

# THE FREE INDOLOGICAL COLLECTION

WWW.SANSKRITDOCUMENTS.ORG/TFIC

## FAIR USE DECLARATION

This book is sourced from another online repository and provided to you at this site under the TFIC collection. It is provided under commonly held Fair Use guidelines for individual educational or research use. We believe that the book is in the public domain and public dissemination was the intent of the original repository. We applaud and support their work wholeheartedly and only provide this version of this book at this site to make it available to even more readers. We believe that cataloging plays a big part in finding valuable books and try to facilitate that, through our TFIC group efforts. In some cases, the original sources are no longer online or are very hard to access, or marked up in or provided in Indian languages, rather than the more widely used English language. TFIC tries to address these needs too. Our intent is to aid all these repositories and digitization projects and is in no way to undercut them. For more information about our mission and our fair use guidelines, please visit our website.

Note that we provide this book and others because, to the best of our knowledge, they are in the public domain, in our jurisdiction. However, before downloading and using it, you must verify that it is legal for you, in your jurisdiction, to access and use this copy of the book. Please do not download this book in error. We may not be held responsible for any copyright or other legal violations. Placing this notice in the front of every book, serves to both alert you, and to relieve us of any responsibility.

If you are the intellectual property owner of this or any other book in our collection, please email us, if you have any objections to how we present or provide this book here, or to our providing this book at all. We shall work with you immediately.

#### -The TFIC Team.

गुलाबचन्द जैन देइली निवासी मेनेजर श्री जैनोदय प्रिंटिंग प्रेस, रतलाम

- ধুরুক্য---

## श्री जैनोदय पुस्तक प्रकाशक समिति, रतलाम

### जन्मदाता

## भीमान् जैन दिवाकर प्रसिद्ध वक्ता पंडित मुनिश्री चौथमलजी महाराज

#### स्तम्भ

| रायवहादुर राज्यभूषण दानवीर श्रीमा          | न् मेठ कन्हेंचालालजी भरदारी, इन्दोर        |
|--------------------------------------------|--------------------------------------------|
| भीमान् दानदीर रायवहादुर सेठ कुन्दनमलजी     | अीमान् सेठ कालूरामजी सा॰ कोठारी 🖉 ड्यांबर  |
| सालचन्दजी सा० ब्यावर                       | ,, ,, सागरमता जी चम्पासाल जी सा॰ बेंगलोर   |
| " सेठ नेमीचन्दजी सरदारमजजी सा॰ नागपुर      | ., ., सीरेहमजर्जा नन्दकालजी सा॰ पीतविया    |
| ,, " सरूपचन्दजी भागचन्दजी सा० कलमसरा       | सीहोर की झालनी                             |
| ı, ,, पुनमचन्दजी चुसीतालजो सा. न्यायडोंगरी | ,, ,, कुन्दनसलजी सरूपचन्द्रजी सा॰ व्यावर   |
| ", ,, बहादर मलर्जा सूरजमलजी सा• यादगिरी    | .,, ,, देवराजजी मँवरता। जी सा॰सुराना टयाघर |
| », •, तस्तमलजी सौभागमलजी सा॰ जावरा         |                                            |
| •                                          |                                            |

#### संरचक

भीमानू धर्मपरायख रावतंनी साहेव भी हरिसिंहजी सहीदय बांमी ( मेवाड़ ) 🗇 श्रीमान् सेठ नवधरामजी गोकुलचन्दजी लसाणी भीमान् सेठ भेमलजी लालचन्दजी सा॰ गुलेदगढ " जालमसिंहजी केशरीसिंहजी चौधरी नीमच " शाहजी इन्दरमद्य भागीलालजी डांगी न T गंगरार स्वर्गीय सेठ हीराबालजी संचेती की धर्म-ন परिन श्रीमती पानवाईजी भालोट 7 श्री खे॰ स्था॰ जैन महावीर नवयुवक मण्डल ₹ Ģ **हंग**ला श्रीमान् सेठ श्रास्ताखजी केसरीमचजी ढेनरिया f बोहरा, वैंगलोर सीटी Ģ

", " तेजसिंहजी फतेसिंहजी पोखरना, बांदनवाझा

शीमानू बुंधर पारसमलजी अभयमलजी सा॰ নায়ৰ, ग्रजमेर

मेहता सुमानसिंहजी बसम्तीलालजी दड़ी सादड़ी

| ,, जाबा रतनतालजी सा० मित्तव    | <b>ग्रागरा</b>    |
|--------------------------------|-------------------|
| ,, ,, उदेचन्द्ञी छोटनज्ञजी सा॰ | उज्जैन            |
| , ,, क्रोटेलालजी जेठमताजी साo  | ं कनेरा           |
| ,, "मोतीबात्तजी सा० जैन वैद    | मांगरोज           |
| " " सूरजमजजी साहेब             | भवानीगंज          |
| " " बकील रतनलाजजी सा० सरा      | फ <b>ं</b> उदयपुर |
| ", " नाथ्तालजी छगनलावाजी सा    | • सल्हारगढ़       |
| ", "ताराचन्दजी डाइकी पुनसिया   | साद्बी            |
| श्री महावीर जैन नवयुवक मंछल    | चित्तोद्गड़       |
| भी मे॰ स्था॰ जैन श्रींसंघ      | बड़ी साददी        |
| श्रीमती पिस्ताबाईजी लोडामल्डी  | भागरा             |
| » राजीबाईँजी                   | वरोरा             |
| ., अनारबाईजी बोहामन्डी         | यागरा             |
| <u> </u>                       | रेहली             |

| श्रीमान मोहनजाजजी सा॰ वकील उदयपुर            | श्रीमान् सेठ नाथूलालजी कल्यायासतजी हलेद     |
|----------------------------------------------|---------------------------------------------|
| " सेठ जखमीचन्दजी संतोकचन्दजी सा० मुरार       | ,, ,, हजारीमलजी श्रम्वालालजी सगरावत,        |
| ", " चम्पालालजी सा० अलीजार व्यावर            | निम्वा <b>हे</b> द्                         |
| ,, ,, नेमीचन्दजी शीकरचन्दजी सा॰ शिवपुरी      | श्री संघ श्रोसवाल बड़े साथ पिपलोदा के अग्र- |
| " " फूलचन्दजी सा॰ जैन कानपुर                 | गएय श्रीमान् नांदेचा सेठ धनराजजी नेमचन्दजी  |
| ", " पृथ्वीराजर्जा दुधेड़िया धूलिया          | पिपत्तोदा                                   |
| 1 1 इन्दरमत्तजी जैन डाथरम                    | श्रीमान् सेठ मोहनलालजी माणकलालजी            |
| ,, ,, गुलराजजी पूनसचन्दजी मदनगंज             | त्रात्तिया श्रहमदाबाद                       |
| श्रीमान् स्वर्गीय सेठ पन्नालालजी करजूवाला की | श्रीमान् सेठ रिखबदासजी सा० खिंवसरा ब्यावर   |
| भर्मपति श्रीमती सेठानी केशरवाई मंदसोर        | ,, , मैरूलालजी मेहता दूंगला                 |
| श्रीमान् वावृ कामताप्रसादजी गोयल की धर्मपहि  | श्रीमान् भोहनलालजी सुवर्णकार चित्तौड्गइ     |
| श्रीमती त्रिशतादेवी, मेरठ                    | ,, श्रमरचन्दजी तेजमलजी कस्तूरचन्दजी         |
| श्रीमान् कुंवर मोतीलाल्जी सदनलालजी कानोड     | ्र जैनी गंगापुर                             |
| , जाला रे। शनलालजी जैन कानपुर                | ,, ,, राजमलजी नन्दतालजी अुसावल              |
| श्रीमान् सेठ केशरीमलजी श्रीमाल वनारस         | ,, ,, मन्नालालजी भेरूलालजी राजाखेडीवाला,    |
| ", " तखतमलजी वापूलालजी वोथरा रतलाम           | मन्दसोर                                     |
| ", ,, सहजामलजी देवराजजी त्रीरंगावाद          | ., , घासीरामजी मोढ़ीरामजी वदायता,           |
|                                              | नाथहारा                                     |
| ", " खेमराजजी भवरलालजी सियाल नाथहारा         | श्रीमान स्वर्गीय सेठ पन्नालालजी बाफणा की    |
| ",,, तखतमलजी नथमलजी चौरड़िया वालाघाट         | धर्मपति श्रीमती कंचनवाई मन्दसोर             |
| श्रीमान् सूरजमलजी जयकिशनजी सारडल             | श्रीमती प्रेमवती देवीजी कानपुर              |
| " सेठ हरकचंदजी हावूलालजी जैन् ताल            | श्री वर्द्धमान नवयुवक मण्डल वित्तोइगढ़      |
| ,, ,, धन्नालालजी मन्नातालजी ठाकुरिया,        | श्रीमान् सेठ धनालालजी मझालालजी चोपड़ा,      |
| इन्होर                                       | इन्दीर                                      |
| ,, ,, मूमाजी धीलालजी विलोड                   | ,, मुंतजिम बहादूर सेठ इन्दरसलजी सा,         |

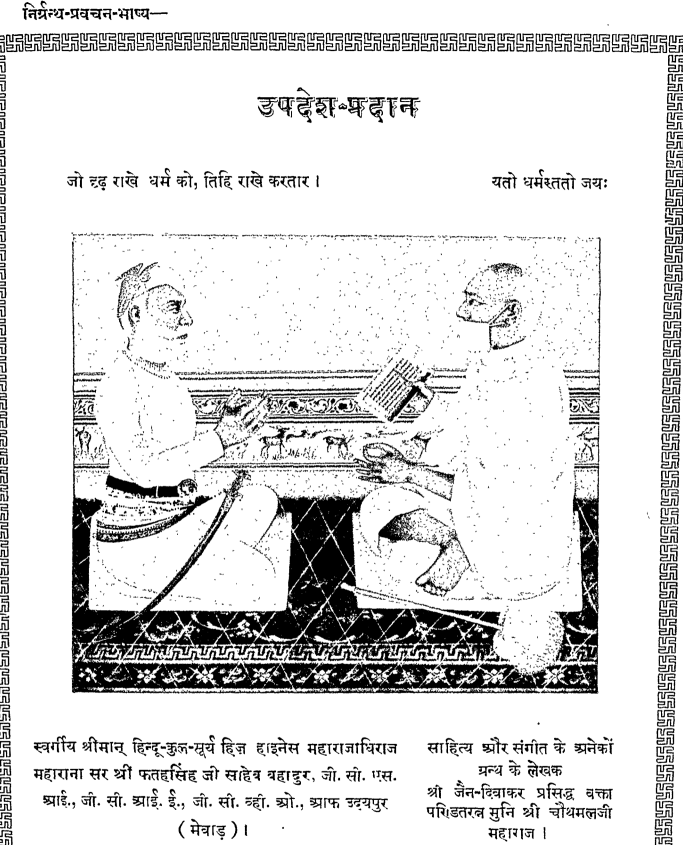
٩

9

(\* = )

.

ы,



जन्म-सं. १९३४ दीचा सं. ९४२

গ্রিগ্রন্থির জের্জার্ডের জের্জার্ডের জের্জার্ডের জির্জার্জার জির্জার্জার জির্জার জির্জার জির্জার জির্জার জির্জা আমি জির্জার জির্মার জির্মার জির্মার জির্মার জির্মার জির্মার জির্জার জির্জার জির্জার জির্জার জির্জার জির্জার জির আমি জির্জার জির

• . . •



घोर विनाशपथ की ओर जाने वाले संसार को अहिंसा, समभाव, सत्य और संयम का पाठ पढ़ाने के लिए निर्प्रन्थों का प्रवचन ही सहायक हो सकता है । इन देवी आदरोों का अनुसरण किये बिना संसार का त्राण नहीं है। सेना और शास्त्रों के संसार में विचरने वाले लोग भी, जान पड़ता है, कुछ दूसरी बातें सोचने लगे हैं । ऐसे समय में इस प्रन्थ का प्रकाशन उपयोगी होगा। इस भावना से और साथ ही जैन दिवाकर प्रसिद्धवक्ता पण्डित मुनिश्री चौथमलजी महाराज तथा साहित्यप्रेमी साहित्यरत्न गणिवर्य पण्डित मुनिश्री प्यारचन्दजी महाराज के आदेश के पालन हेतु 'निर्प्रन्थ-प्रवचन' पर कुछ पांकियां लिखी गई हैं। आशा है यह प्रयास निर्प्रन्थ-प्रवचन का मर्म समम्तने में उपयोगी होगीं।

प्रस्तुत भाष्य के संपादक, संवर्द्धक एवं संशोधक श्रीगणिजी महाराज ने अगर परिश्रम न किया होता तो शायद यह इस रूप में पाठकों के समक्ष उपस्थित न हो पाता । श्रतएव इसमें जो अच्छाई हो उसका श्रेय श्रीगणिजी महाराज को प्राप्त है।

प्रमाद, श्रज्ञान एवं श्रसावधानी के कारण अगर कोई बात सिद्धान्त विरूद्ध श्रा गई होतो विद्वज्ञन संशोधित कर सूचित करेंगे तो छपा होगी। अगले संस्करण में उसका शोधन किया जा सकेगा। प्रन्थ के मुद्रण में कुछ खटकने वाली भूलें रह गई हैं, उनका सुधार भी अगले संस्करण में किया जा सकेगा।

भाष्य-लेखन में स्रनेक प्रंथकारों की सहायता ली गई है । उन सब के प्रति लेखक हृदय से कृतज्ञता प्रदर्शित करता है ।

श्री जैन गुरुकुल, ) ब्यावर



श्रमण संस्कृति के समर्थ नायक भगवान महावीर ने संसार के कल्याण के लिए जो प्रवचन किया था, उसका अधिकांश विलुप्त हो जाने पर भी जो अंश आज उपलब्ध है वह बहुत विस्तृत है । भगवान् के प्रवचन का रहस्य सममने के लिए उस साहित्य को अविकल रूप से पढ़ा जाय, उसका चिन्तन-मनन किया जाय यह वांछनीय ही है । परन्तु आधुनिक मानव-जीवन की गति ऐसी दिशा की ओर अप्रसर हो रही है कि जीवन व्यस्त, प्रवृत्तिमय और मंमटों से परिपूर्ण बनता जाता है । इसके सिवाय जीवन अल्पकालीन होता जा रहा है और प्राचीन धर्मतत्व की ओर रुपि भी होती जाती है । इन कारणों से चिरकाल से यह आवश्यकता अनुभव की जा रही थी कि निर्भन्थ भग-वान् के प्रवचनों में से कुछ चुना हुआ छंश छांट कर संगृहीत किया जाय, जिससे संचेप में ही जैन धर्म के प्रमुख सिद्धांत आ जावें। वैदिक प्रन्थ के प्रतिपादक गीता के समान, ईसाई धर्म के वाइविल के समान और मुस्लिम धर्म के कुरान के समान, सर्व-साधारण को संक्षेप में धर्म का स्वरूप सयमाने वाले जैन धर्म के प्रतिपादक एक प्रन्थ की कमी खटक रही थी।

जैन दिवाकर प्रसिद्धवका पण्डित रत्न मुनिश्री चौथमलजी महाराज का ध्यान इस कमी भी छोर छाकपित किया गया। तव महाराजश्री ने जैनागमों स चयन करके 'निर्थन्थ-प्रवचन' नाम से एक सुन्दर संग्रह तैयार कर दिया छोर उसके प्रकाशन का सौंभाग्य इसी संस्था को प्राप्त हुछा। निर्धन्थ-प्रवचन का प्रकाशन होते ही सर्वसाधाग्ण का ध्यान उसकी छोर छान्छष्ट हुछा। उसकी छनेक हिन्दी छाद्यत्तियां प्रकाशित हुई। देखते-देखते भारतवर्ष की अनक भाषाओं में उसका छनुवाद भी हो गया। गुजराती, मराठी, उर्दू, छादि के छतिरिक्त छंग्रेजी भाषा में भी उसका प्रकाशन हुछा। संस्कृत भाषा में उस पर टीका लिखी गई। बहुसंख्यक जैन-छजैन विद्वानों ने, प्रोफेसरों ने, पत्र सम्पादकों ने उसकी खुव सराहना की। यह सब देख कर संस्था का उत्साह बढ़ा।

जव निर्धन्थ प्रवचन का इस प्रकार आशातीत स्वागत हुआ तो उससे प्रेरणा प्राप्त कर संस्था के संचालकों को उस पर हिन्दी भाषा में एक भाष्य लिखवाने का विचार आया, जिस से मृल प्राक्ठत गाथाओं का मर्भ भलीभांति स्फुट रूप से पाठक समफ सकें। इसके लिए जैनदिवाकर प्रसिद्धवक्ता परिडत मुनि श्री चौथमलजी महाराज के सुयोग्य शिष्य, झनेक प्रंथों के लेखक, साहित्यरत, गणिवर्य्य परिडत मुनि श्री प्यारचन्दजी महाराज से प्रार्थना की गई । गणीजी महाराज ने व्यावर-चातुर्मास के समय भाष्य-लेखन का छपना विचार व्कक्त किया और प्रथम छध्याय की कुछ गाथाओं पर भाष्य लिखा भी सही। मगर पर्याप्त द्यवकाश न मिलने से तथा छन्यान्य छावश्यक कार्यों में व्यस्त हो जाने से जव छापने देखा कि इस गति से भाष्य का कार्य बहुत समय तक पूरा न हो सकेगा तो छापने यही डचित समफा कि किसी छन्य विद्वान से भाष्य लिखवाया जाय छौर जब वह लिखा जा चुके तो उसका संशोधन छादि कर दिया जाय। तदुनुसार भाष्य लेखन का कार्य परिडत शोभाचन्द्रजी भारिझ, न्यायतीर्थ को सौंपा गया। भारिल्लजी जैन समाज के सुप्रसिद्ध लेखक और धर्म शास्त्र के सुयोग्य विद्वान हें । डन्होंने योग्यता के साथ यह कार्य सम्पन्न किया। तत्पश्चात् श्रीगणीजी महाराज ने सूहन हष्टि से छाद्योपान्त्य पढ़कर उसमें यथायोग्य छावश्यक संशोधन छादि कर देने की महत्ती छपा की। जब भाष्य संशोधित रूप में तैयार हो गया तो संस्था के संचालकों ने उसका प्रकाशन-कार्य छारंभ करवाया।

निर्मन्थ प्रवचन पर लिखा हुआ यह भाष्य, हमारे ख्याल से इस युग की एक उत्कुष्ट जैन रचना है । इसमें सरलतापूर्वक जैन धर्म के दार्शनिक, आध्यात्मिक एवं धार्मिक सिद्धान्तों पर प्रकाश डाला गया है । हमें विश्वास है कि धर्म एवं साहित्य प्रेमी जनता निर्प्रन्थ प्रवचन के इस भाष्य का भी स्वागत करेगी और हमारा उत्साह बढा्एगी।

वर्त्तमान युद्ध के कारण प्रत्येक वस्तु बेहद महंगी है। कागज प्रथम तो मिलता ही नहीं, उपर मिलता भी है तो काफी बढ़े मूल्य पर । ऐसे विकट समय में इतने बड़े विशालकाय प्रंथ को प्रकाशित करना बड़े साहस का काम है । इम उपने प्रेमी सहा-यकों एवं पाठकों के बल पर ही यह साहस कर सके हैं। प्रस्तुत माष्य को प्रकाशित करने के निमित्त जिन उदाराशय श्रोमानों ने आर्थिक सहयोग दिया है, इम उनके आतिशय कृतज्ञ हैं। उन्हीं की कृपा से यह प्रंथ प्रकाश में आ सका है।

जिन्होंने अनेकानेक सुन्दरतर साहित्य-प्रंथों का प्रणयन किया और निर्भन्थ प्रवचन जैसा अनुपम रत्न हमें प्रदान किया है, उन श्री जैन दिवाकरजी महाराज के प्रति हम किस प्रकार अपनी कृतज्ञता प्रकट कर सकते हैं, यह समझ में नहीं आता। जिन्होंने अपना सम्पूर्ण जीवन ही जगत्-कल्याण के लिए अर्पित किया है। उन मुनि महाराज को हम से कृतज्ञता पाने की किंचित् भी कामना नहीं है, फिर भी कृतन्न के दोष से बचने के लिए हम श्री जैनदिवाकरजी महाराज के प्रति अपनी आन्तरिक कृतज्ञता प्रकट करते हैं, हार्दिक भक्तिसाव व्यक्त करते हैं। साथ ही उनके योग्यतम ् सुशिष्य श्री गणीजी महाराज ने ऋगर भाष्य का संशोधन न किया होता, सम्पादन न किया होता तो भी हमारे लिए इसका प्रकाशन, इस रूप में करना संभव नहीं था । श्रीगणीजी महाराज के ऋसीम छनुप्रह के फल स्वरूप ही हम यह बहुमूल्य मेंट पाठकों के कर-कमलों में छर्पित कर सके हैं।

शासन देव से प्रार्थना है कि सुयोग्य गुरु-शिष्य की यह जुगल-जोड़ी सूर्य-चन्द्र की भाँति चिरकाल तक संसार के अज्ञानान्धकार को हटा कर सम्यग्ज्ञान का प्रकाश फैलाती रहे और भव्य जीवों का अनन्त उपकार करती रहे।

पुफ-संशोधन में, प्रमादवश अनेक त्रुटियां रह गई हैं, आशा है पाठक उन्हें सुधार कर पढ़ेंगे। अगले संस्करण में हम विशेष सतर्कता रखने का प्रयास करेंगे।

भवदीय—

काऌ्राम कोठारी प्रेसिडेन्ट—

छगनलाल दुगड़ मंत्री—

श्री जैनोदय पुस्तक प्रकाशक समिति, रतलाम ( मालवा )

# आ जैनदिवाकरजी म॰ का संजिप्त परिचय

-

विश्व-वाटिका में अनन्त 9ुष्प खिले हैं खिलते हैं और खिलते रहेगें। वे सब अपनी मधुर मुस्कान के साथ, प्रकृति के अटल-अचल नियम के अनुसार च्रण भर इंस कर, अपने गौरव पर इतरा कर, अन्त में अतीत के अनन्त असीम गर्भ में सदा के लिए विलीन हो जाते हैं । जिस सौन्दर्थ-समान्वित सुमन-समूह से संसार में सौरभ नहीं भर जाता, जो निराश हृदयों में आशा एवं उत्साह का नशा नहीं चढ़ा देता, जो अपनी हृदयहारिता से दूसरों के हृदय का हार नहीं बन जाता, जिसमें अपने असा-धारण सद्गुणों से जगत् को मुग्ध करने की क्षमता नहीं होती, जिसकी निर्मलता दुनियां के मैल को नहीं घो डालती, आह ! उस सुन्दर सुमन का भी कोई जीवन है ! उसका जीवन अकारथ है, उसका सौन्दर्थ किसी काम का नहीं, उसके असाधारण सद्गुणों से संसारको कुछ भी लाभ नहीं। हां, जो पुष्प अपने सौन्दर्थ को, सुराभ को एवं अपने आपको दूसरों के लिए न्योछावर कर देता है, उसी का जीवन सफल, सार्थक एवं छतकुत्य हो जाता है, यों तो विश्व-वाटिका में अनन्त पुष्प खिलते हैं और खिलते रहेंगे।

जो बात सुयन के संबंध में कही गई है, वही मानव के संबंध में भा कही जा सकती है । मनुष्य का जीवन-कुसुम चिकसित हुआ, उसमें सुन्दरता का आविभीव हुआ-सुन्दर सद्गुर्खों का विकास हुआ, जगत् को पावन बना देने की चमता प्रकट हुई, पर यदि इन सब का उपयोग संसार के हित-सम्पादन में न किया गया तो सब ज्यर्थ है ! सब का सब तिकम्मा ! जो पुरुष-पुंगव अपने जीवन को संसार के सुधार के हेतु समर्पेख कर देता है, उसीका जीवन सार्थक हो जाता है ।

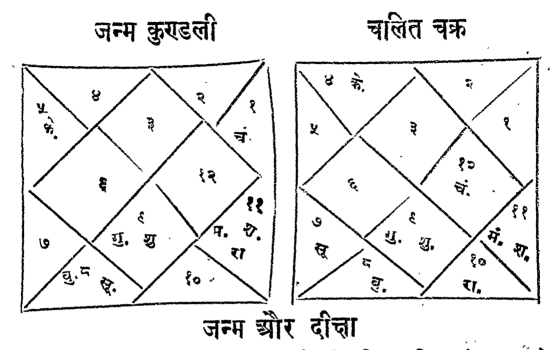
यहां जिस नर-रत्न के जीवन की साधारण रूप-रेखा आंकित करने का प्रयास किया जा रहा है, उनका ऐसा ही जीवन है। वह जीवन जगत् में नवजीवन लाने जाला है, प्राणियों में प्रेरणा का नूतन प्राण फूंकने वाला है, प्रभु महावीर के लोको-त्तर सिद्धान्तों के कियात्मक रूप की प्रतिमूर्ति है।

निर्भन्थ-प्रवचन के मूल संप्राहक और अनुवादक प्रसिद्ध वका, जैन दिवाकर, जगत्-बल्लभ पण्डित मुनि श्री चौथमलजी सहाराज, का विस्तृत जीवन चारेल ' आदर्श सुनि ' के नाम से प्रकाशित हो चुका है और वह श्री जैनोदय पुस्तक प्रका-शक समिति रतलाम ( मालवा ) से प्राप्त किया जा सकता है । जिन्होंने स्त्रभीतक

to a myster with the second second

and the second second

यह जीवन चरित नहीं पढ़ा है, ऐसे पाठकों के लाभार्थ संक्षेप में मुनि श्री के जीवन की मुख्य-मुख्य बातें यहां दी जा रही हैं। आशा है पाठकों को इस से विशेष लाभ होगा और मुनि श्री के आदर्श, पवित्र एवं प्रभावक जीवन से उन्हें प्रेरणा मिलेगी।



मुनिराज का जन्म-कार्त्तिक शुक्ला त्रयोदशी, रविवार, विकम सं० १९३४ को नीमच (मालवा) में हुआ था। आप के पिता श्री का नाम श्री गंगारामजी और माताजी का नाम श्री केशरां वाई था। आपका बचपन माता-पिता की वात्सल्यमयी गोद में बड़े ही लाड़-प्यार के साथ व्यतीत हुआ। योग्य उम्र होने पर आप प्रामणि पाठशाला में अध्ययनार्थ प्रविष्ट हुए और वहां गणित, हिन्दी, उर्दू और कुछ अंग्रेजी भाषा का अध्ययन किया।

## युवावस्था और दीचा प्रहण

महापुरुष यकायक नहीं बनते, वरन् वे अपने पूर्वजन्म के कुछ विशिष्ट संस्कार--कतिपय विशेषताएँ लेकर अवतीर्थ होते हैं। इस प्राइतिक नियम के अनुसार चरित नायक में वाल्यावस्था से ही कुछ विशेषताएँ थीं। आपमें ऐसे कुछ सद्गुए विद्यमान थे, जिनसे आपकी असाधारणा टपकती थी। धर्म की और वचपन से ही आपकी विशेष अभिरुची थी। वाल्यावस्था एवं उगती जवानी में जव खेलने-खाने में, मोज-सौक में स्वर्ग का सुख अनुभव हुआ करता है तव आप इसके अपवाद थे। आप का अन्त:करण विरक्ति के सहज संस्कारों से ओतप्रोत था। आप जल में कमल के समान, संसार-वास करते हुए भी भाव से विरक्त से रहते थे। इसका एक कारण पूर्व-

( ऊ)

जन्म के संस्कार और दूसरा कारण शायद माता-पिता की धर्मनिष्टा थी। आपके माता पिता भी धर्मानुरागी और आचारपरायण थे। बालक, माता-पिता से केवल शारीरिक संगठन एवं आछति ही प्रहण नहीं करता अपितु संस्कार भी बहुलता से प्रहण करता है। अतएब संतान को धर्मनिष्ठ बनाने के लिए माता-पिता का धर्मनिष्ठ होना अत्यावश्यक है।

एक बार छापकी साताजी ने छापके समक्ष दीक्षा प्रहण करने की छपनी भावना प्रकट की। यह भावना सुनकर छापको छत्यन्त प्रसन्नता हुई और साथ ही छापने स्वयं भी दीक्षा प्रहण करने का भाव प्रकट कर दिया । इसके पश्चात छापको दीन्ना लेने में छनेकानेक विझ उपास्थित हुए, फिर भी छापने छपनी टढ़ता से उनपर विजय प्राप्त की छौर यद्यपि छापका विवाह हुए सिर्फ दो ही वर्ष व्यतीत हुए थे, फिर भी छापने चैराग्य पूर्वक संवत् १६४२ में कविवर सरलस्वभावी सुनि श्री हीरालालजी महाराज से सुनि-दीक्षा धारण करली।

धन्य है यह वराग्य ! धन्य है यह डवलंत अनासक्ति ! धन्य है यह टढ़ता ! ऐसे संयमर्शाल मुनिराज धन्य हैं !

#### मचार

संवत् १९४२ में दीक्षा लेने के पश्चात् से लगाकर अवतक आपने न केवल जैन समाज का वरन् अभेद भावना से सर्वसाधारण जनता को जो महान उपकार किया है उसका वर्णेन करना संभव नहीं है। इस कथन में जरा भी अतिशयोक्ति नहीं है कि. अर्वाचीन जैन इतिहास में मुनि श्री चौथमलजी महाराज का धर्मप्रचारक के रूप में बहुत ही उच्च आसन है। आपने इस ध्येय के लिए असाधारण प्रयास किया है और प्रयास के अनुकूल असाधारण ही सफलता आप को प्राप्त हुई है।

पता नहीं, छाप के साधारण शब्दों में भी क्या जादू रहता है कि उपदेश का प्रत्येक शब्द कान के रास्ते अन्तर तक जा पहुंचता है और एक अपूर्व आह्लाद उत्पन्न करता है। जिस समय आप अपने प्रभावशाली शब्दों में उपदेश की वर्षा करते हैं तब ओता चित्रलिखित से रहजाते हैं मानो किसी उद्भुत रस का पान करने में तल्लीन हो रहे हों। ओता अपनी सुधचुध भूलकर आप के उपदेशामृत का ऐसी तन्मयता के साथ पान करते हैं कि हजारों की उपस्थिति होने पर भी एकदम सन्नाटा छाया रहता है।

आप जैन तत्वों के और जैनेतर सिद्धान्तों के झाता-चिद्वान हैं, फिर भी व्या-ख्यान के शब्दों में अपना पारिखत्य भरकर ओताओं के कान में जबर्दस्ती नहीं टूंसते। आपकी भाषा सरल, सुवोध एवं सर्वसाधारण जनता के लिए होती है। गंभीर से गंभीर चात को सरल भाषा में प्रकट कर देना ही पारिडत्य का प्रमाण है और यह प्रमास श्री

The second se

#### (窄)

जैन दिवाकरजी महाराज की विद्वत्ता का परिचायक है ।

अन्य धर्म प्रचारकों की अपेक्षा आपकी प्रचार शैली भी कुछ विशेषता रखती है। धनी-निधेन, राजा-रंक, उच्च जातीय-हीन जातीय, इत्यादि सभी प्रकार की जनता में आपने प्रचार किया है। राणा, महाराणा, राजा, महाराजा, सेठ, साहूकार एक ओर आप के परम पूत प्रवचन के पीयूष का पान करके अपने आप को धन्य मानते हैं, तो दूसरी ओर आप, समाज में छुणापात्र समभे जाने वाले, जातिमद के कारण ठुकराये हुए व्यक्तियों को भूल नहीं जाते। आप में जैन मुनि के योग्य साम्यभाव विद्यमान है। आप चमारों, खटीकों और वेश्याओं तक को अपना पवित्र संदेश सुनाते हैं और उन्हें ऊँचा उठाने का प्रयत्न करते हैं। एसे लोगों में नैतिक एवं धार्मिक भावनाएँ भरते हैं। कितने ही हिंसकों ने आप क उपदेश से आजविन हिंसा का त्याग किया है, कितने ही मांस भक्षकों ने सांस भक्ष्या छोड़ कर अपना कल्याग किया है. कितने ही शराबियों ने शराब त्यागी है आर मांग, गांजा, तमाखू आदि का भी त्याग किया है।

इस प्रकार मुनि श्री मानव-जाति की नैतिक एवं धार्मिक प्रगतिके लिए जो अन्य समस्त प्रगतियों का मूल है-देवदृत का काम कर रहे हैं।

प्राणी-जगत् में मनुष्य सर्वश्रेष्ठ है, यह सत्य है, मगर इसका यह अर्थ नहीं है कि मनुष्यों के सिवाय अन्य पशुओं अथवा पक्षियों में चतना ही नहीं है। अथवा मनुष्य को अन्य प्राणियों पर मनमाना अत्याचार करने का अधिकार है। जैस मनुष्य को सुख दु:ख का संवदन होता है, उसी प्रकार पशुओं को भी होता है। पशुओं में भी चेतना की अखंड धारा प्रवाहित हो रही है। मगर उन्हें व्यक्त भाषा प्राप्त नहीं है। वे मानवीय भाषा में पुकार नहीं सकते और सनुष्य के कान उनकी पुकार सुन नहीं सकते। तब कौन उन्हें सहृदयता का दान देवे ?

पशुओं का करुएा कन्दन कान नहीं सुन सकते, मगर हृदय की करुएा, अन्तः करएा की संवेदना उसे अवश्य सुन सकती है । किन्तु वह करुएा एवं संवेदना विरलों को ही प्राप्त होती है । जिन्हें वह प्राप्त होती है वह महामानव की महिमा से मंडित हैं और सच्चे अर्थ में वही मनुष्यता के अधिकारी हैं।

मुनि श्री की करुए। का प्रवाह वहुत विस्तृत और हृदय की संवेदना अतीव उस है। इसी से मूक पशुओं का चीत्कार उन्हें सुनाई दिया । उन्होंन सोचा मनुष्य, पशुझों का वध करता है अर्थात बड़ा भाई अपने छोटे भाई के प्राणों का गाहक बना हुआ है। ऐसा करके वड़ा भाई अपने वड़प्पन को कर्लकित करता है और यहां तक कि छुटपन के योग्य भी नहीं रहता। मानव-समाज को इस कर्लक से, घोर पाप से, अक्षम्य अपराध से बचाने की ओर महाराज श्री का ध्यान गया। उन्होंने अहिंसा का प्रभावशाली उपदेश दिया। यही नहीं, वरन् ऋहिंसा का व्यापक रूप से एवं स्थायी रूप से पालन कराने के लिए आपने राजपूताना के अनेकानक राजाओं को, और ठाकुरों को भी इस भावना के लिए उद्यत किया । यह पहले ही कहा जा चुका है आपका उपदेश हृदय को प्रभावित करने वाला होतां है। अतएव आप के सदुपदेश से बहुत से राजाओं एवं जागीरदारों ने अपने-अपने राज्यों में हिसाबंदी की स्थायी आज्ञाएँ जारी की हैं और आप को इस आशय की सनदें लिखदी हैं। उद्यपुर के महाराणा साहव ने अनेक बार आपको सटु-पदेश देने के लिए आमंत्रित किया है। सं० १९९४ में श्री महाराणा साहब ने खास तौर से अपने कर्मचारी भेज कर उदयपुर में चातुर्मास करने की प्रार्थना की थी। आपने महाराणा सा० की प्रार्थना स्वीकार कर उदयपुर में चातुर्मास किया कई बार श्री महाराणाजी साहेब ने धर्मीपदेश श्रवण किया, जिसके फल-स्वरूप अनक उपकार हुए । वर्त्तमान महाराणा सा० के पिताजी भी आप के भक्त थे और आप के उपदेश से उन्होंने भी जीव दया के लिए अनेक कार्य किये थे। मेवाड़, मालवा एवं मारवाड़ के अनेकों जागीरदारों को आपने जीवदया का अमृत पिलाया है और अमुक २ अवसरों पर उन्होंने जीव हिंसा की पूर्ण रूप से या आंशिक रूप से बंदी की है। यहां विस्तार भय से इन सब बातों का और उन सनदों का उल्लेख नहीं किया जा सकता। जिज्ञासु पाठकों को ' आदर्श मुनि ' आदर्श-उपकार पढ़ना चाहिए। ' आदर्श मुनि ' लिखे जाने के पश्चात भी बहुत-सी ऐसी सनदें प्राप्त हुई हैं । तात्पर्य यह है कि मुनि श्री ने न केवल मानव-जाति पर, ऋषितु पशु पत्ती गण पर भी ऋसीम उपकार किये हैं। ञापने अपना सम्पूर्ण जीवन ही धर्मोपदेश एवं जीवदया के प्रचार के निमित्त अपित कर दिया है। उच्च पद्स्थ यूरोपियन टेलर साहब जैसे विदेशियों को भी उपदेश देकर आपने जीवदया की ओर आकर्षित किया है।

महाराजश्री ने उच्च-नीच, छोटे-बड़े, जैन-अजैन आदि का किसी भी प्रकार का भेदभाव न रखते हुए सभी श्रेणियों की जनता में भगवान महावीर स्वामी के आहिंसा एवं सत्य का प्रचार किया है। सभी पर आपने जैनधर्म की श्रेष्ठता का प्रभाव डाला है और सभी को अपने उपदेश से आभारी बनाया है। मानव जाति के नैतिक एवं धार्मिक धरातल को ऊँचा उठाने में आपने जो भाग लिया है वह सर्वथा प्रशंसनीय एवं अनु-करणीय है।

आपके प्रचार का चेत्र भी बहुत विस्तृत रहा है । जैन मुनियों की मर्यादा के अनुसार पैदल अमग्र करते हुए भी आप ने भारत वर्ष के विभिन्न प्रान्तों में विहार किया है। मेवाड़, सालवा, मारवाड़ आदि राजपूताना के प्रान्त तो आपकी प्रधान विहार भूमि हैं ही, साथ में आप ने दिल्ली, आगरा, कानपुर, वम्वई पूना अहमदाबाद लखनऊ आदि दूरवर्त्ती नगरों तक अमग्र करके वहां की जनता को लाभ पहुंचाया है।

÷.

आप के प्रचार में आप के मधुर स्नेहशील, और प्रसन्नतापूर्ए स्वभाव ने भी काफी सहायता पहुंचाई है। आपके चेहरे पर एक प्रकार की ऐसी प्रसन्नता नृत्य करती रहती है कि सामने वाला शीघ्र ही उसके वश हो जाता है। आप की प्रकृति बड़ी ही मिलनसार, सीधी-सादी और आकर्षक है।

### वक्तृत्व

वक्तृत्वशैली के आकर्षण ने आप को बहुत ही उच्च पद पर प्रतिष्ठित कर दिया है। आप प्रारंभ से ही-स्वभावसिद्ध वक्ता हैं। व्याख्यान मधुरतामय, सरत्ततामय, मनोरंजक परन्तु प्रभावशाली होते हैं। जिन्होंने महाराज श्री का एक भी व्याख्यान सुना है वह जानते हैं कि आप के श्रोता किस प्रकार चित्रलिखित-से रह जाते हैं। मुनि श्री का उपदेश सुन कर श्रोता यह समझने लगते हैं कि वे हमारे हृदय के रहस्यों को जानते हैं, वे हमारे हु:खों के निवारक और पापों से त्राता है। आप ने वालविवाह, वृद्ध विवाह कन्या विकय, छाहिंसा, धर्म, मांसाहार, मदिरापान, कुशीलसेवन, संगति, एकता, संग ठन, क्षमा, दया, सत्य, क्रोध, मोक्षमार्ग, मनुष्यकत्त्वय, लोक सेवा, भक्ति, वैराग्य, अध्यात्म, प्रेम, ज्ञान, आत्मज्ञान, दृढ्ता, इच्छा शक्ति, कर्त्तव्यपालन, संसार की असारता, सामाजिक जीवन, दुराग्रह त्याग, सदाचार, विद्या, तपस्या का आदर्श, जीवन संग्रम में विजय, अतीत स्मृति, धार्भिक पतन, व्रह्मचर्य, इन्द्रियनियह, पर्युषण पर्व श्रौर जैन धर्म, जैनधर्म की श्रेष्ठता, धर्म की ताखिक एवं व्यावहारिक मीमांसा, गाईस्थ्यजीवन मन की महत्ता, सत्यनिष्ठा, इलादि इत्यादि अनेक सामाजिक, धार्मिक, आध्यात्मिक, नैतिक, दार्शनिक और व्यवहारिक विषयों पर खूब गवेषणापूर्वक विवेचन किया है और कर रहे हैं एवं मानवजीवन को सर्वाग-सुन्दर बनाने का भगीरथ प्रयत्न किया है। आप के भाषण सुनकर अनेक कुमार्गगामी सुमार्गगामी वन गये हैं।

छापका हृदय अत्यन्त उदार और सहिष्गु है। आपको किसी सम्प्रदाय विशेष से घृणा या द्वेष तो है ही नहीं, साथ ही आप सब को प्रेम दृष्टि से देखते हैं। यही कारण है कि आप के व्याख्यान में मुसलमान, ईसाई, आर्यसमाजी एवं वैदिक आदि भी खुव रस लेते हैं। आप के व्याख्यान प्राय: सार्वजानिक ही होते हैं। व्याख्यान में आप के उच्चतम और उदार आचार-विचार के चिह्न स्पष्ट रूप से आंकित पाये जाते हैं। आप प्राय: प्रतिदिन, घण्टों व्याख्यान देते हैं।

### विशाल अध्ययन

मुनिश्री की वक्तृत्वशैली पर कुछ कहा जा चुका है। एक अच्छे व्याख्याता के लिए-श्रोर उसमें भी दैनिक व्याख्याता के लिए कितने अधिक वाचन, मनन और अध्य-यन आवश्यक है, यह वात विद्वान लोग भलीभांति जानते हैं। विशाल अध्ययन के बिना कोई सद्वका नहीं बन सकता। तिस पर भी जैन मुनि की बात कुछ और ही है। उनके मुख से निकला हुआ एक-एक शब्द और वाक्य नया-तुला होता है। इस प्रकार की सावधानी के लिए बहुत कुछ परिशीलन और अनुभव करना पड़ता है। मुनिश्री का घध्ययन ऐसा ही विशाल है। आपने जैन सूत्र-साहित्य का अध्ययन तो किया ही है, साथ में दिगम्बर-श्वेताम्बर सम्प्रदाय के अन्यान्य प्रंथों का, वैदिक सम्प्रदाय के वेदों और पुरागों का, यहां तक कि मुस्लिम सम्प्रदाय के कुरान शरीफ हदीस शरीफ, गुलि-स्तां, बोस्तां आदि का भी अध्ययन किया है। इस प्रकार आप स्वसमय और परसमय के छच्छे ज्ञाता हैं और इस कारण विधर्भियों पर भी आपका खुब प्रभाव पड़ता है।

## साहित्य सेवा

प्रायः प्रति दिन व्याख्यान देते हुए भी आपने साहित्य सेवा की ओर काफी ध्यान दिया है। आपकी अनेक रचनाएं प्रकाशित हो चुकी हैं। आप गद्य और पद्य दोनों के लेखक हैं। पद्य में आपने सैकड़ेंा धार्मिक भाक्तिरस के भजन लिखे हैं, जिन्हें भक्त गए आक्ति से फूमते हुए पढ़ते हैं। पद्य प्रंथों में मुक्तिपथ तीन भाग, आदर्श रामायण, आदर्श महाभारत आदि प्रंथ प्रसिद्ध है आपकी गद्य रचनाएँ अनेक हैं। उनमें भगवान महावीर का आदर्श जीवन नामक विशाल और उत्कुष्ट प्रंथ के अतिरिक्त भगवान, पार्श्वनाथ जम्बू कुमार आदि प्रंथ भी हैं। निर्प्रथ-प्रवचन के संग्राहक और अनुवादक भी आप स्वयं ही है। इस प्रकार आपने संसार पर असीम उपकार किया है । भाषण, लेखन, आचरण-सभी आपका आदर्श है।

मुनि श्री चौथमलजी महाराज ने संसार के हितार्थ जो प्रयास किया है और कर रहे हैं, वह वास्तव में बहुमूल्य और ऋनुपम है। उससे जैन मुनियों के सामने एक नया आदर्श उपस्थित होता है। हम आशा करते हैं कि अन्य मुनिराज भी इन का छनुकरए करेंगे।

मुनि श्री का परिचय यहां बहुत ही संक्षेप में दिया गया है। जो पाठक विस्तृत जीवन चरित पढ़कर लाभ उठाना चाहें उन्हें 'आदर्श मुनि' नामक चरित हिन्दी या गुजराती में पढ़ना चाहिए। मुनिश्री के अमित गुर्खों को हमने यहां लिखने का निष्फल भयास किया है, यह सोचकर किस्वभावतः उदाराशय मुनिराज हमें क्षमा प्रदान करेगें।

— प्रकाशक

# निर्ग्रन्थ प्रवचन-माहात्म्य

किंपाक फल बाहरी रंग रूप से चाहे जितना सुन्दर और मनोमेहक दिखलाई पड़ता हो परन्तु उसका सेवन परिणाम में दाहण हुःखों का कारण होता है । संसार की भी यही दशा है । संसार के भोगोपमोग आमोद-प्रमोद, हमारे मन को हरण कर लेते हैं । एक दरिद्र, यदि पुएयोदय से कुछ लदमी प्राप्त कर लेता है तो मानों वह छतछत्य हो जाता है । संतान की कामना करने वाले को यदि संतान प्राप्ति हो गई तो, वस वह निहाल हो गया । जो अदूरदर्शी हैं, वहिरात्मा हैं, उन्हें यह सब सांसारिक पदार्थ मूढ़ बना देते हैं । कंचन और कामिनी की माया उसके दोनों नेत्रों पर अज्ञान का पेसा पर्दा डाल देती हैं कि उसे इनके अतिरिक्त और कुछ सूक्षना ही नहीं । यह माया मजुष्य के मन पर मदिरा का सा किन्तु मदिरा की अपेता अधिक स्थायी प्रमाव डालती है । बह वेभान हो जाता है । ऐसी दशा में वह जीवन के लिए मृत्यु का आलिंगन करता है, अमर बनने के लिए ज़हर का पान करता है, सुखों की प्राप्ति की इच्छा से भयंकर दुःखों के जाल की रचना करता है । मगर उसे जान पड़ता है, मानों वह दुम्खों से दूर होता जाता है ।

अन्त में एक ठोकर लगती है। जिसके लिए मरे पचे खून का पसीना चनाया, वहीं लहमी लात मार कर अलग जा खड़ी होती है। जिस संतान के सौआग्य का उपभोग करके फूले न समाते थे, आज वहीं संतान हृदय के मर्म स्थान पर हजारों चोटें मार कर न जाने किस ओर चल देती है। वियोग का वज्र ममता के शैल-शिखर को कभी-कभी चूर्ण-विचूर्ण कर डालता है। वेसे समय में यदि पुएयोदय हुआ ता आंखों का पदी दूर हो जाता है और जगत् का वास्तविक स्वरूप एक वीभत्स नाटक की तरह नजर आने लगता है। वह देखता है-आह ! कैसी भीषण अवस्था है। संसार के प्राणी मृग मरीचिका के पीछे दौड़ रहे हैं. हाथ कुछ आता नहीं। "अर्था न सन्ति न च मुञ्चति मां हुराशा" मिथ्या आकांचाएँ पीछा नहीं छोड़र्ती और आकां-चाओं के अनुकूल अर्थ की कभी प्राप्ति नहीं होती। यहां दुःखों का क्या टिकाना है ? प्रातःकाल जो राजसिंहासन पर आसीन थे, दोपहर होते ही वे दर-दर के भिखारी देखे जाते 5ें। जहां अभी रंग रेलियां उड़ रही थीं वहीं चण भर में हाय हाय की चात्मार हृदय को चीर डालती है। ठीक ही कहा है-''काह घर पुत्र जाये। काह के वियोग आयो, काह राग रंग काह रोआ रोई परी है।''

गर्भचास की विकट वेदना, व्याधियों की घमा चौंकड़ी, जरा-मरण की व्यथाएँ नरक और तिर्यंच गति के अपरम्पार दुख ! ! सारा संसार मानों एक विशाल भट्टी है और प्रत्येक संसारी जीव उसमें कोयले की नाई जल रहा है ! !

वास्तव में संसार का यही सच्चा स्वरूप है। मनुष्य जब अपने आन्तरिक नेत्रों से संसार को इस अवस्था में देख पाता है तो उसके अन्तःकरण में एक अपूर्व संकल्प उत्पन्न होता है। वह इन दुखों की परम्परा से छुटकारा चाहने का उपाय खोजता है। इन दाहरा आपदाओं से मुक्त होने की उसकी आन्तरिक भावना जागृत हो उठती है। जीव की इसी अवस्था को 'निर्वेद' कहते हैं। जब संसार से जीव विरक्त या विमुख बन जाता है तो वह संसार से परे-किसी और लोक की कामना करता है-मोत्त चाहता है।

मुक्ति की कामना के वशीभूत हुआ मनुष्थ किसी 'गुरु' का अन्वेषण करता है। गुरुजी के चरण-शरण होकर वह उन्हें आत्मसमर्पण कर देता है। अवोध वालक की भाति उनकी अंगुलियों के इशारे पर नाचता है। भाग्य से यदि सच्चे गुरु मिल गए तब तो ठीक नहीं तो एक बार भट्टी से निकल कर फिर उसी भट्टी में पड़ना पड़ता है।

तव उपाथ क्या है ? वे कौन से गुरु है जो आत्मा का संसार से निस्तार कर सकने में समज्ञ हैं ? यह प्रश्न प्रत्येक आत्महितैषी के समज्ञ उपस्थित रहता है। यह निर्प्रथ-प्रवचन इस प्रश्न का संतोष जनक समाधान करता है और ऐसे तारक गुरुओं की स्पष्ट व्याख़्या हमारे सामने उपस्थित कर देता है।

संसार में जो मतमतान्तर उत्पन्न होते हैं, उनके मूल कारणों का यदि अन्वेषण किया जाय तो मालूम होगा कि कषाय और अज्ञान ही इनके मुख्य बीज हैं। शिव राजर्षि को अवधिज्ञान, जो कि अपूर्ण होता है, हुआ। उन्हें साधारण मनुष्यों की अपेक्ता कुछ अधिक बोध होने लगा। उन्होंने मध्यलोक के अंसख़्यात द्वीप समुद्रों में से सात द्वीप-समुद्र ही जान पाये। लेकिन उन्हें पेसा भास होने लगा मानों वे सम्पूर्ण ज्ञान के धनी हो। गए हैं और अब कुछ भी जानना शेष नहीं रहा। वस, उन्होंने यह घोषणा कर दी कि सात ही द्वीप समुद्र हैं—इनसे अधिक नहीं। तात्पर्य यह है कि जब कोई व्यक्ति कुज्ञान या अज्ञान के द्वारा पदार्थ के वास्तविक स्वरूप को पूर्ण रुप स नहीं जान पाता और साथ ही एक धर्म प्रवर्त्तक के रुप में होने वाली प्रतिष्ठा के लोभ को संवरण भी नहीं कर पाता तब वह सनातन सत्य मत के विरुद्ध एक नया ही मत जनता के सामने रख देता है और भोली माली जन्ता उस स्वम-मूलक मत के जाल में फँस जाती।

विभिन्न मतों की स्थापना का दूसरा कारण कपायोद्रेक है। किसी व्यक्ति में कभी कषाय की बाढ़ श्राती है तो वह कोध के कारण, मान-वड़ाई के लिप अथवा दूसरों को ठगने के लिप या किसी लोभ के कारण, एक नया ही सम्प्रदाय बना कर खड़ा कर देता है। इस प्रकार श्रज्ञान और कषाय की करामात के कारण मुमुच्च जनों को सच्चा मोच्च-मार्ग ढूँढ निकालना श्रतीव दुष्कर कार्य हो जाता है। कितने ही लोग इस भूल भूलैया में पड़कर ही अपने पावन मानव जीवन को यापन कर देते हैं और कई कुंमला कर इस ओर से विमुख हो जाते हैं।

' जिन खोजा तिन पाइया ' की नीति के अनुसार जो लोग इस वात को भली-भांति जान लेते हैं कि सब प्रकार के अज्ञान से ग्रून्य अर्थात् सर्वज्ञ और कषायों को

\*\*\* • v • r • • •

بريد التي والعند عام الموجع. - الاجتمارية التاسية بالمان العن الوتر. समूल उन्मूलन करने वाले श्रर्थात वीतराग, की पदवी जिन महानुभावों ने तीव तप-श्वरण श्रौर विशिष्ट छनुष्ठानों द्वारा प्राप्त करली है, जिन्होंने कल्याणपथ-मोत्तमार्ग को स्पष्ट रूप से देख लिया है, जिनकी श्रपार करणा के कारण किसी श्री प्राणी का श्रतिष्ट होना संभव नहीं और जो जगत को पथ-प्रदर्शन करने के लिप श्रपने इन्द्रवत स्वर्गीय वैभव को तिनके की तरह त्याग कर श्रकिञ्चन वने हैं, उनका वताया हुश्रा-श्रनुभूत-मोत्तमार्ग कदापि श्रन्यथा नहीं हो सकता, वह मुक्ति के मंगलमय मार्ग में श्रवश्य प्रवेश करता है और श्रन्त में चरम पुरुषार्थ का साधन करके सिद्ध-पदवी का श्रधिकारी बनता है। इन्हीं पूर्वोक्त सर्वज्ञ-सर्वदर्शी, वीतराग श्रौर दितोपदेशक महानुभावों को ' निग्गंठ ' निग्गंध, या निर्धन्ध कहते हैं । मौतिक या श्राधिभौतिक परिग्रह की दुर्भेद्य प्रंथि को जिन्होंने सेद डाला हो, जिनकी श्रात्मा पर भाजन या कपाय की कालिमा लेशयात्र भी नहीं रही हो इसी कारण जो स्फटिक मांग्रे से भी श्रधिक स्वच्छ हो गई हो, वही ' निर्धन्ध 'पद को प्राप्त करता है ।

प्रत्येक काल में, प्रत्येक देश में और प्रत्येक परिस्थिति में निर्प्रथों का द्वी उपदेश सफल और दितकारक दो सकता है। यह उपदेश सुमेरु की तरद अटल, दिमालय की तरद संताप निवारक-शांति प्रदायक, सूर्य की तरद तेजस्वी और झज्ञानान्धकार का हरण करने वाला, चन्द्रमा की तरह पीयूष-वर्षण करने वाला और झाह्वादक, सुरतरु की तरद सकल खंकल्पों का पूरक, विद्युत की तरह प्रकाशमान, और झाह्वादक, सुरतरु की तरद सकल खंकल्पों का पूरक, विद्युत की तरह प्रकाशमान, और झाह्वादक, सुरतरु की तरद सकल खंकल्पों का पूरक, विद्युत की तरह प्रकाशमान, और झाह्वादक, सुरतरु की तरद सकल खंकल्पों का पूरक, विद्युत की तरह प्रकाशमान, और झाह्वादक, सुरतरु की तरद सकल खंकल्पों का पूरक, विद्युत की तरह प्रकाशमान, और झात्वाश की भांति झनादि अनन्त और असीम है। वह किसी देशविशेष या कार्लविशेष की सीमाओं में झावद नहीं है। परिस्थितियां उसके पध को प्रतिहत नहीं कर सकतीं। मनुष्य के द्वारा कहिपत कोई भी छेगी, वर्ग-जाति पांति या वर्ग उसे विभक्क नहीं कर सकता। पुरुष हो या स्ती, पशु हो या पत्ती, सभी प्राणियों के लिए वह सदैव समान दे-सव झापनी झपनी योग्यता के झनुसार उस उपदेश का झनुसरण कर सकते हैं। संत्तेप में कहें तो यह कह सकते हैं कि निर्ग्नथों का प्रवचन सार्व है, सार्वजनिक है, सार्वदेशिक है, सार्वकालिक है और सर्वार्थ साधक है।

निर्श्रंथों का प्रवचन आध्यात्मिक- विकास के कम और उसके साधनों की सम्पूर्ण और सूदम से सूदम व्याख्या हमारे सामने प्रस्तु करता है। आत्मा क्या है? आत्मा में कौन-कौन सी और कितनी शाक्तियाँ हैं? प्रत्यच्च दिखलाई देने वाली आ-त्माओं की विभिन्नता का क्या कारण हैं? यह विभिन्नता किस प्रकार दूर की जा सकती है ? नारकी और देवता, मनुष्य और पशु आदि की आत्माओं में कोई मौलिक विशेषता है या वस्तुतः वे समान-शाक्षिशाली है ? आत्मा की श्रधस्तम अवस्था क्या है ? आत्म विकास की चरम सीमा कहां विश्रान्त होती है ? आत्मा के अति-रिक्त परमात्मा कोई भिन्न है वा नहीं ? यदि नहीं तो किन उपायों से-किन साधनाओं से आत्मा परमात्म पद पा सकता है ? इत्यादि प्रश्नों का सरल, सुस्पष्ट और संतोप-प्रद समाधान हमें निर्ग्रथ-प्रवचन में भिलता है ? इर्सा प्रकार जनत क्या है ? वह अनादि है या सादि ? शादि गहन समस्याओं का निराकरण भी हम निर्ग्रन्थ-प्रचचन में देख पाते हैं।

हम पहले ही कह चुके हैं कि निर्प्रन्थों का प्रवचन किसी भी प्रकार की सीमा-श्रों से श्रावद नहीं है। यहाँ कारण है कि वह ऐसी व्यापक विधियों का विधान करता है जो श्राध्यात्मिक दृष्टि से श्रत्युत्तम तो हैं ही; साथ ही उन विधानों में से ऐइलौकिक सामाजिक सुव्यवस्था के लिए सर्वोत्तम व्यवदारोपयोगी नियम भी निक-लते हैं। संयम, त्याग, निष्परिग्रहता ( श्रौर श्रावकों के लिए परिग्रहपरिमाग्र) श्रने-कान्तवाद श्रौर कर्मादानों की त्याज्यता प्रभृति ऐसी ही कुछ विधियां हैं, जिनके न अपनाने के कारण आज समाज में भीषण विश्वंखला दृष्टिगोचर हो रही है। निर्प्रन्थों ने जिस मल ग्राशय से इन बातों का विधान किया है उस ग्राशय को सन्मुख रख-कर यदि सामाजिक विधानों की रचना की जाप तो समाज फिर हरा भरा, सम्पन्न, सन्तुष्ठ और सुखमय बन सकता है। आध्यात्मिक दृष्टि से तो इन विधानों का महत्व है ही पर सामाजिक दृष्टि से भी इनका उससे कम महत्व नहीं है। संयम, उस मने इत्ति के निरोध करने का श्रहितीय उपाय है जिससे प्रेरित होकर समर्थ जन श्रामोद प्रमोद में समाज की सम्पत्ति को × साहा करते हैं। त्याग एक प्रकार के बंटवारे का रुपान्तर है । परिग्रह परिमाख और भोगोपभोग परिमाख, एक प्रकार के आर्थिक साम्यवाद का छादश इमारे सामने पेश करते हैं; जिनके लिए आज संसार का बहुत सा भाग पागल हो रहा है। विभिन्न नामों के आवरण में छिपा हुआ यह सिद्धान्त ही पक प्रकार का साय्यवाद है। यहां पर इस विषय को कुछ अधिक लिखने का अवसर नहीं है-तथापि निर्ग्रन्थ-प्रवचन समाज को एक बड़े और आदर्श कुदुम्ब की कोटि में रखता है, यह स्पष्ट है। इसी प्रकार अनेकान्तवाद मतमतान्तरों की मारामारी से मुक्त होने का मार्ग निर्देश करता है और निर्ग्रन्थों की अहिंसा के विषय में कुछ कहना त्तो पिष्टपेषग ही है। अस्त।

निर्ग्रथ-प्रवचन की तासीर उझत बनाना है। नीच से नीच, पतित से पतित, श्रौर पापी से पापी भी यदि निर्थ्रन्थ-प्रवचन की शरण में श्राता है तो उसे भी वह श्रलौकिक श्रालोक दिखलाता है, उसे सन्मार्ग दिखलाता है श्रौर जैसे धाय माता गंदे वालक को नहता-धुलाकर साफ-सुथरा कर देती है उसी प्रकार यह मलीन से मलीन श्रात्मा के मैल को हटाकर उसे शुद्ध-विशुद्ध कर देता है। हिंसा की प्रतिमूर्त्ति भयंकर हत्यारे श्रर्जुन माली का उद्धार करने वाला कौन था ? श्रंजन जैसे चोरों को किसने तारा है ? लोक जिसकी परछाई से भी घुणा करते हैं पेसे चाएडाल जाती य हरिकेशी को परमादरणीय श्रौर पूज्य पद पर प्रतिष्ठित करने वाला कौन है ? प्रभव जैसे भयंकर चोर की श्रात्मा का निस्तार करके उसे भगवान महावीर का उत्तरा-धिकारी वनाने का सामर्थ्य किसमें था ? इन सव प्रश्नों का उत्तर एक ही है श्रीर पाठक उसे समक्ष गए हैं। वास्तव में निर्धन्ध-प्रवचन पतितपावन है, श्रशरण-श्ररण

× क्योंकि प्रत्येक व्यक्ति समाज का एक एक ग्रंग है छतः उसकी व्यक्तिगत कही जाने वाली सम्पत्ति भी वस्तुतः समाज की सम्पत्ति है। है, अनार्थों का नाथ है, दीनों का बन्धु है और नाराकियों को भी देव बनाने वाला है। वह स्पष्ट कहता है—

> श्रपवित्रः पवित्रो वा, दुस्स्थितो सुस्थितोऽपि वा । यः स्परेत्परमात्मानम्, स वाह्याभ्यन्तरे शुचिः॥

जिन मुमुच्च महर्षियों ने आत्म हित के पथ का अन्वेषण किया है उन्हें निर्प्रन्थ प्रवचन की प्रशांत छाया का ही अन्त में श्राश्रय लेना पड़ा है । ऐसे ही महर्षियों ने निर्प्रन्थ-प्रवचन की यथार्थता, हितकरता और शान्ति-संतोषप्रदायकता का गहरा श्रमुभव करने के बाद जो उद्गार निकाले हैं वे वास्तव में डाचित ही हैं और यदि हम चाहे तो उनके श्रमुभवों का लाभ उठाकर अपना पथ प्रशस्त बना सकते हैं। क्या ही ठीक कहा है--

" इएमेव निग्गंधे पावयरे सच्च, अरातरे, केवलप, संसुदे, पडिपुरारे, रेआ उप, सत्तकत्तारे, सिद्मिगंगे, मुत्तिमग्गे, निव्वारामग्गे, शिज्ञारामग्गे, अवितहमसंदिद्धं सब्वदुक्खप्पद्दीरामग्गे, इहट्टियाजीवा सिज्मंति, वुज्मंति, मुखंति परिशिब्वायंति, सब्बदुक्खारामंतं करेंति।"

यह उद्गार उन महर्षियों ने प्रकट किये हैं जिन्होंने कल्याखमार्ग की खोज करने में श्रपना सारा जीवन श्रर्पण करदिया था श्रौर निर्श्रन्थ-प्रवचन के श्राश्रय में श्राकर जिनकी खोज समाप्त हुई थी। यह उद्गार निर्श्रन्थ-प्रवचन विषयक यह स्वरूपो लेख, हमें दीपक का काम देता है।

यों तो अनादिकाल से ही समय-समय पर पथपदर्शक निर्प्रथ तीर्थकर होते. आप हैं परन्तु आज से लगभग अढ़ाई इजार वर्ष पहले चरम निर्प्रथ भ० महावीर हुए थे। उन्होंने जो प्रवचन-पीयूष की वर्षा की थी, उसीमें का कुछ श्रंश यहां संग्रहीत किया गया है।

यह निर्म्रथ-प्रवचन परम मांगलिक है, आधि-व्याधि-उपाधियों को शमन करनेवाला, वाह्याभ्यान्तर रिपुर्श्नों को दमन करने वाला और समस्त इह-परलोक संबंधी भयों को निवारण करने वाला है। यह एक प्रकार का महान कवच है। जहां इसका प्रचार है वहां भूत पिशाच, डाकिनी शाकिनी आदि.का भय फटक भी नहीं सकता। जो इस प्रवचन-पोत पर आरुढ़ होता है वह भीषण विपत्तियों के सागर को सहज ही पार करलेता है। यह मुमुज़ु जनों के लिप परम सखा, परम पिता, परम सहायक और परम मार्गनिर्देशक है।

-

## त्रकाराद्यनुक्रमणिका

सांकेतिक शब्दों का खुलासा

(List of Addreviations)

द=दश्वैकालिक सूत्र, श्र=श्रध्याय, गा=गाथा, जी=जीवा भिगम सूत्र, प्रक=पक-रण. उद्दे=उद्देशा, उ=उत्तराध्ययन सूत्र, स्था=स्थानाङ्ग सूत्र, प्रश्न=प्रश्न व्याकरण सूत्र, सम=समवायांग सूत्र, सू=सूत्र कृताङ्ग सूत्र, प्रथ=प्रथम, ज्ञा=ज्ञाता धर्म कथाङ्ग सुत्र, श्रा=श्राचाराङ्ग सूत्र, द्वि=द्वितीय, भ=भगवती सुत्र, श=शतक ।

| ्र                        | ূ<br>ঘূহাক  | उद्गमस्थान                 |
|---------------------------|-------------|----------------------------|
| श्रंग पर्चंग संठाएं       | ૨૦૨         | (द अ. द गा. ४८)            |
| अगारी समाइ श्रंगाइ        | २७५         | ( उ. ग्र. ४ गा. २२)        |
| श्रहलीयं झइ उराड          | ्रिवेम      | ( जी.प्रक. ३उहे. ३गा.१२)   |
| श्रक्तेवरसेणिमूसि         | ຮາໃ         | ( उ. झ. १० गा. ३४)         |
| अकोसेज्जा परेभिक्ख्       | <b>६</b> ●१ | (उ. ञ्र. २ गा. २७)         |
| ञ्चच्छीनिमिलियमेत्तं      | ६३८         | ( जी.प्रक.३उद्दे.२गा. ११)  |
| अज्मवसाग निमित्त          | १७४         | (स्था॰ ७ वां )             |
| श्रद्दरूदाणि वर्जीत्ता    | <b>४</b> ४७ | (उ. झ. ३४ गा. ३१)          |
| श्रट्ठ कम्माई वो च्छामि   | <b>۲</b> ۰  | (उ. झ. ३३ गा. १)           |
| श्रद्टदुद्दद्वियचित्ता जह | १६४         | ( श्रौपपातिक )             |
| श्रणसणमुणोरिया            | <b>8</b> 9% | (ड. श्र. ३०∴गा. ⊏)         |
| म्रणिस्तिश्रो इहं लोप     | २२२         | (उ. ग्र. १० गा. ६२)        |
| श्रगु सट्ठंपि वहुविहं     | 8XX         | ( प्रश्न. आश्रवद्वार )     |
| श्रगु सासिश्रो न कु−      | इदद         | (उ. झ. १ गा. ६)            |
| ञ्रएणाय या श्रलोभे य      | १६७         | ( सम. ३२ वां )             |
| ञ्चत्थि एगं धुवं ठाणं     | ଽଡ଼ଡ଼       | (उ. ग्र. २३ गा. ८१)        |
| अत्थंगयं मि श्राइचे       | れたら         | (द. अ. दगा. २८)            |
| अद्दक्खुव दक्खुवाहियं     | 288         | (सु.प्रथ.श्र.२उहे. ३गा.११) |
| ञ्चनिलेख न वोए            | રરહ         | (द. आ. ६ गा. ३)            |
| अन्तमुहुतमिम गप्          | ४६१         | ( उ. झ. २४ गा. ६० )        |
| अपुच्छिश्रो न भालेज्जा    | ં કર૧       | ( इ. झ. म गा. ४म)          |
| अप्पाकत्ता विकत्ता य      | 5           | (उ. अ. २० गा. ३७)          |
| अप्पा चेव दमे यव्वो       | <b>{</b> 8  | (उ. श्र. १ गा. १४)         |
| अप्पानई वेयर गी           | 5           | (उ. झ. २० गा. २६)          |

37

अप्पाणमेव जुज्माहि श्रप्पिया देव कामाखं अष्पुवर्णाखगहरे अय्यं चाहिक्रिवई त्र भवितु पुरा वि भिक्खु अभिक्खर्श कोहीहवइ श्रंवले जह भारवाहए अर्रई गंउं विस्इया ग्ररहंत सिद्ध पवयण अरिहंतो महदेवो अरूवियो जीवघया अलोए पडिहया सि. अवरूणवार्यं च परमु श्रवसोहिय**कंट**गापहं ञ्चवि पांवपरिक्लेवी अवि से हासमसज्ज असचमोसं सच्चंच ग्रसुरा नागसुवरए श्रसंक्लयं जीविय अह अहहि ठाणेहि ञ्चह पराणरसहिं अणेहिं श्रह पंचहि ठाऐहि अह सन्वदन्वपरिएा ग्रहीएपैचिदियत्तं अहे वया कोहेणं

भा

भाउकायमरग्रथे। आखाणिदेसकरे श्रायगुत्ते सया दंते आयरियं कुवियं आलओ थी जणारएणे श्रालोयण निरवलावे आवरणिजाण दुएहं मावस्सयं मवस्सं

)

प्रष्टांक

६७२

६७०

338

938

339

રરષ્ઠ

600

1900

**સ્ટ**પ્ટ

235

8.9.

६१४

४१७

૬૪૪

852

305

808

६०म

285

३८६

840

308

દદ્દઇં

838

808 ૨૬७ ્રૈ

१६७ 222

દર્શ્વ

लरगरशान

| -           | •4/.c/.4t-t              |
|-------------|--------------------------|
| ંરર         | (उ. झ. ६ गा. ३४)         |
| ६४न         | (उ. ग्र. ३ गा. १४)       |
| <b>१</b> ६६ | ( ज्ञा. ग्र. प           |
| ६७२         | ( उ. झ. ११ गा. ११)       |
| ४२३         | ( स्.द.थ.२उद्दे.३गा.२०   |
| ६७०         | ( उ. अ. ११ गा. ७)        |
| 335         | ( उ. अ. १० गा. ३३)       |
| 1835        | ( उ. श्र. १० गा. २७)     |
| 339         | ( হ্বা. স্থ. দ 👘         |
| રરષ્ઠ       | ( आवृश्यक )              |
| ૭૦૨         | (उ. अ. ३६ गा. ६७)        |
| 900         | ( उ. आ. ३६ गा. ४७)       |
| કરષ્ટ       | (द. श्र. १ उद्दे. ३गा.१) |
| 23          | (उ. झ. १० गा, ३२)        |
| •9•         | ( उ. अ. ११ गा. =)        |
| 88          | (आ. प्रथ. घ्र.३ उद्दे २) |
| १७          | (द. ञ्च. ७ गा. ३)        |
| 88          | (उ. झ. ३६ गा. २-४)       |
| 15x         | ( उ. श्र. ४ गा. १)       |
| 30          | (उ. श्र. ११ गा. ४)       |
| १७१         | (उ. झ. ११ गा. १०)        |
| - 5         | (उ. श्र. ११ गा. ३)       |
| 185         | ( नन्दी सूत्र )          |
| <b> </b> दद | ( उ. झ. १० गा. १८)       |
| 3द०<br>/    | ( उ. झ १ गा. ४४ )        |
| ७६          | (उ. झ. १० गा. ६)         |
| દર્શ        | (उ. झ. १ गा. २)          |
| રસ          | (सू.मथ.भ१०उद्दे ३गा२१)   |
| 68          | (उ. झ. १ गा. ४१)         |
| <u>ر</u> فع | (उ. झ. १६ गा. ११)        |
| ६७          | ( सम. ३२ वां )           |
| <b>११</b>   | (उ. झ. ३३ गा. २०)        |
| 8x -        | ( भनुयोगद्वार सत्र )     |

| ्रम                      | पृष्टांक       | उद्गमस्थ्।न                |
|--------------------------|----------------|----------------------------|
| श्चासएगम्रो ए पुच्छेज्जा | ७३३            | (उ. इ. १ गा. २२)           |
| श्राहच्च चराडालियं कट्टू | ४२८            | (उ. श्र. १ गा. ११)         |
| 3.<br>                   | •              |                            |
| इंगाली, वण, साङ्ी        | <b>૨७</b> ४    | ( आवश्यक सूत्र )           |
| इइ इत्तरिआमिम आ.         | <b>২</b> ৩২    | (उ. झ. १० गा. ३)           |
| इश्रो विद्समाण्रस        | ર્ષર           | (सू.मथ.स. १४ गा.१८)        |
| इएएमन्ने तु अन्नाएँ      | <b>કર</b> ્    | (सू.प्रथ. उद्दे. ३ गा. ४)  |
| इमं च में अत्थि इमं      | 808            | (उ. झ. १४ गा. १४)          |
| इस्सा अमरिस अतवो         | 888            | ( उ. झ. ३४ गा. २३)         |
| इहमेगे उमराणंति          | २०८            | (उ. ञ्च. ६ गा० ८)          |
| <b>द्व</b>               |                | ,                          |
| ईसरेण कडे लोप            | સર્            | (सू. प्रथ. उद्दे. ३ गा. ६) |
| <b>उ</b>                 |                |                            |
| उदहीसरिसनामार् <u>ण</u>  | र् <b>२२</b> ० | (उ. श्र. ३३ गा. १६)        |
| उदहीसरिसनामार्यं         | <b>૧૧</b> ૨    | ( उ, झ. ३३ गा. २१)         |
| उदहीसरिसनामार्गं         | ९१२            | (उ. ग्र. ३३ गा. २३)        |
| उप्फालग दुट्ठवाई य       | 877            | ( उ. ग्र. ३४ गा. २६)       |
| उवरिमा उवरिमा चेव        | ં દ્દેરક       | ( उ. ञ. २६ गा. २१४)        |
| उवलेवो होइ भोगेसु        | ३०६            | (उ. झ. २४ गा. ४१)          |
| उवसमेग हणे कोहं          | ँ धद्र         | (उ. झ. म् गा. २६)          |
| ए                        | •              | • E <sup>1</sup>           |
| पए य संगे समइकमित्ता     | . <b>૨१</b>    | ( उ. झ. ३२ गा. ९७)         |
| एगतं च पुहत्तं           | ওম             | (उ. झ. २० गा. १३)          |
| पगया श्रचेलप होइ         | 600            | (उ. श्र. २ गा. २)          |
| पगया देवलोपसु            | ્ર ૧૧૪         | (उ. श्र. ३ गा. ३)          |
| पगे जिप जिया पंच         | <b>X8</b> 0    | ( उ.्त्र. २३ गा. ३६)       |
| पयाणि सोचा खरगा          | દ્દઇર          | (स्.मथ.ग्र.४उ.२गा.२४)      |
| पयं खुणाणिणो सारं        | <b>સરશ</b> .   | (सू.प्रध.श्र.१९उ१ गा१०)    |
| पर्यं च दोसं दद्ठू एं    | 338            | (द. आ. ६ गा. २६)           |
| प्यं पंचविद्यं गागं      | 235            | (ंउ. झ. २८ गा. ४)          |
| पवं खुजंतपिल्लग          | 208            | ( आवश्यक सृत्र )           |
| पवं य से होर समाहि       | 385            | ( सू.प्रथ. झ. १३गा.१४)     |
| एवं तु संजयस्तावि        | २७२            | ( उ. ग्र. १३ गा. १६)       |

Street .

|                         | •           |                          |
|-------------------------|-------------|--------------------------|
|                         | . ( घ)      | •                        |
|                         |             |                          |
| र् २                    | पृष्टांक    | उद्गमस्थान               |
| एवं धरमस्स विग्र श्रो   | १४१         | ( द.श्र. १ उद्दे.२ गा.२) |
| एवं भवसंसारे            | <b>३</b> ८३ | ( उ. श्र. १० गा. १४)     |
| पवं सिक्खासमावरणे       | ३७६         | (उ. झ. ४ गा. २४)         |
| एवं से उदाहु अणुत्तर    | ७०६         | (उ. थ. ६ गा. १८)         |
| एस धरमे धुवे णिच्चे     | १६०         | (उ. ग्र. १६ गा. १७)      |
| े क                     | - ,         | •                        |
| कण्छंडगं चइत्ताणं       | કરદ         | (उ. झ. १ गा. ४)          |
| कष्प ईया उजे देवा,      | <b>६</b> ४३ | ( उ. श्र. ३६ गा. २२१)    |
| कष्पोवगा चारसहा         | દ્ધર        | ( उ. अ. ३६ गा.२०१)       |
| कम्माणं तु पहाणाए       | १३०         | (उ. झ. ३ गा. ७)          |
| कम्मुए। बंभर्णे होइ     | REX         | ( उ. श्र. २४ गा. ३३)     |
| कलहडमरवज्जप             | ह७२         | (उ. झ. ११ गा. १३)        |
| कलहं अन्भक्खाणं         | १७२         | ( आवश्यक स्त्र )         |
| कसिएं पि जो इमं लोगं    | ୪୦ୡ         | (उ. थ्र. = गा. १६)       |
| कई चरे कई चिठ्ठे कई     | १७७         | (द. छ. ४ गा. ७)          |
| कहि पडिद्दया सिद्धा     | ફ્રિફ       | (उ. झ. ३६ गा. ४)         |
| कामागुगिदिप्पभवं        | <b>૨</b> ૧૨ | (उ. झ. ३२ गा. १६)        |
| कावसा वयसा मत्ती        | 850         | [उ. अ. ४ गा. ७]          |
| किरहा नीला काऊ          | 348         | [ उ. श्र. ३४ गा. १६ ]    |
| किएदा नीला य काऊ        | SXS         | ्उ. झ. ३४ गा. ३ ]        |
| कुप्पवयगपासंडी          | २३०         | [उ. झ. २३ गा. ६३]        |
| कुलग्गे जह श्रोस बिंदुए | ३७२         | [ उ. अ. १० गा. २ ]       |
| कू (अं रुइ अ गी अं      | २६७         | [उ. झ. १६ गा. १२]        |
| कोहे माखे माया, लोमे    | 838         | [ प्रक्षापनां भाषापद्]   |
| कोहो अभाणो श्र श्रणि    | 855         | [द. श्र. म गा. ४०]       |
| कोहो पीई पणासेइ         | <b>४</b> ८२ | [द. ग्र. प्रगा. ३८]      |
| ख -                     |             |                          |
| खर्णमेत्तसुक्सा वहु     | २०७         | [ उ. झ. १४ गा. १३ ]      |
| खामेमि सब्वे जीवा       | 200         | [ श्रावश्यक सूत्र ]      |
| चित्तं वत्थं हिरएएं च   | ६६०         | [उ. थ्र. ३ गा. १७]       |
| ग्                      |             |                          |
| गंघेसु जो गिदिमु        | XEE         | [उ. श्र. २० गा. २०]      |
| गालपसणोउ                | **          | [उ. श्र. ३२ गा. ८]       |
|                         |             |                          |

•

•

•

·

•

. . .

-

| ग र                         | प्रष्टांक           | उद्गम्थान                   |
|-----------------------------|---------------------|-----------------------------|
| गत्तभूसणमिटुं च             | रह७                 | [ उ. ग्र. १६ गा. १३]        |
| गारं पि म्रा ग्रावसे        | સરર                 | [सू.प्रथ.ग्र.२उद्दे.२गा.१२] |
| गुणाणमासञ्चो दब्वं          | ६४                  | (उ. श्र. २८ गा. ६]          |
| गोयकम्मं तु दुविहं          | <b>१०</b> ६         | [ ૩. જા. રેરે ચા. ૧૪]       |
| ं च                         |                     | -                           |
| <b>खडरिंदियकायमइग</b> त्रो। | देखरे               | [उ. श्र. १० गा. १२]         |
| चक्खुमचक्खू श्रोहिस्स       | 37                  | ( उ. अ. ३३ गा. ६]           |
| चन्दासूराय नकखत्ता          | દ્રકદ               | [ उ. ग्र. ३६ गा. २०७ 🖡      |
| चरित्तमोहर्गं कम्मं         | 03-                 | [ उ., झ. ३३ गा. १० ]        |
| चिच्चा दुपर्यं च चड         | <b>१</b> २ <b>१</b> | [ उ. ग्र. १२ गा. २४ ]       |
| चिचाए घएं च भारियं          | 384                 | [ उ. ग्र. १० गा. २१ ]       |
| चित्तमंतमचित्तं वा          | ३२=                 | द. ग्र. ६ गा. १४            |
| चीराजिएं नगिरिएएं           | २८६                 | ंड. ग्र. ४ सा. २१           |
| ଞ                           |                     | ••••<br>• • • •             |
| छिदांति बालरस खुरेग         | ****                | (ख्.प्रथ.ग्र.४उद्दे.१गा२२)  |
| জ                           |                     |                             |
| जं जारिसं पुव्वमकासी        | <i>£</i> 80         | [सू.प्रथ.श्र.४उद्दे.२गा २२] |
| जंपिवत्थ व पायं वा          |                     | दि. ग्र. ६ बा. २०]          |
| जं मे बुद्धाग्रुसासंति      | र्षदम               | [उ. म्र. १ जा. २७]          |
| जर्णवयस∓मय्ठवर्णा           | સરવ                 | [ प्रज्ञापना भाषापद ]       |
| जर्णेण सदिं होक्खामि        | ઝદર                 | [ उ. झ. ४ गा. ७ ]           |
| जामिणं जगती पुढेा           | - કરક               | [ सु.प्रथ.श्र.२उद्दे.१गा.४] |
| जयं चरे जयं चिट्ठे          | ,<br>१७द            | (इ. झ. ४ गा. द]             |
| जरा जाव न पीडेइ             | <b>?</b> **         | [द.म्र. द गा. २६]           |
| जरामरण्वेगेणं               | 888                 | ुँउ. छ. २३ गा. ६८ ]         |
| जद जीवा वज्मांति            | <i>₹€</i> 8         | [ श्रौपपातिक सूत्र ]        |
| जह गरगा गम्मति              | १६२                 | 1 10                        |
| जह मिउलेवालित्तं            | ଽଡ଼ୡ                | ू हा. ज. ६                  |
| जह रागेग कडाग               | १६६                 | श्रौपपातिक सूत्र ।          |
| जदा किंपागफलाएं             | ३०द                 | [ उ. अ. १६ गा. १८]          |
| जहा कुक्कुडपोग्रस्स         | ३००                 | िइ. ग्र. म गा. ४४]          |
| जहा कुम्मे सश्रगाई          | ****                | [स्.प्रथ.ग्र.=उद्दे.१गा.१६] |
| जहा कुसग्गे उदगं            | 3%5                 | [उ. झ. ७ गा. २३] -          |

· ·

.

(च)

| জ,                       | पृष्टांक      | उद्गमस्थान                    |
|--------------------------|---------------|-------------------------------|
| जहा द्यांगं वीयार्एं     | ह्हह          | [दशाश्चतस्क.घ्र.४गा.१३]       |
| जद्दा पामं जेल जायं      | રહર           | [ उ. झ. २४ गा. २७             |
| जहा बिरातावसहस्स         | ३०१           | । उ. अ. ६२ गा. १३।            |
| লৱা মন্তাবলাগৰন          | २७१           | [ उ. श्र. ३० गा. ४]           |
| जहा य ग्रंडप्प भन्ना बला | १२३           | [उ. ग्र. ३२ गा. ६]            |
| जहा खुगी पूरकरणी         | હરદ્          | [उ. ञ. १ गा. ४।               |
| जहा सूई सलुचा            | २०६           | उ.श्र.२६, बोल ४६ वां ]        |
| जदा दिश्रगी जवरणं        | ६७३           | द.झ. १ उद्दे. १गा. ११ ]       |
| जहेह सीहे। व मिश्रं      | 208           | । उ. श्र. १३ गा. २२           |
| जाए सद्धाए निक्खंते।     | ંસ્સ્         | दि. आ. द गा. ६१               |
| जा जा वच्छइ रयणी         | १४७           | (उ. ग्र. १४ गा. २४]           |
| जा जा वच्चइ रयगी         | १४७           | [उ. आ. १४'गा. २४।             |
| जाति च बुङ्दि च इदङ्ज    | રપ્રશ         | [आ. अ. ३ उद्दे. २]            |
| जावंतऽविद्जापुरिसा       | २०७           | [उ. झ. ६ गा. १।               |
| जाय ऊर्व जहामहं          | २८६           | ( उ. ग्र. २४ गा. २१]          |
| जा य सच्चा श्रवत्तवा     | ४०३           | (द. श्र. ७ गा. २)             |
| जिएवयणे असुरत्ता         | રષ્ટદ         | ] ज. झ. ३६ गा. २४८]           |
| जीवाऽजीवा य वंधो य       | રર            | [ उ. श्र. २८ गा. १४)          |
| ले आवि श्रव्यं वसुमंति   | 808           | [सू.मथ.श्र.१३उद्दे.१गा=]      |
| जे इह सायाखु गानरा       | *{=           | [सू.प्रथ.ग्र.२उद्दे.३गा.४]    |
| जे केइ बाला इह जीविय     | ६३०           | [सु.द्रि.श्र.४ उद्दे. १गा. ३। |
| जे केइ सरीरे सत्ता       | <b>૨१</b> ×   | [उ. झ. ६ गा. ११]              |
| जे कोहरो हो। जगहु        | ४७३           | [स्.मथ.ञ्र.१३उद्देश्गा.४]     |
| ज गिर्दे काम भोप छ       | ७३४           | उ. झ. ४ गा. ४।                |
| जे न घंदे न से कुष्पे    | 388           | [द.श्र.४ उद्दे. २गा.३०]       |
| ेज परिभवई परं जएं        | ×80           | [स्.मथ.ग्र.२उदे.१गा.२]        |
| जे पावकम्मेहि घणं        | ଽ୪୮           | [उ. झ. ४ गा. २]               |
| जे य कंते पिए भोप        | <b>L</b> +    | [द. श्र. २ गा. ३]             |
| जे लक्खणं सुविण पर्ड     |               | [ उ. झ. २० गा. ४४ ]           |
| जोसि तु विउला सि         |               | [उ. झ. ७ गा. २१]              |
| जो समो सव्वभूएछ          | •             | [ अनुयोगद्वार सूत्र ]         |
| जो सहस्सं सहस्साएँ       | २०            | [ उ. झ. ६ गा. ३४ ]            |
| ख                        | ►. * <b>*</b> | (                             |
| उद्दरा वुद्दढाय पासइ     | ***           | [ स्.प्रथ.ग्र.२उद्दे (गा.२ )  |

|                         | <b>.</b>     |                              |
|-------------------------|--------------|------------------------------|
| 5                       | - গুছাঁক     | उद्गमस्थान                   |
| डहरे य पाणे बुड्टेय     | ४३६          | ( सू.प्रथ. झ. १३ गा.१८)      |
| ग्                      |              | ,                            |
| गुचा ग्रमइ मेहावी       | ્ર છર્ટ્ર    | ( उ. ग्र. १ गा. ४४ )         |
| णरगं तिरिक्खजो। र्ण     | १६३          | ( श्रौषपातिक सूत्र )         |
| णो रक्खसीतु गिडिक       | হ ০ হ        | (उ. झ. दगा. १८)              |
| त                       | 1            | ,                            |
| तं चेव तव्विमुक्कं      | <b>३७</b> ६  | ( इ.स. इ.)                   |
| तन्नो पुट्ठा त्रायंकेण  | ಕಿಕೆದ        | ( उ. श्र. ४ गा. ११ )         |
| तन्रो से दंडं समारमइ    | 8EX          | ( उ. श्र. ४ गा. ८ )          |
| तत्थ ठिचां जहाठाखं      | <i>६</i> २०  | ( उ. झ. ३ गा. १६ )           |
| तत्थ पंचविद्दं नार्एं   | ৶য়৾৾ঀ       | ( उ. इ. २८ वा. ४)            |
| तम्हा एयासि लेसाएं      | કદર.         | ( उ. झ. ३४ गा. ६१)           |
| तवस्सियं किसं दंतं,     | <i>સ્દર્</i> | ( उ. ग्र. २४ गा. १२)         |
| तवा जोई जीवा जोइटार्एं  | र्म्ह        | ( उ. झ. १२ गा. ४४)           |
| त्तहा पयखुवाई य         | SX2          | ( उ. ञ्र. २४ गा. २० )        |
| तहिश्राणं तु भावाणं     | २३७          | ( उ. श्र. २८ जा. १४)         |
| तहेव कार्यं कार्ये त्ति | <b>४</b> १८  | ( द. झ. ७ गा. १२)            |
| तदेव फरुसा भासा         | <i>४१</i> ८  | ( द्. ग्र. ७ गा. ११ )        |
| तद्वेव सावज्जगुमोयगी    | સરદ          | ( द्. झ. ७ गा. १४ )          |
| ता। शि डागाशि गच्छंति   | २८१          | ( ড. স. ধ লা. २८ )           |
| तिराणे हुसि श्ररणवंभ    | 800          | ( उ. ञ. १० गा. २४)           |
| तिगिणय सहस्सा सत्तं स   | ક્ષરદ        | ( अ. श. ६ उद्दे ७ )          |
| तिविद्वेगु वि पागु      | સરપ્ર        | (सु.प्रथ.श्र. २उद्दे २गा.२१) |
| तिव्वं तसे पाणिगो था    | દરશ          | ( सू.पथ.ग्र.४उद्दे.१गा.४ )   |
| तेइंदियकायमइगन्नो       | ₹⊏₹          | ( उ. ग्र. १० गा. १२)         |
| तेउकायमइगञ्जो           | રૂબદ         | ( उ. ग्र. १० गा. ७ )         |
| त्तेऊ पम्हा सुका        | કદર્         | ( उ. ग्र. ३४ गा. ४७)         |
| तेणे जहा संधिमुहे       | <b>२</b> १६  | (उ. झ. ३ गा. ३)              |
| ते तिष्पमाणा तलसं       | જ રહ         | (सू.प्रथ.त्र.४उदेशगा.२३)     |
| तेत्तसिं सागरोवम        | ११२          | ( उ. श्र. ३३ गा. २२ )        |
| द                       |              | · · ·                        |
| दंसणवयसामादय पोस        | રહ્ય         | { श्रावश्यक सूत्र )          |
| दंसग्राविखप श्रावस्सप   | <b>१</b> ६६  | ( হ্বা. স্স. দ )             |
| दसदा उ भवणवासी          | ક્રક્ષ્ટ્    | (उ. झ. ३६गा. २०४)            |

(च)

| <b>ም</b> .             | प्रष्टांक    | उद्गमस्थान                 |
|------------------------|--------------|----------------------------|
| जहा दखाणं वीयार्एं     | ફક્ર         | (दशाश्चतस्क.घ्र.४गा.१३)    |
| जहा पामं जेल जायं      | २६२          | [ उ. ग्र. २४ गा. २७        |
| जहा विरालावसहस्स       | 308          | ( उ. अ. २२ गा. १३।         |
| जद्दा महातलागरस        | 80%          | [ उ. श्र. ३० गा. ४]        |
| जहा य ग्रंडप्प भवा वला | १२३          | [उ. झ. ३२ गा. ६]           |
| जहा सुगी पूरकरणी       | પ્રરદ્       | [उ. श्र. १ गा. ४]          |
| जहा सुई संदुचा         | २०६          | ' उ.श्र.२१, बोल ४१ वां ]   |
| जहा हिश्रमी जवएं       | દ્દંહરૂ      | द.झ. १ उद्दे. १गा.११ ]     |
| जहेह सीहे। व मिश्रं    | 208          | े उ. श्र. १३ गा. २२        |
| जाए सद्धाए निष्वंते।   | 322          | दि. आ. म गा. ६१            |
| जा जा वच्छइ रयणी       | १४७          | (उ. झ. १४ गा. २४]          |
| जा जा वच्चइ रथणी       | १४७          | [ उ. श्र. १४ गा, २४।       |
| जाति च वुड्दि च इहफ्ज  | २४१          | [आ. झ. ३ उद्दे. २]         |
| जावंतऽविष्जापुरिसा     | २०७          | [उ. झ. ६ गा. १]            |
| जाय रूवं जहामहं        | २८६          | [उ. आ. २४ गा. २१]          |
| जा य सञ्चा अवत्तव्वा   | ४०३          | [द. श्र. ७ गा. २]          |
| जिणवयणे अखुरत्ता       | ૨૪૬          | ( ज. झ. ३६ गा. २४८)        |
| जीवाऽजीवा य वंघो य     | રર           | ( उ. श्र. २८ गा. १४)       |
| ले आवि श्रव्यं वसुमंति | 898          | [स.मथ.श्र. १३उद्दे. १गा :] |
| जे इह लायाखु गानरा     | ४१८          | [सू.प्रथ.ग्र.२उद्दे.२गा.४] |
| जे केइ बाला इह जीविय   | ६३०          | [स.दि.ग्र.४ उद्दे.१गा ३)   |
| जे केइ सरीरे सत्ता     | <b>२१</b> ४  | [उ. झ. ६ गा. ११]           |
| जे कोहरो हो। जगह       | ৪৩২          | [स्.मथ.ञ्च.१३उद्देश्गा.४]  |
| जे गिद्धे काम भोएछ     | 038          | उ. इ. ४ गा. ४।             |
| जे न बंदे न से कुष्पे  | રક્ષ્ટ       | [ द.ग्र.४ उद्दे. २गा.३० ]  |
| जे परिभवई परं जएं      | 280          | [सू.प्रथ.ञ्र.२उद्दे.१गा.२] |
| जे पावकम्मेहि घणं      | ୡଌୣ          | [उ. झ. ४ गा. २]            |
| जे य कंते पिए भोए      | ્ર ૪૬૭       | [द. आ. २ गा. २]            |
| जे लक्खणं सुविग पर्ड   | ६१०          | [ उ. ग्र. २० गा. ४४ ]      |
| जोसि तु विउला सि       | ६४६          | [उ. झ. ७ गा. २१]           |
| जो समो सन्वभूएछ        | •            | [ अनुयोगद्वार सूत्र ]      |
| जो सहस्सं सहस्साएँ     | २०           | [ उ. झ. ६ गा. ३४ ]         |
| ड                      | ,            | r                          |
| डहरा गुद्दाय पासह      | <b>X ? ?</b> | [ स्.मथ.थ.२उदे (गा.२ )     |

í

-

| ~ |  |
|---|--|
|   |  |
|   |  |

|                         | (8)                 |                              |
|-------------------------|---------------------|------------------------------|
| 3                       | <b>ড়</b> ছাঁক      | उद्गमस्थान                   |
| डहरे य पाणे बुड्देय     | ४३६                 | ( सू.प्रथ. श्र. १२ गा.१८)    |
| U<br>U                  |                     |                              |
| ण्चा णमर मेदावी         | ે દિ્હર             | ( उ. ग्र. १ गा. ४४)          |
| गरगं तिरिक्खजोर्णि      | १६३                 | ( श्रौपपातिक स्तूत्र )       |
| णे रक्खसीतु गिज्भि      | <b>3</b> 0 <b>3</b> | (उ. छ. ८ गा. १८)             |
| đ                       | 1                   |                              |
| तं चेव तब्विमुक्कं      | १७६                 | ( ज्ञा. अ. ६)                |
| तश्रो पुट्ठा श्र/यंकेण  | ೪೯೭                 | ( उ. श्र. ४ गा. ११)          |
| तश्रो से दंडं समारभइ    | 8£X                 | ( उ. ग्र. ४ गा. ८ )          |
| तत्थ ठिचां जहाठाणं      | <i><b>६</b>६०</i>   | ( उ. छ. २ गा. १६ )           |
| तत्थ पंचविद्वं नाणं     | <b>∛</b> ≂⊌         | ( उ. इग्र. २८ व्या. ४)       |
| तम्हा एयासि लेसाणं      | કદર.                | ( उ. झ. २४ गा. ६१)           |
| त्तवास्सियं किसं दंतं,  | <b>૨</b> ૬૧         | ( उ. श्र. २४ गा. १२)         |
| तवो जोई जीवो जोइंटार्यं | र्द्ध               | ( उ. ञ्च. १२ गा. ४४ )        |
| तहा पयणुवाई य           | SXE                 | ( उ. ञ. ३४ गा. ३० )          |
| तहिन्राणं तु भावाणं     | २३७                 | ( उ. श्र. २⊏ गा. १४)         |
| तहेव कार्य कारेग ति     | કડેટ                | ( द. झ. ७ गा. १२)            |
| त्तदेव फरुसा भासा       | <b>४१</b> ८         | ( द. इ. ७ गा. ११ )           |
| तदेव सावज्जगुमोयगी      | કરિદ                | ( इ. ग्र. ७ गा. ४४ )         |
| ताणि डाणाणि गच्छंति     | २८१                 | ( उ. ञ. ४ गा. २८ )           |
| तिराणो हुसि श्रराणवंभ   | 800                 | ( उ. झ. १० गा. २४)           |
| तिरिणय सहस्सा सत्तं स   | <b>६२</b> ६         | ( भ. श. ६ उद्दे ७ )          |
| तिविद्वेग वि पाग        | સરપ                 | (સ્,પ્રથ.શ્ર. શ્હેફેર્ગા.૨१) |
| तिव्वं तसे पाणियो था    | <b>દર</b> ્         | ( સू.पथ.શ્ર. १उद्दे.१गा. ४)  |
| तेहादियकायमहगश्रो       | रुदर्               | ( उ. झ. १० गा. १२)           |
| तेउकायमइगश्रो ं         | ३७६                 | ( उ. ग्र. १• गा- ७)          |
| तेऊ पम्हा खुका          | સદર્                | ( उ. श्र. ३४ गा. ४७)         |
| तेगे जहा संधिमुहे       | <b>र</b> ै१६        | ( उ. झ. ३ ेगा. ३ )           |
| ते तिप्पमाणा तलसं       | ર્સ્ટ <b>રહ</b>     | (सू.मथ.ग्र.४उदेश्गा.२३)      |
| तेर्त्तासं सागरोवम      | ११२                 | (उ. ग्र. ३२ गा. २२)          |
| द                       |                     |                              |
| द्सणवय्सामाइय पोस       | <b>২</b> ৩২         | 🔇 श्रावश्यक सूञ 🌶            |
| दंसग्राविणप आवस्सप      | 3.58                | ( হ্বা. স. হঁ)               |
| द्सदा उ भवणवासी         | ERK.                | (उ. झ. ३६गा. २०४)            |

.

χ.

-

-

(ज) प्रष्टां

द्

दांगे लाभे य भोंगे य दाहाउ या इड्ढि मंता दुक्र्ल हयं जरस न होई दुपरिच्चया इमे कामा दुमपत्तए पंडुए जहा दुल्लहा उ मुहादाई दुल्लदे खलु माणुसे अवे देवदाणवगंधव्वा देवा चउव्विदा वुत्ता देवार्णं मखुयाणं च देवे नेरइए छइगछा ষ धरमे हरए वंभे घस्मो श्रहम्मे श्रागासं घरमो ग्रहरमो आगासं धम्मो मंगलमुकिहं धम्मं पि हु सद्दंतया धिईमई य संवेगे 7 न कम्मुएा कम्म खर्वेति

न कम्मुणु। कम्म खर्वेति न वित्ता तायप न तस्स जाई व कुलं व न तस्स जाई व कुलं व न तस्स दुक्खं विभयंति नत्थि चरित्तं सम्मत्तवि न तं श्ररी कंठछेत्ता करेइ न पूयणं चेव सिलोय न य पावपरिक्खेवी न यि मुंडिपण समणे न सो परिग्गद्दो वुत्तो न द्व जिणे श्रज्ज दिसई नाणस्सावरणिज्जं नाणेष्सावरणिज्जं नाणे च द्ंसणं चेव्

| पृष्टांक   | उद्गमस्थान                  |
|------------|-----------------------------|
| १०८        | (उ. झ. ३३ गा. ४)            |
| २७६        | (उ. ग्र. ४ गा. २७)          |
| १२= -      | (उ. आ. २२ गा. ८)            |
| ३०८        | (उ. ञ. न गा. ६)             |
| રદદ        | (उ. झ. १० गा. १)            |
| २म३        | ( द.श्र. ४ उद्दे. १गा. १००) |
| ૨૭૪        | (उ. झ. १० गा. ४)            |
| ३१३        | ( उ. अ. १६ गा. १६ )         |
| દ્દઇઇ      | ( उ. झ, ३६ गा. २०३ )        |
| 3.8        | (द. झ. ७ ना. ४)             |
| ३८३        | (उ. झ. १० गा. १४)           |
| १८३        | ( उ. झ. १२ गा. ४६)          |
| કદ્        | ं (उ. ग्र. २० गा. ७)        |
| પ્રર       | (उ. ग्र. २८ गा. ८)          |
| શ્કર       | (द. झ. १ गा. १)             |
| ३८६        | (उ. श्र. १० गा. २०)         |
| १६७        | (सम. ३२ वां)                |
| r          |                             |
| ४३४        | (स् प्रथ.ग्र.१२गा.१४)       |
| २१३        | (उ. झ. ६ गा. १०)            |
| રકદ        | (.सू. पथ.श्र.१३गा.११)       |
| 399        | (उ. ग्र. १३ गा. २३)         |
| રકર        | ( उ. घ. २= गा. २१)          |
| 88         | ( उ. श्र. २० गा. ४८ )       |
| ર૪૬        | (सु.प्रथ.श्र. १३गा.२२)      |
| ६७२        | (उ. झ. ११ गा. १२)           |
| २६२        | ( उ. ग्र. २४ गा. ३१ )       |
| રરર        | (द. आ. ६ गा. ३१),           |
| રદદ        | ( उ. ग्र. १० गा. ३१)        |
| ¥3£        | (उ. ग्र. ३२ गा. २)          |
| <b>=</b> X | (उ. झ. ३३ गा. २)            |
| ૬૬૨        | (उं. झ. २८ गा. ३१)          |
| ६६२        | (उ. ञ. २८ गा. ३)            |

ं ( मत )

ì

î.,

| ल                         | पृष्टांक    | उद्गमस्थान                |
|---------------------------|-------------|---------------------------|
| भागं च दंसगं चेव          | 25          | ( उ. ग्र. २८ गा. ११)      |
| नादंसणिस्स नाणं           | રઇઇ         | (उ. ञ. स्ट मा. ३०)        |
| नामकम्मं च गोर्थ च        | <b>4</b> X  | (उ. ञ. ३२ गा. २)          |
| नामकम्मं तु दुविद्दं      | १०३         | ( उ. श्र. २२ गा. १२)      |
| नासील न विसीले अ          | হ্লও        | (उ. ज. ११ गा. ४)          |
| नाणावरणं पंच विहं         | 5           | (ड. ग्र. ३३ ना. ८)        |
| निद्दा तद्वेच पयला        | 57          | ( उ. अ. ३३ गा. ४)         |
| निद्धं घसपरिणामें।        | કષ્ટર       | ( उ. ग्र. ३४ गा. २२ )     |
| निस्ममो निरहंकारो         | २१८         | ( ড. স্থ. १০ লা. ৫০ )     |
| निब्वाणं ति अवाहं ति      | हिंह        | ( उ. ज. २३ जा. = २)       |
| निस्लगुवपसरुई             | र देव       | (उ. ञ. २८ गा. १६)         |
| निस्संकिय निक्वंखिय       | ર૪૬         | (उ. छ. २८ वा. ३१)         |
| नीयावित्ती श्रचवले        | <b>B</b> AK | ( उ. ञ. २४ ना. २७ )       |
| नेग्इयतिरिक्षखाउं         | <b>१०१</b>  | ( उ. ञ. ३३ गा. १२)        |
| नेरइया सत्तविहा           | <b>६२</b> म | ( उ. ञ. ३६ गा. १४६)       |
| नो इंदियग्गेऽक्त त्रमुत्त | ۶           | (उ. ग्र. १४ मा. १६)       |
| नो चेव ते तत्थ मसी        | हर७         | (खू.प्रथ.श्र.४उहे.१गा.१६) |
| ्ष '                      |             |                           |
| पंका भा धूमा भा           | 300         | ( उ. ञ. ३६ गा. १४७)       |
| पंचासवष्ववत्ते।           | કપ્રર_      | (ड. ञ. ३४ गा. २१)         |
| पंचिंदिकायमइगम्रो         | <b>३</b> ८२ | ( उ. ग्र. १० गा. १२)      |
| पंचिदियाणि कोहं           | २३          | ( उ. श्र. १ गा. ३६)       |
| पइराखवाई दुहिले           | <b>E00</b>  | (उ. झ. ११ गा. ८)          |
| पच्चक्खांगे विउरसंगो      | १६७         | ( सम० ३२ वां )            |
| पच्छा वि ते पयाया         | १७१         | (द. झ. ४ सा. २८)          |
| पडिणीयं च घुद्धाणं        | સરદ         | (उ. ग्र. १ मा. १७)        |
| पडंति नरप घोरे            | 299         | ( उ. झ. १८ गा. २४)        |
| पढमं नाणं तझो दया         | २०२         | (इ. इ. ४ गा. १०)          |
| परारासमत्ते सया जव        | રક્ષ        | (स.मथ.म.२डहे.२ गा.६)      |
| पयणुक्तेहमाणे य           | સંદર્       | (उ. ञ. २४ गा. २६)         |
| परमत्थसंथवो वा            | २२७         | (उ. झ. र< गा. २८)         |
| परिजूगइते सरीरयं          | 325         | (उ. झ. १० मा. २१)         |
| पाणाइवायमत्तियं           | १७२         | ( आवश्यक सूत्र )          |
| पाणिवहमुसावाया            | ¥9 <b>8</b> | (उ. ग्र. ३० गा. २)        |

.

( জ )

.

| पृष्टांक |
|----------|
| ***      |
| 444      |

| ų                          | पृष्टांक          | उद्गमस्थान                           |
|----------------------------|-------------------|--------------------------------------|
| षायच्छित्तं विख्झो         | 222               | (उ. अ. ३० गा. ३०)                    |
| रियधरमे दढ्धरमे            | 8XX               | ( उ. श्र. ३४ गा. २८)                 |
| पिसाय भूय जन्खा य          | ଽ୫७               | (उ. छ. ३६ गा. २०६)                   |
| षुढविकायमइगञ्रो            | ३७४               | (उ. झ. १० गा. ४)                     |
| पुढविं न जगे न खणावण       | રરદ               | (द. ग्र. १० गा. २)                   |
| <u>पु</u> ढवी साली जवा चेक | ୪୯୩               | (उ. झ. ह गा. ४६)                     |
| पूर्यगडा जसोकामी           | 898               | ( द. श्र.४उद्दे.२गा. ३४ )            |
| Ę                          | ,                 |                                      |
| फासस्सओ गिद्धिमुचेई        | 233               | ( उ. झ. ३२ गा. ७६)                   |
|                            |                   |                                      |
| वहिया उड्ढमादाय            | रदर               | (उ. त्र. ६ गा. २३)                   |
| चहुश्रागमाविएए।ए।          | ६१२               | ( उ. ग्र. ३६ गा. २६१)                |
| चाला किङ्घा य मंदा यः      | . १३६             | (स्था॰ १० वां)                       |
| वालाएं झँकामं              | हि०३              | (उ. झ, ४ गा. ३)                      |
| वेइंदिअकायमदगश्रो          | इन्ह              | (उ. छ. १० गा. १०)                    |
| Æ                          |                   |                                      |
| भर्णता अकरिता य            | <i>२१</i> १       | (उ. झ. ६ गा. १)                      |
| मावणाजोग सुद्रपा           | हर्भ              | (स. प्रथ. श्र.१४ गा.४)               |
| मोगामिस दोस विसचे          | žož               | (उ. ग्र. द गा. ४)                    |
| 4                          |                   | •                                    |
| महिक्तमा महिक्तमा चेव      | ૬૪૪               | ( उ. झ. ३६ गा. २१३)                  |
| मणो साहसिश्रो भीमो         | 888               | ( उ. झ. २३ गा. ४८)                   |
| मद्दवए पंच श्रखुव्वए क     | રષ્ટર             | ( स. हि. अ. ६ गा. ६)                 |
| महासुफ्का सहस्सारा         | ६४२               | ( उ. झ. ३६ गा. २१० )                 |
| महुकारलमा दुद्धा           | રૂર્શ્ટ           | (द. इ. १ गा. ४)                      |
| माखुरसं च अणिषं            | १६२               | ( श्रौपपातिक सूत्र )                 |
| माशुस्सं विग्गईं लद्धु     | १३६               | (उ. श्र. ३ गा. =)                    |
| मायादि पियाहि जुपह         | ४१२               | (सू.मथ.श्र.२उदेशगा.३)                |
| माहणा समया एगे             | કરર               | ( खू. प्रथ. उद्दे ३गा. = )           |
| भिच्छादंसखरत्ता            | ર૪૭               | (उ. घ. ३६ गा. २४४)                   |
| मित्तव नाहवं होई           | <b>६६२</b><br>३०४ | (उ. छ. ३ गा. १८)<br>(ज. ज. २ गा. १८) |
| मुसावाग्री य लोगसिम        | 37¥ -             | (द. अ. ६ ना. १३)                     |
| मुद्रुत दुग्वा उ इवंति     | ४२४               | (द.श्र. १ उद्दे ३ गा. ६)             |

à

,

| হ্য                                               | ু<br>ঘূহাঁক                 | उद्गमस्थान                             |
|---------------------------------------------------|-----------------------------|----------------------------------------|
| मूलमेय महम्मस्स                                   | ३३०                         | (द. झ. ६ गा. १७)                       |
| मूलाउ खंघण्पभवो दुमस्स                            | ९४१                         | ( द. श्र. १ उद्देर गा. २)              |
| माक्खभिकंखिस्स व माख                              | 3 <b>3</b> 0                | ( उ. छ. ३२ गा. १७)                     |
| मोहणिज्जं पि डुविहं                               | હ્યું                       | (उ. झ. ३३ गा. ८)                       |
| र्                                                |                             |                                        |
| रसेसुज्ञेगिद्धिमुवेइतिघ्वं                        | ¥8 <b></b> &                | ( ड. झ. ३२ गा. ६३)                     |
| रसंसुजागास्तुवरात्य्य<br>रागाय दोसोवि य कम्म      | · ? ?                       | ( उ. ग्र. ३२ गा. ७)                    |
| रागाय दासाव प कम्म<br>क्तवेसुजोगिद्धिमुवेइ तिव्वं | 288                         | ( उ. श्र. ३२ गा. २४)                   |
| रूवचुआगासमुपर तिज्य<br>रुहिर पुर्गो वच्चसमुस्लि   | . સ્વદ્                     | (खू.प्रथ.झ.४उद्दे१गा.१६)               |
| <b>34</b>                                         | <b>4</b> * <b>1</b>         | ( 2001 40 0000 0 2 000 8 1)            |
| <b>ल</b><br>                                      | 3-6                         |                                        |
| त्तिद्रूणवि श्रारियत्तर्णं                        | 3<br>2<br>2<br>2<br>2<br>2  | ( 3. 평. १० गा. १७ )<br>( 금 패 우 패 우 카 ) |
| लढूणवि उत्तमं सूई                                 | 238                         | ( ૩. 평. १० गा. ११)                     |
| लढूण्वि मासुसत्तर्गं                              | સ્ટ્ર<br>સ્ટ્રહ             | (उ. झ. १० गा. १६)<br>(उ. झ. १६ गा. ६०) |
| लाभालाभे सुद्दे दुक्खे                            | च ८ ए<br>इस्                | (द. अ. १८ गा. १४)                      |
| त्तोभरसेसमगुण्फासो<br>-                           | <b>u</b> ( <sup>1</sup> ) ( | ( de sto d' alto (2)                   |
| च                                                 |                             | 1                                      |
| वंके वंकसमायरे                                    | BXK                         | ( ड. झ. ३४ गा. २४)                     |
| वग्रसइ कायमइगश्रे                                 | <b>ଞ୍</b> ଡଡ                | (उ. झ. १० गा. १)                       |
| वत्तगालक्खणो काले।                                | પ્રદ                        | ( उ. ञ. २८ गा. १०)                     |
| चत्थगंधमलंकारं                                    | .સુદ્દસ્                    | (द. छ. २ गा. २)                        |
| वरं मे अप्ग दंतो                                  | १७                          | (उ. ग्र. १ गा. १६)                     |
| चाउक्काय मइगन्नो                                  | ३७६                         | (उ. ग्र. १० गा. ८)                     |
| चित्ते य ताणं न लभे पमले                          | <b>ಖಿ</b> ದೇ                | (ড. য়. ৪ বা. ২)                       |
| चिरया वीरा समुष्ट्रिया                            | स्१६                        | (सु.प्रथ.ग्र.२उद्देरगा.१२)             |
| विसालिसेहि सीलेहि                                 | <b>६</b> ४८                 | ( उ. झ. ३ गा. १४)                      |
| चेमाणिया उ जे देवा                                | éxo                         | ( उ. ग्र. ३६ गा. २०८)                  |
| वेमायाहि सिक्खाहि                                 | १३४                         | (उ. श्र. ७ गा. २०)                     |
| चेयाणियं पि दुविहं                                | <b>\$</b> 3.                | ( उ. अ. ३३ गा. ७)                      |
| चोच्छिद सिंगेहमप्पगो                              | ३,६२                        | ( उ. झ. १० गा. २८)                     |
| स                                                 | `.                          | •                                      |
| संगाणं य परिएणाया                                 | <u>্</u> বি                 | ( लम. ३२ चां )                         |
| संति पगेहिं भिक्खूहिं                             | સ <b>્ક્ર</b>               | (उ. झ. ४ गा. २०)                       |
| संवुज्झमाणे उ गरे                                 | श <b>स्</b> स्              | (स.प्रथन्न१०उहेश्गा.२१)                |
|                                                   |                             | ·                                      |

| स                        | ्र प्रष्टांक  | उद्गमस्थान                   |
|--------------------------|---------------|------------------------------|
| સંયુજ્સદ किं न યુજ્સદ    | X010.         | (सू.मथ.श्र.२उद्दे.१गा१)      |
| संबुज्कह ज़ंतवा माणु     | 229           | (सु.प्रथ.ग्र.७उद्दे१गा.११)   |
| संरभसमारभे आरंग          | XES           | (उ. झ. २४ गा. २१)            |
| संसारमावरण परस्स         | ११७           | (उ. झ. ४ गा. ४)              |
| सपहिं परियापहिं          | 880           | ( सू. प्रथ. उद्दे. ३ गा. १)  |
| 'सकासहेउं श्रासाइ        | ક્ષરર         | (द. झ. १ उद्दे. २ गा.६)      |
| सचा तहव मोसा य           | પ્રદંસ        | ( उ. अ. २४ गा. २० )          |
| सत्धग्गदर्शं विसमङ्खरए   | ६०७           | ( उ. ग्र. ३६ गा. २६६ ) -     |
| स द्वगन्धव्व मणुस्सणू.   | 303           | (उ. श्र. १ गा. ४८)           |
| सद्देसु जा गिदिमुवेइ     | ***           | ( उ. इ. ३२ गा. ३७)           |
| सद्घयारउज्जोश्रो         | <b>X</b> 4    | ( उ. ग्र. २५ गा. १२ )        |
| संमण संजयं दंतं          | १०२           | (.उ. झ. २ गा. २७)            |
| समरेस अगारेस             | X.64          | (उ. ञ. १ गा. २६)             |
| समयाए समणो होई           | <b>REX</b>    | (उ. ग्र. २४ गा ३२)           |
| समाइ पहाए परिव्वयंके     | <b>२</b> ६म   | [द. अ. २ंगा. ४]              |
| सञ्मत्तं चेव मिच्छतं     | 82            | [ उ. अ. ३३ गा. ६ ]           |
| .सम्महंसणरत्ता अनियाणः   | २४८           | [ उ. ग्र. ३६ गा. २४६ ]       |
| सयंभुणा कडे लोप          | 838           | स्.प्रथ. उद्दे. ३ गा. ७      |
| सरागो चीयरागोः वा        | ୫୪७           | [उ. अ. ३४ गा. ३२]            |
| सरीरमाहु नावत्ति         | રષ્ટ          | [ उ. ग्र. २३ ंगा. ७३ ]       |
| सत्तं फ़ामा विसं कामा    | ह०४           | [उ. झ. ६ गा. ४३]             |
| सवणे नाखे विख्याणं       | र्ष्<br>इर्ह् | [भ. श. २ उ. ४]               |
| सब्बत्ध सिद्धगा चेक      | . દ૪ક         | [उ. झ. ३६ गा. २१४]           |
| सन्वं तथे। जागइ पासए     | ६६६           | [उ. झ. ३२ गा. १०१]           |
| सब्वं विलंबिश्रं गीश्रं  | Xoo           | [उ. ञ. १३ गा. १६]            |
| सब्वेजीवा वि इच्छांति    | ર રૂરર        | दि. आ. ६ गा. ११।             |
| लाग सूइग्रं गावि         | 33%           | [द. अ. ४ उद्देश गा.१२]       |
| सावगवेसए य आरंसा         | 888           | [ ज. झ. ३४ ना. २४ ]          |
| सावज्ज जोगविरई           | इन्ह          | ् श्रनुयोगद्दारं सूत्र ]     |
| लाहरे इत्थपादय           | *56           | [सू.प्रथ.ञ्च.दउद्दे. १गा.१७] |
| सुशा में नरद ठाण्।       | 238           | [उ. झ. ४ गा. १२]             |
| सुक्मूले जहा रुक्के      | 033           | (दशाश्रुतरसंवश्रशार्ध)       |
| सुत्तेसु यावी पडिद्युद्ध | २२६           | [उ. झ. ४ गा. ६]              |
| जुल्वगुरुपस उ पव्वया     | <i>७७४</i>    | [उ. अ. ६ गा. ४८]             |

(8)

.

:

ç

| स                         |            | पृष्टांक    | उद्गमस्थान             |
|---------------------------|------------|-------------|------------------------|
| खोच्चा.जाणइ कल्लाणं 🔍     |            | २०४         | [द. भ्र. ४ गा. ११]     |
| से। तवे। दुविद्दो बुत्ते। | •          | xos         | [उ. ञ. ३० गा. ७]       |
| सोलसविह भेपणं             |            | 800         | [ उ. श्र. ३३ गा. ११]   |
| सोही उज्जुश्रभूयस्स       |            | १४८         | [उ. झ. ३ गा. १२]       |
| हर                        |            |             | <u>`</u>               |
| हिंसे बाले मुसावाई        | es."       | હદદ         | [उ. श्र. ४ गा. ६]      |
| हत्थ पायपडि्छिन्नं        | •          | ३०२         | [उ. झ. म गा. ४६]       |
| हत्थागया इमे कामा         | <b>C</b> 5 | <b>ક</b> હર | [उ. झ. ४ गा. ६]        |
| हियं विगयाभया बुद्धा      | •          | ં દ્વદ      | [उ. झ. १ गा. २६]       |
| हेडिमा हेडिमा चेव         |            | ૬૪૪         | [ उ. श्र. ३६ गा. २१२ ] |
| _                         |            |             |                        |





विषयानुक्रम

| प्रथम मध्याय पट्द्रव्य निरूपण       | 1          | ४ कर्म की व्यापकता             | द <u>२</u> |
|-------------------------------------|------------|--------------------------------|------------|
|                                     |            | ४ कर्म पौद्रलिक हैं            | ं दर्      |
| १ निर्प्रन्थ प्रवचन का अर्थ         | 2          | ६ कमाँ के कम की उपपत्ति        | <b>5</b> 2 |
| २ श्रात्मतत्त्व विचार               | २          | ७ कमों का खरूप                 | ଟ୍ଟ        |
| ३ श्रात्मसिद्धि                     | X          | म कमों की विभिन्न शक्तियां     | 59         |
| ४ आत्मा का कर्त्त्व                 | 5          | ६ ज्ञातावरण कर्म का निरूपण     | 55         |
| ४ कर्मफल का भोग                     | १२         | १० दर्शनावरण कर्म का निरूपण    | 37         |
| ६ आत्मदमन् और चित्तशुद्धि           | १४         | ११ वेदनीय कर्म का निरूपण       | 83         |
| ७ छात्मा और गरीर की भिन्नता         | १६         | १२ सोहनीय कर्म का निरूपण       | 53         |
| म आत्मद्मन के खाधन                  | १न         | १३ मिथ्यात्व के दूस भेद        | દદ્દ       |
| ६ छात्मदमन से लाभ                   | 38         | १४ चारित्र मोह का निरूपण       | eõ3        |
| १० भौतिक युद्ध श्रौर झान्तरिक युद्ध | 20         | १४ कषाय ग्रौर प्रतिक्रमण       | 23         |
| ११ श्रात्मशुद्धि                    | २२         | १६ कषायों का विवेचन            | 23         |
| १२ आत्मा और इन्द्रियों का संवध      | २४         | १७ नोकषाय का अर्थ              | 33         |
| १३ आत्मा और शरीर                    | ર૬         | १८ आयु कर्म का निरूपण          | 808        |
| १४ संसार-निस्तार                    | ২৩         | १६ श्रायु का बंध               | १०२        |
| १४ जीव के तत्त्रण                   | 45         | २० नाम कर्म का निरूपण          | १०३        |
| १६ उपयोग का विशेष लत्तग             | ૨૦         | २१ गोत्र कर्म का लत्त्रण       | 808        |
| १७ नय तत्त्व-विचार                  | રૂર        | २२ गोत्र कर्म श्रीर अस्पृश्यता | १०७        |
| १० लोक स्वरूप                       | ૪૬         | २३ अन्तराय कर्म का निरूपण      | १०८        |
| १९ पट्द्रव्य निरूप्ण                | Xo         | २४ कर्मप्रकृतियों के विभाग     | १९०        |
| २० द्रव्य, गुण और पर्याय            | ૬૪         | २४ कमों को स्थिति              | १११        |
| २१ द्रव्य विचार                     | દ્દ        | २६ सागरोपम का श्रर्थ           | 865.       |
| २२ स्याद्वाद                        | ওহ         | २७ कमों के फल                  | 818        |
| २३ पर्याय का स्वरूप                 | ७७         | २व कर्म फलदाता है              | ११४        |
| २४ लचाए का लचाए                     | 30         | २६ कर्म अमे।घ है               | ११६        |
| द्वितीय अध्याय-कर्म निरूपग          |            | ३० फर्चा ही कमें फल भोगता है   | ११म        |
| १ कर्म शब्द की ब्युत्पात्ति         | <b>Z</b> 0 | ३१ परिग्रह साथ नहीं देता       | १२१        |
| २ कर्म के भेद                       |            | ३२ मोह कमें का कारण            | १२३        |
| ३ मूर्त का मूर्त्त के साथ संवंध     |            | ३३ राग-द्वेप                   | १२४        |

e

(. रा.)

| ३४ राग-द्वेष-विनय                   | १२७         | पंचम अध्याय-ज्ञान प्रकरण           |                      |
|-------------------------------------|-------------|------------------------------------|----------------------|
| अध्याय तृतीय धर्म स्वरूप व          | र्गान       | १ पांच शान                         | ইনও                  |
|                                     |             | २ ज्ञानों के कम की उत्पात्ती       | १नन                  |
| १ मानव जीवन                         | १३०         | ३ मतिश्वान श्रुतज्ञान का अन्तर     | १८६                  |
| २ आठ परिचर्तन                       | १३१ं        | ४ उपयोग का क्रमविकास               | १ह०                  |
| ३ त्रस पर्याय की दुर्लभता           | १३३         | ४ अवग्रह के भेद                    | 838                  |
| ४ यथा कर्म तथा फल                   | १३४         | ६ चच्च-मन अप्राप्यकारी हैं         | १६२                  |
| ४ मनुष्य की दस दशाएँ                | १३६         | ७ इन्द्रियों की विषयमदग शक्ति      | १६३                  |
| ६ जीवन की भंगुरता                   | १३५         | दःश्रतज्ञान के दो भेद              | ૧૬૨                  |
| ७ घर्म धुति की दुर्लमता             | १३६         | ६ श्रुतज्ञान के चौदह भेद           | १६३                  |
| न धर्म उत्कुष्ट मंगल है             | १४०         | १० अवधि झान के सेद                 | 888                  |
| ६ अहिला धर्म                        | १४४         | ११ मनःपर्याय ज्ञान                 | १६६                  |
| १० संयम और तप                       | 383         | १२ केवल ज्ञान                      | १६८                  |
| <b>१</b> १ घर्म का मूल-विनय         | १४१         | १३ झान का चिषय-छेय                 | 338                  |
| १२ विनय के सात भेद                  | १४२         | १४ श्रन्यवादी का पूर्वपत्त और खंडन | 200                  |
| १३ धर्म का पात्र 🕤                  | <b>१</b> ४४ | १४ झान स्वसंवेदी है                | २०१                  |
| १४ घर्म के लिए प्रेरणा              | १४६         | १६ ज्ञान की महिमा                  | २०२                  |
| १४ निष्फल और सफल जीवन               | <b>१</b> ४७ | १७ ज्ञान प्राप्ति का उपाय          | ৼ৽৪                  |
| १६ धर्म की स्थिरता                  | १४८         | १८ श्रोता के गुग                   | २०४                  |
| १७ धर्म ही शरण है                   | १४६         | १६ श्रुत ज्ञान की उपयोगिता         | २०६                  |
| १९ धर्म की छुवता                    | १६०         | २० छविद्या का फल                   | २०द                  |
|                                     |             | २१ ज्ञान झौर किया                  | २०८                  |
| चतुर्थ अध्याय-आत्म शुद्धि के        | उपाय        | २२ किया की आवश्यकता                | २१०                  |
| <b>१ नरक−तिर्यच गति के के दुः</b> ख | १६२         | २३ एकान्त ज्ञानवादी का समाधान      | રશ્ર                 |
| २ मनुष्य-देव गति के दुःख            | १६३         | २४ ज्ञानैकान्त का विषय फल          | રર્ષ્ટ               |
| ३ संसार की विचिन्नता                | १६४         | २४ सच्चा ज्ञानी                    | २१म                  |
| ४ वत्तीस योग संग्रह                 | १६८         | २६ समभाव                           | २२०                  |
| ४ तीर्थकर गोत्र के बीस कारण         | १७०         |                                    | ***                  |
| ६ श्रशुद्धि के कारख                 | १७३         | छठा अध्याय-सम्यन्नत्वनिरूप         | ų                    |
| ७ स्रकाल सृत्यु                     | ଽ୰ଌ         | १ सम्यग्दर्शन                      | રરષ્ઠ                |
| <b>८ श्रधोगति-उच्चग</b> ति          | <b>१</b> ७७ |                                    | રરષ્ઠ                |
| ् ६ यत्नापूर्वेक प्रवृत्ति          | <u></u>     | ३ सम्यक्त्व प्राप्ति               | રરષ્ટ                |
| १० देवलोक गमन                       | 308         | ४ सम्यक्त्व की आवश्यकता            | <b>૨</b> ૨૭          |
| ११ आध्यात्मिक झझि होत्र             | १८१         | ४ सम्यक्त्व की स्थिरता के उपाय     | २२न                  |
| १२ आध्यात्मिक स्तान                 | १ुद्र३      | ६ कालवादी                          | <b>ર</b> ર્ <b>१</b> |



# विषयानुक्रम

| प्रथम भध्याय पट्ट्रव्य निरूपण              | ४ कर्म की व्यापकता            | द्म२       |
|--------------------------------------------|-------------------------------|------------|
| · · ·                                      | ४ कर्म पौदालेक हैं            | ं दर्      |
|                                            | ६ इनमें के कम की उपपत्ति      | - <b>-</b> |
|                                            | १ ७ कमों का खरूप              | - द्र      |
| · .                                        | ८ द कमों की विभिन्न शक्तियां  | בש         |
|                                            | ह जातावरण कर्म का निरूपण      | 55         |
| ४ कर्मफल का भोग १ः                         | १ १० दशानावरण कर्म का निरूपण  | 32         |
| ६ आत्मदमन् और चित्तशुद्धि १                | < ११ वेदनीय कर्म का निरूपण    | 93         |
| ७ छात्मा और शरीर की भिन्नता १              | द १२ मोदनीय कर्म का निरूपण    | 53         |
| म् आत्मद्मन के साधन ११                     | - १३ मिथ्यात्व के द्स भेद     | \$3        |
| ध् श्वात्मदमन से लाभ १                     | १४ चारित्र मोह का निरूपण      | ež3        |
| <b>१० भौतिक युद्ध धौर आन्तरिक युद्ध</b> २/ | १ १४ कषाय और प्रतिक्रमण       | ≈3         |
| ११ श्रात्मशुद्धि २                         | २ १६ कपायों का विवेचन         | 5          |
| १२ छात्मा और इन्द्रियों का संबंध २         | × रि७ नोकपाय का अर्थ          | 33         |
| १३ छात्मा और शरीर २                        | ६ १० आयु कर्म का निरूपण       | 808        |
| १४ संसार-निस्तार २५                        | १ १६ श्रायु का बंध            | १०२        |
| १४ जीव के तत्तरण २१                        | - २० नाम कर्म का निरूपण       | १०३        |
| १६ उपयोग का विशेष लत्तरण ३                 | २१ गोत्र कर्म का लदाय         | १०६        |
| १७ नय तत्त्व-विचार ३                       | २ २२ गोत्र कर्म और अस्पृश्यता | १०७        |
| १८ लोक स्वरूप ४                            | द २३ अन्तराय कर्म का निरूपण   | १०८        |
| १९ षट्द्रव्य निरूपण ४                      | ° २४ कर्मप्रहातियों के विभाग  | 880        |
| २० द्रव्य, गुण झौर पर्याय ६                | × २४ कमों की सिशति            | 888        |
|                                            | ६ २६ लागरोपम का आर्थ          | ११२        |
| २.२ स्याहाद ७                              | ४ २७ कमों के फल               | ११४        |
| २३ पर्याय का स्वरूप ७                      | १ २५ कर्म फलदाता है           | 8 8 X      |
| ২৪ লহায় কা লহায় ৬                        | १ २६ कर्म अमेश्व है           | ११६        |
| द्वितीय अध्याय-कर्म निरूपग                 | ३० कत्तां ही कर्म फल सेगता है | ११म        |
| १ कर्म शब्द की ब्युत्पात्ति प              | ० ३१ परिग्रह साथ नहीं देता    | १२१        |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·      | १ ३२ मोह कर्म का कारण         | १२३        |
| •                                          | २   ३३ राग-द्वेप              | શરપ્ર      |

*...* 

¢

| ३४ राग-द्वेष-विनय              | १२७             | पंचम अध्याय-ज्ञान प्रकरर्ग         |           |
|--------------------------------|-----------------|------------------------------------|-----------|
| अध्याय तृतीय धर्म स्वरूप       | र्ष्णन          | १ पांच शान                         | ইনও       |
| -                              |                 | २ ज्ञानों के कम की उत्पात्ति       | १८८       |
| १ मानव जीवन                    | १३०             | ३ मतिज्ञान अुतज्ञान का अन्तर       | १८६       |
| २ ग्राठ परिवर्तन               | १३१             | ४ उपयोग का क्रमविकास               | १ह०       |
| ३ त्रस पर्याय की दुर्लभता      | १३३             | ४ ग्रवग्रह के भेद                  | 838       |
| ४ यथा कर्म तथा फल              | १३४             | ६ चन्तु-मन अप्राप्यकारी हैं        | १६२       |
| ४ मनुष्य की दस दशाएँ           | १३६             | ७ इन्द्रियों की विषयग्रहण शक्ति    | १६३       |
| ६ जीवन की अंगुरता              | १३५             | दः श्रुतज्ञान के दो भेद            | १६३       |
| ७ घर्म थ्रुति की दुर्लभ्ता     | १३६             | ध श्रुतवान के चौदह भेद             | 883       |
| प्रधर्म उत्हाष्ट मंगल है       | १४०             | १० अवधि ज्ञान के भेद               | X39       |
| ६ अहिसा धर्म                   | १೪೪             | ११ मनःपर्याय ज्ञान                 | १६६       |
| १० संयम और तप                  | રક્ષ્ટ          | १२ केवल ज्ञान                      | १8⊏       |
| ११ घर्म का मूल-विनय            | १४१             | १३ झान का विषय-छेय                 | 338       |
| १२ विनय के सात भेद             | १४२             | १४ श्रम्यवादी का पूर्वपत्त और खंडन | 200       |
| १२ धर्म का पात्र 🕤             | <b>१</b> ४४     | १४ ज्ञान स्वसंवेदी है              | २०१       |
| १४ घर्म के लिए प्रेरणा         | १४६             | १६ ज्ञान की महिमा                  | २०२       |
| १४ निष्फल और सफल जीवन          | १४७             | १७ ज्ञान प्राप्ति का उपाय          | ২৽৪       |
| १६ धर्म की स्थिरता             | १४८             | १८ श्रोता के गुण                   | २०४       |
| १७ धर्म ही शरग है              | १४६             | १६ श्रुत ज्ञान की उपयोगिता         | २०६       |
| १० घर्म की छुचता               | १६०             | २० अविद्या का फल                   | २०८       |
|                                |                 | २१ ज्ञान झौर किया                  | २०८       |
| चतुर्थ अध्याय-आत्म शुद्धि के   | उपाय .          | २२ किया की आवश्यकता                | २१०       |
| १ नरक-तिर्यंच गति के के दुःख   | १६२             | २३ एकान्त ज्ञानवादी का समाधान      |           |
| २ सनुष्य-देव गति के दुःख       | १६३             | २४ ज्ञानैकान्त का विषय फल          | રશ્પ      |
| ३ खंसार की विचिन्नता           | १६४             | २४ सच्चा शानी                      | २१८       |
| ४ वत्तीस योग संग्रह            | १६म             | २६ समभाव                           | २२०       |
| ४ तीर्थकर गोत्र के वीस कारण    | १७०             |                                    |           |
| ६ अशुद्धि के कारग              | <b>१</b> ७३     | छठा अध्याय-सम्यन्नत्वनिरूप         | U         |
| ७ श्रकाल सृत्यु                | ଽୢୢଡ଼ୄଌ         | १ सम्यग्दर्शन                      | રરષ્ઠ     |
| द श्रघोगति-उच्चगति             | <u></u><br>হৃতত |                                    | રરષ્ઠ     |
| <b>६ यत्नापूर्वक प्रवृत्ति</b> | <u></u><br>१७⊏  |                                    | રરષ્ટ     |
| १० देवलोक गमन                  | 308             | ४ सम्यक्तव की श्रावश्यकता          | 2219      |
| ११ आध्यात्मिक छन्नि होत्र      | १८१             | ४ सम्यक्तव की स्थिरता के उपाय      | २२८       |
| १२ आध्यात्मिक स्तान            | १ूदर्           | ६ कालवादी                          | સરશ       |
|                                |                 |                                    | · • • • • |

(. राः )

| ७ स्वभाववादी                             | રરર         | १६ गृहस्थधर्म का फल               | રહદ         |
|------------------------------------------|-------------|-----------------------------------|-------------|
| म नियतिवादी                              | રરૂર        | १७ विषयभोग की कामना का त्याग      | । २८२       |
| ६ कर्मचादी                               | રરક         | १ द दाता झौर दानगृहिता            | २=३         |
| १० उचमवादी                               | રરષ         | १६ साधु झौर गृहस्थ की तुलना       | २८४         |
| १र कियावादी                              | રર્ષ્       | २० दुश्शील त्यागी                 | २८६         |
| १२ श्रक्तियावादी                         | રરૂપ્ર      | २१ रात्रि भोजन त्याग              | ্র্রও       |
| <sup>१</sup> ३ अद्यानवादी                | રરદ્        | २२ लच्चा वाह्यण                   | રદ્યદ       |
| १४ चिनयवाद                               | २३६         | २३ याद्याचार की निरर्थकता         | રહર         |
| १४ सम्यक्तव के दस भेद                    | ইর্ন        | .२४ छान्तरिक छाचार की सार्थकत     | 1 38X       |
| १६ सम्यक्तव के अनेक प्रकार से भे         | द् २३६      | २४ कर्म से वर्ण व्यवस्था          | વદપ્ર       |
| १७ सम्यक्त्व के ग्रतिचार                 | २४०         |                                   | -           |
| १∝ ∙,, भूषरा                             | રકર્        | श्राठवां श्रध्याय व्रह्मचये निरू  | પચ          |
| १६ ,, की भावनाएँ                         | રકર         | १ ब्रह्मचर्य की रहा के उपाय       | २६द         |
| २० सम्यक्तव की महिमा                     | રકર         | २ स्त्री शरीर झौर ब्रह्मचर्य      | 300         |
| २१ रत्नत्रय का पूर्वापर भाव              | રઇઇ         | ३ ब्रज्जचारी का तिवास स्थान       | ३०१         |
| २२ सम्यक्तव के आठ छंग                    | ૨૪૬         | ४ स्त्री संसर्ग का त्याग          | ३०२         |
| २३ वोधि की सुलभता                        | २४८         | ४ छी के अंगे। पांग देखने का त्याग | ३०२         |
| २४ परीत संसारी                           | 288         | ६ स्त्री श्रासकित का त्याग        | 303         |
| २४ सम्यग्हछि श्रौर पाप                   | २४१         | ७ मूढ़ पुरुष की दुर्गति           | Zox         |
| सातवां श्रध्याय-धर्मनिरूप                |             | म काम सोग विष है                  | ૱૰૪         |
|                                          | -           | १ काम भोगों की अस्थिरता           | 300         |
| १ सकल चारित्र-विकल चारित्र               | २४३         | १० काम भोग किंपाक फुल हैं         | ३०द         |
| २ लकल चारित्र                            | ર૪૪         | ११ भोग वंध के फारण है             | 308         |
| ३ विकल चारित्र                           | २४४         | १२ काम का प्रबल आकर्षण            | ३१०         |
| ४ श्रहिसाखुवत                            | ર૪૪         | १३ व्रह्मचारी की महिमा            | રશ્ર        |
| ४ सत्याग्रुवत                            | <i>२</i> ४८ | १४ व्रक्षचर्य से लाभ              | <b>३१</b> ४ |
| ६ श्रस्तेय वत्                           | २६०         | १४ वीर्य का महत्व                 | ३१६         |
| ७ नहाचयार्था खुनत                        | રદ્દર્      | १६ व्रक्षचर्य संबंधी स्रम-निराकरण | ঽ१७         |
| म परिन्नइपरिमाखवत                        | २६२         | १७ व्रह्मचर्य साधना के उपाय       | ३१८         |
| १ तीन गुग्रवत                            | રદ્દઇ       | १० व्रह्मचारी का तेज              | ३२०         |
| १॰ गुण्वतों के प्रतिचार                  | ২হও         | अध्याय नववाँ-साधुधर्म             |             |
| ११ चार शित्तावत                          | २६८         |                                   | _           |
| १२ श्रावक घर्म का झधिकारी<br>१३ कर्मादान | ২৩২         | १ महावर्तो की मुख्यता             | રૂરર,       |
|                                          | ২৩৪<br>মন্দ |                                   | ३२३         |
| १४ श्रावक की ग्यारह प्रतिमाएँ            | २७६         | ३ जीव और प्राणी का मेद            | ३२४         |
| १४ जमायाचना                              | 200         | ' ४ सपावाद की निन्हा              | ERY         |

( त

)

| ४ सत्य का प्रभाव                      | ંરરદ્       | ४ एक 'समय' का महत्व                                 | হঁওং        |
|---------------------------------------|-------------|-----------------------------------------------------|-------------|
| ६ श्रसत्य के भेद                      | ३२७         | ४ जीवन श्रोस की वूंद सदंश है                        | ३७२         |
| ्७ सत्यवत की भावनाएँ                  | ३२⊏         | ६ जीवन के उपक्रम                                    | ३७४         |
| श्रव्त्तादान त्याग                    | <b>૨</b> ૨૯ | ७ मनुष्यत्व की डुर्लभता                             | <b>३</b> ७४ |
| <b>६ ञ्रद्त्तादान की भावना</b> एँ     | રરદ         | ५ जीव का स्थावर काय में निवास                       | રુહષ્ટ      |
| १० ञ्चदत्तादान के भेद                 | ३३०         | १ पृथ्वी में आत्मा है                               | <b>३</b> ७≍ |
| ११ मैथुन त्याग                        | ३३०         | <b>१० वनस्पति की सजीवता</b>                         | <b>३</b> ७⊏ |
| १२ संग्रह पारिग्रह है                 | ३३१         | ११ जल की सजविता                                     | ३७६         |
| १३ ग्रपरिग्रह वत                      | ં રૂરર      | १२ आझि की लजीवता                                    | 308         |
| १४ रात्रि भोजन त्याग                  | રૂર્ષ્ઠ     | १३ वायु काय की सजीवता                               | র্⊏০        |
| १४ पृथ्वीकाय की रत्ता                 | રરહ         | १४ जीव की विकलेन्द्रिय दशा                          | ३८१         |
| १६ वायु श्रौरं वनस्पति काय की         |             | १४ जीव की पंचेन्द्रिय दशा                           | ३दर         |
| परित्ता                               | ર રાંગ      | १६ पंचेन्द्रिय जीवों के भेद                         | ३८२         |
| १७ मिचा के नियम                       | , રૂરદ      | १७ जीव का सवभ्रमण                                   | ३⊏३         |
| १प भित्ता के दोप                      | ३४०         | १द झार्यत्व की दुर्लभता                             | ইল্ণ        |
| १६ छाहार करने का प्रयोजन              | રુષર        | १६ श्राय-ग्रनाय का विवेचन                           | રૂદ્રષ્ઠ    |
| २० मुनि का समभाव                      | રુઝક        | २० ऋविकल-इन्द्रियों की दुर्लभता                     | २८४         |
| २१ ज्ञान चारित्र शरण हैं              | રુષ્ઠદ      | २१ धर्म अवग्र की दुर्लभता                           | ইনও         |
| २२ जातिभेद झोर कुलमेद                 | રુષ્ઠદ      | २२ तीर्थ का स्वरूप झौर भेद                          | ইনও         |
| २३ बुद्धिमद् और लाभमद                 | র ৪ ৫       | २३ धर्म अद्धा की दुर्लभता                           | ३८८         |
| २४ साधु निष्काम हो                    | રુષ્ઠદ      | २४ धर्मस्पर्शता की दुर्लभता                         | ३८६         |
| २४ चावन अनाचीर्थ                      | ३४०         | २४ जीवन चीए हो रहा है                               | ३८६         |
| २६ सानासिक चपलता का त्याग             | ર૪૨         | २६ जीवन के खतरे                                     | ३६२         |
| २७ साधु की वारह पडिमाएँ               | ર૪૪         | २७ शारीरिक ममता का त्याग                            | ३१३         |
| २८ करण खत्तरी के सत्तर भेद            | ર્પ્રપ્ર    | २८ त्याग पर निश्चल रहने का उपदेश                    | ¥3£         |
| २९ चरण सत्तरी ,,                      | <b>૨</b> ૪૬ | २६ काल के छह आरे                                    | રૂદ૭        |
| ३० आठ प्रभावनाएँ                      | <b>૨</b> ૪७ | ३० द्रव्य कंटक- भावकंटक                             | ঽ৾৽ঀ        |
| ३१ धर्म कथा के चार भेद                | <b>३</b> ४८ | ३: उद्वोधन                                          | ર્ફદદ       |
| ्३२ कला की सार्थकता                   | ३६२         | ३२ सिदि लोक                                         | 803         |
| ३३ सु।धु की वारह उपमाएँ               | રૂદ્દ (     | ग्यारहवां अध्याय-भाषा स्वरूप व                      | र्णन        |
| ३४ चीस असमाधि दोप                     | રદ્ધ        |                                                     | _ `         |
| दसवां अध्याय-प्रमाद्परिह              | ार          | १ भाषा की <b>पुट्</b> गल रूपता विविध<br>ेशका समाधान | 403         |
| १ जीवन की भगुरता                      | રદ્દ        | शका समाधान<br>२ भाषा श्रोर संकेत.                   | ४०३<br>४०६  |
| २ प्रमाद् के पाँच प्रकार              | ર ૧૧<br>૨૬૭ |                                                     | ४०७<br>४०७  |
| २ विकथाओं के भेद-प्रभेद               | ३६द         | ४ शब्दाद्वैत का निरसन                               | ೪೯೭         |
| • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | ~~~         |                                                     |             |

( थ ) २००१ - २००न्द

r

Ĵ.

| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                                                                                  |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ४ भाषा के चार भेद<br>६ सत्य भाषा                                                                                                                                                       |
|                                                                                                                                                                                        |
| ६ सत्य भाषा के दस भेद<br>७ झसत्य भाषा के दस भेद<br>७ झसत्य भाषा के द                                                                                                                   |
| म " " में चार भेत अर्थ का स्तर्य "                                                                                                                                                     |
|                                                                                                                                                                                        |
| १० हमन- भाषा के हम रे ४१२ । २०० भाषा प्रया                                                                                                                                             |
|                                                                                                                                                                                        |
|                                                                                                                                                                                        |
| १३ आह. भाषत माव सावर 8.६ , अनल लेखा                                                                                                                                                    |
|                                                                                                                                                                                        |
| $\xi \chi = -102$ $Hig = 830$                                                                                                                                                          |
| १४ न बोलने योग्य भाषा ४१७ १२ " रस ४४८<br>१४ न बोलने योग्य भाषा ४१७ १२ " रस ४४८<br>१६ बोलने का निनेन                                                                                    |
| १६ बोलने बोग्य भाषा ४१७ १३ ग की गंघ ४४६<br>१६ बोलने का विवेक ४१८ १३ ग की गंघ ४४६<br>१७ वचन-हर्ने ४४४                                                                                   |
|                                                                                                                                                                                        |
| ्र संयुप्त संविद्या २००० / १४ लेखनः २००० भाषारणाम् ७२०                                                                                                                                 |
|                                                                                                                                                                                        |
|                                                                                                                                                                                        |
|                                                                                                                                                                                        |
| २२ ज्ञानियों के विरुद्ध व्यवहार ४२७ विहुत्व<br>२३ राषि संबंधी विभिन्न हुआन<br>२४ कर्तन्व ज्ञानियों के विरुद्ध व्यवहार ४२६ १८ लेश्याओं में गुणस्थान ४६४<br>२४ कर्तन्व ज्ञा विभिन्न हुआन |
| र्ष्ट्राष्ट्र संबंधी के प्रविद्यार भर ११ लेगा म ग्रेणस्थान ४६४                                                                                                                         |
|                                                                                                                                                                                        |
|                                                                                                                                                                                        |
| २४ ईश्वर कर्त्तिव का निरसन ४३१ २० अंगों में विविधता ४६४<br>२६ मछति के कर्त्तव का निरसन ४३१ तेरहनां – ४६७                                                                               |
|                                                                                                                                                                                        |
|                                                                                                                                                                                        |
|                                                                                                                                                                                        |
| २६ यहच्छावादी का मत ४४४ २ कपाय के मुख्य मेद ४६८<br>३० स्वयंभू-कर्त्ति का मत ४४४ ३ कोघ, मान, माया, लोज ४६८<br>३१ अंडे से जगत की ज                                                       |
|                                                                                                                                                                                        |
|                                                                                                                                                                                        |
|                                                                                                                                                                                        |
|                                                                                                                                                                                        |
| २४ लोक की निया-                                                                                                                                                                        |
| २४ लोक की निखता ४४६ ८ माया से पापोपार्जन ४७३<br>वारहवां अध्यायने ४४४ ६ १ लोभ की ब्या पेपार्जन ४७४                                                                                      |
| र राजन्तु हिसा मन्त्र हिसा स्टब्स सामग्री है।                                                                                                                                          |
| र लेश्या का अर्थ<br>र लेश्या का अर्थ<br>र लेश्या का अर्थ                                                                                                                               |
|                                                                                                                                                                                        |
| २ लेश्या के मूल भेद ४४१ १२ धर्म शारण है अंग जातने का उपाय ४८२<br>३ लेश्या के हो त्याप भाषा १२ धर १२ धर्म शारण है                                                                       |
|                                                                                                                                                                                        |
| असर हिंदा होता नहीं है ४८२<br>१४२ १४ अनुकरण- द्वति ४८२<br>१४ काल की -                                                                                                                  |
| १४२ (१४ अनुकरण- द्वत्ति ४८६<br>१४२ (१४ काल की मचलता ४८६                                                                                                                                |
| 328 (D.D.C.)                                                                                                                                                                           |
|                                                                                                                                                                                        |

.

(·घ)

Y

| `                            |             | · • •                              |             |
|------------------------------|-------------|------------------------------------|-------------|
| १६ कामधोगों के त्याग संवंधी  | Ì           | १६ शाश्वत धर्म का स्वरूप           | ४२४         |
| भ्रम का निवारण               | 038         | २० मनुष्य भव की दुर्लभता           | ধ্রও        |
| ं १७ नास्तिक की विचार घाराएँ |             | २१ तिर्यंचगति के कष्ठ              | * ४२८       |
| छौर उनका निराकरण             | ક્રદર       | २२ मनुष्यों और देवों के दुःख       | ४२न         |
| १८ ग्रहस्थ और श्रहिंसा       | ક્ષક્ષ      | २३ पापों का समाहरण                 | <b>发</b> 变の |
| १९ पर लोक न मानने का फल      | 888         | २४ ज्ञान का फल ऋहिंसा              | ४३१         |
| २० नास्तिक का पश्चाताप       | ৪১ন         | <ul> <li>५ ज्ञानी पुरुष</li> </ul> | ૪રર         |
| २१ आसुरी प्रकृति             | yoo         | २६ ग्रुद्ध धर्मोपदेष्टा            | ४३४         |
| २२ नास्तिक की दुईशा          | ४०१         | २७ सावद्य क्रिया और कर्म           | ४३४         |
| २३ पाप का फल कर्त्ता को ही   |             | २ः सव जीव समान हैं                 | ৻ৼৼড়       |
| भोगना पड़ता है               | ४०२         | २६ ज्ञानी का समभाव                 | ধরও         |
| २४ मृत्यु का अर्थ            | रूर         | ३० पर पदार्थों की भिन्नता -        | ৼঽঀ         |
| २४ मृत्यु के सत्तरह भेद      | ४०३         | पन्द्रहवां श्रध्याय-मनोनिग्रह      |             |
| २६ आत्मा का पृथक्त           | ४०४         | १ मनोविजय की प्रधानता              | <b>7</b> 80 |
| २७ संकल्पों की अनंतता        | ४०६         | २ इन्द्रिय निग्रह                  | 888         |
| चोदहवां अध्याय-वैराग्य संवे  | ोधन         | २ मुनि की विचारधारा                | <u>૮</u> ৬२ |
| १ ऋषभदेव का उपदेश            | <u>২</u> ০৩ | र सुत को दो भेद                    | <b>X</b> 88 |
| २ मनुष्यभव के दस दृष्टान्त   | रूद         | ४ ,, चार भेद                       | 888         |
| ३ आयु की अनिखता              | र्रर        | ६ मने।निग्रह की कठिनाई             | <b>X8X</b>  |
| ४ विवेकी का कत्तव्य          | ४१२         | ७ मनोनिग्रह का फल                  | 230         |
| ४ माता-पिता की खेवा पाप नहीं |             | द चार ध्यान, उनके भेद-प्रभेद-      | ४४=         |
| ६ हिंसा न त्यागने का फल      | 282         | लत्तरण                             | -           |
| ७ हिंसा त्यागी महा पुरुप     | ×85         | १ धर्म ध्यान का निरूपण             | 220         |
| न श्रभिमान का फल             | <u> </u>    | १० म्राज्ञाविचय                    | <b>४</b> ४० |
| <b>ध किया और कीर्त्ति</b>    | 225         | ११ अपायविचय                        | ** 8        |
| १० भोगी और समाधि             | ઽ્રઽ∽       | १२ विपाकविचय                       | ४४२         |
| ११ झनुमान-आगम प्रमाण         |             | १३ संस्थानविचय                     | xxz         |
| का समर्थन                    | 38%         | १४ स्वाध्याय का स्वरूप             | XX 8        |
| १२ तर्क की श्रस्थिरता        | પ્રર१       | 1 ·                                |             |
| १३ आगम की यथार्थता की परी    |             | ध्यानी का खरूप                     | xx8         |
| १४ गृहस्थ की सद्गति          |             | १६ पांच घारणाएँ                    | xxx         |
| १४ सुवती का अर्थ             |             | १७ योग संवधी मंत्र                 | 220         |
| १६ सुमत-आध्यातिमक औषध        |             | '१= श्रुक्षध्यान के चार भेद        | XÉO         |
| १७ मोज्जमार्ग अनादि है       |             | १९ ध्यान के योग्य देत्र-काल        | रदर         |
| १न घर्मतत्त्व की एक ऊपता     | ૪૨૬         | २० ध्यान श्रौर झालन                | <b>४</b> ६१ |
|                              |             |                                    |             |

¢

Ň

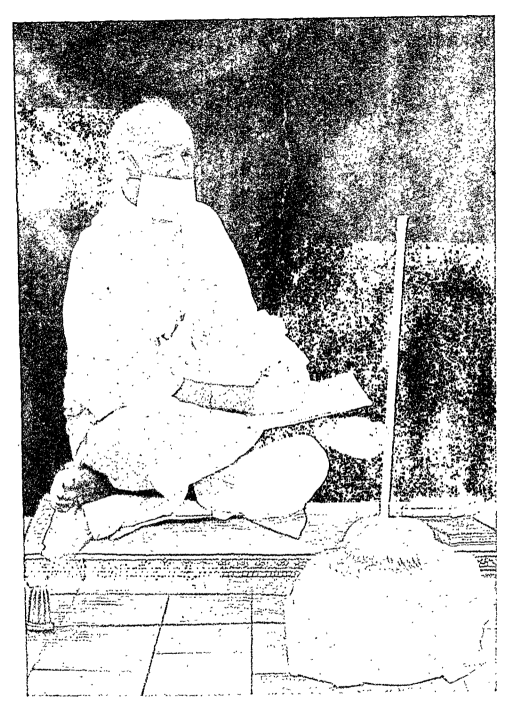
( 〒)

Å

;

|                                |                 |                                 | • .               |
|--------------------------------|-----------------|---------------------------------|-------------------|
| २१ प्राणायाम कें तीन भेद्      | ४६२             | ४ शिचा प्राप्ति घौर नम्रता      | ६०म               |
| २२ मन की चार प्रवृतियां        | ४६३             | ६ खाधुकी आत्म साधना             | ६१०               |
| २२ संरंभ, समारंभ, आरंभ         | ષ્ટ્રદ્દષ્ઠ     | ७ आलोचना खुनने के अधिकारी       | र्धार             |
| २४ त्यागी का लत्तरण            | х5х             | ज्ञावश्यक की आवश्यकता           | <b>સ્</b> રપ્રં   |
| २४ मन का भोग से प्रत्यावर्त्तन | ধহন             | सत्रहवां ऋध्याय नर्क स्वर्ग निर | ्पसा              |
| २६ आस्रव निरोध के साधन         | ২৩१             | १ नरकों के नाम                  | દરદ               |
| २७ कमों का ज्ञय                | ২৩২             | २ परमाधार्मिक देवता             | ६३२               |
| २० तंप की महिमा                | ২৩২             |                                 | द३६               |
| २६ वाह्यान्तर तप               | ४७४             | ४ देवगति वर्णन                  | દ્દપ્રષ્ઠ         |
| ३० वाह्य तपों का विवेचन        | ২৩২             | ४ ज्योतिषी देव                  | ક્ષ્ઠક            |
| ३१ छनशन तप के भेद-प्रभेद       | ২৩২             | ६ वैमानिक देव                   | २७८<br>६४०        |
| ३२ तपें। के नक्शे              | <u> </u><br>২৩৩ | ७ नौ प्रैवेयक                   | સ્ટ્ર<br>સ્ટ્રસ્ટ |
| ३३ श्राभ्यन्तर तप              | · X==           | म देव कहां जन्मते हैं           | पर्र<br>दृह्      |
| ३४ इन्द्रियों की परवशता        | 83X             | अठारहवां अध्याय-मोच्च स्वरु     | • •               |
| सोलहवां अध्याय-आवश्यक          | कृत्य           | १ विनीत के खन्नग्               | ૬૬૪               |
| १ कर्म से मुक्ति               | 285             | २ अविनीत के लत्तण               | हिछिठ             |
| २ समभावी मुनि                  | ६००             | ३ विनय का फल                    | ଽ७६               |
| ३ कप्ट में जमा                 | ६०२             | ८ ४ गुग स्थानों का स्वरूप       | ६८०               |
| ४ सकाम सरग के सेद              | દ્દવદ           | ४ संचा सुख                      | ४०७               |
|                                |                 |                                 |                   |

### निर्यन्थ प्रवचन भाष्य :---



साहित्य और संगीत के अनेक ग्रंथों के लेखक श्री जैन दिवाकर प्रसिद्ध वक्ता प॰ मुनि

श्री चौथमलजी महाराज

· 、 、 · 、 ۱,

.



परम आदरणीय, शास्त्रज्ञ, महान् लागी, चैरागी, गम्भीर स्वभाव के आदर्श-पाठ, एवं अनुपम धैर्यवान्, श्रीमज्जैनाचार्थ श्रीखूवचन्दजी महाराज, आपके आचार्यस्व-काल में, सम्प्रदाय की आपके नाम के अनुसार "खूब" अभिवृद्धि हुई। उसे जीवन मिला । वह भारतवर्ष में खुब पनपा, फूला, सौरभवान् बना, और फला । इसका सारा श्रेय आपके सतत शास्त्र-चिन्तन, महान् लाग, वन्दनीय वैराग्य, गम्भीर स्वभाव, एवं अनु-पम धैर्य ही को है। आपके इन्हीं गुणों से आछष्ट होकर " निर्म्रन्थ-प्रवचन-भाष्य " आपके करकमलों में सादर समर्पित किया जा रहा है ।

आपके चरणों का ध्रुव विश्वास है कि भवभय-विनाशक वीतराग भगवान् की पवित्रतम वाणी को आवालवृद्ध नर-नारियों के कानों तक घर-घर पहुँचाने का यह प्रयास संसार के किसी भी देश, किसी भी काल और कैसी ही अवस्था के पात्र को सच्चे सम्बल का काम देगा। जहां यह रोगियों को रोगमुक्त कर अमृत का पान करावेगा वहां चिन्ताप्रस्तों के लिए यह चिन्तामाणि बनेगा । एक आर विश्व के वीहड़वन में विचरणशील भूले-भटकों के लिए यह प्रशस्त राज-पथ का काम देगा तो दूसरी ओर संसार के वैभव में चूर और मदमाते व्यक्तियों की आंखें सदा के लिए खोल कर उन्हें लोक-कल्याण के मार्ग पर अप्रसर होने के लिए लालायित बनावेगा।

त्राचार्य-प्रवर ! आपकी रूपा से भगवान् की पवित्रतम वाणी का यह छोटा-सा प्रयास, मेरी उपरोक्त धुव धारणा को सफलीभूत वना सके।

> विनीतः— गणि-"प्यारचन्द्र"-मुनि

**য়ন্দ্ৰ ভান্ত**েন্দ্ৰ উন্নয় স্ক

**बंघ**रोहिं माय सब्मज्ये नाना वरर्छ वैपर्णीयं नोकयायं **चय**ः कचारमेन् णमवे <sup>क्र</sup>म्मर्वाछः खन्बस वहयं जहई अयुर्सिह <sup>उ</sup>ज्जु भूय<del>र</del>स्ङ इङ्क भाषाया मासुसभाकं अलेमिय त्राभिङ्गल तित्थपरत्तं अखापारगु ٠ **छे**यपावकमं पंडिपा बहुसो समाससंति ङओ <sup>कुप्</sup>वयग्रयाडी सब्वेज भगपहिसा सन्भगां अभिगम विस्थारहई पमायणे अहध

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 1                                                                                       |                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| वंधणे<br>मायं<br>सञ्चम्<br>नाणा वः<br>नेक्रजायं<br>नेकतायं<br>नेकतायं<br>नेकतायं<br>पया<br>कत्तारमेव<br>एमेव<br>कम्मवीयं<br>खुब्बय<br>बुट्टई<br>प्रणुसहं<br>उट्टई<br>प्रणुसहं<br>उट्टई<br>प्रणुसहं<br>उट्टई<br>प्रणुसहं<br>उट्टई<br>प्रणुसहं<br>उट्टई<br>प्रणुसहं<br>उट्टई<br>प्रणुसहं<br>उट्टई<br>प्रणुसहं<br>उट्टई<br>प्रणुसहं<br>उट्टई<br>प्रणुसहं<br>प्रणुसहं<br>प्रा<br>माणु स्भवं<br>प्रा<br>माणु स्भवं<br>प्रा<br>प्रा<br>स्थ<br>प्रा<br>स्थ<br>प्रा<br>स्थ<br>प्रा<br>स्थ<br>प्रा<br>स्थ<br>प्रा<br>स्थ<br>प्रा<br>स्थ<br>प्रा<br>स्थ<br>प्रा<br>स्थ<br>प्रा<br>स्थ<br>प्रा<br>स्थ<br>प्रा<br>स्थ<br>प्रा<br>स्थ<br>प्रा<br>स्थ<br>प्रा<br>स्थ<br>प्रा<br>स्थ<br>प्रा<br>स्थ<br>प्रा<br>स्थ<br>प्रा<br>स्थ<br>प्रा<br>स्थ<br>प्रा<br>स्थ<br>प्रा<br>स्थ<br>क्रमायाण्य<br>स्थ<br>स्थ<br>प्रा<br>स्थ<br>प्रा<br>स्थ<br>प्रा<br>स्थ<br>प्रा<br>स्थ<br>प्रा<br>स्थ<br>प्रा<br>स्त<br>स्थ<br>प्रा<br>स्थ<br>प्रा<br>स्थ<br>प्रा<br>स्थ<br>प्रा<br>स्थ<br>प्रा<br>स्थ<br>प्रा<br>स्थ<br>प्रा<br>स्थ<br>प्रा<br>स्थ<br>स्थ<br>स्थ<br>स्थ<br>प्रा<br>स्थ<br>प्रा<br>स्थ<br>प्रा<br>स्थ<br>प्रा<br>स्थ<br>प्रा<br>स्थ<br>प्रा<br>स्थ<br>स्थ<br>स्थ<br>स्थ<br>स्थ<br>स्थ<br>स्थ<br>स्थ<br>स्थ<br>स्थ | हिं<br>को<br>रखें<br>रखं<br>१६८<br>१७४<br>२०२<br>२०६<br>२०६<br>२०६<br>२०६<br>२०६<br>२०६ |                       | १०<br>२१<br>१७<br>२०<br>२०<br>२४<br>२०<br>२४<br>२०<br>३२<br>११<br>२०<br>३२<br>११<br>२०<br>२४<br>२०<br>२४<br>२०<br>२४<br>२०<br>२४<br>२०<br>२४<br>२०<br>२४<br>२०<br>२४<br>२०<br>२४<br>२०<br>२४<br>२०<br>२४<br>२०<br>२४<br>२०<br>२४<br>२०<br>२४<br>२०<br>२२<br>२२<br>२०<br>२२<br>२२<br>२०<br>२२<br>२२<br>२०<br>२२<br>२२<br>२०<br>२२<br>२२ |
| <sup>ब</sup> डुसो<br>समासासंति<br>कत्रो<br>क्रेप्पवयगुपासंडी<br>सब्वेउम्मगपहित्रा<br>सम्मगां<br>अभिग्रा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | २०२<br>२०६<br>२०७                                                                       | ः<br>म<br>२           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| आभगम वित्थाररुई<br>प्रभावरेण झट्ट                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | २३-<br>२३८<br>२४६                                                                       | ं ३•<br>३१<br>२<br>११ |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |

|                        | •                          |              | •          |
|------------------------|----------------------------|--------------|------------|
| हव                     | भवे                        | হণ্ড¤        | १न         |
| प -                    | <b>य</b> े                 | ২৩৪          | 8          |
| सिक्खा समावरणो         | सिक्खासमावर्णे             | २७६          | હ          |
| कामेदि                 | कामेहिं                    | રશ્ર         | ২৩         |
| इत्थ                   | इत्थी                      | ঽ৹           | × ¥        |
| दुपरिचमा               | दुपरिचया                   | ३०८          | २ष्ठ       |
| काया                   | कामा                       | ತಂದ          | २म         |
| वीयांगि                | बीयाखि                     | <b>३</b> ३७  | રર         |
| सदा                    | सया                        | રક્ષ         | हेष्ठ      |
| मुनि                   | मुणि                       | રકષ્ટ        | <b>1</b> 8 |
| भवसंसारे               | भव संसारे                  | ३¤३          | <u> </u>   |
| कंटगायह                | कंटगापहं                   | ३६७          | રષ્ઠ       |
| मार बाहरा              | भार वाहए                   | 335          | ደ          |
| जेएं                   | तेगं                       | ४१८          | રષ્ટ       |
| परोवघरणी               | परोवधाइखी                  | કર્ક         | રર         |
| श्रंतए                 | ग्रंतश                     | હરડ          | રષ્ટ       |
| वईभए                   | वईमप                       | હરર          | १द         |
| पदिपुरांग              | पडिपुराखं                  | 205          | १४         |
| पुनः                   | पुर्खो                     | ષ્ઠદર        | 3          |
| मत्तो                  | मत्ते                      | 038          | ଽୢୡ        |
| पुर्झ<br>में           | पुद्धे<br>में              | 238          | 8          |
| ਸ<br>ਸ                 |                            | ४०४          | રષ્ઠ       |
| किचमियं                | किचामियं                   | ४०४          | २४         |
| <b>लालप्यमा</b> र्ण    | लालप्पमांग                 | <u> </u>     | રફ         |
| पुरावि                 | पुणरवि                     | <b>२०</b> २  | ৩          |
| -<br>कोहकायरियाइमीस खा | • कोहकायरियाइपीस <b>णा</b> | ४१६          | २१         |
| परियत्तइ               | परिवत्तइ                   | <i>মর্</i> ত | <b>8</b> × |
| कामेंहि                | कामेहि                     | *{=          | ૨૨         |
| पगब्यि                 | पगव्भिया                   | 284          | રર્        |
| समाहियाहितं            | समाहिमाहितं                | ⊻ર⊂          | રર         |
| सुव्ववे                | सुव्वत्ते                  | ४२२          | રક્ષ       |
| वालिसेखं               | वालिसेणं                   | ২২৩          | ર          |
| निचद्दएज्जा            | निवट्टएज्रा                | ४३३          | १्न        |
| त्रापगुत्ते            | त्रायगुत्ते                | x38          | સ          |
| श्रुद्धमाक्साति        | सुद्धमक्खाति               | মর্থ         | ٩٧         |
|                        |                            |              |            |

.

.

( = )

. :

|                                          | F.                                     | T-SFE              | Ŧ <b>Ţ</b>                | ,           |
|------------------------------------------|----------------------------------------|--------------------|---------------------------|-------------|
| <b>वंघ</b> रोहि                          |                                        | See the            | -                         |             |
| माय                                      |                                        |                    |                           | <i>.</i>    |
| सब्मद्रे                                 | र्वघर<br>मार्य                         | Viê                | 90                        |             |
| नाना वररा                                | गाय<br>स्रा                            |                    | ्र                        | ाकें पंक्ति |
| वेपर्यायं<br>नेपर्यायं                   | े<br>संबद्ध                            | ाच्ये              | 23                        | · •         |
| नोक्तयायः<br>चयाः                        | ्नासा इ<br>वैयसीयं                     | ारणुं              | २३                        |             |
| ₹ <b>₩</b>                               | ा-७॥य<br>नोकसायं                       |                    |                           | २६          |
| कत्तारमेन्ः<br>एमवे                      | ् पया                                  |                    | 53<br>53                  | 2           |
| <sup>कु</sup> म्मवीरंग                   | कत्तारमेव                              |                    | 23                        | १०          |
| खन्वसः<br>दिन्वसः                        | एमेव                                   |                    | 325                       | २१          |
| वह्यं                                    | कम्मर्चायं                             |                    | 888                       | १७          |
| र र                                      | सुव्वय                                 |                    | १२३                       | २०          |
| श्रयसिंह                                 | वह्यं                                  |                    | १२४                       | <b>२</b> ४  |
| उज्ज भूयस्स<br>वज्य भूयस्स               | रीस्ह                                  |                    | र<br>३४                   | २०          |
|                                          | - अरगमः                                |                    | १३८                       | <b>२</b> २  |
|                                          | ও উ ন হা হা হা হা                      |                    | १३८                       | 38          |
| SI(1) 127                                | डिज्म मायाय<br>नामा न यायाय            |                    | १४४                       | 3           |
| সামন্দ্রন                                |                                        | e                  | 2×=                       | *           |
| तित्थपर्न                                |                                        | ۲<br>۵ م           |                           | 88<br>-     |
| ज्यखीपा <del>स</del> ः ः                 | সায়ক্র                                | ११<br>२९           | ই<br>৩ ই                  | 5           |
| 2401                                     | ······································ | रेह।<br>१६         | به دی<br>کا م             |             |
| nedl                                     |                                        | ३३ <b>१</b><br>३३१ | ् २६                      | ,           |
| वहुसो<br>सम्पन्न                         | छैयपावगं<br>पडिया                      | 377<br>803         | ३२                        |             |
| समाससंति<br>इश्रो                        | <sup>ब</sup> हसे।                      | २०२                | 5                         |             |
| 5.Com                                    | खमासासंति<br>कन्नोः                    | २०६                | ર                         |             |
| सन्वे भगपहिसा<br>सन्वे भगपहिसा<br>सम्मगः | कश्चो                                  | रे०७               | 2                         |             |
| सम्भगां                                  | S.CO.                                  | २११                | <b>२२</b>                 |             |
| अभिग्रम ०                                | ्सः व्वेडम्मगपहिश्रा<br>सम्मगाः        | २१३                | १४                        |             |
| यभायणे झहथ                               | सम्मगां                                | २३० .              | २२                        |             |
| े 'रूप                                   | 3/137-                                 | 230                | २०                        |             |
|                                          | पमावर्णे झह                            | २३.                | . <b>३</b> . <sup>.</sup> |             |
|                                          | 5.                                     | . २३८              | <b>३</b> १                |             |
|                                          |                                        | २४६                | २<br>१०                   |             |

११

,

| ਕੜ                   | ·                    | 57 A J       | ·<br>•     |
|----------------------|----------------------|--------------|------------|
| हव                   | भवे<br>स             | ನರಿಗ         | १द         |
| <b>प</b>             | પ                    | 208          | 8          |
| सिक्खा समावराणे।     | सिक्खासमावरणे        | २७६          | Ę,         |
| कामेहि               | कामेहिं              | રસ્ર         | ২৩         |
| इत्थ                 | इत्थी                | র্           | ×          |
| दुपरिचमा             | दुपरिच्चया           | <b>২</b> ০৮  | २८         |
| काया                 | कामा                 | ३०८          | २द         |
| वीयाणि               | चीयाखि               | <b>হ</b> হত  | २२         |
| सदा                  | सया                  | રક્ષ્ટ       | १४         |
| मुनि                 | मुखि                 | 38X          | <b>{</b> 8 |
| भवसंसारे             | भव संसारे            | ३६३          | १७         |
| कंटगायह              | कंटगापहं             | ২২৩          | રષ્ઠ       |
| मार बाहरा            | भार बाहए             | 335          | X          |
| जेणं                 | तेगं                 | <b>४</b> १्द | રષ્ટ       |
| परोवघदणी             | परोवघाइणी            | કર્ઠ         | રર         |
| श्रंतप               | श्चंतश               | <b>સ્ટર</b>  | રષ્ટ       |
| वईभए                 | वईमए                 | હરર          | १ू         |
| पदिपुराखे            | पडिपुराखं            | ୧୧୦୯         | ٤x         |
| पुनः                 | पुर्णो               | કદર          | 3          |
| मत्ते।               | मत्ते                | 038          | <b>{</b> 8 |
| पुडी<br>में          | पुडो<br>में          | 238          | 8          |
| -                    |                      | X08          | રક્ષ       |
| किचमियं              | किचामियं             | ४०४          | રષ્ટ       |
| लालप्यमार्ग          | लालप्पमार्एं         | <u>২০৪</u>   | રદ્        |
| पुगरावि              | पुणरवि               | XoX          | ଓ          |
| कोद्दकायरियाइमीसग्रा | · कोहकायरियाइपीसणा   | ४१६          | २१         |
| परियत्तइ             | परिवत्तइ             | <b>২</b> १७  | <b>?</b> × |
| कामेंहि              | कामेहि               | <b>২</b> १ন  | રર         |
| पगब्यि               | पगव्भिया             | *{=          | રર         |
| समाहियाहितं          | समाहिमाहितं          | *{=          | રર         |
| सुव्ववे              | सुव्वत्ते            | ४२२          | રષ્ઠ       |
| चालिसेणं             | वालिसेग्             | ধহত          | ર          |
| निवद्यएज्जा          | निवट्टएजा            | ধঽঽ          | १्⊏        |
| श्रापगुत्ते          | आयगुत्ते             | x38          | *          |
| श्रदमाक्खाति         | <b>सुद्धमक्</b> षाति | x38          | สรักร      |
| ,                    |                      |              |            |

परसइ बुच्दे ऽप्यमचे सु संरभसमारंभ वि / रच्छेव त्र रास रामू रोगिया। रिया य पडंजमार्ग धम्म आरियं संजये हंरा पुढवी य तिब्वामिवेयस्माद जसोवेल खइ वृद्धाः सदं

-;

| (1)                    |                         |                |
|------------------------|-------------------------|----------------|
| पासह                   |                         |                |
| डेक् उप्यमचेन          | ধইং                     |                |
| संरभसमारंभे<br>पि      | *38                     | े २६<br>२८     |
| हचेव                   | ૪૬૪                     | ्र १३          |
|                        | ***                     | 88             |
| श्राणसणमूणीयारिया<br>न | ≂३ <sup></sup><br>- ওথ⊁ | 38             |
| पउंजमार्गे             | २७८<br>६० <sub>१</sub>  | 2 - <b>?</b> ? |
| धम्ममारिनं             | <b>६१०</b>              | १७             |
| संजमे                  | हरर्                    | <b>4</b> .     |
| हंता<br>पुढविसु        | ६१३-                    | २७             |
| उणवसु<br>या            | हरुष्ठ                  | _ ३१<br>३०     |
| तिब्वाकिकेक            | हरद                     | रु<br>६        |
| जसीवले                 | ६३१<br>६३७              | 5              |
| सह                     | र २७<br>६६२             | <b>१</b> ६     |
| <b>उ</b> द्धा          | ६६६ ः                   | 38             |
| लद्भ                   | ६६९                     | २६             |
| •                      | ६७२                     | ×              |
| -                      | 2                       | 7.5            |



\* ॐ नमः सिद्रेभ्यः \*

र्मियेन्थ-प्रस्चन

(हिल्दी भाषा भाष्योऐत)

॥ प्रथम अध्याय ॥

षट् द्रव्यं निरूपण

श्री भगवानुवाच-

ज्तः-नो इंदियग्गेज्फ अमुत्तभावा,अमुत्तभावा वि अ होइ निचो। अज्मत्थहेउं निययस्स बंधो, संसार हेउं चवयंति बंधं॥१॥

छायाः – नो इन्दियप्राह्ये Sमूर्त्तभावात्, अमूर्त्तभावादपि च अवति नित्यः। अध्यात्महेतुर्नियतस्य बन्धः, संसारहेतुं च वदन्ति बन्धम्॥ १ ॥

शब्दार्थः—आत्मा इन्द्रियों के द्वारा नहीं जाना जा सकता है, क्योंकि वह असूर्त्त है। असूर्त्त होन से वह निस्य भी है। मिथ्यात्व, अविरति, कषाय आदि कारखों से आत्मा जन्धन में फँसा है और वह बन्धन ही सेसार का कारख है।

भाष्यः — निर्म्रन्थ प्रवचन की थह पहली गाथा है। राग-द्वेष आदि आश्यन्तर जन्थ परिग्रद) और राजपाट, महल-मकान, धन-धान्य आदि वाह्य प्रन्थ का सर्वथा परित्याग करके जो महाजुभाव वीतराग पदवी प्राप्त कर चुके हैं वे निर्म्रन्थ कहलाते हैं। वे निर्म्रन्ध, जगत्त के जीवों को नाना प्रकार के दुःखों के समुद्र में गोते खाते हुए देख कर उनका उद्ध र करने में समर्थ, स्याह्याद की सुद्रा से खंकित, वाणी द्वारा जो उप-देश देते हैं वह प्रवचन कहलाता है। इस प्रकार वीतराग भगवान के प्रवचन को निर्म्रन्थ-प्रवचन कहते हैं। यद्यपि प्रचचन शब्द से आचारांग आदि द्वादश अंग-ससूह का महण होता हे तथापि प्रस्तुत 'निर्म्रन्थ-प्रवचन' द्वादशांगी से सिन्न नहीं है – यह उसी का सार-संग्रह है ज्ञतएव इसे भी 'निर्ग्रन्थ-प्रवचन' यह सार्धक संता दी गई है 4

शास्त्र पठन, धर्म किया का अनुष्ठान आदि समस्त व्यापार एक मात्र आत्म-कल्याण के उद्देश्य से किये जाते हैं और आत्मा का बास्तविक कल्याण तभी हो सकता हैं जब आत्मा का सच्चा स्वरूप जान लिया जाय । यही कारण हैंकि चरम तीर्थकर भगवान महावीर ने अपने प्रवचन की आदि से अर्थात् प्रथम छंग आचारांग स्टूत्र के आरंभ में, ही आत्मा सम्वन्धी उद्गार प्रकट किये हैं और इसी हतु से यहां भी आरंभ में आत्मा के स्वरूप का प्रतिपादन किया गया है । [ = ]

त्रादि में आत्म-स्वरूप का निरूपण द्वादशांगी रूप निर्प्रन्थ-प्रवचन से प्रस्तुत निर्प्रन्थ-प्रवचन की एक-रूपता सिद्ध करता है।

प्राक्तत गाथा में, आत्मा के सम्वन्ध में प्रधान रूप से तीन विषयों पर विचार किया गया है। व इस प्रकार हैं:--

(१) आत्मा इन्द्रिय-ग्राह्य नहीं है, क्योंकि वह अमूर्त्त है; जो-जो अमूर्त्त होता है। वह इन्द्रिय-प्राह्य नहीं होता; जैसे आकाश। आत्मा अमूर्त्त है अतएव वह इन्द्रिय-प्राह्य नहीं है।

यहां 'आत्मा इन्द्रिय याह्य नहीं हैं' यह प्रतिज्ञा-वाक्य है। 'क्योंकि वह अमूर्त्त हैं' यह हेतु है। 'जो-जो अमूर्त्त होता है वह इन्द्रिय-प्राह्य नहीं होता' यह अन्वयव्याप्ति है। आकाश अन्वय दिप्टान्त है। शेप उपनय और निगमन अंश हैं। इस प्रकार न्याय शास्त्रानुसार अनुमान वाक्य द्वारा आत्मा की इन्द्रिय-प्राह्यता का निषेध किया गया है।

(२) दूसरे अनुमान वाक्य द्वारा आत्मा की नित्यता सिद्ध की गई है । आत्मा नित्य है, क्योंकि वह अमूर्त्त है; जो अमूर्त्त होता है वह नित्य होता है, जैसे आकाश । आत्मा अमूर्त्त है अतएव वह नित्य है ।

(३) आत्मा यदि नित्य हैं तो सदैव एक रूप रहना चाहिए । कभी मनुष्य, कभी देव, नरक, पशु-पत्ती आदि विभिन्न अवस्थाओं में वह क्यों प्राप्त होता है ? नित्य मानने से जो आत्मा जिस पर्याय में है वह उसी पर्याय में रहेगा। जो दुःखी है वह सदा दुःखी रहेगा और जो सुखी है वह सदा सुखी रहेगा। पेसी अवस्था में वत, अनुष्ठान, तपश्चर्या आदि कियाएँ व्यर्थ हो जाएँगी।

इस शंका का समाधान करने के लिप उत्तरार्ध में कहा गया है कि मिथ्यात्व, अविरति, कपाय आदि कारणों से आत्मा वन्ध में कमों का वन्ध होता है और उस कर्म वन्ध के कारण ही आत्मा विभिन्न पर्याय परम्परा का अनुभव करती है । कर्म वन्ध ही संसार के अर्थात् नरकगति, तिर्यञ्चगति, देवगति और मनुष्यगति के अमण का कारण हैं।

शंका — श्रात्मा यदि इन्द्रियों के द्वारा नहीं जाना जा सकता तो मन भी श्रात्मा को जानने में समर्थ नहीं हो सकता । क्योंकि इन्द्रियों द्वारा गृहीत वस्तु ही मन के द्वारा जानी जा सकती है। जिस पदार्थ में इन्द्रियों की प्रचुत्ति नहीं होती उस में मन भी प्रचुत्त नहीं हो सकता । इस श्रवस्था में श्रात्मा को जानने का कोई साधन ही हमारे पास नहीं है, फिर श्रात्मा के श्रास्तित्व पर विश्वास करने का क्या उपाय है ?

समाधान-जो वस्तु इन्द्रियों और मन द्वारा नहीं जानी जाती उसका आस्ति-त्व अगर अर्थ्वीकार कर दिया जाय तो संसार के वहुत से व्यापार गड्वड़ में पड़ जाएंगे। यही नहीं, चाल्कि शंकाकार का आस्तत्व भी सिद्ध नहीं हो सकेगा। कोई भी व्याक्ति अपनी दो-चार पीड़ियों के पूर्वजों से पहले के पूर्वजों को इन्द्रियों द्वारा अदरण नहीं करता, फिर भी क्या उनके आस्तित्व से इन्कार किया जा सकता है ? कदापि नहीं। इससे यह स्पष्ट हुआ कि पदार्थों को जानने के लिए केवल इन्द्रियाँ और मन ही साधन नहीं है किन्तु इनके अतिरिक्त अन्य साधन भी हैं। आकाश, काल आदि पदार्थ जैसे इन्द्रिय-ग्राह्य न होने पर भी विद्यमान हैं उसी प्रकार आत्मा भी विद्यमान है।

इन्द्रियों की शक्ति अत्यन्त परिमित है। स्पर्शन-इन्द्रिय सिर्फ स्पर्श को, रसना इन्द्रिय रस को, घ्राण-इन्द्रिय गंध को, चत्तु-इन्द्रिय रूप को और श्रोत्र इन्द्रिय सिर्फ शब्द को प्रहण करती है। रूप, रस, गंध और स्पर्श आदि सिर्फ जड़ पुद्रल में ही पाये जाते हैं अतएव उसी को इन्द्रियाँ प्रहण कर पाती हैं। पुद्रल भी जो सूद्म या श्ररण रूप होते हैं उन्हें भी इन्द्रियाँ प्रहण नहीं कर सकतीं। अतएव सिर्फ इन्द्रियों को और उनके अनुगामी सन को ही ज्ञान का साधन मान लेना पर्याप्त नहीं है। श्ररूपी और सूद्म रूपी पदार्थों को जानने के लिए अन्यान्य साधन स्वीकार करने पड़ेगे। आत्मा इन्द्रिय-ग्राह्य गुर्गों से अर्थात् रूप आदि से रहित है। छाचारांग सृत्र में कहा है:---

' से ए दांहे, ए दस्से, ए वहे, न तंसे, ए चडरंसे, ए परिमंडले, ए किएहे, ए एलि, ए लोहिए, ए सुक्किल्ले, ए सुराहिगंधे, ए दुरहिगंधे, ए तिक्ते, ए कडुए, ए कसाप, ए श्रविले, ए महुरे, ए कक्खड़े, ए मडए, ए गरुए, ए लहुए, ए सीप, ए डरहे, ए एहि, ए लुक्से, ए काश्रो, ए रुहे, ए संगे, ए इत्थी, ए पुरिसे,..... श्ररूवी सत्ता...... से ए सहे, ए रुवे, ए गंधे, ए रसे, ए फासे। "

अर्थातः—आत्मा न लम्या है, न छोटा है, न गोल है, न तिकोना है, न चौकोर है, परिमंडल है, न काला है, न नलिा है, न लाल है, न सफेद है, (अर्थात् चज़ु-इन्द्रिय, प्राह्य गुणों से रहित है) न सुगंधी है, न दुर्गधी है, (प्राण-प्राह्य गुणों से रहित है), न तिक्त है, न कटुक है, न कसायला हे, न खट्टा है, न मीठा है, (जिह्ना इन्द्रिय प्राह्य नहीं है) न कठार है, न कोमल है, न भारी है, न हल्का है, न ठंढा है, न गर्म है, न चिकना है, न कखा है, (अर्थात्:—स्पर्शनेन्द्रिय द्वारा प्रहण नहीं किया जा सकता) न शरीर है, न उत्पादवान है, न किसी से सम्बन्ध है, न स्त्री है, न पुरुप है। …… चह अरूपी सत्ता है। ……… आत्मा शब्द नहीं है, रूप नहीं है, गंध नहीं है, रस नहीं है, स्पर्श नहीं है। "

तात्पर्य यह है किः—उत्तिखित गुए पुद्रल के हैं और आत्मा पुद्रल रूप न होने के कारए इन समस्त गुणों से अतीत है—अरूपी है—अमूर्तिक है और इसी कारण चह इन्द्रियों द्वारा त्राह्य नहीं है ।

शंकाः-इन्द्रियों के द्वारा श्रात्मा का अद्दण नहीं होता तो उसे किस प्रकार जाना जा सकता है ?

समाधानः—श्रनुभव-प्रत्यत्तं सं, योगी प्रत्यत्त से, श्रनुमान प्रमाण से छाँर आगम प्रमाण से श्रात्मा का श्रस्तित्व प्रमाणित होता है।

षट् द्रव्य निरूपण

[ Y ]

(क) अनुभव समस्त प्रमाणों में मुख्य प्रमाण है। उसके आधार पर जो निर्णय किया जाता है वह सर्वथा असंदिग्ध होता है। ' मैं सुखी हूं, मैं दुःखी हूं ' इस प्रकार का अनुभव शरीर मैं नहीं किन्तु उस से भिन्न होता है अतए, इस अनु-भव प्रमाण से आत्मा का आस्तित्व सिद्ध होता है।

(ख) जिन महापुरुषों ने तपश्चरए आदि के द्वारा कैवल्य पाप्त किया है, जे सर्वज्ञ हो चूके हैं उन्हें प्रत्यत्त से आत्मा की प्रतीति होती है। उनकी प्रतीति के आधार पर भी हम आत्मा का अस्तित्व स्वीकार कर सकते हैं, क्यों कि वह अभ्रान्त है।

(ग) किसी भी वस्तु का आस्तित्व उसके असाधारण गुणों के कारण सिद्ध होता है। एक वस्तु से दूसरी वस्तु को भिन्न सिद्ध करने का भी एक मात्र उपाय असाधारण गुण ही है। आग से जल को पृथक् मानने का कारण यही है कि एक में उष्णता है और दूसरे में शीतलता। यह गुण दोनों के असाधारण हैं अतः आग्नि और जल को एक नहीं माना जा सकता। आत्मा में चैतन्य नामक ऐसा असाधारण गुण है जो किसी भी अन्य वस्तु में नहीं पाया जाता, अतएव आत्मा समस्त वस्तुओं से भिन्न है।

(घ) प्रत्येक इन्द्रिय अपने-अपने विषय को जानती है। आंख से रूप का, जिह्वा से रस का, झाए से गंध का और ओत्र से शब्द का झान होता है। एक इन्द्रिय का दूसरी इन्द्रिय के विषय से कोई सरोकार नहीं है। ऐसी अवस्था में अगर इन्द्रियों को ही झाता माना जाव और उनसे भिन्न आत्मा र्स्वाकार न किया जाय तो सव इन्द्रियों के विषयों का जोड़ रूप झान कथी-नहीं हो सकता। तात्पर्य यह है कि 'में ने रूप, रस, गंध, स्पर्श और शब्द को जाना' इस प्रकार का संकलना रूप झान कदापि नहीं हो सकेगा। किन्तु जव हम पापड़ खाते हैं तव स्पर्श का, रस का, गंध का, रूप का और चर्र-चर्र शब्द का झान हमें होता है और हम यह भी जानते हैं कि 'इन पांचों विषयों का मुक्ते झान हो रहा है' अतएव इंद्रियों के विषयों को जोड़ रूप में जानने वाला इन्द्रियों से भिन्न कोई पदार्थ अवश्य मानना चाहिए और वही पदार्थ आत्मा है।

(ड़) आत्मा ही पदार्थों को जानता है, इन्द्रियाँ नहीं, क्योंकि इन्द्रियों के नाश हो जोन पर भी इन्द्रिय द्वारा जाने हुए पदार्थ का स्मरण होता है । आंख से आज किसी चस्तु को देखा। संयोगवश कल आंख फूटगई। तव क्या आंख से देखे हुए पदार्थ का स्मरण नहीं होता ? अवश्य होता है। इससे अली भांति सिद्ध है कि इन्द्रियों के अभाव में भी जानने वाला कोई पदार्थ है और वही पदार्थ आत्मा है।

(च) ' एगे आया ' ' अत्थि मे आया उववाइए ' इत्यादि आगम-प्रमाण रे भी आत्मा का अस्तित्व छिद्र होता है। नास्तिक चार्वाकों का कथन है किः--

> एए पंच महव्म्या, तञ्भो एगे।।त्ति आहिया। अह तार्स तिणासेणं, विणासो होई देहिणो ॥ -स्यगडांग ।

ग्रथांत्ः - पृथिवी, जल, तेज, वायु श्रौर आकाश यह पांच महाभूत हैं। इन पांच महाभूतों से एक आत्मा उत्पन्न होता है। इन भूतों का नाश होने पर आत्मा का भी नाश हो जाता है।

चार्वाकों का यह कथन भ्रमपूर्श है। क्योंकि पृथिवी आदि भूतों के गुए और हैं और आत्मा का गुए (चैतन्य) और है। जहां गुए में भेद होता है। अगर यह कहा जाय कि अलग-अलग एक-एक भूत में चैतन्य को उत्पन्न करने की शक्ति नहीं है किन्तु सब भूत मिलकर जव शरीर का आकार धारण करते हैं तव उनसे चैतन्य उत्पन्न होता है, तो इसका समाधान यह होगा कि जो गुए प्रत्येक पदार्थ में—जुदी अवस्था में नहीं होता वह उनके समूह में भी नहीं हो सकता। रेत के एक कए में अगर चिकनापन नहीं है तो वह रेत के ढेर में भी नहीं झा सकता। पृथिवी आदि सभी भूत अगर चैतन्यदीन हैं तो उन सब का समूह भी चैतन्यदीन ही होगा। अगर जुदी-जुदी अवस्था में भी भूतों में चेतना शक्ति खाकार की जाय तो जब पांचों मिलकर शरीर का आकार धारण करते हैं तव एक शरीर में ही पांच चेतनाएं पाई जानी चाहिए।

इसके श्रतिरिक्ष, यदि पांच भूतों के समूह से चैतन्य की उत्पत्ति मानी जाय तो जीव की कभी मृत्यु नहीं होनी चाहिए, क्योंकि सृतक शरीर में भी पांचों भूत विद्यमान रहते हैं।

शंकाः - सृतक शरीर में वायु और तेज नहीं रहते इसी कारण जीव सृत कह-लाता है। श्रतः सृत शरीर में पांचों भूतों का सद्भाव वताना ठीक नहीं ?

समाधानः—मृतक शरीर में सूजन देखी जाती है झतः वहां वायु का सद्माव श्रवश्य है श्रौर मवाद की उत्पत्ति होने के कारण तेज का सद्माव भी मानना पड़ेगा। इस प्रकार पांचों भूतों का श्रास्तित्व बने रहने के कारण किसी भी जीव की कमी मृत्यु न होनी चाहिए। मगर मृत्यु सभी प्राणियों की यथावसर होती है श्रतः सिद्ध है कि पांच भूतों से चैतन्य की उत्पत्ति नहीं हुई है, वरन चैतन्य गुण वाला श्रात्मा श्रलग है।

आत्मा का स्वतंत्र आस्तित्व सिद्ध करने के लिए ऊपर जो कुछ कहा लया है उसके अतिरिक्त और भी अनेक युक्तियां दी जा सकती हैं। जैसे-एक ही माता-पिता की सन्तान में वहुत अन्तर देखा जाता है। कोई प्रमादी, अझान, उद्दराड और कपायी होता है, कोई डचोगशील, वुद्धिमान् नम्र और शान्तस्वभाव वाला होता है, एक साध उत्पन्न होने वाले दो वालकों के स्वभाव में भी यह अन्तर पाया जाता है, इसका कारण पूर्व जन्म के संस्कार ही है। पूर्व जन्म के संस्कार तभी अपना प्रभाव दिखला सकते हैं जब परलोक से आने वाला आत्मा स्वीकार किया जाय।

यूरोप में झात्मा झौर परले।क की खोज के लिए एक परिपद् की स्थापना हुई थी। उसमें यूरोप के प्रसिद्ध-प्रसिद्ध नास्तिक वैंझानिक थे। उन्होंने कई वर्षों तक श्रन्वेपए करने के पश्चात् परले।क का छस्तित्व स्वीकार किया था झौर इस प्रकार श्रात्मा की नित्यता को स्वीकार किया था। जो लोग विज्ञान को पुरस्कृत करके आत्मा के संवंध में विचार करते हैं उन्हें इन विज्ञान के आचार्यों की सम्मति का अध्ययन करना चाहिए। \*

कभी-कभी जाति रूमरण की घटनाएँ प्रकाश में आती हैं। यह घटनाएँ भी पर-लोंक का छास्तित्व प्रमाणित करती हैं। देहली की शान्ति वाई नामक बालिका की घटना वहुत पुरानी नहीं हुई है। उसने छापने पूर्व जन्म का जो वृत्तान्त वतलाया था, जांच करने पर वह सत्य सिद्ध हुआ था। शिकोहवाद नामक नगर में वेश्या का पक लड़का था। उसे जाति रूमरण ज्ञान हुआ। उसने कहा- मैं व्राह्मण हूँ, पास के ज्ञाममें मेरे भाई और मेरी खी है। मेरी जमीन गिर्वी रक्खी थी। मैंने कलकत्ते में नौकरी कर के छुड़ाई थी। झन्त में उसके पूर्व जन्म के कुटुम्वी उसके पास आये और उसने उन सब को पहचान लिया। छनेक स्त्रियों के बीच में खड़ी हुई अपनी स्त्री की भी वह पहचान गया। यही नहीं वरिक स्त्री के वत्तरथल में एक फोड़ा था, उसका भी उसने ाजिक कर सुनाया।

इस प्रकार जाति स्मरण के पचासों प्रमाण उपलब्ध हैं। इन सव से आत्मा की नित्यता सिद्ध दोती है। इसीलिए यहां श्रमूर्त्त होने के कारण आत्मा को नित्य कहा गया है।

अनेक मतावलभ्वी ऐसे हैं जो आत्मा के आस्तत्व को तो स्वीकार करते हैं पर कोई आत्मा को सर्वथा एक मानते हैं, कोई आकाश की भांति सर्वव्यापक मानते हैं, कोई अगु के वरावर मानते हैं, कोई सर्वथा नित्य मानते हैं, कोई चाणिक मानते हैं। इन समस्त मतों पर पूर्ण रूप से विचार किया जाय तो अत्यन्त विस्तार हो जायगा, अतएव संदेषप में ही इन पर विचार किया जाता है। वेदान्ती लोग कहते हैं--

> एक एक हि भूतात्मा, भूते भूते व्यवस्थितः । एकधा वहुधा चैव, दृश्यते जल चन्द्रवत् ॥

अर्थात् एक ही आत्मा सब भूतों में विद्यमान है । वह एक होने पर भी जल में प्रतिविस्थित होने वाले चन्द्रमा के समान नाना रूपों में दिखाई देता है। अर्थात् जैसे एक दी चन्द्रमा ५चीस-पचाल-सौ जल से भरे हुए ग्लासों में आलग अलग नजर आता है उसी प्रकार आत्मा वास्तव में एक ही होने पर भी प्रत्येक शरीर में आलग-आलग प्रतीत होता है।

चेदान्तियों का यह कथन युक्ति-संगत नहीं है । जल से भरे हुए ग्लासों में जो चन्द्रमा दिखलाई देता है वह सब में एक-सा होता है । एक ग्लास में आगर

\* हेमरी मित्रविक ( पाश्राल दर्शन के ग्राचार्य ), प्रोफेसर क्रुक्स ( सभापति ) वाल फोर ( इंग्लेण्ड के भूतपूर्व प्रधान मंत्री ), विलियम जेग्स ( ग्रमेरीका के प्रसिद्ध दार्शनिक ), वाल फोर रटीवर्ट ( मालिक विज्ञान के ग्राचार्य ), प्रोफेसर मेसर्स, लॉर्ड रेले, सर ग्रॉलिवर लॉज, मोलिक विज्ञान के श्राचार्य श्रादि कटोर परीजक ग्रोर नाक्तिक विज्ञानवेत्ता इस परिषद में मम्मिलित थे ?

#### प्रथम अध्याय

पूर्शिमा का चन्द्र दिखाई दे तो अन्य सब में भी पूर्शिमा का ही चन्द्र दृष्टिगोचर होगा। किसी ग्लास में पूर्शिमा का और किसी में द्वितीया का चन्द्र दिखाई नहीं देता। आत्मा अगर चन्द्रमा की भांति एक होता तो वह भी समस्त शरीरों में एक सरीखा प्रतीत होता, किन्तु ऐसा नहीं होता। इससे जल-चन्द्र का उदाहरए विषम है और इससे आत्माओं की एकता सिद्ध नहीं होती।

Ĩ

່ ຍ ີ

यदि आत्मा एक ही हो तो किसी एक प्राणी के द्वारा पाप कर्म का आवरण करने से सभी को दुःख भोगना पड़ेगा और दूसरा यदि तपश्चर्या, सेवा, परोपकार आदि ग्रुभ कार्य करेगा तो उससे सभी सुखी हो जाएँगे । अधवा एक ही समय में स्वर्ग के सुख और नरक के दुःख भोगने पड़ेंगे । लेकिन न तो कभी संसार के समस्त प्राणी एक-सा सुख भोगते हैं, न एक-सा दुःख भोगते हैं और न एक साथ स्वर्ग-नरक जैसी विरोधी पर्यायों का ही अनुभव करते हैं । इसलिए आत्मा को सर्वथा एक मानना उचित नहीं है ।

वैशेषिक मत के अनुयाया आत्मा को सर्वव्यापी मानते हैं, वह भी अभपूर्ण है। जहां जिस वस्तु का गुए होता है वहीं उस वस्तु का अस्तित्व मानना उचित है। आत्मा के गुए सुख, दुःख, चैतन्य आदि शरीर में ही पाये जाते हैं। शरीर से वाहर उनकी प्रताति नहीं होती अतएव शरीर से वाहर उनकी सत्ता नहीं स्वीकार की जा सकती। शरीर में सुई चुभाने से वेदना होती है और शरीर के वाहर आकाश में चुभान से वेदना नहीं होती। इसका कारए यही है कि शरीर में आत्मा है, शरीर के वाहर आत्मा नहीं है।

इसी प्रकार आत्मा अणु के बरावर भी नहीं है, क्योंकि समस्त शरीर में आत्मा के गुण उपलब्ध होते हैं । आगर आत्मा अणु के बरावर हो तो वह शरीर के किसी एक ही भाग में मौजूद रहेगा सब जगह नहीं और ऐसी स्थिति में सुख-दुःख की प्रतीति समस्त शरीर में नहीं हो सकती, अतएव आत्मा न ब्यापक है, न अणु के बरावर है, किन्तु शरीर के बरावर है । जिस जीव का जितना बड़ा शरीर उसका आत्मा भी उतना ही वड़ा है।

इसी प्रकार न आत्मा सर्वथा तित्य है न सर्वथा अनित्य चिएिक ही है। सर्वथा नित्य मानने से आत्मा सदा एक ही रूप रहेगा। जो सुखी है वह पाप कर्म का आच~ रण करने पर भी सुखी ही बना रहेगा और जो दुःखी है वह धर्माचरण करने पर भी दुःखी बना रहेगा। फिर संसार के प्राणी मात्र में दुःख से मुझ होने की जो सतत् चेप्टा देखी जाती है वह निष्फल हो जाएगी और धर्म शास्त्रों के विधि-विधान वृथा हो जाएँगे।

आत्मा को चाणिक मान लेने ले लोक-व्यवदार समाप्त हो जाएँगे। श्रात्मा सिर्फ एक चए भर रह कर, डूसरे चए में ही नष्ट हो जाता है तो उसके किये हुए गुम-अश्रम कमों का फल कौन भोगेगा ? संसारी श्रात्मा चए विनश्वर होने से मुफ़ि की

0 . J

षट्द्रव्य निरूपग्

पाप्ति किसे होगी ? जिस आत्मा ने कल किसी व्यक्ति को देखा था, वह आत्मा उसी समय समूल नष्ट हो गया तो आज उस व्यक्ति का स्मरण किसे होता है ? विना देखे दूसरे को स्मरण नहीं हो सकता और देखने वाला नष्ट हो गया । ऐसी अवस्था में स्मृति का ही सर्वथा ग्रभाव हो जायगा। अतएव आत्मा को सर्वथा चाणिक मानना लोक विरूद्ध है, अनुभव विरूद्ध है और युक्ति से भी विरूद्ध है।

वास्तव म छ त्मा द्रव्यार्थिक नय से नित्य और पर्यायार्थिक नय से छानित्य है। छात्मा की नित्यता का समर्थन पहले किया जा चुका है और मूल में उसे नित्य-प्रातपादन किया गया है सो द्रव्य की छपत्ता से समक्षना चाहिए। तात्पर्य यह है कि कमौं का संयोग होने के कारण छात्मा यद्यपि संसार-अमण करता है, वह कभी मनुष्य, कभी देव, कभी पशु-पत्ती छादि तिर्यंच और कभी नारकी पर्याय में जाता है, फिर भी छात्मा का छात्मपन कभी नष्ट नहीं होता। खुवर्ण जैसे कड़ा, कुंडल, अंगुठी छादि भिन्न-भिन्न हालतों में वदलते रहन पर भी खुवर्ण वना रहता है उसी प्रकार आत्मा की छावस्थाएं बद्दलती रहनी हैं पर आत्मा द्रव्य सदैव विद्यमान रहता है। छात्मा के साथ कमों का वन्ध किस प्रकार और किन कारणों से होता है, इन सब प्रश्नों का समाधान छागे कमों के विवेचन में किया जायगा।

ञातमा का कर्चुत्व

मूलः-अप्पा नई वेयरणी, अप्पा मे कूडसामली । अप्पा कामदुहा धेणु, अप्पा मे नंदणं वर्णं ॥ २ ॥ अप्पा कत्ता विकत्ता य, दुहाण य सुहाण य । अप्पा मित्तामित्तं च, दुप्पट्टिय सुपट्टिओ ॥ ३ ॥

शब्दार्थः-मेरा आत्मा वैतरगी नदी है, मेरा आत्मा कूट शाल्मली वृक्ष है । मेरा आत्मा कामधेनु है और मेरा ही आत्मा नन्दन वन है । (२)

त्रात्मा ही सुख-टुःख का जनक है और आत्मा ही उनका विनाशक है। सदाचारी सन्मार्ग पर लगा हुआ आत्मा अपना ामत्र है और छमार्ग पर लगा हुआ-टुराचारी आत्मा ही अपना शत्रु है। (३)

[ = ]

#### त्रथम ऋष्याय

पर उदय होता है तव आत्मा में तरह-तरह के शुभ-अशुभ भाव उत्पन्न होते हैं। इन भावों के उदय से फिर नवीन कमों का बंध होता है और जब ने उदय में आते हैं तब फिर नवीन कमों का वंध हो जाता है। इस प्रकार द्रव्य कमों से भाव कर्म और भाव कमों से द्रव्य कर्म की उत्पत्ति होने से इनका परस्पर द्विमुख कार्यकारण आव है। यहां कमोंदय से अन्तःकरण में होने वाली परिणति को ही आत्मा कहा गया है। यह परिणति जव अशुभ होती है तो उस से दुःख उत्पन्न करने वाले पाप कर्मों का वन्ध होता है और जव परिणति शुभ होती है तो सुख-जनक शुभ कर्मों का वंध होता है। इससे यह स्पष्ट है कि आत्मा की शुभ अशुभ परिणति ही सुख-दुःख का कारण होती है। अतपव आत्म-परिणति को आत्मा से अभिन्न वित्तन्तित करके आत्मा को अपने सुख-दुःख का कारण कहा गया है।

तात्पर्य यह है कि जैसे वैतरणी नदी और नरक में रहने वाला शाल्मली वृत्त दुःख का कारण होता है उसी प्रकार ध्रशुभ परिएति वाला आत्मा खयं अपने दुःख का हेतु है। तथा कामधेनु और नन्दनवन जैसे सुख का कारए होता है उसी प्रकार शुभ परिएति में परिणत आत्मा भी अपने सुख का स्वयमेव कारण वन जाता है।

त्रगली गाथा में इसी विषय का स्पष्ट शब्दों में प्रतिपादन किया गया है कि आत्मा स्वयं ही अपने सुख-दुःख को उत्पन्न करता है और स्वयं हीं सुख-दुःख का विनाश करता है। अत्र<u>प्व प्रशस्त परिणति वाला आत्मा ही आत्मा का मित्र</u> है और अप्रशस्त्र परिणति <u>वाला आत्मा अपना शत्रु है।</u>

शंकाः—आत्मा की ग्रुअ-द्यग्रुम परिणति से यदि सुख-दुःख उत्पन्न होते हैं तो यहां आत्मा को ही सुख-दुःख का कत्तों और नाशक क्यों कहा गया है ? आत्मा की परिणति और आत्मा आलग-अलग हैं। यहां दोनों को एक-मेक क्यों कर दिया है ?

समाधानः---जैसे सिट्टी रूप उपादान कारण से वने हुए घट को मिट्टी कह सकते हैं, सुवर्ण के वने हुए कड़े को सुवर्ण कह सकते हैं, उसी प्रकार आत्मा रूप उपादान कारण से उत्पन्न होने वाली परिणति को आत्मा कह सकते हैं। जैसे मृत्तिका द्रव्य है और घट उसकी पर्याय है उसी प्रकार आत्मा द़व्य है और उसकी शुभा-शुभ परिणति पर्याय है। द्रव्य और पर्याय कथचित् अभिन्न होते हैं। द्रव्य की पर्याय द्रव्य से मिन्न नहीं मालूम होती और पर्यायों से भिन्न द्रव्य का कर्मा अनुभन्न नहीं होता। अतपन द्रव्य-पर्याय के अभेद की विवद्या करके यहां आत्मा को ही सुख दुःख का उत्पादक और विनाशक कहा गया है।

जैसे कुत्ता ईट सारने वाले पुरुष को छोड़कर ईट को ही काटने दौड़ता है उसी प्रकार वास्तविक तत्त्व से अनमिज्ञ अज्ञानी पुरुष, अपने से भिन्न अन्य पुरुपों को अपने सुख-दुःख का कारण सान बैठता है श्रौर उन्हीं पर राग-द्रेय करता है। चह यह नहीं समझता कि मैं स्वयं ही अपने सुख-दुःख का सृष्ट हं और स्वयं ही उनका संहारक हूं। वह निमित्त कारणों को ही वास्तविक कारण समझ लेता है और

षट् द्रव्यं निरूपण

श्रपने श्रापको-जो उपादान कारण है-भूल जाता है। ज्ञानी जनों की विचारणा भिन्न भकार की होती है। किसी प्रकार का श्रनिष्ट संयोग प्राप्त होने पर वे श्रनिष्ट संयोग के निमित्त भूत किसी पुरुष पर द्वेष का भाव नहीं लाते वार्टक यह सोचते हैं कि इस श्रनिष्ट संयोग से होने वाले कष्ट का उपादान कारण मैं ही हूं, मरे ही पूर्वीपार्जित कमों से यह कप्ट मुक्ते प्राप्त हुआ है। इसमें अगर कोई पुरुष निमित्त कारण वन गया है तो उसका क्या दोष है ? वह निमित्त न वनता तो कोई दूसरा निमित्त बनता। ऐसा विचार कर ज्ञानी जन सदा समता भाव का सेवन करते हैं। समता भाव का सेवन करने से भविष्य में वे अग्रभ कमों के बंध से छुटकारा पा लेते हैं जब कि श्रज्ञानी जीव द्वेष के वश होकर अपने अविष्य को फिर दुर्भाग्यपूर्ण बना लेता है।

सांख़्यमत के अनुयायी आत्मा को कत्ती नहीं स्वीकार करते। उनका कथन यह है कि आत्मा अमूर्त्त, नित्य और सर्वव्यापी है अतएव वह कर्त्ता नहीं हो सकता। कहा भी है:---" अकर्त्ता निर्गुर्खों भोकता, आत्मा काापिलदर्शने।"

ग्रर्थात्ः - सांख्य दर्शन में आत्मा अकर्त्ता, निर्गुण, कर्मफल का भोक्ता माना गया है।

सांख्यों की यह मान्यता अज्ञानपूर्ण है । आत्मा यदि सर्वथा नित्य, सर्वथा अमूर्त्त और सर्वथा व्यापक होने के कारण निष्क्रिय है – कर्म का कर्त्ता नहीं है तो वह सदैव एक रूप रहेगा । फिर जरा-मरण, हर्ष-विषाद रूप या चतुर्गति रूप लंसार कैसे सिख होगा ? इसके अतिरिक्त आत्मा यदि कर्मों का कर्त्ता नहीं है तो विना किये कर्मों का फल कैसे भोग सकता है ? अगर विना किये ही कर्मों का फल भोगता है तो पेसे भोग की कभी समाण्ति ही नहीं होगी। इस प्रकार नित्य होने के कारण आत्मा को अकर्त्ता मानने से न तो विभिन्न गतियां सिद्ध होगी, न मोच सिद्ध हो सकेगा। कहा भी है–

को वेपद श्रकयं, कयनासो पंचहा गई नतिथ।

देवमणुरसगयागइ, जाईसरणाइयाणं च ॥

अर्थातः - आत्मा अगर कर्म नहीं करता तो अकृत कर्म कौन भोगता है ? निष्क्रिय होने से आत्मा फल-भोग नहीं कर सकता अतः किये हुए कर्म निष्फल हो जाएगें । अगर नित्य है तो पांच प्रकार की गति सिद्ध नहीं हो सकती । आत्मा यदि व्यापक है तो देवगति-मनुष्यगांते आदि में उसका जमनागमन नहीं हो सकता । नित्य होने के कारण आत्मा को कभी विस्मरण नहीं होगा तव जातिस्मरण ज्ञान भी नहीं हो सकता । क्योंकि स्मरण तो विस्मरण के पश्चात् ही हो सकता है ।

ग्रात्मा को किया का कर्त्ता न मानकर भी कर्म फल का मोगता मानना आश्चर्य जनक है । क्यॉकि ' मोगना ' भी एक प्रकार की किया है श्रोर जो सर्वथा शक्तर्ता है वह भोग-किया का कर्त्ता ( भोगना ) भी नहीं हो सकता । श्रतपव झात्मा को श्रकर्त्ता शौर जड़ महाति को कर्त्ता मानना युक्ति स सर्वथा ही श्रसंगत है। कुछ लोग आत्मा को ईश्वर के हवाले कर देते हैं। उनका कहना है कि -आत्मा स्वयं घ्रपने सुख-दुःख का ओक्ता नहीं है, वरन ईश्वर कर्म का फल देता है। कहा भी हैः---

> श्रज्ञः जन्तुरनीशोऽयम् । आत्मनः सुख दुःखयोः । ईश्वरप्रेरिते। गच्छेत् , खर्गं वा श्वप्रमेव वा ॥

अर्थात्ः - यह ग्रज्ञानी जीव ग्रपने सुख-दुःख को भोगने में स्वयं असमर्थ है इस लिए ईश्वर द्वारा प्रेरित होकर स्वर्ग ग्रथवा नरक में जाता है।

इस प्रकार ईश्वरवादी लोग जीव को सुख-दुःख का कर्ता मानते हुए श्री भोक्ता नहीं मानते । लेकिन यह मान्यता भी प्रतीति से विरुद्ध है । जो विष का भत्तण करता है उसे मारने के लिए ईश्वर की ग्रावश्यकता नहीं है । जो चने खाकर तेज घूप में खड़ा हो जाता है उसे प्यास लगाने के लिए ईश्वर ग्राता है, यह कल्पना हास्यास्पद है । शरावी शराव पीता है श्रौर नशा चढ़ाने के लिए ईश्वर दौड़ा हुआ आता है, यह कल्पना वालकों की-सी ग्रज्ञानमय कल्पना है । वास्तव में विष स्वयं मारने की शक्ति से युक्त है, चना और धूप में प्यास पेदा करने का सामर्थ्य है, मदिरा में यादकता उत्पन्न करने की चमता है । श्रात्मा के संसर्ग से यह सब वस्तुएँ यथा-योग्य फल प्रदान करती हैं । मदिरा का नशा वोतल को नहीं चढ़ता, मनुष्य को दी चढ़ता है । इससे यह सिद्ध होता है कि मदिरा जीव का निमित्त पाकर ही फल देती है ।

श्रगर ईश्वर को ही फल-दाता माना जाय तो मदिरा आदि की शक्ति सिद्ध नहीं होगी अर्थात् नशा चढ़ाने का सामर्थ्य मदिरा में न होकर ईश्वर में ही मानना पढ़ेगा। इस प्रकार संसार के समस्त पदार्थ शक्ति हीन हो जाएँगे। अतएव आत्मा को कमौं का कर्त्ता, और कर्म-फल का भोक्ता स्वीकार करना ही युक्ति और अनुभव के अनु-कूल है। कहा भी है--

> जीवे। उवयोगमयो, त्रमुत्ति कत्ता संदेहपरिमाणे। भोत्ता संसारत्थो सिद्धे। से। विस्ससोड्ढ गई॥

अर्थातः जीव उपयोगमय-चेतना स्वभाव वाला है अमूर्त्तिक है, कमों का कर्त्ता है, अपने प्राप्त शरीर के परिमाण वाला है, कर्म-फल का भोक्ता है। वह यद्यपि खंखार में स्थित है तथापि ऊर्ध्व गमन करना उसका स्वभाव है।

## मूलः-न तं अरी कंठछेत्ता करेइ, जंसे करे अपणिया दुरप्पया । से नाहिई मच्चुमुहं तुपत्ते, पच्छाणुतावेण दयाविहूणो ।४।

ंछायाः-न तदरिः कंगठछेत्ता करोति, यस्य करोत्यारनीया दुरात्मता ।

स ज्ञास्यति मृत्युमुखं तु प्राप्तः, पश्चादनुतापेन दयाविहिनः ॥ ४ ॥

[ १२ ]

हारी शत्रु भी नहीं कर सकता। वह दया-हीन दुष्टात्मा जब मृत्यु के मुख में जायगा तव पश्चात्ताप करके अपनी करतूतों को समझेगा। ( ४)

भाष्यः-पहले आत्मा को ही शत्रु और आत्मा को ही मित्र वतलाया गया था। इस गाथा में उसका स्पष्टीकरण किया गया है।

संसार में जिसे शत्रु कहा जाता है वह शारीरिक या अन्य भौतिक ही हानि पहुंचा सकता है । आध्यात्मिक हानि पहुंचाने की साप्तर्थ्य उसमें नहीं होती। कोई शत्रु मार-पीट सकता है, मकान को नष्ट कर सकता है, शरीर के किसी अवयव की हानि कर सकता है और अधिक से अधिक आत्मा को शरीर से पृथक कर सकता है। किन्तु इससे आत्मा की कोई हानि नहीं होती। मकान, शरीर आदि संसार के सब पदार्थ पर पदार्थ हैं और उनका आत्मा के साथ औषाधिक सम्बन्ध है। यह सम्बन्ध विनश्वर है। किसी भी निमित्त को पाकर पर पदार्थ आत्मा स भिन्न हो जाते हैं। जब पर पदार्थों का संबंध स्वभावतः नष्ट होने वाला ही है तो उसे नष्ट करने में निमित्त वनने वाला शत्रु हमारे हेप का पात्र नहीं होना चाहिए। वह हमारी आत्मा का कुछ नहीं विगाड़ सकता। किन्तु जव आत्मा में दुरात्मता जाग्रुत होती है-अर्थात् इप्ट संयोग में रागमय परिणति और अनिष्ट संयोग में हेपमय परिणति का उद्य होता है तव आत्मिक हानि होती है। इस कषाय-परिणति से आत्मा के गुर्णो में विकार उत्पन्न होता है और वह विकार अनेक जन्म-जन्मान्तरों में परिश्रमण का कारण होता है।

संसार में प्रतिदिन हजारों व्यक्तियों की मृत्यु होती है, हजारों लखपति कंगाल वनते हैं और हजारों को भिन्न-भिन्न प्रकार की यातनाएँ भोगनी पड़ती हैं । यह संव घटनाएँ तुरी हैं, दुःख का कारण हैं फिर भी हम इनले दुःख का अनुभव नहीं करते, किन्त जब किसी ऐसे व्यक्ति की मृत्यु होती है जिस पर हमारी मयता होती है तब हम दुःख का श्रनुभव करते हैं। इसी प्रकार दूसरों का करोड़ रुपैया नष्ट हो जाने पर भी हमें दुःख नहीं होता और हमारा एक रुपैया खो जाता है तो हम दुःख का अनु-अव करते हैं। इलका क्या कारण है ? मृत्यु और रुपैये का नाश ही अगर दुःख का कारण होता तो दोनों जगह समान रूप से दुःख की अनुभूति होती, पर वह होती नहीं हैं । इससे स्पष्ट हैं कि हमारे अन्तरात्मा में मोह-ममता की विद्यमानता ही चास्तव में दुःन्त का कारण है । अर्थात् प्राण हरण करने वाला शत्रु या खजाना लूटने वाला लुटेरा हम दुःख नहीं पहुंचाता वरन् प्राणी और खजाने के विषय में हमारी ममता ही हमें दुःख पहुँचाती है । ममता आत्मा की ही दुए परिएति है और दुए परिएति को ही यहां ' दुरात्मा ' कहा है । अतएव यह कथन सर्वथा संगत ही है कि आत्मा की दुष्ट परिएति जो अनर्थ करती है वह प्राए हरए करने वाला शत्रु नहीं कर सकता। शत्रु भौतिक खजाना लुट लकता है, आत्मा की दुए परिएति आत्मा के अमू-ल्य नैसर्गिक गुणों की निधि का अपहरण करती है । प्राण-हारी शृत्रु शरीर को ही हानि पहुंचाता है किन्तु दुरात्मा, छात्मा के गुद्ध वीतरागतामय स्वरूप को हानि

पहुँचाती है।

अज्ञान का माहात्म्य छपरम्पार है। प्रत्येक प्राणी अपने जीवन का निश्चित रूप से अन्त जानता है। मोले से मोला व्यक्ति भी यह नहीं समझता कि उसका जीवन छत्त्वय है-वह कभी काल के गाल में नहीं समावेगा। इतना भान होने पर भी जीवों की वुद्धि पर एक ऐसा पर्दा पड़ा रहता है जिस से वे अपने अविष्य को सुधारने के लिए आगे नहीं बढ़ते । कोई कोई मनुष्य अपने उदर की पूर्ति के लिए आतिशय कर कर्म करते हैं, कोई धनवानों की श्रेणी में प्रथम स्थान प्राप्त करने की जघन्य लालसों से अनीति का आश्रय लेते हैं, कोई अपने चाणिक मनारंजन के लिए या जिह्वा-लोल-पता के वश में होकर अनायोंचित कार्य करते हैं, कोई अन्य इन्द्रियों के दास होकर घोर पाप करने में नहीं क्रिक्तकते । जीवन भर उनका इसी प्रकार पापमय व्यापार चलता रहता है, किन्तु जव श्रानिवार्य रूप से स्टत्यु के मुख में प्रवेश करते हैं, श्रौर खाली द्वाथ शरीर को भी यहीं छोड़ कर महाप्रस्थान करने को उद्यत होते हैं, तव उनके नेत्र खुलते हैं। उस समय उन्हें प्रपने जीवन सर के पाप स्मरण होते हैं। पश्चात्ताप की भीषण अग्नि में उनका अन्तःकरण भस्म होने लगता है, किन्तु ' समय चूकि पुनिः का पछताने ' इस कहावत के श्रनुसार उनका पश्चात्ताप वृथा जाता है अर्थात् पश्चात्ताप करने मात्र से पूर्वकृत कमें के फल से उन्हें छुटकारा नहीं मिल सकता। जैसे विप-भद्तरण करने के पश्चात् पश्चात्ताप करने वाला व्याक्ति विप भद्तरण के फल से मुक्त नहीं हो सकता उसी प्रकार पाप कमें के फल से वचने के लिए प्रश्वात्ताप करने चाला पुरुष उन कमों के फल से सुकत नहीं हो सकता।

यहां यह आगंका हो सकती है कि पश्चात्ताप करने से यदि पूर्वकृत कमों से मुक्ति नहीं मिलती तो प्रतिक्रमण आदि करने से क्या लाभ है ? इसका समाधान यह है कि प्रतिक्रसण करने का उद्दश्य आत्मिक अशुद्धि को दटा कर फिर शुद्धता प्राप्त करना है । उत्तराध्ययन सूत्र में कहा है—प्रतिक्रमण करने से वर्तो के छिट्ट ढंक जाते हें अर्थात् वर्तो में दोप लगाने वाली प्रञ्चत्ति दूर हो जाती है. नवीन कर्मों का आस्त्रव हक जाता है और निर्दोप चारित्र पालन करके समिति–गुप्ति में सावधानी आती है । तात्पर्य यह है कि हदय से-भाव प्रतिक्रमण करने वाला आवक या अमण भविष्य में भूल नहीं करता है, उसका आगामी चारित्र निरतिचार हो सकता है । गास्त्र में स्पष्ट उन्नेख है कि ' कडाण करमाण ज मोक्स अत्थि ' अर्थात् किये हुए कर्मों का फल सोगे विना उनसे छुटकारा नहीं हो सकता ।

इसके अतिरिक्त यहां गाथा में ' दयाविहू हो।' एद विशेष ध्यान देने योग्य है। ' दया ' शब्द यहां उपलज्जा से चारित्र अर्थ में प्रयुक्त हुआ है। ' देखना, विह्नी दही न खा जाए ' इस वाक्य में यद्यपि विह्नी का ही उल्लेख किया गया है पर इसका अभिप्राय यह नहीं है कि कौवा या कुत्ता आए तो उसे दही खाने देना । वल्कि दही खाने वाले सभी प्राणियों का विल्ली शब्द से कथन किया गया है, इसी प्रकार ' दया ' शब्द से यहां चारित्र मात्र का अर्थ प्रहण किया गया है। ' पढ़मं नाणं तओ दया ' [ {8 ]

षट् द्रव्य निरूपरू

यहां भी ' दया ' शब्द से सारित्र का ही अर्थ अभीष्ट है। अतएव ' दयाविहू एो ' का अर्थ है—चारित्र से हान । अभिप्राय यह हुआ कि जिसका चारित्र शुद्ध नहीं है अर्थात् जो अव भी सारित्र का पालन नहीं करता है वह एाप कमों को बुरा समस कर पश्चात्ताप नहीं करता किन्तु केवल आगामी दुखों के भय के मारे एछताता है। दुःखों से भयमीत होकर ही पश्चात्ताप करने वाला व्यक्ति आर्त्तध्यान के वर्शाभूत है और वह उल्टे पाएकमों का उपार्जन करता है।

यहां वात एक उदाहरण द्वारा समझनी चाहिए। कल्पना कीजिए-दो व्यक्ति एक साथ मिलकर किसी अनुष्य की हत्या करते हैं। दोनों पर न्यायालय में मुकदमा चलता है। इस वीच सें एक व्यक्ति श्रावेश उतर जाने के कारण हिंसा को घोर ऊकर्म समझ कर घापने कृत्य पर पश्चाताप करता है कि 'धिक्कार है मेरे विवेकहीन श्रावेश को, जिसके दश होकर में भाषण पाए करके छापनी श्रात्मा का छाहित कर वैठा।' दूसरा व्यक्ति भी पश्चाताप करता है कि 'धिक्कार है मेरे विवेकहीन श्रावेश को, जिसके दश होकर में भाषण पाए करके छापनी श्रात्मा का छाहित कर वैठा।' दूसरा व्यक्ति भी पश्चाताप करता है कि—'दाय कि 'धिक्कार है मेरे विवेकहीन श्रावेश जीसके फल-स्वरूप मुक्ते श्रव फाँसी पर लटकना पड़ेगा !' यहां यद्याप दोनों व्यक्ति पश्चाताप करते हैं किन्तु दोनों के पश्चाताप में श्राकाश-पाताल का झन्तर है। पक चारित्र का मूल्य समझता है, द्सरा फाँसी रूप फल से मयर्भात है। यह दूसरा व्यक्ति दया-विद्वीन श्रर्थात् चारित्र से पतित है श्रतः उसका पश्चाताप भविष्य में भी लाम दायक नहीं है। यही नहीं, उसका पश्चात्ताप छात्त्त्वान रूप होने के कारण पाप-वन्ध का कारण है।

इसी प्रकार निर्दय पुरुष जव मृत्यु के मुख में प्रविष्ट होता है तब वह सोचने ताता है—' हाय ! मैंने जीवन भर पाप कर्म का धाचरण करके, नीति-धानीति का भेद मुलाकर, प्रसीम धन संचित किया था पर खेद है कि बाज उसमें से छहप घंश भी मेरे साथ नहीं जा रहा है ! मैंने अपनी जीवित प्रवस्था में छनेक कुकर्म किये हैं, व्यव न जाने उनका कितना, कैसा दुष्परिणाम मुगतना पड़ेगा, इत्यादि ' यह सब पश्चात्ताप छात्मिक मलीनता की बुद्धि करता है, इससे आत्म छाद्दि नहीं होती। छत-पद्य चिवेकी जनों का कत्त्त्व्य है कि वे शास्त्र प्रति-पादित मार्ग का छनुसरण करें । कभी शास्त्र-विरुद्ध प्रवृत्ति न करें ! जीवन को छास्थिर समअकर छाधिक सावधान रहकर आत्महित की प्रवृत्ति न करें ! जीवन को छास्थिर समअकर छाधिक सावधान रहकर आत्महित की प्रवृत्ति को भवसर उपस्थित न हो । कभी प्रमाद के वश होकर यदि पाप में प्रवृत्ति हो भी जाय तो किये हुए पापों को छाहित समअकर, पुनः पापों के छात्त्ररण से वचने के लिप पश्चात्ताप करें, सिर्फ पापों के फल से भय-भीत होकर नहीं ॥ ४ ॥

मूलः-अपा चैव दमयव्वो, अपा हु खलु दुइमो । अपा दंतो ख़ही होइ, अस्ति लोए परत्थ य ॥ ५ ॥ जधंम आध्याय

थाष्य-पूर्व नाधा में यह प्रतिपादन किया गया है कि हुरात्मा प्राण द्वारी शत्रु से भी श्राधिक श्रनर्ध का कारण होती है, इस गाथा में ऐसा न होने देने का उपाय वताया गया है। यहां यह प्रतिपादन किया गया है श्रात्मा का दमन करने से उभय लोक में सुख की प्राप्ति होती है।

आत्म-दमन का अर्थ है-कपाय आदि कुवासनाओं से वासित अन्तःकरण की मद्यत्ति का निरोध करना । आत्मा, कपाय से सुक्त होकर कुसंस्कारों की और गमन करता है, उसका निरोध करना सरत नहीं है । जो संयमी अत्यन्त अप्रमत्त आव से अपनी चित्तवृत्ति की चौकसी करते हैं, जो सत् और असत् प्रवृत्ति के विवेक से विभूंपित हैं वे आत्म-इमन करके वर्त्तसान जीवन को भी सुसी वनाते हैं और आवी जीवन को सुखमय बनाते हैं।

आजानी जीव संसार के भोगोपसोगों में सुख की कहरना करके सुखी वनने के लिए सांसारिक पदार्थों का संयोग जुटाने में ही निरन्तर व्यस्त रहते हैं। उन पदार्थों की प्राप्ति में जो पुरुष बाधक प्रतीत होते हैं उनका दमन करने में उन्हें संकोच नहीं होता। एक राजा, अपने प्राप्त राज्य से पर्याप्त सुख का श्रजुमव न करके अधिक राज्य-विस्तार के लिए दूसरे राजा का दमन करता है और एक व्यापारी दूसरे व्या पारी का दमन करता है। अन्त में यह सव पदार्थ सुख के बदले दु:ख का कारण वनते हैं। अतः मगवान कहते हैं कि दूसरों का दमन करने से नहीं किन्तु अपनी आत्मा का दमन करने से ही सुख की प्राप्ति होती है।

मुक्ति-लाभ के लिए प्रवृत्त पुरुषों में भी अनेक भ्रम घुले हुए हैं । कई लोगों का विचार है कि दुःख का कारण यह शरीर ही है अतएव शरीर का दमन करने ले मुक्ति प्राप्त होगी। ऐसा विचार कर वे आत्म-संशोधन के लदय को भूलकर शरीर को ही कष्ट पहुंचाने का मार्ग स्वीकार करते हैं। कोई तीखे कांटों पर सोते हैं, कोई आप्म काल में पंचाझि तप तपते हैं। कोई विश्वल की नॉक पर लटक जाते हैं, कोई ग्रीतकाल में जल में पड़े रहते हैं, कोई सूर्य की आतापना लेते हैं, कोई-कोई जल या श्रीज्ञ में पड़कर अपने शरीर का अन्त कर देते हैं और अज्ञानवश यह स्वमभ लेते हैं की ऐसा करने से हमारे दुःखों का भी अन्त हो जायना। इन सब आन्तियों का निवा-रण करने के लिए गाधा में ' पब ' का प्रयोग किया गया है। उसका अर्थ यह है कि आत्मिक सुख प्राप्त करने के लिए आत्मा का ही दमन करना चाहिए । जैसे अग्राचे परार्थों से भरे हुए घट पर पानी डालने से घट शाचि नहीं हो सकता, उसी प्रकार वाह्य शरीर को कप्ट देने से आन्तरिक मलीनता नप्ट नहीं हो सकती । अतएव जिस कप्ट-सहन से आत्मा के ऊपर कोई प्रभाव नहीं पड़ता, वह कप्ट सहन वाल-तप है और वाल-तप संसार का ही कारण होता है । उसले अत्तय आत्यन्तिक आत्मिक सुख की प्राप्ति नहीं हो सकती । इसी कारण यहां आत्म-दमन का उपदेश दिया गया है।

कुछ लोग, जो आत्मा को नित्य नहीं मानते, यह कहते हैं कि परलोक का आस्तित्व ही नहीं है। अर्थात् शरीर से भिन्न, भवान्तर में जाने वाला आत्मा पदार्थ नहीं है। जैसे जल का वुलवुला जल से भिन्न नहीं है उसी प्रकार शरीर से भिन्न आत्मा नहीं है। जैसे केले की डाल के छिलके उतारते जाइए, तो छिलके ही छिलके आन्त तक निकलते हैं भीतर कोई सारभूत पदार्थ नहीं होता, उसी प्रकार शरीर के भीतर सारभूत आत्मा पदार्थ नहीं है। कहा भी है—

भस्मी भूतस्य देहस्थ पुनरागमनं कुतः ? "

अर्थात् शरीर भस्म हो जाता है-शरीर के अतिरिक्त और कोई वस्तु ऐसी नहीं है जो पुनः जन्म धारण करती हो।

इस प्रकार इसी लोक में आत्मा का सीमित मानने वाले तथा अनात्मवादी लोग परलेक के आस्तित्व को अंगीकार नहीं करते। किन्तु वे स्वयं अन्धकार के गर्त में गिरते हैं और 'दूसरों को भी अपने साथ ले जाते हैं। वे समभते हैं, परलोक का आस्तित्व अस्वीकार कर देने से परलोक सम्बन्धी दुःखों से छुट्कारा मिल जायगा, किन्तु पेसा होना असंभव है। आँख मीचकर आज्ञि का स्पर्श करने से क्या आग्नि जलाएगी नहीं ?

पहले आत्मा का स्वतंत्र अस्तित्व सिद्ध किया जा चुका है। जब आत्मा स्वतंत्र इव्य है तो उसका विनाश कदापि नहीं हो सकता। विज्ञान और समस्त दर्शन शास्त्र एकमत होकर यह स्वीकार करते हैं कि सत का विनाश और असत् का उत्पादक कभी नहीं होता। अतपव यह भी सिद्ध है कि आत्मा का कदापि विनाश नहीं हो सकता और जब आत्मा अविनश्वर है तो वह एक भव जन्म को त्याग कर दूसरे भव में आवश्य जाता है। इस नवीन भव में गमन करने को ही परलोक कहा जाता है, इसलिए परलोक का अस्तित्व आवश्य है।

इस प्रकार शास्त्रकार ने उचित ही कहा है कि शरीर मात्र का या अन्य पुरुषों का दमन करने से वास्तविक सुख की प्राप्ति नहीं होती, वरन् श्रात्मा का दमन करने से ही इस लोक में श्रौर परलोक में सुख की प्राप्ति होती है।

लुख के इस पथ पर चलना सरल कार्य नहीं है। हांद्रियों के दशीभूत होकर आत्मा में इतनी उच्छूंखलता आगई है कि वह सन्मार्ग पर न चलकर कुमार्ग की और ही हौटता है। आत्मा यद्यपि अनन्त शक्ति से सम्पन्न ज्योतिपुंज है फिर भी हंद्रियों

१६

ने उस शक्ति को तिरोहित करके उसे अपने स्वरूप से च्युत करदिया है। आत्मा एक-दम परावलम्बी वन गया है। इसी कारण स्वकार कहते हैं:---' अप्पा हु खलु दुदमो' अर्थात् आत्मा का निश्चित रूप से बड़ी कठिनाई से दमन किया जा सकता है। क्योंकि अनादिकाल से वह इन्द्रियों के सिकंजे में फँसी है। जैसे वच्चे को लड्डू का लालच देकर चोर उसका मूल्यवान आभूषण हरण कर लेता है उसी प्रकार इन्द्रियों ने परा-श्रित, विषयजन्य, अल्प और चाणिक सुख का प्रलोभन देकर उसके अनन्त, स्वाभा-विक और अत्तय सुख का अपहरण करलिया है। सिंह का वच्चा जैसे जन्म-काल से भेड़ों के बीच रहकर अपने पराक्षम को भूल जाता है उसी प्रकार आत्मा इन्द्रियों के संसर्ग में रहकर अपने अनन्त बार्य को भूल रहा है। यही कारण है कि आत्मा स्वधर्म

का परित्याग कर पर-धर्म में रमए कर रहा है और परिएाम स्वरूप ना-ना गतियों में चक्कर लगाता हुआ असह्य यातनाएँ सहन कर रहा है। अतएव सूत्रकार कहते हैं-अगर तुम सच्चा सुख चाहते हो तो आत्मा का दमन करो अर्थात् काम, कोघ, लोभ, मोह, मत्सरता आदि के कुसंस्कार, जो आत्मा की विभाव-परिएति के कारए हैं-उनका परित्याग करो। ऐसा करने से तुक्षे स्वाभाविक सुख प्राप्त होगा।

## मूल-वरं मे अपा दंतो, संजमेण तवेण य । माहं परेहिं दम्मंतो, वंधलेहिं वहेहिं य ।। ६ ।।

छाया-वरं से आत्मा दान्तः, संयमेन तपसा च। साऽहं परैर्दमितः, वन्धनैर्वधैश्च॥६॥ शब्दार्थः-दूसरों के द्वारा बंधन और वध करके दसे जाने की अपेक्षा संयस और तपस्या द्वारा अपने आत्मा का--आप ही दमन करना अच्छा है।

भाष्यः—आत्मा का दमन करने से इसलोक में झौर परलोक में सुख की प्राप्ति होती है. यह उपदेश ख़ुनकर शिष्य उसे प्रसन्नता पूर्वक स्वीकार करता हुआ कहता है—अपनी आत्मा का दमन करना ही शेयस्कर है । अनथौं को टूर करने के लिए अनथौं के मूल को ही नष्ट करना उचित है। लोक में कहाचत भी है—चोर को पकड़ने की अपेचा चोर की मां को ही पकड़ना अधिक अच्छा है, जिससे चोर उत्पच्च ही न हो।

श्रात्म दमन का सिद्धान्त स्वीकार कर लेने पर यह प्रश्न उठना स्वाभाविक है कि आत्मा के दमन का क्या उपाय है ? वह लाठियों से, चंदूकों से या लात-छूंसों से तो पीटा नहीं जा सकता, किर उसे किस प्रकार काचू में किया जा सकता है ?

इस प्रश्न का उत्तर देते हुए सूत्रकार कहते हैं:— लंजमेए तवेए य।' अर्थान संयम और तप के द्वारा आत्मा का दमन होता है। प्राणियों और इन्द्रियों में अग्रुम अच्चत्ति का परित्याग करना संयम कहलाता है। तात्पर्य यह है कि प्राणियों के विषय में अग्रुभ प्रचुत्ति न होने देना प्राणी-संयम कहलाता है और इन्द्रियों की अग्रुभ भच्चत्ति न होने देना इन्द्रिय-संयम कहलाता है। अर्थात् हिंसा आदि पापों से विरत

षद् इव्य निरूपण

होना तथा इन्द्रियों की विषयों में प्रवृत्ति का निरोध करना संयम है। संयम के भिन्न अपेका से सत्तरह भेद भी हैं। कर्म-क्तय के लिए जो तपस्या की जाती है उसे तप कहते हैं। तप दो प्रकार का है-आभ्यन्तर और वाह्य। इन दोनों के छह-छह भेद हैं, जिसका विस्तृत विवेचन ' मोक्तस्वरूप ' नामक अध्ययन में किया जायगा। इस प्रकार संयम और तप के द्वारा आत्मा का दमन किया जाता है।

आत्म-दमन के लिए संयम श्रीर तप-दोनों को कारण वतलाकर सूत्रकार ने पक रहस्य और भी प्रकट कर दिया है। लोक में बहुत से पेसे तपस्वी हैं जो दुःसह शारीरिक कप्ट सहन करते हैं। वे भयंकर शीत सहते हैं, पंचाझि तप तपते हैं, कांटों आदि की यातनाएँ भोगते हैं। उनका तप भी क्या आत्म-दमन का कारण है ? इस प्रश्न का समाधान, तप से पहले संयम का उटलेख करके सूत्रकार ने कर दिया है। श्रर्थात संयम-पूर्वक जो तप किया जाता है वही उमय-लोक में खुखदायक होता है। हरित काय भन्नण, अप्काय का आरंभ समारंभ, आंग्नकाय का आरंभ तथा अन्य त्रस आदि प्राणियों की हिंसा रूप सावध व्यापार जहां होता है और इन्द्रियों के विपयों से जहां निवृत्ति नहीं होती वहां गुद्ध संयम का श्रभाव है श्रोर गुद्ध संयम के श्रभाव में की जाने वाली तपस्या उभय-लोक में खुखकारी नहीं है। मिथ्यात्व के साथ सहन किया जाने वाला कायकलेश आश्रव का ही कारण होता है झौर आश्रव, संसार का कारण है श्रतपव उससे मुक्ति नहीं प्राप्त होती। झतएव श्रात्म-कल्याण के लिए वही तपस्या उपयोगी होती है जो संयम सहित हो या मिथ्यात्व तथा सावद्य व्यापार से रहित हो । यह आशय प्रकट करने के लिए सुजकार ने' संजमेग तथेग य' यहां तप से पहले संयम को स्थान दिया है। संयम से आने वाले कर्मका निरोध होता और तपस्या के द्वारा निर्जरा-पूर्वसंचित कमें का आंशिक चय होता है।

यहां यह आशंका की जा सकती है कि अपने आपको दुःखी वनाने से असाता विदनीय कर्म का आश्रव होता है और आत्महिंसा का भी पाप लगता है । अन्य पाणी को कप्ट पहुंचाना पाप है तो तप के द्वारा अपने आपको कप्ट पहुंचाना भी पाप होना चाहिए । अगर ऐसा है तो यहां तप का विधान क्यों किया गया है ? जैन मुनि केशर्लोच, अनशन, शीतोष्ण परीपह आदि को इच्छापूर्वक क्यों सहन करते हैं ? इसका समाधान यह है कि दुःख पक प्रकार की मानसिक परिणति है । वाद्य पदार्थों में दुःख देने की शाफ़ी नहीं है । जिन पदार्थों को हमारा मन प्रतिकृल समझता है उनका संयोग होनेपर वह दुःख का अनुभव करने लगता है, यह दुःख रूप अनुभव ही दुःख कहलाता है । किन्तु वास्तव में उन पदार्थों में दुःख उत्तव करने की शाफ़्ति नहीं है । ज्ञगर पदार्थों में दुःखों के उत्पन्न करने लगता है, यह दुःख करने की शाफ़्ति नहीं है । ज्ञगर पदार्थों में दुःखों के उत्पन्न करने का स्वभाव होता तो जो पदार्थ एक पुरुप को दुःख का कारण मालूम होता है वह सभी को समान रूप से दुःख का कारण प्रतीत होता । किन्तु ऐसा नहीं होता-जो पदार्थ एक को दुखःजनक जान पढ़ता है यही दूसरे को सुखदायक अनुभव होता है । यही नहीं, भिन्न-भिन्न अवस्थायों में तो

[ २८ ]

पक ही बस्तु, एक ही व्यक्ति को सुख और दुःख पहुंचाने वाली प्रतीत होती है। भूख लगने पर मिठाई सुखदायक मालूम होती है, पर ठूंस-ठूंस कर खा चुकने के पश्चात् एक कौर निगलना भी अत्यन्त कप्टकर हो जाता है। अगर मिठाई सुख-दुःख देती हो तो वह दोनों अवस्थाओं में समान होने के कारण एक-सा सुख या दुःख देती । पर मन की परिणति चदल जाने के कारण चह कभी सुख कभी दुःख जनक मालूम होती है। इसी प्रकार केशलोंच, अनशन आदि तपस्या को आत्म कल्याण के अर्था, समभाव के सुरम्य सरोबर में निमग्न रहने वाले मुनिराज कप्र रूप अनुभव नहीं करते, अतपव तपस्या में आत्म-हिंसा की संभावना भी नहीं की जा सकती, मुनिजन तप को परिणाम में सुखजनक होने के कारण सुख-रूप ही समझते हैं। अत-एव उससे असातावेदनीय का आश्रव भी नहीं होता। कोध आदि कषायों से प्रेरित होकर जो कप्र सहन किया जाता है वही असातावेदनीय के आस्रव का कारण होता है। संसार के विषयों से होने वाले महान दुःखों से उद्विग्न, भिज्जु उन दुःखों से छूटने में दत्ताचित्त होते हैं और शास्त्रोक्त कार्यों में प्रचुत्ति करते हैं अतरव संक्लेश परिणाम का सर्वथा अभाव होने से उन्हें आत्महिंसा का पाप स्पर्श भी नहीं करता।

आत्म-दमन करने वाला उभय लोक में सुख पाता है, पर जो आत्मदमन से विमुख हो कर राग रंग में मस्त रहता है उसे क्या फल भोगना पड़ता है ? इस प्रश्न का निराकरण करने के लिए सूत्रकार ने उत्तरार्ध में कहा है । जो आत्म-दमन नहीं करता वह दूसरों के द्वारा वध और बन्धन आदि उपायों से दमन किया जाता है। अर्थात् जो अपनी इन्द्रियों को वशमें नहीं करता और तपस्या नहीं करता वह पाप-क्रियाओं में प्रवृत्त होकर इस लोक में राजा, आदि के द्वारा बध-बंधन के कष्ट भुगतता है और परलोक में यदि नरक गति में जाता है तो दूसरे नारकियों तथा परमाधामी देवों द्वारा वध-वन्धन के कप्ट भोगता है और तिर्यञ्च गति में जाता है तो दूसरे तिर्यञ्चों तथा मनुष्य आदि के द्वारा वध-वंधन के कप्ट भावता है और परलोक में यदि नरक गति में जाता है तो दूसरे नारकियों तथा परमाधामी देवों द्वारा वध-वन्धन के कप्ट भोगता है और तिर्यञ्च गति में जाता है तो दूसरे तिर्यञ्चों तथा मनुष्य आदि के द्वारा वध-वंधन के कप्ट भोगता है । इस कप्ट-सहन के पश्चात् भी संक्लेश परिणामों के कारण कप्टों की लम्बी परम्परा चली जाती है। अत: बिना संक्लेश परिणामों के,स्वेच्छापूर्वक संयम और तप का आचरण करना ही श्रेयस्कर है, जिससे अनादि कालीन दुःख-परम्परा का सर्वथा विनाश हो जाता है और आत्मा वन्धन से मुक्त होकर पकान्त सुखी बन जाता है। अत्तय सुख का एक मात्र यही राजमार्ग है।

अतएव प्रत्येक विवेक शाली को श्रपनी शक्ति के अनुसार सरल संयम या एकदेश संयम का पालन करना चाहिए और समाधि पूर्वक यथा शक्ति तपस्या का आचरण करना चाहिए।

यहाँ ' बंधऐहिं वहेहिं य ' इन पदोंमें बहुबचन का प्रयोग करके सूत्रकारने बध-बंधन का चाहुत्य सूचित किया है।

# मूल-जो सहस्सं सहस्साएं, संगामे दुजए जिऐ । एगं जिणिज अपाएं, एस से परमो जआे ॥७॥

छाया-यः सहस्रं सहस्राणां, सङ्ग्रामे दुर्जये जयेत् । एकं जयेदात्मानं, एपस्तस्य परमो जयः ॥ ७ ॥

शब्दार्थ-जो मनुष्य कठिनाई से जीते जाने वाले युद्ध में लाखों योद्धाओं को जीत लता है उससे भी अधिक बलवान् एक अपनी आत्मा को जीतने वाला है। उसकी यह आत्म-विजय उत्क्रप्ट विजय है। (७)

जिस प्रकार वाह्य जगत् में राजाओं अथवा विरोधी दलों के संग्राम होते हैं उसी प्रकार आध्यात्मिक जगत् में आत्मा की स्वामाविक और वैभाविक शक्तियों में या सद्गु एों और दुर्गणों में भी संग्राम होता है । भौतिक संग्राम कभी कभी होता है किन्तु आध्यात्मिक संग्राम प्रतिपल-निरन्तर मचा रहता है। अनादि काल से यह संग्रा-म चल रहा है। एक पत्त के सर्वथा पराजित होने पर वाह्य संग्राम समाप्त हो जाता है उसी प्रकार यह शाध्यात्मिक संग्राम उस समय समाप्त होता है जब कोई एक पत्र पुर्श रूप से पराजित हो जाता हैं। आत्मा की वैभाविक शाक्वियाँ अगर विजय प्राप्त कर लेती हैं तो श्रात्मा को निगोद के अंधेरे कारागार में वंद होना पड़ता हैं । यदि झात्मा की स्वाभाविक शक्तियों को विजय-लाभ होता है तो वैभाविक शक्तियों का विनाश हो जाता है और आत्मा पूर्ण रूप से निष्कंटक हो कर सिद्धि-देन का विशाल और अत्त-य साम्राज्य प्राप्त करता है। मौतिक युद्ध में जैसे अनेक योद्धा परस्पर में भिड़ते हैं उसी प्रकार आध्यात्मिक युद्ध में भी दोनों ओर के अनेकानेक योद्धा जू फते हैं। महाराज चेतन की छोर से सम्यक्त्व, स्तनत्रय, समिति, गुप्ति, अप्रमाद, देस धर्म, वारह श्रनुप्रेचा आदि योदा होते हैं और दूसरी ओर कामराजा की तरफ से मिथ्यात्व,सृढ़-ता. मोह ममत्व, प्रमाद, आर्त-रौद्र ध्यान कपाय आदि सुमट जुटते हैं । इस आध्या-त्मिक युद्ध का परिपूर्ण रूपक 'मकरध्वज पराजय' नामक नाटक में मुमुद्धयों को देखना चाहिए।

संसारी जीव वाह्य जगत् में होते वाले संग्राम में जितनी दिलचस्पी लेते हैं यहा नहीं सात समुद्र पार की लड़ाई का वर्णन जितनी उत्सकता से पढ़ते हैं उससे प्राधी उत्सुकता अगर उन्हें ग्रपने अन्दर निरन्तर जारी रहने वाले भीषण संग्राम में हो तो उनका बेड़ा पार हो जाय वह आध्यासिक युद्ध चर्म-चचुत्रों से नहीं देखा जा स्वजना, इसे देखने के लिए जगत की श्रोर से आँखें मींच कर अन्तर्दाष्ट वनना 12.2

ł

-

1

पड़ता है। योगी जन इस युद्ध को अत्यन्त सावधान होकर देखते हैं और दढ़ता पूर्वक उसमें भाग लेते हैं। यही कारण है कि वे अन्त में अपने सम्पूर्ण शत्रुओं का विनाश करके अनन्त सुख के भागी वनते हैं।

लच्य जितना स्थूल होता है उसका भेदना उतना ही सुगम होता है। अत्यन्त सूचम लक्य को भेदना अत्यन्त कौशल का खूचक है। वाह्य शत्रु स्थूल हैं और स्थूल साधनों से अथात् तोष तलवार आदिसे उनका दमन कियाजाता है,इसलिए उनका दमन सरल है और उस में केवल पाशविक वल की आवश्यका है। किन्तु आन्तरिक शत्रु आत्यन्त स्टूचम हैं और उन्हे दमन करने के साधन और भी सूचम हैं;अतएव उसके लिए आत्मिक वल की अपेचा रहती है। इसीलिए सूचकार ने आत्म-दमन को थेष्ठ विजय वतलाया है।

भौतिक युद्ध में विजय पाने से राज्य की प्राप्ति है-थोड़े से मूमिमाग पर विजेता शासन करता है किन्तु आध्यासिक युद्ध का विजेता तीनों लोक का शासक वन जाता है। मौतिक युद्ध का विजेता, चािफ पेश्वर्य प्राप्त करता है, आध्यासिक युद्ध क विजेता को शाचात ईश्वरत्व प्राप्त होतो है। मौतिक युद्ध से लाखों शत्रुआं का दमन करने के पश्चात् करोंड़ों नये शत्रु वन जाते हैं, आध्यासिक युद्ध के विजेता का शत्रु संसार में कोई नहीं रहता। मौतिक विजय, अन्त में घोर पराजय का साधन वनती है, आध्यासिक विजय चरम विजय है-इस विजय को प्राप्त कर चुकने के पश्चात् कभी पराजय का प्रसंग नहीं आता। मौतिक विजय के लिए लाखों-करोड़ों प्राणियों के रक्त की धारा वहाई जाती है अ्यतपव उससे आत्मा अत्यन्त मलीन होता है, आध्यासिक विजय के लिए मन-वचत-काय से पूर्ण अहिंसा का पालन करना पड़ता है-प्राणी मात्र पर वन्धुभाव रखना होता है और उससे आत्मा निर्मल वनता है। मौतिक युद्ध के विजेता के सामने लोग विना इच्छा के नतमस्तक होते हैं और आध्या-त्मिक युद्ध के विजेता के सामने लोग विना इच्छा के नतमस्तक होते हैं और शाध्या-त्मिक युद्ध के विजेता के सामन लोग विना इच्छा के नतमस्तक होते हैं स्थार याध्या-त्मिक युद्ध के विजेता के सामन को आत्म न क्रवल राजा-महाराजा और चक्रवर्ता ही हार्दिक आक्तिकाय से नतमस्तक होते हैं आदितु देवरात इन्द्र भी उलका कीत-दास वन जाता है। इसलिए सूत्रकार ने आत्मदमन को श्रेष्ठ विजय वतलाया है।

भौतिक विजय से उन्मत्त होकर विजेता जगल् में अन्याय और अत्याचार का उदाहरण उपस्थित करता है. आध्यात्मिक युद्ध का विजेता अपनी वाणी और अपने आचरण के द्वारा नीति, धर्म और खदाचार की स्थापना करके असंख्यात जीवों के कल्याण का कारण वन्ता है। भौतिक युद्ध का विजयी योद्धा द्सरों की स्वाधीनता का अपहरण करता है, उन्दें चूसता है और समाज में विषमता का विप-वृत्त रोपता हैं किन्तु आध्यात्मिक युद्ध का विजयी सूरमा स्वयं स्वाधीनता प्राप्त करना है, दूसरों को स्वाधीन वनाता है और समता की सुधा का प्रवाह बहाता है। भौतिक विजय मनुष्य को श्रंघा वनाती है, आध्यात्मिक विजय से आत्मा अलौकिक झालोक का पुंज वन जाता है। भौतिक विजय से मनुष्य की आत्मिक शक्तियां कुंठित हो जाती

[ २१ ]

षद् द्रव्य निरूपण

हैं, आध्यात्मिक विजय से आत्मा की अनन्त शक्तियां तीच्च होती हैं । भौतिक विजय नरक का द्वार है, आत्मिक विजय मोच का द्वार है । इसलिए स्त्रकार ने आत्म दमन को श्रेष्ठ विजय वतलाया है ।

भव्य जीवों ! अगर तुम कभी नष्ट न होने वाला अत्तय साम्राज्य चाहते हो, यदि तुम असीम आत्मिक विकाय चाहते हो,अगर तुम सम्पूर्ण शत्रुओं का समूल उन्मू-लन करना चाहते हो तो वहिर्दाप्ट का परित्याग करके अन्तर्द्धि प्राप्त करो । अनादि-काल से जो शत्रु तुम्हारे भीतर छिपे बैठे हैं, जिन्होंने तुम्हें अव तक नरक आदि गतियों के भयंकर दुःख सहन करने को बाध्य किया है, जन्म-मरण आदि की दुःसह यातनाएँ दी हैं, उन मिथ्यात्व, अविरति, प्रमाद, कपाय आदि राजुओं पर विजय प्राप्त करो । यही परम और चरम विजय है ।

# मूलः-अपाणमेव जुज्महि, किं ते जुमोण वज्मओ । अपाणमेवमपाणं, जइत्ता सुहमेहए ॥ = ॥

छायाः-ग्रात्मानमेव युध्यस्व, किं ते युद्देन वाह्यतः । ग्रात्मनवात्मानं, जित्वा सुखमेधते ॥ म ॥

शब्दार्थः-गौतम ! तू आत्मा के साथ ही युद्ध कर । दूसरे के साथ युद्ध करने से तुम्ने क्या प्रयोजन है ? जो आत्मा के द्वारा आत्मा को जीतता है वह सुख पाता है ।

भाष्यः—इससे पूर्व गाथा में दो प्रकार के युद्धों की तुलना करके आत्मिक युद्ध की श्रेष्ठता का प्रतिपादन किया गया है। उसके निष्कर्ष के रूप में यहां साल्जात रूप से आत्मिक युद्ध करने का उपदेश दिया गया है। सूत्रकार कहते हैं कि आत्मिक युद्ध ही श्रेष्ठ युद्ध है अतएव अपने आत्मा के साथ ही युद्ध करो।। डूसरे के साथ युद्ध करने से कुछ लाभ नहीं है। जैसे कंटकों से वचने के लिए सारी पृथ्वी को चमड़े से मढ़ने का चुया प्रयास करना अज्ञानतापूर्श है उसी प्रकार रामुओं पर विजय प्राप्त करने के लिए डूसरों से युद्ध करना भी मूर्खतापूर्श प्रयत्न है। पैर में जूता पहन लेने से समस्त पृथ्वी चर्म से आवृत हो जाती है उसी प्रकार आत्मा पर विजय प्राप्त करने से सार्थ पृथ्वी चर्म से आवृत हो जाती है उसी प्रकार आत्मा पर विजय प्राप्त करने से सार्थ पर विजय प्राप्त हो जाती है उसी प्रकार आत्मा पर विजय प्राप्त

आत्मा पर विजय पाने के लिए किन साधनों का प्रयोग करना चाहिए ? इस प्रश्न का समाधान करने के लिए सूत्रकार कहते हैं—' अप्पाणमेवमप्पाणं जइत्ता ' अर्थात् आत्मा के द्वारा ही आत्मा पर विजय प्राप्त होती है। तात्पर्य यह हैं कि जो कोई सफलता संसार के आनित्य पदार्थ के द्वारा प्राप्त की जायगी वह सफलता अनि-त्य ही होगी। वह चाणिक साधन पर अवलंवित होने के कारण चाणिक ही होगी-स्थायी नहीं रह सकती।

इसके अतिरिक्त विजय के लिए दुसर-वाद्य पदार्थ की यदि सहायता ली

जायगी तो विजेता उस पदार्थ के अधीन रहेगा और इस प्रकार वाह्य पदार्थों की पराधीनता के कारण वह पूर्ण स्वतंत्रता का उपभोग कदापि नहीं कर सकेगा।

जैसा कि पहले प्ररूपण किया गया है—आत्मा के मिथ्यात्व आदि शत्रु इतने सूच्म हैं कि किसी भी वाह्य साधन के द्वारा उन्हें पराजित नहीं किया जा सकता। आत्मा की खद्बुात्ति, आत्मिक सामर्थ्य का विकास और दुर्गणों के विरोधी खद्गुणों का पोषण— इन सब के द्वारा आत्मा के शत्रु जीते जा सकते हैं। अतएव इन्हें माप्त करने की निरन्तर चेष्टा करना प्रत्येक आत्म-कल्याण के अभिलाणी पुरुष का परम कत्त्तेव्य है। पर पदार्थों को सुख या दुःख का कारण प्रानना अज्ञान है। पर पदार्थ से ज वंध होता है, न मोत्त्त होता है। वस्तुतः रागमय परिणति वंध का कारण है और वीतरागता मोत्त का कारण है। वस्तुतः रागमय परिणति वंध का कारण है और वीतरागता मोत्त का कारण है। अतएव अपने दुष्कर्मों को ही दुःख का कारण सम-कक्तर अन्य प्राणियों पर कर्मी द्वेप-भाव न ज्याने देना और अपने पुराय कर्मों को सुख का कारण मान कर किसी पर राग-आव न उत्पन्न होने देना, चीतराग आव में निमझ रहना–स्पता–सुधा का पान करना, संवर की आराधना के द्वारा आज्ञव को रोक देना, तपस्था आदि से सांचित कर्मों का त्त्व करना, यही आत्मविजय का प्रशस्त पथ है।

शंका-सृत्रकार ने आत्मा द्वारा आत्मा को जीतने का विधान किया है, सो यह कैसे संगत हो सकता है ? जैसे तलवार अपने आप को नहीं काट सकती उसी प्रकार आत्मा अपने आपको कैसे जीतेगा ? जय-परा जय का व्यवहार दो पदार्थों मैं हो सकता है, एक में किस प्रकार संभव है ?

समाधातः — यहां अभेद में जय-पराजय का प्रयोग नहीं किया गया है। यद्यपि कहीं-कहीं पक ही वस्तु कत्तां, कर्म श्रोर कारण भी वन जाती है, जैसे ' सांप अपने को, अपने द्वारा लपेटता है यहां लपेटने वाला भी सांप है, लपेटा जाने वाला भी सांप हैं श्रोर जिसके द्वारा लपेटा जाता है वह भी सांप है। फिर भी यहां झात्मा की विकार-ग्रवस्था की भेद-विवत्ता करक दो वस्तुएँ स्वीकार की गई हैं। तात्पर्य यह है कि श्रात्मा की श्रुभ या शुद्ध परिणति के द्वारा आत्मा की झशुभ परिणति पर विजय आप्त करने को यहां अत्मा पर विजय माप्त करना कहा गया है। छत्तएव यह कथन सर्वथा निर्दोप है।

### सूलः-पंचिंदियाणि कोहं, माणं माय तहेब लोहं च। दुज्जयं चेव अप्पाणं, सन्मप्पे जिए जियं ॥ ६ ॥ छायाः-पन्चेन्द्रियाणि क्रोधं मानं मायां तथैव लोभन्च।

दुर्जयं चैवात्मानं सर्वमात्मनि जित्ते जितम् ॥ ६॥

शब्दार्थः--पांच इन्द्रियां, कोध, मान, माया लोभ, और मन आदि आत्मा को जीत लेने पर अपने आप जीत लिये जाते हैं॥ ६॥

पट्ट्रव्य निरूपण

भाष्यः-इस गाथा में भी आत्म-विजय का महत्व प्रकट करते हुए कोध आदि कपायों को जीतने का उपाय निरूपण किया गया है । जैसे मूल का नाश होने पर शाखा-प्रशाखाएँ स्वतः नष्ट हो जाती हैं उसी प्रकार आत्मा को जीत लेने के पश्चात इन्द्रियें आदि भी स्वतः पराजित हो जाती हैं ।

इन्द्र आत्मा को कहते हैं। उसका चिह्न अर्थात् आत्मा के अस्तित्व का परि-चायक है वह इन्द्रिय है। अथवा ' लीनमर्थ गमयति इति इन्द्रियम् ' अर्थात् अत्यन्त सूचम होने के कारण गुहा आत्मा का जिनके द्वारा वोध होता है वह इन्द्रिय है। अथवा इन्द्र अर्थात् नाम कर्म के द्वारा जिसकी रचना की गई है उसे इन्द्रिय कहते हैं। तात्पर्य यह कि कर्मोंदय के कारण ज्ञान-स्वरूप होने पर भी आत्मा इतना निर्वल हो गया है कि वह विना दूसरे के सहारे के स्वयं रूप-रस-गंध-स्पर्श आदि को नहीं जान सकता। इस ज्ञान में इन्द्रियाँ आत्मा की सहायक होती हैं। आत्मा अमूर्तिक हैं और वह इन्द्रिय-प्राह्य नहीं है, अतः आत्मा का अस्तित्व भी इन्द्रियों के द्वारा जाना जाता है। द्रव्य इन्द्रियाँ नाम कर्म के उदय से वनती हैं, क्यों कि वे पुद्गलमय हैं।

स्पर्शन, रसना, झाण, चच्चु और आेत्र (कान) यह पांच इन्द्रियां शास्त्र में प्रतिपादन की गई हैं। चच्चु के अतिरिक्त चार इन्द्रियां अपने-अपने विषय को स्पष्ट करके जानती हैं, इसलिप उन्हें प्राप्यकारी कहते हैं। चच्चु रूप को स्पर्श किये विना ही दूर से जान लेती है, इसलिप वह अप्राप्यकारी कहनाती है। इन पांचों इन्द्रियों के आतिरिक्त कर्मेन्द्रिय के नाम से जो लोग वाक पाणि, पाद, वायु और उपस्थ की इन्द्रिय मान कर दस इन्द्रियों की कल्पना करते हैं सो ठीक नहीं है शरीर के एक-एक अवयव को यदि अलग-अलग इन्द्रिय माना जाथगा तो इन्द्रियों की संख्या ही स्थिर न हो सकेगी। वास्तव में इन्द्रिय उसी को कहा जा सकता है जो। असाधारण कार्थ करती हो अर्थात जिसका कार्य किसी दूसरे अवयव से न हो सकता हा। जैसे रूप का ज्ञान चच्च-इन्द्रिय के आर्तरिक अन्य किसी मी अवयव से नहीं हो। सकता इस लिए चच्चु को इन्द्रिय माना गया है। इसी प्रकार स्वाद का ज्ञान। जिह्ना के अतिरिक्त किसी छान्य अवयव से साध्य नहीं है अतः जिह्ना भी इन्द्रिय है। कर्मेन्द्रियाँ इस प्रकार का आसाधारण कार्य करी है उत्तर जिह्ना भी इन्द्रिय है। कर्मेन्द्रियाँ इस प्रकार का आसाधारण कार्य नहीं है अतः जिह्ना मान दी। इसी प्रकार स्वाद का जान। जिह्ना के अतिरिक्त का आन्य अवयव से साध्य नहीं है अतः जिह्ना भी इन्द्रिय है। कर्मेन्द्रियाँ इस प्रकार का आसाधारण कार्य नहीं करती है अत्रा उन्द्र इन्द्रिय नहीं कह सकता ।

यहां उद्धिखित पांचों इन्द्रियां दो-दो प्रकार की हैं—, १) द्रव्येन्द्रिय झौर २ भावेन्द्रिय । निवृत्ति झौर उपकरण को भावेन्द्रिय कहते हैं तथा लब्धि झौर उपयोग को भावेन्द्रिय कहते हैं । द्रव्येन्द्रिय पुद्गलमय होने के कारण जड़ हैं झौर नामकर्म के उदय से इनकी रचना होती है । भावेन्द्रिय झात्मा का पक प्रकार का परिणाम है— धौर यह झानावरण तथा वर्धान्तराय कर्म के चयोपशम से होती हैं।

शरीर में दिखाई देने वाली इन्द्रियों की आछति, जो पुद्गल-स्कंधों से वनती है वह निर्न्ताते-द्रव्येन्द्रिय है और निर्न्ताच-इन्द्रिय की भांतरी-वाहरी पौद्गालेक शक्षि जिसके छामाच में निवृत्ति-द्रव्येन्द्रिय शान उत्पन्न नहीं करसकती, वह उपकरण-द्रव्ये-न्द्रिय कटलाती है।

રપ્ર

ſ

भ्रथम झध्याय

ज्ञानावरण कर्म के स्तथोपशम से आत्मा में पदार्थों को जानने की जो शाक्षि उत्पन्न होती है वह लब्धि-भावेन्द्रिय है और उस शाक्षि का अपने योग्य विपय में च्यापार होना-प्रवृत्त होना उपयोग-भावेन्द्रिय है।

लब्धि के होने पर ही निर्वृत्ति, उपकरण और उपयोग रूप सम्द्रियां होती हैं, इसी प्रकार निर्वृत्ति के होने पर ही उपकरण और उपयोग सन्द्रियां संभव हैं और उपकरण की प्राप्ति होने पर ही उपयोग इन्द्रिय होती हैं।

श्रोत्रेन्द्रिय का आकार कदंब के फूल के समान, चचु-इन्द्रिय का आकार मसूर की दाल के समान, झाऐन्द्रिय का आकार आतिसुक्तक चंद्र के समान, जिहा∸ इन्द्रिय का आकार खुरपा के समान और स्पर्शनेन्द्रिय का आकार विविध प्रकार का आनियत है।

पांचों इन्द्रियां अनन्त प्रदेशों से वनी हुई हैं। चे आकाश क असंख्यात प्रदेशों में अवगाढ़ हैं। सभी इन्द्रियाँ कम से कम अंगुल के असंख्यातचें भाग में विषय करती हैं। ओत्रेन्द्रिय अधिक से आधिक स्वाभाविक रूप से वारह योजन दूर से आये हुए शब्द को सुन सकती है, चन्तुइन्द्रिय एक लाख योजन से भी कुछ आधिक दूर के पदार्थ को देख सकती है। शेर इन्द्रियां अधिक से अधिक नौ योजन दूर तक के अपने विषय को जान सकती है।

इन पांचों इल्द्रियों को जीतने से यह तात्पर्य है कि चिषयों के प्रति इनकी जो लोलुपता है उसका निरोध करना अर्थात् आरिंगक शक्ति के द्वारा गृद्धि का भाव कम करना।

कोध, मान, साया झौर लोम-यह चार कपाय संसार का मूल हैं। इन पर आंशिक विजय प्राप्त कर लेने पर ही-अर्थात् इनके एक मेद रूप अनन्तानुवंधी कोध आदि का चय या उपराम करने पर ही सस्यकृत्व की प्राप्ति होती हैं। इन कपायों का स्पण्टीकरण आगे ' कपाय-प्रकरण ' में किया जायगा।

सन वन्दर की भाँति चपल है। वही वन्ध मोच का मुख्य कारण है। आत्मा उसका अनुसरण करके नाना प्रकार की वेदनाएँ सहन करता है। इन सब पर विजय पास करने का खुगम उपाय आत्म-विजय है। जब आत्मा अपने विकारों पर विजय आस करलेता है तब इन्द्रिय, मन आदि की शाही चीण हो जाती है और वे फिर आत्मा को विवेकहीन बनाकर कुमार्ग पर लेजाने में समर्थ नहीं हैं। इसलिए सूबकार फरमाते है कि-आत्मा को जीत लेने पर सब को सहज ही जीता जा सकता है।

मूल-सरीर माहु नाव ति जीवो वुच्चइ नाविओ संसारो अगणवो वुत्तो जं तरांति महेसिणो ॥ १० ॥ छाया-शरीरमाहनौरिति जीव उच्यते नाविकः । संसारोर्ड्णव उक्रः, यं तरन्ति महर्षयः ॥ १० ॥

षद् द्रव्यं निरूपणं

िरह ने

" संखार रूपी समुद्र में जन्म-जरा-मरण रूपी गहराई है । इसमें दुःख रूपी जल चुच्ध हो रहा है। संयोग-वियोग रूपी ज्वार-भाटा आता रहता है। वध-वन्धन रूपी वड़ी-बड़ी तरगें उठती हैं । बिलाप रूपी गर्जना होती है । अपमान रूप फैन उछलते रहते हैं। मृत्यु-भय रूपी सपाट पानी सदा विद्यमान रहता है। चार कषाय रूप पाताल कलशों से युक्त है। भव भवान्तर रूप जल का कहीं झन्त नहीं दिखाई देता। इसका कहीं आर-पार नहीं है। यह संसार-समुद्र डरावना है, परिमाणरहित है। इच्छा और मलिन वुद्धि रूपी वायु के वेग से उछलता रहता है। आशा रस समुद्र का तल है। इसमें काम-राग-द्वेप आदि जल के फुढारे उड़ते रहते हैं। यहां मोह के भंवर हैं। जैसे समुद्र में मछालियां ऊपर-नीचे दौड़ती रहती हैं उसी प्रकार संसार में यह जीव विभिन्न गर्भों में घुमता रहता है। समुद्र में हिंसक प्राणी होते हैं यहां प्रमाद आदि हैं। इनके उपद्रव से उठते हुए मत्स्य रूप मनुष्यों के समूह इस संसार-सागर में रहते हैं।.....संताप रूप बड़वानल यहां सदैव जलती रहती है। श्रमिमान आदि अग्रुभ अध्यवसाय रूपी जलचरों द्वारा पकड़े हुए जीव समुद्र के तल के समान नरक की आर खिचें जा रहे हैं। यह संसार-समुद्र रति-अरति-मय विपाद श्रादि रूपी पर्वतों से व्याप्त है। यह संसार-सागर क्लेश रूपों कीचड़ से व्याप्त होते के कारण टुस्तर है। ........संसार-समुद्र चार प्रकार की गति रूप विशाल और अनन्त चिस्तार वाला है । जिन्होंने संयम में टढ़ता धारण नहीं की है, उन्हें इस संसार सागर में कुछ भी सहारा नहीं है।"

तात्पर्य यह है कि जैसे समुद्र में पड़े हुए मनुष्य के कप्रों का पार नहीं रहता उसी प्रकार संसार के कप्रों का पार नहीं है। समुद्र से निकल कर किनारे लगना जैसे श्रत्यन्त कठिन है उसी प्रकार संसार से निकल कर किनारे लगना मोत्त प्राप्त होना भी श्रतिशय कठिन है। इन सव सदशताओं के कारण संसार समुद्र कहलाता है।

संसार-समुद्र से पार होना यद्यपि कठिन है, पर असंभव नहीं है। यदि सुयो ग्य नौका-जदाज-मिलजाय और उस जदाज का प्रयोग करने वाला कर्णधार निपुण हैं। तो किनारे पर पहुंच सकते हैं इसी प्रकार यदि योग्य शर्रार झर्धात् मनुष्य का औदा रिक शरीर प्राप्त हो जाय तो संसार के किनारे पहुंच सकते हैं।

श्रौदारिक शरीर यद्यपि श्रशुचि रूप हैं, योगियों के राग का पात्र नहीं है, फिर

प्रथम अध्याय

[ 2.5 ]

भी वह मुन्कि की प्राप्ति में निमित्त कारण होता है। इसीलिए ममता के त्यागी-शरीर पर तनिक भी राग न रखने वाले मुनिराज आदार के द्वारा उसका पौषण करते हैं। कहा भी है—

अर्थात् यह शरीर रूपी नौका चिना कीमत चुकाये-मुफ़्त में नहीं मिली है। बहुत-सा पुराय रूप मूल्य चुका कर इसे खरीद किया है, और इसे खरीदने का उद्देश्य दुःख-समुह से पार पहुँचना है। अतपद शरीर-नौका के टूटने-फ़ूटने से पहले ही पार उतर जाश्रो-पेसा प्रयत्न करो कि शरीर का नाश होने से पहले ही दुःखों का नाश हो जाप अर्थात् मोत्त प्राप्त हो जाए।

जिस प्रकार नौका पर चढ़ कर विशाल सागर पार किया जाता है, उसी प्रकार शरीर का श्राश्रय लेकर संसार-सागर पार किया जाता है। सूत्रकार ने इसी झभिप्राय से नौका कहा है। पार पर पहुँचने के पश्चात गन्तक स्थान पर पहुँचने के लिए नौका का त्याग करना श्रानिवार्थ है उसी प्रकार मुफ़ी के किनारे-चौदहवें गुएस्थान में पहुँच जाने पर शरीर का त्याग करना भी श्रनिवार्थ होता है।

नौका जड़ है, शरीर भी जड़ है। उसमें लच्य की श्रोर स्वतः लेजाने की शक्ति नहीं है, शरीर में भी लच्य-मोत्त की श्रोर स्वयं लेजाने की शक्ति नहीं है। अतएव नौका को मल्लाह चलाता है, इसी प्रकार शरीर को चलाने वाला मल्लाह जीव है।

जो मझाह नौका को सावधानी श्रौर बुद्धिमत्ता के साथ नहीं चलाता, वह मझाह नौका को भँवर में फँसा देता है, या उलट देता है। इसी प्रकार जो जीव शरीर-नौका को सम्यज्ञान श्रौर यतन के साथ नहीं चलाता वह संसार-सागर में उसे फँसा देता है या उसका विनाश कर डालता है। नौका के फँस जाने पर नौका की दानि नहीं होती वरन मझाह की ही हानि होती है, इसी प्रकार शरीर नौका दुष्प्रयोग करने से जीव रूपी नाविक की ही हानि होती है।

नौका को डुवोने के कारण श्रांधी, तूफान और समुद्र का चोभ आदि होते हैं और शरीर-नौका को डुवोने के कारण राग-द्वेष आदि का तूफान और अन्तःकरण का चोभ आदि होते हैं।

जैसे मन्नाह का कर्तव्य यह है कि वह चहुत सावधानी और दढ़ता के साथ नौका चलावे, इसी प्रकार जीव का कर्त्तव्य है कि वह शरीर का अप्रमत्त होकर, विवेक के साथ सदुपयोग करे।

श्रगर नौका को चलाने वाला केवट जीव है तो उस पर श्रारूढ़ होनेवाला यात्री कौन है ? संसार-सागर से किसे पार उतरना है ? इस प्रश्न का उत्तर देने के लिए सूत्रकार कहते हैं – 'जं तरंति महेसिगो।' श्रर्थात् महर्षि शरीर-नौका पर श्रारूढ़ होकर संसार-सागर तरते हैं।

जीव ही महर्षि पद्वी प्राप्त करता है, और जीव को यहाँ केवट वतलाया गया है। इस प्रकार नौका चलानेवाला और उस पर आरूढ़ होनेवाला-तरनेवाला जीव ही

पट् द्रव्य निरूपण

सिद्ध होता है। जीव ही मल्लाह है और जीव ही तरनेवाला है। इसमें किसी को विरोध की आरंगका नहीं करनी चाहिए, क्योकि एक ही ब्याक्ते में उक्त दोनों वातें संभव है। अथवा आत्मा का सांसारिक और सोपाधिक रूप नाविक है और आत्मा का शुद्ध स्वरुप महर्षि वतलाया गया है। इस कारण भी कोई विरोध नहीं है।

सूत्रकार ने संसार को समुद्र का रूपक देकर यह सूचित किया है कि संसार का अन्त करना सहज नहीं है। इसके लिए चड़े भारी प्रयत्न की आवश्यक्ता है। इढ़ता पुरुषार्थ, धैर्य और विवेक को सामने रख कर निरन्तर प्रवृत्ति करने से ही सफलता मिल सकती है। यहाँ जरा-सी असावधानी की तो समुद्र के गहरे तल में जान पड़ता है उसी प्रकार शरीर का दुरुपयोग किया तो संसार के तल में आर्थात् नरक-निगोद में जाना पड़ता है।

ञ्चतपव मुक्ति के साधन भूत इस परिपूर्ण झौर सवल शरीर का सदुपयोग करो; झवसर निकल जाने पर फिर पश्चाताप करना पड़ेगा। इसको भोगोपभोग का साधन न बनाझो। इस पर ममता-आव रख कर इसके पौषण को ही-झपना उद्देश्य न समभो। पेसा करने से शरीर छहित का कारण वन जाता है। इसे प्राप्त करने के लिप जो मूल्य चुकाया है उसके वदले हानि न उठाझो।

शरीर का सदुपयोग क्या है ? नेवां से मुनिराजों का दर्शन करना आरे शास्त्रों का अवलोकन करना, कानों से धर्मापदेश का अवए करना, जीभ से हित-मित-प्रिय वाणी वोलना, हाथों से और मस्तक से गुरुजनों के प्रति विनम्रता प्रदर्शित करना, इसी प्रकार झन्यान्य झंगों-पांगों को धर्माराधन, सेवा और परोपकार में लगाना शरीर का सदुपयोग है। इससे विरुद्ध रूप-रस आदि विपयों के सेवन में झंगोंपांगों का उपयोग करना दुरुपयोग है। स्चकार कहते हैं- झगर शरीर नौका का सम्यक प्रयोग करोगे तो महर्षि वन कर संसार-सागर से पार उतर जाओगे।

मूल--नाणं च दंसणं चेव, चरित्तं च तवो तहा । वीरियं उव झोगो य, एयं जीवस्स लक्खणम् ॥११॥

द्याया-ज्ञानव्च दर्शनव्चेत्र, चारित्रव्च तपस्तश्रा।

वीर्यमुपयोगश्च, एतजीवस्य लत्त्रणम्॥

शब्दार्ध:-हे गौंतम ! ज्ञान, दर्शन, चारित्र, तप, सामर्थ्य और उपयोग यह सय जीव के लक्ष्ण हैं।

भाष्यः-प्रारंभ में आत्मा की नित्यता और इन्द्रियों द्वारा उसकी अग्राहाता का विवेचन किया था। तदनन्तर श्रात्मा के दमन का विवेचन किया गया। किन्तु श्रात्मा के यथार्थ स्वरूप को जाने विना आत्म-दमन दोना अर्खभव है, इसलिए सूत्रकार न प्रस्तुत गाथा में आत्मा के स्वरूप का दिग्दर्शन कराया है।

वस्तु के श्रसाधारण धर्म को लत्त्रण कहते हैं। एक साथ मिली हुई वहुत-सी

२८ |

चस्तुश्रों में से जिस चिशेपता के द्वारा एक वस्तु जुदी की जा सकती है, वह विशेपता ही लच्च कहलाती है उदाहर आर्थ-किसी जगह पशुश्रों का समूह एकत्र है। उनमें गाय, भैंस, वकरी, घोड़ी श्रादि विविध जाति के पशु हैं। देवदत्त ने जिनदत्त से कहा जाश्रो, पशुश्रों के फुंड में से गाय ले आश्रो।' जिनदत्त गाय को नहीं पहचानता है, इसलिए वह पूछता है-'गाय किसे कहते हैं ?' देवदत्त ने कहा -'जिसके गले में चमड़ा लटकता है उस स्त्री-जाति पशु को गाय कहते हैं।' यह सुन कर जिनदत्त गया और जिस पशु के गले में चमड़ा लटक रहा था, उसे गाय समस्क कर ले झाया। यहाँ गले का लटकने चाला चमड़ा गाय का लच्च कहताया, क्योंकि ऐसा चमड़ा मैंस आदि अन्य पशुश्रों में नहीं पाया जाता। इसी को श्रसाधारण धर्म कहते हैं। श्रसाधा-रण धर्म से एक वस्तु दूसरी चस्तुओं से झलग करके एहचानी जाती है।

यहां ज्ञान, दर्शन आदि को जीव का लत्त्रण वतलाकर सूत्रकार ने यह भी बतला दिया है कि यह ज्ञानादि जीव के असाधारण धर्म हैं, अर्थात् जीव के आतिरिक्न अन्य किसी भी दृव्य में ज्ञान, दर्शन आदि का सद्भाव नहीं पाया जाता।

जिसके द्वारा पदार्थ जाने जाते हैं, या जो पदार्थों को जानता है अथवा जानना ही ज्ञान है । तास्पर्य यह है कि खामान्य-विशेष धर्म वाले पदार्थ के सामान्य गुए को गौए करके विशेष धर्मों की प्रधान करके जानने वाला आत्मा का गुए ज्ञान कहलाता है । ज्ञान का विस्तृत विवेचन ज्ञान-प्रकरए में किया जायगा ।

पदार्थ-के-विशेष धर्मों को गौए करके सामान्य धर्म को प्रधान करके जानने चाला त्रात्मा का गुए दर्शन कहलाता है। ज्ञान साकारोपयोग कहलाता है और दर्शन गैनेराकारोपयोग कहलाता है। ज्ञान के द्वारा पदार्थ की विशेषताएँ जानी जाती हैं और दर्शन से सामान्य अर्थात् सत्ता का ही ज्ञान होता है।

श्रशुभ और सावध कियाओं का त्याग करके शुभ कियाओं में प्रवृत्ति करना चारित्र है अथवा आत्मा का अपने शुद्ध स्वभाव में रमण करना चारित्र है । चारित्र के पांच भेद हैं—सामायिक छेदोपस्थापना, परिहारविशुद्धि, सूद्मसाम्पराय और यथाख्यात। इनका विशेष विवेचन भी आगे किया जायगा।

संवर श्रोर निर्जरा के हेतु मुमुद्ध जन अनशन आदि वाह्य तपस्या और आलो-चना, प्रतिक्रमण आदि आश्यन्तर तपस्या करते हैं, वह तप है । जीव के सामर्थ्य को वीर्य कहते हैं और ज्ञान-दर्शन की प्रद्युत्ति उपयोग कहलाती है। यह लज्ञण जिसमें पाये जावें उसे जीव कहते हैं।

प्रश्न-जीव का लच्च वताने के लिए उसके किसी एक ही विशेष गुए का उल्लेख कर देना पर्याप्त था। उसी एक गुरा के द्वारा जीव, अन्य द्वव्यों से अलग समका जा सकता था। ऐसी अवस्था में यहां वहुत-से गुर्गों का कथन क्यों किया गया है ?

समाधान-सूत्रकार परम दयालु हैं। कहणा से मेरित होकर प्रत्येक शिष्य

### षद् द्रव्य निरूपए

को तत्व का यथार्थ वोध कराने के लिए सूत्र-रचना में उन्हों ने प्रष्टुत्ति की है । अत-एव जीव को एक विशेष गुए के द्वारा लाज्ति न करके सामान्य वुद्धि वाले शिष्यों के कल्याए के लिए मध्यम मार्ग अदर करके अनेक गुर्एों का प्रतिपादन किया है । ज्ञान और दर्शन आदि के विषय में मोहनीय कर्म के प्रवल्त उदय से अनेक मतावलाम्वियों ने युक्ति और अनुभव के विरुद्ध अनेक मिथ्या कल्पनाएँ की हैं । उन कल्पनाओं का सूत्रकार ने यहां विरोध करके यथार्थ जीव का स्वरूप निरूपए किया है ।

क शाद ऋषि के अनुयायी वैशेषिक लोग झान का जीव का स्वरूप नहीं मानते। उनके मत के अनुसार जीव भिन्न पदार्थ है और ज्ञान भिन्न पदार्थ है । जीव जव मुझ होता है तो ज्ञान का सर्वथा नाश हो जाता है । यदि जीव को और ज्ञान को एक ही पदार्थ माना जाय तो मुझि में ज्ञान का नाश होने पर जीव का भी नाश मानना उचित नहीं है अतएव ज्ञान को जीव से भिन्न मानना चाहिए । दोनों को भिन्न भिन्न मानने से ज्ञान का विनाश हो जाने पर भी जीव वचा रहता है।

वेशेषिकों का यह कथन सर्वथा निर्मूल है। ज्ञान यदि जीव से विलकुल भिन होता तो ज्ञान से जीव को बोध न होता-जीव किसी भी पदार्थ को ज्ञान के द्वारा जान ही न पाता । मान लीजिए - ज्ञानचन्द्र किसी पदार्थ को जानता है तो उससे विज्ञानचन्द्र का छज्ञान नष्ट नहीं हो जाता, क्यों कि ज्ञानचन्द्र का ज्ञान विज्ञानचन्द्र की श्रात्मा से सर्वथा भिन्न है। तात्पर्य यह हुआ कि जिस आत्मा से जो ज्ञान भिन्न होता है, उस आत्मा को उस बान से वोध नहीं होता। अगर घेसा न माना जाय तो एक जीव को किसी वस्तु का ज्ञान होते ही, उसके ज्ञान से सभी आत्माओं को बोध हो जायगा। फिर संसार में ज्ञान की जो न्यूनाधिकता देखी जाती है वह न रहेगी। एक के झान से सभी जानने लगेंगे तो सभी बरावर झानी होंगें । न कोई गर रहेगा, न कोई शिष्य रहेगा। ज्ञानोपार्जन के लिए प्रयत्न करने की भी आवश्यकता न रहेगी, क्यों कि सिन्हों के ज्ञान से सभी को सभी पदार्थों का वोध हो जायगा । मगर ऐसा नहीं होता है-हमें दूसरे के ज्ञान से वोध नहीं होता है, क्यों कि उसका ज्ञान हमारी आत्मा से भिन्न है। जैसे दूसरे का ज्ञान हमारी आत्मा से भिन्न है उसी प्रकार हमारा ज्ञान भी अगर हमसे भिन्न है, जैसा कि वैशेषिक कढते हैं, तो हमें अपने ज्ञान से भी वोध नहीं हो सकता । तात्पर्य यह है कि जैसे दूसरे का ज्ञान हमसे भिन्न है उसी प्रकार हमारा ज्ञान भी इमसे भिन्न है तो अपने और पराये ज्ञान में कुछ भी भेद नहीं रदा। ऐसी हालत में दो वातें हो सकती हैं। एक तो यह कि हम अपने झान द्वारा भी न जाने, अथवा दूसरे के ज्ञान से भी जानने लगें। यह दोनों ही चात अनुभव से विरुद्ध हैं झतएव स्थीकार नहीं की जा सकतीं।

रांका-जिस आत्मा में, जो ज्ञान समवाय संवंध से रहता है, उसी आत्मा में वह झान बोध कराता है। ज्ञानचन्द्र का ज्ञान, ज्ञानचन्द्र की ही आत्मा में \* समवाय

\* नित्य संबंध समवाय-संबंध कहलाता है। ग्रर्थान् जो संबंध सदा से चला था रहा है---जिसकी कभी थादि नहीं हुई वह संबंध समवाय है। जैसे-जीव का ज्ञान के साथ समवाय संबंध है।

ि ३० वि

#### प्रथम ऋध्याय

समाधान-आपके मत में समवाय संबंध व्यापक, नित्य और एक माना गया है। आत्मा भी आपके मत में व्यापक है अतः प्रत्येक आत्मा के साथ जान का सम वाय संवंध सरीखा होगा। जैसे व्यापक होने के कारण आकाश के साथ सव का समान संबंध है, उसी प्रकार समवाय संवंध भी सब के साथ समान ही होना चाहिए। अतएव हमने जो वाधा पहले पतलाई है उसका निवारण करने के लिए समवाय संबंध की कल्पना करना उपयोगी नहीं है।

इस प्रकार वैशेषिक मत का निराकरण करने के लिए ज्ञान को जीव का स्वरूप वताया गया है।

जैसा कि पहले कहा है, प्रत्येक पदार्थ सामान्य श्रौर विशेप गुर्गों का समुदाय है। श्रतपव श्रकेला ज्ञान विशेप गुर्गों को जान सकता है, सामान्य गुर्गों का बोध उससे नहीं हो सकता। श्रौर परिपूर्ग पदार्थ का ज्ञान तभी माना जा सकता है जव सामान्य श्रौर विशेष दोनों श्रेश जान लिये जाएँ। इसी उद्देश्य से ज्ञान के बद दर्शन को भी जीव का स्वरूप वतलाया गया है।

स्वरूप में रमण करना भी एक प्रकार का चारित्र है । यह चारित्र जीव का स्वरूप है अतएव उसका भी यहां उन्नेख किया गया है। तप, चारित्र का एक प्रधान श्रंग है। यद्यपि चारित्र में तप का अन्तर्भाव होता है फिर भी निर्जरा का प्रधान कारण होने के कारण, उसका विशेष महत्व ध्योतित करने के लिए उसका पृथक् कथन किया है।

' वीर्य ' को जीव का स्वरूप बतला कर सूत्रकार ने गोशालक के पंथ (आ्रजी-वक मत) का निराकरण किया है। आ्रजीवक सम्प्रदाय में कर्म, बल, वीर्य,पुरुषाकार पराक्रम का निपंध करके नियतिवाद को स्वीकार किया गया है। उसका कथन यह है कि कोई भी किया कर्म-वल-वीर्य से नहीं होती। जो होनहार है वही होता है। उसके लिए प्रयत्न या पुरुषार्थ की आवश्यकता नहीं है।

आजीवक सम्प्रदाय की यह मान्यता ठोक नहीं है। वास्तव में कोई सुख, दुःख आदि नियतिकृत होते हैं और कोई नियतिकृत नहीं होते∽वे पुरुप के उधोग आदि पर निर्भर होते हैं। अतएव सुख आदि को एकान्त रूप से नियतिकृत मानना अयुक्त है। 'वीर्य' शब्द का गाथा में प्रहण करने से सूत्रकार ने यह आशय प्रकट किया है।

उपयोग को जीव का स्वरूप प्रतिपादन करके आत्मा के स्वतंत्र आस्तित्व का सूचन किया गया है। आत्मा की सिद्धि पहले की जा चुकी है अतएव यहां उसकी पुनरुक्ति नहीं की जाती। उपयोग का दूसरा आभिप्राय हिताहित के विवेक के साथ प्रवृत्ति करना भी होता है। हिताहित का विवेक जीव में ही हो सकता है अतएव यह भी जीव का असाधारण धर्म है। इसका यहां उल्लेख करके सूत्रकार ने परोक्त रूप से यह प्रतिपादन किया है कि प्रत्येक जीव को, अपनी प्रत्येक प्रवृत्ति से पहले यह सोच लेना चाहिए कि यह प्रवृत्त आत्मा का दित करनेवाली है या आहिन करने वाली ? हितकारक प्रवृत्ति करना चाहिए और आहितकारक प्रवृत्ति का परित्याग कर देना चाहिए । कोध के आवेश में, या लोभ आदि का प्रेरणा से प्रेरित होकर आत्मा का आहित करना मनुष्य जीवन का दुरुपयोग है । यही नहीं, मनुष्य को अपने प्रत्येक कार्य के प्रति सावधान रहने का आशय यह भी है कि वह कार्य करने के पश्चात् मी आदर्श की कसौटी पर उसे कसे और यदि कोई कार्य उस कसौटी पर खोटा प्रसिद हो तो उसके लिए पश्चाताप करने के साथ भविष्य में वैसा करने के लिए पूर्ण साव-धानी रक्खे । इस प्रकार करने से जीवन शुद्ध और निष्पाप वन जाता है ।

# मूलः-जीवा ऽ जीवा य बंधोय, पुरुणं पावासवो तहा । संवरो निज्जरा मोक्खो, संतेए तहिया नव ॥ १२ ॥

छायाः--जीवा अजीवाश्च वन्धश्च, पुर्ण्यं पापासवै तथा ।

संवरो निर्मेश मोचः, सन्त्येते तथ्या नव ॥ १२ ॥

शव्दार्थः—जीव, अजीव, बंध, पुण्य, पाप, आस्रव, संवर, निर्जरा और मोक्ष, यह नौ तथ्य या तत्व हैं ॥ १२ ॥

भाष्यः--पूर्व गाथा में जीव का स्वरूप वतलाया गया है। उससे यह शंका हो सकती है कि क्या एक मात्र जीव पदार्थ ही सत्य है, जैसा कि वेदान्त वादी कहते हैं, या श्रन्य पदार्थ भी हैं १ इस शंका का समाधान करने के लिए यहां तत्वों का निरू-पण किया गया है।

जिसमें चेतना हो। उसे जीव कहते हैं। अर्थात् जिसमें जानने-देखने की शक्ति है, जो पांच इन्द्रियों, तीन वल, श्वासोच्छास और आयु-इन दस द्रव्य प्राणों के सद्भाव में जीवित कहलाता है या ज्ञान, दर्शन आदि भाव प्राणों से युक्त होता है। उसे जीव तत्व कहते हैं।

जीव, जाति-सामान्य की अपेत्ता एक होने पर भी व्याक्ते की अपेत्ता अनन्ता-नन्त हैं। जाति की अपेत्ता एक कहने से यह अभिप्राय है कि प्रत्येक जीव में स्वाभा-विक रुप से एक-सी चेतना-शक्ति विद्यमान है। व्यक्ति की अपेत्ता अनन्तानन्त कहने 'का आशय यह है कि प्रत्येक जीव की सता एक-दूसरे से सर्वथा स्वतंत्र है।

स्थृल दृष्टि से जीव दो विभागों में विभक्त किये जा सकते हैं -(१) संसारी श्रौर (२) मुक्त। संसारी जीव वह हैं जो श्रनादिकाल से कमों के बंधन में पढ़े हुए हैं. जिनका स्वभाव विरुत हो रहा है श्रौर जो सांसारिक सुख दुःखों को सहन कर रहे हैं। इससे विपरीत, जो जीव श्रपने पराक्रम के द्वारा समस्त कमौं का समूल विनाश कर चुके हैं, जिनकी श्रात्मा का श्रसली स्वभाव प्रकट हो चुका है श्रौर जो विविध योतियों में जन्म-मरण श्रादि की सांसारिक वेदनाओं से छुटकारा पा चुके हैं, वे मुक्त प्रथम श्रध्वाय

जीव कहलाते हैं। 📪 😽

त्रस जीच भी कई प्रकार के होते हैं । जैसे — कोई पांच इन्द्रियों चाले, कोई चार इन्द्रियों वाले, कोई तीन इन्द्रियों वाले और कोई-कोई दो इन्द्रियां वाले । स्थलर जीवों के केवल एक ही इन्द्रिय होती है के स्पर्शन, रसना, झाए, चच्छु और कर्ए, यद पांच इन्द्रियां हैं । जिन जीवों के एक इन्द्रिय होती हैं उनके सिर्फ स्पर्शनेन्द्रिय, जिनके दो होती हैं उनके स्पर्शन और रसना होती है, इसी प्रकार पांचों इन्द्रियों तक समझना चाहिए ।

पंचेन्द्रिय जीव संज्ञी और असंज्ञी इस प्रकार दो तरह के होते हैं। जिनमें आहार. भय, मैथुन और परिष्रह संवंधी विशिष्ट संज्ञा होती है वे संज्ञी या मनवाले कहलाते हैं और जिनमें उक्त संज्ञाएँ विशिष्ट रूप में नहीं पाइ जातीं – जिन्हें मन प्राप्त नहीं है और जो हित-अहित का मलीमांति विचार गहीं कर सकते उन्हें असंज्ञी जीव कहते हैं। पंचेन्द्रिय वाले जीव सकलेन्द्रिय कहलाते हैं, क्योंकि उन्हें स्वनस्त इन्द्रियां आप हैं और चार इन्द्रिय वाले जीवों से लगाकर दो इन्द्रिय दाले तक विकलेन्द्रिय कहलाते हैं--क्योंकि उन्हें अपूर्ण-अधूरी इन्द्रियां प्राप्त हैं।

स्थावर या एक इन्द्रिय वाले जीव मुख्य रूप ले पांच प्रकार के हैं- पृथ्वी-काय, जलकाय, तेजरुकाय, वायुकाय धोर वनस्पतिकाय । यह स्थावर जीव चल-फिर नहीं सकते और इनकी चेतना शाक्कि अत्यन्त अव्यक्त होती है, इस कारण कई लोग इन्हें जीव रूप में स्वीकार करने से किक्कित हैं। मगर बास्तव में यह जीव हैं। पृथ्वी को शरीर वनाकर रहने वाला जीव पृथ्वीकाय कहलाता है। जल जिलका धरीर है वह जलकाय जीव है। इसी प्रकार अन्य भी समक्क लेना चाहिए। विज्ञाना-चार्य दिवंगत सर जगदीशचन्द्र वसु ने अपने आदिष्कार हारा वनस्पतिकाय के जीवों का अस्तित्व सिद्ध करादिया है और अब उसमें किसी को लेग्रमात्र सन्देह करने की गुंजाइश नहीं रही है। इसी मांति अन्य स्थावर जीवों का अस्तित्व सिद्ध किया जा सकता है।

संसारी जीव और मुक्त जीव को यहां एक ही तरव में खमावेश करने ले यह सिद्ध होता है कि संसारी जीव ही सम्यग्दर्शन, सम्यग्ज्ञान और सम्यद्धारित्र की आराधना करके, आत्भिक विकारों को विनष्ट करके मुक्त दो जाता है। ' मुक्त ' शब्द से मी यही सुचित होता है। मुक्त शब्द का क्षर्ध है—ज़ुटा हुआ, छूट वही सकता है जो पहले बंधा हुआ हो । जो कभी बद्ध नहीं था, उसे मुझ नहीं कहा जा सकता। तात्पर्य यह है कि इस समय जो जीव संसारी है, और-बन्धनों में आवद है वह मुझि के अनुकूल प्रयत्न करके मोत्त प्राप्त कर लेता है, अतएव मुझ और संसारी जीव में वास्तविक भेद नहीं है। आत्मा की शुद्धता के कारण ही यह भेद है और वह भेद मिट जाता है। कुछ लोगों की यह धारणा है कि इस भव में जो जीव जिस रूप में है वह आगामी भव में भी वही बना रहता है। यहां जो पुरुष है, वह आगामी भवमें भी पुरुष ही होगा, वर्त्तमान भव की स्त्री सदैव स्त्री रहेगी, पशु सदा पशु रहेगा। यह धारणा अमपूर्ण है। ऐसा मान लेन से धर्म का आचरण, संयमानुष्ठान आदि व्यर्थ हो जाएँगे। अतएव यही मानना उचित है कि जीव विविध पर्यायों में विविध रूप धारण करता रहता है।

जैनागम में जीव तत्व के अनेक प्रकार से भेद-प्रभेद किये गये हैं । जैसे-एकेन्द्रिय जीव सूदम और वादर के भेद से दो प्रकार के हैं,पंचेन्द्रिय जीव असंझी और संझी के भेद से दो प्रकार के हैं, तथा दो इन्द्रिय, तीन-इन्द्रिय और चौ-इन्द्रिय जीव मिलकर सात भेद होते हैं। इन सातों के पर्याप्त और अपर्याप्त भेद करने से चौदह भेद हो जाते हैं।

यहां सूदम जीव का अर्थ यह है-जो जीव आँखों से नहीं देखे जा सकते. स्पर्शनेन्द्रिय से जिनका स्पर्श नहीं किया जा खकता, श्राग्नि जिन्हें जला नहीं सकती, जो काटने से कटते नहीं. भेदने से भिदते नहीं, किसी को उपघात पहुँचात नहीं भौर न किसी से उपघात पाते हैं। पेसे सूदम जीव समस्त लोकाकाश में भरे हुए हैं। इनसे विपरीत स्वरूप वाले जीव वादर ( स्थूल ) कहलाते हैं। छार्थात् जो जीव नेझ से देखे जा सकते हैं, जिन्हें श्राग्नि भस्म कर सकती है, काटने से कट सकते हैं, भेदने से भिद सकते हैं श्रोर जो समस्त लोकाकाश में घ्याप्त नहीं है, जिनकी गति में दूसरों से वाधा होती है या जो दूसरे की गति में वाधक होते हैं, वे वादर जीव कहलाते हैं।

पर्याप्ति एक प्रकार की शाकित है। शरीर से सम्बद्ध पुद्दलों में ऐसी शाकित होती है जो आहार से रस आदि बनाती है। वह शाकित जिन जीवों में होती हैं वे पर्याप्त कहलाते हैं और जिनमें नहीं होती वे अपर्याप्त कहलाते हैं।

जीव तत्व के पांचसौ तिरेसठ ( ४६३) भेद भी किसी अपेका से होते हैं। १६८ सेद देवों के, १८ भेद नरकों को. ४० भेद तिर्यर्ञ्चों के, ३०३ भेद मनुष्यों के। इन सब सेदों का विस्तार अन्यत्र देखना चाहिए । विस्तारक्षय से यहां उनका उल्लेस मात्र कर दिया गया है।

दूसरा अजीव तत्व है। उसका लच्चण जड़ता है छार्थात् जिसमें चैतन्य शकित नहीं पाई जाती वह छाजीव कहलाता है। झजीव तत्व के मुख्य पांच केद हैं। जैसे-धर्मास्तिफाय, छाधर्मास्तिकाय, छाकाशास्तिकाय, पुद्गल छोर काल। धर्मास्तिकाय छादि तीन के तीन-तीन सेद हैं-(१) रूक्स्थ, २ देश, ३ प्रदेश। पुद्गल के चार मेर हें-- र स्कन्ध, २ देश, ३ प्रदेश और ४ परमागु। इन ६+४=१३ में काल को सम्मि-लित करने से चौदह भेद हो आते हैं।

स्कन्ध-चौदह राजू लोक में पूर्ण धर्मास्तिकाय, अधर्मास्तिकाय, आका-शास्तिकाय और पुद्गलास्तिकाय का-प्रत्येक को स्कंध कहते हैं। अनन्त पुद्गल पर-सार्गुओं के मिले हुए समूह को भी स्कंध कहा जाता है।

देश-स्कन्ध से कुद्ध न्यून भाग को, कल्पित स्कन्ध भाग को देश कहते हैं।

्र प्रदेश-स्कन्ध या देश में मिला हुआ, अत्यन्त सूदम भाग, जिसका फिर चिभाग न हो सकता हो वह प्रदेश कहलाता है।

परमागु--स्कन्ध अथवा देश से अलग हुए, प्रदेश के समान अत्यन्त सूच्म-अविभाज्य-अंश को परमागु कहते हैं।

छर्जाव तत्व के विस्तार की अपेदा। ४६० भेद भी निरूपित किये गये हैं। उनमें तील भेद अरूपी अजीव के हैं और ४३० भेद रूपी अजीव के हैं। अजीव तत्व के मूल भेदों का स्वरूप अगली गाधा में वतलाया जायगा।

तीसरा यहां बंध तत्व बनलाया गया है। सकपाय जीव, कर्म के योग्य पुद्गलों को ग्रहण करता है। अर्थात् मिथ्यादर्शन, अविरति, प्रमाद, कपाय और योग के निमित्त से, सूच्म, एक चेत्रावगाढ़ अनन्तानन्त कर्स-प्रदेशों को प्रतिसमय ग्रहण करता रहता है, इसी को बंध कहते हैं। तात्पर्य यह है कि कार्माण रूप में परिएत होने वाले पुद्गल सारे लोकाकाश में भरे हुए हैं। जिस जगह आत्मा के प्रदेश हैं वहां भी वे विधमान रहते हैं। पेसी अवस्था में जीव जव मिथ्यात्वादि के आवेश के वश में होता है तव वे कार्माण रूप में परिएत होने वाले पुद्गल परमाशु जिस आकाश-प्रदेश में हैं, उसी आकाश-प्रदेशवर्त्ती आत्म-प्रदेशों के साथ एकमेक हो जाते हैं। जैसे आग्न से खूब तपा हुआ लोहे का गोला यदि पानी में डाला जाय तो वह सभी तरफ से पानी को ग्रहण करता है उसी प्रकार मिथ्यात्वादि से आविष्ट यह जीव सभी आत्म-प्रदेशों से कर्म-परमाशुओं को ग्रहण करता है। ग्रद्दश करने की यह किया प्रतिच्चण चल रही है और अनन्तानन्त परमाशुओं को प्रतिसमय जीव ग्रहण कर रहा है।

जैसे एक पात्र में विविध प्रकार के रस, बीज, फूल, फल आदि रख देने से वे मदिरा के रूप में परिणत हो जाते हैं उसी प्रकार योग और कषाय का निमित्त पाकर के प्रदर्श किये हुए पुद्गल-परमाखु कर्म रूप में परिणत हो जाते हैं। इस प्रकार पुद्गल-परमाखुओं का कर्म रूप में परिणत हो जाना ही बंध-कद्दलाता है।

वन्ध के संत्तेप में दो भेद हैं-१ द्रव्य यंध और २ भाव वंध। कर्म-परमागुओं का आत्म-प्रदेशों के लाथ एकमेक होजाना द्रव्य वंध है और आत्मा के जिन शुभ-अग्रुभ परिणामों के कारण कर्म-बंध होता है उन भावों को भाव-वंध कहा जाता है। वंध तत्व के चार भेद प्रसिद्ध हैं -१ प्रकृति बन्ध २ स्थिति वन्ध २ अनुभाग

षट्ट्रव्य निरूपग

वंध ४ छौर प्रदेश वंध। कर्म का स्वभाव प्रहाति वंध है कर्म का छात्मा के साथ वंधे रहने की कालिक मर्यादा को स्थिति बंध कहते हैं। तीव, मंद छादि कर्मों के फल को छनुमाग चंध कहते हैं छौर कर्म-परमाखुओं का समूह प्रदेश वंध कहलाता है।

इन चार प्रकार के बंधों का स्वरूप सरलता से समझाने के लिए मोदक का इप्रान्त दिया जाता है। वह इस प्रकार है:--

प्रकृति बन्ध — जैसे किसी मोदक ( लइडू का स्वभाव वात का विनाश करना होता है, किसी का स्वभाव पित्त को कम करना होता है, किसी का स्वभाव कफ्न का विनाश करना होता है, इसी प्रकार किसी कर्म का स्वभाव जीव के ज्ञान का आवरण करना है, किसी कर्म का स्वभाव दर्शन गुए का आवरण करना है, किसी कर्म का स्वभाव चारित्र का आवरण करना होता है। कर्म के इस विभिन्न विभिन्न स्वभाव को प्रकृति वंध कहा है।

स्थिति वन्ध-जैसे कोई मोदक एक वर्ष तक एक ही अवस्था में बना रहता है, कोई छह महाने तक, कोई एक मास-पत्त या सप्ताह तक उसी अवस्था में रहता है, इसी प्रकार कोई कर्म अन्तर्मुहूर्त तक कर्म रूप परिणाम में रहता है, कोई तेतीस कोड़ा-कोड़ी सागरोपम तक कर्म-पर्याय में वना रहता है और कोई सत्तर कोड़ा कोड़ी खागरोपम तक आत्मा के साथ वना रहता है। काल की इस मर्यादा को स्थिति बंध कहते हैं।

अनुभाग वन्ध — जैसे कोई मोदक अधिक मधुर होता है कोई थोड़ा, कोई अधिक कटुक होता है, कोई कम, कोई अधिक तीखा होता है कोई कम तीखा होता है, इसी प्रकार प्रहण किये हुए कमों में से कोई तीव फल देता है, कोई मन्द फल देता है. किसी का फल तीवतर या तीवतम होता है, किसी का मन्दतर और मन्द्रतम दोता है। इस प्रकार कमों के रस का तीवता और मन्द्रता को अनुभाग बंध या रस बंध कहते हैं।

प्रदेश वन्ध—जैसे कोई मोदक एक छटांक द्योता है, कोई आधा पाव या पाव का होता है, उसी प्रकार कोई कर्म-दल कम परिमाण वाला होता है, कोई अधिक परिमाग् वाला होता है। इस प्रकार कर्म-दल के प्रदेशों की न्यूनाधिकता को प्रदेश बंध कहते हैं।

इन चार प्रकार के बंधों में पकृति और प्रदेश वंध योग से होते हैं तथा स्थिति और अनुमाग वंध कपाय से होते हैं। अर्थात् किस-किस खमाव वाले और कितने कर्म-दत्त आत्मा के साथ वन्धे ? यह योग की प्रवृत्ति पर निर्मर है। योग यदि अशुभ और तीम होगा तो अशुभ प्रकृति और अधिक परिमाण वाले कर्म-दत्त का वंध होगा। इसी प्रकार कपाय तीम होगा तो अधिक स्थिति वाले अधिक अग्रुन फल देने वाले कर्म दत्तका वंध होगा। मन्द योग-कपाय होने पर इससे विपर्रात समझना चाहिए।

दारहवं श्रीर तेरहवें गुएस्थान से कपात्र का सम ही जाता है। वहाँ केवल

ि ३६ ]

योग ही बंध का कारण शेप रहता है। अतएव इन दोनों गुण्स्थानों में प्रभति-प्रदेश वंध होता है पर स्थिति और अनुभाग वंध कपाय के अभाव फे कारण नहीं होता है। जैसे दीवाल पर फैंकी हुई वालुका दीवाल पर ठहरे विना ही फड़ जाती है उसी प्रकार वहाँ कर्म आते हैं पर स्थिति न होने के कारण आते ही फड़ते जाते हैं-उनका फल भी अनुभाग बंध न होने के कारण नहीं मोगा जाता। कहा भी है--

जोगा पयडिपपस, ठिदि-ग्रगुपागा कसामग्रों होंति ।

अर्थात् प्रकृति और प्रदेश वंध योग से तथा स्थिति और अनुमाग वंध कपाय `से होते हैं।

इस प्रकार सकपर्यी जीवों के साम्परायिक वंध और कपाय राहित महात्माओं को ईर्योपथ वंध होता है। वंध के भेदोंके संवंध में विशेष स्पष्टीकरण द्वितीय अध्ययन में किया जायगा।

चौथा पुरुष तत्त्व यहाँ प्रतिपादन किया गपा है। 'पुनातीति पुरुषम्' अर्थोत् जो आत्मा को पवित्र करता है वह पुरुष कहलाता है। ग्रुम कियाएँ करने से पुरुष का बंध होता है। पुरुष तत्त्व के नौ भेद आगम में बताये हैं। वे इस प्रकार हैं—

- (१) अन्न पुराय-भोजन-दान देने से होने वाला पुराय ।
- (२) पाए पुएय-पानी देने से होने वाला पुएय।
- (३) लयन पुराय-निवास के लिए स्थान देने से होने वाला पुराय ।
- ( ४ ) शयन पुराय शरुमा संथारा आदि देने से होने वाला पुराय।
- ( ४ ) वस्त्र पुराय-चस्त्र आदि देने से होने चाला पुराय ।
- (६) मनः पुरुष -- मानासिक शुभ व्यापार से होने वाला पुरुष ।
- (७) वचन पुराय-चार्या के शुभ प्रयोग से होने वाला पुराय।
- ( ८ ) काय पुराय-शरीर के शुम व्यापार से होते वाला पुराय।

( १ ) नमस्कार पुराय-गुरुजन के प्रति विनम्रता धारण करनसे होने वाला पुराय।

उपगेक्त नौ प्रकार से वंधने वाला यह पुराय वयालीस प्रकार से भोगा जाता है अर्थात् पुराय का आचररा करने से वयालीस शुभ कर्म-प्रभुतियों के रुप में उसके फल की प्राप्ति होती है।

पुरुष के संबंध में कुछ लोगों की अत्यन्त अमपूर्श धारणा है वढ पकान्त रूप होने के कारण मिथ्या है । कोई कहते हैं कि पुरुष शुभ कर्म रूप होने के कारण, संसार का हेतु है । पुरुष के डदय से सांसारिक सुख प्राप्त होते हैं । उससे शुभ आस्तव होता है और आस्तव मोत्त में बाधक है। अत्रपव पुरुष-कियाओं का परि-त्याग करना ही योग्य है। इस अभ के कारण उन्होंने अनेकानेक अनर्थकारी प्ररूपणाएँ जनता के सामने रक्खीं । जैसे-उनका कहना है कि माता-पिता की सेवा करना अधर्म है, गार्भिणी स्त्री के द्वारा अपने गर्भ की रत्ता करना अधर्म है, मूखे को भोजन देना और प्यास के मारे मरते हुए प्राणी को पानी पिलाना अधर्म है, यदि कोई

ام والجواد ومر معهد المعاد الم

अवोध वालक आग में जलकर या पानी में इवकर मरने की तैयारी में हो तो उसे मृत्यु से वचाना अधर्म है। यही नहीं, वचाने की भावना हृदय में उत्पच होना अथवा वचाने वाले को भला जानना भी अधर्म है। दिल में दया की भावना लाने से भी पाप लगता है।

इस प्रकार की जिनागम से विपरीत प्ररूपणा करके इन लोगोंने धर्म के मूल में कुठाराघात किया है और अनेक कोमल-हृदय मनुष्यों के हृदय में निर्दयता की भावना भर कर उन्हें कठोर बना दिया है। इन्होंने भगवान के धर्मीपदेश के प्रयोजन को ही सर्वथा नष्ट कर दिया है। प्रश्न-ब्याकरण में कहा है--

' सब्व जग जीव रङ्खाएदयट्टयाए पावयणं भगवया सुकहियं । '

त्रार्थात् जगत के समस्त जावों की रत्ता श्रौर दया क लिए भगवान् न प्रवचन का उपदेश दिया है।

भगवान् न प्रवचन का उपदेश तो इसलिए दिया कि जीवों की रत्ता और दया की जाय, पर मिथ्यात्व के प्रवल उदय से लोगों ने प्रवचन का यह सार निकाला है कि जीवों की रत्ता न की जाय और उन पर दया भाव न लाया जाय ! मोह की माया अपरम्पार है।

दया, परोपकार और रत्ता की वदौलत ही संसार के प्राणी जीवित रहकर धर्म का आचरण करने योग्य वनते हैं । माता गर्भ का पालन-पौषण करने में अधर्म समसकर अगर गर्भ-रत्तान करे तो धर्म-तीर्थ किस प्रकार चलेगा ? तथा क्या वह माता घोर निर्दयता पूर्वक गर्भ के विनाश का कारण नहीं बनेगी ? इसी प्रकार माता-पिता की सेवा करने में यदि अधर्म होता तो ठाणांग सूत्र में माता-पिता के अलांकिक उपकार का वह प्रभावशाली वर्णन किया जा सकता था ? यह सव वाते इतनी निःस्सार हैं कि इनका प्रति-विधान करने कि आवश्यकता ही अधिक नहीं है ।

पुएय को एकान्ततः संसार का कारण कह कर उसे हेय वताना भी छज्ञान है। पाप का विनाश करने के लिए पुएय छानिवार्य रूप से छावश्यक है छतः वह मोज का भी कारण है। मनुष्य भव की प्राप्ति पुएय के विना नहीं होती छौर मनुष्य भव के विना मोज नहीं मिलता। इसी प्रकार पंचेन्द्रिय जाति छौर जस पर्याय भी पुएय के ही प्रताप से प्राप्त होती है छार इनके विना भी मोज्ञ की प्राप्ति छासंभव है। इससे यह स्पष्ट सिद्ध होता है कि पुएय के विना मुक्ति नहीं मिल सकती। फिर भी पुएय के जो लोग एकान्त संसार का कारण वतलाते हैं उनका कथन किस प्रकार शास्त्र-संगत माना जा सकता है ?

रांका-'पुरुय पापत्तयो मोत्तः' अर्थात् पुरुय और पाप का सर्वथा नाश होने पर मोत्त होता है; यह जिनागम की मान्यता है। जव तक पुरुय का उदय वना रहेगा तव तक मोत्त नहीं मिल सकता। आरंभ में जस-पर्याय, पंचेन्द्रिय जाति और मनुष्यभव आदि की प्राप्ति के लिए पुरुय की आवश्यकता भले ही हो पर अन्त में तो उसका विनाश करना ही पड़ता है। तो उसे मोच का कारण कैसे माना जाय ?

समाधान-जीवों के परिणाम तीन प्रकार के दोते हैं -(१) अशुभ (२) शुभ आरे (३)-शुद्ध । पाप-जनक अशुभ परिणामों का विनाश करने के लिए पुराय-जनक शुभ-परिणामों का अवलम्बन लेना पड़ता है । जव अशुभ परिणामों का विनाश हो जाता है तब शुद्ध परिणामों के अवलम्बन से शुभ-परिणाम का भा परित्याग करना पड़ता है । इस प्रकार पुराय प्राह्य है और उच्चतम अवस्था प्राप्त होने पर वह हेय वन जाता है । उदाहरणार्थ-मान लीजिए, किसी व्यक्ति को भारत वर्ष से लंदन जाना है तो उसे जहाज पर वैठने की आवश्यकता पड़ेगी और समुद्र के उस पार पहुँच जाने पर जहाज को त्यागने की भी आवश्यकता होगी । इस प्रकार लंदन पहुँचने के लिए जहाज पर चढना भी अनिवार्थ है और उससे उतरना भी आनिवार्य है । यदि कोई अज्ञानी पुरुष यह कहने लगे कि समुद्र के उस पार पहुँचने पर जहाज का त्याग आनिवार्य है तो पहले से ही उस पर न चैठना ठीक है; या कोई जहाज पर आकर होकर फिर उतरना न चाहे तो वह लंदन नहीं पहुँच सकता । इसी प्रकार अन्त में पुराय रूपी जहाज को हेय समझ कर कोई उसका पाप समुद्र के पार पहुँचने से पहले ही से त्याग कर चैठे तो वह संसार समुद्र में हुवेगा ।

इस प्रकार यह निर्विवाद है कि पुरुष मोत्त का भी कारण है अतएव उसे सर्वथा अप्राह्य बताना अनुचित है। वास्तव में अत्यन्त उच्चकेाटि पर न पहुँचे हुए मुमुत्तु जीवों के लिए पुरुष एक मुख्य अवलम्वन है अतएव-पाप पर विजय प्राप्त करने के लिए पुरुष का आचारण करना आवकों का परम कत्त्वय है।

पाँचवाँ पाप तत्त्व है । अशुक्ष परिएति के द्वारा जीव अशुभ-दुःख-प्रद कमों का बंध करता है, उसे पाप कहते हैं । पाप आत्मा को मलीन वनाने वाला और दुःख का कारए है । पाप के अठारह भेद वतलाये गये हैं । वे इस प्रकार हैं :—

(१) प्राणातिपात (२) मृषावाद (३) ग्रदत्तादान (४) मैथुन (४) परिग्रह (६) क्रोध (७) मान (८) माया (१) लोभ (१०) राग (११) द्वेष (१२) क्लेश (१२) ग्रभ्याख़्यान (१४) पिशुनता (१४) परपरिवाद (१६) रति-ग्ररति (१७) माया-सृषा (१८) मिथ्या-दर्शनशल्य।

तात्पर्य यह है कि प्राणातिपात आदि उपर्युक्त अठारह का आचरण करने से पाप का उपार्जन होता है। इसका परिपाक आत्मा के लिए आति भयंकर होता है। यह बयासी ( ८२) प्रकार से भागा जाता अर्थात् पाप के उदय से वयासी प्रकार की पाप-कर्म प्रछतियों का वंध होता है।

जैसा कि पहले कहा है-प्रति समय अनतानन्त कर्म-दलितों का बंध होता है । जो मुमुज़ु जन अन्तर्द्ध होकर अपने भावों की जागरूकता के साथ चौकसी करते हैं, जो अशुभ भावना को अन्तः करण में श्रंकुरित नहीं होने देते, वे पाप-वंध से और उसके दुःखमय विपाक से वच कर क्रमशः अनन्त सुख के भागी वनते हैं। एक समय

Land Rush

घट द्रव्य निरूपग

मात्र शुभ परिणाम रखने से अनन्तानन्त शुभ कर्म-परमागुओं का वंध हो जाता है। श्रौर एक समय मात्र अशुभ आव आने से अनन्तानन्त पाप-कर्मों का वंध होता है। यह जान कर सदा सावधान रहना चाहिए।

छुठा आस्रव तत्त्व है। कर्म का आत्मा में आना आस्रव कहलाता है। अर्थात् योग रूपी नाली से, आत्मा रूपी तालाव में, कर्म रूपी जल का जो पावाह आता है उसे आस्रव कहते हैं।

श्रास्तव संसार-प्रयण का प्रधान कारण है, अतपव इसका स्वरूप और सिके कारणों को जान कर उन कारणों का परित्याग करना मे।चार्था का कर्त्तव्य है। आस्रव के सूल दो भेद हैं- शुभ आस्रव और अशुभ आस्रव । अथवा आव-आस्रव और द्रव्य-आस्रव। शुभ आस्रव असाता वेदनीय आदि अशुभ प्रकृतियों के वंध का हेतु है। जीव का शुभ या अशुभ परिणाम-जिससे आस्नव होता है-माव-आस्रव कह लाता है और कर्म-परमाशुओं का आना द्रव्य-आस्रव कहलाता हैं।

पांच इन्द्रियों, चार कषाय, पांच अन्नत, तीन योग और पर्चास कियाएँ यह वयालीस आस्त्रव के भेद हैं। इन्द्रियों का निरूपण किया जा चुका हैं, कषायों का आगे किया जायगा। हिंसा, सृषा वाद, चौर्य, अव्रह्म और परिव्रह—यह पांच श्रवत हैं। योग के तीन भेद हैं—

(१) काययोग (२) वचनयोग (३) मनोयोग।

(१) काय योग—वीर्यान्तराय कर्म का चयोपशम होने पर श्रौदारिक श्रादि खात प्रकार की काय—वर्गणा में से किसी भी एक के श्रालंबन से, झात्मा के प्रदेशों में होने वाला परिस्पन्दन काय योग है।

(२) वचन योग-शरीर नाम कर्मोंदय से प्राप्त वचन वर्गणा का आलंवन होने पर, वीर्यान्तराय आदि कर्मों के क्तयोपशम से होने वाली आन्तरिक वचन लब्धि का सन्निधान होने पर, वचन रूप परिणमन के उन्मुख आत्मा के परिस्वन्दन को वचन योग कहते हैं।

(३) मनेायोग-वीर्थान्तराय तथा नो-इन्द्रियावरण कर्म के ज्ञयोपसम रूप मनोलच्धि का समिधान होने पर, और मनेावर्गणा रूप वाह्य निमित्त के होने पर मन परिणाम के उन्मुख आत्मा के प्रदेशों के परिस्पन्दन को मनोयोग कहते हैं।

केवली भगवान सयोगी होते हैं किन्तु वीर्थान्तराय श्रादि का चयोपचय उनके नहीं होता ( चय होता है ) वहां श्राल-प्रदेशों के परिस्पन्द को ही योग समझना चाहिए । क्योंकि सामान्य श्रपेचा से मन, वचन श्रोर काय के व्यापार को ही योग कहते हैं ।

कियात्रों के पचीस भेद इस प्रकार हैं:--

[ १ ] काथिकी किया-असावधानी से शरीर का व्यापार करना।

[२] श्राधिकरणिकी किया-शस्त्र श्रादि का प्रयोग करने से लगने वाली।

[ 80 ]

| [३] प्राद्वेषिकी किया-देश करने से लगने वाली ।                                          |  |
|----------------------------------------------------------------------------------------|--|
| [ ४] पारितापतिकी क्रिया- स्व-पर को संताप पहुंचाने से लगने वाली।                        |  |
| ( ४ ) प्राणातिपातिकी क्रिया - हिंसा से लगने वाली।                                      |  |
| [ ६ इग्रप्रत्याङ्यानिकी क्रिया-प्रत्याङ्यान न करने से लगने वाली।                       |  |
| [ ७ ] छारम्भिकी किया—सावद्य क्रिया-छारंभ से लगने वाली ।                                |  |
| [ ८ ] पारिग्रहिकी किया - परिग्रह से लगने वाली।                                         |  |
| [ ६ ] सायापत्यायिकी किया—मायाचार करने से लगने वाली।                                    |  |
| [ १० ] मिथ्याद्र्शन प्रत्यायिकी क्रिया-मिथ्यात्व से लगने वाली।                         |  |
| [ ११ ) दृष्टिकी किया - रागादि भाव से पदार्थों को देखने से लगने वाली।                   |  |
| [ १२ ] स्पृष्टिकी किया-विकृत भाव से स्त्री ग्रादि का स्पर्श करने से लगने वाली।         |  |
| [१३] प्रातीत्यकी किया-किसी का बुरा विचारने से लगने वाली।                               |  |
| [ १४ ] सामन्ते।पनिपातिका किया-धा, दूध श्रादि के वर्त्तन खुले छोड़ देने                 |  |
| ्रेसे तथा अपनी प्रशंसा सुनकर प्रसन्न होने से लगने वाली।                                |  |
| [१४] स्वाहस्तिकी क्रिया- अपने हाथों जीव को मारने से लगने वाली।                         |  |
| [ १६ ] नै शस्त्रिकी कियाराजा आदि की आज्ञा से शस्त्र आदि दनाने से                       |  |
| लगने वाली।                                                                             |  |
| [ १७ ] ग्रानयानिकी क्रिया-जीव-ग्रजीव पदार्थ को लाने लेजाने से लगने वाली                |  |
| [ १८ ] वैदारणिकी किया-चीरने फाड़ने से लगने वाली।                                       |  |
| [ १६ ] छनायोग प्रत्ययिकी क्रिया—श्रयतना से वस्तुओं के। उठाने-धरने से<br>लगने वाली।     |  |
|                                                                                        |  |
| [ २० ]                                                                                 |  |
| पाल जाय करन से लगन वाला।<br>( २१ ] प्रेम प्रत्ययिकी किया-माया श्रौर लेाभ से लगने वाली। |  |
| [ २२ ] द्वेष प्रत्ययिकी किया-कोध और मान से लगने वाली।                                  |  |
| [२३] प्रायोगिकी किया - मन, चचन, काय के अयोग्य व्यापार से लगने                          |  |
| चाली।                                                                                  |  |
| [ २४ ] सामुदानिकी किया-महापाप से लगने वाली किया।                                       |  |
| [ २४ ] पेर्यापथिकी क्रिया-मार्ग में चलने से लगन वाली क्रिया । यह क्रिया                |  |
| अप्रमत्त साधु और केवली भगवान को भी लगती है।                                            |  |
| उक्ष पचीस कियाएँ कर्म के आस्रव का कारण होने से आस्रव रूप कहलाती                        |  |
| मुमुज्जु जीवों को इनसे बचना चाहिए। यह आस्रव व तत्त्व का संज्ञिप्त निरूपण               |  |
|                                                                                        |  |

हुन्ना।

 불

सातवां तत्त्व संवर है। श्रास्तव का निरोध करना श्रर्थात् श्राते हुए कमों को शुद्ध श्रध्यवसाय के द्वारा रोक देना संवर कहलाता है। संवर मोच का कारण होने से सत्पुरुषों द्वारा श्राह्य है। संवर की साधना से कर्म-रज हटता है, संसार-भ्रमण का झन्त होता है, समस्त डुःखों से मुक्ति मिलती है । समस्त संयमी इसकी आराधना करते हैं।

संवर के प्रधान दो भेद हैं - भाव-संवर तथा द्रव्यसंवर । कर्म-वन्धन के कारण भूत कियाओं का त्याग करना भाव-संवर है और भाव-संवर से कर्मों का रुक जाना द्रव्य-संवर है । आस्त्रव के मुख्य कारण मिथ्यात्व, अविरति, प्रमाद, कषाय और भोग हैं । इन कारणों का जिन-जिन गुण्स्थानों में निरोध होता है, उस गुण्स्थान में उतना ही संवर होता जाता है । यथा-मिथ्यात्व अवस्था का नाश करने के पश्चात् साश्वादन, मिश्र आदि गुण्स्थानों में मिथ्यात्व अवस्था का नाश करने के पश्चात्त साश्वादन, मिश्र आदि गुण्स्थानों में मिथ्यात्व का संवर हो जाता है । इसी प्रकार देशतः पांचवें गुण्स्थान में और पूर्णतः छठे गुण्स्थान में विरति-श्रवस्था प्राप्त होने पर अविरति का संवर हो जाता है । सातवें गुण्स्थान में विरति-श्रवस्था प्राप्त होने पर अविरति का संवर हो जाता है । सातवें गुण्स्थान में विरति-श्रवस्था प्राप्त आवर्भाव होने से वहां प्रमाद का संवर होता है, चौदहवें गुण्स्थान में निष्क्रपाय श्रवस्था प्राप्त होने पर कषाय का संवर हो जाता है । इन कारणों के अभाव होने पर किस-किस गुण्स्थान में कर्मों की किन-किन प्रकृतियों का आस्त्रव रुकता है यह विस्तृत विचार विस्तार भय से यहां नहीं किया गया है ।

संवर तत्व के सत्तावन भेद हैं-पांच समिति, तीन गुप्ति, वाईस परीपद-जय, दस धर्म, वारह भावना श्रौर पांच प्रकार का चारित्र।

यतना पूर्वक प्रवृत्ति करने को समिति कहते हैं । समिति के पांच भेद इस प्रकार हैं ।

(१) ईर्या समिति-अर्थात् यत्ना पूर्वक, साढ़े तीन हाथ आगे की पृथ्वी देखते हुए, कारण-विशेष उपास्थित होने पर चलना।

(२) भाषा समिति-हित, मित और प्रिय भाषा वोलना, निरवद्य भाषा का ही प्रयोग करना।

(३) एपणा समिति-वेदना आदि कारण उपस्थित होने पर, शास्त्रोक्त विधि से निर्दोष आहार-पानी लेना।

(४) श्रादाननित्तेपण समिति—संयम के उपकरण यतना पूर्वक रखना और यतना पूर्वक उठाना ।

(४) प्रतिष्टापनिका समिति-जीव रहित भूमि में यतना से मल-मूत्र स्रादि त्यागना ।

इस प्रकार यतना पूर्वक प्रवृत्ति करने से असंयम के कारण भूत परिणामों का छभाव होता है और छसंयम-परिणास के छभाव से, छसंयमजन्य छास्रव का भी छभाव होता है और आस्रव का छभाव ही संवर है ।

मन, वचन, और काय की स्वेच्छापूर्ण प्रवृत्ति का रुकना सुप्ति कहलाता है। विषय-सुख के लिप मन आदि की प्रवृत्ति रुकने से संक्लेश नहीं हाता और संक्लेश

િ કરી

प्रथम जाध्याय

रूप-परिणाम के अभाव में आस्तव नहीं होता। गुप्ति तीन प्रकार की है-मनोगुप्ति, वचनगुप्ति, कायगुप्ति।

वचनगुप्ति दों प्रकार की है—मौनावलस्विनी अर्थात् अपने हार्दिक अभिपाय को दूसरों पर प्रकट करने के लिए अक्रुटि आदि से संकेत न करके मौन घारण करना। दूसरी वाङ्नियमिनी-अर्थात् उपयोग-पूर्वक मुखवास्त्रिका वान्ध कर वोलना।

कायगुप्ति दो प्रकार की है—<u>चेछानिवृत्ति</u> और चे<u>ष्टानियमिनी</u> । योग-निरोध के समय तथा कायोत्सर्ग में शरीर को सर्वथा स्थिर रखना चेष्टानिवृत्ति है और उठने बैठने आदि कियाओं में आगमानुसार शारीरिक चेष्टा का नियमित रखना चेष्टानिय-मिना काय गुप्ति है। कहा है—

> डपसर्ग प्रसङ्गेऽपि कायोत्सर्गजुषो मुनेः । स्थिरीभावः शर्गरस्य, कायगुप्तिर्निंगद्यते ॥ शयनासननिद्वेपादान चंक्रमणेषु यः। स्थानेषु चेष्टानियमः, कायगुष्तिस्तु साऽपरा॥

इनका आशय पहले ही निरूपित किया जा चुका है। पांच सामिति और तीन गुप्ति को आगम में आठ प्रवचन माना गया है। इसका कारण यह है कि चारित्र रूपी शरीर इन्हीं से उत्पन्न होता है और यही उसकी रत्ता-पालन-पोषण करती है।

संयम की रचा के लिए और कमें की निर्जरा के लिए आये हुए टुःखों को श्वेना संतप्त हुए सहन करना परीपह कहलाता है। परीपह वाईस प्रकार के हैं। वे इस प्रकार हैं—[१] चुधा (२) पिपाला [३] शीत [४] उष्ण [४] दंशमशक [६) अचेल [७] अगति [८] छी [८] चर्या [१०] निषधा |११] शण्या [१२] आकोश [१३] बध [१४] याचना ।१४] अलाभ [१६] रोग [१७] तृणस्पर्श [१८] मल [१६] सत्कार-पुरस्कार [२०] प्रज्ञा [ चुद्धि वैभव दोने पर भी अभिमान न करना ] [२१] आज्ञान |२२] आदर्शन । इन परीपहों का विशेष स्वरूप अन्यत्र देखना चाहिए ।

त्तमा, साईव, आर्जव, मुझि, तप, संयम, सत्य, शौच, आर्किचन्य और ब्रह्मचर्य, यह दस यतिधर्म हैं। कोध का अभाव त्तमा है। अभिमान का त्याग करके कोमल छत्ति रखना मार्दव है, कपट न करना आर्जव है, लोभ का अभाव मुझि है, इच्छा का श्रीरोध करना तप है, हिंसा का त्याग संयम है, सत्य भाषए करना सत्य है, अन्त:-करए की शुद्धता शौच है, परिग्रह का त्याग अर्किचनता है और मैथुन का त्याग फरना ब्रह्मचर्य है।

वारह भावनाएँ---(१) श्रानित्य (२) अशरण (३) संसार (४) एकत्व (४)

િ શર ]

छन्यत्व (६) अ्रशुचित्व (७) आस्रव (८) संवर (६) निर्जरा (१०) लोक (११) वोधि-दुर्लभ और (१२) धर्मस्वाख्यातत्व । इन भावनाओं का पुनः-पुनः चिन्तन करने से सांसारिक भोगोपमोगों से तथा परित्राह आदि से ममता हटती है और वैराग्य की वृद्धि दोती है।

(१) छानित्य भावना---संसार का स्वरूप अस्थिर है, यहां नित्य कुछ भी नहीं है, इस प्रकार पुनः-पुनः चिन्तन करना।

(२) ग्रशरण भावना-इन्द्र श्रौर उपेन्द्र जैसे शक्तिशाली भी मृत्यु के पंजे में फँसते हैं तो संसार में कोई शरणभूत नहीं है, इस प्रकार वारम्यार विचार करना।

(३) संसार भावना — इस संसार में संसारी जीव नट के समान चेष्टाएँ कर रदा है – ब्राह्मण चांडाल वन जाता है, चांडाल ब्राह्मण हो जाता है, वैश्य शद्र वन जाता है श्रौर शद्र वैश्य वन जाता है। यहां तक कि मनुष्य मर कर कीड़े-मकोड़े वन जाते हैं। संसारी जीव ने कौन सी योनि नहीं पाई है ? श्रनादिकाल से जीव विविध योनियों में अमण कर रहा है, ऐसा विचार करना।

(४) एकत्व भावना—यह जीव अकेला ही जन्मता है, अकेला ही मरता है, अकेला ही अपने किये हुए कमों का फल भोगता है, दुःख में कोई भाग लेने वाला नहीं है, इस प्रकार विचार करना।

(४) ग्रन्यत्व भावना—जव शरीर ही जीव से भिन्न है तो धन-धान्य, बन्धु-बान्धवों की वात ही क्या है ? इस प्रकार जगत् के समस्त पदार्थों को श्रात्मा से भिन्न चिन्तन करना।

(६) अग्रुचित्व भावना—संसार में जितने घृणाजनक अग्रुचि पदार्थ हैं उन सव में शरीर सिरमौर है। यह शरीर मल, मूत्र, रक्ष, मांस पीव आदि का थैला है। यह कदापि ग्रुचि नहीं हो सकता। जिससे नौ द्वार सदैव गंदगी वद्वाया करते हैं, वह भला कैसे ग्रुद्ध होगा ? इस प्रकार शरीर की अपवित्रता का विचार करना।

(७ छास्रव भावना – छास्रव तत्त्व का पुनः-पुनः विचार करना।

(=) संवर भावना-द्रव्य और भाव संवर के स्वरूप का चिन्तन करना।

(१) निर्जरा भावना – श्रागे कहे जाने वाले निर्जरा तत्त्व का चिन्तन करना 🖡

(१०) लोक भावना—चाँदह राजू प्रमार्ग पुरुष कार लोक के स्वरूप का चिन्तन करना ।

(२१) वोधि ढुर्लभ भावना—जीव अनन्तकाल से संसार में भ्रमण कर रहा है। इसन अनेकों वार चकवर्ती की ऋद्धि प्राप्त की है, मनुष्य जन्म, उत्तम कुल, आर्थ देश भी पाया किन्तु सम्यग्झान की प्राप्ति होना कठिन है, इस प्रकार चिन्तन करना।

(१२) धर्मस्वाख्यातत्व—संसार रूपी समुद्र से पार उतरने के लिए धर्म ही एक मात्र उपाय है और धर्म वही है जिसका बीतराग श्रर्दन्त भगवान् उपदेश देते हैं, इस प्रकार का चिन्तन करना।

[ 88 ]

प्रथम अध्याय

पांच प्रकार का चाग्त्रि यह है- (१) सामायिक (२) छेदोपस्थापना (३) परि-द्वार विशुद्धि (४) सूद्मसारुपगय और (४) यथाख्यात।

[१] सामायिक चारिज-सदोष व्यापार का त्याग करना झौर रत्नत्रय-वर्छक ध्यापार करना सामायिक चारित्र है।

[२] छेदोपस्थापना—प्रधान साधु द्वारा दिये हुए पांच महावर्तो को छेदो-पस्थापना चाग्त्रि कहते हैं।

[३] परिहार विशुद्धि – गच्छ से पृथक् होकर नौ साधु आगमोक्त विधि के ,श्रनुसार अठारह सदाने तक एक विशिष्ट तप करते हैं, वह परिहार-विशुद्धि चारित्र है।

[४] सूदम साम्पराय--दमवें गुएस्थान में पहुंचने पर, जो चारित्र होता है है वह सूदम साम्पराय चारित्र है।

। श्री यथाख्यात चारित्र--कषायों का सर्वथा जय या उपशय हो जाने पर जो आत्म-रमण रूप चारित्र होता है वह यथाख्यात चारित्र कहलाता है । यही चारित्र मोच का साचात् कारण है । इस काल में ऋन्तिम तीन चारित्रों का विच्छेद हो भाया है।

आठवाँ निर्जरा तत्त्व है। पूर्वीपार्जिन कमेँ का फल भोगने के पश्चात् कर्म आत्म अदेशों से भड़ जाते हैं, उसीकों निर्ज़रा कहते हैं। निर्ज़रा के मुख़्य दो भेद हैं-लकाम उन्जिरा तथा अकाम निर्जरा। कहा भी है

संग्नार बीज भूतानां कमें जां जग्णादिहा

निर्जरा ला स्मृता द्वेधा सकामा काम वर्जिता ॥

अर्थात-संसार के कारण भून कमों के जरण-जाण-होने से निर्जरा होती है। वह सकाम और अकाम के भेद स दो प्रकार की है।

'मेरे कमों की निर्जरा हो जाय' इस प्रकार की अभिलाप्रा पूर्वक तपस्या के द्वारा कमों का खिरना सकाम निर्जरा है और चिता इड्या के, फल देने के प्रश्चात • कमों का स्वयं खिर जाना अकाम निर्जरा है।

खकाम निर्जग योगियों को होनी है, क्योंकि वे कमौं का च्य करने के लिए ही तपस्या करने हैं. लोकिक मान-प्रतिष्ठ आदि की प्राप्ति के लिए तपस्या करने का आगम में निषेध है। अकाम निर्जरा एकन्द्रिय आदि सब संसारी जीवों को प्रतिच्छ होती रहती है। एकन्द्रिय जाव शात उष्ण शस्त्र आदि के द्वारा असातावेदनीय कर्म भोग कर, सुक्त कर्म को आत्म-प्रदर्शों स पृथक करने हैं विकलन्द्रिय जीव सूख-प्यास आदि के द्वारा, पंचेन्द्रिय जीव छेदन-भेदन आदि के द्वारा, नारकी जीव चेन्न जन्य, परस्पर-जन्य और परमाधामी देवों द्वारा जन्म वेदना द्वारा, इसी प्रकार देव किल्वि-'षता आदि के द्वारा असातावेदनीय को भोग कर उसे आत्मप्रदेशों से अलग करते हैं। 'यह सब अकाम निर्जरा है।

षद् द्रव्य निरूपण

जैसे फलों का पाक उपाय पूर्वक भी दोता है और स्वामाविक भी दोता है अर्थात् जैसे कच्चा फल तोड़कर घास आदि में दवा देने से शीघ्र पकता है और वृत्त की शाखा में लगा हुआ धोरे-धोरे पकता है इसी प्रकार कमों का परिपाक भी दो अकार से होता है। मुनिराज तपस्या के द्वारा कमों को शीघ्र पका कर उनकी निर्जरा कर डालते हैं और अन्य प्राणी कमों का खाभाविक रूप से उदय होने पर उसे भोगते हैं, तत्पश्चात् कमों की निर्जरा होती है।

तात्पर्य यह है कि तपस्या और ध्यान आदि के द्वारा कर्म-निर्जरा होती है। निर्जरा मोक्त का कारण है, अतएव आत्म-शुद्धि के अभिलाषियों को उसका उपाय-तपस्या आदि-करना चाहिए। तप और ध्यान का विवेचन आगे किया जायगा।

नौंवां तत्त्व मोत्त हैं। सम्पूर्ण कमौं का पूर्ण रूप से त्तय होने पर श्रात्मा के शुद्ध स्वरूप का प्रकट हो जाना मोत्त है। मोत्त, जीव की विशुद्ध श्रवस्था-विशेष है। इसका विस्तृत निरूपण 'मोत्त' नामक श्रध्ययन में होगा।

## मूल-धम्मो अहम्मो आगासं कालो पोग्गल जंतवो । एस लोगुत्ति परणत्तो जिणेहिं वरदंसिहिं ॥१३॥

छाया—धर्मोऽधर्म ग्राकारां कालः पुद्राल जन्तवः । एपो लोक इति प्रज्ञप्तो जिनैवेरदर्शिमिः ॥

शब्दार्थ-धर्मास्तिकाय, अधर्मास्तिकाय, आकास्तिकाय, काल, पुद्गलास्तिकाय और जीव, यही लोक है, ऐसी सर्वदर्शी जिनेखरों ने प्ररूपणा की है ।

भाष्य--पूर्व गाथा में नव तत्त्वों का विवेचन किया गया है। इससे यह आशं-का हो सकती है कि जीव आदि तत्त्व कहां रहते हैं ? इस आशंका का समाधान करने के लिए यहां लोक का निरूपण किया है।

तात्पर्य यह है कि जहां धर्मास्तिकाय आदि सव इव्यों का सद्भाव है उस लोक कहते हैं। यद्यपि यहां धर्मास्तिकाय आदि का ही लोक संझा दी है किन्तु वह आधाद्यधेय की अभेद-विवत्ता से समफना चाहिए। अर्थात् धर्मास्तिकाय आदि से • उपलभित आकाश-भाग को लोक कहुते हैं।

धर्मास्तिकाय—जो द्रव्य जीवों और पुद्गलों की गति में सहायक होता है उसे धर्मास्तिकाय कहते हैं। जैसे जल मछली के गमन में निमित्त होता है अधवा रेल की पटरी रेल के चलने में निमित्त होती है उसी प्रकार धर्मास्तिकाय भी जवि-पुद्गलों के गमन में निमित्त होता है।

अधर्मास्तिकाय-जो द्रव्य जीवों श्रौर पुद्गलों की स्थिति में निमिच होता हैं वह अधर्मास्तिकाय कहलाता है। जैसे-छाया थके हुए पथिकों को ठहराने में सदायक होती है।

यह दोनों द्रव्य गति-स्थिति में सहायक मात्र होते हैं । यदि प्रेरक होते तें।

ટર ]

### प्रथम श्रध्याय

जगत् में विचित्र स्थिति उत्पन्न हो जाती । दोनों द्रव्य सम्पूर्ण लोकाकाश में व्याप्त हैं, ग्रतएव प्रति समय धर्म-द्रव्य जीव-पुद्गलों को गमन में प्रेरित करता और अधर्म द्रव्य स्थिति में प्रेरित करता; इस प्रकार धर्मास्तिकाय के कारण स्थिति होने पाती और न अधर्मास्तिकाय के कारण गति होने पाती । ग्रतएव दोनों द्रव्यों को गति-स्थिति में सहायक मात्र मानना चाहिए ।

आकाशास्तिकाय--आकाश सर्व व्यापी द्रव्य है, किन्तु वह वाह्य निमित्त से लोकाकाश और अलोकाकाश के भेद से दो भागों में विभक्त है । जहां धर्मास्तिकाय, श्रधर्मास्तिकाय आदि षद् द्रव्यों का सद्भाव है यह लोकाकाश कहलाता है । कहा भी है--'धर्माधर्मादीनि द्रव्याणि पत्र विलोक्यन्ते स लोकः' अर्थात् जहां धर्म-अधर्म श्रादि द्रव्य अवलोकन किये जाते हैं वह लोक है। लोकाकाश से परे सब स्रोर अनन्त आकाश है।

शंका-यदि धर्म आदि द्रव्यों का आधार लोकाकाश है तो आकाश का आधार क्या है ? आकाश किस पर टिका हुआ है ?

लमाधान—म्राकाश स्वप्रतिष्ठ है—वह अपने प्राप पर ही टिका है । उसका कोई अन्य ग्राधार नहीं है।

र्शका-यदि पैसा है लो लोकाकाश और धर्म आदि द्रव्यों में आधार-आधेय सम्बन्ध क्यों कहा गया है ?

समाधान-लोकाकाश के बाहर धर्म आदि द्रव्यों का खद्भाव नहीं है, यही आधार-आधेय की कल्पना का प्रयोजन है। इसी अपेका से दोनों में आधार-आधेर का व्यवहार समझना चाहिए।

जिनागम में चार प्रकार का लोक निरूपण किया गया है -(१) द्रव्यलोक (२) चेत्रलोक (३) काललोक और (४) सावलाक। द्रव्यलोक, एक और अन्त वाला है, चेत्रलोक असंख्य कोड़ा-कोड़ी योजन लम्वा-चौड़ा है और उनकी परिधि भी असंख्य कोड़ा-कोड़ी योजन की है। उसका भी अन्त है। काललोक ध्रुव, शाश्वत और नित्य

षट् द्रव्य निरूपण

[ 3= ]

है, उसका कहीं अन्त नहां है । भावलोक अनन्त वर्ण पर्याय, अनन्त गन्ध पर्याय, अनन्त स्पर्श पर्याय और अनन्त संस्थान पर्याय वाला है। उसका अन्त नहीं है।

कल्पना मेद से लोक के तीन मेर भी हैं -(१) अधोलोक. (२) मध्यलोक और (३) ऊर्ध्वलोक। मेरु पर्वत की समतल भूमि से नौ साँग्योजन नाचे से अधोलोक का आरम्भ होता है। उसका आकार औंधे किये हुए सिकारा के समान है। यह नीचे-नीचे अधिक अधिक विस्नोर्ग होता गया है।

अधोलोक से ऊपर अर्थन मेठ पर्वत के समतल से नौ सौ योजन नीचे से लेकर, समतल भाग से नौ सौ योजन ऊपर तक अठारह सौ योजन का मध्यलोक है। वह कालग के समान आकार वाला ह। अध्यलाक से ऊपर का समस्त लोक ऊर्ध्वलोक कहलाता है। उसका आकार मृदंग सरीखा है।

छाधोलोक में सात नरक-भूमियां हैं। वे एक-दुसरी से नीचे हैं और अधिक-अधिक विस्तार वाली हैं। यद्यपि वे एक-दूसरा के नीचे हैं, फिर भी आपस में सटी हुई नहीं हैं, उनके बीच में बहुत वड़ा अन्तर है। इन पृथ्वियों के वीच में घनोदाधि, घनवात और तनुवात तथा आकाश है। पहली पृथ्वी में भवनवासी देव भी रहते हैं। इन पृथ्वियों का विस्तृत वर्शन 'नरक-स्वर्ध' नामक अध्ययन में किया जायगा।

मध्यलोक में श्रसख़्यात द्वीप- समुद्र हैं। यह द्वाप और समुद्र गोलाकार हैं और एक-दूसरे को घेरे हुए हैं। इन सब के बीच में जम्बू-द्वाप है । जम्बू-द्वीप का पूर्व-पश्चिम में तथा उत्तर-दक्षिण में एक लाख योजन का विस्तार है । इसे घरने वाले लवण समुद्र का विस्तार इससे दुगुना-दो लाख योजन का है । लक्ष्ण समुद्र घातकी खंड द्वीप से चारों श्रोर घिरा हुश्रा है श्रार उसका विस्तार लवण समुद्र से दुगुना- चार लाख योजन का है। घातकी खंड द्वीप के चारों तरफ कालोदाधि समुद्र है, उसका विस्तार धातकी खंड से दुगुना श्राठ लाख योजन का है। कालोदाधि समुद्र है, उसका विस्तार धातकी खंड से दुगुना श्राठ लाख योजन का है। कालोदाधि समुद्र यद पुष्करोदधि समुद्र दुगुना विस्तार चाला है। इन्ही क्रम से खाजन का है। इन्के वाद पुष्करोदधि समुद्र दुगुना विस्तार चाला है। इन्हा क्रम से ख्रसंख्यात द्वीप श्रीर श्रसंख्यात समुद्र मध्यलोक में विद्यमान हैं। श्रन्त में स्वयंभूरमण द्वीप श्रीर स्वयंभू रमण समुद्र है।

जम्बू-द्वीप के धीचोंबीच सुमेरु पर्वत है। जम्बू-द्वीप में पूर्व से पश्चिम सक लम्बे छह पर्वत हैं। इन पर्वतों को वर्षधर कहते हैं। इनके द्वारा जम्बू-द्वीप के सात विभाग हो गये हैं। इन्हें विभक्त करने वाले पर्वत हिमवान, महाहिमवान, निपध, नील, रुक्ति श्रौर शिखरि हैं। इन विभागों को सात केत्र कहते हैं। वे इस प्रकार चैं-भरतकेत्र, हैमवतकेत्र, हरिकेत्र, विदेहकेत्र, रम्यक्केत्र, हैरएयवतकेत्र श्रौर पेरा-वतकेत्र। अरतकेत्र दक्तिए में है, उससे उत्तर में हैमवत, हैमवत से उत्तर में हरि, हरि से उत्तर में विदेह, विदेह से उत्तर में रम्यक्, रम्यक् से उत्तर में हरि, श्रौर हैरएयवत से उत्तर में पेरावत केत्र है।

जम्बू-द्रीप में जितने चेत्र, पर्वत श्रौर मेरु हैं उससे दुगुने धातकी खंड हीप

### वधम अध्याय

में हैं, पर उनके नाम एक सरीखे हैं। गोलाकार घातकी खंड के पूर्वार्ध और पश्चिमार्ध इस प्रकार दो भाग हैं। दो पर्वतों के कारण यह विभाग होता है। यह पर्वत दक्तििण से उत्तर तक फैल हुए वाण के समान सरल हैं। प्रत्येक भाग में अर्थात् पूर्वार्ध और पश्चिमार्ध में एक-एक मेरु. सात-सात त्तेत्र और छह-छह पर्वत हैं।

मेरु चेत्र और पर्वनों की जो संख़्या धातकी खंड में है उतनी ही संख़्या आधे .पुष्कर द्वीप में है। इसमें भी दो मेरु आदि हैं। वंद द्वीप भी वाणाकार पर्वतों से विभक्त होकर पूर्वार्ध और पश्चिमार्ध में स्थित है। इस प्रकार जोड़ करने से कुल पांच मेरु, तीस पर्वन और पैंतील चेत्र हैं। पांच देवकुरु, पांच उत्तरकुरु, पांच महाविदेहों के १०८ विजय, पांच भरत तथा पांच परावत चेत्रों के दो सौ पंचावन आर्य देश हैं। अन्तर्द्वाप सिर्फ लवण समुद्र म हा होते हैं। उनकी संख़्या ४६ है। लवण समुद्र में, जम्ब-द्वाप के भरतचत्र के वैताख्य पवत की पूर्व और पश्चिम में दो-दो दाढ़ें निकली हुई हैं। प्रत्यक दाढ़ पर सात-सात अन्तर्द्वाप हैं। इसी प्रकार पेरावतचेत्र में भी है। आत्रय कुल ४६ अन्तर्द्वा त्वर्ण समुद्र में हैं।

अर्ध्वलोक में देवों का निवास है। समतल भूमि से ७६० योजन ऊपर से लेकर ६०० योजन तक में तोरे, सूर्य, चन्द्रमा आदि ज्योतिपी देव रहते हैं। मगर यह प्रदेश मध्य लोक में ही मम्मिलित है। इमले ऊपर वैमानिक कल्पोपपन्न देवों के सौधर्म आदि बारह स्वर्ग है। उनके ऊपर नौ प्रैवेयक देवों के नव विमान हैं। यह विमान तीन-तीन ऊपर-नीचे तीन श्रेशियों में हैं। प्रैवेयक के ऊपर विजय, वैजयंत, जयंन, अपराजित और सर्वार्थासद्ध-यह पांच अनुत्तर विमान हैं। स्वीर्थसिद्ध विमान के ऊपर ईपत् प्रागनार पृथ्वी अर्थात् सिद्ध भगवान का क्षेत्र है। उसके वाद लोक का अन्त हो जाता है।

यह लोक जीवों से भग हुआ है। पर त्रस जीव त्रस नाड़ी में ही होते हैं। लोक के आग-पाग-ऊपग से नीचे तक, चौदह राज ऊँचे और एक राज चौड़े आकाश प्रदेश को त्रसनाड़ी कहते हैं। इसमें त्रस और स्थावर दोनों प्रकार के जीव रहते हैं। त्रसनाड़ी के वाहर स्थावर-नाड़ी है। उसमें स्थावर जीव ही रहते हैं।

समस्त लोक के असंख्यात प्रदेश हैं। उसका विस्तार कितना है, सा अंकों द्वारा नहीं वताया जा सकता। तथापि भगवती सूत्र में उसका निरूपण इस प्रकार है-

जम्बूझीप का परिधि तीन लाख, सोलह हजार, दो सौ सत्राइस योजन, तीन कोश, एक सौ श्रट्टाईस धनुप और कुछ श्रधिक साढ़े तेरह छंगुल है। महान ऋदि बाले छह देव जम्बूझीप में मेरूपर्वतर्का चूलि ठा को चारों और घेर कर खड़े रहें। फिर नीचे चार दिक् कुमारियां चार वालिपिंड को प्रदृण करके जम्बूझीप की चारों दिशाओं में वाहर मुख रखकर खड़ी रहें और वे चारों एक साथ उस वालिपिएड को बाहर फैंके तो उन देवां में का एक देव उन चारों पिंडों को पृथ्वी पर गिरने से पहले शीझ ही अधर प्रहण करने में समर्थ है। इतनी शोझ रा गतिवाले उन देवों में से एकदेव जर्दा-जल्दी पूर्व दीशा में जावे, एक दक्तिए में जाय, एक पश्चिम में जाय, एक उत्तर yo T

में जाय, एक ऊर्ध्व दिशा में और एक अधोदिशा में जाय, उसी समय हजार वर्ष की आयु वाला एक वालक उत्पन्न हो, उसके वाद उसके माता-पिता की मृत्यु हो जाय, इतना समय हो जाने पर भी वे शीझगामी देव लोक का अन्त नहीं पा सकते । उसके वाद उस वालक की आयु पूर्ण हो जाय, तब भी देव निरन्तर चलते रहने पर भी लोक के अन्त तक नहीं पहुंच सकते । उस वालक की अस्थि और मज्जा का नाश होने पर भी नहीं और यहां तक कि उस वालक की सात पीड़ियों तक का नाश हो जाने पर भी वे देव लोक का छोर नहीं पा सकते । उस वालक का नाम-गोत्र नष्ट हो जाने पर भी वे देव लोक का छोर नहीं पा सकते । उस वालक का नाम-गोत्र नष्ट हो जाने पर भी लोक का किनारा पाना शब्ध नहीं है । इतने लम्बे समय तक अवि-आन्त शीझतर गति से चलने वाले देव जितना मार्ग-तय करेंगे उससे आसंख्यातवां भाग फिर भी शेष रह जायगा । इससे लोक के विस्तार का खयाल आ सकता है ।

लोक का विस्तृत विवेचन अन्यत्र देखना चाहिए। यहां उसका दिग्दर्शन मात्र कराया गया है।

काल द्रव्य-वर्त्तना लच्च वाला काल द्रव्य कहलाता हैं। काल द्रव्य पुर्गल आदि की पर्यायों के परिवर्तन में सहायक होता है। काल का दिवस, रात्रि आदि विभाग सूर्य-चन्द्रमा की अढ़ाई द्वीप में ही अप्रमण करते हैं, उससे वाहर के सूर्य चन्द्र स्थिर हैं। अतएव अढ़ाई द्वीप और देा समुद्र को समय-चेत्र कहते हैं इसी को मनुष्य लोक भी कहते हैं। मनुष्य लोक के सूर्य-चन्द्र आदि मेरु पर्वत के चारों तरफ अमण करते हैं। दिन, रात, पद्त, माल आदि का व्यवहार मनुष्य लोक के बाहर नहीं होता

आंख का पतक एक चार गिराने में असंख़्यात 'समय' व्यतीत हो जाते हैं। पंसे काल द्रव्य के सबसे सुद्म अविभादय काल के परिमाण को समय कहते हैं। असंख्यात समयों की एक आवत्तिका कहताती है। ४४८० आवत्तिका का एक श्वासी श्रुसंख्यात समयों की एक आवत्तिका कहताती है। ४४८० आवत्तिका का एक श्वासी श्रुवास होता है और ३७७३ श्वासोच्छवास का एक मुहूर्त होता है। ३० मुहूर्त का एक रात दिल, १४ रात दिन का एक एत्त, २ एत्त का एक यास, २ मार्सो की एक इरत, २ ऋतुओं का एक अयन ( उत्तरायण और दक्तिणायण ) दो अयनका एक वर्ष और पांच वर्ष का एक युग होता है।

पुद्गलास्तिकाय—रूप, रस, गंध और स्पर्श चाले द्रव्य को पुद्गल कहते हैं। जगत् में हमें जितने पदार्थ दृष्टिगोचर होते हैं वे सब पुद्गल हैं। झ्योंकि जिसमें रूप आदि होते हैं वही पदार्थ दृष्टि गोचर हो सकता है और रूप आदि सिर्फ पुद्गल में ही होते हैं, अतः पुद्गल ही दृश्य है। पुद्गल के अतिरिक्त अन्य द्रव्य अरूपी होते के कारण अदृश्य हैं।

रूप, रस, गंध और स्पर्श की परस्पर व्याप्ति है। जहां रूप होता है वहां रस, गंध और स्पर्श भी होता है। जहां गंध होता है वहां रूप, रस और स्पर्श भी होता है। जहां स्पर्श होता है वहां रूप आदि सभी होते हैं। अतपच जो लोग गंध सिर्फ पृथ्वी में ही मानते हैं, रूप को सिर्फ पृथ्वी, जल और तेज में ही मानते हैं और स्पर्श को पृथ्वी, जल, तेज और वायु में ही मानते हैं, उनका मत मिथ्या है। पुद्गल के परिणाम पांच प्रकार के हैं-वर्ण परिणाम, गंध परिणाम, रस परि-गाम, रूपर्श परिणाम आरेर संस्थान परिणाम।

वर्श परिशाम पांच प्रकार का है - काला, नीला, लाल, पीला श्रोर सफेद । गंध परिशाम दो प्रकार का है- सुराप्तिगंध और दुराप्तिगंध । रस परिशाम पांच प्रकार का है - तिक्व, कटुक, कपायला, आश्ल और मधुर । स्पर्श परिशाम आठ प्रकार का है-कर्कश, सृदु, हलका, भारी, ठंडा, गर्म, रुद्त श्रीर स्निग्ध ( चिकना ) ।

संस्थान परिएाम पांच प्रकार का है-(१) परिमंडल ( गोल आकार चूड़ी के समान ), (२) वर्तुल ( लड्हू के समान गोलाकार ), (३) व्यस्त ( तिकोना ), (४) चतुरस्र ( चौकोर ), (४) आयत ( लग्गा )।

पुद्रलास्तिकाय के मुख्य दो भेद हैं--परमाग्रु और स्कंध। एद्गल के सब से छोटे-आविभाज्य अंश को परमाग्रु कहते हैं। अनेक परमाग्रुओं के समूह को स्कन्ध कहते हैं। परमाग्रु शस्त्र से छिद-भिद नहीं सकता। उसका न आई है, न मध्य है और न प्रदेश हैं। जब दो परमार्ग्रु इकट्ठे होते हैं तो हिंप्रदेशी स्कन्ध बनता है। तीन परमाग्रुओं के इकट्ठा होने पर त्रिप्रदेशी स्कन्ध वनता है। इसी प्रकार कोई संख्यात प्रदेश बाला स्कन्ध है, कोई असंख्यात प्रदेश वाला और कोई अनन्त प्रदेश वाला स्कन्ध होता है।

कोईनकोई मतावलस्वी परमाखु को एकान्त नित्य और स्कन्ध को एकान्त अनित्य खीकार करते हैं, पर उनकी मान्यता युक्ति संगत नहीं है। वास्तव में प्रत्येक पदार्थ—चाहे चह परमाखु हो या स्कन्ध हो, रूपी हो या श्ररूपी हो—द्रव्यार्थिक नय से नित्य और पर्यायार्थिक नय से श्रनित्य है। परमाग्रु भी इसी प्रकार नित्यानित्य है और स्कन्ध भी नित्यानित्य रूप है।

शरीर, वचन, मन और श्वासोच्छ्नास-यह सब पुद्रल द्रव्य से बनते हैं। अतएच इनका बनना पुद्रल का उपकार है।

पुद्गल इव्य में कई जातियां हैं। उन जातियों को चर्गखा कहते हैं। वर्गखा श्रर्थात् एक विशिष्ट प्रकार के पुद्गल परमाखुश्रों का समूह। मुख्य वर्गखाएं इस प्रकार हैं-श्रौदारिक वर्गखा, वैक्तिय वर्गखा, श्राहारक वर्गखा, तैजल वर्षखा, कार्मख चर्गखा, भाषा वर्गखा, मनो वर्गखा, श्रौर श्वासोच्छ्रवास वर्गखा।

श्रौदारिक वर्गणा-जो पुदल श्रौदारिक शरीर रूप परिणत होते हैं उन्हें श्रौदा-रिक वर्गणा कहते हैं ।

वैक्रियक वर्गणा—जो पुद्धल वैक्रियक शरीर रूप परिखत होते हैं उन्हें वैक्रियक चर्गणा कहते हैं।

आहारक वर्गणा-आहारक ग्रदीर रूप परिणत होने वाले पुझल आहारक वर्गणा कहते हैं।

तैजस वर्गेणा-जिन पुद्रलों से तैजस शुरीर बनता है उन्हें तैजस वर्गणा

षद् द्रव्य निरूपण

[ 22 ]

कहते हैं।

कार्मण वर्गणा-ग्राठ कमौं का समूह-ग्रर्थात् जो पुद्रल ज्ञानावरण श्रादि कर्म रूप परिणत हों वे कार्मण वर्गणा हैं।

इमी प्रकार जिन पुद्रलों से अावा चनती है वे पुद्रल आषा वर्गणा के पुद्रल कहलाते हैं। जिनसे द्रव्य मन और श्वासोच्छ्यास चनता है वे मनोवर्गणा और श्वासोच्छ्यास वर्गणा के पुद्रल कहलात हैं।

इस विवेचन से यह स्पष्ट हो जाता है कि उक्त सभी शरीर और भाषा आदि पौद्गलिक हैं। शब्द को श्राकाश का गुए मानना और अधकार को प्रकाश का अभाव मात्र ठीक नहीं है। पर इसका विवेचन आगे किया जायगा।

जीवास्तिकाय—चतना लच्चएा वाला है । जीव तत्त्व का विवेचन पहले किया जा चुका है ।

धर्म, अधर्म, आकाश, पुद्रल और जीव के साथ 'अस्तिकाय' शब्द का प्रयोग किया गया है। उसका आशय यह है-प्रदेशों के समूह का अस्तिकाय कहते हैं। तात्पर्य यह है कि काल के अतिगिक्न पांचों द्रव्य अनेक प्रदेशों क समूह रूप हैं। आकाश के अनन्त प्रदेश हैं और शेष चार द्रव्यों के असंख्यात-असंख्यात प्रदेश हैं।

काल द्रव्य प्रदेश- प्रचय रूप नहीं है अनएव वह अस्तिकाय नहीं कहलाता।

केवल ज्ञानशाली भगव न महावीर ने इन्हां द्रव्यों का लोक वतलाया है। मूल में 'जिलेहिं वरदसिहिं' यहां वहुवचन का प्रयोग करन से यह स्चित होता है कि अन्य पूर्ववत्तीं तीर्थकरों ने भी पेसा ही निरूपण किया है। अथवा गौतम आदि गए घरों ने भी यहीं प्रतिपाद किया है जो भगवान ने कहा था। इससे लोक की शाश्व-तता के अतिरिक्त कथन का प्रामागय भा विदित हा जाता है।

मूलः--धम्मो अहम्मो आगासं, दव्व इकिक माहियं । अणंताणि य दव्वाणि, कालो पुग्गल जंतवो ॥१४॥

> छाया- वर्मोऽधर्म छाकाश दृब्द एक कमा स्वयतम् । अनन्तानि च द्रव्याणि कालः ६दुनजन्तनः ॥

शाब्दार्थ-धर्म, अधर्म, आकाश, यह तीन द्रव्य एक-एक कहे गये हैं काल, पुद्रल तथा जीव अनन्त द्रव्य हैं।

भाष्य-लोक का खरूप निरूपण करने के पश्चात् द्रव्यों के नाम तथा उनकी संख्या का निरूपण करने के लिप यह गाथा कही गई है।

धर्म श्रादि द्रव्यों का लक्तरण वतलाया जा चुका है। उनमें से धर्म, श्रधर्म श्रौर आकाश द्रव्य को एक कहने का तात्पर्य यह है कि जैस प्रत्यक शर्रार में झलग-झलग जीव है, एक का श्रस्तित्व दूसरे से सम्वन्ध नहीं है उस प्रकार धर्म श्रादि तीन

### प्रथम अध्याय

द्रव्य पृथक्-पृथक् अनेक नहीं है। धर्म और अधर्म द्रव्य असंख्यात प्रदेश वाले, समस्त लोकाकाश में व्याप्त, नित्य और अखगड द्रव्य हैं। इसी प्रकार आकाश द्रव्य भी अनन्त प्रदेशी लोक और अलोक में व्याप्त एक अखगड द्रव्य है। यह तीनों और काल द्रव्य निष्क्रिय हैं। समस्त लोक में व्याप्त होने के कारण इनमें हलन-चलन नहीं होता।

शंका-आगम में कहा है कि प्रत्येक दृब्प प्रति चए उत्पन्न होता है, प्रति चए विनष्ट होता है और प्रति चए ध्रुव रहता है। यदि धर्म आदि द्रब्य किया रहित हैं तो उनका उत्पाद कैसे होगा ? विना किया के उत्पाद कैसे संभव है ?

समाधान—धर्म आदि किया हीत द्रव्यों में किया कारण उत्पाद न होने पर भी अन्य प्रकार से उत्पाद माना गया है। उत्पाद दो प्रकार का है—(१ स्व निमित्तक और (२) परनिमित्तक। प्रति समय अनन्त च्रगुरुलघु गुणों की षट्स्थान पतित हानि वुद्धि होने से स्वभाव से ही इनका उत्पाद और व्यय होता है, यह स्वनिमित्तक उत्पाद और ह्यय है जिसमें किया की आवश्यकता नहीं होती।

परनिमित्तक उत्पाद-व्यय इस प्रकार होता है - धर्म द्रव्य कभी अश्व की गति में निमित्त होता है, कभी गाय की गति में और कभी मनुष्प या पुदल की गति में निमित्त होता है। इसी प्रकार अधर्म द्रव्य कभी किली की स्थिति में सहायक होता है और कभी किसी की स्थिति में। आकाश कभी घट को अवगाह देता है, कभी पट को अवगाइ देता है, कभी और किसी को अवगाह देता है। इस प्रकार इन तीनों किया-हीन द्रव्यों में प्रति त्तणा भेद होता रहता है। यह भेद एक प्रकार की पर्याय है और जहां पर्याय में भेद होता है वहां उसके आधारभूत द्रव्य में भी भेद होता है। यही भेद इनका उत्पाद और विनाश है। अतएव स्पष्ट है कि निष्क्रिय द्रव्यों में प्रति ज्ञण उत्पाद और विनाश होता है।

काल. पुद्गल और जीव द्रव्य अनन्त हैं। इन में से जीवों की अनन्तता का वर्शन पहले किया जा चुका है। जीव द्रव्य को एक मानने में अनेक आपत्तियां हैं। पुद्गल की अनेकता प्रत्यत्त सिद्ध है। एक पुद्गल दूसरे पुद्गल से सर्वथा भिन्न प्रतीत होता है। काल द्रव्य भी अनन्त हैं। यद्यपि वर्त्तमान काल एक समय मात्र है, तथापि भूत और भविष्य काल के समय अनन्त होने के कारए काल को अनन्त कहा है। अथवा अनन्त पर्यायों के परिवर्त्तन का कारए होने से काल को अनन्त कहा है।

इस प्रकार धर्म, अधर्म, आकाश और काल, ये चार द्रव्य किया हीन हैं। धर्म, अधर्म और एक जीव-द्रव्य, ये तीन असंख्यात प्रदेशी हैं। पुद्गल, आ क श और काल अनन्त हैं। अकेला पुद्गल द्रव्य प्रूर्तिक और शेष पांचों द्रव्य आपूर्तिक हैं। जीव अकेला चेतनावान् और शेष पांच द्रव्य अचेतन हैं। काल के आंतरिक पांच द्रव्य आस्तिकाय (प्रदेशों के ससूद ) रूप हैं। आकाश को छोड़कर शेष पांच द्रव्य लोकाकाश ये ही विद्यमान हैं।

यहां द्रव्यों की संख्या निर्धारित कर देने से वैशेषिक आदि द्वारां मानी हुई

.23

षद् द्रव्य निरूपण

[ X8 ] ·

द्रव्यों की संख्या का निराकरण किया गया है। वैषेशिक पृथ्वी, अप, तेज, वायु, आकाश, काल, दिशा, आत्मा और मन, ये नौ द्रव्य स्वीकार करते हैं। इनकी संख्यां वास्ताविक नहीं है, क्योंकि दिशा का आकाश में अन्तर्भाव होता है। दिशा पृथक् द्रव्य नहीं है अपितु आकाश के विभिन्न विभागों में ही दिशा की कल्पना की गई है। इसी प्रकार मन आत्मा की ही एक शक्ति-विशेष है अतः उसे आत्मा से पृथक् नहीं मानना चाहिए। यदि मन को पृथक् द्रव्य माना जाय तो इन्द्रियों को भी पृथक् द्रव्य सानना पड़ेगा। पृथ्वी, अप, तेज और वायु में रहने वाला एकोन्द्रिय जाव आत्म-द्रव्य में अन्तर्गत है और इनका शरीर पुद्गल द्रव्य में समाविष्ट है।

सांझ्यों ने पचीस तस्वों की कल्पना की है। वे वृद्धि और अहंकार को पुरुप तस्व अर्थात् आत्मा से भिन्न स्वीकार करते हैं, जो अनुमव-विरुद्ध है। इसके अति-रिक्न उन्होंने शब्द आदि से आकाश आदि पंच भूतों की उत्पात्ते मानी है। अन्द पुद्रल है, इसका समर्थन आगे किया जायगा। पौद्गलिक शब्द से अपौद्गलिक आकाश नहीं उत्पन्न हो सकता। इसी प्रकार उनकी अन्य कल्पनाएँ भी युक्ति और अनुमव से वाधित हैं। पूर्ण विचार करने से प्रंथ-विस्तार होगा।

इसी प्रकार नैयायिकों द्वारा स्वीकृत प्रमाण, प्रमेय आदि सोलह पदार्थों का धोद्धों द्वारा स्वीकृत विज्ञान, वेदना, संज्ञा, आदि पांच स्कन्धों का, वेदान्तियों द्वारा अभिमत एकमात्र पुरुष तत्त्व का, चार्वाकों द्वारा अंगीकृत पांच महाभूतों का, विवार कर उनका यथा योग्य प्रति विधान करना चाहिए।

शंका-पहले तत्त्वों की संख्या नौ वतलाई गई है और यहां द्रव्यों की संख्या छह वतलाई गई है। यह कथन परस्पर विरोधी होने से कैसे माना जा सकता है ?

उत्तर--दोनों निरूपणों में विरोध समभ्तना ठीक नहीं है। तत्त्वों का विशेषन आध्यात्मिक र्दाष्ट से किया गया है और द्रव्यों का कथन दार्शानेक दृष्टि से। मुमुज जीवों को जाव, अनीव का स्वरूप समझकर यह जानना विशेष उपयोगी होता है कि जीव के संसार-अमण के कारण क्या हैं ? संसार से मुक्ति पाने के कारण क्या हैं ? मुक्ति क्या है ? अतः संसार के कारण रूप में आस्तव और बंध का, मोच के कारण रूप में संचर और निर्ज़रा का कथन किया है। मोच्च प्रजान लह्य हाने के कारण उसका वर्णन करना उपयोगी है ही। पाप और पुराय भी संसार-मोच के कारण हाने से उनका भी स्वरूप समझाया गया है।

द्रव्यों के विवेचन से यह विदिन होता है कि हम जिस जगत में रहते हैं उसकी यथार्थ स्थिति क्या है ? वह किन-किन मौलिक पदार्थों का है ?

इस प्रकार दोनों विवेचनों में हुप्रि भेद होने पर भी बास्तविक भिन्नता नहीं है। एतराव पारस्परिक विरोध की कृत्पना असंगत है। द्रव्य का विवेचन इसी श्रध्ययन में छोगे किया जायगा।

मूलः-गई लक्खणो उ धम्मो, झहम्मो ठाणलक्खणो । भायणं सव्वदव्वाणं नहं झोगाह लक्खणं ॥१५॥

> छाया—गति लत्तरणस्तु धर्मः, ग्रधर्मः स्थानलत्तरणः । भाजनं सर्वद्रव्याणां, नभोऽवगाहलत्तरणम् ॥ ११॥

शब्दार्थ-गति में सहायक होना धर्म द्रव्य का लक्षण है, स्थिति में सहायक होना छाधर्म द्रव्य का लक्षण है, छावगाहना दना छाकाश द्रव्य का लक्षण है। झाकाश समस्त हूव्यों का छाधार है।। १४॥

भाष्य-द्रव्यों की संख्या निर्धारित करने के पश्चात् उनके स्वरूप का निरूपण करने के लिए सूत्रकार ने यह कथन किया है। द्रव्यों के स्वरूप का निरूपण प्रायः श्रा खुका है, श्रतएव यहां पुनरुक्ति नहीं की जाती।

प्रत्येक कार्य के लिए उपादान और निमित्त-दोनों कारणों का सद्भाव मानना छावश्यक है। जीव और पुद्गल की गति रूप कार्य के लिए भी उक्क दोनों कारण होने चाहिए। जीव की गति में जीव उपादान कारण है और पुद्गल की गति में पुद् गल खयं उपादान कारण है। निमित्त कारण उपादान कारण से भिन्न ही होता है, छतएव इन की गति में जो निमित्त कारण है वही धर्मास्तिकाय है। इस प्रकार धर्मा-स्तिकाय की सिद्धि होती है।

शंका-गति का निमित्त कारग मानना तो आवश्यक है किन्तु धर्म को ही क्यों माना जाय ? आकाश को निमित्त कारग मानने से काम चल सकता है तो फिर एक पृथक् द्रब्य की करपना करने से क्या लाभ ?

समाधान-धर्मास्तिकाय का कार्य आकाश से नहीं चल सकता। क्योंकिं आकाश अनन्त और अखंड द्रव्य होने के कारण जीव और पुद्गल को, अपने में सर्वत्र गति करने से नहीं रोक सकता। पेसी स्थिति में अनन्त पुद्गल और अनन्त जीव, अनन्त परिमाण वाले आकाश में बिना रूकांवट के संचार करेंगे। और वे इतने जीव, अनन्त परिमाण वाले आकाश में बिना रूकांवट के संचार करेंगे। और वे इतने पुथक्-पृथक् हो जाउँगे कि उनका पुनः मिलना और नियत सृष्टि के रूप में दिखाई देना पायः अशक्य हो जाउँगे कि उनका पुनः मिलना और नियत सृष्टि के रूप में दिखाई देना पायः अशक्य हो जाउँगा। इस कारण जीव और पुद्गल की गति को नियन्त्रित करने के लिए धर्मास्तिकाय नामक पृथक् द्रव्य को स्वीकार करना आवश्यक है।

इसी युक्ति से जीव और पुद्गल की स्थिति की मर्यादा बनाये रखने के लिए अधर्मास्तिकाय को स्वीकार करना चाहिए।

धर्मास्तिकाय के द्वारा जीवों का गमन-आगमन, भाषा, उन्मेष, मनोयोग, चचनयोग और कावयोग प्रवृत्त होता है तथा इनके अतिरिक्त अन्य भी जो गमन शील भाव है वे भी घमोस्तिकाय से प्रवृत्त हो रहे हैं। अधर्मास्तिकाय से जीवों का खड़ा

" strictly . .....

ि ४६ ]

रहना, चठना, सोना, मन को स्थिर करना आदि स्थिति-शील झियाएँ दोती हैं

व्याझ्याप्रज्ञति में धर्मास्तिकाय और अधर्मास्तिकाय के आठ-आठ मध्य प्रदेश घताये गय हैं। धर्मास्तिकाय का एक प्रदेश, धर्मास्तिकाय के कम से कम तीन और श्रधिक से अधिक छुह प्रदेशों से स्पष्ट ढोता है और अधर्मास्तिकाय का एक प्रदेश श्रधर्मास्तिकाय के कम से कम चार और अधिक से अधिक सात प्रदेशों स स्पष्ट होता है। लोकाकाश के एक प्रदेश में धर्मास्तिकाय का एक प्रदेश और अधर्मास्ति-काय का एक प्रदेश अवश्य विद्यमान है और जहां इन दोनों का एक-एक प्रदेश है बहां दूसरा अधर्मास्तिकाय या धर्मास्तिकाय का प्रदेश नहीं रह सकता। ताल्पर्य यह है कि जैसे संख्यात, असंख्यात और अञ्चत-प्रदेश वाला स्केंध भी आकाश के एक प्रदेश में अवगाहन कर सकता है उसी प्रकार धर्मास्तिकाय और अधर्मास्तिकाय के खनेक प्रदेश एक आकाश-प्रदेश में अवगाह नहीं हैं। इससे यह भी प्रतीत हो जाता है कि लोकाकाश के जितने प्रदेश में अवगाह नहीं हैं। इससे यह भी प्रतीत हो जाता

मूलः-वत्तणा लक्खणो कालो, जीवो उव झोग लक्खणो। नाणेणं दंसणेणं च, सुहेण य दुहेण य ॥ १६ ॥

> छाया—वर्त्तनालत्त्रगः कालो, जीव उपयोग लत्त्रगाः। ज्ञानेन दर्शनेन च, सुखेन हुःखेन च॥ १६॥

शठदार्थ- वर्त्तना अर्थात् पर्यायों के परिवर्त्तन में सहायक होना काल का लक्षण है। उपयोग जीव का लक्षण है। सुख, दुःख, ज्ञान और दर्शन से जीव की पहचान होती है।

भाष्य-जीव का विस्तृत स्वरूप-प्रतिपादन किया जा चुका है। काल के विषय में भी सामान्य कथन किया जा चुका है। विशेप इतना जानना चाहिए कि समय, आवली, मुहूर्त, अहोरात्रि आदि व्यवहार-काल को काल द्रव्य मानने के आतिग्रि किसी-किसी आचार्य ने इन सव का कारण भूत निश्चय काल भी स्वीकार किया है। थोग शास्त्र में आचार्य हेमचन्द्र ने लिखा है-

> लोकाकाशावदेशस्था भिन्नाः कालाणवस्तु ये। आवानां पश्चित्ताय, मुख्यः कालः स उच्यते ॥ ज्योतिः शास्त्रे यस्य मानमुच्यते समयादिकम्। स व्यावहारिकः कालः कालवदिभिरामतः॥ तव जीर्णादिरूपेण यदमी सुवनादरे। पदार्थाः परिवर्त्तन्ते तत्कालस्यैव चेष्टितम् ॥

छार्थात् लोकाकाश के प्रदेशों में रहने वाले, एक दुसरे से भिन्न काल के जो 'अगु हैं वे मुख्य काल कहलाते हैं और वही पदार्थों के परिवर्तन में निमित्त होते हैं। ज्योतिष शास्त्र में जिसका समय आवली आदि परिमाण कहा गया है वग घ्यावद्वारिक काल है, ऐसा काल द्रव्य के वेत्ताओं ने स्वीकार किया है।

पदार्थ कमी नये होते हैं, कमी पुराने हो जाते हैं, इस प्रकार का संसार में पदार्थों का जो परिवर्तन होता है, वह काल का ही व्यापार है।

झाचार्य हेमचन्द्र के श्रतिरिक्त वाचक श्री उमास्वाति ने भी 'कालश्चेत्येके ' इस तत्त्वार्थ सूत्र में किन्हीं-किन्हीं झाचार्यों का मत काल की द्रव्यता के विषय में प्रकट किया हे।

दत्तना को काल का लत्तए कहा गया है। संस्कृत भाषा में उसकी व्युत्पत्ति तीन प्रकार की है— 'वर्त्धते, वर्तते, वर्तनमात्रं वा वर्तना'। पहली व्युत्पत्ति कारए-साधन है, दूसरी कर्त्तसाधन है और तीसरी भावसाधन है। द्रव्य अपनी पूर्व पर्याय का त्याग स्वयं ही करता है फिर भी उसमें वाह्य निमित्त की आवश्यकता होती है। अत्तरव पर्याय के परित्याग से उपलत्तित काल को वर्त्तना रूप कहा गया है।

जीव का लत्तए उपयोग कथन करने के पश्चात् ज्ञान, दर्शन और सुख-दुःख से जीव का ज्ञान दोना बतलाया गया है से। अन्य मतावलम्बियों की इस सम्बन्ध की मिथ्या मान्यताओं का निराकरण करने के लिए समझना चाहिये। जैसे कि वैशेषिक ज्ञान आदि गुणों को जीव से सर्वथा भिन्न मानते हैं और सांख्य जीव को दुःख-सुख का ओक्ता न मान कर प्रकृति को ही भोक्ता मानते हैं। यह मिथ्या मान्यताएँ उन्लिखित कथन से ख़ाएडत दो जाती हैं।

सांख्यों की यह मान्यता है कि पुरुष ( जीव ) सुख-दुःख का भोक्का नहीं है । जड़ प्रकृति से उत्पन्न होने वाली वुद्धि वस्तुतः सुख-दुःख का भोग करती है । वुद्धि उभय-मुख दर्पणकार है अर्थात् वुद्धि में दर्पण की भांति एक ओर से सुख आदि का अतिविस्व पड़ता है और दूसरी तरफ से पुरुष का प्रतिविस्व पड़ता है। अतएव पुरुष और सुख आदि एक ही जगह भिल जाते हैं। ऐसी अवस्था में डुरुष आन्ति के वश होकर अपने आपको सुख-दुःख का भोग करने वाला मान लेता है, वास्तव में बुद्धि जो कि प्रकृति का एक विकार है-सुख-दुःख भोगती है।

सांख्यों की यह मानता युक्ति हीन है। पुरुष अमूर्त्तिक है ऐसा उन्होंने स्वयं स्वीकार किया है। असूर्त्तिक वस्तु का प्रतिथिम्य पड़ नहीं सकता, क्योंकि प्रतिथिम्व पड़ना सूर्त्त पदार्थ का धर्म है। अतएव पुरुष का बुद्धि पर प्रतिबिम्व पड़ना जब असंभव है तो किस प्रकार सुख और पुरुष एकत्र प्रतिविम्बित होंगे ? एकत्र प्रति-विम्बित न होने से पुरुष को तज्जन्य अम भी नहीं हो सकता।

इसके अतिरिक्त प्रकृति जड़ है। जड़ में चेदना-शक्ति नहीं होती। अगर किसी में चेदना-शक्ति है तो उसे जड़ नहीं किन्तु चेतन ही मानना उपयुक्त है। इसलिष मुछति को जड़ मानते हुए भी सुख-दुःख का भाग करने वाली स्वीकार करना परस्पर विरोधी प्रलाप है।

इसी प्रकार दुद्धि अर्थात् झान को जड़ प्रछति का विकार ( कार्य ) वर्तानां भी

[ 25 ]

र्टाक नहीं है। प्रकृति स्वयं जड़ अर्थात् अचेतन है तो फिर उससे चेतन स्वरूप वुदि किस प्रकार उत्पन्न हो सकती है ? उपादान कारण के ही धर्म कार्य में आते हैं। जैसे काली मिट्टी से काला घट बनता है, सफेद तंतुओं से सफेद वस्त्र बनता है। यदि श्रुत्ति उपादान कारण है और वुद्धि उसका कार्य है तो प्रकृति का जड़ता रूप गुण खुद्ध में आना चाहिए; परन्तु वुद्धि जड़ नहीं है अतपव बह प्रकृति का कार्य नहीं है। सुत्रकार ने इन बातों को सूचित करने के लिए 'नार्णेण दंसर्णेण य सुहेए य

हुहेरा य' यह पद सूत्र में रक्खा है।

# मूलः---सहंधयार उज्जोञ्जो, पहा छायाऽऽतवे इ वा । वर्ण्ण रस गंध फासा, पुग्गलाणं तु लक्खणं ॥१७॥

द्यायाः--- शव्दान्धकागेद्योताः. प्रभा छायाऽऽत्प इति व। । वर्णरसगन्धस्पर्शाः, पुद्धलानां तु लत्त्रणम् ॥ १७ ॥

शब्दार्थ- शब्द, ग्रंधकार, उद्यांत, प्रसा, छाया, घूप, वर्श, रस, गंध और स्पर्शे यह सब पुद्रल के लक्षरा हैं।

भाष्य- सच द्रव्यों का स्वरूप निरूपण करके अन्त में बच्चे हुए पुंद्गल द्रव्य का स्वरूप प्रतिषादन करने के लिए यह गाथा कही गई है।

पर्याय प्ररूपणा के झारा यहां पुद्गल का लत्त्तण वत्तताया गया है। शब्द आदि पुद्रल द्रव्य की पर्याय हैं अर्थात् शब्द, श्रंधकार आदि के रूप में पुद्रल द्रव्य ही परि-ण्त होता है।

शब्द दो प्रकार है—आपा रूप शब्द और अभाषा रूप शब्द । भाषा-शब्द के भी दो भेद हैं—छत्तरात्मक तथा छनत्तरात्मक । पारस्परिक व्यवहार का कारण, शास्त्रों को प्रकाशित करने वाला शब्द छत्तरात्मक शब्द है। झीन्द्रिय छादि जॉवों का शब्द छनत्तरात्मक शब्द है।

अभापात्मक शब्द भी दो प्रकार का है—प्रायोगिक और वैस्नासिक । बिना बुरुप-प्रयत्न के उत्पन्न होने वाला मेघ आदि का शब्द वैस्त्रसिक (प्राइतिक) शब्द कदसाता है। प्रायोगिक या प्रयत्न जन्य शब्द के चार भेद हैं—(१) तत (२) वितत (२) घन और (४) सौषिर। भरी आदि का शब्द तत कहलाता है। वीणा आदि के शब्द को वितत कहते हैं। घंटा आदि का शब्द घन कहलाता है और शंख आदिका छिद्रों से उत्पन्न होने वाला शब्द सौषिर है।

र्टी के प्रतिबंध का कारण और प्रकाश का विरोधी पुंद्गल का विकार अधकार कहलाता है। चन्द्रमा, माणि और जुननू आदि से होने वाला शीतल प्रकाश उद्योत कहलाता है। कान्ति (चमक) को प्रभा कहते हैं। प्रकाश के आवरण से उत्पन्न होने वाली छाया कहलाती है। सूर्य आदि से उत्पन्न होने वाला उष्ण प्रकाश आतप है। जो चत्तु इन्द्रिय द्वारा ग्रहण करने योग्य हो उसे वर्ण कहते हैं। जिह्ना झन्द्रिय द्वारा ग्राह्य पुद्गल का गुण रस है जो घ्राण इन्द्रिय द्वारा ग्राह्य हो उसे गंध कहते हैं श्रौर र्स्पशेनीन्द्रिय द्वारा ग्राह्य गुण को स्पर्श कहते हैं।

खूत्र में शब्द को पुद्गल द्रव्य का परिणाम वताकर सूत्रकार ने उसके आकाश का गुए होने का तथा उसकी एकान्त निस्यताका निराकरण किया है । शब्द पौहलेक है, आकाश का गुए नहीं है इस विषय की चर्चा स्यारहवें अध्ययन में की जायगी । मीमांसक मतानुयायी शब्द को लर्वथा नित्य स्वीकार करते हैं। वे अपना पक्त समर्थन करने के लिए इस प्रकार युक्तियाँ उपस्थित करते हैं:--

(१) शब्द नित्य है, क्योंकि हमें 'यह वही शब्द है, जिसे पहले सुना था, इस अकार का ज्ञान होता है। तात्पर्थ यही है कि कल हमने 'क' पेसा शब्द सुना। आज फिर जब हम किसी के मुख से 'क' शब्द सुनते हैं तो हमें पेसा मालूप पड़ता है कि आज मैं वही 'क' सुन रहा हूँ जिसे कल सुना था। शब्द अगर अनित्य होता तो वह बोलने के पश्चात् उसी समय नष्ट हो जाता और फिर दूसरी चार वड कमी सुनाई न देता। मगर वह फिर सुनाई देता है और हमें प्रत्याम ज्ञान भी होता है इसलिए शब्द को नित्य ही स्वीकार करना चाहिए।

(२) अनुमान प्रमाण से शब्द की नित्यता सिद्ध होती है। यथा-- शब्द नित्य है, क्योंकि वह ओत्र-इन्द्रिय का विषय है। जो-जो आत्र-इन्द्रिय का विषय हाता है बह-बह नित्य होता है, जैसे शब्दत्व।

(३) शब्द नित्य है, यदि नित्य न होता तो दूसरों को झपना अभिप्राय सप्तकाने के लिए उसका प्रयोग करना वृथा हो जाता। सारांश यह है कि शब्द आर अनित्य हो ता वह उच्चारए करने के वाद ही नष्ट हो जाता है। अब दूनरी बार हम जो शब्द वोलते हैं वह नया है—एकदम अपूर्व है और अपूर्व होने के कारण असका वाच्य अर्थ क्या है, यह किसी को मालूम नहीं है। सान लीजिए—हमने किसी से कहा-'पुस्तक लाग्रो'। वह पुस्तक का अर्थ नहीं समकता था सो हमने उसे समका हिया। वह समक गया। किन्तु वह एस्तक शब्द अनित्य होने के कारण उसका पहले वाला तो है नहीं क्योंकि वह उसी समय ता था सो हमने उसे समका हिया। वह समक गया। किन्तु वह एस्तक शब्द अतित्य होने के कारण उसी समय नष्ट हो गया अब दूसरी वार हम फिर कहते हैं—'पुस्तक लाओ' यहां पुस्तक शब्द पहले वाला तो है नहीं क्योंकि वह उसी समय नष्ट हो गया था। यह तो नवीन ही शब्द है, अतएव इसका अर्थ किसी को हात नहीं होना चाहिए। इसी अकार समस्त शब्द यदि आनत्य है तो किसी भी शब्द का अथ किनी को झात न हो सकेगा आर ऐसी अवस्था में अपना आग्राय प्रकाशित करने के लिए दूनको के लए हमारा वालना भी व्यथे होगा। ऐसा होने से संसार के समस्त व्यवहार जुल्त हा जाएँगे। अतएव शब्द को अनित्य न सानकर नित्य मानना ही युक्ति-संगत प्रोत होता है। और ऐसा मानने से ही जगत् के व्यवहार जल सकते हैं।

सीमांसक की उन्नि खत युक्तियां निस्मार हैं। उसने छानित्य मानने में जो खाधाएँ बतलाई है, वे बाधाएँ तभी छा सकती हैं जब शब्द को सर्वया अनित्य स्वी-

पट् द्रव्य निरूपण

[ 20 ]

फार किया जाय। किन्तु जिनागम में शब्द को कथंचित् आनित्य माना गया है। अत-एव यहां उन वाधाओं के लिए तनिक भी गुंजाइश नहीं है। फिर भी उन पर संज्ञेप में विचार किया जाता है--

(१) प्रत्याभेज्ञान प्रमाण से शब्द की एकान्त नित्य ग मानना ठीक नहीं हैं। प्रत्यभिज्ञान उसी वस्तु को जानता है जो वस्तु कथंचित् अनित्य होती है। क्योंकि प्रत्यभिज्ञान में ' यह वही है ' इस प्रकार दो अवस्थाओं में एक रूप से रहने वाले पदार्थ को जाना जाता है। एकान्त नित्य पदार्थ सदा एक ही अवस्था में रहता है उस में दो अवस्थाएँ हो ही नहीं सकती। अतएव जो पदार्थ एकान्त नित्य माना जायगा उसमें दो अवस्थाएँ न होने से वह प्रत्यभिज्ञान का विषय नहीं हा सकता। शब्द प्रत्याभिज्ञान का विषय होता है इससे उसकी अनित्यता-कथंचित् परिणामीपन-ही। सिद्ध होता है।

इसके अतिरिक्त जव कोई 'गो' शब्द बोलता है तो हमें प्रत्यत्त से यह मालूम होता है कि ' गो, शब्द उत्पन्न हुआ है, और वोलने के पश्चात् उसका विनाश भी मालूम होता है। अतएव शब्द की सर्वथा नित्यता को विपय करने वाला प्रत्यभिक्षान प्रत्यत्त प्रमाण से वाधित होने के कारण मिथ्या है।

शंका— जव कोई व्यक्ति शव्द का प्रयोग करता है तो शब्द व्यक्त (प्रकट) होता है, उत्पन्न नहीं होता और वोलने के पश्चात् अव्यक्त (अप्रकट) हो जाता है. नए नहीं होता। इसलिए प्रत्यन्त से शब्द का उत्पन्न होना और नए होना जो ज्ञात होता है वह मिथ्या है।

समाधान- ऐसा मानने से सभी पदार्थ नित्य हो जाएँगे। घट, पट आदि सभी पदार्थों के विपय में यह कहा जा सकता कि घट-पट आदि कोई भी पदार्थ कभी उत्पन्न नहीं होता, सिर्फ व्यक्त हो जाता है। और घट आदि का कभी नाश भी नहीं होता, सिर्फ अव्यक्त हो जाता है। इस प्रकार व्यक्त और अव्यक्त होने के कारण ही पदार्थों का उत्पाद और विनाश प्रतीत होता है। किर मीमांसक शब्द की तरह सभी पदार्थों को सर्वथा नित्य झ्यों नहीं मान लेता ? अकेले शब्द को ही झ्यों नित्य मानता है ?

चास्तव में शब्द तालु-कंठ छादि से उत्पन्न होता है, जैसे कि मिट्टी छादि से घट उत्पन्न होता है। अतएव शब्द को एकान्त नित्य मानना युक्ति से सर्वधा प्रतिक्रुल है।

इसके सिवाय शब्द को नित्य सिद्ध करने के लिए आप जो प्रत्यानिज्ञान प्रमाण उपस्थित करते हैं वह अनुमान प्रमाण से वाधित है। यथा- शब्द झनित्य है, क्यांकि उर्भ्में तीवना आर मन्द्रता आदि धर्म पाये जाते हैं। जिसमें तीवता और मन्द्रता आदि धर्म होने हें वह छनित्य होना है, जैसे सुख-दुःख आदि। शब्द में भा तीवता-मन्द्रता आदि हैं छतएव वह अनित्य है। इस छनुमान प्रमाण से शब्द की नित्यता किद्द करने वाला प्रत्यामिशान खेडित हो जाता है। (२) आप कहते हैं-शब्द नित्य है, क्योंकि वह ओत्र-इंद्रिय द्वारा ग्रहण किया जाता है, सो भी ठीक नदीं हैं क्योंकि अनगिनती चाक्य ऐसे हैं जो ओत्र-इंद्रिय द्वारा ग्रहण किये जाते हैं किन्तु जिन्हें आप स्वयं नित्य नहीं मानते हैं। जैसे--

स्वर्गकामः खुरां विवेत्।

अर्थात स्वर्ग जाने की इच्छा रखने वाले पुरुप को मदिरा-पान करना चाहिए। यह वाक्य आंत्रन्द्रिय द्वारा त्रदण किया जाता हैं, इंसलिए आपके कथनानुसार यह सी नित्य होना चाहिए। मगर आप इसे नित्य नहीं मान सकते। अगर इस वाक्य को भी नित्य मानते हो तो वेद की नरह इसे प्रमाण भूत मान कर इस वाक्य के अनुसार ही आप को आचरण करना चाहिए।

(२) तीसरी युक्ति आपने यह बताई है कि शब्द को यदि नित्य नहीं माना जायगा तो अपना आसिपाय समझाने के लिए उसे वोलना व्यर्थ हो जायगा। यह कथन भी सत्य नहीं हैं। इस कथन के अनुसार तो प्रत्येक वाच्य पदार्थ को भी सर्वथा नित्य मानना पड़ेगा; क्योंकि शब्द का अर्थ समझने के लिए जैसे शब्द की नित्यता आवश्यक समझते हो उसी प्रकार पदार्थ की नित्यता भी आवश्यक ठहरती है। पदार्थ यदि आनित्य है तो वढ़ मानित्त्रण नवीन-अपूर्व उत्पन्न होगा और ऐसी आवस्था में उसका बाचक शब्द तो कोई होता ही नहीं; तव उस पदार्थ को जताने के लिए किसी भी शब्द का प्रयोग नहीं जिया जा सकेगा। मगर शब्द का प्रयोग किया जाता है इसलिए यह भी मानना चाहिए कि शब्द का वाच्य पदार्थ सदैव एक-सा विद्यमान रहता हैं।

ऐसा मान लेने पर संसार के समस्त पदार्थ नित्य ठहरेंगे, जो आपको भी आमिष्ट नहीं है। अतपव यह युक्ति आपके सिद्धान्त के विरुद्ध पड़ती है। इसलिए शब्द को कथंचित् नित्य और कथंचित् अनित्य ही स्वीकार करना चाहिए। पुद्गल इब्य की पर्याय होने से शब्द अनित्य है और पर्याय द्रब्य से सर्वथा भिन्न नहीं होती इसलिए पुद्गल द्रब्य रूप होने स कथंचित् नित्य है।

सूत्रकार ने शब्द के अनन्तर अंधकार को पुद्गल का लत्तरण वतलाकर उन लोगों के मत का निराकरण किया है जा अंधकार को पुद्गल की पर्याय नहीं स्वीकार करते । नैयायिक मत के अनुयायी कहते हैं कि अंधकार कोई वस्तु नहीं है, वह तो केवल प्रकाश का अभाव है । जब सुर्य-चन्द्रमा आदि प्रकाश करने वाले पदार्थों के प्रकाश का सर्वथा अभाव होता है तो अंधकार मालूम होता हैं। यह अभाव रूप है अतएव इसे पुद्गल रूप बतलाना ठांक नहीं है ।

हम दांवाल क भीतर नहीं प्रवेश कर पति क्योंकि दीवाल पुद्गल होने के कारण हमारी गांत का राक्षता है. इसी प्रकार यदि छांघकार पुद्गल होता तो उसमें भी हम प्रवेश न कर पाते। वह भी दीवाल की तरह हमारी गति को रोक देता। पर ऐसा देखा नहीं जाता। हम लोग छांघकार में गमन करते हैं, वह हमें रोकता नहीं है। इसालप यह सिद्ध होता है कि छांघकार पुद्गल नहीं है। [ 22 ]

पद इच्य निरूपण

इसके अतिरिक्त अंधकार यदि पुद्गल रूप होता तो उसे उत्पद्य करने वाले अवश्य दीखाई पड़ते, जैसे चस्त्र को उत्पत्त करने चाले अवयव-तन्तु-दाखाई पड़ते हैं। पर अंधकार जिससे चनता है चह कोई चस्तु कभी प्रतात नहीं होती, अतप्र अंधकार चस्तु नहीं है, वह आलोक (प्रकाश) का अभाव मात्र है।

नैयायिकों की यह मान्यता मिथ्या है। श्रंधकार श्रमाव रूप नहीं है किन्तु वह सद्भाव रूप पुर्गल की पर्याय है। पुद्गल अनेक प्रकार के होते हैं। कोई स्वृत पुद्गल होता है, वह हमारी गति में रुकावट डालता है। कोई पुद्गल आत्यन सूदम होता है, उससे हमारी गति में रुकावट नहीं पड़ती। गति में रूकावट न डालने के कारण यदि श्रंधकार को पुद्गल न माना जाय तो प्रकाश भी पुद्गल रूप मिद्र नहीं होगा, क्योंकि प्रकाश भी हमारी गति में वाधक नहीं होता। हम जैल श्रंधकार में चलते-फिरते हैं उसी प्रकार प्रकाश में चलते-फिरते हैं। किर क्या कारण है कि श्राप श्रंधकार को श्रमाव रूप मानते हो और प्रकाश की श्रमाव रूप नहीं गानते? जब दोनों में समान धर्म है तो दोनों को हा समान रूप से स्वीकार करना चाहिए।

अगर यह कहो कि प्रकाश का नाश होने से अंधकार हो जाता है इमलिए अंधकार को प्रकाश का अभाव मानते हैं; तो हम यह कह सकत हैं कि अंधकार का अभाव होने से प्रकाश हो जाता हैं, अतएव अंधकार को सदमाव रूप और प्रकाश को अभाव रूप मानो।

शब्द की पुद्गल रूपता सिद्ध करते समय यह बताया जा चुठा है कि जैने विद्युत के उत्पादक कारण-उपादान रूप अववव-पहले दिखाई नहीं देते. कि भी विद्युत पुद्गल है, इसी प्रकार अधकार के जनक अवयव दृष्टि गाचर न होने पर भी बह पुद्गल है। इससे यह नहीं समझना चाहिए कि अधकार के उपादान रूप यूव-यव हैं ही नहीं। तेज के परमाखु ही अधकार रूप पर्याय में परिएत हो जाते हैं और अधकार के परमाखु प्रकाश के रूप में पलट जाते हैं, क्यों कि यह दोनों पर्याय पक ही पुद्गल द्रव्य की हैं।

रांका-पुद्गल-रूप वस्तुओं को देखने के लिए प्रकाश की आवश्यकता पड़ती है। ग्रंधकार पुद्रल होता तो उसे देखने के लिए भी प्रकाश की जरूग्त पड़ती मगर दीपक लेकर कोई अँधकार को नहीं देखता इसलिए अंधकार पुद्रल नहीं हैं।

समाधान-सभी पदाथों में सब धर्म सरीखे नहीं होते पदाथों में विचित्र विचित्र शक्तियां होती हैं। जो शक्ति ,एक में है वह अन्य में नहीं है। इसलिए घट आदि को देखने के लिए सूर्य आदि के प्रकाश की आवश्यकता है पर अंधकार को देखने के लिए प्रकाश की आवश्यकता नहीं पड़ती। यदि सभी पदार्थों के धर्म एक सरीखे होते तो सूर्य को देखने के लिए भी दूसरे सूर्य की आवश्यकता पड़ती।

इस अनुमान से श्रंधकार पुदल रूप लिख होता है ग्रंधकार पौद्गलिक है क्योंकि वह चज्ज-इन्द्रिय से देखा जाता है। जो चज्जु से देखा जाता है वह पुद्गल होता है, जैसे घट श्रादि। इसके अतिरिक्त अंधकार वर्ण से काला और स्पूर्श से शीत है, और वर्ण आदि पुद्गल में ही होते हैं, इसलिप भी अंधकार पौद्गालिक है।

किसी नियित प्रदेश में छत्र आदि के द्वारा प्रकाश का रुकना छाया कहलाता है। छाया को पौर्गलिक सिद्ध करने के लिए, श्रंधकार को पुर्गल रूप सिद्ध करने, वाली यक्तियों का ही प्रयोग करना चाहिए।

पुद्गल के झए झौर स्कंध भेद से दो भेद वतलाये जा चुके हैं। परमाणु भी पुद्गल द्रव्य रूप होने के कारण रूप, रस गंध झौर वर्ण वाला है झौर स्कंध में भी रूप झादि पाये जाते हैं। इसीलिए सूत्रकार ने वर्ण झादि को पुद्गल का लक्तण बता-या है। स्कंध तो मूर्तिक है ही, पर परमाणु भी रूप रस झादि से युक्त हाने के कारण मूर्तिक है। परमाणु निर्विभाग होता है। इस कारण जो प्रदेश परमाणु का है वही प्रदेश रस, का वही रूप का, वही गंध का झौर वही स्पर्श का है। पृथ्वी, जल आग्न और वायु परमाणुओं से उत्पन्न हुई और होती हैं। इन जातियों के परमाणु भिन्न-भिन्न नहीं होते, केवल पर्याध के भेद से इनमें भेद होता है।

शब्द पुद्गल के अनंत परमागुओं का पिएड है। जब महास्कंधों का पग्म्पर संघर्षण होता है तब शब्द उत्पन्न होता है। स्वभावतः अनन्त परमागुओं के पिएड रूप, शब्द के योग्य वर्गणापँ समस्त लोकाकाश में व्याप्त हैं। जहां शब्द की उत्पन्न करने वाले वाह्य कारण मिलते हैं वहां वे शब्द रूप परिणत होने योग्य पुद्गल वर्ग-गाएँ शब्द के रूप में परिणत हो जाती हैं। इसी कारण शब्द पौद्गलिक कहलाता है।

परमागु पुद्गत नित्य है। उसका विभाग नहीं हा सकता। उसमें एक रूप, एक रस, एक गंध और दो स्पर्श अवश्य होते हैं।

े पुद्रल-स्कंध के विवत्ता- भेद से छह भेद भी किये जाते हैं--(१) वादर-वादर (२) वादर (३) वादर सूदम (४) सूदम बादर (४) सूदम (६) सूदम-सूदम।

(१) वादर वादर-जो एदल स्कंध खंड-खंड होने पर अपने आप नहीं जुड़ सकते हैं वे वादर वादर कहलाते हैं। जैसे-पृथ्वी, पर्वत आदि।

(२) बादर-जो पुद्गल-स्कंध खंड-खंड करने पर अपने आप मिल जाएँ उन्हें बादर कहते हैं। जैसे-तेल, घी, दूध, जल आदि।

(३) वादर सूच्म-जो पुद्गत हाथ से प्रहण न किये जा सकते हों, व एक जगह से दूसरी जगह न ले जाए जा सकते हों, देखने में स्थूल दिखाई देते हों पर छिद-भेद न सकते हों, उन्हें वादर सूच्म पुद्गत कहते हैं। जैसे—छाया, ज्ञातप, श्रंधकार, प्रकाश ज्ञादि।

(४) सूचम वादर-जो पुद्गल सूचम होने पर भी स्थूल-से प्रतीत होते हैं वे सूचम बादर हैं। जैसे-वर्ण, रस, गंध, स्पर्श और शब्द।

( ४ ) सूचम-जो पुदल इन्द्रियों के द्वारा शहए। नहीं किये जा लकते हैं वे .सूचम पुद्दल हैं। जैसे-कर्म वर्गणा आदि। [ 88 ]

( ६ ) सूदम सूदम-जो पुद्रल कर्म-वर्गणाओं से भी अत्यन्त सूदम हैं, ऐसा द्रयगुक पर्यन्त स्कंध सूदम सूदम कहलाते हैं।

इन छड पुद्गल-स्कंधों से ही यह समस्त हश्य जगत् निष्पच हुआ है।

मूलः-गुणाणमासञ्चो दब्वं, एगदव्वस्प्तिया गुणा । लक्खणं पज्जवाणं तु, उमञ्चो अस्तिया भवे ॥ १९ ॥

> छाया--गुग्रानामाश्रयो द्रव्यं, एकद्रव्याश्रितानुगाः । चत्त्रणं पर्यवानां तु, उभयोसांश्रता मदन्ति ॥ १६॥

शब्दार्थः—जो गुणों का आधार है वह द्रव्य है। गुण अकेले द्रव्य में ही रहते हैं किन्तु पर्यायों का लक्षण दोनों में अर्थात द्रव्य और गुण में आश्रित होना है।। १६।।

भाष्यः---षट् द्रव्यों के स्वरूप का विवेचन करने के अन्तर श्रव द्रव्य, गुए श्रौर पर्याय का कथन करने के लिए तथा इन तीनों का पारस्परिक श्रन्तर समझाने के लिए यह गाथा कही गई है।

प्रस्तुत गाथा में तीन वातों का विवेचन किया गया है:--

- (१) द्रव्य, गुणौं का आश्रय है।
- (२) गुग केवल द्रव्य में ही रहत हैं।
- (३) पर्यायें द्रव्य में भी रहती हैं और गुलों के भी रहती हैं।

जगत् के किसी भी पदार्थ को यदि सूदम रूप से अवलोकन किया जाय ते। ज्ञात होगा कि किसी भी पदार्थ का निरन्वय विनाश कभी नहीं हाता । प्रत्येक पदार्थ किसी न किसी रूप में वना ही रहता है। उदाहरण क लिए मिट्टी को लंगजेए। मिट्टी पुद्रल है। कुंभार खेत में से मिट्टी लाता है आर उसमें पानी आदि मिला कर उसका पिंड बनाता है। पिंड बना देने पर भी पुद्रल ( मिट्टी ) किसी रूप में विद्यमान है।

पिंड बनाने के पश्चात् कुंमार उस चाक पर चढ़ाता है और उसे घट के आकार में पलट देता है। मिही में एक नया आकार उत्पन्न होता है फिर भी पुहल (मिही) किसी रूप में निद्यमान है।

घट थोड़े दिनों के अनन्तर, चोट लग जाने पर फूट जाता है। उसके टुकड़ेन टुकड़े हो जाते हैं। अब बही पुद्दल (ॉमर्ट) एफर नये आकार को घारए करता है। यह नवीन श्राकार उत्पन्न हो जाने पर भी पुद्दल किसी रूप में विद्यमान है।

टुकड़ों को पीस कर कोई मनुष्य उसका चूर्ण बना डालता है तब फिर एक नवीन श्राकार उत्पन्न होता है, किन्तु पुद्रल किसी रूप म विद्यमान है।

बनायें हुए चूर्ण को कोई हव म उड़ा देता है। जेकिन क्या उस पुद्रल को समूल नाश हो गया ? नहीं। उसमें के अनक क्या किसा क कान में चले गये और चे कान का मैल बन गये। कुछ कण कोचड़ में गिर गये और कीचड़ सूखने पर फिर प्रथम अध्याय

1

भिट्टी बन गये। इसी प्रकार कोई करा किसी में मिल गया, कोई किसी में मिल गया। पर वह सब करा किसी न किसी रूप में विद्यमान हैं। उनका कथी सर्वथा नाश नहीं हो सकत।।

इसी प्रकार जीव द्रव्य को लिजिए। जीव द्रव्य इस समय मनुष्य के आकार में हैं। उसकी सृत्यु हुई और वह देव वन गया। यद्यपि उसमें नया आकार आगया फिर भी जीव द्रव्य ज्यों का त्यों विद्यमान है। उसका समूल विनाश कदापि नहीं हो सकता।

उपर दिये हुए उदारण से यह स्पष्ट है कि कोई भी पदार्थ कभी नष्ट नहीं होता किर भी उसकी श्रवस्थाएँ सदा बदलती रहती हैं।

पदार्ध के कभी लप्ट न होने चाले छंश को जैनागम की धरिभाषा में झुब्य कहते हैं और खदा चदलते रहने वाले अंश को पर्याय कहते हैं।

यहाँ यह प्रश्न किया जा सकता है कि द्रव्य कभी जप्ट नहीं होता है. यह तो समझ में आगया, पर वास्तव में द्रव्य क्या है ! यह समझाइए ? इस प्रश्न का उत्तर यह है कि अनन्त गुर्गों के अर्फंड पिंड को ही द्रव्य कहते हैं। जैसे भनेक जड़ी बूटियों को मिला कर पींसने से दवाई की एक गोली बनती है। वह गोली उन जड़ी-बूटियों से सर्वथा भिन्न कोई अलग पदार्थ नहीं है, उसी प्रकार गुर्गों के समुदाय को छोड़कर द्रव्य भी भिन्न पदार्थ नहीं है। अथवा हाध-पेर-छाती-पेट-पीठ-सिर आदि अवयवों के समूह को शर्रार कहते है। इन अवयवों से बिलऊल जलग शरीर नामक कोई वस्तु नहीं हे, उसी प्रकार गुर्गों से विलकुल भिन्न द्रव्य नामक कोई वस्तु नहीं है।

यह ध्यान रखना चाहिए कि हाथ पैर आदि से शरीर सर्वथा भिन्न न होने पर भी और जड़ी-जूटियों से बिलकुल अलग गोली न होने पर भी अकेले हाथ को शरीर नहीं कहा जा सकता, अकेले पैर को शरीर नहीं कहा जा सका और सिर्फ एक जड़ी या बूटी को गोली नहीं कहा जा सकता। इसी प्रकार द्रव्य यद्यपि गुर्खों का समुदाय है--गुर्खों से सर्वथा भिन्न नहीं है फिर भी किसी एक गुर्ख को ही द्रव्य नहीं कहा जा सकता।

दुसरे शब्दों में यह कह सकते हैं कि दृव्य अचयवी है, गुए उसका अवयव है, द्रव्य अंशी है और गुए उसका छंग्र है।

हाँ, शरीर और द्रव्य में एक अन्तर है। शरीर से उसका कोई अंश पृथक् किया जा सकताहै, किसी मंत्र के द्वारा गोली में से एक जड़ी अलहदा की जा सकती है परन्तु गुए द्रव्य से कभी अलग नहीं किया जा सकता। अनेक तंतुओं का समूह वस्त्र कहलाता है। यदि सब तंतु अलग-अलग कर दिये जाप तो बल्जका ही अस्तित्व मेट जायगा। पर द्रव्य में से यदि एक भी गुए अलग हो जाय. जो कि कभी संभव नहीं है, तो द्रव्य का अस्तित्व ही न रहे। यही नहीं, उस अलग किये हुए गुए की भी सत्ता नहीं रहेगी, ज्योंकि खुलकार ने कहा है कि गुए द्रव्याक्षित ही होता है। उन फिर जो द्रव्य में आधित न होगा यह गुए कैसे कहलाएगा ?

षद् द्रव्य निरूपण

ि ६६ ]

ञ्रतएव यह सिद्ध है कि गुए के समूह को द्रव्य कहते हैं और गुए केंभी द्रव्य से पृथक् नहीं किये जा सकते।

समाधान-आश्रय-आश्रयी का कथन अभेद में भी होता है। ' इस वस्त्र में तन्तु हैं' 'इस चित्र में रंग हैं' 'इस स्तम्भ में सार है' यहां वस्त्र और तन्तु में, चित्र तथा रंग में और स्तम्म एवं सार में अभेद होने पर भी आश्रय-आश्रयी का व्यवहार होता है। इसी प्रकार 'द्रव्य में गुए हैं' ऐसा व्यवहार भी अभेद में हो सकता है।

शंका-आधने यह कहा है कि कभी नष्ट न होने वाले ग्रंश को द्रव्य कहते हैं और सदा वदलते रहने वाले ग्रंश को पर्याय कहते हैं । इस कथन में द्रव्य और पर्याय दोनों ग्रंश हैं तो बतलाइए यह किसके ग्रंश हैं और इनका ग्रंशी कौन है ?

समाधान-सत्ता परम तत्त्व है । वह समस्त द्रव्यों, पर्यायों झौर गुणों में झनुगत है । उसका कोई प्रतिपत्त नहीं है । उस सत्ता के ही द्रव्य झौर पर्याय अंश हैं । आगम में कहा है- 'उप्पन्नेद वा, विगसेद वा, धुवेद वा' झर्थात् वस्तु प्रतित्तण उत्पन्न होती है, प्रतित्तण विनप्ट होती है और ध्रुव भी रहती है झर्थात् ज्यों की त्यों वनी रहती है । यहां उत्पाद, व्यय और झैव्य का एक ही काल में विधान किया गया है । सो ध्रुव रहने वाला अंश द्रव्य है और उत्पन्न तथा विनष्ट होने वाला अंश पर्याय है । वाचक उमास्वाति ने भी कहा है- 'उत्पादव्ययझौव्ययुक्तं सत्' झर्थात् सत् तत्त्व वही है जिसमें उत्पाद, व्यय और झौव्य होता है ।

एक ही वस्तु में उत्पाद और विनाश किस प्रकार होते हैं और वस्तु ध्रुव कैसे बनी रहती है, इसका दिग्दर्शन पहले कराया जा चुका है। आत्मा मनुष्य पर्याय का त्याग कर देव पर्याय को प्राप्त होता है। यहां मनुष्य पर्याय का विनाश, देव पर्याय की उत्पात्ति तथा आत्मा का दोनों अवस्थाओं में विद्यमान रहने के कारण ध्रौव्य है।

आत्मा में एकान्त रूप से यदि औव्य ही स्वीकार किया जाय तो वह सदैव श्रपने सूल स्वभाव में ही स्थित रहेगा। फिर संसार श्रौर मोच्च का भेद भी नष्ट हो जायगा। यदि इन स्वभावों को कटिएत साना जाय तो श्रात्मा का कोई स्वभाव ही न रहेगा, क्योंकि संसार-मोज्च के श्रतिरिक्त श्रात्मा का श्रौर कोई स्वभाव नहीं है। स्व-भाव-रहित होने से श्रात्मा का श्रमाव हो जायगा, क्योंकि विना स्वभाव के किसी बस्तु का श्रस्तित्व नहीं हो सकता। श्रतपव श्रात्मा केवल श्रौव्य रूप नहीं माना जा सकता।

आत्मा में झौव्य दा सर्वथा अभाव भी नहीं माना जा सकता । अगर आत्मा को उत्पाद श्रीर व्यय रूप ही माना जाय सत् का सर्वथा ग्रमाव मानना पढ़ेगा श्रौर प्रथम अध्याय

असत् की उत्पात्ति माननी पड़ेगी। लेकिन यह सर्व सम्मत है कि-

'नासतो विद्यते भावः नासावो जायते सतः'

म्रार्थात् म्रासत् की उत्पात्ति नहीं दोती और सत् पदार्थ का कभी नाश नहीं होता।

अतएव वस्तु को भौव्य रूप मानना आवश्यक है पर एकान्त ध्रुव नहीं मानना चाहिए। भौव्य के साथ उत्पाद और व्यय भी प्रतित्तरण होते हैं। जैसे तराजू की डंडी जिस समय ऊँची होती है उसी समय दूसरी और नीची भी होती है और जिस समय नीची होती है उसी समय ऊँची भी होती है। इसी प्रकार जव उत्पाद होता है तव नाश भी अवश्य होता है और जब नाश होता है तव उत्पाद भी अवश्य होता है।

शंका – मनुष्य पर्याय का नाश ते। छायु समाप्त होने पर होता है, और आयु प्रतित्तरण विनाश और प्रतित्तरण उत्पाद होना कहते हैं। यह कैसे ?

समाधान-हमारा ज्ञान बहुत स्थूल है। उससे ख्रम तरव नहीं जाना जा सकता। किन्तु यदि सावधान होकर विचार किया जाय तो प्रतिच्न एपर्यायों का उत्पाद ग्रौर विनाश प्रतीत होने लगेगा। इस बात को एक उदाहर ए द्वारा समफना चाहिए। बालक जव उत्पन्न होता है तो बहुत छोटा होता है। दश वर्ष की उम्र में चह वड़ा हो जाता है ग्रौर पच्चीस-तीस वर्ष की उम्र में ग्रौर भी बड़ा होकर ग्रन्त में चह वड़ा हो जाता है ग्रौर पच्चीस-तीस वर्ष की उम्र में ग्रौर भी बड़ा होकर ग्रन्त में चुद्ध होता है। ग्रव प्रश्न यह है कि इस बालक में जो श्रवस्था-भेद हुग्रा है वह किस समय हुग्रा ? क्या वालक दसवें वर्ष में एक दम वढ़ गया ? क्या वह तीसवें वर्ष में सहसा युवक हो गया ? क्या वह किसी एक ही चर्ण में हुद्ध हो गया ? नहीं तो स्वा प्रति वर्ष किसी नियत दिन में चह बढ़जाता है ! ऐसा भी नहीं है। तो क्या उसके वढ़ने का कोई समय निश्चित है ! नहीं। तब तो यही मानना चाहिए कि वालक प्रतिच्न पा प्रत्नी श्रवस्था को त्यागता जाता है। श्रौर प्रतिच्न नवीन श्रवस्था को ग्रहण करता जाता है। इसी को दूसरे शब्दों में इस प्रकार कह सकते हैं कि चर्ण-चर्ण में बालक की पूर्व पर्याय का विनाश होता है श्रौर च्नग-च्नग उत्तर पर्याय की उत्पत्ति होती है।

इस प्रकार उत्पाद और विनाश का कम अनादि काल से चलता आरहा है। अतिच्त में होने वाला यह परिवर्त्तन बहुत सूच्म है, इसलिए स्थूल दृष्टि से वह दिलाई नहीं देता। किन्तु इस परिवर्त्तन में जब समय की अधिकता आदि किसी कारण से स्थूलता आती है तब वह अनायास ही हमारी करपना में आजाता है। मगर युक्ति से यह परिवर्त्तन सिद्ध है। अतएव निरन्तर उत्पाद, व्यय और औड्य होना ही सन् का लच्चण है। जिसमें यह तीनों नहीं हैं वह असन् है, उसका सब्भाव नहीं माना जा सकता।

जो पर्याय स्थूल होने के कारण सर्वसाधारण की कल्पना में आजाती है और जो चिकाल-स्पर्शी होती है, उसे व्यंजन पर्याय कहते हैं । जैसे जीव की मनुष्य

षट् द्रव्य निरूपण

[ 25 ]

पर्याय हमारे अनुभव में आती है और वह जि़काल स्पर्शी है अर्थात् जो मनुप्य वर्त्त-मान है वह कल भूतकाल में भी मनुष्य था और आगामी काल—भविष्य काल में भी मनुष्य रहेगा। अतएव जीव द्रव्य की मनुष्य को व्यंजन पर्याय कहा गया है। व्यंजन पर्याय दो प्रकार की होती है— खभाव व्यञ्जन पर्याय और विभाव व्यञ्जन पर्याय। जो व्यंजन पर्याय जिकालस्पर्शी हो किन्तु किसी अन्य कारण ( कर्म आदि ) से उत्पन्न न होकर स्वाभाविक हो उसे स्वभाव व्यंजन पर्याय कहते हैं। जैसे जीव की सिद्ध पर्याय। इसके विपरीत जो व्यंजन पर्याय कर्म आदि किसी वाह्य निमित्त से होती है वह विभाव व्यंजन पर्याय है। जैसे जीव की मनुष्य पर्याय, देव पर्याय, तियञ्च आदि। यह पर्याय कर्म के उदय से होती है, जीव का स्वभाव देव आदि होना नहीं है। अत: यह पर्याय कर्म के उदय से होती है, जीव का स्वभाव देव आदि होना नहीं है। अत: यह पर्याय कर्म के उदय से होती है, जीव का स्वभाव देव आदि होना नहीं है। अत:

जो पर्याय सिर्फ वर्त्तमान कालवतीं ही होती है, जिसके वदल जाने पर भी द्रव्य आकार नहीं बदलता और जो अत्यन्त सूच्म होती है उसे अर्थ पर्याय कहते हैं। इसके भी स्वभाव अर्थ पर्याय और विभाव अर्थ पर्याय के भेद से दो भेद होते हैं।

पहले द्रव्य को अनन्त गुणों का अखंड पिंड कह चुके हैं। अतपव जव गुणों में विकार होता है तब द्रव्य में भी विकार होना अनिवार्य है। इसके अतिश्कित कभी सम्पूर्ण गुणों के पिंड रूप समूचे द्रव्य में भी परिवर्त्तन होता है। यह दोनों प्रकार का परिवर्त्तन द्रव्य में होता है। द्रव्य में अन्यान्य गुणों के समान एक प्रदेशवत्त्व गुण भी होता है। उसका अभिप्राय यह हैं कि द्रव्य किसी न किसी आकर में अवश्य रहता है। उस प्रदेशवत्त्व गुण के विकार को अर्थात द्रव्य के आवार में होने वाले परिवर्त्तन को व्यंजन पर्याय या द्रव्य पर्याय कहते हैं और प्रदेशवत्त्व गुण के सिवाय झन्य गुणों के विकार को अर्थ पर्याय या गुण पर्याय कहते हैं। स्वज्यार ने पर्यायों को उभयाश्रित द्रव्य और गुण में रहने वाली निरूपण किया है, उसका यही आशय है।

भ्रतएव पूर्वोक्त सभाव-विभाग व्यंजन पर्याय भ्रादि के दो दो भेद किये जा सकते हैं। जैस-स्वभाव द्रव्य व्यंजन पर्याय भ्रीर स्वभाव गुण व्यंजन पर्याय विभाव गुण व्यंजन पर्याय।

स्वभाव दृव्य व्यंजन पर्याय- जैसे चरम शरीर से कुछ कम सिद्ध भगवान की पर्याय ।

स्वभाव गुण व्यंजन पर्याय--जैसे जीव की अनंत ज्ञान, दर्शन, सुख और वीर्य पर्याय ।

विभाव द्रव्य व्यंजन पर्याय--जैसे जीव की देव, मनुष्य श्रादि चौरासी लाख योनिरूप पर्याय।

विभाग गुए व्यंजन पयांय-- जैसे जीव की मतिहान, शुतज्ञ न, अवधिज्ञान, अनःपर्याय हान, चजुदर्शन, आदि पर्याय।

🐳 इसी प्रकार पुइल ट्रव्य का अविभागी धरमाशु एइला का रवभाव ट्रव्य-व्यंजल

जथम झध्याय

पर्याय है। वर्ए, रस, गंध में से एक एक और दो स्पर्श ये पांच गुए पुद्रल के स्वभाव गुए व्यंजन पर्याय हैं। पुद्रल की द्वयगुक आदि पर्याये विभाव द्रव्य ब्यंजन पर्याय हैं और एक रस से रसान्तर होना, गंध से गन्धान्तर होना आदि विभाव गुए व्यंजन पर्याय हैं।

यह सरख रखना चाहिये कि धर्म, अधर्म, आकाश और काल, इन चार द्रव्यों में गुण पर्याय या अर्थ पर्याय ही होती हैं, क्योंकि इनके प्रदेशवत्व गुण में विकार नहीं होता सर्थात् इनका आकार बदलता नहीं है, जैसा कि जीव और पुद्रल का विरुत आवस्था में बद्दलता रहता है। इन चारों द्रव्यों का आकार सदैव समान रहता है।

पर्यायें दूसरी तरह से चार प्रकार की होती हैं:--

(१) अनादि अनंत- जैले धर्म, अधर्म, द्रव्यों का लोकाकाश प्रमाण आकार होना, सुसेरु, नरक और स्वर्ग की रचना आदि।

(२) सादि अनन्त पर्याय-जैसे सिद्ध पर्याय (

( ३ ) अनादि सान्त पर्याय- अव्वर्जीव की संसारी पर्याय ।

(४) सादि सान्त पर्याय-जैसे पुद्गल स्कंधों का संयोग-विभाग होना

स्इकार ने गुए को लिर्फ इच्य में आधित होने का विधान किया है। गुए, पर्याय की तरद उभयाधित नहीं है। इसका फारए यह है कि गुए नित्य होते हैं और पर्याय झनित्य होती है। पेसी अवस्था में अनित्य का गुए नित्य कैसे हो सकता है? अतः गुए, पर्याय में नहीं रहता बल्कि पर्याय गुएों में रहती है। द्रच्य के फ्रमसावी धर्म को पर्याय कहते हैं और सहसावी धर्म को गुए कहते हैं। गुए, द्रव्य की समस्त पर्यायों में व्याप्त रहता है, अर्थात् द्रव्य चाहे जिस पर्याय में हो पर गुए उस इव्य में अवश्य रहेगा। गुए द्रव्य की ही भांति नित्य है। जैसे जीव का कभी विनाश नहीं होता उसी प्रकार उसके झान और दर्शन गुए का भी कभी नाश नहीं हो सकता। जीव जब निगेद में-अत्यन्त निरुष्ट झवस्था में रहता है तब भी उसका ज्ञान गुए विद्यमान रहता है। पर्याये उत्पन्न और विनष्ट होती रहती हैं। यही पर्याय और गुए में अन्तर है।

यों तो गुणों की संख्या अनन्त है, फिर भी उन्हें मुख्य रूप से दो विभागों में विभक्त किया गया है—(१) सामान्य गुण और (२) विशेष गुण। समस्त द्रव्यों में समान रूप से पाये जाने वाले गुण सामान्य गुण कहलाते हैं और जा सब द्रव्यों में न होकर सिर्फ एक द्रव्य में हों उन्हें विशेष गुण कहते हैं। सामान्य गुण भी यद्यपि अनन्त हैं, तथापि उनमें से मुख्य-मुख्य इस प्रकार हैं:—

(१) अस्तित्व-जिस गुण के कारण द्रव्य का कमी विनाश न हो।

( २ ) वस्तुत्व-जिस गुण के कारण द्रव्य कोई न कोई अर्थ किया अवश्य करे।

( ३ ) प्रमेपत्व-जिल गुण के कारण द्रव्य किसी ज्ञान दारा जाना जा सके।

(४) अगुरुलधुत्व-जिस गुण के कारण द्रव्य का कोई आकार वनों रहे, द्रव्य के अनंत गुण विखर कर अलग-अलग न दो जाएँ।

- (४) प्रदेशवत्व-जिस गुण के कारण द्रव्य के प्रदेशों का माप हो सके।
- ( ६ ) द्रव्यत्व जिस गुण के कारण द्रव्य सदा एक-सरीखा न रह कर नवीन-नवीन पर्यायों को धारण करता रहे।

विशेष गुए आत्मा में जैसे ज्ञान, दर्शन, सुख और वीर्य हैं, पुद्रल में रूप, रस, गंध और स्पर्श हैं, धर्म द्रव्य में गति हेतुत्व है, अधर्म द्रव्य में स्थिति हेतुत्व है, आकाश में अवगाहन हेतुत्व है और काल में वर्त्तना हेतुत्व है।

शैका-आपने गुणों को नित्य कहा है पर केवलझान उत्पन्न होने पर मतिझान, शुतज्ञान आदि गुणों का नाश हो जाता है। किसी फल का खट्टा रस वदस कर मीठा बन जाता है। किसी वस्तु के सड़ने पर सुगंध भी दुर्गन्ध रूप में परिवर्तित हो जाती है। यहां सब जगह गुण का नाश होता हुआ कैसे देखा जाता है ?

समाधान-आत्मा का गुए ज्ञान है। मतिज्ञान, श्रुतज्ञान आदि उस ज्ञान गुए की पर्यायें हैं। अतएव मतिज्ञान आदि का नाश होना पर्याय का ही नाश होना है, उसे गुए का विनाश नहीं कह सकते। ज्ञान गुए संसारी अवस्था में और मुझ दशा में विद्यमान रहता है। इसी प्रकार रूप, रस, गंध और स्पर्श पुद्रल द्रव्य के गुए हैं। लाल, हरा, पीला आदि रूप गुए की पर्यायें हैं। खट्टा, मीठा, चरपरा आदि रस गुए की पयायें हैं। सुगंध और दुगॅन्ध, गंध गुए की पर्यायें हैं। हल्का, भारी, नरम कठेर आदि स्पर्श गुए की पर्यायें हैं। कच्चा फल जब पकता है तब उसके रूप आदि चारों में परिवर्त्तन होता है किन्तु वह परिवर्त्तन पर्यायों का ही होता है। रूप आदि का नाश कदापि नहीं होता। यदि किसी वस्तु के गुए का नाश हो जाय तो उसके समूह रूप द्रव्य का भी नाश हो जायगा और सत् के विनाश का दोष होगा।

उत्पर द्रव्य, गुए और पर्याय का स्वरूप स्पष्ट किया गया है। इस सञ्वन्ध में अनेकानेक एकान्तवाद प्रचलित हैं। कोई एकान्त द्रव्य को ही स्वीकार करता है, कोई सर्वथा पर्यायवादी है। वास्तव में द्रव्य और पर्याय दोनों इस प्रकार मिले हुए हैं कि यदि कोई द्रव्य की ओर सुक कर ही विचार करे तो उसे द्रव्य के अतिरिक्त पर्याय श्रत्तग कहीं मालूम नहीं होता और उससे विपरीत कोई एकान्ततः पर्याय की कोर मुक कर विचार करे तो पर्याय ही पर्याय उसे दृष्टिगोचर होती हैं। पर्यायों से भिग द्रव्य की सत्ता का कहीं दर्शन नहीं होता । संसार में कहीं भी दृष्टि दौड़ाइए, आपको जो कुछ दिखाई देगा वह पुद्रल द्रव्य की पर्याय ही छापके ध्यान में जियार उत्तने पर भी जीव की कोई न कोई पर्याय ही आपके ध्यान में आएगी। कहा भी हैं--

अपर्ययं वस्तु समस्यमानं, अद्रव्यमेतच्च विविच्यमानम् ।

त्रार्थात् वस्तु को यदि दृव्य-दृष्टि से देखा जाय तो वह पर्याय-रहित प्रतीत होगी धोर उसी को यदि पर्याय-दृष्टि से देखा जाय तो वही वस्तु द्रव्य-रहित प्रतीत होने लगेगी।

चास्तच में उक्त दोनों दृष्टियां अपनी-अपनी सीमा में मिथ्या नहीं हैं क्योंकि

वस्तु दोनों रूप है। किन्तु जब एक दृष्टि, दूसरी दृष्टि का विरोध करके-उसे सिथ्यां मानकर अपने ही विषय को सम्यक् प्रतिपादन करती है तव वह दृष्टि अलम्पूर्श वस्तुतत्त्व को सम्पूर्श प्रतिपादन करके मिथ्या वन जाती है। सम्पूर्श वस्तु तत्त्व का अवलोकन करने के लिए सापेत्त दृष्टि होनी चाहिए। सापेत्त दृष्टि का तात्पर्य यह है कि एक दृष्टि से विरोधी प्रतीत होने वाली दूसरी दृष्टि के लिए उसमें गुजाइश रहनी चाहिए। अर्थात् पर्याय-दृष्टि में द्रव्य-दृष्टि को भी अवकाश होना चाहिए और द्रव्य-दृष्टि में पर्याय-दृष्टि का श्रवकाश होना चाहिए। इसीको सापेत्त्ववाद, सापेत्त दृष्टि या नयवाद कहते हैं।

वस्तु के अनन्त धर्मों के संबंध में अनन्त दृष्टियाँ हो सकती हैं, अतः नय के भेद भी अनन्त हैं। आगम में कहा है-

जावइया वयणपहा तावइया चेव हुंति नयवाया॥

अर्थात् वचन के जितने प्रकार हो सकते हैं, उतने ही प्रकार के नय भी हैं। किन्तु संत्तेप में नय के दो भेद किये गये हैं—(१) द्रव्यार्थिक नय और (२) प्र्याय़– थिंक नय। जो नय मुख्य रूप से द्रव्य को विषय करता है उसे द्रव्यार्थिक नय कहते हैं और जो पर्याय को मुख़्य रूप से अपना विषय बनाता है वह प्र्यायर्थिक नय कहलाता है।

यहाँ यह न भूल जाना चाहिए कि द्रव्यार्थिक नय का मुख्य विषय यद्यपि द्रव्य ही है, अर्थात् वह प्रत्येक वस्तु को द्रव्य के रूप में ही देखता है किन्तु वह पर्यायों का निषेध नहीं करता-वह पर्यायों को सिर्फ गोए करता है। इसी प्रकार पर्याय=नय वस्तु-तत्त्व को पर्याय के रूप में ही देखता है, फिर भी वह द्रव्य का निषेध नहीं करता। जो नय अपने विषय का त्राहक होकर भी दूसरे नय का निषेधक न हो वही नय कहलाता है और जो दूसरे नय का निषेध करके प्रवृत्त होताहै वह दुर्नय कहलाता है। कहा भी है-

> ञ्चर्धस्यानेकरूपस्प घीः प्रमार्गं तदंशघीः । नये। धर्मान्तरापेत्ती, दुर्नयस्तन्निराहातिः॥

अर्थात् अनेक धर्म रूप पदार्थ को विषय करने वाला झान प्रमाण कहलाता है, और उस पदार्थ के एक अंश ( धर्म ) को नय विषय करता है। नय दूसरे धर्म की अपेका रखता है और दुर्नय दूसरे धर्म का निराकरण करता है।

शंका-जैसे द्रव्य को विषय करने वाला द्रव्यार्थिक नय और पर्याय को विषय करने वाला पर्यायार्थिक नय आपने कहा, उसी प्रकार गुए को विषय करने वाला गुएार्थिक नय भी कहना चाहिए। वह क्यों नहीं वतलाया ?

समाधान - गुग का पर्याय में ही अन्तर्भाव होता है। पर्याय दो प्रकार की होती है-सहभावी पर्याय और क्रमभावी पर्याय। सहभावी पर्याय को गुग कहा जाता है और क्रमभावी पर्याय को पर्याय कहा है। यहाँ पर्यायार्थिक में जो पर्याय शब्द है वह व्यापक है-दोनों का वाचक है। अतएव गुगार्थिकनय पृथक् नहीं वतलाया गया [ ७२ ] है। कहा भी है—

> गुएः पर्याय पवात्र, सहभावी विभावितः। इति तद्गाचरो नान्यस्तृतीयोऽस्ति गुणार्थिकः ॥

अर्थात्--सहभाषी पर्याय ही गुए कहलाता है अतएव गुए को विषय करने वाला गुएार्थिक नय तीसरा नहीं है।

द्रव्यार्थिक नय के तीन भेद हैं- (१) नैगम (२) संग्रह और (३) व्यवहार।

(१) नैगम नय-दो धमों में से किसी एक धर्म को, दो धर्मियों में से एक धर्मी को तथा धर्म-धर्मी में से किसी एक की मुख्य रूप से विवत्ता करना और दूसरे की गौए रूप से विवत्ता करना नैगम नय कहलाता है। नैगम नय की प्रवृत्ति अनेक प्रकार से होती है। वह संकल्प मात्र का भी झाहक होता है। जैसे कोई पुरुष ईंधन-पानी आदि इकट्ठा कर रहा है, उससे कोई पूछता है कि आप क्या कर रहे हैं ? वह उत्तर देता है-'चांवल पकाता हूँ।' यह नैगम नय का विषय है। इसी प्रकार देश-देश में प्रचलित शब्दों के सामान्य और विशेष श्रंशों को प्रकाशित करने के लिए एक देश और सर्व देश को ग्रहण करना नैगम का विषय है।

(२) संग्रह नय — सिर्फ सामान्य को विषय करने वाला आभिषाय संग्रह नय कहलाता है। इसके दो भेद हैं — (१) पर संग्रह और (२) ग्रपर संग्रह। समस्त विषयों में जो उपेचा रखकर सत्ता मात्र शुद्ध तत्त्व को विषय करने वाला पर संग्रह कहलाता है और द्रव्यत्व, गोत्व, मनुष्यत्व, जीवत्व, आदि आवान्तर सामान्यों को विषय करने वाला अपर सामान्य कहलाता है। जैसे सत्ता ही परम तत्त्व है और इव्यत्व ही तत्त्व हैं।

(३) व्यवहार नय-संग्रहनय के द्वारा विषय किये हुए सामान्य में विधिपूर्वक भेद करने वाला व्यवहार नय कहलाता है। जैसे जो सत् होता है वह द्रव्य और पर्याय के भेद से दो प्रकार का है।

पर्यार्थिक नय चार प्रकार का है-(१) ऋजुसूत्र (२, शब्द (३) समभिरूढ और (४) प्रबंभूत।

(१) ऋजुस्त्र-वर्त्तमान चएवर्त्तां पर्याय को मुख़्य रूप से प्रतिपादन करने वाला नय ऋजुस्त्र नय कहलाता है। जैसे-इस समय सुख पर्याय है। यहां सुख के आधारभूत श्रात्मा द्रव्य को गौए करके उसकी विवचा नहीं करता, सिर्फ सुख पर्याय को यह विषय करता है।

(२) शब्दनय - काल, कारक, लिंग, वचन आदि का मेद होने के कारण जो शब्द के बाच्य पदार्थ में भी भेद मान लेता है, उसे शब्द नय कहते हैं। जैसे---सुमेरु था, सुमेरु है, सुमेरु दीगा। यहां शब्दों में काल का मेद होने से यह नय सुमेरु को भी तीन मेद रूप स्वीकार करता है।

(३) समभिरूढ नय-फाल, कारक आदि का भेद न होते पर भी सिर्फ पर्याय

वाची शब्द के सेद से वाच्य पदार्थ में सेद मानता है। जैसे-इन्द्र, शक, पुरन्दर आदि शब्दों के वाच्य अर्थ को छालग-झलग मानता है। तीनों शब्दों में काल, कारक आदि का सेद न होने से शब्द नय इन्हें एक देवराज का ही वाचक स्वीकार करता है, किन्तु समभिरूढ नय तीनों शब्दों का भिन्न-भिन्न अर्थ समझता है।

तीन द्रव्यार्थिक और चार पर्यायार्थिक नय मिलाने से सात भेद होते हैं । इन भेदों के स्वरूप को सूच्म- दृष्टि से देखा जाय तो प्रतीत होगा कि यह उत्तरोत्तर सूच्म होते गये हैं । नैगम नय सामान्य और विशेष दोनों को प्रहण करता है, पर संग्रह नय विशेष की उपेचा करके सिर्फ सामान्य को ही अपना विषय बनाता है । व्यवहार नय सामान्य में भी भेद करके उनको प्रकाशित करता है । मगर व्यवहार नय जैकालिक वस्तु को विषय करता है जब कि ऋजुस्त्र नय उससे भी आधिक खूच्म होने के कारण सिर्फ वर्त्तमान पर्याय को ही मान्य करता है ।

ऋजुसूत्र नय काल, कारक आदि का भेद होने पर भी वस्तु की एकता को स्वीकार करता है परन्तु शब्द नय काल आदि के भेद से वस्तु में भेद मान लेता है, अतएव शब्द ऋजुसूत्र से आधिक सूदम है। शब्द नय पर्यायवाची शब्दों के भेद के वस्तु-भेद नहीं मानता पर समभिरूढ़ नय शब्द-भेद से ही वस्तु-भेद अंगीकार करता है। और प्वभूत नय तो तथाविध किया में परिखत वस्तु को ही उस शब्द का बाच्य मानता है।

इस प्रकार नय उत्तरोत्तर संक्षिप्त विषय वाले होते गये हैं । इन सात में से पहले के चार नय मुख्य रूप से पदार्थ-प्ररूपणा करने के कारण अर्थ नय कहलाते हैं और अन्तिम तीन नय शब्द के प्रयोग की शक्यता का निरूपण करने के कारण शब्द नय कहलाते हैं।

जैसा कि पहले कहा गया है, नय तभी सच्चा कहलाता है जब वह अपने विषय को मुक़य रखता हुआ भी दूसरे नय का विरोध न करे । जो नय पकास्ततः अपने विषय को स्वीकार कर दूसरे नय का निषेध करता है तभी वह दुर्नय या मिथ्या [ US ].

षद् द्रव्य निरूपंग

नय फहलाने लगता है। यह दुर्नय ही जगत् में छानेक प्रकार के पकान्तवादों का जनक है। यथा-छाहतवाद एकान्त संग्रह नयाभास से उत्पन्न हुआ है, नैराम नया-भास से वैशेषिक मत की उत्पत्ति हुई है – जो गुए और गुएी में सर्वथा भेद स्वीकार कग्गा है। एकान्त व्यवदार नय से चार्चाफ मत का निकाल हुआ है – जो कि स्पूल लोक व्यवहार का छनुसरए करता है। ऋजुम्दत्र नयाभास से बौद्धमत का उद्गम हुआ है– जो प्रत्येक पदार्थ को एक वर्त्तमान चाए स्थायी ही स्वीकार कग्ता है। इसी प्रकार एकान्त शब्द, स्मसिरूढ़ छोर एवंस्त्र-इन तीन शब्द नयाभासों से बिभिन्न वैयाहरणों की अनक सिथ्या कत्पनाएँ उद्धूत्र हुई हैं।

यात यह है कि वस्तु झनन्त घर्मात्मक है। उन झनन्त घर्मों में से किसी एक धर्म को जानना द्याप नहीं है किन्तु एक घर्म को जान कर झन्य घर्मों का निषेध करना दोष है। ऐसा कन्ने से अपूर्ण चस्तु ही स्रम्पूर्ण प्रतीत होती है। इन विपय में सात अन्धों का दृष्टान्त प्रसिद्ध है। अतरव लमप्र वस्तु स्वरूप का यथार्थ और पूर्ण ज्ञान प्राप्त करने के लिए अनेक नयों के अश्विप्राय को ध्यान म रखना चाहिए । इसी की 'स्याद्वाद-सिद्धान्त' कहते हैं। स्याद्वारू-सिद्धान्त सम्पूर्ण सत्य की प्रतानि कराता है और साथ ही एकान्तवाद से उत्पन्न होने वाले मत-मनान्तर्गे सम्बन्धी क्लेशों का उपश्रमन करता है। स्याद्वाद संसार को यह शित्ता दता है कि त्तुम अपने दृष्टिकोण को सत्य समसो, पर जो दृष्टिकोण तुम्हें अपना विनाधी प्रतीत होता है, उसकी सत्यता को भी समस्तने का प्रयत्न करो। उसे मिथ्या कह कर अगर उसे अस्वीकार करोगे तो तुम स्वयं मिथ्यावादी दन जाछोगे, फ्योंकि विरोधी दृष्टिकोण में भा उतनी ही स्वयाई है जितनी तुम्हारे दृष्टिकोण में है और तुम उसे मिथ्या कहते हो तो तुम स्वयं अपने दृष्टिकोण को मिथ्या वनाते हो।

प्रश्न-परस्पर विरोधी दोनों दृष्टिकोण लत्य कैसे हो लकते हैं ?

उत्तर-प्रत्येक दो हाष्ट्रिकोणों को 'पररुपर विरोधी' समझना ही मिथ्या है। जे। हाष्ट्रिकोण सापेक होते हैं वे विरोधी नहीं होते। मापेक्तना उनके विरोध रूपी विप को नष्ट कर देती है। 'यह पुरुप मनुष्य है, पशु नहीं हैं' यहां एक ही पुरुप में द्यस्तित्व और नास्तित्व का प्रतिपादन किया गया है। अस्तित्व और नास्तित्व पररुपर विराधी प्रतान होते हैं। यदि अपेक्ता पर ध्यान दिया जाय अर्थात् यह सोबा जाय कि मनुष्य की अपेक्ता पुरुष में प्रास्तत्व है और पशु की अपेक्ता के नास्तित्व है, तो विरोध नष्ट हो जाता है।

सांज्य एफान्त रूप से विखताबादी है और वौद्ध एफान्त रूप से अतिखना-वादी है। यह दोनों दर्शन परस्पर विरुद्ध प्रतीत होते हैं किन्तु यदि द्रव्य की अपेजा नित्यता स्वीकार की जाय और पर्याय की अपेका आनत्यता मान ली जाय तो दोनों का विरोध सवाप्त हो जाता है। वस्तु के प्रत्येक घम के लंबंघ में सात मंग किये जा सकत है। उदाहरणार्थ-'नित्यत्व' धर्म के सात मंग इस प्रकार हैं–(१) जीव कथांचित् नित्य है (२) कथांचित् अनित्य है। (३) कथंचित् नित्यानित्य है (४) कथंचित् अवकृत्य है (४) कथांचित् नित्य ज्ञावरूव्य है (६) कथंचित् अनित्य ज्ञावरूव्य है (७) कथांचित्

#### प्रथम अध्याय

नित्य-अनित्य अवकृव्य है।

इन सात मंगों में पहले के दो संग सूल हैं और शेप इन्हीं दोनो ले निष्पन्न हुए हैं। जीव द्रव्यार्थिक नय से नित्य है, क्योंकि जीव द्रव्य का कभी विनाश नहीं दोता। जीव पर्यार्थिक नय से जानित्य है क्योंकि जीव की एर्यायें प्रतिक्ति नष्ट होती रहती है। दानों नयों की क्रमशः छपेचा से जीव नित्यानित्य है। दोनों की एक साध विवक्ता से जीव किसी भी एक शब्द द्वारा नहीं कहा जा सकता ग्रतः ग्रवझव्य है। द्रव्यार्थिक नय और एक साथ दोनों नयों कि छपेचा जीव नित्य ज्वक्तव्य है। पर्या-यार्थिक नय और एक साथ दोनों नयों कि छपेचा जीव जित्य ज्वक्तव्य है। दोनों की फ्रम से और एक साथ प्रपत्ता से जीव नित्य-श्रानित्य-ज्ञवक्तव्य है। दोनों की फ्रम से और एक साथ प्रपत्ता से जीव नित्य-श्रानित्य-ज्ञवक्तव्य है।

जैमे नित्यत्व धर्म को लेकर सात भंगों की योजना की गई है उली प्रकार आस्तित्व, एकत्व, अनकत्व. आदि सभी धर्मों क संबंध में खात मंग योजित किये जा सकते हैं। जैनदर्शन में इसे 'सप्तमंगी' कहा गया है। अनन्त धर्मों की अनंत सप्त-भंगिया हो सकती हैं।

नय वस्तुतः प्रमाण का एक छंश है। शुन्जान के द्वारा प्रहण की हुई अनन्त धर्मात्मक वस्तु में के, अन्य धर्मों के प्रति उपेक्ता रखते हुए, किसी एक धर्म को मुख्य करके उसे प्रहण करना नय कहलाता है। प्रमाण और नय-दोनों के द्वारा वस्तु के असली स्वरूप का झान होना है। अतदव जिज्ञासुओं को इनका स्वरूप अलीभांति कमक्क कर तत्त्व का निश्चय बरना चाहिए विस्तार भय से यहां दिग्दर्शन मात्र कराया गया है।

सुत्रकार ने द्रव्य को गुणों का आश्रय वतलाया है। सो यह नहीं समझना चाहिए कि द्रव्य के शलग-श्रलग प्रदेश में झलग-श्रलग गुण हैं। द्रव्य के प्रत्येक प्रदेश में समस्त गुणों का सत्ता है अर्थात् पुद्गल द्रव्य के जिस प्रदेश में रूप है, उसी में रस आदि अनंत गुण हैं। इसी प्रकार जीव द्रव्य के जिस प्रदेश में रूप है, उसी में रस आदि अनंत गुण हैं। इसी प्रकार जीव द्रव्य के जिस प्रदेश में ज्ञान गुण है उसी प्रदेश में रोष दर्शन श्रादि श्रनंत गुण भी है। तात्पर्य यह है कि द्रव्य का प्रत्येक प्रदेश श्रनंत-श्रनंत गुणों का खाधार है। यहां 'गुणाणे' यह बहु वचनान्त पद झनंतता का द्योतक है। इसी प्रकार झन्य बहुवचनान्त पदों की भी यथोचित् व्यवस्था कर लेना चाहिए।

वैशेषिक लोग इच्य श्रीग गुए को छर्वथा भिन्न मानकर दोनों में समयाय छंवंघ स्वीकार करते हैं। किन्तु समयाय को उन्हों ने एक, व्यापक श्रीर निरा माना है झत-एव वह प्रतिनियत गुरा का प्रतिनियत द्रव्य में ही संवंध नहीं कर सकता। अतः उनका कथन युक्ति शून्य है। वस्तुतः द्रव्य श्रीर गुरा कथांचित् भिन्न श्रीर कंथाचित् श्रीभन्न हैं। यह चर्चा ऊपग की जा चुकी है।

मूलः-एगत्तं च पुहत्तं च, संखा संठाणमेव य । संजोगा य विभागा य, पज्जवाणं तु लक्खणं ॥१९॥

ox I

[ 98 ]

छायाः-एकत्वञ्च पृथक्त्वञ्च, संख़्या संख्थानमेव च । संयोगाश्च विभागाश्च, पर्यवानां तु लच्च्यस् ॥ १९ ॥

शब्दार्थः-एकत्व, पृथक्त्व ( भिन्नता ), संख्या, संस्थान ( श्राकार ), संयोग और विमाग, यह सब पर्यायों के लक्षण हैं।

भाष्यः-द्रव्य, गुग और पर्याय के स्वरूप का प्रतिपादन करने के पश्चात् पर्यायों के विषय में अन्य तीर्थी लोगों के अम का निराकरण करने के लिए पर्यायों का विशेष रूप से विवेचन किया गया है।

'यह एक है' इस प्रकार के व्यवहार का कार गुभूत पर्याय 'एकत्व' है। 'यह इससे भिन्न है' इस प्रकार का व्यवहार जिस धर्म के कार गु होता है उसे पृथक्त्व कहते हैं। जिसके द्वारा दो, तीन, चार, संख्यात, असंख्यात आदि का व्यवहार होता है उसे संख्या कहते हैं। लम्बा, चौड़ा, चपटा, गोल, तिकोना, चौकोर आदि पदार्थों के आकार को संस्थान कहते हैं। सान्तर रूपता को त्याग कर घस्तु का निरन्तर (श्रंतर रहित) रूप में उत्पन्न होना संयोग कहलाता है और निरन्तर रूपता का परित्याग करके सान्तर (अन्तर सहित) रूप अवस्था में परिणत होना विभाग कहलाता है।

यह सब पदार्थों की पर्यायों हैं। वैशेषिक लोग संख्या, पृथक्त्व, संयोग, विभाग आदि को द्रव्य से सर्वथा भिन्न गुएा मानते हैं, सो ठीक नहीं है।

संख्या, संख्येय पदार्थ से भिन्न प्रतीत नहीं होती है, अतपव उसे उससे भिन्न मानना उचित नहीं है। अगर यह कहा जाय कि दृश्य न होनेके कारण संख्या दिसाई नहीं देती है, जैस परमाणु का अस्तित्व तो है परन्तु वह दृश्य न होने से हमें दिखाई नहीं देता, उसी प्रकार संख्या भी। लेकिन जैसे परमाणु का अस्तित्व स्वीकार किया जाता है उसी प्रकार संख्या का भी अस्तित्व स्वीकार करना चाहिए।

वैशेषिकों का यह कथन ठीक नहीं है, क्योंकि उन्होंने संख्या को अदृश्य नहीं किन्तु दृश्य माना है। उनका सूत्र इस प्रकार है—'संख्यापरियाणानि पृथकत्वं संयोग विभागो परत्वापरत्वे कर्म च रूपिसमवाया खानुपाणीति,। यहाँ संख्या को चन्तु हांद्रिय का विषय बताया गया है। अतः चजु का विषय होने पर भी संख्या, संख्येय पदार्थ ले भिन्न नहीं प्रतीत होती, इसलिए उसे संख्येय पदार्थ की ही पर्याय मानना चाहिए, पृथक् नहीं।

शंका-'यह पुरुप दंडी है' इस प्रकार का झान अकेले पुरुप को देखने से नहीं होता। पुरुप के सिबझ्य दंड ( डंडा ) का दिखाई देना आवश्यक है, इसी प्रकार 'यह एक पुरुप है' इस प्रकार का झान अकेले पुरुप से नहीं होता। उसके लिपे पुरुप के अतिरिफ़ और भी कोई कारण होना चाहिए। वह आतिरिक्त कारण ही संख़्या है। इससे संक्ष्या, पुरुप से अलग है यह बात सहज ही मालूम होती है।

समाधान-'यद एक पुरुप है' इस ज्ञान के लिए पुरुष में रहने वाली, परन्तु पुरुप से भिन्न, संख्या की आवश्यक्ता समझते हो तो 'यह एक गुए हैं' इस ज्ञान के शंका---यहां भी जेख्या मान लेगे। क्योंकि 'यह एक गुए है' इस मकार का ज्ञान संख्या माने विना नहीं हो सकता।

समाधान-यदि गुए में खंड़या मानेगि तो गुए में गुए रह जायगा। गुए में गुए नहीं रहता, यह आप और हम दोनों स्वीकार करते हैं। संख्या को आप गुए मानते हैं, फिर भी यदि वह गुए में रहने लगे तो 'गुए में गुए'न रहने की मान्यता खंडित हो जायगी।

अतएव जैसे गुए से झलग 'संख़्या' गुए में न होने पर भी 'यह एक गुए हैं' इस प्रकार का ज्ञान हा जाता है, उसी प्रकार पुरुष से अलग 'संख़्या' पुरुष में न रहने पर भी 'एक पुरुष हैं' इस प्रकार का ज्ञान हो सकता है। ऐसी अवस्था में संख़्या को द्रव्य से सर्वथा भिन्न मानना युक्ति से विरुद्ध है। सूत्रकार ने संख़्या को द्रव्य की पर्याय बतलाया है, वहीं समुचित है।

इसी प्रकार पृथक्त्व को भी पदार्थ से खर्वथा भिन्न नहीं मानना चाहिए। पदार्थ स्वयं ही एक दूसरे से भिन्न (पृथक्) प्रतीत होते हैं। उन्हें भिन्न जताने के लिए पृथक् नामक भिन्न गुए की आवश्यकता ही नहीं है। पृथक्त्व गुए की दृश्य मानने पर भी खंख्या की भाँति प्रतीति भी कभी नहीं होती। यदि घट से पट भिन्न है, इस प्रकार का ज्ञान भिन्न पृथक्त्व के विना नहीं हो खकता तो 'रूप से रस भिन्न है' यह ज्ञान भी पृथक्त्व से ही मानना होगा और इस अवस्था में रूप आदि गुएों में संख्या गुए का अस्तित्व रह जायगा। फिर गुए निर्गुए होता है, यह सिद्धान्त मिथ्या ठहरेगा। झत-स्व पृथक्त्व को भी पदार्थ से कथंचित् अभिन्न पदार्थ का धर्म ही स्वीकार करना चाहिए।

जब दो वस्तुएँ अपनी सान्तर अवस्था को ल्याग कर निरन्तर अवस्था को आप होती हैं, तब वे संयुक्त कहलाती हैं। इससे यह स्पष्ट हो जाता है कि संयोग उन दोनों पदार्थों से क्षिन्न तीसरी चस्तु नहीं है, किन्तु उन दो पदार्थ की ही अवस्था पर्याय है। यदि वह तीसरी वस्तु होता तो जैसे संयुक्त दो पदार्थ दिसाई देते हैं वैसे तीसरा संयोग भी दिखाई देता। आप संयोग को अदृश्य कह नहीं सकते क्योंकि उसे चच्च-इन्द्रिय का विषय मानते हैं। अतएव चान्तुष होने पर भी जब संयोग चन्तु-ग्राहा नहीं है तब उसका पृथक् सद्भाव मानना ही प्रताति-विरूद्ध है।

संयोग का अभाव विभाग कहलाता है। विभाग ग्रभाव रूप है और अभाव को श्राप पक स्वतन्ज ही पदार्थ मानते हैं। देसी श्रवस्था में उसे गुए रूप कैसे मान सकते हैं ? वस्तुतः विभाग भी संयोग की ही भांति द्रव्य की ज्ञवस्था-विशेष है श्रत-पव उसे द्रव्य से सर्वधा भिन्न नहीं मानना चाहिए। विस्तारभय से इस विषय की विस्तुत चर्चा नहीं की गई है। जिल्लासुश्रों को यह विषय श्रन्यन्न देखना चाहिए।

पदार्थ की झाछति को संस्थान कहते हैं। संस्थान भी पदार्थ की ही एक पर्याय है। पदार्थ जब झपने कारणों से उत्पन्न होता है तब किसी संस्थान-स्वरूप ही उत्पन्न

जद द्रव्य निरूपण

होता है। जब पदार्थ की व्यंजन पर्याय परिवर्तित होती है तब संस्थान भी परिवातत होता है या संस्थान-परिवर्त्तन से पर्याय-परिवर्त्तन हो जाता है। संस्थान कोइ नियताकार होता है, कोई अनियताकार होता है।

शंका—मूल गाथा में 'संख्या' को पर्याय रूप प्रतिपादन किया है। तब लंख्या में एक ले लेकर छागे की समस्त अनन्तानन्त पर्यन्त संख्याओं का समावेश हो जाता है। 'एक' संख्या भा उसा में अन्तर्गत है तब उसका पगत्त' पद देकर छालग क्यों निर्देश किया गया है ? वदि एकरब का छालग निर्देश किया गया ते। द्वित्व, त्रित्व आदि का उन्नेख छालगे क्यों नहीं किया गया ?

खमाधान-गुणाकार या भागाकार करने स जिसमें क्रमशः द्वुदि और दानि होती है उसे रंख्या माना गया है। एक से गुणाकार किया जाय तो संख्या की वृद्धि नहीं होती और आगाकार किया जाय तो हानि नहीं होती। अतएव एक को संख्या न मान कर संख्या का सूल माना गया है। यही आशय प्रकट करने के लिए सुत्रकार ने 'एगत्तं' और 'संखा' ये अलग-अलग पद दिये हैं।

किसी भी संझ्या के साथ दो-तीन आदि का गुणाकार-भागाकार करने से चुद्धि-हानि होता है इसलिप उन्हें संख्या में ही खमाविष्ट किया गया है और इसी कारण उनका छलग उल्लेख नहीं किया है।

प्रश्न-पृथक्त्व और विभाग का एक ही मर्थ है। इन दोनों का सूत्रकार ने अलग उन्नेख क्यों किया है ?

उत्तर---यह पहले ही कहा जा चुका है कि वैशेषियों की आन्त-निवारण के लिप गाथा है। वैशेषिक लोग पृथक्त्व और विमाग नायक दोनों गुणों को अलग-अलग स्वीकार करते हैं और दोनों का आर्थ भी अलग-अलग मानते हैं, अतपव सूत्रकार ने भी उन्हें प्रलग-जलग कहा है। दोनों के आर्थ में वैशेषिक यह भेद करते हैं---पहले मिले हुए दो पदार्थों के छलग-अलग हो जाने पर अद-हान करोने का कारण भूत गुण विमाग कहलाता है और संयुक्त (मिले हुए) पदार्थों में भी यह इस-से भिन्न है' इस प्रकाग का हान कराने वाला गुण पृथक्त्व कहलाता है। तात्पर्य यह है कि विमाग तो तभी होता है जब पक पदार्थ दूसरे पदार्थ से छालग हो जावे, पर पृथक्त्व संयुक्त रहते हुए भी विद्यमान रहता है। यही दोनों में अन्तर है। वैशेषिकों द्वारा स्वीकृत इस जन्तर की लक्ष्य करके स्त्रकार ने दोनों का पृथक् उल्लेस कर दिया है।

'लच्यते थनेन-इति लच्च भ्यांत् जिससे वस्तु का खरूप लखा जाय-जाना जाय उसे लच्च कहते हैं। लच्च दो प्रकार का होता है – (१) आत्मभूत थौर (२) अनात्मभूत। जो लच्च जच्दा वस्तु में मिला हुआ होता है और उस वस्तु से अल-इदा नहीं किया जा सकता, यह आत्मभूत लच्च कहलाता है जैसे जीव का चेतना लच्चण। जीव के चेतना अलग नहीं हो सकती अतपव यह लच्च जात्मभूत है। अनात्मभूत लच्च उसे कहते हैं जो वस्तु से अलग हो चके, जैसे दंडी पुरुप का

1 22 1

### ष्रथम अध्याय

लचण दंड। इंड पुरुष म अलग हो सकता है अतएव वह अनात्मभूत लच्च है। यहां पर्याय का एकत्व. पृथक्त्व आदि जो लच्चण वताया गया है वह पर्याय से भिन्न नहीं हो सकता अतएव वह अत्मभूत लच्चण है।

लत्तण के तान दोष सान गये हैं-(१) श्रव्याप्ति (२) छातिव्याप्ति और (२) असंभव।

(१) अञ्याप्ति - जो लक्त लम्पूर्ण लक्य में न रहे वह अञ्याप्ति दोप वाला होता है। जैसे-पशु का लक्त लींग। यहां पशु लक्त्य है, क्यों कि पशु का लक्त वताया जा रहा है। सींग लक्त है। यह सींग लक्त समंपूर्ण पशुओं में नहीं रहता-चेाड़ा, हाथी, सिंह आदि पशु विना सींग के पशु हैं। अतएव 'सींग' लक्त अञ्याप्त है।

(२। छातिव्यास—जो लक्तए, लक्य के छतिरिक्त अलदय में भी रह जाय वह अतिव्याप्ति दोष वाला कहलाता है। कैसे-कस जीव का लक्तए चेतना। यहां चेतना जल जीव का लक्तए कहा गया है। केन्तु वह चल जीव के अतिरिक्त स्थावर जीव में भी पाया जाता है। फतएव रूद। कस जीव झौर जलदय स्थावर जीव-दोनों में विद्य-मान रहने के फारण यह लक्तए आतव्याप्त है।

(३) असंभव-जो लचण, लच्य के एकदेश या सर्वदेश में न रहे वह असं-अव दोष से दूषित कहलाता ह जैसे-मनुष्य का लक्स्य सींग। यहां मनुष्म लच्य है और सींग लच्चण है। पर सींग किसी भी मनुष्य के नहीं होते सतएव यह सच्च लच्य में सर्वधा न रहने के कारण सरंभव है - लच्चणाभास है।

एकत्व आदि को पर्याय का लक्तए कहने का उद्देश्य यहां यह है कि एकत्व आदि स्वयं पर्याय-स्वरूप है, पर्याय से सिन्न-अन्य नहीं हैं फिर सी एकत्व आदि के द्वारा पर्याय का ज्ञान होता है।

इस प्रकार तृब्य और पर्याय का विवेजन समाप्त होता है। द्रव्य और पर्याय की प्ररूपणा ही जैनग्गम का प्रत्य है। इसे भली सांति हृद्यंगम करने सब्य प्राणियों को सम्पक् झान प्राप्त करना चाहिए।

> पद्-द्रव्य-निरूपश नामक प्रथम अध्ययन सम्पूर्ण

\* ॐ नमः सिद्धेभ्यः \*

निर्धेन्थ-प्रस्तन

॥ द्वितीय अध्याय ॥

## कर्म निरूपण

मूलः-अट्ठकम्माई वोच्छामि, आणुपुविंव जहनकमं । जेहिं बद्धो अयं जीवो, संसारे परियत्तइ ॥ १ ॥

शव्दार्थः— श्रमण भगवान् सहावरि कहते हें—हे गौवस ! झाठ कमें को, आनु-पूर्वी से कमवार कहता हूँ। जिन कमें से वॅथा हुआ यह जीव संसार में नाना रूप धारण करता है।

भाष्यः—प्रथम ग्राच्ययन में षट् द्रव्यों का निरूपए करते हुए, आत्म-निरूपए के प्रकरण में कर्म-बंध का उत्तेख किया गया है और ' अप्पा कत्ता विकत्ता य ' यहां आत्मा को कर्मों का कर्त्ता प्रतिपादन किया है। अतएव यह बताना सी ग्रावश्यक है कि कर्म क्या हैं ? यही बताने के लिए कर्म-निरूपए नामक हितीय अध्ययन आएम्म किया जाता है।

संस्कृत भाषा में कर्म शब्द की अनेक व्युत्पत्तियां की गई हैं। जैसे-' जीव परतन्त्रीकुर्वन्ति-इति कर्माणि ' अर्थात् जीव को जो परतन्त्र करते हैं वे कर्म कहलाते हैं। अथवा 'जीवेन मिथ्यादर्शनादि परिणासेः क्रियन्ते-इति कर्माणि ।' अर्थात् मिथ्या दर्शन आदि रूप परिणामों से युक्त होकर जीव के द्वारा जो उपार्जन किये जाते हैं उन्हें कर्म कहते हैं। प्राकृत में भी इसी प्रकार की व्युत्पत्ति देखी जाती है-'कीरइ जिपण देर्डाई जेणेतो भरणप कम्मे' अर्थात् मिथ्यात्व अबिरति आदि हेतुओं से जीव के द्वारा जो किया जाता है-कार्माण वर्गणा के पुद्गल आत्मा के साथ एकमेक किये जाते हैं-वही कर्म है।

यां तो और भी कई व्युत्पत्तियां कर्म शब्द की हो सकती हैं, पर उन्ते किसी मौलिक पात प्रतीत नहीं होती। ऊपर जो दो प्रकार की व्युत्पत्ति का दिग्दर्शन कराया गया है, उखले दो पाते सलकती हैं:---

(१) प्रथम व्युत्पत्ति से यह प्रतीत होता है कि कमों में जीव को परतन्त्र बनादे का स्वभाव है। द्वितीय अध्याय

(२) दूसरी ब्युत्पत्ति से यह प्रतीत होता है कि जीव स्वभाव-मिथ्यात्व आदि रूप होकर परतन्त्र रूप हो जाने का है।

जिस प्रकार मंदिरा का स्वभाव उन्मत्त बना देने का है और मंदिरापान करने बाले जीव का स्वभाव उन्मत्त हो जाने का है, उसी प्रकार कर्म का स्वभाव जीव को राग द्वेष झादि रूप परिखत कर देने का है और जीव का स्वभाव राग-द्वेष रूप परि-खत हो जाने का है। दोनों का जब तक संवंध वना रहता है तब तक जीव विभाव रूप परिखत रहता है।

यह कर्म मूलतः एक प्रकार का है। पुद्रल पिएड रूप द्रव्य कर्म और पुद्रल-रिएएड में रही हुई फल देने की शक्ति रूप माव कर्म के भेद से कर्म के दो भेद भी किये जाते हैं। ज्ञानवरण आदि के भेद से मध्यम-विवक्ता की अपेत्ता आठ भेद हैं और इन आठ मेदों के उत्तर भेदों की अपेक्ता से एक सौ अड़तालीस (१४८०) भेद हैं। विशेष विवक्ता से देखा जाय ते। वस्तुतः कर्म के असंख्यात भेद है। कर्म के कारणभूत जीव के अध्यवसाय आसंख्यात प्रकार के होते हैं और अध्यवसायों के भेद से अध्यवसाय-जन्य कर्म की शक्तियाँ भी तर-तम भाव रूप से असंख्यात प्रकार की होती हैं। किन्तु आसंख्यात प्रकार जिझालुओं की समझ में सुंगमता से नहीं आ सकते, आत्राव मध्यम रूप से आठ भेदों में ही उन सब का समावेश किया गया है। इसी उद्देश्य से सूत्रकार ने 'अट्ठकम्माइं' कहा है।

यहां 'आणु पुन्वि' और 'जहक्कमं' यह दो पद विशेष रूप से विचारणीय हैं। दोनों पद समान अर्थ के प्रतिपादक-से बात होते हैं, पर वास्तव में वे समानार्थक नहीं है। 'आणु पुन्वि' से सूत्रकार का आशय यह है कि आठ कमों का कथन, उनका अपना कथन नहीं है। चरम तीर्थकर भगवान महावीर ने जिस प्रकार उपदेश दिया है उसी प्रकार परम्परा से आये हुए उपदेश को मैं सूत्र रूप में निवद्ध करता हूं। इतना ही नहीं, आठ कमों की प्ररूपणा पूर्ववर्त्ती समस्त तीर्थकरों द्वारा जैसी की गई है वही यह प्ररूपण है और उसका ही निरूपण यहां किया जायगा । इस प्रकार आनुपूर्वी से अर्थात् गुरु-शिष्य आदि के क्रम से यह प्ररूपणा अनीदिकालीन है।

'जहक्कमं' का अर्थ भी 'कमपूर्वक-कम के अनुसार' ऐसा होता है। इस पद में 'कम' राव्य का तात्पर्य कमों का पौर्वापर्य रूप कम है। तात्पर्य यह है कि पहले ज्ञानावरण, फिर दर्शनावरण, फिर वेदनीय, तत्पश्चात् मोहनीय, तदनन्तर आयु, फिर नाम, उसके बाद गौत्र और अन्त में अन्तराय, का कम शास्त्रों में वतलाया गया है। उसी कम के अनुसार यहां आठ कमों का कथन किया जायगा। इस कम का कारण क्या है, सो असली गाथा में वतलाया जायगा।

'जेहि बद्धो अयं जीवे।' यहां 'अयं' शब्द भी गूढ़ अभिप्राय की सूचित करता है। वह इस प्रकार—

'अयं' का अर्थ है- 'यह।' 'यह' शब्द तभी प्रयोग किया झाता है जब कोई अस्तु प्रखन्न से दिखाई देती हो। यहां 'यह' शब्द जीव के लिए प्रयुक्त हुआ है और

कर्म निरूपण

जीव के विषय में पहले कहा जा चुका है कि-जीव ' नो इंदियगेज्म अमुत्तमावा ' अर्थात् अमूर्त्त होने के कारण इंदिय-त्राह्य नहीं है । अतएव यह प्रश्न स्वमावतः उठता है कि जीव यदि इंद्रिय-प्रत्यक्त नहीं है तो 'यह जीव' षेसा क्यों कहा ? और यदि 'यह जीव' पेसा कह कर जीव की प्रत्यक्तता सुचित की है तो उसे पहले 'हंद्रिय-प्राह्य नहीं है' पेसा क्यों कहा ? सूत्रकार का यह परस्पर विरोधी-सा प्रतीत होने वाला कथन वस्तुतः विरोधी नहीं है । इन 'अयं जीवो' पदों से सूत्रकार ने यह सूचित किया है कि आत्मा अपने स्वरूप से इंद्रिय-गोचर न होने पर भी, अजादिकालीत कमों से यद्ध होकर-मूर्त्त कमों के साथ एकमेक होकर-स्वयं भी मूर्त्त वन गया है।

जो लोग यह शंका करते हैं कि अमूर्त्त आत्मा के साथ मूर्त्त कर्म का सम्बन्ध कैसे हो सकता है ? उनकी शंका का निचारण सुत्रकार ने 'अयं' पद गाथा में देकर ही कर दिया है । तात्पर्य यह है कि आत्मा अनादिकाल से ही कमों से वँधा हुआ है और कर्म-वद्द होने के कारण उसे एकान्त रूप से अमूर्त्त नहीं कहा जा सकता। पेसी अवस्था में कर्म और आत्मा का सम्बन्ध मूर्त्त और अमूर्त्त का सम्बन्ध नहीं है, किन्तु मूर्त्त का मूर्त्त के साथ सम्बन्ध है ।

आत्मा जब स्वभाव से अनन्त ज्ञान, दर्शन और शक्ति आदि का उज्ज्वल पिंड है तो वह क्यों विछत अवस्था में परिणत होता है ? किसी भी निमित्त कारण के विना, केवल उपादान कारण से किसी कार्य की उत्पत्ति नहीं होती। विकृत अवस्था में परिएत होने में आत्मा स्वयं उपादान कारण है. पर निमित्त कारण क्या है ? किस शक्ति के द्वारा आत्मा अपने मूल स्वभाव से च्युत किया गया है ? यह प्रश्न प्रत्येक आत्मवादी के मस्तिष्क में उत्पन्न होता है। इस प्रश्न का समाधान विभिन्न मतों में अपनी-अपनी कल्पना के अनुसार किया गया है।

वेदान्त दर्शन में माया और अविद्या को जीव की विभाव-परिणति का कारण वताया गया है। सांख्य दर्शन 'प्रकृति' को कारण कदता है। वैशेषिक लोग 'श्रदृष्ट' को कारण मानते हैं और वौंध दर्शन में 'वासना' के रूप में इस कारण का उल्लेख पाया जाता है। जैन दर्शन इस शक्ति को कर्म कहते हैं।

यद्यपि अन्य मतों की मान्यतापँ अनेक दृष्टियों से दूषित हैं, फिर भी आत्मा को बिकत बनाने वाली कोई शक्ति अवश्य है, इस संबंध में सभी आस्तिक दर्शन सहमत हैं। वेदान्ती 'माया' को आत्म बिकृति का हेतु मानते हुए भी माया को अभाव रूप मानते हैं—उसकी सत्ता ये स्वीकार नहीं करते। और जो अभाव रूप राज्य-हें, जिसकी कोई सत्ता ही नहीं है, वह आत्मबिकृति में निमित्त कारण कैसे हो सकता है ? सांख्य लोग पुरुप-आत्मा-को कृटस्थ नित्य और निर्मुण मानते हैं। उनके मत के अनुसार आत्मा में किसी प्रकार का बिकार होना ही संभव नहीं है, अत्तपव प्रकृति को पुरुष की बिकृति का कारण मानना असंगत ठइरता है। वैशेषिक 'श्रदृष्ट' को आत्मा का ही विशेष गुण स्वीकार करते हैं। यह सर्वथा अनुचित है। आतमा का बिश्रपे गुण ही यदि आत्मा की बिकृति का कारण मानलिया जाय तो

### द्वितीय अध्याय

त्रात्मा उस चिछति से मुक्त होकर कभी शुद्ध स्वरूप को नहीं पा सकता क्याकि 'श्रदृष्ट' गुए श्रात्मा का है श्रतएव वह सदैव श्रात्मा में विद्यमान रहेगा। बौद्धों की 'वासना' सर्वथा चाणिक है। चाणिक होने के कारण वह उत्पन्न होते ही समूल नष्ट हो जाती है। ऐसी अवस्था में वह जन्मान्तर में फल प्रदान नहीं कर सकती। यदि यह कहा जाय कि प्रत्येक कार्य का फल इसी जन्म में भोग लिया जाता है सो ठीक नहीं है। हम प्रत्यत्त देखते हैं कि दया. दान, स्वाध्याय, तपस्यां आदि धार्मिक आचरण करने वाले अनेक पुरुष इस जन्म में दीन, दुःखी और दरिद्र होते हैं तथा हिंसा आदि पापों का छाचरण करने वाले अनेक पुरुष इस जन्म में सुखी देखे जाते हैं। यदि इस जन्म के कृत्यों का फल इसी जन्म में माना जाय तो दया, दान, तपस्यां आदि का धर्म कृत्यों का फल दीनता, दुःख और दरिद्रता माननां पड़ेगा और हिंसा आदि पाप कमें का फल सुख मानना पड़ेगा। परन्त यह संभव नहीं है। ऐसी अवस्था में यही मानना श्रावश्यक है कि इस जन्म में पापाचार करने वाला व्यक्ति यदि सुखी है तो वह उसके पूर्व जन्म के धर्माचार का ही फल है। इस जन्म में किये जाने वाले पापा-चार का फल उसे भविष्य में अवश्य भोगना पड़ेगा। इसके विपरीत धर्माचरेलें करने वाला व्यक्ति यदि इस जन्म में दुःखी है तो वह उस पूर्व जन्म पापाचार का परिएाम समझना चाहिए। वर्त्तमान जन्म में किये जाने वाले धर्माचार का फल उसे आगे श्रवश्य ही प्राप्त होगा । शास्त्र में कहा है - 'कडाण कम्माण ए मोक्ख झरिथ' झर्थात् किये हुए कर्म विना भोगें नहीं छटते हैं।

इस प्रकार जव यह निश्चित है कि पूर्व जन्म के शुभ या अशुभ अनुष्ठान का फल इस जन्म में और इस जन्म के अनुष्ठान का फल आगामी जन्म में भी भोगा जाता है, तब फल-भोग में कारणभूत शक्ति भी जन्मान्तर में विद्यमान रहने वाली होनी चाहिए। इस युक्ति से चला भर रहने वाली वासना फल नहीं दे सकती।

इससे यद सिद्ध होता है कि आत्मा को अपने मूल स्वमाव में न होने देने वाली जो शक्ति है, वद सद्भाव रूप है, आत्मा से भिन्न पौद्गलिक है और स्थायी है। इसी शुक्ति को और शक्ति के आधार भूत द्रव्य को कर्म कहते हैं।

शंका-कर्म पौद्गलिक है, इसमें क्या प्रमाण है ?

उत्तर-कर्म को आत्मिक शक्ति मानने में जो बाधा उपस्थित होती है उसका उत्तेख किया जा चुका है। जव वह चेतन की शक्ति नहीं है फिर भी है तव जड़ की शक्ति होना ही चाहिए। इसके अतिरिक्त निम्न लिखित उक्तियों से भी कर्म पौद्गलिक सिद्ध होता है:--

(१) कर्म पौद्गलिक है, क्योंकि वह आत्मा की पराधीनता का कारण है। श्वात्मा की पराधीनता के जितने भी कारण होते हैं वे खव पौद्गलिक ही होते हैं, जैसे वेड़ी वगैरह। यदि यह कहा जाय कि अवातिया कर्म आत्मा की पराधीनता के कारण नहीं हैं, तो उन्हें क्यों पौद्गलिक मानते हो ? यह कथन ठीक नहीं है, क्योंकि अवा-तिया कर्म भी जीव की सिद्ध पर्याय में वाधक हैं, अतएव वे भी पराधीनता के

जीव के विषय में पहले कहा जा चुका है कि-जीव 'नो इंदियगेज्म अमुत्तभावा' अर्थात् अमूर्त्त होने के कारण इंदिय-प्राह्य नहीं है । अतएव यह प्रश्न स्वभावतः उठता है कि जीव यदि इंद्रिय-प्रत्यत्त नहीं है तो 'यह जीव' ऐसा क्यों कहा ? और यदि 'यह जीव' ऐसा कह कर जीव की प्रत्यत्तता सुचित की है तो उसे पहले 'रंद्रिय-प्राह्य नहीं है' ऐसा क्यों कहा ? सूत्रकार का यह परस्पर विरोधी-सा प्रतीत होने वाला कथन वस्तुतः विरोधी नहीं है । इन 'अयं जीवो' पदों से सूत्रकार ने यह सूचित किया है कि आत्मा अपने स्वरूप से इंद्रिय-गोचर न होने पर भी, अनादिकालीन कमों से वद्ध होकर-मूर्त्त कमों के साथ एकमेक होकर-स्वयं सी सूर्त्त वन गया है।

जो लोग यह शंका करते हैं कि अमूर्त्त आत्मा के साथ मूर्त्त कर्म का सम्यन्ध कैसे हो सकता है ? उनकी शंका का निवारण सुत्रकार ने 'अयं' पद गाथा में देकर ही कर दिया है । तात्पर्य यह है कि आत्मा अनादिकाल से ही कर्मों से वँधा हुआ है और कर्म-वद्ध होने के कारण उसे एकान्त रूप से अमूर्त्त नहीं कहा जा सकता । ऐसी अवस्था में कर्म और आत्मा को सम्बन्ध मूर्त्त और अमूर्त्त का सम्बन्ध नहीं है, किन्तु मूर्त्त का मूर्त्त के साथ सम्बन्ध है ।

आत्मा जब स्वभाव से अनन्त ज्ञान, दर्शन और शाक्ति आदि का उज्ज्वल पिड है तो वह क्यों विक्ठत अवस्था में परिएत होता है ? किसी भी निमित्त कारण के विना, केवल उपादान कारण से किसी कार्यकी उत्पत्ति नहीं होती। विक्ठत अवस्था में परिएत होने में आत्मा स्वयं उपादान कारण है. पर निमित्त कारण क्या है ? किस शक्ति के द्वारा आत्मा अपने मूल स्वभाव से च्युत किया गया है ? यह प्रश्न प्रत्येक आत्मवादी के मस्तिष्क में उत्पन्न होता है। इस प्रश्न का समाधान विभिन्न मतों में अपनी-अपनी कल्पना के अनुसार किया गया है।

चेदान्त दर्शन में माया और अविद्या को जीव की विभाव-परिणति का कारण वताया गया है। सांख्य दर्शन 'प्रकृति' को कारण कहता है। चैशेषिक लोग 'श्रदृष्ट' को कारण मानते हैं और वौध दर्शन में 'वासना' के रूप में इस कारण का उत्तेख पाया जाता है। जैन दर्शन इस शक्ति को कर्म कहते हैं।

यद्यपि ग्रन्य मतों की मान्यताएँ अनेक दाप्टियों से दूषित हैं, फिर भी आत्मा को विरुत बनाने वाली कोई राक्ति अवश्य है, इस संचंध में सभी आस्तिक दर्शन सहमत हैं। वेदान्ती 'माया' को आत्म विरुति का हेतु मानते हुए भी माया को श्रभाव रूप मानते हैं—उसकी सत्ता वे स्वीकार नहीं करते। और जो अभाव रूप ग्रन्थ-हैं, जिसकी फोई सत्ता ही नहीं है, वह आत्मविरुति में निमित्त कारण कैसे दा सकता है ? सांख्य लोग पुरुप-आत्मा-को कुटस्थ नित्य और निर्मुण मानते हैं। उनके मत के अनुसार आत्मा में किसी प्रकार का विकार होना ही संभव नहीं है, अतपव प्ररुति को पुरुष की विरुति का कारण मानना असंगत ठहरता है। वैशेषिक 'श्रदप्ट' को आत्मा का ही विरोप गुण स्वीकार करते हैं। यह सर्वथा अनुचित है। आत्मा का विश्वपे गुण ही यदि आत्मा की विरुति का कारण मानलिया जाय तो

## द्वितीय अध्याय

श्रात्मा उस विकृति से मुक्त होकर कभी शुद्ध स्वरूप को नहीं पा सकता क्याकि 'श्रदृष्ट' गुए श्रात्मा का है आतएव वह सदैव आत्मा में विद्यमान रहेगा। बौद्धों की 'वासना' सर्वथा चाणिक है। चाणिक होने के कारण वह उत्पन्न होते ही समूल नष्ट हो जाती है। ऐसी अवस्था में वह जन्मान्तर में फल प्रदान नहीं कर सकती । यदि यह कहा जाय कि प्रत्येक कार्य का फल इसी जन्म में भोग लिया जाताई है सो ठीक नहीं है। हम प्रत्यत्त देखते हैं कि दया. दान, स्वाध्याय, तपस्याः आदि धार्मिक आचरण करने वाले अनेक पुरुष इस जन्म में दीन, दुःखी और दरिद्र होते हैं तथा हिंसा आदि पापों का आचरण करने वाले अनेक पुरुष इस जन्म में सुखी देखे जाते हैं। यदि इस जन्म के कृत्यों का फल इसी जन्म में माना जाय तो दया, दान, तपस्यां आदि का धर्म कृत्यों का फल दानता, दुःख और दरिद्रता माननां पड़ेगा और हिंसा आदि पाप कर्म का फल सुख मानना पड़ेगा। परन्तु यह संभव नहीं है। ऐसी अवस्था में यही मानना आवश्यक है कि इस जन्म में पापाचार करने वाला व्यक्ति यदि सखी है तो वह उसके पूर्व जन्म के धर्माचार का ही फल है। इस जन्म में किये जाने वाले पापा-चार का फल उसे भविष्य में अवश्य भोगना पड़ेगा। इस के विपरीत धर्माचरेलें करने चाला व्यक्ति यदि इस जन्म में दुःस्ती है तो वह उस पूर्व जन्म पापाचार का परिणाम समझना चाहिए। वर्त्तमान जन्म में किये जाने वाले धर्माचार का फल उसे आगे श्रवश्य ही प्राप्त होगा। शास्त्र में कहा है - 'कडाण कम्माण ण मोक्ख झरिथ' अर्थात किये हुए कर्म विना भोगे नहीं छूटते हैं।

इस प्रकार जब यह निश्चित है कि पूर्व जन्म के शुभ या अशुभ अनुष्ठान का फल इस जन्म में और इस जन्म के अनुष्ठान का फल आगामी जन्म में भी भोगा जाता है, तब फल~भोग में कारणभूत शक्ति भी जन्मान्तर में विद्यमान रहने वाली होनी चाहिए। इस युक्ति से चुणु भर रहने वाली वासना फल नहीं दे सकती।

इससे यह सिद्ध होता है कि आत्मा को अपने मूल स्वमाव में न होने देने वाली जो शक्ति है, वह सद्भाव रूप है, आत्मा से भिन्न पौद्गालिक है और स्थायी है। इसी शुक्ति को और शक्ति के आधार भूत द्रव्य को कर्म कहते हैं।

शंका-कर्म पौद्गलिक है, इसमें क्या प्रमाण है ?

उत्तर-कर्म को आत्मिक शक्षित मानने में जो बाधा उपस्थित होती है उसका उत्तेख किया जा चुका है। जव वह चेतन की शक्षि नहीं है फिर भी है तव जड़ की शक्ति होना ही चाहिए। इसके अतिरिक्त निम्न लिखित उक्तियों से भी कर्म पौद्गलिक सिद्ध होता है:--

(१) कर्म पौद्रलिक है, क्योंकि वह आत्मा की पराधीनता का कारण है। आत्मा की पराधीनता के जितने भी कारण होते हैं वे सब पौद्रलिक ही होते हैं, जैसे बेड़ी चगैरह। यदि यह कहा जाय कि अवातिया कर्म आत्मा की पराधीनता के कारण नहीं हैं, तो उन्हें क्यों पौद्रलिक मानते हो ? यह कथन ठीक नहीं है, क्योंकि अवा-तिया कर्म भी जीव की सिद्ध पर्याय में बाधक हैं, अतएव वे भी पराधीनता के [ 58 ]

कारण हैं।

(२) कर्म पुद्रल रूप हैं, क्योंकि पुद्रल द्रव्य के सम्बन्ध से द्वी वे अपना फल देते हैं। जैसे पुद्रल रूप धान्य का पारिपाक गर्मी आदि पुद्रल के निमित्त से होता है उसी प्रकार कर्मों का परिपाक (विपाक−फल) भी पुद्रल के द्वी निमित्त से दोता है, इसलिप कर्मों को भी पुद्रल रूप ही स्वीकार करना चाहिए।

समाधान-जीव विपाकी कर्म, संसारी-सकर्म-जीव के सम्बन्ध से ही फल देते हैं, इसलिए उन कमों में भी परम्परा से पुद्रल कर्म का सम्बन्ध रहता ही है। इग्रतएव यह असंदिग्ध है कि कमों का फल पुद्रल के सम्बन्ध से ही होता है इसलिए कर्म पुद्रल रूप ही होना चाहिए। यही नहीं, कर्म का वंध भी साचात् या परम्परा से पुद्रल के निमित्त से ही होता है, इसलिए भी कर्म पौट्नलिक है।

कर्म पौदालिक होने पर भी वह आत्मा के ऊपर अपना प्रभाव डालता है। जैसे पौद्रालिक मदिरा, अमृतिंक चेतना-शाक्ति में विकार उत्पन्न कर देती है उसी प्रकार कर्म भी अमूत्ते आत्मा पर अपना प्रभाव डालते हैं । कर्मों की यह परम्परा अनादिकाल से चले रही है। कमें व्यक्ति की अपना सादि है किन्तु प्रवाह की अपेना छानादि हैं। सोते-जागते समय हम जो कियाएँ करते हैं, और हमारे मन का जैसा शुभ या अशुभ व्यापार दोता है उसी के अनुसार प्रतिचण कर्म-वंध होता रहता है। इस समय किया हुआ कर्म-बंध भविष्य में उदय आता है और उसके उदय का निमित्त पाकर फिर नवीन कमों का बंध हो जाता है। इस प्रकार कर्म का यह अनादिकालीन प्रवाह वरावर बहता जा रहा है । जब संबर के द्वारा नवीन कमों का श्रागमन रुक जाता है और निर्जरा के द्वारा पूर्व-संचित कर्म खिर जाते हैं तक श्रात्मा अपने शुद्ध चिदानन्द रूप में सुशोभित होने लगता है । किन्तु जवतक नवीन कमाँ का आना और वंधना नहीं इकता तब तक आत्मा अपने कमों के अनुसार संसार में अर्थात् चार गतियों में अनेकानेक योनियाँ घारण करता हुआ, विविध प्रकार की यातनाएँ भोगता रहता है। श्रतः दुःखों से छुटकारा पाने का उपाय महर्षियों ने संवर और निर्जरा रूप प्रतिपादन किया है । प्रत्येक आत्म-कल्याण की कामना करने वाले मुमुजु जीव का यह प्रधान कर्त्तव्य है कि नर भव श्रौर खंदम का संयोग पाकर वह पेसा प्रयत्न करे कि जिससे भव-भव में न भटकना पड़े श्रीर जरा-मरग-जन्म श्रादि की घोर व्यथाओं से शीव छुटकारा मिल जाए। इसलिए कर्म-वंध और संवर झादि-के स्वरूप को तथा कारणों को सम्यक् प्रकार से समझना चाहिए । तथा हेय का त्याग श्रौर उपादेय का प्रदर्ण करना चाहिए।

=x ]

मूलः-नाणस्सावरणिजं, दंसणावरणं तहा । वेयणिजं तहा मोहं, झाउकर्स्म तहेव य ॥ २ ॥ नामकम्मं च गोयं च, झंतरायं तहेव य । एवमेयाइं कम्माइं, झट्टेव उ समासओ ॥ ३ ॥

> द्याथा---ज्ञानस्यावरणीयं, दर्शनावरणं तथा । वेदनीयं तथा सोहं, ग्रायुः कर्मं तथैव च ॥ २ ॥ नाम कर्म च गोत्रं च. अन्तरायं तथैव च । एवमेतानि कर्माणि, ग्रष्टौ तु समासतः ॥ ३ ॥

शब्दार्थः---ज्ञानावरण, दर्शनावरण, वेदनीय, मोइनीय, आयु, नाम, गौत्र और छन्तराय, ये संक्षेप से आठ ही कर्म हैं।

भाष्यः—प्रथम गाथा में क्रम से आठ कमों के कथन करने की प्रतिश की गई थी सो यहां उनके नामों का निर्देश किया गया है । आठ कर्म इस प्रकार हैं—(१) झानावरण (२) दर्शनावरण (३) वेद्नीय (४) मोहनीय (४) आयु (६) नाम (७) गोज (८) और अन्तराय।

सूत्रकार ने कर्यों का निर्देश कम पूर्वक किया है। प्रश्न हो सकता है कि इनमें क्या कम है ? सर्व प्रथम झानावरण को क्यों गिनाया गया है ? सब से अन्त में अन्तराय कर्म क्यों कहा गया है ? बीच के क्रम का भी क्या कारण है ? इन प्रश्नों के समाधान के लिए कमों का कम बतलाया जाता है। वह इस प्रकार है—

आत्मा का लच्चण उपयोग है और उपयोग झान तथा दर्शन के मेह से दे मकार का है। इन दोनों भेदों में ज्ञानोपयोग मुझ्य है, क्योंकि झान से शास्त्रों का चिन्तन किया जा सकता है, ज्ञानोपयोग के समय में ही लब्धि की प्राप्ति होती है और झानोपयोग के समय में ही मुक्ति की प्राप्ति होती है। इस प्रकार झानोपयोग की प्रधानता होने से, झान का ज्ञावरण करने वाले कर्म-झानावरण का सर्च प्रथम उत्लोक किया गया है और उसके ग्रन्तर दर्शन का आवरण करने वाले दर्शनावरण का निर्देश किया गया है। मुझ्त जीवों के दर्शनोपयोग की प्रचार्च झानोपयोग के वाद होती है, इलालिप भी दर्शनावरण का उत्लेख ज्ञानावरण के पश्चात्त किया गया है। सानाबरण और दर्शनावरण के तीव उत्त्य से दुःस का और इनके विशेष स्वयोपश्रम से सुस का अनुभव होता है। सुख्त-दुःस का श्रनुभव कराना बेदनीय कर्म का कार्य है आतः इन दोनों कर्मों के झनन्तर वेदलीय का उत्लेख किया गया है। सानाबरण और दर्शनावरण के तीव उत्त्य से दुःस का और इनके विशेष स्वयोपश्रम से सुस का अनुभव होता है। सुख-दुःस का श्रनुभव कराना बेदनीय कर्म का कार्य है अतः इन दोनों कर्मों के झनन्तर वेदलीय का उत्लेख किया गया है। सानाबरण और दर्शनावरण के तीव उत्तथ से दुःस का श्रीर इनके विशेष स्वयोपश्रम से सुस का अनुभव होता है। सुख-दुःस का श्रनुभव कराना बेदनीय कर्म का कार्य है अतः इन दोनों कर्मों के झनन्तर वेदलीय का उल्लेख किया गया है। सा वेदना के समय राग-हेप का उत्तय झवस्य हो जाता है और राग हेप मोहनीय कर्म के कार्य हैं. जतपव घेदनीय के चाद मोहनीय कर्म का कथन किया गया है। मोह से प्रस्त हुजा जीव शार्म झाहि करके आयु का बंध करता है और छायु का बंध होना आयु कर्म का कार्य है, इसलिए मोहर्नाय के प्रछात् आयु फर्म का प्रदर्ग

कर्म निरूपए

[ == ]

किया है। जिस जीव को झायु का उदय होता है उसे गति आदि नाम कर्म को भी ओगना पड़ता है अतपव आयु के अनन्तर नाम कर्म कहा गया है। गति आदि नाम कर्म वाला जीव उच्च या नीच गोत्र में उत्पन्न होता है अतपव नामकर्म के बाद गोत्र कर्म का कथन किया गया है। उच्च गोत्र वाले जीवों को अन्तराय कर्म का स्त्योपत्त्य तथा नीच गोत्र वालों को उदय होता है, अतएव गोत्र के पश्चात् अन्तराय कर्म का कथन किया गया है।

मेदनीय कर्म यद्यपि घातिय कर्म नहीं है, फिर भी उसे घाति कर्मों के बीच में स्थान दिया गया है. क्यों कि वह इन्द्रियों के विषयों में से किसी में रति, किसी में अरति का निमित्त पाकर के साता और असता का अनुभव कराता है - वह आत्मा से भिन्न पर पदार्थों में जीव को लीन बनाता है। इस प्रकार घातिया कर्मों की भांति जीवों का घात करने के कारण उसे घाति-कर्मों के बीच स्थान दिया गया है।

अन्तराय कर्म घाति होने पर भी अन्त में इसालेप रक्खा गया है, कि वह नाम, गोज तथा वेदनीय कर्मों का निमित्त पा कर के दी अपना कार्य करता है और अघाति कर्मों की तरद पूर्ण रूप से जीव के गुणों का घात नदीं करता है।

कर्मों का यह झम सूचित करने के लिए सूत्रकार ने प्रथम गाथा में 'जहरूझमें' पद का प्रयोग किया था। इस झम से निर्दिष्ट झाठों कर्मों का स्वरूप इस प्रकार है:--

(१) ज्ञानावरण-जो कर्म आत्मा के ज्ञान गुए को ढंकता है वह ज्ञानावरए कर्म कद्दलाता है। जैसे-वादल सूर्य को ढंक देते हैं।

(२) दर्शनायर ग-जो कर्म आत्मा के अनाकार उपयोग रूप दर्शन गुण का आवरण करता है, वह दर्शनावरण है । जैसे- द्वारपाल, राजा के दर्शन होने में थाधक होता है।

(३) वेदनीय-जो कर्म सुख-दुःख का अनुभव कराता है वह वेदनीय कर्म फहलाता है। जैसे शहद लपेटी हुई तलवार।

( ४ ) आग्रु-जो कर्म जीव को नारकी, तिर्थञ्च, सनुष्य या देव पर्याय में रोक रखसा है वह आग्रु कर्म है । जैसे सांकलों से जकड़ा हुआ व्यक्ति अपने दाथ से अन्यत्र नहीं जा सकता इसी प्रजार आग्रु कर्म जीव को नियत पर्याय में ही रोक रखता है ।

(६) नाम कर्म-नाना प्रकार के शरीर आदि का निर्माण करने वाला कर्म भाग कर्म है। जैसे चित्रकार नाना प्रकार के चित्र बनाता है उसी प्रकार यह कर्म नाना शरीर, शरीर की झाछति, शरीर का गठन आदि-झादि वनाता है।

(७) गोत्र कर्म-जिस कर्म के कारण जीव को प्रतिष्ठित या अप्रतिष्ठित कुल में जन्म देना पड़ता है वह गोत्र हैं। जैसे कुंमार छेटि-चढ़े छच्छे-बुरे वर्त्तन वनाता

|   | <b>`</b>        |            |        |        |            |
|---|-----------------|------------|--------|--------|------------|
| ٧ | Tanga teally is |            |        | e+77   |            |
| £ |                 |            | - 34.1 | P. 7 1 | 143        |
| t | इता             | - <b>M</b> | - 24   | ध्य    | ( <u> </u> |
|   |                 |            |        |        |            |

है उसी प्रकार यह कर्म विविध प्रकार के कुलों में जीवों को जन्माता है।

( ८) अन्तराय-जो कर्म दान, लाभ, भाग, उपभोग और शक्ति की प्राप्ति में विझ डालता है वह अन्तराय कर्म है। जैसे खंजाची लाम आदि में विझ डाल देता है।

जिन कार्मण जाति के पुद्गलों का कर्म रूप में परिणमन होता है उनमें मूल इप से झानावरण, दर्शनावरण आदि का भेद नहीं होता। जीव पक ही समय में, एक ही परिणाम से जिन कार्मण पुद्गलों को प्रहण करता है, वही पुद्गल ज्ञानावरण आदि बिबिध रूपों में पलट जाता है। जैसे भोजन के मूल पदार्थों में रस, रफ़, मांस आदि रूप में परिणत होने वाले अंश श्रलग-श्रलग नहीं होते, फिर भी प्रत्येक कौर का रस, रफ़ आदि रूप में नाना प्रकार का परिणमन हो जाता है। उसी प्रकार ग्रहण किये हुए कार्मण पुद्रलों का तरह-तरह का परिणमन हो जाता है। भेद केवल यही है कि भोज्य पदार्थ का रस, रफ़ आदि रूप में कम से परिणमन होता है श्रीर ज्ञाना-बरण आदि का भेद एक ही साथ हो जाता है। भोजन का परिणमन होता है श्रीर ज्ञाना-इ कि भोज्य पदार्थ का रस, रफ़ आदि रूप में कम से परिणमन होता है श्रीर ज्ञाना-बरण आदि का भेद एक ही साथ हो जाता है। भोजन का परिणमन सात धातुओं के रूप में होता है श्रीर कार्मण पुद्गलों का भी प्रायः सात प्रकार का ही परिणमन होता है। क्री-कभी श्रायु कर्म के रूप में श्राठ प्रकार का परिणमन होता है।

उक्त झाठों कमों के उनकी विभिन्न शाहीयों के आधार पर कई तरह से भेद बतलाये गये हैं । जैसे—(१) धाति कर्म और (२) छाघाति कर्म । जो कर्म जीव के ज्ञान, दर्शन झादि छनुजीवी—भाव रूप गुरों का विधान करते हैं वे घाति कर्म कहलाते हैं । घाति कर्म चार हैं— ज्ञानावरण, दर्शनावरण, मोहनीय झौर झन्तराय । जिनमें छनुर्जावी गुर्णो को घातने का सम्मर्थ्य नहीं है वे छाघाति कर्म कहलाते हैं । वे भी चार हैं—वेदनीय, झायु, नाम और गोत्र कर्म ।

इसी प्रकार कोई कर्म ऐसा होता है जिसका सात्वात प्रभाव जीव पर पड़ता है उसे जीव विपाकी कर्म कहते हैं । जैसे ज्ञानावरण, दर्शनावरण श्रादि । कोई कर्म ऐसा होता है जिसका पुद्रल-शरीर-पर प्रभाव पड़ता है, उसे पुद्रल विपाकी कर्म कहते हैं । जैसे--दर्ण नाम कर्म इत्यादि । किसी कर्म का असर भव में होता है वह भवविपाकी है । जैसे आयु कर्म । कोई कर्म श्रमुक चेत्रवर्त्ता जीव पर अपना प्रभाव दालता है उसे चेत्रविपाकी कहते हैं । जैसे--श्रानुपूर्वी नाम कर्म । यह श्रानुपूर्वी नाम कर्म उसी समय अपना प्रभाव डाहता है जब जीव एक शरीर को त्यागकरके नवीन शरीर ग्रहण करने के लिए श्रान्यत्र जाता है ।

स्त्रकार ने मूल में ' समासछो ' पद दिया है । उसका अर्थ है- संत्रेप की अपेता । छाठ कमों का विभाग संत्रेप की अपेता से दिया गया है। विस्तार की अपेता और भी अधिक भेद होते हैं। उन भेदों को उत्तर मछतियां कहते हैं। उत्तर अछतियां भी संत्रेप से और विस्तार से-दो प्रकार की हैं। विस्तार से उनके असंख्यात भेद हैं और संत्रेप से पक सौ अड़तालीस भेद हैं। इन मेदों का वर्शन स्वयं स्वकार आगे करेंगे।

कर्म निरूपण्

# मूलः-नानावरणं पंचविहं, छुयं आभिणिवोहियं । ओहिनाणं च तइयं, मणनाणं च केवलं ॥ ४ ॥

द्वायाः-ज्ञानावरर्णं पछदिधं, अतमाभितिवोधिकस् । प्रवाधिज्ञानञ्च तृतीयं, मनोज्ञानञ्च केवलस् ॥ ४॥

शब्दार्थः- ज्ञानावरण कर्म पांच प्रकार का है-मतिज्ञानवरण, श्रुतज्ञानावरण, अवधिज्ञानावरण, मनःपर्यायज्ञातावरण और केवलज्ञानावरण ॥

भाष्यः-कर्म की आठ सूल प्रकृतियों का वर्शन करने के पश्चात् क्रम से उत्तर प्रकृतियों का निरूपण करने के लिए पहले ज्ञानावरण की पांच उत्तर प्रकृतियों का यहां निर्देश किया गया है। वे इस प्रकार हैं -मतिज्ञानावरण, अन्ज्ञानावरण, अवधि ज्ञानावरण, मनःपर्यायज्ञानावरण और केवलज्ञानावरण।

शुतज्ञान को आवरण करने वाला कर्म श्रुतज्ञानाचरण है। मतिज्ञान को आव-रण करनेवाला कर्म मतिज्ञानाचरण है आवधिज्ञान को रोकनेवाला कम आवाधि-ज्ञाना-चरण, मनःपर्याय ज्ञान की रकावट करने वाला मनःपर्याय ज्ञानावरण है और जो केवल ज्ञान उत्पन्न नहीं होने देता वह केवल ज्ञानावरण कर्म कहलाता है। पांच ज्ञानों का स्पष्ट स्वरूप-विवेचन ज्ञान-प्रकरण में किया जायगा।

हान की उत्पत्ति के झम की अपेला मतिज्ञान प्रथंग और शुनज्ञान दूसरा है। क्योंकि मतिज्ञान के पञ्चात् ही शतज्ञान उत्पन्न होता है । परन्तु यहां स्त्रकार ने शुनज्ञानाचरण का सर्व प्रथम निर्देश किया है । इसका कारण यह है कि शुत के हारा ही मति चाहि रेप ज्ञानों का स्वरूप जाना जाता है अतपव शुत ज्ञान मुख्य है। ज्ञानावरण कर्म के बंध के निम्न लिखित हेतु हैं-(१) ज्ञान और ज्ञानवान की निन्दा करना । (२ जिस ज्ञानी से ज्ञान की प्राप्ति हुई हो उसका नाम छिपाकर स्वयं घुद्ध वनने का प्रयत्न करना । (३) ज्ञान की प्राप्ति हुई हो उसका नाम छिपाकर स्वयं छुद्ध वनने का प्रयत्न करना । (३) ज्ञान की आपि हुई हो उसका नाम छिपाकर स्वयं छुद्ध वनने का प्रयत्न करना । (३) ज्ञान की आपाधना में विद्य डालना-जैसे प्रंथ छिपा देना शास्त्र का जब कोइ पटन करता हो तो कोलाहल करना श्रादि । (४) ज्ञानी जन पर हेप का भाव रखना। जैसे- अजी ! वह झानी कहलाता है पर है वड़ा ढोंगी वास्तव में वह कुछ भी नहीं जानता, इत्यादि । (४) ज्ञान और ज्ञानी की द्यासातना करना। जैसे-पटने-लिखन से कुछ भी लाभ नहीं है, ज्ञान नास्तिक वना देता है और ज्ञानी जन संसार को घोका देते हैं, अथवा ज्ञानी का सामना होने पर उससे दुर्वचन कहना, उसका यथा चित चिनय न करना । (६) ज्ञानी के साथ विसंवाद करना- हथा और उद्दंडतापूर्ण वक्तवाद करना ।

झानावरण कर्म इन सव दुण्छत्यों को करने से बंधता है । झत्रएव जो अव्य जीव झानावरण कर्म के वंधन से दचकर ज्ञानी वनना चाहते हैं, उन्हें इन कारणों का परित्याग करके ज्ञान श्रींग ज्ञानी के प्रति अद्धा-भाक्कि का साथ रखना चाहिए । उनका षशोर्चत आदर करना चाहिए । ज्ञान-की आराधना में सहायक चनना चाहिए। ज्ञान के खाधनों का प्रचार करना चाहिए श्रौर बहुमान पूर्वक ज्ञान की निरन्तर श्राराधना करना चाहिए। सञ्यग्जान की प्राप्ति ही श्रात्म-कल्याण का मूल है। उसके विना की जाने वाली कियाएँ मुक्ति का कारण नहीं होती हैं। ऐखा समझकर

मूलः-निद्दा तहेव पयला, निद्दानिद्दा य पयलपयला य । तत्तो ऋ थाणगिद्धी उ, पंचमा होइ नायव्वा ॥ ५ ॥ चक्खुमचक्खू ओहिस्स, दंसणे केवले य आवरणे । एवं तु नव विगण्ं, नायव्वं दंसणावरणं ॥ ६ ॥

> ए।याः—निद्रा तथैव प्रचजा, निद्रातिद्रा च प्रचलाप्रचता च । ततस्व स्त्यानगृदिस्तु, पद्धमा सवति ज्ञातव्या ॥ × ॥ चज्जरचज्जरवधेः, दर्शने केवले च प्रावरणे । एवं तु नवविकल्पं, ज्ञातब्यं दर्शनावरणम् ॥ ६ ॥

सम्यग्ज्ञान की साधना काना शिष्ट पुरुषों का परम कर्त्तव्य है।

शब्दार्थः-दर्शनावरण कर्म के नौ भेद इस प्रकार जानना चाहिए-(१) निद्रा (२) प्रचला (३) निद्रानिद्रा (४) प्रचलाप्रचला (४) स्लानगृद्धि (६) चत्तुदर्शनावरण (७) अचत्तुदर्शनावरण (५) अवधिदर्शनावरण और (६) केवलदर्शनावरण ''

(१) निदा जो निदा थोड़ी सी आहट पाकर ही मंग हो जाती है, जिसे मंग करन के लिए थिशेष अम नहीं करना पड़ता वह निदा कहलाती है । जैन आगमों में यह निद्रा शब्द पारिभाषिक है जो सामान्य िद्रा के अर्थ में प्रयुक्त न होकर हल्की निद्रा के अर्थ में प्रयुक्त होता है। जिस कर्म के उदय से ऐसी हल्की नींद आती है यह कर्म भी निद्रा कर्म कहलाता है।

(२) मचला-खड़े-खड़े या वैठे-वैठे जो निद्रा आजाती है वह प्रचला कहलाती है और जिस कर्म के उदय ले यह निद्रा आती है वह प्रचला कर्म कहलाता है।

।३ निद्रानिद्रा-जा नींद वहुत प्रयत्न करने से ट्रूटती है-चिल्लाने से या शरीर को अक्सोरने से भग होती है उसे निद्रानिद्रा कहते हैं । यह निद्रा जिस कर्म के उदय से खाती है उसे निद्रानिद्रा कहा जाता है ।

(४) प्रचला प्रचला-चलते-फिरत समय भा जो नींद आ जाती है वह प्रचला प्रचला कहलाती है। जिस कर्म के उदय से यह नींद आती है वह प्रचला प्रचला कर्म कहलाता है।

(स्त्यान ग्रुडि-जिस निद्रा में, दिन या रास को जागृत अयस्था में लोचा

ſ

हुआ कार्य मनुष्य कर लेता है उस निद्रा को रूत्यान गृद्धि कहते हैं। पेसी निद्रा जिस कर्म के उदय से आती है वह स्त्यान गृद्धि कर्म कहलाता है। यह निद्रा प्रायः बज वुषभनाराच संहनन वाले जीव को ही आती है। इस संहनन वाले जीव में, इस निद्रा के समय वासुदेव के वल से आधा यस आ जाता है। यह निद्रा जिसे आती है वह जीव नियम से नरक जाता है। अन्य संहनन वालों को यह निद्रा जिसे आती-जिसे आने की संभावना की जा सकती है उसमें भी वर्त्तमान काल न युवकों से आठ गुना आयक वल होता है।

पदार्थ के सामान्य धर्म को जानने वाला उपयोग दर्शन कहलाता है। दर्शन चार प्रकार का है, झतपब उसके झग्वरण मी चार प्रकार के हैं। यह चार झावरण और पांच निद्रा मिलकर दर्शनावरण के नौ सेद होते हैं।चार दर्शनों के झावरण यह हैं--

(६) चत्नुदर्शनावरण-आंख के द्वारा पदार्ध के झामान्य धर्म का झान होना चत्नु दर्शन है और इसका आवरण करने वाला कर्म चत्नु-दर्शनावरण कहलाता है।

(७) अचचुदर्शनावर - आंख को छोड़ कर शेष चार इंद्रियों से होने वाला पदार्थ के सामान्य धर्म का प्रहण अचचुद्र्शन कहलाता है। इसे रोकने वाला कर्म अचचुदर्शनावरण कहलाता है।

( ८ ) अवधिदर्शनावर ए— अवधिज्ञान के पहले, जो सामान्य का प्रहण होता है उसे अवधिदर्शन कहते हैं। अवधिदर्शन का आवरण करने वाला कर्म अवधिदर्शना-यः ए कहलाता है।

( १ ) केवलदर्शनावर - लंसार के सप्रस्त पदायों का सामान्य बोध होगा के वलदर्शन है सौर उसका आवरण करने वाला कर्म केवल दर्शनावरण है

उपर्युक्त चार दर्शनों में ले केवलदर्शन खञ्चकृत्व के बिना नहीं होता, रोष तीन दर्शन सम्यक्तव के श्रभाव में भी होते हैं।

दर्शनावरण कर्म का वंध निम्न लिखित कारणों से होता है:--(१) जिसे अष्छी तरह दीखता है उसे अंधा या काना कहना, और उसका अवर्णवाद करना। (॰) जिसके द्वारा अपने नेत्रों को लाभ पहुँचा हो या नेत्रों के विना भी जिसने पदार्थ का यथार्थ स्वरूप समसाया हो उस उपकारी का उपकार न मानना। (३) जो अवधि-दर्शन वाला है उसकी या उसके उस विशिप्ट दर्शन की निन्दा करना (४) किसी के दुःखते हुद नेत्रों के ठीक होने में वाधा डालना. या चच्चु से भिन्न किस्ती अन्य इन्द्रिय द्वारा होने वाले दर्शन या अवधिदर्शन ज्ञथवा केवलदर्शन की प्राप्ति में वाधा डालना। ५४) जिसे कम दीखता है या विलकुल नहीं दीखता उसे यह कहना कि--यह धूर्त है। इसे साफ दिखाई देता है, फिर भी जान-वूसकर छंघा वना वैठा है। इसी प्रकार श्रचचु दर्शन की मंदता वाले को छलिया-कपटी कहना । जैसे--यह तो दूसरों को घोखा देने के लिप मूर्ख वन रहा है ! इसी प्रकार श्रचचुदर्शन श्रौर केवलदशन वाले के प्रति द्वेप का भाव रखना। (६) चचुदर्शन, श्रचचुदर्शन श्रौर केवलदशन वाले के प्रति द्वेप का भाव रखना। (६) चचुदर्शन, श्रचचुदर्शन, श्रवधिदर्शन श्रौर केवल-दर्शन वाले के साथ अगड़ा-फ़स्साद करना। इत्यादि पूर्वोक्त कार्य करने से दर्शनावरण का बंध होता है। इस घाति कर्म के बंध से षचने की इच्छा रखने वालों को उपर्युक्त कार्य तथा इसी प्रकार के अन्य कार्य त्याग देने चाहिए।

यहां यह शंका की जा सकती है कि जैले मतिज्ञान और शुतज्ञान से पूर्व चलु-दर्शन और अचलुदर्शन होता है, अवधिज्ञान से पहले अवधि-दर्शन होता है, केवल ज्ञान के पश्चात् केवजदर्शन होता है, उसी प्रकार मनः पर्याय ज्ञान से पहले मनः पर्याय दर्शन क्यों नहीं होता ? शास्त्रों में मनः पर्याय दर्शन का उस्लेख क्यों नहीं है ? इसका समाधान यह है कि मनः पर्याय ज्ञान इहा नामक मतिज्ञान पूर्वक होता है, दर्शन पूर्वक नहीं होता ! इसी कारण मनः पर्याय दर्शन नहीं माना गया है ।

## मूलः-वेपणीयं पि दुविहं, सायमसायं च आहियं । सायस्स उ बहू भेया, एमेव असायस्स वि ॥ ७ ॥

छाया--वेदनीयमपि द्विविधं, सातमसातं चाख्यातम् । सातस्य तु वहवेा भेदाः, एवमेत्रास्वातस्यापि ॥ ७ ॥

शब्दार्थ-बदनीय अर्म के दो भेद हैं--(१) साता वेदनीय और (२) असाता वेद-नीय। सातावेदनीय के बहुत से भेद हैं और इसी प्रकार असातावेदनीय के भी "

भाष्य-दर्शनावरण के पश्चान् वेदनीय कर्म का मूल प्रकृतियों में निर्देश किया गया है अतः उसी क्रम स सूत्रकार वेदनीय कर्म को उत्तर प्रकृतियों का निरूपण करते हैं।

सातावदनीय और असातावेदनीय के भेद से वेदनीय प्रकृति दो प्रकार की हैं। जिस कर्म के उदय से कोई पदार्थ सुख कारक प्रतीत होता है वह साता वेदनीय है और जिस कर्म के उदय से कोई पदार्थ दुःख जनक अनुभव होता है उसे असाता वेदनीय कर्म कहत हैं। इन दोनों क अनेक अनेक भेद सूत्रकार ने वतलाये हैं इसका कारण यह है कि वेदर्नाय के विषय अनेक हैं। जैसे-रूप, रस, गंध, स्पर्श और शब्द। पांच इन्द्रियों के मनेज विषयों को सुख रूप समझने से सातावेदनीय के पांच भेद हो जाते हैं। जैसे-११ रूप सातावेदनीय, २) रस सातावेदनीय के पांच भेद हो जाते हैं। जैसे-११ रूप सातावेदनीय, २) रस सातावेदनीय (३ गंध सातावेद-नीय (७ स्पर्श सातावेदनीय और (४ शब्द सातावेदनीय । तात्पर्य यह है कि जिस कर्म के उदय से मनोज स्पर्श सुखप्रद प्रतीत हो वह स्पर्श सातावेदनीय है, जिसके उदय से अनुकूल रस सुखजनक अनुभव हो वह रस-सातावेदनीय है। इसी प्रकार अन्य-लत्त्रण समझना चाहिए। रूप के पांच भेद, रस के पांच, गंध के दो भेद, स्पर्श के आठ भेद हैं-और रनके भेद से सातावेदनीय के भी उतने ही भेद हो सकते हैं।

इन्द्रियों के इन्हीं विषयों को दुःख रूप अनुभच करना असातावेदनीय है। अतएव पूर्वोक्त रीति से ही प्रसाता के भी उत्तरोत्तर अनेक भेद किये जा सकते हैं। इन्हीं भेदों को लच्य में लेकर सूत्रकार ने 'सायरस उ बहू भेया प्रमेव असायरस वि' छथीत्

कर्म निरूपग्

[ 27 ]

साता क अनेक भेद हैं और इसी प्रकार असाता के भी अनेक मेद हैं ऐसा कथन कियाहै।

सातावेदनीय और असातावेदनीय के लज्जा को सूदम दृष्टि से देखने पर जात होगा कि संसार में कोई भी पदार्थ सुखदायी या दुःखदायी नहीं है । राग आर हेय का नि सत्त पाकर ही जीव किसी पदार्थ को सुख रूप मान लता है और किसा को दुःख रूप मान लता है। पदार्थ में सुख-दुःख देने की शक्ति होती तो जो। पदार्थ एक व्यक्ति को सुखदायक होता वह सभी व्याझयों को सुख ही सुख प्रदान करना और एक समय खुख देता वह सदा सुखदायक हा होता । इसी प्रकार जे। वस्तु एक व्यक्ति को, एक समय, दुःखप्रद होती वह सभी व्यक्तियों को जनाकाल दुःख देती। किन्तु जगत् में ऐसा नहीं होता एक पदार्थ एक को साता रूप प्रतीत होता है ता दूसरे को असाता रूप। इतना ही नहीं, एक जीव को जो वस्तु आज- स समय खुख-कारक झात होती है वहां दूसरे समय में दुःख का कारण जान पड़ती है। कोई जिह्वालोलुप तीव भूख लगने पर सुसंस्कृत पक्षवान खाने में अत्यन्त सुख समभता है; पर जब उसकी आकएठ उदरपूर्ति हो जाती है तब बद्दी व्यंजन उसे विष की आंति आप्रिय लगने लगता है। नीम मनुष्य को कटुक लगता है पर ऊँट उसीको वड़ प्रेम से भत्तग् करता है । इससे यह स्पष्ट है किसी भी बस्तु में सुख-दुःख उत्पन्न करने की शक्ति नहीं है। यदि ऐसा है तो हमें सुख-दुःख देनेवाला कौन है ? आखिर जब हम सुख-दु:ख का प्रत्यत्त अनुभव करते हैं तब उनका कुछ कारण तो होना ही चाहिए। निष्कारण तो किसी की उत्पात्त होती नहीं है ? फिर सुख-दुःख का कारण क्या है ? इसका समाधान यही है कि राग-रूप मोहनीय कर्म के उदय से रूप, रस, गंध, स्पर्श और शब्दादि में खुख का वेदन-अनुमव होता है और द्वेप मोहनीय के उदय से रूप आदि विपय में दुःख रूप वदन होता है । यह वेदन ( अनुभव ) कराना ही वेदनीय कर्म का कार्य है। इस प्रकार यह सिद्ध होता है कि जिसने राग हेप पर विजय प्राप्त करली है वह इंद्रिय के किनी विषय की न सुख रूप मानता है, न दुःख रूप मानता है। संसार में घटने वाली कोई भी घटना अधवा अनुकूल या प्रतिकूल संयोग उसे दुःखी या सुखी नहीं बना सकते । वह तटस्थ माव से संसार के रंगमंच पर होने वाले विविध अभिनयों को देखता है और उन सब से अपनी आत्मा को भिन्न समझता है। दुःख से छुटकारा पाने और सुखी वनने का एक मात्र यहां सचा उपाय है कि दुःख को दुःख समक्ष कर न अपनाया जाय और इन्द्रिय-विषयजन्य सुख न माना जाय । वस्तुतः किसी पदार्थ को दुःखमय समझना ही दुःख है श्रौर सुख रूप समझना ही सुख हैं । यह दोनों समझ अमपूर्ण हैं, क्योंकि वाह्य पदार्थ सचा सुख नहीं दे सकते । इसी लिए वेदनीय कर्य का लत्तरण बताते समय यह कहा गया है कि जो सुखरदुःख का श्रनुभव कराता है वह वेदनीय कर्म है-- यह नहीं कहा गया कि जो सुखरदुःख दे उसे वेदनीय कर्म कहते हैं।

जिन संसारी जीवों ने राग-द्रेप पर विजय नहीं प्राप्त की है, अतपव जो वाह्य पदार्थों में ही ख़ख-दुःख का अनुभव करते हैं, उन्हें दुःख से वचने का तो अवश्य ती दितीय अध्याय

प्रयत्न करना चाहिए। दुःख से वचने का उपाय असातावेदनीय कर्म के बंध से बचना है। जिन्हें असातावेदनीय का बंध न होगा व दुःखानुभव से चच सकते हैं। अतएव जिन कारणों से असाता का बंध होता है उनका परित्याग कर साता के बंध के निमित्त जुटाने चाहिए। सातावदनीय के बंध के कारण इस प्रकार हैं-एकेन्द्रिय, हान्द्रिय, त्रिन्द्रिय, चतुरिन्द्रिय और पंचेन्द्रिय जीवों को-किसी भी प्राणी को किसी भी प्रवार से कप्टन पहुंचाना, उन्हें क्रुराना नहीं, परिताप न पहुंचाना, अश्रु-पात न कराना, लात-छूंसा आदि से न पीटन, अर्थात् उन्हें किसी प्रकार असाता का श्रनुभव अपने निभित्त से न होने देना। अस्तातावेदनीय कर्म इनसे विपरीत कारणों से होता है अश्रत् किसी भी प्राणी को दुःख देने से, शोक पहुंचाने से, संताप देने से, कुराने से, अश्रुपात कराने से, पीटन आदि से असाता का बंध होता है।

अन्य प्राणियों को दुःख-शोक छादि पहुंचाना तो असातावेदनीय के वंध का कारण है ही, साथ ही स्वयं दुःख करना, शोक करना, संतप्त होना, भूरना, अश्रुपात करना और अपना सिर और छाती पीटना आदि भी असातावेदनीय के वंध का कारण है। अतपव धन-सम्पत्ति, स्वजन आदि का विछोह हो जान पर शोक करना, संताप करना, रुदन करना आदि असातावेदनीय के बंध का कारण समस्त कर विवेकी-जनों को उसका त्याग कर देना चाहिए। तपस्या आदि के द्वारा जो कप्ट सहन किया जाता है, वह कषाय पूर्वक न होने से असाता के वंध का कारण नहीं, आपित निर्जरा का उत्तम उपाय है।

शरीर में अनेक प्रकार के रोगों की उत्पत्ति होना, मानसिक चिन्ता होना आदि असातावेदनीय के फल हैं और नीरोग शरीर होना, चिन्ताएँ न होना, घन-घान्य आदि प्रिय पदार्थों का संयोग मिलना-सांसारिक सुख की सामग्री प्राप्त होना साता-वेदनीय कर्म का फल है।

## मूलः-मोहणिजं पि दुविहं, दंसणे चरणे तहा । दंसणे तिविहं जुत्तं, चरणे दुविहं भवे ॥ < ॥

छायाः---मोहनीयमपि द्विविधं, दर्शने चरखे तथा। दर्शने त्रिविधमुझं, चरण द्विविधं भवेत् ॥ म् ॥

शब्दार्थः-मोहनीय कमें भी दो प्रकार का है-(१) दर्शनमोहनीय और (२) चारित्रमोहनीय। दर्शनमोहनीय तीन प्रकार का कहा गया है और चारित्रमोहनीय दो अकार का है।

आण्य--वेदनीय कमें के निरूपण के पश्चात् मोहनीय कर्म की उत्तर प्रकृतियों का निर्देश यहां किया गया है।

छात्मा को मोहित करने वाला अर्थात् सत्-ग्रसत् के विवेक को नष्ट कर देने चाला मोहनीय कर्म अत्यन्त प्रवल हैं। संसार को यदि चक्र कहा जाय तो मोहनीय

कर्म निरुपए

कर्म वह घुरी है जिसके सहारे से चक चलता है। यह कर्म दुहरा घातक है—आता को सम्यक्त्व भी नहीं होने देता और चारित्र भी नहीं होने देता। इसके सहयोग से शान भी मिथ्याज्ञान वन जाता है। इस प्रकार मोत्त के कारण भूत रत्नत्रय का विधा-तक मोहनीय कर्म ही है। यह कर्म दसवें गुएस्थान तक रहता है और ग्यारहवें गुए स्थान पर भी खाक्रमण करके जीव का नीचे-गिराते-गिराते प्रथम गुएस्थान में भी लाकर पटक देता है। संसार के समस्त दुःख मोहनीय कर्म की ही बदौलन जीव को भुगतने पड़ते हैं। अतयब खुखामिलाणी अब्य प्राणियों को मोहर्नीय कर्मके विनाश का सम्पूर्श प्रयत्न करना चाहिए। योहनीय कर्म का आंशिक नाश किये दिना आत्मा आध्यात्मिक प्रगति की और एक भी कदम नहीं बढ़ा सकता। क्ष्योंकि दर्शनमोहनीय के उदय की अवस्था में प्रथम गुएस्थान से आओ जीव नहीं बढ़ता है।

मोही जीव कोध, मान, माया, लोभ के वशीभूत होकर नाना प्रकार के दुःख उठाते हैं। उन्हें अपन स्वरूप का भी घान नहीं रहत। कि वस्तुतः मैं कौन हूँ भिरा असली स्वभाव क्या है ? मैं नाशवान हूँ या अविनश्वर हूँ ? मोही जीव शरीर को ही आत्मा समभ लेता है और फिर शरीर का पोषण करने के लिप इन्द्रियों का गुलाम वन जाता है। वह संसार के-पर पदार्थों में ममत्व भाव धारण करता है। यह महल मेरा है, यह तेरा है, यह राज्य मेरा है, यह धन-धान्य मेरा है, यह दासी-दास मेरे हैं, यह सोना-चांदी मेरा है, इस प्रकार सेरे-तेरे के पाश में फंसकर पागल पुरुप की तरह नाना चेएाएँ करता हुआ अनन्त काल संसार में व्यतीत करता है।

. वड़े-चड़े ज्ञानवान पुरुप भी सोह के जाल में फँस जाते हैं। संसार में जे अनेक एकान्तवाद प्रचलित हैं, यह सब मोह की ही विडम्बना है। सोह जीव के विवेक को मिही में मिला देता है। कहा भी है---

> पापाणसराडेष्वपि गत्नवुद्धिः, कान्तेति घीः शोणितमांसपिराडे । पञ्चात्मके वर्ष्मणि चात्ममावो. जयत्यसौ कांचनमोहलीला ॥

श्रर्थात् मोह की लीला संसार में सर्वत्र विजयी हो रही है। उसी का यह प्रभाव है कि पत्थर के टुकड़ों को लोग रक्त समझते हैं ! ( रक्त वास्तव में पत्थर के ही टुकड़ें हैं। उनका जो श्रधिक मृख्य समआ जाता है सो केवल मानव-समाज की कल्पना का ही मूख्य है। अर्थशास्त्र की दृष्टि से उनका वास्तविक मृख्य एक रोटी के टुकड़े वरावर भी नहीं है ) मोह के प्रभाव से ही लोग रक्त श्रोर मांस के लोथ को ( पिंडको ) प्रिया मानते हैं श्रौर पंचभूतमय शरीर को श्रात्मा समभ्क बैठते हैं !

पेसी अवस्था में मोह को जीतने वाले महापुरुष घन्य हैं ! वे अत्यन्त सत्व-शाली हैं, शृरधीर हैं । उनका अनुकरण ही कल्याण का कारण है । जिन्होंने राग-द्वेप के पाश को छेद डाला है, मोह का समूल उन्मूलन कर दिया है अतएव जो सम्यक्-दर्शन और सम्यक्चारित्र से सुशोधित हैं वे पुरुय-पुरुष वन्दनीय हैं । उन्हें ' अईन ' का प्रतिष्ठित पद प्राप्त होता है । सच्चे हदय से अर्हन की भक्ति करने से भव्य जीख स्वयं अर्हन् पद प्राप्त करता है । किसी अक्त ने बहुत सुन्दर कहा है--- सोदध्वान्तमनेकदोषजनकं में अर्त्सितुं दीएका -

बुत्कीर्णाविव कीलिताबिव हृदि स्पूताविवेन्द्राचिंतौ । श्राश्ठिप्रणविव विस्विताबिव सदा पादौ निखाताविव, स्थेयातां लिखिता विवाधदहनौ वद्घाविवाईस्तव ॥

स्ययाता तिलिसता विपायपूर्वता पद्यावपाहरतय " अर्थात्:- दे श्रईन्तदेव ! श्रनेक दोषों को उत्पन्न करने वाले सोह रूपी श्रंध-कार को दूर करने के लिए दीपक के समान, इन्द्र-बंध, एापों को अस्म करने वाले आपके दोनों चरण मेरे हृदय में इस प्रकार स्थिर हो कर विद्यमान रहें, मानों वे

हृदय में ही झंकित होगये हों, कील दिये गये हों, सी दिये गये हों, चस्पा होगये हों, प्रतिगिस्वित हो रहे हों, जड़ दिये गये हों, लिख दिय गये हों झधवा बंध गये हों।

र्वातराग भगवान की अङ्गि ही मोह को जीतने का कार्यकारी उपाय है। उसके स्वरूप को भलीभांति समझकर उसका निवारण करने के लिए प्रयत्न करना ही मानव-जीवन की सर्वश्रेष्ठ सफलता है।

सोहनीय कर्म दो प्रकार का है—(१) दर्शन मोहनीय सौर (२) चारित्रमोहन छ। दर्शनमोहनीय के तीन भेद हैं और चारित्र मोहनीय के दो भेद हैं । इन भेदों के नाम स्वयं ख़ुश्रकार ने अगली गाधाओं में कहे हैं। यहां सिर्फ यह वता देना आवश्यक है कि दर्शनमोहर्नाय के तीन भेदों का कथन उदय और सत्ता की अपेत्ता से समझना चाहिए। वन्छ की छारेखा एंक ही मेद है। तात्पर्थ यह है कि बंध के स्मन्त लामान्य रूप से एक दर्शनमोह ही बंधता है। वंध होने के पश्चात् शुड, अर्ध-शुद्ध और अश्वद द्विकों की अपेत्ता से चह तीन रूप में परिणत हो जाता है। दर्शनमोहर्नाय के तीन भेदों का आत्रान-आत्रा वंध नहीं होता है। जिल कर्म के उदय से मिथ्या बद्धान हा सर्वद्व-कथित वस्तु के स्वरूप में दन्ति और प्रतीति न हो, जिलकी दर्शि मलीन हो आर इस कारण जो दित-आहित का ठीक-ठीक विचार करने में अलमर्थ हो, अथवा जिसके कारण प्रगाढ़ अखान न हो वह दर्शनमोहनीय कर्म कहतता है। जो मोहनीय कर्म कहलाता है।

सूलः-सम्मत्तं चेव भिच्छत्तं, सम्भामिच्छत्तमेव य । एयाओ तिरिए पयडीओ, मोहणिजस्स दंसएो ॥१॥ हायाः- सम्बन्धं चेव मिथ्याखं. सम्यङ्भिध्यात्वभेव च। एताह्विस प्रहृतयः, मोहनीयस्य दर्शने ॥ १॥

शाब्दार्थ:--मोहनीय कर्म की दर्शन प्रकृति में---द्यर्थात् दर्शनमोहनीय कर्म की तीन प्रकृतियां यह हैं - (१) सम्यक्त्वमोहनीय (२) मिथ्यारवमोहनीय छौर (३) सिश्र या सम्यङ्भिध्यारवमोहनीय ।

भाष्यः-मोदनीय कर्म की उत्तर म्छतियों के येद वतलाने के बाद यहां

कर्म निरूपग्

[ 33 ]

दर्शन मोह के मेदों का नामोल्लेख किया गया है। दर्शनमोहनीय के तीन भेद हैं-

(१) सम्यक्त्यमोहनीय-जिसके उदय से सम्यक्तव गुए का घात तो नहीं होता किन्तु उसमें चल, मल और अगाड़ दोष उत्पन्न होते हैं उसे सम्यक्त्वमोहनीय कहते हैं। सम्यक्त्वमोहनीय के उदय से सम्यक्त्व प्रगाड़ और निर्मल नहीं हो पाता।

(२) मिथ्यात्वमोहनीय-जिसके उदय से जीव की श्रदा विपर्गत हो जाती है: हित में श्रहित श्रीर श्रहित में हित का वोध होने लगता है, वह मिथ्यात्वमोहनीय कर्म है।

2) सम्यङ्मिथ्यात्वमोहर्नाय-जिस कर्म के उदय से न तो अतस्वश्रदान होता है और न तत्त्वश्रदान ही होता है, वरन् मिश्र परिएाम होता है उसे सम्यङ्-मिथ्यात्वमोहर्नाय कहते हैं। जैसे दही और गुड़ मिलाकर खाने से न खट्ठा ही साद प्राता है और न मीठा ही, किन्तु एक भिन्न ही प्रकार का स्वाद आता है उसी प्रकार जात्यन्तर रूप परिएाम के कारएभूत कर्म को मिश्रमोहर्नाय कहते हैं।

मिथ्यात्व के दस भद संचेप में इस प्रकार हैं:-

(१) पाप कमों से खर्चथा विरत, कंचन-कामिनी के लागी, सच्चे साधु को साधु न

(२) जो आरंभ-परिग्रह में आसक्क हैं, इन्द्रियों के दास हैं, अपनी पूजा-प्रतिष्टा के लोलुप हैं, हिंसा आदि पापों का घाचरण करते हैं, पेसे साधु वेपधारियों को साधु समझना।

(३) उत्तमा चमा, मार्दव, आर्जव, शौच, खत्य, संयस, तप, त्याग, आर्कि-चिनता और ब्रह्मचर्य, इन धर्मों को अधर्म समझता।

(४) हिंसा, असत्य, चोगी, जुआ खेलना, मदिरापान करना, आदि पाप कार्यों को धर्म रूप समझना।

( ४ ) शरीर, मन और इन्द्रियों को-जो कि अनात्मरूप हैं-आत्मा समझ लेना, जैसे नास्तिक लोग समझते हैं।

(६ जीव को अर्जाव समझना, जैसे गाय, घोड़ा, वजरा, मछली, छुअर छादि जीवों में आत्मा नहीं हैं ऐसा मानना, जैसे ईसाई मन वाले मानते हैं। वनस्पति, जल और पृथ्वी आदि में जीव न मानना भी इसी मिथ्यात्व ने अन्तर्गत है।

(७) मोच के मार्ग को संसार का मार्ग समझना, अर्थात् रहव्य को संसार अमर्ग का कारग समझना। पुरय को पकाक्त रूप से संसार का कारग समझना इसी मिथ्यात्व में सम्मिति है।

( प ) संसार के मार्ग को मोच का मार्ग समझना, लेखे जल में लगाधि लेकर ग्रात्मघात करना आदि।

( ६ ) जिन महापुरुषों ने विशिष्ट संवर और निर्तरा के द्वारा समरन जमाँ का

दितीय अध्याब

समूल बिनाश कर दिया है - जो कर्म रहित हो गये हैं उन्हें कर्मसहित समझना। जैसे मुक्त जीवों को सर्वज्ञ न मानना, ईश्वर को अवतार लेकर असुरों का घातक मानना आदि।

( १० ) कर्मसहित पुरुषों को निष्कर्म मानना, जैसे राग-द्वेष के वश द्वेकर शत्रुओं का संदार करने वाले को मुऋ परमात्मा समझना।

बस्तु के स्वरूप को विपरीत लमझना, वीतराग की वाग्री में सन्दह करना, अकेले ज्ञान को या अंतली किया को मोच का कारगा मानना, खरे खोटे का विवेक न करके सब देवों को समान समझना, अनेक धर्मात्मक वस्तु के प्रतिपादक स्याद्वाद सिद्धान्त की अस्वीकार कर एकान्तवाद अंगी हार करना, इत्यादि सब मिथ्यात्व इन्हीं भेदों में समाविष्ट हो ज ते हैं। विवेकी जनों को यथोचित अन्तर्भाव कर लेना चाहिए। मोह के असंख्य रूप हैं, उन सब का विस्तृत विवेचन नहीं किया जा सकता । आभि-प्रदिक, अनाभिग्रहिक अनामोग आदि मिथ्यात्व के मेद भी इन्हीं में अन्तर्भत हैं।

सम्यक्तव मोहनीय कर्म आंखों पर लगे हुए चश्में के समान है। चश्मा यद्यपि आंखों का आच्छादक है फिर भी वह देखने में रुकावट नहीं डालता उसी प्रकार सम्यक्त्व मोहनीय, मोहनीय, का मेद होने पर भी सम्यक्त्व-यथार्थ श्रद्धा में बाधा उपस्थित नहीं करता है। अतएव इस प्रकृति का सद्माव होने पर भी चौथा गुए स्थान-अविरत सम्यग्दप्टि अवस्था से लेकर अप्रमत्त संयत अवस्था तक होती है। मिथ्यात्व मोहनीय के उदय से जीव पहले गुएस्थान में ही रहता है और मिश्र प्रकृति के उदय से तीसरे गुएस्थान में होता है।

# मूलः-चरित्तमोहणं कम्मं, दुविहं तु विद्याहियं । कसायमोहणिजं तु, नोकषायं तहेव य ॥१०॥

हायाः—चारित्रमोहनं कर्भ, द्वित्रिधं तु व्याहृतम् । कपायमाहनीयं तु. नोकपायं तथैव च ॥ १० ॥

शब्दार्थः—चारित्रमोहनीय कर्म दो प्रकार का कहा गया है—(१) कपायमोहनीय छौर (२) नो कपायमोहनीय।

भाष्य-दर्शनमोह के भेदें। का स्वरूप निरूपण करने के पश्चात् चारित्रमोहनीय कर्म की उत्तर प्रकुतियां यहां वताई गई हैं।

जो कर्म चारित्र का विनाश करता है-सम्यक् चारित्र नहीं होने देता उसे चारित्र मोहनीय कर्म कहते हैं। उसके दो भेद हैं-(१) कषाय चारित्र मोहनीय थ्रौर (२) नो कपाय चारित्र मोहनीय।

कप अर्थात् जन्म मरए रूप संचार की जिससे. आव अर्थात् प्राप्ति होती है उसे कपाय कहते हैं। कपाय के सोलह मेद जिनागम मैं निरूपण किये गये हैं। वे इस प्रकार हैं-अनन्तानुवंधी कोंध, मान, माया, लोभ, अप्रसाख्यानावरण कोंध मान,

कर्म निरूपरा

माया, लोभ, प्रत्याख्यानावरण क्रोध, मान, माया, लोभ, झौर संज्वलन क्रोध, मान, माया, लोभ।

जिस कषाय के उदय से जीव अनत काल तक अव-स्त्रमण करता है उसे अन्नतानुवंधी कप य कहते हैं। जिन कषाय के प्रभाव से जीव देशविरति अर्थात् थोड़ा सा भी त्याग-प्रत्याख्यान रूप चारित्र नहीं पाल सकता उसे अपत्याख्यानावरण कपाय कहते हैं। जिसके उदय से सर्व-विरति अर्थात् महावत रूप पूर्ण संयम रुका रहता है वह प्रत्याख्यानावरण कषाय है। जो कपाय मुनियों को भी किंचित् संतप्त करता है चाँर जिसके उदय से सर्वप्रात् चारित्र नहीं हो पाता वह संज्वलन कपाय कह-त्याता है। यह कषाय महावत रूप सर्व विरति में बाधक नहीं होता है।

श्रनन्तानुबंधी कपाय की वासना जीवन-पर्यन्त वनी रहती है श्रौर इसके उदय से नरकगति के योग्य कर्म-वंध होता है । श्रप्रत्याख़्यान वरण कपाय के संस्कार एक वर्ष तक बने रहते हैं श्रौर इसके उदय से तिर्यञ्च गति के योग्य कर्म का बंध होता है । प्रत्याख़्यानावरण कपाय के संस्कार चार मईनि तल रहते हैं श्रौर उसके उदय से मनुष्य गति के योग्य कर्म का बंध होता है । संज्वलन कषाय एक पत्न तक रहता है श्रौर इसके उदय से देव-गति के योग्य कर्म का बंध होता है । कषायां की यह स्थिति बाहुल्य की श्रपेक्ता समझना चाहिए । इसके कुछ झपबाद भी होते हैं ।

प्रसंगवश यहां यह बता देना आवश्यक है कि आवश्यक में प्रतिक्रमण के पांच मेद किये गये हैं- दैवसिक, रात्रिक, पाद्धिक चातुमांसिक और सांवत्सरिक। इन भेदों का संवंध कषायों की स्थिति के साथ है। ब्राबक अपने व्यवहार में कोंध, मान, मायां और लोभ के सेवन करने से प्रायः वच नहीं पाते । इन पाप कायाँ से मलीन हुए छात्म परिसामों को निर्मल बनाने के लिए प्रतिक्रमण किया जाता है। यदि प्रतिदिन प्रातः और सायंकाल पाप के संस्कारों को हटा दिया जाय तो उत्तम है। यह संभव न हो तो पाचिक, प्रतिक्रमण के द्वारा उन्हें अवश्व हटा देना चाहिए; म्रान्यथा कपाय के वह संस्कार संज्वलन कोटि के न हो कर प्रत्याक्र्यानावरण कपाय के समफ़े जाएँगे। यदि चार मास में भी उनका निवारए न हुआ अर्थात् चौमासी प्रतिक्रमण न किया तो वे संस्कार अप्रत्याख्यानावरण के होंगे और उनसे तिर्यच गति का बंध होगा और अगुवतों का भी वे धात कर देंगे । अन्त में सांवत्सरिक प्रतिक्रमण करके तो उन कपायों को दूर करना ही चाहिए, अन्यधा के अनन्तानुबंधी की कोटि के होकर सम्यक्त्व का भी घात करने वाले होंगे और उनसे नरक गति का चंध होगा। इसी अभिप्राय से प्रतिक्रमण के इन मेदों का विधान किया है। अतपव संसार-भोद अध्यात्मनिष्ट पुरुपों को प्रतिक्रमण करना आवश्यक है, जिससे कषाय के संस्कार नष्ट हो सकें।

सुगमता से समझने के लिए चारों प्रकार के कोथ, मान, माया श्रौर लोग का स्वरूप दृष्टान्त सहित इस प्रकार है।

(१) संज्वलन कोध-पानी में सींची हुई लकीर जैसे सीव ही मिट आती हैं

हितीय श्रध्याय

[ 33 ]

उसी प्रकार जो कोध शीघ्र ही शान्त हो जावे वह संज्वलन कोध है।

(२) प्रत्याख्यानावरण कोध—धूल में खींची हुई लकीर कुछ समय में हवा से मिटजाती है उसी प्रकार जो कोध थोड़े से उपाय से शान्त हो जाय वह प्रत्याख़्याना-वरण कोध कहलाता हैं।

(३) अप्रत्याख्यानावरण कोध-पानी सुखने पर मिट्टी फटने से तालाव आदि में जो दरार पड़जाती है वह आगे वर्षो होने पर मिटती है, उसी प्रकार जो कोध विशेष उपायों के अवलंबन से शान्त हो वह अप्रत्याख्यानावरण कोध है।

(४) अनन्तानुवंधी कोध-पर्वत के फटने से जो दरार होती है उसका मिटना दुःशक्य है इसी प्रकार जो कोध किसी भी उपाय से शान्त न हो उसे अनन्तानुवंधी कोध कहते हैं।

(४ सज्बलन मान-जैसे वेत अनायास ही नन जाता है उसी प्रकार जो मान अनायास ही मिट जाता है वह संज्वलन मान है।

(६) प्रत्याख्यानावरण मान-सूखी हुई लकड़ी जैसे कुछ समय में नमती है उसी प्रकार जो मान जरा कठिनाई से दूर हो वह प्रत्याख्यानावरण मान है।

(७) अप्रत्याख्यानावरण मान-हुनी को नमाने के लिप अत्यन्त परिश्रम करना होता है उसी प्रकार जो मान वड़ी कठिनाई से दूर होता है वह अप्रत्याख्यानावरण मान है।

(=) अनन्तानुबन्धी मान-पत्थर का स्तम्भ लाख प्रयत्न करने पर भी नहीं सुड़ता, इसी प्रकार जो मान जीवन-पर्यन्त कभी दूर नहीं हो। सकता वह अनन्तानु-बंधी मान कहलाता है।

(१) संज्वलन माया-जिस माया अर्थात् वक्तता को बांस के छिलके के समान अनायास ही सरलता-सीधेपन में परिएत किया जा सके उसे संज्वलन माया कहते हैं।

(१०) अप्रत्याख्यानावरण माया-चलते हुए बैल के पेशाय करने की लकीर उेड़ी होती है और वह टेढ़ापन घूलि चगैरह के गिरने पर नहीं मालूम होता उसी प्रकार जो कुटिलता कुछ कठिनाई से मिटे वह प्रत्याख्यानावरण माया है।

(११) अप्रत्याख्यानावरण माया-मेट्रे के सींग का टेढ़ापन दूर करना अत्यन्त अमसाध्य है उसी प्रकार जो माया अत्यन्त प्रयास करने से हटे उसे अप्रत्याख्याना-चरण माया कहते हैं।

(१२) अनन्तासुर्वधी माया-जैसे वांस की कटिन जड़ का टेढ़ापन दूर नहीं किया जा सकता उसी प्रकार जो कुटिलता श्राजीवन दूर न हो सके वह श्रनन्तानु-बंधी माया है।

(१३) संख्यतन लोभ-जैले हल्दी का रंग शीव ही छूट जाता है उसी प्रकार जो लोभ शीव ही मिट जाय वह संख्यतन लोभ है।

[ 200 ]

कर्म निरूपण

( १४ ) प्रत्याख्यानावरण लोभ-जैसे काजल का रंग कुछ कठिनाई से छूटना है उसी प्रकार जो लोभ कुछ परिश्रम से छूटे वह प्रत्याख्यानावरण लोभ है।

( १४ ) अप्रत्याख्यानावरण लोभ --गाड़ी के पहियों में लगाये जाने वाले कीचड़-ओंगन के समान जो लोभ वड़ी मुश्किल से छूटता है वह अप्रत्याख्यानावरण लोभ कहलाता है।

(१६) अनन्तानुवंधी लोभ - किरमिची का रंग जैले कपड़ा फट जाने पर भी नहीं छूटता उसी प्रकार जो लोभ जीवन के अन्त तक भी न छूटे वह अन्तानुवंधी लोभ है।

नो—ईपत् अर्थात् इल्का कपाय नोकपाय कहलाता है। यह नोकपाय कपाय का साथी है और कपायों को उत्तेजित करता है-भड़काता है अतएव इसकी नोकपाय संज्ञा है। नोकपाय के नौ भेद होते हैं—(१) दास्य (२) रति (३) अरति (४) शोक (४) भय (६) जुगुप्सा (७) स्त्री वेद (≍) पुरुप वेद (६) नपुंसक वेद।

जिसके उदय से निष्कारण या सकारण हँसी आव उसे हास्य नोकपाय कर्म कहते हैं। जिसके उदय से धन, पुत्र, देश, राज्य आदि में अनुराग हो उसे रति ने कपाय कर्म कहा गया है। जिसके उदय से पूर्वोंक पदाओं में अप्रीति हो। उसे शरति ने कपाय कर्म कहते हैं। जिसके उदय से इष्ट के वियोग होने पर कत्वेश हो वह शोक ने कपाय कर्म कहते हैं। जिसके उदय से इष्ट के वियोग होने पर कत्वेश हो वह शोक ने कपाव कर्म है। जिसके उदय से चित्त में उद्देग हो। वह भय नो कपाय कर्म है। जिसके उदय से ग्लानि उत्पन्न होती है वह जुगुप्सा नो कपाय कर्म कहलाता है। जिसके उदय से पुरुप के साथ रमण करने की इच्छा हो। वह स्त्रीवेद, जिसके उदय से स्त्री के साथ रमण करने की इच्छा हो वह पुरुषवेद और जिसका उदय होने पर दोनों के साथ रमण करने की इच्छा हो वह पुरुषवेद और जिसका उदय होने पर

इस प्रकार तीन भेद दर्शन मोहनीय के और पच्चीस भेद चारित्र मोहनीय के ( सोलह भेद कपाय चारित्रमोहके और नौ नोकपाय चारित्र मोहके ) मिलकर कुल श्रष्टाईस भेद मोहनीय कर्म के होते हैं।

मूलः-सोलसविहभेषणं कम्मं तु कसायजं । सत्तविहं नवविहं वा, कम्मं च नोकसायजं ॥ ११ ॥ बायाः-पोडराविधभेदेन, कर्म तु कपायजम् ।

सप्तविधं नवविधं वा, कर्म च नोकषायजम् ॥ ११ ॥

शब्दार्थः---कपाय रूप च रित्रमोहनीय कर्म सोलह प्रकार का है और नोकपाय रूप चारित्रमोहनीय कर्म सात प्रकार या नौ प्रकार का हैं।

भाष्यः-दोनौं मकार के मोहनीय के भेदों का विवेचन सुगमता के उद्देश्य से उपर किया जा चुका है। अब उनके विवेचन की आवश्यकता नहीं है। विशेष इतना समझना चाहिए कि नेकियाय चारित्र मोहनीय के नौभेदों के बजाय सात भेद भी हैं। तीनों वेदों की पृथक् गणना करने से नौ भेद होते हैं और सामान्य रूप से वेद का एक माना जाय तो सात भेद होते हैं। दोनों प्रकार की संख्या में तात्विक भेद निख-

केवली भगवान् का, बीतराग-प्ररूपित शास्त्र का, चतुर्विध संघ का तथा देवों का अवर्णबाद करने से दर्शनमोहनीय कर्म का वंध होता है। तीव्र क्रोध. तीव्र मान, तीव्र माया, और तीव्र लोभ करने से चारित्र मोहनीय कर्म का वंध होता है। इस अकार मोहनीय कर्म का विवेचन यहां समाप्त होता है।

कुल नहीं है, यह तो विवत्ता का साधारण भेद हैं।

मूलः-नेरइयतिरिक्खाउं, मणुस्साउं तहेव य । देवाउयं चउत्थं तु, ञ्याउकम्मं चउव्विहं ॥ १२ ॥

> छायाः-नैरयिकतिर्यगायुः, मनुष्यायुस्तथेव च । देवायुश्चतुर्थं तु, ग्रायुः कर्मं चतुर्विषम् ॥ १२ ॥

भाष्यः — मोहनीय कर्म के निरूपए के पश्चात् कमप्र.प्त आयु कर्म का विवेचन यहां किया गया है। नियत समय तक जीव को शरीर में रोके रखने वाला कर्म आयु कर्म कहलाता है। उसकी चार उत्तर प्रकृतियां हैं — नरक आयुष्य, तिर्यञ्च-आयुष्य, मनुष्य आयुष्य और देव-आयुष्य। जो कर्म नारक जीवों को नारकी-शरीर में रोक रखता है — मरन की इच्छा होने पर भी नहीं मरने देतर — चह नरकायुष्य कर्म कह-लाता है। इसी प्रकार जो कर्म तिर्यञ्च के शरीर में जीव को पनाये रखता है वह त्रियंज्च-आयु कर्म कहलाता है। मनुष्य और देव के शरीर में जीव को रोक रखने वाला मनुष्य-आयु कर्म कहलाता है। मनुष्य और देव के शरीर में जीव को रोक रखने वाला मनुष्य-आयु कर्म कहलाता है। मनुष्य आरे देव के शरीर में जीव को रोक रखने वाला मनुष्य-आयु कर्म कहताता है। स्रनुष्य कर्म कहलाता है। आयु कर्म का च्चय होने पर कोई मनुष्य या देवता जीवित रहना चाहे तो भी यह जीवित नहीं रह सकता। इस प्रकार आयु कर्म के उद्य से जीव जीता है और उसके च्चय से मर जाता है।

आयु दो प्रकार की होती है- अपवर्त्तनीय और अनपवर्त्तनीय । जो आयु, आश्च, जल, विप और शस्त्र आदि से कम हो जाती है अर्थात् चिरकाल में भोगने योग्य आयु कर्म के दलिक शीघ्र भोग लिये जाते हैं, वह आयु अपवर्त्तनीय कहलाती हैं। इस आयु के समाप्त होने पर जो परण होता है वह अकालमरण कहलाता है। अकाल-मरण कहने का तात्पर्य यही है कि जो आयु कर्म पच्चीस-पचास वर्ष में धीरे-धीरे भोगा जाना था, वह विप आदि का निमित्त पाकर एक अन्तर्मुहूर्त्त में ही भोग लेना पड़ता है। जैसे डाल पर लगा हुआ फल दख-पन्द्रह दिन या एक मास में पकता है और उसी को तोड़ कर यदि अनाज आदि में दया दिया जाय तो एक-दो दिन में ही पकजाता है, उसी प्रकार आयु कर्म का भी वाह्य निमित्त पाकर शीव परिपाक हो जाता है। [ 802 ]

कर्म निरूपण

जो आयु किसी भी कारण से कम नहीं होती अर्थात् पूर्व जन्म में जितने समय की वॅधी है उतने ही समय में भोगी जाती है उसे अनपवर्त्तनीय आयु कहते हैं। देवों, नारांकेयों, चरम शरीरियों ( उसी भव से मोच जाने वालों ) चकवतीं, वामु देव आदि उत्तम पुरुषों और असंख्यात वर्ष की आयु वाले मनुष्य-तिर्वर्श्वों की आयु अनपवर्त्तनीय होती है। इनकी आयु को विष, शस्त्र अग्नि, जल आदि कोई भी कारण न्यून नहीं कर सकता।

यहां आरंभ करना, महा पश्चिह रखना, अत्यन्त लालसा होना, पंचेन्द्रिय जीवां का वध करना, मांस मइए करना आदि घोर कार्य करने के नरक आयु का वंध होता है। छल-कपट करना, कपट को छिपाने के लिए किर कपट करना, असरा भाषए करके कपट करना, तोलने-नापने की वस्तुओं को कम-अधिक दना-लेना, इत्यादि कार्य करने से तिर्यच आयु वंधती है। निष्कपट व्यवहार करना; नम्रता का माव रखना, अल्प आरंभ करना, अल्प परिप्रह रखना, ईप्यां माव न रखना, सव जीवां पर दयामाव रखना, इत्यादि कारणों से मनुष्य आयु का वंध होता है। सराग संयम आवक धर्म का आचरण, अज्ञानयुक्त तपश्चरण, विना इच्छा के वलात्कार पूर्वक भूख, प्यास, सदीं-गर्मी आदि का कप्ट सहन करना, इत्यादि कारणों से देव-आयु कर्म का वंध होता है।

अन्य कमों से आयु कर्म के बंध में एक खास ध्यान देने योग्य विशेषता है। बह यह है कि सात कमों का प्रतिचल्ण-निरन्तर बंध होता रहता है किन्तु आयु कर्म का बंध प्रतिचल नहीं होता। वर्त्तमान आयु के जव छह महीने शेष रहते हैं तब देव और नारकी जीवों को नवीन आयु का बंध होता है। मनुष्य और तिर्यश्च वर्त्त-मान आयु का तीसरा भाग शेष रहने पर चारों आयुओं में स किसी एक का बंध करते हैं। भोगभूमि के जीव छह माह शेष रहने पर देव-आयु का बंध करते हैं।

एक वार जो आयु वन्ध जाती है वह फिर भोगे दिना छूट नहीं सकती। किन्तु एक जीवन में आठ अपकर्पण काल होते हैं। अर्थात आउ वार ऐसा समय आता है जब तीसरा भाग रोप रहने पर आयु बंध होता है। पहली बार तीसरा भाग रोप रहने पर अगर आयु का बंध हो गया तो उस तीसरे भाग का तीसरा भाग अवशिष्ट रहने पर फिर उसी आयु का बंध होता है किन्तु परिणामों के अनुसार स्थिति कम या अधिक या ज्यों की त्यों हो सकती है। उसके बाद तीसरे भाग के तीसरे माग का तीसरा भाग रोप रहने पर फिर इसी प्रकार आयु में न्यूनता-आधिकता आदि संभव है। इसी प्रकार आउ जिमाग होते हैं।

हमारी वर्त्तमान आयु कितनी है ? उसके दो भाग कव व्यतीत होंगे और तीसरा भाग कव शेष रहेगा ? यह छुद्मस्थ जीव नहीं जान पाते । इसलिए उन्हें आयु-बंध का समय भी झात नहीं हो सकता । पेसी अवस्था में प्रत्येक का यह कर्त्तव्य है कि वह अपने परिएामों की आदि के लिए सदा प्रयत्तशील रहे और अन्तर करए को किसी भी चए मलिन न होने दे । संभव है जिस चए हदय में पाप का द्वितीय अध्याय

संचार हो उसी समय श्राय का रंध हो जाय !

दो भाग चीतने पर और एक भाग शेप रहने पर आयु का बंध होने की और लद्य रख कर ही संभवतः दो-दो तिधियों के पश्चात् एक-एक तिथि को पर्व-तिथि के रूप में मनाने की व्यवस्था की गई है। जो भी हो, निरन्तर अप्रमंत रहकर आन्त-रिक शुद्धता के लिए प्रयस्न करने की आवश्यकता तो बनी ही रहती है। अतएव भव्य जीव, जो परभव में सुख के आभिलापी हैं, उन्हें एक चएए के लिए भी प्रमाद में नहीं पडना चाहिए।

# मूलः-नामकम्मं तु दुविहं, सुहं असुहं च आहियं । सुहस्स उ बहू भेया, एमेव असुहस्स वि ॥ १३ ॥

छायाः--नाम कर्म तु द्विविध, ज्ञुभमज्ञुभं चाहृतम् । ज्ञुभस्य तु बहवो भेदाः, एवमेवाज्ञुभस्याऽपि ॥ १३ ॥

शब्दार्थः--नाम कर्म के दो भेद हैं-(१) ग्रुभ नाम कर्म और (२)अशुभ नाम कर्म शुभ नाम कर्म के बहुत से भेद हैं और इसी प्रकार अशुभ नाम कर्म के भी बहुत से भेद हैं।

भाष्य:- - नाम कर्म की प्रकृति चित्रकार के समान है । चित्रकार जैसे हाथी, बोड़ा, गाय, प्रेंस, मनुष्य आदि के नाना आसार आंकित करता है उसी प्रकार नाम कर्म भी-- नाना प्रकार के मनुष्य, देव, एशु पत्ती आदि-आदि की रचना करता है। नाम कर्म के भेद कई प्रकार से बताये गये हैं । किसी अपेत्ता से ४२ भेद, किसी अपेत्ता से ६७ भेद और किसी अपेत्ता से ६३ या १०३ भेद भी कहे गये हैं । संत्तेप की अपेत्ता दो भेद भी होते हैं, जैसा कि यहां सुत्रकार ने प्रतिपादन किया है।

नाम कर्म के मूल दो भेद हैं-- शुभ अर्थात् प्रशस्त और अशुभ अर्थात् श्रम-शस्त । शुभ नाम कर्म के छानेक भेद हैं और अशुभ के भी अनेक भेद हैं । यहां वया-लीस भेदों का उज्जेख किया जाता है-- (१) गति नाम कर्म २) जाति नाम कर्म (३) शरीर नामकर्म (४) ग्रंगोपांग नामकर्म ४) वंधन नाम (६ संघात नाम (७) संदद्यन नाम ६, संस्थान नाम (१) वर्श्य नाम (१०) गंध नाम (११) रस नाम (१२) स्पर्श नाम (१३) श्रानुपूर्ची नाम (१८) वर्श्य नाम (१०) गंध नाम (११) रस नाम (१२) स्पर्श नाम (१३) श्रानुपूर्ची नाम (१८) विहायोगति नाम (१४) पराघात नाम (१६) उच्छ्रास नाम (१७) श्रातप नाम (१८) विहायोगति नाम (१४) पराघात नाम (१६) उच्छ्रास नाम (१७) श्रातप नाम (१८) उपघात नाम (१६) अगुरु लघु नाम (२०) तीर्थकर नाम (२१) निर्माण नाम (२२) उपघात नाम (२३) त्रस नाम (२८) स्थावर नाम (२४) बादर नाम (२६) सूद्म नाम (२७) पर्याप्त नाम (२६) श्रास्थर नाम (२८) प्रत्येक नाम (३०) साधारण नाम (३१) स्थिर नाम (२२) श्रस्थिर नाम (३२) श्रभ नाम (३४) आगुम नाम (३४) सुभग नाम (३६) दुर्भेग नाम (३०) सुस्वर नाम (३८) अयशः कीर्त्ति नाम । इन वयालीस में उत्तर भेदों के भी अनेक उत्तरोत्तर भेद हैं। जैसे गति के जग भेद, जाति के पांच भेद, शरीर के पांच भेद, श्रंगोपांग के तीन भेद, वंधन के पांच भेद. संघात के पांच भेद, संहनन के छुह भेद, संस्थान के छुह भेद, वर्श के पांच भेद, गंध के दो भेद. रस के पांच भेद, स्पर्श के झाठ भेद, झानुपूर्वी के चार भेद विहायो-गति के दो भेद। इस प्रकार इनकी संख्या कुल पैंसठ है । इनमें पराघात झादि झोंगे की श्रष्टाईस प्रकृतियां सम्मिलित करने से नाम कर्म की तेरानवे प्रकृतियां हो जाती हैं। यह तेरानवे भेद सत्ता की छोपेक्ता जानने चाहिए।

प्रारंभ की चौदह प्रकृतियां श्रनेक भेद रूप होने के कारण पिंडछातियां कह-लाती हैं। उनके भेदों की संख्या श्रभी बतलाई गई है। भेदों के नाम इस प्रकार हैं।---

(१) गति नाम कर्म-जिस नाम कर्म के उदय से जीव देव, मनुष्य, तिर्थञ्च और नारक अवस्था प्राप्त करे वह गति नाम कर्म । उसके यही देवादि के मेद से चार मेद हैं।

(२) जाति नाम कर्म-जिस कर्म के उदय से जीव एकेन्द्रिय,द्वीन्द्रिय,त्रीन्द्रिय, चौइन्द्रिय या पंचेन्द्रिय कहलावे, वह जाति नाम कर्म है। यद्दी इसके मेद हैं।

(३) शरीर नाम कर्म-जिसके उदय से जीव को शरीर की प्राप्ति हाँ । इसके पांच भेद हैं-श्रोदारिक शरीर नाम कर्म, वैक्रिय शरीर नाम कर्म, आहारक शर्मर नाम कर्म, तैजस शरीर नाम कर्म और कार्मश शरीर नाम कर्म ।

(४) श्रंगोपांग नाम कर्म-जिस कर्म के उदय से पुद्रल, श्रंगो श्रॉर उपांगों के रूप में परिएत हों। इसके तीन सेद हैं-श्रौदारिक श्रंगोपांग नाम (२) वैक्रिय श्रंगो-पांग नाम (३) श्राहारक-श्रंगोपांग नाम।

(४) वंधन नाम कर्म-जिस कर्म के उदय से पढले ग्रहण किये हुए शरी<sup>र-</sup> घुद्गलों के साथ वर्त्तमान में ग्रहण किये जाने वाले पुद्गलों का संबंध हो । इसके पांच भेद हैं-पांच शरीरों के नाम के ही श्रनुसार पांच भेद।

(६) संघात नाम सर्म-जिसके उदय से शर्रार के पुद्गल व्यवस्थित रूप से स्थापित हो जावें। शर्रार के भेदों के श्रनुसार ही संघात नामके भी पांच भेद होते हैं।

७) संहनन नाम कर्म-जिस कर्म के उदय से शरीर में हाड़ों का परस्पर में जोड़ होता है। इसके छह भेद हैं---वज्र-ऋपभनाराच संहनन, ऋपभनाराच संहनन, नाराच संहनन, श्रर्धनाराच संहनन, कीलिक संहनन और सेवार्त्त संहनन।

(=) संस्थान नाम कर्म- जिस कर्म के उदय से शर्रार का कोई आकार बने वह संस्थान नाम कर्म हैं । इसके छुट भेद हैं--समचतुरस्न संस्थान (पालथी मार कर घेठने से जिस शरीर के चारों कोने समान हो उस शरीर का आकार), न्यग्रोध परिमंडल संस्थान ! ऊपर के अवयव स्थूल और नीचे के अवयव अत्यन्त हीन-वड़ के चुन्न के समान शर्रार का आकार) सादिसंस्थान ( न्यग्रोध परिमंडल से विपरीत आकार) कुन्जक संस्थान ( कुवड़ा आकार) वामन संस्थान ( बांना आकार) हुंडक संस्थान ( वेढंगा शरीर का आकार) यह आकार जिस कर्म के डदय से होते हैं उस द्वितीय अध्याय

वही नाम कहते हैं -जैसे समचत्रसंस्थान नाम कर्म आदि आदि।

(८) वर्ण नाम कर्म--जिसके उदयसे शरीर में गोरा काला झादि वर्ण होता है। उसके पांच भेद हैं--कृष्ण वर्ण नाम, नील वर्ण नाम, रक्त वर्ण नाम, पीतवर्ण नाम और सित वर्ण नाम।

(१०) गंध नाम कर्म-जिसके उदय से शरीर में सुगंध वा दुर्गंध हो । उसके दो भेद हैं-सुरभि गंध नाम और दुरभिगंध नाम ।

(११) रसनाम कर्म - जिसके उदय से शरीर में किसी प्रकार का रस हो। उसके पांच भेद हैं-तिक्त नाम, कटु नाम, कषाय नाम, आ्राम्ल नाम, और मधुर नाम कर्म।

(१२) स्पर्श नाम कर्म-जिस कर्म के उदय से शरीर में कोई स्पर्श हो वह स्पर्श नाम कर्म है। उसके आठ मेद हैं--गुरुनाम, लघु नाम, मृदु नाम, कर्कश नाम, शीत नाम, उष्ण नाम, स्निग्ध नाम, रूत्त नाम कर्म।

(१३) आनुपूर्धी नाम कर्म-एक शरीर का त्याग करने के पश्चात् नवीन शरीर धारण करने के लिए जीव अपने नियत स्थान पर जिस कर्म के उदय से पहुंचता है वह आ नुपूर्वी नाम कर्म है । गति नाम कर्म के चार भेदों के समान इसके मी चार भेद हैं।

(१४) विहायो गति नाम-जिस कर्म के उदय से जीव की चाल श्रच्छी या युरी होती है। इसके दो भेद-ग्रुमविहायोगति और श्रग्रुमविहायोगति नाम कर्म।

नाम कर्म की इन प्रकृतियों को ध्यान पूर्वक पढ़ा जाय तो मालूम होगा कि नाम कर्म का काय शरीर की रचना करना, उसकी विभिन्न आकृतियां वनाना, नवीन जन्म धारण करने के स्थानपर पहुंचाना, त्रस या स्थावर रूप प्रदान करना, शरीर में किसी प्रकार का रंग, गंध, रस और स्पर्श वनाना, सुन्दर-असुन्दर स्वर उत्त्पन्न करना, आदि-आदि है। इसका कार्य वहुत विस्तृत है और इसी कारण इसकी प्रकृतियों की संख्या सभी कर्मों से अधिक है।

सूत्रकार ने शुभ और अशुभ नामकर्म के बहुत-बहुत भेद वताये हैं सो इस प्रकार समभाना चाहिए:--जिस प्रकृति का फल प्राणी को इष्ट है, जिसकी प्राप्ति स उसे संतोप होता है वह शुभ नाम कर्म है और जिस भग्नति का फल जीव को अनिष्ट है, वह प्रकृति अशुभ है। पूर्वोक्त प्रकृतियों में से (१) मनुष्यगति । २) मनुष्य गति की श्रानुपूर्वी (३) देव गति (४ देवगति की झानुपूर्वी (४) पंचेन्द्रिय जाति (४-१०) पाँच शरीर, (११-१४) पाँच बंधन (१४-२०) पाँच संघात, (२०-२३) तीन अंगोपांग, (२४) इष्ट वर्ण (२४) इष्ट गंध (२६) रष्ट रस (२७) इष्ट स्पर्श (२८) समचतुरस्त्र खंखान (२८) वज्रऋषभनाराच संहनन (२०) प्रशस्ताबिहा-योगति (३१) पराघात (२२) उच्छ्यास (३३) ज्ञांतप (३४) उद्योत (३४) आगुरूलघु (२६) तीर्थेकर नाम कर्म (३७) निर्माण (२६) ज्ञस (३४) ज्ञांत (३४) सुस्वर ( ४६ ) आदेय ( ४७ ) यशः कीर्त्ति यह नाम कर्म की शुभ प्रकृतियां हैं अत्रव शुभ नाम कर्म के इतने भेद होते हैं । इन्हीं प्रकृतियों में सातावेदनीय, देव आयु, मनुष्य आयु, तिर्यञ्च आयु और उच्च गोत्र को सम्मिलित कर देने से समस्त पुरुष प्रकृतियां वावन हो जाती हैं।

इनके आतिरिक्त जो प्रकृतियां रोप रहती हैं वे जीव को आनिष्ट होने के कारण पाप प्रकृतियां हैं। यहां यह ध्यान देने योग्य है कि तिर्यञ्च आगु को पुराय प्रकृतियों में गिना गया है और तिर्यञ्च गति को पाप प्रकृतियों में सम्मिलित किया गया है। इसका कारण यह है कि तिर्यञ्च गति जीव को आनिष्ट है, क्यों कि तिर्यञ्च गति में कोई जाना नहीं चाहता, किन्तु जो तिर्यञ्च गति में चले जात हैं वे उसका त्याग करना नहीं चाहत-वे मरने से वचने का प्रयत्न करते हैं अतएव तिर्यञ्च गति में तिर्यञ्च आगु इष्ट है। इसी कारण उसे शुभ आयुश्रों में गिनाया गया है। जीव नरक में जीदित नहीं रहना चाहते, वे उस आयु का नाश चाहते हैं अतएव नरक-आयु अशुभ है और नरक गति में कोई जाना भी नहीं चाहता इसलिए नग्क गति भी अशुभ है । इस प्रकार नाम कमें का संत्रेप में दिग्दर्शन कराया गया है। विस्तृत विवेचन जिज्ञासुओं को अन्यत्र देखना चाहिए।

इतना और घ्यान रखना चाहिए कि वर्ण, गंध, रस और स्पर्श नाम कर्म पुएय प्रकृतियों में भी हैं और पाप प्रकृतियों में भी हैं। जिस जीव को वर्ण, गंध आदि इष्ट हैं--प्रिय हैं--उसके लिए वह शुभ हैं और जिसे जा आप्रिय हैं उसके लिए वही अशुभ वन जाते हैं। अनिष्ट वर्ण आदि की प्राप्ति अशुभ नाम कर्भ से होती है और इष्ट वर्ण आदि की प्राप्ति शुभ नाम कर्म के उदय से होती है।

सन वचन काथ की चकता ल अर्थात् मन में कुछ हो वचन से और ही कुछ कहे और काय से और ही कुछ करे तथा वैरविरोध करे तो अशुभ नाम कर्म का वंध होता है। इनसे विपरीत सरलता रखने तथा वैर-विरोध न करने से शुभ नाम कर्म का वंध होना है।

मूलः-गोयकम्मं तु दुविहं, उच्चं नीर्झं च आहियं। उच्चं अट्ठविहं होइ, एवं नीयं वि आहियं॥ १४॥ हायाः-गोयकर्म तु द्विविधं, टच्चंनींचैश्व प्राहतम्। उच्चरष्टविभं भवति, एवं नींचैश्वपि आहतम्॥ १४॥

शब्दार्थः-गोत्र कमें दो प्रकार का है- उच गोत्र कर्म और नीच गोत्र कर्म। उच्च नोत्र कर्म आठ प्रकार का है ओर नीच गोत्र भी आठ प्रकार का है।

भाष्यः-कुल-परम्परा से चला छावा हुन्ना आचरण यहां गौत्र शब्द का अर्थ है। जिस फुल में परम्परा से धर्म और नीति युक्त आचरण होता है वह उच गौत्र और जिस फुल में अधर्म और अन्याय पूर्ण आचरण होता है वह नीच गोत्र है। अतएव जिस कर्म के उदय से धार्मिक अर्थात् प्रशस्त कुल में -- जैसे इच्वाकु कुल हरिवंश, हातवंश आदि में -- जीव जन्म लेता है उस कर्म को उच्च गौत्र कर्म कहते हैं और जिस कर्म के उदय से जीव अधार्मिक अथवा अन्याय और अधर्म के लिए बदनाम कुल में -- जैसे भिचुक कुल, कसाइयों का कुल, आदि में -- जन्म लेता है वह नीच गौत्र कहलाता है।

ऊपर की ब्याख्या से यह स्पष्ट है कि गौत्र कर्म का संबंध परम्परागत व्यवहार से उत्पन्न होने वाली प्रतिष्ठा और अप्रतिष्ठा के साथ है । कई लोग इसका अस्पृश्यता श्रीर स्पृष्यता के साथ संवंध बतलाकर स्वयं अग में हैं श्रीर दूसरों को अप में डाकृते हैं। जैन-धर्म गणवादी धर्म है, उसने जातिवाद को कभी स्वीकार नहीं किया है। श्रमण अगवान् महावीर ने सुरुपए शर्न्स में घोषणा का है कि 'न दीसइ जाइ-विसेस कोई ' अर्थात् मनुष्य-मनुष्य में भेद डालने वाली जाति कहीं भी दृष्टिगोचर नहीं होती। ऐसी अवस्था में जैन धर्म किसी मनुष्य को जन्मतः अस्पृश्य नहीं स्वीकार कर सकता। नीच गौज कर्म के उदय से जीव अस्पृश्य होता है, यह कथन सिद्धान्त के प्रति अनभिज्ञता को प्रकट करता है। जैनागम में नारकी और तिर्यञ्चों का नियम से नीच गोत्र कर्म का उदय वतलाया गया है। यदि नीच गौत्र का उदय अस्प्रश्यता का कारण माना जाय ता समस्त गाय, बैल. घोडा हाथी, भेंस, वकरी, कवृतर आदि तिर्यञ्च अस्पृश्य ही माने जाने चाहिए, क्योंकि इन सब के नचि गौत्र का उदय है। किन्तु इन पशुन्नों को कोई अस्पृश्य नहीं मानता । यही नहीं, वर्टिक गाय भैंस आदि दूध दंने वाल पशुओं का दूध भी पिया जाता है। इधर यह चात है और दूसरी और यह कहना कि नीच गोज का उदय अस्पृश्यता का कारण है, सर्वथा असंगत है। यही नहीं, आगम के अनुसार समस्त देवों के उच्च गोत्र का उदय होता है, फिर भी किल्विप जाति के देव चाएडालों की भांति देवों में अस्पृश्य से समझे जाते हैं। अतएव इससे यह स्पष्ट है कि नीच गे।त्र कर्म अस्पृश्यता का कारण नहीं और उच गोत्र कर्म स्पृष्यता का कारण नहीं है।

शास्त्र के अनुसार कोई भी मनुष्य जन्म से अस्पृश्य नहीं होता हरिकेशी जैसे चाएडाल कुलोद्भव भी महामुनि जैन-शासन में पूच्य माने गये हैं। छुआछूत तो लौकिक व्यवहार है और वह कल्पना पर आश्रित है। सम्यग्दपि जीव इस काल्प-निक व्यवहार को धर्मानुकूल नहीं समस्तता।

डच गोत्र कर्म के आठ भेद हैं - [१] प्रशस्त जाति गौत्र कर्म [२] प्रशस्त कुल गोत्र कर्म [३] प्रशस्त वल गौत्र कर्म [४] प्रशस्त रूप गौत्र कर्म [४] प्रशस्त तप गौत्र कर्म [६] प्रशस्त सूत्र गौत्र कर्म [७] प्रशस्त लाभ गोत्र कर्म [८] प्रशस्त पेश्वर्य गौत्र कर्म । तात्पर्य यह है कि जिस कर्म के उदय से उक्त आठों वस्तुपं प्रशस्त रूप में प्राप्त हो वह उच्य गौत्र कर्म आठ प्रकार है ।

अप्रशस्त जाति, कुल आदि के भेद से नीच गोत्र कर्म भी आठ प्रकार का है। उच्च श्रेणी के मात्र कुल का, पिता के वंश का, ताकत का, तर का, विहत्ता 1 205 ]

का, रूप का, लाभ का और ऐश्वर्य का अभिमान न करने से उच्च गौत्र का वंध होता है। तथा विनम्रता रखने से, दूसरों की प्रशंसा और अपने दोषों की निन्दा करने से अपने दोषों को और दूसरों के गुर्णों को प्रकाशित करने से भी उच्च गोत्र कर्म वंधता है।

जाति, कुल, वल, विद्वत्ता, तप, लाभ, रूप और पेश्वर्य का घमंड करने से. तथा अपने मुंह अपनी प्रशंसा करने, पर निन्दा करने, दूसरे के सद्गुएों को छिपोन से और अपने असत् [ अविद्यमान ) गुएों को प्रकट करने से, नीच गोत्र कर्म का बंध दोता है। ~

# मूलः-दाणे लाभे य भोगेय, उवभोगे वीरिये तहा । पंचाविहंतरायं, समासेण वियाहियं ॥ १५ ॥

छायाः-दाने लासे च भोगे च, उपभागे धीयें तथा। पञ्चविधमन्तरायं, समासेन व्याख्यातम्॥ १४ ॥

शब्दार्थः - अन्तराय कर्म संक्षेप से पांच प्रकार का कहा गया है- (१) दानान्तराय (२) लामान्तराय (३) भोगान्तराय (४) उपभोगान्तराय और (४) वीर्यान्तराय ।

भाष्य – सात कमों के विवेचन के पश्चात् अस्तिम अन्तराय कर्म का विवेचन यहां किया गया है। जिस कर्म के उदय से इष्ट वस्तु की प्राप्ति में वाधा उपस्थित होती है वह अन्तराय कर्म कहत्ताता है। उसके पांच भेद हैं – [१] दानान्तराय |२| लाभान्तराय २] भोगान्तराय [४] उपभागान्तराय [४] वीर्यान्तराय । इन पांचों का सरूप इस प्रकार है:--

[१ दानान्तराय-दान देने योग्य वस्तु मौजूद हो, दान के श्रेष्ठ फल का भी बान हो, फिर भी जिस कर्म के उदय से दान न दिया जा सके, वह दानान्तराय कर्म है।

[२] लाभान्तराय- उदाराचित दाता हो, दान देने थेाग्य वस्तु भी हो, फिर भी जिस कर्म के उदय से लाभ न हो वह लाभान्तराय कर्म है। लाभ की इच्छा हो, लाभ के लिप प्रयत्न भी किया जाय, फिर भी जिसके उदय से लाभ न हो सके वह लाभा-न्तराय कर्म है।

[३] भोगान्तराय-भोगों से विरक्ति न हुई हो और भोग की सामग्री मेंजूद हो फिर भी जिस कर्म के उदय से जीव भोग न भोग सके उसे भोगान्तराय कर्म कहते हैं।

[४] उपमोमान्तराय- उपमोग की सामग्री के विद्यमान रहने पर भी श्रीर उपमोम की इच्छा होने पर भी-जिस कमें के उदय से पदार्थों का उपमोग न किंया आ सके यह उपमोमान्तराय कमें है।

जो परार्थ सिर्फ पक बार भोगे जाते हैं उन्हें भोग कहते हैं, जैसे भोजन, फल्फ

द्वितीय अध्याय

[ 308 ]

जल आदि । और जो पदार्थ बार-वार भोगे जाते हैं उन्हें उपभोग कहते हैं, जैसे--मकान, वस्त्र, आभूषण, मोटर आदि ।

[४] वीर्यान्तराय--जिस कर्म के उदय से जीव श्रपनी शाक्ते को प्रगट करने की इच्छा रखते हुए भी प्रकट न कर सके वह वीर्यान्तराय कर्म हैं।

वीर्य का अर्थ है शकित। और शक्ति में वाधा डालने वाला कर्म वीर्यान्तराय कहलाता है । वीर्यान्तराय कर्म के तीन अवान्तर भेद हैं - १] वाल वीर्यान्तराय १२ परिइत वीर्यान्तराय और [३] बालपरिइत वीर्यान्तराय सांसारिक कार्यों को करने की जीव की शाकित तो हो किन्तु जिस कर्म के उदय से वह प्रकट न हो सके उसे बाल वीर्यान्तराय कर्म कहते हैं । साधु मोत्त-साधक जिन कियाओं को जिस कर्म के उदय से नहीं कर पाता वह पंडित-वीर्यान्तराय कर्म है । जिस कर्म के उदय से जीव इच्छा रहते हुए भी देश विगति का पालन नहीं कर सकता वह कर्म वाल-परिडत चीर्यान्तराय कर्म कहलाता है ।

अन्तराय कर्म के बंध के कारण इस प्रकार हैं--दान देते हुए के बीच में वाधा डालने से, किसी को लाभ हो रहा हो तो उसमें वाधा डालने से, भोजन-पान आदि ओग की प्राप्ति में विघ्न उपस्थित करने से, तथा उपभोग योग्य पदार्थों की प्राप्ति में आइंगा लगाने से और कोई जीव अपनी शक्ति को प्रकट करने का प्रयत्न कर रहा हो तो उसके प्रयत्न में रोड़ा अटकाने से अन्तराय कर्म का दंध होता है । पशुओं को या अपने आश्रितजनों को अथवा दीन -दुःखी जीवों को या आवक और सम्यग्दष्टि जीव को मोजन आदि देना पाप है, ऐसा उपदेश देने से भी तीव अन्तराय कर्म का बंध होता है।

शंका--संसारी जीव को आयु कर्म को छोड़ कर शेष सात कर्मों का प्रतित्तण बन्ध होता रहता है। यदि पूर्वोंक बंध के कारण-अलग-अलग कर्मों के अलग-अलग हैं तो प्रतित्तण सातों कर्म कैसे बंध सकते हैं ? जीव एक समय में एक किया करेगा और उससे यदि एक ही कर्म का बंध होता है तो सातों का युगपत्--एक साथ वंध नहीं हो सकता। ऐसी अवस्था में अलग-अलग कर्मों के दंध के अलग-अलग कारण क्यों बताये गये हैं ?

समधान-पृथक्-पृथक् कमों के जो पृथक् पृथक् कारए वतलाये हैं सो प्रदेश बंध की अपेत्ता से नहीं किन्तु अनुभागबंध की अपेत्ता से समझना चाहिए । पूर्वोक्त कारणों का अनुभाग बंध के साथ संबंध होने के कारण ही पृथक्-पृथक् कारण वताये गये हैं। उदाहरणार्थ-शोक करने से असातावेदनीय का बंध वताया गया है, इसका आशय यह है कि सोक करने से प्ररुति वंध और प्रदेश वंध तो सातों कमों का ही होता है किन्तु अनुआग वंध उससे असातावेदनीय का विशिष्ट होता है। इसी प्रकार चंध के अन्य कारणों के संबंध में भा समझ लेना चाहिए।

उक्त आठों कमों की उत्तर प्रहातियां एक सौ अड़तालीस होती हैं। उनमें ले

्कर्म निरुपुछ

[ 180 ]

जीव विपाकी अर्थात् जीव में फल देने वाली प्रकृतियां अठतर हैं। व इस प्रकार हैं-चार घातिया कमों की प्रकृतियां ४७, गोत्र कर्म की २, वेदनीय की २, - ४१. [४२] तीर्थकर नाम कर्म [४३] उद्धास नाम [४४] बादर नाम [४४] सूद्व नाम [४६] पर्यप्त नाम [४७] अपर्याप्त नाम [४८] सुस्वर नाम [४१] दुःस्वर नाम [४६] यदिय नाम [६१] अनादेय नाम [६२] यशः कीर्त्ति नाम [६३] अप्रशःकीर्त्ति नाम [६४] त्रातेय नाम [६४] इत्रादेय नाम [६२] यशः कीर्त्ति नाम [६३] अप्रशस्त विद्वायोगति नाम [६४] स्थावर नाम [६६] प्रशस्त विद्वायोगति नाम [६७] अप्रशस्त विद्वायोगति नाम [६८] सुभग नाम !६१] दुर्सग नाम (७०, मनुष्य गति [७१] देव गति [७२] तिर्यज्ञ गति ।७३] नरक गति [७४-७८] पांच जातियां-एकेन्द्रिय जाति आदि। इन अठत्तर प्रकृतियों का फल साज्वात् जीव में होता है।

जिन प्रकृतियों का फल भवमें होता हैं वे भव विपाकी प्रकृतियां चार हैं।वे इस प्रकार--[१] नरकायु (२] तिर्यञ्चायु [३] मनुष्पायु [४] देवायु।

जिन प्रकृतियों का फल नियत स्थान पर अर्थात् परलोक को गमन करते समय जीव को मार्ग में ही होता है, वे चेत्र विपार्की प्रकृतियां चार हैं-- [१] नरकानु पूर्वी [२] तिर्यञ्चानुपूर्वी [३] मनुप्यानुपूर्वी और [४] देवानुपूर्वी ।

पुट्गल में ही अपना फल देने वाली पुद्गलविपाकी प्रकृतियां वालठ हैं। व इस प्रकार हैं-जीवविपाकी ७८, भवविपाकी ४, चेत्रविपाकी ४ निकाल देन पर शेप रहने वाली शरीर, वंधन, संघात संहनन, वर्ण, गंध, रस, स्पर्श ग्रादि बासठ प्रह-तियां पुद्गल विपाकी हैं।

चार घातिया कमों की महतियां दो विभागों में विभक्त की जा सकती हैं। हुड़ प्रछतियां पेसी हैं जो जीव के गुणों को पूर्ण रूप से घातती हैं झौर कुछ पेसी हैं जो आंशिक रूप में घातती हैं । पूर्ण रूप से घात करने वाली सर्वधाती प्रछतियां कद-लाती हैं और ये इर्मकीस हैं - [१] केवलझानावरणीय [२] केवलदर्शनावरणीय [३-७] पांच प्रकार की निद्रा [म] अनन्तानुवंधी कोध [8] अनन्तानुवंधी मान[१०]अनन्तानु-वंधी माया [११] अनन्तानुवंधी लोभ, अप्रत्याख्यानावरण [१२] कोध [१३] मान [१७] नाया [१४] लोभ, प्रत्याख्यानावरण [१२] कोध [१] मान [१८] लेम (२०] मिध्यात्व मोहनीय [२१] मिश्रमोहनीय।

श्रोशिक रूपमें जीव के गुए को घात करने वाली देशवाती वछतियां कहनाती हैं। चे उच्चीस हें-(१) मतिज्ञानावरए (२) श्रुतज्ञातावरए (३) अवविद्रानावरए (४) मनःएर्यायज्ञानावरए (४) चलुदर्शनावरए (६) अवजुद्र्शनावरए (७) अवधिद्रीनावरए (द-११) संज्वलन कांध, मान, माया, लोभ (.१२-२०) नौ ने। हपाय (२१) सम्यक्त मोहनीन (२२-२६) पाँच प्रकार के अन्तराय।

मूलः-उदहीसरिसनामाणं तीसई कोडिकोडिओ । उक्कोसिया ठिई होइ, अंतोमुहुत्तं जहरिएया ॥१६॥

### ि १११ |

## ञ्जावरणिज्जाण दुग्हं पि, वेयणिज्जे तहेव य । ज्ञंतराये य कम्मंमि, ठिई एसा विज्ञाहिया ॥१७॥

छाया — उदधिसदङ्गाम्नां, त्रिंशतकोटीकोट्यः । उत्कृष्टा स्थितिर्भवति, ग्रन्तर्भुहूर्त्तं जघन्यका ॥१६॥ ग्र वरगायोर्द्वयोरपि, वेदनीय तथैव च । ग्रन्तराये च कर्मणि, स्थितिरेषा व्याहता ॥१७॥

शब्दार्थः-दोनों आवरणों की अर्थात् ज्ञानावरण और दर्शनावरण की तथा चेदनीय कर्म की और इसी प्रकार अन्तराय कर्म की अधिक से अधिक स्थिति तेतीस कोड़ाकोड़ी सागरोपम की कही गई है और कम से कम स्थिति अन्तर्मुहूर्त्त की कही गई है।

भाष्यः आठों कमों के भेदों का निरुपण करने के पश्चात् उनकी उत्कृष्ट अर्थात् आधिक से अधिक और जघन्य अर्थात् कम से कम स्थिति बतलाई गई है। तात्पर्य यह है कि कौन-सी कर्म प्रकृती जीव के साथ वद्ध हो जाने पर अधिक से अधिक कम से कम कितने समय तक वँधी रहती है, इस विपय का अर्थात् स्थितिबन्ध का यहाँ निरूपण किया गया है।

जीव के साथ कर्म का जो बंध होता है वह सदा के लिए नहीं होता। दोनों का संबंध सयोग संबंध है। यह वात स्थितिबंध की प्ररूपणा से स्पष्ट हो जाती है।

यहाँ ज्ञानावरण, दर्शनावरण, वेदनीय श्रौर अन्तराय कमों की दोनों प्रकार की स्थिति बताई है। उत्कृष्ट स्थिति तीस कोड़ा कोड़ी सागरोपम की होती है। एक करोड़ से एक करोड़ का गुणा करने पर जो गुणनफल रूप राशी उत्पन्न होती है वह कोड़ा कोड़ी कहलाती है। ऐसे तीस कोड़ा कोड़ी सागरोपम की स्थिति है। अर्थात् तीस करोड़ सागरोपम से तीस करोड़ सागरोपम का गुणा करने पर जो राशी हो उतने सागरोपम तक यह चारों कर्म श्रात्मा के साथ वॅंधे रह सकते हैं। इतने समय के पद्धात् उनकी निर्जरा हो जाती है। इससे यह नहीं समझ लेना चाहिए कि तीस कोड़ा कोड़ी सागरोपम के पश्चात् जीव चार कमाँ से युक्त हो जाता है। क्योंकि कमंग्र का बंध प्रतिच्चण होता रहता है, इसलिए पुर्गने कर्म श्रपनी स्थिति पूर्ण करके खिरते जाते हैं तथापि वाद में वँध हुए कर्म वाद में भी विद्यमान रहते हैं।

'उदहीसरिसनामाएं' का अर्थ है—उदधि (समुद्र) के सहश जिसका नाम है अर्थात् सागर। 'सागर' एक अलौकिक गणित सम्बन्धी पारिमापिक संज्ञा है। वह एक मंख्या-विशेष की वाचक है। वह संख्या लौकिक संख्या से बहुत अधिक होने के कारण गणित शास्त्र में प्रसिद्ध अर्द्धों द्वारा नहीं वतलाई जा सकती। उसे वताने के लिप 'उपमा' से काम लेना पड़ता है। अतएव सागर को 'सागरोपम' सी कहते हैं। सागरोपम का परिमाण यह है:--

[ ११२ ]

कर्म निरूपण

एक योजन लम्बा चौड़ा झोर एक योजन गहरा गढ़ा खोदा जाय। उसमें सात दिन तक के वच्चे के वालों के ऐसे स्टमतर टुकड़े करके कि जिनका दूसरा टुकड़ा न हो सकता हो, भर दिये जावें--टूंस-टूंस कर दवा दिये जावें। उसके बाद सौ-सौ वर्ष के वाद एक-एक वाल का टुकड़ा (वालाम्र) निकाला जाय। इस प्रकार निका-लते-निकालते जव पूरा गढ़ा खाली हो जाय--उसमें एक भी वालाम्र न रहे, उतने समय को पल्योपम कहते हैं। ऐसे-ऐसे दस कोड़ाकोड़ी पल्योपन को एक सागरोपम कहते हैं।

सागरोपम का परिमाण गणित के अङ्गों द्वारा प्रगट नहीं किया जा सकता। इस कारण कुछ लोग इस संख्या को अधिकता को देख कर आश्चर्य करने लगते हैं, पर इसमें आश्चर्य करने योग्य कोई वात नहीं है। जगत में कितने प्राणी हैं, या भूत और भविष्य काल के कितने समय हैं ? यह प्रश्न करने पर सभी कहेंगे—अनन्त। ईश्वरवादी ईश्वर की अनन्त शक्कयां स्वीकार करते हैं। इस प्रकार सभी लोग अनन्त की संख्या स्वीकार करते हैं। अब यह विचार करना चाहिए कि क्या लौकिक संख्या से सीधा अनन्त शुरू हो जाता है ? कदापि नहीं। जैसे सा तक की संख्या एक, दो, तीन आदि कम से आगे चलती है उसी प्रकार लौकिक संख्या की समाप्ति के वाद से लेकर अनन्त की संख्या तक भी कोई कम अवश्य होना चाहिए। और उस कम में ही पल्योपम और सागरोपम का भी समावेश होता है। जैसे एक के वाद सी नहीं आ जाते उसी प्रकार लौकिक संख्या समाप्त होते ही अनन्त नहीं आ जाते। इस प्रकार जरा गंभीरतापूर्वक विचार करने से पल्योपम और सागरोपम आदि की संख्या तनिक भी आश्चर्यकारक प्रतीत नहीं होती है।

आगे सब जगह—जहां सागरोपम या पत्योपम संख्या का कथन हो वहां यही संख्या समझनी चाहिए। यह ध्यान रखना चाहिए कि एक योजन लम्वे चौड़े और गहरे गढ़े को किसी ने भरा नहीं है, लिर्फ संख्या की कल्पना आ जाए, इसी उद्देश्य से उपमा देकर समझाने का शास्त्र क्षरों न प्रयत्न किया है।

मूलः-उदहीसरिसनामाणं, सत्तरिं कोडिकोडीओ । मोद्दणिजस्स उक्कोसा, अन्तोमुहुत्तं जद्दगिणया ॥१८=॥ तेत्तीसं सागरोवम, उक्कोसेण विद्यादिया । ठिई उ आउकम्मस्स, अन्तोमुहुत्तं जद्दगिणया ॥१९॥ उद्दीसरिसनामाणं, वीसई कोडिकोडीओ । नामगोत्ताण उक्कोसा, अट्ठमुहुत्ता जद्दणिणया ॥२०॥ बायाः-टद<sup>ि</sup> सट्याम्हा, अन्तर्भुहुत्ता जद्दणिणया ॥२०॥

#### हितीय अध्याय

त्रयस्त्रिंशत् मागरोपमा, उक्तर्षेण् व्याहता । स्थितिस्तु आयुः कर्भणः, अन्तर्मुहूत्ता जवन्यका ॥ १६ ॥ उदधिसदङ्वाम्नां, विंशति कोटीकोट्यः । नामगोत्रयोद्दन्द्रुए, अष्टमुहूर्ता जवन्यका ॥ २० ॥

शब्दार्थः—मोहनीय कर्म की अधिक से अधिक स्थिति सत्तर कोड़ा कोड़ी साग-रोपम की है और कम से कम अन्तर्भुहूर्त्त की है। आयु कर्म की उत्कुष्ट स्थिति तेतीस सागरोपम है और जघन्य अन्तर्भुहूर्त्त की है। नाम और गोत्र कर्म की उत्कुष्ट स्थिति वीस कोड़ा कोड़ी सागरोपम की है और जघन्य स्थिति आठ मुहूर्त्त की है।

अवाधा काल को ध्यान पूर्वक देखा जाय तो प्रतीत होगा कि जिस कर्म की र्भरेथति जितनी कोड़ा कोड़ी सागरोपम की है, उतने सौ वर्ष तक वह उदय में आये र्थवेना आत्मा में पड़ा रहता है। यह अवाधा काल समाप्त हो जाने के पश्चात् वंधा इआ कर्म क्रमशः अपना फल देने लगते हैं। अवाधा काल के पश्चात् जितने समय में कर्म अपना फल देते हैं उतने समय को कर्म-निषेक काल कहते हैं।

विस कर्म का कियेक काल कितना है, यह जानने के लिए कर्म की सम्पूर्ण र्रेस्थति में से अवाधा काल को निकाल देना चाहिए और जो समय शेष रहे उसे र्रेनेषेक काल कहते हैं।

यहाँ से।हनीय की सत्तर कोड़ा कोड़ी सागरोपम की, आयु कर्म की तेतीस सागरोपम की तथा नाम और गौत्र कर्म वास कोड़ा कोड़ी सागरोपम की उत्क्रप्ट स्थिति वतलाई गई है। नाम और गौत्र की आठ मुहूर्त्त की और मेहनीय तथा आयु की एक अन्तमुहूर्त्त ज्ञान्य की स्थिति है।

गति के अनुसार आयु कर्म की स्थिति में इतनी विशेषता है-नारकी और देवों की उत्कुप्ट आयु तेतील सागरोपम और जघन्य दल हजार वर्ष की है। मनुष्य और तिर्यञ्च की उत्कुप्ट स्थिति तीन पत्त्योपस और जघन्य अन्तर्मुहुर्त्त की है। इलका उत्कुप्ट अवाधा काल रूख्यात वर्ष की आयु वाले कीवों की ऊपन्ना भोगी जाने वाली

कर्म निरूपत

(वर्त्तमान) आयु के तीसरे भाग का, नवमें भाग का, सत्ताईसवें भाग का श्रथवा अन्तर्मुहूर्त्त के तीसरे आग का है। असंख़्यात वर्ष की आयु वाले जीवों की श्रपेत्ता छद्द महीना अवाधा काल है।

कर्मों का कथन यहाँ समाप्त किया जाता है। इस कथन से प्रतीत होगा कि आत्मा स्वभाव से यद्यपि निःसंग, निष्कलंक, निर्मल और नीरज है तथापि कर्मों क श्रनादि कार्लान संयोग से वह वद्ध, सकलंक, समल और सरज हो रहा है। यह कर्म ज्यों-ज्यों मंद दोते जाते हैं त्यों-त्यों आत्मा के स्वभाविक गुर्खों का विकास होता जाता है और आत्मा में निर्मलता आती जाती है। आत्मा के इस विकास की असंख्य श्रेणियाँ हैं परन्तु शास्त्रकारों ने उन्हें मुख्य चौदह विभागों में विभक्त किया है। उन्हीं को गुरास्थान कहते हैं। गुरास्थानों के स्वरूप का वर्णन अप्र में किया जायगा।

# मूलः-एगया देवलोगेसु, नरएसु वि एगया । एगया आसुरं कायं, आहाकम्मेहिं गच्छइ ॥२१॥

छायाः-एकदा देवलोकपु, नरकेष्वपि एकदा ।

एकदा आसुरं कार्य, यथाकर्म अभिगच्छति ॥ २१ ॥

भाष्यः--कर्मों की विवेचना के पश्चात् सूत्रकार यह कतलाते हैं कि जीव पर कमों का क्या फल होता है ? जीव को अपने किये हुए कर्म के अनुसार विविध योनियों में जन्म-मरण करना पड़ता है। जीव जव शुभ कमों का उपार्जन करता है तव वह देवलोकों में उत्पन्न होता है। देवलोक अनेक हैं यह सूचित करना वहुवचन देनेका तात्पर्य है जीव जव अग्रुभ कर्म का उपार्जन करता है तब उसे नरकों में उत्पन्न होना पड़ता है। यहाँ भी, नरक अनेक हैं यह सूचित करने के लिए वहुवचन दिया है। अथवा दोनों जगह वहुवचन प्रयोग करने का यह आशय है कि जीव वार-वार देवलोक और नरक आदि में जाता है। अनादि काल से लेकर अब तक जीव अनन्त वार देवलोक में और अनन्त वार नरक में जा चुका है। देवलोक और नरक गमन का एक साथ वर्णन करने से यह तात्पर्य नहीं है कि देव देवलाक से च्युत होते ही नरक में चला जाता है या नारकी जीव मरकर देवलोक में चला जाता है। नारकी जीव स्वर्ग में जाने योग्य पुएय का उपार्जन नहीं कर सकता और देवता नरक जाने योग्य पाप का उपार्जन नहीं करता । अतएव देवता मरकर सीधा नरक में नहीं जाता छौर नारकी मरकर स्वर्ग में नहीं जाता। दोनों को मनुष्य श्रथवा तिर्यञ्च गति में जन्म लेना पड़ता है। उसके वाद अपने कर्म के अनुसार वे स्वर्ग भी जा सकते हैं श्रीर नरक भी जा सकते हैं। ऐसा होने पर भी सूत्रकार ने ' कभी-देवलोक में श्रीर कभी नरक में ' जाना चतलाया है सो परस्पर विरोधी श्रवस्थाश्रों को सूचित करने के लिए समसना चाहिए। नरक दुःख की तीवता को मोगने की योनि है और स्वर्ग

द्वितीय श्रध्याय

सांसारिक सुख की तीवता को भोगने का स्थान है। सूत्रकार यह सूचित करते हैं कि यह जीव सांसारिक सुख की चरम सीमा को प्रप्त करके भी फिर कभी नरक जैसी तीव दुःखप्रद श्रवस्था का श्रनुभव करता है। श्रतएव सांसारिक सुखों को स्थिर नहीं समफ्रना चाहिए।

Į

88x ]

यह जीव जब विना इच्छा के कष्ट सहन करता है अथवा सम्यक्दर्शन और सम्यक्**झान के बिना अज्ञानपूर्वक तपस्या आदि करता है तब वह** भवनपति, ब्यन्तर आदि देव-योनियों में उत्पन्न होता है ।

कुछ लोगों की यह मान्यता है कि जीव स्वयं सुख-दुःख नदीं भोगना चाहता अतएव उसे सुख-दुःख भोगवाने के लिए ईश्वर की आवश्यकता है। कोई यह कहते हैं कि जीव सुख-दुःख का भोग करने में स्वयं समर्थ ही नहीं है अतएव ईश्वर ही उसे सुख-दुःख का भोग करने के लिए स्वर्ग और नरक में भेज देता है। कहा भी है—

> त्रज्ञः जन्तुरनीशोऽयमात्मनः सुखदुःखयोः । ईश्वरप्रेरितो गच्छेत् स्वर्गं वा श्वभ्रमेव वा ।

अर्थात् यह अज्ञानी जीव अपने सुख−दुःख का भोग करने में असमर्थ है इस लिए ईश्वर का भेजा हुआ्रा स्वर्ग या नरक में जाता है ।

्कोई-कोई यह शंका करते हैं कि कर्म अचेतन हैं,इसलिए उनमें फल देने की शक्ति नहीं है। ऐसी अवस्था में जीव कमें के अनुसार स्वर्ग-नरक में कैसे जा सकता है ?

इन सब मतों का निरसन करने के लिए सूत्रकार ने 'झहाकस्मेहिं' पद गाथा भें रक्खा है। जो लोग यह कहते हैं कि जीव कर्म का फल स्वयं नहीं भोगना चाहता, सो कथंचित् ठीक हो सकता है। झाधुम कर्म का दुःख रूप फल जीव नहीं सेगना चाहता। पर फल का भोग करने में जीव इच्छा श्रौर श्रनिच्छा में तो कुछ होता नहीं है। उसकी इच्छा न होने पर भी कर्म से परतंत्र होने के कारए उसे दुःख भोगना ही पड़ता है। विष खाकर यदि कोई मनुष्य मरना न चाहे तो भी उसे मरना पड़ेगा। इसी मकार कर्म कर चुकने के पक्षात् कर्मों के द्वारा उसे फल सोगना ही होगा।

जो लोग जीव को सुख-दुःख भोगने में असमर्थ मानते हैं उन्हें यह विचार करना चाहिए कि जीव वास्तव में असमर्थ है तो ईश्वर उससे फल का भोग करा ही नहीं सकता। ईश्वर फल-भोग करावेगा, फिर भी फल-भोग तो जीव ही करेगा। अगर जीव में फल-भोग की शक्ति ही न स्वीकार की जाय तो कोई भी उससे फल नहीं भोगवा सकता।

जो लोग कर्म को जड़-श्रचेतन होने के कारण फल देने में असमर्थ बतलाते हैं वे जड़ पदार्थों के सामर्थ्य को जानते ही नहीं है। हम दैनिक व्यवहार में प्रतित्तरण जड़ पदार्थों की शक्ति का श्रनुभव करते हैं। मौतिक विद्यान के श्राचार्यों ने जड़ पदार्थों

ran - que e

and a second of the second second

[ ११६ ]

कर्म निरूपण

की अद्भुत और आश्चर्यजनक शक्तियां खोल कर संसार के समझ रख दी हैं, फिर भी जड़ पदार्थ में फल देने की शक्ति न स्वीकार करना दुगझह का चिह्न है । विविध प्रकार के गैस और आफ जड़ होने पर भी तरह-तरह की शक्तियों से सम्पन्न हैं। इन्हें छोड़ दिया जाय और दैनिक व्यवहार की साधारण वस्तुओं को लिया जाय तो भी जड़ पदार्थों में अनेक फल देने वाली शक्तियां विद्यमान हैं, यह निश्चय हो जायगा। जड़ श्रौपधियां रोग निवृत्ति रूप फल को उत्पन्न करती हैं, अञ्जन नेत्रों की ज्योति वढ़ाता है, और रोटी भी भूखजन्य क्लेश को नष्ट करके सुख उत्पन्न कर देने की शक्ति से युक्त है। पेसी अवस्था में जड़ कर्म क्यों सुख-दुःख रूप फल नहीं दे सकते हैं।

त्रगर यह कहा जाय कि उझ सब जड़ पदार्थ चेतन की सहायता बिना फल नहीं देते हैं। रोटां को जब तक ज़ीच खाता नहीं है तब तक वह साता रूप फल नहीं देती। श्रतएव जड़ कमों के द्वारा फल मोगने के लिए चेतन की सहायता चाहिए सो इस शंका का समाधान पहले ही किया जा चुठा है कि कर्म, जीव की सहायता से ही उसे फल देते हैं, क्योंकि संसारी जीव जो कर्मों से संयुक्त है। इसलिए कर्मों के श्रनुसार ही सुख-दुःख रूप फल मानना उचित है। ईश्वर के कर्तृत्य पर विस्तृत विचार श्रांगे किया जायगा।

मूल:-तेणे जहा संधिमुहे गहीए, सकम्मुणा किचड़ पावकारी । एवं पयां पेच्च इहं च लोए, कडाण कम्माण ण मोक्ख झत्थि २२

द्यायाः---स्तेनो यथा सन्धिमुखे गृतीतः, स्वक्रर्भणा क्रियते पापकार्रा। एवं प्रजा प्रेत्य इंह च लांके, क्रुरानां कर्भणां न मोचोऽसि । ॥ २२ ॥

शब्दार्थ:--जैसे पाप करने वाला चोर संधि-खात-के सुँइ पर पकड़ा जाकर अपने किये हुए कमें के द्वारा ही छेदा जाता है-दुःख पाता है, उसी प्रकार प्रजा अर्थात् लोक परलोक में और इसलोक में दुःख पाते हैं। क्योंकि किये हुए कमें से विना मोम छुट-कारा नहीं मिलता।

भाष्यः कमौं का साधारण पत्न निरूपण करने के पश्चात् कमौं की अमोघता मदर्शित करने के लिए सृत्रकार ने यहाँ चताया है कि जैसे कोई चोर, चोरी करने के लिए दीवाल छादि में सात सोदता है और वह उसी स्थान पर यदि पकड़ा जाता है तो उसे नाना प्रकार के कप्ट भोगने पड़ते हैं, उसी प्रकार जा लोग पाप-कर्म को उपा-र्जन करते हैं उन्हें भी नाना प्रकार के कप्ट उस पाप-कर्म की वदौलत ओगने पड़ते हैं।

जैसे चोर को चोरी का फल इसी जन्म में भेग लेना पड़ता है उसी प्रकार क्या समस्त पाप कमों का फल इसी जन्म में भोग लिया जाता है ? इस संदेह का निवारण करने के लिए सुत्रकार ने 'पेच' अर्थात् परलोक का कथन किया है। अर्थात् किये हुए कमों का फल इसलोक में भी और परलोक में भी भोगना पड़ता है । राजा की थोर से चौरी का दो दुरुड मिलता है वह सामाजिक अपराध के रूप में दोता है द्वितीय ग्रध्याच

पर कमों के द्वारा जो दएड मिलता है वह धार्मिक आध्यात्मिक अपराध के रूप में होता है। दोनों दएडों में यह विशेषता है।

११७

जैसे चतुर चोर चोरी करके साफ बच निकलता है. उसे राज दंड का शिकार नहीं होना पड़ता, उसी प्रकार किये हुए पापों को कर्म-दंड से भी क्या कोई बच सकता है? इस शंका का समाधान करने के लिए सूत्रकार कहते हैं -- 'कडाए कम्माए न मोक्ख अत्थि' अर्थात् कोई प्रवीए पापाचारी पुलिस की आँखों में भले ही धूल कोंक कर राज-दंड से बच जाए पर वह कर्म-दंड से कदापि मुक्त नहीं हो सकता प्रत्येक कर्म का फल कर्त्ता को अवश्यमेव सुगतना ही पड़ता है। कर्म अमेध हैं-वे कभी निष्फल नहीं हो सकते।

पक उदहरण से पाप के फल का स्पष्टीकारण किया जाता है-एक बार कई चोर मिलकर चोरी करने जा रहे थे। उनमें एक बढ़ई (सुतार) भी शामिल हो गया चोर किसी नगर में एक घनाट्य सेठ के घर पहुँचे और उन्होंने सैंध लगाई। सैंध लगाते-लगाते दीवाल में काठ का एक पटिया दिख पड़ा। चोरों ने सुतार से कहा-भाई, अव तुम्हारी वारी है। इस पटिया को काटना नुम्हारा काम है। सुतार ने अपने औजार सँभाले और पटिया काटने लगा। उसने अपनी कार्रागरी दिखाने के लिए सैंघ के छेदों में चारों और तीखे-तीखे कंगूरे वना दिये। इसके बाद वह चोरी करने के लिए मकान में घुसा। ज्योंही वह घुस रहा था, त्योंही मकान-मालिक ने उसका पैर पकड़ लिया। सुतार चिल्लाया-दौड़ो-दौड़ो, वचाओ-वचाओ। उसे एक चालाकी स्फी। वह कहने लगा- मकान-मालिक, त्रो मकान मालिक ! मेरे पैर छुड़ाओ।' पर होनहार टलती नहीं। चोरों ने ज्यों ही यह सुना त्यों ही वे कपट और उसका सिर पकड़ कर खींचने लगे। देचारा सुतार मुसीवत में फँस गया। भीतर और वाहर-दोनों ओर जोर की खींचातानी आरम्म हो गई। ग्रन्त में उसने जैसा किया था वैसा ही भोग मोगा। अपने वनाये हुए कंगूरों से ही उसके प्राणी का ग्रन्त हो गया।

आत्मा के लिए यही उदाहरण लागू होता है। आत्मा अपने ही अशुम कमों के इारा इसलोक और परलोक में घोर कप्टों को सहन करता है। ऐसा समझ कर विवेकीज़नों को मली भांति सोच विचार कर, अपनी मनोचुत्ति को और अव की जाने वाली किया को धर्म की कसौटी पर कस लेना चाहिए। जो किया धर्मानुकूल हो उसी को विधिपूर्वक करना चाहिए और प्रयत्नपूर्वक पाप कमों से वच कर आत्म-हे उसी को विधिपूर्वक करना चाहिए और प्रयत्नपूर्वक पाप कमों से वच कर आत्म-धेय का साधन करना चाहिए। जो सत्युरुष इस प्रकार विवेकपूर्वक प्रवृत्ति करते हैं वे अत्तय आनन्द के भागी दोते हैं। वे कमों से सर्चथा छुटकारा पा जाते हैं और तव कर्म-दराड उनके समीप भी नहीं फटक सकता।

मूलः-संसारमावरण परस्त झट्ठा, साहारणं जं च करेइ कम्मं। कम्मरस ते तस्स उ वेयकाले, न बंधवा बंधवयं उविंति २३

कर्म निरूपण

छायाः-संसारमापन्नः परस्यार्थाय, साधारणं यच्च करोति कर्म । कर्मणस्ते तस्य तु वेदकाले, न बान्धवा बान्धवत्वमुपयान्ति ॥ २३ ॥

शब्दार्थः--संसार-सकर्म अवस्था को प्राप्त हुआ आत्मा दूसरों के लिए और साधा-रग्र-अपने लिए भी और दूसरों के लिए भी-जो कर्म करता है, उस कर्म को भोगते समय वे दूसरे-कौटुस्विकजन-भाईचारा नहीं करते हैं-हिस्ला नहीं वँटाते हैं ॥ २३॥

भाष्यः - पहले यह वतलाया गया था कि कर्म का फल अमोघ है- अनिवार्य है। किन्तु वह फल किसे भोगना पड़ता है? जिसे उद्देश्य करके कर्म किया जाता है वह फल भोगता है या कर्म करने वाला ही अपने कर्म का फल मोगता है? इस शंजा का समाधान करने के लिए सूत्रकार ने कहा है कि संसारी जीव चाहे दूसरे के ही लिए कोई कार्य करे. चाहे अपने और रूसरे के लिए कोई कार्य करे, उसका फल कर्ता श्रकेले को ही भुगतना पड़ता है। इस कथन से यह स्वयं सिद्ध हो। गया कि अपने लिए जो कर्म किया जाता है उसका भी फल कर्त्ता को ही भोगना पड़ता है। तात्पर्य यह कि प्रस्वेक कार्य, चाहे वह किसी का भी उद्देश्य करके झ्यों न किया जाय, कर्ता को ही फल प्रदान करता है।

किया का फल कर्चा को ही न होकर यदि दूसरों को होने लगता तो संसार में वड़ी गड़वड़ मच जाती। एक व्यक्ति—जो कर्म का कर्चा है-वह तो अपने किये हुए का फल भागने से वच जाता और जिसने वह कर्म किया नहीं है उसे उस कर्म का फल भोगना पड़ता। इससे छतनाश और अछतागम नामक दो दोषों की प्राप्ति होती है। इन दोनों दोषों से वचने के लिए यही स्वीकार करना चाहिए कि जो करता है वही भरता है।

सुत्रकार संसार की विषमता को प्रदर्शित करते हुए कहते हैं कि एक व्यक्ति ग्रठारह पापस्थानक सेवन करके जो धन आदि प्राप्त करता है या मोगोपमोग की ग्रन्य सामग्री जुटाता है उसे मोगने के लिए वन्धु वान्धव सम्मिलित हो जाते हैं किन्तु जव उन पापों के फल को भोगने का अवसर ग्राता है तव उनमें से कोई भी हिस्सा नहीं वँटाता है। कर्भ का फल उस अखेले कर्त्ता को ही भोगना पड़ता है। कहा भी है:--

> अन्यैस्तेनार्जितं वित्तं भूयः सम्भूय भुज्यते । स त्वेको नरकफ्रोडे, किलप्त्यते निजकर्मभिः ॥

भ्रर्थात्ः-महा भ्रारंभ और परिग्रह के झारा उपार्जित धन को माई बंध वगैरह इकट्ठे होकर वार-चार भोगते हैं। किन्तु नरक में अकेला धनोपार्जन करने वाला ही अपने किये हुए कमों के कारण क्लेश पाता है। क्लेश भोगने के लिए कोई पास भी नहीं फटकता।

दुःख रूपी भीपण आझि से घधकते हुए इस संसार रूपी वन में कमी से परतंत्र हुआ जीव अकेला ही अमण करता है। दूसरे संवंधियों को तो जान दीजिए, जिस शरीर का बड़े अनुराग से पालन-पोषण किया जाता है, जिसे सिंगारन के लिए नाना प्रकार की चेप्टा की जाती है, वह शरीर भी परलोक में साथ नहीं देता है। जब इतना घनिष्ट संबंध वाला औदारिक शरीर भी साथ नहीं देता तो अपेजाकृत भिन्न बन्धु-बान्धव, पुत्र-कलत्र आदि परलोक में किस प्रकार साथ दे सकते हैं?

अतएव झानीजन को काई भी सावध व्यापार करने से पूर्व यह सोच लेना चाहिए कि इस सावध व्यापार का फल मुफे अकेले को ही भोगना पड़ेगा। इस प्रकार का विचार करने से सावध किया के प्रति अरुचि और विरक्ति का भाव उत्पन्न होता है और जितने अंगों में विरक्ति वढ़ती है उतने ही अंगों में पापमय प्रवृत्ति कम होती जाती है और आत्मा कल्याण मार्ग की ओर अग्रसर होता चला , जाता है।

कई लोक सृत पितर आदि की छुगति के लिए आद तर्पण आदि करते हैं। वे यह समझते हैं कि उनके निमित्त से किया हुआ आद उन्हें संतुष्ट कर देगा और उस पुरुष के मागी भी वही होंगे। किन्तु पेसा होना संभव नहीं है। एक व्यक्ति के द्वारा किया हुआ धर्म या अर्धम, दूसरे व्यक्ति को फल प्रदान नहीं कर सकता। अगर पेसा होने लगे तो पाप-पुरुष की व्यवस्था में आमूल-मून अव्यवस्था उत्एक्ष हो जायगी।

## मूलः-न तस्प दुक्खं विभयंति नाइओ, न मित्तवग्गा न सुया न बंधवा । इक्को सयं पच्चणुहोइ दुक्खं, कत्तारमेन आणुजाइ कॅम्मं॥ २४ ॥

छायाः--न तस्य हुःखं विभजन्ते ज्ञातयः, न मित्रवर्गा न सुता न वान्धवाः । एकः स्वयं प्रत्यनुभवति दुःखं, कर्त्तारमेवानुयाति कर्म ॥ २४ ॥

शब्दार्थ:---डस पाप-कर्म करने वाले के दुःख को झाति-जन नहीं वाँट सकते झौर न मित्र-मंडली, पुत्र-पौत्र और भाई-वंद ही वाँट सकते हैं। पाप-कर्म करने वाला स्वयं ही अकेला दुःख भोगता है; क्योंकि कर्म, कत्ती का ही अनुसरण करता है।

भाष्यः--पहले यह वताया था कि दूसरों के लिए अथवा अपने तथा दूसरे के लिए किये हुए कर्म का फल अकेले कर्त्ता को ही भोगना पड़ता है। यहाँ उसी आभि-आय को सामान्य रूप से कथन करके पुष्ट करते हुए स्त्रकार कहते हैं कि जाति के लोग, मित्र लोग, पुत्र-पौत्र आदि कुटुम्वीजन तथा अन्य भाई-वंद पाप का आचरए करने वाले के दु:खों का वेंटवारा करने में समर्थ नहीं है। कर्म कर्त्ता स्वयं ही पाप कर्म जन्म दु:ख को भोगता है; क्योंकि कर्म अपने कर्त्ता का ही पीछा करते हैं। कहा सी है-- [ १२० ]

कर्म निरूपण

स्वयं कर्म करोत्यात्मा, स्वयं तत्फलमश्चुते । स्वयं अमति संसारे, स्वयं मोच्च गच्छति ॥

अर्थातः-आत्मा स्वयं-अकेला ही कर्म करता है और अकेला ही उस कर्म का फल मोगता है। अकेला ही संसार में अमण करता है और मोच प्राप्त करता है।

जव यन्धु-वान्धव सांसारिक पदार्थों में हिस्सा वॅटा लेते हैं तव वे दुःख में हिस्सा क्यों नहीं वॅटा सकते ? इस प्रश्न का समाधान यह है कि आत्मा का संसार के किसी भी जड़ या चेतन पदार्थ के साथ वास्तविक सम्बन्ध नहीं है । आत्मा एकाकी है—आदितीय है । उसका चेतनामय स्वभाव ही अपना है और स्वभाव के सिवाय अन्य सव विभाव है । वभाव पर-वस्तु है और पर-वस्तु का संयोग विनश्वर है—सदा काल स्थायी नहीं है । उस संयोग को मोही जीव नित्य सा मान वैठता है । यह उसका घोर श्रज्ञान है और यह श्रज्ञान ही दुःखों का मूल है । क्योंकि पर-वस्तु का संयोग विनश्वर होने के कारण सदा टिक नहीं सकता । उसका अन्त अवश्य होता है और मोही जीव उसके अन्त से दुःखी होता है । फिर भी संयोग अपने स्वभाव के अनुसार नष्ट हुए विना रह नहीं सकता । यही कारण है कि आयु पूर्ण होने पर यह शरीर भी जीव से श्रलग हो जाता है । पेसी दशा में भला अन्य पदार्थ केसे साथ दे सकते हैं ? श्राचार्य श्रमितगति कहते हैं—

> यस्यास्ति नैक्यं वपुपाऽपि सार्धम्, तस्यास्ति किं पुत्रकलत्रमित्रैं: ? पृथक्छते चर्मणि रोपकूपा:, कुतो हि तिष्ठन्ति शरीरमध्ये ? ॥

अर्थात् शरीर के साथ भी जिसकी एकता नहीं है, उसकी पुत्र, पत्नी और मित्रों के साथ क्या कभी एकता होना संभव है ? शरीर में से यदि चमड़ी को अलग कर दिया जाय तो उस पर लगे हुए रोम-वाल क्या शरीर में टिके रह सकते हैं ? कदापि नहीं।

तात्पर्य यद है कि जैसे चमड़ी पर आश्रित रोम, चमड़ी हट जाने पर शरीर में नहीं रह सकते इसी प्रधार शरीर के जुदा हो जाने पर पुत्र-कलत्र आदि के साथ भी संयोग स्थिर नहीं रह सकता, क्योंकि यह पुत्र है. यह पिता है, यह पत्नी है, यह पति है, इत्यादि सम्बन्ध शरीर पर ही आश्रित है । यह सब सांसारिक सम्बन्ध शरीर के निमित्त से ही उत्पन्न होते हैं। इस प्रकार जब भाई-बन्द का संयोग शरीर पर आश्रित है और इस जन्म का शरीर इसी जगह रह जाता है—बह साथ में जाता नहीं है, तब पुत्र-कलत्र आदि दुःख में भाग बँटाने के लिए कैसे साथ जा सकेंगे ? इसीलिए भगवान् ने स्वयं यह उपदेश दिया है—

> अव्भागमितांमि वा दुहे, श्रदवा उक्कामिते भवंतिए। एगस्स गती य श्रागती, विदुमंता सरणं न मज्दे॥

अर्थात् जब प्राणी के ऊपर दुःख छाता है तब वह उसे अकेला ही मोगता है तथा उपक्रम के कारण भूत विप शख झादि से झायु नष्ट होने पर छथवा यथाकाल दितीय अध्याय

[ १२१ ]

सृत्यु उपस्थित होने पर जीव अकेला ही परलोक जाता है और परलोक से अकेला ही आता है। ऐसा जानकर विद्वान पुरुष किसी को अपना शरण नहीं समझता। विवेकीजन कभी यह नहीं सोचते कि कोई मेरे कर्मोदय जन्य फल में भाग लेगा।

## मूलः-चिच्चा दुपयं च चउप्पयं च, खित्तं गिहं धएधरएएं च सब्वं । सकम्मबीओ अवसो पयाइ, परं भवं सुन्दरं पावगं च ॥ २५ ॥

छायाः-त्यक्त्वा द्विपदं चतुष्पदं च, चेत्रं गृहं धनधान्यं च सर्वम् । स्वकर्मद्वितीयोऽवशं प्रयाति, परं भवं सुम्दरं पापरुं वा ॥ २४ ॥

शब्दार्थः—यह जीव द्विपद, चतुष्पद, चेत्र, गृह, धन-धान्य त्रादि समस्त पदार्थें। को छोड़ कर, सिर्फ अपने कर्मों के साथ, पराधीन होकर उत्तम या त्रधम—स्वर्ग या नरक आदि—लोक को प्रयाख कर जाता है।

भाष्यः-संत्रकार ने यहां परिग्रह की पृथक्ता दिखलाते हुए अपने किये हुए कमों का साथ जाना प्रगट किया है। संसारी जीव मोह का मारा दिन-रात धन-सम्पत्ति संचित करने में लगा रहता है। संपत्ति का संग्रह करने के लिए वह अपनी पद-मर्यादा को भी भूल जाता है और येन-केन-प्रकारेण श्राधिक से आधिक संचय करने का प्रयत्न करता है। वह लोभ से इस प्रकार व्रसित हो जाता है कि अल्प-आरंभ और महा-आरंभ का तनिक भी विचार नहीं करता। धन जोड़ने के लिए यह मोही जीव हिंसा करता है, त्रस और स्थावर प्राणियों के प्राण लूटता है, असत्य आपए करता है, चोरी करता है। कोई अपने प्राणों की भी परवाह न करके पैसे के रतिए युद्ध में लड्ने जाता है, कोई डाका डालता है, कोई संद्वा आदि नाना प्रकार का ज़ुआ खेलता है, कोई पन्द्रह कर्मादानों का खेवन करता है। घन के लिए कोई अपने से अधिक धनवान की चाकरी स्वीकार है। पद्-पद पर अपमान सहन करता है। देश विदेशों में भ्रमण करता है। समुद्र-यात्रा करता है। श्रपने प्राणों को द्दथेली पर रखकर अत्यन्त लाहसपूर्ण कार्य करता है। सारांश यह है कि परिग्रह के पाश में जकड़ा हुआं मोही जीव धन-सम्पत्ति का संग्रह करने के लिए सब प्रकार के निंदनीय कार्य करने पर उतारू रहता है। जगत् में जितने भीषण पाप होते हैं वे सव के सव मायः परिग्रह के लिप ही होते हैं। परिग्रह के लिप मनुष्य सदा श्राकुल-व्याकुल वना रहता हैं। यद्यपि प्रयत्न करने पर भी लाभ उतना ही होता है जितना लाभान्तराय कर्म का चयोपशम हो, किन्तु मनुष्य को जरा भी संतोप और साता नहीं है । लख-पति करोड्पति वनना चाहता है। मकान वाला महल वनवाना चाहता है। अकेला श्रादमी कुटुम्ब की सेना तैयार करना चाहता है। प्राप्त वस्तुओं में किसी को संतोप नहीं है। पर इन सब पदार्थों का अन्त में परिणाम क्या है ? क्या यह सब पदार्थ

[ १२२ ]

किसी भी जीव को अन्त तक सदा काल सुख देते हैं ? क्या कोई द्विपद अर्थात् स्त्री, पुत्र, मित्र, दास-दासी. आदि किसी के साथ कभी जाते हैं ? गाय, मैंस, बैल, घोड़ा आदि चौपाये क्या परलोक की यात्रा करते समय एक कदम भी साथ दे सकते हैं ? कोसों तक चार्ग दिशाओं में फैले हुए खेत प्राणान्त के समय किस काम आते हैं ? गगन-स्पर्शी महल और हवेली को परलोक जाते समय कौन अपने साथ ले जाता है ? धन-धान्य से भरे हुए कोठों में के धान्य का एक भी कण क्या परलोक की मडा यात्रा में पाधेय-भाता-वन सकता है ? अत्यन्त परिश्रमपूर्वक उपार्जन किया हुआ कौन-सा पदार्थ आत्मा के साथ परलोक में जाता है ? कुछ भी नहीं। सब पदार्थ यहीं धरे रह जाते हैं । आत्मा सब पदार्थों को त्याग कर जैसा अकेला उत्यन्न हुआ था वैना ही श्रकेला रवाना हो जाता है ।

पर लोक-गमन करते समय इसलोक का एक मां कए आत्मा के साथ नहीं गया, न जाता है और न कभी जायगा । यह जीव सदव इस अटल सत्य का साचात्कार कर रहा है फिर भी मोह की मवलता के कारए उसे मतीति नहीं आती ! सचमुच, मोह के पाश वड़े भयंकर हैं। मोह का अंधकार अद्मुन है, जिसके कारए जीव आंखें रहते भी अंधा वना हुआ है, सत्य सामने रहते भी उसे दिखाई नहीं देता। मोह की मदिरा में असाधारए चमत्कार है जिसके प्रमाव से जीव सत्-असत् का भान अनादिकाल से भूला हुआ है।

हां, परलोक का दीर्घ प्रवास करने को उद्यत हुए जीव के साथ सिर्फ एक ही वस्तु जाती है। सूत्रकार कहते हैं— 'सकम्मवीओ' अर्थात् अपने किये हुए शुभ-अशुभ कर्म ही सिर्फ उसके साथी होते हैं। वह अपने कर्मों को साथ लेकर ही पर-लोक जाता है। अतएव सुख के अभिलापी पुरुवों को सोचना चाहिए कि यह लोक तो वहुत थोड़े-से समय का है और परलोक वहुत अधिक लम्बे समय तक चलना है। इसलिये इसलोक को परलोक के सुखों का साधन वनाना चाहिए। इसलोक पर परलोक को न्यौछावर नहीं करना चाहिए, वरन् परलोक को सुधारने के लिए इस-लोक के विषयजन्य सुखों का परित्याग करना चाहिए।

सूत्रकार कहते हैं—यह जीव पराधीन होकर परलोक जाता है। यहां 'पराधीन' कहने का प्रयोजन यह है कि मोही जीव परलोक में मोगने योग्य सुख-सामग्री का संग्रह तो करता नहीं है, सिर्फ इसी लोक के लिए धन-धान्य ग्रादि का संग्रह किया करता है। ऐसी ग्रवस्था में वह इस धन-धान्य ग्रादि परिग्रह को त्याग कर जाना करता है। ऐसी ग्रवस्था में वह इस धन-धान्य ग्रादि परिग्रह को त्याग कर जाना नहीं चाहता, फिर भी ग्रायु के चय हो जाने पर उसे जाना पड़ता है। वह जाने के लिए बाध्य हो जाता है इसालए 'ग्रवसो पयाह' कहा गया है। इसके विपर्शत जा वुरुवशाली पुरुष इसलोक को परलोक के सुखों का साधन बना लेते हैं ग्रार धर्मा-चरण करके ग्रागामी भव के लिप सुख की सामग्री इकट्टी कर लेते हैं, उन्हें ग्रन्त समय में, इस भव का त्याग करते समय रंज मात्र भी खेद नहीं होता। वे मृत्यु का भित्र की भांति स्वागत करते हैं फ्यॉकि बह परलोक में पहुंचा कर किये हुए धर्मा-

[ १२३ ]

चरण का फल मोगने का ग्रवसर देती है। ग्रतः धर्मात्मा जीव मृत्यु के समय भी निराकुल रहता है, जब कि वर्त्तमान भव को ही सब कुछ समझने वाला जीव मृत्यु-काल उपस्थित होने पर व्याकुल, जुब्ध श्रौर संक्लेश परिणाम से युक्त हो ज ता है।

ऊपर के कथन से यह स्पष्ट हो जाता है कि धर्माचरण करने वाला व्यक्ति स्टत्यु के समय भी शान्त रहता है और मृत्यु के पश्चात् पग्लोक में भी उसे अनुपम शान्ति और सुख की प्राप्ति होती है। अतएव विवेकशील पुरुष वर्त्तमान को ही सब कुछ मान कर आंचरण नहीं करता, बढिक वह भविष्य काल का खयाल रखता है और प्रत्येक किया करते समय इस बात को सोच खेता है कि—'मेरी सुदीर्घ संसार-यात्रा में यह जीवन एक छोटा-सा पड़ाब है—सात्र चिडि़या रैन बसेगा है। एक नवीन प्रभात शीम्र ही उदय होगा और उसके उदय के साथ ही मेरी यात्रा फिर आरम्भ हो जायगी।' ऐसा सोच कर वह अगली यात्रा का सामान तैयार करता है। तात्पर्य यह है कि संसार के सभी पदार्थ यहीं रह जाते हैं, सिर्फ किये हुए

कर्म साथ जाते हैं। कर्म बिना मोगे जीव का पिंड नहीं छोड़ते। कहा भी हैः-आकाशमुत्यततु गच्छतु वा दिगन्त, मम्मोनिधि विशतु तिष्ठतु वा यथेच्छम्।

त्राकाशमुत्यततु गच्छतु वा दिगन्त, मम्मानाय विरातु तिष्ठतु पा वयण्डन् । जन्मान्तरार्जित शुभाशुभरुज्ञाण्णां, छायेव न त्यज्ञति कर्म-फलानुवन्धः ॥

अर्थातः-जीव चाहे आकाश में चला जाए, चाहे दिशाओं के अन्त में चला जाए, चाहे वह समुद्र के तल में छिप जाप चाहे और किसी सुरच्चित स्थान में चला जाए, परन्तु पूर्व-जन्म में उपार्जन किये हुए शुभ-अशुभ कर्भ परछाई की नाई उसका पीछा नहीं छोड़ते हैं। कमों का फल भोगे बिना कोई किसी मो अवस्था में छुटकारा नहीं पा सकते हैं। अतएव कमों का उपार्जन करते समय यह भी सोच लेना चाहिये कि इस कर्म का फल मुफे किस रूप में भुगतना पड़ेगा ! जो बुदिमान पुरुष अपनी अपनी प्रत्येक किया के फल का विचार पहले कर लेते हैं वे अनेक पापों स वच जाते हैं।

मूलः-जहा य झंडप्पभवा बलागा, झंडं बलागप्पभवं जहा य। एमवे मोहाययणं खु तरहा, मोहं च तरहाययणं वयंती ॥२६॥

छायाः-यथा च ग्रराडप्रभवा बलाका, ग्रराडं बलाकाप्रभवं यथा च । एवमेव मोहापतनं खलु तृप्र्या, मोहं च तृष्णायतनं वदान्ति ॥ २६ ॥

शब्दार्थः—जैसे अण्डे से वगुली उत्पन्न होती है और वगुली से अंडा उत्पन्न होता है उसी प्रकार मोह से तृष्णा उत्पन्न होती है और तृष्णा से मोह उत्पन्न होता है।

भाष्यः-सामान्य रुप से कमों के फल का निरुपण करने के पश्चात् यहाँ मोह कर्म की उत्पत्ति का कारण वतलाया गया है, क्योंकि मोह कर्म कर्मों में प्रधान है। चह कर्मों का राजा है।

जैसे वगुली से ग्रंडा उत्पन्न होता है श्रौर श्रंडे से वगुली उत्पन्न होती है-

[ १२६ ]

इस प्रकार कर्म में और मोह में परस्पर अभयमुख कार्य-कारण भाव सिद्ध होता है। इस समय जो मोहनीय कर्म का उदय होता है उससे अनुकूल समझने वाले पदार्थों पर राग-भाव उत्पन्न होता है और प्रतिकृल प्रतीत होने वाले पदार्थों पर हेप-भाव उत्पन्न होता है। यह दोनों प्रकार के भाव कपाय रूप होने के कारण कर्म-बंध के कारण हैं अतः इनसे मोहनीय कर्म जा वंध होता है। इस प्रकार भाव कर्म से द्रव्य कर्म उत्पन्न होता है श्रीर द्रव्य कर्म उदय में आकर भाव कर्म का कारण हो जाता है। कार्य-कारण का प्रवाह अनादिकाल से चला आ रहा है। इसी प्रवाह में संसारी जीव बहता जाता है और उसे कहीं ठहरने का ठिकाना नहीं मिलता। इसी कारण स्त्रकार ने कहा है-'करमं च जाईमरणस्स मूलं' अर्थात् जन्म और मरण का मूल-कारण कर्म ही है।

इन्द्रियों और शरीर आदि के संयोग को जन्म कहते हैं और इनके वियोग को मत्य कहते हैं। आत्मा स्वरूप से अमूर्त्तिक है, वह पांचों इन्द्रियों से भिन्न है. मन, वचन श्रौर काय रूप तीनों वलों से सर्वथा भिन्न है, श्वासे च्छ्रास सब तथा श्रायु से भी सर्वथा भिन्न है। श्रतएव शुद्ध नय की श्रपेत्ता श्रात्मा इन प्राणों से अतीत अरूपी, चेतनामयी कौर असृत तत्त्व है। जन्म-मरण उसे स्पर्श भी नहीं कर सकते। जन्म मरण से अछूता होने के कारण दुः खों से भी वह सर्वथा मुक़ हैं। ग्रनन्त सुख श्रात्मा का स्वरूप है श्रोर जहां श्रनन्त सुख का सागर भरा है वहां दु:ख की पहुंच नहीं हो सकती । इस कारण आत्मा अपने स्वरूप से दुःखमय नहीं है । वह ग्रशरीर है। उसका किसी भी अचेतन या चेतन पदार्थ से कुछ भी सरोकार नहीं है। वह अन्य पदार्थों से असंवद्ध और अलिप्त है। परमानन्द और चित्-चमत्कार आत्मा का स्वभाव है। किन्तु जैसे सोना स्वभावतः निर्मल और चमकीला होने पर भी खान में जब तक पड़ा रहता है तब तक वह झंतरंग और बहिरंग मल से मलीन बना रहता हें और जब अग्नि में तपाया जाता है तब निर्मल हो जाता है, उसी मकार आता स्वभाव से अमर होने पर भी जब तक कर्म के बर्शामूत हो रहा है तब तक जन्म-मरय के दुःखों को भोगता है और अनेक प्रकार के विकारों से युक्त वन रहा है, किन्तु जब तपस्या की श्राग में उसे तपाया जाता है तव उसके समस्त विकार-द्रव्य कर्म श्रीर भाव कर्म-भस्म हो जाते हैं श्रीर श्रात्मा श्रपने खामाविक रूप में आकर चमकने लगता है-अर्थात् अनन्त ज्ञान और अनन्त दर्शन की अलौकिक और श्रद्भुत ज्योतियाँ से प्रकाशमान हो जाता है। उस समय वह जन्म-मरण के दुः छों से छूट कर अमर बन जाता है। इस प्रकार यह स्पष्ट है कि कर्म का विनाश होने पर दुःख का स्पर्श नहीं होता।

ुंख का कारण राग-हेप रूप विभाव परिएति हैं। किन्तु यह स्मरण रखना चाहिए कि जीव की राग श्रादि रूप विभाव परिएति स्वयं नहीं होती है। यदि राग-द्वेप श्रादि विभाव स्वतः उत्पन्न हों तो वे झान दर्शन के समान ही स्वभाव हो जाएंगे, श्रोर स्वभाव होने के कारण उन्हें श्रविनाशी मानना होगा तथा मुक्त दशा में भी उन की सत्ता स्वीकार करनी पट्टेगी। श्रतपव राग-हेप श्रादि श्रौंपाधिक हैं-वे श्रन्य हितीय अध्याय

F 820 1

निमित्त से उत्पन्न होते हैं। यह निमित्त कारण सूत्रकार ने यहां कर्म वतलाया है। उयों-ज्यों कर्म उदय अवस्था में आते हैं त्यों -त्यों आत्मा रागादि रूप विमाव परिणमन से युक्त वनता है। इस प्रकार कर्म ही विभाव परिणति का कारण है।

कर्म में अनन्त शाक्षशाली आत्मा को राग द्वेष आदि रूप विभावों में परिएत कर देने की शक्ति है, यह पहले वताया जा चुका है। वास्तव में कर्मों में यह शक्ति जीव के निमित्त से ही आती है। जैसे किसी मनुष्य पर मंत्र-जाप पूर्वक धूल डाली जाती है तो वह मनुष्य अपने आपको भूल कर नाना प्रकार की चेष्टाएँ करने लगता है क्योंकि मंत्र के प्रभाव से उस धूल में भी ऐसी शक्ति आ जाती है कि वह चतुर से चतुर मनुष्य को भी पागल वना देती है, इसी प्रकार आत्मा के राग द्वेष आदि रूप विभाव परिएामों के निमित्त से पौद्गलिक कर्मों में भी ऐसी शक्ति आ जाती है कि वे आत्मा को जन्म-मरए आदि के दुःख देने में समर्थ हो जाते हैं। इस प्रकार राग आदि रूप माव-कर्म द्रव्य कर्म को और द्रव्य कर्म भाव कर्म को उत्पन्न करते रहते हैं। यही अभिप्राय सूत्रकार ने यहां सूचित किया है।

यहां जन्म-मरए को दुःख कहा है। इस पर यह आशंका की जा सकती है कि जगत में क्या जन्म-मरए के अतिरिक्त और कुछ दुःख रूप नहीं है? इष्ट-वियोग और अनिष्ट संयोग दुःख रूप हैं, फिर जन्म-मरए को ही दुःख क्यों कहा ? इसका समा-धान यह है कि इष्ट-वियोग और अनिष्ट संयोग आदि जन्म-मरए की वजह से ही होते हैं। जिसने जन्म मरए को जीत लिया है उसे यह अथवा अन्य किसी भी प्रकार का दु:ख होना संभव नहीं है। जन्म-मरए ही संसार है और जिसे संसार से मुक्ति मिली वह सभी दुःखों से सदा के लिए मुक्त हो जाता है। इसी कारए सूत्रकारने जन्म मरए को ही दुःख रूप प्रतिपादन किया है।

संसारी जीव मोह के कारण, दुःख से छूटने की इच्छा रखते हुए भी ऐसा विषगीत आचरण करते हैं जिससे दुःख अधिकाधिक बढ़ता जाता है। इस दयनीय दशा को दूर करने के लिए दयासिन्धु शास्त्रकार ने ठीक मार्ग वताया है। राग और देष ही दुःख के जनक हैं अतएव जितने अंशों में पर-पदर्थों से राग-द्वेप कम होता जायगा उतने ही ग्रंशों में दुःख घटता चला जायगा। इसी कारण शास्त्रों में कहा है कि मोहनीय कर्म का समस्त रूप से चय होने के पश्चात् अन्तर्मुहूत्तें में ही अनन्त सुख आत्मा में प्रकट हो जाता है। इसलिए प्रत्येक सुखाभिलाषा को राग-द्वेप का विनाश करने की सतत चेष्टा करनी चाहिए।

मध्यस्थ भावना का अभ्यास करने से राग-देप में न्यूनता आती है। इन्द्रियों को रुचिकर प्रतीत होने वाले पदार्थों में और अरुचिकर प्रतीत होने वाले पदार्थों में समता-भाव रखना ही मध्यस्थ भावना है। जैसे रंगमंच पर होने वाले आभिनय का दर्शक पुरुष, आभिनेताओं की नाना चेप्राओं को देखता हुआ भी उन्हें काल्पनिक ही समझता है उसी प्रकार इस पृथ्वी रूपी रंगमंच पर होने वाले नाटक के आभिनेताओं की अर्थात् जीवों की चेप्राओं को तथा जड़ पदार्थों के नाना मॉति परिणमन को देखता हुश्रा भी विवेकी पुरुष इसमें हर्ष-विपाद का श्रनुभव नहीं करता है ।

यद्यपि राग-द्वेप को जीतना सरल नहीं है, क्योंकिं जिन योंगियों ने चिरकाल पर्यन्त साधना करके अपने अन्तःकरण को आत्मा की और उन्मुख कर लिया है श्रात्मा में डुवा लिया है--उन योगियों का झन्तःकरण भी कर्मा-कमी राग-द्वेष श्रौर मोद के प्रवल श्राक्रमण को सहन करने में असमर्थ हो। जाता है। अत्यन्त सावधानी के साथ अन्तःकरण की चौकसी करने पर भी चण मात्र के लिए भी प्रमाद आजाने पर उसी समय राग-द्वेप उस पर हमला कर देते हैं। राग द्वेप का हमला यदि प्रवल दोता है और उसे तत्काल हटा नहीं दिया जाता तो वह मन को ज्ञान हीन वना डालता है और अन्त में लेजाकर नरक में गिरा देता है। अएतव योगीजन राग हेय से सदैव सावधान रहते हैं। वे सिंह, व्याघ्र और सर्प ग्रादि प्राणुहारी पशुओं से उतने भयभीत नहीं होते जितने राग और द्वेप से भयभीत होते हैं। क्योंकि सिंह श्रादि पशु केवल शरीर को ही हानि पहुँचाते हैं, जव कि राग-द्वेय अन्तःकरण को मलीनकर संयम की साधना को भी मिट्टी में मिला देते हैं। हिंसक पशु किसी को नरक-निगोद में नहीं भेज सकते, किन्तुं राग-द्वेप नरक और निगोद में ले जाते हैं और आत्मा के सर्वस्व के समान स्वामाविक गुणों को लुट लेते हैं। राग-देव ही मोत्त में वाधक हैं। काम झादि झन्यान्य दोप राग के अनुचर हैं-राग के सदारे दी अपना प्रभाव दिखलाते हैं। मिथ्या अभिमान आदि दोप देव के अनुगामी हैं। इन दोनों का जनक मोह है। यह सब मिलकर जीव को संसार-सागर में गोते खिला रहे हैं। पेसी अवस्था में इन पर विजय प्राप्त करना ही मुमुझु जीवों का प्रधान कर्त्तव्य है। जैसा कि श्रभी कहा है, मध्यस्थ भावना के द्वारा ही इन शत्रुओं पर विजय प्राप्त की जा सकती है। मध्यस्थ भावना अत्तय प्रानन्द को उत्पन्न करती है। समता के इस सुधामय सरेावर में अवगाइन करने वालों के राग-द्वेप रूपी मल निर्मूल हो दो जाता है । साम्यभाव की वड़ी महिमा है । श्रनेक वर्षों तक तीव तपश्चग्ए करने से भी जितने कमों की निर्जरा नहीं हो पाती, उतने कर्म एक चए भर के समता भाव सं नप्र हो जाते हैं।

साम्यभाव के श्रवत्तम्वन से जव राग श्रौर द्वेप का नाश हो जाता है तव महा-मुनिजन श्रपने श्रात्मा के शुड स्वरूप का दर्शन करते हैं। वे समता रूपी सुधा का पान करके श्रजर-श्रमर-श्रविनाशी वन जाते हैं। उनकी श्रात्मा इतनी ममावशाली हो जाती है कि स्वभाव से विरोधी सर्प श्रौर न्यौला जैसे जीव भी उसके समीप श्रपने वैर को भूल जाते हैं। समता-भाव का यह माहात्म्य है। श्रतपव समता का श्राश्रय लेकर राग श्रौर द्वेप को जीतना चाहिए। राग-द्वेप को जीतने से जन्म-मरण रूप दुःख का सर्वधा नाश हो जाता है श्रौर श्रात्मा श्रपने श्रस्ती स्वरूप में श्रा जाता है।

मूलः-दुक्लं हयं जस्स न होइ मोहो, मोहो हन्त्रो जस्स न होइ तणहा । हितीय अध्याय

[ १२६ ]

# तणहा हया जस्त न होइ लोहो, लोहो हआे जस्स न किंचणाई ॥२=॥

खायाः—दुःखं इतं यस्य न भवति मोहः, मोहो इतो यस्य न भवति तृष्णा। तृष्णा इता यस्य न भवति लोभः, लोभो हतो यस्य न किल्चन॥ २५॥ शब्दार्थः—जिसने दुःख का नाश कर दिया है उसे मोह नहीं होता है। जिसने मोह का नाश कर दिया है उसे तृष्णा नहीं होती है। जिसने तृष्णा का नाश कर दिया है उसे लोभ नहीं होता है। जिसे लोभ नहीं रहता वह आर्केचन बन जाता है।

भाष्य:-पूर्व गाथा में जन्म-मरण रूप दुःख का कारण कर्म कहा है। अर्थात् कर्म कारण है और दुःख कार्य है। यहाँ कार्य अर्थात् दुःख में कारण का अर्थात् कर्म का आरोप करके, कर्म को ही दुःख कहा है। वास्तव में कर्म दुःख रूप भी है, अतएव कर्म को दुःख कह देना उचित है। अनएव जिसने साम्यम व रूप संवर का अवलंवन करके कर्म को जीत किया है वह मोह को भी जीत लेता है-अर्थात राग-द्रेष का अवलंवन कर देता है। और जिसने राग-द्रेष को जीत लिया है उसकी तृण्णा अपने आप समाप्त हो जाती है, क्योंकि जव किसी भी पदार्थ के उपर राग भाव नहीं रहता तव उसे पाने की अमिलापा भी नहीं रहती है और अभिलापा ही तृण्णा है। तृष्णा का जव अंत हो जाता है तव संचित पदार्थों को सुरात्ति रखने के लिए जीव में व्याकुलता नहीं रहती अर्थात् लोभ का भी अंत हो जाता है। लोभ का अन्त होने पर कोई भी विकार रोप नहीं रह पाता है।

दशवें गुएस्थान में सुइम लोभ का श्रास्तित्व रहता है । आत्मा जव दसवें गुएस्थान से श्रागे वारहवें गुएस्थान में प्रवेश करने लगता है उसी समय लोभ का सर्वथा चय हो जाता है । समस्त विकारों को उत्पन्न करने वाले मोहनीय कर्म की सेना का सबसे अतिम सैनिक लोभ ही है । अन्यान्य सैनिकों का चय इससे पहले ही हो चुकता है । यह लोभ सब से अन्त में नष्ट होता है । आतएव सूत्रकार कहते हैं की ' लोहो हआ जस्स न कि विएाइ ' अर्थात् जिसने लोभ रूपी अंतिम योद्धा को परास्त कर दिया, उसे किर किसी को परास्त करने के लिप शक्ति नहीं लगानी पड़ती । लोभ-विजयी महात्मा शीघ्र ही बारहवें गुएस्थान में पहुंचकर अप्रतिपाती और पूर्ण वीतराग वन जाते हैं । उस समय कर्म-छत कोई भी विकार उन्हें स्पर्श नहीं करता । बारहवें गुएस्थान में भी वे महात्मा अन्तर्मुहत्ते ही उहरते हैं और फिर तेरहवें गुएस्थान में पहुंचते ही जीवन्मुक्त, सशरीर परमात्मा, श्राईन, सर्वज्ञ और सर्वदर्शी वन कर अन्त में सिद्ध-युद्ध और मुक्त हो जाते हैं ।

निर्प्रन्थ-प्रवचन-द्वितीय अध्याय

समाप्त

\* ॐ नमः सिद्रेभ्य \*

### निग्रेन्थ-प्रवचन

॥ तृतीय अध्याय ॥

धर्म स्वरूप वर्णन

श्री भगवानुवाच-

मूलः-कम्माणं तु पहाणाए, आणुपुन्वी कयाइ उ । जीवा सोहिमणुपत्ता, आययंति मणुस्सयं ॥ १ ॥

छायाः---कर्मणां तु प्रहाख्या, म्रानुपूर्व्या कदापि तु। जीवाः शुद्धि मनु प्राप्ताः, म्राददते मनुष्यताम् ॥ १॥

शब्दार्थः-हे इन्द्रभूति ! अनुक्रम से कर्मों की हानि होने पर जीव कभी शुद्धता प्राप्त कर मनुष्यता प्राप्त करते हैं।

भाष्यः-दितीय अध्ययन में कमों के स्वरूप का निरूपण किया गया है और यह भी स्पष्ट किया गया है कि कमों के प्रमाव से जीव नाना प्रकार के रागादि रूप विभाव परिणामों से युक्त होता है। किन्तु जीव सदा कमों के ही अधीन नहीं रहता विभाव परिणामों से युक्त होता है। किन्तु जीव सदा कमों के ही अधीन नहीं रहता विभाव में भी अनन्त शक्ति है अतप्रव जव कम से घीरे-घीरे कमों की न्यूनता होती है अर्थात् उनकी शक्ति घट जाती है तब जीव में शुद्धता की वृद्धि होती है और शुद्धता वद जाने पर उसे मनुष्य भव की प्राप्ति होती है।

खुभाग नर गा संसार में इम श्रनेक जीव-योनियां प्रत्यत्त देखते हैं। लाखें। प्रकार की वन-स्पति रूप योनि, लाखों कीट-पतंग, लट, कीड़े-मकोड़े आदि-आदि की योनियां हैं। फिर उनसे कुछ चढ़ते हुए गाय, मैंस, हिरन, वकरा, मेढ़ा, घोड़ा, गधा, खच्चर, फिर उनसे कुछ चढ़ते हुए गाय, मैंस, हिरन, वकरा, मेढ़ा, घोड़ा, गधा, खच्चर, सिंह, ब्याझ, श्टगाल श्रादि चौपाये श्रौर कौवा, कवृतर, तोता, मैना, तीतर, मुर्गा, सिंह, ब्याझ, श्टगाल श्रादि चौपाये श्रौर कौवा, कवृतर, तोता, मैना, तीतर, मुर्गा, सिंह, ब्याझ, श्टगाल श्रादि चौपाये श्रौर कौवा, कवृतर, तोता, मैना, तीतर, मुर्गा, सिंह, ब्याझ, श्टगाल श्रादि पत्ती जगत् में श्रसंख्य प्रतीत होते हैं। यह सव जीव-योनियां पेसी हंस श्रादि-श्रादि पत्ती जगत् में श्रसंख्य प्रतीत होते हो। यह सव जीव-योनियां पेसी हंस श्रादि-श्रादि पत्ती जगत् में श्रसंख्य प्रतीत होते हो। यह सव जीव सी श्रांस्थ हंक्रादि-श्रादि पत्ती जगत् में श्रसंख्य प्रतीत होते हो। यह सव जीव भी श्रसंख्य योनियों में, हंसार में भरे हुए हैं। इन समस्त योनियों में संसार का प्रत्येक जीव जाता है। श्राज संसार में भरे हुए हैं। इन समस्त योनियों में संसार का प्रत्येक जीव जाता है। श्राज हंमारी श्रात्मा मनुष्य योनि में है, पर इससे यह नहीं समभतना चाहिए कि वह सदा हो मनुष्य योनि में रही है या रहेगी। नहीं, यह श्रात्मा संसार की समस्त योनियों में श्रतन्त वार जन्म ग्रहण कर चुका है। झव भी वह कमों की प्रवलता होने पर उन में श्रतन्त वार जन्म ग्रहण कर चुका है। झव भी वह कमों की प्रवलता होने पर उन योनियों में जा सकता है। इस प्रकार विचार करने से मालूम होता हे कि संसार की इन श्रसंख्य योनियों से वच कर, सर्वश्रेष्ट मनुष्य योनि का मिल जाना कितना वड़ा इन श्रसंख्य योनियों से वच कर, सर्वश्रेष्ट मनुष्य योनि का मिल जाना कितना वड़ा श्रव्यवद्दार-राशि-नित्य निगोद जीव की सब से आधिक निरुष्ट श्रवस्था है। उसमें श्रनन्तानन्त जीव ऐसे हैं जिन्होंने श्रव तक एकेन्द्रिय पर्याय का कभी त्याग द्दी नहीं किया है। उन्होंने कभी द्वीन्द्रिय, जीन्द्रिय श्रादि त्रस श्रवस्था नहीं पाई है। एक समय ऐसा था, जव द्वमारी शात्मा भी उन श्रभाग्यवान श्रनन्तानन्त श्रात्माओं में से एक था। उस निगोद श्रवस्था में इस जीव ने श्रनन्त समय गँवाया है। वदां नियति-वश जन्म-मरण की तथा गर्मी-सदीं, भूख-प्यास श्रादि की वेदनाएँ सहन करते-करते, श्रनन्त कमों की श्रकाम निर्जरा हो गई। श्रकाम निर्जरा होने से जीव की शाक्त कुछ श्रंश में जागृत हुई श्रोर वद्द वहां से निकल कर व्यवद्दार राशि-इतर निगोद में श्रा गया। व्यवद्दार-राशि में चिरकाल तक रहने के पश्चात् फिर इस जीव ने श्रनन्त पुद्रल-परावर्त्तन पूरे किये हैं। यद्द परावर्त्तन या परिवर्त्तन श्राठ प्रकार के हैं—(१) द्रव्य पुद्रल परावर्त्तन (२) चेत्र पुद्रल परावर्त्तन (३) काल पुद्रल परावर्त्तन श्रोर (४) भाव पुद्रल परावर्त्तन। इन चारों के सूद्म श्रीर स्थूल मेद होने से पुद्रल परा-वर्त्तनों की संख्या श्रिष्ठ हो जाती है। इनका संचिप्त स्वरूप इस प्रकार जावना चाहिए:—

🦷 ( २ ) सूचम द्रव्य पुद्गल परावर्त्तन-पूर्वोक्त सातौं प्रकार के पुद्गल परमाखुओं में से प्रथम, लोक के समस्त औदारिक श्वरीर योग्य परमाखुओं को अनुक्रम से ग्रहण करके लगना, फिर लोक के समस्त वैक्रियक शरीर योग्य परमाग्रुओं को अनुक्रम से ग्रहण करके छोड़ना, इसके बाद फिर इसी प्रकार तैजस और कार्माण शरीर के योग्य समस्त लोकाकाशवत्तीं परमाणुओं को कमशः प्रदश करके छोड़ना तत्पश्चात् मनो-वर्गणा के समस्त पुद्रलों को अनुकण से प्रहण करके त्यागना, फिर वचन-वर्गणा के और फिर श्वासोच्छ्रास वर्गणा के सब पुद्रलों को अनुक्रम से प्रहण करके त्यागना। इस तरह सातों प्रकार के सब पुद्रलों को अनुकम से, एक-एक के वाद एक-एक को स्पर्श करके यह ए करना और त्यागना। अनुक्रम से कहने का तात्पर्य यह है कि कोई जीव श्रौदारिक के पुद्रलों का स्पर्श करते-करते वीच में किसी वैक्रियक आदि श्रन्य वर्गणा के पुद्रल को ग्रहण करले तो पहले ग्रहण किये हुए वे श्रौदारिक के पुद्रल गिनती में नहीं श्राते श्रौर न वैक्रियक के पुद्गल ही ग्रहण किये हुआं की गणना में आते हैं । किन्तु जिस वर्गणा के पुद्गलों का अहण आरंभ किया है, उसके बीच में किसी भी अन्य वर्गणा के पुद्रलों की न प्रहण करके, आदि से अन्त तक एक ही वर्गणा के पुद्रलों का प्रहण हो, उसे सुदम द्रव्य पदल-परावर्त्तन कहते हैं।

( ३ ) स्थूल चेत्र पुद्रल परावर्त्तन-जम्बूहीप के सुद्र्शन मेरु पर्वत से, लोक

\* ॐ नमः सिद्रेभ्य \*

नियेन्थ-प्रवचन

॥ तृतीय अध्याय ॥

धर्म स्वरूप वर्णन

श्री भगवानुवाच-

### मूलः-कम्माणं तु पहाणाए, आणुपुव्वी कयाइ उ । जीवा सोहिमणुपत्ता, आययंति मणुस्सयं ॥ १ ॥

छायाः---कर्मगां तु प्रहाग्या, छानुपूर्व्या कदापि तु । जीवाः शुद्धि मनु प्राप्ताः, छाददते मनुष्यताम् ॥ १ ॥

शब्दार्थः--हे इन्द्रभूति ! अनुक्रम से कमें की हानि होने पर जीव कभी शुद्धता प्राप्त कर मनुष्यता प्राप्त करते हैं।

भाष्यः—द्वितीय अध्ययन में कमों के स्वरूप का निरूपण किया गया है और यह भी स्पष्ट किया गया है कि कमों के प्रमाव से जीव नाना प्रकार के रागादि रूप विभाव परिणामों से युक्त होता है। किन्तु जीव सदा कमों के ही अधीन नहीं रहता है। जीव में भी अनन्त शक्ति है अतपव जब कम से धीरे-धीरे कमों की न्यूनता होती है अर्थात् उनकी शक्ति घट जाती है तब जीव में शुद्धता की वृद्धि होती है और शुद्धता वद जाने पर उसे मनुष्य भव की प्राप्ति होती है।

संसार में हम अनेक जीव-ये।नियां प्रत्यत्त देखते हैं। लाखें। प्रकार की वन-स्पति रूप योनि, लाखें। कीट-पतंग, लट, कींड़े-मकोड़े आदि-आदि की योनियां हैं। फिर उनसे कुछ चढ़ते हुए गाय, मैंस, हिरन, वकरा, मेढ़ा, घोड़ा, गधा, खठ्चर, सिंह, ब्याझ, प्र्याल आदि चौपाये और कौवा, कवूतर, तोता, मैना, तीतर, मुर्गा, हंस आदि-आदि पन्नी जगत् में श्रसंख्य प्रतीत होते हैं। यह सब जीव ये।नियां ऐसी हैं जिन्हें हम अनुभव कर सकते हैं। पर अत्यन्त सूच्म जीव भी असंख्य योनियों में, संसार में भरे हुए हैं। इन समस्त योनियों में संसार का प्रत्येक जीव जाता है। आज हमारी आत्मा मनुष्य योनि में है, पर इससे यह नहीं समझना चाहिए कि वह सदा ही मनुष्य योनि में रही है या रहेगी। नहीं, यह आत्मा संसार की समस्त योनियों में अनन्त वार जन्म यहण कर चुका है। अव भी वह कमौं की प्रवलता होने पर उन योनियों में जा सकता है। इस प्रकार विचार करने से मालूम होता हैं कि संसार की इन असंख्य योनियों से वच कर, सर्वश्रेष्ठ मनुष्य योनि का मिल जाना कितना बड़ा सुयोग है ! कितनी आधिक सौभाग्य की निशानी है !

[ १३१ ]

श्रव्यवहार-राशि-नित्य निगोद जीव की सब से आधिक निरुष्ठ श्रवस्था है। उसमें श्रनन्तानन्त जीव पेसे हैं जिन्होंने श्रव तक पकेन्द्रिय पर्याय का कभी त्याग ही नहीं किया है। उन्होंने कभी द्वीन्द्रिय, जीन्द्रिय श्रादि जस श्रवस्था नहीं पाई है। एक समय पेसा था, जव हमारी श्रात्मा भी उन अभाग्यवान श्रवन्तानन्त श्रात्माओं में से एक था। उस निगोद श्रवस्था में इस जीव ने श्रनन्त समय गँवाया है। वहां नियति-वश जन्म-मरण की तथा गर्मी-सदीं, भूख-प्यास श्रादि की वेदनाएँ सहन करते-करते, श्रवन्त कमों की श्रकाम निर्जरा हो गई। श्रकाम निर्जरा होने से जीव की शाक्त कुछ श्रंश में जागृत हुई श्रोर वह वहां से निकल कर व्यवहार राशि-इतर निगोद में श्रा गया। व्यवहार-राशि में चिरकाल तक रहने के पश्चात् फिर इस जीव ने श्रान्त पुद्रल-परावर्त्तन पूरे किये हैं। यह परावर्त्तन या परिवर्त्तन श्राठ प्रकार के हैं—(१) द्रव्य पुद्रल परावर्त्तन (२) त्तेत्र पुद्रल परावर्त्तन (३) काल पुद्रल परावर्त्तन झाँर (४) भाव पुद्रल परावर्त्तन। इन चारों के सूद्म और स्थूल भेद होने से पुद्रल परा-वर्त्तनों की संख्या श्राठ हो जाती है। इनका संत्तिप्त स्वरूप इस प्रकार जावना चाहिपः —

(१) स्थूल द्रव्य पुद्रल परावर्त्तन---श्रौदारिक, वैकियक, तैजस श्रौर कार्मणु शरीरों के तथा मनेायोग, वचन योग श्रौर श्वासोछ्वास के योग्य जितने समस्त लोकाकाश में परमाणु भरे हैं उन्हें ग्रहणु करके पुनः त्यागना द्रव्य स्थूल पुद्रल परा--वर्त्तन कहलाता है।

(२) सुद्म द्रव्य पुद्गल परावर्त्तन-पूर्वोक्त सातों प्रकार के पुद्गल परमाखुओं में से प्रथम, लोक के समस्त झौदारिक ग्रशीर योग्य परमाखुओं को अनुकम से प्रहल करके त्यगना, फिर लोक के समस्त वैक्रियक श्रशीर योग्य परमाखुओं को अनुकम से प्रहल करके छोड़ना, इसके वाद फिर इसी प्रकार तैजस और कार्माल श्रारि के योग्य समस्त लोकाकाशवर्त्तां परमालुओं को क्रमशः प्रहल करके छोड़ना तत्पश्चात् मनो-वर्गणा के समस्त पुद्रलों को अनुकण से प्रहल करके खागना, फिर वचन-वर्गणा के और फिर श्वासोच्छ्लास वर्गणा के सब पुद्रलों को अनुकम से प्रहल करके त्यागना। इस तरह सातों प्रकार के सब पुद्रलों को अनुकम से कहने का तात्पर्य यह है कि कोई जीव औदारिक के पुद्रलों का स्पर्श करते-करते वीच में किसी वैक्रियक झादि ग्रन्य वर्गणा के पुद्रल को ग्रहण करले तो पहले ग्रहण किये हुए वे औदारिक के पुद्रल गिनती में नहीं आते और न वैक्रियक के पुद्गल दी ग्रहख किये हुओं की गणना में आते हैं। किन्तु जिस वर्गणा के पुद्रलों को न ग्रहख करके, आदि से झन्त तक पक ही वर्गणा के पुद्रलों का ग्रहण हो, उसे सूद्रम द्रव्य पुदल-परावर्त्तन कहते हैं।

(३) स्थूल चेत्र पुद्रल परावर्त्तन-जम्यूद्वीप के सुद्र्शन मेरु पर्वत से, लोक

के अन्त तक, समस्त दिशाओं और विदिशाओं में, वीच में जरा भी अन्तर न रहते हुए, आकाश के समस्त प्रदेशों को जन्म-मृत्यु के द्वारा स्पर्श करना-कहीं वालाप्र जितना स्थान भी न छोड़ना स्थूल त्तेत्र पुद्रल परावर्त्तन है।

(४) सूदम चेत्र पुद्रल परावर्त्तन-लोक में आकाश के प्रदेशों की समस्त दिशाओं में असंख्यात श्रेशियाँ --पंक्तियाँ वनी हुई हैं। उन श्रेशियों में से पहले एक श्रेशी का अवलम्बन करके, बीच में एक भी आकाश-प्रदेश न छोड़कर, मेरु पर्वत के रुचक प्रदेशों से लेकर लोकाकाश के अन्त तक, अनुऋष से समस्त प्रदेशों को जन्म मरश के द्वारा स्पर्श करना. फिर दूसरी श्रेशी के समस्त प्रदेशों को पहले की तरह ही स्पर्श करना, और इसी प्रकार असंख्यात श्रेशियों को स्पर्श करना सूद्दमत्तेत्र पुद्रल-परावर्त्तन कहलाता है। यहाँ अनुक्रम से स्पर्श करने को कहा है सो उसका आशय यह है कि यदि वीच में किसी दूसरी श्रेशी में या क्रम से भिन्न उसी श्रेशी के किसी अन्य प्रदेश में जन्म-मरण करे ते। वह दोनों ही श्रेशियों का जन्म-मरण इस गणना में सम्मिलित नहीं किया जाता।

(४) स्थृल काल पुद्रल परावर्त्तन-(१) समय, (२) आवलिका (३) श्वासो छ्रास (४) स्तोक (४) लव (६) मुहूर्त्त (७) आहोरात्रि (८) पत्त (१) महीना (१०) ऋतु (११) अपन (१२) सम्वत्सर (१३) युग (१४) पूर्व (१४) पत्य (१६) सागर (१७ अव-सर्पिणी (१८) उत्संपिणी और (११) कालचक, इस उन्नीस प्रकार के कॅग्ल को जन्म-मरण के द्वारा स्पर्श करना स्थूल काल पुद्रल परावर्त्तन कहलाता है।

(६) सदम काल पुद्रल परावर्त्तन— जव अवसार्पणी काल का आरंभ होतो उसके अथम समय में जन्म लेकर, आयु पूर्ण कर, मृत्यु को प्राप्त हो। फिर दूसरी बार अव-सर्पिणी काल आरंभ होने पर उसके दूसरे समय में जन्म लेकर मरे। फिर तीसरी बार, फिर चौथीवार, इसी प्रकार अलंख्यात वार असंख्यात अवसर्पिणी कालों में अनुकम से जन्म लेवे। असंख्यात वार जन्म लेने पर जव आवलिका काल लग जाय तब पूर्वोक्त रीति से प्रथम अवसर्पिणी की प्रथम आवलिका में, दूसरी अवसर्पिणी की दूसरी आवलिका में इस प्रकार अनुकम से जन्म ले कर मरे। जव श्वासी-छ्यास का समय लग जाय तो इसी प्रकार अनुकम से जन्म ले ले कर, मरे। जव श्वासी-छ्यास का समय लग जाय तो इसी प्रकार अनुकम से जन्म ले ले कर, मरे। जव श्वासी-छास का समय लग जाय तो इसी प्रकार अनुकम से जन्म ले ले कर, मरे। जव श्वासी-छास का समय लग जाय तो इसी प्रकार अनुकम से जन्म ले ते कर, मरे । जव श्वासी-छास का समय लग जाय तो इसी प्रकार अनुकम से जन्म ले ते कर, मरे । जव श्वासी-छार इसी प्रकार स्तोक, लव मुहूर्त्त आदि पूर्वोक्त उन्नीस में से सत्तरह को कम कम से स्पर्श करे। वीच में यदि अन्य काल में कभी जन्म ले ले तो वह काल गिना नहीं जाता। यह सूरम काल पुद्रल परावर्त्तन है।

(७) स्थूल भाव पुदल परावर्त्तन-पांच वर्ण, दो गंध, पांच रस और आठ स्पर्श, इन वीस प्रकार के पुद्दलों को स्पर्श करना स्थूल भाव पुदल परावर्त्तन है।

(द सूदम माव पुद्रल परावर्त्तन जकत वसि प्रकार के पुद्रलों में से सर्वप्रथम एक गुए काले वर्ण के पुद्रलों को प्रहेण करके त्यांगे, फिर दो गुए काले वर्ण के पुद्रलों को प्रहण करके छोड़े, इसी प्रकार अनुक्रम से अनन्तगुए काले वर्ण को प्रहण करके त्यांगे। फिर एक गुए हरित वर्ण को, दो गुए हरित वर्ण को यावत् अनन्तगुए हरित चर्ण को श्रहण करके त्यागे । इसके बाद एक गुण आदि के इसी कम से पांचों वर्णों को, दोनों गंधों को, पांचों रसों को आर आठों स्पर्शों को अनुक्रम से श्रहण करके त्याग करे । इसे सूच्य भाव पुद्रल परावर्त्तन कहते हैं ।

इन आठों पुद्गल-परावर्त्तनों के समूह को एक पूर्ण पुद्गल परावर्त्तन कहते हैं। ऐसे-ऐसे अनन्त पुद्गल-परावर्त्तन इस जीव ने किये हैं। एक एक पुद्गल-परा-चर्त्तन को पूर्ण करने में असंख्य अवसर्पिणी उत्सर्पिणी काल समाप्त हो जाते हैं।

संभव है, इतनी लम्बी काल-गएना को पढ़ कर कुछ संकुचित मस्तिष्क चाले उसे उपेता की दृष्ट से देखें, मगर जरा गहराई के साथ विचार करने पर इसमें तनिक भी आश्चर्य नहीं होगा। जब जीव अनादिकाल से है और सकाल भी अनादि-कालीन है तथा जीव संसार अमए भी अनादिकाल से कर रहा है, तब इतना लम्बा अतीत होने वाला समय क्या आश्चर्यजनक है ?

इस अत्यन्त लम्ने अर्स में संसारी जीव जन्म-मरण करते-करते असहा वेदनाएं भाग चुकता है। अकाम निर्ज्ञरा होने से पाप-कर्म शिथिल हो जाने से तथा पुएय के दलिक वढ़ जाने से, जब अनन्त पुरुष संचित हो जाता है, तब अनन्त कार्माण-वर्ग-ए। खपाने वाला और मोत्त-गमन योग्यता उत्पन्न करने वाला, सोन्च मार्भ की साधना में सहायता देने वाला मनुष्य जन्म प्राप्त होता है।

उपर निस्यनिगोद और इतरनिगेद का जो उक्तेख किया गया था उससे यह नहीं समझना चाहिए कि जीव इतर निगेद से सीधा ही मनुष्यभव प्राप्त करलेता है। उक्तीखित पुद्गल-परावर्त्तनों के समय वह विभिन्न-विभिन्न योनियों में जन्म लेता श्रोर मरता रहता है । अनंत काल पर्यन्त नित्य निगेद में रहने के वाद, अकाम गिर्जरा के प्रभाव से, अनन्त पुराय की चुद्धि होने पर जीव इतरनिगोद की अवस्था में आता है । किर अनन्त पुराय की चुद्धि होने पर, सूच्म अवस्था से वादर अवस्था पाता है । वादर अवस्था में पृथ्वीकाय, जलकाय, आश्निकाय आदि पांच एकेन्द्रिय स्थावरों के रूप में चिरकाल पर्यन्त रहता है। अर्थात् वनस्पति काय में अनन्त और शेष चार स्थ वरों में असंख्यात काल व्यतित करता है। स्थावर काय में भी अकाम निर्जरा के प्रभाव से अनन्त पुराय की वृद्धि होने पर फिर कहीं जस पर्याय की प्राप्ति होती है।

जस पर्याध मिल जाने पर भी जीव स्पर्शन और रसना इन दो इन्द्रियों का आरक लट, रांख आदि रूपों को धारण करता है। इसके पश्चात् यदि निरन्तर अनन्त-अनन्त पुरुय की वृद्धि होती जाब तो त्रीन्द्रिय, च्रतुरिन्द्रिय और फिर असंझी पंचेन्द्रिय होता है। यहां भी सुयोग से अगर अनन्त पुरुय का संचय हुआ तो जीव संझी ( विशिष्ट मन वाला ) पंचेन्द्रिय तिर्यञ्च हो पाता है । तिर्यञ्च संझी पंचेन्द्रियों की वहुत सी जातियां हैं, जिनका उल्लेष आगे किया जायगा। तिर्यञ्च संझी पंचेन्द्रिय होने के वाद यदि नरक में चला गया तो फिर दीई काल तक घोर व्यथाएँ मोगता है। [ १३४ ]

इस प्रकार भव अमण करते-करते अनन्तानन्त पुरुष का संचय होते पर, बड़ी ही कठिनाई से मनुष्य भव की प्राप्ति होती है। सब चौरासी लाख योनियां और एक करोड़ साढ़े सत्तानवे लाख करोड़ कुल कोटियां हैं। इनमें से चौदह लाख जीव की योनियों को और वारह लाख करोड़ कुल कोटियों को, जो कि मनुष्य हैं, छोड़कर रोष योनियों और कुल कोटियों को प्रहण करने से वचकर मनुष्य योनि को पा लेना कितना बड़ा सौभाग्य है ! कितने जबर्दस्त पुरुष का फल है !

मगर मनुष्य-भव मिल जाने से ही विशेष लाभ नहीं होता । क्योंके झर्स-ख्यात मनुष्य ऐसे हैं जो सम्मूर्छिंय होते हैं और पर्याष्त अवस्था प्राप्त होने से पहले ही मृत्यु को प्राप्त हो जाते हैं । वे मनुष्य अवश्य कहलाते हैं विन्तु वास्तविक मनुष्यता उनमें नहीं होती । अतएव मनुष्य हो जाने पर गर्भज मनुष्य होना और भी कठिन है, जिसके विना मोक्तमार्भ की आराधना नहीं होती । सब प्रकार के जावों में गर्भज मनुष्य ही सब से थोड़े हैं । तिर्यञ्च श्रनंत हैं, नारकी असंख्यात हैं, देव भी असंख्यात हैं, पर गर्भज मनुष्य संख्यात ही हैं।

इसी लिए सूत्रकार ने कहा है कि त्रानुपूर्वी से-कम से शुद्धता पाप्त करने पर जीव मनुष्यता प्राप्त करता है।

## मूलः-वेमायाहिं सिक्खाहिं, जे नरा गिहिसुव्वया । उविंति माणुसं जोणिं, कम्मसच्चा हु पाणिणो ॥२॥

छायाः-विमात्राभिः शित्ताभिः, ये नरा गृहि-सुव्रताः । उपयान्ति मानुष्यं योनिं, कर्मसत्या हि प्राशिनः ॥ २ ॥

शब्दार्थः—जो मनुष्य विविध प्रकार की शिक्षाओं के साथ गृहम्थ के सुव्रतों का स्राचरण करते हैं, वे फिर मनुष्य योनि को प्राप्त होते हैं।

भाष्यः पहले मनुष्य भव की दुर्लभता का प्रतिपादन किया है। मनुष्य भव एक वार प्राप्त हो जाने पर भी मिथ्यात्व अवत आदि का आचरण करने से, मृत्यु के पश्चात् जीव नरक में चला जाता है। अतएव नरक आदि योनियों से वचकर फिर मनुष्य भव किस प्रकार पाया जा सकता है, यह यहां बताया गया है।

मनुष्य भव पुनः प्राप्त करने का साधन सूत्रकार ने शित्ताओं के साथ सुवतौ का पालन करना निरुपण किया है।

शंका-शास्त्रों में वर्तों का पालन देव गति का कारण वतलाया गया है। सराग संयम, संयमासंयम ( श्रगुव्रत ) श्रकाम निर्जरा श्रौर वाल तप, ये सब देव श्रायु के बंध के कारण हैं। इसी निर्श्रन्थ प्रवचन के सातवें श्रध्याय की सातवीं गाथा में कहा है-

्रवं सिक्खासमावएणे गिहिवासे वि सुव्वस । मुच्चई छविपव्वाश्रो, गच्छे जक्खस लोगयं ॥ त्तेतीय अध्याय

[ 22x ]

अर्थात् शित्ता से युक्त उवती गृहस्थाश्रम में रहता हुआ भी औदारिक शरीर से मुक्त होकर पत्त- लोक अर्थात् स्वर्ग में जाता है।

इस प्रकार यह निश्चित है कि संयमासंयम-देशविरति अर्थात् अगुवरों के पालन से देव गति पाप्त होती है। फिर यहां मनुष्य गति की प्राप्ति का कथन किस प्रकार संगत हो सकता है ?

विविध प्रकार की शिचा से यहां उन सदूगुएों का ग्रहए करना चाहिए, जो मनुष्य गति की प्राप्ति में सहायक होते हैं। जैसे-अभिमान न होना, मायाचार न होना, संतोष का भाव रखना, परिग्रह को व्यर्थ आवश्यकता से अधिक न रखना, अनावश्यक आरंभ न करना, आदि। इन सब कारणों से जीव मानव-जन्म प्राप्त करता है।

क्या यह संभव है कि कोई जीव किसी कर्म का उपार्जन करे और उसे उसकि अनुरूप फल की प्राप्ति न हो ? इस शंकाका निरास करने के उद्देश्य से सूत्रकार ने कहा हैं — ' कम्मसच्चा हु पाणिणो । ' अर्थात् प्राणी कर्म-सत्य हैं । जीव जैसे कर्म करता है उसे वैसी ही ग्मति प्राप्त होती है । जैसे बंवूल वोने वाले को ग्राम नहीं मिलता और आम बोने वाले को वंवूल नहीं मिलता. उसी प्रकार अधुभ कर्म करने वाले को शुभ फल और शुभ कर्म करने वाले को ग्रशुभ फल की प्राप्ति नहीं हो सकती ।

जो कर्म अशुभ है, उसे चाढे अशुभ समझकर किया जाय चाहे शुभ समभ कर किया जाय, पर उसका फल अशुभ ही होगा। अनेक लोग धर्म समझकर हिंसा आदि अधर्म का अव्या करते हैं। यदी नहीं, धर्म के लिए किये जाने वाले पाप की च पाप ही नहीं समझते। तात्पर्य यह है कि जगत में अनेक ऐसी विपरीत दृष्टियां हैं, जिनके कारण अधर्म, धर्म प्रतीत होता है। इसलिए अधर्म का फल धर्म रूप कदापि नहीं हो सकता । धर्म मानकर अधर्म का आवरण करने वाले लोग चाहे यथार्थता को न समझें, फिर भी उन्हें अधर्म सेवन का फल अशुभ ही प्राप्त होगा। हां, अझात भाव और झातभाव से कर्म के आस्तव और बंध में अंतर पड़ता है। ' यह जीव है, मैं इसे मारता हं ' यह समझकर हिंसा करना झात हिंसा है और प्रमाद या पागल-पन के कारण हिंसा हो जाना अझात हिंसा है। इसके फल में अन्तर होता है, पर अझात होने के कारण हिंसा का फल, अहिंसा का आचरण करने से मिलने वाले फल के समान नहीं हो सकता। ि १३६ ]

किसी ने कहा भी है-

यथा धेनु सहस्रेषु, वत्सो विन्दति मातग्म् । तथा पूर्वकृतं कर्म, कर्त्तारमनुगच्छति ॥

अर्थात् हजारों गायों में से वछड़ा अपनी माता के पास जा पहुँचता है उसी प्रकार पूर्वकृत कर्म, कर्त्ता का पीछा करता है।

अतएव भव्य जीवों को सदा वीतराग सर्वज्ञ द्वारा प्ररूपित चारित्र धर्म अनु-सरण करना चाहिए और विपरीत अद्धा का परित्याग करके कमी उसके अनुसार व्यवहार नहीं करना चाहिए । आत्मकल्याण का यही राजमार्ग है ।

मूलः-बाला किड्डा य मंदा य, वला पन्ना य हायणी। पवंचा पभारा य, मुम्मुही सायणी तहा ॥ ३ ॥

> छायाः-- बाला क्रीडा च मन्दा च, बला प्रज्ञा च हायनी । प्रपञ्चा प्राग्भारा च, मुन्मुखी शायिनी तथा ॥ २ ॥

शाहदार्थ-मनुष्य की दस दशाएँ हैं-(१) बाल-अवस्था (२) क्रीड़ा-अवस्था (३) मन्दावस्था (४) बलावस्था (४) प्रज्ञावस्था (६) हायनी-अवस्था (७) प्रपद्ध -अवस्था (८) प्राग्भार-अवस्था (६) सुम्मुखी-अवस्था और (१०) शायनी अवस्था।

भाष्य-मनुष्य भव की प्राप्ति का प्ररूपण करने के पश्चात् मनुष्य की दश दशाम्रों का निरूपण यहां किया गया है । दशाम्रों का यह विभाग आयु के कम से समझना चाहिए अर्थात् जिस समय मनुष्य की जितनी आयु हो. उस आयु को दस विभागों में वरावर-वरावर विभक्त करने से दस अवस्थाएँ निष्पन्न होती हैं । उदाहरणार्ध-सौ वर्ष की आयु हो तो दस दस वर्षों की दस अवस्थाएँ समझना चाहिए । इन अवस्थाओं का विभाजन शारीरिक एवं मानसिक-दोनों दृष्टियों को तदय रखकर किया गया है । दस अवस्थाओं का परिचय इस प्रकार है:--

(१) वाल्यावस्था-जिल अवस्था में किसी प्रकार का विवेक नहीं होता, खाने पीने, धनोपार्जन करने आदि की कुछ चिन्ता नहीं रहती है।

(२) कीड़ावस्था - दस वर्ष से लगाकर वीस वर्ष पर्यन्त कीड़ा-ग्रवस्था रहती है, क्योंकि इस अवस्था में खेलने-कूरने की धुन सवार रहती है।

(३) मन्दावस्था--- यह अत्रस्था कीस वर्ष से तीस वर्ष तक रहती है। इस अवस्था में पूर्वजों द्वारा संचित सम्पत्ति और मोगोपमोग की सामग्री को ही भागन की इच्छा रहती है और नवीन अर्थ-धन के उपार्जन में उत्साह नहीं होता है, इस लिए इस अवस्था को मन्दावस्था कहा गया है।

(४) वल-अवस्था-तीस से चालीस वर्ष तक वल-अवस्था रहती है। क्योंकि इस अवस्था में यदि अस्वस्थता आदि कोई विशेष वाधा उपस्थित न हो तो मनुष्य बलवान होता है।

#### ऌतीय अध्याय

(४। प्रज्ञा-ग्रवस्था--चालीस से पचास वर्ष पर्यन्त प्रज्ञा-ग्रवस्था रहतो है। इस ग्रवस्था में ग्रमीष्ट ग्रर्थ का उपार्जन करने के लिए तथा कुटुम्ब की वृद्धि के लिए सनुष्य ग्रपनी वुद्धि का खूब उपयोग करता है।

(६ हायनी-ग्रवस्था-पचास से साठ वर्ष तक यह ज्ञवस्था रहती है। इस ग्रवस्था के प्राप्त होने पर मनुष्य इन्द्रियों संवंधी भोग भोगने में हीनता का अनुभव करने लगता है। इस कारण इसे हायनी अवस्था कहते हैं।

(७) प्रपंच-अवस्था-साठ से सत्तर वर्ष तक प्रपंच -अवस्था रहती है । इस ग्रवस्था में कफ निकलने लगता है, खांसी आने लगती है और शरीर संबंधी कंकट वढ़ जाती हैं, अतएव इसे प्रपंच अवस्था कहते हैं ।

(८) प्राग्भार-अवस्था- लत्तर वर्ष से अस्सी वर्ष तक की हालत प्राग्भार-अवस्था कहलाती है। इसमें शरीर में मुर्रियां पड़ जाती हैं और शरीर मुक जाता है, अतः इसे प्राग्भार अवस्था कहा है।

(१) मुम्मुखा-अवस्था- अस्सी से नव्वे वर्ष की अवस्था मुम्मुखी कहलाती है। इस अवस्था में मनुष्य जरा रूपी राज्तसी के पंजे में पूर्ण रूप से फंस जाता है। अर्धम्टुतक के समान यह अत्यन्त शिधिल अवस्था है।

(१०) शायनी-अवस्था-नब्वे वर्ष से लेकर सौ वर्षकी अवस्था शायनी अवस्था है। इस अवस्था में मनुष्य का शरीर, इन्द्रियां और मन अपना-अपना ज्यापार प्रायः बन्द कर देते हैं अतपच सुष्त मनुष्य कीसी दशा हो जाती है। अन्त में मनुष्य महा-निद्रा में शयन करता है-उसका जीवन समाप्त हो जाता है, अतएव इसे शायनी अवस्था कहा गया है। इस प्रकार सानव-जीवन दस अवस्थाओं में चंटा हुआ है।

मनुष्य र्का इन अवस्थाओं पर विचार करने से प्रतीत होगा कि ग्रत्यन्त कठिनता से प्राप्त हुआ मनुष्य भव अनेक अवस्थाओं में वॅटा है और इन अवस्थाओं में धर्म-किया करने का वहुत कम अवकाश है। मनुष्य जव वालक होता है तव उसे धर्म-अधर्म का वाध ही नहीं होता, इसलिए वह धर्म किया से विमुख रहता है। युवावस्था में विषयों की और मुक्त जाने के कारण, धर्माचरण का सामर्थ्य होने पर भी मनुष्य धर्म की विशिष्ट आराधना नहीं करता और वृद्धावस्था में फिर सामर्थ्य नष्ट हो जाती है। इस प्रकार मनुष्य तीनों अवस्था वृथा गँवा देता है। और अनन्त पुरुय के व्यय से आस हुआ मानव-भव रूषी अनमोल हीरा निषमयोजन वीत जाता है। इसलिए कविवर सूधरदास ने ठीक ही कहा है—

जौलों देह तेरी काहू रोग सौंन बेरी, जौलों जरा नाहिं तेरी जासों पराधीन परी है। जौलों जम नामा बैरी देख न दमामा जौलों, माने कान रामा द्युद्धि जाइ न विगरी है। लौलों मित्र मेरे ! निज कारज सँवार लै रें, पौरुप थकेंगे फेर पछि कहा करी है। अहो आग आये जब सौंपड़ी जरन लागी, कुआ के खुदायीं तब कौन काम सरि है ? !!

धर्म स्वरूप वर्णन

[ १३= ]

जय तक शरीर में सामर्थ्य है, इन्द्रियों में बल है और मस्तिष्क में हिताहित के विवेक की शक्ति है, तब तक मनुष्य को अपना प्रयोजन सिद्ध कर लेना चाहिए — आत्म-कल्याण के मार्ग पर अअसर हो लेना चाहिए। जव शरीर और इन्द्रियां आहि वेकार होजाएँगी तव आत्मा के कल्याण की चेष्टा करना, कोंपड़ी में आग लगने पर कुआ खुद्वाने के समान असामयिक और अनुपयोगी है। अपने जीवन की अनमेा-लता का विचार करो। निश्चय समको कि सदा इतने पुराय का उदय नहीं रह सकता कि पुनः पुनः मनुष्य भव की प्राप्ति हो सके। इस जीवन को विषय-वासनाओं के पोषण में व्यतीत न करो। तुम्हें जो वहुमूल्य चिन्तामाणि हाथ लग गया है सो उसका आधिक से अधिक सदुपयोग करो। उसे कौवा उड़ाने के लिए न फेंकदो।

मनुष्य आयु अत्यन्त परिमित है और वह भी अनेक विझ-वाधाओं से भरी हुई है। जिस चए में जीवन विद्यमान है उससे अगले चए का विश्वास नहीं किथा जा सकता। अतएव अप्रमत्त भाव से आत्म हित का मार्ग ग्रहए करो। स्त्री-पुरुष के एक वार के संयोग से असंख्यात सम्मूर्छिय मनुष्य और नौ लाख संज्ञी मनुष्यों की उत्पत्ति होती है। उनमें से एक-दो-तीन या चार जीव ही अधिक से अधिक वच पाते हैं। रोष सब दीर्घायु के अभाव में मरजाते हैं। इस वात का विचार करो कि नुम्हें दीर्घ जीवन प्राप्त करने का भी खुयोग्य मिल गया है। सूयगड़ांग सूत्र में कहा है—

> डहरा बुड्ढा या पासह, गन्मत्था वि चयंति माणवा। सेणे जह वहयं हरे, एवं आउखयंमि तुहई ॥

श्री आदिनाथ भगवान न अपने पुत्रों से कहा है - वालक, वृद्ध और यहांतक कि गर्भस्थ मनुष्य भी प्राणों से हाथ घो वैठते हैं। जैसे वाज पत्ती तीनर पत्ती के उपर भपट कर उसे मार डालता है उसी प्रकार आयु का चय होने पर मृत्यु मनुष्य के प्राणों का अपदरण कर लेती है।

जीवन का अन्त करने के इतने अधिक साधन जगत में विद्यमान हैं कि जीवन के अन्त होने में किंचित् भी आश्चर्य नहीं होना चाहिए। आश्चर्य की वात हो तो मनुष्य का जीवितं रहना ही आश्चर्यजनक हो सकता है। मानव-जीवन चझ्की के दोनों पार्टों के वीच पड़े हुए दाने के समान है, जो किंसी भी चए चूर चुर हो सकता है इस प्रकार विनश्वर जीवन का आधा हिस्सा रात्रि में शयन करने में व्यतीत हो। जाता है और आधा हिस्सा संसार सम्बन्धी प्रपंचों में मनुष्य विता देते हैं। यह कितने खेद की वात है।

हे भव्य जीव ! तू अपनी आयु की दुर्लभता का विचार कर, उसकी परिमितता और विनश्वरता को सोच। फिर शीघ्र से शीघ्र उसके अधिक से अधिक सदुपयोग का विचार करके सदुपयोम कर डाल । जो चए जा रहा है वह कभी-वापिस नहीं आयगा। उसके लिए पश्चात्ताप न करना पड़े, ऐसा कर्त्तव्य कर और मानव-जीवन सूर्व श्रेष्ठ साधना-मुक्ति-के लिए निरन्तर प्रयत्न शील रह । समय अत्यन्त अल्प है त्तीय अध्याय

त्रौर कत्त्तव्य महान् है, इसलिए जो श्रवसर हाथ लगा है उसे व्यर्थ न जाने दे। यही स्चित करने के लिए स्तूत्रकार ने मानव-जीवन का कालिक विश्छेषण करके दस श्रवस्थाश्रों का वर्णन किया है।

{ 3E9

T

मूलः-माणुस्सं विग्गहं लद्धुं, सुई धम्मस्स दुल्लहा। जं सोचा पडिवजंति, तवं खंतिमहिंसयं॥ ४॥

छायाः-मानुष्यं विग्रहं लब्ध्वा, श्रुतिर्धर्भस्य दुर्लभा । यं श्रुरवा शतिपद्यन्ते, तपः शान्तिमहिस्रताम् ॥ ४ ॥

शब्दार्थः-मानव-शरीर पाकरके भी धर्म का श्रवण दुर्लभ है धर्म-श्रवण करने का अवसर मिलना काठन है, जिसको सुनने से तप, क्षमा, और अहिंसा को पालन करने की इच्छा जागृत होती है।

भाष्यः-पहले मनुष्य की दस अवस्थाओं का निरूपण किया है। यदि वह अवस्थाएँ जीव को प्राप्त हो जाएँ तो भी धर्म के स्वरूप का अवर्ण दुर्लम है अर्थात् सर्वज्ञ और वीतराग द्वारा निरूपित निर्गन्थ-प्रवचन के उपदेश को सुनने का सौभाग्य अत्यन्त कठिनता से प्राप्त होता है।

धर्म के उपदेश को अवर्ण करने के लिए दीर्घायु, परिपूर्श इन्द्रियाँ, शारीरिक छारोग्य, सद्गुरु का समागम आदि निमित्त कारणों की आवश्यकता दोती है। इन निमित्त कारणों का मिलना सरल नहीं है।

उक्त निमित्त कारणों में से दीर्घायु के विषय में कदा जा चुका है। पुएय के प्रवल उदय से यदि दीर्घायु मिल जाती है, तो भी जब तक इन्द्रियाँ परिपूर्ण नहीं होती तब तक आत्महित चाहने वाले मुमुज़ु प्राणियों का प्रयोजन सिद्ध नहीं होता। इसी कारण शास्त्रों में कहा है—

जाविन्दिया न हायंति ताव धम्मं समायर।

श्रर्थात जब तक इन्द्रियाँ चीए नहीं होने पाती तव तक धर्म का आचरए कर लो। फिर धर्म का आचरए होना कठिन हो जायगा। क्योंकि संसार में अनेक ऐसे प्राण्ती हैं जो इन्द्रियों की विकलता के कारए जीवन का सदुपयोग नहीं कर पाते, वरन् उन्हें जीवन भारभूत प्रतीत होता है। जो वधिर (वहरे) हैं, वे धर्म-अवए करने में असमर्थ हैं। जो नेत्रद्दीन हैं वे शास्त्रों का अवलोकन नदीं कर सकते इसी प्रकार जे। गूंगा आदि अन्य किसी इन्द्रिय से द्दीन होता है वह भी भली भाँति धर्म का अवए और तदनुसार सम्यक् आचरण नहीं कर सकता।

इन्द्रियाँ परिपूर्ण श्रौर कार्यकारी होने पर भी यदि शरीर नीरोग न रहे ते। भी धर्म की श्राराधना नहीं हो पाती। इसलिए शास्त्र में कहा है-'वाही जाव न वड्हई' श्रर्थात् जव तक शरीर में व्याधि नहीं वढ़ती है तव तक धर्म का श्राचरण करले। शास्त्रकार ने इस वाक्य में 'वड्ढई' पद दिया है। इसका श्राशय यह है कि शरीर में

धर्म स्वरूप वर्षन

1 -180 ]

रोंग तो सदा विद्यमान ही रहते हैं। जब वे वढ़ जाते हैं तब रोग का होना कहलाता है शरीर में ३३०००००० रोम कहे जाते हैं और प्रत्येक रोम के साथ पैनि दो रोगों के हिस्पाव से करोड़ों रोग इस औदारिक शरीर को घेरे हुए हैं। कुछ साधारण रोग इनमें अत्यन्त भयंकर और असाताकारी होते हैं। उनमें से एक भी रोग यदि प्रवल हो जाता है तो इतनी अधिक व्यक्तिलता उत्पन्न होती है कि धर्म-आराधना की आर मन ही नहीं जाता है इस प्रकार औदारिक शरीर को जब रोगों की आशंका सदा ही वनी रहती है तब कौन कह सकता है कि किस समय किस रोग की प्रवलता हो जायगी ? किसी भी चण कोई भी रोग क्रूपित होकर समस्त शान्ति और स्वता हो जायगी ? किसी भी चण कोई भी रोग क्रूपित होकर समस्त शान्ति और स्वता हो जायगी ? किसी भी चल कोई भी रोग क्रूपित होकर समस्त शान्ति और स्वता हो जायगी श किसी भी चल कोई भी रोग क्रूपित होकर समस्त शान्ति और स्वता हो भूल में मिला सकता है। जीवन को भारभूत बना सकता है। अत्र या मानव-शरीर पा लेने पर भी शारीरिक नीरोगता रहना कठिन है और जब वह रहती है तभी धर्म का अवण हो सकता है। पुरुष के योग से जिन्हें शारीरिक स्वास्थ्य प्राप्त है उन्हें धर्म-अचण करने में विलम्ब नहीं करना च हिए।

शारीरिक नीरोगता भी प्र.प्त हो जाय पर सद्गुरु का समागम न मिले तो सच्चे धर्म के श्रवण का सौभाग्य नहीं प्राप्त होता । कंचन-कामिनो के त्यागी, स्व-पर कल्याण के अभिलाषी, यथार्थ वस्तु-स्वरूप के ज्ञाता, ओर संसारी जीवों पर करुणा करने वाल सद्गुरुओं की संगति हो मनुष्य को धर्म की आर आइए करने में कारण-भूत होती है। ऐसे सद्गुरुत्रों का समागम भी बड़े पुएय के उदय से हाता है, क्यों कि संसार में दुराचारी, अर्थ के दास, पाखरडप्रिय और वश्चक गुरु कहलाने वालों की कमी नहीं है । इजारों-लाखों विभिन्न वेषधारी-साधु जगत् में विना किसी उच्च उद्देश्य के, पटपूर्ति के लिए अथवा अपन शिष्यों को ठग कर अर्थोंपार्जन करने के लिए घूमते फिरत हैं । व कचन-कामिनी के कीतदास हैं । धर्माधर्म के विवेक से विद्वीन हैं। कर्त्तव्य-अकर्त्तव्य का ज्ञान उन्हें लेशमात्र भी नहीं है। वे ख्यांति, लाभ श्रोर पूजा-प्रतिष्ठा के लो उप हैं। संसार-सागर का पार करने के लिप उनका आश्रय लेना पत्थर की नौका का आश्रय लेने के समान है। असंख्य प्राणी इन कुगुरुओं के चक्कर में पड़े हुए धर्म से विमुख हो रहे हैं। वे अधर्म को ही धर्म समझकर, काच को हीरे के रूप में, प्रहण कर रहे हैं। उन्हें सच्चे धर्म का श्रवण दुर्लभ है । अतएव इन्द्रियों की पूर्णता और शारीरिक नीरोगता प्राप्त हा जाने पर भी यदि सद्गुरु की संगतिन मिले जो धर्म-श्रुति दुर्लभ हो जाती है। इस प्रधार धर्मी रदेश अवण के लिए सद्गुरु का समागम होना आवश्यक है।

इसी प्रकार आर्यचेत्र का मिलना, सुकुल की प्राप्त होना भी धर्म-श्रवण के अवल निमित्त हैं। क्योंकि यनुष्य शरीर पा लेने पर भी बहुत से मनुष्य अनार्य चेक में उत्पन्न होते हैं। वहां धर्म की परम्परा न होने के कारण मनुष्य धर्म से सर्वधा विमुख, हिंसा आदि पाप कमों में लीन और सदा अशुभ अध्यवसायों से युक्त होते हैं। उन मनुष्यों का यह ज्ञान नहीं होता कि मैं कौन हूं ? कहां से आया हूं ? कहां जाऊंगा ? जीवन का उद्देश्य क्या है ? आत्मा का हित क्या है और आहित क्या है ? तृतीय अध्याय

आर्य चेत्र में जन्म लेने पर भी धार्मिक कुल में जन्म मिलना टुर्लम होता है। क्योंकि आर्यचेत्र में भी अधिकांश कुल ऐसे होते हैं जिनमें वास्तविक धर्म के संस्कार नहीं होते। कोई धर्म से उपेत्ता करते हैं कोई धर्म को दंभ कहते हैं, कोई धर्म को उपादेय समझते हुए भी मिथ्या धर्म को प्रहण करके उलटा अहित कर बैठते हैं। ऐसे कुल में जन्म लेने वाली सन्तान भी प्रायः उसी प्रकार के संस्कार प्रहण कर लेती है।

श्रव यह स्पष्ट है कि मानव-शरीर पा लेने पर भी धर्म श्रवण का पुण्य श्रवसर मिलना दुर्लभ हो जाता है । श्रतएव इन सब हुर्लभ निमित्तों को पा लेने के पश्चात् प्रत्येक प्राणी को श्रप्रमत्त भाव से धर्म-श्रवण करना चाहिए । इस चहुमूल्य कारण सामग्री को प्राप्त कर चुकने पर भी जो धर्म-श्रवण नहीं करते वे चिन्तामणि पाकर भी उसे श्रपने अविवेक के कारण श्रथाह समुद्र में फेंक देते हैं।

धर्म, आत्मा का स्वधाव है। अतएव वह सदैव आत्मा में विद्यमान रहता है। फिर उसे अवए करने से क्या लाभ है ? इस रांका का समाधान कुरते हुए सूत्रकार ने उत्तरार्ध में कहा है—' जं सोचा पडिवज्जंति तवं खंतिमहिसयं । ' अर्थात् धर्म-अवए करने से तप, जमा और अहिंसकता की प्राप्ति होती है। आगे निरूपए किये जाने वाले वारह प्रकार के तप को, कोध के अभाव रूप जमा को और पर-पीड़ा का अभाव रूप आहिंसकता को, मनुष्य धर्म-अवए करके ही जानता है और जब उनके यथार्थ स्वरूप को जान लेता है तभी उन्हें आचरए में लाता है। अत्तपव धर्म अवए का साजात् फल तप, शान्ति और अदिसा के स्वरूप का ज्ञान हो जाना और परम्परा फल मुक्ति प्र.प्त होना है। भगवती सूत्र में कहा है—

मश्च - हे भगवन् ! अवर्ण का क्या फल है ? उत्तर- हे गौतम ! अवर्ण का फल ज्ञान है । प्र०- हे भगवन् ! ज्ञान का क्या फल है ? उ०- हे गौतम ! ज्ञान का फल विज्ञान है (हेयोप देय का विवेक हो जाना विज्ञान कहलाता है।)

प्र०-हे भगवन् ! विज्ञान का क्या फल है ? उ०-हे गौतम ! विज्ञान का फल प्रत्याख्यान है । प्र०-हे भगवन् ! प्रत्याख्यान का फ्या फल है ? उ०-हे गौतम ! प्रत्याख्यान का फल संयम है । प्र०-हे भगवन् ! संयम का फ्या फल है ? उ०-हे गौतम ! संयम का फल श्रास्तव का घकना है । प्र०-हे भगवन् ! श्रास्तव घकने का क्या फल है ? उ०-हे गौतम ! श्रास्तव घकने से तपश्चरण शक्त्य होता है । प्र०-हे भगवन् ! तपश्चरण का क्या फल है ? उ०-हे गौतम ! तपश्चरण का क्या फल है ? उ०-हे गौतम ! तपश्चरण का क्या फल है ? उ०-हे गौतम ! तपश्चरण का क्या फल है ? ि १४२ ]

धर्म स्वरूप वर्षन

ड०-हे गौतम ! कर्म-मल के नाश से योग (मन-वचन-काय के व्यापार) का निरोध होता है।

प्र०-हे भगवन् ! योग के निरोध का क्या फल है ?

उ०-हे गौंतम ! योग के रुकने से सिद्धि प्राप्त होती है ।

-भगवती श० ३, उ० ४

इस प्रश्नोत्तर से धर्म-श्रवण के फल का भली भांति वोध हो जाता है और साथ ही यह भी ज्ञात हो जाता है कि किस कम से आत्मा अग्रसर होते-होते अन्त में मुक्ति को प्राप्त करता है।

अतएव मनुष्य-भव पा लेने के पश्चात् जिन भाग्यशालियों को सर्वन वींतराग द्वारा प्ररूपित, कल्प वृत्त के समान समस्त अभीष्टों को सिद्ध करने वाले सद्धर्म के अवण का सुअवसर प्राप्त हुआ है उन्हें आन्तारेक अनुराग के साथ उसे अवण करना चाहिए और उसके अनुसार आचरण करना चाहिए।

### मूलः-धम्मो मंगलमुक्किठं, आहिंसा संजमो तवो । देवा वि तं नमंसंति, जस्स धम्मे सया मणो ॥५॥

द्वायाः-धर्मो मङ्गलमुत्कृष्टे, श्रहिंसा संयमस्तपः । देवा श्रपितं नमंस्यन्ति, यस्य धर्मे सदा मनः ॥ ४ ॥

भाष्यः--मानव-शरीर पा लेने के बाद भी जिस धर्म का श्रवण दुर्लम है, उस धर्म का स्वरूप सूत्रकार ने यहां वताया हैं।

' मं-पापं. गालयति-इति मङ्गलम् , ' अर्थात् जो पाप का विनाश करता है वह मंगल कहलाता है । अथवा ' मंगं-लुखं लातीति मंगलम् ' अर्थात् जो मंग ( सुख ) को लगता है--जिसले सुख की प्राप्ति होती है उसे मंगल कहते हैं । धर्म मंगल है, अर्थात् धर्म से ही पापों का विनाश होता है और धर्म से ही सुख की प्राप्ति होती है।

संसार में छनेक प्रकार के मंगल माने जाते हैं । परदेश गमन करते समय जल से भरे हुए घड़े का दीखना, फूलमाला का नज़र आना तथा हल्दी, श्रीफल, आम्र पत्र, पान आदि-आदि अनेक वस्तुएँ मंगल रूप मानी जाती हैं । धर्म भी क्या इसी प्रकार-इन्ही वस्तुश्रों के समान मंगल है ? इस प्रश्न का समाधान करने के लिए ' उक्तिकहं ' (उत्कुप्ट) पद स्त्रकार न प्रहण किया है। इसका तात्पर्य यह है कि श्रन्य वस्तुएँ लोक में मंगल रूप अवश्य मानी जाती हैं किन्तु उस मंगल में भी अमंगल छिपा रहता है अथवा उस मंगल के पश्चात् फिर श्रमंगल प्राप्त होता है। उदाहरणार्थ-वाणिज्य के लिए परदेश जाने वाले व्याक्ने को सजल घट सामने मिल जाएँ तो वह मंगल समस्रेगा। पर इस मंगल का क्या परिणाम होगा ? उसे व्यापार में लाभ होगा—उसके परिग्रह की वृद्धि होगी, और पग्गिह पाप रूप होने के कारण अमंगल है । इसी प्रकार धनोपार्जन में होने वाले सावद्य व्यापार से हिंसा का पाप होगा और हिंसा भी अमंगल है । अतपव यह स्पष्ट है कि सजन घट रूप मंगल, परिणाम में अमंगल का जनक है—उस मंगल में घोर अमंगल छिपा हुआ है। यही नहीं, वह मंगल क्या भविष्यकाल के समस्त अमंगलों का निवारण कर सकता है ? कदापि नहीं। इस प्रकार लोक में जो मंगल समझा जाता है वह मंगल उत्कृष्ट मंगल नहीं है। उत्कृष्ट मंगल तो धर्म ही हो सकता है, जिसकी प्राप्ति होने पर अमंगल की संभावना नहीं रहती और जिस मंगल में अमंगल का रंचमात्र भी सद्भाव नहीं है । यही भाव प्रकट करने के लिए सूत्रकार ने धर्म को सिर्फ मंगल नहीं, किन्तु उत्कृष्ट मंगल कहा है ।

' धम्मो मंगलमुक्तिकट्ठं इस पद की दूसरी तरह से भी ब्याख्या की जा सकती है। वह इस प्रकार है- जो उत्कृष्ट मंगल रूप है, जो दुःख एवं पाप का विनाशक है और जिससे सुख की प्राप्ति होती है वही धर्म है। जो इस लोक में और परलोक में आत्मा के लिए आनिष्टजनक दै वद मंगल रूप न होने के कार. आधर्म है। इस व्याख्या के अनुसार यह भी कहा जा सकता है कि जो आत्मा के लिए मंगल रूप है वह आत्म-धर्म है, जो समाज के लिए मंगल रूप है अर्थात् जिससे समाज में सुख श्रौर शान्ति का प्रसार होता है वह समाज-धर्म हैं। जिस ग्राचरण या व्यवहार से राष्ट्र का मंगल सिद्ध होता है-राष्ट्र में अमनचैन की चुदि होती है वह आवरण राष्ट्र धर्म है। जिस व्यवहार से जाति सुखी होती है, जाति के पाप अर्थात् वुराइयाँ दूर होती हैं, चह जातीय धर्म हैं। इस व्याख्या से यह भी स्पष्ट हो जाता है कि कोई भो परम्परा, चाहे वह अर्वाचीन हो या प्राचीन हो, तभी उपादेय हो सकती है जब उसमें कल्पाण करता का तत्त्व विद्यमान हो। जो आचार राष्ट्र के लिए अकल्पाण कर है वह राष्ट्रीय अधर्म है, जिसके ब्यवहार से समाज और जाति का अहित होता है वह चाहे प्राचीन ही क्यों न हो. वह सामाजिक अधर्म और जातीय अधर्म है। तात्पर्य यह है कि कल्याण और झकल्याण ही धर्म और अधर्म की कसौटी है। इस व्यवहार धर्म के खरूप को अलीभाँति हृदयंगम कर लिया जाय तो पारस्परिक वैमनस्य चीए हो सकते हैं और राष्ट्र में. समाज में एवं जाति में कल्याणकारी परम्पराश्चों की प्रतिष्ठाण की जा सकती है।

इस मकार सूत्रकार ने धर्म का कल्याण के साथ संबंध स्थापित करने के पश्चात् धर्म के स्वरूप का भी-निर्देश कर दिया है। वह मंगलमय धर्म क्या है ? इस पश्न के समाधान में सूत्रकार कहते हैं-'श्चहिंसा संजयो तवो,' श्चर्थात् श्चहिंसा, संयम श्रौर तप धर्म के तीन रूप हैं। यह तीनों ही धर्म के रूप पाप के विनाशक श्रौर सुख-शांति के जनक हैं। जैसे श्चात्मा के कल्याण के लिए इन तीनों की श्चनिवार्य श्चवश्यकता है उसी प्रकार समाज के कल्याण के लिए भी इनकी श्चावश्यकता है। जिस व्याक्ष के जीवन में श्रौर जिस समाज के जीवन में यह तीन दिव्य गुण श्रोत-प्रोत नहीं होते

धन स्वरूप वर्षन

[ **1**88 · ]

वह व्यक्ति और वह समाज कभी स्थायी शान्ति और सुख का भोग नदीं कर सकता। इन तीनों में सर्व प्रथम अहिंसा को स्थान दिया गया है, क्योंकि अहिंसा इनमें प्रधान है। अहिंसा प्रधान इस कारण है कि वह साध्य है और संयम तथा तप अहिंसा के साधन हैं।

प्रत्येक मत में अहिंसा को धर्म स्वीकार किया गया है। जिन मतों में यक्न-त्याग तथा अन्य प्रकार के बलिदान के रूप में हिंसा का विधान है, वह मन भी उस हिंसा को अहिंसा समझ करके ही धर्म स्वीकार करते हैं। हिंसा को धर्म मानने का अभिप्राय किसी ने भी प्रकट नहीं किया है। अतएव यह कहना अमपूर्ण नहीं है कि अहिंसा की व्याख़्या, अहिंसा की मर्यादा और अहिंसा संबंधो समझ, भन्ने ही विभिन्न मतों विभिन्न प्रकार की हो, परन्तु 'अहिंसा धर्म है' इस सिद्धान्त में किसी को विवाद नहीं है।

अहिंसा को सब धर्मों मतों और पंथों में जो सम्माननीय स्थान प्राप्त है सो निष्कारण नहीं है अहिंसा के वत्त पर ही जगत के प्राणियों की स्थिति है। एक व्यक्ति, यदि दुसरे व्यक्ति की हिंसा पर उतारु हो जाय, एक जाति दुसरी जाति का संहार करने में तत्परं वन जाय और एक देश दूसरे देश की इत्या करने पर कमर कस ले तो संसार की क्या दशा होगी ? यह कल्पना करना भी कठिन हो जाता है । अतएव अहिंसा वास्तव में जीवन है स्रौर हिंसा मृत्यु है । जगत् यदि जीवित रहना चाहे तो उसे अहिंसा का श्रवलम्वन लेना ही होगा। श्रहिंसा के विना जगत् धोर कत्लखाना वन जायगा। यही कारण है कि अहिंसा प्रत्येक प्राणी के अन्तःकरण में निवास करती है। परम्परागत संस्कार या वातावरणजन्य प्रभाव के कारण श्रहिंसा भले ही न्यूनाधिक रूप में पाई जाय, पर जन्म से हिंसक समभे जाने वाले पशुओं पर भी उसका प्रभाव स्पष्ट देखा जाता है। सिंह कितना ही क़ुर क्यों न हो, पर अपने ेवाल वच्चों के प्रति उसके हृदय में भी हिंसा की भावना नहीं होती । उतने अंशों में वह भी अहिंसक रहता ही है। इससे यह भली भांति सिद्ध हो जाता है कि श्रहिंसा प्राणी का स्वाभा-विक धर्म है झौर वह धर्म वातावग्रा या संस्कारों के कारण कुछ झंशों में छिप जाने पर भी इसका सर्वथा लोप कदापि नहीं होता । यही कारण है कि प्रत्येक धर्म में उसे म्रादरणीय स्थान प्राप्त हुआ है।

आत्मिक चल की चुद्धि के अनुपात से जीवन में अहिंसा का विकास होता है। जिस व्यक्ति की आत्मिक शक्ति जितनी अधिक विकसित होती जाती है वह उतनी ही मात्रा में अधिक-अधिक आहिंसा का आचरण करता चला जाता है। जिसमें आत्मिक चल नहीं है वह आहिंसा की मतिष्ठा अपने जीवन में नहीं कर सकता। तात्पर्य यह है कि चलवान पुरुष ही आहिंसक हो सकता है। अतएव कातिपय लोगों की यह धारणा सर्वथा मिथ्या है कि आहिंसा कायरता रूप है। भारतीय इतिहास के अवलोकन से प्रतीत होता है कि जव तक भारतवर्ष में, आहिंसा का आचरण करने वाले राजाओं का राज्य था तचतक किसी विदेशी राजा ने आकर भारत को पराधीन

#### त्तांय त्राध्याय

नहीं बनाया। इसके विरुद्ध अहिंसा का अनुसरण न करने वाले मुगल सम्राहों के हाथ से भारत का साम्र ज्य चला गया। इस से यह साबित होता है कि साम्राज्य का उदघ या ग्रस्त हिंसा और अहिंसा पर अवलम्बित नहीं है। तात्पर्य यह है कि अहिंसा शाक्तिशाली का धर्म है, उसमें कायरता के तत्व की कल्पना करना मिथ्या और अज्ञानपूर्ण है।

प्रश्नस्याकर ए में कहा है—' आहिंसा, देव मनुष्य और आछरों सहित समस्त जगत के लिप पथप्रदर्शक दीपक है और संसार-सागर में डूवते हुए प्रार्ग्धको सहारा देने के लिप द्वीप है, वारा है, शरण है, गति है, प्रतिष्ठा है।... ..यह भगवती अहिंसा भयभीतों के लिप शग्रा है, पार्चियों को आकाशगमन के समान हितकारिएी है। प्यासों को पानी के समान है। भूखे को मोजन समान है। समुद्रमें जहाज समान है। चौपायों के लिप आश्रम के समान है, रोगियों के लिप औषधि के समान है।.. यही नहीं, भगवती आहिंसा इनसे भी अधिक कल्याएकारिएी है। यह पृथ्वी, पानी, आझि, वायु, वनस्पति, वीज, हरित, जलचर, स्थलचर, नमचर, जल, स्थावर, समस्त प्राणियों के लिप मंगलमय है।

आहिंसा का निरूपए जिनागम में बहुत सूदम रूप से किया गया है। यहां संदेप में ही उसका स्वरूप लिखा जाता है, परन्तु आहिंसा के स्वरूप को सम्यक् प्रकार से समफने के लिए पहले हिंसा का स्वरूप समफ लेना उचित हैं । कणाय के चश होकर द्रव्य-भाव प्राएों का व्ययरोपए (धात) करना हिंसा है। तात्पर्य यह है कि जब किसी मनुष्य के अन्तःकरए में कोंघ आदि कषाय की उत्पत्ति होती है तब सर्व प्रथम उसके शुद्ध-उपयोग रूप भाव प्राएों का घात होता है, यह हिंसा है । तत्पश्चात कोध के श्रावेश में वह मनुष्य यदि श्रपनी छाती पीटता है, सिर फोड़ लेता है या श्रात्मधात करता है तो उसके द्रव्य प्राएों का घात होता है, यह द्रव्य हिंसा है । यदि वह मनुष्य कोध आदि के वश होकर दूसरों को मर्मभेदी वचन वोलता है श्रीर दूसरे के चित्त की शान्ति को घात करता है तो उसके भाव प्राएों का व्ययरोपए करने के कारए भाव-हिंसा करता है । अन्त में यदि दूसरे पुरुप का ग्रंग-छेदन करता है या उसे मार डालता है तो वह द्रव्य हिंसा करता है ।

हिंसा दो मकार की होती है -(१) अविरति रूप हिंसा और (२) परिणति रूप हिंसा। जो प्राणी, जीव-हिंसा करने में प्रवृत्त नहीं है, फिर भी जिसने हिंसा- [ १४६ ]

धर्म स्वरूप वर्शन-

ын Тан Таралар

त्यांग की प्रतिक्षा नहीं की है, उसे आविरति रूप हिंसा का दोष लगता है, क्योंकि उसके परिणाम में हिंसा का अस्तित्व रूप में सद्भाव है। मन, वचन अथवा काय के द्वारा किसी भी प्राणी को कष्ट पहुँचाना. किसी का दिल दुखाना, किसी के प्राणों का घात करना परिणति रूप हिंसा है। दोनों प्रकार की हिंसा में प्रमाद का सद्भाव पाया जाता है और जब तक प्रमाद का सद्भाव है तब तक हिंसा का भी सद्माव रहता है।

हिंसा का संबंध मुख़्य ऊप से अन्तःकरण में उत्पन्न होने वाले परिणामों से है। कोई पुरुप हिंसामय पारिणामों के कारण, हिंसा न करने पर भी हिंसा का पाफ उपार्जन करता है श्रौर कोई पुरुष, हिंसा हो जाने पर भी-हिंसा के पाप का पात्र नहीं होता।

अर्थात् गौतम स्वामी पूछते हैं--भगवन् ! त्रस जीवों की हिंसा का त्यागी और पृथ्वीकाय की हिंसा का त्याग न करने वाला आवक यदि पृथ्वी खेदिते समय किसी त्रस जीव की हिंसा करे तो क्या उसके वत मैं दोष लगता हैं ?

भगवान् महावीर स्वामी उत्तर देते हैं - नहीं, यह नहीं हो सकता । क्योंकि आवक अस जीव की हिंसा के लिए प्रवृत्ति नहीं करता।

--भगवती श० ७, उ० १

तीव कषाय से आविष्ट परिएाम के कारए, अल्प द्रव्य हिंसा होने पर भी तीव फल भोगना पड़ता दै और मन्द कषाय के कारए हिंसा के तीव परिएाम न होने घर भी अधिक हिंसा हो जाती है तो भी हिंसा का फल तीव नहीं होता।

कुछ लोग यह सोचते हैं कि सिंह, व्याघ, सर्प. विच्छू आदि आदि हिंसक प्राणी, अन्य अनेक प्राणियों की हिंसा करते हैं। उन्हें यदि मार डाला जाय तो अनेक जीवें की रच्चा हो जायगी और मारने वाले को पाप की अपेचा पुरुय का बंध अधिक होगा। यह विचार अज्ञान-मूलक है। इस पहले यह बता चुके हैं कि कर्भ का फल उसीको भोगना पड़ता है जो करता है। इस पहले यह बता चुके हैं कि कर्भ का फल उसीको भोगना पड़ता है जो करता है। इस पहले यह बता चुके हैं कि कर्भ का फल उसीको आगना पड़ता है जो करता है। ऐसी अवस्था में पाप कर्म करके अशुम फल को आमंत्रित क्यों करना चाहिए ? इसके अतिरिक्त प्रायः कहावत प्रसिद्ध है। क-'जीवो जीवस्य जीवतम्' अर्थात् जगत् में एक जीव दूसरे जीव की हिंसा करके अपना जीवन-यापन करते हैं। सो अब एक जीव दूसरे जीव के घातक हैं तो मारने वाला किन-किन जीवों को, कहाँ तक मारेगा ? और यदि मारने पर उताह हो जायगा तो उसकी हिंसा का पार नहीं रहेगा। उस हिंसा का फल उसे ही भुगतना पड़ेगा अतएक जीव रचा के उद्देश्य से जीव-हिंसा करना अयोग्य है।

इससे यह भी सिद्ध है कि करुणा के वश होकर हिंसक जीवों की हिंसा करना उचित नहीं है कोई-कोई श्रज्ञ जीव रोगी श्रथवा श्रन्य प्रकार से दुःखी प्राणी की हिंसा करके समभते हैं कि हम उस प्राणी का उपकार कर रहे हैं ! उसे दुःख से बचाकर शान्ति प्रदान करते हैं । यह समभ भा मिथ्या है । क्योंकि दुःख पाप का हतीय अध्याय

फल है। जो दुःख मोग रहा है उसने पाप कर्म का उपार्जन ग्रवश्य किया है। ग्रतएव पाप के फल को भोगना उसके लिए अनिवार्य है। इस जन्म में, या आगामी जन्म में फल-भोग जव ग्रनिवार्य है तो कोई पाणी की हिंसा करके उसे फल-भोग से कैसे बचा सकता है ! अतएव जो आस्तिक पुरुष, पाप और परलोक में अद्धान रखता है घह पेसा घृणित और अज्ञानतापूर्ण कार्य कदापि नहीं कर सकता। इसके अतिरिक्त दुःखी जीव भी मरना नहीं चाहते। मरण उन्हें प्राप्रिय है, इसलिए भी उन्हें मारना उचित नहीं कहा जा सकता।

त्रगर दुःखी प्राणियों को मारना कत्त्वेच्य समफा जाय तो सुखी जीव वहुत पाप करते हैं, अतः उन्हें पाप से वचाने के लिए उन्हें भी मार देना कर्त्तव्य ठहरायगा। इस प्रकार हिंसा की परम्परा बढ़ती चली जायगी। उसका कहीं भी अन्त नहीं होगा।

कई लोग कुर्संस्कारों से प्रेरित होकर देवी-देवताओं को वलि चढ़ा कर हिंसा करते हैं और उसे श्रधर्म नहीं मानते । उन्हें यह सोचना चाहिए कि देवता क्या कभी मांस-भूच करते हैं ? यदि नहीं, तो उनके लिए किसी प्राणी के प्यारे प्राणों का घात फरना उचित कैसे कहा जा सकता है ? हिंसा और धर्म का आपस में विरोध है । जो हिंसा है वह धर्म नहीं और जो धर्म है वह हिंसा नहीं है। ऐसी स्थिति में चाहे चेदोक्त हिंसा हो, चाहे किसी ग्रन्य शास्त्र में प्ररूपित हिंसा हो, वह धर्म कदापि नहीं हो सकती। जो वेदोक्त हिंसा को हिंसा ही नहीं समझते, उनसे यह पूछना चाहिए र्ग क्या वैदिक मंत्रों का उच्चारण करके की जाने वाली हिंसा से प्राणी का घात नहीं होता है ? झ्या उसे घोर दुःख नहीं होता है ? यदि यह दोनों वातें होती हैं तो फिर उसे हिंसा न मानने का क्या कारख है ? यदि यह कहा जाय कि मंत्रोच्वारख-पूर्वक की हुई हिंसा से मरने वाला प्राणी स्वर्ग-लाभ करता है अतएव यह हिंसा पाप नहीं है, तो इस कथन की सचाई का प्रमाण क्या है ? क्या कभी कोई जीव स्वर्ग से आकर कहता है कि मैं वैदिक हिंसा से मर कर स्वर्ग में देव हुआ हूँ ? ऐसा न होने पर भी केवल मिथ्या श्रद्धा के कारण जो लोग इस प्रकार की हिंसा करते हैं उन्हें अपने माता-पिता ग्रादि प्रियजनों पर उपकार करके उन्हें भी स्वर्ग भेज देना चाहिए। स्वर्ग आहि का जब इतना सरल और सीधा उपाय है तो क्यों नहीं अपने प्रियंजनों को ही खोग वालि चढा कर स्वर्ग पहुँचाने का पूराय लुटते हैं ! उनकी कहरणा वेचारे दीन, डीन और मूक पशुओं पर ही क्यों वरस्रती है ?

चलि चढ़ने वाले पशु को स्वर्ग प्राप्ति दोती है, ऐसा कहने वाले कमों के फल के भोग के विषय में फ्या कहेंगे ? वध्य पशु ने यदि पापों का उपार्जन किया है तो उसे पापों का फल नरक आदि अशुभ गति न मिल कर स्वर्ग गति कैसे मिल सकती है ? यदि मिलती है तो छत कर्म नाश और अछत कर्म का भोग मानना पढ़ेगा, जो कि उचित नहीं है । अतपव यह स्पष्ट है कि धर्म मान कर की जान चाली हिंसा भी उसी प्रकार घोर दुःख देने वाली है जैसी कि दूसरी हिंसा है । अतः विवेकीजनों को उससे भी चचना चाहिए ।

धर्म स्वरूप वर्णन

[ १४८ ]

अपएव किसी ने ठीक ही कहा है—' हिंसा नाम भवेद धर्मों न भूतो न भवि-ध्यति ' अधोत् हिंसा धर्म नहीं है, न थी और न कभी होगी। अतएव हिंसा सदा ही धोर पाप है। जिन प्राण्ठों की रत्ता के लिए प्राण्ठी अपने विशाल साम्राज्य का भी तरण की तरह स्ताग कर देता है उन प्राण्ठों के घात करने से इतना भीषण पाप लगता है कि समस्त पृथ्वी का दान कर देने से भी उस पाप का शमन नहीं हो सकता। अला विचार कीजिए कि वन में घास-पानी खा-पीकर जीवन-निर्वाह करने वाले निर्वल पशुओं की हत्या करने वाला पुरुष क्या कुत्ते के समान ही नहीं है ? तिनके की नौंक खुमाने से मनुष्य दुःख का अनुमव करता है तो तीखे शस्त्रों से मूह प्राण्यियों का शरीर चलनी बनाने से उन्हें कितनी बेदना होती होगी ? अतएव जो नरक की मीषण ज्वालाओं में पड़ने से बचना चाहते हैं उन्हें हिंसा से वचना चाहिए और अपने सुख दुःख की कसौटी पर ही दूसरे जीवों के सुख-दुःख की परख करना चाहिए। जो दूसरे को सुख पहुंचाता है उसे सुख प्राप्त होता है और दूसरों को दुख देने वाले को दुःख भोगना पड़ता है। यह सिद्धान्त अटल और अचल है।

पूर्वोक्त सब प्रकार की हिंसा का त्यांग करना श्राहिसा है। यह श्रहिंसा उत्कृष्ट मंगल रूप है । श्रहिंसा से संसार में दीर्घ श्रायु, सुन्दर शरीर, निरोगता प्रतिष्ठा, विपुल पेश्वर्य श्रादि की प्राप्ति होती है श्रौर परम्परा स मुक्ति-लाभ होता है । श्रत-एव श्रहिंसा सभी जीवों के लिए माता के समान हितकारिणी है, पाप-निवारिणी है, संसार-सागर से तारिणी है, सर्वसंताप-हारिणी है । जगत में श्रहिंसा ही स्थायी शान्ति स्थापित कर सकती है । श्रहिंसा ही जीवन को शान्ति प्रदान कर सकती है । श्रहिंसा के विना संसार रमशान के तुल्य भयानक है । श्रहिंसा के विना जीवन धोर श्रमिशाप है । श्रहिंसा दोनों लोकों में एक मात्र श्रवलम्बन है । हिंसा विनाश है, विनाश का सार्ग है, विनाश का श्राहान है । श्रहिंसा श्रम्रत है, श्रम्रत का श्रत्वय कोष है, श्रम्रत का श्राहान है । सुख श्रीर शान्ति केवल श्रहिंसा पर ही श्रवलंवित है ।

धर्म का दितीय रूप यहाँ संयम वतलाया गया है। संयम का अर्थ है-इन्द्रियों और मन का दमन करना तथा प्राणी की हिंसा जनक प्रवृत्ति से वचना। संयम अहिंसा रूपी वृत्त की ही एक शाखा है। कहा भी है—

अहिंसा निज्या दिहा सदनभूएसु संजमो ।

अर्थात् समस्त प्राणियों पर संयम रखना यही अहिंसा है। इस प्रकार संयम और अहिंसा एक छए होने पर भी यहाँ संयम को पृथक् कहने का प्रयोजन इतना ही है कि अहिंसा की आराधना के लिए संयम की मुख्य अपेता है। संयम का आच-रण करने से अहिंसा का ठीक-ठीक आचरण हो सकता है। असंयमी पुरुप अहिंसा का आचरण नहीं कर सकता। संयम संत्रेप से दो प्रकार का है। (१) इंद्रिय संयम और (२) प्राणी संयम। पाँचों इन्द्रियों को और मन को अपने-अपने विषयों में प्रवृत्ति करने से रोक कर आत्मा की ओर उन्मुख करना इन्द्रिय संयम है। और बद्काय के जीवों की हिंसा का त्याग करना प्राणी संयम है।

तात्पर्य यह है कि मन, वचन और काय के अधीन न होना चरिक मन, वचन, काय को अपने अर्धान बना लेना संयम कहलाता है। विषय-भेद से संयम के सत्तरह भेद होते हैं। वे इस प्रकार हैं:-(१) पृथ्वीकाय संयम (२, अपूकाय संयम (२) तेजस्काय संयम (४) वायुकाय संयम (४) वनस्पतिकाय संयम ६) द्वीन्द्रिय संयम(७)त्रीन्द्रिय-संयम (=) चतुरिान्द्रिय संयम (१) पश्चेन्द्रिय रूंयम (१०) प्रेच्य संयम (११) उपेच्य संयम (१२) अपहत्यसंयम (१३) प्रमुख्य संयम (१४) कायसंयम (१४) वाक्संयम (१६) मनःसंयम और (१७) उपकरणुसंयम, पृथ्वीकाय की घात का मन से विचार न करना, घात-जनक चचन न बोलना श्रौर घात करने वॉली शारीरिक चेष्टा न करना अर्थात् पृथ्वीकाय की विराधना से बचना पृथ्वीकाय संयम है। इसी प्रकार आगे भी पंचेन्द्रिय संयम पर्यन्त समझना चाहिए। आंखों से दिखाई देने योग्य पदार्थों को देखकर ही रखना उठाना पेदय संयम कहलाता है। गुप्तियों के पालन करने में प्रवृत्त मुनियों द्वारा राग द्वेव का त्याग करना-साम्यभाव होना उपेच्य संयम कहलाता है। निरवद्य आहार प्रहण करना, निदोंप स्थान ग्रहण करना आदि वाह्य साधनों का ग्रहण अपहत्यसंयम कहलाता है। किसी वस्तु को पूंछकर लेना बिना पूंछे न लेना प्रम्ज्य-संयम कहलाता है। मन, वचन और काय को सावद्य प्रवृत्ति से बचाना मनः संयम, चचनसंयम और काय संयम् है। संयम में सहायक उपकर हो का यतनापूर्वक उपयोग करना उपकरण संयम कहलाता है।

संयम की इस व्याख्या से स्पष्ट हो जाता है कि संयम अहिंसा का ही यतना-चार रूप साधन है इसीलिए सूत्रकार ने आहिंसा के बाद संयम को स्थान दिया है।

धर्म का तीसरा रूप तप हैं। संयम के अनन्तर तप का अहण करने से यह सूचित होता है कि तप संयम का प्रधान सहायक है। तप की सहायता से ही संयत पुरुष संयम का आचरण करने में समर्थ होते हैं। तप के विशद विवेचन सूत्रकार स्वयं आग करेंगे, अतएव यहां उसका विस्तार नहीं किया जाता।

इस प्रकार यह सिद्ध हुआ कि अहिंसा परम मंगलमय दोने से धर्म है और उसका साधन संयम और संयम का साधन तप भी मंगल के हेतु होने के कारण मंगल रूप हैं।

धर्म के फल को प्रकट करते हुए सूत्रकार कहते हैं—' जिसका मन सदा धर्म में लगा रहता है, उसे देवता भी नमस्कार करते हैं। ' यहां भवि (ग्रापि-भी) श्रव्यय यह सूचित करता है। कि धर्मात्मा पुरुष के चरणों में राजा-महाराजा श्रौर चकवत्ती तो प्रणाम करते ही। हैं परलोक में माननीय श्रौर पूजनीय समसेजाने वाले देव भी उसे पूजते हैं-उसे नमस्कार करते हैं।

यहां यह आशंका की जा सकती है कि यदि देवता, इन्द्र और चक्रवत्तीं धर्मा-त्मा के चरणों में नमस्कार करते हैं, तो भी इससे धर्मात्मा पुरुष की आत्मा का क्या कल्याण हुआ ? पूजा-प्रतिष्ठा तो इस लोक संबंधी पेश्वर्य है—सांसारिक लाभ है। धर्म के आचरण से यदि सांसारिक लाभ होता है तो धर्म का आचरण आध्यात्मिक [ 220 ]

धर्म स्वरूप वंशेन

लाभ के लिए नहीं करना चाहिए। धर्म से यदि श्राध्यात्मिक लाभ दाता है तो सूत्र-कार ने उसे क्यों नहीं प्रकट किया ?

्रदस शंका का समाधान यह है कि सूत्रकार संत्तेप में ही अपने भाव प्रकट करते हैं। उनके शब्द ओड़े होते हैं पर उन शब्दों का भाव बहुत विस्तृत और गहन होता है। यहां पर धर्मात्मा को देवों द्वारा नमस्कारणीय कहा गया है। इसका आशय यह हुआ कि धर्मात्मा महापुरुष देवों का भी देव—देवाधिदेव-वनजाता है। देवाधिदेव वही हो सकता है जिसका आध्यात्मिक विकास चरम सीमा पर पहुंच चुका हो। इससे स्पष्ट हो गया कि जिसका मन रुदा धर्म में ही संलग्न रहता है उसे न केवल जगत् नमस्कार करता है वरन वह मुक्ति भी प्राप्त करता है और मुक्ति ही आत्मा के लिए परम कल्याण रूप है।

'जस्स धम्मे सया मणो 'यद्दां सया ( सदा ) शब्द भी विशेष अभिप्राय का सूचक है। ' सदा ' शब्द से यह अर्थ प्रतीत दोता है कि धर्म जीवन के प्रतित्तण में आराधना के योग्य है । धर्मस्थानक में ही धर्मानुकूल वृत्ति वनाने वाले और धर्म-स्थानक से वाहर निकल कर, अन्य सांसारिक कार्यों में धर्म की सवया उपेत्ता करने वाले पुरुष धर्म का यथावत् आचरण नहीं करते । जिसका अन्तकरण धर्म में डूव जाता है उसका प्रत्येक जीवन-व्यवहार धर्म से समन्वित ही होता है। धर्मस्थान और मकान या ढुकान में उसका व्यवहार परस्पर विरोधी नहीं होना चाहिए। धर्मा-त्या पुरुष आजीविका उपार्जन करता है फिर भी धर्म से निरपेत्त होकर नहीं। वह उठता है, वैठता है, वार्त्तालाप करता है, पर इन सव क्रियाओं में धर्म की अवहेलना नहीं करता । तात्पर्य यह है कि सच्चे धर्मात्मा का प्रत्येक व्यवहार, अपनी पद-मर्यादा के अनुसार धर्ममय ही होता है। जिसके व्यवहार में धर्म की अवहेलना होती है वह सच्चा धर्मात्मा नहीं है। यही आशाय व्यक्त करने के लिए सूत्रकार ने ' सया ' शब्द का प्रयोग किया है । अतपव धर्म के आचरण द्वारा जो आत्मिक विकास या आत्मकल्याण चाहते हैं उन्हें अपने प्रत्येक व्यवहार में, प्रतित्तण, धर्म को सन्मुल रखना चाहिए। ऐसा करने से ही धर्म की सची आराधना होती है।

'मणे।' पद भी यहां एक विशिष्ट अशय को स्चित करता है। शरीर के द्वारा की जाने वाली वंदना-नमस्कार या अन्य कोई भी किया तभी धर्म रूप हो सकती है जब मन उसके साथ होता है। जिस दृब्य किया के साथ मन का संबंध नहीं होता अर्थात् विना मन के लोक-दिखावे के लिए जो शारीरिक किया की जाती है वह निष्कल है। अतएव धर्म की आराधना करने वाले पुरुषों का यह परम कर्त्तब्य है कि उनकी समस्त धार्भिक कियाएँ हदयस्पर्शी हों—मात्र-शरीर- स्पर्शी न हों, इस वात का ध्यान रक्खें। मन की किया ही मुख्य रूप से बंध और मोच का कारण होती है। ' मन एव मनुप्याणां कारणे वन्धमोच्चयोः। ' अतएव मन को धर्माचरण के अनुकूल बनाना ही मुख्य रूप से धर्म की साधना है। इस आभिप्राय को प्रकट करने के लिए सुत्रकार ने ' मणे। ' पद का प्रयोग किया है।

# मूलः-मूलाउ खंधप्पभवो दुमस्स, खंधाउ पच्छा समुविंति साहा। साहप्पसाहा विरुहंति पत्ता,तञ्चो से पुष्फं च फलं रसो य ६

छोयाः- मूलात्र हेन्धप्रभवो द्रुमस्य, स्कन्धात् पश्चात् समुपयन्ति शाखाः । शाखाप्रशाखाभ्यो विरोहन्ति पत्राशि, ततस्तस्य पुष्पं च फलं रसश्च ॥ ६ ॥

शब्दार्थ:--- वृक्ष के मूल से स्कन्ध अर्थात तना उत्पन्न होता है, तदन्तर स्कंध से शाखाएं उत्पन्न होती हैं। शाखात्रों और प्रशाखात्रों से पत्ते उत्पन्न होते हैं। फिर उस वृक्ष में फूल लगते हैं, फल लगते हैं और फलों में रस उत्पन्न होता है।

भाष्यः—आगे कहे जाने वाले दार्षान्तिक को खुगमता से समझने के लिए यहां पहले इप्रान्त का प्रयोग किया गया है। तात्पर्य यह है कि जैसे सूल के विना स्कन्ध, स्कन्ध के विना शाखाएँ, शाखाओं के बिना प्रशासाएँ (पतली डालियां—टहनियां), शाखा-प्रशाखाओं के विना पत्ते पत्तों के बिना पुष्प, पुष्पों के विना फल और फलों के विना रस नहीं उत्पन्न होता अर्थात यह सब कम से ही उत्पन्न होने हैं उसी प्रकार आग कहे जाने वाले विनय रूपी मूल के विना हृदय में धर्म का उदय नहीं होता। गाथा का अर्थ स्पष्ट है अतएव विशेष विवरण की आवश्यकता नहीं है।

मूलः-एवं धम्मस्स विएाओ, मूलं परमो से मुक्खो । जेए कित्तिं सुझं सिग्धं, नीसेसं चाभिगच्छइ ॥७॥

छायाः-एवं धर्भस्य विनयो सूलं, परमास्तस्य मोच् ।

्येन कीर्त्ति श्रुतं शीघं, निश्रोषं चाभिगच्छति ॥ ७ ॥

शब्दार्थः-इसी प्रकार धर्म का मूल विनय है और धर्म का अन्तिम रस मोक्ष है। विनय से कीर्त्ति, तथा सम्पूर्ण श्रुत को शीव्र प्राप्त कर लेता है।

भाष्यः — जैसे चुत्त के मूल से स्कन्ध आदि कम से उत्पन्न होते हैं उसी प्रकार विनय से श्रुत आदि की प्राप्ति होती है। चुत्त का अस्तित्व जैसे मूल पर अवलम्वित हे उसी प्रकार धर्म विनय पर अवलम्वित है। विना मूल के चुत्त ज्ञण भर भी नहीं रिक सकता, इसी प्रकार विना विनय के धर्म ज्ञण भर नहीं टिक सकता । अतप्व धर्म को यहां विनय-मूलक कहा गया है। चुत्त के मूल से स्कन्ध, शाखा आदि कम-पूर्वक अन्त में रस का उदय होना वतलाया गया है उसी प्रकार विनय से श्रुत आदि की प्राप्ति होते-होते कमशः मोत्त रूपी परम-चरम-रस-मोत्त की प्राप्ति होती है।

विनय का जैनागम में बहुत विस्तृत श्रर्थ प्रतिपादन किया गया है। विनय का अर्थ सिर्फ नम्रता ही नहीं है, किन्तु सम्पूर्ण श्राचार-विचार का चिनय में समावेश होता है। ' संजोगा विष्पमुक्कस्स श्रणगारस्स भिक्खुणो, विणयं पाउ कारिस्सामि श्राणुपुर्टिव सुणेह मे। ' यहां साधु के श्राचार को विनय शब्द से ही। निरूपण किया है। नम्रता के श्रर्थ में भी विनय शब्द का प्रयोग किया गया है, क्योंकि नम्रता प्रद-

धर्म स्वरूप वर्षन

[ १४२ ]

शिंत करना भी आचार का ही एक अंग है। अतएव दोनों अथौं में अन्तर नहीं है, यह सहज ही समभा जा सकता है। ज्ञाता धर्म कथा में कहा है --

'विणयमूले धम्मे परण्ते, से वि य विणये दुविहे परण्ते, तंजहा-आगार-विणप य अणगार विणप य । तत्थ एं जे से आगार विणप से एं पंच अणुव्वयाई, सत्तसिक्खावयाई, पक्कारस उवासग पडिमाओ। तत्थ एं जे से अणगार विणप स एं पंच महब्वयाई ...। दुविहेएं विणयमूलेण धम्मेएं अनुपुव्वेणं अद्वरुम्मपगडीओ खवेत्ता लोयगगपयट्टाणे भवन्ति।'

अर्थात् धर्म विनयमुलक कहा गया है। वह विनय भी दो प्रकार का है आगार विनय और अनगार विनय। इसमें जा आगार विनय है सो पांच अणुवत, सात शिज्ञावत और ग्यारह आवक को प्रतिमाएँ हैं। अनगार विनय में पांच महावत हैं। दो प्रकार के इस विनय-मूलक धर्म से कमशः कर्म की आठ प्रकृतियों का ज्ञय करके (जीव) लोक के अग्रभाग में स्थित हो जाता है।

इस प्रकार श्री उत्तराध्ययन श्रौर नायाधम्मकहा के उद्धरणों से यह स्पष्ट हो जाता है कि 'चिनय' में समस्त श्राचार का श्रन्तर्भाव हो जाता है। नम्रता श्रोर श्रादर प्रदर्शन के श्रर्थ में 'चिनय' शब्द व्याख्याप्रइप्ति में प्रयुक्त किया गया है। उसका उत्तव श्रागे किया जायगा।

सत्कार-विनय करने योग्य व्यक्ति का आदर करना, सन्मान-यथोचित सेवा करना, कृतिकर्म-वन्दना करने योग्य को वन्दना. अर्भ्युत्थान-गुरुजन को देखते ही आसन त्याग कर खड़ा हो जाना, अञ्जलिकरण-हाथ जोड़ना, आसनाभिग्रह-आसन देना, आसनानुप्रदान-गुरुजन के लिए एक स्थान से दूसरे स्थान पर आसन ले जाना, गौरव योग्य व्यक्ति के सामने जाना, वठे हुए की सेवा करना, उनके गमन करने पर पीछे-पीछे चलना, इत्यादि विनय के रूप हैं।

विनय के सात भेद हैं:--(१) ज्ञान विनय (२) दर्शन विनय (३) चारित्र विनय (४) मन विनय (४) वचन विनय (६) काय विनय श्रौर (७) लोकोपचार विनय ।

ज्ञान के पांच भेद हैं अतएव विषय भेद से ज्ञान विनय भी पांच प्रकार का है। मतिज्ञान की आराधना करना और औत्पातिक आदि वुद्धियों के धनी पुरुषों के प्रति विनम्रता का भाव रखना मतिज्ञान विनय है। इसी प्रकार श्रुतज्ञान और श्रुतज्ञानी के प्रति, अवधिज्ञान और अवधिज्ञानी के प्रति, मनः पर्याय ज्ञान और मनः पर्याय ज्ञानी के प्रति, तथा केवलज्ञान केवलज्ञानी के प्रति बहुमान का भाव अन्तःकरण में होना जमशः श्रुतज्ञान विनय आदि समझना चाहिए।

दर्शन चिनय दो प्रकार है—(१) शुश्रृपा चिनय श्रौर (२) अनाशातना चिनय। शुद्ध सम्यग्द्दष्टि के श्राने पर सत्कार, सन्मान, रुतिकर्म श्रादि पूर्वोक्त प्रकारसे उसकी यथोचित सेवा-भक्ति करना शुश्रूपा चिनय है। अनाशातना चिनय के पैतालीस मेद हैं। वे इस प्रकार हैं:- एतीय श्रध्यांच

असुक असुक अरिहन्त के नाम-स्मरण से उपद्रंव होता है, दुर्मिन्न होता है, या शत्रुका नाश होता है, इस प्रकार कहना अरिहत की आशातना है।

(२ जैन धर्म में स्नान आदि शौच का विधान नहीं है, अतएव यह धर्म मलीन है, इस प्रकार कहना अर्हन्त भगवान झारा प्ररूपित धर्म की आशातना है।

(३) पांच आचार के पालक आचार्य की आशातनों करना। जैसे-यह आचार्य तो वच्चे हैं-- थोड़ी उम्रके हैं, शास्त्रज्ञ भी नहीं हैं।

(४) दादशांग के ज्ञाता, स्व -पर सिद्धान्त के प्राणामी उपाध्याय का अवर्णवाद चोलना उपाध्याय की आशातना है। जैसे – इन उपाध्याय को क्या आता है ? इन से ज्यादा ज्ञानी तो में हूं ? इत्यादि कहना।

(४) साठ वर्ष की उम्र वाले वयःस्थविर, वीस वर्ष की दीन्ना वाले दीनास्थविर और स्थानांगसूत्र तथा समवायांग सूत्र के गुद्ध अर्थ के ज्ञाता श्रुतस्थविर की निन्दा करना स्थविर श्राशातना है।

(६) एक गुरु के समीप अध्ययन करने वाले शिष्य-समूह को कुल कहते हैं। उस कुल की निन्दा करना कुल की आशातना है।

(७) साधुत्रों का समुदाय गया कहलाता है । इस गया की चुराई करना गया. की आशातना है।

(=) साधु, साध्वी, आवक, आविका रूप संघ की आशातना करना संघ की आशातना करना कहत्ताता है।

(१) शास्त्रोक्त शुद्ध किया की अवहेलना करना किया की आशातना है।

(१०) एक साथ आहार आदि करने चाले सांभोगिक मुनि की निन्दा आदि करना सांभोगिक की आशातना है।

(११-१४) मतिज्ञान आदि पांचों ज्ञानों की चुराई करना ज्ञान की पांच आग्रा-लनाएँ हैं।

इन पन्द्रह की श्राशातना का त्याग करना, इन्हीं की भाक्क और चहु-मान करनह तथा इन्हीं के गुर्गों का कीत्तन करना १४×३=४४ भेद छनाशातना विनय के समझने चाहिर।

सामायिक, छेदोपस्थापना, परिद्वारावेशुद्धि, सूदमसाम्यराय और यथाख्यात, इस पांच प्रकार के चारित्र का विनय करना और इनका माचरण करने वालों के प्रति आदरभाव द्वोना पांच प्रकार का चारित्र विनय हैं।

मन, चचन और काय का ज्यापार जमशः मनविनय, जचनविनय और काय-खिनय कहलाता है। मनविनय के दो सूल अद हैं—प्रशस्त मनविनय और अप्रशस्त मनविनय। प्रशस्त मनविनय सात प्रकार का है—(१) पाप रहित (२) कोघ आदि रहित (३) किया में आसक्ति रहित (४) शोक आदि उपफलेशों आदि से रहित (४)

धर्म स्वरूप वर्शन

आस्रव रहित (६ स्व-पर के आयास से रहित (७) और जीवों को भय उत्पन्न न हो, इस प्रकार मन की प्रवृत्ति करना प्रशस्त मनविनय है। इससे विपरित पाप युक्क विचार करना, कोध आदि रूप मन को प्रवृत्त करना, आदि सात प्रकार का अप्रशस्त अनविनय है।

वचन-योग की शुभ और अशुभ की प्रवृत्ति के कारण वचन-विनय भी प्रशस्त और अप्रशस्त के भेद से दो प्रकार का है। मनविनय में कहे हुए सात दोषों से युक्त वचन की प्रवृत्ति करना सात प्रकार का अप्रशस्त वचन विनय है और उन दोषों से रहित वचन वोलना सात प्रकार का प्रशस्त वचन विनय है।

काय विनय के भी प्रशस्त-अप्रशस्त के भेद से दो भेद होते हैं। यतनापूर्वक गमन करना, यतनापूर्वक स्थित होना, यतनापूर्वक वैठना, यतना के साथ विस्तर पर लेटना, सावधानी से उल्लंघन करना, सावधान होकर विशेष उल्लंघन करना, साव-धान होकर सव इन्द्रियों की प्रच्वात्त करना, यह सात प्रकार का प्रशस्त काय विनय है। इससे विपर्रात प्रच्वात्ती करना सात प्रकार का अप्रशस्त कायविनय है।

सातवें लोकोपचार विनय के भी सात प्रकार हैं - १) गुरु आदि वड़ों के पास जाना (२) उनकी इच्छा के अनुसार प्रवृत्ति करना (३) उनका कार्य सिद्ध करने के लिए सुविधा कर देना (४) किये हुए उपकार का वदला चुकाना (४) रोगी की सार-सँभाल करना (६) देश-काल के अनुसार व्यवद्दार करना ७) सब कार्यों में अनुकुल रूप से बर्चाव करे ऐसे कार्य करे जिससे किसी को बुरा न लगे।

भगवती सूत्र मे डाज्ञिखित इन भेद-प्रभेदों से यह स्पष्ट होजाता है कि विनय में नम्रता के श्रतिरिक्त समस्त प्रवृत्तियां-सम्पूर्ण श्राचार विचार श्रन्तर्गत है।

इस प्रकार की चिनय से युक्त पुरुप विनीत कहलाता है । विनीत के पन्द्रइ लक्तण वताये गये हैं। वे इस प्रकार हैं—(१) निरर्थक न भटकना २) स्थिर आसक से चैठना (३) निरर्थक भाषण न करना (४) स्वभाव में स्थिरता होना (४) चिरकाल तक क्रोध न रखना ६) अपने साथियों से मिल-जुल कर रहना (७) विद्वान होने पर मां आभिमान न करना (५) स्वयंकृत अपराध स्वीकार कर होना – दूसरों पर दोष न डालना ६) साधर्मीपर कुपित न होना (१०, शत्रु के भी गुर्गों की प्रशंसा करना (११) किसी की गुहा वात प्रकट न करना (१२) मिथ्या आडम्वर न करना (१३) तत्त्वज्ञानी बनना (१४) अष्ट वनना १४) लड्जाशील तथा जितेन्द्रिय होना।

जो पुरुप इन विनीत के लत्तणों को धारण नहीं करता, प्रत्युत इनसे विपरीत आचरण करता है वह अविनीत होता है।

विनीत पुरुप को क्या फल प्राप्त होता है, यह वतलाते हुए सुत्रकार कहते हैं कि विनय से इस लोक में कीर्चि प्राप्त होती है और श्रुत की प्राप्ति होती है। अर्थाद् त्रिनीत शिष्य शीव्र ही शास्त्रों का मर्मेज्ञ वन जाता है और कम से मुक्ति प्राप्त करता है। (निस्सेयसं ' पद के स्थान पर ' निस्सेसं' पाठ भी कहीं-कहीं दृष्टिगोचर होता है। ' निस्सेसं ' अर्थात् सम्पूर्ण । यह अत का विशेषण है अतः उससे यह आशय निकलता है कि विनय से सम्पूर्ण श्रुत की प्राप्ति होती है। सम्पूर्ण श्रुत की प्राप्ति होने से पुरुष श्रुत केवली पद प्राप्त करना है और श्रुत के द्वारा सम्पूर्ण पदार्थों का ज्ञाता वन जाता है।

मूलः-ञ्रणुसिहं पि बहुविहं,मिच्छदिट्टिया जे नरा अबुद्धिया। बद्धनिकाइयकम्मा, सुणंति धम्मं न परं करेंति ॥=॥

> छायाः - चनुशिष्टमपि बहुविधं, मिथ्यादृष्टयो ये नरा छवुद्धयः । बद्धनिकाचितकर्माणः श्रग्वन्ति धर्मं न परं कुर्वन्ति ॥ म ॥

शब्दार्थः-जो मनुष्य मिथ्यादृष्टि, और बुद्धिहीन होते हैं, और जिन्होंने प्रगाढ़ कर्म बांघे हैं, वे गुरु के द्वारा नाना प्रकार से प्रतिपादित धर्म को सुन तो लेत हैं पर उसका आचरण नहीं करते।

भाष्यः---धर्भ का स्वरूप श्रोर धर्म का मूल प्रतिपादन करने के पश्चात् यहां यह बताया गया है कि धर्म का श्राचरण करने का पात्र कौन होता है श्रौर कौन नहीं होता ?

जिनकी दृष्टि मिथ्या है अर्थात् दर्शन मोद्दनीय वर्म के प्रवल उदय से जिन्हें जिनेन्द्र भगवान् द्वारा प्रतिपादित तत्वों पर श्रद्धा नहीं है. त्रौर सम्यग्दष्टि न होने के कारण जो अज्ञानी हैं--जिन्हें सत्-ग्रसत् का विवेक नहीं है और जिन्होंने तीव संवलेश परिणामों के कारण गाढ़े और चिकने कर्म वांधे हैं वे सद्गुरु द्वारा मांति-भांति से उपदिष्ट धर्म के स्वरूप को सुनकर भी उसका आचरण नहीं करते हैं। तात्पर्य यह है कि मिथ्याद्दष्टि और मिथ्याज्ञानी होने के कारण वे सम्यक् चारित्र रूप धर्म को अंगांकार करने में समर्थ नहीं होते हैं।

प्रत्याख्यानावरण कषाय के च्चय या उपशम से सर्व विरति रूप चारित्र होता है श्रौर श्रप्रत्याख्यानावरण के च्चय या उपशम से देशविरति चारित्र की प्राप्ति होती हैं। जो सिथ्यार्हाष्ट है उसके अनन्तानुवन्धी कपाय का उदय होता है श्रौर अनन्तानु-वन्धी कषाय सम्यक्त्व श्रौर चारित्र दोनों का घात करती है। श्रतपव मिथ्याहष्टि जीव धर्म का श्राचरण नहीं कर पाते। सूत्रकार ने इस कथन से यह भी सूचित किया है कि श्रतिशय पुरुयोदय से जिन्हें सम्यक्त्व की प्राप्ति हो गई है श्रौर जो हिताहित का विचार करने में समर्थ हें श्रौर जिनके कर्म निकाचित्त नहीं हैं, उन्हें धर्म का श्रवख करके यथाशाक्ते श्रवष्य पालन करना चाहिए।

मूलः-जरा जाव न पीडेइ, वाही जाव न बड्दई । जाविंदिया न हायांति, ताव धम्मं समायरे ॥ ९ ॥ छायाः-जरा यावन्न पीडयति, व्याधिर्यावन्न वर्द्धते । यावदिन्द्रियाणि न हीयन्ते, तावद्धमं समाचरेत् ॥ ६ ॥

शब्दार्थः---जब तक वृद्धावस्था नहीं सताती, जब तक व्याधि नहीं बढ़ती और जब तक इन्द्रियां शिथिल नहीं होतीं, तब तक धर्म का आचरण कर ले।

भाष्यः पहले यह वताया गया था कि मिथ्यादृष्टि धर्म का आचरण नहीं करते, किन्तु जो सम्यग्दृष्टि हैं और जो धर्म का आचरण करने में समर्थ हैं, वे भी भमाद में ऐसे तन्मय रहते हैं कि धर्माचरण की ओर उनका ध्यान नहीं जाता । वे सोचते हैं कि अभी जीवन वहुत लम्बा है। कुछ दिनों बाद ही धर्म का आचरण कर लेंगे। उन्हें वोध देने के लिए सूत्रकार ने कहा है कि वृद्धावस्था-जन्य पीड़ा उत्पन्न होने से पहले ही धर्म का आचरण कर लो। वृद्धावस्था आने पर अपने शरीर को संभालना ही कठिन हो जाता है। उस अवस्था में समयक रूप से धर्म का आचरण होना कठिन है। इसके अतिरिक्त कौन कह सकता है कि वृद्धावस्था जीवन में आवेगी ही ? क्योंकि संसार में बहुत से वालक, युवा और प्रौढ़ व्यक्ति भी यमराज के आतिथि बन जाते हैं। जब वृद्धावस्था का आना निश्चित् नहीं है तब उसके भरोसे बैठे रहना दुद्धिमत्ता कहीं है।

कभी-कभी वुद्धावस्था आने से पूर्व ही व्याधि इतनी अधिक वढ़ जाती है कि जीवन भारभूत हो जाता है और इन्द्रियां भी किसी भी समय घोखा दे सकती हैं। इस प्रकार जीवन को बुथा वनाने वाले वहुसंख्यक विद्यों की विद्यमानता में कौन विवेकी व्यक्ति बुद्धावस्था के विश्वास पर वैठा रह सकता है ? कोई नहीं। अतएव भविष्य की अपेद्या न रख कर शोध ही धर्म का आचरण करना चाहिए।

सूत्रकार ने यहां व्याधि के लिए बढ़ जाना कहा है, उत्पन्न, होना नहीं कहा। इसका आशय यह है कि व्याधि— शार्रारिक और मानसिक दोनों प्रकार की सदा विद्यमान रहती है। वह नवीन उत्पन्न नहीं होती । जब वह आतिशय मंद रूप में रहती है तब यह समभा जाता है कि व्याधि है ही नहीं और जब बढ़ जाती है तब उसका उत्पन्न होना कहा जाता है। परन्तु चरतव में व्याधि सदा विद्यमान रहती है। अथवा जरा शारीरिक वेदना रूप है और व्याधि शब्द यहां मानसिक वेदेना

के अर्थ में प्रयुक्त किया गया है। कहा भी है-

'जे गां जीवा सारीर वेयगं वेदेति, तेसि गं जीवागं जरा, जे गं जीवा मागरुं वेयगं वेदेति तेसि गं जीवागं सोगे।'

-मगवती सूत्र, श० १६, उ० २ अर्थात् जो जीव शारीरिक वेदना वेदते हैं उन जीवों को जरा होती है और जो जीव मानसिक वेदना वेदते हैं उन जीवों को शोक होता है।

इस प्रकार व्याधि शब्द को मानसिक वेदता (शिक) के अर्थ में लिया जाय तो गाथा का अर्थ यह होता है कि जब तक शारीरिक और मानसिक वेदना नहीं वढ़ जाती और इन्द्रियां शिथिल नहीं पड़ती तब तक धर्म का आचरणकर लेना चाहिए।

# मूलः-जा जा वच्चइ रयणी, न सा पडिनिञ्चत्तइ । ञ्चहम्मं कुणमाणस्स, ञ्चफला जंति राइञ्जो ॥१०॥

छ।याः-या या व्रजति रजनी, न सा प्रतिनिवर्त्तते ।

अधर्म कुर्वाणस्य, अफला यान्ति रात्रयः ॥ १० ॥

शब्दार्थ:-जो-जो रात्रि चली जाती है वह लौटकर नहीं आती। अधर्म करनेवाले की रात्रियां निष्फल जाती हैं।

भाष्यः—सम्यग्रद्दष्टि जीवों को धर्म में उन्मुख करने की विशेष प्रेरणा करने के लिए काल का मूल्य यहां वताया गया है । सत्रकार का आशय यह है कि परिमित समय तक रहने वाले जीवन का एक-एक दिन और रात्रि भी अमूल्य है, क्योंकि संसार का उत्तम से उत्तम पदार्श्व मूल्य देकर खरीदा जा सकता है । गया हुआ जवाहरात रुपयों से फिर प्राप्त किया जा सकता है, गया हुआ राज्य भी मिल सकता है, नष्ट हुआ धन पुनः उपार्जन किया जा सकता है । यतएव यह सव पदार्थ वह-मूल्य भले ही हो पर अमूल्य नहीं हैं। मगर जीवन का एक एक दिन और एक-एक घेटा, घड़ी, मिनिट, चल और समय-जो चीत जाता है सो फिर किसी भी भाव नहीं खरीदा जा सकता । समस्त पृथ्वी वदले में देकर भी कोई अपने जीवन के चीते हुए चल वापिस नहीं पा सकता । अतः जीवन के चल अमूल्य है। इन चलों को सफल वनाने का एक मात्र उपाय धर्म का सेचन करना ही है । धर्म-सेवन के अतिरिक्त जीवन की और कोई सार्थकता या सफलता नही है ।

जो लोग अधर्म का सेवन करते हैं अर्थात् हिंसा आदि पापमय व्यापारों में संलग्न रहते हैं, विषय-कषाय का पोषण करने में लगे रहते हैं और धर्म का आचरण नहीं करते, उनके जीवन की रात्रियां निष्फल जाती हैं। उनका जीवन निरर्थक हो जाता है। असीम पुरुयोदय से प्राप्त जीवन को अधर्म के सेवन में व्यतति कर देना कितना वड़ा प्रमाद है? इसलिए हे भव्य जीव ! तुके अनुपम अवसर मिला है। चेत, शीघ सावधान हो। जीवन को सफल बनाने के लिए धर्म-सेवन कर।

यहां श्रौर श्रगली गाथा में अधर्म करने वाले की रात्रि निष्फल श्रौर धर्म करने चाले की रात्रि सफल बताई है, सो 'रात्रि ' शब्द उपलत्तए है। उससे वर्ष, मास, पत्त, सण्ताह, दिन मुहूर्त्त, घंटा, मिनिट श्रादि श्रन्य काल विभागों का भी त्रहण कर लेना चाहिए।

मूलः-जा जा वच्चइ रयणी, न सा पडिनिञ्चत्तइ । धम्मं च कुणमाणस्स, सफजा जंति राइच्चो ॥ ११ ॥ ष्रायरः-या या वजति रजनी, न सा प्रतिनिवर्त्तते । भर्म च कुर्वाणस्य, सफला यान्ति रावयः ॥ ११ ॥

धर्म स्वरूप वर्णन

शब्दार्थः—जो-जो रात्रि व्यतीत होजाती है वह फिर नहीं लौटती । धर्म करनेवाले की रात्रियां सफल हो जाती हैं ।

भाष्यः—जीवन का समय निरर्थक किस प्रकार व्यतति होता है, यह वताने के पश्चात् उसकी सफलता कैसे होती है, सो यहां वताया गया है। जीवन की सार्थ-कता धर्म के सेवन करने में हैं। सांसारिक पेश्वर्य और भोग-विलास की सामग्री का संचय करने में जीवन को छतार्थ-सकल समअने वाले जीवों के नेत्र खोलने के लिए स्त्रकार कहते हैं – उसी का जीवन सफल होता है जो धर्म का आचरण करता है। अपरिमित पुएय की पूंजी लगाकर खरीदा हुआ जीवन पाप के उपार्जन में लगादेना श्रौर उससे नाना दुःखों को आमंत्रण देना विवेकशीलता नहीं है। भाव सुगम है अत-एव उसके विशेष व्याख्यान की आवश्यकता ही नहीं है।

### मूलः-सोही उज्जुभूयस्स, धम्मो सद्दस्स चिट्टइ । णिव्वाणं परमं जाइ, घयसित्तिव्व पावए ॥ १२ ॥

छ'याः- झुद्धिः ऋजुभूतस्य, धर्मः झुद्धस्य तिष्टति । निर्वार्गं परमं याति, घृतसिक्त इव पावकः ॥ १२ ॥

शव्दार्थ:--सरलस्वभाव वाले को ही शुद्धता प्राप्त होती है और शुद्ध पुरुष के हृद्य में ही धर्म ठहरता है और वह उत्क्रष्ट निर्वाण प्राप्त करता है, जैसे घी का सिंचन करने से अग्नि प्रदीप्त हो जाती है।

भाष्यः-धर्माचरण की प्रेरणा करने के पश्चात् सूत्रकार यह वतजाते हैं कि धर्म कहां स्थिर रह सकता है ? इसी प्रश्न का समाधान करने के लिए कडा गया है कि ऋजुता से युक्त पुरुष ही शुद्धि प्राप्त करता है । योग की अवक ग को ऋजुता या आर्जव या सरलता कहते हैं। तत्यर्य यह है कि मन वचन और काय की प्रवृत्ति में एक रूपता दोना ऋजुना है। जो पुरुष अपने मन में जैसा विचार करता है, चैसा ही वचन कथन करना चाहिए और उसी के अनुसार शारीरिक चेप्टा होना चाहिए। यही निष्कपट व्यवहार है। इसके विरुद्ध जो कपटाचारी दोता है जिसके मन में कुछ, वचन में कुछ और शरीर से और ही कुछ प्रवृत्ति होती है उसे मायाचारी कहने हैं। निष्कपट हृदय वाला पुरुष ही शुद्धता प्राप्त करता है क्योंकि उसके परिणामों में संक्लेग नहीं होता। मायावी का अन्तः करण सदैव संक्लिप रहता है। उसके योगों में एक रूपता न होने से उसे सदा अपना कपट प्रकट होने का भय बना रहता है। ऐसी अवस्थामें उसे सदैव नाना प्रकार की मिथ्या कल्पन एँ करनी पड़ती हैं। उसका चित्त सदा उघेड़वुन में फँला रहता है । इस कारण उसके परिणामों में निरन्तर मलिनता छाई रहती है और जहां परिणामों में मलिनता होती हैं वहां शु दि को अब-काश नहीं मिलता। इस्रीलिए माया को तीन शहनों में परिगाणत किया गया है और उसका त्याग होने पर ही वतों की स्थिति वताई गई है । इसी अभिमाय से सूत्र कार ने यहां ऋजु अर्थात् अभायी जीव की ही शुद्धि का प्रतिपादन किया है।

जहां निरन्तर संक्लेशमय परिएाम होते हैं वहां धर्म की स्थिति नहीं होती श्रतएव सूत्रकार ने कहा—शुद्ध पुरुष के हृदय में ही धर्म ठहरता है।

जैसे श्राग्न में घृत चेपण करने से अग्नि प्रदीप्त और विशिष्ट तेज वाली हो जाती है, साथ ही उसकी ज्वालाएँ ऊँची उठने लगती हैं उसी प्रकार सरलता-जन्य शुद्धि प्राप्त होने पर श्रात्मा चारित्र से विशिष्ट तेजस्वी वन जाता है श्रौर ऊर्ध्वगमन करके निर्वाण को प्राप्त करता है । निर्वाण का स्वरूप श्रागे सविस्तर प्रतिपादन किया जायगा।

### मूलः-जरामरण वेगेणं, बुज्फ्तभाणाण पाणिणं । धम्मो दीवो पइट्ठा य, गई सरणमुत्तमं ॥ १३ ॥

छायाः—जरामरखवेगेन, बाह्यमानानां प्राणिनाम्। धर्मो द्वीपः प्रतिष्ठा च, गतिः शरणमुत्तमम् ॥ १३ ॥

शव्दार्थ:--जरा-मरण रूप (जल के) वेग से बहाये जाते हुए प्राणियों को धर्म ही द्वीप है, प्रतिष्ठा है, गति है और उत्तम शरण है।

भाष्यः — धर्म की उपयोगिता का यहां वर्णन किया गया है । पहले यह वत-लाया गया था कि ऋजुता युक्त पुरुप में ही धर्म का वास होता है, किन्तु उस धर्म की उपयोगिता क्या है ? इस प्रश्न का उत्तर यहां दिया गया है ।

नदी के तीव्र प्रवाह में चहने वाली कोई भी वस्तु स्थिर नहीं रहती, इसी प्रकार संसार में जन्म-मरण के कारण कोई भी जीव पक ग्रवस्था में स्थिर नहीं रहता। श्राज जन्म लेता है, कल मृत्यु श्रा घेरती है, इस प्रकार यह जीव जन्म श्रौर मरण के प्रवाह में श्रनादिकाल से बहता चजा श्रा रहा है। जन्म-मरण का यह प्रवाह कहीं समाप्त होगा या श्रनन्त काल तक इसी भांति चलता रहेगा ? यह प्रश्न प्रत्येक विचारवान् व्यक्ति के मस्तिष्क में उद्भूत होता है श्रौर प्रत्येक पुरुष श्रपने-श्रपने मन्तव्य के श्रनुसार समाधान करके संतोप मान वैठता है। कोई कहता है - जैसे दीपक जलते-जलते श्रकस्मात् वुक्त जाता है उसी प्रकार यह श्रात्मा जन्म-मरण करते-करते श्रचानक ही समाप्त हो जाती है। कोई कहते हैं कि जैसे नटी रंगमंच पर श्रपना श्रमिनय प्रदर्शित करने के पश्चात् स्वतः श्रभिनय से निघृत्त हो जाती है उसी प्रकार प्रछति जव श्रपना श्रमिनय समाप्त कर देती है तत्र पुरुष जन्म-मरण से मुक्त हो जाता है। पर विचार करने से यह सव कल्पनाएं निराधार उहरती हैं। इनके सम्बन्ध में श्रागे विचार किया जायगा।

प्रस्तुत प्रश्न का समाधान सूत्रकार ने यह दिया है कि जन्म-मरण के देग में चहने से वचने के लिए धर्म ही एक म.त्र द्वीप के समान आधारभूत है । धर्म ही प्राणी को स्थिरता प्रदान कर सकता है। उसके अतिरिक्त और कोई गति नहीं है और कोई शरणभूत नहीं है। धर्म ही जन्म-मरण के प्रवाह से वचा कर किनारे लगा सकता है। कहा भी है:--- धम्मो मंगलमउलं, श्रोसहमउलं च सव्वदुक्खाणं। धम्मो चलमवि विउलं, धम्मो ताणं च सरणं च॥

ग्रर्थात्-धर्म ही उत्क्रप्ट मंगल है, धर्म ही समस्त दुःखों की सर्वश्रेष्ठ औषधी है, धर्म ही विपुल वल है, धर्म ही त्राण है, धर्म ही शरण है।

जो लोग धर्म के वास्तविक स्वरूप से अनभिज्ञ हैं वे धर्म को पारस्परिक वैम-नस्य का हेतु कह कर उसकी अवदेलना करते हैं। पर धर्म में प्राणी मात्र पर मैत्री-भाव रखने का आदेश दिया जाता है, वैमनस्य का नहीं। किसी धर्म का कोई अनुयायी यदि अन्यायी है तो उस अन्याय को धर्म का दोष नहीं समझना चाहिए । जो लोग किसी अनुयायी के व्यवहार को धर्म की कसौटी बनाते हैं, उनकी कसौटी ही खोटी है। धर्म अपनी कल्याणकारिता की कसौटी पर कसा जा सकता है । शास्त्र प्रति-पादित धर्म के स्वरूप का निरीत्तण करने से धर्म पकान्त सत्य वस्तु स्वरूप का दर्शक, एकान्त कल्याणकारी और जगत् को शरणभूत प्रतीत होगा।

# मूलः-एस धम्मे धुवे णिचे, सासए जिणदेसिए । सिद्धा सिज्फंति चाणेणं, सिज्मिसंति तहावरे ॥१४॥

छायाः-एपो धर्मो धुवो नित्यः, शाश्वतो जिनदेशितः ।

सिद्धाः सिध्यन्ति चानेन, सेत्स्यन्ति तथाऽपरे ॥ १४ ॥

शब्दार्थः—जिन भगवान् द्वारा उपदिष्ठ यह धर्भ घुव है, निख है, और शाश्वत है । इस धर्म के निमित्त से अनन्त जीव सिद्ध हुए हैं, वर्त्तमान में सिद्ध हो रहे हैं तथा भविष्य में सिद्ध होंगे ।

भाष्यः—यद्दां पर सूत्रकार ने धर्म का माहात्म्य वतलाते हुए उसकी नित्यता का प्रतिपादन किया है ।

राग द्वेप आदि आन्तरिक शृत्रुभों को जीतने वाला महापुरुष जिन कहजाता है। 'जिन' भगवान के द्वारा जिस धर्म का निरूपण किया जाता है वह 'जिनदेशित' धर्म कहलाता है। इस अध्याय में जिस धर्म का निरूपण किया गया है वह धर्म जिनेन्द्र भगवान् द्वारा उपदिष्ट है और धुव, नित्य तथा शाश्वत है। इसी धर्म का आश्रय लेकर अनादिकाल से अब तक अनन्त जीव सिद्धि (मुक्ति) प्राप्त कर चुके हैं, वर्त्तमान में भी इस धर्म के अनुष्ठान से जीव सिद्धि प्राप्त कर रहे हैं और भविष्य में भी इसी धर्म के आचरण से जावों को सिद्धि प्राप्त कर रहे हैं और भविष्य में भी इसी धर्म के आचरण से जावों को सिद्धि प्राप्त होगी।

यहां यह जिज्ञासा हो सकती है कि यदि धर्म जिन भगवान झारा प्ररूपित हुआ है तो वह नित्य अर्थात् अनादिकाल से अतन्त काल तक स्थिर रहने वाला किस प्रकार हो सकता है ? क्योंकि प्रत्येक जिन सादि हैं और उनकी प्ररूपणा भी सादि ही होती है। इसका समाधान यह है कि यद्यपि प्रत्येक जिन सादि है—अनादिकालीन 'जिन' का होना असंभव है, तथापि जिन भगवान, की परम्परा अनादिकालीन है। तृतीय अध्याय

श्रौर प्रत्येक जिन की प्ररूपणा एक ही होती है श्रतएव उनका उपदिष्ट धर्म भी त्रनादि· कालीन है।

इसके अतिरिक्त प्ररूपण सादि होनें पर भी धर्म अनादिकालीन हो सकता है। आकाश के स्वरूप का आज निरूपण करने से जैसे आकाश अद्यतत नहीं हो सकता उसी प्रकार जिनेन्द्र मगवान द्वारा अमुक काल में धर्म की प्ररूपणा करने के कारण धर्म अमुककालीन नहीं हो सकता। धर्म वस्तु का स्वभाव है। वस्तु का स्वभाव श्रनादिकालीन ही होता है अतएव धर्म अनादिकालीन है।

धर्म को ध्रुव बतलाकर सूत्रकार ने यह सूचित किया है कि विभिन्न तीर्थकरों के शासन में, विभिन्न देशों और कालों में, धर्म कभी अन्यथा रूप नहीं होता । धर्म तीनों कालों में सदा एक रूप ही रहता है। जैसे आग्न का स्वभाव भूतकाल में दाह रूप था, वर्त्तमान में दाह रूप है और भविष्य में भी दाह रूप ही रहेगा, उसी प्रकार प्रत्येक वस्तु का स्वभाव सदा काल एक रूप ही रहता है और वस्तु का स्वभाव ही धर्म कहलाता है अतपव वह कभी अन्यथा रूप नहीं हो सकता।

संसारी जीव की जन्म-मरख-जरा आदि व्याधियां त्रिकाल में एक-सी हैं और इन व्याधियों के निदान मिथ्यात्व, आविरति, प्रमाद तथा कषाय भी त्रिकाल में एकसे रहते हैं अतएव इन व्याधियों की औषधि (धर्म) भी सदा एक-सी रहती है। अथवा पांच और पांच संख्याओं का योग दस होता है, यह भूत, वर्त्तमान और भविष्य-तीनों कालों के लिए सत्य है इसमें समय के भेद से भेद नहीं होता उसी प्रकार धर्म में भी काल भेद से भेद नहीं होता। यही सूचित करने के लिए उत्तरार्ध में कहा गया है कि इसी धर्म के द्वारा जीव सिद्ध हुए हैं, होते हैं और होंगे।

श्रवसर्पिखी काल के इस पांचवें आरे में यद्यपि कोई जीव भरतत्तेत्र से मुक्त नहीं होते तथापि विदेहत्तेत्र आदि की अपेत्ता से वर्त्तमान काल का कथन समझना चाहिए। क्योंकि विदेहत्तेत्र में वीस तीर्थकर विद्यमान रहते हैं और वहां से वर्त्तमान में भी सिद्धि प्राप्त की जा सकती है।

> निर्ग्रन्थ-प्रबचन-हतीय अध्याय समाप्तम्



\* ॐ नमः सिद्रेभ्य \*

निर्धन्थ-प्रकचन

ा। चतुर्थ अध्याय ॥

## आत्म-शादि के उपाय

श्री भगवानुवाच-

### मूलः-जह एरगा गम्मंति, जे एरगा जा य वेयए। एरए । सारीरमाएसाइं, दुक्खाइं तिरिक्खजोणीए ॥ १ ॥

छायाः-यथा नरका गच्छन्ति, ये नरका या च वेदना नरके। शारीरमानसानि, दुःखानि तिर्यकयोनौ ॥ १ ॥

शब्दार्थः—( श्रमए भगवान् महावीर इन्द्रभूति गौतम से कहते हैं ) जैसे नारकी जीव नरक में जाते हैं और वे नरक में वेदना सहन करते हैं। इसी प्रकार तिर्यञ्च योनि में भी जीव शारीरिक और मानसिक वेदनाएँ सहते हैं।।

भाष्यः – तृतीय ऋष्याय में धर्म के स्वरूप का वर्णन किया गया है । धर्म के ऋनुष्टान के लिए प्रेरणा भी की गई है। धर्म के श्रनुष्ठान से ही झात्म-शुद्धि होती है। छातएव इस चतुर्थ ऋष्याय में झात्म-शुद्धि के उपायों का विवेचन किया गया है।

सांसारिक दुःखाँ का परिज्ञान होने पर ही, उससे बचने के लिए मनुष्य आत्म-शुद्धि के लिए प्रयत्नशील होता है । अतपब सर्वप्रथम दुःखों का दिस्दर्शन यहां कराया गया है । चतुर्गति रूप संसार में सर्वत्र दुःख का सद्भाव है । उसमें से यहां नरक गति और तिर्यञ्च गति के दुःखों का निर्देश किया गया है । संसारी जीव अपने कृत कमों के अनुसार नरक में घोर वेदनाएं सहन करते हैं । कदाचित् तिर्यञ्च गति में जाते हैं तो वहां भी अनेक प्रकार के शारीरिक और मानसिक कप्ट सहने पड़ते हैं । वध, बन्धन, छेदन, भेदन, भूख, प्यास, भार-वहन आदि की असंख्य वेदनाएँ तिर्यञ्च गति में प्रत्यत्त दृष्टिगोचर होती हैं । कुछ तिर्यञ्च एसे हैं जो शारीरिक वेदनाएँ ही सहन करते हैं क्योंकि वे असंज्ञी हैं – दिना मनके हैं । संज्ञी जीव शारीरिक वेदनाएँ ही के साथ आनसिक वेदनाएँ भी सहते हैं । इस प्रकार यह दोनों गतियां अत्यन्त दुःख रूप हैं । नरक गति का विस्तृत विवेचन आगे किया जायगा ।

मूलः-माणुस्सं च झणिच्चं, वाहिजरामरणवेयणापउरं । देवेय देवलोए, देविड्ढिंट देवसोक्खाइं ॥ २ ॥ चतुर्थ ग्रध्यायं

• 7

छायाः-मानुष्यं च निर्त्यं, व्याधिजरामरणवेदनाप्रचुरम् । - देवश्च देवलोको देवाई देवसौख्यानि ॥ २ ॥

शब्दार्थ:--मनुष्य भव अनिल है और वह व्याधि, जरा, मरण रूपी प्रचूर वेदना से परिपूर्ण है। देवभव में देवपर्याय, देव-ऋद्धि और देव-सुख भी अनिल है।

भाष्यः—नरक और तिर्यञ्च गति के दुःखों का निर्देश करने के पश्चात् यहां मनुष्यगति श्रौर देवगति के दुःखों का निरूपण किया गया है । साधारणतया मनुष्य गति और देवगति सुख रूप समभी जाती है। जीव इन गतियों की कामना करते हैं, इसलिए यह दोनों शुभ गतियां मानी गई हैं, फिर भी वास्तविक दृष्टि से देखा जाय तो यह दोनों गतियां भी सुख रूप नहीं हैं। सर्व प्रथम बात तो यह है कि यह दोनों गतियां आनित्य हैं। किञ्चित काल के अनन्तर इन भवों का नाश हो जाता है। इसके अतिरिक्त मनुष्य गति नाना प्रकार की व्याधियों से युक्त है । वृद्धावस्था त्राने पर जब समस्त अगोपांग अत्यन्त शिथिल हो जाते हैं, अपना शरीर आप से नहीं सम-लता, उठने-वैठने और चलने-फिरने में मनुष्य असंपर्ध हो जाता है, तब उसकी दशा अत्यन्त दयनीय हो जाती है । मुख से लार टपकने लगती है, कमर मुकजाती है. सिर हिलने लगता है, और हाथ-पैर काबु में नहीं रहते । इस दुर्दशा का जब कुछ भी प्रतीकार करना सभव नहीं रहता तव मनुष्य अपने आपको एकदम असहाय छनुमब करता है। वह अपने आपको काल के विकराल गाल में प्रवेश करता हुआ समझता है। उस समय उसकी शारीरिक और मानसिक चेंदना इतनी अधिक बढ़ जाती है कि उसका शब्दों द्वारा उल्लेख नहीं किया जा सकता। थोड़े दिनों के पश्चात् मृत्यु उसे घेर लती है । सृत्यु के समय भी मनुष्य अनिर्वचनीय दुःख का अनुभव करता है।

इसी प्रकार देवगति में देवता खंबंधी सुख और ऋछि संसार में सब से श्रेष्ठ है, पर चह भी स्थायी नहीं रहती। जव उसका विछोह होने लगता है तो देवता घेर दु:ख का श्रजुभव करता है। तत्पञ्चात् तिर्थञ्च आदि गतियों में उसे फिर भटकना पड़ता है। इस प्रकार यह स्पष्ट है कि संसार में कहीं भी सुख नहीं है। संसार में खुख होता तो वड़े-वड़े चक्रवर्ची अपना श्रखएड पट्खएड साम्राज्य खाग कर क्यों किर्यन्थ वनते ? श्रतएव संसार में चारों गतियों की वेदनाओं को भली भांति विचार कर विवेकी पुरुषों को उनसे मुक्त होने का प्रयत्न करना चाहिए।

सूलः-णरगं तिरिक्खजोणिं, माणुसभावं च देव लोग च । सिद्धे य सिद्धवसहिं, छजीवाणियं परिकहेइ ॥ ३ ॥

> छायाः-नरकं तिर्थग्योनि, मानुष्य भवं देवलोकज्ञ । सिद्ध्य सिद्धवसति, पट्जीवनिकायं परिकथयति ॥ ३ ॥

शब्दार्ध:-जो जीव पाप कमें करते हैं वे नरक में जाते हैं या विर्यञ्च योनि प्राप्त

आत्म-शुद्धि के उपाय

ि १६६ ]

बंधक है और राग द्वेव सूदम प्रतिबंधक हैं-वे मन को अयथार्थ बना देते हैं।

राग-द्रेष का आवरण जिसके मन पर चढ जाता है वह किसी वस्तु को सुख-दायी, किसी को दुःखदायी, किसी को भली, किसी को बुरी समझने लगता है। पर वास्तवमें न कोई वस्तु बुरी है, न भली है । यह सब राग-द्वेष की कीड़ा है। राग-द्वेष का खिलौना वनकर यह जीव किसी वस्तु को प्राप्त करके हर्ष-विमोर हो जाता है श्रौर किसी का संयोग पाकर दुःख से व्याकुल बन जाता है । यह हर्ष-विषाद ही कर्म-बंध का जनक है और इसी से दुःखों के सागर में निमय होना पड़ता है। जो योगी राग-द्वेष से रहित है, वह प्रत्येक पदार्थ को वीतराग भाव से देखता है। पदार्थ परिएति का दृष्टा होते हुए भी उसमें राग-द्वेष का श्रनुभव नहीं करता। वह जानता है कि प्रत्येक पदार्थ अपने संयोगों के अनुनार परिणमन कर रहा है । उसमें राग हेप का संपंध स्थापित करने से श्रात्मा की समता मावना मलीन हो जाती है। ग्रात-पव योगी के लिए न कोई पदार्थ इष्ट होता है, न कोई अनिष्ट ही होता है। इष्ट-अनिष्ट पदार्थ का भेद न होने से संयोग की अवस्था में न हर्फ का अनुभव होता है और न वियोग की श्रवस्था में विषाद का अनुभव होता है । योगीजन दोनों अवस्थाओं में समान बने रहते हैं । अन्तःकरण में जब इस प्रकार की साम्यमाव रूप परिएति रहती है तब जीव कमों के समूह का-जिनका वर्णन द्वितीय श्रध्ययन में किया जा चुका 

मूलः-जह रागेण कडाणं, कम्माणं पावगो फलविवागो। जह य परिहीणकम्मा, सिद्धा सिद्धालयमुवेंति ॥ ६ ॥

> छायाः-यथा रागेण कृतानां, कर्मणां पापकः फलविपाकः । यथा च परिहीणकर्माणः, सिद्धाः सिद्धालयमुपयान्ति ॥ ६॥

शब्दार्थ:--जैसे राग भाव से बांधे हुए कमों का फल पाप रूप ( दुःख रूप ) होता है, वैसे ही कमों से सर्वथा रहित सिद्ध भगवान् सिद्धालय को प्राप्त होते हैं।

भाष्यः—जैसे तराजू की डंडी में अगर उँचाई होती है तो निचाई भी अवइश होती है, इसी प्रकार जहां राग होता है वहां द्वेप भी अवश्य होता है। राग के बिना द्वेप की स्थिति संभव नहीं है। इसीलिए राग द्वेप आदि समस्त दोषों को हटा देने वाले महापुरुष को वीतराग कहते हैं। ' वीतराग ' कहने से ' वीतद्वेप ' का वोध स्वतः हो जाता है। इसी प्रकार यहां गाथा में राग के प्रहण करने से द्वेप का भी प्रहण समझना चाहिए। अतएव तात्पर्य यह है कि जो जीव राग और द्वेप के वग्र होकर अशुभ कमों का उपार्जन करता है, उसे पापमय फल की प्राप्ति होती यै। कमों की श्रशुभ प्रकृतियां पहले वतलायी जा चुकी हैं। उन प्रश्वतियों का परिणाम उस जीव को भोगना पडता है।

इससे विपरीत जो राग-द्रेप मय परिणामों का त्याग करके समस्त कमों का

पूर्ण रूप से अन्त कर देते हैं घे सिद्ध पर्याय अर्थात विष्ठुद्ध आत्म-परिणति प्राप्त करके सिद्धालय को प्राप्त करते हैं। कमों का सर्वथा विनाश होने पर आत्मा स्वभा-चतः अर्ध्वगमन करके लोकाकाश के अन्त में विराजमान हो जाता है। वही लोकाश्र सिद्धालय कहलाता है।

मूलः-आलोयणनिरवलावे, आवई सुदढधम्मया । आणिस्सिओवहाणेय, सिक्खा निप्पडिकम्मया ॥७॥ अग्णायया अलोमेय, तितिक्खा अजवे सुई । सम्मादिट्ठी समाहीय, आयारे विण्आवए ॥ ज् ॥ धिई मई य संवेगे, पणिहि सुविहि संवरे । अत्तदोसोवसंहारे, सब्वकामविरत्तया ॥ ६ ॥ पच्चक्खाणे विउस्सग्गे, अप्पमादे लवालवे । भाणसंवर जोगे य, उदये मारणंतिए ॥ १० ॥ संगाणं य परिण्णाया, पायाच्छित्त करणेविय । आराहणा य मरणंते, बत्तीसं जोगसंगहा ॥ ११ ॥

शब्दार्थः—वत्तीस योग-संग्रह इस प्रकार हैं—(१) आलोचना (२) निरपलाप (३) आपात्ति में भी धार्मिक हढ़ता (४) अनिश्रतोपधान (४) शिक्षा (६) निःपतिकर्मता (७) अज्ञानता (२) अलोभ (६) तितिक्षा (१०) आर्जव (११) शुचिता (१२) सम्यग्द्रष्टि (१३) समाधि (१४) आचार (१४) विनय (१६) घृति (१७) मति (१२) संवेग (१६) प्रशिधि (२०) संवर (२१) आत्मदोपोपसंहार (२२) सर्वकामविरक्ति (२३) प्रताख्यान (२४)

श्रात्म-शुद्धि के उपाय

[ १६= ]

व्युत्सर्ग (२४) अप्रमाद (२६) लवालव (२७) ध्यान (२८) संवरयोग (२६) मरणान्तिक-उदय (३०) संगपरिज्ञातना (३१) प्रायश्चित्त और (३२) मारणान्तिक आराधना।

भाष्यः — जिस विधि का अनुसरण करने से मन, वचन और काय प्रथात तीन योगों का निम्रह होता है और जिसस योग की साधना सुकर वनती है, उस विधि का अनुसरण करना योग संग्रह कहलाता है। प्रत्येक मनुष्य को और विशेषत: योगीजनों को यह विधियां अवश्यमेव पालनीय हैं। इनसे आध्या तिक शुद्ध होती है। वक्तीस-संग्रह का स्वरूप इस प्रकार है:--

(१) आलोचना-शिष्य को जान में या अनजान में जो कोई दोब लगा हो, उसे अपने गुरु के समज्ञ प्रकाशित कर देवे।

(२) निरपलाप-- शिष्य द्वारा प्रकाशित दापों को गुरु किली और से न कहे।

(३) धार्मिक टढ़ता-घोर से घोर कप्ट आ पड़ने पर मी अपने धर्म में टढ़-अटल-रहना।

(४) झनिश्रित-उपधान-निष्काम तपस्या करना अर्थात् तप के फल स्वरूप स्वर्ग के सुखों की या इसलोक सम्बन्धी ऋदि, महिमा, प्रशंसा, यश-कीर्त्ति आदि की इच्छा न रखते हुए तप तपना।

(४) शिद्धा-आसेविनी ( झान-लाभ सम्बन्धी ) शिद्धा तथा ग्रहणी ( चारित्र-लाभ सम्बन्धी ) शिद्धा के दाता का उपकार मानकर शिद्धा को अंगीकार करना।

(६) निःप्रतिकर्मता-शरीर आदि को नहीं सजाना।

(७) अज्ञातता-गृहस्थ को मालूम न हो सके, इस प्रकार गुप्त रूप से तास्य। करना।

(=) अलोम-वाह्य पदार्थों का तथा कीर्त्ति आदि का लोभ न करना।

(१) तितिच्चा-परीपद श्रौर उपसर्ग सहन करना।

(१०) आर्जव-योग की कुटिलता का त्याग कर सरलता धारण करना।

(११) शुचिता-ग्रन्तः करणं को राग-द्वेप आदि से दूषित न होने देना।

(१२) सम्यग्दछि-गांका आदि दोषों से रहित सम्यक्तव का पालन करना।

(१३) समाधि-अन्तः करण को सदा खख और खिर रखना।

(१४) ज्राचार---ज्ञान आदि पांच आचारों की यथाशक्ति वृद्धि करना।

(१४) विनय-पूर्वोक्त विनय का आचरण करना।

(१६) धृति-संयमादि के अनुष्टान में धैर्य धारण करना।

(१७) मति-सदा वैराग्यमयी वुद्धि रखना।

(१८) संवेग-संसार से तथा भागोपमागों से उदासीन रहना।

(१८) प्रणिधि - झात्मा के झान आदि गुर्णों को खजाने की मांति यत्नपूर्वक सुरद्दित रखना--दूषित न होने देना ।

(२०) सुविधि-संयम पालन में ढील न करना-शिथिलता न आने देना।

(२१) झात्म दोषोंपसंहार- अपने आत्मा में चोर की तरह घुसे हुए दोषों को

खोज-खोज करानिकालना।

(२२) सर्व काम विरक्तता-ईद्रियों के मोगों से तथा सव प्रकार की कामनाओं से विरक्त रहना।

(२३) प्रत्याख्यान-पम, नियम, तप, त्याग की शक्ति के अनुसार चुद्धि करते रहना।

(२४) ब्युत्सर्ग-उपाधि से रहित होना, शिंष्य आदि का अभिमान न करना ।

(२४) अप्रमाद - निद्रा, विकथा, जाति, कुल आदि का अहंकार आदि किसी भी प्रकार का प्रमाद न करना।

(२६) लवालव - जिस काल में जो किया करनी चाहिए उस काल में उस किया का निर्वाह करना।

(२७) ध्यान -- आर्त्त-ध्यान और रोद्र-ध्यान का त्यांग करके धर्म-ध्यान और शुक्ल-ध्यान धारण करना ।

(२८) संवर योग—मन वचन काया के श्रेशुभ योगों को सम्यक्षेप्रकार से रोकना।

(२४) मारणान्तिक उदय-जीवन का अन्त करने वाले कप्ट उपस्थितः होने पर भी चित्त में चोभ न होने देना।

(३०) संगपरिक्षाय- संसार का कारण समझ-वूझकर स्वजन परिजन संवंधी स्नेह को त्यागना।

(३१) प्रायश्चित्त – किये हुए पापों की निन्दा म करना, पश्चात्ताप करना और शहय रहित वन जाना।

(३२) मारणान्तिक आराधना—आयु का अन्त सन्निकट आया जानकर आहार आदि का त्याग कर देना, शारीरिक ममता का त्यांग कर संथारा करना–समाधिमाव के साथ देह का परित्याग करना ।

इस वत्तीस प्रकार के योग-संग्रह को जो मुनि श्रपने हृदय-प्रदेश में स्थापित कर तदनुकूल प्रवृत्ति करते हैं वे शीघ ही मुक्ति के श्रधिकारी वन जाते हैं । इनका आचरण श्रात्म-शुद्धि का उत्कृष्ट उपाय है ।

मूलः-अरहंतसिद्धपवयणगुरुथेरवहुस्युए तवस्सीसु ।

वच्छन्नया तेसिं अभिक्ख, णाणोवओगे य ॥ १२ ॥ दंसणविणए आवस्सए य, सीलव्वए निरइयारो । खणलवतवाच्चियाए, वेयावच्चे समाही य ॥ १३ ॥ अपुव्वणाणगहणे, खुयभत्ती पवयणे पभावणया । एएहिं कारणेहिं, तित्थपरत्तं लहइ जीवो ॥ १४ ॥

ञ्चात्म-शुद्धि के उपाय

शञ्दार्थः—अरिहंत, सिद्ध, वीतरागोक्त आगम, गुरु, स्थविर, वहुश्रुत तथा तपस्वी पर वात्सल्य भाव रखना —इनके गुर्णों का कीर्त्तन करना, सदा ज्ञान में उपयोग रखना । निरतिचार सम्यक्त्व का पालन करना, विनीत होना, षट् आवश्यक का पालन करना, अतिचार रहित शीलों और व्रतों का पालन करना, शुभ ध्यान ध्याना, तप करना, त्याग करना, वैयादृत्य ( सेवा ) करना, अविकृत चित्त रखना। नित्य नया ज्ञान अहण करना, श्रुत की भक्ति करना, निर्मन्थ प्रवचन की प्रभावना करना, इन कारणों से जीव तीर्थकरत्व प्राप्त करता है।

भाष्यः-तीर्थकर गोत्र की प्राप्ति निम्न लिखित वीस कारणों से होती हैः-

(१) श्रईन्त भगवान् का गुणानुवाद् करना ।

(२) सिद्ध भगवान् का गुणानुवाद करना ।

(३) प्रवचन श्रर्थात् वीतराग भगवान् द्वारा उपदिष्ट शास्त्र का गुणानुवाद करना।

(४) पञ्च महाव्रतधारी गुरु महाराज का गुणानुवाद करना ।

ं (४) स्थविर श्रर्थात् चुंद्ध मुनिराज का गुणानुवाद करना ।

(६) बहुश्रुत अर्थात् शास्त्रों के विशिष्ट झाता ज्ञानी पुरुषों का गुणानुवाद करना।

(७) तपस्वी का गुणानुवाद करना ।

(द) वार-वार झान में उपयोग लगाना।

(१) निर्मल-निरतिचार सम्यक्त का पालन करना अर्थात् शुद्ध अदा में किंचित भी दोष न लगने देना।

(१०) गुरु श्रादि महा पुरुषों का यथोचित विनय करना।

(११) देवसी, रायसी, पात्तिक, चातुर्मासिक एवं सांवत्सरिक प्रतिक्रमण का यथासमय भावशुद्धिपूर्वक करना तथा अन्य शास्त्रोपदिष्ट आवश्यक कियाओं का आचरण करना।

(१२) शील अर्थात् ब्रह्मदर्य आदि बतौं का तथा प्रत्याख्यानौं का अतिचार न लगाते हुए पालन करना है

(१३) निरन्तर वैराग्यमयी वृत्ति-ग्रनासकि का भाव रखना।

(१४ चारह प्रकार की तपश्चर्या करना।

(१४) सुपात्र को प्रीतिपूर्वक दोन देना । 🗤 👘 🖓 👘 👘

(१६) गुरु, रोगी, तपस्वी, वृद्ध श्रीर नवदीत्तित का वैयावृत्य करना।

(१७) समाधि भाव रखना।

🧉 (१८) नित्य नये झान का श्रभ्यास करना ।

... (१६) श्रुत-भक्ति अर्थात् सर्वन्न भगवान् के वचनों पर अद्धा-भक्ति रखना ।

डलिलखित बीस कारणों से जीव को तीर्थकर नाम कर्म का बंध होता है। तीर्थकर प्रकृति समस्त पुएय प्रकृतियों में श्रेष्ठ है। उसकी प्राप्ति के लिए उच्चतर श्रेणी की निर्मलता अपेचित है। इन बीस कारणों में उत्कृष्ट रसायन आने से ही तीर्थकर प्रकृति का बंध होता है।

इस महान् पुएय प्रकृति के बंध के ज़िए भावों की अलम्त निर्मलता की आव-श्यकता होती है। ज्ञायिक सम्यक्त्व, ज्ञायोपशमिक सम्यक्त्व अथवा प्रथमोपशम सम्यक्त्व या द्वितीयोपशम सम्यक्त्व की अवस्था में, आविरत सम्यग्दष्टि नामक चौथे गुएस्थान से लकर सातवे अप्रमत्त संयत नामक गुएस्थान तक चार गुएस्थान वाले मनुष्य ही इसे बांध सकते हैं। और व भी उसी समय वांध सकते हैं जब केवली भगवान् या द्वादशांग के सर्भपूर्ण ज्ञाता श्रुतकेवली के निकट मौजूद हों।

आउ कमों में से चार घातिया कमों का चय करने वाले, जीवन मुझ-सशरीर परमात्मा अरिहंत कहलाते हैं । अरिहंत भगवान सर्वझ, सर्वदर्शी, वीतराग और अनन्त आत्मिक सुख से संपन्न होते हैं । मोहनीय कर्म का चय कर देने के कारण उनकी समस्त इच्छाएँ नप्ट हो जाती हैं । उनके चार अघातिक कर्म शेष रहते हैं और उन्हीं के काग्ण वे परा मुक्ति नहीं पाते । ग्रुक्ल ध्यान के आलम्बन से जव चार अघातिक कर्म भी चीण हो जाते हैं तब अदेह दशा या परम मुक्ति प्राप्त होती है । उस समय चह सिद्ध कहलाने लगते हैं । प्रकृष्ट वचन को प्रवचन कहते हैं । अर्थात् जो वचन आप्त पुरुष द्वारा उच्चारण किया गया हो, युझियों द्वारा खंडित न हो सकता हो, प्रत्यच्च, अनुमान आदि प्रमार्खों से प्रतिकृल न हो, पूर्वापर विरोध से युक्त न हो, प्राणी मात्र का कल्याण करने वाला हो, वह वचन प्रवचन आधवा आगम कहलाता है । संस्कृत-व्याकरण के अनुसार 'प्ररुष्टस्य वचनं प्रवचनं' अर्थात् 'प्ररुष्ट पुरुष का वचन ' देसी भी व्युत्पात्त हाती है । उसके तात्पर्य भे कोई अन्तर नहीं आता । इस व्युत्पत्ति के अनुसार श्री आण्द्र पुरुष का वचन ही ' प्रवचन ' पद का आमिधेय सिद्ध होता है ।

अझान-अंधकार का विनाश करके सम्यग्झान का प्रकाश करने वाले, तथा निर्मल सम्यक्तव के दाता, पंच महाव्रतधारी सुनिराज गुरु कहलाते हैं । गुरुश्रों में जो ज्येष्ठ होते हैं वे स्थविर कहलाते हैं । सूत्र-सिद्धान्तों के मर्मझ विद्वान वहुधुत हैं । अनशन आदि विशिष्ट तप करने वाले तपस्वी कहलाते हैं । इन सब में वात्सल्य भाव

- आत्म-शुद्धि के उपाय

[ १७२ ]

रखने से तीर्थंकर नाम कर्म का बंध होता है।

विशुद्ध सम्यक्त का धारण करना, पूर्व प्रतिपादित विनय का पालन करना, प्रतिदिन नियमित रूप से, नियत समय पर शुद्ध भावों से आवश्यक किया करना, सात शील और पांच वर्तों में अतिचार- न लगाते हुए उनका पालन करना, प्रशस्त ध्यान में तत्पर होना, यथाशक्ति तम और त्याग (दान्) करना, मुनियों की चैयावृत्य करना, और समाधि रखना भी तीर्थकरत्व की प्राप्ति का कारण है।

निस नवीन ज्ञान का अर्जन करना. श्रुत के प्रति आदर और भक्ति की भावना रखना, तपस्या ज्ञान वाद्विवाद आदि के द्वारा वतिराग भगवान के उपदेश की प्रमा-वना करना अर्थात् जिनन्द्र भगवान् द्वारा जगत के कल्याण के लिए जिस धर्म का प्ररूपण किया गया है उसका महत्व सर्वसाधारण में वढ़ाना, उसके संवंध में जो अज्ञान फैला हुआ हो उसका निवारण करके जिनशासन का प्रमाव विस्तार करना, इन कारणों से जीव को तीर्थकर पद की प्राप्ति होती है।

संसार में जितने पदार्थ पुएय के द्वारा प्राप्त होते हैं उन सब में तीर्थकर पद सर्वश्रेष्ठ है। इससे अधिक उत्कृष्ट अन्य कोई भी पुएय का फल नहीं है इसी से यह जाना जा सकता है कि तीर्थकर पद की प्राप्ति के लिए कितने अधिक पुएय की अपेका रहती है। यहां इस पद की प्राप्ति के जो कारण वताये गये हैं उनमें से किसी भी कारण से तीर्थकर पद प्राप्त हो सकता है, पर वह प्रगाढ़ और चरम सीमा को प्राप्त होना चाहिए। साधारण कारण से तीर्थकर पद प्राप्त नहीं होता। यही कारण है कि जब असंख्यात जीव मुक्त होते हैं तब भी तीर्थकर चौवीस ही होते हैं। अतएव तीर्थकर पदवी पाने की अभिलाया रखने वाले भव्य जीवों को विशिष्ट-अतिशय विशिष्ट प्रयत्न करना चाहिए।

मुक्त और तीर्थकर में इतना भेद हैं कि सम्पूर्ण कमों का चय करने वाला प्रत्येक आत्मा मुक्त कहलाता है परन्तु तीर्थकर भगवान सर्वज्ञ अवस्था प्राप्त करके आवक-श्राविका-साधु-साध्वी रूप चतुर्विध तीर्थ की स्थापना करते हैं । जगत में तीर्थकर का धर्म-शासन चलता है । धर्मशासन की प्रचुत्ति करने के पश्चात् वे मुक्ति प्राप्त करते हैं । तीर्थकर, आतिशय पुराय रूप तार्थकर नाम-प्रछति के उदय से होते हैं, प्रत्येक मुक्तात्मा को इस प्रछति का उदय नहीं होता । एक एक तीर्थकर के शासन में अगारित आत्मा सिद्धि-पद प्राप्त करते हैं । प्रत्यक तीर्थकर अ शासन में अगारित आत्मा सिद्धि-पद प्राप्त करते हैं । प्रत्यक तीर्थकर आवश्यमेव मुक्ति प्राप्त करते हैं पर प्रत्येक मुक्त तीर्थकर नहीं हो ते ।

वन्ध के प्रकरण में तीर्थकर नाम कर्म के धंध की सामग्री का उल्लेख किया जा चुका है। ग्रातएव यहां उसका विस्तार नहीं किया जाता। जिज्ञासुओं को यह प्रकरण देख लेना चाहिए।

मूलः-पाणाइवायमलियं, चोरिक्कं मेहुणं दावियमुच्छं। कोहं माणं मायं, लोमं पेजं तहा दोसं ॥ १५ ॥

#### कलहं ज्रब्भक्खाणं, पेसुन्नंरइ-ज्ररइसमाउत्तं । परपरिवायं माया-मोसं मिच्छत्तसल्लं च ॥ १६ ॥

छायाः-प्राणातिपातमलीकं, चौर्यं मैथुनं द्रव्यसूच्छांम् । कोधं:मानं मायां, लोभं प्रेम तथा द्वेषम् ॥ १६ ॥ कलद्दमभ्याख्यानं, पेशून्यं रत्यरती सम्यगुक्तम् ।

परपरिवादं साया-मृपां भिथ्यात्वशाख्यम् च ॥ १६ ॥

शब्दार्थः--प्राणातिषात, असल, चौर्य, मैथुन, परिप्रह, कोध, मान, माया, लोभ, प्रेम, द्वेष, कलह, अभ्याख्यान, मैथुन्य, रति-अरति, परपरिवाद, मायामृषा, और मिथ्यात्वशल्य को तीर्थकरों ने सम्यक प्रकार से पाप रूप प्रतिपादन किया है।

भाष्यः—आत्मशुद्धि के उपायों का अनुष्ठान करने के साथ-साथ ही आत्मा को अशुद्ध वनाने वाले पापों का परिहार करना भी अनिवार्य है। पेसा किये विना आत्म-शुद्धि नहीं हो सकती। आत्मिक मलीनता के जनक पापों का त्याग मी-आत्म-शुद्धि का हेतु हैं। इसी कारए यहां पापों का उल्लेख करके उनके त्याग की आवश्य-कता प्रदार्शित की गई है।

यों तो छानन्त जीवों की पाप रूप कियाएँ भी छानन्त हैं, उनका शब्दों द्वारा कथन और उल्लेख नहीं हो सकता किन्तु उन तमाय कियाओं का वर्गीकरण करने पर छाडारद वर्ग होते हैं। इन्हीं वर्गों को शास्त्र में छठारह पापस्थानक कहते हैं। प्ररुत गाथाओं ये इन्ही छठारह पापस्थानों का निर्देश किया गया है। उनका स्वरूप संत्तेप में इस प्रकार हे—(१) प्राखातिपात—किसी भी प्राखी के दस प्राखों में से किसी भाण का घात करना, प्राखा को वेदना पहुंचाना, किसी का दिल दुखाना अथवा छपने द्रब्य आवे प्राखों का घात करना प्राखातिपात या हिंसा है।

(२ अलीक—सिथ्या मापए घरना घर्थात् असत् वस्तु को सत् कद्दना, सत् को असत् कदना, दूसरे के चित्त को विपाद करने वाले वचन चोलना, हिंसा-जनक चचन प्रयोग करना, सावद्य मापा का प्रयोग करना, संशयजनक तथा कर्कश-कठोर चाएी का उच्चारए करना, ।

(३) चौर्य-विना आज्ञा लिए किसी की वस्तु को प्रहण करना।

(४) मैथुन-स्त्री-पुरुष के परस्पर गुहा व्यापार को मैथुन कहते हैं । ब्रह्मचर्य का पालन न करना।

(४) परिझह—संस्तार के पदार्थों पर, संयम के उपकर लों पर तथा शरीर पर भी ममता भाव रखना परिष्ठह कहलाता है।

(६) कोच (७) मान ,=) माया (१) लोभ (१०) प्रेम अर्थात् इष्ट पदार्थों पर अनुगाग करना (११) हेप-आनिष्ट पदार्थों से घुएा करना (१२) कलह करना (१३) अभ्याख्यान-किसी की गुप्त वात प्रकट करना (१४) पैशुन्य-चुगली खाना (१४) रति- अरति-संसार के कारणभूत भोगोंपमोगों को पाकर प्रसन्न होना तथा धर्म-साधना में अप्रसन्नता रखना (१६) परपरिवाद-दूसरों को कलंक लगाना-निन्दा करना (१७) माया मुषा-कपटयुक्त असत्य भाषण करना तथा (१८) मिथ्यादर्शनशल्य-मिथ्या अद्धान करना। इन अठारह प्रकार के पापों का सेवन करने से संसार की वृद्धि होती हैं, क्यों कि इनके सेवन से आत्मा में मलिनता उत्पन्न होती है। अतपव आत्म-शुद्धि का उपाय करने वालों को इन पापों का परित्याग अवश्य करना चाहिए।

### मूलः-अज्भवसाणनिमित्ते, आहारे वेयणापराघाते । फासे अणापाण्, सत्तविहं भिभए आऊ ॥ १७ ॥

सोपकम आयु वाले ही श्रकालमृत्यु से मरते हैं। श्रकालमृत्यु व्यवहारनय की अपेत्ता से समझना चाहिए।

ज्ञानावरण आदि समस्त प्रकृतियों का, आयुकर्म की भांति शुभाशुम परिणामों के अनुसार अपवत्तनाकरण के द्वारा स्थिति आदि के खंडन से उपक्रम होता है। वह उपक्रम प्रायः उन कमों का होता दे जिनका निकाचना करण के द्वारा निकाचित रूप से (प्रगाढ़) बंध नहीं होता है। कमी-कमी तीवतर तपश्चर्या का श्रनुष्टान करने से निकाचित कम का भी उपक्रम हो जाता है। कमों का यदि उपक्रम न हो तो कमी कोई जीव मुक्ति प्राप्त नहीं कर सकता, क्योंकि तद्भव मोचगामी जीव जव चतुर्ध गुएस्थान में होता है तब उसके अन्तः कोड़ा कोड़ी सागरोपम की स्थिति वाले कमों की सत्ता होती हैं । यदि इस स्थिति का खंडन न हो और समस्त कर्म जितनी स्थिति वाले बंधे हैं उतनी ही स्थिति भोगनी पड़े तो मोत्त का अभाव हो जायगा। फिर भी यहां केवल आखु कर्म का ही उपक्रम होना वतलाया गया है, उसके दो कारए हैं—प्रथम यह कि आयु कर्म का उपक्रम पासेन्द है, दूसरा यह कि आयु कर्म का उपक्रम वाह्य कारणों से होता है, जब कि अन्य कर्मों का उपक्रम सिर्फ आन्तरिक आध्यवसाय के निमित्त से ही होता है।

धीरे-धीरे दीर्ध काल में भोगने योग्य कर्म को शीघ्र मोग लिया जाता है, विना ओगे उसकी निर्जरा नहीं होती है, अतएव किये हुए कर्म का नाश ( इत-नाश ) दोष यहां नहीं आ सकता। इतना विशेष समझना चाहिए कि समस्त कर्म प्रदेशोदय की अपेत्ता अवश्य भोगने पड़ते हैं, अनुभागोदय की अपेत्ता कोई कर्म भोगा जाता है, कोई नहीं भी भोगा जाता। आगम में कहा है:---

" जं तं श्रखुभागकम्मं तं अत्थेगइयं वेपइ, अत्थेगइयं नो वेपइ, तत्थ एं जं तं पएसकम्मं तं नियमा वेपइ।"

अर्थात् अनुभाग कर्म को कोई भोगता है, कोई नहीं भोगता, पर प्रदेश कर्म को नियम से सब भोगते हैं।

कर्म के उपक्रम के लिए साध्य रोग का दृष्टान्त दिया गया है। जैसे कोई साध्य रोग श्रौषघ श्रादि उपक्रम के विना लम्बे समय में नष्ट होता है श्रौर श्रौषघ श्रादि उपक्रम से शीझ ही नष्ट हो जाता है, श्रौर जो श्रसाध्य रोग होता है वह सैंकड़ों श्रौषधियों का सेवन करने से भी नष्ट नहीं होता है, इसी प्रकार कोई कर्म वन्ध के समय उपक्रम योग्य ही वँधता है। श्रगर उपक्रम का कारण न मिले तो वह श्रपनी वँधी हुई स्थिति पर्यन्त भोगे विना नहीं छूटता श्रौर यदि उपक्रम की सामग्री मिल जाय तो श्रन्तर्मुहर्त्त श्रादि श्रल्पकाल में ही प्रदेशोदय द्वारा मुझ होकर नष्ट हो जाता है। पग्नु जो कर्म निकाचित रूप में वँधता है वह उपक्रम के श्रनेक कारण उपस्थित होने पर भी, जितने समय में भोगने ये,ग्य होता है उससे पहले प्रायः नहीं भोगा जा सकता।

कर्म का उपक्रम सिद्ध करने करने के लिए निम्न लिखित उदाहरण उपयोगी हैं—(१) जैसे फल वृत्त की शाखा में लगा हो तो धोरे-धीरे यथा समय पकता है और जिस फल को तोड़ कर घास आदि से ढँक दिया जाता है वह अकाल में ही पक जाता है, इसी प्रकार कोई कर्म, वन्धकाल में पड़ी हुई स्थिति के अनुसार नियत समय पर भागा जाता है और कोई कर्म अपवर्त्तना आदि करण के द्वारा अन्तर्मुहर्त्त में भी भोग लिया जाता है।

(२) जैसे मार्ग वरावर होने पर भी किसी पधिक को गति की तीवता के कारण कम समय लगता है और किसी को गति की मंदता के कारण अधिक समय लगता है, इसी प्रकार कोई कर्म शीझ भाग लिया जाता है, कोई घीरे-घीरे भोगा जाता है।

ञ्चात्म-शुद्धि के उपाय

[ १७६: ]

(३) जैसे दो शिष्य एक ही शास्त्र का अध्ययन करते हैं। उनमें एक की ग्रहण और घारण करने की शक्ति अधिक होने से वह शीव्र ही शास्त्र का अध्ययन कर लेता है और दृसरा धीरे-धीरे बहुत समय में अध्ययन कर पाता है, उसी प्रकार कर्म की स्थिति एक समान होने पर भी अध्यवसान आदि परिणामों से तथा चारित्र आदि के भेद से कर्म के अनुभव में उत्क्रप्ट, मध्यम तथा जघन्य काल-भेद होता है।

(४) जैसे लम्बी रस्सी को एक छोर से सुलगाने पर कमशः सुलगते-सुलगते लम्वे समय में सुलग चुकती है और यदि उसे इकट्ठा करके सुलगाया जाय तो शोव ही सारी सुलग जाती है, उसी प्रकार कोई कर्म शोव्र भोग लिया जाता है और कोई धीरे-धीरे भोगा जाता है।

(४) जैसे गीला वस्त्र फैला देने से शीघ्र सूख जाता है और इक्ट्ठा कर रखने से उसके सूखने में वहुत काल लगता है इसी प्रकार कोई कर्म अपवर्त्तना आदि करण के द्वारा शीघ्र मोग लिया जाता है और कोई यथा-समय बन्धकालीन स्थिति के अनुसार भोगा जाता है।

इन उदाहर शों के अतिरिक्त और भी अनेक उदाहर शा दिये जा सकते हैं, जिन से यह सिद्ध होता है कि दीर्घकाल में निष्पन्न होने वाली किया को प्रयस्न की विशि-छता से अल्पकाल में ही सम्पन्न किया जा सकता है। अतएव पूर्वीक्त सात कार शों से आयु कर्म का उपक्रम होना युक्ति-संगत ही है। जो लोग मिथ्या धार शा के अनु-सार यह समझते हैं कि अकाल में आयु सीश नहीं होते, वे भी अपनी या अपने कुटुम्वीजनों की रुग्श अवस्था में औषधोपचार कराते हैं। समय समाप्त हो जाने पर आयु टिक नहीं सकती, तो औषध आदि का उपचार निर्धक ही सिद्ध होता है। इससे जान पड़ता है कि जो आयु का अकाल में स्वय होना नहीं कहते वे भी व्यवहार में स्तय होना अवश्य स्वीकार करते हैं।

जव कि यह सिद्ध हो चुका कि श्रकाल में भी श्रायु टूट जाती है तव विवेक-शील पुरुषों को जावन का विश्वास न करके, शीघ्र ही श्रात्म-शुद्धि के श्रनुष्टान में संलग्न हो जाना चाहिए।

मूलः-जह मिउलेवालित्तं, गरुयं तुवं झहो वयइ एवं । आसवकयकम्मगुरू, जीवा वचंति झहरगइं ॥ १८ ॥ तं चेव तब्विमुक्कं, जलोवरिं ठाइ जायलहुभावं । जह तह कम्मविमुक्का, लोयग्गपइट्टिया होति ॥१९॥ <sub>दायाः-यधा महेलपालिप्तं गुरु तुम्वं अधो वमत्येवम् ।</sub> आसवहतकर्मगुरवो जीवा वजन्त्रधोगतिम् ॥ १८ ॥

त्तचैव ताहेमुक्रः जलोपरि तिष्ठति जातलघुभावः । यथा तथा कर्मविमुक्रा लोकाग्रप्रतिष्ठिता भवन्ति ॥ १६ ॥ चतुर्थ श्रध्याय

शब्दार्थ:--मिट्टी के लेप से लिप्त तूम्बा भारी होकर पानी में नचि चला जाता है, इसी प्रकार आसव द्वारा उपार्जित कमों से भारी हुए जीव अधोगति प्राप्त करते हैं--नीच योनि में उत्पन्न होते हैं। वही तूम्बा जब मिट्टी के लेप से छूट जाता है तो लघुता प्राप्त कर के जल के ऊपर आ ठहरता है, उसी प्रकार कमों से छुटकारा पाने पर जीव लघु होकर ऊपर--लोक के अप्र भाग पर स्थित हो जाते हैं।

भाष्यः—आत्मा श्रधोगति और उच्चगति किस कारण से प्राप्त करता है, यह ज्ञाने विना उच्चगति के लिए प्रयास नहीं किया जा सकता और इस प्रयास के विना आत्मिक शुद्धि नहीं हो सकती, अतएव आत्म-शुद्धि के प्रकरण में इसका उन्नेख किया. गया है।

यहां आत्मा को तूंवे की उपमा दी गई है। आत्मा उपमेय है और तूंवा उपमान है। ऊर्ध्वगमन दोनों में समान धर्म पाया जाता है। तूंवा स्वभाव से हलका है, किन्तु मुत्तिका का लेप होने से वह भारी हो जाता है, इसी प्रकार जीव स्वभाव से हलका श्रतएव अर्ध्वगमन स्वभाव वाला है, किन्तु कर्म रूपी मृत्तिका के संसर्ग से वह भारी हो रहा है। जव गुरुता—भारीपन का कारणभूत कर्म-संसर्ग हट जाता है तो जीव तूंवे के समान अपने मूल रूप में आकर अर्ध्वगमन करता है। तूंवा अर्ध्वगमन करके श्रपनी शक्यता के श्रनुसार जलकी अपरी सतह पर ही आता है किन्तु आत्मा तूंवे की श्रपेत्ता श्रनन्त गुणा हलका होने के कारण लोक के श्रन्तिम प्रदेशों तक पहुंचता है। ग्रागे धर्मास्तिकाय का—जो कि गति में सहायक है जिन्तु आत्मा होने के कारण आत्मा की गति नहीं होती। इसी कारण कर्म-त्रिमुक्त आत्मा को ' लोकाप्रप्रतिष्ठित ' कहा गया है।

इसके विपरीत जो जीव अपने अग्रुभ अध्यवसायों के कारए पाप कमों का उपार्जन करता है वह कमों के भार से गुरु होकर तूंवे के समान अधोगमन करता है नरक आदि नीच गति प्राप्त करता है । तात्पर्य यह है कि जो आत्मा अपनी शुद्धि चाहता है उसे कमों के भार से हलका वनना चाहिए ।

श्री गौतम उवाच-

## मूलः-कहं चरे कहं चिंडे कहं झासे कहं सए ? कहं भुंजंतो भासंतो, पावं कम्मं न वंधई ? ॥२०॥

छायाः-कथज्ञेरत् कथं तिष्ठेत् , कथमासित कथं शयीत् ? कथं अञ्ज्ञानो भाषभाग्यः पापं कर्म न वद्याति ? ॥ २० ॥

शब्दार्थः---श्रीगौतम स्वामी भगवान् से प्रश्न करते हैं -किस प्रकार चलना चाहिए ? किस प्रकार ठहरना चाहिए ? किस प्रकार चैठना चाहिए ? किस प्रकार सोना चाहिए ? किस प्रकार भोजन करते हुए और किस प्रकार वोलते हुए पाप कर्म नहीं बंधत ?

श्रात्म-शुद्धि के उपाय

[ 20= ]

भाष्यः-ग्रात्मशुद्धि का वर्णन करते हुए पूर्व गाथा में यह वताया गया है कि कर्म से मुक्त श्रात्मा ऊर्ध्व गति करके लोकाय्र में प्रतिष्ठित हो जाता है, किन्तु पाप कर्म से मुक्ति तभी हो सकती हैं जब नवीन कमों का बंध होना रुक जाता है। जिस तालाव में सदा नवीन जल श्राता रहता है उस तालाव के जल का पूर्ण ज्ञय नहीं हो सकता। इसी प्रकार जो श्रात्मा नवीन कमों का श्रादान करता रहता है वह पूर्ण रूप से निष्कर्म कदापि नहीं हो सकता। श्रतएव नये कमों के बंध का निरोध होना निष्कर्म श्रवस्था प्राप्त होने के लिए श्रानिवार्य है।

यही सेंचिकर श्रीगौतम स्वामी सर्वज्ञ, सर्वदर्शी, परम वीतराग, श्रमणोत्तम श्रीमहावीर से विनय पूर्वक प्रश्न करते हैं कि-भगवान् ! किस प्रकार चलने, ठहरने, वैठने, सोने, भोजन करने से श्रीर किस प्रकार भाषण करने से पाप-कर्मों के बंध से वचा जा सकता है ? प्रत्येक क्रियापद के साथ 'कथं' ( कैसे-किस प्रकार ) का प्रयोग यह स्चित करता है कि इन सब क्रियाश्रों को करते समय, विशेष सावधानी की श्रावश्यकता होती है।

यहाँ जिन कियाओं का शाब्दिक उल्लेख किया गया है, वे उपलत्तए मात्र हैं। उनसे अन्य कियाओं का भी-जिनका उल्लेख गाथा में नहीं किया गया है-प्रहए करना चाहिए। इसी प्रकार उत्तरवर्त्तां गाथा में भी उपलत्तए से द्दी उत्तर दिया गया है। वहाँ अन्यान्य कियाओं का प्रहुए करना चाहिए।

गाथा में 'बंधइ' किया के कर्त्ता का उल्तेख नहीं किया गया है, किन्तु सामर्थ्य से 'जीव' अथवा 'मुनि' कर्त्ता का अध्याहार करना चाहिए । तात्पर्य यह है कि किज प्रकार की प्रवृत्ति करने से जीव अथवा मुनि पाप कर्म का वंघ नहीं करता है ?

ंश्रीभगवान् उवाच---

# मूलः-जयं चरे जयं चिट्ठे, जयं आसे जयं सए । जयं भुंजंतो भासंतो, पावं कम्मं न बंधइ ॥ २१ ॥

शब्दार्थः—श्रीभगवान् उत्तर देते हें—यतना पूर्वक चलना चाहिए। यतना पूर्वक ठहरना चाहिए। यतना पूर्वक बैठना चाहिए। यतना पूर्वक सोना चाहिए। यतना पूर्वक भोजन करने वाला और यतना पूर्वक भाषण करने वाला पाप कर्म नहीं बाँधता है।

भाष्यः-श्रीगौतम के प्रश्न का उत्तर देते हुए भगवान कहते हैं-हे गौतम ! आत्म-श्रुद्धि के श्रभिलापी और कर्म बंध से बचने की श्राकांचा रखने वाले मुनि या अन्य मुमुजु को चाहिए कि वह यतना के साथ चले, चैठे, ठहरे, सोवे, भोजन करे और भाषण करे। इन सब कियाश्रों को यतना के साथ करने वाला पाप कर्म का बंधन नहीं करता है। जिन धर्म में यतना का वड़ा मदत्व है। सावधानता, अप्रमाद अथवा हिंसा-रहित प्रवृत्ति या जागरूकता को यतना कहते हैं। जो प्रवृत्ति यतना के साथ की जाती है उसमें शुभ योग होता है और अयतनापूर्वक की जाने वाली प्रवृत्ति में अशुभ योग होता है। शुभ योग के सद्भाव में पाप कर्ष का वन्ध नहीं होता। अतपव पाप से वचने के लिए यतनापूर्वक ही प्रवृत्त होना चाहिए। यतना के साथ किया करने में यदि विराधना हो भी गई तो वह भाव-पाप का कारण नहीं होती।

इसके विरुद्ध जो विना यतना के प्रतिलेखन आदि धार्मिक किया करता है वह विराधना का भागी होता है। कहा है--

> पुढवी आउक्काए, तेऊवाऊवणस्सइतसाएं। पडिलेहणापमत्तो, छरहं पि विराहत्रो होइ॥

अर्थात् प्रतिलेखना में प्रमादी ( अपतनापूर्वक आचरण करने वाला ) पृथ्वी-काय, अप्काय, तेजस्काय, वायुकाय, वनस्पतिकाय और जसकाय, इन छहों कायों की विराधना करता है।

इन अवतर खों से यह स्पष्ट हो जाता है कि एक ही काल में, एक ही चेत्र में, एक-सी ही किया करने वाले दो पुरुषों में से जो यतनापूर्वक प्रवृत्ति करता है वह नवीन कमों को नहीं वांघता, इतना ही नहीं किन्तु पूर्व-वद्ध कमों का चय (निर्जरा) भी करता है और अयतना से वक्षी प्रवृत्ति करने वाला नवीन पाप कर्म का वन्ध करता है। अर्थात् एक के पुराने वॅंधे हुए कर्म खिरते हैं और दूसरे के नये कर्म वॅंधते हैं! इतना महान् अन्तर केवल यतना-अयतना के कारण हो जाता है। इससे जाना जा सकता है कि आचार-धर्म में यतना का कितना महत्वपूर्ण और उच्च स्थान है ? वास्तव में यतना में ही धर्म और अयतना में ही अधर्म है। अतः मुमुज़ुजनों को प्रत्येक प्रवृत्ति यतना-अप्रमाद-पूर्वक करनी चाहिए।

गाधा में 'जयं' शब्द विशेषण है। उससे किया की विशेषता प्रकट होती है। किया विशेषण वपुंसक लिंग और पक्षचचन में ही प्रयुक्त होता है, तदनुसार यहां भी 'जयं' पद नपुंसक लिंग एकवचन है।

पूर्व गाथा में कहे अनुसार यहां भी उपलज्ञण से प्रतिलेखना, प्रभार्जना आदि अन्य समस्त कियाओं का ग्रहण करना चाहिए।

मूलः-पच्छा वि ते पयाया, खिप्पं गच्छांति अमरभवणाइं । जोसिं पियो तवो संजमो य, खंती य बंभचेरं च ॥२२॥

> हायाः-पश्चादपि ते प्रयाताः, चिप्रं गच्छन्ति अमरभवनानि । येपां प्रियं तपः संयमश्च, चान्तिरच ज्ञह्यचर्यञ्च ॥ २२ ॥

राच्दाधः-पश्चात अर्थात् दृद्धावस्था में भी संयम को प्राप्त हुए मनुप्य, जिन्हें तप, संयम और क्षमा तथा ब्रह्मचर्थ प्यारा है, वे शीव्र देवभवनों को जाते हैं।

आत्म-शुद्धि के उपाय

[ 250 ]

भाष्यः-जो जीव अपने जीवन में धर्म की आराधना न करते हुए वृद्ध-अवस्था में जा पहुँचे हैं, उनकी आत्म-शुद्धि संभव है या नहीं ? इस प्रश्न का उत्तर देने के लिए यह गाथा कही गई है।

आत्मा नित्य है, अजर है, अमर है। यह न कुमी वालक होता है, न युवा होता है, न मुद्ध होता है। वालक आदि अवस्थाएँ शरीर की विभिन्न पर्याय है। पैसी हालत में यह प्रश्न ही कैसे उठ सकता है कि वृद्धावस्था में धर्म-साधना संभव है या नहीं ? और जब यह प्रश्न ही संगत नहीं है तब सूत्रकार ने उसके समाधान का प्रयत्न क्यों किया है ? इसके उत्तर में यह समफ़ना चाहिए कि वास्तव में आत्मा कभी बृढ़ा या वालक नहीं होता। किर भी कमों के कारण उसकी स्वाभाविक शक्तियां अव्यक्त हो रही हैं। अतपव वह जो भी चेष्ठा करता है, उसमें शरीर की सहायता की आवश्य-कता पड़ती है। जानना और देखना आत्मा का स्वाभाविक गुण् है. किन्तु वह भी बिना इन्द्रियों की सहायता के व्यक्त नहीं होने पाता। इसी प्रकार अन्यान्य व्यापार भी शरीराश्रित हो रहे हैं। इसी कारण मुक्ति की प्राप्ति में वज्र-ज्यूवमनाराच संहनन को भी निमित्त कारण के रूप में स्वीकार किया गया है। तात्पर्य यह है कि शरीर यदि सुदढ़ होगा तो मोत्त-पाति के अनुकृत्त प्रवत पुरुषार्थ हो सकेगा। शरार यदि शिथिल, रुग्ए और निवैत्त होगा तो उससे वैद्या पुरुषार्थ नहीं हो सकता, जिसके होने पर भी मोत्त प्राप्त हो स्वता है। पसी अवस्था में यह प्रश्न उठना अर्ख गत नहीं वरन सुसंगत ही है।

प्रस्तुत प्रश्न के उत्तर में सूत्रकार ने वतलाया है कि जिन्हें तप, संयम, शान्ति और ब्रह्मचर्य प्यारा है, वे वृद्धावस्था में भी यदि सन्मार्ग की ओर उन्मुख होते हैं तो उन्हें देवलीक की प्राप्ति होती है । अतएव वृद्धावस्था में प्राप्त पुरुषों को निराश न होकर तप आदि के आराधन में दत्तचित्त होना चाहिए।

गाथा में ' पियो ' शब्द विशेष ध्यान देने योग्य है । जो शाक्तिशाली-पुरुप तप, संयम आदि का अनुष्ठान करते हैं उन्हें मोल प्राप्त होता है और जो वृद्धावस्था आदि के कारण संयम 'आदि के अनुष्ठान में' समर्थ नहीं होते, किन्तु जिन्हें संयम, तप, आदि प्यारा लगता है, जिनकी रुचि, अभिलापा अथवा 'प्रति संयम आदि के अनु-ष्ठान में होती है, वे अपनी पवित्र रुचि-प्रीति के कारण अमर-लोक ( स्वर्ग) प्राप्त अवश्य करते हैं।

इस कथन से यह भी स्पष्ट हो जाता है कि चुछावस्था में पहुंच जाने पर भी जिन मुमुचुत्रों को संयम, तुप, जमा थार व्रह्मवर्य केवल पिय ही नहीं, है वरन, जो उनका पालन भी करते हैं, वे मोज़ भी प्राप्त करते हैं । तात्पर्य यह हुआ कि तप, संयम आदि की और जिनकी हार्दिक रुखि है वे देवलोक में जाते हैं, जो उनका अनु-ष्ठन करते हैं वे अन्य जीवों की भांति ही मुक्ति प्राप्त कर लेते हैं।

'अमरसवणाई' का अर्थ है--असरों अर्थात् देवों के सबन। यहां अमर शब्द से देव का अर्थ लिया गया है, जो कोश-प्रसिद्ध है। अमरकोश में कहा है-'अमरा निर्जरा देवाः' इत्यादि। यहां पर यह शंका हो ज्वकती है कि देव सी मनुष्य, तिर्यञ्च आदि चतुर्थ ग्रध्याय

अन्य योनिवाले जीवों की तरह अपनी-आयु पूर्ण होने पर मरते हैं, फिर उन्हें 'श्रमर' क्यों कहा गया है ? इस शंका का समाधान यह है कि देव, मनुष्यों और तिर्यश्चों की भाँति मरते तो हैं किन्तु उनकी नाई अकाल-मृत्यु से नहीं मरते। इसी अपेला से उन्हें 'श्रमर' कहा गया है।

१=१

जो जीव देवलोक में जाते हैं, उनकी मुक्ति का द्वार सदा के लिए बंद नहीं हो जाता। वे पुनः मनुष्य भव प्राप्त करके संयम आदि का विशिष्ट अनुष्ठान करके मुक्ति-लाभ कर सकते हैं। अत: यौवनकाल में, जब शरीर वालिष्ठ और इन्द्रियाँ समर्थ होती हैं, तभी संयम धर्म का आचरण करना चाहिए। कदाचित् अनुकूल सामग्री न मिलने से ऐसा न हो सका हो और वृद्धावस्था आगई हो तो भी हताश नहीं होना चाहिए और शक्ति के अनुसार धर्म का अनुष्ठसरण करना चाहिए। जो शक्ति से परे हो उस पर भेम और अद्धान रखना चाहिए। क्यों कि धर्म पर अद्धान और भेम रखने वाला जीव भी-शनैः शनैः मुक्ति प्राप्त करता है।

मूलः-तवो जोई जीवो जोइठाणं, जोगा खुया सरीरं कारिसंगं। कम्मेहा संजम जोग संती, होमं हुणामि इसिणं पसत्थं २३

> द्यायाः--तपो ज़्योतिर्जीवो ज़्योतिःस्थानम्, योगाः खुच शरीरं करीपाङ्गम् । कर्मेधाः संयमयोगाः शान्तिः, होमं जुहोभि ऋषाणां प्रशस्तम् ॥ २३ ॥

शब्दार्थ:-जिसमें जीव आदि अग्नि का स्थान (कुंड) है, तप आग्नि है, योग कुड़छी है, शरीर कंडे हैं, कर्म सामिधा है, संयम रूप व्यापार शाम्ति पाठ है ऐसा ऋषियों द्वारा प्रशंसनीय होम में करता हूँ।

भाष्यः-आत्म-शुद्धि के उपायों के दिग्दर्शन में सूत्रकार ने आग्निहोत्र, होम या यह का आध्यात्मिक स्वरूप बताया है। भारतवर्ष में पाचीनकाल में भगवान् मदावीर के पूर्व और उनके समय में, वैदिक धर्म के आनुपायी यहा किया करते थे। इन यहाँ में गाय, घोड़ा, आदि विभिन्न पशुश्रों की आग्नी में आहुति दी जाती थी। इतना ही नहीं, नरमेध यहा भी- उस समय प्रचलित था, जिसमें मनुप्य का बलिदान किया जाता था। यह यहा अनेक उद्देश्यों को सन्मुख रसकर किये जाते थे। कोई यहा पेश्वर्य वैभव की प्राप्ति के लिए किये जाते थे, कोई राज्य प्राप्ति के लिए, कोई पानी बरसाने के लिए, कोई देवता को प्रसन्न करने के लिए और कोई सद्गति की प्राप्ति के लिए। इस प्रकार लौकिक कामनाओं से प्रेरित होकर अनेक प्रकार के यह वैदिक धर्म के अनुयायी लोग करते थे। इसमें संदेह नहीं कि यह सब यहा घोर हिंसाकारक थे और इनके द्वारा मानव-समाज में एक प्रकार की नृशंसता, कठोरता अथवा निर्द्यता ने अपना आसन जमा लिया था।

आश्चर्य की चात तो यह थी कि इस भयानक हिंसा को चेद का समर्थन प्राण्त था। चेद में इन सब यहाँ का विधान होने के कारण लोग हिंसा-जन्य इस पातक को पातक नहीं समक्षते थे, चरन धर्म समक्षकर करते थे । कोई भी पाय यदि पाय

आत्म-शुद्धि के उपाय

[ १दर ]

समझकर किया जाता है तो वह उतना भयावह नहीं होता, जितना धर्म की झोट में धर्म के नाम पर-धर्मशास्त्र के विधान के झाधार पर किया जाने वाला पाप भयावह होता है। यज्ञ करना शास्त्रविहिन कत्तव्य समझा जाता था झतएव उसकी भयंकरता जनता के खयाल में भा नहीं झाती थी झौर विना किसी फिसक के-बिना किसी संकोच के-हिंसा का दौर-दौरा चल रहा था।

उस समय जो लोग धर्म के वास्तविक अहिंसात्मक स्वरूप के झाता थे, वे यह के विरुद्ध प्रचार अवश्य करते थे, फिर भी याहिक लोग 'वैदिकी हिंसा हिंसा न भवति 'अर्थात् जिस हिंसा का विधान वेद में किया गया है, वह हिंसा, हिंसा ही नहीं है, हिंसा तो सिर्फ वही कहला सकती है जिसकी आज्ञा वेद नहीं देता इस प्रकार कह कर उस घोर हिंसा को अहिंसा का जामा पहनाने का प्रयत्न करते थे। भोली-माली जनता अन्ध-अद्धा के अतिरेक के कारण इस हिंसा के विरुद्ध खुद्धम-खुद्धा विद्दोह नहीं करती थी। इसी कारण याज्ञिक लोग विना किसी भिक्षक

के दिसाकोरी यहां में लगे रहते थे। उन्होंने यहां के संबंध में तरह-तरह के विधि-विधानों की कल्पता की थी। वे यहां तक कहते से नहीं चूकते थे-

आँषध्यः पशंवो वृत्तास्तिर्यञ्चःपत्तिणस्तथा।

यज्ञार्थं निधनं प्राप्ताः, प्राप्नुवन्त्युच्छितं पुनः ॥

अर्थात्ः — औषधियां ( घास आदि ), पशु, वृत्त, तिर्यञ्च और पत्ती, जो भी कोई प्रार्णा यज्ञ के लिए प्राण-त्याग करता है अर्थात् जिसकी यज्ञ में बलि दी जाती है वह स्वर्ग-प्राप्त करता है।

अमग भगवान महावीर ने इस हिंसाकारी यहा के विरुद्ध जनता को उपदेश देकर वास्तविक धर्म की प्रतिष्ठा की । उन्होंने यहा के भौतिक एवं भयंकर यहा के वदले आध्यात्मिक यहा की प्रतिष्ठा की । वहाँ यहां क्या है, यही सजकार ने इस गाथा में वताया है । सूत्रकार कहते हैं—तय रूपी अग्नि में, कर्म रूपी समिधाएँ कोंकना चाहिए । योग को कुड़जी वनाना चाहिए और शरीर को कंडा वनाना चाहिए । यही यहां सचा यहा है। लोकिक लाभों के लोलुप जो यहा पशुओं की. आग में होमकर के करते हैं, वह ऋषियों द्वारा प्रशंसित नहीं है । जिन्दी यहा आध्यात्मिक यहा की करते हैं, वह ऋषियों द्वारा प्रशंसित नहीं है । जिन्दी तो इसी आध्यात्मिक यहा की प्रशंसा करते हैं। इसी यहा से, कमों का विनाश हो जाने के कारण आत्म-शुद्धि और परिणाम स्वरूप परस पद की प्राप्ति होती है। हिंसा करने से कभी सद्रगति का लाभ नहीं हो सकता। हिंसा प्रत्येक अवस्था में हिंसा है । किसी भी शास्त्र का कोई वाक्य हिंसा को अहिंसा के रूप में नहीं पलट सकता।

भगवान के उपदेश से जनता ने अहिंसा की महिमा समझी और उसका व्यापक प्रभाव हुआ। फल स्वरूप वैदिक धर्म में भी अहिंसात्मक यह की प्रतिष्ठा होने लगी और हिंसात्मक यहां के प्रति लोगों की आस्था घट गई। वैदिक महर्षि व्यास ने कहा--- चतुर्थ अध्याय

ध्यानाय्त्रौ जीवकुराडस्थे, दममारुतदीपिते । असत्कर्मसामत्त्वेपैराग्रिहोत्रं कुरूत्तमम् ॥ कषायपशुभिर्दुष्टैर्धर्मकामार्थनाशकैः । शममन्त्रहुतैर्थन्नं, विधेहि विहितं वुधैः ॥ प्राणिघाताचुं या धर्ममहितं मूढमानसः । स वाच्छति सुधानुष्टिं रुण्णाहिमुखकोटरात् ॥

अर्थात्—ध्यान को आग्ने वनाओं । जीव को आग्ने का कुंड वनाओं । इन्द्रिय-दमन रूपी वायु से आग्नि को प्रदीप्त करों । फिर उसमें असत् कर्म रूपी समिधा डालकर अण्ड आग्निहोत्र ( होम ) करों ।

कषाय रूपी पशु अत्यन्त दुष्ट हैं। वे धर्म, अर्थ और काम के वाधक हैं। अत-पव शान्ति रूपी मंत्रों का पाठ करके उन्हें आग में---तप की आग में---भूस्म करो। विद्वानी के द्वारा इसी यज्ञ का विधान किया गया है । तात्पर्य यह है कि पशुओं को अग्नि में जलाना रूप यज्ञ दुद्धिमानों द्वारा विदित नहीं है।

महर्षि व्यास, इतने से ही सन्तुष्ट न हो कर आगे स्वष्ट शब्दों में कहते हैं कि पशु आदि प्राणियों की हिंसा करके जो सूढ़-सानस वाले मनुष्य धर्म की ( पुरुय की ) कामना करते हैं वे काले सांप के मुख से अमृत की वर्षा होने की कामना करते हैं। जैसे कृष्ण सर्प के मुख से अमृत नहीं निकल सकता, वरन विप ही निकलता है, उसी प्रकार प्राणियों के घात से धर्म नहीं हो सकता बढिक अधर्म ही होता है।

यज्ञ-याग आदि कियाकांड के विषय में निर्प्रन्थों का जो अभिप्राय है वह इस एक ही गाथा से स्पष्ट समका जा सकता है । इससे जैन धर्म और वैदिक धर्म के कियाकांड विषयक मौतिक अन्तर की भी कल्पना आ सकती है।

जो मुमुज़ु इस प्रकार का यहा प्रतिदिन करते हैं, तपस्या के द्वारा कपायों को भस्म करते हैं या पाप कमों का होम करते हैं, वही आत्मा को सर्वथा विशुद्ध वनाकर परम पद के अधिकारी बनते हैं।

यहां श्रहिंसा के उपदेशक के रूप में भगवान महावीर का कथन इसलिए किया गया है कि वर्त्तमान में उन्हीं का शासन प्रचालित है श्रौर श्रव तक के काल में वही श्रांतिम तीर्थकर हुए हैं । इससे यह नहीं समझना चाहिए कि श्रन्य तीर्थकर श्रहिंसा का प्रतिपादन नहीं करते । पहले वतलाया जा चुका है कि समस्त तीर्थकरों का उपदेश समान ही होता है । दो सर्वत्न एक विषय में परस्पर विरोधी कथन नहीं करते।

मूलः-धम्मे हरए बंभे सांतीतित्थे, अणाविले अत्तपसन्नलेसे । जहिं सिणाओ विमलो विशुद्धो, सुसीतिभूतो पजहामि दोसम् ॥ २४ ॥ [ {=8 ]

छायाः-धर्मे। हृदी वहा शान्तितीर्थ, अन्यवित्त आत्मप्रसन्नलेश्यः । यस्मिन् स्नाती विमलो विश्वदः, शुशीतीभूतः प्रजहामि दोषम् ॥ २४ ॥

शब्दार्थः--मिथ्यात्व आदि के विकारों से रहित खच्छ, आत्मा के लिए प्रशंसनीय और अच्छी भावनाएँ उत्पन्न करने वाले धर्मरूपी सरोवर और ब्रह्मचर्यरूपी शान्ति-तीर्थ है। जहां पर स्नान करके निर्मल और विशुद्ध होकर तथा शान्त-राग-द्वेष आदि से रहित-होकर मैं निर्दोष-शुद्ध बन जाता हूं।

लोक में पायः स्नान को आत्म-शुद्धि का कारण समभा जाता है। इसीलिप दूर-दूर देशों से यात्रा करके लोग जिस जलाशय को अपनी घारणा के अनुसार पवित्र समभते हैं उसमें स्नान करते हैं और स्नान करके आत्मा को पवित्र मानते हैं। कोई-कोई तो गंगा आदि नदियों में जीवित ही डूब मरते हैं और उसे जल-समा-घि लेना कहते हैं। जो लोग जीवित अवस्था में जल-समाधि नहीं लेते, उन की मृत्यु के अनन्तर उनके पुत्र-पौत्र आदि कुटुम्बीजन उनकी अस्थियां गंगा, यमुना आदि जलाशयों में डालते हैं। अस्थियों का जलाशय में डालना स्नान का ही एक इत है और इससे यह समभा जाता है कि जिसकी अस्थियां पवित्र जलाशय में चेपण की जाती हैं उसकी आत्मा पवित्र हो जाती है। इस मुकार की अनेक मिथ्या धारणाएँ जगत में फैल रही हैं। इन घारणाओं का निराकरण करना इस गाधा का उद्देश्य है और साथ ही यह बताना भी कि आत्म शुद्धि के लिप किस प्रकार का स्नान उपयोगी

श्रास्तिकों को यह वतलाने की श्रावश्यकता नहीं है कि आत्मा श्रोर शरीर भिन्न-भिन्न वस्तुएँ हैं। आत्मा श्ररूपी, अमूर्त्तिक श्रोर भूतों से भिन्न स्वतन्त्र अनन्त गुणात्मक सत्ता है श्रोर शरीर रूपी, मूर्त्तिक श्रोर भूतों से भिन्न स्वतन्त्र अनन्त गुणात्मक सत्ता है श्रोर शरीर रूपी, मूर्त्तिक श्रोर भूतात्मक है। दोनों का स्वरूप भिन्न-भिन्न होने के कारण दोनों की श्रशुद्धि-मलीनता-भी भिन्न-भिन्न प्रकार की है। श्रात्मा की मलीनता श्रज्ञान, कषाय श्रादि सूदम रूप श्रोर शरीर की मलीनता स्थूल मैल श्रादि रूप है। जव दोनों की मलीनता भिन्न-भिन्न रूप है, तो शरीर को निर्मल दनाने से ही श्रात्मा निर्मल कैसे हो सकता है ? जैसे कपड़ा धोने से शरीर नहीं ' घुलता, उसी प्रकार शरीर को धोने से श्रात्मा नहीं घुल सकता। शरीर को निर्मल वनाने से यदि शात्मा में भी निर्मलता का प्रदिर्भाव ही जाता तो। संसार के समी मनुष्य स्नान करते ही मुक्ति प्राप्त कर लेते। श्रोर मनुष्य ही ज्यता, जल में निवास करने वाले मत्स्य श्रादि जलचर जीव भी श्रात्मिक विश्वदता प्राप्त कर, लेते । यहिक जन्म से लेकर मृत्यु पर्यन्त जल में ही निवास करने के कारण, जलचर जीवों को, कभी-कभी स्नान करने वाले मनुष्यों की श्रपेता भी श्रविक्र उच पद की प्राप्ति होता । देसी श्रवस्था में झान, ध्यान, दान, सेयम, तपस्या श्रादि श्रात्म-शोधक उपायों का अवलम्वन करना निरर्थक ही हो जायगा। जब स्नान करने से ही आत्मा शुद्ध हो जाता है, तब तपस्या के सगड़े में पड़कर कप्ट सहन करने की क्या आवश्यकता है ? अतएव यह स्पप्ट है कि शारीरिक स्नान से आत्मिक शुद्धि नहीं होती।

E REX

-ļ

स्नान से आत्म-शुद्धि नहीं होती, इतना ही नहीं, किन्तु स्नान से आत्मा अशुद्ध होता है। जल, जीवों का शरीर है। जल के एक विन्दु में असंख्यात जीव होते हैं। माइफ्रोफोन यन्त्र के द्वारा छत्तीस हजार जीव चलत-फिरते तो कोई भी देख सकता है। जल के ये छोटे-छोटे जीव अत्यन्त हल्के-से आघात से ही मर जाते हैं। जब स्नान किया जाता है तो जल के अनगिनते विन्दु व्यय किये जाते हैं। इसमें कितने जीवों की हिंसा होती है, यह कल्पना सहज ही की जा सकती है। इस हिंसा के पाप से आत्मा मलीन होता है। अतपव जल-स्नान से आत्मिक शुद्धि नहीं किन्तु अशुद्धि ही होती है। इसलिए आत्म-शुद्धि के उद्देश्य से स्नान करना मिथ्यात्व है।

जल में समाधि लेना तो स्पष्ट ही आत्मघात है। उसके सम्बन्ध में यहां अधिक लिखने की आवश्यकता नहीं है। मृत पुरुष की अस्थियां गंगा आदि जलाशयों में डालने से मृत पुरुष की आत्मा शुद्ध हो जाती है, यह समझना आहानता का अतिरेक है। सद्गति और दुर्गति उपार्जित किये हुए शुभ या अशुभ अदृष्ट पर अवलम्वित है। सद्गति और दुर्गति उपार्जित किये हुए शुभ या अशुभ अदृष्ट पर अवलम्वित है। जिसने शुभ अदृष्ट का अर्जन किया है उसे सद्गति मिलेगी ही, चाहे उसका शरीर या आस्थियां कहीं भी मौजूद रहें। इसके विपरीत जिसने अशुभ अदृष्ट का उपा-र्जन किया है वह दुर्गति का अतिथि बनेगा ही, फिर भले उसकी अस्थियां किसी भी पवित्र जलाशय में क्यों न डाली जाएँ। अगर पेसा नहीं है तो किये हुए शुभ-अशुभ्र कर्म निष्फल हो जाएँगे और आचार-प्रतिपादक प्रन्थ-राशि की कुछ भी आवश्यकता नहीं रह जायगी।

जलाशय में अस्थियां डालने से जीवों का घात होता है । अस्थियों में एक अकार का चार होता है और वह जलचर त्रस जीवों के तथा जलकायिक स्थावर जीवों के लिए शख रूप परिखत होता है । अतएव जलाशय में जितनी दूर तक अस्थियों का असर फैलता है, उतनी दूर तक के अवेक स्थावर और जंगम जीवों की इंदिसा होती है । इसी प्रकार चिता की भस्म जलाशय में डालने प्रचुर हिंसा होती है । अतएव विवेकशील व्यक्तियों को निरर्थक हिंसा से आवश्य वचना चाहिए और साथ ही मिथ्यात्व-पोषक लोकाचारों से भी दूर ही रहना चाहिए ।

यह जल स्तान आत्म-शुद्धिजनक नहीं हैं, तो किस प्रकार के स्तान से सात्मा शुद्ध हो सकता है ? इस प्रश्न का उत्तर देने के लिए सृत्रकार कहते हैं-जिसमें मिथ्यात्व, श्रविरति आदि का कीचड़ नहीं है, जो आत्मा के लिए प्रश्नंसनीय एवं उच्च भावनाओं को प्रकट करने में सहायभूत हें, ऐसे धर्म रूपी सरोवर में आत्मा को स्नान करना चाहिए। इस सरोवर में स्वान करने से आत्मा विमल अर्थात् ट्रव्यमल से रहित तथा विशुद्ध अर्थात् भावमल से रहित हो जाता है। आत्मा के समस्त संवापों का श्रमाव होने से वह शीतल हो जाता है श्रीर सय दोपों का श्रम्व हो जाता

आत्म-शुद्धि के उपाय

[ १=६ ]

हैं। इसलिए धर्मरूपी सरोघर में प्रवेश करने के लिए 'शान्ति' तीर्थ की यात्रा करना जाहिए। कहा भी है—

> कौटिल्ये वन्धभेदेच, तीर्थं शास्त्रावतारयाः षुरुयत्तेत्रमहापात्रोपायोपाध्यायदर्शने ॥

> > -विश्वलोचन कोश

तात्पर्य यह है कि जहां शान्ति है वहीं धर्म का वास होता है। इसीलिए यहां धर्म-सरोवर को शान्ति रूप तीर्थ में होना कहा है।

महर्षि व्यास ने भी इसी प्रकार के स्नान का विधान किया है। ने कहते हैं-

्ञानपालीपरिक्तिं, ब्रह्मचर्यदयाम्भाति )

स्नात्वाऽति विमले तीथें, पापपद्धापहारिणि ॥

अर्थात् ज्ञान की पाल से चारों ओर घिरे हुए, निर्मल, पापरूपी कीचड़ को थो डालने वाले और व्रह्मचर्य तथा दया रूपी पानी से भरे हुए तीर्थ में स्नान करना चाहिए।

यही आध्यात्मिक स्तान आत्म-शुद्धि का जनक है। यही संयमी पुरुषों के लिप उपदिय है।

निर्ग्रन्थ-प्रवचन-चतुर्थ अध्याय

समासम्

नगः हि पांचवां अध्याय ।

श्री भगवान् उवाच---

## मूलः-तत्थ पंचविहं नाणं, सुझं आभिणिवोहियं । झोहिनाणं च तइझं, मणनाणं च केवलं ॥ १ ॥

छायाः-तत्र पञ्चविधं ज्ञानं, अुलमाभिनिवोधिकम् । श्रवधिज्ञानं च तृतीयं, मनोज्ञानं च केवलम् ॥ १ ॥

भाष्यः - चतुर्थ अध्याय में आत्म-शुद्धि के उपायों का निरूपए किया गया है। उन निरूपित उपायों की समझ और व्यवहार में लाना ज्ञान पर निर्भर है। सम्यग्ज्ञान के बिना आत्म-शुद्धि के उपाय यथावत् न जाने जा सकते हैं और न उनका अनुप्रान ही किया जा सकता है। अतः ज्ञान का निरूपए करना आवश्यक है। इस सम्वन्ध से प्राप्त ज्ञान का श्ररूपए इस पंचम अध्याय में किया जाता है।

जिसके द्वारा पदार्थ का स्वरूप जाता जाता है उसे झान कहते हैं। ग्रान आत्मा का अनुजीवी गुए है। वह जीव का असाधारण धर्म है और प्रत्येक अवस्था में उस की सत्ता विद्यमान रहती है। ज्ञान मूलतः एक ही गुए है और वह झानावरए कर्म से आच्छादित हो रहा है। परन्तु सूर्य यादलों से आच्छादित होने पर भी लोक में थोड़ा-बहुत प्रकाश अवश्य करता है, उसी प्रकार जान, ज्ञानावरण से आच्छादित होने पर भी थोड़ा-बहुत प्रकाश अवश्य करता है। हां, ज्ञानावरण कर्म का यदि प्रवल उदय होता है तो जान का प्रकाश कम होता है और यदि सूदम उदय होता है तो ज्ञान का प्रकाश अधिक होता है। जैसे सघनतर मेघपटल का आवरण होने से सर्य कम मकाश करता है और विरत मेघ रूप आवरण होने से भाधिक प्रकाश करता है। मेवा का सर्वथा अभाव होने से सूर्य अपने असली स्वरूप में उदित होता है और प्रचुर मकाश फैलाता है उसी प्रकार जानावरण कर्म का सर्वथा श्रमाय होने पर जान संपूर्ण रूपेण अभिव्यक होकर, जगत् के समस्त पदायों को अवभासित करने लगता है। इस कथन से यह स्पष्ट हो गया कि प्रत्येक आत्मा में ज्ञान समान रूप से अन न्त है, किन्तु जीवों में जो ज्ञान संवंधी तारतम्य दृष्टिगोचर होता है उसका कारण ज्ञानावरण कर्म है। ज्ञानावरण कर्म के च्रयोपशम के कारण ही ज्ञान की अनेक अव-स्थाएँ होती हैं। यह सब अवस्थाएँ अनन्तानन्त हैं, -फिर भी सुविधा पूर्वक समफने के लिए उन अवस्थाओं का वर्गीकरण करने पर मूल पांच वर्ग वनते हैं। इन्हीं पांच वर्गों का यहां सूत्रकार ने उल्लेख किया है। (१) श्रुतज्ञान (२) आभिनिवोधिकज्ञान (३) अवधिज्ञान (४) मनःपर्यायज्ञान और (४) केवल ज्ञान, ये ज्ञान के पांच भेद हैं।

यद्यपि यहां श्रुतज्ञान का प्रथम और श्राभिनिबोधिक श्रर्थात् मतिज्ञान का तदनन्तर कथन किया है, किन्तु नन्दी आदि सूत्रों में मतिज्ञान का उल्लेख सर्वप्रथम किया गया है। यहां श्रुतज्ञान को प्रधान मान कर झादि में उसका उल्तेख किया है, जव कि नन्दी आदि सूत्र-ग्रंथों में अन्य अपेत्ता से मतिज्ञान का आदि में उत्तेल पाया जाता है। चाहे मंतिज्ञान का आदि में उत्नेख किया जाय, चाहे श्रुतज्ञान का किन्तु दोनों का उत्नेख एक साथ ही सब स्थानों पर किया गया है। इसका कारण यह है कि मतिजान और श्रुतजान के स्वामी एक ही हैं। जिस जीव को मतिजान होता है उसे श्रुतज्ञान अवश्य होता है और जिसे श्रुतज्ञान होता है उसे मातेज्ञान अवश्य होता है। इसके अतिरिक्त अनेक जीवों की अपेत्ता और एक जीव की-अपेत्ता दोनों की स्थिति भी समान है । अनेक जीवों की अपेका मति ज्ञान और अतज्ञान-दोनों सर्वकाल रहते हैं और एक जीव की अपेता छयासठ सागरोपम काल पर्यन्त दोनों जान निरन्तर होते हैं। इन दोनों ज्ञानों के इन्द्रिय और मन रूप कारण भी समान हैं-अर्थात् दोनों हैं। छान इन्द्रिय और मन की सहायता से उत्पन्न होते हैं । समी द्रव्यों को मतिहान और अतहान-दोनों जान सकते हैं, अतएव दोनों में विषय की समानता भी है। मतिज्ञान भी परोच्च है और अुतज्ञान भी परोच्च है। इस प्रकार परोच्चता की समानता भी दोनों में, पाई, जाती हैं। इस कारण सर्वत्र दोनों जानों का एक साथ उत्तेख पाया जाता है। 👘

दोनों का एक साथ उह्नेख होने पर भी इन्हें आदि में कहने का क्या कारण है ? इस प्रश्न का समाधान यह है कि मांत-श्रुत ज्ञान के होने पर ही अवधि आदि जानों की प्राप्ति हो सकती है। इन दोनों जानों के अभाव में अवधि जान आदि की प्राप्ति नहीं हो सकती। अत्रपत्र दोनों जानों को आदि में कहा है। इन दोनों में भी प्रायः मतिज्ञान का आदि में और श्रुतज्ञान का वाद में उन्नेख किया जाता है से। उत्पत्ति की अपेक्षा समझना चाहिए। अर्थात् पहले मति-ज्ञान की उत्पत्ति होती है और फिर श्रुतज्ञान उत्पन्न होता है। इसके अतिरिक्त श्रुतज्ञान का एक प्रकार से मतिज्ञान का इं। भेद स्वीकार किया गया है, इसलिए भी मतिज्ञान का पूर्व-निर्देश पाया जाता है

मतिहान और श्रुतज्ञान के ग़श्चःत् ही श्रवघिज्ञान का उत्तेख किया गया है। उसका कारण यह है कि श्रवाधिज्ञान काल, विपर्यय, स्वामित्व श्रौर लाभ की टाप्टे के रन दोनों झानों से मिलता-जुलता है। मातज्ञान श्रौर श्रुतज्ञान का जा स्थितिकाल

[ {== ]

#### पांचवां अध्याव

( छयासठ सागरोपम ) वतलाया है उतना ही स्थितिकाल अवधिज्ञात का होने के कारण काल की समानता है। सम्यक्तव प्राप्ति से पहले जैसे मतिज्ञान आरे श्वतज्ञान विपरित ( मिथ्याज्ञान ) होते हैं उसी प्रकार मिथ्यात्व के उद्य की अवस्था में अवधिज्ञान भी विपरीत होता है, इस प्रकार तीनों में विपर्यय रूप से लमानता. है । जो मतिज्ञान और अनजान का स्वामी होता है वही अवाधिजान का खामी हो सकता है, अतएव खामी संवंधी समानता है । सम्यक्तव की उत्पत्ति होने पर तीनों ज्ञान प्रज्ञान मिट कर एक ही साथ ज्ञान रूपतां का लाम करते हैं, अतः लाभ की अपेचा भी तीनों जानों में साधम्य है। इन खब सदशताओं के कारण श्रुतज्ञान और मातज्ञान के पश्चात अवधिज्ञान का उत्तेख किया गया है। ग्रवधिज्ञान की मनःपर्यायज्ञान के साथ अनेक समानताएँ हैं अतएव अवधिज्ञान के पश्चात् मनःपर्याय ज्ञान का उल्लेख किया है। जैसे-प्रवाधिज्ञान छुद्र स्थों को होता है श्रौर मनःपर्यायज्ञान भी छुद्रस्थों की होता है। अवाधेज्ञ न पुद्गल को विपय करता है और मनःपर्यायज्ञान भी पुद्गल को विषय करता है अतपच विषय की अपेका भी दोनों में साहश्य है। इसके अतिरिक्त दोनों जान, जानावरण कमें के चयोपचम से ही उत्पन्न होते हैं इसलिए भी अवधिमान के अनन्तर मनःपर्याय ज्ञान का उटलेख किया गयां हैं।

केवलजान अन्त में प्राप्त होता है इसलिप अन्त में उसका निर्देश किया गया है। इन पीचों जानों में मतिज्ञान और थुतजान परोच हें और शेष तीन जान प्रसन्न हैं। जीव के द्वारा जो लुना जाता है उसे थुत कहते हैं। मतिजान के पश्चात जो विशेष जान शब्द के वाच्य-वाच के माव की अपेचा रख कर होता है वह शुतजान कहलाता है। वस्तुतः ज्ञान आत्मा से कर्थचित् अभिन्न है अतप्व आत्मा भावशुत कर्ष है, क्योंकि वह सुनता है। जिसे सुना जाता है वह शब्द द्रव्य-श्रुत है। द्रव्य-श्रुत रूप शब्द यद्यपि पुद्रल रूप होने के कारण अचेतन है- अज्ञानमय है, इसलिप उसे ज्ञान नहीं कहा जा संगरण होता है और वर्षता का श्रुतींपयोग वीले जाने वाले शब्द का कारण होता है, अतप्व श्रुतज्ञान के कारणभूत या कॉर्यभूत शब्द में श्रुत का उपचार किया जाता है। इसले यह स्पप्ट हो चुका कि शब्द परमार्थ से श्रुत नहीं है किन्तु उपचार से श्रुत कहलाता है। परमार्थ से श्रुत वह है जो सुनता है—अर्थात् आत्मा अथवा आत्मा का शब्द-विषयात्मक उपयोग रूप धर्म।

पदार्थ के अभिमुख अर्थात् पदार्थ के होने पर ही होने चाला, निश्चयात्मक, इन्द्रिय और मन से उद्भूत झान अभिनिवोध झान या मतिझान कहलाता है।

मतिझान और अतझान दोनों हो झान इन्द्रियों और मन से उत्पन्न होते हैं फिर भी दोनों में काफ़ी अन्तर है। श्रुतझान संकेत-विषयक परोपदेश रूप होता है अर्थात् संकेत कालीन शब्द का अनुसरण करके वाच्य-वाचक भाव संबंध से युक्त होकर 'घट-घट' इस प्रकार आन्तरिक शब्दोहलेज सहित, इन्द्रिय और मनोजन्य जान अत-

[ 2=E ]

ज्ञान कद्दलाता है। यह अतझान शब्दोल्लेख के साथ उत्पन्न होता है अतएव अपने विषयभूत घट आदि पदार्थों के प्रतिपादक घट आदि शब्दों का जनक होता है और उससि अर्थ की प्रतीति कराता है। मतिज्ञान में शब्दोल्लेस नहीं होता है।

यहाँ यह शंका की जा सकती है कि श्रुतज्ञान का यहाँ जो लज्ञ ए कहा गया है वह एकेन्द्रिय जीवों में नहीं पाया जा सकता है। इसका समाधान यह है कि-एकेन्द्रिय जीवों के द्रव्य श्रुत का अभाव होने पर भी साते हुए साधु के समान भाव-श्रुत है। पृथ्वीकाय आदि जीवों को द्रव्य इन्द्रिय का अभाव होने पर भी सूच्म भाव-इन्द्रिय का ज्ञान होता है इसी प्रकार द्रव्य श्रुत का अभाव होने पर भी उनके भाव श्रुत का सद्भाव है।

इस प्रकार मतिझान और श्रुतझान का भेद यहाँ वतलाया गया है। उससे यह नहीं समझना चाहिए कि दोनों ज्ञान सर्वथा भिन्न ही हैं। क्योंकि एक प्रकार का विशिष्ट मातिझान ही श्रुतज्ञान है। जैसे सूत और सूत से बनी हुई रस्सी में अत्यन्त भेद नहीं है उसी प्रकार मतिझान से उत्पन्न होने वाला श्रुतज्ञान मतिज्ञान से सर्वथा भिन्न नहीं है। दोनों में कार्य-कारण भाव संबंध है और कार्य-कारण में सर्वथा भेद नहीं होता। जैसे सोना और सोने से बना हुआ कुंडल एकान्त भिन्न नहीं है, उसी प्रकार मतिज्ञान और मतिज्ञान-जन्य श्रुतज्ञान भी एकान्त भिन्न नहीं हैं।

आत्मा जब किसी वस्तु को जानने के लिए उन्मुख होता है तव सर्व-मथम उसे उस वस्तु के सामान्य धर्म अर्थात् सत्ता का प्रतिमास होता है सत्ता या महा-सामान्य के प्रतिभास को दर्शनोपयोग कहा गया है। दर्शनोपयोग यद्यपि झान से भिन्न माना जाता है, क्योंकि उसमें विशेष का प्रतिमास नही होता, तथापि वह भी झान का ही आरंभिक रूप है और झान की सामान्य मात्रा उसमें भी पाई जाती है। दर्शन के अनन्तर आत्मा वस्तु के विशेष धर्मों को जानने योग्य वनता है। उस समय मतिझान का आरंभ होता है। मतिझान के, विकासकम के अनुसार चार मुख्य भेद माने गये हैं—(१) अवग्रह (२) ईहा (३) अवाय और (४) धारणा। दर्शन के अनन्तर अव्यक्त का आरंभ होता है। मतिझान के, विकासकम के अनुसार चार मुख्य भेद माने गये हें—(१) अवग्रह (२) ईहा (३) अवाय और (४) धारणा। दर्शन के अनन्तर अव्यक्त का आरंभ होता है। मतिझान को प्रहण करता है और अवग्रह झान भी सामान्य को प्रहण करता है, फिर भी दोनों के विषयभूत को प्रहण करने वाला झान अवग्रह कहलाता है। दर्शन भी सामान्य को प्रहण करता है और अवग्रह झान भी सामान्य को प्रहण करता है, फिर भी दोनों के विषयभूत सामान्य में भेद है। दर्शन सत्ता सामान्य (महासामान्य) को विषय करता है और अवग्रह मनुष्यत्व आदि श्रवनन्तर जब झान का किञ्चित् विकास होता है ते। 'मनुष्य है' ऐसा झान श्रवग्रह हारा होता है। अवग्रह झान के अनन्तर नियम से संशय होता है। वह 'यह मनुष्य दक्षिणी है या पश्चिमी है' इस प्रकार से उत्पन्न होता है। इस संशय का निवारण करते हुए, ईहा झान की उत्पत्ति होती है। संशय में सद्भुत और असद्भुत-दोनों धर्म तुल्य कोहि के होते हैं। न तो सद्भुत धर्म का सद्भाव सिद्ध करने वाला कीई प्रमाण होता है और न प्रसद्भुत धर्म का श्रमाय सिद्ध करने वाला ही। प्रमाण उस समय गंचवां अम्याय

[ 939 ]

मालूम दोता दै। ईहा झान सद्भूत घर्म को ग्रहण करने के लिए उन्मुख होता है झौर श्रसद्भूत घर्म को त्याग करने के सन्मुख दोता है। 'यह मनुष्य दत्तिणी होना चाहिए' इस प्रकार सद्भूत पदार्थ की झौर मुकता हुआ झान ईहा कहलाता है। ईहा के पश्चात् आत्मा की ग्रहण-शक्ति का पर्याप्त विकास हो जाता है, अतएव 'यह दत्तिणी ही है' इस प्रकार के निश्चयात्मक वोध की उत्पत्ति होती है इसे अपाप या अवाय कहते हैं। अवाय के द्वारा पदार्थ को संस्कार या वासना के रूप में धारण कर लेना जिससे कि कालान्तर में उसकी स्मृति हो सके-धारणा झान कहलाता है।

मतिझान के इन मेदों की उत्पात्त इसी फम से होती है। दर्शन, अवप्रह, संशय, ईहा, श्रवाय और घारणा-यदी झानोत्पत्ति का फम है। विना दर्शन के अवग्रद नहीं हो सकता, विना श्रवग्रह के संशय नहीं हो सकता, इसी प्रकार पूर्व-पूर्व के विना उत्तरोत्तर ज्ञानों का प्रादुर्भाव दोना संभव नहीं है। कभी-कभी हम अत्यन्त परिचित चस्त को देखते हैं तो ऐसा जान पड़ता है, मानों दर्शन-अवग्रह आदि हुए विना ही सीघा अवाय झान हो गया हो, क्योंकि देखते ही वस्तु का विशेष व्यवसाय हो जाता है, परन्तु वास्तव में पेसा नहीं होता। श्रतिशय परिचित पदार्थ का निश्चय भी दर्शन− अवग्रद आदि के कम से ही होता है, पर शोधता के कारण हमें कम का झान नहीं हो पाता। कमल के सौ पत्ती को, पक-दूसरे के ऊपर जमाकर कोई उसमें पूरी शक्ति के साथ यांदे भाला घुसेड़े तो वह भाला इतना जल्दी पत्तों में घुस जायगा कि ऐसा मालूम होगा, मानों सब पत्ते एक साथ ही छिद गये हों । पर जरा सावधानी से विचार किया जाय तो मालूम होगा कि भाला सर्वप्रथम पहले पत्ते को छुआ, फिर उसमें घुसा और फिर उससे बाहर निकला । इसके बाद फिर इसी कमसे दूसरे, तीसरे छादि पत्तों को छेदता है। जब भाले जैसे स्यूल पदार्थ का व्यापार इस तेजी से होता है कि कम का भान ही नहीं हो पाता तो झान जैसी सूदम वस्तु का व्यापार उससे भी अधिक शीघता से हो, इसमें फ्यां आश्चर्य है ? अतएव कम चाहे प्रतीत हो चाहे न हो, पर सर्वत्र यही फम होता है, यह निश्चित है।

पूर्वोक्त अवग्रह झान दो प्रकार का है—(१) व्यखनावग्रह और (२) अर्थावग्रह । जैसे दीपक के द्वारा घट प्रकट किया जाता है उसी प्रकार जिसके द्वारा अर्थ प्रकट किया जाय वह व्यन्जन कहलाता है । वह उपकारऐस्ट्रिय और शस्द आदि रूप परिएत द्रव्य का संवंध रूप है । तात्पर्य यह है कि इन्द्रिय और शिप्द का संवंध व्यंजन कहलाता है और उसमें झान की मात्रा अरुप होती है, अतपच वह अव्यक्त होता है । जैसे नवीन सिकोरे पर एक-दो पानी के विन्दु डालने से वह आर्द्र नहीं होता है । जैसे नवीन सिकोरे पर एक-दो पानी के विन्दु डालने से वह आर्द्र नहीं होता, उसी प्रकार इन्द्रियों के द्वारा प्रहण किये जाने वाले पदार्थ एक-दो समय में व्यक्त नहीं होते, किन्तु वारम्वार प्रहण करने से व्यक्त होते हैं । वहांव्यक्त आवग्रद से पहले जो अवग्रह होता है वह व्यंजनावग्रह है । व्यंजनावग्रह चच्चु और मन को छोड़कर, शेर चार इन्द्रियों द्वारा ही होता है, क्योंकि यही चार इन्द्रियां प्राप्यकारी हो चच्च और मन, पदार्थ का स्पर्श किये विना ही पदार्थ को जानते हैं, उन कि

ज्ञान-प्रकरण

[ १६२ ]

स्पर्शन, रसना, वाण और ओत्र इन्द्रियाँ, कमशः स्पर्श, रस, गंध और शब्द को स्पर्श करके ही जानती हैं। अतएव व्यक्षन अवप्रह के चार भेद होते हैं। कोई-कोई लोग स्पर्शन आदि की भांति चजु को भी प्राप्यकारी मानते हैं, सेंग अचित नहीं है। चजु-इन्द्रिय यदि पदार्थ को स्पर्श करके पदार्थ को जाने तो आग्न को जानते समय, आग्न के साथ उसका स्पर्श होना स्वीकार करना पड़ेगा और ऐसी स्थिति में वह दग्ध क्यों न होगी ? इसी प्रकार काच की शोशी में स्थित चस्तु के साथ चजु का सस्वन्ध न हो सकने के कारण उसका ज्ञान न हो सकेगा । अतएव चजु को अप्राप्यकारी ही स्वीकार करना चाहिए । विस्तारभय से यहां इस विषय का विशेष विचार नहीं किंवा गया है।

इसी प्रकार मन भी अप्राप्यकारी है। जो लोग मन को प्राप्यकारी मानते हैं वे भाव मन को प्राप्यकारी कहेंगे या द्रव्य मन को ? अर्थात् भावमन पदार्थ के पास जाता है या द्रव्यमन ? भावमन चिन्तन-ज्ञान रूप है और चिन्तन ज्ञान जीव से अभिन्न होने के कारण जीव रूप ही है। जीव रूप साबमन गरीर में व्याप्त है। वह शरीर से बाहर नहीं निकल सकता, जैसे कि शरीर का रूप शरीर से बाहर नहीं निकल सकता । यदि घह कहा जाय कि द्रव्यमन विषय-देश में जाता है और विषय को स्पर्श केंद्रके उसे जानता है, सो यह कथन भी युक्तिसंगत नहीं है। काययोग के अव-लस्वन से, जीव द्वारा प्रहर किये हुए, चिन्तन को प्रवृत्त कराने वाले मनोवर्गणा के अन्दर्गत द्वारा का समूह द्रव्यमन कहलाता है। द्वयमन पुद्रल कराने वाले मनोवर्गण के अन्दर्गत द्वयों का समूह द्वयमन कहलाता है। द्वयमन पुद्रल रूप होने के कारण जड़ है- अज्ञान रूप हैं। वह विषय-देश में जा करके भी विषय को अहण नहीं कर सकता । अतप्र उसे प्रान्यकारी सानना निरर्थक है। इस प्रकार मन भी अप्राप्यकारी सिद्ध होता है।

अव्यक्त शब्द आदि विषय को प्रहर्ण करने वाला अर्थावप्रह कहलाता है। यह अर्थावप्रह सिर्फ एक समय मॉर्क रहता है और अपेका भेद से असंख्यात समय का भी होता है। अर्थावप्रह पांची इन्द्रियों से तथा मन से होता है, अंतएव उसके छह भेद होते हैं।

अवप्रह, ईहा, अवाय और धारखा, वारह प्रकार के पदार्थों को प्रहण करते हैं। वे इस प्रकार हैं—(१) बहु-बहुत को (२) एक को (२) बहुत प्रकार के पदार्थ को (४) एक प्रकार के पदार्थ को (४) चिप्र-जिसका ज्ञान शीघ हो। जाय (६) आदिप्र-जिसका ज्ञान देर से हो (७, अनिःस्तत-जो पदार्थ पूरा बाहर न निकला हो (२) निभ् चित-जो पूरा निकला हो (१) उक्त-कथित (१०) अनुक्त-जिसका ज्ञान विना कहे आभि-प्रत-जो पूरा निकला हो (१) उक्त-कथित (१०) अनुक्त-जिसका ज्ञान विना कहे आभि-प्राय से हो (९१) छुव-निश्चल (१२) अधुव-आनिश्चल। इन बारह प्रकार के पदार्थों को विषय करने के कारण अवग्रह आदि चारों के बारह-वारह भेद होकर अड़तालीस भद मातिज्ञान के होते हैं। अड़तालीस प्रकार का यह मतिज्ञान पांचो-इन्द्रियों और मन स होता है अतपव जुह से गुणा करने पर दो सौ अट्ठासी (२न्द) भेद हो जोते हैं।

#### पांचवां अध्याय

व्यक्जनावग्रद, वारद प्रकार के पदार्थों का चार इन्द्रियों द्वारा होता है अतएव उसके अड़तालीस होते हैं। इन अड़तालीस भेदों को पूर्वोक़ दो सौ अट्टासी भेदों में सम्मिलित कर देने से कुल तीन सौ छत्तीस ( ३३६) भेद मुतिक्षान के निष्पन्न होने हैं।

श्रौत्पातिकी वुद्धि, वैनयिकी वुद्धि, कर्मजा वुद्धि श्रौर पारिणामिकी वुद्धि भी मतिझान रूप ही हैं। इन्हें उक्त भेदों में शामिल करने स तीन सौ चालीस भेद होते हैं। इन चारों वुद्धियों का स्वरूप श्रौर उनके उदाहरण श्रन्यत्र देखने चाहिए। प्रन्थ-विस्तार के भय से उनका यहां विवेचन नहीं किया जाता।

यहां यह बता देना आवश्यक है कि ओत्रेन्द्रिय वारह योजन दूर से आये हुए शब्द की और स्पर्शन, रसना तथा झाए इन्द्रियां नव योजन दूर से आये हुए प्राप्त अर्थ को प्रहण कर सकती हैं। इससे अधिक दूरी से आये हुए विषय को ये इन्द्रियां प्रहण नहीं कर सकतीं, क्योंकि अधिक दूरी के कारण दृव्यों का परिएमन मन्द हो जाता है और इन्द्रियों में उन्हें प्रहण करने की शक्ति नहीं होती। चच्छ-इन्द्रिय पक् लाख योजन दूर तक के रूप को देख सकती है। आधुनिक वैक्षानिकों द्वारा आविष्ठत दूरवीचए यन्त्र ( दुरबीन ) की सहायता से जितनी दूर के पदार्थ नेत्र द्वारा देखे जाते हैं, उनसे भी अधिक दूरवर्त्ती पदार्थों को देखने का सामर्थ्य नेत्रों में है, यह बात रस से स्पष्ट हो जाती है।

अन्यान के विस्तार की अपेत्ता अनन्त सेद हैं। उन सब का कथन करना संभव नहीं है। अतएव संत्तेप की अपेत्ता उसके अंग प्रविष्ट और अंग वाहा-दें। मेद बतलाये गये हैं और मध्यम विवत्ता से चौदह भेद कहे गये हैं।

तीर्थंकर भगवान द्वारा उपदिष्ट द्वादश श्रंग रूप श्रुत को अंग प्रविष्ट श्रुत कहते हैं। उसके वारह भेद इस प्रकार हैं:---(१) श्राचारांग (२) स्त्रकृतांग (३) स्थानांग (४) समवायांग (४) व्याख्याप्रह्मप्ति (६) झात्तधर्म् कथांग (७) उपासकदशांग (=) मन्त-रुत्दशांग (६) श्रनुत्तरापपातिकदशांग (४०) प्रश्नव्याकरण (११) विपाक (१२) इप्टि-वाद। श्रमण भगवान महावीर के पवित्र उपदेश इस द्वादशांकों में संकलन किये गये थे। इन श्रंगों का श्रधिकांश भाग विच्छिन्न हो। गया है श्रोर वारहवां रप्टिवाद पूरा का पूरा विस्मृति के उदर में समा गया। इसी पवित्र श्रुत को झंग प्रविष्ट श्रुत कहते हैं। श्रव्यात्मक श्रुत पौद्गलिक होने से ज्ञान रूप नहीं है किन्तु ज्ञान का कारण होने से वह श्रुत कहताता है। इसी प्रकार द्वादशाङ्गी के श्राधार से निर्मिस, श्राचार्य-विरचित दशवैकालिक, उत्तराध्ययन श्रादि श्रुत छंग वाह्य युत कहलाता है। जो भंग याह्य श्रुत, श्रंग प्रविष्ट से विरुद्ध नहीं होता वही प्रमाण होता है। जंग बाह्य जुत का क्र

अतमान के चौदह भेद इस प्रकार हैं--(१) अत्तरश्रुत (२) अनत्तरभुत (३) संक्षिश्रुत (४, असंत्रिश्रुत (४) सम्यक्श्रुत (६) मिथ्याश्रुत (७) सादिश्रुत (न अनादि श्रुत (१) सपर्यवासितश्रुत (१०) अपर्यवासितश्रुत (११) गामिकश्रुत (१३) ज्ञाप्राविष्ट-

ज्ञान-प्रकरण

[ 888 ]

श्रुत (१४) ग्रंगवाह्यश्रुत।

(१) अत्तरश्चत-अनुपयोग अवस्था में भी जो चलित नहीं होता वह अत्तर कहलाता है । अत्तर तीन प्रकार के हैं-(१) संज्ञात्तर (२) व्यंजनात्तर और ३) लाव्धि-अत्तर।

हंसलिपि, भूतलिपि, उड्डीलिपि, पवनीलिपि, तुरकीलिपि, कीरीलिपि,दाविईा लिपि, मालवीलिपि, नटीलिपि, नागरीलिपि, लाटलिपि पारसीलिपि, अनिमित्तलिपि, चाएक्यलिपि, मूलदेवीलिपि, आदि-आदि लिपियों में लिखे जाने वाले अत्तर संझात्तर कहलाते हैं । मुख से बोले जाने वाले अ, आ, क, ख, आदि अत्तर व्यंजन-अत्तर कहलाते हैं । इन्द्रिय या मन के द्वारा उप त्रब्ध होने वाले अत्तर लब्धि-अत्तर कहलाते हैं । यह अत्तर अथवा इनसे होनेवाला श्रुतज्ञान अत्तर-श्रुत कहलाता है ।

(२) अनक्तरभुत - उच्छ्यास, निःश्व स, थूं ग्रना, खांसना, छींकना, सूंधना, चुटकी वजाना, इत्यादि अनक्तरभ्रुत कहलाता है। क्योंकि विशिष्ट संकेत पूर्वक जब यह चेप्राएँ की जाती हैं तो दूसरे को इन चेप्रायों से चेप्रा करने वाले का अभिप्राय चिदित हो जाता है। यह सब पूर्व कथनानुसार उपचार से ही श्रुतज्ञान कहलाता है। (२) संज्ञि-श्रुत-विशिष्ट संज्ञा वाला जीव संज्ञी कहलाता है। संज्ञी जीव के श्रुत को संज्ञीभूत कहते हैं।

(४) असंजिश्रत-असंजी अर्थात् अत्यत्। संज्ञा वाले जीव असंज्ञी कहलाते हैं। उनका श्रुत असंज्ञीश्रुत कहलाता है।

(४) सम्यक्शुत—सम्यक्त्वपूर्वक जो श्रुत होता है अर्थात् सम्यग्द छ जीव को जो श्रुतज्ञान होता है वह सम्यक्शुत कहलाता है।

ं (६) मिथ्याश्रुत-मिथ्यादृष्टि जीवों का श्रुत मिथ्याश्रुत है।

(७) सादिमुत-जिस श्रुत की आदि होती है वह सादिश्रुत है।

ु(द) अनादिशुत-जिस श्रुत की आदि नहीं होती वह अनादिश्रुत है।

द्व्याधिकनय की अपेचा द्वादशांगी रूप मुत निस्य होने के कारण अनादि और साथ ही अनन्त है। क्योंकि जिन जीवों ने यह श्रुत पढ़ा है या जो पढ़ते हैं अथवा पढ़ेंगे, वे अनादि अनन्त है और उनसे अभिन-पर्यायरूप होने के कारण श्रुत भी अनादि-अनन्त है। पर्यायार्थिकनय की दृष्टि से यह श्रुत सादि और सान्त है, क्यों कि वह पर्याय रूप है और पर्याय सादि होती है और सान्त होती है।

(१.१०) सपर्यवसित-अपर्यवसित शुत-जिसका अन्त हो वह सपर्यवसित शुत और जिसका अन्त न हो वह अपर्यवसित श्रुत कहलाता है । इनका स्पष्टीकरण जपर किया जा चुका है।

(११) गमिक श्रुत-जिस मंगों की तथा गणित आदि की वहुलता होती है अथवा जिसमें प्रयोजनवश समान पाठ होते हैं वह गमिक श्रुत कहलाता है। पांचवां अध्याय

(१२) अगमिकश्रुत - गाथा, स्ठोक आदि रूप विसदश पाठ वाला श्रुत अग-मिक श्रुत कहलाता है।

(१३-१४) ग्रंगप्रविष्ठ-ग्रंगवाह्य श्रुत-दोनों का कथन पहले किया जा चुका है।

विना इन्द्रिय और मन की सहयता से, मर्यादापूर्वक, रूपी पदार्थों को स्पष्ट जानने वाला ज्ञान अवधिज्ञान कहलाता है। अवधिज्ञान के विभिन्न अपेत्ताओं से कई प्रकार से भेद होते हैं। संत्तेप से निमिक्त की अपेत्ता उसको दो। भेद हैं—(१) भव-प्रत्यय अवधि और (२) त्तयोपशम प्रत्यय अवधि । जैसे पत्तियों का आकाशगमन भव-हेतुक है उसी प्रकार देव और नारकी जीवों को, भवके निमिक्त से होने वाला अवधिज्ञान भवप्रत्यय अवधि कहलाता है। देव-नारकी के अतिरिक्त अन्य जीवों को त्तयोपशम निमित्रक होता है।

यद्यपि अवधिज्ञान चायोपशमिक भाव है अतएव देवों और नारकियों को भी बिना च्योपशम के अवधिज्ञान होना संभव नहीं है, फिर भी उनके अवधि को भवहेतुक कहने का आशय यह है कि देव भव और नारकी भव का निमित्त पाकर अवधिज्ञान का च्योपशम अवश्यमेव हो जाता है, इसी कारण उनका ज्ञान भवप्रत्यय कहलाता है। मनुष्य भव और तिर्थञ्च भव में जो अवधिज्ञान होता है वह भव का निमित्त पाकर नहीं होता है। यही कारण है कि सब देवों और नारकियों को तो अवधिज्ञान होता है पर सब मनुष्यों और तिर्यञ्चों को नहीं होता।

अवधिज्ञान के छह भेद उसके खरूप की अपेका होते हैं। वे इस प्रकार हैं---(१) अनुगामी (२) अननुगामी (३) वर्द्धमान (४) हीयमान (४) अवस्थित (६) अनवस्थित।

(१) अनुगामी--जो भवधिज्ञान, अवधिज्ञानी के साथ एक स्थल से दूसरे स्थल पर जाने पर साथ जाता है, जैसे सूर्य का प्रकाश सूर्य के साथ जाता है।

(२) अनजुगामी-जो अवधिक्षान, एक स्थल पर उत्पन्न होकर अवधिक्रान के साथ अन्यत्र नहीं जाता, जैसे वचन ।

(३) वर्द्धमान-वांसों की रगड़ से उत्पन्न होने वाली अग्नि सृखा ईंघन आधिक-अधिक मिलने से जैसे कमग्रः वढ़ता जाती हैं, उसी प्रकार जो अवधिझान जितने परिमाण में उत्पन्न हुआ था, वह परिमाण सम्यग्दर्शन आदि गुणों की विशुद्धि की वृद्धि का निमित्त पाकर उत्तरोत्तर वढ़ता जाता है।

(४) द्वीयमान-ईंधन की कमी से जैसे अग्नि उत्तरोत्तर कम दोती जाती दे उसी प्रकार जो अवधिवान सम्यग्दर्शन आदि गुर्गों की दानि के कारण उत्तरोत्तर कम होता जाता है।

(श) अवस्थित - जो अवधिझान जितने परिमाण में उत्पन्न होता है उतने ही परिमाण में आजीवन या केवलगान की उत्पत्ति होने तक बना रहता है अर्थात् न बढ़ता है न घटता है, वह अवस्थित कहलाता है।

[ X38 ]

- ज्ञान-प्रकरण

[ 888 ]

(६) अनवस्थित जो अवधिज्ञान कभी चढ़ जाता है, कभी घट जाता है, स्थिर-एक ही परिमाए वाला नहीं रहता वह अनवस्थित कहलाता है। जैसे जिल की लहरें तीव वायु के निमित्त से चुद्धि को प्राप्त होती हैं और मन्द वायु के संयोग से हानि को प्राप्त होती हैं।

उत्हृष्ट श्रंबधिज्ञान ( परमावधि ) च्रेत्र की अपेचा लोक के वरावर आलोक के असंख्यात खंड, काल की अपेचा असंख्यात उत्सपिंगी-श्रवसपिंगी, द्रव्य से समस्त रूपी द्रव्य और भाव से असंख्यात पर्याये, जानता है । जघन्य श्रवधिझान, तीन समय पर्यन्त आहार करने वाले सूदम पनक ( वनस्पति-विशेष ) जीव के जघन्य शरीर का जितना परिमाख होता है, उतने ही च्रेत्र को जानता है । इस झान के मध्यम मेद असंख्यात हैं, और उन सब का वर्शन करना शक्य नहीं है ।

संझी जीवों द्वारा मन में सोचे हुए अर्थ को जानने वाला आन मनःपूर्याय झान कहलाता है। यह झान मनुष्य चेत्र प्रमाण विषय वाला है। गुणप्रत्यय है। विविध ऋदियों के घारक, वर्धमान चारित्र वाले, अप्रमत्त संयमी मुनिराजों को ही इसकी प्राप्ति होती है।

मुनुष्य केत्र में संशी जीवों द्वारा काय योग से प्रहण करके मनोयोग रूप परि-णत किये हुए मनोद्रव्यों की मनः पर्याय आनी जानता है । माव से द्रव्य मन की समस्त पर्याय-राशि के अनन्तवें भाग रूपादि अनन्त पर्यायें जो जिन्तनानुगत हैं, उन्हें जानता है। काल से प्रत्योपम के असंख्यातवें भाग प्रमाण अतीत अनुगत काल तक जानता है। भावमन की पर्यायों को मनः-पूर्याय झान नहीं जानता, क्योंकि भाव मन अरूपी है-अमूर्त्त है और अमूर्त्त पदार्थ को छबस्थ नहीं जानता, क्योंकि भाव मन अरूपी है-अमूर्त्त है और अमूर्त्त पदार्थ को छबस्थ नहीं जानता, क्योंकि भाव दी चिन्दनीय घट आदि पदार्थों को भी साचात् नहीं जानता है, किन्तु अनुमान से जानता है। मन की पर्याय अथवा आठतियों से वाह्य पदार्थ का अनुमान होता है।

मनः पर्याय झान दो मकार का होता है— ऋजुमति और विपुलमति मनः पर्याय । ऋजुमति केवलज्ञान की उत्पत्ति से पहले भी नष्ट हो जाता है और कम विश्वादि वाला होता है । विपुलमति अप्रतिपाती होता है— केवलज्ञान की उत्पत्ति पर्यन्त स्थिर रहता है और अधिक विश्वद भी होता है।

जैसे अन्य ज्ञानों से पहले सामान्य को विषय करने वाला दर्शन होता है, वैसे मनःपर्याय से पूर्व दर्शन नहीं होता।

त्रिलोक और त्रिकालवर्त्ता समस्त द्रव्यों और पर्यायों को, युगपत् प्रत्यस्न जानने वाला झान केवलझान कहलाता है। केवलझान की प्राप्ति होने पर आत्मा सर्वज हो जाता है। जगत का सूदम या स्थूल कोई भी भाव केवलजानी से अज्ञात नहीं रहता। जैसे जायोपशमिक मति, श्रुत आदि जानों के अनेक विकल्प, चयोपशम के तारतम्य के अनुसार होते हैं, वैसे कोई भी भेद केवलजान में संभव नहीं हैं। क्योंकि यह जान चायिक हैं और चय में तरतमता नहीं हो सकती। यथपि नंदी आदि सूत्रों में केवल जान के भेद बताये हैं. पर वे भेद विषय की अपेता नहीं किन्तु स्वामी के अपेता से कहे गये हैं। कोई-कोई आधुनिक परिडतमन्य लोग इन भेदों के आधार पर केवल जान के विषय में न्यूनाधिकता की करूपना करके खर्वज को असर्वज सिद्ध करने का अयास करते हैं किन्तु वह निराधार और युक्ति से विरुद्ध है। वास्तव में ज्ञान आत्मा का स्वभाव है। वह स्वभाव, ज्ञान को आच्छादित करने वाले ज्ञानावरण कर्म के हाख आच्छिन्न हो रहा है, फिर भी वह समूल नप्ट नहीं होता। एकेन्द्रिय जीवों में भी उस की कुछ न कुछ सत्ता बनी ही रहती है। जब आत्मा विकास की ओर अप्रसर होता है तव छानावरण कर्म शिथिल होता जाता है और जितने अंशों में ज्ञानावरण शिथिल होता है उतने अंशों में ज्ञान प्रकट होता चलता है । इस प्रकार जब आत्मा पूर्ण विकास की सीमा पर जा पहुंचता है तव ज्ञान भी परिपूर्ण रूप में प्रकाशमान हो जातर है । उस समय अक्षान का अंश नहीं रह सकता।

श्रज्ञान, विकारमूलक श्रतपच श्रौपाधिक है। विकारों का विनास हो जाने पर भी यदि श्रज्ञान का सर्वथा विनास न हो तो श्रज्ञान विकारमूलक न होकर आत्मा का स्वभाव ही सिद्ध होगा। श्रतएव जो लोग श्रात्मा का स्वभाव श्रज्ञान नहीं मानते उन्हें उसका श्रत्यन्त विनास स्वीकार करना पड़ेगा श्रौर श्रज्ञान का पूर्ण विनास हो जाना ही सर्वज्ञ-श्रवस्था है। इस प्रकार युक्ति से सर्वज्ञता सिद्ध होती है। सर्वज्ञ-सिद्धि के बिलए विशेष जिज्ञासुश्रों को न्याय-शास्त्र का श्रवलोकन करना चाहिए।

उस्लिखित पांच जानों में से, एक आत्मा को, एक ही साथ अधिक से आधिक चार जान होते हैं। केवलजान अकेला होता है। जब केवलजान की उत्पत्ति होती है तो शेष चार चायोपशमिक जानों का सद्भाव नहीं रहता, क्योंकि वे चायोपशम-जन्य हैं और अपूर्व हैं।

जान की उत्पत्ति यद्यपि जानावरण कर्म के चयोपशम से या चय से दोती दें किन्तु उसमें सम्यक्पन या मिथ्यापन मोहनीय कर्म के निमिन्त से आता है । तात्पर्य यद है कि मिध्यात्व मोहनीय के संसर्ग से जान-कुज्ञान-मिध्याज्ञान या अज्ञान यन जाता है । जैसे दूध स्वभावतः मधुर होने पर भी कटुक त्म्वे के संसर्ग से कदुक दो जाता है । जैसे दूध स्वभावतः मधुर होने पर भी कटुक त्म्वे के संसर्ग से कदुक दो जाता है उसी प्रकार मिथ्यात्व की संगति से ज्ञान मिध्याज्ञान वन जाता है । पांच आतों में से सिर्फ मतिश्चान, अुतज्ञान और प्रवधिज्ञान ही मिध्यादृष्टि जीवों को दोते हैं । अतपच इन्हीं तीन श्वानों के कुमतिश्वान, कुश्चतन्नान ग्रोर कुश्चवधि या विमंगणान रूप होते हैं । मनःपर्यायज्ञान और केवलज्ञान सम्यग्दृष्टियों को ही होते दें इनके मिथ्या रूप नहीं होते ।

उपर्युक्त तीन मिथ्याज्ञानों को अब्रान कहते हैं। छज्ञान का अर्थ वहां 'जान का अभाव' नहीं है किन्तु कुत्सित अर्थ में नज् समास होने के कारण ' कुत्सित जान ' येसा भर्थ होता है। [ ?E= ]

मुलः-झह सञ्वदव्वपरिणामभावविण्णत्तिकारणमणतं । सासयमण्पडिवाई एगविहं केवलं नाणं ॥ २ ॥

झाडदार्थ:--केवलझान समस्त द्रव्यों को, पर्यायों की और गुणों को जानने की कारण है, झनन्त है, शाश्वत है, अप्रतिपाती है और एक ही प्रकार का है।

माण्यः—पांचों ज्ञानों में केवलझान सर्व-श्रेष्ठ है। मुक्ति में वहीं विद्यमान रहता है और जीवन्मुक़ अवस्था में उसी से प्रमेय पदार्थों को जान कर सर्वज्ञ मगवान वस्तु स्वरूप का प्रतिपादन करते हैं। वही आगम का मूल है। अतएव सुत्रकार, ने उसका पृथकू स्वरूप निरूपण किया है।

केवलझान अकेला ही रहता है, अन्य किसी झान के साथ उसका सद्माव नहीं प्राया जाता, अतपव उसे 'केवल' (अकेला) झान कहा गया है। अथवा केवल का अर्थ ' असहाय ' अर्थात् ' विना किसी की सद्दायता से उत्पन्न होने वाला ' पेसा भी होता है। यह झान अन्य-निरपेच होता है अतः इसे 'केवल' कहते हैं। संस्कृत भाषा के अनुसार केवल शब्द की व्युत्पत्ति इस प्रकार है - 'यदर्थमधिना मार्ग केवन्ते-सेवन्ते तत् केवलम्' अर्थात् अर्थांजन जिसे प्राप्त करने के लिए संयम-मार्ग का सेवन करते हैं वह केवलझान कहलाता है।

केवलझान समस्त द्रव्यों को, समस्त पर्यायों को और समस्त भावों अर्थात गुणों को जानने में कारण है। अनन्त झेय इसके विषय है अतः यह झान भी अनन्त है। काल की अपेचा शाश्वत है और एक बार उत्पन्न होने पर फ़िर कभी उसका विताश नहीं होता अतएव वह अप्रतिपाती भी है। केवलझान विषय की अपेचा से एक प्रकार का ही है, क्योंकि उसमें न्यूनाधिकता नहीं होती। आवरण के चयोपशम की न्यूनाधिकता से झान में न्यूनाधिकता होती है। केवलझान आवरण के चयोपशम होने पर आविर्भूत होता है इस कारण उसमें न्यूनाधिकता का समव नहीं है। केवल-झान का कुछ वर्णन पहली गाथा में किया जा चुका है, अतएव यहां नहीं दुहराया जाता।

## मूलः-एयं पंचविहं नाणं, दब्वाण य गुणाण य । पजवाणं च सब्वेसिं, नाणं नाणीहि देसियं ॥ ३ ॥

द्धायाः--- एतत् पद्धविभे ज्ञानम् , दृथ्याणां च गुणाणान्न । पर्यवाणान्न सर्वेषां, ज्ञानं ज्ञानिभिदेशितम् ॥ र ॥

भाष्यः पांच ज्ञानों का निरूपए करने के पश्चात् सूत्रकार ने ज्ञानों के विषय का निरूपए किया है। ज्ञानों का विषय जगत् वर्त्ती द्रव्य, पर्याय और गुए हैं। जगत् में जितने भी द्रव्य और उनके गुए-पर्याय हैं वे सब इन पांचों ज्ञानों के द्वारा गृहीत हो जाते हैं। किसी भी द्रव्य या गुए आदि को जानने के लिए इन पांच के अतिरिक्ष छठे ज्ञान की कल्पना करने की आवश्यकता नहीं है। इस कथन से यह भी नियमित हो जाता है कि झान के द्वारा द्रव्य आदि सभी का प्रहण अवश्य हो जाता है। ऐसा कोई पदार्थ नहीं है जो इन झानों से अज्ञात रह जाय अथवा जिसे यह ज्ञान जानने में समर्थ न हो। इस कथन से यह भी निश्चित हो जाता है कि झान, द्रव्य आदि वाद्य पदार्थों को अवश्य जानता है।

्प्रथम सूचन से उन लोगों के मत का निरास किया गया है जो कि प्रसन्न और परोन्न प्रमाण रूप इन पांच ज्ञानों से भिन्न और भी ज्ञानों की कल्पना करते हैं।

दितीय सूचन से यह सूचित किया गया है कि पदार्थ में प्रमेयत्व धर्म है अर्थात् प्रत्येक पदार्थ में झान का विषय बनने की योग्यता है और झान में पदार्थों को विषय करने की योग्यता है।

ततीय सूचन से उन लोगों का अम निवारण किया गया है जो होन को वाह्य पदार्थों का बाता नहीं मानते। इस अम में प्रस्त कुछ लोग कहते हैं कि वाह्य पदार्थ-जान से भिन्न दूसरा कोई भी पदार्थ-हे ही नहीं, और कोई कहते हैं कि यह जगत् शून्य रूप है। न तो ज्ञान ही सत् है, न ज्ञान से मालूम होने वाले घट पट आदि पदार्थ ही सत् हैं। हमें घट आदि का जो ज्ञान होता है वह अम मात्र है और अनादि-कालीन कुसंस्कारों के कारण पेसा प्रतिभास होता है। संदोप से इन मतों पर विचार किया जाता है।

श्रत्यवादी लोग कहते हैं - अगर बाह्य पदार्थ का अस्तित्व स्वीकार किया जाय तो उसे परमाणु रूप मानना चाहिए या स्थूल रूप मानना चाहिए ? अगर यह कहा जाय कि बाह्य पदार्थ वस्तुतः परमाणु रूप दे तो यह प्रश्न उपस्थित होता है कि पर-माणुश्रों का बान हमें प्रत्यच से होता है या अनुमान से होता है ? प्रत्यच से परमा-णुश्रों का बान होता तो अनुभव से विरुद्ध है, क्योंकि हमें परमाणु का झान स्वप्न में भी कमी नहीं होता । 'यह घट है' 'यह पट है' पेसा बान हमें होता है पर 'यह पर-माणु है' 'में इस परमाणु को देखता-ज्ञानता हूँ' पेसा बान हमें होता है पर 'यह पर-माणु है' 'में इस परमाणु को देखता-ज्ञानता हूँ' पेसा प्रतिभास कभी किसी को नहीं होता है । इसलिप परमाणु को देखता-ज्ञानता हूँ' पेसा प्रतिभास कभी किसी को नहीं होता है । इसलिप परमाणु का झान होना माना जाय तय भी बाधा आती' है । अनुमान प्रमाणु तभी होता है जव व्याप्ति या भविनामाव का निश्चय हो चुका हो । एक भवोध वालक घुंग्रा देख कर अग्नि का अनुमान नहीं कर सकता । किन्तु जो मनुष्य उनके श्रविनाभाव का शाता है भर्थात् जिसे यह पता है कि 'धुंग्रा शति के दोने पर ही हो सकता है, शति के श्रभाव में घुंग्रा नहीं हो सकता' वही मनुष्य घुन्न को देख कर शत्रि का अनुमान कर सकता है । श्रतपव मनुमान करने के लिय

**ंज्ञान-प्रकर**ेण

[ 200 ]

अविनाभाव का झान होना आवश्यक है और आविनाभाव का झान धूम्र और आग्ने वारम्वार एक साथ देखने से तथा आग्ने के अभाव में धूम्र का भी अभाव देखने से हुआ करता है। परमाणु को अनुमान से जानने के लिए भी परमाणु के साथ किसी अन्य पदार्थ के अविनाभाव का निश्चय करना होगा। और यह आविनाभाव निश्चित करने के लिए परमाणु को और उसके अविनाभावी उस पदार्थ को वार-वार एक साथ देखना पड़ेगा। पर यह पहले ही वताया जा चुका है कि हम कभी परमाणु को देख ही नहीं सकते। अतपव परमाणु को न देख सकने के कारण अविनाभाव निश्चित नहीं हो सकता और अविनाभाव के निश्चय के विना परमाणु का अनुमान नहीं किया जा सकता। ऐसी अवस्था में अनुमान से परमाणु का झान होना संभव नहीं है।

अगर यह माना जाय कि परमागु रूप बाह्य पदार्थ नहीं है किन्तु स्थूल रूप पदार्थ है, सो भी ठीक नहीं प्रतीत होता। स्थूल पदार्थ अनेक परमागुओं के संयोग से ही बनता है और जब परमागु ही नहीं सिद्ध होते ते। उनके समुदाय से स्थूल पदार्थ का बनना किस प्रकार सिद्ध किया जा सकता है ? अतः विचार करने पर यही प्रतीत होता है कि जगत् में हमें जो पदार्थ मालूम होते हैं, वह सब अम ही है । जैसे व:ह्य पदार्थों का अस्तित्व नहीं है उसी प्रकार झान का भी अस्तित्व नहीं है । पदार्थों को जानने के लिए ही ज्ञान की आवश्यकता होती है और जब पदार्थ ही नहीं है तब झान किस लिए माना जाय ? इस प्रकार न क्षेय है, न ज्ञान है । यह जगत् अन्यमय है—कुछ भी नहीं है ।

यह श्रन्यवादी का अभिपाय है। इस पर विचार करने के लिए श्रन्यवादी से यह पूछना चाहिए कि-भाई ! तुम जो कठते हो वह प्रमाण-युक्त है या प्रमाण रहित है ? अगर तुम्हारा कथन प्रमाण रहित है तव तो वह स्वतः अमान्य ठहरता है, क्योंकि कोई भी बुद्धिमान मनुष्य अपामाणिक-प्रमाणहीन वात स्वीकार नहीं कर सकता। अगर तुम अपने मन को प्रमाण से सिद्ध मानते हो तो, प्रमाण को स्वीकार करना होगा। अगर प्रमाण को स्वीकार करते हो तो तुम्हारे शून्यवाद की घजियाँ उड़जाएगी। क्योंकि तुम प्रमाण को स्वीकार करते हो तो तुम्हारे शून्यवाद की घजियाँ स्वीकार करते हो, यह परस्पर विरोधी चात है। इसलिए शून्यवाद को अंगीकार करना तर्क से सर्वथा असंगत है।

पदार्थ तो अणु रूप भी है, स्थूल रूप भी है और आत्मा, आकाश आदि पदार्थ पेसे भी हैं जो न अणु रूप हैं और न स्थूल रूप ही हैं। आपका यह कथन सही नहीं है कि स्थूल पदार्थ परमाणुओं के संयोग से ही बनता है, क्योंकि स्थूल से भी स्थूल की उत्पन्नि होती है, जैसे सून से कपड़ा बनता है, आटे से रोटी बनती है। अतपव स्थूल पदार्थ का इस आधार पर निषेध नहीं किया जा सकता। और जब स्थूल पदार्थ का निषेध नहीं हो सकता तो उससे परमाणु का भी अनुमान किया जा सकता है। अतः सूत्रकार ने यह ठीक ही कहा है कि झान द्रव्य आदि को जानता है। आतः सूत्रकार ने यह ठीक ही कहा है कि झान द्रव्य आदि को जानता है। की मान्यता भी उपयुक्त कथन से बाधित हो जाती है। वाह्य पदार्थी का वास्तव में अस्तित्व न दोता और उनका मालूम होना अम ही होता तो सभी मनुष्यों को, यहां तक कि पशु-पाद्तियों तक को एक सा ही छम क्यों होता ? उदाहरण के लिप जल को लीजिए। जल वास्तवमें जल नहीं है, फिर मीं वह एक व्यक्ति को जल मालूम होता ड, तो दूसरे को भी उसी में जल का अम क्यों होता है ? सभी मनुष्य उसी तरल चस्त को जल क्यों समझते हैं ? पशु-पत्ती भी उसी को जल मानकर प्यास से व्या-कुल होकर क्यों उसकी और दौड़ते आते हैं ? कोई तेल को जल क्यों नहीं समझलेता ? चालुका में जल का स्रम क्यों किसी को नहीं होता ? इसके अतिरिक्त अगर जल चस्तुतः जल नहीं है, तो उसके पीने से तृपा की शान्ति क्यों हो जाती है ? भोजन चास्तव में भोजन नहीं है और वालू भी भोजन नहीं है, तो एक के खाने से जुधा की निवृत्ति क्यों दोती है और दूसरे के खाने से क्यों नहीं होती ! विष-भत्तण से मृत्यु दी जाता है और औषधि-भद्त ए से मृत्यु इक जाती है. इस विभिन्नता का क्या कारण है ? शून्यवादी या बाह्य पदार्थों को अम-निर्मूल कहरना समझने वालों के मत के अनुसार सभा प्रतीत होने वाले पदार्थ फुछ नहीं हैं तो इन सब विचित्रताओं का श्रौर लोक प्रसिद्ध व्यवदारों का क्या कारण है ? वस्तुतः पदार्थ का सद्भाव है और भिन्न-मिन्न पदार्थों में मिन्न-मिन्न प्रकार की शाक्तियां विद्यमान हैं । उन विभिन्न राहियों का प्रभाव भिन्न-भिन्न होता है और उसका हमें सदैव अनुभव होता है। इस खिए यद खीकार करना ही युक्ति-संगत है कि ज्ञान का अस्तित्व है और उस झान से मतीत होने वाले द्रव्यों का, मुखा का और पर्यायों का भी अस्तित्व है।

पांच प्रकार का ज्ञान सभी द्रव्यों को, गुर्गों को आरे पर्यायों को जानता है, इस कथन का तात्पर्य यह नहीं समझना चाहिए कि प्रत्येक ज्ञान सब को प्रदर्ग करता है। क्योंकि मति-धुतज्ञान सब द्रव्यों को जानते हैं पर सब पर्यायों को नहीं जानते। अवधिज्ञान और मनःपर्यायज्ञान सिर्फ रूपी द्रव्यों को ही जानते हैं। स्वज्ञकार का आशय यह है कि इन पांच ज्ञानों के विषय से अतिरिक्त और कोई विषय नहीं है।

दृब्य, गुण और पर्याय के स्वरूप का विवेचन पहले किया जा चुका है अतएव यहां नहीं किया जाता।

जान आत्मा का गुए है और सूत्रकार के कथनानुसार सभी गुए जान के द्वारा जाने जाते हैं, इससे यह भी सिद्ध होता है कि जान खयं भी जान के द्वारा जाना जाता है। जैसे दीपक अन्य पदार्थों को प्रकाशित करने के साथ अपने आप को भी प्रका-शित करता है उसी प्रकार जान अपने आप को और अन्य याद्य पदार्थों को भी प्रका-शित करता है उसी प्रकार जान अपने आप को और अन्य याद्य पदार्थों को भी प्रकाशित करता है। जो जान अपने स्वरूप को न जाने यह याद्य पदार्थों को भी नहीं जान सकता। करपना कीजिए हमें सामने खड़े हुए घोड़े का जान तो हो जाब, पर जान का आन न हो अर्थात यह मालूम न हो कि हम घोड़े को जान रहे हैं, तो वास्तव में हमें चोड़े का योध होना संभव नहीं है। अतपव इस कथन से भट्ट मतानुयायियों का तथा नेयायिकों का मत भी खंडित हो जाता है।

ज्ञान-प्रकरण

२०२ ]

ſ

## मूलः-पढमं नाणं तत्रो दया, एवं चिट्ठइ सब्वसंजए । अन्नाणी किं काही, किंवा नाहीइ छेयपावकगं ॥४॥

छायाः-प्रथमं ज्ञानं नतो दया, एवं तिष्ठति सर्वसंबतः ।

अञ्चानी किं करिष्यति, किंवा ज्ञास्पतिश्रेय: ( हेक ) पापकम् ॥शा

राव्दार्थः—पहले झान, फिर आचरण, इसी प्रकार सब संयमी व्यवहार करते हैं। आज्ञानी क्या करेगा ? यह पाप-पुख्य को क्या समझेगा ?

भाष्यः - झान-खरूप के निरूपण के पश्चात सूत्रकार यहां झान की महत्ता का

सब संयमी पुरुष पहले संयम के विषयभूत पदार्थों का सम्यग्धान प्राप्त करते हैं, और सम्यग्धान प्राप्त होने के पश्चात् ही दया का अर्थात् संयम का यथावत आचरण करते हैं । जिसे जीव आदि प्रयोजन भूत तत्वों का झान नहीं है अथवा यथार्थ सम्यग्धान नहीं है वह जीव-रत्ता रूप संयम का आचरण नहीं कर सकता। जिसे सत् और असत् का विवेक ज्ञान नहीं है—जो आस्त्रव और संवर के स्वरूप का जाता नहीं है वह आस्त्रव के कारणों का परित्याग करके संवर से संवृत नहीं वन सकता। अत्यव निर्दोष संयम का पालन करने के लिए पहले प्रयोजनभूत सम्यग्जान की आनिवार्य आवश्यकता है।

प्रयोजन भूत ज्ञान कहने का आशय यह है कि जगत के पदार्थों का प्रयोजन शून्य ज्ञान न होने पर भी संयम-पालन में कोई तुटि नहीं हो सकती। किस प्रकार के रासायनिक सम्मिश्रण से कौन-सी वस्तु उत्पन्न हो जाती है, किस यंत्र में कितने पुर्जे होते हैं और उनका किस प्रकार संयोग करने से कार्ययंत्र वन जाता है ? इत्यादि ज्ञान मुमुज़ु पुरुषों के लिप प्रयोजन भूत नहीं है। यहां पैसे ज्ञान की महत्ता का प्रतिपादन नहीं किया गया है। मुमुज़ु प्राणी के लिप तो यह ज्ञान होना चाहिए कि आत्मा का वास्तविक स्वरूप क्या है ? वह अपने स्वरूप से च्युत क्यों हो रहा है ? किन उपायों से वह श्रपने असली स्वरूप की प्राप्ति कर सकता है ? जीव क्या है ? उसकी रज्ञा किस प्रकार के व्यवहार से हो सकती है ? इत्यादि । इन सब बातों को विना जाने, लौकिक बान चाहे जितना हो, कार्यकारी नहीं होता। वह एक प्रकार का भार ही है । उस से आत्म-कत्त्याण में सहायता नहीं मिलती।

इसके विपरीत प्रयोजन भूत ज्ञान के विना संयम का अनुष्ठान ही नहीं हो. सकता। शास्त्र में कहा है:---

" गोयमा ! जस्स एं संटवपाएहिं जाव सब्वसत्तेहि पच्चक्खायमिति वदमाए-स्त गो प्वं श्रुमिसमएएगायं भवति इमें जीवा, इमे श्रजीवा, इमे त्रसा, इमे थावरा, तस्स एं सब्वपाएहिं जाव सब्वसत्तेहि पच्चक्खायमिति वदमाएस्स नो सुपच्च-क्खायं भवति, दुपच्चक्खायं भवति। एवं खलु से दुपच्चक्खाई सब्वपाएहिं जाव

[ 202 ]

पांचवां श्रम्याय

सञ्चसत्तेहि पच्चक्खायमिति वदमाखे नो सच्चं भासं भासइ, मोसं आसं आसइ । एवं सतु से मुसावाई सन्वपाऐहिं जाव सन्वसत्तेहिं तिविहे तिविहेछं असंजयविरय-प्रडिहय पच्चक्खायपावकम्मे सकिरिए, असंवुडे, एगंतदंडे, एगंतवाले यावि भवति।"

अर्थात् 'हे गौतम ! सब प्राखों में यावत् सब सरवों में प्रखाख्यान किया है' केसा बोलने वाले को अगर यह झान नहीं होता। कि-यह जीव हैं, यह अजीव हैं, यह जस हैं, यह स्थावर हैं तो उसका प्रत्याख्यान, सुप्रत्याख्यान नहीं होता, दुष्प्रत्याख्यान होता है। इस प्रकार वह दुष्प्रत्याख्यानी 'सब प्राखों में यावत् सब सत्वों में प्रत्या-ख्यान किया है' देसा बोलने वाला सत्य भाषा नहीं बोलता, मिथ्या भाषा बोलता है। इस प्रकार वह मुपावादी, सब प्राखों में यावत् सब सत्वों में तीन करख तीन योग से असंपर्त, विरतिरहित, पाप कर्म का त्याग न करने वाला, कियासहित-कर्म वंघ युक्त संवररहित, पकान्त हिंसा करने वाला और प्रकान्त अझ होता है।

-भगवती स्रुत्र, श० ७ उ० २

श्री भगवती सूत्र के कथन के श्रनुसार भी यही सिद्ध होता है कि जब तक जीव-श्रजीव श्रादि तत्त्वों का यथार्थ ज्ञान नहीं होता तव तक संयम की स्थिति नहीं होती। यही नहीं, श्रजानी यदि संयम पालने का दावा करता है तो वह मिथ्याभाषी है, संयमहीन है, एकान्त हिंसक है श्रौर एकान्त वाल है।

जिस रोगी को या चिकित्सक को रोग का स्वरूप नहीं मालूम है, उसके ानदनि का पता नहीं है, रोगी की प्रछति ( स्वभाव ) का भान नहीं है, और रोग को उपशांत करने के उपायों का झान नहीं है, वह रोग को दूर नहीं कर सकता। इसी प्रकार भव-रोग का स्वरूप, भव-रोग का निदान, भव-रोग से मुक्त होने के उपाय, को जो सम्यरू मकार से नहीं समस्ता है वह संसार की वीमारी से छूटकर आध्यात्मिक स्वस्थता नहीं प्राप्त कर सकता। कहा भी है--

> आत्माजानभवं दुःखं, आत्मझानेन हन्यते । तपसाऽप्यात्मविझानहीनैश्छेर्नुं न शक्यते ॥

आत्मा के यथार्थ स्वरूप को न जानने से जो दुःस उत्पन्न हुआ है वह आत्म-झान से ही विनए किया जा सकता है। श्रात्मा के झान से रहित पुरुष तपस्या के द्वारा भी दुःख का विनाश नहीं कर सकते हैं। क्योंकि श्रात्म-झानदीन तप का फल ग्रहप होता है। कहा भी है—

जंश्रसाणी कम्म खरेर दहुश्राहि वासकोडीहि ।

तं नाणी तिहि गुत्तो, खवेर ऊसासमेत्तेण (

छर्धात् छाहानी जीव करोड़ों वर्षों में जितने कर्म खपाला है, रतने कर्म मन चचन काय से संवृत्त झार्नाजन एक उच्छूास जितने समय में द्वी सवा डालता है।

अतएव झात्मकत्याण की कामना करने वालें भव्य जीवों को प्रथम झान की -मयोजनभूत झात्मझान की-झाराधना करनी चाहिए। यह झान ही संयमद्वी चुंच

ं ज्ञान-प्रकरत्।

२०४ ]

का मूल है। जैसे विना मूल के वृत्त नहीं रहता उसी प्रकार ज्ञान के विना संयम नहीं रह सकता।

यहां मूल गाथा में 'दया' शब्द उपलत्ताण है। उससे समस्त चारित्र अर्थात् संयम का ग्रहण करना चाहिए।

मुलः-सोचा जाणइ कल्लाणं, सोचा जाणइ पावगं। उभयं पि जाणई सोचा, जं छेयं तं समायरे ॥५॥

छायाः-श्रुत्वा जानाति कल्याणं, श्रुत्वा जानाति पापकम् ।

उभयमपि जानाति शुखा, यच्छ्रेयसत् समाचरेत् ॥ ४ ॥

शब्दार्थः—( पुरुष ) सुन कर कल्याण को जानता है, सुन कर पाप को जानता है, सुन करके ही कल्याण-अकल्याण-दोनों को जानता है। जो कल्याणकारी हो उसका आचरण करना चाहिए।

आष्यः—ग्रात्म-झान का महत्व बताने के पश्चात् उसकी प्राप्ति के उपाय का कथन करना श्रावश्यक है, ग्रतप्व सूत्रकार ने यहां यह बताया है कि उस झान की श्राप्ति का उपाय क्या है ?

श्रुत्वा का अर्थ है—सिद्धान्त को गुरु महाराज से सुनकर। तात्पर्य यह है कि सिद्धान्त को अवग्र करने से श्रुतज्ञान की प्राप्ति होती है और श्रुतज्ञान से पाप-पुरूप-शुभ-अशुभ का विवेक अर्थात् विज्ञान की प्राप्ति हो जाने से पाप का प्रत्याख्यान होता है और संयम का आचरग्र किया जा सकता है। भगवती सूत्र में कहा है—

से एं मंते ! सवएे कि फले ? ए।एफले । सेएं मंते ! ए।ए किंफले ? विद्याए-ऊले । से एं मंते ! विद्याएं कि फले ! पचक्खाफले । से एं मंते ! पचक्खाएं किंफले ? संजम फले । ' यहां अवए का फल झान, झान का फल विद्यान ( हेयोपादेय का विवेक ), विद्यान का फल प्रत्याख्यान और प्रत्याख्यान का फल संयम वताया गया है।

अवस करने के लिए आठ गुर्खों की आवश्यकता दोती हैं। जो इन गुर्खों से रदित दोते हैं उन्हें अवस का परिपूर्स फल प्राप्त नहीं दोता।

> आगमसत्थम्गहणं जं बुद्धि गुणेहिं श्रद्वाहै दिर्द्र । वेति सुयनाणलामं, तं पुव्व विसारया धीरा ॥ सुस्सूसई पडिपुच्छइ, सुणेइ गिरहइ य ईहप यावि । तंत्तो अपोहती य, धारेइ करेइ य सम्मं ॥

बुद्धि के आठ गुणों से आगम-शास्त्र का प्रदण कहा गया है । जो इन गुणों सहित अवए करते हैं उन्हीं को श्रुतझान का लाम दोता है, ऐसा पूर्वों के वेत्ता कदते हैं। बुद्धि के आठ गुण इस प्रकार हैं---(१) विनयपूर्वक गुरु-मुख से अवए करने की इंच्छा करे (२) पूछे अर्थात् अवए किये हुए श्रुत में संदेह का निवारण करे (३) पठित खुत को अर्थ-सहित सुने (४) सुनकर उसे अवग्रह से प्रहण करे (४) अवग्रहित करके ईहा से विचार करे (६) विचार करके अपनी वुद्धि से भी उत्प्रेत्ता करे (७) तदनन्तर उसकी धारणा करे अर्थात् श्रुत को चित्त में धारण कर रक्खे (५) अन्त में शास्त्र में निरूपित जो श्रेयस्कर अनुष्ठान है उसे व्यवहार में लावे।

इस कम के साथ जो श्रुत का श्रवण किया जाता है वह शीझ ही फलदायक होता है। श्रविनय, श्रववघान या उपेत्ता के साथ श्रवण करने से श्रुतझान की प्राप्ति नहीं होती। श्रतएव प्रत्येक श्रोत्रा-शिष्य को इन विशेषताओं के साथ ही सिद्धान्त का अवण करना चाहिए।

दूसरे खल पर श्रोता के इक्कीस गुणों का उल्लेख भी मिलता है । वे गुण भी शिष्य-वर्ग को ध्यान में रखने योग्य हैं, ग्रतषव उनका यहां उल्लेख मात्र किया जाता है-श्रोत्ता (१) धार्मिक रुचि वाला हो (२) संसार से भयभीत हो (३) सुख का श्रभिताषी हो (४) वुद्धिराली हो (४) मननशील हो (६) धारणा शक्ति वाला हो (७) हेयोपादेय का झाता हो (०) निश्चय व्यवहार का जानकार हो (१) विनीत हो (१०) हेव्र श्रदालु हो (११) अवसर कुशल हो (१२) निर्दितिगिच्छी-श्रवण के फल में सन्देह करने वाला न हो (१२) जिझासु हो-शास्त्र-श्रवण को भार न समस्कर श्रान्तरिक उत्कंठा से तत्वज्ञान का श्रमिलाषी हो (१४) रस-ग्राही उत्युक्तापूर्वक श्रवण का लाभ उठाने वाला हो (१२) जीकिक सुख-भोग में श्रनासक्र हो (१६) परलोक के स्वर्भ श्रादि संबंधी सुखों की श्राकांचा न करे (१७ सुखदाता-ग्रुरु-श्रध्यापक की सेवा करने वाला हो (१४) प्रसन्नकारी-ग्रुर को श्रपने व्यवहार से प्रसन्न करने वाला हो (१६) निर्णयकारी सुने हुए सिद्धान्त की श्रात्वाचना-प्रत्यात्वोचना करके श्रर्थ का नन्ध्रिय करे (२०) प्रकाश-ग्रहीत श्रतक्षान को दूसरों के सामने प्रकट करे-उलका ज्याख्यान करे (२४) गुण्ग्राहक-ग्रुणों का विशेषतः गुरु के ग्रुणों का श्राहक हो ।

अरेता इन गुणों से युक्त होता है तो वह अपने गुरु के हृदय में शीघ ही अपना स्थान बना लेता है। वह उनका स्नेह सम्पादन करने में समर्थ होता है और गृढ से गृढ़ जान की उपलाब्धि करके विशिष्ट श्रुतज्ञानशाली चन जाता है। उसकी चुद्धि का विकास भी इनसे होता है। यतएव शिप्यों को-सिद्धान्त अवए करने वालों को इन गुणों का सम्पादन करना अतीव उपयोगी और कार्यसाधक है।

इन गुर्खों से सुसंस्कृत हदये बना कर शास्त्र-श्रवण करने वाले पाप का,श्रेक्स का, श्रोर उभय का ज्ञान संपादन करते हैं। तत्पश्चात् श्रेयस्कर कार्य में प्रवृत्ति करके श्रनुत्तर श्रात्मदित को प्राप्त करते हैं। श्रतपव सिद्धान्त-श्रवण करना प्रत्येक का परम कर्त्तब्य है।

' उभयंपि जाखइ सोच्चा ' इस वाक्य में ' उभये ' पद से पेसे व्यापार का अदय किया गया है, जिससे पाप और पुरुष दोनों का बंध होता है । जिस व्यापार से पकान्त संबर और निर्जरा होती है वही साधुओं का कर्त्तव्य होता है । आवक उभयात्मक किया भी करते हैं-जिससे अल्पतर पाप और बहुतर पुरुष की प्रासि [ २०६ ]

होती है। उसी को यहां ' उभयं ' पद से प्रहण किया गया है। मूल:-जहा सहूई सखुत्ता पडिपा वि ए विएास्सइ । तहा जीवे सखुत्ते, संसारे न विएास्सइ ॥ ६ ॥

> छायाः-यथा सूची ससूत्रा, पतिताऽपि न विनश्यति । तथा जविः ससूत्रः संसारे न विनश्यति ॥ ६ ॥

शब्दाथः—जैसे ससूत्र-धागा सहित सुई गिर जाने पर भी विनष्ट नहीं होती-नहीं गुमती, इसी प्रकार ससूत्र-श्रुतज्ञान सहित जीव संसार में विनष्ट नहीं होता—कष्ट नहीं पाता है।

भाष्यः—श्रुतज्ञान की प्राप्ति के उपायों का निर्देश करके सूत्रकार ने यहां श्रुत-ज्ञान का प्रभाव प्रदर्शित किया है और इहलोक में भी श्रुतज्ञान की उपयोगिता दिख-लाई है।

श्रुतज्ञान का फल परम्परा से मुक्ति प्राप्त करना है किन्तु इस लोक में भी उसकी अत्यन्त उपयोगिता है। सूत्र (सूत-डोरा) से युक्त सुई कभी गिर जाय तो भी यह सदा के लिए गुम नहीं जाती-किन्तु डोरा के संयोग से पुनः प्राप्त हो। जाती है उसी प्रकार जो मनुष्य श्रुतज्ञान से युक्त होता है वह संसार में रहता हुआ भी दुःखों से मुक्त प्राय हो जाता है।

शंका-आगम में सब संसारी जीवों को अतजानवान वतलाया है अतएव किसी को भी संसार में रहते हुए दुःख नहीं होना चाहिए।

समाधान-जैसे ' यह पुरुष धनवान है ' ऐसा कहने से विशेष धन वाला अर्थ समस्ता जाता है, उसी प्रकार ससूत्र कहने से यहां विशिष्ट श्रुतज्ञानवान से तात्पर्य है। अर्थात् जिसे विशिष्ट श्रुतज्ञान की प्राप्ति हो गई है वह दुःख नहीं पाता । श्रुतज्ञान की कुछ मात्रा तो समस्त छुझस्थ जीवों में होती है पर विशिष्ट श्रुत का सद्भाव सब में नहीं होता । इसलिए सब जीव दुःख से नहीं वच पाते ।

संसार में सब से अधिक दुःख इप वियोग और अनिष्ट संयोग से उत्पन्न होते हैं। इन्हीं दो कारणों में प्रायः अन्य कारणों का समावेश हो जाता है। जानीजन इप्ट वियोग और अनिप्ट संयोग की अवस्था में व्याक्तल, जुव्ध और संतप्त नहीं होता। जिसे अज्ञानीजन दुःख का पर्वत समस्कर उसका भार वहन करने में अपने को असमर्थ पाता है, जानीजन उसे वस्तुओं का स्वाभाविक परिणमन समस्कर मध्यस्थ भाव का अवलम्वन करता है। अज्ञानी जीव इप्ट वियोग और अनिप्ट संयोग रूप दुःखों की उत्तुंग तरंगों में इधर-उधर वहता हुआ अस्थिर रहता है, ज्ञानीजन उन तरंगों में चट्टान की तरह निश्चल वना रहता है। पुत्र-कलत्र आदि इप्ट जनों के वियोग से अज्ञानी जीव आत्तियान के वशवत्ती होकर घोर दुःख का अनुभव करता है परन्तु सिद्धान्तवेता ज्ञानी पुरुष उसे कमाँ की कीड़ा समस्कर साम्यमाव का आश्रय लेता हैं—वरन संसार से विरक्त होकर राग के वन्धन को अधिकाधिक काटने का प्रयत्न करता है। इसी प्रकार धन, सम्पत्ति, राज्य, वैभव आदि पदार्थों का वियोग होने पर भी वह दुःख का अनुभव नहीं करता है। वह विचारता है कि संसार के समस्त संयोग विनश्वर हैं, शोक करने से उनका विनाश हक नहीं सकता। अतएव उनके लिए शोक करने से लाभ ही क्या है ? संसार में—

> मातापितृसहस्राणि पुत्रदाहशतानि च । प्रतिजन्मनि वर्त्तन्ते कस्य माता पिताऽपिवा ॥

अर्थात् हजारों माता-पिता हो चुके हैं, सैंकड़ों पुत्र और कलत्र बन चुके हैं। यह तो प्रत्येक जन्म में होते रहते हैं । वास्तव में कौन किसकी माता है ? कौन किसका पिता है ? तथा-

रिद्धी सहावतरला, रोगजरामगुरं हयसरीरं।

दोएई पि गमण सीलाण, किपचिर होज संबंधो ?॥

अर्थात ऋदि स्वभाव से चंचल है। यह गया-वीता शरीर रोग और जरा के कारण नाशशील है। जब धन-सम्पदा और शरीर दोनों ही विनश्वर हैं तो दोनों का संबंध कितने काल तक रह सकता है !

इस प्रकार की विचारधारा में अवगाइन करने वाले जानी को दु: लो का संताप तनिक भी संतप्त नहीं कर पाता । वह विकट से विकट समसे जाने वाले प्रसंगों पर भी शान्त, विरक्ष, साम्यसावी और धेर्य सहित बना रहता है । कमों के फल की विचि-जता का विचार करके दु: लो को परास्त कर देता है । ज्ञान रूपी महामहिम यंत्र से दु: लो को ढाल कर वह सुख रूप परिएत कर सकता है । इसीलिए शास्त्रकार ने कहा है कि श्रुतजानी पुरुप संसार में रहता हुआ भी दु: ल नहीं उठाता । जानी पुरुप की श्रनासकित ही उसकी रचा करने वाले कवच का काम देती है । उसका साम्यमाव ही उसकी दाल है, जिससे दु: ल का करर से कर प्रहार भी उसके सामने चुथा वन जाता है । ज्ञान सुख-प्राप्ति की सर्वश्रेष्ठ कला है । झान सुख के अच्चय कोप की कुञ्जी है । ज्ञान मुक्ति का द्वार है । ज्ञान शिव का सोपान है । ' झान न कि कि कुठते नरा-णाम ' अर्थात झान से मनुष्यों का सभी अर्भाष्ट सिद्ध हो जाता है । अत्रप्य हे भव्य जीवों ! ज्ञान की मनुष्यों का सभी अर्भाष्ट सिद्ध हो जाता है । अत्रप्य हे भव्य जीवों ! ज्ञान की प्राप्ति के लिए प्रवल्त पुरुपार्थ करो । निरन्तर अप्रमन्त भाव से ज्ञान की आरधना करो । येसा करने से कर्टपार्थ करो । निरन्तर अप्रमन्त भाव से ज्ञान की आरधना करो । येसा करने से कर्टयाण तुम्हारे सन्तुस्त आजयागा। दुः ज्ञ पास भी नहीं फटक सर्के । क्षान की दिव्य ज्योति पाकर तुम अपने असली रूप को देश पात्रोगे ।

मूलः-जावंत अविजा पुरिसा, सब्वे ते दुक्खसंभवा । लुप्पांते वहुसो म्ढा, संसारम्मि झणंतए ॥ ७ ॥ षायाः-यावन्तोऽविधाः पुरुषाः सर्वे ते दुःखसम्भवाः । तुप्पन्ते बहुशो म्द्राः, संसारे मनन्तके ॥ ० ॥

ज्ञान-प्रकरण

२०८

शब्दार्थ:--जितने अज्ञानी पुरुष हैं वे सब दुःखों के पात्र हैं। इसीसे वे मूढ़ पुरुष अनन्त संसार में कष्ट भोग रहे हैं।

भाष्यः—सम्यग्ज्ञान के प्रभाव की प्ररूपणा के अनन्तर उसके अभाव का दुष्परिणाम बताने के लिप सुत्रकार कहते हैं —जो पुरुष अविध अर्थात सम्यग्ज्ञान से रहित हैं वे सब नाना प्रकार के दुःखों के भाजन होते हैं और उन्हें अनन्त संसार में अमण करना पड़ता है।

पहले सम्यग्हान का महत्व वतनाते हुए यह कहा गया है कि झानी पुरुष इष्ट वियोग श्रानेष्ट संयोग में समभाव रखता है अतएव वह दुःख का वेदन नहीं करता। इसके विपरीत श्रज्ञानी पुरुष इप्ट वियोग श्रादि प्रतिकूल अवसर आने पर अत्यन्त शोक और संताप करके इस जन्म में दुःखी होता है और श्रार्त्तध्यान से निकाचित याप कमों का वन्ध करके परलोक में भी दुःख का पात्र वनता है। इसी प्रकार इष्ट संयोग श्रादि श्रनुकूल प्रसंगों पर हर्ष और श्रमिमान श्रादि के वश होकर पाप कमों का उपार्जन करता है और उनका फल दुःख रूप होता है। इतना ही नहीं, श्रज्ञानी पुरुष, श्रपने श्रज्ञान के कारण जो संयम का श्रनुष्ठान करता है वह संयम भी उसके संसार-श्रमण का ही कारण होता है। अतएव स्वकार ने श्रज्ञान का फल दुःख पर्व संसार-श्रमण वतलाया है। श्रज्ञान की निवृत्ति सम्यक्त्व की प्राप्ति से होती है श्रत-एव भव्य जीवों को सम्यक्त्व प्रहण करना चाहिए। तदनन्तर पूर्वोक्त श्रोता के गुणौ से युक्त होकर श्रुतज्ञान का लाभ करके ज्ञान की वृद्धि करनी चाहिए।

मूलः-इहमेगे उ मर्ग्णाति, अपञ्चक्खाय पावगं । आयरियं विदित्ताणं, सव्वदुक्खा विमुच्चइ ॥ ५ ॥

छ।याः--- इहैके तु सन्यन्ते श्रश्रत्याख्याय पापकम् । ग्राचारिको विदित्वा, सर्वदुःखेभ्यो विमुच्यते ॥ म ॥

शब्दार्थ:--यहां कोई-कोई ऐसा मानते हैं कि पाप का प्रत्याख्यान न करके भी चारित्र को जानकर ही समस्त दुःखों से मुक्त हो सकते हैं।

भाष्यः-जो लोग दुःखों से मुक्त होने के लिए ज्ञान को ही पर्याप्त मानते हैं और चारित्र की आवश्यकता नहीं समझते, उनके मत का दिम्दर्शन यहां कराया गया है। पहले ज्ञान का जो माहात्म्य बताया गया है उसमें विशेषता द्योतित करने के लिए यहां 'तु' अव्यय का प्रयोग किया गया है।

संसार में मोहनीय कर्म के उदय से अनेक प्रकार के एकान्त प्रचलित हैं। उनमें ज्ञानैकान्त और क्रियेकान्त भी हैं। कोई-कोई लोग एकन्ति रूप से ज्ञान को ही मुक्ति का कारण मानते हैं और कोई एकान्त किया को ही मोज का हेतु सीकार करते हैं। पञ्चमार्क्क व्याख्याप्रज्ञाप्ति में कहा है--

अन्नउत्थियाणं मंते ! एवं आइक्लंति, जाव परूवति-एवं खलु (१) सीलं

[ 208 ]

पांचवां अध्याय

सेयं, (२) सुयं सेयं, (३) सीलं सेयं सुयं सेयं। "से कहमेयं भंते ! एवं ? गोयमा ! जे एं ते अन्नडात्थिया एवं आइक्खांति जाव ते एवं आहं सु, मिच्छा ते एवं आहंसु, आहं पुण गोयमा ! एवं आइक्खामि जाव परूवेमि—एवं खलु मए चत्तारि पुरिसजाया पन्नत्ता, तंजहा —(१) सीलसंपरणे नामं पगे णो सुयसंपरणे (२) सुयसंपन्ने नामं एगे णो सीलसंपन्ने (३) एगे सीलसंपन्ने वि सुयसंपन्ने वि (४) एगे णो सीलसंपन्ने णो सुयसंपन्ने । तत्थ एं जे से पढमे पुरिसजाप से एं पुरिसे सीलवं आसुवयं, डवरए आविन्नायधम्मे, एस एं गोयमा ! मए पुरिसे देसाराहएपन्नत्ते । तत्थ एं जे से दोच्चे पुरिसाजाप से एं पुरिसे असीलवं सुयवं आखुवरए विन्नायधम्मे एस एं गोयमा ! मए पुरिसे देसविराहएपन्नत्ते । तत्थ एं जे से तच्चे पुरिसजाप से एं पुरिसे सीलवं सुयवं उवरए विन्नायधम्मे, एस एं गोयमा ! मए पुरिसे सव्याराहए पन्नत्ते । तत्थ एं जे से चउत्थे पुरिसाजाए से एं पुरिसे असीलवं सुयवं आखुवरए विन्नायधम्मे एस एं गोयमा ! मए पुरिसे देसविराहएपन्नत्ते । तत्थ एं जे से तच्चे पुरिसे सव्याराहए पन्नत्ते । तत्थ एं जे से

अर्थात्—गौतम स्वामी प्रश्न करते हैं— 'मगवन् ! अन्य मतावलम्बी ऐसा कहते हैं कि (१) शील ही श्रेय है, (२) कोई कहते हैं कि ज्ञान ही श्रेय है और (२) कोई कहते हैं परस्पर निरपेत्त शील और ज्ञान ही श्रेय है। भगवन् ! क्या यह सत्य है ?"

भगवान उत्तर देते हैं—" हे गौतम ! उनका यह कथन मिथ्या है । हे गौतम ! मैं पेसा कहता हं—पुरुष चार प्रकार के होते हैं—(१) कोई शील संपन्न होते हैं (२) कोई ज्ञान संपन्न होते हैं (३) कोई शील और ज्ञान दोनों से संपन्न होते हैं (४) कोई न शील संपन्न होते हैं और न ज्ञान संपन्न होते हैं । इनमें पहला पुरुष शीलवान है परन्तु श्रुतवान नहीं है वह पाप से निवृत्त है पर धर्म को नहीं ज्ञानता वह देश-( ग्रंशतः) आराधक है । दूसरा पुरुष शीलवान नहीं है, श्रुतवान है, चह अनुपरत है पर धर्म को जानता है वह ग्रंशतः विराधक है । तीसरा पुरुष शील और श्रुत दोनों से संपन्न है, पाप से उपरत है और धर्म को जानता है वह पूर्ण आराधक है । चौथा पुरुष न शीलयुक्त है न ज्ञानयुक्त है वह पाप से निवृत्त भी नहीं है और धर्म को जानता भी नहीं है वह पुरुष पूर्ण विराधक है, पेसा मैंने कहा है ।"

शास्त्र के इस प्रश्नोत्तर से स्पष्ट है कि ज्ञान और चारित्र-दोनों से गुक्त पुरुष ही पूर्ण रूप से आराधक हो सकता है और पूर्ण आराधक हुए विना मुक्ति लाभ नहीं होता अतपय मुमुचु पुरुषों को ज्ञान और किया-दोनों की आराधना करनी चाहिए। दोनों की आराधना के विना मुक्ति की प्राप्ति होना संभव नहीं है। तथापि अनेक लोग अकेले ज्ञान को ही मुक्ति का कारण मानते हुए कहते हैं--

ज्ञान ही मोच का मार्ग है—उसके लिए किया की आवश्यकता नहीं है । यदि किया से मोच मिलता होता तो मिथ्याम्नानपूर्वक किया करने वाले को भी मोच मिल जाता, फ्योंकि मिथ्याज्ञानी भी किया करता है और किया से मुक्ति मिलती है । पर ऐसा नहीं होता, अतः सम्यग्ग्रान ही मुक्ति का कारण है । कहा भी है— 280 ]

विइसिः फलदा पुंसां, न किया फलदा मता । मिथ्याज्ञानात् प्रवृत्तस्य, फलाऽसंवाददर्शनात् ॥

अर्थात् जान ही फलदायक है, किया फलदायक नहीं है। किया फलदायक होती तो मिथ्याज्ञानी की किया भी फलदायक होती।

इसके विरुद्ध कियावादी कहते हैं कि किया ही फलदायक होती है, ज्ञान नहीं। यथा-

ाक्रेयैव फलदा पुंसां,न, जानं फलदं मतम्।

यतः स्त्रीभच्यभोगको, न ज्ञानात् सुस्तितो भवेत् ॥ शास्त्राण्यधीत्यापि भवन्ति मूर्खाः, यस्तु क्रियावान् पुरुपः स विद्वान् । संचिन्त्यतामौषधमातुरं हि, न ज्ञानमात्रेणु करोत्यरोगम् ॥

अर्थात् किया ही पुरुषों को फल देती है, जान फलपद नहीं होता, क्योंकि स्त्री, ओजन श्रौर भोगोपभोगों को जान लेने वाला पुरुष, जान लेने से ही खुसी नहीं हो जाता।

शास्त्रों का अध्ययन करने वाले भी मूर्ख होते हैं। सचा विद्वान तो कियावान ही होता है। अच्छी तरह विचार कीजिप, क्या औषधि को जान लेने मात्र से वह रोगी को नीरोग कर देती है ? नहीं कर देती, तो बान किस काम का है ?

यह दोनों एकान्तवादियों का अभिप्राय है। एक किया को अनावश्यक ठहराता है, दूसरा बान को अनुपयोगी कह कर उसकी भत्सना करता है। वस्तुतः दोनों एक दूसरे के मत पर प्रहार करके दोनों मतों को असंगत ठहराते हैं।

क्यों मुंकि की प्राप्ति और क्या अन्य सांसारिक कार्यों में सफलता की प्राप्ति सर्वत्र दी जीन और किया-चारित्र की आवश्यकता दोती है। जानदीन किया और किया ग्रस्य जान से कहीं भी फल की प्राप्ति नहीं दोती। किन्तु झान के द्वारा जानकर तदनुकूल आचरण करने से ही कार्य-सिद्धि दोती है। कहा भी है—

हयं नांग् कियाहीणं, हया अन्नाणंत्रो किया।

पासतों पंगुलो दङ्ढो, धावमाणों अ अध्यओं ॥

अर्थात्—नगर में आग लगने पर पंगु पुरुष आग को देखता हुआ भी जल मरता है और अधा आदमी भागता हुआ भी ( आग की और दोड़कर) जल जाता है, दोनों में से कोई भी वचने में समर्थ नहीं होता। इसी प्रकार किया हीन जात और जान हीन किया भी निष्फल होती है।

यदि श्रंघा और पंगु पुरुष दोनों मिल जावे-श्रंघा, पंगु को अपने कंधे पर विठाले और पंगु, श्रंघे को ठीक दिशा बताता चले तो दोनों विपदा से वच सकते हैं। इसी प्रकार जान और चारित्र दोनों जव मिल जाते हैं तो मनुष्य दुःस से वचकर सिद्धि प्राप्त कर सकता है। श्रंजीनी पुरुष, सुंस के लिप प्रयत्न करता है किन्तु सुख के स्वरूप का और सुंस के मांगे का यथावत जान न होने के कारण वह ऐसा प्रयत्न

[ 282 ]

पांचवां अध्याय

कर बैठता है जिससे सुख के बदले और अधिक दुःख की पाण्ति होती है। इसी प्रकार जो जानवान तो है, सुख के उपायों को भली भांति जानता है, पर सुखपासि के लिए उचित आचरण नहीं करता उसे भी सुख नहीं प्राप्त होता, जैसे कोई रोगी औषधी को जानता है पर उसका व्यवहार नहीं करता तो वह नीरोग नहीं हो सकता। बास्तव में जान का फल संयम है – सदाचार है। जिस जानवान को संयम की प्राप्ति नहीं हुई, उसका ज्ञान वन्ध्य है – सिदाचार है। जिस जानवान को संयम की प्राप्ति नहीं हुई, उसका ज्ञान वन्ध्य है – निष्फल है। आतपव विद्वानों को चरित्रनिष्ठ बनना चाहिए और चारित्रनिष्ठ पुरुषों को झान की प्राप्ति के लिए उदात होना चाहिए। तभी दोनों की साधना में पूर्णता आती है। जैसे एक चक से रथ नहीं चलता उसी प्रकार अकेल झान या चारित्र से सिद्धि नहीं मिलती, जैसे चंदन का भार ढोने वाला गईभ चन्दन की सुगंध का आनंद नहीं ले सकता उसी प्रकार चारित्र के विना झानी, झान का भार भले ही लादे फिरे पर वह झान का रसास्वाद नहीं कर सकता । इसी लिए सबैझ प्रसु ने झान और किया से सिद्धि-लाभ होने का निरूपण किया है।

### मूलः-भणंता अकरिंता य, बंधमोक्खपइरिणणो । बायावीरियमित्तेणं, समाससांति अप्पयं ॥ ६ ॥

छायाः---भग्रन्तोऽकुवंन्तश्र, वन्धमोच प्रतिज्ञिनः ।

वाग्ववीर्थमात्रेण समाखसुन्त्यात्मानम् ॥ ६ ॥

शब्दार्थः—ज्ञान को ही वंध और मोक्ष का निमित्त मानने वाले लोग कहते हैं पर करते नहीं हैं । वे अपनी वाचनिक वीरता मात्र से आत्मा को आश्वासन देते हैं ।

भाष्य:---पूर्वोक्त झानैकान्त का निरसन करते हुए स्त्रकार कहते हैं कि जो लोग अत का अभ्यास करते हैं---पढ़ते-लिखते हैं, दूसरों को लच्छेवार मापा में उपदेश देते हैं किन्तु प्राप्त झान के अनुसार आचरण नहीं करते और जो मात्र ज्ञान से बंध-मोच का होना मानते हैं, वे घोखे में पढ़े हुए हैं। वे अपनी आत्मा को मिथ्या आश्वासन दे रहे हैं। वस्तुतः वे आत्मा का कल्याए साधन नहीं कर सकते। यही नहीं ' स्वयं नए: पराचाशयति ' अथवा ' अन्धेन नीयमानः अधः ' इन लोकोक्तियों के अनुसार वे आत्मा का ही नहीं वरन दूसरों का भी घोर आहित करते हैं। वे अपनी जुतर्क गाथाओं के द्वारा अन्य भद्र जीवां को भी आचरए से विरक्त करके उन्हें उन्मार्ग में ले जाते हैं।

शत्रुओं का आक्रमए होने पर जैसे मौखिक वहादुरी से-जवानी ग्राता से उन्हें परास्त नहीं किया जा सकता, उसी प्रकार भात्मा के रात्रुओं को ज्ञान वधारने मात्र से पराजित नहीं किया जा सकता । उन्हें पराजित करने के लिप किया की चारित्र की आवश्यकता होती है।

शंका-जान से मोस मानने वाले सांख्य आदि बंघ डान से नहीं मानते, किन्तु अज्ञान अधवा मिथ्याहान से मानते हैं फिर यहां झान से बंध-मोस मानने वाला उन्ह फ्यों कहा है ? [ 282 ]

ज्ञान-प्रकरण

समाधान-जो लोग सिर्फ ज्ञान से मुक्ति मानते हैं उन्होंने बंध मिथ्याज्ञान से माना है, यह ठीक है। पर मिथ्याज्ञान, ज्ञान की ही एक विकारमय अवस्था है और सम्यक्तव-मिथ्यात्व की अपेज्ञा न करके मिथ्याज्ञान को भी सामान्य रूप से ज्ञान कहा जा सकता है। अतपव सूत्रकार का कथन संगत ही है। तात्पर्य यह है कि जैसे आन और किया दोनों को स्वीकार करने वाले बंध का कारण मिथ्याज्ञान और अस-यम दोनों मानते हैं उस प्रकार ज्ञान कान्तवादी नहीं मानते। व असंयम या अविरति को बंध का कारण न स्वीकार करते हुए मिथ्याज्ञान को ही बंध का कारण मानते हैं और मिथ्याज्ञान भी सामान्य की अपेज्ञा ज्ञान ही है इसलिए 'ज्ञान से बंध-मोन्न मानते हैं' यह कथन अयुक्त नहीं कहा जा सकता।

जैसे मोच ज्ञान और किया अर्थात् सम्यक्जान और सम्यक्वारित्र कारणक है उसी प्रकार संसार उनसे विपरीत मिथ्याज्ञान और मिथ्याचारित्र मूलक है। संसार बन्धनात्मक होने से यहाँ बंध को ही संसार कहा गया है। मुक्ति से यह बात मली-माँति सिद्ध होती है। यथा-संसार मिथ्याज्ञान और मिथ्याचारित्र कारणक है, क्योंकि इनके नाश होने पर संसार का भी नाश हो जाता है, जो जिसके ताश होने से नष्ट होता है वह तत्कारणक ही होता है, जैसे वात के विचार से उत्पन्न होने वाला रोग, बात की निवृत्ति से निवृत्त होता है अतपव वह रोग वात निमित्तक माना जाता है। इसी प्रकार मिथ्याज्ञान आदि की निवृत्ति से भव की निवृत्ति होती है अतएव भव मिथ्याज्ञान आदि कारणों से उत्पन्न होता है।

यह बात ध्यान में रखनी चाहिए कि यहाँ यद्यपि सम्यक्तान और चारित्र को मोल का तथा मिथ्याज्ञान और मिथ्याचारित्र को संसार का कारण कहा गया है, लथापि सम्यग्दर्शन भी मुक्ति का कारण है और मिथ्यादर्शन भी संसार का कारण है। उनका सालात शब्दों द्वारा कथन इसलिए नहीं, किया गया है कि जान में ही दर्शन का समावेश हो जाता है। अतपुव संसार के कारण मिथ्यादर्शन मिथ्याज्ञान और मिथ्याचारित्र हैं। इनके क्तय से संसार का लय होता है। जैसे-मिथ्यादर्शन का स्रार मिथ्याचारित्र हैं। इनके क्तय से संसार का लय होता है। जैसे-मिथ्यादर्शन का त्राय होने से अनन्त संसार का लय हो। जाता है, अर्थात् सम्यग्दष्टि जीव का संसार परिमित-संख्यात भव ही शेष रह जाता है। मिथ्याज्ञान के लय से भी इसी प्रकार संसार का त्तय होता है श्रीर मिथ्याचारित्र का ज्वय होने से संसार का समूल ही चिनाश हो जाता है। इससे यह स्पष्ट है कि संसार क कारण मिथ्याज्ञान आदि ही है।

शंकाः—वंध तत्त्व के विवेचन में पहले पाँच कारणों से वंध होना कहा है और जितने कारणों से वंध होता है उनके विरोधी उतने ही कारणों से मोज भी होना चाहिए प्रधीत मोज के भी पाँच कारण होना चाहिए। फिर प्राप रत्नत्रय को ही मोज का कारण क्यों कहते हैं ?

समाधान-वंध के कारणों के प्रतिपद्ध मृत सम्यग्दर्शन, विरति, अप्रमत्तता निष्कपायता श्रोर अयोगत्व को मोद्द का कारण मानना हमें आनिए नहीं है पत्युत इन पाँच कारणों से मोद्द होना हमें अभीए ही है, पर विरति आदि चार कारण सम्यक्चारित्र में ही अन्तर्गत हो जाते है, इस कारए उनका पृथक् नाम-निर्देश नहीं किया गया है।

शंकाः--यदि इन पाँच कारणों से आप मुक्ति होना मानते हैं तो इनमें सम्य-झान का समावेश नहीं होता। अतएव या तो सम्यग्ज्ञान को मोच का कारण न माने अथवा पाँच के वदले छह कारण वतलावें।

समाधानः— जैसे बंध के पाँच कारणों में, मिथ्यादर्शन में ही मिथ्याझान का समावेश किया गया है, उसी प्रकार मोच्च के कारणों में सम्यग्दर्शन में ही सम्यग्झान का समावेश किया गया है। यदि वंध के कारणों में मिथ्यादर्शन छौर मिथ्याझान को पुथक्- एथक् गिन कर छुद्द कारणों को माना जाय तो मोच्च के कारणों में भी सम्यग्-दर्शन छौर सम्यग्झान को जुदा-जुदा गिनकर छुद्द कारण मानना सिद्धान्त के विरुद्ध नहीं है। क्योंकि मिथ्यादर्शन से होने बाला बंध सम्यग्दर्शन से रुकता है, मिथ्याझान से होने वाला बंध, सम्यग्झान से रुकता है, मिथ्याचारित्र से होने वाला बंध सम्यक्-चारित्र के द्वारा रुक जाता है, इसी प्रकार प्रमाद, कपाय और योग से होने वाला बंध अप्रमाद, श्रकपाय और अयोग से रुकता है।

इस विवेचन से यह स्पष्ट है कि संसार और मोत्त का कारण न अकेला झान है, न अकेला चारित्र है, किन्तु झान, दर्शन और चारित्र ही कारण होते हैं। झान आदि की मिथ्या रूप परिशति संसार का कारण है और सम्यक्रूप परिशति मोत्त का कारण है।

जव मुक्ति चारित्र के विना प्राप्त नहीं हो सकती तो सिर्फ ज्ञान से मुक्ति की आशा करना असिदि का आमंत्रए करना ही है। ऐसे लोग अपने हृद्य की भले ही समभालें कि हम ज्ञान से ही मोत्त प्राप्त कर लेंगे, पर उनका आध्वासन अन्त में मिथ्या ही सिद्ध होगा और उन्हें धोखा खाना पड़ेगा।

मूलः-न चित्ता तायए भासा, कुञ्रो विजाणुसासणं । विसग्णो पावकम्मेहिं, बाला पंडियमाणिणो ॥१०॥

> छाया -- न चिन्नासायन्ते भाषाः, कुते। विद्यानुशासनम् । विषरुणः पापकर्ममिः, व त्ताः परिइत मानिनः ॥ १० ॥

शब्दार्थः—अपने को पंडित मानने वाले-चस्तुतः छज्ञानी लोग पाप कमें के कारण डुःखी होते हैं। सीखी हुई नाना प्रकार की भाषाएँ उनकी रक्षा नहीं कर सकतीं। तथा विद्याएँ और व्याकरण आदि शास्त्र केंसे रक्षा कर सकते हैं ?

पंडित अर्थात् सत्-असत् का विवेक करने वाली गुद्धि जिसे प्राप्त हो यह 'पंडित' कहलाता है। जो वास्तव में सत्-असत् के झान से ग्रन्य होने के कारण पंडित तो नहीं है फिर भी अपने को पंडित समझता है उसे पंडितमानी या पंडितम्मन्य कहते

ः ज्ञान-प्रकरण

ि २१८ ]

हैं। ऐसे विवेकहीनजन वास्तव में वाल-श्रज्ञानी हैं। साधारण श्रज्ञानी की श्रऐत्ता अपने को पंडित मानने वाले अज्ञानी अधिक डुर्गति के पात्र होते हैं। जो प्रज्ञानी, अपने अज्ञान को जानता है वह अपने अज्ञान को भी न जान सकने वाले पंडित-मानी अज्ञानी की अपेचा कम अज्ञानी है । पंडितंमन्य अज्ञानी पुरुष उस से भी अधिक अज्ञानी होता है। जो मनुष्य अपने अज्ञान को जानता और स्वीकार करता है, वह अपने अज्ञान को दूर करने का प्रयत्न करता है और ज्ञान के सद में मत्त होकर ज्ञानीजनों की अवदेहलना नहीं करता। किन्तु परिडतंमन्य अज्ञानी, ज्ञानीजनी से स्पर्द्ध करता है, आन्तिवश अपने को झानी समझकर वास्तविक ज्ञानियों की अवदेलना करता है। उनके द्वारा प्रदर्शित हित-मार्ग को धृष्टता पूर्वक ठुकरा देता है और स्वयं उपदेशक बनने का दावा करता है। ऐसे ज्ञानी की अन्त में वही दशा होती है जो अपने रोग को न जानने वाले और न स्वीकार करने वाले, अतएव असाध्य रोगी की दशा होती है। स्वयं अज्ञान और चिकित्सकों की सम्मति को उकरा देने वाले तथा रोगी होते हुए भी अपने को नीरोग समझने वाले रोगी को अन्त में घोर विषाद का अनुमक करना पड़ता है। इसी प्रकार परिडतंमन्य छजानी को भी छन्त में घोरतर विषाद का अनुभव करना पड़ता है। रोग की व्यथा बढ़ जाने पर पश्चात्ताप पूर्वक रोगी को द्रव्य प्रांशों का त्याग करना पड़ता है और ऐसे अज्ञानी को ज्ञान आदि भाव प्रांशों से हाथ धोना पड़ता है और अपरिमित कालतक जन्म-मरण के कप्ट सहन करने पड़ते हैं।

उन्मार्गगामी पुरुष, किसी कारुणिक द्वारा उन्मार्ग गमन का जान करा देने पर अद्रता के कारण अपना अम स्वीकार करके सन्मार्ग प्रदर्ण करता है और अपने गन्तव्य स्थान पर पहुँच जाता है, उसी प्रकार भद्र अजानी-अपना अम जानकर उसे रयाग देता है और सन्मार्ग पर आरूढ़ हो कर गन्तव्य स्थान-मुक्ति-को प्राप्त करलेता है। जैसे कोई वक्त उन्मार्गगामी अपने उन्मार्गगमन को न जानता हुआ, सन्मार्गगामी समझता है और दूसरे जाता की चांत सुनता तो वह चिरक ल पर्यन्त भी अपने लुच्य पर नहीं पहुंच सकता, इसी प्रकार पंडितंमन्य अजानी दीर्घकाल के पश्चात् भी मुक्ति में नहीं पहुंच सकता । इस प्रकार पंडितंमन्य अजानी दीर्घकाल के पश्चात् भी मुक्ति में नहीं पहुंच सकता । इस प्रकार पंडितंग्रज पुरुष अधिक दुःख का पात्र होता है। इसीलिए सूत्रकार ने केवल अजानी न कहकर पंडितमानी अजानी कहा है।

ऐसा पंडितमानी छजानी, अपने असाध्य छजान के कारए पाप कमों का उपार्जन करता है। वह पाप को पाप नहीं समभाता और निःसंकोच होकर पाप-कमों में प्रचृत्ति करता है। जब पाप कमों का उदय होता है तो उस छात्यन्त विपाद का अनुभव होता है। पाप द्वारा उपार्जित दुःखों को भोगते समय पंडितमानी छज्ञानी द्वारा सीखी हुई संस्कृत छादि भाषाएँ तथा व्याकरए छादि विभिन्न शास्त्र एवं नाना प्रकार की चमत्कार दिखाने वाली विद्याएँ उसे शरए नहीं दे सकती। छर्थात् इन सब के कारण वह दुःख भोग से नहीं वच सकता।

तात्पर्य यह है कि जो सम्यक्चारित्र का अनुष्ठान नहीं करता, ज्ञान के फल-स्वरूप विरति को अंगीकार नहीं करता और सिर्फ ज्ञान के वल पर ही संसार-सागर को पार करना चाहता है, वह एक भुजा चाले पुरुष की भाँति अधाह सागर में हूव जाता है। अधवा जैसे एक पत्त (पंख) वाला पत्ती ऊपर की ओर उड़ नहीं सकता उसी प्रकार चारित्र रहित अकेले जान वाला पुरुष ऊर्ध्वगमन-मोत्त-पोति-के योग्य नहीं हो सकता। एक पंख वाला पत्ती जैसे नीचे गिर पड़ता है उसी प्रकार कोरा जानी अधोगति को प्राप्त होता है।

जैसे रसायन को जानने वाला पुरुप, रसायन के ज्ञान मात्र से सुखी नहीं होता अथवा भोजन का ज्ञान ही चुधा की शांति नहीं कर देता, उसी प्रकार मोच का ज्ञान मात्र मोच नहीं प्राप्त करासकता । अतपव जो वास्तविक कल्याण के अभिलाषी हैं उन्हें कल्याण के मार्ग का सम्यग्र्जान, सम्यक श्रद्धान और सम्यक अनुष्ठान करना चाहिए । इसी त्रिपुटी का अवलवन करके अत्ततिकाल में अनन्त महापुरुप छतार्थ हुए हैं, वर्चमान में हो रहे हैं और सविष्य में भी होंगे ।

जानैकान्त में जा वाघाएँ उपस्थित की गई हैं वही सब वाघाएँ समान रूप से कियैकान्त में भी आती हैं। श्रतपव उन्हें स्वयं समझलेना चाहिए। पुनरावृत्ति करके अथ-विस्तार नहीं किया गया है।

मूलः-जे केइ सरीरे सत्ता, वर्ण्णे रूवे य सन्वसो । मणसा काय वक्केणं, सन्वे ते दुक्खसंभवा ॥ ११ ॥

छायाः--- ये केचित् शरीरे रुक्ताः, वर्णे रूपे च सर्वशः ।

मनसा काय वाक्याभ्याम्, सर्वे ते दुःखसम्भवाः ॥ ११ ॥

शब्दार्थः-जो कोई प्राणी मन, वचन और काय से, शरीर में आसक्त हैं तथा चर्ण, और रूप में पूर्ण रूपेण आसक्त हैं, वे दुःख के भाजन होते हैं।

भाष्यः - झानैकान्तवादी, चारित्र से विमुख होकर क्या फल पाते हैं, यह इस गाथा में प्ररूपण गया किया है।

जो शरीर में तथा रूप आदि में आसकत होते हैं, वे जिन्हें विषयभोगों में अत्य-न्त ममता है, वे वहिरात्मा जीव हैं। उन्हें आत्मा का अनुभव नहीं है अतपव आत्मिक सुज के अपूर्व स्वाद से अनभिज्ञ हैं। वे इन्द्रिय- सुखों के कामी वन कर इन्द्रियों से मेरित होते हैं-इन्द्रियों के कीत दास वन जाते हैं। इन्द्रियाँ उसके अन्तःकरण में नाना प्रकार की कामनायँ जागृत कर देती हैं और वह कामनाओं की पूर्त्ति करने में ही अहर्निश उद्यत रहता है। कामनाओं की पूर्त्ति करने के साधन रूप धन कमाने की भवल लालुपता स प्रेरित होकर वह पुरुष घुणित और निन्दनीय कार्य करने से भी नहीं डरता है। वह धनोपार्जन के लिप भोले और गरीवों को चूसता है, नीति अनीति के विचार को ताक पर रख देता है। श्रर्थ के अतिरिक्त और सव उसके लिप मनर्थ वन जाता है।

<िद्रम्हियले। लुप पुरुष विवेकशृत्य होकर भद्य-अभद्य का भान भूल जाता दे,

#### ःज्ञान-प्रकरण

[ २१६ ]

श्रपनी जाति श्रौर कुल की प्रतिष्ठा को कलंकित करते हुए संकोच नहीं करता। उनका चित्त सदा चंचल, निर्वल श्रौर उद्विग्न रहता है। वह इन्द्रियों की प्यास वुक्ताने के लिए ज्यों-ज्यों प्रयत्न करके सोगोपसोग की सामग्री संचित करता है त्यो-त्यों इन्द्रियों की प्यास वढ़ती जाती है। ज्यों-ज्यों इन्द्रियों की प्यास वढ़ती जाती है त्यों त्यों इन्द्रिय लोलुए की व्याकुलता वढ़ती जाती है ज्यों-ज्यों व्याकुलता वढ़ती जाती है रयों-त्यों उसका श्रात्वियान बढ़ता जाता है श्रौर ज्यों-ज्यों श्रार्त्वयान बढ़ती जाती है त्यों-त्यों उसका श्रार्त्वयान बढ़ता जाता है श्रौर ज्यों-ज्यों श्रार्त्वयान बढ़ता जाता है त्यों-त्यों पापकमों का बंध बढ़ता जाता है। इस प्रकार इन्द्रिय-लोलुप मनुष्य श्रन्त में भीषण व्यथाएँ सहन करता है।

शरीर पर ममता होने से दृष्टि वहिर्मुख हो जाती है । वहिर्मुख व्यक्ति आत्मा के अन्नत सौन्दर्य को दृष्टिगोचर करने में अन्धा हो जाता है । वह आत्मा के सद्गुण रूपी सुरक्षि-समन्वित प्रस्तों को नहीं संघ सकता । निर्मल अन्तःकरण से उद्भूत होने वाले अन्तर्नाद को वह नहीं सुन सकता । वह शरीर की बनावट में ही जीवन की कतार्थता मानता है । शरीर को 'अपना ' समकर्कर उसकी सेवा-ग्रुशूषा करता है । वह शरीर के असली अपावन रूप को नहीं देखता । वह आत्मा और शरीर का पार्थक्य नहीं मानता । आत्मा चेतनमय है, शरीर जड़ है, आत्मा अमर तत्व है और शरीर विनश्वर पुद्गल की पर्याय है, यह भेद-ज्ञान उसके अन्तर में परिस्फुरित नहीं होता । इसलिए वह शरीर को महत्तम उद्देश्य की पूर्ति का साधन समक्षकर उसका उपयोग नहीं करता चरन शरीर के लिए महत्तम उद्देश्य का परित्याग करदेता है। वहिरात्मा जीव की स्थिति बड़ी दयनीय है !

अन्तरात्मा शरीर को आत्महित-साधन का निमित्त मानकर उसका पोषण करते हैं। वे उस पर अग्रुमात्र भी आसकि नहीं रखते । शरीर पर मोह रखने वाले का मोह क्रमशः विस्तृत हो जाता है, क्योंकि शरीर का मोही शरीर को साताकारी युद्गलों पर राग और असताकारी पुद्गलों पर द्वेप भी करने लगता है । तदनन्तर उने पुद्गलां की प्राप्ति में जिसे वह वायक समझना है उससे भी द्वेप करने लगता है। इस प्रकार शरीर-मोह से मोह की परम्परा कमशः परिवर्धित होती जाती है और उसका कहीं अन्त नहीं प्रतीत होता । अतएव अन्तरात्मा पुरुष शारीरिक मोह को इदय में अवकाश ही नहीं देते । वह सोचता है कि-मोह के फंदे से सदा बचते रहना चाहिए । मोह ही आत्मा के शत्रुओं का सेनापति हैं । इसके अधीन होकर आत्मा अपनी झान-आनन्दमय कोप को लुटा रहा है । जो इसके कैद से मक्क हो जाता है वह चिदानन्द का पात्र, परम वीतरागी, परम अविनाशी, सर्वज्ञ, सिद्ध, वुद्ध श्रीर शुद्ध वन जाता है। भला शात्मा श्रीर शरीर जैसे विपरीत गुण वाले पदार्थों का परस्पर क्या संयंध ! मोह और आत्मा की कैसी मैत्री ? एक आकुलता उत्पन्न करने वाला और आत्मा निराकुलतामय है। मोह दुःख रूप है, आत्मा सुखमयी है। आत्मा श्रज्ञान के कारण ही मोह के चकर में पड़ा है। जव शरीर और आत्मा का भेद-विज्ञान हो जाता है तो आत्मा निर्मल दृष्टि करता है और विराक्ति एवं अनासाक्ति के तीद्रण शस्त्र से, आतिमक अनुभूति के पराक्रम का अवलंबन करके मोह आदि शत्रुआं

को पत्त भर में पराजित कर देता है।

मोद द्वी वह घोर शतु है जो झात्मा को अपने अनन्त सुख का मान नद्दी होने देता और सुख के लिए जुद्र, विनश्वर, पापजनक भोगों का आश्वय लेने के लिए प्रेरित होता है। आत्मा का स्वमाव हा अनंत आनंदमय है। वह आनंद काल से और परिमाए से परिमित नहीं है। उसके भोगने के लिप पापाचार नहीं करना पड़ता। वह तो आत्मा को, आत्मा के द्वारा, आत्मामें स्थिर करने से प्राप्त हो जाता है। इस प्रकार जो अपना है, अपने समीप है, उसे पाप्त करने के लिप इन्द्रियों की गुलामी. जगत् की गुलामी और भोगोपभोगों की अभ्यर्थना करने के लिप इन्द्रियों की गुलामी. जगत् की गुलामी और भोगोपभोगों की अभ्यर्थना करने की क्या आवध्यकता है ? फिर भी मोह के प्रभाव से मूढ़ वने हुए मनुष्य इस तथ्य को नहीं समभते। वे आत्मा के भीतर प्रवेश नहीं करते। वे इन्द्रियजन्य, अतृत्तिकारक, तृष्णावर्द्धक, पराश्रित, विनाशर्शाल, शान्त, दुःखों से व्याप्त और परिमित सुख के लिप निरन्तर लालायित रहते हैं।

चाह्य पदार्थ वास्तव में न सुखदाता है, न दुःखदाता है, न वंध का कारण है, न मुक्ति का कारण है । आत्मा का रागभाव-मोह रूप परिणाम ही दुःखदायक है और वीतरागभाव अर्थात् शरीर आदि के समस्त पर-पदार्थों के प्रति अनासक्ति रूप परिणति ही सुख का कारण है। जिसे धन-धान्य, वैभव, आदि प्राप्त नहीं हैं, वह भी यदि उनमें मूर्छा-ममता-आसक्ति रखता है तो उसे अवश्य वंध होता है। अतपव वाह्य पदार्थों की अपेत्ता आत्मा की राग-द्वेप परिणति ही आधिक अनर्थकारी होती है। अतपव सूत्रकार ने यहां शरीर संबंधी तथा इन्द्रिय-विपय संबंधी आसक्ति को दुःखजनक वतलाया है।

सूत्रकार ने शरीर संबंधी तथा वर्ष श्रौर रूप संवंधी श्रासाक्त को यहाँ दुःख का कारण कहा है से इससे यह नहीं समझना चाहिए कि अन्य घन जन आदि के प्रति होने वाली अथवा स्पर्श आदि विषयों में होने वाली आसस्ति दुःख का कारण नहीं है। 'जैसे साँपनाथ वैसे नागनाथ' की कहावत के अनुसार पर-पदार्थों की सभी प्रकार की आसक्ति एकान्त दुःख का ही कारण है। श्रतपव उपलत्तण से सभी आसक्तियों का ग्रहण करना चाहिए।

वर्श और रूप सामान्य रूप से एकार्थक से प्रतीत दोते हैं, किन्तु स्त्रकार ने दोनों का एकन्न प्रयोग किया है, अतएव रूप का तात्पर्य यदाँ सुन्दरता समझना चाहिए। वर्श अर्थात् रंग और सौन्दर्य में भेद प्रसिद्ध है। सुन्दरता का किसी वर्श विशेष में संवंध नहीं हैं। कोई भी वर्श हो, जो जिसे रुचिकर है वद उसे प्रिय लगता है। सौन्दर्य आरुति आदि की भी अपेक्षा रखता है अतएव दोनों की भिन्नार्थकता सिद्ध है।

'मनला कायवक्केख' कहने का प्रयोजन यह है कि जो मनुष्य केवल मन से आसक्त दोते हैं उन्हें भी दुःख भागना पढ़ता है, तो जिनका सम्पूर्ण योग सर्वग्रः अर्थात् पूर्ण रूप से वाद्य पदार्थी में आसफ्त है उनकी कितनी दुर्गति होगी ! उन्हें

**क्षान-प्रकर**ण

२२० ]

राग और रूखे-सूखे, नीरस भोजन के पति द्वेप नहीं करते । जिसे जिस पदार्थ से राग नहीं है उसे उस पदार्थ की प्राप्ति हो जाय तो वह प्रसन्नता का अनुभव नहीं करता है। इस प्रकार सच्चा ज्ञानी भोजन, वस्त्र, शिष्य आदि की प्राप्ति और अप्राप्ति में साम्यभाव धारण करते हैं।

सुख-दुःख में भी झानी मध्यस्थमाव घारए करते हैं। उनकी दृष्टि इतनी अन्त-मुख हो जाती है कि वे शरीर में रहते हुए भी शरीर से परे हो जाते हैं। उन्हें आत्मा अनात्मा का मेद्जान हो। जाता है। अतएव शारीरिक कप्ट को वे आत्मा का कप्ट अनुमव नहीं करते और शारीरिक सुख को। आत्मा का सुख नहीं समभते। वे आत्मा के स्वरूप में सदा विचरते रहते हैं।

दुःखे सुखे वैरिणि वन्धुवर्गे, योगे वियोगे भवने वने वा।

निराक्ता शेप ममत्व बुद्धेः, समं मने। मेउस्तु सदाऽपि नाथः॥

अर्थात् हे प्रभो ! दु:ख में, सुख में, वैरी और बन्धुवर्ग में, संयोग और वियोग में, भवन में और बन में, सब प्रकार की ममता-बुद्धित्याग कर मेरा मन निरन्तर सम बना रहे।

इस प्रकार की आन्तरिक अभ्यर्थना का परिपाक हो जाने से अथवा इस भाव-ना के मूर्तिमान हो जाने के कारए उन्हें सुख-दुःख में हर्ष-विषाद नहीं होता। ज्ञानी-जन सोचते हैं कि आत्मा अनन्त सुख का मंडार है, सुख आत्मा का स्वामाविक धर्म है, उसमें दुःख का प्रवेश कैसे हो सकता है ? त्रगर कोई अज्ञानी पुरुष ताड़ना करता है, शस्त्र का प्रदार करता है अथवा अन्य किसी उपाय से दुःख को उत्पन्न करने का भयतन करता है तो करता रहे, ऐसा करके वह अपना ही आहित करेगा। मेरा क्या बिगड़ेगा ? मेरा आत्मा उसकी पहुंच से वाहर है। वह सिर्फ शरीर का ही वध-बंधन आदि कर सकता है, पर में शरीर नहीं हूं। में शरीर से निराला आत्मा हूं। अमूक्तिक है। जैसे कोई अमूर्त्तिक आकाश में शख-प्रदार करता है तो आकाश की क्या हानी है ? इसी प्रकार मुफे यह हानि नहीं पहुंचा सकता । इसके सिवाय झानी पुरुप यह विचार करते हैं कि अमुक व्यक्ति मुफे दुःख दे रहा है, ऐसा समझना ही मिथ्या है। छसल में दुःख देनेवाला तो छसातावेदनीय कर्म है । यदि मैंने असातावेदनीय कर्म का चंध किया है तो उसका फल मुफे भोगना ही पड़ेगा । विना भोगे वह छूट नहीं सकता। इस पुरुष का मुझपर वड़ा उपकार है कि इसने निमित्त वनकर बंधे हुए कर्म को भोगने का अवसर दिया है। अब में इस कर्म से मुक्त हो जाऊंगा। पहले लिया इत्रा ऋण मुझपर चढ़ा था सो इस पुरुप के निमित्त से आज चुक गया। मेरा भार कमं हो गया।

सुस का अवसर प्राप्त होने पर जानी पुरुष विचारता है कि यदि कोई अपना अनमोल सजाना गँवाकर, उसके बदले एक कौड़ी पावे तो उसे हर्ष मनाने का जया कारए है ? मैंने आत्मिक सुस का अत्तय कोप लुटाकर यदि इन्द्रियजन्य किंचित् सुस पाया भी, तो यह कौन-सी प्रसन्नता की बात है ? इत्यादि विचार करके बह सुख में फूलता नहीं है। दोनों अवस्थाओं में वह सम रहता है।

जीवन और मरण में भी सम्पग्जानी पूरुप समता भाव का ही सेवन करता है। ज्ञानी की विचारणां इस प्रकार होती है---आत्मा अजर-अमर अविनश्वर है । जो चस्तु उत्पन्न होती है उसका नाश होता है । आंत्मा की कभी उत्पत्ति नहीं होती, न कभी उसका विनाश होता है। द्रव्य प्रार्खी की संयोग अवस्था जीवन कहजाती है श्रौर वियोग श्रवस्था मरण कहलाती है । इस प्रकार वाह्य वस्त के संयोग श्रौर वियोग में अर्थात जीवन और मरु में हुई विपाद करने की क्या आवश्यकता है ि पर पदार्थों का संयोग तो विनश्वर है ही। जव उन्हें कोई अज्ञानवश अपना मानता है तंव उनके वियोग में विपाद का अनुभव होता है। परन्तु वास्तव में वे अपने नहीं हैं, श्रतएव उन्हें अपना समझना यही दुःख का कारण है। मरण में दुःख मानने का क्या कारए है ? जैसे कोई प्राने बस्त्र का परित्याग कर नूतन वस्त्र धारए करता है, उसी प्रकार पुरातन तन का त्यागकर नूतन तन को धारण करना मृत्युं का प्रयोजन है। इस जन्म में आचरण किये हुए धर्मछत्यों का फल मृत्यु की रूपा से प्राप्त होता हैं, अतएव मृत्यु का मित्र की भांति स्वागत करना चाहिए। ऐसा विचार कर जानी पुरुष मृत्यु के प्रसंग पर दुःखी नहीं होते हैं। इसी प्रकार जीवन से वे प्रसन्नता श्रनु-भव नहीं करते । यह जीवन, शरीर आदि पौद्रलिक पदार्थों पर आश्रित है। जो चस्तु पर पदार्थ पर अवलंबित हो, इसरे के सहयोग से प्राप्त हो और जिसके मंग हो जाने की पत्त- पत्ने पर संभावना बनी रहती हो। उसे पाकर मसन्नता रूपों होनी चाहिए ?

निन्दा और प्रशंसा में भी ज्ञानी की चित्तचुत्ति सम रहती हैं । निन्दक व्यक्ति जव ज्ञानी की निन्दा करता है तब ज्ञानी विचारने लगता है—यह व्यक्ति मेरे अव-गुणों को प्रकट कर रहा है, सो इसकी मुफलर वड़ी छपा है । मुफ्तमें अनगिनते दोप हैं और उनका मुफ्त ठीक-ठीक ज्ञान नहीं हो पाता। यह पुरुष उन दोपों को प्रकाशित कर रहा है। यह दोपान्वेपण में मेरी सहायता कर रहा है । मुफ्ते इसका आभारी होना चाहिए । निन्दक जिन हुर्मुणों का मुफ्तमें आरोप कर रहा है, वह दुर्मुण यदि मुफलें हैं तो यह सत्य भाषण करके उसे दूर करने की प्रेरणा करता है । कदावित् वह दुर्मुण उसमें नहीं होता तो वह सोचता है—यह वेचारा निन्दक अपने आनतरिक संताप से संतब्त होकर शान्ति प्राप्त करने के लिए मेरी निन्दा करता है । यह रतना अशानी है कि शान्ति-लाभ के लिए परिणाममें अशान्ति जनक कार्य करता है । अत-पव यह फोध का पात्र नहीं है, किन्तु दया का पात्र है । निन्दा करके यह कमों का घंघ कर रहा है तो में कोध करके कमों का बंध क्यों कर्छ ? फिर मुफ़में और उसमें भेद ही फ्या रह जायगा ?

अपनी प्रशंसा, स्तुति या कीर्त्ति सुगकर झानी प्रसन्न नहीं होता । यह सोचटा दे—यह प्रशंसा मेरी नहीं है, ये भगवान् सीर्थकर द्वारा प्ररूपित चारित्र की है, क्योंकि उसका ग्रानुसरण करने से ही प्रशंसा होती है । यदि मैं सम्यक् चारित्र का पालन

ज्ञान-प्रकरण

[ २२२ ]

न करता तो मेरी प्रशंसा न होती, अतपव इस प्रशंसा का श्रेय चारित्र को ही है। अथवा, प्रशंसक जब किसी गुए-विशेष की प्रशंसा करता है तव जानी उस गुए संबंधी अपनी अपूर्णता का विचार करता है और उस अपूर्णता को दूर करनेके लिए संकल्प करता है। इस प्रकार वह प्रशंसा सुनकर प्रसन्न नहीं होता।

ज्ञानी सन्मान और अपमान में भी समताभाव का द्वी सेवन करता है। वन्दना, नमस्कार करके संयमोपयोगी आहार आदि देकर सन्मान करने वाले पर वह राग नहीं करता और गाली देने वाले पर द्वेप नहीं करता। इन सब प्रसंगों पर वह अपने उपार्जित कमों को ही कारण समस्कर समता का सद्दारा लेता है।

समता-भाव का चमत्कार श्रपूर्व है । जन्म के चैरी जंतु भी समताभावी के संसर्ग में आकर अपना चैर त्यागकर मित्र बन जाते हैं । समताभावी महात्मा सदा साम्य-सरोवर में निमन्न रहकर, अद्भुत सुख-सुधा का पान करके, सुखोपभोग करता रहता है । साम्यभाव के प्रभाव से कर्मों का विध्वंस होकर आत्मा श्रकलंक वन जाता है।

साम्यभावी ज्ञानी पुरुष संसार में इष्ट या अनिष्ट समफे जाने वाले पदार्थों में मोहित नहीं होता। ओता और निन्दक पर राग-द्वेज नहीं करता । प्रत्येक प्रसंगपर घरक्त-द्विष्ट रहता है।

मूलः-अणिस्तिओ इहं लोए, परलोए अणिस्तिओ । वासीचंदणकप्पो य, असणे अणसणे तहा ॥ १४ ॥

शब्दार्धः-हे इन्द्रभूति ! जो इस लोक में अनपेक्ष होता है, परलोक में अनपेक्ष होता है और वासी-चंदन के समान अर्थात् जैसे चंदन अपने को काटने वाले वसूले को भी सुगंधित करता है, उसी प्रकार कष्ट देने वाले को भी साता पहुंचाता है, और भोजन करने तथा अनशन करने में समभाव रखता है, वही ज्ञानी पुरुष है।

भाष्य—सम्यग्झानी पुरुप के साम्यमाव को पुनः प्रदार्शत करते हुए स्वकार ने यहां यह वतलाया है कि जिसे सम्यग्झान का फल साम्यमाव प्राप्त हो जाता है वह इसलोक के धन, धान्य, राजपाट, आदि वैभवों, की अभिलापा नहीं रखता और न परलोक में स्वर्ग आदि के दिव्य खुखों की कामना करता है । वह अपने को दुःख पहुंचाने बाले पुरुप की भी शुभ कामना ही करता है । जैसे चन्दन का वृत्त, काटने वाले वस्ता को भी अपनी मनोहर खुगंध से खुगंधित बना देता है उसी प्रकार सम-ताभावी योगी परीपह और उपसर्ग देनेवाले पुरुप को भी खुख ही पहुंचाता है मोजन मिलने और न मिलने की आवस्था में भी उसे हर्प-विपाद नहीं होता । तात्पर्थ यह है कि ज्ञानी पुरुष वस्तुओं के स्वभाव को वास्तविक रूप से जानने लगता है । आत्मा के अतिरिक्त अन्य पदार्थों के संयोग को ही वह आपत्ति का मूल समकता है । अत्रपव वह किसी भी वाह्य पदार्थ के संयोग की आभिलाषा नहीं करता और संयोग हो जाने पर उसमें हर्ष-भाव उत्पन्न नहीं होने देता । संयोग में जिसे हर्प नहीं होता उसे वियोग होने पर विपाद भी नहीं होता है । समता भावी पुरुष जगत् के अभिनय का निरीह दृष्टा होता है । कोई भी दृश्य उसके हृदय पर अनुकूल-प्रति-कूज प्रभाव नही डालता । इसी कारण वह राग-द्वेष से मुक्त वना रहता है । साम्य को यह मनोव्यत्ति प्रवल साधना से प्राप्त होती है। इसके लिए आत्म-निष्ठा की अपेत्सा होती है । साम्य भाव योगियों का परम आश्रय है इसीसे संवर, निर्जरा होती है यही मुक्ति का प्रधान कारण है । अतः समताभाव का आश्रय लेना चाहिए ।

#### निग्रेन्थ-प्रवचन-पांचवां अध्याय

समासम्



\* ॐ नमः सिद्ध्य #

नेयन्थ-प्रबचन

॥ छठा अध्याय ॥

### सम्यक्त्व-निरूपण

-----

## मूलः-अरिहंतो मह देवो, जाव जीवाए सुसाहुणो गुरुणो । जिएएपएएतं तत्तं, इञ्च सम्मत्तं मए गहियं ॥ १ ॥

शब्दार्थः—जीवन पर्यन्त ऋईन्त अरावान् मेरे देव हैं, सच्चे साधु मेरे गुरु हैं, जिन द्वारा प्ररूपित तत्त्व ही वास्तविक तत्त्व है, इस प्रकार का सम्यक्त्व मैंने प्रहण किया।

भाष्यः-गत पांचवें अध्याय में सम्वग्झान का निरूपण किया गया है, किन्तु झान तभी सम्यग्झान होता है जय सम्यग्दर्शन की विद्यमानता होती है। विना सम्यग्दर्शन के समस्त झान मिध्याझान होता है। झान में सम्यक्षन लाने में सम्यग्दर्शन ही उपयोगी है। इसलिए झान के निरूपण के पश्चात् सम्यग्दर्शन का विवेचन किया जाता है।

प्रस्तुत सूत्र में सम्यग्दर्शन की व्याख्या वतलाई गई है और उसे ग्रहण करने की भव्य जीव की प्रतिज्ञा का रूप भी प्रदर्शित किया गया है । सम्यम्दर्शन के यहां तीन छंग मुख्य वताये गये हैं। अन्यान्य विषयों का इन्हीं तीन में समावेश हो जाता है। तीन रूप इस प्रकार हैं---

- (१) अर्हन् मेरे देव हैं।
- (२) सचे साधु मेरे गुरु हैं।
- (३) जिन द्वारा निरूपित ही तत्त्व है।

अर्हन, आरिहंत और अरुहन्त पद एक ही अर्थ के वाचक हैं, यद्यपि इनकी व्युत्पत्ति भाषा शास्त्र के अनुसार भिन्न-भिन्न है । सुरेन्द्र और नरेन्द्र आदि द्वारा पूजनीय द्वोने से अर्हन, राग-द्वेप आदि आत्मा के रातुओं को जीत लेने के कारए आरिहन्त, और कमों का आत्यन्तिक विनाश कर देने के कारए अरुहन्त कहलाते हैं। इस प्रकार व्युत्पतिजन्य अर्थ में पार्थक्य होने पर भी, यह तीनों शब्द आत्मा की जिस अवस्था के वाचक हैं, वह अवस्था एक ही है। जो आत्मा निरन्तर विशिष्ट साधना-उपासना के द्वारा चार घातिया कमों का समूल विनाश करके सर्वक, सर्वदर्शी चीतराग और अनन्त शक्तिशाली चन जाता है, जो जीवन्मुक्तदशा को प्राप्त कर लेता है वह आत्मा अर्हन् पदची का पात्र होता है। अर्हन् भगवान् में मुख्य वारह गुए होते हैं। जैसे – (१) अनन्तज्ञान (२) अनन्त दर्शन (३) अनन्त चारित्र (४) अन-न्त तप (४) अनन्त वल (६) अनन्त चायिक सम्यक्त्व (७) वज्रऋषभनाराच संघयन (=) समचतुरस्न संख्यान (१) चौर्तास अतिशय (१०) पैंतीस वाणी के गुए (११) एक हजार आठ उत्तम लच्चए और १२) चौंसठ इन्द्रों द्वारा पूज्यता।

अर्हन भगवान अठारह प्रकार के दोपों से रहित होते हैं। वे दोप इस प्रकार हैं—(१) मिथ्यात्व (२) अज्ञान (३) मद (४) कोध (४) माया (६) लोभ (७) रति (८) अरति (६) निद्धा (१०) शोक (११) असत्य भाषण (१२) चौर्य कर्म (१३) मत्सर (१४) भय (१४) हिंसा (१६) प्रेम (१७) कीड़ा (१८) हास्य। इन अठारह दोपों का अर्हन्त में सम्पूर्ण रूप से अभाव होता है और इनके अभाव से प्रकट होने वाले गुए परिपूर्ण रूप में व्यक्त हो जाते हैं, जिनका उल्लेख अभी किया गया है।

अर्हन्त भगवान् को केवल चार श्रघातिक कर्म शेप रहते हैं, जिनके कारण वे शरीर में विद्यमान रहते हैं। इन कमौं का नाश होने पर वही सिद्ध परमात्मा वन जाते हैं। ऐसे श्ररिहन्त भगवान् को देव समझना सम्यग्दर्शन का पहला रूप है।

सच्च साधु वह हैं जो पूर्ण रूप से अहिंसा, सत्य, अचौर्य, ब्रह्मचर्य और अपरियह रूप पाँच महावतों का पालन करते हैं। भिन्नोप जीवी होते हैं, निष्काम भाव से तपस्या, जान, ध्यान आदि पवित्र अनुष्ठानों में संलय रहते हैं, अनगार होते हें, पैदल चलते हैं, नंगे पैर, नंगे सिर रहते हैं, साम्यभाव का अवलम्बन करके सांसारिक चसेड़ों से सर्वथा दूर रहते हैं। इनका स्वरूप और चारित्र आगे विस्तार से बताया जायगा। पेसे साधु ही सच्च साधु हैं। इन पर अद्धान करना सम्यग्दर्शन का दूसरा रूप है।

राग-द्वेष आदि पूर्वोंक्त अअरह दोषों को जीतने वाला 'जिन' कहलाता है। जिन सर्वज्ञ और वीतराग होते हैं। सर्वज होने के कारण उनमें अज्ञान का लेशमान्न नहीं होता और वीतराग होने के कारण कपाय का सर्वथा ही अभाव हो जाता है। अज्ञान और कपाय का अभाव हो जाने के कारण जिन भगवान, का तत्त्व-निरूपण सत्य, यथार्थ ही होता है। अतपच जिनेन्द्र द्वारा प्ररूपित दयामय धर्म, और अनेका-न्तमय तत्त्व ही वास्तविक है, इस प्रकार हड़ अद्यान करना लम्यग्दर्शन का तीलरा रुप है।

तीन प्रकार की श्रदा, सम्यन्दष्टि पुरुष में इतनी सुटढ़-श्रनिश्चल होती है कि उसे कोई भी, यहां तक कि देव-दानव भी संग नहीं कर सकता । शार्ख्ना में ऐसे अनेक उदाहरण हैं, जिनमें संस्यन्दष्टि श्रावकों को, सम्यन्दर्शन से च्युत करने का देवताओं ने प्रयास किया हैं, पर वे श्रपनी श्रद्धा से रंच-मात्र भी विचलित नहीं हुए। सम्यक्तव की प्राप्ति देा प्रकार से होती है-(१) निसर्ग से छौर (२) श्रधि-यम से। विसर्ग से द्र्यात् विना गुरु श्रादि के उपदेश के जो सम्यन्द्र्शन उत्पन्न होता

सम्यक्त्व-निरूपण्

[ २२६ ]

है उसे निसर्गज सम्यग्दर्शन कहते हैं और गुरु आदि के उपदेश से उत्पन्न होने वाला सम्यग्दर्शन अधिजगम कहलाता है।

जैसे तीव वेग वाली नदी में वहने वाला पत्थर, अन्य पत्थरों से टकराता-टकराता गोलमोल वन जाता है, उसी प्रकार ना-ना योनियों में भ्रमण करते-करते, अनेक प्रकार के शारीरिक और मानसिक क्लेश सहन करते-करते कमों की कुछ निर्जरा दोती है। उस निर्जरा के प्रभाव से जीव को पांच लव्धियों की प्राप्ति दोती है-(१) त्तयोपशम लब्धि (२) विशुदि लब्धि (२) देशना लब्धि (४) प्रयोग लन्धि और (४) करण लन्धि । अनादिकाल से संसार में पर्यटन करते हुए कभी संयोगवश, ज्ञानावरण आदि आठों कमों की अग्रुभ प्रकृतियों के अनुमाग को प्रति समय अनन्त-अनन्त गुना न्यून करना च्योपशम लब्धि है। जव च्योपशम लब्धि पाप्त हो जाती है तो इसके प्रभाव से अशुभ कमों का अनुभाग मंद होने के कारण परिणामों में संक्लेश की हानि होती है शुभ प्रकृतियों के दंध का कारणभूत शुभ परि-ए।म उत्पन्न होता है। इसे विशुद्धि लव्धि कहते हैं। विशुद्धि लव्धि के प्रभाव से जिनेन्द्र भगवान् की वाणी सुनने की, साधु-संगति करने की इच्छा होती है । इसके फल स्वरूप जीव को तस्व का सामान्य ज्ञान हो जाता है। यह देशना लाब्धि है। इस के पश्चात् जीव अपने परिएामों की विशुद्धता करता हुआ, आयु को छोड़कर शेष सात कमों की स्थिति कुछ कम कोड़ाकोड़ी सागरोपम की करता है और घातिया तथा श्रघातिया कर्मों के रस को तीवतर से मंद करता है। यह प्रयोग लब्धि है । प्रयोग लब्धि के पश्चात पांचवीं करण लब्धि होती है। इसमें तीन प्रकार के परिणाम होते दें-यथा प्रवृत्तिकरण, अपूर्वकरण और अनिवृत्तिकरण । करण आत्मा के परिणाम को कहते हैं। अनादिकालीन राग-द्वेप की तीवतम प्रंथि भेदने के समीप पहुंच जाने वाला आत्मा का परिणाम यथाप्रवृत्तिकरण कहलाता है। यह करण ग्रभव्य जीव को भी हो जाता है। इस परिएाम के पश्चात् अधिक विशुद्धतर परिएाम होता है वही अपूर्वकरण कहलाता है। इस परिणाम के द्वारा जीव राग-द्वेप की प्रंथि को भेदने का सामर्थ्य प्राप्त कर लेता है और किसी-किसी आचार्य के मत से प्रथि-भेद कर डालता है। ग्रंधि-भेद करने से आत्मा में अपूर्व निर्मलता प्रकट होती है। उसके ग्रनन्तर ग्रनिवृत्तिकरण होता है। यह अत्यन्त विशुद्ध परिणाम है और इसकी प्राप्ति होते पर सम्यक्त्व की प्राप्ति होती है।

सम्यग्दर्शन की प्राप्ति का और आत्मा की विद्यादि का कम वतलाया जा चुका है। जब अनन्तानुबंधी कोध, मान, माया, लोभ और दर्शन मोहनीय की तीन प्रकृतियों का उपशय, ज्ञय या ज्ञमोपशम होता है तभी सम्यक्त्व की प्राप्ति होती है। उक्त सातों प्रकृतियों के उपशम से उत्पन्न होना वाला सम्यग्दर्शन औपशमिक, सातों के ज्ञय से होने वाला ज्ञायिक कहलाता है। उद्य को प्राप्त हुए मिथ्यात्व मोहनीय का ज्ञय होने पर तथा अनुदित मिथ्यात्व का उपशम होने पर और सम्यक्त्व मोहनीय के उद्य होने पर उत्पन्न होने वाला सम्यग्दर्शन ज्ञायेश्वाता है। इन तीनों सें चायिक सम्यक्त्व सब से श्रधिक निर्मल होता है । एक वार उत्पन्न होने के पश्चात् फिर उसका नाश नहीं होता, जब कि श्रौपशमिक श्रौर चायोपशमिक सम्यग्दर्शन उत्पन्न होकर फिर नष्ट हो जाते हैं।

जम्यग्दर्शन उत्पन्न होने पर आत्मा में एक प्रकार की ऐसी निर्मलता आ जाती है, जो मिथ्यात्व की अवस्था में कभी प्राप्त नहीं हुई थी। यही कारण है कि थोड़ी-सी देर, एक अन्तर्मुहूर्त्त, के लिए भी जिसे सम्यक्त्व प्राप्त हो गया है वह संसार को परिमित कर डालता है और अर्डपुद्रल-परावर्त्तनकाल में अवश्य मुक्ति प्राप्त कर लेता है।

मुक्ति प्राप्त करने के लिए सर्वप्रथम सम्यग्दर्शन की अपेत्ता होती है। जवतक इष्टि निर्मल नहीं है तव तक समस्त झान मिथ्याज्ञान और समस्त चारित्र मिथ्या-चारित्र कहलाता है। मिथ्यांज्ञान और मिथ्याचारित्र भव~भ्रमण का ही कारण है श्रौर मुक्ति का प्रतिबंधक है । इसी कारण सम्यग्दर्शन को मुक्ति-महल की पहली पंक्ति कहा गया है। जैसे ग्रंक के दिना दिन्दु ग्रों की लम्पी लकीर बना देने पर भी उसका कुछ अर्थ नहीं होता- उससे कोई भी संख्या निष्पन्न नहीं होती, उसी प्रकार सम्यग्दर्शन के विना किया जाने वाला प्रयतन मुक्ति के लिए उपयोगी नहीं होता है। सम्यग्दष्टि जीव संसार में रहता हुआ भी, और सांसारिक कार्य-कलाप करता हुआ भी, जल में रहने वाले कमल की भांति अलिप्त रहता है। उसके परिणामों में संसार के प्रति विराह्त वनी रहती है। वह चारित्र का पालन न करे तो भी इन्द्रियों के भोगो-पमागों में लोलूप नहीं दोता । शम, संवेग, निर्वेद, अनुकम्पा और आस्तिक्य के पवित्र भाव उसमें श्राभिव्यक्त हो जाते हैं । निश्चय सम्यग्दष्टि प्राणी के राग-हेप श्रौर मोद्द ग्रत्यन्त मंद् होते हैं । वह जान, दर्शन श्रौर चारित्र रूपी श्रात्मीय गुर्खों के परम रस का आस्वादन करता है। वह पर पदार्थों से आत्म-भाव हटा लेता है। वह देह में रहता हुआ भी देहातीत हो जाता है । यह लच्चण जिसमें पाये जाते हैं वह निश्चय सम्यग्दृष्टि है । अरिइन्त भगवान् को देव मानना, छत्तीस गुणाँ से युक्त निर्श्रन्थ मुनियों को गुरु समझना और जिनेन्द्र भगवान् द्वारा प्ररूपित धर्म को दी कल्याणकारी धर्म मानना व्यवहार सम्यक्तव है। व्यवहार सम्यक्तव,निश्चय सम्यक्तव में कारण होता हैं, घ्रतएव सूत्रकार ने यहां प्रथम व्यवहार सम्यक्त्व का स्वरूप दिखलाया है।

### मूलः-परमत्थसंथवोवा, सुदिट्ठपरमत्थसेवणा वावि । वावरणकुदंसणवज्जणा य सम्मत्तसद्दहणा ॥ २ ॥

छायाः-परमार्थसंस्तयः सुष्टष्टपरमार्धसेवनावाऽपि । ब्यापञ्चकुदर्शनवर्जने च सम्यक्त्वश्रदानम् ॥ २ ॥

शब्दार्थ:---तात्विक पदार्थ का चिन्तन करना, तात्विक पदार्थों को सम्यक् प्रकार से जानने वालों की शुभूषा करना, सम्यग्द्शन का वनन-त्याग करने वालों तथा मिथ्या-

·· .... ·

and the second

सम्यक्त्व-निरूपण

दृष्टियों की संगति का त्याग करना, यही सम्यक्त्व का श्रद्धान है ।

भाष्यः — सम्यक्तव का सामान्य स्वरूप वताने के पश्चात् सूत्रकार ने यहां यह वताया है कि सम्यक्तव संवंधी अदान की स्थिरता और सुरक्ता किस प्रकार हो सकती है। सम्यक्तव की उत्पत्ति हो जाने पर भी उसकी स्थिरता का उपाय न किया जाय तो वह विनष्ट हो सकता है अतएव सम्यग्हप्टि जीवों को अत्यन्त कठिनता से प्राप्त हुए अनमोल खजाने की तरह, जिन्तामणी की तरह, पारस पापाण की तरह और अपने प्रिय प्राणों की तरह सम्यक्तव की रक्ता करनी चाहिए। यहां सम्यक्तव की रक्ता के चार साधन बताये गये हैं।

(१) परमार्थसंस्तव-परम का अर्थ अष्ठ, कल्याएकारी या उत्तम होता है। पेसे घरम अर्थ का अर्थात् मोक्त का सदा चिन्तन करना। अथवा परमार्थ का अर्थ है आत्मा, क्यों कि मोक्त आत्मा की ही अवस्था-विशेष है। इस प्रकार आत्मा-तत्व का चिन्तन करना, परमार्थ-संस्तव है। अथवा मोक्त-प्राप्ति में जो पदार्थ उपयोगो होते हैं, वे परमार्थ कहलाते हैं और उनका परिचय पाना, उनके स्वरूप का ज्ञान माप्त करना और चिन्तन करना भी परमार्थसंस्तव है। अथवा, संसार की नाश-शील, अधःपतन की कारए भून लहमी की अपेक्ता पर अर्थात् उत्झप्ट जो या अर्थात् लहमी-अनन्त ज्ञान दर्शन, सुख आदि रूपमाव लहमी है अर्थ अर्थात् मयोजन जिसका, ऐसा संस्तव करना। तात्पर्य यह है कि आध्यात्मिक विभूति प्रदान करने वाला संस्तव परमार्थ संस्तव कहलाता है।

परमार्थसंस्तव-पद से विभिन्न व्युत्पत्तियां करके अनेक आशय निकाले जा सकते हैं। ऊपर जो अर्थ दिये गये हैं वे सभी प्रासंगिक हैं और सभी से सम्पन्तव की रत्ता होती हैं। मोत्त की चिन्ता करने से सम्यक्तव टढ़ होता है। आत्मा के स्वरूप का चिन्तन करने से भी सम्यक्त्व में प्रमाहता आती है । मोच प्राप्ति में उपयोगी अर्थोंका अर्थात नव तत्वों का चिन्तन करने से सम्पक्त की स्थिरता होती है। में कौन हूं ? मेरा वास्तविक-स्वभाविक स्वरूप क्या है ? किस कारण से में जन्म-जरा-मरण की वेदनाएँ भोग रहा हूं ? इन सब वेदनाओं के चंगुल से छुटकारा पाने का उपाय क्या है ? कौन सी शाही है जिसने मुफे अपने सामाविक गुणों से च्युत कर दिया है ? इत्यादि प्रश्नों का सुदम समाधान पाने के लिए जीव, अजीव, आश्रव, संवरं आदि सभी तत्वों के ज्ञान की आवश्यकता होती है। यह ज्ञान ही आत्म-कल्यांण में उपयोगी है। अतएव इनका तिरन्तर जिन्तन-मनन करने से सम्य-कत्व प्रगाढ़ चनता है, इसी प्रकार मुक्ति रूपी लदमी प्रदान करने जाला चिन्तन करना भी सम्यक्तव की स्थिरतों का कारण है। इस चिन्तन में संसार की यथार्थ दुःखमयी दशा का चिन्तन करना, शरीर की अशुचिता, अस्थिरता, इन्द्रियों का आत्मा पर आधिपत्य क्यों, किस प्रकार और क्या फल देने वाला है, आदि विचार करना, मैत्री, प्रमोद, कारुएय और मध्यस्थ भावना का बारम्यार चिन्तन करना, बारह भावनाओं की अनुपेत्ता करना, आदि समिमलित है। कमों के वशीभूत होकर जगत के प्राणी

किस प्रकार अपने वास्ताधिक स्वरूप को त्यागकर चकवर्त्ता से चाकर, राजा ले रंक उत्छप्ट से निक्रप्ट वन रहा है ? इत्यादि विचार करना भी परमार्थ संस्तव कहलाता है। यह सम्यक्तव-श्रद्धान का प्रथम कारण है।

(२) सुदृष्टपरमार्थलेवता-जिन महापुरुषों ने परमार्थ को समयक् प्रकार से जान लिया, देख लिया या अनुभव किया है उनकी सेवना अर्थात् सेवा करने से परमार्थ का परिचय होता है। यहां ' सुग्रान ' न कह कर सूत्रकार ने सुदृष्ट कहा है, उसले यह भाव निकलता है कि जिन्हों ने परमार्थ का शास्त्र के आधार से जान ही नहीं प्राप्त किया है, बरज् झन प्राप्त करके उसे चिन्तन-प्रनन, ध्यान आदि उपायों से आत्मा में रमा लिया है, आत्मसात् कर लिया है, अनुभूति की कोटि में पहुंचा दिया है, पेसे अनुमवशाली महा-पुरुषों की सेवा-शुभूवा से सम्यक्त्व रूप अदान होता है। पहले व्याख्या-प्रज्ञप्ति स्त्र के प्रमाण से यह वतलाया जा चुका है कि सत्संगति का फल सिद्धान्त का भ्रवण है और अवण का फल जान है।

(३) व्यापन-वर्जना-जैसे दो मल्लों में जय कुश्ती होती है तब कभी पहला. इसरे को नीचे गिराता है, कभी मौका पाकर दूसरा पहले को दे मारता है । अथवा दो सेनाओं में जब युद्ध होता है तो कभी एक सेना आगे बढ़ती और पीछे हटती है और कभी बुसरी सेना पीछे हटती और आगे बढ़ती है । इसी प्रकार आत्मा में और कमों में अनादिकाल से संग्राम चल रहा है । यह संग्राम निरन्तर-छ-स्थगित करमें जारी रहता है । कभी पबल होकर आत्मा कमों को पछि हटाती है और कमी कर्म सबल होकर छात्मा को पछाड़ देते हैं । जिस आत्मा ने एक बार शाही-सम्पादन कर के कर्भ-शत्रुओं के बल को भेद करके सम्यक्त्व प्राप्त किया, वही आत्मा कर्मी सर्म राष्ट्रओं द्वारा फिर पराजित हो जाता है और उसके द्वारा पाया हुआ सम्यक्त्व रूपी मुकुट उससे छिन जाता है । इस प्रकार एक बार सम्यक्त्व प्राप्त कर किर मिथ्यादाए वना हुआ ब्याक्त व्यापन्न कहलाता है । उसके संसर्ग से सम्यक्त्व प्राप्त की तथा सम्यक्त्व में मलीनता आने की तथा सम्यक्त्व के नाश होने की संमावना रहती है । अतएव सम्यक्त्य की रत्ता चाहने वालों को ऐसे ब्यापन्न व्यक्ति से दूर ही रहना चाहिए ।

(४) कुदर्शन-वर्जना—मिथ्या अद्यान करने वाले को कुदर्शन कहते हैं । अथवा पकान्तवाद की स्थापना करने वाला, अलर्वज पुरुप द्वारा प्ररूपित, पूर्वापर विरोध से युक्त प्रत्यत्त-अनुमान आदि प्रमाणों से वाधित, अदिनकारी पत्रं मुक्ति में प्रति-वन्धक, असत्य रूप सिद्धान्तों का निरूपण करने वाला शास्त्र कुदर्शन कहलाता है । अथवा कुत्सित अर्थात् वस्तुस्वरूप को यधार्थ रूप से प्रकट न करने वाला जिसका दर्शन अर्थात् सिद्धान्त हो उस प्रकान्तवादी शास्त्रप्रणेता को—जिसे अन्य लोग देव के रूप में स्वीकार करते हैं – कुदर्शन कहते हैं । इस प्रकार ' कुद्र्शन ' राग्द से मिथ्या गुरु, मिथ्या शास्त्र और मिथ्या देव का प्रदर्ण होता है । स्वय्यग्दष्टि पुरुप का इनकी संगति का परित्याग करना चाहिए ।

जिनमें साधुता के शाखोक खज्ञ नहीं पाये जाते, फिरभी जो भांति-भांति का

मेप घारण करके अपने आपको साधु-संन्यासी, जोगी, आदि कहते हैं वे मिथ्यागुरु हैं। उन्हें जीव-छजीव के स्वरूप का ज्ञान नहीं होता अतएव वे पट्काय की विरा-धना करते हैं, असत्य भाषण करते हैं, चोरी करते हैं, ब्रह्मचर्य का पालन नहीं करते, धन उपार्जन करते हैं, भद्याभद्य के विवेक से विदीन हैं, रात्रि में मोजन करते हैं, अपने निमित्त स्वयं वनाते और दूसरों से वनवाते हैं, सचित वनस्तति आदि का भत्तण करते हैं, स्तान करके असंख्य जीवों की विराधना करते हैं, मदिरा, मांत आदि पापमय पदार्थों का सेवन करते हैं, गांजा, खुलका, बीड़ी, चिलन आदि का दम लगाते हैं, फूलमाला आदि घारण करते हैं, गिर भी अपना गुरुत्व प्रकट करने के लिप ग्रहस्थों से वेप की विलत्तणता जताते हैं। यह सब कुगुरु या मिथ्पागुरु कह-लाते हैं। ये खयं कुपथगामी हैं, कुपथप्रदर्शक हैं और कुपथ में लेजाने वाले हैं। संसार रूप समुद्द को पार करने में पत्थर की नौका के समान हैं। इनके संसर्ग से ज्ञान की चुद्धि तो होती नहीं, क्योंकि जो स्वयं अज्ञानी हैं वे दूसरों को ज्ञानी कैस वना सकते हैं, प्रत्युत सम्यग्ज्ञानी भी उनके संसर्ग से मिथ्याज्ञानी वन जाता है। उनके मिथ्यात्व पूर्ण कथन और व्यवहार से सम्यक्त्व-रत्व मी चता जाता है। अत-पव कुगुरुओं के संसर्ग से सम्यग्हिए को बचना चाहिए।

जिन्होंने सम्पूर्ण कमों का विनाश करके सर्वज्ञता, वीतरागता और आत्मिक सम्पूर्णता प्राप्त की है वही सच्वे देव कहलाते हैं। जिसमें यह लत्तण नहीं पाये जाते फिर भी जो देव रूप से लोक में मान्य समझे जाते हैं वे कुदेव कहलाते हैं।

इसी प्रकार मिथ्या एकान्तवाद की प्ररूपणा करके जमत् को अज्ञान के घेर श्रंधकार में गिरा देने वाले भी देव नहीं कहला सकते हैं। गाय को देव या देवों का स्थान मान कर उसकी पूजा करना श्रौर मूसल, ऊखज़, चुल्हा, देहली, पीपल, जल, सूर्य श्रादि को देव मानना देव-विषयक मिथ्यात्व है।

श्रहिंसा, संयम और तप ही उत्कुष्ट मंगलमय धर्म है। स्वर्ग, सम्पत्ति, देवता का प्रसाद और सुगति प्राप्ति आदि सांसारिक प्रयोजनों की सिद्धि के लिए यज्ञ-याग आदि के रूप में जीवधारियों की हिंसा करना, अपने लाभ के लिए असत्य वोलना, इत्यादि श्रधर्म है। इस अधर्म को धर्म मानना धर्मविपयक मिथ्यात्व है। सम्यक्डष्टि को इसका भी परित्याग करना चाहिए।

स्त्रोक्त यह चतुप्र्य सम्यग्दर्शन के संरत्तण के लिए अत्यन्त उपयोगी हैं। अत्तएव विवेक के साथ इसे समझकर पालन करना चाहिए।

# मूलः-कुप्पवयणयाडी, सब्वेउम्भग्गपट्टिश्रा । सम्भग्गं तु जिणक्खायं, एस मग्गे हि उत्तमे ॥३॥

द्धायाः—कुप्रवचनपाखारिडनः सर्वे उन्मार्गं प्रस्थिताः । सन्मार्गं तु जिन्ख्यातं, एषोमार्गो इयुत्तमः ॥ ३ ॥ शब्दार्थः--दूषित वचन बोलने वाले, पाखरडी सभी कुमार्ग में चलने वाले हैं। जिन भगवान् द्वारा कहा हुआ मार्ग ही सन्मार्ग है। यही उत्तम मार्ग है।

भाष्य:---पूर्ववर्त्ता गाथा में कुदर्शन के स्याग का निरूपए किया था किन्तु कुदर्शन कौन हैं ? जद तक यह वात भलीभांति न जान ली जाय तवतक उनका त्याग नहीं किया जा सकता । श्रतपव इस गाथा में कुदर्शन का कथन किया है । किन्तु सम्यग्दर्शन एकान्त प्रतिपेध रूप नहीं है, वरन विधि का उसमें प्राधान्य है । श्रतपव यह शंका उपस्थित होती है कि कुदर्शन का त्याग करना ही यदि सम्यक्त्व नहीं है तो श्रहण किसका करना चाहिए ? इस शंका के समाधान के लिए गाथा का उत्तरार्ध कहा गया है ।

' फुप्रवचन ' में शब्द कुस्सित अर्थात् मिथ्या के अर्थ में है। अतः 'कप्रवचन ' का अर्थ होता है—मिथ्या भापए करने वाले । अनेकान्तात्मक वास्तविक वस्तु का कथन न करके उसे एकान्त रूप प्रतिपादन करने वाले कुप्रवचन कहलाते हैं। संस्कृत भाषा के अनुसार ' कुस्सितं प्रवचनं यस्यासौ कुप्रवचनः ' ऐसा पद निष्पन्न होता है। यह वहु-ग्रीहिसमासान्त पद है । विशेषए-विशेष्यभाव समास करने से ' कुत्सितं प्रवचनम कुप्रवचनम् ' मिथ्या वचन कुप्रवचन कहलाता है । इससे एकान्तवाद के निरूपए करने वाले मिथ्या शास्त्रों का ग्रहण होता है ।

'पापएडी ' दंभ करने वाले व्यक्ति को कहते हैं । अथवा पापएडी सामान्य रूप से वर्ती के अर्थ में प्रयुक्त होता है । जव सामान्य रूप से वर्ती का अर्थ विवाक्ति हो तो ' कुप्यवयणपासंडी ' इस समास युक्त पद के आदि में विद्यमान ' कु ' का पापंडी के साथ भी अन्वय करना चाहिए । इस प्रकार कुपापएडी का अर्थ कुवर्ती अर्थात् मिथ्या चारित्रवान् होता है । तात्पर्य यह है कि मिथ्या प्रवचन करने वाले, मिथ्यावचन और मिथ्या चारित्रवान् व्यक्ति कुमार्ग की ओर चले जा रहे हैं । जो उनका अनुसरण करेगा वह भी कुमार्ग में ही जायगा और अपने लद्दपस्थान – सिदि चेन्न को प्राप्त न हो सकेगा । सम्पग्टप्टि पुरुप को चाहिए कि वह इनका अनुसरण न करे ।

मोह रूपी नट के नाट्य के अगणित प्रकार हैं । उसके एक-एक नाट्य से एक-एक मिथ्यात्व की सृष्टि होती है। तथापि प्राचीन ऋषियों ने पाछएड मतों का ३६३ (तीन सौ बेसठ) मेदों में चर्मीकरण किया है। एकान्तवाद का अवलम्यन करने से प्रत्येक मत पाछएड मत वन जाता है। मूल में एकान्तवादियों के पांच मेद हें—(१) कालवादी (२ स्वभाववादी (३) नियतिवादी (४) कर्मवादी और (४) उद्यमवादी।

(१) कालवादी-एकान्त कालवादी समस्त कार्यों की उत्पत्ति और जगत् का नियंत्रण काल ही के निमित्त से स्वीकार करता हैं। बह न किया को कार्योत्पत्ति में कारण मानता है, न उद्योग को ही। काल के अतिरिक्त अन्य सब कारणों का निपेध [ - २३२ ].

सञ्यक्तव-निरूपण

कर एकान्त काल को कारण मानने से यह एकान्तवाद है। काल-एकान्तवाद के सम-र्थन में यह कहा जाता है कि मजा की उत्पत्ति, नियत समय पर ही माता के गर्म से होती है, अमुक-अमुक वनस्पतियां नियत समय पर ही (मौसिम के अनुसार) उत्पन्न होती हैं—विना नियत समय के उनकी उत्पत्ति नहीं होती। नियत समय पर अर्थात् तीसरे और चौथे आरे में ही मुक्ति प्राप्त होती है, नियत समय पर उत्सर्विणी और अवसर्पिणी काल का आरंभ आर अन्त होता है। नियत समय से अविक किसी का जीवन स्थिर नहीं रह सकता। तात्पर्य यह है कि संसार का समस्त व्यव-हार काल पर अवलंबित है। काल रूप निभिन्त को पाकर ही प्रस्नेक कार्य उत्पन्न होता है। कहा भी है—

> कालः पचति भूतानि, कालः संहरते प्रजाः। कालः सुप्तेषु जागतिं, कालो हि दुरतिकमः॥

अर्थात् काल ही भूतों का परिपाक करता है, काल ही कीक्यारियों का संहार करता है, काल सोये हुओं में जागरूक रहता है—जब सव सोते हैं तब भी काल जागृत रहता है और काल का उत्तंवन नहीं किया जा सकता । अर्थात् काल जो चाहता है वही होता है, काल के विरुद्ध कुछ भी नहीं हो सकता।

इस कालैकान्तवाद पर जरा विचार करना चाहिए। यदि प्रस्नेक कार्य में काल ही एक मात्र कारण है और पुरुषों का उद्योग ग्रादि कारण नहीं है तो जगत में लमत्त प्राण्णी जो निरन्तर उद्योगशील रहते हैं, उनका उद्योग निरर्थक हो जायगा। काल का ग्राश्रय लेकर चुपचाप चैठ जाने वाले पुरुष की भूख-प्यास क्या मोनन का नियत समय ग्राने पर विना मोजन-व्यापार के ही मिट सकती है ? इसके अतिरिक्त काल सहैव विद्यमान रहता है। वह अनादि अनन्त द्रव्य है। अतएव प्रत्येक कार्य की प्रति चण उत्पत्ति होनी चाहिए, क्योंकि कार्योत्पत्ति का कारण काल प्रतित्तण विद्यमान रहता है। यदि यह कहा जाय कि काल कभी किसी कार्य को उत्पन्न करता है, कभी किसी कार्य को, अतपव सब कार्य एक साथ उत्पन्न नहीं होते। तो यह प्रश्न उपस्थित होता है कि काल के इस कम का कारण क्या है ? यदि काल का स्वमाव इस कम का कारण है तो कालैकान्तवाद खण्डित हो जाता है, क्योंकि काल के अतिरिक्त स्वमाव को भी कारण मानना एड़ा। यदि काल के कंप में काल को ही कारण माना जाय तो कम वन नहीं सकता, क्योंक काल स्वा विद्यमान होने के कारण नित्य है । अतपन्न पकान्ततः काल को कारण मानना युक्ति-संगत नहीं सिद्ध होता और अनुमव से भी सिद्ध नहीं होता।

(२) स्वभाववादी—स्वभाववादी खमस्त कार्यों की उत्पत्ति में अकेले स्वमाव को ही कारण मान कर काल आदि अन्य कारणों का सर्वथा निषेध करता है । वह कहता है—स्त्रीत्व की समानता होने पर भी वन्ध्या के पुत्र न होना, शिर की तरह शरीर का एक अंग होने पर भी हथेली पर रोम न होना, इन्द्रित्व की समानता होने पर भी चच्च से शब्द का सुनाई न देना, कार्नो से दिखाई न देना, इत्यादि सय स्वभाव पर निर्भर है। अग्नि की उष्णता, दिम की शीतलता, वायु का तिर्छा चलना, गुरुत्व चाले पदार्थ का ऊपर से नीचे गिरना आदि-आदि न काल से होते हैं, न किसी पुरुष के प्रयत्न से ही। यह सब स्वभाव का खेल है। प्रत्येक पदार्थ अपने स्वभाव के कारण ही भिन्न-भिन्न रूपों में परिणत हो रहा है। स्वभाव के विरुद्ध कभी किसी पदार्थ का प्रयोग नहीं किया जा सकता। अतएव स्वभाव को ही कारण के रूप सें स्वीकार करना चाहिए।

इस प्रकार जो एकान्त रूप ले स्वमाव कारणवादी हैं, उन्हें सोवना चाहिए कि प्रत्येक पदार्थ का स्वमाव तो सदैव विद्यमान रहता है, किर क्या कारण है कि पदार्थ क्रम से नाना रूपों में परिएत होता ? पदार्थ के जितने परिएमन होते हैं वे सब स्वभाव रूप कारण विद्यमान होने पर एक साथ क्यों नहीं होते ? उदाहरणार्थ —जीव यदि स्वभाव से ही मनुष्य होता है, स्वमाव से ही पशु-पत्ती आदि होता है, और स्वभाव से ही मुक्त होता है ते एक ही साथ मनुष्य-पत्ती आदि होता है, और स्वभाव से ही मुक्त होता है ते एक ही साथ मनुष्य, पशु-पत्ती और मुक्त आदि विभिन्न और विरोधी रूप क्यों नहीं धारण करता ? क्योंकि जीव जव मनुष्य है तव भी पशु-पत्ती आदि होने का स्वमाव उसमें विद्यमान है । यदि यह कहा जाय कि उस समय पशु रूप परिएत होने का स्वमाव नहीं है तो यह वतलाना होगा कि वह स्वभाव वाद में किस कारण से उत्पन्न हुआ है ? यदि स्वभाव से ही उत्पन्न हुआ तो पहले ही क्यों नहीं उत्पन्न हो गया ? इसके अतिरिक्त स्वमाव से ही उत्पन्न हुआ तो पहले ही क्यों नहीं उत्पन्न हो गया ? इसके अतिरिक्त स्वमाव से ही उत्पन्न हुआ तो पहले ही क्यों नहीं अन्तरता भी सिद्ध होती है । अतप्रव एकान्त स्वभाववादी धेना नहीं वन सकता, क्योंकि कोई भी पदार्थ अपने-आपको उत्पन्न नहीं कर सकता । पेसा मानने से स्वभाव की अनित्यता भी सिद्ध होती है । अतप्रव एकान्त स्वभाववादी भी युक्ति-संगत नहीं है ।

(३) नियातिवाद—भवितब्यता या होनहार को नियति कदते हैं । नियतिवादी का कथन है कि प्रत्येक कार्य भवितव्यता से ही होता है। जीव को जो सुख-दुःख छादि होते हैं वे काल, ईश्वर, स्वभाव या जीव के उद्योग से नहीं होते । जो लोग उद्योग से सुख-दुःख की उत्पत्ति होना मानते हैं उन्हें विचारना चाहिए कि उद्योग समान करने पर भी दो पुरुषों को समान फल क्यों नहीं मिलता ? स्वामी छौर सेवक में से सेवक छाधिक उद्योग करता है फिर भी फल की माप्ति सेवक को कम छौर खामी को छाधिक होती है। इसीलिए किसी कवि ने कहा हैं—

यदभावि न तद्मानि, भावि चेन तद्न्यथा।

अर्थात् जो होनदार नहीं है वह नहीं हो सकता और जो होनदार है वद वदल नहीं सकता।

पूर्वोक्त रीति से पकान्त नियतिवाद भी मिथ्या खिद होता हैं । नियतिवादी भी होनहार के भरोसे हाथ पर हाथ घरे बैठा नहीं रह सकता । भूख अगर भिटनहार है तो स्वयं मिट जायगी, भोजन पक्तनहार हैं तो स्वयं पक जायगा, इस प्रकार का निश्चय करके उद्योग का त्याग करने वाला अज्ञानी पकान्त दुःज का पात्र वनगा। पकान्त नियतिवाद अनुभव-विरुद्ध और युद्धि से भी प्रतिकृत है । समान उद्योग [ २३४ ]

सम्यक्त्व-निरूपण्

करने वाले अनेक पुरुषों को समान फल की प्राप्ति न दोना उनके पूर्वापार्जित झटछ पर निर्भर है अतएव उससे नियतिवाद की सिद्धि नहीं होती। इसीलिए कहा गया है कि-

> न दैवमिति संचिन्त्य, त्यजेटुद्योगमात्मनः । अनुद्यमेन कस्तैलं, तिलभ्यः प्राप्नुमईति ॥

श्चर्थात् जो दोनदार दै सो होगा, ऐसा विचार कर त्रपना उद्योग नहीं छोड़ना चाहिए। विना उद्योग किये तिलों से तेल कौन पा सकता है ? तिलों में तेल ते। विद्यमान रहता है पर उद्योग करने वाला ही उसे प्राप्त कर सकता है, भाग्य के भरोसे रहने वाला नहीं।

(४) कर्मवादी—एकान्त रूप से कर्म को ही सुख-दुःख आदि का कारण मानने वाला कर्मवादी कहलाता है – सब मनुष्य मनुष्यत्व की अपेचा समान हैं, सभी की इन्द्रियां और अंगोपांग भी समान हैं, फिर भी एक राजा होता है, दुसरा रंक होता है। समान परिश्रम करने वाले दो शिष्यों में से एक प्रतिभाशाली, अपने विषय में पारंगत विद्वान हो जाता है और दुसरा कर्म के कारण मूर्ख ही बना रहता है। भग-वान ऋषभदेव सहश पुएयशाली महापुरुप को एक वर्ष तक अन्न का एक भी कण प्राप्त न हो सका, चरम तीर्थकर भगवान महावीर स्वामी को घोर उपसर्ग सहने पड़े, सागर चकवर्त्ता के साठ हजार पुत्र एक साथ काल के कवल बने, यह सब कर्म का ही माहात्म्य समफना चाहिए।

पकान्त कर्मवादी से यह पूछा जा सकता है कि भिन्न-भिन्न प्राणियों के भिन्न-भिन्न कर्म होने का क्या कारण है ? क्या विना किया किये ही विना व्यापार के ही-कर्म का संयोग जीव के साथ हो जाता है ? यदि हो जाता है तो सभी जीवों के एक सरीखे कर्मों का संयोग क्यों नहीं होता ? तथा मुक्त जीवों को भी कर्म- संयोग क्यों नहीं होता ? यदि जीव के व्यापार की भिन्नता के कारण कर्यों में भिन्नता होती है तो जीव के व्यापार को अर्थात् उद्योग को भी कारण मनना चाहिए। किर सिर्फ कर्म को ही कारण क्यों कहते हो ? इस प्रकार एकान्त कर्मवाद भी विचार करने पर खंडित हो जाता है।

(४) उद्यमवादी-एकान्त उद्यमवादी, कर्म, काल, स्वभाव आदि का सर्वथा निषेध करके एकान्ततः उद्यम को ही कारण स्वीकार करता है। वह कहता है-प्रत्येक कार्य उद्यम से ही सिद्ध होता है। उद्योगी पुरुष ही प्रत्येक कार्य में सफलता प्राप्त करता है। उद्योगी पुरुष अपने उद्योग की प्रवलता से दुस्साध्य कार्य भी सुसाध्य वना लेता है। पुरुष ने उद्योग करके वायुयानों का निर्माण किया है, विद्युत को अधीन करके उससे अनेक कौतूहल बर्द्धक और आश्चर्यजनक आविष्कार कर लिये हैं। उद्योग से रंक राजा, मूर्ख पंडित और निर्धन पुरुष संघन वन जाता है। उद्योग का महत्व सब के सामने है। अतपव उद्योग को ही कारण के रूप में अंगीकार करना चाहिए। छठा अध्याय

किन्तु अन्यान्य एकान्तवादों की तरह उद्यमैकान्तवाद भी तर्क की कसौटी पर सच्चा नहीं सिद्ध होता। मनुष्य तो क्या, देवराज इन्द्र भी अग्नि को शीत रुपता प्रदान नहीं कर सकता। वह कोटिश: प्रयत्न करके भी आत्मा को मूर्तिक, पुद्गल को अमूर्त्तिक और आकाश को हस्तगत करने में असमर्थ ही रहेगा। वास्तव में जिस चस्तु का जिस द्रव्य, देव, काल, भाव आदि निभित्तों से जिस रुप परिएत होने का स्वभाव है, वही वस्तु उद्यम के द्वारा उस रूप में परिएत हो सकती है। अतएव श्वकेले उद्यम को कारए मानना सर्वथा अनुचित है।

उद्धिखित एकान्तवाद, इसी कारण मिथ्या है कि वे सिर्फ एक कारण को,झन्य कारणों का अप्रलाप करके स्वीकार करते हैं। यदि ये एकान्तवादी अन्य कारणों को भी यधोचित रूप से स्वीकार करें तो अनेकान्तवादी होकर पाखंडी नहीं रहेंगे। उक्त पांचों एकान्तवादी मूलत: चार प्रकार के हैं—,१) कियावादी (२) अक्रियावादी (३) अज्ञानवादी और (४) विनयवादी। इन चारों का संन्निस खरूप इस प्रकार है:—

(१) कियावादी-जो लोग ज्ञान आदि की अपेक्तान करके एकान्त रूप से किया में ही लीन रहते हैं, सिर्फ किया को ही मोक्त का कारए स्वीकार करते हैं, अथवा जो जीव को एकान्ततः किया-परिएत ही स्वीकार करते हैं वे भी कियावादी कहलाते हैं। कियावादियों के १८० मेद होते हैं। पूर्वोक्त पांव एकान्तवादों को स्व और पर की अपेक्ता हिगुणित करने से दस मेद होते हैं। दस मेदों को शाश्वत और अशाश्वत के मेद से हिगुणित करने पर वीस मेद हो जाते हैं। इन वीस मेदों को लव तत्व के साथ गुणाकार करने से १८० मेद हो जाते हैं। एकान्त कियाचाद पर पहले विचार किया.जा चुका है। अतएव यहां पुनराचृत्ति नहीं की जाती।

(२ अक्तियावादी-अक्तियावादी का मन्तव्य है कि आत्मा न स्वयं कोई किया करता है और न दूसरों से कराता है। यहां तक कि गमनागमन आदि कियाएँ भी आत्मा नहीं फरता, क्यों कि आत्मा व्याएक और नित्य है । जैसे आकाश व्यापक और नित्य दोने के कारण कोई किया नहीं कर सकता उसी प्रकार आत्मा भी किया का कत्तां नहीं है। श्रक्तियावावादी का यह मत युक्ति श्रौर श्रनुभव दोनों से वाधित है। यदि श्रात्मा किया नहीं करता तो चतुर्गति रूप संसार किस प्रकार वन सकता है ? फिर समस्त आत्माएँ सदा मुक्त क्यों नहीं हैं ? दुःख-सुख आदि की विचित्रता जीवों में किस कारण पायी जाती है ? इसके अतिरिक्षत गमन-आगमन आदि किया अत्यत्त प्रमाण से प्रतीत होती है । प्रत्यत्त से निर्धान्त प्रतीत होने वाली वस्तु का अमलाप नहीं किया जा सका । अतपव जीव को एकन्त रूप से किया हीन मानना मिथ्यात्व है। इन मिथ्यात्वियों के चौरासी ( = ४) भेद होते हैं। उपत पाँच भेवों तथा ब्रह्मा की इच्छा से जगत की उत्पत्ति की अपेका छुट कारणों को स्वात्मा और परत्मा की अपेचा हिगुणित करने से वारद भेद होते हैं। वारह भेदों को सात तत्वां के साध गुणाकार करने पर चौरासी भेद चनते हैं। पुग्य और पाप रूप दो तत्त्वों की छोड़ दिया गया है, क्योंकि अग्नियावादी पुग्य सौर पाप का आत्मा के साथ संबंध होना नहीं मानते हैं।

सम्यक्तव-निरूपण

[ २३६ ]

(३) अज्ञानवादी-अज्ञानवादी कहता है कि यद्यपि संसार में अनेक त्यागी, चैरागी, पंडित-विद्वान और शास्त्रकार अपने~अपने ज्ञान का वर्णन करते हैं, परन्तु उन सव का ज्ञान परस्पर विरोधी है। एक मत का आचार्य जो ज्ञान वतलाता है, उसे अन्य सभी आचार्य मिथ्या कहते हैं, इसी प्रकार सभी के ज्ञान दूसरों की दृष्टि में मिथ्या प्रतीत होते हैं। अतएव अज्ञान ही श्रेष्ठ है, ज्ञान की कल्पना करना निरर्थक है। जैसे स्लेच्छ पुरुष, आर्य पुरुष के कथन का अनुवाद मात्र करता है, अर्थ को नहीं समझता, उसी प्रकार सभी मतवाले अपने मतप्रवर्त्तक को सर्वं मानकर उनके उपदेशानुसार प्रवृत्ति करते हैं परन्तु सर्वज्ञ के वास्तविक अभिप्राय को, असर्वज्ञ पुरुष नहीं जान सकता। इसके अतिरिक्त कौन सत्यवादी है और कौन असत्यवादी है ? इस प्रकार का निर्णय करना किसी के लिए संभव नहीं है । ऐसी दशा में ज्ञान के फेंदे में न फॅस कर छज्ञान को ही स्वीकार करना चाहिए । ज्यों-ज्यों ज्ञान वढ़ता जाता है त्यों-त्यों दोप भी बढ़ते जाते हैं, क्योंकि जानने वाला अगर अपराध करता है उसे पाप लगता है और न जानने वाला पाप से मुक्त रहता है। वत्तमान में भी अवोध वालक द्वारा किये हुए अपराध कानून की दृष्टि में उपेत्तगीय होते हैं, जानकार हारा छत अपराध तीव दराड के कारए होते हैं। इससे यह स्पष्ट है कि ज्ञान की छपेत्ता अज्ञान ही अधिक अयस्कर है। अज्ञान वह कवच है जिससे डुःखों से रत्ता हो जाती है। 

अज्ञानवादी का पूर्वोक्ते कथन ठीक नहीं है । यदि अज्ञानवाद ही श्रेष्ठ है तो स्वयं अज्ञानवादी का मिथ्या है, अज्ञान श्रेष्ठ है दस प्रकार की मीमांसा क्यों करता है ? यदि सब ज्ञान सिथ्या है तो अज्ञानवादी का ज्ञान भी मिथ्या ही मानना होगा और फिर मिथ्याज्ञान मूलक उसका कथन सत्य कैसे हो सकता है ? जव उनका कथन और ज्ञान मिथ्या है तो अज्ञानवाद कैसे सिद्ध हो सकता है ? जव उनका कथन और ज्ञान मिथ्या है तो अज्ञानवाद कैसे सिद्ध हो सकता है ? अज्ञान-वाद यदि सम्यक् होता तो स्वयं अज्ञानवादी अपने मत की-अज्ञानवाद की-शित्वा क्यों देता ? इससे स्पष्ट है कि अज्ञानवादी स्वयं अज्ञान की सम्यक् नहीं समझता। यही कारण है कि वह अपने मत का ज्ञान दूसरों की कराता है ।

समस्त मत परस्पर विरोधी होने के कारण मिथ्या है, यह कथन सर्वथा मिथ्या है। मिथ्या का विरोधी सब मिथ्या नही होता। मिथ्या मतों से विरुद्ध होने पर भी सर्वज्ञ बीतराग द्वारा उपदिए मत सत्य है। छातपत्र छज्ञानवाइ मिथ्या है। छाजानवादियों के ६७ सेद होते हैं। पूर्वप्रतिपादित सप्त भंगी के सिर्फ एक-एक संग को लेकर नव तस्वों के साथ गुराकार करने से वेसठ विकल्प निष्पन्न होते हैं। छार्थात् नव तस्वों संवंधी प्रत्येक भंग के जान का निपेध करने से उक्त मेद सिद्ध होते हैं। सांख्यमत, छादि चार जाड़ने से ६७ मेद हो जाते हैं।

(४ वितयवाद- सम्पक्-ग्रासम्यक् सदोप-निर्दोष आदि का विधेक न करके एकान्ततः विनय से मुझि मानना विनयवाद झहलाता है। इसे वैनयिक मिथ्यात्व भी कहते हैं। वैनयिक मिथ्य होष्टे अपनी मृढ़ता के कारण यह निश्चय नहीं करता कि चुठा श्रध्याय

कौन देव-गुरु चन्दर्नीय हैं, कौन अवन्दनीय हैं ? जैसे अझानी पुरुप कांच और हीरे को समान समझता है उसी प्रकार वैनयिक, सब देवों को, सब गुरुओं को, चाहे वे सुदेव हों चाहे कुदेव हों. चाहे सुगुरु हो, चाहे कुगुरु हों, समान रूप से विनय का भक्ति का पात्र समसता है । किन्तु यह ठीक नहीं है । जगत में जो अनेक धर्म प्रच-शित हैं, उनकी प्रकृति सर्वांश में एक नहीं है उनके तत्त्वझान में और आचार-विचार में स्पष्टतः भेद प्रतात होता है । ऐसी हालत में सभी धर्मों को समान समस लेना सत्य का तिरस्कार करना ही है । यह ठीक है कि सत्य सत्य ही है, चाहे वह कहीं भी उपलब्ध हो उसे प्रहण करना चाहिए और विधर्मी या विधर्म के प्रति विहेप की भावना हदय में नहीं उत्पन्न होनी चाहिए । तथापि सब धान वाईस पंसेरी नहीं होना चाहिए । सत्य-असत्य की मीमांसा अवश्य कर्त्तब्य है, यही मानवीय वुद्धि के प्रकर्प की सर्वाधिक उपयोगिता है ।

विनयवादी—(१) सूर्य (२) राजा (३) ज्ञानी (४) ट्रुद्ध (४) माता (६) पिता (७) गुरु (८) धर्म, इन आठों का मन, वचन और काय से सत्कार करना और विनय-भक्ति करना मानते हैं। इस प्रकार आठों को मन, बचन, काय और भक्ति से गुण्णित करने पर वैनयिकों के ३२ भेद होते हैं। पाखंड मत के सब मिलाने से तीन सौ जेसठ भेद वन जाते हैं। यह भेद मध्यम विवत्ता से समझने चाहिए।

इस प्रकार यह सव पाखंड मतावलम्बी कुमार्ग की और ले जाते हैं अर्थात् अहित पथ में प्रवृत्त कराते हैं। इन सब का त्याग करके अनेकान्तवाद की पवित्रता से अंकित, जिनेन्द्र भगवान् द्वारा प्ररूपित सन्मार्ग को ही हित-पथ समझना चाहिए। जो इस प्रकार का टढ़ अद्धान रखते हैं, वही वास्तवमें सम्यग्टप्टि होते हैं।

मूलः-ताहिञ्राणं तु भावाणं, सब्भावे उवएसणं । भावेण सद्धहंतस्स, सम्मत्तं तं विञ्चाहियं ॥ ४ ॥

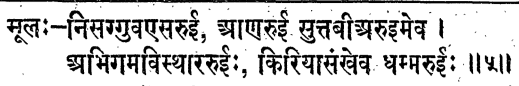
> छायाः - तथ्यानाम् तु भावानां सन्नाव उपदेशनम् । भावेन अह्थतः, सम्यक्षवं तत् व्याहृतम् ॥ ४॥

शब्दार्धः—तथ्य भावों का अर्थात् जीव आदि नव पदार्थों की स्वतः या दूसरे के उपदेश से, भावपूर्वक श्रद्धा करना सम्यक्त्व कहा गया है।

भाष्यः-जीव, अजीव, पुराय, पाप, आसव, वंध, संवर, निर्जरा और मोज, यह नो तथ्य पदार्थ हैं। मुमुज़ु जीवों को इनका वास्तविक स्वरूप समझकर इन पर भावपूर्वक अज्ञान करना आवश्यक है। इसी अज्जान को सम्यक्त्व कहा गया है।

तत्वार्थश्रद्धा रूप सम्यक्तव दो प्रकार से होता है-- अन्य के उपदेश के विना ही और अन्य के उपदेश से । प्रथम प्रकार का सम्यफ्त्व निसर्गज सम्यग्दर्शन कह-जाता है । दूसरा अधिगमज कदलाता है । इनका स्वरूप पदले ही कहा जा चुका है।

सम्यक्तन-निरूपए



छायाः—निसर्गोपदेशरुचिः, ग्राज्ञारुचिः सूत्रवीजरुचिरेव । ग्राभिगमविस्ताररुचिः, क्रिय संचेप धर्मरुचिः ॥ ४ ॥

शव्दार्थ:-सम्यक्त्व के कारण की अपेक्षा दस प्रकार हैं-(१) निसर्ग रुचि (२) उपदेशरुचि (३) आज्ञाहारुचि (४) सूत्ररुचि (४) बीजरुचि (६) आभिगमरुचि (७) विस्तार रुचि (८) किया रुचि (६) संक्षेपरुचि और (१०) धर्मरुचि ।

भाष्यः—सम्यक्तव के स्वरूप का प्रतिपादन करके उसके भेदों का यहां कथन किया गया है। सम्यक्तव आत्मा का स्वरूप है, तथापि दर्शन मोहनीय कर्म के उदय से आत्मस्वरूप भूत सम्यक्तव विकार प्रस्त हो जाता है जब अन्तरंग कारए दर्शन-सोह का चय, चयोपशम और उपशम प्राप्त हो जाता है और बाह्य निमित्तों का भी सद्भाव होता है तब दर्शन गुए की विकृति दूर हो जाती है। वही सम्पक्तव कहलाता है। यहां सम्यक्तव के बाह्य निमित्तों की अपेक्ता दस लक्तए बताये गये हैं। इनका स्वरूप इस भांति है—

(१) निसर्गरुचि —गुरु स्रादि का उपदेश श्रवण किये विना ही कमौं की विशिष्ट निर्जरा होने पर स्वभाव से जो सम्यक्त्व हो जाता है वह निसर्ग रुचि कहलाता है ।

(२) उपदेश रुचि-तीर्थकर भगवान् का अन्य मुनिराज आदि का उपदेश श्रवण करने से द्वोने वाला सम्यक्त्व उपदेश रुचि है।

(३) आज्ञारुचि-अर्हन्त भगवान् की परम कल्याण कारिणी, समस्त संकटों का श्रन्त करने वाली आज्ञा को आराधन करने से दोने वाला सम्यक्त्व आज्ञारुचि है अथवा भगवान् की आज्ञा को विशेष रूप से आराधन करने की, तद्नुकूल व्यवद्वार करने की रुचि होना आज्ञा-रुचि है।

(४) सुत्ररुचि- द्वादशांग रूप श्रुत का अभ्यास करने से होने वाली रुचि सूत्र रुचि है। अथवा द्वादशांगी का पठन-पाठन, चिन्तन-मनन करते हुए, ज्ञान के परम रस-सरोवर में आत्मा को निमय करने की रुचि सूत्र रुचि कहलाती है।

(४) चीजरुचि-जैसे छोटे से वीज से विशालकाय वटवृत्त उत्पन्न हो जाता है, अथवा पानी में डाला हुआ तैल-बिन्दु खूव फैल जाता है, उसी प्रकार एक पद भी जिसे अनेक पद रूप परिणत हो जाता है अर्थात् थोड़े का वहुत रूप परिणमन होना वीज रुचि है।

(६) श्रभिगम रुचि- ग्रंगोपांगों के श्रर्थ रूप झान की विशेष शुद्धि होने से तथा झान का दूसरों को श्रभ्यास कराने से होने वाली रुचि श्रभिगम रुचि कह-लाती है।

(७) विस्तार रुचि-पट्द्रव्य, नवतत्व, प्रमाण, नय, निद्तेप, द्रव्यगुण, पर्याय

आदि का विस्तार पूर्वक अभ्यास करने ले जो रुचि दोती है वह विस्तार रुचि है।

(=) किया रुचि-विशिष्ट किया करने से जिस सम्यक्तव की प्राप्ति हो उसे कियारुचि सम्यक्तव कहते हैं।

(६) संत्रेप रुचि-थोड़े से झान की प्राप्ति होते ही जिसे सम्यक्त्व प्राप्त हो जाता है वह संत्रेप रुचि है।

(१०) धर्मरुचि--श्रुतधर्म, चारित्र धर्म श्रादि का निरूपण सुनने से होने वाला सम्यक्त्व धर्मरुचि सम्यक्त्व है।

शास्त्रों में सम्यक्तव के अनेक प्रकार से भेद किये गये हैं। जैसे -चार प्रकार से दो-दो भेद हैं -

(१) द्रव्य सम्यक्त्व (२) भाव सम्यक्त्व, (१) निश्चय सम्यक्त्व (२) व्यवहार सम्यक्त्व, (१) निसर्गज सम्यक्त्व (२) अविगमज सम्यक्त्व, (१) पौद्गालिक सम्य-क्त्व (२) अपौद्गालिक सम्यक्त्व ।

यहां विश्वद्ध वनाये हुए मिथ्यात्व के पुद्रलों को द्रव्य सम्यक्त्व समझना चाहिए और उन पुद्रलों के निमित्त से होनेवाली तत्त्व-श्रद्धा को भाव सम्यक्त्व समझना चाहिए। ज्ञाये।पशामिक सम्यक्त्व पौद्रालिक और ज्ञायिक तथा औपशामिक सम्यक्त्व अपौद्रलिक सम्यक्त्व कहलाता है। शेष भेदों का कथन पहले श्राचुका है।

सम्यक्तव के अपेचामेद से तीन-तीन मेद भी द्वोते हैं। जैसे -(१) औपशामिक सम्यक्तव (२) चायोपशमिक सम्यक्त्व (३) चायिक सम्यक्त्व । तथा--(१) कारक सम्यक्त्व २) रोचक सम्यक्त्व और (३) दीपक सम्यक्त्व ।

श्रौपशामिक श्रादि तीन मेदों का कथन पूर्वोक्त प्रकार से समझना चाहिए। जिस सम्यक्त्व की प्राप्ति दाने पर जीव सम्यक् चारित्र में श्रद्धा करता है, स्वयं चारित्र का पालन करता है तथा दूसरों से करा ना है वह कारक सम्यक्त्व है जिस सम्यक्त्व के प्राप्त होने पर प्राणी संयम-पालन में विशिष्ट रुचि रखता है, पर चारि-जमोह के उदय से श्रमिभूत होने के कारण संयम का श्राचरण नहीं कर पाता वह रोचक सम्यक्त्व कहलाता है। जिस जीव की रुचि सम्यक् तो न हो परन्तु श्रपने उपदेश से दूसरों में सम्यक् रुचि उत्पन्न करे उने दीपक सम्यक्त्व कहा गया है। सम्यग्दर्शन का कारण होने से इसे उपचार से सम्यक्त्व माना गया है।

किसी अपेत्ता से सम्यकत्व के पांच भेद भी कहे गये हैं । जैसे -(१) उपग्रम सम्यक्त्व (२) सास्वादन सम्यक्त्व (३) त्तायोपशमिक सम्यक्त्व (४) चेदक सम्यक्त्व और (४) त्तायिक सम्यक्त्व ।

उपशम सम्यक्तव की स्थिति श्रन्तमुंहूर्त्त है। श्रन्तमुंहूर्त्त के पश्चात् यह सम्यक्तव नष्ट हो। जाता है। जीव जव उपशम सम्यक्तव से गिरकर मिथ्यात्व की श्रोर उन्मुख होना है—पूर्श रूप से मिथ्याहण्टि नहीं वन पाता, उस समय की उस की श्रद्धा रूप परिणति को सास्वादन या सासादन सम्यक्त्व कहते हैं। यह सम्यक्त्व जवन्य पक समय तक [ 280 ]

आँर उत्कृष्ट छह आवलिका और सात समय तक रहता है।

चायोपशमिक सम्यक्तवी जीव जव सम्यक्त्व मोहनीय के पुंद्रतों के आंतिम रस का आस्वादन करता है, अर्थात् चायिक सम्यक्त्व के प्रगट होने से एक समय पहले जीव के जो परिएाम होते हैं, वह वेदक सम्यक्त्व कहलाता है। वेदक सम्यक्त्व के पश्चात् दूसरे ही समय में चायिक सम्यक्त्व की प्राप्ति हो जाती है। चायिक सम्यक्त्व उत्पन्न होने पर फिर नष्ट नहीं होता।

इन्हीं पांच मेदों के निसर्गज और अधिगमज के मेद से दो-दो मेद करदेने से भी सम्यक्तव दस प्रकार का हो जाता है।

जैसा कि पहले कहा गया है और आगे भी कहा जायगा, सम्यक्त आत्मा के विकास का प्रथम सोपान है। जब तक जीव की दृष्टि निर्मल नहीं होती तब तक वह बस्तु का सचा स्वरूप नहीं समभ पाता । वह दृष्टि दोष के कारण हित को अहित और आहित को हित मान लेता है। अतः सर्वप्रथम दृष्टि को निर्दोष वनाना ही भव्य जीव का कत्तव्य है। दृष्टि निर्मल हो जाने पर अर्थात् सम्यग्दर्शन की प्राप्ति हो चुकने पर भी जिन-जिन कारणों से उसमें दोष आते हो। उन कारणों का परित्याग करना चाहिए। ऐसे कारण मुख्य रूप से पांच हैं। कहा भी है -

शङ्काकाङ्काविचिाकीत्सा-मिथ्याद्यष्टिप्रशंसनम् ।

तत्संस्तवश्च पञ्चापि, सम्यक्तवं दूषयन्त्यलम् ॥

अर्थात् (१) शंका (२) कांत्ता (२) विचिकित्ला (४) मिथ्यादृष्टि प्रशंला और (४) मिथ्यादृष्टिसंस्तव, यह पांच कारण सभ्यग्दर्शन को अत्यन्त दोषयुक्त बना देते हैं। इनका स्वरूप इस प्रकार है---

(१) शंका—सर्वज्ञ वीतराग भगवान द्वारा उपदिए तत्वों में संदेह करना शंका दूपण है। जैसे—जीव है या नहीं ? यदि है तो वह शरीर-परिमाण है या सर्वव्यापक है ? इस प्रकार सर्वाश में या देशांश में संदेह करना।

(२) कांचा-एकान्तवादी, असर्वक्ष, राग-द्वेपयुक्त पुरुषों द्वारा प्रवर्चित मतौं की आकांचा करना कांचा दोप है। जैसे-दुसरे साधु-संन्यासी मज़ामौज लूटते हुए भी मोच प्राप्त कर लेते हैं, तो हम भी उसी सातकारी मार्ग का अवलम्बन ले, ऐसा सोचना।

(३) विचिकित्सा-किया के संवंध में अविश्वास करना, ग्लनि करना, अथवा निन्दा करना विचिकित्सा दोप है । जैसे-यह साधु कभी स्नान नहीं करते, कैसे मलिवाचारी हैं ! अचित्त जल से स्नान कर लेने में क्या हानि है ? इत्यादि ।

(४) मिथ्यादृष्टि प्रशंसा-जिनकी दृष्टि दूषित है, जो मिथ्यात्व मार्ग के अनुगामी हैं उनकी प्रशंसा करना, मिथ्यादृष्टि प्रशंसा दोष है। मिथ्यादृष्टि की प्रशंसा करने से मिथ्यात्व की भी प्रशंसा हो जाती है, अतः सम्यग्दुष्टि को इस दोप से भी वचना चाहिए। (४) मिथ्यादृष्टि संस्तव—मिथ्यादृष्टियों के साथ रहना, उनसे आलाप-संलाप करके घुल-मिल जाना, परिचय करना मिथ्यादृष्टि संस्तव कहलाता है। एक साथ रहने आदि से सम्यकृत्व के नष्ट होने की संभावना रहती है। अतएव सम्यग्दृष्टि को इस दोप का भी परित्याग करना चाहिए। यह सम्यकृत्व के पाँच दूपण हैं।

्रसम्यकत्व को विशिष्ट वनाने के लिए पाँच भूषण हैं। जैसे सुन्दर शरीर श्रामू-पर्णों से श्रधिक सुन्दर हो जाता है उसी प्रकार इन गुर्णों से सम्यक्त्व भूपित होता है, श्रतंदव इन्हें भूषण कहा है।

स्थैर्य प्रभावना अक्तिः, कौशलं जिनशासने ।

तीर्थसेवा च पञ्चास्य, भूपणानि प्रचक्तते ॥

अर्थात् (१) स्थैर्थ (२) प्रमावना (२) अन्ति (४) कौशल और (१) संघ की लेवा, ये सम्यक्तव के पाँच भूषण हैं।

(१) स्थैर्य-जिनेन्द्र भगवान् झारा उपदिष्ट शासन में स्वयं टढ़-चित्त होतः और घल्य को टढ़ करना स्थिरता भूषण है।

(२) प्रसावना-जिनशासन के विषय में फैले हुए छड़ान को दूर करके शासन की महत्ता का प्रकाश करना प्रभावना सूपणु है। प्रभावक प्रायः झाठ प्रकार के होते हैं—(१) हादशांग का विशिष्ट अध्ययन करके झान प्राप्त करने वाले (२) धर्मोप-देश देने वाले (३) वादविवाद में प्रतिपत्ती को पराजित करने वाले वादी (४) नैमित्तिक-चिकाल संबंधी लाभ-छलाभ वताने वाले निमित्त शास्त का छाता (४) विशिष्ट तपस्या करने वाले तपस्वी (६) प्रछत्ति झादि विद्याश्रों को जानने वाले (७) ग्रंजन, पादलेप, तिलक आदि सिद्धियां प्राप्त करने वाले सिद्ध (८) गछ, पद्य या उभयात्मक रचना हारा कविता का निर्माण करने वाले कवि । यह आठ प्रभावक माने गये हैं।

( ३ ) सहित-विनय करना, वैयावृत्य करना, सम्यक्तव प्रादि गुणॅं। की अपेत्ता जो बडे हो उनका यथोचित सत्कार-सन्मान करना।

(४) कौशल-जिन मत में कुश्रल होना। सर्वोक्त सिद्धान्तों के मर्म को सम-स्तने-समस्राने में निषुए होना।

( १) संघ की सेवा-साधु, साध्वी, श्रायक, श्राविका रूप चतुर्विच संघ या तीर्थ की सेवा करना।

प्रत्येक सद्गुण को प्राप्त करने झौर प्राप्त करने के पश्चात् उसे नए न होने देने के लिए भावना एक प्रवल कारए हैं। सम्यक्त्व की स्थिरता के लिए भी भावनाओं की झावश्यकता होती है। वे भावनाएँ छह हैं---

(१) सम्यस्तव, अर्म रूपी इन का मूल है। जैसे विना मूल के चुन नहीं टिक सकता और मूल यदि छुटढ़ होता है तो चुन की स्थिति दीर्घकालीन होती है और बह आंधी आदि के उपद्वों से नप्ट नहीं होता, उसी प्रकार सम्यक्त्व के विना धर्म

सम्यक्त्व-निरूपण

282 1

रूपी चुत्त स्थिर नहीं रह सकता। सम्यक्तव की दढ़ता होने पर धर्म अनेक विझ-वाधाओं के होने पर भी स्थिर रहता है। सम्यक्तव की विद्यमानता में ही धर्म-तरु में दया रूप पत्र लगते हैं, सद्गुण रूप सुरभिमय सुमन खिलते हैं और अव्यावाध सुख रूपी फल लगता है।

(२) सम्यक्तव, धर्म रूपी नगर की चहारदीवारी है। जैसे चढारदीवारी से सुरचित नगर पर शत्रु सहज ही आक्रमण नहीं कर सकता, उसी प्रकार सम्यक्तव से सुरचित धर्म पर अन्य तीर्थी या आध्यात्मिक शत्रु आक्रमण करने में समर्थ नहीं हो सकते। नगर में प्रवेश करने के लिए द्वार में से जाना पड़ता है, उसी प्रकार धर्म में सम्यक्तव के द्वार से ही प्रवेश करना पड़ता है।

(३) सम्यक्तव, धर्म रूपी महल की नीव है। नीव जितनी अधिक इड़ होगी मकान भी उतना ही अधिक इड़ रहेगा। कची नीव वाला महल प्रकृति के उत्पातों को सहन नहीं कर सकता। इसी प्रकार जिसका सम्यक्तव अचल है, उसका धर्म भी अचल होता है। कची अद्धा वाले का धर्म स्थिर नहीं रहता। वह तनिक से उत्पात से ही अष्ट हो जाता है। अतपव धर्म को स्थिर रखने के लिए सम्यक्तव को निश्चल वनाना चाहिए।

(४) सम्यक्तव, धर्म रूपी अनमोल रत्न की मंजूषा (पेटी) है। जैसे लोक में वहुमूल्य रत्न को सुरात्ति रखने के लिप पेटी का उपयोग किया जाता है उसी प्रकार धर्म रूपी अमूल्य चिन्तामणि-रत्न की सुरत्ता के लिप सम्यक्त्व रूपी पेटी की आवश्यकता है।

रत्न चाहे जितना मूल्यवान् हो, पर वास्तव में वह पुद्रल है—जड़ है। उसका मूल्य भी काल्पनिक है। मनुष्य-समाज ने उसे मूल्य प्रदान किया है, पर धर्म चेतना का स्वभाव है। संसार के समस्त रत्नों की एक राशि वनाई जाय तो भी धर्म के सर्व से न्यून एक झंश की भी वरावरी वह राशि नहीं कर सकती। ऐसी झवस्था में धर्म को रच्चित रखने के लिए कितनी सावधानी रखनी चाहिये ? धर्म चैतन्यमय है झत-एव चैतन्यमय सम्यक्त्व में ही उसकी सुरक्ता हो सकती है।

(४) सम्यक्ता, धर्म रूपी भोजन का भाजन है। जैसे मधुर भोजन को भाजन (पात्र) ही श्रपने भीतर रखता है उसी प्रकार धर्म रूपी भोजन के लिए सम्यक्तव रूपी पात्र की श्रावश्यकता होती है। विना भाजन के भोजन नहीं ठहर सकता उसी प्रकार बिना सम्यक्त्व के धर्म की स्थिति नहीं हो सकती।

(६) सम्यक्त, धर्म रूपी किराने का कोठा है। जैसे छिद्र रहित कोठे में स्थापित किया हुन्ना किराना चूहा न्नादि तथा चोर न्नादि के उपद्रव से सुरचित रहता है उसी मकार धर्म रूपी किराना छिद्र रहित न्नर्थात् न्नतिवार रहित सम्यक्त रूपी कोठे में सुरचित रहता है। निरतिचार सम्यक्तव धर्म को सब मकार की बाधान्नों से बचा कर निर्दोप बनाता है। सम्यक्षत्व के विषय में इस प्रकार का वारम्वार चिन्तन करना अखन्त उपयोगी है। इस प्रकार के चिन्तन से सम्यक्त्व की महत्ता का प्रतिभास द्वोता है, सम्यक्ष्त्व के विषय में ब्रादर का भाव उत्पन्न होता है श्रौर उसे सुराच्तित रखने के लिए उद्यम करने में उत्साह बढ़ता है।

सम्यक्त्व को स्थिर रखने के लिए छुद्द स्थानों को भी प्रतिपादन किया गया है। जैसे—(१) ग्रात्मा है (२) ग्रात्मा द्रव्यतः नित्य है (३) ग्रात्मा अपने कर्मों का कर्त्ता है (४) ग्रात्मा अपने छत कर्मी के फल को भोगता है (४) ग्रात्मा को मुक्ति प्राप्त होती है (६) मोच का उपाय है। इन छुद्द स्थानकों को विस्तार से समस्त कर इनका विचार करने से भी सम्यक्त्व की स्थिरता होती है और ग्रात्मा अपने हित के लिए चेप्टा करता है।

मूलः-नत्थि चरित्तं सम्मत्तविहूणं, दंसणे उ भइ अव्वं । सम्मत्तं चरित्ताइं, जुगवं पुव्वं व सम्मत्तं ॥ ६ ॥

> छायाः—नास्ति चारित्रं सम्यझ्त्वविहीनं, दर्शने तु भङ्गतज्यम् । सम्यक्त्व चारित्रे, युगपत् पूर्वे वा सम्यक्त्वम् ॥ ६ ॥

शब्दार्थः--सम्यग्दर्शन के अभाव में सम्यक् चारित्र नहीं होता । सम्यग्दर्शन के होने पर चारित्र भजनीय है। सम्यस्त्व और चारित्र एक साथ होते हैं अथवा सम्यग्दर्शन पहले होता है।

भाष्यः-सम्यग्दर्शन के भेद-प्रभेदों का निरूपण करने के पश्चात् उसका महत्व बताने के लिए तथा मोच्च मार्ग में सम्यग्दर्शन की प्राथमिकता सिद्ध करने के लिए सूत्रकार ने इस गाथा का निर्माण किया है।

सम्यग्दर्शन के विना सम्यक्चारित्र का आविर्भाव नहीं होता । सम्यक्त्व रहित अवस्था में भी मिथ्याहण्टि वत, नियम, कायक्लेश आदि कियाएँ करते हैं किन्तु उनकी दृष्टि षिपरीत (मिथ्या) होने के कारण वे समस्त कियाएँ मिथ्या कियाएँ होती हैं और संसार-अमण की हेतु हैं। उन कियाओं से मोज्ञ की आराधना नहीं होती।

दर्शनमोदनीय कर्म के चय आदि से जय सम्यक्त्य की उत्पत्ति हो जाती है तव जीव चतुर्थ गुएस्थानवत्तीं हो जाता है। चतुर्थ गुएस्थानवर्चा जीव के अप्रत्या-च्यानावरए और प्रत्याख्यानावरए कपाय का सद्भावरहता है और इनके सद्भाव में न देशविरति होती है और न सर्वविरति होती है। जव इन कपायों का चय या उप-शम आदि होता है तव कमशः एक देश चारित्र और सकल चारित्र को प्राप्ति होती है। इसीलिए यदां सम्यग्दर्शन के होने पर सम्यष्ट् चारित्र को भजनीय कहा गया है। दसीलिए यदां सम्यग्दर्शन के होने पर सम्यष्ट् चारित्र को भजनीय कहा गया है। तात्पर्य यह है कि सम्यग्दर्शन की विद्यमानता होने पर भी किसी जीय की चारित्र होता है, किसी को चारित्र नहीं होता । श्रविरत सम्यग्दर्श नामक जनुर्थ **૨**૪૪

गुणस्थानवत्तीं जीव को सम्यक् चारित्र नहीं होता, देशविरत सम्यग्दछि को एक देश चारित्र होता है, प्रमत्तसंयत नामक छठे गुणस्थान से लेकर उत्तरवत्ती समस्त गुण-स्थानों में सर्वविरति चारित्र होता है।

यदि सम्यक् चारित्र, सम्यग्दर्शन के होने पर अजनीय है, तो सत्रकार ने दोनों का एक साथ होना क्यों कहा है ? इस रांका का समाधान यह है कि सम्यग्दर्शन होते ही चारित्र सम्यक् हो जाता है, इस श्रोफा से सम्यग्दर्शन श्रौर सम्यक् चारित्र का एक साथ होना कहा गया है । जय श्रानन्तानुवंधी कपाय सम्यक्त श्रौर चारित्र-दोनों का घात करती है । जय श्रानन्तानुवंधी का चय या उपशम होता है तय सम्यग्दर्शन के साथ ही साथ सामायिक चारित्र भी उत्पन्न हो जाता है । वह चारित्र यद्यपि त्याग प्रत्याख्यान रूप नहीं होता, किन्तु उससे सम्यग्दछि की प्रवृत्ति श्रात्मो-न्मुखी हो जाती है । इस श्रपेका से दोनों को युगपद्भावी कहा गया है ।

शंका-यदि दोनों सहभावी हैं तो सूत्रकार ने सम्यग्दर्शन को पहले होने वाला क्यों प्रतिपादन किया है ?

समाधान-जैसा कि पहले कहा जा चुका है, सम्यग्दर्शन के विना सम्यक् चारित्र नहीं होता, अतंपव सम्यग्दर्शन कारण है और सम्यक् चारित्र उसका कार्य है। कार्य-कारण भाव दो सहमावी पदार्थों में नहीं होता, अव्यवहित पूर्वोत्तर चण-वर्त्ता प्रदार्थों में ही कार्य-कारण भाव संवंध हुआ करता है। इस अपेजा से सम्य-ग्दर्शन को पूर्ववर्त्ती और सस्यक् चारित्र को उत्तरज्ञणवर्त्ती निरुषण कियी गया है।

तात्पर्य यह है कि अनन्तानुवंधी प्रकृति चारित्रमोहनीय प्रकृति के अन्तर्गत है और चारित्र मोहनीय प्रकृति चारित्र का घात करती है इस लिए अनन्तानुवंधी का चय आदि होने पर चारित्र का आविर्भाव अवश्य होना चाहिए, अन्यथा अनन्तानु-वंधी को चारित्रमोहनीय में अन्तर्गत नहीं किया जा सकता । चारित्र का आविर्भाव होने पर भी चतुर्थ गुणुस्थानवत्तीं जीव को अविरत समयग्दष्टि कहा गया है, इससे यह भी स्पष्ट है कि चतुर्थ गुणुस्थान में विरति रूप चारित्र नहीं होता । इन दोनों विवत्ताओं को ध्यान में रखते हुए यहां सम्यग्दर्शन के होने पर चारित्र को भूजनीय वताने के साथ ही, दोनों को सहमावी और सम्यक्तव को पूर्वकाल भावी कहा गया है। इसी लिए सम्यक्तव की प्राप्ति होने के पश्चात् वची हुई कमी की स्थिति में से पत्थोपम पृथक्तव की स्थिति कम होने पर देशविरति का लाभ होना वतलाया है और इस स्थिति में से भी संख्यात सागरोपम की स्थिति कम होने पर सर्वविरति की प्राप्ति होना कहा गया है।

मूलः-नादंसणिस्स नाणं,नाणेण विणा न होति चरणगुणा। अगुणिस्स नत्थि मोक्खो,नत्थि अमुकखस्स निव्वाणं ७

द्वायाः---नादशिनो ज्ञान, ज्ञानेन विना न भवन्ति चरणगुणाः । अगुणिनो नास्ति मोचः, नास्त्यमुक्रस्य निर्वाणम्॥ ७ ॥ शब्दार्थः-सम्यक्त्व-रहित को ज्ञान नहीं होता और ज्ञान के विना चारित्र के गुण नहीं होते । चारित्र रहित को मोक्ष नहीं प्राप्त होता और विना मुक्त हुए निर्वाण प्राप्त नहीं होता ।

भाष्य:---यहां सस्यग़्दर्शन को निर्वाण का मूल कारण वतलाते हुए सूत्रकार कहते हैं कि सम्यग्दर्शन के विना ज्ञान नहीं होता, ज्ञान के विना चारित्र नहीं होता, चारित्र के विना मुक्ति नहीं होती और मुक्ति के विना निर्वाण अवस्था प्राप्त नहीं होती।

जैसे सम्यग्दर्शन के झमाव में होने चाली समस्त कियाएँ मिथ्या चारित्र हैं उसी प्रकार सम्यग्दर्शन के झभाव में समस्त ज्ञान मिथ्याज्ञान ही होता है। ज्ञान यद्यपि ज्ञानावरण कर्म के ज्ञयोपशम अथवा ज्ञय से उत्पन्न होता है किन्तु उसमें सम्यक्पन दर्शनमोहनीय के ज्ञय, ज्ञयोपशम या उपशम से झाता है। मिथ्याहष्टि का ज्ञान, उसकी आत्मा में रहे हुए मिथ्यात्व का संसर्ग पाकर मिथ्या वन जाता है। जव मिथ्यात्व का नाश होता है तव वही मिथ्याज्ञान सम्यज्ञान के रूप में परिणत हो जाता है। अतपवाज्ञेसे सूर्य का उदय होने पर उसका प्रताप और प्रकाश एक साथ उत्पन्न होता है उसी प्रकार सम्यग्द्र्शन का आविर्माव होने पर सम्यग्हान साथ ही जाता है। अतपवाज्ञेसे सूर्य का उदय होने पर उसका प्रताप और प्रकाश एक साथ उत्पन्न होता है उसी प्रकार सम्यग्द्र्शन का आविर्माव होने पर सम्यग्हान साथ ही मकट हो जाता है। इस प्रकार यद्यपि दोनों सहमावी हैं, फिर भी उनमें कार्य-कारण भाव विद्यमान है। अतएव सम्यग्द्र्शन के छभाव में यहां ज्ञान का जो अभाव दताया गया है सो सम्यग्रान ही समक्षना चाहिए। इसी तरह आगे भी ' झान ' शब्द से सम्यग्रान का ही ग्रहण करना चाहिए।

सम्यज्ञान के बिना सम्यक् चारित्र नहीं होता। जब तक जीव आदि तत्वों का यथावत् ज्ञान न होजाय और सत्-छसत् का विवेक जाग न उठे तवतक संयम आदि की साधना सम्यक् प्रकार से होना असंभव है। यह जीव है, यह अजीव हैं, इस प्रकार का ठीक वोध होने पर ही जीव की विराधना से कोई वच सकता है, अन्यथा नहीं।

सम्यग्ज्ञान के होने पर ही सम्यक् चारित्र का सद्भाव होता है और सम्पक् चारित्र की सत्ता होने पर ही मुक्ति प्राप्त होती है। किया राहित झान और झान रहित किया मात्र से मुक्ति नहीं प्राप्त होती, यह पहले कहा जा चुका है। जब चारित्र की परिपूर्णता होती है, तब समस्त कमों का सर्वधा और समून ध्वंस होता है। इस अवस्था को मुक्ति कहा गया है। आठ कमों का सर्वधा विध्वंस होने पर परमचीतराग आवस्था प्राप्त होती है। इस अवस्था को निर्वाण कहा गया है।

यद्यपि मोच्च और निर्वाण-दोनों समानार्थक शन्दों के रूप में प्रसिद्ध हैं, पर यहां सूदम दृष्टि से ' दोनों ' को भिन्न माना गया है और दोनों में कार्य-कारण माव की सिद्धि की गई है अर्थात् मोच्च को कारण और निर्वाण को उसका कार्य माना गया है। कहा भी है—' कृत्स्मकर्म विप्रमोच्चो मोच्चः।' अर्थात् समस्त कर्मों का आत्यनिक नाश हो जाना मोच्च है। कर्म-नाश से आत्मा में एक अपूर्व, अनन्त शाक्तियों से

सम्यक्त्व-निरूपण

२४६ ]

समन्वित, निराकार अवस्था-विशेष का उद्भव होता है। वह अवस्था निर्वाण अवस्था कहलाती है।

इस विवेचन से स्पष्ट है कि सम्यर्र्शन मोत्त-रूपी महल की प्रथम सीढ़ी है। सम्यग्दर्शन पाने पर ही मनुष्य मोत्त की श्रौर उन्मुख होता है। विना सम्यग्दर्शन के समस्त ज्ञान श्रौर चारित्र मिथ्या होते हैं, उनसे संसार-भ्रमण की वृद्धि होती है। श्रतपव मुमुचु पुरुषों को खब से पहले सम्यग्दर्शन प्राप्त करना चाहिए श्रौर जिन्दें वह प्राप्त है उन्हें सुदृढ़ श्रौर निर्मल बनाना चाहिए । सम्यक्त्व को मलीन न होने देना श्रात्मकल्याण के लिए श्रनिवार्य है। सम्यक्त्व के बिना किया जाने वाला पुरुषार्थ विपरीत दिशा में ही ले जाता है।

मूलः-निस्संकिय·निक्कंखिय,निव्वितिगिच्छा अम्ददिट्टी य । उववूह-थिरीकरणे,वच्छल्ल-पभायणे अट्ठथ ॥ = ॥

> छायाः—निश्शंकितं निःकास्तितं, निर्विचिकिस्साऽमूददृष्टिश्च । उपवृंह-स्थिरी करग्रे. वात्सच्य-प्रभावनेऽष्टो ॥ म ॥

शब्दार्थ:--निःशंकित, निःकांक्षित, निर्विचिकित्सा, अमूददृष्टि, उपवृंह,स्थिरीकरण, वात्सल्य और प्रभावना, यह आठ सम्यग्दर्शन के अंग हैं।

भाष्यः--सम्यग्दर्शन के खरूप का विश्लेषण पूर्वक विशिष्ट विवेचन करने के लिए सूत्रकार ने यहां सम्यग्दर्शन के आठ श्रंगों का निरूपण किया है।

जैसे शरीर का स्वरूप समझने के लिप उसके अंगोपांगों का स्वरूप जानना आवश्ययक है, क्योंकि अंगोपांगों का समूह ही शरीर है । समस्त अंगों से अनग शरीर की सत्ता नहीं है। अंगोपांगों का स्वरूप समझ लेने से ही शरीर का खरूग ज्ञात होजाता है। इसी प्रकार निःशंकित आदि पूर्वोक्ष अंगों के समुदाय को ही सम्य-ग्दर्शन कहते हैं। इन अंगों के पालन से ही सम्यक्तव का पालन हो जाता है। अनएव आठ अंगों के विवेचन से सम्यग्दर्शन का विवेचन हो जाता है । आठों अंगों का अर्थ इस प्रकार है—

(१) निःशंकित—वीतराग और सर्वेज्ञ होने से जिन भगवान् कदापि अन्यथा-वादी नहीं हो सकते, जिनेन्द्र देव द्वारा उपदिष्ट तत्व यही है, ऐसा ही है—अन्य ऊग नहीं हो सकता, इस प्रकार की सुदृढ़ प्रतीति निःशंकित अंग हैं।

(२) निःकांचित — सरागी देव, परिग्रहघारी गुरु और एकान्तमय धर्म झात्मा के लिए झहितकारक हैं, पेसा समफकर झथवा मिथ्यात्वियों के झाडम्बर से झारुष्ट होकर उनके मार्ग को ग्रहण करने की जरा भी झाकांचा न होना निःकांचित झंग है ।

(२) निर्विचिकित्सा-गृहस्थधर्म और साधुधर्म का अनुष्ठान करने का इस लोक में या परलोक में कुछ फल होगा या नहीं ? हस्तगत काम-भोगों को त्यागकर जो उपवास, त्याग-प्रत्याख्यान किया जाता है वह कहीं निष्कल तो नहीं होगा ? इस प्रकार धर्म-किया के फल में संदेद न करना, प्रत्युत धर्म-किया के फल-खरूप सुगति, दुर्गति या मुक्ति आदि की पाप्ति के विषय में पूर्ण अद्या न रखना निर्वि-चिकित्सा ग्रंग है।

(४) अमूददाग्टेत्व--सम्यग्टाप्ट को मिथ्यादाप्टियों की देखादेखी कोई प्रवृत्ति नहीं करनी चाहिए, अन्धश्रद्धा के अधीन होकर निरर्थक, संघ-विधातक, कपोल-कहिपत कियाओं में व्यापार नहीं करना चाहिए । सम्यग्ज्ञान से विचार कर, जो श्राचरण संघ को लाभप्रद हो, आत्मा में मलीनता न लाने चाला हो और सावधानी से सोचविचार कर निश्चित किया गया हो, उसमें प्रवृत्ति करनी चाहिए। इस प्रकार प्रत्येक विषय में पटुता रखना, अपनी प्रज्ञा को जागृत रखना और विचार कर गुण-कारक कार्य करना आमूढ्र छित्व ग्रंग है।

(४) उपवृंह—सम्यग्दष्टि पुरुषों की प्रशंसा करके सम्यक्त्व की वृद्धि करना, उनके गुणों की वृद्धि में सद्दायक होना, श्रवगुणों का परित्याग कर गुण ग्रहण करना उपवृंह ग्रंग है।

(६) स्थिरीकरण - सांसारिक कष्टों में पड़कर या अन्य प्रकार से वाध्य होकर जो सम्या़दृष्टि अपने सम्यग्दर्शन से च्युत होने वाले हैं, अथवा चारित्र से अष्ट होने वाले हैं, उनका कप्ट दूर करके, अष्ट होने का निमित्त हटाकर उन्हें सम्या़दर्शन या सम्यक् चारित्र में स्थिर करना स्थिरीकरण श्रंग है।

(७) वात्सल्य — संसार संबंधी नातेदारियों में साधर्मी भाई की रिश्तेदारी सर्वोच दे। अन्यान्य नातेदारियां संसार में फँसाने का जाल हैं, मोह का प्रसार करने वाली हैं, संसार रूपी घोर श्रंधकारमयी सुरंग में लेजाने वाली हैं, किन्तु साधर्मी पन का संयंध अप्रशस्त राग का निवारण करने वाला, प्रकाश के प्रशस्त पथ में ले जाने वाला है । ऐसा सोचकर साधर्मी के प्रति आन्तरिक स्नेह का होना, गो-वत्स की तरह प्रेम होना वात्सल्य ग्रंग है ।

(०) प्रभावना-जिन प्रवचन का जगत् में माद्यात्म्य-विस्तार करना, धर्म संयंधी अक्षान का निवारण करना, धर्म का प्रचार करना और धर्म का चमत्कार संसार में फैलाना प्रभावना छंग है।

इन आठों श्रेगों का सम्यक् प्रकार से पालन करने वाला पुरुष पूर्ण सम्यक्त्व का धारक फद्दलाता है। सम्यक्त्वी जीव नरक गति, तिर्यञ्चगति, नपुंसकत्व, झीत्व, हुष्कुल, अल्पायुष्कता, विरुत जीवन, याण-व्यन्तर, भवनवासी देवता आदि में उत्पन्न नहीं होता । अतपव जो इन कुयोनियों या दुरवस्थाओं से वचना चाहें उन्हें सम्यक्त्व को सुइट वनाना चाहिए।

मूलः-मिच्छादंसणरत्ता, सानियाणा हु हिंसगा । इय जे मरन्ति जीवा, तेसिं पुण दुल्हा वोही ॥ ६ ॥ [ २४८ ]

सम्यक्त्व-निरूपणु

छायाः-सिध्यादशैनरक्ताः, सनिदाना हि हिंसकाः ।

इति ये चित्रन्ते जीवाः, तेपां पुनर्टुर्लभा बोधाः ॥ ६ ॥

शब्दार्थः—मिथ्यादर्शन में आसक्त, निदान-सहित और हिंसक, होते हुए जो जीव मरते हैं, उन्हें पुनः सम्यक्त्व की प्राप्ति दुर्लभ है।

भाष्यः—सम्यग्दर्शन के अंगों का निरूपण करके यह वताया जा रहा है कि जो इन अंगों का सेवन नहीं करते, श्रतपव जो मिथ्यादप्टि हैं, उन्हें क्या फल प्राप्त होता है ?

जो जीव मिथ्यादर्शन से युक्त हैं अर्थात् कुगुरु, कुदेव, कुधर्म और कुतत्त्व पर आस्ता रखते हैं, जो निदान शल्य वाले हैं अर्थात् आगामी विषय-भोगों की आकांजा मन में रखकर धर्म किया करते हैं और जो हिंसक हैं अर्थात् जीव-वध रूप पाप-कर्म में आसक्त हैं, वे यदि इन दोषों से युक्त होते हुए मरते हैं ता मिथ्यादृष्टि होने के कारण तथा निदान और हिंसा शील होने से उन्हें सम्यक्त्व की प्राप्ति होना बहुत काठन होता है।

मूलगाथा में ' पुण ' शब्द यह सूचित करता है कि मिथ्या दर्शन में आसाक़ आदि कारणों से जिन्होंने सम्यक्तव का वमन करदिया है, उन्हें फिर से अर्थात् आगामी भव में सम्यक्तव दुर्लभ हो जाता है।

मूलः-सम्मद्दंसण्रत्ता, आनियाणा सुकलेसमोगाढा । इय जे मरंति जीवा, सुलहा तेसिं हवे बोही ॥१०॥

छायाः-सम्यग्द्शनरका अनिदाना शुक्रलेश्यामवगाढाः ।

इति ये च्रियन्ते जीवाः, सुलभा तेपां भवति वोधिः ॥ १० ॥

शत्दार्थ:--जो जीव सम्यक् दर्शन में त्रासक हैं, निदान से रहित हैं, शुक्ल लेश्या से सम्पन्न हैं, उन्हें सम्यक्त्व की प्राप्ति सुलभ होती है ।

्र भाष्यः – मिथ्यादर्शन आदि में आसक अन्तः करण वाले जीवों को वोधि की दुर्लभता प्रतिपादन कर सूत्रकार यह वताते हैं कि वोधि अर्थात् सम्यक्त्व सुलभ किसे होता है ?

जो प्राणी सम्यग्दर्शन में रक्त हैं-जिनवर के वचन में प्रगाढ़ अदान रखते हैं, जिनोक्त मार्ग में अविचल रहते हैं, तथा जो निदान शल्य से रहित हैं और जो शुक्ल लेश्या से शोभित हैं, उन्हें वोधि की उपलब्धि सुलभ होती है।

तपस्या, वत-नियम आदि आध्यात्मिक कियाएँ करते समय, कर्त्ता को निष्काम द्वोना चहिए। जो सांसारिक सुख की अभिलापा रखकर धर्म-किया करता है वह उस अभागे किसान के समान है जो सिर्फ भूसा पाने के लिए धान्य-वपन करता है। वास्तव में धान्य-लाभ के उद्देश्य से की जाने वाली रूपि के द्वारा रूपक को धान्य के साथ भूसा भी मिल जाता है, इसी प्रकार जो अनन्त आत्मिक सुख को सन्मुख रख कर धर्मानुष्ठान करता है उसे सांसारिक सुख तो अनायास ही प्राप्त हो जाते हैं, उनकी कामना करने से आध्यात्मिक फल की प्राप्ति रुक जाती है । सांसा-रिक लाभ के लिए की जाने वाली किया का टुरुपयोग इसी प्रकार है जैसे कौआ उड़ाने के लिए समुद्र में चिन्तामाखि फैंक देना । निदान से धर्म किया संसार के असार विषय-भोगों के लिए विक जाती है। इसी प्रकार निदान को शल्य कहा गया है। शल्य-रहित जीव ही वती होता है। कहा भी हैं-' निःशल्यो वती।' अतएव सम्यग्दर्शन में आसफ्त होकर, निदानशल्य का त्यागकर, उत्झप्ट परिणाम चनाये रखना ही सम्यक्ष्त की सरलता पूर्वक पाने का मार्ग है।

मूलः-जिणवयणे अणुरत्ता, जिणवयणं जे करेंति भावेणं । अमला असंकिलिट्ठा, ते होंति परित्तसंसारी ॥ ११ ॥

> छायाः--जिनवचनेऽनुरक्रा, जिनवचर्न ये कुर्वन्ति भावेन । ज्ञमला ग्रसंक्रिलप्टाः, ते भवन्ति परीवसंसारिखः ॥ ११ ॥

शाब्दार्थ:--जो जीव जिन अगवान् के वचन में श्रद्धावान हैं और जो अन्तःकरण से ग्रेजन-वचन के अनुसार अनुष्ठान करते हैं, वे मिध्यात्व रूपी मल से रहित तथा संक्लेश से रहित होकर परीत संसारी बन जाते हैं।

धाज्य-सम्यदर्शन के फल का निरूपए करते हुए स्त्रकार ने यह चताया है कि जो भाग्यवान प्राणी जिन भगवान के बचनों में आसकत होते हैं अर्थात् वीत-रागोक्त आयम पर सुरुद अद्धा रकते हैं, किसी भी अवस्था में, किसी भी खंकट के आ पढ़ने पर भी वीतराध-प्रह्लपित आगम से विपरीत अद्धान नहीं करते हैं, साथ ही कीनोफ़ आगम के अनुसार ही चलते हैं, वे मिथ्यात्व आदि रूप कर्म-मल से रहित हो जाते हैं। उन्हें कर्म-बंधजनक संक्लेश भी नहीं होता है और वे अनन्त काल तक के भव-स्त्रमण को घटा कर सीमित कर लेते हैं। अर्थात् अर्द्ध पुद्रल परावत्तन काल तक, आधिक ले आधिक वे संसार में रहते हैं। तद्वनन्तर उन्हें मुक्ति प्राप्त हो नाती है।

संसारी पाणी चाहे जिलना भाँर चाहे जितने विषयों का गंभीर झान प्राप्त कर तोवे किन्तु उसका धान अत्यन्त खुद्द ही रहता है। जगर में अनन्त सूरम और सूरम तर भाष पेसे हैं जिनका ज्ञान छुद्द ही रहता है। जगर में अनन्त सूरम और सूरम तर भाष पेसे हैं जिनका ज्ञान छुद्द ही रहता है। जगर में क्रिया जाय तो भी यही पदार्थी को जाने दिया जाय, और केवल एक दी एदार्थ को शिया जाय तो भी यही कहना होगा कि अनन्त धर्मात्यक एक पदार्थ को, उसकी चैकालिक अनन्तानन्त पर्यार्थी सहित जानना छुदास्य के लिए संभव नहीं है। एक पदार्थ में अनन्त धर्म और पक-एक धर्म की अनन्त पर्यार्थ में लिए संभव नहीं है। एक पदार्थ में अनन्त धर्म और पक-एक धर्म की अनन्त पर्यार्थ में लिए संभव नहीं है। एक पदार्थ में अनन्त धर्म और पक ही पदार्थ का पूर्ण सान न हो तब सम्पूर्ण पदार्थों के जास्तविक स्वरूप की जानते का दाया कीन कर सकता है ? इसीलिए खायम में कहा है— छायाः—मिथ्यादर्शंनरक्ताः, सतिदाना हि हिंसकाः । इति ये च्रियन्ते जीवाः, तेपां पुनर्टुर्लभा वोधीः ॥ ६ ॥

राव्दार्थः--मिथ्यादर्शन में आसकत, निदान-सहित और हिंसक, होते हुए जो जीव मरते हैं, उन्हें पुनः सम्यक्त्व की प्राप्ति दुर्लभ है।

भाष्यः--सम्यग्दर्शन के श्रंगों का निरूपए करके यह वताया जा रहा है कि जो इन श्रंगों का सेवन नहीं करते, श्रतपव जो मिथ्यादाप्ट हैं, उन्हें क्या फल प्राप्त होता है ?

जो जीव मिथ्यादर्शन से युक्त हैं अर्थात् कुगुरु, कुदेव, कुधर्म और कुतत्त्व पर आस्ता रखते हैं, जो निदान शल्य वाले हैं अर्थात् आगामी विषय-भोगों की आकांजा मन में रखकर धर्म किया करते हैं और जो हिंसक हैं आर्थात् जीव-वध रूप पाप-कर्म में आसक्त हैं, वे यदि इन दोषों से युक्त होते हुए मरते हैं ता मिथ्यादृष्टि होने के कारण तथा निदान और हिंसा शील होने से उन्हें सम्यक्त्व की प्राण्ति होना बहुत कठिन होता है।

मूलगाथा में ' पुए ' शब्द यह सूचित करता है कि मिथ्या दर्शन में आसाक़ आदि कारणों से जिन्होंने सम्यक्त्व का वमन करदिया है, उन्हें फिर से अर्थात् श्रागामी भव में सम्यक्त्व दुर्लभ हो जाता है।

मूलः-सम्मद्तंसणरत्ता, आनियाणा सुकलेसमोगाढा । इय जे मरंति जीवा, सुलहा तेसिं हवे वोही ॥१०॥

छायाः-सम्यग्दर्शनरका अनिदाना शुक्रलेश्यामवगाढाः ।

इति ये म्रियन्ते जीवाः, सुलमा तेपां भवति वोधिः ॥ १० ॥

शब्दार्थ:--जो जीव सम्यक् दर्शन में आसक हैं, निदान से रहित हैं, शुक्ल लेश्या से सम्पन्न हैं, उन्हें सम्यक्त्व की प्राप्ति सुलभ होती है ।

ाः भाष्यः - मिथ्यादर्शन आदि में आसक्त अन्तः करण वाले जीवों को वोधि की दुर्लभता प्रतिपादन कर सूत्रकार यह वताते हैं कि वोधि अर्थात् सम्यक्त्व सुलभ किसे होता है ?

जो प्राणी सम्यग्दर्शन में रक्त हैं-जिनवर के वचन में प्रगाढ़ श्रद्धान रखते हैं, जिनोक्त मार्ग में अविचल रहते हैं, तथा जो निदान शल्य से रहित हैं और जो शुक्क लेश्या से शोमित हैं, उन्हें वोधि की उपलब्धि सुलभ होती है।

तपस्या, वत-नियम आदि आध्यात्मिक कियाएँ करते समय, कर्त्ता को निष्काम होना चहिए। जो सांसारिक सुख की अभिलापा रखकर धर्म-किया करता है वह उस अभागे किसान के समान है जो सिर्फ भूसा पाने के लिए धान्य-बपन करता है। वास्तव में धान्य-लाभ के उद्देश्य से की जाने वाली रूपि के द्वारा रूपक को धान्य के साथ भूसा भी मिल जाता है, इसी प्रकार जो अनन्त आत्मिक सुख को खन्सुख रख कर धर्मानुष्ठान करता है उसे सांसारिक सुख तो अनायास ही प्राप्त हो जाते हैं, उनकी कामना करने से आध्यात्मिक फल की प्राप्ति रुक जाती है । सांसा-गरिक लाभ के लिए की जाने वाली किया का दुरुपयोग इसी प्रकार है जैसे कौश्रा उड़ाने के लिए समुद्र में चिन्तामाखि फैंक देना । निदान से धर्म किया संसार के असार विषय-भोगों के लिए बिक जाती है। इसी प्रकार निदान को शल्य कहा गया है। शल्य-रहित जीव ही व्रती होता है । कहा भी है—' निःशल्यो व्रती।' अतएव सम्यग्दर्शन में आसक्त होकर, निदानशल्य का त्यागकर, उत्रुष्ट परिखाम चनाये रखना ही सम्यक्ष्त्व की सरलता पूर्वक पाने का मार्ग है।

मूलः-जिणवयणे अणुरत्ता, जिणवयणं जे करेंति भावेणं । अमला असंकिलिट्टा, ते होंति परित्तसंसारी ॥ ११ ॥

> छायाः---जिनवचनेऽतुरक्रा, जिनवचर्न ये कुर्वन्ति भावेन । ञ्यमला श्रसंक्रिलप्टाः, ते स्वन्ति प्रतिसंसारिखः ॥ ११ ॥

शब्दार्थ:--जो जीव जिन भगवान् के वचन में श्रद्धावान हैं और जो अन्तःकरण से जिन-वचन के अनुसार अनुष्ठान करते हैं, वे मिथ्यात्व रूपी मल्ल से रहित तथा संक्लेश से रहित होकर परीत संसारी बन जाते हैं !

भाष्य—सम्यदर्शन के फल का निरूपण करते हुए सूत्रकार ने यह चताया है कि जो भाग्यवान प्राण्धी जिन भगवान के बचनों में आसकत होते हैं अर्थात् चीत-रागोक्त आयम पर सुदद अद्धा रखते हैं, किसी भी अवस्था में, किसी भी संकट के आ पड़ने पर भी वीतराग-प्ररूपित आगम से विपरीत अद्धान नहीं करते हैं, साथ ही किनोक्त आगम के अनुसार ही चलते हैं, वे मिथ्यात्व आदि रूप कर्म-मल से रहित हो जाते हैं। उन्हें कर्म-बंधजनक संक्लेश भी नहीं होता है और वे अनन्त काल तक के अव-स्रमण को घटा कर सीमित कर खेते हैं। अर्थात् ग्रर्द्ध पुद्रल परावर्त्तन काल तक, अधिक से अधिक वे संसार में रहते हैं। तद्नन्तर उन्हें मुझित प्राप्त हो जाती है।

संसारी पाणी चाहे जिलना झौर चाहे जितने विषयों का गंभीर झान प्राप्त कर लेवे किन्तु उसका झान अत्यन्त चुद्द ही रहता है। जगत् में अनन्त स्ट्म और स्ट्म लर भाव ऐसे हैं जिनका द्यान छुद्द ही रहता है। जगत् में अनन्त स्ट्म और स्ट्म लर भाव ऐसे हैं जिनका द्यान छुद्द ही रहता है। जगत् में अनन्त स्ट्रम लर भाव ऐसे हैं जिनका द्यान छुद्द ही रहता है। कहापि नहीं हो सकता। अनन्त पदार्थी को जाने दिया जाय, और केवल एक ही पदार्थ को श्लिया जाय तो भी यही कहना होगा कि अनन्त धर्मात्यक एक पदार्थ को, उसकी चैकालिक अनन्तानन्त पर्यार्थो सहित जानना छुद्दस्य के लिए संभव नहीं है। एक पदार्थ में अनन्त धर्म और एक-एक धर्म की अनन्त पर्याये भला असर्वन्न जीव कैसे जान सकता है ? इस प्रकार यक ही पदार्थ का पूर्य झान न हो तव सम्पूर्य पदार्थों के चास्तविक स्वरूप को जावते का दावा कौन कर सकता है ? इसीलिए घायम में कहा है—

सम्ययत्व-निरूप्रा

[ २४० ]

' जे पगं जाएइ से सब्वं जाएइ, जे सब्वं जाएइ से एगं जाएइ ' अर्थात् जो एक पदार्थ को उसकी समस्त सदभावी और क्रमभावी पर्यायों सहित जानता है वही समस्त पदार्थों को जानता है और जो समस्त पदार्थों को परिपूर्ए रूपेए जानता है वही एक पदार्थ को परिपूर्ए रूप से जानता है। तात्पर्य यह है कि एक पदार्थ का झान प्राप्त करने के लिए भी अनन्तज्ञान की आवश्यक्ता है और जब अनंत ज्ञान उत्पन्न हो जाता है तव सभी पदार्थ स्पष्ट प्रतिभासित होने लगते हैं।

जव संसारी जीव ज्ञान के विपय में इतना दरिद्र है तो उसे किसी ज्ञानी का शरण लेना चाहिए । श्रंधा यदि सुफते की सद्दायता के विना ही यात्रा करेगा तो गर्त में गिरकर असफल होगा । इसी प्रकार आत्मकल्याण के दुरुद पथ पर अप्रसर होते समय जो जानी जनों के बचन को पथप्रदर्शक न वनाएगा वह अगनी यात्रा में सफल नहीं हो सकता । ज्ञानी महापुरुष के वचनों का आश्रय लेकर-उन्हीं के सहारे प्रगति करने वाला पुरुष ही अपने लच्य पर पहुंच सकता है ।

त्रब प्रश्न यह उपस्थित होता है कि क्रानीके वचनों पर पूर्ण श्रेंद्वान रख कर चलने से ही लदय की प्राप्ति हो सकती है, यह तो ठीक है, किन्तु जानी किसे माना जाय ? संसार में अनेक मत-मतान्तर हें और सभी मतावलम्बी अपने इष्ट आराध्य पुरुष को जानी मानते हैं । फिर भी उन सब मतों में पयाप्त अन्तर है । एक मत ज त्रात्मकल्याण की जो दिशा सृचित करता है, दुसरा मत उससे विपरीत दिशा सुभाता है। ऐसी अवस्था में मुमुद्ध को किसका प्रहण और किसका परिहार करना चाहिए ? इस प्रश्न का उत्तर सूत्रकार ने यहां उदारता पूर्वक दिया है । जिस महा पुरुष ने राग-द्वेष आदि समस्त आस्मिक विकारों पर आतिम विजय प्राप्त करली है, उसे जिन कहते हैं । जिन अवस्था तभी माप्त होती है जब सर्वेझ दशा माप्त हो जाती है । इस कारण जो सर्वज्ञ हैं और जिन अर्थात वीतराग हैं, उनका वचन अन्यथा रूप नहीं हो सकता। अतएव मुमुझु जीवों को 'जिन' के वचनों पर ही अद्धान करना चाहिए उन्हीं के वचनों को अपनी मुक्ति-यात्रा का प्रकाश-स्तम्म वनाना चाहिए। जिन कदापि अन्यथावादी नहीं हो सकते, इस प्रकार की अविचल प्रतिपत्ति के साथ प्रवृत्ति करने वाला पुरुष ही मुक्ति प्राप्त कर सकता है। जो जिन-बचन पर श्रद्धान नहीं करता अर्थात जो संशयात्मक है अथवा रागी-देवी पुरुषों के वचन प्रमाण मानता है, वह या तो अयोमार्ग में प्रवृत्ति नहीं कर सकता या विपरीत प्रवृत्ति करके अश्रेयस का भागी होता है। सम्यग्दष्टि पुरुष को श्रदा योग्य विषय में अद्वा करनी चाहिए श्रौर तर्क द्वारा निश्चय करने योग्य पदार्थ का तर्क से निर्णय करना चाहिए। तर्क के विषय में आगम और आगम के विषय में तर्क का प्रयोग करना उचित नहीं है। आचार्य सिद्धसेन कहते हैं-

जो हेउवायपक्खस्मि हेउग्रो, आगमें य आगम आ। सो ससमयपरणवश्रो, सिद्धंतविराह श्रो श्रनो॥

-सन्मति तर्क, गाथा ४४

अर्थात् जो हेतुवाद के विषय में हेतु से और आगमवाद के विषय में आगम से प्रवृत्त दोता है वह स्वसमय का प्ररूपक (आराधक) है और जो हेतुवाद के विषय में आगम से तथा आगम के विपय में देतु से प्रवृत्त होता है वह सिद्धान्त का चिराधक है।

इससे स्पष्ट है कि सम्यग्दष्टि पुरुष न तो एकान्त श्रदा पर अवलम्वित रहता है और न एकान्त तर्क पर आश्रित होता है। प्ररूपग्रीय विषय की योग्यता का विचार करके यथायोग्य विवेक के साथ निश्चय करता है। जो विषय केवल श्रद्धा का होता है उसमें तर्क का हस्तत्तेप नहीं होने देता. क्योंकि ऐसा करने से यथार्थ निर्णय होना संभव नहीं है तथा तर्क द्वारा निर्णय होने योग्य विषय में आगम का ही आग्रह नहीं रखता है। ऐसा करने से उसकी श्रद्धा भी अविचलित रहती है ओर विचारशक्ति की भी वृद्धि होती है, पर सम्यग्दष्टि इस वात का ध्यान अवश्य रखता है कि तर्क का निर्णय आगम से विरुद्ध नहीं होना चाहिए। जो तर्क आगम के विरुद्ध वस्तु तत्त्व उपस्थित करता है, समक्षना चाहिए कि उसमें कहीं दोष अवश्य है। विश्वद्ध तर्क आगम से समन्वित होता है, आगम का साधक होता है, आगस का प्रतिपत्ती नहीं होता।

मुलः-जातिं च बुद्हिं च इहज पास, भूतेहिं जाणे पडिलेह सायं । तम्हा अतिविज्जो परमंति एाचा, सम्मत्तदंसी एा करेइ पावं ॥ १२ ॥

झायाः-जाति च वृद्धि च इह दृष्ट्वा, भूतेर्ज्ञात्वा प्रतिलेख्य सातम् । तरमादतिविज्ञः परममिति ज्ञात्वा, सम्यक्त्इर्ग्यां न करोति प्रापम् ॥६२॥ शब्दार्थः---इस संसार में जन्म और वृद्धावस्था को देखो और यह देखो कि सब प्रायाियों को साता-सुख प्रिय है। ऐसा विचार कर, मोक्ष को जान कर तत्त्वज्ञ सम्यग्दष्टि पाप नहीं करता है।

भाष्यः — संसार में जन्म श्रोर वुद्धावस्था प्रत्येक प्राण्ती को पीडित कर रही है। जगत् के समस्त जीव साता श्रर्थात् सुख चाहते हैं। सब जीव सुख के लिए ही भवृत्ति कर रहे हैं। क्या मनुष्य, क्या पशु-पत्ती, श्रौर क्या कड़ि-मकड़े—सभी की एक मात्र इच्छा सुख पाने की है। सभी दुःख से बचना चाहते हैं। जिस तिर्यञ्च योनि में कोई मनुष्य जाना नहीं चाहता, उसमें भी गये हुए जीव नृत्यु के भय से भीत होकर सरना नहीं चाहते। जैसे हमें सुख प्रिय है, उसी प्रकार सब श्रन्य प्राखियों को भी सुख प्रिय है। जैसे हमें दुःख श्रप्रिय है वैसे ही दूसरों को भी चह श्रप्रिय है। बेसा विचार करके श्रौर मोत्त का विचार करके तत्त्व को यथार्थ रूप से जावनेवाला सम्यग्दर्शनवान् व्यक्ति पाप नहीं करता है।

सम्यक्त्व-निरूपण

[ २४२ ]

> येनांशेन सुद्दष्टिस्तेनांशेनास्य वन्धनं नास्ति । येनांशेन तु रागस्तेनांशेनास्य बन्धनं भवति ॥

अर्थात् जिस अंश से सम्यग्दर्शन है उस अंश से वन्धन नहीं है और जिस अंश से राग है, उस अंश से बन्धन होता है।

मूलः-इञ्रो विद्वंसमाणस्स, पुणो संबोहि दुल्लहा । दुल्लहाञ्रो तहच्चाञ्रो, जे धम्मट्टं वियागरे ॥ १३ ॥

> छायाः-हतो विध्वंसमानस्य, पुनः संबोधिर्दुर्त्तभा । दुर्त्तभा तथार्च्या, ये धर्मार्थं व्याक्तर्वन्ति ॥ १२ ॥

राव्दार्थः—यहाँ से मरने के ऋनन्तर पुनः सम्यक्त्व की प्राप्ति होना प्रायः दुर्लभ है तथा धर्म रूप ऋथे का प्रकाश करने वाले मानव शरीर का मिलना भी कठिन है ।

भाष्यः—सम्यक्तव नामक अध्ययन का उपसंदार करते हुए, झंत में यह वताया गया है कि जिन्हें सम्यक्तव को प्राप्त करने का सद्भारय हो चुका है, उन्हें अत्यन्त सावधानी के साथ सम्यक्त की रत्ता करनी चाहिए। जव जड़ रूप पदार्थ भी सँभाल कर रखे जाते हैं तब सम्यक्त्व जैसे अभीष्ट फल प्रदान करने वाले षरमोत्तम चिन्तामणि रतन की, लोकोत्तर आनन्द का अभ्यास कराने वाले सात्तात् कल्पवृद्ध की तथा भव-भव की तथा शान्त करने वाला चीर प्रदान करने वाली दिव्य कामधेन को अर्थात सम्यक्त को सुरत्तित, स्वच्छ और निरतिचार बनाये रखना तो मानव प्राणी का सर्वश्रेष्ठ कर्त्तव्य है। मिथ्यात्व की और आरुष्ट करने वाले आकर्षणों से वचना, आत्मा की अमेंघ शक्ति पर अदा रखना, जीवन को पवित्र और अद्धामय बनाना इस जीवन का सवात्तम लाभ है । जो पाणी पाप कमें के उदय से, स्वार्थ, वासना या निर्वलता से सम्यकृत्व का त्याग कर देते हैं मिथ्यात्वियों का आडम्बर देखकर सन्मार्ग से फिसल जाते हैं, वे कई जीवन की कमाई को गँवा देते हैं और ञ्चन्त में मिथ्यात्व की अवस्था में मृत्यु प्राप्त करके नरक-निगोद आदि दुर्गतियों के अतिथि बनते हैं। उन्हें फिर सम्यक्त की प्राप्ति होना अत्यन्त कठिन हो जाता है, यहाँ तक कि मनुष्य-शरीर भी बड़ी कठिनाई से प्राप्त होता है। अतएव सम्यक्त की मासि के लिए तथा उसकी विशुद्धि के लिए निरन्तर उद्यत रहना चाहिए। ऐसा करने से अन्त में एकान्त सुख की प्राप्ति होती है।

निग्रन्थ-प्रवचन-छठा अध्याय

समाप्तम्

🔹 ॐ नमः सिद्धेभ्य 🏦

निर्युन्थ-प्रस्तनन

॥ सातवां ऋध्याय ॥

धर्म-निरूपण

श्रीभगवान् उवाच—

मूलः-महव्वए पंच ञ्राणुव्वए य, तहेव पंचासवसंवरे य । विरतिं इह सामणियंमि पन्ने, लवावसकी समणे तिवेमि ॥१॥

छायाः---महावतानि पञ्च श्रगुवतानि च, तथैव पञ्चासवान् संवरं च । विरतिमिह आमग्पे प्राज्ञः, लवापशाङ्कीः अमग्र इति व्रवीमि ॥ १ ॥

शब्दार्थः--पांच महाव्रतों का पालन करना, पांच प्रकार के च्यासव से संवृत होना, इसे साधु-विरति कहते हैं। जो बुद्धिशाली चौर कर्मों का नाश करने में समर्थ होता है चह अमण है। पांच च्रग्गुवर्तों को देशविरति कहा गया है।

भाष्यः-सम्यग्ज्ञान, सम्यग्दर्शन और सम्यक्चारित्र मुक्ति का मार्ग है, यह निरूपण किया जा चुका है। इन तीनों को रत्नत्रय कहते हैं। इनमें से ज्ञान और दर्शन का पछले दो अध्ययनों में विवेचन करके अब कम-प्राप्त चारित्र का वर्णन किया जाता है। रत्नत्रय में चारित्र का श्रन्त में वर्णन इसलिए किया जाता है कि चारित्र सम्यग-दर्शन और सम्यग्ज्ञान का फल है। दोनों की प्राप्ति के पश्चात् ही चारित्र की प्राप्ति होती है-पहले नहीं।

जिनप्रणीत धर्म सार्व है-सर्व कल्याणकारी है । अतएव उसमें चारित्र का जो प्ररूपण किया गया है वह अपणों और आवकों-दोनों को लद्य करके किया गया है । इस कारण अधिकारी के मेद से चारित्र के भी दो मेद होते हैं-(१) सकलचारित्र या सर्वविरति और (२) विकलचारित्र या देशविरति । जिनागम-प्रतिपादित अहिंसा आदि वर्तों का सर्वांश से पालन करना सर्वविरति है और सांसारिक व्यापारों में लीन होने के कारण सर्वांश में अहिंसा आदि वर्तोंका पालन करने में असमर्थ गृहस्थों द्वारा कुछ अंशों में उक्त वर्तों का पालन करना देशविरति है । साधु और आवक के वत यद्यपि समान हैं, परन्तु उनकी पालन करने की मर्यादा विभिन्न होती है । जैसे साधु त्रस, स्थावर, सापराधी, निरपराधी आदि समस्त प्रकार के जीवों की हिंसा का तीन करण और तीन योग से त्याग करते हैं और गृहस्थ केवल त्रस जीवों की, उसमें भी निरपराधी जीव की संकल्पी हिंसा का परित्याग करता है । यही विपय आगे थिशद किया जाता है । पाँच महावत इस प्रकार हैं:--- 288 ]

धर्म-निरूपण

(१) अहिसा महावत-मन से, वचन से और काय से किसी भी प्राणी की हिंसा न करना, न दूसरे से कराना और हिंसा करने बाले की अनुमोदना न करना।

(२) सत्य महावत-ग्रसत्य, अप्रिय, क्लेशकारक, संदेहजनक तथा हिंसाजनक भाषण न करना, हित, मित और पथ्य वचन बोलना।

( ३) अचौर्य महावत-सूच्म या स्थूल कीमनी या अनकीमती, यहाँ तक कि दांत साफ करने के लिए घास का सूखा तिनका भी विना दिये न ग्रहण करना।

(४) ब्रह्मचर्य महावत--ब्रह्मचर्य का पूर्णरूपेण पालन करना अपनी समस्त इन्द्रियों का संयम करना, विपयविकार को समीप न आने देना।

( ४) अपरिग्रह महावत- वाह्य और आन्तरिक परिन्निह का परित्याग करना, आत्मा से भिन्न समस्त पदार्थ पर हैं उन सब से ममता हटा लेना, आसक्ति का त्याग करना, मूर्छीभाव का समूल नाश कर देना अपरिग्रह महावत कहलाता है।

यहां सर्वविरति के रूप में महावरों का उन्नेख उपलच ए मात्र है। इससे पांच समितियों और तीन गुप्तियों का भी प्रहण करना चाहिए और शास्त्र-प्रतिपादित श्रनाचीर्ए आदि समस्त विधि-विधानों का समावेश करना चाहिए। जैसे स्नान न करना, शरीर-संस्कार न करना, मालिश और उवटन न करना, खुले माथे रहना, पैदल विद्वार करना, पलंग आदि पर न वैठना, चिकित्सा न करना, चस्ती कर्म और विरेचन का त्याग करना, आदि-आदि साधु का समस्त आचार यहां समझ लेना चाहिए। दशवैकालिक आदि सूत्रों में उसका प्रतिपादन विस्तारपूर्वक किया गया है, अतएव जिज्ञासु वहां देखे। विस्तार के आधिक्य से यहां उसका निरूपए नहीं किया जाता है।

मिथ्यादर्शन, श्रविरति, प्रमाद, कषाय और योग, ये पांच आसव हैं,इन पांचों प्रकार के आसवों से रहित होना भी साधु-विरति है। गृहस्थ सम्यग्दर्शन प्राप्त करके मिथ्यात्व से और देशविरति प्राप्त करके एक देश श्रविरति से मुक्त होते हैं, पर पांचों प्रकार के आसवों से महामुनि ही मुझ होते हैं।

देशविरति, देशसंयम, संयमासंयम और गृहस्थधर्म या झगुविरति समानार्थक शब्द हैं। आवक देशविरति का झाराधक होता है । देशविरति मुख्य रूप से वारह वत रूप है। वारह वत इस प्रकार हैं:--

(१) स्थूल प्राणातिपात विरमण-त्रस जीवों की, विना अपराध किये जान वूभकर-मारने की दुद्धि से हिंसा का त्याग करना। तात्पर्य यह है कि गृहस्थ आवक जीविकोपार्जन के लिए वाणिज्य, रूथि आदि अनेक ऐसे कार्य करता है जिनमें त्रस जीवों की भी हिंसा हो जाती है, किन्तु वह हिंसा संकल्पी-मारने की वुद्धि से की हुई नहीं है। वह आरंभी हिंसा है। उस हिंसा से आवक वच नहीं पाता, अतएव वह केवल संकल्पी हिंसा का ही त्याग करता है। फिर भी आवक यथासंभव यतना के साथ ही प्रवृत्त होता है और त्रस जीवों की तथा स्थावर जीवों की निष्प्रयोजन हिंसा से बचने का सदैव ध्यान रखता है। आवक विरोधी हिंसा का भी मागार रखता है। यदि कोई थावक राजा, मंत्री या लेनापति है और उसके देश पर कोई आक्रमण करता है तो वह देश की स्वाधीनता की रत्ता के लिए शस्त्र उठाता है। इसी प्रकार यदि कोई डाकू या अन्य शत्रु उस पर या उसके कुटुम्ब आदि पर हमला करता है अथवा अन्याय का प्रतीकार करने के लिए जब शस्त्रप्रयोग की आवश्यकता समझता है तब चह शस्त्र ग्रहण करता है इस प्रकार की विरोधी हिंसा स्थूल प्राणातिपात विरमण वत की मर्यादा का उल्लंघन नहीं करती।

अलवता, जव हिंसा अतिवार्य होती है तभी वह इस प्रकार की हिंसा में प्रवृत्त होता है। प्राचीन काल में आक्रमण करने से पहले, जिस पर आक्रमण किया जाता था उसे समस्या सुलक्ताने के लिए शान्तिपूर्ण उपायों का अवलम्पन करने की सूचना दे दी जाती थी। उसका उद्देश्य यदी था कि हिंसा के विना ही यदि प्रयोजन सिद्ध होने की संभावना हो तो हिंसा का प्रयोग न किया जाय, क्योंकि ऐसा करने से वह हिंसा निरपराधी की हिंसा हो जायगी और आवक निरपराधी की हिंसा का त्यागी होता है। पहले सूचना देने पर भी यदि अन्यायी व्यक्ति अपने अन्याय का भतिकार नहीं करता तो वह अपराधी हो जाता है और उस अवस्था में उसकी हिंसा सापराधी की हिंसा कहलाएगी। इस हिंसा का आवक आगार रखता है। सारांश यह है कि युद्ध से पहले सूचना देने के नियम में सापराधी और निरपराधी की हिंसा का भेद ही कारण है, और इस भेद पर आवक का आहिंसाखुवत टिका हुआ है। जैन शास्त्रों का यह विधान प्राचीन काल में प्रायः सर्वसम्मत वन गया था और किसी रूप में आज तक चलता आ रहा है, यद्यपि आज कल वह निष्पाए वन गया है।

आवक निरर्थक हिंसा से बचने के लिए पूर्ण सावधान रहता है। वह गृहस्थी के प्रत्येक कार्य इस प्रकार सम्पादन करता है कि जिस से आधिक से आधिक हिंसा से वच सके। उदाहरणार्थ—सचा आवक रात्रि में दुधि का विलोवन नहीं करता-कराता अर्थात् छाछ नहीं वनाता, मोजन नहीं वनाता, रात्रि-मोजन नहीं करता, लीचण भाइ से जमीन नहीं वुद्दारता आदि। क्यों कि ऐसा करने से त्रस जीवों की हिंसा की संभावना रहती है। इसी प्रकार मल-मूत्र आदि श्रग्राचि पदार्थों से व्याप्त पाखाने में शौच किया करना भी योग्य नहीं है, क्योंकि इससे असंख्यात सम्मूर्छिम जीवों की उत्पत्ति होती है। यही नहीं, किन्तु उपदंश और प्रमेह आदि रोग के रोगियों के पेशाव पर पेशाव करने से उपदंश आदि रोग भी हो जाते हैं। मत्कुण आदि जीवों का बध करने के लिए वस्त्रों को, पट्टों को अथवा पलंग आदि को उण्ण जल में डालना या अन्य प्रकार से उनकी निर्दयतापूर्ण हिंसा करना भी आवक के योग्य कत्त्विय नहीं है। चूर्ल्हा, चक्की, ईधन, वस्त्र, पात्र आदि-आदि गृहोपयोगी पदार्थों को विना देखे-भाले काम में लाने से मी त्रस जीवों की हिंसा होती है। अतएव पाप-श्रीष्ठ आवक छानों का प्रायः उपयोग नहीं करते, घुनी हुई लकड़ी का उपयोग नहीं करते हैं, चक्की श्रौर चूरहे को भली भांति देख लेते हैं कि कोई त्रस जीव उसका आश्रय लेकर स्थित न हो। मिर्च श्रौर धनिया आदि मसालों में कुछ दिन के बाद जीवों की उत्पत्ति हो जाती है अतएव श्रावक उनका उपयोग भली भांति देख कर ही करता है। इसी प्रकार पिखाहुआ आटा, वेखन आदि की मर्यादा दस दिन की हैं। इस से अधिक समय तक रखा हुआ आटा वेखन वगैरह काम में नहीं लिया जाना चाहिए। इस प्रकार दाल, भात, रोटी, पूढ़ी, मिठाई, दूध, दही, आदि-आदि समस्त मोज्य पदार्थ विक्ठत होगये हों, उनका स्वाद विगड़ गया हो, वे तड़वड़ा गये हों, उन में फूलए व लाला उत्पन्न होगई हो तो उन्हें नहीं खाना चाहिर । क्यों कि फिट उनमें जीवों की उत्पत्ति हो जाती है।

रसोई घर में, जल गृइ. मोजन करने की जगह, ऊखली, आटा आदि छानने की जगह, चक्की के ऊपर, इत्यादि स्थानों पर ऊपर चंदोवा न होने से छोटा-वड़ा जीव-जन्तु गिरकर भोज्य सामग्री में मिल जाता है। इससे जीव हिंसा होती है और अभदय-भक्तण का भी दोप लगता है। अतएव पेसे स्थानों पर विवेकी आवक चंदोवा वांधता है। साथ ही चुल्हा, चक्की आदि चीजों को, जब उनका उपयोग न करना हो तो खूला नहीं रखना चाहिए। खुला छोड़ देने से सूदम जीव उनमें घुल जाते हैं और उपयोग करते समय उनकी हिंसा हो जाती है। आचार या इस प्रकार की अन्य वस्तुओं के पात्र खुले रखनेसे भी हिंसा आदि अनेक अनर्थ होते हैं, अतएब पेसे पात्रों को खुला नहीं रखना चाहिए।

विचारशील आवक जल के उपयोग के सम्बन्ध में भी विवेक से काम लेता है। जल के एक चूंद में केवली भगवान् ने असंख्यात जीवों की विद्यमानता वताई है। माइकोफोन नामक आधुनिक यंत्र से भी हजारों चलते-फिरते जीव एक वृंद में देखे जाते हैं। ऐसी अवस्था में एक विन्दु जल का व्यर्थ व्यय करने से असंख्यात जीवों की निरर्थक हिंसा होती है। अहिंसागुवती आवक इस हिंसा से वचने का सदैव प्रयत्न करता है। जितना जल स्नान-पान आदि के लिए अनिवार्य है उतना ही व्यय करता है, उससे अधिक नहीं। और वह भी बिना छने हुए जल का कदापि उपयाग नहीं करता। प्रन्थों में जल छानने के सम्बन्ध में कहा है कि-रंगे हुए और पहने हुए वस्त्र से जल नहीं छानना चाहिए। श्रावक दे। पड़ती खादी के वस्त्र से, जिसमें से सूर्य की किरणें साफ न नज़र आती हो-जल छानते है। छानते समय देसी साव-धानी रखनी है कि एक भी वूंद जल ज़मीन पर न गिरने देते । छानने पर छन्ने में जो कुड़ा-कचरा या चिँउँटी आदि जन्तु इकठा हो जाते हैं, उन्हें हाय से नहीं दबाते, किन्तु यतनापूर्वक, धोरे से, दूसरे पात्र में आँधा कर छना हुआ जल दूसरी ओर से डाल देने के कारण वह कचरा आदि उस दूसरे पात्र में आ जाता है। उस पानी को 'जिवानी' कहते हैं। जिवानी इधर-उधर भूमि पर नहीं डालना चाहिए और न दूसरे जलाशय में द्वी डालना चाहिए। जिस जलाशय का जल हो उसी जलाशय में जिवानी डाल कर श्रावक जीव-रत्ता करते हैं। जिवानी डालने में भी श्रयतना नहीं करनी

[ **२**४६ ]

चाहिए। ऊपर से जिवानी डालने पर हिंसा होती है अतः जिस पात्र से जिवानी डालनी हो उसमें श्रावक दो रस्सियां लगा देते और पानी के निकट पात्र पहुंच जाने पर नीचे वाली रस्सी खेंच कर यतनापूर्वक जिवानी पानी में मिला देते हैं।

सारांश यह है कि आवक का आचार इस प्रकार नियमित हो जाता है कि वह स्थावर जीवों की निष्प्रयोजन हिंसा से वचने का सदा प्रयत्न करता रहता है और प्रत्येक कार्य में यतना तथा विवेक का ध्यान रखता है। प्रथम अर्हिसाणुवत के पांच अतिचार इस प्रकार हैं—

(१) बन्ध-क्रोध के वश होकर किसी जीव को वांधना। बन्ध दो प्रकार का है-द्विपद्वन्ध और चतुष्पदवन्ध। इन दोनों बन्धों के भी दो-दो भेद हैं-सार्थकबंध और निरर्थकवंध। निरर्थकवन्ध आवक के लिए त्याज्य है। सार्थकवन्ध के दो भेद हैं-सापेच्चवन्ध और निरपेच्चवन्ध। ढीली गांठ आदि से बांधना सापेच्चवन्ध है और गाढ़े बन्धन से बांधना निरपेच्चवन्ध है। आवक को यथायोग्य रूप से पशु आदिकों को इस प्रकार न बांधना चाहिए जिससे उन्हें कप्ट हो और आग्न आदि का उत्पात होने पर सहज ही वह बन्धन खोला जा सके।

(२) वध-कपाय के आवेश से खकड़ी, चावुक आदि से ताड़ना करना वध नामक अतिचार है। वध के भी सापेत्त और निरपेत्त के मेद से दो मेंद हैं और आवक को निरपेत्त वध का सर्वधा खाग करना चाहिए।

(४) अतिभारारोपण—घोड़ा, बैल, ऊँट, मनुष्य आदि के लिर पर, कंघों पर या पीठ पर अधिक बोरू लाद देना, जो उन्हें असद्य हो, अतिभारारोपण अतिचार कहलाता है। क्रोध या लोभ के वग्र होकर अनेक मनुष्य बैलगाड़ी, तांगा आदि पर असद्य बोरू लाद देते हैं, या अधिक मनुष्य बैठ जाते हैं, जिससे उसमें जुतने वाले बैल आदि मूक पशुओं को बहुत कष्ट होता है। आहिंसागुव्रती द्यालु आवक को षेसा कदापि नहीं करना चाहिए।

(४) अञ्चपाननिरोध—कोध के वश होकर अपने आश्रित मनुष्य और पशु आदि को भोजन-पानी न देना अन्नपाननिरोध अतिचार है। आवक को ऐसा निर्दय ब्यवहार नहीं करना चाहिए, क्योंकि तीव भूख लगने से कभी किसी पाणी की मृत्यु हो जाती है। अगर मृत्यु न हो तो भी उसे अत्यन्त कप्ट होता है। आतएव जब भोजन का समय हो तो अपने आश्रित समस्त मनुष्यों और पशुओं की स्वार-संभाल किए विना नहीं रहना चाहिए और जो भूखे-प्यासे हों उन्हें यथोचित ओजच-पान दिए बिना श्रावक वर्ग भोजन नहीं करते। वीमारी की दशा में भोजन न देना अन्नपान निरोध अतिचार वहीं है। यह बताने के लिए ' क्रोध के वश होकर ' पेसा कहा गया है।

धर्म-निरूपण

[ २४८ ]

(२) स्थूलमृषावाद विरमणवत —साधु मृषावाद का पूर्णरूपेण परित्याग करते हैं, किन्तु श्रावक के लिए ऐसा करना कठिन है । लोकव्यवद्दार में ऐसा अवसर अनेक बार उपस्थित हो जाता है जव उसे सत्य से किंचित छांशों में च्युत हो जाना पड़ता है अतएव जिनेन्द्र भगवान् ने श्रावक को स्थूल मृषावाद अर्थात् मोटे असत्य का परित्याग करना ही अनिवार्य बतलाया है। स्थूल असत्य के पांच भेद हैं। वे इस प्रकार हैं—

(१) कन्यालीक—कन्या के विषय में असत्य भाषण करना कन्यालीक है । यहां यह रांका की जा सकती है कि केवल कन्या के विषय में ही असत्य वोलना स्थूल असत्य क्यों हैं ? अन्य पुरुष, स्त्री या वालक के विषय में झे असत्य वोलना क्यों स्थूल असत्य नहीं है ? इसका समाधान यह है कि ' कन्या ' शब्द यहां उपलक्षण है । अत-पव कन्या शब्द से यहां मनुष्य जाति मात्र का अथवा द्विपद मात्र का प्रहण होता है । तात्पर्य यह हुआ कि मनुष्य जाति या किसी भी द्विपद मात्र का प्रहण होता है । तात्पर्य यह हुआ कि मनुष्य जाति या किसी भी द्विपद पाणी के विषय में मिथ्या भाषण करना कन्यालीक कहलाता है और आवक को इसका परित्याग करना चाहिए । यहां ' कन्या ' शब्द को प्रहण करने का प्रयोजन कन्या की प्रधानता प्रकट करंना है । कन्या मनुष्य जाति या द्विपद प्राणियों में प्रधान है । उसके विषय में अस-त्य भाषण करने से वड़े-वड़े अनर्थ होते देखे जाते हैं । कन्या सुन्दरी, गुणवती, वुद्धि-शालिनी हो और स्वार्थवश उसे कुरूपा, काली कल्ट्री, अंघी, लुली, लंगड़ी मूर्ख आदि कह देना, आवक को उचित नहीं है । इसी प्रकार अन्य मनुष्यों और द्विपदों के विषय में भी असत्य न कहना चाहिए ।

(२) गवालीक — गो के विषय में भिथ्या भाषण करना गवालीक शब्द का अर्थ होता है। किन्तु जैसे कन्यालीक शब्द में कन्या उपलच्चण है उसी प्रकार गवालीक शब्द में गो उपलच्चण है। कन्या शब्द से जैसे मनुष्य मात्र का अथवा हिपद मात्र का प्रहण किया गया है, उसी प्रकार यहां गो शब्द से पशु जाति मात्र का अथवा चतुष्पदों (चौपायों) का प्रहण किया जाता है। अतएव किसी भी पशु अथवा किसी भी चौपाये के विषय में असत्य भाषण करना गवालीक है। जैसे-किसी के तेज चलने वाले वैल को गरियाल कहना, शुभ लच्चणों से सम्पन्न अश्व को अशुभ लच्चण सम्पन्न कहना, दुधारी मैंस को विपरीत वतलाना आदि । इस प्रकार का स्थूल असत्य भाषण आवकों के लिए सर्वथा परित्याज्य है।

(३) भौमालीक-भूमि संबंधी मिथ्या भाषण को भौमालीक कहते हैं। यहां पर भी भूमि शब्द उपलत्त्तण है। अतः भूमि शब्द से समस्त अपद वस्तुओं का प्रहण किया जाता है अथवा भूमि से उत्पन्न होने वाले समस्त पदार्थों का भूमि शब्द से संग्रह किया जाता है। जैसे वृत्त के विषय में असत्य भाषण करना, रत आदि बस्तुओं के संबंध में अन्त भाषण करना, इत्यादि । आवक को इस असत्य का भी त्याग करना चाहिए ।

(४) न्यास्तपहारअलीक - न्यास अर्थात् धराहर का अपहरण करने के लिए

### खांतवां अध्याय

किया जाने चाला मिथ्या भाषण न्यासापहार छालीक है। किसी की रक्खी हुई घरो-हर के विषय में कह देना कि यह घरोहर हमारे यहां रक्खी ही नहीं है, अथवा बिना घरोहर घरे ही किसी से मांग लेना,इत्यादि अन्त भाषण का इसमें समावेश होता है।

(४) कूटसाज्ञी—अपने लाभ के उद्देश्य से, अपने प्रिय जन के लाभ के उद्देश्य से अथवा किसी को हानि पहुंचाने के लच्य से, न्यायाधीश या पंचायत के समज्ञ असत्य साज्ञी देना अर्थात् सत्य घटना को असत्य और असत्य को सत्य रूप में चित्रित करना कूटसाज्ञी कहलाता है। आवक के लिए यह सब अलीक अग्राह्य हैं।

स्थूलम्रुपावाद् चिरमण्त्रत के भी पांच अतिचार हैं। वे इस प्रकार हैं--(१) सहसाभ्याख्यान (२) रहोऽभ्याख्यान (३) स्वदारमन्त्रभेद (४) मिथ्या-उपदेश और (४) कुटलेखकरख।

(१) सहसाभ्याख़्यान-विना सोचे-विचारे सहसा किसी को कलंक लगा देना सहसाभ्याख़्यान है। जैसे-तू चार है, तू दुराचारी है, त्रादि।

(२) रदस्याभ्याख्यान—एकान्त में बैठ कर किसी वात का विचार करते हुए पुरुषों को देख कर कहना कि 'ये लोग राजा के विरुद्ध पड्यन्त्र रच रहे होंगे ' इस प्रकार की असत् और आपत्तिजनक संभावना लोक में प्रसिद्ध कर देना रहस्याभ्या-ख्यान अथवा रहोऽभ्याख्यान नामक अतिचार है।

(३) स्वदारमन्त्रभेद-विश्वासपात्र समझकर अपनी पत्नी द्वारी कही हुई किसी गुप्त वात को प्रकाशित कर देना स्वदारमन्त्रभेद अतिचार है। गुप्त बात सच होने पर भी, उसके प्रकाशन से लज्जाजन्य मृत्यु आदि अनेक अनर्थ हो। सकते हैं। इस प्रकार हिंसाजनक वचन होने के कारण मेद का प्रकट करना सत्याणुवत का आतिचार है। यह आतिचार पुरुष को प्रधान मान कर बताया गया है। स्त्रियों के लिए 'स्वपतिमन्त्रभेद' समझना चाहिए अर्थात् अपने पति की गुग्न वात प्रकाशित करना स्त्रियों के लिए अतिचार है।

(४) मिथ्या-उपदेश- अनजान में अथवा असावधानी में मिथ्या-उपदेश दिये जाने से यह आतिचार लगता है। जान-वूभकर समफ-सोचकर मिथ्या-उपदेश देने से वत का सर्वथा भंग हो जाता है। अथवा दूसरे को असत्यभाषण का उपदेश देना गेंमेथ्या-उपदेश कहलाता है। जैसे-'अमुक अवसर पर मैंने अमुक मिथ्या वात कह कर अमुक काम बना लिया था।' इस प्रकार कहने वाला व्यक्ति यद्यपि सत्य कहता है, फिर सी प्रकारान्तर से वह श्रोता को असत्यभाषण करने को उद्यत वनाता है, अतएव इस प्रकार का सत्यभाषण भी मिथ्या-उपदेश में समाविष्ट है और छाणुवत-धारी अस्वक को इसका त्याग करना चाहिए।

(४) क्रुटलेखकरख—मिथ्या लेख लिख लेना, किसी की भूठी मेहर वना कर लगा लेना, जाली श्रॅगुठा चिपका देना, इत्यादि क्रुटलेखकरख कद्दलाता है । भूठे इस्तावेजों का लिखना, भूठे समाचार प्रकाशित करना, निबंध लिखना, हुंडी आहि लिखना, यह सब इस अतिचार में सम्मिलित है, पर असावधानी में होने पर ही यह अतिचार हैं, उपयोगपूर्वक करने पर अनाचार की कोटि में चले जाते हैं।

(३) स्थूल अदत्तादान विरमखवत—साधु दांत साफ करने के लिए तृण जैसी तुच्छ वस्तु भी विना दी हुई प्रहण नहीं करते हैं, परन्तु आवक इस कोटि के अदत्तादान का त्याग करने में समर्थ नहीं हो सकता। अतएव वह राजा द्वारा दंडनीय और लोक में निन्दनीय स्थूल चोरी का अवश्य ही त्याग करता है। शास्त्रकारों ने स्थूल चोरी के प्रधानतः पांच प्रकार प्ररूपित किये हैं। यथा—

(१) सेंध लगा कर, दीवाल फोड़कर, किवाड़ तोड़कर, तिजोरी तोड़कर, दीवाल फांदकर, डाका डालकर या इसी प्रकार के किसी अन्य उपाय से किसी का धन चुरा लेना, हर लेना।

(२) बाहर जाते समय कोई भद्र पुरुप किसी पड़ौसी श्रादि पर विश्वास करके अपनी गांठ, सन्दूक श्रादि उसके यहां रख जाय श्रौर वह पड़ौसी उसके परोच में गांठ श्रादि खोल कर उसमें की मूल्यवान वस्तु निकाल ले श्रौर ज्यों की त्यों गठड़ी वांघ कर दे, इसी प्रकार सन्दूक श्रादि में वन्द कर दे, इस प्रकार का श्रदत्तादान भी स्थुल श्रदत्तादान है।

(३) सवल पुरुष या अनेक साहसी पुरुपों द्वारा निर्वल पुरुष को लूट लेना, उसका माल हरण कर लेना भी स्थूल अद्त्तादान है।

(४) बहुत से मनुष्य अपने मकन, दुकान आदि का ताला वन्द करके चावी किसी विश्वासपात्र दूसरे को सौंप देते हैं। वह विश्वासपात्र व्यक्ति विश्वासघात कर के, ताला खोलकर कोई वस्तु निकाल ले और फिर ताला वन्द कर दे, तो उसका यह इत्य स्थूल अदत्तादान है।

(४) किसी की कोई वस्तु मकान के वाहर या रास्ते में गिर पड़ी हो, या कोई कहीं रखकर भूल गया हो, तो 'यह वस्तु उसकी है' ऐसा समफते हुए उसे उठाकर अपनी बना लेना भी स्थूल अद्त्तादान है।

तात्पर्य यह है कि जिस वस्तु के प्रहण करने से राज्य द्वारा दंड मिल सकता है और जा चोरी लोक में गईा के योग्य समभी जाती है, तथा जिसके विना दिये प्रहण करने से उस वस्तु के स्वामी को दुःख होता है उस वस्तु को खामी की आज्ञा विना प्रहण करना स्थूल अदत्तादान में सम्मिलित होता है। आवक को ऐसी चोरी से वचना चाहिए।

अदत्तादान विरमण वत के पांच अतिचार इस प्रकार हैं-

(१) स्तेनप्रयोग (२) स्तेनहतादान (३) विरुद्धराज्यातिकम (४) प्रतिरूपक व्यवहार (४) हीनाधिकमानोन्मान।

(१) स्तेनप्रयोग-चोर की चोरी करने की प्रेरणा करना, चोरी की अनुमोदना करना, चोरी के साधन उन्हें देना या बेचना स्तेनप्रयोग नामक प्रथम अतिचार हैं।

## सातवां श्रध्याय

'मैं चोरी करूं नहीं, इस प्रकार का वत लेने वाले आवक का वत साझात चोरी करने से मंग हो जाता है। अतएव यहां अतिचार का स्वरूप इस प्रकार समझना चाहिए। जैसे—कोई किसी से कहे—' इस समय आप वेकार हैं क्या ? अगर आप की चुराई हुई वस्तुएँ वेचने वाला दूसरा न हो तो मैं उन्हें बेच दूंगा। ' इस प्रकार कहकर चोर को प्रेरणा करने वाले और अपनी चुद्धि से प्रेरणा का परित्याग करने चाले को एक देशभंग रूप अतिचार लगता है।

(२) स्तेनाहतादान—चोर के द्वारा चुराई हुई वस्तु को ग्रदण करना। वती श्रावक ' मैं व्यापार ही कर रहा हूं, चोरी नहीं ' इस प्रकार विचार करके जब चोरी की वस्तु ग्रद्दण करता है तब उसे त्रातिचार लगता है। चोरी की वुद्धि से ग्रद्दण करने पर वत सर्वथा खंडित हो जाता है।

(३) विरुद्धराज्यातिकम—विरोधी राज्यों द्वारा सीमित की हुई भूमि का उत्तं-धन करना अर्थात् दूसरे राजा के राज्य में प्रवेश करके व्यापार आदि करना। व्यापार युद्धि से सीमा का अतिक्रमण करने पर यह आतिचार लगता है, चोरी की भावना से मर्यादा का उत्तंघन किया जाय तो वत की सर्वथा विराधना होती है।

(४) द्दीनाधिकमानोन्मान-तोलने के साधन मन, सेर, छटांक आदि तथा नापने के साधन गज, फुट, आदि छोटे-बड़े रखना। लेने के लिए बड़े-और देने के लिये छोटे रखना। व्यापारिक चातुर्य समफ्तकर ऐसा करने वाले को अतिचार लगता है, चोरी की नुद्धि से करने पर अनाचार ही होता है।

(४) ब्रह्मवर्याणु वत-ब्रह्मचर्य के विषय में आगे विशेष निरूपण किया जायगा। मैथुन घोर हिंसा रूप है। उस से द्रव्य प्राणों का और भाव प्राणों का घात होता है। अत्यन्त अशान्ति और संक्लेश का जनक है। शान्ति और समाधि की इच्छा रखने वालों को मैथुन का सर्वथा त्याग करके ब्रह्मचर्य की ही साधना करनी चाहिए। किन्तु जो इतने सामर्थ्यवान नहीं हैं, उन्दें कम से कम पर छी-सेवन का तो अवश्य ही त्याग करना चाहिए। इस प्रकार अपनी विवाहिता छी के सिवाय संसारकी समस्त स्त्रियों को माता-वहिन आदि के समान समझना ब्रह्मचर्याणु वत कहलाता है। उसे स्वदार संतोप व्रत भी कहते हैं और पर स्त्री त्याग वत भी कहते हैं।

न्नह्यचर्यांगु वत के पांच श्रतिचार इस प्रकार हैं-(१) इत्वरिकापरिगृहीता गमन (२) अपरिगृहीता गमन (३) अनंगकीड़ा (४) परविवाह करण (४) तीवकाम मोगामिलापा।

(१) इत्वारिका परिगृहीता गमन-थोड़े समय के लिए अपनी वनाई हुई स्त्री से गमन करना। इससे ब्रह्मचर्याणु वत में दोप लगता है।

धर्म-निरूपख

(२) अपरिगृदीता गमन-जो स्त्री किसी के द्वारा गृहीत नहीं है, ऐसी कुमारी अथवा वेश्या आदि के साथ, उसे परस्त्री न मान कर, गमन करना अपरिगृहीता गमन नामक दूसरा अतिचार है, इससे भी चतुर्थ अगुव्रत में दोष लगता है।

(३) श्रनंगकीढ़ा—काम भोग के प्राकृतिक श्रंगोंके श्रतिरिक्त श्रन्य श्रंगों से कहन-कीड़ा करना श्रनंग कीड़ा है । इससे भी द्रव्य श्रौर भाव प्राणों का घात होता है।

(४) परविवाहकरण—स्वकीय पुत्र, पुत्री, भाई आदि संबंधी जनों के अतिरिक्न पर का विवाह कराना अथवा अपना दूसरा विवाह कराना परविवाह करण नामक अतिचार है।

(४) तीव्र काम भोगाभिलाषा-काम-भोग सेवन करने की प्रवल अभिलाषा रखना, निरन्तर इन्हीं विचारों में डूवे रहना भी ब्रह्मचर्याणु व्रत का श्रतिचार है।

(४) परिग्रह परिमाण्वत— सुनिराज संसार की समस्त वस्तुश्रों का त्याग करके पूर्णरूपेण अर्किंचन वन जाते हैं, किन्तु सांसारिक व्यवहारों में फँसा हुआ आवक परिग्रह का पूर्ण रूप से परित्याग नहीं कर सकता। उसे पद-पद पर धन आदि की आवश्यकता होती है। फिर भी उसे अपनी आकांचाएँ परिमित करनी चाहिए। यदि आकांचाओं का प्रसार रोका न जाय तो जीवन अत्यन्त अशान्त, असन्तुष्ट और असम वन जाता है। अतपव आवक को परिग्रह की मर्यादा कर लेनी चाहिए। इससे आधिक परिग्रह में नहीं रक्खूंगा, इस प्रकार मर्यादा बांध लेने से समता और संतोष का आविर्भाव होता है और तभी जीवन का रस लिया जा सकता है।

व्यक्तिगत जीवन को सरल और सन्तेषमय वनाने के लिए परिन्नह की मर्यादा आवश्यक है, यही नहीं वरन समाज में एक प्रकार की आर्थिक समता लाने के लिए भी यह वत परमावश्यक है। जिस समाज में आर्थिक वैषम्य अधिक वढ़ जाता है जिसमें कुछ लोग अधिक धनसम्पन्न वन जाते हैं और अधिकांश लोग आवश्यक धन भी नहीं प्राप्त कर सकते, उस समाज में स्थायी शान्ति की स्थापना नहीं हो सकती। असमें वर्ग-विन्नह का जन्म होता है। एक वर्ग दूसरे वर्ग के विरुद्ध तीव असंतोष से बेरित होकर क्रांति करता है और दोनों वर्गों की सुख-शांति शून्य में विलीन हो जाती है। तीव संघर्ष का दौरदौरा हो जाता है। इस अवांछनीय परिस्थिति से वचने के लिए भी परिन्नह की मर्यादा करना आवश्यक है।

इसके अतिरिक्त धन का संग्रह करना जीवन का साध्य नहीं है। सुख-पूर्वक जीवन-निर्वाह के लिए धन की आवश्यकता है, इसलिए वह साधन के रूप में ही व्यवहृत होना चाहिए। आवश्यकता से अधिक धन का संचय करना उचित नहींहै। प्रायः अनेक पुरुष अपने वाल-वचों के लिए धन-संचय कर जाना चाहते हैं, पर ऐसा करने की अपेत्ता वाल-वचों को सुयोग्य सुशित्तित और सदाचारी वना देना ही श्रधिक योग्य है। वालक यदि सुयोग्य होगा तो वह स्वयं द्रव्याजन करके सुखपूर्वक

#### सातवां ऋष्याय

जीवन-निर्वाह कर सकेगा। अगर वालक श्रयोग्य हुत्रा तो संचित धन को एक दिन में समाप्त कर देगा। नीतीकार ने कहा भी हैः--

> यदि पुत्रः सुपुत्रः स्यात् , सम्पदा किं प्रयोजनम् ? यदि पुत्रः कुपुत्रः स्यात् , सम्पदा किं प्रयोजनम् ?

अर्थात् पूत सपूत हुआ तो तुम्हारी संपत्ति से क्या प्रयोजन है ? वह खये छापना निर्वाह कर लेगा। यदि कपूत हुआ तो संचित धन एक दिन में उड़ा डालेगा, फिर तुम्हारे संचय से क्या लाभ है ?

संसार का प्रत्येक प्राणी अपने संचित शुभ या अशुभ कमों के अनुसार ही फल का भागी होता है। फिर भी मनुष्य यह सोचता है कि मैं उसका पालन-पोषण कर रहा हूँ—मैं उसे सुखी बना रहा हूँ। वास्तव में यह विचार मनुष्य का मिथ्या आभिमान है। इत्यादि विचार करके विवेकशील पुरुषों को, संकलेश मावों न्यूनता के लिए धन के प्रति आति लोलुपता का त्याग करना चाहिए और एक नियत अवाधि से आगे धन का परित्याग कर देना चाहिए। जो ऐसा करते हैं वही घन के खामी चन सकते हैं। जीवन-पर्यन्त धन के लिए व्यस्त रहने वाले, धन की आराधना के लिए जीवन के वास्तविक आनन्द को तिलांजलि देने वाले लोलुप लोग धन का कदापि सदुपयोग नहीं कर पाते। वे धन के खामी नहीं है, धन के दास हैं। धन उन्हें भोगता है, वे धन को नहीं भोगते।

सर्वज्ञ भगवान् ने परिग्रह के दोष दर्शांकर उसके त्याग की महत्ता का निरूपख किया है। ग्रतएव श्रावकों को निम्नालिखित परिग्रह की मर्यादा कर लेना चाहिएः—

(१) खेत, कूप, सरोवर, नहर, वाग-वगीचा, झादि की संख्या निर्धारित करके उससे झाधिक का त्याग करना चाहिए।

(२) महल, मकान, दुकान, पशुशाला, वंगला आदि इमारतों का परिमाण नियत करके अधिक का परित्याग करना चाहिए।

(३) सोना, चांदी श्रादि और उनसे वनने वाले श्राभूषखों की मर्यादा कर लेना चाहिए, सर्यादा से श्रधिक की श्रामिलाषा नहीं करना चाहिए।

(४) रुपया, पैसा, मोहर, नोट झादि सिकों का तथा हीरा, मोती, माखिक, पन्ना, पुखराज झादि जवाहिरात का परिमाख नियत कर लेना चाहिए।

(४) गेहूँ, चांवल, चना, मूंग, ज्वार, वाजरी, मोठ आदि समस्त धाल्यों के संग्रह की सीमा निश्चित् कर लेना चाहिए। फल, मेवा आदि की मर्यादा भी इसीमें समाविप्ट है।

(६ दास-दासी, नौकर चाकर आदि की मर्यादा करनी चाहिए, तथा रथ, गाड़ी आदि समस्त द्विपदों का परिमाख करना चाहिए।

(७) गाय, मैंस, बैल, घोड़ा, हाथी, ऊँट आदि चौपायों की मर्यादा वांध लेना चाहिए, और मर्यादा से अधिक कभी नहीं रखना चाहिए।

િ ૨૬૨

રદ્દષ્ઠ ]

(प) सोने-चांदी के अतिरिक्त अन्य धातुओं का, जैसे -तांवा, पीतल, लोदा, सीसा, जर्मन-सिल्वर, नकली सोना आदि का परिमाण नियत कर लेना चाहिए।

उल्लिखित वस्तुओं के परिमाए में समस्त पदार्थों का परिमाए आ जाता है। जिन वस्तुओं का नामोल्लेख नहीं हुआ है उन्हें यथायोग्य इन्हीं में साम्मलित समफना चाहिए। आशय यह है कि आवक को प्रत्येक पदार्थ की मर्यादा चांध कर अधिक पाप से बचने का और संक्लेशजन्य वेदना से मुक्त होने का पूर्ण प्रयास करना चाहिए।

इस वत के भी पांच अतिचार हैं। वे इस प्रकार हैं---

(१) चेत्रवास्तुपरिमाणातिकम—खेत झादि और मकान झादि की वांधी हुई मर्यादा का उल्लंघन करना। किसी ने पाँच घर रखने की मर्यादा की हो और वह छठा घर रख ले तो वत सर्वथा खंडित हो जाता है। संख्या वरावर बनाये रखने के लिए यदि दो घरों को मिलाकर एक बड़ा घर बना ले तो श्रतिचार लगता है। इसी प्रकार खेत झादि के विषय में समकता चाहिए।

(२) हिरएयसुवर्णपरिमाणातिकम—चांदी-सोने की मर्यादा का उल्लंघन करना श्रगर किसी ने सोने के पाँच श्राभूषण मर्यादा में रक्खे हैं श्रौर छठा श्रा जाय तो दो का एक श्राभूषण करवा लेना श्रतिचार है । श्रथवा श्राभूषण स्वयं उपार्जन करके श्रपने पुत्रादि स्वजन को दे देना भी श्रतिचार है ।

(३) धन-धान्य परिमाखातिकम-रुपया, पैसा झौर धान्य के परिमाख का उत्तंघन करना। पहले की ही तरह एक देश भंग होने पर झतिचार होता है। सर्वया भंग होने पर झनाचार हो जाता है।

(४) द्विपद् चतुष्पद् परिमाणातिकम – दो पैर वाले और चार पैर वाले पशु-पत्ती स्त्राद् तथा रथ आदि की मर्यादा को एक देश मेंग करना।

(४) कुप्पधातु परिमाणातिक्रम-तांगा, पीतल आदि तथा अन्य फुटकल सामान की वांधी हुई मर्यादा का उल्लंघन करना । यह भी पूर्वोक्त रीति से ही अतिचार है।

## तीन गुण वत

पूर्वोंक्न पांच श्ररावतों के पालन में जो गुएकारी होते हैं श्रथवा जो श्रात्मा का उपकार करने वाले गुर्णों को पुष्ट करते हैं, उन्हें, गुएवत कहते हैं । गुए तीन हैं (१) दिशा परिमालवत (२) उपमाग परिभोगवत श्रौर (३) श्रनर्थ दराड विरमण वत ।

(१) दिशापरिमाण वत—पूर्व, पश्चिम, उत्तर, दत्तिण, दिशाओं का, वायव्य, वैऋत्य आदि चार विदिशाओं का, ऊपर और नचि, इस प्रकार दशों दिशाओं का परिमाण करना और नियत सीमा से आगे आसव के सेवन का प्रत्याख्यान करना दिशा परिमाण वत है। (२) उपभोग परिभोग परिमाखवत-एक बार भोगने योग्य भोजन आदि डप भोग कहलाता है और बारस्वार उपभोग किये जाने योग्य पदार्थ परिमोग कहलाते हैं इन की मर्यादा कर लेना उपभोग परिभोग वत है।

यह व्रत भोजन की अपेका और कर्म (कार्य) की अपेका से दो प्रकार का है। भोजन की अपेका छुब्बीस वस्तुओं की मर्यादा करनी चाहिए और कर्म की अपेका पन्द्रह कर्मादान का त्याग करना चाहिए । पन्द्रह कर्मादानों का उस्लेख आगे किया जायगा। भोजन की अपेका छुब्बीस वोल इस मांति हैं:--

(१) श्वरीर को साफ करने के लिए अंगोछा, रूमाल, ट्वाल आदि की मर्यादा करना (२) दांत स्वच्छ करने के लिए दातौन, मंजन आदि की मर्यादा करना (३) आम, नारियल, अंगूर आदि फलों के उपसोग की मर्यादा करना (४) इत्र, तेल, फ़ूलेल आदि की मर्यादा करना।

(४) शरीर को स्वच्छ वनाने के लिए पीठी, उवटन आदि की मर्यादा करना।

(६) स्नान तथा स्नान के लिए जल की मर्यादा करना ।

(७) ऊनी, स्ती तथा रेशमी वस्त्रों के स्रोढ़ने, पहनने की मर्यादा करना।

(प) केशर, चंपन, कुंकुम आदि विलेपन योग्य वस्तुओं की सर्यादा करना।

(१) चम्पा, चमेली, गुलाब आदि फूलों की मर्यादा करना ।

(१०) हार, कंठा, आदि-आदि आभूषणों की मयादा करना ।

(११) धूप, श्रगरबत्ती, श्रादि सुगंधी वस्तुश्रों की मर्यादा करना।

(१२) दूध, शर्वत, आदि पीने योग्य पदार्थों की मर्यादा करना ।

(१३) फीके, मीठे आदि भत्तण करने योग्य पदार्थों की मर्यादा करना।

(१४) चावल, खिचड़ी, थूली, दलिया आदि रंघेन पदार्थों की मर्यादा करना।

(१४) चना, मूंग, मोठ, उड़द आदि दालों का तथा धान्यों की मयादा करना।

(१६) दुध, दही, घृत, तैल, गुड़, शक्कर आदि विगय ( विक्वति ) की मर्यादा ऊरना।

(१७) शाक, भाजी की मर्थादा करना १

(१८) बादास, पिश्ता, चिरौंजी, खारक, द्रात्ता मेवा की भर्योदा करना।

(१६) भोजन में काम आने वाली वस्तुओं की सामान्य मयादा करना।

(२०) तालाव, कुप, वावड़ी, नदी आदि के पानी की मर्यादा करना ।

(२१) खुपारी,इलायची,लौंग,पान आदि मुख्छोधक पदार्थों की मर्यादा करना।

(२२) हाथी, घोड़ा, ऊंट, तथा मोटर, वग्घी, पालकी, स्याना, रथ, तांगा ग्राहि खचारियों की मर्यादा करना।

(२२) जूता, खड़ाऊं, मोजे आदि पैर में पहनने के पदार्थों की मर्यादा करना।

(२४) खाँट, पलंग, पाटा, तख्त, टेबिल, कुर्सी, कोच; वैंच आदि सोने, चैठने, विश्राम लेने योग्य वस्तुओं की सर्यादा करना।

(२४) कच्चे दाने, कच्चा शाक, सचित्त जल, नमक, आदि की मर्यादा करना।

धर्म-निरूपण

[ २६६ ]

(२६) एक वस्तु के विशिन्न रूप पलटने पर स्वाद में भेद हो जाता है । स्वाद भेद से यहां द्रव्य भेद समफना चाहिए । जैसे गेहूं की रोटी, वाटी, पूड़ी झादि विभिन्न द्रव्य हैं । इस प्रकार द्रव्यों की मर्यादा करना ।

संसार में अनगिनती पदार्थ मनुष्य के उपयोग में आते हैं । उन सव पदार्थों का यथायोग्य इन छुब्बीस चोलों में समावेश करना चाहिए और सभी पदार्थों की मर्यादा करना चाहिए। इस प्रकार मर्यादा करने से इच्छाओं पर विजय प्राप्त होती है, राग भाव की न्यूनता होती है और राग भाव ज्यों-ज्यों न्यून होता है त्यों-त्यों आस्रव भी न्यून होता जाता है।

भोज्य पदार्थों में झतिशय पाप जनक होने के कारण कोई-कोई पदार्थ आवक को सर्वथा श्रभदय हैं। उन श्रभदय पदार्थों का आवक को त्याग करना चाहिए।

मद्य, मांस, पांच उदाम्बर—गुलर, फल, वड़ का फल, पीपल का फल, पाकर का फल, कटुंबर का फल—श्रज्ञात, फल, रात्रि भोजन, लीलन-फूलन वाला भोजन, सड़ा-घुना श्रन्न, यह सब श्रावक को भत्त्तग्र करने योग्य नहीं हैं।

इनके श्रतिरिक्क जिन फलों में कीड़े पड़ गये हों वह फल भी भच्च एया नहीं हैं। इस चलित आचार, मुरव्या, आसव आदि पदार्थ भी त्याज्य हैं। तात्पर्थ यह है कि आवक सात्विक भोजन ही करते हैं और जिन भोज्य पदार्थों के भच्च से जीवों की अथवा स्थावर जीवों की निरर्थक हिंसा होती हो उनका त्याग करना चाहिए। भोजन के विषय में भोड्य पदार्थों की निर्दोषता का, स्वच्छता का और सात्विकता का ध्यान सदैव रखना चाहिए। भोजन का मानसिक विचारों पर भी प्रभाव पड़ता है, अत्रषव राजस और तामस पदार्थों का भच्च नहीं करना चाहिए। भोजन संवंधी अन्य वातें विवेकशील पुरुषों को विना विचार कर व्यवहार नहीं करना चाहिए। जैसे विदेशी शङ्कर न खाना, मांस-मदिरा सिश्रीत विदेशी औषधियों का उपयोग न करना आदि-आदि।

(३) अनर्थ दंड विरमण्डत-निरर्थक पाप का त्याग करना अनर्थ दंड विर-मण्डत है। अनर्थ दंड के मुख्य रूप से चार भेद हैं-(१) अपध्यानाचरित (२) प्रमा-दाचरित (३) हिंसाप्रदान और (४) पापकर्मोंपदेश।

(१) अपध्यान-राग-द्वेषमय विचार करना, दृसरे का युरा विचारना।

(२) प्रमादाचरित-छाठ मद, इन्द्रियों के विषय, कषाय, निन्दा और विकथा करना ।

(३) हिंसाप्रदान-तलवार, वन्दूक, आग्न आदि हिंसा के साधन दूसरों को देना।

(४) पापकमॉंपदेश-पापजनक कार्यों के करने का उपदेश देना ।

श्रावकों की दृष्टि पाप से अधिक से अधिक वचने की होनी चाहिए । जिन सार्थक पापों का त्याग करना शक्य हो उन्हें वत मर्थादा के अनुकूल अवश्य त्यागे, सातवां अध्याय

शेष का आगार रख सकता है, पर निरर्थक-निष्प्रयोजन पापों का तो त्याग करना ही चाहिए । निरर्थक पापों का त्याग करने से आत्मा का बहुत कुछ कल्याण साधा जा सकता है ।

# गुरावतों के अतिचार

दिशा परिमाणवत के पांच अतिचार इस प्रकार हैं---(१-३) ऊर्ध्व-ग्रधः-तिर्यक् दिशा परिमाण-ग्रतिकम (४) द्वेत्रवृद्धि (४) स्मृति-ग्रन्तर्धान (४)

(१-३) ऊर्ध्व- अधः-तिर्यक्दशा परिमाणातिकम — अर्थात् ऊर्ध्व दिशा, अधे-दिशा और तिरछी दिशा का जो परिमाण किया हो, उसे भूल कर या नशे आदि के वश होकर उत्तंघन करना। यह स्मरण रखना चाहिए कि भूल-चूक में परिमाण का उत्तंघन हो तभी अतिचार लगता है। उत्तंघन करने की बुद्धि से — जानबूक कर उत्तं-धन करने से व्रत सर्वथा खरिडत हो जाता है।

(४) चेत्रवृद्धि—वत प्रहण करते समय जिस दिशा का जितना परिमाण किया हो उसमें वृद्धि कर लेना। जैसे—उत्तर दिशा और द्तिण दिशा का सौ-सौ योजन का परिमाण किया। पश्चात् उत्तर में सवा सौ योजन जाने की आवश्यकता हुई तो द्तिण दिशा के सौ योजन में से पच्चीस योजन कम करके उत्तर दिशा का सवा सौ थोजन परिमाण कर लेना आतिचार है।

(४) स्मृति-अन्तर्धान-किये हुए परिमाण का कारणवश विस्मरण हो जाय, जैसे मैंने दक्तिण दिशा में सौ योजन का परिमाण रक्खा है या सवा सौ योजन का ? फिर भी सवा सौ योजन चला जाय तो अतिचार लगता है।

तात्पर्य यह है कि दिशा परिमाणवत राग-द्वेष और आरम्भ की न्यूनता के उद्देश्य से ग्रहण किया जाता है। परिमित दिशाओं से आगे आरम्भ का त्याग हो जाता है। जिस कार्य से वत का उद्देश्य अंशतः मलिन हो जाता है—ऐसा कार्य करने से वत दूषित होता है। आवक को अतिचारों से बचना चाहिए।

उपयोग-परिभोगवत के भोजन सम्बन्धी पांच श्रतिचार यह हैं-

(१) लचिचाहार-भूल से-विना उपयोग के त्याग किये हुए सचित्त पदार्थ का आहार करना ।

(२) सचिच्तप्रतिबद्धाहार—जो फलादि ऊपर से श्रचित्त हो किन्तु वीज होने के कारण श्रीतर से सचित्त हो, उसका श्रसावधानी पूर्वक श्राहार करना । श्रथवा सचित्त वृत्त से सञ्वद्ध गोंद, पका हुश्रा फल श्रादि खाना । यह श्रतिचार भी उसी श्रवस्था में समसना चाहिए जब सचित्त अत्तण की वुद्धि नहीं हो । सचित्त-भन्नण की वुद्धि से सचित्त श्राहार करने पर श्रनाचार दोप लगता है ।

(३) अपकआहार-जो वस्तु पूर्ण रूप से पकी न हो, अधकच्ची हो उसका अत्तरण करना। जैसे तत्काल पीसी हुई चटनी, आधा कच्चा शाक, फल आदि। २६८ ]

्र (४) दुष्पकाहार—जो वस्तु बहुत पक कर सड़ गई हो, गल गई हो, जिसके वर्ण, गंध, रस और स्पर्श बदल गये हों, ऐसी वस्तु का भत्त्तण करना।

(४) तुच्छाहार—जिन खाद्य पदार्थों में खाने योग्य ग्रंश कम और त्याज्य अंश अधिक हो, जैसे सीताफल, बेर आदि तुच्छ पदार्थों का भत्त्तण करना।

कम की अपेजा इस वत के पन्द्रह अतिचार होते हैं । उनका उल्लेख आगे किया जायगा।

श्राठवें वत अथवा तीसरे गुए वत के पांच अतिचार इस प्रकार हैं---

(१) कन्दर्प-कामवासना जागृत करने वाले वाक्यों का प्रयोग करना तथा स्त्रियों के समज्ञ पुरुषों की काम-चेप्राओं का सरस वर्णन करना, और पुरुषों के समज्ञ स्त्रियों के हाव-भाव, विलास आदि का कथन करना।

(२) कौत्कुच्य—काम संबंधी कुचेष्ठा करना । जैसे—भौंह मटकाना, श्रांख ददाकर इशारा करना। अपनी काम-वासना को व्यक्त करने तथा दूसरे की काम-वासना जागृत करने के लिए श्रावक को इस प्रकार की भांडों सरीखी चेष्टाएँ नहीं करनी चाहिए।

(३) मौखर्य-विना सोचे-समसे बोलना, असभ्य वचनों का प्रयोग करना, साधारण वार्त्तालाप में भी गालियों का प्रयोग करना, घृष्ठतापूर्वक बोलना, आदि।

(४) संयुक्ताधिकरण, "अधिकियते दुर्गतावात्मा अनेन, इति अधिकरणम् ' अर्थात् जिसके द्वारा आत्मा नरक आदि दुर्गति का अधिकारी बनाया जाय उसे अधि-करण कहते हैं । हिंसा के उपकरण शस्त्र, मूसल, हल आदि अधिकरण हैं । एक अधिकरण का दूसरे अधिकरण के साथ संबंध जोड़ना संयुक्ताधिकरण नामक अति-चार हैं । जैसे आधिला हो तो नया मूसल वनवाना, फाल हो तो हल वनवाना, चक्की का एक पाट हो तो दूसरा पाट बनवाना आदि ।

(१) उपभोग परिभोगतिरेक — उपभोग, परिभोग के योग्य वस्तुओं में अधिक आसक्त होना। जैसे—सदा नाटक, सिनेमां देखने के लिए लालायित रहना, इत्र तेल फुलेल ग्रादि में लोलुप रहना, इन भोगोपभोग के साधनों के लिए अधिक आरंभ करना, विकारजनक राग-रागिनी सुनने में अतीव लालसा रखना, सुनकर अत्यन्त प्रसन्न होना। ऐसा करने से निकाचित कमों का वंघ होता है । आवक को भोगोंप-ओग में अत्यन्त आसक्त न होकर उदासीन वृत्ति रखनी चाहिए।

## चार शिंचा वत

पूर्वोंक पांच अणुवतों और तीन गुणवतों का यथायोग्य पालन करने की जिस से शिला मिलती है, उसे शिलावत कहते हैं। शिलावत के चार भेद हैं-(१) सामा-यिक वत, (२) देशावकाशिक वत, (३) पौषघोपवास वत और (४) अतिथिसंविभाग वत। इन चारों का स्वरूप संत्तेप में इस प्रकार है। (१) सामायिक वत- संसार के समस्त पदार्थों पर राग-द्वेष का अभाव होना, साम्यभाव-तटस्थवृत्ति या मध्यस्थता की भावना जागना, सामायिक वत है। यह साम्यभाव तीन प्रकार से होता है अतएव सामायिक के भी तीन भेद हो जाते हैं-(१) सम्यक्त्व सामायिक (२) श्रुतसामायिक और (३) चारित्र सामायिक । ' चारित्र सामायिक देशविरति और सर्वविरति के भेद से दो प्रकार का है। श्रुतसामायिक के तीन भेद हैं-सूत्र, अर्थ और सूत्रार्थ रूप सामायिक । सम्यक्त्व सामायिक भी औषशामिक संस्यक्त्व सामायिक, त्तायिक सम्यक्त्व सामायिक और ज्ञोपशामिक सम्यक्त्व सामायिक के भेद से तीन प्रकार का है।

आत्मश्रेय के लाधन में लामायिक की वहुत महत्ता है । लामायिक का अनु-छान करनेवाला आवक, लामायिक की अवस्थामें अमण के लमान वन जाता है। कहा भी है—

सामाइयास्मि तु कए, समगो इव सावझो हवइ जस्दा।

पएण काररोणं, बहुसो सामाइयं कुज्जा ॥

श्रर्थात् सामायिक करने पर आवक, साघु सदश बन जाता है, इस कारण आवक को पुनः पुनः सामायिक करना चाहिए।

संसार संबंधी समस्त सावद्य कार्यों से निवृत्त होकर निर्जीव भूमि पर, पौषध शाला आदि एकान्त स्थान में स्थित होकर चस्त्र-आभूषण का त्याग कर के, स्वच्छ दो वस्त्र मात्र धारण करके, भूमि पर आसन विछाकर, आठ पुड़ की मुखवस्त्रिका बान्ध कर सामायिक वत धारण करे। कम से कम आड़तालीस मिनट तक इसी अव-स्था में रहे। इस अवस्था में राग-द्वेष, का त्याग करे, समतामाव का आश्रय ले, आत्मध्यान, नमस्कार मंत्र का जाप या आध्यामिक ग्रंथ का स्वाध्याय करे। यह वत दो करण, तीन योग से अर्थात ' सावद्य व्यापार मन, वचन और काय से न करूंगा, न कराऊंगा ' इस प्रकार की प्रतिज्ञा के साथ धारण किया जाता है। सामायिक वत का यह वाहा श्रनुष्ठान व्यवहार सामायिक हैं और साम्यभाव का उदय होना निश्चय सामायिक है। सामायिक का विस्तृत विवेचन और परिपूर्ण विधि अन्य देखना चाहिए। सामायिक वत के पांच अतिचार इस प्रकार हैं--

(१) मनोदुष्प्राणिधान-मन की असत्ववृत्ति होना। मन अत्यधिक चंचल है। वह शोघ्र ही कुमार्ग की छोर दौड़ जाता है। उसे अपने वशमें न रक्षा जाय तो सामायिक में छातिचार लगता है।

(२) वचन दुष्प्रशिधान-चचन की श्रसत्-प्रवृत्ति को वचन दुष्प्रशिधान श्रतिचार कहा गया है । सामायिक में हिंसा जनक, पापमय, विना सोचे-विचारे, वचनों का प्रयोग नहीं करना चाहिए ।

(३) कायटुष्प्रणिधान-काय की असत्प्रवृत्ति होता। जैसे शरीर की चपलता, अनुचित आसन से वैठना, बार-वार आसन वदलना, चंचल नेत्रों से इघर-उधर देखना, आदि। [ २७० ]

धर्म-निस्तप्रा

(४) स्मृति-श्रकरणता-सामायिक के समय का परिमाण भूल जाने पर भी सामायिक पार लेना।

(४) श्रनवस्थितकरणता—व्यवस्थित रूप से सामायिक न करना। जैसे— सामायिक का समय पूर्ण होने से पहले सामायिक पार लेना । सामायिक करने का समय होने पर भी सामायिक न करना, सामायिकस्थ हो। कर भी निरर्धक वातों में समय व्यतीत करना आदि।

इन पांच अतिचारों से बचकर, अद्धा, भक्ति, रुचि और प्रतीति के साथ, प्रति-दिन, नियत समय पर आवक को सामायिक का अनुष्ठान करना चाहिए। सामायिक के विधिपूर्वक अनुष्ठान करने से चित्त में समाधि जागृत होती है और आत्मा के सहज स्वरूप का आविर्भाव और प्रकाश होता है।

(२) देशावकाशिकवत - पहले दिग्वत का निरूपण किया गया है । दिग्वत में दिशाओं का जो परिमाण किया जाता है वह जीवनपर्यन्त के लिए होता है । जीवन में न जाने कव, किस दिशा में, कितनी दूर जाने की आवश्यक्ता पड़ जाय ? इस वि-चार से थावक प्रायः विस्तृत मर्यादा रखता है । उस मर्यादा के अनुसार प्रति दिन जाने की आवश्यकता नहीं पड़ती । अतएव थोड़े समय के लिए उस सीमा में संकोच किया जा सकता है । विवेकशील आवक, एक घड़ी, एक प्रहर. एक दिन, एक पत्न, मास आदि नियत समय के लिए मर्यादा में जो न्यूनता करता है और अमुक नगर, गांव, पहाड़, नदी आदि तक उसे सीमित कर लेता है उसे देशावकोशिक वत कहा है । इस वत में कुछ आगार होते हैं । जैसे-

क] राजा की आज्ञा से मर्यादा वाहर जाना पड़े तो आगार ।

( ख ] देव या विद्याधर आदि दरण करके बाहर ले जाय तो आगार।

ग] उन्माद झादि रोग के कारण विवश होकर चला जाय तो झागार।

[ घ ] मुनि दर्शन के निमित्त जाना पड़े तो आगार।

( ङ ] जीव रत्ता के लिए जाना हो तो श्रागार।

ं च कान्य किसी महान् उपकार के लिए जाना पड़े तो आगार ।

आगार उस छूट को कहते हैं, जो दूरदर्शिता के कारण वत प्रहण करते समय रखली जाती है। देशावकाशिक वत धारण करने से मर्यादा के वाहर के पापों का निरोध हो जाता है श्रीर श्रात्मा में सन्तोष, शान्ति तथा हलकापन श्रा जाता है।

दूसरे शिचा वत के पांच अतिचार यह हैं-

(१) आनयन प्रयोग-मर्यादा की हुई भूमि से वाहर की वस्तु अन्य व्यक्ति द्वारा मंगवाना।

(२) प्रेष्य प्रयोग-मर्यादा से बाहर दूसरे के साथ कोई वस्तु भेजना।

(३) शब्दानुयात--शब्द का प्रयोग करके मर्यादा से वाहर स्थित किसी पुरुप को बुलाना । सातवां अध्याय

208

(४) रूपामुपात—ञ्रापना रूप दिखाना ञ्रर्थात् पेसी चेष्टा करना जिससे कोई पुरुष उसे देखकर उसके पास आ जाय।

(४) बाह्य पुद्गलपरित्तेप-कंकर, लकड़ी आदि फैंक कर मर्यादा से बाहर स्थित पुरुष को बुलान का प्रयत्न करना।

इन पांच श्रतिचारों का सेवन न करता हुआ इस वत का अनुष्ठान करे । आति-चार का सेवन करने से वत का उद्देश्य खांडित हो जाता है । जहां श्रंशतः खंडन होता है वहीं अतिचार लग जाता है ।

(३) पौषघोपवासवत--जिस वत से धर्म का, आत्मा के स्वाभाविक गुणों का अथवा पट्काय जीवों का पोषण होता है उसे पौषधवत कहते हैं । यह वत प्रायः अष्टमी, चतुर्दशी, पूर्णिमा और अमावस्या रूप चार विशिष्ट तिथियों में तो अवश्य किया जाता है । जिस दिन वत करना हो उससे एक दिन पूर्व एकाशन करना चाहिए, रात्रि-दिन अखएड ब्रह्मवर्य का पालन करना चाहिए । दूसरे दिन प्रातःकाल पौषध-शाला में अधवा घर के किसी शान्त और एकान्त स्थान में निवास करना चाहिए । सम्पूर्ण दिन ओर रात्रि अनशन करके, धर्म-ध्यान में व्यतीत करे और तीसरे दिन फिर एकाशन करे । परिपूर्ण पौषधवत में चार वार के भोजन का त्याग किया जाता है ।

पौषधवत को महय करने पर सब प्रकार के सावद्य कायौं का, अत्रह्मचर्य का, शरीर-संस्कार का, डवटन, लेपन, फूल माला धारण, सुन्दर वस्त्राभूषणों का परिधान इत्यादि सब का त्याग करना आवश्यक है। इस वत का अनुष्ठान करते समय आवक, साधु सदृश वृत्ति धारण करता है। पौषधवत दो प्रकार का है:---(१) सर्वतः और (२) देशतः । अर्थात् परिपूर्ण पौषध और एक देश पौषध । परिपूर्ण पौषध में आहार आदि का पूर्ण रूप से त्याग किया जाता है और देश पौषध में आंशिक त्याग किया जाता है। साधु-जीवन का अभ्यास करने के लिए, त्याग की ओर प्रयाण करने के लिए आत्मा में धार्मिक निश्चलता उत्पन्न करने के लिए यह वत परमावश्यक और परमोपयोगी है। इसकी पूर्ण विधि अन्यत्र देखना चाहिए।

पौषधवत के पांच अतिचार इस प्रकार हैं-

(१) अप्रतिलेखित-दुष्प्रतिलेखित शय्यासंस्तार-पौषध के स्थान को, विछाने-ओढ़ने के वस्त्रों को, तथा पाट आदि को प्रतिलेखन न करना अथवा यतना के साथ प्रतिलेखन न करना।

(२) अप्रमार्जित-दुष्प्रमार्जित शय्यासंस्तार-पूर्वोंक वस्तुओं को रजे।हरण आदि मुलायम उपकरण से पूंजना नहीं या यतना के साथ न पूंजना।

(३) अप्रतिलेखित-दुष्प्रतिलेखित उच्चारप्रस्रवणभूमि—मल-मूत्र कफ्त आदि त्यागने की भूमि को न देखना या यतनापूर्वक न देखना। तात्यर्य यह है कि यह स्थान जीव-रहित है या नहीं, इस प्रकार भलीभांति देखे विना मल-मूत्र का त्याग करने से अतिचार लगता है। ि २७२

धर्म-निरूपण

(४) अप्रमार्जित-दुष्प्रमार्जित उच्चारप्रस्नवणभूमि-मल-सूत्र त्याग करने के स्थान को पूंजनी आदि से पूंजे बिना या देखे बिना अथवा सम्यक् प्रकार से पूंजे, देखे बिना मल-सूत्र आदि का उत्सर्ग करना।

(४) सम्यक्-ग्रननुपालन-पौषधवत का सम्यक् प्रकार से पालन न करना। श्रदा-भक्ति, उत्साह और प्रेम के साथ पौषधवत का पालन न करने से भी श्रतिचार लगता है।

(४) अतिथिसंविभाग—जिनके आने का समय नियत नहीं है उन्हें आतिथि कहते हैं। निर्प्रन्थ अमए आहार के लिए पहले से सूचना दिये विना आते हैं। अतएव उन्हें यहां अतिथि कहा गया है। उन आतिथियों को आचित्त और निर्दोप आहार देने की भावना होना और यदि अवसर मिले ते। आहार देना अतिथिसंविभाग वत कहलाता है।

इस वत के पांच श्रतिचार इस प्रकार हैं-

(१-२) सचित्तानिक्ते ग-पिधान-साधु को कोई वस्तु न देने के उद्देश्य से उस वस्तु को सचित्त पदार्थ के ऊपर रख देना या सचित्त से ढँक देना, क्योंकि साधु सचित्त-संसर्ग वाली प्रहण नहीं करते।

(३) कालातिकम--जव साधु भित्ता लेने के लिए निकलते हैं, उस समय किवाड़ लगा लेना। अर्थात् गोचरी के समय का किसी प्रकार अतिकम करना, जिस से झाहार आदि न देना पड़े।

(४) परोपदेश--ग्राहार देने योग्य होते हुए भी स्वयं श्राहार न देना श्रौर दूसरे से कहना कि-इन्हें श्रमुक वस्तु दे दो । या श्रपनी वस्तु को, न देने के श्रभिप्राय से, दूसरे की बता देना ।

(श) मात्सर्य-मत्सरता का भाव धारण करना। जैसे--यह सोचना कि अगर साधु को न देंगे तो निन्दा होगी, ऐसा विचार कर देना। प्रसन्नता और प्रेम के साथ न देना।

उल्लिखित वतों को पालन करने के लिए तथा छुख-संतोष के साथ जीवन-निर्वाह करने के लिए आवक को नि∓नलिखित गुए प्राप्त करने चाहिए । जो आवक इन गुएों को प्राप्त करता है वही धर्म का अधिकारी होता है। यथा--

> न्यायसम्पन्नविभवः शिष्टाचारप्रशंसकः । कुलग्नलिसमैः सार्द्धं कृतोद्वाहोऽन्यगोत्रजैः ॥ पापभीरुः प्रसिद्धं च, देशाचारं समःचरन् । श्रवर्णवादी न क्वापि राजादिषु विशेषतः ॥ श्रनतिव्यक्षगुप्ते च स्थाने सुप्रतिवेशिमके । श्रनेकनिर्गमद्वार- विवर्जितनिकेतनः ॥ कृतसङ्गः सदाचारैर्मातापित्रोश्च पूजकः ।

सातवां श्रध्याय

રહર

त्यजन्तुपप्लुतं स्थानमप्रचुत्तश्च गहिंते ॥ च्ययमायोचितं कुर्वन् वेषं वित्तानुसारतः । श्रष्टभिर्धांगुर्एेर्युक्तः, श्टरवानो धर्ममन्वदम् ॥ श्रजीर्थे सोजनत्यागी, काले भोका च सात्म्यतः । श्रन्योन्याप्रतिवन्धेन त्रिवर्भमपि खाधयन् ॥ यथावद्तिथौ साधो, दीने च प्रतिपत्तिकत् । सदानभिनिविष्टश्च पत्तपाती ग्रुरेषुषु च ॥ श्रदेशाकालयोश्चर्या त्यजन् जानन् चलावलम् । वृत्तस्थज्ञानवृद्धानां पूजकः पोष्यपेषकः ॥ दीर्घदर्शी विशेषज्ञः कृतज्ञो लोकवल्लमः । सलज्जः सदयः सौम्यः, परोषक्ठति कर्मठः ॥ श्राक्ततरङ्गारिषट्वर्ग-परिहारपरायर्णः । वर्शाक्ततिन्द्रियन्नामो ग्रहिधर्माय कहपते ॥

अर्थात् स्वामीद्रोह, मित्र द्रोह, विश्वासघात, ठगी, चोरी आदि अन्याययुक्त उपाचों से घन न कमाकर न्यायपूर्वक धन का उपार्जन करने वाला, शिष्ट पुरुषों के छाचार की प्रशंसा करने वाला, कुल और शील में समान ग्रन्य गोत्र वालों के साथ विवाह संबंध करने वाला, पाप से डरनेवाला, परम्परा से आगत देशाचार का आच-रण करने चाला, किसी की और चिशेष रूप से राजा आदि की निन्दा न करने चाला. बहुत प्रकट या बहुत गुप्त स्थान में न रहने चाला, बहुसंख्यक झारों वाले सकान में न रहने वाला, सद्।चारी पुरुषों की संगति करने वाला, माता-पिता की भक्ति करने चाला, उपहवकारी नगर, आम आदि स्थानों से दूर रहने वाला, धर्मविरुद्ध देशविरुद्ध कुलविरुद्ध कार्यों का त्यागी, आमदनी के अनुसार खर्च करने वाला, आर्थिक स्थिति. उम्र तथा देशकाल के अनुसार वेप पहनने वाला, चुद्धि के \* आठ गुर्खों से युक्त, अति दिन धर्मोपदेश सुनने वाला, अजीर्ण होने पर भोजन का त्यांग करने वाला, उचित और नियत समय पर लोलुपता रहित होकर परिमित मोजन करने वाला, परस्पर में विरोध न करते हुए धर्म, अर्थ और काम रूप त्रिवर्गका सेवन करने वाला. ञ्चतिथि. साधु और दीनहीन जनों का यथायोग्य आदर करने वाला. सदा आवेश से रहित. गुर्णों का पत्तपाती, देशविरुद्ध और कालविरुद्ध आचरण का त्यागी. अपनी शक्ति और प्रशक्ति का ज्ञाता, चारित्र में तथा हान में जो बड़े हों उनका श्रादर-सत्कार करने चाला. अपने आश्रित कुटुम्यीजन आदि का पालन करने वाला. आगे-पीछे का विचार करने वाला, विशेषज्ञ, छतज्ञ, जगत् का वहाभ ( प्रिय ), लज्जाशील, दयाल, सौम्य, परोपकारपराण, काम, कोघ, लोभ, मान, मद और हर्ष रूप अन्तरेंग रात्र औं के त्याग में लगा रहने वाला और इन्द्रियों को चश में करने वाला, आवक गृहस्थ धर्म का श्रधिकारी होता है <sup>।</sup>

\* (१) धर्म अवस करने की इच्छा (२) अवस (३) शास्त्र का अर्थ ग्रहस करना (४) धारसा (९) जहा (६) अपोह (७) अर्थविज्ञान और (८) तत्त्वज्ञान, यह द्वादि के आठ गुस हैं। इस लोक में और परलोक में सुखी वनने के लिए यह गुए अत्यंत आवश्यक हैं अतः आवक को इन गुएों से युक्क होना चाहिए।

मूलः-इंगाली-वण-साडी-भाडी फोड़ी सुवजए कम्मं । वाणिजं चेव प दंत लक्ख रस केस विसविसयं ॥२॥ एवं खु जंतपिञ्चणकम्मं, निन्नंछणं दवदाणं । सरदहतलायसोसं, असईपोसं च वाजिजा ॥३॥

शब्दार्थ:—आवक को (१) छंगार कर्म (२) वन कर्म (३) शाटी कर्म (४) भाटिकर्म (४) स्फोटि कर्म (६) दन्त वाणिज्य (७) लात्तावाणिज्य (८) रसवाणिज्य (६) वेशवाणि-ज्य (१०) विषवाणिज्य (११) यंत्रपीडन कर्म (१२) निर्लोच्छन कर्म (१३) दवदान कर्म (१४) सरद्रह तड़ाग शोषण कर्म (१४) छासती पोषण कर्म, इन पन्द्रह कर्मादानों का त्याग करना चाहिए।

भाष्यः—सातवें वत का विवेचन करते समय उसके दो भेद वताये गये थे। उनमें से भोजन संबंधी वत का निरूपण वहां किया गया था । कर्म संबंधी उपमोग परिभोग परिमाण वत का पालन करने के लिए पन्द्रह कर्मादानों का सर्वथा परित्याग करना श्रावश्यक है। यह कर्मादान कर्म संबंधी उपमोग परिमाण वत के श्रति-चार हैं।

कर्मादान श्रावक को जानने चाहिए पर इनका श्राचरण नहीं करना चाहिए। जिस कार्य से प्रगाढ़ कर्मों का बंध होता है उसे कर्मादान कहते हैं । कर्मादान के पन्द्रह मेद हैं। उनका श्रर्थ इस प्रकार हैः—

(१) झैगार कर्म-कोयले तैयार करवाकार वेचना, भड़मूंजा आदि का तथा इसी प्रकार का अन्य कोई महान् आरंभवाला धंधा करना।

(२) वनकर्म-जंगल का ठेका लेकर कटवाना, फल, फूल आदि वनस्पति का वेचना वनकर्म कहलाता है।

(३) शाटी कर्म—गाड़ी, छुकड़ा, रथ, बग्घी आदि बनाकर बेचना, इनके अंग जैसे पहिया बनाना और बेचना साडीकम्म या शाकट कर्म कहलाता है।

(४) भाटिकर्म-चैल, घोड़ा, ऊँट आदि को भाड़े पर देने का धंधा करना।

(४) स्फोटि कर्म-जमीन खोदने का धंधा करना, कूप, तालाव आदि खोद कर आजीविका चलाना।

. 1

(६) दन्त वााखिज्य-हाथी के दांत का व्यापार करना, तथा उपलत्त्तण से हिरन और व्याघ्र के चर्म का व्यापार करना, उल्लू के नाखून का व्यापार करना, शंख, सीप आदि का व्यापार करना। व्याध आदि को पेशगी मूल्य देकर इन वस्तुओं को खरीदने से दोष लगता है, क्योंकि पेशगी लेने से व्याध आदि उसके निमित्त हाथी आदि त्रस जीवों का बध करते हैं।

्र (७) लात्तावाणिज्य — लाख, मैनसिल, हड़ताल, त्रादि सावध वस्तुत्रों का व्यापार करना।

(=) रस वाणिज्य—मदिरा, मधु, मक्खन आदि वस्तुओं का व्यापार करना । दूध, दही का विक्रय भी इसमें सम्मिलित है ।

(१) केशवााखि़ज्य—मनुप्य श्रादि द्विपद श्रौर गाय श्रादि चतुष्पद जीवों को वेचने का व्यापार करना ।

(१०) विषवाािगुज्य—प्रागुघातक विष का व्यापार करना, तथा तलवार, वंदूक आदि का व्यवसाय करना ।

(११) यन्त्रपीडन कर्म-तिल आदि पील कर तैल निकालने का धंधा करना, चक्की चलाकर त्राजीविका करना आदि।

(१२) निर्लाञ्छन कर्म—चैल, घौड़ा आदि पशुओं को नपुंसक बनाने का धंधा करना ।

(१३) दलदानकर्म-बगीचा, खेत तथा जंगल में, धान्य की विशेष उत्पत्ति के लिमिच आग लगाना।

(१४) सरद्रह तडाग शोषण कर्म-तालाव, बावड़ी, नदी श्रादि को सुखाने का कर्म करना।

(१४) श्रसतीजनपोपखकर्म—ग्राजीविका के उद्देश्य से दुराचारिणी स्त्रियों का षोषण करता, उनसे दुराचार सेवन करवाकर द्रव्य उपार्जन करना । शिकारी कुत्ता छादि को पालकर बेचना श्रादि कार्य भी इसी के श्रन्तर्गत हैं ।

उक्त पापपूर्ण श्रौर निन्दनीय व्यापार त्रस तथा स्थावर जीवों की घोर हिंसा के कारण हैं। श्रतः श्रावक को तीन करण तीन योग से इनका परित्याग करना चाहिए।

मूलः-दंसणवयसामाइय पोसहपडिमा य वंभ अचित्ते । आरंभ पेसजहिट्ठ वज्जए समणभूए य ॥ ४ ॥

> छायाः --- दर्शन वत सामाथिक पोपधप्रतिमा च व्रह्म ग्रचित्तं। ग्रारंभ प्रेषणोद्दिष्टवर्जनः अमणभूतश्च॥ ४॥

शब्दार्थः---(१) दर्शन पडिमा (२) व्रत पडिमा (३) सामायिक पडिमा (४) पोषध पडिमा (४) प्रतिज्ञा पडिमा (६) व्रह्मचर्य पडिमा (७) त्रचित्त पडिमा (८) ज्ञारंभत्याय पडिमा (६) प्रेषणारंभ पडिमा (१०) डदिष्ठत्याग पार्डिमा और (११) अमणभूत पडिमा, यह आवक की ग्यारह पडिमाएँ हैं।

भाष्यः-गृहस्थ आवक अपनी विशिष्ट शुद्धि के लिए ग्यारह विशुद्धि स्थानों का सेवन करता है। इन स्थानों का सेवन करने से आत्म-शुद्धि के साथ ही अमए-चारित्र के परिपालन करने का अभ्यास भी होता है। अतपव आवक को इन का आचरए करना चाहिए। पडिमाओं का स्वरूप इस प्रकार हैः--

(१) दर्शन पडिमा-एक मास तक शंका, कांचा आदि दोषों से रहित, सर्वथा निर्दोंष सम्यक्त्व का पालन करना।

(२) वत पडिमा--पहली पडिमा के छनुष्ठान के लाथ दो मास तक निरातिचार वारह वर्तों का पालन करना । किसी प्रकार का छतिचार न लगावें ।

(३) सामायिक पडिमा--पहली और दूसरी पडिमा के अनुष्ठान के साथ तीन मास तक सामायिक के समस्त दोषों से वचकर प्रातःकाल, मध्यहनकाल, और संध्याकाल में सामायिक करे।

(४) पोषध पडिमा—पूर्वोक्त तीनों पडिमाओं का आचरण करते हुए चार मास तक पोषध के १८ दोषों से रहित होकर अप्रमी, चतुर्दशी, पूर्णिमा और जमावस्या को पौपधोपवास करना।

(४) \*प्रतिज्ञा पडिमा-- पूर्वोक्त चार पडिमाओं का अनुष्ठान करते हुए पाँच मास तक पाँच नियमों का पालन करे। पाँच नियम यह हैं-(१) वड़ा स्तान न करना (२) चौर कर्म न करना, (३) पाँव में जूता न पहनना, (४) घोती की एक लांग खुली रखना, (४) दिन में ब्रह्मचर्य पालना।

(६) व्रह्मवर्य पडिमा--पूर्वोक्त पाँचों पडिमाओं का अनुष्ठान करते हुए छह मास पर्यन्त विश्रुद्ध और अखंड व्रह्मचर्य का पालन करना।

(७) सचित्तत्याग पडिमा--पिछली छहाँ पडिमाओं को पालते हुए सात मास तक सब प्रकार की साचित वस्तुओं के उपभोग परिभोग का परित्याग करना।

(=) अनारंभ पडिमा--पूर्वोक्त सातौ पडिमाओं का आचरण करते हुए आठ मास तक पृथ्वी, जल, तेज, वायु, वनस्पति तथा त्रस काय का स्वयं आरंभ न करना।

(६) प्रेषणारंभ पडिमा--पिछली आठौं पडिमाओं का छाचरण करते हुए पृथ्वी आदि पट्काय का आरंभ दूसरे से न कराना।

(१०) उद्दिप्टवाग पडिमा-पूर्वोंक्त नय पडिमाओं के विधान का पालन करते हुए दस मास पर्यन्त, अपने लिए बनाये हुए आहार को ग्रहण न करना।

(११) अमणभूतपडिमा-पूर्वोक्त दस पडिमाओं के अनुष्ठान के साथ ग्यारह

\* प्रतिज्ञा पहिमा के स्थान पर किसी-किसी प्रन्थ में कायोत्सर्भ पडिमा का विधान देखा जाता है। देखो हेमचन्द्राचार्य कुत योग शाख, तृतीय प्रकाश। महीने तक श्रमण का वेष धारण करना। तीन करण, तीन योग से सावद्य कार्य का त्याग करना। मस्तक तथा दाढ़ी के केशों का लुंचन करना, साधु के समान ही निदोंष भित्ता-वृत्ति करना। तात्पर्य यह है कि ग्यारहवीं पडिमा का धारी श्रावक प्रायः साधु के समान श्राचरण करता है। किन्तु वस्तुतः वह साधु नहीं है, क्योंकि वह यावज्जी-वन यह श्रनुष्ठान नहीं करता। साधु होने का स्रम दूसरों को न हो, इसलिए वह श्रपने रजेाहरण की दंडी पर वस्त्र नहीं लपेटता, चोटी रखता है श्रौर धातु के पात्र रखता है।

पडिमा सभ्वन्धी पूर्ण विधि का श्रनुष्ठान करने के लिए उपवास करना आनि-चार्य है। पहली पडिमा में एक दिन उपवास, एक दिन पारणा, दूसरी में दो दिन उपवास एक दिन पारणा, तीसरी में तीन दिन उपवास एक दिन पारणा, इसी प्रकार कमशः बढ़ते-बढ़ते ग्यारहवीं पडिमा में ग्यारह दिन उपवास, एक दिन पारणा, फिर ग्यारह दिन का उपवास और एक दिन पारणा, करना होता है।

समस्त पडिमाओं के अनुष्ठान में साढ़े पांच वर्ष व्यतीत हो जाते हैं । यह स्मरण रखना चाहिए कि अगली पडिमा का आचरण करते समय पिछली समस्त पडिमाओं की विधि ( उपवास के सिवाय ) का पालन अनिवार्य है ।

#### मूलः-खामेमि सब्वे जीवा, सब्वे जीवा खमंतु में। मित्ती मे सब्वभूएसु, वेरं मज्फं ए केएइ ॥ ५ ॥

छायाः—जमयामि सर्वान् जीवान् , सर्वे जीवा जमन्तु मे । मैत्री मे सर्वभूतेषु, वैरं मम न के नापि ॥ ४ ॥

शब्दार्थः-में सब जीवों से क्षमाता हूँ-क्षमायाचना करता हूँ, सब जीव मुक्ते ज्ञमा प्रदान करें। सर्व भूतों के साथ मेरी मैत्री है, मेरा किसी के साथ वैर नहीं है।

भाष्यः—पूर्वोक्त समस्त आचार के पालन का उद्देश्य आत्मिक निर्मलता प्राप्त करना है । जो आवक इस आचार का पालन करता है उसमें इतनी सरलता और निर्मलता आ जाती है कि वह जगत् के प्रत्येक प्राणी पर—कीड़ी और कुंजर पर साम्यभाव धारण करता है । सब प्राणियों पर वह मैत्री भाव धारण करता है—सब को मित्र की भांति देखता है, किसी के साथ वैर की भावना नहीं रखता । ज्ञात रूप से अथवा श्रज्ञात रूप से किसी जीव के विरुद्ध कोई कार्य किया हो, प्रतिकृत वचन का उच्चारण किया हो अथवा किसी का चुरा चिन्तन किया हो तो वह उससे शुद्ध अन्त:करण से चमा की याचना करता है और अपनी ओर से सब को चमा का दिव्य दान देता है । तात्पर्य यह है कि जैसे कोई गृहस्थ, गृह में सॉप का रहना सहन नहीं कर सकता और जब तक सॉप वाहर नहीं निकल जाता तब तक उसे शांति नहीं भिलती उसी प्रकार किसी का अश्वराध करने पर सच्चा आवक, जव तक चमा-याचना करके शुद्धि लाभ नहीं करता तव तक उसे शांति नहीं मिलती । एक वार च्चमा-याचना करने के पश्चात् वह सतत् सावधान रह कर फिर उस अूल को नहीं दुहराता है।

प्रायः देखा जाता है कि अनेक वार हमें ज्ञान नहीं होता, फिर भी हमारी किसी कायिक, वाचिक या मानसिक चेप्टा से अन्य जीवों को कप्ट पहुंच जाता है। इस कप्ट-दान का प्रतीकार शुद्ध अन्तः करण से चमा-याचना करना है। इसी कारण आवक और साधु सामुदायिक रूप से समस्त जीवों से चमा-प्रार्थना कर लेते हैं और कभी-कभी ज्ञात अपराध की अवस्था में विशेष व्यक्तियों से चमा-याचना करते हैं। चमा-याचना, यदि सच्चे अन्तः करण से की जाय तो, आत्म-शुद्धि का प्रवल कारण होती है। इसी प्रकार अपने अपराधी को चमा-प्रदान करना भी महत्वपूर्ण है। हद्य में जब निष्कषायता की आवना उत्पन्न होती है, आवेश का प्रावल्य नहीं होता, तव अपराधी को चमा देकर अपने हृदय को निश्शल्य वनाया जा सकता है। चमायाचना और चमा प्रदान से आत्रन हृदय को निश्शल्य वनाया जा सकता है। चमायाचना और चमा प्रदान से आत्रा है। अत्रपच हृदय को हलका वनाने तथा भावी कल्याण के निमित्त चमा का आवान-प्रदान अतीव उपयोगी है।

## मूलः-अगारी समाइ अंगाई, सड्ढी काएण फासए । पोसहं दुहओ पक्खं, एगराई न हावए ॥ ६ ॥

छायाः—ग्रगारी सामायिकाङ्कानि, श्रद्धी कायेन स्पृशति । पोषधमुभययोःपत्त्तयोः, एकरात्रं न हाययेत ॥ ६॥

शव्दार्थः-अद्धावान् आवक ( गृहस्थ ) सामायिक के झंगों को काया के द्वारा स्पर्श करे-शरीर से पाले और दोनों पत्तों में, पोषध व्रत करे । इसमें एक रात्रि भी न्यूनता न करे।

भाष्यः---श्रावक के समस्त आचार का मुख्य ध्येय साम्यभाव की प्राप्ति होना है। श्रौर साम्यभाव की प्राप्ति का साधन सामायिक है। अतएव विशेष रूप से सामा-यिक का विधान करते हुए शास्त्रकार ने कहा है कि श्रावक को सामायिक के समस्त श्रंगों ( समता, शान्ति आदि ) के पालन करने का विचार मात्र नहीं करना चाहिए प्रत्युत शरीर से भी उसका अनुष्ठान करना चाहिए।

इसी प्रकार एक सास के दो पत्तों में अर्थात् शुक्ल पत्त और रूष्ण पत्त में तीन-तीन पोपधोपवास भी उसे अवश्यमेव करने चाहिए।

संस्कृत भाष्य में सामायिक शब्द की व्युत्पत्ति इस प्रकार की गई है—'समस्य राग हेप विनिर्मुक्तस्य सतः, आयः—ज्ञानादीनां लाभः प्रशमसुखरूपः, समायः, समायः एव सामायिकम् ' अर्थात् रागादि विकार रहित पुरुष को प्रशम आदि की प्राप्ति होना सामायिक है। ' पोषं—धर्मस्य पुष्टिं धत्ते इति पोषधः ' अर्थात् जिससे धर्म का पोपण् होता है—जिस व्यापार से धर्म की पुष्टि होती है वह पोषध वत है। सातवां अध्याय

सामायिक श्रौर पोषध वत का निरूपए श्रावक के वारद वतों के विवेचन में किया जा चुका है। जिज्ञासुश्रों को वहीं देखना चाहिए । षुनरुक्ति के भय से यहां विस्तार नहीं किया जाता।

सामायिक और पोषध वत को काय से अनुष्ठान करने का विधान करने से सन और वचन से करने का विधान भी उसी में आन्तर्गत समझना चाहिए।

मूलः-एवं सिङखासमावरणो, गिहिवासे वि सुव्वए । मुच्चई छव्विपव्वाञ्चो, गच्छे जक्खस लोगयं ॥७॥

> छायाः----एवं शिचासमापन्न , गृहिवासेऽपि सुव्रतः । सुच्यते छविःपर्वणो, गच्छेत् यत्तस लोकताम् ॥ ७ ॥

शव्दार्थ:--इस प्रकार शिक्षा से युक्त गृहस्थ, गृहस्थी में रहता हुत्रा भी सुव्रती होता है। वह त्र्यौदारीक शरीर का लाग कर के यक्ष देवों का लोक-स्वर्ग प्राप्त करता है। भाष्य: -गृहस्थर्म का पहले जो विवेचन किया गया है. उसका फल प्रदार्शित

करते हुए शास्त्रकार ने यह गाथा कही है।

शित्ता का ऋर्थ यद्यं चारित्र है । पूर्वोंक्त द्वादश वत रूप चारित्र से सम्पन्न आवक, ग्रहस्थी से निवास करता हुआ ऋर्थात् ग्रहस्थोचित कर्त्तव्यों का पालन करता हुआ भी औदारिक शरीर से मुक्त हो जाता है और स्वर्ग को प्राप्त होता है।

पहले बतलाया गया है कि मनुष्य और तिर्यञ्च जीवों का आरिथ, मांस, आदि सप्त धातु मय शरीर औदारिक शरीर कहलाता है और देवों का शरीर सप्त धातु चर्जित वैक्रिय शरीर कहलाता है। यत्त, व्यन्तर देवों की एक विशेष जाति है किन्तु सम्यक्त्वधारी आवक काल करके व्यन्तर देव नहीं होता। अतएव यत्त शब्द से यहां सामान्य देव योनि का अर्थ समझना चाहिए। विशेष का विचार करने पर वह वैमा-र्यनक देवों में उत्पन्न होता है।

यह विधान सम्यक्त्व और वत से विभूषित श्रावक के लिए समझना चाहिए। सम्यक्त्वद्दीन तपस्या ग्रादि करने वाले मनुष्य भी हो सकते हैं, जैसा कि तृतीय श्राच्ययन की दूसरी गाथा में वताया गया है। श्रतः पूर्वोक्त कथन में कोई विरोध नहीं है।

### मूलः-दीहाउया इड्दिमंता, समिद्धा काम रूविणो । अहुणोववन्नसंकासा, सुज्जो आच्चिमालिप्पभा ॥ ५ ॥

छायाः-दीर्घायुषः ऋद्मिन्तः, समृद्धाः कामरूपिर्गाः। श्रधुनोत्वन्नसंकाशाः, भूयोऽर्चिमालि प्रभाः ॥ म ॥

शब्दार्थः--जो गृहत्थ, श्रावक धर्मे का पालन करके देव योनि में उत्पन्न होते हैं, वे चहां दीर्घ आयु वाले, ऋदिसान, समुद्धिशाली, इच्छानुसार रूप बनानेवाले, तत्काल उत्पन्न हुए के समान-वृद्धावस्था से रहित और अनेक सूर्यों की अभा के समान देदीप्य-मान कान्ति से युक्त होते हैं।

भाष्यः — पूर्ववत्तीं गाथा में आवक का देव गति में जाना चताया गया था। सूत्रकार ने यहां देवगति की विशेषताओं का कथन किया है। मनुष्यगति की आयु, ऋदि, समृदि, आदि से देवों की आयु और ऋदि आदि की तुलना की जाय तो प्रतित होगा सांसारिक सुख मनुष्य गति में एक विन्दु के चरावर है तो देवगति में समुद्र के समान है। और जो आवक, मानव जीवन में त्याग और तपश्चर्या का अनु-ष्ठान करते हैं उन्हें वह सुखमय देव योनि प्राप्त होती है।

मनुष्य की आयु प्रथम तो कम ही होती है, और वह भी निरुपद्रव नहीं है। आग्ने, जल, विष, शस्त्र आदि से बीच में ही वह शीव्र समाप्त हो सकती हैं। देवों की सागरों तक की लम्बी आयु है और वीच में वह कदापि नहीं टूट सकती। देवों की ऋदि के आगे मनुष्य की ऋदि नगएय है, संताप कारक है, किसी भी चल नष्ट हो जाने वाली है। यही हाल मनुष्यों की समृद्धि का है।

मनुष्यों में कोई श्रंधा, कोई काना, कोई लुला, कोई लंगड़ा, कोई बौना कुबड़ा, कोई कुरूप, विकृत अंगोपांग वाला और कौई चपटी नाक वाला होता है। इस कुरू-पता का इच्छा करने पर भी मनुष्य प्रायः प्रतिरोध नहीं कर पाता । जो लोग सुन्दर समफ़े जाते हैं, उनमें भी कोई न कोई दोप विद्यमान रहता है। कदाचित् केाई सौन्दर्य के समस्त लक्तणों से सम्पन्न पुरुष उपलब्ध हो जाय तो उसका शरीर औदारिक शरीर संवंधी स्वाभाविक दुर्वलता वाला होता है। तिसपर औदारिक शरीर भीतर से मल-मूत्र आदि घुणोत्पादक पदार्थों से भरपूर और अपावन है। देवों में, इन सव दोषों में से एक भी दोष नहीं पाया जाता । सभी देव सुन्दर एवं सौम्य होते हैं। उनका शरीर मल-मूत्र आदि अपावन वस्तुओं से सर्वथा रहित होता है और वे आपनी इच्छा के अनुसार रूप धारण कर सकते है।

सुन्दर से सुन्दर मनुष्य भी वृद्धावस्था रूपी राक्तसी काशिकार होने पर असु-न्दर दिखाई पड़ता है, पर देवों को वृद्धास्था का भोग नहीं वनना पड़ता । जव तक वे देव योनि में रहते हैं तव तक युवा ही रहते हैं । उनके गले में पहनी हुई माला का मुरफा जाना ही उनकी आयु की सन्निकट समाप्ति की सूचना देता है । ' उनके शरीर की भाभा की उपमा ही किसी के शरीर से नहीं दी जा सकती, अतएव खयं सूत्रकार कहते हैं कि अनेक देदीप्यमान सुर्थों की आभा के समान उनके शरीर की कान्ति होती है ।

अतएव यह स्पष्ट है कि मनुष्य का शरीर, मनुष्य का ऐश्वर्य, मनुष्य के भोगो-पभोग, और मनुष्य के सौन्दर्य से देवों का शरीर आदि वहुत ही उत्तम कोटि का होता है। इस सब की प्राप्ति, मनुष्य भव में सेवन किये जाने वाले सदाचार से होती है। अतएव सम्यक् चारित्र का अनुष्ठान करना चाहिए। यद्यपि सम्यक चारित्र का अनुष्ठान करने से स्वर्गीय सुखों की प्राप्ति होती है, पर सम्यक् चारित्र के अनुष्ठान का उद्देश्य यह सुख पाना नहीं होना चाहिए। चारित्र का अनुष्ठान तो अत्तय, अनन्त और आत्मिक सुख की प्राप्ति के लिए किया जाता है। जैसे रूषक धान्य-प्राप्ति के लिए रुषिकर्म करता है, फिर भी उसे आनुषंगिक फल के रूप में भूसा प्राप्त हो जाता है उसी प्रकार खर्ग के सुख चारित्र-पालन का आनुषंगिक फल है। ऐसा विचार कर अब्य पुरुषों को आत्मकल्याय के निमित्त ही चारित्र का प्रतिपालन करना चाहिए, सांसारिक भोगोपओग की प्राप्ति के लिए नहीं। देवयोनि के सुख संसार में अनुपम होने पर भी समय की सीमा से सीमित हैं, परि-माय की दृष्टि से परियित हैं और नवीन कर्म-वन्धन के कारयभूत हैं। उच्च थ्रेयी के देवों की अपेत्ता निम्न थ्रेयी के देवों के ओगोपभोग न्यून होने से वे संताप के भी कारय होते हैं।

मूलः-ताणि ठाणाणि गच्छांते, सिक्खिता संजमं तवं । भिक्खाए वा गिइत्थे वा, जे संति परिनिव्चुडा ॥६॥

> छायाः—तानि स्थानानि गच्छन्ति, शिचित्वा संयमं तपः । भिच्छका वा गृहस्था वा, ये संति परिनिवृत्ताः ॥ ६ ॥

शब्दार्थः--जो सित्तुक ऋथवा गृहस्थ क्रोध झादि से रहित हैं वे संयम झौर तप का अभ्यास करके दिव्य स्थान प्राप्त करते हैं ।

भाष्यः-यहां पर शास्त्रकार ने संयम और तप का पुराय रूप फल प्रदर्शित किया है। इस गाथा से यह स्पष्ट हो जाता है कि जो परिनिवृत्त हो जाते हैं अर्थात् पूर्य रूप से कषाय आदि का त्याग कर अपनी आत्मा को विश्वख बना लेते हैं वे ही संयम और तप की वथावत्त आराधना कर सकते हैं। और जो संयम तथा तप की आराधना करते हैं उन्हें दिव्य स्थान प्राप्त होता है---खर्म की प्राप्ति होती है।

कहीं-कहीं 'संति परिनिव्वुडा' एक ही पर मान कर व्याख्या की गई है । इस व्याख्या के अनुसार 'शान्तिपरिनिवृत्ताः' ऐसा संस्कृत रूप सम्पन्न होता है। उसका अर्थ है-'शान्ति के द्वारा पूर्ण रूप से संताप रहित है।' ऐसी व्याख्या करने में भी कोई बाधा नहीं है।

मूलः-बहिया उड्ढमादाय, नावकंखे कयाइ वि । पुब्वकम्मखयट्टाए, इमं देहं समुद्धरे ॥ १० ॥

छायाः---चाह्यमूर्ध्वमादाय, नावकांत्तेत् कदापि च । पूर्वंकर्मत्त्रयार्थ, इमं देहं समुद्धरेत् ॥ १० ॥

शाव्दार्थः--संसार से बाहर ऊर्ध्व अर्थात् मोक्ष की आंभेलाषा रख कर, सांसारिक विषय भोगों की आकांक्षा कदापि च करे। और पूर्व-संचित कर्मों का क्षय करने के लिए इस मानव-शरीर को निर्दोष त्राजीविका से धारण कर रक्खे ।

भाष्यः—सांसारिक विषय-भोगों की आकांचा जव ख्रंतःकरए में उत्पन्न होती है तब मनुष्य अत्यन्त संक्लेशमय परिएामों से मुक्त हो जाता है । उसके चित्त की समाधि मंग हो जाती है । वह रात दिन भोगोपभोग की सामग्री जुटाने में व्यस्त रहने लगता है, क्योंकि सांसारिक भोगोपभोग पराधित हैं—वाद्य पदार्थों पर अवलंवित हैं अतएव वाह्य पदार्थों को जुटाये विना भोगोपभोग की प्राप्ति नहीं होती । जव मनुष्य भोगोपभोग जुटाने में व्यस्त हो जाता है तो घोर अशान्ति और चिन्ता का पात्र वनता है । यदि पाप का उदय हुआ तो वह सामग्री संचित होने के वदले नष्ट हो जाती हैं । पुएयोदय के फल-खरूप सामग्री की प्राप्ति हो जाती है तो उससे संतोष नहीं होता—प्रत्युत सामग्री-वृद्धि के अनुसार तृष्णा की भी वृद्धि होती चलती है और उसके फल रूप में अशान्ति की उग्रता होती जाती है । उसके संरच्च की एक नवीन चिन्ता का उदय होता है, दैवयोग से जव वह संरच्च करने पर भी नष्ट हो जाती है तव वियोगजन्य संताप की आग्ने से मनुष्य भस्म होने लगता है ।

यही नहीं, भोगोपभोग के सेवन से नवीन कमों का बंध होता है और वंध, मुक्ति का विरोधी है। अतएव जो मनुष्य मुक्ति की आकांचा करता है उसे वंध के कारणभूत विषयभोगों का परित्याग करना चाहिए।

विपय भोगों की आकांचा का त्याग करना चाहिए, यह निषेध प्रधान उपदेश है, पर आकांचा न करके करना क्या चाहिए ? इस प्रश्न का समाधान करने के लिए सूत्रकार ने विधिप्रधान विधान किया है कि पूर्वोपार्जित कमों का चय करने के लिए इस देह को धारण करना चाहिए अर्थात् निरवद्य आजीविका के द्वारा शरीर का पालन-पोपण करना चाहिए ।

संसार में अधिकांश व्यक्ति ऐसे हैं जो अपने जीवन का उद्देश्य ही नहीं सम-भते। उन्हें मानव-जीवन प्राप्त हो गया है अतएव वे उस जीवन को भोग रहे हैं। दूसरे शब्दों में यह कहा जा सकता है कि लोग जीने के लिए ही जीते हैं। इसके अतिरिक्त उनके जीवन का अन्य कोई उद्देश्य नहीं होता। इसी कारण संसार के अतिरिक्त उनके जीवन का अन्य कोई उद्देश्य नहीं होता। इसी कारण संसार के अवीध प्राणी मानव-शरीर को पा लेने के पश्चात् भी उससे लाभ नहीं उठाते हैं। स्त्रकार ने उन्हें वोध देने के लिए यहां अत्यन्त महत्वपूर्ण बात कही है। स्त्रकार कहते हैं-सांचित कमों का चय करने के लिए शरीर का पोपण कहा है शरीर का पोषण करने के लिए कमों का संचय मत करो। देह के निमित्त आत्मा की अपेवा न करो। शरीर में अनुरक्त वनकर आत्मकल्याण को न भूलो। प्रत्युत आत्म हित के लिए ही शरीर का रचण करने का विधान है। शरीर को आत्मिक कल्याण का साधन बनाओ। इसीमें देह की सार्थकता है। इसी में जीवन के महत्तम साध्य की सिद्धि है। यही मानव जीवन का चरम ध्येय है।

शरीर का पोपण जव आत्महित की दृष्टि से किया जाता है तव उसके पोषण के लिए पेसे साधनों का प्रयोग होता है जिनसे आत्महित में विघ्न न पड़े। जो लोग श्रचिवेक के झतिरेक से शर्गर-पोषण को जीवन का लदय बना लेते हैं वे उचित-अनुचित, न्याय-अन्याय तथा धर्म-अधर्म का भेद भूलकर किसी भी उपाय का झवलम्वन करके शारीरिक सुख प्राप्त करने में संलग्न रहते हैं। विवेकी जीव झात्म-हित के झनुकूल उपायों से ही शरीर की रत्ता करते हैं। यह भाव व्यक्त करने के लिए सूत्रकार ने 'समुद्धरे' पद का प्रयोग किया है, जिसका झाशय यह है कि निरवद्य चुत्ति से अर्थात् निष्पाप उपायों से ही शरीर-पोषण करना शाहिए।

#### मूलः - दुन्नहा उ सुहादाई, सुहाजीवी वि दुन्नहा । सुहादाई सुहाजीवी, दो वि गच्छंति सोग्गइं ॥ ११ ॥

छायाः—दुर्लभस्तु सुधादायी. सुधाजीव्यपि दुर्लभः । सुधादायी सुधाजीवी, द्वावपिगच्छतः सुगतिम् ॥ ११ ॥

शब्दार्थः--निष्काम बुद्धि से देने वाला और निष्काम वुद्धि से जीने वाला-दोनों दुर्लभ हैं। निष्काम बुद्धि से देने वाले और निष्काम बुद्धि से जीने वाला-दोनों सद्गति में जाते हैं।

भाष्यः—सूत्रकार यहां दाता श्रौर दानगृहीता की विशेषता प्रदर्शित करते हुए, दोनों को प्राप्त होने वाले फल का निर्देश करते हैं।

सांसारिक विषय भोगों की कामना से अतीत होकर, शुद्ध वुद्धि से--निष्काम आवना से या अनासक़ चित्त से किया जाने वाला कार्य वास्तविक फल प्रदान करता है। इस प्रकार की भावना में विषयों की अभिलाषा को स्थान नहीं मिलता, और इसी कारए उस कार्य की महत्ता बहुत बढ़ जाती है। निष्काम कर्म की बड़ी महिमा है। जो लोग विषय-भोग की प्राप्ति के लिए, इस लोक में धन-वैभव, पुत्र, पौत्र, आदि पाने के लिए अथवा परभव में स्वर्ग के छुख पाने की कामना से प्रेरित होकर दान आदि धर्म-कृत्य करते हैं, वे वास्तव में धर्म-कृत्य नहीं करते वरन् एक प्रकार का सौदा करते हैं, ब्यापार करते हैं और वृथा धर्म का आडम्बर करते हैं। जैसे वाणिक् अपने पास से कुछ धन लगा कर, अधिक धन पाने के लिए, ढुकान करता है, उसका धन लगाना धर्म नहीं है, इसी प्रकार अधिक धन-सम्पत्ति या दिव्य ऐश्वर्य प्राप्त करने के लिए थोड़े से घन का त्याग करने वाला व्यक्ति भी एक प्रकार का ब्यापार ही करता है। उसका दान, ढुकान में पूंजी लगाने के समान है अतएव वह धर्म नहीं कहला सकता। सच्वे दान का स्वरूप यही है कि--

'स्वस्याति सगों दानम्'

अर्थात् किसी वस्तु पर से भ्रपना ममत्व हटा लेना—उसका त्याग कर देना दान है। जहां त्याग की हुई वस्तु के द्वारा श्रधिक प्राप्त करने की श्रमिलाणा है वहां ममता का त्याग नहीं है, बरिक ममता की वृद्धि है और इस कारण वह दान सच्चा दान नहीं है। इसका तात्पर्य यह नहीं समझना चाहिए कि निष्काम चुद्धि से किये जाने वाले त्याग का फल प्राप्त नहीं होता है। वल्कि इसी प्रकार का त्याग वास्तविक और परिपूर्ण फल प्रदान करता है। केवल फल प्राप्ति की आशा अन्तःकरण में उद्भूत नहीं होनी चाहिए। फल की आशा हदय में चुभे हुए शल्य की मांति सदा खटकती रहती है। वह विकलता उत्पन्न करती है। उससे अन्तरंग की समाधि स्वादा हो जाती है। वह विकलता उत्पन्न करती है। उससे अन्तरंग की समाधि स्वादा हो चाती है। वह विकलता उत्पन्न करती है। उससे अन्तरंग की समाधि स्वादा हो दाती है। वह विकलता उत्पन्न करती है। उससे अन्तरंग की समाधि स्वादा हो चाती है। विशेष प्रकार की तृष्णा से अभिभूत होकर प्राणी शांति से वंचित हो जाता है। इसीलिए सूत्रकार कहते हैं कि संसार में दाता तो वहुत हैं पर निष्काम भावना वाला दाता दुर्लभ है।

संसार में सच्चा दाता ही दुर्लभ नहीं है किन्तु सच्चा अदाता-गृहीता-भी दुर्लभ है। कितने ऐसे महापुरुष हैं जो दाता का दान, निष्काम भावनापूर्वक जीवन-निर्वाह करने के लिए प्रहुए करते हैं? कठोर साधना करते हुए, नाना प्रकार के उप-सगौं और परीपहों की यातना भोगते हुए भी जिनके हृदय में स्वर्ग के खुलों की आभिलापा का उदय नहीं होता, जो चकवत्तीं के महान और विपुल वैभव का विचार भी नहीं करते, उन धन्य पुरुषों की संख्या संसार में अधिक नहीं हो सकती । इसी कारण सूत्रकार ने कहा है कि मुधाजीवी भी दुर्लभ है।

जो सांसारिक भोगोपभोगों की कामना से रहित होता है, जो दाता के सामने दीनता प्रकट नहीं करता, दीनता का भाव जिसके हदय में उत्पन्न नहीं होता, जो बदले में दाता की कोई सेवा-चाकरी नहीं करता, शुद्ध धर्म-भावना से प्रेरित होकर जो जीवन-निर्वाह करता है, वह मुधाजीवी पुरुष कहलाता है। वास्तव में मुधाजीवी और मुधादाता-दोनों ही संसार की शोभा हैं। दोनों ही सद्गति प्राप्त करते हैं।

### मूलः-संति एगेहिं भिक्खूहिं, गारत्था संजमुत्तरा । गारत्थेहिं य सब्वेहिं, साहवो संजमुत्तरा ॥ १२ ॥

छायाः-सन्त्येकेभ्यो भित्तुभ्यः, गृहस्थाः संयमोत्तराः । त्रागारस्थेभ्यः सर्वेभ्यः, साधवः संयमोत्तराः ॥ १२ ॥

शब्दार्थ:---किसी-किसी शिथिलाचारी भिद्ध से गृहस्थ संयम में अधिक श्रेष्ठ होते हैं। और सब गृहस्थों से, साधु संयम में श्रेष्ठ हैं।

भाष्यः—सूत्रकार ने यहां गृदस्थ-श्रावक श्रौर साधु की तुलना करते हुए दोनों की श्रेष्ठता-श्रश्रेष्ठता का दिग्दर्शन कराया है।

इस अध्ययन के आरंभ में आवक और साधु के आचार का कुछ परिचय दिया गया है। उससे विदित होगा कि साधु महावतघारी होता है। और आवक आंशिक वत अर्थात् अर्खुवतों का ही पालन करता है। साधु संसार संवंधी समस्त वियापारों का त्याग करदेता है, आवक संसार में रहता हुआ, संसार संवंधी आरंभ परिग्रह का सेवन करता है। इस प्रकार आवक का त्याग और तज्जन्य आत्मविकास न्यून कोटि का होता है जब कि साधु का त्याग और आत्मविकास उच्चश्रेणी पर

यचपि आवक और साधु दोनों ही मुमुत्तु होते हैं । दोनों ही आत्म-शुद्धि के पथ के पथिक होते हैं । दोनों का उद्दश्य मुक्तिलाम करना है । दोनों पाप से बचने का मयत्न करते रहते हैं । दोनों संयम की साधना करते हैं । दोनों कर्मों और कषायों से पिएड छूड़ाना चाहते हैं । फिर भी दोनों की कत्ता में अन्तर. है । आवक अनन्तातु-बंधी और अप्रत्याख्यानावरण कषाय का विनाश कर पाता है, पर साधु प्रत्याख्याना-वर्धा और अप्रत्याख्यानावरण कषाय का विनाश कर पाता है, पर साधु प्रत्याख्याना-वरण कषाय को नष्ट कर चुकता है । दोनों के संयम में साधना में और त्याग में पर्या-प्त अन्तर है । इसी कारण चार तीथों में आवक को स्थान तो मिला है पर उसमें साधु का नाम सर्वप्रथम आता है । इसी अभिप्राय से यहां समस्त ग्रहस्थों की अपे-त्ता भित्तु-साधु को श्रेष्ठ कहा गया है ।

किन्तु लोक में देखा जाता है कि अनेक अयोग्य पुरुष साधु के विविध प्रकार के कलिपत वेष धारण करके, गौरव की आकांचा करते हैं । उनमें साधु-जीवन की पवित्रता नहीं होती । साधु पद के योग्य त्याग, तप, संयम न होने पर भी वे साधु कहलाते हैं । उन्हें सचित्त-अचित्त का विवेक नहीं होता । कन्दमूल आदि अनन्त काय का निस्संकोच होकर भच्चण करते हैं । रात्रि-भोजन करते हैं, विना छना जल पीते हैं । ऐसे-ऐसे कार्य करने के कारण वे त्रस जीवों की हिंसा से भी निवृत्त नहीं होते हैं । अत्य ऐसे भिचुकों की अपेचा यतना पूर्वक प्रवृत्ति करने वाला, निष्प्रयो-जन त्रस-स्थावर जीवों की हिंसा से विरत, और अनन्त काय आदि के भच्चण का त्यागी गृहस्थ संयम की होट से आधिक श्रेष्ठ हे ।

जिन वचनों से सर्वथा अपरिचित, तत्वार्थ-अद्धान से द्दीन, हिंसा में धर्म मानने वाले और निरंकुश प्रवृत्ति करने वाले, इन लोगों को भी कोई-कोई आवक ' यह हमसे तो श्रेष्ठ ही हैं ' ऐसा खमझकर धर्म-बुद्धि से वन्दना आदि व्यवहार करते हैं। उन्हें सावधान करने के लिए शास्त्रकार का यह कथन है।

गाथा के पूर्वार्ध में ' भिक्खू ' पद का प्रयोग किया गया हैं। और उत्तरार्ध में ' साहु ' शब्द का। यह शब्द-भेद ऊपर से विशिष्ट प्रतीत न होने पर भी महत्वपूर्ण रहस्य प्रकट करता है। जिन भिद्धुओं से गृहस्थ भी श्रेष्ठ हैं, वे सिर्फ ' भिद्धु ' हैं— भिद्धा मांग कर आजीविका निर्वाह करने वाले हैं, यह सूचित करने के लिए वहां ' भिक्खूहिं ' कहा गया है। ' साधु ' अर्थात् शास्त्रप्रतिपादित संयम-साधना में सतत उद्यत रहने वाले महापुरुषों से गृहस्थ श्रेष्ठ नहीं है। गृहस्थों से ' साधु ' का ( भिद्ध का नहीं ) पद सदैव ऊँचा होता है। यह वताने के लिप गाथा के उत्तरार्ध में ' साहू ' पद का प्रयोग किया गया है। कहा भी है—

भयाशास्नेह लोभाच, कुद्वागमालिङ्गिनाम्।

प्रणायं विनयं चैव, न कुर्युः शुद्धदृष्टयः ॥

अर्थात् सम्यग्दप्रि पुरुष भयसे, आशा से, स्नेह से और लोभ से कुदेवों की,

धर्म-निरूपए

कुशास्त्रों को तथा कुलिनी साधुओं को न प्रखाम करे झौर न उनका विनय ही करे।

इस प्रकार व्यवहार करने वाला सम्यग्दष्टि अपने धर्म के गौरव की रत्ता करता है, मिथ्या-आचार का प्रचार,प्रवं अनुसोदन नहीं होने देता और अपने स्वीकृत मार्ग पर दढ़ रहता है। इससे यह नहीं समझना चाहिए कि वह अन्य देव आदि का तिरस्कार करता है। उन पर सम्यग्दष्टि की सध्यस्थ भावना रहती है।

# मूलः-चीराजिणं नगिणिनं, जडी संघाडि मुंडिणं । एयाणि वि न ताइंति, दुस्सीलं परियागयं ॥ १३॥

छायाः-चीरााजिनं नग्नत्वं, जटित्वं संघाटित्व मुण्डित्वम् । एतान्यपि न त्रायन्ते, दुरशीलं पर्यायगतम् ॥ १३ ॥

शब्दार्थः—दुराचार का सेवन करने वाला पुरुष चहे केवल वल्कल तथा चर्म के वस्त्र पहनने वाला, नग्न रहने वाला, जटा रखने वाला, चौंथड़े सांध-सांध कर पहनने वाला, सिर मुंडाने वाला या लोच करने वाला हो, वह दीक्षा धारण करके भी रक्षा नहीं कर सकता।

भाष्यः-जिनमत में बाह्य वेष और वाह्य आचार का कितना मूल्य है,यह वात इस गाथा से स्पष्ट हो जाती है।

कोई पुरुष छाल के वस्त्र भारए करके, चमड़े से देह ढंक कर, अथवा सर्वथा नग्न रहकर, जटा बढ़ाकर, चींथड़े बटेार कर उनसे शरीर ढंक कर या मस्तक का मुंडन कराकर, भले ही तपस्वी कहलाप और भले ही काय को क्लेश पहुंचा कर छश कर डाले, और गृह का त्याग करके अरएय वास करने लगे, किन्तु वह जगत् के जन्म जरा-मरए आदि से न अपनी रक्ता कर सकता है और न अपने अनुयायियों की रक्ता कर सकता है।

सदाचार ही दुःखों से रक्ता करने वाला है। सदाचार का सेवन करने वाला पुरुष दुःस्रों से अपने को बचा सकता है और अपने भक्तों की भी रक्ता कर सकता है। जो अपनी रक्ता में समर्थ होगा वही दूसरों की रक्ता कर सकेगा। जो स्वयं कुमार्ग पर चलता है वह दूसरों को सन्मार्ग पर नहीं चला सकता। जो स्वयं अज्ञान है, वह अपने शिष्यों को सद्झान कैसे दे सकता है ? जो सदाचार से रहित है और इस कारण जो अपना त्राण आप नहीं कर सकता वह दूसरों को सदाचार-परायण वना कर उनकी रक्ता कर सकेगा, ऐसी आशा करना वृथा है। अतएव जो अपनी रक्ता और पर की रक्ता करना चाहते हो उन्हें सर्वप्रथम आचार का यथार्थ स्वरूप समझ कर उसका पालन करना चाहिए। कहा भी है—

श्राचार प्रथमो धर्मः ।

श्रर्थात्ः—श्राचार-सदाचार-पहला धर्म है। 'ब्राचारः प्रथमो घर्मः' इस वाक्य से यह स्पष्ट है कि श्राचार घर्म है श्रौर

ि २८६ ी

धर्म आचार है। इससे सदाचार का स्वरूप सहज ही समझ में आ खकता है। धर्म का लत्तरण पहले अहिसा, संयम और तप वतलाया जा चुका है अतएव सदाचार का भी यही लत्तरण सिद्ध होता है। तात्पर्य यह है कि ।जेस आचार में अहिंसा, संयम और तप की प्रधानता होती है वही आचार सदाचार कहलाता है।

इस सदाचार से विहीन पुरुष चाहे जितना काय-क्लेश करे, वह आत्मस्पर्शी न हो कर शरीरस्पर्शी ही होगा। केवल शरीरस्पर्शी आचार का प्रभाव शरीर पर ही हो सकता है, उससे आत्मा की विशुद्धि की संभावना नहीं की जा सकती। और आत्म-विशुद्धि के श्रभाव में आत्मा की रत्ता नहीं हो सकती।

अनादि काल से आत्मा के साथ कषायों की जो कलुपता चढ़ी है वही दुःख का कारण है। वह कलुपता, विशुद्धता के द्वारा घुलती है। इसालिए दुःख से बचने के लिए आत्मिक शुद्धि की आवश्यकता है। विना आत्मिक शुद्धि के किसी भी प्रकार का वेष धारण करके और कोई भी दीला धारण करके मनुष्य स्व-पर रत्ता में समर्थ नहीं हो सकता।

#### मूलः-अत्थंगयंभि आइचे, पुरत्था य अणुग्गए । आहारमाइयं सब्वं, मणसा वि न पत्थए ॥ १४ ॥

शब्दार्थ:--सूर्य अस्त हो जाने पर तथा पूर्व दिशा में डदित न होने पर आहार आदि सभी पदार्थों को मन से भी न चाहे।

भाष्यः—प्रकृत गाथा में रात्रि भोजन के त्याग का विधान किया गया है। रात्रि में अंधकार होने के कारण, भोजन में तथा भोजन के पात्रों में यदि जीव उड़कर गिरते हैं अथवा चढ़ जाते हैं तो उनका दिखाई देना खंभव नहीं है। कोई-कोई जन्तु तो इतने छोटे होते हैं कि विशेष सावधानी रखने पर ही दिन के तीव्र प्रकाश में दृष्टि-गोचर होते हैं। वे रात्रि में किसी प्रकार भी दिखाई नहीं दे सकते । रात्रि में, विना प्रकाश के अंधकार में भोजन किसा जाय तो बड़े जीव भी दिखाई न देंगे और प्रदीप आदि का प्रकाश किया जाय तो त्रासपाल के सब जन्तु सिमटकर आ जाते हैं। इस प्रकार रात्रि भोजन किसी भी आवस्था में करने योग्य नहीं है। रात्रि भोजन अनेका-नेक दोषों का घर है, घोर हिंसा का कारण है और न केवल धार्मिक दृष्टि से वरन् स्वास्थ्य की दृष्टि से भी सर्वथा हेय है कहा भी है।

> मेघां पिपीलिका हन्ति यूका कुर्याङजलोदरम् । कुरुते मत्तिका वान्ति, कुप्टरोगञ्च कोकिलः ॥ कराटको दारुखरड्कच वितनोति गलव्यथाम् । व्यञ्जनान्तार्नेपतितस्तालु विध्यति वृश्चिकः ॥

2

ि २८८ ]

विलग्नश्च गले वालः स्वरभंगाय जायने । इत्यादयो दृष्टदोषाः सर्वेषां निशिभोजने ॥

अर्थात् मोजन में कीड़ी ( चिउँटी ) चली जाय तो वुद्धि का नाश होता है, ज़ूं चली जाय तो जलोदर नामक भयंकर रोग हो जाता है, मक्खी चली जाय तो वमन हो जाता है, छिपकली चली जाय तो कोढ़ हो जाता है, कांटा या फांस मिल जाय तो गले में व्यथा हो जाती है, व्यंजनों में मिलकर विच्छू पेट में चला जाय तो तालू वेध डालता है, वाल गले में चिपक जाय तो स्वर-मंग हो जाता है, उत्यादि अनेक दोष रात्रि मोजन में प्रत्यत्त दृष्टिगोचर होते हैं। यह ऐसे दोष हैं जो मिथ्या दृष्टियों के लिए और सम्यग्द प्रियों के लिए भी समान हैं। यही कारण है कि जैनेतर प्रंथों में भी राजि भोजन का निपेध किया गया है।

रात्रि भोजन को जब मिथ्यादृष्टि भी हेय मानते हैं धौर प्रत्यत्ततः अनेक हानियां उससे होती हुई प्रतीत होती हैं तव आवकों को रात्रि भोजन का त्याग करना चाहिए। रात्रि भोजन के त्याग का जो उद्देश्य है उसकी पूर्ति करने के लिए न केवल रात्रि में ही भोजन का त्याग करना चाहिए, किन्तु दिन में भी जहां श्रालोक का भली' भांति प्रसार न होता हो ऐसे स्थान पर भोजन नहीं करना चाहिए और साथ ही सन्ध्या के समय, जब सुर्य का प्रकाश मंद पड़ जाता है, भोजन का त्याग करना चाहिए। कहा भी है—

> दिवस्याप्टमे भागे, मन्दीभूते दिवाकरे । नक्तं तु तदिजानीयान्न नक्तं निशिभोजनम् ॥

श्रर्थात् रात्रि में जीमना ही रात्रि भोजन नहीं है वरन दिन के श्राठवें भाग में, सूर्य का प्रकाश मन्द हो जाने पर भोजन करना भी रात्रि मोजन की गएना में सम्मि-लित है, क्योंकि रात्रि मोजन सम्बन्धी दाप उस समय भी होते हैं।

इसी प्रकार कई लोग रात्रि मोजन का त्याग करके भी रात्रि में वना हुआ ओजन कर लेते हैं और रात्रि में मोजन वनाते हैं। ऐसा करने में भी घोर हिंसा होती है। त्रस जीवों की हिंसा से अन्धकार में वचना शक्य नहीं है। अतएव वनाने वाला त्रस-हिंसा के पाप का भागी होता है और उस मोजन का उपमोग करने वाला मांस-भक्तण का दोषी ठहर जाता है। ऐसे भीषण पाप से वचने के लिए रात्रि में भोजन वनाना, रात्रि में वना मोजन जीमना और रात्रि मोजन करना—सभी का त्याग करना चाहिए। रात्रि में वना मोजन जीमना और रात्रि मोजन करना—सभी का त्याग करना को वत रक्ता के लिए रात्रि भोजन त्याग करना आनिवार्य है।

गाथा में आहार के साथ 'आदिक' पद का प्रयोग किया गया है। महावतधारी साधुय्रों को आहार के अतिरिक्त अन्य आवश्यक पदार्थ भी रात्रि में प्रहण नहीं करना चाहिए। इतना ही नहीं, आहार या औषध आदि कोई भी अच्रणीय पदार्थ, आगामी दिन उपभोग करने के लिए रात्रि में अपने पास भी उन्हें रखना न चाहिए। जो साधु आदि रख छोड़ते हैं वे वस्तुतः गृदस्थ की कोटि में ही गिने गये हैं, लिप संप्रह करना गृहस्थ का कार्य है, साधु का नहीं। ग्राय को अत्यन्त पुष्ट करने के लिप स्त्रकार ने 'मनसापि न प्रार्थयेत' ग्री इच्छा न करे, पेसा कहा है।

## ायरूवं जहा मट्ठं, निद्धंतमलपावगं । गदोसभयातीतं, तं वयं वूम माहणं ॥ १५ ॥

याः-जातरूपं यथा मृष्टं, निध्मातमलपापकम् ।

रागद्वेषभयातीतं, तं वयम् ब्रूमो बाह्यणम् ॥ १४ ॥

-अग्नि में तपा हुआ और कसौटी पर कसा हुआ सुवर्ण गुणयुक्त होता है, , द्वेष और भय से अतीत पुरुष को हम बाह्यण कहते हैं।

-इस माथा में तथा श्रगली गाथाश्रों में स्त्रकार ने बाह्य का सचा है।

र्ष में. प्राचीन काल से एक ऐसा वर्ग चला आता है जो अपनी सत्ता, स्थापित करने के लिए तथा स्थापित की हुई सत्ता को अनुपुए बनाये श्रस्तइ-एक जातीय मानव-समाज को भनेक खएडों में विभक्त करता कर्म के आधार पर समाज की सब्यवस्था का ध्यान रखते इए विभाग ा उचित है, जिसमें व्यक्ति के विकास को भी अधिक से अधिक अव-ज्ञन्म के आधार पर किसी प्रकार का विभाग करना सर्वथा अनुचित है। ाका परिहार करने का ही यहां प्रयत्न किया गया है। एक व्यक्ति न और प्रकृति से तमोगुणी होने पर भी अमुक वर्ष वाले के घर जन्म समाज में पूच्य, ब्रादरखीय प्रतिष्ठित और ऊँचा समझा जाय और प्रशील, झानी और सतोगुणी होने पर भी केवल अमुक कुल में जन्म कारण नीच स्रौर तिरस्करखीय माना जाय, यह व्यवस्था समाज-तना ही नहीं, ऐसा मानने से न केवल समाज के पक बहुसंस्थक भाग होता है, प्रत्युत यह सद्गुए और सदाबार का भी घोर अपमान है। ग्यवस्था को ग्रंगीकार करने से दुराचार सदाचार से ऊँचा उठ जाता न पर विजय प्राप्त करता है और तमोगुख सस्वगुख के सामने आदरा-ता है। यह ऐसी स्थिति है, जो गुग-प्राहक विवेकीजनों को सहा नहीं

व विभाग का आधार जन्म न होकर गुख और कर्म ही हो सकता है। ए ही कोई व्यक्ति आदरएीय या प्रतिष्ठित होना चाहिए या अनादरखीय छेत माना जाना चाहिए। इसमें भी एक बात और ज्यान देने योग्य है। वंश-परम्परागत कर्म के अनुसार हो ते। समाज का अधिक विकास हो

धर्म-निरूपण

उन्हें वेकार बना देना नहीं हैं। प्राचीन वृत्तान्तों से ज्ञात होता है कि अनेक लोगों ने अपनी अमुक इन्द्रिय को वश न कर सकने के कारण वेकार बना दिया । किसी ने अपने नेत्र फोड़ डाले और किसी ने अन्य इन्द्रिय को नष्ट कर डाला । इस प्रकार का इन्द्रिय-दमन एक जाति की हिंसा है और उससे इन्द्रिय-दमन का प्रयोजन आंशिक रूप में भी सिद्ध नहीं होता। ऐसा करना अज्ञान मूलक है और दुर्वलताका सूचक है।

इन्द्रियों का राजा मन है। मन ही इन्द्रियों को विषयों की झौर प्रेरित करता है। जव तक मन पर अधिकार न किया जाय तव तक इन्द्रियों के निरोध का कोई अर्थ नहीं है। इसी लिए मन को ही वंध और मोक्त का' कारण वतलाया गया है। अतएव मन की उच्छुंखलता को रोकना यही प्रधान इन्द्रिय-दमन है। जो तपस्वी मन को चश में कर लेता है—उसे अपनी इच्छा के अनुसार चलाता है—स्वयं उसके इंगित पर नहीं चलता, वह अनायास ही इन्द्रियों का स्वामी वन जाता है। उसकी इन्द्रियां दासी की भांति उसके अनुसार प्रचुत्त होती हैं। यही इन्द्रिय-दमन का वास्तविक अर्थ है।

अपचित मांस-शोणित—ग्रार्थात् जिसका मांस ग्रोर रक्त चीण हो गया हो। यद्यपि शरीर की छ्रशता में इसका समावेश हो सकता है तथापि धर्म-साधन में शरीर का मोह नहीं रखना चाहिए, यह बात विशेष रूप से प्रकट करने के लिए यह विशेषण प्रयुक्त किया गया है।

सुवत—सम्यक् प्रकार से वतों का श्रनुष्ठान करने वाला । वतों का सम्यक् श्रनुष्ठान करने के लिए सम्यग्दर्शन श्रौर सम्यग्ज्ञान की श्रावश्यकता है। श्रतएव जो सम्यक्त्ब प्राप्त करने के पश्चात् वर्तों का श्राचरण करता है वही सुवत या सुवती कहलाता है।

प्राप्त निर्वाण-तप्णा से रहित। जो सांसारिक पदार्थी और भोगोपमोगों की इच्छा से रहित हो।

जिस पुरुष में उत्तिखित विशिष्टताएँ, पाई जाती हैं वही सच्चा व्राह्मए या महान कहलाता है।

## मूलः-जहा पोम्मं जले जायं, नोवालिप्पइ वारिणा । एवं ऋलित्तं कामेहिं, तं वयं वूम माहणं ॥ १७ ॥

छायाः----यथा पद्मं जले जातं, वोपलिप्यते वारिणा। एवसलिप्तं कामैः, तं वयंबमो बाह्यसम् ॥ १७ ॥

शव्दार्थः--जैसे कमल जल में उत्पन्न होकर भी जल से लिप्त नहीं होता, इसी अकार जो काम-भोगों से आलिप्त रहता है, उसे हम बाह्यए कहते हैं।

भाष्यः- ज्ञाह्मण का विषेश रूप से स्वरूप प्रदार्शत करने के लिप कहा गया है कि कमल जल में ही उत्पन्न होता है और जल में ही रहता है, फिर भी वह जल से

#### सातवां श्रध्याय

विलग बना रहता है, वह जल का स्पर्श नहीं करता। इसी प्रकार जो काम-भोगों की सामग्री के सम्पर्क में रहता हुआ भी, काम-भोगों से विलग रहता है-मन के साथ उनका संसर्ग नहीं होने देता वही सच्चा ब्राह्मण है।

तात्पर्य यह है कि कास-भोगों से वचने के लिए, उनसे दूर भागना आनिवार्य नहीं है। जिसने आपने मन पर आधिकार स्थापित कर लिया है उसके लिए महल और श्मशान, वस्ती और वन समान हो जाते हैं। अनेक महात्माओं ने अपने मन को वशीभूत बना कर गृह में ही कैवल्य अवस्था प्राप्त की है। मुख्य वस्तु मानसिक आलिप्तता है। वन में रहने पर भी यदि मन अधीन न हुआ तो वन-वास से क्या लाभ है ? और यदि गृह-वास करते हुए भी मन पर परिपूर्ण नियंत्रण हो गया तो वन-वास की क्या आवश्यकता है ?

यहां वनवास का निषेध किया गया है, ऐसा नहीं समझना चाहिए। वनवास एक विशिष्ट वातावरण उत्पत्त करने में सहायक होता है और मानसिक एकान्रता प्राप्त करने के लिए भी उसकी आवश्यकता है। वहां चित्त को चंचल करने के निमित्त प्रायः कम मिलते हैं। इसी कारण मुनि-जन वन-वास करते हैं। यहां तो केवल मानसिक अनासाक्ति की प्रधानता प्रदार्शित की गई है,जो वनवास का ध्येय है। जो लोग मन को अलिप्त बनाये बिना ही, सिर्फ वन-वास करके ही अपने को छतार्थ मान लेते हैं, उन्हीं के विषय में यहां कहा गया है। अगली गाथा में सूत्रकार स्वयं यह विषय स्पष्ट करते हैं।

#### मूलः-न वि मुंडिएण समणो, न ओंकारेण बंभणो । न मुणी रगणवासेणं, कुसचीरेण न तावसो ॥१८॥

् छायाः—नापि मुग्रिडतेव श्रमणः, न श्रोंकारेण व्राह्मणः। न मुनिररण्यवासेन, कूशचीरेण न तापसः॥ १८॥

शब्दार्थः--मस्तक मुंडा लेने से ही कोइ अमर्या नहीं हो जाता, ओंकार शब्द का जाप कर लेने मात्र से कोई त्राह्मण नहीं बन सकता, अरण्य में निवास करने से ही कोई मुनि नहीं होता और छुश (डाभ) के वस्त्र पहनने मात्र से कोई तपस्वी नहीं हो सकता।

भाष्यः-----सूत्रकार ने यहां वाह्याचार के संबंध में कथन किया है। समस्त वाह्य आचार, आभ्यान्तरिक आचार का पोषक होना चाहिए। जिन बाह्य क्रियाओं से, आत्मिक विशुद्धता सिद्ध नहीं होती, वे निरर्थक हैं। जैसे स्नान कर लेने से आत्मा की मलिनता दूर नहीं होती उसी प्रकार जन्य ऊपरी कियाओं से ही आत्मा की शुद्धि नहीं होती।

सभी वाक्य सावधारण होते हैं, यह लाहित्यकों का मत है । इसके अनुसार ' न वि मुंडिपण समणो ' के कथन से ' न वि मुंडिपण पव समणों ' ऐसा समझना चाहिए । अर्थात् मूंड़ मुँड़ालेने मात्र से ही कोई अमण नहीं हो जाता, ओंकार का

धर्म-निरूपग

जाप करने से ही कोई ब्राह्मण नहीं कहला सकता, सिर्फ अरएय-वास से ही कोई मुनि-पद प्राप्त नहीं कर सकता और कुश ( टूब ) के वस्त्र घारण करने से ही कोई पुरुष तपस्वी की पदवी का अधिकारी नहीं हो सकता।

तात्पर्य यह है कि यह सब बाह्य कियाएँ हैं। उन्हीं से आत्माविकासजन्य उच्च पद प्राप्त नहीं होता।

मस्तक मुंड़ाने से यदि मुनि पद प्राप्त होता हो तो सिर में फोड़ा-फुंसी होने पर सिर सफाचट करा लेने वाले सभी लोग मुनि कहलाते। शिचा देने पर तोता भी झोंकार का रटन करने लगता है। यदि झोंकार के रटन से दी ब्राह्मशत्व की प्राप्ति हो जाय उस तोते को भी ब्राह्मण मानना पड़ेगा। इसी प्रकार वन-वास मुनित्व का कारण नहीं है। वन-वास ही मुनि का लच्चण मान लिया जाय तो मुनि पद की बड़ी दुर्दशा होगी। समस्त जंगली जानवर और गौंड़, भील, पुलिंद, शवर, व्याध, निषाद, दस्यु, लुब्धक, किरात झादि जंगली मनुष्य मुनि कहलाएँगे। झौर कुश-चीर के परिधान से यदि तपस्वी मान लिया जाय तो कुश का भी चीर ( वस्त्र ) न पहनेन वाले पशु झों को तो महातपस्वी मानना पड़ेगा। इस प्रकार वाह्य श्राचार को प्रश्नय देने से झहिंसा सत्य, ब्रह्मचर्य, समता भाव, आदि आन्तरिक गुणों की महत्ता का विनाश होता है और ढोंग की महत्ता वढ़ जाती है।

यहां यह प्रश्न किया जा सकता है कि यदि बाह्य वेष का कोई मूल्य नहीं है तो जैन शास्त्रों तथा अन्यान्य सभी शास्त्रों में अपने-अपने सम्प्रदायों का वेष नियत क्यों किया गया है ? इस का समाधान यह है कि यहां बाह्य वेष का अधवा बाह्य आबार का निषेध नहीं किया गया है । यहां पर तो आन्तरिक गुणों के अभाव में एकान्त वेष अधवा बाह्य किया-कांड के द्वारा महत्ता प्राप्त होने का निषेध किया गया है । मान्तरिक आचार से जो बाह्य आचार प्रति फालित होता है उसका विरोध नहीं किया गया है । यही नहीं, उस बाह्य आचार का विधान भी शास्त्रों में पाया जाता हैं । उत्तराध्ययन सूत्र में वेष का प्रयोजन लोक-प्रसावन बतलाया है । अर्थात् वेष से लोग सहज ही समक लेते हैं कि यह साधु, इस सम्प्रदाय का है।

हृदय में जब कोई सद्गुए जागृत होता है तब बाहरी व्यवहार में भी उसका प्रभाव रहता है। उदाहरएार्थ-अन्तः करए अहिंसा की भावना से जब ओत-पोत हो जाता है तब अहिंसक के अनेक बाह्य व्यवहारों में अन्तर पड़ जाता है। उस समय वह चार हाथ आगे की भूमि देखकर चलता है, प्रतिलेखन करता है आदि। इस प्रकार का बाह्य आचार-जो अन्तः करए की विश्वदि से स्वतः अद्भूत होता है, आदर की वस्तु है।

जैसे आत्मा के सद्भाव में ही शरीर उपयोगी होता है, विना आत्मा का शरीर निष्प्रयोजन है, उसी प्रकार आन्तरिक आचार के सद्भाव में ही वाह्य आचार की उपयोगिता है। आन्तरिक वृत्ति न होने पर वाह्य क्रियाकांड निरर्थक है। यही नहीं वह दूसरों के लिए आमक होने के कारण भयंकर भी है और इस लिए वह गही के योग्य है। श्रतपव सिर्फ उपरी क्रियाएँ देखकर ही किसी व्यक्ति को किसी महत्वपूर्ण पद पर प्रतिष्ठित नहीं करना चाहिए।

## मुलः-समयाए समणो होई, बंभचेरेण बंभणो । नाणेण य मुणी होइ, तवेणं होइ तावसो ॥१९॥

छायाः---समतया श्रमखा भवति, ब्रह्मचर्येण ब्राह्मणः । ज्ञानेन च मुनिभवति, तपसा भवति तापसः ॥ १६ ॥

शब्दार्थः--समभाव से अमण-साधु होता है, त्रह्मवर्य से त्राह्मए होता है, ज्ञान से अुनि होता है, तपस्या करने से तापस होता है।

आष्यः—जिसके निर्मल अन्तः करण में समता-भावना की दिव्य प्योति जग उठती है, जो गञ्ज और मित्र पर समान भाव रखता है, ' अयं निजः परोवेति' अर्थात् ' यह मेरा है, यह दूसरे का है ' अथवा ' यह मेरा आत्मिय है यह पराया है ' इस भेद भावना को भूल जाता है, वही अमण का अन्तः करण समस्त संसार पर समान भाव रखता है। वह साम्य का सात्तात अवतार है। निन्दक और स्तोता उसके लिए समान हैं। सभी पर-प्राणी मात्र पर पकाचार वुद्धि रखने से वह अद्भुत शान्ति का रसास्वादन करता है।

व्रह्म अर्थात् आत्मा में रमण करने वाला और इन्द्रियों के मोगोपमोगों से सर्वधा विरक्त रहने वाला ब्राह्मण कहलाता है ब्राह्मण की विशेष व्याख्या पहले की जा चुकी है।

ज्ञान से मुनि होता है। संस्कृत भाषा के अनुसार जो मननशील हो। उसे मुनि कढा जाता है। अर्थात् जो अपना मन, आत्मचिन्तन में संलग्न रखता है, मन की स्व-च्छंदता को रोक देता है और आत्मा-अनात्मा का भेद-विज्ञान कर लेता है, वही मुनि कहलाता है।

जो इन्द्रियों का दमन करने के लिए, पूर्व संचित पापों को भस्म करने के लिए तथा शरीर संवंधी ममता का त्याग करने के लिए विविध प्रकार की वाह्य और आभ्यन्तर तप करता है, तपस्या के फल स्वरूप इस लोक में कीर्ति की कामना नहीं करता और परलोक में सांसारिक भोगोपभोग, ऋदि और ऐश्वर्य की इच्छा नहीं करता वही सच्चा तपस्वी है।

मूलः-कम्मुणा बंभणो होइ, कम्मुणा होइ खत्तिञ्रो । कम्मुणा वइसो होइ, सुद्धो हवइ कम्मुणा ॥२०॥

> छायाः-कर्मणा वाह्यणो भवति, कर्मणा भवति चत्रियः । कर्मणा वैश्यो भवति, ग्रुद्दो भवति कर्मणा ॥ २० ॥

[ २६६ ]

धर्म-ानेरूपख

शब्दार्थः---कर्म से ब्राह्मण होता है, कर्म से क्षत्रिय होता है, कर्म से वैश्य होता है और कर्म से शुद्ध होता है।

भाष्यः—वर्ण-व्यवस्था का आधार जैन संस्कृत में क्या है, इस वात को यहां स्पष्ट किया गया है।

कर्म शब्द अनेक अथों में प्रसिद्ध है । उनमें से यहां आ्रजीविका-निर्वाह के लिए की जाने वाली चृत्ति के अर्थ में कर्म शब्द का प्रयोग किया गया है। तात्पर्य यह है कि आजीविका के भेद से ही वर्णों में भेद होता है। जिन लोगों ने जन्म के आधार पर वर्ण-व्यवस्था की कल्पना की है, उनका प्रकारान्तर से यहां विरोध किया गया है।

समाज की सुव्यवस्था के लिए अथवा राष्ट्र के विकास के लिए कार्यों का विभाग द्वोना अत्युपयोगी होता है । किन्तु वह विभाग कर्त्तव्य के आधार पर ही हो सकता है।

जो पठन-पाठन आदि ज्ञान-प्रचार संवंधी कर्त्तव्य करता है वह व्राह्मण कह-लाता है। जो समाज की तथा राष्ट्र की रत्ता करता है, निर्वलों को सवलों द्वारा सताने से रोकता है, शत्रुओं के साथ देश की रत्ता के लिए जूकता है वह सेनापति, सैनिक आदि त्तत्रिय कहलाते हैं।

देश की श्रार्थिक स्थिति उन्नत बनाने के लिए जो लोग व्यापार करते हैं वे वैश्य कहलाते हैं। सेवा-वृत्ति श्रंगीकार करने वाले श्रद्र कहलाते हैं।

यहां यह स्पष्ट करदेना उचित होगा कि प्रत्येक व्यक्ति, समाज का एक श्रंग है। उसे अपने प्रत्येक व्यवहार में समाज के हित का ध्यान रखना चाहिए, क्योंकि समाज के हित में ही व्यक्ति का हित है और समाज के अहित में व्यक्ति का अहित है। अतपव सब वर्ण वालों को समाज के हित को अग्रस्थान में रखकर ही अपनी द्याजीविका चलाना चाहिए। उदाहरणार्थ—चत्रिय अपने स्वार्थ के लिए, अपनी सत्ता स्थापित करने की लालसा से प्रेरित होकर, शस्त्र का प्रयोग न करे। इसी प्रकार वैश्य पेसा कोई व्यापार न करे जिससे उसे लाभ होने पर भी देश को हानि पहुंचती हो। देश की हानि को भुलाकर अपना भला करने वाला कोई भी वर्ण चिरकाल तक सुखी नहीं रद्द सकता। समस्तनगर में आग लगने पर जैसे एक मकान का सदी-सलामत बचा रहना शक्य नहीं है उसी प्रकार देश का अनिष्ट होने पर किसी व्यक्ति या किसी वर्ण का अनिष्ट नहीं रुक सकता।

जव, जिस देश में, चारों वर्णों के व्यक्ति इस प्रकार सामाजिक भावना से प्रेरित होकर अपना-अपना कत्त्तव्य पूर्ण करते हैं, तव वह देश सम्पन्न, सुखी, खतंत्र एवं सन्तुप्ट रहता है।

इस संबंध की प्रसंगोपात्त चर्चा अन्यत्र की जा चुकी।

निर्ग्रेन्थ-प्रवचन-सातवां अध्याय समाप्तम्

\* ॐ नमः सिद्धेभ्य \*

निर्धन्थ-प्रवचन

॥ आठवां अध्याय ॥

ब्रह्मचर्य-निरूपण भगवान-उवाच-

मूलः-आलयो थीजणाइण्णो, थीकहा य मणोरमा । संथवो चेव नारीणं, तेसिं इंदियदंसणं ॥ १ ॥ कूइयं रूइअं गीअं, हासभुत्तासिआणि आ । पणीअं भत्तपाणं च, आइमायं पाणभोयणं ॥२॥ गत्तभूसणमिट्ठं च, कामभोगा य दुज्जया । नरस्सत्तगवेसिस्स, विसं तालउडं जहा ॥ ३॥

> छायाः—ग्रालयः स्त्रीजनाकीर्थः, स्त्रीकथा च मनोरमा । संस्तवश्चेव नारीणां, तासामिन्द्रिदर्शनम् ॥ १ ॥ क्रुजितं रुदितं गीतं, हास्यभुक्रासितानि च । प्रणीतं भक्षपानं च, घतिमात्रं पानभोजनम् ॥२॥ गात्रभूषणमिष्टं च, कामभोगाश्च हुर्जया । नरस्यात्मगवेपिणः, विषं तालपुर्टं यथा ॥ ३ ॥

शब्दार्थ:---स्त्रीजन से युक्त मकान में रहना, यनोरंजक स्त्री कथा कहना, स्त्री से खत्यन्त घनिष्ठता रखना---एक ही आसन पर बैठना, और स्त्रियों के अंगोपांग देखना। स्त्रियों सम्बन्धी मनोरम ध्वनि सुनना, रुदन सुनना, गीत सुनना, स्त्रियों के साथ पहले भोगे हुए भोगों का स्मरण करना, बल-वर्द्धक आहार या पान का सेवन करना, परिमाण से अधिक भोजन-पान करना। प्रियकारी शरीर-शुश्रूषा करना--शरीर को सजाना, यह सब कामभोग आत्म-गवेषणा करनेवाले ब्रह्मचारी पुरुष के लिए तालपुट नामक विष के समान सिद्ध होते हैं।

भाष्यः—सातवें अध्याय में धर्म का निरूपण किया गया है । ब्रह्मचर्य की साधना करने पर ही धर्म की आराधना होती है। ब्रह्मचर्य धर्म-किया में प्रधान है और तप में भी ब्रह्मचर्य सर्वश्रेष्ठ तप है । अतएव विस्तारपूर्वक उसका विवेचन करने के लिए यह पृथक् आध्याय कहा गया है। 285 7

यों तो प्रत्येक इन्द्रिय पर विजय प्राप्त करना अत्यन्त दुष्कर कार्य है, किन्तु अन्य इन्द्रियों की अपेक्ता स्पर्शनेन्द्रिय को जीतना अधिक कठिन है। वड़े-चड़े तपस्वी और योगी भी इसके आकर्षण से कभी-कभी विचलित हो जाते हैं। फिर भी सच्चा तपस्वी और सच्चा योगी वही है जिसने समस्त इन्द्रियों को अपना अनुचर वना लिया है।

स्पर्शनेन्द्रिय को वश में करना, वीर्य की रक्ता करना या स्त्री के संसर्ग का त्याग करना ब्रह्मचर्य का सर्व साधारण में प्रचलित अर्थ है। किन्तु उसके सूदम अर्थ पर दृष्टि डाली जाय तो प्रत्येक इन्द्रिय को जीतना और आत्म-निष्ठ वन जाना ब्रह्मचर्य का अर्थ है। जो महापुरुष स्पर्शनेन्द्रिय को पूर्ण रूप से जीत लेता है, वह शेष इंद्रियों को भी जीत लेता है। इसी कारण स्पर्शनेन्द्रिय रूप ब्रह्मचर्य पर विशेष वल दिया गया है। प्ररुत अध्याय में भी इसी अर्थ को मुख़्य रख कर ब्रह्मचर्य का विचार किया गया है।

जैसे खेत की रक्ता करने के लिए किसान खेत के चारों तरफ वाड़ लगा देता है, उसी प्रकार ब्रह्मचर्य की रक्ता के लिए शास्त्रकारों ने वाड़ों का विवेचन किया है। इनकी संख्या नौ है। इन वाड़ों की रक्ता करने से ब्रह्मचर्य की रक्ता होती है। यहां मूल गाधाओं में शास्त्रकार ने वाड़ों का स्वरूप वतलाया है। वह इस प्रकार है:--

(१) जिस मकान में विस्ती रहती है उसी मकान में अगर चूदा रहे तो चुदे की जीवन-लीला समाप्त हुए विना नद्दीं रद सकती, उसी प्रकार ज़िस मकान में कोई भी स्त्री रदती द्दो उसी मकान में अगर व्रह्मचारी पुरुष रद्दे ते। उसके व्रह्मचर्य का विनाश हुए विना नद्दीं रद्द सकता। अतप्व व्रह्मचारी पुरुषको स्त्री वाले मकान में निवास नद्दीं करना चाहिए।

(२) जैसे नीवू, इमली आदि खट्टे पदार्थों का नाम लेने से मुँह में पानी आ जाता है, इसी प्रकार स्त्री के वनाव श्रंगार, दावभाव, विलास आदि का वखान करने से---उसकी चर्चा करने से अन्तःकरण में विकार उत्पन्न हो जाता है। अतपव ब्रह्मचर्य की रत्ता की इच्छा रखने वाले पुरुष को स्त्री सम्वन्धी चर्चा वार्ता नहीं करनी चाहिए।

(२) सुना गया है कि जैसे चावलों के पास कच्चे नारियल रहने से उसमें कीड़े पड़ जाते हैं, अथवा आटे में भूरा कोला रखने उसका वन्ध नहीं होता, या पोदीना का अर्क, कपूर और अजवाइन का सत्व एकत्र करने से सब एकदम द्रावित हो जाते हैं, उसी प्रकार स्त्री-पुरुष एक ही आसन पर वैठें-दोनों में शारीरिक घनिष्ठता हो तो ब्रह्मचर्य का भंग हो जाता है। आतएव ब्रह्मचारी को स्त्री के साथ एक आसन पर नहीं वैठना और न घनिष्ठता ही वढ़ाना चाहिए। कहा भी है--

घृतकुम्भसमा नारी, तप्ताङ्गारसमः पुमान् । तस्माद् घृतञ्च वा वर्ह्ति च, नैकत्र स्थापयेद् सुघः ॥ अर्थात् स्त्री घी के घड़े के समान है और पुरुष जलते हुए अङ्गार के समान है। त्रतएव बुद्धिमान् पुरुष घी श्रौर अग्नि को एक स्थान पर न रक्खे—श्रर्थात् स्री श्रौर ब्रह्मचारी पुरुष एक ही स्थान पर न`रहें।

(४) जैसे सूर्य की ओर टकटकी लगाने से नेत्रों की हानि होती है, उसी प्रकार स्त्री के अंगोपांगों की ओर स्थिर दृष्टि से देखने से ब्रह्मचर्य की हानि होती है।

(४) जैसे मेघों की गर्जना-ध्वनि सुनने से मयूर का चित्त एकदम चंचल हो उठता है उसी प्रकार पर्दा, दीवाल आदि की ओट में रहे हुए दम्पती के कामुकतापूर्ण शब्द श्रवण करने से ब्रह्मचारी का अन्तःकरण विचलित हो उठता है। अतएव ब्रह्म-चारी को इस प्रकार के शब्द-श्रवण से बचना चाहिए। इसी प्रकार रुदन, गीत और हास्य-विनोद के शब्दों को भी नहीं सुनना चाहिए।

(६) किसी वृद्धा के यहां कुछ पथिक छाछ पीकर चले गये। उनके चले जाने के पश्चात् वृद्धा ने तक (छाछ) देखा तो उसमें साँप निकला। छह महीनेके अनन्तर वे पथिक उल वृद्धा के यहां लौटे तो उन्हें जीवित देख कर अत्यन्त प्रसन्न हुई, क्योंकि वह जानती थी कि सर्प के विष के प्रभाव से सब पथिक काल के प्रास वन गये होंगे। उलने उन पथिकों से कहा—बेटा ! मैं समकती थी—अव तुम्हारे कभी दर्शन न होंगे, क्योंकि जो तक तुमने पिया था उसमें मरा साँप निकला था। तुम्हें जीवित देख कर अब मेरे हर्ष का पारावार नहीं है।' इतना सुनते ही सब के सब पथिक मृत्यु को प्राप्त हुए। इस उदाहरण से यह स्पष्ट है कि पहले भोगे हुए भोग का स्मरण भी अत्यन्त अनिष्टकारक होता है। अतएव ब्रह्मचारी पुरुष को पहले भोगे हुए भोगों का स्मरण नहीं करना चाहिए, इससे ब्रह्मचर्य का विनाश हो जाता है।

(७) जैसे सन्निपात रोग से पीडित पुरुष को मिष्टान आदि खिलाने से उसके जीवन का शीव्र अन्त हो जाता है उसी प्रकार सदा सरस और पौष्टिक आहार करने से ब्रह्मचर्य का अन्त हो जाता है। अतपव ब्रह्मचारी पुरुष को गरिष्ठ पदार्थों का सदैव उपयोग नहीं करना चाहिए।

(८) जैसे एक सेर की हॅंडिया में सवा सेर खिचड़ी पकाने से हॅंडिया फूट जाती है, उसी प्रकार मर्यादा से अधिक आहार करने से, प्रमाद के कारण व्रह्मचर्य का भंग हो जाता है।

(१) जैसे दीन-दरिद्र व्यक्ति के पास चिन्तामणि रत्न नहीं ठहरता, उसी प्रकार स्नान, मंजन, सिंगार श्रादि के द्वारा श्राकर्षक रूप बनाने से ब्रह्मचर्य नहीं ठहरता।

जैसे तालपुट नामक विष जीवन का अन्त कर देता है, उसी प्रकार पूर्वोक्क स्त्री कथा आदि ब्रह्मचर्य रूपी जीवन का अन्त कर देते हैं। अतपव जो शाक्ति-सम्पन्न वनना चाहते हैं, वीर्य-लाभ के द्वारा आध्यात्मिक शुद्धि की वांछा रखते हैं, उन्हें इन सवका त्याग करना चाहिए।

वद्यचर्य की साधना का मार्ग अत्यन्त नाजुक है। इन्द्रियां चंचल होती हैं। साधक अपनी साधना में तनिक भी असावधान हुआ नहीं कि इन्द्रियां स्वच्छन्द हो कर विचरण करने लगती हैं और युग-युग की साधना का सर्वनाश कर डालती हैं। अतपव सतत् सावधान रह कर इन्द्रियों पर श्रंकुश रखना चाहिए और साधना से च्युत करने वाले निमित्तों से प्रतित्तण वचते रहना चाहिए।

## मूलः-जहा कुन्कुडपोञ्चस्स, निच्चं कुललञ्चो भयं । एवं खु बंभयारिस्स, इत्थविग्गहञ्चो भयं ॥ ४ ॥

छायाः---यथा कुक्कुटपोतस्य, नित्यं कुललतो भयम् । एवं खलु ब्रह्मचारिग्रः, स्त्री विग्रहतो भयम् ॥ ४ ॥

शव्दार्थः—जैसे सुर्गे के वच्चे को बिल्ली से सदैव भय वना रहता है, इसी अकार निरसन्रेह त्रह्मचारी को स्त्री के शरीर से भय रहता है।

भाष्यः-ब्रह्मचर्य के पथ में आने वाली वाघाओं का विशेष रूप से परिचय देने के अर्थ सूत्रकार ने यह कथन किया है।

जैसे मुर्गे का बच्चा अगर सावधानी से न रहे या न रक्षा जाय तो विताव किसी भी चए उसके प्राण हरए कर सकता है, इसी प्रकार स्त्री के शरीर से ब्रह्म-चारी पुरुष के ब्रह्मचर्य को सदा खतरा रहता है। अगर ब्रह्मचारी सदैव सावधान न रहे तो किसी भी समय उसके ब्रह्मचर्य का अन्त हो सकता है। प्रतिच्तए ब्रह्मचारी को सावधान रहना चाहिए, यह वताने के लिए सूत्रकार ने निच्चं ( नित्य ) शब्द का प्रयोग किया है। कोई-कोई वाधा ऐसी होती है जिससे चिरकाल में किसी गुए का विनाश होता है, पर ब्रह्मचर्य सम्वन्धी वाधा चए भर में ही ब्रह्मचर्य का विनाश कर डालती है।

पुरुष की प्रधानता से इस प्रकरण में ब्रह्मचर्य का कथन किया गया है, इसी कारण स्त्री कथा, स्त्री शरीर श्रादि को ब्रह्मचर्य का वाधक कहा है। स्त्रियों के लिप इससे विपरीत यथायेग्य समक लेना चाहिए। जैसे ब्रह्मचारी पुरुष को स्त्री कथा श्रादि का त्याग करना श्रावश्यक है, उसी प्रकार ब्रह्मचारिणी स्त्री को पुरुष कथा श्रर्थात् पुरुषों के सौन्दर्य श्रादि के वखान का परित्याग करना चाहिए। ब्रह्मचारिणी को पुरुष शरीर से सदैव खतरा रहता है।

स्त्रकार ने विलाव से कुक्कुट को भय रहता है पेसा न कहकर कुक्कुट के वच्चे को भय रहता है, ऐसा कहा है। इसका तात्पर्य यह है कि वच्चे में प्रौढ़ता का अभाव होता है और वह सहज ही विलाव का श्राहार वन सकता है, उसमें अपने वचाव का सामर्थ्य नहीं होता। इसी प्रकार स्त्री के सौन्दर्य विशिष्ट शरीर को देखने से ब्रह्मचर्य की साधना में लगा हुआ साधक पुरुष भी ब्रह्मचर्य की रत्ता करने में सामर्थ्यहीन हो जाता है, क्योंकि वह साधना में प्रयत्नशील है—साधना को सम्पन्न नहीं कर पाया है।

स्ती शरीर के दर्शन से ब्रह्मचर्य-विनाश का भय रहता है, निश्चित रूप से

[ 308 ]

ब्रह्मचर्य नहीं हो जाता, यह श्रभिप्राय प्रकट करने के लिए सूत्रकार ने 'भय' शष्द्र को स्थान दिया है। भय का प्राबहूय प्रकट करने के उद्देश्य से एक ही गाथा में दो बार 'भय' शब्द का प्रयोग किया गया है।

#### मूलः-जहा विरालावसहस्स मूले, न मूसगाणं वसही पसत्था । एमेव इत्थीनिलयस्य मज्मे, न बंभयारिस्स खमो निवासो ॥ ५ ॥

छायाः—यथा विडात्तावसथस्य मूत्रे, न मूपकाणां वसतिः प्रशस्ता । एवमेव स्त्रीनित्तयस्य मध्ये, न ब्रह्मचारिणः चमो निवासः ॥ ४ ॥

शब्दार्थ:---जैसे बिलावों की बस्ती के सन्निकट, चूहों की बस्ती चूहों के लिए कल्याण-कारी नहीं है, उसी प्रकार छियों के निवास स्थान के बीच जह्मचारी पुरुष का निवास करना भी कल्याणकर नहीं है।

भाष्यः—यहां पर ब्रह्मचर्य की रत्ता के लिए विपत्ति रूप निवास-स्थान के विषय में कथन किया गया है।

विलावों के बीच रहने वाले चूहे कितने दिन सकुशल जीवित रह सकते हैं ? उनका जीवन किसी भी चए नष्ट हो लकता है। इसी प्रकार सिंयों के निवास-स्थान के बीच श्रगर ब्रह्मचारी पुरुष निवास करे तो उसका ब्रह्मचर्य कब तक झखांडित रह सकेगा ? वह किसी भी चुँख खांडित हो सकता है । अनादिकालीन विषय-वासना से वासित मन को इस वासना से सर्वथा मुक्त बनाने के लिए प्रवल पुरुषार्थ की आव-श्यकता होती है। जो पशु दो-चार बार इरित धान्य से परिपूर्ण खेत में चर लेता है, उसे यूथ में रहकर साधारण घास से संतोष नहीं होता । वह गोपालक की आंख बचाकर, उसी खेत में दौड़ जाता है श्रोर वहीं जाकर धान्य भन्नए करता है । दो-चार वार धान्य-भक्तए करने से ही जब पशु में यह वासना घर वना लेती है, तब श्रनादिकाल से मैथुन-वासना से वासित मन को, उस वासना से मुक्त करने में कितना प्रयत्न, कितनी शक्ति, कितनी जागरुकता और कितनी तत्त्वीनता की आवश्य-कता है, यह स्वयं समझलेना चाहिए। विषयवासना का दास, मन अवसर पाते ही वासना के सागर में पुरुष को डूवादेता है। जैसे उजाड़ करने वाली गाय बध-बंधन आदि अनेक क्लेशों का पात्र वनती है, उसी प्रकार मन को अनेक क्लेश सहन करने पड़ते हैं। गाय के साथ, गाय के खामी को भी दंड भुगतना पड़ता है, इसी प्रकार मन के साथ, आत्मा को भी इस लोक में तथा परलोक में अत्यन्त घोर यातनाएँ सहनी पड़ती हैं। जैसे उजाड़ करने वाली गाय के गले में ठेंगुर ( मोटी-सी लकडी ) डाल दिया जाता है, जिससे वह शीव इघर-उघर नहीं भाग सकती. इसी प्रकार मन को रोकने के लिए तप रूपी ठेंगुर डालना चाहिए । इस तरह विविध प्रयत्नों द्वारा

ब्रह्मचर्य-निरूपए

मन का निरोध करने वाला श्रौर मनोविकार उत्पन्न करने वाले निमित्त कारणों से सदा वचने वाला पुरुष श्रपने ब्रह्मचर्य रूपी श्रनुपम रत्न की रत्ता करने में सफलता प्राप्त करता है।

#### मूलः-हत्थपायपडिच्छिन्नं, कन्ननांसावेगपिञ्चं । ञ्चवि वाससयं नारिं, बंभयारी विवजण् ॥ ६ ॥

छायाः-हस्तपाद प्रति चेदनां, कर्णनासा विकहिपतास्। श्रपि वर्षशतिकां नारी, व्रह्मचारी विवर्जयेत्॥ ६॥

शब्दार्थः--जिसके हाथ-पैर कटे हुए हों, कान-नाक विकृत चाकार वाले हों, और वह सौ वर्ष की उम्र वाली बुढ़िया हो तो भी ब्रह्मचारी पुरुष उस से दूर ही रहे।

भाष्यः — यहां भी ब्रह्मचर्य-रत्ता का उपाय वताया गया है । जैसे बहुत दिनों का भूखा मनुष्य भद्द्याभद्त्य का विचार भूल जाता है और भूख से विद्वन होकर उच्छिष्ट भोजन भी खा लेता है, उसी प्रकार मन कामान्ध होकर योग्यायोग्य का वि-चार नहीं करता । इसलिए सूत्रकार कहते हैं कि जिस स्त्री के हाथ-पैर छेद डाले गये हों, जिसके कान और नाक भी कट गई हो या चिछत छाकार वाली हो, अर्थात् जो स्त्री के रूप में लोथ हो, उस पर भी विषय-वासना का भूखा मन अनुरक्त हो जाता है । अतएव ब्रअचारी पुरुष ऐसी सौ वर्ष की वृद्धा से भी दूर ही रहे । उसके साथ संसर्ग न रक्खे। उससे परिचय न करे ।

यहां पर भी स्त्री शब्द से पशु-स्त्री आदि का प्रहण करना चाहिए। स्त्रियों के लिप इन्हीं विशेषणों से विशिष्ट सौ वर्ष का वूढ़ा पुरुष त्याज्य है, ऐसा समझना चाहिए।

## मूलः-अंगपचंगसंठाणं, चारुत्ववियपोहिञ्चं। इत्थीणं तं न निज्माए, कामरागविवड्ढणं॥७॥

भाष्यः---स्त्रियों के श्रंगों की वनावट को, उनके सौन्दर्य को तथा स्त्रियों की मनोहर वोली पवं नेत्रोंके कटाल आदि को देखने-सुनने से व्रह्मचारी पुरुष की दवी हुई काम-वासना उसी प्रकार जाग उठती है जिस प्रकार राख से दबी हुई आश्न वायु के लगने से प्रदीप्त हो जाती है। अतएव व्रह्मचारी इन सब की और दृष्टिपात भी न करे। ब्रह्मचारिणी सती, पुरुषों के अंगोंपांग तथा मधुर स्वर आदि के ओर ध्यान न देवे।

## मूलः-णो-रक्खसीसु गिज़्मिजा,गंडवच्छासुऽणेगाचित्तासु । जाञ्चो पुरिसं पलोभित्ता,खेलांति जहा वा दासेहिं ॥८॥

छायाः—नो राचसीषु गृध्येत्, गण्डवच्नस्स्वनेकचित्तासु । याः पुरुषं प्रलोभय्य, क्रीडन्ति पथा वा दातैः ॥ म ॥

शव्दार्थः--फोड़े के समान वल्कस्थल वाली, चंचल चित्त वाली या अनेक पुरुषों में आसक्त चित्त वाली राक्षसी स्त्रियों में-कुलटा तथा वेश्याओं में यृद्ध नहीं होना चाहिए, जो पुरुष को मुग्ध करके उनसे दासों के समान क्रीड़ा करती हैं।

भाष्यः— ब्रह्मवारी पुरुष को सामान्य स्त्रियों के साथ संसर्ग न रखने का, उनके समीप निघास न करने का तथा उनके अंगोंपांग आदि को न निरखने का उपदेश देने के पश्चात् यहां रात्तसी के समान व्यभिचारिणी स्त्रियों में आसक्त न होने का उपदेश दिया है। व्यभिचारिणी स्त्रियां तथा वेृश्याएँ पुरुषों को श्रपनी ओर, विविध प्रकार के कामोत्तेजक द्दाव-भाव, भौंद तथा नेत्र के विकार आदि के द्वारा आकर्षित करतीं हैं किर उन्हें श्रपना बनाकर कीड़ा करती हैं।

सूत्रकार ने पेसी ख़ियों का राज्तसी शब्द से उन्ने बास्तविक स्वरूप का निद-का नहीं वरज विरक्ति का सूचक है और साथ ही उनके वास्तविक स्वरूप का निद-र्शक भी है। जैसे राज्तसी पुरुष को चूस लेती है और अपनी तृष्ति करती है इसी प्रकार दुराचारिणी स्त्रियां भी अपनी वासना-तृप्ति करती है ख़ियां भी अपनी वासना- तृष्ति के लिए पुरुषों की शक्ति को चूस लेती हैं। यही नहीं, इनके फंदे में फॅसने वाला पुरुष अपनी प्रतिष्ठा, मान-सन्मान, सम्पत्ति आदि सर्वस्व से हाथ घो वैठता है। वह इस लोक से भी जाता है और परलोक से जाता है। इस लोक में इन्द्रिय-छेद, नपुंसकता आदि का पात्र बनता है और परलोक में भयंकर नारकीय दुःख सहन करता है। इससे भी आधिक अनर्थ जिनके संसर्ग से होते है उन्हें राज्तसी कहना अनुचित नहीं है।

सूत्रकार ने उन स्त्रियों के स्तनों को फोड़ों की उपमा दी है । फोड़ों का दर्शन जैसा चीभरस है उसी प्रकार ब्रह्मचारी पुरुष के लिए स्तनों का दर्शन भी वीभरस प्रतीत होता है । अनेक श्रंगार रस प्रेमी कवि स्तनों की झनेक सुन्दर उपमाएँ देकर चर्णन करते हैं । कोई उन्हें सोने के घड़े वताकर नीलम के ढक्कन से ढंके हुए वत-लाते हैं, कोई किसी फल के समान चित्रित करते हैं । ऐसे श्रंगारी कवि स्वयं गड़हे में गिरने वाले श्रंघों को एक धका देने के समान व्यवहार करते हैं । वे स्व-पर का श्रहित करते हैं श्रोर काम वासना को उत्तेजित करके कला की सत्यता, शिवता एवं सुन्दरता का घात करते हैं । 'सब्वा कला धम्मकला जिएइ ' अर्थात् घर्म की कला सब कलाश्रों में श्रेष्ठ है । इस सिद्धान्त के झनुसार धर्म-हीन कला निरुष्ट पंक्ति में स्थान पाने योग्य है ।

[ ३०३ ]

ि ३०४ ]

दुराचारिणी स्तियां तथा वेश्यापं अनेक-चित्ता होती हैं। अनेक चित्ता के दो शर्थ हैं—अनेक पुरुषों में श्रासकत चित्त वाली एवं चंचल चित्तवाली । वेश्या कभी किसी पुरुष में एकाप्र-मनस्का नहीं होती। पुरुष उसका खिलौना है । धन लुटना उसका व्यवसाय है। जिससे जब ज्यादा धन की प्राप्ति होती है, तव वह उसी की वन जाती है और कुछ ही चाणों के पश्चात् किसी और की हो रहती है। किसी कवि ने ठीक ही कहा है:—

> जात्यन्धाय च दुर्मुखाय च जराजीर्णाखिलांगाय च, झामीणाय च दुष्कुलाय च गलत्कुष्टामिभूताय च। यच्छान्तीषु मनोहरं तिजवपुर्लदमीलवश्रद्धया, परायस्त्रीषू विवेककलपलतिकाशस्त्रीषू रज्येत कः ?॥

अर्थात् जो वेश्याएँ थोड़ा सा घन प्राप्त करने के लिए, जन्मांघ, दुर्मुख, वृद्धा-वस्था के कारण शिथिल श्रंग वाले, गँवार, श्रकुलीन, कोढ़ी श्रादि सभी प्रकार के पुरुषोंको श्रपना सुन्दर शरीर सौंप देती हैं, झतएव जो विवेक रूपी कल्पलता को काटने के लिए कुठार के समान हैं, उन वेश्याश्रों पर कौन बुद्धिमान पुरुष श्रनुरक्त होगा ? श्रर्थात कोई भी नहीं-

. श्रौर भी कहा है—

श्रान्यस्मै दत्तसङ्केता, याचतेऽन्यं स्तुते परम्।

अन्यश्चित्ते परः पार्श्वं, गणिकानामहो नरः ॥

कुलटा स्त्रियां या वेश्याएँ किसी सत्पुरुष के हृदय में कदाचित् स्थान पा लेती हैं तो उसके भी समस्त सद्गुणों का खर्वथा-समूल विनाश कर डालती हैं। कपटा-चार, कठोरता, चंचलता, कुशीलता आदि उनके स्वभाव-सिद्ध दोष हैं। वास्तव में उनके दोषों का पूर्ण रूप से वर्णन होना ही संभव नहीं है। ऐसा समझकर विवेकी पुरुषों को ऐसी स्त्रियों पर जरा भी अनुराग नहीं करना चाहिए और न उनकी प्रतीति करनी चाहिए।

यह स्तियां अनेक प्रकार के प्रलोभनों के पाश फैलाकर पुरुषों को उनमें फँसा लेती हैं। जव पुरुष उनके पाश में फँस जाता है तब उसकी दशा एक दास के समान हो जाती है। क्रीत दास जैसे अपने स्वामी के इशारे पर नाचता है, उसी प्रकार वह पुरुष उन स्तियों के इशारे पर चलता है। वह धर्म-कर्म को विस्मरण कर बैठता है, लोक-लज्जा को तिलांजलि दे देता है, विश्वासघात करता है, अपनी प्रीतिपात्री की कामनापूर्ति के लिए चोरी, जूत आदि निन्दनीय कार्यों में प्रवृत्ति करने लगता हैं। ह है कि उसे देखकर ही लोग घुणा व्यक्त करने लगते हैं। वह सभ्य और प्रतिष्ठित पुरुषों के समीप भी नहीं फटक सकता। इन अनथों से बचने के लिए सूत्रकार ने अमोघ धन बताया है कि 'नो रक्खसीसु गिडिभडजा' अर्थात् इन राज्ञसियों में अनुराग न करो—इनसे बचते रहो।

मूलः-भोगामिसदोसविसत्रे, हियनिस्सेयस बुद्धिवोच्चत्थे । बाले य मंदिये मूढे, बज्फइ मच्छिया व खेलम्मि ॥६॥

छायाः---भोगामिंषदोषविषयणेः, हित्तनिश्रेयसवुद्धिविपर्यस्तः । बालश्र मन्द्री सूढः, बध्यते मचिकेव श्रेष्माणि ॥ ६ ॥

शब्दार्थ:--भोग रूपी मांस में, जो ज्ञात्मा को दूषित करने के कारण दोष रूप है, ज्ञासक रहने वाला तथा हितमय सोक्ष को प्राप्त करने की बुद्धि से विपरीत प्रवृत्ति करने चाला, धर्म-क्रिया में ज्ञालसी, सोह में फँसा हुत्रा, जज्जानी जीव, कर्मों से ऐसे वॅंध जाते हैं जैसे मक्खी कफ्र में फँस जाती है।

आष्यः—विषय-कोग आत्मा को दूषित करने वाले हैं और उनमें जो आसकत होता है वह मोक्त के मार्भ से विपरीत चलने लगता है, धर्मकिया में प्रमादशील वन जाता है, सूड़ वन जाता है और हेयोपादेय के विवेक से अष्ट हो जाता है । तात्पर्य यह है कि विषय भोग उमयलोक में छहितकारी हैं । इस लोक में विषयी मनुष्य एक दूसरे का श स्त्रों से घात करते देखे जाते हैं । विषयासक्त पुरुष शस्त्रों को, धर्म को, और परस्परागत सदाचार को ताक में रख देता है । परलोक में महामोह रूपी घोर अंधकार में और वातना के कारखभूत नरक आदि स्थानों में पड़कर अपना आहित करता है । अतयव विषयभोग मयंकर हैं, दाइए हैं, असाता के जनक हैं । आत्मा का ईहित चाहने वाले प्रत्येक पुरुष को इनसे निवृत्त होना चाहिए । जो लोग विषयभोग से धनिवृत्त नहीं होते उनकी वही दशा होती है जैसे कफ़ में फँसी हुई मक्सी की होती है ।

#### मूलः-सर्बं कामा विसं कामा, कामा आसी विसोवमा । कामे पत्थेमाखा, अकामा जांति दुग्गई ॥ १० ॥

छायाः---शहयं कामा विषं कामाः, कामा छाशी विषोपमा । कामान् प्रार्थवमाना, छकामा यान्ति दुर्गतिस् ॥ १० ॥

शब्दार्थः--काम-भोग शल्य के समान हैं, काम-भोग विप के समान हैं, काम-भोग इष्टि विष सर्प के समान हैं। काम-भोग की अभिलाषा करने वाले, कास-भोग न भोगने पर भी दुर्गति पाते हैं।

आण्यः-कामस्रोग का वास्तविक स्वरूप वतलाते हुए स्त्रकार ने तीन उपमादें दी हैं।

कामभोग शल्य अर्थात् काँटे के समान हैं। जैसे शरीर के किसी अंग में कांटर लगवे पर खमस्त शरीर ही वेदना से व्याकुल-सा रहता है और जब तक कांटा नहीं

व्रह्मचर्य-निरूगण

निकल जाता, तब तक वह वेदना बनी ही रहती है। इसी प्रकार कामभोग की आभे-लाषा होने पर तन-मन में व्याकुलता उत्पन्न होती है। इस प्रकार की विचित्र वेचैनी का श्रतुभव होता है और किसी भी काम में मन निमन्न नहीं होता।

इतने श्रंश में समानता होने पर भी दोनों में कुछ विषमता भी है। कांटा केवल पक ही लोक में किंचिन्मात्र दुःख देता है, पर कामभोग परलोक में भी पीड़ा पहुंचाता है। कांटा निकल जाने के पश्चात् थोड़ी देर में श्रसाता मिट जाती है, पर कामभोग भोग लेने पर भी भोग की श्रभिलाषा नहीं मिटती है। जैसे आग्ने में घृत की आहुति देने से वह श्रधिक उग्र होती है उसी प्रकार विषयभोग भोगने से भोगाभिलापा की वुद्धि ही होती है। यहा भी है—

> न जातु कामः कामानामुपभोगेन शाम्यति । इविषा कृष्णवत्मेव भूय एवाभिवर्धते ॥

इस्ं रुरोक का आशय उत्पर आ चुका है।

कामभोग विष के समान हैं। जैसे विष का भत्तण करने वाला पुरुष पहले मूर्छित होता है और अन्त में प्राण त्याग देता है, उसी प्रकार विषयभोग की इच्छा अन्तःकरण में उद्भूत होते ही मनुष्य पहले मोह-मुग्ध हो जाता है—हिताहित की पहचान नहीं कर सकता। अन्त में संयम रूप जीवन से हाथ घो चैठता है। विष-भत्तण से शरीर को ही हानि पहुंचती है, आत्मा को नहीं। किन्तु विषयभोग से शारीरिक हानि होती है, आत्मिक हानि होती है, घर्म की हानि होती है, इसलोक में हानि होती है और परलोक में भी हानि होती है। अतएव विषयभोग विष की अपेजा भी अधिक भयानक है। कहा भी है—

> विषस्य विषयाणाञ्च, दृश्यते महदन्तरम् । उपमुक्तं विषं हन्ति, विषयाः स्मरणादपि ॥

अर्थात् विष में और विषयों में यह बड़ा अन्तर है कि विष तो उपयोग करने के पश्चात् ही द्रव्य प्राणों का नाश करता है, पर विषय तो उनका स्मरण करते ही भाव प्राणों को नष्ट कर देते हैं।

कामद्दष्टि विष सर्प के समान हैं। दृष्टि विष सर्प जिस पुरुष की श्रोर दृष्टि दौड़ाता है, उसी पर उसके विष का प्रभाव हो जाता है। यह सर्प समस्त सर्प-जाति में श्रत्यन्त भयंकर होता है। इस सर्प की दृष्टि से जैसे जीव के जीवन का श्रन्त हो जाता है, उसी प्रकार विषयधोगों की श्रोर दृष्टि जाने से ही जीवों के धर्भ-जीवन की समाप्ति हो जाती है।

सूत्रकार स्वयं विष आदि से काम की विशेषता प्रकट करते हुए कहते हैं कि, काममोग न करने पर भी, केवल काम की कामना मात्र से ही दुर्गति की प्राप्ति होती है। पेसे सर्वथा छहितकर, आदि और अन्त में असाता के उत्पादक काम का परि-त्याग करना ही अेयस्कर है-इसीमें आत्मा का प्रकान्त विकास है। छायाः--ज्ञणमात्रसौख़्या बहुकालदुःखाः, प्रकामदुःखा श्रनिकम्मसौख़्या । संसारमोत्तस्य विपत्तभूताः, खानिरनर्थांनां तु कामभोगाः ॥ ११ ॥

शब्दांधैः---कामभोग चएएसर सुख देनेवाले हैं और बहुत समयतक दुःख देनेवाले हैं। कामभोग अत्यल्प सुख देनेवाले हैं और अत्यन्त दुःख देने वाले हैं। ये संसार से सुक्त होनेवाले के लिए निपक्ष्मूत हैं अर्थात् विरोधी हैं और अनर्थों की खान हैं।

भाष्यः — चक्तु और श्रोत्र इन्द्रिय के विषय काम कहलाते हैं श्रौर स्पर्शन, रसना तथा झाण इन्द्रियके विषय भोग कहलाते हैं । यहां पर सूत्रकार ने कामभोगों की सुखप्रदता और दुःखप्रदता की तुलना की है।

काम भोग एक इए भर सुख देते हैं और चिरकाल पर्यन्त दुःख देते हैं। जैसे अधु से लिप्त तलवार की घार जैंभ से चाटने पर पल भर मघु का मिठास अनुभव होता है किन्तु जिह्ला कटने से घोर वेदना चिरकाल तक होती रहती है, उसी प्रकार कामभोग भी इए भर की तृष्ति का आनन्द देकर अनेक भव-भवान्तर तक दुःख देते हैं। काम-भोग की अभिलापा और गृद्धि से जो चिकने कमों का बंध होता है, वह वंध जब जितने भवोंतक जीए होने पर छूट नहीं जाता तव तक दुःख भोगना पढ़ता है। अधवा जैसे कुत्ता सुखी हड्डी अपने दांतों से चवाता है और दांतों से निकलने वाले रझत को पीता हुआ यही समझता है कि वह हड्डी का रक्त चूस रहा है, इसी प्रकार संसारी जीव विषय-भोगजन्य सुखाभास में ही सुख की कल्पना कर दुःख को आमंत्रए देता है। अतएव कहा गया है कि काम-भोग आत्यन्त आहए सुख देते हैं और बहुत आधिक दुःख देते हैं।

काम-भोग संसार-मोच्च के विरोधी हैं अर्थात् जन्म-जरा-मरण रूप संसार से छुटकारा जाने से वाधक होते हैं।

मूल में ' संसार मोक्खस्स ' पाठ है । इस पद से दो आशय निकलते हैं। अथम यह कि काम-भोग संसार से मोच ( मुक्ति ) पाने में बाघक हैं और दूसरा यह अके संसार और मोच-दोनों के विरोधी हैं। ' संसारख्य मोच्च्छा, इति संसारमोचौ, जयोः संसार मोच्चयोः ' इस प्रकार हन्द खमाप्त करने से उस्त ब्रर्थ भी फल्लि होता है।

प्राकृतभाषाओं में दिवचन का अभाव होने से ' संसार मेक्खरस ' ऐसा अयोग किया गया है, अथवा वहुवचन के अर्थ में एक वचन प्रयुक्त हुआ है। इस अर्थ का तात्पर्य यह है कि काय-भोग संसार में भी दानिजनक हैं और मोच के भी बाधक हैं। कामी और भोगीजन न तो संसार में ही शान्ति और साता का अनुभव कर पाते हैं, न मोच ही प्राप्त करते हैं।

इस प्रकार काम-भोग विविध प्रकार के शारीरिक, मानसिक एवं श्राध्यात्मिक श्रनथौं की खानि हैं। काम-भोगों से क्या-क्या अनर्थ होते हैं, यह बात प्राचीन कथानकों से स्पष्ट है। रावए श्रादि के दृष्टान्तो को कौन नहीं जानता ?

## मूलः--जहा किंपागफलाणं परिणामो न सुन्दरो । एवं भुत्ताण भोगाणं, परिणामो न सुन्दरो ॥१२॥

छायाः--- यथा किम्पाकफत्तानां, परिणामो न सुन्दरः । एवं भुक्तानां भोगानां, परिणामों न सुन्दरः ॥ १२ ॥

राब्दार्थ:--जैसे किंपाक फल के मक्षण का परिणाम अच्छा नहीं होता, उसी प्रकार भोगे हुए भोगों का परिणाम अच्छा नहीं होता।

भाष्यः--किंपाक नामक फल खाने में खादिष्ट होता है, खूंघने में सुगंध युक्त होता है, और देखने में अत्यन्त सुन्दर दिखाई देता है, किन्तु उसका भक्तए करना हलाहल विषका काम करता है। बाह्य सौन्दर्य से मुग्ध होकर जो उसका भोग करता है वह प्राणों स हाथ घो वैठता है। इस प्रकार उसके भक्तए का जीवन-विनाश रूप अत्यन्त अनिष्ट परिएाम होता है। इसी प्रकार ओगे हुए ओगों का परिणाम भी अतीव आनिष्टजनक है। भोग भी ऊपर से बड़े लुमावने, आनन्ददायी, तृत्ति कारक और मधुर से प्रतीत होते हैं, पर उनका नतीजा बड़ा बुरा होता है। कहा भी है--

> रज्यमापातमात्रे यत्, परिणामेऽति दारुणम् । किंपाकफल संकाशं, तत्कः सेवेत मैथुनम् १ ॥

अर्थात् जो मैथुन पहले-पहल रमणीय मालूम होता है परन्तु परिणाम में ग्रत्यन्त भयंकर होता है, ग्रतएव जो किंपाक वृत्त के समान है, उसे कौन विवेकशील पुरुष सेवन करेगा ?

काम और भोग शब्द के अर्थ में सूरम रूप से भेद है, फिर भी दोनों शब्द पर्याय रूप में भी प्रयुक्त होते है अतएव यहाँ सिर्फ भोग शब्द का प्रयोग किया गया है। अथवा भोग शब्द 'काम' का भी उपलत्तए है।

# मूलः-दुपरिचमा इमे काया, नो सुजहा अधीरपुरिसेहिं। अह संति सुव्वया साहू, जे तरांति अतरं वणिया व॥१३॥

छायाः—दुःपरित्याज्या इमे कामाः, न सुत्यजा अधीर पुरुषैः । अथ सन्ति सुव्रताः साधवः, ये तरन्त्यतरं वणिकेनैव ॥ १३ ॥ श्राव्दार्थः—यह काम-भोग जीवों द्वारा अत्यन्त कठिनता से छोड़े जा सकते हें, कायर पुरुष इन्हें सरलता से नहीं त्याग सकते। हाँ, जो सुव्रती साधु हैं वे इस अन्तर संसार सागर को वण्णिक की तरह तर जाते हैं अर्थात् विषय-भोग का सर्वथा त्याग कर देते हैं।

भाष्यः-जो महापुरुष ही वीर हैं, जिन्होंने श्रपने अत्यन्त शक्तिशाली मन पर विजय प्राप्त करली है, जो सम्यक् प्रकार से वीतराग भगवान् द्वारा प्ररूपित वतों का श्रनुष्ठान करते हैं, वही कामओगों का त्याग कर सकते हैं। इससे विपरीत जो श्रधीर हैं श्रर्थात् जिनका चित्त चंचल है, श्रात्मनिष्ठ नहीं वन सका है, वे कामभोगों का त्याग नहीं कर सकते।

कामओगों का त्याग करने के लिए मन की स्थिरता अत्यन्त आवश्यक है। जो अपने मन को अपनी इच्छा के अनुसार नहीं चलाते किन्तु मन के अनुसार आप चलते हैं—जो मन के दास हैं, इन्द्रियां जिन पर शासन करती हैं, वे कामभोगों से कदापि मुक्त नहीं हो सकते हैं। अतएव कामभोगों का त्याग करने के लिए मन को और समस्त इन्द्रियों को अपने वश में करना चाहिए। इन्हें कावू में किये विना विषयभोग से छुटकारा नहीं मिलता।

## मूलः-उवलेवो होइ भोगेसु, अभोगी नोवलिप्पइ । भोगी भमइ संसारे, अभोगी विष्पमुच्चइ ॥१४॥

छायाः---उपलेपो भवति भोगेषु, श्रभोगी नोपलिप्यते । भोगी अमति संसारे, श्रभोगी विप्रसुच्यते ॥ १४ ॥

शव्दार्थः--भोग भोगने से कमीँ का बंध होता है। अभोगी कमीँ से लिप्त नहीं होता। भोगी संसार में भ्रमण करता है, अभोगी संसार से मुझ्त हो जाता है।

भाष्यः—भोग कर्म-बंध के कारए हैं । सर्वप्रथम जब भोगों को भोगने की श्रभिलाषा उत्पन्न होती है तब रागजन्य कर्मों का बंध होता है। तदनन्तर मनुष्य भोग सामग्री संचित करने के लिए उद्यत होता है तो नाना प्रकार का आरंभ-समारंभ करता है। उससे भी कर्मों का वंध होता है। आरंभ-समारंभ करने पर भी यदि सामग्री का संचय न हुआ तो विविध प्रकार का पश्चात्ताप होता है, उससे भी कर्म-वंध होता है। सामग्री-संचय हो गयी तो भोगोपभोग में मनुष्य ऐसा निमझ वन जाता है कि उसे मानव-जीवन को सफल बनाने का ध्यान ही नहीं आता। रात-दिन विषयभोग में ही डूवा रहता है। इससे वह घोर कर्म-चन्धन करता है।

जो भोगों से विमुख रहता है, जिसने भोगों की निस्सारता और परिएाम में दुःख प्रदता को अलीभांति समक्ष लिया है, अतएव जो आत्म-समाधि में ही डूवा रहता है, उसके रागभाव न होने से वह कर्म से लिप्त नहीं होता।

कोई यह कह सकता है कि कर्म का लेप या छलेप होने से क्या हानि-लाभ है ? तो इसका उत्तर देते हुए सूत्रकार कहते हैं कि भोगी भव-भ्रमण करता है और अभोगी संसार से मुक्त हो जाता है । एक पर्याय से टूसरी पर्याय में जाना भव- अमण कहलाता है। भव-अमण करने से गर्भ जन्म, जरा सृत्यु आदि की अपरिमित वेदनाएँ भोगनी पड़ती हैं। नरक और तिर्यञ्च योनियों में जो असद्य यातनाएँ होती हैं वे सब भोगी जीवों को ही भोगनी पड़ती हैं। भोगों से पराइमुख मनुष्य इन वेदनाओं का शिकार नहीं होता। वह मोज के अनन्त, अज्ञय,अव्याबाध,अर्साम, अनिर्वचनीय और अपूर्व आनन्द का अनुभव करता है।

तात्पर्य यह है कि आनन्द आत्मा का स्वभाव है। जो पुरुष आत्मिक आनन्द के रस का आस्वादन करते हैं वे इन जघन्य, घुणित विषयभोगों की ओर आँख उठा कर भी नहीं देखना चाहते। और जो इन तुच्छ विषयभोगों में रचे रहते हैं वे चिन्ता-मणि का त्याग कर कांच के डुकड़े में अनुराग करते हैं। उन्हें वह स्वाभाविक, स्वा-धीन ब्रह्मानन्द स्वप्न में भी उपलब्ध नहीं हो सकता। अतपव विवेकशील पुरुषों को चाहिप कि भोगों से विमुख होकर सच्चे छुख की प्राप्ति के लिप प्रयत्नशील हों। सुख प्राप्ति के उद्देश्य से दुःख को अंगीकार न करें।

# मूलः-मोक्खाभिकंखिरस वि माणवरस, संसारभीरुस्स ठियस्स धम्मे । नेयारिसं दुत्तरमात्थि लोए, जहित्थिञ्चो बालसणोहराञ्चो ॥ १५ ॥

छायाः—मोक्षाभिकांचिर्णोऽपि मानवस्य, संसारभोरोः स्थितस्य धर्मे । नैतादृशं दुस्तरमस्ति लोके, यथा खियो बालमनोहराः ॥ १४ ॥

शब्दार्थः—मोक्ष की अभिलाषा रखने वाले, संसार से भयभीत, और घर्म में स्थित भी मनुष्य के लिए, मूर्खों के मन को हरने वाली स्त्रियों से वचना जितना कठिन है, संसार में और कोई वस्तु इतनी कठिन नहीं है।

भाष्यः - संसार में यों तो अनेक प्रलोभन की वस्तुएँ हैं। धन के लिए लोग नाना कप्ट सहन करते हैं। स्वजन की ममता प्रत्येक प्राणी के हदय में विद्यमान रहती है। पुत्र-पौत्र आदि के लिप तरह-तरह की विडम्बनाएँ लोग भोगते देखे जाते हैं। श्रपने यश की वृद्धि के लिप लोग आकाश-पाताल पक कर डालते हैं। मनुष्य इत्यादि श्रनेक प्रलोभनों की श्रंखलाओं में वुर्रा तरह जकड़ा हुआ है। किन्तु इन सबसे बड़ा पक अत्यन्त उग्र बंधन मनुष्य के लिप है--स्त्री। स्त्री का आकर्षण इतना प्रवल है कि उससे छूटना सहज नहीं है। यह प्रलोभन इतना व्यापक है कि इसने समस्त संसारी जीवों को अपने में फँसा लिया है। मूर्ख तो मूर्ख हैं ही, पर इस प्रलोभन में पड़ कर बड़े-बड़े विद्वान भी मूर्खों में मुख्य वन जाते हैं। यह आकर्षण योगियों को भी भोगियों की श्रेणी में खींच लाता है। तात्पर्य यह है कि राजा-रंक, पंडित मूर्ख, रोगी-तिरोगी, मनुष्य, पशु-पत्ती आदि सब के सब इस भयंकर फांसी को अपने गले में डाले हैं और वह भी स्वेच्छा से। जो लोग दैवचश इस पाश में अव तक नहीं फँसे, आठवां अध्याय

वे भी उसी की श्रोर खिंचे जा रहे हैं। इस श्राकर्षण से प्रायः कोई नहीं वच पाया।

जो लोग अपने आपको शक्तिशाली समझते हैं, अजेय मानते हैं, वे लोग भी स्त्री के समीप होते ही असमर्थ से वन जाते हैं। उनका आभिमान पल भर में नष्ट हो जाता है। यथा-

च्याकीर्श्वकेसर-करालमुखा सृगेन्द्राः, नागाश्च भूरिमदराजिविराजमानाः । मेघाविनश्च पुरुषाः समरेषु शूराः, स्त्रीसन्निधौ परम काषुरुषा भवन्ति ॥

भ्रर्थात् फैली हुई श्रयाल के कारए विकराल मुख वाले केसरी सिंह, भरते हुए मद से सुशोधित हस्ती, वुद्धिशाली पुरुष, युद्ध में वीरता प्रदर्शित करने वाले श्ररवीर, स्त्री के समीप पहुंचते ही बिलकुल कायर वन जाते हैं। वुद्धिमानों की वुद्धि, श्ररवीरों की श्ररवीरता, निविवेकियों का विवेक, स्त्री के समीप न जाने कहां हवा हो जाता है !

मनुष्यों और पशुओं की बात जाने दीजिए। एकेन्द्रिय होने के कारण जिनकी संज्ञा प्रायः व्यक्त नदीं है, जिनमें चैतन्य की मात्रा श्रधिकांश में श्रावृत है, ऐसे वृत्त भी इस प्रलोभन से नहीं बच पाते।

इस प्रकार स्त्री रूप श्राकर्षण संसार में सर्वत्र व्यात है । इस श्राकर्षण की अवलता का विचार करके तथा इसके भयंकर परिणाम का विचार करके श्रपना चेम-ऊुशल चाहने वालों को सरैव वचना चाहिए।

## मूलः-एए य संगे समइकमित्ता, सुहुत्तरा चेव भवांति सेसा । जहा महासागरमुत्तरित्ता, नई भवे अवि गंगासमाना ।१६।

छायाः-एतांश्च संगान् समतिकम्प, सुखोत्तर श्चेव भवन्ति शेपाः। यथा महासागरमुत्तीर्थ, नदी भवेदपि गंगासमाना ॥ १६ ॥

शब्दार्थः-इस स्त्री-प्रसंग का त्याग करने के पश्चात् अन्य संग (वासनाएँ) सुगमता से त्यागी जा सकती हैं। जैसे महासमुद्र को पार कर लेने के पश्चात् गंगा के समान नदी भी सरलता से पार की जा सकती है।

भाष्यः - स्त्री-संभोग सम्वन्धी वासना की उत्छप्टता वतलाई जा चुकी है। अन्यान्य वासनाओं की तुलना इसके साथ करते हुए सूत्रकार ने वतलाया है कि अन्य चासनाएँ अगर नदी के समान हैं तो काम वासना महासमुद्र के समान है। महासमुद्र को पार करना जैसे कठिन है, उसी प्रकार काम-वासना को पार करना अत्यन्त कठिन है। जो सत्वशाली पुरुप महासमुद्र को पार कर लेते हैं, उनके लिप वड़ी से वड़ी नदी भी तुच्छ सी है। वे उसे सहज ही पार करते हैं। अतएव वासनाओं पर विजय पाने की इच्छा रखने वाले पुरुपों को सर्वप्रथम और पूर्ण शक्ति के साथ इस वासना को जीतना चाहिए।

# मूलः-कामार्णुगिद्धिप्पभवं खु दुक्खं, सव्वस्स लोगस्स सदेवगस्त । जं काइयं माणसिश्चं च किंचि, तस्संतगं गच्छइ वीयरागो ॥१७॥

छायाः—कामानुगृद्धिप्रभवं खलु दुःखं, सर्वस्य लोकस्य सरेवकस्य । यत् कायिकं भानसिकं च किन्चित् , तस्यान्तकं गच्छति वीतरागः ॥१७॥

शब्दार्थः--देवों सहित सम्पूर्श लोक के प्राशी मात्र को कामासक्ति से उत्पन्न होने वाला टुःख लगा हुन्चा है। वीताराग पुरुष शारीरिक और मानसिक समस्त टुःखों का ग्रन्त करते हैं।

भाष्यः---जैसा कि पहले भी कहा जा चुका है, काम-वालना संसार के प्रत्येक प्राण्ती के हृदय में विद्यमान है। कोई भी संसारी जीव इसके चंगुल से नहीं वच सका है। क्या देवता, क्या मनुष्य और क्या पशु-पत्ती, सभी इस महान व्याधि से प्रस्त हैं। सभी काम-वासना से उत्पन्न होने वाली व्याकुलता से वेचैन हैं। वैमानिक देव अप्सराओं के लाथ मोह-मुग्ध होकर अव्रह्म का सेवन करते हैं। इसी प्रकार भवन-वासी, व्यन्तर और ज्योतिषी देवता भी विषयों की तृष्णा के दास हैं, विषयभोग की पीड़ा से व्याप्त हैं, अत्यन्त मूर्छित हैं और काम-भोगों का सेवन करते हुए मोहनीय कर्म का वन्ध करते हैं।

चॉसठ हजार सुन्दरी स्त्रियों का स्वामी चकवर्त्ता, विशिष्ट पराक्रमशाली होने पर भी विषयों का दास है। वह सम्पूर्ण भरतखरड पर आधिपत्य प्राप्त करता है, चौदह अनुपम रत्नों और नौ निधियों का स्वामी है। उसके प्रचरड पराक्रम से बड़े-वड़े सम्राटों के हदय कम्पित होते हैं और उसके चरणों में नतमस्तक होते हुए अपने को भाग्यशाली मानते हैं। फिर भी वह ' अवला ' के आगे अवल है। काम-वासना का दास है।

इस वासना के कीचड़ में फॅलने से जो वचे हैं, वह वीतराग हैं । जिन्होंने भोगों की निस्सारता श्रपनी विवेक-वुद्धि से जान ली है, भोगों की चल्पमंगुरता और चिरकाल पर्यन्त दुःखदायकता को भलीभांति समआलिया है, जो आत्मानन्द में मग्न हैं, वे काम-भोगों की और दृष्टिपात भी नहीं करते ।

प्रत्येक प्राण्ती दुःख से भयभीत है, दुःख से दूर रहना चाहता है। मनुष्य, देवता श्रादि से लेकर निरुप्र श्रेणी के जीवधारी सदैव इसी प्रयत्न में लगे रहते हैं कि उन्हें दुःख की प्राप्ति न हो। किन्तु दुःख के कारण क्या हैं ? दुःख का स्वरूप क्या है ? दुःख का प्रतीकार किस प्रकार हो सकता है ? इन वातों को भलीभांति न समभने से या विपरीत समभने से, यह होता है कि वे उसी मार्ग पर चलते हैं, जो दुःखों की दारु एता से व्याप्त है और जिस पर चलने से दुः खों का अन्त नहीं होता वरन् वृद्धि होती है। अज्ञानी जीव अमवश जिन्हें दुः ख-सुक्ति का कारण समझता है, वह वा-स्तव में दुः ख-वृद्धि के कारण हैं। वह जिसे खुख मानता है वह वास्तव में खुखभास है। विपरीत उपचार करने से जैसे रोग की वृद्धि होती है, उसी प्रकार दुः ख-विनाश के विपरीत उपाय करने से जैसे रोग की वृद्धि होती है, उसी प्रकार दुः ख-विनाश के विपरीत उपाय करने से दुः ख का विकास हो रहा है। मूढ़ पुरुष संसार के भोगो-पभागों और उनके साधनों को ही खुख रूप मानें वैठा है और उन्हीं के भरो से दुः ख से वचने का मनेरथ करता है। इस विपरीत वुद्धि को दूर करने के लिए सूत्रकार ने यहां दुः खों की उत्पत्ति का मूल वताया है-' कामाणुगिद्धिप्पभवं खु दुक्खं।' अर्थात् दुः खों के जिस प्रवत प्रवाह में प्राणी वहे जा रहे हैं उनका मूल स्रोत—उद्गम स्थान कासभोग की अधिलाषा है।

दुःखों का उद्गम-स्थान सममत्तेने पर उनके निरोध का उपाय सहज ही सम-भा जा सकता है। काम-भोग की तालसा को अगर त्याग दिया जाय और वीतराग चुत्ति को धारण किया जाय तो समस्त दुःखों का अन्त आ सकता है। इसी तिए मूत्रकार कहते हैं—' तस्संतगं गच्छइ वीयरागो ' अर्थात् वीतरागता की वृत्ति से शारीरिक और मानसिक समस्त दुःखों का अन्त हो जाता है। राग से उत्पन्न होने वाते दुःख अराग-भाव से ही नष्ठ हो सकते हैं।

सूत्रकार द्वारा उपदिष्ट दुःखों के विनाश का मार्ग ही राजमार्ग है, जिस पर अग्रसर होकर, अनादि काल से, अनन्त आत्मार्झों ने, अपना एकान्त कल्याण किया है, अपने दुःखों का समूल उमूल किया है और खुख के अत्तर्य कोष पर आधि-प्रत्य प्राप्त किया है।

### मूलः-देवदाणवगंधव्वा, जक्खरक्खसकिन्नरा । बंभयारिं नमंसंति, दुक्करं जे करेंति ते ॥१=॥

छायाः--देवदानवगन्धवीः, यत्त्रंराज्ञसकिद्यराः । ब्रह्मचारिणं नमस्यन्ति, दुष्करं ये कुर्वान्तितम् ॥ १८ ॥

शब्दार्थः—कठिनाई से ऋाचरण में छाने वाले व्रह्मचर्य को पालन करने वाले व्रह्म• चारी को देव, दानव, गन्धर्व, यत्त्त, राक्षस ऋौर किन्नर नमस्कार करते हैं।

भाष्यः-सूत्रकार ने ब्रह्मचर्य पालन करने की महत्ता का यहां दिग्दर्शन कराया है।

पहले यह बतलाया जा चुका है कि देव दानव से लगाकर सभी जीवधारी जाय के कीचड़ में फॅंसे हुए हैं। जो लोग काम-भोगों की तुच्छता को समफ लेते हें, छौर उनका त्याग करना चाहते हैं, वे भी मन की चंचलता और इन्द्रियों की अद-भ्यता के कारण उनका त्याग करने में असमर्थ हो जाते हैं। ऐसी अवस्था में ब्रह्मचर्य का पालन करना सचमुच ही अत्यन्त दुष्कर है। [ ३१४ ]

फिर भी आत्मा में अनन्त शक्ति है और इतनी शक्ति है कि यदि उसके प्रयत्न अनुकूल दिशा में किये जाएँ तो वह इन्द्रियों का दमन करके और मन की नकेल अपने हाथों में संभाल कर उनका स्वामी बन सकता है। जिन्होंने इस पथ का अनु-सरण किया है, बे सब प्रकार के काम-विकार पर विजय प्राप्त कर सके हैं। वे पूर्ण ब्रह्मचारी वने हैं। उनके पवित्र चरणों में देव, दानव, गन्धर्व, यत्त, रात्तस और किन्नर देवता मस्तक कुकाते हैं। ऐसी ब्रह्मचारी पुरुष की महिमा है।

व्रह्मचर्य इतना महान वत है कि उसके यशोगान का अन्त नहीं हो सकता। भगवान ने सूयगडांगसृत्र में स्वयं कहा है—' तवेसुवा उत्तम बंभवेरं ' अर्थात् व्रह्म-चर्य समस्त तपों में उत्तम है।

ब्रह्मचर्य की महता से प्रेरित होकर प्रत्येक घर्म के अनुयायी और प्रत्येक देश के निवासी उसकी आवश्यकता का अनुभव करते हैं और मुक्त कंठ से उसकी प्रशं-सा करते हैं । दत्तस्मृति में कहा है--

> व्रह्मचर्य सदा रत्तेदष्ट्रघा रत्त्त्णं पृथक । स्मरणं कीर्तनं केलिः, प्रेत्त्त्रणं गुह्यभाषणम् ॥ संकल्पोऽध्यवसायश्च, क्रियानिवृत्तिरेव च । एतन्मेघुनमष्टांगं, प्रवदान्ति मनीषिणः ॥

अर्थात्—स्मरण, कीर्त्तन ( प्रशंसा ), कीड़ा, देखना, गुप्त भाषण करता, संक-ल्प—कामभोग का इरादा करना, अध्यवसाय—कामभोग के लिए प्रयत्न करना और काय से ब्रह्मचर्य का मंग करना, यह आठ प्रकार का मैथुन है। अतएव आठों प्रकार से सदैव ब्रह्मचर्य की रज्ञा करनी चाहिए।

ब्रह्मचर्य की महिमा प्रकट करते हुए शास्त्रकार ने कहा हैः--

शीलं प्राणमृतां कुलोदयकरं, शीलं वपूर्भूषणम् । शीलं शौचकरं विपद्भयहरं, दौर्गत्यदुःखापहम् ॥ शीलं दुर्भगतादिकन्ददहनं, चिन्तामणिः प्रार्थिते, व्याघ्रव्यालजलानलादिशमनं स्वर्गापवर्गप्रदम् ॥

अर्थात्—शील मनुष्यों के कुल की उन्नति करने वाला है—शीलवान् के कुल की वृद्धि होती है। शील शरीर का श्रंगार है अर्थात् शील-पालन से शरीर तेजस्वी श्रोजस्वी, प्रभापूर्ण और सुन्दर बनता है। शील से अन्तःकरण पवित्र वनता है। शील के प्रभाव से विपत्ति का भय दूर हो जाता है। शील दुर्गति के दुःखोंको दलन करने वाला है। वह दुर्भाग्य का समूल नाश करने वाला है। इष्ट सिद्धि के चिन्तामाणि के सहश है अर्थात् शीलवान् के समस्त मनोरथ सिद्ध होते हैं—उसे कहीं असफलता नहीं होती। शील के प्रभाव से ब्याझ, सर्प, जल, आंग्ने आदि की समस्त वाधाएँ दूर होती हैं और शील से अन्त में खर्ग तथा मोज्ञ की प्राप्ति होती है।

प्रश्नव्याकरण सुत्र में भगवान् ने ब्रह्मचर्य की महिमा इस प्रकार कही है-

' ब्रह्मचर्य उत्तम तप, नियम, ज्ञान, दर्शन, चारित्र, सम्यक्तव तथा विनय का मूल है। यम और नियम रूप प्रधान गुर्खों से युक्त है। हिमवान पर्वत से महान और तेजस्वी है। ब्रह्मचर्य का अनुष्ठान करने से मनुष्य का अन्तःकरए प्रशस्त, गंभीर और स्थिर हो जाता है। साधुजन ब्रह्मचर्य का आचरण करते हैं। वह मोत्त का मार्ग है। निर्मल सिद्ध गति का स्थान है, शाश्वत है, अव्याबाध है। जन्म-मरण का निरोध करने वाला है। प्रशस्त है, सौम्य है, सुख रूप है, शिव रूप है, अचल और अत्तय वनाने वाला है। मुनिवरों ने, महापुरुषों ने धीर-वीरों ने, धर्मात्तमाओं ने, धैर्यवानों ने ब्रह्मचर्य का सदा पालन किया है। मव्यजनों ने इसका आचरण किया है। यह रांका रहित है, भय-रहित है, खेद के कारणों से रहित है, पाप की चिकनाहट से रहित है। यह समाधि का स्थान है। ब्रह्मचर्य का भंग होने पर सभी वर्तों का तत्काल मंग हो

जाता है। सभी वत, विनय, शील तप, नियम, गुए, आदि दही के समान मथ जाते हैं, चूर-चूर हो जाते हैं, वाधित हो जाते हैं पर्वत के शिखर से गिरे हुए पत्थर के समान अष्ट हो जाते हैं, खांडित हो जाते हैं।

' निरतिचार ब्रह्मचर्य का पालन करने वाला ही सुब्राह्मण है, सुश्रमण है, छुलाधु है। जो ब्रह्मचर्य का शुद्ध पालन करता है वही ऋषि है, वही मुनि है, वही संयमी है, वही भिज्जक है। '

'अध्यात्म-भावना-प्रधान ऋषियों और मुनियों ने ब्रह्मचर्य को आचार में सर्च श्रेष्ठ स्थान दिया है। इसके अतिरिक्त धर्म भावना हीन पाश्चात्य देशीय विद्वान भी इसके असाधारण गुर्णों से मुग्ध होकर ब्रह्मचर्य का आदर करते हैं और उसकी महिमा का बखान करते हैं। अध्यापक मोएटेग्जा कहते हैं—

'ब्रह्मचर्य से तत्काल अनेक लाभ होते हैं। ब्रह्मचर्य से तुरन्त ही स्मरण शक्ति स्थिर और संग्राहक वन जाती है, बुद्धि उर्वरा और इच्छा-शक्ति वलवती हो जाती है। मनुष्य के सारे जीवन में पेसा रूपान्तर हो जाता है कि जिसकी कल्पना भी स्वेच्छाचारियों को कभी नहीं हो सकती। ब्रह्मचर्य जीवन में भी पेसा विलक्तण सौन्दर्य और सौरभ भरदेता है कि सारा विश्व नये और अद्भूत रंग में रंगा हुआ-सा प्रतीत होता है और वह आनन्द नित्य नया मालूम होता है। एक और ब्रह्मचारी नवयुवकों की प्रफुल्लता, चित्त की शान्ति और तेजस्विता, दूसरी और इन्द्रियों के दासों की अशांति, अस्थिरता और असस्थता में आकाश-पातल का अन्तर होता है। अला इन्द्रिय-संयम से भी कोई रोग कभी होता खुना गया है ? पर इन्द्रियों के असंयम से होने वाले रोगों को कौन नहीं जानता ? इन्द्रियों के असंयम से शरीर सड़ जाता है और उससे भी कुरा परिणाम मनुष्य के मन, मस्तिष्क, हृदय और संज्ञा शाक्ति पर पड़ता है।'

इन अवतरणों से यह स्पष्ट हो जाता है कि व्रह्मचर्य आत्मिक, मानसिक और नैतिक उन्नतिको अत्यन्त उपयोगी वत है। साथ ही शारीरिक आरोग्य और शारीरिक शक्ति के लिए भी उसकी अनिवार्य आवश्यकता है।

व्रह्मचर्य-निरूपण

मनुष्य जो आहार करता है, उससे सप्त धातुओं का निर्माण होता है अर्थात् आहार का सात धातुओं के रूपमें परिवर्त्तन होता है। सर्वप्रथम आहार से रस वनता है, रस से रक्त, रक्त से मांस, मांस से मेद, मेद से हड्डी, हड्डी से मजा और मजा से वीर्य की निष्पत्ति होती है। आहार का सार रस, रस का सार रक्त, रक्त का सार मांस आदि आगे की धातुएँ हैं। इस क्रम के अनुसार वीर्य समस्त धातुओं का सार है। आहार से वीर्य वनने में लगभग तीस दिन का समय लगता है।

वैक्वानिकों के कथनानुसार एक मन आहार से एक सेर रक्त चनता है और एक सेर रक्त से सिर्फ दो तोला वॉर्य बनता है । इस कम के अनुसार विचार करने से प्रतीत होगा कि यदि कोई पूर्ण खस्थ पुरुष प्रतिदिन एक सेर आहार करे तो चालीस दिनों में उसे सिर्फ दो ही तोला वॉर्य की प्राप्ति हो सकेगी।

वीर्य ही शरीर का मुख्य आघार है । शरीर की शक्ति, इन्द्रियों का सामर्थ्य और मन का बल, सभी कुछ वीर्य पर अवलंबित है और वीर्य एक दुर्लभ वस्तु है। ऐसे उपयोगी और जीवन के लिए अनिवार्य बहुमूल्य पदार्थ को जो लोग एक चण भर की तृष्ति के लिए गँवा देते हैं, उनके अज्ञान का कहा तक वर्णन किया जाय ?

एक बार वीर्य नष्ट करने का अर्थ है-लगभग चालीस दिन की कमाई को धूल में मिला देना, चालीस दिन तक किये हुए आहार को चुथा कर देना और सूल्यवान जीवन के चालीस दिन कम कर लेना ! यही नहीं जीवन का सामर्थ्य, स्वास्थ्य, शरीर की कान्ति और मानसिक शान्ति, आदि सव वीर्य-नाश से नष्ट हो जाता है । 'मरणं विन्दुपातेन जीवनं विन्दुधारणात्' अर्थात् वीर्य के धारण करने पर ही जीवन धारण किथा जा सकता है और वीर्य के एक विन्दु का पतन होना मृत्यु के समान है । वीर्य-रक्ता ही सौभाग्य का कारण है, वीर्य-रक्ता से ही विद्या-युद्धि प्राप्त होती है, वीर्य-रक्ता से ही आत्मा के सामर्थ्य की वृद्धि होती है, वीर्य-रक्ता ही सव मर्कार की उन्नति का मूल-मन्त्र है ।

साधार एतया वीर्थ-रज्ञा को ही ब्रह्मचर्य कहा जाता है, किन्तु वास्तव में ब्रह्म-चर्य का अर्थ है समस्त इन्द्रियों का संयम। जव तक समस्त इन्द्रियों पर संयम न रक्खा जाय तव तक स्पर्शनेन्द्रिय संयम रूप ब्रह्मचर्य का पालन नहीं हो सकता। इसी कारण शास्त्रकारों ने ब्रह्मचर्य की नववाड़ों का उल्लेख करते हुए उसमें पौष्टिक आहार, विकारोत्पादक मसाले आदि के मोजन का त्याग करने का उपदेश दिया है। अर्थात् ब्रह्मचर्य पालन के लिप जिह्ला इंद्रिय पर संयम रखना अत्यन्त आवश्यक है। इसी प्रकार स्त्रियों की ओर देखना और उनके कामोत्तेजक गीत आदि खुनने का निषेध करके चच्च और अवण इन्द्रिय के संयम की आवश्यकता प्रदार्शित की है।

व्रह्मचर्य की महत्ता को अंगीकार करने वाला समाज और विशेषतः आर्यप्रजा भी इसकी और पर्याप्त लक्य नहीं दे रही, यह खेद का विषय है। प्राचीन काल में वालक जव विद्याभ्यास के योग्य वय प्राप्त कर लेता था, तव उसे कलाचार्य के समीप विविध कलाओं का अभ्यास करने के लिये मेज दिया जाता था। वहां का वातावरण अत्यन्त स्वच्छ, सर्वथा विकारद्दीन, शान्त और सौभ्य द्वोता था। वालक पच्चीस वर्ष की अवस्था तक ब्रह्मचर्य का पालन करता हुआ सब प्रकार की विद्या और कला की शित्ता प्रदण करता था। इस प्रकार वाल्यकाल में पूर्ण ब्रह्मवर्य का पालन करने के कारण लोगों का शारीरिक संगठन खूत्र दढ़ द्वोता था और वे दीर्घ जविन प्राप्त करते थे, साथ ही स्वस्थ, चलिष्ठ और विविध प्रकार की शक्तियों से सम्पन्न द्वोते थे। आज वद परम्परा विच्छित्र हो जाने से वालक विकारमय वाता-वरण में बाल्यावस्था व्यर्तात करते हैं और अनेक अज्ञान माता-पिता तो कोमल वय में ही विवाह करके उनके जीवन के सर्वनाश की सामग्री प्रस्तुत कर देते हैं। युग युगान्तर से ब्रह्मचर्य की महिमा के गीत गाने वाले धर्म प्रधान इस देश में जितनी छोटी उम्र में वालकों का विवाह हो जाता है, वैज्ञा किसी श्रन्य देश में नहीं!

व्रह्मचर्य के विषय में अनेक अम जनता में फैले हुए हैं। कोई यह समझता है कि गृहस्थ व्रह्मचर्य का पालन नहीं कर सकता और कोई-कोई व्रह्मचर्य की प्रशंसा करते हुए भी उसे असाध्य समझते हैं। इन अमों का निराकरण करने के लिए कुछ पंक्तियां लिखना आवश्यक है।

वीर्य-रत्ता की आवश्यक्का प्रत्येक प्राणी को है। चाहे वह साधु हो, चाहे गृह-स्थ हो। अपनी वासनाओं पर पूर्ण विजय प्राप्त न कर सकने के कारण गृहस्थ पूर्ण रूप से ब्रह्मचर्य न पाल सके तो उसके लिए एक देश ब्रह्मचर्य का पालन करना चाहिए। पर-स्त्रियों में मातृ-वुद्धि रखना चाहिए। स्वर्झा में संतुष्ट रहकर तीव्न काम-भोग की अभिलाषा का त्याग करना चाहिए। स्वर्झा में संतुष्ट रहकर तीव्न काम-भोग की अभिलाषा का त्याग करना चाहिए। दिवा ब्रह्मचर्य की आराधना करना चाहिए। काम-वासनावर्द्धक चेष्टाएं नहीं करना चाहिए। पूर्ण ब्रह्मचर्य पालन का संकल्प करते रहकर यथा शक्ति तैयारी करना चाहिए। राजस और तामस आहार से बचना चाहिए। इस प्रकार संयम के अनुकूल आहार-विहार करते हुए जीवन-पालन करना चाहिए। घर्म-भावना के साथ समय विताने से काम-वासना को गृहस्य भी आंशिकरूप में अवश्य जीत सकता है।

जो लोग ब्रह्मचर्य को असाध्य समझते हैं, उन्हें प्राचीन काल के महात्माओं के पवित्र चरित पढ़ना चाहिए। उन्होंने जीवन का जो कम वनाया था उस कम पर चलन से ब्रह्मचर्य असाध्य नहीं रह सकता। ब्रह्मचर्य को असाध्य मानना आत्मा की शक्ति को अस्वीकार करना है। जा आध्यात्मिक पक्तियों से अनामेज हैं और प्रवल विकार के शिकार हैं वही विकार-विजय को असंमव समझते हैं।

ब्रह्मचर्य-साधना के लिए और उसकी रक्ता के लिए इस अध्याय की झाहि में ही नव वाड़ों का उन्नेख किया गया है। उनके छतिरिक्त थोड़ी-सी वातें यहां दी जाती है, जो ब्रह्मचर्य की साधना के लिए अत्यन्त उपयोगी हैं। वे यह हैं---

न्नह्यचर्य-निरूपण

करने का सामर्थ्य है। जो मनुष्य अपनी भावना को पवित्र बनाता है वह पवित्र बन जाता है और जिसकी भावना निरुष्ट होती है वह स्वयं विरुष्ट वन जाता है। हमारे समस्त कार्य-कलाप भावना के ही मूर्त रूप होते हैं। अतएव जो मनुष्य जैसा बनना चाहे उसे उसी प्रकार का संकल्प टढ़ करना चाहिए। 'मैं ब्रह्मचारी हूं ' 'ब्रह्मचर्य पालन मेरा पवित्रतम् कर्त्तव्य है', 'जीवन भले ही नष्ट हो जाय पर मेरा वत खंडित नहीं होगा' 'मैं अपना सर्वस्व ठुकरा कर भी ब्रह्मचर्य का ही पोलन करूंगा ' 'संसार की कोई भी प्रचंड शक्ति मुक्ते अपने चृत से च्युत नहीं कर सकती ', मेरी संकल्प-शक्ति के सामने जगत् नहीं ठहर सकता, 'मेरा निश्चय सुमेरु की तरह अटल और अर्कप ही है और रहेगा ', 'मेरे संकल्प में अपूर्व और सर्वोंपरि ज्ञमता है ' ' जगत् के यलिन पर्व निरुष्ट प्रलोभन सुक्ते कदापि आकर्षित नहीं कर सकती ' इत्यादि रूप से आपने संकल्प में टढ़ता लोन से चित्त में स्थिरता उत्पन्न होती है और आत्मा में प्रलोभनों पर विजय पाने की शक्ति जाग्रत होती है। अतएव ब्रह्मचारी पुरुष को

(२) निर्मल दृष्टि---जैसे माता और वहिन पर नजर पड़ते ही चित्त में पक प्रकार की श्रद्धापूर्ण सात्विकता का उदय होता है और विकारों को कोई स्थान नहीं रहता, यह दृष्टि की निर्मलता का प्रधाव है ! यह दृष्टि--निर्मल्य स्त्री मात्र में जगाने की सदा चेप्टा करना चाहिए। सर्व प्रथम तो स्त्री की और आँख उठाकर देखना ही नहीं चाहिए। अगर अचानक दृष्टि उस ओर चली जायतो तत्काल उसे हटा लेना चाहिए। दृष्टि हटा लेने पर भी मन से वह न निकले तो उसमें मातृत्वक आरोप करना चाहिए। अपनी माता या बहिन के साथ उसकी तुलना करना चाहिए। जब कभी किसी स्त्री से बातचीत करने का आनिवार्य आवसर आ जाय तो उसे माता या बहन कहकर संबोधन करना चाहिए।

(३) सत्संगति-सत्युरुपों की संगति करने से अज्ञान, चित्ताविकार आदि दोष दूर होते हैं अनेक गुणों की प्राप्ति होती है। कहा भी है-

स्तरसंगत्वे निःसंगत्वं, निःसंगत्वे निर्मोहत्वम् ।

निर्मोहत्वे निश्चलतत्वं, निश्चलतत्वे जीवन्मुझतः ॥

श्रर्थात्—संतजनों की संगति से मनुष्य निःसंग (अनासकत) वनता है, निःसंग द्वोने से निर्मोह हो जाता है, निर्मोह होने से नित्य तत्व अर्थात् आत्मा की उपलब्धि होती है और आत्माकी उपलब्धि होने पर जीवनमुझ हो जाता है। जीवित रहते हुए भी-शरीरकी विद्यमानता में भी अपर मोच-आईन्त्य दशा-प्राप्त हो जाती है। वास्तव में संत पुरुपों का समागम एकान्त हित का कारण है और आत्म-श्रेय का प्रथम सोपान है। संत पुरुप के हृदय की पवित्रता का प्रमाव उनके समपिवार्त्त -यों पर पड़ता है और नीच प्राणी भी पवित्रता प्राप्त कर सकता है।

(४) सत्साहित्य का अभ्यास— लेत पुरुष जीवित साहित्य हैं। पर उनका योग जब न मिले तो उनकी पवित्र भावनाओं का जिस साहित्य में ।चेत्रण किया गया है

[ 395 ]

### आठवां अध्याय

उस साहित्य का, एकाग्र मन से, शान्त और एकान्त स्थान में बैठकर अध्ययन करना चाहिए। ऐसा करने से ज्ञान की चुद्धि होती है, भावना में प्रबलता आती है, हदय स्वच्छ होता है और नवीन पावन विचारों से अनुपम आनन्द की उपलब्धि होती है।

साहित्य के अध्ययन में ब्रह्मचारी महाणुरुषों के जीवन-चरित अवश्य पढ़ने चाहिए। उनसे ब्रह्मचारी को वड़ा सहारा, वड़ा वल मिलता है। उन्होंने ब्रह्मचर्य की साधना के लिए जिन उपायों का अवलम्बन किया था उनका हमें झान होता है। विपात्ति-काल में उन्होंने चट्टान की तरह इढ़ता रखकर अपने पवित्र प्रए को, प्राणों की परवाह न करके निभाया, यह बात हमें भी शक्ति और इढ़ता प्रदान करती है, ब्रह्मचारीवर्थ्य सुदर्शन का चरित पढ़कर कौन प्रफुल्लित नहीं होता ? उस महात्मा की प्रणवीरता किसे साहस नहीं प्रदान करती ? जब हम प्राणों की मोहममता का त्याग कर सुदर्शन को ब्रह्मचर्थ पर स्थिर रहते देखते हैं तब हृदय में साहसकी वृद्धि होती है और ब्रह्मचर्थ-रज्ञा का प्रवल भाव उत्पन्न होता है।

अनेक पुरुष काम-राग-वर्द्धक पुस्तकें पढ़कर अपना समय ही व्यर्थ नहीं खोते, चरन जीवन का भी सत्यानाश करते हैं । श्रंगार रस से अरे हुए उपन्यास कहानी, काव्य आदि का पठन करने से सोई हुई काम-वासाना जाग उठती है और बह कभी-कभी पुरुष को लाबार करदेती है । आजकल के साहित्य में कुछ उच्छूंखल लेखक अनेक प्रकार की गंदगी इधर-उधर से खोज कर भर रहे हैं । उस साहित्य का पठन करने से पाठक का नैतिक पतन होते देर नहीं लगती । अतरव सात्विक साहित्य का ही अध्ययन करना चाहिए ।

(४) सिनेमा और नाटक देखने का विवेक- सिनेमा का अव अत्यधिक प्रचार षढ़ रहा है। सिनेमा के व्यवसायी अपने साप्ताजिक और नैतिक उत्तरदायित्व को विस्मरए करके, व्यक्षिगत स्वार्थ से प्रेरित होकर आधकांश चित्र कुरुचिपूर्ए-कामो-चिजक ही तैयार करते हैं। उनमें अनेक प्रकारकी विकारकारक भावमंगी का, कायिक छुचेप्टाओं का, राजस प्रेम का और अरुतील नाच-गान का प्रदर्शन होता है। यह अदर्शन जनता की नैतिक भावना पर कुठार-प्रहार कर रहा है। कोमल चित वाले चालकों और वालिकाओं को भी यह चित्र दिखाए जाते हैं। इससे उनका मन आरंभिक अवस्था में ही अत्यन्त दूषित हो जाता है। आश्चर्य है कि लोग विना सोचे-समर्भ, गिर्द ज होकर पेसे चित्र स्वयं देखते और अपनी संतान को दिखलाते हैं। किन्तु पेसे चित्र आंखों के मार्ग से अन्तःकरए में जहर पहुंचाते हैं और वह जहर नैतिक-ता पर्च धार्मिकता का समूल विनाश किये चिना नहीं रहसकता। राज्य-शासन यदि पेसे चित्र आंखों के मार्ग से व्हा नहीं करता तो वह प्रजा के प्रति अपना कर्त्तन्य पालन नहीं करता। वह प्रजा के विनाश का प्रकारान्तर से अनुमोदन करता है। प्रजा अपने सम्मिलित वल से यदि पेसे चित्रों का वहिष्कार नहीं करती तो वह अपने और अपने समिमलित के सर्वनाश का समर्थन करती है।

राजा या प्रजा जव तक इस घोर अभिशाप को दूर करने का प्रयत्न न करें तव

तक विवेकी व्यक्तियों को अश्ठील चित्र-सिनेमा देखने में वहुत विवेक रखना चाहिए और नैतिकता होन, अश्ठीलतापूर्ण, व्यभिचारवर्द्धक सिनेमा न स्वयं देखना चाहिए, न अपनी संतान को दिखलाना चाहिए । ब्रह्मचर्य-साधना में यह भयकंर अन्तराय है।

(६) व्यसन-त्याग-आजकल अनेक दुव्यंसन लोगों में घर वनाये हुए हैं। सौ व्यक्तियों में से पांच भी ऐसे व्यक्ति मिलना कठिन है जो किसी न किसी दुर्व्यसन से प्रस्त न हो। कोई तमाखू पीता है, कोई खाता है कोई नाक के द्वारा उसका सेवन करता है। कोई वर्ड़ी के रूप में, कोई सिगरेट के रूप में, कोई किसी रूप में तमाखू की आराधना करता है। कोई गांजा पीता है, कोई अफीम खाता है, कोई भंग या मदिरा का पान करता है। कोई गांजा पीता है, कोई अफीम खाता है, कोई भंग या नदिरा का पान करता है। काफी का काफी से अधिक प्रचार वढ़ गया है और चाय की चाह भी अत्यधिक फैल गई है। तात्पर्य यह कि इन सव विषयाक्त वस्तुओं का विभिन्न रूपों में सेवन किया जा रहा है और इस कारण व्रह्मचर्य की आराधना में वड़ी वाधा पड़रही है।

तमाखू के खेवन से वीर्थ उत्तेजित होकर पतला पड़ जाता है, पुरुषत्व शक्ति चीए होती है, पित्त विकृत हो जाता है, नेत्र ज्योति मंद होती है, मस्तिष्क झौर छाती कमजोर हो जाती है, खांसी दमा और कफ की वृद्धि होती है । इसी प्रकार चाय, काफी झादि समस्त नशैली वस्तुओं का सेवन करने से स्वास्थ्य के साथ ब्रह्मचर्य को हानि पहुँचती हैं। ग्रतएव इनका त्याग करना आवश्यक है।

ब्रह्मचर्य की साधना करने वाले पुरुष का कर्त्तव्य है कि वह न केवल खं।न-पान के संवध में, वरन् अपने प्रत्येक व्वहार में खूब सतर्क और विवेकवान हो . और विरोधी व्यवहारों से सर्वदा वचता रहे ऐसा करने पर ही ब्रह्मचर्य व्रत स्थिर रंह सकता है।

त्रह्यचर्य व्रत का यथाविधि अनुष्ठान करने वाले महात्मा में एक प्रकार का विचित्र तेज आ जाता है । उसमें ऐसी शक्तियां आविर्भूत होती हैं जिनकी कल्पना साधारण लोग नहीं कर सकते । व्रह्यचर्य के प्रताप से सीता के लिए आग्न कमल बन गई थी, सुदर्शन के लिए ग्रली ने सिंहासन का रूप धारण कर लिया था । यह सव ब्रह्यचर्य का श्रलोंकिक प्रभाव है । विषय-वासना के कीट, नास्तिक और बहिरात्मा लोग जिस महत्ता को कल्पना समझते हैं वही महत्ता ब्रह्यचारी प्राप्त करता है । यहाँ शास्त्रकार ने बतलाया है कि देव, दानव, आदि ब्रह्यचारी के सामने नम्न हो जाते हैं । उनके चरणों में नमस्कार करते हैं । सो यह प्रभाव उपलत्त्रण समझना चाहिए । ब्रह्यचारी पुरुष अत्त्वय और अनन्त सुख प्राप्त करता है । इसलोक में उसे अद्म्यूत शांति, संतोष, निराकुलता और स्वस्थता प्राप्त होती है । साथ ही वह स्रावा-गमन के चक से छूट जाता है । इस प्रकार ब्रह्यचर्य व्रत उभयलोक में हितकारी है, सुखकारी है, एकान्त कल्याणकारी है । प्रियकारी है । व्रही नर और नारी का परम आभूषण है । उसके विना अन्य आभूषण दूषण रूप हैं । व्यर्थ हैं । ब्रह्यचर्य ही जीवन ञ्चाठवां अघ्याय

का परम साध्य है। उसके बिना जीवन श्रनुपयोगी है।

जिन्होंने सम्पूर्ण व्रह्मचर्य का पालन किया, वे महापुरुष अत्यन्त घन्य हैं, माननीय हैं, वन्दनीय हैं । जो एकदेश व्रह्मचर्य पालते हैं वे भी धन्य हैं। किसी कवि ने कहा है—'परती लख जे घरती निरखें घनि हैं घनि हैं घनि हैं नर ते।' अर्थात् परस्त्री पर दृष्टि पड़ते ही जो पृथ्वी पर—नीचे की श्रोर देखने लगते हैं, वे पुरुष घन्य हैं, घन्य हैं घन्य हैं।'

व्रह्मचर्य की प्रशंसा करते हुए उाचित ही कहा है—

मेरू गरिट्ठाे जह पव्वयाणं, एरावणोे सारबलोे गयाणं। सिंहो बलिट्ठाे जह सावयाणं, तहेव सलिं पवरं वयाणं॥

जैसे समस्त पर्वतों में मेरु बड़ा है, समस्त हस्तियों में परावत बलिष्ठ है, वन्य पशुओं में सिंह बलवान् है, उसी प्रकार समस्त वर्तों में व्रह्मचर्य श्रेष्ठ वत है।

इस वत के आधार पर ही अन्य वत टिकते हैं। जो व्रह्मवर्य वत से च्युत हो जाता है वह अहिंसा, सत्य आदि वतों से भी अष्ट हुए विना नहीं रहता । अतएव ब्रह्मचर्य के महत्व को समभो, उसकी उपयोगिता का ज्ञान करो, उसकी विधिपूर्वक आराधना करो। यही निश्रेयस का मार्ग है, मुक्ति का द्वार है, आध्यात्मिक-विकास का साधन है और समस्त सुखों का मंडार है।

निर्ग्रन्थ-प्रवचन-आठवां अध्याय समाप्तम्



\* ॐ नमः सिद्देभ्य \*

निर्यन्थ-प्रवचन

॥ नवनां अध्याय ॥

## साध धर्म-निरूपण

श्री भगवान्-उवाच-

# मूलः-सब्वे जीवा वि इच्छंति, जीविउं न मरिजिउं । तम्हा पाणिवहं घोरं, गिग्गंथा वज्जयांति एं ॥ १ ॥

छायाः-सर्वे जीवा श्रपि इंच्छन्ति, जीवितुं न मर्त्तुम् ।

तस्मात् प्राणिवधं घोरं, निप्रैन्था वर्जयन्ति तम् ॥ १ ॥

शब्दार्थः-हे इन्द्रभूति ! संसार के सब जीव जीवन की इच्छा करते हैं, मरने की इच्छा कोई नहीं करता। अतएव निर्श्रन्थ साधु घोर जीव-वध का त्याग करते हैं।

भाष्यः—अगुवतों का पालन करने के पश्चात् और व्रह्मचर्य की आराधना करने पर साधु पद प्राप्त करने की योग्यता प्राप्त हो जाती है। अतएव सातवें अध्याय में अगुवत तथा उनके पालन में सहायक आचार का और आठवें अध्याय में व्रह्मचर्य का निरूपण करने के अनन्तर इस अध्याय में साधु-धर्म की प्ररूपणा की जाती है।

साधु-धर्म में पञ्च महावतों का सर्वप्रथम और सर्वोपरि स्थान है। यह महा-वत इतने व्यापक और विशाल अर्थ से परिपूर्ण हैं कि समस्त मुनि-आचार का इन्हीं में समावेश हो जाता है। इसी कारण इन्हें साधु के मूल गुए कहते हैं। जिनागम में विस्तारपूर्वक इनकी विवेचना की गई है। उसी का संत्तिष्त श्रंश यहां लिखा जाता है।

जैसे समस्त आचार में पांच महावत मुख्य हैं, शेष आचार इन्हीं वतों का विस्तार है, उसी प्रकार पांच महावतों में आहिंसा महावत मुख्य है और शेप वत उसके विस्तार हैं। जहां आहिंसा की पूर्ण रूप से प्रतिष्ठा हो जाती है वहां असत्य, स्तेय, अव्रह्मचर्य और परिग्रह समीप भी नहीं फटक सकते। पूर्ण आहिंसक असत्य का सेवन कर ही नहीं सकता, इसी प्रकार अन्य पापाचरण की भी उससे संभावना नहीं की जा सकती। इसी कारण महावतों में आहिंसा का आद्य स्थान है। यहां अध्याय की आदि में भी सर्वप्रथम आहिंसा का ही कथन किया गया है।

निर्ग्रन्थ ऋर्थात् वाह्य श्रोर श्रान्तरिक परिग्रह से मुक्त मुनि। श्रथवा जो श्रनादि-कालीन राग-द्वेप की गांठ का भेदन कर चुके हैं, उन्हें निर्ग्रन्थ कहते हैं। निर्ग्रन्थ शब्ह की व्याख्या प्रथम श्रध्याय में की गई है।

ि ३२३ ]

### नववां अध्याय

निर्श्रन्थ-मुनि प्राखी-वध का लर्वथा त्याग करते हैं, क्योंकि वह घोर है—रोड़ रूप है। वह घोर इललिए हैं कि प्रत्येक प्राखी जीवित रहने का अभिलाषी है। प्रत्येक जिन्दा रहना चाहता है। कोई भी प्राखी सृत्यु की इच्छा नहीं करता।

जब प्रत्येक व्याक्ते जीवित रहना चाहता है, तो उसे जीवित न रहने देना उस के प्रति घेर अन्याय है। जव कोई भी प्राखी मरना नहीं चाहता तो वलात्कार से उसे मौत के सुँह में ढकेलना भी उसके प्रति तीव्र अत्याचार है।

संसार ग्रनादिकाल से विद्यमान है। इस खूमि का निर्माण किसी व्यक्ति ने नहीं किया है। समस्त सूमएडल और सूमएडल पर निसर्ग से उत्पन्न होने वाली समस्त वस्तुर्थ सर्व साधारण की सम्पत्ति हैं। उन पर किसी एक या अनेक व्यक्तियों का आधिपत्य होना अप्राक्षतिक है। अगर वह आधिपत्य अन्य प्राणीवर्ग के जीवन-श्नेर्वाह में या निवास में वाधा डालता है, तब वह और पाप का रूप धारण कर लेता है।

तात्पर्यं यह है कि जगत् जीव मात्र का निवाल-स्थान है और उसमें उत्पन्न होने वाले समस्त साधनों पर जीव मात्र का समान अधिकार है। जैसे एक पिता के खार पुत्रों का पिता की सम्पत्ति पर समान अधिकार होता है, उसमें वड़े-छोटे, सबल-निर्वल आदि के भेद से कोई विषमता नहीं आती, उसी प्रकार प्राणी मात्र को जगत् के पदार्थों पर समान अधिकार प्राप्त है। सवल होने के कारण किसी को अधिक और निर्वल होने से किसी को न्यून अधिकार नहीं है।

अगर प्राखी न्याय नीति को आधार मानकर चले ते। उसे इस सहज और सुसंगत सिद्धान्त का उच्चंघन नहीं करना चाहिए। इस नैतिक मर्यादा में खामाविकता और सुब्यवख्या का मूल है।

मगर नीति की यह सर्यादा स्वार्थ से प्रेरित हो कर प्राणी ने मंग कर दी है। एक व्यक्ति स्वयं जीवित रहना चाहता है, पर दूसरे के जीवित रहने का श्राधिकार स्वीकार नहीं करना चाहता। एक जयाज अपना श्रास्तित्व चाहता है किन्तु दूसरे खमाज का श्रास्तित्व नहीं चाहता। एक राष्ट्र सुख श्रौर शांति के साथ अपनी सत्ता स्थापित रखना चाहता है, पर दूसरे राष्ट्र की सत्ता की उपेक्ता करता है।

इतना ही होता तो गनीमत थी। एक व्यक्ति, लमाज या राष्ट्र अगर दूसरे व्यक्ति, लमाज या राष्ट्र का लहायक न होता, उसके प्रति उदालीन रहता तो भी खेर थी। पर दुनिया एक कदम आये बढ़ गई है। एक व्यक्ति दूसरे के अधिकार को अस्वीकार करके ही संतुष्ट नहीं है, पर उसके अधिकार को हड़प कर, उसका हिस्सा स्वयं हस्तगत करके, उसके जीवन का भोग लेकर जीवित रहना चाहता है। इसी प्रकार एक राष्ट्र दूसरे राष्ट्र का भाग स्वयं अधिकत करना चाहता है, उसके जीवन को विपद् में डालकर जीवित रहना चाहता है। यही नहीं उसके रक्त और मांस से अपना मंडार भरने की चिन्ता में संलग्न है।

साधु-धर्म निरूगस

[ ३२४ ]

स्वार्थ की मात्रा यहां तक भी सीमित नहीं है। मनुष्य इतना अधिक कूर वन गया है कि वह अन्य प्राणियों की हिंसा करके, उनके जीवन का अन्त करके, उनके शरीर से अपने पेट की पूर्ति करता है। इस कूरता के परिणाम स्वरूप 'जीवो जीवस्य जीवनम्' की लोकोक्ति प्रचलित हो गई है। इस लोकोक्ति का अर्थ यह होना चाहिए था कि एक जीव दूसरे जीव के जीवन का अत्यन्त सहायक है अर्थात् प्रत्येक प्राणी दूसरे सब प्राणियों के जीवन-निर्वाह में कारणभूत है। पर ऐसा न होकर जीवन का अर्थ 'भद्य' समक्षा जाता है और लोग कहते हैं एक जीव दूसरे जीव का लद्य है!

सूत्रकार ने अहिंसा महावत का स्वरूप समझाते हुए यहां अत्यन्त सुगम और सीधी युक्ति वताई है। प्राणी-वध घोर है, क्योंकि कोई भी प्राणी अपने वध की अभि लाषा नहीं करता। जो लोग इस युक्ति का महत्व स्वीकार नहीं करते उन्हें आत्म निरीच्चण करना चाहिए। यदि दूसरा व्यक्ति उनका वध करे तो क्या उन्हें इए होगा नहीं, तो अन्य प्राणियों को भी वह इए नहीं है। अतएव उनका वध करना भी पाप है, घोर है।

जैसे मनुष्य को जीवन प्रिय है, उसे जीवित रहने का श्रधिकार है, उसी प्रकार पशुश्रों को, पत्तियों को, कीटों~पतंगों को, दृत्त, लत्ता श्रादि समस्त जीवों को श्रपना श्रपना जीवन प्यारा है, उन्हें जीवित रहने का श्रधिकार है। उनके जीवन का श्रंत करने का किसी को श्रधिकार नहीं हैं।

मनुष्य श्रधिक शक्तिशाली और विवेकवान है, इसलिए उसे अन्य प्राणियों का वघ करने का श्रधिकार है, यह सोचना अत्यन्त अमपूर्ण है और भयंकर अन्याय है। फिर तो मनुष्यों में भी जो अपेत्ताइत श्रधिक वल शाली होगा उसे श्रपने लाभ के लिए निर्वल मनुष्यों के वघ का अधिकार होना चाहिए। इस प्रकार न्याय-नीति की प्रतिष्ठा होकर शक्ति की ही पूजा होने लगेगी और संसार घेर नरक वनेगा। वस्तुतः सवल मनुष्य के वल की सार्थकता निर्वल की सहायता करने में है, न कि उसे भन्नण कर जाने में। यही नीति पशुओं के प्रति, पत्तियों के प्रति तथा अन्य जीव-धारियों के प्रति वर्ती जानी चाहिए।

तात्पर्य यह है कि संसार के समस्त प्राणियों को एक दूसरे के जीवन में सहा-यक होना चाहिए, दूसरे को कप्ट और अनिष्ट से बचाने का प्रयत्न करना चाहिए, स्वयं जीना चाहिए और दूसरे को जीवित रहने देना चाहिए, अत्यन्त स्वार्थी वन कर अपने जीवन को आनन्दमय वनाने के लिए अथवा अपनी चाणिक टाप्त के लिए किसी प्राणी को नहीं सताना चाहिए।

इस प्रकार जो प्राशीमात्र को अपना बन्धु समभता है वही सचा अहिंसक है। जिसके हदय में यह बन्धुभाव पूर्ण रूपेण विकसित हो जाता है वह निर्प्रन्थ है, अमण है।

सामान्य रूप से जीव और प्राणी इब्द समानार्थक हैं, पर सूदम दृष्टि से उनके श्रर्थ में कुछ भिन्नता है। द्रीन्द्रिय, त्रीन्द्रिय और चतुरिन्द्रिय जीवों को प्राणी कहते हैं। वनस्पति काय को भूत कहते हैं। पंचेन्द्रिय प्राखियों को जीव कहा गया है। पृथ्वी, ऊप, तेज और वायु, काय के जीव सत्व कहलाते हैं। इस सूस्म अर्थ भेद की यहां विवत्ता नहीं की गई है अथवा जीव शब्द अलत्तण है और उससे प्राण, भूत और सत्व का भी ग्रहण करना चाहिए। इसी प्रकार ' प्राणीवघ ' शब्द के लिए सम-भना चाहिए।

्निग्रंन्थ मुनि त्रस और स्थावर-सभी जीवों की मन, वचन, काय से, स्वयं हैंदेसा नहीं करते, दूसरों से नहीं कराते और हिंसक की अनुमोदन नहीं करते। वे जीवन-पर्यन्त के जिप इस महान् वत को श्रंगीकार करते हैं।

अहिंसा संवर्धा विवेचन पहले किया जा चुका है। अतएव यहां पुनः विस्तार नहीं किया जाता।

## मूलः-मुसावाञ्चो य लोगम्मि, सव्वसाहूहि गरिहिञ्चो । ञाविस्सासो य भूयाणं, तम्हा मोसं विवज्जए ॥२॥

छायाः-स्रवावादश्च लोके, सर्वसाधुभिर्मार्हतः।

अविश्वासश्च भूतानां, तस्मान्मृपां विवर्जयेत् ॥ २ ॥

शब्दार्थ:-हिंसा के अतिरिक्त मृषावाद ( असत्य भाषण ) भी लोक में समस्त सत्पु-रुषों द्वारा निन्दनीय है और मृषावाद से अन्य प्राणियों को अविश्वास होता है, इसलिष अुषावाद का भी निर्प्रन्थ पूर्ण रूप से त्याग करें।

मूल में ' य ' अब्यय पद पूर्वोंक्त अहिंसा का समुच्यय करने के लिए है। उससे यह तात्पर्य निकलता है कि जैसे हिंसा लोक में सत्पुरुषों द्वारा निन्दनीय है, उसी प्रकार असत्य भाषण भी निन्दनीय है। असत्य भाषण अविश्वास का जनक भी है। अर्थात् जो व्यक्ति असत्य भाषण करता है उसकी वात पर कोई विश्वास नहीं करता। असत्य-भाषण गील व्यक्ति का सत्यभाषण भी अविश्वास के कारण असत्य ही समभा जाता है।

असत्य भाषण की सत्पुरुषों ने निन्दा की है। प्रश्न ब्याकरण सूत्र में कहा गया हैः—

' जो लोग गुण-गौरव से रहित तथा चपल होते हैं वे असत्य भाषण करते हैं। असत्य भाषण भयंकर है, दुःखकर है, अयशकर है, वैर-वर्धक है, राग-द्वेप छौर संक्लेश का जनक है, ग्रुभ फल से सून्य है, मायाचार और अविश्वास को उत्पन्न करता है। नीच लोग इसका आचरण करते हैं। यह अप्रशस्त है। अष्ट साधु-जनों द्वारा निन्दनीय है। दूसरों को पीड़ा पहुंचाता है। परम इष्णलेश्या से युक्त है। दुर्गति-गमन कराता है । पुनः पुनः जन्म-मरण उत्पन्न करता है, दाहण फल देने चाला है।

साध-धर्म निरूपण

म्रुपाचाद के फल का निरूपण करते हुए वतलाया गया है कि-

सृपाचाद के श्रादत वाले लोग पुनर्भव रूप श्रंधकार में अमण करते हैं, दुर्गति में वास करते हैं । वही लोग इस जन्म में वेहाल बुरा फल भोगने वाले, पराधीन, निर्धन, भोगोपभोग की सामग्री से हीन और दुःखी देखे जाते हैं। मुपावादियों के शरीर फूट निकलते हैं। वे वीभत्स और कुरूप होते हैं। उनके शरीर का स्पर्श कठोर द्वोता है। उन्हें किसीं जगह चैन नहीं मिलती। उनका शरीर निस्तार, निष्कान्ति श्रौर उज्ज्वलता से शून्य होता है। उनकी वाणी अस्फुट और अमान्य होती है। वे असं-स्कृत असभ्य और अनादरणीय होते हैं । दुर्गेंघ युक्त शरीर वाले, असंज्ञी, तथा अनिष्ट अप्रिय एवं काक के समान स्वर वाले होते हैं। असलावादी जड़. वहरा, अंधा और गूंगा दोता है। उसकी इन्द्रियां बुरी और विकारवाली होती हैं। वे स्वयं नीच होते हैं श्रौर उन्हें नीच लोगों की सेवा करनी पड़ती है। उन्हें लोक में निन्द्नीय समसा जाता है और दूलरों के दूकड़ों पर निर्वाह करना पड़ता है। वे अपमान सहते हैं। दूसरे लोग उनकी चुगली करते हैं। उनके प्रेमियों के साथ प्रेम का नाता तुड़वा दिया जाता है वे गुरुजनों, वन्धुजनों और स्वजनों के अपशब्द अवए करते हैं और विविध प्रकार के अपवाद (आरोप ! सहन करते हैं । उन्हें बुरा मोजन, बुरे वस्त्र मिलते हैं। उन्हें बुरी वस्ती में वास करना पड़ता है। असत्यवादी लोग अगले भव में इस प्रकार अनेक क्लेश पाते हैं। उन्हें मानसिक शान्ति की प्राप्ति नहीं होती। वर्त्त-मान भव और आगामी भव में घोर दुःख, महान् भय, प्रचुर-प्रगाढ़ दारुए और कडोर चेदना भोगे विना हजारों वर्षों में भी वे असत्यमापण के फल से छुटकारा नहीं पा सकते और न मुक्ति प्राप्त कर सकते हैं।

शास्त्रकारों ने असत्य भाषण का यह भयंकर परिणाम प्रकट किया है । इस दारुण परिणाम का विचार करके प्रत्येक विवेकी को असत्य का त्याग करना चाहिए। श्रसत्य का त्याग करके सत्य वचन का ही सदा प्रयोग करना चाहिए।

सत्य वचन निर्दोंष, पवित्र, शिव, सुजात और सुमाषित रूप हैं। उत्तम पुरुष सत्य का ही सेवन करते हैं। सत्य के प्रमाव से विविध प्रकार की विद्याएँ सिद्ध होती हैं स्वर्ग और मोत्त की प्राप्ति होती है।

सत्य सरल है, अकुटिल है, वास्तविक अर्थ का प्रतिपादक है, प्रयोजन से विग्रुद है, उद्योतकारी है, अविसंवादी है, मधुर है, प्रत्यत्त देवता के समान आश्चर्य-जनक कार्यों का साधक है।

महासमुद्र के मध्य में खित भी प्राणी सत्य के प्रभाव से डूवता नहीं है। सत्य के प्रभाव से अग्नि भी जलाने में असमर्थ हो जाती है। सत्यवादी पुरुष को उवलता हुआ तेल, रांगा, शीशा या लोहा भी नहीं जला सकता । पर्वत से पटक देने पर भी सत्यवादी का बाल बांका नहीं होता। विकराल युद्ध में, शत्रुओं से चारों ओर घिर जाने पर भी सत्यनिष्ट पुरुष सही-सलामत निकल आता है। सत्यवादी की देवता सहायता करते हैं। सत्य साज्ञाल् भगवान् है।

### नववां श्रध्याय

ि ३२७ ]

सत्य लोक में सारभूत है। समुद्र से भी अधिक गंभीर है, सुमेरु से भी आधि-क निश्चल है, चन्द्रमगंडल से भी अधिक सौभ्य है, सूर्यमग्डल से भी अधिक दीप्ति-भान है, शरद् ऋतु के आकाश से भी अधिक निर्मल है और गंधमादन पर्वत से भी अधिक सुरभिमय है। समस्त मंत्र योग-जप-तप सत्य में प्रतिष्ठित हैं। सत्य के विना इनकी सिद्धि नहीं होती। इस प्रकार सत्य की अद्भुत महिमा है। सत्य का स्वरूप समभक्तर सदा सत्य का ही सेवन करना चाहिए।

प्रमाद और कपाय के वश होकर अन्यथा रूप अथवा स्व-पर हानि करने वाले वचनों का प्रयोग करना असत्य भाषण कहलाता है। असत्य मुख्य रूप से चार अकार का है—(१) सत् को असत् कहना (२) असत् को सत् कहना (२) अन्यथा स्थित को अन्यथा रूप कहना और (४) सावद्य कथन करना।

(१) विद्यमान पदार्थ का निषेध करना प्रथम प्रकार का असत्य है। जैसे आत्मा का अभाव बतलाना। स्वर्ग, नरक, परलोक और मोच का अभाव कदना।

(२) जो वस्तु जैसी नहीं है उसका अस्तित्व वचन द्वारा प्रकट करना दूसरे प्रकार का असत्य है। जैसे ईश्वर में जगत् को निर्माण करने का स्वभाव न होने पर भी उस स्वभाव का सद्भाव कहना।

(३) घस्तु का स्वरूप वास्तव में अन्य प्रकार का है किन्तु उसे किसी अन्य रूप ची कहना । जैसे आत्मा शरीर-परिमित है किन्तु उसे सर्वव्यापक कहना या अराु-परिमारा चाला कहना । वस्तु मात्र अनेकान्तात्मक है पर एकान्त रूप कथन करना ।

(४) चतुर्थ सावद्य बचन के तीन भेद हैं - यहिंत, सावद्य और अप्रिय वचन के दुष्टतापूर्ण वचन बोलना, हास्य युक्त वचन बोलना और प्रलापमाय कथन करना गहिंत बचन कहलाता है । छेदन, भेदन, बछ-बन्धन, व्यापार, चोरी आदि के विधान करने वाले बचन सावद्य वचन कहलाते हैं । अन्य प्राणियों को अप्रति उपजाने वाले भय का संचार करने वाले, खेद उत्पन्न करने वाले, वैर शोक और कलह करने वाले, तथा और किसी प्रकार संताप करने वाले वचन अप्रिय वचन कहलाते हैं। यह तीनों प्रकार के असत्य तथा पूर्वोंक्त तीनों असत्य साधु को सर्वथा त्याज्य हैं ।

असत्य भाषए के सर्वधा त्यागी मुनिराज हेयोपादेय का उपदेश करते हैं, उनके पापनिंदक वचन किसी श्रोता को अप्रिय भी लग सकते हैं, मांख-मदिरा आदि घृणित वस्तुओं के त्याग का उपदेश देने से कसाई, कलार, आदि को कप्ट पहुंचता है, व्रह्म चर्य के उपदेश से खार्थ में वाधा पहुँचाने के कारण वेश्या को चुरा लगता है, इस अकार अनेक जीवों को मुनिराज का हितोपदेश अनिप्ट प्रतीत होता है, फिर भी उन्हें असत्य भाषण का दोप नहीं लगता है, क्योंकि उनका भाषण कंषाय या प्रमाद से बेरित होकर नहीं है।

तात्पर्य यह है कि जो भाषण कपाय से प्रेरित होकर किस जाता है और जो

साधु-धर्म निरूपण

राज सब प्रकार के असस्य का परिहार करके सत्य, न्याय, हितकारी, प्रियकारी और परिमित वचन बोलते हैं।

सत्यवत की रत्ता के लिए शास्त्रों में पांच भावनाएँ वतलाई गई हैं। वे इस प्रकार हैं---

(१) बिना विचारे, उतावला होकर, अवलर के प्रतिकूल वचन नहीं वोलना चाहिए । ऐसा विना सोचे-समसे बोलने से कभी असंत्य या सावद्य भाषण हो सकता है

(२) कोध का सेवन नहीं करना चाहिए। कोध के आवेश में मनुष्य को उचित अनुचित, सत्-असत् का मान वहीं रहता । कुध मनुष्य कठोर वचन वोलता है, सत्य का हनन करता है, निन्दा का पात्र वनता है। कोध से अभिभूत व्यक्ति अपनी मर्यादा को भी भूल जाता है। अतः सत्य का सेवन करने के लिए क्रोध का साग अवश्य करना चाहिए।

(३) लोभ का त्याग करना चाहिए । लोभी मनुष्य धन श्रादि के लिए असत्य भाषण करता है, कीर्त्ति के वश असत्य भाषण करता है । भोजन-पान, वैभव, शय्या, संस्तारक, वस्त्र, पात्र, कम्वल, त्रादि पदार्थों के लिए भी असत्य भाषण करता है । लालची व्यक्ति सैकड़ों कारणों से असत्य का पात्र वन जाता है । अतपव सत्यव्रती को लोभ का त्याग करना चाहिए ।

(४) भयभीत नहीं होना चाहिए । भय, सत्य का संहार कर डालता है। जो निर्भय नहीं है वह शरीर-तुख के लिए, सम्पत्ति नप्ट होने के भय से, दंड के भय से असत्य भाषण करने लगता है।

(१) सत्यवादी को हंसी-मस्करी नहीं करनी चाहिए । हंसोड़ असत्य और अशोभन वचन बोलते हैं। हास्य अपमान का जनक है और उस से परनिन्दा और पर पीड़ा हो जाती है। हंसी के समय उचित-अनुचित का भेदझान नहीं रहता। अंतएव सत्यवादी को हास्यशील नहीं होना चाहिए।

असत्य भाषण के इन पांच कारणों का त्याग करने से असत्य भाषण का अव-सर नहीं स्राता। इसी कारण शास्त्रकारों ने इन्हें सत्य वत की भावना कहा है।

# मूलः-चित्तमंतमचित्तं वा, अप्पं वा जइ वा वहुं। दंतसोहणमेत्तं पि, उग्गहंसि अजाइया ॥ ३ ॥

छायाः—चित्तवन्तमचित्तं वा, ग्रहपं वा यदि वा वहु। दन्तशोधनमात्रमपि, ग्रवमहमयाचित्वा ॥ ३ ॥

भाष्यः-द्वितीयं महावत का स्वरूप बताने के अनन्तर तृतीय महावत का स्वरूप यहां बताया गया है।

मुनिजन संसार की कोई भी वस्तु, विना उसके खामी की आज्ञा प्राप्त किये, घटरण नहीं करते। चाहे वह सजीव शिष्य आदि हो, चाहे निर्जीव घास आदि हो। यहां तक कि दांत साफ करने का तिनका भी विना आज्ञा के वे प्रदर्ण नहीं करते हैं।

अदत्तादान इसलोक में और परलेक में एकान्त दुःख का कारए है । वह संताप, मरए, भय और लोभ का सवल हेतु है । उससे अपयश फैलता है । अदत्ता-दानी सदा दूसरे के घर में घुसने का मौका देखता रहता है और कभी उचित समय देखकर सेंध लगा कर, द्वार तोड़ कर या दीवाल फांद कर घुस जाता है, और एकड़ा जाता है तो उसे भयंकर दंड मिलता है । वह अपने इष्टजनों को मुख दिखलाने योग्य नहीं रहता । उनके सामने जाने में लजाता है । इस प्रकार अदत्तादानी को उसके आत्मीयजन भी त्याग देते हैं, मित्रगए उसका तिरस्कार करते हैं । सर्व साधारए के अपमानजनक धिरुकार आदि शन्दों से उसे जीवित रहते हुए भी मृत्यु सरीखा कष्ट ओगना पड़ता है ।

शृत्यु के पश्चात् श्रदत्तादानी घेर नरक में उत्पन्न होता है। नरक में जलते हुए श्रंगारों से सेंकड़ों गुनी उष्ण्वेदना और हिमपटल से भी अत्यधिक श्रीतवेदना आदि अनेक प्रकार के कप्ट प्रतित्तण भोगते हैं। नरक की यह वेदनाएँ सहन करने के पश्चात् अगर उन्हें तिर्थच भव की प्राप्ति होती है तो वहां भी अनेक वेदनाएँ सहनी पड़ती हैं, जिन्हें हस प्रत्यत्त देखते हैं। कसी पुरुषयोग से मानवभव की प्राप्ति हुई तो वहां भी अनेक कप्टों का सामना करना पड़ता है। इस प्रकार अदत्तादानी उभयलोक में दुःख उठाता है। अदत्तादान के इस भीषण परिणाम का विचार कर उससे निवृत होना ओयस्कर है।

अदत्तादान विरमख वत का सम्यरू प्रकार से पालन के लिए पांच भावनाएँ वताई गई हैं। वे इस प्रकार हैं--

(१) खामी या उसके नौकर की आखा लेकर ही निर्दोष स्थानक में विवास करना चाहिए।

(२) गुरु या अन्य ज्येष्ठ मुनि की आज्ञा लिए विना आहार आदि का उपभोग न करे।

(३) द्रव्य, चेत्र, काल, भाव की मर्यादा पूर्वक सदा गृहस्थ की आज्ञा त्रहण करना चाहिए।

(४) खचित्त शिष्य आदि, अचित्त तृण आदि और मिश्र उपकरण सहित ग्रिष्य आदि के लिए पुनः-पुनः आहा लेना चाहिए मर्यादा के अनुसार ही प्रहण करना चाहिए।

(४) एक साथ रहने वाले सहधर्मियों ( साधुओं ) के वस्त्र-पात्र ग्रादि, उनकी

-

३२६

साधु-धर्म निरूपण

राज सब प्रकार के असल का परिहार करके सल, न्याय, हितकारी, प्रियकारी और परिमित बचन बोलते हैं।

सत्यव्रत की रचा के लिए शास्त्रों में पांच भावनाएँ वतलाई गई हैं। वे इस प्रकार हैं---

(१) बिना विचारे, उतावला होकर, अवसर के प्रतिकूल वचन नहीं वोलना चाहिए । ऐसा विना सोचे-समके बोलने से कमी असत्य या सावद्य भाषण हो सकता है

(२) कोध का खेवन नहीं करना चाहिए। कोध के आवेश में मनुष्य को उचित अनुचित, सत्-असत् का भान नहीं रहता । क्रुध मनुष्य कठोर वचन वोलता है, सत्य का हनन करता है, निन्दा का पात्र वनता है। क्रोध से अभिभूत व्यक्ति अपनी मर्यादा को भी शूल जाता है। अतः सत्य का सेवन करने के लिए क्रोध का त्याग अवश्य करना चाहिए।

(३) लोभ का त्याग करना चाहिए । लोभी मनुष्य धन श्रादि के लिए असत्य भाषण करता है, कीर्त्ति के वश असत्य भाषण करता है । भोजन-पान, वैभव, शय्या, संस्तारक, चस्त्र, पात्र, कम्वल, श्रादि पदार्थों के लिए भी श्रसत्य भाषण करता है । लालची व्यक्ति सैकड़ों कारणों से श्रसत्य का पात्र वन जांता है । श्रतपव सत्यवती को लोभ का त्याग करना चाहिए ।

(४) भयभीत नहीं होना चाहिए । भय, सत्य का संहार कर डालता है। जो निर्भय नहीं है वह शरीर-छुख के लिए, सम्पत्ति नष्ट होने के भय से, दंड के भय से असत्य आपण करने लगता है।

(४) सत्यवादी को हंसी-मस्करी नहीं करनी चाहिए । हंसोड़ असत्य और अशोभन वचन बोलते हैं। हास्य अपमान का जनक है और उस से परनिन्दा और पर पीड़ा हो जाती है। हंसी के समय उचित-अनुचित का भेदज्ञान नहीं रहता। अंतएव सत्यवादी को हास्यशील नहीं होना चाहिए।

असत्य भाषण के इन पांच कारणें। का त्याग करने से असत्य भाषण का अव-सर नहीं म्राता। इसी कारण शास्त्रकारों ने इन्हें सत्य वत की भावना कहा है।

# मूलः-चित्तमंतमचित्तं वा, अप्पं वा जइ वा बहुं। दंतसोहणमेत्तं पि, उग्गहंसि अजाइया॥ ३॥

छायाः-चित्तवन्तमचित्तं वा, ग्रह्पं वा यदि वा वहु। दन्तशोधनमान्नमपि, ग्रवग्रहमयाचित्वा ॥ ३ ॥

शब्दार्थ:—अल्प या बहुत, संचेतन अथवा अचेतन, यहां तक कि दांत साफ करने का तिनका भी बिना याचना के प्रहण नहीं करते हैं।

### नववां अध्याय

### [ રરહ ]

भाष्यः-द्वितीयं महावत का स्वरूप बताने के अनन्तर तृतीय महावत का स्वरूप यहां बताया गया है।

मुनिजन संसार की कोई भी वस्तु, बिना उसके खामी की आज्ञा प्राप्त किये, ग्रहण नहीं करते। चाहे वह सजीव शिष्य आदि हो, चाहे निर्जीव घास आदि हो। यहां तक कि दांत साफ करने का तिनका भी विना आज्ञा के वे प्रहण नहीं करते हैं।

अदत्तादान इसलोक में और परलेक में एकान्त दुःख का कारण है । वह संताफ, मरण, अय और लोभ का सवल देतु है । उससे अपयश फैलता है । अदत्ता-दानी सदा दूसरे के घर में घुसने का मौका देखता रहता है और कभी उचित समय देखकर संध लगा कर, द्वार तोड़ कर या दीवाल फांद कर घुस जाता है, और पकड़ा जाता है तो उसे अयंकर दंड मिलता है । वह अपने इष्टजनों को मुख दिखलाने योग्य नहीं रहता । उनके सामने जाने में लजाता है । इस प्रकार अदत्तादानी को उसके आत्मीयजन भी त्याग देते हैं, मित्रगण उसका तिरस्कार करते हैं । सर्व साधारण के अपमानजनक धिक्कार आदि शब्दों से उसे जीवित रहते हुए भी मृत्यु सरीखा कष्ट ओगना एड्ता है ।

शृत्यु के पश्चात् अदत्तादानी घेार नरक में उत्पन्न होता है। नरक में जलते हुए अंगारों से सैंकड़ों गुनी उष्ण्वेदना और हिमपटल से भी अत्यधिक श्रीतवेदना श्चादि अनेक प्रकार के कप्ट प्रतित्तण मेंगते हैं। नरक की यह वेदनाएँ सहन करने के पश्चात् अगर उन्हें तिर्यंच भव की प्राप्ति होती है तो वहां भी अनेक वेदनाएँ सहनी पड़ती हैं, जिन्हें हस प्रत्यत्त देखते हैं। कभी पुरुययोग से मानवभव की प्राप्ति हुई तो वहां भी अनेक कप्टों का सामना करना पड़ता है। इस प्रकार अदत्तादानी उभयलोक में दुःख उठाता है। अदत्तादान के इस भीषण परिणाम का विचार कर उससे निवृत होना अयस्कर है।

अदत्तादान विरमण वत का सम्यक् प्रकार से पालन के लिए पांच भावनाएँ बताई गई हैं। वे इस प्रकार हैं--

(१) खामी या उसके नौकर की आहा लेकर ही निर्दोष स्थानक में विवास करना चाहिए।

(२) गुरु या अन्य ज्येष्ठ मुनि की आज्ञा लिए विना आहार आदि का उपभोग न करे।

(३) द्रब्य, त्तेत्र, काल, साव की मर्यादा पूर्वक सदा गृहस्थ की आह्वा प्रहण् करना चाहिए।

(४) सचित्त शिष्य आदि, अचित्त तृख आदि और मिश्र उपकरख सहित शिष्य आदि के लिए पुनः-पुनः आज्ञा लेना चाहिए मर्यादा के अनुसार ही प्रहरण करना चाहिए।

(४) एक साथ रहने वाले सहधर्मियों ( साधुश्रों ) के वस्त्र-पात्र श्रादि, उनकी

ि ३३० ]

साधु-धर्म निरूपण

आज्ञा लेकर ही ग्रहण करना चाहिए। इन पांच भावनाओं का सेवन करने से अद्ता∽ दान विरमणवत का रत्तण और सम्यक् प्रकार से पालन होता है।

श्रदत्त के चार भेद इस प्रकार किये जाते हैं--

(१) खामी-ञ्रदत्त—किसी भी वस्तु को उसके स्वामी की श्राज्ञा विना ग्रहण करना।

(२) जीव-अदत्त-कोई भी जीव अपने प्राण हरण की म्राज्ञा नहीं देता। म्रत-एव किसी के प्राण हरण करना जीव-म्रद्त्त है।

(३) सर्वज्ञोपदिष्ट शास्त्रों में विधान किये हुए साधु के चिह्न (वेष) से विपरीत वेष धारण करना या विपरीत प्ररूपणा करना तीर्धकर-श्रदत्त है।

(४) गुरु-श्रदत्त —गुरु श्रादि ज्येष्ठों की श्राझा मंग करना गुरु-श्रदत्त है। इन चारों प्रकार के श्रदत्तादानों का साधु तीन करख श्रौर तीन योग से खर्वथा त्याग करते हैं।

# मूलः-मूलमेयमहम्मस्स, महादोससमुस्सयं । तम्हा मेहुणसंसग्गं, निग्गंथा वज्जयंति एं ॥ ४ ॥

छायाः--मूलभेतदधर्भस, महोदोषतमुच्छ्रयम् । तस्मान्मेथुनसंसर्गं, निर्प्रन्था वर्जयन्ति तम् ॥ ४ ॥

शब्दार्थः---मैथुन-सेवन अधर्म का मूल है और महान् दोषों को वढ़ाने वाला हैं, इसलिए निर्घन्थ मुनि उसको त्याग करते हैं।

भाष्यः-तृतीय महाव्रत के विवेचन के अनन्तर कम प्राप्त चतुर्थ व्रह्मचर्य महा-व्रत का यहां विधान किया गया है।

वेद के राग रूप योग से स्त्री-पुरुप का सहवास होना अव्रह्म कहलाता है। अव्रह्म के यहां दो विशेषण हैं---महादोपों को बढ़ाने वाला और अधर्म का मूल। अर्थात् अव्रह्म बड़े--बड़े दोपों की वृद्धि करने वाला प्वं पाप का मूल है।

जहां श्रव्रह्म का सेवन है वहां हिंसा ग्रवश्यमेव होती हैं। विना हिंसा के श्रव्रह्म का सेवन नहीं हो सकता। श्रव्रह्म सेवन से द्रव्य हिंसा श्रौर भाव हिंसा—दोनों प्रकार की हिंसा होती है। स्त्री योनि में रहने वाले सम्मूर्छम जीवों की हिंसा होने से तथा शारीरिक बल की चींगता के निमित्त से द्रव्य हिंसा होती है। कहा भी है—

हिस्यन्ते तिलनाल्यां, तप्तायसि विनिहिते तिला यदत्।

वहवो जीवा योनौ, हिंस्यन्ते मैथुने तद्वत् ॥

अर्थात् तिलों से भरी हुई नली में तपी हुई लोहे की सलाई डालने से तिल नष्ट हो जाते हैं, उसी प्रकार योनि में वहुत से जीव नष्ट हो जाते हैं।

उक्त कथन से स्व-द्रव्य हिंसा और पर-द्रव्य हिंसा का होना स्पष्ट है । इसके

1

आतिरिक्त कामोद्रेक रूप राग भाव की विशिष्टता के कारण भाव हिंसा भी होती है।

अन्य पापों की अपेजा भी अब्रह्म में अधिक गुरुता इस कारण है कि इस पाप की परम्परा अधिक काल तक और अधिक भयंकर रूप से चलती रहती है । इससे होने चाले अनथों की गणना नहीं हो सकती । कामान्ध पुरुष उच्चित-अनुचित का भान नहीं रखता और एक वार अनुचित प्रवृत्ति कर डालने पर अनेकानेक अनुचित और विकराल कार्य उसे करने पड़ते हैं। इसी कारण उसे महान् दोषों का वर्द्धक और बाप का भूल बतलाया है। शास्त्रकारों ने कहा है—

> जेहिं नारीए संजोगा, पूयएा पिट्ठत्रो कया। सञ्चमेयं निराकिचा, ते ठिया सुसमाहिए ॥

अधीत् जिन महाभाग पुरुषों ने स्त्री-संसर्ग तथा कामविभूषा की झेार से पीठ फेर ली है, वे समस्त उपसगाँ पर विजय प्राप्त करके समाधि में स्थित होते हैं। वास्तव में स्त्री परीषढ अत्यन्त दुस्सद्य परीषह है, जो इसे सहन कर लेते हैं उन्हें अन्य परीषढ और उपसर्ग सहना सरल हो जाता है।

इस विषय का विशेष विवेचन ब्रह्मचर्य नामक अध्ययन में किया जा चुका है। श्रीहासु पाठक वहां देखें।

## मूलः-लोभस्सेसमणुप्फासो, मन्ने अन्नयरामवि । जे सिया सन्निहीकामे, गिही पव्वइए न से ॥ ५ ॥

छ।याः--तोभस्थैष ग्रनुस्वर्शः, मन्येऽन्यतरामपि । यः स्यात् सन्निधिं कामयेत् , गृही प्रव्नजित्ते न सः ॥ ४ ॥

शव्दार्थः—लोभ नहीं करने के सम्बन्ध में यहां तक यह विशेषता बताई है कि गुड़, जी, झादि खाद्य पदार्थों में से किसी भी एक पदार्थ को, साधु होकर जो अपने पास रात भर रखने की इच्छा करे तो वह साधु नहीं है—गृहस्थ है।

भाष्यः—शास्त्रकार कम प्राप्त पञ्चम महावत का निरूपण करते हुए कहते हैं कि लोभ इतना वड़ा दुर्गुण है कि साधु यदि श्राहार-पानी को भी, यदि रात भर रख कर दूसरे दिन उपभोग करने की इच्छा करे, तो इच्छा करने मात्र से ही वह साधु के पद से पतित हो जाता है और गृहस्थ की कोटि में आ जाता है।

इस कथन से यह स्पष्ट हो जाता है कि जब खाने-पीने योग्य वस्तुओं को, अगले दिन के लिए संग्रह कर रखने की इच्छा मात्र से साधु अपने उच्च पद से गिर जाता है तो संग्रह करने से वह किसी भी प्रकार साधु नहीं रह सकता । इससे साधुओं की अर्किचिनता का आभास मिलता है। वास्तव में सच्चा साधु वह है जो भविष्य की चिन्ता से सर्वथा मुझ है और धर्मोंपकरण के अतिरिक्त संसार के किसी थी पदार्थ से, कुछ भी सरोकार नहीं रखता।

🕖 लोभ चुरी विपदा है । वह एक वार किसी को चिपटा नहीं कि उसे पूरी तरह

साधु-धर्म निरूपण

[ ३३२ ]

अपने अधीन वना लेता है। धीरे-धीरे बढ़ता हुआ वह अनन्त हो जाता है और मनु-ष्य उससे आछृष्ट होकर, पथ से विचालित हो जाने की चिन्ता न करता हुआ, उसी के पीछे-पीछे भागता रहता है। परिप्रह, लोभ का कार्य है और लोभ को वड़ाने का कारण भी है। परिग्रह का फल वताते हुए शास्त्रकार कहते हैं कि-परिग्रह के पाश में पड़े हुए जीव परलोक में नष्ट होते हैं और अज्ञान रूपी अंधकार में डूवे रहते हैं। परि-प्रह इस लोक और परलोक में अत्यत्प सुख और विवुत्त दुःख रूप है। वह महाभय का कारण है और प्रगाढ़ कर्म रज को उत्पन्न करता है। वह दाहण है, कठार है, असाताकारक है और इजारों वर्ष पर्यन्त भी योगे विना वह (फल) छूटता नहीं है।

परिग्रह परिभाषा-रहित है, शरणदाता नहीं है, उसका अन्त दुःखपूर्ण है, वह अधुव है अनित्य है, चलामंगुर है, पाप का कारण है, सत्युक्षों के लिए अग्राह्य है, विनाश का मूल है, अतिशय वध-वंध तथा क्लेश का कारण है, उसने अनन्त संक्लेश उत्पन्न होता है, वह सब प्रकार के दुःखों का जनक है।

श्रपरिग्रह वत का श्रनुष्ठान करने के लिए निम्न-लिखित पांच भावनाओं का आचरण करना चाहिए—

(१) ओत्रोन्द्रिय से मनोहर एवं भद्र शब्द सुनकर उदासीन रहना चाहिए। हास्यपूर्ण शब्दों तथा स्त्रियों आदि के आभूषणों के शब्दों की ओर ध्यान नहीं देना चाहिए, उनमें अनुरक्त नहीं होना चाहिए। इसी प्रकार अभनोज और पाप रूप वचन सुन कर रोप नहीं करना चाहिए। कोई गाला दे तो भी उस पर द्वेप-भाव नहीं लाना चाहिए। उसकी निन्दा नहीं करनी चाहिए। आशय यह है कि मनोज और अमनोज शब्दों पर समताभाव रखना चाहिए।

(२) चन्तु इन्द्रिय के विषय में समभाव रखना चाहिए। मनेहिर रूप देख कर अनुरक्त नहीं होना चाहिए और वीभत्स रूप दिखाई देने पर द्वेप या घुए। का भाव नहीं उत्पन्न होने देना चाहिए।

( ३ ) द्राणेन्द्रिय के विषय में मध्यस्थवृत्ति रखनी चाहिए। छुगंध में अनु-रक्क एवं दुर्गन्ध में द्विए न होकर दोनों पर एक-ला माचना रखनी चाहिए।

(४) जिह्वा इन्द्रिय के विषय में निस्पृह होना चाहिए। सरस, स्वादिए और मनोज्ञ भोजन-पान पाकर प्रसन्न होना और रूखा-सूखा, निःस्वाटु आहार-पानी प्राप्त होने पर विवाद करना उचित नहीं है। दोनों प्रकार के भोजन पर समान भाव रखकर उखका उपभोग करना चाहिए।

(४) सुन्दर, सुखद और साताकारी स्पर्श प्राप्त होने पर हर्षित होना एवं कठोर कर्कश तथा असाताजनक स्पर्श का संसर्ग होने पर खेद करना योग्य नहीं है। निस्पृह वृत्ति, चीतराग मावना अथवा अनासाक्ति ही साधु के आचार का मूपण है। आसक्ति पाप-वंध का कारण है और अनासक्त मान से ही पाप होता है।

तात्पर्य यह हे कि पांचों इन्द्रियों के मनोज्ञ एवं अमनोज्ञ विषयोंपर राग-द्रेष

न धारण करने से सम्भाव रखने से परित्रह के प्रति लालसा नहीं उत्पन्न होती। इस लिए छपरिग्रह व्रत का सम्यक् प्रकार से पालन करने के लिए इन्द्रियोंके विषयों संबंधी राग-द्वेप की निवृत्ति होना आवश्यक है। जो रागमाव एवं द्वेषभाव से अतीत हो जाते हैं वे ही छपना कल्याण करते हैं।

## मूलः-जं पि वत्थं व पायं वा, कम्बलं पायपुच्छणं । तं पि संजमलजद्दा, धारेति परिहिंति य ॥६॥

अाष्यः – परिन्नहत्याग महाव्रत के विषय में विशेष स्पष्टीकरण करने के लिप सुत्रकार ने यह गाथा कही है ।

इससे पहली गाथा में वताया गया था कि खाद्य सामग्री संग्रह करने वाला साधु भी गृहस्थ की श्रेणी में आ जाता है। इस कथन से यह रांका उत्पन्न हो सकती है कि जब भोजन-सामग्री केवल एक रात्रि भर रखने से साधुत्व नष्ट हो जाता है तो वस्त्र-पात्र आदि रखने से साधुत्व किस प्रकार टिक सकता है ? भोजन की भांति वस्त्र-पात्र आदि भी यदि परिग्रह ही है तो उसके घारण करने से साधुता की मर्यादा भी नहीं रहनी चाहिए । इस रांका का समाधान अगली गाथा में किया है, किन्तु समाधान का बीज इस गाथा में विद्यमान है।

साधु जो वस्त्र रखते हैं, वह शरीर के प्रति अनुराग होने के कारण, उसे साता पहुंचाने के लिए नहीं, वरन लज्जा-निवारण के लिए तथा संयम की रत्ता के लिए रखते हैं। इसी प्रकार पात्र, कम्बल आदि भी संयम के समुचित निर्वाह के लिए ही धारण करते हैं। यह सव उपकरण शास्त्रोक्त मर्यादा के छानुसार पारीमित रूप में ही प्रहण किये जाते हैं। पात्र आदि उपकरणों के दिना संयम की रत्ता और वाह्य शुद्धि आदि का यथायोग्य निर्वाह नहीं हो सकता है।

इस विषय का विशेष स्पष्टीकरण झांगे दिया जाता है ।

मूलः - न सो परिग्गहो वुत्तो, नायपुत्तेण ताइणा । मुच्छा परिग्गहो वुत्तो, इहं वुत्तं महोसिणा ॥७॥ छायाः - न सः परिग्रह उक्रः, ज्ञातपुत्रेण प्रायिणा। मूर्च्छा परिग्रह उक्तः, इत्युक्तं महापेणा ॥ ७॥

साधु-धर्म निरूपत

[ ३३४ ]

शब्दार्थ:--जीव मात्र के रत्तक ज्ञातपुत्र श्री महावीर ने, संयम और लज्जा के हेतु धारण किये हुए वस्त्र, पात्र आदि को परिष्रह नहीं कहा है । उन्होंने सूच्छी को अर्थात् ममता को परिष्रह कहा है, ऐसा महर्षियों ने कहा है ।

भाष्यः — भोजन-सामग्री एक रात भी अपने पास न रखने वाले मुनियों को वस्त्र-पात्र - कश्वल आदि रखने पर भी दोष नहीं लगता । इसका कारण यहां स्पष्ट रूप से शास्त्रकार ने प्रदर्शित किया है। वह यह है कि वस्त्र पात्र आदि परिग्रद नहीं है, क्यों कि साधु में उनके प्रति मूच्छी नहीं है। अगवान महावीर स्वामी ने सूच्छी आव को ही परिग्रह कहा है।

तात्पर्य यह है कि जहां ममता है, राग है, लोलुपता है वहां वाह्य वस्तु का संसर्ग हो चाहे न हो पर वहां परिग्रह अवश्य है। जिसके हदय स ममत्व नहीं गया वह ऊपर से अर्किचन होने पर भी परिग्रही है। इसके विपरित, जिसके अन्तःकरण में लेशमात्र भी ममत्व भाव नहीं है, वह संयम की साधना के लिए बाह्य उप-करणों को ग्रहण करने पर भी परिग्रही नहीं होता।

मप्तत्व के अभाव में यदि वाह्य वस्तु के संसर्ग मात्र को परिग्रह माना जाय तो कोई भी मुनि निष्परिग्रह नहीं हो सकेगा, क्योंकि अन्य बाह्य पदार्थों का त्याग कर देने पर भी शरीर का संसर्ग होने से परिग्रह भी विद्यमान रहेगा। इसके अतिरिक्त पृथ्वी के साथ भी सब का संसर्ग अनिवार्य है। फिर न तो कोई अपरिग्रह महावक्त हो सकेगा और न मुनि पद ही संसार में रहेगा। मुनि पद के अभाव में मुक्ति का भी अभाव हो जायगा।

इन सब दोषों का निवारण करने के लिए यही मानना युक्ति संगत है कि जहां ममत्व है वहां परिश्रह है झौर जहां ममत्व का श्रभाव है वहां परिग्रह का भी श्रभाव है। मुनि जो धर्मोंपकरण रखते हैं, उनमें उन्हें ममत्व नहीं होता। उपकरणों के प्रति श्रणुमात्र भी राग उनके श्रन्तःकरण में उदित नहीं होता, प्रतः वे उपकरणों का उप-योग करते हुए भी परिग्रही नहीं है। इस कथन से पूर्वोलिखित शंका का समाधान भूक्तीभांति हो जाता है।

मूलः-एयं च दोसं दइ्णं, नायपुत्तेण भासियं । सन्वाहारं न मुंजंति, निग्गंथा राइभोयणं ॥=॥

छायाः-एतं च दोषं दृष्वा, ज्ञात पुत्रेण भाषितम् । सर्वाहारं न सुञ्जन्ति, निभन्धा रात्रिभोजनम ॥

शब्दार्थ:-ज्ञातापुत्र भगवान् महावीर द्वारा उपदिष्ठ पूर्वोक्त रोषों को देखकर निर्घन्ध रात्रि में सब प्रकार का आहार नहीं भोगते हैं।

भाष्यः-पांच महावर्तो का स्वरूप प्रतिपादन करने के पश्चात् सूत्रकार यहां रात्रि भोजन त्याग रूप वत का कथन करते हैं। नववां श्रध्याय

િરફર ]

पूर्वोंक्त पांच वत जिनागम में महावत कहलाते हैं। रात्रि भोजन विरमख का शास्त्रों में महावत के नाम से उल्लेख नहीं है किन्तु उसे वत कहा है। इसका कारख यह है कि आवकों के लिए भी रात्रि भोजन का त्याग आवश्यक है। महावत के नाम से इसका उल्लेख किया जाता तो यह वत आवकों के लिए लागू न होता। अतएक आवकों के लिए रात्रि भोजन त्याप्य है, यह प्रकट करने के लिए इसे महावत न कह कर सामान्य वत ही कुहा है।

किसी-किसी प्रंथ में रात्रि भोजन को छठा श्रखुवत कहा गया है, सो डचित है। छठा श्रखुवत होने से भी वह श्रावकों के लिए श्रावश्यक हो जाता है और जब आवकों को रात्रि भोजन त्याज्य है तो साधुओं को तो उसकी त्याज्यता स्वतः सिद्ध हो जाती है।

रात्रि भोजन ले चल जीवों की हिंसा होती है, लाथ से भोजन के साथ जस जीवों के पेट में चले जाने से मांस-भक्तरण भी हो जाता है। इन धार्मिक दोषों के झति-रिक्त शारीरिक दोप भी रात्रि भोजन से होते हैं झौर स्वास्थ्य में भी विकार उत्पन्न होता है।

इल प्रकार विचार करने पर रात्रि भोजन अनेक दोषों का घर प्रतीत होता है। धर्मनिष्ठ श्रावक भी इलका लेवन नहीं करते तो भला मुनि यह निन्दनीय आचरए कैसे कर लक्ते हैं ?

रात्रि भोजन के सस्वन्ध में पहले आवकाचार के निरूपण में विचार किया जा चुका है। पूर्वोंक्त समस्त भयंकर दोषों का विचार करके प्रत्येक आवक को और साधु को सब प्रकार के रात्रि मोजन का त्याग करना चाहिए।

मूल में 'लब्बाहारं न भुंजंति' ऐसा कहा है। इसका अर्थ है— सव प्रकार का ओजन नहीं करते हैं। इस वाक्य का दुरुपयोग करके कोई दृषित अर्थ यह न समफे के सब प्रकार का माजन नहीं करते अर्थात् किसी प्रकार का—एक-दो तरह का ओजन कर लेते हैं।

ऐसा दुरर्थ कई स्थलों पर देखा जाता है। जैसे — 'न हिंस्यात् सर्वभूतानि ' अर्थात् खव जीवों की हिंसा नहीं करनी चाहिए, इस वाक्य से अनेक स्मृतिकार रेंदेसा का पोषण करते हुए यह निकालते हैं कि खास-जास जीवों की हिंसा करने में पाप नहीं है। इस प्रकार का अर्थ यहां नहीं समझना चाहिए । यहां मुनियों के आचार का प्रकरण है अतः अच, पान, खाद्य आदि चारों प्रकार के आहार का सर्वथा निषेध किया है, और यही युक्ति एवं आगम के अनुकूल अर्थ है।

साधुश्रों को सब प्रकार के त्याग के विधान से यह प्रतीत होता है कि श्रादक यदि सब प्रकार का रात्रि में ाजन न त्याग सके तो उसे भी एकदेश त्याग श्रवश्य करना चाहिए।

साधु-धर्म निरूपण

## मूलः-पुढविं न खणे न खणावए, सीझोदगं न पिए न पियावए। अगणिसत्थं जहा सुनिसियं, तं न जले न जलावए जे स भिक्खू १६१

् छायाः-पृथिवीं न खनेन्न खानयेत् , शीतोदकं न पिवेन्न पाययेत् । छान्निशस्त्रं यथा सुनिशितम् , तं न ज्वलेन्न ज्वालयेत् यः स भिद्युः ॥ ६ ॥

शब्दार्थ:--जो पृथ्वी को न स्वयं खोदे, न दूसरों से खुदवावे, जो शीत अर्थात् सचित्त जल न स्वयं पीए, न दूसरों को पिलावे, जो अत्यन्त तीद्दण अग्नि रूप शस्त्र को न स्वयं जलाए, न दूसरों से जलवावे, वही सच्चा भिद्यु है।

भाष्यः—रात्रि भोजन विरमण वत का विघान करके यहां स्थावर जीवों की हिंसा के त्याग का विधान किया गया है।

मुनि, त्रस झौर स्थावर दोनों प्रकार के जीवों की हिंसा का मन, वचन, काय से पूर्ण त्यागी होते हैं। झतएव यहां स्थावर जीवों की यतना का उपदेश दिया गया है। स्थावर जीव पांच प्रकार के हैं—(१) पृथ्वीकाय (२) जलकाय (३) तेजस्काय (४) वायुकाय झौर (४) वनस्पतिकाये। इन पांच स्थावरों में से प्रकृत गाथा में झादि के तीन कायों के स्थावरों की यतना वताई है।

पृथ्वी को खोदने से पृथ्वीकाय के जीवों की हिंसा होती है और दूसरों को ग्राज्ञा देकर खुदवाने से भी हिंसा के पाप का भागी होना पड़ता है। यही नहीं, पृथ्वी खोदने से पृथ्वी पर आश्रित त्रस जीवों की भी हिंसा अनिवार्य है।

जल जब तक अधित्त नहीं हो जाता तब तक वह एक प्रकार के एकेन्द्रिय जीवों का शरीर है। उसे स्वयं पीने से या अन्य को पिताने से स्थावर जीवों की हिंसा का अपराधी वनना होता है। अतएव साधु सचित्त जल न स्वयं पीते हैं, न दूसरों को पिताते हैं।

रूपर सामय का होने पर जो जल आचित्त हो जाता है, और जिसे साधु के शास्त्र-परिणत होने पर जो जल आचित्त हो जाता है, और जिसे साधु के निमित्त आचित्त नहीं किया जाता उसी का उपयोग साधु करते हैं। आग्नि के संसर्ग से या अन्य चारमय पार्थिव पदार्थों के संयोग ले, पूर्ण रूपेण आचित्त हुए जल को ही से या अन्य चारमय पार्थिव पदार्थों के संयोग ले, पूर्ण रूपेण आचित्त हुए जल को ही मुनि प्रहण करते हैं। अचित्त जल भी मर्यादा के अनुरूप ही उन्हें प्राह्य होता है। मुनि प्रहण करते हैं। अचित्त जल भी मर्यादा के अनुरूप ही उन्हें प्राह्य होता है। मुनि प्रहण करते हैं। अचित्त जल भी मर्यादा के अनुरूप ही उन्हें प्राह्य होता है। मुनि प्रहण करते हैं। अचित्त जल भी मर्यादा के अनुरूप ही उन्हें प्राह्य होता है। मुनि प्रहण करते हैं अचित्त जल भी मर्यादा के अनुरूप ही उन्हें प्राह्य होता है। मि प्राह्य का होने पर वह गरम जल फिर सचित्त हो। सकता है और अधिक समय के घोवन में त्रस जीवों की उत्पत्ति हो सकती है। जहां सचित्त-अचित्त और जीवोत्यत्ति विपयक सन्देह होता है वह जल भी मुनि ग्रहण नहीं करते।

आनार प्रमि एक भयंकर शस्त्र है। जैसे लोहमय शस्त्र प्राणियों का घात करते हैं, उसी प्रकार अग्नि संयोग होने पर अन्य काय वाले जीवों का घात करती है। अतएव नववां श्रघ्याय

۲

इसे अत्यन्त तीद्त्ण शस्त्र कहा है। मुनि न स्वयं अग्नि जलाते हैं और न दूसरों से जलवाते हैं। आग्नि का आरम्भ अत्यन्त पाप का कारण है। अतएव उक्त प्रकार के जीवों का स्वयं आरम्भ न करने वाले और दूसरों से आरम्भ न कराने वाले ही वास्तव में लाधु पद को प्राप्त होते हैं।

इस कथन से आग जला कर तपस्या करना, आदि पापमूलक तपों का निषेध भी हो जाता है।

पृथिवीकाय का दूसरा नाम इन्दीथावरकाय है। काली मिट्टी, हरी मिट्टी, पीली मिट्टी, लाल मिट्टी, श्वेत मिट्टी, पाएडु और गोपीचन्दन, यह सात प्रकार की कोमल पृथिवी है। खदान की मिट्टी, मुरड़, रेत, पत्थर, सिला, नमक, हरिताल, हिंगलू, मैनसिल, प्रवाल, श्रभ्रक, पारा भ्रादि वाईस प्रकार की कठोर पृथिवी होती है। यह सव पृथिवी जब खानि में होती है तब सचित्त और खान से पृथक् कर देने पर शस्त्र परिखत पृथिवी ज्रवित्त हो जाती है।

अप्काय का अपर नाम वंभीथावरकाय है। वर्षों का जल, ओले, वर्फ, नदी, समुद्र आदि जलाशयों का जल, आदि सब इसीमें सस्मिलित है।

तेजस्काय का दूसरा नाम सप्पीथावरकाय है। सूभर, ज्वाला, श्रंगार, अराखि-जन्य आग्न, दियासलाई से उत्पन्न आग्नि, विषुत्, सूर्यकान्त मणि, उल्कापात आदि का इसमें समावेश दोता है।

इनका यथार्थ स्वरूप समझकर विवेकशील साधु को इनकी हिंसा से सर्वथा बचना चाहिए और आवक को निष्प्रयोजन आरम्भ नहीं करना चाहिए।

### मुलः-ञ्चनिलेण न बीए न वीयावए, हरियााणि न छिंदे न छिंदावए । वीयाणि सया विवजयंतो, सचित्तं नाहारए जे स भिक्खू ॥१०॥

शष्दार्थ:--जो वायु की उदीरणा के निमित्त पंखा नईं। चलाता और न दूसरे से चलवाता है, जो वनस्पति को स्वयं नहीं छेदता और न दूसरे से छिदवाता है,तथा वींजों का सदैव त्याग करता हुआ जो सचित्त वस्तु का आहार नहीं करता, वही भिद्यु है।

भाष्यः-तीन स्थावर कायों की यतना का निरूपण करके खत्रकार ने रोप दो स्थावरकायों की यतना का यहां कथन किया है।

चतुर्थ स्थावर काय वायुकाय है। वायुकाय की हिंसा से वचने के लिए पंखा चलाना या टूसरे से पंखा चलवाना साधु के लिए सर्वथा त्याज्य है। ऐसा करने से [ **33**= 7

साधु-धर्म निरूपण

वायु काय के जीवों का घात होने से हिंसा का पाप लगता है। श्रतपव वायुकाय की हिंसा से सर्वथा विरत मुनि वायु की उदीरणा का सर्वथा त्याग करे। ऐसा करने वाला ही सचा साधु है।

वायु की उदीरणा के लिए पंखा उपलत्तण मात्र है।इससे उन समस्त साधनों का प्रहण करना चाहिए जिनसे हवा की जा सकती है। जैसे-वस्त्र,पत्र,हाथ,फूंक श्रादि।

वायु की उदीरणा से वायुकाय की हिंसा के अतिरिक्त साधु में साताशीलता का दोष भी उत्पन्न होता है। सच्चा साधु कायक्लेश को अपना भूषण समझता है। वह गर्मी आदि से घबराता नहीं है। इस प्रकार की दुर्बलता उसके निकट भी नहीं फटक सकती। अतएव अमण वायुकाय की यतना के लिप पंखा आदि के द्वारा कभी न स्वयं वायु की उदीरणा करता है और न दूसरे से कराता है।

वायुकाय का दूसरा नाम शास्त्रों में सुमति थावर काय बतलाया गया है। भंभा वात, मंडलवायु, गुंडल वायु, घन वायु, तनु वायु, आदि समस्त प्रकार की बायु शस्त्र-परिएत होने से पूर्व सचित्त हैं और इनकी यतना सदैव यत्नपूर्वक करनी चाहिए।

साधु वनस्पतिकाय का आरंभ भी नहीं करते और न कभी उसका भद्ते करते हैं। बीज में वनस्पतिकाय ही है अतः शास्त्रकार ने उसके खाग का भी विधान किया है।

चनस्पतिकाय के मुख्य दो भेद हैं—(१) प्रत्येक वनस्पति और (२) साधारण वनस्पति। जिस एक वनस्पति रुप शरीर में एक ही जीव स्वामी के रूप में रहता है चह प्रत्येक वनस्पति कहलाती है। जिस वनस्पति रूप एक शरीर में अतुन्तानन्त जीव स्वामी रूप में रहते हैं वह वनस्पति साधारण कहलाती है। तात्पर्य यह है कि कोई कोई वनस्पति ऐसी है जिसमें अनन्तानन्त जीव रहते हैं, वे सब जीव उस वनस्पति के आश्चित नहीं है, किन्तु उसे अपना शरीर बनाकर रहते हैं अर्थात् एक शरीर में अनन्तानन्त जीवों का वास है।

प्रत्येक वनस्पति के बारह मेद हैं-(१) छन्न (२ गुच्छा (३) गुल्प (४) लता (४) वहली (६) तृग (७) वहलया (८) पञ्चया (६) कुह्ण (१०) जलवृत्त (११) आँषाछि और (१२) हरितकाय।

मुद्दा दो प्रकार के होते हैं - कोई एक बीज वाले और कोई वहु वीज वाले। आँवला, आम, जामुन, वेर आदि एक वीज वाले मुद्दा हैं और अमरूद, अनार, बिल्ब, निम्बू आदि अनेक वीज वाले मुद्द हैं। तुलसी, जवासा, रिंगनी आदि को गुच्छ कहते हैं। जूही, केतकी, केवड़ा, आदि फूलों के भाड़ गुल्म कहलाते हैं। अशोकलता, पद्म-लता आदि पृथ्वी पर फैलकर ऊँचे चढ़ने वाली वनस्पति लता है। तरोई, ककड़ी, करेला, आदि की वेल वल्ली कहलाती है। दूवी तथा अन्य प्रकार का घास त्य कह-लाता है। जो मुद्दा ऊँचे जाकर गोलाकार वनते हैं उन्हें वल्लया कहा गया है, जैसे सुपारी सजूर, नारियल आदि मुद्दा। पर्व, पोर या गांठ जिनके वीच में होती है ऐसे नववां अध्याय

ईख, परंड, बेंत, बांस, आदि के साड़ पब्वया या पर्व कहलाते हैं । जमीन फोड़ कर निकलने वाले छोटे पौधे—जैसे कुकरमुता आदि कुहए कहलाते हैं । कमल, सिंघोड़े आदि जल में ही उत्पन्न होने वाली वनस्पति को जल वृत्त कहा गया है । गेहूँ, जौ, जवार, बाजरी, शालि, मक्की, आदि औषधि में गर्भित हैं । जिस घान्य के बराबर– चराबर दो हिस्से नहीं हो सकते उन्हें लहा घान्य और जिनके दो हिस्से होते हैं, जैसे चना, सूंग, उड़द, आदि—वह कठोल धान्य कहलाते हैं । यह सब औषधि के ही आन्तर्गत हैं । मूले की भाजी, मैथी की भाजी आदि के वृत्तों को हरित काय समसना चाहिए।

प्रत्येक चनस्पति जब उत्पन्न होती है, उसकी कोंपलें लगती हैं, तब उसमें व्यनन्त जीव होते हैं। उसके सुख जाने पर उसमें जितने बीज होते हैं उतने ही जीव जमसना चाहिए, क्योंकि प्रत्येक वीज योनिभूत जीव हैं।

साधारण वनस्पति में मूली, अदरख, आलु, कांदा, लहछुन, गाजर, शकरकल्द, खुरणकल्द, बजरीकंद, सूसली, अमरवेल, हल्दी आदि का समावेश है। साधारण वन-स्पति के, छुई की नौंक पर आ जाय, इतने छोटे से हिस्से में अनन्तानन्त जीवों का सद्भाव होने से यह वनस्पति अत्यन्त पाप का कारण है। धर्मशील पुरुषों को इस वनस्पति का कदापि भत्तण नहीं करना चाहिए। वनस्पति काय का दूसरा नाम पया-वच्च थावर काय भी है।

आहिंला के प्रति सुनि कितने जागरूक रहते हैं, यह वात इस कथन से स्पष्ट हो जाती है। वास्तव में वही पुरुष मुनि पद का श्रघिकारी है जिसके दृढ़य से श्रहिं-सा का श्रविरल और श्रखराड स्रोत प्रवाहित होता हो। पकेन्द्रिय जीवों से लेकर मनुष्य आदि सभी जीवधारियों पर जिसके अन्तःकरए में करुए। की सावना हो और वह भावना गहरी बन गई हो।

### मूलः-महुकारसमा बुद्धा, जे भवांति ऋणिस्तिया । नाणापिंडरया दंता, तेण वुच्चांति साहुणो ॥११॥

छायाः---मधुकरसमा जुद्धा, ये भवन्त्यनिश्रिताः । नाना पिगडरता दान्ताः, तेनोच्यन्ते साधवः ॥ ११ ॥

शव्दार्थः---जैसे अमर विसिन्न फ़ुलों से थोड़ा-थोड़ा रस लेता है उसी प्रकार, किन्होंने इन्द्रियों का दमन किया है, जो श्रानिश्रित हैं, ऐसे ज्ञानीजन नाना पिंडों में, उद्देग रहित होकर रत होते हैं, इस लिए वह साधु कहलाते हैं।

भाष्यः—साधु के छाचार का प्ररूपण करते हुए, स्थावर जीवों की यतना का विधान पहले किया गया है। यहां फिर जीव रत्ता के लिए आहार संवंधी नियम का क्विरूपण किया है।

श्रादार की निष्पत्ति करने में हिंसा अनिवार्य है । श्रशिकाय वायुकाय, जलकाय

साधु-धर्म निरूपणः

380 ]

आदि की हिंसा के बिना आहार तैयार नहीं होता । आहार के विना जीवन-निर्वाह असंभव है और जीवन के विना संयम का पालन संभव नहीं है। ऐसी अवस्था में साधुओं का क्या कत्तँव्य है ? वे लेश्यामात्र भी हिंसा नहीं कर सकते और संयम की साधना का भी त्याग नहीं कर सकते। तब उन्हें क्या करना चाहिए ? इस प्रश्न का यहां समाधान किया गया है।

गृहस्थ ऋपने लिए भोजन निष्पन्न करते हैं। उस भोजन में प्रायः थोड़ा-बहुत उनके यहां बच रहता है।साधु को उसी वचे-खुचे भोजन पर निर्वाह करना चाहिए। इससे साधु को झारंभ भी नहीं करना पड़ता झौर उसकी जीविका का निर्वाह भी हो जाता है।

ऐसा मोजन भी एक ही जगह से पूरा नहीं लेना चाहिए। ऐसा करने से गृहस्थ को शायद फिर आरंभ-समारंभ करके भोजन तैयार करना पड़े। इसलिए साधु के वास्ते शास्त्रों में अमर-वृत्ति का विधान किया गया है। जैसे अमर अनेक फूलों से थोड़ा-थोड़ा रस चूसता है, उसी प्रकार साधु अनेक गृहस्थों के गृहों से थोड़ा-थोड़ा भोजन ग्रहण करते हैं। इससे गृहस्थ को किसी प्रकार का कप्ट नहीं होता और साधु का निर्वाह यथोचित रूप से हो जाता है।

इस प्रकार नाना गृहों से भोजन प्रहण करने में साधु को उद्देग का श्रनुभव नहीं होता। वे उसे विपात्ति समझकर सुंझलाते नहीं है, किन्तु जीवन-निर्वाह का निरवद्य साधन समझकर उस चृत्ति को श्रपनाते हैं। यह आगय प्रकट करने के लिप सूत्रकार ने 'नानापिगड-रत ' विशेषण दिया है। इससे यह अर्थ नहीं समझना चाहिए कि साधु नाना प्रकारके आहार में अनुरक्त होते हैं। इसका तात्पर्य यह है साधु नाना गृहों से भोजन की गवेष्णा करने में खेद अनुभव नहीं करते।

अनेक गृहों से प्राप्त हुए निर्दोष भोजन में साधुओं को जरा भी लोलुपता नहीं होती। कभी सरस और स्वादिप्ट भोजन प्राप्त होने पर भी उसे समभाव से भोगते हैं और नीरस एवं निःस्वादु भोजन मिलने पर भी उसी प्रकार उसका उपभोग करते हैं। भोजन संबंधी राग-भाव या द्वेष-भाव उनके हदय में कभी उदित नहीं होता है, क्यों कि वे दान्त हैं-- दमन शील हैं। उन्होंने अपने मन पर तथा हान्द्रियों पर पूर्ण विजय प्राप्त की है। इन्द्रियों की उच्छुं जलता को दवा दिया है। वे हन्द्रियों के वश-वर्त्ता नहीं हैं हन्द्रियाँ उनकी दासी वन चुकी हैं।

भोजन संवंधी समस्त दोषों का परिहार करके भिन्ना लेने वाले भिन्नु दी सचे अमण हैं। मोजन के ४७ दोष हैं। उनका स्वरूप इस प्रकार हैः-१६ उद्गमदोष, १६ उत्पादना दोप, १० एपणा दोष, और ४ मएडल दोष।

उद्गम दोष गृहस्थ के द्वारा लगते हैं। उनके नाम यह हैं--(१) आदाकम्म (२) उद्देलिय (३) पूइकम्मे ,४) मीलजाप (४) ठवणे (६) पाहुडियाप (७) पात्रोग्रर (८) कीप (८) पामिच्चे (१०) पारियहए (११) आभिइडे (१२) उग्निक्वे (१३) मालाहडे (१४) आच्छिन्जे (१४) आणिसिट्ठे (१६) अज्मोपरए।

ि ३४१ ]

(१) ञ्राहाकम्म--सामान्य रूप से किसी साधु के उद्देश्य से तैयार किया हुन्ना न्नाहार देना न्नाहाकम्म दोष है।

(२) उद्देसिय-किसी विशेष साधु के निमित्तं बनाया हुआ आहार देना।

(३) पूरकम्मे-विशुद्ध आहार में आहाकम्मी आहार का थोड़ा सा भाग मिल जाने पर भी उसे देना।

( ४ ) ठवणा—साधु के लिमित्त रख छोड़ा हुन्ना आहार साधु के झाने पर देना।

( ६ ) पाहुडियाए—साधु को आहार देने के लिए मेहमान की जीमनवार आगे पीछे करके आहार देना।

(७) पाग्रोग्रार-ग्रंधेरे में प्रकाश करके आहार देना।

( द ) कीए—मोल से खरीदकर साधु को आहार देना।

( १ ) पामिचे—साधु के गिमित्त किसी से उघार लेकर आहार देना ।

( १० ) परिपहए— लाधु के लिए सरस∽नीरस वस्तु की श्रदला वदली करके साधु को श्राहार देना।

( ११ ) अभिद्वडे-किसी अन्य प्रांम-नगर से साधु के सामने लाकर आहार देना।

( १२ ) डब्भिन्ने—भूगृह रक्ले हुए या मिट्टी, चपड़ा आदि से छापे हुए पदार्थ को उघार कर आहार देना।

· ( १३ ) मालाहडे—जहां ऊपर चढ़ने में कठिनाई हो वहां से उतार कर श्राहार देना या इसी प्रकार नीची जगह से उठाकर श्राहार देना ।

(१४) आचिछुज्जे-निर्वल पुरुष से छोना हुआ-अन्याय पूर्वक प्रहण किया हुआ आहार साधु को देना।

(१४) श्रणिसिट्टे-सामे की वस्तु सामेदार की सम्मति के विना देना।

साधु के द्वारा लगने वाले आहार संवंधी दोष उत्पादना दोप कहलाते हैं। उनके नाम इस प्रकार है-(१) धाई (२) टूई (३) निमित्ते (४) आजीवे (४) वणीमगे (६) तिगिच्छे (७) कोह (८) माण (६) माया (१०) लोभ (११) पुर्विव पच्छासंथव (१२) विज्जा (१३) मंत (१४) चुन्न (१४) जोग (१६) मूलकम्म।

(१ , घाई- गृहस्थ के वाल-वच्चों को घाय की तरह खेलाकर आहार लेना। (२) दूई- गृहस्थ का गुप्त या प्रकट संदेश उसके स्वजन से कहकर आहार लेना।

રૂપ્ટર ł Γ

श्राहार लेना।

सिद्धि वता कर झाहार लेना।

मूल स्नान चताकर आहार लेना।

होने पर भी आहार देना-लेना।

साध-धर्म निरूपण

(३) निमित्ते-गृहस्थ को निमित्त द्वारा लाभ-हानि वताकर आहार लेना।

(४) म्राजीवे---गृहस्थ को अपने कुल का अथवा अपनी जाति का वताकर श्राहार लेना।

(४) चर्णीमग-मंगते की तरह दीनतापूर्ण वचन कहकर आहार लेना।

(६) तिगिच्छे-ज्वर आदि की चिकित्सा वताकर आहार प्रहण करना।

(७) कोह-गृहस्थ को डरा-धमका कर या शाप का भय दिखाकर आहार लेना ।

(=) माग-'मैं लब्धिमान् हूँ, तुम्हें सरस आहार लाकर दूंगा' साधुओं से इस प्रकार कह कर आहार लाना।

(१) माया-छल-कपट करके आहार लेना।

(१०) लोभ-लोभ से अधिक आहार लेना।

(१२) विड्जा-विद्या सिखाकर आहार लेना।

(१३) मंत - मोहन आदि मंत्र लिखाकर आहार लेना।

(१४) चुन्न--अद्र हो जाने का या मोहित करने का अंजन देकर या वताकर

(१४) जोग-राजवशीकरण आदि अथवा जल-स्थल मार्ग में समा जाने की

(१६) मूलकम्म -- गर्भपात म्रादि की श्रौषधि बताकर या पुत्र श्रादि के जन्म

एषणा सम्बन्धी दोष आवक और साधु-दोनों के निमित्त से लगते हैं। उनके

[१] संकिय-गृहस्थ को और साधु को आहार देते-लेते समय, 'यह आहार

[२] मक्खिय - हथेली की रेखाश्रों में श्रथवा वाल आदि में साचित्त जल लगा

[७] उम्मीसे-सचित्त एवं अचित्त करके मिश्र है उस आहार का देना-लेना। [=] अपरिणय-जिस वस्तु में शस्त्र परिणत न हुआ हो ऐसी वस्तु देना लेना।

[३] निक्खित्त-सचित्त वस्तु के ऊपर रक्खा हुआ आहार देना-लेना।

[8] पिहिय-सचित्त वस्तु से ढँके हुए आहार को देना और लेना। [४] साहरिय-सचित्त में से अचित्त निकाल कर आहार देना लेना।

[६] दायग- श्रंधे लूले लंगड़े के हाथ से आहार देना या लेना।

का दूषण निवारण करने के लिए मधा, ज्येष्ठा आदि दुए नन्नत्रों की शांति के निमित्त

दस भेद इस प्रकार हैं:--(१) संकिय (२) मकिखय (२) निक्खित्त (४) पिहिय (४)

साहरिय (६) दायग (७) उम्मीसे (८) अभरिएय (१) लित्त तथा (१०) छड्डिय।

सद्रेष हैं या निर्दोष ?' इस प्रकार की राका होने पर भी प्राहार देना- लेना।

करना ।

(११) पुर्विवपच्छासंथव-- आहार लेने से पूर्व या पश्चात देने वाले की प्रशंसा

[٤] लित्त-तुरन्त लीपी हुई भूमि का अतिक्रभण करके आहार लेना या देना। [१०] छड्डिय - भूमि पर छीटे विखेरते हुए या अन्न टपकाते हुए देना लेना। मएडल दोष आहार करते समय सिर्फ साधु को लगते हैं। वे पांच इस प्रकार हैं- [१] संजोयणा [२] अप्पमाणे [३] इंगाले [४] घूमे और [४] अकारणे, ।

[१] संयोजणा-जिहा की लोलुपता के वश होकर आदार सरस वनाने के लिए पदार्थों को सिला-मिला कर खाना, जैसे दूध के साथ शक्कर मिलाना आदि।

तात्पर्य यह है कि विभिन्न गृहों से प्राप्त हुए नाना पदार्थों के स्वाद का विचार न करके, केवल बुभुत्ता-तृप्ति के लिए साधु को आहार करना चाहिए। अनुकूल पदार्थों का संयोग करके, उसे स्वादयुक्त वनाकर नहीं खाना चाहिए। ऐसा करने पर संयोजना दोष लगता है।

[२] अप्वमार्ये-प्रमार्य से अधिक मोजन करना।

[३] इंगाले- खरस आहार करते समय वस्तु की या दाता की प्रशंसा करते हुए खाना।

[४] धूमे--नीरस आहार करते समय भोज्य वस्तु या दाता की निन्दा करते हुए, नाक-भौं सिकोड़ते हुए अहाचि पूर्वक खाना।

[४] अकारख--चुघावेदनीय आदि छह कारखों में से किसी भी कारख के विना ही आहार करना।

छह आद्वार के कारणों में से किसी कारण के होने पर ही साधु को आहार करना चाहिए। छह कारण इस प्रकार हैं--[१] ज़ुचा देदनीय की शान्ति के लिए [२] अपने से वड़े आचार्य आदि की सेवा करने के लिए [३] मार्ग आदि की शुद्धि के लिए [४] प्रेच्चादि संयम की रच्चा के लिए [४] प्राणों की रच्चा के लिए तथा [६] शास्त्र-स्वाध्याय एवं धर्म-साधना के लिए।

आहर संबंधी इन दोषोंपर दृष्टिपात करने से ही यह स्पष्ट हो जाता है कि साधुं-जीवन में अहिंसा पर्व संयम को जिनागम में कितना उच्च स्थान दिया गया है और पद-पद पर उनका कितना अधिक ध्यान रक्खा गया है। मुनि अपने निमित्त कोई भी किया श्रावक से नहीं कराना चाहता और यदि श्रावक भक्ति के अतिरेक से प्रेरित होकर कोई ऐसा कार्य करता है तो साधु उस आहार आदि को ही अग्राह्य समफकर खाग देता है।

साधु यद्यपि भिच्च है, तथापि वह धर्म का प्रतिनिधि है। इस कारण वह भिन्ना प्राप्त करने के लिए दीनता प्रदार्शित करके शासन की महत्ता नष्ट नहीं करता श्रौर न अमेत्ता के वदले के रूप में गृहस्थ की गृहस्थी संबंधी किसी प्रकार की सेवा ही करता है। वह प्राण रत्ना तथा संयम-पालन श्रादि श्रावश्यक कारणों से ही झाहार प्रहण करता है। छाहार उसके लिए श्राकर्पण की या श्रनुराग की वस्तु नहीं है, सिर्फ श्राध्यात्मिक उपयोगिता की वस्तु है, इसीलिए वह जिह्ना की परवाह नहीं करता श्रौर जिससे निर्वाह हो जाय उसी वस्तु को वह श्रनासक्त भाव से प्रहण करता है। आहार जीवन में एक महत्वपूर्ण वस्तु है। संयम की साधना और विराधना वहुत अंशों में आहार पर भी निर्भर है। लोक में कहावत है- 'जैसा खावे अन्न, वैसा होवे मन' अर्थात् मोजन का मानसिक विचारों पर गहरा प्रभाव पड़ता है। इन सब वातों को लदय करके शास्त्रों में साधु के लिए अनेक विधि-विधान किये गये हैं। जिज्ञासु पाठकों को विस्तार जानने के लिए दशवैकालिक सूत्र देखना चाहिए। यहां सिर्फ दि्ग्दर्शन कराया गया है। इस प्रकार मुनि मधुकर-वृत्ति से निर्दों आहार ही स्वीकार करते हैं।

# मूलः-जे न वंदे न से कुप्पे, वंदिओ न समुक्कसे । एव मन्नेसमाणस्स, सामगणमणुाचिडई ॥१२॥

छायाः-यो न वन्देत् न तस्मै झुप्येत्, वन्दितो न समुःकर्षेत् ।

एवमन्देपमाखस्य, आमर्यमनुतिष्ठति ॥ १२ ॥

भाष्य--मुनि के आचार का विवेचन करते हुए शास्त्रकार ने यहां मुनि के। समता भाव रखने का उपदेश दिया है।

त्रगर साधु को कोई गृहस्थ श्रद्धा एवं भक्ति से प्रेरित वन्दना-नमस्कार न करे तो साधु को कुपित नहीं होना चाहिए । उस समय साधु को ऐसा विचार करना चाहिए कि-'मैं दूसरों से वन्दना-नमस्कार करोने के उद्देश्य से संयम का पालन नहीं कर रहा हूं। कोई वन्दना करे तो मुफे क्या लाभ है ? वन्दना न करने से मेरे संयम का क्या विगड़ता है ? प्रत्येक व्यक्ति स्वतंत्र है। वह अपनी इच्छा के अनुसार प्रवृति करता है। मुफे मान-प्रतिष्ठा की भूख नहीं है। ऐइलोकिक लाभ के मूल्य पर मैं श्रपना श्रमूल्य संयम क्यों जुटने दूं ? जैसे चिन्तामणि, फूरी कौड़ी के वदले नहीं दिया जा सकता, उसी प्रकार संयम लौकिक गौरव के लिए नहीं विगाड़ा जा सकता।

श्रगर कोई साधारए गृहस्थ या राजा आदि विशिष्ट पुरुप साधु को वन्दना करे तो साधु श्रभिमान न करे। ऐसे समय साधु यह विचार करे कि गृहस्थ मुफे संयमी समफ्तकर नमस्कार करते हैं, पर मेरे संयम में कहीं कोई जुर्टा तो नहीं है ? यदि कोई त्रुटि संयम में होगी तो मुफे मायाचार का दोप लगेगा। इस प्रकार श्रपनी त्रुटि का विचार करके संयम की महत्ता का विचार करे कि-धन्य है यह संयम, जि-सका पालन श्रनादि काल से तीर्थकर श्रादि महापुरुप करते श्राये हैं, श्रौर जो मुक्ति का एक मात्र द्वार है। मेरा वड़ा सौमाग्य है कि गुरु महाराज की दया से मुफे मी इसकी प्राप्ति हुई है। गृहस्थ लोग मेरे शरीर को नहीं किन्तु संयम को वन्दना करते हैं, संयम के प्रति श्रपना श्रादरभाव व्यक्त करते हैं, श्रतपव संयम ही सार है। वही श्रादरएीय है, चही नमस्करएीय है, वही वन्दनीय है, वही पूजनीय है।'

· · • · · ·

इस प्रकार समताभाव की आराधना करता हुआ जो मुनि विचरता है एवं आहार पानी की गवेषणा करता है उसी का साधुत्व स्थिर रहता है। इसका व्यतिरेक रूप श्रर्थ यह है कि जो वन्दना करने पर अभिमान का अनुभव करता है और वन्दना न करने पर कुद्ध हो जाता है, उसकी साधुता स्थिर नहीं रहती, क्योंकि वह अपने संयम को अपने अभिमान कपाय की पुष्टि के लिए उपयोग करता है, उससे लौकिक लाभ उठाना चाहता है।

वन्दना करने या न करने की अवस्था में साम्यभाव का उपदेश उपलज्ञ मात्र है। उससे अन्यान्य सभी प्रतिकूल और अनुकूल समकें जाने वाले व्यवहारों का प्रहण करना चाहिए। यदि कोई पुरुष किसी भी कारण से आवेशयुक्त होकर साधु को दुर्वचन बोले, शारीरिक कष्ट देवे शस्त्र का प्रहार करे या जीवन से च्युत करदे तो भी साधु को उस पर वही भाव रखना चाहिए जो भाव साधु वन्दना-नमस्कार करने वाले भक्त आवक पर रखता है। इस प्रकार साधुत्व की स्थिरता के लिए साम्य-आव अनिवार्थ है।

### मूलः-परणसमत्ते सदा जए, समताधम्मसुदाहरे मुनि । सुहमे उ सया अल्सए, णो कुज्मे णो माणि माहणे

छायाः---प्रज्ञ समाष्ठः सदा जवेत्, समतया धर्ममुदाहरेन्मुनिः । सूर्दमे तु छलूपकः, नकुद्वयेन्न मानी माहनः ॥ १३ ॥

शब्दार्थः---पूर्ण विद्वान् मुनि सदा यतनापूर्वेक कषाय आदि पर विजय प्राप्त करे। समसाव से धर्म का उपदेश करे और सूदम-चारित्र में भी विराधक न हो। ताड़ना की जाय तो भी कोधित न हो और सत्कार करने पर भी अभिमान न करे।

भाष्य---यहां पर भी शास्त्रकार ने मुनि को अपने चारित्र का पालन करने के रंलिए समताभाव की आवश्यकता प्रकट की है।

सच्चा साधु वह है जो धुत का विशिष्ट अध्ययन करके प्रझाशाली वने, और सममाव पूर्वक धर्म का उपदेश करे। इसके अतिरिक्त न केवज वाह्य और स्थूल ज्रा-चार का निर्दोप पालन करे अपितु सुद्म और आन्तरिक आचार में भी दोप न लगने दे।

वाहा आचार आन्तरिक शुद्धि का निमित्त है। अंतरंग श्रशुद्ध हो और उसकी शुद्धता के लिए पयल न किया जाय, केवल लोक-दिखावे के लिए वाह्य आचार का पालन किया जाय तो साधुत्व स्थिर नहीं रहता। अतएव साधु को अपने सम्पूर्ण सूद्म स्थूल, अंतरंग वहिरंग, आचार का पालन करना चाहिए। प्रति लेखना आदि वाह्य कियाओं का भी यथा समय अनुष्ठान करना चाहिए और उत्तम चम्पा, मार्द्व, आर्जव, सत्य, शौच, संयम, तप, त्याग, आर्किचिन्य एवं ब्रह्मचर्य आदि धर्मों का भी खदा आराधन करना चाहिए। 1 388 7

आहार जीवन में एक महत्वपूर्ण वस्तु है। संयम की साधना और विराधना चहुत अंशों में आहार पर भी निर्भर है। लोक में कहाचत है- 'जैसा खावे अन्न, वैसा होवे मन' अर्थात् मोजन का मानसिक विचारों पर गढरा प्रभाव पड़ता है। इन सब चातों को लद्य करके शास्त्रों में साधु के लिए अनेक विधि-विधान किये गये हैं। जिज्ञासु पाठकों को विस्तार जानने के लिए दशवैकालिक सूत्र देखना चाहिए। यहां सिर्फ दिग्दर्शन कराया गया है। इस प्रकार मुनि मधुकर-वृत्ति से निर्दोंव आहार ही स्वीकार करते हैं।

# मूलः-जेन वंदेन से कुप्पे, वंदिओ न समुक्कसे । एव मन्नेसमाणस्स, सामगणमणुचिद्वई ॥१२॥

छायाः-यो न वन्देत् न तस्मै ऊुष्प्रेत्, वन्दितो न अमुरुव्पेत् । एवमन्देपमाखस्य, श्रामण्यमनुतिष्ठति ॥ १२ ॥

भाष्य--मुनि के आचार का विवेचन करते हुए शास्त्रकार ने यहां मुनि के। समता भाव रखने का उपदेश दिया है।

अगर साधु को कोई गृहस्थ अद्धा एवं भक्ति से प्रेरित वन्दना-नमस्कार न करे तो साधु को कुपित नहीं होना चाहिए । उस समय साधु के ऐसा विचार करना चाहिए कि-'मैं दूसरों से वन्दना-नमस्कार करोने के उद्देश्य से संयम का पालन नहीं कर रहा हूं। कोई वन्दना करे तो मुभे क्या लाभ है ? वन्दना न करने से मेरे संयम का क्या विगड़ता है ? प्रत्येक व्यक्ति स्वतंत्र है। वह अपनी इच्छा के अनुसार प्रवृति करता है। मुभे मान-प्रतिष्ठा की भूख नहीं है। ऐहलोाकेक लाभ के मूल्य पर मैं अपना अमूल्य संयम क्यों लुटने दूं ? जैसे चिन्तामणि, फूरी कौड़ी के बदले नहीं दिया जा सकता, उसी प्रकार संयम लौकिक गौरव के लिए नहीं विगाड़ा जा सकता।

श्रगर कोई साधारए गृहस्थ या राजा आदि विशिष्ट पुरुष साधु को वन्दना करे तो साधु आभिमान न करे। ऐसे समय साधु यह विचार करे कि गृहस्थ मुफे संयमी समफ़कर नमस्कार करते हैं, पर मेरे संयम में कहीं कोई त्रुटी तो नहीं है ? यदि कोई त्रुटि संयम में होगी तो मुफे मायाचार का दोष लगेगा। इस प्रकार अपनी त्रुटि का विचार करके संयम की महत्ता का विचार करे कि-धन्य है यह संयम, जि-सका पालन अनादि काल से तीर्थंकर आदि महापुरुष करते आये हैं, और जो मुक्ति का पक मात्र द्वार है। मेरा वड़ा सौभाग्य है कि गुरु महाराज की दया से मुफे मी इसकी प्राप्ति हुई है। गृहस्थ लोग मेरे शरीर को नहीं किन्तु संयम को वन्दना करते हैं, संयम के प्रति अपना आदरभाव व्यक्त करते हैं, अतपव संयम ही सार है। वही आदरएएीय है, वही नमस्करएाय है, वही वन्दनीय है, वही पूजनीय है।'

#### [ 38x ]

इस प्रकार समताभाव की आराधना करता हुआ जो मुनि विचरता है एवं आहार पानी की गवेषणा करता है उसी का साधुत्व स्थिर रहता है। इसका व्यतिरेक रूप श्रर्थ यह है कि जो वन्दना करने पर श्रमिमान का अनुभव करता है और वन्दना न करने पर कुद्ध हो जाता है, उसकी साधुता स्थिर नहीं रहती, क्योंकि वह श्रपने संयम को श्रपने श्रमिमान कषाय की पुष्टि के लिए उपयोग करता है, उससे लौकिक लाभ उठाना चाहता है।

वन्दना करने या न करने की अवस्था में साम्यभाव का उपदेश उपलक्तए मात्र है। उससे अन्यान्य सभी प्रतिकूल और अनुकूल समके जाने वाले व्यवहारों का अहए करना चाहिए। यदि केई पुरुष किसी भी कारए से आवेशयुक्त होकर साधु को दुर्वचन बाले, शारीरिक कष्ट देवे शस्त्र का प्रहार करे या जीवन से च्युत करदे तो भी साधु को उस पर वही भाव रखना चाहिए जो भाव साधु वन्दना-नमस्कार करने वाले भक्त आवक पर रखता है। इस प्रकार साधुत्व की स्थिरता के लिए साम्य-आव अनिवार्थ है।

### मूलः-परणसमत्ते सदा जए, समताधम्ममुदाहरे मुनि । सुहमे उ सया अल्सए, णो कुज्मे णो माणि माहणे

छायाः---प्रज्ञ समाप्तः सदा जवेत्, समतया धर्ममुदाहरेन्मुनिः । सूर्त्तमे तु ग्रलूषकः, नकुद्वयेन्न मानी माहनः ॥ १३ ॥

शब्दार्थः---पूर्ए विद्वान् मुनि सदा यतनापूर्वक कषाय छादि पर विजय प्राप्त करे। समभाव से धर्म का उपदेश करे छोर सूच्म-चारित्र में भी विराधक न हो। ताड़ना की जाय तो भी कोधित न हो छोर सत्कार करने पर भी छभिमान न करे।

भाष्य—यहां पर भी शास्त्रकार ने मुनि को अपने चारित्र का पालन करने के रंलिए समताधाव की श्रावश्यकता प्रकट की है।

सच्चा साधु वह है जो धुत का विशिष्ट अध्ययन करके प्रकाशाली वने, और लमभाव पूर्वक धर्म का उपदेश करे। इसके अतिरिक्त न केवज़ वाद्य और स्थूल आ-चार का निर्दोष पालन करे अपितु सुदम और आन्तरिक आचार में भी दोष न लगने दे।

वाद्य आचार आन्तरिक शुद्धि का निमित्त है। ग्रंतरंग अशुद्ध हो श्रौर उसकी शुद्धता के लिए पयल न किया जाय, केवल लोक-दिखावे के लिए वाह्य आचार का पालन किया जाय तो साधुत्व स्थिर नहीं रहता। अतपव साधु को अपने सम्पूर्ण स्इम स्थूल, ग्रंतरंग वहिरंग, आचार का पालन करना चाहिए। प्रति लेखना आदि वाह्य कियाओं का भी यथा ससय अनुष्ठान करना चाहिए श्रौर उत्तम समा, माईव, आर्जव, सत्य, शाँच, संयम, तप, त्याग, आर्किचिन्य एवं व्रह्मचर्य आदि धर्मों का भी खदा धाराधन करना चाहिए।

साधु-धर्म निरूपण

इस प्रकार साम्यभाव का अवलंबन करके संयम का प्रतिपालन करने वाला साधु कृतार्थ होता है।

मूलः-न तस्स जाई व कुलं व त्ताणं, णगणत्थ विज्ञाचरणं सुचिगणं। निक्खम्म से सेवइ गारिकम्मं,ण से पारए होई विमोयणाए १४

> छाया-न तस्य जातिची कुलं वा त्रार्ण, नान्यत्र विध्या चरणे सुचीर्णे । निष्क्रम्य सः सेवतेऽगारिकर्म न सः पारगो भवति विमोचनाय ॥ १४ ॥

शब्दार्थः-सम्यक् प्रकार से प्राप्त की हुई विद्या और आचरण के आतिरिक साधु ज जाति या छल उसके शरण नहीं होते। यदि साधु संसार के प्रपंच से निकल कर गृहस्थ के कमों का सेवन करता है तो वह संसार से पार नहीं हो सकता।

भाष्यः — सम्यक् ज्ञान श्रोर सम्यक् चारित्र से मुक्ति की प्राप्ति होती है, यह पहले बतलाया जा चुका है। जव कोई मुनि जिन दीक्ता श्रंगीकार करके गुरुजन की यथोचित विनय-अक्ति-शुश्रूषा श्रादि करके मलीभांति ज्ञान प्राप्त करलेता है, तब संसार से मुक्त होने के योग्य होता है। अतएव ज्ञान श्रोर चारित्र ही उसके लिए शरणभूत हैं — इन्हीं के अचलम्बन से निस्तार हो सकता है।

मातृपत्त जाति कहलाता है और पितृपत्त कुल कहलाता है । अथवा वर्ण को जाति कहा जाता है और उसकी अन्तर्गत शाखाएँ, जो किसी महापुरुष के नाम पर प्रायः प्रचलित होती हैं, कुल कहलाती हैं । जैसे चत्रिय जाति है और इच्वाकु आदि कुल हैं।

यहां सूत्रकार ने यह बत.या है कि जाति और कूल किसी की रक्षा नहीं कर सकते। संसार के घोरतर कर्म-जन्म दुःखों का प्रतीकार जाति से नहीं हो। सकता और न कुल से ही हो सकता है। कर्म अमोघ हैं। जिस पुरुष ने जिस प्रकार के शुभ या ग्रशुभ कर्मों का उपार्जन किया है, उसे उसी प्रकार का फल अवश्यमेव शोगना पड़ेगा। ' मैं ब्राह्मए हूं ' देसा समसते अथवा कहने से कर्म करुए। करके कम-फल नहीं देते और दूसरे को अधिक-फल नहीं देते। ब्राह्मए मर कर जव नरक में जाता है तो वहां उसे अन्य जीवों के समान ही दुःख सहन करने पड़ते हैं। तात्पर्य यह है कि संसार में कहीं भी जाति के भेद से कर्म फल की भिन्नता नहीं होगोचर होती। विष खाने वाले शूद्र की जी दशा होती है वही ब्राह्मए की होती है। जिस प्रकार के प्राइत या पुरुषार्थजन्य सुख-दुःख दूसरे को भोगने पड़ते हैं, उसी प्रकार के ब्राह्मए जातीय को भी सहने पड़ते हैं।

इसी प्रकार कुल भी रक्तक नहीं होता। जिस श्रेष्ठ कुल में उत्पन्न हुआ विद्या-वान, और आचरणवान महात्मा मोच प्राप्त करता है, उसी कुल में उत्पन्न होने वाला नरक का आतिथि वनता है। कर्म-फल में अन्य कुलों की अपेचा उस कुल में कोई विशेपता नहीं देखी जाती। अतएव यह स्पष्ट है कि कुल भी त्राणभूत नहीं है। उपा- नववां श्रष्याय

जित किये हुए अशुभ कमों का जब दुःखमय फल भोगने का अवसर आता है तब कुल की कोई भी विशेषता काम नहीं आती । अतपव सचा शरण जिसे चाहिए उसे ज्ञान एवं चारित्र का ही उपार्जन करना श्रेयस्कार है । विद्या और आचरण जीव का संसार संबंधी समस्त दुःखों से उद्धार करने में समर्थ हैं—इन्हीं से जन्म, जरा,मरण की ब्याधि दूर हो लकती है ।

जाति झौर कुल का झभिमान करने वाले इन दुःखों से वचने के वदले झौर झधिक दुःख के भागी होते हैं। जाति एवं कुल का आभिमान, नीच जाति एवं नीच कुल में ले जाता है। ऐसा समसकर साधु को अपनी जाति तथा कुल का मद नहीं करना चाहिए।

जो साधु गृहस्थ दशा का त्याग करने के पश्चात् भी गृहस्थ सरीखे काम करता है, वह संसार से मुझ होने में समर्थ नहीं हो सकता। जस काय का आरंभ करना, सचित्त फल-फूल आदि का भत्तए करना, आग्निकाय का आरंभ करना, सचित्त जल का उपयोग करना, स्नान करना, आदि गृहस्थ के कर्त्तव्य हैं। जो व्यक्ति गृहस्थी को त्याग चुका और त्यागी जीवन में प्रविष्ट हो चुका है, वह भी यदि इन सावद्य कार्यों को करता रहे-हनसे विरत न हो, तो उसका त्यागी जीवन निर्थक है-नाम मात्र का है। उस से कुछ भी लाभ होने की संभावना नहीं की जा सकती।

भ्रतएव गृहस्थावस्था का त्याग करके, दीचा लेने के पश्चात् साघु को गृहस्थो-चित समस्त कार्यों का त्याग करना चाहिए और सर्वथा निरवद्य व्यापार में लीन हो। कर आत्मकह्याख के लिए, सम्यक् ज्ञान एवं चारित्र का उपार्जन करना चाहिए।

मुनि-जीवन एक नवीन जीवन है, नवा जन्म है, ऐसा समझ कर अपनी जाति का, कुल का, पद का, स्वजन आदि का खंस्कार त्याग कर एक अपूर्व अवस्था का अनुभव करना चाहिए। जैसे पूर्व जन्म की किसी वस्तु से इस जन्म में संवंध नहीं रहता, उसी प्रकार गृहस्थावस्था के साथ साधु अवस्था का तनिक भी संवंध नहीं रखना चाहिए। ऐसा करने वाला मुनि मुझ्ति का पात्र होता है।

मूलः-एवं ए से होइ समाहिपत्ते, जे पन्नवं भिक्खु विउक्कसेजा । इयहवा वि जे लाभमयावलित्ते, अन्नं जएां खिंसति बालपन्ने ॥१५॥

छायाः-एवं न सभवति समाधिप्राप्तः, यः प्रज्ञया भित्तुः व्युरक्षेत् ।

भ्रथवाऽपि यो लाभमदावलिष्ठः, ग्रन्यं जनं खिसति वालप्रज्ञः ॥ १४ ॥

शब्दार्थः-जाति तथा कुल आदि का अभिमान करने वाला साधु समाधि को प्राप्त नहीं होता है। जो भित्तु प्रज्ञावान् होकर आभिमान करता अर्थात् अपनी दुद्धि का मद् करता है अधवा लाभ-मद से युक्त होकर दूसरों की निन्दा करता है वह भी समाधि को प्राप्त नहीं होता।

भाष्यः-इससे पूर्व की गाथा में जातिमद और कुलमद की निस्सारता वता-

साधु-धर्म निरूपण

[ ३४⊏ ]

कर उन्हें त्याज्य वताया था। यहाँ दुद्धि एवं लाभ संबंधी मदों को हेय कहा है।

मैंने श्रमुक श्रमुक शास्त्रों का परिपूर्ण अध्ययन कर लिया है, मेरी बुद्धि श्रखन्त प्ररुष्ट है, इस प्रकार का विचार करके जो साधु अभिमान करता है, उसके हृदय में मान कषाय का शल्य विद्यमान होने के कारण वह निश्शल्य नहीं बन पाता । जहाँ निश्शल्यता नहीं है वहाँ समाधि भी नहीं हो सकती, इसी कारण सूत्रकारने श्रमिमान को समाधि की अप्राप्ति बताई है।

इसी भाँति जो मुनि लाभ के मद में मत्त होता है और दूसरों की अवलेढना करता है,जैसे मैं इतना सरस सुन्दर और स्वादिष्ठ आहार लाकर देता हूँ ! तुम लोगों को कोई ऐसा अच्छा आहार क्यों नहीं देता ? इत्यादि, वह लाभ-मद में मत्त मुनि भी समाधि के अनुपम सुख के स्वाद से वंचित रहता है।

तात्पर्य यह है कि जो जाति का मद करता है उसे संसार में पुनः पुनः जाति (जन्म) जन्म दुःखों का अनुभव करना पड़ता है। जो कुल का अभिमान करता है वह सत्तरलाख कुल-कोटियों में परिभ्रमण करता है। जो प्रज्ञा के मद में मत्त होताहै वह वालप्रज्ञ अर्थात् अज्ञान है। वास्तव में जो अज्ञान होता है वही अपने ज्ञान का श्रभिमान करता है। ज्ञानवान जन अपने श्रज्ञान को जानता है, इसालिप वह श्रभिमान नहीं करता।

श्रह्यान पुरुष कितना दयनीय है जो अपने ज्ञान का अभिमान तो करता है, पर खयं अपने अज्ञान का भी जिसे झान नहीं है ! जिसके घर में ही अंधेरा है वह बाहर क्या उजेला करेगा ? ज्ञानी जन घन्य है जो अपनी छुबस्थ अवस्था में अपने अज्ञान को भलीभांति जानते हैं और इसी कारण कमी ज्ञान का मद नहीं करते। ज्ञानी और अज्ञांनी में कितना भेद है ! कहा भी है--

> यदा किञ्चिज्ज्ञों ऽहम् द्विप इव मदान्धः समजति, तथा सर्वज्ञोऽस्मीत्यमवदवलिप्तं मम मनः । यदा किञ्चित् किञ्चिद् वुधजनसकाशादवगतम्, तदा मूर्खों ऽस्मीति ज्वर इव मदे। मे व्ययगतः ॥

श्रर्थात् जब मुक्ते अत्यन्त अल्प जान था, जब में दाथी की तरह मद में अंधा हो रहा था तब मेरा मन धर्मड के मारे पेसा हो रहा था कि बस, सर्वज में ही हूं। किन्तु जब विद्वानों से थोड़ा सा जान पाया, तब मुक्ते प्रतीत हुआ कि मैं अज्ञान हूं। उस समय मेरा समस्त श्रभिमान ज्वर की तरह उतर गया !

कवि ने अज्ञान का यह सजीव चित्र खींचा है। वास्तव में जब अज्ञान की अ-धिकता होती है, अज्ञान इतना अधिक बढ़ा होता है कि मनुष्य उसमें आकंठ ानेमग्न होकर अपने अज्ञान का भी जानने में असमर्थ हो जाता है, तब वह अपने ज्ञान का अभिमान करता है। इसके विरुद्ध ज्ञानी पुरुष का अपने अज्ञान का भलीभांति ज्ञान होता है इसलिए वह ज्ञान का अभिमान नहीं कर सकता। यही आशय प्रकट करने के लिए सूत्रकार ने प्रज्ञा आदि के अभिमानी को 'वालप्रज्ञ' अर्थात् अज्ञान वताया है।

इसी प्रकार जो साधु आदार, पानी, वस्त्र, पात्र, आदि के लाभ का आभिमान करता है वह वास्तविक लाभ से सदा वंचित रहता है। पौद्गलिक लाभ में उलसा हुआ वह साधु आत्मा के स्वाभाविक गुर्खों के लाभ की ओर आरुष्ट नहीं होता और इस कारण वह ग्रोर अलाभ का पात्र बनता है। अतएव साधुको यह विचारना चाहिए कि मैं श्रपने सहज चिदानन्दमय स्वभाव के लाभ के लिए प्रयत्न कर रहा हूँ। जब तक उस्त अपूर्व, अद्भुत एवं अलौकिक स्वभाव की प्राप्ति नहीं हुई तथ तक मुभे कि-ञ्चित् मात्र भी लाभ नहीं हुआ है। ओजन पान का लाभ तो वास्तव में अलाभ है,क्यों कि वह प्रमादजनक तथा तपस्था. ध्यान आदि में विझ करना है। भोजन आदि का आलाभ वास्तव में लाभ है, क्योंकि उससे अनायास ही तप एवं संयम आदि की साधना हो जाती है।

इस प्रकार विचार करने से साधु लाभ का श्रामिमान नहीं करता और श्रलाभ होने पर विषाद नहीं करता है। श्रतएव ऐसा विचार कर समाधि प्राप्त करना चाहिए।

# मूलः-न पूयणं चेव सिलोयकामी, पियमप्पियं कस्सइ नो करेजा सञ्वे अणट्ठे परिवज्जयंते, अणाउले य अकसाइ भिक्खू १६

छायाः—न पूजनं चैव श्ठोककामी, प्रियमप्रियं कस्यापि नो कुर्यात् । सर्वानर्थान् परिवर्जयन्, ग्रनाकुलश्च ग्रकषायी भित्तुः ॥ १६ ॥

शब्दार्थः--साधु न ऋपने सत्कार की छाकांक्षा करे छौर न कीर्त्ति की कामना करे। न किसी से राग करे छौर न द्वेष करे। सभी छनथौं का त्याग करता हुछा, निराकुल छौर निष्कषाय होकर विचरे।

भाष्यः—साधु प्रवचन करते समय यह इच्छा न करे कि मैं उत्तम उपदेश देता हूं तो श्रोता श्रावक श्रेष्ठ झाहार झादि से मेरा सत्कार करें झथवा मेरी प्रशंसा करें।

जिसके अन्तःकरण में ख्याति, लाभ. पूजा आदि की चाहना होती है, उसका हदय शुद्ध नहीं हो सकता । अतः शुद्धता पूर्वक संयम-निर्वाह के लिप इन सव कामनाओं का परि त्याग करना आवश्यक है। जिसकी दृष्टि इस लोक संवंधी लाभ पर ही केन्द्रित करती है, वह पारलौकिक कल्याण की ओर ध्यान नहीं दे पाता। पर लोक संवंधी कल्याण की प्राप्ति के लिप इस लोक के लाभों से सर्वथा निरपेत्त रहना चाहिए।

इसी प्रकार साधु किसी पर राग-द्वेप न करे। यदि कोई पुरुष साधु की प्रशंसा करता द्वो तो उसे अपनी प्रशंसा न समक्ष कर भगत्प्ररूपित संयम की प्रशंसा समके अगर कोई साधु के विद्याविभव की, वाक्कौशल की या अनासक्ति की प्रशंसा करे तो उसे प्रशंसक पर राग नहीं करना चाहिए वरन अपने अज्ञान आदि का विवार

ि ३४६ ी

करके उनकी विशेष प्राप्ति के लिए कटिवद्ध होना चाहिए। इसी प्रकार श्रगर कोई पुरुष निन्दा श्रादि करे तो साधु को द्वेष नहीं करना चाहिए। ऐसे समय में उसे निन्दा के विषयभूत दोष पर विचार करना चाहिए कि—'वास्तव में निन्दक के योग्य दोष मुफ़में है या नहीं ? यदि है तो निन्दक व्यक्ति सत्य ही कहता है। मुफ़े उस पर कोध न करके उसका ऋगी होना चाहिए कि उसने वह श्रवगुण सागने का मुफ़े श्रवसर प्रदान किया है। श्रगर निन्दनीय दोष न हो तो से।चना चाहिए कि, मुफ़ में जब दोष नहीं है तो किसी के कहने से मेरी श्रात्मा का क्या विगाड़ होगा? निन्दक ही श्रपना श्रहित करके श्रशुम कर्मों का संचय कर रहा है। बेचारा मेरे निमित्त से पाप में हूब रहा है, श्रतएच वह कोध का पात्र न होकर दया का पात्र है। श्रथवा मैने कोई श्रशुम कर्म पहले उपार्जन किया होगा जिसके उद्दय से मुफ़े निन्दा का पात्र वनना पड़ा है। वास्तव में तो मेरा कर्म ही मेरी निन्दा करता है, व्यक्ति तो साधारण निमित्त मात्र है। मैं उस पर क्यों केाध या द्वेष कर्फ ? द्वेष श्रादि करने से तो श्रागे के लिए फिर श्रशुभ कर्म का बंध होगा !

इसके अतिरिकत प्रशंसा और निन्दा की वास्तविकता पर गहरा विचार करना चाहिए। प्रशंसा एक प्रकार की अनुकूल परीषह है, निन्दा प्रतिकूल परीषह है। प्रति-कूल परीषह की अपेक्ता अनुकूल परिषह को जीतना अधिक कठिन होता है अतएव निन्दा की अपेक्ता प्रशंसा को अधिक भयंकर समभना चाहिए और उससे वचने का सदैव प्रयास करना चाहिए। निन्दा और प्रशंसा होने पर समान भाव धारण करके साधु को अपनी साधना की ओर ही ध्यान रखना चाहिए।

संयम को दृषित करने वाले समस्त अनथौं का, ग्रनाचीर्थ आदि का, त्याग करना चाहिए। अनाचीर्ण क्या है ?

जिन वातों का तीर्थकरों ने तथा प्राचीन सुमुचु मदर्षियों ने कभी आचरण नहीं किया है, उन्हें अनाचीर्ण कहते हैं। शास्त्रों में अनाचीर्ण ४२ ( बावन ) बताये गये हैं। वे इस प्रकार हैं---

(१) स्रोहेशिक - झाहार, पानी, पात्र आदि प्रहण करना।

(२) कीतकृत-साधु के लिए मोल देकर खरीदी हुई वस्तु देने पर उसे लेना।

(३) नित्यपिएड-विशेष कारण के विना एक ही घर से नित्य आहार-पानी आदि प्रहण करना।

आ। ५ अध्य गरेगा । (४) अभ्याहत--- उपाश्रय में या जहां साधु स्थित हों वहां आहार आदि लाकर आवक दे और उसे प्रहण करना।

(४) रात्रिभक्त-अन्न; पानी, खाद्य, खाद्य आदि किसी भी मकार के आहार का रात्रि में उपभोग करना।

(६) स्नान—हाथ पैर आदि घोना देश स्नान कहलाता है और समस्त शरीर का प्रज्ञालन करना सर्व स्नान है।

(७) गंध-ईत्र, चन्दन आदि सुगंधमय पदार्थ विना विशेष शारीरिक कारण के लगाना । (=) माल्य-फूलों को या मोती, पन्ना आदि की माला पहनना।

(१) वीजन-पंखे से, पुट्ठे से या वस्त्र आदि से हवा करना।

(१०) सजिधि-धृत, तेल, शक्कर आदि पदार्थ रात्रि में अपने पास, दूसरे दिन के लिए रखना।

(११) गृहीपात्र-गृहस्थ के पात्र में झाहार करना।

(१२) राज पिएड-राजा के लिए चनाया हुआ पौष्ट्रिक आहार लेना ।

(१३) किमिच्छक दान-दानशाला आदि में वॅटने वाला सदावर्त्त आदि लेना। अर्थात् जहां ' क्या चाहिए तुम्हें ? ' इस प्रकार पूछकर सर्वसाधारण भिजुकों को दान दिया जाता है, उस स्थान से दान लेना।

(१४) संवाहन-शरीर को आनन्द देने वाला तैल का मर्दन कराना। रोग निवारण के लिप तैल मर्दन कराना इसमें सम्मिलित नहीं है।

(१४) दन्तधावन-दांतों को चमकदार वनाने के लिए, मंजन, मिस्सी आदि का उपयोग करना।

(१६) संप्रश्न-असंयमी प्वं गृहस्थ से साता पूछना।

(१७) देहप्रलोकन--कांच में, तेल में या पानी आदि में अपना मुंह देखना, या शरीर देखना।

(१८) अष्टापद-जुआ खेलना।

(१४) नालिक--चोपड़ श्रादि खेलना।

(२०) छत्रधार - सिर पर छत्र-छतरी लगाना ।

(२१) चिकित्सा-विना रोग के वल-वृद्धि के लिए श्रोपध का सेवन करना चिकित्सा कराना।

(२२) उपाहन-- जूते, खड़ाऊँ, मोजे आदि पैर में पहनना।

(२३) ज्योतिरारम्म-दीपक जलाना, चूला जलाना या अन्य प्रकार से अग्नि का आरंभ करना।

(२४) शब्यातर पिएड-जिसकी आज्ञा लेकर मकान में निवास किया हो उस के घर का आहार-पानी आदि लेना।

(२४) श्रासंदी—माचा, पतंग, कुर्सी श्रादि पर वैठना।

(२६) गृहान्तर निषधा-रोग, तपश्चर्यांजन्य निर्वलता एवं वृद्धावस्था आदि चिशेष कारण के विना गृहस्थ के घर में वैठना।

(२७) गात्रमर्दन-शरीर पर पीठी आदि लगाना।

(२८) गृदिवैयावृत्य—गृहस्थ की लेवा करना या गृहस्थ ले पाव चम्पी वगै-रह लेवा कराना।

(२६) जात्याजीविका-सजातीय वनकर या श्रपने को सगोत्री कहकर श्राहार आदि प्राप्त करना।

(३०) तप्तानिष्टत पूर्ण रूप से आचित्त हुए विना ही जल आदि का प्रहण कर लेना। [ 3×2 ]

#### साध-धर्म निद्रपण

(३१) आतुरस्मरण-रोगजन्य कष्ट होने पर अथवा परीषह और उपलर्ग प्राप्त होने पर अपने अत्मीयजनों का स्मरण करना।

(३२) मूलीका भत्तण करना ।

(३३) आर्द्रक अर्थात् अदग्ख का उपयोग करना।

(२४) इत्तूखएड अर्थात् गंचे के टुकड़े लेना-खाना।

(३४) खुरण आदि कन्दों का आहार करना।

(३६) जड़ी-वूंटी श्रादि का उपयोग करना।

(३७) सचित्त फल खाना।

(३८) बीज का भत्तए करना।

(३६-४४) सैंचल नमक, सैंघा नमक, सामान्य नमक, रोम-देशीय नमक, समुद्री नमक, पांछुत्तार श्रोर काला नमक, इन सव का भत्तण करना । मूली से लगाकर नमक पर्यन्त सचित्त चस्तुश्रों का सेवन करना श्रनाचीर्ण है।

(४६) घ्रुपन-शरीर को या वस्त्र श्रादि को धूप देना।

(४७) वमन-बिना कारण मुँह में उंगली डालकर या श्रौषधि लेकर वमन करना।

(४८) वस्ती कर्म--गुदा मार्ग ले कोई वस्तु पेट में डालकर दस्त करना।

- (४६) विरेचन--निष्कारए जुलाब लेना ।
- (४०) श्रंजन--श्राँखों की सुन्दरता बढ़ाने के लिए काजल लगाना,सुरमा लगाना
- (४१) दन्तवर्ण--दांतों का सौन्दर्य बढ़ानेके लिए दांत रंगना उनपर रंगचढ़ाना

(४२) शारीरिक वल-वृद्धि कें लिए व्यायाम करना ।

यह बावन अनाचीर्ण संयम के सवल दूषण हैं । इनका सर्वथा त्याग करके साधु को संयम का पालन करना चाहिए ।

जो मुनि इन तथा इसी प्रकार के शास्त्रोक्त अनर्थों का त्याग करता हुआ, निराकुल एवं कषायद्दीन होकर संयम का पालन करता है, वह परम कल्याण का भागी द्दोता है।

श्राकुलता, निर्वलता से उत्पन्न होती है। घोर से घोर परीषह और उपसर्ग उपस्थित हो जाने पर भी साधु को चट्टान की तरह टढ़ रहना चाहिए। पेसे प्रसंगों पर जिसका चित्त सुंदढ़ बना रहता है, उसका परीषह कुछ विगाड़ नहीं कर सकते। श्राघे परीषह और उपसर्ग को साधु श्रपने चित्त की स्थिरता से ही जीत लेता है।

## मूलः-जाए सद्धाए निक्खंतो, परियायट्टाणमुत्तमं । तमेव झणुपालिजा, गुणे आयारिय सम्मए ॥१७॥

छाचाः- बथा अद्या निष्कान्तः, पर्यायस्यानसुत्तमम् ।

तामेवानुपालयेत् , गुरोपु श्राचार्यसम्मतेषु ॥ १७ ॥

शब्दार्थः--जिस अद्धाके साथ उत्तम दीक्षा का पद आप्त करने के लिए निकला है, उसी श्रद्धा से तर्थिकर भगवान् द्वारा उपदिष्ट गुर्गों का पालन करना चाहिए। नववां ऋष्याय

भाष्यः---मुनियों के आचार का निरूपण करके अन्त में सामान्य रूप से आचार-पालन का उपदेश करते हुए अध्ययन का उपसंहार किया गया है।

तात्पर्य यह है कि जिस उत्क्रप्ट भावना, वैराग्य और मुमुचुता के साथ दींचा ब्रहण की है, वही उत्तम भावना मुनि को सदा स्थिर रखनी चाहिए वैसा ही वैराग्य कायम रखना चाहिए। श्रौर तीर्थकर भगवान ने मुनि के लिए जिन श्रावश्यक गुर्णों का निरूपण किया है उन गुर्णों का सदैव सेवन करना चाहिए।

मन अत्यन्त चंचल है। वह सदैव पक-सा नहीं रहता। जव कोई दुर्घटना होती है, हृदय को किसी प्रकार का आघात लगता है, इष्ट जन या घन आदि का वियोग होता है तब मनुष्य में एक प्रकार की विरक्ति भावना का आविर्भाव होता है। जब किसी महात्मा पुरुष के दर्शन होते हैं या उसके वैराग्य-परिपूर्ए प्रवचन को अवण करने का अवखर प्राप्त होता है तब संसार के भोगोपभोग नीरस से प्रतीत होने लगते हैं। मन उनसे विमुख हो जाता है। किन्तु चिर-परिचित कामनाएं कुछ ही काल में पुनरुद्भूत हो आती हैं और वे उस विरक्ति को दबा देती हैं। जैसे सफेद वस्त्र पर काले रंग का दाग जल्दी लगता और दाग लगने पर सफेदी बिलकुल दब जाती है, उसी प्रकार स्वच्छ हृदय-पट पर कामनाकों का धब्बा शीघ्र लग जाता है और वह स्वच्छता का समूल विनाश कर देता है।

इस प्रकार मनुष्य एक बार जिन वालनाओं को दबा लेने में समर्थ हो सका था, वही वालनाएं फिर प्रवल होकर उसे दबा देती हैं। वैराग्य का रंग उड़ जाता है और मन कल्पना द्वारा निर्मित भोगों में निमय हो जाता है। घीरे-घीरे अधःपतन होता जाता है और अन्त में साधुता भी समाप्त हो जाती है। मन की चंचल गति से इस प्रकार के अनेक अनर्थ होते हैं। अतएव शास्त्रकार यहां सावधान करते हुए कहते हैं कि, मन को अपने अधीन वनाओ। सदा मन की चौकसी करते रहे। 1 वह एक वार ऊंचा उठकर नीचा न गिरने पावे।

सन कमशः ऊंचा ही उठता चला जाय तो शास्त्र में आचार्य अर्थात् तीर्थकर झारा उपदिष्ट गुर्गों का यथावत् पालन हो सकता है, अन्यथा नहीं।

शैका---शास्त्र में पंच परमेष्ठी का प्ररूपण किया गया है। तीर्थकर भगवान जय धर्म का उपदेश देते हैं तब वे श्रईन्त पद में स्थित होते हैं। फिर यहां तीर्थकर को आचार्य क्यों कहा है ?

समाधान-जो मुनि स्वयं आचार का पालन करते हैं तथा दूसरों से कराते हैं, उन्हें आचार्य कहते हैं। कहा भी है-

> दंसणणाणपदाणे, वीरियचारित्तवर तवायारे। अप्पं परं च जुंजइ, सो आयरियो मुणी केयो ॥

अर्थात् जो मुनि दर्शनाचार, झानाचार, वीर्याचार, चारित्राचार तथा तए-आचार में अपने को लगाते हैं और अन्य मुनियों को भी लगाते हैं, उन्हें आचार्य कहते हैं। वे मुनि ध्यान करने के योग्य हैं।

आचार्य की यह परिभाषा तीर्थकर भगवान में पूर्ण रूप से घटित होती है, अतएव सामान्य की अपेत्ता से उन्हें आचार्य कहा गया है। जैसे आचार्य को सामान्य रूप से साधु कहा जा सकता है उसी प्रकार अरिइन्त तीर्थकर भगवान, को आचार्य भी कहा जा सकता है। अथवा यहां श्री गौतम एवं सुधर्मा स्वामी से तात्पर्य है।

शंका--यद्दां आचार्य-सम्मत गुणों के पालन करने का विधान किया है, सो वे गुण कौन-कौन से समझने चाहिए ?

समाधान-इस अध्ययन से जिन गुर्खों का सात्वात् निरूपण किया गया है, उन पांच महावत आदि का तथा उनके अतिरिक्त साधु की द्वादश प्रतिमाओं ( पडि-माओं ) का, करणसत्तरी, चरणसत्तरी का, आठ प्रभावनाओं का, तथा अन्य शास्रोक्त आचार का यहां प्रहण करना चाहिए।

इनमें से साधु की बारह पडिमाएं इस प्रकार हैं--

(१) पहली पडिमा में साधु को एक मास तक एक दत्ति ( दात ) आहार लेना चाहिए । अर्थात् आहार देते समय दाता एक वार में जितना आहार देदे उतने ही आहार पर निर्वाह करे और एक वार में, विना घार टूटे जितना पानी मिल जाय, उसी पानी का उपमोग करे। जैसे—किसी दाता ने पहले एक वार सिर्फ एक चम्मच दाल दी तो उसके पश्चात् कुछ भी प्रहण न करे, उतनी ही दाल का उपमोग करे। इसी प्रकार बिना घार तोड़े जो पानी एक बार में मिल जाय उसके आतिरिक्त दूसरी बार फिर न लेवे। इस प्रकार एक मास तक अनुष्ठान करना पहली पडिमा है।

(२) दूसरी पडिमा में, दो मास तक दो दत्ति आ्राहार की तथा दो दत्ति पानी की प्रहण करे, अधिक नहीं ।

(३) तृतीय पडिमा में, तीन मास तक तीन दत्ति आहार और तीन दत्ति पानी अहण करे।

(४) चतुर्थ पडिमा में चार मास तक चार दत्ति आहार और चार दत्ति पानी पर निर्वाह करे।

(४) पंचमी पडिमा में पांच मास तक पांच दत्ति आहार और पांच दत्ति पानी की ग्रहण करे ।

(६) षष्ठ पडिमा में छुह मास तक छुह दत्ति आहार और छुह दत्ति पानी की प्रहण करे।

(७) सातवीं पडिमा में सात मास तक सात दत्ति आहार की और सात दत्ति पानी की ग्रहण करे। इससे कम आहार-पानी ग्रहण करने में हानि नहीं है, किन्तु विशेष तपस्या है, अधिक नहीं लेना चाहिए।

(ज) ग्राठवीं पडिमा में सात दिन तक चौविद्वार एकान्तर उपवास करना

नववां श्रध्याय

[ 3XX ]

चाहिए। दिन में सूर्य के ताप का लेवन करना चाहिए। रात्रि में नग्न रदना चाहिए। रात्रि में सीघा या एक ही करवट से सोना चाहिए या तो चित्त ही सोवे—करवट न ले। अधवा जिस करवट सोवे उसी से सोता रहे--बदले नहीं। सामर्थ्य विशेष हो तो कायोत्सर्ग करके वैठे।

(१) नवसी प्रतिमा का श्रनुष्ठान आठवीं के समान है। विशेषता यह है कि रात्रि में शयन न करे, दंडासन, लगुडासन या उत्कट श्रासन लगा कर रात्रि व्यतीत करे। दंड की तरह सीधा खड़ा रहना दंडासन है। पैर की एड़ी और मस्तक का शिखा स्थान पृथ्वी ५र लगा कर समस्त शरीर धनुष की भांति अधर रखना लगुडा-सन है। दोनों घुटनों के मध्य में मस्तक क्षुका कर ठहरना उत्क्रट आसन है।

(१०) दसवीं प्रतिमा ( पडिमा ) भी आठवीं की तरह है। इसमें विशेषता यह है कि समस्त रात्रि गोदुद्दासन, वीरासन अथवा अम्वखुजासन से स्थित होकर व्यतीत करना चाहिए। गाय दुद्दने के लिए जिस आसन से दुद्दने वाला बैठता है उसे गोदुद्दासन कहते हैं। पाट पर बैठकर दोनों पैर जमीन में लगा लिए जाएँ और पाट इटा लेने पर उसी प्रकार अधर बैठा रहना वीरासन है। लिर नीचे रखना और पैर ऊपर रखना अस्वखुजासन कहलाता है।

(११) ग्यारहवीं पडिमा में बेला ( पष्टमक्त ) करना चाहिए, दूसरे दिन ग्राम से चाहर म्राठ प्रहर तक ( रात-दिन-चौवीस घंटे ) कायोत्सर्ग करके खड़ा रहना चाहिए।

(१२) वारहवीं पडिमा में तेला करना चाहिए। तीसरे दिन श्मशान में एक ही वस्तु पर अचल दृष्टि स्थापित कर कायोत्सर्ग करना चाहिए। विशिष्ट संयम की साधना के लिए तथा कायक्लेश के लिए साधु को इन वारह पडिमाओं के आचरण का विधान किया गया है। इनके अनुष्ठान के लिए उप्र सामर्थ्य की झावश्यकता होती है। आधुनिक समय में श्ररीर-संहनन की न्विंलता के कारण पडिमाओं का अनुष्ठान वहीं हो सकता।

करणसत्त्वरि के सत्तर भेद हैं। यथा-

पिंडविसोही समिई, आवना पडिमा इंदिय निग्गहो य।

पडिलेहएगुचीश्रो, अभिग्गहं चेव करणं तु ॥

अर्थात् पिएडविशुद्धि, समिति, भावना, प्रतिमा, इन्द्रियनिग्रह, प्रतिलेखसा, शुद्धि और अभिग्रह, यह सव करण के भेद हैं।

पिएडविश्राद्धि के चार भेद हैं, समितियां परंच, भावनाएँ चारद हें, प्रतिमाएँ चारह, इन्द्रिय नियद पांच, प्रतिलेखना पच्चीस, गुप्ति तीन क्रौर अभिष्रद चार हैं। इन सवका योग सत्तर दोता है।

(१) श्राहार (२) वछा (३) पात्र और (४) स्थानक, निदाँप ही काम में लाना-सदोप का परित्याग करना चार मकार की पिएड श्रुद्धि कहलाती है। पांच समितियें।

साधु-धर्म निरूपण

का, द्वादश भावनाओं का और द्वादश प्रतिमाओं का निरूपण पहले किया जा चुका है। पांच इन्द्रियों का वर्णन भी पहले आ चुका है, उनका दमन करना इन्द्रिय निग्रह है। साधु जो वस्त्र पात्र आदि धर्मोंपकरण रखते हैं उनकी यथाकाल प्रतिलेखना करना। प्रतिलेखना पच्चीस प्रकार की सूत्र उत्तराध्ययनजी में कही गई है।

तीन गुप्तियों का स्वरूप पहले बताया जा चुका है । अभिग्रह चार यह हैं--[१] द्रव्य अभिग्रह [२] चेत्र अभिग्रह [३] काल अभिग्रह और 18] भाव अभिग्रह । ' मैं आज अमुक वस्तु मिलेगी तो आहार लूंगा, अन्यथा नहीं ' इस प्रकार का संकल्प करना द्रव्य अभिग्रह है । अमुक स्थान पर आहार प्राप्त होगा तो लुंगा, अन्यथा नहीं, पेसा संकल्प करना चेत्र-अभिग्रह है । अमुक समय पर मिलेगा तो आहार लूंगा, अन्यथा नहीं, इस प्रकार काल संवंधो संकल्प करना काल-अभिग्रह है। अमुक प्रकार से आहार लूंगा अन्यथा नहीं, इस तरह का संकल्प कर लेना भाव-अभिग्रह है।

तपस्या की विशेष साधना के लिए तथा अन्तराय कर्म के उदय की परीत्ता के लिए मुनिजन श्रमिग्रह करते हैं । श्रमिग्रह पूर्ण हो तो आहार ग्रहण करते है, अन्यथा अनशन करके कर्मों की निर्जरा करते हैं ।

चरण सत्तरि के भी सत्तर प्रकार हैं । वे यह हैं---

वय-समण्डम्म-संजय-वेयावच्चं च वंभ गुत्ती श्रो । " नाणाइ नीयं तव, कोहोनिग्गदाइ चरणमेये ॥

अर्थात्—पांच महावत, दस प्रकार का श्रमण धर्म, सत्तरह प्रकार का संयम, दस प्रकार का वैयावृत्य, नव वाड़ युक्त ब्रह्मचर्य, सम्यग्ज्ञान श्रादि तीन रल, वारह प्रकार का तप, चार कोध श्रादि कषायों का निग्रह, यह सव सत्तर मेद चरणसत्तरी के हैं।

इन सव का स्वरूप प्रायः पहले आ चुका है। उत्तम त्तमा, मुक्ति, आर्जव आदि दस धर्म हैं। संयम के सत्तरह भेद इस प्रकार हैं---

(१) पृथ्वीकाय संयम—पृथ्वीकाय की हिंसा न करना, पृथ्वीकाय की यतना करना ।

(२) अप्काय संयम-जलकाय के जीवों की यतना करना-आरंभ न करना।

(४) वायुकाय संयम-वायुकाय के जीवों का आरम्भ न करना।

(४) वनस्पतिकाय संयम---चनस्पतिकाय के जीवों का आरम्भ नहीं करना। इन पांचों का स्पर्श तक साधु को त्याज्य है।

(६) द्वीन्द्रिय संयम।

(७) जीन्द्रिय संयम।

(८) चतुरिन्द्रिय संयम ।

(१) वच्चेन्द्रिय संयम । इनका अर्थ सुगम है।

नववां अध्याय

(१०) श्रजीव संयम—श्रर्थात् वस्त्र, पात्र, पुस्तक श्रादि निर्जीव वस्तुश्रों को यतनापूर्वक उठाना, रखना, उसका सदुपयोग करना एवं संभाल कर काम में लाना।

(११) पेचा संयम-प्रत्येक वस्तु सम्यक् प्रकार से देख-भाल कर काम में लाना। इससे स्व-पर रत्ता होती है।

(१२) उपेत्ता संयम—सत्य धर्म का उपदेश देकर मिथ्यादृष्टि को सम्यग्दृष्टि वनाना, सम्यग्दृष्टि को आवक या साधु बनाना, जो किसी कारण धर्म से चलित हो रहा हो उसे सहायता देकर धर्म में स्थिर करना, आदि ।

(१३<sup>,</sup> प्रमार्जना संयम—जद्दां परिपूर्णं प्रकाश न हो वहां तथा रात्रि के समय रजोहरण से भूमि का प्रमार्जन करके गर्मनागमन करना, शरीर पर कीड़ी आदि जन्तु चढ़ जाय तो पूंजणी से प्रमार्जन करके हटाना, आदि ।

(१४) परिस्थापन संयम-मल, सूत्र, कफ़, ग्रशुद्ध श्राहार को देख-भाल कर निर्जीव भूमि पर डालना, जिससे किसी जीव का घात न हो।

(१४) मनः संयम-मन को अपने आधीन बनाना, दुर्विचार न होने देना, मन का निरोध करना।

(१६) वचन संयम—ग्रजुचित वचन का प्रयोग न करना श्रथवा सर्वथा मौन धारण करना ।

(१७) काय संयम—शरीर की चेप्राष्ठों को रोकना अथवा दोष-युक्त व्यापार शरीर से न होने देना।

वैयाचृत्य का स्वरूप तप के प्रकरण में कहा जायगा । नव वाड़ युक्त व्रह्मचर्य का कथन किया जा चुका है। रत्नात्रय का भी स्वरूप-वर्णन हो चुका है । शेप भेद प्रसिद्ध हैं।

पूर्व कथनानुसार आचार्य सम्मत गुणों में आठ प्रभावनाएँ भी अन्तर्गत हैं। उनका स्वरूप संत्तेप में इस प्रकार है:--

(१) प्रवचन प्रभावना—वीतराग सर्वज्ञ भगवान का उपदेश प्रवचन है और उसकी प्रभावना करना श्रर्थात् उसके सम्बन्ध में विद्यमान श्रज्ञान की निवृत्ति करना प्रवचन प्रभावना है। कहा भी है—

> श्रद्रानतिमिरव्यासिमयाहत्य यथायथम् । ्जिनशासनमाहात्म्यप्रकाशः स्यात् प्रभावना ॥

श्चर्थात् अझान रूपी अन्धकार को यथोचित उपायों से टूर करके जिनेन्द्र भग-चान् के शासन की महत्ता प्रकट करना प्रभावना है।

जिन का उपदेश ही इस लोक में हितकारी है। उस का मनुसरण किये विना कल्याण नहीं हो सकता। किन्तु उसके वास्तविक मर्म को न समझने के कारण श्रनेक कल्याण कामीजन उसका श्राचरण नहीं करते, उस पर उपेदा का माव रखते हैं

#### साधु-धर्म निह्तपण

[ ३४८ ]

श्रौर अनेक मिथ्यादृष्टि जन मिथ्यात्व की प्रवलता के कारण उसे अकल्पाणकारी मान कर उससे दूर रहते हैं। यह सब प्रवचन संबंधी छाझान का परिणाम है। इस ग्रज्ञान को जिन शासन का वास्तविक स्वरूप प्रकट करके हटाना, जिनागम का गंभीर जान मास करना, उसकी स्यादाद शैली को ध्यान में रखते हुए, अपेक्षा भेद को सभक्षते हुए स्वयं उसमें पारंगत होना, देश, काल के अनुसार उसका प्रचलित श्रौर सुगम भाषा में अनुवाद करना, उसके छाधार पर तुलनात्मक प्रंधों की रचना करना, उनकी हितकरता, व्यापकता एवं सर्वकालीनता की युक्ति पूर्वक समझाना, जिज्ञासुश्रों की पढ़ाना श्रादि प्रवचन की प्रभावना है।

(२) धर्म कथा प्रमावना—धर्मो ग्रेश करके, श्रपनी वक्तुत्वकला के द्वारा जिन शासन की प्रभावना करना धर्म कथा प्रभावना है। धर्म कथा चार प्रकार की है-(१) श्रोत्तेपणी [२] वित्तेपणी [२] संवेगनी और [४] निर्वेदनी।

[त] आत्तेपणी कथा-श्रोताओं के हरय में से राग, द्वेष और मोह निवृत्त करके तत्त्वों की ओर आकर्षित करने वाली कथा आत्तेपणी कथा कहलातो है। इस कथा के भी चार उपभेद हैं—[१] केश-लोच आदि आचार के हारा अथवा आचार के व्याख्यान द्वारा श्रोता को श्रहन्त मरूपित शासन की ओर आत्कष्ट करना श्राचार के व्याख्यान द्वारा श्रोता को श्रहन्त मरूपित शासन की ओर आत्कष्ट करना श्राचार आत्तेपणी कथा है। २] किसी समय कोई दोष लगने पर उसकी शुद्धि के लिए प्राय-श्चित्त या व्यवहारसूत्र का व्याख्यान करके शासन की ओर आत्कष्ट करना व्यवहार-आत्त्रेपणी कथा है। [३] जिसे जिन बचन में कहीं संराय हो उसे मधुर वचनों द्वारा समम्ताकर या प्रक्षतिसूत्र का व्याख्यान करके शासन की ओर आरूप्ट करना प्रक्षति-श्रात्त्रेपणी कथा है। सात नयों के अनुसार जीवादि तत्त्वों का व्याख्यान करके श्रथवा दृष्टिवाद का व्याख्यान करके श्रोता को तत्त्वयोध कराना दृष्टिवाद-श्रात्त्रेपणी कथा है। आत्त्रेपणी धर्म कथा के यह चार मेद हैं।

[२] विद्तेपणी कथा-सन्मार्ग का त्याग करके कुमार्ग की छोर जाते हुए श्रोता को सन्मार्ग में स्थापित करने वाली कथा [उपदेश ] विद्तेपणी कथा कहलाती है। इस कथा में सन्मार्ग के लाभ श्रौर कुमार्ग के दोपों एवं हानियों का प्रधान रूप से वर्णन किया जाता है।

वित्तपणी कथा के चार प्रकार हैं-[१] अर्दत्-शासन के गुणों को प्रकाशित करके, एकान्तवाद के दोषों का निरूपण करना [२] पर-सिद्धान्त का पूर्व पत्त के रूप में कथन करके स्वकीय सिद्धान्त की प्रमाण और युक्ति के आधार से स्थापना करना। [२] पर सिद्धान्त में जो विषय जिनागम के समान निरूपित हैं उनका दिग्दर्शन कराते हुए विपरीत वातों में दोषों का निरूपण करना [४] पर सिद्धान्त में कथित जिनागम से विपरीत वादों का निरूपण करके, जिनागम-के समान विषयों का कथन करना।

[३] संवेगनी कथा—जिस उपदेश से श्रोता के हृदय में वैराग्य की वृद्धि हो झौर ओता संसार से विरक्त हो उसे संवेगनी कथा कहते हैं। संवेगनी कथा के भी चार भेद हैं—[१] इहलोक संवेगनी [२] परलोक संवेगनी [३] स्वशरीर संवेगनी श्रौर [४] पर शरीर संवेगनी।

इहलोक संवेगनी—इस लोक की अनित्यता, विषय भोगों की निस्सारता, मा-नव की उत्पत्ति के समय होने वाले कुछ, इत्यादि का कथन करना । जैसे-मानव जीवन जल के बुलवुले के समान चुण भेगुर है, जन्म-जरा-मरण के दुःखों से ब्याप्त है, आदि

पर लोक संवेगनी-स्वर्ग के देवता भी वियोग, विषाद, भय, इर्ण्या आदि से च्याकुल हैं। उनके सुख भी नाश शील हैं, इत्यादि प्रकार से परलोक से विराक्ति उत्पन्न करने वाली कथा पर लोक-संवेगनी कथा है।

स्वशरीर संवेगनी-यह शरीर अशुचि का पिंड है। इसकी उत्पत्ति अशुचि पदार्थों से हुई है और अशुचि पदार्थों पर ही यह टिका हुआ है। संसार में इससे अधिक अपवित्र वस्तु और क्या है, जिसके संयोग मात्र से समस्त पदार्थ अत्यन्त अशुचि वन जाते हैं ! यह शरीर भीतर से अत्यन्त घृणा जनक है। मल-मूत्र आदि का थैला है। इस प्रकार शरीर से विरक्ति उत्पन्न करने वाली कथा खशरीर संवे-गनी है।

परशरीर संवेगनी--किसी मुर्दे शरीर के स्वरूप का कथन करके विरक्ति उत्पन्न करने वाली कथा परशरीर संवेगनी है।

(४) निर्वेदनी कथा—इसलोक पर्व परलोक में पाप, पुराय के शुभाशुभ फल का निरूपण करके संसार से उदासीनता उत्पन्न करने वाली कथा निर्वेदनी कहलाती है। इसके भी चार प्रकार हैं।

(१) पहली निर्वेदनी कथा- इस लोक में किये हुए दुष्ट कर्म, इसी भव में हुःख दायक होते हैं, चोरो, पर स्त्री गमन आदि। इसी प्रकार इस जन्म में किये हुए शुभ कार्य इसी जन्म में, सुख रूप फल प्रदान करते हैं। जैसे तीर्थकर भगवान को दान देने से सुवर्ण वृष्टि रूप फल इसी जन्म में, तत्काल मिलता है। इस प्रकार का व्या-ख्यान करना पहली निर्वेदनी कथा है।

(२) द्वितीय निर्वेदनी कथा-जीव इस जन्म में जो अशुभ कर्म करता है उसे परलोक में उनका झाशुभ फल पाप्त होता है। यथा-महारंभ, महा परिग्रह आदि नरक गमन योग्य अशुभ कर्म करने वाले जीव को परलोक में नरक का भातिथि बनकर घोर कप्ट सहने पड़ते हैं। इसी प्रकार इस लोक में किये हुए शुभ कार्यों का फल परलेक में सुखदायक होता है, जैसे साधु इस जन्म में जिस संयम, तप भादि की साधना करते हैं उसका फल उन्हें परलोक में प्राप्त होता है।

(३) हतीय निर्वेदनी कथा-परलोक में किये हुए अशुभ कर्म इस लोक में फल अदान करते हैं। जैसे परलोक में किये हुए अशुभ कर्मों के फल स्वरूप जीव इस लोक में, हीन कुल में उत्पन्न होकर, वचपन से ही अंधा, कोड़ी, भादि होता है। इसी प्रकार परलोक में छत शुभ कर्मों का फल खुख रूप इस लोक में प्राप्त होता है। इसे पूर्व जन्म में आचरण किये हुए शुभ कर्मों के उदय से वर्त्तमान जन्म में तीर्थकरत्व की 1 380 7

प्राप्ति होती है। इस प्रकार निरूपण करना तीसरी निर्वेदनी कथा है।

(४) चतुर्थी निर्वेदनी कथा-पूर्वभव में किये हुए अग्रुभ कर्म आगामी भव में दुःख रूप फल देने वाले होते हैं। जैसे पूर्वभव में किये हुए अग्रुभ कर्मों से जीव काक उलूक आदि के रूप में आगामी भव में उत्पन्न होता है। इसी प्रकार परलेक( पूर्वभव) में किये हुए ग्रुम कर्म परलोक में ( आगामी भव में) सुख रूप फल देते हैं। जैसे देवभववर्त्ती तीर्थकर का जीव अपने परलोक ( पूर्व भव) में आचरण किये हुए ग्रुम कर्म का फल, परलोक ( अगले भव) में भोगगा। इस प्रकार का कथन करना चौथी निर्वेदनी कथा है।

साधु को विकथाओं का सर्वथा परित्याग करके उक्त चार धर्म कथाओं द्वारा जिन शासन की प्रभावना करनी चाहिए।

(३) निरापवाद प्रभावना- यदि कहीं कोई पाखएडी, किसी धर्मात्मा पुरुष को, कुमार्ग की श्रोर श्राक्तप्र करके उसे अप्र कर रहा हो श्रथवा सच्चे संतो की श्रवहेलना करके उनकी महिमा को कलंकित करने की चेप्रा कर रहा हो, तो वहां जाकर, श्रपने विर्शुद्ध एवं तेजस्वी चरित्र-वल के प्रभाव से, वहां के प्रधान पुरुषों के साहाय्य से श्रथवा श्रपनी विद्वत्ता के वल से, वाद-विवाद करके सख नस्तु स्वरूप को प्रकट करना। वीतराग के शासन का प्रकाश करना निरापवाद प्रभावना है।

(४) त्रिकालज्ञ प्रभावना—शास्त्रों में वर्णित सूगोल, खगोल आदि का झान प्राप्त करे। भूकम्प, वायुप्रयोग, दित्ताराग, पशुवाद, पत्तीवाद, और ज्योतिष संवंधी शास्त्रों का ज्ञाता बने। लाभ-अलाभ, सुख-दुःख जीवन-मरण के प्रसंगों पर अपने आत्मा को तथा अन्य धर्मात्माओं को सावधान रक्खे, विझ से रत्ता करे। संघ, धर्म आदि पर आने वाली विपदा का पहले से ही ज्ञान प्राप्त कर अनुकूल उपायों की योजना करे यह प्रभावना का चौथा प्रकार है।

(४) तपःप्रमाचना—चतुर्विध आहार का परित्याग कर तेला, अठाई, मास-ज्ञमण आदि तपस्या करके जिन शासन के प्रति श्रद्धा का भाव उत्पन्न करना तपः प्रभावना है।

(६) व्रतप्रभावना-विषयों में आसक्त जीवों के लिए अपनी इच्छा का निरोध करना अत्यन्त डुष्कर प्रतीत होता है। ऐसी अवस्था में, मोगोपमोग की विवुल सा-मग्री और पर्याप्त मोग-शक्ति विद्यमान होने पर भो जो इच्छा का दमन करते हैं, उनके प्रति लोगों को साश्चर्य अद्धा-भक्ति का भाव उद्भूत होता है। अतएव तरुणावस्था में ब्रह्मचर्य का पालन करना, विषयमोगों से विमुख रखना, विविध प्रकार के अभिग्रह घारण करना, इत्यादि वर्तों का अनुष्ठान करना और इससे घर्म की महिमा का वि-स्तार करना व्रत प्रभावना है—

(७) विद्याप्रभावना—विविध प्रकार की विद्याओं का अध्ययन तथा साधन करके, उनके द्वारा जिन शासन का माहात्म्य प्रसरित करना विद्या प्रभावना है ।

[ ३६१ ]

वचर्वा अध्याय

(=) कवित्व प्रभावना—काव्यकला श्रत्यन्त उच्चश्रेणी की कला है। मनुष्य के इदय पर वह गहरा झौर स्थायी प्रभाव डालती है। वीर रस का काव्य अवण करके झनेक निराग्र झौर उत्साहद्दीन व्यक्तियों की भुजाएँ फड़कने लगती है। श्रुंगार मय काव्य सुनने से श्रोता की वासनाएं श्रंक्तारित दो जाती हैं। करुणा रस की कविता का अवण नयनों से नीर का निर्भर प्रवाहित कर देता है। जतपच काव्य-रचना द्वारा जिन ग्रासन का महत्व बढ़ाना कवित्व-प्रभावना है।

यह स्मरण रखना चाहिए कि काव्य कला है और कला का सन्मान, मनुष्य को उन्नत बनाने में, उसे देवत्व की श्रोर श्रारुष्ट करने में तथा उसके सुष्त सुसंस्कारों को जागृत करने में है। जो कला धर्म का पोषण नहीं करती. प्रत्युत धर्म से विपरीत दिशा में जाती है, वह कला की वास्तविकता पाने की श्रधिकारिणी नहीं है। संस्कार-वश पतन की श्रोर जाते हुए मनुष्य को जो एक धक्का और लगाती है वह कुरुप कला किसी काम की नहीं है। श्रतएव कवित्व के द्वारा वैराग्य रस का करना वहाया जाय, धर्म एवं श्रध्यात्म की सरिता प्रवाहित की जाय, प्रातःस्मरणीय महापुरुषों के पावन चरितों का ग्रंथन किया जाय, इसीमें कला की सार्थकता है। प्रभावना के लिप सुनि को इसी प्रकार कवित्व का उपयोग करना चाहिए।

इस प्रकार प्रभावना के आठ भेद हैं। यही प्रभावना के सच्चे स्वरूप हैं। छाधुनिक काल में प्रभावना की वास्तविकता बहुत अंशों में न्यून हो गई है और उसने वाह्य.रूप घारण कर लिया है। इस और विशेष लद्द्य दिया जाना चाहिए।

भ्रन्यान्य श्राचार्य-सम्मत गुणोंमें साधु के लिए दी गई उपमाश्रों के योग्य वतना भी सम्मिलित है । यथा-

> उरगगिरिजलणसागरनइमलतरुगणसमे। य जो होई । भगरमियघरणीजलरुह-रविपवणसयो य सो समणे॥

ग्रधोत् जो सर्प, पर्वत, श्रझि, समुद्र, श्राकाश, तरु, भ्रमर, मृग, पृथ्वी, कमल ज्यूर्य श्रौर वायु के समान होता है, वह श्रमण है ? साधु की यह वारइ उपमाएँ हैं और प्रत्येक को सात-सात प्रकार से घटित किया गया है। जैसे—

(१) सर्प-(१) जैसे सर्प दूसरों के बनावे हुए घर में रदता है, स्वयं घर नहीं बनाता उसी प्रकार साधु ग्रन्थ के लिए बनाये हुए घर में निवास करे। (२) जैसे अगंधन कुलोत्पन्न सर्प त्यागे हुए बिप का भत्तण् नहीं करता इसी प्रकार साधु त्यागे हुए भोगों को न भोगे (३) साधु की गति, सर्प की गति के सामन सरल । मोन्न के श्रजुकूल होनी चाहिए। (४) जैसे सर्प सीधा विल प्रवेश करता है इसी प्रकार साधु आहार का कौर सीधा मुँह में उतारे (४) जैसे सर्प उतारी हुई केंचली-को फिर धारण नहीं करता इसी प्रकार साधु त्यक्त गृहस्थी को फिर प्रहण न करे (६) सर्प के समान साधु दोप रूप कएटकों से सदा सावधान रहे। (७) जैसे साँप से लोग मय-भीत होते हैं इसी प्रकार लब्धिमान साधु से देवता भी उरते हैं। [ ३६२ ]

साधु-धर्म निरूपण

(२) पर्वत-(१) साधु पर्वत के समान अत्तीए मानसी लब्धि आदि रूप विविध औषधियों के धारक होते हैं (२) साधु पर्वत के समान परीषह-उपसर्ग रूप वागु से कंपित नहीं होते (३) साधु पर्वत के समान पशु-पत्ती, राजा-रंक आदि सभी के लिए आश्रय भूत होते हैं (४) साधु पर्वत के समान ज्ञान आदि सद्गुएों की सरिता का उद्गम स्थान होता है (४) साधु मेरू के समान उच्च गुएों के धारक होते हैं (६) साधु पर्वत के समान अनेक सद्गुए रूपी रत्नों के आंकर होते हैं (७) साधु पर्वत के समान शिष्य-आवक आदि मेखला तथा शिखर आदि से शोभित होते है ।

(२) आग्ने—,१) साधु आग्नि के समान, ज्ञान आदि ईंधन से तृप्त न हो (२) साधु आग्नि के समान तपस्तेज से सहित हो (२) साधु आग्नि के समान कर्म रूपी कचरे को जलावे ४) साधु आग्नि के समान मिथ्यात्व रूपी छंधकार का विनाश करे (४) साधु आग्नि के समान भव्यजन रूपी सुवर्श्य को उज्जवल करे (६) साधु आग्नि की तरह जीव रूपी धातु को कर्म रूपी मृत्तिका से पृथक करे (७) साधु आग्नि के समान आवक-आविका रूप कच्चे पात्र को पक्का वनावे !

(४) समुद्र-(१) साधु समुद्र के समान गंभीर हो (२) गुए रूपी रत्नों का आगर हो (३) तीर्थकरों द्वारा बांधी हुई मर्यादा का उल्लंघन न करे (४) औत्पातिकी आदि बुद्धि रूपी नदियों को अपने में समावेश करे (४) एकान्तवादी मिथ्यात्वी रूपी मच्छ-कच्छों द्वारा किये हुए दोाभ से चुव्ध न हो (६) समुद्र के समान कभी छलके नहीं (७) समुद्द के समान निर्मल अन्तरग बाला हो।

(४) आकाश-(१) साधु का मन आकाश के भाँति खदा निर्मल हो (२) आकाश की तरह साधु किसी के आश्रय की श्रपेत्ता न रक्खे (३) आकाश की भाँति ज्ञान आदि समस्त गुणों का भाजन हो (४) आकाश के समान अपमान-निन्दा रूपी शीत-उज्जों से विकृत न हो (४) आकाश के समान वन्दना-प्रशंसा से प्रफुल्तित न हो (६) आकाश के समान साधु चारित्र आदि गुणों द्वारा छेद को प्राप्त न हो (७) आकाश के समान अनन्त गुणों का धारक हो।

(६) तरु-(१] जैसे वृंत स्वयं सर्दी-गर्मी सहन करके अपने आश्रितों की रत्ता करता है उसी प्रकार साधु स्वयं कष्ट सहन करके पट्काय के जीवों की रत्ता करे [२] साधु वृत्त के समान ज्ञान आदि रुपी फल प्रदान करे [२] वृत्त के समान संसारी जीव हपी पश्चिक को आश्रय दे [४] वृत्त के समान अपने को छेदन-भेदन करने वाले पर रुष्ट न हो [४] वृत्त के समान पूजा करने वाले पर प्रसन्न न हो [६] वृत्त के समान ज्ञान रुपी फलों का दान करके प्रत्युतकार की कामना न करे [७) घोर से घोर कण्ट आ पड़ने पर भी वृत्त के समान अपना स्थान न वद्ले।

(७) अमर-(१) जैसे अमर फूलों का रस लेते हुए फूल की कप्ट नहीं पहुं-चाता, उसी प्रकार साधु आहार आदि लेने में दाता की कष्ट न पहुंचाए (२) अमर के समान, साधु गृहस्थ के घर रूप फूलों से अप्रतिवद्ध आहार आदि प्रहण करे (२) जैसे अमर बहुत फूलों से थोड़ा-थोड़ा रस लेता है इसी प्रकार साधु गृहस्थों के अ-नेक गृहों से थोड़ा-थोड़ा झाहार ब्रहण करे (४) अमर के समान झावश्यक़ा से अ-धिक झाहार झादिरूपी रस का संब्रह न करे (४) साधु, अमर के समान विना आमं-श्रण के ही भिन्ना के लिए गृहस्थी के घर पहुंचे (६ अमर के समान निर्दोष आहार रूपी केतकी से सन्तोषी रहे (७) अमर के समान अपने लिए वना हुआ आहार न रोवे।

(=) म्हग-[१] लाघु म्हग के लमान पाप रूपी सिंह से भयभति हो [२] मृग के समान दोष रूप सिंह से आकान्त आहार प्रहण न करे [३] मृग के लमान प्रति बंध रूप सिंह से डरता हुआ एक स्थान पर न रहे [४ मृग के लमान रोग आदि फारणों से एक जगह रहे [४] रोग उत्पन्न होने पर मृग के लमान उत्सर्ग औषघोप-चार न करे [६] रोग उत्पन्न होने पर मृग के लमान आदि का आश्रय न चाहे [७] रोग-सुक्त होने पर मृग के लमान अप्रति वंध विचरण करे।

(१) पृथ्वी - [१¦ लाधु, पृथ्वी के लमान समभाव से शीत, उच्ए आदि सहन करे [२] पृथ्वी के समान संवेग, वैराग्य आदि रूप वसु [धन] को धारए करे [३) पृथ्वी के समान ज्ञान रुवं धर्म रूपी वीजों की उत्पत्ति का कारए वने [४] पृथ्वी के समान अपनी [ छापने शरीर की ] शोमा-चुखि आदि न करे [४] पृथ्वी के समान, कष्ट देने वाले की किसी से फरियाद न करे [६] पृथ्वी के समान, अन्य जनों के संसर्ग से उत्पन्न हुप कलेश रूपी कीचड़ का अन्त करे [७] पृथ्वी के समान साधु प्राण, भूत, जीव और सत्व का आधारभूत हो।

[१०] कमल-[१] साधु कमल के समान काम रूप कीचड़ से तथा मोगोप-ओग रूप जल के छालिस रहे [२<sup>1</sup> साधु कमल के समान सदुपदेश रूपी शीतल सुरामि का संचार कर भव्यजीव रूप लोक को शान्ति एवं सुख प्रदान करे (३] पुरडरीक क-मल के लमान लाधु वेष रूपी रूप तथा यश रूप सुगंध के सुशोमित हो [४] साधु उत्तम जन रूपी स्पर्य के दर्शन के प्रफुहिन हो [४] साधु कमल के लमान विकसित रहे [१] साधु कमल के समान श्रहेत् की छाजा रूपी स्पर्य की श्रोर ही उन्मुख रहे [७] साधु कमल के समान श्रहेत् की छाजा रूपी स्पर्य की श्रोर ही उन्मुख रहे [७] साधु कमल के समान श्रक्तियान से श्रपना अन्तर श्रुद्ध रक्षे।

[११] छ्र्य-{१] साधु सुर्य के समान झान रूप किरसावली के द्वारा धर्म का अकाश प्रसरित करे [२] स्त्र्य के समान भव्य जनों के हृदय-कमल का विकासक हो [३] सूर्य समान आज्ञानान्धकार का छंत करे [४] स्र्य के समान तपस्तेज से तेज्ञ-स्वी हो [४] सूर्य के समान अपने प्रहुष्ट प्रताप से मिध्यात्वी रूप तारागण की प्रमा को ज्ञीस करे [६] सूर्य के सहश कोध रूप आहि के तेज को निरोहित करे [७] सूर्य के सहश रत्नत्रय की सहस्र किरसों से सुशोभित हो।

[१२] वायु-[१] साधु के समान सर्वत्र विद्वार करे [२] वायु के सदश अप्रतिवंध विद्वार करे [३] वायु के सदृश दृव्य-भाव उपाधि से इलका दो [४] वायु

साध-धर्म निरूपण

[ ३६४ ]

के सदद धर्म रूप जीवन का दाता हो [४] वायु के समान पाप रूपी दुर्गंघ और पुएय रूपी सुगंघ का ज्ञापक हो [६] वायु के समान किसी के रोके रुके नहीं [७' वायु के समान साधु अपनी शान्तिप्रद वैराग्य रूप लहरों से विषय-कषाय रूपी ताप का विनाश करे और शान्ति प्रदान करे।

इन वारह उपमाओं का सात-सात प्रकार से विवेचन होने से साधु की ८४ उपमाएँ निष्पन्न होती हैं और इन उपमाओं में साधु के विभिन्न गुणों का निरूपण किया गया है।

दोषों का परित्याग किये बिना गुणों में पूर्णता नहीं आसकती। अतः आचार्य सम्पन गुण प्राप्त करने के लिप दोषों का परिहार अनिवार्य है। साधु के गुणों का यहां तक जो परिचय दिया गया है, उनसे विपरीत स्वरूप वाले दोषों का परित्याग करना आवश्यक है। तथापि सुगमता के लिप यहां असमाधिजनक कतिपय दोषों का उल्लेख किया जाता है।---

(१) श्रत्यन्तत्वरा से गमन करना श्रसमाधि दोष है।

(२) प्रकाशपूर्ण स्थान में नेत्रों से सूमि का निरोत्तण किये विना अथवा अन्ध-कारमय स्थान को रजेाहरण से प्रमार्जन किये विना चलना असमाधि दोष है।

(३) जिस स्थान को देखा या प्रमार्जन किया हो, उसपर न गमन आदि करके अन्य स्थान पर गमन आदि करे तो असमाधि दोष है।

(४) बैठने या सोने के पाट आदि आवश्यकता से अधिक रक्खे तो असमाधि दोप होता है।

(४) आचार्य, उपाध्याय, वये।वृद्ध, गुरु आदि ज्येष्ठ महापुरुषों को उनकी मर्यादा की रत्ता न करते हुए वचन वोलना असमाधि दोष है।

(६) वयःस्थविर, दीज्ञास्थविर, श्रुतस्थविर इत्यादि ज्येष्ठ मुनियों की मृत्यु की कामना करना असमाधि दोप है।

(७) प्राणी, भूत, जीव और सत्व के विवाश की वांछा करना-उनका मरण चाहना असमाधि दोष है।

(=) सदा संताप-युक्त रहना, चण-चण में कोध करना असमाधि दोप है।

(६) पीठ पीछे किसी की निन्दा करना श्रसमाधि दोष है।

(१०) कल यह काम करूँगा, परसों वह काम करूँगा, इत्यादि प्रकार से भविष्य सम्बन्घी निश्चयात्मक भाषा वोलना असमाधि दोप है। क्योंकि भविष्य पर भरोसा नहीं किया जा सकता। संभव है कल होने से पहले ही आयु का अन्त हो जाय अथवा विशिष्ट वाघा उपस्थित हो जाय और वह कार्य न हो सके। ऐसी अवस्था में यह भाषा असत्य हो जाती है।

(११) नवीन क्लेश उत्पन्न करना असमाधि दोप है।

(१२) शान्त हुए क्लेश को फिर चेताना ग्रसमाधि दोष है।

(१३) कालिक तथा उत्कालिक छ्त्रों के पठन के समय का ध्यान नं रखते हुए चर्जित काल में पढ़ना तथा चौंतीस प्रकार के असज्फ्राय में सज्फ्राय (स्वाध्याय) करना असमाधि दोष है।

(१४) खचित्त रज से भरे हुए पैरों को रजोहरण से प्रमार्जन किये बिना ही श्रासन पर बैठना तथा गृहस्थ के खचित्त जल आदि से युक्त हाथों से आहार लेना असमाधि दोष है।

(१४) एक प्रहर रात्रि व्यतीत होने से सुर्योद्य तक तीव्र आवाज से योलना असमाधि दोष है।

(१६) संघ में अनेकता फैलाना, संगठन को तोड़ना तथा मृत्युजनक क्लेश आदि उत्पन्न करना श्रसमाधि दोष है।

(१७) कटुक वचनों का प्रयोग करना, सदा फ़ुंभला कर बोलना, किसी का तिरस्कार करना असमाधि दोष है।

(१८) स्वयं चिन्ता, खेद आदि करना और दूसरे को चिन्तित या खिन्न करना असमाधि दोष है।

(१६) नवकारसी आदि तपस्या न करता हुआ, खुवह से शाम तक अनेक वार खाना असमाधि दोष है ।

(२०) एषणा बिना ही आहार-पानी लेना असमाधि दोष है।

संयम की साधना के लिए इन दोषों का परित्याग करना आवश्यक है । इनके सेवन ले संयम दूषित होता है । यह दोष उपलत्तए मात्र हैं । इनसे शास्त्रों में प्रति-पादित सवल दोष आदि दोषों को भी समस्तकर त्याग करना चाहिए । आचारांग आदि में प्ररूपित अन्यान्य साधु के आचरण का भी आचार्य सम्मत गुणों में समावेश करके साधु को अनुष्ठान करना चाहिए ।

साधु को नित्य अपूर्व ज्ञान-ध्यान की दृद्धि करते रहना चाहिए और वैराग्य-वर्द्धन के निमित्त जगत् के एवं शरीर के स्वभाव का चिन्तन करना चाहिए । इस प्रकार जिस उत्कट भावना के साथ दीत्ता प्रहण की है वही उत्कट भावना चनाये रखना चाहिए। उसमें तनिक भी न्यूनता नहीं आने देना चाहिए। ऐसा करने वाले मुनि शीघ्र ही सिद्ध, बुद्ध पर्व मुक्क हो जाते हैं।

निग्रेन्थ-प्रवचन-नववां अध्याय समाप्तम्

ca: 1/200

\* ॐ नमः सिद्धेभ्य \*

नियेन्थ-**मक्**बन

॥ दसवां अध्याय ॥

# प्रमाद-परिहार

श्री भगवान्-उवाच-

मूलः-दुमपत्तए पंडुरए जहा, निवडइ राइगणाण अच्छ। एवं मणुआण जीवियं, समयं गोयम ! मा पमायए॥१॥

छायाः-द्रमपत्रकं पाण्डुरकं यथा, नियतति रात्रिगणानामत्यये ।

एवं मनुजानां जीवितं, समयं गौतम ! मा घ्रमादीः ॥ १ ॥

शब्दार्थः-गौतम ! जैसे रात्रि-दिन के समूह व्यतीत हो जाने पर पका हुआ पेड़ का पत्ता कड़ जाता है, इसी प्रकार मनुष्यों का जीवन है। अतः हे गौतम ! एक समय मात्र का भी प्रमाद न कर।

जैसे कुछ दिन व्यतीत होने के पश्चात् पेड़ का पका हुआ पत्ता पृथ्वी पर पड़ जाता है—अपने स्थान से च्युत हो जाता है, उसी प्रकार मनुष्यों का जीवन परिमित है और कुछ समय में, आयु पक जाने पर, वह समाप्त हो जाता है।

यह कथन नैसर्गिक मृत्यु की अपेका समझना चाहिए । यदि किसी की अकाल मृत्यु न हो तो भी उसका जीवन स्थायी नहीं रह सकता, आयु कर्म के समाप्त होने पर उसका विनाश अवश्यम्थावी है। आयु की स्वाभाविक समाप्ति के पूर्व भी जीवन का विशेष कारणों से अन्त हो जाता है, जैसे वृत्त का पत्ता पकने से पूर्व ही तोड़ा जाकर नीचे गिरता है।

इस कथन से यह घोषित किया गया है कि जीवन की स्थिति का विश्वास नहीं किया जा सकता। कौन जाने कव इस जीवन की इतिश्री हो जायगी ! श्रतएव जब तक यह स्थिर है तव तक इसका श्रात्मकल्याण के लिए श्रधिक से श्रधिक उप-

#### दसवां श्रम्याय

[ 280 ]

योग कर लेना चाहिए। मनुष्य-शरीर ही मुक्ति का निमित्त है। इस शरीर के विना सुक्ति की प्राप्ति नहीं होती। इसी कारण सम्यग्टण्टि देव भी मानवभव पाने की लालसा करते हैं। अत्यन्त प्रवल पुरुष के उदय से इस अब की प्राप्ति होती है। वहुत-सा पुरुष रूपी मूल्य चुका कर इस देह को खरीदा जाता है।

मनुष्यभव में ही विशिष्ट विवेक प्राप्त होता है। इसी में बुद्धि का प्रकर्ष होता है। इसी शरीर का निमित्त पाकर मुनिजन षष्ठ श्रादि उच्च गुएस्थान प्राप्त करते हैं। ऐसे अमूल्य जीवन को प्राप्त करके यदि विशेष आत्मकल्याए की साधना नहीं की तो यह भव प्राप्त ही निरर्थक हो गया। इतना ही नहीं, गांठ की वह पूंजी भी गई जिससे इसकी प्राप्ति हुई थी। साथ ही विषयभोग भोग कर आगे के लिए भारी ऋणी भी वन गया, जिसे चुकाने में ही न जाने कितने भव व्यतीत करने पड़ेंगे ?

एक वार मानव-जीवन वृथा व्यतीत कर देने के बाद दूसरी वार इसकी प्राप्ति कब होगी, यह नहीं कहा जा सकता। संसार में जीव-जन्तुओं की, कीट-पतंगों की कितनी जातियां हैं ! उन सब में जाने से, तथा नरक-निगोद आदि के भयंकर जीवन से वच कर दुर्लभ मनुष्य जीवन पाना बड़ा ही कठिन है।

इसलिए भगवान् कइते हैं कि-हे गौतम ! तू एक समय का भी प्रमाद न कर अर्थात् प्रमाद की अवस्था में एक भी चाण व्यतीत न कर । सदा अप्रमत्त होकर विचर । सदैव संयम की ओर दृष्टि रख । निरन्तर आत्मा की ओर उन्मुख बना रह ।

जिस किया से जीव बेभान हो जाता है, हिताहित के विवेक से विकल वन जाता है, जिसके वश होकर जीव सम्यग्ज्ञान, सम्यग्इर्शन तथा सम्यक्चारित्र रूप मोत्त मार्ग के प्रति उद्यम करने में शिथिलता करता है, उसे प्रमाद कहते हैं।

प्रमाद के पांच प्रकार हैं--[१] मद्य [२] विषय [३] कषाय [४] निद्रा और [४] विकथा। कहा भी है--

> मर्जं विषयकसाया, निद्दा विगहाय पंचमी भणिया। • एए पंच पमाया, जीवं पाडेंति संसोर ॥

छर्थात् मद्य, विषय, कषाय, निहा श्रौर विकथा, ये पांच प्रमाद जीव के संसार में गिराते हैं।

(१) मद्यप्रमाद—मदिरा आदि नशा करने वाले पदार्थों का सेवन करना मद्य प्रमाद कहलाता है। इससे ग्रुभ परिशामों का नाश और अग्रुभ परिशामों की उत्पत्ति होती है। मदिरा में असंख्य जीवों की उत्पत्ति होने से मादिरापान करने वाला घोर हिंसा का भागी होता है। मदिरा के दोष इस लोक में प्रत्यद्य देखे जाते हैं और शास्त्रों से परलोक संवंघी अनथों का भी पता चलता है। इस से लज्जा, लदमी विवेक वुद्धि स्मरण शक्ति, शार्रारिक वल आदि का विनाश होता है। चेहरे की तेजस्विता का मदिरा हरण कर लेती है और अनेक प्रकार के पापों में प्रचुत करती है। इसलिए अदिरापान विवेकी जनों हारा सर्वथा त्याज्य है। इसी प्रकार नशा करने वाले अन्या-

प्रमाद-परिहार

न्य पदार्थों के सेवन से भी सदा वचना चाहिए, क्योंकि व भी पूर्वोंक्त दोषों का पोषण करते हैं।

(२) विषय प्रमाद—स्पर्श, रस, गंध, रूप और शब्द रूप इन्द्रियों के विषय सेवन को विषय प्रमाद कहते हैं शास्त्रकारों नें विषयों को विष के समान शव पाणों का नाशक बताया है और विषादजनक कहा है, इसी कारण इन्हें विषय कहते हैं।

एक-एक इन्द्रिय के विषय में आसक हाथी, मृग आदि पशु-पत्तियों को भी अपने प्राणों की आहुति देनी पड़ती है तो जो पांचों इन्द्रियों के विषय में आसक होते हैं उनकी दुईशा का क्या पार है ? विषयों में ऐसी विचित्रता है। कि ज्यों-ज्यों इनका सेवन किया जाता है त्यों-त्यों भेग की लालसा घटने के बदले बढ़ती ही जाती है। इन से कभी किसी जीव को तृत्ति नहीं सिली और न मिल ही सकती है। इसीलिए कहा है-'भोगा न मुक्ता वयमव मुक्ताः' अर्थात् मोगी जीव मोगों का नहीं भोगता आपितु भोग ही उसे भोगते हैं।

चिषय भोग शतृप्तिकारक हैं, यही नहीं, वे भोगाभिलापा के वर्दक होने से जीव के चित्त में स्थायी व्याकुलता उत्पन्न करते हैं। उस व्याकुलता के वर्शाभूत होकर प्राणी श्रधिकाधिक भोग-सामग्री के संचय का प्रयत्न करता है। श्रौर उसके लिए उसे जो घोर विडंबनाएं उठानी पड़ती है वे प्रत्यत्त हैं। इस प्रकार इन्द्रियों के विषय किसी भी श्रवस्था में ग्राह्य नहीं हैं। जो पुरुष उनसे विमुख हो, जाते हैं, उनकी लालसा की जड़ को ही श्रपने मन रूपी मही से उखाड़ फैंकते हैं, वही निराकुल होकर सचे सुख का श्रनुभव करते हैं, वही तृत्ति का श्रपूर्व श्रास्वादन करते हैं, वही इस लोक में सुखी हैं, वही परलोक में परमानन्द के पात्र वनते हैं। श्रतएव विषय रूप प्रमाद का परित्याग करने में ही सच्चा श्रेय है।

(३) कषाय प्रमाद- कोछ, मान, माया और लोभ रूप कषायों के वशीभूत होकर विवेक का भूल जाना, कषाय प्रमाद है। कषायों का खरूप कषाय- अध्ययन में निरूपण किया जायगा।

(४, निद्रा प्रमाद—सोने की वह किया, जिसमें चेतना अव्यक्त हो जाती है, निद्रा कहलाती है। श्ररीर की रत्ता के लिए जितनी निद्रा श्रानिवार्य है, उसका परिदार न किया जासके तो भी अनावश्यक निद्रा का अवश्य त्याग करना चाहिए। निद्राशील पुरुष न तो ज्ञान-ध्यान का विशेष सेवन कर सकता है और न शरीर को ही खस्य रख सकता है। अतएव आवश्यकता से अधिक सोना तथा असमय में सोना विवेक जनों द्वारा सर्वथा त्याज्य है।

(४) राग-द्वेश के वश होकर स्त्री श्रादि के संवंध में निरर्थक वाते करना विकथा प्रमाद है। विकथा प्रमाद के चार भेद हैं-(१) स्त्री कथा .२) भक्त कथा (३) देश कथा (४) राज कथा।

इन चारों कथाओं के चार-चार भेद हैं। स्त्री कथा के चार भेद इस प्रकार हूं---(१) स्त्री जाति कथा (२) स्त्री कुल कथा (३) स्त्री रूप कथा ४) स्त्री वेप कथा।

#### इसवां श्रध्याय

(१) स्त्री जाति कथा-व्राह्मण ग्रादि जाति की स्त्रियों की प्रशंसा करना ऋथवा विन्दा करना।

(२)स्त्री कुल कथा-किसी विशेष कुल की स्त्रियों की प्रशंसा करना अथवा निन्दा आदि करना।

(३) स्त्री रूप कथा—सिन्न सिन्न देश की स्त्रियों के रूपों का वखान करना छाथवा स्त्रियों के छंगोपांगो का वर्णन करना ।

(४) स्त्री वंश कथा—स्त्रियों की वेखी आदि का वर्षन करना या विभिन्न देशों के स्त्री संबंधी पहनावों का वर्षन करना ।

स्त्री कथा करने ले तथा खुनने से मोह की उत्पात्त होती है । लोक में निन्दा होती है । ब्रह्मचर्य का विघात होता है । स्त्री कथा करने वाला संयम से अष्ट हो जाता है, कुलिंगी हो जाता है या संयमी के वेश में रहकर घोर अलंयम का सेवन करता है।

(२) अञ्चत कथा—भक्त कथा अर्थात् सोजन संवंधी कथा करना। इसके भी चार सेद हैं—(१) आवाय कथा (२) निर्वाय कथा (३) आरंभ कथा और (४) र्विष्ठान कथा।

(१) आबाय भष्कत कथा-भोजन वनाने की विधि का निरूपए करना, जैसे असुक सोजन वनाने में इतनी शक्कर, इतना छुत, आदि लगता है।

(२) निर्चाय अल्त कथा- खंसार में इतने पङ्चान्न हैं, इतनी तरह की मिठाई होती हैं, आदि-आदि कहना।

(३) छारंस अक्त कथा-भोजन संवंधी छारंम की कथा करना, जैसे इस ओजन में इतने जीवों की हिंसा होगी, छादि।

(४) मिष्ठान सकत कथा—इस सोजन के दैयार होने में इतना घन व्यय होगा, आदि कथन करना।

श्राहार खंबंधी कथा करने से जिह्ना-लोलुपता की च्राग्रे होती है। श्रारंभ श्राहि दोर्घों का आगी होना पड़ता है । श्राहार-लोलुपता त्यागने के लिए भक्त कथा का त्याग करना श्रावश्यक है।

(३) देशकथा-देश कथा भी चार प्रकार की है। यथा-(१) देश विधि कथा
 (२) देश चिकल्प कथा (३) देश छंद कथा और (४) देश ने पथ्य कथा।

(१) देश विधि कथा-विभिन्न देशों को भोजन, भूमि छादि की रचना का वर्णन करना, वहां भोजन के छारंभ में क्या किया जाता है, क्या-क्या वस्तु खाई जाती है, छादि कथन करना।

(२) देश विकल्प कथा—किल-किल देश में कौन-कौन सा धान्य उपजता है, इत्यादि चखान करना तथा विभिन्न देशों के मकान, कूप, तालाव श्रादि का वर्शन करना ।

भमाद-पारिहार

[ 300 ]

(२) देश छंद कथा--विभिन्न देशों में विवाह आदि की जो भिन्न-भिन्न प्रथाएँ प्रचलित हैं, इनका कथन करना। जैले-दात्तिण में मामा की लड़की के साथ विवाह संबंध किया जाता है, अरव में काका की लड़की से भी विवाह किया जा सकता है, आदि।

(४) देश ने पथ्य कथा--विभिन्न देशीय स्त्रो-पुरुषों के वेश, विभूषा श्रौर स्वभाव श्रादि का वर्णन करना।

देश कथा करने से राग-द्वेष की उत्पात्ती होती है, और राग-द्वेष से कर्म-वंध होता है। ज्ञान-ध्यान आदि की साधना में विघ्न पड़ता है और अनेक अचिन्त्य अनर्थ उत्पन्न हो जाते हैं। अतएव भक्त कथा खर्चथा त्याज्य है।

(४) राज कथा---राजा संबंधी कथा करना राज कथा है। इसके भी चार झेद हैं। जैसे-(१) राज-श्रातियान कथा (२) राज-निर्याण कथा (३) राज-वलवहान कथा तथा (४)राज-कोष-झागार कथा।

(१) राज-म्रतियान कथा--किसी राजा के नगर प्रवेश का वर्णन करना तथा उस समय के उसके पेश्वर्य का वखान करना।

(२) राज-निर्याण कथा-राजा के नगर से वाहर निकलने का तथा तत्कालीन पेश्वर्य का वर्णन करना।

(३) राज-वलवाहन कथा-राजा की लेना का तथा उसके रथ, घोड़ा, हाथी आदि का वर्णन करना।

(४) राज--कोष आगार कथा--राजा के खजाने का वर्णन करना और उसके सोजन सामग्री वाले कोठार आदि का वर्णन करना।

राज कथा करने से अनेक अनर्थ होते हैं । राजा आदि इस कथा को सुनकर साधु पर गुप्तचर या चोर होने का संदेह करते हैं । अगर कभी कोई वस्तु चोरी चली गई हो तो इस कथाकार को ही चोर समक्षकर सताते हैं । राजकथा सुनने वाला साधु अगर पहले राजा हो तो उसे अपने भोगोपभोगों का स्मरण हो आता है अथवा किसी साधु को उसी प्रकार के भोगोपभोग, ऐश्वर्य आदि प्राप्त करने की अभिलाषा उत्पन्न हो जाती है। इस प्रकार राज कथा अनेक अनथों की जननी है।

यह सब विकथाएँ संयम-जीवन की साधना से प्रतिकूल हैं। निरर्थक हैं। संयम में विन्नकर हैं। श्रतएव इनका कहना और सुनना सर्वथा हेय है।

इस प्रकार जो साधु पांचों प्रमादों का परित्याग करता है वही अपने अल्प-कालीन जीवन का सार्थक उपयोग करता है। वही अपने वर्त्तमान को तथा भविष्य को कल्याण-परिपूर्ण वनाकर लोकोत्तर सुख का पात्र हो जाता है।

भगवान् ने अपने प्रधान अन्तेवासी गौतम को एक समय मात्र भी प्रमाद न करने का उपदेश दिया है। इससे प्रतीत होता है कि जीवन के निर्माण में एक समय का भी चहुत अधिक महत्व है। काल के सब से छोटे ग्रंश को 'समय' कहते हैं । यह जिनागम में प्रसिद्ध पारिभाषिक शब्द है। समय इतना सूद्मतम कालांश है कि साधारणतया उसकी कल्पना करना भी छाशक्य है। एक बार पलक मारने में अगर असंख्य समय व्यतीत हो जाते हैं तो एक 'समय' का ठीक-ठीक परिमाण कैसे जाना जा सकता है !

यह सूदमतर कालांश भी हंमारे जीवन के वनाव-विगाड़ में वड़ा भाग लेता है। जिसके अन्तःकरण में एक समय के लिए भी अशुचि विचार का संचार होता है, वह अपनी निर्मलता में एक धब्वा लगा लेता है। वह अशुचि विचारों के अवेश के लिए अपने हृदय के किवाड़ खोल देता है। अशुचि विचारों के लिए एक मार्ग वन जाता है, जिसके द्वारा वे पुनः-पुनः वहां आते और जाते हैं। धीरे-धीरे वह अन्तः-करण उन दुर्विचारों का निवास-केन्द्र वन जाता है और अन्तःकरण की शुचिका का अन्त आ जाता है।

एक 'समय' मात्र के लिए आये हुए अशुचि विचार अन्तःकरण में क्या-क्या उत्पात मचाते हैं, यद्द अब सहज ही समभा जा सकता है। शास्त्रकार कहते हैं कि जीव एक समय में अनन्तानन्त कर्म-ंपरमाणुओं का बन्ध करता है। कहा भी है—

> सिद्धाणंतिमभागं, अभव्वसिद्धादणंत गुणमेव। समयपवद्धं बंधदि, जोगवसादो दु विंसरित्थं॥

श्चर्थात्-जीव, श्रनन्तानन्त प्रमाण वाली सिद्ध-जीवराशि के श्रनन्तर्वे भाग और ग्रनन्त प्रमाण वाली घभव्य-जीवराशि से अनन्त गुणा श्रधिक समय प्रवद्ध का एक समय में वंध करता है। योग की तीव्रता होने पर इससे भी श्रधिक कर्म-प्रवद्धों का बंधन हो सकता है।

एक समय में ग्रनन्त समय प्रवद्धों का बंध होता है त्रौर एक एक समय प्रवद्ध में ग्रसंख्य-कर्म परमाखु होते हैं। यदि किसी पुरुप के हृदय में एक समय के लिए भी ग्रशुभ विचारों का उदय होता है तो वह इतने वहुसंख्यक ग्रशुभ कर्म परमाखुश्रों का बंध करता है श्रौर यदि शुभ विचारों का उदय होता है ते। इतने ही शुभ कर्म-परमाखुश्रों का वंघ करता है।

अनन्त ग्रुभ या अग्रुभ कर्म-परमाखुओं का बंध एक 'समय' पर निर्भर है, पर इतने में ही 'समय' का महत्व पूर्ण नहीं हो जाता। बंधे हुए वे कर्म जीव पर अपना चिरकाल तक प्रभाव डालने रहते हैं और उनकी संतति निरन्तर चलती रहती है।

यह सब एक 'समय' मात्र की भली-बुरी कमाई है। इससे यह समझना कठिन नहीं रहता कि एक 'समय' भी प्रमाद करने का निपेध भगवान, ने क्यों किया है ? वास्तव में एक 'समय' भर का प्रमाद अनेक भव-भवान्तर में जीव को दुःखदायक होता है। इसलिए प्रति समय अप्रमत्त भाव में विचरना चाहिए।

गाथा में रात्रि शब्द उपलत्तए है। उससे दिन-रात का ग्रहण होता है। श्रथवा रात्रि शब्द सामान्य रूप से काल-वाचक यहां विवत्तित है। मनुष्यों के अतिरिक्त तिर्यञ्चों आदि का जीवन भी नाशशील है । संसार में किसी का जीवन स्थिर नहीं रहता। फिर श्री सूत्रकार ने यहां 'मणुआणु जीवियं' अर्थात् मनुष्यों के जीवन के साथ ही चुत्त के पत्ते की तुलना की है । इसका कारण यह है कि मनुष्य जीवन में ही प्रमाद का सर्वथा परिहार किया जा सकता है। मनुष्य ही अप्रमत्त बन सकता है। इसलिए उसे ही अप्रमत्त बनने की प्रेरणा की गई है। आगे भी इसी प्रकार समझना चाहिए।

# मूलः-कुसग्गे जह झोस बिन्दुए, थोवं चिट्ठई लम्बमाणए। एवं मणुआण जीवियं, समयं गोयम ! मा पमायए॥२॥

छायाः-कुशाग्ने यथाऽवश्याय बिन्दुः, स्तोकं तिष्ठति लुम्बमानकः । एवं मनुजानां जीवितं, उमयं गौतम ! मा प्रमादीः ॥ २ ॥

शब्दार्थ:-हे गौतम ! जैसे कुश की नौंक पर लटकता हुआ ओस का वृंद थोड़ी ही देर ठहरता है, इसी प्रकार मनुष्यों का जीवन है। इसलिए एक समय मात्र भी प्रमाद न करो।

भाष्यः--पूर्व गाथा में मानच-जीवन की अनित्यता का वर्षन करने के पश्चात् यहां दूसरी उपमा देकर फिर उसकी अनित्यता का निरूपण किया गया है। इसका अभिपाय मानव-जीवन की अत्यन्त अनित्यता का प्रदर्शन करना है। तात्पर्य यह है कि मनुष्य का जीवन अत्यन्त अस्थिर है। पूर्वा के अग्रमाग पर ओस का जो बिन्दु लटक रहा है वह दीर्घ काल तक नहीं ठहरता, कातिपय चल्णों के पश्चात् ही वह मिट्टी में मिल जाता है, उसी प्रकार मानव-जीवन भी कतिपय चल्णों में ही-समाप्त हो जाता है।

शरीर एक पींजरे के समान है। इसमें जीव रूपी हंस बंद है। पींजरे के अनेक द्वार खुले हुए हैं। एसी दशा में हंस कभी भी उड़ सकता है। उसके उड़ने में कोई आश्चर्य नहीं होना चाहिए। आश्चर्य तो यह हो सकता है कि वह आब तक उड़ क्यों नहीं गया।

मनुष्य संसार में सदा ही देखता रदता है कि दूसरों का जीवन आनन-फानन समाप्त हो जाता है। एक व्यक्ति चैठा वाते कर रहा है, हास्यविनोद में पूर्णतया निमय है, उसी समय हदय की गति अवरुद्ध हो जाती है और जीवन का अन्त आ जाता है। कोई बैठा-बैठा अचानक जमीन पर लुढ़क पड़ता है, कोई ठोकर लगते ही चल वसता है। जीवन की इस प्रकार चाए संगुरता को प्रत्यच्च करता हुआ भी मनुष्य अपने को अजर-अमर-सा मानता है। वह नाना प्रकार की व्यवस्थाएं सोचता रहता हैं, अन-गिनते मनोरथों का सेवन करता है। कल यह करेंगे, परसों वह करेंगे। एक वर्ष वाद देसा करेंगे, दस वर्ष वाद वैसा करेंगे। पर पल की प्रतीति नहीं। काल सहसा सामने

त्राजाता है और संकल्पों का सत्यानाश करके जीवन का ध्वंस कर डालता है। मृत्यु एक चए भर की भी भिद्या नहीं देती। तीर्थंकर भी अपनी आयु वढ़ा नहीं

#### दसवां अध्याय

सकते तो औरों की कौन-सी बात है ! सामान्य जन किस गिनती में हैं ? संसार की समस्त सम्पत्ति, विशाल साम्राज्य, वृहत् परिवार, लभी कुछ यहां का यहां रह जाता है और जीव अकेला-एकदम अकेला, पर अपने किये हुए कमों की पोटली लाद कर, महाप्रयाण के लिए चल पड़ता है । कौन उस समय उसकी सहायता करता है ?

ऐसे छानित्य, छाछुव, छास्थायी, चएपमंगुर जीवन को पा करके जो ममाद का सेवन करते हैं, छापने छनमोल जीवन-काल को विषय-भोग छादि कुत्सित कायों में व्यतीत करते हैं, जीवन की सफलता के लिए जो कभी प्रयत्न नहीं करते, वे नेत्रों के सद्भाव में भी छंधे हैं। वे संज्ञी होते हुए छासंज्ञी के समान हैं। चेतनावाले होने पर भी जड़ हैं। वे छापने चुद्र वर्त्तमान के लिए छानन्त भविष्य को दुःखपूर्ण बनाते हैं। चिन्तामणी को खोकर बदले में पत्थर का टुकड़ा लेना चाहते है। वे कल्पचुत्त की उखाड़ कर एरंडकी स्थापना करते हैं। वे छाविवेकी हैं, छाकुशल हैं, छाज्ञान हैं।

जो मद्दापुरुष जीवन की अल्पकालीनता का विचार कर के उसके सहारे शाश्वत सुख प्राप्त करने के प्रशस्त प्रयास में रत रहते हैं, उनका जीवन सफल है। वे धन्य हैं, मान्य हैं। उन्होंने जगत् के समज्ञ उज्ज्वल उदाहरण उपास्थित किया है।

अतएव भगवान् कहते हैं--हे गौतम ! तुम एक समय का भी प्रमाद मत करो । अपने जीवन का प्रत्येक समय लोकोत्तर धर्म की साधना में व्यतीत करो । अप्रमत्त भाव में विचरो । आत्मा के साथ मन का साजिध्य साधों । आत्मा रूपी निर्मल सरोवर में मन को डुवोए रहो । उसे वाहर निकालकर काम के कीचड़ में सत फंसाओ।

### मूलः-इइ इत्तरञ्जम्मि ञ्जाउए, जीवियए बहुपचवायए । विहुणाहि रयं पुरे कडं, समयं गोयम ! मा पमायए ।३।

छायाः—इतीत्वर ग्रायुपि, जीवित्तके बहुप्रत्यवायके । विधुनीहि रजः पुराकृतम, समयं गीतम ! मा प्रसादी: ॥ ३ ॥

शब्दार्थः---निरुपकम-छायु अत्यन्त अल्पकालीन है, और सोपकम आयु अनेक प्रकार की विन-वाधाओं से परिपूर्ण है। अतएव पूर्वोपार्जित कर्म रूपी रज को घो डालो, हे गोतम ! समय मात्र का प्रमाद मत करो।

भाष्यः-शास्त्रकार किर जीवन की अल्पकालीनता का वर्णन करते हुए प्रमाद-परिदार की प्रेरणा करते हैं।

प्रहत गाथा में आयु को इत्वर अर्थात् स्वस्प समय स्थायी और जीवन को अनेक विम-वाधाओं से ब्याप्त वतलाया गया है। वस्तुतः आयु का सद्माव हो जीवन कहलाता है, अतएव दोनों में के ई मौलिक अन्तर नहीं है, फिर भी यहां दोनों का जो पृथक् उत्तेल किया है वह सोपकम और निरूपक्रम आयु का भेद प्रदार्शत करने के लिए। आयु का तात्पर्य यहां निरूपकम आयु है और जीवन का अर्थ सोपकम आयु है।

[ ३७३ ]

**३७४** 

सार यह है कि जो आयु अध्यवसान, निमित्त आदि कारणों से नियत समय से पूर्व ही मोग ली जाती है वह सोपकम आयु कहलाती है। जो आयु नियत समय तक-पहले बांघी हुई काल-मर्यादा के अनुसार ही मेगी जाती है, वह निरूपकम कहलाती है।

उपकम विष, शस्त्र, भय आदि है, जिनसे आयु निश्चित समय के पूर्व ही मुक्त होकर हूट जाती है। उनका उल्लेख पहले किया जा चुका है। यहां शास्त्रकार यह प्रकट करते हैं कि यदि आयु निरूपकम हो, उसे आकाल में नष्ट करन के साधन विद्य मान न हों तो भी चह सदा विद्यमान नहीं रह सकती वह भी अल्पकालीन ही है। और जो आयु सोपकम होती है वह भी अस्थिर ही है। उपकमों का संयोग मिलते ही उसका अन्त हो जाता है। उपकमों का वर्णन इस प्रकार किया गया है:---

दंड-कस-सत्थ-रज्जू, उद्गपडएं विसं वाला। सीउएईं अरइभयं, खुढा पिवासा य वाढी य॥ मुत्त पुरीसनिरोहे, जिन्नाजिन्ने य भोयएं बहुसे।। घंसएघोलन-पोलए-ग्राउस्स उवक्कमा पर॥

अर्थात्-दंड, चालुक, तलवार वंदूक आदि शस्त्र, रस्ती, अग्नि पानी में डूवना, विष, सर्प, शीत, उष्ण, अरति, भय, भूख, प्यास, रोग, मूत्रनिरोध, मलनिरोध, कचा पका मोजन, श्रधिक मोजन, धिसा जाना, मसला जाना, कोलू आदि में पेरा जाना, यह सव आयु के उपक्रम हैं। इनसे श्रकाल में ही श्रायु का अन्त आजाता है। यह उपक्रम उपलत्त्वण मात्र हैं। इनके श्रतिरिक्त भूकंप, मकान का गिरना आदि अन्यान्य कारणों से भी आयु का अकाल में विनाश हो सकता है।

इन निमित्तों से अनगिनते प्राणियों के प्राणों का अन्त होते देखा जाता है। इससे सहज ही यह कल्पना हो सकती है कि जीवन को नष्ट करने वाली कितनी अधिक सामग्री संसार में भरी हुई है। इतने विरोधियों और विझों के विद्यमान होते हुए भला कौन महालाहसी व्यक्ति भी कल तक का भरोसा कर सकता है? अतः भव्य जीवों ! जीवन का विश्वास न करके, आत्महित के साधक कार्यों में ही अहर्निस रत रहो। शीव्र से शीव्र महान उद्देश्य की प्राप्ति हो, ऐसा प्रयत्न करो। तनिक भी प्रमाद न करो भगवान् ने इसीलिए कहा है-गौतम ! समय मात्र भी प्रमाद न करो।

मूलः-दुन्नहे खलु माणुसे भवे, चिरकालेण वि सब्वपाणिणं। गाढा य विवाग कम्मुणो, समयं गोयम ! मा पमायए॥

छायाः-दुर्लभः खलु मानुप्यो भवः, चिरकालेनापि सर्वप्राणिनाम् । गाढाश्र विपाकाः कर्मणां, समयं गोतम ! मा प्रमादीः ॥ ४ ॥

शच्दार्थ:-हे गौतम् ! सव प्राणियों को, मनुष्य भव चिरकाल तक भी टुर्लभ है-दीर्घकाल व्यतीत होने पर भी उसकी प्राप्ति होना कठिन है, क्योंकि कर्मों के फल प्रगाढ़ हैं। इसलिए समय मात्र का भी प्रमाद न करो। भाष्य:-कोई कोई मनुष्य यह विचारते हैं कि यादे इस जीवन का अन्त अचा-नक ही हो गया तो भी हानि है ? आत्मा निख है, उसका कभी विनाश नहीं होता एक जन्म के पश्चात् पुनर्जन्म धारण करना ही पड़ेगा, तय उसी आगामी जन्म में शेप कार्य सिद्ध कर लेंगे। इस जन्म में विषयभोगों का सेवन करके भावी भव में आत्म-कल्याण कर लेंगे। अभी क्या जल्दी है ?

इस प्रकार के भोगी प्रमादी जीव श्रागामी भव में मनुष्यत्व से ही वंचित नहीं रहते किन्तु उन्हें श्रपने किए हुए कमों के भयंकर फल भी भुगतने पड़ते हैं। नरक गति तथा तिर्यंच गति की घोर यातनाएँ उन्हें सहनी पड़ती हैं। इन भवों में मुक्ति की साधना भी नहीं हो सकती । सिवाय मनुष्यभव के, श्रन्य किसी भी भव में जीव श्रप्रमत्त श्रवस्था नहीं प्राप्त कर सकता । देवगति श्रौर नरकगति में श्रधिक से श्रधिक चतुर्थ गुएस्थान प्राप्त होता है श्रौर तिर्यञ्च गति में, क्वचित् पंचम गुएस्थान की उपलचि्घ हो सकती दें। मुक्ति की साधना के लिए एक मात्र मनुष्यभव ही साधन है । श्रतएव इस विचार का त्याग करके, कि श्रागामी भव में आत्मकल्याए करलेंगें, इस जन्म को प्रमत्त होकर नहीं गँवाना चाहिए । चिरकाल तक चौरासी लाख जीव योतियों में श्रमण करने के पश्चात, भव-भव में श्रनेक पुराय करने से इसकी प्राप्ति हुई है । श्रात्महित का यह सर्वश्रेष्ठ श्रवसर है । विवेक-तुद्धि, श्रविकल इन्द्रियां, सत्कुल में जन्म, सर्द्यम का श्रवण, सुगुरुश्रों की संगति, श्रादि शत्रकुल निमित्त पाकर श्रवसर नहीं चूकना चाहिए । इसलिए एक समय मात्र का भी प्रमाद न करो ।

### मूलः-पुढविकायमइगञ्चो, उक्कोसं जीवो उ संवसे । कालं संखाईयं, समयं गोयम ! मा पमायए ॥५॥

छायाः-- पृथ्चिकायमतिगतः, उत्कर्षतो जीवस्तु संवसेत् । कालं संख्यातीतं, समयं गौतम ! मा प्रमाद्दीः ॥ ४ ॥

शब्दार्थः-हे गौतम ! पृथ्वीकाय में गया हुत्या जीव उत्क्रप्ट श्रसंख्य काल तक वहां रहता है, इस लिए समय मात्र का भी प्रमाद न करो।

भाष्यः – मनुष्यभव दुर्लभ है, यद सामान्य रूप से अनन्तर गाथा में कदा गया था । उसीको घिस्तार से समकाने के लिप अब यह वतलाया जाता है कि जीव किस-किस काय में जाकर कितना-कितना समय वहां व्यतीत करता है ? इस

ममाद-परिहार

[ ३७४ ]

सार यह है कि जो आयु अध्यवसान, निमित्त आदि कारणों से नियत समय से पूर्व ही भोग ली जाती है वह सोपक्रम आयु कढलाती है। जो आयु नियत समय तक-पहले बांघी हुई काल-मर्यादा के अनुसार ही भोगी जाती है, वह निरूपक्रम कहलाती है।

उपक्रम चिष, शस्त्र, भय आदि है, जिनसे आयु निश्चित समय के पूर्व ही मुक्त होकर हूट जाती है। उनका उत्तेख पहले किया जा चुका है। यहां शास्त्रकार यह प्रकट करते हैं कि यदि आयु निरूपक्रम हो, उसे अक्राल में नष्ट करन के साधन विद्य मान न हों तो भी वह सदा विद्यमान नहीं रह सकती वह भी अल्पकालीन ही है। और जो आयु सोपकम होती है वह भी अस्थिर ही है। उपक्रमों का संयोग मिलते ही उसका अन्त हो जाता है। उपक्रमों का वर्णन इस प्रकार किया गया है:--

> दंड-कस-सत्थ-रज्जू, उदगपडणं विसं वाला। सीडगढं अरइभयं, खुहा पिवासा य वाढी य ॥ मुत्त पुरीसनिरोढे, जिन्नाजिन्ने य भोयणं बहुसा। घंसणघोलन पोलण-आउस्स उवक्कमा एए॥

अर्थात्-दंड, चावुक, तलवार बंदूक आदि शस्त्र, रस्ती, अग्नि पानी में डूबना, विष, सर्प, शीत, उष्ण, अरति, भय, भूख, प्यास, रोग, मूत्रनिरोध, मलनिरोध, कचा पका मोजन, अधिक भोजन, घिसा जाना, मसला जाना, कोलू आदि में पेरा जाना, यह सव आयु के उपकम हैं। इनसे अकाल में ही आयु का अन्त आजाता है। यह उपकम उपलक्षण मात्र हैं। इनके अतिरिक्त भूकंप, मकान का गिरना आदि अन्यान्य कारणों से भी आयु का अकाल में विनाश हो सकता है।

इन निमित्तों से अनगिनते प्राणियों के प्राणों का अन्त होते देखा जाता है। इससे सहज ही यह कल्पना हो सकती है कि जीवन को नष्ट करने वाली कितनी छाधिक सामग्री संसार में भरी हुई है। इतने विरोधियों और विझों के विद्यमान होते हुए भला कौन महासाहसी व्यक्ति भी कल तक का भरोसा कर सकता है? अतः भव्य जीवों ! जीवन का विश्वास न करके, आत्महित के साधक कार्यों में ही अहनिंस रत रहो। शीघ्र से शीघ्र मद्दान उद्देश्य की प्राप्ति हो, ऐसा प्रयत्न करो। तनिक भी प्रमाद न करो भगवान ने इसीलिए कहा है-गौतम ! समय मात्र भी प्रमाद न करो।

मूलः-दुन्नहे खन्ज माणुसे भवे, चिरकालेण वि सव्वपाणिणं। गाढा य विवाग कम्मुणो, समयं गोयम ! मा पमायए॥

द्धायाः--दुर्लभः खलु मानुष्यो भवः, चिरकालेनापि सर्वप्राणिनाम्। गाढाश्च विपाकाः कर्मणां, समयं गौतम ! मा प्रमादीः ॥ ४ ॥

शब्दार्थ:-हे गौतम् ! सव प्राणियों को, मनुष्य भव चिरकाल तक भी दुर्लभ है-दीधिकाल व्यतीत होने पर भी उसकी प्राप्ति होना कठिन है, क्योंकि कर्मों के फल प्रगाद हैं। इसलिए समय मात्र का भी प्रमाद न करो। दसवां श्रध्याय

भाष्य:-कोई कोई मनुष्य यह विचारते हैं कि यदि इस जीवन का अन्त अचा-नक ही हो गया तो भी हानि है ? आत्मा नित्य है, उसका कभी विनाश नहीं होता एक जन्म के पश्चात् पुनर्जन्म धारण करना ही पड़ेगा, तब उसी आगामी जन्म में शेष कार्य सिद्ध कर लेंगे। इस जन्म में विषयप्रोगों का सेवन करके भावी भव में आत्म-कल्याण कर लेंगे। अभी क्या जल्दी है ?

इस प्रकार के भोगी प्रमादी जीव आगामी भव में मनुष्यत्व से ही वंचित नहीं रहते कीन्तु उन्हें अपने किए हुए कमों के भयंकर फल भी भुगतने पड़ते हैं। नरक गति तथा तिर्यंच गति की घोर यातनाएँ उन्हें सहनी पड़ती हैं। इन भवों में मुक्ति की साधना भी नहीं हो सकती। सिवाय मनुष्यभव के, अन्य किसी भी भव में जीव अप्रमत्त अवस्था नहीं प्राप्त कर सकता। देवगति और नरकगति में अधिक से अधिक चतुर्थ गुएास्थान प्राप्त होता है और तिर्यञ्च गति में, क्वाचेत् पंचम गुएास्थान की उपलब्धि हो सकती देवा है और तिर्यञ्च गति में, क्वाचेत् पंचम गुएास्थान की उपलब्धि हो सकती है। मुक्ति की साधना के लिए एक मात्र मनुष्यभव ही साधन है। अतएव इस विचार का त्याग करके, कि आगामी भव में आत्मकल्याण करलेंगें, इस जन्म को प्रमत्त होकर नहीं गँवाना चाहिए । चिरकाल तक चौरासी लाख जीव योनियों में अमण करने के पश्चात, भव-भव में अनेक पुएय करने से इसकी प्राप्ति हुई है। आत्महित का यह सर्वश्रेष्ठ अवसर है। विवेक-वुद्धि, अविकल इन्ट्रियां, सत्कुल में जन्म, सर्व्यर्म का श्रवण, सुगुरुओं की संगति, आदि अनुकूल निमित्त पाकर अवसर नहीं चूकना चाहिए। इसलिए एक समय मात्र का भी प्रमाद न करो।

### मुलः-पुढविकायमइगञ्चो, उक्कोसं जीवो उ संवसे । कालं संखाईयं, समयं गोयम ! मा पमायए ॥ १॥

छायाः--पृथ्विकायमतिगतः, उत्कर्षतो जीवस्तु संवसेत् । कालं संख्यातीतं, समयं गीतम ! मा प्रसादीः ॥ ४ ॥

शब्दार्थः--हे गौतम ! पृथ्वीकाय में गया हुआ जीव उत्क्रप्ट असंख्य काल तक वहां रहता है, इस लिए समय मात्र का भी प्रमाद न करो ।

भाष्यः – मनुष्यभव दुर्लभ है, यह सामान्य रूप से श्रनन्तर गाथा में कहा गया था । उसीको विस्तार से समकाने के लिप श्रव यह चतलाया जाता है कि जीव किस-किस काय में जाकर कितना-कितना समय वहां व्यतीत करता है ? इस [ . ३७६ -]

से स्पष्ट रूप से झात होगा कि कितने लम्बे समय के अनन्तर, कितनी घोरतम यातनाएँ सददन करने के पश्चात इस पर्याय की प्राप्ति होती है।

यहां पृथ्वीकाय की स्थिति वतलाई गई है । स्थिति दो प्रकार की होती है-(१) भवस्थिति श्रौर (२) कायस्थिति । सिर्फ एक भव की स्थिति को भवस्थिति कइते हैं श्रौर उस काय में श्रनेक भव करते हुए भी निगन्तर उसी काय में रहने की समय-मर्यादा काय-स्थिति कहलाती है । शास्त्रकार ने यहां कायस्थिति का वर्णन दिया है श्रर्धात् जीव एक वार जव पृथ्वीकाय में जाता है तो कर्म-योग से श्रसंख्यात काल तक उसी श्रवस्था में रहता है-पुनः पुनः जन्म मरण करता रहता है पर उसी पर्याय में उत्पन्न होता है । यह पृथ्वीकाय की कायस्थिति है । इसकी जघन्य भवस्थिति श्रन्तर्मुहूर्त श्रौर उत्कृष्ट शुद्ध पृथ्वीकाय की श्रि हजार वर्ष की तथा खग्पृथ्वीकाय की २२ इजार वर्ष की है।

पृथ्वीकाय स्वनावतः कठोर है, वर्णतः पीत है और संस्थान की अपेता मसूर की दाल के समान है। पृथ्वीकाय की १२ लाख कुलकोटि हैं।

मूलः-आउक्कायमइगओ, उक्कोसं जीवो उ संवसे । कालं संखाईयं, समयं गोयम ! मा पमायए ॥६॥ तेउक्कायमइगओ, उक्कोसं जीवो उ संवसे । कालं संखाइयं, समयं गोयम ! मा पमायए ॥७॥ वाउक्कायमइगओ, उक्कोसं जीवो उ संवसे । कालं संखाईयं, समयं गोयम ! मा पमायए ॥८॥

तेजस्कायमतिगतः, उत्कर्पतो जीवस्तु संवसेत्। कालं संख़्यातीतं, समयं गौतम ! मा प्रसादीः ॥ ७ ॥

वायुकायमतिगतः, उत्कर्षतो जीवस्तु संवसेत । कालं संख्यातीतं, समयं गोतम ! मा प्रमादीः ॥ ८ ॥

शब्दार्थ:-हे गौतम ! जलकाय में गया हुआ जीव उत्क्रप्ट असंख्यात काल तक वहां निवास करता है, इसलिए एक समय मात्र का भी प्रमाद न करो ।

हे गौतम ! तेजकाय में गया हुआ जीव वहां उत्क्रप्ट असंख्यात काल तक निवास करता है, इस लिए एक समय मात्र का भी प्रमाद न करो ।

हे गौतम ! वायुकाय में गया हुआ जीव उत्कुष्ट रूप से वहां असंख्यात काल तक निवास करता है, झतः एक समय का भी प्रमाद न करो ।

#### द्सवां श्रष्याय

भाष्यः-पृथ्वीकाय की कायस्थिति का निरूपण करके यहां जलकाय अग्निकाय और वायुकाय की कायस्थिति का वर्णन किया गया है।

इन गाधाओं का छर्ध पूर्वोक्त त्रनुसार ही है। सभी की उत्कुष्ट काय स्थिति छसंख्यात काल तक है। छर्थात् जीव इन कायों में से किसी भी काय में जावे तो असंख्य काल पर्यन्त वहां व्यतीत करता है। इसलिए मानव भव पाकर प्रमाद का परित्याग करके पेसा प्रयत्न करो, जिससे इन कार्यों में गमन करके दुःख न उठाने पहें।

अप्काय की जघन्य भव स्थिति अन्तर्मुहर्त्त और उत्कृष्ट सात हजार वर्ष की है। अप्काय का वर्श लाल, स्वभाव ढीला और संस्थान जल के वुद्वुद के समान है। इसकी कुल कोटियां सात लाख हैं अर्थात् जलकाय के सात लाख करोड़ कुल हैं।

वायुकाय की जघन्य स्थिति अन्तर्भुहूर्त्त, उत्कृष्ट तीन हजार वर्ष है। वर्ण हरित है। कुल कोटियां सात लाख हैं। संस्थान ध्वजा के समान है।

## सूलः-वणस्सइकायमइगञ्चो, उक्कोसं जीवो उ संवसे । कालमणंतं दुरंतयं, समयं गोयम ! मा पमायए ॥ ६॥

छायाः---वनस्पतिकायमतिकतः, उत्कर्पतो जीवस्तु संवसेत् । कालमनन्तं दुरन्तं, समयं गौतम ! मा प्रमादीः ॥ १ ॥

शब्दार्थः—हे गौतम ! वनस्पत्तिकाय में गया हुआ जीव उत्क्रप्ट अनन्त काले तक दहां श्रीरन्तर निवास करता है, अतएव एक समय सात्र सी प्रमाद न करो ।

भाज्यः---यहां बनस्पतिकाय की काय-स्थिति अनन्तकाल वतलाई गई है। शेप गाधा का व्याव्यान पूर्ववत् ही समक्षना चाहिए।

चनस्पतिकाय की भवस्थिति जवस्य अन्तर्मुहत्ते श्रौर उत्कृष्ट दस हजार वर्ष की है। इसका स्वमाविक वर्ष नील है। संस्थान श्रौर स्वमाव विविध प्रकार है। इसके २८ लाज करोड़ कुल हैं।

शंका-खूत्रकार ने पृथ्वीकाय, अप्काय आदि को जीव रूप में वर्णित किया है, किन्तु इनमें जीव के कोई अलाधारण गुण प्रतीत नहीं होते, ऐसी अवस्था में इन्हें जीव मानने में ज्या प्रमाण है ?

खमाधान-सर्व प्रथम तो हमें अपने झान की जुद्रता समझ लेनी चाहिए। जगत् में इतनी अधिक वस्तुर्ये है कि उन सब में से स्पृल वस्तुओं के भी विविध गुणों को, उनकी चास्तविकता को समझना बढ़े-वरे विद्वानों के लिए भी असंभव है। सूच्म पदार्थों की वात ही दूर है संसार के छप्रस्थ मनुष्यों ने जगत् का जितना स्वरूप जान पाया है, वह अख़ात रूप के सामने नगएय है। ऐसी स्थिति में सिर्फ अपनी चुद्धि को आधार बनाकर कोई भी निर्णय करना अभ्रान्त नहीं हो सकता। हम अती-तकाल के महर्षियों के अनुभव की प्रमाणता स्वीकार करनी होगी, क्योंकि उन्होंने [ ३७८ ]

. प्रमाद-परिहार

अपना सम्पूर्ण जीवन घोर साधना के लिए समर्पण करके दिव्य दृष्टि प्राप्त की थी। हमारे जीवन में न वह समर्थ साधना है, न तज्जन्य दिव्य दृष्टि के अद्भुत प्रकाश की एक भी किरण है। अपने इस असामर्थ का अनुभव न करके जो लोग एक मात्र अपनी अनुभूति को ही चरम मानते हैं, वे अंधकार में विचरते हैं और प्रकाश में आना नहीं चाहते।

क्या धर्म शास्त्र, क्या नीति शास्त्र, और क्या ठूसरा कोई शास्त्र, सभी आप्त पुरुष के वचन-प्रामाएय पर निर्भर होकर चलते हैं। अध्यात्म शास्त्र इन सब में गहन, अतिगहन शास्त्र है। उसमें कल्पना और तर्क से प्रायः काम नहीं चलता। उसमें अनुभूति की प्रधानता है। अनुभूति न तो अध्ययन से प्राप्त होती है. न वाद-विवाद से। उसका एक मात्र मार्ग साधना है। अतएव जब तक हम साधना से अनुभूति-लाभ न कर लें तब तक हमें आप्तजनों के बचनों के अनुसार ही व्यवहार करना चाहिए।

पृथ्वी आदि में चेतना है, यह बात आप्त पुरुपों ने हमें बताई है । सर्वज्ञ ने अपने ज्ञान में उस चेतना का प्रत्यत्त किया है। बड़े-बड़े ऋषि-मुनि उसे उसी प्रकार स्वीकार कर व्यवहार करते रहे हैं। इसलिए हमें भी उसी पर अद्धा रखकर तदनुसार ब्यवद्दार करना चाहिए।

शंका-यह ठीक है कि हमारा ज्ञान अत्यन्त सीमित है, हम किसी भी वस्तु को पूर्ण रूप से नहीं जान पाते, फिर भी अगर कोई युक्ति इस सम्बन्ध में हो तो उस से अद्धा में स्थिरता आ जाती है। अन्य लोगों को भी प्रतीति कराई जा सकती है। क्या इस विषय में कोई युक्ति है ?

समाधान-पृथ्वी आदि में चेतना सिद्ध करने वाली युक्तियां हैं। वनस्पति में जीव है, यह बात तो आज निर्विवाद हो चुकी है। वैज्ञानिकों द्वारा निर्मित यंत्रों से वनस्पति के अनेक चेतनामय भाव और कार्य सभी प्रत्यत्त देख सकते हैं। अतपव वनस्पतिकाय की चेतनता को समभते के लिए उस वैज्ञानिक-सामग्री का अध्ययन करना चाहिए। पृथ्वीकाय में चेतना सिद्ध करने के लिए निम्नलिखित युक्तियां दी जाती हैं--

(१) जैसे मनुष्यों और तिर्यचों के शरीर के घाव भर जाते हैं, उसी प्रकार खोदी हुई खाने स्वयं भर जाती हैं।

(२) जैले मनुष्य का शरीर बढ़ता है वैसे ही पृथ्वीकाय-पत्यर आदि बढ़ते हैं। खान से अलग हुए पत्थर नहीं बढ़ते हैं, जैसे मृत शरीर नहीं बढ़ता है।

(३) जैसे वालक बढ़ता है उसी प्रकार पर्वत भी वढ़ते हैं।

(४) मूत्राशय में कंकर वढ़ने से पथरी रोग होता है।

(४) मछली के पेट में रहने वाले मोती एक प्रकार के पत्थर हैं और उनमें दृद्धि देखी जाती है। (६ जैसे मनुष्य के शरीर की अस्थियां कठोर होने पर भी सजीव हैं, उसी प्रकार पत्थर आदि कठोर होने पर भी सजीव हैं।

तात्पर्य यह है कि विना चेतना के कोई भी शरीर वढ़ नहीं सकता, और, पर्वत आदि बढ़ते देखे जाते हैं, इसलिए उनमें जीव का अस्तित्व अनुमान प्रमाण से सिद्ध होता है।

जल में चेतना की सिद्धि के लिए इस प्रकार युक्तियां समभाना चाहिए-

(१) जैसे छंडे में रहा हुत्रा प्रवाही रस पंचेन्द्रिय जीव है, उसी प्रकार प्रवाही पानी भी जीवों का पिएड है।

(२) मनुष्य श्रौर तिर्यंच भी गर्भ श्रवस्था के प्रारम्भ में तरल होते हैं, इसी भकार जल तरल होने पर भी सजीव है।

(३) जैसे शीतकाल में मनुष्य के मुख से भाफ निकलती है, उसी प्रकार क्रूप श्रादि के जल में से भी वाष्प निकलती देखी जाती है।

(४) जैसे शोतकाल में मनुष्य का सजीव शरीर गर्म रहता है, उसी प्रकार जल सी गर्म रहता है।

(१) ग्रीष्मकाल में जैसे मनुष्य-शरीर ठंडा रदता है, उसी प्रकार जल भी ठंडा रहता है।

(६) जैसे मनुष्य की प्रछति में सदी और गर्मी दोनों हैं, उसी प्रकार जल की मछति में भी सदी-गर्मी दोनों गुए हैं।

(७) जैसे मनुष्य का शरीर तीव शील के कारण अकड़ जाता है, उसी प्रकार जलकाय के जीवों का शरीर-पानी-भी अकड़ कर वर्फ वन जाता है।

(प) जैसे मनुष्य का शरीर नौ महीने तक गर्भ में परिपक्व होता है, अपीर-पक्व अवस्था में गर्भपात हो जाता है, उसी प्रकार पानी छह मास तक वादलों में रहकर परिपक्व दोता है तो वर्षा के रूप में पढ़ता है, अन्यथा अपरिपक्व अवस्था में धोले के रूप में थिर जाता है।

मनुष्य के साथ इतना साहण्य जल में जीव की सत्ता सिद्ध करता है। इसी भकार ग्रग्निकाय में भी जीव का छास्तित्व सिद्ध होता है। वह इस तरह--

(१) जैसे ज्वर से जलते हुए शरीर में जीव रहसकता है, उसी मांति उप्ण आग्नि में भी जीव रह सकते हैं।

(२) जैसे सृत्यु होने पर मनुष्य का शरीर ठंडा पर जाता है, उसी प्रकार श्रव्नि चुफ जाने पर ठंडी पर जाती हैं।

(२) जैसे जुगनू के शरीर में प्रकाश है,उसी प्रकार अझि के जीवोंमें प्रकाश है।

(४) जैसे मनुष्य गति शील है, उसी मकार अग्नि भी ऊपर की स्रोर गति ऊरती है।

ममाद-पोरिहार

1 250 7

(४) जैसे मनुष्य, पग्रु पत्ती आदि जीव-जन्तु वायु से जीवित रहते हैं उसी प्रकार आग्नि भी वायु से जीवित रहती है। थोड़ी देर हवा न मिलने से जैसे मनुष्य आदि प्रांगी मर जाते हैं, उसी प्रकार आग्नि भी नष्ट हो जाती है।

(६) जैसे मनुष्य प्राणवायु ( ऑक्सीजन ) त्रहण करता है और विष वायु ( कार्बन ) बाहर निकालता है, उसी प्रकार आग्नि भी प्राणवायु त्रहण कर विषवायु का परित्याग करती है।

(७) जैसे कोसों तक फैले हुए मारवाड़ के रेगिस्तान में, विना पानी के, तीव उष्णता में भी चूहे जीवित रह सकते हैं, और जैसे फिनिक्स पत्नी श्राग्न में गिर-कर नव-जीवन प्राप्त करता है, उसी प्रकार आग्न के जीव, उष्ण श्राग्न में जीवित रह सकते हैं। तात्पर्य यह है कि जो जीव जहां उत्पन्न होकर निरंतर निवास करता है, उसके लिप वहां की प्राफ़तिक शीत-उष्णता या वातावरण वाघक नहीं होता। हिमालय की भयंकर हिम में हम लोग कुछ चर्णों से श्रधिक जीवित नहीं रह सकते, परन्तु वहां उत्पन्न होने वाले पशु-पत्नी श्रादि जीवघारी वहीं श्रपना सम्पूर्ण जीवन सङ्ग्रात व्य-तीत करते हैं। इसमें श्राश्चर्य की बात नहीं है। इससे यह समझा जा सकता है कि श्राग्न यद्यदि अत्यन्त उष्ण वस्तु हैं, किर भी उसमें श्रग्निकाय के जीव रह सकते हैं। जैसे नीम इमें कटुक प्रतीत होता है पर ऊँट गन्ने से भी श्रधिक मधुर श्रनुभव करता है, जो वस्तु हमारे लिए कटुक रस से ज्याप्त है वही उसके लिए माधुर्य का मंडार है, इसी प्रकार जो स्पर्श हमें उण्ण प्रतीत होता है वही दूसरी जाति के जीवों को उण्ण प्रतीत न हो, यह वहुत संभव है जो बात रस में देखी जाती है वह स्पर्श में भी हो सकती है। इन श्रुक्रियों से श्राग्निमाय के जीवों की सत्ता का श्रनुमान लगाया जा सकती है। इन श्रित्रों से श्राग्निमाय के जीवों की सत्ता का श्रनुमान लगाया जा

वायुकाय के जीवों का अस्तित्व इस प्रकार समझना चाहिएः-

(१) जैसे मनुष्य आदि प्राणी चलते हैं, उसी प्रकार हवा भी चलती रहती है।

(२) हवा अपने में संकोच और विस्तार कर सकती है।

(३) वायु गाय के समान, विना किसी से प्रेरित हुए ही अनियमित रूप से इधर उधर घूमती है।

इन प्रमाशों से वायु में भी चेतना का सद्भाव जाना जा सकता है। यह पांचों प्रकार के जीव स्थावर काय कहलाते हैं। इनके पांच इन्द्रियों में से केचल मात्र स्प-ईान इन्द्रिय होती है। यही कारण है कि इनकी चेतना स्पष्ट रूप से व्यक्त नहीं होती और इसी कारण साधारण जनता इनकी सजीवता को स्पष्ट रूप से सम म नहीं पाती। तथापि झानी जनों ने अपनी उम्र अनुभूति और तीदण दृष्टि से उनमें चेतना के दर्शन किये हैं।

जैसे वनस्पतिकाय में जीव को सिद्ध करने के लिए वैधानिक साधन आविष्ठत हो सके हैं, उसी प्रकार पृथ्वी आदि के जीवों का भी आस्तित्व प्रसन्त हो सकने की संभावना की जा सकती है। वनस्पतिकाय में अनंत काल तक जीव निवास करता है। निगोद वनस्पति के जीवों के विषय में पहले कहा जा चुका है।

यूलः-वेइंदियकायमइगञ्जो, उक्वोसं जीवो उ संवसे । कालं संखिजसण्णिञ्चं, समयं गोयम ! मा पमायए ॥१०॥

> छायाःं—द्वीन्द्रियकायमतिगतः, उत्कर्षतो जोवस्तु संवसेत्ः । कालं संख्येयसंज्ञितं, समयं गौतम ! मा प्रमार्दाः ॥ १० ॥

शब्दार्थः-हे गौतम ! दो-इन्द्रिय काय में गया हुआ जीव उत्क्रष्ट संख्यात काल तक वहाँ वना रहता है, इसलिए समय मात्र भी प्रमाद सत करो ।

भाष्यः—स्थावर जीवों में जाकर यह आत्मा कितना समय वहां व्यतीत करता है, यह वताने के पश्चात् अव वस पर्याय की कायस्थिति बतलाते हुए सर्व प्रथम द्वीन्द्रिय की कायस्थिति का यहां उत्लेख किया गया है।

जीव जब दो इन्द्रिय वाले शरीर में जाता है तब वहां एक भव में जघन्य अन्तर्मुहूर्त और उत्क्रप्ट वारह वर्ष तक रहता है। तत्पश्चात् मृत्यु को प्राप्त होकर फिर झीन्द्रिय हों सकता है, और इस प्रकार संख्यात काल उसी अवस्था में व्यतीत कर सकता है।

यह ग्रवस्था एकेन्द्रिय की अपेक्ता कुछ श्रधिक विकसित अवस्था है इसमें स्पर्शनेन्द्रिय के साथ रसनेन्द्रिय भी प्राप्त होती है, फिर भी वहां धर्म साधन या श्रात्म-हितकारिग्री प्रवृत्ति का सर्वथा श्रभाव है। श्रतएव वह सर्वथा अवांछनीय है। इस श्रवस्था से वचने का सार्ग यही है कि मनुष्यभव पाकर प्रमाद न करते हुए धर्म की श्राराधना की जाय।

मूलः-तेइंदिकायमइगञ्जो, उकोसं जीवो उ संवसे । कालं संखिजसण्णिञ्चं,समयं गोयम ! मा पमायए ॥११॥

शब्दार्थः—हे गौतम ! तीन इन्द्रिय वाली योनि में जाकर जीव वहाँ उत्क्रप्ट संख्यात काल तक रहता है, श्रतएव एक समय का भी प्रमाद न करो ।

## मूलः-चउरिंदियकायमइगञ्जो, उकोसं जीवो उ संवसे । कालं संखिजसण्णिञ्चं, समयं गोयम ! मा पमायए॥१२॥

छायाः—चतुरिन्द्रियकायमतिगतः, उत्कर्पतो जीवस्तु संवसेत् । कालं संख्यातसंज्ञितं, समयं गौतम ! मा प्रमार्टाः ॥ १२ ॥

शब्दार्थ:--चार इन्द्रिय वाली योनि में गया हुआ जीव उत्कृष्ट संख्यात काल तक वहीं रहता है, इसलिए हे गौतम ! समय मात्र का भी प्रमाद मत करो ।

भाष्यः-चतुरिन्द्रिय जीवों के चत्तु इन्द्रिय भी होती है. किन्तु उन्हें भी धर्म श्रवण और धर्माचरण की योग्यता प्राप्त नहीं है। इसातिए उस अवस्था से बचने का उपाय, प्राप्त मनुष्यभव को छुधारना है।

चतुरिन्द्रिय जीव की जघन्य अवस्थिति अन्तर्मुहूर्त्त की, उत्कृप्ट छुह महीने की श्रौर कायस्थिति संख़्यात काल की है । रोष पूर्ववत् ।

# मूलः…पंचिंदियकायमइगञ्चो, उक्कोसं जीवो उ संवसे । सत्तट्टभवग्गहणे, समयं गोयम ! मा पमायए ॥ १३॥

छायाः-पञ्चन्द्रियकायसतिगतः, उत्कर्षतो जीवस्तु संवसेत् । सप्ताष्ट्रभवग्रहणानि, संसयं गौतम ! मा प्रमादीः ॥ १२ ॥

शटदार्थ:--पांच इन्द्रिय वाली योनि में गया हुआ जीव उत्क्रष्ट सात या आठ भव तक उसी योनि में रहता है, इसलिए हे गौतम ! समय मात्र भी प्रमाद न करो।

भाष्यः--पंचेन्द्रिय पर्यांय में जाकर जीव सात-आठ भव तक उली पर्याय में जन्म-मरण करता है। यह पंचेन्द्रिय की उत्क्रप्ट कायस्थिति है।

पंचेन्द्रिय जीव चार प्रकार के होते हैं – (१) मनुप्य (२) तिर्यञ्च, (३ देव और (४) नारकी पर्याय में नहीं रहते, मनुष्य और तिर्यञ्च की अपेत्ता कायस्थिति का वर्णन किया है। देव और नारकी जीव एक भव से अधिक देवपर्याय और नारकी पर्याय में नहीं रहते, मनुष्य और तीर्यञ्च ही सात-आठ भव निरन्तर करते हैं। देव-नारकी की जधन्य भवस्थिति दस हजार वर्ष की और उत्हुप्ट तेतीस सागर की है। मनुप्य और तिर्वञ्च की जंघन्य अन्तर्मुहर्त्त की और उत्हुप्ट तेतीस सागर की है। मनुप्य और तिर्वञ्च की जंघन्य अन्तर्मुहर्त्त की और उत्हुप्ट तेतीस सागर की है। पक जीव एक मुहूर्त्त में, अधिक से अधिक इतने भव करता है-पृथ्वीकाय, अपकाय तेउकाय और वायुकाय १२८२४ भव, वादर वनस्पति काय ३२००० भव. सूदम वनस्पति काय ६४४३६ भव, द्वीन्द्रिय जीव ८० भव, जीन्द्रिय जीव ६० भव, चतुरिन्द्रिय जीव ४० भव ग्रसंज्ञी पंचेन्द्रिय २४ भव, और संज्ञी पंचेन्द्रिय एक भव करता है।

एक मुहूर्त्त में होने वाले इन भवों से समभा जा सकता है कि जन्म मृत्यु की कितनी श्राधिक वेदनाएँ जीव को विभिन्न योनियों में सहन करनी पड़ती हैं । इसलिए इस प्रचुरतर वेदना से वचने का एक मात्र उपाय मानव-भव पाकर प्रमाद का परि- दसवां श्रध्याय

द्वार करना श्रौर श्रात्मगत होकर आध्यात्मिक आनन्द्-लाम करना है । इसीलिए अगवान् कहते हैं--गौतम ! समय मात्र थी प्रमाद न करो । जो मौका मिल गया है उसे हाथ से न जाने दो ।

मूलः-देवे नेरइए झइगझो, उक्कोसं जीवो उ संवसे । इक्तिकभवग्गहणे, समयं गोयम ! मा पमायए ॥१४॥

> छायाः-देवे नैरयिके अतिगतः, उत्कर्षतो जीवस्तु संवसेत् । एकैकभवग्रहर्णं, समयं गौतम ! मा प्रमादीः ॥ १४ ॥

शब्दार्थ:--हे गौतम ! देवभव और नरकभव में गया हुआ जीव उत्कुष्ट एक-एक भव तक वहीं रहता है--तेंतीस सागरोपम जितना दीर्घकाल वहां व्यतीत करता है, इस लिए समय मात्र का भी प्रमाद मत करो।

भाष्यः - इस गाथा की व्याख़्या खुगम है। पहले के समान ही समझना चाहिए। तात्पर्य यह है कि देव मृत्यु के पश्चात निरन्तर भव में पुनः देव नहीं होता और नारकी पुनः नारकी नहीं होता। अतपव दोनों गतियों की काथस्थिति एक-एक भव ही है, किन्तु यह काल वहुत लम्वा है। नरक गति की वेदनाएँ असहा होती हैं और देव भव में आत्मकल्याण की विशेष अनुकूलता नहीं होती। इसलिए ऐसा प्रयत्न करना उचित है जिससे इन भवों से वच सकें।

## मूलः-एवं भवसंसोर, संसरइ सुहासुहेहिं कम्मेहिं । जीवो पमायवहुलो, समयं गोयम ! मा पमायए ॥१५॥

छायाः—एवं भवसंसारे, संसरति शुभाञुमैः कर्मभिः ।

जीवः प्रमादवहुत्तः, समयं गौतम ! मा प्रमादीः ॥ १४ ॥

शब्दार्थः--हे गौतम ! छति प्रमाद वाला जीव, इस जन्म-मरण रूप संसार में, शुभ-छाशुभ कर्मों के छनुसार भ्रमण करता रहता है। इसलिए समय मात्र का भी प्रमाद न करो।

भाष्यः---पूर्वोक्त भव-अमण का उपसंदार करते हुए सूत्रकार कहते हैं कि इस प्रकार पृथ्वी, जल, श्राग्नि, वायु, वनस्पति रूप पकेन्द्रिय कार्यों में तथा द्वीन्द्रिय, त्रीन्द्रिय. चतुरिन्द्रिय श्रौर पंचेन्द्रिय नरक तिर्यंच प्र्वं देव गतिमें पुनः-पुनः जन्म श्रौर पुनः-पुनः मरण के घोर कप्ट लहन करता हुशा जीव संसार में भटकता फिरता है। भव-भ्रमण का कारण प्रमाद की वहुलता है। प्रमाद का स्वरूप पहले कहा जा चुका है। उसी के प्रभाव से जीव श्रनादिकाल से चौरासी के चकर में फँसा हुशा है श्रौर जव तक वह प्रमाद का परित्याग नहीं करेगा तव तक फँसा रदेगा।

नाना अवस्थाओं में रहा हुआ जीव कभी शुभ कमों का उपार्जन करता है और कभी अशुभ कमों का। अशुभ कमों के फल-स्वरूप नरक-निगोद, तिर्यंच आदि રિંદ ફ

पुलिन्दः शबरो दस्युः, निषादो व्याधलुव्धकौ । घानुष्कोऽथ किरातश्च, सोऽरएयानीचर स्युतः ॥

अर्थात् जंगलों में रहने वाले मनुष्य पुलिन्द, शवर, दस्य, निषाद, व्याध, ख़ेव्धक, धानुष्क और किरात कहलाते हैं । यह लोक जीव-हिंसा, लूट-खसोट आदि पापमय प्रवृत्तियों में ही सदा लीन रहते हैं । इन वेचारों को धर्म की भावना का स्पर्श भी नहीं हो पाता ।

श्रगर पुरुष का अतिशय अत्यन्त प्रवल हुआ तो सभ्य शिष्ट धर्म भावनावान् मनुष्यों के बीच रहने का सुग्रवसर प्राप्त होता है। फिर भी वहाँ अनेक मनुष्यों में से कोई अनार्य कर्म करते हैं जैसे कसाई प्रभृति। इस प्रकार अनार्यत्व से बचकर आर्यत्व को प्राप्तकर लेना इसी प्रकार महान् दुर्लभ है, जैसे अतल जलाधि में गिरी हुई सुई दुर्लभ है।

जिन्हें मनुष्यत्व और आर्यत्व दोनों की प्राप्ति हुई है, वे अत्यंत पुरायशाली हैं, वे धन्य हैं। उन्हें अमूल्य अवसर मिला है। इस अवसर को पाकर उन्हें एक समय का भी प्रमाद न करना चाहिए।

## मूलः-लद्घूण वि आरियत्तणं अहीणपंचिंदियया हु दुल्लहा। विगलिंदिया हु दीसइ, समयं गोयम ! मा पमायए ॥१७॥

छायाः-- लब्ध्वाऽपि भ्रार्थत्वम्, श्रद्धीनपञ्चेन्द्रियता हि दुर्लभा । विकलन्द्रिया द्वि दृश्यन्ते, समयं गौतम ! मा प्रमादीः ॥ १७ ॥

शब्दार्थः--हे गौतम ! आर्यत्व प्राप्त हो जाने पर भी परिपूर्ण पंचेन्द्रियों का भाप्त होना निश्चय ही कठिन है, क्योंकि बहुत से जीव विकल इन्द्रियों वाले भी देखे जाते हैं।

भाष्यः--धर्म-साधना के अवसर की उत्तरोतर दुर्लभता का प्रतिपादन करते हुए सूत्रकार ने यहां यह वतलाया है कि यदि कोई जीव मनुष्यत्व प्राप्त करले और आर्य जाति में जन्म भी ग्रहण करले, तव भी यदि पांच इन्द्रियों में से कोई एक भी इन्द्रिय काम की न हुई तो भी धर्म की उपासना सम्यक् प्रकार से नहीं हो पाती। कोई जीव जन्म से अंघे होते हैं, कोई वहरे होते हैं, कोई मूक होते हैं और कोई लूले लंगड़े होते हैं। ऐसे लोग संयम की साधना और धर्म-लाभ करने में प्रायः समर्थ नहीं होते हैं।

ऐसी अवस्था में जिन्हें परिपूर्ण पांचों इन्द्रियां प्राप्त हो गई हैं उन्हें अपने आप को अतीव भाग्यशाली समझकर इस अवसर का परिपूर्ण लाभ उठाना चाहिए और एक समय मात्र का भी प्रमाद न करते हुए धर्म की आराधना करनी चाहिए ।

मूलः-अहीणपंचिंदियत्तं पि से खहे, उत्तमधम्मसुई हु दुझहा। कुतित्थिनिसेवए जणे, समयं गोयम ! मा पमायए १८ छायाः-ग्रहीनपञ्चेन्द्रियत्वमपि स लभते, उत्तमधर्मधतिहिं दुर्लभा । कुति।धेनिपेवको नमः, समयं ग़ौतम ! मा प्रसादीः ॥ १२ ॥

शव्दार्थ:—हे गौतम ! वह जीव यदि परिपूर्ए पांचों इन्द्रियां प्राप्त कर ले तो डत्तम धर्म का अवर्ण दुर्लभ है--श्रेष्ठ धर्म के तत्व का डपदेश पाना कठिन है, क्योंकि मनुष्य कुतीार्थियों की डपासना करने वाले देखे जाते हैं। इसलिए समय मात्र भी प्रमाद न करो। भाष्यः—पुरुष द्राधिक प्रवलतर हुआ और किसी जीव को, मनुष्यत्व, आर्यत्व

भाष्या- पुरुष आवज मयसतर हुआ आर जिसा जाप का, मनुप्याय, आपय और परिपूर्श कार्यकारी इन्द्रियां भी प्राप्त हो गई तो भी धर्म-साधना के झन्तरायों का श्रन्त नहीं होता। क्योंकि जगत् में बहुतेरे मनुष्य कुर्तार्थियों का सेवन करते हैं।

- जिसके द्वारा तरा जाय या जो तारनेवाला हो उसे तीर्थ कहते हैं। कहा भी है-

तिज्जइ जं तेश तर्हि, तश्रो व नित्थं तयं च दब्वांमेम। सरियाईंगं भागो निरवायो तम्मिय पसिद्धे ॥

गाथा का भाव ऊपर श्रा चुका है। जिसके सदारे तिरने योग्य वस्तु तिरती है-पार पहुँचती है, वह तीर्थ कहलाता है। सुविधा जनक नदी श्रादि का पक विशिष्ट आग ( घाट ) द्रव्यतीर्थ है।

नाम, स्थापना, द्रव्य और भाव रूप चार नित्तेपों के भेद से तीर्थ चार प्रकार का है। किसी वस्तु का, जिसमें तीर्थ का गुए न हो, 'तीर्थ' पेसा नाम रख लेना नामतीर्थ है। किसी तदाकार श्रथवा श्रतदाकार वस्तु में 'तीर्थ' की स्थापना कर लेना स्थापना तीर्थ कहलाता है। नदी सरोवर आदि द्रव्य तीर्थ कहे जाते हैं, क्योंकि उनसे शरीर ही तिरता है अर्थात् शरीर ही इस पार से उस पार पहुँचता है। इसके अति-रिक्त नदी आदि शरीर के द्रव्यमल-वाह्य मैल को ही हटाता है। तथा नदी मस्रति कभी नहीं तिराती है, कभी नहीं तिराती-तैरने वाले को डुवा भी देती है। इन सव कारणों से नदी आदि द्रव्य-तीर्थ कहलाते हैं।

भावतीर्थ का स्वरूप इस प्रकार है-

भोवे तित्थं संघो, सुयविहियं तारश्रो तर्हि साह । ताखाइतियं तरखं तरिपन्वं भवसमुद्दीऽयं ॥

अर्थात्-संघ भावतीर्थ है। साधु तारने वाले हैं। सम्यग्दर्शन, झान और चारित्र रूप रसत्रय तिरने के साधन हैं और संसार रूपी समुद्र तिरने योग्य हैं।

एकान्त रूप मिथ्या प्ररूपणा करने वाले सिद्धान्त के अनुयायियों का समूह कुतीर्थ समभाना चाहिए और उसकी स्थापना करने वाले कुतीर्था हैं। जगत के अनेक मनुष्य, मनुष्य भव, आर्थ चेत्र, इन्द्रिय परिपूर्णता रूप कल्याण की सामग्री प्राप्त करके भी कुतीर्थीयों का सेवन करते हैं। उनका सेवन करने से कल्याण के वदले अकल्याण होता है। नास्तिक लोग आत्मा का अस्तित्व अस्वीकार करके खाने पीने और आन्द्रोन पभोग करने की चुन्ति जागृत करते हैं और आत्मा को धर्म-मार्ग से हटा देते हैं। कोई लोग समस्त पदार्थों को चणिक मानते हैं। अतः किये हुए पुएय पाप का फल Ti see T

भोगने में आत्मा असमर्थ नहीं ठहरता। कुछ लोग आत्मा को ब्रह्मखरूप प्रतिपादन करते हैं उनके अत से आत्मा को रंज्यम आदि की खाधना करने की क्या आवश्य-कता है ? इत्यादि अनेक मिथ्या सिद्धान्तों से जीव के अपने स्वरूप में ही अम उत्पक्ष हो जाता है, जिससे वह अपने परम कल्याख का सच्चा छार्ग नहीं खोज पाता।

ऐसी अवस्था में विविध प्रकार के एकान्तवादों से वचकर, वास्तविक वस्तु-स्वरूप के प्रतिपादक, वीतराग सर्वक्ष अगवान् छारा उपदिष्ट अनेकान्त रूप उत्तम धर्म के अवग्र करने का अवसर मिलना अत्यन्त दुर्लभ है। पुराय की अत्यधिक प्रव-लता होने पर ही उत्तम कुल में जन्म, निर्श्रन्थ गुरुष्ठों का समागम आदि उत्तम धर्म-अवण की सामग्री मिलती है। जिन्हें यह सामग्री मिली है उन्हें इस अवसर को गँवाना नहीं चाहिए और एक समय मात्र भी प्रमाद न करके घर्म की आराधना करनी चाहिए।

## मूलः - लद्धूण वि उत्तमं सुइं, सद्दहणा पुणरवि दुल्लहा । मिच्छत्तनिसेवए जणे, समयं गोयम ! मा पमायए १९

डायाः─त्तब्धवाऽपि उत्तमां श्रुति, श्रद्धानं पुनरपि हुर्त्तेभम् ।

मिथ्यात्वनिपेवको जनः, समयं गौतम ! सा प्रमादीः ॥ १४॥

शब्दार्थः--हे गौतम ! उत्तम धर्म-अवग् की प्राप्ति होने पर भी उसका अहान दुर्लम है, क्योंकि लोग मिथ्यात्व का सेवन करते देखे जाते हैं। इसलिए अद्धान-लाभ होने पर समय मात्र का भी प्रमाद न करो।

भाष्यः- पूर्वोक्त स्याहादमय तथा अहिंसा प्रधान धर्म के अवर्ण का अवसर प्राप्त होने पर भी उस पर अदान होना अत्यन्त कठिन है। अनेक लोग सत्य धर्म का अवर्ण करते हुए भी उस पर अद्धान नहीं करते और मिथ्यात्व का सेवन करते हैं।

'यहां श्रद्धान की महत्ता का प्रतिपादन किया गया है। धर्म-श्रवण कर लेने पर श्री जब तक उस पर सुदद प्रतीति न हो तब तक सम्यकृत्व का उदय नहीं होता श्रौर चह श्रोता मिथ्यादृष्टि बना रहता है। श्रद्धा का स्वरूप इस प्रकार कहा है—

इर्मेवेदृशसेव, तत्वं नान्यन्न चान्यधा।

इत्यकभ्याय सास्मोवत् सन्मार्गेऽसंशया रुचिः ॥

अर्थात् वास्तविक तत्व यही है और इस्ठी प्रकार का है, अन्य नहीं है और अन्य प्रकार का भी नहीं है, पेसी तलवार की घार के पानी के समान, संशय रहित निश्चल श्रद्धा सन्मार्ग में अर्थात् वीतराग भगवान् द्वारा उपदिष्टतत्व में होना चाहिए। मिथ्यात्व और सम्यक्त्व का विवेचन पहले किया जा चुका है । वस्तुतः मिथ्यात्व ही संसार का सर्वप्रधान कारण है । वद्दी कर्म चंघ का हेतु है । उसके होते द्वर मनुष्यत्व, आर्थत्व, धर्मश्रुति आदि सामग्री व्यर्थ ही होती है, आपितु आधिक अकल्याण का कारण वन जाती है । इसलिए सच्च घर्म का अवण करके इस पर पूर्ण अद्धा का भाव रखना चाहिए। कुगुरु, कुदेव और कुधर्म का खेवन कदापि नहीं करना चाहिए। जिन पुरुयात्माओं को दुर्लम अद्धा भी पाप्त हो गई है उन्हें एक समय का भी प्रमाद न करके संयम आदि का अनुष्ठान करना चाहिए।

मूलः--धन्मं पि हु सद्दहंतया, दुल्लहा काएण फासया । इह कामगुणेहि मुच्छिया, समयं गोयम ! मा पमायए २०

छायाः---धर्ममपि हि अद्दुत्तः, टुर्लभका कायेन स्पर्शकाः । इह कामगुर्ऐर्सूच्छिताः, समयं गौतम ! मा प्रमादीः ॥ २० ॥

शब्दार्थः--हे गौतम ! धर्म पर श्रद्धान करते हुए भी उसे शरीर से स्पर्श करना ष्प्रथीत् श्रद्धा के अनुसार धर्माचरण होना दुर्लभ है, क्योंकि संसार में बहुत-से लोग काम-भोगों में मूर्छित हो रहे हैं इसलिए समय मात्र का भी प्रमाद मत करो ।

जिन्होंने इन कपायों का चय आदि करके खंयम के अनुष्ठान की योग्यता को आभिव्यक्त कर लिया है, वे धन्य और मान्य हैं। उन्हें संसार-सागर से पार उतरने की वहुत सी अनुकुलता प्राप्त हुई है। अत्तप्य उन्हें एक समय मात्र भी प्रमाद नहीं करना चाहिए। प्रमाद के प्रभाव से मुनि तत्काल सप्तम गुएस्थान से पतित होकर छठे गुएस्थान में आ जाताहै और प्रमाद हीन होते ही सप्तम गुएस्थान में पुनः आरुढ़ हो जाता है। इसीसे प्रमाद का आत्मा पर पड़ने वाला प्रभाव स्पष्ट जाना जा सकता है। अतपव जिन्हें धर्म की स्पर्शना प्राप्त हो गई है उन्हें एक समय मात्र का भी प्रमाद न करके आत्मकल्याण की उत्कृष्ट साधना करना चाहिए।

### मूलः-परिजूरई ते सरीरयं, केसा पंडुरया हवांति ते । से सोयवले य हायह, समयं गोयम ! मा पमायए ॥२१॥ दाया--परिजीर्थति ते शरीरकं, केशा पाण्डुरका भवन्ति ते । तय श्रोत्रपर्शं च धीयते, समयं गीतम ! मा प्रमादी ॥ २३ ॥ शब्दार्थः--हे गौतम ! तेरा शरीर जीर्थ हो रहा है, केश तेरे सफेद होते जाते हैं,

प्रमाद-परिहार

तेरी अवगा -शक्ति अर्थात् इन्द्रियों की शक्ति दिनों-दिन कम होती जा रही है, इसलिए समय मात्र का भी प्रमाद न कर।

भाष्यः---शरीर की अनित्यता का सुन्दर श्रौर खाभाविक चित्र यहाँ खींचा गया है। सीधा अन्तस्तल को स्पर्श करने वाला, चित्त को प्रभावित करने वाला श्रौर सोने वालों की निद्रा मंग कर देने वाला यह सुन्दर चित्र है।

शरीर की अनिस्यता खयं अनुभव की जा सकती है। शिशु का जन्म होता है तब से लगाकर वाल-अवस्था, जुमार-अवस्था, नवयुवक-अवस्था, युवावस्था, प्रौढ़-अवस्था, वृद्धावस्था आदि अनेक अवस्थाएँ यह शरीर अनुभव करता है। ये सव अवस्थाएँ स्थूल अवस्थाएँ हैं, जो सहज ही सब की दृष्टि में आ सकती हैं। मगर इन अवस्थायों के बीच में भी अनेकानेक सूच्म अवस्थाएँ आती और जाती रहती हैं। वालक के शरीर की वृद्धि और पुष्टता के लिए कोई समय नियत नहीं है। मतिज्ञ वालक के शरीर की वृद्धि और पुष्टता के लिए कोई समय नियत नहीं है। प्रतिज्ञ् वालक के शरीर की वृद्धि और पुष्टता के लिए कोई समय नियत नहीं है। प्रतिज्ञ् वालक बढ़ता रहता है और पुष्ट होता रहताहै। इसी प्रकार यौचन अवस्था के पश्चात शारीरिक शक्ति का हास आरंभ होता है और प्रतिज्ञ् होता रहता है। जैसे प्रात-कालीन सूर्य का तेज मध्याह तक अमशः बढ़ता और मध्याह के पश्चात् कपशः जीख होता जाता है और अन्त में सूर्य ही अस्त हो जाता है, इसी प्रकार कम से चीख होता हुआ यह शरीर भी अन्त में नष्ट हो जाता है। सूर्य सदा काल उदित नहीं रह सकता, इसी प्रकार शरीर भी सदा टिका नहीं रह सकता। सूर्य अस्त होने पर घोर अंघकार व्याप्त हो जाता है, इसी प्रकार स्थूल शरीर का नाश होने, पर सत्यु रूपी

यह उदय और अस्त निंसर्ग का निश्चल नियम है। अनादि काल से यह चला आता है और अनन्त काल तक चलता रहेगा। इसका कभी भंग नहीं हुआ। इसमें कभी परिवर्त्तन नहीं हुआ। जगत् में बड़े-बड़े शक्तिशाली पुरुष हो गये हैं, पर इस नियम को कोई भंग नहीं कर सका। अनन्त तीर्थकर हुए, अनन्त चकवर्त्ता राजा पद खंड के अधिपति हुए कितने ही बड़े-बड़े सम्राट् और बलशाली सेनापति हुए, पर खंड के अधिपति हुए कितने ही बड़े-बड़े सम्राट् और बलशाली सेनापति हुए, पर श्रंत में किसी का श्ररीर टिका न रहा। जिनकी एक उंगली के एक इशारे मात्र से बड़े-बड़े वीरों के दिल दहल उटते थे, जो अपने को श्रपराजित समझे वैठेथे, जिनकी धाक से सारा संसार कॉपता था, वे आज कहाँ हैं ? अपने अपरिमित वल के श्रभि-मान में चूर रावण का अन्त वही हुआ जो एक जुद्र कीड़े का होता है। तात्पर्य यह दै कि संसार में कोई भी व्यक्ति देसा नहीं जो अजर-अमर बना रह सकता हो।

पल-पल में होने वाले परिवर्त्तन को देखते हुए भी मनुष्य श्रंधा यना हुआ है। वह अजर-अमर की तरह, भोगोपभोगों में मस्त होकर जीवन को व्यतीत कर रहा है। संसार के दूसरे सब मनुष्यों का अन्त आ जायगा, केवल में अनन्त काल तक देसा ही बना रहुँगा, पेसा मानकर माने। सभी मनुष्य व्यवहार कर रहे हैं। यही मोह का प्रावल्य है। मोह के प्रवल उदय से मनुष्य नेत्र होते हुए भी श्रंघा है, कान होते द्सवां श्रध्याय

#### [ 388 ]

हुए भी वहिरा है और चेतन होते हुए भी ज़ड़ वना हुआ है । मोह के उदय से अपने खरूप को ही भूल गया है ।

जीवन ज्यों-ज्यों अस्त की ओर गमन करता जाता है त्यों-त्यों गृद्धि वढ़ती जाति है। इन्द्रियां चीए होती जाती है और विपय-वालना के नवीन अंक्तर फ़ूटते जाते हैं। शरीर शिथिल होता जाता है पर लालसा की लता लह-लही होती जाती है। गईन कांपने लगती है, मानों वह मृत्यु के आने का निपेध कर रही है, फिर भी मृत्यु समीप से समीपतर होती ही जाती है। केश सफेद होते जाते हैं, मानों वे मृत्यु का संदेश सुना रहे हैं, फिर भी वह अनसुना कर रहा है।

ऐसे अज्ञान पुरुषों को सावधान करते हुए एक कवि ने कदा है—

जौ लो देह तेरी काहू रोग सां न घेरी, जौलों

जरा नाईं तेरी जासौं पराधीन परि है।

जौ लौं जम नामा वैरी देय ना दमामा, जौ लौं

मानै कान रामा बुद्धि जाई ना विगरी है ॥

त्तौ लों मित्र भेरे निज कारज सवारलै रे,

पौरुष थकेंगे फेर पीछें कहा करि है ?

सहो स्राग श्रायें जव कौंपरी जरन लागी,

कुश्रा के खुदाएँ तव कौन काज सरि है ?

जब तक शरीर को किसी व्याघि ने नहीं घेरा है, जब तक बुढ़ापा निकट नहीं आया है, जब तक मौत नामक शत्रु अपने नगाड़े नहीं वजाता जब तक बुद्धि नहीं सठिया गई है, तब तक अपना काम बनालो आत्मा का कल्याण साधकर जीवन का महान् उद्देश्य पूर्ण करलो। उसके बाद वृद्धावस्था आ्राजाने पर पुरुषार्थ थक जायगा तब क्या कर सकेगा ? अरे भोले ! आग नजदीक आने पर जब कॉपड़ी जलने लगी, तब कुंग्रा खुदवाने से क्या काम चलेगा ? मृत्यु सान्निकट आजाने पर कुछ भी गहो सकेगा।

तात्पर्य यह है कि जव तक शरीर सशक है, इन्द्रियां काम दे रही हैं तव तक धर्म की साधना कर लेना चाहिए। वृद्धावस्था में धर्म साधना का विचार करना ग्रज्ञान है प्रथम तो यहभी कोई नहीं जानता कि वृद्धावस्था छा पापगी भी या नहीं ? फ्योंकि युवावस्था में ही श्रनेक मनुप्य मरए-शरए चले जाते हैं। कदाचित् वह आई भी तो वह अर्द्धमृतक-सी श्रवस्था होती है। उसमें नाना प्रकार के रोग, नाना प्रकार के कुछ और आ घेरते हैं, जिनके कारण छशान्ति और छसाता का अनुभव करना पड़ता है। उस श्रवस्था में धर्म की विशिष्ट प्रति पालना संभव नहीं है। इसलिए सब प्रकार का सुयोग पाकर प्रमाद नहीं करना चाहिर। ग्रम्मत्त श्रवस्था में रठ कर संयम आदि का अनुष्ठान करके जरा-मरण कोही जीत लेने का प्रयत्न करना चाहिए।

मूलः-अरई गंडंविसूइया, आयंका विविहा फ़ुसंति ते । विहडइ विद्धंसइ ते सरीरयं, समयं गोयम् ! मा पमायए २२ 1 382 7

शब्दार्थः- हे गौतम ! चित्त का उद्वेग, फोड़ा-फ्रंसी, हैजा तथा विविध प्रकार के श्वचानक उत्पन्न होने वाले अन्य रोग, तेरे शरीर का स्पर्श करते हैं। शरीर क्षीए होता जाता है और अन्त में नष्ट हो जाता है। इसलिए समय मात्र का भी प्रमाद मत करो।

भाष्यः—श्रज्ञतर गाथा में, यह वतलाया गया था कि शरीर प्रकृति से ही श्रनित्य है-प्राकृति स्वयं उसे ज्ञीए वनाती है। इस गाथा में यह बतलाया गया है कि प्राकृतिक ज्ञीएता आने से पहले ही आगन्तुक विय्यों से शरीर किसी भी समय ज्ञीए हो सकता और नष्ट भी हो सकता है।

अरति का अर्थ है सानसिक उद्देग। इस ने समस्त मानसिक रोगों का त्रहण करना चाहिए। फोड़ा-फ़ुंसी, गांठ आदि गंड कहलाते हैं और वमन दस्त आदि होने को विस्चिका कहते हैं। उदर शूल आदि एकाएक उत्पन्न होने वाले रोग आतंक कह-लोते है। इनसे अन्य समस्त शारीरिक रोगों का त्रहण होता है इन विविध प्रकार के रोगों से शरीर बुद्धावस्था तक न पहुंचने पर भी अशक्त बन जाता है और धर्म की आराधना कठिन हो जाती है।

अनेक पुरुष यह सोचते हैं कि अभी यौवन है, इस समय काम भोगों का सेवन कर लेवें। वुड़ापे में पर लोक की कमाई कर लेगे। जव शरीर सांसारिक व्यव-हारके अयोग़्य वन जापगा तव धर्म की साधना हो जायगी। पेसा विचार कर मनुष्य दिन-रात भोगोपभोग में निमग्न रद्दता है। भोगोपभोग के साधन जुटाने में न्याय-प्रन्याय, उचित-अनुचित, कर्त्तव्य-अर्क्तच्य का विवेक नहीं रखता। दूसरों से अन्याय-पूर्वक व्यवहार करके धनोपार्जन करता है। दीन-हीन जनों के। सताकर उनसे अनुचित लाभ उठाता है। धन के लिप हिंसा करता है, असत्य भाषण करता है, चोरी करता है। नीच जनों की सेवा करता है। अपनी स्वाधीनता बेचकर धनिकों के इशोरे पर नाचता है। धनवानों की चापलुसी करता है। उनके अवगुर्णों को गुण वताकर उन्हें प्रसन्न करता है। घनवान यदि कंजूस हुआ तो उसे मितव्ययि कहता है। उड़ाऊ हुआ तो उदार वनाकर उसे खुश करता है। कायर होतो उसे चमाशील कहता है। इस प्रकार तरह-तरह से अपने स्वामी को प्रसन्न करके अर्थ लाभ करना चाहता है।

कोई-कोई पुरुष खेती करते हैं। कोई व्यापार करते हैं। कोई जुआ सरीखा निन्दनीय कर्म करते हैं। कोई किसी साधन का अवलम्यन करता है, कोई किसी उपाय को ग्रहण करता है। इस प्रकार मनुष्य अपनी निरोग अवस्था में धनोपार्जन तथा विषयभोग में इतना अधिक लीन रहता है कि उसे आत्मा के कल्याण की कल्पना ही नहीं आती। किन्तु जव उपार्जित धन किसी कारण से नष्ट हो जाता है, इप्टजन का वियोग हो जाता है अथवा अन्य कोई अनिष्ट घटना घट जाती है तव चित्त पकदम जुब्ध हो उठता है। चित्त में नाना प्रकार की चिन्ताएँ उद्भूत हो जाता है। चेर मानलिक अशांति मनुष्य को वेचैन वना डालती है।

इसी भांति असातावेदनीय कर्म का उदय होने पर तथा अपथ्य सेवन, आहार-विहार की अनुचितता आदि कारण मिलने पर अनेक प्रकार के रोग शरीर में उत्पन्न हो जाते हैं। किसी का शरीर फोड़ा-फुंसी होने से सड़ने लगता है, किसी के गले में गंडमाला हो जाती है, किसी के उदर में गांठें उत्पन्न हो जाती है। किसी को वमन और दस्त की वीमारी हो जाती है। कोई अचानक ही उत्पन्न होने वाले श्रत से पीड़ित होता है। इस प्रकार अनेक रोग शरीर को निर्वल वना डालते हैं। 'शरीरं व्याधि मन्दिरम् ' अर्थात्त शरीर रोगों का घर है, इस कहावत के अनुसार अरेक रोग शरीर मं व्यान्न हें और किसी भी समय, कोई भी रोग अड़क कर शरीर का विनाश कर डालता है। ऐसी अवस्था में, शरीर का भरोसा न करते हुए शीव्र से शीव्र आत्म-कल्याण का साधन कर लेना ही चलुरता है। इसलिए अगवान् कहते हैं —गौतम ! वक समय का भी प्रमाद न करो।

## अूलः-वोच्छिंदं सिणेहमप्पणो, कुमुयं सारइयं व पाणियं । से सव्वसिणेहवज्जिए, समयं गोयम ! मा पमायए ।२३।

शच्दार्थः--हे गौतम ! जैसे शरद काल का कुमुद पानी का त्याग कर देता है उसी प्रकार त्रू त्र्यपने स्नेह को त्याग दे । सब प्रकार के स्नेह से रहित होकर समय मात्र का भी प्रयाद न कर ।

भाष्यः—जब तक श्रन्तःकरण में शरीर के प्रति समत्व भाव विद्यमान रहता है तब तक विपयों का पूर्ण रूपेण त्याग नहीं किया जा सकता। इसलिप भगवान् ने यहां मुख्य रूप से शरीर के प्रति निर्मोह होने की प्रेरणा की है।

आत्मा का शरीर के साथ घनिष्ठ सम्वन्ध है। इतना घनिष्ठ सम्वन्ध है कि अनेक अज्ञान पुरुष शरीर को ही आत्मा समझ वैठते हैं। जो विवेकी पुरुष आत्मा और शरीर को भिन्न समझते हैं, वे भी मोह के कारण उसके प्रति ममत्त्व का भाव रखते हैं। ममत्व की भावना होने के कारण ही आत्मा को दुःख का अनुभव होता है। जिस वस्तु पर ममत्व होता है उसके विगड़ने प्वं विनष्ट होने से आत्मा अत्यन्त वेदना का अनुभव करता है।

संसार में सहस्रों वस्तुपँ प्रतित्तण विनाश को प्राप्त हो रही हैं, फिर भी उन पर ममत्व न होने से मनुष्य दुःख नहीं श्रनुभव करता। और जिस पर ममत्व है ऐसी जुद्र वस्तु के विनाश से भी वह दुःख मानता हैं। यह ममता का ही प्रभाव है। शरीर पर घोर ममता का भाव होने से मनुष्य ऐसा ज्यवहार करता है, जिससे शरीर का पोपण होता हो, शरीर को जो अप्रिय न हो। इसीसे वह साताशील हो जाता है।

जमाद-परिहार

### E '3.68 ]

वत-उपवास म्रादि से विमुख वन जाता है और भोगोपभोग भोगने में मत्त हो जाता है। म्रतः म्रात्म हितैषी पुरुष को सर्व प्रथम अपने शरीर से ममत्व हटाने का प्रयक्ष करना चाहिए। शरीर सम्वन्धी ममता हटाने का सहज उपाय है, उसके वास्तविक स्वरूप का चितन्न करना। शरीर स्वभावतः इतना वीभत्स है, इतना मलीन है और इतना म्राष्ट्राचि रूप है कि उसका विचार करने से विरक्ति म्रवश्य होती है। योगीजन म्राष्ट्राचित्व भावना के चिन्तन द्वारा शारीरिक ममत्व का नाश करते हैं। वे शरीर की उत्पत्ति, स्थिति भ्रौर विनाश के कारणी का विचार करते हैं।

शरीर की उत्पत्ति रज और वीर्य रूप अशुचि पदार्थों के संसर्ग से होती है। उसकी स्थिति सप्त घातुओं पर है और अन्त में वह भी विनष्ट हुए विना नहीं रहता। शरीर को विविध प्रकार के अत्यन्त दूषित और घृणाजनक मल का थैला कहा जा सकता है। उपर से मढ़े हुए चमड़े के चहर को अगर दूर कर दिया जाय तो शरीर का रूप दिखाई देने लगेगा। वह रूप कैसा वीभत्स और घृणाजनक है। वही इसका असली रूप है। रक्त, मांस, इड्डी, मल, मूत्र आदि का यह पिंड है और इसके अति-रिक्त इसमें कोई सारभृत पदार्थ नहीं है। अनेक खिड़कियों में से भीतर का मल बाहर निकल कर मजुष्यों को भीतरी शरीर का स्वरूग दिखाता रहता है, फिर मी मोहांध मजुष्य उसे नहीं देखता।

शरीर स्वयं अपावन है और संयोध से अन्य पदार्थों को भी अपावन वना डालता है। पट् रस व्यंजन शरीर में जाकर क्या बन जाते हैं ? सुगंधित आहार की शरीर में पहुँचते ही क्या दशा होती है ? इसी प्रकार प्रत्येक वस्तु इस अपवित्रता के पिंड का संसर्भ होते ही स्वयं अपवित्र बन जाती है। इस अपूत, घुणाजनक शरीर के प्रति मोही जीव ममता का भाव रखता है ! उसे कप्ट न होने पाप, इस विचार से वत, अति मोही जीव ममता का भाव रखता है ! उसे कप्ट न होने पाप, इस विचार से वत, उपवाख आदि धार्मिक किया भी नहीं करता ! इसी शरीर पर वह धर्म को एवं आत्म-हित को न्यौछावर कर देता है ! यह मानसीय ज्ञान का दियाला है । अज्ञान का आति-रेक है । मोह की विडम्वना है । योर प्रमाद है !

योगीजन शरीर की उपासना करने के लिए आत्महित का परित्याग नहीं करते। वें धर्म और अध्यात्म की साधना बना कर शरीर का पालन-पोपण करते हैं। इसी उद्देश्य की पूर्ति में शरीर की सार्थकता है। अतपव शरीर सम्बन्धी ममता का त्याग करो। जैसे कमल जल में रहता हुआ भी जल से लिप्त नहीं होता, उसी प्रकार शरीर में रहते हुए भी शरीर में लिप्त न होओं।

शरीर सम्बन्धी ममता का परित्याग कर देने पर श्रन्य पदार्थों की ममता स्वतः नष्ट हो जाती है। क्योंकि संसार की समस्त नातेदारी शरीर के साथ ही है, श्रात्मा के साथ नहीं। जब कोई योगी शरीर के प्रति ही निस्पृह बन जाता है, शरीर को ही आत्मा से परे मान लेता है, तब अन्य पदार्थों में ममता का साब रह ही नहीं सकता। इसी श्रमिप्राय से सुत्रकार कहते हैं कि अन्त में सब प्रकार के स्लेह से रहित हो बाश्रो श्रौर हे गौतम ! समय मात्र का भी प्रमाद मत करो । शरीर की ममता ही अन्य पदार्थों की ममता का मूल है और मूल के उखड़ जाने पर चुच्च स्थिर नहीं रह सकता। इसलिए सर्व प्रथम शारीरिक मोह का परित्याग करना चाहिए। शरीर जुड़ है में चेतन हूँ, शरीर विनश्वर है में अविनाशी हूँ, शरीर रूपी है मैं अरूपी हूँ, शरीर मलीन है और मैं निर्मल हूँ, इत्यादि विचार करके आत्मा को शरीर से पृथक् चिन्तन करना चाहिए। शारीरिक ममता के परित्याग का यह उपाय है।

## मूलः-चिच्चाण थणं च भारियं, पव्वइच्रो हि सि ञ्रणगारियं । मा वंतं पुणो वि ञ्राविए, समयं गोयम ! मा पमायए ॥ २४ ॥

शव्दार्थः हे गौतम ! तू ने धन और पत्नी का परित्याग करके साधुता स्वीकार करली है, इसलिए वमन किये हुए को फिरमत पी। अपनी त्याग-भावना को निश्चल रखने में समय मात्र का प्रमाद न कर।

भाष्यः—भगवान अपने शिष्य श्री इन्द्रभूति गौतम को संवोधन करके, अकारान्तर से समस्त त्यागियों को अपने किये हुए त्याग पर स्थिर रहने का उपदेश देते हैं।

मनुष्य का मन ग्रत्यन्त चंचल है। वायु का देग भी उसके तीघ्र देग के सामने अन्थर द्वो जाता है। सिनेमा के दश्यों की तरद मन में एक विचार आता है और आने के साथ द्वी बिलीन हो जाता है। जव धर्मश्रवण, स्वाध्याय आदि का योग द्वोता है तव मन में प्रशस्त विचार उदित हो। आते हैं और कुछ ही चर्णों के पश्चात् नवीन तृष्णा और मोह से परिपूर्ण विचार उन प्रशस्त विचारों का स्थान ग्रहण कर लेते हैं।

मन की इस चंचलता के कारण अनेक अनर्थ उपस्थित हो जाते हैं। अनेक त्यागी अपने त्याग से च्युत हो जाते हैं, अनेक योगी अपने योग से छए हो जाते हैं और अनेक संयभी अपने संयम से पतित हो जाते हैं। इस अभिप्राय को समद्त रख-कर भगवान कहते हैं-गौतम ! सावधान रहो। कभी यह विस्मरण न करो कि तुमने पत्नी का परित्याग कर दिया है अर्थात् सम्पूर्ण व्रह्मचर्य वत घारण किया है और घन का भी त्याग करके अर्किचन चने हो अर्थात् परिव्रह त्याग महावत घारण किया है इन त्यागे हुए विपय भोगों को फिर कभी मत व्रहण करना। इन्हें प्रदर्ण करने का विचार पत्न भर के लिए भी हदय-प्रदेश में उदित न होने देना।

लोक में चमन (कैं) घृणित चस्तु समभी जाती है। चमन करके उसे कोई मनुष्य फिर भोगने का विचार भी नहीं करता। कुत्ता या कौवा श्रादि नीच प्राणी भले ही उसका भोग करे पर कोई मनुष्य उसकी और झांख उठा कर भी नहीं देखना चाहता । इसी प्रकार संसार संवधी जिन भोगोपभोगों का त्याग कर दिया है, वे वमन के समान हैं । कोई भी विवेक शील त्यांगी पुरुष उन्हें पुनः त्रहण करने की आकांजा नहीं कर सकता । अगर कोई पेसी इच्छा करता है तो उसे काक कूकर शादि निरुष्ट प्राणियों के समान समक्षना चाहिए । यह उत्तम पुरुष नहीं है ।

संसार में दो ही प्रधान आकर्षण हैं-स्त्री और घन। शेष आकर्षण इन्हों के पीछे हैं। इन्हें प्राप्त करने के लिए ही जगत् में आरंभ-परिग्रह आदि करने पड़ते हैं। इसलिए स्त्रकार ने यहां इन दोनों का ही ग्रहण किया है।

अथवा भार्या सजीव है और घन निजीव है । दोनों उपल्जण हैं। भार्या शब्द से माता, पिता, बन्धु, बहिन, पुत्र, पौत्र, मित्र आदि समस्त सजीवों का उपलज्ञण करना चाहिए और घन शब्द से मणि, रत्न, सुवर्ण आदि सब निजीव पदार्थों का अहण कर लेना चाहिए।

तारपर्य यह है कि संसार के सारे वैभव को विभाव परिणाति का मूल कारण समझकर एकवार तुमने त्याग दिया है। उसका त्याग करके अनगार अर्थात् गृढहीन अवस्था घारण की है। इसे सदा स्मरण रक्खो। अपनी इस प्रशस्त त्याग भावना को निरन्तर वुद्धिगत करते रहो। त्याग वृत्ति को उच्चता की और ले जाओ। उसे नीचे की और मत ख़िसकने दो। इस प्रकार निरन्तर यत्न शील रहो। इसमें एक समय मात्र का भी प्रमाद न करो।

मूलः-न हु जिएो अज दिस्सईं, बहुमए दिस्सई मग्गदेसिए। संपई नेयाउए पहे, समयं गोयम ! मा पमायए ॥२५॥

> छायाः--न खलु जिनोऽद्य दरयते, वहुमतो दरयते मार्नदर्शक । लम्प्रति नैयायिके पथि, समय गौतम ! सा प्रमादी: ॥ २४ ॥

शब्दार्थ:-हे गौतम ! आज जिन नहीं टप्टिगोचर होते किन्तु रत्नत्रय रूप मोक्ष-मार्ग का दर्शक और बहुतों का माननीय उनका शासन टप्टिगोचर होता है, ऐसा कहकर पंचम काल के लोग धर्म ध्यान करेंगे। ऐसी दशामें इस समय मेरी विद्यमानता में, न्याय-मार्ग अर्थात् संयमपथ में एक समय मात्र के लिए भी प्रमाद न करो।

भाष्यः-काल-चक्र के मुख्य दो विभाग हैं-(१) उत्सर्पिणी और (२) अव-सर्पिणी यह काल-चक्र अनादि काल ले घूम रहा है और अनन्त काल तक घूमता रहेगा। उत्सर्पिणी के समाप्त होने पर अवसर्पिणी काल आर्रभ होता है और अव-सर्पिणी काल का अन्त होने पर उत्सर्पिणी का प्रारंभ हो जाता है। दोनों काल दस-दस कोटा-कोटि सागरोपम के होते हैं।

जिल काल में शुभ पुद्गलों की चुद्धि और अशुभ पुद्गलों की हानि होती है क्षह उत्सर्पिणी अथवा विकासकाल कहलाता है। इस काल में मनुष्यों का सुख, आयु, दसवां अध्याय

#### [ 235 ]

वल, आदि वढ़ते हैं। इसके छह आरे इस प्रकार हैं—(१) दुःखमदुःखमा (२) दुःखमा (३) दुःखमहुखमा (४) सुखमदुःखमा (४) सुखमा (६) सुखमलुखमा।

जिस काल में अशुभ पुद्गलों की वृद्धि और शुभ की हानि होती हैं वह अवसर्षिणी काल कहलाता है। तात्पर्य यह है कि अवसर्षिणी काल में मनुष्यों की आगु फमशः कम होती है, शरीर की अवगाहना ग्यून होती जाती है, वल चीिण होता जाता है और धर्म मावना न्यून से न्यूनतर होती चली जाती है। यह हास का समय है। इसके भी छह आरे हैं। उन आरों के नाम वही है, पर उन्हें विपरीत कम से गिनना चाहिए। अर्थात पहले सुखमसुखमा, फिर सुखमा, आदि।

डून छह आरों में से तृतीय आरे के अन्त में और चौथे आरे में ही चौवीस तीर्थकरों का जन्म दोता है और वे जगत के जीवों को आध्यात्मिक उपदेश देकर सन्मार्ग प्रदर्शित करते हैं। पंचम आरा आरंभ होते ही निसर्गतः मुक्ति का द्वार चंद हो जाता है।

भगवान् महावीर चतुर्थ आरे के आंतिम भाग में हुए हैं । उस समय पांचवां आरा आरंभ होने को ही था। अतः उसे सन्निकट जान कर भगवान् ने उसी पंचम आरे की उपेत्ता यहां वतलाया है कि, आज अर्थात् पांचवें आरे में, जिन अर्थात् तीर्थ-कर नहीं हैं, फिर भी सम्यग्दर्शन, सम्यग्धान और सम्यक् चारित्र रूपी मोत्त-मार्ग का प्रकाश करने वाला, तथा वहुतों द्वारा माननीय उनका शासन है, ऐसा समझ कर पंचम काल में उत्पन्न होने वाले भव्य जीव धर्म का आचरण् करेंगे।

तात्पर्य यह है कि पंचम आरे में तीर्थकर का अभाव होने पर भी, केवल तीर्थ-कर के शासन की विद्यमानता होने से ही मुमुक्तु ज्ञीव धर्म की आराधना करेंगे। पेसी अवस्था में, इस समय तो मैं तीर्थकर स्वयं विद्यमान हूँ। तव नैयायिक पथ में श्रर्थात् आत्मा को सिद्धि प्रदान करने वोले मार्ग पर चलने में, समय मात्र का भी प्रमाद करना उचित नहीं है।

मूलः-अवसोहिय कंटगायहं, ओइरणो सि पहं महालयं । गच्छसि मग्गं विसोहिया, समयं गोयम ! मा पमायए॥

शच्दार्थः--हे गौतम् ! तुम कंटकाकीर्ण पथ का परित्याग करके विशाल मार्ग ( राज-मार्ग ) को भाप्त हुए हो । उस मार्ग का विशोधन करके गमन करने में समय मात्र भी भगाद न करो ।

भाष्यः--- मुक्ति-लाभ के लिए खर्च प्रथम कएटकपथ का परिद्वार करना झनि-चार्य हैं। कएटक दो प्रकार के होते हैं- द्रव्य कएटक और भाव कएटक। यहां संयम का प्रकरण है अतः भाव फंटको का ही प्रहण करना चाहिए। मिथ्यात्व, झविरति

. प्रमाद-परिद्वार

[ ३१५ ]

आदि संयम-मार्ग में अप्र सर होने में जो वाधक होते हैं, वे भाव कंटक कहलाते हैं। द्रव्य कंटक पैर में चुभते हैं और भाव कंटक अन्तरात्मा में चुभते हैं। द्रव्य कंटक चाणिक कप्ट पहुंचाते हैं, भाव कंटक एक बार घुमकर जन्म-जन्मान्तर में घोर वेदना पहुंचाते रहते हैं। द्रव्य कंटक बंवूल आदि चुनों में लगते हैं, भाव कंटक हृदय-प्रदेश में ही उगते हैं। द्रव्य कंटक स्थूल हैं और उनसे वचना काठन नहीं है, भाव कंटक सूदम हैं और उनसे वचना अत्यन्त कठिन होता है। द्रव्य कंटक लुभावने नहीं होते भाव कंटक लुभावने होते हैं। द्रव्य कंटक शरीर का छेदन करते हैं, भाव कंटक आत्मा को-आत्मा के पुनीत संयम को छेद डालते हैं।

द्रव्यकंटक चुभने पर उस से जो शारीरिक वेदना होती है, उसे यदि बिना व्या-कुल हुए सहन किया जाय तो पूर्वोपार्जित कमों की निर्जरा होती है। निर्जरा होने से कमों का भार हलका हो जाता है। चढ़ा हुआ ऋए उतर जाता है। भाव कंटक नवीन कर्म-बंघ के कारण होते हैं। उनसे आत्मा का बोक बढ़ता है। वे नवीन ऋए चढ़ाते हैं।

द्रव्य कंटकों का उद्धार करना सरल है, पर भाव-कंटकों का उद्धार करना उन्हें निकाल फैंकना, दुष्कर कार्य है। द्रव्य कंटक स्वमावतः असाताकारी प्रतीत होते हैं इसलिए उनसे सभी सावधान रहते हैं, पर भाव कंटक मोही जीवों को साता-कारी प्रतीत होते हैं, इसलिए वे उनसे वचने का प्रयास नहीं करते।

इस प्रकार द्रव्यकंटकों की अपेत्ता भाव कंटक अनन्त गुणा अधिक भयंकर है। जो मद्दापुरुष उन कंटकों को हृदय प्रदेश से हटा देते हैं, वही संयम के कण्टकहीन पथ पर अग्रसर होकर अपने लत्त्य पर पहुंच पाते हैं।

भगवान्, इन्द्रभूति से कहते हैं—तू ने कंटक सहित पथ का त्याग कर दिया है अर्थात् मिथ्यात्व तथा अविरति आदि का तू परित्याग कर चुका है और महालय अर्थात् मोच के मार्ग पर अवतीर्थ हुआ है। इस मार्ग पर अवतीर्थ होकर के तू उसे भी शोध-शोध कर तय कर रहा है, अर्थात् संयम मार्ग में, शुद्धि का ध्यान रखकर चल रहा है, सो ऐसा करते हुए प्रमाद न करे।।

श्री इन्द्रभूति की कथा प्रसिद्ध है। इन्द्रभूति भगवान महावीर के सज्ञिकट दीचित होने से पूर्व यज्ञ-याग आदि किया काएड के समर्थक थे और स्वयं यज्ञ करते भी थे। हिंसात्मक यज्ञ मिथ्यात्व रूप है, अधर्म रूप है इसलिए आत्मा के लिप कंटक रूप है। इन कंटक रूप यज्ञ याग आदि कियाओं का त्याग करके उन्होंने श्री वर्द्धमान स्वामी का चरण-शरण स्वीकार किया था, इस आभिप्राय को लक्ष्य करके भगवान कहते हैं कि तू ने कएटकाकीर्ण पथ का अर्थात् हिंसा रूप मार्ग का त्याग करके आहिंसा रूप निष्कंटक पथ श्रंगीकार किया है।

इसके अतिरिक्त अन्य प्रत्येक दीत्तित होने वाला मुनि मिथ्यात्व और अविरति रूप कंटकों का त्याग करके ही संयम का पथ स्वीकार करता है, अतएव अन्य मुनियों के लिए भी इस कथन की संगति होती है। दसवां अध्याय

तात्पर्य यह है कि प्रत्येक साधु को अपने स्वरूप का विचार करना चाहिए कि मैंने विषय-काम-भोग का सर्वथा त्याग किया है और मैं संयम रूप सन्मार्ग पर-जिससे मुक्ति का लाभ होता है-आरूढ़ हुआ हूं और उस मार्ग पर विशुद्धत्ता के साथ अग्रसर हो रहा हूं, ऐसी अवस्था में मुभे प्रमाद नहीं करना चाहिए।

मूलः-अबले जह मार वाहरा, सा मग्गे विसमेऽवगाहिया । पच्छा पच्छाणुतावए, समयं गोयम ! मा पमायए २७

शब्दार्थ:--हे गौतम ! जैसे निर्वल भार वाहक (वोफ ढोने वाला) विपम मार्ग में प्रवेश करके फिर पश्चाताप करता है, वैसा तू मत कर । सन्मार्ग में प्रगति करने में एक समय मात्र का भी प्रमाद मत कर ।

भाष्यः—दुर्चल पुरुष, जिसकी शारीरिक शक्ति वृद्धावस्था श्रथवा रोग श्राद्दि के कारण ज्ञीण हो गई है, वह अपने मस्तक पर बोक लाद कर श्रगर दुर्गम मार्ग का श्रवर के करे तो, कंटक या रेत की श्राधिकता श्रादि के कारण उसे चलना श्रत्यन्त कटिन हो जाता है । उस समय वह उस मार्ग पर श्रग्रसर होने के लिए पश्चात्ताप करता है कि ' द्दाय ! न जाने क्या कुत्रुद्धि मुफे सूक्ती थी कि मैं इधर चल पड़ा, मैंने चुथा ही सुमार्ग का त्याग किया, मैं बड़ा श्रज्ञान हूँ, श्रादि ।

पश्चात्ताप करने पर भी वह अपने श्राप उत्पन्न की हुई व्यथा से वच नहीं सकता। उसे अपनी असावधानी का भोग भोगना ही पड़ता है। इतना ही नहीं, किन्तु पश्चात्ताप के द्वारा उस व्यथा में वह चृद्धि कर लेता है।

इसी प्रकार जो साधु सर्वज्ञ द्वारा उपदिष्ट मार्ग का त्याग करके अझान या मोह के वश होकर अन्य विषय मार्ग त्रहण करता है, उसे भी अन्त में पश्चात्ताप करना पड़ता है। किन्तु वाद का पश्चात्ताप कुछ काम नहीं आता। विषय मार्ग अर्थात् विषय-कषाय आदि का मार्ग स्वींकार करने से नरक तिर्यञ्च गति की विषय वेदनाएँ सहनी पड़ती हैं. तब जीव अपने रुत कमों पर पछताता है, पर उस पछतावे से वह उनके फल-भोग से मुक्त नहीं हो सकता।

विवेक की उपयोगिता यही है कि पहले से हिताहित का विचार करके किसी मार्ग पर अत्रसर होना चाहिए। भगवान कहते हैं कि—हे गौतम ! इस प्रकार विचार न करके जो विपय मार्ग की और चल पढ़ते हैं उन्हें पश्चात्ताप करना पढ़ता है। इसलिए पेसा प्रयत्न करो जिससे पश्चात्ताप करने का अवसर ही न आने पावे। पेसा करने में एक भी समय का प्रमाद न करो।

।विषय मार्ग में कथा की श्राधिकता सूचित करने के लिप सुत्रकार ने भारवाहक का 'निर्वल' विशेषण दिया है। दो यार 'पश्चात्' पद का प्रयोग यह सूचित करता है ſ 800 1

प्रमाद-परिहार

कि एकवार भी विषय मार्ग, में गमन करने से पुनः पुनः संताप करना पड़ता है, अनेक अवों में भी संताप करना पड़ता है।

मूलः-तिरणो हु सि अरणवं महं, किं पुण चिट्टासे तीरमागओ। अभितुर पारं गमित्तए, समयं गोयम ! मा पमायए ।२=।

छायाः-तीर्णो हासि अर्णवं महान्तं, कि पुनस्तिष्ठसि तीरमागतः। अभित्वरस्व पारं गन्तुं, समयं गौतम ! मा प्रमादीः ॥ २म ॥

शब्दार्थः--हे गौतम ! तुमने विशाल सागर को पार कर लिया है, फिर किनारे पर आकर क्यों रुक रहे हो ? पहले पार पहुंचने के लिए शीवता करो, एक भो समय का त्रमाद मत करो।

भाष्यः - चतुर्गति रूप संसार विस्तीर्ण लागर के समान है। जैसे कोई वल-चान पुरुष भी अपनी सुजाओं से सागर को पार नहीं कर सकता, उती प्रकार अपने वल से संसार को पार करना संभव नहीं है। समुद्र पार करने के लिए जहाज की जरूरत पड़ती है और संसार को पार करने के लिए धर्म की आवश्यका होती है।

संसार-सागर का सांगोपाङ्ग रूपक पहले वतलाया जा चुका है। मनुष्य भव, आर्यद्तेत्र, धर्म अवए का छुत्रवतर और धर्मअद्ध की प्राप्ति होजाना मानाँ संसार-सागर के तट के निकट पहुंच जाना है। एकेन्द्रिय, द्वीन्द्रिय, त्रीन्द्रिय, चतु-रिन्द्रिय, तथा नरक विर्थच, देव आदि पंचेन्द्रिय संवधी नाना पर्यायों में अन्ए करते-करते अत्यन्त कठिनाई से पूर्वोक्त साधनों की प्राप्ति होती है। इस विपय का विवेचन यथावसर किया जा चुका है। यहां उसे दोहराना अनावश्यक है। धर्म-अद्धा और धर्मस्पर्शता जिसे प्राप्त होगई है, वह विशाल सागर को पार कर चुका है। उसे अव थोड़े से ही पुरुषार्थ की आवश्यकता है। यदि थोड़ा सा पुरुषार्थ किया गया तो किनारा प्राप्त हो जायगा श्रौर फिर कमी इस अथाह संसार-सागर में नहीं आना पडेगा। अगर किनारे आकर जरा-सी अताववानी की गई, एक कदन आगे न वढ़ाया तो, वस पिछना समस्त पुरुषार्थ व्यर्थ वन जायगा। फिर उनी अपार सागर में पड़ना पड़ेगा और फिर न जाने कव, किस प्रकार उद्यार होगा। कव उसे पार करने का सुयोग मिलेगा।

अनादि काल से जीव सुख की खोज में, दुःखां से वचने के लिए प्रयत्न कर रहा है। उसके प्रयत्त में विझ वाधात्रों का वाहुएग है। न जाने कितने पूर्व भवों में संचित किये हुए पुरुष के परम प्रकर्ष से यह अवसर मिला है। इसे हाथ से न जाने दो। इसका उपयोग करलो। थोड़ा-सा चल और लगाओ। किनारा पाने के लिप शीवता करो- ढील मत करो। एक समय का भी प्रमाद न करे।। एक ही समय में वाजी दाथ से चली जा सकती है। अतएव अपमत्त मान में विचर कर वह साध लो, जिसे साधने के लिए संयम को प्रहण किया है और जो योगियों का परम श्रमि-मत है।

## मूलः-अकलेवरसेणिमूसिया, सिद्धिं गोयम ! लोयं गच्छसि । खेमं च सिवं अणुत्तरं, समयं गोयम ! मा पमायए २९

शव्हार्थ--हे गौतम् ! यह ज्ञात्मा अशरीर अवस्था प्राप्त करके, कल्याख रूव अनु-त्तर और निरूपद्रव सिद्धि क्षेत्र को प्राप्त करता है, अतएव समय मात्र भी प्रमाद न करो।

भाष्यः-संसार-सागर के किनारे श्राकर जीव यदि कुछ श्रौर श्रागे चढ़ता है तो उसे सिाद्धि लोक की प्राप्ति होती है।

ऊर्ध्वलोक में सर्चार्थसिद्ध नामक स्वर्ग से १२ योजन ऊपर, पैंतालीस लाख योजन विस्तार वाली, गोलाकार, एक करोड़ व्यालीस लाख तीस हजार दो से उनं-चास ( १४२३०२४६ ) योजन की परिधिवाली, शिद्ध-शिला है । यह लोकाकाश का श्रन्तिम भाग है। इसी भाग को सिद्धा-लोक, ३ सुक्ति सिद्धालय, मुक्तालय, लोकाश्र श्रथवा ईपत् प्रागभार पृथ्वी कहते हैं । इस शिद्ध शिला के, एक योजन ऊपर, श्रनन्तानन्त सिद्ध शात्मा विराजमान हैं।

यह सिद्धि लोक चेमरूप है, शिव रूप है और अनुत्तर है। अर्थात् यहां विरा-जमान समस्त आत्माओं को अनन्त आत्मिक सुख प्राप्त है, उन्हें किसी प्रकार की वाधा नहीं है, किसी प्रकार की व्याकुलता नहीं है, सभी प्राप्तव्य प्राप्त हो चुका है। यह सिद्धि चेत्र सर्वोपरि है इससे ऊपर लोकाकाश का अन्त हो जाने स किसी जीव का गमन नहीं होता है भाव की अपेचा भी यह अनुत्तर है, अर्थात् सर्व श्रेष्ठ हैं। इस लोक में पूर्ण रूपेण विशुद्ध, निर्मल, निरंजन, निराकार आत्माओं का ही निवास है।

सोज्ञ का विस्तृत स्वरूप आगे मोज्ञ के श्राध्ययन में निरूपण किया जायगा। यह आत्मा की स्वासाविक, स्वरूपमय, शुद्ध श्रवस्था है। श्रप्रमत्त जीवों को ही इस लोक की प्राप्ति होती है।

चौदहवें गुएाखान तक शरीर विद्यमान रहता है। उसके पश्चात् आत्मा शरीर से पृथक होकर-छाशरीर छवस्था प्राप्त करके इसलोक की प्राप्ति करता है। इस पर-मानन्दमय लोक को प्राप्त करना ही प्रत्येक मुमुचु का ध्येय है यही योगियों का परम लदय है। संयस की साधना का यही छांतिम परिएाम है। यही आत्मा का सर्चोत्छष्ट वासस्थान है। इसकी प्राप्ति हो जाने के पश्चात् आत्मा छतछत्य हो। जाता है। फिर उसे कुछ भी करना शेप नहीं रहता। अतप्य हे गौतम् ! इसलोक को प्राप्त करने में पक भी समय का प्रमाद न करो।

प्रस्तुत अध्ययन में यद्यपि भगवान् चईमान खामी ने गौतम को संवेधन करके प्रमाद के परिदार की श्रोजस्वी श्रौर प्रभावपूर्ण प्रेरणा की है, तथापि यह प्रत्येक [ 802 ]

प्रमाद-पार्रहार

प्रमादी प्राणी के लिए समझनी चाहिए। जव चार ज्ञान के धनी गौतम जैसे महात्मा को भी प्रमाद-परिद्वार की प्रेरणा की गई है तो अन्य विषयासक्त जीवों को, ज़ो निर-न्तर प्रमत्त दशा में ही विचरते हैं, प्रमाद परित्याग की कितनी आवश्यकता है, यह वात प्रत्येक विवेकशील समभ सकता है।

भव्यजनों ! प्रमाद अत्यन्त प्रवत्त रिपु है । वह आत्मा को मूर्छित करके उसकी नाना प्रकार की दुर्दशा कर रहा है । प्रमाद के पाश में पड़ा हुआ प्राणी चेतन होते हुए भी अचेतन-सा ज्ञान शूल्य वन गया है । मनुष्य भव में ही ऐसा अवसर है कि उसे दूर कर अपना अभिमत्त सिद्ध किया जा सकता है । अतपव हे आत्मन ! जागृत हो । भाव-निद्रा का त्याग कर । अपने स्वरूप की ओर निहार । एक भी त्तण के लिए प्रमाद को समापि न आने दो । इसी में परम कल्याण है, इसी में परम सुख है और इसी में अनमोल मनुष्यजीवन की सार्थकता है ।

निग्रेन्थ-प्रवचन-दसवां अध्याय समाप्तम्



\* ॐ नमः सिद्देभ्य \*

नियेन्थ-प्रयचन

॥ ग्यारहवां ऋध्याय ॥

भाषा-स्वरूप वर्णन

श्री भगवान्-उवाच-

सूत्तः-जा य सच्चा अवत्तव्वा, सच्चामोसा य जा मुसा । जा य बुद्धेहिंऽणाइरणा, न तं भासिज पन्नवं ॥ १॥

> छायाः-या च सत्याऽवक्रव्या, सत्यामृषा च या मृषा । या च बुद्धैरनाचीर्णा, न तां साषेत् प्रज्ञावान् ॥ १ ॥

शब्दार्थः—जो भाषा सत्य होने पर भी वोलने के खयोग्य हो, जो सत्यासत्य-मिश्र रूप-हो, जो मृषा खर्थात् असत्य हो और जो भाषा तीर्थकरों द्वारा न वोली गई हो, उस भाषा को बुद्धिमान् पुरुष न वोले।

भाष्यः---पिछले अध्याय में प्रमाद के परित्याग का उपदेश देने के पश्चात् प्रकृत अध्याय में भाषा सम्वन्धी निरूपण किया जाता है, फ्योंकि जिस प्रकार संयम की शुद्धि के लिए प्रमाद-परिहार की आवश्यकता है उसी प्रकार विशुद्ध भाषण की भी शावश्यकता है। जिसे भाषण सम्वन्धी विवेक नहीं होता वह असत्य भाषण करके सत्य महावत का और अहिंसा महावत का भंग कर डालता है। वह भाषा सामिति का भी उज्जंघन करता है और वचन गुप्ति का भी खंडन करता है। तात्पर्य यह है कि आपा-शुद्धि के विना निर्दोप संयम की साधना संभव नहीं है। इसी कारण यहां भाषा सम्वन्धी विवेचन किया जाता है।

भाषा, शब्द वर्गणां के पुद्रलों का पारेणाम है, श्रतपव वह पौद्रालिक है। मीमां-सक मतवाले शब्द को पुद्रल रूप न मान कर उसे श्राकाश का गुण मानते हैं । वे श्रपनी मान्यता का इस प्रकार समर्थन करते हैं—

(१) शब्द पौद्गलिक नहीं है, फ्योंकि उसके आधार में स्पर्श नहीं है । शब्द आकाश का गुण हैं, अतपव शब्द का आधार भी आकाश ही माना जा सकता है। आकाश स्पर्श से रहित है। जब आकाश ही स्पर्श से रहित है तव उसका गुण शब्द भी स्पर्श से रहित होना चाहिए और जिसमें स्पर्श नहीं है वह पुदल भी नहीं है।

(२) पुद्रल रूपी होता है। रूपी होने से वह स्थूल भी है। स्थूल वस्तु, किसी अन्य सघन वस्तु में न प्रवेश कर सकती है और न उसमें से निकल सकती है। जैसे घड़ा रूपी पदार्थ है श्रतपव वह सघन दीवाल में न घुस सकता है, न निकल ही

भाषा-स्वरूप वर्णन

ही सकता है। शब्द अगर पुद्रल होता तो वह स्थूल भी होता। स्थूल होने से वह दीवाल आदि के पार नहीं निकल सकता था। पर शब्द दीवाल में घुस कर चाहर निकलता है इसलिए वह रूपी नहीं हो सकता और रूपी न होने के कारण पुदल भी नहीं माना जा सकता।

(४) पौद्गलिक पदार्थ, दूसरे पौद्गलिक पदार्थ में एक प्रकार की प्रेरणा उत्पन्न करता है, यदि शब्द पुद्गल रूप होता तो वह भी अन्य पौद्गलिक पदार्थों में प्रेरणा उत्पन्न करता। पर वह अन्य पदार्थों को प्रेरित नहीं करता अतएव वह पुद्गल रूप नहीं माना जा सकता।

(१) शब्द आकाश का गुण है, इसलिए वह पौद्रलिक नहीं है। आकाश स्वयं टुद्गल नहीं है, इसलिए उसका गुण भी पुद्रल रूप नहीं हो सकता।

योग मतावलम्बी इन युक्तियों से शब्द की युद्गल रूपता का निषेध करते हैं। इन युक्तियों पर संचेप में विचार किया जाता है।

(१) सर्व प्रथम पहली गुहित पर विचार करना चाहिए। इस गुहित में शब्द के आधार को स्पर्श रहित माना गया है, किन्तु यह मान्यता ही निराधार है। वास्तव में शब्द का आधार स्पर्श-रहित नहीं है, किन्तु स्पर्शवान है। शब्द का आधार भाषा-वर्गणा है और माषावर्गणा में स्पर्श अवश्य होता है। अतएव शब्द का आधार सपर्श-वाला होने से शब्द भी स्पर्श वाला है शब्द स्पर्श वाला है इस कारण वह पुद्गल रूप भी है।

शंका-यदि शब्द में स्पर्श होता तो हमें स्पर्श की प्रतीति अवश्य होती किन्तु जब हम शब्द सुनते हैं जो स्पर्श का अनुभव नहीं होता । ऐसी अवस्था में शब्द को स्पर्शवान कैसे माना जाय ?

समाधान-जिस वस्तु का आपको अनुभव न हो उसका अभाव ही हो, ऐसा नियम नहीं बनाया जा सकता। वहुत-सी वस्तुएँ ऐसी हैं जिनका आपको अनुभव नहीं होता, फिर भी अनुमान आदि प्रमार्गों से उनका आस्तित्व स्वीकार किया जाता है। परमार्गु का कभी प्रत्यत्त नहीं होता, फिर भी उसका आस्तित्व आप स्वीकार करते हैं। फिर यह नियम कैसे माना जा सकता है ?

शंका-शब्द में स्पर्श है तो उसकी प्रतीति क्यों नहीं होती ?

समाधान-शब्द में स्पर्श है तो, वह अव्यक्त है-प्रकट नहीं है। जैसे खुगंध के आधार भूत पदार्थ में, गंध होने से स्पर्श का होना तो निश्चित है, फिर भी उसमें स्पर्श का अनुभव नहीं होता, क्योंकि वह अव्यक्त है, इसी प्रकार शब्द का स्पर्श प्रकट न होने के कारण हमें प्रतीत नहीं होता।

समाधान-जय वायु छानुकूल दोती है तो शब्द बोलने वाला यदि दूरी पर खड़ा हो तो भी स्पष्ट रूप से शब्द सुनाई देता है। प्रतिकूल वायु होने पर पास में वोलने पर भी स्पष्ट सुनना कठिन हो जाता है। इसका झया कारण है ? इस भेद का एक मात्र कारण यही है कि प्रतिकूल वायु शब्द का प्रतिरोध करती है और छनुकूल वायु उसके संचार में सहायक दोती है। वायु का शब्द पर इस प्रकार प्रभाव पढ़ना स्पष्ट है। शब्द यदि स्पर्शवान् न होता-छरूपी होता तो उस पर वायु का प्रभाव नहीं पड़ सकता था। इस प्रमाण से यह स्पष्ट हो जाता है कि शब्द स्पर्शवाला है और स्प रीवाला, होने के, कारण पौद्गालिक है।

(२) दूसरी युङ्गि गंध द्रव्य से वाधित हो जाती है। गंधद्रव्य रूपी है, पौद्ग-लिक है, फिर भी मझान के भीतर का गंध, किवाउ़ वंद होने पर भी वाहर आ जाता है और वाहर का गंध मकान के भीतर चला जाता है। इसी प्रकार शब्द पौद्गलिक होने पर भी आ जा सकता है।

शैका-किवाड़ों में छोटे-छोटे छिद्र होते हैं। उन छिद्रों में होकर गंध आता है। यही कारण है कि किवाड़ खुले होने पर अधिक गंध जाता है और वन्द होने पर थोड़ा सा ही। इसलिए गंध न तो सघन प्रदेश में घुसता है, न निकलता है।

समाधान-को बात आप गंध के लिए कहते हैं वही चात शब्द के लिए भी कही जा सकती है। शब्द भी, गंध की तरह सुदम छिद्रों में होकर ही आता-जाता है। यही कारण है कि खुले में जैसे स्पष्ट शब्द सुनाई देता है उस प्रकार वन्द किवाड़ों में होकर नहीं सुन पड़ता। अतपव यह कहना अनुचित है कि शब्द सघन प्रदेश में भी आता-जाता है।

(३) तिसरी युक्ति बिखुत् और इन्द्र घनुप आदि से दूपित है । विजली और इन्द्र घनुप पोद्गालिक हैं, यह वात आपको भी मान्य है, परन्तु न तो उनकी उत्पत्ति होने से पहले, उनका पूर्ववत्तीं रूप देखा जाता है और न उनके नष्ट हो जाने के पस्चात् उत्तर कालीन रूप ही दिखाई देता है। फिर भी जैंसे विजली आदि को आपने पौद्-गलिक माना है उसी प्रकार शब्द को पौट्गलिक मानने में झ्या हानि है?

(४) चौथी युह्ति भी निस्सार हैं । सूदम रंज. धूप, गंध झादि झनेक पौद्गालिक पदार्थ दूसरे पदार्थ में प्रेरणा उत्पन्न नहीं करते, फिर भी वे पौद्गलिक हैं, इसी प्रकार

भाषा-स्वरूप वर्षन

शब्द भी पौंद्गलिक मानना चाहिए । धूप, गंध झौर रज कण झादि की भांति शब्द खूदम पुदल रूप होने के कारण वह झन्य पदार्थों के प्रेरित नहीं करता । झतएव उसकी पुद्रल रूपता में कोई वाधा नहीं है ।

(४) शब्द आकाश का गुए है, यह कथन खंविधा निर्मूत है। शब्द आकाश का गुए नहीं है, किन्तु पुद्रल द्रव्य की पर्याय है अतएव उसकी पौद्रलिकता में कोई भी वाधा उपस्थित नहीं होती। शब्द यदि आकाश का गुए हाता तो उसका हमें प्रत्यत्त नहीं हो सकता था। क्योंकि हमें आकाश का प्रत्यत्त नहीं होता इसलिए उसके गुए शब्द का भी प्रत्यत्त होना संभव नहीं था। शब्द श्रोत्र इन्द्रिय द्वारा प्रत्यत्त होता है, इसलिए वह आकाश का गुए नहीं हो सकता।

शब्द की पौद्रलिकता इस अनुमान से सिद्ध होती। है-शब्द पौद्रिलक है, क्यों कि वह इन्द्रिय का बिषय है, जो जो पदार्थ इन्द्रिय का विषय होता है, वह-वह पौद्र-लिक होता है, जैसे घट, पट आदि अन्य अनेक पदार्थ। शब्द ओत्र-इन्द्रिय का विषय है, अतएव वह पौद्रलिक है।

उह्तिखित कथन से मली मांति प्रकट है कि शब्द पुद्रल रूप ही है। इस पुद्रल रूप शब्द में स्वामाविक शक्ति ऐसी है, जिससे वह पदार्थों का बौद्ध कराता है। जसे सूर्य अपनी स्वामाविक सायर्थ्य से पदार्थों को आलोकित करता है, उसी प्रकार शब्द अपनी स्वामाविक शक्ति से पदार्थों को आलोकित करता है, उसी प्रकार शब्द अपनी स्वामाविक शक्ति से पदार्थों का वोध कराता है। प्रत्येक शब्द में, प्रत्येक पदार्थ का बोध कराने की शक्ति विद्यमान है। 'घट' शब्द। जैसे खमावतः घड़े का वोधक है उसी प्रकार वह वस्त्र, आदि अन्य पदार्थों का भी वोधक है। किन्तु मनुष्य समाज ने भिन्न भिन्न संकेतों की कल्पना करके उसकी वाचक-शक्ति केन्द्रित करदी है। अतएव जिस देश में, जिस काल में, जिस पदार्थ के लिए, जो शब्द नियत कर दिया गया है, वह उसी नियत पदार्थ का वाचक बन जाता है।

संकेतों की नियतता के बिना मनुष्य-समाज का लोक-व्यवहार ही नहीं चल सकता। यदि कोई भी एक शव्द समस्त पदार्थों का वाचक मान लिया जाता तो, किसी एक विशेष पदार्थ को शव्द द्वारा बतलाना असंभव हो जाता। उदाहरण के लिप 'गो' शब्द लीजिए। गो का अर्थ यदि संसार के सभी पदार्थ मान लिए जाएँ तो, जव कोई किसी को 'गो' लाने का आदेश देगा तो सुनने वाला पुस्तक, कागज़, घोड़ा, कपड़ा आदि कोई भी पदार्थ ले आयगा, क्योंकि 'गो' का अर्थ सभी पदार्थ हैं। इस गड़वड़ से बचने के लिए शब्द की व्यापक वाचक-शाक्त को किसी एक पदार्थ तक ही सीमित करना आवश्यक है।

रांका—जब कि शब्द संकेत के अनुसार एक नियत पदार्थ का ही वाचक होता है तब उसमें समस्त पदार्थों के वाचक होने की शक्ति कैसे मानी जा सकती है ?

समाधान-संकेत पुरुषों की इच्छा के श्रधीन हैं। आज एक शब्द का जिस पदार्थ के लिए संकेत किया जाता है, कल उसी शब्द का दूसरे पदार्थ के लिए भी संकेत किया जा सकता है। इस प्रकार एक ही शब्द, विभिन्न कालों में, विभिन्न

[ 308 ]

अर्थों का वाचक होता है। एक शब्द देश-भेद से भी भिन्न-भिन्न पदार्थों का बोधक देखा जाता है। अगर चार मनुष्य मिल कर यह निश्चय करलें कि हम लोग आपस में 'हाथी' को 'गाय' कहेंगे, तो उनके लिप 'गाय' शब्द हाथी का अर्थ ही प्रकट करेगा। इससे यह प्रमाणित होता है कि एक शब्द स्वभावतः एक ही पदार्थ का बोधक नहीं है, अपितु संकेत के अनुसार सभी पदार्थों का वोधक हो सकता है।

र्इल प्रकार स्वाभाविक शाही और संकेत के अनुसार शब्द से अर्थ का वोध होता है। ओज-इन्द्रिय शब्द को प्रहण करती है, और उसके द्वारा आत्मा को उसके वाच्य अर्थ की प्रतीति होती है।

वक्का के द्वारा बोला हुआ शब्द ओता किस प्रकार सुनता है, शब्द कितनी दुर तक जा सकता है ? आदि अनेक प्रश्नों का विवेचन शास्त्रों में विद्यमान है । यहां संदेप में इस सम्बन्ध में कथन किया जायगा।

यह वतलाया जा चुका है कि भाषा एक प्रकार के (शब्द वर्गणा के) पुद्रल परमाणुओं से बनती है। यह पुद्रल-परमाणु समस्त लोकाकाश में व्याप्त हैं। जव बक्का वोलता है तो वे पुद्रल शब्द रूप में परिणत हो जाते हैं और एक ही समय में लोक के अन्त भाग तक पहुंच जाते हैं। उनकी गति का वेग इतना तीवतर है कि उसकी कल्पना करना भी कठिन है।

आकाश द्रव्य के प्रदेशों की श्रेणियां-पंक्रियां-वनी हुई हैं। यह पंक्रियां पूर्व, पश्चिम, उत्तर, दक्तिए, ऊपर तथा नीचे, इस प्रकार छहों दिशाश्रों में विद्यमान हैं। जब वक्ता भाषा का प्रयोग करता है तब इन श्रेणी रूप मार्गों से शब्द फैलता है। चार समय जितने सूच्म काल में शब्द समस्त लोकाकाश में व्याप्त हो जाता है। श्रोता यदि भाषा की समश्रेणी में स्थित होता है तो वह वक्ता द्वारा वोली हुई भाषा को या भेरी आदि के शब्द को मिश्र रूप में सुनता है श्रोर यदि श्रोता विश्रेणी में स्थित होता है तो वह वासित शब्द सुनता है।

वक़ा द्वारा बोले हुए शब्द ही छोता नहीं सुनता, किन्तु बोले हुए शब्द द्रव्य तथा उन शब्द द्रव्यों से, वासित हुए वीच के शब्द द्रव्य मिल कर मिश्र शब्द कहलाते हैं और उन्हीं मिश्र शब्द द्रव्यों को समश्रेग्री स्थित छोता सुनता है। विश्रेग्री स्थित श्रोता मिश्र शब्द भी नहीं सुन सकता। वह सिर्फ उच्चारित मूल शब्दों द्वारा वासित शब्दों को ही श्रवण करता है। वक्ता द्वारा शब्द रूप से त्यागे हुए द्रव्यों से झथवा भेरी आदि के शब्द द्रव्यों से, वीच में स्थित शब्द रूप परिणति के योग्य (शब्द वर्गणा के) पुद्रल, शब्द रूप में परिणत हो जाते हैं, उन शब्द द्र्व्यों को वासित शब्द कहते हैं। विश्रेग्री में स्थित श्रोता पेसे वासित शब्द ही सुन पाता है, वक्ता द्वारा प्रयुक्त मूल शब्द नहीं।

विश्रेणी-स्थित श्रोतां मूल शब्द नहीं सुन सकता, इसका कारण यह है कि शब्द श्रेणी के श्रनुसार ही फैलता है, यह विश्रेणी में नहीं जाता। शब्द द्रव्य इतना खूदम है कि दीवाल आदि का प्रतिघात भी उसे विश्रेणी में ले जाने में समर्थ नहीं है।

भाषा-स्वरूप वर्शन

805

शंका—आपने बतलाया है कि शब्द एक समय में श्रेणी के अनुसार लोक के अन्तिम भाग तक पहुंच जाता है। वह दूसरे समय में विदिशा में भी जाता है और चार समय में सम्पूर्ण लोक में व्याप्त हो जाता है। पेसी अवस्था में, विदिशा में स्थित ओता भी मिश्र शब्द क्यों नहीं सुनता ?

समाधान—भाषा को लोकान्त तक पहुंचने में एक समय लग जाता है और दूसरे समय में वह भाषा, भाषा नहीं रहती। क्योंकि "भाष्यमाणैव भाषा, भाषासमन यानन्तरं भाषाऽभाषा" ऐला कहा गया है। अर्थात् भाषा जिस समय में वोली जा रही हो, उसी समय में वह भाषा कहलाती है। उस एक समय के पश्चात् भाषा अभाषा हो जाती है। बोला हुआ शब्द दुसरे समय में अवण करने के योग्य नहीं रहता है।

अतपच चिदिशा में जो शब्द सुन पड़ता है वह दितीय आदि समयवत्ती होने के कारण सूल शब्द नहीं है, क्योंकि दितीय समय में वह आव्य शक्ति से ग्रत्य हो जाता है, उस सूल शब्द ने अन्य शब्द वर्गणा के पुद्रेलों को आपा रूप परिणत कर दिया है इसलिए वह वासित शब्द है और वही विदिशा में सुनाई देते हैं।

जल में पत्थर डालने से, जहां पत्थर गिरता है उसके चारों छोर एक लहर उत्पन्न होती है। वह लहर अन्य लहरों को उत्पन्न करती हुई जलाशय के अन्त तक बढ़ती चली जाती है। इसी तरह वक्ता द्वारा प्रयुक्त भाषा द्रव्य आगे बढ़ता हुआ, आकाश में स्थित अन्यान्य भाषा योग्य द्रव्यों को भाषा रूप में परिएत करता हुआ लोक के अन्त तक जाता है। लोक के अन्त में पहुंच कर उसकी खुनाई देने की शक्ति समाप्त हो जाती है, पर उससे अन्यान्य भाषा वर्गणा के 9द्रलों में शब्द रूप परिएति उत्पन्न होती है और वे शब्द, मूल तथा वीच के शब्दों द्वारा अर्थात मिश्र शब्दों द्वारा मेरित होकर गतिमान हो जाते हैं और विश्रेणियों की श्रोर अत्रसर होते हैं। इस प्रकार चार समय में समस्त लोकाकाश उन शब्दों द्वारा पूर्ण रूप से ब्याप्त हो जाता है।

जीव काय योग के द्वारा भाषा इब्य को प्रहण करता है और वचन योग के द्वारा उसका त्याग करता है। प्रहण और त्याग करने की यह किया चालू रहती है। जीव कभी निरन्तर भाषा द्रब्य को प्रहण करता है और निरन्तर भाषा द्रब्य को त्याग करता रहता है। इससे यह अभिप्राय नहीं समझना चाहिए कि जिन द्रव्यों को, जिस समय में ग्रहण किया जाता है, वह द्रव्य उसी समय त्याग दिये जाते हैं। किन्तु प्रथम समय में ग्रहण किये हुए भाषा द्रव्यों को द्वितीय समय में जीव त्याग करता है और द्वितीय समय में ग्रहण किये हुए द्रव्यों को त्वतीय समय में त्यागता है।

अप्रोदारिक, चैकियक और झाहारक शरीर वाला जीव ही भाषा द्रव्य को प्रहण करता और त्यागता है।

कोई-कोई लोग वहा को शब्दात्मक स्वीकार करके, समस्त विश्व को शब्दा-तमक स्वीकार करते हैं। उनके मत से, संसार में, शब्द के झतिरिक़ घट पट झादि वाद्य पदार्थ और ज्ञान आदि रूप आन्तरिक पदार्थों की सत्ता ही नहीं है। शब्द ही विभिन्न वस्तुओं के रूप में प्रतिभाखित होता है। किन्तु यह मत प्रमाण से विरुद्ध है। शब्द की पौद्गलिकता का समर्थन पहले किया जा चुका है और प्रथम अध्याय में स्व-तंत्र आत्मा की भी सिद्धी की जा चुकी है। अतएव यहां इस विपय का विस्तार करना अनावश्यक है।

विज्ञान द्वारा श्राविष्कृत यन्त्रों से शब्द का प्रदृए दोता है, यह आधुनिक काल में प्रत्यक्त दो चुका है। यंत्र पुद्रल रूप है और उनके द्वारा पुद्रल दी पकड़ में आ सकता है, जन्य कोई भी वस्तु यंत्रों द्वारा प्रदृए नहीं की जा सकती। इससे भी शब्द की पौद्रालिकता श्रसंदिग्ध हो जाती है। देसी श्रवस्था में शब्द को ही झान आदि रूप मानना सर्वथा श्रयुक्त है।

नित्तेषों के आधार से भाषा के चार भेद हैं—(१) नाम भाषा (२) स्थापनाभाषा (३) द्रव्य भाषा और भाव भाषा । किसी वस्तु का 'मापा' पेसा नाम रख देना नाम आषा है। पुस्तक आदि में लिखी हुई भाषा स्थापना भाषा है। द्रव्य भाषा दो प्रकार की है—(१) आगम द्रव्य भाषा और (२) नो-आगम द्रव्य भाषा । जो भाषा का झाता हो किन्तु उसमें अनुपयुक्त ( उपयोग रहित ) हो उसे आगम द्रव्यभाषा कहते हैं। नो आगम द्रव्य भाषा के तीन भेद हैं (१) झशरीर (२) भव्य शरीर और (३) तद्व्य-तिरिक्त । भाषा के ज्राव भेद हैं (१) झशरीर (२) भव्य शरीर तो आगम झशरीर द्रव्य भाषा है । जो भविष्य में भाषा का अर्थ जानेगा पेसे पुरुष का शरीर नो आगम भव्य शरीर द्रव्यभाषा है ।

तद्व्यतिरिक्त नो आगम द्रव्य भाषा के भी तीन भेद हैं—(१) ग्रहण (२) निः-खरण और (३) पराधान। वचन योग के परिखमन वाले आत्मा द्वारा ग्रहण किये हुए आपा द्रव्य को ग्रहण कहते हैं। कंठ आदि स्थानों के प्रयत्त से त्यागे हुए भाषा द्रव्य को निस्सरण कहते हैं। त्यागे हुए भाषा द्रव्यों से बासित हुए, भाषा द्रव्य रूप से परिणत द्रव्य पराधान कहलाते हैं।

उएयेागवान् पुरुष की भाषा भाव-भाषा कद्दताती है क्योंकि उपयोग एक प्रकार का भाव है। भावभाषा तीन प्रकार की है---(१) द्रव्याश्रित (२) ध्रुताश्रित भीर (३) चारित्राश्रित।

(१) द्रव्याश्रित भाव भाषा-द्रव्याश्रित भाव भाषा के चार भेद हैं--(१) सत्य भाषा (२) असत्य भाषा (३) सत्यासत्य (मिश्र) भाषा श्रौर (४) श्रसत्यामृषा ( व्याव-द्वार ) भाषा।

(क) सत्यमापा-यथार्थ वस्तु तत्व को स्थापित करेंने के श्रमिश्राय से, सिद्धा-न्त के श्रनुसार जो भाषा वोली जाती है वह सत्य भाषा कहलाती है। जैसे-झात्मा स्वरूप से सत् है और पर रूप से असत् है।

(ज) श्रसत्य भाषा-सत्य से विपरीत श्रर्थात् सिद्धान्त विरुद्ध भाषा श्रसत्य भाषा कटलाती दे।

(४) चतुर्थ मंग शूल्य रूप है।

प्रकारान्तर से असत्य के दस सेद हैं। इनका डक्त चार मेदों में से आव-अस-त्य में समावेश होता है। दस सेद यों हैं-

> कोहि माणे माया, लोहे पिज्जे तहेव दोले य । हाल भए अङ्गलाइय, उचघाइयणिंस्लिया दसमा ॥

अर्थात [१] कोधनिश्रित [२] माननिश्रित [२] मायानिश्रित [४] लोभनिश्रित [४] प्रेमनिश्रित [६] द्वेष निश्रित [७] हास्यनिश्रित [८] भयनिश्रित [१] ग्राख्या-पिकानिश्रित और [१०] उपचाननिश्रित, यह दस ग्रसत्य भाषा के मेद हैं।

[१] क्रोधनिश्चित-क्रोध के वश में हुआ जीव, विपरीत वुद्धि ले, जो असत्य या सत्य वोलता है वह क्रोध निश्चित असत्य है। ऐसा व्यक्ति तथ्य पदार्थ का कथन भले ही करे किन्तु उसका आशय दूषित होने के कारण उसकी मापा असंय ही है।

[२] माननिश्चित—अभिमान ले प्रेरित होकर भाषण करना माननिश्चित अस-त्य है। जैसे—'पहले हमने ऐसे विपुल ऐश्वर्य का अनुभव किया है कि- संसार में राजाओं की भी दुर्लभ है।' इस प्रकार कहना।

[२] मायानिश्रित-दूसरों को ठगने के अभिप्राय से सत्य या असत्य भाषण करना मायानिश्रित असत्य भाषा है। यहां पर भी अभिपाय की हुएता के कारण भाषा हुए हो जाती है।

[४] ले।भनिश्चित - लोभ के वश होकर ग्रसत्य भाषण करना । जैसे-तराजू में पासंग रख कर के भी कहना कि यह तराजू बिलकुल ठीक है।

[४] प्रेमनिश्चित-प्रेम अर्थात राग के आधीन दोकर 'मैं तुहारा दास हूं इत्यादि चापलुसी के वचन बोलना।

दि देपनिश्चित-देप से प्रेरित होकर भाषण करना देपनिश्चित असत्य है।

७ इास्यनिश्चित-हंसी-दिल्लगी, कींडा आदि में असत्य भाषण करना ।

[म] भयानिश्रित—चोर आदि के भय से असत्य वोलना। जैसे-'में दरिद्र हूं, मेरे पास क्या रक्सा है ? आदि।' अथवा किये हुए अपराध के दंड के भय से न्या याधीश के समज्ञ असत्य वोलना, प्रायाश्चित्त अथवा लोकानिन्दा के भय से असत्य का प्रयोग करना, यह सब भयनिश्रित असत्य है।

[٤] आख्यापिकानिश्चित-कथा-कहानी आदि में असंभव वातों का वर्णन करना। यद्यपि कथाओं, कहानियों, उपन्यालों एवं नाटकों में प्रायः कल्पित पात्र होते हैं और उनका वार्त्तालाप तथा चरित्र चित्रण भी काल्पित होता है, तथापि जहां कथा का आश्राय किसी सत्य का निरूपण करना होता है, वास्तविकता का दिगदर्शन कराने के लिए जो उपन्यास आदि लिखे जाते हैं, वे असत्य की परिभाषा में अन्तर्गत नहीं होते। जहां आशय दूर्पित होता है और असंभव एवं अस्वाभाविक वातों का कथन किया जाता है वही आझ्यापिका निश्चित असत्य समझना चाहिए। [१०] किसी व्यक्ति पर मिथ्या आरोप लगाना उपघात निश्चित असत्य है। जैसे-'तू चोर है, पर स्त्री लम्पट है, आदि। इस प्रकार का कथन यदि मिथ्या है अर्थात् जिसे चोर कहा गया है वह वास्तव में चोर नहीं है, तव तो इस भाषण की असत्यता स्पष्ट ही है। यदि वह व्यक्ति वास्तव में चोर है और उसकी निन्दा करने के अभिप्राय से कोई इस प्रकार वोलता है तो भी इसे आशय दोप से मिथ्या ही सम-कना चाहिए। यदि पक्तान्त में, उसके दोषों का निवारण करने के लिए, विशुद्ध उद्दे-इय से इस प्रकार कहा जाय तो यह असत्य में सम्मिलित नहीं है।

सत्यासत्य भाषा के भी दस प्रकार हैं:-- [१, उत्पन्नामिश्रिता [२] विगत-मिश्रिता [३] उत्पन्नविगत मिश्रिता [४] जीवामिश्रिता [४] छार्जावामिश्रिता [६] जीवा-जीवमिश्रिता (७) छानन्तामिश्रिता [८] प्रत्येकमिश्रिता [१] छाद्दामिश्रिता [१०] छाद्दा-द्दामिश्रिता । इनका स्वरूप इस प्रकार है:--

[१] उत्पन्नामिश्रिता—संख्या पूरी करने के लिप, जिसमें न उत्पन्न हुयों के साथ उत्पन्न हुए पदार्थ सम्मिलित हों वह उत्पन्न-मिश्रिता सत्यासत्य भाषा है। जैसे किसी नगर में कम या अधिक बालक जन्में हों तथापि 'आज दस बालकों का जन्म हुआ है' इत्यादि कथन करना।

(२) विगतामिश्रिता-उत्पत्ति के समान मरण के संवंध में पूर्वोक्त प्रकार का कथन करना।

[३] उत्पन्नविगतमिश्रिता -- जन्म और मरण-दोनों के विषय में निश्चित परि-माण को उत्तंघन करके कथन करना-आंशिक मिथ्या परुपण करना।

[४] जीवमिश्रिता-जीवों के किसी समूह में वहुत से मृत हों और बहुत से जीवित हो, तथापि यह कहना कि-देखो, कितना वड़ा जीवों का समूह है।' यहां मृत शरीरों में जीवत्व का स्रभाव है, फिर भी उन्हें जीव शब्द से कहा गया है, यह मिथ्या श्रंश है और जीवितों को जीव कथन करना सत्य है, श्रतः यह वाक्य मिश्र भाषा में परिगाणित है।

[४] श्रजीवमिश्रिता-पूर्वार्क्त प्रकार से, जहां जीव और अजीव दोनों सम्मि-लित हों वहां उन्हें श्रजीव के रूप में कथन करना अजीवमिश्रिता भाषा है।

[६] जीवाजीवमिथिता – उसी पूर्वीक्ष समूह में, 'इतने मरे हैं, इतने जीवित हैं' इस प्रकार वास्तविक परिमाण का उज्ज्ञंग्रन करके कथन करना जीवाजीवमिथिता भाषा है।

[७] अनन्तमिथिता-मूला आदि अनन्त कायिकों से मिभ प्रत्येक वनस्पति को देख कर कद्दना-यह सब अनन्त कायिक है।'

[=] प्रत्येकमिश्रिता-प्रत्येक चनस्पतिकाय ग्रनन्त चनस्पतिकाय के साथ रसी हो, उसे देख कर कहना-'यह सय प्रत्येक चनस्पति काय है।'

[8] छद्दामिश्रिता-छद्दा का तात्पर्य यदां रात्रि, दिवस आदि व्यवहार काल

भाषा-स्वरूप वर्शन

[ ४१४ ]

समझना चाहिए। उस काल के द्वारा मिश्रित भाषा श्रदामिश्रिता कहलाती है। जैसे कोई पुरुष जल्दी करने के लिए दिन शेष होने पर भी यह कहे-'जल्दी करो, रात्रि हो गई।' श्रथवा रात्रि शेष होने पर भी कहना-' उठा, दिन हो गया है। इत्यादि प्रकार से श्रन्य उदाहरण समझ लेने चाहिए।

[१०] अहादामिश्रिता-रात्रि या दिवस का अंश अदाद्धा कहलाता है। उसके संबंध में मिश्र भाषा का प्रयोग करना अदादा कहलाता है। जैले दिन का प्रथम अहर व्यतीत न हुआ हो तथापि कहना कि-'चलो, मध्याह्न हो गया है।' इत्यादि।

स्थूल अपेचा से मिश्र भाषा के उक्त भेद बताये गये हैं। उक्का और उनके द्वारा प्रयुक्त किये जाने वाले वाक्य अपरिमित हैं और सत्य एवं असत्य का सम्मि-अए अनेक प्रकार से किया जा सकता है-किया जाता है। अतएव परिपूर्ण स्वरूप का उत्तेख नहीं हो सकता। विवेकीजनों को विचार क के यथायोग्य समन्वय और निर्धारण कर लेना चाहिए।

चौथी व्यवहार भाषा है। जिसमें सत्य, छलत्य अथवा मिश्र भाषा का लत्तए धटित नहीं होता और जो आराधना अथवा विराधना के उपयोग से राहेत है वह असत्यामृषा या व्यवहार भाषा कहलाती है।

असत्याम्रुषा भाषा के बारह प्रकार हैं -[१] आमन्त्रणी [२] आझापनी [३] याचनी [४] पृच्छनी [४] प्रज्ञापिनी [६] प्रत्याख्यानी [७] इच्छानुलोमा [८] अनमि-गृहिता [६] अभिगृहिता [१० संशय करणी [१२] ब्याकृता और [१२] अव्याकृता।

[१] श्रामन्त्रणी--जो भाषा सम्बोधन-पदों से युक्त होती है, और जिसे सुन-कर श्रोता अवण करने के अभिमुख होता है वह आमन्त्रणी भाषा कहलाती है। यह सत्य आदि भाषाओं से भिन्न प्रकार की है और आ़राधक-विरायक भाव से रहित है, इसालिप यह असत्यामृषा है।

[२] आज्ञापनी-आज्ञावचन से युक्त भाषा आज्ञापनी कहलाती है।

[२] याचनी-जिस भाषां द्वारा अभिष्ट पदार्थं की याचना की जाय वह याचनी भाषा है। जैसे-'मुभे भित्ता दो' ऐसा कहना।

यहां यह प्रश्न किया जा खकता है कि वीतराग होने के कारण किसी के। कुछ भी न देने वाले तीर्थकर मगवान से 'आछग्गवोहिलामं समाहिवरमुतमं दिंतु' अर्थात् मुफे आरोग्य पवं वोधिलाम तथा श्रेष्ठ समाधि अरिहन्त मगवान प्रदान करें, इस प्रकार की याचना करना याचनी मापा कैसी हो सकती है, जवाकि याचना के विपय का अभाव है ?

इसका समाचान यह है कि वास्तव में यह भक्ति प्रकुक़ याचनी भाषा है। यहां याचना का विषय न होने पर भी असत्यामृपा होने के कारण और निश्चय से सत्य की कीटि में प्रवेश करने रूप गुण से युक्त होने के कारण वह निर्दोप है।

[8] पृच्छुनी-जिस विषय में जिहाता का पादुर्भाव हुआ हो उस विषय में

उसके ज्ञाता से पूछना पृच्छनी भाषा है। किसी को निरुत्तर करने के अभिप्राय से अथवा अपना गौरव प्रदर्शित करने के विचार से प्रश्न करना पृच्छनी भाषा नहीं है, जैसे कि सोमिल ने पूछा था कि-'आप एक हैं या दो हैं' जिज्ञासा की तृप्ति के लिप पूछना ही पृच्छनी भाषा है, जैसे--गौतम ने भगवान महावीर से प्रश्न किये थे।

[४] प्रझापनी – चिनीत शिष्य या मित्र झादि को कर्त्तब्य का उपदेश करना प्रझापनी भाषा है। 'हिंसा गहिंत है. दुःख का कारण है, उसका झाचरण नहीं करना चाहिए' इस प्रकार का निपेधप्रधान उपदेश भी प्रज्ञापनी भाषा ही है।

[६] प्रत्याख़्यानी—मांगाहुई वस्तु का निपेध करना प्रत्याख़्यानी भाषा है। जैसे 'मैं यह वस्तु नहीं ढूंगा।' इसके अतिरिक्ष पाप के निपेध का चचन भी प्रत्याख्यानी भाषा है। जैसे–'मैं' न स्चयं पाप करूंगा, न कराउंगा।' इत्यादि।

[७] इच्छानुले।भा—अपने इप्ट पदार्थ का कथन करना इच्छानुले।भा भाषा है। जैसे कोई पुरुष किसी कार्य को आरंभ करता हुआ पूछे कि-'में यह काय करूं ?' उत्तर में दूसरा कहे-करो, मुफ्ते भी यह स्पष्ट है। इस प्रकार दूसरे की इच्छा का अनुसरण करना भी इच्छानुले।भा भाषा है।

(म्) अनभिग्रहाता-अनेक कार्यों का प्रश्न करने पर उसमें से एक का भी निश्चय न हो वह अनभिगृहीत भाषा है। जैसे-किसी ने, किसी से अनेक कार्य गिना-कर पूछा-कौन सा कार्य करूँ ? दूसरे ने उत्तर दिया-'तुम्हारी जो इच्छा हो वही करे।'। इस वाक्य से एक भी कार्य का निश्चय नहीं होता। ऐसी भाषा अनभिग्रहीता कहलाती है।

(६) श्रभिग्रहताि—उक्त श्रनभिग्रहीता से विपर्रात भाषा को श्रभिग्रहीत आपा कहते हैं। श्रर्थात् श्रनेक कार्यों संवंधी प्रश्न करने पर किसी एक का निस्चय करने वाली भाषा। जैसे-श्रभी इन सब कार्यों में से श्रमुक कार्य करो, इत्यादि ।

(१०) संशय कर गी-श्रनेक अर्थ वाला कोई शब्द सुनकर ओता जिसमें संशय में पड़ जाय वह संशय कर गी भाषा है। जैसे-'किसी ने कहा-सेंघव ले आश्रो।' सेंघव शब्द के दो अर्थ हैं-नमक और घोड़ा। भोजन का प्रसंग हो तो नमक अर्थ समसा जा सकता है और यात्रा का प्रसंग हो तो घोड़ा अर्थ समसा जा सकता है। पेसी दशा में यह भाषा संशय कर गी नहीं है। किन्तु जहाँ प्रकरण या अन्य अर्थ वोध सहायक सामग्री न हो, वहाँ ओता को संदेह उत्पन्न होता है। इस अवस्था में यह भाषा संशय कर गी नहीं है । किन्तु जहाँ प्रकरण या अन्य अर्थ वोध सहायक सामग्री न हो, वहाँ ओता को संदेह उत्पन्न होता है। इस अवस्था में यह भाषा संशय कर भी है। इसी प्रकार संशय की कार ए भूत कोई भी भाषा संशय कर गी कहलाती है, चाहे वह अनेकार्थक शब्द के प्रयोग से हो या अन्य प्रकार से। जैसे-'कोन जानता है, पर लोक है या नहीं ?'

(११) व्याछता--जो भाषा प्रकट अर्थ वाली हो वह व्याकृता कहलाती है। जैसे--'यह देवदत्त का भाई है।'

(१२) अच्याछता-आयन्त गृढु अर्थ चाली अथवा अस्पष्ट उच्चारण वाली

भाषा अव्याकृता कहलाती है, क्योंकि उसका प्रकट अर्थ समझ में नहीं आता। वालकों की अस्पष्ट भाषा भी अव्याकृता में साम्मिलित है।

इस प्रकार द्रव्याश्रित भाषा के चार प्रकारों का तथा उनके भेद-प्रभेदों का कथन संत्तेप में यहाँ किया गया है।

समस्त देव, नारकी और मनुष्य चारों प्रकार की भाषा का प्रयोग करते हैं। द्वीन्द्रिय, त्रीन्द्रिय और चतुरिन्द्रिय जीवों की भाषा असत्यासृपा होती है, क्योंकि वे सम्यग्हानी न होने के कारण सत्य भाषा का प्रयोग नहीं कर सकते और दूसरों को ठगने का श्रभिप्राय न होने के कारण असत्य भाषा भी नहीं बोल सकते।

शिचा और लब्धि ( जातिस्मरण आदि ) से रहित पंचेन्द्रिय तिर्यञ्चों की भी आषा असत्याम्टपा होती है शिज्ञा और लब्धि वाले पंचेन्द्रिय तिर्यञ्च यथासंभव चारों आपाओं का प्रयोग करते हैं।

(२) श्रताश्चित भाव भाषा-श्रुत विषयक भाव भाषा तीन प्रकार की है-सत्य छसत्य और छसत्यामृपा। सम्यग्दष्टि तथा सम्यक् उपयोग वाले पुरुष की भाषा सत्य भाव भाषा कहलाती है । जब सम्यग्दष्टि विना उपयोग वोलता है तय उसकी छसत्य भाव भाषा होती है । ज्रथवा सत्य परिणाम रहित मिथ्याद्यष्टि की उपयोग सहित या उपयोग रहित समस्त भाषा श्रुतविषयक ग्रसत्य भाव-भाषा है। छवधि, सनःपर्याय और केवल ज्ञान में उपयोग वाला श्रुत के विषय में जो भाषा का प्रयोग करता है वह छसत्यामृपा भाषा कहलाती है, क्योंकि श्रुतमें प्रायः असत्यामृषा भाषा होती है।

(३) चारित्राश्चित भाव-भाषा - चारित्र की विशुद्धि करने वाली अर्थात् जिस भाषा का प्रयोग करने से चारित्र की शुद्धि हो। वह चारित्राश्चित भाव सत्य भाषा है। इससे विपरीत, चारित्र की अविशुद्धि करने वाली भाषा चारित्राश्चित असत्य भाषा समफनी चाहिए । इसी प्रकार चारित्र रुप परिणाम को स्थिर वनाने वाली अ-संक्लेश जनक भाषा भी सत्य भाव भाषा है और चारित्र का अभाव करने वाली भाव श्चरत्य भाषा है।

कहाभी हैः-

भासा कुश्रो व पभवति, सतिहि व समयेहि भासती भासं। भासा कतिप्पगारा, कांते वा भासा श्ररणुमया उ ?॥ सरीरप्प भवा भासा, दोहि व समयेहि भासती भासं। भासा चउप्पगारा, दोएिण य भासा श्ररणुमया उ॥

अर्थात्—भाषा कहां से उत्पन्न होती है ? कितने समयों में भाषा वोली जाती है ? भाषा के कितने प्रकार हैं ? और कितने प्रकार की भाषा वोलने योग्य है ?

इन प्रश्नों का समाधान करते हुए कहा गया है--भाषा शरीर से उत्पन्न होती है झर्धात् काय योग से भाषा के योग्य पुद्गलों का प्रहण किया जाता है और वचन योग से बाहर निकाली जाती है। दो समयों में भाषा वोली जाती है अर्थात् प्रथम समय में भाषा के पुद्रलों का ग्रदण दोता है और दूसरे समय में उनका त्याग किया जाता है। भाषा सत्य आदि के भेद से चार प्रकार की है और उन चार भेदों में से सिर्फ दो प्रकार की माणा बोलने के योग्य है, सत्य और असत्यामुषा माणा बोलने योग्य है धौर ग्रसत्य तथा सत्यासत्य भाषा त्याज्य है।

श्रीगौतम स्वामी ने भाषा के संबंध में विशिष्ट जिझासा प्रकट करते हुए पूछा है-'भासा र्ग भंते ! किमादिया, किंपवहा, किंसंठिया, किंपजा वसिया ?'

अर्थात् भगवन ! भाषा का झादि कारण क्या है ? भाषा किंससे उत्पन्न होती है ? उसका आकार क्या है ? उसका अन्त कहां है ?

लमाधान करते हुए भगवान् कहते हैं-'गोयमा ! भासा एं जीवादीया, सरीर-प्पभवा, चज्जसंठिया, लोगंतपज्जवसिया पएएत्ता ।'

अर्थात् भाषा का सूल कारण जीव है, क्योंकि जीव के प्रयत्न के बिना वोध कराने वाली भाषा की उत्पत्ति संभव नहीं है। भाषा का मूल कारण यद्यपि जीव है तथापि वह शरीर से उत्पन्न होती है। भाषा का आकार वज्र के समान है, क्योंकि बाहर निकले हुए भाषा द्रव्य समस्त लोक को व्याप्त करते हैं और लोक की आइति वज्र के समान है इसलिए भाषा का भी आकार वज्र के समान है। भाषा का अन्त-वहां होता है जहां लोक का अन्त होता है। लोकान्त तक ही घर्मास्तिकाय का सद्-भाव है। आगे उसका अभव होने से भाषा द्रव्यों का गमन नहीं होता।

इस प्रकार भाषा का स्वरूप समझ कर विवेकी जनों को भाषा के प्रयोग में कुशलता प्राप्त करनी चाहिए। भाषा संबंधी कौशल से चारित्र की श्राराघना होती है श्रौर अकौशल से विराधना होती है। इसीलिए सुत्रकार यहां यह निरुप्ण करते हैं कि किस-किस प्रकार की भाषा गोलने योग्य है श्रौर किस-किस प्रकार की वोलने के योग्य नहीं है।

जो भाषा सत्य होने पर भी सावच होने के कारण वोलने के योग्य नहीं है वह नहीं वोलनी चाहिए। तथा जो भाषा सत्यासत्य रूप अर्थात् मिश्र है तथा जो असत्य है, वह वोलने के योग्य नहीं है। तीर्थकर भगवान ने जिस भाषा का स्वयं प्रयोग नहीं किया, वह भाषा भी प्रयोग करने के योग्य नहीं है। इस प्रकार की भाषा चारित्र-निष्ठ विवेकी जनों को नहीं वोलनी चाहिए।

इन भाषाओं का स्वरूप पहले वताया जा चुका है।.

## मूलः-असन्चमोसं सन्चं च, अणवज्जमककसं । समुप्पेहम संदिद्धं गिरं भासिज पन्नवं ॥ २ ॥

छावाः—धसत्याम्रपां सत्यांच, घ्रनवछामकईशाम । सनुर्वेष्या संदिग्धां, गिरं भाषेत प्रज्ञावानु ॥ २ ॥

भाष्यः-पूर्व गाथा में यह चतलाया गया था कि किस प्रकार की भाषा संयमी जनों को नहीं वोलनी चाहिए। उससे यह जिज्ञासा होती है कि यदि ऐसी भाषा नहीं वोलनी चाहिए तो कैसी वोलनी चाहिए ? इसी प्रश्न का समाधान करते हुए सूत्रकार ने कहा है कि ' गांव आ रहा है ' इत्यादि पूर्वोक्त स्वरूप वाली व्यवहार भाषा का संयमी जन प्रयोग करें। इसके अतिरिक्त जो सत्य भाषा पापजनक न हो, कठोर न हो और सुनने वालों के अन्तःकरण में संशय उत्पन्न न करे, ऐसी सत्य भाषा का प्रयोग करना चाहिए।

आगे स्वयं सूत्रकार ही इन भाषाओं के संबंध में विशेष कथन करने वाले हैं, अतएव यहां उसका प्रतिपादन करना आवश्यक नहीं है।

## मूलः-तहेव फरुसा भासा, गुरुभूओवघाइणी । सच्चा विसा न वत्तव्वा,जओ पावस्स आगमो ॥३॥

छायाः-तथैव परुषां भाषा, गुरुभूते प घातिनी ।

सत्याऽपि सान वक्तव्या, यतः पापस्य ग्रागमः॥ ३॥

शव्दार्थ:-हे गौतम ! इसी प्रकार कठोर, अनेक प्राणियों का घात करने वाली सत्य भाषा भी बोलने येाग्य नहीं है, जिससे पाप का आगमन होता है।

भाष्यः-जिस मापा के अवए से, ओता के अत्रःकरए को आघात लगता है वह परुष अर्थात् कठोर भ पा है। उसका स्वरूप सूत्रकार अगली गाथा में निरूपए करेंगे। इसके अतिरिक्त जिस भाषा से अनेक जीवों के घात होने की संभावना हो पेसी सावद्य मापा नहीं वोलना चाहिए । इस प्रकार कोई भाषा सत्य भले ही हो अर्थात् तथ्य पदार्थ का निरूपए करती हो। फिर भी यदि वह पापजनक है, उससे पाप की उत्पत्ति होती है, तो वह वोलने के योग्य नहीं है।

# मूलः-तहेव काणं काणोत्ति, पंडगं पंडगेत्ति वा । वाहियं वा वि रोगित्ति, जेणं चोरोत्ति नो वए ॥४॥

द्धायाः—तथैव कार्ग काग इति, परहकं परहक इति वा । व्याधितं वाऽपि रोगीति, स्तेनं चोर इति नो वदेत् ॥ १ ॥

शब्दार्थ:-इसी प्रकार काने को काना न कहे, नपुंसक को नपुंसक न कहे, व्याधि वाले को रोगी न कहे और चोर को चोर न कहे।

भाष्यः-इस गाथा में संय यथार्थ भाषा भी वोलने योग्य नहीं है, यह वतलाते हुए स्वकार कहते हैं कि काने को काना नहीं कहना चाहिए, नपुंसक को नपुंसक नहीं कहना चाहिए और रोगी को रोगी नहीं कहना चाहिए तथा चोर को चोर नहीं

#### ग्यारहवां श्रध्याच

कहना चाहिए।

इस प्रकार कथन करने से श्रोता दुःख का श्रनुभव करता है। दूसरे को दुःख देना हिंसा है, श्रतपव इस प्रकार के चचन हिंसाजनक हैं। हिंसा घोर पाप है। इस पाप से वचने के लिए ऐसी भाषा का पारित्याग करना चाहिए । इससे श्रनेक श्रनर्थ दो सकते हैं। संयमी जनों को ऐसे सत्य और मधुर वचनों का प्रयोग करना चाहिए जिनसे श्रोता को कष्ट नहीं पहुंचे श्रौर जो सत्य से विपरीत भी न हों।

### मूलः-देवाणं मणुयाणं च, तिरियाणं च वुग्गहे । अमुगाणं जञ्जो होउ, मा वा होउ त्ति नो वए ॥५॥

छायः--देवानां मनुजानां च, तिरश्चां च विघ्रहे । श्रमुकानां जयो भवतु. सा चा भवत्विति नो वदेत् ॥ १ ॥

शब्दार्थः--देवों के, मनुष्यों के अथवा तिर्यर्ख्यों के युद्ध में अमुक की विजय हो, ष्यथवा अमुक की विजय न हो, इस प्रकार नहीं कहना चाहिए।

अाष्यः—जब देवताओं में परस्पर युद्ध हो रहा हो, अथवा मनुष्यों में श्रापसी संग्राम होता हो या पशु ग्रन्योन्य लड़-भिड़ रहे हों तो, साधु को किसी एक पत्त के जय और दूसरे पत्त के पराजय का कथन नहीं करना चाहिए।

जय-पराजय का निर्देश करने से राग-द्वेप की द्यदि होती है । जिस पत्न की विजय का कथन किया जाता है उस पर राग का भाव और जिसके पराजय का कथन किया जाता है, उस पर द्वेप भाव दोना श्रनिवार्य है। मुनि राग-द्वेप से श्रतीत मध्यस्थ भावना से सम्पन्न होता है।

राग-द्रेष के श्वतिरिक्त युद्ध में पराजय या जय का कथन करने से युद्ध की श्रनुमोदना का भी दोष लगता है श्रौर जिसके पराजय का कथन किया जाता है उसे घोर दुःख होता है। कदाचित् जिसका पराजय चाहा था उसकी विजय हो जाय.तो साधु से वह प्रतिशोध लेता है। उस श्रवस्था में साधु पर, तथा उसके संयम पर श्रौर धर्म पर भी संकट श्रा जाता है। जिसकी विजय की कामना की जाती है वह यदि पराजित हो जाय तो मुनि को खेद श्रौर संताप होता है।

इत्यादि कारणों से मुनि को युद्ध के विपय में उदासीन रहना चाहिए। मध्यस्थ भाव धारण करके अपने खंयम की साधना में ही दत्तचित्त होना चाहिए। वह जिन प्रपंचों से मुक्त हो चुका है, उनके विपय में पुनः रस लेना उचित नहीं है।

'मनुज ' शब्द से राष्ट्र या राष्ट्र समूह का भी प्रहण करना चाहिए। तात्वर्य यह दै कि साधु किसी भी प्रकार के युद्ध में किसी के जय-पराजय का कथन न करे। मूलः-तहेव सावज्जाणुमीयणी गिरा,झोहारिणी जा य परोवघइणी से कोहलोह भयसा व माणवो,न हासमाणो वि गिरं वएजा छायाः-तथैव सावद्यानुमोदिनी गिरा, ग्रवधारिणी या च परोपवातिनी । वां क्रोध लोभ भय हास्येभ्यो मानवः, न हसन्नपि गिरं वदेत् ॥ ६ ॥

शब्दार्थ:-इसी प्रकार सावद्य कार्य का अनुमोदन करने वाली, निश्चयकारी तथा पर का उपघान करने वाली भाषा को विवेकवान् मनुष्य क्रोध से, लोभ से अथवा भय से, या हंसी में न वोले, तथा हंसता हुआ भी भाषण न करे।

भाष्यः—जिस वचन से सावद्य कार्य की अनुमोदना होती हो, ( सावद्य अर्थात् पाप और पाप सहित को सावद्य कहते हैं ) पेसी भाषा का प्रयोग नहीं करना चाहिए। यथा-यह जीव दुःखी है, इसका दुःख दूर करने के लिए इसे मार डालो, अथवा आज अमुक प्रकार का भोजन बनाओ, धान्य की रत्ता के लिए हिरन आदि पशुओं को मार डालना ही उचित है, तुमने उन्हें मारा सो अच्छा किया।' इत्यादि प्रकार से हिंसा आदि पापों का समर्थन-अनुमोदन करने वाली वाणी सावद्य भाषा कहलाती है । सावद्य भाषा के प्रयोग से सावद्य कार्य को प्रोत्साहन मिलता है, विवेकी जनों के मुख से पेसी भाषा सुनकर साधारण जन सावद्य कार्य को सा तदनुकूल मानसिक व्या-पार होने से पाप का भागी होना पड़ता है इसलिए सावद्य कार्यों का अनुमोदन करने वाली भाषा का प्रयोग नहीं करना चाहिए।

शंका-सावद्य का अनुमोदन करने चाली भाषा का प्रयोग न करना तो उचित कहा जा सकता है, पर निश्चयात्मक भाषा का प्रयोग करना क्यों वार्जित है ? पहले संशय जनक भाषा को त्याज्य वताया है और यहां निश्चय करनेवाली भाषा को हेय कहा है। न तो संशयजनक भाषा वोलना चाहिए न निश्चय जनक भाषा वोलना चाहिए, तो क्या समस्त वाणी व्यवहार को ही परित्याग करना शास्त्रकार को आभिष्ट है ? यदि नहीं, तो दोनों प्रकार की भाषाओं का परित्याग किस प्रकार हो सकता है।

समाधान-समस्त वाणी व्यवहार को त्याख्य नहीं वताया है। द्वितीय गाथा में सत्य और व्यवहार-भाषा के प्रयोग का कथन किया जा चुका है। इसके अतिरिक्त तीर्धकर भगवान, गणधर तथा अन्य मुनि यापा का व्यवहार करते ही हैं। निस्संदेइ सन्देह जनक भाषा के त्याग का उपदेश 'असंदिद्धां' पद से पहले किया गया है, पर यहां निश्चयकारी भाषा का अभिमाय भिन्न हैं, इसालिए दोप नहीं आता । 'में कल तुद्धारे यहां आऊंगा,' 'एक वर्ष के पश्चात अमुक कार्य करूंगा,' 'आगामी चातुर्मास के समय अमुक शास्त्र का स्वाध्याय करूंगा' इत्यादि प्रकार से भविष्य काल संबंधी किसी कार्य के लिए निश्चित रूप वचनों का प्रयोग करना यहां अवधारिणी भाषा समफ्रना चाहिए।

अवधारिणी भाषा त्याज्य है, क्योंकि जीवन अनित्य है। वह किसी भी चण समाप्त हो सकता है। कौन जाने कल तक शरीर टिकेगा या नहीं ? एक वर्ष तक जीवन स्थिर रहेगा या वीच में ही समाप्त हो जायगा यदि वीच ही में शरीर छूट जाय तो उक्त निश्चयात्मक कथन पूर्ण न होगा और उस अवस्था में मिथ्या भाषण का दोप लगेगा। इस दोप से वचने के लिए ऐसी भाषा का प्रयोग नहीं करना चाहिए। श्रगर कभी इस प्रकार का श्राभिप्राय प्रकट करना पड़े तो 'तुह्यारे यहां कल आने का विचार है', 'एक वर्ष पश्चात् अमूक कार्य करने का भाव है,' इत्यादि रूप से प्रकट करना चाहिए। श्रवधारिणी भाषा का यही श्राभिप्राय है श्रौर इसका त्याग करने पर भी वाणी व्यवहार का उच्छेद नहीं हो सकता।

जिस थापा के प्रयोग से अन्य प्राणियों का उपघात होता है, उन्हें कप्र पहुँचता है, पेसी भाषा भी नहीं वोलनी चाहिए।

जिन-जिन कारणों से ऐसी भाषा वोली जाती है उनका उल्लेख करते हुए सूत्र-कार ने कहा है कि-कांध से लेभ से, भय से, तथा इंसी से ऐसी भाषा नहीं वोलना चाहिए। कोध के आवेश में मनुष्य उचित-अनुचित का विचार भूल जाता है। उस समय मनुष्य के मस्तिष्क में एक प्रकार की उन्मतत्ता व्याप्त हो जाती है, अतएव कोध का परित्याग करना चाहिए और जव कोध का आवेश हो तव मौन ही साध लेना चाहिए। इसी प्रकार लोभ भी असत्य भाषण का कारण है। लोभ के वशीभूत हुआ प्राणी पापमय भाषा का प्रयोग करता है। हँसी भी असत्य भाषण का कारण है। कभी-कभी हँसी-दिल्लगी में अत्यन्त अन्धकारी वचन निकल जाते हैं। इसलिए इन सब कारणों का परित्याग करें और इनमें से किसी से भी प्रेरित होकर भाषण न करें।

कोई-कोई लोग हँसी में किये हुए अनुचित या असत्य भापण को दोपपूर्ण नहीं मानते । कहा भी है-'न नर्मयुक्तं वचन हिनस्ति' अर्थात् हास्ययुक्त वचन दूपित नहीं है । इस कथन का निराकरण करने के लिए यहां हास्य करते हुए भाषण करने का निषेध किया गया है । हँसी में अनेक प्रकार से अनुचित शब्द निकल जाते हैं और कभी-कभी उनका परिणाम घेार अनर्थकारी सिद्ध होता है । अतपच हास्य करते हुए भी पेसे वचनों का प्रयोग नहीं करना चाहिए जिससे किसी को किसी प्रकार की बाधा पहुँचती हो ।

मूलः-अपुच्छिञ्चो न भासेज्जा, भासभाणस्स अंतए। पिट्टिमंसं न खाएज्जा, मायामोसं विवज्जए ॥७॥

शब्दार्थः—वार्त्तालाप करते हुए मनुष्यों के वीच में,विना पूछे नहीं बोलना चाहिए, चुगली नहीं खानी चाहिए स्रोर माया-मृपा का त्याग करना चाहिए।

भाष्यः---भले मनुष्य को भाषण संबंधी विवेक प्राप्त करके मौन-साधन करना सर्वोत्तम है, किन्तु स्व-पर के उपकार आदि व्यवदारों की सिद्धि के लिए जव वोलना आवश्यक हो तो कम से कम बोलना चाहिए। उस कम भाषण में भी निम्न लिखित तीन बातों का सदैय ध्यान रखना चाहिए। ि ४२२ ]

(१) दो या अधिक व्यक्ति जव वोल रहे हों तो उनके वीच में, जब तक वे कोई वात पूछें नहीं तब तक नहीं बोलना चाहिए। इस प्रकार वीच में वोल उठने से उनके वार्चालाप में विघ्न पड़ता है। उन्हें वह भाषण श्ररुचिकर हो सकता है और साधु की लघुता होती है और शासन के गौरव में न्यूनता आती है।

(२) किसी व्यक्ति ने, किसी दूसरे व्यक्ति के विरुद्ध कोई वात कही हो, फिर अले ही वह सत्य हो या निथ्या, उसके परोच में, उुष्ट वुद्धि से प्रेरित होकर दूसरे से कह देना चुगली कहलाता है। उसे प्राइत भाषा में ' पिट्ठिमंस ' कहते हैं। तात्पर्य यह है कि चुगली खाना पीठ का मांस खाने के समान गार्हित इत्य है। इससे अनेक अनर्थ होते हैं, अतरव मले मनुष्यों को चुगली खाने का सर्वथा ही परित्याग करता चाहिए।

(३) तीसरी वात है मायामुवा का त्याग। कपट से युक्त मिथ्या भाषण करना मायाम्ट्रपा कहलाता है। जो साधु उत्कृष्ट आचारसम्पन्न नहीं है, वह दूसरों को श्रपनी उत्कृष्टता का भान कराने के लिए यदि कपट और मिथ्यावाद का आश्रय लेता है और श्रपने मान-सम्मान की कामना करता है तो वह उत्कृष्टाचारी होने के वदले हीनाचारी ही होता है। अतएव साधु पुरुष को माया-मूषा (कूड़-कपट) से रहित होकर निश्च्छल व्यवहार ही करना चाहिए।

# मूंलः-सक्का सहेउं आसाइ कंटया,अओमया उच्छहंया नरेणं। अणासए जो उ सहेज कंटए,वईभए करणसरे स पुजो न

छायाः—शक्या सोढुनाशया कण्टकाः, त्रयोमया उत्सहभानेन नरेण । न्नताशया यस्तु सहेत कण्टकात् , वाझायान् कर्णशरान् सःप्रुयः ॥ म ॥

भाष्यः---शास्त्रकार ने यहां दो वातों पर छुन्दर शैली से प्रकाश डाला है। प्रथम यह कि दुर्वचनों की कठोरता कितनी श्रधिक होती है, श्रौर दूसरी यह कि जो महापुरुप कठार वचन लहन कर लेते हैं, वे अत्यन्त आदरणीय होते हैं।

यहां यह आशंका की जा सकती है कि जो लोग, दूसरों के दास हैं या सेवक हैं, वे अपने स्वामी के दुर्वचन सदैव सहन करते हैं। अगर कोई स्वामी कोध शील दोता है तो वह पल-पल पर अपने स्वामी के कोध का पात्र चन कर श्रसंख्य गालियाँ सुनता है। पेसी अवस्था में उसे पूजनीय क्यों न माना जाय ?

इस आशंका का समाधान करते हुए सुत्रकार कहते हैं कि आशा से अर्थात् लोभ के वशीभूत होकर मनुष्य लोहे के तीर या कांटे सहन कर लेता है। अथवा तीर और कांटे के समान वाग्वाण भी सहन कर सकता है और उत्साह के साथ ग्यारहवां श्रध्याय

[ ४२३ ]

सदन करता भी है, परन्तु इससे उसकी सदन शाक्ते की वृद्धि नहीं मानी जा सकती वह आशावान् है—लोभ से अभिभूत है, और लोभ ने उसके अन्तःकरण को इतना निम्न श्रेणी का चना दिया है कि वह दुर्वचनों को, भीतर ही भीतर तिलमिलाते हुए भी, सदन करता है। पेसी श्रवस्था में उसका सदना उसके कषाय संबंधी उपशम का द्योतक नहीं है प्रत्युत लोभक्रषाय की श्रधिकता का ही सूचक है। अतएव लोभ से लोहे के तीर, कांटे या इनके सदश वचन सहन कर लेने वाला व्यक्ति पूजनीय नहीं है, वरन् दयनीय है—करणा का पात्र है।

जो महापुरुष कानों में कांटों के समान चुभने वाले, अथवा तीर के समान आघात करने वाले अत्यन्त कर्कश वचनों को, विना किंचित् लोभ के, निःस्वार्थ भाव से, सहन कर लेता है वह पूज्य है। नि स्वार्थ होकर कठोर दुर्वचनों को वही सहन कर सकता है, जिसके कोध आदि कपायों का उपशम हो गया है, जिसने समता भाव प्राप्त कर लिया है और जो निन्दा तथा स्तुति में विपाद एवं हर्ष का अनुभव नहीं करता। देसा महापुरुष निन्दक के प्रति किंचित् मात्र भी रोष और प्रशंसक के प्रति किंचित् भी तोप धारण नहीं करता है। निन्दक के प्रति वह विचार करता है—

मजिन्दया यदि जनः परितोष मेति,

नन्वप्रयत्नसुलभोऽयमनुग्रहो मे ।

श्रेयोऽर्थिनोऽपि पुरुषाः पर तुष्टिहेतोः,

दुःखार्जितान्यपि धनानि परित्यजन्ति ॥

श्रर्थात् मेरी निन्दा करने से यदि किसी मनुष्य को संतोप मिलता है, तो विना ही किसी प्रयत्न के यह मेरा बड़ा अनुप्रह है। अपने श्रेय-साधन करने के अभिलापी पुरुष, दूसरों के संतोप के लिप अत्यन्त कप्ट उठाकर उपार्जित किया हुआ धन भी त्याग देते हैं ! तात्पर्य यह है कि दूसरे लोग, पर के संतोप के लिप धन का त्याग करते हैं, और मैं विना कुछ त्याग किये ही अपने निन्दक को सन्तोप पहुंचा देता हूं। यह मेरे लिप दुःख की वात नहीं वरन् आतन्द की वात है !

इस प्रकार अर्पना मन समभा कर महापुरुप निन्दक के प्रति कोध का भाव उत्पन्न नहीं होने देते । इसी प्रकार गाली देने वालों के प्रति भी समभाव धारण करते हैं । किसी ने उचित ही कहा है--

> ददतु ददतु गालीं गालिमन्तो भवन्तः, वयमपि तदभावाद् गालिदानेऽसमर्थाः । जगति विदितमेतद् दीयते विद्यमानम्, न दि शशकविपाणं कोऽपि कस्मै ददाति॥

अर्थात्—आप गाली वाले हैं, तो गाली ही दीजिए। हमारे पास गालियां का अभाव हैं, अतपच उनका दान करने में असमर्थता है। यह तो सारा संसार जानता है कि जिसके पास जो है, वह वही दे सकता हैं। क्या कोई किसी को सरगोग्र का सींग दे सकता हैं ? नहीं, क्योंकि वह विद्यमान ही नहीं है।

भाषा-स्वरूप वर्णन

इस प्रकार के विचारों से निन्दा और गालियों को सहन करके महापुरुष शान्त रहते हैं। उनके हृदय-सागर में अल्प मात्र भी चोम नहीं होता।

सूत्रकार ने ' कर्ण-शर ' पद का प्रयोग करके वचनों की कठोरता एवं दुःख-प्रदता पर भी प्रकाश डाला है । प्रकारान्तर से यह सूचित कर दिया है कि दुर्वचनों के प्रयोग से मनुष्यों को अत्यन्त आघात पहुंचता है । उनका प्रयोग करने से सत्यव्रत का ही नहीं वरन अहिंसाव्रत का भी मंग होता है । अतपव ऐसे वचनों का प्रयोग कदापि नहीं करना चाहिए । फिर भी विना किसी चोभ के, ऐसे वचनों को जो सहन कर लेते हैं वे महापुरुष असाधारण हैं अतएव पूज्य हैं--अष्ठ हैं ।

# मूलः-मुहुत्तदुक्खा उ हवंति कंटया,अश्रोमया ते वि तश्रो सुउद्धरा वाया दुरुत्ताणि दुरुद्धराणि, वेराणुबंधाणि महब्भयाणि ।६।

छायाः—सुहूर्त्तदुःखास्तु भवन्ति कण्टकाः, अयोमयास्तेऽपि ततः सूद्रएः । वाचा दुरुक्तानि दुरुद्वराणि, वैरानुवन्धीनि महाभयानि ॥ ६ ॥

शब्दार्थः-लोहे के कंटक तो केवल मुहूर्त्त मात्र ही दुःख देते हैं और उसके पश्चात् सरलता से वाहर निकाले जा सकते हैं, किन्तु दुर्वचन रूपी कंटक बैर बढाने वाते हैं, महा-भयंकर हैं और उनका निकलना बड़ा कठिन है।

भाष्य-पहली गाथा में वचनों का कंटक रूप में कथन किया है, यहां दोनों की तुलना करते हुए वचनों की श्रधिक दुःख-दायकता का उत्नेख किया गया है।

'मुहूर्त्त' शब्द यहां अल्प काल का वाचक है। तात्पर्य यह है। के लोहे के कांटे शरीर में चुभ जाएं तो थोड़े समय तक ही कप्ट देते हैं और फिर सरलता से वाहर निकाले जा सकते हैं। मगर मुख से निकले हुए दुर्वचन अत्यन्त भीषण हैं। पक वार चुमने पर उनका निकलना वहुत ही कठिन है, क्योंकि वे शरीर में नहीं अपितु अन्तः-करण में चुभते हैं।

लोहमय कांटों का प्रभाव वर्त्तमान जीवन में ही हो सकती है आगामी जन्म में नहीं, किन्तु वाणी के कंटक इस जन्म में भी वैर वढ़ाते हैं और आगामी जन्मों में भी। वचन जन्य वैर की परम्परा शरीर की समाप्ति हो जाने पर भी समाप्त नहीं होती।

लोहमय कंटक स्थूल होने के कारण स्थूल शरीर के लिए ही भयकारी हैं, पर न्तु वाचनिक कंटक सूदम होने से सूदम आत्मा के लिए भी भीषण होते हैं। वचनों के दुष्प्रयोग से आत्मा के साथ जिन अशुभ कमों का वंध होता है, उनके फलस्वरूप आत्मा को नरक आदि दुःख रूर योनियों में जाना पड़ता है और वहां घोर व्ययाएँ सहनी पड़ती है।

इस प्रकार लोहमय कंटकों की छोपेत्ता वचनमय कंटकों को छाधिक भयंकर, अधिक चैरवर्धक और छाधिक काल तक स्थायी समभ कर, कभी उनका प्रदार नहीं करना चाहिए। किसी के प्रति कप्टकर वचन का प्रयोग नहीं करना चाहिए । निरवद्य रयारहवां ग्रम्याच

8२४ ]

कोमल, मधुर एवं हितकर वचनों का प्रयोग करने वाला पुरुष ही वाखी का स्वामी चनता है, विवेकी कदलाता है और चारित्र का आराधक होकर ज्ञात्म कल्याख करता है।

### अूलः-अवरणवायं च परंमुहस्स, पचक्खओ पडिणीयं च भासं। ओहारिणिं आप्पियकारिणिं च, आसं न भासेज सया स पुजो ॥ १० ॥

#### छायाः—अवर्णवार्दं च पराष्ट्रमुखल्य, प्रत्यचतः प्रत्यनीकां च भाषाम् । छत्रधारिखीमप्रियकारिणीं च, भाषां न भाषेत् सदा स पूच्यः ॥ १० ॥

शच्दार्थः--किसी मनुष्य के परोक्ष में या प्रत्यक्ष में अर्थात् उपस्थिति में या अनु-परिथति में, उसकी निन्दा रूप भाषा कदापि नहीं वोलना चाहिए। इसी प्रकार किसी का अपकार करने वाली, भविष्यकाल संबंघी निश्चय करने वाली और अप्रिय प्रतीत होने वाली भाषा भी नहीं वोलना चाहिए। जो ऐसी भाषा का प्रयोग नहीं करता वह पूजनीय है।

आष्य---भाषा-प्रयोग संवंधी अन्य झावश्यक विषयों का उत्तेख करने के लिए खूत्रकार ने यह गाथ( कही है । भाषा का प्रयोग करते समय निम्नलिखित नियमों का भी थ्यान रखना चाहिए ।

 (१) किसी पुरुष की मौजूदगी में या गैर मौजूदगी में-किसी भी अवस्था में, बिन्दा न की जाप।

(२) मुख ले पेसा पक भी शब्द न निकाला जाय जिससे कि किसी पुरुष का लोई अपकार द्योता हो या हो सकता हो।

(३) भविष्यकाल में होने योग्य किसी कार्य के संवंध निश्चयात्मक वाणी का प्रयोग न किया जाय । क्योंकि जीवन का विश्वास नहीं किया जा लकता । औदारिक शरीर चण विनश्वर है । वह कच साथ छोड़ देगा, सो नहीं जाना जा सकता । ऐसी दशा में भविष्य विषयक निश्चय प्रकट करना उचित नहीं है, इससे असत्य भाषण का दोष लगता है और अप्रतीति भी हो सकती है ।

(४) ऐसी भाषा का व्यवहार न किया जाय जो छोता को अप्रिय प्रतीत हो। अप्रिय भाषा से ओतों का परिपूर्ण आकर्षण वक्ता की और नहीं होता। अतंपव आप्रिय बचन प्रायः अग्राह्य हो जाते हैं और ओता को मानसिक कप्र भी पहुंचाते हैं।

इन आवश्यक नियमों तथा पूर्वाक्त नियमों का लदा पालन करने चाला मदा-पुरुष आदरणीय दोता है।

# मूलः-जहा सुणी पूइकगणी, निकसिजई सव्वसो । एवं दुस्सीलपडिणीए, मुहरि निकासिज्जइ ॥ ११ ॥

भाषा-स्वरूप वर्शन

छायाः-यथा शुनी पूर्तिकर्णी, निःकास्यते सर्वतः । एवं दुरशीलः प्रत्यनीकः, मुखरिन् निःकार्यते ॥ ११ ॥

शब्दार्थ:-जैसे सड़े-गले कान वाली छतिया सब जगहों से निकाली जाती है, इसी प्रकार दुष्ट शील वाला, गुरु एवं धर्म के विरुद्ध व्यवहार करने वाला और वृथा बड़बड़ाने वाला व्याक्ते भी अपने गच्छ से बाहर निकाल दिया जाता है।

भाष्य:—गाथा का भाव स्पष्ट है। जिस कुतिया के कान सड़ जाते हैं, जिसके कानों में कामि-कुल उत्पन्न हो जाता है और रुधिर आदि प्रवाहित होता है, वह जिसके गृहमें प्रवेश करती है वही उसे तत्काल, छुणापूर्वक, वाहर भगा देता है। चण भर भी कोई अपने घरमें उसे स्थान नहीं देता। इसी प्रकार जो साधु दुःशील होता है, अपने गुरु और धर्म के विरुद्ध आचरण करता है तथा विवेक से शून्य हाकर अटसंट वोलता रहता है, वह जिस किसी गच्छ या कुल में जाता है, वहीं से वाहर कर दिया जाता है। ऐसे व्यक्ति को कोई भी आचार्य अपने कुल में स्थान नहीं देता।

इसी प्रकार अन्य पुरुष भी इन दुर्गुणों के कारण सर्वत्र तिरस्कार का पात्र वनता है और उसे कोई अपने समूह में स्थान नहीं देना चाहता। अतपव इन दोषों का त्याग करना परमावश्यक है।

मूर्लः-कणकुंडगं चइत्ताणं, विद्वं मुंजइ सूयरे । एवं सीलं चइत्ताणं, दुस्सीले रमइ मिए ॥ १२ ॥

> छायाः---करणकुण्डकं लक्तवा, विष्टां भूडकते ग्रूकरः । एवं शीलं त्यकत्वा, दुस्भीलं रमते सृगः ॥ १२ ॥

शब्दार्थः-जैसे शूकर घान्य से भरे हुए कूंडे (पात्र) को छोड़ेकर त्रिष्टा भक्षण करता है, इसी अकार मृग के समान मूर्ख मनुष्य शील का परित्याग करके दुःशील होकर छानन्द का अनुभव करता है।

भाष्य- सूत्रकार ने यहां शील का महत्व प्रकट करते हुए कुशील की निन्दा की है।

जैसे ग्रुकर के सामने धान्य से परिपूर्ण पात्र रक्खा जाय तो भी वह उसे रुचि-कर नहीं होता। ग्रुकर उसे त्याग कर विष्टा को ही भच्च करता है। इसी प्रकार ग्रील को त्याग कर मूर्ख पुरुप कुशील का ही सेवन करता है और उसी में आनन्द भानता है। सूत्रकार ने यहां कुशील को विष्टा की उपमा दी है आतपव कुशलिसेवी ग्रुकर के समान सिद्ध हो जाता है।

विधा और कुशील में निम्न लिखित सादरय है-

च्यारहवाँ आध्यायं

[ 829 ]

(१) विष्टा धान्य का विकार है अर्थात् घान्य की विकृति रूप पर्याय है, इसी प्रकार कुशील शील का विकार है।

(२) सत्पुरुप विष्टा से घृणा करते हैं, इसी प्रकार सत्पुरुप कुशील से घृणा करते हैं।

(३) विष्टा का सेवन करने वाला शूकर पशुश्रों में नीच गिना जाता है, इसी धकार कुखील का सेवन करने वाला पुरुष, मानव-समाज में निम्न कोटि का गिना जाता है।

(४) विष्ठ के संसर्ग से शारीरिक अपवित्रता दोती है और कुशील के संसर्ग से आन्तरिक अपवित्रता उत्पन्न होती है !

(४) विवेकी पुरुष जीवन का उत्सर्ग कर सकता है पर जीवन की रत्ता के लिए विष्टा का सेवन नहीं करता, इसी प्रकार सत्पुरुष जीवन का त्याग करके भी कुशील का सेवन नहीं करते 1/

(६) विष्टा का भच्चण अनेक प्रकार के शारीरिक अनथें। का मूल है, इसी प्रकार कुशलि-सेवन विविध प्रकार के आत्मिक अनथों का कारण है।

इस प्रकार छुशील को विष्टा के समान घुणाजनक, देय और अनर्धकर समझ-कर विवेकवान व्यक्तियों को उसका सर्वथा परित्याग करना चाँहिए।

शील जीवन रूपी पुष्प का सौरभ है। सौरभ-विद्यीन सुमन जिस प्रकार आद्-रणीय नहीं होता, उसी प्रकार शील-शूल्य जीवन भी सन्मान का भाजन नहीं होता। कहा भी है—

> सीलं उत्तमवित्तं, सीलं जीवाण मंगलं परमं। सीलं दुग्गइदरणं सीलं सुक्खाण कुलभवणं॥

ग्रर्थात् शील उत्तम धन है, शील जीवों के लिए परम मंगल रूप है, शील दुर्गति का विनाश करने वाला है और शील ही खुर्खों का सदन है। तथा---

> सीलं धम्मनिहाणं सीलं पावाण खंडनं भणियं। सीलं जंतूण जप, श्रकित्तिमं मंडणं पवरं॥

घर्थात्--शील घर्म का खजाना है, शील से पापों का खंडन होता है, शील इस संसार में जीवों का स्वाभाविक श्राभूपण है।

इस प्रकार शील सत्पुरुपों द्वारा प्रशंसित है। शील इसलोक में और परलेक में परम फल्याण का कारण है। छतपव शील की शीतल-छाया का आश्रय लेकर समस्त संतापों का अन्त करना चाहिए। सदाचार रूप शील ही सब दुःखों का उन्मूलन करने चाला है। कुप्रवृत्तियों को अर्थात् कुशील को दुःखों और अनयों का प्रधान कारण समअकर उनसे दूर रहना चाहिए।

स्वकार ने कुशील का सेवन करने वाले पुरुष को ' मृग ' शब्द से उझिसित

किया है। उसका तात्पर्य यही है कि कुशीलसेवी पुरुष पशु के समान हेयोपादेय से विकल है।

# मूलः-ञ्चाहच्च चंडालियं कट्टु, न निगहविज कयाइ वि । कडं कडोत्ति भासेजा, ञ्चकडं णो कडोत्ति य ॥ १३ ॥

शब्दार्थ:--कदाचित् क्रोंध से असत्य भाषए हो गया हो तो उससे कभी मुकरना नहीं चाहिए। किये हुए को किया हुआ कहना चाहिए और न किये को ' नहीं किया ' कहना चाहिए।

भाष्यः—क्रोध के आवेश में मनुष्य उन्मत्त हो जाता है । उस समय उसे उचित अनुचित का विचार नहीं रह जाता । उस अवस्था में यदि असत्य वचन निकल जाएँ तो आचार्य के सामने या गुरु के समन्न अपना दोष छिपाना उचित नहीं है।

अगर छिपाना उचित नहीं है, तो क्या करना चाहिए ? इस प्रश्न का उत्तर देते हुए कहा गया है कि, असत्य भाषण या अन्य किसी दोप का सेवन किया हो ते। ' मैंने यह दोष किया है ' इस प्रकार स्पष्ट रूप से ख्वीकार कर लेना चाहिए । अगर कोई दोष न किया हो तो उसके विषय में ' नहीं किया है ' ऐसा कह देना चाहिए।

असत्यभाषण और कोध आदि पाप विष के समान हैं । विप को प्रदण न करना ही सर्वश्रेष्ठ है, अगर कोध आदि के आवेश में अथवा आसावधानी में विप का सेवन हो जाय तो चिकित्सक के समक्त स्पष्ट रूप से उसका लेकिएकर लेना चाहिए। अगर ऐसा न किया गया तो जीवन की रक्ता नहीं हो सकती । इसी प्रकार पाप का सेवन न करना ही सर्वोत्तम है। यदि असावधानी आदि किसी कारण से सेवन हो गया हो तो चिकित्सक के समान आचार्य महाराज या गुरुदेव के समक् उसे स्पष्ट रूप से स्वीकार करलेना चाहिए। ऐसा करने से ही संयम रूप जीवन की रक्ता हो सकती है।

जिसके हदय में शल्य विद्यमान रहता है वह कभी निराकुल नहीं रह सकता। यह कथन केवल द्रव्य शल्य के लिए ही सत्य नहीं है किन्तु भाव-शल्य के लिए भी उत्तना ही सत्य है।

अनेक व्याक्ते ऐसे होते हैं जो भूल तो करते हैं, परन्तु आत्मवल का अभाव होने से उसे स्वीकार नहीं करते। वे जनता के सामने अपने आप को अआन्त सिद करना चाहते हैं, पर वास्तव में देखा जाय तो वे अपनी भूल न स्वीकार करने के कारण अत्यन्त भुलकड़ हैं और उनकी भूलों की परम्परा का शीघ्र ही अन्त नहीं आ सकता। उन्हें कभी-कभी एक भूल या अपराध छिपाने के लिए अनेक भूलें या अनेक अपराध करने पड़ते हैं और अधिकाधिक संशत्य होते जाने के कारण उनकी व्या-कुलता में चुद्धि होती रहती है।

इल प्रकार विचार करके किये हुए अपराध को किया छुन्ना ही कहना चाहिए। उसे छिपाने का किंचित् भी प्रयत्न नहीं करना चाहिए और न उसे न्यून रूप में कहना चाहिए ।

यहां यह प्रश्न किया जा लकता है कि खुन्नकारने किये हुए को किया हुआ कहने का उपदेश दिया सो तो ठीक है, क्योंकि छनेक जन किये दोप को नहीं किया कह देते हैं, पर नहीं किये को नहीं किया कहने के उपदेश की क्या आवश्यकता है ? कोई भी व्यक्ति नहीं किये हुए दोष को किया हुआ नहीं कहता है।

इस प्रश्न का समाधान यह है कि कभी कोई व्यक्ति अपने दोष-स्वकािर रूप गुए का अतिशय प्रकट करने के लिए न किये हुए सामान्य अपराध को भी किया हुआ कह सकता है, अथवा कोई पुरुष अपनी अप्रामाणिकता के प्रकट होने के भय से नहीं किये को किया कह देता है। अथवा तथाविध अवसर आने पर चित्त गुद्धि आदि रूप संयम की आराधना न की हो तो भी उसका करना कहसकता है। इन सब वातों का निषेध करने के लिप सूत्रकार ने नहीं किये को नहीं किया कहने का विधान किया है।

गाधा में 'श्राहच' शब्द साभिपाय है। उसके प्रयोग से यह सूचित किया गया है कि यदि कोई पुरुप वारस्वार असत्यभाषण करता जाता है श्रौर वारस्वार अपने गुरु के समज्ञ उसे प्रकट करता है तो भी उसके प्रकट करने का कोई मूल्य नहीं है। श्रसत्य भाषण न करने की पूर्ण सावधानी रजनी चाहिए। किर भी किसी प्रकार की निर्वलता श्रादि विशेष कारण से श्रगर श्रसत्य भाषण हो जाय तो उसकी शुद्धि के लिए गुरु से निवेदन करना चाहिए। गुरु मद्दाराज उसकी शुद्धि के श्रर्थ जिस प्राय-श्चित का विधान करें उसे सहर्ष स्वीकार कर पाप के उस संस्कार का समूल उन्मूलन कर देना चाहिए श्रीर माविष्य में ऐसा न होने देने के लिए सावधान रहना चाहिए।

### मूलः-पडिणीयं च बुद्धाणं, वाया छदुव कम्मुणा । आवी वा जइ वा रहस्से, एोव कुजा कयाइ वि ॥१४॥

छायाः--प्रत्यनीकं च बुद्धानां, वाचाऽधवा कर्मगा। श्राविद्यां यदिवा रहसि, नैय कुर्यात् कदापि च ॥ १४ ॥

शब्दार्थः-वचन से अथवा कर्म से, प्रकट रूप से अथवा गुप्त रूप से, कभी भी ज्ञानीजनों से विरुद्ध व्यवहार नहीं करना चाहिए।

भाष्यः - विशिष्ट श्रुत एवं संयम से विभूषित, झात्मझानी महावुरुष दुद्ध अथवा हानी कहलाते हैं। उनके विरुद्ध व्यवहार करने का यहाँ निवेध किया गया है।

मानी थी वचन के द्वारा जिन्दा करना, अर्थात् मानी को अग्रानी कहना,

मिथ्याद्दष्टि कहना, आचारहीन कहना अथवा अन्य प्रकार से उसकी प्रतिष्ठा को कलंकित करना वाचनिक विरुद्ध ब्यवहार करना कहलाता है । इसी प्रकार काय से कोई विरुद्ध चेष्टा करना कर्म से प्रत्यनीक व्यवहार करना कहलाता है। पेसा व्यवहार न तो प्रकट में करना चाहिए और न गुप्त रूप में ही।

ज्ञानी पुरुष एक प्रकार से ज्ञान गुए का प्रतिनिधि है। उसका सन्मान करने से ज्ञान का सन्मान होता है और उसका तिरस्कार करने से ज्ञान का तिरस्कार होता है। ज्ञान एवं ज्ञानी की आसातना से ज्ञानावरएं। कर्म का वंध होना शास्त्र में प्रतिपादन किया गया है।

यहाँ ज्ञानियों से शत्रुता न करने का निषेध किया गया है । इससे यह नहीं समझना चाहिए कि अन्य सामान्य पुरुषों के प्रति शत्रुता का भाव रखना निपिद नहीं है । अज्ञानी, अनाचारी, आदि किसी भी प्रार्था के प्रति शत्रुता का भाव धारण करना उचित नहीं है । शत्रुता का भाव एक प्रकार का द्वेष है और द्वेष की हेयता का सर्वत्र विधान किया गया है । फिर भी यहां ज्ञानी पुरुष की महत्ता और विशिष्टता प्रतिपादन करने के लिए ही ज्ञानी के प्रति शत्रुता न करने का कथन किया है ।

झान ही संसार में सर्व श्रेष्ठ प्रकाश है। उसके विना जगत श्रन्धा है। सुवर्ण, रजत, मणि, श्रादि के श्रमाव में संसार की तनिक भी दानि नहीं है। इनका श्रमाव दो जाय तो संसार के श्रनेक संघर्षों की समाप्ति हो सकती है। श्रनेक पुरुष निरा-कुलता का श्रानन्द प्राप्त कर सकते हैं। निर्धन लूटमार एवं चोरी श्रादि से बहुत श्रंशों में वच सकते हैं श्रोर धनवान लोग धन के मद से वच सकते हैं। इस प्रकार श्रन्थ के मूल श्रर्थ के श्रमाव से किसी का कुछ नहीं विगड़ने का, प्रत्युत सभी को लाभ है। द्वां, ज्ञान ऐसी वस्तु नहीं है। वह श्रात्मा का गुए है, स्वरूप है। उसके विना संसार में श्रंधकार ही श्रंधकार है। ज्ञान ही कत्याए का एक मात्र कारए है। ज्ञान के विना मुक्ति प्राप्त नहीं हो सकती। श्रतपव ज्ञानी पुरुष पूजनीय है, श्रादरणीय है। वह संसार का श्राभूषण है। श्रंघों की श्रांख है। उसके प्रति टुप्ट भाव रखना, उसे शत्रु समक्षना, उसके विरुद्ध व्यवहार करना, ज्ञान को शत्रु समक्षने के समान है। श्रतपव ऐसा कदापि नहीं करना चाहिए।

# मूलः…जणवयसम्मयठवणा, नामे रुवे पडुच्च सच्चे य । ववहारभाव जोगे, दसमे झोवम्मसच्चे य ॥ १५ ॥

द्वायाः--जनपदसम्मतस्थापना नाम रूपं प्रतीख सत्यं च। ज्यवहारभावयोगानि दशमापम्य सत्यं च॥ १४॥

शव्दार्थः-सत्य भापा दस प्रकार की है-(१) जनपदसत्य (२) सम्मतसत्य (३) स्था∙ पतासत्य (४) नामसत्य (४) रूपंसत्य (६) प्रतीत्यसत्य (७) व्यवद्दारसत्य (⊏) भावसत्य (६) चोगसत्य श्रौर (१०) श्रौपम्यसत्य । र्यारहवां श्रध्याय

भाष्य--सत्य भाषा का स्वरूप और उसके उल्लिखित भेदों का निरूपण, प्रकरण चश पहली गाथा में लिखा जा चुका है। जिज्ञानु वहां देखें। यहां उनकी पुनरूक्ति नहीं की जाती।

मूलः-कोहे माणे माया, लोभे पेज तहेव दोसे य । हासे भये अक्खाइय, उवघाए निस्सिया दसमा 1१६1

> छाषाः--क्रोधं माने मायां, लोभं रागे तथैव द्वेपं च । हास्य भय माख़्यातिकं उपघातं निश्रितो दशमा ॥ १६ ॥

भाष्यः-इन मेदां का निरूपण भी पहले हो चुका है। अतः पुनरुक्ति नहीं की जाती।

मूलः - इएएमन्नं तु अन्नाएं इहमेगेसिमाहियं । देवउत्ते अयं लोए, बंभउत्ते ति आवरे ॥ १७ ॥ ईसरेए कडे लोए, पहाणाइ तहावरे । जीवाजीवसमाउत्ते, सुहदुक्ख समान्निए ॥ १० ॥ सयंभुएा कडे लोए, इति वुत्तं महोसिएा । मारेए संथुया माया, तेए लोए असासए ॥ १० ॥ माहएा समएा एगे, आह अंड कडे जगे । असो तत्तमकासी य, अयाएंता मुसं वदे ॥ २० ॥ इंग्राः-इइमन्यत्त ब्रज्ञानं, इहैकेपामाख्यातम् । देवोप्तोऽयं लोकः, मह्योप्त इत्यपरे ॥ १० ॥ ईमारेण कृतो लोकः, महानादिना तथाऽगरे । जीवाजीव समाधुन्नः, सुग्न दुःस समन्वितः ॥ १० ॥

स्वयम्भुवा कृतो लोकः इत्युवतं मद्रपिणा । मारेण संस्तुता माया, तेन लोकोऽशाश्वतः ॥ १६ ॥ माहना ध्रमणा एके, छाहुरण्डकृतं जगत्। धतौ तत्त्वमकार्धात्, ग्रजानन्तः मृत्रां वदन्ति ॥ २० ॥ श्रव्दी तत्त्वमकार्थात् , ज्ञानन्तः मृत्रां वदन्ति ॥ २० ॥ श्रव्दार्थः---सृष्टिके संवंध में छान्य लोगों का कहा हुन्छा ग्रज्जान इस प्रकार है । 1 832 T

भाषा-स्वरूप वर्शन

कोई कहते हैं ' यह लोक देव द्वारा उत्पन्न हुआ है, और कोई कहते हैं यह ब्रह्म के द्वारा उत्पन्न हुआ है।

कोई यह मानते हैं कि जीव और अजीव से व्याप्त एवं सुख-हुःख से युक्त यह लोक ईश्वर के द्वारा किया हुआ है और दूसरे कहते हैं कि प्रधान (प्रकृति) आदि के द्वारा उत्पन्न हुआ है।

स्वयंभू ने लोक का निर्माण किया है, ऐसा सहर्षि ( मनु ) ने कहा है। मार ने माया का विस्तार किया, अतएव लोक अशाश्व त है, अनित्य है।

कोई-कोई ब्राह्मण और श्रमण कहते हैं कि जगत् अंडे से उत्पन्न हुआ है । ब्रह्मा ने तत्त्वों की रचना की है । इस प्रकार यथार्थ वस्तु-स्वरूप को न जानने वाले मिथ्या भाषण करते हैं ।

भाष्यः-सूत्रकार ते मिथ्या आणा का स्वरूप चतलाते हुए उदाहरण के रूप में सुष्टि की उत्पत्ति के संबंध में की गई अनेक मिथ्या कल्पनाओं का निर्देश किया है।

स्रूल में जो ' देवउत्त ' शब्द है, उसकी व्याख्या अनेक प्रकार से की गई है। यथा-देवेन उसः देवोसः, देवैर्वा गुप्तो राचितः देवगुप्तः, देवपुत्रो वा। अर्थात् यद लोक एक देव के द्वारा रचा गया है, अथवा अनेक देवों द्वारा रचा गया है, अथवा देवों द्वारा रच्चित है अथवा देव का पुत्र है।

इसी प्रकार ' ब्रह्माण्त ' शब्द की व्याख्या समझनी चाहिए । ब्रह्म को जगत् का कर्चा मानने वाले लोगों के मत के अनुसार, जगत् की आदि में अकेला ब्रह्मा ही था, उसने प्रजापातियों का निर्माण किया और प्रजापतियों ने क्रम से समस्त संसार की रचना की ।

कोई लोग ईश्वर को श्रौर कोई प्रधान (प्रछति) को जगत् का झारण वत-लाते हैं। महर्षि (मनु) कहते हैं कि जगत् की आदि में अकेला स्वयंभू था। वह अकेला ही रमण करता था। उसे किसी दूसरे की अभिलापा हुई। उसने ज्यों ही देला विचार किया कि दूसरी वस्तु—शक्ति—उत्पन्न हो गई। उसके पश्चात् जगत वन गया।

इस प्रकार जगत् वन गया, पर स्वयंभू ने सोचा कि इस तरह तो पृथ्वी पर बहुत भार हो जायगा, इसका कुछ उपाय करना चाहिए। ऐसा सोचकर उसने मार अर्थात् यमराज वना दिया। उस यमराज ने माया का निर्माण कर दिया और माया से प्रजा मरने लगी। जीव का वास्तव में विनाश नहीं दोता, किन्तु मरने का व्यवहार माया से होता है। इस प्रकार मायामय मृत्यु के कारण यह लोक अनित्य प्रतीत होता है।

पुराखों को प्रमाण मानने वाले ब्राह्मण श्रौर संन्यासां कढते हैं कि यह चराचर रूप समस्त विश्व श्रंडे से उत्पन्न हुआ हैं। उनकी मान्यता यह है कि संसार में जब

Γ

कोई भी वस्तु नहीं थी- संसार सव पदार्थों से ग्रन्थ था तव ब्रह्मा ने पानी में एक ग्रंडा उत्पन्न किया। अंडा घीरे-घीरे वढ़ता हुन्ता वीच में से फट गया। उसके दो आग हो गये। एक भाग से ऊर्ध्वलोक वन गया और टूसरे भाग से अधोलोक की उत्पत्ति हो गई। इसके पश्चात् दोनों भागों में प्रज्ञा की उत्पत्ति हुई। इसी प्रकार पृथ्वी, जल, तेज, वायु, आकाश, समुद्र, नदी और पर्वत आदि उत्पन्न हुए।

कहा भी है-

आसीदिदं तमोभूतमप्रझातमत्तज्ञणम् । अप्रतर्क्यमविद्वेयं, प्रसुप्तामिव सर्वतः ॥

श्रर्थात्- सृष्टि से पहले यह जगत अन्धकार रूप, छज्ञात, और लत्तणुदीन था। वह विचार से वाहर और श्रेज्ञेय था, चारों और से सोया हुग्रा-सा-शान्त था। इस प्रकार के जगत् में ब्रह्मा ने अंडे श्रादि के क्रम से सृष्टि की रचना की।

इस प्रकार सृष्टि की उत्पत्ति के विषय में नाना लोग नाना प्रकार की कल्पनाएँ करते हैं और वे वास्तविकता से शूल्य होने के कारण मिथ्या रूप हैं। उनकी मिथ्या-रूपता पर यहां संत्तेप में प्रकाश डाला जाता है।

जो लोग देव या देवों द्वारा सृष्टि की उत्पत्ति होना धतलाते हैं उनसे पूछना चाहिए कि देव पहले स्वयं उत्पन्न होकर जगत् का निर्माण करता है या विना उत्पन्न हुए ही जगत् को उत्पन्न करता है ? स्वयं उत्पन्न होने से पहले तो वह जगत् उत्पन्न नहीं कर सकता, क्योंकि उस समय वह स्वयं घ्रातत् है—ग्रविद्यमान रूप है।

यदि यद कहा जाय कि पहले देव उत्पन्न हो चुका, तव उसने सृष्टि रचा, तो णह प्रश्न उपास्थित होता है कि देव किसी प्रकार उत्पन्न हुआ —वह अपने आपसे उत्पन्न हो गया या किस अन्य कारण से उत्पन्न हुआ ? देव यदि विना किसी कारण के स्वयं उत्पन्न हो सकता है तो लोक भी अपने झाप फ्यों नहीं उत्पन्न हो सकता ? देव को उत्पन्न करने वाले किसी कर्त्ता की आवश्यकता नहीं है तो लोक को उत्पन्न करने वाले कर्त्ता की भी क्या आवश्यकता है ? देव यदि किसी अन्य कारण से उत्पन्न होता है तो वह देव को उत्पन्न करने वाला कारण कहां से झाया ? जगत् तो धा नहीं, फिर वह कारण क्या था ? इसके अतिरिक्त वह कारण भी अपने आपसे उत्पन्न हुआ या किसी अन्य कारण से ? अपने आप उत्पन्न होने की बात तो निर्मूल हे, यह चताया जा चुका है । अतपन्न उसे भी किसी अन्य कारण से उत्पन्न हुआ है, यह निर्श्य हुआ ।

लेकिन वात यहाँ समाप्त नहीं होती। उस कारण के कारण के विषय में भी बही प्रश्न उपस्थित होता है। अर्थात् वह दूसरा कारण भी खयं उत्पन्न हुआ था किसी अन्य कारण से उत्पन्न हुआ ? इस प्रकार कारणों की कल्पना करते-करते कहीं अन्त ही नहीं आएगा और देव की उत्पत्ति का ही समय नहीं झा सकेगा। धेसी दशा में जगत् का निर्माण होना ही श्रसंभव ठहरता है।

रांका-देव कभी उत्पन्न ही नहीं होता। वह अनादि काल से है। अतएव उसकी उत्पात्ति संबंधी चर्चा करना ही निरर्थक है।

समाधान-यदि देव अनादि है तो लोक को भी अनादि क्यों न मान लिया जाय ? देव को अनादि कालीन मानने में कोई बाधा नहीं आती तो लोक को अनादि मानने मैं क्या वाधा आ सकती है।

देव अगर अनादि है तो यह वताइए कि वह नित्य है या अनित्य है ? अगर देव नित्य है तो वह जो कार्य करता है सो एक के पश्चात् दूसरा, दूसरे के पश्चात् तीसरा, इस प्रकार क्रम से करता है, या समस्त कार्यों को एक ही साथ कर डालता है।

यदि यह माना जाय कि देव कम से एक-एक किया करता है तो यह आशंका होती है कि वह एक किया करते समय, दूसरी किया करने में समर्थ है या असमर्थ है ? अगर समर्थ है तो फिर धीरे-धीरे एक के वाद दूसरी, दूसरी के वाद तीसरी किया क्यों करता है ? सव कियाएँ एक ही साथ क्यों नहीं कर डालता ? अगर एक किया के समय दूसरी किया करने में देव को असमर्थ माना जाय और एक किया पूरी हो जाने पर दूसरी किया करने में देव को असमर्थ माना जाय और एक किया पूरी हो जाने पर दूसरी किया करने में समर्थ मान लिया जाय तो उसकी निखता समाप्त हो जाती है । एक समय वह असमर्थ होता है और टूसरे समय समर्थ हो जाता है तो वह नित्य कैसे रहा ? नित्य तो आपके मत से वही कहलाता है जो सदा काल एकान्त एक रूप वना रहे । आपका यह देव सदा एक सा नहीं रहता-कभी समर्थ और कभी असमर्थ हो जाता है, ऐसी स्थिति में उसे नित्य किस प्रकार माना जा सकता है ?

देव समस्त कियाएँ एक साथ कर डालता है, ऐसा माना जाय तो जितनी भी कियाएँ उसे करनी हैं, वे सब एक ही चए में समाप्त हो जाएंगी, फिर दूसरे चए में वह क्या करेगा ? अर्थ-किया करना ही वस्तु का स्वभाव है। अगर दूसरे चए में वह कुछ भी नहीं करता तो उसे अवस्तु-वन्ध्या-पुत्र की मांति कुछ भी नहीं-अस्ति-त्कहीन, स्वांकार करना होगा।

यदि यह माना जाय कि देव तो एक साथ समस्त कियाएँ करने में समर्थ है, किन्तु विभिन्न कार्यों के सहकारी कारण जय विद्यमान होते हैं तव वह कार्य करता है श्रोर जब सहकारी कारण नहीं होते ते। कार्य नहीं करता। जैसे वीज में श्रेक्ठर के। उत्पन्न करने की शक्ति तो सदा रहती है, परन्तु पृथ्वी, पानी, आदि सहायक कारण मिलने पर वह श्रेक्रूर को उत्पन्न करता है, उनके विना नहीं कर सकता।

यहां यह जानना जरूरी है कि सहायक कारण वीज में कोई विशेपता उत्पन्न करते हैं या नहीं करते ? अगर कोई विशेपता उत्पन्न नहीं करते तब तो उनका होना चुधा है—निरर्थक है। ऐसे निरर्थक सद्दायकों की प्रतीचा करने से वीज कभी अंकुर को उत्पन्न ही नहीं कर सकेगा। अगर सदायक कारण वीज में कोई विशेपता उत्पन्न

#### ग्यारहवां अघ्याय

[ 83x ]

करते हैं तो बीज की एकान्त नित्यता खंडित हो जाती है। इसी प्रकार सहायक कारण देव में किसी प्रकार की विशेषता उत्पन्न करते हैं तो देव नित्य नहीं रह सकता, क्यों-कि किसी प्रकार की विशेषता उत्पन्न होना ही पदार्थ की अनित्यता कहलाती है। ऐसी दशा में या तो देव को नित्य नहीं मानना चाहिए या सहकारी कारणों द्वारा उसमें विशेषता उत्पन्न होना नहीं स्वीकार करना चाहिए।

शंका-देव को नित्य मानने से यदि इतने दोप आते हैं तो उसे आनित्य मान लेते हैं। अनित्य मानने में क्या हानि है ?

समाधान—तुह्यारा देव श्रगर श्रानित्य है तो वह स्वयं ही उत्पात्ति के श्रनन्तर नष्ट हो जायगा। जव वह श्रपनी ही रत्ता नहीं कर सकता तो संसार के समस्त कार्यों की चिन्ता किस प्रकार कर सकेगा ?

इसके अतिरिक्त, यानित्य होने से उसका भी कोई कक्ती मानना पढ़ेगा जो उस का कर्क्ता होगा चह असली देव कहलायगा, आपके देव का देवत्व ही छिन जायगा। इस प्रकार न तो देव को नित्य माना जा सकता है, न अनित्य माना जा सकता है।

श्रच्छा यह बताइए कि श्रापका देव मूर्त्त है या श्रमूर्त्त है ? श्रगर वह श्रमूर्त्त अर्थात् श्रशरीर है तो श्राकाश की तरह वह लोक का कर्त्ता नहीं हो सकता। तात्पर्य यह है कि देव, लोक का कर्त्ता नहीं है, क्योंकि वह श्रशरीर है, जो श्रशरीर होता है वह कर्त्ता नहीं होता, जैसे श्राकाश अथवा मुक्तात्मा। श्रापका माना हुन्ना देव भी श्रशरीर है श्रतपव वह लोक का कर्त्ता नहीं हो सकता।

देव को अगर मूर्त्त अर्थात् सशरीर माना जाय तो यह वताना पड़ेगा कि उस का शरीर दृश्य है या अदृश्य ? अर्थात् जैसे हम लोगों का शरीर दिखता है वैसे ही उसका शरीर दिखता है या पिशाच आदि के शरीर की मांति उसका शरीर अदृश्य है ? यदि दृश्य शरीर वाला है तो प्रत्यत्त से वाधा आती है, क्योंकि हम लोगों को उसका शरीर कभी दृष्टिगोचर नहीं होता । इसके आतिरिक्त हमारे शरीर की मांति ही उसका शरीर कभी दृष्टिगोचर नहीं होता । इसके आतिरिक्त हमारे शरीर की मांति ही उसका शरीर है तो वह हमारी ही तरह कार्य भी करेगा । पेसी अवस्या में इस विशाल विश्व का निर्माण किस प्रकार कर सकेगा ? एक पर्वत या समुद्र आदि वनाने में ही उसे पर्याप्त समय लग जायगा । तो सृष्टि में होने वाले अनन्त कार्यों को वह कव और किस प्रकार करेगा ?

यदि पिशाच के शरीर के समान अटश्य अशरीर वाला है तो यह वतारप कि उसका शरीर अटश्य क्यों है ? क्या हम लोगों में उसे देखने की शक्ति नहीं है या उसके शरीर का माहात्म्य ही पेसा है कि वह दृष्टिगोचर नहीं होता ? अगर यह कहा जाय कि उसका माहात्म्य ही उसके शरीर की अटश्यता का कारण है तो उसके लिप कोई प्रमाण उपस्थित करना चाहिए । जब तक आप उसका माहात्म्य सिद्ध न करदें तब तक उसका शरीर अटय नहीं माना जा सकता और जब तक उसका शरीर अटश्य सिद्ध न हो जाय तब तक माहात्म्य सिद्ध नहीं हो सकता । दोनों कार्तो की सिद्धि पक-दूसरे पर निर्भर है, अतः दोनों में से पक भी सिद्ध नहीं होती । धैसी दशा में जगत् का निर्माण होना ही असंभव ठहरता है।

शंका—देव कभी उत्पन्न ही नहीं होता। वह अनादि काल से है। अतएव उसकी उत्पात्ति संवर्धी चर्चा करना ही निरर्थक है।

समाधान-यदि देव अनादि है तो लोक को भी अनादि क्यों न मान लिया जाय ? देव को अनादि कालीन मानने में कोई बाधा नहीं आती तो लोक को अनादि मानने मैं क्या वाधा आ सकती है।

देव अगर अनादि है तो यह वताइए कि वह निस है या अनिस है ? अगर देव निस है तो वह जो कार्य करता है सो एक के पश्चात् दुसरा, दूसरे के पश्चात् तीसरा, इस प्रकार कम से करता है, या समस्त कार्यों को एक ही साथ कर डालता है।

यदि यह माना जाय कि देव कम से एक-एक किया करता है तो यह आशंका होती है कि वह एक किया करते समय, दूसरी किया करने में समर्थ है या असमर्थ है ? अगर समर्थ है तो फिर घीरे-घीरे एक के वाद दूसरी, दूसरी के वाद तीसरी किया क्यों करता है ? सब कियाएँ एक ही साथ क्यों नहीं कर डालता ? अगर एक किया के समय दूसरी किया करने में देव को असमर्थ माना जाय और एक किया पूरी हो जाने पर दूसरी किया करने में देव को असमर्थ माना जाय और एक किया पूरी हो जाने पर दूसरी किया करने में समर्थ मान लिया जाय तो उसकी निखता समाप्त हो जाती है। एक समय वह असमर्थ होता है और दूसरे समय समर्थ हो जाता है तो वह नित्य कैसे रहा ? नित्य तो आपके मत से वहीं कहलाता है जो सदा काल एकान्त एक रूप बना रहे। आपका यह देव सदा एक सा नहीं रहता-कभी समर्थ और कभी असमर्थ हो जाता है, ऐसी स्थिति में उसे नित्य किस प्रकार माना जा सकता है ?

देव समस्त कियाएँ एक साथ कर डालता है, ऐसा माना जाय तो जितनी भी कियाएँ उसे करनी हैं, वे सब एक ही चए में समाप्त हो जाएंगी, फिर दूसरे चए में वह क्या करेगा ? अर्थ-किया करना ही वस्तु का स्वभाव है। अगर दूसरे चए में वह कुछ भी नहीं करता तो उसे अवस्तु-वन्ध्या-पुत्र की भांति कुछ भी नहीं-छास्ति-त्वहीन, स्वांकार करना होगा।

यदि यह माना जाय कि देव तो एक साथ समस्त कियाएँ करने में समर्थ है, किन्तु विभिन्न कार्यों के सहकारी कारण जव विद्यमान होते हैं तव वह कार्य करता है श्रोर जब सहकारी कारण नहीं होते ते। कार्य नहीं करता। जैसे वीज में श्रेकुर को उत्पन्न करने की शक्ति तो सदा रहती है, परन्तु पृथ्वी, पानी, श्रादि सहायक कारण मित्तने पर वह श्रेकूर को उत्पन्न करता है, उनके विना नहीं कर सकता।

यहां यह जानना जरूरी है कि सदायक कारए वीज में कोई विशेषता उत्पन्न करते हैं या नहीं करते ? श्रगर कोई विशेषता उत्पन्न नहीं करते तब तो उनका दोना वृधा है-निरर्थक है। ऐसे निरर्थक सदायकों की प्रतीचा करने से वीज कभी श्रेकूर को उत्पन्न ही नहीं कर सकेगा। श्रगर सदायक कारए वीज में कोई विशेषता उत्पन्न

#### ग्यारहवां अष्याय

करते हैं तो बीज की एकान्त नित्यता खंडित हो जाती है। इसी प्रकार सद्दायक कारण देव में किसी प्रकार की विशेषता उत्पन्न करते हैं तो देव नित्य नहीं रह सकता, क्यों-कि किसी प्रकार की विशेषता उत्पन्न होना ही पदार्थ की अनित्यता कद्दलाती है। ऐसी दशा में या तो देव को नित्य नहीं मानना चाहिए या सहकारी कारणों द्वारा उसमें विशेषता उत्पन्न होना नहीं स्वीकार करना चाहिए।

शंका-देव को नित्य मानने से यदि इतने दोष श्राते हैं तो उसे श्रानित्य मान स्रोते हैं। श्रनित्य मानने में क्या हानि है ?

इसके श्रतिरिक्त, श्रानित्य दोने से उसका भी कोई कत्ती मानना पड़ेगा जो उस का कत्ती दोगा चह श्रसली देव कहलायगा, श्रापके देव का देवत्व ही छिन जायगा। इस प्रकार न तो देव को नित्य माना जा सकता है, न श्रनित्य माना जा सकता है।

अच्छा यह बताइप कि आपका देव मूर्त्त है या अमूर्त्त है ? अगर वह अमूर्त्त अर्थात् अशरीर है तो आकाश की तरद वह लोक का कर्त्ता नहीं हो सकता। तात्पर्य यह है कि देव, लोक का कर्त्ता नहीं है, क्योंकि वह अशरीर है, जो अशरीर होता है वह कर्त्ता नहीं होता, जैसे आकश्य अथवा मुक्तात्मा। आपका माना हुआ देव भी अशरीर है अतपव वह लोक का कर्त्ता नहीं हो सकता।

देव को अगर मूर्त्त अर्थात् सशरीर माना जाय तो यह वताना पड़ेगा कि उस का शरीर दृश्य है या अदृश्य ? अर्थात् जैसे हम लोगों का शरीर दिखता है वैसे ही उसका शरीर दिखता है या पिशाच आदि के शरीर की मांति उसका शरीर अदृश्य है ? यदि दृश्य शरीर वाला है तो प्रत्यत्त से वाधा आती है, क्योंकि हम लोगों को उसका शरीर कभी दृष्टिगोचर नहीं होता । इसके अतिरिक्त हमारे शरीर की मांति ही उसका शरीर है तो वह हमारी ही तरह कार्य भी करेगा । पेसी अवस्था में इस विशाल विश्व का निर्माण किस प्रकार कर सकेगा ? एक पर्वत या समुद्र आदि वनाने में ही उसे पर्याप्त समय लग जायगा । तो सृष्टि में होने वाले अनन्त कार्यों को वह कव और किस प्रकार करेगा ?

यदि पिशाच के शरीर के समान अदृश्य अशरीर चाला है तो यह वतार् कि उसका शरीर अदृश्य क्यों है ? क्या हम लोगों में उसे देखने की शक्ति नहीं है या उसके शरीर का माहात्म्य ही ऐसा है कि वह दृष्टिगोचर नहीं होता ? अगर यह कहा जाय कि उसका माहात्म्य ही उसके शरीर की अदृश्यता का कारण है तो उसके लिप कोई प्रमाण उपस्थित करना चाहिए। जब तक आप उसका माहात्म्य सिद्ध न करदे तब तक उसका शरीर अदृय नहीं माना जा सकता और जब तक उसका शरीर अदृश्य सिद्ध न हो जाय तब तक माहात्म्य सिद्ध नहीं हो सकता। दोनों बातों की सिद्धि पक-दूसरे पर निर्भर है, अतः दोनों में से एक भी सिद्ध नहीं होती। 836 ]

अगर यह कहा जाय कि हम लोगों में उसका शरीर देखने की शक्ति नहीं है, तो भी सन्देह बना ही रहता है कि क्या हम अपनी अशक्ति के कारण देव का शरीर नहीं देख पाते या शरीर का अभाव होने के कारण नहीं देख पाते ? इस सन्देह का निवारण करने के लिए आपके पास कोई प्रमाण नहीं है, तो देव का शरीर श्रहप्र्य किस प्रकार स्वीकार किया जा सकता है ?

इस प्रकार कोई भी देव, लोक का निर्मात्ता सिद्ध नहीं होता। देव के कर्तृत्व का जिस प्रकार विचार किया गया है उसी प्रकार ब्रह्म के जगत्-कर्तृत्व पर विचार करना चाहिए।

वैशिषिक दर्शन के श्रनुयायी ईश्वर को जगत् का कर्त्ता स्वीकार करते हैं। उनका कथन इस प्रकार है—

एक, व्यापक, स्वतंत्र, सर्वज्ञ और नित्य ईश्वर ने इस जगत् का ानमांग किया है। विना किसी के वनाये जगत् वन नहीं सकता, श्रतएव कोई पुरुष इसका निर्माता होना चाहिए। जो इसका निर्माता है. उसीको ईश्वर कहते हैं।

पृथ्वी, पर्वत, पेड़ आदि किसी बुद्धिमान कर्त्ता ने वनाये हैं, क्योंकि यह कार्य हैं, जो कार्य द्वोता है वह बुद्धिमान कर्त्ता का वनाया हुआ होता है, जैसे घट। पृथ्वी, पर्वत आदि कार्य हैं इसलिए वे भी किसी कर्त्ता के वनाये हुए हैं। इनका वनाने वाला जो कोई बुद्धिमान कर्त्ता है वही ईश्वर है।

वह कर्त्ता ईश्वर एक है। यदि जगत् का बनाने वाला एक नहीं माना जायगा और बहुत से कर्त्ता माने जाएँगे तो उनमें कभी मतभेद खड़ा हो जायगा। एक कर्त्ता मनुष्य के दो द्दाध, दो पैर और दो नेत्र बनायेगा और दूसरा कर्त्ता चार द्दाध, तीन पैरे और चार-छह नेत्र बना देगा। इस प्रकार एक-एक वस्तु भिन्न-भिन्न रूप से बनने लगेगी, तो श्रधेर भच जायगा। श्रतएव जगत् का एक ही कर्त्ता मानना चाहिए।

ईश्वर सर्वच्य पी भी है। ग्रगर उसे सर्वव्यापी प्रर्थात् सम्पूर्ण लोक में ठसाउस भरा हुग्रा न माना जाय ते। सव जगह के सव कार्य वह यथोचित रीति से सम्पन्न नहीं कर संकगा। किन्तु सव कार्य व्यवस्थित रूप से होते हैं ग्रतएव वह व्यापक है।

ईश्वर स्वाधीन है, क्योंकि वह अपनी इच्छा से संसार के सब प्राणियों को सुख टुःख रूप फल देता है। अगर उसे स्वतंत्र न माना जाय, पराधीन माना जाय तो वह जिसके अधीन होगा वही सच्चा ईश्वर कहलायगा-ईश्वर ईश्वर नहीं रह जायगा।

ईश्वर नित्य है। वह ग्रनादि काल से है और अनन्त काल तक रहेगा। वह सदा एक रूप रहता है। वह सब का उत्पादक है, पर किसी से उत्पन्न नहीं होता। ग्रगर ईश्वर का उत्पादक कोई हो भी तो उसे नित्य माना जायगा या श्रानित्य माना जायगा ? यदि वह नित्य है तो ईश्वर को ही नित्य मानने में क्या हानि है ? अगर ईश्वर का उत्पादक भी अनित्य माना जाय तो फिर उसका भी कोई उत्पादक मानना पट्टेगा। इस प्रकार ईश्वर के उत्पादकों का कहीं अन्त नहीं आयगा और परिणाम ध्यारहवां अध्याय

[ 830 ]

यह होगा कि जगत् के निर्माण का अवसर ही नहीं आ सकेगा। अतएव ईश्वर को ही नित्य मान लेना युक्ति संगत है।

ईश्वर सर्वज्ञ भी है। वह तीन काल और तीन लोक की समस्त वस्तुओं को, समस्त भावों को, पूर्ण रूप से जानता है।

वैशेषिक के इस कथन पर विचार करने से यह सारा कथन निराधार सिद्ध होता है। उन्होंने 'कार्यस्व' हेतु से ईश्वर को कर्त्ता सिद्ध करने का प्रयास किया है, किन्तु हेतु से साध्य की सिद्धि तभी होती है जव व्याप्ति निश्चित हो चुकी हो। व्याप्ति का निश्चय हुए विना कोई भी हेतु श्रपना साध्य सिद्ध करने में समर्थ नहीं हो सकता।

वैशेषिकों से यह पूछा जा सकता है कि कार्यत्व देतु की ब्याप्ति सशरीर कर्त्ता के साथ है या अशरीर कर्त्ता के साथ १ अगर सशरीर कर्त्ता के साथ ब्याप्ति है तो यह आशय निकला कि ' जो जो कार्य होते हैं वे सब सशरीर कर्त्ता के बनाये हुए होते हैं। ' पर यह ब्याप्ति प्रत्यत्त से ही खांडित हो जाती है, क्यों कि विजली, इन्ह्र-घनुप और मेघ आदि कार्य तो हैं पर उनका कर्त्ता सग्ररीर नहीं देखा जाता।

अगर यह कहा जाय ाक 'कार्यस्व ' हेतु की ब्याण्ति अशरोर कर्फा के साथ है, तो यह तास्पर्य निकला कि—जो~जो कार्य होते हैं वे-वे अशरीर कर्चा के वनाये हुए होते हैं। पर पेसी ब्याण्ति वनाने से घट दप्टान्त की क्या दशा होगी ? घट कार्य है पर उसका कर्चा अशरीर नहीं है। शरीरघारी कुंमार घट बनाता है, यह लोक-असिद्ध है।

पृथ्वी, पर्वत आदि को आप कार्य कहते हैं तो उनमें सर्वथा कार्यत्व है या कथञ्चित् कार्यत्व है ? अगर सर्वथा कार्यत्व का आप विधान करते हैं तो हेतु आसिद है, क्यों कि द्रव्य की अपेत्ता पृथ्वी आदि में कार्यत्व नहीं हैं । द्रव्य निख होता है अतपव पृथ्वी आदि भी द्रव्य दृष्टि से निख हैं । अगर आप कथञ्चित् कार्यत्व सिद्ध करना चाहते हैं तो आपका हेतु विरुद्ध है अर्थात् आप पकान्त रूप से कर्चा सिद्ध करना चाहते हैं. पर कथंचित् कार्यत्व हेतु के द्वारा एकान्त से विमद्ध कथंचित् कर्चा ही सिद्ध हो सकता है । इस प्रकार कार्यत्व हेतु दू प्रित होने के कारण वह ईश्वर को कर्चा सिद्ध करने में समर्थ नहीं है ।

अब ईश्वर के विशेषणों पर विचार करना चाहिए । मतभेद के भय से ईश्वर को एक मानना उचित नहीं है । यह आवएक नहीं कि जहां अनेक कर्ता हो वहां मतभेद अवस्य हो । सैकड़ों, हआरों मधु-माझिवयां मिलकर एक छुत्ते का निर्माण फरती हैं, फिर भी सब छत्तों में सर्घत्र समानता पाई जाती है । कहीं भी विशटशता महीं देखी जाती । फ्या ईश्वर मधु-मक्लियों से भी गये-वीते हैं कि वे भनेक मिल-कर पारस्परिक सहमति से सहय कार्य नहीं कर सकते ?

भगर यह कहा जाय कि छत्ता का कर्त्ता एक ईश्वर ही है, अनेक मधु-

मक्खियां नहीं हैं। इसी कारण सब जगह एक सरीखे छत्ते देखे जाते हैं; तो घड़े को बनाने वाला भी कुंभार न मानकर ईश्वर ही मान लीज़िए । कपड़ा वनाने वाला भी ईश्वर ही है, जुलाहा नहीं । इस प्रकार भले-बुरे सभी कार्यों का कर्त्ता एक मात्र ईश्वर ही ठहरेगा। फिर समस्त लोक-व्यवहार ही श्रसंगत सिद्ध होंगे। किसी भी कार्य के लिए किसी भी व्यक्ति को उत्तरदायी नहीं ठहराया जा सकेगा। इस प्रकार उसकी एकता सिद्ध नहीं होती।

ईश्वर को व्यापक मानना भी युक्तिसंगत नहीं है । यदि ईश्वर शरीर से व्यापक है अर्थात् उसका शरीर समस्त लोक में व्याप्त है तब तो अन्य पदार्थों को स्थान ही नहीं मिलना चाहिए । सारा संसार ईश्वर के शरीर से ही खचाखच भर जायगा।

ईश्वर को व्यापक न माना जाय तो वह विभिन्न खानों और सभिन्न दिशाओं संबंधी कार्य एक साथ नहीं कर सकेगा, यह तर्क भी ठीक नहीं है कि ईश्वर अपने शरीर से कार्य करता है या संकल्प मात्र से ? अगर शरीर से संसार की रचना करता है तब तो संसार को कभी पूर्ण रूपसे बना नहीं पापगा। और यदि संकल्प स ही रचना करता है तो व्यापक मानने की आवश्यकता नहीं रहती। एक जगह स्थित होकर के भी संकल्प के द्वारा समस्त विश्व की रचना कर सकता है।

शरीर से व्यापक मानने से और भी अनेक बाधाएँ उपस्थित होती हैं। यथा-व्यापक होने से उसका शरीर नरक आदि दुःखपूर्ण स्थानों में तथा अशुचिमय पदार्थों में भी रहेगा और इससे ईश्वर की विशुद्धता एवं आनन्दरूपता में व्याधात पढ़ेगा।

ईश्वर को शरीर से नहीं किन्तु झान से व्यापक माना जाय तो ठीक है, पर आपके आगम से विरोध अवश्य आवेगा। आपके आगम में उसे शरीर से व्यापक माना गया है। अतएव न तो आप शरीर की अपेक्ता व्यापक मान सकते हैं और न झान की अपेक्ता ही।

आपका माना हुआ ईश्वर यदि स्वतंत्र है, अपनी इच्छा के अनुसार जगत् का निर्माण करता है, तो उसने संसार में टुःख का निर्माण क्यों किया है ? प्रकान्त सुख-मय संसार की रचना क्यों नहीं की ? आप उसे दयालु स्वीकार करते हैं, फिर संसार में दुःखों का श्रस्तित्व क्यों होना चाहिए ? अगर यह कहा जाय कि ईश्वर, प्राणियों हारा उपार्जित शुभ-अशुभ कमों के अनुसार सुख टुःख का भोग कराता है । जिन्होंने पूर्व जन्म में पाप किये हैं उन्हें दुःख रूप फल देना आवश्यक है । तो ईश्वर स्वतंत्र नहीं ठहरता । वह जीव के कमों के अधीन है । जैसे कर्म होंगे, वैसा ही फल देने के लिप उसे वाध्य होना पड़ेगा । वह अपनी इच्छा के अनुसार फल नहीं दे सकता ।

इसके अतिरिक्त ईश्वर करुणाशील है और सर्वशक्तिसम्पन्न भी है, ऐसा आप स्वीकार करते हैं। तव वह जीवों को पाप में प्रवृत्त क्यों होने देता है ? पाप करने की बुद्धि को ही वह क्यों नहीं नष्ट कर देता ? सर्वब्र होने के कारण वह सब कुड़ जानता है, सर्वशक्तिमान् होने के कारण वह सभी कुछ कर सकता है, फिर पाप करने से जीवों को रोकता क्यों नहीं है ? क्या कोई भी पिता, अपने पुत्र को जान चूभ कर और रोकने का सामर्थ्य होने पर भी कुए में पड़ने देता है ? वह परम पिता ईश्वर कैसा कहणाशील है जो पहले तो जान-वृभ कर पाप के साधन प्रस्तुत करता है, पाप-चुद्धि उत्पन्न करता है, फिर पाप में प्रवृत्त होने देता है—रोकने की शक्ति होने पर भी सेकता नहीं और हुकुर- डुकुर देखा कग्ता है, अन्त में पाप का दंड देने के लिप तैयार हो जाता है ! इस प्रकार का निर्दयतापूर्ण व्यवदार करने वाला पुरुप परम पिता और दयाशील कहा जाय तो कर छा<sup>17</sup> शत्रु किसे कहेगे !

इस कथन से यह स्पष्ट है कि या तो ईश्वर को स्वतंत्र नहीं स्वीकार करना चाहिए, या फिर उसकी दयालुता, सर्वशक्तिमत्ता झादि गुणों को तिलांजलि देनी चाहिए।

ईश्वर को सर्वेश्व मानना भी डांचेत नहीं प्रतीत होता। ईश्वर अगर खर्वेश होता आर भूतकाल तथा भविष्यकाल की समस्त घटनाओं को ताखता तो वह पेसे प्राणियों की रचना कदापि न करता, जिनका उसे वाद में संहार करना पड़ता है, या जिनका निग्रह करने के लिए ग्रुकर आदि के रूप में अवतरित होना पड़ता है । इसके आति-रेक्ति ईश्वर-विरोधी मनुष्यों की भी वह सृष्टि न करता । पेसे प्राणियों की उत्पत्ति यह स्चित करती है कि ईश्वर सर्वश नहीं है अथवा उसे यह अभीष्ट है कि जगत् में अरे कर्षृत्व का विरोध किया जाय ! इस प्रकार ईश्वर की सर्वेश्वता सिद्ध नहीं होती ।

सर्वक्षता इतनी सहम वस्तु है कि हम दूसरे की सर्वक्षता श्रपने प्रत्यत्त से जानने में सर्वथा श्रसमर्थ हैं। कोई भी मनुष्य, दूसरे के झान का परिमाण प्रत्यत्त से नहीं जान सकता। श्रतएव ईश्वर की सर्वक्षता भी प्रत्यत्त से नहीं जानी जा सकती।

श्रगर अनुमान प्रमाण से ईश्वर की सर्वक्षता को जानना चाहे तो वह भी असं-भव है। अनुमान से वही वस्तु जानी जाती है, जिसका अविनामावी साधन निश्चित किया जा चुका है। आंग्रे के अविनाभावी (आग के विना कदापि न होने वाले) साधन धूम से आंग्रे का निश्चय हो सकता है। परन्तु ईश्वर की सर्वप्रता के विना न होने वाली कोई भी वस्तु हमारे सामने नहीं है, जिससे (आग्ने की भांति) उस की सर्वद्यता का अनुमान किया जाय।

अव पक आगम प्रमाण रह जाता है। आगम से आगम के वक्ता पुरुप के झान का पता चल जाता है, इसलिए कक्तों वादियों के आगम से उनका ईश्वर सर्वद्व सिद होता है या नहीं. इसकी परीझा करना आवश्यक है। अगर आगम ईश्वर की सर्व-इता सिद्ध करता है तो वह किस का रचा हुआ है-ईश्वर का ही रचा हुआ है या अन्य किसी पुरुप का ? अगर ईश्वर छत आगम ही ईश्वर की सर्वव्रता का साधक दे, तव तो ईश्वर की महत्ता समाल हो जाती है। कोई भी महापुरुप अपने मुँद मिया मिरुहू नहीं वनता। इसके अतिरिक्त, ईश्वर आगम का प्रणेता नहीं हो सकता। आगम शन्द-स्वरूप है। शब्द तालु, कंठ, ओठ, आदि स्थामों से उत्पन्न होते हैं और तालु, 880 1

र्कठ आदि शरीर में ही हो सकते हैं। आप ईश्वर को स-शरीर मानेंगे तो पहले कहे हुए अनेक दोप आ जाएँगे। अगर अश्रारीर मानते हैं तो वह शास्त्र प्रणेता नहीं है। सकता। इस प्रकार ईश्वर छत शास्त्र ईश्वर की सर्वझता का साधक नहीं हो सकता।

अगर अन्य पुरुष का रचा हुआ आगम ईश्वर की सर्वज्ञता का समर्थक माना जाय, तो यह प्रश्न उपस्थित होता है कि वह पुरुष सर्वज्ञ है या असर्वज्ञ ? अगर सर्वज्ञ है तो वह भी ईश्वर हो जायगा, फिर ईश्वर अनेक हो जायेंगे। यदि उसे ग्र-सर्वेइ माना जाए तो वचनों पर विश्वास नहीं किया जा सकता। जो स्वयं श्रसवंज है, वह हम लोगों के ही सटश है। उसके वचनां पर अद्धा करने का कोई कारए नहीं है।

इसके अतिरिक्त आपका आगम ईश्वर की सर्वज्ञता से विपरीत असर्वज्ञता ही सिद्ध करता है, क्योंकि उलमें पूर्वापर विरोध की प्रचुरता। एक जगद लिखा है-'न हिस्यात् सर्व भूतानि !'

श्रथात 'किसी भी प्रा**णी की हिंसा नहीं करनी चाहिए।' दूसरी जग**ह श्राहिसा के इस विधान के विरुद्ध घेर हिंसापरक यहाँ का विधान किया गया है।

एज जगह 'अपुत्रस्य गतिर्नास्ति' अर्थात् निपूते को उत्तम गति की प्राप्ति नहीं होती, यह कहकर सन्तानोत्पादन की अनिवार्यता चतलाई है, दूसरी जगह कुमार ब्रह्मचारियों का सद्गति का प्राप्त होना कहा गया है। यथा-

> अनेकानि सहस्राणि कुमारव्रहाचारिणाम् । दिवं गतानि विप्राणामकत्वा कुलसन्तातम् ॥

अर्थात कई इजार कुमार (कुंवारे) व्रह्मचारी, अपने कुल की संतान उत्पन्न किये विना ही स्वर्ग पहुंचे हैं।

इत्यादि छनेक परस्पर विरोधि विधान आपके आगम में विद्यमान है। इन आगमों का प्रऐता यदि सर्वन्न होता तो इस प्रकार की विरोधी वातें उनमें उपलब्ध न होतीं। इससे स्पष्ट है कि आपका भी आगम उसके कची की सर्वज्ञता प्रमाणिता नहीं करता। श्रतएव ईश्वर की सर्वज्ञता सिद्ध नहीं होती।

इसी प्रकार ईश्वर की नित्यता भी युक्ति संगत नहीं ठहरती। देव वाद के प्रक-रग में देव की नित्यता पर जिस प्रकार विचार किया है, उसी प्रकार यहां भी करना चाहिए।

ईश्वर को एकान्त नित्य मानने वालों से यह भी पूछा जा सकता है कि जगत् का निर्माण करना ईश्वर का स्वभाव है या नहीं ? अगर निर्माण करना उसका स्व-भाव है, तो ईश्वर की तरह उसका स्वभाव भी नित्य ही होगा और इस कारण वह सदैव जगत् की उत्पत्ति करता रहेगा-कभी समाप्ति नहीं करेगा। अगर कभी निर्माण की किया समाप्त करेगा तो उसका स्वभाव नष्ट हो जायगा और उस अवस्था में ईश्वर भी अनित्य ठहरेगा। ईश्वर को अनित्य मानने में क्या बाधाएं हैं, यह देव के

रयारहवां झच्याय,

[ કપ્ટર ]

प्रकरण में वतलांया जा चुका है ।

सृष्टि की रचना करना ईज़वर का खभाव न माना जाय तो ईज्ञर कभी रचना ही न करेगा। ई्ज्ञर से अधिक शक्तिशाली अन्य कोई वस्तु नहीं है, जो वलात्कार करके ई्ज्ञर से जगत् का निर्माण करावें। अगर ऐसी कोई वस्तु मानी जाय तो वही वास्तव में ई्ज्ञर कह लाएगी। वेचारा ई्ज्ञर तो उसकी कठपुतली है, जिसे वह मनमाना नाच नचाती है।

इसके श्रतिरिक्त ईश्वर को एकान्त नित्य माना जाय तो चह सृष्टि की तरह संहार नहीं कर सकेगा । श्रन्यथा, कभी सृष्टि करने श्रौर कभी संहार करने के कारण वह श्रनित्य हो जायगा ।

नित्य होते हुए भी ईश्वर अगर सृष्टि और संहार दोनों कार्य करता है तो यह आशंका होती है कि दोनो कार्य एक स्वभाव से करता है या भिन्न-भिन्न स्वभावों से ? दोनों कार्य यदि एक ही स्वभाव से करता है तो सृष्टि और संहार एक ही साथ होने चाहिए। एक स्वभाव से होने वाले दो कार्य भिन्न-भिन्न समयों में नहीं हो सकते। इसके विपरीत जो कार्य भिन्न समयों में होते हैं उन्हें एक स्वभाव जन्य नहीं माना जा सकता।

सृष्टि करते समय ईश्वर का स्वभाव अन्य दोता है और संदार करते समय श्रन्य दोता है ऐसा मानने से ईश्वर में आनित्यता आ जायगी। ईश्वर कभी रजोगुण से युक्त दोकर सृष्टि करता है और कभी तमेगुण से युक्त होकर संदार करता है, तो वह नित्य किस प्रकार कहला सकता है ?

श्रगर यह कहा जाय कि रजोगुए पर्च तमोगुए ईप्त्वर की दो श्रवस्थाएं हैं। श्रवस्थाएँ श्रनित्य हैं--उत्पन्न होती रहती हैं श्रौर नष्ट भी होती रहती है। फिर भी श्रवस्थावान् ईप्त्वर सदा सर्वदा एक-सा चना रहता है। उसमें रंचमात्र भी परि-चर्त्तन नहीं होता।

यह समाधान ठीक नहीं कहा जा सकता। अवस्थाओं के भेद से अवस्थावान में भी भेद होना अनिवार्य है। जव कोई वस्तु एक अवस्था को छोड़ कर दूसरी अव-स्था प्राप्त करती है अर्थात् रूपान्तरित होती है, तव वह उस वस्तु का भी कपान्तर कहलाता है। अगर ऐसा न माना जाय तो कोई भी वस्तु अनित्य नहीं होगी। क्योंकि कोई भी मूल वस्तु कभी वदलती नहीं है। प्रत्येक वस्तु की अवस्थाद ही बदलती रहती है। वास्तव में अवस्थाएँ और अवस्थावान् पदार्थ कथीचत् अभिन्न है, अतपत्व एक की परिवर्तन दूसरे का भी परिवर्त्तन माना जाता है।

तर्क के खातिर ईश्वर को नित्य मान लिया जाय तो यह प्रश्न उपस्थित होता है कि वह सदैव सृष्टि निर्माण में फ्यों नहीं लगा रहता ? जब ईश्वर नित्य है तो उस का सृष्टि कार्य भी नित्य ही होना चाहिए।

इस प्रश्न का उत्तर यदि यह दिया जाय कि ईश्वर अपनी इच्छा के अनुसार

सृष्टि रचना है। जव उसकी इच्छा होती है तब रचता है, जव इच्छा नहीं होती तब नहीं रचता। तो यह पूछा जा सकता है कि ईश्वर की इच्छा यदि स्वयमेव-विना किसी वाह्य कारण के उत्पन्न होती है तो वह सदैव क्यों नहीं उत्पन्न होती ? उसके कभी-कभी उत्पन्न होने का क्या कारण हैं ? जिसकी उत्पत्ति किसी अन्य कारण पर निर्भर नहीं है, वह सदा उत्पन्न होनी चाहिए।

उल्लिखित प्रकार से विचार करने पर ईश्वर की नित्यता भी खांडेत हो जाती है। अतएव अनेक विशेषणों से विशिष्ट ईश्वर को जगत् का कत्ती मानना तर्क-संगत नहीं है।

संसार के समस्त प्राणी स्वार्थसिदि के लिए किसी कार्य में प्रवृत्त होते हैं या करुणा बुद्धि से प्रवृत्ति करते हैं। यहां यह विचारणीय है कि ईश्वर किस उद्देश्य से जगत् का निर्माण करता है ? ईश्वर छतकुस है, उसे कुछ प्राप्त नहीं करना है, उसके लिए कुछ भी साध्य शेष नहीं रहा है। ऐसी स्थिति में वह सार्थ से प्रेरित होकर जगत् का निर्माण नहीं कर सकता।

रही करुणा-बुद्धि सो । दूसरे के दुःख को दूर करना करुणा है। जगत् का निर्माण करने से पदले, जीवों को किसी प्रकार का दुःख नहीं था, तब उसने क्यों सृष्टि उत्पन्न की ?

शंका- सृष्टि से पहले जीव दुखी क्यों नहीं थे ?

समाधान-जब शरीर होता है, इन्द्रियां होती हैं और इन्द्रियों के विषय होते हैं, तभी टुःख की उत्पत्ति होती है । इन सब के अभाव में कोई जीव टुःखी नहीं हो सकता । सृष्टि रचने से पूर्व इन सब का अभाव था, अतएव टुःख का भी अभाव था ! इस प्रकार जब टुख ही विद्यमान न था तब किसका नाश करने के लिए ईश्वर में करुगा की भावना उत्पन्न हुई होगी ? इस प्रकार सृष्टि-रचना का उद्देश्य ही स्थिर नहीं हो पाता ।

तात्पर्य यह है कि ईश्वर को जगत् का कर्त्ता मानने में अनेक आपत्तियां हैं, जिनका निराकरण नहीं हो सकता । यही नहीं इससे ईश्वर का स्वरूप विझेत हो जाता है और उसे अनेक दोषों का पात्र वनना पड़ता है । अनएव ईश्वर को जगत् का कर्त्ता कहना अज्ञानमूलक सृपावाद है।

सांख्यदर्शन के अनुयायी कहते हैं कि यह लोक प्रधान आदि के द्वारा रचा. गया है। यहां ' आदि' शब्द से काल, स्वभाव, यहच्छा और नियति का प्रदर्ण गिया गया है।

सांख्य दर्शन में प्रकृति एक मृत तत्व है, जिससे यह विशाल जगत् उत्पन्न हुन्ना वतलाया जाता है। सत्वगुण, रजोगुण और तमोगुण की साम्य श्रवस्था प्रकृति कहलाती है। इन गुणों का जव वैपम्य होता है तो सृष्टि का श्रारंभ होता है। सृष्टिं की उत्पत्ति का मम इस प्रकार है – प्रकृतेर्मद्दान् महतोऽहंकारस्तस्माद् गण्छ षोडश्वकः । तस्माद्पि पोडशकात् , पञ्चस्यः पञ्च भूतानि ॥

अर्थात् – मूल प्रकृति से सर्वप्रथम बुद्धि तस्व उत्पन्न होता है (प्रकृति जड़ है इग्रतएव उससे उत्पन्न होने वाली वुद्धि को भी सांख्य दर्शन में जड़ माना गया है) चुद्धि तस्व में से अहंकार की उत्पत्ति होती है । अहंकार में से पांच कर्मेन्द्रियां अर्थात् वाक्, पाणि. पाद, वायु तथा उपस्थ, पांच स्पर्शन आदि ज्ञानेन्द्रियां, पांच तन्मात्राप् (रूप, रस, गंध, स्पर्श और शब्द) और मन यह सोलह पदार्थ उत्पन्न होते हैं। पांच तन्मात्राओं से पृथ्वी आदि पांच भूत उत्पन्न होते हैं । अर्थात शब्द तन्मात्रा से आकाश, शब्द और स्पर्श तन्मात्रा से वायु, शब्द, स्पर्श और रूप तन्मात्रा से आग्नि, पूर्वोक्न तीनों के साथ रस तन्मात्रा से जल और पांचो तन्मात्राओं से पृथ्वी की उत्पत्ति होती है।

प्रकृति के जगत्-कत्त्तरव पर श्रलग विचार करने की छावश्यकता ही नहीं है, क्यों कि ईश्वर के जगत्-कर्तृत्व में जो दोष झाते हैं, उसी प्रकार के दोष यहां भी उपास्थित होते हैं। फिर भी संज्ञेप में इस सिद्धान्त पर भी विचार कर लेना उचित होगा।

सांख्य प्रछति को एकान्त नित्य स्वीकार करते हैं । प्रकृति की नित्यता स्वी-. कार करते हुए उसे जगत् का कर्चा मानने में चही दोप हैं जो ईश्वर को सर्वथा नित्य मानने में श्राते हैं। इसके श्रतिरिक्त प्रकृति यदि एकान्त नित्य है, तो वह द्युद्धि श्रादि श्रनित्य पदार्थों का उपादान कारण नहीं हो। सकती । एकान्त नित्य होने के कारण प्रकृति सदैव एक रूप रहेगी। वह श्रपने पूर्व स्वभाव का परित्याग नहीं करेगी श्रौर उत्तर स्वभाव को प्रहण नहीं करेगी। देसी स्थिति में या तो वह सदैव दुद्धि श्रादि को उत्पन्न करती रहेगी या कभी उत्पन्न नहीं करेगी।

इसके आतिरिफ्त मछति मूर्च है या अमूर्च है ? अगर अमूर्च है तो उससे अमूर्च पदार्थ ही उत्पन्न हो सकते हैं, समुद्र आदि मूर्च पदार्थ नहीं हो सकते। अमूर्च उपादान से मूर्च उपादेय का उत्पन्न होना असंभव है । प्रछति को यदि मूर्च माना जाय तो यह प्रश्न उपास्थित होता है कि प्रछति आई कहां से ? उसका उत्पा-दक कौन है ? अगर प्रछति खयमेव उत्पन्न हो जाती है, तो लोक मी खयमेव क्यों-न उत्पन्न हुआ मान लिया जाय ? प्रछति की उत्पत्ति किसी अन्य पदार्थ से मानना भी उचित नहीं है । पेसा मानना सांख्य-सिद्धान्त के विरुद्ध है और इससे प्रछति की नित्यता नष्ट हो जायगी।

शंका-प्रहाति न स्वयं उत्पन्न होती है, न परपदार्ध से उत्पन्न होती है। वह सदा से है और सदा रहेगी। पेसा मानने में क्या आपत्ति है।

समाधान-प्रहाति की नित्यता सिद्ध नहीं होती, यह पहले कहा जा चुका है। टूसरे, जैसे प्रहाति स्वतः सिद्ध अनादि निधन है, उसी प्रकार लोक को अनादि निधन मान लेने में फ्या याधा है ? [ 888 ]

माषा-स्वरूप वर्णन

प्रकृति के विषय में यह भी विचारणीय है कि, वह जब अचेतन है तो पुरुष का प्रयोजन सिद्ध करने के लिए किस प्रकार प्रवृत्ति कर सकती है ? अवेतन होने के कारण उसे यह कैसे ज्ञान होगा कि ' पुरुष ' का प्रयोजन सिद्ध करना चाहिए ? अवृत्ति करने के पश्चात , जब पुरुष का प्रयोजन सिद्ध हो जाता है, तब प्रकृति अपनी प्रवृत्ति रोक देती है । अचेतन प्रकृति में इस प्रकार चेतनमय की कियाएँ मान लेना सर्वथा असंगत है । प्रकृति श्रगर प्रवृत्ति करती है तो वह निख होने के कारण प्रवृत्ति से कदापि उपरत न होगी और पुरुष का प्रयोजन सिद्ध होने पर भी प्रवृत्ति करती रहेगी । इस प्रकार विचार करने से प्रधान के द्वारा जगत् का निर्माण होना सिद्ध नहीं होता।

आदि शब्द से सूत्रकार ने स्वभाववाद, कालवाद, नियतिवाद आदि पर प्रकाश डाला है। तात्पर्य यह है कि कोई स्वभाव से सृष्टि की उत्पत्ति स्वीकार करते हैं, कोई काल से, और कोई नियति आदि से स्वभाववादी कहता है—

> इन्तीति मन्यते कश्चित् , न हन्हीत्यपि चापरः । स्वभावतस्तु नियतौ, भूतानां प्रभवात्ययौ ॥

अर्थात् कोई यह समझता है कि यह इसका उध करता है, दूसरा समझतह है कि इसने इसका उध नहीं किया है, पर यह मान्यताप मिथ्या हैं। वास्तव में जीवें का जन्म और मरण स्वभाव से ही नियत हैं।

कालवादी का कथन है-

कालो हि भूमिमसजन, काले तपति स्पर्यः । काले हि विश्वाभूतानि, काले चचुर्विपश्यति ॥

अर्थात् काल ने पृथ्वी की सुष्टि की है । काल के आधार पर सूर्य तपता है। ° काल के आधार पर ही समस्त भूत टिके हुए हैं और काल के कारण ही चजु देसती है। अर्थात् जगत् के सभी व्यवहारों का कारण काल ही है। इसी प्रकार—

जन्यानां जनकः कालो जगतामाश्रयो मतः।

अर्थात् समस्त उत्पन्न होने वाले पदार्थों का उत्पादक काल ही है और वहीं तीनों लोकों का आधार है।

ग्राजीवक मत नियतिवाद का समर्थन करता है । वह अपना समर्थन इस प्रकार करता है:---

प्राप्तव्यो नियतिवलाश्चर्येण,

ेयोऽर्धः सोऽवश्यंभवति चूर्णा छमोऽगुमो का

भूतानां महतिकृतेऽपिहि प्रयत्ने,

नाभाव्यं भवति न भाविनोऽस्ति नाशः॥

अर्थात्-नियति के चल से, जीवों को जो शुभ या अशुभ प्राप्त होता है। यह

ग्यारहवां श्रंध्याय

[ 388 ]

अवश्य ही प्राप्त होता है। कोई पुरुप कितना ही महान प्रयत्न क्यों न करे, किन्तु जो होनदार है वह मिट नहीं सकता-होकर ही रहता है।

नियतिवाद का अर्थ है होनहार का सिद्धान्त स्वीकार करना। नियतिवादी कहते हैं-

न तं सयं कडं ढुक्खं, कथ्रो अन्नकडं च एं ? । सुद्दं वा जइ वा ढुक्खं, सेहियं वा असेहियं ॥ सयं कडं न अन्नेहि, वेदयंति पुढो़ जिया। संगद्दयं तहा तेसिं, इहमेगेसिमाहियं ॥

अर्थात्—सुख और टुःख अपने पुरुषार्थ से उत्पन्न नहीं होते हैं, तो दूसरे के युरुपार्थ से तो हो ही कैसे सकते हैं ? अतएव मुक्ति संवंधी और संसार संबंधी सुख तथा टुःख न अपने पुरुषार्थ से उत्पन्न करके जीव भोगते हैं, न दूसरे के पुरुषार्थ स उत्पन्न करके भोगते हैं । सुख और टुःख सांगतिक हैं—नियति से प्राप्त हैं; ऐसा किन्हीं (नियतिवादियों) का कथन है ।

थटच्छावादी, विना किसी कारण के ही कार्य की उत्पत्ति होना मानते हैं। कांटे का तीखापन जैसे विना किसी कारण के उत्पन्न होता है, उसी प्रकार संसार के सभी कार्य बिना कारण ही उत्पन्न होते हैं। कहा भी है—

> पुरुपस्य हि दृष्ट्वेमामुत्पत्तिमनिमित्ततः यदच्छ्या विनाशं च, शोकहर्पावनर्थकौ ॥

त्रर्धात्—मनुप्य की विना किसी कारण के उत्पत्ति और विना कारण मृत्यु देख कर शोक एवं द्वर्ष का श्रनुभव करना वृथा है ।

चास्तव में कार्य की उत्पात्ति में स्वभाव, काल आदि सभी कथंचित् कारण होते हैं। उनमें से अन्य कारणों को अस्वीकार करके किसी एक कारण को स्वीकार कर लेना सत्य नहीं है। इसी कारण इन सब वादों को मिथ्यावाद कहा गया है। इन का विचार पहले किया जा चुका है, अतएव यहां पिष्टवेपण नहीं किया जाता।

किसी-किसी ने जगत् की उत्पत्ति स्वयंभू से बतलाई है। कहा भी है-

ततः खयंभूभंगवान व्यक्तो व्यझवंत्रिदम् । मद्दाभूतादि वृत्तांजाः, प्रादुरासीत्तमो नुदः ॥ सोऽभिष्याय शरीरात् स्वात् सिसृज़ुर्विविघाः प्रजाः । श्रप पव ससर्जादौ, तासु वीजमवासृजत् ॥

अर्थात् स्वयंभू पहले अव्यक्त अवस्था में था। वह वास इन्द्रियों के अगोचर था। वह पांच महाभूतों को सूदम से स्थूल अवस्था में लाने वाला तथा तम अर्थात् मलय का अन्त करने वाला मकट हुआ। अव्यक्त अवस्था से व्यक्त अवस्था में आया। उसके पश्चात् उसे प्रजा उत्पन्न करने की इच्छा हुई। उसके संकल्प करते ही उसके शरार से सर्व प्रथम जल की उत्पत्ति हुई। जल उत्पन्न होने के पश्चात् स्वयंभू ने उसमें ં કંઇ૬ ]

शक्ति रुप वीज का आरोपए कर दिया।

यह मान्यता भी सत्य से विपरीत है। सर्व प्रथम देखना चाहिए कि स्वयंभू का श्रमिप्राय क्या है ? स्वयंभू शब्द का श्रर्थ है 'स्वयं' होने वाला-स्वयंभू जब उत्पन्न होता है तब स्ययं श्रर्थात दूसरे कारण के विना ही उत्पन्न होता है या अनादिकाल से उसका श्रस्तित्व है।

स्वयंभू श्रगर विना किसी कारण के श्रपने श्राप उत्पन्न हो सकता है तो लोक भी स्वयं क्यों नहीं उत्पन्न हो सकता ? स्वयंभू की उत्पत्ति के लिप श्रगर किसी कर्त्ता की श्रावश्यकता नहीं है तो लोक की उत्पत्ति के लिप कर्त्ता की श्रावश्यकता क्यों समभी जाती है।

इसके श्रतिरिक्त पृथिवी श्रादि भूतो की उत्पत्ति वाद में हुई है ते। स्वयंभू का शरीर किन उपादानों से बना होगा ? बिना उपादान कारण के किसी कार्य की उत्पत्ति होना संभव नहीं है। शूल्य से कोई सत् पदार्थ उत्पन्न नहीं होता।

स्वयंभू का शरीर रहित मानना भी ठीक नहीं होगा, क्योंकि बिना शरीर के वह स्धूल रूप धारण नहीं कर सकता और आप स्वयं सूच्म रूप त्याग कर स्थूल ( व्यक्त ) रूप धारण करना मानते हैं। ऐसी श्रवस्था में स्वयंभू की उत्पत्ति ही नहीं सिद्ध होती, तो उससे जगत् की उत्पत्ति किस प्रकार सिद्ध हो सकती है ?

स्वयंभू को अनादि कालीन मानने पर उसे नित्य खीकार करना होगा और एकान्त नित्य स्वयंभू अव्यक्त से व्यक्त अवस्था को कैसे प्राप्त हो सकेगा ! इसक अति-रिक्न नित्य मानने से ईश्वर और देव के प्रकरण में जो वाधाएँ उपास्थित की गई हैं वहीं सब यहां भी उपस्थित होती हैं। ईश्वर प्रकरण में जिस प्रकार ईश्वर के कर्तृत्व पर विचार किया गया है, उसी प्रकार स्वयंभू के कर्तृत्व पर भी विचार करना चाहिए।

स्वयंभू ने मृत्यु की उत्पत्ति की और मृत्यु प्रजा का संहार करने लगी, यह कथन भी निराधार है। किसी चीज को बना कर फिर विगाड़ना बुद्धिमान पुरुष के योग्य नहीं है। या तो श्रक्षात के कारण अन्यथा रूप वस्तु बन जाय तो उसे विगाड़ा जाता है या बच्चों की तरह कौतूहल से बनाने-विगाड़ने की किया होती है। स्वयंभू को न तो श्रक्षात माना है और न बच्चों की तरह कौतूहल-प्रिय ही। फिर उसने सृष्टि करके उसका संहार करने के लिए काल की उत्पत्ति क्यों की ? अगर उसकी बनाबट बुरी नहीं थी तो उसे बिगाड़ने की क्या श्रावश्यकता थी ?

यह कहना व्यर्थ है कि पृथ्वी का भार उतारने के लिए उसने काल का निर्माण किया है। स्वयंभू अगर समझदार है तो उसे इतने ही पदार्थों का निर्माण करना चाहिए, जितन पदार्थों का भार भूमि संभार सके । अधिक बनाने की झावश्यकता चाहिए, जितन पदार्थों का भार भूमि संभार सके । अधिक बनाने की झावश्यकता ही क्या है ? अगर किसी कारण अधिक पदार्थ वन गये तो भूमि को आधिक भार सहने में समर्थ बना सकता था। तात्पर्य यह है कि स्वयंभू को जगत् का सृष्टा और संहारक मानने से उसमें अज्ञानता, वालखुलभ चपलता झादि अनेक दोयों का प्रसंग

#### [ 880 ]

त्राता है। श्रतपव उसके द्वारा काल श्रादि सृष्टि करना सर्वथा निराधार है। संदार कर्त्ता मानने से वद्य निर्द्रेय, दिंसक भी सिद्ध दोता है, श्रतपव स्वयंभूवाद भी मृपावाद है।.

इसी प्रकार श्रेंड से जगत की सृष्टि मानना भी मिथ्या है। जब लोक सभी पदार्थों से ग्रून्य था, तब ब्रह्मा ने जल में श्रेंडा उत्पन्न किया, ऐसा कहा ज़ाता है, परन्तु सृष्टि से पहले जल कहां से आ गया ? जल आगर सृष्टि से पहले ही विद्यमान था. उसे ब्रह्मा ने नहीं बनाया तो उसी प्रकार अन्य पदार्थों का भी आस्तित्व क्यों न माना जाय इसके अतिरिक्त जल उस समय कहां था-किस आधार पर ठहरा था ? जल का आस्तित्व मानने पर उसका आधार भी कुछ मानना ही पड़ेगा। वह आधार पृथ्वी आदि कोई पदार्थ ही हो सकता है और उसे भी सृष्टि से पहले स्वींकार करना चाहिए।

यह पहले कहा जा चुका है कि विना उपादान कारण के किसी कार्य की उत्पत्ति नहीं होती। इस नियम के श्रनुसार श्रंडा बनाने के लिप अपेत्तित उपादान कारण भी पहले ही विद्यमान होने चाहिए। और यह सब पदार्थ, विना आकाश के ठहर नहीं सकते, अतपब इन्हें अवकाश देने वाला आकाश भी श्रंड से पहले ही स्वीकार करना चाहिए।

इसके अतिरिक्त व्रह्मा पहले अंडा चनाता है, फिर उससे अन्य पदार्थों का निर्माण करता है, सो इस कम की आवश्यकता फ्यों है ? जब तक वह अंडा बनाता है तब तक लोक की ही सृष्टि फ्यों नहीं कर देता ?

व्रह्मा सशरीर है या अशरीर है ? निख है या श्रनिख है ? इत्यादि प्रश्नों पर जिस प्रकार पहले ईश्वर के विषय में विचार किया गया है, उसी प्रकार यहां भी विचार करना चाहिए।

रसी प्रकार व्रह्मा ने तत्त्वों की सृष्टि की, यह कथन भी मिथ्या है, इस पर अब विचार करना अनावश्यक है।

उल्लिखित विवेचन से यह स्पष्ट हो गया है कि सृष्टि रचना के संघंध में भनेक चादियों ने जो कल्पनाप की हैं, वे युक्ति से सर्वथा विपरीत है और उनमें सत्य का लेश मात्र भी नहीं है। यह सय कथन अझान मूलक हैं. मृपा है। इस विपय में सत्य क्या है। लोक की रचना हुई हैं या नहीं ? अगर हुई तो किस प्रकार ? इत्यादि प्रश्नों का समाधान सूत्रकार ने अगली गाथा में किया है।

मूलः-सएहिं परियायेहिं, लोयं वूया कडेत्ति य । तत्तं ते ए विजाएंति, ए विएासी कयाई वि ॥२१॥ धायाः-स्वकैः पयांपेलॉक्ममुवद्य क्रुश्मिति। तर्ष्यं ते न विजानन्ति, न विनायी कदावि घ ॥ २१ ॥

रान्दार्थः-पूर्वोक वादी अपने-अपने अभिप्राय के अनुमार लोक को रचा हवा

भाषा-स्वरूप वर्णन

वतलाते हैं, किन्तु वे तत्त्व के झाता नहीं है-वास्तविकता को नहीं जानते । वास्तविकता यह है कि लोक कभी विनाशी नहीं है ।

भाष्य-अनन्तर गाथाओं में देववादी, ब्रह्मवादी, ईश्वरवादी, प्रधानवादी, स्व-माववादी, कालवादी, नियतिवादी, यदच्छावादी. स्वयंभूवादी, और अएडवादी, लोगां की कल्पनाओं का दिद्वर्शन कराया जा चुका है और उन कल्वनाओं की संत्विप्त समा-लोचना भी की जा चुकी है। उससे यह साष्ट हे। चुका है। कि इन वादियों को सृष्टि संबंधि वास्तविकता का ज्ञान नहीं है।

पूर्वोक्त सभी बादी बेद के अनुयायी हैं, बेद को प्रमाण मानते हुए अपने सिद्धा-न्तों का कथन करते हैं। फिर भी उनमें इतना आधिक मतमेद है। यह मतमेद हो इस बात को प्रमाणित करता है कि उनमें से किसी को सचाई का पता नहीं चता है और जिसके जी में जो बात जैंच गई, उसने वहीं बात मान ली है। अन्यथा इतने अधिक मतमेद न होते और आपस में ये लोग एक दूसरे के मत पर आक्रमण न करते। सृष्टि से पूर्व कौन-सा तत्व था,इस संबंध में भी इनमें एक मत नहीं है और सृष्टि रचना के संबंध में भी यह सब विभिन्न मत प्रदार्शित करते हैं। कोई कहता है-

' असद्वा इदमग्र शासित्। 🏅

अर्थात् सृष्टि से पहले यह जगत् असत् रूप था।

इसके विरुद्ध दूसरा कहता है-

' सदेव सौम्येदमय आसीत् । <sup>7</sup>

अर्थात्-हे सोम्य ! यह जगत् पहले सत रूप था । किसी का कहना है कि सृष्टि से पहले आकाश तत्व था-'' आकाशःपरायणम् । ' तो कोई कहता है -

' नैवेद किञ्चनात्र आसीत् , सत्युनैवेदमावृतमासीत् । '

अर्थात् सृष्टि से पहले कुछभी नहीं था, मृत्यु से व्याप्त था-सब कुछ प्रलग के समय नष्ट हो चुका था।

इस प्रकार मृष्टि से पहले क्या था, इस संबंध में जैसे अनेक कल्पनाएँ की गई हैं, उसी प्रकार सृष्टि के आरंभ के विषय में भी अनेक कल्पनान की गई हैं। पर यहां उनका वर्णन करने से अधिक प्रंथ-विस्तार होगा । कहने का तात्पर्य यह है कि यह सब मतमेद सूचित करते हैं कि सचाई किसी ने भी नहीं पाई। सभी ने अपनी कल्पना की दौड़ लगाई है और जिसे जैसा जान पड़ा, उसने वैसा ही बजान कर दिया है। इसी लिप सूत्रकार कहते हैं कि - 'तत्तं ते ए विजाएंति। ' अर्थात वे सब लोग तत्व की बात नहीं जानते।

तत्व की बात क्या है ? इस प्रश्न का समाघान करते हुए स्त्रकार कइते हैं कि तत्व यह है कि लोक कमी नष्ट नहीं होता ।

जब और चेतन का समृद लोक कहलाता है। संसार में जो अपरिमित-

885

ग्रसंख्य पदार्थ दृष्टिगोचर होते हैं, उनका वर्गीकरण किया जाय तो उन समस्त पदार्थों के दो ही वर्ग वन सकते, हैं - एक जड़ और दूसरा चेतन। कीट, पतंग, पशु, पत्नी, देव, नारकी मनुष्य आदि जीव चेतन वर्ग में समाविष्ट होते हैं और उनसे पृथक् रहने वाले अन्य समस्त पदार्थ अचेतन - जड़ - में समितलित हो जाते हैं। इन दो मूल वस्तुओं के अतिरिक्त तीसरी वस्तु कहीं भी उपलब्ध नहीं होती।

उक्त दोनों जड़ और चेतन चस्तुओं में विविध प्रकार के रूपान्तर अनेक कारणों से होते रहते हैं। एक जड़ पदार्थ, जव टूसरे जड़ पदार्थ के साथ मिलता है, तव दोनों में या दोनों में से किसी एक में रूपान्तर हो जाता है। इसी प्रकार जड़ पदार्थों के संयोग से चेतन में रूपान्तर हो जाता है। कपास के वीज से कपास का पौधा उरग्न होता है। वह प्रारुतिक गर्मी, सर्दी, तथा पानी और मिट्टी आदि के संयोग स अनेक अवस्थाएँ धारण करता हुआ फलों से सुशोभित हो जाता है। मनुष्य उसे फलों में से कपास चुगता है। कपास को आँटकर रुई वनाता है। मनुष्य उसे फलों में से कपास चुगता है। कपास को आँटकर रुई वनाता है। मनुष्य उसे फलों में से कपास चुगता है। कपास को आँटकर रुई वनाता है। इस्ता कर उससे सुत बनाता है और फिर उससे वस्त्र तैयार कर लेता है। इस प्रकार अनेक रूपान्तर होने के पश्चात् वना हुआ वस्त्र कुछ समय में चींथ डा हो जाता है और फिर उससे कागज आदि अनेक वस्तुएँ निर्मित हो जाती हैं। कागज यदि आसि के अर्थण कर दिया जाय तो उससे राख वन जाएगी और वह राख मिट्टी के वर्चन आदि अनेक रूपों में परिएत हो सकती है। इस प्रकार कपास के वीज की पर्याय परम्परा चलती रहेगी। अनन्त काल तक चलती जायगी।

यह एक उदाहरण है। इसी प्रकार अन्य समस्त वस्तुएँ परिवर्त्तनशील हैं और उनकी पर्यायों की परम्परा भी अनन्त काल तक चालू रहती है। पर्याय-परम्परा जैसे अनन्त समय तक जारी रहने वाली है उसी प्रकार वह आज या कल से जारी नहीं है, वाहिक अनादिकाल से चली आ रही है। उसका कभी आरंभ नहीं होता, कभी अंत नहीं होता।

जपर जिन पर्यायों के परिवर्त्तन का उल्लेख किया गया है वे सब स्थूल पर्याय हैं---पेसी स्थूल जो हमारी दृष्टि में आ सकती हैं। एक स्थूल पर्याय से दूसरी स्थूल पर्याय तक के समय में अनेकानेक सूदम पर्यायों भी होती हैं, जो वस्तु की आहाति चदलने में समर्थ नहीं होती और केवल एक छए भर स्थिर रहती हैं। उन्हें हम देख नहीं पात, परन्तु उनकी कल्पना अवश्य कर सकते हैं।

इन सच पर्यायों के परिवर्त्तन होते रहने पर भी हम स्पष्ट रूप से उनमें रहने चाली श्वतुगत सत्ता देखते हैं। अर्थात् श्वाराति में विरुति हो जाने पर भी मूल वस्तु विद्यमान रहती है, उसका विनाश कदापि नहीं होता। जैन परिभाषा में इस श्वतुगत सत्ता को द्रव्य कहते हैं।

जपर बिग्व की समस्त वस्तुओं को दो वर्गों में यांटा गया था, उन्हों को किंचित् विस्तार से छढ़ मेदों में विभक्त किया जाता है और वढी पर द्रव्य कहलाती हैं। दूसरे शन्दों में यह कहा जा सकता है कि पद द्रव्य ही लोक है। जीव, पुद्गल, धर्म, अधर्म, आकाश और काल यह छह द्रव्य हैं। यह द्रव्य अनादिकालीन हैं और अनन्तकाल तक स्थिर रहेगें। अतएव लोक भी अनादि अनन्त है।

पर्यायों की दृष्टि से अवश्य उसकी उत्पत्ति भी होती है और नाश भी होता है, परन्तु उस उत्पत्ति और विनाश के लिप न तो ब्रह्मा की आवश्यकता है, न स्वयंभू की। उसके लिप ईश्वर की भी अपेत्ता नहीं है और न देव की ही। यह जड़ और चेतन पदार्थ स्वयं किया करते हैं और आधिकांश में हम स्वयं पेसा अनुभव कर सकते हैं।

इस तथ्य को न समझकर ही लोग अपनी कल्पना के घोड़े दौड़ाते हैं और नाना प्रकार के मिथ्या सिद्धान्तों का प्रणयन करते हैं । वस्तुतः लोक द्रव्य दृष्टि से विनाशी नहीं है—अविनश्वर है और जव उसका कभी विनाश नहीं होता तो उत्पाद की कथा ही क्या है ?

स्त्रकार ने लोक को द्रव्यार्थिक नय की अपेचा अविनाशी कहा है, यद्यपि पर्यायार्थिक नय से उसका प्रतिचण उत्पाद और विनाश होता रहता है । किन्तु यह उत्पाद और विनाश, जैसा कि पहले कहा गया है, मूल वस्तुओं का-द्रव्यों का-नहीं समझना चाहिए । कोई भी सत् पदार्थ कभी असत् नहीं हो सकता और असत् कभी सत् नहीं वन सकता । अतएव अन्य लोगों की सृष्टि और प्रलय की कल्पना भिन्न है और उत्पाद एवं विनाश का सिद्धान्त भिन्न है ।

' ए विएासी कयाइ वि ' यहां ' विएासी ' में ' वि ' ( विशेष रूप से ) उप-सर्ग है। विशेष रूप से अर्थात् निरन्वय रूप से-समूल-नाश होने को यहां विनाश कहा गया है । तात्पर्य यह है कि लोक कभी समूल नष्ट नहीं होता, सत् से असत् नहीं वन जाता । पर्यायदृष्टि से, पूर्व पर्याय का नाश होने पर भी विनाश अर्थात सर्वथा नाश कदापि नहीं हो सकता है।

उझिस्रित विवेचन से लोक की ईश्वर आदि के द्वारा सृष्टि मानना और प्रलय की कल्पना करना मृपावाद है, यह सिद्ध है।

निर्ग्रन्थ-प्रवचन-ग्यारहवां अध्याय समाप्तम्

F

\* ॐ नमः सिद्धेभ्य 👳

नियेन्थ-प्रवचन

॥ बारहवां अध्याय ॥

लेश्या-स्वरूप निरूपण श्री भगवान-उवाच-

## मूलः-किरहा नीला य काऊ य, तेऊ पम्हा तहेव य । सुकलेसा य छट्ठा य, नामाइं तु जहकमं ॥ १ ॥

छायाः-- कृष्णा नीला च कापोति च, तेजः पद्मा तथैव च । ज्युक्नजेश्या च पछीच, नामानि तु यथा फ्रम्म् ॥ १ ॥

शब्दार्थः-हे इन्द्रभूति ! लेरयाओं के यथाकम नाम इस प्रकार है-(१) छुष्णा लेश्या (२) नील लेश्या (३) कापोती लेश्या (४) तेजो लेश्या (४) पद्म लेश्या और छठी (६) शुक्त लेश्या।

भाष्यः--ग्यारहवें भ्रधयन में भाषा का स्वरूप निरूपण किया गया है। भाषा शुद्धि संयम के लिप आवश्यक है उसी प्रकार लेश्या की शुद्धि भी सद्गति लाभ के लिप अत्यन्त आवश्यक है। अतः प्रस्तुत श्रधयन में लेश्या का निरूपण किया जाता है।

'तेश्या' शब्द 'तिश्' धातु से बना है। 'तिश्' का अर्ध है। चिपकना, संबंद होना। अर्थात् जिसके द्वारा कर्म आत्मा के साथ चिपकते हैं-यंधते हैं-उसे तेश्या कहते हैं। तेश्या आत्मा का शुभ या अशुभ परिणाम है।

तेश्या मूलतः दे। प्रकार की होती है-(१) द्रव्य लेश्या और (२) भाव लेश्या। द्रव्य लेश्या क्या वस्तु है, इस विपय में ग्राचार्यों के अभिप्रायों में कुछ भिन्नता है। किसी-किसी आचार्य के मत से द्रव्य लेश्या कर्म-चर्गणा से निष्पन्न द्रव्य है। द्रव्य लेश्या यद्यपि कर्म वर्गणा से वनी है, किर भी चह वर्गणा आठ कर्म से अलग है, जैसे कार्माण शर्गर की वर्गणा। दूसरे आचार्य द्रव्य लेश्या को कर्म-निष्पन्द रूप मानते हैं। किर्न्ही-किन्हीं ग्राचार्यों ने प्रव्य लेश्या को योग वर्मणा के अन्तर्गत स्वतंत्र द्रव्य रूप स्वीकार किया है। किन्तु द्रव्य लेश्या पौद्रालिक है, यह विषय ानीर्विवाद है।

लेश्या के द्रव्य, कपाय को भड़काते हैं - उत्तेजित करते हैं । जैसे पित्त के मकोप से कोघ की वृद्धि होती है उसी प्रकार लेश्या द्रव्यों से कपाय में उत्तेजना आवी है। लेश्या झनुभाग बंध का कारण है।

लेश्या-स्वरूप निरूपण

ં ક્ષ્ટર 7

मन, वचन और काय की शुभ या अशुभ परिएति, जो कपायोदय से अनुरंजित होती है, उसे भाव लेश्या कहते हैं। यह आत्मा का ही परिएाम-विशेष है। परिएाम-भेद से भाव लेश्या के असंख्य भेद हैं, तथापि सरलता से समझने के लिए शास्त्रों में उसके छह स्थूल भेदों का वर्णन किया गया है। इन भेदों को समझने के लिए निम्न लिसित उदाहरए उपयुक्त है।

छुद्द पुरुष जामुन खाने के लिए चले । चलते-चलते उन्दें जामुन का वृत्त दिखाई दिया। वृत्त को देख कर उनमें से एक ने कहा- 'लो यह रहा जामुन का वृत्त । इसके फल खाने के लिए ऊपर चढ़ने के कंगड़े में पड़ने की आवश्यकता नहीं है । फलों से लदी हुई चड़ी-चड़ी शाखाओं वाले इस जामुन वृत्त को ही काट डालना चाहिए, फिर आराम से जामुन चाए जाएँगे।'

दूसरे पुरुष ने कहा- 'वृत्त काटना तो ठीक नहीं है, इसकी मोटी-मोटी शाखाएँ ही काट लेना चाहिए।'

तीसरा कहने लगा-'मोटी-मोटी शाखाएँ काटने से भी क्या लाभ है ? उस की छे।टी-छोटी शाखाएँ ( प्रशाखाएँ ) काट लेने से ही काम चल सकता है।'

चौथा पुरुष बोला-'छोटी-छोटी शाखाएँ काटने से भी क्या लाभ होगा, फलों के गुच्छे ही तोड़ना काफी है।'

पांचचे ने कहा--'गुच्छे तोड़ना भा व्यर्थ है। सिर्फ पके-पके फल तोड़ लीजिप।'

छुठे ने कहा- 'आप सब का कहना मुफे नहीं जँचता। हमें पके हुए फलों से प्रयोजन है और पके फल नीचे टपके हुए पड़े हैं। उन्हीं को उठा लेने से हमारा प्रयोग जन सिद्ध हो जाता है ते। व्यर्थ वुत्त आदि को तोड़ने से क्या लाभ है !'

इसी प्रकार लेश्याओं के स्वरूप को सरलता से समझाने के लिए छह डाकुओं का दृष्टान्त भी उपयोगी है। वह इस प्रकार है:--

छुह पुरुष किसी गांव को लूटने के लिए चले। जव वह गांव आ गया तो उनमें से पहला आदमी बॉला-'इस गांव को तहस नहस कर डालो-पशु-पत्ती, पुरुष की आदि जो कोई सामने आवे उनसव को मार डालो और गांव लुट लो।'

दूसरे ने कहा-'पग्र-पत्ती आदि का क्यों मारा जाय ? सिर्फ मनुष्यों को मारना चाहिए।'

ठीसरा बोला-'उनमें भी स्त्रियों को नहीं, सिर्फ पुरुषों को ही मारना चाहिए।

चौथा कइने लगा- 'सव पुरुषों को मारना ठीक नहीं, जो सशस्त्र हो उन्हीं को मारना चाहिए।

पांचचें ने कहा-'सशस्त्र होने पर भी जो विरोध न करें उन्दें नहीं मारना चाहिए। छठे ने कहा—'भाई ! किसी को मारने से क्या प्रयोजन है ? हमें घन से प्रयो-जन है सो जिस प्रकार घन प्राप्त किया जा सके, करलो । किसी को भी मत मारो ! चन लेने के लिप घनी को मार डालना उचित नहीं है ।'

इन दो उदाहरणों से लेश्याओं का स्वरुग स्पष्ट रूप से समझा जा सकता है। इन उदाहरणों में पहले-पहले पुरुपों की अपेत्ता उत्तर-उत्तर के पुरुपों के परिणाम कमशः शुभ, शुभतर और शुभतम है और अगले-अगले पुरुषों के परिणामों की अपेत्ता पहले वालों के परिणाम अशुभ, अशुभतर और अशुभतम है। इस मकार प्रथम पुरुष के अशुभतम परिणामों को कृष्ण लेश्या, दूसरे के अशुभतर परिणामों को नील लेश्या, तीसरे के अशुभ परिणामों की कापोत लेश्या, चौधे के शुभ परिणामों को तेजा लेश्या, पांचव के शुभतर परिणामों को पद्मलेश्या एवं छठे पुरुष के शुभतन परिणामों को शुरुल लेश्या समझना चाहिए।

स्त्रकार ने 'जदकमं' पद ले यही छाशय प्रकट किया है कि यह लेश्याएं इप्ण, नील छादि जिस कम से यहां गिनाई गई हैं उसी कम से उनकी शुद्धता वढती गई है।

मूलः-पंचासवप्पवत्तो, तीहिं छगुत्तो छसुं छाविरछो य । तिव्वारंभ परिएछो, खुद्दो साहासिछो नरो ॥ २ ॥ निद्धंधसपरिएामो, निस्संसो छाजिइंदिछो । एछजोगसमाउत्तो, किरहलेसं तु परिएमे ॥ ३ ॥

> छायाः—पज्ञास्तवश्वृत्तास्तिभिरगुप्त पट्सु ग्राविरतक्ष । तीवारम्भपरिएतः चुद्रः साहसिको नरः ॥ २ ॥ निध्वंतपरिएामः, नृशंसोऽजितेन्द्रियः । एतखोग समायुक्रः, इष्णेज्ञश्यां तु परिएामेत् ॥ ३ ॥

शब्दार्थ:--इन्द्रभूति ! हिंसा, असत्य, चोरी, अत्रत्यचर्य, एवं परिष्रह रूप पांच आसवों में प्रयत्ति करने वाला, मन, वचन और फाय की गुप्ति से रहित, पट्काय के जीवों की रक्षा से निवृत्त न होने वाला, तीत्र आरंभ में प्रवृत्त, छुद्र प्रकृति वाला, विना सोचे-समके काम करनेवाला, ऐहिक पारलौकिक ? दुःख की शङ्का रहित परिणाम वाला, कूर, इन्द्रियों का दास, इन सब दुर्गुओं से युक्त मनुष्य रूष्णलेश्या के परिणाम वाला समम्मना चाहिए।

भाष्यः-पहली गाथा में लेएया के भेद चतलाने के पश्चात् सूत्रकार कम से लेपयाओं का स्वरूप चतला रहे हैं । यहां पहली रूप्ण लेप्या का स्वरूप चतलाया गया है।

जो जीव अहिंसा आदि पांचें। पापों में लगा रहता है, मन वचन काय के

लेश्या-स्वरूप निरूपण

अशुभ व्यापार को नहीं रोकता है, पांच स्थावर एवं जस जीवों की हिंसा से विरत नहीं होता है, तीव तथा महान आरंभ का सेवन करता है, जो प्रकृति से जुद्र है, जो साहसी है अर्थात् उचित-अनुचित की परवाह न करके विना समभे-वुभे किसी भी भयंकर कार्य को कर डालता है जो दोनों लोक के दुखों की शंका रहित परिणाम वाला होता है, जिसके दिल में दया नहीं है, और जो इान्द्रयों का फ्रीत दास है, ऐसे पुरुष को रूष्ण लेक्ष्या समझना चाहिए।

इष्ण लेश्या नारकी, तिर्यच, मनुष्य, भवनवांसी देवता तथा वाण व्यंतर देवी को होती है। इसका वर्ण, गंध, रस और स्पर्श तथा फल श्रांगे बताया जायगा।

मूलः-इस्सा अमरिस अतवो, अविज्ज माया अहीरया । गेही पत्रोंसे य सढे, पमत्ते रसलोलुए ॥ ४ ॥ सायगवेसए य आरंभा अविरओ खुद्दो साहसिओनरो एअजोग-समाउत्तो, नीललेसं तु परिणमे ॥ ५ ॥

> छायाः—ईर्थाऽमर्पातपः अविद्या मायाऽहीकता । गृद्धिः श्रद्वेपश्च शठः, प्रमत्तो रसत्तोत्तुपः ॥ ४ ॥ सातागवेपकश्चारम्भादविस्तः, जुद्रः साहसिको नरः । एतद्योगसमायुकः, नीतत्वश्यां तु परिणमेत् ॥ ४ ॥

शब्दार्थः-ईर्ष्या करना, क्रोध करना, तप न करना, कुशास्त्र पढ़ना, मायाचार करना, पापाचार करने में निर्लज होना, लोलुपता होना, द्वेष होना, शठता होना, मदो-न्मत्त रहना, रसलोलुप्ता होना, विषयजन्य सुखों की खोज में रहना, हिंसा आदि पाप कर्म से विरत न होना, जुद्रता होना, साहस करना, इन सब लक्षर्णों वाला पुरुप नील लेश्या के परिणाम वाला होता है।

भाष्यः--हृष्ण लेश्या के परिखामों की प्ररूपणा करने के पश्चात् कम-प्राप्त नीत्त लेश्या के परिखामों का निरूपण यहां किया गया है।

जो पुरुष गुणी जनों के गुणों को और तज्जन्य प्रशंसा को सहन न कर सकने के कारण उनके प्रति ईप्यों का भाव धारण करता है, चण-चण में कोध करने वाला हो, जो शरीर और इन्द्रियों के पोषण में लीन रहता हुआ कभी तपस्या न करता हो, मिथ्यात्व वर्द्धक कुशास्त्रों का पठन-पाठन करता हो, छल-कपट करता हो, निन्दनीय कर्म करते हुए भी लडिजत न होता हो, हिंसा आदि कार्यों में तथा भोगोभोग कें साधनों में आसक्त रहता हो, दूसरे के गुणों पर ध्यान न देकर उसके विद्यमान या अविद्यमान दोष को ही देखता हो और उसका प्रचार करता हो, जिसमें शठता भरी हो, जो प्रमाद से परिपूर्ण हा, रस-लोजुप हो, जिस किसी प्रकार संसार संबंधी सुस्तों की तलाश में रहता हो, आरंभ करने चाला हो, पाप से विद्यत न हो, जिसमें चुद्रता भरी हो, जो हिताहित का विचार किये विना ही कार्य में प्रवृत्ति करने वाला हो, इस प्रकार इन दोषों से युक्त प्राणी को नील लेश्या वाला समझना चाहिए।

र्नाल लेश्या नारकी, तिर्यञ्च, मनुप्य, भवनवासी, और वान-ब्यन्तर देवों को होती है।

मूलः-वंके वंकसमायरे, नियडित्ते अणुज्जुए । पलिउचंग ओवहिए, मिच्छदिट्ठी अणारिए ॥ ६ ॥ उष्फालग दुट्टवाई य, तेणे आवि य मच्छरी । एअ जोग समाउत्तो, काऊलेसं तु परिणमे ॥ ७ ॥

> छायाः—वकः वक्रममाचारः, निक्वतिमाननृजुकः । परिकुञ्चक श्रौपधिकः, मिथ्याद्यिरनार्यः ॥ ६ ॥ उत्फाजक-दुप्टवादी च, स्तेनश्रापि च मस्मरी । एतथे।ग समायुक्तः, कापोत्ततेश्यां तु परिणमेत् ॥ ७ ॥

शब्दार्थः—वक, वकाचारी, मायावी, सरलता से रहित, अपने दोषों को छिपाने चाला, कपटी, मिथ्यादृष्टि, दुःखों का उत्पादक ऐसा दुष्ट वचन को वोलने वाला अनार्य, घोर, मात्सर्य रखनेवाला, इस प्रकार के दोषों से युक्त पुरुप कापोत लेश्या वाला होता है।

भाष्यः-नीत लेश्या का निरूपण करने के अनन्तर कम-प्राप्त कापोत लेश्या का स्वरूप यहां वतलाया गया है।

जिसकी वाणी में वकता होती है, जिसके आचरण में वकता होती है, जिसका च्यापार इतना गूढ़ हो कि दूसरे को उसका पता न चल सके, जिसके हृदय में सरलता न हो, अपने दोपों को दूर करने के वदले जो उन्हें छिपाने की चिन्ता करता रहता हो, चात-चात में जो कपट का सेवन करता हो, मिथ्या दृष्टि वाला हो, अनार्य हो अर्थात् अनार्थ पुरुपों के योग्य जिसका आचार-वित्रार हो, जो दूसरे के मर्म को छेदने वाले वचनों का प्रयोग करता हो, अर्थात् जो प्रपने वचनों से टूसरों को गहरी और भीतरी चेट पहुंचाता हो, जो चोर हो, मत्सर माव का धारक हो, इस प्रकार इन भावों को घारण करने वाला पुरुप कापोत लेक्या से युक्त समझना चाहिए।

कापोत लेश्या उन पूर्वोंफ्त सभी नारकी, तिर्यंच अर्दि जीवों को होती है, जिन्हें नील लेश्या होती है।

मूलः-नीयावित्ती अचवले, अमाई अकुऊहले । विणीय विणए दंते, जोगवं उवहाणवं ॥ = ॥ पियधम्मे दढधम्मे, अवजभीरू हिएसए । एयजोग समाउत्तो, तेउलेसं तु परिणमे ॥ ६ ॥ 828 ]

T

#### लेश्या-स्वरूप निरूपण

छायाः—नीचेईतिरचपत्तः श्रमाय्यकुत्हत्तः । विनीतविनयो दान्तः, योगवानुपधानवान् ॥ ८ ॥ प्रियधर्मा दृढधर्मा, श्रवद्यमीरुद्वितैषिकः । एतद्योगसमायुक्रः तेजोत्तिश्यां तु परिणमेत् ॥ १ ॥

शब्दार्थ-नम्रता युक्त दृत्ति वाला, चपलता रहित, मायाचार से रहित, कांतुहल की दृत्ति स शून्य, गुरुजनों का विनय करने वाला, इन्द्रियों का दमन करने वाला, शुभ योग वाला, तपस्या करने वाला, धर्म प्रेमी, टढ्धर्भी, पाप से डरने वाला, आत्म-कल्याण की इच्छा वाला पुरुष तेजो लेस्या से युक्त होता है।

भाष्यः--कापोत लेश्या के परियामों का उल्लेख करने के पश्चात् यहां तेजोलेश्या के परियाम बताये गये हैं।

जिस पुरुष की प्रकृति में नम्नता हो, चंचलता न हो, छल-कपट की वृत्ति न पाई जाती हो, आति कौत्इल वृत्ति न हो, जो अपने गुरुजनों का आर्थात् गृहस्थावस्था में माता, पिता, शित्तक, घर्मगुरु आदि का तथा संयत अवस्था में रत्नाधिक एव आचार्य आदि का विनय करता हो,—जिसके स्वभाव में ही विनौतता विद्यमान हा, जो अपनी इन्द्रियों की वागडोर अपने कावू में रखता हो अर्थात मन वचन और काय हो ( दाल नहीं ), जो प्रशस्त व्यापार में निरत रहता हो अर्थात मन वचन और काय को अग्रुभ कियाओं में न लगाता हो, जो शक्ति के अनुसार तपस्था करता हो, जिसे धर्म के प्रति प्रेम भाव हो, धर्म में जिसका टढ़ श्रद्धा हो, पाप कार्यों से भयभीत रहता हो अर्थात् पापों से होने वाले इस लोक और परलोक संबंधी भयों का विचार करके जो पापाचरण न करता हो, तथा जो आत्मा के सचे एवं शाश्वत हित के आन्वेपण में उद्योगशील हो, उसे तेजोलेश्या समझनी चाहिए।

तेजोलेश्या ग्रुभलेश्या है और यह तिर्यञ्चों, मनुष्यों एवं देवों के होती है, नारकी जीवों को नहीं होती।

मूलः-पयणुकोहमाणे य, मायालोभे य पयणुए । पसंतचित्ते दंतप्पा, जोगवं उवहाणवं ॥ १० ॥ तहा पयणुवाईय, उवसंते जिइंदिए । एयजोग समाउत्तो, पम्हलेसं तु परिणमे ॥ ११ ॥

द्धायाः-- प्रतनुक्रोधमानश्च, मायालोमां च प्रतनुको । प्रशान्ताचित्तो दान्तात्मा, योगवानुपधानवान् ॥ १०॥ तथा प्रतनुवादी च, उपशान्तो जितेन्द्रियः । प्तश्वोग समायुक्रः, पद्मलेरयां नु परिणमेत् ॥ ११॥

शाब्दार्थ:-जिसके कोध, मान, माया और लोभ पतले पड़ गये हों, जिसका चित्त प्रशान्त हो, जो इन्द्रियों को तथा मन को दमन करने वाला हो, जिसका योग-व्यापार वारहवां अघ्यायः

: 229 ]

शुभ हो, जो तपरवी हो छाल्पभाषी हो और शान्त स्वभाव वाला हो तथा जितेन्द्रि हो, वह पद्मलेश्या वाला पुरुप है।

भाष्यः- तेजोलश्या के स्वरूप-निरूपणु के श्रनन्तर पद्मलेश्या का स्वरूप यहां वतलाया गया है।

पद्मलेश्या के लच्च इस प्रकार है:— जिसका कोध, मान, माया और लोभ पतला पड़ गया हो अर्थात् जिसके कपाय की तीवता नप्ट होगई हो, जिसका चित्त शान्त हो अर्थात् विषय भोग जन्य व्याकुलता जिसके चित्त से दूर हो गई हो, जिसके शान्त हो अर्थात् विषय भोग जन्य व्याकुलता जिसके चित्त से दूर हो गई हो, जिसके शान्त हो अर्थात् विषय भोग जन्य व्याकुलता जिसके चित्त से दूर हो गई हो, जिसके शाप्ते मन का दमन कर लिया हो, अर्थात् वशवर्ची वना लिया हो, जिसका मन वचन और काय शुभ अनुष्ठानों में प्रवृत्त होता हो, अशुभ प्रवृत्ति से हटा रहता हो, जो श्रापनी शक्ति के अनुसार शास्त्र विहित तपस्या करता हो, जो अल्प भाषण करता हो अर्थात् निरर्थक वक्त्वाद न करता हो, और सोच विचार कर मृदु भाषण करता हो जिसके स्वभाव में उग्रता न हो, जो जितेन्द्रिय हो, वह पद्मलेश्या वाला पुरुष सम-कता चाहिए । यह लेश्या तिर्थच, मनुष्य और वैमानिक देवों को ही होती है। नारकों को तथा अन्य देवों को भी नील लेश्या के योग्य परिणाम-विशुद्धि नहीं हो सकती।

मूलः-अद्दरुद्दाणि वजित्ता, धम्मसुकाणि कायए । पसंतचित्ते दंतप्पा, समिए गुत्ते य गुत्तिसु ॥ १२ ॥ सरागो वीयरागो वा, उवसंते जिइंदिए । एयजोगसमाउत्तो, सुक्कुखेसं तु परिणमे ॥ १३ ॥

> छात्राः—ग्रार्त्तगेद्रे वर्जयित्वा, धर्म्सशुक्ने घ्यायति । प्रशान्तत्वित्तो दान्तात्मा योगवानुपधानवान् ॥ ११ ॥ सरागो वीतरागो वा, उपशान्तो जितेन्द्रिय: । एतर्योगसमायुक्रः, शुक्रजेश्यां तु परिग्रमेत् ॥ १४ ॥

शब्दार्धः-म्यार्त्तध्यान और राेद्रध्यान को त्याग कर, धर्म ध्यान और शुक्त ध्यान का चिन्तन करने वाला, प्रशान्त चित्त वाला, अन्तरात्मा का दमन करने वाला, समि-तियों से युक्त, तीन गुप्तियों से गुप्त, सराग संयम या वीतराग संयम का अनुष्टान करने वाला. कपायों का उपशम करने वाला और जितेन्द्रिय पुरुप शुक्त-लेरया के परिग्णम वाला होता है।

शुक्ल लेश्या स्वरूप इस प्रकार है-जो पुरुप आर्चध्यान और रौद्रध्यान का त्याग कर देता है और धर्मध्यान या शुक्लच्यान का अवलंवन करता है, फोध, मान, माया और लोभ के चय या उपशम होने से जिसका चित्त शान्त हो गया है, जिसने

लेश्या स्वरूप निरूपण

#### [ 8×= ]

अपने अन्तःकरण पर विजय प्राप्त करली है, जो पांच प्रकारकी समितियों से तथा तीन प्रकार की गुप्तियों से युक्त है जो सराग संयम या वीतराग संयम से युक्त है अथवा जिसमें सूदम राग विद्यमान है या जिसका रागभाव सर्वथा चीण हो चुका है, जिसने मोह का उपशम कर दिया है, जो जितेन्द्रिय है, उसके शुक्त लेश्या के परिणाम होते हैं।

लेश्याओं के नाम अमुक रंग के नाम पर व्यवस्थित हैं। इसका आश्रय यह है कि लेश्या द्रव्य, जो अत्यन्त मलीन दोते हैं, उन्हें कृष्ण लेश्या कहा गया है। जो लेश्या-द्रव्य अत्यन्त खच्छ दोते हैं उन्हें शुक्क लेश्या कहते हैं। इसी प्रकार अन्य लेश्याओं के विषय में समझना चाहिए। इन कृष्ण आदि द्रव्यों की सहायता स आत्मा में इन्हीं के अनुरूप मलिन आदि परिणाम उत्पन्न दोते हैं। कहा भी है-

> कृष्णादि द्रव्य साचिव्यात्, परिणामो य आत्मनः । स्फटिकस्येव तत्रायं, लेश्याशब्दः प्रवर्त्तते ॥

अर्थात् रूण्ण आदि द्रव्यों की प्रधानता से आत्मा में जो परिणाम उत्पन्न होता है, उसमें लेश्या शब्द प्रवृत्त होता है। जैसे स्फटिक माणि स्वभावतः निर्मल होती है, किन्तु उसके सामने जिस रंग की वस्तु रख दी जाय वह उसी रंग की प्रतीत होने लगती है, उसी प्रकार आत्मा में रूण्ण नील आदि द्रव्यों के संसर्ग से उसी प्रकार का परिणाम उत्पन्न होता है।

शंका-कौन-सी लेश्या किस वर्ण वाली है ?

समाधान- रुप्ण लेश्या मेघ, अंजन, काजल, जामुन, अरीठे के फूल, कोपल अमर की पंक्ति, दाथी के वच्च, काले बंवुल के साड़, मेघाच्छित्र आकाश, और रुप्ण अशोक, आदि से भी अधिक, आनिष्ट, अकान्त अप्रिय और अमनोक्ष वर्ण वाली है।

नील लेश्या म्हंग, चास, प्रियंगु, कवूतर की गर्दन, मोर की श्रीवा, वलदेव के वस्त्र, अलसी के फूल, नील कमल, नीलाशोक, और नीले कनेर से भी अत्यन्त अधिक अनिष्ट, अकान्त, अप्रिय वर्ण वाली है।

कापोत लेश्या खेरसार, करीरसार, तांवा, वेंगन के फूल, और जपाकुसुम आदि से भी अधिक अनिष्टता वर्ण वाली दोती है।

तेजो लेश्या खरगोश के रक्त, वकरे के रक्त, मनुष्य के रक्त, इन्द्र गोप कीड़े, उदीयमान वाल सूर्य, संध्याराग, मूंगा. लाख, हाथी की तालु, जपाकुसुम, केसूड़ा के फूलों की राशी, रक्तोत्पल आदि से भी अधिक लाल वर्ण वाली होती है।

पद्म लेश्या चंपा, हलदी के खंड, हड़ताल, वासुदेव के वस्त, स्वर्ण जुही, आदि की अपेचा भी आधिक उज्जवल वर्ण की है ।

शुक्क लेश्या श्रंकरल, शंख, चन्द्रमा, मोगरा, पानी, दही, दूध, तस चांदी आदि से भी श्रत्यन्त श्रधिक शुक्क वर्ण वाली प्वं श्रधिक इप्ट श्रौर मनेक्ष है।

इस प्रकार रूप्ण लेग्या काले वर्ण की, नील लेग्या नीले वर्ण की, कापोत लेप्या

कुछ-कुछ काले और कुछ-कुछ लाल वर्ण की, तेजो लेश्या लाल वर्ण की, पद्म लेश्या पीले वर्ण की और शुक्क लेश्या शुक्क वर्ण की दोती है।

इसी प्रकार रूप्ण लेश्या नीम, नीम का काथ, कड़वी तूं यी आदि की अपेत्ता अत्यन्त अधिक अनिष्ट कडुवे रस वाली है। नील लेश्या चित्रमूल पीपर, पीपरीमूल मिर्च, सोंठ, आदि से, कापोत लेश्या विजौरा, कैथ (कविट्ठ), दाड़म, चोर, तैंदू, आदि से, पीत लेश्या पके हुए आम आदि की अपेत्ता, पद्म लेश्या मधु, इज़ुरस आदि की अपेत्ता, और शुक्क लेश्या गुड़, शक्कर, आदि से भी अखन्त प्रशस्त और उम्र रस वाली होती है।

रूण्ण, नील और कापोत लेश्या दुर्रामगंध वाली और पीत, पद्म तथा शुक्क लेश्या सुराभि गंध वाली है। कहा भी है—

> जह गोमडस्ल गंधो, णागमडस्स व जहा आहि मडस्स। एत्तो उ आणंतगुणो, लेस्साणं अप्पसत्थाणं ॥ जह सुरभि कुसुम गंधो, गंधवासाण पिस्समाणाणं । एत्तो उ अणंतगुणे, पसत्थलेस्साण तिएहंपि ॥

अर्थात् मरी हुई गाय, मरे हुए दाथी और मरे हुए सांग की जैसी गंघ होती है उससे अनन्तगुनी अधिक दुर्गंघ अप्रशस्त लेश्याओं की दोती है। इससे विपरीत प्रशस्त लेश्याओं की गंध, सुगंधित पुण्पे अथवा पीसे जोत हुए अन्य सुवासित द्रव्यों की सुगंध से अनन्त गुणी अधिक सुगंध होती है।

रुप्ण नील श्रौर कापोत लेश्या श्रप्रशस्त स्पर्श वाली तथा तेजो, पद्म श्रौर शुक्ल लेश्या प्रशस्त स्पर्श वाली है। कहा भी है-

> जह करवयरस फालो, गोज़िव्माप व सागपत्ताणुं। पत्तो वि अण्तगुणो, लेस्साणं अप्पसत्थाणुं ॥ जह वूरस्स व फासो, नवणीयरस व सिरीस कुसुमाणुं। पत्तो वि मणुंतगुणो, पसत्थ लेस्साण तिएदं पि ॥

अर्थात जैसे करोंत का, गाथ की जिद्दवा का और शाक के पत्तों का स्पर्श होता है, इससे अनन्त गुणा अधिक कर्कश स्पर्श अप्रशस्त लेश्याओं का दोता दें। जैसे वरु, मफ्खन और शिरीप के फूल का स्पर्श होता हैं, उससे अनन्त गुणा अधिक मुदु स्पर्श प्रशस्त लेश्याओं का दोता है।

आदि की तीन लेश्याओं का श्रीत और रूच स्पर्श चित्त को अस्वस्य बनाता है और अन्त की तीन प्रशस्त लेश्याओं का स्निग्ध और उष्ण स्पर्श चित्त में संतोप और स्वस्थता उत्पन्न करता है।

मूलः-किरहा नीला काउ, तिरिण वि एयाओ झहम्मलेसाओ एयाहिं तिहिं वि जीवो, दुग्गइं उववजई ॥ १४ ॥

लेश्या-स्वरूप निरूपण

[ 880 ]

.~ ..

छायाः - इप्णा नीला कापोता, तिस्रोऽप्येता ग्रथमंलेश्याः । एताभिस्तिसभिरपि जविः, दुर्गतिमुपपद्यते ॥ १४ ॥

शब्दार्थ:-कृष्ण, नील और कापोत, यह तीन अधर्म लेश्याएं हैं। इन तीनों लेश्याओं से जीव दुर्गति में उत्पन्न होता है।

भाष्यः पूर्वोक्त छह लेश्याओं में प्रशस्त और अप्रशस्त लेश्याओं का विभाग यहां किया गया है। प्राथमिक तीन-कृष्णु नील और कापोत लेश्यार्थ अधर्म लेश्याएं अथवा अप्रशस्त लेश्यार्थ हैं, क्योंकि हन लेश्याओं से युक्त जीव दुर्गति में उत्पन्न होता है।

जैसा कि पहले कहा जा चुका है, लेश्याओं के छह विमाग स्थूल विमाग हैं। वस्तुतः इनमें से प्रत्येक लेश्या के परिणाम (तीवता, मन्दता आदि रूप्) वहुत और वहुत प्रकार के हैं। श्री प्रज्ञापना सूत्र में कहा है-

"कएह लेस्सा र्ण भंते ! कतिविद्वं परिणामं परिणमति ? गायमा ! तिविद्वं वा, नचविद्वं वा, सत्तावीसविद्वं वा, एककासीतिविद्वं वा, वेतेयालीसतविद्वं वा, बहुयं वा बहुविद्वं वा परिणामं परिणमइ, एवं जाव सुक्कलेस्सा ।"

अर्थात् हे भगवन् ! छण्ण लेश्या कितने प्रकार के परिणामों में परिणत है ? हे गौतम ! तीन प्रकार के, नौ प्रकार के, सत्ताईस प्रकार के, इक्यासी प्रकार के, दो सौ तेतालीस प्रकार के बहुत और बहुत प्रकार के परिणामों में परिणत है । जैसे रुप्ण लेश्या के परिणाम बहुत हैं उसी प्रकार नील आदि शुक्ल लेश्या पर्यन्त सभी लेश्याश्री के परिणाम समझना चाहिए ।

तात्पर्य यह है कि रूष्ण लेश्या जघन्य, मध्यम और उत्क्रप्ट के भेद से तीन प्रकार के परिणाम वाली है। किन्तु जघन्य परिणाम के भी जघन्य, मध्यम और उत्क्रप्ट परिणाम हैं, मध्यम और उत्क्रप्ट परिणाम के भी जघन्य आदि तीन परिणाम हैं। इस प्रकार एक-एक परिणाम के तीन-तीन भेद होने से रूष्ण लेश्या के नौ परि-णाम होते हैं। यह नौ परिणाम भी अंतिम नहीं हैं और उनमें भी जघन्य, मध्यम एवं उत्क्रप्ट भेद होते हैं। अतएव नौ परिणामों का जघन्य आदि तीन भेदों से गुणाकार करने पर रूष्ण लेश्या के सत्ताईस परिणाम हो जाते हैं। इसी प्रकार आगे भी गुणा-कार करते चलने से इक्यासी, दें सौ तेतालीस तथा बहुत और बहुत प्रकार के परिणाम सिद्ध हो जाते हैं।

नील, कापोत आदि अन्य समस्त लेश्याओं के परिणामों के विषय में भी रसी प्रकार समझना चाहिए। लेश्याओं के जितने परिणाम-भेद हैं, उतने ही भेद उनकी अप्रशस्तता एवं प्रशस्तता अथवा घर्म्यता एवं अधर्म्यता के भी समझने चाहिए। लेश्याओं की इस अप्रशस्तता-प्रशस्तता के तारतम्य के ही अनुसार दुर्गति-प्राप्ति, सगति-प्राप्ति रूप फल में भी तारतम्य हो जाता है।

कहीं-कहीं 'झहम्मलेसाओ' के स्थान पर 'झहमलेसाओ' पाठ भी देखा जाता है। उसका अर्थ 'झधमलेप्यापें' पेसा होता है, अतएव वह पाठ भी निर्वाध है। मूलः-तेऊ पम्हा सुक्का, तिरिए वि एयाओं धम्मलेसाओं । एयाहिं तिहिं वि जीवो, सुग्गइं उववज्जइ ॥ १५ ॥

छायाः—तेजः पद्मा जुक्ला, तिस्रोऽप्येता धर्मलेश्याः । एताभिस्तिस्तिसृभिरपि जीवः, सुगतिमुपपद्यते ॥ १४ ॥

शब्दार्थः—तेजो लेश्या, पद्म लेश्या, और शुक्ल लेश्या. यह तीनों धर्म लेश्याएँ हैं। इन तीनों लेश्याओं से जीव सुगति में उत्पन्न होता है।

भाष्यः — पूर्व गाथा में अधर्म लेश्याओं का निरूपण किया गया था । यहाँ अन्त की तीन लेश्याओं को धर्म लेश्या वतलाया गया है । तेजा लेश्या, पद्म लेश्या और शुक्ल लेश्या, शुभ, शुभतर और शुभतम परिणामों से युक्त होने के कारण धर्म लेश्यापँ हैं और इनसे सद्गति का लाभ होता है ।

त्रात्महितैषी पुरुपों को आदि की तीन अधर्म लेश्याओं से दूर रह कर धर्म-लेश्याओं में ही विचारना चाहिए और पेसा पुरुपार्थ करना चाहिए. जिससे सव प्रकार को लेश्याओं से मुक्ति प्राप्त हो और अलेश्य अवस्था पाप्त हो जाय।

धर्म लेश्याओं के भी वहु और बहुविध अवान्तर परिणाम हैं, जैसा कि पूर्व गाथा में कहा जा चुका है।

मूलः-अन्तमुहूत्तम्मि गए, अन्तमुहूत्ताम्म सेसए चेव । लेसाहिं परिएायाहिं, जीवा गच्छंति परलोयं ॥ १६ ॥ बायाः-ग्रान्तर्मुहूत्तें गते, अन्तमुहूर्ते रोपे चैव ।

केश्याभिः परिशताभिः, जीवा गच्छति परकोकम् ॥ १६ ॥

शब्दार्थः—पारिएत हुई लेश्याओं का अन्तर्मुहूर्त्त व्यतीत हो जाने पर अथवा अन्तर्मुहूर्त्ती शेप रहने पर ही जीव परलोक में जाते हैं।

भाष्यः-किसी भी लेश्या को उत्पन्न हुए जब अन्तर्मुहर्त्त व्यतीत दो जाता है अथवा लेश्या का अन्त होने में जब अन्तर्मुहर्त्त रोप रदता है, तभी जीव परलोक के लिप गमन करता है। मनुप्यों और तिर्यञ्चों की लेश्या जीवन पर्यन्त एक ही नहीं रदती। वह कारण पाकर वदलती रदती है। जो मनुप्य या तिर्यञ्च मरणोन्मुख दोता है, उसकी मृत्यु अन्तकालीन पेसी लेश्या में ही हो। सकती है, जिस लेश्या के साध उसका संवंध कम स कम अन्तर्मुहर्त्त पर्यन्त रह चुका हो। केहि भी जीव नवीन लश्या की उत्पत्ति के प्रथम समय में ही नहीं मरता किन्तु जब उसकी लेश्या परिएत दो जाती है। स्थिर हो जाती है, तभी वह पुरातन शरीर का परित्याग करके नृतन शरीर प्रदेश करने के लिप गमन करता है। लेश्या के परिएत होने में कम से कम अन्तर्मुहर्त्त लग जाता है, इसी कारण यहाँ यह वतलाया गया है कि लेश्या का अन्त-मुंहर्त्त व्यतीत दो जाने पर ही जीव परलोक जा सकता है। ि ४६२ ]

#### लेश्या-स्वरूप निरूपण

किसी लेश्या की उत्पत्ति को अन्तर्मुहूर्त्त हो जाने पर भी यदि उस लेश्या के नष्ट होने में अन्तर्मुहूर्त्त शेष न हो तो भी जीव परलोक-गमन नहीं करता। अर्थात् लेश्या के नष्ट होने के अन्तिम समय में भी परलोक गमन संभव नहीं है, क्योंकि उत्पात्ति काल के प्रथम समय की भाँति नष्ट होने के अंतिम समय में भी लेश्या अस्थिर-सी रहती है, परिखत नहीं होती।

इस प्रकार लेश्या की उत्पात्ति हुए अन्तर्मुहूर्त्त जब व्यतीत हो जाता है प्रथवा लेश्या के नष्ट होने में जब अन्तर्मुहूर्त्त शेष रहता है, तभी जीव परलोक जाता है।

तात्पर्य यह है कि मनुष्यों और तिर्यञ्चों को, अन्त समय में, जिस किसी भी शुभ या श्रशुभ गति में जाना होता है, उसी गति के अनुसार उसकी भावना मरने के अन्तर्मुहूर्च पहले अवश्य हो जाती है। वह भावना अकस्मात् नहीं होती, किन्तु जीव ने अपने जीवन में जैसे शुभ या श्रशुभ कर्म किये होंगे, और उनके अनुसार जिस आयु का बंध कर लिया होगा, उसी आयु के अनुसार उस जीव की अंतिन लेश्या हो जायगी।

श्रनेक लोग इस अम में रहते हैं कि जीवन भर चाहे जैसे कर्म किये जाएँ, जीवन भले ही हिंसा आदि पापों से परिपूर्ण व्यतीत किया जाय, घोर आरंभ और घोर परिग्रह में आसक्त रहकर समस्त समय यापन किया जाय, घोर आरंभ और घोर परिग्रह में आसक्त रहकर समस्त समय यापन किया जाय, और घर्म सेवन की और चल भर के लिप भी ध्यान न दिया जाय, परन्तु श्रंतिम समय सुधार लेने से सारा जीवन काल सुधर जाता है । यही नहीं, अंत सुधारने सं आगामी भव भी सुघर जाता है । पैसे अम में पड़े हुप व्यक्तियों का अम इस विवेचना से दूर हो जाना चाहिप । जीवन के श्रंत में, वैसी ही भावना उत्पन्न होती है, जैसी गति में उसे जाना होता है । आयु कर्म अमिट है । उसका पक वार वंघ हो जाने पर उसमें फिर परिवर्त्तन होने का श्रवकाश नहीं है । जिस जीव ने नरकायु का वंघ किया है, उसके परिणाम मृत्यु के समय नरकगति के ही श्रनुकृल होंगे, देवगति के योग्य नहीं हो सकते । श्रोर वे परिणाम भी मृत्यु होने से अन्तर्मुहर्त्त पहले ही उत्पन्न हो जाते हैं । लोक में कहावत हैं — 'भन्त मता सो गता' अर्थात् श्रंत समय जैसी मती होती हैं, वैसी ही गति होती है यह लोकोक्ति सत्य है, पर यह समभ रखना चाहिप कि श्रंत में मति भी वैसी ही होती है, जैसे आयु कर्म वंघ चुका हो । श्रतपव परलोक सुधा-रने के लिप सतत सावधान रहना चाहिप श्रंत समय के ही भरोसे न रहना चाहिए ।

उत्पर लेश्या के संबंध में जो कहा गया है वह मनुष्यों और तिर्यञ्चों के लिए ही संगत हो सकता है, क्योंकि मनुष्यों और तिर्यञ्चों की लेश्या ही परिवर्त्तन शील होती है। देवों और नारकों की कोई भी लेश्या जीवन पर्यन्त एक ही वनी रहती है-वट परिवर्त्तित नहीं होती। ऐसी स्थिती में जव उनका मरण काल आता है तव उनकी लेश्या का अन्तर्मुहूर्त्त शेष रहता ही है। अतपव वे जिस लेश्या में होते हैं उसी लेश्या में परलोक गमन करते हैं और उसी लेश्या में पुनर्जन्म धारण करते हैं। उनके लिप केवल यहें कहा जा सकता है कि वर्त्तमान भव संबंधी लेश्या का अन्तर्मुहूर्त्त शेप धारहवां अध्याय

#### रहने पर देव-नारकी परलोकगमन करते हैं ।

किस-किस गति में, कौनसी लश्या कितन समय तक रहती है अर्थात् लेश्याओं की स्थिति कितनी है, यह जान लेना आवृश्यक है।

नारकी जीवों की ऋष्ण लेश्या की जधन्य स्थिति परुयोपम का झ्रम्वख्यातवाँ आग अधिक दस सागरोपम की है और उत्क्रप्ट स्थिति अन्तर्मुहर्त्त अधिक तेतीस सागरोपम की है।

नील लेश्या को जघन्य स्थिति पहयोपम का असंख्यातवाँ भाग अधिक तीन सागरोपम की श्रौर उत्कुष्ट स्थिति पहयोपम का असंख्यातवां भाग अधिक तीन सागरोपम की है। कापोत लेश्या की जघन्य स्थिति दस हजार वर्ष की श्रौर उत्कुष्ट स्थिति पत्योपम का असंख्यातवां भाग अधिक तीन सागरोपम की है। तीन प्रशस्त लेश्यापँ नारकी जीवों में होती ही नहीं है।

मनुप्यों तथा तिर्यचों में, जिसे जो लेश्या होती हैं उसकी स्थिति अन्तर्मुहर्त्त की है, किंतु गुक्क लेश्या की स्थिति जघन्य अन्तर्मुहर्त्त और उत्क्रप्टनौ वर्ष कम पूर्व कोटि की है।

देवताओं की लेश्या की स्थिति इस प्रकार है-कृष्ण लेश्या की जघन्य स्थिति इस हजार वर्ष की और उत्कृष्ट स्थिति पत्योपम के असंख्यातवें भाग प्रमाण है। कृष्ण लेश्या की उत्कृष्ट स्थिति से एक समय अधिक नील लेश्या की जघन्य स्थिति और पत्योपम के असंख्यातवें भाग उत्कृष्ट स्थिति है।

भवनवासी, ब्यन्तर, ज्योतिपी और चैमानिक देवा की तेजो लेश्या की जघन्य स्थिति दस हजार वर्ष की और उत्कृष्ट स्थिति दो सागरोपम तथा पल्योपम के असं-ख्यातवे भाग हैं। तेजो लेश्या की उत्कृष्ट स्थिति से एक समय अधिक पद्म लेश्या की जघन्य स्थिति है और अन्तर्मुहूर्त्त अधिक दस सागरोपम की उत्कृष्ट स्थिति है। पद्म लेश्या की उत्कृष्ट स्थिति से एक समय अधिक शुक्ल लेश्या की जघन्य स्थिति होती है। शुक्ल लेश्या की उत्कृष्ट स्थिति अन्तर्मुहूर्त्त अधिक तेतीस सागरोपम की है।

शुक्ल लेइया की तथा अन्य लेइयाओं की स्थिति में जो अन्तर्मुहूर्च अधिक चतलाया गया है, वह पूर्वभव का अन्तर्मुहूर्त्त तथा आगामी भव का अन्तर्मुहूर्त्त-इस प्रकार दो अन्तर्मुहूत्तों की अपेत्ता से समअना चाहिए। क्योंकि देवों की और नारकों की लेख्या पूर्वभव और उत्तरभव के दें। अन्तर-मुहूतों से साहित अपने-अपने आयु-ज्य काल तक रहती है।

नारकी जीवों को रूण्ण. नील और कापोत, यह तीन ही लेश्याएँ होती है। तियेंचों में छटों लेश्याएँ होती हैं किन्तु पकेन्द्रियजीवों को रूम्ण, नील, कापोत, और तेज-इस प्रकार चार लेश्याएँ, तेजस्काय, वायुकाय, झीन्द्रिय, त्रिन्द्रिय और चतुरि-नेन्द्रिय तियंचों को नारकों के समान तीन लेश्याएं ही होती है।

संमूर्छिम पंचेन्द्रिय तिर्यचों को नारकी जीवों की तरद तीन लेएयाएँ होती हैं। गर्भज पंचेन्द्रिय तिर्यचों को छदों लेप्यापं हो सकती हैं। तिर्यंच योनि वाले मादा

लेश्या-स्वरूप निरूपण

[ 888 ]

(तीरश्ची) को छह, मनुष्यों को छह, संमूर्छिम मनुष्यों को नारकियों की भांति तीन, गर्भज मनुष्यों को छह, मनुष्य स्त्री को छह, देवों को छह, देवियों को छष्ण, नील. कापोत और तेज यह चार, भवनवासी देवों. भवनवासिनी देवियों, वाणव्यन्तर देवों और वाणवयन्तरी देवियों को भी चार।ज्योतिषी देव और देवियों को एक तेजोलेश्या, वैमानिक देवोंको तेज,पद्म और शुक्क तथा वैमानिक देवियों को कवल तेज लेश्या होती है।

लेश्या वाले जीवों का अला चहुत्व इस प्रकार है-सव से कम जीव शुक्ल लेश्या वाले हैं, उनसे संख्यात गुने पद्मलेश्या वाले हैं और उनसे भी संख्यात गुने तेजो लेश्या वाले हैं। इनसे अनन्तगुने अधिक लेश्या राहित (सिद्ध) जीव हैं। इनसे अनन्तगुने कापोत लेश्या वाले हैं। इनसे विशेषाधिक नील लेश्या वाले हैं और इनसे भी विशेषाधिक रूष्ण लेश्या वाले जीव हैं।

नारकी जीवों में लेश्या की अपेत्ता अल्प वहुत्व इस प्रकार हैं-रूष्ण लेश्या वाले नारकी सब से थोड़े हैं। नील लेश्या वाले उनसे असंख्यात गुने हैं और कापोत लेश्या वाले उनसे भी असंख्यात गुने अधिक हैं।

लेश्या की अपेत्ता देवों का अल्प वहुत्व इस प्रकार है-देवों में शुक्क लेश्या वाले सब से कम है, इनसे पद्म लेश्या वाले असंख्यातगुना अधिक हैं, इनसे कापोत लेश्या वाले असंख्यात गुना अधिक हैं, इनसे नील लेश्या वाले विशेषाधिक हैं और इनसे रूष्ण लेश्या वाले विशेषाधिक हैं।

देवियों में कापोत लेश्या वाली सब से थोड़ी हैं, इनसे नील लेश्या वाली विशे पाधिक हैं इनसे रूष्ण लेश्या वाला विशेषाधिक हैं और इनसे तेजो लेश्या वाली संख्या-तगुनी हैं।

पंचेन्द्रिय तिर्थचों का श्रहपवहुत्व, सामान्य जीवों के ही श्रहपवहुत्व के समान है। उसमें से लेश्या रहित जावा का पद निकाल देना. चाहिए, क्योंकि तिर्यचों में लेश्या रहित कोई जीव नहीं हा सकता।

एकेन्द्रियों में तेजो लेख्या वाले सब स कम हैं, उनसे कापोत लेश्या वाले अनंत गुने हैं ( क्योंकि स्दम श्रोर बादर निगोद में कापोत लेश्या होती है ) उनसे नील लेश्या वाले विशेषाधिक हैं श्रौर उनस भा रुप्ण लेश्या वाले विशेषाधिक हैं।

मनुष्यों का अल्पबहुत्व तिर्यचा क समान ही समझना चाहिए, परन्तु उसमें कापोत लेश्या वाले अनन्तगुने नहीं कहना चाहिए, क्योंकि मनुष्य अनन्त नहीं हैं, जय कि तिर्यंच अनन्त हैं क्योंकि ानगोद के अनन्तानन्त जीव तिर्यंच ही हैं।

लेश्याएं एक दूसरी के रूप में परिएत हो जाती हैं। इप्ए लेश्या के परिएाम वाला जीव नील लेश्या के योग्य द्रव्यों का प्रहुए करके मृत्यु को प्राप्त होता है, उस समय घह नील लेश्या के परिएाम वाला होकर उत्पन्न हाता है, क्योंकि जीव जिस लेश्या के योग्य द्रव्यों को प्रहुए करके मरएा को प्राप्त होता है उसी लेश्या से युक्र द्वोकर अन्यत्र उत्पन्न होता है। जैसे दूध, छाछ के संयोग से छाछ स्वमाव में अर्थात् छाछ के वर्ण, रस गंध और स्पर्श रूप में परिणत हो जाता है, अथवा जैसे स्वच्छ वस्त्र अमुक रंग के संयोग से उसी रंग आदिं रूप में परिणत हो जाता है, इसी प्रकार ऋष्ण लेश्या, नील लेश्या के योग्य द्रव्यों के संसर्ग से नील लेश्या के स्वरूप में, नील लेश्या के दर्ण, रस, गंध और स्पर्श में परिणत हो जाती है।

इस प्रकार का परिणाम न केवल ऋष्ण लेश्या का अपितु प्रत्येक लेश्या का हो। सकता है।

इस प्रसंग में यह जान लेना आवश्यक है कि किस-किस लेश्या में कितने गुए स्थान होना संभव है ? इससे यह झात हो सकेगा कि लेश्याएं आध्यात्मिक विकास में कितना प्रभाव डाल सकती हैं।

कष्ण, नील और कापोत, लेश्याओं में आदि के छइ गुएस्थान माने जाते है। इन छद गुएस्थानों में से चार गुएस्थानों की प्राप्ति के समय और प्राप्ति के पश्चात् भी यद तीन लेश्याप हो सकती हैं, परन्तु पांचवां और छठा गुएस्थान इन अप्रशस्त लेश्याओं के समय प्राप्त नहीं हो सकते। इन गुएस्थानों की प्राप्ति तेज, पग्न और शुक्ल लेश्याओं के समय प्राप्त नहीं हो सकते। इन गुएस्थानों की प्राप्ति तेज, पग्न और शुक्ल लेश्या के समय ही हो सकती है। किन्तु इन गुएस्थानों की प्राप्ति होने के पश्चात्, जीवके परिएामों की शुद्धता कभी कम हो जाने पर उक्त अशुम लेश्याद आ जाती है। यही कारए है कि किसी-किसी जगह गुएस्थान-प्राप्ति के समय की अपेला, तीन अशुम लेश्याओं में सिर्फ चार ही गुएस्थानों का प्रतिपादन किया गया है।

तेजो लेश्या और पद्म लेश्या में अप्रमत्त संयत पर्यन्त सात गुएस्थान होते हैं। शुक्ल लेश्या तेरहवें गुएस्थानं तक रहती है। यद्यपि तेरहवें गुएस्थान में कपाय का सर्वथा श्रभाव हैं, तथापि योग की सत्ता होने के कारए वहां उपचार से शुक्ल लेश्या स्वीकार की जाती है।

इस कथन से स्पष्ट है कि छण्ण आदि तीन अशुभ लेश्याओं का उदय दोने पर सर्वदेश या एकदेश चारित्र की प्राप्ति नहीं हो सकती । अतएव चारित्र की कामना करने वाले पुरुषों को अशुभ लेश्याओं से दूर रह कर शुभ लेश्याओं की आराधना करनी चाहिए।

### मूलः-तम्हा एयासि लेसाणं, झणुभावं वियाणिया । अप्पसत्थाञ्चो वज्जित्ता,पसत्थाञ्चोऽहिट्टिए मुणी॥१७॥

छायाः-तस्मादेतासां लेश्यानाम्, अनुभावं विझाय । भगराम्यास्तु वर्जयित्वा, प्रराखा श्वधितिष्टेन् सुनिः ॥ १२ ॥

रान्दार्थः-इसलिए लेखाओं के प्रभाव को जान करके अप्रशस्त लेखाओं को त्याग कर मुनि प्रशस्त लेखाओं को अंगीकार करें।

भाष्यः-प्रशस्त और अप्रशस्त लेक्याओं का स्वरूप पदले बतलाया जा खुका दे भार यद भी बतलाया जा खुका है कि मप्रशस्त या कंधर्म हेरवाएं दुर्गति का

लेश्या-स्वरूप निरूपण

ि ४६४ ]

(तीरश्ची) को छुइ, मनुष्यों को छुइ, संमूर्छिम मनुष्यों को नारकियों की भांति तीन, गर्भज मनुष्यों को छुइ, मनुष्य स्त्री को छुइ, देवों को छुइ, देवियों को कृष्ण, नील, कापोत श्रौर तेज यह चार, भवनवासी देवों. भवनवासिनी देवियों, वाणव्यन्तर दवां श्रौर वाणवयन्तरी देवियों को भी चार।ज्योतिषी देव श्रौर देवियों को एक तेजोलेश्या, वैमानिक देवोंको तेज,पद्म श्रीर शुक्क तथा वैमानिक देवियों को कवल तेज लेश्या दोती है।

लेश्या चाले जीवों का अला चहुत्व इस प्रकार है-सब से कम जीव शुक्ल लेश्या वाले हैं, उनसे संख्यात गुने पद्मलेश्या वाले हैं और उनसे भी संख्यात गुने तेजो लेश्या वाले हैं। इनसे अनन्तगुने अधिक लेश्या रहित (सिद्ध) जीव हैं। इनसे अनन्तगुने कापोत लेश्या वाले हैं। इनसे विशेषाधिक नील लेश्या वाले हैं और इनसे भी विशेषाधिक रूष्ण लेश्या वाले जीव हैं।

नारकी जीवों में लेश्या की अपेक्ता अल्प वहुत्व इस प्रकार हैं-रुष्ण लेश्या वाले नारकी सब से थोड़े हैं। नील लेश्या वाले उनसे असंख्यात गुने हैं और कापोत लेश्या वाले उनसे भी असंख्यात गुने अधिक हैं।

लेश्या की अपेका देवों का अल्प वहुत्व इस प्रकार है-देवों में शुक्क लेश्या वाले सव से कम है, इनसे पद्म लेश्या वाले असंख्यातगुना अधिक हैं, इनसे कापोत लेश्या वाले असंख्यात गुना अधिक हैं, इनसे नील लेश्या वाले विशेषाधिक हैं और इनसे रूष्ण लेश्या वाले विशेषाधिक हैं।

देवियों में कापोत लेश्या वाली सब से थोड़ी हैं, इनसे नील लेश्या वाली विशे पाधिक हैं इनसे रूष्ण लेश्या वाला विशेषाधिक हैं और इनसे तेजो लेश्या वाली संख्या-तगुनी हैं।

पंचेन्द्रिय तिर्यचां का अल्पवहुत्व, सामान्य जीवां के ही अल्पवहुत्व के समान है। उसमें से लेश्या रहित जावा का पद निकाल देना चाहिए, क्योंकि तिर्यवां में लेश्या रहित कोई जीव नहीं हा सकता।

एकेन्द्रियों में तेजो लेक्या वाले सब स कम हैं, उनसे कापोत लेक्या वाले अनंत गुने हैं ( क्योंकि सूदम आर वादर निगोद में कापोत लेक्या होती है ) उनसे नील लेक्या वाले विशेषाधिक हैं और उनस भा रूष्ण लेक्या वाले विशेषाधिक हैं।

मनुष्यों का अल्पबहुत्व तिर्यचा क समान हा समझना चाहिए, परन्तु उसमें कापोत लेश्या वाले अनन्तगुने नहीं कहना चाहिए, क्योंकि मनुष्य अनन्त नहीं हैं, जब कि तिर्यंच अनन्त हैं क्योंकि ानगोद के अनन्तानन्त जीव तिर्यंच ही हैं।

लेश्याएं एक दूसरी के रूप में परिएत हो जाती हैं। इप्ए लेश्या के परिएाम वाला जीव नील लेश्या के योग्य द्रव्यों का प्रहए करके मृत्यु को प्राप्त होता है, उस समय घइ नील लेश्या के परिएाम वाला होकर उत्पन्न हाता है, क्यॉकि जीव जिस लेश्या के योग्य द्रव्यों को प्रहए करके मरए को प्राप्त होता है उसी लेश्या से युक्न होकर अन्यत्र उत्पन्न होता है। जैसे दूध, छाछ के संयोग से छाछ स्वमाव में अर्थात् छाछ के वर्ण, रस गंध श्रौर स्पर्श रूप में परिणत हो जाता है, श्रथवा जैसे स्वच्छ वस्त्र श्रमुक रंग के संयोग से उसी रंग श्रादि रूप में परिणत हो जाता है, इसी प्रकार ऋष्ण लेश्या, नील लेश्या के योग्य द्रव्यों के संसर्ग स नील लेश्या के स्वरूप में, नील लेश्या के दर्ण, रस, गंध श्रौर स्पर्श में परिणत हो जाती है।

इस प्रकार का परिणाम न केवल ऋष्ण लेश्या का अपितु प्रत्येक लेश्या का हो। सकता है।

इस प्रसंग में यह जान लेना आवश्यक है कि किस-किस लेश्या में कितने गुए स्थान होना संभव है ? इससे यह झात हो सकेगा कि लेश्याएं आध्यात्मिक विकास में कितना प्रभाव डाल सकती हैं।

रुष्ण, नील और कापोत, लेश्याओं में आदि के छइ गुण्स्थान माने जाते है। इन छह गुण्स्थानों में से चार गुण्स्थानों की प्राप्ति के समय और प्राप्ति के पश्चात् भी यह तीन लेश्यापं हो सकती हैं, परन्तु पांचवां और छठा गुण्स्थान इन अप्रशस्त लेश्याओं के समय प्राप्त नहीं हो सकते। इन गुण्स्थानों की प्राप्ति तेज, पद्म और शुक्त लेश्या के समय ही हो सकती है। किन्तु इन गुण्स्थानों की प्राप्ति दोने के पश्चात्, जीवके परिणामों की शुद्धता कभी कम हो जाने पर उक्त अशुम लेश्यापं आ जाती है। यही कारण है कि किसी-किसी जगह गुण्स्थान-प्राप्ति के समय की अपेत्वा, तीन अशुभ लेश्याओं में सिर्फ चार ही गुण्स्थानों का प्रतिपादन किया गया है।

तेजो लेश्या और पद्म लेश्या में अप्रमत्त संयत पर्यन्त सात गुएस्थान होते हैं। शुक्ल लेश्या तेरहवें गुएस्थानं तक रहती है। यद्यपि तेरहवें गुएस्थान में कपाय का सर्वथा अभाव हैं, तथापि योग की सत्ता होने के कारए वहां उपचार से शुक्ल लेश्या स्वीकार की जाती है।

इस कथन से स्पष्ट है कि कृष्ण श्रादि तीन अशुभ लेक्याओं का उदय होने पर सर्वदेश या एकदेश चारित्र की प्राप्ति नहीं हो सकती । अतएव चारित्र की कामना करने वाले पुरुपों को अशुभ लेक्याओं से दूर रह कर शुभ लेक्याओं की आराधना करनी चाहिए।

## मूलः-तम्हा एयासि लेसाणं, ञ्राणुभावं वियाणिया । ञ्रापसत्थाञ्चो वज्जित्ता,पसत्थाञ्चोऽहिट्टिए मुणी॥१७॥

छायाः—तस्मादेतासां लेश्यानाम्, जनुभावं विज्ञाय । अप्रशस्तास्तु वर्जयित्वा, प्रशस्ता ग्राधितिष्ठेन् सुनिः ॥ १० ॥

शब्दार्थः—इसलिए लेश्याओं के प्रभाव को जान करके अप्रशस्त लेश्याओं को त्याग कर सुनि प्रशस्त लेश्याओं को अंगीकार करें।

भाष्यः-प्रशस्त और अप्रशस्त लेश्याओं का स्वरूप पहले बतलाया जा चुका दे भौर यह भी बतलाया जा चुका है कि मप्रशस्त या सधर्म लेश्याद दुर्गति का 🛪 ॐ नमः सिद्देभ्य #

नियेन्थ-प्रयचन

॥ तेरहवां अध्याय ॥

## कषाय वर्णन

श्री भगवान्-उवाच-

मूलः-कोहों अ माणों अ आणिग्गहीया, माया य लोभों अ पवड्ढमाणा ।

# चत्तारि एए कसिणा कसाया, सिंचांति मूलाई पुणब्भवस्स ॥ १ ॥

छायाः-कोधश्च मानश्चानिगृहीतो, माया च लोभश्च प्रवर्धमाने। चत्वार एते कृत्स्नाः कषायाः सिद्धन्ति मूलानि पुनर्भवस्य ॥ १॥

शब्दार्थः-हे इन्द्रमूति ! निमह न किया हुआ कोंध और मान तथा बड़ती हुई माया और बढ़ता हुआ लोभ ये सब चार कषाय पुनर्जन्म के मूलों को सींचते हैं-हरा-भरा करते हैं ।

भाष्यः---वारहवें श्राच्ययन में लेश्या का निरूपण किया गया है। लेश्य का स्वरूप बताते समय यह कहा गया था कि कषाय से श्रनुरंजित योग कि प्रवृत्ति लेश्या कदलाती है। इस स्वरूप को हृद्यंगम करने के लिप कषाय के स्वरूप का प्रतिपादन करना श्रावश्यक है। श्रतः लेश्या--निरूपण के पश्चात् कषाय का निरूपण किया जाता है।

कषाय शब्द की ब्युत्पति इस प्रकार बताई गई है:-

कर्म्म कसं भवो वा, कसमात्रो सिं जन्नो कसाया ते । कसमाययंति व जन्नो, गमयंति कसं कसायात्ति ॥ त्रान्नो व उवादाणं, तेण कसाया जन्नो कसरसाया । चत्तारि बहुवयण्म्रो, पर्व विद्रयादन्नोऽवि गया ॥

भावार्थ-कप अर्थात् कर्म अथवा भव की जिससे आय प्राप्ति हो वह कपाय हैं। अधवा कर्म या संसार का जिससे आदान अर्थात् महण हो उसे कपाय कहते हैं। अधवा जिसके होने पर जीव कर्म या संसार को प्राप्त करे वह कपाय है। अधवा आय अर्थात् उपादान कारण, संसार या कर्म का उपादान कारण होने से वह कषाय है। वहुत्व की अपेज्ञा से कपाय के चार भेद हैं। इसी प्रकार अन्य भेद भी समझता धाहिए।

कषाय शध्द की एक और व्युत्पत्ति भी प्रचलित है। वह यह है--

सुह दुक्ल सुवहुसरसं, कम्मक्खेतं कसेदि जीवरस । संसार दूरमेरं तेख कसाश्रोत्ति खं वैति ॥

अर्थात् जीव के सुख दुःख रूप अनेक प्रकार के धान्य को उत्पन्न करने वाले तथा जिसकी संसार रूप मर्यादा श्रत्यन्त दूर है, ऐसे कर्म रूपी खेत का कर्पण करता है, इसलिप इसे कपाय कहते हैं।

कपाय शब्द की उल्लिखित व्युत्पत्तियों से थह स्पष्ट हो जाता है कि कपार कर्म का कारण है और वह संसार अपग भी कराता है। कपायों के विना संसार-अपग नहीं हो सकता और न वैंघ ही हो सकता है। कहा भी है---

"सकपायत्वाउजीवः कर्मणो योग्यात् पुट्गलानादत्ते स वन्धः"

अर्थात् जीव कपाय से यक्त होकर कार्माए वर्गेणा के पुद्गलों को ग्रहण करता है, वही वंध है। इससे भी स्पष्ट है कि बंध में कपाय प्रधान कारण है।

यही नहीं, कपाय जीव के सम्यक्तव और चारित्र गुए का भी धातक है। 'ग्रतएव उसका स्वरूप समझकर त्याग करना आत्म-श्रेय के लिए अत्यावश्यक है।

कपाय के मुख्य रूप से चार भेद हैं:--(१) क्रोध (२) मान (३) माया श्रौर (४) लोभ।

(१) क्रोध-क्रोध चारित्र मोहनीय कर्म के उदय से होने वाला, उचित 'ग्रनुचित का विवेक नष्ट कर देने वाला प्रस्वलत रूप आत्मा का परिएाम क्रोध कदलाता दै।

कोध की अवस्था में जीव उचित-अनुचित का भान भूल जाता है। वह यहा तहा चाहे जो वोलता है और नाना प्रकार के घृणास्पद, अशेमनीय और दानिकारक काम कर चैठता है। कोध में एक प्रकार का पागल पन उत्पन्न कर देने का स्वभाव है। जैसे पागल मनुष्य यहा तहा वकने लगता है, वह अपनो वास्तविकता खो चैठता है, उसी प्रकार कोधी मनुष्य भी विना विचार किये चोलता है और अपनी स्थिति को भूल जाता है। कोध में एक प्रकार का विप है और इसी कारण भोजन आहि करते समय <u>चिशेप</u> की आवश्यकता प्रदर्शित की गई है।

पहले तो कोध के आवेश में मनुष्य अंट-संट चोलता है और अरुत्य का भी कर पैठता है, पर जब कोध का उपशम होता है, चित्त में शान्ति का आविर्भाव होता है और मनुष्य स्वस्य हो जाता है, तय अपने अनर्भल भाषण तथा शतुचित कार्य के लिए लण्जित होता है। किन्तु चहुत बार कोध के आवेश में देखे कार्य हो जाते हैं, जिन्हें शान्ति प्राप्त होने पर यदला नहीं जा सकता। कोधी मनुष्य, कोध से अस्पन्त आविष्ट होकर दूसरे मनुष्य पर प्रदार कर देता है, अथवा उसके प्राणी का

कषाय वर्णन

800 1

अन्त कर देता है, तो बाद में लजिजत होने एवं पश्चात्ताप करने पर भी कुछ फल नहीं होता।

कोधी मनुष्य दुसरों का ही नहीं, स्वयं अपना भी घोर अनिष्ट कर चैठता है। अनेक मूद कोधी अपने जीवन का अन्त कर डालते हैं। कोई नदी में हूव मरता है, कोई कूप में गिर पड़ता है और कोई घासलेट आदि छिड़क कर ग्राग लगा लेता है। इस प्रकार कोध के अत्यन्त अनिष्ट और अवांछनीय परिएतम आँखों देखे जाते हैं। कोध के विषय में ठीक कहा है—

> उत्पद्यमानः प्रथमं दहत्येव स्वमाश्रयम् । कोधः छशानुवत्पश्चादन्यं दहाति वा न वा ॥

अर्थात् फोध जब उत्पन्न होता है तव आंग्न की तरह सर्व प्रथम अपने आश्रय को ही जलाता है-जिस अन्तःकरए में कोध की उत्पत्ति होती है वही अन्तःकरए सर्वप्रथम कोध से जलने लगता है। उसके अनन्तर अन्य को कदाचित् जलाता है, कदाचित् नहीं भी जलता। तात्पर्य यह है कि कोध से कोधी को तो। निश्चित रूप से हानि उठानी ही पड़ती है, फिर दूसरे की हानि हो या न हो।

इस प्रकार कोध ख-पर सन्ताषप्रद है। साम्यभाव का नाशक है। मुक्ति-सुख का वाचक है। अतएव इसका निग्रह करना परम कर्त्तव्य है कोध का निग्रह न करने से जन्म-मरण की वृद्धि होती है।

(२) मान—मान मोहनीय कर्म के उदय से जाति. कुल, बल, पेश्वर्थ, बुद्धि, आदि गुर्खों का श्रहंकार करना रूप आत्मा का विभाव परिणाम मान कहलाता है। कोंघ की माँति मान कखाय भी जन्म-मरण रूप खंसार की चुद्धि करने वाला है। मान कषाय के वशीभूत होकर जीव आदरर्खीय पुरुषों का आदर नहीं करता, सन्माननीय जनों का सन्मान नहीं करता। आभिमानी पुरुष के अन्तःकरण में नम्रता का अभाव हो जाता है।

अभिमानी पुरुष अपने रत्ती भर गुए को खुमेरु के वरावर और अन्य के महान् गुएँ। को न कुछ के वरावर समझता है। वह गुएँ। जनों को भी तुच्छ दृष्टि से देखता है, इसलिए उनके गुएँ। के तनिक भी लाभ नहीं उठा सकता। ऐसा करने से गुएँ। जनों की तो कुछ हानि नहीं होती, उलटे उस अभिमानी को ही भीषण हानि सहनी पड़ती है।

श्वभिमानी के अनेक छान हैं। कोई गुएादीन द्वोने पर भी अपनी जाति का असिमान करता है। कोई अपने छुल के बढ़प्पन की गाथा गाता है। कोई अपने पेश्वर्य का बखान करते नहीं अघाता। कोई अपनी बुद्धि का वर्णन करते-करते नहीं थकता। इस प्रकार विविध प्रकार के अभिमान के नशे में वेभान होकर मनुष्य अपने सत्य स्वरूप को भूल जाता है।

जगत् में एक से वढ़ कर एक वलवान, बुद्धिमान और पेश्वर्यशाली पुरुष

विधमान हैं। ग्रगर उनकी श्रोर दृष्टिपात किया जाय तो श्रभिमान का नछा नहीं छहर सकता। जाति श्रौर कुल से किसी में बहुव्पन नहीं श्राता। शास्त्रों में कहा भरे है कि--

सफलं खु दासह तवे।।वैसेसो, न दीसह जाइविसेस कोइ ॥

अर्थात् तप आदि गुर्खां की विशेषता तो साजात् देखी जाती है परन्तु जाति की विशेषता तो कुछ भी दृष्टि गोचर नहीं होती। ऐसी स्थिति में जाति का या कुल का मद करना लिरर्धक है।

अभिमानी पुरुष डूसरों को घृणा को दृष्टि से देखता है, पर उसे यह नहीं आलूम कि समस्त लंसार उसे कितनी हीन और उपेक्ता की नजर से देखते हैं ! वास्तव में अभिमान एक देसा आवरण है जिसमें विद्यमान गुण भी छिष जाते हैं । आभिमान के संसर्ग से अन्यान्य गुण-यदि विद्यमान हों तो वे-भी कलंकित हो जाते हैं । आभिमानो पुरुप की कोई भी विवेकर्शाल पुरुष प्रतिष्ठा नहीं करता । अतएव आभिमान शेए पुरुषो हारा सर्वथा त्याज्य है । प्रत्येक मुमुच्च को मान कपाय का नियह करना चाहिए ।

(३) माया—माया मोहनीय कर्म के उदय से मन, चवन और काय की कुटि लता रूप आत्मा के परिणाम को माया कषाय कहा गया है। माया संसार को चहाने चाली और इसलोक में अप्रतीति उत्पन्न करने वाली है। मायाचारी पुरुष सदा सब के आविश्वास का भाजन होता है। माया श्रेनेक पार्पी का प्रसव करने वाली और शान्ति का सर्वनाश करने चाली है। अतपव सूत्रकार कहते हैं कि वढ़ती हुई माया पुनर्भव के मूल का सिचन करती है।

(४) लोभ-लोभ मोहनीय कर्म के उदय से द्रव्य आदि संपंधी इच्छा, ममता घ्वं तृण्णा रूप आत्मा के परिणाम को लोभ कहते हैं। लोभ समस्त पार्पी का पिता है। वह ममत्व का विस्तार करने वाला और गुद्ध आत्मरमण में तोव बाघा उत्पद्य करता है। यह जगत्त के पर पदार्थों से जीव को घिलग नहीं होने देता और विलग न होने के कारण जीव को नाला प्रकार के कप्ट उठाने पड़ते हैं।

इस प्रकार यह कोघ, मान, माथा और लोभ रूप चार कपाय जन्म-मरख रूप खेसार के मूल को हराभरा बनाती है।

शंका-सूचकार ने 'चत्तारि एप कालिएा कपाया' अर्थात् 'यद सब चार कपाय,' यदां चत्तारि शब्द का प्रयोग करके किर 'कालिएा' ( रुत्स्नाा-सव ) शब्द का भी प्रयोग किया है। नियत संख्या 'चत्तारि' पद के प्रयोग का क्या प्रयोजन है ?

लमाखान-फोध, आदि चारों कपायों में से प्रत्येक के चार-चार भेद होते हैं उन भेदों का खूचन करने के लिप सूत्रकार ने 'कलिखा' पद का प्रयोग किया है।

प्रत्येक के चार-चार भेद इस प्रकार हैं-(१) अनन्तागुवधी (२) अप्रत्याख्याना-चरख (३) प्रत्याख्यानाचरख और (४) संदवलन । 1 802 7

कषाय वर्तन

(१) अनन्तानुवंधी — जिस कषाय के प्रभाव से जीव अनन्त काल तक संसार में अमण करता है उसे अनन्तानुवंघी कषाय कहते हैं। इस कपाय से जीव के सम्य-बत्व गुए का घात होता है। जब तक इसका उदय बना रहता है तब तक जीव सम्य-कत्व का लाभ नहीं कर सकता। यह कषाय जीवन पर्यन्त विद्यमान रहता है। इस कषाय के उदय से जीव नरक गति में जाता है।

(२) अप्रत्याख्यानावर ज-जिस कषाय के उदय से जीव एक देशविरती रूप प्रत्याख्यान भी करने में समर्थ नहीं होता, वह अप्रत्याख्यानावर ज कषाय है। इस कपाय के उदय से जीव को आवक धर्म की भी प्राप्ति नहीं होती है। अप्रत्याख्याना-वरण कषाय के उदय से तिर्यंच गति की प्राप्ति होती है। यह कपाय एक वर्ष पर्यन्त बना रहता है।

(२) प्रत्याख्यानावर ज-जिस कषाय के उदय से सर्वविरति रूप प्रत्याख्यान नहीं होने पाता उसे प्रत्याख़्यानावर ज कषाय कहते हैं। यह कषाय साधु धर्म की प्राप्ति नहीं होने देता। प्रत्याझ्यानावर ज कषाय के उदय से मनुष्य गति के योग्य कमौं का वंध होता है। इस कषाय की स्थिति चार मास की है।

(४) संज्वलन-जिस कषाय के उदय से, परिषद अथवा उपसर्ग आ जाने पर मुनियों को भी किंचित् संताप होता है अर्थात मुनियों पर भी जिसका प्रभाव वना रहता है वह संज्वलन कपाय कहलाता है। यह कषाय इतना हल्का है कि इससे साधु के धर्म में भी वाधा नहीं पहुंचती है। यह स्वात्म-रमण रूप यथास्यात चारित्र में वाधक होता है। यह कषाय एक पत्त तक विद्यमान रहता है। इससे देवगति के योग्य कमों का बंध होता है।

कपायों की स्थिति और गति का जो वर्णन दिया गया है वह वहुलता से सम-भाना चाहिए। कभी- कभी संज्वलन कपाय भी अधिक काल तक वना रहता है, जैसे बाहुवली महाराज को रहा था। इसी प्रकार अनन्तानुवंघी कपाय के सद्माव में भी कोई-कोई मिथ्याहीए जैवेयक में उत्पन्न हो जाते हैं। कहा भी है-

> पढमिल्लु श्राख उद्दए, नियमा संजोयणा कसायाणं। सम्मदंसणुलंभं भवसिद्धिया वि ण लहंति॥ वितिय कसायाणुद्रए, श्रप्वच्चक्खाण नामघेयाणं। सम्मदंसणुलंभं विरयाविरइं न उ लहंति॥ तइयकसायाणुद्रय पच्चक्रखाणावरण नामघेउजाणं। देसेक्कदेसविरइं चरित्तलंभं न उ लहंति॥ मूलगुणाणं लंभं न लहइ मूलगुणघाइणो उद्दए। संजलणाणं उद्दए न लहइ चरणं जहक्खायं॥

अर्थात् संयोजना नामक प्रथम अनन्तानुवंधी कपाय के उदय से भवसिदिक ( तद्भवमोज्जगामी ) जीव भी सम्यद्रर्शन को नियम से प्राप्त नहीं कर सकता। तेरहवां अध्याय

[ 802 ]

झप्रत्याख्यानावरण नामक द्वितीय कषाय के उदय से जीव को सम्यक्तव की प्राप्ति होती है, किन्तु देशविरति की नहीं।

प्रत्याख़्यानावरण नामक तृतीय कषाय के उदय से एक देश-विरती का लाभ होता है परन्तु सर्वविरति रूप चारित्र की प्राप्ति नहीं होती।

मूल गुणों का घात करने वाले कषायों के उदय से मूल गुण श्रर्थात् सम्यक्तव, श्रणुवत तथा महावत-की प्राप्ति नहीं होती श्रौर संख्वलन कषाय के उदय से यथा-ख्यातचारित्र का लाभ नहीं होता।

अनन्तानुवंधी कषाय सम्यक्त्व को उत्पन्न नहीं होने देती, यह वतलाया जा चुका है, पर यह भी ध्यान रखना चाहिए कि यदि अनन्तानुवंधी कषाय के अभाव में सम्यक्त्व की प्राप्ति हो जाय तो सम्यक्त्व का नाश हो जाता है। इसी प्रकार अन्य कपायों के विषय में समफ्रना चाहिए।

संख्वलन कपाय यथाख्यात चारित्र का घात करने के साथ अन्य चारित्रों में दोष ( अतिचार ) उत्पन्न करता है । कहा है-

सब्वे वि य श्रइयारा, संजलणाणं तु उद्यश्रो होंति ।

अर्थात् समस्त अतिचार संज्वलन कषाय के उदय से होते हैं--अन्य कषाय तो मूल गुणों का समूल नाश करते हैं।

मूलः-जे कोहणे होइ जगट्ठभासी, विस्रोसियं जे उ उदीरएजा । ञ्चंधे व से दंडपहं गहाय, ञ्चविस्रोसिए घासति पावकम्मी ॥२॥

> छायाः-यः क्रोधने भवति जगदर्थभाषी, व्यपशमितं यस्तु उदीरयेत् । श्रन्ध इव स दगडपथं गृहीस्वा, श्रव्यपशमितं घृष्यति पापकमाँ ॥२॥

शच्दार्थः—जो पुरुष कोधी होता है वह जगत् के अर्थ को कहने वाला अर्थात् कठोर एवं कष्टकर भाषण करने वाला होता है । और जो शान्त हुए कोध को फिर जागृत करता है वह अनुपशान्त पाप करने वाला पुरुष दंड लेकर—डंडे के सहारे मार्ग सें चलने वाले जंधे पुरुष की भांति कष्ट पाता है।

भाष्यः-प्रथम गाथा में सामान्य रूप से चारों कषायों को संसार-अमण का कारण उन्नेज करके यहां सूत्रकार ने कोध के दोषों का दिद्वर्शन कराया है।

कोधशील को अर्थात् जिसका स्वभाव कोध करने का है-जो बात वात में कुपित हो जाता है, वह ऐसी भाषा का प्रयोग करता है, जिससे दूसरों को महान कप्ट होता है। अग्रुभ कमोंदय से जीवों की जो वधिरता, ग्रन्धता, लुलापन श्रादि

कषाय वर्शन

898

प्राप्त होता है, उसके कारण कोंघी पुरुष उन्हें बहिरा, श्रंघा, लूला आदि कहकर कष्ट पहुंचाता है।

इसके अतिरिक्त कोधी पुरुष उपशान्त हुए कोध को पुनः जागृत करता है। वह ऐसी चेष्टा करता है जिससे शान्त हुआ कोध पुनः भड़क उठता है।

इस प्रकार के कौधी पुरुष की क्या दशा होती है ? इस का उल्लेख करते हुए स्त्रकार बतलाते हैं कि जैसे कोई श्रंघा पुरुष हाथ में डंडा लेकर चल पड़ता है, तो मार्ग में अनेक पशु प्रभृति के द्वारा उसे कष्ट उठाना पड़ता है। इसी प्रकार वह कोध करने वाला पापी जीव चतुर्गति रूप मार्ग में श्रनेक प्रकार के जन्म-मरण जन्य दुःख ओगता है।

# मुलः-जे आवि अपं वसुमंति मत्ता, संखाय वायं अपरिक्ख कुजा। तवेण वाहं सहिउत्ति मत्ता, अगणं जणं पस्सति बिंबभूयं॥३॥

छायाः---यश्चाऽपि श्रास्मानं वसुमानिति मत्वा, संख्याय वादमपरीचय कुर्यात् । तपसा वाऽइं सहित इति मत्वा, ग्रन्यं जनं पश्यति विम्वभूतम् ॥२॥

राव्दार्थः—अपने आपको संयमवान् मान करके, और झानी समम करके, वखुतः परमार्थ को न जानता हुआ भी जो वाद्विवाद करता है, अथवा 'मैं तप से युक्त हूँ— तपस्वी हूँ' ऐसा मानता है वह अन्य जन को केवल परछाई मात्र-अपदार्थ सममता है।

भाष्यः-कोध से होने वाली हालि का निरूपण करके यहां सूत्रकार मान कषाय का वर्शन करते हैं।

जो पुरुष अपने आपको चलुमान् अर्थात् संयम वाला समझता है और अपने को झानी मान कर—वास्तव में परमार्थ का झान न होने पर भी—वादविवाद करने के लिप तैयार हो जाता है, अथवा जो अपने को तपस्वी मान कर अन्य पुरुषों को विस्व के समान—परछाई मात्र मानता है। पेला मानी पुरुष दुख उठाता है।

प्रस्तुत गाथा में संयम, तप और झान के अभिमान का वर्णन किया गया है। संयम, तप आदि आत्मा के गुण हैं। अगर इनकी उत्कृष्ट मात्रा किसी को प्राप्त हो जाय तो भी उसे उनका अभिमान नहीं करना चाहिए । अभिमान करने से संयम और तप आदि गुणों की पवित्रता नष्ट हो जाती है और उन गुणों में कलुपता उत्पन्न हो जाती है। अभिमानी पुरुप का संयम और तप आत्म-शुद्धि का नहीं वरन् उसके रूपाय पोपण का कारण वन जाता है। अतएव उससे आत्मा अधिक मलीन होती है। इसके अतिरिक्त अभिमानी पुरुप में अपने संयम, तप और झान के विषय में मद उत्पन्न हो जाता है तव उसकी दृष्टि इतनी विरुत हो जाती है कि वह अल्प संयम तेरहवां श्रघ्याच

आदि को ही बहुत अधिक मान बैठता है और उनकी आधिकाधिक चृद्धि की श्रोर ध्यान नहीं देता।

संयम श्रादि के मद का परित्याग करने का कथन करके सूत्रकार ने यह भी प्रदार्शित कर दिया है कि जब श्रात्मा के गुणों का श्राभिमान भी त्याज्य है तो घन-दौलत श्रादि जड़, सर्वथा भिन्न एवं पर वस्तु के श्रभिमान का तो कहना ही क्या है ? वह तो पूर्ण रूप से त्याज्य है ही।

अभिमानी पुरुष अपने को सब कुछ समझता है और अपने छागे दूसरे को कुछ भी नहीं समझता। वह अन्य पुरुषों को बिम्बभूत मानता है—परछाई की माँति अर्किचित्कर समझता है—मानो उनकी वास्तविक सत्ता ही कुछ नहीं है।

यह श्रभिमान कषाय श्रनेक प्रकार के श्रकृत्यों में प्रवृत्त कराता है। भाषण न करने योग्य भाषा का प्रयोग कराता है। उचित एवं हितकारक कार्यों में प्रवृत्त नहीं होने देता। श्रात्म-विकास में घोर प्रति बंध रूप है। श्रतएव सर्वथा त्याज्य है।

### मूलः-पूर्यणट्ठा जसोकामी, माण सम्माण कामए । बहुं पतवइ पार्वं, मायासल्लं च कुव्वई ॥ ४ ॥

छायाः--पूजनार्थों यशस्कामी मानसन्मान कामुकः । वह प्रसुते पापं मायाशस्यं च कुरुते ॥ ४ ॥

भाष्यः—प्रस्तुत गाथा में सुत्रकार ने मान के अभिलाषी पुरुष को होने वाली हानियों का तथा माया कषाय के कारण का एक साथ प्रतिपादन किया है।

जो व्यक्ति यह चाहता है कि लोग हमारी पूजा करें-स्तुति-भक्ति करें-जगत में मेरे यश का विस्तार हो और सर्वज्ञ मेरा आदर सत्कार हो, उसे अनेक पापों का आचरण करना पड़ता है और मायाचार का सेवन करना पड़ता है।

पूजा, यश, मान-सन्मान की आकांचा से माया का जन्म होता है। ग्रतपव मायाचार से वचने के लिए यह अत्यन्त आवश्यक है कि मनुष्य पूजा की स्पृहा न करें, यश का अर्थीं न बने और मान-सन्मान की आकांचा से दूर रहे।

किसी कवि ने कहा है--

यदि सन्ति गुणाः पुंसां, विकसन्त्येव ते स्वयम् ।

न हि कस्तूरिकामोदः, शपथेन प्रतीयते॥

अर्थात् अगर किसी पुरुष में गुए हैं तो वे स्वयमेव विकसित हो जाते हैं। बाखी से गुर्खों के प्रकाशन की आवश्यकता नहीं होती। कस्तूरी में गंघ है, इस वात 805 1

का विश्वास दिलाने के लिए शपथ खाने की क्या श्रावश्यकता है ?

तात्पर्य यह है कि कस्तूरी की गंध स्वयं चारों दिशाओं में फैल जाती है और स्वयं ही लोग उसकी सुगंध से परिचित हो जाते हैं । इसी प्रकार गुण भी छिपे नहीं रहते । गुणों में भी एक प्रकार का सौरभ है जो अनायास ही दिग्दिगंत में प्रखरित हो जाता है । गुणों को प्रकाशित करने के लिए विज्ञापन की अपेक्षा नहीं रहती ।

यही कारण है कि सद्गुणों से विभूषित उत्तम पुरुष कदापि अपने गुणां का वर्णन नहीं करते तथापि गुणज्ञ पुरुष उनके चरणों में लोटते हैं। सद्गुण पाकर मनुप्य मैं एक प्रकार की विनम्रता का भाव प्रवल-हो जाता है। वह अपनी लघुता को भली-भाँति जानने लगता है। अतप्व वह दूसरों के समत्त भी अपनी लघुता या होनता को ही प्रकट करता है। उसका यह लछुता प्रदर्शन ही वास्तव में उसकी महत्ता का प्रदर्शक है। ऐसे व्यक्तियों के सामने दूसरों का मस्तक खतः नम्र हो जाता है।

सत्कार-सन्मान की कामना करने वाले मनुष्य इन महात्माओं से ठीक विपरीत चुत्ति वाले होते हैं। उनमें सद्गुणों का सद्भाव नहीं होता। वह अपने विशुद्ध अन्तः करण का दूसरों पर प्रभाव नहीं डाल सकते। ऐसी अवस्था में उनके प्रति किसी को पुल्य भाव उत्पन्न नहीं होता और न कोई उनका सन्मान करता है। किन्तु रस परिस्थिति में उन्हें संतोष नहीं होता है। उन्हें पश चाहिए। उन्हें मान सन्मान चाहिए। वे पूजनीय बनना चाहते हैं। इन सब वातों की हवस जव उनके इदय में अत्यधिक वढ़ जाती है, तब वे निर्गुण होने पर भी अपने आपको गुणी प्रकट करने के लिए अनेक प्रकार के मिथ्याडम्बर रचते हैं। भाँति-भाँति के माया जाल का स्जन करते हैं। अन्तत भाषण करते हैं। इस मकार पापाचार एवं छलकपट के द्वारा वे अपनी प्रतिष्ठा का निर्माण करना चाहते हैं।

इन सव दुष्कृत्यों का मूल यशःकामना श्रौर सन्मान की भूख है । श्र<sup>तएव</sup> इनका त्याग करना ही परम कर्त्तव्य है ।

मूलः-कसिएं पि जो इमं लोगं, पडिपुग्एं दलेज इकस्स । तेएावि से न संतुस्से, इइ दुप्पूरए इमे आया ॥ ५ ॥

द्वायाः--कृत्स्नमपि य इम लोकं, प्रतिपूर्णं दधादेकस्मे । तेनाऽपि स न संतुष्येत्, इति दुःपूरकोऽयमात्मा ॥ ४॥

राव्दार्थः-यदि एक मनुष्य को धन-धान्य से परिपूर्ण यह समस्त लोक दे दिया जाय तो उससे भी वह संतुष्ट नहीं हो सकता। इस प्रकार आत्मा इतना असंतोपशील है।

भाष्यः-लीभ कशाय का वर्णन करते हुए सूत्रकार ने यहां यह अतलाया है कि यह संसारी आत्मा इतना असंतोपी है कि किसी भी अवस्था में उसकी इच्छाएं पूर्ण

#### तेरहवां अध्याय

नहीं हो सकतीं। विराट जगत् में जितना धन-धान्य है, हीरा, मोती, माख्क, पञ्चा, स्रोना, चांदी आदि जितने वहुमूख्य पदार्थ हैं, वे सव सिर्फ एक मनुष्य को दे दिये जाएँ, तीनों लोको का एकच्छत्र साम्राज्य भी दे दिया जाय तो भी उसकी इच्छा की पूर्त्ति न होगी।

लोभ अग्नि के समान है। आग्नि में आग्नि- स्यों ईंधन डालो त्यों-स्यों उसकी वृद्धि होती है। इसी प्रकार लोथ को शान्त करने के लिए जैसे-जैसे परिग्रह का संचय किया जाता है तैसे-तैसे लोभ वढ़ता ही चला जाता है। अतरव जैसे ईंधन देने से अग्नि कदापि नहीं बुक्त सकती, उसी प्रकार परिग्रह जुटाने से लोभ कभी शान्त नहीं हो सकता। अतरव हृदय में रहने वाली लोभवृत्ति को धन आदि से सन्तुष्ट करने का प्रयत्न करना निरर्धक ही नहीं विपरीत प्रयत्न है। विवेकीजन इस प्रकार के मूढ़-तापूर्ण प्रयत्न नहीं करते। वे अकिंचनुक्षाव धारण करके लोभ का विनाश करते हैं।

मूलः-सुवरण्णरुप्परस उ पव्वया भवे, सिया हु केलाससमा असंखया नरस्स लुद्धस्स न तेहि किंचि,इच्छाहु आगाससमा अणंतिञ्चा

> छायाः—सुदर्शेरूपयोः पर्वता अवेयुः, स्रात् हि कैलाशसका असंख्यकाः । नरस्य लुब्वस्य न तैः किञ्चित्, इंच्छा हि आकाशसमा अनन्तिका ॥ ६ ॥

शब्दार्थ:-कैलाश पर्वत के समान सोने-चांदि के असंख्य पर्वत हों और वे मिल जाएँ तो भी लोशी मनुष्य की किंचित् मात्र रुप्ति नहीं होती, क्योंकि इच्छा आकाश के समान श्रनन्त है-ग्रसीम है।

भाष्य – यदां पर भी लोभ का चास्तविक स्वरूप अत्यन्स सुन्दर शैली से निरू-पण कियागया है। यदि सोने और चांदी के अन-मिनते पर्वत खड़े कर दिये जावें और वे सब किसी एक लोभी व्यक्ति को सौंप दिये जावें, तव भी लोभी को उनसे तनिक भी संतोष नहीं होगा। यह पर्वत पाकर उसके अन्तःकरण में अधिकतर लोभ का उदय दोगा और वह सोचने लगेगा कि-क्या ही अच्छा होता, अगर हनसे भी कई गुने पर्वत और मुसे मिल जावे।

मनुष्य क्यों सन्तुष्ट नहीं होता ? इसका समाधान करते हुए वतलाया गया है कि इच्छा श्राकाश के समान अनन्त है। जैसे आकाश का कहीं और कभी अन्त नहीं आता, उसी प्रकार इच्छा का भी कभी अन्त नहीं आता।

आज जो सर्वथा दरिइ है, जिसके पास खानेको अस नहीं है और पहनने की दस्त जहीं है, उसे खाने-पहननेकी व्यवस्था करदी जाय ते। वह अन्न वस्त्र के संचय की अभिलाषा करने लगेगा। संचय करने के लिप अगर अज और वस्त्र दे दिया जाय ते। क्या उस की अभिलाषा समाप्त हो जायगी ? कदापि नहीं। एक और वह संचय अधिक करने की इच्छा करेगा और दूसरी ओर उसे अन्यान्य भोगोपभोग सामग्री की इच्छा उत्पन्न होगी। इस प्रकार एक इच्छा की पूर्ति होने के साथ ही अनेक नवीन इच्छाओं का उदय होता [ 208 ]

कषायं वर्एंन

है। इजारपति लखपति चनने के लिए चोटी से पड़ी तक पसीना बहाता है, लखपति करोड़पति बनने के लिए मरा जाता है। करोड़पति अरबपति होने के लिए वेचैन है। किसी की अपने यशोविस्तार की लालसा सता रही है। कोई संतान की आंश लगाये वैठा है। किसी को कुछ चाहिए, किसी को कुछ और इस अकार संसार लोभ के तीव दावानल में जल रहा है कहीं शान्ति टप्टि गोचर नहीं होती। हुनियाँ के किसी कोने में साता का लेश भी प्रतीत नहीं होता। सर्वत्र तृष्ण व्यापक असन्तोष लिोभ की परम पीड़ा शिनन्त आशार्य प्राणी मात्र को ऐसे भयं-कर और हुर्गम मार्ग की ओर घर्साटे लिये जा रही है, जिस मार्ग का कहों अन्त नहीं है, कहीं त्रोर छोर नहीं है, जिसमें कहीं विश्राम नहीं है। विवेक रूपी नेत्रों पर पट्टी बांघकर प्राणी चला जा रहा है, जिसमें कहीं विश्राम नहीं है। विवेक रूपी नेत्रों पर किये 1

जिनके विवेक नेत्र खुले हैं उन्हें लोग का यह भींपण स्वरूप देख कर, उससे विमुख द्वोकर श्रात्म शान्ति के सुखद पथ पर प्रयाण करना चाहिए।

## मूलः-पुढवी साली जवा चेव, हिररणां पसुभिस्सह । पदिपुरणां नालमेगस्स, इइ विज्ञा तवं चरे ॥ ७ ॥

ञ्जायाः – पृथिवी शालिर्यवाश्चैव, हिरण्यं पद्याभिः सह । प्रतिपूर्णं नालमेकस्मे, इति विदित्वा तपश्चरेत् ॥ ७ ॥

शब्दार्थ-शालि, यव और पशुओं के साथ सोने से पूरी भरी हुई पृथ्वी एक मनुष्य की भी तृष्णा शान्त करने में समर्थ नहीं है। ऐसा जानकर तप का आवरण करना जाहिए।

माध्यः--- शालि श्रौर यच श्रादि विविध प्रकार के धान्यों से तथा सोने-चांदी धादि बहुमूल्य समझी जाने वाली धातुश्रों से श्रौर दाथी, घोड़ा, मैंस, गाय आदि एशुश्रों से, पूर्ण रूप से अरी हुई पृथिवी, एक ही ब्याक्त को पूरी दे दी जाय तो वह भी उसे पर्याप्त न होगी। सम्पूर्ण भरी पृथ्वी पाकर भी एक ब्याक्ति को संतोप नहीं हो सकता।

इच्छा की अनन्तता का दिइर्शन कराते हुए स्इकार ने स्पष्ट किया है कि मनुष्य किसी भी अवस्था में सन्तुष्ट नहीं हो सकता। यदि एक पृथ्वी उसे पूरी मिल जाय तो वह सोचने लगेगा-'फ्या ही अच्छा होता यदि ऐसी-ऐसी दस-पांच पृथि वियां मुफे मिल जाती !' इस प्रकार उसकी इच्छा अधिक विस्तृत हो जायगी और तृण्णा जन्य दु:स उसे पूर्वचत् सताता रहेगा।

यहां यह जिझासा होना स्वाभाविक है कि जय लोभ कभी शान्त नहीं होता, इच्छा का कहीं अन्त नहीं आता, तृष्णा सदा वढ़ती रहती है, अभिलापार्ए असीम हैं और इनकी पूर्त्ति होना कदापि संभव नहीं है, तव फ्या करना चाहिए ? इन सब तैरहवां अध्याच

[ 308 ]

से छुटफारा पाने का कोई उपाय है या नहीं ? अगर उपाय है तो क्या है किस अकार प्राणी इनके चंग्रुल से दच सकता है ?

इस जिज्ञासा का निवारण करने के लिए सूत्रकार कहते हैं-'इइ विडेजा तदे चरे।' अर्थात् इच्छा की असीमता, अनन्तता जान करके तप का आचरण करनः चाहिए।

तप का स्वरूप बताते हुए आखायों के कहा है-'इच्छानिरोधस्तपः।' झर्थात् इच्छाओं का दमन करना तप कहलाता है। इसखे यह स्पष्ट हो जाता है कि इच्छाओं को नष्ट करने का एकमात्र उपाय यही है कि छान्तःकरए में इच्छा का उद्भव ही न होने दिया जाय। जैसे आग्नि में ईधन डालते जाने से आग्नि का उपशम नहीं होता उसी प्रकार इच्छाओं की तृति के लिए सामग्री जुटाते जाने से इच्छाओं की पूर्त्ति-उपशान्ति नहीं हो सकती। अतएव सर्वोत्तम यह है कि इच्छा की उत्पत्ति न होने दी जाय और अगर कभी कोई इच्छा उत्पन्न हो जाय तो उसका दमन कर दिया जाय।

दूसरे शब्दों में यह कहा जा लकता है कि मनुष्य को इच्छा का दास नहीं, स्वामी वलना चाहिए। जव मनुष्य में तुर्द्ध वैभव है, उसमें उज्जवल शक्ति के उत्रुप् त्रंश विद्यमान हैं तो वह इच्छा के इशारे पर क्यों नाचे ? उसे इच्छा को हई अपने इशारे पर नचाना चाहिए। मनुष्य अपने अन्तःकरण का स्वामी है और इच्छा अन्तः-करण की दासी है। क्या मनुष्य को यह शोभा देता है कि वह जिसका स्वामी है, उसकी दासी की अधिनता छंगीकार करे ?

मानव-जीवन झत्यन्त प्रशस्त है, पर इच्छात्रों ने उसे अत्यन्त अप्रशस्त बना दिया है। इच्छाओं के भार से लदा हुआ मनुष्य कभी उत्तति ऊंची प्रगति नहीं कर सकता। इच्छा की भूल भूलैया में पड़कर मानव जीवन पथस्नष्ट हो गया है। इच्छाओं ने जीवन को अत्यन्त जटिल और व्यस्त बना दिया है।

इच्छाओं को दासता स्वीकार करके मनुष्य प्रत्येक पाप में प्रवृत्त हो जाता है। स्वार्थपरता, हृदयद्दीनता और निष्टुरता मनुष्य में कहां से आई दै ? इच्छाओं क असीम प्रसार से । मनुष्य पर्याप्त जीवन सामग्री पा करके भी, इच्छा का गुलाम हाकर उस प्राप्त सामग्री से संतुष्ट नहीं होता । वह अधिकाधिक-निरर्थक प्रायःसामग्री के संचय में इतना व्यस्त रहता है कि उसे अपने भाई-बन्धुओं के जीवन की अनिवार्थ आवश्यक्ताओं का विचार नहीं आता । वह उनके साथ अमानुपिक अत्याचार करता है, अत्यन्त निष्ठुर व्यवहार करता है । इस प्रकार इच्छाओं के स्वच्छंद प्रसार के कारण ही यह मानवीय जगत् नारकीय भूसि बनसया है । प्राणी-सृष्टि का सर्वश्रेष्ठ विधान मानव-राज्ञस के रूप में परिएत हो गया है।

इच्छाओं के प्रसार का यह ऐदलौकिक दिइर्शन है। आध्यात्मिक दष्टि से विचार करने पर प्रतीत होगा कि इच्छा भात्र आध्यात्मिक विकास में प्रवल वाघा है। जब तक इच्छाओं की निवृत्ति नहीं हो जाती तव तक तपस्या का आरंभ ही भली-भांति जहीं होता, फ्योंकि पहले बताया जा चुका है कि इच्छा का निरोध करना ही तप है। [ 820 ]

यहां यह आशंका की जा सकती है कि यदि मनुष्य अपनी सम्पूर्ण इच्छाओं का समूल विनाश कर डालें तो सब वेकार, निरुद्योग, प्रवृत्तिद्वीन या निजीव से बन जाएंगे। इच्छाएं ही मनुष्य को प्रवृत्त करती है, वही प्रेरणा प्रदान करती है, उनके सहारे जगत् कार्य-ज्यापृत होता है।

इस संबंध में इतना कहना ही पर्याप्त होगा कि इच्छापं प्राणी को प्रेरणा प्रदान श्रवश्य करती हैं, पर वह प्रेरणा पाप की प्रेरणा होती है। जो इच्छापं मनुष्य को दिव्य पथ की श्रोर प्रेरित करती हैं, वे निस्सन्देह शुभ इच्छापँ हैं, परन्तु उनका मह-न्व उतना ही है जिलना विष का नाश करने के लिए विप का महत्व है श्रौर कांटा निकालने के लिए कांटे का है।

इच्छाओं की यह वास्तविकता जान कर विवेकशील पुरुषों को तपस्या का आचरण करना चाहिए। इसके बिना इह-पर लोक में छुख का अन्य साधन नहीं है।

## मूलः-अहे वयइ कोहेणं, माणेणं छहमा गई । माया गइपडिग्घाओ लोहाओ दुहओ भयं ॥ = ॥

मायया गतिप्रतिघातः, लोमाद् द्विधा भयम् ॥ म ॥

शब्दार्थ:-ज्ञात्मा क्रोध से छधोगति में जाता है, सान से अधम गति की प्राप्ति होती है, माया सुगति में वाधा पहुँचाती है और लोभ से दोनों भवों में भय रहता है।

भाष्यः—चारौं कषायों का स्वरूप प्रदर्श्वित करने के पश्चात् यहाँ कषायों का जल वतलाया जारहा है।

कोछ से यह जीव नरक छादि छघोगतियों का पात्र वनता है। मान कपाय में छाधम गति की प्राप्ति होती है। माया सद्गति रुपी द्वार में प्रवेश करने से रोकने याली है और लोभ से वर्त्तमान जीवन तथा जागामी भव भयपूर्ण हो जाते हैं।

कोध त्रादि कपायों का दुर्गति की प्राप्ति रूप फल यहां समान बताया गया है। उन कपायों की उत्पत्ति के स्थान भी समान ही हैं। श्री प्रज्ञापना सूत्र में कहा है-

'कतिहि गंते ! ठाणेहि कोहुप्पत्ति भवति ? गोयमा ! चउहि ठाणेहि कोहुप्पत्ती भवति, तंजद्दा-स्वेत्तं पहुच, वत्थुं पडुच, सरीरं पडुच, उवहिं पडुब्च ।

त्रर्थात्-भवगन् ! फ्रोघ की उत्पत्ति कितते स्थानों से होती है ? ( उत्तर ) हे गौतम ! चार स्थानों से फ्रोघ उत्पन्न होता है-,१) चेत्र से (२) वस्तु से (३) शरीर स और (४) उपघि से, इस प्रकार चार स्थानों से क्रोघ उत्पन्न होता है।

नारकी जीवों को नरक चेत्र से, तिर्थझों के तिर्यझ चेत्र से कोघ उत्पन्न होता है। किसी-किसी को सचेतन या अचेतन वस्तु के निमित्त से कोघ की उत्पन्न होती है। किसी को शरीर की कुत्सित आछति देख कर कोघ उत्पन्न होता है और किसी को उपधि-उपकरण के निमित्त से कोघ उत्पन्न होता है। इसी प्रकार मान, माया

ि ४६१ ]

#### तेरहवां श्रच्याय

श्रौर लोभ के संवंध जानना चाहिए।

चास्तच में कषाय कर्म बंध का प्रबल कारण है। जब जीव कषाय युक्त होता है तब वह कार्माण वर्गणा के पुद्गलों की ग्रहण करके उन्हें कर्म रूप परिणत करता है। कषाय से ही श्रात्मा में कमों की स्थिति होती है और कषाय ही कमों में फल देने की शक्ति उत्पन्न करता है। जिस जीव के कषाय का श्रभाव हो जाता है उसके आत्मा में न तो कमों की स्थिति हो सकती है, न उसे कर्म फल ही प्रदान कर सकते हैं। ग्रागम में कहा है--

'जीवा एं भंते ! कतिहिं ठाएेहिं अट्ठ कम्म पगडी क्रों चिएिंसु ? गोयमा ? चडहिं ठाएेहिं अट्ठ कम्मपगडी आ चिएिंसु-तंजदा कोहेएं, माएेएं, मायाप, लोभेएं। जीवा एं भंते ! कतिहिं ठाएहिं अट्ठ कम्म पगडी आ चिएंति गोयमा ! चडहिं ठाएहिं, तं जद्दा-कोहेएं, माएेएं, मायाप, लोभेएं। ...जीवा एं भंते ! कतिहिं ठाएहिं अट्ठ कम्म-पगडी क्रो चिएिरसंति ! गायमा ! चडहिं ठाएहिं अट्ठ कम्मपगडी ओ चिएिस्तंति । तं जद्दा-कोहेएं, माएेएं, मायाप, लोभेएं

भंते ! जीवों ने कितने कारणों से आठ कर्म प्रकृतियों का चय किया है ? हे गौतम ! चार कारणों से अर्थात् कोघ से, मान से, माया से और लोभ से। भगवन् कितने कारणों से जीव आठ कर्म प्रकृतियों का संचय करते हैं ? गौतम ! चार कारणों से, कोघ, मान माया और लोभ से। भगवन् ! कितने कारणों से जीव आठ कर्म अकृतियों का संचय करेंगे ? गौतम ! चार कारणों से—कोघ से, मान से, माया से और लोभ से।

इसी आगम में, इससे आगे आठ कमें प्रकृतियों के बन्ध के विषय में आं गौतम स्वामी ने प्रश्न किये हैं और भमए अगवान ने उनका उत्तर प्रदान किया है कि, जीव कोध आदि चार कषायों के द्वारा आठ कमों का बंध करता है, इन्हीं चार कषायों से भूतकाल में सब जीवों ने कर्म बंध किया है और इन्हीं से भविष्यकाल में कर्म वंध करेंगे ।

श्रात्मा का आहित कषायों द्वारा जितना होता है, उतना किसी अन्य शत्रु द्वारा नहीं हो सकता। कषाय आत्मा का सब से प्रवल और भयंकर शत्रु है।

कहा भी है—

श्रयमात्मैव संसारः कषायेन्द्रियनिर्जितः । तमेव तद्विजतारं, सोचनाहुर्मनीषिणुः ॥

अर्थात् कपाय और इन्द्रियां जिस आत्मा पर विजय प्राप्त कर लेती हैं- जो आत्मा इनसे पराजित हो जाता है वही संसार रूप है। इससे विपरीत जो झात्मा रूपाय और इन्द्रिय को जीत लेता है वह स्वयं मोच स्वरूप है। तात्पर्य यह है कि संसार और मोच रूप अवस्थाएँ कपायों के न जीतने और जीतने पर निर्भर है।

ऐसी अवस्था में मुमुजु पुरुष का कर्त्तच्य स्पष्ट है। अगर वह कर्मों पर विजय

पाना चाहता है तो उसे झपने कषायों पर विजय पानी चाहिए। जिसने अपने झन्तः कररा में कषायों का विष नहीं फैलने दिया, वह मुक्ति के समीप पहुंच गया।

# मूलः-कोहो पीइं पणासेइ, माणो विणयनासणो । माया मित्ताणि नासेइ, लोभो सव्वविणासणो ॥१॥

छ।याः---क्रोधः प्रांतिं प्रखाशयति, मानो विनयनाशनः । माया भित्राखि नाशयति, लोभः सर्वविनाशनः ॥ ६ ॥

शब्दार्थः--क्रोध प्रीति को नष्ट करता है, मान विनय का नाश करता है, माय मित्रता का नाश करती है और लोभ सभी छुछ नष्ट कर देता है।

भाष्यः—गाथा का भाव सुगम और स्पष्ट है । कोध देसी अग्नि है जिसकी लफ्टों में प्रीति का लहराता हुआ पौधा जीवित नहीं रह सकता है । क्रोध की लपटें लगते ही वद सुरक्ताकर फिर भस्म हो जाता है। इसी प्रकार मान कपाय के कारण प्राणी में पेसी कठोरता एवं उद्दंडता का उद्भव दोता है जिससे उसकी विनम्रता तत्काल नप्ट हो जाती हैं।

जहां निष्कपटता नहीं है वहां मैत्री नहीं रह सकती। स्वार्थ या कपट की घोर दुर्गेंघ में मैत्री की पावन सुराभ तत्काल श्रभावद्दीन हो जाती है। मायासार मैत्री का कलंक है और वह जहां होगा वहां मैत्री घोर शत्रुता के रूप में परिसत हुए विना नहीं रह सकेगी। मायायी मनुष्य अपने कपटासार की केंस्वी से अपने समस्त सद्गुर्खों को काट फेंकता है। उसके अन्तःकरण की कालिमा में उसके अन्यान्य उज्ज्वल गुरू इव जाते हैं।

इसी प्रकार लोभ मानक जीवन को निर्धक वना डालता है। लोभी पुरुप, लोभ के वश होकर अपने समस्त सांसारिक सुप्तों को तिलांजलि दे देता है और सिर्फ इर्ध-चिन्ता में ही निमय रहता है। लोभी जीव अर्थ का स्वामी नही है, वंदिक अर्थ ही उसका स्वामी है। वह अर्थ का उपमेग नहीं कर सकता किन्तु अर्थ ही उसका उपभोग करता है। वह जितना उपार्जन करता है उससे कई गुना उपार्जन करने की लालसा रखता है, इसलिप उपार्जित धन के द्वारा होने वाली प्रसन्नता, उपार्जन की तीव लालसा से आच्छादित हो जाती है और उपार्जित धन उसे ग्रानन्द्दायक नहीं होता। वास्तव में लोभी मनुष्य अत्यन्त करणा का पात्र है। वह टु:स्री मानव इस लोक में जैसे सुझ के स्पर्श से भी शृन्य होता है उसी प्रकार आगासी भवमें भी। वह न यहां का रहता है, न वहां का रहता है। मृत्यु-काल में, जब समस्त उपार्जित धन के सम्पूर्ण त्याग का अवसर अनिवार्य रूप से श्रा जाता है तब उसकी कैसी दयनीय दशा होती है ! वह घोर ममता के साथ मर कर नरक जा अतिथि यनता है ! रसी लिप सुत्रकार कहते हैं—' लोही सब्वाविषासणो ' अर्थात् लोभ सर्वनाश करने वाला है। इस लोक और परलोक दोनों को विंगाडने वाला है। लोभ मनुप्य की किंचिक भी सस नहीं देता। तेरहवां अघ्याय

अतएव सुख की कामना करने वालों का यह परम कर्त्तव्य है कि वे को मान, माया और लोभ रूप कपायों पर विजय पाने का उत्तरोत्तर प्रयास करते जा अन्तःकरए की वृत्तियों में उज्ज्वलता उत्पन्न करें । त्तमा, नम्रता, सरलता अ उदारता का अभ्यास करें । इन सात्विक वृत्तियों से जीवन आनन्दमय, प्रमोदम संतापमय और शान्तिमय बनता है । जीवन का वास्तविक लाभ लेने के लिप वृत्तियों की वृद्धि होना अत्यावश्यक है ।

### मूलः-उवसमेेण हणे कोहं, माणं मद्दवया जिणे । मायमज्जवभावेण, लोभं संतोसञ्जो जिणे ॥ १० ॥

छायाः---डपशमेन हन्यात् क्रोधं, मानं मादेवेन जयेत्। मायामार्जव भावेन, लोभं सन्तोपतो जयेत्॥ १०॥

शब्दार्थः--अपशम से कोध का नाश करना चाहिए । नम्रता से मान को जी चाहिए। आर्जव से माया को और सन्तोष से लोभ को जीतना चाहिए।

भाष्यः-शास्त्रकार ने पूर्व गाथा में कषायों से होने वाली ढानियों का दिवर्श करा कर प्रस्तुत गाथा में कषाय-विजय के उपायों का निर्देश किया है।

कोध को उपशम से अर्थात शान्ति से जीतना चाहिए। जब कोध के आवे से संताप की उत्पत्ति हो जाती है तब शांति के सिवाय उस संताप को निवा करने का अन्य उपाय नहीं हो सकता। कोध को जीतने के लिए कोध के कारखों चचना चाहिए, कोध के दुष्परिणामों पर विचार करना चाहिए, चमा के लामों विचारना चाहिए और इन सब के द्वारा हदय में उपशमवृत्ति ऐसी टढ़ बना लेन चाहिए कि कोध की उत्पत्ति के लिए अवकाश ही न रहे।

उपशम के समीप कोध का संताप ठहर नहीं सकता। जल से परिपूर्ण सरोव में जैसे सूर्य का संताप कष्टकारक नहीं हो सकता, अथवा जल में जिस प्रकार उत्पन्न नहीं हो सकती, उसी प्रकार उपशम रूप सलिल जिस इट्रय-सरोवर में भर होगा उसमें कोध की अग्नि कदापि उत्पन्न न हो सकेगी।

मार्दव गुए के द्वारा मान का मद-भंजन करना चाहिए। मृदुता, या कोमलत को मार्दव कहते हैं। अभिमान की कठोरता को नंप्र करने के लिए मार्दव ही एक म सफल शस्त्र है। पहले वतलाया जा चुका है कि अभिमान के प्रवल उदय से मनुष् अन्धा वन जाता है। वह अपनी वास्तविक स्थिति को नहीं सोचता और न दूसरें की सच्ची स्थिति का ही विचार करता है। अभिमानी पुरुष अपने में असत् या ना मात्र को सत्त् कतिपय गुएों को वहुत वढ़ा-चढ़ा कर सोचता है और दूसरों विशाल गुएों को अत्यन्त अल्प मात्रा में समझता है, या उनका अपलाप ही क डालता है। अत्यन्त परिमित और चुद्र वुद्धि होने पर भी अभिमानी अपने आपके सर्वन्न की कोटि में रख देगा और चुद्र वुद्धि होने पर भी अभिमानी अपने आपके जड़ या मूढ़ समकेगा ! अभिमानी अपनी वुद्धि के मद में चूर होकर अपने साम

િ ૪૬૨

कषाय वर्णन

छन्य को अपदार्थ समझता है पर उस वेचारे को अपनी वुद्धि की सुद्रता को जान लेने की भी वुद्धि नहीं है !

इसी प्रकार अन्यान्य विषयों में भी चह अपनी खडवी स्थिति से अनविझ रहता है और दूसरों की उच्च स्थिति की मर्यादा भी नहीं समझ पाता।

श्रभिमान रूपी इस मानसिक ग्रंथता के रोग का निवारण करने के लिए शास्त्रकार ने उपचार बताया है—मार्दव । मृदुता, कोमल वृत्ति अथवा नम्रता का आव ही इस रोग को दूर कर सकता है। जहां मार्दव है, अपने गुणों की मात्रा को बटाकर देखने और प्रकाशित करने की द्वात्ति विद्यमान है, वहीं उन्नति के लिए पूरा अवकाश रहता है। पेसा नम्र व्यक्ति यथेष्ठ प्रगति कर सकता है। अतएव मान को जीतने के लिए मार्दव का विकास करना चाहिए।

माया को आर्जव से जीतना चाहिए । मन, वचन और काय की सरलता आर्जव कहलाती है। मन में जैसी वात हो, वही वचन से प्रकाशित करना और जो वात वचन द्वारा प्रकाशित की है वही काय के द्वारा करना, यह आर्जव है और इससे माया कपाय पर विजय प्राप्त की जा सकती है।

आत्मा की विश्वाद्धि के लिए माया के परित्याग की अत्यन्त आवश्यकता है। नाया को शास्त्रकारों ने शल्यों में परिगणित किया है और शल्यों का न होना वत पालन के लिए आवस्यक कहा है। इसका अर्थ यह निकलता है कि जिसके अन्तन करण में मायाचार विद्यमान है वह वती अवस्था में नहीं आ सकता। अत्रप्य व् पालन के लिए निष्कपटता अनिवार्यक्रपेण आवश्यक है।

तोभ को संतोप से जीतना चाहिए । इस विषय का प्रतिपाइन पहले किया जा चुका है, अतएव यहां पुनरावृत्ति नहीं की जाती । हां, इतना समफ रखना चाहिए कि संतोष का भाव उत्पन्न हो जाने पर मनुष्य हीन से हीक अवस्था में, कठिन से कठिन विपदा में भी सुस्नी रहता है । संतोषी पुरुष के चारों ओर आनन्द का ही वातावरण होता है । इससे विपरीत, असंतोषी व्यक्ति उच्च से उच्च कोटि पर पहुंच कर भी, विशाल साम्राज्य का अधिपति वन जाने पर भी, कभी सुखी नहीं वन सकता । असंतोष की लपटें उसे जलाती रहती हैं और वह सदैव दुःखमय वना रहता है ।

लोभ कपाय वाले जीव संसार में सक से अधिक हैं। कपायों का अल्प बहुत्क बताते हुए कहा गया है कि—मान कपायी जीव कोध आदि कपाय वालों से कम हैं। कोधी जीव मान कपाय वालों से अधिक हैं। मायावी कोधियों से अधिक हैं और लोभी मायावियों से भी विशेपाधिक हैं। लोभ कपाय, अन्य कपायों के अभाव हो जोने पर भी बना रहता है और दसवें गुएस्थान के अंत में नष्ट होता है। ऐसा होने जर भी स्थूल लोभ तथा अन्य कोध आदि का विनाश करने के लिए प्रत्येक को प्रयतन सीम होना चाहिए।

# मुलः-असंखयं जीविय मा पमापए, जरोवणीयस्स हु णात्थि ताणं । एञ्चं वियाणाहि जणे पमत्ते,

#### किं नु विहिंसा अजया गहिंति ? ॥११॥

शब्दार्थ:--यह जीवन असंस्कृत है--आयु टुंट जाने पर फिर जुड़ नहीं सकती। इसलिए प्रमाद न करो। वृद्धावस्था में प्राध्त हुए पुरुषों को कोई भी शरखदाता नहीं है-उन्हें घृत्यु से बचाने सें कोई श्री पुरुष सामर्थ्यवान नहीं है। इसे अलीभाँति समस्तलो कि प्रमादी, हिंसक और अयतना स प्रवृत्ति करने वाले-अजितेन्द्रिय पुरुष किस की शरर्थ लेंगे ? अर्थात् अन्त सें उन्हें कोई शरण न दे सकेगा।

भाष्यः —कवायों का स्वरूप, उनसे दोने वाले ढुष्परिणाम तथा उनके उपश्रमन के उपायों का निरूपण करने के पश्चात् सूत्रकार यहां कषायों की उपशान्ति की श्राद-श्यकता प्रदर्शित करते हैं ।

कोध कषाय की उपशान्ति रूप झमा है, मान कषाय की उपशान्ति होना मार्द्व है, माया कषाय का अभाव होना आर्जव है, और लोभ कषाय का नष्ट होने से तप, त्याग, आर्किचिन्य, ब्रह्मचर्य आदि की उत्पत्ति होती है । इस प्रकार विचार करने से प्रतीत होता है कि दस धमों का आविर्भाव कषाय के उपशम पर निर्भर है। अतएव कपायों का उपशम धर्म है और धर्म ही संसारी जीवों के लिप अरख-दाता है।

कहा भी है-

घम्मो चेवेत्थ सत्तार्गं, सरगं अवसायरे। देवं घरमं गुरुं चेव,घन्मत्थी य परिस्खए॥

अर्थाच् संसार रूपी ससुद्र में, जीवों के लिप वर्म ही गरख है । धर्मार्थ युरुष को देव. धर्म और गुरु की परीझा करना चाहिए।

-जीवों को धर्म ही शरण है श्रर्थात् कषायों का उपशम ही उनकी रझा कर सकला है-श्रन्य कोई नहीं। इसी लिए कषायों के उपशम की श्रत्यन्त श्रावश्यकतः है। यह आवश्यकता प्रदार्शित करते हुए सुत्रकार कहते हैं--

जीवन संस्कार-होन है । जैसे फटा हुआ कागज गोंद से खिपक जाता है अथवा टूटा हुआ घड़ा राल आदि इब्यों ले जुड़ जाता है, उस प्रकार जीवन टूट जाने पर अर्थात् आयु समाप्त हो जाने पर उसे जोड़ने वाली वस्तु संसार में नहीं है। मृत को जीवित करने की भी कोई औषाधि खंभव नहीं है । अतएव आयु की समाप्ति पर चृत्यु के अतिरिक्त दूसरा विकल्प नहीं है। जव मृत्यु अूव है, निश्चित है तो, जीवन के 1 828 1

इल ग्रह्प काल में प्रमाद का परित्याग करके धर्म की आराधना करनी चाहिए।

बुढ़ापा आने पर-जव इन्द्रियां शिथिल पड़ जाएँगी, शरीर कार्यचम नहीं रहेना आय का झन्त निकट आजायगा तब संसार का कोई भी पाणी शरण नहीं दे सकेना। इस तथ्य को समओ, इस पर शान्ति के साथ विचार करो।

जिन्होंने अपना सम्पूर्ण जीवन प्रमाद ही प्रमाद में यापन कर दिया है, जिनके दिल में दया का कभी उद्वेक नहीं हुआ़—जो हिंसा में परायण रहे हैं, जिन्होंन इन्द्रिय विजय नहीं किया है, जो सावधान होकर किया नहीं करते, व अन्त में किसका शरण लेंग ? जैसा कि अभी कहा है—धर्म ही एक मात्र शरण है और वह कपायों की उपशान्ति रूप है। जिन्होंने कषायों का दमन करके धर्म को ग्रहण नहीं किया, वे अन्त में किसी का शरण ग्रहण नहीं कर सकते । उन्हें बचाने वाला कोई नहीं है। सघन बन में जैसे मृग की सिंह से रच्चा कोई नहीं कर सकता, उसी प्रकार जीवन की आंतिम बेला में धर्म के सिवाय और फोई जीव की रच्चा नहीं कर सकता।

धर्म परलोंक में सुख का साधन है। संसार का समस्त पेश्वर्थ. विपुल द्रव्य, विशाल परिवार और स्नेहीजन, सब यहां के यहीं रह जाते हैं। आगामी भव में उनमें से कोई सहायक नहीं होता । अतएव परलोंक का सच्चा सखा, सुख प्रदान करने वाला एक मात्र सहारा धर्म है। धर्म का संत्रह करो। धर्म को अन्तरात्मा में जागृत करो। धर्म के लिए जीवन अर्पण कर दो। धर्म की रत्ता करो। अन्तरात्मा में निर्मल बनाओ। प्रमाद को हटाकर, भूतदया करो – विवेक के साथ धर्म की छंतरं-गता को समझकर उसकी आराधना करो।

मूलः-वित्तेण ताणं न लभे पमत्ते,इमम्मि लोए अदुवा परत्था। दीवप्पणट्टेव अणंतमोहे,नेयाउअं दट्टमदट्टमेव ॥१२॥

> छायाः—बित्तेन त्रागं न लमेत प्रमत्तः, श्रार्रमल्लोकेSथवा परत्र। दीपप्रणष्ट द्व श्रनन्तमोहः, नेयायिकं दृष्ट्वाSप्यटष्ट्वेव ॥ १२ ॥

शहदार्थ:---प्रमादी पुरुष इस लोक में अथवा परलोक में धन से त्राण नहीं पाता । जैसे दीपक के बुफ जानेपर न्याययुक्त मार्ग देखा हुआ भी न देखे के समान हो जाता है । भाष्य:---संखार में अनेक मनुष्प पेसे हैं जो धन को सर्वशक्तिमान माने बैठे हैं। वे सोचते हैं-' धन से क्ष्या नहीं हो सकता ! अगर हमारे पास पर्याप्त सम्पत्ति हे तो रोग उत्पन्न होने पर हजारों बैंच बुलाये जा सकते हैं। लाखों की श्रौपधि खरीदी जा सकती हैं। फिर भय किस चात का है ?' पेसे लोगों की विचारधारा को अमपूर्ण प्रदर्शित करते हुए शासकार कहते हैं-' वित्तेण ताणे न लमे पमन्ते।' अर्थात् कपाय खादि प्रमादों का सेवन करने वाला प्रमादी पुरुप घन से जाण नहीं पा सकता। धन से न तो रोगों के उपशमन का नियम है, न आयु की चुद्धि हो सकती हे। नष्ट झायु जय मदात्रयाण के लिप प्राणी को प्रेरित करती है, तब बहुमूल्य तेरहवां श्रम्याय

सोतियों की माला भी फाँसी का फंदा बन जाती है। अपरिमित धन से परिपूर्ण कोक बेमेटी के ढेर की माँति चुथा हो जाता है।

820

Ĩ

कहा भी है---

अत्तय धन-परिपूर्ण खजाने, शरण जीव को होते, तो अनादि क धनी सभी, इस पृथ्वी पर दी होते। पर न कारगर धन होता है, वेधु ! सृत्यु की वेला, राजपाट सब छोड़ चला जाता है जीव छिकेला॥

धन सृत्यु से रचा करने में समर्थ होता तो धनी मनुष्य कभी न मरते । दे आपने धन से या तो नुतन जीवन खरीद लेते या सृत्यु को टाल देते । पर संसार में पेसा देखा नहीं जाता । अनादिकाल से लेकर अब तक असंख्य घट खंड के अधिपति और चौदह दिव्य रत्नों एवं नव निधियों के स्वामी चक्रवर्च्ची तथा अन्यान्य अपरि-मित धन से सम्पन्त पुरुष इस भूतल पर अवर्तार्थ हुए हैं, पर उनमें से आज एक श्री कहीं दृष्टिगोचर नहीं होता ! वे सब आज कहां हैं ? धन ने उनका जाए नहीं किया । उनकी अलीम सम्पत्ति उन्हें मौत स बचाने में समर्थ नहीं हो सकी वह त्यों की त्यों पड़ी रही और उसका स्वामी चुपचाप चलता बना । संसारी जीव की विवशता अत्यक्त दिखाई दे रही है, फिर भी अज्ञान मनुष्य धन का आअय लेना चाहता है ! मोत को घूंस देकर मौत से बचने का मूर्खतापूर्ण विचार करता है !

कदाचित् इस लोक का धन परलोक में हमारी रचा प कर सकेगा तो इस लोक में तो करेगा, ऐसा विचारने वालों का अम निवारण करते हुए कहा गया है---\* इमाम्मि लोप ग्रदुवा परत्था । ' अर्थात् धन न इस लोक में शरण है, न परलोक 'में शरण है।

इस लोक का घन परलोक में साथ नहीं जाता है, अतएव यह स्पष्ट है कि घन परलोक में शरणदाता नहीं है। परन्तु यह भी प्रत्यन्त सिद्ध है कि इस लोक का घन इस लोक में भी शरणदाता नहीं है। जब पूर्वापार्जित अशुभ कर्मों का फल भोकना पड़ता है और फल स्वरूप नाना प्रकार के शारीरिक एवं मानासिक कष्ट आकर मजुष्य को घेर लेते हैं, तव घन उन कप्टों का प्रतीकार करने में सर्वथा छासमर्थ बन जाता है। कर्भा-कभी पेसी विकट वेदना का शरीर में प्रादुर्भाव होता है कि लाखों उपाय करने पर भी और करोड़ों रुपये लुटा देने पर भी उसका उपश्मन नहीं होता ! इसी अकार विरुद्ध वर्त्ताव करने वाले स्वजनों के निमित्त से जो मानासिक पीड़ा होती है उसका प्रतीकार घन से होना असंभव बन जाता है । अतएव यह सत्य है कि विक्त के द्वारा मनुष्य न इस लोक में शरण पा सकता है, न परलोक में ही।

वस्तुतः धन शरणभूत नहीं है, फिरभी जो लोग अज्ञान से आदृत होने के 'कारण उसे आश्रयदाता मानते हैं, उनकी क्या दशा होती है ? इस प्रश्न का समाधान 'करते हुए सूत्रकार कहते हैं-- 828 1

इल छहर काल में प्रमाद का परित्याग करके धर्म की छाराधना करनी चाहिए।

बुढ़ापा आने पर-जव इन्द्रियां शिथिल पड़ जाएँगी, शरीर कार्यचम नहीं रहेना आय का ऋत निकट आजायगा तब संसार का कोई भी प्राणी शरण नहीं दे सकेना। इस तथ्य को समको, इस पर शान्ति के साथ विचार करो।

जिन्होंने छपना सम्पूर्ण जीवन प्रमाद ही प्रमाद में यापन कर दिया है, जिनके दिल में दया का कभी उद्वक नहीं हुछा— जो हिंसा में परायण रहे हैं, जिन्होंन इन्द्रिय विजय नहीं किया है, जो सावधान होकर किया नहीं करते, व छन्त में किसका शरण किंग ? जैसा कि छाभी कहा है—धर्म ही एक मात्र शरण है और वह कषायों की उपशान्ति रूप है। जिन्होंने कषायों का दमन करके धर्म को प्रहण नहीं किया, वे छन्त में किसी का शरण घ्रहण नहीं कर सकते । उन्हें बचाने वाला कोई नहीं है। सघन बन में जैसे मृग की सिंह से रचा कोई नहीं कर सकता, उसी प्रकार जीवन की छांतिम वेला में धर्म के सिवाय और कोई जीव की रचा नहीं कर सकता।

धर्म परलोंक में सुख का साधन है। संसार का समस्त पेश्वर्थ. विषुल द्रव्य, विशाल परिवार और स्नेहीजन, सब यहां के यहीं रह जाते हैं। आगामी भव में उनमें से कोई सहायक नहीं होता । अतएव परलोंक का सच्चा सखा, सुख प्रदान करने वाला एक मात्र सहारा धर्म है। धर्म का संत्रह करों। धर्म को अन्तरात्मा में जागृत करो। धर्म के लिए जीवन अर्पण कर दो। धर्म की रत्ता करों। अन्तरात्मा में निर्मल बनाश्रो। प्रमाद को हटाकर, भूतदया करो – विवेक के साथ धर्म की श्रंतरं– गता को समझकर उसकी आराधना करो।

मूलः-वित्तेण ताणं न लभे पमत्ते,इमम्मि लोए अदुवा परत्था। दीवप्पणट्टेव अणंतमोहे,नेयाउअं दट्ठमदट्ठमेव ॥१२॥

> छायाः—वित्तेन झार्यं न लमेत प्रमत्तः, छार्रिमल्लोकेSथवा परंत्र। दीवप्रखष्ट हव ग्रनन्तमाहः, नैयायिकं टप्ट्वाSप्यटप्ट्वेच॥ १२॥

राटदार्धः--प्रमादी पुरुप इस लोक में अथवा परलोक में धन से त्राण नहीं पाता। जस दीपक के बुक्त जानेपर न्याययुक्त मार्ग देखा हुआ भी न देखे के समान हो जाता है।

भाष्यः-संसार में अनेक मनुष्य पेसे हैं जो धन को सर्वशक्तिमान माने वैठे हैं। वे सोचते हैं-' धन से क्या नहीं हो सकता ! अगर इमारे पास पर्याप्त सम्पत्ति हे तो रोन उत्पन्न होने पर हजारों वैद्य चुलाये जा सकते हैं। लाखों की श्रौपधि खरीदी जा सकती है। फिर भय किस बात का है ?' पेसे लोगों की विचारधारा को अमपूर्ण प्रदर्शित करते हुप शाखकार कहते हैं-' वित्तेण ताणें न लमे पमत्ते।' अर्थात् कपाय आदि प्रमादों का सेवन करने वाला प्रमादी पुरुप धन से वाण नहीं पा सकता। धन से न तो रोगों के उपशमन का नियम है, न आयु की द्यादि हो सकती है। नष्ट आयु जब मदाप्रयाण के लिप प्राणी को प्रेरित करती हैं, तय बहुमूहप सोतियों की मरता भी फाँसी का फंदा बन जाती है। अपरिमित धन से परिपूर्ण कोक बंमिट्टी के ढेर की थाँति वृथा हो जाता है।

कहा भी है---

छात्तय धन-परिपूर्ण खजाने, शरण जीव को होते, तो छनादि क धनी सभी, इस पृथ्वी पर ही होते। पर न कारगर धन होता है, वेधु ! मृत्यु की वेला, राजपाट सब छोड़ चला जाता है जीव छकेला।

धन सृत्यु से रहा करने में समर्थ होता तो धनी मनुष्य कभी न मरते । दे अपने धन से या तो नुतन जीवन खरीद लेते या सृत्यु को टाल देते । पर संसार में ऐसा देखा नहीं जाता । ग्रानादिकाल से लेकर अब तक असंख्य घट खंड के अधिपति और चौदह दिव्य रत्नों एवं नव निधियों के स्वामी चक्रवर्च्ची तथा अन्यान्य अपरि-मित धन से सम्पन्न पुरुष इस सूतल पर अवर्तार्थ हुए हैं, पर उनमें से ग्राज एक भी कहीं दृष्टिगोचर नहीं होता ! वे सब आज कहां हैं ? धन ने उनका त्राय नहीं किया । उनकी असीम सम्पत्ति उन्हें मौत स बचाने में समर्थ नहीं हो सकी वह त्यों की त्यों पड़ी रही और उसका स्वामी चुपचाप चलता बना । संसारी जीव की विवशता अत्यक्त दिखाई दे रही है, फिर भी अज्ञान मनुष्य धन का आश्रय लेना चाहता है ! मोत को घूंस देकर मौत से बचने का मूर्खतापूर्य विचार करता है !

कदाचित् इस लोक का धन परलोक में हमारी रत्ता ल कर संकेगा तो इस लोक में तो करेगा, ऐसा विचारने वालों का अम निवारण करते हुए कहा गया है-~ ' इमास्मि लोप अदुवा परत्था । ' अर्थात् धन न इस लोक में शरण है, न परलोक 'सें शरण है।

इस लोक का छन परलोक में साथ नहीं जाता है, अतएव यह स्पष्ट है कि धन परलोक में शरणदाता नहीं है। परन्तु यह भी प्रत्यच्च सिद्ध है कि इस लोक का धन इस लोक में भी शरणदाता नहीं है। जव पूर्वोपार्जित अशुभ कमों का फल भोमना पड़ता है छोर फल स्वरूप नाना प्रकार के शारीरिक एवं मानासिक कष्ट आकर मनुष्य को घेर लेते हैं, तब धन उन कप्टों का प्रतीकार करने में सर्वथा असमर्थ वन जाता है। कभी-कभी पेसी विकट वेदना का शरीर में प्रादुर्भाव होता है कि लास्रों उपाय करने पर भी और कसेड़ों रुपेंये लुटा देने पर भी उसका उपश्मन नहीं होता ! इसी अकार विरुद्ध वर्त्ताव करने वाले स्वजनों के निमित्त से जो मानसिक पीड़ा होती है उसका प्रतीकार धन से होना असंभव वन जाता है । अतएव यह सत्य है कि वित्त के द्वारा मनुष्य न इस लोक में शरण पा सकता है, न परलोक में ही।

वस्तुतः धन शरणभूत नहीं है, फिरभी जो लोग अज्ञान से आवृत होने के जारण उसे आश्रयदाता सानते हैं, उनकी क्या दशा होती है ? इस प्रश्न का समाधान जरते हुए सूत्रकार कहते हैं--- 880 1

के महान् ध्येय की पूर्क्ति करने का प्रयत्न करना चाहिए ।

कदाचित् शरीर इतना सवल होता कि वह काल के प्रहार को सहन करलेता तो चिन्ता नहीं थी। फिर काल से डरने की कोई श्रावश्यकता न थी। पर ऐसा नहीं है। हाड़-मांस का यह पुतला अत्यन्त निर्वल है। काल का प्रहार इससे सहन न होगा। काल के एक ही भपट्टे में यह निकम्मा वन जायगा। अतपव ऐसे निर्वल शरीर का मरोसा करके निश्चिन्त कैसे रहा जा सकता है ? जिस नौका में अनेक छिद्र हो गये हो, वह कवतक पानी पर तैरती रहेगी ? वह किसी भी चए जल के तल पर पहुँच सकती है। इसी प्रकार यह शरीर किसी भी चए नए विनष्ट हो सकता है।

अन्त में शास्त्रकार कहते हैं—' आरंडपक्खी व चरऽप्पमत्तो।' अर्थात्-इस-लिए भारंड पत्ती की तरह प्रमाद राहित होकर विचरो। जैसे भारंड नामक पत्ती प्रतित्तरण सावधान रहता है, वह प्रमाद का सेवन नहीं करता, इसी प्रकार तुम भी प्रमाद से सर्वथा रहित वर्नों। एक झण का प्रमाद भी घोर अनर्थ उत्पन्न कर सकता है।

### मूलः-जे गिद्धे कामभोएसु, एगे क्रुडाय गच्छइ । न मे दिट्ठे परे लोए, चक्खुदिट्ठा इमा रई ॥ १४ ॥

शब्दार्थः—जो कोई पुरुप काम-भोगों में आसक हैं, वह हिंसा तथा मृपावाद को प्राप्त होता है। वह कहने लगता है--परलोक मैंने देखा नहीं है, परन्तु सांसारिक सुख तो प्रत्यक्ष नजर आ रहे हैं।

भर्थात् परलोक संबंधी सुखों के लिए इस लोक के प्राप्त सुखों का त्याग क्यों किया जाय ?

भाष्यः—प्रथम अध्ययन में आत्मा का सनातनत्व सिद्ध किया जा चुका है। जब आत्मा सनातन~नित्य है तो उसका कभी विनाश नहीं हो सकता । जव झात्मा का विनाश नहीं हो सकता श्रोर वर्त्तमान जीवन अल्पकाल पर्यन्त ही रहता है तो परलोक माने विना काम नहीं चल सकता। आत्मा की पक अवस्था त्यागकर दूसरी अवस्था में जाना ही परलोक गमन कहलाता है। आत्मा की पक अवस्था त्यागकर दूसरी नहीं रहती, फिर भी आत्मा स्थायी रहता है अर्थात् वह दूसरी अवस्था को अवश्य ही अंगीकार करता है।

इस प्रकार परलोक तर्कसंगत होने पर भी कामी और भोगी जीव परलोक के विषय में उपेजा का भाव व्यक्त करते हैं । शास्त्रकार कटते हैं कि जे। काम-भोग में गुद्ध हैं—आसक्त हैं, जो काम-भोग का परित्याग करने में अशक्त हैं, जिनकी इन्द्रियां इतनी उच्छुंखल हो रही हैं कि वे यम-नियम के नियंत्रण में नहीं आ सकतीं, वे लोग इन्द्रियों के अनुगामी होकर पग्लोक संबंधी सुखों की परोक्तता का वहाना बनात हैं। वे लोग अपनी काम-भोग संबंधी आसक्ति का औचित्य सिख करने के लिए कहने लगत हैं कि-इम जीवन के सुख तो प्रत्यक्त-से दृष्टिगोचर हो रहे हैं और परलोक का पता नहीं है। पेसी स्थिति में परलोक के भरोसे रहकर इस लोक के सुखों से क्या वंचित रहें ?

वस्तुतः यह विचारधारा आन्तियुह्य है । जब परलोक का अस्तित्व युक्ति-रिख है तब उसे न देखने मात्र से उस पर संदेह नहीं किया जा सकता । संसार में प्रतिदिन महस्रों व्यापार भविष्य काल की आशा पर होते हैं । किसान पहले घरमें रक्खे हुए धान्य को खत की मिट्टी में मिला देता है, सो केवल भविष्य की आशा पर निर्भर रहकर ही । आगामी विशेषतर लाभ के लिए प्राप्त धान्य का परित्याग किया जाता है । यदि किसान नास्तिकों का अनुकरण करके, भविष्य की उपत्ता करता हुआ धान्य को खेतमें न फैंके और सोचने लगे कि भविष्य की फसल किसने देखी है ? कौन जाने फसल आएगी या नहीं ? क्या पता है कि मैं तबत क जीवित रह सक्तूंगा या नहीं ? पेसी स्थिति में घर में मौजूद धान्य को क्यों खेत में डालूं ? जो प्राप्त है उसी का उपसोग क्यों न करूं ? तो आगे चल कर उस किसान की क्या दशा होगी ? प्राप्त धान्य की समाप्ति हो जाने के पश्चात् उसका जीवन-निर्वाह कैसे होगा ? इनना ही नहीं, 'अन्नं वै प्राणाः ' अर्थात् अन्न ही प्राण है— इस कथन के अनुसार किसान हारा तैयार होने वाले अन्न पर निर्भर रहने वाले शेष मनुष्यों का जीवन भी समाप्त हो जायगा।

वणिक पहले घर की पूंजी लगाकर भविष्य के लाभ के लिए व्यापार करता है। नास्तिक की विचाधारा को मान्य किया जाय तो अनिश्चित भविष्य में होने वाले लाभ की आशा से वर्त्तमान में प्राप्त धन का व्यय क्यों किया जाय ? इसी प्रकार अन्यान्य लौकिक कार्य यदि स्थगित हो जाएँ तो संसार का क्या खरूप होगा, यह विचार-र्णीय है।

सत्य यह है कि त्यागके बिना लाभ होना असंभव है। जो जितनी मात्रा में त्याग करेगा उसे उतनी ही मात्रामें लाभ हो सकता है। मगर जिनमें दीर्घदर्शिता नहीं है, सुनहरी भविष्य की कल्पना करने में जिनकी मेघा-शाक्षि कुंठित होजाती है, जो संकुचित पवं चुद्र दृष्टि वाले हैं वे लोग भविष्य की उपेत्ता करते हैं। उनमें अनपढ़ किसानों के बरावर भी आस्तिकता नहीं है। वे व्यापारी के बरावर भी आस्थाशील नहीं हैं। ऐसे लोगों की क्या दशा होगी ? उनकी भविष्य में वही दशा होगी जो सम्पूर्ण मूल पूंजी खा जाने वाले वणिक की होती है और बीज न बोकर घर के सब धान्य को उदरस्थ कर लेने वाले किसान की होती है । यही नहीं, वलिक कामी-भोगी जीव की गति किसान श्रौर वणिक की अपेत्ता श्रविक्त निरुष्ट हो जाती है। किसान धान्य उधार लेकर फिर वो सकता है श्रोर वणिक ऋग्य लेकर व्यापार कर सकता है । परन्तु जो लोग पूर्वोणार्जित पुराय के उदय से प्राप्त विषयभोग भोगकर पुराय को चीण कर चुकते हैं श्रौर श्रागे के लिप 888 1

कषाय वर्रीन

करना ही न पड़ेगा-सभी को करना होगा। सभी मरेंगे और सभी परलोक जाएंगे। ऐसी स्थिति में जो अवस्था अन्य लोगों की होगी वह मेरी भी हो जाएगी। मैं अकेला क्यों चिन्ता करूं ?

इस प्रकार का विचार करके नास्तिक काम में और भोग में अनुरक्त हो जाता है। काम-भोगों के भागने में वह स्वच्छन्द वन जाता है और अन्त में क्लेश प्राप्त करता है।

यहां यह ध्यान रखने की बात है कि प्रत्येक जीव की स्वतंत्र सत्ता है और अत्येक जीव अपने-अपने किये हुए पुराय या पाप का फल स्वतंत्र भोगता है। दूसरा अगर पाप कर्म करता है तो उसका फल कोई दूसरा नहीं भोगेगा। इसी प्रकार पुराय का फल, उस पुराय का कत्ती हा भोगेगा। एक के द्वारा उपार्जित अदृष्ट अनेक लोग धोड़ा-थोड़ा बंटवारा करके नहीं भोगते हैं। ऐसी अवस्था में यह विचार सर्वथा अज्ञानपूर्ण ही है कि जो औरोंका होगा, वह हमारा भी हो जायगा।

इसके अतिरिक्त इस प्रकार की विचारणा करने वाले लोग जगत् में विद्यमान त्यागियों और तर्पास्वयों की और दृष्टिपात नहीं करते। वे कामी और भोगी जनों की और दी नज़र करते हैं और उन्हीं से एक प्रकार का मिथ्या आश्वासन पात हैं। उनमें यह सोचने का सामर्थ्य नहीं होती कि अगर दूसरे लोग भी दुःख एवं क्लेश के भागी होंगे तो हमारा दुःख और क्लेश कम नहीं हो जायगा।

संसार विचित्रताओं का घर है। यहां घोर से घोर पापी भी हैं और उच्च से उच्च छेणी के धर्मनिष्ठ पुएयात्मा पुरुष भी हैं। कहीं दुराचार की तेज बदवू मौजूद है ता कहीं सदाचार का सौरभ महक रहा है । कहीं अझान का घना अन्यकार छोया इश्रा है तो कहीं झान का उज्ज्वलतर प्रकाश चमक रहा है । कहीं चासनाओं की कालिमा ब्याप्त है, कहीं तप और त्याग की शुम्रता दीष्त हो रही है । इन परस्पर विरोधी दो तत्त्वों में से जिसे जो चुनना है, वह उन्ने चुन ले। नास्तिक पाप,दराचार, अज्ञान, वासना और कालिमा अपने लिप चुनता है और आस्थाशलि आस्तिक रनसे विपरीत चुनाव करता है। नास्तिक की दृष्टि अधोगामिनी होती है, आस्तिक की ऊर्ध्वगामिनी होती है। नास्तिक कृण्णपत्ती है, आस्तिक गुफलपत्ती है । नास्तिक की दृष्टि जुद्द और संकुचित दोती है, आस्तिक विशाल और विस्तीर्ग दृष्टिवाला हाता है। नास्तिक निम्न कांटि के पशु की नाई सिर्फ वर्त्तमान तक सोचता है, धास्तिक भविष्य को भी सन्मुख रखकर अपने कर्त्तब्य का निर्णय करता है। नारितक अपने आपको जुड़ हारीर पिरुड मात्र ही अनुभव करता है, आस्तिक अपनी झानमार्स्त नतना की बानुभूति का रखास्यादन करता है। नास्तिक के अन्तःकरण में भोग की उत्ताल तरंगे उठती रहती हैं अतपव यह सदा जुन्ध रहता है, आस्तिक का अन्ता-करण प्रशान्त और गंभार सागर के समान चोमदीन दोता है । नास्तिक जगत का इप है, आस्तिक संसार का भूपण हैं । दोनों में आकाश-पाताल का अंतर है।

तेरहवां श्रध्याय

जास्तिकता से प्रेरित होकर मनुष्य क्या करता है, इसका वर्णन आगे किया जाता है।

## मूलः-तञ्रो से दंडं समारमइ, तसेसु थावरेसु य । ञ्रट्ठाए व ञ्रणट्ठाए, सूयग्गामं विहिंसइ ॥ १७ ॥

छायाः-ततः स दर्ग्ड समाग्भते, त्रसेषु स्थावग्ेपु च । श्रर्थाय ग्रन्थाय, भूतप्रामं विहिनस्ति ॥ १७ ॥

शब्दार्थः-परलोक संबंधी असंभावना का विचार करके वह नास्तिक त्रस और स्थावर जीवों के विषय में, प्रयोजन से अथवा बिना प्रयोजन के ही, दंड का समारश करता है, और प्राणियों के समूह का वध करता है।

भाष्यः--परलोक के विषय में श्रविश्वास करने का तास्कालिक फल क्या होता है; यह वात शास्त्रकार यहां प्रतिपादन करते हैं।

परलोक संबंधी श्रश्रद्धा करने के पश्चात् नास्तिक पाप-पुराय के विचार से जब निरपेत्त हो जाता है तव वह त्रस जीवों की श्रौर स्थावर जीवों की हिंसा करने लगता है। सार्थक तथा निरर्थक दोनों प्रकार की हिंसा द्वारा वह अनेक प्राणियों का संहार करता है। यह परलोक संबधी अश्रद्धा का पहला फल है। जो लोग परलोक में विश्वास नहीं करते, उनका मन निरंकुश हो जाता है आरे वे निर्भय निस्संकोज होकर पाप में प्रवृत्त हो जाते हैं।

यहां यह आरंगका को जा सकती है कि प्रत्येक गृहस्थ हिंसा करता है। हिंसा किये बिना संसार-व्यवहार का निर्वाह होना असंभव है। पर्लोक में श्रद्धा रखने वाला, धर्मप्रिय आवक भी हिंसा से पूर्णरूपेण नहीं बच पाता। फिर हिंसा को नास्ति-कता का परिणाम क्यों कहा गया है? इस संबंध में अनेक वातें कही जा सकती है। वे इस प्रकार हैं:-

(१) घर्षप्रेमी आस्तिक गृहस्थ यदि आवक के मतों का ग्रहण नहीं करता---सिर्फ सम्यग्दष्टि होता है तो भी वह हिंसा को पाप ही समझता है। सम्यग्दष्टि जीव हिंसा रूप पाप को नास्तिक की तरह अपाप नहीं समझता और इस कारण अगर वह पाप में प्रचुत्ति करता है तो भी पाप से भयभीत रहता है, अपने कृत्य को निन्दनीय समझता है। इस प्रकार उसकी अद्धा में आहिंसा विद्यमान रहती है। नास्तिक के अद्धान और आचरण दोनों की हिंसा होती है।

े (२) देशवती आवक त्रस जीवों की संकल्प पूर्वक हिंसा नहीं करता और स्था-चर जीवों की निरर्थक हिंसा से भी वचता है। नास्तिक त्रस और स्थावर की सार्थक तथा निरर्थक दोनों प्रकार की हिंसा करता है। इसी कारण सूत्रकार ने 'तसेसु थाव-रेसु य' तथा 'अट्ठाप व अणट्टाप' पदों का प्रयोग किया है।

(३) सीसरी बात यह है कि सम्यग्डण्टि की हिंसा लाचारी से प्रेरित होती है सौर वह उग्र परिणाम द्वारा नहीं की जाती। नास्तिक-मिथ्याडण्टि की हिंसा व्यसन या आनन्द से प्रेरित होती है और वह उग्र कषाय युक्त परिणामों से की जाती है।

यह स्मरए रखना चाहिए कि एक ही इत्य तीव्रमाव, मन्द्रमाव आदि से किया जाने पर विभिन्न फल देने वाला होता है। तत्त्वार्थ-सूत्र में कहा है:-'तीव्रमन्द झाता जातभावाधिकरए वीर्य विश्वेपभ्यस्तदिशेषः।' अर्थात् तीव्रमाव, मन्द्रमाव, झातमाव, श्राहातभाव अधिकरए तथा शक्ति के भद से कर्म के आस्तव में मेद हो जाता है। नात्पर्य यह है कि तीव्र माव स किया जाने वाला पाप अधिक अशुभ कर्म-वंव का कारण है और मन्द्रमाव से किया जाने वाला कम अशुभ कर्म के वंघ का कारण है। इसी प्रकार 'में इस प्राणी को मारू' ऐसा जान वूक्त कर हिंसा-पाप करने वाला श्रिक पाप का भागी है और अन्जान में जिससे पाप हो जाय वह कम पाप का मागी होता है। द्रव्य को अधिकरण कहते हैं और उसकी शक्ति-विशेष को वीर्य कहते हैं। इनके भेद से भी आस्तव में भेद होता है। आसव भेद से फल में भी भेद हो जाता है।

त्रस एवं स्थावर जीवों की हिंसा करने वाले नास्तिक को किस फल की प्राप्ति डोती है ? इसका स्वष्टी करण शास्त्र में इस भांति किया गया है:---

> जाइंयहं छरापरिवट्टमाणे, तसथावरेहि विणिधायमेति । खे जाति जाति बहुकूरकम्मे, जं कुव्वती मिज्जति तेण वाले ॥

छर्थात् एकेन्द्रिय आदि प्राणियों को दराड देने वाला जीव बार-वार उन्हीं-एके न्द्रिय आदि-योलियों में उत्पन्न होता है। और मरता है। वह जस एवं स्थावरों में उत्पन्न होकर नाश को प्राप्त होता है। वह वारम्वार जन्म लेकर क्रूर कर्म करता हुआ, अपने कर्मों की चदौलत मृत्यु को प्राप्त होता है।

इस प्रकार प्रलोक संवंधी श्रश्रदा के परिणाम जानकर विवेकीजनों को श्रदा चुक्त दोना चाहिए और इस लोक के साथ ही साथ परलोक के सुधार का प्रयत्न करना चाहिए।

मूलः-हिंसे वाले मुसावाई, माइक्षे पिसुणे सढे । भुंजमाणे सुरं मंसं, सेयमेञ्चं ति मन्नइ ॥ १= ॥

त्तायाः-हिन्द्रो बालो मृप्रवादी, साथी पितुनः शठः ।

भुजानः सुरां मानं, अयों में इदमिति मन्यते ॥ १म ॥

राव्दार्थ:--परलेक को न मानने वाला वह हिंसक, छझान, मृपा भाषए करता है, नायाचार करता है, निन्दा करता है, पर बद्धाना करता है और मदिरा तथा मांस का भेवन घरता है। वह मानता है कि मेरे लिए यही क्षेयस्कर है।

भाष्यः-परलोक को न मानने वाला पुरुष हिंसक वन जाता है यह पहले पत-नाया जा खुका दे। परन्तु उसका पतन वर्धी समाप्त नहीं हो। जाता ।' विवेकअष्टानां भवति विनिपानः शतमुखः' ष्टार्थात्, विवेक से अष्ट लोगों। का शत-मुख पतन होता ,

#### तेरहवां अच्छाय

है, इस कथन के अनुसार हिंसा-प्रवृत्त नास्तिक भी नीचे गिरता चला जाता है श्रीर छासत्य धोपल, मायाचार, पिशुनता, शठता छादि श्रनेक दुर्गुलों का पात्र वन कर मदिरा-मांस का सेवन करने लगता है।

इन दुर्गुणों पर्व मदिरा-मांस के सेवन में वह इतना अधिक गृद्ध हो जाता है कि अपनी बुगई को बुराई नहीं समस्रता और उसे ही अपने लिए कल्याणकारी समस्रता है। रोगी अपने आपको रोगी समस्रता हो तो वह चिकित्सा का पात्र है। अगर वह अपने को नीरोग समस्रे या रोग को ही खस्थता समस्र बैठे तो उसकी व्यक्तित्सा नहीं हो सकती। नास्तिक अपनी कात्तूर्तों को कल्याणकारी समस्रते लगता है, इस कारण वह उबसे विमुख होवा नहीं चाहता और न विमुख होने का प्रयस् करता है।

पतन की यह पराकाण है। इस अवस्था में उत्थान के लिए अवकाश नहीं रहता। इसी कारग शास्त्र कारने उसे वाल अर्थात् अज्ञान कहा है। वह अचिकित्स्य है।

### मूलः-कायसा वयसा मत्तो, वित्ते गिंद्धे य इत्थिसु । दुहञ्रो मर्लं संचिखइ, सिसुणागुव्व मट्टियं ॥ १९ ॥

छायाः---कायेन वचसा मत्तः, वित्ते यृद्धक्ष स्रीषु ।

द्विधा मर्ख सब्झिनोति, शिशुनाग इव सृत्तिकाम् ॥ १६ ॥

शब्दार्थ:-वह नास्तिक काय से और वचन से गर्व युक्त हो कर, धन में और सियों में आसक होकर, राग द्वेष के द्वारा कर्म-मूख का संचय करता है, जैसे शिशुनाग कॉड़ा भिट्टी से लिपटा रहता है।

भाष्यः - परलेक को स्वीकार न करने चाला नास्तिक, सर्चे प्रथम हिंसा में अज्ञुत्त होता है, हिंसा के पश्चात् असत्य आषग्र प्रादि पाप उसके लिए बायें हाथ के खेल वन जाते हैं और वह मांस-मदिरा का सेवन करने में प्रचुत्त हो जाता है। यह निरूपण करने के पश्चात् उसके अधःपतन का आगे का क्रम यहां वतलाया गया है।

वह मन, वचन झौर काय ले मत्त-उन्मत्त चन डाता है। मदिरा आदि के लेवन ले उलकी तामस वृत्ति अत्यन्त उप्र हो जाती है और उलका फल यह होता है कि वह की संवंधी भोगों में तथा घन में अतीव आसक्त हो जाता है।

जहां आलाक्क है-लो-लुपता है-राग-है वहां द्वेष अवश्य पाया जाता है। राग और देष की व्याप्ति निश्चित है। एक वस्तु के प्रति राग होगा तो उससे विरोधी वस्तुओं के प्रति द्वेष का भाव अवश्यंआवी है। अतएव वह नास्तिक राग आरे द्वेप-दोनों के द्वारा यल अर्थात् कर्म रूप मैल का संचय करता है। जैसे शिशुनाग (अल-सिया) मिट्टी से उत्पन्न होकर सिट्टी से ही लिपटा रहता है और सूर्य की गर्मी से मिट्टी सूच जाने पर घोर कष्ट पाता है, उसी प्रकार वह नास्तिक जन्म-जन्म में भयं- Ð

[ 88= j

\$

জ্যায় বর্জন

कर कष्ट भोगता है। नास्तिक के पतन की यह परम्परा यहीं समाप्त नहीं हो जाती। उसे क्रमशः अन्यान्य अनेक दुःखों का सामना करना पड़ता है, क्र्योकि उसका पतन दोता ही चला जाता है। उसका दिद्दर्शन शास्त्रकार स्वयं आगे कराते हैं।

मूलः-तञ्जो पुट्ठी आयंकेण, गिलाणौ परितप्पइ । पभीओ परलोगस्स, कम्माणुप्पेहि अप्पणो ॥ २०॥

> छोयाः-तनः स्पष्ट द्यातद्वेन, ग्लानः परितप्यते । ममीतः पर लोकात्, कर्मानुप्रचेगत्मन्तः ॥ २० ॥

शब्दार्थः---तत्पञ्चात् असाध्य रागां से घिरा हुआ वह नास्तिक रोगी बन कर अत्यन्त संताप पाता है-पञ्चाताप करता है और अपने कर्मों को देखकर-अपनी करतूतों का विचार करके परलेक से डरता है।

भाष्यः-पहले नास्तिक की श्रवस्था का वर्शन करते हुए यह वताया गया है कि वह मध-मांस श्रौर महिला में श्रतीव श्रासक्त वन जाता है। इस प्रकार की श्रासक्ति के मुख्य रूप से दें। फल होते हैं--एक इहलांकिक फल कहलाता है श्रौर मृत्यु के पश्चात् होने वाला फल पारलोंकिक कहलाता है।

नास्तिक मदा, मांस एवं स्त्री आदि विपयक घोर आसकित से अपने शरीर का सत्यानाश करलेना है, अतप्त्र वह विविध प्रकार की शारीरिक व्याधियों का शिकार वन जाता है। जव वह रुग्ख हो। जाता है और शरीर को चीए पवं दुर्वल वना डालता है, उससे असद्य दुःख मेगता है तव उसका नशा दूर होता है। उस समय उसकी मस्ती उतर जाता है। उसकी वुद्धि ठिकाने आती है। और तभी उसकी आंख खुलती हैं ? किन्तु 'फिर पद्धताय होत का, चिड़ियां चुग गई स्तेत।' जब चिडियां खेत चुग चुकी तब पछताने से-सिर पटकने से-क्या लाभ है उस समय का नास्तिक का पश्चाताप या संताप कुछ भी काम नहीं आता। पहले उसने अपनी करत्त्तों से जो स्थिति खड़ी करली है वह पश्चाताप से नहीं मिट सकती। उसे अनेक शारीरिक पीड़ाएँ सहन करने के लिए वाध्य होना पढ़ता है।

नास्तिक इधर शारीरिक कप्ट भुगतता है, उधर उसे परलाक का भय वेचैन बना डालता हूँ। यह अपने किये हुए कमों का विचार कर-करके जब यह सोचता है कि आगे इन कमों का फल मुक्ते भुगतना होगा, तो उसे शारीरिक वेदना के साथ घोर मानसिक वेदना भी सहनी पड़ती है। इस प्रकार हुहरी वेदना से वह छुटपटाता है-चिकल होता है, पर उसका कोई प्रतीकार उस समय नहीं हो सकता। उन भया-नक दुःखी की भोगे विना वह छुटकारा नहीं पा सकता।

मूलः---सुञ्चा मे नरए ठाणा, ञसीलाणं च जा गई । वालाणं कूरकम्माणं, पगाढा जत्थ वेयणा ॥ २१ ॥ लेरहवां श्रध्याय

छायाः-श्रुतानि मया नरकस्थानानि, अर्शालानां च या गतिः । बालानां कूरकर्माणास् , प्रगाडा यत्र वेदना ॥ २१ ॥

शब्दार्थः—अन्त में नास्तिक सोचता है—-जहां क्रूर कम करने वाले अज्ञानी जीवों को प्रगाढ़ वेदना होती है, ऐसे छुंभी, वैतरणी आदि नरक के स्थान मैंने सुने हैं और दुराचारियों की जो गति होती है वह भी मैंने सुनी के—अर्थात मैंने सुना है कि दुरा-चारियों को नरक में जाना पड़ता है और नरक में प्रगाढ़ वेदना होती है।

भाष्यः— जब बिविध प्रकार की बीमारियों के कारण नास्तिक का वुद्धि-मद और काय-मद हट जाता है और इन मदों के हट जाने से उसकी इन्द्रियां और मन रेठेकाने आते हैं तब उसे आस्तिक गुरुओं द्वारा उपदिष्ट वार्ते स्मरण आती हैं । वह सोचने खगता है—कि निर्देय होकर नृशंस हिंसा आदि पाप का आचरण करने वाले, शील रहित छाहान जीवों की जो दुर्दशा होती है वह मैंने सुनी है । उन्हें नरक में जाना पड़ता है और नरक में छात्यन्त गाढ़ वेदना भोगनी पड़ती है । तात्पर्य यह है कि मैंने शील रहित होकर ग्रनेक क्रूर कर्म किये हैं सो मुसे भी भीषण यातना वाले नरकों में जाना होगा।

इस प्रकार का विषाद एवं पश्चात्ताप करने वाला वह नास्तिक अत्यन्त दया का पात्र बन जाता है। पर उस समय का पश्चाताप क्या काम आ सकता है? जैसे छोड़ा हुआ तीर अधबीच से लौट कर दाथमें नहीं आ सकता, उसी प्रकार किये हुए कर्म विना फल सोगे, सिर्फ पश्चात्ताप करने से दूर नहीं हो सकते।

कहा भी है:--

मा होहि रे विसन्नो, जीव ! तुमं विमण दुग्मणे दौणे । ग हु चिंतिपण फिट्टर, त दुक्लं जं पुरा रद्दयं ॥ जद्द पविसासि पायालं, ग्रडवि व दर्रिगुहं समुद्दं वा । पुब्बकयाउ न चुक्कासि, अप्पाणं घायसे जद्दवि ॥

श्चर्थात्—हे जीव ! तू उदास, अनमना, दीन और दुःखी मत हो। जो दुःख त्तूंने पहले उत्पन्न किया है वह चिन्ता करने से मिट नहीं सकता। चाहे तू पाताल में घुस जा, जंगल में छिपजा या किसी गुफा में प्रवेश करजा या समुद्र में चलाजा, अथवा भले ही तू आत्मघात करले, पर पूर्वजन्म में उपार्जित किये हुए कर्म के फल से तू वच नहीं सकता।

इस प्रकार यह स्पष्ट है कि नास्तिक जीवों का घोर अधःपतन होता है और उन्हें भीषण दुःखों को सहन करना पड़ता है। यहां जिन लोगों का मिथ्याद्दष्टि---नास्तिक शब्द से उक्केस किया गया है उन्हें गीता में आसुरी प्ररुति वाले बतलाया है। उनका लत्तण इस प्रकार कहा है:--

अर्थाल्--" छल-कपट करके दूसरों को घोखा देना, मनमें कुछ हो और उपर से कुछ श्रोर ही बताकर किसी को छगना, जो गुए अपने में विद्यमान नहीं हैं उनकी विद्यमानता यताना, भीतर से मलिन, पापाचारी होते हुए भी ऊपर से पवित्र और धर्मात्मा होने का ढोंग करना, ग्रपना कलुषित स्वार्थ साधना, यह दंभ है।

अपनी जाति, कुल, मयौदा, पद, प्रतिष्ठा, धन, परिवार, सत्ता, पेश्वर्य, वल, विद्या, चुद्धि, धर्म, रूप आदि शरीर की उपाधियों का अभिमान करना और दूसरों का अपमान करना, दूसरों को तुच्छ तथा नीच एवं अस्पृश्य मानना यह दर्प कह-लाता है। इसी प्रकार अभिमान करना, कोध करना एवं परुपता करना अर्थात् टूसरों के साथ कठोर व्यवहार करना, रुखाई दिखाना, दयापूर्ण व्यवहार न करना, इत्यादि, तथा अज्ञान होना यह सब आसुरी श्रकृति के लक्तण है। दैवी प्रकृति मोक्त का कारण हे और आसुरी प्रकृति बंध का कारण है। "

श्रासुरी प्रकृति के संबंध में और भी कहा है । " आसुरी प्रकृति के मनुष्य प्रवृत्ति और निवृत्ति को नहीं जानते । न उनमें पवित्रता होती हैं, न आचार और सत्य ही रहता है। तात्पर्यं यह कि आसुरी प्रकृति के नास्तिक लोग इस वात का कुछ भी विचार नहीं करते कि कौन सी कियाएँ प्रवृत्तिरूप हैं और कौन सी निवृत्तिरूप हैं। किस तरह के आचरणों से वंधन होता है और किस तरह के आचरणों से मोच ? कौन से कर्म ( कार्य ) दुरे हैं और कौन से अच्छे ? उनका अन्तःकरण दंभ, दर्प, काम, क्रोध, लोभ, मोह, ईर्पा, द्वेप, आदि विकारों से सदा प्रसित रहने के कारण मलिन रहता है। वे जगत् को शसत्य वतलाते हैं, ईश्वर का अस्तित्व स्वीकार नहीं करते। श्वासुरी प्रकृति के नास्तिक लोग केवल प्रत्यत्तवादी होते हैं। अटए आत्मा मधवा परमात्मा को वे नहीं मानते। उनका मत है कि न कोई भात्मा है, न कोई ईश्वर है, न पुरुष है, न पाप है। यह सब कृठी कल्पनाप हैं। जो कुछ है, स्पृल जगत् ही है। शरीर की उत्पत्ति से पहले कुछ भी नहीं होता और मरने के वाद कुछ रेष नहीं रहता। "

इस प्रकार नास्तिक मिथ्याहांप्रियां ग्रायवा त्राख़री प्ररुति के लोगों का सर्वत्र वर्णन किया गया है और यह वताया गया है कि उनकी यह दृष्टि या प्रकृति छे।र वंध का ही कारण है। इसे भलीभांति समझ कर इसका परित्याग करना, इसे प्रदृण न करना, यही बुद्धिमान पुरुष का परम कर्त्तब्य है।

नरक-स्थाना का तथा उनमें होने वाली चेदना का विस्तृत वर्णन आगे नरक प्रकरण में किया जायगा। यहां उसका सामान्य उत्तेख ही किया गया है।

मूलः--सन्वं विलविञ्च गीञ्चं, सन्वं नट्टं विडंविञ्चं । सन्वे ज्ञाभरणा भारा, सन्वे कामा दुहावहा ॥२२॥ षायाः-सर्वं विलवितं गीतं. सर्वे नान्त्रं विद्यम्वितम् । सर्वारणामरणानि भाराः, सर्वे काना दुर्ज्यवहाः ॥ २२ ॥

शब्दार्थः--सारे गीत वित्ताप के समान, समस्त नाटक-नृतर विडम्बना रूप, और सब आभरण भार रूप प्रतीत होते हैं। सब प्रकारके कामभोग दुःखदायी जान पड़ते हैं। भाष्यः—मिथ्याद्दष्टि नास्तिक के जीवन का जव सन्ध्याकाल आ पहुंचता है, .जीवन-सुर्य जब अस्तोन्मुख हो जाता है, परलोक प्रयाण की तैयारी हो चुकती है, तब वह अपने कमों का विचार करता है और गुरुओं से सुने हुए आगम-प्ररूपित नरक स्थानों का स्मरण करता है तथा परलोक से भयभीत हो जाता है, उसके अन्तः करण की क्या स्थिति होती है ? यह यहां बतलाया गया है।

मिथ्याद्दष्टि नास्तिक पहले परलोक से पराइमुख होकर नाच-गान में डूवा रहता है, पर अन्त में वही गान उसे विलाप के समान कष्ट कारक प्रतीत होने लगता है। नाटक, तमाशे और खेल-जिनमें पहले वह अत्यन्त आनन्द का अनुभव करता था, उसे विडम्बना दिखाई देने लगते हैं। पहले वह आत्मा का आस्तित्व स्वीकार नहीं करता था---केवल शरीर की सत्ता ही उसके लिप सब कुछ थी। आतप्व वह सद्गुणों द्वारा आत्मा के सौन्दर्थ की चुद्धि करने का विचार भी नहीं करता था। मणिजटित सुवर्ण के अलंकारों से शरीर की शोभा बढ़ाना ही उसका एक मात्र लदय बन गया था। किन्तु जब परलोक जाने का समय आता है तब समस्त आभूषण उसे आर रूप प्रतीत होते हैं।

काम-भोग श्रादि में सुख रूप जान पड़ते हैं, पर वास्तव में वे दुःख के कारण होने से दुःखमय हैं। नास्तिक पहले उनमें इतना श्राधिक श्रासकत रहता है कि उसे अपने हिताहित का यधार्थ आन ही नहीं होता। वह दिन-रात कामभोग के उद्देश्य से ही चेष्टा करता है। उन्हीं में डूवा रहता है। झन्त में श्रांखें खुलने पर उसे प्रतीत होने लगता है कि---सब प्रकार के कामभोग दुःखदायी हैं। इनका परिणाम पक ही जन्म में नहीं, श्रनेक जन्मों में दुःख रूप ही होता है।

नास्तिक की ऐसी स्थिति का वर्णन यहां इस उद्देश्य से किया गया है कि लोग इसका श्रवण, पठन एवं मनन करके पहले से ही सावधान हो जाएँ। जीवन भर नास्तिकता का सेवन करके, भोगोपभोगों में मस्त रहकर, धर्म-कर्म को बिसार कर पापाचार में लगे रहने से अन्त में चेत आने पर भी कुछ विशेष लाभ नहीं हो सकता, अतएव परिमित जीवन का प्रति च्तण सत्य, श्रहिंसा आदि ग्रुभ श्रनुष्टानों में, धर्म की आराधना में ब्यतीत करना चाहिए। यही मानव-जीवन की सार्थकता है धर्मोराधन के कारण ही मानव जीवन श्रेष्ठ और प्रशस्त वनता है।

धर्मद्दीन मानव-जीवन, पशु-पात्तियों के जीवन से किंचित् भी श्रेष्ठ नहीं है। प्रत्युत उससे भी अधिक अप्रशस्त है। पशु-पत्तियों में योग्यता की न्यूनता होने से वे अधिक पाप का आचरण नहीं कर सकते, किन्तु मनुष्य अधिक शक्तिमान् होने से अधिक पाप का संचय करता है। इस प्रकार अधार्मिक जीवन, पशुओं के जीवन से भी निरुष्ट वन जाता है।

मूलः…जहेह सीहो व मियं गहाय, मच्चू नरं नेइ हु अन्तकाले ।

कषाय वर्णन

#### न तस्स माया व पिञ्चा व भाया, कालम्मि तम्मंसहरा भवंति ॥ २३ ॥

छ।याः चथेड सिंह इव मृगं गृहीत्वा, मृत्युनैरं नयति हि अन्तकाले । न तस्य माता वा पिता वा आता, काले तस्यांशघरा भवन्ति ॥ २३ शव्दार्थः — जैसे सिंह हिरन को पकड़कर उसका अन्त कर डालता है, उसी प्रकार निश्चित रूप से मृत्यु आयु पूर्ण होने पर मनुष्य को परलोक में ले जाती है । उस समय उस ननुष्य की माता, उसका पिता अथवा आता उसके दुःख में भागीदार नहीं होते।

भाष्यः—गाथा का भाव स्पष्ट है । इस जीवन का अन्त अवश्य द्वोता है, यह वात युक्ति या प्रभाग से सिद्ध करना आवश्यक नहीं है । सभी जीवधारी इसका अनुभव करते हैं। कौन नहीं जानता कि जैसे सिंह, दिरन को पकड़ कर तत्काल ही उसे जीवन हीन वना डालता है, उसी प्रकार मृत्यु मनुष्य को परलोक का आतिथि वना डालती है।

मनुष्य श्रपनी जीवित श्रवस्था में जो द्रव्य आदि उपार्जन करता है, उसमें माता-पिता का भी भाग रहता है और भाई भी उसके हिस्सेदार रहते हैं । सभी कुटुम्बी श्रपने योग्य हिस्सा लेते हैं । श्रगर कोई पुरुष अपने कठिन परिश्रम द्वारा उपार्जित, धन-दौलत का हिस्सा भाई आदि को नहीं देता तो भाई न्यायालय के दरवाजे खटखटाता है और न्यायालय के द्वारा श्रपना हिस्ता लेकर संतुष्ट होता है । श्रगर किसी में इतना सामर्थ्य होता है तो वह न्यायालय तक जाने का भी कप्ट नहीं उठाता श्रौर स्वयं लड़ाई-भगड़ा करके, मारपीट कर श्रपना हिस्सा वसूल कर लेता है। ऐसे सैकड़ों नहीं हजारों उदाहरण श्रनायास ही देखे जा सकते हैं । इस प्रकार धन-दौलत में भाग वॅटाने के लिप तो वे तैयार रहते हैं, पर जिन पापों का श्राचरण करके घनोपार्जन किया जाता है उन पापों में कोई हिस्सा नहीं लेता। पापों का वह फल श्रकेले उसी को भोगना पड़ता है ।

छनेक लोग चोरी करके, डाका डाल कर, गांठ काठ कर या घन के खामी का खून करके, छौर नाना प्रकार की घोखेवाजी करके घन कमाते हैं । इन कर्मों का फल कमी-कभी इसी लोक में मिल जाता है, क्योंकि कोई-कोई कर्म इस लोक में, कोई परलोक में और कोई अनेक जन्मों के प्रधान् अपना फल देता है। स्यगडांग में कहा हैं-

> अस्ति च लोप श्रदुवा परत्था, सयरनमो वा नह अन्नदा वा। संसारमावन्न परं परं ते, वंधंति य दुन्नियाणि ॥

अर्थात—कोई कर्म इसी जन्म में फल देते हैं, कोई हूसरे जन्म में देते हैं । कोई एक ही जन्म में फल देते हैं, कोई मैकड़ों जन्मों में देते हैं । कोई कर्म जिस तरह किया जाता है उसी तरह फल देता है, कोई टूसरी तरह से फल देता है । डुराचारी पुरुष संसार में अमग करते रहते हैं धीर वे एक कर्म का फल-डु:स भोगते समय

1 202

[ 202 - ]

तेरहवां अध्याय ·

फिर आत्तध्यान करके दूसरा कर्म बांधते हैं।

इस कथन के अनुलार जब चोरी आदि कमों का फल कोई इसी जन्म में भोगता है तब भी उसके माई-बन्धु उसमें थाग नहीं लेते। चोरी या खून करने वाला अकेला ही घोर ताड़ना सहता है, अकेला ही कारावास के कप्ट भोगता है और श्रकेला ही अपमानित पवं तिरस्कृत होता है। जब इसी लोक में भाई बन्धु साथ नहीं देते तो वे परलोक में क्या साथ देंगे ? परलोक में साथ देने की करणना ही नहीं की जा सकती।

आयु जव पूर्श हो जाती है तव जीव को कोई वचा नहीं सकता अगर हूसरे लोग अपनी आयु का कुछ भाग मरने वाले को प्रदान करदें तो उसे वचाया जा सकता है, पर ऐसा होना असंभव है। आयु में आदान-प्रदान नहीं हो सकता। वह भी कर्म का एक फल है और कर्म का फल कर्त्ता को ही भोगना पड़ता है। ' कत्तार-मेव अयुधाइ कम्म । ' कर्म, कर्त्ता का ही अनुगमन करता है। इसी लिए शास्त्रकार कहते हैं--माता-पिता, आता आदि उस समय हिस्सा बंटाने में समर्थ नहीं हो सकते। अतपव कुशल पुरुप को कर्म करते समय उसके फल का अवश्य विचार करलेना चाहिए।

एक अवस्था को त्याग कर दूसरी अवस्था धारण करना मरना कहलाता है। अवस्थान्तर को मृत्यु कहते हैं। एक. शरीर को छे।ड़ना और दूसरे शरीर को प्राप्त करना जैसे अवस्थान्तर है, उसी प्रकार एक शरीर की विद्यमानता में भी प्रतित्तण नूतन अवस्था होती रहतों है। इसके अतिरिक्त पूर्ववद्ध आयु कर्म के थोड़े-थोड़े अंश प्रति समय जीव भोगता है और भोगे हुए अंशों का जय प्रतित्तण होता रहता है। आयु कर्म का ज्ञय होने से प्रतिज्ञण जीव की मृत्यु होती रहती है। शास्त्रकारों ने मृत्यु के सत्तरह प्रकार बताये हैं। जैसे --

(१) आवीचिमरण-जन्म लेने के पश्चात् चण-चण झायु की कमी होगा-मुक्त आयु कर्म के दलिकों का चय होना।

(२) तद्भवमरण-चर्त्तमान जीवन में प्राप्त शरीर के संयोग का आभाव हो जाना तद्भव मरण है।

(३) श्रषधिमर ग-गत जविन में जितनी श्रायु वॅंधी थी, उसके पूर्ण होने पर मृत्य होना।

(४) श्राधन्त मरग-सर्वदेश और एक देश से आयु का जीग होना तथा दोनों भवों में एक ही प्रकार की चृत्यु होना।

(४) वाल मरण-सम्यद्वर्शन, ज्ञान और चारित्र की आराधना से रहित होकर मरना, अज्ञान-पूर्वक मरना, विष-भन्नण करके, जल में इव करके, पर्वत से कूद करके या अन्य प्रकार से आत्मघात करके मरना। .

(६) परिडत सरए-समाधिभाव के लाथ, रत्तत्रय की आराधना पूर्वक, सास्य

भाव सहित मृत्यु होना।

(७) श्रासन मरण-संयम से च्युत होकर श्रथवा व्रत से अष्ट होकर मरना। (म' वाल परिडत मरण-सम्यक्त्व एवं श्रावक के व्रतों से युक्त होकर किन्तु महावर्तों से रहित होकर, समाधि के साथ म्ट्र्यु होना।

(٤) सशल्य मरग-पर लोक में सुखों की छाशा रखकर मरना, मिथ्यात्व और मायाचार सहित मरना अर्थात् तीन शल्यों में किसी शल्य के साथ मृत्यु दोना।

(१०) प्रमाद मर ए-प्रमाद के अधीन होकर अखन्त संकल्प-विकल्प युक्त आव से जविन का त्याग करना।

(११) वशातमृत्यु—इन्द्रियों के वश होकर, कपाय के वश होकर झथवा वेदना के वश होकर मृत्यु होना ।

(१२) विप्रण मरण- लयम, शील, व्रत आदि का यथावत् पालन न कर सकने के कारण श्रपद्यात करना।

(१३) ग्रुद्धपृष्टमर ग-युद्ध में श्रूरवीरता दिखा कर मरना।

(१४) भक्तपान मरण प्रत्याख्यान मरण-विधि पूर्वंक तीनों प्रकार के आहार का जीवनपर्यन्त परित्याग करके मृत्यु होना।

(१४) इंगित मरण-समाधि मरण धारण करके-संथारा लेकर फिर किसी से सेवा-चाकरी न कराते हुए देद त्याग करना।

(१६) पादेाप गमन मरए-छाहार का तथा शरीर का यावज्जीवन त्याग करके वृत्त की भांति स्थिर रह कर-गमनागमन श्रादि कियाश्रों का त्याग करके-प्राए त्याग करना।

(१७) केवालि मरण-केवल झान प्राप्त हो जाने के पश्चात् देइका पृथक होना ।

इन सत्तरद प्रकार की मृत्यु में से कोई भी मृत्यु ऐसी नहीं है, जिसमे कुटु-न्वी जन भागीदार वन सकते हों।

मूलः-इमं च में आत्थि इमं च नत्थि, इमं च में किचमियं आकिचं।

तं एवमेवं लालप्यमाणं,

### हरा हरंति कि कहं पमाए ॥२४॥

द्यायाः---हदं च मेऽन्ति इटम् च नास्ति, ह्वं च मे कृत्यमिवम कृत्यम् । तमेवनेवं लालप्यमानं, हरा हरन्तीति क्यं प्रमादः ॥ २४ ॥

भाष्यः — जीवन श्रनित्य है। उसके स्थिर रहने की सामयिक मर्यादा नहीं है। जल का बुद्बुद किसी भी समय, वायु निकलते ही नष्ट हो जाता है। जीवन भी आसोच्छ्वास रूप वायु के आगमन प्वं निर्गमन पर निर्भर है। वह भी किसी भी ज्वास समाप्त हो सकता है। अनेक प्राणी इसी प्रकार जीवन त्याग कर अचानक चल देते हैं। मनुष्य जीवनकी इस चल्पमेंगुरता को भलीमांति जानता है, देख भी रहा है। फिर भी वह अपने जीवन पर विचार नहीं करता। मानों वह अनित्य प्वं चलाविनश्वरता का अपवाद है और उसने जीवित रहने का ठेका ले लिया है !

मनुष्य अपने वर्त्तमान को देखता है और अविष्य के प्रति एकदम उपेत्ता की इति से काम लेता है । अगर कभी भविष्य की ओर देखता भी है तो इस दृष्टि से जैसे उसे सदा जीवित द्वी रहना है—मरने का अवसर उसके सामने उपस्थित हो ज होगा। अतएव वह सोचता है—यह मेरा है, यह मेरा नहीं है । अर्थात अमुक चस्तु मेरी है और अमुक मेरी नहीं है । इस प्रकार वाह्य पदार्थों में आत्मीयता का आव स्थापित करता है। यह आत्मीयता की कल्पना दुःख का मूल कारण है। इसी से अनेक दुःखों की उत्पत्ति होती है।

म्रात्मा का जीवन पर्यन्त साथ देने वाला शरीर भी जब म्रात्मा का म्रपना नहीं है-पराया है-तो म्रान्य वस्तुएँ म्रात्मा की कैसे हो सकती हैं ?

कहा भी है-

-एकः सदा शाश्वति को ममात्मा, विनिर्मलः साधिगमस्वभावः । बहिर्भवाः सन्त्यपरे समस्ता, न शाश्वताः कर्मभवाः स्वकीयाः॥

अर्थात्-मेरा श्रात्मा अकेला है, अजर-श्रमर श्रविनाशी है, खभावतः निर्मल है, खेतनामय है । दूसरे समस्त पदार्थ आत्मा से भिन्न-बाह्य हैं । वे नाशशील हैं और कर्मोदय से प्राप्त हुए हैं, इस कारण श्रात्मों के श्रपने नहीं हो सकते । तथा--

यस्यास्ति नैक्यं वपुषाउपि सार्द्ध,

तस्यास्ति किं पुत्र कलत्र मित्रैः १ ।

पुथक्कुते चर्माेेेेे रोम कूपाः,

कुलो हि तिछन्ति सरीर मध्येः १॥

अर्थात् -- जिस आत्मा की शरीर के साथ भी एकता नहीं है यानी जो आत्मा जीवन पर्यन्त शरीर के साथ रहने पर भी शरीर से सर्वथा निराला है, उसकी पुत्र, भेनेन और पत्नी आदि प्रत्यत्त से भिन्न दिखाई देने वाले पदार्थों के साथ एकता कैसे दो सकती है ? चमड़ी अगर हटा दी जाय तो शरीर में रोम कैसे रह सकते हैं ? अर्थात् शरीर के साथ रोमों का संबंध चमड़ी के द्वारा होता है, अतरव चमड़ी शरीर हट जाने पर रोम स्वतः हट जाते हैं। इसी प्रकार पुत्र, कलत्र आदि के साथ जो संबंध है वह शरीर के निमित्त से हैं। जब शरीर ही आत्मा से भिन्न है तो पुत्र सादि अभिन्न कैसे हो सकते हैं ?

कषाय वर्णन

1 20E ]

इस प्रकार संसार के समस्त पदार्थ आत्मा से भिन्न हैं, फिर भी मनुष्य उन्हें अपना समझता है। इसी प्रकार दूसरे पदार्थों को परकीय समझता है—अर्थात वह इन्छ पदार्थों पर राग भाव करता है और कुछ पर हेप का साव धारण करता है। अथवा वस्तुतः वे पदार्थ दूसरी आत्मा के नहीं हैं फिर भी उन्हें उनके समझता है। इस मिथ्या समझ के कारण जव कर्म-जन्य पदार्थों का संयोग होता है तो इप्र संयोग होने पर प्रसन्नता का अनुभव करता है और अनिष्ट संयोग होने पर दुःख का अनु-भव करता है। इसी प्रकार उनके वियोग में दुःख-सुख की कल्पना करता है।

इन कल्पनाओं के जाल में फॅलकर जीव अपनी वास्तविकता को तो भूल जातड है। 'यह कार्य मुक्ते कल करना है' 'अमुक काम अमुक समय करना हैं' 'यह मुके नहीं करना है' इत्यादि संकल्प विकल्पों में ही पड़ा रहता है।

इन संकल्प-विकल्पों का कहीं अन्त होता तयतो गनीमत थी, पर्ंउनका कहीं और कभी अन्त नहीं आता। एक संकल्प पुरुषोदय से शगर पूर्ण हो जाता है तो अन्य अनेक संकल्प नवीन उत्पन्न हो जाते हैं। फिर वे सव पूर्ण भी नहीं हो। पाते कि नवीन-नवीन फिर उत्पन्न होते रहते हैं। इस मकार संकल्पों की अनवस्था जीवन को कभी निश्चिन्त नहीं होने देती।

इघर तो मनुष्य संकल्पों को पूर्ण करने की चेप्रा में निरन्तर प्रयत्नशील रहता है, उघर रात और दिन रूपी चोर वहु मूल्य जीवन के भाग सदैव हरण करते रहते हैं। वे प्रतिपल आयु का कुछ भाग हरलेते हैं। एक और संकल्प-विकल्पों की पूर्ति का प्रयत्न चाल रहता है और दूसरी ओर काल की किया निरन्तर जारी रहती है। परिमित आयु का अन्त आ जाता है, पर अपरिमित संकल्पों की समाप्ति नहीं होने पाती। अन्त में प्राणी रन संल्प-विकल्पों के साथ ही परलोक की ओर प्रयाण कर देता है।

मृत्यु यह नहीं सोचती कि इसके संकल्प पूर्ण हो गये हैं या नहीं ? वह तो आती है और जीवन धन का हरण करके तत्काल नाम शेफ कर जाती है । पेसी श्रव-स्था में कोई भी झानवान पुरुष प्रमाद में जीवन कैसे यापन कर सकता है ? झानी पुरुष श्रपने जीवन का काल आत्मा के श्रेयस के लिप श्रर्षण करता है । वह वाहा उपाधियों से श्रलग होकर-परकीय पदार्थों को श्रपना न मानता हुआ, सिर्फ श्रपने को ( श्रात्मा को ) ही श्रपना समझता है श्रोर उसीके शाध्वत करणण में निरन्तर निरत रहता है । पेसे पुरुष अप्रमन्त होकर, निष्कपाय होकर, देह से सदा के लिए मुझ्त दोते हैं, सिद्य होते हैं । वहीं महापुरुष श्रनुकरणीय है ।

निग्रन्थ-प्रवचन-तेरहवां अध्याय समाप्त

 $\sim \sim \sim$ 

\* ॐ नमः सिद्देभ्य \*

निर्यन्थ-प्रमचन

॥ चौदहवां अध्याय ॥

#### वैराग्य सम्बोधन भगवान् श्री ऋषभ-उवाच-

### सूतः-संबुज्मह किं न बुज्मह, संबोही खलु पेच्च दुझहा । खो हूवणमांति राइओ, नो सुलमं पुणरावि जीवियं १

छायाः-संबुध्यध्वं किं न बुध्यध्वं, सम्बोधिः खलु प्रेत्य दुलभा । नो खलूपनमन्ति रान्नयः, नो सुलभं पुनरपि जीवितम् ॥ १ ॥

शब्दार्थ:-भव्यों ! सद्धर्म का स्वरूप समझो । तुम समझते क्यों नहीं हो ? मृत्यु के पश्चात बोध प्राप्त होना दुर्लभ है । बीती हुई रात्रि फिर लौट कर नहीं आती और पुनः मानव जीवन की प्राप्ति सुलभ नहीं है ।

भाष्यः – पिछुले अध्ययन में कषाय का वर्णन किया गया है और उससे मुक्त होने की प्रेरणा की गई है। किन्तु जब तक हृदय में सांखारिक पदार्थों के प्रति तोव अनुराग विद्यमान रहता है तव तक कषाय से मुक्ति होना संभव नहीं है। अन्तःकरण में विराग-भावना का जन्म होने पर कषाय चीण होने लगता है। अत्यत्व कषाय-अध्ययन के अनन्तर वैराग्य-सम्बोधन नामक अध्ययन कहा है।

इस अध्ययन में, अन्य अध्ययनों की अपेत्ता एक विशेष बात यह है कि अन्य अध्ययन अमर्ग भगवान महावीर स्वामी के उपदेश रूप में है और प्रकृत अध्ययन आदि तीर्धकर भगवान श्री ऋषभदेव के सदुपदेश से आरम्भ हुआ है।

भगवान् ऋषभदेव जव निर्प्रन्थ दीहा से दीहित हो गये, तव उनके ज्येष्ठ पुत्र चक्रवर्ची भरत ने सम्पूर्ण भारतवर्ष पर अपना एकछत्र साझाज्य स्थापित करना आरम्भ किया । भगवान् ऋषभदेव ने अपने सव पुत्रों को राज्य वांट दिया था, पर भरत उन सव को अपने अधीन वनाना चाहते थे । इस प्रकार महाराज भरत द्वारा सताये जाने पर उन्होंने भगवान श्री ऋषभदेव के समीप जाकर कहा-'प्रभो ! भरत हमें अपने अधीन करना चाहते हैं । वह यह चाहते हैं कि हम सब उनकी आजा का पालन करें । इस स्थिति में हमें क्या करना चाहिए ? भग-चान ने उन्हें जो उपदेश उस समय दिया था, उसी का यहां उल्लेख किया गया है ।

सगवान ऋषभदेव कहने लगे-हे भव्यों ! तुम लोग वोध प्राप्त करो अर्थात्

[ 20= j

सम्यग्द्वान, दर्शन और चारित्र रूप धर्म का यथार्थ सरूप समको, क्योंकि इस प्रकार का उत्तम अवसर फिर मिलना कठिन है। पहले वतलाया जा चुका है कि मनुष्य जन्म कितना दुर्लभ है। मनुष्य जन्म का लाभ हो जाने पर भी कर्मभूमि, आर्य देश सुकुल में उत्पति, इन्द्रियों की परिपूर्णता और धर्म अवण, अद्धा का होना आदि उत्त-रोत्तर दुर्लभ हैं। अतिशय पुएय के प्रताप से जव यह सब सामग्री प्राप्त हो गई है तो वोध क्यों नहीं प्राप्त करते १ इस अपूर्व अवसर को पाकर वोध-लाम करना ही आहिए। कहा भी है—

> निर्वाणदिसुखप्रदे नरभवे जैनेन्द्रधर्मान्विते, लब्धे स्वल्पमचारु कामजसुखं नो सेवितुं युज्यते। बैद्र्यादिमद्वोपलौधानिचिते प्राप्तेऽपि रत्नाकरे, त्मातं स्वल्पमदीष्ति काचशकलं किं साझ्प्रतं साझ्प्रतम् ?"

अर्थात् – जिनेन्द्र भगवान् के धर्म से युक्त इस मानव भव को पा करके तुच्छु तथा नीरस कामभोगों का सेवन करना उचित नहीं है। वैद्धर्य आदि मणियों से युक्त समुद्र मिल जाने पर भी विना खमक का-तुच्छ कांच का टुकड़ा लाना क्या उचित कहा जा सकता है ? यानी जिस प्रकार वैड्स्य आदि मणियों को छोड़कर कांच का टुकड़ा ग्रहण करना उचित नहीं है उसी प्रकार जिनधर्म का सेवन न करके विपय-भोगों का सेवन करना भी उचित नहीं है।

तात्पर्य यह है कि अनन्त आत्मिक सुख की प्राप्ति करने के लिए मनुष्य भव ही सर्वश्रेष्ठ साधन है। पुरुष के योग से यह साधन मिलगया है। पेसी स्थिति में इस सुयोग का सदुप्योग करो। एक वार अगर यह अवसर द्याथ से चला गया तो अनन्तकाल तक संसार में अमण करना पड़ेगा और जन्म-मरण आदि की प्रवल वेदनाएँ सहन करनी पड़ेगी । एक वार मनुष्य पर्याय का चय हो जाने के पश्चात दूसरी वार उसकी प्राप्ति होना कितना कठिन है, यह वात समझाने के लिए शास्त्र-कारोंने दस इप्रान्तो की योजना की हैं। इन इप्रान्तों से स्यूल युद्धि वाले भी मानव-जीवन की दुर्लभता की करपना कर सकते हैं। वह इप्रान्त इस प्रकार हैं--

> विन्नः माधितवान् मसन्नमनसः श्रीन्नसदत्तात पुरा । देन्ने अस्मिन् भरते अखिले मतिगृद्दं में भोजनं दापय ॥

चौद्ददवां अध्याय

इत्थं लब्धवरोऽथ तेष्वपि कदाप्यश्नात्यहो द्विः खचेद्, स्रष्टो मर्त्यभवात्तथाप्यसुरुती सूत्तमाप्नोति न ॥ १ ॥

अर्थीस् किसी दारिद्र ब्राह्मण पर चकवर्त्ता राजा ब्रह्मदत्त प्रसन्न होगए। उन्होंके उससे मन चाहा वर मांगन की स्वीक्षति दे दी। ब्राह्मण ने कहा—मुर्के यह वरदान दीजिए कि आपके राज्य में—' सम्पूर्ण भरतत्तेत्र में ' प्रतिदिन एक घरमें मुभे भोजन करादिया जाय जव लव घरों में मोजन करत्तुंगा तो दूसरी बार मोजन करना आरंभ करूंगा ' इस प्रकार जीमते-जीसते सम्पूर्ण भरतत्तेत्र के घरों में जीम चुकने पर दूसरी वार वारी छाना बहुत ही कठिन है। वह स्वारे जीवन में एक-एक बार भी सब घरें में नहीं जीम पाएगा। किन्तु संभव है, देवयोग से कद्दाचित दूसरी वार वारी झा-जाय, पर प्राप्त हुए मजुष्य भव को जो ब्य की चुथा ब्यतीत कर देता है उसे फिर सनुष्य भव प्राप्त होना झरासन कहिन है।

स्तरुमानां हि खहसमछ सहितं प्रत्येक मप्टेात्तरं,

कोणानां शतमेषु तानंपि जयन खुतेऽथ तत्संख्यया १

साम्राज्यं जनकात्मुतः स लमते स्याखेदिदं दुर्घटम् ,

अष्टो मर्त्यभवात्त्रथाप्यसुक्रती भूपस्तमाप्नोलि ज ॥२॥

अर्थांत्—एक सौ आढ कोने वाले एक ढजार आठ स्तर्म्भों को, जूए में एक भी बार विना होरे मले ही एकसौ आठ वार जीत ले—आर इस प्रकार पुत्र अपने पिता से साम्राज्य प्राप्त कर ले—अर्थात् यह अघट घटना मले ही घट जाय, पर खनुष्य भव को एक बार वृथा व्यतीत कर देने वाले, पुरुष को फिर मनुष्य भव की प्राप्ति होना कठिन है।

वृद्धा काउपि पुरा लमस्तमरतसेत्रस्य धान्यावाले ।

ं पिरडीकृत्य च तत्र सर्षपकरणात् चिप्त्वाढकेनोन्मितान ।

मत्येके दि पृथक्करोति किल सा खर्वाणि चांझानि चेद् ।

अष्टो मर्त्यभवात्त थाप्यसुक्तति भूयस्तमाप्नोति न ॥ ३ ॥

अर्थोत्— सब्पूर्ण भरत चेत्र के गेहूँ, जौ, मक्की, चना आदि सब घान्यों को पक जगह इकट्टा किया जाय और उस पकत्रित देर में थोड़े से सरसों के दाने डाल दिये जाएं और अच्छी तरह उन्हें हिला दिया जाय । फिर एक चौंग नेत्र-ज्योति वाली वृद्धा से कहा जाय कि इस देर में से सरसों बीन-बीन कर अलग करदे। वह चुद्धा ऐसे करने में समर्थ नहीं हो सकतों। किन्तु किसी प्रकार अहप दिव्य शक्ति क द्धारा वह ऐसा करने में समर्थ हो भी जाय, तब भी मनुष्य भव पाकर पुरायोदार्जन न करने वाले को पुनः मनुष्य भव की प्रसि होना इसले भी अधिक कठिन है।

(४) एक धनी सेठ के पास बहुत से रत्न थे। एक बार वह परदेश चला गया और पीछे से उसके पुत्रों ने उसके बहुमूख्य रत्न, बहुत थोड़े मूल्य में वेच डाले। रत्न खरीदने चाले वाणिक विभिन्न दिशाओं में, अपने-प्रपने देश चले गये। सेठ पर-देश से लौटा श्रपने पुत्रों की करतूत जानकर कुध हुआ। उसने श्रपने पुत्रों को आझा

#### ं . वैराग्य सम्बीधन

1 280 1

दी-जाओ, और वे सब रत वापिस ले आओ। सब पुत्र घर से निकले और इधर-उधर घूमने लगे। क्या वे समस्त रत्न वापिस ला सकते हैं ? नहीं। तथापि देवयोग से कदाचित् वे इस कठिन कार्य में सफलता प्राप्त कर सकें किन्तु मनुष्य भव पाकर बुएयापार्जन न करने वाले को पुनः मनुष्य भव-प्राप्त होना इससे भी अधिक कठिन है।

(३) एक मिखारी को रात्रि के अन्तिम प्रहर में स्वप्न छाया कि उसने पूर्ण आसी का चन्द्रमा निगल लिया है। उसने अपन स्वप्न का हाल अन्य भिखारियों के कहा। भिखारियों ने खप्न का फल प्रकट करते हुए कहा—तुमने पूर्ण चन्द्रमा स्वप्न में देखा है, इस लिप छाज तुम्हें उसी आकार का पूरा रोट भिद्धा में मिलेगा। भिखारी को उस दिन सचमुच एक रोट मिल गया। उसी रात्रि में, उसी ग्राम में पक द्वात्रिय ने भी देसा ही स्वप्न देखा। उसने खप्न शास्त्रियों के पास जाकर स्वप्न का फल पूछा। स्वप्न शास्त्रियों ने फल वताया—तुम्हें सम्पूर्ण राज्य की प्राप्ति होगी। संयोगवश उसी दिन उस ग्राम के राजा का देदान्त हो गया। वह निस्कंतान था। प्राचीन काल की प्रथा के अन्द्रसार, खंड में फूलमाला दे कर हथिनी छोड़ींगई। यह जिसके गले में माला डाल दे, वही राज्य का स्वामी वनाया जाय। दथिनी फूलमाला लिय घूमती हुई उसी राजपूत के पास आई और उसके गले में माला डाल दी। पर-मपरा के छनुसार वह राजा बनाया गया।

जव खप्न में पूर्ण चन्द्र देखने वाले भिखारी को वह हाल माल्म एआ तो वह कोचने लगा—जो स्वप्न राजपूत ने देखा था । वही मैंने भी देखा था । उसे राज्य मिला और मुफे सिर्फ एक रोट। मैं अब फिर सोता हूं और फिर पूर्ण चन्द्रमा का स्वय्न देख कर राज्य प्राप्त करूंगा । ' क्या भिछक फिर वह स्वप्न देखकर राज्य प्राप्त कर सकता है ? बहुत ही कठिन है, पर एक बार सनुष्य जीवन व्यर्थ विता देने पर नर भव का लाभ पुनः होना उससे भी कठिन है।

(६) मछुरा के राजा जितराष्ट्र की एक पुत्री थी। राजा ने उसका स्वयंवर किया। उसमें काठ की एक पुतली वनाई। पुतली के लीचे आह चक्क लगाये। चक्र निरन्तर घूमते रहते थे। पुतली के नीचे तैल से भरी हुई एक कड़ाही रक्खी गई। राजा ने यह घोषणा की कि तैल में पड़ने वाली पुतली की परछाई को देखकर आठ चक्रों के वीच फिरती हुई पुतली की यांद्र आंख की टीकी का वाण द्वारा वेधने वाले राजकुमार को मेरी कन्या व्याही आपगी। स्वयंवर में सम्मिलित हुए समस्त राजा कोर राजकुमार पैसा करने में मसमर्थ रहे। यतपव जिस प्रकार उस पुतली के वाम नेत्र की टीकी को वेधना कटिन है, उसी प्रकार हुथा व्यतीत किये हुए मानव भव को पुनः प्राप्त फरना टुर्लम है।

( ७) एक दहा सरोवर था। उस पर काई छाई हुई थी। पर योच में छोटा सा एक छिद्र था-जहां काई नहीं थी। सैं। वर्ष वीत जाने पर वह छेद इतना चौंड़ा हो। जाना था कि उसमें फछुए की गर्दन समा सकनी थी। एक यार छेद जब चौड़ा हुआ तो एक कहुत्वा ने उसमें अपनी गर्दन डाली थीर जपर की छोर जे। इष्टि फैंकी

#### खौदहवां अध्याय

तो उसे शरद-पूर्णिमा के चन्द्र का दर्शन हुआ। उसके लिए वह दश्य अपूर्व था। अत: अपने कुटुम्ब के व्यक्तियों को चन्द्र दिखलाने की इच्छा से उसने पानी में झबकी लगाई। जब वह उन्हें साथ लेकर आया तब तक छेद बंद हो गया था। खब दूसरी बार चन्द्र-दर्शन होना बहुत कठिन है। कदाचित् दैवीशक्ति की सहायता से कछुए को पेसा अवसर फिर मिल जाय, किन्तु मनुष्य भव पाकर पुरायोपार्जन न करने वाले को पुनः मनुष्य भव की प्राप्ति होना अत्यन्त कठिन है।

( = ) स्वयंभूरमण समुद्र के एक किनारे गाड़ी का युग ( ज्ञा ) डाल दिया जाय और किनारे पर समिला ( कील , डाल दी जाय, दोनों समुद्र की तरंगों में इधर-उधर भटकते-सटकते मिल जाएँ और वह कील जूए के छेद में घुस जाय 1 यह खटना ग्रत्यन्त कठिन है । इसी प्रकार गानव भव की पुनः प्राप्ति होना अत्यन्त कठिन है ।

( ٤) जिस प्रकार देवाधिष्ठित पार्शों से खेलने चाले पुरुष को खामान्य पार्शों से खेल कर डराना अत्यन्त कठिन है, उसी प्रकार मनुष्य भव पाकर विशिष्ट पुराय उपार्जन न करने वाले को पुनः मानव पर्याय की प्राप्ति होना कठिन है।

(१०) एक विशाल स्तम्भ के टुकड़े-टुकड़े इतने सुदम टुकड़े जिनके फिर टुकड़ेन दो एकें—करके कोई देव एक नली में अर ले और सुस्नेठ पर्वत की चोटी पर जाकर, जोर से फ़ूंक मार कर उन तमाम टुकड़ों ( श्राणुश्रों ) को दवा में उड़ा देवे। ज्या कोई पुरुष उन समस्त श्राणुश्रों को इकट्ठा करके, फिर उस स्तम्भ की रचना कर सकता है ? अत्यन्त कठिन है। पर कदाचित्त देवी शाक्ते से पेला दो लकता है, किन्तु मजुष्य भव पाकर उसे हुथा गँवा देने वाले को मजुष्य भव की प्रांति होना उससे भी श्रधिक कठिन है।

इन दस दप्टान्तों से मनुष्य भव की दुर्लभता की कल्पना की जा सकती है। चास्तव में मनुष्य पर्याय की पाप्ति होना श्रातिशय पुराय का फल है। जिले इस पुराय के संयोग से यह भव प्राप्त हो गया है, उन्हें इसका वास्तविक मूल्य और महत्व श्रंकित करना चाहिए पवं उससे श्रधिक से श्रधिक लाभ उठाने की चेप्टा करनी चाहिए। तुच्छ कामभोमों में उसे व्यतीत कर देना घोर श्रविवेक है। एक चार जब बह व्यतीत हो जाता है तो दूसरी चार मिलना सरल नहीं है। अत्यव मनुष्य भव पाकर धर्म के श्राचरण द्वारा श्रात्मकल्याण करना विवेकी पुरुषों का परम कर्सव्य है।

मूलः-डहरा बुद्दा य पासह, गब्भत्था वि चयांति माणवा । सेणे जह वट्टयं हरे, एवमाउखयम्मि तुट्टई ॥ २ ॥

> द्वायाः---हहरा वृद्ध्य पश्यत, गर्भस्था अपि चयन्ति मानवाः । श्येनो यथा वर्त्तिकां, हरेदेवमायुः चये घुट्यति ॥ २ ॥

राब्दार्थः-- श्री ऋषभदेव अपने पुत्रों से कहते हैं---बालक, वृद्ध और यहां तक कि

[ ४१२ ]

वैगग्य सम्बोधन

गर्भस्थ सनुष्य भी अपने जीवन को त्याग देते हैं, इस सत्य को देखो । जैसे वाज पत्ती तीतर को सार डालता है, उसी प्रकार आयु का क्षय होने पर सनुष्य का जीवन समाप्त हो जाता है।

आध्यः—छनन्तर गाधा में मनुष्य भव की दुर्लभता का प्रतिपादन किया गया था। यहां प्राप्त हुग्रा मनुष्य जीवन श्री चिरस्थायी एवं नियत समय तक स्थिर रहके वाला नहीं है, यह वतलाया जा रहा है।

ग्रनेक मनुष्य विषयमांगों में आलक्ष दोकर यह विचार करते हैं कि अभी यांवन अवस्था में लंखार सम्वन्धी सुखों का आस्वादन करलें, फिर इच्छाएँ जव शान्त हो लेंगी तब धर्म का श्राचरण करेंगे। पेसे मनुष्यों को समझाने के लिप भग-वान् कहते हैं—मनुष्यों की उल्छए आयु यद्यपि तीन पत्य की है, फिर भी तीन पत्य तक जीवन टिकना निश्चित नहीं है। श्रनेक मनुष्य वात्यकाल में ही आण त्याग देते हैं। ग्रनेक बुद्धावस्था तक पहुँचते हैं तो श्रनेक पेसे भी हैं जो गर्भ में आकर एक मुहूर्त्त पूर्ण होने से पहले ही चल वसते हैं। वह सब मत्यन्त से देखो—लोक में सदैव इस प्रकार की मृत्यु-घटनाएँ घटती रहती हैं।

जब यह निश्चित है कि जीवन का कुछ भी ठिकाना नहीं है, कल तक जीवित रहने का भी भरोसा नहीं किया जा सकता तो वृद्धावस्था की राह देख कर बैठ रहना युद्धिमत्ता नहीं है। जैसे वाज पत्ती तितर पर प्रचानक सपट कर उसके प्राणों का तत्काल छन्त कर देता है, उसी प्रकार मृत्यु भी चण मनुष्य के जीवन पर आक्षमण करके प्राणों का घ्रन्त कर देती है। घतः दुद्धिमान पुरुप को धम्ल्य मानव भव पाकर, एक भी चण का प्रमाद न करते हुए शीव ही घात्महित में संलग्न होना चाहिए। मूल:-सायाहि पियाहि जुष्पइ, नो सुलहा सुगई य पेच्च्ञो । ग्रुयाई भयाई पेहिया, आरंभा विरमेज सुव्वए ॥ २॥

> हायाः—मानुमि पितृभिर्त्तुप्यते, गो सुलभा सुगतिक्ष भेख । इतानि भयानि प्रेच्य, प्यारम्भाद् धिरमेन् सुवतः ॥ ३ ॥

राज्यार्थ:--कोई-कोई माता पिता आदि स्वजनों के स्तेह में पड़कर संसार में अमग्र करते हैं। उन्हें परलोक में सुगति की प्राप्ति होना सरल नहीं है। सुव्रत पुरुष इन भयों का विचार करके आएम्भ से निवृत्त हो जाय।

भाष्यः---आग्रु की अनित्यता का निरूपछ करके यहां यह बताया गया है कि परिमित आग्रु दिस प्रकार व्यर्थ चली जाती है और विवेकी पुरुषों का कर्त्तव्य क्या है?

माता-पिता शब्द यहां उपलच्चम हैं। इन शब्दों से यहां आता, पुछ, पर्चा शादि-आदि स्वजनों तथा अन्य स्तेईाजनों का अद्वरा करना चाहिए। तारपर्य यह है कि अनेक मनुष्य स्वजनों के स्तद-जाल में पेसे फैले रहते हैं कि उन्हें अपने उदार सौर महान कर्षव्य की पूचि करने का अवसर ही नहीं। मिन पाता। स्तेह, मोह यह चौदहवां अध्याय

[ \* १३ ]

ममता के बंधन में जकड़े हुए लोग कर्त्तव्य पूर्ति के लिए तनिक भी चेष्टा नहीं कर पति । अन्ततः वही स्तेह आगामी भव में भी उनकी दुर्गति का कारण होता है ।

रस लोक संबंधी और परलोक संबंधी हुर्गति-गमन छादि भय के कारणों पर विचार करके विवेक-विभूषित व्यक्ति को सावद्य अनुष्ठान रूप आरंभ से निवृत्त होना चाहिए और वीतराग भगवान् द्वारा उपदिष्ट श्रहिंसा आदि सुवर्तों का आचरण करना चाहिए।

कुछ श्रहान पुरुष इस प्रकार के उपदेश से यह तात्पर्य निकाल लेते हैं कि पुत्र को माता-पिता की सेवा-शुश्रूषा नहीं करनी चाहिए । अगर कोई पुरुष उनकी सेवा करता है तो वह एकान्त पाप है। संसार से सब प्रकार का नाता तोड़ लेने वाले, झध्यात्म की साधना में लगे हुए और जगत के प्राणी मात्र पर समान भाव स्थापित कर चुकने वाले महात्माओं के लिए यह कह जाय तो संगत हो सकता है, पर यह चात जब गृहस्थ के लिए भी कही जाती है तो विचारणीय बन जाती है। पुत्र पर माता-पिता का असीम उपकार है। परमोत्तम मानव-जीवन की प्राप्ति में वे निमित्त हैं। अनेक कष्ट उठाकर वे पुत्रका परिपालन करते हैं। कुसंगति से वचाकर सत्संगति का श्रवसर प्रदान करते हैं। पुत्र में जो बुद्धिवल हैं, प्रतिभा का वैभव है, भलाई ब्राई को समझने के विवेक की चमता है वह प्रायः साता-पिता की ही छुपा का फल है। इसी कारण शास्त्रकारों ने माता-पिता के उपकार की गुरुता का वर्णन करते हुए कहा है-'कोई कुलीन पुरुष प्रतिदिन प्रातःकाल होते ही शतपाक, सहस्रपाक जैसे तैलों से माता-पिता के शरीर की मालिश करे । मालिश करके ख़गंधित द्वव्यों से उबटन करे । उवटन करके उन्हें सुगंधित एवं शीतोष्ण जल से स्नान करावे । तत्पश्चात् सभी झलं-कारों से उनके शरीर को अलंकत करे। वस्त्रों एवं आभूषणों से अलंकत करके मनोइ, त्राठारह प्रकार के व्यंजनों सहित भोजन करावे और इसके पश्चात् उन्हें अपने कंघों पर वैठा कर फिरे जीवन पर्यन्त ऐसा करने पर शी पुत्र माता-पिता के महानू उपकार से . उन्नारा नहीं हो सकता।

इतनी प्रवल चेष्टाएँ करते रहने पर भी जिन माता-पिता के उपकार से उच्चण नहीं हो सकते, उनकी सेवा करने वाले पुत्र को एकान्त पापी वतलाना घोर श्रज्ञान का परिणाम है।

श्रागम के श्रनुसार पुत्र यदि केवली भगवान द्वारा निरूपित धर्म का कथन करके, उसका बोध देकर माता-पिता को धर्म में दीचित करदे तो वह माता-पिता के परम उपकार का बदला चुका सकता है।

वास्तव में अवस्था-भेद से मनुष्य के कर्त्तव्य में भी भिन्नता आ जाती है। गृहस्थ के लिप जो परम कर्त्तव्य है, वह साधु के लिप अकर्त्तव्य हो सकता है और साधु का प्रत्येक कर्त्तव्य गृहस्थ के लिप अनिवार्य नहीं है। गृहस्थावस्था और मुनि-अवस्था भिन्न-भिन्न हैं और दोनों के कर्त्तव्य कार्यों का केवली भगवान ने पृथक-पृथक निरूपण किया है। जो भाग्यशाली महापुरुष संसार को त्याग देते हैं, महावर्तों को

वैराग्य सम्बोधन

[ 283 ]

श्रंगीकार करके विचरते हैं और जिन्होंने शरीर में रहते हुए भी शरीर संबंधी ममत्व का त्याग कर दिया है, वे अन्य कुटुम्वियों में ममता कैसे धारण कर सकते हैं ? वे संसार से पूरे पहुंच चुके हैं। उनके लिए शत्रु, मित्र, पिता, पुत्र, माता और पत्नी-सव समान हैं। उनकी किसी भी प्राणी के साथ कोई भी विशेष नातेदारी नहीं है। उन पर कुटुम्व-परिवार का कुछ भी उत्तरदाायित्व नहीं है।

क्ष्या यही खब विधि-विधान गृहस्थ को लागू किये जा सकते हैं ? जो गृहस्थ सांसारिक व्यवदारों में प्रवृत्ति कर रहा है, अनेक प्रकार के आरंभ-समारंभ करके धनोपार्जन करता है, अपने लिए भवनों का निर्माण करता है, सन्तानोत्पत्ति करता है, प्रया वह भी कुटुम्ब के उत्तरदायित्व से मुक्त हो सकता है ? उसके लिए माता पिता की सेवा करना एकान्त पाप कहा जा सकता है ? कदापि नहीं । इस प्रकार का विधान करना अझान की चरम सीमा है ।

यह श्राशंका की जा सकती है कि यदि गृहस्थ के लिए माता-पिता की सेवा करना एकान्त पाप नहीं है तो ' मायादि पियादि जुप्पइ ' यह वाक्ष्य भगवान ने क्यों कहा है ! इसका समाधान स्पष्ट है । भगवान ऋएभदेव अपने पुत्रों को मुनिवत धारण करने का उपदेश दे रहे हैं श्रौर इसी कारण ' श्रारंभा विरमेज सुव्वप ' इन शब्दों का भी प्रयोग किया है श्रर्थात् ' सुवती पुरुप श्रारंभ से निष्टुत्त हो जाय ।' इस प्रकार मुनि वृत्ति के उपदेश में, इस प्रकार का कथन वाधक नहीं है । इस उपदश से यह नहीं सिद्ध होता कि गृहस्थ माता-पिता की सेवा न करे । जो सब प्रकार के श्रारंभ से निवृत्त होगा-मुनि होगा-उसके लिए उनकी सेवा करने का मन्न ही उपस्थित नहीं होता, जैसा कि पहले वतलाया जा चुका है ।

अतपव स्नेह रूप बंघन को जन्म-जन्मान्तरों में अनेकानेक कष्टों का कारण. समभ कर-- संसार अमण रूप भय का विचार करके आरम्भ अर्थात् लावद्य किया से निवृत्त हो जाना चाहिए ।'जो आरम्भ से निवृत्त होता है वही सुवती हो। सकता है। गृहर्स्था छोड़ देने पर भी जो अनेक प्रकार के आरम्भ में अनुरक्ष रहते हैं, वे सुवर्ता नहीं कहलाते।

मूलः-जमिएं जगती पुढो जगा, कम्मेहिं खुप्पांति पाणिणो । सयमेव कडेहिं गाहइ, एगे तस्स मुचेजऽपुट्टयं ॥४॥

> द्वायाः---यदिदं जगति पृथग् जगत्, कर्मकीः लुप्यन्ते प्रायिनः । स्वयमेव क्रुंतर्गाहते, नो तस्य सुच्येत् अस्प्रष्टः ॥ २ ॥

शब्दार्थ:--संसार में अलग-छलग निवास करने वाले प्राणी अपने किये हुए कर्म का फल भोगने के लिए नरक आदि यातना के स्थानों में जाते हैं। वे अपने कर्मों का फल भोगे पिना सटकारा नहीं पाते।

भाष्यः-जो प्राणी हिंसा आदि पाप कमों से विरत नहीं दोते, उनकी दशा का

#### चौदहवां अध्याय

यहां निरूपए किया गया है। सावद्य कमौं में रत रहने वाले वे जीव अपने-अपने अनुष्ठानों के अनुरुप नरक आदि अशुभ गतियों में अमए करते हैं। उनके किये हुए कमे ही उन्हें ऐसे स्थानों में ले जाते हैं, ईश्वर आदि कोइ भिन्न व्याक्ते उन्हें कष्टकर स्थानों में नहीं पहुंचाता। इसके अतिरिक्त, कर्मोपार्जन करने वाला व्यक्ति, उन कर्मों का फल भोगे बिना छुटकारा नहीं पा सकता।

मनुष्य प्राणी श्रपनी श्रनादि-श्रनन्त सत्ता को जानता हुआ भी व्यवहार म उसे झाखीकार-ला करता है। श्रस्वीकार का ताल्पर्य यह है कि व्यवहार में उस स्वीकृति के श्रनुसार नहीं चलता। उसकी दृष्टि भूत और भविष्य से हटकर केवल चुद्र वर्त्तमान तक सीमित रहती है। वह वर्त्तमान के लाभालाभ की तराजू पर ही श्रपन कत्तव्य-श्रकर्त्तव्य को तोलता है। भविष्य में चाहे जो हो, जिस कार्य से वर्त्त-मान में लाभ दिखाई देता है, वहां कार्य उसे प्रिय लगता है। उसे अविष्य की कुछ भी चिंता नहीं रहती, मानो भविष्य के साथ उसे कोई सरोकार नहीं है। इस संकीर्ण भावना से प्रेरित होकर मनुष्य भविष्य की श्रोर से निरपेत्त वन जाता है। श्रपने भविष्य को सुधारने की श्रोर लत्त्य नहीं देता।

पेसे जीवों को यहां सावधान किया गया है। उन्हें समझाया गया है कि वर्त्त-मान तक ही दृष्टि न दौड़ाश्रो । वर्त्तमान तो शीघ्र ही 'भूत' बन जायगा । आज का जो भविष्य है, वही कल वर्त्तमान बनेगा और उसी के साथ तुम्हें निबटना पड़ेगा । श्रतपव उस आगामी वर्त्तमान को विस्मरए न करो । जो लोग उसे विस्मरए करते हैं उन्हें विभिन्न प्रकार के नरक आदि यातनाओं से परिपूर्ण स्थानों का आतिथि बनना पड़ता है ।

जगत् में नाना प्रकार के जो दुःख दिखाई देते हैं, उनका मृल कारण दुःख भोगने वाला स्वयमेव है। जहां वीज पड़ता है वहीं श्रंकुर उगता है, रसी प्रकार जहां जिस आत्मा में अशुभ कमों का संचय होगा वहीं दुःखों की उत्पत्ति होगी। अतएव अपने किसी दुःख के लिए दूसरे को उत्तरदायी ठहराना घोर भ्रम है। न कोई किसी को दुःखी बना सकता है, न कोई किसी को सुखी बना सकता है। समस्त सुख-दुःख आत्मा के अपने ही व्यापारों के फल हैं। कहा भी है:--

> स्वयं छतं कर्म यदात्मना पुरा, फलं तदीयं लभते शुभाशुभम् । परेण दत्तं यदि लभ्यते स्फुटं, स्वयं इतं कर्म निर्धकं तदा ॥

अर्थात् आत्मा ने जैसे कर्म किये हैं, उन्हीं का शुभ यः अशुभ फल वह आप पाता है । यदि दूसरों का दिया हुआ फल दूसरा पावे तो उसके उपार्जन किए हुए कर्म निष्फल हो जाएँगे।

सदा इस सत्य का स्मरण रखते हुए अपने ुडःख—सुख के लिप दूसरों को उत्तरदायी न ठहराश्री । श्राने दुःख के लिप किसी पर द्वेप न करो और सुख के लिप राग भाव धारण न करो । श्रन्यथा राग-द्वेष के वश होकर और झाधिक पाप [ 298 ]

कर्म उपार्जन करोगे। जब पूर्वार्जित पाप या पुराय का दुःख रूप या सुख रूप फल प्राप्त हो तो उसे अपने ही कर्म का फल समक्त कर, साम्य भाव एवं धैर्य के साध सहन करो। पहले जो ऋगु अपने मस्तक पर चढ़ाया है, उसे उतारते समय विषाद सुक्त एवं अर्धार वनने से क्या काम चलेगा ? उसे तो किसी भी अवस्था में चुकाना पड़ेगा। हां, भविष्य का विचार करो और निश्चय करलो कि अब जो कर्म करोगे उनका फल भी इसी प्रकार भोगना पड़ेगा।

इस प्रकार विवेक श्रौर धैर्य का सहारा लेने से भविष्य कालीन टुःख से श्रपनी रत्ता कर सकोगे । साथ ही उपास्थित टुःख की मात्रा भी न्यून हो जायगी । यह स्मरण रखना चाहिए कि सुख-टुःख जहां वाह्य निमित्तों पर श्रवलंवित हैं, वहां श्रपनी मनोवृत्ति पर भी उनका वहुत कुछ श्राधार है । टढ़ मनोवृत्ति पर्वत के समान भागी टुःख को भी राई के वरावर वना देती है श्रौर कातर भाव से राई के वरावर टुःस्न भी पर्वत के समान वन जाता है ।

तात्पर्य यह है कि प्रत्येक मनुष्य फो निम्न लिखित वातों का सदैव ध्यान रखना चाहिएः—

(१) जो कर्म आज किया जाता है, उसका फल भविष्य में अवश्यंभावी है।

(२) रुत कमों का फल भोगने के लिए जीव को ना-ना योनियों में अमण करना पड़ता है।

(३) अपने किये हुए कमें। का फल प्राणी आप दी पाता है। फल भोगने के लिप न ईश्वर की अपेत्ता दोती है और न किसी अन्य की।

इन वातों का घ्यान रखकर विवेकियों को प्रवृत्ति करनी चाहिए ।

### मूलः-विरया वीरा समुद्धिया, कोहकायरियाइमसिएा। पाणे ए हएांति सब्वसो, पावाझो विरयाभिनिब्बुडा भ

सुायाः-विरता वीराः सगुरिधताः, क्रोध कातीरकाटिपीपणाः । प्राखिने। न प्रन्ति सर्वशः, पायाद विरता श्रभिनिर्वृताः ॥ १ ॥

थटदार्थः-जो पौट्गलिक सुख से तथा हिंसा खादि पापों से विरक्त हें,जो सम्यक् चारित्र की उपासना में सावधान हैं, जो कोंध, मान, माया छोर लोभ को नाश करने वाले हैं, वे मन, यचन पर्व काय से प्राणियों की हिंसा नहीं करते। ऐसे वीर पुरुप मुक्त-रमाओं के समान शान्त हैं।

भाष्यः-प्रकृत गाथा में फोघ के प्रदेश से मान का भी प्रदेश किया गया है। कावरिका का अर्थ मायाहै। 'कातरिका' के प्रदेश से लोभ का भी प्रदेश दो जाता है।.

यदां यद स्पष्ट किया गया है कि विषयजन्य सुम्नों की प्राप्ति के लिए अनेक प्रकार के सार्रभ-समारंभ करने पड़ते हैं । विषयजन्य सांसारिक सुख याद्य पदार्थी

#### चौदहवां श्रच्याय

#### 1 295 ]

पर अवलंबित है। जितने परिमाण में अनुकूल योग्य लामग्री प्रस्तुत होगी, उतने ही परिमाण में लांसारिक सुख प्राप्त होगा। इस प्रकार की बद्धमूल धारणा के कारण सुख का अभिलाणी प्राणी श्राधिक से अधिक सुख प्राप्त करने के उद्देश्य से अधिक से आधिक सुख-लामग्री जुटाना चाहता है। उस लामग्री को जुटाने के लिए वह अधिक से अधिक आरंभ अर्थात् सावद्य कियाएँ करता है।

जैसा कि पहले बतलाया गया है, सावद्य कियार्थ्या का दुष्फल उसे भोगना पड़ता है। वर्त्तमान काल में भी वह उस सामग्री के कारण अनेक दुःख उठाता है। सुख-सामग्री के उपार्जन में नाना प्रकार के कप्ट उपार्जित सामग्री के संरत्तण की विविध प्रकार की सदा प्रवृत्त होने वाली चिन्ताएँ श्रौर श्रन्त में उसके वियोग से होने वाला घोर विपाद, यह सब उस सुख-सामग्री के दान है। सुख सामग्री की बदौलत इन सब की जीव को प्राप्ति होती है। ऐसे जीव को कदापि शान्तिलाभ नहीं हो सकता। श्रनुपम श्रौर स्थिर शान्ति की प्राप्ति उन्हीं को होती है जो सब प्रकार के श्रारंभ से विमुख हो जाते हैं तथा कोध, मान, माया श्रौर लोभ का परित्याय कर देते हैं। ऐसे जीव संसार में रहते हुए भी संसार में श्रतीत है।

### मूलः-जे परिभवइ परं जणं, संसारे परियत्तइ महं । अदु इंखिणिया उ पाविया, इति संखाय मुणी न मजह

शब्दार्थः-जो दूसरे का पराभव-तिरस्कार-करता है वह चिरकाल तक संसार में अभग करता है। पराई निन्दा करना, पाप का कारण है, ऐसा जानकर मुनि भाभिमान नहीं करते।

भाष्यः — गांधा का भाव स्पष्ट है। जो मुनि विशिष्ट झानी, ध्यानी, ध्यानी, स्यागी और तपस्वी है, उसे अपने झान, ध्यान, तप आदि का अभिमान नहीं करना चादिए। 'में अमुक उच्च जाति में उत्पन्त हुआ हूं, मेरा गोज संसार भर में विख्यात दवं प्रशस्त है, मैं इतना अधिक विद्वान हूं, शास्त्रों के सर्म का वेत्ता हूं, मैं देसा घोर तप करता हूं, नुमसे कुछ भी नहीं वन पड़ता। तुम मुक्त से हीन जाति के हो, तुम मेरे आगे अज्ञ हो, इत्यादि प्रकार से अभिमान करने वाला संसार में चिर अपण करता है। क्योंकि घर-निन्दा पाप का कारण है।

दूघ में खटाई का थोड़ा-सा झंश समिमलित हो जाय तो सारा दूघ फट जाता है—विक्ठत हो जाता है और अन्त में वह स्वयं दधि के रूप में खटाई वन जाता है। इसी प्रकार तपस्या, त्याग आदि में अभिमान कपाय का झंश सम्मिलित होने से वह तपस्या, आदि कपाय रूप परिएत हो जाती है। कारण यह है कि उस समय तप-त्याग आदि कियाप आध्यात्मिक विद्यादि के उद्देश्य से नहीं होती, किन्तु मान कपाय [ 28= 1

चैराग्य सम्बोधन

की पुष्टि के लिए प्रायः की जाती हैं। इम दूसरों से किस प्रकार ऊँचे कहलावें श्रौर हम अपने सामने दूसरों को किस प्रकार नीचा दिखाएँ, यह भावना तप-त्याग के मूल में होती ह तो कपाय पोपए-ही उसका मूल्य रह जाता है। यही कारए है कि उस तप त्याग के विद्यमान होने पर भी संसार-भ्रामए का अन्त नहीं होता चरन् वह श्रौर श्रधिक बढ़ता है।

अतएव यहां सूत्रकार कहते हैं कि जो अविवेकी जन दूसरे का तिरस्कार करता है, वह चार गति रूप संसार में रहेट की घड़ियों की भांति अभए करता है और उसका अमए चिरकाल तक चालू रहता है। क्योंकि ईज्ञिका अर्थात् परनिन्दा पाप का कारए है। ऐसा समय कर मुनि अपने तप त्याग-ज्ञान ध्याक का अभिमान करके दूसरों को नीचा दिखाने का कद्यपि प्रयत्त नहीं करते हैं।

तात्पर्य यह है कि तपस्था आदि वाह्य कियाओं के आचरण का एक मात्र उद्दे-इय आत्मशुद्धि होना चाहिए। अपना महत्व सिद्ध करने के लिए वाह्य कियाओं का आचरण नहीं करना चाहिए। वाह्य कियाएं इतनी पवित्र हैं कि उन्हें कीर्त्ति का वाहन बनाने वाला पुरुप घोर अविवेकी हैं और उनकी मकारान्तर से आसातना करता है। वह उन महान कियाओं को अपनी चुद्र कीर्त्ति का कारण बनाकर उनके वाक्तविक फल से बंचित हो जाता है। लेकिन जय वह उन कियाओं को परनिन्दा का साधन बनाता है, तब तो उसके पाप की गुरुता और भी अधिक वढ़ जाती है और परिणाम यह होता है कि उसे दीर्घकाल तक संसार में मटकना पढ़ता है। इस केचली प्रस्तपित तत्त्व को विदित करके पर-निन्दा से सदैव वचना चाहिए और अपने चो ऊँचा सिद्ध करने के लिए टूसरों को नीचे गिराने का वाचनिक मयास नहीं करना चाहिए।

मूल:-जे इह सायाणुगा नरा, झज्मोववन्ना कामेंहिं मुच्छिया किवणेण समं पगाव्या, न वि जाणंति समाहियाहितं ॥

हायाः-य इह सातानुना नगः, प्रद्युपपन्नाः कामैर्मूहिंद्रताः । कृप्रवेन समै प्रगलिमताः, न थिजानन्ति समाधिमाहपातम् ॥ ७ ॥

शब्दार्थ:-जो पुरुप इस लोक में सुख का अनुसरण करते हैं, तथा ऋढि, रस आँर माता के गौरव में आसक हैं और काम भोग में मूर्छित हैं, वे इन्द्रियों के दासों के समान काम भोगों में अष्ट वन जाते हैं और कहने पर भी धर्म ध्यान को नहीं सममते हैं।

माण्यः- खुमकार ने यहां यह प्रदर्शित किया है कि किस प्रकार के पुरुष समाधि अर्थान् धर्म ध्यान की आराधना करने में असमर्थ दोते हैं।

जो पुरुष सातानुगामी दोत दें अर्थात् सुम के पीछे-पीछे चलते हें और दुःसों से सयमीन रोकर प्राप्त सुख का किचित् थेश भी त्याग नहीं करते, ये समाधि की द्यागधना नहीं कर सकते। जिन वस्तुओं के सेवन से इन्द्रियों की सुख की अनुमूठि

E

होती है और चित्त में आह्वाद होता है, उन वस्तुओं का त्याग करने में असमर्थ पुरुष उनका सेवन करता है। धर्म की उपासना के लिए यदि उनका त्याग करना आवश्यक होता है तो वे धर्म का ही त्याग कर देते हैं। अतएव धर्माराधना की आग्निल पा रखने वाले पुरुषों को सर्वप्रथम साता-शीलता का त्याग कर देना चाहिए।

भगवान ने इसीलिए कहा है---'श्रायावयाहि चय सोगमझे' श्रर्थात् कष्ट सहन करो---सुकुमारता त्यागे। जो सुकुमार हैं, श्रपने शरीर को कष्ठों से बचाने के लिए गंनेरन्तर व्यन्न रहते हैं, वे श्रवसर झाने पर धर्म में इढ़ नहीं रह सकते।

'अध्युपपन्ना' का श्रर्थ है-- ऋदि, रस, और साता में आसकत। ऋदि आहि में आसक्त तथा कामभोगों में मूर्च्छित मनुष्य अन्त में घृष्ट वन कर अपना अहित करते हैं। वे वीतराग भगवान् द्वारा उपदिष्ट समाधि को नहीं प्राप्त कर सकते।

मूलः-ग्रदक्खुव्व दक्खुवाहियं, सद्दहसु ग्रदक्खुदंसणा । हंदि हु सुनिरुद्धदंसणे, मोहणिजेण कडेण कम्मुणा =

शब्दार्थै:--हे अन्धे के समान पुरुषों ! तुम सर्वेज्ञ भगवान् द्वारा कहे हुए सिद्धान्त में श्रद्धा करो। असर्वज्ञ पुरुषों के आगम में श्रद्धा रखने वाले पुरुषों ! उपार्जित किये हुए मोहनीय कर्म के उदय से जिसकी दृष्टि रुक गई है वह सर्वज्ञ प्ररूपित आगम पर श्रद्धा नहीं करता।

भाष्यः-जिसे नेत्रों से दिखाई नहीं देता वह लोक में अन्धा कहलाता है । शास्त्रकार ने यहां अपश्य अर्थात् अन्धा न कहकर अपश्यवत् अर्थात् अन्धे के समान कहा है। जो पुरुष अपने कर्त्तव्य और अकर्त्तव्य के विचार से शून्य है-जिसकी विघेक दृष्टि जाग्रत नहीं हुई वह अपश्यवत् अर्थात् अन्धे के समान कहलाता है । उसी को सम्वोधन करके यहां अखान करने का विधान किया गया है।

कत्त्रेंच्य और अकत्तेंच्य के विवेक से श्रन्य होने के कारण हे अन्धवत् ! सर्वक्र भगवान के कहे हुए आगम पर अद्धा ला ! तथा हे असर्वक्ष पुरुष के दर्शन पर अद्धा करने वाले ! अपने कदाग्रह को त्याग और सर्वद्ध के उपदेश पर विश्वास कर । जीव मोहनीय कर्म के प्रवल उदय से सर्वक्ष वीतराग भगवान् द्वारा भव्य प्राणियों पर करणा करके उपदिष्ट आगम पर, अद्धा नहीं करते !

यद्दां एक मात्र प्रत्यच प्रमाण को स्वीकार करने बाले नास्तिक मत के अनु-यायियों को तथा छुद्रस्थ पुरुषों द्वारा प्रणीत मत का अनुसरण करने वालों को उप-देश दिया गया है।

प्रत्यत्त को ही प्रमाण मानने वाले नास्तिकों के मत पर पहले विचार किया जा चुका है। अनुमान और आगम को प्रमाण न मानना क्रकान है। अन्य वातों को [ ४२० ]

यंदि छोड़ दिया जाय श्रौर लोक व्यवद्दार पर ही स्ट्रम रूप से विचार किया जाय तो मतीत होगा कि झकेले परयक्त से संसार का निर्वाह नहीं हो सकता है श्रौर न हो रदा है। यहां पद-पद पर अनुमान श्रौर श्रागम प्रमाण का श्राश्रय लेना पड़ता है। माता पिता श्रादि गुरुजनों के वाक्यों को कौन सुपुत्र स्वीकार नहीं करता ? माता-पिता श्रादि के वास्त्य लौकिक श्रागम प्रामण में श्रन्तर्गत हैं श्रौर उन्हें प्रमाण माने विना लेन-देन श्रादि का व्यवहार नहीं चलता। इसी प्रकार अनुमान प्रमाण का भी पद-पद पर प्रयोग करना पड़ता है। धूझ को देख कर सभी चतुर पुरुष श्रग्नि का श्रनुमान करते हैं। व्यक्त वाणी सुन कर मनुष्य के श्रस्तित्व का वोध होता है। दोनों किनारों को स्पर्श करती हुई, मैंले कुत्तैले पानी वाली पत्तं तीव्वतर वेग वाली नदी के पक विशेप प्रकार के प्रवाह को देखते ही वर्षा का ज्ञान हुश्रा करता है। यह सव ज्ञान श्रनुमान रूप है। इसे श्रप्रमाण कहना श्रति साहस है, श्रात्मवंचना है श्रौर लोक के साथ छल करना है।

इस प्रकार शागम और अनुमान प्रमाण की आवश्यकता स्थूल लौकिक विपयों में भी प्रतीत दोती है, तो अत्यन्त सूदम, बुद्धि के अगोचर, मन से अगम्य, इन्द्रियों के सामर्थ्य से अतीत गूढ़ तत्त्वों को समकाने के लिए यदि आगम और अनुमान आदि प्रमाणों की शावश्यकता प्रतीत हो तो इसमें आश्चर्य की क्या वात है ? प्रत्युत पेसे विपयों के वोध के लिए भी आगम आदि प्रमाणों को स्वीकार न करना ही शाह्यर्य की वात हो सकती है।

मनुष्य अपने चुद्धि यैभव का कितना ही श्रमिमान क्यों न करे, पर वास्तव में उसकी चुद्धि की पगिधि झत्यन्त संकीर्थ है। उसकी इन्द्रियां, जिन पर वह इतराता है न कुछ के चगवर जान पाती हैं। इन्द्रियां जितना जानती हैं, उससे वहुत अधिक भाग पेसा है जिसे वे नहीं जान पातीं। श्रौर वेचारा मन, इन्द्रियों का श्रमुचर है। यह इन्द्रियों के पीछे-पीछे ही चलता है। जहां इन्द्रियों की पहुंच नहीं है वहां मन की भी गति नहीं है। पेसी शवस्थामें मनुष्य समप्र वस्तु-तत्व को जानने का दम क्यें भरता है ? विशास सागर के एक जल-विन्दु जितने भाग को भी घट नहीं जान पाता। किर भी वह गनुष्य इतना गर्वीता वन जाता है कि चह श्रपनी श्रज्ञमता को सम्वीकार करने के बदले पक छुद्र जल-कए को ही सागर कहने लगता है श्रीर उस कणिका के शतिरिक्त श्रसीम जल-राशि के शन्तित्व से इन्कार कर देता है, फ्योंकि चह उसके जान से परे है।

जो हम जानते हैं, यस वही सब कुछ हैं । जिसे इम नहीं जान रहे हैं, वह उन्छ भी नहीं है, यह वर्क है जो घाशन को चरम सीमा पर पहुंचा हुआ, पर अपने आप को कान्मुन जानी मानने चाला मनुष्य उपस्थित करता है। इस छेणी के मनुष्यों को कुप-मंहूक कहा गया है।

मनुष्य का यह दर्प सानव-समाज की प्रगति का अयरोध करता है । नझता पूर्वक अपने क्रमान की स्वीकृति से मनुष्य आगे बढ़ता है और अपने अमान की चीण करता चलता है श्रौर ग्रन्त में श्रज्ञान से सर्वथा मुक्त हो जाता है । इसके विपरीत श्रज्ञान की ग्रस्वीकृति से मनुष्य ग्रज्ञान के गहन से गहनत्र श्रंधकार में ड्र्यता जाता है।

अतएव यह सर्वथा उचित और वांछनीय है कि मनुष्य अपने आभिमान का आर अपने सिर से उतार फेंके और स्वस्थ होकर अपनी वास्तविक स्थिति का वि-चार करे। वह अपनी मर्यादाओं का आकलन करे और अपने प्रत्यच पर ही अवलं-वित न रहकर आगम पर्व अनुमान का आअय लेते हुए अपनी बौद्धिक परिधि में रवस्तीर्णता लाने की चेष्टा करे।

आजम को प्रमाण मानने में एक अड़चन उपास्थित की जाती है। संसार में एक दूसरे के विरुद्ध वस्तु-तत्वों का निरूपण करने वाले इतने अधिक आगम हैं कि किस पर अद्धान किया जाय और किस पर अद्धान न किया जाय ? सभी आगम स्तय का निरूपण करने का दावा करते हैं और अपनी प्रामाणिकता की मुझ कंठ से उद्घोषणा करते हैं। फिर भी एक पूर्व को जाता है तो दूसरा पच्छिम को। ऐसी अवस्था में किस आयम का अनुसरण करना चाहिए ? इसी उलक्षन में पड़कर कीसी ने कहा भी है--

> तर्कोऽप्रतिष्ठः ध्रुतये। विभिन्ना नैको मुनिर्यस्य वचः प्रमाणम् । धर्मस्य तत्वं निहितं गुहायाम् ,महाजने। येन गतः स पन्थाः ॥

छर्थाल्—तर्क ऋस्थिर है, शास्त्र भिन्न-भिन्न हैं छौर एक ऐसा कोई मुनि नहीं है जिसके वचन प्रमाण माने जाएँ। धर्म का तत्व छंघकार से आव्छादित है । ऐसी दशा में, वही मार्ग है जिस पर बहुत लोग चलते हैं या वड़े लोग चलते हैं।

राच पूछो तो यह कथन, कथन करने वाले की ठुद्धि संबंधी दरिद्रता को स्ट्चित करता है। जो मनुष्य विवेकशील है वह अनेकों की परीचा करके उसमें से एक को छांट सकता है। वह सत्य और असत्य का मेद कर सकता है। जब मनुष्य व्यावहारिक ज़ुराई-मलाई का निर्णय अपने अनुमव से कर सकता है तो जार्मिक चुराई-मलाई की पहचान क्यों नहीं कर सकता ?

तर्क जव विराधार होता है, उसका एक निश्चित लच्य नहीं होता तभी वह श्रस्थिर होता है। लच्य के श्रमाव में वह इघर-उघर भटकता फिरता है। किन्तु जव लच्य स्थिर हो जाता है तब तर्क श्रप्रतिष्ठ नहीं रहता।

तर्क का लच्य क्या है ? उसे कहां पहुंच कर स्थिर हो जाना चाहिए ? निस्त-न्देह चीतराग और सर्वज्ञ द्वारा प्ररूपित तत्व ही तर्क का लच्य होना चाहिए । उन तत्वों को दुद्धिगग्य वनाने में ही तर्क की सार्थकता है।

चीतराग श्रौर सर्वज्ञ पुरुष द्वारा-प्ररूपित तत्वों का निश्चय किस प्रकार किया जा सकता है ? इस प्रश्न की समाधान है-साधना से तथा श्रनुभव से । विशिष्ट श्रौर तटस्थ श्रनुभव के द्वारा, जो कि साधना से ही उपलब्ध होता है, सर्वज्ञोक्त सत्य का निश्चय किया जा सकता है। अनुभव जिसका समर्थन करता है, ऐसे सत्य का निरूपण जिस आगम में विद्यमान है वह सच्चा श्रागम है।

आगम की यथार्थता का एक कसौटी है-अनेकाम्त होए । जिस होए में एकान्त का आग्रह नहीं है, जहां विभिन्न वाजुओं से वस्तु का उदारतापूर्वक निरिक्त किया जाता है, वही होए निर्दोप होती है । जिस आगम में इसी हाए से तत्वों का अवलोकन किया गया हो और उस अवलोकन के द्वारा विशाल एवं सम्पूर्ण सत्य की प्रतिष्ठा की गई हो वहीं आगम मनुष्य-समाज के लिए पथप्रदर्शक होता है ।

इस कसौटी पर कसने से आगम की सत्यता-असत्यता की परीक्षा हो जातें? है और पूर्वोक्त उलभन भी दूर हो जाती है।

इसीलिए प्रकृत गाथा में शास्त्रकार आगम पर श्रद्धान रखने का उपदेश देते हैं और अन्त में मिथ्या आगम को त्याग कर सर्वज्ञ मगवान् द्वारा उपदिष्ट आगम के अनुसरण का उपदेश देते हैं।

जो लोग अपनी चुद्र दृष्टि से परलोक आदि न देख सकने के कारण, अपनीः चुद्र शक्ति स्वीकार करने के बदले परलोक आदि का ही निपेघ करने लगते हैं, वे दया के पात्र हैं। नैत्र बंद कर लेने से जगत का अभाव नहीं हो सकता, इसी प्रकार किसी को स्ट्रम, द्रवर्त्ती या गृढ़ तत्व यदि दिखाई न दे तो इसी कारण उसका अभाव नहीं हो जाता।

पूर्वोपार्जित मोदनीय और ग्रानावरण नामक कमों के उदय के ऐसे लोगों की दृष्टि विपरीत एवं श्रज्ञानमय है। उनका श्रनुसरण करने के एकान्त श्रदित दोता है। जिन्दें आत्मा का कल्याण करना है उन्हें सर्वज्ञोक्त आगम पर निश्चल श्रद्धा रलर्न चादिए। उन्हें न तो आगम मात्र पर श्रश्रद्धा करनी खादिए और न श्रेसर्वश पुरुपों के द्वारा उपदिए आगम पर श्रद्धा करनी चादिए।

## मुलः-गारं पि अ झावसे नरे, झणुपुव्वं पाणेहिं संजए । समता सब्वत्थ खुब्ववे, देवाणं गच्छे सलोगयं ॥६॥

राज्हार्थ:--घरमें रहता हुआ मनुष्य यदि अनुक्रम से प्राणियों की यतना करता है, सब जगह समभाव वाला है, तो ऐसा सुवत (गृहस्य भी) देवताओं के लोक में जाता है मर्थात देवलोंक प्राप्त करता है।

जाण्यः-पूर्ध गाथा में सर्वम-नरूपित आगम पर अडा करने का उपदेश दिया गया था। किन्तु आगम पर अद्धा करने से फ्या लाभ होता है ? यह यात यहां यत-लाते हुए गृहस्य धर्म का महत्य पतलाते हैं।

जो सम्पार्टीए पुरुष साराम पर अडा करता है, वह आगमे। क्र धर्म का प्रदरू

<u>২</u>২३

#### चौदहवां अध्याय

करता है और धर्म को स्वीकार करता है। इस प्रकार आनुपूर्वी से अर्थात् कमपूर्वक वह त्रस एवं ख्यावर जीवों की यतना करने लगता है। वह कोई भी किया करते समय आणि, हिंसा के प्रति साखधानी रखता है। उसके अन्तःकरण में सर्वत्र समतामाव उत्पन्न हो जाता है। इस प्रकार पांच अणुवत आदि रूप गृहस्थ के वर्तो से मुक्क दोकर वह देव लोक की प्राप्ति करता है।

तात्पर्यं यह है कि गृहस्थी का त्याग करके महावत रूप सकल संयम का पालन करने की ते। बात ही क्या है ? उससे तो मुक्ति तक की प्राप्ति होनी है । परन्तु यदि कोई पुरुष इतना अधिक त्याग करने में समर्थ न हो तो भी उसे निराम्व नहीं होना चाहिए । गृहस्थी में रहते हुए भी गृहस्थ धर्म का विधिवत् पालन करना चाहिए । विधिवत् गृहस्थ धर्म का पालन करने से त्याग की वृत्ति बढ़ती है और आनै:-शनैः मुक्ति समीप आती जाती है ।

मूलः-ञ्चभविंसु पुरा वि भिक्खुवो, आएसा वि भवंति सुव्वता एयाइं गुणाइं आहु ते, कासवस्स अणुधम्म चारिणो १०

थच्दार्थः--हे भिच्चओं ! पहले जो जिन हुए हैं और भविष्य में जो जिन होगें वे सब सुव्रती थे अर्थात् सुव्रती होने से ही जिन हुए और होंगे। वे सभी इन गुर्णों का उप-देश देते हैं, क्योंकि वे काश्यप भगवान् के धर्म का आचरण करने वाले थे।

भाष्यः- प्रकृत गाथा में दो बातौं पर प्रकाश डाला गया है—

प्रथम यह कि जिन अवस्था सुवतों का पालन करने पर प्राप्त होती है और दूसरी यह कि जिनके उपदेश में कभी भिन्नता नहीं होती।

राग और द्वेप रूप कषाय को जीतने वाले जिन कद्दलाते हैं । जिन अवस्था आत्मा की ही एक विशिष्ट पर्याय है । सामान्य संसारी जीव सर्वक्रोक्क विधि-विधान का आञरण करके, अपनी कषाय रूप विभाव परिएति से मुक्त हो कर स्वामाविक परिएति को प्राप्त कर लेला है । आत्मा का शुद्ध स्वरूप में अवस्थान होना ही जिन अवस्था की प्राप्ति है । यह जिन अवस्था आहिंसा, सत्य, आदि वर्तो का सम्यक् प्रकार से आचरण करने पर प्राप्त होती है ।

मूल गाखा में 'चत' की विशेषता बताने के लिए 'सु' विशेषण लगाया गया है। उलका आशय यह है कि सम्यग्दर्शन और सम्यग्झान पूर्वक आचरण किये जाने बाले वत ही सुवत कहलाते हैं और उन्हीं से जिन अवस्था की प्राप्ति होती है। मिध्या दर्शन के साथ आचरण किये जाने वाले विविध प्रकार के वत संसार-अमण के कारण होते हैं। उनसे सांसारिक वैभव भले ही मिल जाय परन्तु झाध्यात्मिक विभूति नहीं मिलती।

वैराग्य सम्बोधन

[ 278 ]

सुनतों का आचरण एक प्रकार की आध्यात्मिक औषधि है । जैसे भौतिक औषधि, भौतिक शरीर की व्याधियों का विनाश करती है उसी प्रकार सुन्नत आत्मिक विकार राग-द्वेष आदि का खंहार करते हैं । यही कारण है कि शास्त्रों में आचरण की माद्देमा मुक्त कंठ से गाई गई है । वस्तु स्वरूप को ठीक-ठीक संमंभने के लिए झान की अनिवार्थ आवश्यकता है किन्तु उस झान का फल चारित्र है । जिस झान से चारित्र की प्राप्ति न हो वह झान वन्ध्य है—निष्फल है । झान की सार्थकता चारित्र लाभ में ही निहित है । इसी कारण यहां शास्त्रकार ने कहा है कि स्त्रकाल में जितन जीन हुए हैं और भविष्यकाला में जितने जिन होंगे, वे सब सुन्नत अर्थात् सम्यक चारित्र की वदौलत ही जानने चाहिए । इस प्रकार सुन्नतों का महात्स्य समस्तकर यथाशक्ति नतों का पालन करना चाहिए ।

मोच मार्ग की प्रवृत्ति सामान्यतया अनादि काल से हैं और अनन्त काल तक रहेगी। किसी काल विशेष में, किंचित समय के लिए वह हक जाती है, पर सदा के लिए नहीं। अतएव अनादिकाल से लेकर अवतक आत्माओं ने जिन पर्याय प्राप्त की है। वे सभी जिन सर्वृद्ध थे। सर्वज्ञों के मत में कभी भिन्नता नहीं आ सकती। सर्वछ का स्वरूप पहले वतलाया जा चुका है। जिसमें अज्ञान का अल्पमात्र भी ग्रंश शेप नहीं रहता, वही सर्वद्ध पद प्राप्त करता है। पेसे पुरुषों के मत में भेद की संभावना भी नहीं की जा सकती। मतभेद का कीर्रेण अज्ञान है, या कपाय है। वह जिन में विद्यमान नहीं है पेसे दो व्यक्तियों में मतभेद का कोई कारण ही नहीं रहता। अन्यव सर्वज्ञों ने भूतकाल में जो उपदेश दिया था, वही वर्त्तमान अवसर्पिणी कालनि सर्वशां ने दिया है और वही उपदेश छागामी काल में होने वाले तीर्थकर ( सर्वज्ञ) देंगे।

सर्वज्ञों के उपदेश की जैकालिक एक रूपता का कारण स्पष्ट है। सत्य सनातन है। वह देश और काल की परिधि से घिरा हुआ नहीं है। सत्य आकाश की भांति व्यापक और नित्य है। वह कभी उत्पन्न नहीं होता, फ्योंकि उसका विनाश नहीं होता। सत्य जव शाश्वत है, धुव है. अनल है, और सत्य ही धर्म की आत्मा है, तो धर्म भी शाश्वत, धुव और अचल है। इस प्रकार धर्म काल भेद या देश भेद से भिन्न नहीं हो सकता। उसका स्वरूप सदा अपरिवर्त्तित रहता है।

धर्म जब सनातन है तो उसके उपदेश में भी भेद नहीं हो। सकता । इसी कारण यहां कहा गया है कि भूतकाल और भविष्यकाल के जिन एक ही से धर्मतस्व का कथन करते हैं।

धर्मतत्त्व की एकरूपता का प्रतिपादन करने के लिए मूल में 'कासवरस आगु-घन्मचारिगो' कह कर एक 'काञ्यप' शब्द से ही प्रथम तीर्थकर भगवान् ऋषभदेव तथा अस्तिम तीर्थकर भगवान् महाबीर का प्रहण किया है। तात्पर्य यह है कि भग-बान् ऋषभदेव ने जिस घर्म का उपदेश दिया था, उसो धर्म का भगवान् महाबीर ने तिरुपण किया है।

यहां यह आग्रंका की जा सकती है कि वीच के वाईस तीर्थकरों ने चातुर्मास

चौददवां श्रध्याय

### धर्म का उपदेश दिया था श्रौर श्राद्य एवं श्रन्तिम तीर्थंकरों ने पंच महावत रूप धर्म का कथन किया था। ऐसी श्रवस्था में समस्त जिनों के धर्म की एकरूपता किस प्रकार सिद्ध हो सकती है ?

समाधान-धर्म तत्व की एकरूपता के विषय में ऊपर जो कहा गया है, उससे यह नहीं समझना चाहिए कि समस्त तीर्धकरों के उपदेश के शब्द भी एक-से ही होते हैं। आताओं की परिस्थिति के अनुसार धर्मोंपदेश की शैली में और उसके वास रूप में भेद हो सकता है किन्तु मौलिक रूप में भेद कदापि नहीं हो सकता।

वतों को चार भागों में विभक्त करना या पांच धागों में विभक्त करना विवत्ता पर आश्रित है। यह मौलिक सिद्धान्त नहीं है। मौलिक विषय तो यह है कि अहिंसा, सत्य, अचौर्य, ब्रह्मचर्य एवं अपरिप्रह को सभी तीर्थकरों ने धर्म कहा है। किसीभी काल में और किसी भी देश में कोई भी तीर्थकर ब्रह्मचर्य को अधर्म या अब्रह्म को धर्म नहीं कह सकते।

इस प्रकार धर्म के वाह्य रूपों में भले ही भिलता दृष्टिगोचर हो किन्तु उनका अन्तस्तरव सदा सर्वत्र समान ही होगा । इसी कारण नन्दीसूत्र में अर्थांगम की अपेला से द्वादशांगी को नित्य, शाश्वत एवं ध्रुव कहा गया है । शब्द रूप आगम का विच्छेद हो जाता है किन्तु उस आगम म प्ररूपित अर्थ का कदापि विच्छेद नहीं होता।

इस प्रकार धर्म अपने मौलिक रूप में सनातन है-परिवर्त्तन से रहित है और समस्त तीर्धकर उसी के स्वरूप का प्ररूपण करते हैं।

### मूलः-तिविहेण विपाण मा हणे, आयहिते आणियाण संवुडे । एवं सिद्धा अणंतसो, संपइ जे अणागयावरे ॥११॥

छायाः- त्रिविधेनापि प्राणांत्मा हन्यात्, आत्यहितोऽनिदानः सैवृतः । एवं सिद्धा अनन्तशः, सम्प्रति ये अनगात श्रवरे ॥ ११ ॥

शब्दार्थः—तीन प्रकार से प्राणियों का इनन नहीं करना चाहिए। अपने हित में अवृत्त होक<sup>र्</sup> तथा निदान रहित होकर सेवरयुक्त बनना चाहिए। इस प्रकार अनन्त जीव सिद्ध हुए हैं, वर्त्तमान में होते हैं और भाविष्य में होंगे।

भाष्यः—समस्त तीर्थेकरों ने जिन गुणों का एक समान उपदेश दिया है, वे गुण कौन से हैं ! अथवा समस्त जिनों द्वारा उपदिष्ट सनातन धर्म का रूप क्या है ! इस प्रश्न का यहां समाधान किया गया है।

तीन प्रकार से प्राणियों की हिंसा न करना, यह धर्म का प्रधम रूप है। तीन प्रकार से अर्थात् मन, बचन और काय से। तात्पर्य यह है कि किसी प्राणी को कष्ट पहुँचाने का मन में विचार न आना, कष्टप्रद घचनों का प्रयोग न करना और शरीर से किसी को कप्ट न होने देना, यह अहिंसा महावत धर्म का प्रधम रूप है। रिरद ]

साद कर कैलों तक से जाता है। उसे पशु की प्यास का पता नहीं और भूख का आन नहीं रहता। सदा गर्स में चंधन पड़ा रहता है और नाक छेद कर उसमें नकेस पहना दी जाती है। इस तरह की वेदनाएँ सहते-सहते जब वह छुद्ध हो जाता है तब उसकी समस्त शक्ति विलीन हो जाती है। उस समय भी लोभी स्वामी उसे गाड़ी, हल आदि में जोत कर अपना स्वार्थ सिद्ध करता है। जब उससे चलते नहीं बनता तो अपर से निर्दयतापूर्वक ताड़न किया जाता है। अनेक प्रकार के अत्याचार उसके साथ किय जाते हैं। फिर भी वह मौन-निःशब्द रह कर सब कुछ सहन करता है।

खनक पशु ऐसे हैं जिन्हें मार कर अनार्य मनुष्य भक्तण कर जाते हैं। किसी को देसते ही दुष्ट पुरुष मार डालते हैं, अतएव उन्हें बिलों में या काड़ी आदि में लुक-छिप कर अपना जोवन व्यतीत करना पड़ता है। बहुत से जानवरों को जानवर देखते ही खा जाते हैं। इस प्रकार पशुओं के प्राण निरन्तर खतरे में रहते हैं।

मनुष्यों की भांति पशुश्रों को भी श्रनेक प्रकार के रोग उत्पन्न हो जाते हैं, पर मनुष्यों की भांति उनकी चिकित्सा नहीं होती। बेचारे दीन पशु श्रपनी व्याधि का वर्णन नहीं कर सकते, श्रतपंव वे उससे तड़फते रहते हैं --वेचैन रहते हैं, पर उन्हें कौन पूछता है ! पालतू पशुश्रों की भी चिकित्सा नहीं होती तो जंगल में रहने वाले उन श्रनाथ तिर्यञ्चों की बात ही क्या है ?

इस प्रकार तिर्यञ्च जीवों की वेदनाएँ अनभिनती हैं। उनकी वेदनाएँ नहीं जानते हैं जो उन्हें भोगते हैं। इन वदनाओं का खयाल करके मनुष्य को ऐसा प्रयत्न करना चाहिए जिससे उसे तिर्यञ्च योनि में तथा उससे भी अनन्त गुणी वेदना वाली नरक योनिमें निवास न करना पड़े।

पेसा प्रयत्न तभी संभव है जब मनुष्य अपनी वालिशता अर्थात अहता को त्याग कर दे। क्यों कि चव तक सम्यग्धान का लाग नहीं होता तब तक सत्-असत् का विवेक नहीं हो सकता।

समस्त संसार, वास्तविक दृष्टि से देखा जाय तो, ज्वर से पीड़ित पुरुष की मांति एकान्त दुःख से घिरा हुआ है। यहां किसी को किसी प्रकार का सुख नहीं है। जो अपने आप को सुखी समभते हैं, वे अहान हैं। सप्न देखने वाला पुरुष जैसे सप्न काल में राजा वन जाता है और अपनी उस स्थिति पर प्रसन्नता से फूलानहीं समाता है उसी प्रकार संसारी जीव लदमी पाकर अपने को सुखी मानता है। किन्तु स्वप्न का राजा जैसे कुछ ही चर्णों के पश्चात् अपना अम समझने लगता है । किन्तु स्वप्न कारां राजा जैसे कुछ ही चर्णों के पश्चात् अपना अम समझने लगता है उसी प्रकार संसारी प्राणी का जव किसी प्रकार की चोट लगती है और जव लदमी कुछ भी काम नहीं द्याती, या लदमी उसे लात मार कर किसी अन्य पुरुष की बन जाती है तव उसे अपना अम मालुम होता है।

इसी प्रकार शरीर की सुन्दरता एवं स्वस्थता के अभिमान से फूला हुआ मनुष्य, अचानक किसी रोग की उत्पत्ति होते ही भयंकर वेदना भोगने लगता है और उसका अम निवारण हो जाता है। सांसारिक दुख के अन्यान्य साधनों का भी थही हाल है। ज्यों-ज्यों उन साधनों का संचय किया जाता है त्यों-त्यों सुख के चदले दुःख का संचय होता जाता है।

अकला श्रादमी असंतुष्ट होकर परिवार में सुख का अनुभव करता है और बहुत परिवार बाला व्यक्षि परिवार की फंफरों के कारण अशान्ति का अनुभव करता है। निर्धन, धनवानों की स्थिति में सुख समझता है और धनवान अपने धन के नष्ट न हो जाने की चिन्ता में रात-दिन व्याकुल रह कर निर्धनों की निश्चिन्तता की कामना करता है। राजा अपने पीछे लगी रहने वाली सैकड़ों उपाधियों से चिन्तित बना रहता है और रंक राजा का बैभव देखकर उसे पाने को लालायित रहता है। इस प्रकार वारीक हांग्रे से देखने पर जात होता है कि कोई भी मनुष्य अपनी प्राप्त अवस्था में खुखी नहीं है। अपने से भिन्न अन्य अवस्था को सब सुखमय मानते हैं। जव नवीन अभिलषित अवस्था प्राप्त हो जाती है तब उसमें भी असन्तुष्ट होकर फिर नवीन अवस्था पाने का प्रयत्न किया जाता है। इस प्रकार जन्म-मरण, अनिष्ट संयोग इष्ट वियोग, झादि की प्रचुर वेदनाओं से यह जगत् परिपूर्ण है।

सामान्यतया स्वर्ग में रहने वाले देवों को सुखी समफा जाता है। किन्तु उनके स्वरूप का विचार किया जाय तो प्रतीत होगा कि उनका सुख भी दुःख रूप है। पारस्परिक ईर्षा, उच्च-नीच भाव की विद्यमानता, सामी-सेवक संबंध, देवपर्याय के पश्चात् होने वाला तिर्यञ्च, नरक आदि योनियों का अमण, इत्यादि भनेक कष्ट स्वर्ग में विद्यमान रहते हैं। इन कष्टों के कारण देव भी सुखी नहीं है।

जब देवता भी दुःख से अभिभूत हैं - वें भी अपनी इच्छा के अनुसार सदा काल अपरिभित सुखों का भोग नहीं कर पाते, तो औरों की बात ही क्या है ?

जिस प्रकार ज्वर से पीड़ित पुरुष संताप का अनुभव करता है उसी प्रकार संसारी जीव घोर शारीरिक पर्व मानासेक संताप भोगता है। ज्वर की दशा में मनुष्य को एक चए। भर भी शान्ति नहीं मिलती उसी प्रकार संसार में संसारी जीव चए।भर भी शान्ति नहीं पाता। ज्वर में जैसे मधुर पदार्थ कटुक प्रतीत होते हैं उसी प्रकार संसारी जीव को सुख के सच्चे साधन और मधुर रस देने वाले तप आदि कर्म कटुक प्रतीत होते हैं।

इस प्रकार विपरीत रुचि होने के कारण संसारी जीव सुख के लिए पापाचार सेवन करता है। कोई चोरी करता है, कोई डाका डालता है, कोई व्यापार में वेईमानी करता है—श्रच्छी वस्तु दिखा कर चुरी दे देता है या मिलावट कर देता है। कोई घृत जैसे जीवनेापयोगी पदार्थ में तेल मिला देता है या वनस्पति घृत सरीखे रूत्रिम घी को घी के भाव वेचता है। दूध से पानी का मिश्रण कर देता है। इस प्रकार से जन-लमाज की स्वस्थता को विपद् में डालता है और मानव-समूह का घेर आहेत करता है।

े कोई-कोई राजसी प्रकृति के लोग छुख की प्राप्ति के लिए कर्मादानों का सेवन

करते हैं, कोई-कोई तो कत्लखाने तक चला कर घोरतर पशु हिंसा- करते हैं । कोई चाकरी करते हैं, काई-कौज में भर्ती होकर पेट के लिए युद्ध में लड़ने जाते-हें, कोई इन्छ श्रोर कोई कुछ करते हैं । इस प्रकार सुख की प्राप्ति क लिए श्रहान प्राणी नाना प्रकार की चेष्टाएँ करते देखे जाते हैं । इन पूर्वीक्ष पाप रूप चेष्टाश्रों के कारण उले पाप कर्म करने का चन्ध होता है श्रोर परिणाम स्वरूप टु:ख उठाना एड़ता है । इस प्रकार सुख के लिप किये जाने वाले प्रयत्न टु:ख के हेतु बन जाते हैं । श्रोर यह स्वाभाविक भी है, क्योंकि श्राम खाने के लिए यदि कोई नीम का वृत्त लगाएगा तो उसे श्राम के चदले नीम का ही फल प्राप्त होगा ।

अनुकूल कारण से ही कार्य की उत्पत्ति होती है। दुःख के देतुश्रों से सुख कदापि नहीं मिल सकता। वालू से तैल नहीं निकल सकना श्रोर श्रारम्भ, परिग्रह पर्व सावद्य व्यापार से सुख नहीं मिल सकता। श्रतप्व सुख के सच्चे साधन धर्म को प्रहण करो तो सुख की प्राप्ति होगी । सावद्य क्रियाश्रों से उपरत होना, निरवद्य कियाश्रों में संलग्न रहना, त्याग शील वनना, श्रादि धर्म रूप व्यापार हैं, जिनसे सच्चे सख की प्राप्ति होती है। श्रतपव सम्यग्हाप्टि श्रोर सम्यग्दानी वन कर सम्यक्चारिज्ञ का सेवन करना चाहिए। संसार को दुःखमय समझकर उसमें श्रनुरक्त नहीं होना चाहिए। यही सुख की प्राप्ति का साधन है।

## मूलः-जहा कुम्मे सर्खंगाई, सए देहे समाहरे । एवं पावाई मेधावी, झज्मप्पेण समाहरे ॥ १३ ॥

शब्दार्थः-जैसे कछुवा अपने श्रंगों को अपने शरीर में संकुचित कर लेता है, इसी प्रकार बुद्धिमान् पुरुप अध्यात्म भावना से अपने पापों को संकुचित कर ले।

भाष्या-पदली गाधा में पाप रूप व्यापार से उपरत होने का विधान किया गया है। किस प्रकार पाप से उपरत होना चाहिए, यह बात यहां उदाहरए के साथ बताई गई है।

उसे कलुवा अपनी ग्रीवा आदि अंगों को, विपद् की संभावना होते ही, अपने ग्ररीर में छिपा लता हैं—उन ग्रंगों को व्यापार रहित बना लेता है, इसी प्रकार, सद्-भसद का विवेक रखने वाले वुद्धिमान पुरुष का कर्त्तव्य है कि वह पाप रूप असद व्यापारों को अध्यात्म भावना का सेवन कर के अर्थात सम्पष्ट घर्मण्यान आदि की बासेवना से विलीन करदे। मन सदा व्याप्त रहता है। वह निण्क्रिय एक द्याप के लिए भी नहीं रह सकता। अतएव अशुभ मावनाओं से बचाने के लिए, यह अनिवार्य इप से आवश्यक है कि मन में धर्म्स भावनाएँ उदित की जाएँ। धर्म्स भावनाएँ उदित होने से पाप भावनाएँ स्वतः विलीन हो जाती हैं। जब मन शुभ भावनाओं से ब्याह चौदहवां अध्याय

रहता है तो ग्रशुभ भावनाओं को उसमें श्रवकाश ही नहीं रहता। इसी कारण यहाँ अध्यात्म भावना से पापों के संहार का विघान किया गया है।

## मूलः-साहरे हत्थपाए य, मणं पंचेंदियाणि य । पावकं च परीणामं, आसादोसं च तारिसं ॥१४॥

छायाः—संहरेत् हस्तपादौ चा, मनः पञ्चेन्द्रियाणि च । पावके च परिणामं, भाषादोपं च तादृशँ ॥ १४॥

शब्दार्थ:--ज्ञानीजन, कछुवे की भांति हाथों छोर पैरों की वृथा चलन किया को, सन की चपलता को छोर विषयों की छोर जाती हुई पांचों इन्द्रियों को जथा पापोत्पादक विचार को तथा भाषा सम्बन्धी दोषों को रोक लेते हैं।

भाष्य:—गाथा का अर्थ स्पष्ट है। आशय यह है कि जानी पुरुष अपने मन और इन्द्रियों को तथा वाशी को पूर्श रूप से अपने नियंत्रण में ले लेते हैं। वे सामान्य पुरुषों की भांति इन्द्रियों के दास नहीं रहते किन्तु इन्द्रियों को अपनी दासी बना लेते हैं। वे मन की मौज पर नहीं चलते वरन मन रूपी घोड़े की लगाम को अपने हाथों में थाम कर उसे अपनी इच्छा के अनुसार चलाते हैं। मन उनपर सवार नहीं हो पाता, वे स्वयं उस पर लवार रहते हैं।

इसो प्रकार वाणी का प्रयोग भी वे विवेक पूर्वक ही करते हैं। श्रावेश के प्रवल कारण उपस्थित होने पर भी वे श्रावेश के वश हो कर यदा तदा नहीं बोलते। हित, अमेत और निरवद्य वाणी का ही प्रयोग करते हैं। वे भाषा संबंधी समस्त दोषों से बचते हैं। प्राकृत, संस्कृत, मागधी, पैशाची, शौरसेनी और अपभ्रंश, यद छुद अकार की गद्य रूप और छुद्द प्रकार की पद्य रूप—इस प्रकार भाषा के बारद भेद किये गये हैं और विश्व की समस्त भाषाओं का इन्हीं छुद्द में समावेश हो जाता है।

यहां भाषा का तात्पर्य वचन से है, अर्थात् साधु को पापजनक वचनों का प्रयोग नहीं करना चाहिए, किन्तु साथ ही भाषा शास्त्र के नियमों के अनुसार वचन अयोग करना भी आवश्यक है। अतपव साधु को भाषा संबंधी नियमों का झाता होना चाहिए, अन्यथा विद्वत्समूह में गौरव की रज्ञा नहीं हो सकती।

## मूलः-एयं खु णाणिणो सारं, जं न हिंसति किंचणं । अहिंसा समयं चेव, एतावंतं वियाणिया ॥ १५ ॥

छायाः-प्तरखलु ज्ञानिनः सारे, यस हिस्यति किञ्चनम्। ग्राहिंसा समय चैन, एतावती विज्ञानिता ॥ १४ ॥

भाष्यः--हित-अहित का विवेचन करने में कुशल पुरुषों ने झान का सार

र्थराग्य संम्बाधन

आहिंसा कहा है। जिस झान की प्राप्ति के फल-स्वरूप आहिंसा की उपलब्धि नहीं दोती वह झान निस्सार है झान की सार्थकता आहिंसा में है।

अहिंसा शब्द यहां व्यापक आवना के अर्ध में प्रयुक्त किया गया है। वास्तव में आहिंसा तत्त्व इतना व्यापक है कि सूदम दृष्टि से विचार किया जाय तो सम्पूर्ण सदाचार का उसमें समावेश हो जाता है। अतएव ज्ञान का सार सदाचार है, यह भी कहने में आपत्ति नहीं है। ' ज्ञानं भारः क्रियां विना ' अर्थात् सम्यक चारित्र के विना झान भार रूप है। उस दृत्त से क्या लाभ है जो फल नहीं देता ? इसी प्रकार वह झान किस काम का है जिस से सदाचार का पोषण नहीं होता ? झान का प्रयोन जन, झान का सार, सदाचार में ही निहित है। जैसे सूर्योदय होने पर कमल विक-सित हो जाता है उसी प्रकार झान प्राप्त होने पर आहिंसा रूप सदाचार का उदय होना चाहिए।

श्रहिंसा को इतनी श्रधिक महिमा है, श्रतपव बीतराग भगवान् द्वारा उपदिष्ट आगम का प्रधान प्रतिपाद्य विषय श्रहिंसा है। श्रहिंसा का ही आगमों में विस्तार किया गया है। सत्य, श्रचौर्य श्रादि वत, श्रहिंसा रूपी वृत्त की शाखाएं हैं और श्रहिंसा ही मूल भूत तत्त्व है। श्रागम में प्ररूपित सम्यक् चारित्र को ध्यान पूर्वक निरीच्च करने से विदित होता है कि सर्वत्र श्रहिंसा की दृष्टि ही श्रोत-प्रोत है शौर उसी की पुष्टि के लिए चारित्र का विस्तार किया गया है। वस्तुतः जिसके जीवन में श्रहिंसा-तत्त्व की प्रतिष्ठा हो चुकी है उसका कोई भी व्यवहार सदाचार से विसंगत नहीं हो सकता।

आहिंसा विद्यान है। जो लोग अमवश यह मान चैठे हैं कि प्राचीन काल में विद्यान के स्वरूप से परिचय नहीं था। और विद्यान आधुनिक काल का घरदान है, उन्हें इस वाक्यांश पर ध्यान देना चाहिए। हां, यह निस्सन्देह कहा जा सकता है कि आधुनिक विद्यान हिंसा की नींव पर स्थित है और प्राचीन कालीन विद्यान, जैसा कि यहां बतसाया गया है, आहिंसा रूप था।

यत्तमान में विद्वान को अहिंसा की भूमिका से हटा कर हिंसा की मूमिका पर आरोपित किया गया है, इस कारण वह आज मानच समाज के लिए दिव्य वरदान के यदले घोर अभिशाप सिद्ध हो रहा है। विश्व में जो आमूलचूल अशान्ति, असाता और अव्यवस्था दिखलाई पड़ती है उसका एक मात्र प्रधान कारण यही है कि विद्वान और अव्यवस्था दिखलाई पड़ती है उसका एक मात्र प्रधान कारण यही है कि विद्वान श्रहिंसा के देव को छोड़ गया है। और जय तक वह पुनः श्रहिंसा की शीसल छाया तले नहीं आ जायगा तयतक मानव-समाज उससे खुवी न हो सकेगा। वह भीषण संदार कारक साधनों के द्वारा, राष्ट्रीयता, धर्म, सम्प्रदाय, श्रादि के वहाने मनुष्य-समाज पर भीषण वज्रपात करता ही रहेगा। श्रहिंसा निरपेस विद्यान इससे श्रविक श्रन्य कुछ मी नहीं कर सकता। इसके विपरित जो विद्यान श्रहिंसा-सापेस है, यह मानवसमाज की स्मृदि, शान्ति और साता को उत्पन्न करता एवं बढ़ाता है।

यहां यह कहा जा सकता है कि विमान का कार्य साधनों का आविष्कार करनत

1 832 1

चौद्दवा अध्याय

है। उन साधनों का सदुपयोग करना या दुरुपयोग करना मनुष्य की सत्त् या श्रसत् भावना पर निर्भर है। यदि विज्ञान के साधनों का दुरुपयोग कोई करता है तो इसमें विज्ञान का क्या दोष है ?

इसका समाधान यही है कि प्रथम तो खंडार के साधनों का आविष्कार करनर ही विद्यान की भयंकर भूल है। आधुनिक काल में वैज्ञानिक प्रायः अधिक से अधिक भीषण संहार के साधनों की तलाश करने में ही व्यम हैं। दूसरे, वालक के हाथमें विष की गोली देने वाले झानवान पुरुष को जो दोष दिया जा सकता है, वही दोप सर्वसाधारण जनता को संहार के साधन देने वाले वैद्यानिकों को दिया जाना चाहिए। वे जगत् को जो दान दे रहे हैं, उससे उन्हें छतान्त का काका कहा जा सकता है।

सारांश यह है कि वास्तव में विज्ञान वह है जो मनुष्य को उसकी वर्त्तमान स्थिति से ऊँचा उठाता है, जगुत् के मंगल की बुद्धि में सहायक होता है और मनुष्य की आत्मीयता की भावना को विस्तृत वनाता है। जो विज्ञान इससे विपरीत कार्य करता है वह विकुत ज्ञान है—कुज्ञान है। उससे जगत् का आमंगल दोना निश्चित है। पेसे कुज्ञान से अज्ञान श्रेष्ठ है।

जिन्हें सौंभाग्यवश झान की प्राप्ति हुई है, इन्हें मैत्री भाचना के विस्तार का प्रयत्न करना चाहिए। मैंत्री भावना का प्रसार ही अहिंसा का सहत्व है। इसीतिए शास्त्रों का प्रतिपाद्य मुख्य विषय श्रहिंसा है। श्रहिंसा से ही जगत् का विस्तार है।

## मूलः-संबुज्मत्माणे उ णरे मतीमं, पावाउ अप्पाण निवहएज्जा हिंसप्पसूयाई दुहाइं मत्ता, वेराणुवंधीणि महब्भयाणि १६

छायाः---सनुध्यसानस्तु नरो सतिमान्, पापादात्मानं निवर्त्तयेत् । हिंसाप्रस्तानि दुःखानि मत्वा, वैरानुबन्धीनि महाभयानि ॥ १६ ॥

शब्दार्थ:-तत्त्व को जानने वाला बुद्धिमान पुरुष, हिंसा से उत्पन्न होने घाले दुःखों को कर्म-वन्ध का कारण तथा अत्यन्त भयंकर मानकर पाप से अपनी आत्मा को इटाते है।

भाष्यः--गाथा का माघ स्पष्ट है। जिसे सम्यक् बोधि की प्राप्ति हुई है उसे आत्मा को पापों से निचुत्त करना चाहिए। जो अपनी आत्मा को पाप से निचृत्त नहीं करता उसका वोध-ज्ञान-निरर्धक है। जो दित की प्राप्ति और अहित के परिदार में पुरुष को समर्थ नहीं बनोता उस झान से क्या लाभ है।

हिंसा के फल अखन्त डुःख रूप होते हैं। हिंसा से वैर का अनुवंध होता हैं। यक जन्म में जिसकी हिंसा की जाती है वह अनेक जन्मों में उसका चदला लेता है। धर्मकथानुयोग के शास्त्रों में इसके लिए अनेक कथानक विख्यात है।

हिंसाजन्य पाप महान भयकारी होते हैं। हिंसा से नरक, तिर्यञ्च आदि अशुभ

238

गतियों की प्राप्ति होती है और वे गतियां अत्यन्त भयंकर हैं। पहले इसका विवेचन आचुका है।

# मूलः-आपगुत्ते सया दंते, छिन्नसोए अणासवे । जे धम्मं शुद्धमाक्खाति, पडिपुरण्णमणेलिसं ॥ १७ ॥

छायाः-- ग्राप्मगुप्तः सदा दान्तः, द्विन्नस्रोताऽनास्तवः । यो धर्म शुद्धमाख़्याति, प्रतिपूर्णमनीदशम् ॥ १७॥

शब्दार्थः-मन, वचन और काय से आत्मा को पाप से वचाने वाला, जितेन्द्रिय, संसार के स्रोत को वंद कर देने वाला, आसल से रहित महा पुरुष पूर्ण शुद्ध आर अनु-षम धर्म का उपदेश देता हैं।

भाष्यः—श्रनादि जाल से अव तक छासंख्य धर्म और धर्मप्रवर्त्तक भूमंडल में अवर्त्तार्ण हुए हैं। सवने अपने-अपने विचार के अनुसार धर्म का कथन किया और जनता को उसी धर्म के अनुसरण का उपदेश दिया । पर उनमें से आज अधिकांश धर्मों और धर्मोपदेशकों का नाम भी कोई नहीं जानता । कितनेक पेसे हैं जिनका नाम ही शेष रह गया है और इतिहाल के विद्यार्थी ही उन्हें जानते हैं। इसका कारण क्या है ?

इसका कारण यह है कि वे धर्मप्रवर्त्तक पूर्णझानी नहीं थे । अपूर्ण झानवान् होने के कारण उनके द्वारा प्रसापित धर्म भी अपूर्ण रहा । जो धर्म तीन लोक में और प्राणी मात्र के लिए समान रूप से उपयोगी होता है वदी पूर्ण कहलाता है।

जिस धर्म में अधर्म का लेशमात्र भी मिश्रण नहीं होता और जो सतस्त दोयों सं रहित होता है वह धर्मग्रुद कहलाता है।

इस प्रकार जो धर्म पूर्ण है अर्थात सब जीवें। का हितकारी और आत्मा को पूर्ण रूप से पवित्र बनाने वाला है, तथा सर्वथा निर्दोप है, और दोनों विशेषणों से मुक्त होने के कारण जो मनुपम है, वधी सत्य धर्म है। वही प्राणियों को जन्म-जरा, गरण श्रादि के दुःस्रों से मुक्त कर सकता है।

ऐसे धर्म की प्ररूपण करने का अधिकाग कौन है, यह स्त्रकार ने यहां वत-लाया है। जो आत्मगुप्त, सदा, दान्त, छिन्न स्रोत और अनास्तव होता है वही महा-त्मा ग्रुद्ध और पूर्ण धर्म की प्ररूपण कर सकता है। मन, वचन और काय से आत्मा को नोपने चाला अर्थात् रनसे होने वाले सावध व्यापार को रोक देने वाला, इन्ट्रि-या को और मन को दमन करने वाला, कर्मों के आगमन के द्वारा भूत आसव को वंद कर देने वाला, अध्या कर्मास्त्रय के कारण भूत परिणाम रूपी स्रोत से रहित महा-पुरुष ही धर्मदेशना का मधिकारी है।

उपर्युक्त गुण जिनमें विद्यमान नहीं है, अर्थात् जो पाप से स्वयं उपरत नहीं हुए हैं, जिनकी इन्द्रियां और जिनका मन यश में नहीं हुन्ना है और जिन्होंने आसव रूपी

#### ં પ્રેચ્ય ]

कर्मस्रोत बन्द नहीं कर पाया है, इस प्रकार जो स्वयं विषय-कषाय के पार्थ में फॅंस हुए हैं, वे धर्मदेशना के श्रधिकारी नहीं हैं।

ऐसे पुरुषों द्वारा उपदिष्ट धर्म आत्मकल्याख का साधन नहीं वन सकता। जो स्वयं अन्धा है वह दूसरों का पथप्रदर्शन कैसे कर सकता है ? अतएव धर्मविय सजजनों को धर्मप्रऐता के जीवन पर हाष्ट्रपात करके उसकी धर्मप्ररूपणा की योग्दतर आंच लेनी चाहिए।

## मूलः-न कम्मुणा कम्म खर्वेति बाला, अकम्मुणा कम्म खवेंती धीरा । मेधाविणो लोभमयावतीता, संतोसिणो नो पकरोंति पावं ॥ १∝ ॥

खायाः--न कर्मणा कर्म चययन्ति त्राताः, श्रकर्मणा कर्म चययन्ति धीराः । मेधावितो त्ताभमदवातीताः, सन्तोपिणो नो प्रकुर्वन्ति पापम् ॥ १८ ॥

शब्दार्थः--बाल जीव सावद्य कमें से कमें का क्षय नहीं करते हैं। घीर पुरुष अकमे से अर्थात् संवर आदि शुद्ध अनुष्ठानों से कमें का क्षय करते हैं। लोभ और अभिमान से रहित, संतोषी बुद्धिमान् पुरुष पाप का उपार्जन नहीं करते हैं।

भाष्यः चालक के समान हित और अहित के विवेक से शून्य पुरुष भी वाल कहलाते हैं। यह बाल जीव कमों का त्तय करने के लिए अनेक प्रकार के सावद्य अनुष्ठानों का सद्वारा लेते हैं।

जैसे रक्त से रक्त नहीं धुल सकता उसी प्रकार पाप कमौं से पाप कमों की निवृत्ति नहीं हो सकती। अतपव ऐसे विपरीत प्रयास करने च लों को शास्त्रकार 'वाल' जीव कहते हैं।

किस प्रकार कमों का जय नहीं हो सकता, यह रुपष्ट करने के पश्चात् द्वितीय चरण में शास्त्रकार यह बताते हैं कि पाप कमों का नाग्र किस प्रकार हो सकता है।

परीषह और उपसर्ग आने पर भी जो अपने पथ से और अपने पद से च्युत नहीं होते और इढ़तापूर्वक समस्त विरोधी शक्तियों के साथ जूकते हैं, उन्हें धीर कहते हैं। घीर पुरुष अक्तर्म से अर्थात् निरवद्य अनुष्ठानों से साथिति, गुप्ति, तपस्या, संवर आदि के व्यवहार से कमों को चय करते हैं। कमों के चय का यही एकमात्र उपाय है। पाप कमों का चिनाश निष्पाप कियाओं से ही हो सकता है।

कभौं का चय होते रहने पर भी यदि नवीन कमों का झास्नव होता रहे तो मुक्ति की प्राप्ति नहीं हो सकती । पूर्वोपार्जित कमों का चय झौर नवीन कमों के आस्नव का झभाव होने पर ही मुक्ति-लाभ होता है । मतप्व शास्त्रकार उत्तरार्झ में नवीन कमों के उपार्जन के झभाव के उपाय पतलाते हुए कहते हैं—मेधावी अर्थात्

वैराग्य सम्बोधक

शुद्धिमान पुरुष जब लोभ और मद से अतीत हो जाते हैं अर्थात् चारों प्रकार के कषाय से मुक्त हो जल्ते हैं और संतोष उन्हें प्राप्त हो जाता है तब वे पापों का उपा-जैन नहीं करते ।

तात्पर्य यह है कि जब तक कवायों की विद्यमानता है और संतोष ठूति अन्तः करण के उत्पन्न नहीं होती, तब तक पाप का निरोध नहीं होता। ' लोभ पाप का बाप वखाना ' छार्थात् लोख पापों का जनक है। जब तक लोभ का मावल्य है तवतक मनुष्य भांति-भांति के आरंभ-समारंभ में निरत रहता है और पाप से वच नहीं सकता। इसी प्रकार छाभिमान की विद्यमानता में भी पाप कर्म की उत्पान्ति होतीं रहती है।

लोभ का अथाव एकान्द तुच्छामाव रूप नहीं है, यह सूचित करने के लिए "सन्तोषी ' कहा है । सन्तोपी नर सदा सुखी रहता है । उस ने गरिम बात्ते से जो कुछ भी प्राप्त हो जाता है उसी में वह सन्तुष्ट रहता है । उस से अधिक की प्राप्ति के लिए वह हाय-हाय नहीं करता । सच्चा सुख ऐसे ही पुरुषों को प्राप्त होता है । संतोप के अभाव में तीन लोक की रूमस्त सम्पत्ति भी तुच्छ है । असंतोपी उससे भी अधिक की आशा रखता है, अतएव वह संपत्ति भी उसे सुखी नहीं पना सकती । इसके विपरांत संतोपी नर रूखे-सूखे चने चेवने को भी पर्याप्त समझ्कर उसे प्रहण करता है और उसी में सुस मान लेता है ।

चारीकी से देखा जाय तो प्रतीत होगा कि संसार का अधिकांश दुःख असं-तोप से उत्पन्न होता है। असंतोष को जितने अंशों में घटाते चले जाओ, उतने ही अंशों में दुःख घटता चला जायगा। अतएव हे भव्य प्राणी ! तू संसार का वैभव प्राफ करने का वृथा प्रयास मत कर। यह तो आकाश को लांधने के समान वालचेए। है। अगर तुके सुर्खा होना है तो संतोप वृत्ति छारए कर।

संतोप वृत्ति का अन्तःकरण में उदय होते ही तेरा दुःख न जाने कहां विलीन हो जायगा और तब तेरे कमों के आसव का भी निरोध हो जायगा।

मृताः-डहरे य पाणे चुड्ढे य पाणे, ते आत्तओ परसइ सब्व लोए । उब्वेहती लोगामिणं महंतं, चुद्धे-ऽप्यमत्तेसु परिव्वएजा ॥ १९ ॥ यायाः-हिम्मक्ष प्राचो इद्ध माणः, स धारमवत् परयति सर्वतोकार् । उग्रेश्व बोडमिमं म्हान्तम् , द्वद्दोऽप्रमचेषु परिवजेत् ॥ ११ ॥

शब्दार्थ:-छोटे और बड़े सभा प्राणियों छो-समस्त लोकों को-जो अपने समान देखतः ई चौर इस महान लोक को अशाश्वत देखता है वह झानी संयम में रत रहता है। भाष्यः-चिँँटी, जूं. मच्छर आदि छोटे-छोटे प्राणियों को अपने संसान सम-कने वाला और जगत की अनित्यता एवं दुःख मयता समकने वाला विवेकशील पुरुष ही प्रमाद रहित होकर संयम का आचरण करता है।

जैसा कि पहले अध्ययन में निरूपण किया जा चुका है, समस्त प्राणियों में समान आत्मा विद्यमान है। आत्म द्रव्य सर्वत्र एक जातीय होने पर भी जीवों में बौद्धिक, शार्रारिक या आध्यात्मिक अन्तर जो दृष्टि गोचर होता है, उसका कारण कर्म है। कर्म अर्थात आवरण की न्यूनाधिकता के कारण किसी को छोटे शरीर की आप्ति होती है और किसी को वड़ा शरीर मिलता है। इसी प्रकार बौद्धिक भेद भी शानावरण आदि कर्मों के कारण होता है। आतण्व शारीरिक प्वं बौद्धिक भिन्नता होने पर भी आत्माओं के मूल स्वरूप में किश्चित् भी भेद नहीं है। समस्त प्राणी उप-योगमय सरूप वाले हैं-अनंतज्ञान, दर्शन, शक्ति आदि के भंडार है। जब आत्मा के गुर्खों का पूर्णरूपेण प्राकट्य होता है तव मूलगत सदृशता स्पष्ट प्रकट हो जाती है।

सभी जीव समान स्वभाव वाले हैं। जैसे एक जीव सुख की आकांचा करता है और दुःख से भयभीत होता है, उसी प्रकार अन्य जीव भी सुख की इच्छा रसते हें धौर दुःख से वचना चाहते हैं। विवेकीजन वही है जो इस प्रकार विचार करता है कि-'जैसे मृत्यु मुफे अनिष्ट है और जीवन इष्ट है, इसी प्रकार समस्त प्राणियों को छपनी मृत्यु अनिष्ट है और जीवन इष्ट है। मेरे साथ छुल-कपट करके मुफे ठगने चाला निन्दनीय कार्य करता है, उसी प्रकार यदि में किसी को धोखा देता हूं तो निन्द-नीय कार्य करता हूं। इस प्रकार समता भाव की आराधना करने से संयम की आरा-धना होती है। जिसके अन्तःकरण में साम्यभाव का उद्रेक हो उठता है वह अन्य प्राणी को कए देना अपने आपको कु देने के समान अप्रिय अनुभव करता है। वह दसरे प्राणियों के सुख के लिए इतना अधिक प्रयत्नशील रहता है, जितना अपने सुख के लिए। जैसे कोई पुरुष अपने को दुःख देने की बात मन में भी नहीं झाने देता. उसी प्रकार वह साम्यभाव का आराधक दूस**ों का आहित करने का संकटप** तक नहीं करता। जैसे आप दुःख का अनुभव करके विकल हो जाता है उसी प्रकार ज्ञन्य प्राणियों की वैदना भी उसे विकल बना देती है। अपना दुःस्न उत्पन्न होने पर उसके प्रतीकार के लिए जैसे वह उद्यत होता है उसी प्रकार अन्य प्राणियों को दुःसी देख कर समताभावी पुरुष अकर्मग्य होकर नहीं बैठा रहता, वरन् उस दुःख को निवारण करने के लिए पूर्ण प्रयत्न करता है।

महापुरुषों के चरित का खावधानी के साथ अध्ययन किया जाय ते। प्रतीत होगा कि वे जगत् के दुःख को अपना ही दुःख मान कर उसके निवारण के लिए उद्योगशील बने रहते थे। यह साम्यभाव उनम जीवित रूप से विद्यमान था। उनके अद्भुत उत्कर्ष का प्रधान कारण भी यही साम्यभाव था।

साम्यभाव की आराधना के लिए पर पदार्थों के प्रति झासक्ति का झमाब आवश्यक है। जिसके अन्तःकरण में इन्द्रियों के विषयों सम्बन्धी तथा भोगोपमोग के अन्य साधनों संबंधों ममता की अधिकता होती है वह सदा नाना प्रकार के संक-एप-विकल्पों में उलका रहता है। उसे निराकुलता का अपूर्व आनन्द प्राप्त नहीं होता अतएव साम्यभाव की आराधना के लिए संसार को अशाश्वत समझकर उससे उदासीनता धारण करनी चाहिए । विचारना चाहिए कि समस्त संसार के पदार्थ नाशवान हैं। इनके साथ आत्मा का कुछ भी वास्त विक संबंध नहीं है। जीव जब जन्म लेता है तो पूर्वजन्म के किसी भी पदार्थ को साथ नहीं लाता और जब आयु पूर्ण करके परलोक की और प्रयाण करता है तब भी साथ में कुछ नहीं लेजाता। संसार के पदार्थ आत्मा का संखा नहीं देते । जीव मरकर जब नरक गति की भूक और प्याज भोर्गता है, तिर्यञ्च गति की नानाप्रकार की व्यधाएँ सहन करता है, तब

23= 7

इतना ही नहीं, संसार में आज जिन्हें जीव अपना मानता है, जिनके स्तेह में पड़कर धर्म को भी भूल जाता है, जिन्हें प्रसन्न करने के लिए कर्त्तब्य-अकर्त्तव्य के भान को एक किनोर रखकर सभी कार्य करता है, जिनके पालन-पोपण के हेतु नाना सावद्य कियाएँ करता हैं, जिनके अनुराग में रत रहकर शेष संसार को कुछ भी नहीं समसता, वे आत्मीय जन क्या वास्तव में आत्मीय हैं ? जो सचमुच आत्मीय होता है, वह त्रिकाल में भी आत्मा से अलग नहीं हो सकता । सम्यग्दर्शन, सम्यग्धान सम्यक चारित्र, आदि गुण आत्मा के लिए आत्मीय हैं, 'अतएव वे किसी भी काल में आत्मा से न्यारे नहीं होते । इसी प्रकार क्या कुटुम्वीजन सदा साथ देते हैं ? नहीं ।

संसार में पैसा कोई जीव नहीं है जिसके साथ कोई संयंध न हो चुका हो, सभी जीवों के साथ सब का संबंध हो चुका है । अगर वे वास्तव में आत्मीय होते तो क्या आज पराये वन सकते थे ? फिर भी रागान्ध मनुष्य की आंसे नहीं खुलतीं । वह अपनी आत्मीयता की भावना को पक छोटी-सी सीमा में वंद कर रखता है । छानी जन इस प्रकार विचार करते हैं कि—' संसार के समस्त संबंध नश्वर हैं । आत्मा सच पदार्थों से विलग है, उसके साथ किसी का संवंध नहीं हो सकता । यरीर में आत्मा रहता है, फिरभी दोनों के संयोग विनाश शील है । शरीर जड़ है और आत्मा चिदानन्दमय है । दोनों का ऐक्य कैसे हो सकता है ? अब शरीर ही विनश्वर है तो संसार के अन्य संवंध, माता, पिता, पुत्र और भाई आदि के रिश्ते, कैसे नित्य हो सकते हैं ? इन सब का संवंध तो शरीर के साथ है, जब शरीर टी स्थायी नहीं यह रिश्ते स्थायी कैसे हो सकते हैं ? ' मूलं नास्ति कृतः शासा ' अर्थात् मूल के अभाव में शासाएँ किस प्रकार ठहर सकती हैं ? आनी जन टीक ही कहते हैं—

> यस्यास्ति नैक्यं वपुपाऽपि सार्धम् , तस्यास्ति किं पुत्र कलत्र मित्रै: १ पूथक छते चर्माणे पेमकूपाः, कुतो दि तिष्ठान्ति शरीरमध्ये ॥

अर्थात् आत्मा की शरीर के साथ दी एकता नहीं है तो फिर पुत्र, स्त्री मौर मित्रों के साथ क्या एक रूपता हो सकती है ? यदि शरीर के ऊपर से चमड़ी उझाड़ ली जाय तो रोमकूप कैसे रह सकते हैं ? कदापि नहीं रह सकते ।

तात्पर्य यह है झात्मा समस्त पदार्थों से भिन्न, अपने ही गुएों में रमा हुआ है। संसार के झनित्य पदार्थों के साथ उसका संबंध नहीं है। इस प्रकार विचार कर संसार में राग-भाव का त्याग करना चाहिए और आत्मशुद्धि के लिए प्रयत्न करना चाहिए।

निर्ग्रन्थ-प्रवचन-चौदहवां अध्याय समाप्त

🛪 ॐ नमः सिद्धेभ्य 🛪

निर्यन्थ-प्रवचन

॥ पन्द्रहवां अध्याय ॥

# मनोनिग्रह

>\*≪+\*€?\*\*

ञी भगवान्-उवाच---

# मूलः-एगे जिए जिया पंच, पंच जिए जिया दस । दसहा उ जिणित्ता एं, सब्बसत्तू जिणामहं ॥ १ ॥

द्वायाः-एकस्मिन् जिते जिता पद्ध, पद्धसु जितेषु जिता दश । दशधा तु जिस्या, सर्वशत्रून् जयाम्यहम् ॥ १॥

शब्दार्थः---एक को जीत लेने पर पांच जीत लिए जाते हैं, पांच को जीतने पर दस के ऊपर विजय प्राप्त होती है और दस पर चिजय प्राप्त करने वाला समस्त शञ्जुओं पर जय पा लता है।

भाष्यः—चोदहवं अध्ययन में वैराग्य का विवेचन किया गया है । आत्म-कल्याण की भावना जिसके हृदय में उद्भूत हुई है उसे संसार से विरफ्त हो जाना चाहिए—सांसारिक वस्तुओं में राग-हेप का त्याग कर समभाव धारण करना चाहिए। इस अध्ययन में समभाव के प्रधान कारण मनोनिग्रह का विवेचन किया जाता है। मनोनिग्रह के दिना समभाव नहीं हो सकता। इसी कारण वैराग्य सम्बोधन के पक्षात् मनोनिग्रह की प्रेरणा की गई है।

आत्मविजय में सर्वप्रथम मन की विजय का स्थान है। जो सरपशाकी पुरुष एक मन को जीत लेता है वह पांच को अर्थात् पांच इन्द्रियों को जीत लेता है। अर्थाट, जिसने अपने सन को वश में कर लिया वह पांचों इन्द्रियों को वश में कर सकता है। मन को जीते विना इन्द्रियां वश में नहीं होती। अतएव आत्मविजय की साधना करने वाला सर्व प्रधम अपने मन पर आधिकार करे। मन पर किस प्रकार अधिकार हो सकता है, यह आगे निरूपण किया जायगा। मन पर विजय प्राप्त करने पर इन्द्रियां स्वयमेव विजित हो जाती हैं।

मानसिक शादी होने पर ही इन्द्रियों पर विजय प्राप्त होती के । मानसिक शुदि के अभाव में यम, नियम आदि होरा किया जाने वाला काय-फलेश व्यर्थ हैं । प्रवृत्ति न करने योग्य विषयों में प्रवृत्ति करने वाला और निरंकुश होकर इघर-उघर भटकने घाला मन संसार को जन्म-मरए की घानी में पील रहा है। संसार से षिमुख हो कर एकान्त, शान्त और निरुपद्रव स्थान में जाकर मोज प्राप्त करने की इच्छा से तीब तपस्या का ग्राचरण करने चाले सुनियों को भी मन कथी-कथी चंचल बना हेता है। मन बंदर से भी ग्राधिक चंचल है। पल-पल में वह नया-नया रंग दिखलाक्षा रहता है। मुक्ति की साधना में मन की यह चंचलता लब से घवल बाधा है। घतपव मुमुद्ध जनों की ग्रापनी साधना सार्थक करने के लिए मन पर घुरा नियंत्रण करना चाहिए।

भहापुरुषों का कथन है कि यन की शुद्धता होनेपर प्रविधमान गुस भे आविर्भूत हो जाते हैं और मन शुद्ध न हो तो मौज़ूदा गुरा भी नष्ट हा जाते हैं । अत-प्रव प्रत्येक संअव उषाय से विवेकवान पुरुष को मन पर विजय प्राप्त करनी खाहिए जैसे अंघे के आगे रफ्खा हुआ दर्पेश वृधा है, उसी प्रकार मनो।निग्रह के अभाव में तपस्या भी निरर्धक है।

मन का निष्रह हो जाने पर इन्द्रियों का जीत लेना कठिन नहीं रहता। इन्द्रियों को उन्मार्गगामी और खपत्त अश्व की उपमा दी जाती है। जिनके सन्द्रिय रूपी अश्व नियंत्रण में नहीं होते अर्थात्तु जो पुरुष इन्द्रियों को विना लगाम के खतंत्र गति करने देता है और खयं इन्द्रियों का अनुचर वन जाता है, उसे इन्द्रिय रूप अभ्व शीघ्र ही जरक रूपी श्ररएय की श्रोर ले जाते हैं । जो इन्द्रियों का निग्नह नहीं करते उनका निश्चित रूप से अधःपतन होता है। इन्द्रिय निअह न करने से परलोक में किलने कछ भुगतने पड़ते हैं, इल बात को थोड़ी देर के लिए रहने भी दिया जाय और सिर्फ इसी भव के कहों का विचार किया जाय तो इन्द्रियों की झनर्धता स्पष्ट हो जाती है। जो लोग पांचों इन्द्रियों के अधीन हो रहे हैं, उनकी क्या गति होगी ! जब कि केवल एक एक इन्द्रिय के गुलास वनने वालों की अयंकर दुईशा प्रत्यत्त देखी जाती है। केवल सात्र स्पर्शन-इन्द्रिय के अधीन होने वाले हाथी की दुदेशा का विचार कीजिए। चह हथिनी के स्पर्श के अनुराग में छंघा होकर गइढे में रगरता है और वध वंधन की वेदनाएँ सहन करता है। इसी प्रकार श्रमाघ जल से विचरने वाला मत्स्य जिहा के श्रधीन होकर जाल में फंसकर खत्यु का शिकार हो जाता है । झाए-इन्द्रिय का वशवत्तीं वनकर हाथी के मद के गेंघ से लुब्ध होकर हाथी के गएडस्थल पर धैठने वाला स्रमर स्रपने आणों से हाथ धो चैठता है । चचु रान्द्रिय का दास. बनकर पतंग, श्राझ की खाला का अतिथि वनता है झौर अपनी जान गँवा बैठता है । सधुर गान सुनेन का श्रमिलाषी हिरन, श्रोत्र-इन्द्रिय के श्रधीन होकर व्याघ के तीखे चाए का लच्य वनता है।

इस प्रकार एक-एक इन्द्रिय के अधीन होने वाले प्राणियों की अब यह दशा होती है तव जो पांची इन्द्रियों के अधीन हो रहे हैं उनकी क्या दशा होगी ?

शंका-जब तक शरीर है तब तक इन्द्रियां भी अवश्य रहती हैं और जबतक इन्द्रियां हैं तब तक वे अपने-अपने विषय में प्रवृत्ति भी करेंगी ही ! ऐसी अवस्था में अन्द्रियनिग्रह कैसे हो सकता है ?

मनानिग्रंह

1 2.82

समाधान-इन्द्रियनिग्रह का आशय यह नहीं है कि विषयों में उनकी प्रवृत्ति न होने दी जाय । जो विषय योग्य देश में विद्यमान होगा वह इन्द्रियों का विषय हो ही जायगा। कोई भी योगी अपनी आखें खदा बन्द नहीं रखता और न कानों में ढङ्कन लगाता है। इन्द्रिय-निग्रह का ऐसा अर्थ समझ लेने पर तो इन्द्रिय-निग्रह संसच ही नहीं रहेगा । इन्द्रियों को जीतने का अर्थ यह है कि इन्द्रियों के विषयों में नाग छौर द्वेष का परित्याग कर दिया जाय छौर साभ्यभाव का अवलम्बन किया जाय । इन्द्रियां की समताभाव से युक्त प्रवृत्ति इन्द्रियजय में ही अन्तर्गत है । उदा-हरए के लिए भोजन को लीजिप । इन्द्रियविजयी मुनि भी आहार करता है और इन्द्रियों का वशवत्तीं साधारण व्यक्ति भी आहार करता है । आहार के स्वाद रूप विषय में दोनों की रसना-इन्द्रिय प्रवृत्त होती है। मगर मुनि स्वादिष्ट भोजन पाकर प्रलन्न नहीं होता और निःस्वाद भोजन मिलने पर चित्त में खेद नहीं लाता। वह मधुर पकवान और दाल के छिलके को समभाव से प्रहण करता है। इससे विपरीत इन्द्रियार्धान व्यक्ति मनोझ भोजन अत्यन्त रागभाव से छौर अमनोझ भोजन तीव देप के साथ, नाक-भौंद सिकोड़ता हुआ ग्रहण करता है। आहार की समानता होने पर भी चित्तवृत्ति की विभिन्नता के कारण मुनि इन्द्रियावेजयी छौर दूसरा व्यक्ति शन्द्रयों का दास कहां जातां है।

यही चात अन्य इन्द्रियों के संबंध में समझलेनी चाहिए। मुनि भी अपने कानों से शब्द खुनते हैं और अन्य व्यक्ति भी। किन्तु गाली आदि के अनिए शब्द सुनकर मुनि को खेद नहीं होता और स्तुति आदि के इए समझेजाने चाले शब्द खुनने से उन्हें हुर्य नहीं होता। दूसरा व्यक्ति पेसे प्रसंगों पर राग और द्वेप से व्याकुल हो जाता है।

इस प्रकार इन्द्रियों के विषयों में चित्त की रागात्मक थौर द्वेषात्मक परिणति न होना इन्द्रियों पर विजय प्राप्त करना कहलाता है। मुनिराज इसी प्रकार इन्द्रिय-विजय करते हैं।

मुनिराज विचार करते हैं कि वास्तव में न कोई विषय प्रिय है, न आप्रिय है। भियता और अभियता तो चित्त की तरंग है। यही कारण है कि जो विषय एक समय प्रिय लगता है वही दूसरे समय में अप्रिय लगने लगता है। सूर्य के आतप से तपा द्रिय लगता है वही दूसरे समय में अप्रिय लगने लगता है। सूर्य के आतप से तपा द्रुआ मनुष्य सरोवर के शीतल जल फा स्पर्श करने में आनन्द का अनुमव करता है, कुछा मनुष्य सरोवर के शीतल जल फा स्पर्श करने में आनन्द का अनुमव करता है, किन्तु कुछ समय पश्चात्-जल में श्ववगाइन करने के वाद-शीत स्पर्श से व्याकुल होकर उष्ण स्पर्श की अभिलापा करने लगता है। गालियां उनकर मनुष्य आग वव्ता हो उठता है, पर ससुराल में दी जाने वाली गालियों से प्रसन्न होता है। इसका एक मान्न कारण यही है कि वास्तव में कोई भी विषय स्वभावतः प्रिय अथवा आप्रिद नहीं है। प्रिय और आप्रिय विषय का भेद करना मन की कहपना मात्र है। मनुष्य पहले इस कहपना की स्टॉप करता है और फिर उसी कल्पना के जाल मे स्वयमेव फैस इतता है। योगी वन्तु के यथार्थ स्वरूप की समझते हैं अतएव वे इन्द्रिय काकिसी मी

[ . 283 ]

पन्द्रहवां श्रण्याय

#### विषय में राग देष धारण नहीं करते।

इस प्रकार जो सहापुरुष सन को जीत लेता है, मन को हुछ-छानिष्ट विषय की कल्पना करने से रोक देता है, वह इन्द्रियों को भी जीत लेता है। इसी आभिमाथ से शास्त्रकार ने कहूा है-एगे जिए जिया पंच।' अर्थात् एक मन पर नियंत्रण कर लेने पर पांच अर्थात पांच इन्द्रियों पर नियंत्रण स्थापित हो जाता है।

पांच इन्द्रियों को जीत लेने पर दस पर अर्थात् मन, पांच इन्द्रियों और कोथ मान, माया एवं लोभ रूप चार कषायों पर विजय प्राप्त होती है।

कषायों का सूल भी मन है। जब मन काबू में आ जाता है तो राग और द्वेप रूप चार कषायें भी काबू में आजाती हैं। ऊपर के विवेचन से यह विषय स्पष्ट है।

जी मद्दात्मा कपायों पर विजय प्राप्त कर लेता है उसके चित्त की चिर-कालीब असमाधि सहसा चिलीन हो जाती है। वह समताभाव के परम रम्य सरोवर में अवगाहन करके लोकोत्तर शान्ति का आस्वादन करता है। इस सरोवर यें अवगाहन करते ही चिर संचित मलीनता धुल जाती है। कहते हैं, आधे चल क्षो जो पूर्ण समता-करते ही चिर संचित मलीनता धुल जाती है। कहते हैं, आधे चल क्षो जो पूर्ण समता-भाव का अवलम्बन करता है, उसके इतने कमों की निर्जरा हो जाती है जितने कर्म करोंड़ो वर्षों तक तपस्या करने वालों के भी निर्जीर्थ नहीं होते। समताभव का परम प्रकाश जहां प्रकाशमान होता है चढां राग द्वेष का प्रवेश नहीं होने पाता। आतएव समताभाव प्राप्त करने के लिप चार कषायों को जीतना परमावइयक है। कषाय-जय के लिप शास्त्रकार ने कहा है—

उवसमेग हुंगे कोहं, माणं मद्दवया जिले । मायमज्जवभावेणं, लोहं संतोष श्रो जिले ॥

अर्थात् जमा आव का आश्रय लेकर कोघ पर विजय प्राप्त करनी चाहिए, मृदुता (विनय) का अवलम्बन करके सान को जीतना चाहिए आजव (सरलता) घारण करके माया को हटाना चाहिए और सन्तेष घारण करके लोभ का नाश करना चाहिए।

इस प्रकार विरोधी गुर्खों की प्रवलत। होने पर क्यायों का झन्द आता है न कपाय आत्मा का भयंकर रात्रु है । वह संखार को वढ़ाने चाला, दुर्गति में ले जाने वाला और आत्मा को अपने स्वरूप से च्युत करने चाला है । ग्यारहवे गुर्खस्थान तक पहुंचे हुए मुनि की आत्मा में उत्पन्न होकर कषाय ही उनके अधःपतन का कारण होता है । कपाय के खद्भाव में सम्यक्-चारित्र की पूर्णता नहीं होई पति। अन्नतानु-बंधी कपाय तो सम्यक्त्व को भी उत्पन्न नहीं होने देता । इस प्रकार कपाय के कारण आत्मा को अखन्त कप्त उठाना पड़ता है । अतपव मन और इन्द्रियों को जीत कर कषायों को जीतने का प्रयत्न करना चाहिए ।

मन को, पांच इन्द्रियों को और चार कषायों को जीतने का माहात्म्य वतलाते इप शास्त्रकार अन्त में कहते हैं—'दसहा उ जिणित्ता णे सब्बसत्तु जिणामढ़ं।' अर्थात् मन आदि दस को जीत लिया जाय तो समस्त शत्रुष्ठों पर विजय प्राप्त दा T 288 T

जाती है।

आत्मा का श्रानेष्ट करने वाला शतु कहलाता है। शतु कौन है, इस विषय का विवेचन प्रथम अध्ययन में किया जा चुका है। साधारण मनुष्य जिसे शतु समभता है वह वास्तव में शतु नहीं है। आत्मा के असली शतु राग, द्वेष, अज्ञान आदि दोष हैं। कषायों का जब सर्वथा नाश हो जाता है तब राग आदि विकार पूर्ण रूप से नंग्र हो जाते हैं। उस समय कोई भी शतु अवाशिष्ट नहीं रहता। मगर कषाय रूप शतु के कौशल को तो देखिप कि उसने जो शतु नहीं हैं उन्हें शतु बना रक्खा है और स्वय शतु है, फिर भी वह मित्र वना रहता है। उसने आत्मा को पेसे अम में डाल रक्खा है कि आत्मा छपने शतु-मित्र को भी पहचानने में असमर्थ वन गया है। यही कारण है कि वह दूसरे मनुष्यों को, जो असाता के निमित्त मात्र वन जाते हैं, अपना शतु मानता है और कपाय को जो कमेवंघ का प्रधान कारण हैं, शतु नहीं मानता।

गंधीर दृष्टि से देखा जाय तो विदित होगा कि कोघ, मान, माया श्रौर लोभ का जब तक सद्भाव है तवतक मित्र-शत्रु की करूपना होती है। इनके विनाश हो जाने पर संसार में शत्रु कोई हो ही नहीं सकता। अतएव जिसने कपार्यों को जीत लिया उस ने समस्त शत्रुओं <sup>का</sup> जीत लिया।

भन दो प्रकार का है--(१) द्रव्यमन छौर (२) भावमन । मनेवर्गणा के पुद्गल से निष्पन्न द्रव्यमन छौर मनन, चिन्तन छादि का साधन भाव मन कहलाता है। द्रम्य मन पौद्गलिक है छौर भाव मन चेतना रूप है।

योग शास्त्र में मन चार प्रकार का माना गया है--(१) विकिप्त (२) यातायात. (३) न्ठिए और (४) सुलीन ।

(१) विद्तिप्त-इधर से उधर भटकने वाला विद्तिप्त चित्त ।

(२) यातायात-कभी अन्दर की तरफ स्थिर हो जाने वाला और कभी बाहर निकल कर दौड़ने वाला।

(३) । श्रिष्ट-दूसरे चित्त की अपेता अधिक स्थिर।

(४) सुत्तीन-घट्यन्त निश्चल।

चिछ जितने छंग्र में झात्मा में स्थिर रहता है उतने ही छंगों में झात्मिक जानन्द का छनुभव होता है। यातायात चित्त जय आत्मलीन होता है तय आनन्द की उपलब्धि होती है। दिरुष्ट चित्त उसकी अपना श्राधिक आनन्ददाता है और सुलीन चित्त परमानन्द का कारण है। अतएव मन को आत्मा में स्थिर करने का मयज्ञ करना चाहिए।

रन्द्रियों का और कपायों का निद्रपण पडले हो चुका है।

मूलः-मणो साहसिद्यो भीशो, टुट्ठस्सो परिधावई । तं सम्मं तु निगिण्हामि, धम्म सिक्खाहि कंथगं ।२। पन्द्रहवां अध्याय

#### X8X ]

छायाः—मनः साहसिकं भीमं, दुष्टाश्वः परिधावति । तत् सव्यक तु निगृहणामि, धर्म शिज्ञाभिः कन्थकम् ॥ २ ॥

शब्दार्थः-मन बड़ा साहसी और भयंकर है। वह दुष्ट घोड़े की तरह इधर-डधर दौड़ता रहता है। धर्म शिक्षा से, उत्तम जाति के अश्व के समान उसका में नियह करता हूं।

भाष्यः-पूर्व गाथा में मनो-निन्नद का महत्त्व बतलाने के बाद यहां उसके निन्नह की कठिनाई का प्रतिपादन किया गया है । मनोानिन्नह में कठिनता यह है कि मन श्रत्यन्त साहसी श्रौर भयंकर है, साथ ही वह दुष्ट घोड़े की तरह लगाम की परबाह न करके इघर से उघर भटकता फिरता है।

हित-ग्रहित की अपेत्ता न करके प्रदात्ति करने वाला साहसी कहलाता है। मन उचित और अनुचित का विवेक किये विना ही प्रवृत्ति करता है। जो लोग सदा अपने सन की गति-विधि का सूदम दृष्टि से अवलोकन करने में सावधान होते हैं श्रौर कुमार्ग की और जाते ही उसे रोक लेते हैं, उन्हें भी कभी-कभी मन घोखा दे देता है। जो योगी उसे आत्मा में लीन रखने के लिए ध्यान आदि का अनुष्ठान करते हैं, उनका मन भी कभी उच्छूंखल बन जाता है और आनिष्ट विषयों की और चला जाता है । छनेक पुरुष मन की स्थिरता के लिए अरएयवास अंगीकार करते हैं, मगर मन उन्हें राज प्रासादमें लेजाता है अनेक त्यागी संसारसे विरक्त होकर काय-क्लेश करते हैं, पर मन भोगों में डव कर उनके कायक्लेश को व्यर्थ बना देता है। न जाने कितने कण्टक शच्या पर सोने वालों का मन दौड़कर सुखमयी सेज पर पौढ़ जाता है। साधक पुरुष मन को अपनी ओर खींचता है और मन उसे अपनी और खींचता है। साधक पुरुष साम्यभाव के सुधा-सलिल से आत्मा को स्वच्छ बनाने में निरत होता है, तब मन उसके काबू से बाहर होकर राग-द्वेष के मैल द्वारा आत्मा को मलिन बना डालता है। मनुष्य किंतनी ही बार अनाचार से ऊब कर उसे त्याग वेने, का संकल्प करता है मगर मन नहीं मानता और उसे फिर अनाचार के कीचड़ में फंसा देता है। अपने कमों के त्तय के लिए प्रयत्न करने वाले झौर भोगों का सर्वधा त्याग कर देने वाले त्यागी पुरुष को मन कभी अतीतकाल में मुक्त भोगोंका स्मरग कराता है और कभी स्वर्ग के भोगोग्भोगों की कामना उत्पन्न करके उसके तप-त्याग को मिझी में मिला देता है।

मन अत्यन्त घृष्ट है । एक वार उलका निग्रद्द कर लेने पर भी वह थकता नहीं । झात्मा से वाहर निकलने के उसने अनेक मार्ग बना रफ़्खे हैं । जब कोई पुरुष एक मार्ग बंद कर देता है तो वह दूसरे मार्ग से वाहर निकल भागता है ।

मन में विचित्र सोहनी शाक्ति है। जो मनुष्य उसे नियंत्रण में रखना चाहते हैं, उण्हें भी वह मोहित कर लेता है। ऐसी स्थिति में जो लोग मन की श्रोर से सर्वथा सापरवाह हैं, मन को अपने अधीन न रखकर स्वयं मन के श्रधीन होकर रहना 1 288 ]

् मनेतियह

चाइते हैं, उनकी तो वात हा क्या है ! ऐसे लोग मन के कीत दास वनकर उसके संकेत के अनुसार चलकर अपना घोर अनिष्ट करते हैं । व लोग घोर राग-द्वेप आदि में लिप्त होकर अत्यन्त अशुभ और कटुक फल देने वाले कर्मों का संचंय करके आत्मा को भारी चनाते हैं।

मन पारे की तरह चपल है। जैसे पारा एक जगह स्थिर नहीं रहता, इसी प्रकार विशिष्ट योगियों को छोड़ कर, साधारण जन का सन भी स्थिर नहीं रहता। उसकी गति का वेग वागु से भी श्रत्यन्त तीव होता है। एक चए में यहां है तो दूसरे चए में वह किसी दूसरे ही लोक मैं जा पहुंचता है। जैसे उवार श्रौर भाटे के कारए समुद्र शान्त नहीं रहने पाता उसी प्रकार मन की चंचलता के कारण श्रात्मा शान्ति का श्रनुभव नहीं कर पाती।

शास्त्रकार ने मन को दुष्ट अश्व की उपमा दी है। दुष्ट अश्व अपने आरोही के नियन्त्रण से बाहर हो जाता है। ज्यों-ज्यों उसकी लगाम खेंची जाती है त्यॉ-त्यों वड कुपथ की ओर अधिकाधिक अग्रसर होता है। मन की भी यही स्थिति है। जैसे-जैसे उसे नियन्त्रण में लेन का प्रयत्न किया जाता है, तैसे-तैसे वह अधिक अनियंत्रित वनता जाता है। मगर जैसे अत्यन्त कुशल अश्वारोही दुष्ट अश्व को अन्त में वश में कर लेता है उसी प्रकार प्रवल पुरुपार्थ करने वाला योगी भी मन पर विजय प्राप्त कर सेता है। अन्त में दुष्ट अश्व भी अनुकूल वन जाता है, इसी प्रकार अनियंत्रित मन भी अभ्यास से नियंत्रित ही जाता है।

तात्पर्य यह है कि आध्यात्मिक साधना करने पालों को सतत् अभ्यास से, मानसिक गति-विधि का सूदम और सावधान अवलोकन करते हुए मन पर विजय प्राप्त करनी चाहिए। मन को जीते विना किया जाने वाला कियाकाएड करीब-करीक यसा है जैसे छंक के विना ग्रन्य राग्नि। इसी कारण कहा है—

" मन एव मनुष्याणां कारणं वन्धमोत्तयोः "।

अर्थात् मन ही मनुष्यों के वन्ध और मोच का प्रधान कारण है ।

मन के विना तन द्वारा की जाने वाली किया निर्जीव होती हैं। सामायिक जैसी मशस्त किया करते समय भी मन यदि राग-द्वेप में फँसा हो तो वह भी दृधा हो जाती है। इससे विपरीत वाहा रूप से मोग भोगने वाला भी अगर मन से भोगों में श्रलिप्त हो वह योगी की कोटि का हो जाता है। अतएव मन का निम्नह करना अत्यन्त आवश्यक है।

मन का निग्रह किल प्रकार हो सकता है ? इस प्रश्न का समाधान करने के लिए शास्त्रकार ने कहा है- 'तं सम्मं तु निगिरहामि धम्मसिफ्खार्हि ।' अर्थात् में धर्मशिद्या के द्वारा मन सम्यफ् प्रकार से निग्रह करता हूँ।

ं 'निगिरदागि' इस उत्तम पुरुष की किया का प्रयोग करके यह स्ट्रचित कियां" गया है कि मनोनियह का यह उपदेश केवल वाचनिक उपदेश ही नहीं है, वरन् जिस उपाय का यहां कथन किया गया है वह व्यवहार में लाया हुआं है. अभ्यस्त है। अभ्यस्त उपाय में शंका के लिए अवकाश ही नहीं रहता। ऐसे उपाय में अद्धा के खाथ-साथ प्रतीति भी हो जाती है।

जिस पथ पर पहले किसीने प्रयाग न किया हो, वह पथ भले ही सुगम हो, फिर भी हुर्गम ही जान पड़ता है। जिस पथ पर दूसरे पुरुष चले हों अथवा चलते हों वह हुर्गम होने पर भी सुगम-सा प्रतीत होता है। मनुष्य की इस प्रकृति के झाता शास्त्र-कार ने मनोजय के मार्ग को आर्चार्थ वताने के लिए 'निगिरहामि' कियापद का प्रयोग किया है। तात्पर्य यह है कि धर्मशित्ता के द्वारा ही मैंने मन का निग्रह किया है और धर्मशित्ता के द्वारा ही तुम अपने मन का निग्रह कर सकते हो।

मनोनिग्रह को शास्त्रीय भाषा में मनोगुति भी कहा गया है। मनोगुति से क्या लाभ होता है, यह शास्त्र में इस प्रकार बतलाया है--

प्रश्न-मरागुत्तयाए र्एं भंते ! जीवे किं जऐद ?

उत्तर-मणगुत्तयाए जीवे एगरगं जणयह, एगरगचित्ते ग्रं जीवे मणगुत्ते संजमाराहए भवद।

प्रश्न-अगवन् ! मनोगुति से जीव को क्या लाभ होता है ?

उत्तर-हे गौतम ! मनागुप्ति से जीव को एकाव्रता की प्राप्ति होती है। एकाव्र चित्त वाला जीव संयम का आराधक होता है।

इसी प्रकार मानसिक समाधि के विषय में शास्त्र में लिखा है-

प्रश्न-मण्समाहारण्याए गुं भंते ! जीवे किं जण्यइ ?

उत्तर-मण्समाहारण्याए एगग्गं जण्यइ, एगग्गं जण्इत्ता नाण्यज्जवे जण्यइ, नाण्यज्जवे जण्इत्ता सम्मत्तं विसोहेइ, मिच्छत्तं य निज्जरेइ।

प्रम-भगवन् मन को समाधिमें स्थिर करने से जीव को क्या लाभ दोता है ?

उत्तर—मन को समाधि में स्थिर करने से एकाग्रता आती है । एकाग्रता उत्पन्न करके जीव झान पर्याय अर्थात् झान की अपूर्व शक्ति प्राप्त करता है और आत्मझान की शक्ति प्राप्त करके सम्यक्त्व की विशुद्धि और मिथ्यात्व की निर्जरा करता है।

शास्त्रकार ने मन की एकात्रता का जो फल वताया है उससे यह स्पष्ट है कि संयम की ग्राराधना, आत्मकान की पाप्ति, सम्यक्त्व की विश्वादि और मिथ्यात्व की निर्जरा के लिए मनोगुप्ति, मनः समाधि श्रथवा मनोनिग्रह कितना आवश्यक है।

इस प्रकार मन को वश में करना कठिन भले ही हो, पर असंभव नहीं है। सनोनियह असंभव होता तो शास्त्रकार ऐसा करने का उपदेश ही न दते । उपदेश संभव का दिया जाता है, असंभव का नहीं।

मन की एकाप्रता के विना सब्बे शान्ति नहीं मिल सकती। मनुष्य मात्र. निद्रा लेता है। एक रात भी अगर जागते-जागते ब्यतीत की जाय तो स्वास्थ्य खराव हो जाता है। निद्रा लेना एक प्रकार की मनकी एकाग्रता है, यद्यपि वह विक्रत है। जो व्यक्ति चंचलता त्यागकर, थोड़ी देर के लिए भी निद्रा लेकर निस्रत मानसिक एकाग्रता प्राप्त करता है वह शरीर को स्वस्थ रखता है। इस प्रकार मन की विकार मयी एकाग्रता से भी जब शान्ति और स्वास्थ्य की वृद्धि होती है, तब सब्यक प्रकार से मन को एकाग्र बनाने से कितना लाभ होगा यह सहज ही समफा जा सकता है।

वस्तुतेंः मानसिक एकाग्रता अपूर्व आत्मानन्द की जननी है। मन की एकाग्रता आत्मा रूपी निर्कर से आनंद का स्रोत प्रवादित होने लगता है। जिसे इस आनन्द की अनुभूति करनी है उन्हें मानसिक एकाग्रता साधनी चाहिए।

मन की एकात्रता का उपाय शास्त्रकार ने 'धर्मशिह्ना'् वताया है । धर्मशिह्ना का अर्थ है-धर्माचार या संयम का श्रभ्यास ।

संयम के अभ्यास में घ्यान का महत्वपूर्ण स्थान है और मन की पकायता के लिए घ्यान अत्यन्त उपयोगी है। सामान्य रूप से घ्यान चार प्रकार का है-(१) आर्त्त-घ्यान (२) रौंद्रघ्यान (३) धर्मध्यान और (४) ग्रुक्तघ्यान। इन चार भेदों में एदले के दे। घ्यान अग्रुभ हैं और अन्त के दो ग्रुभ हैं। चारों का संक्ति विवरण इस प्रकार दे-

(क) अनिष्ट शब्द, रूप, गंघ, रस और स्पर्श की प्राप्ति होने पर उनके वियोग की चिन्ता करना।

(स) इष्ट शब्द, रूप आदि तथा स्तेही स्वजन आदि का वियोग होते पर उनके संयोग की चिन्ता करना।

(ग) ज्वर, शिरोवेदना आदि से उत्पन्न हुई आर्सि-वेदना से विकल होकर उससे छुटकारा पाने की चिन्ता करना।

(घ) भोगोपभोग की प्राप्त सामग्री का वियोग न हो जाय, वह किस प्रकार सेरे झघीन बनी रहे, इत्यादि विचार करना।

आगामी विषयमोगो की प्राप्ति के लिए चिन्ता करना भी इसी भेद में अन्तर्गत

ें आर्त्तच्यान प्रारंभ के छह गुए स्थानों तक हो। सकता है। पांचर्वे गुएस्थान तक आर्त्तच्यान के चारों भेद पाये जाते हैं और छठे प्रमत्तसंयत गुएस्थान में चौथे सेद को छोड़कर राप तीन भेद ही हो सक्ते हैं।

शार्चच्यान वाला पुरुष झार्कदन करता है, जरन करता है, खोक करता है, चिन्ता करता है, आंध् चहाता है और चिलाप करता है।

(२) रोइच्यान-' रुद्रः कूराछयः, तस्य कर्म तत्र भवं चा रोइम्' अर्थात्-बद्र का अर्थ है कूर शाशय, कृर आशय के कर्म को अथवा क्रूर आशय से उत्पन्न

[ 38E ]

पनंद्रहवां श्रध्याय

होने वाले को रौद्ध कहते हैं।

हिंसा, असत्य, चोरी और धन की रत्ता में मन लगाना राह्रध्यान है। अधवा हिंसा आदि संबंधी अत्यन्त कूर परिलाम राह्रध्यान कहलाता है। अधवा हिंसा के प्रति उन्मुख हुए आत्मा द्वारा प्राखियों को रुलाने वाले व्यापार का चिन्तन करना राह्रध्यान है। तात्पर्य यह है कि छेदना, भेइना, काहना, मारना, वध करना, प्रहार करना, आदि के रुद्र भाव को राहुध्यान कहते हैं।

रौद्रध्यान के चार भेद हैं:--(१) हिंसानुवन्धों (२) श्रुषानुवन्धों (२) चौर्यानुवन्धी श्रौर (४) संरज्ञणानुबन्धी । क्यान्य

(क) दिंसानुबन्धी रोट्टध्यान-प्राणियों को लकड़ी, कोड़ा आदि से मारगा, उनकी नाक छेदना, आग्न में जलाना, डाम लगाना, तलवार आदि से प्राणवध करना, अथवा इन कामों को न करते हुए भी कूर परिणामों से प्रेरित होकर इन्हें करने कर सिर्फ विचार करना हिंसानुबन्धी रौट्रध्यान है।

( ख ) मुषाजुबन्धी रौद्रध्यान- दूसरों को कष्ट पहुँचाने वाले, दूसरों को ठगने चाले, अनिष्ट वचन बोलना, असद्भृत अर्थ को प्रकाशित करने वाले और खद्भृत अर्थ का अपलाप करने वाले वचनों का प्रयोग करना, तथा प्राणिघात करने वाले वचन बोलना प्वं बोलने का विचार करना दूसरा म्रुषानुवन्धी रौद्रध्यान है।

(ग) चौर्यानुवन्धी सैद्राध्यान-दूसरों के धन का अपहरण करने में चित्त-चुत्ति होना चौर्यानुवन्धी रौद्राध्यान कहलाता है।

( प्रे ) संरचणानुबन्धी रौद्रण्यान—धन आदि परिग्रह को रहा। में चित्तवृत्ति जगाना, परिग्रह-संरचण में विध्न रूप प्रतीत होने वाले मनुष्य मादि के उपघात का विचार होना संरचणानुबन्धी रौद्रध्यान कहलाता है।

रौद्रध्यान के चार तत्त्वण हैं-(१) ओसल दोंच (२) बहुत दोष (२) अज्ञान दोष श्रीर (४) आसरणान्त दोष।

(क) श्रोसछ दोष--- रौद्रध्यानी जीव हिंसा शादि पापों से निवृत्त न होने के कारण प्रायः हिंसा शादि में स किसी एक पाप में प्रवृत्ति करता है. यह छोसछ दोष है।

( ख ) वहुल दोष-रौद्रण्यानी जीन हिंसा आदि सभी पार्षी में प्रवृत्ति करता है, यह बहुल दोष है।

( ज ) अहान दोष—क्रुत्सित शास्त्रों के संस्कारों के कारय नरक आदि हुर्ग-रेतियों में ले जाने वाले हिंसा आदि अधर्म रुत्यों को धर्म समक्त कर करना अहान दोप है। अधवा हिंसा आहि के उपायों में वार-वार प्रवृत्ति करना अहान दोप है। इसे नाना दोष भी कहते हैं।

( घ ) आमरणान्त दोख--यह दोष उन्हें होता है जो अपने अतिशय फ़ूर परिणाम के कारण जीवन के अन्त तक पाप करते रहते हैं और मृत्यु-काल में भी अपने घोर पापों के लिए पश्चात्ताप नहीं करते।

रौद्रध्यानी झीव अत्यन्त कठेार अन्तःकरण वाला होता है। वह दूसरे को दुःख पहुंचाकर सुख का अनुभव करता है। दूसर पर विपत्ति आ पड़ती है तो उने प्रस-छता होती है। हिंसा आदि पापों का सेवन करने में उस आनन्दानुभव होता है। वह ज इस लोक से उरता है, न परलाक की परवाह करता है। उसके चित्त में दया. पर-हुःखफातरता आदि सद्वृत्तियां नाम मात्र को भी नहीं होतीं। वह पाप करने में घुष्ट होता है।

रौंद्रध्यान अविग्त जीवों को होता हैं। देशदिरति की धनादि के संरत्तण आदि के निमित्त से कभी-कभी रोंद्रध्यान हो सकता हो। पर वह इतना तीव नहीं होता जो नरक आदि दुर्गति का काग्ण हो सकें।

(३) धर्मध्यान-सुत्रार्थ की साधना करना, पंच महावत घारए करना, बन्छ श्रीर मोत्त पर्व संसार्ग जीवों की गति-श्रागति का विचार करना, इन्द्रिय-विषयों से निवृत्त द्वांने की भावना होना, हदय में दयालुता होना, तथा इन सब प्रशस्त कायों में मन की एकाग्रता होना, घर्भध्यान है।

धर्मध्यान भी चार प्रकार का है--(१) आझाविचय (२) अपाकविचय (२) धेषुपाकविचय और (४) संस्थानविचय।

आहाविचय-संसारी जीवों को संसार के महान भयंकर जन्म-जरा-6 55 मरण आदि की यातनाओं से छुड़ाने वाली, परम मंगलमयी, सद्भूत अर्थों को प्रका-शित करने वाली, निर्दोष, नय और प्रमाण के द्वारा समय वस्तुस्वेस्व का बोध दने घाली, एकान्तवादियां द्वारा कदापि पराभूत न होने वाली, विवेकी पुरुषों द्वारा अद्ध करने योग्य, मिथ्या दृष्टियां द्वारा दुईंय, बीतराग और सर्वज्ञ पदवी को प्राप्त ओजिनेन्द्र देव की आहा ( कथन ) अगर योग्य आचार्य, विद्वान के अभाव से समझ में न छांच, दुद्धि की मंदता या ज्ञयोपशम की न्यूनता के कारण समझ में न आवे, ग्रथवा छत्यन्त गद्दन होने के कारण, श्रनुभव-गस्य होने कारण या हेतु पवं उदाहरण फी वहां तक पहुंच न होने के कारण समझ में न आवें, तब भी उस पर अदा करना चाहिए। ऐसे प्रसंग पर चित्त को डेलायमान न करके विचार करना चाहिए कि यह बचन सर्वज्ञ, चीतराग और हितोपदेशक जिनेन्द्र भगवान के हैं, अतपव सर्वाश में सत्य दी हैं। क्योंकि ' नान्यथा वादिने। जिनाः ' अर्थात् जिन भगवान् अन्यथावादी शे ही नहीं सकते । निष्ठारण उपकार करने वाले, जगत् में प्रधान, तीन काल श्रोर तीन लोक को इस्तामलंकवत् जानने वाले, राग और देव के सम्पूर्ण विनेता, छतछत्य श्रीजिनेश्वर देव के बचन सत्य ही होते हैं। उनके वचनों में असत्य का कुछ भी कारण नहीं है।

इस प्रकार जिन-घचन में सुटढ़ श्रदा रखना, श्रदापूर्वक उनका चिन्तन-मनन करना, गूड़ तस्य में भी सन्देह न करना शीर उन्हीं घचनों में मन को एकाम करना छाज्ञाविचय नामक धर्म ध्यान कहलाता है।

अथवा-हे जीव ! जगद्वन्धु, जगत्त्वा, परम करुणाकर जिन भगवान् ने आरंभ, परिग्रह आदि को त्याज्य वतलाया है भगवान् न हिंसा, असत्य आदि पापों को त्यागने की आज्ञा दी है। फिर भी तू आरंभ-परिग्रह में पड़ा है और पापों से निवृत्त नहीं होता ! तुभे अपने परम कल्याण के लिए भगवान् की आज्ञा के अनुसार चलना चाहिए । इस प्रकार विचार करना आज्ञाविचय धर्मध्यान है ।

( ख ) अपायविचय धर्मध्यान-मिथ्यात्व, अविगति, प्रमाद, कषाय और योग से होने वाले आस्रव से इस लोक और पग्लोक में होने वाले कुफल का विचार करना। जैसे 'भयंकर वामार्ग में अन्न की इच्छा करना हानिकारक है। उसी प्रकार राग-द्रेष आदि जाव को भव-भव में हानिकारक हैं। जैसे अग्नि से ईंधन भस्म हो जाता है उसी प्रकार द्वेष के कारण आत्मा के समस्त सद्गुण नष्ट हो जाते हैं और उसे घेर संताप होता है। रागद्वेष के जाल में फंसा हुआ जीव न इस लोक मैं चैन पाता है और न परलोक में सुगति का पात्र होता है।

राग श्रौर द्वेष पर विजय प्राप्त न को जाय श्रौर उन्हें बढ़ने दिया जाय तो संसार की परम्परा बढ़ती है।

मिथ्यात्व से जिस की मति मूढ़ हो रही है ऐसा पापी जीव इस लोक में भी अयंकर दुःख का पात्र होता है और परलोक में नरक आदि के कष्ट पाता है।

हिंसा, असत्य, चोरो आदि पापों में प्रवृती करने वाला पातकी पुरुष इसी लोक में शिए पुरुषों द्वारा निन्दनीय दोता है, आविश्वास का भाजन होता है, व्याकुल रहता है, शंकिर्ताचत्त रहने के कारण अशान्त-चित्त रहता है, राजा के द्वारा दंड का पात्र होता है। परलाक में भी उसकी घोर दुर्गति होती है।

प्रमाद के कारण जाव कत्तेव्य कर्म में प्रवृत्ति नहीं करता, अकत्त्वेय कर्मों में अवृत्त होता है, अतएव प्रमाद मनुष्य का अयानक शत्रु है। वह झनेक प्रकार के कष्टों का जनक है। महापुरुषों ने उसे त्याप्य वतलाया है।

अनन्त शार्क्त से सरुपन्न आत्मा, अनन्त सुख का अनुपम धाम होने पर भी आस्रव के ही कारण घोर दुःख सहन करता है। आस्रव ही भव स्नमण का कारण है। आस्रव से उपार्जित कर्मों का फल भागने के लिप आत्मा को नाना गतियों के दुःख सहन करने पड़ते हैं। आस्रव की सरिता में चेतना के स्वाभाविक गुण वह जाते हैं।

कायिकी छादि कियाओं में वर्त्तमान जीव भी इस लोक पर्व परलोक में झनेक सकार की बेदनाएँ भागते हैं। जिन मगवान द्वारा निरुपित पर्चास कियाएं संसार को बढ़ाने वाली, और दुःख को बढ़ाने वाली हैं।

इस प्रकार चिन्तन करना श्रपाय विचय धर्मध्यान कहलाता है। अधवा करु-ग्रापरायण श्रन्तःकरण से जगत् के जीवों के श्रपाय का चिन्तन करना ग्रापायविचय 1 220 F

अपने घोर पापों के लिए पश्चात्ताप नहीं करते।

रौद्रध्यानी झीव आखन्त कठेार अन्तःकरण चाला होता है। वह दूसरे को दुःख पहुंचाकर सुख का अनुभव कस्ता है। दूसर पर विपत्ति आ पड़ती है तो उने प्रस-छता होती है। हिंसा आदि पापों का सेवन करने में उस आनन्दानुभव होता है। वह ज इस लोक से डरता है, न परलाक की परवाह करता है। उसके चित्त में दया. पर-दुःखकातरता आदि सद्वृत्तियां नाम मात्र को भी नहीं होतीं। वह पाप करन में घुष्ट होता है।

रौंद्रध्यान श्रविग्त जीवों को होता है। देशदिरति की धनादि के संरत्तण श्रादि के निमित्त से कभी-कभी गेंद्रध्यान हो सकता हो। पर वह इतना तीव नहीं होता जो नरक आदि दुर्गति का कारण हो सके।

(३) धर्मभ्यान-सुन्नार्ध की साधना करना, पँच महावत घारए करना, बन्ध और मोच पर्व संसार्ग जीवों की गति-न्नागति का विचार करना, इन्द्रिय-विषयों से निवृत्त होने की आवना होना, हदय में दयाजुता होना, तथा इन सव मशस्त कार्यों में मन की पकाव्रता होना, घर्मध्यान है।

धर्मध्यान भी चार प्रकार का है-(१) आझाविचय (२) अपकविचय (२) विपाकविचय और (४) संस्थानाविचय।

(क आहाविचय-संसारी जीवा को संसार के महान भयंकर जन्म-जरा-मररा आदि की यातनाओं से छुड़ाने वाली, परम मंगलमयी, सद्भूत अर्थों को प्रका-शित करने वाली, निर्दोप, नय और प्रमाण के द्वारा समग्र वस्तरवरूप का बोध दने घाली, एकान्तवादियों द्वारा कदापि पराभूत न होने वाली, विवेकी पुरुषों द्वारा श्रदा करने योग्य, मिथ्या दृष्टियां द्वारा दुईय, बीतराग और सर्वत्र पदवी को प्राप्त श्रीजिनन्द्र देव की आहा ( कथन ) अगर योग्य आचार्य, विद्वान के अभाव से समझ में न आवे, बुद्धि की मंदता या चयोपराम की न्युनता के कारण समझ में न आवे, अधवा ग्रत्यन्त गहन होने के कारण, श्रनुभव-गम्य होने कारण या हेतु एवं उदाहरण की वरां तक पहुंच न होने के कारण समझ में न आवें, तब भी उस पर अदा करना चाहिए। ऐसे प्रसंग पर चित्त को डेलायमान न करके विचार करना चाहिए कि यह मचन सर्वज्ञ, वीतराग और हितोपदेशक जिनेन्द्र भगवान के हैं, अतएव सर्वाश में सत्य ही हैं। इयांकि ' नान्यधा वादिने। जिनाः ' अर्थात् जिन भगवान् अन्यथावावी हो ही नहीं सकते । निष्कारण उपकार करने वाले, जगत् में प्रधान, तीन काल और तीन लोक को इंस्तामलंकवत् जानने वाले, राग और देव के सम्पूर्ण विनेता, इतइत्य श्रीजिनेम्धर देव के बचन सत्य ही होते हैं । उनके चचनों में असत्य का कुछ भी कारण नहीं है।

इस प्रकार जिन-चचन में छुटढ़ छद्धा रखना, छद्धापूर्वक उनका चिन्तन-मनत करना, गूड़ तस्य में भी सन्देह न करना और उन्हीं वचनों में मन को एकाम करना छाज्ञाविचय नामक धर्म ध्यान कहलाता है।

अथवा- हे जीव ! जगद्वन्धु, जगल्पिता, परम करुणाकर जिन भगवान ने आरंभ, परिग्रह आदि को त्याज्य वतलाया है भगवान् न हिंसा, असत्य आदि पापा को त्यागने की आज्ञा दी है। फिर भी तू आरंभ-परिग्रह में पड़ा है और पापों से निवृत्त नहीं होता ! तुभे अपने परम कल्याण के लिए भगवान् की आज्ञा के अनुसार चलुना चाहिए । इस प्रकार विचार करना आज्ञाविचय धर्मध्यान है ।

( ख ) अपायविचय धर्मध्यान-सिथ्यातृव, अविगति, प्रमाद, कषाय और योग से होने वाले आस्रव से इस लोक और पग्लोक में होने वाले कुफल का विचार करना। जैसे 'भयंकर वीमार्ग में अन्न की इच्छा करना हानिकारक है। उसी प्रकार राग-द्वेष आदि जीव को भव-भव में हानिकारक हैं। जैसे अश्चि से ईधन भस्म हो जाता है उसी प्रकार द्वेष के कारण आत्मा के समस्त सद्गुण नष्ट हो जाते हैं और उसे घेर संताप होता है। रागदेष के जाल में फंसा हुआ जीव न इस लाक मैं चैन पाता है और न परलोक में सुगति का पात्र होता है।

राग और द्वेष पर विजय प्राप्त न को जाय और उन्हें बढ़ने दिया जाय ते। संसार की परम्परा बढ़ती है।

मिथ्यात्व से जिस की मति मूढ़ हो रही है ऐसा पापी जीव इस लोक में भी अयंकर दुःख का पात्र होता है श्रौर परलोक में नरक श्रादि के कष्ट पाता है।

हिंसा, असत्य, चोर्ग आदि पापों में अवृती करने वाला पातकी पुरुष इसी लोक में शिष्ट पुरुषों द्वारा निन्दनीय दोता है, आविश्वास का भाजन होता है, व्याकुल रहता है, शंकितचित्त रहने के कारण अशान्त-चित्त रहता है, राजा के द्वारा दंड का पात्र होता है। परलाक में भी उसकी घोर दुर्गति होती है।

प्रमाद के कारण जाव कत्तेव्य कर्म में प्रवृत्ति नहीं करता, अकर्त्तब्य कर्मों में धवृत्त होता है, अतएव प्रमाद मनुष्य का भयानक शत्रु है। वह अनेक प्रकार के कष्टों का जनक है। महापुरुषों ने उसे त्याज्य वतलाया है।

अनन्त शाही से सम्पन्न आत्मा, अनन्त सुख का अनुपम धाम होने पर भी आस्रव के ही कारण घोर दुःख सहन करता है। आस्रव ही भव समण का कारण है। आस्रव से उपार्जित कमों का फल मागने के लिप आत्मा को नाना गतियों के दुःख सहन करने पड़ते हैं। आस्रव की सरिता में चेतना के स्वाभाविक गुण वह जाते हैं।

कायिकी छादि कियाओं में वर्त्तमान जीव भी इस लोक पर्व परलोक में अनेक सकार की वेदनाएँ भागते हैं। जिन भगवान् द्वारा निरुपित पर्चास कियाएं संसार को बढ़ाने वाली, और दुःख को बढ़ाने वाली हैं।

इस प्रकार चिन्तन करना श्रपाय विचय धर्मध्यान कहलाता है। श्रधवा कठ-ज्यापरायण श्रन्तःकरण से जगत् के जीवों के श्रपाय का चिन्तन करना छपायविचय

a Antonicana

[ 283 ]

मनेनिग्रष्ट

है जैसे-'संसारी जीवों के हित, सुख, मंगल, कल्याण और अय के लिए सर्वक्र अगवान ने धर्म-देशना देकर सन्मार्ग प्रकट किया है, परन्तु अज्ञान जीव उस मार्ग पर आरुढ़ न होकर किस प्रकार कुमार्गगामी हो रहे हैं और उन्हें कितने कप्टों का सामना करना पढ़ेगा ! उनकी कैसी दुर्गति होकी और वर्त्तमान में हो रहा है, इस प्रकार जीवों के हित का जिन्तन करना।

इल प्रकार का ध्यान करने से जीव को पायों के प्रति विराक्त की भावना उत्पन्न दोती है। यह पायों से वचकर आत्म-कल्याण के मार्ग पर अग्रसर होता है।

(ग) अपाय विचय धर्भध्यान-झानावरण आदि कमों के फल के विचार रूप अणिकात को अफायविवय कहते हैं। जैसे-आत्मा स्वभावतः अनन्त जान और अनन्त दर्शन आदि गुणों से मुक्त दै। किन्तु ज्ञानावरण कर्म के उदय से उसका ज्ञान गुण विछत दो रहा दे और दर्शनावरण कर्म ने उसकी अनन्त दर्शन शांक्ते को खंडित फर रक्खा दै। यद्यपि आत्मा अनन्त सुख का मंडार है मगर वेदनीय कर्म के उदय से सुख विछत अवस्था में परिएत हो गया दे और दुःख रूप वन गया दे। वेदनीय कर्म के उदय से ही जीव इप विषयों की प्राप्ति होने पर साता का और आनिष्ट विपयों की प्राप्ति दोने पर असाता का अनुमव करता है।

मोहनीय कमें सब से बड़ा शनु है । वद इप्ट-श्रनिप्ट का, हित-आहित का, कर्त्तव्य-छकर्त्तव्य का सत्य-श्रसत्य का और धर्म-अधर्म का विवेक नहीं होने देता। यही नहीं, चेतना गुए में वह ऐसा खिकार पैदा कर देता है जिस से जीव विपरीत समआने लगता है । हित को श्रहित, धर्म को अधर्म, इसी मकार श्रहित को हित और अधर्म को धर्म समआने वाला मोहनीय कर्म ही है । यह कर्म आत्मा के सम्यक्त गुए का तथा चारित्र गुए का घात करता है श्रीर आत्मा की शक्तियों को मूर्छित बना इंग्लता है ।

आयु कमें ने आत्मा को शरीर रूप कारासार में केंद कर रज़ला है। इस कर्म के उपय से आत्मा शरीर में पंधा रहता है।

नाम कर्म का फल भी चहुत व्यापक होता है । यह अमूर्च आत्मा को मूर्च रूप प्रदान करता है । शरीर की, शरीर के आकार की तथा अन्य अनेक शारीरिक पर्यायों की रचना करके आत्माम विछति उत्पन्न करता है।

गोत्र कर्म पिशुद्ध निर्धिकल्प श्वास्मा में ऊँच, नीच गोत्र की दृष्टि से आत्मा में विकल्प उत्पन्न करता है।

धात्मा चनन्त शक्तियों का पुंज है परन्तु अन्तराय कर्म उन शक्तियों के प्रकाश पर्व विकास में विघन उपस्थित करता है। जैसे अचय भएडार का आधिपति राजा किसी कारए पैसे-पैसे के सिर मोहताज हो उसी प्रकार की दशा अन्तराय कर्म ने आत्मा की बना आसी है।

इस प्रकार यह आठाँ कर्म आत्मा को विकारमय पर्व दुःख का आजन यनावे.

पंग्द्रहवां अध्याय

हुए हैं। इस तरह कमों के फल का, आञ्चव एवं वन्ध आदि के फलों का चिन्तन करने में चित्तवृत्ति रोकना अपायविचय धर्मध्यान है।

अधवा हिंसा, क्रुठ, चोरी, अव्रह्मचर्य तथा परिव्रह आदि पापों के इसलोक में और परलोक में होने वाले दुर्विपाक का विचार करने में मन लगाना, आर्त्तध्यान, रौद्रध्यान आदि के उत्पन्न होने वाले कुफल का चिन्तन करना अपायविचय है।

( घ ) संस्थानविचय धर्मध्यान—संस्थान शब्द का अर्थ है आहाते । विचय का अर्थ है—विवेक या विचार करना । तात्पर्य यह है कि धर्मास्तिकाय, अधर्मास्ति-काय आदि द्रव्यों का, उनकी पर्यायों का, जीव के आकार का, लोक के स्वरूप का, पुथ्वी, द्वीप, सागर, देवलेाक, नरकलेाक के आकार का, त्रस नाड़ी के आकार का चिन्तन करने में चित्त लगाना संस्थानविचय धर्मध्यान है।

जीव और कम के संयोग से उत्पन्न होने वाले जन्म, जरा, मरण रूपी जल से परिपूर्ण, कोध आदि कषाय रूप तल वाले, भांति-भांति के दुःख रूप मगर-मच्छों से . व्याप्त, अझान रूपी वायु से उठने वाली संयोग-दियोग रूप लहरों से युक्त इस अनादि-व्यान्त संसार-समुद्र का विचार करना। तथा संसार-समुद्र से पार उतारने वाली, अनन्त संसार-समुद्र का विचार करना। तथा संसार-समुद्र से पार उतारने वाली, सम्यक्दर्शन रूपी सुदढ़ वंधनों वाली, झान रूपी नाविक द्वारा संचालित, चारित्र रूपी नौका है। संवर से निश्छिद्र, तपस्या रूप पवन वेग के समान शीव्रगामी, वैराग्य मार्ग पर चलने वाली, अपध्यान रूपी तरंगों से न डिगने वाली बहुमुल्य शील-रल से परिपूर्ण नौका पर चढ़ कर मुनि रूपी यात्री शीव्र ही, विना किसी विघन-वाधा के निर्वाण रूप नगर को पहुंच जाते हैं। लोकाकाश के सर्वोंच्च प्रदेश सिद्ध शिला की प्राप्त करके अत्तय, अन्यावाध, स्वाआविक और अनुपम आनन्द के स्वामी बनते हैं। इस प्रकार का विचार करना।

संस्थानविचय में चौदद राजू लोक का या उसके किसी पक भाग का या उस सम्बन्धी विषय का प्रधान रूप से चिन्तन किया जाता है।

शास्त्र में धर्मध्यान के चार लिंग निरूपण किये गये हैं-(१) आझा रुचि (२) निसर्ग रुचि (३) सूत्र रुचि और (४) श्रवगाढ़ रुचि (उपदेश रुचि)।

(क) आज्ञा रुचि-सुत्र में गणुधरों द्वारा मतिपादित अर्थ पर रुचि घारण करना आज्ञा रुचि है।

(ख) निसर्ग याचि-विना किसी के उपदेश के, स्वभाव से ही जिन भाषित तत्त्वों पर श्रदान होना निसर्ग रुचि है।

(ग) सूत्र रुचि- सूत्र अर्थात् आगम द्वारा वीतराग प्रकृपित द्रव्य श्रीर पर्याय आदि पर अद्धा करना सूत्र रुचि है।

(ध) अवगाढ़ राचि-द्वादशांग का विस्तारपूर्वक झान प्राप्त करने से जिनोक सत्त्वों पर जो अद्धा होती है वह अवगाढ़ राचि कहलाती है। अथवा साधु के संसर्ग से रहने वाले पुरुष को साधु के स्त्रानुसारी उपदेश से होने वाली अद्धा अवगाड़

मने।नित्रद

### रुचि कहलानी है।

जिन भगवान् श्रथवा साधु मुनिराज के गुर्णों का करना, भक्तिभाव स उनकी प्रशंसा केरना. स्तुति करना, गुरु झादि का विनय करना, दान, शील, तप श्रौर भावना में रुचि रखना, यह सब धर्भध्यान के लत्त्तण हैं।

धर्मध्यान का अभ्यास करने के लिए खाध्याय वहुत उपयोगी है। स्थानांगसूत्र में धर्मध्यान रूपी प्रासाद पर आरूढ़ होने के चार उपाय बतलाये हैं--(१) वाचना (२) पृच्छना (३) परिवर्त्तना और (४) अनुवत्ता।

(क) वाचना-शिष्य आदि को सूत्र आदि पढ़ाना।

( स ) पुच्छना--सूत्र-न्रागम श्रादि के अर्थ में शंका दोने पर उसके निवारण के लिप अद्रापूर्वक गुरु महाराज से पूछना ।

(ग) परिवर्त्तना – पहले अभ्याम किये हुए सूत्र श्रादि को उप स्थित रखने के 'लिप तथा निर्जरा के उद्दश्य से उनकी श्राद्यात्त करना – श्रभ्यास करना।

( घ ) अनुप्रता-सूत्र श्रौर अर्थं का वार-बार चिन्तन-मनन करना।

धर्मध्यान प्रशस्त ध्यान है और चह चित को आर्त्तक्यान एवं गंद्र ध्यान से बचाने के लिए भो उपयोगी है। मन कभी स्थिर नहीं रहता। वह सदा किसी न किसी विषय का चिन्तन करता रहता है। अगर उसे शुन व्यापार में न लगाया जाय तो वह अशुन व्यापार में लगे विना नहीं रहता। वह निष्क्रिय होकर नहीं रहता। आतएव धर्मध्यान में व्याप्त करके उसे जियाशील बनाये रखना चाहिए।

योग शास्त्र के ब्रानुसार धर्मध्यान के चार प्रकार और भी होते हैं। वे इस प्रकार हैं-(१) पिएडस्थध्यान (२) पदस्य ध्यान (३) रूपस्य ध्यान झौर (४) रूपातीत ध्यान। इनका संत्तेप में स्वरूप इस प्रकार हैः--

१) ।पएडस्थध्यान-पार्थिवी, आन्नेथी आदि गांत घारणाओं का एकान्न मन से चिन्तन करना ।

(२) पदस्थध्यान-नाभि में सोलह पांखुड़ी के, हदय में चौवीस पांखुड़ी के तथा मुख पर आठ पांखुड़ी के कमल की कल्पना करना और प्रत्ये क पांखुड़ी पर वर्ष-माला के अ, आ, इ, ई, आदि वर्णों की अथवा एमोकार मंत्र के अवरों की स्थापना करके एकाम चित्त से उनका जिन्तन करना। तात्पर्य यह है कि किसी पद का अव-सम्बन करके मन को एकाम करना पदस्थ ध्यान दे।

(२) रूपस्थभ्यान-शास्त्रों में प्रतिपादित भगवान् की शान्त चीतराग दशा को इदय में स्थापित करके स्थिर चित्त से उसका ध्यान करना रूपस्थ ध्यान है।

(४) रूपातीनध्यान-रूप से रहित, निरंजन, निर्मल, सिद्ध भगवान् का अपलेयन लेकर, उस स्वरूप का आत्मा के साथ पकत्व का चिन्तन करना रूपातील ज्यान दे। (१) पिएडस्थध्यान-धर्मध्यान क यद चार भेद ध्येय अनुमार किये गये हैं। पिएड का अर्थ है शरोर। पिएड (शरीर, में स्थित (आत्मा) का ध्यान करना पिएडस्थ ध्यान है। सन्न धातु रहित, पूएं चन्द्रमा क समान निर्मल कान्ति वाल, सर्वज्ञ भगवान् के समान शुद्ध अत्मा का इस ध्यान में चिन्तन किया जाता है। आत्मा शरीर के भीतर पुरुष की आकृति वाला होकर सिंहासन के ऊपर विराजमान है। वह अपनी विभूतियों से सुशोभित है। उसके समस्त कमों का नाश हो गया है। वह कल्याए-कार्रा महिमा के युक्त है, पेसा ध्यान करना चाहिए।

इसके अथवा इसी प्रकार के अन्य शरीरस्थ ध्येय के चिन्तन करने से योगी के शरीर पर मलीन विद्याएँ अथवा मंत्र तानक भी प्रभाव नहीं डाल सकते । भूत, पिशाच, डाकिनी, शाकिनी या चुद्र योगिनी उस योगी के पास भी नहीं फटक सकते। उसका आत्मा इतना तेजस्वी बन जाता है कि भूत, पिशाच आदि उसे सहन करने में असमर्थ होते हैं। उसके तेज से अभिभूत होकर मारने की इच्छा से आये हुए मदेान्मत्त हाथी, दुष्ट सिंह और विषधर सांप भी स्तांभित हो जाते हैं।

इस ध्यान में पांच धारणाश्रों का चिन्तन किया जाता है:--

(१) पार्थिवी धारणा—मध्यलोक को चीर सागर के समान निर्मल जल से °परिपूर्श चिन्तन करे। उसके वीचोंबीच जम्ब्द्वीप के समान एक लाख योजन विस्तार चाले, एक हजार पत्तों वाले, तपाये हुए सुवर्ण के समान चमकते हुए कमल का विचार करना चाहिए। उस कमल के वीच में कार्णिका के समान सुवर्ण के पीले रंग का सुमेरुपर्वत चिन्तन करना चाहिए। उसके ऊपर पारडुक वन में,पारडुक शिलापर स्फटिक के सफेद सिंहासन की कल्पना करना चाहिए। तदनन्तर उस सिंहासनपर श्रपने विराजमान होने की चिन्तना करना चाहिए। विचार करना चाहिए कि में कमों का भस्म कर डालने के लिए और अपने आत्मा को प्रकाशमय निष्कलंक बनाने के हेतु वैठा हुआ हूं। वारम्वार इस तरह चिन्तन करना पार्थिवी धारणा है।

(२) आग्रेयी धारणा-तत्पश्चात् वहीं सुमेरु पर विराजमान वह ध्यानी अपनी नाभि के भीतर के स्थान में, हदय की और ऊँवे उठे हुए और फैले हुए सोलह पत्ती वाले सफेद रंग के कमल का विचार करे। उस कमल के प्रत्येक पत्ते पर पाले रंग के सोलड स्वर लिखे हुए हों। जैसे-न्झ, आ. इ. ई. उ. ऊ. ऋ. ऋ. लू. लू. ए. रं, ओ, औ, अं, अ:। इस कमल के मध्य में सफेद रंग की जो कार्थिता ई उस पर पीले रंग का ' ई ' अत्तर लिखा हुआ सोचना चाहिए।

दूसरा कमल इस कमल के ठीक उपर, नीचे की श्रोर मुख किये हुए-श्रोधा, श्राठ पत्तों वाला फैला हुआ चिन्तन करना चाहिए। यह कमल कुछ माटेया रंग का सोचे। इसके प्रत्येक पत्ते पर काले रंग के लिखे हुए आठ कमों का ध्यान करना चाहिए।

तत्पश्चात् नामि के कमल के वीच में लिखे हुए 'ई' श्रत्तर के रेफ ले निकलते हुए धुएँ की कल्पना करना चाहिए । फिर श्रन्ति की ज्वाला का निकलना विवार

मनानिश्रह

करना चाहिए। आग्न की यह जवाला कमशः वढ़ती-वढ़ती ऊपर वाले कमल पर स्थित आठ कमों को जलाने लगती है, ऐसा विचार करना चाहिए। तदनन्तर वह जवाला कमल के मध्य में छुद करके ऊपर मस्तक तक आजाए और उसकी एक रेखा वाई और और दूसरी रेखा दाहिनी और निकलजाए किर नीचे की तरफ आकर दोनों कानों को मिलाकर एक अग्निमयी रेखा वन जाय। अर्थात् ऐसा विचार करे कि अपने शरीर के वाहर तीन कोख वाला आग्नमंडल हो गया।

इन तीनों लकीरों में प्रत्येक में, 'र' अत्तर लिखा हुआ विचारे अर्थात तीनों तरफ 'र' अत्तरों से ही यह आंग्रमंडल वना हुआ है। इसके अनन्तर जिकोण के वाहर, तीन कोनों पर स्वस्तिक आग्निय लिखा हुआ तथा भीतर तीन कोनों में प्रत्येक पर 'ॐ रें' ऐसा आग्निमय लिखा हुआ सेंचि। तव यह विचारना चाहिए कि यह आग्निमंडल भीतर आठ कमों को जला रहा है और वाहर इस शरीर को मस्स कर रहा है। जलते-जलते समस्त कर्म और शरीर राख हो गये हैं, तव आग्नि धीरे-धीरे शान्त हो गई है। इस प्रकार विचारना आग्नेयी धारणा है।

(३) वायु घारणा-वायु घारणा को माठती धारणा भी कहते हैं। त्राग्नेयी धारणा का चिन्तन करके ध्यानी पुरुप इस प्रकार विचार करे-चारों और वड़े वेग के साथ पवन वह रही है। मेरे चारों ओर वायु ने गोल मंडल वना लिया है। उस में आठ जगह घेरे में 'स्वाय' 'स्वाय' सफेद रंग का लिखा हुआ है। वह वायु कर्म की तथा शरीर की राख को उड़ा रही है और आत्मा को साफ कर रही है। इस प्रकार का चिन्तन करना वायु-धारणा है।

(४) वारुगी धारगा-वारुगी धारगा का अर्थ हैं जल का विचार करना क वही घ्यानी वही वायुधारणा के पश्चात् इस प्रकार का चिन्तन करे-आकाश में मेघों के समूद आ गये हैं। विजली चमकने लगी है। मेघ-गर्जना हो रही है भौर मुसलघार पानी वरसने लगा है। मैं वीच में चैठा हूँ। मेरे ऊपर अर्छ चम्द्राकार पानी का मंडल है तथा जल के वीजासरों से पपपप लिखा हुआ है। यह जल मेरे आत्मा पर लगे हुए मैल को-राख को साफ कर रहा है। आत्मा विल्कुल पादित्र वनता जा रहा है।

(४) तत्त्वरूपवती घारणा-इस घारणा को तत्रभूघारणा भी कइते हैं। वारणी घारणा के पश्चात् इस प्रकार विचार करना चाहिए-'झव मैं सिद्ध के समान सर्वक धीतराग, निर्मल, निष्कलंक, निष्कर्म हो गया हूँ। मैं पूर्ण चन्द्रमा के समान देंदीप्य-मान ज्योति पुंज हूँ।' इस प्रकार विचार करना तत्त्वरूपवती घारणा है।

इस प्रकार पूर्वोक्त कम से पांचों धारणाओं का चिन्तन करने से आत्मा तेज-स्वी और विश्वद बनता है।

(२) पदस्यध्यान - उपरबतलाया जा चुका है कि किसी पवित्र पद का अव-लस्यन करके जो ध्यान किया जाता है वह पदस्थ ध्यान कहलाता है उसके प्रकार हरू तरह है— पन्द्रहवाँ अध्याय

सोलह पांखुड़ी वाले नाभि-कमल में, प्रत्येक पांखुड़ी पर स्वरमाला—छ, छा, चगैरह--भ्रमण करती हुई विचारनी चाहिए। फिर हृदय में चौवीस पांखुड़ी के बीज कोश वाले कमल की कल्पना करके, उसमें क्रमशः पखीस चर्णों का चिन्तन करना चाहिए। फिर आठ पांखुड़ी वाले मुखकमल की कल्पना करके उसमें य से लेकर ह भ्राह्वर तक छाठ वर्णों की कल्पना करना चाहिए।

अधवा मंघराज ' ई ' का ध्यान करना खाहिए । यह मंघ सालात परमात्मा और चौर्वास तीर्थकरों का इमरण कराने वाला है।

पहले इसे दोनों भौंहों के मध्य में चमकता हुआ जसा कर देखे, फिर विखारे कि वह मुख में प्रवेश करके असृत अरा रहा है। फिर नेत्रों की चलकों को छूता हुआ मस्तक के केशों पर चमकता हुआ, फिर चंद्रमा तथा सूर्य के खिमानों का स्पर्श करता हुआ, ऊपर स्वर्ग आदि को लांघता हुआ मोच्च में पहुंच गया है। इस प्रकार स्नमस् करते हुए मंत्रराज का ध्यान करे।

अथवा प्रशुव मंत्र ॐ का ध्यान करना चाहिए। उसकी विधि इस झकार है-इदय में सफेद रंग का कमल है । उसके मध्य में 'ॐ' चन्द्रमा के समान चमक रहा है। इस कमल के आठ पत्तों पर-तीन पर सोलह स्वर, पांच पर पर्चीस व्यंजन लिखे हुए हैं और वे सब चयक रहे हैं । इस प्रकार अत्तरों से वेष्टित ॐकार का ध्यान करना चाहिए। फिर इस चयकते हुए ॐ को नचि के स्थानों पर भी विराजमान करके ध्यान करना चाहिए।

अथवा-नाश्रिकंद के नांचे आठ पांखुड़ों के कमल की कल्पना करना खाहिए। उसमें सोलद स्वरों रूपी सोलद केसर-तंतुओं की कल्पना करना चांदिए । उसकी अत्येक पांखुडी में छत्तरों के छाठ चगों में से एक-एक वर्ग स्थापित करना चाहिए। उन पांखुडियों के अन्तराल में सिद्धस्तुति अर्थात हींकार की स्थापना करनी चाहिए आंर पांखुाइयों के अग्रभाग में ' ॐ हाँ ' स्थापना करना चाहिए । तद्नन्तर उस कमल के बांच में ' अई ' शब्द को स्थापित करना चाहिए । यह अई शब्द पहले प्राणवायु के साथ हस्व उच्चारण वाला होकर फिर दीर्घ उच्चारण वाला होता है, इसके वाद उसके भी दार्ध-प्तुत-उचारण वाला होकर-फिर सूच्म होता-होता अत्यन्त सुदम होकर, नाशिकंद पर्व हुदय घंटिका को भेदता हुआ, मध्य मार्ग से जा रहा है, इस प्रकार विखार करना चाहिए । इसके वाद उस नाद-विन्दु से तप्त हुई कला में से करते हुए दूध के समान स्वच्छ असृत में आत्मा को अवगाहन करते चिन्तन करना चाहिए। तद्नन्तर असृत के सरोवर में उगे हुए सोलह पांखुड़ीवाले कमल में अपने आत्मा को स्थापिस करके, उन पांखुएियों का चिन्तन करना चाहिए। फिर तेजस्वी स्फाटिक के घटों में से साले जाने वालें स्वच्छ डूघ के समान सफेद असृत में आत्मा को ऐर तक अपगाइन करने हुए चिन्तन करना चाहिए । फिर इस भंज के वाच्य अईन्त परमेष्ठी का सस्तक में विचार करना चाहिए । तदनन्तर ध्यान के अविश में ' सोऽहं ' का वार-वार उच्चरण करके परमात्मा के साथ अपने आत्मा

ि ४३दा ।

की एकता का लिःशंक चिन्तन करना चाहिए। फिर नीरागी, अमोदी, झहेषी, सर्वझ, सर्वदर्शी, देवपूजित तथा सभा में धर्मदेशना दत हुए परमात्मा के साथ आत्मा को अभिन्न समस्रते वाला योगी, पाप का इत्य करके परमात्मदशा प्राप्त कर लेता है।

अथवा—इसी मंत्रराज को अनाइतध्वनि से सुक्त सुवर्णकमल में स्थित,चन्द्रमा की किंरणों के समान निर्मल, अपने तेज से समस्त दिशाओं को व्याप्त करने वाला, आकाछ में संचार करता हुआ चिन्तन करना चाहिए। तत्पश्चात् इस प्रकार सोचना मंत्रराज मुख-कमल में प्रवेश कर रहा है, फिर अमर के मध्य भाग में अमण कर रहा है, शांखों की वरौतियों में स्फूरायमान हो रहा है, कफाल मंडल में विराजमान हो रहा है, तालुरंघ से वाहर निकल रहा है, अमृत रस की वर्षा कर रहा है, ज्योतिर्गए के वीच चन्द्रमा की स्पर्धा कर रहा है और मोच लझ्मी के साथ अपने को जोड़ रहा है।

तत्पश्चात् रेफ, विन्दु और कला से रहित इसी मंत्र का चिन्तन करना चाहिए और फिर बिना ही किसी अच्छर का जिसे उखारण न किया जा सके चिन्तन करना चाहिए। तदन्तर ' अनाइत ' नामक देव को चन्द्रमा की कला के आकार से, तथा सूर्य के समान तेज से स्फुरायमान होता हुआ विचारना चाहिए फिर उसे चाल के अग्रभाग जितने सुस्म रूप में, फिर थोड़ी देर विलकुल अव्यक्त होता हुआ आह फिर सम्पूर्ण जगत को ज्योतिर्मय कर डालने वाला चिन्तन करना चाहिए।

पद्स्छ ध्यान की लाधना के लिए और भी विधियां योग शाहा में प्रतिपादित की मई हैं। जैसे-हृद्य-कमल में स्थित, छन्द ब्रह्म के एक मात्र कारण, स्वर एवं व्यंजन से मुक्ल, पंचधरमेष्ठी के वाचक तथा चन्द्रकला से भरने वाले अमृतरस से मिचित महामंत्र 'ॐ' का ध्यान करना चाहिए। इसी प्रकार परम मंगलमय पंच-नम-स्कार मंद्र ( यमोकार-मंत्र ) का भी चिन्तन किया जा सफता है । एसकी विधि यह इ-आउ पांखुड़ी से सफेद कमल की कल्पना करना चाहिए। उसके वीज कोश में 'नमें। श्वरिहंताये' इस सात छन्दर वाले पद का चिन्तन करना चाहिए। एकर 'नमें। सिद्धाये' 'नमं। भार्थरियाये' 'नमों डवज्मायार्थ' और 'नमों सब्बसाइयें' इन चार पदा को कम से पूर्य शादि चार दिशा की चार पांखुड़ीयां कल्पना करना चाहिए। श्रेव में 'पसी पंच नमोकारो' 'सब्वपावण्यणासयो।' 'मंगलार्थ च सब्वेक्ति' 'पदमं स्वर भंगले' यद चार पद आंग्रेय आदि चार विदिशाओं में कल्पित करना चाहिए।

मन, यचन, काय की गुद्धता पूर्वक एक खें। आठ चार इस मंत्र का चिन्तन करने से मुनि की साहार करते हुए भी चतुर्मासिक उपवास का फल प्राप्त दोता है। धन्द्रहवां अच्याय

1 288 ]

योगी जनों ने इस महामंत्र का चिन्तन करके मोत्त-लदमी प्राप्त की है श्रौर वे जगत् के वन्दनीय बन गये हैं। बड़े बड़े हिंसक तिर्यञ्च भी इस मंत्र की श्राराधना करके स्वर्ग को प्राप्त हुए हैं।

इसी प्रकार इस महामंज में से 'श्रोरेहंत सिद्ध' इन छह श्रद्धरों को, श्रथवा 'श्रारेहन्त' इन चार श्रद्धरों को झथवा 'श्र' इस श्रकेले श्रद्धर को तीन, चार तथा पांच सौ वार जपने से चार टंक के उपवास का फल मिलता है।

इसी प्रकार—'चत्तारे मंगलं, अरिहंता मंगलं, लिखा मंगलं, साह मंगलं, केव् लिपन्नत्तो धम्मो मंगलं। चत्तारि लोगुत्तमा, अरिहंता लोगुत्तमा, सिद्धा लोगुत्तमा साह लोगुत्तमा, केवलिपन्नत्तो धम्मो लोगुत्तमो। चत्तारि सरणं पवज्जामि, अरिहंते सरणं पवज्जामि, सिद्धा सरणं पवज्जामि, साह सरणं पवज्जामि, केवलिपन्नत्तं धम्मं सरणं पवज्जामि।' इस मंत्र का सारण-चिंतन करने से मोत्त लदमी की प्राप्ति होती है।

इस तरह किसी पवित्र पद का अवलम्बन करके ध्यान करना पदस्थ ध्यान कहलाता है।

(३) रूपस्थ धर्मध्यान — समवसरण में विराजमान अर्हस्त अगवान का ध्यात करना रूपस्थ ध्यान है। मुक्ति-लदमी के सन्मुख स्थित निष्कर्म, चतुर्मुख, समस्त संसार को अभय देने वाले, खच्छ चन्द्रमा के समान तीन छत्रों से सुशोभित, धाम-एडल की शोभा से मुक्क, दिव्य दुंदुभि की ध्वनि से मुक्क अशोक वृत्त से सुशोभित सिंहासन पर विराजमान, अलौकिक ध्युति से सम्पन्न, जिन पर चांवर ढारे जारहे हैं, जिनके प्रभाव से सिंह और मुग जैले जाति वीरोधी जीवों ने भी अपने वैर का त्याग कर दिया है, समस्त अतिशयों से विभूषित, केवल ज्ञान युक्क और समवसरण में विराजमान अर्हत भगवान के स्वरूप का अवलस्वन करके जो ध्यान किया जाता है वह रूपस्थ ध्यान है।

इस ध्यान का अभ्याल करने वाला ध्याता अपने शात्मा को सर्वध के रूप में देखने लगता है। अर्हन्त भगवान के साथ तन्मय होकर, 'अर्हन्त भगवान् में, ही हूं इस प्रकार की साधना कर लेने पर, ध्याता ईश्वर के साथ एक रूपता अनुभव करने लगता है।

वीतराग का ध्यान करने **वाता योगी स्वयं** चीतराग चनकर मुक्ति प्राप्त कर जेता है। इससे विपरीत रागी पुरुष का ध्यान करने वाला रागी बनता है।

(४) रूपातीत धर्मेध्यान-रूपस्थ ध्यान का अभ्यास करके योगी जब अधिक अभ्यासी वन जाता है तव वह अरूपी, अमूर्त्त, निरंजन सिद्ध भगवान् का ध्यान करता है। इस प्रकार सिद्ध परमात्मा का ध्यान करने वाला योगी आह्य-प्राहक आव से मुक्त, तन्मयता प्राप्त करता है। अनन्य भाव से ईश्वर का श्ररण लेने वाला ईश्वर में ही लीन हो जाता है। फिर ध्यान, ध्येय और ध्याता का भेद भाव नहीं रह जाता। ज्याता स्वयं ध्येय रूप में परिखत हो जाता है। इस निर्विक्तव्द अवस्था में शात्मा और परमात्मा प्रकरूप हो जाता है। ि २६० म

इल प्रकार पिएडस्थ ध्यान से आरम्भ करके रूपातीत ध्यान तक का अभ्यास करने से मन की चंचलता ही नष्ट नहीं होती, वरन आत्मा विश्वद बनती है।

۰`

(४) शुक्क ध्यान—शुक्क ध्यान वज्रऋषभनाराच संहनन वाले तथा पूर्व नामक शास्त्रों के झाता महासुनि ही कर सकते हैं। अल्प वल वाले और विविध विषयों में व्याकुल चित्त याले ज़ुद्र मनुष्य का मन किसी भी प्रकार पूर्य रूप से निश्चल नहीं उन सकता।

शुक्त ध्यान के भी खार भेद हैं--(१) पृथक्त्व वितर्क सविचार (२) एकत्व ग्वेतर्क अविचार (२) स्दमकिया अतिपाती और (४) समुछिन्न किया।

(क) पृथक्त्व वितर्क सविचार--यहां वितर्क का अर्थ है--श्रुत या शास्त्र आर विचार का अर्थ है--अर्थ, शब्द और योग का संक्रमण होना। तात्पर्य यह है कि कोई योगी पूर्व नामक ध्रुत के अनुसार किसी भी एक द्रव्य का आश्रय लेकर ध्यान करे और उस समय द्रव्य के किसी एक फ्यांय पर स्थिर न रहते हुए, उसकी छनेक पर्यायों का चिन्तन करे, तथा कभी द्रव्य का चिन्तन करते-करते पर्याय का और पर्याय का चिन्तन करते-करते द्रव्य का चिन्तन करने लेगे, अथवा द्रव्य का चिन्तन करते-करते उसके वाचक शब्द का अधवा शब्द से इट कर द्रव्य का चिन्तन करे, इसी प्रकार जिस ध्यान में पक योग की स्थिरता न रहे--संक्रमण होता रहे वह प्रथक्ष्त्व वितर्क सविचार नामक शुद्ध-ध्यान कहलाता है।

( स ) एकत्व विचार-अविचार-पूर्व धुत के अनुसार किसी एक द्रव्य का अवलञ्चन करके, उसकी एक ही पर्याय पर चित्त पकाय करके शब्द, अर्थ या योग का परिवर्त्तन न करते हुप ध्यान करना एकत्व वितर्क-अविचार अुफ्ल ध्यान कह-लाता है।

पहले पृथक्त्व वितर्क ध्यान का अभ्यास टढ़ हो जाने पर टूसरे-टूसरे शुक्ल ध्यान की योग्यता प्राप्त होती है। टूसरे ध्यान के प्रभाव से मन शान्त पर्व ानित्रचल वन जाता है। फल स्वरूप चारों घाति कमों का एय हो जाता है और सर्वछता की प्राप्ति होती है।

( न ) सूदमकियाऽप्रतिपाति—मन, यचन और आय के स्थूल योगों का निरोध करके सिर्फ ध्वासोच्छ्वास जैसी सूच्म किया ही शेष रह जाने पर जो ध्यान होता है यह सूद्माफियाऽप्रतिपाति ध्यान कहलाता है। उससे फिर पतन की संभावना नहीं रहती ग्राहप्य उसे 'ग्रप्रतिपाति' कहा नया है।

( घ ) समुच्छिन किया-ततीय खुक्त च्यान के पश्चात् जब स्हम किया का भी अस्तित्व नहीं रहता और आत्मा के परिणाम सुमेक की तरद अचल हो। जाते हैं, उस समय के ध्यान को समुच्छिन्न किया ध्यान कढा गया है।

पहले जुक्ल थ्यान में मन, चचन और काय में से किसी एक का अधवा तीनौं। का व्यापार होना है। दूसरे में नीन में से किसी मी पक का व्यापार होता है। तीलरे पन्द्रहवां अध्याय

शुक्ल ध्यान में सूचम काय योग ही रहता है और चौथा आयोगी महापुरुषों को ही हो होता है।

इस प्रकार धर्मध्यान और ग्रुक्ल ध्यान के द्वारा मन पर विजय प्राप्त करनी चाहिए। ग्रुक्ल ध्यान, ध्यान की उत्कुष्ट एवं सर्वोच्च स्थिति है। इस स्थिति को प्राप्त करने के लिए प्रारंभिक तैयारी की छानिवार्य छावश्यकता है। ध्यान की योग्यता प्राप्त करने के लिए मैत्री, प्रमोद, कारुएय, माध्यस्थ्य श्रादि तथा अनित्यता, अशरणता आदि भावनाओं से चित्त को सुवासित करना चाढिए।

प्राणी मात्र पर मित्रता का आव होना मैत्री भावना है। गुणीजनों को देख कर असत्त होना, सद्गुणी पुरुषों के गुणों में अनुराग होना प्रमोद भावना है। दीन-दुःखी प्राणियों को देख कर उनका दुःख दूर करने की भावना होना करुणा भावना है। पाप कर्म करने वाले, दुराचारी पुरुषों के प्रति, तथा धर्म-निन्दकों के प्रति उपेत्ता-बुद्धि होना माध्यस्थ्य आवना है। झनित्यता आदि बारह भाषनाओं का निरूपण पहले किया जा चुका है। इन भावनाओं के पुनः-पुनः चिन्तन से चित्त की विश्वाद्व होती है और ध्यान करने की योग्यता प्राप्त हो जाती है।

ध्यान करने के लिए समुचित चेत्र और काल का भी विचार करना चाहिए। ध्यान के लिए ऐसा चेत्र उचित है जहां किसी प्रकार का चोभ न हो, कोलाहल न हो, दुष्ट पुरुषों का, स्तियों का तथा नपुंसकों का आवागमन न हो। जहां पूर्ण रूप से शांति हो, आस-पाल में गाना वजाना न हो, दुर्गन्ध न आती हो, अत्याधिक गर्मी-सदी न हो, जानवरों का त्रास न हो। इस प्रकार का योग्य और निराकुलताजनक स्थान ध्यान के लिए उपयुक्त होता है। कहा भी है—

> यज रागादयो दोषा अजस्तं यान्ति लाघवम् । तत्रैव वसतिः सार्थ्वा ध्यानकाले विशेषतः ॥

अर्थात् जिस स्थान में रहने से राग आदि दोष श्रीझ हट जावें वहीं निवास करना अच्छा है। ध्यान के समय तो खास तौर से इस वात का विचार रजना चाहिए।

ध्यान के लिए प्रातःकाल, मध्याह्नकाल और सायंकाल उचित झवसर है। छद-छद घड़ी पर्यन्त ध्यान का समय है। किन्तु यद्द अनिवार्य नहीं है। ध्याता अपनी शक्ति के अनुसार चार घड़ी, दो घड़ी या एक घड़ी का ध्यान कर सकता है और कमशः अभ्यास बढ़ा सकता है।

ध्यान में आसन का कोई विशेष नियम नहीं है । पर्यकासन, अर्द्यपर्यकासन, वीरासन, वज्रासन, पद्मासन, भद्रासन, दरखासन, उत्कटिकासन, गोदोदिकासन, कायोत्सर्ग आदि अनेक आसन हैं। जिस आसन का अवलम्वन करने से निराकुलता हो और मन स्थिर हो उसी को ध्यान का साधन मान कर मन को स्थिर करना चाहिए। ध्यान करते समय दोनों ओष्ठ बन्द कर लेना चाहिए, दृष्टि नासिका के अप्र

ં પ્રદર ]ં

ï

[ 283 ]

मनोनिमह

भाग पर स्थिर करनी चाहिए और मुख प्रसन्न रखना चाहिए। मुख पूर्व दिशा या उत्तर दिशा की ओर रखकर, कमर सीधी करके ध्यान के लिए वैठना चाहिए। कहा भी है—

> पूर्वाशाभिमुखः सात्तादुत्तराभिमुखोर्डाप वा। प्रसन्नवदनो ध्याता, ध्यानकाले विशिष्यते॥

ध्यान के लिए यद्यपि प्राणायाम की आनिवार्य आवश्यकता नदीं है, फिर भी धरीर की शुद्धि और मन की एकाव्रता में प्राणायाम का अभ्यास सहायक दो जाता है। कभी-कभी प्राणायाम से द्वानि भी होती है, जैसा कि कहा है---

प्राण्स्यायमने पाडा तस्यां स्यादार्त्तसम्प्रवः।

तेन प्रचाच्यते नूनं, ज्ञाततत्वोऽपि लच्चितः ॥

अर्थात् प्राणायाम में प्राण-भ्वास को रोकने से पीड़ा होती है, पीड़ा के कारण आर्चेष्यान होना संभव है और इस कारण तत्वबानी पुरुष भी भाव-विश्वदि से कदाचित् च्युत हो सकता है।

तथापि वायु पर विजय प्राप्त करने से मन पर विजय प्राप्त करने में सदायता मिसती है, अतएव यदि कोई पुरुष विद्वान गुरु की देखरेख में प्राणायाम का अभ्यास करे तो द्वानि नहीं है।

माणायाम के मुख्य तीन भेद हैं--(१) पूरक (२) कुम्भक और (२) रेचक।

(१) प्रक-चाहर की चायु शरीर में खींच कर गुदा भाग पर्यन्त उदर को पूर्ण करना-भरना पूरक प्राणायाम कहलाता है।

(२) कुम्भक-वायु को नाभिकमल में स्थिर करना कुम्भक प्राणायाम कहलाता है।

(२) रेचफ-वायु को उदर में से, आगरंध द्वारा, या नालिका द्वारा चाहर निकाल फेंकना रेचक प्राणायाम है।

पूरक प्राणायाम से पुष्टि और रोगच्चय दोता है, ईंभक प्राणायाम से हदय-कमल का शीघ विकास दोता है, आन्तरिक प्रथियां भिद जाती हैं तथा यल और स्थिरता की प्राप्त दोती है। रेचक प्राणायाम उदर ज्याधि और कफ्र का विनाश करता है।

इस प्रकार यथायोग्य भ्यान से नन को जातना चादिए। जिनमें प्यान करने की योग्यता नहीं आई है उन्हें आध्यात्मिक शास्त्रों का स्वाध्यायरूप करके मन को शुभ व्यापार में रत करना चाहिए। स्वाध्याय भी मानसिक एकाव्रता का व्रत्यन्त उपयोगी साधन है।

पूर्वोक उपायों से मन का सम्यक् निप्रद करने वाले मदात्मा संसार में रदते धुए भी दुग्छ के संस्पर्ध से रहित हो जाते हैं और अन्त में मुक्ति-लदगीका भावन जनते हैं।

#### मूलः-सच्चा तहेव मोसा य, सचामोस तहेव य । चउत्थी असच्चमोसा य, मणगुत्ती चडाव्विहा ॥३॥

छायाः—सत्या तथैव मृषा च, सत्यामृषा तथैव च । चतुर्थी ग्रसत्यामृषा तु मनोगुप्तिश्चतुर्विधा ॥ ३ ॥

शब्दार्थः-मनोगुप्ति चार प्रकार की है-(१) सत्य मनोगुप्ति (२) असत्य मनो-गुप्ति (३) सत्या सत्य मनोगुप्ति और (४) असत्य-अमुषामनोगुप्ति ।

भाष्यः – सन को निग्नह करने का उपदेश पहले दिया गया है, पर मन की प्रवृत्ति का विश्ठषण किये बिना उसका यथावत् निग्रह नहीं हो सकता। अतप्ब यहां मानसिक प्रवृत्ति का विश्छेषण किया गया है।

छात्तेध्यान, रौद्रध्यान, संरंभ, समारंभ झौर झारंभ संबंधी संकल्पविकल्प न करना, इह परलोक में हितकारी धर्मध्यान संबंधी चिन्तन करना, मध्यस्थ भाव रखना, झशुभ एवं शुभ योग का विरोध करके झयोगी झवस्था में दोने वाली झात्मा की झवस्था प्राप्त करना मनेागुप्ति दै। तात्पर्य यह है कि मन की नाना प्रकार की प्रवृत्ति को रोक देना मनेागुप्ति कहलाती है।

मन की प्रवृत्ति चार प्रकार के विषय में दोती हैं-सत्य विषय में, श्रसत्य विषय में, सत्यासत्य अर्थात उभय रूप विषय में एवं अनुभयरूप—जो सत्य भी न दो और असत्य भी न दो ऐसे-विषय में। इन्हीं चार भेदों को चार मनोयोग कद्दते हैं। इनका सामान्य स्वरूप इस प्रकार हैं:--

(१) सत्य मनोयोग—मन का जो व्यापार सत या साधु पुरुषों के लिप दित कारक हो, उन्हें मुक्ति की श्रोर ले जाने वाला हो वह अथवा जीव, मजीव झादि पदार्थों के यथार्थ स्वरूप का विचार सत्य मनोयोग कहलाता है।

(,२) असत्यमनोयोग - सत्य से विपरीत अर्थात संसार की झोर ले जाने वाला मानासिक व्यापार असत्य मनेायोग कहलाता है। अथवा जीव आदि पदार्थों के अवास्तविक रूप का चिन्तन करना असत्यमनोयोग कहलाता है। जैसे, आत्मा नहीं है, पदार्थ एकान्त रूप है, आत्मा स्वभाव से जड़ है, इत्यादि।

(२) सत्यासत्य मनोयोग-जिसमें कुछ अंशों में सचाई हो और कुछ मंशों में मिथ्यापन हो पेसा मिश्रित विचार सत्यासत्य मनोयोग कहलाता है। व्यवहारनय से ठीक होने पर भी निश्चयनय से जो विचार पूर्ण सत्य न हो उसे उभयमनोयोग भी कहते हैं। जैसे-किसी वन में तरह-तरह के वृत्त हैं-धव खदिर, पलाश आदि सभी विद्यमान है परन्तु अशोकवृत्तों की अधिकता होने के कारण उसे अशोकबन कहना। वन में अशोकवृत्तों कि अधिकता के कारण उसे 'अशोकवन' कहना सत्य हैं, मगर अन्य वृत्तों का सदभाव होने से 'अशोकवन' कहना असत्य भी ठहरता है।

( ४) असत्यामृपा मनेायोग-जो मानसिक विचार सत्य रूप भी नहीं झौर

असत्य रूप भी नहीं वह असत्यामृषा मनोयोग कहलाता है। इसे अनुभय रूप मनो-योग भी कहते हैं। सर्वज्ञ भगवान के द्वारा प्ररूपित वस्तुत्व का यथार्थ चिन्तन सत्य-मनोयोग और इससे विपरीत चिन्तन असत्य मनोयोग है। जहां इन दोनों वातों की कल्पना नहीं होती वह अनुभय मनीयोग कहलाता है। जैसे--- देवदत्त, पुस्तक, लाश्रो। ' इस प्रकार के चिन्तन में सत्य-श्रसत्य की कल्पना नहीं की जा सकती। इससे आराधक, विराधक का भी विकल्प नहीं उठता। श्रतपव इस प्रकार का विचार श्रसत्यामृषा मनोयोग है। यह चौथा विकल्प न्हीं ज्वतान ये समझना चाहिए। निश्चयनय से यह भी सत्य या श्रसत्य में समाचिष्ट हो जाता है।

ा जिलित चार मनोयोगों को रोकना मनोगुप्ति है। मगर योग का निरोध चौदहवें गुएाखान में होता है, उससे पहले नहीं। अतएव पहले असत्यमनोयोग का और उभय रूप ( सत्य मूपा ) मनोयोग का त्याग करके गुप्ति की आराधना करनी खाहिए।

#### मूलः-संरभसमारंभ, आरंभम्मि तहेव य । मणं पवत्तमाणं तु, नियत्तिज जयं जई ॥ ४ ॥

छायाः—संरम्भे समारम्भे, धारम्से तथेव च । मनः प्रवर्त्तमानं तु, निवर्त्तयेत् यतं यतिः ॥ ४॥

शाब्दार्थ:---हे इन्द्रभूति ! मुनि संरंभ में, समारंभ में छौर छारंभ में प्रवृत्त होते वाले मन को यतनापूर्वक निवृत्त करे ।

भाष्यः-पूर्व गाथा में मनोगुति के भेदों का नििग्नपण करके यहां यह प्रति-पादन किया गया है कि इन को किस विषयमें प्रदृत्त होने से रोकना चाहिए।

' प्रायव्य परोपणादिषु प्रमादवतः प्रयत्नावेशः संरम्भः । ' अर्थात् प्रमादी जीव का प्रायव्ययरोपण (दिसा) आदि असत् कार्यों में प्रयत्न का आवेश होना संरम्भ कहलाता है।

' राधनरात्रेञ्चालीकरण् संशारम्भः । ' अर्थात् हिंसा झादि के साधन जुटाना समारंभ कहलाता है ।

भक्तयः आरङ्भः । ' अर्थात् हिंसा आदि पाप कार्य को शुरु कर देना आरंभ कहा गया है।

तारपर्य यह है कि किसी भी पाप कार्य को करते समय तीन अवस्थाप होती हैं। सर्वप्रधन जीव पाप कर्म करते का संवरूप करता है। संकल्प करने के पश्चात उस कार्य को सम्पन्न करते के लिप, यथोचित सामन्नी जुटाता है और फिर उसे आरंभ करता है। यही तीन प्राप्त्राय यहां- संगंभ, समारंभ जीर आरंभ कहलाती हैं। यद्यपि यह अवस्थाय मानुविक भी होती हैं, वाचिक की होती हैं और कायिक भी दोती हैं- अर्थात मन से संरंभ, समारंभ और आरंभ किया जाता है, यचन से पन्द्रहवां अच्याय

[ 1932 ]

भी तीलों किये जाते हैं और काय से भी किये जाते हैं । किन्तु यहां मन का श्रकरण होने से इलमें प्रवृत्त होने वाले मन को ही रोकने का विधान किया गया है।

अधवा — कायकृत संरंभ और वचनकृत संरंभ आदि का मूल कारए मनो-च्यापार है। सर्वप्रथम मन के संरंभ आदि होते हैं, फिर वचन और काय से। मान-सिक संरंभ, समारंभ और आरंभ के अभाव में वचन और काय से संरंभ आदि के होने की संभावना नहीं है। अलपव मानसिक संरंभ आदि का त्याग होने पर कायिक प्वं वाचनिक त्याग स्वतः सिद्ध हो जाता है।

ग्रथवा-मन यहां उपत्रच है। मन से वचन श्रौर काय का भी ग्रहख कएना चाहिए। ग्रतएव संरंभ श्रादि में प्रवृत्त हंश्ने वाले मन को रोकने का अर्थ यह है कि चचन श्रौर काय को भी रोकना चाहिए।

मूल पाठ में ' यतं ' किया विशेषण दै उसका अर्थ है -- यत्नापूर्वक । मुनि को अपना मन यत्नापूर्वक रोकना चाहिए । मनोनिरोध की अनेक परिपाटियां प्रचलित हैं। उनमें से जिस प्रणाली का पहले कथन किया जा चुका है, उसी का अवलम्बन करके, अप्रयत्त साव से मन को रोकना चाहिए।

मानसिक पाप यद्यपि वाहर दिलाई नहीं देता, फिर भी वह प्रत्यन्त भयंकर होता है। तएड़ल नामक मस्स्य मानसिक पाप के प्रभाव से सातवें नरक में जाता है। मानसिक पाप घोर हुर्गति का कारए है। वह वचन और काय संवंधी पापों का जनक है. । मन में जव तक पाप विद्यमान रहता है, तब तक कोई भी कायिक अनुष्ठान यथार्थ फल दाता नहीं होता । अतएव सर्वप्रथम मानसिक शुद्धता की ओर ध्यान देना आवश्यक है। इसी उद्देश्य से सुत्रकार ने संरंभ आदि में प्रवृत्त होने वाले मन को रोकने का उपदेश दिया है।

#### मूलः-वत्थगंधमलंकारं, इत्थी ओ सयणाणि य । अच्छंदा जे न मुंजंति, न से चाइ ति वुच्चइ ॥॥॥

छायाः--वस्त्रगन्धमलङ्कारं, स्नियः शयनानि च । ग्राच्छेदा ये न सुञ्जति, न ते त्यागिन इत्युच्यन्ते ॥ १ ॥

शब्दार्थ:-जो पराधीन होकर वक्ष, गंध, अलंकार, स्त्री, और शय्या आदि का भोग नहीं करते हैं, चे त्यागी नहीं कहलाते।

1 288 T

मनोनियह

सके और केवल लोक-दिखावे के लिए अथवा प्रतिष्ठा प्राप्त करने के लिए अपने आपको त्यागी कहते हैं, तो समझना चाहिए कि वे जनत को ठगना चाहते हैं।

इसी प्रकार छगर किसी रोग-विशेष में रुग्ए, पुरुष को वैद्य भोजन देने का निषेध कर देता है, पर रोगी भोजन के लिप भीतर से व्याकुल रहता है तो वह ओजन का त्यागी नहीं कहला सकता।

तात्पर्य है कि राजा या समाज या जाति आदि के कठोर नियम के कारण, विना अपनी इच्छा के, भोगोपभोग न भोग न त्याग नहीं है। जन्मजात नर्युसक स्त्री का भोग नहीं कर सकता, फिर भी शास्त्र में नयुंलक की काम-वासना, स्त्री और पुरुष की काम-वासना से भी अधिक उग्र वतलाई गई है। जिसमें इतनी तीव्र काम-वासना भरी है उसे ब्रह्मचारी का उच्च पद नहीं प्राप्त हो सकता। विना इच्छा के,पराधीनता के कारण भोगोएमोग न भोगना जीवित त्याग नहीं है।

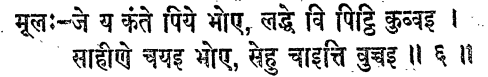
मूल में ' इत्थीओ ' पद उपलत्तुण है। उस से पुरुप का भी प्रदण होता है। अर्थात् केवल पराधीनता के ढी कारण स्त्री का भोग न करना जैस पुरुप का सच्चा त्याग नहीं है, उस्ती प्रकार पराधीनता के कारण श्रगर कोई स्त्री, पुरुप का भोग नहीं करती तो वह स्त्री का सच्चा त्याग नहीं है।

र्शका-जिसके पास रहने को अपना मकान नहीं है, पहनने को आभूपण नहीं है, छी आदि अन्य सुख-सामग्री नहीं है, वह क्या कभी त्यागी नहीं हो सकता ?

समाधान-यहां दीन दरिद्र के त्याग का निषेध नहीं किया गया है, किन्तु यह वतलाया गया है कि भोगोपभोग चाहे विद्यमान हों चाहे विद्यमान न हों, पर उनकी छोर से जिनका मन विमुख नहीं हुआ है,वे त्यागी नहीं कहे जा सकते। अगर कोई चक्रवर्ची पट खंड का साझाज्य त्यागकर दीचित हो जाय और दीचित होने के पश्चात् उसे तुच्छ से तुच्छ विषय भोग की लालसा उत्पन्न हो जाय तो वह त्यागी नहीं कहला सकता। इससे विपरीत पक्ष दरिद्र पुरुष, जिसके पास सुलसामग्री नहीं हे, छगर दीचा लेकर सुख-सामग्री की लालसा त्याग देता है तो वह सच्चा त्यागी है।

पराधीनता, लाचारी या यलारकार में भाव त्याग नहीं है। लोक-लाज, प्रतिष्ठा-भंग का भय, राजकीय शासन या सामाजिक वंधन इन सब वाद्य कारणों से जो त्याग जपर से लवता **दे,** उसमें वास्तविकता नहीं होती। वास्तविक त्याग मान-सिक चिरक्ति से उत्पन्न होता है। वह अन्तरात्मा में उद्भूत होता है, उपर से नहीं हेसा जाता। अतपच जपर से हूंसा हुआ त्याग एक प्रधार का चलात्कार है, सच्चा त्याग नहीं।

सच्या त्याग किसे फटना चाहिण, यह अगली गाधा में स्त्रकार स्वयं प्रकट करते हैं।



छायाः---यश्च कान्तान् प्रियान भोगान्, जब्धानपि पृष्ठी कुरुते । स्वाधानस्त्यजति भोगान्, स हि त्यागीत्युच्यते ॥ ६ ॥

शब्दार्थः-जो पुरुष स्वाधीन होकर, प्राप्त हुए कान्त और प्रिय मोगों से षीठ फेरत है, वह सच्चा त्यागी कहलाता है।

भाष्यः—पूर्व गाथा में यह वतलाया गया था कि त्यागी कौन नहीं कहलाता है यहां यह वतलाया गया है कि त्यागी कौन कहला सकता है ! पूर्व गाथा में व्यातिरेक रूप से जो विपय प्रतिपादन किया गया है, वही विषय यहां अन्वय रूप से निरूपण किया गया है।

यहां आशका की जा सकती है कि व्यतिरेक कथन से ही अन्वय कथन का ज्ञान हो जाता है, तो फिर व्यतिरेक और अन्वय दोनों प्रकार से विषय का प्रतिपादन करना पुनरुक्ति क्यों न समस्ता जाना चाहिए ।

इसका समाधान यह है कि यद्यपि व्यतिरेक झौर अन्वय में से किसी एक के कथन से ही तात्पर्य सिद्ध हो जातर है तथापि यहां दोनों प्रकार से कथन करने का कारण शास्त्रकार की दयालुता है। परम दयालु शास्त्रकार तीक्षण जुद्धि, मध्यम दुर्ग्द्र झौर मंद वुद्धि वाले—सभी शिष्यों के लाभ के लिए शास्त्र-निर्माण में प्रवृत्त होते हैं। श्रतपव जिस प्रकार श्रधिक लाभ हो। उसी प्रकार की रचना करते हैं। शिष्यों को वस्तु स्वरूप का विशद रूप से प्रतिपादन करने में पुनहाक्ति दोष नहीं माना जा सकता। श्रगर यहां केवल अन्वय या व्यतिरेक रूप में ही कथन किया जाता तो मंद चुद्धि शिष्यों को स्पष्ट वस्तु स्वरूप समक्ष में न स्राता। झाचार्य शीलांक ने कहा भी है:—' अन्वय व्यतिरेकाभ्यासुक्तोऽर्थः स्कृतो भवति। ' द्यर्थात झन्वय झौर व्यति-रेक—दोनों द्वारा कहा हुआ झर्थ सम्यक प्रकार कहा. हुआ कहलाता है। जतएव उसे झाधिक स्पष्ट करने के लिए ही शास्त्रकार ने निषेधात्मक और विधि रूग कथन किया है।

एंसार के जो भोगोपभोग सर्वसाधारण के लिए प्रिय हैं, और भोगों ये झतु-रक्त पुरुष जिनकी निरन्तर कामना करते रहते हैं, उन्हें पाकर के भी जो महामान उनका त्याग कर देता हैं, और वह त्याग भी स्वेच्छा से करता है, न कि किसी प्रकार की लाचारी से, वही सच्चा त्यागी कहलाता है।

तात्पर्य यह है कि जिसे चस्त्र, गंध, अलंकार और स्त्री आदि सुखयामग्री पूर्वोपार्जित पुराय कर्म के उदय से प्राप्त है, और जो उसका उपमोग करने में साधान है, जिस पर किसी प्रकार का श्रंकुश नहीं है, किसी की जवर्दस्ती नहीं है, यह श्रगर अपनी आन्तरिक निद्वात्तिपरक मनोवृत्ति से प्रेरित होकर उस सामग्री को त्यान हे तो उसे सच्चा त्यागी समझना चाहिए। [ 13= ]

मनालिङह

त्यामी बनने में मुख्य वाह मनोव्हति है । जिसका मन भोगों से विमुख हो गया हो, जिसे मोन मुज़ंग के सप्तान और इन्द्रियों के विपय विप के समान जात पढ़ने लगे हैं वही सच्चा त्यागी है । झतपव सच्ची त्यागव्हक्ति लोने के लिए मन को त्यागपरायण बनाना चाहिए । जपन से साधु का वेप धारण करालिया और मन यदि ओगों में निमग्न बना रहा तो उस त्याग का कुछ भी मूल्य नहीं है । इसके विपरीत भौतिक दृष्टि से भोगोंपसीन प्राप्त न होने पर सी हो मन से इनकी कामना नहीं करता वह सच्चा त्यागी है ।

वास्तर में त्यागधर्म स्वाधीनता से उत्पन्न होता है । धर्म में किसी भी प्रकार के वलात्कार को छयकाश नहीं है। जहां बलात्कार है चढां धर्म नहीं और जहां धर्म है वहां वलात्कार नहीं । ऐसा समसकर स्वेच्छ्रा पूर्वक त्याग करके आत्म कल्याण करना चाहिए।

पूर्ववर्त्ता नाथा में 'ग्रच्छंदा' पर बहुवचनान्त है और प्रकृत गाथा में 'लाढीले' पर पकवचनान्त है। एकवचन और वहु वचन का यह सुझ्म भेद शास्त्रकार की सूदम दृष्टि का परिचायक है। इससे यह आशय निकलता है कि पराधीन होकर मोग न सेागने वाले तो संसार में बहुतरे हैं, परन्तु स्वाधीन होकर प्राप्त मांगों का त्याग करने वाला कोई खिरला ही होता है। यही कारण है कि पढले वहु-चचन का और वाद में एक चचन का प्रयोग किया गया है।

मूलः-समाइ पेहाए परिव्वयंतो, सियामणो निस्सरई वहिद्धा न सा महं नो वि छहं वि तसि, इच्छेव ताओ विणएज रागं

> द्धाद्याः—मनया प्रेच्च्या पारेव्रजनः, स्यान्मनो निःपरति वहिः । 'न या मम नोऽप्यडमपि तस्याः इत्येव तस्या विनयेत रागम् ॥ ७ ॥

्राटदार्थः—सम भावना पूर्वक विचरते हुए सुनि का मन कदाचित संयम से बाहर बला जाय तो 'न वह भेरी है और न में उसका ही हूं' इस प्रकार दिचार करके टसरे मोह इटा लेवे ।

भाष्यः – खबे त्यागी का स्वरूप यतलाकर यहां यह उताया गया है। कि स्वा-धीनतापूर्वक मांगों का त्याग करने के पश्चात भी कदाचित् मन- मोग- की और चला ताय तो त्यागी का क्या कर्लव्य है ?

जैसा कि पहले कहा जा चुका है, मन अत्यन्त चपल है। यह वायु की गति ने भी दाधिक तीव गतिशील है। यह इवरे-उधर भटकता रहना है। त्यांगी पुरुष के तिए यद्यपि पहले भोगे हुए सेगोपनेगा का स्मरण करना चर्जित है, क्यॉकि स्म-त्य करने से भी मेंगों के मति अभिलापा उत्पन्न होती है। अतएव मुनि अपने मेंगोन क्य सांसारिक जीवन का चिस्सृति के अनन्त सांगर में हुवा देना है और संयममय दर्समान जीवन को ही मावधाना के साथ यापन करता हुआ मुक्ति के स्वरूप का

#### पन्द्रहनां श्रध्याय

चिन्तन करता है। फिर भी मुनि जब तक साधक अवस्था में हैं, जब तक उसकी साधना पूर्णता पर नहीं पहुँचती है, वह अपनी साधना को समाप्त करके सिद्ध नहीं चन पाया है, तब तक उसे अनेक प्रकार की मानसिक चढ़ाव-उतार की अवस्थाओं का अनुभव करना पड़ता है।

विषयभोग श्रमादिकाल से जीव के परिचित हैं। श्रतपव उन्हें सहसा भुला देना सहल नहीं हैं। जिस गाय को, अपने मुंड में से निकलकर धान्य के खेतों में भाग जाने की टेव पड़ जाती है, वह गोपालक के अनेक यल करने पर भी श्रौर गले में ठेंगुर डालने पर भी श्रवसर देखकर खेत में भाग ही जाती है। वह खेत गाय का श्रत्पकाल से ही परिवित होता है, और गाय का स्थूल होने के कारण निर्राल्लण करना भी सहज होता है, किर भी गोपालक कभी न कभी घोखा खा जाता है श्रौर गाय श्रपने मूंड में से वाहर निकल कर खेत में भाग जाती है। जब गाय को रोकना इतना काठन है तो गाय की श्रपेत्वा श्रत्यन्तईा सूत्म श्रमूर्त्त श्रौर चपल मन को रोकने में कितनी श्रधिक कठिनाई होती है, यह श्रनुमान लगाया जा सकता है। स्वाध्याय श्रौर ध्यान श्रादि श्रनुष्ठान मन को इघर-उघर भागने से रोकने लिप ठेंगुर के समान हें मगर श्रनादि कालीन श्रभ्यास के कारण मन किसी समय रुकता नहीं है श्रौर संयम की मर्यादा से वाहर चला जाता है। शास्त्र-कार ने, पेसी स्थिति उत्पन्न होने पर मुनि को क्या करना चाहिए, यह यहां वत-लाया है।

मन यदि किसी छी की श्रोर आकृष्ट हो जाय तो सेचिना चाहिए-'न मैं उसका हूँ श्रौर न वद्द मेरी है।' इस प्रकार की अन्यत्व भावना हृदय में प्रवल करके उत्पन्न हुए रागभाव को हटा देना चाहिए। वास्तव में संसार में कोई किसी का नहीं है 1 किसी का किसी दूसरे पदार्थ के साथ कुछ भी संवंध नहीं है। आत्मा जब शरीर से ही भिन्न है तो छन्य पदार्थों के साथ कुछ भी संवंध नहीं है। आत्मा जब शरीर से ही भिन्न है तो छन्य पदार्थों के साथ कुछ भी संवंध नहीं है। आत्मा जब शरीर से ही भिन्न है तो छन्य पदार्थों के साथ कुछ भी संवंध नहीं है। आत्मा जब शरीर से ही भिन्न है तो छन्य पदार्थों के साथ कुछ भी संवंध नहीं है। आत्मा जब शरीर के लिए सृत्युकाल का विचार करना चाहिए। मृत्युकाल उपस्थित होने पर संसार का समस्त वैभव यहीं ज्यों का त्यों पड़ा रह जाता है श्रीर छकेला छात्मा परलेक के पथ पर प्रयाण करता है। उस समय स्त्री, पुत्र या वैभव साथ नहीं देता । इससे यह स्पष्ट हो जाता है कि वास्तव में आत्मा का किसी भी दूसरे पदार्थ के साथ कुछ भी नाता-रिश्ता नहीं है। इस प्रकार अन्यत्व मावना का चिन्तन करके मन को पुनः संयम में स्थिर करना जाहिए।

'सा' सर्वनाम शब्द का प्रयोग करके शाखकार ने यद्यपि स्त्री की मुख्यता प्रति-पादित की है, फिर भी 'स्त्री' शब्द का प्रयोग न करके सर्वनाम का प्रयोग इसलिए किया प्रतीत होता है कि स्त्री के समान संसार के किसी भी पदार्थ की श्रोर प्रवृत्त होने वाले मन को इसी भावना से निवृत्त करना चाहिए।

व्याकरणशास्त्र के विषय से सामान्य में नपुंसक लिंग कम मयोग द्दोता है। अगर सामान्य रूप से सह गयार्थों से मन निवृत्त करने का उपाय यहां दताया गया

मनेंनिग्रह

है तो नपुंसक लिंग का प्रयोग न करके स्त्रीलिंग का प्रयोग क्यों किया गया है ? इस प्रश्न का उत्तर यह है कि संसार में सब से श्रधिक प्रवल श्राकर्पण पुरुष के लिए । 'स्री' है उससे चित्तवृत्ति का दटाना वहुत कठिन है। जो योगी स्त्री के श्राकर्पण से परे हो जाते हैं, उन्हें श्रन्य पदार्थ श्रपनी श्रोर श्राक्तप्र नहीं कर सकते। कहा भी है—

· · .

इत्थीश्रो जे ए सेवांत, आइमोक्खा हु ते जएा।

ते जणा वंधगुम्मुका, नावंकख़ति जीवियं॥

--स्यगडांग, (४-६

अर्थात् जो पुरुप, स्त्री का सेवन नहीं करते हैं वे त्रादि-मोत्त हैं--सब से पहले मुक्ति प्राप्त करते हैं। ऐसे पुरुप बंधन से सुक्त हैं ध्रौर अर्सवम रूप जीवन की आकांत्ता से रहित हैं।

इस प्रकार स्त्री सेवन के त्याग की महिमा जानकर साधु को ख़ियां के परिचय से दूर ही रहना चाहिए। शास्त्रकार कहते हें---

नो तासु चक्खु संघेजा, नो वि य साहसं समामेजाणे।

र्णो सहियं पि विहरेज्ञा, एवमप्पा सुराविखत्रो। होई ॥

अर्थात्—साधु स्त्रियों की छोर अपनी दृष्टि न लगावे छौर न कभी उनके साथ कुकार्य करने का साहस ही करे। साधु को स्त्रियों के साथ विद्वार भी नहीं करना चाहिए। इस प्रकार ग्यवद्वार करने से साधु के छात्मा की रत्ता दोती है।

इक्रिसित प्रकार से साधु अपने उत्तम संयम की रक्ता में सदा दत्तचित्त रहे। कदाचित मन कभी संयम की सीमा का उल्लंघन करे तो पूर्वोक्त प्रकार से उसे पुनः संयम में स्थापित करे। इसके लिए असंयम से होने वाली दुर्गति का भी विचार करना चाहिए, जिससे चित्त में स्थिरता आ जावे। यधा--

> अबि दृत्यपाय छेदाप, यदुवा वद्धमंस उक्कं ते। अवि तेयसाभितावणाणि, तच्छियलार सिचणाई च॥

अर्थात्-जो लोग परछी सेवन करते हैं उनके दाथ-पैर काट लिये जाते हैं, अथवा उनका चमड़ा और और मांस काट लिया जाता है, वे श्राभ्र के द्वारा तपाये जाने हैं और उनके शरीर को छील कर उसपर नमक श्रादि चार छिड़का जाता है।

इस प्रकार के अनर्थ तो वर्त्तमान भव में दी परसी-संसर्ग से होते हैं, परन्तु परलोक में इनसे भी अधिक भयंकर और प्रगाढ़ दुम्ब का पात्र बनना पड़ता है।

इत्यादि विचार करके अस्वस्थ और शसंयत मन को स्वस्य बनाना चाहिए। जो महापुरुप अपने मन की गति का अवमन्त माव से निरीच्चण करते रहते हैं, वही शीम मन को वश में कर पाते हैं। शतरव मानसिक व्यापार का सावधानी के साथ निरीच्चण करते हुए उसे सन्मार्ग की ओर ले जाना ही मुमुज़ पुरुषों के लिप आयस्कर है। पन्द्रहर्वा अध्याय

#### मूलः-पाणिवहमुसावाया-अदत्तमेहुण परिग्गहा विरञ्जो । राई भोयणविरञ्जो, जीवो होइ अणासवो ॥ = ॥

101

]\_

छायाः- प्राणिवधसृपावाद-छदत्तमेथुन परिग्रहेभ्यो विरतः । राग्निभोजनविरतः, जीवो भवति छनास्रवः ॥ म ॥

शब्दार्थः--हिंसा, मृषावाद, अदत्तादान, मैथुन और परिग्रह से विरत तथा रात्रि भोजन से विरत जीव आसव से रहित हो जाता है।

भाष्यः--गाथा का भाव स्पष्ट है। हिंसा आदि का स्वरूप पहले वतलाया जा चुका है और रात्रि भोजन के त्याग का भी निरूपण किया जा चुका है।

जीव प्रति चए कमों के। प्रहण करता रहता है, अनादिकाल से कमों के प्रहण की यह परम्परा अविरत रूप से चली आ रही है। इसका अन्त किस प्रकार हो सकता है, यह यहां वतलाया गया है। हिंसा आदि पापों का त्याग करने वाला जीव आस्रव अर्थात् कमों के आदान से बच जाता है।

शंका-शास्त्र में सिथ्यात्व, अविरति, प्रमाद, कपाय और योग को आस्तव का कारण वतलाया गया है। अतएव इनके त्याग से ही आस्तव का नाश होना चाहिए। इसके बदले यहां हिंसा आदि के त्याग से अनास्तव अवस्था का प्रतिपादन क्यों किया गया है ?

समाधान — हिंसा आदि के त्याग में ही मिथ्यात्व आदि का त्याग गर्भित हो जाता है, अतपव दोनों में विरोध नहीं समझना चाहिए । मिथ्यात्व का त्याग हुए थिना हिंसा आदि पापों का त्याग होना संभव नहीं है, अतएव मिथ्यात्व का त्याग उनके त्याग में स्वतः सिद्ध है। हिंसा आदि अविरति रूप हीं हैं अतएव उनके त्याग में अविरति का त्याग भी सिद्ध है। प्रमाद और कषाय भी हिंसा रूप हैं — उनसे स्व-हिंसा और परदिसा होती है अतएव हिंसा आदि के पूर्ण त्याग में उनका त्याग भी समाविष्ट हो जाता है। जब तक योग की प्रद्यात्ति है तब तक चारित्र की पूर्णता नहीं होती और चारित्र की परिपूर्णता होने पर योग का सद्भाव नहीं रहता और क्षेवल मात्र योग से साम्परायिक आसव भी नहीं होता अतएव योग का भी यहीं यथायोग्य अन्तर्भाव करना चाहिए। इस प्रकार दोनों कथनों में शब्द भेद के आतिरिक्त वस्तु भेद नहीं है।

- इस तरह हिंसा आदि पापों का त्याग करने पर जीव नवीन कमों को सहगा करना वन्द कर देता है।

मूलः-जहा महा तलागस्स, सनिरुद्धे जलागमे । उस्सित्रणाए तवणाए, कमेणं सोंसणा भवे ॥ ६ ॥ छायाः-यथा महा तडागस्य, सन्निरुद्धे जजागमे । उत्सिखनेन तपनेन, फ्रमेण शोपणा अवेत् ॥ ६ ॥

शब्दार्थ:--जैसे नवीन जल के ऋागमन का मार्ग रोक देने पर और पहले के जल को उलीच देने से और सूर्य का ताप लगने पर विशाल तालाव का भी शोषण हो जाता है।

भाष्यः-गाथा का भाव स्पष्ट है। आगे कहे जाने वाले विषय को सुगम वनाने के लिप यहां इप्रान्त का प्रयोग किया है।

तालाव चाहे कितना ही विशाल क्यों न हो पर वह भी सुखाया जा सकता है। उसे छुखाने के लिए दो उपाय हैं—प्रथम तो यह कि उसमें जिन स्रोतों से—मागों से पानी आता हो उन्हें वन्द करके नवीन पानी का आना रोक दिया जाय। दूसरे, पहले के विद्यमान जल को उलीच डाला जाय अथवा सूर्य के तीव ताप से वह सूख जाय। ऐसा करने से बड़े से बड़ा तालाव भी सूख जाता है।

इसी प्रकार जव जीव नवीन कमों के आगमन के द्वार-आसव को वन्द कर देता है तो नवीन कमों का आना रुक जाता है। इस उपाय के पश्चात् क्या करना चाहिए, यह अगली गाथा में स्पष्ट किया गया है।

### मूलः-एवं तु संजयस्सावि, पावकम्मनिरासवे । भवकोडिसंचियं कम्मं, तवसा निजरिजइ ॥ १० ॥

छायाः--- एवं तु संयतस्यापि पापकर्मनिरास्त्रवे । भवकोटिसजितं कर्म, तपसा निर्जीयंते ॥ १० ॥

शब्दार्धः-इसी प्रकार पाप कमें का आस्रव रुक जाने पर संयममय जीवन व्यतीत करने वाले के करोड़ों भवों के पूर्वोपार्जित कर्म तप द्वारा खिर जाते हैं।

भाष्यः-पूर्व गाथा में दृष्टान्त का कथन करके यहां उसका दार्षान्तिक वताया गया है।

र्जाच तालाव के समान है। जल कर्म के समान है। जल के आगमन का मार्ग आस्रव के समान है। जल के आगमन की उदावट संयम के समान है। उलीचना सूर्य का ताप, तप के समान है। तालाय के जल का सूख जाना कर्मों के चय के समान है।

तात्पर्य यह है कि जैसे नवीन जल का आगमन रुक जाने पर और पूर्वसंचित जल के सूर्य की गर्मी द्वारा सूख जाने पर तालाब जल-दीन हो। जाता है, इसी मकार नवीन कर्मी के आगमन रूप आसच का निरोध कर देने पर और तप के द्वारा पूर्व~ संचित कर्मी की निर्जरा कर देने पर जीव कर्मों से सर्वथा रहित है। जाता है।

यहां दे। उपायों के बताने से यह स्पष्ट है कि इनमें से एक उपाय का अव-सम्बन करने पर कमों का सर्वथा नाज होना संभव नहीं है । जिस तालाव में नवीन नवीन जल आता रहता हो उसमें से पुराने जाल को उलीचने पर भी तालाव खाली जहीं हो सकता। और कल्पना कीजिप, नवीन जल का आगमन रोक दिया गया, पर पुराना जल न सुखा, तब भी तालाब सर्वथा निर्जल न होगा।, इसी प्रकार जवतक आस्तव का प्रवाह चालू रहता है तव तक आत्मा सर्वथा निष्कर्म नहीं हो सकता और जब तक पूर्व संचित कमों को तप के द्वारा भरम न किया जाप तब तक भी कर्महीन अंवस्था उत्पन्न नहीं हो सकती। अतएव कमों का सर्वथा स्वय करने के लिए संवर और निर्जरा-दोनों ही अपेक्षित हैं। इन दोनों का परम प्रकर्ष होने पर क्षेत्व निष्कर्म दशा की प्राप्ति होती है।

तप निर्जरा का साधन है। जैसे ईंधन आग्नि के द्वारा भस्म कर दिया जाता है, उसी प्रकार कमों का ध्वंस करने के लिप लप अग्नि के समान है। करोड़ों भवों में संचित कर्म तेपस्या के द्वारा नष्ट हो जाते हैं। यही कारण है कि अमणोत्तम भगवान महावीर ने तप का स्वयं आदर किया और उसकी महिमा प्रकट की है। शास्त्र में कहा है।—

> धुणिया क्रालियें व लेववं, किसप देहमणसणाइहिं। स्राविहिंसायेष पव्वप, श्रगुधम्मो मुणिणा पवेइस्रो॥ सउणी जह पंतुगुंडिया, विहुणिय घंसपई सियं रयं। प्वं द्वि श्रोवदाणुवं, कम्मं खबइ तवस्ति माद्यणे॥

> > - स्यगडांग, अ० २-उ० १, गा० १५-१४

अर्थात्-जैसे लेप वाली दीवाल, लेप हटा कर रूश बना दी जाती है इसी अकार अनशन आदि तप के द्वारा शरीर को रूश कर डालना चाहिए और अर्हिसा धर्म का पालन करना चाहिए। ज्ञात मुनि ने पेसा उपदेश दिया है।

जैसे पचिशी श्रपने शरीर में लगी हुई धूल, शरीर को दिलाकर काड़ देती है, इसी तरह अनशन आदि तप करने वाला पुरुष कमों का क्य कर देता है।

यहां पर तप की महत्ता बतलाने के साथ हिंसा आदि रूप आसन के त्याम फरने का भी विधान किया गया है।

समाधान- अज्ञान पूर्वक किया जाने वाला तप कर्मद्यय का कारण नहीं होता। ऐसा तप संसार-वृद्धि का ही कारण होता है। कहा भी हैः--

> जे य बुद्धा महाभागा, वीरा सम्मचदंसिणो । सुद्धं तेसि परक्षंतं, अफलं होइ सन्वसो॥

अर्थात्-जो सभ्यग्वानी, महाभाग, वीर एवं सम्यग्डपि हैं उन्हीं का तप झांदि भराष्ठान शुद्ध है और उसीसे मोच की प्राप्ति होती है। उन महापुरुषों का तप सांसा- रिक फल के लिए नहीं दोता।

इतना ही नहीं, शास्त्रकार तपस्या की शुद्धि के विषय में और भी कहते हैं:-

तेसि पि तवे। य खुद्धो, निषखंता महाकुला।

जन्ने वन्ने वियागंति, न सिलोगं पवेष्त्रए॥

अर्थात्ः—जो लोग वड़े कुल में उत्पन्न दोकर अपने तप की प्रशंसा करते हैं अधवा तप के फल-स्वरूप मान-वड़ाई की अभिलापा करते हैं उनका भी तप अशुद्ध है। साधु को अपना तप गुप्त रखना चाहिए और अपने तप की आप प्रशंसा नहीं करनी चाहिए।

तात्पर्य यद है कि तप का प्रयोजन कमों की निर्जरा करना है। अतएव निर्जरा के प्रयोजन से ही जो तप किया जाता है, वही उत्तम होता है। पूजा-प्रतिष्ठा, प्रसिद्धि श्रौर कीर्चि की कामना से किया हुआ तप श्रशुद्ध है और उसले आत्म शुद्धि नहीं होती। श्रतः लोकैषणा का परित्याग करके यथाशक्ति शुद्ध माव से तप करना मुमुझ जीव का कर्त्तब्य है।

मूलः-सो तवो दुविहो वुत्तो, बाहिरव्भिंतरो तहा ॥ वाहिरो छव्विहो वुत्तो, एवमव्भिंतरो तवो ॥ ११ ॥

छायाः-तत्तपो द्विविधमुझं, वाद्यमाभ्य-तरं तथा।

वाह्य पडविधमुक्तं, एवमाभ्यन्तरं तपः ॥ ११ ॥

राव्दार्थः-वह तप सर्वज्ञ भगवान् के द्वारा दो प्रकार का कहा गया है-(१) वाह्य तप और (२) खाभ्यन्तर तप। वाह्य तप छह प्रकार का कहा गया है और खाभ्यन्तर तप भी छह प्रकार का है।

भाष्य:--तप की महता प्रदर्शित करके, उसकी विशेप विवेचना करने के लिप शास्त्रकार ने यहां तप के दो भेद यताये हैं। याद्य और आभ्यन्तर के भेद से तप दो प्रकार का है। दोनों प्रकारों के भी अवान्तर प्रकार छंड-छंद दोते हैं।

गाधा में ' सो ' पद पूर्वगाधा में वार्णित तप का परामर्श करने के लिए है। अर्थात् जिस तप में करोड़ों भवों में उपार्जित कमें को नष्ट कर देने की शक्ति विद्यमान है, वह तप दो प्रकार का है।

जो तप चाह्य पदार्थों की अपेका रखते हैं और जो पर को प्रत्यक्त हो सकते हैं चे बाह्य तप कहलाते हैं। मुख्य रूप से मन को संयत करने के लिप जिनका उपयोग होता है वह आभ्यन्तर तप कहलाते हैं। यह बाह्य और आभ्यन्तर तप में भिन्नता है।

अयान्तर मेदों के नाम आगे स्वयं शाखकार वतलाते हैं।

मूलः-अणसणमूणोयारिया, भिक्खायरिया य रसपरिचात्रो। कायाकिलेसो संलीणया, य वज्मो तवो होई ॥ १२ ॥ पेन्द्रहवां अध्याय

भाष्यः-पूर्वगाथा में सामान्य रूप से विभाग वतला कर यहां वाह्य तप के जाम वतलाये गये हैं। वाह्य तप के छद्द सेद इस प्रकार हैं। (१) अनशन (२) उनो-दरी (३) भिद्धाचर्या (४) रस परित्याग (४) कायकलेश और (६) संर्लानता।

अनशन आदि तर्षों का स्वरूप इस प्रकार है।--

- (१) अनशन-संयम की विशेष सिद्धि के लिए, रागभाव का नाश करने के लिए, कम्रों की निर्जरा के लिए, ध्यान की साधनाओं के लिए तथा आगम की प्राप्ति के लिए आशन, पान, खाद्य और स्वाद्य--इन चारों प्रकार के आहार का त्याग करना अनशन तप कहलाता है।

अनशन तप के दो भेद हैं--(१) इत्वरिक तप और (२) यावर्त्काधेक अन-शन तप। असुक काल की मर्यादा के साथ कियाजाने वाला अनशन इत्वरिक अनशन कहलाता है। काल की मर्यादा न करना जीवन पर्यन्त के लिए किया जाने वाला अनशन यावरकधित अनशन कहलाता है।

इत्यरिक अनसन तप के भी छह मेद हैं--(१) श्रेखीतप (२) प्रतरतप (३) घनतप (४) वर्गतप (४) वर्गाबर्गतप और प्रकीर्खतप।

(क) छेखी तप--चतुर्थ भक्त ( उपवास ), षष्ठ भक्त (दो उपवास--वेला), श्रष्ट भक्त (तीन उपवास--तेला), आदि के क्रम से बढ़ते-बढ़ते पत्तोपवास, मासो-पवास, द्विमासोपवास, आदि करते-पट्मासोपवास तक यथा शक्ति करना, यद्द छेखी तप कहलाता है।

( स ) प्रतरतप-सोलद खानों का चौकोर यन्त्र वनाया जाय और उसके अत्येक खाने में श्रंक स्थापित किये जाएँ। वाई तरफ से दाहिनी तरफ और ऊपर से नीचे के चार खानों में कमशः एक, दो, तीन और चार का श्रंक स्थापित करना चाहिए। इन श्रंकों के क्रम से, जहां जितना श्रंक हो उतने ही उपवास करना प्रतर तप है। यन्त्र का स्वरूप इस प्रकार है:--

प्रतर तप

Tr.

| ٩ ( | ૨ | ર | ષ્ઠ |
|-----|---|---|-----|
| ર   | ঽ | સ | १   |
| સ   | ૪ | १ | ર   |
| 8   | ٢ | ર | સ્  |

मनोनिग्रह

1 208 ]

श्रर्थात्-एक, दो, तीन, चार, उपवास के वाद दो, तीन चार श्रौर एक, इस मकार श्रंकों के श्रदुसार उपवास करना प्रतर तप है।

(ग) घन तप-- उल्लिखित यन्त्र के समान ही ८×८=६४ खानों का यन्त्र वन। कर और उसमें यथाफ्रम से श्रंक स्थापित करके उन श्रंकों के श्रनुसार तप करना घन तप है।

( घ ) वर्ग तप--पूर्वोक्त यन्त्र के समान ही ६४×६४=४०६६ खानों में अंकों की स्थापना करके उन अंकों के अनुसार अनग्रन करना वर्ग तप कद्दलाता है।

( ङ) वर्गावर्ग तप--पूर्वोक्त यन्त्र के समान ही ४०६६×४०६६=१६७७७२१६ खानों के यंत्र में यथाक्रम छंक स्थापन करके उन्हीं अंको के अनुसार तप करना वर्गावर्ग तप है।

(च) प्रकीर्ण तप--रत्नावली, कनकावली, मुझावली, एकावली, घृहत्।सिंह-कीड़ा, लघुर्सिंह कीड़ा, गुण्रत्नसंवत्सर, वज्रमध्यप्रतिमा, सर्वतोभद्र, महाभद्र, भद्र प्रतिमा, श्रायंबिल, वर्द्धभान श्रादि नाना प्रकार के फुटकल तप करना प्रकीर्णेद्य तप है।

इन तयों का स्वरूप कोष्टकों से समझने में सुगमता दोगी श्रतपय यहां कोष्टक दिये जाते हैं:--

#### कनकावलि-तप रत्नावालि तप \* Ş **R** : 8 R रत्नावलि-तप की एक लड़ में ३८४ तप दिन, ८८ पारणा होते हैं। १४ मास और फनकावलि तप में कुल ४ वर्ष, ६ माल और १व दिन लगते हैं। एक लङ्ग में ४३४ રં ર २ २ Ę ર 3 ર્ W WY M n \* n **N N N** २२२ २ ર ર २ २ २ २ २ W W W RAR २ २ \* 3 \* \* そ २२ दिन लगते हैं। पूरे तप में ४ वर्ष २ मास और २८ दिन लगते हैं ર K 8 R X 7 २ २ २ ર Ę ર ર 8 8 8 8 X X X X દ્ દ્ દ્ ନ୍ଦ୍ तपस्या के दिन भौर बन पारणा दिन हैं ৩ 9 છ 9 5 5 5 5 3 3 3 3 १० १० १० १० ११ ११ ११ 88 १२ १२ १२ १२ १३ १३ શ્ર १३ 88 १४ १४ १४ १४ 28 १४ ₹¥ १६ १६ १६ 12 121 רא נוא נוא נוא נוא נוא נוא נוא נוק יינא נוא נוא נוא נוא נוא נוא נוא **२** २ २ ર २ よくれて **U** U U U UN UN UN UN UN 4 2 ર २ ~ ~ ~ ~ ~ ૧ ૨ <u>ગ</u> ગ ניג נוג נוג נוא २ ર ર ~ ~ २ ર ર २ २ 3 žı Å

पंन्द्रहवां अध्याय

2003

]

| [ 20= ]                                                                    |       |   |                                                                                                                                       | मनीनिमह                                      |
|----------------------------------------------------------------------------|-------|---|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------|
| <b>ए</b> कावर्ल                                                            | रे तप | * | मुक्तावली तप                                                                                                                          |                                              |
| रे रे रे ठे ने 1 6 में र से थे रे ते के र के र र र र र र र र र र र र र र र |       |   | मुद्रायली की पक लड़ में २०४ दिन तप के और ४६ दिन पारला के हैं। एक लड़ फ़ें<br>११ मदिना और दिन १३ कुख तीन वर्ष ६ महिना और २२ दिन का है। | <b>X</b> X X X X X X X X X X X X X X X X X X |
|                                                                            |       |   |                                                                                                                                       |                                              |

.

जन्द्रहवां सच्याज

सर्चतोमद्र प्रतिमा तप 80 9 £ ११ X ş 2 28 Ξ १० દ્ £ X S ११ X દ્ ৩ 5 3 १० 88 3 १० X દ્ ৩ E 5 22 X દ્ ৩ 3 80 ŝ દ્ 8 १० हे X [ ৩ 28 88 १० Ł દ્ 5 3 19

:

तप दिन ३१२, पारखा ४६, ४४१ दिन अर्थात् १४ मास झौर २१ दिन का यह त्तप है।

|        |               | ~      |       |
|--------|---------------|--------|-------|
| न्त्रच | सर्वतोभंद्र   | man    | 2212  |
| 9.9    | <b>にういう</b> の | 211171 | . V 7 |
|        | - •           |        |       |

| ~       |    |   |     | <u></u> | - |
|---------|----|---|-----|---------|---|
| 100320  | 8  | २ | ગ્ર | R       | X |
|         | Ra | ଞ | 2   | १       | ર |
| 1000000 | x  | २ | ર   | - Ð     | 8 |
|         | R  | ર | ષ્ઠ | ·۲      | 8 |
|         | 8  | x | १   | ર       | 3 |
|         |    |   |     | · .     |   |

महासर्वतोभंद्र प्रतिमा तप

| १             | २      | સ   | 8       | *               | ų,<br>V | ও   |
|---------------|--------|-----|---------|-----------------|---------|-----|
| 8             | ર<br>* | w n | 9       | <i>५</i> २<br>२ | '२      | ર   |
| צ<br>פ<br>ר פ | १      |     |         | ૪               | ×       | w   |
| ગ્ર           | 8      | X   | ,<br>LX | و               | ₹       | ર   |
| Ę             | ৩      | १   | ર       | กจ              | જ       | પ્ર |
| ર             | ર      | 8   | x       | ધ્ય             | ৩       | ع   |
| x             | Ę      | ७   | १       | ર               | ્ર      | 8   |
|               | ļ      | 1   | 1.      | l               |         | }   |

महाभद्र तप म माख ३ दिन का है । तेष दिन १६६, पारखा ४६ ।

भद्र प्रतिमा तप ३ मास १० दिन का है। ७४ तप दिन और २४ पारखा हिन इसमें होते हैं।

208 ] [ 220 ]

भनानिग्रह

| र भास<br>समास<br>स्वासिन<br>र भ<br>र भ<br>र<br>र<br>र<br>र<br>र<br>र<br>र<br>र<br>र<br>र<br>र<br>र<br>र<br>र<br>र<br>र |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ש ה ח א ה הא הא א א א א א א א א א א א א א                                                                              |

•

भद्रोचर प्रतिमा तप

| X    | E, | 9       | ស     | 3    |
|------|----|---------|-------|------|
| ৩    | τ  | кс<br>Г | X     | 6.54 |
| 3    | X  | w       | ৩     | 5    |
| SCT. | ্ত | Ľ       | \$    | ×    |
| 5    | ھ  | x       | SCS . | . 19 |

भद्रोत्तर तप २ वर्ष, २ मास और २० दिन का है। तप दिन ७००, पारखा दिन १०० हैं।

आयम्बिल वर्ड्मान तप

|     |    |   |      |     |    |     |     |            |   |          |     |     |     |          | <u>،</u> |      |   |     |      |     |     |   |      |     |   | _ |     |            |   | _   | L.         |    |
|-----|----|---|------|-----|----|-----|-----|------------|---|----------|-----|-----|-----|----------|----------|------|---|-----|------|-----|-----|---|------|-----|---|---|-----|------------|---|-----|------------|----|
| 15  | ł  | 1 | २    | 1   | १  | ł   | Ą   | 1          | ۶ | I        | 8   | \$  | १   | ١        | X        | I    | ę | 1   | હ્   | ١   | R   | I | છ    | 1   | १ | 1 | Ŕ   | 1          | 2 | ľ   | 3          | 18 |
| 201 | १  | 1 | 22   | 1   | १  | 1   | १२  | . 1        | R | 1        | 83  | 1   | ę   | 1        | 5        | \$ 1 | 9 | I   | 85   | (1  | R   | 1 | १९   | 1   | ٤ | 1 | 24  | 91         | १ | 1   | १व         | 18 |
| 139 | १  | 1 | २०   | 1   | ę  | 1   | २१  | 1          | q | 1        | २२  | 1   | २   | 1        | 4        | 1 5  | १ | 1   | - 21 | 3   | १   | 1 | સક   | (1  | 8 | ۱ | 28  | 1          | R | 13  | રહે        | 18 |
| રવા | 8  | ١ | 28   | . 1 | R  | 1   | 30  | >          | १ | ١        | 31  | (   | X   | 1        | 3:       | रा   | ۲ | 1   | ર    | ३।  | ۶   | ١ | 31   | 31  | 8 | 1 | 31  | 21         | ۶ | 1   | રદ્        | 18 |
| ३७। | Ł  | ł | રુટ  | : 1 | १  | • 1 | ३।  | 51         | २ | 1        | 30  | 2 1 | . १ | 1        | 8        | 21   | ۲ |     | 8    | २ । | ę   |   | 8    | 11  | < | 1 | 8   | 81         | १ | I   | 85         | 18 |
| ४६। | R  | J | 80   | 91  | 2  | 1   | 8   | = 1        | १ | 1        | 81  | ٤ ا | 8   |          | X        | > I  | १ | 1   | 2    | 21  | . ? | 1 | XR   | 1   | १ | ł | 2   | 3          | ۶ | 1   | 28         | 18 |
| 221 | ¥  | 1 | 28   | 1   | १  | 1   | 213 | 1          | १ | 1        | र्ष | 1   | १   | I        | 28       | 1    | १ | 1   | ह्व  | 1   | . १ | 1 | ६१   | 1   | R | 1 | ६२  | 1          | 8 | 11  | <b>: ર</b> | 18 |
| ૬ઝા | १  | 1 | દ્ર  | (1  | १  | 1   | ६१  | 1          | १ | 1        | ६७  | 1   | १   | I        | £.       | ; 1  | 2 | 1   | 35   | I   | •   | 1 | 30   | 1   | ٤ | 1 | ৩   | 1          | ۶ | 1   | ও২         | 11 |
| ৩২া | 8  | 1 | ওধ   | 1   | १  | 1   | 9   | 21         | ۲ | 1        | ৬হ  | 1   | <   | 1        | 6        | 21   | ۶ | 1   | ও    | = 1 | १   | 1 | ও    | 1   | 8 | 1 | 5   | > ]·       | ę | 1   | 52         | 18 |
| =२। | ₹  | 1 | 53   | I   | 2  | ۱   | 24  | :1         | १ | T        | ٦Y  | 1   | q   | 1        | ≈દ્      | 1    | 2 | ۱   | 22   | 1   | 2   | ١ | ric; | ١   | १ | ١ | 32  | . 1        | R | ١   | 80         | 18 |
| 183 | १  | 1 | ર્દર | 1   | 8  | I   | 53  | 51         | ۶ | I        | 64  | 11  | १   | 1        | 84       | 1    | R | ١   | 83   | 1   | Ł   | 1 | 23   | 1   | ٩ | ł | 23  | <b>7</b> 1 | 8 | 1   | 33         | R  |
| 200 | 18 | 1 | *    | 1   | ÷, | -   | *   | <u>ج</u> ا | * | <b>k</b> | *   | : ( | 1 2 | <u> </u> | 1 *      | :    | 컈 | k I | *    | : 1 | #   | : | 习    | : 1 | * | ŧ | 1 1 | ŕ          | * | : 1 | *          | 床  |

आयस्विल वर्दमान तप, जौदद वर्ष, तीन मास श्रौर यीस दिन का होता है।

I RER P

मनेतिग्रह

| गुर                          | गरल सं      | वित्सर   | तप.      | 7. 499 (149 (149 (149 (149 (149 (149 (149 |            |
|------------------------------|-------------|----------|----------|-------------------------------------------|------------|
|                              | ,<br>,<br>, | \$<br>\$ |          |                                           |            |
| खप दिन                       | ۲<br>       |          | বাংব্য   |                                           | सर्व दिन   |
| સર                           | १६          | 33       | 2        |                                           | રેછ        |
| , ग्रंथ                      | ٤ <u>٢</u>  | १४       | <b>R</b> |                                           | સર         |
| े रेंद                       | શ્ક         | કર       | Ş        |                                           | २०         |
| न्द्                         | 8 इ         | ંશ્સ્    | 2        |                                           | २म         |
| হণ্ড                         | १२          | १२       | 2        |                                           | २६         |
| २२ १                         | 8 88        | ११       | . 8,     |                                           | ३६         |
| ३० १                         | • [ १०      | 1 20     | રં       |                                           | ३३         |
| ২ড                           | 3 ] 3       | . [ ε    | R        |                                           | રં૦        |
| ₹४ 2                         | =   =       | . 5      | ર        |                                           | ২৩         |
| 28 0                         | o   o       | 0        | 3        |                                           | રષ્ઠ       |
| २४ ६                         | 8           | Ę        | ц у<br>У |                                           | <b>R</b> E |
| <b>4X X X</b>                |             | X        | 22       |                                           | Во         |
| २४ ४ ४                       |             |          |          |                                           | ýo         |
| 88 3 3 3 4                   |             |          |          |                                           |            |
| 20 2 2 2 2 3                 |             |          |          |                                           |            |
| <b>1 E E E E E E E E E E</b> | 2 2         | 18       | 2 2 2    | १ १                                       | १ ३२       |

यावत्कधिक अनशन के दो भेद हैं--(१) चारों प्रकार के आदार का जीवन पर्यन्त त्याग करना और (२) आदार के साथ शरीर का भी त्याग कर, दिलना-चलना आदि चंद करके, एक दी आसन से जीवन पर्यन्त चंटे रदना । पहले के भक्त प्रत्याच्यान अनशन कहते हैं और दूसरे का नाम पादोपगमन अनशन है।

[ xez ]

पन्द्रहवाँ अध्याय

ध्यान रखना चाहिए कि यावत्कधिक अनशन विशेष अवस्था में ही किया जाता है। प्राणहारी डपसर्ग आने पर, असाध्य रोग के कारण सृत्यु का निश्चय हो जाने पर या पेसी ही किसी श्रन्य विशेष अवस्था में जीवनवर्यन्त अनशन किया जाता है।

(२) ऊनोदरी तप--आहार, उपधि और कपाय की न्यूनता करना ऊनोदरी तप है। ऊनोदरी तप दो प्रकार का है (१) इव्य ऊनोदरी और (२) भाव उनोदरी द्वव्य उनोदरी के तीन भेद हैं। (१) ममत्व घटाने के लिए, झानध्यान, में वृद्धि करने के लिए और सुखपूर्वक विदार करने के लिए बस्त्रों और पात्रों की कमी करना उप-करण-उनोदरी तप है।

पुरुष का पूरा झाहार वत्तील कवल का है उनमें से लिर्फ झाठ कवल प्रदए करके संतोष करना पाव उनोदरो है । सोलह प्रास प्रदण कर संतुष्ट रहना झर्फ उनोदरी है और चार कवल झहण करना अध-पाव-उनोदरी है।वत्तीस में से एक-दो कम कवल ग्रहण करना किश्चिन उनोदरी तप है।

" श्रट्टकुक्कुडि श्रंडगमेत्तधमाणे कवले श्रादारेमाणे श्रप्पादारे दुवालसकवलेहिं श्रवड्ढोमोयरिया, सोलसहिं दुमाग पत्ते, चउवसिं श्रोमोद्रिया, तीसं पमाण पत्ते, धत्तीसं कवला संपुराणादारे। "

अर्थात मुर्गी के अन्डे के वरावर आठ कवल का आहार करना अल्पाहार करना कहलाता है। बारह कवल का आहार करना अपार्ध ऊनोद्री है। सोलह कवल का आहार करना अर्घ ऊनोद्री है। तीस कवल का आहार प्रमाग प्राप्त आहार कह-लाता है और बत्तीस कवल खाना सम्पूर्ण आहार है।

जनोदर तप से अनेक लाभ हैं। अल्प आहार से आलस्य अधिक नहीं आता, आरीरिक स्वास्थ्य की रत्ता होती है और बुद्धि का भी विकास होता है।

अपर के कथन से यह न समझना चाहिए यह कम सिर्फ साधु के लिए है। ध्यावाहारिक और पारमार्थिक दोपों का निराकरण करने के लिए गृहस्थों को भी इस तपस्या को अंगीकार करना चाहिए। अन्यान्य तपों के विषय में भी यही वात है।

कोध, मान, माया श्रौर लोभ को न्युन करना भाव-अनेाद्री तप कहलाता है। श्रात्म सिद्धि के लिए अनोदरी तप की महान् उपयोगिता है । श्रतएव साधु श्रौर आवक-दोनों को यथा शक्ति इस तप का पालन करना चाहिए।

( २ ) भिन्ना चर्या तप--श्रनेक घरों से थोड़ी-धोड़ी भिन्ना लेकर इससे शरीर का निर्वाह करना भिन्नाचरी तप है। इसी को भिन्नाचर्या भी कहते हैं।

जैसे गृहस्थ द्वारा अपने उपमोग के लिए वनाये हुए उद्यान में अचानक आ कर भ्रमर, थोड़ा-थोड़ा अनेक फूलों का रस ग्रहण करता है। पेसा करने से फूलों का रस समाप्त नहीं हो जाता है और भ्रमर का प्रयोजन सिख हो जाता है। रसी मकार गृहस्थ ने अपने उद्देश्य से जो मोजन वनाया हो, उसमें से थोड़ा-सा ज्राहार

मनेतिप्रहं

साधु ले लेते हैं। उस से न तो गृहस्थ को किसी प्रकार का कष्ट होता है और न साधु ही को निराहार रहना पड़ता है।

मित्ताचर्या तप चार मकार का है-(१) द्रव्य से (२) त्तेत्र से (३) काल मे छौर (४) आव से । द्रव्य से भित्ताचर्य के छब्गीस मकार के श्राभग्रद होते हैं। यथा--

(१) वर्त्तन में से निकाल कर दिये जाने वाले आहार को लेना 'उक्तित चरद ' कहलाता है।

(२) वर्त्तन में वस्तु डालता हुआ दाता दें, उसे निक्सित चरप कहते हैं।

(३) वर्त्तन में से वस्तु निकाल कर फिर डालते हुए दे, उसे लेना डाक्विस निक्किस चरए है।

(४) वर्त्तन में डालकर फिर फिर निकालते हुए दे उसे लेना निक्सित-उक्सित चरप है।

(२) दूसरे को देते-देते बीच में दिये जाने वाले आहार को लेना वहिज्जयाए चरप है।

( ६ ) दूसरे से लेते-लेते मध्य में दिये जाने वाले आदार को लेना माहरिज्ज-मास चरप है।

( ७ ) झन्य को देने के लिए जा रहा हो उसमें से लेना उवर्णीय घरए है।

( = ) अन्य की दे देने के लिए आ रहा हो उसमें से लेना आवणी-चरप है।

( १ ) किसी को देने के लिए जाकर लौट रहा हो उस समय लेना उवखीय--अवखीय चरए हैं।

(१०) झन्य से लेकर वापस देने जाना हुआ दे, उसे ले लेना अवर्णाय-उच-खीय चरप है।

(११) भरे हुए हाथों से देवे, उसे लेना संसई चरप है।

(१२) विना भरे ( साफ-सुधरे) हाथों से दे झोर उसे लेना झसंसह सरप है।

(२३) जिस वस्तु से दाध भरे हों उसी दी जाने वाली वस्तु को लेना तज्जाप संसट्ट चरए है।

(१४) अपरिचित कुल से-अर्थात जिस कुल वाले साधु को पदचानते न इर उससे, लेना कक्षापचरप है।

( १४ ) भिना योले-मौन रहकर चर्या करना (गौचरी करना) मोख चरिए है।

( १६ ) दिसाई देने वाली चस्तु लेना सो दिठि लामव है ।

(१७) दिम्बाई न देने चाली वस्तु लेना आदिदि लामए है।

पन्द्रहवां अध्याय

(१८) ' अमुक' वस्तु लेगे ? ' इस प्रकार धार कर वही वस्तु लेना पुटु-लाभए है।

( १६ ) बिना पुछे ही दे, वही वस्तु लेना अपुट्ट लाभए है ।

( २० ) जो निन्दा करके देवे वहीं से लेना सिक्ख लाभए है ।

( २१ ) जो स्तुति करके दे, उसी के यहां से लेना आभिक्खू जामप है।

( २२ ) कष्टकर झाहार लेना श्रणागिलाप है।

(२३) गृहस्थ भोजन कर रहा हो और उसीमें से देवे तो यह उवागिहिए चर्या है।

(२४) परिमिन सरम्म- अच्छा आहार लेना परिमित-पिराडवाप है।

(२४) चौकस कर लेना शुद्धषणिए है।

( २६ ) एवं वस्तु की मर्यांदा करके लेना संखदत्ती चर्या है।

उपर द्रव्य भिद्ता चर्या के जो रूप वतलाये गये हैं, वे अभिग्रह के प्रकार हैं। सुनि अपने अन्तराय कर्म की परीच्चा के लिए नाना प्रकार के अभिग्रह करते हैं। असुक प्रकार का याग मिलने पर ही आहार ग्रहण करना, अन्यथा नहीं, इस तरह के संकल्प को अभिग्रह कहते हैं। अभिग्रह गृहस्यों को प्रकट नहीं होने पाता। इससे यहुत वार सुनि को निराहार रहना पड़ता हैं।

(२) चेत्र से भित्ताचर्या के आठ भेद हैं। वे इस प्रकार हैं:--

(१) चार कोने वालें घर से आहार मिलेगा तो प्रदेश करेंगे, अन्य नहीं, इस प्रकार का संकल्प करना 'पेटीप' भित्ताचर्या है।

(२) दो कोने वाले घर से भित्ता मिलेगी तो लेंगे, अन्यथा नहीं, इस प्रकार का अभिग्रद 'अखपेटीप' भित्ताचर्या है।

( २ ) गो मुत्र के समान बांके, एक ओर के एक, मकान से और फिर दूसरी ओर के दूसरे मकान से भिद्ता लेना 'गोमुत्रे' भित्ताचर्या है।

(४) पतंग के उड़ने के समान प्रकीर्शक घरों से भिद्या लेना 'पतंगीप' भिद्या चर्या है।

(४) पहले नीचे के घर से फिर ऊपर के घर से लेना अन्यथा नहीं, वह 'अविभंतर संखायत्ते' भित्ता चर्या है।

(६) पहले ऊपर के घर से, फिर नीचे के घर से भिन्ना लेना 'वाहिरा संज्ञा-वत्ते' भिन्ना चर्या है।

(७) जाते समय ही भिद्धा लेना, आते समय नहीं उसे गमणे भिद्धाचर्या कहते हैं।

(=) जाते समय भिन्ना न लेना, सिर्फ आते समय लेना 'आगमणे' भित्ताचर्या है।

मनानिग्रह

1 xag 1

चेत्र भिचा चर्या में चेत्र की अपेचा नाना प्रकार के अभिग्रह किये जाते हैं।

(३) काल से भित्ता चर्या के अनेक भेद हैं। प्रथम पहर का लाया हुवा आहार तीलरे पहर में खाना। प्रथम प्रहर का लाया हुआ आहार प्रथम पहर में खाना और प्रथम प्रहर का लाया आहार दूमरे प्रहर में खाना। इसी प्रकार त्रड़ी आदि की अपेत्ता अभिग्रह करना काल से भित्ताचर्या है।

(४) भाव-भित्ताचर्या के भी अनेक विकल्प हैं। जैसे-अनेक भोज्य वस्तुएँ अलग-अलग लाना और सब को मिश्रित कर खाना, प्रिय पर्व रूचिकर वस्तु का त्याग कर देना, गृद्धि रहित होकर आहार करना, आदि।

(४। रसपरित्याग-इन्द्रियों पर विजय प्राप्त करने के लिप, जिहवा का प्रिय स्वादु घलवर्द्धक वस्तुओं का त्याग करके नीरस भोदय पदार्थ खाना रस परित्याग तप है। इसके चौदह भेद इस प्रकार हैं:--

(१) निव्वितिप-दूध, दही, घृत, तेल, मिठाई, इन पांच विगय (विरुति-जनक) वस्तुओं का त्याग करना।

(२) पग्नीयरसपरिच्याय—पौष्टिक एवं मादक द्रव्यों का तथा समस्त विगर्यो का त्याग करना।

( ३ ) श्रायमसित्ध भौग-- छोसावन में के ही दाने खाना ।

( ४ ) श्ररस आहार-मसालां से रहित आहार लेना ।

(४) विरत छाहार-पुराना घान पका (सीमा-असिमा) लेना।

( ६ ) श्रंत झाहार-चना, उड़द, आदि के छिलके लेना।

( ७ ) पंत यादार - ठंडा, वासी आहार लेना ।

( = ) लुक्ल झाहार- रूखा आहार लेना ।

( १ ) तुच्छ ब्राहार-जली या अधजली निस्तल खुरचन आदि लेना क

(१०-१४) ग्रारस, विरस, ग्रान्त, प्रान्त और त्स ग्राहार से संयम का निर्याह करना।

(४) कायक्लेशतप- स्वेच्छापूर्वक धर्मद्यदि के लिप तथा कमों की विशिष्ट निर्जरा करने के लिप काय की कष्ट देना कायक्लश तप कदलाता है। इसके भी अनेक भेद हैं।

मुख्य सद इस प्रकार हैं।--

( ) अणांठाप-कायोत्सर्न करके खढ़ा रहना ।

(२) ठाणाहय-कायोत्सर्ग के दिना ही खड़ा रहना।

( ३ ) उछाडासणिय-दोनों छुटनों के बीच सिर सुकाये कायोत्सर्ग करना।

( भ ) पहिमाडार्य-साधु मी घारद मतिमापँ ( प्रतिवार्णे ) घारग करना ।

बारह प्रतिमाओं का संचित्त स्वरूप इस प्रकार है: - पहली प्रतिमा में, एक महीने तक एक दत्ति आहार आर एक दत्ति पानी की लेना। आहार लेते समय एक साथ एक बार में जितना आहार मिल उतना ही लेना, दूसरी बार न लेना एक दत्ति आहार कद्दलाता है। इसी प्रकार घारा टूट बिना एक साथ जितना पानी मिले उतना. ही लेना, घारा टूटने पर फिर न लेना पानी की एक दत्ति कहलाती है।

इसी प्रकार दूसरी प्रतिमा में दो मास तक दो-दो दत्ति (दांत) आहार-पानी की लेना, तासरी प्रतिमा में तीन मास तक तीन-तीन और चौथी प्रतिमा में चार मास तक चार-चार दत्ति लेना फमशः दूसरी, तीसरी और चौथी प्रतिमा कहलाती है। पांचवीं प्रतिमा में पांच मास तक पांच-पांच आहार-पानी की दत्ति ली जाती है। इसा प्रकार छठी प्रतिमा में छह मास तक छह-छह दत्ति और सातवीं प्रतिमा में सात-सात दत्ति ली जाती है।

आठवीं प्रतिमा में सात दिन तक चौविद्वार एकांतर उपवास करना, दिन में सूर्य की आतापना लेना, रात्रि में वस्त्र रहित रहना, रात्रि के समय चारों प्रहर सीधा सोना या एक ही करवट से सोना या कायोत्सर्ग करके वैठे-वैठे रात्रि व्यतीत करना, दैविक, नरकीय, तिर्यञ्चों सम्बन्धी उपसर्ग उपस्थित होने पर शांति एवं घैर्य से उन्हें सहन करना और चलायमान न होना।

नौवीं प्रतिमा आठवीं के समान है। विशेषता यह है कि दंडासन, लगुड़ासन या उक्कुडासन में से किसी एक आसन का प्रयोग करना चाहिए। सीधा खड़ा रहना दंडासन है। पैर की पड़ी और मस्तक का शिखा स्थान भूतल में लगा कर शरीर को कमान के समान अधर रखना लगुडासन है। दोनों घुटनों के बीच सिर कुका रखना उक्कुडासन है। रात भर एक ही आसन से रहना चाहिए।

दसचीं प्रतिमा भी आठवीं के ही समान है। विशेषता यह है कि गोटुद्दासन, वीरासन अम्बकुन्जासन, में से किसी एक आसन का प्रयाग करना चाहिए। जिस आसन का प्रयोग किया जाय उसी का रात्रि भर अवलम्बन लेना चाहिए। गाय को दुद्दने के लिए जिस आसन से बैठा जाता है उसे गोटुद्दासन कहते हैं। कुर्सी पर बैठ कर पैर ज़मीन पर लगावे और कुर्सी हटा देने के बाद जैसा आसन रह जाता है वह वीरासन कद्दबाता है। सिर नीचे और पैर ऊपर रखना अम्बकुन्जासन कहलाता है।

ग्यारहवीं प्रतिमा में पष्ठ भक्त करना चाहिए। श्रौर दूसरे दिन ग्राम से पाहर जाकर एक श्रद्दोरात्रि ( श्राठ ब्रहर पर्यन्त ) कायोत्सर्ग करके खड़ा रद्दना चाहिए । किसी भी प्रकार का उपसर्ग श्राने पर स्थिर भाव से उसे सहन करना चाहिए।

घारदवीं प्रतिमा में अप्टम भक्त करना चाहिए। तीसरे दिन महाभयंकर रमशान में किसी भी एक वस्तु पर दृष्टि स्थापित करके कायोत्सर्ग करना चाहिए । उपसर्ग आने पर जो महामुनि निश्चल बने रहते हैं उन्हें अवधिक्वान, मनःपर्ययद्वान और केवलद्वान में से किसी एक ज्ञान की प्राप्ति होती है उपसर्ग आने पर जो चंचल हो

**मॅने**लिम्रह

[ yee ]

जाते हैं, भयभात हो जाते हैं उन्हें या तो उन्माद हो जाता है या चिरस्थाया काई अन्य रोग हो जाता है और वे जिन सार्ग से च्युत हो जाते हैं।

रस प्रकार खारह प्रतिमाएँ कायकलेश तप के अन्तर्गत हैं । केशां का लुंचन करना, पैदल विखरना, परीषह सहन करना, स्नान न करना, शरीर का मैल न उता-रना, आदि-आदि श्री कायकलेश के ही अन्तर्गत है ।

(६) खंलीनता—खंलीनता तप को प्रतिलंलीनता भी कद्दा जाता है । इसके जार भेद हैं—(१) इन्द्रिय प्रतिसंलीनता, (२) कषाय प्रतिसंलीनता (२) योग-प्रतिसंलीनता श्रौर (४) शयनासन प्रतिसंलीनता ।

आस्तव के जो कारण पहले वतलाये जा चुके हैं उनका निग्रह करना प्रति-संलीनता तप कहलाता है। राग-द्वेष की उत्पात्ति करने वाले शब्दों के श्रवण से कानों को रोकना, विकारजनक छप को देखन से नेत्रों को रोकना, गंघ से घाणन्द्रिय को रोकना श्रोगरससे जिह्ला को रोकना एवं रुपर्श से रपर्शनेन्द्रिय को रोकना इन्द्रिय-प्रतिसंलीनता तप है।

चमा भाव की प्रवलता से कोघ को शान्त करना, नम्रता घारण करके आभि-मान का त्याग करना, सरलता से माया को इटाना और सन्तोष की वृत्ति से लोभ का परिहार करना कषाय प्रतिर्सलीनता तप है।

असत्य मनोयोग और मिश्र मनोयोग का निग्रह करके व्यवहार मनोयोग की ही प्रवृत्ति करना, इसी प्रकार सत्य योग की प्रवृत्ति करना एवं असत्य तथा भिश्र-यचन योग का निग्नह करना, औदारिक, औदारिक मिश्र, वैक्रिय योग, वैक्रिय मिश्र आदारक योग, आहारक मिश्रयोग, और कार्मण योग-इन काय के सात योगों की श्रशुभ प्रवृत्ति रोक कर शुभ प्रवृत्ति करना योग प्रतिसंत्तीनता तप दे।

चाटिका, बगीचा, उद्यान, यत्तादि देवों का स्थान हो, डाट. दुकान, हवेली, उपाश्रय, गुफा श्मशान से किसी वृत्त के नीचे, जहां स्त्री, पशु और नपुंशक का जोग हो, एक रात या यथेष्ट समयतक रहना शयनासन प्रतिसंलीनता तप कहलाता है।

मूलः-पायच्छित्तं विएाओ, वैयावचं तहेव सज्मात्रो । भाएं च विउस्सग्गो, एसो आव्भितरो तवो ॥१३॥

> छायाः-प्रायख्रिच विनयः, वैयावृत्यं तथेव स्वाध्यायः। इयाने च ब्युरसगंः, एतदाभ्यन्तरं तपः॥ १३॥

शब्दार्थः—आभ्यन्तर तप छह प्रकार के हैंः—(१) प्रायश्चित्त (२) विनय (३) वैयावृत्य (४) स्वाध्याय (४) ध्यान और (६) व्युत्सर्ग।

तपौ का स्वरूप इस प्रकार समझना चाहिए।

(१) प्रायाश्चित्त-प्रमाद के कारख लगे हुए दोषों का निवार्छ करना छथवा पाप रूप पर्योय का उच्छेदन करना प्रायाश्चित्त है । प्रायाश्चित्त तप दस प्रकार का है । वह इस प्रकार है-

(१) आलोचना—अपने लिए अथवा आचार्य, डपाध्याय, हथविर, तपसी, या बीमार सुनि के लिए आहार लेने या अल्य किसी कार्य के लिए उपाश्रय से वाहर जाने और आने के बीच जो चारित-व्यतिक्रम हुआ हो, वह सब अपने गुरु के या अपने से बड़े सुनि के समज्ञ स्पष्ट रूप से—न्यूनाधिक न करते हुए कह देना आलोचना है।

(२) प्रतिक्रमंख---आहार में, विहार में, प्रतिलेखना में, हिलने-चालने में, या इसी प्रकार की किसी झन्य किया में जो झहान दोष तन गया हो उसके लिए पश्चा-चाप करना प्रतिक्रमण तप है।

(३) तदुभय-पूर्वोक्त क्रियाओं में जान वूभ कर जो दोष खगा हो उसे गुरु के समीप प्रकट करके ' भिच्छामिदुरुकणं ' अर्थात् मेरा पाप निष्फल हो, इस प्रकार की भावना करना तहुमय तप है।

(४) विवेक-अशुद्ध, अकल्पनीय तथा तीन प्रहर तक रहा हुआ आहे। आदि परिष्ठापन कर देना विवेक प्रायश्चित्त है।

( १ ) कायोत्सर्ग-कायोत्सर्ग करना, और उसके द्वारा दुःस्वण्नज्ञग्य पाप का क्विवारय करना कायोत्सर्ग या व्युत्सर्ग है।

(६) तप-पृथ्वीकाय, जनस्पतिकाय आदि सचिच के संघर्श से उत्पक्ष हुए पाप को उपवास आदि दारा निषारण करना तप है।

(७) छेद-- अपवाद विधि का खेवन करने और विशेष कारण उपारेधत होने पर जान जूम कर दोष लगाने के कारण पाप का लिराकरण करने के लिप, दीज्ञा-पर्याय में किचित् न्युनता करऐना छेद प्रायाश्चित्त है।

( म) सूल प्रायश्चित्त - झान-नूक्ष कर हिंसा करने पर, छलत्य भाषण करते पर, चोरी करने, मैथून खेबन करने या घातुओं की वस्तुएँ अपने पास रखने पर, अथवा राजि भोजन करने पर पूर्व दीज्ञा को संग करके नवीन दीज्ञा देना सूल प्राय-श्चित्त है।

( १ ) अनवस्थाप्य प्रायश्चित - फूरता के वश होकर अपने या दूसरे के शरीर पर लाश का महार करने, छूं ता मारने आदि कुत्सित क्रियाओं के कारल सरप्रदाय से पृथक करके ऐसा दुष्कर तप कराना जिससे यह वैठे से उठ भी न सके और फिर जवान दीक्ता देना अनवस्थाप्य प्रायाश्चित्त है।

(१०) पाराञ्चितक प्रायश्चित्त-शास्त्र के शादेश की अवछा करना, आगम विषय भाषण करना, साभ्वी का वत मेरा करना सांदि पाषकों करने पर कम से कम

मनेतिञ्चह

T 280 T

छः मास, एक वर्ष और उत्कृष्ट बारह वर्ष पर्यन्त स∓प्रदाय से पृथक करके पूर्वोक्न टुष्कर तप कराकर नवीन दीत्ता देना पाराञ्चितक प्रायाश्चित्त है।

शारीरिक शाही की न्यूनता होने के कारण आधुनिक समय में झन्त के दो आयश्चित्त नहीं दिये जाते हैं। फिर भी इससे यह रूपष्ट है कि जैन संघ में मुनियों की आचार परिपाटी को निर्मल बनाये रखने के लिप कितनी सारधानी रखने का आदेश है।

[३] विनय तप-- गुरु आदि ज्येष्ठ महापुरुषों का, वयवृद्धों का तथा गुए चुद्धों का यथोचित सत्कार- सन्मान करना विनय तप कहलाता है । विनयतप सात प्रकार का है--[१] ज्ञान विनय (२) दर्शन विनय [३] चारित्र विनय [४] मन विनय [४] वचन विनय (६] काय विनय और /७] लोक व्यवहार विनय ।

झान विनय-मति ज्ञानी, श्रुत ज्ञानी, ग्रवधि ज्ञानी, मनःपर्याय ज्ञानी श्रौर केवल ज्ञानी का तथा ज्ञान के उपकरणों का विनय करना ज्ञान विनय है।

[२] दर्शन विनय-सम्यग्होष्ट पुरुष का यथायोग्य विनय करना शुश्रषा दर्शन विनय है। यह वैतालीस प्रकार की है। वैतालीस आसातनाओं का संदित स्वरूप आगे बतलाया जायेगा।

[ २ ) चारित्र विनय-चारित्रनिष्ठ महात्माओं का विनय करना, उनकी यथो-चित सेवा-भक्ति करना चारित्र विनय है ।

[ ४ ] मन विनय-कर्कश, कठोर, छेदन-भेदन कारी परितापजनक, अप्रशस्त विचार का त्याग करके द्यामय, वैराग्यपूर्ण प्रशस्त विचार करना मन विनय है।

ः ्[ ४ ] बचन विनय—कठोर और दुःखप्रद वचन का प्रयोग न करके हित, मित, मधुर बचन बोलना वचन विनय है।

ि [ ६ ] काय विनय—शरीर को अप्रशस्त किया में प्रयुक्त न होने दे कर प्रशस्त किया में प्रयुक्त करना काय विनय है।

[७] लोक व्यवहार विनय – गुरु की आज्ञा के आधीन रहना गुणाधिक स्वधर्मियों की आज्ञा मानना, स्वधर्मी का कार्य करदेना उपकारक का उपकार मानना, दूसरे की चिन्ता दूर करने का यथोचित उपाय करना, देश-काल के अनुसार व्यव-हार करना और विचचणता पूर्वक, सभी को प्रिय लगने वाली प्रवृत्ति करना यह सब लोक व्यवहार विनय है।

वैतालीस आसातना विनय इस प्रकार हैं:--

(१) अर्हन्त आसातना-अर्हन्त के स्मरण से दुःख होता है, उपद्रव होता हे अथवा शत्रु का नाश होता है, इस प्रकार कहना या विचार करना अर्हन्त आसातना है।

(२) धर्म की आसातना- जैन धर्म में स्नान का विधान नहीं है, अतएक वह बुरा है अथवा मोस का कारण नहीं है, इस प्रकार कहना धर्म की आसातना है। पन्द्रहवां अध्याय

[ ३ ] आचार्य की आसातना-पंचाचार के प्रति पालक, दीचा-शिचादाता आचार्य उम्र में कम हों इस कारण या अन्य किसी कारण से उनकी आसातना करना।

[ ४ ] उपाध्याय की आसातना-दादशोंग के पाठी, मन-मतान्तर के झाता उपाध्याय की निन्दा करना, सन्मान न करना।

[ ४ ] स्थविर की आसातना-साठ वर्ष की उम्र वाले वय स्थविर की, बीस वर्ष की दीत्ता वाले दीत्तास्थविर की एवं श्रुत धर्म के विशिष्ट झाता श्रुत स्थविर का अवर्णवाद करना।

[६] कुल-म्रासातना-एक गुरु के बहुत से शिष्य परस्पर एक दूसरे का म्रासातना करें।

[७] गस-आलातना एक ही सम्प्रदाय के साधुओं द्वारा परस्पर में एक दूसरे का अवर्णवाद करना।

[ = ] संघ-ग्रासातना-साधु, लाघ्वी, आवक और आविका के समूद को संघ कहते हैं। उसका अवर्णवाद करना।

[ १] फियानिष्ठ-आसातना-शास्त्रविद्वित शुद्ध किया करने वाले खारित्र-गिष्ठ सत्पुरुप का श्रवर्णवाद करना।

[१०] संयोगी-आसातना-जिनका आहार-विहार एक है वे साधु संयोगी कहलाते हैं। आएस में उनमें से एक दूसरे की आसातना करना।

[११-१४] मतिझानी, श्रुत झानी, ग्रवाधि झानी, मनःपर्यंय झानी, तथा केवल झानी के सद्भूत गुर्णों को छिपा कर श्रवगुर्णों का आरोप करना, उनकी निन्दा करना।

पूर्वोक्त पन्द्रह को श्रासातना का त्याग करना, उनकी भक्ति करना और इनके गुर्खों का कीर्तन करना, इस प्रकार पन्द्रह को तीन से गुर्खाकार करने पर दर्शन विनय के पैंतालीस भेद होते हैं।

( २) चारित्र विनय - चारित्र के पांच भेद हैं-सामायिक, छेदोपस्थापना, परि-हारविशुद्धि, सुदमसाम्पराय और यथाख्यात । इन पांचों चारित्रों का तथा चारित्र का पालन करने वालों का यथोचित्त विनय करना पांच प्रकार का चारित्र विनय है। उनका स्वरूप इस प्रकार है:--

[१] सामायिक चारित्र विनय-सप्त अर्थात् राग-द्वेप से रहित, आत्मा की मतिज्ञ अपूर्व निर्जरा होने से विग्रुदि दोना सामायिक चारित्र है । इस चारित्र से गफ पुरुष का विनय करना ।

[२] छेदोपस्थापना चारित्र विनय-पूर्वे चारित्रपर्याय विच्छेद होने पर जो न प्रहण किये जाते हैं उन्हें छेदेापस्थापना चारिन्न कहते हैं। इस चारित्रवाले य करना। T YER ]

मनोतिग्रह

[3] परिहारविश्चादि चारित्र विनय-जिस चारित्र की परिहार तप-विशेष से कर्म-निर्जरा की जाती है वह परिहार विश्चाद्ध चारित्र है। यह चारित्र तीर्थंकर अगवान के समीप या तीर्थंकर भगवान के समीप रह कर जिसने यह चारित्र अंगी-कार किया हो उसके समीप प्रहण किया जाता है। नौ साधुय्रों में से चार तप करते हैं, उन्हें पारिहारिक कहते हैं। चार साधु उनकी सेवा करते हैं वे अनुपारिहारिक कहलाते हैं और एक साधु गुरु रूप में रहता है, जिसके समीप पारिहारिक और अनुपारिहारिक साधु आलोचना, प्रत्याख्यान आदि करते हैं।

पारिहारिक लाधु झीच्म ऋतु में जघन्य एक उपचाल मध्यम वेला (दो उपवास) और उत्छष्ट तेला ( तीन ) उपवास करते हैं । शिशिर ऋतु में जघन्य वेला मध्यम तेला और उत्छप्ट चौला ( चार उपचास) करते हैं । चौमासे के काल में अल्प तेला, मध्यम चौला और उत्छप्ट पंचौला [ पांच ] उपवास करते हैं । शेव आनुपारिहारिक एवं गुरु पद स्थापित मुनि प्रायः नित्य आहार करते हैं । पर खदा आयंविल ही करते हैं । इस प्रकार पारिहारिक साधु छह मास पर्यन्त तपस्या करते हैं । छह मास के पश्चात् पारिहारिक मुनि अनुपारिहारिक — लेवा करने वाले हो जाते हैं शौर अनु-पारिहारिक, पारिहारिक चन जाते हैं । यह क्रम भी छह मास तक चलता रहता है । इस प्रकार जब आठ मुनियों की तपस्या हो जाती है तव उनमें से एक गुरु पद पर स्थापित किया जाता है और सात उसकी वैयाहत्य ( सेवा ) करते हैं । पहले जे। मुनि गुरु पद पर स्थित था वह तपस्या करना आरंग करता है । उसकी तपस्या भी पूर्ववत्त छह मास तक चालू रहती है । इस प्रकार अठारह मास में परिहार विश्वाद्वे

पूर्ण हो जाने पर अगर वह सुनि चाहें तो फिर उस तपस्था को आरंभ कर सकते हैं, या जिनकल्प धारण करके अपने गच्छ में पुनः सस्मिलित हो सकते हैं। इस प्रकार परिहार विश्वदि चारित्र वालों का यथाये।ग्य त्रिनय करना परिहार विश्वदि चारित्र विनय कहलाता है।

(४) स्ट्म सम्पराय चारित्र विनय—सम्पराय का अर्थ है कपाय । जिस चारित्र में स्थूल कपाय का श्रमाव हो जाता है और लिर्फ स्ट्म सम्पराय अर्थात् संज्वलन लोभ का श्रंश मात्र ही शेप रहता है वह स्ट्म सम्पराय चारित्र कहलाता है इस चारित्र से युक्त मुनिराज का विनय करना स्ट्म सम्पराय चारित्र का विनय है।

(४) यथाख्यात चारित्र पिनय - कषाय न रहने पर छतिचार रहित जो विधिष्ट चारित्री हैं वह यथाख्यात चारित्र कहा गया है। इस चारित्र से युक्त महा-पुरुषों का विनय करना यथाख्यात चारित्र विनय है।

(३) वैयावृत्यतप-वैयावृत्य का अर्थ सेवा है। सेवनीय के भेद से इस तप के दस भेद हैं। यथा-(१) आचार्य अर्थात् संघ के प्रधान-शासक मुनि की सेवा करना (२) उपाध्याय की सेवा करना (३) शैच अर्थात् झानाभ्यास करने वाले

मुनि की सेवा करना (४) ग्लान अर्थात् रुग्य मुनि की सेवा करना (४) तपस्वी की सेवा करना (६) स्वविर की सेवा करना (७) स्वधर्मी की सेवा करना (८) कुल [ गुरु अता ] की सेवा करना (१) गया [ सम्प्रदाय ] के साधुओं की सेवा करना (१०) संघ अर्थात् चतुर्विध तीर्थ की सेवा करना।

( ४) स्वाध्यायतप—मानासिक विकास के लिप और द्यान वृद्धि के लिए शास्त्रों का पठन-पाठन करना स्वाध्यायतप कहलाता है। स्वाध्याय पांच प्रकार का है:--

[१] चाचना-शिष्य को सूत्र प्वं अर्ध की वांचनी देना।

[२] पृच्छना-चाचना लेकर उसमें संशय होने पर पुनः पूछना था प्रश्न करना पृच्छना है।

। ३] परिवर्त्तना-पढ़े हुए विषय में शंकायें देखने के लिए वार-वार फरना।

ि ४ ] अनुप्रेच्चा-सीखे हुए सूत्र को याद रखने कें लिए पुनः-पुनः चिन्तन-मनन करना।

[×] धर्मकथा-चारों प्रकार के स्वाध्याय में छ शल होकर धर्म का उपदेश देना।

(४) ध्यानतप—मानसिक चिन्ता का निरोध करके उसे एकाग्र करना ध्यान तप है। इसके चार भेद हैं। उनका विवरण पहले किया जा चुका है।

(६) व्युत्सर्गतप-काय आदि सम्वन्धी ममता का त्याग व्युत्सर्गतप है। इसके प्रधान दो भेद हैं:-[१] द्रव्य व्युत्सर्ग और [२] भाव व्युत्सर्ग। इसमें से द्रव्य व्युत्सर्ग के चार भेद हैं-[१] शरीर व्युत्सर्ग [२] गण व्युत्सर्ग [३] उपछि व्युत्सर्ग और [४] भक्क पान व्युत्सर्ग।

[१] शरीर व्युत्सग-शरीर की ममता का त्याग कर छंग विशेष की क्रोर लच्य न दना।

[२] गण व्युत्सर्ग-विशेष झानी, जितेन्द्रिय, घीर, चीर शरीर लम्पत्ति वाला, चमावान, शुद्ध श्रद्धा से युक्त और अवसर का छाता मुनि, गुरु की झाझा से संप्रदाय का त्याग करके अकेले विद्वार करे, वह गण व्युत्सर्ग है।

[ ३ ] उपाधि व्युत्सर्ग - संयम के उपकरण कम रखना उपाधि व्युत्लर्ग है।

[४] भक्त पान व्युत्सर्ग—नवकारसी, पौरंसी आदि तप करना और खाने-पीने की वस्तुओं का यथा योग्य त्याग करना भक्त पान व्युत्सर्ग तप है । यह द्रव्य व्युत्सर्ग के चार भेद हैं।

भाव व्युत्सर्ग के तीन भेद हैं। यथा-[१] कषाय व्युत्सर्ग [२] संसार व्युत्सर्ग और [२] कर्म व्युत्सर्ग। इनका स्वरूप इस प्रकार है:--

(१) कपाय व्युत्सर्ग-- फ्रोध, मान, माया श्रीर लोभ कपाय को न्यून से न्यून-तर बनाना।

मनानिग्रह

833

1

(२) संसार व्युत्सर्ग--संसार से यहां संसार के कारणों का प्रहण करना चाहिए। तात्पर्य यह कि संसार के कारणों का त्याग करके मोद्य के कारणों का अनु-ष्ठान करना संसार ब्युत्सर्ग है।

चार गति को संसार कहा गया है। अतपव चारों गतियों के कारण ही संसार के कारण हैं। महा-आरंभ अर्थात् निरन्तर पटकाय के जीवों के घात रूप परिणाम से तथा तीव ममता भाव रूप महा परिन्नह से नरक गति की प्राप्ति होती है। और मदिरा-मांस का सेवन और पंचेन्द्रिय जीव की हिंसा भी नरक गति का कारण है। मायाचार, विश्वासघात, असत्यभाषण और फूंठा तोखना-नापना, इन चार कारणों से तिर्यञ्च गति का बंध होता है। विनय शीखता, परिणामों की भद्रता, दयालुता पर्ट गुणानुराग रूप चार कारणों से मनुष्य गति की पाति होती है। सराग संयम, संय-मासंयम, अकाम निर्जरा और वाल तप से देव गति प्राप्त होती है। चारों गति के इन सोलह कारणों का त्याग करना पर्व सम्यग्द्र्शन, सम्यक्ज्ञान, सम्यक्त्वारित्र और तर का सेवन करना संसार व्युत्सर्ग तप कहलाता है।

(३) कर्म व्युत्सर्ग-आठ कर्मों के बंध के कारणों की निर्जरा करना कर्म व्युत्सर्ग तप है। कर्म वंध के कारणों का वर्षन हितीय अध्ययन में किया जा चुका है।

आभ्यन्तर तप के छह भेदों का यही स्वरूप है। शास्त्रकारों ने तप की जो महत्ता प्रदर्शित की है वह आत्म शुद्धि के लिए है। क्या वाह्य तप और क्या आभ्य-न्तर तप, सभी आत्म शुद्धि के उद्देश्य से ही करने चाहिए । तपों का विशेष वर्णन शास्त्रों से समभ लेना चाहिए। विस्तारभय से यहां विस्तृत वर्णन नहीं किया जा सकता।

## मूलः-रूवेसु जो गिद्धिमुंवेइ तिर्व्वं, झकालिझं पावइ से विणासं । रागाउरे से जह वा पर्यंगे,

# आलोयलोले समुवेइ मर्च्छ ॥ १४ ॥

छायाः—रूपेषु यो गृद्धि सुपैति तीवां, जनातिकं प्राप्नोति स विनाशम् । रागातुरः स यथा वा पतद्गः, ज्ञातोकतोताः समुपैति मृत्युम् ॥ १४ ॥

शब्दार्थः—हे इन्द्रभूति ! जो प्राणी रूप में तीत्र गृद्धि को प्राप्त होता है वह असमय में ही विनाश को प्राप्त होता है। जैसे प्रकाश का लोलुप पर्तग मृत्यु को प्राप्त होता है।

भाष्य:- मनोनिग्रह के साधन भूत तप का वर्णन पहले किया गया है। किन्तु तप की सार्थकता तभी हैं जव इन्द्रियों को जीत लिया जाय । जिस तप से इन्द्रिय तय की सार्थकता तभी हैं जव इन्द्रियों को जीत लिया जाय । जिस तप से इन्द्रिय जय नहीं होता वह मानसिक निग्रह का कारण नहीं होता। ग्रतएव शास्त्रकार ने यहां इन्द्रिय लोजुपता के कारण होने वालें पाप का दिग्दर्शन कराते हुए इन्द्रिय विजय का उपदेश दिया है।

#### पन्द्रहवां अण्याय

आलोक का लोलुप पतंग, तीव राग में पेसा डूव जाता है कि उसे अपने जीवन का भी विचार नहीं रहता। जैसे वह दीपक की लौ पर आकर गिरता है और सृत्यु को प्राप्त हो जाता है। इसी प्रकार जो जीव चत्तु-इन्द्रिय के वश में होकर रूप लोलुपता धारण करते हैं, उनकी भी पेसी ही दुर्दशा होती है। सौन्दर्य में अत्यन्त आसाक्ति वाला पुरुष असमय में ही मृत्यु का शिकार हो जाता है।

यद्यपि झनुक्रम का विचार किया जाय तो पहले स्पर्शोन्द्रिय है और व्यतिक्रम के पहले ओन्नेन्द्रिय है। तथापि यहां सर्व प्रथम चजु-इन्द्रिय की लोलुपता की गति वतलाई गई है। उसका कारण यह है कि चजुन्द्रिय में और इन्द्रियों की अपेक्ता घछिक विष रहता है। चजु-हन्द्रिय ही प्रायः अन्य इन्द्रियों को उत्तेजित करती है। चजु-हन्द्रिय अवीन हो जाय तो रोप हन्द्रियों का अधीन करना सरल होता है। चजु-हन्द्रिय अवीन हो जाय तो रोप हन्द्रियों का अधीन करना सरल होता है। इसी लिए सर्वप्रथम यहां चजु को विषय का वर्णन किया गया है। मुमुत्तु पुरुषों को अपनी साधना को सफल करने के लिप रूप-विषयक आसाह्र का त्याग करना चाहिए। स्त्री आदि के रूप की और दृष्टि नहीं करनी चाहिए और कदाचित् अचानक चली जाय तो उसे तत्काल हटा लेनी चाहिए। जैसे सूर्य की ओर देसकर तत्काल हृष्टि हटाली जाती है, उसी प्रकार रूप-सौन्द्र्य की ओर से भी तत्काल टाप्टि फेर लेनी चाहिए।

# मूलः-सद्देसु जो गिद्धि मुवेइ तिव्वं, अकालिञ्चं पावइ से विणासं । रागाउरे हरिणमिये व्व मुद्धे, सद्धे आतित्ते समुवेइ मच्चुं ॥ १५॥

छायाः-श्विदेषुं यो गृद्धि मुँपति तीवां, अकालिकं प्राप्नोति स विनाशमू । रागातुरो हरियासन इव मुग्धः, शब्देऽनृष्तः समुपति मृत्युम् ॥ १४ ॥

शब्दार्थः-जैसे राग से आतुर, हिताहित का भान न रखने वाले, अर्थात् मूढ़, और शब्द में अन्तप्त हिरन मृत्यु को प्राप्त होता है, उसी प्रकार जो पुरुष शब्दों में तीझ आसाकि रखता है वह अकाल में ही मृत्यु को प्राप्त होता है।

भाष्यः---चज्ज-इन्द्रिय की लोलुपता से होनेवाले पाप का दिग्दर्शन कराने के पश्चात् यहां ओन्नेन्द्रिय संबंधी पाप और अपाप का दिग्दर्शन कराया गया है।

व्याघ के मनेाहर गीत श्रवण में लोलुप होकर सर्प जैसे मृत्यु का श्रतिथि वनता है। इसी प्रकार जो जीव श्रुतेन्द्रिय में श्रासक्ष होता है श्रोर उस श्रासक्षि के झाधिक्य ते श्रपने हित-श्रहित को भी भूल जाता है उसे भी श्रकाल मृत्यु को प्राप्त होना पड़ता है। अतपव शब्द सम्वन्धी श्रासक्ति का त्याग करना चाहिए। मनोझ शब्द सुनने में आतुरता श्रौर अमनोझ शब्द सुनने में विकलता का त्याग करके लमभाव पूर्वक साधना करने से ही श्रात्म श्रुदि होती है।

# मूलः-गंधेसु जो गिद्धि मुवेइ तिब्वं, अकालिञ्जं पावइ से विणासं । रागाउरे ज्ञोसहिगंधगिद्धे, सप्पे बिलाञ्चो विव निक्खमंते ॥ १६ ॥

f

XEE

T

खायाः-गन्धेषु यो गृ द्धिमुपति तीज्ञाम, प्रकालिर्क प्राप्तीति स विनाशस् । रागातुर श्रीषधगन्धगृद्धः, सपी विलादिव निष्कामन् ॥ १६ ॥

शब्दार्थः---नाग दमनी औषधि की गंध मझ होने से आतुर सर्प विल से बाहर निकलने पर नष्ट हो जाता है। इसी प्रकार जो जीव गंध में तीव्र गृद्धता को प्राप्त होता है वह असमय में ही खत्यु का पात्र बनता है।

भाष्यः--श्रोत्रेन्द्रिय के झपाय का निरूपण करने के लिए यहां झाणेन्द्रिय के झपाय का निरूपण किया गया है।

जैसे सांप झाएनिइय के आधीन होकर नागदमनी आँखध की गंध सुंधने के लिए बिल से बाहर निकला और मारा जाता है, अमर आदि गंध के लोलुप जीक कमल के फूल में कैद हो जाते और मृत्यु के मेहमान वनते हैं। इसी प्रकार जो अन्य जीव गंध में तीव आसाक्त वाले होते हैं उन्हें असमय में ही मृत्यु का आलिंगन करना पढ़ता है। इस प्रकार विखार कर प्राणिन्द्रिय को वश में फरना चाहिए और जंध में राग द्वेप का त्याग करके समआव धारण करना चाहिए।

## मूलः-रसेसु जो गिद्धिमुवेइ तिव्वं, अकालिञ्चं पावइ से विणासं । रागाउरे वडिसविभिन्नकाये, मुब्बे जहा आमिसमागगिद्धे ॥ १७ ॥

छायाः- रसेषु यो गृद्धिमुपेति तीवाम, श्रकातिकं प्राप्तेगते स विनाशम् । रागातुरो बडिगविभिन्नकायः, मरस्यो यथाऽऽभिषभागगृद्धः ॥ १७ ॥

शब्दार्थः--जैसे मांस-अक्षण के स्वाद में लोलुप, राग से आहुर मत्स्य, कांटे से विंधकर नष्ट हो जाता है, इसी प्रकार जो जीव रस में तीव्र आसाक्ति रखता है वह ख्राकाल मृत्यु को प्राप्त होता है।

भाष्यः-इस गाधा का अर्थ पूर्ववत् ही लमझता खाहिए । यहां जिहा की लोलुपता के लिए मच्छ का एग्रान्त दिया गया है । मच्छीमार मच्छ को पकड़ने के लिए कांटे में श्राटा या मांस का टुंकड़ा लगा लेता है श्रौर कांटा पानी में डाल देता है। जिहा लोलुप मच्छ श्राटे या मांस के लोस से कांटे में फॅस जाता है, उसका पन्द्रहवां अध्याय

#### [ YES ]

शरीर विंध जाता है और वह सृत्यु को प्राप्त होता है। जिह्ना लोलुप अन्य जीवों की भी ऐसी ही दशा होती है। अतएव इस संबंधी लोलुपता का त्याग करना चाहिए।

## सूलः-फासस्स जो गिद्धि सुवेइ तिव्वं, ञ्चकालियं पावइ से विणासं । रागाउरे सीयजलावसन्ने, गाहग्गहीए महिसे व रगणे ॥१⊂॥

छायाः-- ६पर्शेषु यो गृद्धि सुपति तीवाम, अकालिक प्राप्तोति स विनाशम् । रागातुरः शीतज्ञतावसन्नः, ग्राहप्रशीतो महिष इवारण्ये ॥ १८ ॥

शब्दार्थः—जैसे अरख्य में, शीतजल के स्पर्श का लोभी छंडे जल में बैठा रहने वाला, रागातुर भैंसा, नगर, द्वारा पकड़ लिए जाने पर मारा जाता है, इसी प्रकार जो युरुष स्पर्श के विषय में तीव्र गृद्धि धारख करता है वह ऋसमय में विनाश को प्राप्त होता है।

भाष्यः--स्पर्शनेव्दिय के बशीसून होकर मैंसा, नदी के गंमीर जल में बैठ कर आनन्द मानता है। मगर जब मगर आकर उसे पकड़ लेता है। तो मैंसे को अपने आए गँबाने पड़ते हैं। इसी प्रकार जो पुरुष स्पर्शनेव्दिय के विषय में अखन्त आसक होता है उसे भी आसमय में प्राणों से हाथ घोने पड़ते हैं।

शास्त्रकार ने एक-एक इन्द्रिय की लोलुपता द्वारा दोने वाले अपाय का निरू-पण एक-एक गाथा में किया है। इसका अभिप्राय यह है कि जब एक-एक इन्द्रिय के विषय में अर्लक्त प्राणी भी विनाश को प्राप्त दोते हैं, तब पांचों इन्द्रियों के विषयों में निम्न आसाक्ति रखने वाले मनुष्यों की कैसी दुईशा होगी ! यह स्वयं समझ लेना चाहिए।

पांचों इन्द्रिय के विषय में तिर्यञ्चों का उदाहरए दिया गया है। वेचोर तिर्यञ्च विशिष्ट विवेक ले विकल हें और शास्त्रीय अपदेश को अवए करने योग्य नहीं हैं। अतः उनकी यह दुर्दशा होती है, मगर जो मनुष्य विशिष्ट विवेक ले विश्वादित है और आस्त्रकार जिले प्रशस्त पथ प्रदर्शित कर रहे हैं, वह भी अगर इन्द्रियों के अधीन होकर पशु-पत्तियों की भांति अपने सरए को आमंजित करे तो आर्ध्य की बात है।

शतः पांचों इत्द्वियों के विषयों संवर्धी आसकित का त्याग कर मध्यरूथ साव धूर्वक विचरना चाहिए।

#### र्गसेन्ध-प्रवचन-पन्द्रहवां भध्याय समाप्त

\* ॐ नमः सिद्धेभ्य \*



॥ सोलहवां अध्याय ॥

\*\*\*\*\*\*\*

#### ञ्चावश्यक कृत्य

श्री भगवान्-उवाच—्

## मूलः-समरेसु अगारेसु, संधीसु य महावहे । एगो एगित्थिए सद्धिं, ऐव चिट्ठे ए संलवे ॥ १ ॥

छायाः—समरे पु ग्रगारे छु, सन्धिपु च महापथे । एक एकस्त्रिया साध, नैव तिष्ठेन्न सं लपेत् ॥ १ ॥

शब्दार्थ:--हे गौतम ! लुहार की शाला में, मकान के खंडहरों में, दो मकानों के बीच में और महापथ में, अकेला पुरुष अकेली स्त्री के साथ क खड़ा रहे, न बातचीत करे।

भाष्यः-पन्द्रहवें श्रध्ययन में मनैानिश्रह का वर्णन किया गया। मनोनिग्रह के लिए श्रनेक वातों की आवश्यकता होता है, जिनका ध्यान रखने श्रौर पालन करने के मन पर काबू किया जा सकता है। अतपव यहां, इस श्रध्ययन में उन वातों का निरूपण किया जाता है।

संसार में सर्वाधिक प्रवल आवर्षेण पुरुष के लिए छी है और स्त्री के लिए पुरुष है। जो मद्दासत्व व्याक्ति इस आकर्षण पर विजय पा लेते हैं उन्हें अन्य प्रला-भनों पर सहज ही विजय प्राप्त हो जाती है। अतएव शास्त्रकार ने सर्व प्रथम इस आकर्षण से वचने का उपाय प्रदर्शित किया है।

मूल में जिन स्थानों का कथन किया गया है, वे उपलच्च मात्र हैं। लुझर की शाला, खंडहर, मकानों की लंधि और महापथ में अकेले पुरुष को अकेली स्त्री के साथ न खड़ा होना चाहिए और न वार्चालाप करना चाहिए। इस कथन से उक्त स्धानों के अतिरिक्त अन्य समस्त स्थानों का प्रहण करना चाहिए। अर्थात् किसी भी स्थान पर अकेला पुरुष अकेली स्त्री के साथ न खड़ा रहे और न चातचांत करे। इस कथन से अकेली स्त्री का अकेले पुरुष के साथ खड़े होने या वार्चालाप करने का निपेध स्वतः सिद्ध हो जाता है।

छतएव फाम वासना से वचे रहने के लिए स्त्री-पुरुष की एकत्र स्थिति और वार्तालाप का त्याग आवश्यक हैं। जो महा-पुरुष काम वासना से मुक्त हो जाते हैं सोलहवां अध्याय

<u> 3</u>34

उन्हें कल्याण के मार्ग में अग्रसर होने में सरलता होती है। कहा भी हैः-

नेहिं नारीण संजोगा, पूयणा पिट्ठतो कया। सव्वमेयंनिराकिच्चा, ते हिया सुसमा हिए।

अर्थात् जिन पुरुषों ने स्त्री संसर्ग और काम श्रंगार का त्याग कर दिया है वे अन्य समस्त उपसगीं को जीतकर उत्तम समाधि में स्थित होते हैं।

एकान्त नें स्त्री और पुरुष के परस्पर वार्त्तांग करने या खड़े रहने से अनेक अकार के विकारों की उत्पत्ति होना संभव है। नीतिकार कहते हैं:--

> घृत कुस्मसमा नारी, तप्ताङ्गारसमः पुमान् । तस्माद् घृतञ्च वाह्वेञ्च, नैकत्र स्थापयेद् दुधः ॥

अर्थात् स्त्री घी के घड़े के समान है और पुरुष तरे हुए अंगार के समान है . अतएव वुद्धिमान पुरुष घृत और अन्नि को एक स्थान पर न रक्ले।

कदाचित् कोई जितेन्द्रिय पुरुष या स्त्री चिक्तर से परे होतो भी उन्हें एकान्त में स्थित नहीं चाहिए, क्योंकि ऐसा करने से संसार में अपकीर्त्ति होती है। लोग संदेह की दृष्टि से देखने लगते हैं। अतएव विशेषतः त्यागी पुरुष को इस उपदेश का सावधान होकर पालन करना चाहिए।

जहां अनेक मार्ग आकर मिलते हैं वह महाएथ कहलाता है । गाथा के शेज पदों का अर्थ सुगम है।

# मूलः-साणं सूइअं गाविं, दित्तं गोणं हयं गयं । संडिब्मं कलहं जुद्धं, दूरओ परिवज्जए ॥ २ ॥

छायाः-श्वानं सुतिकां गां, इप्तं गोर्णं इयं गजम् । सडिस्मं कलई युद्धं, दृरतः परिवर्जयेत् ॥ २ ॥

शब्दार्थ:--हे इन्द्रभूति ! श्वान, प्रसूता गाय, मतवाले वैल, घोड़ा और हाथी से तथा बालकों के क्रीड़ास्थल से और कलह एवं युद्ध से दूर ही रहना चाहिए।

भाष्यः—मुनि यद्यपि एकान्त स्थान में निवास करते हैं, तथापि आहार आदि के लिए उन्हें इघर-उघर मोदल्लों में आना ही पड़ता है। जय वद्दां उन्हें इन वातों का ध्यान रखना साहिए। कुत्ते से दूर रहें, प्रस्ता अर्थात तत्काल व्याई हुई गाय से दूर होकर निकलें, मतवाले वैल से, घोड़े से और हाथी से वचकर चलें। चालक रास्तेमें कीड़ा करते हैं। वे रेत में अपना कीड़ास्थल वनाते हैं। कोई २ मकान चनाने की फीड़ा करते हैं। वे रेत में अपना कीड़ास्थल वनाते हैं। कोई २ मकान चनाने की फीड़ा करते हैं, कोई अन्य प्रकार की उन वालकों के लिए वह घरधूला वड़ा प्रिय होता है। कोई उसे विगाड़ दे तो उन्हें अत्यन्त दुःख होता है। जतएब वच्चों के कीड़ा स्थल से वचकर ही निकलना साहिए।

वाचनिक अगड़ा कलह कहलाता है और शास्त्रों के प्रयोग के साथ होने वाला

अगड़ा युद्ध कहलाता है। मार्ग में अगर कलह या युद्ध हो रहा हो। तो उससे दूर ही रहना चाहिए। कलह या युद्ध को कौतूदलवश देखने से अन्तःकरण में राग-हेष की उत्पत्ति होती है और कदाचित् न्यायालय में साची के रूप में उपास्थित होना पढ़ता है। अतपय इन सब का त्याग करके अपने प्रयोजन के लिए ही जाना चाहिए।

मूलः…एगया अचेलए होइ, सचेले आवि एगया । एञ्जं धम्महियं एचा, एाणी एो परिदेवए ॥ ३ ॥

> ञ्चायाः--एकदाऽचेलको भवति, सचेलो वाऽप्येकदा। एतं धर्म हितं झाला, ज्ञानी नो पारदेवेत ॥ ३ ॥

शब्दार्थः---मुनि कदाचित् वस्त्ररहित हो अथवा कर्मा वस्त्रसहित हो, उस समय समभाव रखना चाहिए। इस घर्म को हितकारक समफ्रकर ज्ञानी खेद न करे।

आष्यः--यद्दां मुनि को, जिस किसी भी अवस्था में उसे रहना पड़े सममाव-पूर्वक ही रहना च हिए, यह विधान किया गया है।

चेल का डार्थ है—वस्त्र । अचेलक अर्थांत वस्त्रराहेत और सचेलक अर्थात् वस्त्रसहित। कभी सुनि को वस्त्रहीन रहना पड़े और कभी वस्त्रयुक्त रहना पड़ तो दोनों डावस्थाओं में उसे साम्यभाव घारण करके खेद नहीं करना चाहिए। इस कथन से ज्ञन्य ज्ञवस्थाओं में भी समभाव रखने का विद्यान समझना चाहिए।

जीवन के दिन सदा समान नहीं चीतते । कभी अनूकूल परिस्थिति उत्पन्न होती है तो कभी प्रतिकृत । कभी सुख की सामग्री का संयोग होता है, कभी दुःख की सामग्री प्राप्त होती है । कालिदास ने कहा है-

नचिर्गच्छत्युपरि च दशा, चक्रतेमि क्रमेख।

छार्थात्-छावस्थाएँ पहिए की नेमि के खमान ऊँची-नीची होती रहती हैं।

इन विभिन्न परिस्थितियों में अगर विषयभाव का लेवन किया जाय तो आत्मा में मनीनता बढ़ती है। जो पुरुष सुखमें फूला नहीं लमाता और डुःख में विकल दो जाता है वह राग-देष के अधीन दोकर सुख का अनुभव नहीं कर सकता। वास्त-विक सुख लमभावी को प्राप्त होता है। सरुपत्ति-विपत्ति में, संयोग-वियोग में और सुख-डुःख में जो पुरुप लमान रहता है, उने अगत की कोई भी शक्ति डुःखी नहीं बना सकती। इस प्रकार समभाव ही सुख की कुंजी है।

सममाव में ही सच्चा धर्म है। जटां विषमभाव दोता है, राग-द्वेष की धमा-चौकड़ी मची रहती है वद्दां धर्म की खिति नहीं होती। पेसा जान कर सम्यग्दानी पुरुष किसी भी खबस्था में खिन्न नहीं होते थ्रौर कर्मोंदय के कारण जिस अवस्था में धाते हैं उसी खबस्था में सन्ते।ष मान लेते हैं।

500

लोलहवां अध्याय

# मूलः-अक्रोसेजा परे भिक्खुं, न तेसिं पडिसंजले । सरिसो होइ बालाणं, तम्हा भिक्खू न संजले ॥ ४ ॥

808

ł

छायाः---ग्राकोशेत्परः भिद्धं, न तस्मै प्रतिसंडवत्तेत् । सहशो भवति वालानां, तस्माद् भिद्धर्न संडवंतेत् ॥ ४ ॥ ....

शब्दार्थः—दूसरा कोई पुरुष भिद्ध पर आकोश करे तो उस आक्रोश करने वाले पर भिद्ध कोध न करे। क्रोध करने पर वह स्वयं बाल-अज्ञानी के समान हो जाता है, अत-एव भिद्ध क्रोध न करे।

भाष्यः--नाना देशों में विद्दार करने चाले साधु के जीवन में पेसे भी प्रसंग उपस्थित होते हैं जब कि दूसरे लोग साधु पर कोध करते हैं, उस पर आकोश करते हैं, उसका अपमान करते हैं। पेसा करने के अनेक कारण हो सकते हैं। धार्मिक द्वेष, स्वजन का सोद्द या इसी प्रकार के अन्य निमित्त मिलने पर अथवा निष्कारण दी कोई पुरुष साधु पर नाराज़ हो तो साधु को क्या करना चाहिए ? इसका समा-धान यदां किया गया है।

शास्त्रकार ने कहा है--ऐसे अवसर पर साधु को उस कोध करने वाले पर कोध नहीं करना चाहिए। अगर साधु कोध करने वाले पर स्वयं कोध करने लगे तो अज्ञानी और ज्ञानी पुरुष में क्या अन्तर रह जायगा ? अज्ञानी पुरुष अपने आनिष्ट के वास्तविक कारण को और कोध के फल को न जान कर काध करता है और कोध करके आप ही अपना आनिष्ट करता है। इसी कारण काध को निन्दनीय कहा गया है। अगर कोध का अवसर उपस्थित होने पर साधु भी कुद्ध हो जाय तो दोनों ही समान हो जाएंगे।

लोक में एक नीति प्रचलित है—'शठे शाठ्यं समाचरेन्' अर्थात् शठ के साथ शठता का ही व्यवदार करना चाहिए। इस नीति का धर्म शास्त्र विरोध करता है। जो लोग शठ के सामने स्वयं शठ वन जाने का समर्थन करते हैं, वे संसार को शठता से मुक्त नहीं कर सकते वरन् शठता की द्यदि में सहायक हो सकते हैं। शठता झगर दुराई है तो उसका सामना करने के लिप उुराई को अंगीकार नहीं करना चाहिए। पेसा करने से दुराई मिटती नहीं, वढ़ती है। इसके अतिरिक्त शठता अगर दंडनीय है तो उसे दंडित करने के लिप धारण की गई शठता भी क्यों न दंडनीय समझी जाय ? और इस स्थिति में सिवा अनवस्था के और फ्या होगा ?

जो व्यक्ति जिस दोप से रहित है, उसे ही उस दोपवान व्यक्ति को दंड देने का अधिकार उचित अधिकार माना जाता है। शठ को दंड देने का अधिकार किसे हो सकता है ? जो शठता से परे हो। जो स्वयं शठ वन जाता है। उसे दूसरे शठ को दंड देने का अधिकार नहीं रह जाता, वरन् वह तो खयमेव दंड का पात्र बन जाता है। [ ६०२ ]

यही वात कोध के विषय में समझनी चाहिए। अरुप पुरुष कोध करता है। उसे कोधाविष्ट देख कर अगर ज्ञानी कोध करने लगे तो अज्ञानी और ज्ञानी में क्या अन्तर रह जायगा ? उस समय दोनों एक ही कोटि में साम्मिलित हों जाएंगे। इसी-लिए शास्त्रकार ने कहा है कि आक्रोश करने वाले पर कोध करने वाला भिन्तु वाल जीव के सदृश ही वन जाता है। अतएव ज्ञानी पुरुष कोध न करे। किन्तु कोध के कारण उपस्थित होने पर कोध से होने वाली हानियों का विचार करके शान्ति धारण करे।

# मूलः-समणं संजयं दंतं, हणेजा कोवि कत्थइ । नत्थि जीवस्स नासो ति, एवं पेहिज संजए ॥ ५ ॥

छायाः—श्रमणं संयतं दान्तं, हन्यात् कोऽपि कुत्रचित् । नास्ति जीवस्य नाश इति, एवं प्रेचेत संयतः ॥ ४ ॥

शब्दार्थः-कोई पुरुष संयमनिष्ठ, इन्द्रिय विजेता और तपस्वी को ताडुना करे तो संयमी पुरुष ऐसा विचार करे कि---'जीव का कदापि नाश नहीं हो सकता।'

भाष्यः—कोध का कारण उपस्थित होने पर ज्ञांनी पुरुष को किस प्रकार उसे शान्त करना चाहिए, यहां यह वतलाया गया है।

श्रगर कोई श्रज्ञानी पुरुष षट्काय के जीवों की रक्ता करने वाले संयमी, इन्द्रियों को वशवत्तीं चना लने वाले दान्त और नाना प्रकार की तपस्या करने वाले अमण को ताड़ना करे, तो उस समय साधु को विचार करना चाहिए कि—यह श्रज्ञानी जीव, कोध रूपी पिशाच के वश होकर जो ताड़ना-तर्जना कर रहा है सो केवल शरीर को ही कर रहा है। शरीर पौद्रलिक है, मैं सचिदानन्दमय चेतन हूँ। वह चेतन को कुछ भी चति नहीं पहुंचा रहा है और न पहुंचा ही सकता है। श्रगर यह चहुत करेगा झात्मा को शरीर से विलग कर देगा और इससे मेरी क्या हानि हो। सकती है ? अन्ततः एक दिन तो दोनों का छूटना ही है। आयुकर्म की समाप्ति होने पर आत्मा शरीर में नहीं रह सकता सो श्रगर यह पुरुष मुक्ते श/ीर से विलग भी करता है तो नचीन या अनहोनी वात क्या है ?

कोई कितना ही क्यों न करे, श्रात्मा का नाश नहीं होसकता। श्रात्मा श्रजर-श्रमर-श्रविनांशी तत्व है। श्रनादि-अनन्त से समन्वित श्रात्या को न कोई मारसकता है, न वह मर सकता है। जव श्रात्मा मर नहीं सकता श्रौर शरीर की चति से मेरी कुछ भी चति गहीं होती तो मैं कोध क्यों करूं।

शरीर को इति पहुंचाने वाले पर कोध करके मैं अपने आत्मा को इति पहुंचा उंगा। इस प्रकार जो अनिष्ट दूसरे ने नहीं किया वह मैं अपने आप कर वैठ्रंगा मैं अपने आधिक आनिष्ट का कारण वन्तूंगा। शरीर को इति पहुंचने पर भी मुझे किसी प्रकार की इति नहीं पहुंच सकती, क्योंकि मैं शरीर-रूप नहीं हूं। शरीर भिन्न है,

#### ं सोलहवां अभ्याय

में भिन्न हूं। शारीरिक चति को चमा भावना के साथ सहन करने से अधिक निर्जरा होती है और उससे आत्मा कमों के भार से हल्का वनता है। इस प्रकार पारमार्थिक हष्टि से देखने पर शरीर को चति पहुंचाने वाला पुरुष उपकारक है, अपकारक नहीं।

इत्यादि विचार करके सैयमी पुरुष अपने आत्मा को समभाव के अमृत से सिंचन करे।

#### मूलः…बालाणं अकामं तु, मरणं असइं भवे । पंडिञ्जाणं सकामं तु, उक्कोसेण सइं भवे ॥ ६ ॥

छायाः—बालानामकामं तु, मरणमसकृद् भवेत् । पारिडतानां सकामं तु, उस्कपेंख सकृद् भवेत् ॥ ६ ॥

शव्दार्थ:--अज्ञानी पुरुषों का अंकाम मरण बार-बार होता है और ज्ञानी पुरुषा का सकाम मरण उत्कृष्ट एक बार होता है।

भाष्यः---शारीरिक यातना के समय, मृत्यु का प्रसंग उपस्थित होने पर भिचु को क्या विचारना चाहिए, यह वात यहां वताई गई है।

जिन्हें सम्यग्ज्ञान की प्राप्ति नहीं हुई है, जो विषय भोग में गृद्ध हैं, जिन्हें आत्मा अनात्मा का विवेक नहीं है, पुरुष, पाप और उनके फलस्वरूप होने वाले परलोक पर विश्वास नहीं है, जो आत्मा को इसी शरीर के साथ नष्ट हुआ मानते हैं, पेसे पुरुष बाल जीव कहलाते हैं। जिन्हें सम्यग्ज्ञान प्राप्त है, जो विषयभोग से विरक्त हैं, जिन्हें आत्मा-अनात्मा का विवेक है, जो आत्मा को अजर-अमर अनुभव करते हैं, संयम-पालन में सदा रत रहते हैं वे ज्ञानी पुरुष कहलाते हैं।

श्वज्ञानी पुरुष और जानी पुरुष की मृत्यु में भी उतना ही भेद होता है. जितना उनके जीवन में भेद होता है। जानी जीवन की कला को जानते हैं और मृत्युकला में भी निष्णात होते हैं। अज्ञानी न कलापूर्ण जीवन-यापन करते हैं, न मृत्युकला ही को वे जानते हैं। अतएव अज्ञानियों का जीवन मृत्यु का कारण वनता है और उनकी मृत्यु नवीन जन्म का कारण होती है। इस प्रकार उनके जन्म-मरण का चक्कर अनन्त काल तक चलता रहता है। जानी पुरुष जीवन को मृत्यु का नाशक वना लेते हैं और मृत्यु को नवीन जग्म का नाशक वना लेते हैं। अतएव उनके जन्म-मरण की परम्परा विच्छिन्न हो जाती है और वे शाश्वत सिद्धि का लाम कर लेते हैं।

जो श्रज्ञानी अपने जीवन में हिंसा, असला, चोरी, व्यभिचार श्रौर परिष्रह आदि पापों में फँसा रहता है, जिसे धर्म-श्रधर्म का रुख-श्ररुत्य का, हित-श्रहित का किचित् भी विवेक नहीं रहता वह मृत्यु का अवसर श्राने पर श्रत्यन्त दुखी होता है। वह सोचन लगता है—' दाय ! में श्रत्यन्त कप्ट पूर्वक उपार्जन की हुई सुख-सामग्री से विलग हो कर जा रहा हूं। मेरे प्यारे कुटुम्बी जन मुफस अलग हो रहे हैं। अब श्रागे न जाने क्या होगा ? हाय ! मेरा सुनहरा संसार मिट्टी में मिल रहा है ! [ 808 ]

आवर्थयक कृत्य

इस प्रकार दुःख, खेद, संताप और विकलता से प्रस्त होकर श्रज्ञानी मरण-शरण दोता है। इस प्रकार की मृत्यु श्रकाम मृत्यु कहलाती है और इसी को काल मृत्यु भी कहते हैं।

अकाम-मरण अनन्त भव परम्परा का कारण है । जव तक अकाम-मरण की परम्परा चालू है तव तक जल्म-मरण का प्रवाह समाप्त नहीं हो सकता। इसी अभिप्राय से शास्त्रकार ने वाल-जीवों का अकाम मरण पुनः-पुनः वतलाया है।

ज्ञानी जन आत्मतत्त्व के वेत्ता होते हैं। व यह मलीमांति जानते हैं कि सृत्यु कोई अनोखी वस्तु नहीं हैं। वह जीव की एक साधारण किया है। जैले पुराना वस्त्र उतार कर फैंक दिया जाता है और नवीन वस्त्र धारण किया जाता है, यह हुःख या शोक की बात नहीं है। इसी प्रकार पुराने जरा-जीर्ण शरीर को त्याग देने में शोक या परिताप की क्या बात है ?

इस प्रकार विचार करके हानी जन मृत्यु की भयंकरता को जीत लेते हैं। उन्हें अत्यु का अवसर उपस्थित होने पर किंचित् मात्र मी भय, दुःख या संताप नहीं होता। जैसे किसी श्रूरवीर राजा पर जब कोई दूसरा राजा चढ़ाई करता हैं तो वह बढ़ाई का समाचार सुनते ही वीर रस में हुव जाता है। उसका श्रंग-प्रत्यंग वीर रस के श्राधिक्य से फड़कने लगता है। वह तत्काल श्रपनी सेना सजाकर राजसुख से विमुख होकर, श्रीत, ताप, भूख, प्यास श्रादि के कष्टों की चिन्ता त्याग कर, अस्त्र शस्त्र के प्रहार की परवाह न करता हुआ शत्रु को परास्त करने में लग जाता है और शस्त्र के भ्रदार की परवाह न करता हुआ शत्रु को परास्त करने में लग जाता है और शस्त्र के भ्रदार की परवाह न करता हुआ शत्रु को परास्त करने में लग जाता है और शस्त्र के भ्रदार की परवाह न करता हुआ शत्रु को परास्त करने में लग जाता है और शस्त्र का भोग करता है। उसी प्रकार झानी जन काल रूप शत्रु का आगमन जानकर तत्काल सावधान हो जाते हैं। वे शारीरिक कर्षो की चिन्ता भ्रूल कर, ज़ुधा-तृषा आदि परीपहों की परवाह न करते हुए, झान, दर्शन, चारित्र और तप की चतुरंगीनी सेना सजाकर, सकाल मरण रूप समर में जूक्त पहते हैं और काल-शत्रु को पराजित करके निष्कंटक मुक्ति रूपी राज्य का परमोत्तम सुख कोगते हैं।

मृत्यु के विषय में हानीजनों की विचारणा क्या है, यद समभ लेना चादिए। हानी जन मृत्यु को भी मदोत्सव रूप में परिणत कर लेते हैं। कहा भी है -

> छमिजालराता कीर्थे, जर्जरे देहपखरे। भज्यसाने न भेजव्यं, यतस्वं ज्ञानविग्रहः॥

ग्रयात्—हे ग्रात्मन ! तू ज्ञान रूपी दिव्य ग्ररीर को धारण करने खाला है तो फिर सैकड़ों कीड़ों से सरे हुए, जर्जर, देह रूपी पींजरे के मंग होने पर क्यों मय जरना चाहिए ?

सुदत्तं प्राप्यते यरमात्, दृश्यते, पूर्वसत्तमैः । भुज्यते स्वर्भवं सौर्थ्यं, म्ट्रायुभीतिः कुतः सताम् ॥ अर्थात्—जीवन-पर्यन्त दिये हुए दान आदि के फल स्वरूप स्वर्ग के एक स्रोलहवां अध्याय

<u>े</u> इंग्रे

र्वजेस के हारा प्राप्त होते हैं, उस मृत्यु से सत्पुरुषों को भय क्यों होना चाहिए ?

ञ्रागर्सोद् दुःखसल्तसः प्रक्तिण्तो देहपञ्जरे । नात्सा विमुच्यते उन्येन सृत्यु सूमिर्पति चिना ॥

छार्थांत्रः--गर्भ से लेकर छाव तक कर्म रूपो शत्रु ने छात्मा को शरीर रूपी कारागार में कैद कर रक्खा था। मृत्यु रूप राजा के सिवाय झात्मा को कौन उस फैद्खाने से छूड़ा सकता है ?

> जीर्थे देहादिक सर्व, जूतनं ज्यामते यतः । स सृत्युः किं न मोदाय,सतां सातोत्थितिर्यथा॥

अर्थात्—जिसकी कृपा से जीर्ग-शीर्णे शरीर झौर इन्द्रियां नष्ट होकर नवीन देह और इन्द्रियों की प्राप्ति होती है, वह सुखप्रद सुत्यु सत्पुरुषों के झानन्द का कारण फ्यों न हो 1ू

इस प्रकार परमार्थ-इष्टि से विचार करके झानी पुरुष मृत्यु आने पर रोते∽ बिल्लाते नहीं है, किन्तु उसका मित्र को भांति स्वागत करते हैं । यही कारए है कि सृत्यु उनके लिप महोत्सच रूप हैं।

किसान बीज बोता है और तत्पश्चात् अत्यन्त परिश्रम के साथ उसकी रद्ता करता है । धान्य जब सफल होकर, पककर सुखने लगता है तब उसे दुःख नई होता। वह यह नहीं सोचता कि—' हाय ी मेरा हरा-भरा खेत सूख रहा है !' प्रत्युत अपने श्रम को सार्थक होते देखकर उसकी प्रसन्नता का पार नहीं रहता ! वह समस्रता है कि गर्मी, सदीं और वर्षा का कप्ट सहन करने का जो उद्देश्य था वह अग पुरा होने जा रहा है।

इसी प्रकार हानी पुरुष जीवन-पर्यन्त जो दान, प्यान आदि शुभ अनुष्ठान करता है, और संयम की रत्ता करने में नाना प्रकार के परीषद प्वं उपसर्ग सहन करता है, उसका फल मृत्यु के समय ही उसे प्राप्त दोता है। ऐसी स्थिति में वद दुखी न होकर प्रसन्न ही होता है। शास्त्र में कहा है—

> मरणं पि सपुरुणाखं, जदा मेयमणुरुतुयं। विष्प सरुणामणाधायं, रांजयाण चुसीमझो॥

अर्थाल्-जिन पुर्यवान और संयमी पुरुषों ने अपना जीवन झानी जनों हारा पद्धपित धर्म के अनुसार व्यतीत किया है, उनका मरण प्रसन्नतापूर्ण और सब प्रकार के आघात से रदित होता है। उन्हें इस बात का विश्वास है कि जीवन में आचरित धर्मकार्य का फल उन्हें अवश्य ही प्राप्त होगा।

> त्तेसिं सोच्चा सपुज्जाणं, संजयाण घुसीमझो। न संतर्सति मरणंते, सीलवंता यहुस्लुया ॥ तुलिया विसेसमादाय, दया-धम्मस्स संतिए । विष्पसीपज्ज मेहावी, तहाभूपण अष्पणा ॥

आवश्यक कृत्यः

तश्रो काले श्रभिष्पेप, सडढी तालिसमंतिए। विखपल्ज लोमहारेसं, भेयं देहरस कंखप॥ श्रह कालाइम संपत्ते, श्राधायरख समुस्सयं। सकाममरणं मरह, तिएहमन्नयर्र मुग्री॥

उत्तराध्ययन ४, २६-३२

अर्थात्—शीलवान् एवं बहुअत पुरुष मरख-समय उपास्थित होने पर किसी अकार के त्रास का अनुभव न करते हुए, धैर्य के साथ, प्रसन्नतापूर्वक मृत्यु को श्रंगी∽ कार करते हैं, अतएव उनका मरख सकाममरख कहलाता है ।

जीवन भर दयाधर्म का पालन करने वाले मेधाबी पुरुष, समय आने पर अद्धा-पूर्वक गुरुके सामने, विषाद का परिखाग करके, देह के भंग होने की प्रतीचा करता हुआ तैयार रहता है और तीन प्रकार के सकाममरण में से एक प्रकार के सकाम अरण पूर्वक शरीर को खाग देते हैं।

सकाम मरए के तीन प्रकार यह हैं--(१) अक्त प्रत्याख्यान-म्राजीवन भोजन का त्याग करना।

(२) इत्वस्कि मरण-आहार के त्यागु के साथ-साथ चलने-फ़िरने के द्वेत्र की मर्यादा करना।

(३) पादे।पगमन-शरीर की समस्त चेष्टाओं का त्याग करके निश्चल हो जाना।

सकाम मरण के गुणनिष्पन्न पांच नाम हैं-(१) सकाममरण (२) समाधि-झरण (३) ग्रनशन (४) संथारा और (४) संलेखना।

(१) खकाममरण-सुमुच पुरुष सदा के लिए मृत्यु से मुझ होने की कामना करते हैं। यह कामना जिससे पूर्ण होती है उसे सकाम मरण कहा गया है।

(२) समाधि मरए-सव प्रकार की आधि, ब्याधि और उपाधि से चित्त इटाकर पूर्ण रूप से समाधि में स्थापित किया जाता है। अतएव उसे समाधिमरए कहते हैं।

(३) अनगन-चारों प्रकार के आहार का त्याग इस मृत्यु के समय किया जाता है अतएव उसे अनशन भी कहते हैं।

( ४) संतेखना-माया, मिथ्यात्व और निदान रूप शल्यों की आलोजना, निन्दा एवं गई। उस समय की जाती है, अतएव उसे संतेखना भी कहते हैं।

ऊपर सकाममरए का जो विवेचन किया गया है, उससे यह अभिप्राय नई सममता चाहिए कि झानी पुरुष मृत्यु की कामना करते हैं, या मृत्यु का आवाहन करते हैं या अविष्य में भानेवाली मृत्यु को शीघ्र बुलाने का कोई प्रयत्न करते हैं।

[- E00, ]

आनी पुरुष ऐसा नहीं करते । वे जिस प्रकार जीवन के लोभ से जीवित रहने की कामना से मुझ होते हैं, उसी प्रकार परलोक के परमोत्तम सुख की आकांचा से या -जीवन से तंग आकर सृत्यु की कामना भी नहीं करते । उनका समआव हतना जीवित और विकसित होता है कि उन्हें दोनों अवस्थाओं में किसी प्रकार की विषमता ही अनुभूत नहीं होती । सृत्यु आने पर वे दुःखी नहीं होते, यही सकाममरण का आग्राय है।

इस प्रकार जीवन और मृत्यु के रहस्य को वास्तविक रूप से जातने वाले पंडित पुरुष मृत्यु से घवराते नहीं हैं। वे मृत्यु को इतना उत्तम रूप देते हैं कि उन्हें अफर कभी मृत्यु के पंजेमें नहीं फंसना पड़ता। अतएव प्रत्येक भव्य पुरुष को मृत्यु काल में समाधि रखना चाहिए और तनिक भी व्याकुल नहीं होना चाहिए।

### मूलः-सत्थग्गहणं विसभक्ष्यणं च,जलणं च जलपवेसो य। अणायारभंडसेवी, जम्मणमरणाणि बंधांति ॥ ७ ॥

छायाः—शस्त्रग्रहणं विषमच्रण्ड, ज्वलनञ्च जलप्रवेशश्र । ग्रनाचारभारडसेवी, जन्ममरणोणि वध्येते ॥ ७ ॥

शब्दार्थ:—जो अज्ञानी आत्मघात के लिए शख का प्रयोग करते हैं, विषभक्षण 'करते हैं, अग्नि में प्रवेश करते हैं, जल में प्रवेश करते हैं और न सेवन करने योग्य साममी 'का सेवन करते हैं, वे झनेक वार जन्म-सरण करने योग्य कर्म बांधते हैं।

भाष्य:—इस्रसे पूर्व गाथा में सकाम सरख का जो स्वरूप वताया गया है, उससे कोई छात्मघात करने का छाभिषाय न समभे, इस वात के स्पर्ध करख के लिए आर्छ्रकार खयं छात्मघात जन्य छनर्थ का वर्धन करते हैं।

प्राचीन काल में देहपास करना धर्म लमझा जाता था। मनेक झहानी पुरुष स्वेच्छा से, परलोक के सुखों का भोग करने के लिए छापने स्वस्थ झौर सशक्त शरीर का त्याग कर देते थे। इस किया को वे समाधि कहते थे।

समाधि लेने की छड़ानपूर्ण किया के उद्देश्य का विचार किया जाय तो पता 'चलेगा कि उसके मुल में लोभ कपाय या द्वेप कपाय है। या तो जीवन क प्रति घुणा उत्पन्न होने से, जो कि द्वेप का ही एक रूप है, आत्मधात किया जाता है या परलेक के स्वर्गीय सुख शीघ पा लेने की प्रवल अभिलाषा से। इन में से या इसीसे मिलता जुलता कोई अन्य कारण हो तोभी. यह स्पष्ट है कि आत्मधात में कपाय की भावना 'विद्यमान है। जहां कपाय हैं वहां धर्म नहीं। अतएव आत्मधात की किया अधर्म का 'कारण है। धार्मिक दृष्टि के अतिरिक्त, किसी लौकिक कारण से किया जाने वाला 'आत्मधात तो सर्वसज्मत अधर्म है ही।

रसी अर्थ को शास्त्रकार ने स्पष्ट किया है। धर्म-लाभ के लिए या कोध आदि फे तीम आवेश में आकर जो लोग अपघात करने के लिए शस्त्र का मयोग करते हैं, तश्रो काले श्रभिष्पेप, सडढी तालिसमंतिए। विराएज्ज लोमहारेसं, भेयं देहरस कंखए॥ श्रह कालाश्मि संपत्ते, श्राधायरख लमुस्सयं। सकाममरणं मरह, तिएहमज्ञयरं मुणी ॥

उत्तराध्ययन ४, २१-३२

अर्थात्—शीलवान् पर्वं बहुअत पुरुष मरण-समय उपास्थित होने पर किसी अकार के त्रास का अनुभव न करते हुए, धैर्य के साथ, प्रसन्नतापूर्वक मृत्यु को अंगी-कार करते हैं, अतपव उनका मरण सकाममरण कहलाता है।

जीवन भर दयाधर्म का पालन करने वाले मेधाबी पुरुष, समय आने पर अद्धा-पूर्वक गुरुके सामने, विषाद का परित्याग करके, देह के अंग होने की प्रतीत्ता करता हुआ तैयार रहता है और तीन प्रकार के सकाममरण में से एक प्रकार के सकाम मरण पूर्वक शरीर को त्याग देते हैं।

सकाम मरण के तीन प्रकार यह हैं--(१) अक्त प्रत्याख्यान-श्रार्जावन भोजन का त्याग करना।

(२) इत्वस्कि मरण-स्राहार के त्यागु के साथ-साथ चलने-फिरने के देवा की मर्यादा करना।

(३) पादेापगमन-शरीर की समस्त चेष्टाओं का त्याग करके निश्चल हो जाना।

सकाम मरण के गुणनिष्पन्न पांच नाम हैं-(१) सकाममरण (२) समाधि-अरण (३) ग्रनशन (४) संथारा और (४) संलेखना।

(१) खकाममरण-मुमुच पुरुष खदा के लिए मृत्यु से मुझ होने की कामना करते हैं। यह कामना जिससे पूर्ण होती है उसे सकाम मरण कदा गया है।

(२) समाधि मरए-सव प्रकार की आधि, व्याधि और उपाधि से चित्त इटाकर पूर्ण रूप से समाधि में स्थापित किया जाता है। अतएव उसे समाधिमरए कहते हैं।

(२) अतरान-चारों प्रकार के आहार का खाग इस मृत्यु के समय किया जाता है अतएव उसे अनशन भी कहते हैं।

( ४) संतिखना—माया, मिथ्यात्व और निदान रूप शल्यों की आलोचना, निन्दा एवं गईा उस समय की जाती है, अतएव उसे संतेखना भी कहते हैं।

जपर सकाममरए का जो विवेचन किया गया है, उससे यह अभिप्राय नई। समफता चाहिए कि झानी पुरुष मृत्यु की कामना करते हैं, या मृत्यु का ग्रावाहन करते हैं या अविष्य में म्रानेवाली मृत्यु को श्रीघ्र बुलाने का कोई प्रयत्न करते हैं। खीलहवाँ अध्याय

- 200

आनी पुरुष ऐसा नहीं करते । वे जिस प्रकार जीवन के लोभ से जीवित रहने की कामना से मुझ होते हैं, उसी प्रकार परलोक के परमोत्तम सुख की आकांका से या -जीवन से तंग आकर सृत्यु की कामना भी नहीं करते । उनका समप्राव इतना जीवित और विकसित होता है कि उन्हें दोनों अवस्थाओं में किसी प्रकार की विषमता ही अनुभूत नहीं होती । सृत्यु आने पर वे दुःखी नहीं होते, यही सकाममरण का आशय है ।

इस प्रकार जीवन और मृत्यु के रहस्य को वास्तविक रूप से जातने वाले पंडित पुरुष मृत्यु से घवराते नहीं हैं। वे मृत्यु को इतना उत्तम रूप देते हैं कि उन्हें किर कभी मृत्यु के पंजेमें नहीं फंसना पड़ता। अतएव प्रत्येक भव्य पुरुष को मृत्यु॰ काल में समाधि रखना चाहिए और तनिक भी व्याकुल नहीं होना चाहिए।

### मूलः-सत्थग्गहणं विसभक्ष्यणं च,जलणं च जलपवेसो य । अणायारभंडसेवी, जम्मणमरणाणि बंधंति ॥ ७ ॥

छायाः—शस्त्रप्रहणं विपभच्तण्ड, उवलनञ्च जलप्रवेशश्र । स्रनाचारभागडसेवी, लन्ममरग्रोगि वध्येते ॥ ७॥

शब्दार्थ:—जो अज्ञानी आत्मघात के लिए शख का प्रयोग करते हैं, विषभक्षण करते हैं, अग्नि में प्रवेश करते हैं, जल में प्रवेश करते हैं और न सेवन करने योग्य सामग्री का सेवन करते हैं, वे छानेक वार जन्म-सरण करने योग्य कर्म बांधते हैं ।

भाष्य:-इससे पूर्व गाथा में सकाम सरण का जो स्वरूप वताया गया है, उससे कोई आत्मघात करने का आभिप्राय न समके, इस वात के स्पष्टी करण के लिए आर्खकार खयं आत्मघात जन्य अनर्थ का वर्शन करते हैं।

प्राचीन काल में देहपास करना धर्म समझा जाता था। अनेक अहानी पुरुष स्वेच्छा से, परलोक के सुखों का भोग करने के लिए अपने स्वस्थ और सशक शरीर का त्याग कर देते थे। इस किया को वे समाधि कहते थे।

समाधि लेने की श्रह्मानपूर्ण किया के उद्देश्य का विचार किया जाय तो पता 'चलेगा कि उसके मुल में लोभ कषाय या द्वेप कपाय है। या तो जीवन क प्रति घुणा उत्पन्न होने से, जो कि द्वेप का ही एक रूप है, आत्मघात किया जाता है या परलेक के स्वर्गीय सुख शीघ्र पा लेने की प्रवल अभिलाषा से। इन में से या इसींसे मिलता 'जुलता कोई अन्य कारण हो तोभी. यह स्पष्ट है कि आत्मघात में कपाय की मावना 'विद्यमान है। जहां कषाय हैं वहां धर्म नहीं। अतपव आत्मघात की किया अधर्म का 'कारण है। धार्मिक दृष्टि के श्रतिरिक्त, किसी लौकिक कारण से किया जाने वाला 'आत्मघात तो सर्वसञ्मत श्रद्य है ही।

रसी अर्थ को शास्त्रकार ने स्पष्ट किया है। धर्म~लाम के लिप या कोध आदि फे तीन आदेश में आकर जो लोग अपघात करने के लिप शस्त्र का मयोग करते हैं, विष का भक्तए करते हैं, आग्न में प्रवेश करते हैं, जल में प्रवेश करते हैं, या इसी अकार के किसी अनाचरणीय उपाय का आचरए करते हैं, वे कमों से छुटकारा ते। पाते नहीं, वरन प्रगाद नवीन कमों का बंध करके दीर्घ काल पर्यन्त जन्म-मरण के पंजे में फँसे रहते हैं।

पति के परलोक गमन करने पर पत्नि का श्रांत्र प्रवेश भी आत्मघात ही है। स्त्री का सच्चा सतीत्व शील रत्ता एवं ब्रह्मचर्य के पालन में है, न कि आपघात में। अतद्य आत्मघात किसी भी अवस्था में विधेय नहीं है। आत्मघात घोर कायरता का फल है या चोरतर अज्ञान का फल है। इसलिए बुद्धिमान पुरुष आत्मघात को अधर्म समस्कर उसमें कदापि प्रवृत्त नहीं होते।

मूलः-झह पंचहिं ठाणेहिं, जेहिं सिक्खा न लब्भई । थंभा कोहा पमाएणं, रोगेणालस्तएण य ॥ ५ ॥

> छायाः-ग्रथ पञ्चभिः स्थानैः, यैः शिचा न लभ्यते । स्तम्भात क्रोधात् प्रमादेन, रोगेणात्वस्येन च ॥ न ॥

शब्दार्थः---ाजन पांच कारगों से शिक्षा प्राप्त नहीं होती, वे यह है-(१) आभि-आन से (२) क्रोध से (३) प्रमाद से (४) रोग से और (४) आलस्य से।

आष्य: — आत्मा में विद्यमान शक्ति का जिससे सिकास होता है वह शिता है। शिला-प्राप्ति के लिए नम्रता आदि गुर्खों की आवश्यकता होती है। जो शिष्य आभि-मानी होता है और श्रामिमान के कारण यह सोचता है कि—दसमें क्या रक्खा है ? गुरुजी जो सिखाते हैं वह सब तो में स्वयं जानता हूँ। और इस प्रकार सेाचकर विनय के साथ गुरुप्रदत्त पाठ को श्रंगीकार नहीं करता वह शिला प्राप्त नहीं कर सकता। अभिमान करने से गुरु का शिष्य पर आन्तरिक स्नेह नहीं होता और विना स्नेह के मलिभांति शिला का प्रदान नहीं हो सकता है। श्रतएव शिला के श्रर्थी शिष्य को श्रभिमान को त्याग करना चाहिए।

जो शिष्य कोधी होता है, गुरुजी द्वारा डांटने-डपटने पर श्राग ववूला हे। जाता हे, वह भी श्रपने गुरु का हृदय नहीं जीत पाता श्रार शिला से वंचित रहता है।

कोध और असिमान की मात्रा कटाचित् अधिक न हो और प्रमाद का आधि-स्य हो तथा प्रमाद के कारण पठित विषय का यारम्वार स्मरण या पारायण न करे तो पिछला पाठ विस्मृत हो जाता है। आगे-आगे पढ़ता जाय और पछि-पछि का भूलता जाप तो उसका परिणाम कुछ भी नहीं निकलता। अतः शिचार्थी को प्रमाद का परित्याग कर पिछले-अगले पाठ का वार वार चिन्तन मनन करना चाहिए। पेसा किये विना शिद्धा की प्राप्ति नहीं होती। पिछले पाठ को छोड़ चैठना ही प्रमाद नहीं है, वरन आगे का पाठ पढ़ने में निरुत्साह होना, आज नहीं तो फिर कभी पढ़ लगे, इस प्रकार का भाव होना भी प्रमाद के ही अन्तर्गत है।

#### सोलहवां अध्याय

प्रमाद की भांति रोग भी शित्ता-प्राप्ति में वाधक होता है । रोगी शिष्य का वित्त, असाता के कारण अध्ययन में संलग्न नहीं होता और संलग्नता के विना शित्ता नहीं प्राप्त होती । अतः विद्यार्थी को अपने शारीरिक स्वास्थ्य की ओर अवश्य ध्यान रखना चाहिए । जो केवल वौद्धिक या मानसिक शित्ता प्रहण करना चाहता है और शरीर की शित्ता की तरफ से उदासीन रहता है वह शित्ता नहीं प्रहण कर सकता है । अतः जैसे मानसिक स्वास्थ्य की आवश्यकता है, उसी प्रकार शारीरिक स्वास्थ्य की भी विद्यार्थी को आवश्यकता है ।

विद्वानों का कथन है कि स्वस्थ तन में ही खस्थ मन रहता है। अस्वस्थ तन में खस्थ मन रढ नहीं सकता। ऐसी स्थिति में जो तन की खस्थता का ध्यान नहीं रखते वे शिज्ञा से चंचित रहते है।

श्रालस्य भी शित्ता प्राप्ति में वाधक है। जिस विद्यार्थी में फ़ुर्त्ती नहीं, चुस्ती नहीं, जो मंथर गति से, मरे हुए-से मन से काम करता है, एक घड़ी के कार्य में दो घड़ी लगाता है, आलस्य से प्रस्त होकर जल्दी सो जाना और स्पर्योदय तक विछौने पर पड़ा रहता है, वह भलीभांति शित्ता ग्रहण नहीं कर सकता।

मूलः-अह अट्टहिं ठाणेहिं, सिक्खासीले ति वुच्चइ । अहस्सिरे सया दंते, न य मम्ममुदाहरे ॥ ९ ॥ नासीले य विसीले य, न सिआ अइलोजुए । अक्कोहणे सच्चरए, सिक्खासीले ति वुच्चइ ॥१०॥

> छायाः – ग्रथ श्रष्टभिः स्थानेः, शिक्तशील इत्युच्यते । श्रहसनशीलः सदा दान्तः, न च मर्मोदाहरेत् ॥ १ ॥ नाशीलो न विशीलः, न स्यादतिलोलुपः । श्रकोधनः सत्यरतः, शिज्ञाशील इत्युच्यते ॥ १० ॥

शब्दार्थः—हे गौतम ! आठ कार खों से शिष्य शिक्षाशील कहा जाता हैः—(१) हँसोड़ न हो (२) सदा इन्द्रियों को अपने अधीन रखता हो (३) मर्मवेधी या दूसरे की गुप्त बात प्रकट करनेवाली भाषा न बोलता हो (४) शील से सर्वथा रहित न हो (४) शील को दूषित करनेवाला न हो (६) अत्यन्त लोलुप न हो (७) कोधी स्वभाव का न हो और (८) सत्य में रत रहने वाला हो ।

भाष्यः-शित्ता-प्राप्ति के लिए यहां जिन गुर्खों की छावश्यकता प्रतिपादित की गई है, उस पर विवेचन करने की आवश्यकता नहीं। शिष्य को अधिक हँसोड़ न होकर गंभीरवृत्ति वाला होना चाहिए। यद्यपि प्रसन्नचित्तता आवश्यक है, पर असंत हँसोड़पन चुद्रता प्रकट करता है। अतएव शिष्य को टॅंसोड़पन का त्याग करना चाहिए। इन्द्रियों पर छंकुश रखना चाहिए। जो इन्द्रियों का दमन न करेगा वट [ \$10 ]

इन्द्रियों के विषयों में श्रासक्ष बन कर शिजा-ग्रहण से वंचित रह जायगा।

इसी प्रकार दूसरे के मर्म को चांट पहुंचाने वाली वात कहना, या किसी की गुप्त वात प्रकाश में लाना, सदाचार से सर्वथा श्रन्थ होना, सदाचार में दोष लगाना, श्रतीव लोलुपता का होना, कोधशील होना और असत्यमय व्यवहार करना, यह सव दोष जिसने जितनी मात्रा में त्याग दिये हैं वह उतनी ही मात्रा में शित्ता के योग्य बनता है। श्रतएव शिष्य को इन झाठ गुर्खों का धारण-पालन करके शित्ता प्रहर्ख करना चाहिए।

## मूलः-जे लक्खणं सुविण पडंजमाणे, निमित्तकोऊहलसंपगाढ़े । कुहेड विज्जासवदारजीवी, न गच्छइ सरणं तम्मि काले ॥ ११ ॥

छायाः-यो लज्ञगं स्वप्नं प्रयुव्जानः, निमित्त कौत्इलसम्प्रगाढः । कुहेटकविद्यास्तवद्वारजीवी, न गच्छति शरणं त सिन् काले ॥ ११ ॥

शब्दार्थः--जो साधु होकर भी स्नी-पुरुष के हाथ की रेखाएँ देख कर उनका फल बतलाता है, स्वप्न का फलादेश बताने का प्रयोग करता है, भावी फल बताने में, कौतुइल करने में तथा पुत्रोत्पत्ति के साधन वताने में आसक रहता है, मंत्र, तंत्र, विद्या रूप आसव के द्वारा जीवन निर्वाह करता है, वह कर्मों का उदय आने पर किसी का भी शरण नहीं पाता।

भाष्यः — साधु की आत्मसाधना का पथ आत्यन्त दुर्गम है। जरा-सी आसा-वधानी दोते द्वी पथ से विचालित हो जाना पड़ता है। एकाग्र भाव से, तल्लीनता-पूर्वक साधना करने वाला मुमुचु ही अपने ध्येय में सफलता प्राप्त करता है। जो पुरुष मानसिक चंचलता के कारण या कौत्हल के वश होकर अपने प्रधान साध्य विन्दु से हट कर दूसरी श्रोर मुड़ जाता है श्रौर संसार को एक वार त्याग फिर संसार की श्रोर उन्मुल हो जाता है, प्रहण की हुई निवृत्ति से च्युत होकर पुनः प्रवृत्ति रूप प्रपञ्च में पड़ जाता है, यहण की हुई निवृत्ति से च्युत होकर पुनः प्रवृत्ति रूप प्रपञ्च में पड़ जाता है, वह 'इतो अप्रस्ततो अप्रः' होकर इसलोक से भी जाता है श्रोर परलोक से भी जाता है।

सांसारिक प्रपञ्चों में पड़ने से, मुक्ति की साधना में व्याघात हुए विना नहीं रहता। इसी कारण जिनागम में मुनियों के ऐसे आचार का प्रतिपादन किया गया है है कि वे संसार व्यवहार सम्बन्धी किसी विषय से सम्पर्क न रख कर प्रकान्त आत्म-साधना में ही तन्मय रहें।

सामुद्रिक शास्त्र के श्रनुसार स्त्री-पुरुष स्रादि के द्दाध की रेस्नाप देखकर उनके फूल का प्रतिपादन करना, स्वष्त शास्त्र के श्रनुसार स्वप्न का फलाफल अतलानान सोलहवां अध्याय

भविष्य किस प्रकार का होगा, यह निमित्त देखकर वताना, वशीकरए मंत्र, मोहन मंत्र, उच्चाटन श्रादि की विधि बताना या सिखाना, कौत्द्दलजनक कियाएं करना, जैसे ग्रदृश्य हो जाना, या श्रदृश्य हो जाने की विद्या सिखलाना, श्रादि इसी प्रकार का कोई भी कार्य करना सांसारिक प्रपञ्च है। साधु को इस प्रपञ्च से दूर रहना चाहिए।

इस प्रकार के प्रपञ्च आत्मसाधना के घेर विरोधी हैं। जिसका चित्त इनकी श्रोर लगा रहेगा वह आत्मसाधना के कठोर पथ पर चल नहीं सकता । इतना ही नहीं, साधु को अपने उदर की पूर्ति के लिए भी इनका आश्रय नहीं लेना चाहिए। साधु की आजीविका सर्वथा निरवद्य वतलाई गई है। उसका विवेचन पढले किया जा चुका है। उसीके अनुसार अपना निर्वाह करना साधु का धर्म है। अतएव किसी भी कारण से साधु को सामुद्रिक शास्त्र, स्वप्न शास्त्र, निमित्त शास्त्र, मंत्र, तंत्र, विद्या आदि का प्रयोग करना उचित नहीं है।

मुनि हो करके भी इनका प्रयोग करने वाले की झ्या दुर्गति होती है, इस सम्बन्ध में शास्त्रकार ने कहा है—'न गच्छुइ सरणं तम्मि काले' अर्थात् कर्म का उदय होने पर अथवा मृत्यु का समय उपस्थित होने पर उसके लिए कोई शरणदाता नहीं होता। वह अशरण, असदाय और अनवलम्व होकर दुःख का अनुभव करता है। अन्त समय धर्म ही श्ररण होता है। कहा भी है—

> धम्मो मंगलमडलं, श्रोसदमडलं च सव्वदुक्खाणं। धम्मो वलमवि विडलं, धम्मो ताणं च सरणं च॥

अर्थात्—धर्म दी त्रजुपम मंगलकारी है, धर्म ही समस्त डुःखों की अजुपम औपध है, धर्म ही अनुपम वल है और धर्म ही त्राण प्वं शरण है।

जव धर्म द्दी जीव को शरणभूत है तो अधर्म का सेवन करने वालों को क्या शरण द्दो सकता है ? अधर्मनिष्ठ लेग अशरण दोकर दीन दशा का अनुभव करते हुए दुःस्रों के पात्र बनते हैं। पेसा विचार कर प्रत्येक मोत्ताभिलापी पुरुप को अधर्म का त्याग कर धर्म का द्दी आश्रय प्रदुण करना चादिए।

### मूलः-पडंति नरए घोरे, जे नरा पावकारिणो । दिव्वं च गइं गच्छांति, चरित्ता धम्मञ्जारियं ॥ १२ ॥

छायाः-पतन्ति नरके घोरे, ये नराः पापकारिगः। दिव्यां च गतिं गच्छन्ति चरित्वा धर्ममार्थम् ॥ १२ ॥

शब्दार्थः—जो मनुष्य पाप करते हैं वे घोर नरक में पड़ते हैं और सदाचार रूप धर्म फा आचरण करने वाले दिव्य गतियों में—देवलोक में--जाते हैं।

भाष्यः-प्रस्तुत गाथा में धर्म और अधर्म के फल का सार निचोड़ कर रख दिया गया है। दिला, असल, आदि पापों का सेवन करने वाले पुरुष घोर चेदना- [ ६१२ ]

जनक नरक में जन्म लेते हैं और आर्य अर्थात् श्रेष्ठ पुरुषों द्वारा प्ररूपित धर्म का खेवन करने वाले स्वर्ग में उत्पन्न होते हैं।

शास्त्रकार ने श्रधर्म और धर्म के फल की प्ररूपणा करके परलोक का भी विधान कर दिया है और धर्म सेवन की महिमा का भी कथन कर दिया है।

इस गाथा से यह अभिपाय भी निकलता है कि आत्मा सदा एक ही स्थिति में नहीं रहता। जो आत्मा एक बार अधर्म के फलस्वरूप नरक का अतिथि बनता है, बही दूसरे समय, धर्म का सेवन करके स्वर्ग का अधिकारी चन जाता है। अतएव जो लोग आत्मा को सदैव एक ही स्थिति में रहना स्वीकार करते हैं, उनकी मान्यता अमपूर्ण है। सदा एक ही स्थिति में रहने से पुरुष-पाप या धर्म-अधर्म के फल का उपसोग नहीं बन सकता। इस स्थिति में धर्म का आचरणकरना निष्फल होजाता है।

शास्त्रकार के इस विधान से यह भी फलित होता है कि आत्मा ही कर्त्ता है और वही स्वयं कर्म के फल का भोक्का है। आत्मा में दैवी और नारकीय दोनों अव-स्थाओं को अपनाने की शक्कि विद्यमान है। वह जिस अवस्था को प्रहण करना चाहे, उसी के अनुसार व्यवहार करे। मनुष्य एक चौराहे पर खड़ा है। चारों ओर मार्फ जाते हैं। उसकी जिस ओर जाने की अभिलाषा हो वही मार्ग वह एकड़ सकता है। मनुष्य को यह महा दुर्लभ अवसर मिला है। एक चाण का भी इस समय वड़ा सूच्य है। हे भव्य जीवों ! इसका सदुपयोग करो और अत्त्य कल्याण के पात्र वनों।

### मूलः--बहु आगमविण्णाणा, समाहि उप्पायगा य गुणगाही । एएण काररेणं, आरिहा आलोयणं सोउं॥ १३॥

छायाः-वह वागमविज्ञाना, समाध्युत्पादकाश्च गुणमाहिगाः । इतेन कार्योज्ञ, प्रहा याजीचनां श्रीतुम ॥ १२ ॥

शब्दार्ध:-जो बहुत आगमों के ज्ञाता होते हैं, कहने वाले अर्थात् अपने दोपों को प्रकट करने वाले को समाधि उत्पन्न करने वाले होते हैं, और जो गुएपप्राही होते हैं, वही इन गुर्गों के कारण आलोचना सुनने के योग्य-अधिकारी है।

भाष्यः — लगे हुए दोषों का स्मरण करके उनके लिए पश्चाताप करना आलो-चना है। आलोचना अगर गुरु के समझ की जाती है, तो उसका महत्व अधिक होता है। गुरु के समीप निष्कपट बुद्धि से, अपने दोप की निवेदन करने से हदय में वल आता है और अविष्य में उस दोप से वचने का अधिक ध्यान रहता है। आलो-चना किस योग्यता वाले के सामने करनी चाहिए, यह यहां स्पष्ट किया गया है।

जो विविध शास्त्रों का वेत्ता हो, जिसे आलोजना करने वाले के मति सहादु-

#### દ્રિયે

भूति हो- जो आलोचक को सान्तवना पर्व सुशित्ता देकर समाधि उत्पन्न करने वाला हो और गुणग्राही हो, वहीं आलोचना सुनने का श्रधिकारी है।

किसी का दोप जान कर जो उसका ढोल पीटे, उस दोप को प्रकट करके सर्व-साधारण में निन्दा करे अधवा जो दोपदर्शी हो, आलोचक के गुणों को न देख कर केवल मात्र दोपों को देखता हो, आलोचना करने की सरलता रूप गुण को भी जो न देखे और साथ ही जिसे शास्त्रीय हान पर्याप्त न हो वह आलोचना सुनने का अधिकारी नहीं है।

# मूलः-भावणा जोगसुद्धपा, जले णावा व आहिया । नावा व तीरसम्पन्ना, सब्वदुक्खा तिउद्दइ ॥ १४ ॥

छायाः—भावना-योगशुद्धात्मा, जले नौरिवाख्याता। नारिव तीरसम्पन्ना, सर्वदुःखान् त्रुट्यति ॥ १४ ॥

शब्दार्थ:--भावना रूप योग से जिसकी आत्मा शुद्ध हो रही है वह जल में नौका के समान कहा गया है। जैसे अनुकूल वायु आदि निमित्त मिलने पर नौका किनारे लग जाती है उसी प्रकार शुद्धात्मा जीव समस्त दुःखों से मुक्त हो जाता है-संसार-सागर के किनारे पहुंच जाता है।

भाष्यः — संसार को विशाल समुद्र की उपमा दी गई है। जैसे समुद्र को पार करके किनारे पहुंच जाना अत्यन्त कठिन होता है, उसी प्रकार संसार से छुटकारा पाकर मुक्ति का प्राप्त दोना भी अतीव कठिन है। किन्तु उत्तम भावना के योग से जिनका अन्तःकरण शुद्ध हो जाता वद्द संसार के प्रपंचों को त्यागकर, जल में नौका के समान, संसार-सागर के ऊपर ही रहता है। जैसे नौका जल में डूवती नहीं है, उसी प्रकार शुद्ध अन्तःकरण चाला पुरुष संसार-सागर में नहीं डूवता ही। जैसे कुशल कर्णधार द्वारा प्रयुक्त और अनुकूल वायु द्वारा प्रेरित नौका सब प्रकार के द्वन्हों से मुक्त होकर किनारे लग जाती है, इसी अकार उत्तम चारित्र से युक्त जीव रूपी नौका, श्रेष्ठ आगम रूप कर्णधार से युक्त होकर होकर और तप रूपी पवन से प्रेरित होकर दुःखात्मक संसार से छूट कर समस्त दुःखाभाव रूप मोज्ञ को प्राप्त होती है।

तात्पर्य यह है कि वही पुरुप मुक्ति-लाभ कर सकते हैं, जिनका अन्तःकरण भावना योग से विशुद्ध होता हैं। वारह प्रकार की भावनाओं का वर्णन पहले किया जा चुका हैं । उनके पुनः-पुनः-चिन्तन से भावना योग की सिद्धि होती है और उसीसे अन्तःकरण की श्रुद्धि होती है । अन्तःकरण की शुद्धि शाश्वत सिद्धि का मूल है।

मूलः-सवणे नाणे विण्णाणे, पच्चक्खाणे य संजये । इप्रणाहए तवे चेव, वोदाणे झकिरिया सिद्धी ॥ १५ ॥

श्रादश्यक कृत्य

ि इरर 1

जनक नरक में जन्म लेते हैं और आर्य अर्थात् श्रेष्ठ पुरुषों द्वारा प्ररूपित धर्म का खेवन करने वाले स्वर्ग में उत्पन्न होते हैं।

शास्त्रकार ने श्रधर्म और धर्म के फल की प्ररूपणा करके परलोक का भी विधान कर दिया है और धर्म सेवन की महिमा का भी कथन कर दिया है।

इस गाथा से यह अभिप्राय भी निकलता है कि आत्मा खदा एक ही स्थिति में नहीं रहता। जो आत्मा एक बार अधर्म के फलस्वरूप नरक का अतिथि बनता है, वही दूसरे समय, धर्म का सेवन करके स्वर्ग का अधिकारी चन जाता है । अतएव जो लोग छात्मा को खदैव एक ही स्थिति में रहना स्वीकार करते हैं, उनकी मान्यता अमपूर्ण है। सदा एक ही स्थिति में रहने से पुरुष-पाप या धर्म-अधर्म के फल का उपभोग नहीं बन सकता। इस स्थिति में धर्म का आचरण करना निष्फल होजाता है।

शास्त्रकार के इस विधान से यह भी फालित होता है कि आत्मा ही कर्त्ता है श्रौर बही स्वयं कर्म के फल का ओझा है। आत्मा में दैवी श्रौर नारकीय दोनों अव-स्थाओं को अपनाने की शाक्के विद्यमान है। वह जिस अवस्था को प्रहण करना चाहे, उसी के अनुसार व्यवहार करे। मनुष्य एक चौराहे पर खड़ा है। चारों श्रोर मार्फ जाते हैं। उसकी जिस ओर जाने की अभिलाषा हो वहीं मार्ग वह पकड़ सकता है। सनुष्य को यह महा दुर्लभ अवसर मिला है। एक चए का भी इस समय बढ़ा

सुख्य है। हे भव्य जीवों ! हसका सदुपयोग करो और अज्ञय कल्पाण के पात्र वनों।

#### मूलः .. बहु आगमविण्णाणा, समाहि उप्पायगा य गुणगाही। काररेणं, ंग्रण ञ्चरिहा ञ्चालेायणं सोउं ॥ १३ ॥

छायाः-वह चागमविज्ञाना, समाध्युत्पादकाश्च गुणप्राहिणः । एतेन कारखेल, अहा आलीचनां श्रीतुम ॥ १२ ॥

शब्दार्थ:-जो बहुत आगमों के ज्ञाता होते हैं, कहने वाले अर्थात् अपने दोपों की प्रकट करने वाले को समाधि उत्पन्न करने वाले होते हैं, और जो गुएमाही होते हैं, वही इन गुणों के कारण आलोचना सुनने के योग्य-अधिकारी है।

भाष्यः - लगे हुए दोषों का स्मरण करके उनके लिए पश्चाताप करना आलो-चना है। आलोचना अगर गुरु के समज की जाती है, तो उसका महत्व श्रधिक दोता है। गुरु के लमीप निष्कपट दुद्धि से, अपने दोप कों निवेदन करने से हृदय में वल आता है और अविष्य में उस दोप से यचने का अधिक ध्यान रहता है । आलो अना किस योग्यता वाले के सामने करनी चाहिए, यह यहां स्पष्ट किया गया है।

जो विविध शास्त्रों का वेत्ता हो, जिसे आलोचना करने वाले के प्रति सहातु-

भूति हो- जो आलोचक को सात्तवना पर्व सुशित्ता देकर समाधि उत्पन्न करने वाला हो और गुणप्राही हो, वहीं आलोचना सुनने का अधिकारी है।

किसी का दोप जान कर जो उसका ढोल पीटे, उस दोप को प्रकट करके सर्व-साधारण में निन्दा करे अथवा जो दोषदर्शी हो, आलोचक के गुणों को न देख कर केवल मात्र दोपों को देखता हो, आलोचना करने की सरलता रूप गुण को भी जो न देखे और साथ ही जिसे शास्त्रीय ज्ञान पर्याप्त न हो वह आलोचना सुनने का अधिकारी नहीं है।

# मूलः-भावणा जोगसुद्धपा, जले णावा व आहिया। नावा व तीरसम्पन्ना, सब्वदुक्खा तिउदद ॥ १४ ॥

छायोः—भावना-योगज्ञुद्धारमा, जले नौरिवाख़्याता। नारिव तीरसम्पन्ना, सर्वदुःखात् त्रुट्यति ॥ १४ ॥

शब्दार्थ:--भावना रूप योग से जिसकी आत्मा शुद्ध हो रही है वह जल में नौका के समान कहा गया है। जैसे अनुकूल वायु आदि निमित्त मिलने पर नौका किनारे लग जाती है उसी प्रकार शुद्धात्मा जीव समस्त दुःखों से मुक्त हो जाता है-संसार-सागर के किनारे पहुंच जाता है।

भाष्यः — संसार को विशाल समुद्र की उपमा दी गई है। जैसे समुद्र को पार करके किनारे पहुंच जाना अत्यन्त कठिन होता है, उसी प्रकार संसार से छुटकारा पाकर मुक्ति का प्राप्त होना थी अतीव कठिन है। किन्तु उत्तम भावना के योग से जिनका अन्तः करण ग्रुद्ध हो जाता वह संसार के प्रपंचों को त्यागकर, जल में नौका के समान, संसार-सागर के ऊपर ही रहता है। जैसे नौका जल में डूवती नहीं है, उसी प्रकार शुद्ध अन्तः करण वाला पुरुष संसार-सागर में नहीं डूवता है। जैसे कुशल कर्णधार द्वारा प्रयुक्त और अनुकूल वायु द्वारा प्रेरित नौका सन प्रकार के द्वन्द्वों से मुक्त होकर किनारे लग जाती है, इसी अकार उत्तम चारित्र से युक्त जीन रूपी नौका, श्रेष्ठ श्रागम रूप कर्णधार से युक्त होकर और तप रूपी पवन से प्रेरित होकर दुःखात्मक संसार से छूट कर समस्त दुःखाभाव रूप मोन को प्राप्त होती है।

तात्पर्यं यह हैं कि वही पुरुष मुक्ति-लाभ कर सकते हैं, जिनका अन्तःकरण भावना योग से विशुद्ध दोता है। वारह प्रकार की भावनाओं का वर्णन पहले किया जा चुका है। उनके पुनः-पुनः-चिन्तन से भावना योग की सिद्धि दोती दै और उसीसे अन्तःकरण की शुद्धि दोती है।' अन्तःकरण की शुद्धि शाध्वत सिद्धि का मूल है।

मूलः-सवणे नाणे विण्णाणे, पच्चक्खाणे य संजये । इणाहए तवे चेव, वोदाणे झकिरिया सिद्धी ॥ १५ ॥ [ **६१**८ ]

÷. -

छायाः—अवर्एं ज्ञानं विज्ञानं, अत्याख्यानञ्च संयमः । श्रनाश्रवं तपश्चेव, ब्यवदानमाकिया सिद्धिः ॥ १४ ॥

शव्दार्थः--ज्ञानी पुरुषों की संगति से धर्मश्रवए का अवसर मिलता है, धर्मश्रवए से ज्ञान प्राप्त होता है, ज्ञान से विज्ञान होता है, विज्ञान से त्याग उत्पन्न होता है, त्याग से संयम होता है, संयम से आश्रव का अभाव हो जाता है और उस से तप की प्राप्ति होती है। तप के प्रभाव से पूर्वसंचित कर्मों का नाश होता है, कर्मनाश से किया का अभाव होजाता है और किया के अभाव से सिद्धि लाभ होता है।

भाष्यः — शास्त्रकार ने यहां श्राध्यात्मिक विकास का कम संत्वेष में प्रस्तुत किया है। संसारी जीव किस प्रकार श्रपने कमों का सर्वथा त्वय करके श्रौर पूर्ण निर्मलता प्राप्त करके मुक्ति प्राप्त करता है, यह वात इस कथन से स्पष्ट समभ में श्रा जाती है।

जीवके पाप कर्म जव कुछ पतले पड़ते हैं तव उसे वतिराग सर्वज्ञ भगवान् द्वारा प्ररूपित, वस्तुस्वरूप के यथार्थ प्रकाशक, अनेकान्त दृष्टिमय और अहिंसा-प्रधान धर्म के अवण का अवसर मिलता है।

धर्म अवण करने से उस जीव को झान की प्राप्ति होती है। अवतक अज्ञान के बोभ से द्वा हुआ वह जीव कुछ हल्का हो जाता है। वह घोर तिमिर से प्रकाश में आता है।

जीव को जव ज्ञान की प्राप्ति होती है तो वह वस्तुओं के स्वरूप को समझने का प्रयत्न करता है। वह आत्मा और अनात्मा के भेद को ग्रहण करता है। आत्मा के पारमार्थिक स्वरूप को समझता है और वर्त्तमानकालीन विकारमय पर्याय को देखकर उसे त्यागने की इच्छा करता है। वह नौ तत्वों का झाता वन जाता है। इन्द्रियों के विषयभोगों की निस्तारता समझने लगता है।

इस प्रकार जीव का ज्ञान, जव विज्ञान वन जाता है, तब उसमें प्रत्याख्यान का भाव उत्पन्न होता है। वह पापों से पराइमुख होकर यथाशक्ति त्यागी वनजाता है।

इन्द्रियों के विपयों का प्वं पापों का प्रखाख्यान करने के अनन्तर वह संयमी अवस्था प्राप्त करता है। संयम से आस्त्रव को रोकता है और तप के द्वारा पूर्वसंचित कमों का च्तय करके सब प्रकार की मानसिक, वाचनिक एवं कायिक किया से मुक्त हो जाता है। क्रिया से मुक्त होने पर सिद्धि प्राप्त होती हैं। सिद्धि ही आत्मा की स्वाभाविक स्थिति है।

मूलः-आवि से हासमासज, हंदा एां दीति मन्नति । आलं वालस्स संगेणं, वेरं वड्ढई अपणो ॥ १६ ॥

#### सीलहवां श्रध्याय

[ \$ ? \$ ]

शव्दार्थ:-जो पुरुष कुसंगति करता है वह हास्य आदि में आसक होकर हिंसा करने में ही आनन्द मानता है। वह अन्य जीवों के साथ वैर बढ़ाता है, अतएव अज्ञानी पुरुषा की संगति नहीं करनी चाहिए।

भाष्यः-सत्संगति से होने वाले लाभों का उत्तेख करके यहां अझन पुरुषों की क्रुसंगति से होने वाली हानि का कथन किया गया है।

हिंसा आदि अकर्त्तव्य कार्यों में दत्ताचित्त रहने वाले, इन्द्रियों के फ्रीत-दास विषयलोलुप, धर्म मार्ग से प्रतिक्कल चलने वाले पुरुष अज्ञानी कहलाते हैं। पेसे पुरुषों का संसर्ग करने वाला भद्र परिणामी मनुष्य भी उन्हीं जैसा वन जाता है। वह हिंसा करता है और हिंसा करने में आनन्द का अनुभव करता है। अपने मनारंजन के लिप, विना किसी प्रयोजन के ही, प्राणियों का प्रात करने में उसे संकोच नहीं होता।

इस प्रकार हिंसा करके, वह जिन प्राणियों का हनन करता है, उनके साथ वैरानुवंधी कर्म वांधता है। इस कर्म के उदय से उसे भय-भवान्तर में दुःख का भागी होना पड़ता है। वैर की परस्परा छनेक भव पर्यन्त चालू ९हती है। अतपव अज्ञान पुरुषों की संगति का त्याग करना चाहिए।

## मृलः-आवस्सयं अवस्तं कराणिजं, धुवानिग्गहो विसोही य । अज्मयण छक्कवग्गो, नाओ आराहणामग्गो ॥ १७ ॥

शब्दार्थः-इन्द्रियों का निम्नह करने चाला, आत्मा को विशेष रूप से शुद्ध करने चाला, न्याय के कांटे के समान, जिससे चीतराग के वचनों का पालन होता **है ऐसे,** मोक्ष् मार्ग रूप, छह वर्ग अध्ययन जिसके पढ़ने के हैं ऐसा, आवश्यक अवश्य करने योग्य है।

भाष्यः- शास्त्रकार ने यहां पट आवश्यक छत्य को अवश्य करने का विधान किया है। आवश्यक को आराधना का मार्ग, इन्द्रिय निग्रह करने का साधन और आत्मा को विशुद्ध करने वाला निरूपण किया गया है। आवश्यक क्रिया का निरूपण करने वाला आवश्यक सूघ छह अध्ययनों में विभक्त है, क्यों कि आवश्यक के विभाग छह हैं।

आवश्यक के छंद विभाग यह हैं-(१) सानायिक (२) चतुर्विशति स्तत्र (२) बन्दना (४) प्रतिक्रमण (४) फायोत्सर्ग और (६) प्रत्याच्यना। [ ६१६ ]

आदश्यक कृत्य

(१) सामायिक-राग और द्वेष का त्याग करके, समभाव-मध्यस्थ भाव में रहना अर्थात् जगत् के जीव मात्र को अपने ही समान समझना सामायिक कहताता है। समस्त सावद्य क्रियाओं का त्याग करके दो घड़ी पर्यन्त समभाव के सरोवर में अवगादन करना आवक की सामायिक किया है। साधु की सामायिक यावजीवन सदैव रहती है, क्योंकि साधु समस्त सावद्य क्रिया का त्यागी और सदा समभावी रहता है।

6.

सामायिक के तीन भेद कहे गये हैं-(१) सम्यक्त्व-सामायिक (२) श्रुत सामायिक आरे (३) चारित्र सामायिक, क्योंकि सम्यक्त्व, श्रुत और चारित्र के श्रवलम्बन से साम्यभाव से मन स्थिर होता है। इनमें से चारित्र सामायिक के दो भेद हैं--(१) देश-चारित्र सामायिक और (२) सर्व चारित्र सामायिक। पहला भेद श्रावकों को दूसरा साधुओं को होता है।

सामायिक की चड़ी महिमा है। वास्तविक चात तो यह है कि समभाव के विना सुख की उपलब्धि नहीं हो सकती। जहां समभाव नहीं है, राग-द्वेप आदि विपय भावों की प्रधानता है, वहां दुःख का दौर दौरा है। जितने झंशों में समभाव आत्मा में उदित होता जाता है, उतने ही झंशों में सुख का उदय होता जाता है। आन्तः करण को निष्पाप वनाने के लिप सामायिक ही सर्व श्रेष्ठ साधन है। कहा भी है—

प्रश्न-सामाइयेणं मंते ! जीवे किं जणयइ ?

अर्थात्-मंते ! सामायिक से जीव को क्या लाभ होता है ?

उत्तर---सामाइएएं सावजजोगविरइं जणयइ।

अर्थात्-सामायिक से पापमय व्यापार के प्रति विरति की उत्पात्ति होती है। पापमय व्यापार अर्थात् सावद्ययोग का त्याग कर देने पर आवक भी साधु की कोटि का वन जाता है। यथा-

सामाइयांमि तु कडे, समणे। इव सावओ हवइ जम्हा।

एतेग् कारणेगं, वहुसी लामाइयं कुज़ा॥

अर्थात्-सामायिक करते समय श्रावक भी साधु के समान कई श्रंशों में हो जाता है। इस कारण वहुत वार-वार सामायिक करना चाहिए।

(२) चतुर्विंशतिस्तव — चौर्वोस तीर्थकरों की स्तुति करना चतुर्विंशतिस्तव कहलाता है। स्तव करना अर्थात् गुर्खां का कीर्त्तन करना। तीर्थंकर भगवान् आदर्श महापुरुप हैं, जिन्होंने श्रत्म शुद्धि का परम आदर्श उपस्थित किया है। उनके स्तवन से आत्मा के स्वाभाविक गुर्खों के प्रति श्रनुराग उत्पन्न होता है। श्रात्मा उन गुर्खों को प्राप्त करने के लिए उद्योग शील चनता है। चतुर्विंशति स्तव से सम्यक्त्व का ध्रद्भि भी होती है। यथा— प्र०—चडवीसत्थपणं भंते 1 जीवे किं जणयइ ? ड०—चडवीसत्थपणं दंसण विसोहिं जणयइ ी

श्रर्थात्—प्र० चतुर्विंशतिस्तव से जीव को क्या लाभ होता है ?

(३) वन्दना—मन, वचन और काय के द्वारा पूजनीय पुरुषों के प्रति आदर-सन्मान प्रकट करना वन्दना है। अईन्त भगवान्, सिद्ध भगवान्, आचार्य महाराज, उपाध्याय और कंचन कामिनी के त्यागी, पंचमहावतघारी, समिति-गुप्ति के प्रति-वालक सुनि मद्दाराज बन्दनीय महापुरुष हैं। इन्हें वन्दना करने से छनक लाम होते हैं। यथा—

प्रo---बन्दराएएं भंते ! जीवे किं जएयइ ?

उ०-वन्दणपणं नीयागोयं करमं खवेइ । उच्चागोयं करमं निवंघइ। सोहगां च र्गं अपडिहयं आणाफलं निवत्तेइ। दाहिणभावं च जणयइ।

अ०-वन्दन करने से, अगवन् ! जीव को क्या लाभ है ?

उ०-वन्दन करने से नीच गोत्र कर्म का चय होता है । उच्च गोत्र कर्म का जंध होता है । अप्रतिहत सौभाग्य की प्राप्ति होती है । आज्ञा की आराधना होती है । दानिएय की उत्पात्त होती है ।

वन्दना करना, चंदना करने वाले की विनम्रता का सूचक है। अथवा यों कहना चाहिए कि वन्दनीय व्यक्ति के सद्गुर्खों के प्रति हृदय में जब भाक्ते भाव उत्पन्न होता है तव उनके सामने स्वयं मस्तक क्रुक जाता है। अन्तःकरख की प्रेरखा से जनित इस प्रकार की वन्दना ही सन्धी बन्दना है।

वन्दना के वत्तीस दोप वतलाये गये हैं। उन दोषों का परिहार करते हुए की ज्ञावे वाली वन्दना ही उत्तम कहलाती है। बत्तीस दोप इस प्रकार हैं:--

अणाहियं च थड्ढं च पविद्धं परिपिंडियं। टोल गई श्रंकुसं चेव, तद्दा कच्छभारेंगिश्रं॥ मच्छो व्वत्तं मणसा य, पउटुं तहय वेग्या वद्धं। अयसा चेव भयंतं, मेची गारव-कारणा ॥ तेणिश्रं पडणीश्रं चेव, रुटुं तजिजयमेव य । सढं च द्यालिश्रं चेव, रुटुं तजिजयमेव य । सढं च द्यालिश्रं चेव, तद्दा विपलिउंचिश्र ॥ दिट्टमदिट्ठं च तद्दा, सिंगं च करमो श्रणुं। आलिद्धमनालिखं, ऊणं उत्तर चूलियं ॥ सूश्रं च ढड्दरं चेव, चुडार्लि च प्रदच्छियं। वत्तीस दोस परिसुदं, किर्क्रम्मं पउंजर ॥

वत्तील दोपों का संत्तिप्त अर्थ इस प्रकार है:--

[ ६१२ ]

(१) अनाहत-चिना आदर के वन्दना करना।

(२) स्तव्ध--श्रभिमान से युक्त होकर चन्द्ना करना।

( ३ ) प्रविद्ध--वन्दना करते-करते भाग जाना।

( ४ ) परिणिसिडत--बहुत से मुनियों को पक साथ वन्दना करना।

( ४ ),टोल गाति---उछुल उछुल-कर वन्दना करना ।

( ६ ) श्रंकुश-जैसे श्रंकुश से दाथी को सीघा किया जाता है, उसी प्रकार सोये हुए या अन्य कार्य में व्यन्न श्राचार्य को आसन पर सीघा विठाकर वन्दना करना। श्रथवा रजोहरल को श्रंकुश के समान हाथों में एकड़ कर वन्दना करना, श्रथवा श्रंकुश से आहत हस्ती के समान सिर ऊँचा-नीचा करके वन्दना करना।

(७) कच्छपरिंगित-रेंगते हुए-से वन्दना करना ।

( म् ) मत्स्योद्वृत्त---जल में मत्स्य के समान उठते-वैठते हुए वन्दना करना श्रथवा एक मुनि को वन्दना करके जल्दी से दूसरे मुनि की झोर छंग कूकाकर वन्दना कर लेना।

( ٤ ) दुष्टमनस्कता - यह वन्दनीय मुझसे श्रमुक गुए में दीन हैं फिर भी में इन्हें वन्दना कर रहा हूं, इस प्रकार सोचते हुए दूषित मन से वन्दना करना।

( १० ) वेदिकावद्ध-- घुटनों पर हाथ रखकर अथवा गोंदी में घुटने और हाथ रखकर चन्दना करना।

(११) भय-संघ से, कुल से, गच्छ से या किसी श्रन्य से डर कर वन्दना करना।

(१२) भजमान--- यह मेरी सेवा करेंगे या की नहीं, इस वुद्धि से वन्दना करना ह

(१४) गौरव-मैं वन्दना-समाचारी में निष्णात हूं, यह वात दूसरों पर प्रकट हो जावे, इस प्रकार की वुद्धि से चन्दना करना।

(१४) कारण-झान आदि से भिन्न चस्त आदि के लाभ रूप निमित्त से वन्दना करना, अधवा में लोक में पूज्य होऊं या दूसरों से अधिक झानी होजाऊं, इस भावना से वन्दना करना अधवा वन्दना से राजी कर लुंगा तो मेरी प्रार्थना अर्सीकार न करेंगे, इस भावना से वन्दना करना।

( १६ ) स्तैनिक-चन्दना करने से मेरी हीनता प्रकट होगी, यह विचार कर चोर की तरह छिप कर वन्दना करना।

( १७ ) प्रत्यनीक--- आहार आदि करने में याधा पहुंचाते हुर वन्दना करना ।

( १= ) रुष्ट-कोध के आर्वश में आकर चन्दना करना ।

(१९) तजित-वन्दना करने वाला और वन्दना न करने वाला तुम्हारे लिप्ट

यक सरीखा है, इत्यादि प्रकार से भर्त्सना करते हुए वन्दना करना।

(२२) विपरिक्वेंचित—आधी वन्दना करके ही इधर-उधर की बातें करने लगना।

( २३ ) द्यादए-- अंधेरे में जब कोई देखता न हो तो यों ही खड़ा रहना और देखता हो तब बन्दना करना।

( २४ ) श्टंग-'म्रहो कायं' इत्यादि पाठ वोलते समय ललाट के मध्य भाग को स्पर्श न करके दाद्विनी-बाई श्रोर स्पर्श करते हुप वन्दना करना।

(२४) कर-वन्दना को राजकीय कर (टेक्स) देने के समान मज़वूरी का कार्य समझते हुए करना।

(२६) मोचन--लौकिक कर से तो छुटकारा मिल गया पर वन्दना के इस कर से मुक्ति न मिल पाई, ऐसी बुद्धि से वन्दना करना।

(२७) आश्छिप-अनाश्ठिप-इसकी चौभंगी होती है:-[क] ' झहो कायं ' इत्यादि बोलते समय रजेाहरण और शिर का दोनों हाथों से स्पर्श होना। [ ख ] सिर्फ रजेाहरण का हाथों से स्पर्श हो शिर का नहीं। [ ग ] शिर का हाथों से स्पर्श हो रजेाहरण का नहीं : [ घ ] न शिर का हाथों से स्पर्श हो और न रजेाहरण का । इस चौभंगी में से प्रथम भंग शुद्ध है, शेष अशुद्ध हैं।

( २८ ) न्यून--वन्दना का पाठ पूर्ण रूप से न बोलना।

(२६) उत्तरचूल-वन्दना करके 'मत्थपण चंदामि ' ऐसा बहुत जोर से बोलना।

( ३० ) मूक--पाठ का उच्चारए न करते हुए वन्दना करना।

(३१) ढङ्ढर---वहुत ज़ार-ज़ोर से वोलते वन्दना करना।

( ३२ ) चुडली--दाथ लम्बा फैला कर वन्दना करना या सय साधुओं की स्रोर दाथ घुमा कर 'सभी को वन्दना हो' इस प्रकार कहकर वन्दना करना।

इन वत्तीस दोपों का परित्याग करके शुद्ध भाव से आन्तरिक भक्ति पर्व आह्वाद के साथ, वाह्य शिष्टता का ध्यान रखते हुप यथायोग्य वन्दना करना चाहिए।

(४) प्रतिक्रमण--'प्रतिक्रमण' के शब्दार्थ पर ध्यान दिया जाय तो उसका अर्थ है--पीछे फिरना-लौटना। तात्पर्य यह है कि प्रमाद के कारण शुभ योग से च्युत होकर अशुभ योग में चले जाने पर फिर अशुभ योग से शुभ योग में लौटना, प्रति-कमण कहलाता है। प्रतिक्रमण में, लगे हुए वत सम्बन्धी अतिचारों का संशोधन E \$20 ]

किया जाता है। साधुओं और आवकों के वत पृथक्-पृथक् हैं अतएव दोनों के प्रति-क्रमण भी भिन्न-भिन्न हैं। साधुओं और आवकों को प्रतिक्रमण, प्रति दिन सायंकाल और प्रातःकाल अवश्य करने का विधान है। कहा भी है:---

समखेख सावयेण य, अवस्सकायव्वयं हवह जग्हा ।

अन्ते अहोणिसरस य, तम्हा आवरसयं नाम ॥

छर्थात्--अमगों तथा आवकों को दिन और रात्रि के खन्त समय, अवश्य करगीय होने से ही इस किया का नाम 'आवश्यक' पड़ा है।

भगवान् श्रजितनाथ से लेकर पार्श्वनाथ तक के शासन में कारख-विशेष उप-स्थित होने पर--दोष लगने पर ही प्रतिक्रमण करने का विधान था, मगर भगवान् ऋषभदेव के शासन के समान चरम तीर्थकर महावीर सामी के शासन में प्रतिक्रमण सहित ही घर्म निरूपण किया गया है। यथा-

अपडिक्रमणो धस्मो, पुरिमरस य पन्छिमरस य जिलस्ल।

मजिसमयाण जिणाणं, कारणजाप पडिकतमणं ॥

-- श्रावश्यक निर्शुक्ति प्रतिक्रमण किया करने से होने वाले लाभ का वर्णन श्रीउत्तराध्ययन सूत्र में इस प्रकार किया गया है:--

प्र0--पडिक्कमरोणं मंते ! जीवे किं जणयह ?

उ०--पडिक्कमणेणं जीवे वय छिदाई पिहेइ। पिहियवयाछिद्दे पुण जीवे निरू द्वासवे, असवलचरित्ते, अट्रसु पवयणमायासु उवउत्ते अपुदत्ते सुप्पणिहिए विहरइ।

श्रर्थात्-प्र०-भंते ! प्रतिक्रमण से जीव को क्या लाभ होता है ?

उ०-प्रतिक्रमण से जीव अपने वर्तों के छिर ढंकता है । दोषों का निवारण करता है। दोषों का निवारण करने वाला जीव आस्रव का निरोध करता है, शुद्ध चारित्र वाला होता है, आठ प्रवचन माताओं में ( पांच समिति, तीन गुप्ति में। उप-योगवान वनता है और समाधि युक्त होकर विचरता है।

प्रतिक्रमण के पांच मेद हॅं-(१) दैवसिक (२) रात्रिक (३) पात्तिक (४) चातुर्मासिक और (४) सांवत्सरिक ।

दिन में लगे हुए दोषों का प्रतिकमण करना दैवसिक प्रतिक्रमण और रात्रि संबंधी दोषों के प्रतिक्रमण को रात्रिक प्रतिक्रमण कहते हैं। एक पत्त-पन्द्रद दिन-के दोषों का प्रतिक्रमण करना पात्तिक, चार मास के दोषों का प्रतिक्रमण करना चानु-मांसिक और संवत्सरी पर्व के दिन वर्ष भर के दोषों का प्रतिक्रमण करना सांवत्सरिक प्रतिक्रमण है।

प्रतिक्रमण के सामान्य रूप से दी भेद भी किये जाते हैं-(१) द्रव्य प्रतिक्रमण और (२) भावप्रतिक्रमण । लोकदिखावे के लिए किया जाने वाला प्रतिक्रमण द्रव्य प्रतिक्रमण है और वह उपादेय नहीं है । सञ्से अन्तःकरण]से, किये हुए दोलों के जौलहवों अध्याय

प्रति ग्लानि पूर्वक जो दोष-संशोधन किया जाता है, वह भावप्रतिकमण है । भाव-प्रतिक्रमण से ही ज्ञात्मा निमेल होता है।

( ) कायोत्सर्भ-धर्मध्यान अथवा गुक्लध्यान के लिए एकाछ चित्त होकर शरीर पर से समता का त्याग करदेना कायोत्सर्भ कहलाता है। कायोत्सर्भ से देह की एवं बुद्धि की जड़ता हूर होजाती है। इससे शरीर संबंधी आसक्ति में न्यूनता आ जाती है और सुख-दुःख में समभाव रखने की शाही प्रकट होती है। ध्यान के अभ्यास के लिए भी कायोत्सर्भ की आवश्यकता है।

कायोत्सर्ग के समय लिये जानेवाले श्वासोच्छ्यास का समय स्ठोक के एक चरण के उच्चारण के समय जितना वतलाया गया है। कायोत्लर्ग के विषय में कहा गया है—

प्र०--काउरसग्गेर्यं भंते 1 जीवे किं जणयइ ?

उ०-काउरसग्गेर्गं तीयपडुण्एणं पापाठेञ्चत्तं विसोहेद । विसुद्धपायार्ठञ्जत्ते य जीवे निब्बुयहियए श्रोहरिय अरुष्वभारवहे पसन्धकाणोवगए सुद्दं सुद्देगं विहरद्द।

अर्थात्-प्रश्न-भगवन् ! कायोत्सर्ग करने से जीव को क्या लाभ होता है ?

उत्तर-कायोत्सर्भ से जीव सूतकालीन पर्व अविष्यकालीन प्रायाश्चित्त की विग्राद्धि करता है। प्रायाश्चित्त की विग्राद्धि करने वाला जीव निवृत्त-हृदय होता है और वोक्ष उतार डालने वाले भारवाहक के समान-हल्का होकर-प्रशस्त ध्याक धारण करके सुखपूर्वक विचरता है।

(६) प्रत्याख्यान—प्रत्याख़्यान का छार्थ है त्याग करना। त्यागने योण्य वस्तुएँ दो प्रकार की हैं, अतपव प्रत्याख्यान भी दो प्रकार का है—(१) द्रव्य प्रत्याख्यान धौर (२) आब प्रत्याख्यान। वस्त्र, आहार आदि वाह्य पदार्थों का त्याग करना द्रव्य प्रत्याख़्यान और राग-हेप, मिथ्यात्व, अज्ञान आदि का त्याग करना भाव प्रत्या-ख्यान है।

प्रत्याख्यान करने से आस्रव का निरोध होता है और संवर की वृद्धि होती है। जीव में जो अनन्त तृण्णा है वह सीमित होकर शनैःशनैः नष्ट हो जाती है और सम आव की जागृति होती है। ज्यॉं-ज्यॉ समभाव जागृत होता जाता है त्यॉं-त्यॉ सुस की उपलब्धि होती है। शास्त्र में कहा है-

प्रश्न-पच्चकखारोगं मंते ! जीवे किं जणयह ?

उत्तर—पच्चक्खाणेणं जीवे आसवदाराई निचरमइ । पच्चक्र्स्साणेणं इच्छा~ निरोहं जणयद । इच्छानिरोहं गए यणं जीवे सब्वदब्वेसु विणीयतएहे सीईभूए विद्वरद्द। छार्थात्--प्र० भगवन् ! प्रत्याख़्यान ले जीव को क्या लाभ होता है ?

ड०-प्रत्याख़्यान से जीव कमों के आगमन का मार्ग रोक देता है। प्रत्याख़्यान से इच्छा का निरोध दोता है। इच्छा का निरोध करने चाला जीव सब द्रव्यों में तप्ला [ ६२२ ]

से रहित होने पर, शान्ति का अनुभव करता है।

आहार आदि के त्याग में काल की अपेचा छनेक प्रकार होते हैं और उनके प्रत्याख्यान भी छलग-छलग हैं। \*

\* (१) नमोकारली का प्रत्याख़्यान:--

' सूरे उग्गए नमुक्कार सहियं पचक्खामि असणं, पाणं, खाइमं, साइमं, अन्न-त्थणाभोगेणं, सहस्सागारेणं। '

(२) पौरुषी का प्रत्यास्यानः--

" सूरे उग्गए पोरसिहियं पच्चक्खामि, श्रसणं, पाणं, खाइमं, साइमं, श्रन्नत्थ-णाभोगेणं, सहस्सागारेणं, पच्छन्नकालेणं, दिसामोहेणं, साहुवयणेणं, सव्वसमादिव-सियागारेणं वोसिरे।

[ ३ ] एकाशन का प्रत्याख़्यानः--

' प्गासणं पच्क्खामि श्रसणं, पाणं खाइमं, साइमं, श्रन्नत्थणाभोगेणं, सह-स्लागारेणं, श्राउद्टणपसारेणं, गुरुश्रब्भुडुल्पेणं, महत्तरागारेणं, सब्वसमहिवात्तिया-गारेणं, वोसिदे। '

(४) एकलठाणा का प्रत्याच्यान।

' एकलठाणं पच्चक्खामि असणं, पाणं, खाइमं, साहमं, अन्नत्थणाभोगेणं, सहसागारेणं, गुरु श्रब्भुद्टाणेणं, सव्वसमाहिवात्तियागारेणं वोासिरे। '

(४) निव्विगई का प्रत्याऱ्यानः--

' निव्विगइयं पच्चक्खामि--श्रसणं, पाणं, खाइमं, साइमं, अन्नत्थणाभोगेणं, सहसागारेणं, गिहत्थसंसेहेणं, उक्खित्ताविवगाणं, पडुच्चविगपणं, परिष्ठावाणियागारेणं, महत्तरागारेणं, सव्वसमाहियावात्तियागारेणं वोसिरे। '

इस प्रत्याख्यान में विगय का त्याग करके प्रायः रूखी-स्खी रोटी और छाछ या ऐसा ही कुछ खाया जातां है।

(६) आयंबिल का प्रत्याझ्यानः-

' आयंविल पच्चक्खामि--असएं, पाएं, खाइमं, साइमं, अन्नत्थणाभोगोएं, सहसागारेएं, लेवालेवेगं, उक्षित्रचविवगाएं, महत्तरागारेएं, सब्बसमाहिवात्तिया-गारेएं वासिरे।

(७) उपवास का प्रत्याक्र्यानः--

' सूरे उग्गए श्रभत्तं पच्चविखामि--श्रसणं, पाणं, खारमं, साइमं, श्रव्रत्थणा-भोगेणं, सहसागारेणं, महत्तरागारेणं, खब्बसमाहिवात्तियागारेणं वोसिरे। '

( = ) दि्चस चरम का प्रत्याख्यानः--

ञ्चावश्यकों का श्रनुष्ठान करने वाला ही धर्म का श्राराधक है। अतएव प्रत्येक छाधु श्रौर श्रावक को श्रपनी-श्रपनी सर्यादा के श्रनुसार उनका श्राचरण करना घाहिए।

मूलः-सावजजोगविरई, उक्कित्तण गुणवञ्चो य पडिवत्ती । खलिञ्चस्स निंदणा, वणतिगिच्छ गुणधारणा चेव १८

> छायाः-सावद्ययोगविरतिः, उरकीर्त्तनं गुरावतश्च प्रतिपत्तिः । स्वतितत्य निन्दना, प्रराचिकिस्ता ग्रग्धारणा चैव ॥ १८ ॥

शब्दार्थ:-हे गौतम ! सावध योग से निवृत्ति, ईश्वर के गुर्खों का कीत्त्तिन, गुर्खी पुरुषों का झादर, झपनी खलता की निन्दा, झए ( घाव ) के समान झाचरित दोष के लिए प्रायश्चित रूपी चिकित्सा और स्याग रूप गुरा को धारण करना चांहिए।

भाष्यः---जीवन को विशुद्ध बनाने के लिए जिन-जिन वातों की आवश्यकता है, यहां शास्त्रकार ने उनका उत्तेख किया है।

सावद्य का अर्थ हैं---पाप। जो पापयुक्त हो वह सावद्य कहलाता है। मन, चचन और शरीर की किया को योग कहते हैं। योग का स्वरूप पहले वतलाया जा चुका है। तात्पर्य यह है कि जीवन-शुद्धि के लिए सर्वप्रधम मन, वचन और काय को निष्पाप बनाना चाहिए। पाप में इनका प्रयोग नहीं करना चाहिए।

'उकित्तण' अर्थात् परमेश्वर के गुणों का कीर्त्तन करना। कुछ लोगों की ऐसी भावना है कि दयावान् परमेश्वर के गुणों की स्तुति करने से वह प्रसन्न हो जाता है और स्तुति करने वाले के पापों को चमा कर देता है। किन्तु वास्तव में यह सत्य नहीं है। किये हुए पापों का फल अवश्य भोगना पड़ता है। ईश्वर को ऐसा चापलूसी-पसन्द नहीं है कि पाप करने वाले उसकी प्रशंसा करें तो वह पाप के फल से मुक्त कर दे। ऐसा होना संभव भी नहीं है। यहां यह प्रश्न उपस्थित होता है कि, छगर ऐसा नहीं है तो ईश्वर का गुण-कीर्त्तन किस उद्देश्य से किया जाता है ? इस प्रश्न का संचित्त समाधान इस प्रकार है।

वास्तव में आत्मा और ईश्वर में कुछ भी मौतिक अन्तर नहीं है। जो कुछ भी अन्तर है, वह अवस्था का अन्तर है। जो आत्मा अपने अझान, कालुप्य आदि को सर्वथा नप्ट कर चुका है, जिसने आत्मा की स्वामाविक स्थिति प्राप्त करली है वद ईश्वर है और जो आत्मा अज्ञान आदि विकारों से प्रस्त है वह संसारी आत्मा कह-

ंदिवसचरिमं पञ्चक्खामि-~श्रसणं, पाणं, खाइमं, लाइमं, श्रम्नत्यणामोगेणं, सहसागारेणं, महत्तरागारेणं, सब्वसमाहिवात्तियागारेणं योसिरे। '

इत्यादि अनेक प्रकार की छोटी-पड़ी तपस्पाओं के प्रत्याहयान हैं, जिनमें "थोड़ा-घोड़ा ग्रन्तर होता है।

[ ६२४ ]

लाता है। इस स्थिति में, ईश्वर के गुणों का कीर्चन करना आत्मा के वास्तविक और खाभाविक गुणों का कीर्चन करना ही है। अपने श्रेष्ठ गुणों का स्मरण करने से उन गुणों के प्रति आकर्षण वढ़ता है और उन गुणों का आच्छादित करने वाली प्रवृत्तियों से घृणा उत्पन्न होती है। ऐसा होने पर आचरण में पवित्रता आती है आत्मा स्वयं परमात्मा बनने के लिए अझसर होता है। इस प्रकार ईश्वर का स्मरण एवं कीर्चन आत्मा को पवित्रता की ओर प्रयाण करने की प्रेरणा करता है, अतपव उसे जीवन शुद्धि का कारण माना गया है।

जीवन-शुद्धि का तीसरा तत्त्व है गुणवान् पुरुपों-गुरुजनों को वंदना-नमस्कार आदि नम्रतापूर्ण व्यवहार से यथोचित आदर प्रदान करना । गुणवान् गुरुओं को वन्दना-नमस्कार करने का प्रयोजन गुणों की प्राप्ति, अवगुणों के प्रति त्याग का भाव और गुरु प्रसाद है।

चौथा जीवनशोधक उपाय है— रखलित की निन्दा करना कोई पुरुष कितना ही सावधान रहे, किया करते समय कितनी ही सावधानी करते, फिर भी मन से, वचन से या काय से रखलना होना अनिवार्य है। संयम का अभ्यास करने वाला कभी न कभी अपने पद से, अपने कर्त्तव्य से, च्युत हो ही जाता है। मगर च्युत होना जितना बुरा नहीं है उतना उसकी निन्दा-गर्हा न करना बुरा है। स्वलना होते हो अगर आत्मसाची से या गुरुसाची से उसकी निन्दा की जाय, उसके लिए पश्चा-चाप प्रकट किया जाय तो स्वलना का शीघ्र संशोधन हो जाता है। रखलना की निंदा को आहोचना या 'आलोयणा' कहते हैं। आलोचना करने से पाप के प्रति घुणा का आव उत्पन्न होता है और चित्त को आश्वासन मिलता है।

जीवन ग्रुद्धि के लिए पांचवां उपाय 'वर्णाचाकित्सा' है। वर्ण का अर्थ है-घाव। जैसे शरीर में घाव हो जाने पर उसकी चिकित्सा की जाती है, उसी प्रकार प्रमाद श्रादि से आचरित दोपों का प्रायश्चित्त करना आत्मिक 'वर्णाचिकित्सा ' है। प्रायश्चित्त का वर्णन पहले किया जा:चुका है।

रन पांचों उपायों का अवलम्वन करने से छठा उपाय गुएधारणा-स्वयं प्राहु-भूत हो जाता है। सद्गुएों का खरूप समझना, गुएा जनों की संगति करना, गुए धारण करने का संकटप करना, गुए के विरोधी दायों के प्रति अरुची स्थिर करना, इत्यादि प्रकार से गुएों को धारण किया जाता है। यहां संयम रूप गुए को जीवन शुद्धि का कारण वतलाया गया है। संयम ही समस्त गुएों में मूर्धाभिषिक्ष गुए है।

इन छुद्द उपायों के अवलम्बन से आत्मा, युद्ध, निष्कलंक, निर्धिकार, निरंजन अवस्था प्राप्त करता है। अतपव क्या साधु और क्या धावक, सभी को इन गुणों का यथाशकि धारग-पालन करना चाहिए।

मूल:-जो समो सब्ब भूएसु, तसेसु थावरे सु य । तस्स सामाइयं होइ, इइ केवालि भासियं॥ १९ ॥ दायाः-यः समः सर्वं भूतेषु, त्रसेषु स्थावरे पु च ।

तस्य सामायिकं सवति, इति केवक्षि सापितस् ॥ १६ ॥

शब्दार्थः--जो पुरुष त्रस और स्थावर रूपी सभी प्राणियों में समभाद रखता है, उसीके सामायिक होती है, ऐसा सर्वज्ञ भगवान ने कहा है।

भाष्यः—ग्रावश्यक किया में खामायिक प्रधान है। सामायिक खाध्य है, शेप कियादँ खाधन हैं। श्रतपब उसकी महत्ता प्रदर्शित करने के ख़िए यहां खामायिक का पृथक निरूपण किया गया है।

जो पुरुष त्रस ऋथीत झीन्द्रिय, त्रीन्द्रिय, चतुरिन्द्रिय श्रौर पंचेन्द्रिव जीवॉ पर तथा स्थावर ऋर्थात् पकेन्द्रिय वनस्पतिकाय झादि प्राणियों पर समभाव रखता है, उसी प्रकार की साथायिक खची सामायिक है। केवली भयवाव ने ऐसा कथन किया है।

सामायिक शब्द का अर्थ बतलाते हुए पहले कहा जा चुका है कि जिस किया से समयाव की प्राप्ति होती है, उसे सामायिक कहते हैं। किन्तु समयाव का आधार पया है ? समयाव किस पर होना चाहिए ? इस प्रश्न का स्पष्टी करण यहां किया गया है। जगत् के समस्त जीव त्रस और स्थावर-इन दो श्रेणियों में समाबिए हो जाते हैं। उन पर समयाब रखना अर्थात प्राणिमात्र पर समयाब रखना कहलाता है।

तात्पर्य यह है कि छफने ऊपर जैसी भावना रहती है, वैसी ही सावना अन्य आणियों पर रहनी चाहिए। हमें ख़ुख प्रिय है, तो दूसरों को भी ख़ुख प्रिय है। इमारे खुख-खाधनों का अपहरण होना हमें रुचिकर नहीं है तो अन्य प्राणियों को भी उनके सुख साधनों का विनाश रुचिकर नहीं है। जैसे हम अपने सुख के लिप प्रयास करते हैं, उसी प्रकार अन्य प्राणी सी अपने-छपने खुख के लिप निरन्तर उद्योगशील रहते हैं। दुःख श्रौर दुःख की सामग्री से हम पचना चाहते हैं, दुःस हमें अनिए है श्रौर दुःख पहुंचाने वाले को दम शच्छा नहीं मानते, इसी प्रकार अन्य प्राणी भी दुःख से और दुःख की लामग्री से वचना चाहते हैं । उन्हें जो कप्र पहुंचाता है उसे वे भी अच्छा नहीं मानते । इसी प्रकार जैसे हमें जीवन प्रिय और मरण आप्रिय है, उसी प्रकार अन्य प्राणियों को सी जीवन प्रिय और मरण अप्रिय है। जब कोई क्रूर पुरुष दमारा जीवन नष्ट करने पर उतारु होता है तव हमारे अन्तःकरण में उसके प्रति जैसी भावना उत्पन्न होती है, ठीक इसी प्रकार की भावना अन्य प्राणियों के हृदय में भी उनके दिसक के प्रति उत्पन्न होती हैं । अपने लिए कठोर एवं मर्मवेधी वाफ्य झनने से हम श्रसाता छनुभव करते हैं, उसी प्रकार दूसरे प्राणियों को भी श्रसाता का अनुभव होता है। तात्पर्य यह है कि प्रत्येक प्राणी का सुख-दुःख समान है। अतएव प्रत्येक प्राणी को दूसरे प्राणी के साथ चैसा ही व्यवदार करना चाहिए, जैसा पह अपने प्रति करता है अथवा अपने लिए अभीष्ट समझता है। यह समभाव है।

त्रस और स्थावर जीवों पर समभाव घारण करने पर अधिकांश में राग-द्रेप रूप परिणति में न्यूनता था जाती हैं। विपम-भाव का विप समता रूप छुघा के

आंवेश्यके हत्ये

िईरद ]

संसर्ग से इट जाता है और साम्यसुधा श्रजर-ग्रमर पद का कारण हो जाती है।

त्रस और स्थावर जीवों को उपलत्तए समझकर अजीव पदार्थों का भी प्रहण करना चाहिए। जैसे जीव मात्र पर समता भाव आवश्यक है उसी प्रकार इन्द्रियों के विषय रूप, रस, गंध, स्पर्श पवं शब्द आदि पर भी समभाव का होना आवश्यक है। मनोझ विषयों में राग करना और अमनोज़ में द्वेष धारए करना हेय है। चित्त को इतना समभावी बनाना चाहिए किसी भी विषय पर राग या द्वेष, उत्पन्न न होने पांचे।

इस प्रकार जीव और अजीव पदार्थों पर समभाव रखने वाला ही सची सामा-यिक करता है। इस प्रकार की सामायिक के द्वारा ही आत्मा का कल्याण होता है। कहा है—

कर्म जीवं च संश्ठिष्ठं, परि ज्ञातात्मनिश्चयः ।

विभिन्नीकुरुते साधुः सामायिक शलाकया॥

अर्थात् श्रात्मा के स्वरूप का ज्ञाता साधु पुरुप मिले हुए कर्म और जीव को सामायिक रूपी सलाई से जुदा-जुदा कर देता है।

साम्यभाव की महिमा अपार है। जिसके चित्त में साम्यभाव उदित हो जाता है वह किसी का शत्रु नहीं रहता और न कोई उसका शत्रु रह जाता है। साम्यभावी का वर्णन इस प्रकार किया गया है:---

स्निह्यन्ति जन्तवो निसं, वैरिगोऽपि परस्परम् । स्रपि खार्थ कृते साम्यभाजः साधोः प्रभावनः ॥

श्रर्थात्—श्रपने हित के लिए साम्यभाव घारण करने वाले साधु के प्रभाव से, स्वभाविक वैरी प्राणी भी श्रापस में स्नेह करने लगते हैं। अर्थात साधु पुरुप समता भाव श्रपने लिए घारण करता है, पर लाभ उससे श्रन्य प्राणियों को ही होता है, यह साम्यभाव का कितना माहात्म्य है।

समभाव के प्रभाव से ही तीर्थकर अगवान के समवशरण में सिंह और हिरन जैसे परस्पर विरोधी जीव एकत्र वैठते हैं। इस प्रकार समताभाव का माहात्म्य जान कर, प्राणी मात्र पर 'सब्वभूश्रप्पभूश्र' श्रर्थात् सर्वभूतात्मभूत प्रशस्त भाव धारण करना चाहिए। इस श्रेष्ठ भावना के विना सन्धी भाव सामायिक नहीं हो सकती।

शास्त्रकार ने स्वरूचि विरचितता दोप का परिदार करने के लिए कहा है-'इड केवलि भासियं' अर्थात सर्वज्ञ भगवान ने इस २ प्रकार का कथन किया है, अत-एव वह सर्वथा निःशंक है।

मूलः-तिणिणय सहस्सा सत्त सयाईं, तेहुत्तरिं च ऊसासा। एस मुहुत्तो दिट्ठो, सब्वेहिं अणंतनाणीहिं ॥ २० ॥ स्रोलहवां श्रच्याय

#### [ ६२७ ]

छायाः--न्नीणि सहस्राणि सप्त शतानि, त्रिसप्ततिश्च उच्छ्वासः । एप मुहूत्तों दृष्टः, सर्वेरनन्त ज्ञानिभिः ॥ २० ॥

शब्दार्थः--तीन हजार, सात सौ, तिहत्तर उच्छ्वास परिमित काल समस्त सर्वेझों ने एक मुहूर्त्त देखा है।

भाष्यः—प्रकृत श्रध्ययन में आवश्यक इत्यों का विधान किया है श्रोर श्राव-श्यक कृत्यों के लिए नियत काल की आवश्यकता होती है। तथा इससे पहले सामा-र्थिक का निरूपण किया गया है श्रोर सामायिक का समय पूर्वाचार्यों ने एक मुद्दर्च नियत किया है। अतप्व मुद्दर्च का परिमाण वतलाना आवश्यक है। इसीलिए यहां मुद्दर्च का काल परिणाम वताया गया है। तीन हजार, सात सौ तिहत्तर उच्छ्वास में जितना समय लगता है, उतना समय एक मुद्दर्च कहलाता है। स्वस्थ पुरुष का, रवाआविक कम से उच्छ्वास लेना, कालगणना में प्रहण किया जाता है।

निर्ग्रन्थ-प्रवचन-सोलहवां अध्याय समाप्त

\* ॐ नमः सिद्धेभ्य #

निर्धन्थ-प्रवस्तन

॥ सत्रहवां झध्याय ॥

>\*\*\*\*\*\*

## नरक-स्वर्ग निरूपण

श्री भगवान्-उवाच-

## मूलः-नेरइया सत्तविहा, पुढवी सतसू भवे । रयणाभा सक्कराभा, बालुयाभा य आहिया ॥ १ ॥ पंकाभा धूमाभा, तमा तमतमा तहा । इय नेरइआ एए, सत्तहा परिकितिया ॥ २ ॥

छायाः—नैरायेकाः संसंविधाः, पृथ्वीषु संससु भवेशुः । ररनाभा शर्कराभा, वालुकाभा च छाख़्याता ॥ ९ ॥ पङ्काभा धूमाभा, तमः तमस्तमः तथा । इति नैरयिका एते, संसधा परिकीर्त्तिताः ॥ २ ॥

शब्दार्थः—हे इन्द्रभूति ! सात प्रथ्वियों में रहने के कारण नरक सात प्रकार के कहे गये हैं। उनके नाम इस प्रकार हैं। रत्नप्रभा, शर्कराप्रभा, वालुकाप्रभा, पंकप्रभा, घूमप्रभा, तमप्रभा और तमतमभा ।

भाष्यः—सेलहवें अध्याय में आवश्यक इत्यों का वर्शन किया गया है । जो विवेकी पुरुष आवश्यक कियाओं का अनुष्ठान करते हैं उन्हें इस पंचम काल में भी स्वर्ग की प्राप्ति होती है । और जो आवश्यक कियाओं में निरादर की वुद्धि रखते हुए पाप कार्यों में आसक्त रहते हैं, हिसा आदि घोर पर्व क्र्रतापूर्ए कार्य करते हैं, उन्हें नरक को आतिथि वनना पड़ता है । अतः आवश्यक कियाओं के निरूपण के पश्चात् नरक और स्वर्ग का निरूपण किया गया है ।

नरक का स्वरूप स्पष्ट करने के लिए लोक का वर्णन करना आवश्यक है, अतएवव संकेप में यहां लोक का स्वरूप लिखा जाता है। अनन्त और असीम आकाश के जितने भाग नें जीव, पुद्गल, धर्मास्तिकाय, अधर्मास्तिकाय आदि द्रव्य पाये जाते हैं, उस भाग को लोक कहते हैं। लोक को तीन प्रधान विभागों में विभक्त किया गया है— ऊर्ध्व लोक, मध्य लोक और अधो-लोक।

मेरु एवर्त के समतल भूमि भाग से नौ सौ योजन ऊपर ज्योतिप चक के ऊपर

का सम्पूर्ण लोक अर्ध्व लोक कहलाता है । यह म्ट्रदंग के आकार का है । और मेरू पर्वत के समतल भाग से नौ सौ योजग नीचे का चेत्र अधोलोक कहलाता है। इसकी आछति उल्टे किये हुए सकेरि के समान है । अधोलोक और ऊर्ध्व लोक के वीच का अठारह सौ योजन का चेत्र मध्य लोक कहलाता है । इसका आकार पूर्ण चन्द्रमा के समान है ।

मध्य!लोक के लंखि, श्रघोलोक मे सात स्मियां हैं। उनके नाम हैं---(१) रहा प्रभा (२) शर्कर प्रथा (३) चलूका प्रथा (४) पंक प्रथा (४) छूमप्रभा (४) तम प्रभा (७) तमतमा प्रथा। पेडुर्च रत्न के समान है प्रथा जिसकी उसे रत्न प्रभा कहा गया है। दूसरी भूमि में शर्कर के समान प्रभा होती है इस कारण शर्कर प्रभा कहते हैं। इसी प्रकार वालू पंक और धूम्र के समान है-प्रभा जिसकी उसको यथा-कम बालू का प्रमा, पंक प्रभा और धूम्र के समान हैं -- प्रभा जिसकी उसको यथा-कम बालू का प्रमा, पंक प्रभा और धूम्र प्रथा कहते हैं। और जहां अन्धकार है उसे तम प्रभा कहते हैं और जहां विशेष अंधकार है उसे तमतमा प्रभा सातवां नरक कहते हैं।

इन सातों नरकों में कमशः तेरह, ग्यारह, नौ, सात, पांच, तीन और पक प्रस्तर (पाथड़े) हैं। प्रथम में तेरह-तेरह, द्वितीय में ग्यारह इत्यादि कम से कुल उनपचास पाथड़े हैं। सातों नरकों में चौरांसी लाख विल (नरकावास) हैं। एहले नरक में तीन लाख, दूसरे में पच्चसि लाख, तीलरे में पन्द्रह लाख,, चौथे में दस लाख, पांचवें में तीन लाख, छठे में पांच कम एक लाख और सातवें नरक में सिर्फ पांच नरकावास हैं।

इन नरकावासों में निवास करने वाले नारकी जीवों की लेश्या, परिएाम, शरीर चेदना और विकिया निरन्तर अत्यन्त अग्नुभ होती है ।

प्रथम और द्वितीय नरक में कपोत-लेश्या होती है। लीसरे में ऊपर के भाग सें कपोत लेश्या और नीचे के साम में सील लेश्या होती है। चौथे नरक में नील लेश्या होती है। पांचर्च सें ऊपरी आगर्स नील और आधोभाग में रूण्ण लेश्या है। छठे में रूप्ण और सातवें नरक में महारूप्ण लेश्या विद्यमान रहती है। ट्रव्य लेश्या हो की अपेत्ता यह कथन किया गया है। भाव लेश्या अन्तर्मुहर्त्त में परिवर्त्तित होती रहती है, सगर वह भी अछम ही होती है।

ं इसी प्रकार स्पर्श, रस, गंध एवं चचु तथा श्रुत इन्द्री का परिएमन भी अतीव अशुभ होता है। नारकी के जीवों का शरीर भी अशुभ नाम कर्म के उदय ले विक्तत आस्तिवाला और देखने में अत्यन्त कुरूप होता है।

नारकी जीवों की वेदना का वर्णन छागे और किया जायगा। नारकिय के जीव चैंकिय के योग से नाना रूप वना सकते हैं। मगर पाप कर्म के टदय से जो रूप घारण करते हैं वह उनके अधिकतर दुज का ही कारण होता है।

नारकी जीवों की वेदना मधान रूप से तीन प्रकार की होती है-(१) पार-

' হিইত

स्परिका (२) आसुरी और (२) देवजा।

नारकी के जीव विभंग अज्ञान के द्वारा दूर से ही अपने पूर्वभव के वैरी को जान कर अथवा समपि में एक दूसरे को देख कर आग बवूला हो जाते हैं। उनकी कोधा-ग्नि सहसा अड़क उठती है। तत्पश्चात् वे अपनी ही विक्रिया से तलवार, फरसा आदि छानेक प्रकार के शस्त्र बनाकर एक-दूसरे पर प्रहार करते हैं। इतना ही नहीं, वे अपने हाथों से, पैरोंसे, दांतों से भी आपस में छेदन-भेदन करते हैं। इससे उन्हें असीम कप्र होता है। इस प्रकार का व्यापार निरन्तर जारी रहता है। यह वेदना पास्परिक वेदना कहलाती है।

दूसरी वेदना छासुरी है। परमाधामी छासुर जाति में देवता तीसरे नरक तक जाते हैं और वे नारकी जीवों को घोर खातना पहुंचाते हैं। नरक रूप चेत्र के कारण से उत्पन्न होनेसाली वेदना चेत्रजा वेदना कहलाती है।

इस प्रकार की वेदनाओं को सहन करने पर भी नारकी जीवों की अकाल-म्रत्यु नहीं होती, क्योंकि व अनपवर्त्य आयु वाले होते हैं। उन्हें अपनी परिपूर्ण आयु भोगनी ही पड़ती है। पहले रत्नप्रसा नरक में उत्क्रप्ट ( आधिक से अधिक ) आयु एक सागरोपम की है। एहले रत्नप्रसा नरक में उत्क्रप्ट ( आधिक से अधिक ) आयु एक सागरोपम की है। एहले रत्नप्रसा में तीन सागरोपम की, बालुका प्रभा में सात सागरोपम की, पंकप्रधा में दस सागरोपम की, धूमप्रमा में सतरह सगरोपम की तमप्रधा में वाईस सागरोपम की और तमतमा प्रभा में सतरह सगरोपम की उत्कृष्ट आयु है। पहले नरक में ( कम से कम ) आयु दस इजार वर्ष की है। तत्प-आत् पहले-पहले नरक की उत्कृप्ट आयु का जितना परिमाण है, अगले-अगले नरक की जघन्य आयु का वही परिमाण है । अर्थात् दूसरे नरक की जघन्य आयु एक सागरोपम तीखरे नरक की तीन सागरोपम हत्यादि।

गरक गति में कौन जीव, किस कारण से जाते हैं और उनकी वहां कैस्डी हुईशुा होती हैं, यह शास्त्र कार स्वयं आगे निरूपण करते हैं।

## मूलः-जे केइ वाला इह जीवियही, पावाईं कम्माइं करेंति रुद्धा । ते घोररूवे तमिसंथयारे, तिव्वाभितावे नरए पडंति ॥ ३ ॥

द्यायाः---ये केऽपि वाला इड जीवितार्थिनः, पापानि कर्माणि कुर्वन्ति रुद्राः । ते घोररूपे तमिस्तान्वकोरे, तीवाभितापे गरके पतन्ति ॥ ३ ॥

शब्दार्थः-इस संसार में कितनेक अज्ञानी कृर पुरुष अपने जीवन के लिए पाप कर्श करते हैं, वे अतीव भयानक, अत्यन्त अन्धकार से युक्त और तीव संताप वाले नरक कें जाहर सिरते हैं।

#### सत्तरहवाँ जव्याय

भाष्यः—णाधा का अर्थ स्पष्ट है। भावी दिन-अहित का विचार न करने वाले मिथ्यादृष्टि अज्ञागी कहलाते हैं। मिथ्यात्वजन्य अज्ञान के बग्रीभूत होकर जो जीव पाएमय जीवन ब्यतील करने के लिए घोर हिंसा करते हैं, महान् आरंभ एवं महान् परिग्रह से युक्त होते हैं, उन्हें जरक में जाना पड़ता है। नरक घोर रूप अर्थात् अत्यन्त अयंकर हैं, घोर अन्धकार से ब्यास है और दुख्लह यातनाओं का धाम है।

श्रांशय यह है कि विविध प्रकार की चेदनाओं स व्याप्त नरक से बचने की आभिताषा रखने वालों को पाप कमों से विरत हो जाना चाहिए।

मूलः-तिन्वं तसे पाणिणो थावरे य, जे हिंसती आयसुहं पडुच्च । जे लूसए होइ अदत्तहारी, ण सिक्खइ सेयवियस्स किंचिआ ॥ ४ ॥

छायाः--तीवं प्रसान् प्राणिनः स्यःवरान् च, यो हिनस्ति घारमसुखं प्रतील । यो सूपको भवखदत्तहारी, न शिल्ते सेवनीयरन किञ्चित् ॥ ४॥

शब्दार्थः—जो जीव अपने सुख के लिए त्रस और स्थादर प्राणियों की तीव्रता के 'साथ हिंसा करता है, जो प्राणियों का उपमर्दन करता है, विना दिये दूसरे के पदार्थों को महरण करता है और सेवन करने योग्य (संयम) का तनिक भी सेवन नहीं करता, वह नरक का पात्र बनता है।

आष्यः—जो पुरुष अपने सुख के लिए अन्य प्राणियों के दुःख की 'चिन्ता नहीं 'करता, दूसरे मरें या जीये इस वात का विचार न करके अपने ही सुख के लिए प्रयत्न 'किया करता है, साथ ही त्रस और स्थावर जीवों की हिंसा करता है अर्थात् उनके भाषों का व्ययरोपण करता है, अन्य प्राणियों को सताता है, चोरी जैसे कुतिसत कार्य 'करता है और संयम का किंचित् मात्र भी सेवन नहीं करता, वह नरक में जाकर घेर 'चेदनाएँ भोगता है।

प्रकृत गाथा में 'हिंसइ' और 'लूसप' दो किया पद पक-सा श्वर्थ घतलाते हैं, पर दोनों का अर्थ पक नहीं है। 'हिंसइ' का अर्थ है-किसी जीव को शरीर और आर्थो से मित्त करना अर्थात् मार डालगा। 'लुसप' का अर्थ है-किसी जीव को उप-मर्दन करना, उन्हें सताना, कप्ट पहुंचाना।

पंचम गुणस्थानवत्तीं देशविरत आवक भी छापि पर्व वाणिज्य झादि फार्य करता है और उसमें आरम्मजम्य हिंसा भी अवश्य होती है। फिर भी यह नरक में नहीं जाता। इसका कारण यह है कि दह हिंसा संकल्पजा न होने के कारण तीलमाव से नहीं की जाती। इसी आशय को व्यक्त करने के लिए शास्त्रकार ने 'हिंसह' का वीरोपण 'तिब्वं दिया है। 'तिब्वं' पद यहां किया विशेषण है। अतिग्रय कर परिणमों

नरक-स्वर्ग-निरूपण

ि ६३२ ]

से को जाने वाली संकल्पजा हिंसा का फल नरक है। आरम्मजा हिंसा में हिंसात्मक आवना न होने से उसे तीव्रमाव से की गई हिंसा नहीं कहा जा सकता।

'ए सिञ्चइ सेयवियस्स किंचि' इस पर से उक्त आशय की अधिक पुष्टि होती है। तात्पर्य यह है कि नरक का अधिकारी वह होता है जो संयम का किंचित भी-एक देश भी पालन नहीं करता। जो पुरुष किसी वस्तु का भी खाग नहीं करता, ज्ञत-एव जो सर्वथा असंयमी होता है वही नरक का पात्र होता है। आवक देश संयम का यालन करता है, ज्ञतएव वह सर्वथा असंयमी नहीं कहा जा सकता। यही कारए है कि आरस्मजा हिसा करने पर भी, परिएामों में सौस्यता, दयालुता, जाहि सद्गुएो के कारए वह नरक में नहीं जाता है।

इस कथन से त्याग की महिमा स्पष्ट हैं। जाती है। त्यानी पुरुष के लिए नरक का द्वार बन्द हो जाता है। शतएव प्रत्येक विवेकशील पुरुष को अपनी शक्ति एवँ गरिस्थिति के अनुसार पाप का त्याग शवध्य करना चाहिए।

इस गाथा के यह भी प्रकट है कि दुद्धिमान पुरुष को अपने ही सुख के लिए अन्य प्रासियों को कप्ट नहीं पहुंचाना चाहिए। जो लोग अपना जीवन अत्यन्त विला-अितापूर्य, असंयममय और असन्तोषशील बनाते हैं वे अपने सुख के लिए तीव आरडम और अपरिप्रित परिग्रह करके अन्य प्रासियों की पीड़ा की परवाह नहीं करते। उन्हें शास्त्रकार के इस कथन पर ध्यान देना चाहिए। अरुपकालीन और कलिपत सुख के लिए दीर्घकालीन घोरतर वेदनाओं को आमन्त्रण देना दुद्धिमत्ता नहीं है। अतएक नरक के स्वरूप को जमस्कर पाए से बचने का पूर्य प्रयत्न करना चाहिए।

## मूलः-छिंदंति बालस्स खुरेण नक्कं, उट्ठे वि छिं दंति ढुवे वि कगणे । जिब्मं विणिक्कस्स विहस्थिमित्तं, तिक्खाहिस्तूलाभितावयंति ॥ ५ ॥

हाया:-हिन्दन्ति वालस्य इरेख नासिकाम्, थोष्ठावपि हिन्दन्ति द्वावपि कर्णों। जिह्नां विनिष्कास्य वितस्तिमात्रं, तिच्छाभिः श्रूलाभिरभितापयन्ति ॥ × ॥ शच्दार्थ:-परमाधार्मिक देवता विवेकहीन नारकियों की नाक काट लेते हैं, दोनों श्रीठ और दोनों कान काट लेते हैं और विलात भर जीभ बाहर निकालकर उसमें तीखे श्रूल चुभाकर पीड़ा पहुँचाते हैं।

भाष्यः-नरक गति के कारणों का निरूपण करने के पश्चात् यहां आसुरी चेदना का कधन किया गया है। परमाधार्मिक जाति के आसुर नरक में नारकियों को भीषण चेदना पहुंचाते हैं। यह परमाधार्मिक पन्द्रह प्रकार के हैं। उनके नाम इस प्रकार हैं:-- श्रंवे श्रंवरिसी चेव, सामे य सवले वि य। रोद्दोवरुद्द काले य, मद्दाकाले त्ति श्रावरे॥ श्रलिपत्तेघर्गु कुंभी, वालु वेयरगीवि य। खरस्तरे यद्दाघोले, एवं परणरसाहिया॥

अर्थात्—(१) झम्ब (२) झम्बरीष (३) सम (४) शवल (४) रौद्र (६) उपरौद्र (७) काल (८) महाकाल (१) श्रस्थिर (१०) पत्रधनुष (११) कुंभी (१२) वालुका (१३) वैतरणी (१४) खरस्वर और (१४) महाघोप, यह परमा-धार्मिक असुरों के पन्द्रह मेद हैं।

यह श्रासुंर नारकी जीवों को जो वेदना पहुंचाते हैं. उसका संचेप में, निश्न-लिखित गाथाश्रों में वर्णन किया गया हैः—

> घाँड्ति य हाडेति य, हणंति विंघंति तह निसुंमंति । मुंचंति झम्बर तले, झम्बा खलु तत्थ नेरइया॥ श्रोहयहये ये तहियं, शिरसंत्र कप्पणीहि कप्पंति। विदुलग चडुलगच्छिन्ने, अंवरिसी तत्थ नेरइए॥ पाडण तोडण, वंधणरज्ज्लयप्पहारेहि। নাভয় पवत्तयंती र्णेरइयार्ण अपूराणाणं॥ सामा श्रन्तगय फिटिफ साणि य हिययं कालेज फुण्फु से वक्के। सवला रेगरइयार्ग कड्ढेंति तर्दि अपुरएगाएँ॥ श्रसि सत्ति कुंत तोमर खुलति खुलेस साचिय गास । पोयांति रुद्धकम्मा उ खरगपाला तर्हि रुद्धा॥ भंजांति छंग मंगाणि अरू वाहू सिराणि कर चरणे। कप्पेंति कप्पगीहिं उवरुद्धा पाव कस्मरया॥ सीरासु सुंठएसु य कंडूसु य पयंडएसु य पयंति। कुंभीसु य लोहिएसु य पयंति काला उ णेरइए ॥ कप्पंति कागिणी मंसगाणि छिंदंति सीद पुच्छाणि। खार्वति य णरइए सहाकाला पावकम्मरए॥ हत्थे पाये ऊरू, वाहुसिरापास श्रंग मंगाणि। छिदंति पगामं तु असि ऐरइप निरयपाला॥ करणोइणास कर चरण दसण्डण फुग्ग ऊठ वाहुएं। छेयण भेयण खाडण श्रसिपत्त धराहिं पाइंति॥ इंभीख य,पयणेस य लोदि यस य कंदुलोदि इंमीस । कुंभी य खरयपाला इएंति पार्नति खरपत ॥ तडतडतडस्स भन्जांति भज्जणे कलंबु वालुकापट्टे। वालुगा खेरदया लोखती श्रंवर तलामिग ॥ प्रय घदिर केलट्ठि याहिणी फलकलॅत जलसोया।

नरक- स्वर्ग-निद्धपरा

1 838 1

वेयरणि णिरयपाला णेरइए उ पवाईति॥ कर्ण्वेति कर कपईि तच्छिति परोष्परं परछुपहि। सिंबलि तरुमारुद्दन्ती खरस्सरा तत्थ नेरइए॥ भीष य पलायंते समंततो तत्थ ते णिरुमंति। पछुणो जहा पछुत्रहे महझोसा तत्थ णिरइए॥

-स्यगडांग निर्युन्ति. ७०-८४।

अर्थात् अभ्व नामक परमाधार्मिक अपने भवनों से नरक में जाकर नारकी जीवों को शूल आदि के प्रहार से कप्ट पहुँचा कर एक स्थान से दूसरे स्थान पर फैंक देते हैं, उन्हें इधर-उधर घुमाते हैं और आकाश में उच्चाल कर नीचे गिरत हुए नार-कियों को पीड़ा पहुँचाते हैं। गला पकड़ कर भूमि पर पटक देते हैं।

पहले मुद्गर श्रादि द्वारा श्रौर फिर तलवार श्रादि द्वारा उपहत होने के कारण नारकी जीव मूर्चिछत हो जाते हैं। फिर कर्पणी नामक शस्त के द्वारा अम्य-रिसी उनका छेदन करते हैं श्रौर उन्हें चीर डालते हैं। यह नरकपाल नारकी जीवां को चीर कर दाल के समान श्रलग-श्रलग टुकडें कर डालते हैं।

रयाम नामक परमा धार्मिक तीवत्तर असातावेदनीय के उदय वाले उन अभागे नारकियों के अंगोंपांगों का छेदन करते हैं, पर्वत्त पर से नीचे वज्रभूमि पर पटकते हैं, ग्रज़ आदि से वेध डालते हैं, सुई आदि से नाक आदि छेद देते हैं और रस्सी आदि से बांध देते हैं। इस प्रकार वे नारकियों को शातन, पातन, छेदन-भेदन और बंधन आदि के अनेक कप्ट पहुँचाते हैं।

सवल नामक नरकपाल नारकी जीवों की अँतड़ियां काट कर कैंफड़े को, हृदय को ओर कलेजे को चीरते हैं तथा पेट की अँतड़ियों का और चमड़े को खोंचते हैं।

छापने नाम के श्रनुसार छत्यन्त कुन्ता पूर्वक पीड़ा पहुँचाने वाले रौट्र नामक नरकपाल नारकियों को तलवार, शाक्षि आदि नाना प्रकार के तीखे शस्त्रों में पिरो देते हैं।

डपरुद्र नामक परमाधार्मिक नारकी जीवों के लिर, सुजा, जांघ. दाथ पैर आदि श्रंगों श्रौर उपांगों को तोड़ते हैं और आरे से उन्हें चीर देते हैं। पाप कर्म में आसक यद नरकपाल सभी प्रकार की यातनाएँ देते हैं।

काल नामक नरकपाल दोई चुन्नी-भट्टी, शुंठन, कन्टुक, प्रचरडक आदि नाम वाले आतिशय संतापकारी स्थानों में नाराकियों का पकाते हैं । तथा ऊँट के आकार वाली कुंभी में एवं लोहे की कढ़ाई में डालकर जीवित मछली की तरह पकाते हैं ।

पाप-रत महाकाल नामक परमाधाार्मिक नारकियों को काट-काट कर कौड़ी के बरावर मांस का डुकड़ा बनाते हैं, पीठ की चमड़ी काटते हैं और जो नारकी पूर्व अब में मांस भद्तण करते थे उन्हें उनका ही मांस खिलाते हैं। छालि नामक नरकपाल द्दाथ, पैर, जांघ, भुजा, सिर, पसवाड़े आदि अंगों और उपांगों को काट-कर टुकड़े-टुकड़े कर देते हैं।

तलवार जिनका मुख्य शस्त्र है पसे एक घनुष नामक परमाधार्मिक आतुर आसिपत्र बन को अत्यन्त बभित्स बनाकर छाया के लिए बहां आये हुए नारकी जीवों को तलवार के द्वारा काट डालते हैं तथा कान, ओठ, नाक, हाथ, पैर, दांत छाती, नितम्व, जांघ और भुजा आदि का छेदन-भेदन शातन करते हैं । यह असुर पवन चलाकर तलवार के समान आसिपत्र बन के तीच्ए पत्तों से नारकियों को पेसी वेदना पहुंचाते हैं।

कुंभी नामक परमाधार्मिंक ऊंट के समान आकार वाली कुंभी में, कढ़ाई के आकार के लोहे के पात्र में, गेंद के आकार की लोह-कुंभी में तथा कोठी के समान आकार की कुंभी में और इसी प्रकार के अन्यान्य पात्रों में नारकी जीवों को पकाते हैं।

वालुका नामक परमाधार्मिक असुर नारकियों को गरमागरम वालु से पूर्ण पात्र में चने के समान भूंजते हैं, तव तड़-तड़ राब्द होने लगता है । कद्रम्व के फ़ूल के समान, आग्न से लाल हुई वालुका कद्म्बवालुका कहलाती है । यह आलुर नारकी जीवों को उस वालुका पर रखकर आकाश में इघर-उधर घुमाकर भूंजते हैं।

वैतरणी नामक नरकपाल वैतरणी नदी को अत्यन्त विकृत कर डालते हैं। वतरणी नदी में पीत, रक्ष, केश आदि घृणित चीजें बहती रहती हैं। वह वड़ी ही भयानक है। उलका जल बहुत ही जारा और गर्म होता है। उसे देखते ही घृणा उत्पन्न होती है। वैतरणी नाम के नरकपाल उल नदी में नारकियों को ढकेल कर बहा देते हैं।

खरस्वर नामक नरकपाल नारकियों के शरीर को खंभे की भांति सूत से नाप कर मध्य भाग में आरे से चीरते हैं और उन्हें आपस में कुठार से कटवाते हैं। उनके शरीर के अव-यव छीलकर पतला कर डालते हैं। साथ ही चिल्ला-चिल्ला कर वज्रमय मद्दा भयंकर काँटों वाले सेमल चुत्त पर चढ़ाते हैं और फिर उन्हें, नीचे घलीट लेते हैं।

महाघोप नामक परमाधार्मिक अखर भयभीत हो कर इधर-उधर भागने वाले नारकी जीवों को पीड़ा पहुंचाने के स्थान पर रोक लेते हैं। जैसे कसाई या पशुईिसा करने वाले अन्य शिकारी भागने वाले पशुओं को घेर लेते हैं इसी प्रकार मदाघोप नामक असुर नारकी जीवों को घेर कर घोर से घोर यातनाएँ पहुँचाते हैं।

इस प्रकार पाप-कर्म का आचरण करके नरक में जाने वाले नारकी जीवों को आसुरी वेदना का शिकार होना पड़ता हैं । इतनी भीपण वेदना सहन करने पर भी उनकी अकाल मृत्यु नहीं होती क्योंकि उनकी आयु किया वज्र होती है। अतप्य जवतक उनकी आयु पूर्ण नहीं हो जाती तय तक उन्हें निरन्तर इसी प्रकार की यात-नाप भोगनी पड़ती है।

[ 253 ]

## मूलः-ते तिप्पमाणा तलसंपुडं व, राइंदियं तत्थ थणंति वाला । गर्लंति ते सोणिअपूयमंसं, पज्जोइया खारपइद्धियंगा ॥ ६ ॥

छायाः—ते तिप्पमानास्तालसम्पुटा इव, रात्रिंदिवं तत्र स्तनन्ति वालाः । गलन्ति ते शोखितपुतमांमं, प्रद्योतिताः चारप्रदिग्धाङ्गाः ॥ ६ ॥

शब्दार्थः—व नारकी जीव अपने खंगों से रुधिर टपकाते हुए सूखे ताल पत्र के समान शब्द करते रहते हैं। परसाधार्मिकों के द्वारा आग में जला दिये जाते हैं और फिर उनके अंगों,पर क्षार लगा दिया जाता है। इस कारण रात-दिन डनके शरीर से रक्त, पीव और मांस भरता रहता है।

भाष्यः-परमाधार्मिक असुरों द्वारा दी जाने वाली यातनार्श्वांका कुछ दिग्दर्शन उपर कराया गया है। यहां पर भी यही वात बतलाई गई है।

परमाधार्मिक नारकी जीवों के अंग-उपांग काटते हैं और आग से जला देते हैं इतने से ही उन्हें संतोध नहीं होता, वे उस जले पर नमक आदि चार लगा देते हैं। नारकी जीवों के घावों से रुधिर टपकता रहता है, पीय सरता है और मांस के लोध गिरते रहते हैं।

पेसी वेदना उन्हें कभी-कभी ही होती हो से बात नहीं है । रात दिन उनकी पेसी ही दशा बनी रहती है। इस प्रकार की विषम वेदना से व्याऊल होकर नारकीं जीव पेसे रोते हैं जैसे हवा से प्रेरित ताल-पत्र श्राफ्तन्दन करते हों।

जिन्होंने क्रुरतापूर्वक अन्य जीवों को वेदना पहुंचाई थी वे नारकी-भव में उस से सहस्रगुनी वेदना के देत्र वेंधते हैं। यह इस कथन से स्पष्ट है।

मूलः-रुहिरे पुणो वन्चसमुस्सि झंगे, भिन्नुत्तमंगे परिवत्तयंता । पयांति णं णेरइए फुरंते, सजीवमच्छेव झयोकवल्ले ॥ ७ ॥

> द्यायाः---रुधिरे पुनः वर्चः समुच्रिताङ्गान् , भिन्नोत्तमाङ्गान् परिवर्त्तयन्तः । पचन्ति नरयिकान् स्फुरतः, सजीवमरस्यानिदायसकवल्याम् ॥ ७ ॥

शब्दार्थ:---मल के द्वारा जिनका शरीर सूज गया है, जिनका सिर चुर-चूर कर दिया गया हे और जो पीड़ा के कारए छटपटा रहे हैं, ऐसे नारकी जीवों को परमाधार्मिक असर जीवित मछली के समान लोहे की कढ़ाई में पकाते हैं। सत्तरहवां ज्ञब्याय

भाष्यः---यहांभी नरकणल असुरों हारा पहुंचाई जाने वाली पीड़ा का दिग्दर्शन कराया गया है।

वरकपाल जारकी जीवें। को उन्हीं का रक्त गर्स कढ़ाई में डाल उन्हें पकाते हैं। उस कढ़ाई में जो झौंधे पड़ते हैं उन्हें सीधा करते हैं, जो सीधे पड़ते हैं उन्हें झौंधा करते हैं। इस प्रकार इधर-उधर उलट-पुलट कर झत्यन्त करूरता के साथ पकाते हैं। नारकी जीवों का शरीर जलन के कारण रहभ जाता है। उनका सिर कुचल-कुचल कर चूर्ण कर डाला जाता है।

जीवित मछली को कढ़ाई में पकाने पर जैसी वेदना उसे दोती है, उसी प्रकार की दुःसह वेदना नारकी जीवों को होती है। उस वेदना के काल्य वे छुटपटाते रहते हैं। मगर जिन्होंने पूर्वभव में छापने पापी पेट की पूर्ति के लिप अल्य जीवों को मार कर उनका मांस पकाया था, उन्हें नरक में जाकर इस प्रकार स्वयं एकना पड़ता है। चहां उनका कोई रचक नहीं होता, किसी का शरण नहीं मिलता। छापने पूर्वछत पापों का फल मोगे थिना उन्हें छुटकारा नहीं मिलता। चय भर के रसास्वाद के लिप आयी हिंसा करने वालों को दीर्धकाल पर्यन्त इस प्रकार की यातना सहनी पड़ती है।

# मूलः-नो चेव ते तत्थ मसीभवांति, ण भिज्जती तिव्वभिवेयणाए । तमाणुभागं अणुवेदयंता, हुक्खंति दुक्खी इह दुक्कडेणं ॥ ५ ॥

छायाः-नो चैव ते तत्र सपीभद्दन्ति, न प्रियन्टे तीव्राभिर्वेदनामि । तदसुभाग मनुवेदयन्तः, टुःख़्यन्ति टुःखिन हह टुष्हतेन् ॥ द ॥

राव्दार्थः---नारकी जीव नरक की अग्नि में जलकर भस्म नहीं हो जाते और न जरक की तीव्र वेदना से सरते ही हैं। पूर्वभव में किये हुए पापों का फल सोगते हुए झपने इी पाप के डदय के कारण वे टु:ख पाते रहते हैं।

भाष्यः-पूर्व गाथा में नारकी जीवों को एकाने का कथन किया गया है और आग में जलाने का भी वर्शन किया जा चुका है। अतपव यह आरंशका हो सकती हैं कि इस प्रकार जलाने और पकाने पर उनकी मृत्यु क्यों नहीं हो जाती या वे जलकर अस्म ख्यों नहीं हो जाते ?

हस आशंका का यहां समायान किया गया है। घोर से घोर देदना मोगने पर भी न वे मरते हैं और न भस्म ही होते हैं। उन्होंने पूर्वभव में जो पाप-छाख किये हैं उनका फल सोगते हुए वे नरक में ही रदते हैं और अपनी आयु सम्पूर्ण करके ही वदां से निकलते हैं। 'स्वयं रुतं कर्म यदात्मना पुरा, पालं तदीयं लभते गुमाग्रुभम्' अर्थात् पंढले आत्मा ने ग्रुभ या अग्रुभ जैसे कर्म किये हैं, उनका वैसा ही ग्रुभ या अग्रुभ फल [ ६३= ]

चह पाता है। इस कथन से स्पष्ट है कि नारकी जीव अपने ही कमों का फल भोगते हैं। यद्यपि परमाधार्मिक असुर उन्हें कष्ट पहुंचाते हैं, किन्तु वे उनके स्वकीय कर्मफल भोग में निमित्त मात्र हैं। उनके दुःखों का असली कारण ते। वे स्वयमेव हैं। इसी आशय को स्पष्ट करने के लिप शास्त्रकार ने गाथा में 'दुक्कडेर्ग्र' पद दिया है।

# मूलः-अच्छिनिमिलयमेत्तं, नत्थि सुहं दुक्खमेव अणुवद्धं । नरए नेरइयाणं, अहोनिसं पच्चमाणाणं ॥ ६ ॥

छायाः—ग्रदिनिमीखनमात्रम् , नास्ति सुखं दुःखमेवानुवद्मम् । नरके नैरयिकाणाम् , अहर्निशं पच्यमानानाम् ॥ ६ ॥

शव्हार्थः--रात-दिन पचते हुए नारकी जीवों को नरक में एक पलभर के लिए भी सुख नहीं मिलता । उन्हें निरन्तर दुःख ही दुःख भोगना पड़ता है ।

भाष्यः—गाथा का भाव स्पष्ट है। श्रांख टिमटिमाने में जितना श्रहप समय लगता है, उतने समय के लिए भी नारकी जीवों को कभी खुख प्राप्त नहीं होता। वेचारे नारकी निरन्तर नरक में पचते रहते हैं। उन्हें टुःख ही टुःख भागना पड़ता है।

यद्यपि तीर्थंकर भगवान के जन्म के समय पक चए के लिए नारकी जीव परस्पर में लड़ना, मारना-पीटना आदि वन्द करते हैं, तथापि उसे भी छुख नहीं कहा जा सकता, उस समय भी उन्हें चेत्रजा वदनाएँ भोगनी पड़ती हैं। अतएव नरक में किसी भी समय सुख का लेशमात्र भी प्राप्त नहीं होता।

### 

श्रति भयं च नरके नैरायिकाणम् , दुःखरातान्यविश्रामम् ॥ १० ॥

शब्दार्थः--नरक में नारकी जीवों को अति शीत, अतिताप, अखन्त तृषा, अखन्त जुधा छौर अखन्त भय-इस प्रकार सैकड़ों दुःख निरन्तर भोगने पड़ते हैं।

नरकमें श्रत्यन्त शीत का कप्ट भोगना पड़ता है । श्रौर तीवंतर गर्मी भी सहनी पड़ती है। नरक की गर्मी-सर्दी के विषय में कहा गया हैं:---

> मेरु समान लोइ गल जाय, पेसी शीत उप्णता थाय॥

अर्थात् वहां इतनी अधिक सदीं और गर्मी पड़ती है कि मेरु पर्वत के बराबर

लोहे का पिंड भी पिधल खकता और विखर सकता है।

प्रथम, द्वितीय और तृतीय नरक में गर्मी की वेदना होती है और शेष नरकों में सदीं की वेदना जिस नरक में गर्मी की वेदना है वहां के नारकी को उठाकर छगर जलती हुई भट्ठी में डाल दिये जाय तो उसे बड़ा आराम मिले और उसे निद्रा आ जाय। इसी प्रकार शीत वेदना वाले नरक के नारकी को उठाकर छगर हिमालय के हिम पर सुलादिया जाय तो वह आनन्द का अनुभव करेगा। इससे नरक के शीत-औण्एय की कह्यना की जा सकती है।

नरक में चुधा और तृषा अर्थात् भूख-प्यास का भी ऐसा ही कप्ट भुगतना पड़ता है। भूख इतनी अधिक लगती है कि तीन लोक में जितने खाद्य पदार्थ हैं उन सब को खा लेने पर भी तृष्ति न हो, पर नारकियां को मिलता एक दाना भी नहीं है। इसी प्रकार जगत् के समस्त समुद्रों का जल एक नारकी को दिया जाय तो भी उसकी प्यास नहीं बुफे, इतनी आधिक प्यास उसे लगती है। मगर जब नारकी भी जसकी प्यास नहीं बुफे, इतनी आधिक प्यास उसे लगती है। मगर जब नारकी पानी की याचना करता है तो परमाधार्मिक असुर पित्रला हुआ गर्म शीशा उसे पिलाते हैं नारकी कहता है—वस रहने दीजिए, मुफे प्यास नहीं रही, मगर वे जव-र्दस्ती मुँद फाड़कर गर्मागर्म शीशा उड़ेल देते हैं।

नारकी जीवों को श्रत्यन्त भय का भी लामना करना पड़ता है। नरक का स्थान योर श्रन्धकार से परिपूर्ण है। श्रंधकार इतना लघन है कि करोड़ों सूर्य मिलकर भी उस स्थान को प्रकाशमान नहीं कर लकते । नारकी जीवों का शरीर भी श्रत्यन्त छप्णवर्ण शौर महा विकराल होता है। तिस पर नहां पेसा हो-हल्ला मचा रहता है, जैसे किसी नगर में ग्राग लगने पर मचता है परमाधार्मिकों की तर्जना श्रौर ताड़ाना से, तथा ' इसे मारो, इसे काटो, इसे पकड़ो, इसे छेद डालो, इसे भेद डालो, इसे फाड़ कए फेंकदो ' इत्यादि भयंकर शब्दों से नरक का चातावरण निरन्तर भय से परिपूर्ण चना रहता है कौन नारकी या परभाधार्मिक, किस समय, क्या यातना देगा इस विचार से भी नारकी सदा त्रस्त रहते हैं । इन कारणों से नारकी जीवों को श्रनन्त भय का कप्ट भोगना पड़ता है।

नारकी जीवें के शरीर में सदैव मदास्वर वना रहता है और उससे उनकी शरीर में तीव जलन वनी रहती है। उनके शरीर में खुजली भी इतनीं अधिक दोती है कि वे हमेशा अपना शरीर अपने ही हाथों खुजलाते रहते हैं। उनके शरीर में जलोवर, भगंदर खांसी, श्वास, कोड़, छज़ आदि सोलह चड़े बड़े रोग और घनेकों छोटे छोटे रोग वने रहते हैं। इन पापी जीवों को कोई आश्रय देने वाला महीं खोता। तनिक भी सान्त्वना किसी से उन्हें नहीं मिलती। ब्यंग से उनका छुद्य दुःग्री 580 1

खनाया जाता है। उन्हें महा शोक में निभन्न रहकर ही समय व्यतीत करना पड़ता है।

इस प्रकार चेत्रजा चेदनाएँ भोगते सोगते नारकी जीव उकता जात है, पर कभी विश्राम नहीं, कभी चैन नहीं, कभी ग्राराम नहीं । निरन्तर वेदना, निरन्तर -व्याधि, निरन्तर मार काट और निरन्तर पारस्परिक कलह, ही उनके आग्य में है।

तीसरे नरक तक परमाधामिक असुर पहुँचते हैं, उसले आग वे नहीं जाते। फिर भी देत्रजा चेदना और नारकी जीवों द्वारा आपस से दी जाने वाली वेदना वहां और भी अधिक होती है। जैसे जब नया कुत्ता आता है तो पहल के समस्त कुत्ते उस पर आपट पड़ते हैं उसी प्रकार नरक में उत्पन्न होने वाले नारकी पर पहले के नारकी बुरी तरह अपटते हैं और उसे घोर से घोर कप्र पहुंचाते हैं। वे परस्पर में लातों से, घुंसों से मारते हैं, विकिया से शख वनाकर एक दूसरे पर प्रदार करते हैं, मारामारी करते हैं। कहीं-कहीं नारकी जीव वज्रमय मुखवाले कीट का रूप धारण करके दूसरे नारकी के शरीर में आरपार निकल जाते हैं। नारकी के शरीर को चालनी के समान छिद्रमय बना डालते हैं। इस पकार सैकड़ों उपायों से नारकी आपस में एक दूसरे को विकराल पीड़ा पहुंचाते हैं। अतएव परमाधार्मिकों द्वारा दी जाने वाली चेदना के ग्रमाव में भी आगे के नरकों के नारकी श्रधिक दुःख के पात्र बनते हैं।

मूलः - जं जारिसं पुव्वमकासि कम्मं,

तमेव आगच्छाती संपराए ।

एगंतदुक्खं भवमजाणिता,

वेदांत दुझखी तमणंतदुक्खं ॥ ११ ॥ छायाः-यत्यादृशं पूर्वमकार्धात् कर्म, तदेवागच्छति सम्पराय। एकान्त दुःखं भवमर्जयित्वा, वेदयन्ति दुःखिनस्तमन त दूःखम् ॥ ११ ॥

शब्दार्थ:--जीव ने पहले जो और जैसे कर्म किये हैं, वही कर्म-उन्हीं कर्मों का फल उसे संसार में प्राप्त होता है। एकान्त दुःख रूप भव-नारक पर्याय-उपार्जन करके वे दुःखी जीव जनन्त दुःख भोगते हैं।

भाष्यः-नारकीय वातनाओं का जो फथन ऊपर किया गया है, उससे यह आशंका हो सकती है कि आखिर नारकियों को इतना भविए कप्ट क्यों भोगना पड़ता है ? क्यां उन्हें उस दुःख से छुड़ाया नहीं जा सकता ? इसका समाधान करते हुए सूत्रकार कहते हैं-जिस जीव ने पूर्व भव में जैसे कर्म किये थे उसे उस कर्म के इन्हरूप ही फल की प्राप्ति होती है। जो दूसरों को सताता है वह स्वयं दूसरों ले सताया जाता है। जो अन्य को पीड़ा पहुँचाता है उसे अन्य जीव पीड़ा पहुँचाते हैं। जो इतर प्राणियों का मांस पकाकर अपनी जिह्वा को तप्त करता है, उसका मांस भी पर भव में पकाया जाता है। जो पर छी को विकार की दृष्टि से देखता है और उसका झालिंगन करता है उसे नरक में जलती हुई फौलाद की पुतलियों का प्रगाढ़

श्रालिंगन करना पड़ता है। जो इस जन्म में मूक पशुश्रों पर उनकी शक्ति से श्रधिक वोक्ष लादता है, उसे कंटकार्कार्श पथ में लाखों मन बोक्त वाली गाड़ी खींचनी पड़ती है श्रौर ऊपर से चानुक की मार खानी पड़ती है। मदिरापान करने वालों को शीशे का उकलता हुआ रस, संडासी से मुँद फाड़ कर पिलाया जाता है। जो इस भव में दूसरों को घोखा देता है, चोरी करता है उसे ऊँचे-ऊँचे पहाड़ों से गिरा-गिरा कर घोर वेदना दी जाती है। जो माला-पिता आदि चुद्ध जनों के हृदय को संताप देता है उसका हृदय भाले से भेदा जाता है। इस प्रकार इस जन्म में जिस जीव ने जैसे कर्म किये हैं, उन्हीं के अनुसार अगले भव में उसे फल-भोग करना पड़ता है।

तीव्र पाप के परिणाम खरूप एकान्त दुःखमय नरक-भव प्राप्त करके नारकी प्राणी अनन्त दुःख भोगते हैं।

सूत्तः-जे पावकम्मेहिं धणं मण्रसा, समाययंती अमइं गहाय । पहाय ते पासपयाट्टिए नरे, वेराणु बद्धा नरयं उविंति ॥ १२ ॥

छायाः—ेथे पाप कर्ममिर्धनं मनुष्याः, समादयति श्रमति गृहीस्वा । प्रदाय ते प्रासप्रवृत्ता नराः, वैरानुबन्दा नरकमुपयन्ति ॥ १२ ॥

शब्दार्थः--जो मनुष्य कुवुद्धि धारण करके, पाप कर्मों के द्वारा धन उपार्जन करते हैं, वे कुटुम्ब के मोह-पाश में फँसे हुए लोग, कुटुम्वीजनों को इसी लोक में छोड़कर, पाप बांध कर नरक में उत्पन्न होते हैं ।

भाष्यः---कुमति के कारण सेसारी जीव अनेकानेक पाप--कर्म करके घनोपार्जन करते हैं। वे पाप के भयंकर परिणाम की चिन्ता नहीं करते। किये हुप पापों का फल ओगना पढ़ेगा या नहीं, इतना भी विचार उनके अन्तःकरण में उत्पन्न नहीं होता। धन ही उनका प्रधान प्रयोजन है। कैसा भी कार्य फ्यों न करना पढ़े, वस धन मिलना चाहिए। इस प्रकार की विचार धारा कुमति या मिथ्याझान से उत्पन्न होती है।

आत्मा यद्यपि जगत के चेतन-श्रचेतन-सभी पदार्थों से निराता है, न उसके साथ कोई आता है, न जाता है और न आत्मा ही किसी के साथ आता-जाता है। जैसे धर्मशाला में अनेक पथिक इकट्टे हो जाते हैं, और फिर अपने-अपने गन्तव्य स्थानों को चले जाते हैं, उसी प्रकार पक छट्टम्य में अनेक नर-नारी पकत्र हो जाते हैं यौर अपना फाल पूर्ण करके, जपने-श्रपने कर्मों के श्रनुस़ार विविध योनियों में चले जाते हैं। किसी का संयोग स्थायी नहीं है। यह सत्य इतना स्पष्ट है कि पद-पद पर उसका अनुभव होता है। फिर भी यह कितने आश्चर्य की यात है कि संसार के प्राली इस सत्य को देखते हुए भी अनदेला कर देते हैं और कुट्टम्यी जनों के मोहपास में [ \$82 ]

फँसकर उनके सुख के लिए नाना प्रकार का पाप करने में संकोच नहीं करते। 🔅

इछ दी काल अनन्तर पाप कर्म करने वाला अपने कुटुम्बियों को यहीं छोड़ कर अकेला ही परलोक की यात्रा करता है और कुत पापों के फल-स्वरूप नरक गति का अकेला ही परलोक की यात्रा करता है और कुत पापों के फल-स्वरूप नरक गति का आतिथि बनता है। पाप कर्म के द्वारा उपार्जित धन का मंडार यहीं रह जाता है। जिनके लिए धनोपार्जन किया था, वे कुठुम्बी उस समय तनिक भी सहायक नहीं होते। नरक की यातनाओं में वे जरा भी हिस्सा नहीं बंटाते। अपने पापों का फल अकेले कर्चा को ही भोगना पड़ता है।

श्रतएव जो भव्य जीव नरक से बचना चाहते हैं, उन्हें कुमति का त्याग करना चाहिए और कुटुम्वीजनों के मोह के कारण पाप∽कर्म में प्रवृत्त होकर धनोपार्जन नहीं करना चाहिए। न्याय-नीति पूर्वक किया हुआ परिमित धनोपार्जन नरक का कारण नहीं है। ऐसा विचार कर अन्याय एवं अधर्म से विमुख होकर नरक गति से षचने का प्रयत्न करना चाहिए।

### मूलः-एयाणि सोच्चा णरगाणि धीरे, न हिंसए किंचण सब्वलोए । एगंत दिट्ठी अपरिग्गहे उ, बुज्मिज्ज लोयस्स वर्सं न गच्छे ॥१३॥

छायाः--एतान् ध्रुत्त नरकान् धीरः, न हिंस्यात् कञ्चन सर्वेलोंके । एकान्तदृष्टिरपरिग्रहस्तु, बुध्वा लोकस्य वर्श न गच्छेत् ॥ १३ ॥

भाष्यः--नरक के स्वरूप का वर्णन करके तथा नरक में होने वाली घोर वेद-नाम्रों का कथन करके स्रव उसका उपसंदार करते हुए शास्त्रकार शिज्ञा देते हैं।

जिन्हें तीव पुएय के उदय से शुद्ध सम्यक्तव की प्राप्ति हो। गई है और साथ ही जिनकी ममता चीए हो। गई है, ऐसे ज्ञानवान पुरुषों का यह कर्चन्य है। कि वें नरक का दुःखपूर्ण कथन सुन कर घन अपदि के लिए अथवा इन्द्रियलोलुपता से प्रेरित हों कर किसी भी प्राणी की हिंसा न करें। कमों का यथार्थ स्वरूप समय्त कर-उनके विदाक की दारुएता का अवधारए करके कमों के चश न हो जावें।

अनेक लोग यह आशंका करते हैं कि नरक का घृणाजनक, अयंकर और बीमत्स वर्णन करने की क्या आवश्यकता है ? इस प्रकार का वर्णन करके लोगों में मानसिक दुर्वलता क्यों उत्पन्न की जाती है ? नरक वास्तव में है या नहीं, इस यात का क्या भरोसा है ? शास्त्रकार ने पहले प्रश्न का इस गाथा में प्रत्यत्त रूप से समाधान किया है। नरक का वर्णन करने का उद्देश्य यह है कि लोग नरक का वास्तविक स्वरूप समझ कर उसके प्रत्येक कारण से वचने का प्रयत्न करें। इसीलिए कहा है—'एयाणि सोचा गरगाणि धीरे, न हिंसए किंचण सव्वलोए।' अर्थात् नरक का स्वरूप समझ कर बुद्धिमान् पुरुष को हिंसा का त्याग कर देना चाहिए।

जब तक वस्तु का स्वरूप जाना नहीं जाता तब तक उसका अहए या त्याग नहीं किया जा सकता। श्रगर नरक का स्वरूप न बतलाया जाय ते। लोग उससे बचने का प्रयत्न नहीं कर सकते और परिणाम यह दोगा कि नरक गति के कारणों की श्रर्थात् हिंसा, परिव्रह श्रादि की प्रचुरता लोक में हो जायगी।

नरक के वर्णन ले श्रोता में मानसिक दुर्वलता नहीं आती है, यह कहना निराधार है। अगर नरक की प्राप्ति प्रत्येक प्राशी के लिए अनिवार्य होती तो कदाचित् मानसिक दुर्वलता उत्पन्न होने की आशंका की जा लकती थी। पर यहां तो नरक के वर्णन के साथ यह भी स्पष्ट कर दिया जाता है कि हिंसा आदि पाप-कर्म करने वालों को ही नरक गति में जाना पड़ता है। धर्म, पुराय, संयम पवं सदार का अनुष्ठान करने वाले नरक सें नहीं जोते। पेसी स्थिति में लोग अधर्म का त्याग करके नरक से निर्भय हो सकते हैं उनमें मानसिक दुर्वलता उत्पन्न होने का कोई कारण ही नहीं है।

नरक गति के अस्तित्व पर आशंका करने वाले लोग अपने पैर पर कुठाराघात करते हैं। आंख मींच लेने से आसपास के पदार्थों का अभाव नहीं हो जाता, इसी प्रकार नरक को अस्वीकार कर देने मात्र से नरक का अस्तित्व नहीं मिट सकता। नरक को अमान्य कह कर जो लोग पापों के प्रति निर्भय हो जाना चाहते हैं वे पर लोक को ही नहीं, इस लोक को भी विगाड़ते हैं। वे स्वयं पापों में प्रवृत्त होते हैं और अन्यों को भी पाप में प्रवृत्त करते हैं। इससे संसार में हिंसा का ताएडव होता है और अमर्थीदित परिग्रह शीलता बढ़ती है।

नरक का अस्तित्व स्वीकार करके पापों से पराङ्मुख द्वो कर सदाचार में रत रहने वालों का कल्याण ही होगा। नरक को स्वीकार करने से हानि कुछ भी नहीं दो सकती। मगर जो लोग नरक को स्वीकार नहीं करते, उन्हें फ्या लाभ होगा ? वे पाप कर्म में निमग्न होकर अपना अहित करेंगे और दूसरों के समज्ञ भी दूषित ब्रादर्श उपस्थित करेंगे। इस प्रकार नरक गति का अस्तित्व स्वीकार करना कल्याण कारी द्वी है और उसका आस्तित्व न मानना एकान्ततः आहितकर है।

छतएच नरक गति के संयंध में किसी प्रकार की फुरंगका न करके नरक के कारणों से बचने का ही प्रयत्न करना चाहिए। इसीमें आत्मा का कल्याण है, इसी में जगत् का कल्याण है। इसी से वर्त्तमान जीवन की शुद्धि होती है और इसी भावना से आगामी जीवन विशुद्ध वनता है। [ 285 ]

#### देवगति का निरूपख

मूलः-देवा चउव्विहा बुत्ता, ते में कित्तयझो सुण । भोमेज वाणमन्तर, जोइसवेमाणिया तहा ॥ १४ ॥

छायाः-देवाश्चतुर्विधा उन्नाः, तान्मे कीर्त्तयतः श्रगु ।

भौमेचा वार्याच्यन्तराः, ज्योतिष्का वैमानिकास्तथा ॥ १४ ॥

शब्दार्थः—हे इन्द्रभूति ! देव चार प्रकार के कहे गये हैं। उनका वर्र्सन करते हुए सुफ से सुन। (१) भोमेय-अवनवासी (२) वाग्एव्यन्तर (३) ज्योतिष्क और (४) वैमानिक—यह चार प्रकार के देव होते हैं।

भाष्यः—पहेल नरक गति का वर्णन किया गया है और नरक के कारणभूत हिंसा आदि पायों के त्याग का उपदेश दिया गया है। जो सम्यग्दछि उस उपदेश के अनुसार अनुष्ठान करते हैं, उन्हें कौन-सी गति प्राप्त होता है ? इस प्रकार की रांका उठना स्वाभाविक है। इस र्यंका का समाधान करने के लिए यहां देवगति का वर्णन किया गया है।

छाथवा चार गति रूप संसार में से मनुष्य गति और तिर्यञ्च गति तो प्रसन्न से दृष्टिगोचर होती हैं, मगर नरक गति और देवगति का ग्रहफ्त जीवों को ज्ञान नहीं दोता। इसलिए नरक गति का वर्णन करके अब अवशिष्ट रही देवगति का वर्णन यहां किया जाता है।

'देवगातनामकर्मोदये सत्यम्यन्तरे हेतौ बाह्यविभूतिविशेषात् झीषादिसमुद्रा-दिपु प्रदेशेषु यथेष्टं दीव्यन्ति-क्रीडाकिते देवाः।'

अर्थात् देवगति नाम कर्म रूप अभ्यन्तर कारण के होने पर वाहा विभूति की विशेषता से जो झीपों, पर्वतों प्वं समुद्रों में इच्छानुसार कीड़ा करते हैं, वे देव कह-नाते हैं। देवों के चार प्रधान निकाय हैं--(१) अवनवासी (२) वाण्व्यन्तर (२) ज्योतिष्क और वैमानिक।

चारों निकायों के नाम अन्वर्थ हैं। 'भवनेषु वसन्तीत्येवंशीला भवन वासिनः' श्रर्थात् जिनका सभाव भवनों में निवास करना है वे भवन-वासी कहलाते हैं। 'विवि-घदेशान्तराखि येषां निवासास्ते व्यन्तराः' अर्थात् विविध देशों में निवास करने वाले व्यन्तर कहलाते हैं। 'ज्योतिःस्वभावत्वाज्झ्योतिष्काः ' अर्थात् प्रकाश-स्वभाव वाले होने के कारण ज्योतिष्क देव कहे जाते हैं।

' विशेषेणात्मस्त्रान् सुरुतिनों मानयन्तीति विचानानि । विमानेसु भवा वैमान निकाः' श्रर्थात जिनमें रहने वाले अपने-आपको पुएयात्मा सानते हैं, उन्हें विमान कहते हैं और विमानों में उत्पन्न होने वाले या रहने वाले देव वैमानिक कहलाते हैं। चारों जाति के देवों का वर्णन शास्त्रकार आगे स्वयं करेंगे।

## सूलः-दसहा उ भवणवासी, ऋडहा वण चारिणो । पंचविहा जोइसिया, दुविहा वेमाणिया तहा ॥ १५ ॥

छायाः--- दशघा तु भवन वासिनः, ग्रष्टधा वन चारिएः । पञ्चविधा ज्योतिष्काः, द्विविधौ वैमानिकौ तथा ॥ ११ ॥

शब्दार्थः—भवनवासी देव दर्स प्रकार के हैं, वार्णव्यन्तर आठ प्रकार के हैं, ज्योन रेतिष्क देव पांच प्रकार के हैं और वैमानिक देव दर्र प्रकार के हैं।

भाष्यः —गाथा स्पष्टं है। पूर्व गाथा में चार निकायों का नाम निर्देश करके घकुत गाथा में ऋमशः उनके श्रंवान्तर भेदों की संख्या का उत्तेख किया गया है। भवनवासियों के दस, वाखव्यन्तरों के आठ, ज्येतिष्कों के पांच श्रौर चैमानिकों के दो भेद हैं। इन भेदों का नाम कथन झगली गाथा श्रों में क्रमशः किया जायगा।

#### मूलः-ञ्चसुरा नाग सुवरणा, विज्जू अग्गी वियाहिया । दीवोदहिदिसा वाया, थणिया भवनवासिणो ॥ १६ ॥

छायाः — ग्रसुरा नागाः सुत्रर्णाः, विद्युतोऽयग्रो च्याहताः ।

द्वीपा उद्ययो दिशो वायवः, स्तानता भवनवासिनः ॥ १६ ॥

शब्दार्थः—अवनवासी देवों के दस प्रकार यह हैं—(१) असुर (२) नाग (३) सुवर्ण (४) विद्युत् (४) अमि (६) द्वीप (७) उदाधि (५) दिशा (८) वायु और (१०) स्तनित।

भाष्यः स्वं प्रथम अवनवाली का नाम-निर्देश किया गया था अतएव यहां सव से पहले उसी के भेद वतलाये गये हैं। प्रत्येक नाम के साथ ' कुमार ' शब्द का प्रयोग किया जाता है। यद्यपि देवों की उम्र अवस्थित रहती है, उनमें मनुष्यों एवं तिर्यर्झों की भांति शैशव, बाल्य, कुमार, युवा तथा बुढापे का अवस्था भेद नहीं है, तथापि भवनवासी देवों का वेषभूपा, आयुध, सवारी और कीड़ा कुमारों के समान होती है अतपव उनके नामों के साथ 'कुमार' शब्द जोड़ा जाता है। इसलिए उनके जाम इस प्रकार हैं स् १ असुरकुमार (२) नागकुमार (२) सुवर्णकुमार (४) वियुत्कुमार (४) अग्निकुमार (६) द्वीपकुमार (७) उद्यधिकुमार (५) दिशाकुमार (१) वायुकुमार (१०) स्तनितकुमार।

भवनवासियों में श्रसुरकुमारों के भवन रक्षप्रभा पृथ्वी के पंकवदुल भाग में हैं श्रार शेप नव कुमारों के भवन खरपृथ्वी के ऊपर श्रोर नीचे के एक-एक इज़ार योजन भाग को छोड़ कर शेप चौंदह इज़ार योजन के भाग में हैं।

श्रसुरकुमारों के भवनों की संख्या दक्षिण दिशा में चवालील लाख है । इनके इन्द्र का नाम चमरेन्द्र हैं-यह इन देवों के श्रधिपति हैं । चमरेन्द्र के परिवार में ६४००० सामानिक देव, २४६००० श्रात्मरत्तक देव, छुइ महिपी (पटरानियां) हैं ।

#### देवगति का निरूपख

## मूलः-देवा चडव्विहा वुत्ता, ते में कित्तयओं सुए । भोमेज वाएामन्तर, जोइसवेमाणिया तहा ॥ १४ ॥

छायाः-देवाश्चतुर्विधा उन्नाः, तान्मे कीर्त्तयतः श्रगु । औमेया वाग्रव्यन्तराः, ज्योतिष्का वैमानिकास्तथा ॥ १४ ॥

शब्दार्थः—हे इन्द्रभूति ! देव चार प्रकार के कहे गये हैं। उनका वर्छन करते हुए सुफ से सुन। (१) भोमेय-अवनवासी (२) वाग्एव्यन्तर (३) ज्योतिष्क छौर (४) वैमानिक—यह चार प्रकार के देव होते हैं।

भाष्यः—पहेल नरक गति का वर्णन किया गया है और नरक के कारणभूत हिंसा आदि पापों के त्याग का उपदेश दिया गया है। जो सम्यग्दछि उस उपदेश के अनुसार अनुष्ठान करते हैं, उन्हें कौन-सी गति प्राप्त होता है ? इस प्रकार की संका उठना स्वाभाविक है। इस संका का समाधान करने के लिए यहां देवगति का वर्णन किया गया है।

अथवा खार नति रूप संसार में से मनुब्य गति और तिर्यञ्च गति तो प्रसन्च में दृष्टिगोचर होती हैं. मगर नरक गति और देवगति का अल्पज्ञ जीवों को ज्ञान नहीं दोता। इसलिए नरक नति का वर्णन करके अब अवशिष्ट रही देवगति का वर्णन यहां किया जाता है।

'देवगातिनामकमीदये सत्यम्यन्तरे हेती वाह्यविभूतिविशेषात् झीषादिसमुद्रा-दिपु प्रदेशेषु यथेष्टं दीव्यन्ति-क्रीडाकिते देवाः।'

अर्थात् देवगति नाम कर्म रूप अभ्यन्तर कारए के होने पर वाह्य विभूति की विशेषता से जो द्वीर्षों, पर्वतों एवं समुद्रों में इच्छानुसार कीड़ा करते हैं, वे देव कह-साते हैं। देवों के चार प्रधान निकाय हैं---(१) अवनवासी (२) वाएव्यन्तर (२) ज्योतिष्क श्रौर वैमानिक।

चारों निकायों के नाम अन्वर्थ हैं। 'भवनैषु क्लन्तीत्येवंशीला भवन वालिनः' श्रर्थात् जिनका खभाव अवनों में निवाल करना है वे भवन-वासी कहलाते हैं। 'विवि-धदेशान्तराखि येषां निवालास्ते व्यन्तराः' अर्थात् विविध देशों में निवाल करने वाले व्यन्तर कहलाते हैं। 'ज्योतिःस्वभावत्वाद्य्योतिष्काः ' अर्थात् प्रकाश-स्वभाव वाले होने के कारण ज्योतिष्क देव कहे जाते हैं।

' विशेषेणात्मस्त्रान् सुद्धतिनों मानयन्तीति वियानानि । विमानेसु भवा वैमान निकाः' श्रर्थात जिनमें रहने वाले श्रफ्ते-श्रापको पुएयात्मा सानते हैं, उन्हें विमान कहते हैं शौर विमानों में उत्पन्न होने वाले या रहने वाले देव वैमानिक कहलाते हैं। चारों जाति के देवों का वर्णन शास्त्रकार श्रागे स्वयं करेंगे।

## स्लः-दसहा उ भवणवासी, ऋडहा वण चारिणो । पंचविहा जोइसिया, दुविहा वेमाणिया तहा ॥ १५॥

छायाः—दशघा तु भवन वासिनः, ग्रष्टघा वन चारिग्रः । पद्यविधा ज्योतिष्काः, द्विविधौ वैमानिकौ तथा ॥ १४ ॥

शब्दार्थः---भवनवासी देव दर्स प्रकार के हैं, वार्णव्यन्तर आठ प्रकार के हैं, ज्यो-े र्तिष्क देव पांच प्रकार के हैं और वैमानिक देव दो प्रकार के हैं।

भाष्य: —गाधा स्पष्टं है। पूर्व गाथा में चार निकायों का नाम निदेश करके घठत गाथा में क्रमशः उनके श्रंवान्तर भेदों की संख़्या का उल्लेख किया गया है। भवनवासियों के दस, वार्णव्यन्तरों के आठ, ज्ये।तिष्कों के पांच और वैमानिकों के दो भेद हैं। इन भेदों का नाम कथन अगली गाधाओं में क्रमशः किया जायगा।

## मूलः-झसुरा नाग सुवराणा, विज्जू झग्गी वियाहिया । दीवोदहिदिसा वाया, थणिया भवनवासिणो ॥ १६ ॥

छायाः-श्रसुरा नागाः सुत्रणाः, विद्युतोऽयुग्रो व्याहताः ।

द्वीपा उदधयो दिशो वायवः, स्तनिता भवनवासिनः ॥ १६ ॥

भाष्यः — सर्व प्रथम अवनवासी का नाम-निर्देश किया गया था अतपव यहां सव से पहले उसी के भेद वतलाये गये हैं। प्रत्येक नाम के साथ ' कुमार ' शब्द का प्रयोग किया जाता है। यद्यपि देवों की उस अवस्थित रहती है, उनमें मनुष्यों एवं तिर्यर्श्वों की भांति शैशव, वाल्य, कुमार, युवा तथा बुढापे का अवस्था भेद नहीं है, तथापि भवनवासी देवों का वेषभूपा, आयुध, सवारी और कीड़ा कुमारों के समान होती है अतपव उनके नामों के साथ 'कुमार' शब्द जोड़ा जाता है। इसलिप उनके नाम इस प्रकार हैं — (१) अख़ुरकुमार (२) नागकुमार (३) ख़ुवर्णकुमार (४) धिणुत्कुमार (४.) अग्निकुमार (६) द्वीपकुमार (७) उदधिकुमार (८) धिणुत्कुमार (१०) स्तनितकुमार।

भवनवासियों में श्रसुरकुमारों के भवन रत्तप्रभा पृथ्वी के पंकयदुल भाग में हैं श्रोर शेप नव कुमारों के भवन खरपृथ्वी के उत्पर श्रोर नीचे के एक-एक हजार योजन भाग को छोड़ कर शेप चौदड हजार योजन के भाग में हैं।

श्रसुरकुमारों के भवनों की संख्या दक्षिण दिशा में चवालीस लास है । इनके इन्द्र का नाम चमरेन्द्र हैं—यह इन देवों के श्राधिपति हैं । चमरेन्द्र के परिवार में ६४००० सामानिक देव, २४६००० श्रात्मरद्तक देव, छुट महिपी (पटरानियां) हैं । [ 486 ]

#### नरक-स्वर्ग-निरूपण

एक-एक पटरानी के छढ-छढ इजार का परिवार है। सात प्रकार की (गंधर्व की, नाटक की, अश्वों की, हाथियों की, रथों की, पदातियों की और भैंसों की) उनकी सेना है। तीन प्रकार के परिषद देव हैं। उनमें अभ्यन्तर परिषद् के २४००० देव, मध्य परिषद् के २८००० देव और बाह्य परिषद् के ३२००० देव हैं। इसी प्रकार अभ्य-न्तर परिषद् की ३४० देवियां हैं, मध्य परिषद् की ३०० देवियां और बाह्य परिषद् की ३४० देवियां हैं।

उत्तर दिशा में असुर कुमारों के चालिस लाख भवन हैं। यहां के आधिपति (इन्द्र) बलेन्द्र हैं। बलेन्द्र के ६०००० सामानिक देवों का, २४०००० आत्मरक्त देवों का, छुह अग्रमहिषी अर्थात् पटरानियों का परिवार है। प्रत्येक अग्रमहिषी का छुद्दः-छुद्द हजार का परिवार है। सात प्रकार की सेना और तीन प्रकार की परिषद् है। अभ्यन्तर परिषद् में २०००० देव मध्यपरिषद में २४००० देव और बाह्य परिषद् में २८००० देव हैं। अभ्यन्तर परिषद् की ४४० देवियां मध्य परिषद्त की ४०० देवियां और बाह्य परिषद् की ३४० देवियां हैं।

नाग कुमार भवनवासियों के दक्तिए-विभाग में चवालीस और उत्तर विभागमें चालीस लाख अवन हैं। दात्तिए विभाग के इन्द्र का नाम धरऐन्द्र और उत्तर विभाग के स्रधिपति का नाम भूतेन्द्र है।

सुपर्ण ( सुवर्श ) कुमारों के दत्तिण विभाग में अड़तीस लाख और उत्तर दिशा में चौंतीस लाख भवन हैं। दत्तिण विभाग के अधिपति का नाम वेणु-इन्द्र है और उत्तर विभाग के अधिपति का नाम वेणुदलेन्द्र हैं।

विद्यत कुमार देवों के दत्तिए भाग के इन्द्र हरिकान्त और उत्तर भाग के इन्द्र हरिशेखरेन्द्र हैं। इसी प्रकार अग्नि कुमारों के दत्तिए और उत्तर विभागों के इन्द्रों के नाम कमशः आग्निशखरेन्द्र तथा आग्निमाएवेन्द्र है। हीपकुमारों में पूर्णेन्द्र तथा विष्टेन्द्र उदाधकुमारों में जलकान्तेन्द्र तथा जलप्रभेन्द्र, दिशा कुमारों में धामितेन्द्र और आमि तवहनेन्द्र, वायु कुमारों में बलवकेन्द्र तथा प्रमंजनेन्द्र, स्तनितकुमारों में घोषेन्द्र और महाघोषेन्द्र नामक अधिपति इन्द्र हैं। तात्पर्य यह है कि भवनवासियों में सब चालीस इन्द्र हैं। प्रत्येक भेद के दो-दो इन्द्र होते हैं। उपर लिखे हुए नाम कमशः दान्निए और उत्तर दिशा के समकने चाहिए।

श्रसुर कुमार के अतिरिक्त शेष नौ निकायों के इन्द्रों का पेश्वर्य एक समान है। दक्तिए भागमें सब के छद-छद इजार सामानिक देव हैं, चौवीस हजार आत्म-रक्तक देव हैं, पांच अग्रमाहि। पियां हैं, और प्रत्येक के पांच-पांच ढजार का परिवार हैं, सात-सात प्रकार की सेना और तीन प्रकार की परिषद है। सभी की श्रभ्यन्तर परिषद में साठ हजार देव, मध्य परिषद में सत्तर हजार देव और वाह्य परिषद में श्रस्ती हजार देव हैं। अभ्यन्तर परिषद की एक सौ एचचर देवियां, मध्य परिषद की एक सौ पचास देवियां और वाह्य परिषद की एक सौ एचचीस देवियां हैं।

उत्तर भाग के इन्हों का पेश्वर्य भी लगभग इसी प्रकार का है। परिषदों के

#### 'सर्सर्रहवाँ श्रध्याय

विद्युतकुमारों से लगाकर स्तनित कुमारों तक के भवनों की संख्या दत्तिए में चालीस-चालीस लाख श्रॉर उत्तर में छत्तीस-छत्तीस लाखहै।

| जाति का नाम       | शरीर का वर्षे | चस्त्र का दर्ण | अुकुट का चिह्न |
|-------------------|---------------|----------------|----------------|
| (१) अपुर कुमार    | <u>क</u> ृत्व | रक             | चूड़ामाण्      |
| (२) नाग कुमार     | श्वेत         | ह्ररित         | नाग-फाणि       |
| (३) सुवर्ण कुमार  | सुनहरा        | ेवत            | गरुड्          |
| (४: विद्युत्कुमार | - रक्त        | हरित           | ৰক্স           |
| ४ः आग्निकुमार     | रक्त          | द्वंरित        | कलश            |
| (६) द्वीपकुमार    | रक्ष          | हरित           | र्सेंसह        |
| (७) उदाधिकुमार    | रक्त          | हरित           | হ্যগ্ৰ         |
| (⊏) दिशाकुमार     | रहे           | . श्वेत        | चहता           |
| (६) वायुकुमार     | ह्वरित        | गुलाची         | मगर 👘          |
| (१०) स्तनितकुमार  | काञ्चन        | श्वेत          | खराद           |

भवनवासी देवों की स्थिति का वर्णन आगे किया जायगा।

मूलः…पिसांयसूय जन्म्ला य, रक्खसा किन्नरा किं पुरिसा । महोरगा य गंधव्वा, झट्टविहा वाणमन्तरा ॥१७॥

> छायाः--विशाचा भूता यत्ताश्च, राचसाःकिमराः ाक पुरुषाः । महोरगाश्च गन्धर्वाः, अष्टविधा व्यन्तराः ॥ १७ ॥

शब्दार्थः--वाग व्यन्तर देव आठ प्रकार के हैं---(१) पिशाच, (२) भूत, (३) अक्ष, (४) राक्षस (४) किनर (६) किं पुरुष (७) मद्दोरग और (८) गंधर्व।

भाष्य---प्रकृत गाथा में कम प्राप्त ब्यन्तर देवों की जांतियों के नामों का उत्तेख किया गया है।

रतन्नभा पृथ्वी के ऊपर पक इजार योजन का पृथ्वीार्पेड है। उसके सी-सी थोजन ऊपरी और नीचे के भाग को छोड़कर बीच में आठ सा योजन में व्यन्तर देव रदते हैं।

डपर के छूटे हुए सौं योजन के ऊपरी और निचले भाग के दस-दस योजन 'छोड़कर वीस में भी आनपत्ती, पानपत्ती, आदि व्यन्तर रहते हैं। दानों स्थानों पर ि ६४८ 🗍

व्यन्तर देवों के असंख्यात नगर हैं।

श्राठ व्यन्तर और आठ वाणव्यन्तर मिल कर व्यन्तरों की संख्या सोलह होती है। व्यन्तरों की यह सोलह जातियां हैं। एक-एक जाति के दो-दो इन्द्र होने के कारण कुल वत्तीस इन्द्र व्यन्तरों में होते हैं। प्रत्येक इन्द्र के चार हजार सामानिक देव, सेलिह हजार आत्मरत्तक देव, चार अग्रमाहीपियां, सात प्रकार की सेना और हीन प्रकार की परिषद होती है। व्यन्तर इन्द्रों के नाम इस प्रकार हैं:---

| (१)) पिशाच-    | कालेन्द्र,         | महाकालेन्द्र   |
|----------------|--------------------|----------------|
| ( २ ) সূ্র —   | स्ट्रहतेन्द्र,     | भति रूपेन्द्र  |
| (३) यद्त—      | પૂર્શમન્દ્રન્દ્રે, | मणिभद्रेन्द्र  |
| (४) राज्तस—    | भीमेन्द्र,         | महाभीमन्द्र    |
| (४) किन्नर—    | किन्नरेन्द्र,      | किंपुरुषेन्द्र |
| ( ६) किंपुरुष- | सुपुरूषेन्द्र,     | महापुरुषेन्द्र |
| (७) महोरग-     | छतिकायेन्द्र,      | महाकायेन्द्र   |
| ( ८ ) गंधर्वे  | गीतरति-इन्द्र,     | गीतरसेन्द्र    |

वाग व्यन्तर देवों के इन्हें। के नाम---

| (१) छानपन्नी      | सन्निहितेन्द्र, | पन्मानेन्द्र      |
|-------------------|-----------------|-------------------|
| (२) पानपन्नी-     | धातेन्द्र,      | विधातेन्द्र       |
| (३) इसिवाई ( ऋषि  | वादी)- ऋषि,     | ऋषिपाल            |
| (४) भूतवाई—       | ईश्वरेन्द्र,    | महेश्वरेन्द्र     |
| (४) कन्दित-       | सुवत्स,         | विशाल             |
| ( ६ ) महाकान्दित- | हास,            | रति               |
| (७) कोइंड-        | श्वेत,          | <b>महाश्वेत</b> ् |
| (=) पतंग-         | पतंग,           | पतंगपति           |

जैसा कि पहले कहा गया है, व्यन्तर देव विविध देशों में अमए करते रहते हैं। टूटे-फूटे घरों में जंगलों में, जलाशयों पर, वृत्तों पर तथा इसी प्रकार के अन्यान् न्य स्थानों पर रहते हैं। आठ प्रकार के वाएव्यन्तर गंधर्व देवों के ही भेद हैं। यह आठों देव अत्यन्त विनोदशील, हास्यप्रिय, चपल और चंचल चित्त वाले होते हैं। इन सब के शरीर का वर्श और मुकुट का चिह्न इस कोएक से प्रतीत होगाः--

| द्व नाम    | शरीर वर्ण     | मुकुट चिह्न |
|------------|---------------|-------------|
| (१) पिशाच  | <b>रू</b> ष्ण | कंदूव वृत्त |
| (२)भूत     | . 33          | शालिवृत्त   |
| (३) यद्म   | 37            | वटवृत्त     |
| (४) राजस   | , श्रेत       | पाटलीवृत्त  |
| (x) किन्नर | हरित          | अशोकवृत्त   |

| सत्तरहवां श्रध्याय |               | ્રિષ્ઠદ્ર  |
|--------------------|---------------|------------|
| ( ६ ) किंपुरुष     | श्वेत         | चम्पकचृत्त |
| (७) महोरग          | <b>स्ट</b> ण् | , नागचृत्त |

( ८) गन्धर्च

ञ्चानपन्नी स्रादि वाणव्यन्तरों के शरीर का वर्ण और मुकुट का चिह्न कमशः पूर्वोक्न कोष्टक के श्रनुसार ही समझना चाहिए।

तिन्दुकवृत्त

#### मूलः-चंदा सूरा य नक्खत्ता, गद्दा तारागणा तहा । ठिया विचारिणो चेव, पंचहा जोइसा लया ॥ १⊏ ॥

छायाः—च=द्राः सूर्याश्च नद्तन्नाखि, गृहास्तारागणास्तथा। स्थिरा विचारिग्रश्चेव, पञ्चधा ज़्योतिशलयः॥

19

शब्दार्थः--ज्योतिषी देव पांच प्रकार के हैं--(१) चन्द्र (२) सूर्य (३) नक्षत्र (४) यह और (४) तारगण। यह स्थिर और चर के भेद से दो-दो प्रकार के हैं।

भाष्य-व्यन्तर देवों का कथन करने के पश्चात् कमप्राप्त ज्योतिषी देवों का वर्शन यहां किया गया है। ज्योतिषी देव पांच प्रकार के हैं--[1] चन्द्र [२] सूर्य [३] नक्तत्र [8] गृह और तारागए। इनके चर और अचर के मेद से दो-दो प्रकार होते हैं। अद्राई द्वीप में सूर्य आदि गतिमान होने के कारए चर हैं और वाहर स्थितिशील होने के कारए अचर है।

समस्त ज्योतिपी देवों का समूह ज्योतिषचक कहलाता है। ज्योतिपचक, मेरु पर्वत के निकट समतल भूमि में सात सौ नव्वे ( ७६० ) योजन की उंचाई से नौ सौ योजन की उँचाई तक अर्थात् एक सौ दस योजन में फैला हुआ है । सात सौ नव्वे योजन की उंचाई पर तारा मंडल है । तारों के विमान श्राधा कोस के लम्वे-चौंडे श्रौर पाव कोस ऊंचे हैं। पांचों वर्ण के हैं। तारामण्डल से दस योजन की ऊंचाई पर एक योजन के ६ भागों में ले ४८ भाग लम्वा-चौड़ा श्रौर २४ भाग ऊँचा, श्चंक रत्न का सूर्य का विमान है। सूर्य के विमान से श्रस्ती योजन अपर पक योजन के ६१ भागों में से ४६ भाग लम्वा-चौड़ा और २८ भाग जितना ऊँचा. स्फाटिक रत्न का चन्द्रमा का विमान है। चन्द्रमा के विमान से चार योजन की ऊँचाई पर नत्तत्र माला है। नत्तत्रों के विमान पांचों वर्ण के रत्नमय हैं। वे सब एक एक कोस लम्वे-चौड़े और आधा कोस ऊँचे हैं । नत्तत्र माला से चार योजन ऊपर ग्रह माला है। यहाँ के विमान भी पांचों वर्णों के और दो कोस लम्वे-चौड़े तथा एक कोस ऊँचे हैं। प्रद्वमाला से चार योजन की ऊँचाई पर हरित रत्नमय बुध ग्रह का तारा है। इससे तीन योजन ऊपर स्फाटिक रेत्न का ग्रुक का तारा है और ग्रुक से तीन योजन ऊपर पीत रत्नमय चृहस्पति का तारा हैं। ब्रह्स्पति से तीन योजन ऊपर रफ्न चर्ण रत्नमय मंगल तारा और उससे भी तीन योजन ऊँचा जाम्यूनद् वर्णमय शनिमद फा तारा है।

1 820 7

नरक-स्वर्ग-निह्तपर्ण

इस प्रकार सम्पूर्ण ज्योतिष चक्र समतल भूमि से नौ सौ योजन की ऊँचाई पर समाप्त हो जाता है। नौ सौ योजन ऊँचे तक मध्यलोक गिना जाता है, श्रतपव ज्योतिष चक्र मध्य लोक में ही श्रवस्थित है।

जम्बूद्वीप में दे। सूर्य और दो चन्द्रमा हैं। लवए समुद्र में चार सूर्य और चार चन्द्रमा हैं। धात की खंड द्वीप में वारह सूर्य और वारह चन्द्रमा हैं। पुष्कराई द्वीप में बहत्तर सूर्य और वहत्तर चन्द्रमा हैं। इस प्रकार छढ़ाई द्वीप अर्थात् सम्पूर्ण मजुष्य चेत्र में एक सौ वत्तीस सूर्य और इतने ही चन्द्रमा हैं। छढ़ाई द्वीप के सूर्य और चन्द्रमा निरन्तर गति से मेरु पर्वत की प्रदा्तिणा करते रहते हैं।

अढ़ाई द्वीप के बारह असंख्यात सूर्य और असंख्य चन्द्रमा हैं, पर वे अचर अर्थात स्थिर हैं। उनकी लम्वाई-चौड़ाई और ऊँचाई, अढ़ाई द्वीप के सूर्य आदि से आर्धा-आधी है।

डयोतिषी देवों में सूर्य और चन्द्रमा-दो इन्द्र हैं। आश्विन और चैत्र मास की षूर्णिमा के दिन जिस सूर्य और जिस चन्द्रमा का उदय होता है, वही सूर्य-चन्द्र इनके इन्द्र हैं, ऐसा उत्तेल प्रंथों में पाया जाता है।

एक एक सूर्य एवं चन्द्रमा के साथ श्रध्वासी ग्रह, अठाईस नत्तत्र और छिया सठ हजार, ना सौ पचत्तर कोड़ा कोडी तारे हैं । ज्योतिषी देवों का विस्तृत वर्षन अन्यत्र देखना चाहिए। विस्तार भय से यहां सामान्य कथन किया गया है।

## मूलः-वेमाणिया उ जे देवा, दुविहा ते विया हिया। कृष्णोवगा य बोद्धव्वा, कृष्णाईया तहेव य ॥ १६ ॥

छायाः-वैमानिकास्तु ये देवाः, द्विविधास्ते व्याहताः।

कल्पोपगार्श्व बोद्धव्याः, कल्पातीतरस्तयव च ॥ १४ ॥

शब्दार्थ:--जो वैमानिक देव हैं, वे दो प्रकार के कहे गये हैं (१) कल्पोवत्पन्न और (२) कल्पातीत ।

भाष्यः-तीन निकायों के देवों का कथन करने के पश्चात् अव चौथे वैमानिक देव-निकाय का वर्णन किया जाता है। वैमानिक देवों के मूलतः दो भेद हैं-कल्पो-त्पन्न और कल्पातीत। जिन वैमानिकों में इन्द्र, सामानिक आदि का विकल्प होता हैं वे कल्पोत्पन्न कहलाते हैं और जिनमें इस प्रकार भेदों की कल्पना नहीं होती-जहाँ किसी प्रकार का भेदभाव नहीं है-सभी आहमिन्द्र हैं, वे कल्पातीत कहलाते हैं।

कल्पेात्पन्न देवों में दल भेद होते हैं।--(१) इन्द्र (२) सामानिक (३) त्राय-स्त्रिश (४) पारिषद् (४) ज्ञात्मरत्तक (६) लोकपाल (७) अनीक (८) प्रकीर्णक (१) झामियोग्य और (१०) किल्विपिक। इनका पुरिचय इस प्रकार है:--

(१) इन्द्र-अन्य देवों से विशिष्ट पेश्वर्य वाले, मनुष्यों में राजा के समान शासक देव इन्द्र कहलाता है। (२) सामानिक-जो देव इन्द्र के समान आज्ञा नहीं चला सकते, इन्द्र के समान पेश्वर्य भी जिनका नहीं है, फिर भी जो इन्द्र के समान ही आयु, शक्ति, परि-वार और उसी के समान भोगोपभोग की सामग्री से युक्त दोते हैं, ऐसे राजा के पिता, गुरु आदि समान देव सामानिक कहलाते हैं।

(३) त्रायास्त्रिंश-राजा के मंत्री श्रौर पुरोहित के समान देव त्रायस्त्रिंश कह-लातें,हैं।

(४) पारिषद्-राजा के मित्र या सभासदों के समान देव पारिषद कहलाते हैं।

(४) श्रात्मरत्तक—जैसे राजा के श्रंगरत्तक दोते हैं, उसी प्रकार इन्द्र के श्रंग रत्तक देव श्रात्मरत्तक कद्वलाते हैं। यद्यपि इन्द्र को किसी प्रकार का भय नहीं रदता श्रौर उसे दूसरों से रत्ता कराने की श्रावश्यकता भी नहीं है, फिर भी श्रंगरत्तक देवों का दोना एक प्रकार का इन्द्र का पेश्वर्य है।

( ६ ) लोकपाल-प्रजा के रत्तक के समान देव लोकपाल हैं।

(७) अनीक-सैनिकों के स्थानीय देव अनीक कददलाते हैं। इन्द्र की सेना पदाति आदि सात प्रकार की है। उसका उत्तेख पदले आ चुका है।

( ८ ) प्रकीर्णक-मनुष्यों में प्रजा के समान देवप्रजा को प्रकीर्णक देव कहते हैं।

( १) आभियोग्य-मनुष्यों में दास के समान देव, जो इन्द्र की सवारी झादि के भी काम आते हैं।

(१०) किल्विपिक-मनुप्यों में चाएडालों के लमान, पापी देव किल्विपिक कहलाते हैं।

यद भेद प्रत्येक निकाय में ही होते हैं। मगर व्यन्तर एवं ज्योतिष्क देवां में जायस्त्रिंग तथा लोकपाल के सिवाय सिर्फ आठ ही विकल्प हैं। वैमानिकों श्रौर भवन-वासियों में दस-दस भेद पाये जाते हैं।

शंका-जब चारों निकायों में इन्द्र आदि विकल्प हैं तिव सभी निकायों में फल्पोत्पन्न तथा कल्पातीत भेद करना च.हिए। यहां केवल वैमानिकों में दो विकल्प फ्यों बताये गये हैं ?

समाधान-वैमानिकों के अतिरिक्त शेप तीन निकायों में कल्पोत्पन्न देव द्वी होते हैं, करपातीत नहीं, अतः उनमें दो भेद नहीं हैं। वैमानिक देवों में दो प्रकार के देव हैं। इस कारण वैमानिकों के दो भेद वतलाये गये हैं।

'कप्पोवगा' और 'कप्पाईया' पदाँ का चहुवचनान्त प्रयोग उनके अनेक अवा-न्तर भेदों को सचित करता है । इन भेदों का निरूपए शास्त्रकार स्वयमेव झांगे करते हैं।

नरक-स्वर्ग-निरूपण

# मूलः-कप्पोवगा बारसहा, सोहम्मीसाणगा तहा । सणंकुमार माहिंदा, बंभलोगा य लंतगा ॥ २० ॥ महासुक्का सहस्सारा, आणया पाणया तहा । आरणा अञ्चया चेव, इइ कप्पोवगा सुरा ॥ २१ ॥

खायाः---वरुपोपगा द्वादशधा, सौधर्मेंशानसास्तथा । सनत्कुमारा माहेन्द्राः, ब्रह्मत्तोकाश्च लान्तकाः ॥ २० ॥ महाशुक्राः सहस्राराः, श्रानताः प्राग्रतास्तथा । श्रारग्रा श्रच्युताश्चेव, इति कल्पोपगाः सुराः ॥ २१ ॥

शब्दार्थः—कल्पोत्पन्न या कल्पोपपन्न देवों के बारह भेद हैं--(१) सौधर्म (२) ईशान (३) सनत्कुमार (४) महेन्द्र (४) त्रह्म (६) लान्तक (७) महाशुक्र (८) सहस्रार (६) ञ्रानत (१०) प्राखत (११) त्रारख त्रौर (१२) त्रच्युत ।

शनैश्चर के विमान से डेढ़ राजू ऊपर, जम्बूद्वीप के सुप्रेष पर्वत से दत्तिण दिशा में पहला सौधर्म देवलोक है और उत्तर दिशा में दूसरा ऐशान देवलोक है। इन दोनों देवलोकों में तेरह-तेरह प्रतर हैं । उनमें पांच-पांच सौ योजन ऊंचे और सत्ताइंस-सत्ताईस सौ योजन की नीव वाले ३२००००० विमान पहले देवलोक में और २८००००० विमान दूसरे देवलोक में हैं। पहले देवलोक का इन्द्र शकेन्द्र या सौधर्मेन्द्र कहलाता है और दूसरे का ऐशानेन्द्र।

इन दोनों देवलोकों के ऊपर दक्षिण दिशा में तीखरा खनत्कुमार और उत्तर दिशा में चौधा मद्देन्द्र नामक देवलोक है। इन दोनों देवलोकों में वारह-बारह प्रतर मंज़िल हैं, जिनमें छह-छह सौ योजन के ऊंचे और छब्बीस-छब्बीस सौ योजन की नींव वाले तीसरे देवलोक में १२००००० विमान हैं और चौथे देवलोक में द००००० विमान हैं।

इनके ऊपर मेरु पर्वत के ठीक मध्य में ब्रह्म नामक पांचवां खर्ग है। उसके वृह प्रतर हैं। उसमें सात सौ योजन ऊंचे और २४०० योजन नींव वाले ४०००० विमान हैं। इस स्वर्भ के तीसरे प्रतर के पास, दत्तिए दिशामें, आठ रूप्ए राजियां हैं। इनके अंतराल में आठ विमान हैं और आठ विमानों के वीच एक और विमान है। इस प्रकार नौ विमानों में नौ लौकान्तिक जाति के देखों का निवास है। आर्चि नामक विमान में सारस्वत नामक लौकान्तिक रहते हैं, अर्चिमाली नामक विमानमें आदित्य नामक देव रहते हैं, वैरोचन विमान में वहि नामक देव रहते हैं, प्रसंकर विमान में वरुए, चन्द्राय विमान में गर्द तोय, सूर्याभ विमान में तुपित, शकाम विमान में अन्यावाध, सुप्रतिष्ठित विमान में आग्नि देव, और आरिष्ठाभ विमान में आरिष्ट देव रहते हैं। सत्तरहवां अध्याय

'नव लौकान्तिक देव सम्यव्होप्ट होते हैं, तीर्थकर भगवान की दीखा के समय उनके वैराव्य की सराइना करने वाले हैं, आसन्त सोज्जगासी, ब्रह्मचारी और म्रापियों के समान होते हैं।

पांचवें स्वर्ग के ऊपर छटा लाग्तक स्वर्ग है । इसके पांच प्रतर है, जिसमें . सात सौ योजन के ऊँचे और पच्चीस सौ योजन की नींब वाले ४०००० विमान हैं।

छुछे खर्ग के ऊपर सातवां सदाशुक्र देव लोक है। इसके चार प्रतर हैं, जिसमें ५०० योजन ऊँचे और २४०० योजन की नीव वाले ४०००० विमान हैं।

सातवं देवलोक के ऊपर आठवां सहस्तार देव लोक है । सहस्तार देव लोक में चार प्रतर हैं, जिसनें ५०० योजन ऊँचे श्रौर २४०० योजन की नींव वाले ६००० र्गवमान हैं।

आउवें देवलोक के ऊपर प्रारंभ के चार देवलोकों के समान वरावरी पर दो दे देवलोक आरंभ होते हैं। मेरु ले दाझिए दिशा में नववां प्रानत देव लोक और उत्तर दिशामें प्राएत नामक दसवां देवलोक है। इन दोनों में चार-चार प्रतर हैं, जिनमें नौ सौ योजन ऊँचे और २२०० योजन की नींच वाले दोनों के चार सौ चिमान हैं।

इन देवलोकों के ऊपर मेह से दान्निण की और ग्यारहवां श्रहण देवलोक आर उत्तर दिशा में वारहवां श्रच्युत देवलोक है जिनमें एक हजार योजन ऊँच श्रोर बाईस लो योजन की नीव वाले दोनों के तीन सौ विमान हैं।

इस प्रकार कल्पोपन्न देवों के चारह मेद हैं । चारहवें देवलोक के ऊपर कल्पा-सीत देव रहते हैं । उनका वर्णन अगे किया जा रहा है ।

### मूलः-कप्पाईया उ जे देवा, दुविहा ते वियाहिया । गेविजाणुत्तरा चेव, गेविजा नव विहा तहिं ॥ २२ ॥

हायाः—व ल्पातीतास्तु ये देवा, द्विविधास्ते व्याख़्याताः । प्रेवेयकां रानुत्तराक्षेव, प्रेवेयका नवविधास्तत्रः ॥ २२ ॥

शब्दार्थः--जो कल्पातीत देव हैं वे दो प्रकार के कहे गये हैं--मैंवेयक देव और अनुत्तर देव । उनमें से मैंवेयक देवों के नौ भेद हैं ।

प्रैंवेयफ विमान नौ हैं, छतः उनमें निवास करने वाले देव भी नौ प्रकार के हैं। रसी प्रकार कल्पातीत देवों के दो भेद भी खाधय-भेद से किये गये हैं। जो देव नौ प्रेवेयकों में रहते हैं वे प्रैवेयकदेव कहलाते हैं छोर छनुत्तर विमानों में रहने चाले अनुत्तर देवे कहलाते हैं। [ EX8 ]

नरक-स्वर्ग-निरूपए

ग्यारहवें और वारहवें देवलोक के ऊपर, एक दूसरे के ऊपर नौ विमान हैं, जिन्हें प्रैवेयक बंहा गया है। इन नौ विमानों में नीचे से तीन विमानों का एक त्रिक, मध्य के तीन विमानों का दूसरा त्रिक और ऊपर के तीन विमानों का तसिरा त्रिक है। प्रथम त्रिक में भद्र. सुभद्र और छुजान नायक प्रैवेयक हैं, इन तीनों में एक सौ ग्यारह विमान हैं। मध्यम त्रिक में खुमनस, खुदर्शन और प्रियदर्शन नामक तीन प्रैवेयक हैं। इन तीनों में एक सौ स्प्रात विमान हैं। तसिरे ज्रिक ने अमोह, सुप्र-त्तिबद्ध और यशोधर नामक तीन प्रैवेयक हैं। इन तीनों में सौ विमान हैं। यह सब विमान एक हजार योजन ऊँवे और २२०० योजन विस्तार वाले हैं। प्रैवेयक के देवां का शरीर दो हाथ ऊँचा होता है।

नव प्रैवेयक के ऊपर चारों दिशाओं में खार विमान और मध्यम में एक विमान है। इन पांचों को अनुत्तर विमान कहते हैं। इनके नामों का उत्तेख अगली गाथाओं में होगा।

मूलः - हेट्ठिमाहेट्रिमा चेव, हेट्रिमामज्मिमा तहा ।

हेट्रिमा उवरिमा चेव, मज्भििमा हेट्रिमा तहा ॥ २३ ॥ मज्भिमा मज्भिमा चेव, मज्भिमा उवरिमा तहा ॥ २३ ॥ उवरिमा होट्टिमा चेव, उवरिमा मज्भिमा तहा ॥२४॥ उवरिमा उवरिमा चेव, इय गेविजगा खुरा । विजया वेजयंता य, जयंता अपराजिया ॥ २५ ॥ सब्वत्थ सिद्धगा चेव, पंचहाणुत्तरा खुरा । इइ वेमाणिया एएऽणेगहा एवमायओ ॥ २६ ॥

मध्यमाधस्तन अर्थात् मध्य के त्रिक नीचे वाला, (४) मध्यममध्यम अर्थात् मध्य के त्रिक में वीच वाला, (६) मध्यमोपरितन अर्थोत् मध्य के त्रिक में ऊपर वाला, (७) उपरितनाधस्तन-ऊपर के त्रिक में नीचे वाला, (द) उपरितनमध्यम-ऊपर के त्रिक में बीच का, और (६) उपरितनोप्तरितन-अर्थात् ऊपर के त्रिक में ऊपर वाला । यह नव मैवयक हैं।

पांच अनुत्तर देवों के आश्रय स्थान की अपेसा पोच भेद इस प्रकार हैं--(१) विजय (२) वैजवन्त (३) जयन्त (४) अपराजित और (४) सर्वोर्थसिद्ध । इस प्रकार वैमानिक देव अनेक प्रकार के हैं।

भाष्यः--नव ग्रैवेयक विमानों के झवस्थान के कम से यहां ग्रैवेयकों का उत्तेख किया गया है। अतएव पूर्वोक्त नामों के साथ इन नामों का विरोध नहीं समझना चाहिए। तात्पर्य यह है कि अधस्तनाधस्तन ग्रैवेयक का नाम 'मद्र' है, अधस्तन-मध्यम का नाम 'सुभद्र', श्रौर अधस्तनोपरितन वानाम 'सुजात' है। इसी प्रकार रोप छह ग्रैवेयकों के नाम अनुक्रम से समझ लेने चाहिए।

श्रनुत्तर विमानों के (१) विजय (२) चैजयन्त (३) जयन्त (४) अपरा∽ जित और (४) सर्वार्थासेड, यह पांचमेद हैं।

कल्पातीत देवों में इन्द्र, सामानिक आदि का कोई अन्तर नहीं है । न कोई बड़ा देव है, न कोई छोटा है। सब देव समान ऋदिधारी हैं । अतएव यह सब 'अहमिन्द्र' कहलाते हैं। यह देव कौत्हल से रहित, विषयवासनाओं से विरक्त और सदैव द्यान-ध्यान में लीग रहते हैं।

व्यन्तर देव-समस्त व्यन्तरों एवं वाखव्यन्तरों की झायु उत्कृष्ट एक पल्योपंम और जघन्य दल हजार वर्ष की होती है।

प्योतिषी देव--तारा देव की छायु जधन्य पाव पत्योपम, और उत्रुष्ट पाव पत्योपम से कुछ श्रधिक है। एर्थ विमान में रदने वाले देवों की शायु ज॰ पाव पत्यो-पम और उत्रुष्ट एक पत्न्योपम तथा एक हजार वर्ष की है। चन्द्र विमानवासी देवों की जधन्य पाव पत्न्योपम जौर उत्रुष्ट एक पत्न्योपम एवं एक लाख वर्ष की श्रायु है। नत्तन्न विमान के देवों का जधन्य पाव पत्न्योपम छौर उत्रुष्ट श्राधे क्लोपम की श्रायु है। नत्तन विमान के देवों का जधन्य पाव पत्न्योपम छौर उत्रुष्ट श्राधे क्लोपम की श्रायु है। त्रद्व विमानों में रक्ष्ते वाले देवों का श्रायुप्य जधन्य पाव पत्न्योपम का श्रायु एक पत्न्योपम का है। बुध, युक, मंगल और श्रति न्रहों में रहने वाले देवों की भी प्रायु इतनी ही है। િ ૬૪૬

नरक-स्वर्ग-निरूपण

वैमानिक देवों की स्थिति ( आयु ) इस प्रकार है:---

| (१) साधम       | <u>م</u> ، | एक पल्योपम    | র৽              | दो सागरोएम     |
|----------------|------------|---------------|-----------------|----------------|
| (२) ऐसान       | 57         | " ले कुछ अधिक | ,,              | " से कुड़ अधिक |
| (३) सनरकुमार   | . 33       | दा सागर       | *5              | सात सागर       |
| ( ४ ) महिन्द्र | <b>93</b>  | ,, (जुछ अधिक) | <b>*</b> ?      | ,, (इन्ड अधिक) |
| ( ४ ) व्रह्म   | . 13       | सात सागर      | 91              | दस समार        |
| ( ६ ) लान्तक   | 55         | द्स सागर      | 51              | चौदह्सागर      |
| (७) महाशुक     | 29         | चौद्द सागर    | \$3             | संचग्ह सागर    |
| ( = ) सहस्रार  | 33         | सत्तरह सागर   | <b>7</b> 7 -    | ञठारह सागर     |
| ( ६ ) छानत     | 59         | ग्रहारह सागर  | », <sup>_</sup> | उन्नीस सागर    |
| (१०) प्राण्त   | **         | उन्नीस सागर   | ,,              | बीस सागर       |
| (११) आग्य      | ; 7        | वीस सागर      | 93 ·            | इक्र्जास सागर  |
| -(१२) म्रच्युत | 99 "       | इक्कीस सम्पर  |                 | बाईस सागर      |

इन देवलोकों की स्थिति देखने से झान होगा कि पिछले देवलोक में जितनी उत्कुष्ट श्रायु है, आगे के देवलोक में उतनी जघन्य आयु है। नव प्रैंदेयक विमानों में एक-एक सागर की आयु वढ़ती जाती है और नववें प्रैंवेयक में इकर्तास सागर की उत्कुष्ट स्थिति है। अर्थात प्रथम प्रैंवेयक में जघन्य वाईस सागर, उत्कुष्ट तेईस सागर, इसी कम से नौ ही प्रैवेयकों में एक-एक सागर की बुद्धि होती है। पांच प्रजुत्तर विमानों में से पहले के चार विमानों के देवों की जघन्य आयु इकतीस सागर की है और उत्कुष्ट वचीस सागर की है। पांचवें स्वांथी सिद्धि विमान में जघन्य-उत्कृष्ट का भेद नहीं हैं। वहां के समस्त देवों की तेतीस सागर की ही स्थिति होती है।

देवगति में सांसारिक सुलों का परम प्रकर्ष है। वहां नियत आगु अवश्य ओगी जाती है-अकाल मृत्यु नहीं होती। देव, मृत्यु के पश्चात नरक गति में नहीं जाते। सम्यक्त्य. संयमासंयम, वाल तप और अकाम निर्जरा आदि कारणों से देव-गति प्राप्त होती है। देवगति में मिथ्यादृष्टि देव भी होते हैं और सम्यग्दृष्टि भी मिथ्या-दृष्टि देव तिर्यञ्च आदि गतियों में उत्पन्न होकर संसार अमण करते हैं और कोई-कोई सम्यग्दृष्टि देव वहां से च्युत होकर महाविदेह देव में जन्म लेकर मुझि प्राप्त करते हैं, कोई भरतन्तेत्र में मनुष्य होकर, मोन्न गमन योग्य काल की अनुक्त जता हो तो मुझ होते है अथवा पुनः देव लोक में जाते हैं।

देवगति का विस्तार पूर्वक वर्णन अन्य शास्त्रों में देखना चाहिए। यहां संतिष्ठ कथन ही किया गया है।

मूलः-जेसिं तु विउला सिंक्खा, मूलियं ते अइात्थिया । सीलवंता सवीसेसा, अदीणा जांति देवयं ॥ २७ ॥

#### सत्तरहवां श्रध्याय

छायाः-येषां तु विपुला शिज्ञा, सूत्तं नेऽतिक्रान्ताः । श्रीलवन्तः सचिशेषाः, ग्रदीना यान्ति देवत्वस् ॥ २० ॥

राब्दार्थ:--जिन्होंने विपुल शिक्षा का सेवन किया है, वे शीलवान्, उत्तरोत्तर गुणों की बृद्धि करने वाले और अदीन वृत्ति वाले पुरुष मूल धन रूप मनुष्य भव को अति· जमण करके देव भव को प्राप्त करने हैं।

भाष्य:--देवगाति का वर्णन करने के पश्चात् उसके कारखों पर यहां प्रकाश डाला गया है। जिन पुरुषों ने धर्म का आचरण किया है, वे प्राप्त मानव-जीवन रूपी पूंजी को वढ़ा लेते हैं। जा शील का अर्थात् सम्यक् चारित्र का पालन करते हैं,निरन्तर आत्मिक गुणों के विकाल में तत्पर रहते हैं तथा आत्मिक गुणों को आच्छादित करने वाले विकारों के उपशमन में उद्यत रहते हैं और विविध प्रकार के परीषद तथा उप-सर्ग आने पर भी दीनता नहीं धारण करते -- उन्हें धैर्य प्वं अदैन्य के लाथ सहन करते हैं, वे पुरुष देवगति प्राप्त करने हैं।

मानवजीवन रूप पूंजी के विषय में एक कथानक है। किसी साहकार ने अपने तीन पुत्रों को एक-एक सहस मुद्रा दे कर व्यापार के लिए विदेश में भेजा। उनमें से एक ने सोचा-' अपने घर में पर्याप्त घन है। भोगोपभोग के साधनों की भी कमी नहीं है। ऐसी स्थिति में व्यापार करके धनोपार्जन करने का कप्र उठाने से क्या लाभ है ? ' इस प्रकार विचार कर उसने अपने पास की सूल पूंजी खो दी।

टूसरा पुत्र, पदले पुत्र की अपेत्ता कुछ अध्यवसायशील था। उसने विचार किया—' धन-वृद्धि करने की तो आवश्यकता है नदीं, मगर पिताजी की दी हुई मूल पूंजी समाप्त कर देना भी अनुचित है। अतएव मृत धन स्थिर रखकर उपार्जन किये हुए धन का उपभोग करना चाहिए।' इस प्रकार विचार कर उसने मूल पूंजी क्यों की त्यां स्थिर रमसी, पर जो कुछ उपार्जन किया वह सब देश-आराम में समाप्त कर दिया।'

तीलरा पुत्र विशेष उद्योगशील था। उसने मूल प्ंडी को स्थिर ही नहीं रक्त्रा, चरन् उसमं पर्याप्त दृद्धि की।

यही चात संसार के जीवों पर घटित होती है। मनुष्यभव मूल पूंजी के समान है। सभी मनुष्यों को यह पूंजी प्राप्त हुई है। मगर कोई-कोई प्रमादशील मनुष्य इस का उपयोग मात्र करते हैं, परन्तु आगे के लिप कुछ भी नवीन उपार्जन नहीं करते। वे अन्त में दुःख, शोक पर्व पश्चात्ताप के पात्र वनते हैं और चिरकाल पर्यन्त भवस्रमण का कप्ट उठाते हैं। कुछ मनुष्य दूसरे पुत्र के समान हैं, जो पुराय रूप धन की चुद्धि तो नहीं करते मगर फुछ नवीन उपार्जन करके प्राप्त पूंजी की स्थिर रखते हैं। कुछ मनुष्य ततीय पुत्र के समान उद्योंगी दोते हैं। व मनुष्य जन्म रूप पूंजी को चढ़ाने में खदा उद्योगशील रहते हैं। पेसे पुरुष पुर्य रूप पूंजी की चढ़ा कर देवगति प्राप्त करते हैं और श्रनुक्रम से मुक्ति-लाभ भी करते हैं।

नरक-स्वर्ग-निरूपण

1 680 1

तात्पर्यं यह हैं कि इस समय जो मनुष्य पर्याय की प्राप्ति हुई है सो इसके लिए पूर्वजन्म में काफी पुएयाचरए करना पड़ा था। उस पुएय का व्यय करके यह उत्तम पर्याय प्राप्त की है। इसे प्राप्त करके ऐसा प्रयत्न करना चाहिए, जिससे पुएय में वृद्धि हो। जीवन के अन्त में दग्दिता न आने पावे। जो पुरुष ऐसा नहीं करते वे पूर्वोपा-र्जित पुएय चीए होने पर घोर हुःख के पात्र बनते हैं।

शील का पालन करना और ज्ञान आदि गुणों का उत्तरोत्तर विकास करना यही पुण्योपार्जन के साधन हैं। इन साधनों का प्रयोग करके जीवन को सार्थक वनाने की चेष्टा करनी चाहिए। साथ ही चारित्र पालन करते समय आने वाले दैनिक आनवीय आदि उपसगौं से, जुधा, पिपाला, शीत, उष्ण आदि परिषहों से जो पराभूत नहीं होते, कातरता का त्याग करके इन्हें दढ़तापूर्वक सहन करते हैं, जो चित्त में दीनता नहीं आने देते, उन्हें जीवन की सन्ध्या के समय दीनता नहीं धारण करनी पड़ती। आतपव उक्त गुणों को धारण करके, देवगति की सामग्री एकत्र करके अन्त में मुक्ति लाभ का प्रयत्न करने में ही मानव जीवन की सफलता है।

मूलः-विसालिसेहिं सीलेहिं, जक्खा उत्तर उत्तरा।

महा सुका व दिप्पंता, मरणंता अपुणच्चवं ॥२=॥ आपिया देवकामाणं, कामरूव वि उव्विणो । उद्दं कपोसु चिट्टांति, पुव्वा वाससया बहू ॥२९॥

छाया --विर्महरोः शक्तिः, यत्ता उत्तरोत्तराः । महाशुक्ता इव दीप्यमानाः, मन्यमाना ख्रपुनश्चवम् ॥ २८ ॥ ग्रर्पिता देवसामान्, कामरूप वाकेयिणः । जर्ध्व कल्पेषु तिष्ठान्ति, पूर्वाणि वर्षशतानि बहुनि ॥ २६ ॥

शब्दार्थ:--विविध प्रकार के शीलों द्वारा प्रधान से प्रधान, महाशुक्त अर्थात् चन्द्र आ के समान सर्वेधा स्वच्छ, देदीप्यमान, फिर च्यवन न होगा। ऐसा मानते हुए इच्छित रूप बनाने वाले, वहुत से सैकड़ों पूर्व वर्ष पर्यन्त उच्च देवलोक में, दिव्य सुख प्राप्त करनें के लिए सदाचार रूप व्रतों का अर्फण करने वाले देव बनकर रहते हैं।

भाष्यः - यहां देवगति के कारणों का उक्केल करते हुए शास्त्रकार ने देवलोक का साधारण परिचय कराया है।

जो पुरुष विविध प्रकार के शील का अनुष्टान करता है उसे स्वर्ग की प्राप्ति होती है। स्वर्ग के देव विमानों में निवास करते हैं। देवों में अत्यन्त अष्ठ झौर चन्द्रमा के समान चमकदार होते हैं। उनकी दीप्ति अनुपम होती है।

जैसे मनुष्यों में शैशव, वाल्य, चुद्ध आदि विभिन्न अवस्थाएँ होती हैं वैसे देवों से नहीं। देव उत्पन्न होते ही वहुत शीघ तरुण अवस्था को प्राप्त कर लेते हैं और उनकी यह अवस्था अन्त तक वनी रहती है। उन्हें कभी बुढ़ापा नहीं आता। 'देव-सति से हमें च्युत होना पड़ेगा ' ऐसा उन्हें विचार नहीं आता, क्योंकि वे स्वर्गीय सुखों में ड्रूथे रहते हैं तथा एक ही अवस्था में रहते हैं। देवों को वैक्रियक शरीर प्राप्त होता है। इस शर्रार में यह विशेषता होती है कि उससे मनचाहा रूप वनाया जा सकता है। छोटा-वझा, एक अनेक इत्यादि यथेष्ट रूप धारण करने की चमता होने के कारण देवों को आनन्द रहता है और सुखों के आधिक्य के कारण वे भविष्य की चिन्ता से मुक्ल ग्हत हैं।

देवों की यह अवस्था मनुष्यों के समान सो-पचास वर्ष तक ही कायम नहीं रहती, चरन सैकड़ों पूर्व वर्ष पर्यन्त रहती है । पूर्व पक वड़ी संख्या है, जिलका उत्तेख पहले किया जा चुका है। देवलोकों की स्थिति का वर्शन भी किया जा चुका है। इस प्रकार आचरण किये हुए शील के प्रमाव से उत्तम देवगति की प्राप्ति होती है।

देव ऊर्ध्वलोक में रहते हैं। यह पहले बताया गया है कि मेरु पर्वत के समतल आग से नौ सा योजन ऊपर तक मध्यलेक गिना जाता है और उससे आगे ऊर्ध्व-लोक आगम्म होता है। वहीं देवों के विमान हैं। शनैश्चर ग्रह के विमान की ध्वजा-पताका से डेढ़ राजु ऊपर प्रथम सौधर्म नामक स्वर्ग है और उसी की वरावरी पर दूसरा स्वर्ग है। शेष स्वर्ग इनके ऊपर-ऊपर हैं। सर्वार्थ लिग्द नामक विमान सव से ऊपर है और सिग्द ाशला वहां से सिर्फ वारह योजन की ऊंचाई पर रह जाती है।

द्वगति के सुख आदि का वर्णन जिझासुओं को अन्यत्र देखना चाहिए।

## मूलः-जहा कुसग्गे उदगं, समुदेख समं मिखे । एवं माणुस्सगा कामा, देवकामाण झंतिए ॥ ३० ॥

छायाः--यथा छुशाने उदकं, समुद्रेग समं भिनुयात् ।

एवं मानुष्यका कामाः, देवकामानासन्तिके ॥ २० ॥

शब्दार्थः---जैसे कुश की नौक ठहरी हुई चूंद का समुद्र के साथ मिलान किया जाय वैसे ही मनुष्य सम्वन्धी काम-भोग दंवों के कामभोगों के समान हैं।

भाष्यः-शास्त्रकार ने यहां देवगति के काम-ख़ुलों को थोड़े ही शब्दों में प्रमा-चशाली ढंग से चित्रित कर दिया है।

देवगति के सुख समुद्र के समान हैं तो उनकी तुलना में मनुष्यगति के सुझ फुश नामक घास की नीक पर लटकने वाली एक वूंद के समान हैं । कहां एक वूंद और कहां समुद्र की असीम जल राशि ! दोनों में महान अन्तर है । इसी प्रकार मनुष्यों और देवों के सुखों में भी महान अन्तर है । मनुष्य की यड़ी से वड़ी झुद्दि भी दैविक झादि के सामने नगरप है । संसार के सर्वश्रेष्ठ सुख देवगति में ही प्राप्त होते हैं।

इतना होने पर भी मनुष्यभव में एक विशेषता है। देवभव भोग प्रधान मब है,

नरक-स्वर्ग-निसंपछ

1 880 ]

कर्म प्रधान नहीं। यही कारण है कि देवता धर्म की विशिष्ट श्राराधना करके उसी अव से मुक्ति नहीं पाते। यहां तक कि सर्वार्थालेख विमान के देवों को भी मनुष्यभव धारण करना पड़ता है श्रौर मनुष्यभव से ही उन्हें मुक्ति प्राप्त होती है। श्रतपव आत्मिक विकास की दृष्टि से मनुष्यभव सर्वोत्कुष्ट है और सुख-भोग की दृष्टि से देव-भव संवात्कुष्ट है।

विवेकशील पुरुषों को विविध प्रकार के शील का पालन करना चाहिए, जिस से उन्हें स्वर्ग एवं श्रपवर्ग की प्राप्ति हो।

### सूलः-तत्थ हिच्चा जहाठाणं, जक्खा आउक्खए चुया । उवेंति मागुसं जोणिं, से दसंगेऽभिजायई ॥३१॥

छायाः-तत्र स्थित्वा यथास्थानं, यत्ता छायुःत्त्वे च्युताः । उपयान्ति मानुषीं योान, स दशाङ्गेऽभि जायते ॥ ३१ ॥

शब्दार्थ:---देवलोंक में यथास्थान रहकर आयुष का चय होने पर वहां से च्युत हो जाते हैं ज्ञार मनुष्य योनि प्राप्त करते हैं वहां वे दस अंगों वाले-समृद्धि से सम्पन्न मनुष्य होते हैं।

साष्यः-देवभव उत्छए से उत्काए वैवयिक सुलों का धाम है, फिर मी वह श्रद्धय नहीं है । अन्यान्य भवों के समान उसका भी चय हो जाता है। वंधी हुई श्रायु भोग चुक्तेने के पश्चात देव उस भव का स्थाग करते हैं । फिर भी पूर्वाचारित श्रील से उत्पन्न हुए पुराय के अवशेष रहने के कारण वे मनुष्य योनि माप्त करते हैं। मनुष्य योनि में उन्हें दस प्रकार की ऋदि प्राप्त होती है।

दस प्रकार की ऋादि का कथन स्वयं शास्त्रकार अगली गाथा में करेंगे। यहां यह समझ लेना आवश्यक है कि प्रत्येक देव च्युत हो कर मनुष्य ही हो, पेसा नियम नहीं है। कोई देव मनुष्य और कोई तिर्यञ्च भी हो सकता है। मिध्यादृष्टि देव मरकर तिर्यञ्च होता है और सम्पन्दृष्टि देव मनुष्य भव पति हैं। यहां विशिष्ट शीलवान सम्यग्दृष्टि देव का प्रसंग होने के कारए मनुष्य योनि की प्राप्ति का कथन किया गया है।

## मूलः-खित्तं वत्थुं हिरण्णं च, पसवौ दासपोरुसं । चत्तारि कामखंधाणि, तत्थ से उववज्जई ॥ ३२ ॥

छायाः—चेन्नं वास्तु हिरण्यञ्च, पशवो दासपीरुपम् । चत्वारः कामस्कन्धाः, तत्र स उत्पद्यते ॥ ३२ ॥

शब्दार्थ:--क्षेत्र, वरतु, हिरएय, पशु, दास, पौरुप और चार चार कामस्कन्ध, जहाँ होते हैं, वहां वह देव जन्म लेता है । भाष्य-इससे पहली गाथा में जिन दस झंगों का उल्लेख किया था, उनका यहां नाम निर्देश किया गया है। जहां वैभव के यह दस झंग उपलब्ध होते हैं, वहां वह देव, मनुष्य रूप में श्रवतीर्थ होता है।

दस चैभव के अँग यह हैं:---(१) लेत्र-जमीन आदि (२) वस्तु-महल, सकान आदि (३) हिरगय-चांदी-सोना आदि पग्रु-गाय, भैंस, घोड़ा, हाथी आदि (४) दास दासी-नौकर-चाकर, वगैर (६) पौरुष कुटुम्ब-परिवार एवं पुरुषार्थ आदि (७-१०) चार कामलकन्ध-हन्द्रियों के विषय, इस प्रकार दस तरह के चैभव वाला मनुष्य होता है।

डाणांगसूत्र में घाव्य प्रकार ले मी दस तरह के मुखों का कथन किया गया है। वे इस प्रकार है:--

(१) आरोग्य-शरीर का स्वस्थ रहना, किसी प्रकार का दोप न होना। आरो-ग्य-सुख सभी सुखों का मूल है, क्योंकि शरीर में रोग होने पर ही अन्य सुखों का उपभोग किया जा सकता है।

(२) दीर्ध आयु – गुभ दीर्ध आयु भी खुख रूप है। उत्तम से उत्तम मोगो-प्रमाग प्राप्त होने पर भी यदि आयु अहाकालीन हुई तो सब खुख वृथा हो जाते हैं।

( ३ ) आढ्यता-विपुल धन-सम्पत्ति का होनां ।

(४) काम-पांच इन्द्रियों में ले चलु झौर ओत्र हान्द्रिय के विषयों को काम कहा गया है । इष्ट रूप झौर इष्ट शब्द की प्राप्ति होना काम-सुल की मालि कहलाती है ।

( १ ) भोग-स्पर्शन, रसना और झेल्ए-इन्द्रियों के इष्ट विषय की प्राप्ति दोना ओग-सुम है । इन विपयों के सोग से संसारी जीव सुम मानते हैं । सुख-साधम दोने के कारण उन्दें भी सुख रूप कहा गया है ।

(६) सन्तोप-एच्छा का सीमित होना या अहप एच्छा होना संतोप का लाता है। संतोप, सुल का प्रधान करण है। विपुल वैभव और भोगोपमांग की बचुर सामग्री की विद्यमानता होने पर भी जहां असंतोप होगा वढां सुख नहीं हो सकता। भतः संतोप सुख का साधन है, और उसकी सुखों में गणना करना उचित ही है।

(७) अस्ति खुख-जिस समय जिस पदार्थ की आवश्यकता हो उसी समय उसकी प्राप्ति हो जाना भी खुख है। इसे आखित सुख कहा गया है।

( म) ग्रम भोग-प्रशस्त भोग को श्रम भोग कहते हैं । देले मोगा की प्राप्ति और उन भोगों में भोग क्रिया का होना भी खुख रूप है। यह भी जातावेदनीय जल्य पौद्गालिक छुछ है।

नरक-स्वर्ग-निरूपणु

N

[ 882 ]

( ६ ) निष्क्रमण-निष्क्रमण का अर्थ है दीचा प्रहण करना। अविरति रूप दुःख से छूट कर दीचा अंगीकार करना चास्ताविक सुख का श्रद्वितीय साधन है। अतएव निष्क्रमण का सुखों में परिणित किया गया है।

(१०) अनावाध सुख - आवाध अर्थात् जन्म, जरा, मरण आदि से राहेत सुख अनावाध सुख कदलाता है। इस प्रकार का सुख समस्त कमों से मुक्क होने पर प्राप्त होता है। कहा भी है-

न वि अत्थि माखुसाएं, तं सोक्खं न वि य सब्वदेवाएं।

जं सिद्धार्णं सोक्खं, अव्वाबाह मुवगयाणं ॥

अर्थात् सब प्रकार से अव्याबाध को प्राप्त हुए सिद्ध भगवान् को जिस सुज की प्राप्ति होती है, वह सुख न तो मनुप्यों को प्राप्त होता है और न किसी भी देव को ही प्राप्त हो सकता है। वह मोच्च-सुख अनुपम है, आनिर्वचनीय है, अतुल है और अटल है।

अनावाघ सुख, सात्तात देव भव से प्राप्त नहीं द्वोता, किन्तु देवों को परम्परा से प्राप्त हो सक्ता है । अत्रतप्त्व देवों के प्रकरण में भी उसका उल्लेख किया जाना असंगत नहीं है ।

### मूलः-मित्तवं नाइवं होइ, उच्चगोये य वरण्णवं। अप्पायं के महापरण्णे,

# अभिजाए जसोबेल ॥ ३३ ॥

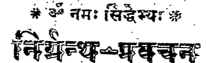
शब्दार्थः—स्वर्ग से आनेवाला जीव मित्रवाला, कुटुम्बवाला, उचगोत्रवाला, कान्ति-मान् , अल्प व्याधिवाला, महाप्राज्ञ, विनयशील, यशस्वी और वलशाली होता है।

भाष्य:-- शील का पालन करके स्वर्भ में गया हुआ जीव जब वहां से फिर मर्त्युलोक में आता है, तब उसे निम्रलिखित विशेषतापॅं प्राप्त दोती हैं:---(१) उसके अनेक दितैषी मित्र दोते हैं। (स्नेही कुटुम्वीजन मिलते हैं (२) वह लोक में प्रति-छित समक्षे जाने वाले प्रसिद्ध कुल में जन्म प्रदण करता है (४) वह दीप्तिमान होता है (४) उसके शरीर में कदाचित् ही कोई अहप व्याधि होती है (६) वह तीव बुद्धि से विभूषित होता है (७) विनति होता है (८) लोक में उसकी कॉर्सिं का प्रसार होता है और (६) वह विशिष्ट बल से सम्पन्न होता है।

Į.

तात्पर्य यह है कि एक जन्म में पालन किये हुए शील का फल अनेक जन्मों तक प्राप्त होता है। अतपव प्रत्येक आत्महितैषी को वतिरागोक्त शील का आखरण करना चाहिए।

#### निर्प्रेन्थ-प्रवचन-सत्तरहवां अध्याय समाप्त



॥ अठारहवां अध्याय ॥

\*\*\*\*\*\*

#### मोच्च स्वरूप

श्री भगवान्-उवाच-

# मूलः-आणाणिदेस करे, गुरूणमुववाय कारए । इंगियागार संपन्ने, से विणीय ति वुच्चई ॥ १ ॥

शब्दार्थः-जो आज्ञा का पालन करने वाला, गुरुओं के समीप रहने वाला, गुरुजनों के ईगित एवं आकार को समफने में समर्थ होता है वह विनीत कहालाता है।

भाष्य—पिछोल अध्ययन के अन्त में स्वर्ग का वर्णन किया गया है और यह भी निरूपण कर दिया गया है कि शलि को पालन करने वाला पुरुष स्वर्ग से च्युत होकर उत्तम मनुष्य होता है। मनुष्य गति का लाभ करके फिर वह कहां जाता है, यह वताने के लिप मात्त-स्वरूप नामक अठारदवां अध्ययन कहा जाता है। इससे यह स्वतः फालित हो जाता है कि शीलवान महापुरुष मुक्तिलाभ करता है।

आनादि काल से आत्मा, पर इंच्यों के संयोग के कारण विविध योनियां में निरन्तर अमण कर रहा है। असंख्य वार आत्मा ने नरक गति प्राप्त की है, असंख्य बार देवगति लाभ किया है, असंख्यात वार मनुष्यभव पाया है। जन्म-मरण का यह चक मुक्ति प्राप्त होने पर ही मिटता है। मुक्ति आत्मा की अन्तिम अवस्था है। अनेक योनियों में अमण करके अन्त में मुक्ति प्राप्त होती है। अतपव यहां अन्त में मुक्ति का स्वरूप वतलाया गया है।

जैनधर्म विनय मूल धर्म है। 'धम्मस्स विएशे। मूलं' अर्थात् धर्म का मूल विनय है, पेसा शास्त्र में कहा गया है। जैसे मूल के बिना वृद्ध नहीं टिकता, उसी प्रकार विनय के विना धर्म की स्थिति नहीं होती। अतएव धर्म की साधना के लिए सर्वप्रथम विनय की अपेत्ता रहती है। धर्म साधना का चरम और परम फल मोन्ड है। इससे यह भली-भांति स्पष्ट है कि मुक्ति की प्राप्ति में विनय अनिवार्य है और उसका स्थान प्रथम है। यही कारण है मुक्ति का स्वरूप प्रतिपादन करने से पहले यहां विनय के सम्बन्ध में वर्णन किया गया है। विनय का सामान्य विवेचन पहले किया जा चुका है । श्रतएव यहां विनीत का स्वरूप वतलाया जाता है।

जो ग्रपने गुरुजनों की आझा का पालन करता है, उनके समीप रहने में प्रपना अदोभाग्य समभता है, जो उनकी विधि या निपेष को स्तूचित करने वाली अक्तुटि झादि चेप्टाओं को तथा मुख आदि की आक्तति को भलीभांति समभता है और उन्हीं के अनुसार प्रचुत्ति करता है, वह विनीत पुरुष कहलाता है।

शिष्य का धर्म है-गुरु का अनुसरण करना । कदाचित् ऐसा अवसर आ सकता है जब गुरु के आदेश का रहस्य शिष्य की समझ में न आवे। उस समय बह उनके ग्रादेश के विरुद्ध अपनी बुद्धि का प्रयोग करे तो वह विनयसील नहीं कह-लाता। गुरु के आदेश में तर्क-वितर्क को अवकाश नहीं होता। गुरु बनाने से पहले उनके गुरुत्व की समीचीन रूप से परीक्षा कर लेना उचित है, पर परीक्षा की कसौटी वर कस लेने के पश्चात, गुरु रूप में स्वीकार कर लेने पर प्रालस्य के वशीभूत होकर, उद्दएडता से प्रेरित होकर या अग्रदा की भावना से उनकी आह्या का उंच्चेंघन करना उचित नहीं है। सडचा सैनिक अपने सेनापति की आझा का उल्लंघन नहीं करता। आह्वा उत्तंघन करने वाला कठेार दएड का पात्र होता है। इसी प्रकार विनीत शिष्य अपने गुरु की श्राक्षा का उत्तंघन नहीं करता। श्राझा-उत्तंघन करने वाले शिष्य को संयम रूप जीवन से दाथ घोना पड़ता है। आजापालन, प्रगाद अद्धा का सूचक है। जिस शिष्य के हृदय में अपने गुरु के प्रति गाढ़ श्रद्धा होगी उसे उनकी आजा की हितकरता में संशय नहीं हो सकता। श्रद्धालु शिष्य यही विचार करेगा कि-'भले ही गुरुजी की छाजा का रहस्य मेरी समझ में नहीं आता, फिर भी उनकी आजा श्रहित-कर नहीं हो सकती। इसमें अवश्य ही मेरा हित समाया हुआ है।' इस प्रकार विचार कर वह तत्काल आजापालन में प्रवृत्त हो जायगा । जिसके अन्तःकरण में अपने गुरु के प्रति प्रगाढ़ श्रद्धामाव विद्यमान नहीं है, वट अध्यात्म के दुर्गम पथ का पर्थिक नहीं वन सकता। आध्यात्मिक साधना में अनेक अक्षेय रहस्य सान्निदित रहत हैं. जिन्हें उपलम्ध करने के लिए सर्वप्रथम गुरु के आदेश पर ही अवलम्वित रहना पढ़ता है। उन रहस्यों को खुलकाने के लिए जिस दिव्य हरि की आवश्यकता है वह यकायक प्राप्त नहीं होती। वह दृष्टि नेत्र चन्द करके गुरु के आदेश का पालन करने पर दी प्राप्त दोती है। अतएव साधनाशील शिष्य को गुरु के आदेश का पालन अव-श्यमेव करना चाहिए।

विनीत शिष्य का दूसरा लक्त् हें - गुरु के समीप रहना। शिष्य का दूसरा पर्यायवाची शब्द 'अन्तेवासी' है। गांतम स्वामी भगवान महावीर के 'अन्तेवासी' थे और जम्बू स्वामी आर्थ लुधर्मा स्वामी के 'अन्तेवासी' थे। यद पर्याय शब्द दी इस वात को सचित करता है कि गुय के समीप वास करना शिष्य का कर्त्तक्य है। अन्ते-वासी या निकट निवासी दो प्रकार के दोते हैं - द्रव्य से आंर भाव से । शरीर से गुरु महाराज की सेवा में उपस्थित रहने बाला द्रव्य अन्तेवासी है। जे। शिष्य अवने (: ६६६ ]

सदाचार से, नमृता से एवं अनुकूल व्यवहार से गुरु के हृदय में घर कर लेता है अर्थात् गुरु का दार्दिक प्रेम सम्पादन कर लेता है वह भाव-अन्तेवासी कहलाता है । इड्यतः अन्तेवासी और भावतः अन्तेवासी की चौभंगी बनतीहै। वह इस प्रकार है:-

मोंस स्वरुप

(१) द्रव्य से अन्तेवासी हो और भावसे भी अन्तेवासी हो।

(२) द्वंय से अन्तेवासी हो, भाव से अन्तेवासी न हो।

(३) भाव से अन्तेवासी ही द्रव्य से न हो।

( ४ ) भाव से भी अन्तेवासी न हो और द्रव्य से भी न हैं। ।

इन चार भंगों में प्रथम भंग पूर्ण शुद्ध है और चौथा पूर्ण अशुद्ध है। दूसरा भंग देशतः अशुद्ध है और तीसरा दूसरे की अपेक्षा अधिक देश-शुद्ध है।

गुरु के समीप सदा उपास्थित रहने वाला शिष्य श्रुत और चारित्र का अधिक अधिकारी वन जाता है। उस पर गुरु का रुपा भाव रहता है। अतएव विनेति शिष्य को अन्तेवासी ( समीप रहने वाला ) बनना चाहिएा

विनीत शिष्य का तीसरा लत्तण है— इंगिताकारसम्पन्नता । मौहों आदि की चेष्टा इंगीत कहलाती है और मुख की आठति को यहां आकार कहा गया है। गुरु अपने इंगित पवं आकार से शिष्य को प्रवर्त्तनीय विषय का वोध करा देते हैं । शिष्य का धर्म है कि वह उन चेष्टाओं का वारीकी से अध्ययन करे और वचन द्वारा विधि निषेध करने का अवसर आने से पहले ही प्रवृत्त या निवृत्त हो जाय । इस प्रकार ध्यवहार करने वाला शिष्य, गुरु की प्रीति का पात्र बनता है।

विनीत शिष्य के लत्ताणों से सम्पन्न पुरुष के अन्तः करण का अपने गुरु के अन्तः करण के साथ एक प्रकार का सूदम संबंध स्थापित हो जात्ता है। इस एकता को स्थापना से गुरु के हृदय की अनेकानेक विशेषताएँ शिष्य के अन्तः करण में आविर्भूत हो जाती हैं। इससे शिष्य का दुर्गम साधनापथ सुगम बनता है। लोक में भी उसकी प्रतिष्ठा होती है। इस प्रकार उक्त तीन लत्ताणों से सम्पन्न शिष्य कहलाता है।

मूलः-अणुसासिओ न कुण्पिजा, स्वंति सेवेजा पंडिए । खुईहिं सइ संसग्गि, हासं कीडं च वजाए ॥ २ ॥

#### -श्रठारहर्वा अध्याय

भाष्यः-विनीत शिष्य के लत्तर्णों का कथन करने के पश्चात् उसके कत्त्वयों का निरूपण करने के लिये यह गाथा कही गई है।

पंडा अर्थात् हित-अहित का विवेचन करने वाली वुद्धि जिसे प्राप्त हो वह परि-डत कहलाता है। पंडित अर्थात विवेकी शिष्य, गुरु द्वारा अनुशासन करने पर-शिला देने पर कोध न करे वरन लमा का सेवन करे। उसे मिथ्यादृष्टियों का संसर्ग भी नहीं करना चाहिए और इंसी मजाक पवं खेल-तमाशे का भी त्यांग करना चाहिए।

गुरु यद्यपि शान्ति के सागर और चमा के भंडार होते हैं, वे अपने शिष्य की दुर्वलतायों को भलीभांति समभने हैं, तथापि कमों प्रशस्त कोघ के वश होकर, शिष्य पर अनुग्रह-वुद्ध होने के कारण कुपित हो जावें अथवा कुपित हुए दिना ही शिष्य को संयम-मार्ग पर आरूढ़ करने के लिये शिच्चा देवे-अनुशासन करें तो उस समय शिष्य को कोध नहीं करना चाहिए । उसे चमा भाव धारण करके विचारना चाहिए कि-' गुरु महाराज का मुभ पर अत्यन्त अनुग्रह है जो वे मुभे संयम से विचलित होने पर पुनः संयमारूढ़ करने का प्रयत्न करते हैं। मेरे व्यवहार से उनके झान-ध्यान में वाधा उपास्थित हुई, परन्तु वे मेरे ऐसे आलौकिक उपकार्रा हैं कि मेरा अनुशासन करत हैं। धन्य है गुरुदेव की परहितकरता ! धन्य है उनका अनुग्रह ] उन्होंन मुभे उचित ही शिचा दी है । यह शिच्चा मेरे लिप उपकारक होगी । मैं उनका अनुग्रहीत हूं । आगे इस प्रकार का अपराध करके उनका चित्त चुन्ध नहीं करंगा ] ' इस प्रकार सोचकर शिष्य को चना का सवन करना चाहिए ।

असत्संगति के समान हास्य और कीड़ा का भी त्याग करना आवश्यक है। हास्य ने। कपाय चारित्र मोदनीय कर्म के उदय से होने वालेमाव को इंसी कहते हैं और मनोरंजन के लिए की जानेवाली किया-विशेष कीड़ा है। सुयोग्य शिष्य को इनका आचरण नहीं करना चाहिए। हस्य आदि के प्रयोग से मिथ्या मापण आदि भनेक दोषों का प्रसंग आता है, अनर्थदरण्ड होने की संभावना रहती है और शासन के गौरव को चति पहुंचती है।

मूलः -- आसणगञ्जो न पुन्विजना, णेव सेजागञ्जो कयाइ वि । ञ्रागम्मुक्कुडुञ्रो संतो, पुन्डिज्जा पंजली उडो ॥ ३ ॥

ि ६६८ |

राब्दार्थ:--आसन पर बैठे-बैठे गुरुजनों से कभी प्रश्न नहीं करना चाहिए और शथ्या पर बठे-बैठे भी नहीं पूछना चाहिए। गुरुजन के ससीप आकर उकडूं आसन से अवस्थित होकर, हाथ जोड़कर पूछना चाहिए।

भाष्य-विनीत शिष्य के कर्त्तब्यों के निरूपण का प्रसंग चल रहा है, अतपक वही पुनः प्रतिपादन किया गया है। अपने आसन पर वैठे-वैठे या शब्या पर वैठ कर गुरु महाराज से कोई प्रश्न पूछना-र्शका निवारण करना, उचित नहीं है पेसा करना शिष्टाचार से विपरीत है। अतएव गुरु महारज से जब किसी प्रश्न का समाधान प्राप्त करना हो तो अपने आसन या शब्या से उठकर गुरुजी के पास आवे और नम्रभाव से उकडू आसन से वैठकर, दोनों हाथ जोड़ कर प्रश्न पूछे।

जैसे पानी स्वमावतः उच्च स्थान से नीचे स्थान की ओर जाता है, नीचे से ऊपर की ओर नहीं जाता, इसी प्रकार झान भी उसी को पाप्त दोता है जो अपने गुरू को उच्च मानकर अपने को उनसे नीचा समभाता है जो अविनीत शिष्य अभिमान के अग होकर अपने आपकी उच्च मानता है और गुरु को नीचा समभता है वह ज्ञान लाभ नहीं करसकता। अतः श्रुत आदि के लाभ की अभिलाषा रखने वाले शिष्य को नम्रता एवं विनीतता धारण करनी चाहिए।

मूलः ज मे बुद्धा गुसासंति, सीएण फरुसेण वा। मम लाभो त्ति, पेहाए, पयञ्चो तं पडिस्सुणे ॥ ४ ॥

छायाः-बन्मां बुद्धागुपासंति, शतिन पुरुषेग या।

वम लाम इति प्रेच्य, मध्यस्तत् प्रतिश्रगुयात ॥ १ ॥

शब्दार्थः-मुमे ज्ञानीजन शान्त तथा कठोर शब्दों से जो शिक्षा देते हैं, इसमें मेरा ही लाभ है, ऐसा विचार कर जीव मात्र की रक्षा करने में यत्नावान शिष्य उनकी वाद अंगीकार करे।

भाष्यः-गुरु जय शिष्यको शिला देते हैं या उलका अनुशासन करते हैं, तब शिष्य को क्या करना चाहिए, यह वात प्रकृत गाथा में स्पष्ट की गई है।

कोमल अथवा कठोर शब्दों से अनुशासन जरने पर शिष्य को इस मांति विचार करना चाहिपः—' गुरु महाराज मुझे जो शिला देते हैं उसमें उनका रंच मात्र भी लाभ या स्वार्थ नहीं है। वे केवल मेरे ही लाभ के लिए मुझे कठोर शब्दों द्वारा या कोमल शब्दों द्वारा शिला देते हैं। मैंने जो अनुजित आचरण किया है उसके लिए आगर वे चेतावनी न देते तो उनकी क्या हानि हो जाती १ दानि तो मेरी ही होती। अतएव उनके अनुशासन का उद्देश्य मेरा दितसाधन ही है। मैं गुरु देव का अल्प्त कुतइ हूं कि उन्होंने भविष्य के लिए मुक्ते अनुचित आचरण न करने के लिए प्रेरिक अठारहवां अध्याय

किया है।' इत्यादि विचार करके विनीत शिष्य को गुरु महाज का कथन अंगीकार करना चाहिए। श्रंगीकार करने से वहां यह आभिप्राय है कि अपना दोष स्वीकार करने के साथ मविष्य में ऐसा न कड़ने के लिए गुरु के समज्ञ अपना संकल्प प्रकट करना चाहिए।

मूलः-हियं विगयसया वृद्धा, फरूसं पि छाणुसासणं । वेसं तं होइ सृढाणं, खंतिसोहिकरं पयं॥ ५॥ छाया-हितं विगतमया छुद्धाः, परुपमण्यनु शामनम् । द्वेपं भवति सूहनां, ज्ञान्ति छुद्धि करं पदम् ॥ ४ ॥

शब्दार्थ:---भय से अतीत और तत्त्वज्ञानी पुरुप गुरु के कठोर अनुशासन को भी छापने लिए हितकर मानते हैं और मूढ़ पुरुपों के लिए क्षमा एवं आत्मशुद्धि करने वाला ज्ञानरूप एक पद भी द्वेष का कारण वन जाता है।

भाष्यः-प्रस्तुत गाथा में विवेकवान् छौर मूढ़ शिष्य का अन्तर प्रतिपादन किया गया है। दोनों की मानसिक हाचि का यहाँ चित्रए किया गया है।

निर्भय और झानवान शिष्य कठेार से कठेार गुरु के अनुशासन को भी अपने लिए हित रूप मानते हैं और सूढ़ शिष्य चमायुक्त एवं आत्मशुद्धि जनक एक पद को भी द्वेष का कारण बना लेता है। अर्थात् गुरु द्वारा कोमल वचनों से समझाये जाने पर भी सूर्फ शिष्य उनसे द्वेप करने लगता है।

विवेकी शिण्य को यहाँ 'विगयभया' अर्थात् भय से मुक्त विशेषण दिया गया है, वह विशेष ध्यान देने योग्य है । अनादिकालीन अभ्यास के कारण इन्द्रियाँ विषयाँ की और से गेकने पर भी कप्री-कभी उनमें प्रवृत्त हो जाती हैं, चपल मन कमी-कभी असन्मार्ग में घसांट ले जाता है और किसी समय अजान के कारण भी अकर्त्तव्य कमें कर लिया जाता है । देसा होने के पश्चान कर्त्ता को अपनी भूल मालूम हो भी जाती है, पर संसार में अनेक पेसे पुरुष हैं जो उस भूज को छिपाने का प्रयत्न करते हैं । एक भूल को छिपाने के लिर उन्हें सिध्यात्रापण, मायाचार आदि अनेक भूतें करनी पड़ती हैं । पेसा करने का मुख़्य कारण है -कीर्क्ति या प्रतिष्ठा के भंग हो जाने का भय । लोक में मेरी भूल की प्रसिद्धि दो जायगी तो मेरी प्रतिष्ठा चली जायर्ग मेरी अपकीर्ति होगी, इस प्रकार के मनः कल्पित मय से शनेक पुरुष मूल का संशो-घन करने के वदले भूल पर भूल करते जाते हैं । किन्तु पेसा करने से फल विपरीत घी होता है । इस प्रकार का मय आत्मछद्धि के मांग में वर्धक होता है । इस भय का स्थाग करके अपनी मूल को नम्रना के साथ स्वीकार करना चादिए । वात्तव में इसके प्रतिष्ठा घटती नहीं वढ़ती है । आत्मिक श्राह्य कारण ही के लिए भो पेसा करना आत्यन्त स्नाव यात्र करके अपनी मूल को नम्रना के साथ स्वीकार करना चादिए । वात्तव में इसके

निर्भय होकर अपने अपराध को स्वीकार कर लना और मधिष्य में उसले

[ 200 ]

मोत्त स्वरुप

वचते रहने के लिए सदा उद्यत रहना संत ९रुप का लक्तण है। सूढ़ पुरुष अपने अपराध को छिपाने का प्रयत्न करता है और हितैपी गुरुजनों के समआने पर उनसे द्वेष करने लगता है।

सुलः - अभिकखणं कोही हवइ, पर्वधं च पकुव्वई ।

मेत्तिज्जमाणो वमइ, खुयं लब्ण मज्जइ ॥ ६ ॥ अवि पावपरिकखेवी, आवि मित्तेसु कुप्पइ । खुपियस्सा वि मित्तस्स, रहे भासइ पावगं ॥ ७ ॥ पइग्णवाई दुहिले, थद्धे लुद्धे आणिग्गहे । असंविभागी अवियत्ते, आविणीए त्ति बुज्वई ॥ ८ ॥

सुायाः—ग्रमान्नगं कोधी भवति, प्रवन्धञ्च प्रकरेति । मैन्नीयम गोः वमति, अतं लब्ध्वा माचति ॥ ६ ॥ श्रपि पापपरिचेपी, श्रपि मिन्नेभ्यः कुप्यति । स्वियस्यापि मिग्रस्य, रदद्वति भाषते पापकम् ॥ ७ ॥ प्रकीर्णवादी द्रोहशक्तिः, स्तव्धो लुब्धोऽनिग्रहः । श्रसंविभाग्या प्रोतिकरः, श्रविनयी त्युच्यते ॥ म ॥

शब्दार्थ:-जो पुरुष वारम्वार कोध करता है, कलह करने वाली बात कहता है, मैंत्री का वमन करता है, शास्त्रज्ञान पाकर मद करता है, गुरुजनों की साधारण भूल की निन्दा करता है, हितैषी-मित्रों पर छुपित होता है, परोत्त में छत्यन्त प्रिय मित्र के दोषों को डवाड़ता है, झसंबद्ध साषण करता है, द्रोह करने वाला होता है, आभिमानी होता है, जिह्वा आदि इन्द्रियों के विषयों में लुब्ब होता है, अपनी इन्द्रियों का विग्रह नहीं करता, जो संविभाग करके-बॅंटवारा करके वस्तुओं का उपयोग नहीं करता, कोई वात पूछने पर भी अस्पष्ट साषण करता है, बह अविनीत कहलाता है।

भाष्य—अविनीत किले कहना चाहिए ? अथवा अविनय का त्याग करने के लिए किन-किन दुर्गुणें। का त्याग करना अध्यष्ट्रक है, यह विषय प्रज्ञत गाथाओं में स्पष्ट किया गया है। निम्नलिखित दुर्गुण अविनीत के लजग हैं:--

(१) सदा कोधी दोना-वात-वात पर नाक सौं सिकोड़ना, छोटी पर्व तुच्छ वातों पर भी कोघ करते रहना।

(२) कलह उत्पन्न करने वाला भाषण करना । संघ में, गण में, कुल में, तथा देश में, जाति में या अन्य किसी भी समूह में अनेकता उत्पन्न करने वाली, परस्पर संघर्ष उत्पन्न कर देने वाली, लड़ाई-भागड़ा जगा देने वाली वातें कहना या ऐसा प्रयत्न करना। (३) मैर्जाभाव का वमन करना-जिसके साथ मैत्री का संबंध स्थापित किया है; उनकी मैत्री को स्वार्थ में वाधक समस्रकर त्याग देना तथा दूसरे मैत्री करना चाहें तब सी प्रतिकृल व्यवहार करके सैत्री को संग करने की चेप्रा करना।

(४) श्रुत का श्रथिमान करना-किञ्चित् शास्त्र का वोध प्राप्त कर लेने पर यह समफना कि संसार में मेरे सदृश कोन झानवान शास्त्रवेत्ता है ? शास्त्रीय झान में कौन मेरा सामना कर सकता है ?

(४) पापपरित्तेपी होना-गुरुजनों से कभी साधारण भूल हो जाय ते। उसका दिंढोरा पीटना या अपना पाप टूनरे पर डालना।

(६) मित्रों पर कोप करना-हितैपी जन हित से प्रेरित होकर सु-शिला दें -तो उलटे उन पर कोघ करना।

(७) परोत्त में निन्दा करना—झपने प्रिय ले प्रिय जन की भी परोत्त में निन्दा करना।

( ८ ) भाषा समिति का विचार न करके असंवद्ध-झेट-तट भाषण करना, निर-र्थक बहुत बोलना, अप्रिय भाषा का प्रयोग करना।

( १) दोही होना-गुरु द्रोह करना, संघ द्रोह करना, अपने साथियों के साथ होह करना।

(१०) अश्रिमान करना-भुत का, चारित्र का, तपस्या का, प्रतिष्ठा का या अन्य किसी विशेषता का मद करना।

(११) लुव्ध होना-इन्द्रियों के रस आदि विपयों में लोलुपता धारण करना, इप विपयों की प्राप्ति की श्रमिलापा करना, उसके लिए प्रयत्न करना।

( १२ ) इन्द्रियों का निग्रह न करना - नेत्र रंजक रूप आँर श्रुति-मधुर शब्द आदि में प्रवृत्त होने वाली इन्द्रियों को नियंत्रित न करना-इन्द्रियों का अनुसरण करना।

असंघिभागी होना-प्राप्त हुए आहार आदि का अपने साधियों में यथायोग्य यॅटवारा न करके सारा का सारा आप ही या लेना अथवा अच्छा-अच्छा माप जा लेना और निःस्वाहु भोजन आदि अप्रिय पदार्थ अन्य का देना।

(१४) अव्यक्त होना-अव्यक्त अर्थात् अस्पप्ट, भाषण् करना । कोई किसी धान को पुछे तो गोल मोल बोलना ।

यद लज्ञण जिसमें पाये जाते हैं वट अविनीन फहलाता है। विनीत बनने के रेलिए इन दोपों का परित्याग करना चाहिए।

मूल:-अह परणरसहिं ठाणेहिं, खुविणीए ति वुच्चई । नीया वित्ती अचवले, अमाई अकुऊहले ॥ ६ ॥ ि ६७२ ]

मोत्त खरुप

शब्दोर्थः-पन्द्रह स्थानों से पुरुष विनीत कहलाता है। वे इस भांति हैं-(१) नम्रता (२) अचपलता (३) निष्कपटता (४) कुतूहलराहितता। ( रोष ग्यारह स्थान अगली गाथा छो में वार्णित हैं)।

सुविनीत के पन्द्रह लचाए हैं। इन पन्द्रह लचाएों से संपन्न पुरुष सुविनीत कहलाता है। पन्द्रह में से प्रञ्जत गाधा में चार लचाए। वतलाये हैं। शेष लचाएों का छात्रिय गाथाओं में निर्देश किया जायगा। चार लचाए। इस प्रकार हैं:---

[१] नीचैंच्चित्ति—नम्रता को कहते हैं। स्वभाव में नम्रता होना अर्थात् जो छपने स गुणों में बड़े हैं-विशिष्ट ज्ञानी, विशिष्ट संचय और विशिष्ट सम्यग्दष्टि हैं, उन्हें यथा योग्य प्रणाम करना, उनके सामने अवनत रहना आदि।

[२] छचपलता—गुरुजनों के समत्त चंचलता प्रदार्शित न करना, उनके आजग करते समय वीच में न वोलना, जब वे कोई उपदेश दे रहे हों इघर-उघर न ताकना, उनके समत्त व्यर्थ न चलना-फिरना-टहलना छादि।

३] निष्क्षपटता-मायाचार का खेवन न करना।

[ ४ ] कुत्हलरहितता - खेल-तमाशा आदि कौतुकवर्छक चातौं से रहित

मूलः-अपं च आहिक्लिवई, प्रबंधं च न कुव्वई ।

मेत्तिजमाणो भयइ, सुयं लबं न मजई ॥ १० ॥ न य पाव परिक्खेवी, न य मित्तेसु कुप्पई । आपियस्स वि मित्तस्स, रहे कल्लाण भासई ॥ ११ ॥ कलहडमर वज्जए, बुद्धे आभिजाइए । हिरिमं पडिसंलीणे, सुविणीए ति बुच्चई ॥ १२ ॥

ं सैन्नीयमाणो भजते. श्रुतं लटध्वा न माघति ॥ १० ॥

न च पाप परिचेपी, न च मित्रेषु छुप्यति।

ग्रविचस्यापि किन्नस्य, रहसि कल्यार्गं भापते ॥ ११ ॥

कलह उमर वर्जनः, दुद्रोऽभिजातकः । द्वीनान् प्रतीपंत्तीनः सुविनीत इत्युच्यते ॥ १२ ॥

शब्दार्थ:—गुरुजनों का तिरस्कार न करनेवाला, कलहजनक बात न कहने वाला, मित्रता को निभाने वाला, श्रुत का लाभ कर के छाईंकार न करने वाला, छापनी भूल को दूसरोंपर न गेरने वाला, मित्रों पर कोध न करने वाला, छाप्रिय मित्र के परोक्ष में भी गुणानुवाद करने वाला, वाग़्युद्ध एवं कायिक युद्ध ये दूर रहनेवाला, तत्वज्ञ, छुलीनता छादि गुणों से युक्त, लब्जाशील और इन्द्रिय विजेता पुरुष सूविनीत कहलाता है।

भाष्य:- विनीत के चार लत्तग पूर्व गाथा में वतलाये गये थे। प्रकृत गाथाओं में शेष ग्यारह लत्तग वतलाये हैं। वे इस प्रकार हैं:--

(४) अधिकेप न करना-' ज्ञान आदि गुर्यों से श्रेष्ट गुरुजनों का अपमान-तिरस्कार न करना।

( ६ ) प्रबंध श्रर्थात् कलह उत्पन्न करने वाली वात न कहना ।

(७) मैत्री करने पर उसका वमन न करना झर्थात् मैत्री का भलीमांति निर्चाह करना।

( प्र) शास्त्र का ज्ञान प्राप्त करके अभिमान न करना ।

( १ ) पाप परित्तेषि अर्थात् गुरुजनों की साधारण-सीं भूल को सर्वत्र फैलाने वाला न हो ।

हितैपी-मित्रों पर, उनके हितोपदेश देने पर या किसी छन्राचित कार्य से रोकने पर कुपित न होना ;

(११) अप्रिय मित्र अगर सामने न हो। तो भी उसका गुणानुवाद करना अर्थात् गुणग्राही होना. किसी की प्रत्यत्त में या परोत्त में निन्दा न करना।

( १२ ) वाचनिक युद्ध कलद्द कद्दलाता है श्रौर कायिक युद्ध डम्यर कद्दलाता है । इन दोनों का त्याग करना ।

(१३) कुलीनता के योग्य गुणौं से युक्त दोना ।

( १४ लज्जावान् होना वऐ-वूढ़ें के लामने निर्लजता पूर्वक हंसी-दि्लगी, यातचीत आदि न करना।

(१४) इन्द्रियों पर छंकुश रखना।

रन पन्द्रह लज्तलों से सम्पन्न पुरुष विनीत कटलाता है । इस लोक और पर-लोक-दोनों में लुख-शान्ति प्राप्त करने का सरल उपाय ।विनय है । छत्तएव ।विनय के उफ्त लज्ञलों को धारल कर विनीत चनना चाहिय ।

खूलः-जहा हि अग्गी जलणं नमंसे, नाणाहुई मंतपयाहिसत्तं ि ६७४ ]

### एवायरियं उवाचिट्ठ, इजा, अणंतनाणोवगओं वि संतो ॥१३॥

छायाः-यथाऽऽहिताग्निड़र्वेलनं नमस्यति नानाऽऽहुतिम त्रपदाभिषिङ्गम् । एवमाचार्यसुपतिष्ठेत् , ग्रन तज्ञानोंपगतोऽपि सन् ॥ १३ ॥

शब्दार्थः--जैसे अग्निहोती ब्राह्माए, नाना प्रकार की घृत-प्रक्षेप रूर आहुतियों एवं मंत्रों से आभिषेक की हुई आग्नि को नमस्कार करता है, इसी प्रकार अनन्त ज्ञान से युक्त होने पर भी शिष्य को आचार्य की सेवा करनी चाहिए।

भाष्यः—प्रदात गाथा में उद्दाहरएए पूर्वक छाचार्य-विनय का विधान किया गया है । जैसे अग्निहोत्री ज़ाहाए अपने घर आग्नि की स्थापना करता है और घृत, दुऱघ, मधु झादि पदार्थों की आहुति देकर ' अग्नये स्वाहा ' इत्यादि प्रकार के मंत्र-पदों से आग्नि का आस्पिक करता है झौर अग्नि की पूजा करके उसे नमस्कार करता है, इसी प्रकार शिष्य अपने आचार्य की यत्न से सेवा-भक्ति करे। उदाहरए पकदेशीय होता है, अतएव यहां इतना अभिप्राय लेना चाहिए कि जैसे अग्निहोत्री ब्राह्मण अत्यन्त भक्तिभाव से अग्नि का आवर-सेवन करता है उसी प्रकार शिष्य को आचार्य महाराज की विनय-भक्ति करनी चाहिए ' अणंतणाणेवगन्नो वि संतो ' अर्थात् अत्यन्त आक्तिभाव से अग्नि का आवर-सेवन करता है उसी प्रकार शिष्य को आचार्य महाराज की विनय-भक्ति करनी चाहिए ' अणंतणाणेवगन्नो वि संतो ' अर्थात् अत्तन्तज्ञानी होने पर भी, आचार्य की भक्ति का जो विधान किया गया है, सो यहां प्रयत्तज्ञानी होने पर भी, आचार्य की भक्ति का जो विधान किया गया है, सो यहां प्रयं तत्वान का अर्थ केवलज्ञान नहीं समक्तना चाहिए । केवली पर्याय की पाप्ति होने पर वन्ध-बन्दक भाव नहीं रहता। अनंत पद से अनन्त पर्यायों वाली होने से 'वस्तु' अर्थ लिया गया है । उसे जानने वाले विशिध झान का प्रहण करना चाहिए । तात्पर्य यह है कि शिष्य कितना ही विशिध जानी क्यों न होजाय, फिर भी उसे आचार्य का वित्रय अवश्य करना चाहिए ।

# मूलः-आयरियं कुवियंणचा, पत्तिएण पसायए । विज्मवेज पंजलिउडो, वइजण पुणति य ॥ १४ ॥

छायाः—ग्राचार्यं कुपितं ज्ञात्वा, प्रात्या प्रसादयेत् । विश्यापयेत् प्राञ्जलिपुटः, वदेन्न पुनरिति च ॥ १४ ॥

शब्दार्थ:-न्न्राचार्य को कुपित जानकर प्रीतिजनक शब्दों से उन्हें प्रसन्न करना चाहिए हाथ जोड़कर उन्हें शान्त करना चाहिए और 'फिर ऐसा न करूँगा' ऐसा कहना चाहिए।

भाष्यः-शिष्य का कर्त्तन्य यह है कि वह विनय के अनुकूल ही समस्त व्यवहार करे । किन्तु कदाचित् ग्रासावधानी से भूल में कोई कार्य ऐसा हो जाय, जिससे ग्राचार्य के कोघ का भाजन वनाना पड़े, तो उस समय शिष्य के प्रीतिजनक वचन कएकर ग्राचार्य को प्रसन्न कर लेना चाहिए। ग्राचार्य जय कुपित हों तो शिष्य भी मुँह लटकाकर एक किनोरे चैठ जाय, यह डाचित नहीं है उसे विनयपूर्वक दोनों , श्रठारहवां श्रच्याय

[ ६७४ ]

दाथ जोड्कर ग्राचार्य महाराज का कोप शान्त करना चाहिए।

श्राचार्य केवल मधुर भाषण एवं विनम्रता-प्रदर्शन से ही प्रसन्न नहीं होते। उनके कोप का कारण शिष्य का श्रनुचित श्राचार होता है। श्रतपव जब तक पुनः वैसा आचार न करने की प्रतिज्ञा न की जाय तव तक कोप का कारण पूर्ण रूप से दूर नहीं होता। इसलिए शास्त्रकारने यह वताया है कि शिष्य को ' ण पुर्णत्ते ' फिर ऐसा आचरण न करूँगा, यह कहकर आचार्य को घ्रश्वासन देना चाहिए।

ज्ञाचार्य का कोप शिष्य के पत्त में ऋत्यन्त अहितकर होता है । अतएव आचार्य की अवहेलना कर के उन्हें कुपित करना योग्य नहीं है। आचार्य की अवहेलना के संबंध में शास्त्र में लिखा है—

सिया हु से पावय तो डहेजा, आसीविसो वा कुवियो न अ़क्खे।

सिया विसं हालहलं न मार, न यावि मोक्खो गुरुद्दील णाप ॥

अर्थात्-स्पर्श करने पर भी कदाचित् आग्ने न जलावे, कुपित हुआ सर्प भी कदाचित् न डँसे और कदाचित् दलाहल विष से मृत्यु न हो, मगर गुरु की अवदेलना करने से मुक्ति की प्राप्ति कदापि संभव नहीं है। तथा-

> जो पन्वयं सिरसा भेजुमिच्छे, सुत्तं व सीहं पांड वोहद्दा। जो वा दए लात्ति-अगे पहारं, एसोवमाऽऽलायणया गुरुणं॥

अर्थात्-गुरु की आसातना करना मस्तक मार-कर पर्वत को फोड़ने के समान है, सोते हुए सिंह को जगाने के समान है अथवा शक्ति नामक शस्त्र की तीद्द्य धार पर हाथ-पर का प्रदार करने के समान अनर्थकारक है । अतएव—

> जस्तंतिष धस्मपायइं सिक्खे, तस्तंतिष वेगुइयं पडंजे । सक्कारप सिरसा पंजलीश्रो, कायग्गिरा भो मगुसा श्रा निर्च ॥

श्रर्थात्-जिससे धर्म शास्त्र साँखे उसके लामने विनयपूर्य व्यवहार करना चादिए। मस्तक कुकाकर, द्दाथ जोड़कर, मन, वचन, काय से उसका सत्कार करना चाहिए।

धर्मशस्त्र के इस विधान से खाचार्य की भक्ति की महत्ता स्पष्ट हो जाती है। अतपव श्रपने कल्याग की कामना करने वाले शिष्य को गुरु का समुचित विनय करना चाहिए और झपने अनुकूज सद्व्यवडार से प्रसन्न रखना चाहिए।

मूलः-णच्चा णमइ मेहावी, लोए कित्ती से जायइ । हवइ किच्चाण सरणं, सूयाणं जगई जहा ॥ १५ ॥ हायाः-ज्ञावा नमनि मेधावी, लांके कीर्लिस्तर जायते । भवनि हजानां शरचं, म्ह्लुनां वनती यथा ॥ १४ ॥

शब्दार्थः-विनय के सम्यक स्वरूप को जानकर बुद्धिमान पुरुप को विनयशील होना चाहिए। इससे लोक में इसकी कीचि होकी है। जैसे प्राणियों का छाधार पृथ्वी है

भोत्त स्वरुष

[ EUS ]

1.

# एवायरियं उवाचिट्ठ, इजा, अणंतनाणोवगओं वि संतो ॥१३॥

छायाः-यथाऽऽहिताग्निइवेलनं नमस्यति नानाऽऽहुतिम त्रपदाभिषिक्षम् । एवमाचार्थमुपतिष्ठेत् , श्वन तज्ञानौंपगतोऽपि सन् ॥ १३ ॥

शब्तार्थः—जैसे अग्निहोती बाह्यए, नाना प्रवार की घृत-प्रक्षेप रूग आहुतियों एवं मंत्रों से आभिषेक की हुई आग्नि को नमस्कार करता है, इसी प्रकार अनन्त ज्ञान से युक्त होने पर भी शिष्य को आचार्य की सेवा करनी चाहिए।

भाष्यः—प्रदात गाथा में उदाहरए पूर्वक ग्राचार्य-विनय का विधान किया गया है । जैसे अग्निहोत्री ब्राह्मए अपने घर आग्नि की स्थापना करता है और घृत, दुग्ध, मधु झादि पदार्थों की झाहुति देकर ' अग्नये स्वाहा ' इत्यादि प्रकार के मंत्र-पदों से अग्नि का आभिषेक करता है झौर आग्नि की पूजा करके उसे नमस्कार करता है, इसी प्रकार शिष्य अपने आचार्य की यतन से सेवा-भक्ति करे। उदाहरए पकदेशीय होता है, अतएव यहां इतना अभिप्राय लेना चाहिए कि जैसे अग्निहोत्री ब्राह्मण अत्यन्त अक्तिभाव से आग्नि का आवर-लेवन करता है उसी प्रकार शिष्य को आचार्य महाराज की विनय-भक्ति करनी चाहिए ' अर्थतराखोवगओ वि संतो ' अर्थात् अनन्तज्ञानी होने पर भी, आचार्य की भक्ति का जो विधान किया गया है, सो यहां अर्थत ज्ञान का अर्थ केवलज्ञान नहीं समफ्तना चाहिए । केवलो पर्याय की प्राप्ति होने पर वन्ध-वन्दक भाव नहीं रहता। अनंत पद से अनन्त पर्यायों वाला होने से 'वस्तु' द्वर्ध लिया गया है । उसे जानने वाले विशिष्ट ज्ञान का प्रहण करना चाहिए । तात्पर्य यह है कि शिष्य कितना ही विशिष्ट ज्ञानी क्यां न होजाय, फिर भी उसे ग्राचार्य का विनय अवश्य करना चाहिए ।

### मूलः-आयरियं कुवियंणचा, पत्तिएण पसायए । विज्भवेज पंजलिउडो, वइजण पुणत्ति य ॥ १४ ॥

छायाः—म्राचार्यं कुपितं ज्ञाखा, शीखा प्रसादयेत् । विध्यापयेत् प्राञ्चलिपुटः, वदेव पुनरिति च ॥ १४ ॥

शब्दार्थ:-त्र्याचार्य को कुपित जानकर प्रीतिजनक शब्दों से उन्हें प्रसन्न करना चाहिए हाथ जोड़कर उन्हें शान्त करना चाहिए और 'फिर ऐसा न करूँगा' ऐसा कहना चाहिए।

भाष्यः-िशिष्य का कर्त्तव्य यह है कि वह विनय के अनुकूल ही समस्त व्यवदार करें । किन्तु कदाचित् असावधानी से भूल में कोई कार्य ऐसा हो जाय, जिससे आचार्य के क्रांघ का आजन वनाना पड़े, तो उस समय शिष्य के प्रीतिजनक वचन कद्दकर आचार्य को प्रसन्न कर लेना चाहिए। आचार्य जव कुपित हो तो शिष्य भी मुँह लटकाकर एक किनारे चैठ जाय, यह उचित नहीं है उसे विनयपूर्वक दोनों दाथ जोड्कर आचार्य महाराज का कोप शान्त करना चाहिए।

श्राचार्य केवल मधुर भाषण एवं विनम्रता-प्रदर्शन से ही प्रसन्न नहीं होते। उनके कोप का कारण शिष्य का अनुचित आचार होता है। अतएव जब तक पुनः चैसा आचार न करने की प्रतिज्ञा न की जाय तव तक कोप का कारण पूर्ण रूप से दूर नहीं होता। इसलिए शास्त्रकारने यह वताया है कि शिष्य को ' ण पुणत्ति ' फिर ऐसा आचरण न करूँगा, यह कहकर आचार्य को अश्वासन देना चाहिए।

आचार्य का कोप शिष्य के पत्त में ऋत्यन्त अहितकर होता है । श्रतपव श्राचार्य की अवहेलना कर के उन्हें कुपित करना योग्य नहीं है। श्राचार्य की अवहेलना के संबंध में शास्त्र में लिखा है---

सिया हु से पावय तो डहेजा, आसीविसो वा कुवियो न भक्से ।

सिया विसं हालहलं न यार, न यावि मोकलो गुरुद्दील गाप ॥

अर्थात-स्पर्श करने पर भी कदाचित् श्रग्नि न जलावे, कुपित हुआ सर्प भी कदाचित् न डँसे श्रौर कदाचित् हलाहल विष से मृत्यु न हो, मगर गुरु की श्रवहेलना करने स मुक्ति की प्राप्ति कदापि संभव नहीं है। तथा-

> जो पव्वयं सिरसा भेजुमिच्छे, सुत्तं व सीहं पांड बोहरजा। जो वा दए सात्ति-अगे पहारं, एसोवमाऽऽसायणया गुरुणं ॥

प्रर्थात्-गुरु की श्रासातना करना मस्तक मार-कर पर्वत को फोड़ने के समान है, सोते हुए सिंह को जगाने के समान है श्रथवा शक्ति नामक शस्त्र की तीच्या घार पर द्दाथ-पर का प्रदार करने के समान प्रनर्धकारक है । श्रतएव—

> जस्संतिप धम्मपायइं सिक्खे, तस्संतिप वेण्डयं पडंजे। सक्कारए सिरसा पंजलीश्रो, कायगिगरा भो मणसा श्र निद्यं॥

श्रर्थात्-जिससे धर्म शाख समि उसके सामने विनयपूर्ण व्यवहार करना चाहिए। मस्तक मुकाकर, हाथ जोड़कर, मन, वचन, काय से उसका सत्कार करना चाहिए।

धर्मशस्त्र के इस विधान से आचार्य की भक्ति की महत्ता स्पष्ट हो जाती हैं। अतपव अपने कल्याण की कामना करने वाले शिष्य को गुरु का समुचित विनय करना चाहिए और अपने अनुकूज सद्व्यवडार से प्रसन्न रसना चाहिए।

मूलः-एचचा एमइ मेहावी, लोए कित्ती से जायइ। हवइ किच्चाए सरएां, भूयाएं जगई जहा ॥ १५ ॥ हायाः-ज्ञाखा नमति भेषायी, क्रांके कीर्शिस्तव्य जायते। मब्दि एत्यानां यरगं, मृत्यां जनती यथा॥ १४॥

शब्दार्धः-विनय के सम्यक स्वरूप को जानकर छुद्धिमान पुरुप को विनयशील होना चाहिए। इससे लोक में उसकी कीचि होती है। जैसे प्राणियों का आधार पृथ्वी है [ ६७६ ]

योज खरुष

उसी प्रकार चिनीत पुरुष पुरुयाक्रियाओं का पात्र बनता है।

भाष्यः-विनय और विनात का व्याख्यान करने के बाद यहां विनय का फल

दुद्धिमान अर्थात् हिताहित के जान ले युक्त पुरुष को विनय का पूर्वोक्त स्वरूप अलीभांति समस्तकर अपने स्वभाव में विनय-शीलता लानी चाहिए विनयशील पुरुष की संसार में सुकीर्ति फैलती है और वह पुरायानुष्ठानों का इसी प्रकार भाजन बन जाता है जिस प्रकार पृथिवी प्राणियों का आधार होती है।

यहां विनीत पुरुप को पृथिवी की उपमा देकर यह छूचित किया गया है कि जैसे पृथ्वी पाणियों झारा रोंदी जाती है, कुचली जाती हैं, फिर भी वह उनके लिए आधारभूत है और कभी कुपित नहीं होती, इसी प्रकार विनीत पुरुष प्रतिक्तूज़ व्यव-हार होने पर भी कभी कुपित न हो और निरन्तर शान्ति घारण करे।

# मुलः स देवगंधव्व मणुस्सपूइए, चइनु देहं मलपंक पुव्वयं । सिद्धे वा हवइ सासए, देवे वा अपरए महिड्दिए ॥ १६ ॥

छायाः—स देव गन्धवमनुष्य पूजितः, त्यकःवा देई मलपङ्क पूर्वइस् । सिद्धा भवति शाश्वतः, देवो वापि महर्द्धिकः ॥ १६ ॥

शठरार्थः--विनय से सम्पन्न पुरुष देवों, गंधर्वों और मनुष्यों से पूजित होता हैं और इस रुधिर एवं वीर्य आदि अशुभ पदार्थों से वने हुए शरीर को त्याग कर शाश्वत सिद्धि प्राप्त करता है। अथवा महान् ऋद्धि वाला देव होता है।

भाष्य--विनय का अन्तिम फल क्या है, इस प्रश्न का यदां साप्टीकरण किया गया है। जो पूर्ण रूप से विनय युक्त होता है वह इस लीक में देवों, गंधवाँ और मनुष्यों द्वारा पूजा जाता है तथा जविन का अन्त आने पर शाश्यत-- अनन्त यत्तय-सिद्धि प्राप्त करता है।

कदाचित् कमें शेष रह जाते हैं तो बह महान ऋदि का धारक देव होता है। पहले देवों का वर्णन किया जा चुका है। नीचे-नीचे देवलोकों की अपेता ऊपर-ऊपर के देवों की स्थिति, खुज, खुति, लेश्या, प्रधान एवं ऋदि अधिकाधिक होती है। अनुत्तर विमानों के देवों की ऋदि खवोत्कुए होती है। ऐसे विनयसम्पन्न, अल्पकर्मा महापुरुप छानुत्तर विमानों में उत्पन्न होते हैं।

देवलोक के परमोत्छए सुखों का उपभोग करने के पश्चात् देव का वह जीव फिर मनुष्य योनि में अवतीर्थ होता है और फिर विनय का विशिष्ट आराधन करके,

[ ٢٥٥]

तपस्या द्वारा कमों का लमूल चय करके सिद्धि प्राप्त करता है।

मूलः-झरिथ एगं धुवं ठाणं, लोगग्गंमि दुरारुहं । जत्थ नत्थि जरा मच्चू, वाहिणो वेयणा तहा ॥१७॥

शब्दार्थ:----हे मौतम ! लोक के अप्रभाग में एक ऐसा स्थान है जिस पर आरोहए फरना कठिन है, जहां जरा नहीं है, मृत्यु नहीं है व्याधियां नहीं हैं और वेदनाएँ नहीं हैं।

भाष्यः—पूर्वगाधा में विनय के फल का दिग्दर्शन कराते हुए शाश्वत सिद्ध होना कहा गया था। वे सिद्ध कौन हैं १ कहां हैं १ इत्यादि प्रश्नों का समाधान करने के लिए प्रक्तुत गाथा कही गई है ।

चौदह राजू विस्तार वाले पुरुषाकार लोक के अझमाग में, सर्चार्थासेख विमान से वारद्व योजन ऊपर, पैंतालीस लाख योजन की लम्वी-चौढ़ी, गोलाकार, मध्य में छाठ योजन मोटी और फिर चारों ओर से पतली होती~होती किनारों पर अतीव पतली, एक करोड़, वयालीस लाख, तीस हजार, दो सौ उनपचास योजन के घेरे चाली, श्वेत वर्ण की छुत्राकार एक जगद्व है, जिसे तिद्धशिला कदते हैं। सिद्धशिला के वारद्द नाम ग्रागम में वताये गये हैं। जैसे —(१) ईपत् (२) ईपत्मानमार (३) तन्वी (४) तनुतरा (४) सिद्धि (६) सिद्धालय (७) सुहित (८) मुझालय (६) जह्य (१०) ब्रह्यावतंसक (११) लोक मतिपूर्ण और (१२) लोकाम चूलिका।

खिद्धशिला से एक योजन ऊपर, मनुष्यलोक की सीध में, पैंतालीस लाख योजन चिस्तृत परं तीन सौ तेतीस धनुप तथा वत्तीस अंगुल भमाण चेत्र में लिद्द भगवान् विराजमान हैं।

खिद भगवान वह दें जिल्होंने समस्त कमों का चय करके आत्मा को सर्वथा शुद्ध करलिया है। आत्मा की पूर्ण विशुद्धि का कम दशवैकालिक सूत्र में, सरलता व्यौर संदेप पूर्वक इस प्रकार वतलाया गया दे।

> जया जीवमजीवे छा, दो वि एप वियाणइ। तया गई वहुविदं, सन्वजीवाण जाणइ॥

अर्थात-जीव को सर्वप्रथम जब जीव और अजीव का या आत्मा-जनामा का पार्थक्य ज्ञान होता है, वह जब पुद्गल आदि से आत्मा को भिन्न समझने लगता हे, तव उसे जीवों की अनेक नतियों का भी छान हो जाता है।

जया गई यहुविएं, सप्य जीवाल जालह। तया पुराणं च पावं च, वंधं मुझ्तं च जालह॥ अर्थात--जीव को जय यह पिदित हो। जाता है कि, जीव नाना नातियों में

मोत्त खहप

स्रमए करता रहता है अर्थात आत्मा शाश्वत है और वह एक ही गति में नष्ट नहीं हो जाता किन्तु एक गति से दूसरी गति में जाता है अर्थात परलोक गमन करता है, तब वह नाना गतियों में स्रमण करने से उसे पुएय और पाप का ज्ञान होता है और बंध तथा मोज का भी ज्ञान होता है, क्योंकि पुरुष एवं पाप के कारण ही जीव को नाना गतियों में स्रमण करना पड़ता है । पुएय एवं पाप कर्म-बंध के आश्रित हैं अतएव उसे बंध का भी ज्ञान होता है और वंध का सर्वथा श्रमाव रूप मोज्ञ मी वह जान लेता है ।

> जया पुरुषं च पावं च, वंधं मुक्खं च जाणद। तया निर्विवदप सोप, जे दिव्वे जे य मागु से ॥

अर्थात--जीव को जव पुरुष, पाप, बंध और भोच का अलीमांति परिचय हो जाता है, तब वह देव और मनुष्य संवंधी काममोगों को हेय समझ कर खाग देता है। तात्पर्य यह है कि सत्वज्ञान होने पर मोगों के प्रति स्पृदा नहीं रह जाती और फिर मनुष्य विरक्त वन जाता है।

> जया निव्विदए भोए, जे दिव्वे जे अ माखु'से। तया चयइ संजोगं, सव्भितर वाहिरं ॥

श्रर्थात--भोगों के प्रति निर्वेद्-श्रनासक्ति होने के अनन्तर मनुष्य श्राभ्यन्तर संयोग--क्रोध, मान, माया, लोभ-श्रौर वाह्य संयोग--माता पिता, पुत्र-पौत्र, पत्नी श्रादि के संबंध का परित्याग कर देता है।

> जया चयइ संजोगं, सर्विमतरवाहिरं । तया मुंडे अवित्तार्गं, पव्वइए अग्रगारियं ॥

अर्थात--आभ्यन्तर और वाह्य संयोग का त्याग करने के पश्चात मनुष्य मुंडित होकर अनगारचृत्ति धारण करता है । वह केश आदि का द्रव्य मुंडन करके और इन्द्रियनिव्रह आदि रूप भावमुंडन करके ग्रहवास का त्याग कर देता है और साधु पर्याय ग्रंगीकार करता है ।

> जया मुंडे भवित्ता र्यं, पव्वइए छर्णगारियं। तया लंबर मुक्तिद्वं, धम्मं फासे छर्युत्तरं॥

अर्धात- मनुष्य जय मुंडित हो कर अनगार अवस्था अंगीकार करता है तब वह उत्कृष्ट संवर और सर्वोत्कृष्ट धर्म को स्पर्श करता है। संवर के द्वारा नवीन कमों का वंध रोक देता है। अनुत्तर धर्म का अथवा संवर का आचरण करने वाले पुरुष के कर्म-बंध का अभाव हो जाता है।

> जया संवरमुक्तिट्ठं, धम्मं फासे अग्रुत्तरं । तया धुणइ कम्मरयं, श्रवोहिकलुसंकडं ॥

ग्रर्थात--मनुष्य जव उत्क्रप्ट संवर-धर्म का स्पर्श करता है तव मिथ्यात्व श्रादि के कारण पूर्व संचित कर्म-रज को आत्मा से हटा देता है। अठारहवां अध्याय

जया धुणइ कम्मरयं, छावे।हिकलुसंकडं । तया सब्वत्तगं नाणुं, दंसणुं चाभिगच्छुइ ॥

अर्थात—मनुष्य जब मिथ्यात्व छादि से संचित कर्मरज को हटा देता है तब उसे रुर्धेष ज्ञान श्रोर लर्दश दर्शन श्रर्थात सर्वज्ञता तथा सर्वदार्शीत्व की पाप्ति होती है। तात्पर्य यह है कि कर्म-रज ढूर होने पर छात्मा का स्वाभाविक श्रनन्तज्ञान और 'ग्रनन्त दर्शन प्रकट हो जाता है। खुवर्श में से मल हटने पर जैस खुवर्श श्रपने स्वा-भाविक तेज से चमकले लगता है उसी प्रकार कर्म-रज से युक्त श्रात्मा भी अपने जैसगिंक ज्ञांन-दर्शन पर्याय से घिराजगान हो जाता है।

> जया सन्त्रत्तगं नार्णं, दंसणं चामिगच्छद्द । त्तया लोगमलोगं च, जिणो जाणह केवली॥

अर्थात-जब जीव सर्वज्ञ और सर्वदशीं हो जाता है तब वह राग-देष के जीत लेने चाला केवलज्ञानी लोक और अलोक को जान लेता है।

> जया लोगमलोगं च, जियो जायाइ केवली। तया जोगे निसंभित्ता, खेलिसिं पडिवज्जइ ॥

अर्थात-जब केवली जिन अवस्था प्राप्त करलेता है तब मन, वचन, काय के योगों का निरोध करके, पर्वत के समान निश्चल परिणाम--शैलेशीकरण-को प्राप्त होता है ।

> जया जोगे निरुंभित्ता, सेलेसि पडिवज्जइ। तथा कम्मं खवित्ताएं, सिर्द्धि गच्छइ नीरश्रो॥

ग्रर्थात--जीव जब योगों का निरोध करके शैलेशीकरण प्राप्त कर लेता है तब अमस्त कमों को चीण करके, कर्म-रज से सर्वथा मुझ होकर सिद्धि प्राप्त करता है।

> जया कम्मं खावित्ताणं, सिाईं गच्छद नीरश्रो। तया लोगमत्थयत्थो, सिद्धो हवद सासन्नो॥

अर्थात--जीव जब कमों का च्चय करके लिखि प्राप्त करता है और कर्म-रज ले मुझ हो जाता है तब लोक के मस्तक पर उच्च भाग पर स्थित हो जाता है और शाश्वत सिद्ध हो जाता है। तात्पर्य यह कि लांसारिक पर्यायें जैसे अनित्य एवं अधुव हैं, सिद्ध पर्याय वैसी अनित्य नहीं है। नर-नारक आदि पर्यायें औदायिक भाव में हैं, कर्म के उदय से उत्पन्न होती हैं और जब तक कर्म का उदय रहता है तब तक रहती हैं। कर्म का उदय समाप्त होते ही उनकी भी समाप्ति हो जाती है। सिद्ध पर्याय औदायिक नहीं है। वह चायिक भाव में है--स्वमस्त कर्मों के आत्यन्तिक च्च के उसका लाम होता है, अतः एक बार उत्पन्न होने के पश्चात फिर उसका श्रआव कदापि नहीं होता। इसी कारण सिद्ध का विशेषण 'शाश्वत ' दिया गया है।

्उपर्युक्त कम से यद्द भलीभांति ज्ञात हो जाता है कि शाश्वत सिद्ध गति प्राप्त करने के लिए सर्वप्रथम जीवन्श्रजीव या श्रात्मा-श्रनात्मा का भेद-विझान होना आवश्यक है। जिसे यह भेद प्रतीति हो जाती है वही सम्यग्दछि कहलाता है। सम्य-ग्दछि से पहले जो जड़-दशा होती है, जिसमें आत्मा-ग्रनात्मा का विवेक नहीं आत्मा की अमरता का विचार नहीं और सत-अनत का परिझान नहीं होता, वह मिथ्यात्व दशा कहलाती है।

शास्त्रों में झात्मा का विकास- फम चौद्द गुएस्थानों के रूप में चार्गत किया गया है। डाल्लिलित विकास फम गुएरिधानों का दी एक प्रकार से फ्रम हैं। तथापि खुगमता के लिए यहां गुएस्थानों का भी दिग्दर्शन करादिया जाता है। गुएस्थान चौदद हैं झौर झात्मा निम्नतय झवस्था से उच्चतम अवस्था में किस फ्रम से पहुंचता है, यह जानने के लिए उनका जानना झत्यावश्यक है।

मोह और योग के कारण होने वाली आत्मा की दर्शन, जान और चारित्र की श्रवस्थाओं की तरतमता को गुएस्थान कहते हैं। गुए शब्द से यहां आत्मा की शक्तियों का प्रहण किया गया है और स्थान का शब्द का अर्थ है अवस्था। यद्यपि सभी आत्माओं का रवभाव एक खरीखा युद्ध चैतन्य, अनन्त सुख रूप है, फिर भी उनके ज्ञान खोर चतन्य पें जो अन्तर पाया जाता है वह औषाधिक है कर्मजन्य है। कमों की तरतमता के कारण ही आत्माओं के जान आदि में तारतम्य पाया जाता है। जैस मेघपटल से स्र्य का प्रकाश आच्छादित हो जाता है और जैसे-जैसे मेघ छंटते जाते हैं तैसे-तैसे सूर्य का प्रकाश बढ़ता जाता है । इसी प्रकार कर्म रूपी मेघ ज्यों-स्यों हटते हैं स्यों-स्यों आत्म शाझे रूपी सूर्य का प्रकाश बढ़ता जाता है । जब कमों का आवरण अत्यन्त तीव होता है तव आत्मा अत्यन्त अविकलित अवस्था में रहता है और जब झावरणों का पूर्ण रूप से विनाश हो जाता है तव झात्मा अपने विकास की चरम सीमा को अर्थात विश्वद स्वरूप को प्राप्त करलेता हैं। आंवरगों की तीव्रतम अवस्था को भिथ्यात्वदशा और विकास की चरम दशा को लिख दशा कहा जाता है। निझतम द्रशा से उच्चतम दशा प्राप्त करने में झतेक माध्यामेक दशाएँ पार करनी पंचुती हैं। यह दशाएँ एक झात्मा के लिए भी झसंख्य हैं झौर उन्हें शव्यों द्वारा कहना संभव नहीं है। अतएव स्थूल दृष्टि से समस्त अवस्थाएँ चौद्ह विभागों में चिमक की गई हैं। उन्धीं की चौदह गुणस्थान कहते हैं।

चौदद्व गुएन्धानों के नाम इस प्रकार हैं,---(१) प्रिथ्यादृष्टि (२) सारवादन (२) सम्यक्-मिथ्यादृष्टि (४) अविरत सम्यक् दृष्टि (४) देशविरति (६) प्रमत्तसंयत (७) अप्रमत्तसंयत (८) निदृत्ति वादर गुएस्थान अपूर्वकरए (१) अनिवृत्ति वादर गुए स्धान अनिवृत्ति करए (१०) सूदम सम्पराय (११) उपशान्तमोद्व (१२) ज्ञीएमोद्द (१३) संयोग केवली और (१४) अयोग केवली।

गुण्स्थानों का स्वरूप समझने के लिए इतना जान लेना चाहिए कि आरंभ के चार गुण्स्थान दर्शन मोहनीय कमें के निामेत्त से, पांचवें से लगाकर वारहवें गुण स्थान तक चारित्र मोहंनीय के निसित्त से और अन्तिम दो गुण स्थान योग के निमित्त से होते हैं। यद्यपि प्रथम चार गुएस्थानां में भी चारित्र मोह श्रौर योग विद्यमान रहता है, फिर भी उनमें जो श्रवस्था भेद है उसका कारए दर्शन मोहनीय कर्म है। चारित्र मोहनीय कर्म श्रौर योग उनमें समान रूप से पाया जाता है। गुए स्थानों का स्वरूप इन प्रकार है:---

(१) मिथ्यात्व गुण स्थान-आत्मा के अत्यन्त अविकास की यह अवस्था है। इस अवस्था में आत्मा, आध्यात्मिक विकास की आर जरा भी अग्रसर नहीं होता। उसे आत्मा-अनात्मा का भी ठीक-ठीक बोध नहीं होता। विकास के वास्तविक पथ पर चलने की रूचि भी उसमें जागृत नहीं होती। इस अवस्था में दर्शन मोहनीय कर्म का प्रवत्त उदय विद्यमान रहता है। कहा भी है-

मिच्छोदयेग मिच्छत्तम सद्दवर्णं तु तच्च अत्थागं।

पयंतं विचरीश्रं विषायं संसइश्रमएणाएं॥

अर्थात्-मिथ्यात्व दर्शन मेहिनीय के उदय से भिथ्यात्व गुणुस्थान होता है। इसमें तत्त्वों की श्रद्धा नहीं होती। इस गुणुस्थान वाला कोई जीव एकान्त मिथ्यात्व वाला, कोई विपरीत भिथ्यात्व वाला, कोई वैनयिक मिथ्यादृष्टि कोई सांशयिक मिथ्या-दृष्टि और कोई अज्ञान सिथ्यादृष्टि होता है।

जैसे पित्त ज्वर ले प्रस्त पुरुष को मधुर दूध भी कटुक लगता है उसी प्रकार मिथ्यादृष्टि को सद्धर्म अप्रिय लगता है।

प्रथम गुएस्थान वाले खब जीव खर्वथा समान परिएाम वाले नहीं होते। उसमें कोई-कोई ऐसे भी होते हैं जिनके मोह की तीव्रता कुछ कम होती है। ऐसे जीव आध्यात्मिक विकास की श्रोर अप्रसर होने को उन्मुख होते हैं। वे अनादि कालीन तीव्रतम राग-द्रेव की जटिल गुंथी को भेदने योग्य आत्मबल प्राप्त कर लेते हैं।

शारीरिक अथवा मानसिक दुःखों के कारण कभी-कभी अनजान में ही श्रात्मा का आवरण कुछ शिथिल हो जाता है। जैसे नदी में बहता-टक्करें खाता हुआ पत्थर घिसते-घिसते गोलमटोल हो जाता है, उसी प्रकार दुःखों को भोगते-भोगते आत्मा का आवरण भी कुछ ढीला पड़ जाता है। इससे जीव के परिणामों में कुछ कोमलता बढ़ती है और राग-हेष की प्रंधि को भेदने की कुछ योग्यता आ जाती है। इस योग्यता को यथाप्रवृत्तिकरण कहते हैं। यथाप्रवृत्तिकरण को प्राप्त करने वाला जीव प्रंधि का भेद नहीं कर पाता, पर प्रंधि भेद करने के समीप होता है।

यधाप्रचृत्तिकरण के पश्चात् जिस जीव की विशुद्धता कुछ श्रौर वढ़ती है, वह ऐसे परिणाम प्राप्त करता है, जो उसे पहले कभी नहीं प्राप्त हुए थे, उसमें झपूर्व आत्मबल श्रा जाता है। इसे शास्त्र में श्रपूर्व करण कहते हैं श्रपूर्वकरण की श्रवस्था में राग-द्वेप की वह तीवतम ग्रंथि भिदने लगती है श्रौर श्रात्मा में श्रपेज्ञाकृत श्रधिक वल श्रा जाता है।

अपूर्व करण के अन्नतर आत्मा की शक्ति की कुछ और दृद्धि होता है। उस

मेंदि स्वर्धेष

इन तीन परिणामों द्वारा राग-देष की गांठ का नाश होने ही मिथ्यात्व दर्शन मोहनीय कर्म पर विजय प्राप्त हो जाती है । आत्मा को अपने शुद्ध स्वरूप का भान हो जाता है । उसकी दृष्टि सम्यक् हा जाती है । उस समय आत्मा चौथे गुणस्थान में पहुँच जाता है । चतुर्थ गुण्ख्यान का स्वरूप झागे चतलाया जायगा ,

(२) सास्वादन गुण्स्थान—सम्यक्तव से गिर का मिथ्यात्व की अवस्था में जा पहुँचता है। जो जीव दर्शन मोहनीय कर्म को चाय करके नहीं वरन सिर्फ उप शान्त करके-दबा करके चौथे गुण्स्थान में पहुँचा था, उसे दर्शनमोहनीय कर्म का फिर उदय हो आता है और वह चौथे गुण्स्थान से पतित होने लगता है। इस कोटि का जीव जब सम्यक्तव से च्युत हो जाता है परन्तु मिध्यात्व दशा को प्राप्त नहीं हो पाता, उस समय की उसकी स्थिति सास्वादन गुण्स्थान कइजाती है। इस स्थिति में जीव अत्यन्त अल्पकाल तक ही रहता है, फिर वह प्रथम गुण्स्थान में जा पहुँचाता है। कहा भी है;—

> सम्मत्तरयणपञ्चयसिंहरा दो मिच्छभूमि समभिमुहो। णासिय सम्मत्तो सा सासग्णामा मुणेयव्वो ॥

छर्थात् —सम्यक्त्व रूपी रत्नमय पर्वत के शिखर से च्युत होकर, पिथ्यात्व की भूमि की छोर जीव जव अभिमुख होता है और जव उसका सम्यक्त्व नष्ट हो चुकता है, उस सम । की उसकी अवस्था को सास्वादन गुएस्थान कहते हैं ।

(३) सम्यक्-मिथ्याद्दाप्ट गुणुस्थान-जिस अवस्था में जीव के परिणाम कुछ छंशां। में शुद्ध और कुछ छंशों में अशुद्ध होते हैं, अर्थात् जय सम्यक्त्व और मिथ्यात्व का लग्मिअण-सा होता है, वह अवस्था सम्यक्-मिथ्या-दृष्टि गुणुस्थान कहलाती है। पहले गुणुस्थान से भी इस गुणुस्थान में जीव झाता है। श्रौर चौंधे आदि ऊपर के गुणुस्थानों से गिरकर भी आ सकता है। इसे मिश्र गुण-स्थान भी कहते हैं, क्योंकि इसमें जीव की अद्या मिश्रित-सम्यक्त्व-मिथ्यात्वमय होती है। कहा भी है: -

दहि गुड मिव वा मिस्सं, पुहभावं णैव कारिटुं सकं।

एवं मिस्लयभावो सम्मामिच्छोत्ति णादव्वो ॥ ग्रर्थात् - दद्दी श्रौर गुड़ को मिला देने पर जैसा खट्टा-मीठा स्वाद हो जाता है, श्रौर जिसकी खटास या मिठास अलग-ग्रालग नद्दीं की जा सकती वह सम्यक्त्व-मिथ्यात्व की मिश्रित अवस्था सम्यक्त्व-मिथ्यात्व गुणस्थान है।

इस गुणस्थान का खरूप ख़गम करने के लिए एक दप्टान्त प्रचलित है। किसी नगर में एक मुनिराज पधारे। कोई आवक मुनिराज को वन्दना करने चला। रास्ते के एक दुकान पर एक सिठजी बैठे थे। आवक ने कहा--' सेठजी, नगर के वाहर

#### श्रठारहवां अध्याय

मुनिराज पधारे हैं। उनके दर्शन करने चलिए।' सेठजी बोले--सौभाग्य की बात है। चलिए, मैं भी चलता हूं। ' इसी समय उनका मिथ्यात्वी मुनीम बोला---सेठ साहब, आप कहां जाते हैं ? यह आवश्यक पत्र हैं, इनका आज ही उत्तर भेजना जरूरी है। मुर्गीम की बात सुनकर सेठजी काम में लग गये। वह आवक मुनिदर्शन करके वापस लौटा। तब सेठजी ने कहा—' भाई, आप वन्द्रना कर आये, मैं तो अब जाता हूं।' इतना कहकर सेठजी वन्द्रना करने चले। इतने में मुनिराज वहां से विद्वार करके अन्यत्र चले गये थे। सेठजी जब वापस लौट रहे थे तो रास्ते में उन्मार्गगामी पाख-एडी साधुवेषधारी व्याक्क मिले। सेठजी ने उन्हें वन्द्रना की और सोचा—'मेरे लिप वे और ये दोनों समान हैं।' सेठजी की यह दृष्टि सम्यक मिथ्यादृष्टि है, क्योंकि उसमें सम्यक्त्व और मिथ्यात्व का साम्मिश्रण है।

तृतीय गुगुआआन चाला जीव न संयम प्रहण करता है, न देशानियम को स्वी-कार करता है। वह नवीन आयु का बंध भी नहीं करता और न इस गुगुस्थान में मृत्यु होती है। सम्यक्त्व अथवा मिथ्यात्व रूप परिणाम प्राप्त होने पर ही मृत्यु होती है।

अनन्तानुबंधी कोंध, मान, माया, लोभ, मिथ्यात्व मोहनीय, मिश्रमोहनीय और सम्यक्त्व मोहनीय, इन सात प्रछतियों के नौ भंग होते हैं। वे इस प्रकार हैं:---(१) सातों प्रछतियों का चय होने पर जो सम्यक्त्व होता है वह चायिक कहलाता है।(२) सातों का उपशम होने पर होने वाला सम्यक्त्व औपशामिक कहलाता है। (३) चार अनन्तानुवंधी प्रछतियों का चय हो और दर्शन मोह की तीन प्रछतियों का उपशम हो [४] पांच प्रछतियों का चय श्रौर दर्शन मोह की तीन प्रछतियों का उपशम हो [४] पांच प्रछतियों का चय श्रौर देशन मोह की तीन प्रछतियों का उपशम हो [४] पांच प्रछतियों का चय श्रौर दो का उपशम हो [४] छह प्रछतियों का चय और एक का उपशम हो, इन तीन भंगों से होने वाला सम्यक्त्व चायोपशमिक कहलाता है।[६] चार प्रछतियों का चय, एक का उपशम श्रौर एक का बेदन होने से [७] पांच का चय, एक का उपशम और एक का वेदन होने से [ - ] छह प्रछतियों का चय और एक का वेदन होने पर तथा [ ६ ] छह का उपशम और एक का वेदन होने पर चायिक वेदक और औपशामिक वेदक सम्यक्त्व कहलाता है। तात्पर्य यह है कि चतुर्थ गुणस्थान प्राप्त करने के लिए उल्लिखित खात प्रछतियें। का चय उपशम या कुछ का चय और कुछ का उपशम करना आवश्यक होता है।

चौथे गुणस्थान का स्वरूप अन्यत्र इस प्रकार किया है— सत्तरहं उवसमदो, उवसमसम्प्रो खयादु खइझो य। चिदियकसाउदयादो, असंजदो होदि सम्मो य ॥

मोल स्वह्य

[ 5=4 1

सात भक्ततियों के उपशम से उपशमसम्यक्तव और चय से चायिक सम्यक्तव होता है। मगर अप्रत्याख्यानावरण कषाय का उदय होने से जब जीव एक देश संयम की भी आराधना नहीं कर पाता, उस समय की जीव की अवस्था को अविरत संम्यक दृष्टि गुणस्थान कहते हैं।

सम्यक्दष्टि जीव जिन प्रवर्चन पर अद्धान करता है । कभी स्रूल से उसकी अद्धा ग्रसत् पदार्थ विषयक हो तो भी वह सम्यकद्दष्टि ही रहता है। हां, शास्त-प्रमाण उपास्थित कर देने पर भी श्रगर वह झपनी अद्धा का संशोधन न करे तो फिर मिथ्याद्दष्टि हो जाता है।

सम्यक्तव के प्रभाव से जीव नरक गति, तियेञ्चगति आदि से वच जाता है और अर्डपुद्गल परावर्त्तन काल में मुक्ति प्राप्त कर लेता है।

[४] देशविरति गुएस्थान-जीव सम्यग्दष्टि प्राप्त कर लेने के पश्चात जब चारित्र मोहनीय कर्म की दूसरी प्रकृति श्रप्रत्याख्यानावरए कर्म का भी चय या उपशम कर लेता है, तब उसे देशसंयम की प्राप्ति होती है। जीव की इस अवस्था को देशविरति गुएस्थान कहते हैं इस गुएस्थान वाला जीव यथाशाक़ तप श्रौर प्रत्याख्यान करता है श्रणुवर्तों का पालन करता है। कहा भी है-

जो तसवहरटु विरदो, अविरदश्रो तह य थावर नहाओ।

पग समयाम्म जीवो, विरदा विरदो जिणेगमई ॥

अर्थात् – जो जीव एक ही साथ त्रस जीवों की हिंसा से विरत और स्थावर जीवों की हिंसा से झविरत होता है, जिन धर्म पर जिसकी अटल अद्धा होती है वह विरताविरत या देशविरत कहलाता है । उस जीव की वह अवस्था देशविराते गुण स्थान कहलाती है।

देशाविरति गुणस्थान वाला जीव कम से कम तीन भवमें और अधिक से अधिक पन्द्रह भवों में मुक्ति प्राप्त करलेता है।

[६] प्रमत्तसंयत गुणस्थान-जब आत्मा विकास की और आधिक प्रगति करके प्रत्याख्यानावरण कषाय के कोघ, मान माया और लोभ का भी चय या उपशम करके पूर्ण संयम को धारण करता है और अहिंसा आदि महावतों का, पांच समि-तियों का, तीन गुप्तियों का पालन करता है, अर्थात् मुनि-दशा अंगीकार करलेता है किन्तु प्रमाद का अस्तित्व रहता है, उस समय की उसकी अवस्था प्रमतसंयत-गुण्स्थान कहलाती है। कहा भी है।

> संजलगुणो कसायागुदयादो संजमो भवे जरुहा । मलजगुणुपमादो वि य, तम्हा तु पमत्तावेरदो से ॥ वत्तावत्तपमादे जो वसह, पमत्तसंजदो होर । सयलगुणुसील कलिओ, मद्दव्वई चित्तलाचरणो ॥

अर्धात्-संज्जलन कपाय और नोकपाय का ही उदय रह जाने से जहां सकल

[ Ear ]

#### जिष्ठारहवीं अध्याव

संयम की प्राप्ति हो जाती है,किन्तु किंचित् अशुद्धि उत्पन्न करने वाला प्रमाद विद्यमान रहता है, उस श्रवस्था को प्रमत्तविरत श्रवस्था कहते हैं। जो जीव व्यक्त या श्रव्य-कत प्रमाद में वर्त्तता है वह प्रमत्तसंयत कहलाता है। ऐसा जीव समस्त गुर्खो प्वं र्थालों से संपन्न श्रौर महास्रती होता है।

प्रमत्तसंघत गण्ड्यान वाला जीव उसी भव में सुकित लाभ कर खकता है और उत्कृष्ट सात-आठ भवों में मोच प्राप्त करता है । ऐसा जीव, मनुष्य अथवा देवगति में ही उत्त्वन्न होता है।

[७] अप्रमत्तसंथत गुणुख्धान-छठे गुण्स्थान में आत्मा को जो शान्ति और जिराकुलता का अनुभव होता था उसमें प्रमाद बाधा पहुंचा देता था । आत्मा जब इस प्रमाद रूप बाधा को भी दूर कर देता है और आत्मिक स्वरूप की आभिव्यक्ति के साधन रूप ध्यान, सनन, चिन्तन आदि में ही लीन रहता है, उस समय की उसकी अवस्था को अप्रमत्त-संयत गुण्स्थान कहते हैं । जब आत्मा सातवें मुण्स्थान में यर्त्ता है तब वह बाह्य कियाओं से रहित होता है । बाह्य किया करने पर सातवां भुण्स्थान छूट कर छठा आ जाता है । इस प्रकार आत्मा कभी छठे में और कभी सातवें में आता-जाता रहता है ।

मद, विषय, कषाय, निद्रा और विकथा यह पांच प्रकार के प्रमाद हैं। इनसे शहित होने पर झड़मत्त सुणुस्थान प्राप्त होता है। यहां इतना ध्यान रखना चाहिए के सातवें सुणुस्थान में कषाय का सर्वथा नाश नहीं होता। संज्वलन कषाय और लो कषाय की सन्दता उला समय भी रहती है। कहा भी है:--

रूंजलखुणो कषायाखुदश्रो मंदो जहा तदा होदी। श्रापमत्तमुणो तेख य अपमत्तो संजदो होदि॥ श्रर्थात—संज्वलन कषाय और नो कषाय का जब मंद उदय होता है और अमाद से रहित हो जाता है तब आत्मा अप्रमत्त संयत कहलात है।

नहुः सेसपमादे चयगुणसी लोलिमंडि त्रो खाणी । अणुवसमन्नो ग्रसवत्रो, स्ताखणिलीणो हु अपमत्तो ॥

अर्थाते—जिसने सब प्रमादों का नाश करादिया है, जो वतों से, गुएों से और शीलों से मंडित हैं, जिसे अपूर्व आत्मझान प्राप्त हो गया है, परन्तु जे। अभीतक उपरामक या चपक नहीं हुआ है और जो ध्यान में लीन है, पेसा आत्मा अप्रमत्त संयत कहलाता है।

सातवां गुणस्थान एक अन्तर्मुहूचे पर्यन्त ही रहता है।

[ प ] निद्यति बादर गुणस्थान-अपूर्वकरण-सालवें गुणस्थान में प्रमाद का अभाव करके आत्मा अपनी शक्तियों को विशेष रूप से विकासित कर विशिष्ट अप्रम-त्तता प्राप्त कर लेता है । इस अवस्था में आत्मा में अद्भूत निर्भलता आती है । खुक्लप्यान यहां से आरंभ हो जाता है । इसी अवस्था को अपूर्व करण गुणस्थान ( इन्द ]

र्भा कहते हैं।

इस गुगरधान से आत्मविकाल के दो मार्ग हो जाते हैं। कोई आत्मा ऐसा होता है जो मोहनीय कर्म की प्रकृतियों का उपश्रम करता हुआ आगे वढ़ता चला जाता है और कोई आत्मा मोहनीय के प्रभाव का चय करता हुआ — मोह की शक्ति का समूल उन्मूलन करता हुआ, आगे वढ़ता है। इस प्रकार आठवें गुगस्थान से आगे वढ़ने वाले शात्मा दो आेणियों में विअक्त हो जाते हैं। प्रथम मार्ग को उपशम आगे छौर दूसरे मार्ग को चपक आणी कहते हैं।

जैसे आग को राख से दवा दिया जाता है मगर थोड़ी देर बाद हवा का कोंका लगने पर वह उखड़ आती है और संताप आदि अपना कार्य करने लगती है। इसी प्रकार उपशमश्रेणी वाला जीव मोह का उपशम करता है—उसे दवाता है, नष्ट नहीं करता। इसका परिणाम यह होता है कि थोड़े समय के पश्चात् मोहनीय कर्म फिर उदय में आ जाता है और वह आत्मा को आगे वढ़ने से रोकता ही नहीं वरन नीचे गिरा देता है। पेसा जीव म्यारहवें गुएस्थानमें जाकर उसले आगे नहीं वढ़ता।

च्चपक छेग्गी वाला जीव मोहकमें की प्रकृतियों का चय करता हुआ आगे बढ़ता है, अतएव उसके पतित होने का अवसर नहीं आता। वह दसवें गुणस्थान से सीधा चारहवें गुणस्थान में जाता है और सदा के लिए अप्रतिपाती वन जाता है।

जो जीव झाठवें गुएस्थान को पाप्त कर चुके हैं, जो जीव पाप्त कर रहे हें और जो प्राप्त करेंगे, उन सब जीवों के अध्यवसाय स्थानों की अर्थात् परिएामों की संख्या असंख्यात लोकाकाशों के प्रदेशों की वरावर हैं। झाठवें गुएस्थान की स्थिति झन्तर्मु-इत्तें प्रमाए है। एक अन्तर्मुहूर्त्त में झसंख्यात समय होते हैं, जिनमें से प्रथम समय-वत्तीं सब जीवों के अध्यवसाय भी असंख्यात लोकाकाशों के प्रदेशों के तुख्य हैं। इसी प्रकार द्वितीय समयत्तीं, तृतीय समयवत्तीं जैकालिफ जीवों के अध्यवसायों की संख्या भी उतनी है। इस प्रकार एक एक समयवत्तीं जीवों के अध्यवसायों की संख्यात झसंख्यात लोकाकाशों के प्रदेशों के प्रदेशों के वरावर होने पर भी सब समयों में वर्त्त-मान जीवों के अध्यवसायों की संख्या भी असंख्यात है, पर दोनों झसंख्यातों में वर्त्त-मान जीवों के अध्यवसायों की संख्या भी असंख्यात है, पर दोनों झसंख्यातों में वर्त्त-जत्तर है। झसंख्यात के झसंख्यात भेद होने के कारए दोनों संख्याएँ झसंख्यात जत्तर है। इसल्यात के इसंख्यात भेद होने के कारए दोनों संख्याएँ झसंख्यात

यद्यपि आठवें गुएस्थानवत्तीं तीनों कालों के जीव अनन्त हैं तथापि उनके आध्यवसाय स्थान असंख्यात ही होते हैं, क्योंकि वहुत से जीव ऐसे होते हैं जो समसमयवत्ती हैं और जिनके अध्यवसायों में भिन्नता नहीं मानी जाती।

प्रत्येक समय के अध्यवसायों में कुछ कम शुद्धि वाले और कुछ वहुत अधिक शुद्धि वाले होते हैं। कम शुद्ध अध्यवसायों को जघन्य और अधिक शुद्ध अध्यवसायों को उत्कृष्ट अध्यवसाय कहते हैं। इन दोनों प्रकार के अध्यवसायों के वीच मध्यमश्रेणी के भी असंख्यात प्रकार के अध्यवसाय होते हैं।

E 80 33

धंशरहवों श्रध्याय

आठवें गुणस्थान में जीव पांच वस्तुओं का विधान करता है। वे इस मकार हैं:-- १) स्थितिघात (२) रसत्रात (२) गुणश्रेणी (४) गुणसंक्रमण और (४) अपूर्व स्थितिवंध।

(१) स्थितिधात~जो कर्मदालेक छागे उदयमें छाने वाले हैं उन्हें ग्रपवर्त्तनाकरख के द्वारा, उदय के नियत लमय ले हटा कर शीझ उदय में छाने योग्य करदेना। छार्थात् ज्ञानावरण घादि कर्मों की लस्वी स्थिति को घटाकर थोड़ी करना।

(२) रसघात - कमौं के फल देने की शक्ति को रसघात कहते हैं। तीव फल देने चाले कर्म दलों को मन्द रस देने वाला बना डालना रस घात कहलाता है।

(३) गुएश्रेणी-जिन कर्म दालेकों का स्थितिघात किया गया था उन्हें पहले अन्तर्मुहूर्त्त में उदय होने योग्य बनाना गुएधेणी है।

(४) गुणर्संक्रमण-वक्तमान में वंधने वाली गुप प्रकृतियों में, पहले वंधरे इई अग्रुभ प्रकृतियों का संक्रमण करदेना, अर्थात पहले जो अग्रुभ प्रकृतियां बंधरि इई थीं उन्हें वर्च्तमान से बंधने वाली ग्रुम प्रकृतियों के रूप में परिणत करलेना गुण-संक्रमण कहलाता है।

( ४) अपूर्वस्थितिवन्ध-इतनी अल्प स्थिति वाले कमों का बंध होना, जैसा कि पहले कमी नहीं हुआ था।

डाझिखित पांच वातें यद्यपि आठवें गुएस्थान से पहले भी होती हैं, मगर वहां उनकी माजा नगएय सी होती हैं, आठवें गुएस्थान के परिएामों की विशुद्धता के कारए स्थितिघात आदि बहुत अधिक परिमास में होता है, इसी कारए इस गुएस्थान में इनका उन्नेख किया जाता है।

(१) अनिच्चत्तिवादग्गुएस्थान - आठवें गुएस्थान में अनन्तानुवेंधी कोध, भान, माया, लोभ, अप्रत्याख्यानावरण कांध, मान, माया, लोभ, प्रत्याख्यानावरए कोध, मान, प्राया, लोभ, दर्शन मोहनीय की तीन प्रद्वातियां, इन पन्द्रह प्रकृतियों का अपशमश्रेषी वाले ने उपशम किया था और त्तपक श्रेषी वाले ने त्तय किया था इसके अनन्तर जब हास्य, रति, अरति, शोक, भय और जुगुप्ला, इन छह नो कषायों का भी उपशम या त्तय हो जाता है तब नववां गुएस्थान प्राप्त होता है। इस गुएस्थान में संज्वलन का मंद उदय बना रहता है। इस गुएस्थान की भी स्थिति अन्तर्मुहूत्ते ही है।

एक अन्तर्मुहर्त्त में जितने समय होते हैं, नववें गुएस्थान में अध्यवसायस्थान भी उतने ही हैं। इस गुएस्थान में समसमयवर्त्ती सब जीवों के अध्यवसाय समान होते हैं। अतपव इस गुएस्थान संबंधी अध्यवसायों की उतनी ही श्रेणियां जितने समय की इस की स्थिति है। मगर प्रथम समयवर्त्ती अध्यवसायस्थान 'से द्वितीय समयवर्त्ती अध्यवसायस्थान अन्त्तगुना अधिक विशुद्ध दोता है। इसी प्रकार पूर्व पूर्व समय के अध्यवसायों की श्रेपेत्ता उत्तरोत्तर समय के अध्यवसाय विशुद्धत्तर ही िंदनन ]

होते जाते हैं। आठवें गुएस्थान और नौवें गुएस्थान संवंधी अध्यवसायों में यह विशे षता है कि आठवें गुएस्थान वाले समसमयवर्त्तां जीवों के अध्यवसायों में शुद्धि की तरतमता होती है, इस कारए वे असंख्यात श्रेएियों में विभक्क हो सकते हैं परन्तु नववें गुएस्थान वाले सम-समयवर्क्तां जीवों के अध्यवसाय एक ही कोटि के होते हैं।

(१०) सूदमसाम्पराय-गुणुख्यान-पूर्वोंक इक्कीस प्रकृतियों के झतिरिक्न स्त्री-वेद, पुरुषवेद, नपुंसकवेद, संज्वलन कोध, मान और साया, इन छह प्रकृत्तियों का भी जब उपशम या चय हो जाता है तब सूदमसाम्पराय नामक दसवां गुणस्थान प्राप्त होता है। इस गुणस्थान में मोहनीय कर्म के अट्ठाइस मेदों में से लिर्फ एक संज्ञ-लन लोभ येष रहता है और वह भी सूदम रूप में ही रहजाता है। कहा भी है:-

> धुवकेंसिंमियवत्थं, डोदि जहा सुडुमरायसंजुत्तं। पवं सुहुद्द कलाओ, सुहुमलरागा कि एादव्वो ॥

अर्थात्-कुसुंमी रंग से रंगे हुए वस्त्र को धो डालने पर जैसे उसमें हल्ता-सा रंग रहजाता है इसी प्रकार केवल सूच्म संज्वलन लोभ के रह जाने पर जो जीव की अवस्था होती है उसे सूच्मसाम्पराय गुएल्थान कहते है।

इस गुलुस्थान में आने पर जीव संज्वलन लोभ का उपशय या चय करता हैं और ज्यों ही लोभ का उपशय हुआ, त्योंही ग्यारहवें गुणस्थान में पहुँच जाता है। चपकजीव लोभ का चय करके दसवें गुणस्थान से सीधा बारहवें गुणस्थान में पहुं-चता है।

(११) उपशान्तमोदनीय-गुएस्थान—पूर्वकथनानुसार मोहनोय कर्म की सभी अक्ततियों का उपशम दोने पर जीव की जे। अवस्था दोती है वह उपशान्त मोहनीय गुएस्थान है। इस गुएस्थान की जघन्य स्थिति एक समय की और उत्क्रप्ट स्थिति अन्तर्मुहर्त्त की है।

ग्यारहवें गुएस्थान में गया हुआ जीव आगे प्रगति नहीं कर पाता। उसे पिछले गुएस्थानों में लौटना पड़ता है। उपशमश्रेणी वाला जीव दी इस गुएस्थान में पहुँचता है। इस श्रेणी के जीवों ने मोह को चय नहीं किया था वरन् उसका उपशम किया था। उपशान्त किया हुआ मोह यहां आकर उदय में आता है और उसी समय जीव का अधापतन हो जाता है।

ग्यारहवें गुणस्थान से पतित होने वाला जीव, जिस जम से उपर चद्राथा उसी जम से गिरता है। ग्यारहवें गुणस्थान से दसवें में आता है, फिर नववें में आता है, इस प्रकार कोई-कोई जीव छठे गुणस्थान तक, कोई पांचवें तक, कोई चौथे तक, और कोई पांचवें तक, कोई चौथे तक और कोई दूसरे गुणस्थान में होता हुआ पहले गुणस्थान तक जा पहुँचता है।

एक बार गिरजाने पर टूसरी वार उपशम श्रेगी के द्वारा जीव ग्यारहवें गुण स्थान तक पहुँच सकता है और फिर उसी प्रकार गिरता भी है। इस प्रकार एक जीव पक जन्म में दो बार उपशम श्रेणी कर सकता है। जिसने एक बार उपशम श्रेणी द्वारा ग्यारहवां गुण्स्थान प्राप्त किया और फिर वह गिर गया वही जीव दूसरी बार अपने प्रवल पुरुषार्थ से च्नपक श्रेणी करके मुक्ति भी प्राप्त कर लेता है। पर कर्मग्रंथों के श्रजुसार दो बार उपशमश्रेणी करने वाला इतना चीणवीर्थ हो जाता है कि वह उसी जन्म में च्नपकश्रेणी करके मुक्ति-लाभ करने में समर्थ नहीं होता। शास्त्रों में पेसा भी उक्तेख है कि पक जीव, एक जन्म में एक ही श्रेणी कर सकता है। ग्यारहवें गुण स्थान के विषय में कहा है--

> कदकफलजुद्जलं वा सरप सर वाणियं व णिम्मलयं। सयलोवसंतमोदो, उवसंत कसायश्रो द्वोदि॥

श्रर्थात् — जैसे फिटकरी आदि डालने पर पानी का मैल जव नीचे जम जाता है श्रोर पानी निर्मल हो जाता है अथवा शरद ऋतु में कुड़ा-कचरा नीचे चैठ जाने से जैसे तालाब का पानी निर्मल हो जाता है उसी प्रकार जिसका समस्त मोह उपशान्त हो गया हो उसे उपशान्त मोहनीय कहते हैं। जीव की ऐसी अवस्था उपशान्त मोहनीय गुएस्थान कहलाती है।

(१२ : चीएमोहनीय गुएस्थान-ऊपर कहा जा चुका है कि चपकश्रेणी वाला जीव मोहनीय कर्म का पूर्ण रूप से जब चय कर डालता है, तब वह दसवें गुएस्थान से सीधा बारहवें में प्राप्त होता है। यह अप्रतिपाती गुएस्थान है। इसमें पहुँचने वाला वीतराग हो जाता है। फिर उसके पतन का कोई कारए नहीं रहता। आत्मा के साथ प्रवल संघर्ष करने वाले, कर्म-सैन्य के अग्रसर मोह का चय हो जाने से आत्मा अतीव निर्मल और विशुद्ध हो जाता है। कहा भी है:--

> णिस्सेसखीणमोहो, फलिहामलमायणुदयसमचित्तो। खीणकसात्रो भगणुइ, णिग्गंथो वीयरापहि ॥

अर्थात्-सम्पूर्ण मोह का चय करने वाला, स्फटिक के निर्मल पात्रमें स्थित जल के समान स्वच्छ चित्त वाला निर्श्रन्थ, वीतराग भगवान् द्वारा चीण कषाय कहा गया है।

वारहवें गुएस्थान की स्थिति भी अन्तर्मुहूर्त्त है। इस गुएस्थान के अन्तिम समय में शेष घातिया कमों का-झानावरए, दर्शनावरए और अन्तराय का-चय हो जाता है।

( १३) सयोग-केवली गुणुस्थान-चारों घाति कमों का चय द्दो जाने पर जिस वीतराग महापुरुष को केवलज्ञान, केवलदर्शन तथा अनन्तवीर्य प्राप्त द्दो जाता है, किन्तु जिसके योग विद्यमान रहते हैं वह सयोग केवली कहलाता है और उसकी अवस्था-विशेष को सयोग केवली गुणुस्थान कहते हैं।

यह श्रवस्था सशरीर मुक्ति, जीवन्मुक्ति, श्राईन्त्य श्रवस्था, श्रपर मोत्त श्रादि के नाम से विख्यात है। इस श्रवस्था पर पहुँचे हुए केवली भगवान् संसार के प्राणियों के परम पुरुष के प्रभाव से मोत्त मार्ग का उपदेश देते हैं। इस गुणस्थान में

[ इन्ह ]

1 820 1

कोई-कोई महात्मा एक अन्तर्मुहूर्त्त तक ही रहते हैं और कोई-कोई कुछ कम करे। पूर्व तक रहते हैं। कहा भी है:---

मोत्तं-सहद

केवलण गदिवायरकिरणकलावप्पणासियराणाणे । णवकेवळलखुन्गमसुजगियपरमप्पववपसो ॥

अर्थात-केवलज्ञान रूपा दिवाकर की किरणों के समूह से जिनका अज्ञान सर्वथा नष्ट हो गया है और जो नव केवल लब्धियों के उत्पन्न हो जाने से 'परमात्मा' नाम से व्यवहत होते हैं, उन्हें केवली कहते हैं।

असदायणाणदंसरासदित्रो इदि केवलो हु जोगेण-

जुत्ते।त्ति जजोगिंजियो अण्राइणिहया।रिले उत्ते।॥

अर्थात्-जो इन्द्रिय झादि किसी भी निमित्त की अपेझा न रखने वाले जान और दर्शन से साहित होने के कारण कवली हैं तथा योग से युक्त हैं, उन्हें अनादि-निधन आगम में सयोगी केवली कहते हैं।

इस गुएस्थान में केवल चार श्रघातिक कमों का उदय रहता है।

( १४ ) अयोग-केवली-गुणुस्थान-जिन केवली भगवान ने योगों का निरोध कर दिया है वे अयोग या अयोगी केवली कहलाते हैं । उनकी अवस्था-विशेष अयोग केवली गुणुस्थान है ।

योग तीन प्रकार के हैं। तीनों प्रकार के थोगों का निरोध करने से अयोगी दशा प्राप्त होती है। तेरहवें गुणुस्थान में, जिन केवली की आयु कर्म की स्थिति कम रह जाती है और तीन अवतिक कर्मों की अधिक होती है वे समुद्द्यात करते हैं। मूल शरीर को विना छोड़े. आत्मा के प्रदेशों को वाहर निकाल कर, समस्त लोकाकाश में व्याप्त करके विशिष्ट निर्जरा करना समुद्द्यात कहलाता है। समुद्द्यात सात तरह के होते हैं, उनमें से केवली का समुद्द्यात कहलाता है। समुद्द्यात सात तरह के होते हैं, उनमें से केवली का समुद्द्यात केवली समुद्द्यात कहलाता है। यह समुद् यात आठ समयों में होता है। प्रथम समय में केवली दराड के रूप में आत्मप्रदेशों की रचना करते हैं। उस समय आत्म प्रदेश मोटाई में शरीर के बरावर और लंबाई में जपर तथा नीचे लोकान्त को स्पर्श करने वाले होते हैं। दुखरे समय में आत्मप्रदेश पूर्व और पश्चिम में तथा तीसरे समय में उत्तर और दत्तिण दिशा में फैलाते हैं। इस प्रकार जब चारों ओर आत्मप्रदेश फैल जाते हैं तव मथानी का आकार प्राप्त होता है और चौधे समय में खाली रहे हुए वीच-वीच के भाग को भरते हैं। इस प्रकार आत्म प्रदेशों से सम्पूर्ण लोकाकाश व्याप्त हो जाता है। पांचवें, छठे, सातवें और आंठ्में समय में उन फले हुए प्रदेशों को, जिस कम से फैलांया था उससे विपरीत कम से संकुचित करते हैं और आट्य याटवें समय में आत्मप्रदेश ज्यों के सौं शरीरस्थ हो जाते हैं।

इस किया से नाम, गोत्र और वेदनीय कमों की स्थिति कम होकर चारों कर्म समान स्थिति वाले हो जाते हैं। अन्तर्मुहूर्त्त में मोत्त प्राप्त करने वाले केवली ही यह समुद्धात करते हैं। जिन केवली अगवान के चारों अघातिक कमों की स्थिति वरायर होती है उन्हें यह समुद्धात करने की आवश्यकता नहीं होती। सभी केवली तेरहवें गुणस्थान के झन्त में योगों का निरोध करते हैं । योगों के निरोध का कम इस प्रकार है:--

सर्व प्रथम स्थूल काययोग का अवलंबन करके स्थूल मनोयोग तथा स्थूल वचनयोग का निरोध किया जाता है। तत्पश्चात् सूदम काय योग से स्घूल काययोग का निरोध होता है और उसीले सूदम मनेायोग और सूदम वचनयोग रोका जाता है। अन्त में सूदमकियाऽनिवृति नामक शुक्कध्यान के बल से सूदम काययोग को रोक देते हैं। इस प्रकार सयोग केवली अवस्था से अयोग केवली दशा प्राप्त हो जाती है।

तत्भ्यात् समुचिछन्न कियां—अप्रतिपाती शुक्क ध्यान प्राप्त करके, मध्यम रीति से आ इ, उ, ऋ, ऌ, इन पांच स्वरों का उच्चारण करने में जितना समय लगता है, उतने समय का शैलेशीकरण करते हैं और शैलेशीकरण के अन्तिम समय में चारों श्रुधातिक कर्मों का त्तय करके मुक्ति प्राप्त कर लेते हैं।

मुक्ति प्राप्त होते ही जीव चौदह गुणस्थानों से अतीत हो जाता है। गुणस्थानों से अतीत हो जाने पर पेसे धुव-नित्य, लोक के अत्रभाग म स्थित, साधारण जनों द्वारा जो प्राप्त नहीं किया जा सकता, और जदां जरा नहीं, मरण नहीं, व्याधियां नहीं और वेदनाएँ नहीं है, पेसे परम विशुद्धतम स्थान को प्राप्त करते हैं।

जन्म, जरा, मरण, ज्याधि और वेदना का मूल कारण कर्म हैं। कर्मों का आत्य-न्तिक अभाव हो जाने ले जरा मरण आदि मुक्ति में स्पर्श नहीं करते। मोच को मुच स्थान कहने से यह प्रमाणित है कि मुक्त जीव मोच से लौट कर फिर संसार में अव-तीर्थ नहीं होते। जिन्होंने पुनरागमन स्वीकार किया है वे मोच के वास्तविक स्वरूप ले अनभिज्ञ हैं इस संबंध की चर्चा पहले की जा चुकी है अतएव यहां पुनरावृर्त्ति नहीं की जाती।

इतना श्रवश्य ध्यान रखना चाहिए कि मुक्त जीव सिद्ध शिला स्थान पर विरा-जमान रहते तो हैं मगर उस स्थान का मोत्त नहीं कहते। श्रात्मा की पूर्ण निरावरण दशा, श्रात्मा की स्वाभाविक शक्तियों का पूर्ण विकास ही मोत्त है। मुक्तात्मा श्रपने निखालिस श्रात्मस्वरूप में विराजमान रहते हैं।

#### मूलः-निव्वाणं ति अवाहं ति, सिद्धी लोयग्गमेव य । खेमं सिवमणाबाहं, जं चराति महेसिणो ॥१⊂॥

छायाः---निर्वाग्रमिति श्रवाधमिति, सिद्धिर्लोकाप्रमेव च। त्तेमं शिवमनावाधं, यचरन्ति महर्षयः ॥ १८॥

शब्दार्थः-हे इन्द्रभूति ! वह ध्रुवस्थान निर्वाण कहलाता है, अवोध कहलाता है, सिद्धि कहलाता है, लोकाप्र कहलाता है, क्षेम कहलाता है, शिव कहलाता है, अनाबाध कहलाता है, जिसे महर्षी अर्थात् सिद्ध भगवान प्राप्त करते हैं। [ ६८२ ]

मीत स्वहर

भाष्यः --- पूर्व गाथा में जिस ध्रुव स्थान का निरूपण किया गया था, उसी के सार्थक नामों का यहां उस्लेख किया गया है। उस स्थान का एक नाम निर्वाण है, क्योंकि उसे प्राप्त करने पर किसी भी प्रकार का तृष्णा आदि रूप संताप नहीं रहता। उसका 'अवाध' नाम भी है, क्योंकि वहां किसी प्रकार की बाधा नहीं होती। शारी-रिक या मानसिक बाधा का न कोई कारण है और न वहां शरीर तथा मन ही रहता है। अतपव सिद्ध भगवान खब प्रकार की वाधाओं से अतीत हैं। उस स्थान का नाम सिद्धि भी है, क्योंकि आत्मा का सर्व प्रधान, परम और चरम साध्य उसे प्राप्त का नाम सिद्धि भी है, क्योंकि आत्मा का सर्व प्रधान, परम और चरम साध्य उसे प्राप्त की सिद्धि की कामना नहीं रहती। सांसारिक साध्यों की सिद्धि ज्ञाने पर फिर किसी प्रकार की सिद्धि की कामना नहीं रहती। सांसारिक साध्यों की सिद्धि ज्ञाल होती है, अपूर्ण होती है और प्रायः असिद्धि का मूल होती है। यह सिद्धि शाश्वत है, सम्पूर्ण है और इसमें असिद्धि को अवकाश नहीं है। आतपव आत्मा के प्रवत्त हो यही वास्तविक सिद्धि है। योनीजन इसी सिद्धि के लिए निरन्तर उसोग करते हैं।

जैसा कि पहले वतलाया जा चुना है, वह प्रुव स्थान लोक के अप्रभाग पर स्थित है अतएव उसे लोकाय नाय से भी कहते हैं। आत्मा को शाश्वत हुख की प्राप्ति का कारण होने से उसे 'सेम' कहते हैं, सब प्रकार के उपड़वों का सर्वथा अभाव होने से उनका नाम शिव है, और वहां स्वासाविक, शाश्वत, अनिर्वचनीय, अनुपम, अनन्त और अब्यवाध सुख प्राप्त होता है अतएव उसे अनावाध भी कहते हैं।

ें जैसा कि पहले कहा गया है, यह सब नाम उस स्थानवर्त्ता आत्मा के समझने चाहिए । आधार-आधेय के सम्वन्ध से यहां अभेद-कथन किया गया है ।

इस स्थान को अर्थात् लिख दशा को महर्षि ही प्राप्त करते हैं । असंयम कर सेवन करने वाले, अज्ञानपूर्वक कायक्लेश करने वाले और विषय भोगी जीव इसे प्राप्त नहीं कर सकते ।

#### मूलः-नाणं च दंसणं चेव, चरित्तं च तवो तहा । एयं मग्गमणुपत्ता, जीवा गच्छांति सोग्गई ॥१६॥

छायाः- ज्ञानं च दर्शनं चैव, चारित्रं च तपस्तथा।

एतन्मार्गमनुप्रासाः, जीवा गच्छन्ति सुगतिम् ॥१४॥

शब्दार्थः---ज्ञान, दर्शन, चारित्र और तप---इस मार्ग को प्राप्त हुए जीव सिद्धि रूप सहूति का लाभ करते हैं।

भाष्यः---मुक्ति का स्वरूप वतला कर उसके कारणों का प्रकृत गाथा में निरूपण किया गया है।

मुक्ति के चार कारण हैं। यहां प्रत्येक के साथ सम्यक् शब्द का प्रयोग करना आवश्यक है। अतपव-(१) सम्यक्झान (२) सम्यक्दर्शन (३) सम्यक्चारित्र और (४) सम्यक्तप, इन चार कारणों से मुक्ति प्राप्त होती है। भ्रठारहवां झच्यांच

[ £33 ]

सूर्योदय होने पर जैसे प्रकाश और प्रताप-दोनों एक साथ ही उत्पन्न होते हैं उसी प्रकार सम्यक्तव होते ही ज्ञान और दर्शन दोनों एक ही साथ सम्यक्दर्शन और सम्यक् ज्ञान रूप हो जाते हैं। अतएव कहीं कहीं दर्शन, ज्ञान में ही सक्षित्तित कर लिया जाता है। तप, चारित्र का ही एक अंग है, अतएव चारित्र में तप का अन्तर्भाव हो जाता। इस प्रकार बान और चारित्र से भी मुक्ति का कथन देखा जाता है। कहा भी है— 'ज्ञानक्रियाभ्याम् मोत्तः' अर्थात् ज्ञान से आह का कथन देखा जाता है। कहा भी है— 'ज्ञानक्रियाभ्याम् मोत्तः' अर्थात् ज्ञान से आह का कथन देखा जाता है। कहा भी है— 'ज्ञानक्रियाभ्याम् मोत्तः' अर्थात् ज्ञान से आह का का का मोत्त प्राप्त होता है। कहीं कहीं केवल तप को चारिज में अन्तर्भूत करके तीन को मोत्त का मार्ग निरूपण किया गया है। जैसे-'सस्यक्-दर्शन-ज्ञान चारित्राणि मोत्तमार्गः।' अर्थात् सम्यक्-दर्शन, सम्यक्-ज्ञान, और सस्यक्-चारित्र मोत्त्व का मार्ग है। छतः इस प्रकार के किसी कथन में विरोध नहीं समस्रना चाहिए।

भारतीय दर्शनों में कुछ पेसे हैं जो अकेले ज्ञान से ही मुक्ति की प्राप्ति मानते हैं और कुछ पेसे भी हैं जिन्होंने अकेले चारित्र से ही मोच्च प्राप्त होना माना है। किन्तु समीचीन विचार करने से यह एकान्त रूप मान्यताएँ सत्य प्रतीत नहीं होती। हमारा अनुभव ही इन मान्यताओं को मिथ्या प्रमाणित कर देता है। जगत् के व्यव-हारों में पद-पद पर हमें ज्ञान और चारित्र दोनों की झावश्यकता अनिवार्थ प्रतीत होती है। न तो अकेला ज्ञान ही हमारी इष्टसिद्धि का कारण होता है और न अकेली किया ही। सोजन के ज्ञान मात्र से जुद्दा की निवृत्ति नहीं होती और भोजन-ज्ञान के विना भोजन संबंधी किया का होना संभव नहीं है। छतएव प्रत्येक कार्य में दोनों का होना आवश्यक है।

जीवादि नच पदार्थों को यथार्थ रूप से जानना सम्यक्-ज्ञान है। यथार्थ अद्धा करना सम्यक्-दर्शन है। अशुभ कियाओं से निच्चत्त होना और शुभ कियाओं में अवृत्त होना सम्यक्-चारित्र है। विशिष्ट कर्म-निर्जरा के लिए अनशन आदि तथा स्वाध्याय आदि किया करना तप कहलाता है। इन चारों के मिलने पर ही और पूर्णता होने पर ही मुक्ति प्राप्त होती है। चारों लम्मिलित होकर मोच का एक मार्ग है। यह सूचित करने के लिए शांसकार ने यहां 'मग्गं' एकचचनान्त पद का प्रयोग. किया है।

मूलः-नाणेण जाणई भावे, दंसणेण य सद्धहे । चरित्तेण निगिरहइ, तवेण परिसुज्मई ॥ २० ॥

मोत्त-खरुप

शब्दार्थ:---आत्मा ज्ञान से जीव आदि भावों को जानता है, दर्शन से अद्धान करता है। चारित्र से नवनि कर्मों का आगमन राकता है और तप से निर्जरा करता है।

भाष्यः—सम्यक्-ज्ञान आदि को मोत्तकारएता का निरूपए करके यहां उनके कार्य का व्याख़्यान करते हुए उनकी उपयोगिता का वर्णन किया है।

सम्यक्जान से जीव आदि पदार्थों को आत्मा जानता है, सम्यग्दर्शन से उन पदार्थों के यथार्थ स्वरूप पर अद्धा करता है और चारित्र से नवीन कमों के आसव का निरोध करता है तथा तप से पूर्षवद्ध कमों की निर्जरा करता है।

• यहां पर भी एकान्त जान से और एकान्त चारित्र से मोच मानने वालों का निरास किया गया है। एकान्त जानवादी कहते हैं - अकेला जान ही मोच-साधक होता है, किया नहीं। अगर किया को मोच का कारण माना जाय तो मिथ्याझान पूर्वक की जाने वाली किया से भी मोच प्राप्त होना चाहिए। कहा भी है--

> विज्ञतिः फलदा पुंसां, न किया फलदा मता। मिथ्याज्ञानात् प्रवृत्तस्य, फलाऽलंवाददर्शनात्॥

ष्प्रर्थात् — ज्ञान ही आत्मा को फलदायक होता है, किया नहीं। अगर किया फलदायक होती तो मिथ्याज्ञान पूर्वक की जाने वाली किया भी फलदायक-मोन्नप्र-होती, क्योंकि वह किया भी तो किया ही है।

इसके विपरीत केवल किया से मुक्ति मानने वाले झान को व्यर्थ बतलाते हैं। उनका कथन है:---

> क्रियैव फलदा पुंसां, न ज्ञानं फलदं मतम् । यतः स्त्रीभद्यभोगझा, न ज्ञानात् सुखिते। भवेत् ॥

श्चर्थात-किया ही फलदायक होती है, झान फलदायक नहीं होता । स्त्री, भच्य और भोग को जानने वाला पुरुष, सिर्फ जान लेने मात्र से ही सुस्ती नहीं हो सकता-स्त्री के झान मात्र से कोई तृप्त नहीं होता, भोजन को जान लेने से ही किसी की भूख नहीं मिटती और भोगोंपभोगों का ज्ञान मात्र सन्ते।प नहीं देता । श्रतएव ज्ञान व्यर्थ है और श्रकेली किया ही अर्थसाधक है।

श्रौर भी कहा हैः--

शास्त्राएयधीत्यापि भवन्ति मूर्खा-यस्तु कियावान् पुरुपः स विद्वान् । संचिन्त्यताभौषधमातुरं हि, न झानमात्रेण करोत्यरोगम् ॥

अर्थात्- शास्त्रों का अध्ययन करके भी लोग मुर्ख रहते हैं, दरअसल विद्वान वह है जो कियावान होता है। कोई भी श्रौपधी, चाहे कितनी ही सोची-समभी हुई हो, अकेले जान लेने से नीरोगता प्रदान नहीं करती। इस प्रकार दोनों एकान्तवादी छापस में एक-दूसरे के विरुद्ध कथन करते हैं। परन्तु दोनों ही स्रेम में हैं। वस्तुत: ज्ञान के विना किया हो नहीं सकती, अगर हो भी तो विपरीत फलप्रद भी हो सकती है और किया के विना ज्ञान निरुपयोगी है। अत-एव मुक्ति प्राप्त करने के लिए दोनों ही परमावश्यक हैं।

# मूलः-णाणस्स सब्बस्स पगासणाए, ज्ञगणाणमोहस्स विवजणाए । रागस्स दोसस्स य संखएणं, एगंतसोक्खं समुवेइ मोक्खं ॥२१॥

छायाः-ज्ञानस्य सर्वस्य प्रकाशनया, ग्रज्ञानभोहस्य विवर्जनया । रागस्य द्वेषस्य च संच्येण, एकान्तसौख़्यं समुवैति मोच्चम् ॥ २१ ॥

शब्दार्थः-सम्पूर्ण ज्ञान के प्रकाशित होने से, छज्ञान और मोह के छूट जाने से तथा राग और द्वेष का पूर्ण रूप से क्षय हो जान से एकान्त सुख रूप मोक्ष प्राप्त करता है।

साच्यः—सञ्पूर्ण झान अर्थात् तीन काल और तीन के समस्त पदार्थों को, उन पदार्थों की जिकालवर्त्ता अनन्तानन्त पर्यायों को, युगपत् स्पष्ट रूप से जानने वाले केवलझान के प्रकट दो जाने से अज्ञान का सर्वथा नाश हो जाता है। अतपव अज्ञान और मोह का सर्वथा असाव हो जाने से तथा कोध पवं मान रूप द्वेष तथा माया और लोभ रूप राम का च्चय होने से एकान्त सुखमय मुक्ति होती है।

तात्पर्य यद है कि अज्ञान, मोद-राग, द्वेष आदि समस्त विकारों का पूर्णरूपेख चय होने पर ही मुक्ति प्राप्त होती है।

वैशेषिक मत वाले मुक्ति में सुख का अभाव मानते हैं। उनके मत का निरा-करण 'पगंतसोक्खं' पद से हो जाता है। पकान्त सुख का अर्थ है—जिस सुख में दुःख का लेश मात्र भी न हो और जिस सुख से भविष्य में दुःख की उत्पत्ति न होती हो। संसार के विषयजन्य सुख, दुःखों से व्यास हैं और भावी दुःखों के जनक हैं। मोत्त का सुख आत्मिक सुख है, परम साता रूप हैं। अतपव मोत्त्व प्राप्त होने पर ही उसका आविर्भाव होता है। वैशेषिक लोग सांसारिक सुख को ही सुख मानते हैं इस कारण उन्होंने मुक्ति में सुख का अभाव स्वीकार किया है।

श्वंका—श्रगर मोत्त को सुख स्वरूप मानेंगे तो खुख की कामना से प्रेरित होकर थोगी मोत्त के लिप प्रवृत्ति करेंगे। पेसी दशा में उन्हें मुक्ति प्राप्त ही न हो सकेगी, फ्योंकि निष्कामभाव से साधना करने वाले योगी ही मोत्त के श्राधिकारी होते हैं। फ्रतः मोत्त को सुखमय मानना उचित नहीं है।

समाधान-मोच को सुखमय न मानने पर भी आप दुःख भावमय मानते हैं

मोत्त स्वरुप

या नहीं ? अगर मोच दुःखाभाव रूप नहीं है अर्थात् दुःखमय है तव तो वह संसार से भिन्न नहीं है फिर संसार में और मोच में अन्तर ही क्या रहा ? ऐसी स्थिति में कौन बुद्धिमान् पुरुष प्राप्त सुर्खों को त्याग करके दुःख रूप मोच की प्राप्ति के लिए शीत, उष्ण, चुधा, पिपासा आदि के नाना कष्ट सहन करेगा ? मगर ज्ञानीजन संसार के सर्वोत्कृष्ट सुर्खों का त्याग करके भीषण कष्ट सहन करते हैं, इससे यह सिद्ध होता है कि मोच सुखमय है।

शंका- संसार में जो सुख हैं वे दु:खों से व्याप्त हैं । यहां थोड़ा-सा सुख है श्रोर वहुत दुःख है। मोच में सुख नहीं है मगर दुःख भी नहीं है। दु:ख से बचने के लिए थोड़े-से सुख का भी त्याग करना पड़ता है, क्योंकि उस सुख का त्याग किये विना दुःख से बचना संभव नहीं है। श्रतपव योगीजन सुख प्राप्त करने के लिए नहीं चरन् दुःख से बचने के लिए ही मोच की प्राप्ति में प्रवृत्त होते हैं।

खमाधान-दुःख से वचने की कामना भी कामना ही है । उस कामना से प्रेरित होकर प्रवृत्त होने वालों को भी मोच्न की प्राप्ति नहीं होनी चाहिए।

दूसरी बात यह है कि बहुत सुख की प्राप्ति के लिए थोड़े सुख का त्याग करना तो उचित है मगर सुख का सर्वधा नाश करने के लिए थोड़े सुख का त्याग करना चुद्धिमत्ता नहीं है। जिन्हें विशेष सुख प्राप्त करने की इच्छा होती है वही दु:खमय सुख का परित्याग करते हैं। ग्रगर मोत्त में सुख का समूल नाश हो जाता है तो उसे प्राप्त करने के लिए क्यों प्रचुत्ति की जाय ?

विषयजन्य सुखों की अभिलापा करने वाले पुरुष विषयभोगों की प्राप्ति के लिए अनेक प्रकार के सावद्य कार्य करते हैं, इस कारण वैषयिक सुखों की अभिलापा पाप-रूप है। किन्तु मोच्च-सुख की अभिलापा करने वाले सावद्य कार्यों से विरत होते हैं अतपव मोच्च-आकांचा पाप रूप नहीं है। इसके अतिरिक्त योगी जव आत्मविकास की उच्चतर स्थिति प्राप्त करता है तव उसे मुक्ति की भी आकांचा नहीं रहती। इस लिए मोच्च को सुख स्वरूप मानना ही युक्तियुक्त है।

# मूलः-सब्वं तञ्जो जाणइ पासए य, अमोहणे होइ निरंतराए । अणासवे काणसमाहिजुत्ते, आउक्खए मोक्ख मुवेइ सुदे ॥

छायाः-सर्व ततो जानाति परयति च, ग्रमोहनो भवति निरन्तरायः। श्रनास्तवो भ्यान समाधियुद्रः, श्रायुः चये मोचमुपैति शुद्धः॥ २२॥

शच्दार्थ:-तत्पश्चात् जीव सब को जानता है, सब को देखता है, मोह रहित हो जाता है, अन्तराय कर्म से रहित हो जाता है, आस्तव से रहित हो जाता है, शुक्रध्यान रूप समाधि में तल्लीन होता है और आयु कर्म क्षय करके मोक्ष प्राप्त करता है।

भाष्यः--जब झान का आवरण करने वाले झानावरण कर्म का नाश होता है तव अनन्त केवलझान प्रकट हो जाता है। ज्ञानावरण कर्म के ज्ञय के साथ ही दर्शना- वरण कर्म का भी चय होता है, श्रोर उसके चय होने से अनन्त केवलदर्शन का आविर्भाव हो जाता है। इस प्रकार केवलज्ञान श्रोर केवलदर्शन प्रकट हो जाने पर जीव संसार के समस्त पदार्थों को युगपत् साचात् जानने-देखने लगता है। इन्हीं के साथ अन्तराय कर्म का भी चय होता है श्रोर इसले अनन्तवीर्य-शक्ति का प्राटुर्माव हो जाता है। इन घातिक कर्मों से अन्तर्मुहर्च पहले मोहनीयकर्म का चय होने से वीतराग संजा प्राप्त हो जाती है। इस प्रकार चार घातिक कर्मों का चय होते ही चीतराग जीव अनन्त चतुष्टय प्राप्त कर लेते हैं।

चीतराग दशा में जीव अनास्तव हो जाता है। यहां अनास्तव से साम्परायिक अर्थात् कषायों के निमित्त से होने वाले आस्त्रव का अभाव समझना चाहिए । योग लिमित्तक ईर्यापथिक आस्त्रव तेरहवे गुणुस्थान में भी विद्यमान रहता है। किन्तु उस समय आने वाले कमों की न तो स्थिति होती है और न अनुमाग ही होता है। कमों की स्थिति और अनुमाग कषाय पर अवलंबित है और वीतराग अवस्था में कषायों का सद्भाव नहीं रहता। उस समय कर्म आते हैं और चले जाते हैं-आत्मा में बद्ध होकर ठहरते नहीं है।

त्रात्मा सर्वोत्कृष्ट शुक्लध्यान रूप समाधि में तन्नीन रहती है श्रौर शैलेशीकरण करके त्रायु कर्म का-अन्त करके, सर्वथा निष्कर्म, निर्विकार, निरंजन, निर्लेप, निष्काम, ् निरावरण श्रौर नीराग ढोकर मुक्ति प्राप्त करता है ।

श्रायु कर्म का चय यहां उपलत्तए है। उसले नामकर्म, गोत्रकर्म और वेदनीय-कर्म का भी प्रहए करना चाहिए। यह चार श्रधातिक कर्म कहलाते हैं। इन सब का एक ही साथ चय होता है श्रतएव श्रायुक्तर्म के चय के कथन से ही इनके चय का भी कथन हो जाता है।

मुक्त-ग्रवस्था ही जीव की ग्रुद्ध-श्रवस्था है। जब तक जीव के प्रदेशों के साथ अन्य द्रव्य ( पुद्गल ) का संस्पर्श है तब तक वह श्रग्रुद्ध है। सब प्रकार के बाह्य संस्पर्श से हीन होने पर वह ग्रुद्ध होता है।

मूलः-सुक्कमूले जहा रुक्खे, सिच्चमाणे न रोहति । एवं कम्मा ण रोहांती, मोहणिज्जे खयं गए ॥२३॥

> छायाः—शुष्कमूलो यथा वृत्तः, सिञ्चमानो न रोहति । एवं कर्माणि न रोहन्ति, मोहनीये चयं गते ॥ २३ ॥

शब्दार्थः-जिसकी जड़ सूख गई है वह वृक्ष सींचने पर भी हरा-भरा नहीं होता। इसी प्रकार मोहनीय कमें के क्षीए हो जाने पर कमें। की उत्पात्ति नहीं होती-कर्मबंध नहीं होता।

भाष्यः - पूर्व गाथा में मोल-प्राप्ति का वर्णन करने के पश्चात् प्रकृत गाथा में मोल की शाभ्वतिकता का उदाहरणपूर्वक निरूपण किया गया है। मोल स्वरुप

जैसे मूल के सूख जाने पर वृत्त को जल से कितना ही सींचा जाय पर वह फिर हरा-भरा नहीं हो सकता, इसी प्रकार कर्मबंध के मूल कारण रूप मोहनीय कर्म का सर्वथा श्रभाव हो जाने पर फिर कर्म का कभी वंध नहीं हो सकता। तात्पर्य यह है कि जो श्रात्मा एक चार निष्कर्म हो गया है वह फिर कालान्तर में सकर्म नहीं हो सकता।

कमों का प्रध्वंसामाव होने पर सिद्ध श्रवस्था प्राप्त होती है। प्रध्वंसामाव साहि श्रनन्त होता है-वह श्रमाव एक बार होकर फिर भिटता नहीं है।

कर्मवंध का कारए मोहनीय कर्म है। मोहनीय कर्म रूप विकार ही आत्मा में नवीन विकार उत्पन्न करता है। पूर्ववद्ध कर्म जब उद्दय में आते हैं तब जीव राग हेव आदि रूप विमाव रूप परिएत होता है और उस परिएति से नवीन कर्मों का वंध होता है। इस प्रकार पूर्वीपार्जित कर्म नवीन कर्मार्जन के कारण होते हैं। यह कार्य-कारए-भाव अनादिकाल से चला आता है। जव आत्मा विशिष्ट संवर के हारा नवीन कर्मों का आसव रोक देता है और विशिष्ट निर्जरा के हारा पूर्ववद्ध कर्मों का चय करता है तो एक समय ऐसा आ जाता है जब पहले के समस्त कर्म चीए हो जाते हैं और नवीन कर्मों का आग्रान नहीं होता। ऐसी अवस्था में जीव निष्कर्म हो जाता है और फिर सदा निष्कर्म ही रहता है।

किसी-किसी सत में मुझ जीवों का फिर संसार में आगमन होना माना गया है, पर जो जीव संसार में पुनरवृतीर्थ होता है वह वास्तव में मुझ नहीं है । कहा भी है:--

> दग्धे वीजे यथाऽत्यन्तं, प्रादुर्भवति नाङ्कुरः । कर्मवीजे तथा दग्धे, न रोहति भवाङ् हुरः ॥

अर्थात्-जैसे बीज जल जाने पर उसे जैसे ग्रंकुर उत्पन्न नहीं हो सकता, उसी प्रकार कर्म रूप बीज के जल जाने पर संसार रूपी श्रंकुर उत्पन्न नहीं हो। सकता।

जैन धर्म की यह विशेषता है कि वह आत्मा को परमात्मा के पद पर प्रतिष्ठित करता है, जब कि अन्य धर्म परमात्मा-मुझ पुरुष को भी आत्मा बना देते हैं ! जैन धर्म चरम विकास का समर्थक और प्रगति का प्रेरक धर्म है। वह नर की नारायण तो बनाता है पर नारायण को नर नहीं चनाता। अन्य धर्मों की आराधना का फल लौकिक उत्कर्ष तक ही सीमित है, जब कि जैन धर्म की आराधना का फल परमात्म-पद की प्राप्ति में परिसमाप्त होता है, जिससे बद्दकर विकास की कल्पना भी नहीं की जा सकती।

इस पर समस्त कमों का चय कर देने पर आत्मा मुक्त अर्थांत् परमात्मा वन जाता है और उसकी मरमात्मदशा शाश्वतिक होती है । उसका कमी अन्त नहीं होता ।

# मूलः-जहा दद्धाण बीयाणं, ण जायंति पुणंकुरा । कम्मबीएसु दद्धेसु, न जायंति भवंकुरा ॥ २४ ॥

शब्दार्थ:--जैसे जले हुए बीजों से फिर झंकुर उत्पन्न नहीं होते, उसी प्रकार कर्म-रूपी बीजों के जल जाने पर भव रूप झंकुर उत्पन्न नहीं होता।

· भाष्यः- पूर्व गाथा में जिस विषय का प्रतिपादन किया गया है उसी को यहां दूसरे उदाहरण से पुष्ट किया गया है।

जले हुए बीज अगर खेत में बो दिये जांचे तो चाहे जैसी अनुकूल वर्षा होने पर भी छंकुर उत्पन्न न होंगे, क्योंकि बीज में छंकुर-जनन सामर्थ्य का ही अभाव हो गया है। जब उपादान कारण ही तद्विषय शक्ति से विकल है तच निमित्तकारण कार्य को कैसे उत्पन्न कर सकते हैं ? इसी प्रकार कर्मों रूपी बीज के जल जाने पर, जब आत्मा में भवावतार की शक्ति ही नहीं है तो फिर बाहरी कारण उसे संसार में कैसे अवतीर्थ कर सकते हैं ? अतपव कर्म-बीज के दग्ध होने पर भवांकुर उत्पन्न नहीं होता अर्थात् समस्त कर्मों का आत्यन्तिक त्तय हो जाने पर आत्मा फिर संसार में कभी अवतीर्थ नहीं होता।

श्री गौतम उवाच-

# मूलः-कहिं पडिहया सिद्धा, कहिं सिद्धा पइडिया । कहिं बोदिं चइत्ता एं, कत्थ गंतूएा सिज्मह ॥ २५ ॥

छायाः- क्व प्रतिहताः सिद्धाः, क्व लिद्धाः प्रतिष्ठिताः । क्व शरीरं त्यक्तवा, कुत्र गत्वा सिद्ध्यन्ति ॥ २४ ॥

शब्दार्थः-भगवन् ! सिद्ध भगवान् जाकर कहाँ रुक जाते हैं ? सिद्ध भगवान् कहाँ स्थित हैं ? वे कहाँ शरीर का लाग करके, कहाँ जाकर सिद्ध होते हैं ?

भाष्य:-मुक्त जीवों के विषय में ऊपर जो निरूपण किया गया है, उससे उठने वाले प्रश्न सर्वसाधारण भव्य जीवों के लाभ के लिप, गौतम स्वामी सर्वज्ञ श्रीमदावीर प्रभु के समज्ञ उपास्थित करते हैं।

सिद्ध भगवान् कहाँ। जाकर रुक जाते हैं ? कहाँ विराजमान रहते हैं ? कहाँ शरीर का त्याग करके सिद्ध होते हैं ? इन प्रश्नों का समाधान अगली गाथा में किया जायगा।

इन प्रश्नों के पठन से यह स्पष्ट हो। जाता है कि अगर सिद्धान्त संबंधी कोई ग्ड़ बात समझ में न आवें तो अपने से विशिष्ट श्रुतवेत्ता से प्रश्न करके समझ लेनी

मोत्त-सहय

साहिए। शंका की हृदय में बनाये रखना उचित नहीं है। जो पुरुष शंकित-चित्त रहता है उसकी स्थिर बुद्धि नहीं रहती। बुद्धि की झस्थिरता से वह संयम आदि के अनुष्ठान में एकांग्र नहीं हो सकता। हाँ, शंका भी अद्धापूर्वक ही होना चाहिए। अद्धापूर्वक शंका (प्रश्न) करने से तत्त्वज्ञान की प्राप्ति होती है और अन्तःकरण निश्शल्य बनता है।

#### ओं भगवान् उवाच

# मूलः-अलोए पार्डहया सिद्धा, लोयग्गे अ पइट्टिया । इहं बोदिं चइत्ता एं, तत्थ गंतूएा सिज्फई ॥ २६ ॥

छायाः--- ग्रलोके मतिहताः सिद्धाः, लोकाग्रे च प्रतिष्ठिनाः। इह शरीरं त्यक्त्वा. तत्र गत्वा सिद्ध्यन्ति ॥ २६ ॥

शब्दार्थः—सिद्ध भगवान् छलोक में उक जाते हैं, लोक के झयभाग में स्थित हैं, इस लोक में शरीर को साग कर लोकाय में जाकर सिद्ध होते हैं।

भाष्यः-पूर्व गाथा में किये हुए प्रश्नों के उत्तर प्रकृत गाथा में दिये गये हैं। आत्मा जव समस्त कमों से, चौददवें गुएरधान के अन्त में मुक्त होता है तब उसकी ऊर्ध्वगति होती है। कर्मराहेत होते ही अविग्रह गति के द्वारा एक ही समय में आत्मा लोकाकाश के अग्रभाग पर पहुँच जाता है और वहाँ पूर्ववर्णित सिर्द्वाशला पर विराजमान हो जाता है।

शंका:- जीव की गति कर्म के अधीन है। सिद्ध जीव समस्त कमों से रहित हैं। न उनमें गति नामकर्म का उदय है, न विद्वायोगति नामकर्म का उदय है, न असनामकर्म का ही उदय है। ऐसी स्थिति में उनमें अध्वंगति रूप चेष्टा किस प्रकार हो सकती है ?

समाधानः---समस्त कर्मों का चय होने पर जीव में एक प्रकार की लघुता आ जाती है अतएव उसकी स्वभाविक अर्ध्वगति होती है इसके अतिरिक्त सिड जीव की गति में निम्नलिखित कारण हैं:--

(१) पूर्वप्रयोग—संसारमें स्थित आत्मा ने मुक्त प्राप्त करने के लिए वार-वार प्रखिघान किया था। मुक्त हो जाने पर उसके अभाव में भी पूर्व संस्कार के आविश से ऊर्ध्वगति होती है। कुंमार चाक को घुमाता है। जब चाक घूमने लगता है तो वह घुमाना वंद कर देता है, फिर भी पहले के प्रयत्न से चाक घूमता रहता है। इसी प्रकार पूर्व प्रयत्न से सिद्ध जीव ऊर्ध्वगमन करते हैं।

(२) असंगताः—ासिद्ध जीव कमों के संसर्ग से राद्देत हो जाते हैं अतः उनका ऊर्ध्वगमन होता है। तुंवे पर मिट्टी का लेप करके उसे जल में छोड़ दिया जाय तो मिट्टी के लेप के कारण गुरुता होने से वह नीचे चला जाता है। काल-कम से मिट्टी अलग हो जाने पर हल्का हो जाने से तूंवा जल के उपर आ जाता है। इसी प्रकार कमों के लेप से भारी श्रात्मा इस लोक में रहता है श्रौर जब कर्म-मुक्त होने पर निर्लेप होता है तब स्वभावतः ऊर्ध्वगमन करता है।

(३) बन्धविश्लेष— जैसे वीजकोश में बँधा हुवा एरएड का बीज, बीजकोश से अलग होते ही ऊर्ध्वगमन करता है उसी प्रकार कर्म-बन्धन से बँधा हुआ जीव, बन्धन का विश्लेष होने पर स्वभावतः ऊर्ध्वगमन करता है।

(४) स्वाभाविकगति परिणामः-पृथक्-पृथक् पदार्थों का पृथक्-पृथक् स्वभाव द्वोता है। जैसे वायु का स्वभाव तिर्छी गति करना है और अग्निशिखा का स्वभाव ऊपर की और गति करना है, इसी प्रकार आत्मा का स्वभाव ऊपर की तरफ गमन करता है। उसकी गति का प्रतिबंधक कोई भी कारण जब नहीं रद्दता ते। उसकी स्वभाविक ऊर्ध्वगति द्वोती है।

प्रश्नः— श्रापने जीव का स्वभाव ऊर्ध्वगमन बतलाया है परन्तु जीव श्रमूर्त्त है श्रौर श्रमूर्त्त पदार्थ सब निष्क्रिय होते हैं। काल, श्राकाश श्रादि जितने भी श्रमूर्त्त पदार्थ हैं उनमें से एक भी सक्रिय नहीं है, श्रतः जीव भी सक्रिय नहीं होना चाहिए। किया के श्रभाव में ऊर्ध्वगमन कैसे करेगा ?

समाधानः-अमूर्त्त होते हुए आकाश अचेतन है, काल अचेतन है, तो क्या जीव भी अमूर्त्त होने से अचेतन माना जायगा ? नहीं। यद्यपि अमूर्त्तत्व गुए काल और आकाश के समान जीव में भी है किन्तु चेतना आत्मा का विशेष गुए है, इसी प्रकार किया भी आत्मा का विशेष गुए है। जैसे आकाश में चेतना नहीं हैं फिर भी आत्मा में उसका सद्भाव हैं इसी प्रकार किया आकाश में नहीं है तो भी आत्मा में हैं। पेसा मानने में कुछ भी बाधा नहीं आती।

समाधानः-जीव और पुद्गल की गति का निमित्त धर्मास्तिकाय है। जैसे मछली की गति में जल सहायक होता है, रेलगाड़ी की गति में लोहे की पटरी सहा-यक होती है, इसी तरह जीव और पुद्गल की गति में धर्मास्तिकाय सहायक होता है। अतएव जहाँ तक धर्मास्तिकाय है वही तक सिद्ध जीव की गति होती है, जहाँ धर्मास्तिकाय का अभाव है वहाँ गति नहीं होती।

लोक और अलोक का नियम धर्मास्तिकाय है। जहाँ तक धर्मास्तिकाय है, उतने आकाश को लोक कहते हैं और धर्मास्तिकाय से शून्य आकाश अलोक कहलाता है इसी कारण सिद्ध जीव को लोक के अग्रभाग पर प्रतिष्ठित कहा गया है। तात्पर्य यह है कि जहाँ तक धर्मास्तिकाय है वहाँ तक सिद्ध जीव गति करता है जहाँ धर्मा- [. 1002 ]

स्तिकाय का अभाव है वहीं गति का भी अभाव हो जाता है।

सिद्ध जीव यहीं २ बोदि का त्याग करके लोकाय्र में जाकर सिद्ध हो जाते हैं। श्रनादिकाल से श्रव तक श्रनन्तानन्त जीव सिद्ध हो। चुके हैं, श्रब भी विदेह केत्र से सिद्ध होते हैं श्रौर भविष्य में भी होते रहेंगे। वे सब जीव परिमित सिद्धत्तेत्र में कैसे समा सकते हैं इसका समाधान यह है कि श्रमूर्च वस्तु के लिए श्रलग स्थान की श्रावश्यकता नहीं होती। सिद्ध भगवान् श्रमूर्च होने से एक ही स्थान में श्रनेक समा जाते है। कहा भी है:--

> जत्थ य एगो सिद्धो, तत्थ श्रर्णता भवक्खयविमुक्का। श्रन्नोन्नसमोगाढा पुट्ठा सब्वे य लोगंते॥ फुसइ श्रर्णते सिद्धे, सब्वपएसेहिं नियमसा सिद्धा। ते वि श्रसंखड्जगुणा, देसपएसेहिं जे पुट्ठा॥

श्चर्थात्- जहाँ एक सिद्ध है वहीं भव-त्तय से मुक्त हुए श्रनन्त सिद्ध विराजमान रहते हैं। सब सिद्ध लोक के श्रन्तिम भाग में एक-दूसरे को श्रवगाहन करके स्पष्ट रूप से रहे हुए हैं।

प्रत्येक सिद्ध अपने समस्त प्रदेशों से अन्य अनन्त सिद्धों को स्पर्श करता है और जो देश-प्रदर्शों से स्पृष्ट हैं वे भी उससे असंख़्यात गुने हैं अर्थात् एक सिद्ध के एक-एक देश-प्रदेश से भी अनन्त सिद्धों का स्पर्श दो रदा है। इस प्रकार एक सिद्ध के असंख्यात प्रदर्शों में से प्रत्येक प्रदेश के साथ अनन्त सिद्धों का स्पर्श है।

जैसे एक होय पदार्थ में अनेक झानों का समावेश हो जाता है, एक ही रूप में अनेक दृष्टियों का समावेश हो जाता है, एक ही आकाश के प्रदेश में धर्मास्तिकाय, अधर्मास्तिकाय पुद्गल आदि अनेक का समावेश हो जाता है, इसी प्रकार एक सिद्ध की अवगाहना रूप प्रदेश में अनन्त सिद्धों का समावेश हो जाता है।

व्यवहारनय की श्रपेत्ता यहीं सिद्धि प्राप्त होती है, क्योंकि सिद्धि का कारण सम्यक्तव श्रादि यहीं है, निश्चयनय की श्रपेत्ता सिद्धि त्तेत्र में जाने पर सिद्धि प्राप्त होती है।

शरीर का तीसरा भाग पोला है, जब उसे जीव अपने प्रदेशों से पूर्ण करता है तो आत्मप्रदेशों की अवगाहना तृतीय भाग न्यून हो जाती है। इसी कारण सिद्ध जीव की श्रवगाहना उनके शरीर तीसरा भाग न्यून कही गई है। श्रवगाहना की यह न्यूनता योगनिरोध के समय ही हो जाती है।

\* यहां शरीर के अर्थ में 'वोदि' शब्द का प्रयोग किया गया है । यही शब्द श्रंग्रेजी भाषा में 'वोडी' (Body) रूप से इसी अर्थ में प्रचलित है। भाषा शास्त्र की दृष्टि से यह महत्व की चात है। इससे पौर्वाख पवं पाश्चाल भाषाओं के एक आदि स्रोत का समर्थन होता है। इस प्रकार अपने अन्तिम शरीर से तृतीय भाग न्यून अचगाहना से युक्त सिद्ध भगवान् ऊर्ध्वगति करके, लोक के अर्धभाग में विराजमान हो जाते हैं और अनिर्वचनीय अनुषम अद्भूत, अनन्त और असीम आनन्द का अनुभव करते हुए सर्व काल वहीं विराजमान रहते हैं।

मूलः-अरूविणो जीवघणा, नाणदंसणसन्निया । अउलं सुहसंपन्ना, उचमा जस्स नास्थि उ ॥ २७ ॥

श्रतुलं सुखं सम्पन्नाः, उपमा यस्य नास्ति हु॥ २७॥

शब्दार्थः-सिद्ध भगवाच् अरूपी हैं, जीवघन रूप हैं, ज्ञान और दर्शन रूप हैं, अतुल सुख से सम्पन्न हैं, जिसकी उपमा भी नहीं दी जा सकती।

भाष्यः—सिद्ध भगवाज् की स्थिति आदि का वर्णन करने के पश्चात् उनके सुख आदि का यहाँ वर्णन किया गया है।

आत्मा स्वभावतः अरूपी है किन्तु नाम कर्म के अनादिकालीन संयोग के कारण वह रूपी हो रहा है। रूपी होना आत्मा का स्वभाव नहीं, विभाव है। यह विभाव परिणति तभी तक रहती है जब तक उसका कारण विद्यमान रहता है। विभाव परिणति के कारण का अभाव होने पर विभाव परिणति का भी अभाव हो जाता है। इस विभाव परिणति का कारण कार्माण पुद्गलों का संयोग जव नष्ट हो जाता है। इस विभाव परिणति का कारण कार्माण पुद्गलों का संयोग जव नष्ट हो जाता है जव आत्मा अपने शुद्ध स्वरूप में आ जाता है। अरूपी मन या अमूर्त्तिकता से आत्मा का असली स्वभाव है, अतएव कर्मों का नाश होने पर सिद्ध भगवान् अरूपी हो जाते हैं।

रसिद्ध भगवान के झात्मप्रदेश सघन हो जाते हैं, क्योंकि शरीर संबंधी पोल को वे परिपूर्ण कर देते हैं और इसी कारण उनकी अवगाहना शरीर से त्रिभाग न्यून होती है।

सिद्ध भगवाम् झान-दर्शन~स्वरूप हैं। तात्पर्य यह है कि आत्मा का स्वभाव उपयोग है । तत्त्वार्थसूत्र में कहा भी है—'उपयोगो लत्त्रणम्' अर्थात् आत्मा का लत्त्रण या असाधारण धर्म उपयोग है। उपयोग का अर्थ है-ज्ञान और दर्शन। सिद्ध भगवान् आत्मा के शुद्ध स्वरूप को प्राप्त कर लेते हैं, इसका अर्थ यही हुआ कि वे शुद्ध ज्ञान-दर्शन-स्वरूपता प्राप्त कर लेते हैं। अतएव ज्ञान-दर्शन-रूप से ही उनका कथन किया जा सकता है।

सिद्ध भगवान अतुल सुख से सम्पन्न हैं। अतुल का अर्थ है-जिसकी तुलन, किसी से नहीं हो सकती, जो अनुपम है। सिद्ध भगवान को जो सुख प्राप्त है उसकी जुलना संसार के किसी भी सुख से नहीं हो सकती।

कुछ लोगों का खयाल है कि मुक्त अवस्था में इन्द्रियों का अभाव होने के

कारण खुख का संवेदन नहीं हो सकता। उनके विचार से अनुकूल स्पर्श, रस, गंध रूप और शब्द की प्राप्ति ही खुख है। जहाँ इन्द्रियाँ नहीं, इन्द्रियों के विषय का भोग नहीं, भोग का श्राधार शरीर नहीं, वहाँ खुख कैसा ? श्रतपव सिद्ध-श्रवस्था में खुख का सद्भाव नहीं हो सकता।

वास्तविक बात यह है कि मोचसुख किसी संसारी जीव को प्राप्त नहीं होता श्रतपव वे उसकी कल्पना ही नहीं कर सकते । वह मुक्त जीवों को ही प्राप्त होता है, परन्तु मुक्त जीव उस सुख का वर्णन करने नहीं श्राते । यही कारण है कि इन्द्रियजन्य सुख के श्रभ्यासी लोग वास्तविक सुख की कल्पना न कर सकने के कारण मोच्च-सुख के सद्भाव को ही स्वीकार नहीं करते ।

संसारी जीव जिस हुख को सुख मानता है वह वास्तव में सुख नहीं सुखाभास है। दुःख का कारण होने से उसे दुःख विशेष कहना चाहिए। प्रथम तो उस सुख को प्राप्त करने के लिप अनेक दुःख सहने पड़ते हैं, फिर भी वह मिलता नहीं। अगर पुराय के उदय से मिल जाता है तो स्थायी नहीं रहता। वह सुख अपना वीते हुए सुखों की दुःखप्रद स्मृति शेष रख कर विलीन हो जाता है और घार संताप का पात्र बना जाता है। अगर ऐसा न हुआ तो भोगे हुए सुख का बदला परलोक में व्याज समेत चुकाना पड़ता है।

कुत्ता सूखी इड्डी चवाता है और अपने ही दाँतों से निकलने वाले रुधिर का आस्वादन करके सुख का अनुभव करता है। खुजली रोग वाला शरीर खुजाते समय ऐसा समझता है मानों स्वर्ग अपर से नीचे उतर आया है, पर कुछ ही चण चीतने के चाद उसे वास्तविकता का परिज्ञान होता है। इन उदाहरणों में जैसे दुःख को सुख मानने की आन्ति प्रदर्शित की गई और वही आन्ति इन्द्रिजन्य सुख को सुख मानने वालों को हो रही है।

सच्चा सुख वह है जो दूसरे किसी भी पदार्थ पर निर्भर नहीं होता, जो काल से सीमित नहीं है, जो परिमाण से सीमित नहीं है और जो भविष्य में दुःख का कारण नहीं है। सिद्धों का सुख पेसा ही सुख है। वह इन्द्रियों या उनके विषयों पर श्रवलंचित नहीं है, काल उसका श्रन्त नहीं कर सकता, उसकी मात्रा श्रनन्त है, उसमें दुःस्वजनकता नहीं है। श्रतएव वहीं वास्तविक सुख है।

किसी के हदय में एक कामना उत्पन्न हुई। वद्द उसकी पूर्त्ति के लिए निरन्तर उद्योग करता है। नाना प्रकार की आपदाएँ सहन करता है-भूख, प्यास, सर्दी, गर्मी, वर्षा आदि के भयंकर कष्टों को सहन कर अपनी उत्कट कामना को परिपूर्ण करता है। इस प्रकार विविध कष्टों को सहने के चाद जब कामना की पूर्त्ति होती है तब वह सुख का आनुभव करता है।

दुसरा ब्यक्ति यह है जिसके अन्तःकरण में उस प्रकार की कामना ही जागृत नहीं है और वह तद्विपयक संतोप का सुख भोग रहा है। अब विचार किजिए दोनों में अधिक सुखी कौन है ?

3

#### अठारहर्वा अध्याय

वस्तुतः कामना की पूर्ति से उत्पन्न दोने वाला सुख वैसा दी है जैसे किसी रोगी को रोग मिट जाने पर होता है। कामना की श्रजुत्पत्ति से दोने वाला सुझ पहले से दी स्वस्थ रहने वाले पुरुष के सुख के समान है। जो लोग कामनाश्रों के श्रभाव से सुख की कल्पना नहीं करते और सिर्फ कामना पूर्त्तिजन्य सुझ को दी स्वीकार करते हैं, उनके मन से स्वस्थता का सुख, सुख नहीं है, वे तो बीमारी होने के पश्चात् उसके मिटने पर ही सुख का सद्भाव स्वीकार करेंगे ! यह कैसी विपरीत बुद्धि है !

कामनाओं छे ही दुःख की सृष्टि होती है। ज्यों-ज्यों कामनाएँ न्यून से न्यूनतर होती जाती हैं त्यों-त्यों सुख अधिक से अधिकतर होता जाता है। इस प्रकार काम-नाओं के अपकर्म पर सुख का उत्कर्ष निर्भर है। जब कामनाएँ अपूर्ण रूप से नष्ट हो जाती हैं तब सुख पूर्ण रूप से प्रकाशमान होता है। कामनाओं के अभाव में योगी-जनों को निराकुलताजन्य जो अद्भुत आनन्द उपलब्ध होता है, वह संसार के बड़े से वड़े चक्रवर्त्ती को भी नसीब नहीं हो सकता। अगर चक्रवर्त्ती को विषयभोगों में उस सुख की उपलब्धि होती तो वे अपने विशाल साम्राज्य को ठुकराकर अनगार तपस्वी क्यों बनते ?

जैसे झान श्रौर दर्शन श्रात्मा का स्वरूप है, इसी प्रकार सुख भी श्रात्मा का स्वाभाविक धर्म है । इन्द्रियजन्य सुख उस सुख गुए का विकार है श्रौर यह सुख सातावेदनीय कर्म के उदय से उत्पन्न होता है । सातावेदनीय कर्म का झात्यन्तिक ज्ञय हो जाने पर स्वाभाविक सुख की श्रभिव्यक्ति होती है। वह सुख मुक्ति में ही प्राप्त होता है।

वैशेषिक दर्शन के अनुयायी सुख कों आत्मा का स्वभाव नहीं मानते । उनके मत में सख अलग वस्तु है और वह आत्मा में समवाय संबंध से रहता है । मोझ-अवस्था में सुख का सर्वधा नाश हो जाता है । यह माल्यता विचार करने से खांडित हो जाती है । सुख स्वतंत्र पदार्थ है, वह आत्मा का धर्म नहीं है इस अभिमत की सिद्धि में कोई भी संतोषजनक प्रमाण नहीं दिया जा सकता । जैसे घट आदि पदार्थों सिद्धि में कोई भी संतोषजनक प्रमाण नहीं दिया जा सकता । जैसे घट आदि पदार्थों में ' यह घट है ' ऐसी प्रतीति होती है, और इस प्रतीति से घट का स्वतंत्र आस्तित्व प्रतीत होता है, उस प्रकार ' यह सुख है ' ऐसी प्रतीति कभी नहीं होती है । ' मैं सुखी हूं ' इस प्रकार का बोध अवश्य होता है और उससे यह सिद्ध होता है कि आत्मा ही सुख-स्वरूप है ।

इस विवेचन से स्पष्ट हो जाता है कि सिद्ध भगवान को अनन्त, अचिन्ल, और असीम परमानन्द प्राप्त होता है । वह सुख अतुल है । संसार के किसी भी खुख से उसकी तुलना नहीं हो सकती। उस सहज सुख को समस्क्राने के लिए संसार में कोई उपमा नहीं है-वह अनुपम है, अनुरत्त है।

# मूलः-एवं से उदाहु अणुत्तरणाणी, अणुत्तरदंसी अणुत्तरनाणर्दसणधरे । अरहा नायपुत्ते भयवं, वेसालिए विआहिए ति वेमि ॥ २= ॥

छायाः—एवं स उदाहतवान् श्रनुत्तरज्ञानी, ञनुत्तरदर्शी अनत्तरज्ञानदर्शनधरः । श्रर्धन् ज्ञातपुत्रः भगवान् , वैशालिको विख्यातः ॥ २म ॥

शब्दार्थः--- उत्तम ज्ञानी, उत्तम दर्शनी तथा उत्तम ज्ञान-दर्शन के धारक, छईन्, ज्ञातपुत्र भगवान् वैशालिक ने अपने शिष्यों से इस प्रकार कहा है।

भाष्य:- निग्नैन्थ प्रवचन सुधर्मा स्वामी ने घ्रपने शिष्य जम्बू स्वामी छादि के समत्त प्रतिपादन किया है। मगर यह निर्प्रन्ध प्रवचन उनका स्वरुचि विरचित नहीं है-उन्होंने अपनी इच्छा से इसका आविष्कार नहीं किया है। ज्ञातपुत्र भगवान, मंहावीर स्वामी ने गौतम आदि शिष्यों को जिस प्रवचन का उपदेश दिया था वहीं अवचन श्री सुघर्मा स्वामी ने अपने शिष्यों के समत्त निरूपण किया है।

प्रथम तो इस निर्थन्थ प्रवचन की प्रमाणिकता इसी से प्रमाणित है कि इसके मूल उपदेशक भगवान महावीर स्वामी हैं। फिर भी उसमें विशेषता वताने के लिए भगवान के अनेक विशेषणों का कथन किया गया है। भगवान अनुचर छार्थात् सर्वो रहुए झान से सम्पन्न हैं, सर्वोत्हुए दर्शन से सम्पन्न हैं और सर्वोत्हुए झान-दर्शन से सम्पन्न हैं। तात्पर्य यह है कि वे सर्वझ और सर्वदर्शी हैं। सर्वझ और सर्वदर्शी के वचनों में किसी प्रकार का विसंवाद नहीं होता उनकी सत्यता छार्सदिग्ध होती है छातप्व निर्धन्ध प्रवचन संशय से परे है प्रमाणअत है।

यहां ' अणुत्तरनाणी ' और ' अणुत्तरदंसण ' इन विशेषणों के बाद फिर ' अणुत्तरनाणदंसणघरे ' कहा गया है सो वौद्धमत का निराकरण करके जीव को झानाघार रूप सिद्ध करने के लिप है।

इन्द्र आदि देवों के द्वारा भी पूज्यनीय होने के कारण भगवान अर्हन, कहलाते हैं। अन्य मत में इन्द्र ही पूज्यनीय माना गया हैं और वेदों के अनुसार वही सब से बढ़ा देवे है, मगर सर्वन्न भगवान महावीर को वह भी पूज्यनीय मानता है। अतपञ भगवान देवाधिदेव हैं, यह वात ' अर्हन् ' विशेषण से ध्वनित की गई है।

भगवान महावीर स्वामी झात ( णाय ) वंश में उत्पन्न हुए थे छतएव वे झात पुत्र ( नायपुत्त ) नाम से भी प्रसिद्ध हैं। उन्होंने विशाला नगरी में निर्धन्थ प्रवचन का उपदेश दिया था छतएव वे वैशालिक नाम से भी प्रसिद्ध हैं। कहा भी है –

> विशाला जननी यस्य, विशालं कुलमेव च । विशालं वचनं चास्या,वा तेन वैशालिको जिनः ॥

#### श्रठारहवां अध्याच

#### [ 10019 ]

अर्थात्-श्री महावीर भगवान् की माता विशाला थी, उनका कुल भी विशाल था श्रौर उनका प्रवचन भी विशाल था, अतः वे 'वैशालिक ' जिन इस संज्ञा से प्रासिद्ध हैं।

वैशालिक शब्द से ऋषमदेव भगवान् का भी घ्रहण होता है, क्योंकि उनका कुल भी विशाल था। उनका श्रर्थ बोध होने से यह निष्कर्ष निकलता है कि निर्श्रन्थ-घवचन श्राद्य तीर्धकर ने भी इसी रूप में निर्हापत किया था। श्रर्थात् भगवान् ऋषमदेव द्वारा उपदिष्ट वस्तुरूप ही भगवान् महावीर द्वारा उपदिष्ट हुश्रा है। तीर्थकरों का उपदेश एक दूसरे से विलत्तण नहीं होता । सत्य सदा एक रूप रहता है ग्रतपव उलका स्वरूप-कथन भी एक रूप ही हो सकता है। इस प्रकार यह निर्ग्रन्थ प्रवचन सर्वक्ष, सर्वदर्शी, श्रर्हन् वैशालिक भगवान् द्वारा उपदिष्ट हुश्रा है। इसका श्रध्ययन करना परम मंगल रूप है।

' त्ति बेमि ' अर्थात् ' इति ववीमि ' यह वाक्य प्रायः प्रत्येक अध्ययन झौर प्रत्यक शास्त्र के अन्त सें प्रयुक्त होता है । इसका अभिप्राय यह है कि श्रीसुधर्मा स्वामी, श्रीजम्बू स्वामी से कहते हैं—हे जम्बू, हे अन्तेवासी, मैं जिल तत्व का कथन करता हूं, उसका श्रेय मुफे नहीं, भगवान महावीर को है, क्यों कि जैसा उन्होंने कहा है वैसा ही मैं तुम्हें कहता हूं । यह तत्त्वनिरूपण मेरी कल्पना नहीं है, यह खर्वब भगवान के अनुत्तर ज्ञान में प्रतिविभ्वित हुआ सत्य वस्तुस्वरूप है।

# इति श्री निग्रेन्थ-प्रवचन भाष्यम्

\$\$€@\*₽•<



· .

• •

# निग्रंथ प्रवचन

#### पर

# प्रमुख विद्वानों की सम्मतियाँ

## (१)

श्रीमान् ला० कन्नोमलजी एम० ए० सेशन जज़ धौलपुर । ग्रन्थ बड़े महत्व का है । साधु तथा गृहस्थ दोनों के काम की चीज़ है ! इसका स्थान सभी के घरों में होना चाहिए । विशेषतः पाठशालाच्यों के पाठ्यक्रम में इसका प्रवेश झत्यन्त आवश्यक है ।

(२)

श्रीयुत पं० रामप्रतापजी शास्त्री, भू० पू० प्रोफेसर, पाली

संस्कृत मोरिस कालेज, नागपुर ( सी. पी. )

इसके द्वारा जैन साहित्य में एक मूल्यवान संकलन हुआ है। यह केवल जैन दर्शन के इच्छुक विद्वानों को ही नहीं बल्कि जैन साहित्य में रुचि रखने बाले सभी सज़नों के लिए अति उपयोगी बस्तु है।

#### (३)~

श्रीमान् प्रो० सरस्वती प्रसादजी चतुर्वेदी एम० ए० व्याकरणाचार्य, काव्यतीर्थ मोरिस कालेज नागपुर ( सी० पी० )

इन ग्रन्थ रत्न की सूक्तियों का मनन समस्त मानवसमाज के लिए हित्तकर है। क्योंकि ये सुक्तियां किसी एक यत या सम्प्रदाय विशेष की ज होकर विश्वजनीन हैं।

#### (8)

श्रीमान् प्रो॰ श्यामसुन्दरलालजी चौराईया एम॰ ए॰

मोरिस कालेज ( नागपुर )

श्री सुनि महाराजजी का किया हुआ अनुवाद अत्यंत सरल, स्पष्ट और घभावोत्पादक है। " श्रीयुत् वी० वी० मिराशी, प्रोफेसर संस्कृत विभाग,

मोरिस कालेज, ( नागपुर )

यह पुस्तिका जैन साहित्य की धार्मिक और दार्शनिक सर्वोत्तम गाथाओं का संग्रह है।

# ( & )

# श्रीमान् गोपाल केंशव गर्दे एम० ए० भूतपूर्व प्रो० ( नागपुर )

इंसी प्रकार से सात आठ अर्द्धमागधी के प्रन्थ छपवाए जाय तो इस भाषा ( प्राकृत ) का भी परिचय सरल संस्कृत की नाई बहुजन समुदाय को अवश्य हो जायगा।

## (७)

श्रीमान् प्रो० हीरालालजी जैन एम० ए० एल• एल० वी० किङ्ग एडवर्ड कालेज, अमरावती ( वरार )

" इस पुस्तक का अवलोकन कर मुके गड़ी प्रसन्नता हुई । पुस्तक प्रायः शुद्धता पूर्वक छपी है । और चित्ताकर्षक है । ………साहित्य और इतिहास प्रेमियों को इस से बड़ी सुविधा और सहायता मिलेगी । "

# ( ¤`)

श्रीमान् महामहोपाध्याय् रायवहादुर पं• गौरीशंकर

हीराचंदजी त्रोभा, त्रजमेर.

यह पुस्तक केवल जैनों के लिए ही नहीं किन्तु जैनेतर गृहस्थों के लिए भी परमोपयोगी है।

## (3)

श्रीमान् ला० वनारसीदासजी एम० ए० पी० एच० डी० त्रोरियन्टल कालेज, लाहौर.

स्वामी चौथमलजी महाराज ने निर्ग्रन्थ प्रवचन रच कर न केवल जैन समाज पर किन्तु समस्त हिन्दी संसार पर उपकार किया है। ऐसे ग्रन्थ की इत्रत्यन्त झावरयकता थी। . श्रीमान् प्रो० के० एन० अभयंकर एम० ए०

गुजरात कालेज, अहमदाबाद।

विश्वविद्यालयों में विद्वानों और विद्यार्थियों के हाथों में रक्खी जाने योग्य है। विश्वविद्यालय के पाटच ग्रन्थों में चुनाव के समय में इस ग्रन्थ के लिये अपनी और से सिफारिश करूंगा। "

#### ( ११ )

श्रीमान् अत्तरसेनजी जैन सम्पादक '' देशभक्न " मेरठ । यह पुस्तक प्रत्येक जैन घराने में पढ़ी जाने योग्य है ।

#### (१२)

श्रीमान् प्रोफेसर हीरालालजी रसिकदासजी कापड़िया

# एम० ए० बम्बई ।

त्रावुं सर्वोपयोगी पुस्तक छपाववा वद्त्त संग्राहक अने प्रकाशक ने इयसिनन्दन घटे छे।

#### ( १३ )

श्रीमान् पं० लालचन्दजी भगवानदासजी गांधी गायकवाड़ लायब्रेरी, बड्रोदा ।

प्रसिद्धवक्ता मुनि श्री चौथमलजी महाराज का यह प्रयत्न प्रशंसनीय है।

#### ( {8 )

श्रीमान् नन्दलालजी केदारनाथजी दिचित बी० ए० एम० सी० पी० भूतपूर्व विद्याधिकारी, बड़ौदा ।

निर्प्रथप्रवचन के पठन-पाठन से जनता भारी लाभ उठा सकती है। एसा सुन्दर ग्रन्थ प्रकाशित कर के आपने जैन और जैनेतर मनुष्यों पर भारी उपकार किया है।

#### (१४)

श्रीयुत गोविन्दलाल भट्ट एम० एस्० सी० प्रोफेसर संस्कृत, बड़ौदा कालेज वड़ौदा ।

निर्प्रन्थ प्रवचन पर सम्मतियां

७१२

यह संग्रह अत्यन्त उपयोगी और कंठस्थ करने योग्य है।" (१६)

श्रीयुत प्रोफेसर भावे, बड़ौदा कालेज, बड़ौदा । यह पुस्तक जैन धर्म का अध्ययन करने वाले अथवारूची रखने वाले महानुभावों के लिये उपयोगी सिद्ध होगी ।

#### ( १७ )

श्रीमान् पं० जुगलकिशोरजी ग्रुख़्तार, सरसावा। आगम-ग्रन्थों पर से अच्छे उपयोगी पद्यों को चुन कर ऐसे संग्रहों के तैयार करने की निःसन्देह जरूरत है इस के लिये मुनि श्री चौथमलजी का यह उद्योग और परिश्रम प्रशंसनीय है।

# ( १= )

श्रीमान् पं० प्यारकिशनजी साहेव कोल भूतपूर्व दीवान सैलाना स्टेट एवं भूतपूर्व एडवाईकार, क बुवा स्टेट । वर्तमान् ( Member Council ) उदयपुर (मेत्राड़) इस पुस्तक के भारी प्रचार से अवश्य ही उत्तम परिणाम निकलेगा और इसका प्रचार खूब हो ऐसी मेरी भावना है।

#### (38)

श्रीमान् अमृतलालजी स्वचंदजी गोपाणी एम० ए० बड़ौदा कालेज, बड़ौदा।

अपने समाज की कतिपय पुस्तकों की अपेचा यह पुस्तक विलकुल उत्तम है इस में शक नहीं।

( २० )

श्रीमान् प्रो॰ घासीरामजी जैन M. Sc. F. P. S. ( London ) विक्टोरिया कालेज, ग्वालियर ।

इस पुस्तक के अविरल स्वध्याय से मुम्रुचु की आत्मा को सची शांदि आप्त होगी। निर्म्रन्थ प्रवचन पर सम्मतियां

(२१)

श्रीमान् ग्रो० बूलचन्दजी एम० ए० इतिहास और राजनीति के प्रोफेसर, हिन्दू कालेज, दिल्ली। आपने इस पुस्तक के प्रकाशन द्वारा एक वड़ी आवश्यकता की पूर्ति की है। ( २२ ) श्रीमान् रामस्वरूपजी एम० ए० शास्त्री संस्कृत के प्रो. ग्रुस्लिम यूनिवर्सिटी, अलीगद। यद्द पुस्तक पाली और प्राकृत भापाओं की कत्त्राओं के लिए पाठ्य ग्रन्थों में रखने योग्य है। ( २३ ) बाबूराम सकसेना एम. ए. डी. लिट संस्कृत, पाली और प्राकृत के प्रोफेसर इलहाबाद युनिवर्सिटी।

चुनाव बहुत उत्तमता से हुआ है।

( २४ ) ^

प्रोफेसर ए. एन. उपाध्याय एम. ए. राजराम कालेज, कोल्हापुर। यह जैन धर्म का अच्छा चुनाव है। यह किताब जैन धर्म की जानकारी के लिए । और इस धर्म (ग्रन्थ) के ज्यादा अभ्यास के लिए अच्छी होगी।

#### ( २५)

मोहनलाल एम. ए. एफ. टी एस. इलाज करने वाली लीग के मेस्वर, स्कूल के भूतपूर्व इन्सपेक्टर और इतिहास के प्रो. कोटा कालेज । मैंने सारी किताव सावधानी से देखी है और उस को मैने निर्णयाताक उसकी वरावरी वाली कितावों में से ज्यादा अच्छी पाई । गृहस्थी जो कि धर्म की मूल वस्तुओं पर सिर्फ एक ही साधारण किताव रखना चाहता है उस को इस अमूल्य पुस्तक की एक प्रति खरीदनी चाहिये यह हर एक घर और लायबेरी में रखी जाना चाहिये ।

( २६ )

मणीलाल एच. उदानी एम. ए. एल. एल. वी. एडवोकेट, राजकोट ।

निर्श्रन्थ प्रवचन पर सम्मातेयां

निर्ग्रन्थ प्रवचन के भाव बहुत अच्छा है। मैं मुनि श्री चौथमलजी महाराज को ऐसी मूल्यवान पुस्तक तैयार करने और जनता के सामने रखने को, जो कि जैन धर्म के सच्चा सारांश भगवत गीता की तरह बनाती है बहुत धन्यवाद देता हूँ।

( २७ )

लींडर इल्हावाद ता० २८ फरवरी सन् १९३४

मुनि श्री चौथमलजी महाराज ने इस निर्प्रन्थ प्रवचन में भगवान् महा-वीर के उपदेश के कुछ रत्न इक्कठे किये है ।

( २८-)

कल्याण वर्ष १३ के फरवरी अङ्क में पण्डित श्रीरामनाथजी सुमन ।

निग्रेन्थ-प्रवचन मैने अनेक वार पढ़ा है । मनत करने की भी चेष्टा की है । यह जैन धर्म का पवित्र ग्रन्थ है । पर इस में वहुत कम ऐसी वातें हैं जो जैनेतर मुम्रज्जुओं या सत्य शोधको के लिए भिन्न धर्म-सी हों । अनेक स्थानों पर तो ऐसा मालूम पड़ता है मानो हम गीवा पढ़ रहे हों । इस से जैन तथा जैनेतर दोनों लाभ उठा सकते हैं ।

(38)

प्रोफेसर टी. कृष्ण मूर्ति एम० ए० वी० एस्सी महाराजा कालेज, मयसर ।

निर्ग्रन्थ-प्रवचन के कुछ भागों को मैंने पढ़ा और उस से बहुत लाभ लिया भाषा सरल और सुन्दर है। मुझ जैसे अहिन्दी वोलनेवाले भी आसानी से पढ़ सकते हैं और समक भी सकते हैं।

## (३०)

राधास्वामी महर्पी शिववतलालजी एम॰ ए॰ एल॰ एल॰ डी॰

ता० २७- - सन् १६३५ के पत्र में।

मुनि श्री चौथमलजी महाराज ने निर्ग्रन्थ प्रवचन के तालीक से लोगों पर बहुत बड़ा झहसान किया । पािरडतजी ने यह कमाल किया है कि प्राक्ठातिक के साथ बिला किसी महशुप रदोबदल के उसको संस्कृत का जामा भी पहना निर्श्रन्थ प्रवचन पर सम्मतियां

दिया है जिससे असली जवान का समआना निहायत आयान हो जाता है। लफ़्जी तशरीह और खुजासा बयान किताब की खूबी को और चार चांद लगा देता है। मैं परिडतजी महाराज और इस किताब के शाय करने वाले को मुबारिक बाद देता हूँ।

# ( ३१])

पं० गिरधारीलालजी नवरत्न सालरा पाटन से

ता० २ अगस्त के पत्र में।

निग्रेन्थ प्रवचन सुन्दर और उपादेय पुस्तक है। हिन्दी भाषा भाषी इस का उचित सत्कार करेगे ऐसी आशा है।

#### ( ३२ )

श्रीमान् डाक्टर पी० एल० वैद्य एम० ए॰ ( कलकत्ता ) डी० लिट् ( पेरिस )

प्रोफेसर संस्कृत और प्राकृत, वाडिया कालेज, पूना ।

निग्रन्थ प्रवचन इसी तरह जैनियों के धर्म शास्त्रों के उपदेश का सार है मैं चाहता हूं कि हर एक जैन यह नियम करते कि उस का कम से ऊम एक अध्याय रोज पढ़े और मनन करे।

#### ( ३३ )

महामहोपध्याय डा० गंगानाथ सा, एम० ए०

डी॰ लिट् व्हाइस चान्सलर,

इलाहबाद युनिवार्सिटी ।

यह तमाम जैन विद्यार्थियों के लिए बहुत उपयोगी प्रमाणित होगी ।

#### ( 38 )

प्रोफेसर केशवलाल हिम्मतराम एम० ए०, वडो़दा, कालेज । जैन शास्त्रों में संग्रह कर ऐहिक और पारलोकिक ज्ञान का सार वहुत ही स्पष्ट और विद्वत्ता के साथ संग्रह किया गया है ।

धर्म के प्रति श्रद्धा रखने वाले सभी को इसे पढ़ने के लिए में अनुरोध

[ 492 ]

निर्श्रन्थ प्रवचन पर सम्मातियां

करता हूँ ।

( ३५ ) -

प्रोफेसर शम्भुदयाल यज्ञधारी एम० ए० महाराणा कालेज, उदयपुर। निग्रन्थ-प्रवचन पुस्तक की रचना कर जैन साहित्य की वास्तविक सेवा की है।

# ( ३६ )

श्रीमान् के॰ जे॰ मशरूवाला, अहमदावाद । . पुस्तक जनता के लिए अति उपयोगी है।

# ( ३७ )

श्रीमान् वाव् कामता प्रसादजी जैन एम० आर० एस०

'वीर' सम्पादक मलीगंज, जिला एटा।

" यह पुस्तक सार्थक नाम है। श्वेताम्बरीय झंग ग्रन्थों से निग्रन्थ महा प्रभुओं के धार्मिक प्रवचनों का संग्रह इस में किया गया है और वह सब के लिए उपादेय है।"

#### (३८)

श्रीमान् धीरजलालजी के० तुर्खिया, झॉ, अधिष्ठाता,

# श्री जैन गुरुकुल, व्यावर.

जैन धर्म के अभ्यासियों को और विद्यार्थियों के पाठ करने योग्य है। जैन संस्थाओं के पाठचक्रम में भी रखने योग्य है।

# (3\$)

श्रीमान् ज्योतिप्रसाद्जी जैन भू० पू० सम्पादक, जैन प्रदीप' ( प्रेमभवन ) देवबन्द ( यू० पी० )।

में इस छोटे से संग्रह-ग्रन्थ को यदि जैन गीता कह दूं तो छुछ अनुचित

न होगा। इस से प्राणी मात्र लाम ले सकते हैं।

#### (80)

श्रीमान् पं० शोभाचन्द्रजी भारिल्ल, न्यायतीर्थ, सम्पादक 'बीर' श्री जैन गुरुकुल, व्यावर । यह संग्रह पाठशालाओं में पढ़ाने योग्य है ' जैन गुरुकुल में इसे पाठच- निर्मन्थ प्रवचन पर सम्मतियां

क्रम में नियत किया गया है । 👘 🗄

(85).....

श्री परमानंदजी बी० ए०, गुरुकुल विद्यालय सोनगढ़।

साहित्य में ऐसी ही ग्रन्थों की महती आवश्यकता है। आपने सर्व साधारण को ऐसे सुअवसर से लाभ उठाने का अवसर देकर प्रशंसनीय एवं स्पृहणीय कार्य किया है।

#### ( ४२ )

श्री पं० भगवतीलालजी ' विद्याभूषर्णा ' राजकीय पुस्तक प्रकाशकाध्यत्त, जोधपुर । यह पुस्तक हरेक धार्मिक पुरुष च्यपने पास रखें और बनन करके आत्म

लाभ उठावें इस में अपूर्व धर्म का सार दिया गया है।"

#### ( ४३ )

श्रीमान् सरजभानुजी वकील शाहपुर तहसील बुरहानपुर जि० नीमाङ् ( बरार )

जैनियों को प्रारम्भ में यह पुस्तक जरूर पढ़नी चाहिये।

(88)

श्रीयुत कीर्तिप्रसादजी जैन वी० ए० एल० एल० वी॰ वकील हाईकोर्ट, बिनोली ( मेरठ )।

सब धर्म प्रेमी बन्धु और खास कर जैन भाई व वहन इस पुस्तक से पूरा लाम उठावेंगे।

#### (84)

श्रीमान् सूपेन्द्रसूरिजी महाराज, भीनमाल । स्राप का साशय-पूर्श उद्योग सफल है। जैन संघ में झत्युपयोगी है।

#### (88)

प्रवर्तक श्रीयान् कान्तिविजयजी महाराज, पाटग् । संग्राहक-महात्माजी नो परिश्रम सारो थयो छे । [ 090 ]

ंनिर्ग्रन्थ प्रवचन पर सम्मातियां

#### [ ७१८ ]

# ( 89 )

म्रानि श्री सुमातिविज़यजी, गुजरानवाला ( पंजाव ) आपकी मेहनत प्रशंसनीय है ।

#### ( 8⊂ )

जैनाचार्य पूज्य श्री अमोलक ऋषिजी महाराज, शास्त्र प्रेमी और व्याख्यान दाताओं को तो अवश्य पढ़ने योग्य है।

## (38)

कविवर्य पण्डित मुनि श्री नानचन्द्रजी महाराज, उत्तम रत्नों चूंटी काढ़ी जिज्ञासु वर्ग उपर भारे उपकार कर्यों छे एकंदर चूटग्री बहु सुन्दर छे ।

# ( 20).

शतावधानी पं० मुनि श्री सौभाग्यचन्द्रजी महाराज, प्रस्तुत ग्रन्थ ना संग्राहकने वाचक वर्गे अवश्य आभार मानवो घटे छे।

#### ( 22)

योगनिष्ट पं० मुनि श्री त्रिलोकचन्द्रजी महाराज, ज्ञावकारदायक छे हुं अने सत्कारूं छुं आवा ' प्रवचनों" एकज भाग थी अटकी न रहे झे खास सच्छुं छुं।

# ( ५२ )

उपाध्याय मुनि श्री आत्मारामजी महाराज, मुम्रुज्जु जनों को अवश्य पठनीय है।

## ( ५२ )

वक्ता श्रीमान् सौभाग्यमलजी महाराज,

जो प्राकृत का ज्ञान नहीं रखते हैं उन जीवों के लिये भारी उपकार किया है।

#### ( 22)

"जैन महिलादशं" सूरत वर्ष १२ अङ्क म में लिखता है कि-पुस्तक में गाथा सरल अच्छे हैं। मनन करने योग्य हैं। निर्ग्रन्थ प्रवचन पर सम्मतियां

#### (्रथ्र)

'दिगम्बर जैन' सूरत वर्ष २६ अङ्क १२ वीर सं० २४७९ पृष्ट ३९१ जैनों को ही नहीं किंतु मानव मात्र के लिए हितकारी है । पुस्तक की नीति पूर्या गाथाएँ संग्रह करने योग्य हैं । पुस्तक संग्रहणीय व उपयोगी है ।

#### ્( પ્રદ્ )

'जैन मित्र' सूरत ता० १६ -- ११ -- ३३ में लिखता है। कुल गाथाएँ ३७७ हैं। वे सब कण्ठ करने योग्य हैं। दिगम्बरी भाई आ अवश्य पर्टे।

#### ( ४७ )

'' जैन जगत्" अजमेर अक्टूम्बर सन् ३३ के अंक में लिखता है-जैन सूत्र ग्रन्थों के नीति पूर्ण उपदेश प्रद पर्थों का यह सुन्दर संग्रह है।

#### ( ५ूद )

' बीर' मल्हीपुर ता० १६ 🕣 ११ -- ३३ में लिखता है--

संग्रह परिश्रम पूर्वक किया गया है श्वे॰ पाठशालाओं के पाठ्यक्रम में रखने योग्य है।

#### (38.)

" अर्जुन " देहली ता० ६ -- ११ -- ३३ में लिखता है-

जैन धर्म सम्बन्धी पाठ्य ग्रन्थों में इस पुस्तक का स्थान ऊंचा समझा जावेगा।

#### ( ६० )

"वैंकटश्वर समाचार" बम्बई ता० १५ - १२ - ३३ में लिखता है-यह एक सम्मादरणीय ग्रन्थ है ज्ञानामृत की प्यास रखने वाले सभी महानुभाव इस से लाभ उठा सकते हैं।

#### . (.६१)

" कर्मवीर" संख्या ५० ता० १७ मार्च १९३४ में लिखता है-भक्ति ज्ञान वैराग्यमय गीता के समान इस प्रुस्तक को उपदेश ग्रन्थ का रूप देने के लिए संग्राहक महोदय प्रशंसा के पात्र हैं।

निर्प्रन्थ प्रवचन पर सम्मतियां

े ( ६२ )

'बम्बई समाचार' ता० २२ छलाई १९२३ में लिखता है कि-जैनो तेम जैनेतरो माटे पर एक सरख उपयोगी छे।

( ६३ )

श्री "जैन पथ प्रर्दशक" आगरा ता० ६ सितम्बर ३३ में लिखता है कि-

प्रत्येक जैनी को पढ़कर के यनन करना चाहिए । प्रत्येक पुस्तकालय में इस का होना जरूरी है

( ६४ )

'जैन प्रकाश' बम्बई वर्ष २० अंक ४३ ता० १०

सेप्टेम्बर १९३३ में लिखता है कि-

मुनि श्री ने आगम साहित्य का नवनीत निकाल कर गीता के समान १० अध्यायों में विभक्त करके पाठकों के सामने रक्खा है । बहुन उपयोगी संग्रह हुआ है ।

( ६४ )

'जैन ज्योति' अहमदाबाद वर्ष ३ अंक ३ में लिखता है-आ चूटर्गा नित्य पाठ माटे खूब उपयोगी छे अेमां भाग्येज शंका छे।

( 88 )

करांची ( सिंघ ) से प्रकााशित सन् १६२४ के २२ वीं दिसम्बर का 'पारसी संसार और लोकमत' लिखता है कि-

हिन्दी भाषा जाननेवाली प्रजा के लिए यह पुस्तक अत्यन्त उपयोगी है और प्रत्येक हिन्दी भाषी को अपने घर में मनन करने के लिए रखने योग्य है।

( ६७ )

सैलाना से प्रकाशित सन् १९२४ के जुलाई के 'जीवन ज्योति' ने लिखा है कि-

निग्रेन्थ प्रवचन आध्यात्मिक ज्ञान का अमूल्य प्रन्य है। इन उपदेशों से क्या जैन और क्या अजैन सभी समान रूप से ल,भ उठा सकते हैं।

[ 1920 ]

निर्प्रन्थ प्रवचन पर सम्मातियां

# ( ६८ )

कलकत्ते से प्रकाशित 'विश्वामित्र' अप्रेल सन् १९३४ के पृष्ट ११३४ पर लिखता है कि—

जैन धर्म के प्रवर्तक महात्मा महावीर के प्रवचनों का सानुवाद संग्रह किया गया है। अनुवाद की भाषा सरल है।

#### ( 88 ) \_

स्थानकवासी जैन ता० १२−६−३५ को

त्राहमद।बाद से लिखता है कि∽

प्रसिद्ध वक्ना पं० मुनि श्री चौथमलजी म० ने जैनागमों मा आवेला भगवान् महावीर प्रशित पदों मांथी खूब २ उपयोगी पदोंनी चुंटणी करी प्रस्तुत पुस्तकमा मूंकी छे । आध्यात्मिक उन्नतिना इच्छुकों ने अने धर्भ प्रेमी ने खांस वांचवा लायक छे । जनता एकी साथे बधा सत्रों न बाची सके,, तेमज सत्त रूची पण दरेकेने न हुई सके तेथी मुनि श्री नो आ प्रयास अति आदरणीय छे । एकन्दर श्लोकोनी पसंदगी अति सुन्दर छे । आपणे आवा पुस्तक ने आध्यात्मिक गीता कहिये तो खोडु कहेवाव से नहीं ।

( ७० )

जयाजी प्रताप ग्वालियर से ता० २⊏-११-३५ को लिखते हैं कि-

आत्मा क्या है, आत्माओं की विभिन्नता का झया कारण है आत्मा के अतिरिक्त परमात्मा कोई भिन्न है या नहीं इत्यादि प्रश्नों का सरल सुस्पष्ट और सन्तोषप्रद समाधान हमें निर्प्रन्थ प्रवचन में मिलता है इस से सभी जैन अजैन नर नारी एकसा फायदा उठा सकते हैं। पुस्तक सभी आध्यात्म प्रेमियों को भवश्य पढ़ना चाहिये।

निर्प्रन्थ प्रवचन पर सम्मतियां

# ( 98 )

"जैन गजट" मणीपुर से अक्टोंम्बर सन् १९३४ में लिखते हैं कि---

क्या जैनियों के पास भी गीता के ऐसी कोई पुस्तक है लोग अक्सर ऐसा पूछते हैं निग्रेन्थ प्रवचन पुस्तक इसी प्रश्न का उत्तर है। गीता की तरह ही यह झठारह झध्यायों में विभक्न है। प्रत्येक झध्याय की विषय सामग्री भी गीता की विषय सामग्री के बहुत कुछ अनुरूप ही है।



शुभे वर्षे सिन्धु-त्रि-निधि-कु-मिते विक्रमरवेस्वयोद्श्यामूर्जेऽघृत सितदले जन्म किल यः। चतुर्थाभिख्योऽयं मुनिरिह चतुर्थे सतियुगे, चतुर्थस्य द्वारे विघटयतु वर्गस्य भविनाम् ।१। गिरं हिन्दीं वाल्ये वयसि यवनानीमपिलिपिम्, पठित्वेंग्लिश्चंचु समजनि च पारस्यकचणः अनेकभिभाषाभिरिति हि तदा य परिचितोऽप्यारांजीदेकोकिःप्रणमत चतुर्थ मुनिममुम्।२। कुतोत्कर्षे वर्षे निजजननतः षोडश श्तेऽवहद्धन्यां कन्यां सलिलानिधिकन्यामिव पराम्। ज्पेतायामष्टादशशरादि तुर्ये युग इह । जयंस्तुर्योमल्लः स्मरमपि यथार्थाख्यमकरोत् ॥३॥ यथा मेनावत्या व्रत-नियमवत्याऽधिगमितो मतिं गोपीचन्द्रो मृदुवयसि चन्द्रोपमयशाः । तथा बोधं मात्राऽध्यगमि पलमात्राद्रहसि य खतुर्थोंऽयं मल्लो जयति मुनिमल्लोऽत्र मुवने १४। अथाब्दे हग्-बाग् -ग्रह-कुघटिते विक्रमरवे, रयं स्तीहग् बाग् -ग्रह-कुघटितस्तुर्यमुनिराट् । तपस्ये संशुद्धे सुविशद-तपस्योन्मुखमतिस्तृतीयां दीक्षामधरत तृतीयाश्रमिकवत् ॥ ४ ॥ गुरून्हीरालालान् यम-नियमपालान् परिचरश्चरन्थ्यानं ज्ञानं समलभत मानं च मुनिषु। यथा मेघो धारं स्थलमुभति नीरं च सदृशम् ,तथाऽसौ व्याख्यानं घटयति समानं सतिजडे। ६। यदास्याब्ज-स्पन्ने मधुरिम-प्रपन्ने प्रकटितं, प्रभावं व्याख्यानं सुमरस-समानं रसयितुम् । समुद्भूतासङ्गा नर-नृपति-शंगा आभिमतान्, सुरान् संयाचन्ते प्रथमतरमन्ते च तृषिताः ।७। प्रभाविव्याख्यानामृतरसनिधानाय दशन द्यतिज्योत्स्ना भाजे बिबुध-भ-समाजेद्धरुचये। यदस्यै णाङ्कायाऽतुलसुखविकायाय नित्तरां, सभा चत्तुश्चौरःक्षितिपति चकोरःस्पृहयति । ८ गतामर्षो मर्षेगा च जनित हर्षेगा सहितःसमायो निर्मायो विद्धद्समा योगरचनाः । स्वमुत्त्यैयस्तृष्णा द्धदपि च तृष्णां परिजह, चतुर्थःसन्मानो मुनिरयममानो विजयते । १।