# थित्विभागृश्वं इड्डर

વિવેશન લખનાર: **ભોગીલાલ ગિં. શેઠ** 

For Personal & Private Use Only

www.jainelibrary.org

# શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર નિર્વાણમાર્ગનું રહસ્ય

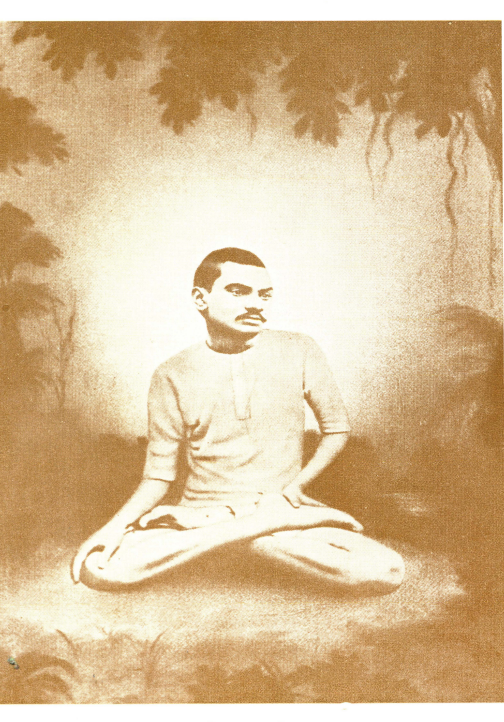
[ વચનામૃત ૧૭૨ તથા ૮૭૫ પર વિવેચન ]

વિવેચન લખનાર : **ભાગીલાલ ગિ.** શેઠ પ્રકાશક શ્રેયસ પ્રચારક સભાના ટ્રસ્ટીએા વતી એ. એમ. મહેતા ૩૫–મારબી હાઉસ ગાઆ સ્ટ્રીટ, **ફાર્ટ** મુંબઈ ૪૦૦૦૦૧

\*

જયંતિ**લાઇ લીમાણી** પ્રકાશ જવેલસ<sup>૧</sup> પરા અજાર, નવા નાકા રાેડ **રાજ કાેડ** 

વિ. સં. ૨૦૩૯ ઇ. સ. ૧૯૮૩ મુદ્રણસ્થાન : સાધના મુદ્રણાલય દાણાપીઠ પાછળ ભાવનગર.



શ્રીમદ્દ્ રાજચંદ્ર

ાં કાર્તિક સુદ પૂર્ણિમા, સં. ૧૯૨૪ For Personal & Private Use Only દેહવિલય: ચૈત્ર વદ ૫, સં. ૧૯

# પ્રથમ આવૃત્તિની પ્રસ્તાવના

ત્રિવિધ તાપથી શેકાતા અને બળતા છવાને એક સત્ પુરૂષા અથવા જ્ઞાનીપુરૂષા અને તેમનાં અમૃત-વચના જ શીતળ જળ સમાન છે. આ ભયાકુળ સંસારને વિષે અન્ય કાઈ શરણરૂપ સાધન થયું નથી, છે નહીં અને થશે નહીં, જ્યાં સુધી આ સાધન છે અને તેના આશ્રય છે, ત્યાં સુધી જ જવને સુખ છે, શાતા છે; અને તેમાંય સત્પુરૂષના સમાગમ-યાંગ એ પરમાત્કૃષ્ટ સાધન છે.

એક વિદ્વાન પુરૂષે કહ્યું છે કે- ' હજાર ઉપદેશ કરતાં એક યુક્તિની અસર વધી જાય છે; હજાર યુક્તિએા કરતાં એક આગમ-આપ્તપુરૂષનાં વચનની અસર વધી જાય છે; હજાર આગમ કરતાં એક દેષ્ટાંતની અસર વધી જાય છે અને હજાર દેષ્ટાંતો કરતાં પણ એક સ'સર્ગ'ની-સત્સમાગમની અસર વધી જાય છે."

भढ़ात्भा श'કरात्राय'જીनु' એક वाक्ष्य छे:— क्षणमिष सज्जनसंगतिरेका, भवति भवार्णवतरणे नौका ।

" ક્ષણવારના પણ સત્પુરૂષના સમાગમ તે સંસારરૂપ સમુદ્ર તરવાને નૌકારૂપ થાય છે. ''

આ લઘુ મંથમાં પરમ આત્મજ્ઞ શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજીએ પાતાના શિષ્ય મુનિશ્રી લલ્લુજી મહારાજ (પ્રભુશ્રી) ઉપર લખાયેલ બે અમૃતપત્રા નં. ૧૭૨ તથા ૮૭૫ પરનું વિવેચન છે. તે પત્રામાં નિર્વાણમાર્ગનું રહસ્ય પ્રગટ કરતાં એ પરમકૃપાળુ પુરૂષે ઉપર કહ્યો તે ભાવ ઉલ્લાસથી ગાઇ, તેના વિસ્તાર કરી સાચા મુમુક્ષુજના પર પરમ ઉપકાર કર્યો છે. સમીપ-મુક્તિગામી જીવને પ્રતિપાદિત કરેલા ત્રિકાળી સત્ય સિદ્ધાંત

સહજ પ્રતીતરૂપ થવા યાેગ્ય છે. વ્યવહારજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ વ્યવહાર જ્ઞાનના નિષ્ણાત પુરૂષ પાસેથી થઇ શકે છે તેમ પરમાર્થ જ્ઞાનની પ્રાપ્તિ પરમાર્થ જ્ઞાનની પ્રાપ્તિ પરમાર્થ જ્ઞાનના અનુભવી મહાત્મા પાસેથી થઈ શકે એ સમજાય તેવા પ્રકાર છે. પરમકૃપાળુ શ્રીમદ્ જીએ આપેલ આ બાેધ સહુને હિતકારી અને કલ્યાણકારી થાએા.

ભાવનગર, સાધના પ્રેસવાળા શ્રી ગિરધરલાલ કુલચંદ શાહે આ શ્ર'થ સમયસર છાપી તૈયાર કરી આપ્યાે તે બદલ તેમના આભાર માનીએ છીએ.

૩૪, માેરબી હાઉસ, ગાેવા સ્ટ્રીટ, મુ'બઈ ૪૦૦ ૦૦૧ તા. ૨૧–૫–૧૯૭૭ લિ. સ તચરણેાપાસક ભાગી<mark>લાલ ગિ. શે</mark>ઠ

## थीॐ आवृत्तिनी प्रस्तावना

\*

આત્માના માર્ગે લબ્ય જીવાને વાળવામાં સહાયરૂપ થનાર આ શ્ર'થની પહેલી આવૃત્તિની નકલા ખલાસ થવાથી અને વાચક વર્ગ તરફથી આ શ્ર'થની માગણી ચાલુ રહેવાને કારણે બીજી આવૃત્તિ પ્રગટ કરીએ છીએ.

પરમકૃપાળ શ્રીમદ્ રાજચંદ્રનાં પત્રાંક નં. ૧૭૨ અને ૮૭૫ની ઊંડાણભરી સમજણ આપી આ ગ્રંથની મૂલ્ય-વત્તા સમજાવનાર શ્રી ભાગીલાલ ગિ. શેઠના દેહાત્સર્ગ તા. ૨૨-૭-૧૯૮૧ના રાજ થયા એ સખેદ નાંધીએ છીએ.

આ બીજી આવૃત્તિ શ્રેયસ પ્રચારક સભાના દ્રસ્તીએન તરફથી પ્રકાશિત કરવામાં અમને અત્યંત હર્ષ થાય છે.

તા. ૧–૬–૮૩ શ્રેયસ પ્રચારક સભાના દ્રાં એા.

જે તીથ કરદેવે સ્વરુપસ્થ આત્માપણે થઇ—વક્તવ્યપણે જે પ્રકારે તે આત્મા કહી શકાય તે પ્રમાણે અત્યંત યથાસ્થિત કહ્યો છે, તે તીર્થ કરને બીજી સર્વ પ્રકારની અપેક્ષાના ત્યાગ કરી નમસ્કાર કરીએ છીએ.

પૂર્વે ઘણાં શાસ્ત્રોના વિચાર કરવાથી તે વિચારનાં ફળમાં સત્પુરૂષને વિષે જેનાં વચનથી ભક્તિ ઉત્પન્ન થઈ છે, તે તીર્થે કરના વચનને નમસ્કાર કરીએ છીએ.

ઘણા પ્રકારે જીવનાે વિચાર કરવાથી, તે જીવ આત્મારૂપ પુરૂષ વિના જાણ્યાે જાય એવાે નથી, એવી નિશ્ચળ શ્રદ્ધા ઉત્પન્ન થઈ તે તીર્થ કરના માર્ગ બાધને નમસ્કાર કરીએ છીએ.

ભિન્ન ભિન્ન પ્રકારે તે જીવના વિચાર થવા અર્થે, તે જીવ પ્રાપ્ત થવા અર્થે યાગાદિક અનેક સાધનાના બળવાન પરિશ્રમ કર્યે છતે, પ્રાપ્તિ ન થઇ, તે જીવ જે વડે સહજ પ્રાપ્ત થાય છે, તે જ કહેવા વિષે જેના ઉદ્દેશ છે, તે તીર્થ કરનાં ઉદ્દેશ વચનને નમસ્કાર કરીએ છીએ.

— શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર ( ૪૩૬ )

અહા ! સર્વોત્કૃષ્ટ શાંતરસમય સન્માર્ગ, અહા ! તે સર્વાત્કૃષ્ટ શાંતરસપ્રધાન માર્ગના મૂળ સર્વોત્રકૃષ્ટ શાંતરસપ્રધાન માર્ગના મૂળ

અહેા ! તે સવાત્કૃષ્ટ શાંતરસ સુપ્રતીત કરાવ્યા એવા પરમ કૃપાળુ સદ્ગુરુદેવ, આ વિશ્વમાં સર્વકાળ તમે જયવ'ત વર્તો, જયવ'ત વર્તી.

> —શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર. (હાથનાેંધ ૩/૨ઢ)

અહેા! અહેા! શ્રી સદ્ગુરુ, કરુણાસિંધુ અપાર; આ પામર પર પ્રભુ કર્યો, અહેા! અહેા! ઉપકાર. શું પ્રભુચરણ કને ધરું, આત્માથી સૌ હીન; તો તો પ્રભુએ આપિયા, વર્તું ચરણાધીન. આ દેહાદિ આજથી, વર્તા પ્રભુ આધીન; દાસ, દાસ હું દાસ છું, તેહ પ્રભુના દીન. ધર્ સ્થાનક સમજાવીને, ભિન્ન અતાવ્યા આપ; મ્યાન થકી તરવારવત્, એ ઉપકાર અમાપ.

—શ્રીમદ્ રાજચ<sup>\*</sup>દ્ર (શ્રા આત્મસિદ્ધિશાસ્ત્ર)

# વિષ્ય સ્ચિ

| વચનામૃત નં. ૧૭૨                      | • • • •              | 4 6 6 6           | ૧  |
|--------------------------------------|----------------------|-------------------|----|
| વિવેચ <b>ન</b>                       | ••••                 | ••••              | 3  |
| પરમાથ <sup>°</sup> માગ°ના ઃ          | મમ°                  | ••••              | ૧૩ |
| વિદ્યમાન સત્પુરૂષ                    | ની જરૂર શા           | માટે છે ?         | ૧૫ |
| સત્પુરૂષ અને જ્ઞાન                   | •                    | ••••              | ૨૪ |
| સત્પુરૂષની પ્રાપ્તિ                  | •                    | ય                 | २६ |
| તેમની પ્રાપ્તિ થ                     | યા પછી શ્રદ્ધા       | કરવી              | २६ |
| નિર્વાણુ <mark>માર્ગ માટેના</mark> સ | ાત બાેલ:             |                   |    |
| ૧ નિરંતર ઉદાસ                        | ી <b>ન</b> તાના ક્રમ | સેવવા             | 30 |
| ૨ સત્પુરૂષની ભી                      | કેત પ્રત્યે લીન      | થવું              | 30 |
| એ ભક્તિ પ્રા                         | ત કેવી રીતે ક        | થાય ?             | 36 |
| ૩ સત્પુર <mark>ૂષાનાં</mark> ચ       | રિત્રાેનું સ્મરણ     | ું કેરવું         | ४३ |
| ૪ સત્પુરૂષાેનાં લ                    | ક્ષણનું ચિંતન        | કરવું             | પ૩ |
| પ સત્પુરૂષાની મુ                     | ખાકૃતિનું હૃદય       | ાથી               |    |
|                                      | અવલાેકન              | કરવુ <sup>ં</sup> | ६२ |
| ક તેનાં મન, વચ                       | ાન, કાયાની પ્ર       | ત્યેક             |    |
| ચેષ્ટાનાં અદ્ભુલ                     | ત રહસ્યેા કરી        | <b></b> इरी       |    |
| •                                    | નિદિધ્યાસન           | કરવાં             | 56 |
| ૭ તેઓએ સમ્મ                          | ત કરેલું સર્વ        |                   |    |
|                                      | સમ્મત                | કરવું             | ૮ર |

| આ જ્ઞાનીએાએ હુદયમાં રાખેલું       |     |  |
|-----------------------------------|-----|--|
| એ જ સર્વ શાસ્ત્રના મર્મ પામવાના   |     |  |
| મહામાર્ગ છે .                     |     |  |
| ગમે તા આજે, ગમે તા કાલે           | 64  |  |
| સર્વકાળ એ જ કહેવા જીવવા ઈચ્છનાર 🗀 |     |  |
| ઉદાસીનતા પ્રેરક વચના              | ૧૦૨ |  |
| વચનામૃત ન'. ૮૭૫ :                 |     |  |
| સત્પુરૂષના અચિંત્ય ઉપકાર 👑        | ૧૧૯ |  |
| વિ <b>વેચન</b> :                  | ૧૨૨ |  |
| અહાે, સત્પુરૂષનાં વચનામૃત         |     |  |
| સુષુપ્ત ચેતનને જાગૃત કરનાર        |     |  |
| સ્વરુપ પ્રતીતિ, અપ્રમત્ત સંયમ     |     |  |
| પૂર્ણ વીતરાગ નિર્વિકલ્પ સ્વભાવ    |     |  |
| છેલ્લે અયેાગી સ્વભાવ પ્રગટ કરી 🦠  |     |  |
| શ્રી સદ્દગરુ મહિમાદર્શં ક વચના    |     |  |



# શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર નિર્વાણમાર્ગનું રહસ્ય

### પરમ આત્મન્ન શ્રીમદ્દ રાજચંદ્રનાે અમૃત પત્ર ( નં. ૧૭૨ )

માહમયી કાર્તિક સુદિ ૧૪, **ઝુધવાર ૧૯૪**૭

સત્ જિજ્ઞાસુ માર્ગાનુસારી મતિ, ખ'ભાત.

ગઈ કાલે પરમ ભક્તિને સૂચવનારું આપનું પત્ર મળ્યું. આહ્લાદની વિશેષતા થઈ.

અન ત કાળથી પાતાને પાતા વિષેની જ ભ્રાંતિ રહી ગઈ છે; આ એક અવાચ્ય, અદ્ભુત વિચારણાનું સ્થળ છે. જ્યાં મતિની ગતિ નથી, ત્યાં વચનની ગતિ ક્યાંથી હેાય?

આ પુસ્તકમાં કો સમાં આપેલ આંક શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર આશ્રમ, અગાસથી પ્રમટથયેલ પુસ્તક "શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર '' ગ્રંથના છે, તેની નોંધ લેવા વિનંતિ છે.

- (૧) નિર'તર ઉદાસીનતાના ક્રમ સેવવા;
- ( ર ) સત્પુરૂષની ભક્તિ પ્રત્યે લીન થવું;
- ( ૩ ) સત્પુરૂષાનાં ચરિત્રાનું રમરણ કરવું;
- (૪) સત્પુરૂષાનાં લક્ષણનું ચિંતન કરવું;
- ( ૫ ) સત્યુરૂષાની મુખાકૃતિનું હૃદયથી અવલાકન કરવું;
- ( ૬ ) તેનાં મન, વચન કાયાની પ્રત્યેક ચેષ્ટાનાં અદ્દભુત રહસ્યા કરી કરી નિદિધ્યાસન કરવાં;
- (૭) તેઓએ સમ્મત કરેલું સર્વ સમ્મત કરવું.

આ ત્રાનીઓએ હુદયમાં રાખેલું, નિર્વાણને અર્થે માન્ય રાખવા યાગ્ય, બ્રહ્મવા યાગ્ય, કરી કરી ચિંતવવા યાગ્ય, ક્ષણે ક્ષણે, સમયે સમયે તેમાં લીન થવા યાગ્ય, પરમ રહસ્ય છે. અને એ જ સર્વ શાસ્ત્રના, સર્વ સંતના હુદયના, ઇશ્વરના ઘરના મમે પામવાના મહા માર્ગ છે.

અને એ સઘળાનું કારણ કાેઇ વિઘમાન સત્પુરૂષની પ્રાપ્તિ, અને તે પ્રત્યે અવિચળ શ્રદ્ધા એ છે.

અધિક શું લખવું ? આજે, ગમે તો કાલે, ગમે તો લાખ વર્ષે અને ગમે તો તેથી માંડે અથવા વહેલે, એ જ સુઝચે, એ જ પ્રાપ્ત થયે છૂટકા છે. સર્વ પ્રદેશે મને તા એ જ સમ્મત છે.

સર્વ કાળ એ જ કહેવા માટે જીવવા ક્ર≃જીનાર રાયચ દની વ દુના. વિવેચન: મુનિશ્રી લલ્લુજ મહારાજ ઉપર લખાયેલ અદ્ભુત માર્ગ દર્શ કર્ય, માર્ગ ના મર્મ ખતાવનાર આ પત્ર અહીં પૂરા થાય છે; અને પૂજ્ય અં ખાલાલભાઈ મારફત તેમને માંકલાય છે. જવ સ્વભાવથી એટલેં સમજણના અભાવે વિકલ્પી છે અને દાષ જેવાની વૃત્તિવાળા છે તે પરમ કૃપાળ ભગવંતના જ્ઞાનમાં હાઈ શ્રી અં ખાલાલભાઈ ઉપરના પત્રાંક ૧૭૧ જેની સાથે આ પત્ર નં. ૧૭૨ બીડેલ હતા, તેમાં ચેતવણીરૂપ વચના લખ્યાં છે. તે આ રહ્યાં:—

"પત્ર લખવાના ઉદ્દેશ મારા પ્રત્યે ભાવ કરાવવા માટેના છે, એમ જે દિવસ જણાય તે દિવસથી માર્ગ ના ક્રમ વીસર્યા એમ સમજ લેજો. આ એક ભવિષ્યકાળે સ્મરણ કરવાનું કથન છે."

આ ચેતવણી આપવાના અર્થ એવા નથી કે શ્રી અંખા-લાલભાઈ (કે મુનિશ્રી) પત્રમાં જણાવેલ આશયવાળા ભાવ કરશે તેથી ચેતાત્રા છે; પરંતુ વાતની જાગૃતિ રહે અને વર્ષ-માન કે ભવિષ્યમાં જરા સરખા અન્ય પ્રકારના અસત્ય વિચાર સ્વપ્નમાં પણ ન આવે તે હેતુએ વચના લખ્યાં છે. ઉપરાંત આ ચેતવણી—આ વચના વાંચનાર, સમજવાના પ્રયાસ કરનાર આપણા સહુ માટે છે એ પણ વિસ્મરણ કરવા યાંગ્ય નથી.

#### હવે પત્રના લખાણ તરફ વળીએ.

પ્રથમ મુનિશ્રીને કરેલું સંબોધન વિચારીએ. પરમ કૃપાળુ ભગવ તની શૈલી એવી અદ્વિતીય, સચાટ અને અર્થભાવસૂચક છે કે વાંચનાર તેમાંથી ઘણું મેળવી શકે, સુવિચારવાન હાય તો અંતર્ગંત ભાવ જાણી શકે, જે જાણીને તેના આત્મા સંતાષ પામે, પ્રસન્ન થાય, અહાભાવ સંપન્ન થાય અને તેના નિર્મળ શીતળ ઝરણથી ઠરી જાય. પાતપાતાની દશાનુસાર તેને અર્થ સમજાય અને તે પ્રમાણમાં લાભનું કારણ થાય. આ શૈલીમાં જે પ્રકારે સંબાધન કરવામાં આવ્યું હાય, તે તેની આત્મ-સ્થિતિ અતાવનાર હાય છે. રાગ કે રાગની અતિરેકતા ન હાવાને લીધે અને જ્ઞાનની નિર્મળતાને કારણે સંબાધનમાં જીવની જે બ્રિમકામાં સ્થિતિ હાય તે જ યથાર્થતાએ દર્શાવવામાં આવી હાય છે; તેનાથી અધિક કે ન્યૂન ભાવદશંક વચના કચારે પણ ઉપયોગમાં લીધાં નથી, તે કૃપાળુ ભગવંતની જ્ઞાનપ્રકાશની ઉજવળતા અને નિર્મળતા, રાગદ્રેષ રહિતપણું, પ્રમાણિકતા અને સત્યતાના ઉઘાડી રીતે સ્પષ્ટ નિર્દેશ કરી જાય છે. આ ઉત્તમ ગુણાને અમારા તમારા પ્રેમવંદન હા !

અહીં મુનિશ્રીના સંખાધનમાં પ્રથમ શખ્દ છે, "સત્ જિજ્ઞાસ." જેના હૃદયમાં સત્ એટલે શુદ્ધાત્મા પ્રાપ્ત કરવાની જિજ્ઞાસા, પ્રખળ ઇચ્છા થઈ છે તે સત્ જિજ્ઞાસુ; જેના અંતરમાં સત્ની જેને પ્રાપ્તિ થઈ છે એવા જ્ઞાની પુરૂષ કે સત્પુરૂષના એકાંત કલ્યાણકારી સમાગમ યાગની અભિલાષા તીવપણે વતે છે, તે સત્ જિજ્ઞાસુ. તેથી મુનિશ્રીની અંતરંગ દશાસ્થિતિ આ પ્રમાણે છે.

સંબોધનના બીજા શખ્દમાં "માર્ગાનુસારી મતિ" એમ કહ્યું. માર્ગને એટલે કલ્યાણમાર્ગને, પરમાર્થમાર્ગને, વીતરાગમાર્ગ ને કે જ્ઞાનીના માર્ગ ને અનુસરવાની, માર્ગ પર ચાલવાની ખુદ્ધિ જેની થઈ છે તે "માર્ગા નુસારી મતિ" જ્ઞાનીના માર્ગ યથાતથ્ય જેમ છે તેમ જાણવા હાય તા તે માત્ર જ્ઞાની પુરૂષના સમાગમ યાર્ગ જાણી શકાય. આ રહસ્ય-ભાવની સમજણ મુનિશ્રીને છે તેથી પ્રથમના સંબાધનમાં "સત્ જિજ્ઞાસુ" શબ્દો લખ્યા. જો માત્ર સત્ જિજ્ઞાસુ હાય અને માર્ગ માં પ્રવેશી ચાલવાની ખુદ્ધિ ન થઈ હાય, માર્ગ નું આરાધન કરવાની વૃત્તિ ઊઠી ન હાય એટલે તેટલી શિથિલતા હાય, તેટલા પ્રમાદ હાય તા તેને "સત્ જિજ્ઞાસુ" એટલું જ સંબાધન સંભવે. મુનિશ્રીને આજ્ઞામાં રહી પરમાર્થમાર્ગનું આરાધન કરવાની ખુદ્ધિ થઈ છે.

આ પછી પત્રના પ્રારંભ થાય છે, તેમાં મુનિશ્રીના પરમ કૃપાળુ દેવ પ્રત્યે પરમ ભક્તિ દર્શાવતા પત્ર મળ્યાનું જણાવે છે. અહીં "પરમ ભક્તિ" શખ્દ અગત્યના છે. આપણી સ્મૃતિમાં છે કે મુનિશ્રીએ કૃપાળુ દેવના સત્સમાગમના, દર્શનના અને વચનના સૌથી પ્રથમ લાભ અંબાલાલભાઈના સહકારથી ખંભાત ક્ષેત્રે ઉપાશ્રયમાં લીધા હતા અને તે જ વેળાએ તેઓએ જ્ઞાની ભગવંતને આત્માથી ઓળખી લીધા હતા અને મુનિદશામાં હાવા છતાં ગૃહસ્થદશામાં સ્થિત એવા કૃપાળુ દેવને સ્વયં પ્રેરણાથી સાષ્ટાંગ દ'ડવત્ પ્રણામ કરી આત્મશ્રેયના માર્ગ ખુલ્લા કર્યા હતા. આ નાનકડા અને નાજુક પ્રસંગ શું સૂચવી જાય છે? પૂર્વના કાઈ રાગબ'ધનવાળા શુભ પુષ્યાનુ- બ'ધના ઉદ્દયે કાઈ મનુષ્યને પ્રથમ નજરે બીજા પરત્વે સ્નેહ

ઉભરાઈ આવે છે અને પરસ્પર પ્રીતિની ગાંડથી બંધાય છે; તેમ અહીં તેવાજ કાઈ ઉદયના પરિણામે પરમાર્થથી આત્મા આત્માનું અનુસંધાન થયું, જિજ્ઞાસુ આત્માએ જ્ઞાની આત્માની ઓળખાણ કરી, પ્રેમભક્તિના અજબ આકર્ષણે મુનિશ્રીના દેહ શાંતરસમાં ઝૂલતા આત્મત્વપ્રાપ્ત પુરૂષનાં ચરણામાં સહજા-સહજ ઢળી પડ્યો. અલોકિક દર્ષિના ઉઘાડથી લોકિક દર્ષિ છિન્નભિન્ન થઈ અને શ્રત્દ્રા—પ્રેમ—રસ સભર અંતરના સામ્રાજ્યના ઉદય મુનિશ્રીના હૃદયમાં શરૂ થયા.

આવી પ્રેમ શ્રદ્ધાથી વર્ષ માન થયેલી પરમ ભક્તિ તેનું કાર્ય પ્રગટતાએ ન કરે એમ અનવું કઠણ છે; મુનિશ્રીએ તે પરમ ભક્તિને ધવલ પત્ર પર વચના દ્વારા પ્રગટ કરી અને અંદરમાં રહેલા ભાવા જણાવી કાઈ પ્રકારે સંતાષ સાથ આનંદ લીધા. સુશિષ્યનું લક્ષણ કેવું હાય તે અહીંથી સુગમતાએ જાણવા મળે છે; આ સ્થળે માત્ર મુખ્ય લક્ષણની વાત કહી છે.

આવા પરમ ભક્તિને સૂચવનારા પત્ર પરમ કૃપાળ દેવને મુજ્યાં, વાંચ્યા ત્યારે તેમના લખવા મુજબ તેમને આહ્લાદની વિશેષતા થઈ.

અત્રે કાઈ એમ ધારે અને અર્થ કરે કે પરમ કૃપાળુ દેવ મુનિશ્રીની પાતા પ્રત્યેની પરમ લક્તિથી પ્રસન્ન થયા અને માનસહિત આહ્લાદ વિશેષતાએ અનુભવ્યા, તા તેવી ધારણા તેના કલ્યાણના બારણાં બ'ધ કરનાર છે અને તે અર્થ "માર્ગ ના કમ વીસર્યા" ખરાખર છે. વાસ્તવમાં તો એમ છે કે "જ્ઞાની ભક્તિ ઈચ્છતા નથી. પરંતુ માેક્ષાભિલાષીને તે કર્યા વિના ઉપદેશ પરિણમતા નથી અને મનન તથા નિદિ-ધ્યાસનના હેતુ થતા નથી, માટે મુમુક્ષુએ જ્ઞાનીની ભક્તિ અવશ્ય કર્તા ત્ર્ય છે એમ સત્પુરૂષોએ કહ્યું છે." (૨૦૦). વળી "જે સત્પુરૂષોએ સદ્યુરુની ભક્તિ નિરૂપણ કરી છે, તે ભક્તિ માત્ર શિષ્યના કલ્યાણના અર્થે કહી છે. જે ભક્તિને પ્રાપ્ત થવાથી સદ્યુરુન! આત્માની ચેષ્ટાને વિષે વૃત્તિ રહે, અપૂર્વ યુણ દિષ્ટિગાચર થઈ અન્ય સ્વચ્છ દ મટે, અને સહેજે આત્મ- એાધ થાય એમ જાણીને જે ભક્તિનું નિરૂપણ કર્યું છે તે ભક્તિને અને તે સત્પુરૂષોને ફરી ફરી ત્રિકાળ નમસ્કાર હા!"

ત્યારે પરમ કૃપાળુ દેવને આહુલાદની વિશેષતા થઈ તેનાં સાચા કારણ વિચારવાં અને જાણવા ઘટે છે.

• જ્ઞાની પુરૂષને સવ જીવ પ્રત્યે એક સરખા પ્રેમ અને કરૂણાભાવ હાય છે; તેમાં ય જે જીવ અનિત્ય અને ભયાકળ એવા દુઃખમય સંસારથી છૂટવા ઇચ્છે છે અને અવ્યાખાધ અનંત સુખમય નિજ સ્વરૂપમાં સ્થિતિ કરવા ચાહે છે, તે જોઈ જ્ઞાની પુરૂષને આહ્લાદ ઉદ્દભવે છે, અને તે ઉદ્દભવવું સહજ જ હાય છે; ત્યાં તે જીવ અનંત કાળના પરિભ્રમણમાંથી છૂટશે તે ભાવ, કરૂણાભાવ તેમના આહ્લાદનું સ્વાભાવિક કારણ ખને છે. વળી છૂટવાના કામી સત્યાત્ર મુમુક્ષ જીવને સદ્ ગુરુ

અને તેમની પ્રેમભક્તિરૂપ સત્સાધનાની પ્રાપ્તિ થતી જોઈ જ્ઞાની પુરૂષને આહ્લાદની વિશેષતા, ઉપર કહ્યું તેમ, સહજ પ્રકારે થાય છે. આવું જ મુનિશ્રીના પરમ ભક્તિને સૂચવનારા પત્રથી કૃપાળુ ભગવંતને આહ્લાદની વિશેષતા થઈ હતી અને તે વાત ગુપ્ત ન રાખતાં, મુનિશ્રીના આત્માને બળ મળે, ઇચ્છિત કાર્યમાં ઉત્સાહ વધે અને તેઓ સાચા રાહ પર છે તેના સ્વીકાર દર્શાવતાં તેઓના ઉમંગ ઉદ્ઘસિત થાય તે હેતુએ તે વાત પ્રગટ કરી અને તેમ કરવાથી માટે ઉપકાર કર્યો એમ કહેવામાં ખાટું નથી. જ્ઞાની પુરૂષની સનાતન શૈલી આ પ્રકારની હેાય છે.

શિષ્યની અ'તર'ગ પરમ ભક્તિરૂપ દશા એટલે તેની સત્પાત્રતા જેઈ શ્રી સદ્યુરુને તેની યોગ્યતાનુસાર માર્ગ'ને મર્મ જણાવવાની વૃત્તિ સહજ સ્કુરી આવે છે. જેથી શિષ્યને આત્મા કલ્યાણને પામે. એ નિયમ પ્રમાણે પરમ કૃપાળુ દેવ નિર્વાણમાર્ગ'નું રહસ્ય સાત અદ્ભુત છાલથી પ્રગટ કરે છે, અને તેમ કરતાં પહેલાં પૂર્વ ભૂમિકા તૈયાર કરવા માટે વિચારમાં ગરકાવ કરી દે અને હૃદયમાં સાંસરાં ઉતરી જાય તેવાં અનુપમ વચના પ્રકાશે છે, તે વચના આ પ્રમાણે છે:—

" અનંત કાળથી પાતાને પાતા વિષેની જ ભ્રાંતિ રહી ગઈ છે; આ એક અવાચ્ય, અદ્ભુત વિચારણાનું સ્થળ છે; જ્યાં મતિની ગતિ નથી, ત્યાં વચનની ગતિ કચાંથી હોય?"

અડ્ડી પ્રથમ જ જીવની અનાદિકાળથી પ્રવાહરૂપે ચાલી આવતી ભૂલ અથવા બ્રાંતિ અતાવી છે. એ ભૂલને વિચારદશા-રૂપ એરણ પર મૂકી, સદ્વિવેકરૂપ છીણી દ્વારા અને તેના પર સદ્ગુરુના બોધરૂપ હથાેડાના મારથી દેહ અને આત્માની એકતારૂપ ભૂલ ભાંગી જાય છે અને દેહ તથા આત્મા ભિન્ન ભિન્ન પ્રકારે શ્રદ્ધામાં આવે છે. '' દેહાદિથી ભિન્ન સ્વ–પર પ્રકાશક એવા જ્યાતિ સ્વરૂપ " અને " અટલ અનુભવ સ્વરૂપ " એવા આત્મા શ્રદ્ધા દર્પણમાં પ્રકાશિત થાય છે. પરંતુ તેમ થવાનું કાર્ય કેટલું વિકટ છે તે અમે ખતાવ્યું છે; " અનાદિ-કાળના પરિભ્રમણમાં અનંત વાર શાસ્ત્રશ્રવણ, અનંત વાર વિદ્યાભ્યાસ, અનંત વાર જિનદીક્ષાં, અનંત વાર આચાય પાશું પ્રાપ્ત થયું છે " (૧૬૬) છતાં ભ્રાંતિ ટળી નથી; શાસ્ત્રામાં સહસ્ત્રગમે જપ, તપાદિ ક્રિયાએા ઉપદેશી છે, તે કરવા છતાં ભુલ ભાંગી નથી અને એમને એમ ચાલી આવી છે. જે પત્રાંક ૨૬૫ માં કાવ્ય દ્વારા જણાવ્યું છે.

> '' યમનિયમ સંજમ આપ કિચેા, પુનિ ત્યાગ બિરાગ અથાગ લહ્યો; વનવાસ લિચેા મુખ મૌન રહ્યો, દઢ આસન પદ્મ લગાય દિચેા.

ં મન પૌન નિરાધ સ્વબાધ કિયા, હુઠ જોગ પ્રયાગ સુતાર ભયા; જપ ભેંદ જપે તપ ત્યોં હી તપે, ઉરસે હિં ઉદાસી લહિં સબપેં.

સભ શાસ્ત્રન કે નય ધારી દિયે, મત મ'ડન ખ'ડન ભેદ લિયે; વહ સાધન ખાર અન'ત કિયા, તદપિ કહ્યું હાથ હજી ન પર્યા. "

આથી એ સિદ્ધ થાય છે કે "પરિભ્રમણ કરતો જવ અનાદિકાળથી અત્યાર સુધીમાં અપૂર્વને પામ્યો નથી; જે પામ્યો છે
તે બધું પૂર્વાનુપૂર્વ છે." (૧૮૩) અથવા "જગતના અભિપ્રાય પ્રત્યે જોઇને જવ પદાર્થના બાધ પામ્યો છે. જ્ઞાનીના
અભિપ્રાય પ્રત્યે જોઇને પામ્યા નથી. જે જવ જ્ઞાનીના અભિપ્રાયથી બાધ પામ્યા છે તે જવને સમ્યક્દર્શન થાય છે."
(૩૫૮). આમ જવને અનંત કાળથી આટલું બધું કરવા છતાં
અને અત્યંત પરિશ્રમ વેઠવા છતાં પાતા વિષેની જ ભ્રાંતિ રહી
ગઈ છે, તે આશ્ચર્યકારક છે. નિજ સ્વરૂપની આત્મામાં
પરિણામરૂપ પ્રતીતિ આવી શકી નથી તેનું શું કારણ હશે?
અને તે કેવી રીતે આવે તે ઊંડા વિચાર માગે છે. એટલે જ
કૃપાળુ ભગવંતે આ વચના કહ્યાં છે કે " આ એક અવાચ્ય
અદ્ભુત વિચારણાનું સ્થળ છે."

આ વચના અત્ય ત ગ'ભીર આશયવાળાં અને મમ'યુક્ત છે. આત્માની પરિણામરૂપ પ્રતીતિનું કાર્ય ઇન્દ્રિયાના જ્ઞાન દ્વારા મન કે ખુદ્ધિ (બાદ્ય) થકી કે શાસ્ત્રોનાં બહુ વાંચન કે શ્રવણથી થતું નથી. મન કે ખુદ્ધિ, વાંચન કે શ્રવણ તે કાર્યમાં માત્ર સહાયભૂત થઈ શકે, પરંતુ જે હેતુ સાધ્ય કરવાના છે તે તેનાથી થાય તેમ ખનવું અસંભિવત છે.

આ કાર્ય માત્ર વિચારણાથી થઈ શકે; અને તે વિચારણા કેવી હાય? તે જણાવવાને અથે પરમ કૃપાળ દેવે એ વિશેષણા આપ્યાં છે. એક 'અવાચ્ય' અને બીજું 'અદ્ભુત.' આ એ વિશેષણા વિસ્તારથી અથવા ઊંડાણથી સમજવાની જરૂર છે અને ત્યારે જ મમે ખુલ્લો થશે.

તેમ થવામાં પરમ ઉત્તમ નિમિત્ત છે, સતપુરૂષ પ્રત્યેના પ્રેમના જોડાય છે અને અને તાલા ખેડાને આદ્રામાં પાતા કરી શકે તેવી મુખ્ત, સહુજ અને સ્વાભાવિક; અને અદ્દ્રાનુ એટલે વિસ્મય પમાડે તેવી, અપૂર્વ તરફ પ્રેરે તેવી, તેવું કચારય ઘણું કરીને ન બન્યું હાય તેવી, અને આશ્ચર્ય કારક ફળ પ્રાપ્તિ કરાવે એવી. આ પ્રમાણે કચારે બની શકે? તેા નિઃશં કતાએ આ સમાધાન આપી શકાય કે આત્મવીયંની પ્રેરણાથી આત્મામાં પ્રેમનું અવાચ્ય સ્કુરણ થાય ત્યારે. એટલે આત્માની ઓળખાણ આત્માથી જ થાય છે. આત્મા પાતે જ પાતાને પાતા થકી પ્રેમ દ્વારા ઓળખી લે છે. અને તેમ થવામાં પરમ ઉત્તમ નિમિત્ત છે, સતપુરૂષ પ્રત્યેના પ્રેમ. આ પ્રેમની દોરીથી સતપુરૂષના આત્મા અને પાતાના આત્મા ઓન્ય

નિર્વાણમાર્ગ નું રહસ્ય

[ १२ ]

પ્રકારથી, વિચારથી કે બુદ્ધિથી, આત્માની એાળખાણ અને પ્રતીતિ આવી શકતાં નથી.

અને તે કારણે કૃપાળુ ભગવ'ત હવે પછીનાં વચનાે સુંદર શૈલીમાં અસરકારક રીતે પ્રકાશે છે કે :—

#### '' જ્યાં મતિની ગતિ નથી ત્યાં વચનની ગતિ કયાંથી હેાય ? ''

આતમ સ્વરૂપના ગુપ્ત સ્થળે પહેાંચી તેની માત્ર ઝાંખી કરવાની શક્તિ જ્યારે ખુદ્ધિમાં નથી, અર્થાત્ જે ત્થળે મતિની ગતિને પહેાંચવા અસમર્થતા છે, ત્યાં વચન, જે સ્થૂલ છે, તેની શક્તિ કચાંથી હાય? ખુદ્ધિ અને વિચાર જે અતિ સૂક્ષ્મ છે અને ઘણે દૂર સુધી પહેાંચવાના ખળવાળાં છે, તેમ છતાં તે આ અગમ્ય અને અગાચર સ્થળે જઈ શકતા નથી; તો પછી તેનાથી સ્થૂળ–અતિ સ્થૂળ–એવાં જે વચન તે કચાંથી પહેાંચી શકે?

આથી તે ગુપ્ત સ્થળે એટલે આત્મસ્વરૂપની ઊડી ઊડી ગુફાના સ્થાનકે પહોંચવા માટે, આત્મજ્ઞાન અને આત્મદર્શનથી માંડી ઠેઠ અનંત સુખ સ્વરૂપ એવા નિર્વાણ સુધીના ઉત્તમાત્તમ કર્ત્ત વ્યરૂપ કાર્યની નિઃશંક સફળતા માટેના અચૂક ઉપાય હવે પછી સાત બાલથી શ્રી ભગવંત પરમ અનુશ્રહતાથી જણાવે છે. એ સાત અદ્ભુત બાલને વિસ્તારથી સમજવાના યત્ન કરીએ એ પહેલાં, પરમકૃપાળુ દેવે કહ્યું તેમ :—

### "એ સઘળાંનું કારણ ક્રાેઇ વિદ્યમાન સત્પુરૂષની પ્રાપ્તિ અને તે પ્રત્યે અવિચળ શ્રદ્ધા એ છે. "

એ વચનાને યથાતથ્ય સમજવાના, તેની યથાર્થતા સિદ્ધ કરવાના અને તેનું રહસ્ય જાણવા માટેના પ્રયાસ કરીએ; કેમ કે તે વાત ખૂબ ખૂબ અગત્યની છે અને કલ્યાણના પ્રારંભ માટે સમજવી અત્યંત આવશ્યક છે.

" એ સઘળાંનું કારણ " એટલે નિર્વાણના અર્થે ઉપદેશેલા સાત બાલની સાચી સમજણ, સાચી શ્રદ્ધા અને સાચા આરા-ધનનું કારણ " એક વિદ્યમાન સત્પુરૂષની પ્રાપ્તિ અને તે પ્રત્યે અવિચળ શ્રદ્ધા એ છે."

#### પરમાર્થ માર્ગ ના મર્મ :

કલ્યાગુપ્રાપ્તિના જે માર્ગ છે અને તેનું જે રહસ્ય છે તે શાસ્ત્રવાટે મળી શકતાં નથી. "શાસ્ત્રમાં માર્ગ કહ્યો છે, મર્મ કહ્યો નથી. મર્મ તો સત્પુરૂષના અંતરાત્મામાં રહ્યો છે." (પ૮). "'ધર્મ' એ વસ્તુ બહુ ગુપ્ત રહી છે. તે બાહ્ય સંશોધનથી મળવાની નથી. અપૂર્વ અંતર્ સંશોધનથી તે પ્રાપ્ત થાય છે. તે અંતર્ સંશોધન કાઈક મહાભાગ્ય સદ્યુરુ અનુશ્રહે પામે છે" (૪૭), "શાસ્ત્રમાં કહેલી આજ્ઞાઓ પરાક્ષ છે અને તે જીવને અધિકારી થવા માટે કહી છે: માેક્ષ ધવા માટે પ્રત્યક્ષ જ્ઞાનીની આજ્ઞા આરાધવી જોઇએ.... અનંતકાળ સુધી જીવ નિજ છંદે ચાલી પરિશ્રમ કરે તા પણ પાતે પાતાથી જ્ઞાન પામે નહીં, પરંતુ જ્ઞાનીની આજ્ઞાંના આરાધક અંતર્ મુહૂર્તમાં પણ કેવળજ્ઞાન પામે." (૨૦૦)

પરમ કૃપાળુ દેવે માર્ગ નો જે મર્મ છે, તે અહીં આ પત્રમાં પ્રગટપણે ખુલ્લા કરી બતાવ્યું કે "માર્ગ ને પામેલા માર્ગ પમાડશે" (૧૬૬). આથી એમ જણાવ્યું કે જીવના પરમાર્થમાર્ગમાં પ્રવેશ એક વિદ્યમાન સત્પુરૂષની પ્રાપ્તિથી અને તે પ્રત્યે અવિચળ શ્રદ્ધાથી થાય છે અને પ્રગટ કરેલા રહસ્ય ઉપર કૃપાળુ દેવે પાતાના વચનામૃતમાં ઠેર ઠેર ભાર દીધા છે, જેથી તે રહસ્ય જિજ્ઞાસુ પુરૂષના લક્ષમાં આવે અને અનંતકાળની ભ્રાંતિ ટાળવા માટે સદુપાય કરે.

" શ્રી આત્મસિદ્ધિ શાસ્ત્ર "માં ધર્મ'ના મર્મ બતાવતાં કૃપાળુ દેવ પ્રકાશે છે કે :—

" છૂટે દેહાધ્યાસ તો, નહીં કર્તા તું કર્મ; નહીં લાેકતા તું એહનાે, એ જ ધર્મનાે મર્મ. એ જ ધર્મથી માેક્ષ છે, તું છાે માેક્ષ સ્વરૂપ; અનંત દર્શન ગ્રાન તં. અવ્યાબાધ સ્વરૂપ. શુદ્ધ, ખુદ્ધ, ચૈતન્યધન, સ્વયં જ્યાતિ સુખધામ; ખીજું કહીએ કેટલું, કર વિચાર તા પામ. "

અર્થાત્ જીવના દેહાધ્યાસ છૂટે તો તે કર્મના કર્તા કે લાકતા થતા નથી અને તે કારણે જુનાં કર્માની નિર્જરા થાય છે ને નવિન કર્મના ખ'ધ થતા નથી, તેથી જીવ કર્માથી વિમુક્ત થાય છે; અને આથી એ જ ધર્મના મર્મ છે. ત્યારે અહીં દેહાધ્યાસ કેમ છૂટે તેનું રહસ્ય અથવા માર્ગના મર્મ જણાવ્યા છે. આવું અદ્ભુત, પરમ કલ્યાણકારક માર્ગદર્શન આપીને જીવા પર અસીમ કર્ણા કરીને પરમ ઉપકાર કર્યા છે.

તેમણે ગુપ્તભેદ પ્રગટ કરતાં " કાેઈ વિદ્યમાન સત્પુરૂષની પ્રાપ્તિ અને તે પ્રત્યે અવિચળ શ્રદ્ધા " ઉપર ખૂબ ભાર મૂક્યો છે, તેથી તે પર વિચાર કરીએ.

### વિદ્યમાન સત્પુરૂષની જરૂર શા માટે છે?

માર્ગ ની પ્રાપ્તિની ઇચ્છાવાળા જિજ્ઞાસુ માટે એક આવશ્યક અ'ગ તરીકે પ્રત્યક્ષ વિદ્યમાન સત્પુરૂષ કે જ્ઞાની પુરૂષના આશ્રય કત્ત ત્રારૂપ છે એવા સિદ્ધાંત પરમ કૃપાળુ દેવે પ્રતિપાદન કર્યો છે, તેના કારણમાં તેમનાં જ વચના જોઇએ.

પત્રાંક પર છ માં શ્રી માકુલાઈ તરફથી એક પ્રશ્ન આવેલ તે શ્રી સાલાગલાઇને જણાવી તેના ઉત્તર શ્રી સાલાગલાઈ તથા શ્રી ડુંગરશીલાઈ બંને વિચારીને સવિસ્તર લખે એમ કહ્યું. તે વચના આ પ્રમાણે છે. "શ્રી મહાવીર સ્વામીથી હાલનું જૈન શાસન પ્રવર્ત્યું છે, તેઓ વધારે ઉપકારી ? કે પ્રત્યક્ષ હિતમાં પ્રેરનાર અને અહિતથી નિવારનાર એવા અધ્યાત્મમૂર્તિ સદ્યુરુ વધારે ઉપકારી ? તે પ્રશ્ન માકુભાઈ તરફથી છે. અત્ર એટલા વિચાર રહે છે કે મહાવીરસ્વામી સર્વ જ્ઞ છે અને પ્રત્યક્ષ પુરૂષ આત્મન્ન—સમ્યક્ દિષ્ટ છે, અર્થાત્ મહાવીરસ્વામી વિશેષ ગુણસ્થાનકે વર્ત તા એવા હતા. મહાવીરસ્વામીની પ્રતિમાની વર્ત માનમાં ભક્તિ કરે, તેટલા જ ભાવથી પ્રત્યક્ષ સદ્યુરુની ભક્તિ કરે એ બેમાં હિતયાય વિશેષ કાેણ કહેવા યાય છે? તેના ઉત્તર તમે અને વિચારીને સવિસ્તર લખશાે છે." (પર છ)

આ પ્રશ્નના ઉત્તર મળ્યાે હાય તેવું વચનામૃતમાંથી જાણી શકાતું નથી. તેથી ખીજાં વચનાે જોઇએ.

" પૂર્વે થઈ ગયેલા અનંત જ્ઞાનીઓ જો કે મહાજ્ઞાની થઈ ગયા છે, પણ તેથી કંઈ જીવના દાષ જાય નહીં; એટલે કે અત્યારે જીવમાં માન હાય તે પૂર્વે થઈ ગયેલા જ્ઞાની કહેવા આવે નહીં; પરંતુ હાલ જે પ્રત્યક્ષ જ્ઞાની બિરાજમાન હાય તે જ દોષને જણાવી કઢાવી શકે. જેમ દૂરના ક્ષીર સમુદ્રથી અત્રેના તૃષાતુરની તૃષા છીપે નહીં, પણ એક મીઠા પાણીના કળશા અત્રે હાય તા તેથી તૃષા છીપે." (૪૬૬)

" જીવ પાતાની કલ્પનાથી કલ્પે કે ધ્યાનથી કલ્યાણ થાય કે સમાધિથી કે યાેગથી કે આવા આવા પ્રકારથી, પણ તેથી જીવનું કંઈ કલ્યાણ થાય નહીં. જીવનું કલ્યાણ થતું તાે જ્ઞાની પુરૂષના લક્ષમાં હાય છે, અને તે પરમ સત્સંગે કરી સમજી શકાય છે; માટે તેવા વિકલ્પ કરવા મૂકી દેવા." (૪૬૬)

"પૂર્વે થઈ ગયેલા માટા પુરૂષનું ચિંતન કલ્યાણકારક છે; તથાપિ સ્વરૂપસ્થિતિનું કારણ હાઈ શકતું નથી; કારણ કે જીવે શું કરવું તે તેવા સ્મરણથી નથી સમજાતું, પ્રત્યક્ષ જોગે વગર સમજાવ્યે પણ સ્વરૂપસ્થિતિ થવી સંભવિત માનીએ છીએ અને તેથી એમ નિશ્ચય થાય છે કે તે જોગનું અને તે પ્રત્યક્ષ ચિંતનનું ફળ માક્ષ હાય છે. કારણ કે મૂર્તિમાન માક્ષ તે સત્યુરૂષ છે માક્ષે ગયા છે એવા (અહે તાદિક) પુરૂષનું ચિંતન ઘણા કાળે ભાવાનુસાર માક્ષાદિક ફળદાતા હાય છે. સમ્યક્ત્વ પામ્યા છે એવા પુરૂષનો નિશ્ચય થયે અને યાગ્યતાના કારણે જીવ સમ્યક્ત્વ પામે છે." (૨૪૯)

" પ્રત્યક્ષ સદ્ગુરુ સમ નહીં, પરાેક્ષ જિન ઉપકાર; એવા લક્ષ થયા વિના, ઊગે ન આત્મ વિચાર. સદ્ગુરુના ઉપદેશ વણુ, સમજાય ન જિનરૂપ; સમજ્યા વણુ ઉપકાર શાે ? સમજયે જિન સ્વરૂપ. પ્રત્યક્ષ સદ્ગુરુ યાેગથી, સ્વચ્છંદ તે રાેકાય; અન્ય ઉપાય કર્યા થકી, પ્રાયે બમણાે થાય.

સ્વચ્છં દ મત આગ્રહ તજી, વતે સદ્ગુરુ લક્ષ; સમક્તિ તેને ભાખિયું, કારણ ગણી પ્રત્યક્ષ. માનાદિક શત્રુ મહા, નિજ છં દે ન મરાય; જાતાં સદ્ગુરુ શરણમાં, અલ્પ પ્રયાસે જાય."

( શ્રી આત્મસિહિ શાસ્ત્ર )

'' ખારમે ગુણસ્થાનકે વર્ત'તા આત્માને નિદિધ્યાસનરૂપ ધ્યાનમાં શ્રુતજ્ઞાન એટલે મુખ્ય એવાં જ્ઞાનીનાં વચનાેના આશય ત્યાં આધારભૂત છે, એવું પ્રમાણ જિનમાર્ગ ને વિષે વાર વાર કહ્યું છે. બાેધબીજની પ્રાપ્તિ થયે, નિર્વાણમાર્ગની યથાર્થ પ્રતીતિ થયે પણ તે માર્ગમાં યથાસ્થિત સ્થિતિ થવાના અથે જ્ઞાની પુરૂષના આશ્રય મુખ્ય સાધન છે અને તે ઠેઠ પૂર્ણ દશા થતાં સુધી છે; નહીં તેા જીવને પતિત થવાના ભય છે, એમ માન્યું છે. તા પછી પાતાની મેળે અનાદિથી ભ્રાંત એવા જીવને સદુગુરુના યાેગ વિના નિજ સ્વરૂપનું ભાન થવું અશકય છે. એમાં સ'શય કેમ હાય ? નિજ સ્વરૂપનાે દઢ નિશ્ચય વતે<sup>°</sup> છે તેવા પુરુષને પ્રત્યક્ષ જગદ્ વ્યવહાર વાર વાર ચૂકવી દે એવા પ્રસંગ પ્રાપ્ત કરાવે છે, તો પછી તેથી ન્યૂન દશામાં ચૂકી જવાય એમાં આશ્ચર્ય શું છે? પાતાના વિચારના ખળે કરી, સત્સંગ સત્શાસ્ત્રનાે આધાર ન હાેય તેવા પ્રસંગમાં આ જગદુ વ્યવહાર વિશેષ ખળ કરે છે. અને ત્યારે વાર વાર શ્રી સદ્ગુરુતું માહાત્મ્ય અને આશ્રયતું સ્વરૂપ તથા સાથ'કપણ' અત્યાંત અપરાક્ષ સત્ય દેખાય છે. " (૫૭૫)

" જ્ઞાની પુરૂષના સત્સંગ થયે અને તેના માર્ગ ને આરાધ્યે જીવને દર્શન માહનીય કર્મ ઉપશંમે છે કે ક્ષય થાય છે, અને અનુક્રમે સર્વ જ્ઞાનની પ્રાપ્તિ થઈ જીવ કૃતકૃત્ય થાય છે, એ વાત પ્રગટ સત્ય છે." (પ૪૮)

'' પરમાત્મા અને આત્માનું એકરૂપ થઈ જવું (!) તે

પરાભક્તિની છેવટની હુદ છે. એક એ જ લય રહેવી તે પરા-ભક્તિ છે. પરમ મડાત્મ્યા ગાેપાંગનાએા મહાત્મા વાસુદેવની ભક્તિમાં એ જ પ્રકારે રહી હતી; પરમાત્માને નિરંજન અને નિકે હરૂપે ચિંતવ્યે જીવને એ લય આવવી વિકટ છે, એટલા માટે જેને પરમાત્માના સાક્ષાત્કાર થયે. છે, એવા દેહધારી પરમાત્મા તે પરાભક્તિનું પરમ કારણ છે. તે જ્ઞાની પુરૂષનાં સર્વ ચારિત્રમાં ઐકપ્રભાવના લક્ષ થવાથી તેના હૃદયમાં વિરાજ-માન પરમાત્માના ઐકચભાવ હેાય છે; અને એ જ પરાભક્તિ છે. જ્ઞાની પુરૂષ અને પરમાત્મામાં અંતર જ નથી; અને જે કોઈ અંતર માને છે, તેને માર્ગ<sup>ુ</sup>ની પ્રાપ્તિ પરમ વિકટ છે. જ્ઞાની તો પરમાત્મા જ છે અને તેની ઓળખાણ વિના પર-માત્માની પ્રાપ્તિ થઈ નથી; માટે સર્વ પ્રકારે ભક્તિ કરવા યેાગ્ય એવી દેહધારી દિવ્યમૂર્તિ જ્ઞાની રૂપ પરમાત્માની ને નમસ્કારાદિ ભક્તિથી માંડી પરાભક્તિના અંત સુધી એક લયે આરાધવી એવા શાસ્ત્ર લક્ષ છે. પરમાત્મા આ દેહધારી રૂપે થયેા છે એમ જ જ્ઞાની પુરૂષ પ્રત્યે જીવને ખુદ્ધિ થયે ભક્તિ ઊગે છે અને તે ભક્તિ ક્રમે કરી પરાભક્તિ રૂપ હાય છે. આ વિષે શ્રીમદ્ ભાગવતમાં ભગવદ્ ગીતામાં ઘણા ભેંદ પ્રકાશિત કરી એ જ લક્ષ્ય પ્રશાસ્યા છે; અધિક શું કહેવું ? જ્ઞાની તીથ<sup>લ</sup>કર દેવમાં લક્ષ થવા જૈનમાં પણ પ'ચ પરમેષ્ટિ મ'ત્રમાં ''નમા અરિહ તાણું " પદ પછી સિદ્ધને નમસ્કાર કર્યો છે; એ જ ભક્તિ માટે એમ સૂચવે છે કે પ્રથમ જ્ઞાની પુરૂષની ભક્તિ; અને એ જ પરમાત્માની પ્રાપ્તિ અને ભક્તિનું નિદાન છે. (૨૨૩)

ઉપરનાં સર્વ વચનાને પક્ષપાત રહિતપશે, પૂર્વ બ'ધા- યેલ આયહેના ત્યાગ કરીને, નિર્મળ ચિત્તથી વિચારતાં સિદ્ધ થશે કે આત્મ કલ્યાણુ અર્થ પ્રત્યક્ષ, વિદ્યમાન, દિવ્ય મૂર્તિ દેહધારી ભગવાનરૂપ સત્પુર્ષ કે જ્ઞાની પુરૂષના સમાગમ યાગ જરૂરી છે અને તેમની ભક્તિ પરમ આવશ્યક છે. એવા રૂડા પુરૂષના પ્રત્યક્ષ સમાગમ ન હાય અને ભક્તિ ન હાય તા જીવને માર્ગની પ્રાપ્તિ થવી સંભવતી નથી. પરમકૃપાળુ દેવ પત્રાંક ૭૭૧માં અતિ સ્પષ્ટપણે જણાવે છે. તે પત્રના છેલા પારામાં સમકિતની પ્રાપ્તિ સંબંધ અતિ અતિ અળવાન, સુંદર, ભાવવાહી શબ્દોથી જણાવ્યું છે; વચનશેલી અદ્ભુત, આત્માને ઝડપથી સ્પર્શે અને પકડે તેવી વિના પ્રયાસે આત્મામાંથી નીકળી છે; જ્યાં વિષય અત્યંત ઉપકારી હાય ત્યાં વાણીનું પ્રકાશવું પણ તેવું હાય જ. આ પારાના છેડે જે વચના છે તે આ પ્રમાણે છે:—

"તથારૂપ પુરૂષના પ્રત્યક્ષ યાગ વિના એ સમકિત આવવું કહેણું છે. તેવા પુરૂષનાં વચનરૂપ શાસ્ત્રાથી કાઈક પૂર્વે આરાધક હાય એવા જવને સમકિત થવું સંભવે છે; અથવા કાઈ એક આચાર્ય પ્રત્યક્ષપણે તે વચનના હેતુથી કાઈક જીવને સમકિત પ્રાપ્ત કરાવે છે. " (૭૭૧)

આ વચનાથી નિયમ એ બતાવ્યા કે પરણાથ માર્ગની પ્રાપ્તિ તથારૂપ પુરૂષના પ્રત્યક્ષ યાગથી થાય છે; અથવા કોઈ જીવ પૂર્વના આરાધક હાય એટલે પૂર્વ ભવમાં તેને કાઈ તેવા પુરૂષના સમાગમ યાગ થયા હાય, આશ્રય ભક્તિ કરી હાય પરંતુ કાઈ પ્રમાદ, મરણુ આદિ કારણથી કાર્ય પૂર્ણ ન થયું હાય, તેવા જીવને બીજા ભવમાં પ્રત્યક્ષ સદ્ગુરુના યાગ વિના તેજ પુરૂષનાં વચનરૂપ શાસ્ત્રાથી સમકિત થવું સંભવે છે. આમ અને તા પણ પ્રતિપાદિત સિદ્ધાંત હાનિને પામતા નથી. કેમ કે પૂર્વ ભવમાં એક વાર તેને તેવા પુરૂષના યાગ થયા જ હતા અને ત્યારપછીના ખીજા ભવમાં સદ્ગુરુના સમાગમ અને આશ્રયની ઇચ્છા છતાં તેમાં સફળતા ન મળી. હવે ત્રીજા પ્રકારમાં કાઈ એક આચાર્ય પ્રત્યક્ષપણે તે વચનના હેતુથી કાઈક જીવને સમકિત પ્રાપ્ત કરાવે છે. આ વચના અત્યંત સ્પષ્ટ હાઈ સમજી શકાય તેવાં છે.

/ પરમકૃપાળુ દેવે માર્ગં ના મર્મ ખતાવતાં વિદ્યમાન પ્રત્યક્ષ સત્પુર્ષ કે જ્ઞાનીપુરૂષના સમાગમ અને આશ્રયભક્તિ ઉપર અત્યંત ભાર મૂકચાનું કારણ સહજ સદ્વિચારથી લક્ષગત થઈ સમજાય તેવું છે. પાતે પૂર્વં ભવમાં શ્રી મહાવીર પ્રભુના શિષ્ય હતા ત્યારે તેમણે આ વાત જાણી હતી તેમ પ્રગટ અનુભવી હતી અને આ ભવમાં જાતિસ્મરણ જ્ઞાનના ઉઘાડથી તેની સ્મૃતિ તાદ્દશ્ય થઈ હતી; અને તેથી જ જીવાના નિજકલ્યાણાં આ પરમ રહસ્ય ભારપૂર્વં ક દર્શિત કરી પરમ ઉપકાર કર્યો છે.

્ર આ પરમ હિતકારી સિદ્ધાંત સંબ'ધે કાેઇને કિંચિત્ માત્ર અ'દેશા કે આશ'કા ન રહે તે હેતુએ પરમ કૃપાળુ દેવે પાતાના અનુભવ દેષ્ટાંતરૂપે કહ્યો છે. જુએા, આ રહ્યાં તે વચના— "ભાવ અપ્રતિઅદ્ધતાથી નિરંતર વિચરે છે એવા જ્ઞાની પુરુષનાં ચરણારવિંદ તે પ્રત્યે અચળ પ્રેમ થયા વિના અને સમ્યક્ પ્રતીતિ આવ્યા વિના સત્સ્વરૂપની પ્રાપ્તિ થતી નથી, અને આવ્યેથી અવશ્ય તે મુમુક્ષુ જેનાં ચરણારવિંદ તેણે સેવ્યાં છે, તેની દશાને પામે છે. આ માર્ગ સર્વ જ્ઞાનીઓએ સેવ્યા છે; સેવે છે અને સેવશે. જ્ઞાન પ્રાપ્તિ એથી અમને થઈ હતી, વર્તમાને એ જ માર્ગથી થાય છે અને અનાગત કાળે પણ જ્ઞાન પ્રાપ્તિના એ જ માર્ગ છે. સર્વ શાસ્ત્રોના એ લક્ષ જોવા જતાં એ જ છે." (૧૯૪)

સર્વ શાસ્ત્રોના બાંધ લક્ષ એ છે એની પ્રતીતિ માટે સૂત્રના આધારે હવે અમૂલ્ય વચના પ્રકાશે છે. જેથી આ સ્વત'ત્ર પાતાના અભિપ્રાય છે એવા જો જવને ભાવ આવે તા તેની યથાયાગ્ય નિવૃત્તિ થાય.

"સૂયગડાંગ સૂત્રમાં ઋષભદેવજી ભગવાને જ્યાં અઠાશું પુત્રાને ઉપદેશ્યા છે, માેક્ષમાર્ગે ચઢાવ્યા છે ત્યાં એ જ ઉપદેશ કર્યો છે:

હે આયુષ્યમાના ! આ જવે સવે કર્યું છે. એક આ વિના, તે શું? તો કે નિશ્ચય કહીએ છીએ કે સત્પુરૂષનું કહેલું વચન, તેના ઉપદેશ તે સાંભળ્યા નથી, અથવા રૂડા પ્રકારે કરી તે ઉઠાવ્યો નથી, અને એને જ અમે મુનિઓનું સામાયિક (આત્મસ્વરૂપની પ્રાપ્તિ) કહ્યું છે."

સુધર્મારવામી જ બુસ્વામીને ઉપદેશે કે જગત આખાનું જેણે દર્શન કર્યું છે, એવા શ્રી મહાવીર ભગવાન, તેણે આમ અમને કહ્યું છે: ગુરુને આધીન થઈ વર્તતા એવા અનંત પુરુષો માર્ગ પામીને માેલ્લપ્રાપ્ત થયા.

આ એક સ્થળે નહીં પણ સર્વ સ્થળે અને સર્વ શાસ્ત્રમાં એ જ વાત કહેવાના લક્ષ છે.

आणाए धम्मो आणाए तवो।

આગ્રાનું આરાધન એ જ ધર્મ, આગ્રાનું આરાધન એ જ તપ. (આચારાંગ સ્ત્ર) (૧૯૪)

યાદ હશે કે આ વિવેચન નીચેનાં વચનાે પર ચાલે છે:-

" એ સઘળાનું કારણ કાેઈ વિઘમાન સત્પુરૂષની પ્રાપ્તિ અને તે પ્રત્યે અવિચળ શ્રદ્ધા એ છે."

તેમાં 'એ સઘળાં ' પરત્વેની સમજણ અપાઈ ગઈ છે. તથા માર્ગાની પ્રાપ્તિ વિદ્યમાન. સજવન મૂર્તિ સત્પુર્ષ કે જ્ઞાની પુરૂષના નિમિત્તથી શા માટે છે તે પણ સવિસ્તર જણાવાયું છે. હવે 'કાઈ' વિશેષણ સંખંધ સમજણ લઇએ, 'કાઈ' એટલે અમુક જ નહીં પણ જે કાળે જે ક્ષેત્રે તથા રૂપ દશાને પ્રાપ્ત થયેલા ગમે તે સત્પુરૂષ કે જ્ઞાની પુરૂષ વિદ્યમાન હાય તેમાંના ગમે તે, એમ કહેવાના સ્પષ્ટ અંતર આશય છે. જ્ઞાની પુરૂષની વાણી એકાંતને શ્રહણ કરાવવાવાળી કચારે પણ ન હાય. માત્ર શ્રી તીર્થ'કર પ્રહ્મના હુદયમાં જે ત્રિકાળી સત્ય

સિદ્ધાંત હાય તે અતાવનારી અને સવ<sup>°</sup>ને એકાંત હિતકારી થાય એવી જ હાય અને એમ જ છે, કાેઈ જ્ઞાની એક જ્ઞાનીના પક્ષ ગ્રહીને અન'ત જ્ઞાનીઓની આશાતના થાય તેવું ત્રણ કાળમાં કરે નહીં; તેવું તા અજ્ઞાનીના સ'બ'ધમાં બનવું સ'લવિત છે; વળી અજ્ઞાનીએ અન'ત જ્ઞાનીઓની આશાતના થવારૂપ દાેષ થાય છે તે ઘણું કરીને જાણતા પણ હાતા નથી. પરમાર્થની ઇચ્છાવાળાએ તેવા દાેષથી અવશ્ય બચવું.

### सत्पुरूष अने ज्ञानी पुरूष:

જેની પરમાર્થ હેતુએ પ્રાપ્તિ આવશ્યક છે, તેની આત્મ-દશા કેવી હાય, તેનાં લક્ષણા કેવાં હાય તે જાણવું જરૂરી અને છે. તાે તે સંબ'ધે પરમ કૃપાળુ દેવે પાતે જ જે સમજાવ્યું છે તે જોઇએ :

" સત્પુરૂષ એ જ કે નિશદિન જેને આત્માના ઉપયાગ છે, શાસ્ત્રમાં નથી, સાંભળ્યામાં નથી, છતાં અનુભવમાં આવે તેવું જેનું કથન છે; અંતરંગ સ્પૃહા નથી એવી જેની ગુપ્ત આચરણા છે." (૭૬)

"એક અંશ શાતાથી કરીને પૂર્ષ કામતા સુધીની સર્વ સમાધિ તેનું સત્પુરૂષ જ કારણ છે; આટલી બધી સમર્થતા છતાં જેને કંઈ પણ સ્પૃહા નથી, ઉન્મત્તતા નથી, પાતાપણું નથી, ગર્વ નથી, ગારવ નથી એવા આશ્ચર્યની પ્રતિમારૂપ સત્પુરૂષને અમે કરી કરી નામરૂપે સ્મરીએ છીએ." (૨૧૩) હવે ગ્રાનીપુરૂષ સંખ ધે કહેલાં વચના જોઇએ.

" ભાવ અપ્રતિઅદ્ધતાથી નિરંતર વિચરે છે" તે જ્ઞાની પુરૂષ, (૧૯૪)

" આત્માને વિષે વતે છે એવા જ્ઞાનીપુરુષો સહજ પ્રાપ્ત પ્રારુષ્ધ પ્રમાણે વતે છે. વાસ્તવ્ય તો એમ છે કે જે કાળે જ્ઞાનથી અજ્ઞાન નિવૃત્ત થયું તે જ કાળે જ્ઞાની મુક્ત દેહાદિને વિષે અપ્રતિઅદ્ધ છે. સુખદુ:ખ હર્ષ શોકાદિને વિષે અપ્રતિઅદ્ધ છે એવા જે જ્ઞાની તેને કાઈ આશ્રય કે અવલ ખન નથી....તેને સાતા અસાતામાં કંઈ કાઈ પ્રકારે રાગદ્વેષાદિ કારણ નથી, તે ખંનમાં ઉદાસીન છે. જે ઉદાસીન છે તે મૂળ સ્વરૂપે નિરાલ અન છે. " ( 393 )

" માહભાવ ક્ષય હાય જયાં, અથવા હાય પ્રશાંત; તે કહીએ જ્ઞાની દશા, બાકી કહીએ ભ્રાંત. સકળ જગત તે એકવત્, અથવા સ્વપ્ન સમાન; તે કહીએ જ્ઞાની દશા, બાકી વાચા જ્ઞાન." (શ્રી આત્મસિદ્ધિ શાસ્ત્ર)

સત્પુરુષ અને જ્ઞાનીપુરુષ વચ્ચે જે ભેંદ છે તે માત્ર માહનીય કર્મના ક્ષયોપશમની તરતમતાને લીધે ઉત્પન્ન આત્મ-દશાની અપેક્ષાએ છે. સાતમા ગુણસ્થાને ઠીક આગળ વધી સત્પુરુષનું પદ પ્રાપ્ત કરે ત્યારથી કેવળી થાય ત્યાં સુધીની દશામાં સ્થિત એ સર્વ સત્પુરુષ કહેવાય છે. છઠ્ઠે ઉત્કૃષ્ટ પહેાંચ્યા હોય અને સાતમા ગુણસ્થાનમાં પ્રવેશ કરવાની તૈયારીમાં હોય અથવા સાતમામાં પ્રવેશ કર્યો હોય અને આગળના વિકાસ સાધ્યા ન હોય તે જ્ઞાની પુરુષ, પરમકૃપાળુ દેવનાં વચનામૃતની અંદર જ્યાં જ્યાં જ્ઞાની અથવા જ્ઞાનીપુરુષ, શબ્દ વપરાયા છે ત્યાં ત્યાં તે અહીં જણાવ્યા તે અર્થમાં છે: ચાથા અથવા પાંચમા પુણસ્થાને વર્તતા જ્ઞાની સંબંધની વાત સમજવી.

# એવા સત્પુરૂષ કે જ્ઞાની પુરૂષની પ્રાપ્તિ કેવી રીતે થાય ?

પરમ કૃપાળુ દેવે આદેશ આપ્યા કે " બીજું કંઈ શાધ મા, માત્ર એક સત્પુરુષને શાધીને તેનાં ચરણ કમળમાં સર્વ ભાવ અપ'ણ કરી દઈ વર્ત્યો જા. પછી જો માેક્ષ ન મળે તા મારી પાસેથી લેજે.... એક સત્પુરુષને રાજી કરવામાં, તેની સર્વ ઈચ્છાને પ્રશાસવામાં, તે જ સત્ય માનવામાં આખી જિંદગી ગઈ તા ઉત્કૃષ્ટમાં ઉત્કૃષ્ટ પંદર ભવે અવશ્ય માેક્ષે જઈશ."

અહીં જે શાધવાનું કહ્યું તે વન, ઉપવન, જંગલ કે ગિરિ ગુહામાં ભમી ભમીને શાધ કરવાનું નથી કહ્યું અને તેમ થઈ શકવું કે થવું અત્યંત કઠ્યુ છે. વળી એવા સત્યુરુષ કે જ્ઞાની પુરુષ પૂર્વના પ્રારુખ્ધાદયે ગૃહસ્થદશામાં હાય તો તે કાર્ય અત્યંત અત્યંત કઠ્યુ અની જાય છે. તેથી અહીં જે શાધ કરવા માટેના આદેશ છે તેના અર્થ એમ જ્યાય છે ને ઘટે છે કે તેવા તથારૂપ પુરુષની પરિચયથી એાળખાયુ કરવી; અને એાળખાણ થયે સર્વ સ્વ અર્પણ કરવું. આ એાળખાણ કંઈક ઊંચે આવેલ આત્માથી થાય છે.

વળી કૃપાળુ દેવ અનેક સ્થળાએ જણાવે છે તેમ જીવને જ્ઞાની પુરુષનું ઓળખાણ થવું બહુ વિકટ છે. તેથી તેવી યથાથે ઓળખાણ થાય તે હેતુએ તેમણે નિમિત્તો અતાવ્યાં છે.

"પણ જ્ઞાનદશા અથવા વીતરાગ દશા છે તે મુખ્યપણે દીહક સ્વરૂપ તથા દેહિક ચેષ્ટાના વિષય નથી. અંતરાત્મ ગુણ છે અને અંતરાત્મપણું બાદ્ય જીવાના અનુભવના વિષય ન હાવાથી જ્ઞાની કે વીતરાગને તે આળખી શકતા નથી. કાેઈક જીવ સત્સમાગમના યાગથી, સહજ શુભ કમેના ઉદયથી, તથારૂપ કંઈ સંસ્કાર પામીને જ્ઞાની કે વીતરાગને યથાશક્તિ આળખી શકે; તથાપિ ખરેખરૂં આળખાણ તાે દઢ મુમુક્ષુતા પ્રગટેષ, તથારૂપ સત્સમાગમથી પ્રાપ્ત થયેલ ઉપદેશને અવધારણ કર્યે, અંતરાત્મવૃત્તિ પરિણ્ય, જીવ જ્ઞાની કે વીતરાગને આળખી શકે." (૧૯૪)

"મુમુક્ષુનાં નેત્રો મહાત્માને એાળખી લે છે." (૨૫૪) આ વચના ઊંડા, અર્થ ગંભીરતાયુક્ત અને અનુભવે સમજાય તેવાં છે.

આ પરથી જણાશે કે જ્ઞાનીપુરુષની એાળખાણ જીવની યથાતથ્ય યાગ્યતા આવવાથી થાય છે; એટલે કે સર્વ પ્રથમ તેના સહજ પૂર્વના શુભ કર્મના ઉદય થાય, તેના પરિણામે તેના અંતરમાં મુમુક્ષુતા (જેની વ્યાખ્યામાં, સર્વ પ્રકારની મોહાસક્તિથી મુંઝાઈ એક માેક્ષને અથે યત્ન કરવાની તીવ્ર વૃત્તિ) પ્રગટ થાય અને પછી તે ભાવ કે વૃત્તિને લીધે સત્સંગ ને સત્સમાગમનું આરાધન કરવાનું થાય અને સત્સમાગમમાં નિર્વાણમાર્ગને ઉપદેશનારાં વચના શ્રવણ થાય ત્યારે તેના ઉલ્લસિત આત્માનું ગુપ્ત અનુસંધાન જ્ઞાનીપુરુષ કે સત્પુરુષના પવિત્ર આત્મા સાથે થતાં તે જ્ઞાનીપુરુષને એાળખી લે છે.

પત્રાંક રપ૪માં કહ્યું કે મુમુક્ષુનાં નેત્રા મહાતમાને ઓળખી લે છે, તે સત્ય છે: તેવા જેને અનુભવ થયા છે, તે તેના સાક્ષી છે. સત્પુરુષની સત્પુરુષતા તેમની નિર્વિકાર મુખમુદ્રામાં રહી છે; તેમનાં વચનામાંથી નીતરતી પ્રેમ અને કરુણાની અમીરસધારા, વચના પ્રકાશતા હાય તે વેળાએ તેમની પરમ ઉદાસીનતા અને ગ'ભીરતા, પાતાના પ્રગટેલા ઉત્કૃષ્ટ ગુણા અ'તરમાં શમાવી દીધા છે. એવી તેમની મુખમુદ્રા પર અ'કિત થયેલી છાપ મુમુક્ષુને દૃષ્ટિગાચર થાય છે અને તેથી તેનામાં પ્રેમ અને શ્રદ્ધા ગુણ પ્રગટીને ખીલતા જાય છે.

આ પરથી સમજારો કે માેક્ષ દુર્લ નથી પણ દાતા દુર્લ છે. અર્થાત્ એવા સત્પુરુષ કે જ્ઞાનીપુરુષની પ્રાપ્તિ થવી દુર્લ છે. તે પ્રાપ્તિના અભાવ રહે ત્યાં સુધી દ્રઢભાવે પ્રાપ્તિની અને આશ્રય ભક્તિની ભાવના ભાવવી, પ્રત્યેક કાર્ય કરતાં વિચારથી વર્ત વું, પાતાને વિષે લઘુપણું રાખવું, પાતાના દાષ દેખાય તેવી અપક્ષપાત ખુદ્ધિ રાખી તેની નિવૃત્તિ કરવા પ્રયત્ન

કરવા અને સરળતાના ગુણને આગળ રાખી વર્તના કરવી. આના કળ રૂપે પાતાની વિશેષ યાગ્યતાને અને નિરંતરની જ્ઞાનીપુરૂષની આશ્રય ભક્તિની ભાવનાને લીધે સત્પુરૂષના કે જ્ઞાનીપુરૂષના યાગ સહજ સહજ આવીને મળશે; ભાવના જેટલી ખળવાન અને હૃદયના નિશ્ચયભાવથી થયેલી હશે તેમ પ્રાપ્તિના યાગ શીઘ્રતાએ થશે. જેવી ભાવના તેવું કળ એ અટલ સિદ્ધાંત જેમ અન્ય ત્થળાએ તેમ અહીં કાર્યકારી થાય છે.

#### સત્પુરૂપની પ્રાપ્તિ થયા પછી તેમના પ્રત્યે અવિચળ શ્રદ્ધા કરવી :

એવા તથારૂપ પુરૂષની પ્રાપ્તિ અને ઓળખાણ થયા પછી મુમુક્ષુનું પરમ હિતકારી કત્ત વ્ય એ છે કે તે પુરૂષમાં અડોલ, અવિચળ શ્રદ્ધા કરવી. એ શ્રદ્ધા એવી હોવી ઘટે કે કોઇના ડગાવ્યા ડગે નહીં, ચળાવ્યા ચળે નહીં. પરંતુ સ્વાત્માથી ઉત્પન્ન થયેલ શ્રદ્ધામાં સ્થિર રહે; એટલું જે નહીં પણ તે પુરૂષનાં વ્યવહારથી દેખાતા અસત્ય વચનને સત્ય માને. દષ્ટાંત તરીકે પ્રકાશિત દિવસ હોય તેમ છતાં જ્ઞાની પુરૂષ એમ કહે કે રાત્રિ છે અથવા ઘાર અધકાર છે, તો તે વાત મુમુક્ષુ શિષ્ય કાઈ પણ શંકાના ભાવ ન કરતાં સ્વીકારે છે; અને જ્યારે તે પુરૂષ શિષ્યને પૂછે છે કે "પ્રત્યક્ષ દિવસ છે, છતાં અમે કહ્યું કે અધકાર છે તો તે તેના સ્વીકાર શા પરથી કર્યો ?" ત્યારે અવિચંળ શ્રદ્ધાવાન શિષ્ય ઉત્તરમાં કહે કે, "હે પરમ કૃપાળ, મને આપનામાં ને આપનાં વચનામાં જેટલી શ્રદ્ધા છે,

તેટલી મારાં નયનાનાં કાર્યમાં નથી. હવે કૃપા કરી આપનાં વચનાના પરમાર્થ આપ જ સમજાવા. " ત્યારે પરમાર્થ પ્રગટ કરતાં જ્ઞાની પુરૂષ કહે છે કે, " જો, સર્વ ત્ર જીવા મિશ્યાત્વ રૂપી અ ધકારમાં રહીને સ્વચ્છ દે પ્રવૃત્તિ કરી રહ્યાં છે. આ અજ્ઞાનરૂપ અ ધકાર દેખીને મેં તને ઉપરનાં, વ્યવહારથી અસત્ય છતાં પરમાર્થથી સત્ય એવાં વચના કહ્યાં. " તે સાંભળીને શિષ્ય ખૂબ પ્રસન્ન ચિત્ત થયા. સ ક્ષેપમાં શ્રદ્ધાનું સ્વરૂપ આવું હોવું ઘટે છે તેમ અહીં કહેવાના ગ ભીર આશય છે અને તે પરમ ઉપકારી છે.

#### નિર્વાણ માર્ગ માટેના સાત બાલ :

શરૂમાં પત્ર આપ્યાે છે, ત્યાં સાત અદ્ભુત બાેલ કહ્યા છે, જેના હુદયપૂર્વકના શ્રદ્ધાયુક્ત આરાધનથી નિર્વાણ એટલે માેક્ષની પ્રાપ્તિ થાય છે. તેથી તે બાેલ સ'બ'ધે વિચારણા કરી તેની યથાર્થતા સમજી લઇએ. તેમાં પ્રથમના બે બાેલ:—

- (૧) નિર'તર ઉદ્દાસીનતાના ક્રમ સેવવા.
- (ર) સત્પુરૂષની ભક્તિ પ્રત્યે લીન થવું.

સાતે બાલમાં આ બે બાલ મુખ્ય છે, કેમ કે તે બેના આરાધનથી નિર્વાણની પ્રાપ્તિ હાય છે. બાકીના પાંચ બાલ છે તે આ બેના વિસ્તાર છે અને તે બ'નેને ટેકારૂપ એટલે સહાય કરનાર છે; વૃત્તિમાં શિથિલતા ન આવે અથવા પડવાનું ન ખને તેવા અત્ય'ત કલ્યાણકારી શુભ હેતુએ તે પાંચ બાલ પ્રકાશ્યા છે, જે જવની વિચારશક્તિ તીક્ષ્ણું હાય અને થાંડું કહેવાથી ઝાઝું સમજ શકે તેવી હાય, તા તે પાંચ બાલને જૂદા કહે-વાની આવશ્યકતા ન રહે; પરંતુ આ કાળ અને આ ક્ષેત્ર આજે હીન અવસ્થાથી યસિત છે અને જીવનું વિચારબળ યથા-યાંગ્યપણે પ્રવર્તતું નથી તેથી તેના થાંડા વિસ્તાર કર્યા છે અને આ સાત બાલથી કહેવા છતાં દરેક જીવ પરમાથેને અરાબર સમજશે એમ નિશ્ચયથી કહેવું કઠણ છે; કેમ કે સત્યપરમાથેને સમજનાર જીવા અલ્પ સંખ્યામાં હાવા સંભવિત છે.

પરમાર્થ માર્ગ ની પ્રાપ્તિના મૂળ પાયા છે વૈરાગ્ય અને ઉપશમ અથવા સમ્યક્દશાનાં પાંચ લક્ષણા–શમ, સંવેગ, નિવે દ, આસ્થા અને અનુક પા છે. આ પાંચ લક્ષણા–આ બે બાલમાં કેવી રીતે ગર્ભિતપણે સમાય છે, તે જેતાં પહેલા પ્રથમ તેની વ્યાખ્યા જે પરમકૃપાળુ દેવે કહી અતાવી છે તે જોઇએ.

- " ક્રોધાદિક કષાયાનું સમાઈ જવું, ઉદય આવેલા કષાયોમાં મદતા થવી, વાળી લેવાય એવી આત્મદશા થવી અથવા અનાદિ કાળની વૃત્તિએા શમાઈ જવી તે 'શમ'.
- '' મુક્ત થવા સિવાય બીજા કાેઈપણ પ્રકારની ઇચ્છા નહીં, અભિલાષા નહીં તે ' સ'વેગ '. ''
- " જયારથી એમ સમજાયું કે બ્રાંતિમાં જ પરિબ્રમણ કયું લ્યારથી હવે ઘણી થઈ, અરે જીવ! હવે થાલ એ 'નિવે'દ'. "
- " માહાત્મ્ય જેનું પરમ છે એવા નિસ્પૃહી પુરુષાનાં વચનમાં જ તક્ષીનતા તે ' શ્રદ્ધા '–' આસ્થા ', "

નિર્વાણમાર્ગ નું રહસ્ય

[ 32 ]

" તે સઘળાંવડે જીવમાં સ્વાત્મ તુલ્ય ખુદ્ધિ તે 'અનુક પા'. " ( ૧૩૫ )

અને હવે 'ઉદાસીનતા 'અને 'લક્તિ 'શખ્દોના અર્થ અને ભાવને સમજીએ. ઉદ્દ એટલે ઉપર અથવા ઊંચે અને આસન એટલે બેસવું. તેથી ઉદાસીનતા એટલે મનની ઉપર બેસવું અર્થાત્ જગત પ્રત્યેની કાઈ રૂચિએા, વૃત્તિએા આત્મામાં ન ઉઠવી તે.

- " સુખકી સહેલી હૈ, અકેલી ઉદાસીનતા; અધ્યાત્મની જનની, તે ઉદાસીનતા."(૭૭)
- " જહાં રાગ અને વળી દ્વેષ, તહાં સર્વદા માના ક્લેશ; ઉદાસીનતાના જ્યાં વાસ, સકળ દુઃખના છે ત્યાં નાશ. " ( ૧૦૭ )

એથી સ્પષ્ટ થશે કે જ્યાં સ'સાર સ'ખ'ધે રાગ દ્રેષની પરિણતિ વર્ત'તી નથી અને આત્મા તે ભાવાથી પર રહે તે ઉદાસીનતા; અથવા જેટલે અ'શે તે ભાવાથી પર રહેવું એટલે આત્માથી ન એડાવું, તેટલે અ'શે ઉદાસીનતા.

આ ઉદાસીનતા પહેલાંની અવસ્થામાં વૈરાગ્ય અર્થાત્ વિરાગતા અવશ્ય હાય છે અને વિરાગતા જે પ્રમાણમાં હાય, તે પ્રમાણમાં 'શમ ' એટલે ઉપશમભાવ હાય; આથી સિદ્ધ થયુ' કે ઉદાસીનતા કહેતાં જ વૈરાગ્ય અને ઉપશમ તેમાં આવી જાય છે. આત્મિક વિકાસના ક્રમ આ પ્રમાણે છે: વિરાગતા,

ઉદાસીનતા અને વીતરાગતા. પહેલું બીજાનું કારગુ છે અને બીજી<sup>:</sup> ત્રીજાનું કારણ છે. માટે જ અહીં પરમ કૃપાળુ દેવે નિર'તર ઉદાસીનતાના ક્રમ સેવવા એ ઉપદેશ કર્યા. હવે આ વૈરાગ્ય એટલે જ સ'સાર પ્રત્યેના અરૂચિભાવ અથવા અનાદિની સ સારસુખ પ્રત્યેની વાસનાનું મ દપણં, જેને શાસ્ત્રીય ભાષામાં " નિવે<sup>૧</sup>દ '' કહે છે. અને આ કહી તેવા પ્રકારની વાસનાનું મંદ થવાનું કારણ બીજા કાેઈ સાચા વાસ્ત્રવિક સુખ પ્રત્યેનું લક્ષ અને શ્રદ્ધા છે, જે સત્પુરૂષના સમાગમે અને ઉપદેશ વચનાેના શ્રવણથી આવે છે. પરમ કૃપાળુએ બીજા બાેલમાં સત્પુરૂષની ભક્તિ પ્રત્યે લીન થવાનું કહ્યું, ત્યાં પ્રથમ તાે તેમની સાચી એાળખાણ થાય અને શ્રદ્ધા આવે કે આ પુરૂષ સાચા છે અને પછી તેમનાં વચનાની પ્રતીતિ થાય કે સંસારસુખની માન્યતા છે તે ભ્રાંતિ છે અને જે આત્મિક સુખ છે તે સત્ય છે, આથી અત્યાર પર્ય'તના આત્માના પરિભ્રમણ માટે 'અતુ-ક પા' આવે અને છૂટવાના ભાવ થાય અર્થાત્ માેક્ષની અભિલાષા પ્રગટે તે '' સ'વેગ '' છે. આમ આ બે બાલમાં સસ્યક્ દશાનાં પાંચે લક્ષણાં ગુપ્તપણે સમાવેશ પામે છે. તેથી આ <mark>બાેધ</mark> કેવળ શાસ્ત્ર અનુસાર છે અથવા જે તીર્થ કર પ્રભુએ ધર્મ પ્રરૂપ્યો છે, તે જ છે, કાંઈ ફરક નથી, ન્યૂનાધિકતા નથી.

• શ્રી જિનદેવે સમ્યક્દશ<sup>6</sup>ન, સમ્યક્જ્ઞાન અને સમ્યક્ ચારિત્રને મોક્ષમાર્ગ કહ્યો છે અથવા બીજા શખ્દોમાં કહીએ તો અજ્ઞાન ટાળી રાગ દ્વેષના ક્ષય કરવા તે માક્ષના માર્ગ છે. તે ઉપાયને અત્રે પ્રથમના બે બાલથી જણાવ્યા છે.

- " જીવ પાતાને ભૂલી ગયા છે, અને તેથી તેને સત્ સુખના વિયાગ છે એમ સર્વધર્મસમ્મત કહ્યું છે.
- " પાતાને ભૂલી ગયા રૂપ અજ્ઞાન, જ્ઞાન મળવાથી નાશ થાય છે, એમ નિઃશંક માનવું
- " જ્ઞાનની પ્રાપ્તિ જ્ઞાની પાસેથી થવી જોઇએ એ સ્વાભાવિક સમજાય છે. છતાં જીવ લાેક લજ્જાદિ કારણાથી અજ્ઞાનીના આશ્રય છાેડતાે નથી, એ જ અન તાનુબ ધી કષાયનું મૂળ છે.
- " જ્ઞાનની પ્રાપ્તિ જેણે ઇચ્છવી, તેણે જ્ઞાનીની ઇચ્છાએ વર્તાવું એમ જિનાગમાદિ સર્વ શાસ્ત્ર કહે છે, પાતાની ઇચ્છાએ પ્રવર્તાતાં અનાદિ કાળથી રખક્યો.
- '' જ્યાં સુધી પ્રત્યક્ષ જ્ઞાનીની ઇચ્છાએ, એટલે આજ્ઞાએ નહીં વર્તાય, ત્યાં સુધી અજ્ઞાનની નિવૃત્તિ થવી સ'ભવતી નથી.
- " જ્ઞાનીની આજ્ઞાનું આરાધન તે કરી શકે કે જે એક નિષ્ઠાએ તન, મન, ધનની આસક્તિના ત્યાગ કરી તેની ભક્તિમાં જોડાય….
- " શાસ્ત્રમાં કહેલી આજ્ઞાએ પરેાક્ષ છે અને તે જીવને અધિકારી થવા માટે કહી છે; માેક્ષ થવા માટે પ્રત્યક્ષ જ્ઞાનીની આજ્ઞા આરાધવી જોઇએ.
- એ ગુપ્ત તત્ત્વને જે આરાધે છે, તે પ્રત્યક્ષ અમૃતને પામી અભય થાય છે. " (૨૦૦)

" જેના વચનખળે જીવ નિર્વાણમાર્ગને પામે છે, એવી સજીવન મૂર્તિના બાધને આત્મામાં ઉતારી તેમની આગ્રાપૂર્વક, આ કહ્યાં તે વચનાનું સ્મરગુ કરે તા તેમાં અતાવેલ ફળ મળે. તે વચના છે:—

" હું દેહાદિ સ્વરૂપ નથી, અને દેહ, સ્ત્રી, પુત્રાદિ કાેંઇપણ મારાં નથી. શુદ્ધ ચૈતન્ય સ્વરૂપ અવિનાશી એવા હું આત્મા છું, એમ આત્મભાવના કરતાં રાગ દ્વેષના ક્ષય થાય. " ( ૬૯૨ )

ઉપરનાં વચનોથી અજ્ઞાન, રાગ અને દ્રેષ કેમ ટળે તે કહ્યું; અને તે આ બે બાલથી કેવી રીતે સિદ્ધ થાય છે તે સમજવું કહિન નથી, છતાં સંક્ષેપથી કહીએ. પહેલા બાલમાં "નિરંતર ઉદ્દાસીનતાના કમ સેવવા " એમ કહેવાથી રાગ દ્રેષની પરિણતિ અનુક્રમે ઘટાડતા જવાનું સ્ત્ર્ચવ્યું, જેથી આત્મા સમ પરિણામી અને સ્થિર સ્વભાવવાળા થતા જઈ શુદ્ધ થાય. બીજા બાલમાં "સત્પુરૂષની ભક્તિ પ્રત્યે લીન થવું" એ કહ્યું; ત્યાં ભક્તિ એટલે પ્રેમ, શ્રદ્ધા અને અપં ણભાવ કચારે આવે ? તા ઉત્તરમાં કહી શકાય કે સત્પુરૂષની તેમના સાચા સ્વરૂપે ઓળખાણ થાય અને પ્રતીતિ આવે ત્યારે; અને જ્યારે તેવું બને ત્યારે અજ્ઞાન ટળે, અજ્ઞાન ટળવાથી અને જ્ઞાન થવાથી રાગ દ્રેષ અવશ્ય ઘટતા જાય, ક્ષીણતાને પામતા જાય અને અંતમાં ક્ષય થાય. અજ્ઞાન, રાગ, દ્રેષના જવાથી નિજાન દ, અનંત અવ્યાબાધ સુખસ્વરૂપ, પરમ શુદ્ધતા પ્રગટ થાય, અને તે જ માક્ષ છે.

આમ આખા માેક્ષમાર્ગ '' સત્પુરૂષની ભક્તિ પ્રત્યે લીન

થવું "એ વચનામાં સમાય છે. તે થાડા વિસ્તારથી જોઇએ. ઉપર કહ્યું તેમ રૂડા એવા " ભક્તિ" શખ્દમાં ત્રણ ભાવા અ તર્ગત રહ્યા છે: (૧) પ્રેમ (૨) શ્રદ્ધા અને (૩) અપ ણતા.

જ્યાં પ્રેમ છે ત્યાં શ્રદ્ધા છે. પ્રેમને ટકાવનાર, ઉજ્વળ રાખનાર, સાથે સાથે રહેનાર પદાર્થ છે તે શ્રદ્ધા છે. પ્રેમ ને શ્રદ્ધા એક જ સિક્કાની બે બાજુ છે. પ્રેમ અને શ્રદ્ધા વધતાં અર્પણતા આવતી જાય છે અને વિકસે છે. આ ત્રણની એકતા એટલે ભક્તિ. આ ગુણોના ત્રિવેણી સંગમ એટલે અગાેચર અને અગમ એવા અલૌકિક પદાર્થના અનુભવ.

વિદ્યમાન સજીવનમૂર્તિ સત્પુરૂષમાં પ્રેમ એટલે તેના દેહમાં પ્રેમ નહીં પણ દેહથી ભિન્ન, અનંત ઐધ્વર્ય, વેભવ અને ગુણાથી સુશાભિત જપાતિસ્વરૂપ, સ્વ—પર પ્રકાશક આત્મા પ્રત્યે, સત્ પ્રત્યે, સત્યસ્વરૂપ પ્રત્યે પ્રેમ અને આદર, આથી જડ અને ચેતન વચ્ચેની વહેં ચણી, દેહ અને આત્મા વચ્ચેની સાચી અને યથાર્થ ખતવણી, સત્પુરૂષમાં પ્રેમ કરવાથી સહજ થાય છે અને તેને સાચું જ્ઞાન કહે છે. વળી સત્પુરૂષ ઉપદેશ વચનથી તે જ વાત જણાવે છે ત્યારે તે જ્ઞાનની દહતા થાય છે. આને વચનકારથી સમ્યક્ જ્ઞાન કહ્યું છે. સત્પુરૂષના સ્વરૂપ અને વચનામાં વિધાસ તે શ્રદ્ધા. શ્રદ્ધાનું સ્વરૂપ સાચું હોઈ અને તેની આત્મામાં પ્રતીતિ થતાં, તેને વ્યવહાર સમ્યક્દર્શન કહે છે.

જ્યારે પ્રેમ અને શ્રદ્ધા ક્રમે કરીને વધી શુદ્ધતા પ્રત્યે

જાય છે અથવા બીજા શબ્દોમાં જયારે પ્રેમની ઉજ્વળતા અને નિર્મળતા થાય છે તથા શ્રદ્ધા એકાગ્રપણ પ્રવર્ત છે, ત્યારે પ્રેમ સમાધિ આવે છે. પ્રેમ સમાધિ એટલે ભગવાનરૂપ સત્પુર્ષના અથવા બાધસ્વરૂપ શ્રી ગુરુના સતત્ સુખરૂપ સ્મરણથી ઉત્પન્ન થતી એકાગ્રતા અને એકાગ્રતાના પરિણામે જન્મ પામતી આનંદપ્રદ શૃન્યતા; અને આ અનુભવ અદ્ભુતતા સર્જવા સમર્થ થાય છે. એટલે કાઈ અતીવ શુભ અને સુભગ પળ સ્વાત્માનુભૂતિ અર્થાત્ નિશ્ચય સમકિત અથવા સમ્યક્દર્શન થાય છે. વ્યવહારથી ગણાતું સમ્યક્ત્રાન આ નિશ્ચય સમ્યક્દર્શન થાય છે. વ્યવહારથી ગણાતું સમ્યક્ત્રાન આ નિશ્ચય સમ્યક્દર્શન ધર્મ જાય છે. બંનેની નિશ્ચયથી ઉત્પત્તિ એક જ સમયે છે. આમ પ્રેમ અને શ્રદ્ધા સમ્યક્ત્રાન–દર્શનની સાથે સંબંધિત છે, એ બંને વચ્ચે સામ્યતા છે, એ આથી સ્પષ્ટ સમજાશે.

• હવે સમજવાનું રહ્યું તે ભક્તિમાં સમાવેશ પામેલા ત્રીજે ભાવ, અર્પ ણતા. અર્પ ણતા એટલે ઇચ્છાની સાંપણી. મન, વચન અને કાયાની સર્વ પ્રવૃત્તિ શ્રી સદ્દ્યુરુના પવિત્ર ખાળામાં અર્પ ણ કરવી. અહં–મમત્વભાવનો આત્મણ દ્વિએ ત્યાગ કરવા, અને શ્રી સત્પુરૂષ કે સદ્યુરુની આજ્ઞાનુસાર વર્ષ વું.

જેમ જેમ સત્પુરૂષ પ્રત્યે શિષ્યના ભાવા પ્રેમ અને શ્રદ્ધા-રૂપી ગુફાની ઊંડાણમાં જાય છે અને અપ'ણતાનો પ્રકાશ તેને અજવાળી સહાયભૂત થાય છે તેમ તેમ તે બ'ને ગુણાની વિશુદ્ધતા વધે છે, દાષાનું જવું થાય છે; સૂક્ષ્મ દાષા દેખાવા શરૂ થાય છે અને તેના ક્ષય માટેના પુરૂષાથ ગુરૂ આત્રામાં રહી થાય છે અને ઇચ્છાએા ક્ષીણ થતી જાય છે. આ પ્રમાણે શાગ દ્વેષનું, ઈચ્છાએાનું ક્ષીણ થવું, તેના સંયમ થવા તે વ્યવહાર સમ્યક્ર્ચારિત્ર છે. બીજ બાજા પ્રેમગુફાની અંદર વધારે ને વધારે ઊંડા જવાનું થાય છે અથવા બીજા શખ્દામાં સત્સ્વરૂપના અનન્ય ચિંતન તરફ જવાય છે અને તેમ થાય છે ત્યારે ગુરૂની આજ્ઞાના આરાધનથી અને તેના કળરૂપે તેમની કુપાથી પાતાના શુદ્ધ સ્વરૂપી ચૈતન્યાત્માના શુદ્ધ અનુભવ થાય છે. આ નિશ્ચય સમ્યક્રચારિત્ર છે અને તેજ પ્રકારના પુરુષાર્થથી એટલે પ્રેમ, શ્રદ્ધા અને અર્પણતારૂપ ભક્તિથી આખરે કૈવલ્ય પદને આત્મા પ્રાપ્ત થાય છે. આ પરથી એ પણ સિદ્ધ થશે કે ભક્તિ એટલે પ્રેમ, શ્રદ્ધા અને અર્પણતા તથા શ્રી જિનના સિદ્ધાંતમાં પ્રરૂપેલ સમ્યક્**જ્ઞાન−દર્શ**ન–ચારિત્ર વચ્ચે કાેઈ ભેદ નથી. શખ્દાે જુદા જુદા પણ ભાવા એક સરખા છે.

પ્રથમના છે અત્યંત અગત્ય અને પરમ ઉપકારી બાલની વિચારણા સર્વિસ્તર કરી અને તેનાથી પ્રતીતિ આવશે કે, "ભક્તિ એ સર્વોપરી માર્ગ છે" અથવા માક્ષના ધુર ધર માર્ગ છે એમ જે કૃપાળુ ભગવંતે કહ્યું તે કેવળ સત્ય છે. વળી તે માર્ગ સરળ, સુગમ, સ્વચ્છ અને ડુંકા છે તે સહજ સમજાશે. અન્ય માર્ગમાં, "જ્ઞાન માર્ગ દુરારાધ્ય છે; પરમાવગાઢ દશા પામ્યા પહેલાં તે માર્ગ પડવાનાં ઘણાં સ્થાનક છે. સંદેહ, વિકલ્પ, સ્વચ્છ દતા, અતિપરિણામીપણ જે એ આદિ કારણા

વાર વાર જીવને તે માર્ગે પડવાના હેતુઓ થાય છે; અથવા ઊર્ધ્વ ભૂમિકા પ્રાપ્ત થવા દેતાં નથી.

" ક્રિયા માર્ગે' અસદ્ અભિમાન, વ્યવહાર આગ્રહ, સિદ્ધિ-માહ, પૂજા સત્કારાદિ યાગ અને દૈહિક ક્રિયામાં આત્મનિષ્ઠાદિ દાષાનો સભવ રહ્યો છે.

" કાેઇક મહાત્માને બાદ કરતાં ઘણાં વિચારવાન જવાએ ભક્તિમાર્ગ નો તે જ કારણાથી આશ્રય કર્યો છે અને આજ્ઞાશ્રિત-પણું અથવા પરમ પુરૂષ સદ્દગુરુને વિષે સર્વાપ'ણ સ્વાધીનપણું શિરસાવ ઘ દીઠું છે અને તેમજ વર્લ્યા છે." (૬૯૩)

અન્ય માર્ગ ના દાષોથી ખચવા માટે અને સરળ માેક્ષ-માર્ગ સરળતાથી પ્રાપ્ત થાય એ હેતુએ પરમ અનુત્રહ કરી ઉપદેશ કર્યો અને માર્ગ ના મર્મ પ્રગટ કર્યો કે:—

" ઘણા ઘણા પ્રકારથી મનન કરતાં અમારા દઢ નિશ્ચય છે કે ભક્તિ એ સર્વોપરી માર્ગ છે, અને એ સત્ પુરૂષના ચરગુ સમીપે રહીને થાય તા ક્ષણવારમાં માેક્ષ કરી દે તેવા પદાર્થ છે." (૨૦૧)

## પરંતુ એ લક્તિ પ્રાપ્ત કેવી રીતે થાય?

" જ્ઞાની પુરૂષના ચરણને વિષે મન સ્થાપ્યા વિના એ ભક્તિમાર્ગ સિદ્ધ થતા નથી. જેથી કરી કરી જ્ઞાનીની આજ્ઞા આરાધવાનું જિનાગમમાં ઠેકાણે ઠેકાણે કથન કર્યું છે. જ્ઞાની પુરૂષના ચરણુમાં મનનું સ્થાપન થવું પ્રથમ કઠણ પડે છે, પણ વચનની અપૂર્વ તાથી, તે વચનના વિચાર કરવાથી તથા જ્ઞાની પ્રત્યે અપૂર્વ દેષ્ટિએ જેવાથી, મનનું સ્થાપન થવું સુલભ થાય છે." (પ૭૨)

ગ્રાનમાર્ગના આગ્રહીને તેના આગ્રહ અને બ્રમ ટળે તે ખતાવનાર વચનો, પૂજ્ય મહાત્મા ગાંધીજીના પ્રશ્ન "અભણને ભક્તિથી માેશ્વ મળે ખરા કે?" તેના ઉત્તરરૂપે છે તે અડીં ઉતારીએ છીએ.

"ભક્તિ જ્ઞાનના હેતુ છે, જ્ઞાન માથના હેતુ છે, અક્ષરજ્ઞાન ન હાય તેને અભણ કદ્યો હાય, તા તેને ભક્તિ પ્રાપ્ત
થવી અસંભવિત છે એવું કંઈ છે નહીં. જીવ માત્ર જ્ઞાનસ્વભાવી છે. ભક્તિના ખળે જ્ઞાન નિર્મળ થાય છે, નિર્મળ જ્ઞાન
માક્ષનો હેતુ થાય છે. સંપૂર્ણ જ્ઞાનની આવૃત્તિ થયા વિના સર્વાથા
માક્ષ હાય એમ મને લાગતું નથી; અને જ્યાં સંપૂર્ણ જ્ઞાન
હાય ત્યાં સર્વ ભાષાજ્ઞાન સમાય એમ કહેવાની પણ જરૂર નથી.
ભાષાજ્ઞાન માક્ષનો હેતુ છે તથા તે જેને ન હાય તેને આત્મજ્ઞાન ન થાય એવા કાંઈ નિયમ સંભવતા નથી." (૫૩૦)

" ભક્તિ, પ્રેમરૂપ વિના જ્ઞાન શૂન્ય જ છે; તો પછી તેને પ્રાપ્ત કરીને શું કરવું છે? જે અટકયું તે ચાગ્યતાની કચાશને લીધે; અને જ્ઞાની કરતાં જ્ઞાનમાં વધારે પ્રેમ રાખા છે તેને લીધે જ્ઞાની પાસે જ્ઞાન ઇચ્છવું તે કરતાં બાધસ્વરૂપ સમજી ભક્તિ ઇચ્છવી તે પરમ કળ છે." (૨૬૩)

ઉપરનાં વચના જ્ઞાનમાર્ગના આત્રહીને પક્ષપાત રાખ્યા વિના, નિર્મળ ચિત્તથી વિચારતાં માર્ગ દર્શ કર્ય થશે અને આગ્રહરૂપ અ'ધકાર ટળી જઈ પ્રકાશ પથરાશે એ નિઃસ'દેહ છે. વળી અહીં એમ કહેવાના આશય નથી કે જ્ઞાનના ગ્રંથા એટલે કે સત્ શ્રુત વાંચવા જ નહીં કે તેના અભ્યાસ ન કરવા કેમ કે તેવી એકાંત પક્ષને ગ્રહનારી વાણી સત્પુરૂષની કત્રારે પણ ન હાય તેમ ઉપદેશ તેવાે હાય નહીં. જ્યારે સત્પુરૂષના સમાગમ યાેગના અભાવ હાેય ત્યારે શું કરવું ? તે સંખંધ શ્રીગુરુભક્ત શિષ્યને તેની યાગ્યતાનુસાર અમુક ગ્રંથ અવગાહવાનું કે સમાગમ વેળાએ આપેલ બાધને ચિંતવી અનુપ્રેક્ષણ કરવાનું કહે છે, તેા કચારેક વળી ઊંચા ગ્રાનના ત્ર થતે વિચારવાની આજ્ઞા આપે છે. પરંતુ મુખ્યપણે તો ઊંડા અને અત્યાંત કલ્યાણકારી જ્ઞાનનાં તત્ત્વો, નિયમા, સિદ્ધાંતા, ભેદાે તા તેઓ જ સ્વમુખેથી સુશિષ્યને એકાંતમાં કહી બતાવી અચિંત્ય ઉપકાર કરે છે. આ તેમની નિષ્કારણ અન'ત કર્ણા છે અને આજ્ઞાંકિત વિનયી સુશિષ્ય તેને તત્કાળ જાણી લે છે. તેનાથી તેના આત્મા પ્રેમ તરબાળ થાય છે અને પ્રેમામૃત રસથી ભીંજાયેલ તેના આત્મા સત્પુરૂષની, શ્રીગુરુની '' નિષ્કારણ કરુણાને નિત્ય પ્રત્યે નિર'તર સ્તવવામાં " લીન થાય છે ત્યારે તેની આત્મદશા સહજ વધે છે, એ અનુભવગમ્ય વાત અનુભવ કરવા યાેગ્ય છે.

આ વિવેચન પરથી સમજાશે કે " જ્ઞાની પ્રત્યે બરાબર પ્રતીતિ થાય ને રાત દિવસ તે અપૂર્વ જોગ સાંભર્યા કરે તેા

સાચી ભક્તિ પ્રાપ્ત થાય " ( ઉપદેશ છાયા–૮ ) " સત્પુરૂષની ભક્તિમાં લીન થવું. " તેના અર્થ પણ યથાર્થ પણે આથી સમ-જાશે અને તેમ થતાં આગળ આગળની દશામાં આવતાં એ પણ સ્પષ્ટ થશે કે " પરમ પુરૂષની મુખ્ય ભક્તિ, ઉત્તરાત્તર ગુણની વૃદ્ધિ થાય એવા સદ્વત'નથી પ્રાપ્ત થાય છે. ચરણ પ્રતિપત્તિ ( શુદ્ધ આચરણની ઉપાસના ) રૂપ સદ્વર્તન જ્ઞાનીની મુખ્ય આજ્ઞા છે, જે આજ્ઞા પરમ પુરૂષની ભક્તિ છે. '' ( ૮૮૫ ) અહીં કહેલું સદ્વર્તાન અથવા શુદ્ધ આચરણની ઉપાસના ભગવાનરૂપ સત્પુરૂષની મુખ્ય ભક્તિથી, એટલે પ્રેમ, શ્રદ્ધા તથા અપ ખુતાથી ઉત્પન્ન હાય છે. જ્યાં અપ ખુતા અર્થાત્ ઈચ્છાના ક્રમિક ત્યાગ નથી, અથવા આગ્રાંકિતપણ નથી; ત્યાં શુદ્ધ આચરણ વા આત્માને કલ્યાણરૂપ વર્તાન નથી. આ " ભક્તિ પૂર્ણતા પામવાને યેાગ્ય ત્યારે થાય છે કે એક તૃણ માત્ર હરિ પ્રત્યે યાચવું નહીં, સર્વ દશામાં ભક્તિમય જ રહેવું. '' (૨૫૦) અહીં ભક્તિમય એટલે પ્રેમમાં લીનપણે, શ્રદ્ધામાં લીનપણે અને અપ ણતામાં ( આત્રામાં ) લીનપણે એ ગૂઢ અર્થ છે, અને એ દશા માેક્ષ અપાવનાર છે.

આટલા માટા અને ગુપ્ત આશય આ બે બાલમાં રહ્યો છે; ઊંડાગુમાં ડૂબકી માર્યા વિના તે આશય ભેદને પકડવા અત્યંત દુષ્કર છે; ઊંડા ઉત્તરવાથી તે સહજ સમજાઈ સ્પષ્ટ થાય છે; માર્ગ પ્રાપ્તિના મર્મ હસ્તગત થાય છે અને આરાધન માટેની અપૂર્વ વૃત્તિ હૃદય કમળમાં ઉત્પન્ન થઈ કાય રૂપે અનાયાસે પરિશુમે છે. આત્માનો માેક્ષ કરાવવામાં સમર્થ એવા

આ માર્ગ ના મર્મ પ્રકાશનાર જ્ઞાનમૂર્ત્ત, ચૈતન્ય મૂર્તિ ને શાંત-મૂર્તિ શ્રી રાજચંદ્રદેવને અમારા તમારા અતિ લક્તિલાવે ત્રિકાળ નમસ્કાર હો, નમન હો, વંદન હો. વીતરાગ ધર્મ-પ્રેરક તેમનાં અમૃતમય, કલ્યાણમય, અપૂર્વ વચના ત્રિકાળ જયવંત વર્તા, જયવંત વર્તા. શ્રી તીર્થ કર મહાવીર પ્રભુના હૃદયમાં જે વાત હતી તે જાણી લઈ, તેના મર્મ, તેનું અદ્-ભુત રહસ્ય, પ્રકાશમાં લાવી જે અનંત ઉપકાર કર્યો છે, તેના અદલા વાળી શકાય તેમ નથી. "જેથી હું મન, વચન, કાયાની એકાયતાથી આપના ચરણારવિંદમાં નમસ્કાર કર્યું છું. આપની પરમ લક્તિ અને વીતરાગ પુરૂષના મૂળ ધર્મની ઉપાસના મારા હૃદયને વિષે ભવ પર્ય તે અખંડ જાગૃત રહા એટલું માગું છું તે સફળ થાએા." (૪૧૭)

હવે પછીના પાંચ બાલ પ્રથમના બે બાલને સહાયકારી છે, ટેકાે આપનાર છે, ઉજવળતા આપનાર છે. જ્યાં જ્યાં ક્ષતિ દેખાય કે સ્ખલનના સંભવ જણાય, ભાવમાં મંદતા આવે કે આગારમાં શિથિલતા પ્રવેશે. ત્યાં ત્યાં આ પાંચ બાલની સ્મૃતિ દેખ ટાળવાનું અનુપમ કાર્ય કરે છે. ટુંકામાં બાકીના આ પાંચ બાલ તે પ્રથમના બે બાલના અપેક્ષાએ વિસ્તાર છે અને સાધનામાં પરમ ઉપકારી થાય છે. તે હવે જોઇએ.

## સત્પુરૂષાનાં ચરિત્રાનું સ્મરણ કરવું

આ ત્રીજા બાલમાં ''સત્પુરૂષ" શબ્દ બહુવચનમાં વપરાયા છે તે ધ્યાન ખે'ચે છે. બીજા બાલમાં એક સત્પુરૂષને

એાળખી, તેમના એકના આશ્રય કરી, તેમની ભક્તિમાં તનથી અને મનથી જોડાઈ લીન થવાનું કહ્યું હતું. આ બાલમાં ભૂત-કાળમાં થઈ ગયેલા અને વર્તામાનમાં બીજા જે કાેઈ સત્પુરૂષાે જાણવામાં હાય તેમનાં ચરિત્રાનું સ્મરણ કરવા ઉપદેશ કર્યો; પરંતુ આત્મકલ્યાણ અને આત્મશ્રેય અથે<sup>૧</sup> તેા એકના જ આશ્રય કરવાે. તે એટલા માટે કે જીવની વૃત્તિ સ્વભાવે (એટલે સમજણના અભાવે) દેાષવાળી, ચ'ચળ અને અસ્થિર રહી છે અને તે કારણે ઝાઝાને વળગવાથી ઊલટી ચિત્તની વિક્ષેપતા વધે, વિકલ્પાે વધે અને સ્થિરતા લાવવાના સદ્દહેતુ છે તે પાર ન પડે, વળી અન્ય સ્થળાએ સિદ્ધાંત સમજાવતાં વચના અપે-ક્ષાએ કહ્યાં હાય તે અપેક્ષાની સમજણ ન હાય અને તેથી વિરાધ દેખાય ત્યારે મતિ મુંઝાય અને ચિત્ત વિમાસણમાં પડી અટવાય અથવા બ્રાંતિથી ખાટું ગ્રહણ થાય, જે મહત્ અકલ્યાણનું તેમ સંસાર પરિભ્રમણ વધવાનું સ્પષ્ટ કારણ જાણી એક જ સત્પુરૂષની આશ્રય ભક્તિમાં રહેવાના અત્યાત કરૂણા-ભાવે ઉપદેશ કર્યો છે. વાસ્તવમાં તેા એમ છે કે આ કાળે આ ક્ષેત્રે ઝાઝા સત્પુરૂષાેનું હાેવું અત્યાંત દુર્લભ છે અને તેથી પણ વિશેષ દુર્લં ભ તેમને એાળખી પ્રતીતિ લાવવાનું કાર્ય છે; પર'તુ અહીં ઉપદેશેલાં બાેધવચના તા સર્વ કાળને માટે એક સરખાં છે, માટે ઉપરતું વિવેચન કરવાની આવશ્યકતા જણાવાથી તેમ કર્યું છે, જેથી જે ત્રિકાળી સત્ય સિદ્ધાંત છે તેનું યથાર્<mark>ય</mark>'-તાએ ગ્રહુણુ થઈ આત્મામાં પરિણામરૂપ થાય. બીજી વાસ્તવિક વાત એ છે કે જેનામાં દઢ મુમુક્ષતા ઉત્પન્ન થઈ છે અને

માક્ષાભિલાષ પ્રખળપણ વર્તે છે, તેને પૂર્વના મહત્ પુષ્યના ઉદ્દયે પાતાના માટે યાગ્ય એવાં સત્પુરૂષ કે જ્ઞાની પુરૂષના સમાગમયાગ આવીને મળે છે. તેમનામાં જ શ્રદ્ધા પ્રતિતી આવે છે અને તેમના એકના સહજતાએ પણ નિશ્ચયપણ આશ્રય કરે છે, તેથી તેને અન્ય વિકલ્પમાં પડવાના સંભવ ઉભા થતા નથી.

આટલું પ્રાથમિક કહ્યા પછી આ ત્રીજા બાલના ભાવ તરફ વળીને જોઇએ કે તે પ્રથમના બે બાલને કેવા પ્રકારે ઉપકારી થઈ સહાયભૂત થાય છે.

પ્રથમના બાલમાં નિરંતર ઉદાસીનતાના ક્રમ સેવવાના આદેશ આપ્યા, એટલે સુખ દુઃખ, સંયાગ વિયાગ, લાભ અલાભ, જય પરાજય, સંપત્તિ વિપત્તિ આદિના પ્રસંગાએ આકુળતા ત્યાકુળતા કે હવે શાક થવાથી આત્મા અસ્થિર પરિણામી થાય છે; તે અસ્થિર પરિણામા ઘટતા જાય, સ્થિરતા તરફ જઈ શકાય એવા પુરુષાર્થમાં જવું તે ઉદાસીનતાના ક્રમનું સેવન છે. તેમ થવા માટે સત્પુરૂષની ભક્તિમાં લીન થવાનો આત્માના પ્રયાસ જો કે કાર્યકારી થાય છે, તો પણ જીવની નિર્જળતાને કારણે સત્પુરૂષોનાં ચરિત્રાનું અવલ ખન લેવું જરૂરી થાય છે અને તે લેવાથી આત્મામાં અળના સંચાર થાય છે અને તે લેવાથી આત્મામાં અળના સંચાર થાય છે અને ત્રિસર રહેવાનું સુલસ અને છે, તે કેવી રીતે તે જોઇએ.

દરેક જીવના જીવનમાં શાતા અશાતા વેદનીય કર્મોનો ઉદય આવે છે, કચારેક તીવ્રપણે તેા કચારેક મ દપણે. શાતાથી [88]

સુખનું અને અશાતાથી દુ:ખનું વેદન થાય છે. તીવ્ર શાતાના ઉદ્દયે સાંસારિક સુખનાં ઉત્તમ સાધનો સંપ્રાપ્ત થાય છે, ત્યારે તે જીરવવું કઠણ પડે છે અને ગર્વ, મંદ્દ, પ્રતિષ્ઠા માેહ, તૃષ્ણા એ આદિ દોષાે ઉત્પન્ન થાય છે અને જીવને પછાડે છે. મુમુક્ષુ જીવને તેવા દેષપતું ન્યૃનપણું હોય તે સંભવિત છે, છતાં દાષની નિવૃત્તિ હાતી નથી. તે નિવૃત્ત થવા અર્થે સત્પુરૂષાનાં ચરિત્રાે સ્મરણમાં લાવવા બાેધ કર્યાે. તેવા દાષ ભાવા અંતરમાં ઉપસ્થિત થતાં જ ભાવિ તીર્થ'કર ભગવ<sup>.</sup>તાેની બાદ્ય રિદ્ધિ, વૈભવ આદિ અનુપમપણે હેાવા છતાં, સર્વ શક્તિએા હેાવા છતાં તેઓ કેવા મનાેવિજયી, શાંત, ગંભીર અને ઉદાસીન હતા, કેવા સ્વસ્થ અને સમપરિણામી હતા, આત્માની કેવી અદ્ભુત શાંત વીતરાગદશા હતી તે બધા પ્રકાર અંદરમાં અપક્ષપાત **ઝુદ્ધિએ વિચાર કરવાથી માેક્ષાભિલાષી અને સાધનામાં** ઉત્સાહી મુમુક્ષુજન શાંત ભાવને અવગાહે છે. અથવા કાેઈ સમ્યક્રદષ્ટિ ચક્રવર્તી ને યાદ કરી તેમને રિદ્ધિ સિદ્ધિની કંઈ કમીના નથી, છતાં તેમને છ ખંડનું રવામીત્વપણું હોવા છતાં અને ચૌદ અદ્ભુત રતનો તેમની સેવામાં હાજર હાવા છતાં તેઓ કેવા આશ્ચર્યકારક અલિપ્તતાથી રહેતા હતા, ગર્વ કે ગારવ અંશે પણ તેમની પાસે આવી શકતા નહાતા, એ આદિ પ્રકારના સ્મરણથી જિજ્ઞાસુ આત્માર્થી જીવ બાેધ લઈ બળ મેળવી સમપરિણામે રહેવાનું શકચ બનાવે છે. આ રીતે પુષ્યના ઉદ્દયમાં સુખ પ્રાપ્તિ વેળાએ આત્રમસ્થિરતા ને આત્મશાંતિ જાળવવા સત્પુરૂષ તથા જ્ઞાની પુરૂષનાં ચરિત્રો ઉપકારી થાય છે, અને ઉદાસીનતાના ક્રમમાં વિકાસ સાધી શકાય છે.

અને અશાતાના તીવ્ર ઉદયે, દેહિક વેદના વિયાગ આદિ વખતે, માનસિક વ્યથા, સ્વજનાદિનાં મરણ પ્રસંગાએ ઉત્પન્ન થતા અકથ્ય ખેદ એ આદિ પરિસ્થિતિ હાય ત્યારે ચિત્ત સ્થિર રહેવું કે દુઃખને સમ્યક્ પ્રકારે વેદવું ઘણું ઘણું કઠણ છે. મુમુક્ષુ જીવને પણ તેવી આકરી કસાેડીના પ્રસંગાએ આત્માને સ્વસ્થ રાખવા મુશ્કેલ ખને છે, પરંતુ તેવા સંયાંગા પ્રાપ્ત થાય ત્યારે ધીરજ, સમતા, ક્ષમા અને વેદવાની શક્તિ મેળવવા માટે તે સત્પુરૂષાનાં ચરિત્રોનું સ્મરણ કરે છે અને તે સ્મરણબળનું દાન કરી અનુપમ લાભ અને હિતનું કાર્ય સુલભપણે કરાવે છે, આત્મા વીર્ય બળ પ્રગટાવતા જઈ નિજ ગુણાના અંશે અંશે ઉઘાડ કરતા જાય છે. આવું અદ્ભુત કાર્ય આવા સ્મરણ થકી સહજ થાય છે, અને તે અર્થે જ આ ત્રીએ બાલ પ્રકાશ્યા છે.

દષ્ટાંત લઇએ, ત્રેવીસમા તીર્થ કર શ્રી પાર્ધાં નાથ પ્રભુ ચાર જ્ઞાનના ધર્ત્તા છે. અનેક આશ્ચર્ય કારક લિબ્ધ અને સિદ્ધિ-એાના સ્વામી છે. શુદ્ધ આત્મસ્વભાવ પૂર્ણ તાએ પ્રગટાવવાના કામી છે. તેવામાં પૂર્વ જન્માના વેરી કમઠના જીવ( તે દેવગતિમાં છે)ના અ તરમાં પૂર્વ નું વેર સાંભરી આવતાં ઉલ્લસે છે. વેરથી અનેકાનેક પ્રકારના ભય ઉપજાવનાર અને પ્રાણહાનિ થતાં વાર ન લાગે તેવા ઉપસર્ગો કરે છે. પ્રભુ કેવળ સમભાવે સ્થિર છે, તે જોઈ આખરે જળની વૃષ્ટિ ને ખૂબ ગાજવીજના ભય કર કડાકા સાથે ભયાનક વરસાદ વરસાવે છે; પાણીની સપાડી ઊચી ને ઊચી આવી ઠેઠ પ્રભુના ખભા સુધી પહાંચે

છે; તે છતાં પ્રભુ સ્થિર ને અડેાલ છે. તેમને ભય નથી, ખેદ નથી, ક્રોધ નથી, દ્વેષ નથી, તેમ કેાઈ અન્ય ભાવ નથી. તેઓના આત્મામાં આ ભાવા છે:—

"સવ'થી સવ' પ્રકારે હું ભિન્ન છું, એક કેવળ શુદ્ધ ચૈતન્યસ્વરૂપ, પરમાત્કૃષ્ટ, અચિંત્ય સુખસ્વરૂપ, માત્ર એકાંત શુદ્ધ અનુભવરૂપ હું છું, ત્યાં વિક્ષેપ શાે ? વિકલ્પ શાે ? ભય શાે ? ખેદ શાે ? બીજી અવસ્થા શાે ? હું માત્ર નિર્વિકલ્પ શુદ્ધ શુદ્ધ, પરમ શાંત, ચૈતન્ય છું. હું માત્ર નિર્વિકલ્પ છું, નિજસ્વરૂપમય ઉપયાેગ કર્; છું, તન્મય થાઉં છું." (૮૩૩)

તેવામાં ધરણેન્દ્રદેવનું આસન ચળે છે અને ઉપયોગ મૂકી જેતાં પૂર્વ ભવનાં પાતાના રક્ષણદાતા અને સન્માર્ગ અતાવનાર એવા પરમ ઉપકારી પ્રભુને ઉપસર્ગ થાય છે તે જુએ છે. વિના વિલંખ, ઉપકારના કાઈ અંશે અદલા વાળવાના હેતુએ ઉપસર્ગ દ્રર કરવા એક વિરાટ કાય સર્પના પૃષ્ટ ભાગના ઘું ચડાથી પ્રભુનું આસન કરે છે અને વિશાળ સપ્ત- ક્ણાની છત્રી અનાવી પ્રભુનું રક્ષણ કરે છે. પાણીની સપાટી લાંચે ચડે છે, તેમ તેમ આસન પણ લાંચી સ્થિતિએ આવે છે. ત્યારે કમઠના જીવ થાકે છે અને તેનું જેર તૂટે છે. ત્યાં જ પ્રમુને કેવળજ્ઞાન પ્રગટે છે અને બધું શાંત થાય છે.

આ ઘાર, જીવલેણ, અત્ય ત વિષમ ઉપસર્ગાની વેળાએ પ્રભુ કેવા નિરાગી ને નિર્વિકારી હતા! કેવી પરમ શાંત અને સમ આત્મદશા હતી! એ વેળાએ નહોતા પ્રભુને ઉપસર્ગ-કર્ત્તા પ્રત્યે કિંચિત્ દ્વેષ કે રક્ષણકર્ત્તા પ્રત્યે કિંચિત્ રાગ. તેઓ કેવળ સમતાભાવમાં હતા, સમાધિમાં સ્થિત હતા અને શુદ્ધોપયાગની સુધારસધારામાં તરબાળ હતા.

" પાર્શ્વ નાથસ્વામીનું ધ્યાન યાેગીઓએ અવશ્ય સ્મરવું જોઇએ. નિઃ૦—એ નાગની છત્રછાયા વળાના પાર્શ્વનાથ એાર હતાે!" (૨૧)

ભય'કર ઉપસર્ગોનું બીજું દર્શાત અ'તિમ ચાવીસમા તીર્થ'કર શ્રી મહાવીરસ્વામીનું સુપ્રસિદ્ધ છે. સૌથી માેટો ઉપસર્ગ તેમના પૂર્વભવના મહા વૈરી સંગમ દેવતા થકી થયે। હતો; ઉપસર્ગ'ના ભિન્ન ભિન્ન પ્રકારા અકથ્ય કષ્ટ આપનાર, પીડા અ**ને ભય ઉપજાવનાર**, સામાન્ય જીવના તેા છાતીના પાટીયાં તત્કાળ બેસી જઈ પ્રાણઘાત કરે તેવા દુષ્ટ અને ઘાતકી હતા. છતાં જીવલેણ ઉપસર્ગોની સ્થિતિ વેળાએ પ્રભુની કેવી અદુભુત સૌમ્યતા હતી! કેવી વિસ્મયકારક ક્ષમા હતી! પરમ પરમ વૈરાગ્યની કેવી પ્રભાવિત ઉજવળતા હતી! પરમ આશ્ચર્ય-કારક ઉદ્દાસીનતાની કેવી ઉત્તમ સ્ક્રુરણા હતી! કેવી ઉત્કૃષ્ટ નિર્ભયતા હતી ! નિર્લોભતાની પરમ નિર્મળ અમૃતધારા કેવી સુગમપણે અને સહજતાએ પ્રવહતી હતી! પ્રભુના પ્રભુત્વથી આત્માનું અસંગપણું સર્વોત્કૃષ્ટતાએ કેવું દેદીપ્યમાન હતું! એવા સર્વ પ્રકારના સ્મરણથી મુમુક્ષુના અ તરમાં પ્રેરણાબળ, ઇચ્છાબળ અને નિશ્ચયબળનું આવવું સુગમ થાય છે.

એવું અનુપમ ત્રીજું દર્ષાત શ્રી કૃષ્ણ ભગવાનના નાના ભાઈ મહાયાગીશ્વર, અંતઃકૃત કેવળી શ્રી ગજસુકુમારનું અતીવ પ્રસિદ્ધ છે, તે સંદ્ષેપે જોઇએ.

શ્રી ગજસુકુમાર વયમાં નાના, મનોહર રૂપવાળા અને સુવિવેકી છે. બાળ અવસ્થા છે. સગાઈ થઈ ચૂકી છે. તેવામાં શ્રી નેમનાથ તીર્થ કર પ્રભુના સમવસરણમાં પ્રભુની દેશના સાંભળી વૈરાગ્ય આવતાં પ્રભુની પાસે દીક્ષા લે છે. આત્મસ્વરૂપની પ્રાપ્તિ માટે જેના અંતરમાં ઉછર ગ સમાતા નથી એવા આત્મવીર્યના કવચથી સુરક્ષિત સુકુમાર પ્રભુને વિનવી શીઘાતિશીઘ માક્ષ કેમ થાય તેના ઉપાય પૃછે છે. બાળયાગીની પરમ યાગ્યતા જોઈ પ્રભુજ ઉપાય બતાવે છે, કે જે પરમ વિષમ નિમિત્તો વચ્ચે પણ સમતા ધારણ કરી નિજ આત્મતત્વમાં ઉપયાગને સબળપણે જોડી રાખે, તો જીવ અતિ અલ્પ કાળમાં શિવસુ દરીને વરે છે.

પ્રભુની આજ્ઞા અને આશિર્વાદ મેળવી મુનિવર ગજસુકુમાર સ્મશાનમાં જઈ આરાધના શરૂ કરે છે. કર્મના ઉદ્દયાનુસાર શ્રી ગજસુકુમારના પૂર્વાશ્રમના સસરા સામિલ પોતાની પુત્રીનું ભવિષ્ય બગડવાથી ક્રોધના અતિરેકમાં જમાઇને શાધતાં શાધતાં ત્યાં આવીને તેના માથા પર માટીની સગડી કરી બળતાં અંગારા મૂકે છે. મુનિવર સ્થિતિ પારખી લે છે અને પરમ સમતારૂપ પરમ શીતળ જળથી આત્માને ન્હવડાવે છે, ક્ષમાનીરથી પવિત્ર અને શુદ્ધ કરે છે તથા પરમ ઉદાસીનતાની ઉત્તમાત્તમ શ્રેણ

પર આરૂઢ કરે છે અને પછી આત્માની પરમ શીતળ અમૃત-ધારા વરસાવી, ઉપયોગને સ્વભાવમાં સ્થિર કરી, ક્ષપક શ્રેણી માંડી બે ઘડીમાં કેવળી થઈ, છેલ્લું અયોગી ગુણસ્થાનક પૂર્ણ કરી પરમ શુદ્ધ થઈ સ્થિર થાય છે.

મુનિવરનાં અંતરમાં નહાતા ભય કે ક્રોધ, નહાતા વૈર કે વૈદનાના ભાવ. એ ભગવંત તા કેવળ સમતારસના યાગી અને આત્મરસના ભાગી હતા.

પવિત્ર પુરૂષોનાં આવા અદ્ભુત ચરિત્રોનું સ્મરણ કરવાથી મુમુક્ષુજનોને દુઃખના સમયે સમભાવે રહેવા માટે પ્રેરણાબળ મળે છે અને ઉદાસીનતાના ક્રમ પર આગળ ને આગળ ડગ ભરવાનું ખની શકે છે.

આ દેષ્ટાંતા પરથી એ પણ સમજાશે કે " શાતા અશાતાના ઉદય કે અનુભવ પ્રાપ્ત થવાના મૂળ કારણાને ગવેષતા એવા તે મહત્ પુરૂષાને એવી વિલક્ષણ સાન દાશ્ચર્ય વૃત્તિ ઉદ્દભવતી કે શાતા કરતાં અશાતાના ઉદય સંપ્રાપ્ત થયે અને તેમાં પણ તીવ્રપણે તે ઉદ્દય સંપ્રાપ્ત થયે તેમનું વીર્ય વિશેષપણે જાગ્રત થતું, ઉદ્ઘાસ પામતું અને તે સમય કલ્યાણકારી અધિકપણે સમજાતા." (૯૧૩)

વળી તેના પરથી ઉત્તમ બાધ એ મળે છે કે:--

" ઉપયોગ લક્ષણે સનાતન સ્કુરિત એવા આત્માને દેહથી, તેજસ અને કાર્મણ શરીરથી પણ ભિન્ન અવલાકવાની દર્ષિ સાધ્ય કરી, તે ચૈતન્યાત્મક સ્વભાવ આત્મા નિર'તર વેદક સ્વભાવવાળા હોવાથી અબ ધ દશાને પ્રાપ્ત ન થાય ત્યાં સુધી શાતા અશાતારૂપ અનુભવ વેદા વિના રહેવાના નથી એમ નિશ્ચય કરી, જે શુભાશુભ પરિણામ ધારાની પરિણતિ વડે તે શાતા અશાતાના સંબ ધ કરે છે તે ધારા પ્રત્યે ઉદાસીન થઇ, દેહાદિથી ભિન્ન અને સ્વરૂપ મર્યાદામાં રહેલા તે આત્મામાં જે ચલ સ્વભાવરૂપ પરિણામ ધારા છે તેના આત્ય તિક વિયાગ કરવાના સન્માગ શ્રહ્ય કરી, પરમ શુદ્ધ ચૈતન્ય સ્વભાવરૂપ પ્રકાશમય તે આત્મા કર્મયાગથી સકલ ક પરિણામ દર્શાવે છે, તેથી ઉપશમ થઇ, જેમ ઉપશમિત થવાય, તે ઉપયોગમાં અને તે સ્વરૂપમાં સ્થિર થવાય, અચલ થવાય, તે જ લક્ષ, તે જ ભાવના, તે જ ચિંતવના અને તે જ સહજ પરિણામરૂપ સ્વભાવ કરવા યાગ્ય છે. "

"તે સન્માર્ગને ગવેષતા, પ્રતીત કરવા ઇચ્છતા, તેને સંપ્રાપ્ત કરવા ઇચ્છતા એવા આત્માર્થી જનને પરમ વીતરાગ સ્વરૂપ દેવ, સ્વરૂપ નૈષ્ઠિક નિસ્પૃહ નિર્ગ થરૂપ ગુરુ, પરમ દયા મૂળ ધર્મ વ્યવહાર અને પરમ શાંતરસ રહસ્ય વાકચમય સત્ શાસ્ત્ર, સન્માર્ગની સંપૂર્ણતા થતાં સુધી પરમ ભક્તિ વડે ઉપાસવા યાગ્ય છે; જે આત્માના કલ્યાણનાં પરમ કારણા છે." (૯૧૩)

આટલું વિવેચન કર્યા પછી ત્રીજા બાલનું જે અદ્ભુત માહાત્મ્ય છે, તેની પ્રથમના બે બાલને સહાય કરવા માટેની જે ઉપકારિતા છે, બળ પ્રદાન કરવા માટેની સમર્થતા છે તે સમજવું અઘરું નહીં થાય. ઉદાસીનતાના ક્રમમાં આગળ વધવા માટે ને વીતરાગ દશામાં જવા માટે તથા સત્પુરૂષની ભક્તિમાં લીન થવા માટે સત્પુરૂષોનાં ચરિત્રાનું સ્મરગ્ર ઉત્તમ નિમિત્ત છે, તે સહજ વિચારથી દષ્ટિમાં આવવા યાગ્ય છે. સર્વ સત્પુરૂષો પણ તે જ ભક્તિમાર્ગ આરાધીને સ્વાત્મદશાને પામ્યા હતા, પામે છે ને પામશે.

" આત્મામાં રમણ કરી રહ્યા છે એવા નિગ્ર<sup>°</sup>થ મુનિએ પણ નિષ્કારણ ભગવાનની ભક્તિમાં પ્રવતે<sup>°</sup> છે, કારણ કે ભગવાનના ગુણા એવા જ છે." (૨૭૮)

#### (૪) સત્પુરૂષનાં લક્ષણનું ચિંતન કરવું

આ ચાથા બાલમાં સત્પુરૂષાનાં લક્ષણનું ચિતન કરવાનું કહ્યું. જે વડે વસ્તુ કે પદાર્થ ઓળખાય તેને લક્ષણ કહે છે. લક્ષણ એ ગુણ પણ છે, પણ તેની વિશેષતા એ છે કે તે અન્યમાં હાતું નથી. જેમ જીવનું લક્ષણ ઉપયાગ છે, એટલે જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર અને વેદકતા છે અને તેના થકી તે અજીવથી સ્પષ્ટ ભિન્ન પડે છે. એટલે ચેતન પુદ્દગલાદિ અચેતન પદાર્થથી નિઃશંક જુદા સમજાય છે, તેમ સત્પુરૂષ કે જ્ઞાની-પુરૂષ પાતાનાં લક્ષણાથી અજ્ઞાનીથી જુદા પડે છે.

સત્પુરૂષને નિશદિન આત્માના ઉપયોગ રહે છે, તેમનું અદ્ભુત કથન અનુભવમાં આવે તેવું હાય છે; તેઓ જે કહે તે પરમાર્થ સત્યરૂપ જ હાય છે.

" સત્પુરૂષા તેમના લક્ષણાથી ઓળખાય, તેઓની વાણામાં પૂર્વાપર અવિરાધ હાય, તેઓ ક્રાંધના જે ઉપાય કહે, તેથી

ક્રોધ જાય, માનના જે ઉપાય કહે તેથી માન જાય. જ્ઞાનીની વાણી પરમાથ રૂપ જ હાય છે. ''

( ઉપદેશ છાયા-૧૦)

" જ્ઞાનીની વાણી પૂર્વાપર અવિરાધ, આત્માર્થ ઉપદેશક, અપૂર્વ અર્થનું નિરૂપણ કરનાર હોય છે; અને અનુભવ સહિતપણ હોવાથી આત્માને સતત જાગૃત કરનાર હોય છે; શુષ્ક જ્ઞાનીની વાણીમાં તથારૂપ ગુણો હોતા નથી; સર્વથી ઉત્કૃષ્ટ જે પૂર્વાપર અવિરાધપણું તે શુષ્ક જ્ઞાનીની વાણીને વિષે વર્તવા યાગ્ય નથી, કેમ કે યથાસ્થિત પદાર્થ દર્શન તેને હોતું નથી; અને તેથી ડામ ડામ કલ્પનાથી યુક્ત તેની વાણી હોય છે."

" પૂર્વ કાળે જ્ઞાની થઈ ગયા હાય અને માત્ર તેની મુખ-વાણી રહી હાય તાે પણ વર્ત માનકાળે જ્ઞાની પુરૂષ એમ જાણી શકે કે આ વાણી જ્ઞાની પુરૂષની છે, કેમ કે રાત્રિ દિવસના બેદની પેઠે અજ્ઞાની–જ્ઞાનીની વાણીને વિષે આશય ભેદ હાય છે." (૬૭૯)

અહીં સુધી સત્પુરૂષ કે જ્ઞાની પુરૂષનાં થાડાં લક્ષણાં જોયાં તેમાં ચૈતન્યમય ચિત્તની દશા, આત્મામય ઉપયાગ અને અદ્ભુત તથા અપૂર્વ કથન, એકાંત ઉપકારી અને હિતકારક વાણી એ આદિ મુખ્યતાએ હતાં તે ઉપરાંત કૃપાળુદેવનાં બીજા વચના જોઇએ.

" જે વધ°માનસ્વામી ગૃહવાસમાં અભાગી જેવા હતા, તે અત્ર્યવસાયી જેવા હતા, નિસ્પૃહ હતા અને સહજ સ્વભાવે મુનિ જેવા હતા, આત્માકાર પરિણામી હતા, તે વર્ધ માનસ્વામી પણ સર્વ વ્યવસાયમાં અસારપણું જાણીને, નીરસ જાણીને દ્વર પ્રવર્ત્યા. " ( પ૧૬ )

" જ્ઞાની પુરૂષોની પ્રવૃત્તિ, પ્રવૃત્તિ જેવી હાતી નથી. ઊના પાણીને વિષે જેમ અગ્નિપણાના મુખ્ય ગુણ કહી શકાતા નથી, તેમ જ્ઞાનીની પ્રવૃત્તિ છે; તથાપિ જ્ઞાની પુરૂષ પણ નિવૃત્તિને કાઈ પ્રકારે પણ ઇચ્છે છે: પૂર્વે આરાધન કરેલાં એવાં નિવૃત્તિનાં ક્ષેત્રો, વન-ઉપવન, જોગ, સમાધિ અને સત્સાંગાદિ જ્ઞાની પુરૂષને પ્રવૃત્તિમાં છેઠાં વાર વાર સાંભરી આવે છે. તથાપિ ઉદ્દયામાં પ્રાપ્ત પ્રારુષ્ધને જ્ઞાની અનુસરે છે, સત્સંગની રુચિ રહે છે, તેના લક્ષ રહે છે. " (૪૪૯)

ઉપરના બે અવતરણા પરથી ગૃહવાસમાં રહેવાના પ્રારખ્ધાદય જેમને વર્તા હાય તેવા સત્પુરૂષાનાં લક્ષણા કેવાં હાય, અંત-રંગ ભાવસ્થિતિ કેવી હાય અને અવહાર પ્રવૃત્તિ કેવા પ્રકા-રની હાય, તે અહીંથી જાણી શકાય તેમ છે. તેવા પુરુષની ઓળખાણ કેમ થતી નથી ?

"' જ્ઞાની પુરૂષની એાળખાણ નહીં થવામાં ઘણું કરીને જીવના ત્રણ માટા દોષ જાણીએ છીએ. એક તો ' હું જાણું છું, ' ' હું સમજું છું ' એવા પ્રકારનું જે માન જીવને રહ્યા કરે છે તે માન. બીજુ પરિશ્રહાદિકને વિષે જ્ઞાની પુરૂષ પર રાગ કરતાં પણ વિશેષ રાગ, ત્રીજું લોક ભયને લીધે, અપકીર્તિ ભયને લીધે અને અપ-માન ભયને લીધે જ્ઞાનીથી વિમુખ રહેવું, તેના પ્રત્યે જેવું विनयान्वित थवुं लें छं तेवुं न थवुं, से त्रणु कारणे। छवने ज्ञानीथी स्वला राणे छे. ज्ञानीने विषे पेता समान क्ष्यना रह्या करे छे; पेतानी क्ष्यना प्रमाणे ज्ञानीना विद्यारनुं, शास्त्रनुं ते द्वाना करवामां स्वावे छे; थे। दुं पणु अथ संअधी वांचनाहि ज्ञान मणवाथी ह्यणा प्रकारे ते ह्याविवानी छवने धिर्ध रह्या करे छे. से वगेरे के हे। ते उपर क्ष्याच्या सेवा के त्रणु हे। तेने विषे समान छे सने से त्रणे हे। पनुं उपाहान कारणु सेवा तेने विषे समान छे सने से त्रणे हे। मुं उपाहान कारणु सेवा तेने विषे समान छे सने से त्रणे हे। मुं उपाहान कारणु सेवा तेन सिक्तारणु स्थातसंग छे. "(४१६)

આવા દેષો જ્યાં સુધી જીવમાં હાય ત્યાં સુધી સત્ પુરૂષાનાં લક્ષણા પર દીષ્ટ પહોંચી શકતી નથી અને તેથી તેઓ ઓળખી શકાતા નથી, તા પછી લક્ષણાનું ચિંતન કેવી રીતે કરી શકે ? પરંતુ દોષા ઠીક ઠીક માળા પડે ત્યારે, મુમુક્ષુતા પ્રગટે ત્યારે ઓળખાણ થવી સ'લવે છે.

" જીવને જ્ઞાની પુરૂષની ઓળખાંણુ થયે તથાપ્રકારે અનંતાનુખંધી ક્રોધ, માન, માયા, લાભ માળાં પડવાના પ્રકાર ખનવા યાગ્ય છે, કે જેમ બની અનુક્રમે તે પરિક્ષીણપણાને પામે છે. સત્પુરૂષની ઓળખાણ જેમ જેમ જીવને થાય છે, તેમ તેમ મતાભિશ્રહ, દુરાશ્રહતાદિ—ભાવ માળા પડવા લાગે છે, અને પાતાના દાષ જોવા ભણી ચિત્ત વળી આવે છે, વિકથાદિ ભાવમાં નીરસપણું લાગે છે કે જુગુખ્સા ઉત્પન્ન થાય છે; જીવને અનિત્યાદિ ભાવના ચિંતવવા પ્રત્યે અળવીય'

સ્કુરવા વિષે જે પ્રકારે જ્ઞાની પુરૂષ સમીપે સાંભળ્યું છે, તેથી પણ વિશેષ અળવાન પરિણામથી તે પંચ વિષયાદિને વિષે અનિત્યાદિ ભાવ દઢ કરે છે, અર્થાત્ સત્પુરૂષ મળ્યે આ સત્પુરૂષ છે એટલું જાણી, સત્પુરૂષને જાણ્યા પ્રથમ જેમ આત્મા પંચ વિષયાદિને વિષે રક્ત હતો તેમ રક્ત ત્યાર પછી નથી રહેતો અને અનુક્રમે તે રક્તભાવ માળા પડે એવા વૈરાગ્યમાં જીવ આવે છે; અથવા સત્પુરૂષના યાગ થયા પછી આત્મજ્ઞાન કંઈ દુર્લભ નથી; તથાપિ સત્પુરૂષને વિષે, તેનાં વચનને વિષે, તે વચનના આશયને વિષે પ્રીતિ ભક્તિ થાય નહીં ત્યાં સુધી આત્મવિચાર પણ જીવમાં ઉદય આવવા યાગ્ય નથી અને સત્પુરૂષના જીવને યાગ થયા છે એવું ખરેખર, તે જીવને ભારયું છે, એમ પણ કહેવું કઠણ છે. "

સત્પુરૂષને તેમનાં લક્ષણાથી ઓળખી અને તેમના આશ્રય કરવાથી જે ફળ જવને પ્રાપ્ત થાય છે તે અહીં જણાવ્યું. લક્ષણોનું ચિંતન કરવાના અહીં ઉપદેશ કર્યો તે એટલા માટે કે તે સત્પુરૂષના ગુણા પાતાનામાં આવે અને તેમની આશ્રય ભક્તિ કરવાની પ્રભળ વૃત્તિ થાય. આથી આ બાલના આશ્રય બીજા બાલને એટલે "સત્પુરૂષની ભક્તિ પ્રત્યે લીન થવું" તેને સહાયકર્તા થાય છે. ભક્તિમાં લીનતા થવા માટે ત્રીજો તથા આ ચાયા બાલ અત્યંત ઉપકારી થાય છે, તે સહુજ વિચારથી સિદ્ધ થશે.

હવે ૧૭મા વધે<sup>લ</sup> પરમ કૃપાળુદેવ રચિત "માેશ્રમાળા" શિક્ષાપાઠ ૧૧માં સદ્ગુરુનાં લક્ષણા ખતાવ્યાં છે તે અહીં ઉતારીએ છીએ.

" ગુરુ જો ઉત્તમ હાય તા તે ભવસમુદ્રમાં નાવિકરૂપ થઈ સદ્ધમ નાવમાં બેસાડી પાર પમાઉ, તત્ત્વજ્ઞાનના ભેદ, સ્વ-સ્વરૂપ ભેદ, લાેકાલાેક વિચાર, સ'સાર સ્વરૂપ એ સઘળું ઉત્તમ ગુરુ વિના મળી શકે નહીં. ત્યારે તને પ્રશ્ન કરવાની ઇચ્છા થશે કે, એવા ગુરુનાં લક્ષણ કચા કચા ? તે હું કહું છું. જિનેશ્વર ભગવાનની ભાખેલી આજ્ઞા જાણે, તેને યથાતથ્ય પાળે, અને બીજાને બાધે, કંચન કામિનીથી સર્વ ભાવથી ત્યાગી હોય, વિશુદ્ધ આહાર–જળ લેતા હોય, બાવીશ પ્રકારના 'પરિષહ સહન કરતા હાેય, ક્ષાંત, દાંત, નિરાર'ભી અને જિતે'દ્રિય હાય, સિદ્ધાંતિક જ્ઞાનમાં નિમગ્ન હાય, ધર્મ માટે થઇને માત્ર શરીરનાે નિર્વાહ કરતા હાેય, નિર્ગ થપ થ પાળતાં કાયર ન હાેય, સળી માત્ર પણ અદત્ત લેતા ન હોય, સર્વ પ્રકારના આહાર રાત્રિએ ત્યાગ્યા હાય, સમભાવી હાય, અને નિરાગતાથી સત્યાપદેશક હાેય. ડુંકામાં તેઓને કાષ્ઠ સ્વરૂપ સદ્યુરુ જાણવા."

આ ઠેકાણે ત્યાગી નિર્બાય મુનિનાં લક્ષણા કહ્યાં છે તે સ્પષ્ટ સમજારો. પ્રારુષ્ધાદયે ગૃહવાસમાં વસતા હાય તેવા જ્ઞાની પુરુષનાં કેટલાંક લક્ષણા પણ ઉપરના વર્ણનમાં સમાવેશ પામે છે તે પણ જાણી શકાશે; અર્થાત્ તે લક્ષણા જુદા તારવવાં તે કહિન નથી.

પરમકૃપાળુદેવે ઓગણત્રીશમે વર્ષે અમૃતતુલ્ય અમર કૃતિ "શ્રી આત્મસિદ્ધિ શાસ્ત્ર "ની માત્ર દોઢ કલાકની અંદર રચના કરી તેની દસમી ગાથામાં સદ્ગુરૂનાં લક્ષણા સમગ્રપણે અપૂર્વ વચનાથી અદ્ભુત રીતે જણાવ્યાં તે હવે જોઇએ. માત્ર પાંચ બાલમાં લક્ષણા બતાવ્યાં છે; પરંતુ તેના જો વિસ્તાર કરવામાં આવે તો તે એક અપૂર્વશાસ્ત્ર બની જાય. આ ગાથાના ભાવા એટલા બધા ગૂઢ ને રહસ્યયુક્ત છે કે તેને સમજાવવા માટે વચનામૃત પત્રાંક નં. ૮૩૭માં પરમ કૃપાળુ દેવે પાતે જ થોડા વિસ્તાર કર્યો છે; અને તે ગાથાના ભાવાની અગત્યતા કેટલી છે તે સહેલાઇથી અતાવે છે. અહીં સંપૂર્ણ વિવેચન ઉતારી શકાય તેમ નહીં હાવાથી, માત્ર સંશ્વેપ જણાવીએ છીએ. વિસ્તૃત અર્થ માટે જિજ્ઞાસુએ તે પત્ર વાંચી, વિચારી, ચિંતન કરવું.

'' આત્મજ્ઞાન, સમદર્શિતા, વિચરે ઉદય પ્રયોગ; અપૂર્વ વાણી, પરમશ્રુત, સદ્ગુરુ લક્ષણ યાેગ્ય. '' ( આત્માસિદ્ધિ શાસ્ત્ર ગાયા ૧૦)

" આત્મજ્ઞાનને વિષે જેમની સ્થિતિ છે એટલે પરભાવની ઇચ્છાથી જે રહિત થયા છે; તથા શત્રુ, મિત્ર, હુર્ષ, શાક, નમસ્કાર, તિરસ્કાર આદિ ભાવ પ્રત્યે જેને સમતા વતે છે; માત્ર પૂર્વે ઉત્પન્ન થયેલાં એવા કર્મોના ઉદ્દયને લીધે જેમની વિચરવા આદિ ક્રિયા છે; અજ્ઞાની કરતાં જેની વાણી પ્રત્યક્ષ જુદી પડે છે અને ષદ્દશ્નના તાત્પર્યને જાણે છે, તે સદ્દગુરુનાં ઉત્તમ લક્ષણા છે.

"અત્રે સ્વરૂપસ્થિત ( આત્મજ્ઞાનમાં સ્થિતિ ) એવું પ્રથમ પદ કહ્યું તેથી જ્ઞાનદશા કહી, ઈચ્છારહિતપણું ( સમદર્શિતા ) કહ્યું તેથી ચારિત્રદશા કહી. ઇચ્છા રહિત હાય તે વિચરી કેમ શકે ? એવી આશંકા, 'પૂર્વ પ્રયોગ એટલે પૂર્વના બંધાયેલાં પ્રારુખ્ધથી વિચરે છે, વિચરવા આદિની બાકી જેને કામના નથી ' એમ કહી નિવૃત્ત કરી. અપૂર્વ વાણી એમ કહેવાથી વચનાતિશયતા કહી કેમ કે તે વિના મુમુક્ષુને ઉપકાર ન થાય. પરમશ્રુત કહેવાથી ષદ્દશ્વન અવિરુદ્ધ દશાએ જાણનાર કહ્યા, એટલે શ્રુતજ્ઞાનનું વિશેષપણું દર્શાવ્યું. " ( ૭૧૮ )

સમદર્શિતાને વિશેષપણે સમજુએ.

"સમદર્શિતા એટલે પદાર્થને વિષે ઇષ્ટ અનિષ્ટ ખુદિ રહિતપણું, ઇચ્છારહિતપણું, મમત્વરહિતપણું, સમદર્શિતા ચારિત્રદશા સૂચવે છે. રાગ દ્વેષ રહિત થવું તે ચારિત્ર દશા છે.... સમદર્શી ખાદ્ય પદાર્થને, તેના પર્યાયને, તે પદાર્થ તથા પર્યાય જેવા ભાવે વર્તે, તેવા ભાવ દેખે, જાણે, જણાવે, પણ તે પદાર્થ કે તેના પર્યાયને વિષે મમત્વ કે ઇષ્ટ—અનિષ્ટ ખુદિ ન કરે.... હેય( છાંડવા યાગ્ય )ને હેયરૂપે દેખે, જાણે, જણાવે, ઉપાદેય( આદરવા યાગ્ય )ને ઉપાદેયરૂપે દેખે, જાણે, જણાવે.... સદ્ગુરુ યાગ્ય લક્ષણરૂપ સમદર્શિતા, મુખ્યતાએ સર્વ વિરતિ ગુણસ્થાન હેહાય; પછીના ગુણસ્થાન કે તે ઉત્તરાત્તર વૃદ્ધિ પામતી જાય, વિશેષ પ્રગટ થતી જાય; ક્ષીણમાહ સ્થાને તેની પરાકાષ્ટા અને પછી સંપૂર્ણ વીતરાગતા.

"સમદશી' સત્ને જાણે, બાધે; અસત્ને અસત્ જાણે, નિષેધે; સત્યુતને સત્યુત જાણે, બાધે; ક્રિયુતને ક્રિયુત જાણે, નિષેધે; સદ્ધમ'ને સદ્ધમ' જાણે, બાધે; અસદ્ધમ'ને અસદ્ધમ' જાણે, નિષેધે; સદ્ધમ'ને સદ્ધમ' જાણે, બાધે; અસદ્ધમ' જાણે, નિષેધે; સદ્દેવને સદ્દેવ જાણે, બાધે; અસદ્દેવને અસદ્દેવ જાણે, નિષેધે; ઇત્યાદિ જે જેમ હાય તેને તેમ દેખે, જાણે, પ્રરૂપે; તેમાં રાગદ્રેષ, ઇષ્ટ અનિષ્ટ ખુદ્ધિ ન કરે; એ પ્રકારે સમદશી'પણં સમજવું." (૮૩૭)

સત્પુરૂષનાં આવા અદ્ભુત લક્ષણોનું ચિંતન કરવા ચાંથા બાલમાં પરમકૃપાળુદેવે નિષ્કારણ કરૂણાબુદ્ધિથી જીવના હિતાથે ઉપદેશ કર્યો. સત્પુરૂષોનાં ચિત્રિત્રો વાંચવાથી તેમના અંતર્ગત તેના ગુણાની ઓળખાણ થાય, લક્ષણો લક્ષગત થાય અને પછી તેનાં પર ભાવપૂર્ક ચિંતન કરવાથી એક તો સત્પુરૂષનું માહાત્મ્ય સમજાય, તેમના પ્રત્યે અહાભાવ આવે અને તેથી તેમની ભક્તિમાં લીનતા સુલભતાએ થઈ શકે; અને બીજું જેનું ચિંતન કરવામાં આવે, તેનું પાતાનામાં આવિર્ભાવપણું પ્રગટ થતું જાય છે તે ન્યાયથી તે તે ગુણા પાતામાં અંશે અંશે વર્ધમાન થતા જાય છે અને તેને લીધે રાગદ્ભેષના મંદ-પણારૂપ ઉદાસીનતા ક્રમથી વધતી જાય છે. આમ આ ચાંથા બાલ પ્રથમના બે બાલની સ્થિતિ વધારી દઢ કરાવવામાં ઉપકારપૂત્ર થાય છે એ સ્પષ્ટપણું સમજાશે.

## (પ) સત્પુરૂષાની મુખ કૃતિનું હૃદયથી અવલાકન કરવું.

આ પાંચમાં બાલમાં સત્પુરૂષાના ચરિત્રમાં સંસારની આધિ, ત્યાધિ અને ઉપાધિના પ્રસંગા, પરિષઢ ઉપસંગાં આદિના પ્રસંગા ઉપરાંત તેમનાં અંતર ચારિત્રની ઝાંખી કરાવે એવા બાદ્ય ચારિત્રનું વર્ષુન કરવામાં આવ્યું હાય છે; તેના પરથી તેમનાં લક્ષણા(ગુણા)નું જ્ઞાન થાય છે. તે ગુણાના પ્રભાવ એટલા પ્રભુત્વવાળા હાય છે કે તેની સ્પષ્ટ છાપ તેમની મુખાકૃતિ પર અંકિત થયા વિના રહી શકતી નથી. વળી તે ગુણાની સુવાસ ચાતરફ પ્રસરે છે અને પાસે વસતા યાગ્ય મુમુશ્રુઓ તેના અનુભવ કરી શકે છે.

મુખના કયા ભાગમાંથી ગુણાના પ્રવાહ મુખ્યપણ વહેતા હશે અથવા ગુણાનું પ્રભુત્વ કયા સ્થાને અધિકતાએ દિષ્ટ ગાંચર થતું હશે ? એ પ્રક્ષના ઉત્તરમાં એકદમ કહી શકાય કે ચક્ષમાં ચક્ષની રચના જ અદ્દભુત છે; તેને આરસીની ઉપમા આપી છે તે એટલા માટે કે જેમ આરસીને વિષે પદાર્થી પ્રતિબિ'બિત થાય છે તેમ ચક્ષને વિષે છે, પરંતુ તેથી વિશેષ સમજવા જેવી વાત તો એ છે કે ચક્ષુ એ આત્માનું પ્રતીક છે; જેમ આત્માનું કાર્ય જ્ઞાનદર્શન કરવાનું છે, તેમ ચક્ષનું પણ રૂપર'ગ જોવા જાણવાનું કાર્ય છે, જેમ આત્મા ભૂત, વર્તમાન અને ભવિષ્ય એમ ત્રણ કાળનું જ્ઞાન કરી શકે છે, તેમ ચક્ષની દિષ્ટ સન્મુખ હોવા છતાં, તે સન્મુખ સ્થિત પદાર્થી જોવા

જાણવા ઉપરાંત તેની જમણી તથા ડાબી ખ'ને બાજુમાં રહેલ વસ્તુઓ જાણી દેખી શકે છે; જેમ આત્મામાં તેજ છે, તેમ ચક્ષુમાં પણ છે. ( આત્માના અસ્તિત્વથી જ ચક્ષુ તેનું કાર્ય કરી શકે છે તે વાત લક્ષમાં છે. ) આ રીતે ચક્ષુ આત્માનું પ્રતીક હોવાથી, આત્માના ગુણા (તથા દાેષા) ચક્ષમાં પ્રતિ-બિંબિત થાય છે. આત્માના ગુણા વિશેષ વિશેષ પ્રગટતા જાય છે તેમ ચાલુમાં તેજ અ'બાર પ્રકાશિત થાય છે, ચક્ષુમાંથી તેજ કિરણા પ્રવાહરૂપે છુટે છે; ચક્ષુ, ડાળા, પાપચાં અને આસપાસના ભાગા સુંદર, સુરમ્ય, કાેઈ કાળી છાંટ કે કાળા ડાઘ વગરનાં હેાય છે; સર્વ રેખાએા સુવ્યસ્થિત, સુશાેભિત અને જાણે સ્મિત કરતી હાય તેવી સુસ્પષ્ટ ભાસે છે; ચક્ષુ પર દષ્ટિ સ્થાપન કરતાં જ, તે આકર્ષાય છે, ખેંચાય છે, કહેા કે નજરાય જાય છે. તેથી ખરાખર ઉલડું આત્મામાં દેષો વધે ત્યારે અને છે; બધું એડોળ, અરમ્ય; કાળી છાંટ કે કાળા ડાઘ સંચુક્ત હાય છે; તેવાં નયન પર નજર મિલાવતાં દર્ષ્ટિ ખેં ચી લેવાનું દિલ થઈ આવે છે.

સત્પુરૂષનાં ચક્ષુમાં તેમના આત્મિક ગુણા પ્રકાશિત થયા હાય છે, તેથી તેમાં પ્રકાશિત તેજ અને તેજિકરણાના વહેતા પ્રવાહ જોવા મળે છે; સત્પુરૂષ જ્યારે વાણી પ્રકાશતા હાય છે ત્યારે ઘણીવાર મુખમાંથી તેજના કુવારા ઊડતા હાય છે, જે બધું માત્ર સમ્યક શ્રદ્ધાવાન ઉત્તમ મુમુક્ષુ જોઈ શકે છે. "માત્ર જ્ઞાનીને ઇચ્છે છે, એાળખે છે, અને ભજે છે, તે જ તેવા થાય છે, અને તે ઉત્તમ મુમુક્ષુ જાણવા યાગ્ય છે. જે વાસ્તવ્ય

જ્ઞાનીને ઓળખે છે, તે ધ્યાનાદિને ઇચ્છે નહીં એવા અમારા અંતરંગ અભિપ્રાય વર્તે છે. " ( 33૫ ) ત્યારે સત્ પુરૂષનાં ચક્ષુમાંથી કથા ગુણા પ્રવહતા હશે તે પ્રશ્નનું સમાધાન આ પ્રકારે સમજવું યાગ્ય છે; વીતરાગ શાંતભાવ, પ્રેમ અને કરૂણા-ભાવ, દયા અને ક્ષમાભાવ, એ આદિ ઉત્તમ ભાવા તેમનાં પવિત્ર બનેલાં ચક્ષુમાંથી નીતરતા હાય છે.

એવા સત્પુરૂષનાં દર્શન થતાં જ મુમુક્ષુજનના અંતરમાં સહસા સહજ ભાવા ઊઠે કે, "અહા! આ મુનિના કેવા અદ્ભુત વર્ણ છે! અહા! એનું કેવું મનાહર રૂપ છે! અહા! આ અર્થની કેવી અદ્ભુત સૌમ્યતા છે! અહા! આ કેવી વિસ્મયકારક ક્ષમાના ધરનાર છે! અહા! આના અંગથી વૈરાગ્યની કેવી ઉત્તમ સ્કુરણા છે! અહા! આની કેવી નિર્ફાલતા જણાય છે! અહા! આ સંયતિ કેવું નિર્ભય અપ્રભુત્વ–નમ્રપ્યું ધરાવે છે! અહા! એનું ભાગનું અસંગતિપણં કેવું સુદઢ છે!" (૧૬)

આ સહજ ભાવા મુમુક્ષુજનના હૃદયમાં ઉઠવાના પરિગામે તે પાતાને સંબાધે છે કે :—

" વીતરાગના કહેલા પરમ શાંત રસમય ધર્મ પૃર્ણુ સત્ય છે, એવા નિશ્ચય રાખવા. જીવના અન–અધિકારીપણાને લીધે તથા સત્પુરૂષના યાગ વિના સમજાતું નથી. તા પણ તેના જેવું જીવને સંસારરાગ મટાડવાને બીજાં કાેઇ પૂર્ણું હિત-કારી ઔષધ નથી, એવું વાર વાર ચિંતવન કરવું.

" આ પરમ તત્ત્વ છે તેના મને સદાએ નિશ્ચય રહેા એ યથાર્થ સ્વરૂપ મારા હુદયને વિષે પ્રકાશ કરાે, અને જન્મ-મરણાદિ ળ'ધનથી અત્ય'ત નિવૃત્તિ થાએા! નિવૃત્તિ થાએા!!

હે જીવ! આ કલેશરૂપ સંસાર થકી વિરામ પામ, વિરામ પામ; કાંઇક વિચાર, પ્રમાદ છાેડી જાગૃત થા, જાગૃત થા! નહીં તાે રત્નચિંતામણિ જેવા આ મનુષ્યદેહ નિષ્ફળ જશે.

" હે જીવ! હવે તારે સત્પુરૂષની આજ્ઞા નિશ્ચય ઉપાસવા ચાેગ્ય છે. " (૫૦૫)

અને જે મુમુક્ષુને સત્પુરૂષના બાધથી મૂળ માગ<sup>૧</sup>ની પ્રાપ્તિ થઈ છે તેના ભાવ બતાવીએ છીએ.

'' હે પરમ કૃપાળુ દેવ! જન્મ, જરા, મરણાદિ સવ' દુ: ખોના અત્યંત ક્ષય કરનારા એવા વીતરાગ પુરૂષના મૂળ માર્ગ આપ શ્રીમદે અનંત કૃપા કરી મને આપ્યા, તે અનંત ઉપકારના પ્રતિઉપકાર વાળવા હું સવ'થા અસમર્થ છું; વળી આપ શ્રીમત્ કંઈ પણ લેવાને સવ'થા નિસ્પૃહ છા; જેથી હું મન, વચન, કાયાની એકાગ્રતાથી આપનાં ચરણારવિંદમાં નમસ્કાર કરૂં છું. આપની પરમ ભક્તિ અને વીતરાગ પુરૂષના મૂળ ધમ'ની ઉપાસના મારા હૃદ્દયને વિષે ભવપર્ય'ત અખ'ડ જાગ્રત રહ્યા એટલું માગું છું તે સફળ થાએા. " (૪૧૭)

અષ પ્રકારના હુદયમાંથી ઉદ્દભવેલા ભાવનાં કારણ તેા સમજાયાં હશે કે તે છે સત્પુરૂષની મુખાકૃતિનું હુદયથી અવલાકન અને તેમના વચનામૃત. તે બંને કારણાથી અથવા આ પાંચમા બાલથી સત્પુરૂષની ભક્તિ પ્રત્યે લીનતા આવે છે અને તેમના ગુણાની અસરથી તેમજ ભક્તિના પ્રભાવથી ઉદાસીનતા વૃદ્ધિ પામે છે. આ રીતે આ બાલ પણ પ્રથમના બે બાલને અળ આપી ઉપકાર કરે છે.

આ પાંચમા બાલમાં મુખાકૃતિનું હૃદયથી અવલાકન કરવાના બાધ કર્યો છે. અહીં " હૃદય " શબ્દને વિચારપૂર્વ ક સમજવા ઘટે છે. અવલાકન હૃદયથી એટલે પ્રેમપૂર્વકના સાચા ભાવથી, અને નહીં કે મગજથી એટલે ખુદ્ધિ ચલાવીને, કરવાનું છે. પ્રેમ એ આત્માના સહજ ગુણ હાવાથી આત્મા-માંથી આવે છે અને તેના આવિર્ભાવનું ક્ષેત્ર છે હૃદય અને તે કારણે તેમાં ભૂલ થતી નથી; જ્યારે ખુદ્ધિ એટલે મતિ તે ચેતન સ્વરૂપ હોવા છતાં મતિજ્ઞાનાવરણને કારણે તેમાં કલ્પના ભળી જાય છે અને તેથી બુલ થાય તે સમજાય તેવું છે; ખુદ્ધિનું <sub>સ્થાન</sub> મગજ (Brain) ક્ષેત્ર છે અને મગજ જો ન્યૂનાધિકપણે વ્યાધિગ્રસ્ત હાય કે અસ્થિર હાય કે અવિકસિત હાય તા ભૂલ થાય છે. વાસ્તવમાં તાે અપૂર્વ પરમાર્થની જેને અપેક્ષા હાય તેણે તે! પ્રથમ મગજથી નીચે ઉતરી હૃદય સુધી પહેાંચવ અને પછી હુદયે જે ગહણ કર્યું હાય, અનુભવ્યું હોય, તે મગજથી, ખુદ્ધિથી વિચારી દઢ કરવું, જેથી કુતકે ઊઠવા સ ભવ ન રહે તેમ ખાેટું ગ્રહણ ન થાય. આથી સત્પરૂષની મુખમુદ્રાનું હુદયથી અવલાકન કરવાથી તેમની મુદ્રામાં પ્રકાશિત થતા તેમના આત્મિક ગુણાની જાણ થવાથી સત્પુરૂષ પ્રત્યેના

પ્રેમ વૃદ્ધિ પામે છે અને તેથી કરીને ભક્તિલીનતા તરફ આગળ વધી સ્વકલ્યાણના અ'શા વિશેષતાએ પ્રગટે છે.

વળી આ બાલમાં પ્રાથમિક ભૂમિકામાં સ્થિત તથા પરમાર્થના રૂચિવંત એવા જીવને માટે આત્મવિકાસ અર્થે વિધિવિધાનના ગુપ્તપણે નિદેશ છે: અને તે આ પ્રમાણે સમજાય છે.

પોતાના ઉપકારી અને ઇષ્ટ સત્પુરૂષના ચિત્રપટ સન્મુખ સંસારના સર્વ ભાવાથી ઇચ્છિત સમય પર્ય ત વિરામ પામીને ચિત્તની સ્થિરતા લાવીને સ્થિર આસને છેસવું. સત્પુરૂષના ચક્કુમાં પોતાની દૃષ્ટિને સ્થાપન કરી હૃદયથી એટલે અંતરના પ્રેમપૂર્વ કના નિર્મળ ભાવથી અવલોકન કરવું, ચિત્તમાં વિચારા કે વિકલ્પા ઊઠે તેને ઉપશમ કરવા એટલે તેના પર મનન ન કરતાં તેના દૃષ્ટા, જ્ઞાતા કે સાક્ષી તરીકે રહેવાના પુરૂષાર્થ કરવા. તેમ છતાં વિકલ્પા હઠ કરીને આવે અને અકળાવે તા '' શાંતિ'' શબ્દ માત્ર મનમાં છાલવા, તેથી વિકલ્પાનું ખળ તૃટશે અને તેની નિરાધાર સ્થિતિ થતાં સ્થિરતા આવશે. થાડા દિવસના અભ્યાસથી સફળતા મળતી દેખાશે. અભ્યાસથી સવ' સિદ્ધિ છે.

સ્થિરતા આવ્યેથી આત્મામાં કાઈ પ્રકારે સમતા અનુ-ભવાશો; તેની સાથે તે સ્થિરતાના જ કારણે ચમત્કારિક પરિણામા આવવા શરૂ થશે. ચિત્રપટની ચારે કિનાર સાેનેરી પીળા ર'ગવાળી અથવા શ્વેત ર'ગથી પ્રકાશિત દેખાશે. પછી ચિત્રપટ પણ ઝળહળ જ્યાતિ સમાન જોવામાં આવશે અને તે વેળા ચિત્રપટની આસપાસની ભૂમિનું ક્ષેત્ર સામાન્ય તેજવાળું હશે.... આ વગેરે દશ્યા જોતાં આનંદ ઉપજશે. આંખ બંધ થતાં, સ્થિરતા હશે તા મનાચક્ષુ સામે રંગએરંગી વાદળાંઓ પસાર થતાં, અથવા ઊંચે ચડી વિખરાતાં નીરખવામાં આવશે. વાદળાંના રંગ, પીળા, વાદળી, જાંખુડીયા, આંએ લાલ કાળી છાંટવાળા દેખાશે. પ્રત્યેક રંગના પરમાર્થ રહસ્યયુક્ત છે. જેનું વિવેચન અથવા સમજણ માટે અત્ર જણાવવું આવશ્યક નથી.

આ અભ્યાસ પછી ચિત્રપટની સહાય વિના ભાસ કે સ્વપ્નમાં સત્પુરૂષનાં દર્શન કરવાના અલભ્ય લાભ થશે. આ દર્શનનું ફળ અદ્ભુત અને પરમ ઉપકારી છે.

આ બાલમાં આ લાવના ગર્ભિતપણે નિદે<sup>ર</sup>શ કરી પરમ કૃપાળુ દેવે અસીમ ઉપકાર કર્યો છે; અને તેનુ**ં ફળ પ્રથમના** એ બાલને ઉત્તેજક છે.

( ૬ ) તેનાં મન, વચન, કાયાની પ્રત્યેક ચેષ્ટાનાં અદ્ભુત રહસ્યા કરી કરી નિદિધ્યાસન કરવા.

આ બાલ ઘણા ગ'ભીર, સામાન્ય જીવથી તેમાં રહેલ અ'તર્ગત ભાવા ન સમજી શકાય તેવા કઠણ, છતાં સુંદર ઉપકારી ભાવસભર છે. સત્પુરૂષના ત્રણે યાગની પ્રવૃત્તિના ગર્ભમાં સ્થિત આશ્ચર્યકારક રહસ્યા જાણવાં આળખવાં માટે એક તા પાતાની મુમુક્ષુપણાંની ભૂમિકા ઊચી જોઇએ અને બીજું તેમના સત્સમાગમ કરી કરી થવા જોઇએ. ભૂમિકા ઊંચી હોવાની સાથે પાતાની અંદર સત્પુર્ષ પ્રત્યે પ્રેમ અને શ્રહા વિશેષતાએ વિક્રસ્યાં હોવા ઘટે એ પણ સ્મરણમાં રાખવા ત્રેાગ્ય છે. તે વિના રહસ્યા આત્માથી સમજાવાં અત્યંત દુર્ઘં છે. સમજાયાં પછી નિદિષ્યાસન કરવાનું ફળ ઘણું માટું છે; જે આપણે આગળ ઉપર વિચારપૂર્વં ક જોઇશું; દરમ્યાન સર્વના વિચાર પૂર્વ અર્થે પરમ કૃપાળુ દેવનાં વચના અહીં ઉતારીએ છીએ.

"ચિત્તની જે સ્થિરતા થઈ હાય તે તેવા સમય પરત્વે સત્પુર્ષાના ગુણાનું ચિંતન, તેમના વચનાનું મનન, તેમના ચારિત્રનું કથન, કીર્તાન, અને પ્રત્યેક ચેષ્ટાનાં કરી કરી નિદિ-ધ્યાસન એમ થઈ શકતું હાય તે મનના નિગ્રહ થઈ શકે ખરા; અને મન જીતવાની ખરેખરી કસાેડી એ છે. એમ થવાથી ધ્યાન શું છે એ સમજાશે. પણ ઉદાસીનભાવે ચિત્તસ્થિરતા સમય પરત્વે તેની ખૂબી માલૂમ પડે." (૨૯૫)

અત્યાર સુધીના વિવેચન પરથી આપણે જાણીએ છીએ કે મેાક્ષમાર્ગ અને તેના મર્મ પ્રથમના બે બાલમાં સમાય છે અને ત્યાર પછીના બાલા છે તે તેને સહાયકારક તેમ બળ આપનાર છે; તે સહજપણે એવા ક્રમથી આત્મભાવપૂર્વં ક હૃદયમાંથી નીકળ્યા છે કે તેને ન્યાયથી, બુદ્ધિથી સમજ શકાય, જ્ઞાની ભગવંતની સહજ સ્વાભાવિક, વિના પ્રયાસે નીકળેલી વાણી કેવી હાય તેના નમુના જેવો હાય તા તે અહીં જ છે. તેમને સ્વાભાવિક ક્રમની જાળવણી માટે બુદ્ધિપૂર્વં કના વિચાર કરવાની આવશ્યકતા હાતી નથી, તેમ

આતમામાંથી નીકળતા ભાવાને ભાષામાં ઉતારવા માટે શબ્દો શોધવા પડતા નથી. કેવળ અનુરૂપ અને યાગ્ય શબ્દો સ્વયં હાજર થઈ વાણીરૂપે ગાડવાઈ જાય છે. અધ્યાતમ જેવા કઠિનમાં કઠિન વિષયને આત્મત્વ પ્રાપ્ત અનુભવી મહાપુરૂષ ભાવસભર અને ગૂઢ રહસ્યથી ભરપૂર વચનામાં સહજતાએ ઉતારી શકે છે. ક્યાંય ક્ષતિ, દાેષ કે ન્યૂનાધિકતા દેખી શકાતાં નથી.

ત્રીજા બાલમાં સત્પુરૂષાનાં ચરિત્રાનું સ્મરણ કરવાનું કહ્યું. ત્યાં સુખદુઃખનાં નિમિત્તો કાેઈ વખતે અતિ વિષમ હાેવા છતાં તેમના આત્મભાવની સ્થિરતા આદિ ગુણા જાણી શકાય છે. તેની સ્મૃતિ પાતાને પ્રાપ્ત થતા હર્ષ શાેકના પ્રસંગાેએ લેવાના બાધ કર્યો; ચાથા બાલમાં સત્પુરૂષાનાં લક્ષણનું ચિંતન કરવાના ઉપદેશ આપ્યા; ત્યાં ચરિત્રા દ્રારા જાણેલાં લક્ષણા એટલે ગુણા, જેવા કે સમતા, શાંતિ, કરુણા, ક્ષમા, ધીરતા, વીરતા, નિસ્પૃહતા, નિક્ષેભિતા, નમ્રતા, સરળતા આદિને અંત-ર ગમાં તેની પ્રાપ્તિ અર્થે ચિંતવવાનું કહી બતાવ્યું; પાંચમા ખાલમાં સત્પુરૂષાની મુખાકૃતિનું હૃદયથી અવલાકન કરવા બાધ અર્થે સૂચવ્યું; ત્યાં જે ગુણા સત્પુરૂષાને વિષે વિદ્યમાન હાવાનું જાહ્યું હતું; તે ગુણા સત્પુરૂષની મુખાકૃતિને વિષે પ્રતિબિબિત થતા હાવાથી, તેમની મુખમુદ્રાનું હુદયથી અવલાકન કરવાન કહ્યું. જેથી પાતાની યાગ્યતાનુસાર તે ગુણાને જાણી શકાય. અને હવે આ છઠ્ઠા બાલમાં તેવા ગુણાથી સુશાભિત સત્પરૂષની મન, વચન, કાયાની પ્રવૃત્તિઓ કેવી હોય, તે તીક્ષ્ણ ખુદ્ધિએ નજરે જોઇ, તેના પર વિચાર કરી, તે પ્રવૃત્તિની ભીતરમાં

જે ગુપ્ત અદ્ભુત રહસ્ય છૂપાયેલું છે તેને પકડી પાડી તે પરત્વે નિદિધ્યાસન કરવાના ઉપદેશ કર્યા. નિદિધ્યાસન કરવું એટલે કરી ફરીને ચિંતન મનન કરવું. જેથી કરીને તે આત્મામાં પરિણામરૂપ થાય. આત્મામાં પરિણામરૂપ થાય તે નિદિધ્યાસન.

સત્પુરૂષનાં મનમાં જે જે વિચાર હાય, તેને ખરાખર અનુરૂપ તેમનાં વચન હાય છે અને તે વિચાર અને વચનના આશયને તકુપ એવું વર્તન ( આચાર ) હાય છે. અર્થાત્ મન, વચન અને કાયાની પ્રવૃત્તિઓની એકરૂપતા હાય છે. તેમાં લેદ કચારે પણ પડતા નથી; પડે તા તે અસત્ય, માયા અને માહ કહેવાય, જેના તા સત્પુરૂષોએ અભાવ કર્યા હાય છે અને ત્યારે તા સત્પુરૂષનું ઉત્તમ પદ પ્રાપ્ત થાય છે.

ત્રાનીપુરૂષ પાતાની આત્મદશા સંઅ'ધે, પાતાના દેષ સંઅ'ધે, વિચાર કરે છે ત્યારે તેમની વિચારણા પક્ષપાતથી પર અને આત્માને અત્યંતપણે તાવીને પ્રમાણિકપણે કરે છે; અને જેમ હાય તેમ નિર્મળ ભાવ રાખી જ્ઞાનદષ્ટિમાં જુએ છે. સામાન્ય જીવ માટે આ કાર્ય અઘરું હાવા છતાં જ્ઞાનીપુરૂષ માટે તે સરળ બને છે, અને તેવી તેમની સહજ સ્થિતિ હાવા છતાં તેઓ આત્મજાગૃતિ, ઉપયોગની ન્યૂનાધિક તીક્ષ્ણતા અને આત્મદષ્ટિએ આત્મલક્ષતા રાખે જ છે. કચારેક જ્ઞાનીપુરૂષને પાતાની ઉપર કહી તે વિચારણા દર્શાવવાના ઉદય આવે છે ત્યારે તે પ્રમાણિકપણે પ્રમાણિક વચનાથી કહે છે. ુ ઉદાહરણ અર્થે પરમકૃપાળુ દેવનાં વચનામૃતમાંથી થાડાં અવતરણા ઉતારીએ છીએ :—

" પ્રણામ લખું તેની પણ ચિંતા ન કરો. હજુ પ્રણામ કરવાને લાયક જ છું, કરાવવાને નથી."

(वर्ष २२भुं, पत्रांड ४५)

' ધર્મ' સંખ'ધી મારી વર્તાના તે સર્વજ્ઞ પરમાત્માના જ્ઞાનમાં દશ્ય થતી હોય તે ખરી, પૂછવી જોઈતી નહોતી.... ઉદ્દય આવેલાં કર્મા ભાગવું છું. ખરી સ્થિતિમાં હજુ એકાદ અંશ પણ આવ્યો હોઉં એમ કહેવું તે આત્મપ્રસંશારૂપ જ સંભવે છે." (વર્ષ ૨૨મું, પત્રાંક ૫૦)

" ( તમે જણાવ્યા ) તેવા ગુણા કંઈ મારામાં પ્રકાશિત થયા હાય એમ મને લાગતું નથી. માત્ર રૂચિ ઉત્પન્ન થઇ, એમ ગણીએ તાે ગણી શકાય. આપણે જેમ ખને તેમ એક જ પદના ઈચ્છક થઇ પ્રયત્ની થઇએ છીએ."

( વર્ષ ૨૩મું, પત્રાંક ૯૪ )

" ચિત્ત ગુફાને યાગ્ય થઈ ગયું છે. કર્મ રચના વિચિત્ર છે." (વર્ષ ર૩મું, પત્રાંક ૧૨૫)

' રાત્રિ અને દિવસ એક પરમાર્થ વિષયનું જ મનન રહે છે. આહાર પણ એ જ છે......"

(વર્ષ ૨૩મું, પત્રાંક ૧૩૩)

"યથાયાગ્ય દશાના હતા મુમુક્ષુ છું. કેટલીક પ્રાપ્તિ છે. તથાપિ સર્વ પૂર્ણતા પ્રાપ્ત થયા વિના આ જીવ શાંતિને પામે એવી દશા જણાતી નથી. એક પર રાગ અને એક પર દ્રેષ એવી સ્થિતિ એક રામમાં પણ તેને પ્રિય નથી. અધિક શું કહેવું? પરના પરમાર્થ સિવાયના દેહ જ ગમતા નથી તા? (વર્ષ ર૩મું, પત્રાંક ૧૩૪)

"સર્વ સમર્થ પુરૂષા આપને પ્રાપ્ત થયેલાં જ્ઞાનને જ ગાઈ ગયા છે. એ જ્ઞાનની દિન–પ્રતિદિન આ આત્માને પણ વિશેષતા થતી જાય છે. નિઃશ કપણાની, નિર્ભ યપણાની, નિર્મ ઝન-પણાની અને વિઃસ્પૃહપણાની જરૂર હતી તે ઘણે અંશે પ્રાપ્ત થઈ જણાય છે." (વર્ષ ૨૪મું, પત્રાંક ૧૬૫)

" આત્મા જ્ઞાન પામ્યા એ તો નિઃસ'શય છે; ગ્રું થિલેદ થયા એ ત્રણે કાળમાં સત્ય વાત છે. સર્વ જ્ઞાનીઓએ પણ એ વાત સ્વીકારી છે. હવે છેવટની નિર્વિકલ્પ સમાધિ આપણને પામવી બાકી છે, જે સુલભ છે."

(વર્ષ ૨૪મું, પત્રાંક ૧૭૦)

" અદ્ભુત દશા નિર'તર રહ્યા કરે છે. અબધુ થયા છીએ. અબધુ કરવા માટે ઘણા જીવા પ્રત્યે દષ્ટિ છે. "

" એક બાજુથી પરમાર્થ માર્ગ ત્વરાથી પ્રકાશવા ઇચ્છા છે. અને એક બાજુથી અલખ 'લે'માં સમાઈ જવું એમ રહે છે.

નિર્વાણમાર્ગનું રહસ્ય

[ 80 ]

અલખ 'લે'માં આત્માએ કરી સમાવેશ થયા છે. યાગે કરીને કરવા એ એક રટણ છે. " (વર્ષ ૨૪૫, પત્રાંક ૧૭૬)

" છેવટનું સ્વરૂપ' સમજાયામાં, અનુભવાયામાં અલ્પ પણ ન્યૂનતા રહી નથી. જેમ છે તેમ સર્વ પ્રકારે સમજાયું છે. સર્વ પ્રકારના એક દેશ બાદ કરતાં બાકી સર્વ અનુભવાયું છે. એક દેશ સમજાયા વિના રહ્યો નથી; પરંતુ યાગ (મન, વચન, કાયા)થી અસંગ થવા વનવાસની આવશ્યકતા છે....પરિપૂર્ણ સ્વરૂપજ્ઞાન તા થયું જ છે; અને એ સમાધિમાંથી નીકળી લોકાલાકદર્શન પ્રત્યે જવું કેમ બનશે? એ પણ એક મને નહીં પણ પત્ર લખનારને વિકલ્પ થાય છે?"

(વર્ષ ૨૪મું, પત્રાંક ૧૮૭)

" કહેવારૂપ હું તેને નમસ્કાર હો. "

(વર્ષ ૨૪મું, પત્રાંક ૧૮૮)

" આજના પ્રભાતથી નિરંજનદેવની કાઈ અદ્ભુત અનુ-ગ્રહતા પ્રકાશી છે. આજે ઘણા દિવસ થયાં ઇચ્છેલી પરાભક્તિ કાઈ અનુપમ રૂપમાં ઉદય પામી છે....આખી સૃષ્ટિને મથીને જો મહી કાઢીએ તા માત્ર એક અમૃતરૂપ વાસુદેવ ભગવાન જ મહી નીકળે છે....આ વાત અને આખું ભાગવત એ એકને જ પ્રાપ્ત કરાવવા માટે અક્ષરે અક્ષરે ભરપૂર છે; અને તે (અ) મને ઘણા કાળ થયા પહેલાં સમજાયું છે; આજે અતિ અતિ સ્મરણમાં છે; કેમ કે સાક્ષાત્ અનુભવપ્રાપ્તિ છે; અને એને લીધે આજની પરમ અદ્ભુત દશા છે."

( વર્ષ ૨૪, આંક ૨૦૧)

" ઉદયકાળ પ્રમાણે વર્તીએ છીએ. કવચિત મનાયાગને લીધે ઇચ્છા ઉત્પન્ન હો તો ભિન્ન વાત. પણ અમને તો એમ લાગે છે કે આ જગત પ્રત્યે અમારા પરમ ઉદાસીન ભાવ વતે છે, તે સાવ સાનાનું થાય તો પણ અમને તૃણવત છે; અને પરમાત્માની વિભૂતિ રૂપે અમારૂં ભક્તિધામ છે."

(વર્ષ ૨૪મું, પત્રાંક ૨૧૪)

"સરળ વાટ મળ્યા છતાં ઉપાધિના કારણથી તન્મય બિક્ત રહેતી નથી અને એકતાર સ્નેહ ઉભરાતા નથી. આથી એદ રહ્યા કરે છે. જો કે વૈરાગ્ય તા એવા રહે છે કે ઘર અને વનમાં ઘણું કરીને આત્માને ભેદ રહ્યો નથી. પરંતુ ઉપાધિના પ્રસંગને લીધે તેમાં ઉપયાગ રાખવાની વારં-વાર જરૂર રહ્યા કરે છે, કે જેથી પરમ સ્નેહ પર તે વેળા આવરણ આણવું પડે; અને એવી પરમ સ્નેહતા અને અનન્ય પ્રેમમિક્ત આવ્યા વિના દેહત્યાગ કરવાની ઇચ્છા થતી નથી." (વર્ષ ર૪મું, પત્રાંક ૨૧૭)

'' પાતાનું અથવા પારકું જેને કંઇ રહ્યું નથી એવી ફ્રેાઇ હશા તેની પ્રાપ્તિ હવે સમીપ જ છે, ( આ દેહે છે ); અને તેને (હીધે પરેચ્છાથી વર્તીએ છીએ. " ( વર્ષ રૂ૪, પત્રાંક ૨૩૪) " ચિત્તની દશા ચૈતન્યમય રહ્યા કરે છે; જેથી વ્યવહારનાં અધાં કાર્ય ઘણું કરીને અવ્યવસ્થાથી કરીએ છીએ. હરિ ઇચ્છા સુખદાયક માનીએ છીએ, એટલે જે ઉપાધિજોગ વર્તે છે, તેને પણ સમાધિજોગ માનીએ છીએ.... અત્યારે તો બધુંય ગમે છે અને બધુંય ગમતું નથી, એવી સ્થિતિ છે. જ્યારે બધુંય ગમશે ત્યારે (ચિત્તની) નિરંકુશતાની પૂર્ણતા થશે. એ પૂર્ણકામતા પણ કહેવાય છે, જ્યાં હરિ જ સર્વંત્ર સ્પષ્ટ ભાસે છે. અત્યારે કંઇક અસ્પષ્ટ ભાસે છે પણ સ્પષ્ટ છે એવા અનુભવ છે."

"એક પુરાણ પુરૂષ અને પુરાણ પુરૂષની પ્રેમસંપત્તિ વિના અમને કંઈ ગમતું નથી, અમને કેંઇ પદાર્થમાં રૂચિ માત્ર રહી નથી, વ્યવહાર કેમ ચાલે છે તેનું ભાન નથી.... અમે દેહધારી છીએ કે કેમ તે સંભારીએ ત્યારે માંડ જાણીએ છીએ.... પાંચે ઇન્દ્રિયા શૂન્યપણે પ્રવર્તવારૂપ રહે છે.... ખાવાની, પીવાની, બેસવાની, સૂવાની, ચાલવાની અને બેલવાની વૃત્તિઓ પાતાની ઇચ્છા પ્રમાણે વતે છે; મન પાતાને સ્વાધીન છે કે કેમ એનું યથાયાય ભાન રહ્યું નથી. આટલું બધું છતાં મન માનતી ઉદાસીનતા નથી એમ માનીએ છીએ. અખંડ પ્રેમ ખુમારી જેવી પ્રવહવી એઇએ તેવી પ્રવહતી નથી એમ જાણીએ છીએ.... એટલી બધી ઉદાસીનતા છતાં વેપાર કરીએ છીએ, લઇએ છીએ, દઇએ છીએ.... જેનું ઠેકાણું નથી એવી અમારી દશા છે. " (વર્ષ ૨૪મું, પત્રાંક ૨૫૫)

" આત્મા પ્રદ્માસમાધિમાં છે. મન વનમાં છે. એક બીજાના આભાસે અનુક્રમે દેહ કંઈ ક્રિયા કરે છે. "

(वर्ष २४५, पत्रांक २५१)

" જ્ઞાનીના આત્માને અવલાકીએ છીએ અને તેમ થઇએ છીએ. કાઈ એવા પ્રકારના ઉદય છે કે અપૂર્વ વીતરાગતા છતાં વેપાર સં ખંધી કંઇક પ્રવર્તન કરી શકીએ છીએ....ચિત્તના પણ ઝાઝા સંગ નથી. આત્મા આત્મભાવે વર્તે છે. સમયે સમયે અનંત ગુણવિશિષ્ટ આત્મભાવ વધતા હાય એવી દશા રહે છે, જે ઘણું કરીને કળવા દેવામાં આવતી નથી, અથવા કળી શકે તેવાના પ્રસંગ નથી." (વર્ષ ૨૫મું, પત્રાંક ૩૧૩)

" ચા તરફ ઉપાધિની જ્વાલા પ્રજ્વલતી હાય તે પ્રસંગમાં સમાધિ રહેવી એ પરમ દુષ્કર છે, અને એ વાત તો પરમ જ્ઞાની વિના થવી વિકટ છે. અમને પણ આશ્ચર્ય થઈ આવે છે, તથાપિ એમ પ્રાયે વર્ત્યા જ કરે છે, એવા અનુભવ છે. આત્મભાવ યથાર્થ જેને સમજાય છે, તેને એ સમાધિ પ્રાપ્ત હાય છે." (વર્ષ ૨૫, આંક ૩૨૪)

" આ કામ પછી 'ત્યાગ' એવું અમે તો જ્ઞાનમાં જોયું હતું અને હાલ આવું સ્વરૂપ દેખાય છે; એટલી આશ્ચર્ય વાર્તા છે." (વર્ષ ૨૫, આંક ૩૩૯)

" અમે તા પાંચ માસ થયાં જગત, ઇશ્વર અને અન્ય-ભાવ એ સર્વાને વિષે ઉદાસીનપણે વર્તીએ છીએ. તથાપિ તે વાર્તા તમને ગાંભીય પણે રહી જણાવી નથી....માક્ષ તા કેવળ અમને નિકટપણે વતે છે એ તા નિઃશ ક વાર્તા છે. "

(વર્ષ ૨૫, આંક ૩૬૮)

" અવિષમપણે જ્યાં આત્મધ્યાન વર્તે છે, એવા જે " શ્રી રાયચ દ્ર" તે પ્રત્યે કરી કરી નમસ્કાર કરી આ પત્ર અત્યારે પુરૂ કરીએ છીએ. " (વર્ષ ૨૫, પત્રાંક ૩૭૬)

"*છ માસ સંપૂર્ણ થયાં જેને પરમાર્થ પ્રત્યે એક પણ* વિકલ્પ ઉત્પન્ન થયા નથી એવાશ્રી....ને નમસ્કાર છે.

(વર્ષ ૨૫, આંક ૩૭૮)

" જો કે અમાર્ ચિત્ત નેત્ર જેવું છે; નેત્રને વિષે બીજા અવયવની પેઠે એક રજકણ પણ સહન થઈ શકે નહીં....તેને વિષે વાણીનું ઊઠવું, સમજાવવું, આ કરવું અથવા ન કરવું, એવી વિચારણા કરવી તે માંડ માંડ બને છે. ઘણી કિયા તો શ્નયપણાની પેઠે વતે છે; આવી સ્થિત છતાં ઉપાધિજોગ તો અળવાનપણે આરાધીએ છીએ. એ વેદવું વિકટ એાછું લાગતું નથી, કારણ કે આંખની પાસે જમીનની રેતી ઉપાડવાનું કાર્ય થવા રૂપ થાય છે તે જેમ દુંખે, અત્યંત દુંખે થવું વિકટ છે, તેમ ચિત્તને ઉપાધિ તે પરિણામરૂપ થવા બરાબર છે. " (વર્ષ રપમું, પત્રાંક ૩૮૫)

" ઉપાધિ વેદવા માટે જોઇતું કહિનપણું મારામાં નથી. એટલે ઉપાધિથી અત્યંત નિવૃત્તિની ઇચ્છા રહ્યા કરે, તથાપિ

ઉદ્દયરૂપ જાણી તે યથાશક્તિ સહન થાય છે. "

( वर्ष २६, पत्रांड ४२५)

"અમે તો તે ઉપાધિ જેગથી હજુ ત્રાસ પામ્યા કરીએ છીએ; અને તે તે જેગે હૃદયમાં અને મુખમાં મધ્યમ વાચાએ પ્રભુનું નામ રાખી માંડ કંઇ પ્રવર્તન કરી સ્થિર રહી શકીએ છીએ. સમ્યક્ત્વને વિષે અર્થાત્ બાધને વિષે બ્રાંતિ પ્રાયે થતી નથી, પણ બાધનાં વિશેષ પરિણામના અનવકાશ થાય છે, એમ તો સ્પષ્ટ દેખાય છે અને તેથી ઘણીવાર આત્મા આકળ- ત્યાકુળપણાને પામી ત્યાગને ભજતો હતો."

( વર્ષ ૨૬, પત્રાંક ૪૬૫ )

" પૂર્ણ જ્ઞાની શ્રી ઋષભદેવાદિ પુરૂષોને પણ પ્રારખ્ધાદય ભાગવ્યે જ ક્ષય થયા છે, તા અમ જેવાને તે પ્રારખ્ધાદય ભાગવવા જ પડે એમાં ક'ઇ સ'શય નથી. માત્ર ખેદ એટલા થાય છે કે, અમને આવા પ્રારખ્ધાદયમાં શ્રી ઋષભદેવાદિ જેવી અવિષમતા રહે એટલું બળ નથી; અને તેથી પ્રારખ્ધાદય છતાં વાર'વાર તેથી અપરિપક્વ કાળે છૂટવાની કામના થઇ આવે છે."

' ગ્રાનીના સર્વ' વ્યવહાર પરમાર્થ મૂળ હાય છે, તો પણ જે દિવસે ઉદય પણ આત્માકાર વર્ત શે તે દિવસને ધન્ય છે." (વર્ષ ૨૯, પત્રાંક ૬૭૦)

અવિષમ ભાવ વિના અમને પણ અંબ ધપણા માટે

બીજો કાઈ અધિકાર નથી. મૌનપણું ભજવા યાગ્ય માર્ગ છે. " (વર્ષ ૩૧, પત્રાંક ૮૨૩)

"પરમ ધર્મ'રૂપ ચંદ્ર પ્રત્યે રાહુ જેવા પરિશ્રહ તેથી હવે હુ' વિરામ પામવાને જ ઇચ્છું છું, અમારે પરિશ્રહને શું કરવા છે? કશું પ્રયોજન નથી. સર્વોત્કૃષ્ટ શુદ્ધિ, ત્યાં સર્વોત્કૃષ્ટ સિદ્ધિ." (વર્ષ ૩૧, પત્રાંક ૮૩૨)

" માનસિક વૃત્તિ કરતાં ઘણા જ પ્રતિકૂળ માર્ગ માં હાલ પ્રવાસ કરવા પડે છે. તપ્ત હૃદયથી અને શાંત આત્માથી સહન કરવામાં જ હર્ષ માનું છું." (વર્ષ ૩૨, પત્રાંક ૮૫૧)

" અપૂર્વ શાંતિ અને સમાધિ અચળપણે વર્તે છે. કું ભક રેચક પાંચે વાયુ સર્વોત્તમ ગતિને આરાગ્યબળ સહિત આપે છે." (વર્ષ ૩૩, પત્રાંક ૯૩૩)

"ઘણી ત્વરાથી પ્રવાસ પૂરા કરવાના હતા. ત્યાં વચ્ચે સહરાનું રણ સંપ્રાપ્ત થયું. માથે ઘણા બાજો રહ્યો હતા તે આત્મવીચે કરી જેમ અલ્પકાળે વેદી લેવાય તેમ પ્રઘટના કરતાં પગે નિકાચિત્ ઉદયમાન થાક ગ્રહણ કર્યા. જે સ્વરૂપ છે તે અન્યથા થતું નથી એ જ અદ્ભુત આશ્ચર્ય છે. અવ્યાખાધ સ્થિરતા છે.... ઋ શાંતિઃ " ( વર્ષ ૩૪, પત્રાંક લ્પ૧)

ઉપરના અવતરણોના અભ્યાસથી આટલું સ્પષ્ટ થશે કે સત્પુરૂષ કે જ્ઞાની પુરૂષ પાતાની આત્મદશા, દોષ, ક્ષતિ આદિ જેમ હાય તેમ આત્માથી નિમ'ળભાવે નિરીક્ષણ કરીને પ્રમાણિકતાએ કહી બતાવે છે. તેમાં ભૂલ થતી નથી. તે ઉપરાંત મન, વચન અને કાયાની ચેષ્ટાનાં રહસ્યો કેવાં હાય તે પણ આથી સમજી શકાશે; ઉપયાગ ચૈતન્યસ્વરૂપ પ્રત્યે વળેલાે રહે અથવા આત્મા સ્થિર અને સમપરિણામે રહે, જ્યારે યાેગ એટલે મન, વચન, કાયા, બહાર પૂર્વકમેં ભાેગવે.

પૂર્વ કર્માનુસાર ત્રણે યાગની પ્રવૃત્તિ કર્માની નિવૃત્તિ માટે થતી હાય છે. કારણ આત્મા તેમાં આત્મભાવે જોડાતા નથી. બીજી રીતે કહીએ તા જ્ઞાનીપુરૂષના આત્માને પૂર્ણ શુદ્ધતા પ્રત્યે લઈ જવા માટે જાણે કેમ મન, વચન અને કાયા પરમ મિત્રભાવે એકત્ર થઇને વર્તી સહાયભૂત થતાં ન હાય; આ એક રહસ્યમય આશ્ચર્યકારક ઘટના છે. અને આ ઘટનાનું રહસ્ય સામાન્ય જીવથી એાળખાવું અત્યંત અશકય છે. સુદષ્ટિવાન મુમુક્ષુ જ તેને પારખી શકે.

અગાઉ આપેલાં પરમકૃપાળુ દેવનાં સ્વાત્મદશાના વિકાસ-સૂચક અને રહસ્યોને પ્રગટ કરતાં વચના વાંચી, વિચારી, સમજવાથી પણ કલ્યાણ જ છે. મનની અંદર ચાલતી વિચાર-શ્રેણી કાેઇથી જાણી શકાતી નથી. પરંતુ તે વિચાર વચનરૂપ પરિણામને પામે છે વા તેને જ કેવળ અનુરૂપ દૈહિક કિયા કે આચારરૂપ બને છે, ત્યારે તે શ્રેણિના પ્રકાર વિચારવાન જીવથી સમજાય છે. મન, વચન અને કાયાની પ્રવૃત્તિમાંથી જેના અહંભાવ નીકળી ગયા હાય તેવા જ્ઞાની પુરૂષની પ્રવૃત્તિ પ્રવૃત્તિ જેવી હાતી નથી, અને તેથી જ જ્ઞાની અને અજ્ઞાનીની પ્રવૃત્તિ વચ્ચે ભેંદ પડે છે. જ્ઞાની આહાર લેતા હાય છતાં લેતા નથી, બાલતા હાય છતાં બાલતા નથી એ આદિ પ્રકારની વાત સાંભળીએ છીએ અથવા વાંચીએ છીએ ત્યાં રહસ્ય એ છે કે જ્ઞાનીને તે તે ક્રિયાઓમાં પ્રીતિ કે આસક્તિ નથી પણ પૂર્વ-કર્મોના ઉદ્દયના ધક્કાથી તે પ્રવર્તન થાય છે.

હવે આ છઠો બાલ પ્રથમના બે બાલને કેવી રીતે ઉપકારી થાય છે તે જોઇએ. પાંચમા બાલમાં જે ગુણા સત્પુરૂષની મુખાકૃતિ પર અંકિત થવાનું જણાવ્યું હતું, તે ગુણાના કારણે તેમની મન, વચન અને કાયાની પ્રવૃત્તિ બીજા જીવાની પ્રવૃત્તિ કરતાં જુદી પડે છે અને તેથી રહસ્યયુક્ત અદ્ભુતતા લાગે છે; અને તેને લઇને સત્પુરુષ પ્રત્યે અહાભાવ વધતાં ભક્તિ પણ લીનતા પ્રત્યે દાેડે છે; વળી રહસ્ય જાણી તે પરનું નિદિધ્યાસન તેની ઉદાસીનતાના ક્રમમાં વધારા કરે છે. સત્પુરૂષની જેવી વિદેહી દશા છે અથવા તેમનું જેવું જળકમળવત્ અલિપ્ત-પણાથી રહેવું છે, તે પ્રાપ્ત કરવા યાગ્ય ઉચ્ચ દશા પ્રત્યે તેનું –શિષ્યનું કે મુમુક્ષનું –અંતર વલણ થાય છે. તેના પુરૂષાર્થ વેગ ઉપાડે છે ને તેના ફળરૂપ ઉદાસીનતાના વર્ષમાન-પણાને પામે છે. આ પરથી આ બાલની સામર્થ્યતા અને ઉપયોગિતા કેટલી છે તે સ્પષ્ટ સમજાશે.

## (૭) તેઓએ સમ્મત કરેલું સર્વ સમ્મત કરવું.

પ્રથમના છ બાલના મર્મ સમજ્યા પછી ક્રમમાં આ સાતમા છેલ્લા અને કળશરૂપ બાલ સહજતાએ આવે તે લક્ષમાં હેતું અઘર્ નથી.

"આ લોક વિવિધ તાપથી આકુળત્યાકુળ છે; ઝાંઝવાનાં પાણીને લેવા દોડી તૃષા છિપાવવા ઇચ્છે છે, એવા દીન છે. અજ્ઞાનને લીધે સ્વરૂપનું વિસ્મરણ થઈ જવાથી ભયંકર પરિ- બ્રમણ તેને પ્રાપ્ત થયું છે. સમયે સમયે અતુલ ખેદ, જવરાદિ રાગ, મરણાદિક ભય, વિયાગાદિક દુઃખને તે અનુભવે છે; એવી અશરણતાવાળા આ જગતને એક સત્પુરૂષ જ શરણ છે; સત્પુરૂષની વાણી વિના કાઇ એ તાપ અને તૃષા છેદી શકે નહીં એમ નિશ્ચય છે. માટે કરી કરી તે પુરૂષના ચરણનું અમે ધ્યાન કરીએ છીએ."

"સંસાર કેવળ અશાતામય છે. કાઇ પણ પ્રાણીને અલ્પ પણ શાતા છે, તે પણ સત્પુરૂષના જ અનુગ્રહ છે; કાઇ પણ પ્રકારના પુષ્ય વિના શાતાની પ્રાપ્તિ થતી નથી; અને એ પુષ્ય પણ સત્પુરૂષના ઉપદેશ વિના કાઇએ જાષ્યું નથી; ઘણે કાળે ઉપદેશેલું તે પુષ્ય રહીને આધીન થઇ પ્રવર્તે છે, તેથી જાણે તે ગ્રંથાદિકથી પ્રાપ્ત થયેલું લાગે છે; પણ એનું મૂળ એક સત્પુરૂષ જ છે; માટે અમે એમ જ જાણીએ છીએ કે એક અંશ શાતાથી કરીને પૂર્ણ કામતા સુધીની સર્વ સમાધિ તેનું સત્પુરૂષ જ કારણ છે; આટલી બધી સમર્થતા છતાં જેને કંઇ પણ સ્પૃહા નથી, ઉન્મત્તતા નથી, પાતાપણું નથી, ગર્વ નથી, ગારવ નથી, એવી આશ્ચર્યની પ્રતિમાર્ય સત્યુરૂષને અમે ફરી ફરી નામરૂપે સ્મરીએ છીએ." (૨૧૩)

આટલી બધી સત્પુરૂષની સમર્થતા જે મુમુક્ષુના અંતરમાં સમજાઇ હોય છે, તે તો અવશ્ય તેઓએ સમ્મત કરેલું સર્વસ્તા મત કરે જ. તેમ છતાં જેની દશા તેટલે અંશે ન પહોંચી હોય, તેને માટે આ ઉપકારી બાલ કહ્યો છે તથા પહોંચી હોય તેને માટે દહતા અર્થે આ બાલની આવશ્યકતા છે જ; કેમ કે જીવ સ્વભાવથી શિથિલતા અને પ્રમાદવાળા અનાદિ કાળથી રહ્યો છે અને તેથી આત્મજાગૃતિ અર્થે આ બાલનું પ્રકાશવું થયું છે. આ બાલ મુખ્ય છે એમ કહીએ તો જરા પણ ખાટું કે અતિશ્યોક્તવાળું વચન છે એમ નહીં કહી શકાય.

જે સત્પુરૂષ સંસારમાં અસંસારગત ભાવથી, અલિપ્ત-પણાથી જળકમળવત્ રહે છે; જે આધિ, વ્યાધિ અને ઉપાધિના પરમ વિષમ નિમિત્તોના ઉદય વખતે આત્મસ્થિરતા અને આત્મ-શાંતિના મજબુત દુર્ગં ની એક કાંકરી પણ ખરવા દેતા નથી અને જે દ્વાર પરિષહ અને ઉપસર્ગ અદિતીય આત્મવીર્યંથી વેદી તેમને નિઃસત્વ ખનાવી દે છે, તેમનું કહેલું, ઉપદેશેલું, બાધેલું કેવળ સત્ય જ હાય, નિઃશંકતાએ ઉપાદેયરૂપ હાય, આરાધવા યાગ્ય હાય એ તો સહેજે સમજી શકાય એવા પ્રકાર છે. કેમ કે જે માનવાથી, જે શ્રદ્ધવાથી, જે આચરવાથી તેઓ તેવી ઉચ્ચતમ દશાને પ્રાપ્ત થયા, તે સર્વ મુમુક્ષુએ હૃદયથી અને પ્રેમથી માનવા યાગ્ય, શ્રદ્ધવા યાગ્ય અને આચરવા યાગ્ય હાય જ.

આ બાલના ગર્ભમાં પ્રેમ, શ્રદ્ધા અને અર્પણતા અથવા

આત્રાંકિતપણું, તે ભાવા રહ્યા છે; અર્થાત્ તે ગુણા પ્રગટાવવા અતિ કરૂણતાથી ઉપદેશ કર્યા છે. તેઓએ સમ્મત કરેલું સર્વ સમ્મત તો ત્યારે કહી શકાય કે જયારે મુમુક્ષુમાં ઉપરના ભાવા ઓછા વધતા અંશે પ્રગટ્યા હાય, એટલે કે તેનામાં સત્પુરૂષ પ્રત્યે પાતાના આત્મકલ્યાણ અને આત્મશ્રેય અર્થ નિર્મળ પ્રેમ, અચળ શ્રદ્ધા અને આત્તારાધનની અપૂર્વ રૂચિ થયાં હાય. પ્રેમ વિના શ્રદ્ધા ટકી શકતી નથી અને શ્રદ્ધા પ્રેમ વિના અચળ રહેતી નથી; અને તે ખંનના ખળથી અર્પણતાના જન્મ થઇ, તેની વૃદ્ધિ થાય છે અને તેમ થાય ત્યારે મુમુક્ષુથી સ્વાભાવિક બાલી દેવાય છે, કે "દેવદેવીની તુષમાનતાને શું કરીશું? જગતની તુષમાનતાને શું કરીશું? તુષમાનતા સત્પુરૂષની ઇચ્છા......સત્પુરૂષના અંતઃકરણે આચર્યા કિવા કહ્યો તે ધર્મ." (૨૧)

તેના અંતરમાં આ ભાવા સ્થિરતા પકડે છે કે તેમનું કહેલું સર્વ માન્ય રાખવું; તેમનાં કહેલાં ધાકડે ધાકડે પણ અંગીકૃત કરવાં; પાતાની દાષવાળી અલ્પ મતિ ત્યાં ન ચલાવવી અને બુદ્ધિના ઉપયાગને માત્ર સત્પુરૂષમાં જ પ્રેરવા; ન સમ-જાય ત્યાં મધ્યસ્થતા રાખવી અથવા સત્પુરૂષ પાસેથી સમાધાન મેળવવું પણ સ્વચ્છંદને સેવી સત્પુરૂષની વિમુખતાએ ન પ્રવર્તવું.

આ બાલમાં મુખ્યતાએ આજ્ઞાનું આરાધન ત્રણે યાગની એકત્વતાથી કરવાનું સૂચવ્યું છે, કહા કે તેમ કરવાની આજ્ઞા આપી છે. આ આજ્ઞાનું પાલન સૂક્ષ્મતાએ કરવાનું છે, અને એમ થાય તા તેને માટે માેક્ષ નિકટ છે, લેશ માત્ર દૂર નથી. ગજસુકુમાર મુનિએ આજ્ઞાનું સેવન અથથી ઇતિ સુધી કર્યું તા માેક્ષપ્રાપ્ત શીઘ્રતાએ થયા. ઋષભદેવ તીર્થ કર ભગવાનના અડાશું પુત્રા તેમ કરવાથી જ મુક્તિને વર્યા, "પરિક્ષિત રાજાને શુકદેવજીએ એ જ ઉપદેશ કર્યો છે." (૨૦૦)

'' ભગવત્ તીથ''કરના નિચ''થ, નિચ''થિનીએા, શ્રાવક તથા શ્રાવિકાએા કંઈ સર્વ ને જવાજવનું જ્ઞાન હતું તેથી તેમને સમકિત કહ્યું છે એવા સિદ્ધાંતના અભિપ્રાય નથી. તેમાંથી ક'ઇક જીવાેને તીર્થ'કર સાચા પુરૂષ છે, સાચા માેક્ષ-માર્ગના ઉપદેષ્ટા છે, જેમ તે કહે છે તેમ જ માેક્ષમાર્ગ છે એવી પ્રતીતિથી, એવી રૂચિથી, શ્રી તીર્થ કરના આશ્રયથી અને નિશ્ચયથી સમકિત કહ્યું છે. એવી પ્રતીતિ, એવી રૂચિ અને એવા આશ્રયનાે તથા આજ્ઞાનાે નિશ્ચય છે તે પણ એક પ્રકારે જીવાજીવના જ્ઞાનસ્વરૂપ છે. પુરૂષ સાચા છે અને તેની પ્રતીતિ પણ સાચી આવી છે કે જેમ આ પરમ કૃપાળુ કહે છે તેમ જ માક્ષમાર્ગ છે, તેમ જ માક્ષમાર્ગ હાય, તે પુરૂષનાં લક્ષણાદિ પણ વીતરાગપણાની સિદ્ધિ કરે છે. જે વીતરાગ હાેય તે પુરૂષ યથાર્થ વક્તા હાય અને તે જ પુરૂષની પ્રતીતિએ માેક્ષમાર્ગ સ્વીકારવા ચાેગ્ય હાેય એવી સુવિચારણા તે પણ એક પ્રકારતું ગૌણતાએ જીવાજીવનું જ ગ્રાન છે. તે પ્રતીતિથી, તે રૂચિથી અને તે આશ્રયથી પછી સ્પષ્ટ વિસ્તાર સહિત જીવાજીવનું <sub>ગાન અનુક્ર</sub>મે થાય છે. તથાર્પ પુરૂષની આગ્રા ઉપાસવાથી રાગદ્વેષના ક્ષય થઈ વીતરાગદશા થાય છે. '' (૭૭૧)

આ ટ'કેાત્કીર્ણું વચના અત્યંત ગ'ભીર ભાવ અને અદ્ભુત આશય દર્શાવનાર હાવાથી ખૂબ મનનીય છે. તેમાં માેક્ષમાર્ગ સમાયા છે. તે પર સુવિચારણા કરવાથી માર્ગના સિદ્ધાંતના ધ્વનિ 'પ્રેમ, શ્રદ્ધા અને અર્પણતા અથવા આજ્ઞારાધન' એ નીકળશે અને માર્ગના મર્મ 'કાેઈ વિદ્યમાન સત્પુરૂષની પ્રાપ્તિ અને તે પ્રત્યે અવિચળ શ્રદ્ધા' એ પણ અલ્પ પ્રયાસે સમ-જાશે. આટલું હૃદયમાં ઉતારતાં જ માેક્ષમાર્ગ સરળ, સુગમ ને સ્વચ્છ શા માટે છે તેના ગુપ્ત ભેદ પણ લક્ષગત્ થશે. આત્માની પ્રકૃષ્ટ શુદ્ધતા પ્રગટ કરવા જે કંઈ કરવાનું છે તે માત્ર આટલું છે; તેના અભાવે

"સહુ સાધન બંધન થયાં, રહ્યો ન કાઇ ઉપાય; સત્સાધન સમજ્યા નહીં, ત્યાં બંધન શું જાય?" (૨૬૪) "વહુ સાધન બાર અનંત કિયા, તદ્દપિ કછુ હાથ હજુ ન પર્યા, અબ કયાં ન બિચારત હૈ મનસે, કછુ ઔર રહાઉ ન સાધનસેં! બિન સદ્ગુરુ કાઇ ન ભેદ લહે. મુખ આગલ હૈ કહુ બાત કહે! કરુણા હમ પાવત હે તુમકી, વહુ બાત રહી સુગુરુગમકી; પલમેં પ્રગટે મુખ આગલસેં, જબ સદ્ગુરુ ચર્ન સુપ્રેમ બસેં. તનસેં, મનસેં, ધનસેં, સબસેં, ગુરુદેવકી આન સ્વ આત્મ બસેં; તબ કારજ સિદ્ધ બને અપના, રસ અમૃત પાવહિ પ્રેમ ઘના."

હવે પત્રાંક ૭૭૧માં કહેલા વચને જે ઉપર જણાવ્યાં છે, તેમાં સત્પુરૂષ પ્રત્યે પ્રેમ શ્રદ્ધા અને અર્પણતારૂપ માક્ષમાર્ગ કથા પ્રકારે છે તે સંક્ષેપે જોઇએ.

શ્રી તીથ<sup>ડ</sup> કર પ્રભુ ઉત્કૃષ્ટ સત્પુરૂષ છે, તે સાચા પુરૂષ છે. સાચા માેક્ષમાર્ગાના ઉપદેષ્ટા છે, તે વાત જીવથી કચારે મનાય છે ? કે જ્યારે તે પુરૂષ પ્રત્યે પ્રેમ અને શ્રદ્ધા આવે ત્યારે; અને તેમ થતાં શું થાય ? તાે કહે છે કે જીવના આત્મામાં પરિણામરૂપ પ્રતીતિ આવે, માેક્ષમાર્ગમાં પ્રયાણ કરવાની રુચિ થાય, ત્યાર પછીનું પરિણામ શું આવે ? તેા કહે છે કે તે સત્પુરૂષના આશ્રયના તથા આજ્ઞાના નિશ્ચય આવે અર્થાત્ પ્રેમ, શ્રદ્ધા ને અર્પણતા ( આગ્રારાધન ) એ ત્રણે ઉત્તમ ગુણા આવે, વિક્રસે અને ખીલે અને પછી આજ્ઞાનું આરાધન કરવાથી રાગદ્વેષનાે ક્ષય થઈ વીતરાગદશા થાય.

એ ત્રણેયના એટલે પ્રેમ, શ્રદ્ધા અને અર્પણતાના શુદ્ધ આરાધક અને સ્વાત્માની શુદ્ધ અનુભૂતિ કરનાર સત્પુરૂષના પાવત્ર મુખકમળમાંથી કેવાં અનુપમ બાધ વચના નીકળે છે તે જોઇએ.

'' અહેા, સત્પુરૂષનાં વચનામૃત, મુદ્રા અને સત્સમાગમ ! સુષુપ્ત ચેતનને જાગૃત કરનાર, પડતી વૃત્તિને સ્થિર રાખનાર, દર્શાન માત્રથી પણ નિર્દોષ અપૂર્વ સ્વભાવને પ્રેરક, સ્વરૂપ પ્રતીતિ, અપ્રમત્ત સંયમ અને પૂર્ણ વીતરાગ નિર્વિકલ્પ સ્વભાવનાં કારણ ભૂત; છેલ્લે અયાગી સ્વભાવ પ્રગટ કરી અન ત અવ્યાળાધ રવરૂપમાં સ્થિતિ કરાવનાર 🛒 त्रिप्राण कथवंत वर्ती!"

(આ વચના પરતું વિવેચન આગળ કરવામાં આવશે.)

આ બાલમાં ગભિલ્માણે શ્રદ્ધા અને આજ્ઞારાધન અથવા અપંણતા રહ્યાં છે તે બતાવાઈ ગયું છે. વળી આજ્ઞાના આરાધન વિના માક્ષ નથી તે પણ કહેવાયું છે, આગળ આગળની દશામાં આરાધનનું સ્વરૂપ સ્થૂળતાથી સ્ક્ષ્મતા પ્રત્યે અને સ્ક્ષ્મતાથી અતિસ્ક્ષ્મતા પ્રત્યે જાય છે, તે એટલે સુધી કે મુમુક્ષતામાં પ્રવેશી ચૂકેલા અને સત્પુરૂષ કે જ્ઞાનીપુરૂષના આશ્રય કર્યો હાય તેવા સુયાગ્ય જીવને આશંકા થવા યાગ્ય છે કે સાધકને દીધ શંકા કે લઘુશંકા જેવી અલ્પ કિયામાં શ્રીગુરુની આજ્ઞા લેવારૂપ માર્ગની સંકડાશ શા માટે રાખવામાં આવી હશે ? તેના સમાધાન માટે પરમ કૃપાળુ દેવનાં જ વચના ટાંકીએ છીએ, જેથી તે આશંકા શંકા શંકા રહિત થઇ જાય.

"સતત્ અંતમું ખ ઉપયોગે સ્થિતિ એ જ નિર્ગં થને પરમ ધર્મ છે. એક સમય પણ ઉપયોગ બહિર્મું ખ કરવા નહીં એ નિર્ગં થના મુખ્ય માર્ગ છે; પણ તે સંયમાર્થ દેહાદિ સાધન છે, તેના નિર્વાહના અર્થ સહજ પણ પ્રવૃત્તિ થવા યોગ્ય છે. કંઈ પણ તેવી પ્રવૃત્તિ કરતાં ઉપયોગ બહિર્મું ખ થવાનું નિમિત્ત છે, તેથી તે પ્રવૃત્તિ અંતર્મ ખ ઉપયોગ પ્રત્યે રહ્યાં કરે એવા પ્રકારમાં ચહ્યુ કરાવી છે; કેવળ અને સહજ અંતર્મું ખ ઉપયોગ તો મુખ્યતાએ કેવળ ભૂમિકા નામે તેરમે ગુણસ્થાનકે હોય છે અને નિર્મળ વિચારધારાના બળવાનપણા સહિત અંતર્મ ખ ઉપયોગ સાત્મે ગુણસ્થાનકે હોય છે છે.

પ્રમાદથી તે ઉપયોગ સ્ખલિત થાય છે, અને કંઇક વિશેષ અંશમાં સ્ખલિત થાય તે વિશેષ ખહિમું ખ ઉપયોગ થઈ ભાવઅસ યમપણે ઉપયોગની પ્રવૃત્તિ થાય છે. તે ન થવા દેવાને અને દેહાદિ સાધનના નિર્વાહની પ્રવૃત્તિ પણ ન છોડી શકાય તેવી હોવાથી તે પ્રવૃત્તિ અંતમું ખ ઉપયોગે થઈ શકે એવી અદ્ભુત સંકલનાથી ઉપદેશી છે, જેને પાંચ સમિતિ કહેવાય છે.

'' જેમ આજ્ઞા આપી છે તેમ આજ્ઞાના ઉપયાગપૂર્વ'ક ચાલવું પડે તા ચાલવું; જેમ આજ્ઞા આપી છે તેમ આજ્ઞાના ઉપયોગપૂર્વ'ક બાલવું પડે તાે બાલવું; જેમ આજ્ઞા આપી છે તેમ આજ્ઞાના ઉપયોગપૂર્વંક આહારાદિ શ્રહણ કરવું; જેમ આજ્ઞા આપી છે તેમ આજ્ઞાના ઉપયોગપૂર્વ ક વસ્ત્રાદિનું લેવું મૂકવું; જેમ આજ્ઞા આપી છે તેમ આજ્ઞાના ઉપયાગપૂર્વક દીર્ઘ'શ'કાદિ <mark>શરીરમળન</mark>ા ત્યાગ કરવા યાેગ્ય ત્યાગ કરવા. એ પ્રકારે પ્રવૃત્તિરૂપ પાંચ સમિતિ કહી છે. જે જે સંયમમાં પ્રવર્તવાના બીજા પ્રકારાે ઉપદેશ્યા છે, તે તે સર્વ આ પાંચ સમિાતમાં સમાય છે; અર્થાત્ જે કંઈ નિર્યું થને પ્રવૃત્તિ કરવાની આજ્ઞા આપી છે, તે પ્રવૃત્તિમાંથી જે પ્રવૃત્તિ ત્યાગ કરવી અશકચ છે, તેની જ આજ્ઞા આપી છે; અને તે એવા પ્રકારમાં આપી છે કે મુખ્ય હેતુ જે અ'તમુ<sup>ર</sup>ખ ઉપયોગ તેને જેમ અસ્ખલિતતા રહે તેમ આપી છે. તે જ પ્રમાણે વર્તવામાં આવે તેા ઉપયોગ સતત જાગત રહ્યા કરે, અને જે જે સમયે જીવની જેટલી જેટલી જ્ઞાનશક્તિ તથા વીર્ય**શક્તિ** છે તે તે अप्रभत्त रह्या ४रे. "

" દીર્ઘ શંકાદિ કિયાએ પ્રવર્ત તાં પણ અપ્રમત્ત સંયમ-દિષ્ટ વિસ્મરણ ન થઈ જાય તે હેતુએ તેવી તેવી સંકડાશવાળી કિયા ઉપદેશી છે; પણ સત્પુરૂષની દિષ્ટ વિના તે સમજાતી નથી. આ રહસ્ય દિષ્ટ સંક્ષેપમાં લખી છે, તે પર ઘણા ઘણા વિચાર કર્ત વ્ય છે. સર્વ કિયામાં પ્રવર્ત તાં આ દેષ્ટિ સ્મરણમાં આણ-વાના લક્ષ રાખવા યાગ્ય છે." (૭૬૭)

ઉપરનાં પરમકૃપાળુ દેવનાં વચનાથી સત્પુરૂષાની અનંત કરૂણા સિદ્ધ થાય છે, કેમકે લઘુશંકાદિ અલ્પ દૈહિક ક્રિયા કરવા છતાં સાધકના આત્મા ઉપયોગની સ્ખલનારૂપ દાષમાં પડે નહીં એવી તેમાં સંકલના ખતાવી છે; અને તે અતિ ગ'ભીર વાત અહીં સ્પષ્ટતાએ દર્શાવી છે અને રહસ્ય પ્રગટ કર્યું' છે, તેમ છતાં તે રહસ્યનું રહસ્ય ગુખ્તતાએ રહ્યું છે તે માત્ર સુદષ્ટિયુક્ત વિચારવાનના લક્ષમાં આવવા યાગ્ય છે.

"જેમ આજ્ઞા આપી છે તેમ આજ્ઞાના ઉપયોગપૂર્વક ગાલવું પડે તો ચાલવું….. ઈત્યાદિ" એ વચનામાં પણ રહસ્ય રહ્યું છે, તેના પર વિશુદ્ધ મતિથી વિચાર કરવા ઘટે છે. શખ્દા સાદા સમજાય તેવા છે અથવા લાગે છે, છતાં રહસ્યયુક્ત છે. માટે જ કહ્યું છે કે શાસ્ત્રો સદ્યુરુગમે સમજવા યાગ્ય છે. પાતાના મતિકલ્પનાથી નહીં, પાતાની ખુદ્ધિએ વિચારતાં ઉપશમ સ્વરૂપ જ્ઞાનીપુરૂષાએ રચેલાં શાસ્ત્રો શસ્ત્ર રૂપે પરિણમે એવા બહુ સંભવ રહ્યો છે.

આ સાતમા બાલ પ્રથમના બે બાલને સહાયભૂત કેવા

પ્રકારે થાય છે તે જેઇએ. આ બાલમાં મુખ્યપણ શ્રદ્ધા ને અર્પણતા એટલે આગ્રારાધન રહ્યાં છે. સત્પુરૂષોએ સમ્મત કરેલું હાય તે સર્વ સત્યસ્વરૂપે જ હાય; અને તેથી તે માન્ય કરવાથી તથા તેમાંથી બાધ લેવાથી ગ્રાનની નિર્મળતા થાય અને ગ્રાનની નિર્મળતાને કારણે વૈરાગ્ય વધે. વૈરાગ્ય વધતાં ઉદાસીનતાના ક્રમ આગળ ને આગળ વીતરાગતા પ્રત્યે ક્રચકદમ કરે. જેમ જેમ ઉદાસીનતાની વધંમાનતા થાય અર્થાત્ આત્મદશા ઊંચી ચઢતી જાય તેમ તેમ તેના કારણરૂપ સત્પુરૂષની ભક્તિ જ છે એનું અત્યંત દઢપણું થતાં ભક્તિ પ્રત્યે લીનતા આવે જ.

આ પ્રમાણે સાત બાલ પરનું વિવેચન અહીં પૂર્ણ થાય છે; તેમાં ન્યાયપૂર્વ કના ક્રમ છે તે અતાવવાના પ્રયત્ન કર્યો છે. તેની ઉપયાગિતા, તેનું મૃલ્ય અને તેની ઉપકારિતા કેટલાં છે તે તા પરમકૃપાળુ દેવ પાતે હવે પછી કહે છે.

"આ જ્ઞાનીઓએ હૃદયમાં રાખેલું, નિર્વાણને અર્થે માન્ય રાખવા યાગ્ય, શ્રદ્ધવા યાગ્ય, કરી કરી ચિંતવવા યાગ્ય, ક્ષણે ક્ષણે, સમયે સમયે તેમાં લીન થવા યાગ્ય પરમ રહસ્ય છે."

આ વચનાથી શું કહ્યું ? આ તા પરમ રહસ્ય છે; રહસ્ય તેનું નામ કે જેમાં ગુપ્ત ભેદ રહ્યો હાય, જે સર્વસામાન્ય જીવથી અપ્રગટ હાય અને જે ઉત્તમ ચાવીરૂપ (Master Key) હાય, જેના વડે સર્વ તાળાં ખુલ્લી જાય અર્થાત્ ખંધના તૂટી જાય. એવું આ પરમ ઉપકારી પરમ રહસ્ય અત્રે જીવાના આત્મકલ્યાણાથે પ્રગટ કર્યું છે, કે જેના પરમ પ્રેમે આશ્રય કરવાથી જેને હૃદયથી ઉપાસવાથી જીવનાં માહનીય કર્મનાં પડળ દૂર થાય છે, જ્ઞાન દર્શનનાં આવરણા અને વીર્યને રાેકનારી અ'તરાયાે ક્ષીણ થતી જઈ ક્ષય થાય છે.

આવી તેની અદ્ભુત ઉપયોગિતા અને ઉપકારિતા હાેવાને કારણે પરમ કૃપાળુ દેવે ભારપૂર્વંક વચનાથી સમજણ આપી કે આ પરમ રહસ્ય નિર્વાણને અર્થ, માેક્ષને અર્થ એટલે નિજાત્માની પરમ શુદ્ધતાની પ્રાપ્તિને અથે<sup>૧</sup> માન્ય રાખવા ચાેગ્ય છે, એટલે સ્વીકારવા ચાેગ્ય છે. તેનાે સ્વીકાર કર્યા પછી તે શ્રદ્ધવા ચાેગ્ય છે; માનવું અને શ્રદ્ધવું એ બે વચ્ચે અંતર છે, જે માન્યતા હાેય તે શ્રદ્ધારૂપ અથવા શ્રદ્ધાપણે વર્તવારૂપ હાતી નથી. જેમ કે સત્ય બાલવું અને આચરવું તે સારૂ છે તે માન્યતા હાય, પણ તે સિદ્ધાંત શ્રદ્ધાના ખળ વગર આચાર ૩૫ થતા નથી અથવા દેહ અને આત્મા ખંને ભિન્ન છે તેવી માન્યતા હાય પણ તેથી શ્રદ્ધા છે એમ કહેવાય નહીં, કારણ કે જેટલા અંશે શ્રદ્ધા હોય, તેટલા અંશે તેને અનુરૂપ વર્તવાન ખને. આથી માન્યતાની દહતા તે શ્રદ્ધા અને તેમ ન થાય ત્યાં સુધી માન્યતા તે માન્યતા જ છે. " માનવાનું ફળ નથી પણ દશાનું ફળ છે. " ( ૩૯૭ ) એમ પરમકૃપાળુ દેવે પણ કહ્યું છે, આથી અત્ર કહ્યું તે પરમ રહસ્ય માન્ય રાખી શ્રદ્ધવા <sub>ચાગ્ય</sub> છે એવા હિતકારી ઉપદેશ કર્યો અથવા માન્યતાને અળવતી કરી શ્રદ્ધામાં લઇ જવા**નું** સૂચન કર્યું.

આગળના બાંધ શું છે તે હવે જોઇએ. અળવાન ભાર-પૂર્વ કનાં વચનાથી જણાવે છે કે આ રહસ્ય કરી કરી ચિંત-વવા યાગ્ય છે. જેનું ફરી ફરીને ચિંતન થાય, તે આત્મામાં પરિણામરૂપ થાય છે. આ રહસ્ય પરત્વે જે માન્યતા કરી હાય, તેને પુનઃ પુનઃ વિચારવાથી, તેનું વાર વાર મનન કરવાથી માન્યતા શ્રદ્ધારૂપ થાય છે અને શ્રદ્ધા આવ્યા પછી પણ તેનું અનુપ્રેક્ષણ કરવાથી શ્રદ્ધા પ્રતીતિમાં પરિણમે છે. માન્યતા ઉપરની સપાટી પરની છે; શ્રદ્ધા કંઈક ઊંડાણવાળી, છતાં ફરી શકવાના સ્વભાવવાળી છે; ત્યારે પ્રતીતિ ખૂબ ઊંડાણમાં જઈ આત્માના સ્પર્શવાળી છે અને તેથી તે બદલાતી નથી. આથી જે સત્યરૂપ મૂલ્ય છે, તે તેા પ્રતીતિ સંઅ'ધે છે. તે પ્રતીતિ શાથી આવે તે માટેનું યથાર્થ માર્ગ દર્શન અહીં આપ્યું છે. આવી અદુભુત, ન બદલાય એવી પ્રતીતિ પરિણામ પામ્યા પછી જીવનું કર્ત્તવ્ય એ છે કે તેમાં ક્ષણે ક્ષણે, સમયે સમયે લીન થવું, જેથી આત્મકલ્યાણ સુલભતાએ અને શીઘ્રતાએ સાધ્ય કરી શકાય. આટલું કરવાથી પ્રથમના બે બાલનું આરા-ધન જલદીથી સફળતાપૂર્વંક થાય છે તેમ જ બાકીના પાંચ બાલ તે ઇષ્ટ કાર્યમાં સહાયમૂત બને છે. જે ક'ઇ લીનતા કર-વાની છે તે અહીં ખતાવેલ રહસ્યમાં એટલે કે " સત્પુરૂષમાં પ્રેમ, શ્રદ્ધા અને અર્પણતા "માં કરવાની છે.

આ પરમ રહસ્ય સર્વ જ્ઞાની પુરૂષાનાં હૃદયમાં ગુપ્તપણે રહ્યું હતું, રહ્યું છે, તે અહીં પ્રગટ કર્યું છે. પત્રાંક ૧૭૩માં પરમ કૃપાળુ દેવ એક જિજ્ઞાસુ ભાઇને જણાવે છે કે " હજુ સુધી મેં તમને માર્ગના મર્મના (એક અંબાલાલ સિવાય) કોઈ અંશ જણાવ્યા નથી; અને જે માર્ગ પામ્યા વિના કોઈ રીતે જીવના છૂટકા થવા કાઈ કાળે સંભવિત નથી, તે માર્ગ જો તમારી યાગ્યતા હશે તા આપવાની સમર્થતાવાળા પુરૂષ બીજો તમારે શાધવા નહીં પડે. એમાં કાઈ રીતની પાતાની સ્તુતિ કરી નથી. આ આત્માને આવું લખવાનું યાગ્ય લાગતું નથી, છતાં લખ્યું છે."

અહીં એક પ્રશ્ન થવા યાગ્ય છે કે જે પરમ રહસ્ય શ્રી સાનીપુર્વેકએ ગ'ભીરપણે રહીને પાતાનાં હૃદયમાં ગાપવી રાખ્યું હતું, તે પરમકૃપાળુ શ્રીમદ્ જએ શા માટે પ્રગટ કર્યું હશે ? સર્વ જ્ઞાનીઓની માન્યતાથી ઉપરવટ જઇને તેમણે શા માટે હૃદયમાંથી બહાર કાઢી પ્રકાશમાં આષ્યું હશે ? તેનુ સમાધાન આ પ્રમાણે વિચારવું ઘટે છે.

એક, જ્ઞાનીપુરૂષોએ આ રહસ્યને હૃદયમાં રાખ્યું હોય છે તે વાત ખરી, પરંતુ સર્વ કાળને માટે તે પ્રકારે ગુપ્ત રાખતા નથી. જ્ઞાનીપુરૂષો તો અત્યંત કરૂણામય અને દયાળુ હોય છે, પાતાની પાસે જે કંઈ હોય છે તે ચાગ્ય જીવાને આપવા હંમેશા ખુશી અને તત્પર હાય છે; તેઓ કંઈ છૂપાવવાના હેતુથી છૂપાવતા નથી. પ્રેમી અને ચાગ્ય ચાહક દેખી આપી દેવાના સુચિત્તવાળા હાય છે, અને તેમ અવશ્ય કરે છે; તો સમર્થ આત્મજ્ઞ અને આત્મદર્શી પરમકૃપાળુ શ્રીમદ્ રાજ્ય પ્રંત્રજીએ જ્ઞાનીપુરૂષોની સનાતન શૈલીને માન્ય રાખી, માન

નિર્વાણમાગ નું રહસ્ય

આપી યાેગ્ય જીવ પાસે માર્ગ'ના મર્મ ખુલ્લા કર્યા તે ઊચત જ છે.

બીજું, કૃપાળુ દેવે કંઈ માન પ્રતિષ્ઠા અથવા પૂજાદિની કામનાથી રહસ્ય પ્રગટ કર્યું છે એમ પણ નથી અને તે તેમના પત્ર નં. ૧૭૧ ( જેના ઉતારા પૂર્વે શરૂમાં અપાઈ ગયા છે) સિદ્ધ કરી આપે છે. યાગ્ય જીવાની સત્પાત્રતા જોયા પછી યથાયાગ્ય માર્ગ દર્શન આપવા જ્ઞાની ભગવંતાની કરૂણામય વૃત્તિ હાય અને તે પ્રમાણે વર્તે છે, તેમ તેમણે કર્યું છે.

ત્રીજું, મુમુક્ષુઓને પંત્રાે લખવા સિવાય, તેમણે કચારે પણ રહસ્ય પ્રસિદ્ધ કર્યું નથી; એટલું જ નહીં, પાતાની વર્ષમાન થતી આત્મદશા હાવા છતાં, તેમણે કચારે પણ પ્રસિદ્ધ થવાનું ઇચ્છયું નથી, ઊલટું ગુપ્તપણે રહેવાનું પ્રશંસ્યું હતું; અને દશા જાણનાર મુમુક્ષુને તેમના પાતાના સંખંધ ઉચ્ચાર સુદ્ધાં ન કરવા વારંવાર સ્ત્ર્ચવ્યું હતું; તેમાં ભૂલ થતી દેખાય ત્યારે ઠપકા પણ આપ્યા હતા. તે વચના અહીં લખી જણાવવા જરૂર ન હાવાથી તેમ કર્યું નથી.

"અને એ જ સર્વ શાસ્ત્રના, સર્વ સંતના હૃદયના ઇશ્વરના ઘરના મર્મ પામવાના મહામાર્ગ છે."

અહીં નિર્વાણુમાર્ગ ના સાત બાલથી જે રહસ્ય પ્રગટ કર્યું છે, તે સર્વ શાસ્ત્રોના સાર છે, સર્વ સંતના હૃદયના અનુભવ સ્વરૂપ નિચાડ છે અને પરમાત્માના ઘરનું નવનીત છે એમ કહી શાસ્ત્રાની સાક્ષી આપી તેમ સંતના હૃદયની શાખ આપી અને તેથી રહસ્યની સિદ્ધિ કરી. આ સાત બાલનું પ્રેમપૂર્વં કનું આરાધન એ સ્વકલ્યાણના માર્ગ છે અને તેના પરિણામે શાસ્ત્રના ઊંડાણમાં જે મર્મ રહ્યો હાય છે તે પ્રકાશમાં આવી સમજાય છે. સંત પુરૂષના ફોમળ હૃદયમાં ગુપ્તપણે કેવા ભાવા રમતા હાય છે તે પ્રગટતા પામે છે અને ઇશ્વરના ઘરે એટલે નિજ ઘરે પહેાંચવા માટેના જે સરળ, સુગમ અને સ્વ<sup>ચ્</sup>છ માર્ગ છે તે પર આવવા માટેનું રહસ્ય દષ્ટિમાં આવે છે. તેમ નથી થતું ત્યાં સુધી શાસ્ત્રોના બાધલક્ષ નજર સન્મુખ થઈ શકતાે નથી અને શાસ્ત્રામાં અતાવેલ ભેદપ્રભેદોમાં જીવ અટવાઈ રહે છે, અથવા " તે પાતાની કલ્પનાએ જેમ તેમ વાંચી લઈ નિર્ધારી લઇ, તેવા અંતલે<sup>૧</sup>૬ થયા વિના અથવા દશા ફર્યા વિના, વિભાવ ગયા વિના પાતાને વિષે જ્ઞાન કલ્પે છે" (૪૨૨); તેમ સંતના હૃદયના, અંતરના ભાવાને આળખી શકતા નથી તથા તેમનાં મન, વચન, કાયાની ચેષ્ટાનાં અદ્ભુત રહસ્યાે કળી શકતાે નથી અને તેમ ન ખન તાે પછી નિજ ઘરે પહાેંચવાની ચાવી હાથમાં કેમ આવે ?

માટે આ સાત બાલ તે મહામાર્ગ છે અને તેનાથી માર્ગ ના મર્મ સમજાય છે અને મર્મ સમજાય પછી માેલ દૂર નથી, એમ કહેવાના, પ્રબાધવાના અન આશય છે. તેથી આ બાલને કરી કરી વિચારવા, ચિંતવવા, આત્મસાત કરવા કર્ણાલાવે ઉપદેશ કર્યા છે, કે જેથી તે આરાધવાથી જીવ સર્વ કલેશ અને દુ: ખાના ક્ષય કરી અનંત અવ્યાળાધ સ્વરૂપને પ્રાપ્ત થાય.

આગળ કહે છે:–

'' અધિક શું લખવું ? આજે, ગમે તા કાલે, ગમે તા લાખ વર્ષે અને ગમે તા તથી માઉ અથવા વહેલે, એ જ સુઝચે, એ જ પ્રાપ્ત થયે છૂટકા છે; સર્વ પ્રદેશે મને તા એ જ સમ્મત છે. ''

યાદ રહે કે આ કહ્યાં તે પહેલાંનાં વચના, જે પરનું વિવેચન વિસ્તારથી પૂર્વે અપાઈ ગયું છે, તે આ રહ્યાં, "અને એ સઘળાનું કારણ કાઈ વિદ્યમાન સત્પુરૂષની પ્રાપ્તિ અને તે પ્રત્યે અવિચળ શ્રદ્ધા એ છે." એ સઘળાનું કારણ એટલે આ સાત બાલરૂપ નિર્વાણના માર્ગીની સમજણ, શ્રદ્ધા અને આરાધનનું તથા સર્વ શાસ્ત્રના, સર્વ સંતના હૃદયના અને ઇશ્વરના ઘરના મર્મ પામવાનું કારણ. તે સંબંધ વિવેચન થઈ ગયું હાવાથી હવે આ બાલ–વચના જોઇએ.

પરમ કૃપાળુ દેવ જણાવે છે કે માર્ગ ના બાેધ માટે જે ક'ઈ આવશ્યક હતું, મર્મ સમજવા માટે જે ક'ઈ જરૂરી હતું, તે કહેવાઈ ગયું છે, તાે પછી અધિક શું લખવું ?

"કાઇ વિદ્યમાન સત્પુરૂષની પ્રાપ્તિ અને તે પ્રત્યે અવિચળ શ્રદ્ધા" એ જ માક્ષાભિલાષીએ કરવા યાગ્ય છે એવી સમજણ અને પ્રાપ્તિ થયે જ સંસારનાં સમસ્ત દુઃખાથી છૂટકારા છે. તે સિવાય અન્ય માર્ગ નથી તેમ છૂટવાના ઉપાય નથી. તે કાર્ય ભલે આજે અને, અથવા કાલે અથવા તા લાખ વર્ષે, અથવા તા તેથી માડે અથવા વહેલે. પણ અહીં કહ્યું તેમ કરવું પડે તેમ છે. ને જો એમ છે, તેા સમજુ વિવેકી જીવે તો તત્કાળ તે ઉપાય કરવા ઘટે છે. નિકટ ભવ્ય જીવાથી આ વાત મનાશે અને જે દીઈ સ'સારી હશે તે ચર્ચાવિચારણામાં રહી જશે. ખુદ્ધિના સદુપયાગ નહીં કરે તેને છૂટવાના વિલ'બ હશે, એમ માનવું યાગ્ય છે.

" જ્ઞાની ભગવં તાએ અનુભવવાણીથી કહેવાનું કાંઈ બાકી રાખ્યું નથી, જીવે સ્વચ્છં દમાં રહી કરવાનું બાકી રાખ્યું છે. જ્ઞાનીની વાણી ઉપર શ્રદ્ધા કરવી, તેને યથાતથ્ય સમજવી તે પણ માટે ગુણ છે; જીવે જ્ઞાનીનાં વચનામાં ઉપર ઉપરથી શ્રદ્ધા કરી હાય પણ વચનના આશયને સમજયા ન હાય તા પણ ગુણની કચાશ છે અને તેથી ફળદાયી થાય નહીં."

સિદ્ધાંતના સમર્થ'નમાં કૃપાળુ ભગવંત પાતાની સાક્ષી આપી કહે છે કે પાતાના આત્માના અસ'ખ્યાત પ્રદેશ, તે સર્વ પ્રદેશે, એકે એક પ્રદેશે '' મને તો એ જ સમ્મત છે. "

અહીં કેાઇને અશાેચ્યા કેવળીનું દેણાંત યાદ આવે તેા તેનું સમાધાન પણ કૃપાળુદેવે જ નીચે પ્રમાણે કર્યું છે.

" અશોચ્યા કેવળી જેમણે પૂર્વે કાઈ પાસેથી ધર્મ સાંભળ્યા નથી તેને કાઈ તથારૂપ આવરણના ક્ષયથી જ્ઞાન ઉપજયું છે, એમ શાસ્ત્રમાં નિરૂપણ કર્યું છે, તે આત્માનું માહાત્મ્ય દર્શાવવા, અને જેને સદ્યુરુયાગ ન હાય તેને જાગત કરવા, તે તે અનેકાંત માર્ગ નિરૂપણ કરવા દર્શાવ્યું છે; પણ સદ્યુરુ-આજ્ઞાએ પ્રવર્તવાના માર્ગ ઉપેક્ષિત કરવા દર્શાવ્યું નથી. વળી

એ સ્થળે તા ઊલડું તે માર્ગ ઉપર દર્ષ્ટિ આવવા વધારે સબળ કર્યું છે, અને કહ્યું છે કે તે અશાચ્યા કેવળી કં......અર્થાત્ અશાચ્યા કેવળીના આ પ્રસંગ સાંભળીને કાેઇએ જે શાધ્વત માર્ગ ચાલ્યા આવે છે, તેના નિષેધ પ્રત્યે જવું એવા આશય નથી, એમ નિવેદન કર્યું છે.

'' કાેઈ તીવ આત્માર્થીને એવા કદાપિ સદ્ગુરુનાે યાેગ ન મળ્યાે હાય અને તેની તીવ કામનામાં ને કામનામાં જ નિજ વિચારમાં પડવાથી, અથવા તીવ્ર આત્માર્થ ને લીધે નિજ <mark>વિચારમાં પડવાથી આત્મન્નાન થયું હોય તો તે</mark> સદ્ગુરુ માર્ગ ના ઉપેક્ષિત નહીં એવા, અને સદ્યુરુથી પાતાને જ્ઞાન મળ્યું નથી માટે માેટો છું એવા નહીં હાય. એમ વિચારી વિચારવાન જીવે શાશ્વત માેક્ષમાર્ગ ના લાપ ન થાય તેવું વચન પ્રકાશવું જોઇએ. " ( શ્રી આત્મસિદ્ધિ શાસ્ત્ર, વિવેચન ગાથા ૯ )

વળી જીવે વિચારવું ઘટે છે કે એવા અશોચ્યા કેવળી કેટલા ? એ તા અપવાદરૂપ છે, એ ભૂલવા યાગ્ય નથી.

<sup>દદ</sup> સર્વકાળ એ જ ક**હે**વા માટે જીવવા ધ<sup>ર</sup>છનાર રાયચંદ્રની વંદ્ર**ના.** "

પત્ર પુરા કરી ઉપર પ્રમાણે સહી કરી છે તે પણ ઘણી સૂચક છે. કૃપાળુ દેવ સ્પષ્ટ જણાવે છે કે આજે, કાલે અથવા

<sup>∗</sup>મળ પાઠ મૂકવા ધારેલા પણ મૂકાયા લાગતા ન<mark>થી,</mark>

# निर्वाणमार्जन रहस्य

# [ 909 ]

ગમે ત્યારે પૂછવામાં આવે ત્યારે એ જ કહેવાનું થશે; તેમાં કિંચિત માત્ર કરક નહીં હોય. તે અતાવે છે કે આ વીર પ્રભુ પાસેથી મળેલા, અનુભવે જોયેલા, જાણેલા સિદ્ધાંત ત્રિકાળ સત્ય છે અને શ્રી તીર્થ કરદેવનાં વચન સર્વથા ત્રણે કાળ કેવળ સત્ય જ હાય. કૃપાળુદેવ જણાવે છે કે જીવવાની ઇચ્છા હાય તો તે પણ તે જ સિદ્ધાંત કહેવા અર્થે છે. સ્વચ્છંદ અને માહના કારણે હાપ્ત થયેલ ત્રિકાળી સત્ય સજીવન કરવાની તેમની પ્રખળ આકાંક્ષા આ વચન પરથી સ્પષ્ટ સમજાય છે.

# ઋ શાંતિ

高精净 意识 满分。



# ઉદાસીનતા પ્રેરક વચના

નિર્વાણમાર્ગનું રહસ્ય જણાવતા સાત અદ્ભુત બાલ પરનું વિવેચન એઈ ગયા પછી, તેમાંના પ્રથમ બાલ, "નિરંતર ઉદાસીનતાના ક્રમ સેવવા", સંબંધ પરમ કૃપાળુ શ્રીમદ્ રાજ્યં દ્રજીનાં કેટલાંક પ્રેરક વચના અહીં પત્રાંક સહિત ઉતારીએ છીએ. તે પર વિચાર કરવાથી, 'તેનું અનુપ્રેક્ષણ કરવાથી અને તેમાં રહેલા ભાવને અંતરમાં ઉતારવાથી ઉદાસીનતાનું બળ વધવા પામશે.

વાસ્તવિક સુખ માત્ર વિરાગમાં છે માટે જ જાળ માેહિનીથી આજે અભ્ય તરમાેહિની વધારીશ નહીં. (૨/૬૬)

અનાદિતું જે સ્મૃતિમાં છે તેને વીસરી જવું, સ્મૃતિમાં નથી તે સંભારા, વેદનીય કર્મ ઉદય થયું હાય તા પૂર્વ કર્મ સ્વરૂપ વિચારી મૂંઝાવું નહીં, વેદનીયઉદય ઉદય થાય તા 'અવેદ' પદ નિશ્ચયનું ચિંતવવું. પુરૂષવેદ ઉદય થાય તા સ્ત્રીનું શરીર ભિન્ન ભિન્ન કરી નિહાળવું, જ્ઞાનદશાથી.

મમત્વ એ જ બધ, બધ એ જ દુ:ખ, દુ:ખ-સુખથી ઉપરાંઠા થવું, સંકલ્પ-વિકલ્પ તજવા, આત્મ ઉપયોગ એ કર્મ મૂકવાના ઉપાય.

ક્ષણિક સુખ ઉપર લુબ્ધતા કરવી નહીં, રાગાદિકથી વિરક્ત થવું એ જ સમ્યક્જ્ઞાન. પુદ્દગલની હાનિ–વૃદ્ધિ ઉપર ખેદખિન્ન કે રાજી થવું નહીં. ખ'ધાયેલાને જે પ્રકારે આંધ્યાે તેથી ઊલડી રીતે વર્તા એટલે છૂટશે. (પત્રાંક પ)

સુખ–દુ:ખ એ અન્ને મનની કલ્પના છે. ક્ષમા એ જ મેાક્ષના ભવ્ય દરવાજો છે. સઘળા સાથે નમ્રભાવથી વસવું એ જ ખરૂં ભૂષણ છે. શાંત સ્વભાવ એ જ સજ્જનતાનું ખરૂં મૂળ છે. સંસારમાં રહ્યા છતાં ને તે નીતિથી ભાગવતા છતાં,

સ સારમાં રહ્યા છતાં ને તે નીતિથી ભાગવતા છતાં, વિદેહી દશા રાખવી.

અહુ પુષ્યકેરા પુંજથી શુભ દેહ માનવના મળ્યા, તા યે અરે! ભવચકના આંટા નહિ એકે ટળ્યા; સુખ પ્રાપ્ત કરતાં સુખ ટળે છે લેશ એ લક્ષે લહા, સુણ ક્ષણ ભયંકર ભાવમરણે કાં અહા રાચી રહાે! લક્ષ્મી અને અધિકાર વધતાં, શું વધ્યું તે તા કહાે! શું કુટુંખ કે પરિવારથી વધવાપણું, એ નય શ્રહા; વધવાપણું સંસારનું નરદેહને હારી જવા, એના વિચાર નહીં અહાહા! એક પળ તમને હવા!! (માક્ષમાળા પાઠ ૬૭)

આ તો અખ'ડ સિદ્ધાંત માનજો કે સ'યાગ, વિયાગ, સુખ, દુઃખ, ખેદ, આન'દ, અણુરાગ, અનુરાગ ઇત્યાદિ યાગ કાઈ વ્યવસ્થિત કારણને લઇને રહ્યાં છે. આ સ'સારને શું કરવા ? અન તવાર થયેલી માને આજે સ્ત્રીરૂપે ભાગવીએ છીએ. સ્ત્રીના સ્વરૂપ પર માહ થતા અઠકા-વવાને વગર ત્વચાનું તેનું રૂપ વારંવાર ચિંતવવા યાગ્ય છે.

હે જીવ! હવે ભાગથી શાંતથા, શાંત. વિચાર તાે ખરા કે એમાં કયું સુખ છે?

ભોગના વખતમાં યોગ સાંભરે એ હળુકર્મીનું લક્ષણ છે. પરિગ્રહની મૂચ્છા પાપનું મૂળ છે. (પત્રાંક ૨૧)

પૃથ્વી સંખંધી કલેશ થાય તો એમ સમજ લેંજે કે તે સાથે આવવાની નથી, ઊલટો હું તેને દેહ આપી જવાના છું; વળી તે કંઈ મૂલ્યવાન નથી. સ્ત્રી સંખંધી કલેશ, શંકાભાવ થાય તા આમ સમજી અન્ય ભાકતા પ્રત્યે હસજે કે તે મળમૂત્રની ખાણમાં માહી પડ્યો, (જે વસ્તુના આપણે નિત્ય ત્યાગ કરીએ છીએ તેમાં!) ધન સંખંધી નિરાશા કે કલેશ થાય તા તે ઊચી જાતના કાંકરા છે એમ સમજી સંતાષ રાખજે; ક્રમે કરીને તા તું નિઃસ્પૃહી થઈ શંકીશ. (૨૫)

જગતને રૂડું દેખાડવા અનંતવાર પ્રયત્ન કર્યા; તેથી રૂડું થયું નથી. કેમકે પરિભ્રમણ અને પરિભ્રમણના હેતુઓ હુઝુ પ્રત્યક્ષ રહ્યા છે. એક લવ જો આત્માનું રૂડું થાય તેમ વ્યતીત કરવામાં જશે તો અનંત લવનું સાટું વળી રહેશે, એમ હું લઘુત્વલાવે સમજ્યા છું. સાથા મહાળ ધનથી રહિત થવામાં જે જે સાધન, પદાર્થ શ્રેષ્ઠ લાંગે, તે ગ્રહવા એ જ

માન્યતા છે, તો પછી તે માટે જગતની અનુકૂળતા પ્રતિકૂળતા શું જેવી ? તે ગમે તેમ બાલે પણ આત્મા જે બંધનરહિત થતા હાય, સમાધિમય દશા પામતા હાય તા તેમ કરી લેવું. એટલે કીર્તિ અપકીર્તિથી સર્વકાળને માટે રહિત થઈ શકાશે.

આત્મભાવમાં સઘળું રાખજો; ધર્મધ્યાનમાં ઉપયોગ રાખજો; જગતના કાઈ પણ પદાર્થ, સગાં, કુટું બી, મિત્રના કંઈ હર્ષ શાેક કરવા યાેગ્ય જ નથી. પરમ શાંતિપદને ઇચ્છીએ એ જ આપણા સર્વસમ્મત ધર્મ છે અને એ જ ઇચ્છામાં ને ઇચ્છામાં તે મળી જશે. (39)

એક ભવના થાેડા સુખ માટે અનંત ભવનું અનંત **દુઃખ** નહીં વધારવાના પ્રયત્ન સત્પુરૂષા કરે છે. (૪૭)

મતભેદ રાખી કાઈ માક્ષ પામ્યા નથી. વિચારીને જેણે મતભેદ ટાળ્યા, તે અ'તવું ત્તિને પામી ક્રમે કરી શાશ્વત માક્ષને પામ્યા છે, પામે છે અને પામશે. (પઠ)

સંસારના સુખા અન તીવાર આત્માએ ભાગવ્યાં છતાં તેમાંથી હજુ પણ માહિની ટળી નહીં, અને તેને અમૃત જેવા ગણ્યા એ અવિવેક છે; કારણ સંસાર કડવા છે, કડવા વિપાકને આપે છે; તેમ જ વૈરાગ્ય જે એ કડવા વિપાકનું ઔષધ છે, તેને કડવા ગણ્યા; આ પણ અવિવેક છે. જ્ઞાનદર્શનાદિ ગુણા અજ્ઞાન—અદર્શનને ઘેરી લઈ જે મિશ્રતા કરી નાખી છે તે આળખી ભાવઅમૃતમાં આવવું, એનું નામ વિવેક છે.

(માેક્ષમાળા પાઠ ૫૧)

માચિક સુખની સર્વ પ્રકારની વાંછા ગમે ત્યારે પણ છોડ્યા વિના છૂટકો થયા નથી; તા જ્યારથી એ વાંકચ શ્રવણ કર્યું, ત્યારથી જ તે ક્રમના અભ્યાસ કરવા યાગ્ય જ છે એમ સમજવું. (૧૬૬)

અભેદદશા આવ્યા વિના જે પ્રાણી આ જગતની રચના જોવા ઇચ્છે છે તે બ'ધાય છે. એવી દશા આવવા માટે એ પ્રાણીએ તે રચનાના કારણ પ્રત્યે પ્રીતિ કરવી અને પાતાની અહ'રૂપ બ્રાંતિના પરિત્યાગ કરવા. સર્વ પ્રકારે કરીને એ રચનાના ઉપલાગની ઇચ્છા ત્યાગવી યાગ્ય છે, અને એમ થવા માટે સત્પુરૂષના શરણ જેવું એક્કે ઔષધ નથી. (૨૧૪)

પરમાત્માની ભક્તિ જ જેને પ્રિય છે, એવા પુરૂષને એવી કઠણાઈ ન હોય તો પછી ખરા પરમાત્માની તેને ભક્તિ જ નથી એમ સમજવું. અથવા તો ચાહીને પરમાત્માની ઇચ્છારૂપ માયાએ તેવી કઠણાઈ માેકલવાનું કાર્ય વિસ્મરણ કર્યું છે. જનક વિદેહી અને મહાત્મા કૃષ્ણ વિષે માયાનું વિસ્મરણ થયું લાગે છે, તથાપિ તેમ નથી. જનક વિદેહીની કઠણાઈ વિષે કંઈ અત્ર કહેવું જોગ નથી, કારણ તે અપ્રગટ કઠણાઈ છે, અને મહાત્મા કૃષ્ણની સંકટરૂપ કઠણાઈ પ્રગટ જ છે, તેમ અષ્ટ મહાસિદ્ધ અને નવનિધ પણ પ્રસિદ્ધ જ છે; તથાપિ કઠણાઈ તો ઘટારત જ હતી અને હોવી જોઈએ. એ કઠણાઈ માયાની છે અને પરમાત્માના લક્ષની તો તે સરળાઈ છે અને એમ જ હો. ×× રાજાએ વિકટ તપ કરી પરમાત્માનું આરાધન કર્યું;

અને દેહધારીરૂપે પરમાત્માએ તેને દર્શન આપ્યું અને વર માગવા કહ્યું ત્યારે××× રાજાએ માગ્યું કે હે ભગવાન! આવી જે રાજ્યલક્ષ્મી મને આપી છે તે ઠીક જ નથી; તારા પરમ અનુગ્રહ મારા ઉપર હાય તા પંચવિષયના સાધનરૂપ એ રાજ્યલક્ષ્મીનું કરીથી મને સ્વપ્ન પણ ન હા, એ વર આપ. પરમાત્મા દિંગ થઇ જઇ 'તથાસ્તુ' કહી સ્વધામ ગત થયા.

કહેવાના આશય એવા છે કે એમ જ યાેગ્ય છે. કઠણાઇ અને સરળાઈ, શાતા અને અશાતા એ ભગવત્ભક્તને સરખાં જ છે, અને વળી કઠણાઇ અને અશાતા તાે વિશેષ અનુકૂળ છે કે જ્યાં માયાનાે પ્રતિબ'ધ દર્શ'નરૂપ નથી.

આપને તો એ વાર્તા જાણવામાં છે, તથાપિ કુટું બારિકને વિષે કઠણાઇ હોવી ઘટારત નથી એમ ઊગતું હોય તો તેનું કારણ એ જ છે કે પરમાત્મા એમ કહે છે કે; તમે તમારા કુટું બ પ્રત્યે નિઃસ્નેહ હો અને તેના પ્રત્યે સમભાવી થઇ પ્રતિઅધ રહિત થાએા; તે તમારૂં છે એમ ન માના, અને પ્રારખ્ધયાગને લીધે એમ મનાય છે, તે ટાળવા આ કઠણાઈ મેં માકલી છે, અધિક શું કહેવું ? એ એમ જ છે. (૨૨૩)

કુટું આદિક સંગ વિષે લખ્યું તે ખરૂં છે. તેમાં પણ આ કાળમાં તેવા સંગમાં જીવે સમયણે પરિણુમલું એ મહા વિકટ છે, અને જેઓ એટલું છતાં પણ સમયણે પરિણુમે, તે નિકટલવી જીવ જાણીએ છીએ. આજવિકાના પ્રપંચ વિષે વાર વાર સ્મૃતિ ન થાય એટલા માટે ચાકરી કરવી પડે તે હિતકારક છે. જવને પાતાની ઈચ્છાએ કરેલા દાષ તીવ્રપણ ભાગવવા પડે છે, માટે ગમે તે સંગ–પ્રસંગમાં પણ સ્વેચ્છાએ અશુભપણે પ્રવર્તવું ન પડે તેમ કરવું. (૨૯૨)

ગમે તે કિયા, જપ, તપ કે શાસ્ત્રવાચન કરીને પણ એક જ કાર્ય સિદ્ધ કરવાનું છે, તે એ કે જગતની વિસ્મૃતિ કરવી અને સત્ના ચરણમાં રહેવું. અને એ એક જ લક્ષ ઉપર પ્રવૃત્તિ કરવાથી જીવને પાતાને શું કરવું યાગ્ય છે અને શું કરવું અયાગ્ય છે તે સમજાય છે, સમજાતું જાય છે. એ લક્ષ આગળ થયા વિના જપ, તપ, ધ્યાન કે દાન કાઈની યથાયાં અપિસિદ્ધ નથી અને ત્યાં સુધી ધ્યાનાદિક નહીં જેવાં કામનાં છે....જપતપાદિક કંઈ નિષેધવા યાગ્ય નથી, તથાપિ તે બધાં એક લક્ષને અથે છે, અને એ લક્ષ વિના જવને સમ્યક્ત્વ-(સિદ્ધ થતી નથી.

જિંદગી અલ્પ છે, અને જંજાળ અનંત છે; સંખ્યાત ધન છે, અને તૃષ્ણા અનંત છે; ત્યાં સ્વરૂપસ્મૃતિ સંભવે નહીં; પણ જ્યાં જંજાળ અલ્પ છે અને જિંદગી અપ્રમત્ત છે; તેમ જ તૃષ્ણા અલ્પ છે, અથવા નથી અને સર્વસિદ્ધિ છે ત્યાં સ્વરૂપ-સ્મૃતિ પૂર્ણ થવી સંભવે છે. અમૃલ્ય એવું જ્ઞાનજીવન પ્રપંચે આવરેલું વહું જાય છે. ઉદય બળવાન છે! ( 3૧૯)

સ'સાર સ'ખ'ધી તમને જે ચિંતા છે, તે જેમ ઉદયમાં

આવે તેમ વેદવી, સહન કરવી. ....પ્રાણી માત્ર પ્રાયે આહાર, પાણી પામી રહે છે. તો તમ જેવા પ્રાણીના કુટું અને માટે તેથી વિપર્થય પરિણામ આવે એવું જે ધારવું તે યાગ્ય જ નથી. કુટું અની લાજ વારંવાર આડી આવી જે આકુળતા આપે છે, તે ગમે તો રાખીએ અને ગમે તો ન રાખીએ, તે અન્ને સરખું છે, કેમ કે જેમાં પાતાનું નિરૂપાયપણું રહ્યું તેમાં તો જે થાય તે યાગ્ય જ માનવું એ દૃષ્ટિ સમ્યક્ છે. (૩૨૨)

આર'લ અને પરિગ્રહનો જેમ જેમ મોહ મટે છે, જેમ જેમ તેને વિષેથી પાતાપણાનું અલિમાન મંદ પરિણામને પામે છે, તેમ તેમ મુમુક્ષુતા વધ માન થયા કરે છે. અન તકાળના પરિચયવાળું એ અલિમાન પ્રાયે એકદમ નિવૃત્ત થતું નથી. તેટલા માટે તન, મન, ધનાદિ જે કઈ પાતાપણું વર્ત તાં હાય છે, તે જ્ઞાની પ્રત્યે અપ ણ કરવામાં આવે છે; પ્રાયે જ્ઞાની કંઈ તેને ગ્રહણ કરતા નથી, પણ તેમાંથી પાતાપણું મટાડવાનું જ ઉપદેશે છે; અને કરવા યાગ્ય પણ તેમ જ છે કે, આર'લ પરિગ્રહને વાર વારના પ્રસંગે વિચારી વિચારી પાતાનાં થતાં અટકાવવાં; ત્યારે મુમુક્ષુતા નિર્મળ હાય છે. (33ર)

ગમે તેટલી વિપત્તિઓ પડે, તથાપિ જ્ઞાની દ્વારા સાંસારિક કુળની ઇચ્છા કરવી ચાગ્ય નથી. ઉદય આવેલા અંતરાય સમુ-પરિણામે વેદવા ચાગ્ય છે, વિષમ પરિણામે વેદવા યાગ્ય નથી.

કાઈ પણ પ્રકારે ભવિષ્યના સાંસારિક વિચાર છાડી વર્તામાનમાં સમપણે વર્તાવાના નિશ્ચય કરવા એ યાગ્ય છે; ભવિષ્યમાં જે થવા યાગ્ય હશે તે થશે, તે અનિવાર્ય છે એમ ગણી પરમાર્થ-પુરૂષાર્થ ભણી સન્મુખ થવું યાગ્ય છે.

ગમે તે પ્રકારે પણ એ લોકલજ્જારૂપ ભયનું સ્થાનક એવું જે ભવિષ્ય તે વિસ્મરણ કરવા યાગ્ય છે. તેની 'ચિંતા વડે' યરમાર્થનું વિસ્મરણ હોય છે. અને એમ થાય તે મહા આપત્તિરૂપ છે; માટે તે આપત્તિ આવે નહીં, એટલું જ વારં-વાર વિચારવા યાગ્ય છે. ઘણા વખત થયાં આજીવિકા અને લોકલજ્જાના ખેદ તમને અંતરમાં ભેળા થયા છે. તે વિષે હવે તા નિર્ભયપણું જ અંગીકાર કરવું યાગ્ય છે. કરી કહીએ છીએ કે તે જ કર્ત્ત ત્ય છે. યથાર્થ બાધના એ મુખ્ય માર્ગ છે. એ સ્થળે ભૂલ ખાવી યાગ્ય નથી. લજ્જા અને આજીવિકા મિથ્યા છે. કુટું બાદિનું મમત્વ રાખશા તા પણ જે થવાનું હશે તે થશે, તેમાં સમપણું રાખશા તા પણ જે થવા યાગ્ય હશે તે 9થશે; માટે નિ:શંકપણે નિરભિમાની થવું યાગ્ય છે. (૩ ૪)

ગ્રાનીના માર્ગ ના વિચાર કરતાં જણાય છે કે કાેઇ પણ પ્રકારે મૂચ્છાં પાત્ર આ દેહ નથી, તેને દુઃખે શાચવા યાગ્ય આ આતમા નથી. આતમાને આતમ—અગ્રાને શાચવું એ સિવાય બીજો શાચ તેને ઘટતા નથી. પ્રગટ એવા યમને સમીપ દેખતાં છતાં જેને દેહને વિષે મૂચ્છાં નથી વર્ત તો તે પુર્ષને નમસ્કાર છે. એ જ વાત ચિંતવી રાખવી અમને તમને પ્રત્યેકને ઘટે છે. દેહ તે આતમા નથી, આતમા તે દેહ નથી. ઘડાને જોનાર જેમ ઘડાદિથી ભિન્ન છે, તેમ દેહને જોનાર, જાણનાર એવા આતમા તે દેહથી ભિન્ન છે; અર્થાત્ દેહ નથી. (૪૨૫)

તમે અમે ક'ઇ દુઃખી નથી, જે દુઃખ છે તે રામના ચૌદ વર્ષનાં દુઃખના એક દિવસ પણ નથી. પાંડવના તેર વર્ષનાં દુઃખની એક ઘડી નથી અને ગજસુકુમારના ધ્યાનની એક પળ નથી. (૪૫૦)

રાખ્યું કંઈ રહેતુ નથી અને મૂક્યું કંઈ જતું નથી, એવા પરમાર્થ વિચારી કાેઈ પ્રત્યે દીનતા લજવી કે વિશેષતા દાખવવી એ યાેગ્ય નથી. (૪૫૭)

શારીરિક વેદનાને દેહના ધર્મ જાણી અને બાંધેલાં એવાં કર્મોનું ફળ જાણી સમ્યક્પ્રકારે અહિયાસવા યાગ્ય છે. ઘણી-વાર શારીરિક વેદનાનું બળ વિશેષ વર્ત તું હાય છે, ત્યારે ઉપર જે કદ્યો છે તે સમ્યક્પ્રકાર રૂડા જીવાને પણ સ્થિર રહેવા કઠણ થાય છે; તથાપિ હૃદયને વિષે વાર વાર તે વાતના વિચાર કરતાં અને આત્માને નિત્ય, અછેઘ, અલેઘ જરા, મરણાદિ ધર્મથી રહિત ભાવતાં, વિચારતાં, કેટલીક રીતે તે સમ્યક્ષ્પ્રકારના નિશ્ચય આવે છે. માટા પુરૂષોએ અહિયાસેલા એવા ઉપસર્ગ તથા પરિગ્રહના પ્રસંગાની જીવમાં સ્મૃતિ કરી તે વિષે તેમના રહેલા અખંડ નિશ્ચય તે કરી કરી હૃદયમાં સ્થિર કરવા યાગ્ય જાણવાથી જીવને તે સમ્યક્ષ્પ પરિણામ થાય છે, અને વેદના, વેદનાના ક્ષયકાળે નિવૃત્ત થયે કરી તે વેદના કાઇ કર્મોનું કારણ થતી નથી. (૪૬૦)

હે જવ! આ કલેશરૂપ સંસાર થકી વિરામ પામ, વિરામ પામ; કાંઇક વિચાર, પ્રમાદ છોડી જાગૃત થા! જાગૃત થા! નહીં તો રત્નચિંતામણિ જેવા આ મનુષ્યદેહ નિષ્ફળ જશે. હે જીવ! હવે તારે સત્પુરૂષની આજ્ઞા નિશ્ચય ઉપાસવા યાગ્ય છે. (૫૦૫)

અ ધ વૃત્તિઓને ઉપશમાવવાના તથા નિવર્તાવવાના જીવને અભ્યાસ, સતત અભ્યાસ કર્ત્ત એ, કારણ કે વિના વિચારે, વિના પ્રયાસે તે વૃત્તિઓનું ઉપશમવું અથવા નિવર્તવું કેવા પ્રકારથી થાય? કારણ વિના કાેઇ કાર્ય સ ભવતું નથી.

પુત્રાદિ સંપત્તિમાં જે પ્રકારે આ જીવને મોહ થાય છે તે પ્રકાર કેવળ નીરસ અને નિંદવા યાગ્ય છે. જીવ જો જરાય વિચાર કરે તા સ્પષ્ટ દેખાય એવું છે કે કાઇને વિષે પુત્રપણું ભાવી આ જીવે માઠું કર્યામાં મણા રાખી નથી, અને કાઇને વિષે પિતાપણું માનીને પણ તેમજ કર્યું છે અને કાઇ જવ હજુ સુધી તા પિતાપુત્ર થઈ શકયા દીઠા નથી. સૌ કહેતા આવે છે કે આના આ પુત્ર અથવા આના આ પિતા, પણ વિચારતાં આ વાત કાઇ પણ કાળે ન બની શકે તેવી સ્પષ્ટ લાગે છે. અનુત્પન્ન એવા આ જવ તેને પુત્રપણે ગણવા કે ગણાવવાનું ચિત્ત રહેવું એ સૌ જીવની મૂઠતા છે. ( ૫૧૦)

તે જિન–વર્ષ માનાદિ સત્પુરૂષો કેવા મહાન મનાજયી હતા! તેને મૌન રહેવું, અમૌન રહેવું બન્ને સુલભ હતું; તેને સર્વ અનુકૂળ–પ્રતિકૂળ દિવસ સરખા હતા; તેને લાભ– હાનિ સરખી હતી; તેના ક્રમ માત્ર આત્મ સમતાર્થ હતા, કેવું આશ્ચર્યકારક કે એક કલ્પનાના જય એક કલ્પે થવા દુર્લભ, તેવી તેમણે અનંત કલ્પનાએ કલ્પના અનંતમા ભાગે શમાવી દીધી! (૮૧)

વર્ષ માનસ્વામીએ ગૃહુવાસમાં પણ આ સર્વ વ્યવસાય અસાર છે, કર્તા વ્યરૂપ નથી એમ જાણ્યું હતું. તેમ છતાં તે ગૃહવાસને ત્યાગી મુનિચર્યા ગ્રહણ કરી હતી. તે મુનિપણામાં પણ આત્મળળે સમર્થ છતાં તે બળ કરતાં પણ અત્યંત વધતા અળની જરૂર છે, એમ જાણી મૌનપણું અને અનિદ્રાપણું સાડા બાર વર્ષ લગભગ ભજ્યું છે, કે જેથી વ્યવસાયરૂપ અિં તો પ્રાયે થઈ શકે નહીં.

જે વર્ષ માનસ્વામી ગૃહવાસમાં છતાં અભાગી જેવા હતા, અબ્યવસાયી જેવા હતા, નિસ્પૃહ હતા અને સહજ સ્વભાવે મુનિ જેવા હતા, આત્માકાર પરિણામી હતા, તે વર્ષ માનસ્વામી પણ સર્વ બ્યવસાયમાં અસારપણું જાણીને, નીરસ જાણીને દ્વર પ્રવર્ત્યા; તે બ્યવસાય બીજા જીવે કરી કચા પ્રકારથી સમાધિ રાખવી વિચારી છે, તે વિચારવા યાગ્ય છે. તે વિચારીને કરી કરી તે ચર્યા કાર્યે કાર્યે, પ્રવર્તને પ્રવર્તને સ્મૃતિમાં લાવી બ્યવસાયના પ્રસંગમાં વર્તતી એવી રૂચિ વિલય કરવા યાગ્ય છે. (પ૧૬)

વિષયાદિ ઇચ્છિત પદાર્થ ભાગવી તેથી નિવૃત્ત થવાની ઇચ્છા રાખવી અને તે ક્રમે પ્રવર્તવાથી આગળ ઉપર તે વિષય મૂચ્ર્જા ઉત્પન્ન થવી ન સંભવે એમ થવું કઠણ છે, કેમ કે જ્ઞાનદશા વિના વિષયનું નિર્મૂળપણું થવું સંભવતું નથી. मात्र ઉદયવિષયા ભાગવ્યાથી नाश थाय, पणु को ज्ञानदृशा न हाय ते। ઉत्सु परिणाम विषय आराधतां उत्पन्न थया विना न रहे; अने तेथी विषय पराकित थवाने अदले विशेष वर्धमान थाय. केने ज्ञानदृशा छे तेवा पुरुषा विषयां अंक्षार्थी अथवा विषयना अनुसव इरी तेथी विरुक्त थवानी ध्व्छार्थी तेमां प्रवर्तता नथी; अने अम को प्रवर्तवा क्य ते। ज्ञानने पणु आवरणु आववा थे। अमे को प्रवर्तवा क्य ते। ज्ञानने पणु आवरणु आववा थे। असे छे. मात्र प्रारुष्ध सं अंधी उद्य है। ये अटले छूटी न शंत्राय तेथी क ज्ञानीपुरुषनी से। अपृत्ति छे. ते पणु पूर्व पश्चात् पश्चात्तापवाणी अने मंहमां मंह परिणामसं युक्त है। ये छे. सामान्य मुमुक्ष छव वैराञ्चना उद्देशवाने अर्थे विषय आराधवा कतां ते। धणु इरी अंधावा मंसव छे, डेम डे ज्ञानीपुरुष पणु ते प्रसं गोने मांड मांड छती शंत्रया छे, ते। केनी मात्र विचारदृशा छे, अवा पुरुषने। सार नथी डे ते विषयने अवा प्रशरे छती शंहे. (पट्न)

સવે કરતાં જેમાં અધિક સ્નેહ રહ્યા કરે છે એવી આ કાયા તે રાગ, જરાદિથી સ્વાત્માને જ દુ:ખરૂપ થઈ પડે છે; તા પછી તેથી દૂર એવાં ધનાદિથી જીવને તથારૂપ (યથાયાગ્ય) મુખવૃત્તિ થાય એમ માનતાં વિચારવાનની ખુદ્ધિ જરૂર ક્ષાલ પામવી જોઇએ; અને કાઈ બીજા વિચારમાં જવી જોઇએ; એવા જ્ઞાનીપુરૂષોએ નિર્ણય કર્યો છે, તે યથાતથ્ય છે. (૫૯૪)

વિચારવાનને દેહ છૂટવા સંખંધી હર્ષ વિષાદ ઘટે નહીં. આત્મપરિણામનું વિભાવપણું તે જ હાનિ અને તે જ મુખ્ય મરણ છે. સ્વભાવસન્મુખતા તથા તેની દઢ ઇચ્છા પણ તે હર્ષ'વિષાદને ટાળે છે. (૧૦૫)

निभिक्ते કરીને જેને હર્ષ થાય છે, નિમિત્તે કરીને જેને શોક થાય છે, નિમિત્તે કરીને જેને ઇંદ્રિયજન્ય વિષય પ્રત્યે આકર્ષણ થાય છે, નિમિત્તે કરીને જેને ઇંદ્રિયને પ્રતિકૂળ એવા પ્રકારોને વિષે દ્વેષ થાય છે, નિમિત્તે કરીને જેને ઉત્કર્ષ આવે છે, નિમિત્તે કરીને જેને ઉત્કર્ષ આવે છે, નિમિત્તે કરીને જેને કષાય ઉદ્ભવે છે, એવા જીવને જેટલા અને તેટલા તે તે નિમિત્તવાસી જીવાના સંગ ત્યાગવા ઘટે છે; અને નિત્ય પ્રત્યે સત્સંગ કરવા ઘટે છે. (૬૩૬)

જ્ઞાનીઓએ મનુષ્યપણું ચિંતામણિરત્નતુલ્ય કહ્યું છે, તે વિચારા તા પ્રત્યક્ષ જણાય તેવું છે. વિશેષ વિચારતાં તા તે મનુષ્યપણાના એક સમય પણ ચિંતામણીરત્નથી પરમ માહાતમ્ય-વાન અને મૂલ્યવાન દેખાય છે અને જો દેહાર્થમાં જ તે મનુષ્યપણું વ્યતીત થયું તા તા એક ફૂટી બદામની કિંમતનું નથી, એમ નિ:સ'દેહ દેખાય છે. (૭૨૫)

અન તવાર દેહને અર્થે આત્મા ગાળ્યા છે. જે દેહ આત્માને અર્થે ગળાશે તે દેહે આત્મવિચાર જન્મ પામવા યાગ્ય જાણી, સર્વ દેહાર્થની કલ્પના છાડી દર્છ, એક માત્ર આત્માર્થમાં જ તેના ઉપયાગ કરવા, એવા મુમુક્ષ જીવને અવશ્ય નિશ્ચય જોઇએ. (૭૧૯)

ઉપરની ભૂમિકાએામાં પણ અવકાશ પ્રાપ્ત થયે અનાદિ વાસનાનું સંક્રમણ થઈ આવે છે અને આત્માને વારંવાર આકુળવ્યાકુળ કરી દે છે; વાર વાર એમ થયા કરે છે કે હવે ઉપરની ભૂમિકાની પ્રાપ્ત થવી દુલ ભ જ છે, અને વર્ત માન ભૂમિકામાં સ્થિતિ પણ કરી થવી દુલ ભ છે. એવા અસ ખ્ય અંતરાય પરિણામ ઉપરની ભૂમિકામાં પણ બને છે, તો પછી શુભેચ્છાદિ ભૂમિકાએ તેમ બને એ કંઈ આશ્ચર્ય કારક નથી. તેવા અંતરાયથી ખેદ નહીં પામતાં આત્માર્થી છવે પુરૂષાર્થ દૃષ્ટિ કરવી અને શૂરવીરપણું રાખવું, હિતકારી દ્રવ્યક્ષેત્રાદિ યેદાનું અનુસ ધાન કરવું, સત્શાસ્ત્રના વિશેષ પરિચય રાખી વાર વાર હઠ કરીને પણ મનને સદ્વિચારમાં પ્રવેશિત કરવું, અને મનના દુરાત્મ્યપણાથી આકુળવ્યાકુળ નહીં પામતાં ધૈર્યથી સદ્વિચાર પંચે જવાના ઉદ્યમ કરતાં જય થઈ ઉપરની ભૂમિકાની પ્રાપ્તિ થાય છે અને અવિશેપપણું પ્રાપ્ત થાય છે. (૮૧૩)

ખેદ નહીં કરતાં શૂરવીરપણું ગ્રહીને જ્ઞાનીને માર્ગે ચાલતાં માેક્ષપાટણ સુલભ જ છે. વિષયકષાયાદિ વિશેષ વિકાર કરી જાય તે વખતે વિચારવાનને પાતાનું નિર્વીર્યપણું જોઇને ઘણા જ ખેદ થાય છે અને આત્માને વાર વાર નિંદે છે, ફરી ફરી તિરસ્કારની વૃત્તિથી જોઈ, ફરી મહુંત પુરૂષાનાં ચરિત્ર અને વાકચનું અવલ ખન ગ્રહણ કરી, આત્માને શૌર્ય ઉપજાવી, તે વિષયાદિ સામે અતિ હઠ કરીને તેને હઠાવે છે ત્યાં સુધી નીચે મને ખેસતા નથી, તેમ એકલા ખેદ કરીને અટકી રહેતા નથી. એ જ વૃત્તિનું અવલ ખન આત્માર્થી જીવાએ લીધું છે અને તેથી જ અંતે જય પામ્યા છે. આ વાત સર્વ મુમુસુઓએ મુખે કરી ફરી હૃદયમાં સ્થિર કરવા યાગ્ય છે. (૮૧૯)

દેહથી ભિન્ન સ્વપરપ્રકાશક પરમ જયાતિસ્વરૂપ એવા આ આત્મા, તેમાં નિમગ્ન થાએા. હે આર્યજના ! અંતમુંખ થઇ, સ્થિર થઇ, તે આત્મામાં જ રહેા તા અનંત અપાર આનંદ અનુભવશા.

સર્વ જગતના જીવા કેઇ ને કેઇ મેળવીને સુખ પ્રાપ્ત કરવા ઇચ્છે છે; માટે અકવર્તા રાજ્ય તે પણ વધતા વૈભવ પરિશ્રહના સંકલ્પમાં પ્રયત્નવાન છે, અને મેળવવામાં સુખ માને છે; પણ અહા ! જ્ઞાનીઓએ તા તેથી વિપરિત જ સુખના માર્ગ નિર્ણીત કર્યો કે કિંચિત માત્ર પણ શ્રહવું એ જ સુખના નાશ છે.

વિષયથી જેની ઇન્દ્રિયા આત્તે છે, તેને શીતળ એવું આત્મસુખ, આત્મતત્ત્વ કચાંથી પ્રતીતિમાં આવે ?

પરમ ધમ<sup>°</sup>રૂપ ચંદ્ર પ્રત્યે રાહુ જેવા પરિગ્રહ તેથી હવે હું વિરામ પામવાને જ ઇચ્છું છું. અમારે પરિગ્રહને શું કરવા છે <sup>9</sup> કશું પ્રયાજન નથી.

સર્વોત્કૃષ્ટ શુદ્ધિ ત્યાં સર્વોત્કૃષ્ટ સિદ્ધિ.

હે આય°જના ! આ પરમ વાકચના આત્માપણે તમે અનુભવ કરાે. (૮૩૨)

લાકસંગ્રા જેની જિંદગીના ધ્રુવકાંટા છે તે જિંદગી ગમે તેવી શ્રીમ તતા, સત્તા કે કુટું અ પરિવારાદિ યાગવાળી હાય તા પણ તે દુઃખના જ હેતુ છે. આત્મશાંતિ જે જિંદગીના

નિર્વાણમાર્ગ'નું રહસ્ય

[ ૧૧૮ ]

ક્રુવકાંટો છે તે જિંદગી ગમે તો એકાકી અને નિર્ધાન, નિર્વાસ હાય તા પણ પરમ સમાધિનું સ્થાન છે. (૯૪૯)

મારૂં ચિત્ત, મારી ચિત્તવૃત્તિએ એટલી શાંત થઈ જાએ કે કાઈ મૃગ પણ આ શરીરને જોઈ જ રહે, ભય પામી નાસી ન જાય!

મારી ચિત્તવૃત્તિ એટલી શાંત થઈ જાએ કે કેાઈ વૃદ્ધ મૃગ જેના માથામાં ખૂજલી આવતી હેાય તે આ શરીરને જડપદાર્થ જાણી પાતાનું માથું ખૂજલી મટાડવા આ શરીરને ઘસે! (૮૫૦)



# સત્પુરૂષના અચિત્ય ઉપકાર

નિર્વાણમાર્ગ નું રહસ્ય દર્શાવતો, પરમ આત્મન્ન શ્રીમદ્ રાજ્ય દ્રજીએ લખેલ અમૃતપત્ર અને તેમાં પ્રગટ કરેલ સાત અદ્ભુત બાલ સંખંધે વિસ્તૃત વિવેચન આપણે જોઈ પ્રયા છીએ, યાદ હશે કે તે પત્ર સંવત ૧૯૪૭ના કાર્તિક સુદિ ચૌદશના શુભ દિને, અર્થાત્ તેએાશ્રીના ત્રેવીસમા વર્ષના અંત સમયે લખાયા હતા અને પત્રમાં સહી કરી ત્યારે સહજ; હુદયના ઊંડાણમાંથી ભાવની પ્રતીતિ આપતાં અપૂર્વ વચના સરી પછ્યાં હતાં કે ''સર્વ' કાળ એ જ કહેવા માટે જીવવા ઈચ્છનાર રાયચ ંદની વ ંદના ". આ વચનાેની વિશેષ સાબિતી આપણને તેઓશ્રીના તે જ મુનિશ્રી લલ્લુજી મહારાજ ઉપર સ વત ૧૯૫૫ના જેઠ માસમાં લખાયેલ અમૃતપત્ર નં. ૮૭૫માં જોવા મળે છે. આ ખન્ને પંત્રાની વચ્ચે લગભગ સાડા આઠ વર્ષોના કાળ વ્યતીત થયા છે તેમ જ સાતસા પંત્રાના અમૃત પ્રવાહ વહી ગયાે છે. આ કાળ દરમ્યાન પરમકૃપાળ શ્રીમદ્જની આત્મદશા કેટલી ઊધ્વ ગામિની થઈ હતી તે આપણે તેમના જ વચનાથી જાણી શકીએ છીએ :—

" સમયે સમયે અનંતગુણવિશિષ્ટ આત્મભાવ વધતો હોય એવી દશા રહે છે, જે ઘણું કરીને કળવા દેવામાં આવતી નથી." (393)

" આત્મા તા પ્રાયે મુક્તરવરૂપ લાગે છે. વીતરાગપણું વિશેષ છે." (3૧૭)

" ચાતરફ ઉપાધિની જ્વાલા પ્રજ્વલતી હાય તે પ્રસંગમાં સમાધિ રહેવી એ પરમ દુષ્કર છે અને એ વાત તો પરમ જ્ઞાની વિના થવી વિકટ છે. અમને પણ આશ્ચર્ય થઈ આવે છે, તથાપિ એમ પ્રાયે વર્ત્યા જ કરે છે, એવા અનુભવ છે." ( પત્ર ૩૨૪, સં. ૧૯૪૮ )

"માક્ષ તો કેવળ અમને નિકટપણે વર્તે છે, એ તો નિઃશંક વાર્તા છે." (પત્ર ૩૬૮, સં. ૧૯૪૮)

" આત્મા સૌથી અત્યંત પ્રત્યક્ષ છે, એવા પરમપુરૂષે કરેલા નિશ્ચય તે પણ અત્યંત પ્રત્યક્ષ છે. "

( पत्र ५७६, सं. १६५१)

" હે કૃપાળુ! તારા અભેદ સ્વરૂપમાં જ મારા નિવાસ છે, ત્યાં હવે તા લેવા દેવાની પણ કડાકૂટથી છૂટા થયા છીએ અને એ જ અમારા પરમાનંદ છે.....આ વિષમકાળમાં પરમ શાંતિના ધામરૂપ અમે બીજા શ્રી રામ અથવા શ્રી મહાવીર જ છીએ. કેમકે અમે પરમાત્મસ્વરૂપ થયા છીએ."

( पत्र ६८०, सं. १६५२ )

પાતાની હાથનાંધ ન'બર એકમાં પાતાનું સ્વાત્મવૃત્તાંત આળેખ્યું છે, તેમાં તેએાશ્રી જણાવે છે:—

ધન્ય રે દિવસ આ અહેા, જાગી રે શાંતિ અપૂર્વ રે; દશ વર્ષ રે ધારા ઉલસી, મક્યો ઉદયકર્મનો ગર્વ રે.

× × ×

એાગણીસસેં ને બેતાલીસે, અદ્ભુત વૈરાગ્યધાર રે; એાગણીસસેં ને સુડતાલીસે, સમક્તિ શુદ્ધ પ્રકાશ્યું રે; શ્રુત અનુભવ વધતી દશા, નિજ સ્વરૂપ અવભાસ્યું રે.

× × ×

આવી અપૂર્વ વૃત્તિ અહેા, થશે અપ્રમત્ત યાેગ રે; કેવળ લગભગ ભૂમિકા, સ્પર્શીને દેહ વિયાેગ રે. અવશ્ય કર્મના ભાેગ છે, ભાેગવવા અવશેષ રે; તેથી દેહ એક જ ધારીને, જાશું સ્વરૂપ સ્વદેશ રે.

આમ જ્ઞાનની અત્યંત નિર્મળતા, શ્રુત અનુભવની અતિ ઉચ્ચ દશા, અંતર્શૈલીની પૂરી જાણકારી અને ગુપ્ત ભેદો– પ્રભેદોની પ્રગટતા થયા પછી સં. ૧૯૫૫માં અમૃતપત્ર ૮૭૫ લખીને સદ્ધમેના જિજ્ઞાસુઓ પર અચિંત્ય, પરમ ઉપકાર કર્યો છે. ૧૭૨ અને ૮૭૫ ખંને પત્રોમાં કહેવાના ગુપ્ત આશય એક જ છે; વધારામાં એટલું કે પત્રાંક ૮૭૫માં સત્પુરૂષના ઉપકાર કેવી રીતે છે તે અતિ સ્પષ્ટતાથી અળવાન વચના દ્વારા અતાવ્યું છે. તે પત્ર આ પ્રમાણે છે:—

મુંબઇ, જેઠ, ૧૯૫૫

પરમ<sup>ે</sup> કૃપાળુ મુનિવર્યના ચરણકમળમાં પરમ ભક્તિથી સવિનય નમસ્કાર પ્રાપ્ત થાય.

અહા, સત્પુરૂષનાં વચનામૃત, મુદ્રા અને સત્સમાગમ ! સુષુપ્ત ચેતનને જાગૃત કરનાર, પડતી વૃત્તિને સ્થિર રાખનાર, દર્શાન માત્રથી પણ નિર્દોષ અપૂર્વ સ્વભાવને પ્રેરક, સ્વરૂપપ્રતીતિ, અપ્રમત્ત સંયમ અને પૂર્ણ વીતરાગ નિર્વિકલ્પ સ્વભાવના કારણભૃત; છેલ્લે અયાગી સ્વભાવ પ્રગટ કરી અનંત અત્યાબાધ સ્વરૂપમાં સ્થિતિ કરાવનાર! ત્રિકાળ જયવંત વર્તા.

🕉 શાંતિઃ શાંતિઃ શાંતિઃ

#### વિવેચન :

પત્રના આર ભ કરતાં પહેલાં શ્રીમદ્જુએ પરમ કૃપાળુ અને મુનિઓમાં ઉત્તમ એવા મુનિશ્રીના ચરણકમળમાં સવિનય ભક્તિથી નમસ્કાર કર્યા છે. જે મુનિ શ્રી વીર ભગવંતની આગ્રામાં રહી સદાચારનું એકનિષ્ઠાએ સેવન કરતા હાય, ત્રણે યાગની એકાગ્રતાથી આત્મારાધન કરતા હાય અને સરળતા, નમ્રતા, સમતા આદિ ઉત્તમ ગુણોને વિશેષ ને વિશેષ પ્રગટાવતા જઈ પરમ ઉપકારી શ્રીગુરુની કલ્યાણકારી આગ્રાને શિરસાવ ઘ ગણી તેને આધીન થઈ વર્તતા હાય તે મુનિવર્ય કહેવાય, એ સર્વમાન્ય સિદ્ધાંત છે. અહીં એક બીજું વિશેષણ યાજવામાં આવ્યું છે અને તે છે "પરમ કૃપાળુ"; આ વચનના પરમાર્થ સહુને સુવિદિત છે કે જેના પવિત્ર હૃદયમાં સ્વ–દયા

અને પર-દયાનું નિમેળ ઝરણ નિરંતર વહેતું હાય અને જેની સર્વ પ્રવૃત્તિ તે જ લક્ષે ઉત્કૃષ્ટપણે થતી હોય એટલે સ્વ–પર કલ્યાણના હેતુએ થતી હાય તેમને પરમકૃપાળુ કહેવા ઘટે. અત્રે શ્રીમદ્દજીએ કાેને લક્ષમાં રાખીને ''પરમકૃપાળુ મુનિવર્ય " શબ્દો પ્રકાશ્યા છે તે જો કે સ્પષ્ટ નથી, તે છતાં અનુમાની શકાય કે તે શબ્દપ્રયાેગ તેમના પરમ આજ્ઞાંકિત અને પરમ ભક્તિસભર સુશિષ્ય મુનિશ્રી લલ્લુજી મહારાજ સંખ'ધે કરવામાં આવ્યો છે; સુદષ્ટિથી વિચારતાં તે સુસ'ગત પણ જણાય છે. પરમકૃપાળુ દેવે મુનિશ્રી લલ્લુજી મહારાજને ચાૈથા કાળના મુનિ તરીકે અિરદાવ્યા હતા તે વાત સુપ્રસિદ્ધ છે; વળી સ'વત ૧૯૫૫ના અષાડ વદ છઠ્ઠના શ્રીમદ્દજીએ તેમના ઉપર લખેલ વચનામૃત ૮૮૧માં પણ તે જ પ્રમાણે નમસ્કાર કર્યા છે; તે ઉપરાંત તે જ પત્રમાં મુનિશ્રીના સંખધમાં ''મહાત્માશ્રી" શખ્દ પ્રયાજયા છે, જે અવશ્ય સૂચક છે, તથા મુનિશ્રીના વિદ્વાન અને શાસ્ત્રજ્ઞ શિષ્ય શ્રીમદ્ દેવકીર્ણસ્વામીના સંખંધે પણ ''પરમકૃપાળુ'' એવું સુંદર વિશેષણ આપ્યું છે, તે પણ તેટલું જ સૂચક છે, આત્મદશાની સ્થિતિ દર્શાવનાર છે; જે જેમ હાય તેમ કહેવાની જ્ઞાની પુરૂષાની સનાતન શૈલી ત્રિકાળ જયવંત વતે<sup>°</sup> છે. પૂવે<sup>°</sup> અપાઈ ગયેલા વચનામૃત ૧૭૨ માં કરેલ સંબાેધન અને અહીં કરેલ સંબાેધન વચ્ચેના તકાવત લક્ષમાં લઈ વિચારવા યાેગ્ય છે.

હવે પત્રનાં અમૃતતુલ્ય વચનાને યથાશક્તિ વિચારીએ; અને તેની અદ્દભુતતા જોવા પ્રયત્ન કરીએ.

# અહેા, સત્પુરૂષનાં વચનામૃત, મુદ્રા અને સત્સમાગમ !

પરમકૃપાળુ શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજીએ જયારે આ અપૂર્વ વચનાે પ્રકાશ્યા ત્યારે તેમની દિવ્ય દર્ષ્ટિ સન્મુખ સત્પુરૂષનાં વચનાની અપૂર્વતા કેવી લાગી હશે, વચનાનું પૂર્વાપર અવિ-રાેધપણું, એકાંત હિતકરતા અને ઉપયોગિતા કેવાં પ્રતીતરૂપ થયાં હશે, શુદ્ધાત્માના પવિત્ર પ્રદેશાને સ્પર્શીને નીકળેલી, નિમ'ળ સરિતાના નિમ'ળ પ્રવાહની જેમ પ્રવહતી નિમ'ળ વાણીનું માહાત્મ્ય કેવું જણાયું હશે, એ આદિ પ્રકારા સર્વાંશે જણાવવા પૂરતા શખ્દેા ન જણાવાથી માત્ર તે સર્વ ગૂઢ ભાવેા એક માત્ર ''અહેા '' શખ્દમાં સમાવી દીધા તે વેળાએ તેમના આત્મામાં કેવી પ્રસન્નતા થઇ હશે! તેમના આત્માનાં ઠેંઠ ઊંડાણુમાં જતી વચનની અપૂર્વતારૂપ ચિત્તવૃત્તિ કેવી લય પામી હશે તે વિચારતાં અને આ લખતાં આત્માને અતિ પ્રેમભક્તિભાવપૂર્વંકની પ્રસન્નતા થાય છે અને તે શખ્દોને પ્રકાશનાર પ્રત્યે અહેાભાવ, બહુમાન સહજ ઉપસી આવે છે. આ અપૂર્વ વચના જોવા, સાંભળવા, વિચારવા અને મનન કરવા મળ્યાં તેથી ધન્યતા અનુભવાય છે.

ઉપરનાં વચનાને આશ્ચર્ય ચિન્હથી અલ કૃત કરી સત્પુરૂષનું માહાત્મ્ય, તેમનાં ઉપકારી વચનાના આશયના મહિમા, તેમની પવિત્ર વીતરાગ મુખમુદ્રાના દર્શ નના પ્રભાવ અને સત્સમાગમના અચિંત્ય લાભ આશ્ચર્ય કારક છે એમ અનુભવથી જણાવ્યું. આ વચના એ તેમના અનુભવના નિચાેડ છે; આત્મજ્ઞાનથી માંડી સર્વ સિદ્ધિ પ્રાપ્ત કરવામાં જે ઉત્તમાત્તમ સાધન છે તે, વચનામૃત, મુદ્રા અને સત્સમાગમ એ ત્રણ શખ્દેાથી જણાવી અન'ત ઉપકાર કર્યો છે. આ પ્રમાણે કહીને પરમકૃપાળુ શ્રીમદુજીએ માેક્ષમાર્ગ'ની પ્રાપ્તિ અને આત્મસિદ્ધિ માટેનું ગુપ્ત રહસ્ય અને પરમાત્તમ નિમિત્તો ખતાવ્યા, તે નિમિત્તોના આશ્રય વિના અને આરાધન વિના જીવને સ્વકલ્યાણ થવું અત્યંત કડણ છે, એ વાત પણ ગૂઢપણે નિદે'શ કરી. જે જીવ સરળ સ્વભાવી અને માેક્ષાર્થી છે તેને આ મર્મ સમજવા સહેલા છે અને જે મતાર્થી છે તથા વક્રદષ્ટિવાન છે તેને સાચી સમ-જણ આવવી કઠણ છે. આ પૂર્ણું સત્ય પ્રગટ કરવામાં શ્રીમદ્દ્રને કંઈ માન, પ્રતિષ્ઠા તેમ પૂજાવા આદિની ભાવના લેશમાત્ર નહાતી. માત્ર લાક માર્ગ ના મર્મ સમજે, સમજીને આરાધ એ શુભ હેતુએ પરમ કરુણાયુદ્ધિથી યાગ્ય મુમુક્ષુએ। આગળ મર્માને ખુલ્લાે કર્યાે છે. શ્રી તીર્થ કર મહાપ્રભુ મહાવીરદેવ પાસેથી જે શિક્ષા મળી, જે રહસ્ય મળ્યું, તેના જ પ્રમાણિકપણે લપદેશ કર્યો છે.

આપણે જાણીએ છીએ કે પરમ કૃપાળ શ્રીમદ્દાને સાત વર્ષની વયે જાતિસ્મરણ જ્ઞાન થયું હતું અને તે ઉત્તરાત્તર વર્ષમાન થતું ગયું હતું. તેઓ અંતિમ તીર્થ કર શ્રી મહાવીર પ્રભુના અંતેવાસી શિષ્ય હતા, જાતિસ્મૃતિજ્ઞાન અને પૂર્વ ભવના વેદન સંગંધે તેમનાં જ વચના આ રહ્યાં.

" પુનર્જન્મ છે-જરૂર છે. એ માટે ' હું ' અનુભવથી હા કહેવામાં અગળ છું. એ વાકચ પૂર્વભવના કાેઇ જોગનુ સ્મરણ થતી વખતે સિદ્ધ થયેલું લખ્યું છે, જેને પુનર્જન્માદિ ભાવ કર્યા છે, તે 'પદાર્થ'ને ' કાેઈ પ્રકારે જાણીને તે વાકચ લખાયું છે. " (૪૨૪)

'' સત્સ'ગનું અત્યંત માહાત્મ્ય પૂર્વ ભવે વેદન કર્યું છે; તે ફરી ફરી સ્મૃતિરૂપ થાય છે અને નિર'તર અભ'ગપણે તે ભાવના સ્કુરિત રહ્યા કરે છે. '' (૩૭૫)

"પૂર્વ કાળમાં જે જે જ્ઞાની પુરૂષના પ્રસંગા વ્યતીત થયા છે, તે કાળ ધન્ય છે; તે ક્ષેત્ર અત્યંત ધન્ય છે; તે શ્રવણને, શ્રવણના કત્તાંને અને તેમાં ભક્તિભાવવાળા જવોને ત્રિકાળ દ ડવત્ છે. તે આત્મસ્વરુપમાં ભક્તિ, ચિંતન, આત્મવ્યાખ્યાની જ્ઞાનીપુરૂષની વાણી અથવા જ્ઞાનીનાં શાસ્ત્રો કે માર્ગાનુસારી જ્ઞાનીપુરૂષના સિદ્ધાંત, તેની અપૂર્વ તાને પ્રણામ અતિ ભક્તિએ કરીએ છીએ. અખંડ આત્મધૂનના એકતાર પ્રવાકપૂર્વ કે તે વાત અમને હજી ભજવાની અત્યંત આતુરતા રહ્યા કરે છે; અને બીજી આજુથી આવાં ક્ષેત્ર, આવા લાકપ્રવાદ, આવા ઉપાધિએગ અને બીજા બીજા તેવા તેવા પ્રકાર એઈ વિચાર મૂચ્છવત્ થાય છે. ઈશ્વરેચ્છા!" (૪૬૫)

" આત્માને વિષે સહજ સ્મરણે પ્રાપ્ત થયેલું જ્ઞાન શ્રી વર્ધમાનને વિષે હતું એમ જણાય છે. પૂર્ણ વીતરાગ જેવા બાધ તે અમને સહેજે સાંભરી આવે છે." ( 393 )

" અને એ જે શ્રી તીથ° કરદેવના અ'તર આશય તે પ્રાયે મુખ્યપણે અત્યારે કાેઇને વિષે આ ક્ષેત્રે હાેય તાે તે અમે હાઇશું એમ અમને દઢ કરીને ભાસે છે. કારણ કે જે અમારૂં અનુભવજ્ઞાન તેનું ફળ વીતરાગપણું છે, અને વીતરાગનું કહેલું જે શ્રુતજ્ઞાન તે પણ તે જ પરિણામનું કારણ લાગે છે; માટે અમે તેના અનુયાયી ખરેખરા છીએ, સાચા છીએ." (3૨૨)

" પૂર્વે આરાધન કરેલાં એવાં નિવૃત્તિનાં ક્ષેત્રાે, વન, ઉપવન, જોગ, સમાધિ અને સત્સંગાદિ જ્ઞાની પુરૂષને પ્રવૃત્તિમાં એડાં વાર વાર સાંભરી આવે છે."

તેમના જાતિસ્મૃતિજ્ઞાન સંબ'ધમાં એ હકીકત પણ નાેંધાયેલી છે કે તેમને નવસા ભવાનું જ્ઞાન થયું હતું.

જાતિસ્મૃતિજ્ઞાનના આવા ઉત્કૃષ્ટ ઉઘાડથી એ સમજવું કડણ નથી કે શ્રી મહાવીરપ્રભુના હૃદયમાં જે વાત હતી તે તેઓ જાણી શકયા હતા, નિર્વાણમાર્ગનું રહસ્ય તેમના અંતરમાં સ્પષ્ટતાએ પ્રકાશી ઊઠ્યું હતું, સમવસરણ આદિના પરમાર્થ તેમના જ્ઞાનમાં પ્રતિબિંખિત થયા હતા અને જ્ઞાની પરમાર્થ તેમના જ્ઞાનમાં પ્રતિબિંખિત થયા હતા અને જ્ઞાની પુરૂષા સાથેના સત્સંગની અપૂર્વતા તેમણે અનુભવી હતી, તેથી તા તેમના સ્વમુખેથી માર્ગના મર્મ ખતાવતી અમૃતવાણી સહજ પ્રવહતી હતી, આ બધાં વચનાના આધારે આપણે નીચે પ્રમાણે કલ્પના કરી કહેવું હાય તા તેમાં અતિશયાજ્ઞિત કે ખાંદું જણાતું નથી; છતાં તેમ જણાવવામાં શ્રી સર્વજ્ઞદેવના જ્ઞાનમાં કોઈ દેષ થયા દેખાતા હાય તા તેની નિવૃત્તિ માટે અતિ વિનમ્રભાવે ક્ષમાપના યાચીએ છીએ.

# કલ્પનાચિત્ર પહેલું :

શ્રી વીરપ્રભુના કાળના ભવમાં શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજી જ્ઞાની પુરૂષની સંસારની અનિત્યતા, અશરણતા આદિ દર્શાવતી વૈરાગ્ય ઉપદેશરૂપ વાણી શ્રવણ કરે છે અને અંતરમાં અવધારી, ઉતારી પ્રતીત કરે છે. આ જગતને વિષે એક શુદ્ધ સ્વરૂપી અવિનાશી આત્મા જ ઉપાદેય છે અને પૂર્ણતાએ પ્રાપ્ત કરવા યાગ્ય છે, એ પવિત્ર મંગલકારી ભાવને હૃદયની ઊંડી ગુફામાં વાગાળે છે. આત્મકલ્યાણની સાધનાની ભાવનાનું કાર્યફળ સન્મુખ કરવા સર્વસંગ પરિત્યાગ કરી દીક્ષાના ઉત્તમ ભાવમાં આરૂઢ થાય છે. અવસર પામી પ્રભુજી પાસે દીક્ષિત થઈ શિષ્યાધિકાર પ્રાપ્ત કરે છે. આત્મસાધનાના શુભ પુરૂષાર્થમાં હાંશથી જોડાય છે. દીર્ઘદીક્ષિત મુનિસમુદાયની વિનયથી સેવા, વૈયાવચ્ચ સમયાનુસાર કરી અને સ્વાધ્યાય, ધ્યાનમાં અનુરક્ત રહી પરમાર્થ પુષ્યના સંચય કરે છે.

#### કલ્પનાચિત્ર બીજાું :

તીર્થ કર શ્રી વીરપ્રભુનું સમવસરણ દેવતાએ રચે છે. તેની રચનાનું મનારમ દશ્ય અદ્ભુત અને વિસ્મયકારક છે. રત્નજહિત પાદપીઠ પર ઉત્તમાત્તમ પરમાણુઓથી સુશાભિત કાંતિવાળા પ્રભુજીના દેહ પીઠની સપાટીને સ્પર્શ કર્યા વિના વિરાજે છે. પ્રભુની મુખમુદ્રા ઉપર સમ્યક્દર્શન, જ્ઞાન અને ચારિત્રરૂપ રત્નત્રયનું ભાન કરાવતાં ત્રણ છત્રા શાભે છે. પાદ-પીઠની પાછળ સર્વના શાકને હરનાર ને આત્માનંદ પ્રગટ

કરવામાં કુશળ એવું અલૌકિક અશાકવૃક્ષ આનંદ અને પ્રસન્ન-તાની છેાળા ઉડાડતું મઘમઘી રહ્યું છે; તેની ડાળીએા પ્રભુછ અને પ્રભુજીના અન'ત ચતુષ્ટ્ય ગુણાને ભાવભક્તિથી વાંદવા પ્રભુજી તરફ ઝૂકી ધન્ય ધન્યતા અનુભવે છે. પ્રભુજીની જમણી તથા ડાબી બાજુએ દેવેન્દ્રો ચામર ઢાળે છે, તે જાણે એટલા માટે કેમ ન હાય કે પ્રભુજના ગુણાની સુગ ધ ચાવરક સર્વાત્ર પ્રસરી પર્વાદામાં ઉપસ્થિત દેવ, મનુષ્ય અને તિર્ય<sup>ે</sup> ચ ગતિના ભવ્યાત્માંઓ તે થકી લાભ મેળવી આત્મકલ્યાણ અને આત્મશ્રેય ભાવદશાનુસાર પ્રાપ્ત કરે; વળી ચામરનું નીચે જવું તે મિથ્યાત્વ, અજ્ઞાન તેમ રાગદ્વેષાદિ દોષોનું તિરાભાવે જવાનું, કે ક્ષીણ કે ક્ષય થવાનું સૂચવે છે, તથા ચામરનું ઊંચે જવું તે સમકિત એટલે આત્મજ્ઞાન પ્રાપ્ત થવાનું, શુદ્ધ થવાનું, ગુણાનું પ્રગટવાનું અને વૃદ્ધિ પામતા જવાનું કે પૂર્ણતાએ પહેાંચવાનું કહી જાય છે. પ્રભુજીના આખા દેહમાંથી મધુર રણકારથી નીકળતા દિવ્ય ધ્વનિ પર્ષદામાં હાજર રહેનાર સર્વ જવાનાં વિધવિધ પ્રશ્નોનું એક સાથે સમાધાન કરવા સામર્થ્ય ધરાવે છે અને તે પ્રભુજીના અતિશય પુષ્યની અતિશયતા દર્શાવે છે તથા બુદ્ધિને અગમ્ય એવી **વિસ્મયકારક ઘટનાનું** સૂચન કરી જાય છે. પ્રભુજીની દિત્ર્ય ધ્વનિરૂપ વાણી સર્વ'થા જયવ<sup>ન</sup>ત વતે<sup>°</sup> છે, ઉત્કૃષ્ટ ફળને આપે છે અને તે તત્કાળ કે અલ્પકાળમાં ભવ્યાતમાઓને આત્મ-ઉજ્જવળતા કે આત્મશુદ્ધિ કે આત્મસિદ્ધિ કરાવે છે.

આવા સમવસરણની પર્ષદામાં પરમકૃપાળુ શ્રીમદ્જી

યથાયાંગ્ય સ્થાને વિરાજે છે; પ્રભુજીની અમૃતવાણીનું એક ચિત્તથી શ્રવણ કરી તેનું મધુર પાન કરે છે. તેમના હુદય-કમળમાં ઉલ્લાસભાવ માતા નથી; પ્રભુ પ્રત્યેની નિર્મળ પ્રેમની માત્રા કાઈ અનુપમરૂપે વહી રહી છે; સમર્પણભાવ એકધારાએ ઊર્ધ્વગતિ કરી રહ્યો છે; તે છતાં આત્માને તૃષ્તિ થાય એવી પરાભક્તિ અને તત્કાળ મુક્તિના નિદાનરૂપ શક્તિ ન હાવાના અંતર્પેદ અંતરના ઊંડાણમાં ગુષ્તપણે રહ્યો છે, અને તે શલ્યની પેઠે ખું ચે છે.

તેવા અવસરે સદ્ભાગ્ય યાગે પ્રભુજની વાણી દ્વારા પાતાનાં કેટલાંક ગૂઢ પ્રશ્નોનું સમાધાન મળતાં તેમનું હૃદય અતિ હૃષ'થી પુલકિત થાય છે ને મૌનપણે પ્રભુજના મહાન ઉપકાર માને છે. તેવામાં શ્રીમદ્જની દૃષ્ટિ પ્રભુજના મુખચંદ્ર પાછળ રહેલા દેદીપ્યમાન ભામ ડળ પર પડે છે અને ત્યાં જ સ્થિર થાય છે ત્યારે કેટલાક અદ્ભુત દૃશ્યા તેઓ આનંદાશ્ચર્ય સહિત નિહાળે છે; તેમાં પાતાના પ્રભુજ સાથેના ભવાભવના શુભ સંખ'ધા, પ્રભુકૃપા થકી પાતાને થયેલી આત્મજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ અને વર્ષમાને પ્રવર્ષતી આત્મદશા, અન્ય જ્ઞાનીપુરૂષા સાથેના ઋણાનુ- અધા એ આદિ જોઈ તેમનું ચિત્ત પ્રસન્નતા અનુભવે છે. કદ્યનાચિત્ર ત્રીજાં:

" જગતની વિસ્મૃતિ કરવી અને સત્ના ચરણમાં રહેવું એ બાધના આરાધનથી " સકળ જગત તે એ ઠેવત્ અથવા સ્વપ્ન સમાન " એવી જ્ઞાનદશાથી વિરાજિત જ્ઞાનીપુરૂષોનું વૃદ

છે, જેમાં શ્રીમદ્જની પણ હાજરી છે. ખધા સ્વચ્છ અને નિર્દોષ ભૂમિ પર પદ્માસનમાં બેસી આત્મરત થઇ આત્મધ્યાનમાં લીન થવાના પુરૂષાર્થમાં છે. કાેઇ કાેઇને થાેડી જ વારમાં આત્મસમાધિ લાગી જાય છે; કાેઇને થાેડા વિલંખ ખાદ એ નિરૂપમ દશાની પ્રાપ્તિ થાય છે; પરમકૃપાળુ શ્રીમદ્જના ઉદયયોગ સારા છે, આથી તેઓ અનુપમ સમાધિમાં રહી શુદ્ધાતમાંના, નાતરાગતાના શુદ્ધ અનુભવ કરી રહ્યા છે, તે તેમની મુખાકૃતિ પર અંકિત થયેલી તેજરેખાઓથી પ્રતીત થાય છે. અહા, તે દશ્ય કેવું મુંદર અને અલોકિક છે! અહા, તેઓ કેવા સ્થિર અને શાંત દેખાય છે!

કેટલાક સમય પછી તેઓ અપૂર્વ સમાધિના અવર્ષ્યાય સુખ અને આનંદના અનુભવમાંથી ઉદયના ધક્કાને લીધે ખહાર આવે છે ત્યારે ખહારનાં દશ્યા, પદાર્થીમાં તેમના ઉપયાગ કંઈક સમય સુધી લાગી શકતા નથી, વાર વાર અંદરમાં વળવા તરફ રહ્યા કરે છે. તેઓ પૂર્ષ જાગૃતાવસ્થામાં નથી તેમ પૂર્ષ સમાધિમાં પણ નથી. હવે તેઓ જાગ્રત થાય છે. મહાપ્રભુજી પાસેથી તેઓ ઉપશમ શ્રેણિમાં આરુઢ થયા હતા તેનું જ્ઞાન મેળવે છે અને તે કારણે ખેદ પણ અનુભવે છે.

વીતરાગતાના અનુભવવાળી દશાની સ્મૃતિ શ્રીમદ્દ ને આ ભવમાં થઈ હતી તે તેમના જ વચનાથી જોઇએ :—

" ગુણુંઠાણાં એ સમજવા માટે કહેલાં છે, ઉપશામ અને ક્ષપક એ બે જાતની શ્રેણી છે. ઉપશામમાં પ્રત્યક્ષ દર્શાનના સંભવ નથી; ક્ષપકમાં છે. પ્રત્યક્ષ દર્શનના સંભવના અભાવે અગિયારમેથી જીવ પાછા વળે છે. ઉપશમશ્રેણી છે પ્રકારે છે. એક આજ્ઞારૂપ; એક માર્ગ જાણ્યા વિના સ્વાભાવિક ઉપશમ થવારૂપ. આજ્ઞારૂપ પણ આજ્ઞા આરાધન સુધી પતિત થતો નથી. પાછળના ઠેઠ ગયા પછી માર્ગના અજાણપણાને લીધે પડે છે. આ નજરે જોયેલી, આત્માએ અનુભવેલી વાત છે. કાઈ શાસ્ત્રમાંથી નીકળી આવશે. ન નીકળે તો કઈ બાધ નથી. તીર્થ કરના હૃદયમાં આ વાત હતી, એમ અમે જાણ્યું છે. " (૧૭૦)

# કલ્પનાચિત્ર ચાેથું :

આ ચિત્રમાં તે જ મુનિવૃંદ ઉપયોગપૂર્વંક જ્ઞાનવાર્તાં કરે છે; પરમ સત્સંગ કરે છે. પાતપાતાના અનુભવા પરસ્પર જણાવી પરમાર્થની આપલે કરી જ્ઞાનવૃદ્ધિ કરે છે. ઊંચી દશાવાન મુનિઓ નીચેની દશાવાળા મુનિના અનુભવના પરમાર્થ મુખપૂર્વંક નિર્માનભાવે કહી ખતાવે છે અને ઉત્સાહ વધારે છે; તેમજ તેમની યાગ્યતા જોઈ પાતાના અનુભવ પણ પ્રગટ કરે છે. આત્માના ઐશ્વર્યના પરચા, આત્માના વૈભવની વિભૂતિ, આત્માની ઊંચી ઊંચી દશાએ ભાસ્યમાન થતાં અર્થ સ્ત્રચક પ્રતીકા એ આદિ જ્ઞાનચર્ચા મુનિઓ સ્વપરકલ્યાણના હેતુએ કરે છે. ગંભીર જણાતા મુનિઓ આનંદની હેલી વરસાવે છે. જગતને સ્વાર્થ સાધક અને અનુદાર ચિત્તવાળા દેખાતા મુનિઓ ઉદારતાની મૂર્તિસમા ભાસ્યમાન થાય છે.

આ મુનિ સમુદાયમાં શ્રીમદ્ છે પણ છે અને તે સત્સમાગમમાં પાતાને થયેલ અનુભવા દર્શાવીને માટા મુનિએક તરફથી પરમાર્થના લાભ મેળવી આનંદિત થાય છે. અનેક આશંકાનું સ્થાન એવા ગૃઢ તત્ત્વાનું જ્ઞાન તથા સમાધાન તેમના આત્મામાં ખુશી ઉપજાવે છે. તે બધું તેમની ઉજ્જવળતા પામતી મુખમુદ્રા પરથી સુધ્રતીત થાય છે.

આ સર્વ અદ્ભુત અને ઉપકારી અનુભવાની સ્મૃતિ, ભેદપૂર્ણ પ્રાપ્ત થયેલ જ્ઞાનની સ્મૃતિ, માર્ગના પરમ રહસ્યની સ્મૃતિ શ્રીમદ્ભને તેમના આ ભવમાં સુસ્પષ્ટપણે થઈ હતી અને તેથી તો "અહા, સત્પુરૂષનાં વચનામૃત, મુદ્રા અને સત્સમાગમ!" એ અનુભવવચના સહજ નીકળ્યાં હતાં. આત્મ-સિદ્ધિ સાધવાનાં ત્રણ નિમિત્તો, (૧) સત્પુરૂષનાં વચનામૃત, (૨) સત્પુરૂષની મુખમુદ્રા અને (૩) સત્પુરૂષના સત્સમાગમ, તે સંબ'ધમાં થાડી વિચારણા કરીએ.

સાધારણ રીતે એવી માન્યતા પ્રવર્ત છે કે જીવને વચનામૃત જ માત્ર મોટી અસર કરે છે; પરંતુ સત્યતાએ જેતાં પ્રથમ અસર અવ્યક્તતાએ સત્પુરૂષના સમાગમે, તેઓ કોઈ વચન પ્રકાશે નહીં તો પણ સત્પુરૂષની અને તેમની પવિત્ર મુખમુદ્રાની જ થાય છે. ત્યાર પછી સત્પુરૂષને વચનયાગના ઉદય આવતાં વચના પ્રકાશે છે ત્યારે અસરની પ્રગટતા અનુભવગમ્ય થાય છે. એવું પણ કવચિત્ અને છે કે પ્રઅળ ઝાણાનુખધાના ઉદયે સત્પુરૂષનાં પ્રથમ દશેને સત્પાત્ર જિજ્ઞાસુ

જીવના અ'તરમાં તેની એાળખાણ થઈ પ્રતીતિ આવે છે. આથી સત્પુરૂષની પવિત્ર, વીતરાગદર્શક અને પ્રેમ તથા કરૂણાભાવ પ્રગટ કરતી મુખમુદ્રાના દર્શનની મહત્તા સિદ્ધ થાય છે.

હવે આ ત્રણ નિમિત્ત કારણાનું ફળ બતાવતાં વચને કહ્યાં છે તે તરફ વળીએ; તેમાં પ્રથમ જણાવે છે કેઃ—

''સુષુરત ચૈતનને જાગૃત કરનાર, પડતી વૃત્તિને સ્થિર રાખનાર, દર્શન માત્રથી પણ નિર્દોષ અપૂર્વ સ્વભાવને પ્રેરક….''

ઉપરના પરમ કલ્યાણના હેતુભૂત એવાં પાવનકારી નિમિત્તોના બળથી અનાદિની મેહિનિદ્રામાં સૃતેલા ચેતન જાગ્રત થઈ ચેતનવ'ત થાય છે એટલે કે સત્ય જાણાને ચેતે છે કે "હું દેહાદિ સ્વરૂપ નથી; દેહ, સ્ત્રી, પુત્રાદિ કાઈ પણ મારાં નથી. શુદ્ધ ચૈતન્ય સ્વરૂપ અવિનાશી એવા હું આત્મા છું." એ ભાવને તે અંતરમાં શ્રદ્ધાથી અવધારે છે. આત્માએ અવધારેલી વાત ભૂલાતી નથી અને તેનું સુખદ સ્મરણ વારંવાર સ્મૃતિપટ પર અવકાશ પામી આલેખાય છે. ઉજ્વળતા પામવાને યાંગ્ય સત્જિત્તાસુઓની સ્થિતિ આ પ્રમાણે હાય છે. અંતભેંદ પામેલા તેમના અંતરમાં હુર્ષ ઉત્પન્ન થાય છે અને સત્પુરૂષની સ્તુતિ ભક્તિ કરી શક્તિ મેળવે છે. આથી આત્મવિકાસના ધારી સ્વચ્છ માર્ગ સત્વ ખુલ્લા થાય છે; છતાં હુજુ અહીં માર્ગ તેજથી પ્રકાશિત નથી, પણ તેની કાઈ અંશે અંખી થાય છે.

પર'તુ અહા, કમ'ની વિચિત્રતા અળવાન છે! "ભગવાન પરિપૂર્ણ સર્વ ગુણસ પન્ન કહેવાય છે, તથાપિ એમાંય અપલક્ષણ કંઈ એાછાં નથી ! વિચિત્ર કરવું એ જ એની લીલા. " કેમકે દેહદેવળમાં રહેલા આત્મપ્રભુ કર્માના ઉદયે નિમિત્તાધીન થઈ મેળવેલું અથવા શ્રધ્ધેલું ભૂલી જઈ કાેઈ બીજા પ્રકારે વર્તી વૃત્તિને નીચે લાવે છે. વૃત્તિ તેનું સીધું, સરળ અને ઉપકારી વહેણુ અટકાવી આડી ફંટાય છે; ત્યારે તેનું ધ્યાન રહેવું તે પણ કઠણ ખને છે. અજાગૃત જેવી અટપટી દશા થઈ જાય છે. માહરાજાનું પ્રાંખલ્ય અનુભવગાચર થાય છે. કરી સત્પુરૂષના સમાગમ થાય અથવા પૂર્વના સમાગમયાગ સ્મૃતિમાં આવે, અથવા તેમની વીતરાગ મુખમુદ્રા દર્શનરૂપ થાય અથવા વચનામૃત સ્મરણમાં આવે, ત્યારે માેહ હાર ખાઈ નાસી જાય છે અને નીચે ઉતરેલી વૃત્તિ ઉપર આવી સ્થિર થાય છે. આવી ચડઉતર સ્થિતિ ઘણીવાર બન્યા કરે છે; પરંતુ આખરે તે નિમિત્તોની યથાયેાગ્ય સ્મૃતિ થતાં અ'તરની નબળાઈ દૂર થઈ સ્થિરતા આવે છે, માટે જ કહ્યું કે તે નિમિત્તો " પડતી વૃત્તિને સ્થિર રાખનાર " છે.

આગળના વચનામાં સત્પુરૂષની પાવનકારી મુખમુદ્રાનાં દર્શનનું જે ઉત્તમ ફળ છે તે બતાવ્યું છે; વચનામૃત ૧૭૨માં પણ ઉપદેશ કર્યો હતો કે સત્પુરૂષની મુખાકૃતિનું હૃદયથી અવેલાકન કરવું; પ્રેમપૂર્વે કનું તે દર્શન, માત્ર દર્શન પાતાના આત્માના નિર્દોષ અપૂર્વ સ્વભાવને પ્રેરક થાય છે અર્થાત્ નિજસ્વભાવ તરફ અગમ્યપણે ખેંચી જાય છે. આમ કહી

સત્પુરૂષના દર્શનનું અચિંત્ય માહાત્મ્ય પ્રગટ કર્યું; પરંતુ તે દર્શનલાભ વેળાએ શું બનતું હશે ? તેની કલ્પના કરીએ તો કહી શકાય કે સત્પુરૂષના મુખ્યંદ્રમાંથી દિત્ર્ય શીતળ તેજનાં કિરણા છૂટતાં હશે, ચક્કુમાંથી પ્રેમની અમીરસધારા, નિષ્કારણ કરૂણા નીતરતાં હશે, અને વદન પર નિસ્પૃહતા અને વીત રાગતાની રેખાએ ઉજ્જવળપણે ચમકતી હશે, યથાયાં ચ દશાને પ્રાપ્ત જિજ્ઞાસુની દૃષ્ટિ તે દર્શનથી નજરાતી હશે; દૃષ્ટિ–દૃષ્ટિનું અનુસંધાન થવાથી આત્મા–આત્માનું ગુપ્ત અપૂર્વ જોડાણ થતું હશે, અને તેનું કૃળ શું?

## स्वरूपप्रतीति, अप्रभत्त संयभ

સ્વરૂપપ્રતીતિ એટલે આત્મત્તાન, આત્મદર્શન, સમ્યક્ દર્શન કે સમકિત. તેની પ્રાપ્તિ કેમ થાય તેની ચાવી શરૂનાં ત્રણ કારણમાં બતાવી દીધી છે, વચનામૃત, મુદ્રા અને સત્-સમાગમ. આ રહસ્ય તે સર્વ જ્ઞાની ભગવંતાના અનુભવના નિચાડ છે. રવરૂપપ્રતીતિ—સમકિત તે ચાથું બાધબીજ નામનું ગુણસ્થાનક છે; તે અવિરતિ સમ્યક્દષ્ટિ નામે પણ આળખાય છે. "અહીં આત્માના અનુભવની શરૂઆત થાય છે અર્થાત્ માક્ષ થવાનું બીજ અહીં રાપાય છે. આ બાધબીજ ગુણસ્થાનક, ચાથા ગુણસ્થાનકથી તેરમા ગુણસ્થાનક સુધી આત્મઅનુભવ એક સરખા છે; પરંતુ જ્ઞાનાવરણીય કર્મની નિરાવણતાનુસાર જ્ઞાનની વિશુદ્ધતા ઓછી અદકી હાય છે, તેના પ્રમાણમાં અનુભવનું પ્રકાશવું કહી શકે છે." (ત્યાખ્યાન સાર-૧) આ ગુણસ્થાનકે ઉપરામ, ક્ષયાપશમ અને ક્ષાયિક સમક્તિ હાેઈ શકે છે અને તે ચઢતા ક્રમે પ્રાપ્ત થઈ શકે છે.

સમકિતનું માહાત્મ્ય પરમકૃપાળુ શ્રીમદ્જએ અદ્ભુત અને રમુજી શૈલીથી જણાવ્યું છે, તે વચનાે આ રહ્યાં :—

"તે પવિત્ર દર્શન થયા પછી ગમે તે વર્લન હો, પરંતુ તેને તીવ્ર બંધન નથી, અનંત સંસાર નથી, સાળ ભવ નથી, અલ્ય તર દુઃખ નથી, શંકાનું નિમિત્ત નથી, અંતરંગ માહિની નથી, સત્ સત્ નિરુપમ, સર્વોત્તમ, શુકલ, શીતલ, અમૃતમય દર્શન સાન; સમ્યક્ જ્યાતિમેંય, ચિરકાળ આનંદની પ્રાપ્તિ, અદ્ભુત સત્ સ્વરૂપદર્શિતાની અલિહારી છે!" (૯૧)

'' સમ્યક્ત્વ અન્યેાક્ત રીતે પાતાનું દ્વાણ ખતાવે છે:–

મને ગ્રહણ કરવાથી ગ્રહણ કરનારની ઇચ્છા ન થાય તો પણ મારે તેને પરાણે મોક્ષે લઈ જવા પહેલ; માટે મને ગ્રહણ કરવા પહેલા એ વિચાર કરવા કે માક્ષે જવાની ઇચ્છા ફેરવવી હશે તા પણ કામ આવવાની નથી; મને ગ્રહણ કરવા પછી નવમે સમયે તા મારે તેને માક્ષ પહોંચાડવા જોઇએ. ગ્રહણ કરનાર કદાચ શિથિલ થઈ જાય તા પણ ખને તા તે જ ભવે અને ન ખને તા વધારેમાં વધારે પંદર ભવે મારે તેને માક્ષે પહોંચાડવા જોઇએ. કદાચ મને છાડી દઈ મારાથી વિરુદ્ધ આચરણ કરે, અથવા પ્રખળમાં પ્રખળ એવા માહને ધારણ કરે તા પણ અધે પુદ્દગલ પરાવત નની અંદર મારે

[ 936 ]

તેને માેક્ષે પહેાંચાડવા એ મારી પ્રતિજ્ઞા છે! અર્થાત્ અહીં સમ્યક્ત્વની મહત્તા ખતાવી છે.

સમ્યક્ત્વ કેવળજ્ઞાનને કહે છે:—

હું જીવને માેક્ષે પહેાંચાડું એટલે સુધી કાર્ય કરી શકું છું, અને તું પણ તે જ કાર્ય કરે છે; તું તેથી કંઈ વિશેષ કાર્ય કરી શકતું નથી, તાે પછી તારા કરતાં મારામાં ન્યૂનતા શાની ? એટલું જ નહીં પરંતુ તેને પામવામાં મારી જરૂર રહે છે." (ત્યાખ્યાન સાર-૧)

સ્વરૂપપ્રતીતિ એટલે ચાથા ગુણસ્થાનકવર્તી સમકિતની વાત પૂરી કરી, હવે ત્યાર પછીનાં "અપ્રમત્ત સંયમ" શખ્દો મૂક્યા છે તે પર વિચાર કરીએ. અપ્રમત્ત સંયમ નામનું સાતમું ગુણસ્થાનક છે. તો પછી પાંચમા તથા છકા ગુણસ્થાનકોના કાઈ વચનથી ઉલ્લેખ કેમ નહીં કર્યો તે પ્રશ્ન થવા સંભવે છે. તેનું સમાધાન વિચારતાં આ પ્રમાણે સમજ્ય છે. એક તા ચાથેથી પાંચમે આવવું તે પ્રમાણમાં ઘણું સહેલું છે; પાંચમેથી છઠ્ઠે આવવું થાડું અઘર્ં છે, છતાં સહેલું છે એમ કહી શકાય; પરંતુ છઠ્ઠામાંથી સાતમા ગુણસ્થાનકે આવવું તે અવશ્ય ઘણું અઘર્ં છે. બીજું, ચાથાવાળા સાતમે આત્મદશા કેવી હાય, આત્માનુભવની નિમગ્નતાની માત્રા કેવી હાય તેની સમજણ લઈ શકે છે, તેથી તુરત સાતમા ગુણસ્થાનકની વાત કહી જણાય છે.

" ચાથા ગુણસ્થાનકે આવેલા પુરૂષ પાત્રતા પામ્યા ગણી શકાય, ત્યાં ધર્મધ્યાનની ગૌણતા છે. પાંચમે (ધર્મધ્યાનની) ગુણસ્થાનક એટલે આત્માના ગુણાની પ્રગટતાની અપેક્ષાએ ધર્મ ધ્યાનની ગૌણતા મુખ્યતા દર્શાવતાં ઉપરનાં વચના અત્યંત ગંભીર વિચારણા માગી લે છે. જો તેને યથાર્થ તાએ વિવેકથી સમજવામાં આવે તો ઘણી શંકાઓ કે આશંકાઓનું સમાધાન થઈ જાય અને પૂર્વ શહેથી અંધાયેલી કેટલીક દાષવાળી માન્યતા દૂર થાય.

" ચાથા ગુણસ્થાનકવાળા જીવ સાતમા ગુણસ્થાનકે પહેાંચ-નારની દશાના જો વિચાર કરે તો તે કાેઇ અંશે પ્રતીત થઈ શકે; પણ તેના પહેલા ગુણસ્થાનકવાળા જીવ વિચાર કરે તો તે શી રીતે પ્રતીતિમાં આવી શકે ? કારણ કે તેને જાણવાનું સાધન જે આવરણરહિત થવું તે પહેલા ગુણસ્થાનકવાળાની પાસે હાય નહીં." (ત્યાખ્યાન સાર-૧)

ચાયે આત્માનુભવ થયા પછી આત્મદેષ્ટિ રહેતી હોવાથી અને આત્માની શુદ્ધતા તરફ જવાના લક્ષ થવાથી જીવ રાગદ્રેષના કષાયભાવ ઘટાડવા અંતર્ત્યાગ કરતા જાય છે અને તે શાસ્ત્રોમાં અણુવ્રત તરીકે પ્રસિદ્ધ છે; તે જ પાંચમું ગુણસ્થાનક છે. જેમ જેમ અંતર્ત્યાગ વધે છે (અને સાથે સાથે બાહ્ય-ત્યાગ પણ શરૂ થઈ વધતા જાય છે), તેમ તેમ પાંચમામાં આગળના વિકાસ સાધ્ય થતા જાય છે, હુંકામાં અંતરમાં પદાર્થી પ્રત્યેના રાગદ્રેષના ભાવા આત્મહિતાર્થે નકાર વર્તાવી

ઘટાડતા જવા તે પાંચમા ગુણસ્થાનકનું માહાત્મ્ય છે. તે કાર્ય સહજતાએ અને વિના કલેશે થાય છે તે સમજાય તેવું છે.

તે જ પુરૂષાર્થ આગળ વધારી રાગદ્વેષના પરિણામ અહુ ઘટી જાય તથા હિંસા, અસત્યાદિ દાેષા ખૂબ મ દતાને પામે ( એટલે શાસ્ત્રમાં પાંચ મહાવત પ્રરૂપ્યા છે તેનું અ'તરથી પાલન ), ત્યારે છઠ્ઠે અવાય છે. અહીં સર્વ સંગ પરિત્યાગરૂપ ખાદ્યત્યાગ હાય તા, તે જીવ દ્રત્ય અને ભાવથી મુનિ કહેવાય છે; પર'તુ જો તેવા ખાહ્યત્યાગના ઉદય ન હાય ને ગૃહસ્થદશા હાય તા તેને ભાવમુનિ કહે છે; તેમ છતાં તેના અ તરમાં સર્વ સ ગપરિત્યાગ કરવાની ભાવના તો રહ્યા કરે છે. વિશેષ અર્થ માં જોઇએ તા પાંચમામાં વિકાસ સાધતા સમકિતી છવ જ્યારે ેપાતાનાં મન, વચન, કાયા અને તેની પ્રવૃત્તિ ભગવાનરૂપ સત્-પુરૂષને અથવા સદ્ગુરુને એક સમય માટે પણ અપ ેણ કરે ત્યારે છઠ્ઠામાં પ્રવેશ થયેા ગણાય અને મન-વચન-કાયાની અર્પણ-તાનું કાર્ય પૂરું થતાં અને પ્રમત્તભાવના ક્ષય થતાં " અપ્રમત્ત સંયમ " નામના સાતમા ગુણસ્થાનકે અવાય છે. " આત્માને વિષે પ્રમાદરહિત જાગૃતદશા તે જ સાતમું ગુણસ્થાનક છે, ત્યાં સુધી પહેાંચવાથી તેમાં સમ્યકૃત્વ સમાય છે....ત્યાં આગળ પહેાંચ્યેથી આગળની દશાની અંશે અનુભવ અથવા સુપ્રતીતિ થાય છે. " ( વ્યાખ્યાન સાર-૧)

" કહેવામાં એમ આવે છે કે તેરમું ગુણસ્થાનક આ કાળે ને આ ક્ષેત્રથી ન પમાય; પરંતુ તેમ કહેનારા પહેલામાંથી ખસતા નથી. જો તેઓ પહેલામાંથી ખસી ચાથા સુધી આવે અને ત્યાં પુરૂષાર્થ કરી સાતમું જે અપ્રમત્ત છે ત્યાં સુધી પહેાંચે તો પણ એક માટામાં માટી વાત છે. સાતમા સુધી પહેાંચ્યા વિના તે પછીની દશાની સુપ્રતીતિ થઈ શકવી મુશ્કેલ છે. ન પ્રાપ્ત થઈ શકે એવી ધીરજ, સંઘયણ, આયુષની પૂર્ણતા ઇત્યાદિના અભાવથી કદાચ સાતમા ગુણસ્થાનક ઉપરના વિચાર અનુભવમાં ન આવી શકે, પરંતુ સુપ્રતીત થઈ શકવા યોગ્ય છે."

" આ કાળમાં શુક્રલધ્યાનની મુખ્યતાના અનુભવ ભારતમાં અસ'ભવિત છે. તે ધ્યાનની પરાક્ષ કથારૂપ અમૃતતાના રસ કેટલાક પુરૂષા પ્રાપ્ત કરી શકે છે; પણ માક્ષના માર્ગ'ની અનુક્રૂળતા ધારી વાટે પ્રથમ ધર્મ'ધ્યાનથી છે. " ( ( ર ) આ ગૂઢ અર્થ' સૂચક વચના ખૂબ વિચારણીય છે. સાતમા અપ્રમત્ત સ'યમ નામના ગુણસ્થાનકે આત્માનુભવ કરતી વેળાએ ધ્યાન કેવા પ્રકારનું હાય તે દર્શાવતાં આ વચના ન કહી શકાય ?

આ ગુણસ્થાનકે નામ પ્રમાણે અર્થ છે; અંતર્સ યમમાં પ્રમત્તભાવ નથી, લેશ માત્ર પ્રમાદ નથી, રાગ કે દ્રેષના અંશ નથી, ઉપયોગમાં કાઈ વિકલ્પ નથી અને તે આત્મામાં સ્થિર છે. અહીં માત્ર શુદ્ધાત્માના અનુભવ છે, અમૃતરસનું, અપૂવં શાંતિનું અને અપૂર્વ સુખનું વેદન છે. ત્યાં વંદ્ય–વંદક ભાવ નથી; ગ્રાતા, ગ્રાન અને ગ્રેયના લેદ નથી; ધ્યાતા, ધ્યાન અને ધ્યેયનું અંતર નથી. આતમાં એ જ પરમાતમાં છે. પરંતુ આ

ચમત્કારિક અલૌકિક અનુભવ કાયમ ટકી શકતો નથી. ભાવના ઉદય આવતાં સાતમું તત્ક્ષણ છૂટી જાય છે અને છઠ્ઠે આવી જવાય છે. અહીં આ મહાત્મા વાર વાર છઠ્ઠા—સાતમામાં ઝુલે છે અને સાથે સાથે આત્માના વીય ની પ્રગટતા પ્રમાણે માહ-નીયને વધુ સમય માટે દખાવી આત્મિક વિકાસ સાથે છે. શ્રેણી માંડવાની પૂર્વ તૈયારી અહીં થાય છે.

હવે ત્યાર પછીનાં વચનાે જોઇએ*.* 

## ''અને પૂર્ણ' વીતરાગ નિવિકલ્પ સ્વભાવનાં કારણભૂત''

ક્ષાયિક સમિકિતી મહાતમા સાતમા ગુણસ્થાનકમાં આત્મ-રસના અનુભવ કરતાં કરતાં અને આત્મવીર્યના ઉત્તરાત્તર વિશેષ ઉઘાડથી કર્માની ક્ષીણતા કરી એક વખત શુક્લધ્યાનના અપૂર્વ બળથી આઠમે પ્રવેશી ક્ષપકશ્રેણિ માંડી પાતાના પૂર્ણ વીતરાગ નિર્વિકલ્પ સ્વભાવ બારમા ગુણસ્થાનને અંતે પ્રગટ કરે છે; કેવળજ્ઞાની અને કેવળદર્શી થાય છે, અને કેવળી કહેવાય છે. આ માક્ષમાર્ગની સમજગ પરમકૃપાળુ શ્રીમદ્જીએ તેમની હાથનાંધ નં. રમાં આપી છે તે અત્રે જણાવીએ છીએ: –

#### માેક્ષમાગ

પ્રતીતિરૂપે તે માર્ગ જ્યાં શરૂ થાય છે ત્યાં સમ્યક્રદર્શન દેશ આચરણરૂપે તે પંચમ ગુણસ્થાનક સર્વ આચરણરૂપે તે છક્ હું ,, અપ્રમત્તપણે તે આચરણમાં સ્થિતિ તે સપ્તમ ,, અપૂર્વ આત્મજાગૃતિ તે અષ્ટમ ,, સત્તાગત સ્થૂળ કષાય અળપૂર્વ ક સ્વરૂપસ્થિતિ તે નવમ ગુણસ્થાનક

| "  | સૂક્ષ્મ | ,, | ",, | દશમ     | ,, | 7 |
|----|---------|----|-----|---------|----|---|
| ,, | ઉપશાંત  | "  | "   | એકાદશમ  | ,, |   |
| ,, | ક્ષીણ   | "  | "   | દ્રાદશમ | "  |   |

ક્ષપક શ્રેશિમાં આરૂઢ થયેલ મહાત્મા અગિયારમું ગુણ-સ્થાન ક્ર્દાવીને સીધા બારમે આવે છે. ઉપશમ શ્રેશિમાં ચઢેલ મહાત્મા ૧૧મે ગુણસ્થાનકે આવી નીચે ઊતરે છે, "તેનું કારણ એ કે વૃત્તિઓ પ્રથમ જાણે કે 'હમણા આ શ્ર્રાતનમાં છે એટલે આપણું બળ ચાલવાનું નથી' અને એથી ચૂપ થઈ બધી દબાઈ રહે છે. 'કોધ કડવો છે તેથી છેતરાશે નહીં, માનથી પણ છેતરાશે નહીં, તેમ માયાનું બળ ચાલે તેનું નથી' એમ વૃત્તિએ જાણ્યું કે તરત ત્યાં લાભ ઉદયમાન થાય છે. મારામાં કેનાં રિદ્ધિ, સિદ્ધિ અને એશ્વર્ય પ્રગટ થયાં' એની વૃત્તિ ત્યાં આગળ થતાં તેના લાભ થનાથી ત્યાંથી જીન પડે છે. " (ઉપદેશ છાયા, ૪) તે નીચે ઉતરી છઠ્ઠે અથના ચાયે ગુણસ્થાનકે અટકી શકે છે અને જો જ્ઞાન નમે તા પહેલે ગુણસ્થાનકે આવી જાય છે.

સાયિક સમકિતી મહાતમા પણ ઉપશમ શ્રેણિમાં કદાચિત્ ગઢે છે અને અગિયારમેથી પાછા વળે છે ત્યારે તે આઠમે અટકી શકે છે અને તેથી નીચે ઊતરે તાે છઠ્ઠે નિયમથી અટકે છે; તેનાથી નીચે ઉતરવાનું બની શકતું નથી. એ ક્ષાયિક સમકિતના મહિમા છે.

નિર્વાણમાગ નું રહસ્ય

[ 888 ]

શ્રેણિના આઠમાથી બારમા ગુણસ્થાનક સુધીના કાળ બે ઘડીના છે. ત્યાં સ્વભાવનું અનન્ય ચિંતન અને ચૈતન્ય સ્વરૂપમાં પરમ નિમગ્નતા હાય છે, જે સંબ'ધમાં પરમકૃપાળ શ્રીમદ્જએ તેમના "અપૂર્વ અવસર ' કાવ્યમાં જે ભાવ સંગીત કર્યા છે તે જોઇએ.

" એમ પરાજય કરીને ચારિત્ર માહેના, આવું ત્યાં જ્યાં કરણ અપૂર્વ ભાવ જો; શ્રેણી ક્ષ ૫ ક ત ણી કરીને આ રૂ ઢ તા, અનન્ય ચિંતન અતિશય શુદ્ધ સ્વભાવ જો.

માહ સ્વયંભૂરમણ સમુદ્ર તરી કરી, સ્થિતિ ત્યાં જ્યાં ક્ષીણમાહ ગુણસ્થાન જો; અ'ત સમય ત્યાં પૂર્ણ સ્વરૂપ વીતરાગ થઇ, પ્રગટાવું નિજ કેવળજ્ઞાન નિધાન જો.'

હવે ''સ્વભાવનાં કારણભૂત'' એ શખ્દો સમજએ. કેાણ કારણ થાય છે? વચનામૃત, મુદ્રા અને સત્સમાગમ એ ત્રણ કારણામાંથી કારણ બીજું અને ત્રીજું શ્રેણી માંડતાં પહેલાં પણ હાય છે અને પ્રથમ કારણ '' વચનામૃત '' સત્શ્રુત ઠેક સુધી અવલ'બનરૂપ હાય છે.

" જેમ છે તેમ નિજસ્વરૂપ સ'પૂર્ણ પ્રકાશે ત્યાં સુધી નિજસ્વરૂપના નિદિધ્યાસનમાં સ્થિર રહેવાને જ્ઞાની પુરૂષનાં વચના આધારભૂત છે, એમ પરમ પુરૂષ શ્રી તીથે કરે કહ્યું છે

સત્ય છે. ખારમા ગુણસ્થાનકે વર્ત તા આત્માને નિદિધ્યાસન-રૂપ ધ્યાનમાં શ્રુતજ્ઞાન એટલે મુખ્ય એવાં જ્ઞાનીનાં વચનાના આશય ત્યાં આધારભૂત છે, એવું પ્રમાણ જિનમાર્ગ ને વિષે વાર વાર કહ્યું છે. બાંધબીજની પ્રાપ્તિ થયે, નિર્વાણમાર્ગ ની યથાર્થ પ્રતીતિ થયે પણ તે માર્ગ માં યથાસ્થિત સ્થિતિ થવાને અર્થે જ્ઞાની પુરૂષના આશ્રય મુખ્ય સાધન છે; અને તે ઠેઠ પૂર્ણ દશા થતા સુધી છે, નહિ તા જીવને પતિત થવાના ભય છે એમ માન્યું છે." (પછપ)

પૂર્ણ વીતરાગ ખારમા ગુણસ્થાનકના અંત સમયે થવાય છે અને પછી સચાગી કેવળી નામનું તેરમું ગુણસ્થાનક શરૂ થાય છે. તેનું વર્ણન "અપૂર્વ અવસર"માંથી ઉતારીએ છીએ.

" ચાર કર્મ ઘનઘાતી તે વ્યવચ્છેદ જ્યાં, ભવનાં બીજતણા આત્ય તિક નાશ જો; સર્વ ભાવ જ્ઞાતા દેષ્ટા સહ શુદ્ધતા, કૃતકૃત્ય પ્રભુ વીર્ય અન ત પ્રકાશ જો. વેદનીયાદિ ચાર કર્મ વતે જહાં, ખળી સીંદરીવત્ આકૃતિ માત્ર જો; તે દેહાયુષ આધીન જેની સ્થિતિ છે, આયુષ પૂર્ણે, મિટિયે દૈહિક પાત્ર જો."

ા છેલ્લે અયાગી સ્વભાવ પ્રગટ કરી અનંત અવ્યાખાધ સ્વરૂપમાં સ્થિતિ કરાવનાર : " ઉપર તેરમા ગુણસ્થાનની વાત કહી ત્યાં હજુ મન– વચન–કાયાના યાગ પ્રવર્ત માન છે. ચાર અઘાતી કર્મ ભાગવવા શોષ રહ્યા છે, જયારે તેરમા ગુણસ્થાન કે વર્ત તા કેવળી પ્રભુના આયુષ્યકાળ અંતર્મુહૂર્ત ના બાકી રહે ત્યારે તે પ્રભુ ત્રણે યાગને રૂપ્તે છે, અને છેલ્લે સમુદ્ધાત કરી ચારે અઘાતી કર્માની સમાન સ્થિતિ કરી, તેને ભાગવી લઇ, ક્ષય કરીને શુદ્ધ, બુદ્ધ અને મુક્ત થાય છે અને એક સમયમાં ઉધ્લં-ગતિએ સિદ્ધાલયમાં જઈ વિરાજે છે તથા અનંત અવ્યાબાધ સહજાન દ શાંતસ્વરૂપમાં સર્વ કાળને માટે સ્થિતિ કરે છે. ઉપર કહ્યો તે આયુષ્યના છેલ્લા અંતર્મુહૂર્ત ના કાળ તે ચૌદમું અયાગી કેવળી નામનું ગુણસ્થાનક છે.

> '' મન વચન કાયા ને કર્મની વર્ગ'ણા, છૂટે જહાં સકળ પુદ્દગલ સં'બ'ધ જો; એવું અયાેગી ગુણસ્થાનક ત્યાં વર્ત'તું, મહા ભાગ્ય સુખદાયક પૂર્ણ અબ'ધ જો. " (અપૂર્વ અવસર કાવ્યમાંથી)

શુક્રલધ્યાનના ત્રીજા અને ચાથા પાયાના અપૂર્વ બળથી મન, વચન અને કાયાના યાેગને રૂ'ધી, આત્માના પ્રદેશાને ચાર સમયમાં આખા લાેકમાં ફેલાવી, પાછા સમયમાં ખેંચી લઈ સમુદ્દ્ધાતરૂપ ક્રિયા કરીને સિદ્ધ થાય છે ત્યારે એ સિદ્ધ ભગવ'ત લાેકાંગ્રે રહેલી સિદ્ધભૂમિમાં પરમ શુદ્ધ, પ્રકૃષ્ટ શુદ્ધ, પરમ દેદીપ્યમાન આત્મજયાતિ અને ચૈતન્ય-ઘન સ્વરૂપે ઉત્કૃષ્ટતાએ સર્વકાળને માટે શાેલે છે. " એક પરમાણુમાત્રની મળે ન સ્પર્શતા, પૂર્ણ કલ કરહિત અડાલ સ્વરૂપ જો; શુદ્ધ નિરંજન ચૈતન્યમૂર્તિ અનન્યમય, અગુરુલઘુ અમૂર્ત સહજપદરુપ જો. પૂર્વ પ્રયાગાદિ કારણના યાગથી, ઉર્ધ્વગમન સિદ્ધાલય પ્રાપ્ત સુસ્થિત જો; સાદિ અનંત અનંત સમાધિ સુખમાં, અનંત દર્શન, જ્ઞાન અનંત સહિત જો. " (અપૂર્વ અવસર-૭૩૮)

આ રીતે સર્વોત્કૃષ્ટ શુદ્ધિ અને સર્વોત્કૃષ્ટ સિદ્ધિને દેનાર સત્યુરૂષનાં વચનામૃત, મુદ્રા અને સત્સમાગમરૂપ ત્રણેય નિમિત્તોનું અત્ય'ત, વચનાતીત માહાત્મ્ય જોઇ ગયા. મિથ્યાત્વના નાશથી પરમપદની પ્રાપ્તિ કરાવવામાં સત્યુરૂષ અને તેમનાં વચનાના અચિંત્ય ઉપકાર કચા પ્રકારે અને કેટલા છે તેની સિદ્ધિ પણ થઇ.

એ ત્રણેય નિમિત્તો ત્રિકાળ જયવ ત વર્તા! શાંતિઃ શાંતિઃ શાંતિઃ

# શ્રી સદ્ગુરુમહિમાદર્શક વચના



ગુરુર્પ્રદ્મા ગુરુર્વિષ્ણુ ગુ<sup>°</sup> રુ દે<sup>°</sup> વેા મહેશ્વરઃ; ગુરુઃ સાક્ષાત્ પરખ્રદ્મ તસ્મે શ્રી ગુરવે નમઃ.

ધ્યાનમૂલ ગુરુ મૂર્િતઃ પૂજામૂલ ગુરુપદમ્; મ'ત્રમૂલ ગુરુવાકચ માેક્ષમૂલ ગુરુકૃપા.

અખ'ડ મ'ડલાકાર' વ્યાપ્ત' યેન ચરાચરમ્; તત્યદ' દર્શિત' યેન તસ્મે શ્રી ગુરવે નમઃ.

અજ્ઞાન તિ મિરાન્ધાનાં જ્ઞાનાં જન શલા કયા; ચક્ષુરુન્મિલિતં યેન તસ્મૈ શ્રી ગુરવે નમઃ.

પરાત્પર ગુરવે નમઃ પર'પરાચાર્ય ગુરવે નમઃ; પરમ ગુરવે નમઃ સાક્ષાત્ પ્રત્યક્ષ સદ્ગુરવે નમાનમઃ.



આત્મસ્વભાવની નિર્મળતા થવાને માટે મુમુસુ છવે બે સાધન અવશ્ય કરીને સેવવા યાગ્ય છે; સત્યુત અને સત્સમાગમ. પ્રત્યક્ષ સત્પુરૂષાના સમાગમ ક્વચિત્ ક્વચિત્ જીવને પ્રાપ્ત થાય છે, પણ જો જીવ સદ્દષ્ટિવાન હાય તા સુત્યુતના ઘણા કાળના સેવનથી થતા લાભ પ્રત્યક્ષ સત્પુરૂષના સમાગમથી ખહુ અલ્પકાળમાં પ્રાપ્ત કરી શકે છે; કેમ કે પ્રત્યક્ષ ગુણા-તિશયવાન નિર્મળ ચેતનના પ્રભાવવાળાં વચન અને વૃત્તિ ક્રિયાચેષ્ટિતપણ છે.

જીવને તેવા સમાગમયાગ પ્રાપ્ત થાય એવું વિશેષ પ્રયત્ન કત્ત એ છે. તેવા યાગના અભાવે સત્ધ્રુતના પરિચય અવશ્ય કરીને કરવા યાગ્ય છે. શાંતરસનું જેમાં મુખ્યપણું છે, શાંતરસના હેતુએ જેના સમસ્ત ઉપદેશ છે, સવે રસ શાંતરસગર્ભિત જેમાં વર્ણ આ છે, એવા શાસ્ત્રોના પરિચય તે સત્યુતના પરિચય છે.

શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર ( ૮૨૫ )

अज्ञानोपास्तिरज्ञानं, ज्ञानं ज्ञानिसमाश्रयः । ददाति यत्तु यस्यास्ति, सुप्रसिद्धमिदं वचः ।।
( ઇ ছો પદેશ, શ્રી પૂજયપાદ સ્વામી )

અજ્ઞાનીના આશ્રયથી અજ્ઞાન અને જ્ઞાનીના આશ્રયથી જ્ઞાન પ્રાપ્ત થાય છે. જેની પાસે જે હાય, તે જ તે આપી શકે એ વચન સુપ્રસિદ્ધ છે.

गुरुपदेशादभ्यासात्सं वित्तेः स्वपरान्तरम् । जानाति यः स जानाति, मोक्षसौख्यं निरन्तरम् ।। ( ઇष्टोपदेश, श्री पूज्यपाद स्वाभी )

શ્રીગુરુના ઉપદેશથી અભ્યાસ કરતાં કરતાં સ્વ અને પરના ભેદને જાણે છે તે માેક્ષસુખને જાણે છે. जन्मांतरसंस्कारात् स्वयमेव किल प्रकाशते तत्त्वं । सुप्तोत्थितस्य पूर्वं प्रत्ययवन्निरूपदेशमपि ।।

જેમ નિદ્રામાંથી ઊઠેલા માણસને પૂર્વે એટલે સૂતાં પહેલાં અનુભવેલાં કાર્યો ઉપદેશ વિના, કાઈના કહ્યા સિવાય યાદ આવે છે, તેમ જન્માંતરના સંસ્કારવાળા પુરૂષને ઉપદેશ સિવાય પાતાની મેળે જ નિશ્ચે તત્ત્વજ્ઞાન પ્રકાશિત થાય છે.

अथवा गुरूप्रसादादिहैव समुन्मिषति नूनम् ।
गुरुचरणोपास्तिकृतः प्रशमजुषः शुद्ध चित्तस्य ।।

અથવા જન્માંતરના સંસ્કાર સિવાય પણ ગુરુચરણની સેવા કરવાવાળા, શાંતરસ સેવનારા અને શુદ્ધ મનવાળાને ગુરુના પ્રસાદથી આ જ ભવમાં નિશ્ચે કરી આત્મજ્ઞાન પ્રાપ્ત થાય છે.

तत्र प्रथमे त-त्वज्ञाने संवादको गुरुर्भवति । दर्शयिता त्वपरस्मिन् गुरुमेव सदा भजेत्तस्मात् ।।

પૂર્વ જન્મમાં પ્રથમ આત્મજ્ઞાનપ્રાપ્તિમાં ઉપદેશદાતા ગુરુ હાેય છે અને બીજા ભવામાં પણ તત્ત્વજ્ઞાન દેખાડનાર ગુરુ છે. આ કારણથી તત્ત્વજ્ઞાન માટે ગુરુની જ સદા સેવા કરવી.

—શ્રીમદ્ હેમચ**ં**દ્રાચાર્ય**ઃ** યેાગશાસ્ત્ર

नवनोकषायवग मिथ्यात्वं त्यज भावशुद्धया । चत्यप्रवचनगुरुणां कुरु भवितं जिनाज्ञया ॥

હે ભવ્ય! તું હાસ્ય, રતિ, અરતિ, ભય, શાક, જાગુપ્સા, સ્ત્રીવેદ, પુરૂષવેદ, નપું સકવેદ એ નવ નાકષાય તથા મિશ્યાત્વને તજને જિનઆજ્ઞા અનુસાર ચૈત્ય, પ્રવચન અને શ્રીગુરુની શુદ્ધ ભાવથી ભક્તિ કર

आत्मा चारित्रवान् दर्शनज्ञानेन संयुतः आत्मा । सः ध्यातव्यः नित्यं ज्ञात्वा गुरुप्रसादेन ।।

આત્મા ચારિત્રવાન તથા જ્ઞાનદર્શન સહિત છે. એવા આત્માને પરમકૃપાળુ શ્રી સદ્દ્યુરુની કૃપાપ્રસાદી પામી જાણવા જોઇએ. જાણીને તેનું જ નિત્ય ધ્યાન કરવું જોઇએ.

શ્રી કું દકું દાચાર્ય : અષ્ટપ્રાભૃત.

न गुरु: शुद्ध चिद्रूपस्वरुपप्रतिपादकः। लब्धो मन्ये कदाचितं विनाऽसौ लभ्यते कथम्।।

મને લાગે છે કે શુદ્ધ ચૈતન્યસ્વરૂપ આત્માનું નિરુપણ કરનાર શ્રી સદ્યુરુ કદી મળ્યા નથી. તે સદ્યુરુ વિના આ શુદ્ધ જ્ઞાનાત્માની પ્રાપ્તિ કેવી રીતે થાય ?

ભટ્ટારક શ્રી ગ્રાનભૂષણ : તત્ત્વગ્રાન તર'ગિણી.

#### ગુરુ નાનક સાહેખ :

સતગુરુ સેવે સદા સુખ પાએ, સતગુરુ અલખ દિયા લખાએ. ગુરુ કા ધ્યાન કર પ્યારે। બિના ઇસકે નહીં છૂટના॥

\*

#### સંત તુલસી સાહેબ :

તુલસી યા સંસાર મેં, <mark>પાંચ રતન હૈં</mark> સાર । સાધ સંગ સતગુરુ શ<mark>રન, દીનદ</mark>યા ઉપકાર ॥

\*

#### સંત કળીર સાહેબ :

ગુરુ બિન ચેલા જ્ઞાન ન લહે । ગુરુ બિન યહ જગ કૌન ભરાેસા, કાકે સંગ હવે રહિયે ॥

\*

#### સંત પીપા સાહેબ :

જો બ્રહ્માંડે સાંઈ પિંડે, જો ખાજે સાં પાવૈ ા 'પીપા' પ્રનવૈ પરમ તત્ત હી, સતગુરુ હાેઈ લખાવૈ ॥

\*

#### મહાત્મા શ્રીચંદ્ર :

ગુરુ અવિનાશી ખેલ રચાયા, અગમ નિગમકા પ'થ ખતાયા. નિરાશ મઠ નિર'તર ધ્યાન, નિર્ભય નગરી દીપક ગુરુજ્ઞાન. અમૃત પ્યાલા ઉદક મન દિયા, જો પીવે સા શીતલ ભયા.

#### [ ૧૫૪ ]

#### મહાત્મા સું દરદાસ :

સુંદર સતગુરુ સહજ મેં કીયે પેલી પાર; ઔર ઉપાય ન તિરસંક, ભવસાગર સંસાર.

\*

#### સ'ત જ્ઞાનેશ્વર :

જ્યાં ગુરુની કૃપા હાેય ત્યાં શું સાધ્ય ન થાય ?

જેમ ચિંતામિણની પ્રાપ્તિથી સર્વ ઈચ્છાએ પૂર્ણ થાય છે, તેમ શ્રી ગુરુ નિવૃત્તિનાશના યાગથી મારી સમસ્ત ભાવનાએ સિદ્ધિને પામી છે.

※

#### સ્વામી વિવેકાન દ :

શ્રી ગુરુની આવશ્યકતા સંબ'ધમાં તેમના વિચારાના સાર આ પ્રમાણે છેઃ—

આત્માની જાગૃતિ અને આત્માના વિકાસ બીજા આત્માની વેગવતી પ્રેરણાથી થાય છે; અન્ય પ્રકારે એટલે માત્ર શ્રંથા વાંચવાથી કે વચના સાંભળવાથી થતાં નથી. જે પુરૂષના આત્મામાંથી પ્રેરણાબળના સંચાર થાય છે તેને ગુરૂ કહે છે અને પ્રેરણાને અંતરમાં ઝીલનારને શિષ્ય કહે છે. શ્રી ગુરૂમાં પ્રેરણાબળ આપવાની શક્તિ અને શિષ્યમાં તેને ઝીલવાની યાંગ્યતા હાેવાં ઘટે છે.

गुरुरपाय: ।

( शिवसूत्र २-६ )

Guru is the means.

The difficulties one encounters on the journey (to the Divine) are innumerable. No man can surmount them by himself. It is the guidance and the power of the Guru working in the disciple that ferry him across.

The ultimate action that liberates by untying the knots in the heart and dissipating the last shades of ignorance, comes not from the puny effort of man but from the Divine Grace, which for the disciple acts through the Guru. The Guru is the indispensable means.

(આ અને હવે પછીનાં વચના શ્રી માધવ પુંડળિક પંડિતે લખેલ "Gems From The Tantras" પુસ્તકમાંથી સાભાર ઉધ્ધૃત કરી આપ્યા છે. શ્રી પંડિતને શ્રી અરવિંદ દેષ તથા 'માતા'ના પ્રત્યક્ષ સમાગમયાગ હતા. તેમણે યાગ, વેદ, ત'ત્ર અને ઉપનિષદ્ ઉપર ચાલીસથી વધારે પુસ્તકે લખ્યા છે.)

नरवद् हरयते लोके श्रीगुरः पापकर्मणा । शिववद् हरयते लोके भवानि पुण्यकर्मणा।।

( કુલાર્ણવ તંત્ર ૩ )

As human, the guru is seen by the sinner; as divine, by the meritful.

Though the Guru has a human body, it is not really the human element that functions as the Guru. It is the Divine realized by him or manifest in him or invoked through him that is the real Guru. Only those who have acquired the competence or are gifted by Grace to perceive this truth, are able to regard the Guru in human form as none other than the Divine. The others in ignorance see only the human exterior and look upon the Guru as but a man.

(Gems from the Tantras)

एकगुरुपास्तिः।

( परशुराभ डक्पसूत्र १-२०)

Resort to one Guru.

The Guru is the spiritual father of the disciple; he takes the disciple in his own being, fills him with the consciousness, links the destiny of the novice with his own and thus makes him a permanent part of himself. The disciple surrenders to him wholly and his well-being and progress depend upon his faithfulness to the Guru who is carrying him on the Path. To seek for other Gurus, to open to other influences, cuts across this belt of security. Therefore must one stick to one ideal, one Deity, one Guru, once the choice has been made.

(Gems from the Tantras)

करस्पर्शं तु देवेशि प्रपञ्चमिलनादिकम् । लोहत्वं नाशियत्वा हि सुवर्णस्व करोति हि ।।

( ज्ञानार्श्व तंत्र २४-४१ )

The touch of the hand of the Guru destroys the impurities of the world and converts the base metal into gold.

There are many ways in which the Guru helps and uplifts the disciple. There is his constant influence which acts like the warmth of the hearth preparing the being of the disciple to catch the flame. There is his look which radiates his grace and casts a protective ring round the disciple. He teaches, he communicates knowledge by word of mouth, by example. All these have value, great value indeed.

But the most valuable is the physical touch of his hand. There are certain obstinate physical and subtle-physical samskaras, associations and habits, which are difficult for the seeker to get rid of unaided. They can be removed only by the direct power of the Guru flowing through a physical channel. On this plane of physical matter, the importance of physical means cannot be gainsaid. Under certain circumstances physical means alone are fully effective. The means have to correspond to the plane of existence that is being worked upon.

The physical touch of the Guru sets into current a dynamis that strikes at the sources of the physical obstructions, eliminates them from the source and enables the spiritual Power to transform the human material into the divine.

(Gems from the Tantras)

# વાચકાેની નાેંધઃ—

## વાચકાની નાંધ :-

