# ŚAŚADHARA'S NYĀYASIDDHĀNTADĪPA WITH ŢIPPANA BY GUŅARATNASŪRI

L. D. SERIES 56 General Editors Dalsukh Malvania Nagin J. Shah

EDITED BY BIMAL KRISHNA MATILAL UNIVERSITY OF TORONTO CANADA



L. D. INSTITUTE OF INDOLOGY AHMEDABAD 9.

## sasadhara's NYĀYASIDDHĀNTADĪPA with țippana by guṇaratnasūri

L. D. SERIES 56

GENERAL EDITORS DALSUKH MALVANIA NAGIN J. SHAH EDITED BY

**BIMAL KRISHNA MATILAL** UNIVERSITY OF TORONTO CANADA



L. D. INSTITUTE OF INDOLOGY AHMEDABAD-9

Text Printed by

Mahanta Tribhuvandas Shastri Shree Ramanand Printing Press Kankaria Road Ahmedabad-22

and Published by Nagin J. Shah Director L. D. Institute of Indology Ahmedabad-9

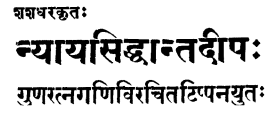
FIRST EDITION November, 1976



प्रकाशक

ल्ललभाई दलपतभाई भारतीय संस्कृति विद्यामंदिर अहमदाबाद-९

संपादक बिमल कृष्ण मतिलाल



## PREFACE

It is really a matter of great pleasure to place before lovers of Indian Philosophy the present edition of Mahopādhyāya Śaśadhara's Nyāyasiddhāntadīpa along with a hitherto unpublished commentary (Țippana) by Guņaratnasūrl who seems to be identical with Guṇaratna, the author of Saddarśanasamuccayațikā (1412 A.D.). A considerable portion of Nyāyasiddhāntadīpa was printed before fifty years. But this volume gives for the first time the complete and correct text of Nyāyasiddāntadīpa.

We are very grateful to Professor (Dr.) B. K. Matilal for undertaking the editing of this important pre-Gangeśa text on Navya-nyāya. He has taken great pains to make the text of Nyāyasiddhāntadīpa and also of Ţippana as flawless as possible. His introduction is interesting and instructive. Therein he has given good reasons for his contention that Śaśadhara was a pre-Gangeśa Navya-nyāya writer. He has ably discussed the problem of Śaśadhara's date and has furnished strong grounds for identifying Śaśadhara with Śaśidhara mentioned in the Bheraghat Inscription which contains some interesting information. He has given a good account of four Guņaratnas and finally concluded that our Guṇaratna is most probably indentical with Guṇaratna, the author of Saḍdarśanasamuccayațīkā. Again, he has noted some textual peculiarities of the Ţippana.

Our thanks are due to Pt. Babulal S. Shah for correcting proofs.

We hope that this publication will be of great value to the keen students of Indian Logic and Philosophy.

L. D. Institute of Indology, Ahmedabad-380009. 15th Nov. 1976: Nagin J. Shah Director

## विषयानुक्रमः

|                           | विषय:                       | पत्रम्       |
|---------------------------|-----------------------------|--------------|
| न्या                      | यसिद्धान्तदीपः              | १-१२७        |
| १                         | मङ्गलवाद:                   | <b>१</b> -४  |
| २                         | अन्धकारवादः                 | <b>५</b> -११ |
| R                         | कारणतावादः                  | キモーもス        |
| ۲                         | पदराक्तिवाद:                | 24-23        |
| لع                        | राक्तिवादः                  | १८-२३        |
| દ્ય                       | आधेयशक्तिवादः               | २४-२५        |
| ৩                         | मनोऽणुत्ववादः               | २६-२७        |
| ٢                         | शब्दप्रामाण्यवाद:           | २८–२९        |
| ع                         | ज्ञानकर्मसमुच्चयवादः        | ३०-३२        |
| १०                        | मुक्तिवादः                  | ミミーシン        |
| ११                        | सिद्धार्थप्रामाण्यवादः      | 29-80        |
| १२                        | अन्वयशक्ति <b>निरासवाद:</b> | ४१           |
|                           | वायुप्रत्यक्षतावादः         | ४२-४४        |
| १४                        | निर्विकल्पकवादः             | 84-86        |
| १५                        | सुवर्णतैजसवाद:              | ४९-५३        |
| १६                        | योगरूढिवादः                 | لع کا سلم کی |
| १७                        | लिङ्गपरामर्शवाद:            | ६०-६४        |
| १८                        | ब्याप्ति <b>वादः</b>        | تو لر - تو ح |
| १९                        | ब्याप्तिग्रहवाद:            | 50-00        |
| २०                        | •                           | ७४-८७        |
| २१                        | अपूर्ववादः                  | 66-30        |
|                           | अन्यथाख्यातिवादः            | ९१-९८        |
|                           | अर्थांपत्तिवादः             | ९९-१०१       |
|                           | शब्दानित्य <b>ता</b> वादः   | 202-203      |
| રષ                        | ईश्वरवाद:                   | १०८-११८      |
| <b>ર</b> દ્દ              | अभाववादः                    | ११९-१२७      |
| न्यायसिद्धान्तदीपटिप्पनम् |                             | १२९-२२९      |
| १                         | विधिवादटिप्पनम्             | १३०–१७३      |
| ২                         | अपूर्ववादटिप्पनम्           | १७४–१८७      |
|                           | अन्यथाख्यातिवादटिप्पनम्     | १८८-२२०      |
| X                         | अर्थापत्तिवादटिप्पनम्       | २२१-२२९      |
| -                         |                             |              |

"Dūşyam vaco mama param nipuņam vibhāvya Bhāvāvabodhavihito na dunoti doşah" – Raghunātna Śiromaņi

I

## The Title : Nyāyasiddhāntadīpa

The Nyāyasiddhāntadīpa (NSD) is a Navya-nyāya text written by Šaśadhara, or Śaśadharācārya, who held, as almost all the manuscripts unanimously note, the glorious title of Mahopādhyāya 'the Great Teacher'. The most famous exponent of the Navya-nyāya school of philosophy was Gangeśa Upādhyāya of Mithilā. The approximate date assigned to Gangeśa is 1300-1350 A. D. But Śaśadhara, as I shall argue below, must have preceded Gangeśa almost by a century and a half.

The title of Śaśadhara's work is usually given as Nyāyasiddhāntadīpa— 'The Lamp of Nyāya Doctrinal Conclusions'. The second introductory stanza of the text states :

"This is 'The Lamp of Nyaya Doctrinal Conclusions', which 's brightened by the oil of good reasonings and should be maintained with care by those who wish to win at philosophic debates."

But a problem arises in this regard when it is seen that several manuscripts end with the following colophon :

"iti mahopādhyāya-śrī-Śaśadhara-viracitam Nyāyaratna-prakaraņam samāptam" ("Thus ends the prakaraņa called Nyāyaratna composed by Mahopādhyāya Śrī Śaśadhara.")

Such a colophon obviously creates the impression that another, perhaps an alternative, title of the work was  $Ny\bar{a}yaratna$ . Compilers of different manuscript-catalogues were in doubt also about the real title of the work. In some cases, it was listed as  $Ny\bar{a}yaratna$ , in other cases, as  $Ny\bar{a}yasiddha$ ntadipa. Thus, the Jesalmer Catalogue has two entries on p. 324:

Nyayaratna-prakananam Śaśadharasūtra folios 39

Nyāyaratna-prakarnam Śaśadhara-sūtra Tippaņī-saha folios 43.

The Jodhpur Catalogue has the following entry on p. 162 :

1364 E. 4341 Nyayaratna-prakaranam Śaśadhara-śarma falios 32.

But the Nagpur Catalogue, the Benares Catalogue, and many others give the title as Nyāyasiddhāntadīpa. And the commentaror Śesānanta in the

Printed Edition unambiguously calls it  $Ny\bar{a}yasiddh\bar{a}ntadipa$  and accordingly names his commentary  $Ny\bar{a}yasiddh\bar{a}ntadipa-prabh\bar{a}$  'The Lustre of the Lamp of Ny $\bar{a}ya$ ' Doctrinal Conclusions'.

This evidence seems to suggest that the alternative title of the work was Nyayaratna, and it was a prakarana-grantha 'independent treatise' as opposed to being a commentary or tika. But there was another improtant pre-Gangesa text on Navya-nyaya, which was called Nyayaratna(NR). This was written by Manikantha Misra of Mithila. Thus, it might be supposed that when both Sasadhara and Manikantha became recognised auothers in Navya-nyaya, the necessity arose to distinguish the two texts clearly. Hence, the alternative title of Sasadhara's work was gradually pushed into the background.

There is, however, another way of construing and interpreting the above evidence. It may be that when both texts, NSD and NR, became recognised authorities in Navya-nyāya, the scribes and the compilers of manuscripts confused the title of one with that of the other. And this explains the prevalence of the title  $Ny\bar{a}yaratna$  in the colophons of NSD mss. I am, however, inclined to accept the first hypothesis. For the earliest manuscript of NSD that I have examined belongs to the 16th century (see below) and mentions, nevertheless, the title  $Ny\bar{a}yaratna$  in its colophon.

#### 11

#### Manuscript Materials

A considerable portion of Śaśadhara's NSD was printed and serialized in different issues of a now defunct Sanskrit journal : The Pandit, of Benares (vols; XXV-XLII, 1876-1920). Later on, in 1924, Pandit Dhundhiraj Shastri, in collaboration with MM. Vindhyeshwari Prasad Dwivedi, published an edition of NSD along with the commentary of Śesānanta, NSD-Prabhā. This edition (published by E. J. Lazarus & Co., Benares Cantt.) barely added anything more than what had already come out in the previous issues of The Pandit. Dhundhiraj Shastri said in the Introduction that he had prepared the editon having obtained, from Principal Arthur Venis of Benares Sanskrit College, two *incomplete* manuscripts of NSD and three manuscripts of the NSD-prabhā. He also admitted that the manuscripts he used were full of mistakes and lacunae. In fact, certain folios of mss. were missing. Thus, the text of NSD that was published remained incomplete.

The beginning portion of the chapter called Abhāvavāda was missing. Pandit Dhundhiraj remarked in this context as follows (in a footnate on p. 573): "abhāvavāde yatra yatra mūlam kāthinyeno palabdham tatra tatra dāsyate, samagrasyānu palambhād iti." ("Since the entire text of the Abhāvavāda is not available, only such portions of the text will be given as could be dec-

lphered with difficulty.") The next chapter called Sabdanityatāvādā was printed in fragments only. Almost half of the text was missing. And Dhundhiraj noted on p. 624n: Atah param mūlam asmin prakarane nopalabdham "The text after this portion is not available." Due to a printer's devil, however, this footnote was not given in its proper place, i. e., on p. 625, but on p. 624. Almost a folio from the beginning of the *Isvaravāda* chapter was missing. But unfortunately, Pandit Dhundhiraj did not add any footnote to explain the abrupt beginning. Scholars, for some time, must have puzzled over the opening sentence of this chapter. To complicate the matter further the printed text stops with an unfinished sentence after p. 652. The concluding protion of this chapter was apparently not avilable to the editor. But Pandit Dhundhiraj did not make any comment here. Curiously enough, on p. 646, when the commentary NSD-prabhā ended abruptly with an incomplete sentence, Pandit Dhundhiraj remarked as follows :

Atah param ikaitat prakarane nopalabhyate iti samāpto 'yam yathāprāpto grantho veditavyah.

"After this, the commentary on this section is not avilable. Thus ends the book as it has been obtained (from mss.)."

It is clear from the above account that the 1924 edition was incomplete and left many things to be desired. Prof. D. C. Bhattacharya remarked of this edition as follows : "...the edition is full of lacunas and is incomplete towards the end." In fact, at present, when publication of many manuscript-catalogues in India reveal the existence of several complete manuscripts of NSD, the 1924 edition has simply the value of being used as another manuscript for the purpose of preparing a critical editon. Thus, while preparing the critical edition of NSD I have used the 1924 edition as another source-book for comparing variants.

The present edition has been prepared from the following materials:

 $M_1$ —A manuscript from L. D. Institute of Indology. No. 5280 in Muni Punyavijayaji's collection; Cat. serial no 77; folios 1-47 complete; 15 lines in a page. Size of each folio: 26.8 x 10.5 c.m. Script: Jaina character.

 $M_2$ —A manuscript from L. D. Institute of Indology. No. 5303 in Muni Punyavijayaji's collection. Cat. serial no. 76. Folios 1-62 complete. 11 lines in a page. Size of each folio : 26.7 x 11 c.m. Script : Jaina character,

I.0.—A photocopy of a manuscript from the India Office Library, London, England. Cat. No. 1988 I. 0. 614a. Folios 1-52 complete. 15 lines in a page. Size of each folio : 9  $3/4 \times 4$  in. Script : Jaina character

P----The available printed material of the 1924 edition,

Jain Education International

The press-copy of this edition was colated further with the following two manuscripts :

The Limbdi manuscript of NSD. No 1465 of the Seth Anandaji Kalyanji Jaina Pustak Bhandar. Folios 1-76 complete. (In the printed catalogue of Limbdi manuscript Library, the number of this manuscript is wrongly given as 1505. This manuscript was obtained on loan by Pandit Dalsukh Malvania while I was working at the L. D. Institute of Indology. It was Pandit Sukhlalji Sanghavi who first mentioned to me the existence of this very beautifully inscribed manuscript.)

The Nagarseth manuscript at the Nagarseth collection, Cat. No. 15203 at the L. D Institue of Indology. Folios 1-30, 21 lines in a page. Size of each folio :  $26.5 \times 11 \text{ c.m.}$  It contains many corrections in margins.

 $P_n$ —This refers to the variants noted in the footnote of the 1924 edition.

The press-copy of Gunaratna's commentary has been prepared from a single manuscript at the L. D. Institute of Indology: No. 8312 of Muni Punyavijayaji's collection, Cat. serial No 79.

Dating of the three principal manuscripts,  $M_1$ ,  $M_2$  and I. O.

Some interesting historical evidence can be collected from the three manuscripts,  $M_1$ ,  $M_2$  and I. O.

 $M_1$  starts straightforwardly with NSD text, "*Dhvamsita*—...etc" without any preliminary from the scribe. But the scribe identifies himself as well as his time in the concluding remarks. It ends as follows:

श्रीसंवत् अष्टादशाधिकषोडशतमे वर्षे शिशिरऋतौ माघे मासि शुक्लपक्षे नवम्यां तिथौ शुक्रवासरे एवं समये सूरात्मजेन हीरनाम्ना स्वपठनार्थं तथा परार्थमलेख्यध्ययनसमये । श्रीरामाय नमः । शुमं भवतु ।

Thus it is clear that this manuscript was copied in 1618 Samvat, i.e., 1561 A. D., by a student called H<sub>I</sub>ra, son of Sūra, for his own study (*Svapathanārtham*) as well as for the sake of others (*parārtham*). The text was copied by the scribe while he was studying NSD (*Cf. adhyayanasamaye*). This is the carliest of the three principal manuscripts that I have used.

A question naturally arises in this connection. Is this, then, the manuscript that was used by the well-known Jaina scholar ( $\bar{a}c\bar{a}rya$ ), Sri Hiravijaya, whose biography was the theme of Vijaya-prasasti? The answer to this question has to be in the negative for two reasons :

(a) According to M. D. Desai's historical account of H<sub>1</sub>ravijaya (see his Gujarati book on the History of Jaina Literature, p. 537). the father of

H<sub>1</sub>ravijaya was called Kunrā. But here, the father of the scribe was Sūra (cf sūrātmajena).

(b) M. D. Desai also wrote that HIravijaya became a vācaka or upādhyāya (teacher) in 1608 Samvat, and a Sūri in 1610 Samvat, i.e., 1553 A. D. If this account is true, as it should be because Desai was a recognized authority on the history of Jaina literature, then our HIRA, the scribe of  $M_1$ cannot be identical with the well-known HIRAVIJAYA. It is obvious that HIRAvijaya could not have been merely a student in 1561 A. D., when  $M_1$  was copied for study.

 $M_2$  starts with a namaskāna 'salutation' "Om namo (namah) Śrī gaņapataye". And folio 62a ends as follows : "iti Śrī-mahāmahopādhyāya Śrī-Śasadharakītam prakaraņam sampūrņam" Then there is a "puzzle" verse by the scribe followed by the date and place of the copying of the manuscript :

> न सुमुखी (?) न बकी न च काकी तोयवहा न नदी न च वापी सा चतुरा चतुरेण ग्रहीता मुंचति वाक्यं वाक्ययुतानि पदानि ।।

संवत् १६५० फाल्गुनमासे कृष्णपक्षे द्वितीयदिने गुरुवासरे वुकाह्वापुरे लिखितम् लेखक-काह्वाजी ग्रुमं भवतु ।

Thus, the copying of the manuscript was complete in the month of Phalguna of 1650 Samvat (i. e., 1593/94A. D.) The scribe was Kahnaji, and most probably he was neither a student nor a Jaina as is evident from the obeisance to Ganapati (and not Mabavira)

I. O. starts as follows :

"Vācakaširahkotir-ahīravācakašrī-5 Kalyāņavijayagaņi caraņendīvarebhyo namaḥ / Śrī-Śāradāyai namaḥ / Śrī-vīlarāgāya namaḥ. /"

This clearly indicates that the scribe was a Jaina, and most probably a pupil of Kalyāṇavijayagaṇi. According to Desai's account, Kalyāṇavijaya was a direct pupil of Hıravijaya of Vijaya-prašasti. In 1644 Samvat (1587 A.D.), Kalyāṇavijaya performed the Pratisthā 'inaugaration' of an image at Śirohi.

If we can hazard an intelligent guess, then this manuscript should belong to the end of 16th century. Thus, all the three manuscripts consulted belong to the the latter half of 16th century, and probably  $M_1$  was the earliest of the three.

I have also reason to believe that these three manuscripts represent three different "families" of manuscript. In other words, one had not been copied from the other. The main argument in favour of this view is the fact that the order and numbering of the 26 or 27 chapters of I.O. is quite different from that of  $M_1$  and  $M_2$  (see below). Although  $M_1$  and  $M_2$  agree in the arrangement of chapters, there are some disagreements of another kind between them, which shows that they come from different "families".  $M_1$  is generally correct.  $M_2$  contains many spelling errors, and sometimes such errors have been erased.  $M_2$  contains some marginal notes in a different hand. There are also such places where  $M_1$  contains errors but  $M_2$ gives the correct forms. The scribal peculiarities of  $M_2$  may be briefly noted as follows : For is always written as  $\overline{sy}$ ;  $\overline{sy}$  as  $\overline{sy}$ , and  $\overline{s}$  as  $\overline{cy}$ .

The Limbdi manuscript ends as follows (folio 76) :

इति महामहोपाध्यायश्रीशश्वर्धवरचितं न्यायप्रकरणं समाप्तम् । इति । ग्रन्थाग्र २५००। द्युमं भवतु । संवत् १६६४ वर्षे वैशाखमासे ऋष्णपक्षे एकादश्यां तिथौ शनिवासरे श्रीभावडहराजगच्छे पण्डितश्री ५ जिनदेवसूरिविजयराज्ये उंपाध्यायश्रीमंगलजोशिष्यक्षेम-राजलिखितं पिचमन्दपुरीमध्ये ।।

It is clear that this manuscript was copied by a student-scribe for the purpose of study in 1607 A. D. This manuscript agrees with the I. O. in many respects. And I think they both belong to the same "family". The manuscript of the Jodhpur collection is dated. It belongs to the 16th centuary A.D. and begins exactly as the I. O., viz., "Vācakaširah--" Thus, it must also belong to the same "family" as I.O. The alternative title is also given at the end of the Jodhpur ms. as Nyāyaratna. The Jesalmer catalogue lists two manuscripts both of which are called Nyāyaratna-prakaraņa Śaśadhara-sūtra. One of these two belongs to 1761 A.D. while the other has no date. The Nagpur collection lists a manuscript of NSD which is probably the earliest of the available mss. of NSD: Serial No. 973, Accession No. 355, Script : Nagri, folios 1-184. This manuscript is dated 1453 Śaka era (i.e., 1531 A.D.). This one presumably predates our M<sub>1</sub>. But I was unable to examine this manuscript.

## Arrangement of Chapters in NSD.

The NSD contains several chapters or  $V\bar{a}das$ . The number of chapters is 27 or 26 (if we combine the chapters on Vyapti and Vyaptigraha as one.) The last few chapters are found to be differently arranged in different manuscripts. H. T. Colebrooke listed a few chapters in his I. O. Mss. catalogue and then noted: "For a more complete list of  $V\bar{a}das$  see Burnell's Tangore Catalogue of Manuscripts."

The following computation of the lists of chapters may be useful for comparison. Chapter titles are usually supplied from the colophons of chapters. But, as will be clear from the following lists, such colophons were sometimes missing :

6

| P. chapters                                          | I. O.<br>colophons                     | Limbdi Ms.<br>colophons                               | $M_1$ and $M_2$             |
|------------------------------------------------------|----------------------------------------|-------------------------------------------------------|-----------------------------|
| 1. मङ्गलवादः                                         | मंगलवादः प्रथमः।।                      | मंगलवादः समाप्तः।।                                    | मंगलप्रकरणम्।।              |
| 1. मङ्गल्यादः<br>2. अन्धकारवादः                      | '२' (no title)                         | इत्यन्धकारवादः॥                                       | इत्यन्धकारप्रकरणम्।।        |
| 2. जन्यकारपादः<br>3. कारणताबादः                      | कारणतावादस्तृतीयः।।                    | कारणवादः।।                                            | कारणताप्रकरणम्।।            |
| 3. पारणतापापः<br>4. पदशक्तिवादः                      | चतुर्थ:।। (no title)                   | पदर्शक्तिवाद ।।                                       | पदद्यक्ति <b>प्रकरणम्।।</b> |
| न. पदर्शा तावादः<br>5. सहजशक्तिवादः                  | पञ्चमोवादः।।                           | सहजशक्तिवादः॥                                         | शक्तिवादः।।                 |
| 5. सहजयाक्तवादः<br>6. शक्तिवादः                      | राक्तिवादः॥                            |                                                       | आधेयराक्तिबादः।             |
| 0, राज्यवादः<br>7. मनोऽणुत्ववादः                     | मनोऽणुवादः सतमः॥                       | मनोवादः।।                                             | मनोऽणुत्ववादः।।             |
| 7. मनाऽणुखवादः<br>8. शब्दप्रामाण्यवादः               | शब्दस्वातन्त्र्यवादाष्टमः॥             | शब्दस्वातन्त्र्यश्रामाण्य                             | शब्दप्रामाण्यवादः।।         |
| ०. राष्ट्रमानाण्यपादः                                | ~-~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~ | (Text destroyed)                                      |                             |
| 9. ज्ञानकर्मसमुच्चयवादः                              | नवमोवादः।।                             | रे<br>ज्ञानकर्मसमुच्चयवादः।।                          | ज्ञानकर्मसमुच्चयवाद:।।      |
| 9. रातकमत्तपुर्यययापः<br>10. मुक्तिवादः              | दशमोवादः।।                             | मुक्तिप्रकरणम्।।                                      | मुक्तिवादः।।                |
| 10. सुरत्ववर<br>11. सिद्धार्थप्रामाण्यवादः           | एकादशः॥                                | अभिहितान्वयवादः                                       | सिद्धार्थानुभावकतावादः।।    |
| 11. सिद्धायत्रामाण्ययादः<br>12. अन्वयशक्तिनिषेधंवादः | द्वाद्राः।।                            | (Text destroyed)                                      | अन्वयशक्तिनिषेधवादः॥        |
| 12. अन्यवरा कानपपपादः<br>13. वायुप्रत्यक्षतावादः     | त्रयोदशः॥                              | वायुप्रत्यक्षतावादः।।१३॥                              | वायुप्रत्यक्षतानिरासः।।     |
| 15. वायुअत्यक्षतावादः<br>14. निर्विकल्पकवादः         | चतुर्दशः॥                              | निर्विकल्पवादः।।१४।।                                  | निर्विकल्पकवादः॥            |
| 14. तनावकर्षकपादः<br>15. सुवर्णतैजसवादः              | पञ्चदशः॥                               | सुवर्णवादः।।                                          | सुवर्णतैजसत्ववादः।।         |
| 15. चुवणतज्वयादः                                     | षोडशः।।                                | <b>योगरूढ्रि</b> प्रकरणम्।।                           |                             |
| 10. योगलाढ्यादः<br>17. लिङ्गपरामर्शवादः              | सप्तद्राः॥                             | इत्यनुमितिवादः।।                                      | तृतीयलिंगपरामर्शवाद:।।      |
| 17. खिनपरानरायायः                                    | रमाप्तोऽयं व्याप्तिकल्हः।।             | ।।छ।।                                                 | <b>ञ्या</b> प्तिवाद:।।      |
| 10. ज्यातिपादः                                       | ۱۱۵۶۲ ۲۵۱۱<br>۱۱۵۶                     | समाप्तोऽयं व्याप्तिवादः।।छ।                           | ।।छ।।                       |
| 20 विधिवादः                                          | 8911                                   | विधिवादः।।                                            | विधिवादः।।                  |
| 21. अपूर्ववादः                                       | २०॥                                    | अपूर्ववादः॥                                           | अपूर्ववादः।।                |
| 22. अन्यथाख्यातिवादः                                 | २१॥                                    | इति संक्षेप ॥                                         | अन्यथाख्यातिवादः॥           |
| 23 अर्थापत्तिवादः                                    | २ <b>२</b> ॥                           | इति संक्षेपः।।                                        | अर्थापत्तिबादः।।            |
| 24. अमाववारः                                         | २३॥                                    | इति महोपाध्याय श्रीशश-)                               | शब्दानित्यतावादः॥           |
|                                                      | (almost illegible)                     | भरकृतौ यदत्र प्रकरणं }                                |                             |
|                                                      |                                        | शब्दानित्यता॥                                         | •                           |
| 25. शब्दानित्यतावादः                                 | (no number)                            | इति महोपाच्यायश्रीशरा-<br>धरकृतौ न्यायरत्ने प्रकरण-   | ई्रवरवादप्रकरणम्।           |
| 26. ईश्वरवादः                                        | (no number)                            | मश्चित्तः न्यायरत्नं प्रकरणः ह<br>मीश्वरस्य समाप्तम्॥ | अमाववा <b>दः॥</b>           |
|                                                      |                                        | इत्यभाववाद:।।(folio75a                                | अनुपलब्धिवादः॥              |
|                                                      |                                        | Folio 76b-no                                          |                             |
|                                                      |                                        | name but end of                                       |                             |
|                                                      |                                        | अनुपलब्धिवादः                                         |                             |
|                                                      |                                        | marked with 11311)                                    |                             |
|                                                      |                                        |                                                       |                             |

From the above computation, the following points become clear: I.O. numbers the chapters upto 23, and, unlike P., combines chapters 18 and 19 into one and calls it Vyapti-kalaha 'controversy over pervasion.' It is rather strange that I. O. fails to give numbers for the last two chapters :  $\frac{1}{2}abdanityata-vada$  and  $\frac{1}{2}vara-vada$ . Moreover, I.O. does not name the vadas or prakaranas for the last few chapters (from 20 to 27). Both P. and I. O. have not separated anupalabdhi-vada from abhava-vada, and thus, both of them have only 26 chapters. And both have placed abhava-cum-anupalabdhi-vada and  $\frac{1}{2}abdanityata-vada$  and  $\frac{1}{2}abdanityata-vada$  and  $\frac{1}{2}abdanityata-vada$  and  $\frac{1}{2}abdanityata-vada$  and  $\frac{1}{2}abdanityata-vada$  from  $\frac{1}{2}abbava-cum-anupalabdhi-vada}$  between  $\frac{1}{2}abdanityata-vada}$  and  $\frac{1}{2}abdanityata-vada}$ . A considerable portion of the text of the anyathakhyati-vada from I. O. has unfortunately been destroyed.

The Limbdi ms. separates vyapti-vada from vyapti-graha-vada by a [131] only. Abhava-vada and anupalabdhi-vada are arranged here as two concluding chapters. Folio 75a has a colophon 'ity abhava-vadah' after which anupalabdhi-vada follows. But folio 76b contains the concluding portion of anupalabdhi-vada without any colophon. Thus, in fact, when, all vadas are counted we get 27 vadas, i. e., 27 chapters. The order of the concluding chapters in Limbdi ms., unlike that in I. O., are as follows :

23 arthāpatti-vāda
24 sabdānityatā-vāda
25 tšvara-vāda
26 abhāva-vāda
27 anupalabdhi-vāda

Both  $M_1$  and  $M_2$  agree with the Limbdi ms. in this respect. Accordingly, I have accepted the number of chapter to be 27 (and not 26 as found in P. and I. O.). I have also accepted the sequence of the concluding chapters following these three manuscripts.

It is also interseting to see that the Limbdi manuscript concludes chapters 24 and 25 as follows:

| Folio 64a : iti | mahopādhyāya-śrī-Śašadh <b>ara-k</b> rtau | yadatra   | prakara <b>ņa</b> m |
|-----------------|-------------------------------------------|-----------|---------------------|
| ×               | sabdānityatā.                             |           |                     |
| Folio 70b : iti | mahopādhyāya śrī-Śaśadhara-kṛtau          | Nyāyarati | ne prakaran-        |

One can imagine that the scribe might have first thought that the text ended with *Tisvara-vāda*. Since we know that both I.O. and P.end with *Tisvaravāda* we can infer that a reason for such a scribal confusion might have existed. It is probable that the scribe had actually used two manuscripts while copying the Limbdi ms. Probably the first original ended with the *Tisvaravāda*, and the Abhāva-vāda and the Anupalabdhi-vāda were supplied from the

am isvarasya samāptam.

second original. This second manuscript was probably our  $M_1$  or  $M_2$ , or at least one belonging to the same family. Since  $M_1$  was written at least forty six years earlier (and  $M_2$  was written about twelve years earlier) this conjecture is not without foundation. In any case,  $M_1$  is undoubtedly the oldest of these manuscripts, as has been shown above. Thus, I have followed  $M_1$  and placed the Abhāva-vāda and the Anupalabdhi-vāda after the Isvara-vāda.

Moreover, S. C. Vidyabhusana in his *Hitory of Indian Logic* (p, 396-397) reported that he had consulted one complete manuscript of NSD, which was in the personal collection of MM. Vindhyeswari Prasad Dwivedin and it ended with the  $Abh\bar{a}va \cdot v\bar{a}da$  (and not with the *Isvara-vada*.). Two interesting points may be noted in this connection : (a) when Vidyabhusana wrote his account of Śaśadhara and NSD, the 1924 edition was not fully published. (The excerpts in *The Pandit* were, of course, available.) (b) The 1924 edition, of which MM. Vindhyeswari prasad Dwivedin was the co-editor, was incomplete and ended with the *Isvara-vada* (and not with the *Abhāvavada*). (Apparently Pandit Dhundhiraj did not use the manuscript that was in the possession of his co-editor !) Pandit Dhundhiraj inserted *Abhāvavāda* (and *Anupalabdhivāda*) between *Arthāpatti-vada* and *Sabdānityatā-vada*.

## Sasadhara's Date

Pandit Sukhlalji Sanghavi, in bis personal discussion with me, asked the following question : why should Śaśadhara be regarded as a pre-Gangeśa Navya-nyāya writer? In fact, he made the following point. The NSD appears structurally to be a collection of a number of  $V\bar{a}das$  or 'discussions' on various philosophical issues. Unlike the *Tattva-cintāmaņi* of Gangeśa, it is not a unified work where different chapters and sections are organically related to the main theme of the book. A comparatively late Navya-nyāya writer, Gadādhara (17 th ceutury A. D.), wrote a number of  $V\bar{a}das$  (about 64, according to the tradition among the Pandits, 9 of which are already published in the collection called  $V\bar{a}dav\bar{a}ridhi$  'Ocean of  $V\bar{a}das$ )', such as *Śaktivāda*, Vyutpattivāda and Vidhivāda. The list of chapters found in NSD is strikingly similar to the list of  $v\bar{a}das$  written by the post-Gangeśa Navyanyāya authors like Gadādhara. Thus, it is plausible that the NSD is likewise a post-Gangeśa composition.

Beisdes, the only exhaustive commentary on the whole of NSD that is available to us, the NSD-Prabhā of Śeṣānantācārya, notes in a couple of places that Śaśadhara's argument was probably an attempt to meet the objection of Gañgeśa [vide : Sahajaśaktivāda]. Moreover, under chapter Śabdapramānyavāda, Śeṣānanta very definitely remarks that in line "na

caisānvayajnāne janayitavye sva-jnānam apeksate," Śaśadbara is trying to criticize Gangeśa's view. I quote the relevant passage from the commentary

यत्तु राजा पुत्रमाकाण्झति पुरुषं चेति संशयव्यतिरेकनिश्चयप्रतिबन्धकतया तात्पर्यगर्भाकाङ्क्षा शानस्य कारणताभिधानं चिन्तामणिकृतस्तात्पर्यशानस्य कारणतां गमयति न तदितरगर्भस्येत्यप्रयोन जकमित्यभिप्रेत्याह — न चेषान्वयेति ।

Thus, it appears that there is scope for some doubt (about the chronological priority of Śaśadhara over Gangeśa, a chronology which historians like S.C. Vidyabhusana unanimously accepted. D.C. Bhattacharya discussed the problem of chronology, and to my mind successfully proved that Śaśadhara preceded Gangeśa by at least fifty years. One important evidence cited by D. C. Bhattacharya was this :

"...it is definitely stated by Vidyānivāsa Bhattācārya in the Pratyakşamaņi-tīkā (Saraswati Bhavana Ms., fol. 22a) that Gangesa refuted the views of Śasadhara in a well-known passage of the Mangalavada (B. I. ed., p. 110): Visnupurānānusāri-Śasadharīya-lakṣaṇam āha - yat tu rāgeti." (p. 87)

I have examined both the passages in question, that of Gangeśa and Śaśadhara. Śaśadhara defined a *sista* 'respectable person' as a person without any 'fault' i. e. attachment and aversion (*rāga* and *dveṣa*). Thus, he remarked :

Kşiņadoşa puruşatvam eva siştatvam / tathābhūtatvam ca manvādīnām eva suprasiddham. /

Gangesa replied :

Yat tu ragadveşahīnah šistah, sa ca sarvajā atvān manvādir eva, avigītatadacārād eva vedānumānam iti | tan na | p. 110-1.

In fact Ganges'a took a liberal view here. He argued that even a modern person could be called a *sista* provided he abided by what was called *sadācāra*, rules of good conduct, and the norm of good conduct varied from one country to another. But care should be taken to reconcile this norm with the scriptural authority. Compare :

Ādhunikānām api šistatvena vyavahriyamāņatvāc ca / tathā ca Smṛti ; yasmin deše ya ācāraḥ pāramparyakramāgataḥ. śrutismṛty-avirodhena Sadācāraḥ sa ucyate" (p. 112)

It is, thus, clear that Gangeśa's remark is an improvement on Saśadhara's conception of a *sista*. Besides, almost all the problems discussed by Śaśadhara in 27 chapters of NSD are found in Gangeśa's *Tatt*vacintămani. A comparative study of both texts reveal that Gangeśa's treatment is often more advanced and comprehensive, besides being sometimes an improvement on that of Sasadbara. Thus, we should have no doubt about the fact that Sasadhara preceded Gangesa. Our next problem should be to ascertain an approximate date of Sasadhara.

MM. S. C. Vidyabhusana in his *History of Indian Logic*, Calcutta University, 1921, gave a brief account of Śaśadhara and NSD based on his examination of a manuscript of NSD in the possession of MM. Vindhyeswari Prasad Dwivedin. This account is interesting although it is somewhat outdated and contains some inconsistent remarks regarding the date of Śaśadhara and NSD. I quote below a few lines from this book :

"Sasadhara's  $Ny \bar{a}ya$ -Siddhānta-dīpa (about 1300 A. D.) is a most important work of this kind."

## 29. ŚAŚADHARA

## (ABOUT 1125 A. D.)

Śaśadhara, styled Mahopādhyāya Śaśadhara, is reputed to have been a native of Mithilā. The time in which he flourished is not definitely known. Probably he flourished before Gangeśa and after Udayana whose words he quotes under the designation of *kecit* (some). Śaśadhara and Manidhara were, according to a Bengali tradition, two logicians, whose definitions of  $vy\bar{a}pti$  (invariable concomitance) were criticized by Gangeśa Upādhyāya in the 12th century A.D., under the title of Simha-vyāghrokta-lakṣaṇa or definitions as given by "the Lion" and "the Tiger." In reality it was the Jaina logicians, Ananda Sūri and Amaracandra Sūri, who were called the Lion (Simha) and the Tiger (vyāghra), not Saśadhara lived in the 12th century A.D." p. 396.

It is obvious that if Śaśadhara lived in about 1125 A. D., the NSD could not have been written in about 1300 A. D. Vidyabhusana followed apparently a Bengali tradition in assigning 1125 A. D. as Śaśadhara's date. But he did not give his reasons for believing that the NSD was written in about 1300 A.D. Professor D.C. Bhattacharya was highly critical of Vidyabhusana's suggestion about the two Jaina logicians, Ananda Sūri and Amaracandra Sūri, which we shall discuss below.

Pandit Dhundhiraj Sastri wrote in his Sanskrit Introduction to the 1924 edition of NSD as follows : (I translate :)

"This Śaśadhara, it is heard (ś $r\bar{u}yate$ ), belonged to Maunasa gotra. He was the son of Dharanidhara, and grandson of Maheśvara Pandita. Prtthvidharācārya was his brother. He must have flourished later than

Udayana since he quoted some verses of Udayanācārya. He was also later than  $V\bar{a}di-V\bar{a}gisvara$  (who is mentioned here by name). He seemed to have been (*pratiyate*) alive between 1200 and 1300 Śaka era (1278 and 1378 A. D.)."

Professor D.C. Bhattacharya, who spent his life working on the chronological history of Navya-nyāya authors of Bengal and Mithilā by examining manuscripts and other original documents such as genealogical tables, appeared to have been quite upset at the seemingly irresponsible and obviously undocumented statement of Pandit Dhundhiraj. In fact, he interpreted Dhundhiraj's statement as 'hearsay' and remarked: "The whole of it seems to be a canard. Hearsay in the present century cannot record so many exact details about a scholar of the 13th century." (History of Navya-nyāya in Mithilā, 1958, p. 90)

In the earlier book on the History of Navya-nyāya in Bengal (in Bengal: Bange Navya-nyāyā Carcā, Calcutta, 1952), Professor Bhattacharya was a bit milder in his criticism of Pandit Dlundhiraj. He remarked: (I translate) "According to the editor (Pandit Dhundhiraj Sastri) the date of Śaśadhara is 1200 Śaka era, i.e. 1278 A. D. Although this is possible no evidence has been cited in this regard. It is a great pity that although the name of Śaśadhara's father as well as that of his gotra has been mentioned in the preface, no trace of any evidence has been provided." (p. 11)

It seems that Professor Bhattacharya was unable to trace the source of the informations supplied by Pandit Dhundhiraj. Thus, in his last book *Hisory of Navya-nyāya in Mihilā*, which was posthumously published in 1958 he rejected these informations using such hard language as 'hearsay' and 'canard'. But I shall show below that Pandit Dhundhiraj's informations were not entirely baseless, although it was probable that he himself received them on second hand and hence did not mention his source.

Śaśadhara was mentioned in some manuscripts as Śaśidhara. For example B. R. Bhandarkara in his Report on the Manuscripts in Central India and Rajputana (*Hindi title* : Rājāsthan me Saṃskṛta Sāhitya khoj ke viṣayame ekvišiṣta vivaraṇ) noted a manuscript of NSD by Śaśidhara (cf. "Śaśidharakṛta" p. 52). This manuscript is dated 1631 Samvat (1575 A.D.). Moreover,Śaśadhara, in the seminaries of Mithilā and Bengal, is sometimes referred toas "Śaśidhara" (see History of Navya-nyāya in Mithilā, p. 88-9). Thus, wemay conclude that Śaśidhara wis an alternative name for Śaśadhara. If thisconjecture is right, then Pandit Dhundhiraj's information as well as thefollowing evidence becomes very much pertinent in assigning a date ofŚaśadhara and NSD. One Śaśidhara, who described himself as a great logician (tarkanisnāta), composed the Bheraghat Stone Inscription of Queen Alhanadevi. In 1859-60, Dr. Fitz Edward Hall edited and translated, for the first time, this Bheraghat Inscription in the Journal of the American Oriental Society, vol. VI. 1858-60. In fact as early as October 26, 1859, Dr. F. E. Hall presented a paper entitled "Two Inscriptions" to the American Oriental Society, which was later published in the JAOS, vol. VI, pp. 499-532. Hall reported that the Bheraghat Inscription was rescued when "it was on the point of being buried, face downward, in one of the walls" of a temple that was being built in Bheraghat near Jubbalpur, India. The stone on which this inscription was found had, in fact, been brought, as a serviceable building material, to the site where a temple was being erected at Bheraghat on the bank of the Narmada river. Hall rescued the Inscripton from its threatened fate.

I quote below the relevant sections from the Bheraghat Inscription :

मौन्या(ना)न्वये भार्गगवैतहव्यसावेतसेतिप्रवरत्रयाढये । महेदवराख्याद्धरणीधरोभून्नाम्ना गरिम्णा यद्यसा श्रिया च ॥32 कोमल-कान्तिसटालेनोच्चैः स्नेहातिमारभरितेन । दीर्घमनोज्ञदरोन त्रिमुवनदीपायितं येन ॥33 पृथ्वीधरस्तस्य सुतः समस्तगभीरशास्त्रार्ण्णवपारदृदवा । प्रशस्तिमेतामलिखद्यदीयैर्दि्ङ्मण्डली शिष्यगणैव्विजिग्ये ॥34 एतस्यावरजस्तर्कनिष्णातोद्भुतनेपुणः । प्रशस्तिमकरोदेतान् सूरिः शशिघराभिषः ॥35 असूत्रयदिदं सर्व्वं विश्वकर्म्मविधानवित् । पीथेसमभिधः सूत्रधारः पृथ्वीम्पृथुर्यथा ॥36 सूत्रधाराम्रणीवा(बा)लसिन्हसूनुम्मेहीधरः । शिलान्तथाकरोढण्णै नभस्तारकितं यथा ॥37 संवत् ९०७ मार्गासुदि ११ रवौ ॥

" In the family of Maunin (or Mauna) —enriched with three Pravaras Bhargava, Vaitahavya and Savetasa—was born, of Maheśvara, a person Dharanidhara by name and adorned with fame, reputation and fortune:(32)

"Who enlightened the three worlds like a lamp, by shedding a pleasing lustre, being filled with overflowing kindness ('oil' in the case of a lamp), and enjoying a long and gratifying position ('having a long and beautiful wick' in the case of a lamp). (33)

"His Son Prthvidhara, who has seen the other shores of all the deep oceans of learning, (and) whose crowds of disciples conquered the quarters of the earth, wrote (i.e., inscribed) this eulogy. (34)

"His younger brother, Sasidhara by name, a great teacher, well versed in logic and wondrously clever, composed this eulogy. (35)

"The architect named  $P_{\bar{i}}$  the, who is versed in the rules of Visvakarman, constructed all this, as Prthu did the earth. (36)

"Mahidhara, a son of the chief of artizans Balasimba, engraved this stone with letters in such a way that it is like the star-studded sky.

"The year 907, on Sunday, the llth of the bright half of Margasirsa."

The inscription is dated at the end of the last line. The author was Śaśidhara, a younger son of Dharanidhara, and a grandson of Maheśvara of the Mauna or Maunin gotra. His elder brother, Prthvidhara, wrote this panegyric (*praśasti*) on stone, and it was finally engraved by Mahidhara, a son of the artizan Balasimha.

Alhaṇadevī was the queen of Gayakarṇa Deva, and daughter of a Rānā of Udaypur. She was grand-daughter, through her mother, of King Udayāditya of Malwa. Hall noted (JAOS, VI, p.522) that while Udayāditya's son, Lakṣmīdhara, was reigning, a grant of a village was issued by his younger brother, Naravarman. This grant was dated 1104 A.D. Thus, Hall conjectured that Udayāditya might have flourished in about 1075 A.D. But the inscription we are considering is in the year 907, on Sunday, the 11th of the bright half of Mārgašīrṣa, at which time Alhaṇadevi's son Narasimha was reigning, and Albaṇadevī was also alive. Thus, the year 907 cannot, as Hall rightly noted, be identified with the Vikrama era, nor can it be identified with the era of Śālivāhana. Besides, the eleventh day of the bright fortnight of Mārgīsīrṣā, 907, was not a Sunday in the era of Vikramāditya.

Hall was himself puzzled by this chrohological difficulty and the problem of identification of the year 907. But from other sources he settled the chronology as follows; "Udayaditya ... may ... have flourished about 1075. Alhana Devi ... was a granddaughter ... of Udayaditya. She may thus have been born about 1100." (p. 501, JAOS, VI).

Hall mentioned also about another inscription, whose author was Śaśidhara, son of Dharanidhara. Its date was 926. Here are his comments about this inscription:

"When passing through the station of Jubulpoor, in February of last year, I found, in the Museum at that place, a somewhat weather-worn inscription, hitherto inedited, of the same class with those which precede. Unhappily, I had neither leisure nor health to take a copy of it. The date that it bears is 926: संबत् घड्विंशत्युत्तरनवशताब्देपि ९२६. Its poet was Sasidhara, son of Dharanidhara; and it makes mention of Namadeva, son of Mahidhara, as a sūtradhāra. Three of these names we have met with in the record of 907. At the foot of the stone, the ensuing benediction, in the  $\bar{A}ry\bar{a}$  measure, is legible without diffculty;

14

यावत् सूर्याचन्द्रौ यातायातं नभस्तले तपतः तावत् कीर्तनमेतत् कीर्त्यै कर्तुः स्थिरं भूयात् ।

'As long as the sun and the moon, going and returning, shall shine in the firmament, so long may this eulogy endure, conducing to the renown of the doer of the transaction herein memorialized'. JAOS, VI p. 533

F. Kielhorn re-edited and re-translated, with a few corrections, the Bheraghat Inscription. This was published in *Epigraphia Indica*, Vol. II, Calcutta 1894 (reprint in 1970, Delhi, Motilal Banarsidass). Kielhorn remarked on the date of this Inscription as follows:

"Our inscription is dated, at the end of the last line, in the year 907. on Sunday, the 11th of the bright half of Margasirsha, -a date which must of course be referred to the Kalachuri or Chedi era...With my epoch of the Kalchuri era, as to the general correctness of which there can now be hardly any doubt, and according to the way in which the other Kalachuri dates yield satisfactory results, our date should fall in A.D. 1155. But in A.D. 1155 the 11th tithi of the bright half of Margaśirsha commenced 2 h. 12 m. after mean sunrise of Sunday, the 6th November. and ended O h. 43 m. after mean sunrise of Monday, the 7th November apparently causing sudi 11 to correspond, civilly, to the Monday. In the following year, A.D. 1156, on the other hand, the same 11th tithi of the bright half of Margasirsha ended 1 h. 46 m. after mean sunrise Sunday, the 25th November, and consequently, in that year, sudi 11 was, civilly, really a Sunday. Now that the day intended by the original date is either Sunday the 6th November A.D. 1155, or Sunday, the 25th November A.D. 1156, appears to me certain: but I am not at present prepared to say confidently which of these two Sundays is the true date." (p.9, Epigraphia Indica, II).

If we accept this method of calculation of Kielhorn to be correct, then the other inscription of Śaśidhara that was mentioned by Hall would be placed in 1174 A.D.

Now, it can be clearly noticed that Pandit Dhundhiraj Sastri reported "many exact details" about Śaśadhara most probably on the basis of a tradition current in western India — a tradition that identified Śaśadhara of NSD with the Śaśidhara of the two inscriptions cited above. In fact, Pandit Dhundhiraj's expression "Śrūyate" can be better interpreted as "it is heard from traditional lore'. It is, however, doubtful whether this tradition was also aware of the existence of the two inscriptions by Śaśidhara. Pandit Dhundhiraj obviously was not directly acquainted with the Bheraghat inscription, nor did he know about its existence (although it was twice edited and dated before 1924 A.D. when Dhundhiraj apparently wrote his Introduction). He was also unaware of the date mentioned in the inscription,

and hence, on the basis of the citations from other authors (like Udayana and  $V\bar{a}di V\bar{a}g_1svara$ ) in NSD placed Śasadhara in 1274 A. D. Furthermore, he did not mention the alternative name of the author Śasidhara (which was found in the inscriptions). The gotra of Śasadhara was according to Pandit Dhundhiraj, Maunasa, and D. C. Bhattacharya rightly put a question-mark after this gotra name (p.90). The Bheraghat inscription tells that the gotra name was Manunin (or, according to Kielhorn, Mauna). Hall rightly noted that 'Maunin', was a well-known family name. For all these reasons, I am inclined to believe that Pandit Dhundhiraj's source of information was not the inscriptions, but some traditional lore current in western India regarding Śasadhara, the author of NSD. And it is only ususal that a traditional lore of this nature seldom bothers about the exact date of the author, but supplies, instead, details of his family, gotra, father's name and so on.

We can now re-consider S.C. Vidyabhusana's brief account of Śaśadhara and the NSD in the light of the above informations. A Bengali tradition, according to Vidyabhusana, speaks of the 12th century A.D. as the probable date of Śaśadhara. It is significant that this comes very close to the date settled by the above inscriptions.

Vidyabhusana's identification of 'the Lion' and 'the Tiger' with two Jaina logicians, Ananda Sūri and Amaracandra Sūri (see above) was strongly criticizeds by D.C. Bhattacharya in his *History of Navya-nyāya* in Mithilā. Bhattacharya called it "a curious suggestion" and "on the face of it improbable" (p. 89). But I think Professor Bhattacharya was a bit high-handed in this criticism of Vidyabhusana. In fact, Bhattacharya's reason for rejecting Vidyabhusana's view amounts, at best, to a prejudice. He asserted that Gangeśa could not refer to any logician outside Mithilā or Bengal.

In the present state of our knowledge, it should be admitted with fairness, we cannot decide definitely whether the nicknames 'the Lion' and 'the Tiger' in *Tattvacintāmaņi* referred to the two Jaina scholars (as Vidyabhusana suggested) or to Śasadhara and Manidhara (as the traditional pandits used to suggest). But two points may be noted in this connection. 1) Śasadhara supported the modified forms of both the definitions of  $Vy\bar{a}pti$  'pervasion' (ascribed to 'the Lion' and 'the Tiger' in the *Tattvacintāmaņi*), and Gangeśa rejected both of them in favour of his improved 'final' definition or 'most acceptable definition' (cf. *siddhānta-lakṣaṇa*) of  $vy\bar{a}pti$ . 2) Manikantha's (Manidhara's) 'final' definition of  $vy\bar{a}pti$  must have influenced Gangeśa when he formulated his own 'final' definition of  $vy\bar{a}pti$ .

Vidyabhusana's suggestion may indicate another point. Almost all the creative 'logicians' between Udayana and Gangesa concerned themselves, in

16

one way or the other, with the clarification of the concept of  $vy\bar{a}pti$  and  $vy\bar{a}pti$ -graha, but not all of them came from either Mithilā or Bengal. It is probable that the logicians of western India also discussed the problems of logic and epistemology which Gangeśa tried to grapple with in his Tattvacintāmaņi. On this point D. C. Bhattacharya held a dogmatic view that almost all the creative Navya-nyāya authors came form either Mithilā or Bengal.

From what has been discussed above, I wish to draw the following conclusions:

(a) Śaśadhara most probably belonged to Western India. There is no factual evidence to show that he hailed from Mithila (as D. C. Bhattacharya obviously took for granted).

(b) Śaśadhara may be identical with Śaśidhara, the author of the two inscriptions mentioned above. One is dated in 1156 A. D. (according to Kielhorn), accordingly the second is to be placed in 1174 A. D. Thus, the NSD might have been written not later than 1200 A. D. This date does not seem to be in contradiction with any interanal evidence to be gleaned from NSD. Sasadhara respectfully quotes Udayan several times, and Udayana's date, according to the latest research (see D. C. Bhattacharya), fails in between 1025 and 1100 A.D. Sasdhara also refers to another author by name, Vadi Vagisvara, the author of Mana-manohara. The same Manamanohara has been referred to by name by the great polymath Venkatana-Śri Vedantadesika of the Ramanuja school of Vedanta in his tha Nyāyaparišuddhi (Chowkhamba edition p. 278). Venkatanātha lived between 1267 and 1369 A. D. (a life-span of 102 years, see Introduction of Yadavabhyudaya-kāvya, Vani Vilas Edition). Even Citsukha (1200 A. D.) refuted Vadı Vagisvara's view. In our opinion, Vadi Vagisvara was an older contemporarv of Sasadhara. Thus, Sasadhara must have preceded Gangesa almost by 150 years.

The above two conclusions obviously run contrary to the conclusions reached by previous scholars like D. C. Bhattacharya. But I think the evidence collected by me shows the plausibility of the above conclusions. It is worth pointing out that my dating of Śaśadhara is not too far away from the date 1125 A. D., which S. C. Vidyabhusana assigned to Śaśadhara. I am, of course, not in agreement with Vidyabhusana when he claims that Śaśadhara was believed to be a native of Mithila. It is also worth pointing out that Pandit Dhundhiraj Sastri's account of the personal history of Śaśadhara helps us to identify him with Śaśidhara, author of the Bheraghat Inscription, although it must be admitted that Dhundhiraj's account is of

3

no help to us in settling the date of Śaśadhara. It is a pity that D. C. Bhattacharya for whose scholarly contribution to the reconstruction of the History of Navya-nyāya I have great admiration, was rather hasty in rejecting the accounts of both S. C. Vidyabhusana and Pandit Dhundhiraj.

I further adduce the following arguments to strengthen the above conclusions:

(1) Śaśadhara was a popular Navya-nyāya author in Western India in the 16th and 17th centuary. The biography of Hira-vijaya Sūri, the famous Jaina scholar who was honoured by the Moghal Emperor Akbar is the subject matter of a Sanskrit poem  $H\bar{i}ra$ -saubhāgya-kāvya. M. D. Desai gleaned the following historical material from this poem:

Hıra-vijaya Sūri was born in 1583 Vikrama Samvat and received his  $d\bar{\imath}k\bar{\imath}\bar{a}$  'initiation' at the age of thirteen in order to study the Śāstras. By 1607 Vikrama Samvat (1551 A. D.) he became a vācaka or upādhyāya 'a teacher', and three years later he became the ācārya. Before he became a teacher in 1551 A. D., he had learnt Tarka-paribhāsā, Mitabhāsiņī, Śaśadhara, Maņikaņtha, Varadarāji, Prašastapāda-bhāsya with Kiraņāvalī etc. He studied in Devagiri in the South, and his teacher was a Brahmin Naiyāyika. When he finished his study, a book called Cintāmaņi by Gangeśa was given to Hıra-vijaya by his teacher as a present.

This information from the  $H\bar{i}ra$ -saubhāgya-kāvya is quite significant for our purpose. It reveals, besides Śaśadhara's popularity in Southern and Western India, the fact that although Gangeśa's text *Tattvacintāmaņi* was available at that time, it was still regarded as a comparatively new text and hence not included in the regular reading lists of the seminaries outside Mithilā and Bengal. It is clear that the texts of Śaśadhara, Manikantha and Udayana would be read just after the reading of primers of logic like *Tarkabhāşa*-(*Tarka-paribhāşā*).

(2) There is another sanskrit poem Vijaya-prašati with a commentary by Guņa-vijaya Gaņi. It describes the biography of Vijaya-sena Śuri, chief disciple of Hira-Vijaya Sūri. The verse 9 of Canto I of this poem is:

ye tarka-karkaśadhiyā dhişaṇānurūpāḥ sāhitya-śāstra-maṇibhir makarākarā ye salakşaṇekşaṇa-vicakşaṇa-cakṣuṣo ye te māṃ svam abjam iva padmakarāḥ karantu

The commentary explains the term tarka-karkaśa-dhiyā as follows: Tarkabhāsā-Saptapadārthī-Varadarājī-Pramāņamañjarī-Prašastapādabhāsya-Kaņādarahasyādayah Śaśadhara-Maņikaņtha-Kusumānjali-Kiraņāvalī-Vardhamāna-Tattvacintāmaņi-paryantāḥ Śaiva-Pramāņa-Śāstrāņi.

> (See Vijaya-praśasti, Eds.: Hargovinda Das and Bechar Das, Varanasi, 1911 A.D.)

According to M. D. Desai, the commentator Guna-Vijaya  $Ganl completed his <math>Tik\overline{a}$  in 1632 A.D. Thus, Sasadhara's NSD was a compulsory textbook for Navya-nyāya by 1600 A. D. It was studied along with *Kiranāvalī*, Kusumānjali and Tattvacintāmani.

(3) Sasadhara referred to Vadi Vagisvara as follows:

"Vādi-Vāgiśvaras tu suvarņam na pārthivam tathāvidhānalasamyoge sati bhasmānārambhakatvād ity āha – tad api tuccham"

The Commentator  $Se_{s\bar{a}}$  nanta rightly identified him with the author of  $M\bar{a}na$ -manohara. The text of  $M\bar{a}na$ -manohara has been published only recently by Swami Yogindrananda in Varanasi (in 1973). I located the passage that Sasadhara had in mind (p. 19):

"Vivadādhyāsitāķ paramāņavo na pārthivāķ atyantānalasamyoge sati bhasmānārambhakatvāt, jala-paramāņu-vat".

It is significant that Śaśadhara referred to Vādı Vāgiśvara in the singular (cf.  $V\bar{a}di-V\bar{a}giśvaras tu \dots ity \bar{a}ha$ ). This indicates that Vādī Vāgiśvara of the I2th century A.D. was a close contemporary of Śaśadhara. If Vādi Vāgiśvara had flourished much earlier than Śaśadhara, one would then expect the plural number to be used in such a reference (cf. gaurave bahuyacanam).

(4) The discovery of Gunaratna Gani's commentary on the four chapters of NSD throws much light on the problem of Sasadhara's date. This Gunaratna must be identified with the author of Saddarsanasamuccayațika and Kriyaraina-samuccaya (see below), and hence he must be placed between 1363 A.D. and 1439 A.D. (S. C. Vidyabhusana, History of the Medieval School of Indian logic, Calcutta, 1909, p. 52-53). Neither D. C. Bhattacharya nor S. C. Vidyabhusana (nor Pandit Dhundhiraj) knew about the existence of Gunaratna's commentary on NSD. Only in the recent publication of the Manuscript-catalogue of the L. D. Institute, did it come to light that Gunaratna wrote a commentary on the NSD. Neither in the Saddarsanasamuccaya-tikā nor in the NSD-Tikā did Gunaratna mentjon Gangesa-a fact that shows that Gangesa's fame as a Navya-nyaya author was yet to reach Western India at the time of Gunaratna. Sesananta the author of NSD-Prabha, an extensive commentary on NSD, probably belonged to 1450-1500 A.D., and he did not come from Mithila. D. C. Bhattacharya reported that Jayadeva Paksadhara Misra of Mithila wrote a commentary on NSD, a manuscript of which was preserved at Varanasi (p. 90. 119). The tentative name of this commentary was Sasadharavyakhya. But D. C. Bhattacharya was unable to see or examine this manuscript personally. In my recent visit to Benares, I tried to locate this manuscript but failed. Thus, now I have doubt whether Jayadeva wrote a commentary on NSD at

all. I have examined, on the other hand, two other manuscripts (Nos.30238 and 33214), both being copies of a commentary on NSD by Viśvanātha. One manuscript is fragmentary, and the second manuscript gives the name of the commentary *Komalā*. It is significant that the second manuscript gives the name of the author of NSD as Śaśidhara—an evidence which strengthens our identification of Śaśadhara with the Śaśidhara of the Bheraghat Inscription.

(5) Last but not the least, verse 3 of the Bheraghat Inscription describes the eightfold forms of Lord Siva in a manner which matches well with the Nyayavaisesika ontological principles, i. e., its system of *padarthas*. I quote below the verse in question:

bhūtam sad vibhu yad vibhāti bhuvanam yad-vibhramād yaj jagan netrānandakaram dharāśrayarasādy-anyatvahetuš ca yat/ yad gandhoddhuradhāma yac ca yajate šītam yad ekāntataķ sašparsam yad arūpam ebhir avatād yuşmān šarīraiķ šivaķ //

"That (form) which, being a gross element, is all-pervading; that by whose revolution the earth is illuminated; that which delights the eyes of all; that which causes the savour (rasa) and other qualities of earth to change; that which is the vast substratum of odour; he that sacrifices; that which has by nature cold touch; and that which possesses touch but no (visible) colour; may Siva, by virtue of these bodies, protect you."

The eight forms of Siva are the five elements, Earth, Air, Water, Fire/ heat, and the Sky or phyical space, and the sun, the moon and the sacrificing priest. It is obvious that the five elemental 'forms' are described here following the Vaiśeşika metaphysics. All the five physical sense-properties are referred to here as connected with the five physical subsances. Technical terms like 'bhūta' and 'vibhu' are typical of the Vaiśeşika school. The expresssion 'dharāśrayarasādyanyatvahetuh' is a very clever way of referring to Heat/ Fire and the theory of pākaja rasa and pākaja sparša of the Vaiśeşika school. It justifies the auther's own description of himself as tarka-niṣnāta 'one well versed in the tarka-šāstra.' For comparing this verse with a more poetic description of the same eight-fold forms of Siva we can turn to the opening verse of Abhijħānaśākuntala by Kālidāsa:

yā srstih srastur ādyā vahati vidhihutam yā havir yā ca hotrī ye dve kālam vidhattah śrutivişayagunā yā sthitā vyāpya visvam/ yām āhuh sarvabījaprakrtir iti yayā prāninah prānavantah pratyaksābhih prapannas tanubhir avatu vas tābhir astābhir īšah | /

("May Lord Siva protect you - Siva who is possessed of the (following) eight perceptible forms: that which is the first creation of the Creator, that which carries the oblation offered in accordance with the (scriptural) injunction, that (he) who performs sacrifice, those two (viz., the Sun and the Moon) which regulate time, that which possessing, as its attribute, the object of hearing (i.e., Sound) remains pervading the universe, that which is designated (by people) as the source of all seeds, and that by which the living (breathing) beings are endowed with life (breath)."

## **GUNARATNA SÜRI**

M. D. Desai mentions three Gunaratnas, all of whom were Jaina teachers (acaryas)."

(1) One Gunaratna belonged to the Kharargaccha group of the Ŝvetāmbara Sect. He was a pupil of Sādhunandana and flourished in 1501 Vikrama Samvat (i.e., 1445 A. D.). He wrote a commentary on a text called sastišataka.

(2) The second Gunaratna belonged to the  $\overline{A}$ gamagacchiya group. His teacher's name was not given. His pupil was Devaratna who wrote a book in 1513 A. D. Thus, this Gunaratna must belong to 1500 A. D. (see Desai's A Concise History of Jaina Literature in Gujarati, p. 523)

(3) The third Gunaratna was a pupil of Devasundara Suri of the Tapagaccha group. He is the famous author of *Kriyāratnasamuccaya*, a book on Grammar. This text was written in 1468 Vikrama Samvat (1412 A. D.). The same Gunaratna wrote the well known commentary Sad-daršanasamuccaya-tīkā, on Haribhadra's Sad-daršanasamuccaya.

The biography of this Gunaratna has been described in the poem called Gurvavali by Munisundara Suri. (See Guravavali, Śri-Jaina-Yośovijaya-granthamala-4, Benares, 1905). The author of Gurvavali, Munisundara Śuri, was a contemporary of this Gunaratna. The account of Gunaratna's life and works starts from p. 86 upto p. 89 of the printed text of Gurvavali. The colopbon of the text reads:

"Śrī-brhat-Tapagaccha-Śri-Gurvavali brhati Śri-Munisundara-Sūri-krta"

I quote below the following relevant verses :

"sarva-vyākaraņāvadāta-hrdayāķ sāhitya-satyāsavo gambhīrāgamadugdhasindhulaharīpānaikaprītābdhayaķ jyāyojyotişanistusaķ pradadhatas Tarkeşu cācāryakam vāde te' tra jayanty ašeşa-vidusāms traividya-darpoşmalān// 83 cakrus Ţīkā-šalākām te Ṣaḍ-darśanasamuccaye jñāna-netrānjanāyeva satām tattvārthadaršinīm//88 uddhītya ye vyākaraņāmbu-vāšito vilobhya buddhi-prasarāmarādriņā/ šuddha-Kriyāratnasamuccayam satām āścaryabhūtam vibudhālaye daduķ//89"

From our point of view, it is significant that Muni-sundara, while mentioning the two important works of Gunaratna, referred also to Gunaratna's vast learning and great skill in  $Tarkas\bar{a}stra$  (logic,  $Navya-ny\bar{a}ya$ ) as well as in the art of philosophic debate (cf. pradadhatas Tarkeşu cācāryakam and Vāde te'tra jayanty in verse 83 above). It is also indicated that he overcame the pride of many orthodox (Vedic) logicians.

Our Gunaratna, commentator on the four chapters of NSD, must be identified with this third Gunaratna. The other two Gunaratnas apparently did not study any logic or Tarkasastra (or Vada-sastra). Thus, it would be impossible for them to write a learned commentary on such a technical text as the NSD.

Apart from the Gurvāvalı account, there is also further evidence for the third Gunaratna's deep knowledge of Tarkaśāstra or Navya-nyāya. Vādīndra's Mahāvidyāvidambana is undoubtedly a text belonging to the early period of Navya-nyāya. This is further proved by the fact that Manikantha, a reputed Navya-Naiyāyika, devoted the last chapter of his Nyāyaratna to the discussion of the Mahāvidyā type of inference. Vādīndra of South India (1210-47 A. D.) mentioned also that Tārkikas (= Navya-naiyāyikas) like Śivāditya Mišra tried to establish the validity of the Mahāvidyā type of inference. It was Bhuvanasundara, a Jaina scholar and a pupil of our third Gunaratna, who wrote an excellent commentary on Vādīndra's Mahāvidyā-vidambana called Mahāvidyā-vidambana-tīkā (printed along with Vādīndra's text in the Gaekwad Oriental Series no. 12). Bhuvana-Sundara referred to his teacher Gunaratna in the opening verses as follows:

"Tarkādigranthavisaye yatkincij jnāyate mayā tatra Śrī—Guņaratnāhva-gurūnām vāg-vijŗmbhitam|/"

("The iittle that I know about the texts on Tarka etc. is simply the verbal explantion of my teacher called Sri Gunaratna.")

The learned commentary of Bhuvanasundara bespeaks of his excellent knowledge and understanding of the Navya-nyāya techniques and methodology. Thus, his teacher Gunaratna must certainly have been an expert on Navya-nyāya.

Gunaratna in his Sad-darśanasamuccaya-tīkā supplied two independent lists of older Nyāya-Vaišeşika authors. It is significant that he mentioned neither Sašadhara nor Gangeša in this connection. The latest important author he mentioned was Śri-vallabhācārya, the author of Nyāyalīlāvatī. This shows that in 1411 A. D. Gangeša's fame did not extend outside Mithilā and Bengal. It is probable that Gunaratna studied Śaśadhara and commented upon only four chapters of NSD after he finished his Sad-darś-

anasamuccaya $i_ika$ . Śaśadhara's work was just becoming popular in Western India. This also explains the fact that Gunaratna's commentary is only on four chapters from the middle of NSD, and not on the whole of NSD.

There was a fourth Gunaratna, who was also an expert on Navyanyāya. Unfortunately, an account of this fourth Gunaratna is not to be found in M. D. Desai's A Concise History of Jaina Literature. This fourth Gunaratna was the author of an excellent and very eleborate commentary, Tarka-tarangini, in fact a sub-commeotary on Govardhana's Tarka-prakāśikā, which is itself a commentary on Kešava Miśra's Tarka-bhāsā. The text of Tarka-tarangīni was edited by Dr. V. G. Parikh as his Ph. D. dissertation under the late professor J. S. Jetly. I have had the privilege of examining this hitherto unpublished but carefully edited text of Tarka-tarangini, which is at present, a manuscript accepted for publication by the L. D. Institute of Indology. According to J. S. Jetly (Introduction to the above work), this Gunaratna beloged to 17th century A. D.

The Tarka-tarangini of Gunaratna abounds in references to almost all the important late (i. e., post-Gangeśa) Navya-najyāyikas such as Jayadeva Pakşadhara, Raghunātha, Bhavānanda, Haridāsa, Krsnadāsa, and Yajňapati. Almost in every page, some important post-Gangeśa author was quoted. But I have been unable to locate a single reference to Śaśadhara or the NSD. It is, on the face of it, improbable that if the same author had written another important commentary on a Navya-nyāya text like NSD, he should be silent about it altogether in his apparently larger work.

Our Gunaratna's commentary on NSD, on the other hand, does not contain any reference to any post-Gangeśa Navya-nyāya author. In fact, it does not contain a single reference to even Gangeśa. The only other Navyanyāya author, besides Udayana, mentioned in Gunaratna's NSD-tika, was Sundala (or Sondada) Upādhyāya. Sondala or Sondada, as we all know, was an important pre-Gangeśa author whose view was contested by Gangeśa in his Tattvacintāmaņi. It would thus be odd again to assume that a Navyanyāya author of the 17th century would be silent about Gangeśa while he wrote a Navya-nyāya commentary.

Besides, I have examined myself the Anyathākhyātivāda section of Tarka -tarangini along with Guņaratna's NSD commentary on the Anyathākhyātivāda chapter (which is, fortunately for us, one of the four chapters commented upon by Guņaratna), and from this comparative study I am forced to conclude that these two sections on the same topic could not have been written by the same author. Thus, all the above evidence shows that 17th century Guṇaratna was a different person, and that our Guṇaratna should be identified with the author of Sad-darśanasamuccaya-tikā. The NSD commentary was probably the last work of the author, and that is why it was left unfinished.

## SOME TAXTUAL NOTES

The NSD commentary of Gunaratna contains some un-Pāninian forms like anayitva and parityaktva. Such forms may very well be peculiarities of Jain Sanskrit. It is by now well-known that like Buddhist Sanskrit, Jain Sanskrit has some peculiarities. For preliminary reference, one can see M. Bloomfield's 'Some aspects of Jaina Sanskrit' in Festschrift Jacob Wackernagel, Gottingen (pp. 220-230). On some occasions, it seems that the scribe did not apply the obligatory sandhi rules within long compounds in order, perhaps, to render the meaning of the words clear. Thus, we have sometimes such expressions in the manuscript as"-graha-agraha-".

Gunaratna was also aware of the sangati problem that was usually discussed by Navya-nyāya commentators. Sangati is the relational tie that is purported to exist between two distinct, consecutive chapters in a book. The idea behind the sangati theory is that a book is supposed to be an organic whole where different chapters and sections must be related to each other. Thus, in the beginning of the commentary on the Arthāpatti chapter, Gunaratna points out that there is either upodghāta sangati or prasanga sangati (or, perhaps, both) between the preceding Anyathākhyāti-vāda chapter and the folliwing Arthāpatti-vāda chapter.

In editing the text of NSD, I have used, as I have already mentioned above, the text of P. as another manuscript. Thus, when I have differed from the readings recorded in P., I have noted the P. variants in footnotes. But when I have found some palpable misprints in P. (and there are many, as Pandid Dhundhiraj himself gracefully admitted), I have corrected them without any comment. It is worth pointing out here that P. sometimes betray the characteristics of a manuscript, since it systematically misprints certain letters like "Stha" ( $\neq q$ ) as "ccha" ( $\equiv g_2$ ). (See pp. 182, 214, 215. 141, 148). we should also note that on p. 461-2, P. drops an entire line of the text, and renders the meaning of the passage absolutely unclear.

In the Vyaptivada chapter, P. reads 18 different definitions of vyapti. But later on in the following text only 17 definitions of vyapti are examined one by one and rejected. One additional definition of vyapti found in P. must then have been the result of a misreading from corrupt manuscripts. Our I. O. numbers these definitions of vyapti. The total number is 17. And all these seventeen definitions were subsequently examined and rejected. Thus, I suggest the following exicision from P. :

"Sadhanātyantābhāvavyāpakābhāvapratiyogisādhyasāmānādhikaraņyam vā", Both  $M_1$  and  $M_2$  agree in this respect. In the Vidhivāda chapter, P. reads the fourth vipratipatti ('controversy') as simply "niyojyaprayojanikā," but on p. 446 of P., it is referred to as "niyojyaprayojanikā bhāvaneti pakṣaḥ." Thus, we have corrected the reading of the fourth vipratipatti here following I. O.,  $M_1$  and  $M_2$ .

There are two occurrences of the expression "kotyam" in connection with Sakti. (see p. 326 and 338 of P.). The commentator Sesananta explains: "kotyam samkocah" (p. 327). But  $M_1$  and  $M_2$  have the expression "kocyam" in these two places.

Gunaratna in the commentary uses an expression "cakra-marda" obviously referring to some herb or creeper. I have consulted through Pandit Malvania an Ayurvedic physician about the significance of this word. This Sanskritist physician has suggested the following etymology of "cakra-mardah": cakram dadram mardayati iti cakra-mardah. In other words, the suggestion is that it is the name of a herb which is used to cure ringworm.

There may be some doubt as to whether the NSD was contemplated and written as a single book or it is the result of a compilation of different vadas separately written at different periods. I give below some internal evidences to dispel this doubt and show that the first alternative is plausible.

(a) In the Saktivada chapter, Sasadhara refers twice to his later chapter on Abhavavada.

(i) tasmād avašyam tad-anyonyābhāvasya samsargah pratiyogitāvacchedaka iti svī-kartavyam iti vācyam/ ABHĀVA-sthale nirasanīyatvāt.

(ii) na ca pratiyogy–avrtti sadātanābhāvavatvam ghata–patau nāyam ghatah iti vyāsajya–pratiyogikānyonyābhāvavyāpakam iti vācyam | tasyāpy ABHĀVA–sthale nirasanīyatvāt.

(b) In the chapter on Lingaparamaraśa-vada, Śaśadhara refers to the Arthapatti-vada (or Arthapattinirasa-vada) chapter as follows :

"Sarvam caited Vyatireki-sthale sphuti-bhavisyati."

We also find examples of back reference in NSD. Sasadhara refers to a former chapter in his Artha pattinirasa-vada chapter in the following manner:

"Yatha punar asannikrsto 'pi lingaparamarsodayah tathoktam TRTIYA-LINGAPARAMARSA-sthale."

This is obviously a reference to the chapter called Lingaparāmaršavāda. These evidences show that the whole NSD was at least contemplated as one single book on Navya-nyāya.

B. K. Mati Lal

Catalogues of Manuscripts consulted

- Benares Catalogue : A Descriptive Catalogue of the Sanskrit Manuscripts (at the Sanswati Bhavan). Vol. VIII, Ed.: Subhadra Jha. Benares 1962.
- Bikaner Catalogue : Anupa Sanskrit Literary Bikaner Eds. Kunhan Raj and K. M. K. Sarma,
- India Office Lib : Catalogue of the Sanskrit Manuscripts in the Library of the India Office. part IV. Ernst Windsch and Julius Eggeling. London. 1894.
- Jesalmir Catalogue : Catalogue of Sanskrit and Prakrit Manuscripts in Jesalmir, Compiled by Sri Muni Punyavijayaji. Ahmedabad. 1972
- Jodhpur Catalogue : A Classified list of Manuscripts in the Rajasthan Oriental Research Institute, Jodhpur. Ed. Muni Jinavijaya. Jodhpur. 1960
- L. D. Institute Catalogue: Catalogue of Sanskrit and Prakrit Manuscripts at the L. D. Institute of Indology. Maharaja Punyavijayafi's Collection.
   L. D. S. 2. Ed. Ambalal P. Shah. Ahmedabad. 1963.
- Limbdi Catalogue : Catalogue of Soth-Anandaji-Kalyanaji-Jaina-Pustak-Bhandar Ed. Sri Caturavijayaji. Agamodayasamiti Bombay. 1928.
- Nagarseth Collection: Catalogue of Manuscripts of the Nagarseth Collection at the L. D. Institute of Indology (unpublished).
- Nagpur Catalogue : Catalogue of Sanskrit Manuscripts in the Nagpur University Library. Ed. Dr. V. W. Karinatvelkar. Nagpur. 1957.
- Pattan Catalogue : A Descriptive Catalogue of Manuscripts in the Jaina Bhandar. Ed. C. D. Dalal. Gaekwad's Oriental Series, Baroda, 1915.

Books and Articles referred to in the Introduction

- Bhanderkar, B. R. Report on the Manuscripts in Central India and Rajputana. Hindi Titles Rojasthan me Samskrt Sakitya ki khonjke vişayame ek višis ja vivarani.
- Bhattacharja, D. C. Bange Navya-nyaya Garca. Calcutta: Bangiya Sahitya Parisat. 1952
- ----History of Navya-nyaya in Mithila. Darbhanga; Mithila Institute, 1958.
- Bloomfield, M. "Some Aspects of Jaina Sanskrit," Festschrift Jacob Wackernagel, Gottingen, pp. 220-230.
- Citsukha, Tawapradipika. Bombay : Nirnaya Sagar Press. 1915.

#### BIBLIOGRAPHY

- Desai, M. D. A Concise History of jaina Literature (in Gujarati). Jaina Svetambara Conference, Bombay, 1933
- Gangesa. Tattvacintāmaņi: Anumāna-khanda Edited with Didhiti and Gadādhari by Pandit Bamacharan Bhattacharya and others. Beneras: Chowkhamba Sanskrit Series. 1923-1927.
- ----Tattvacintāmaņi : Pratyakşa-khaņda Edited with Māthuri by Pandit Kamakhyanath Tarkavagisa. Calcutta : Asiatic Society of Bengal. 1884 -1901. Reprinted in Delhi : Motilal Banarsidas. 1973.
- Gunaratna Suri. Sad-daršanasamuccaya-țikā on Haribhadra's
  - Sad-darśanasamuccaya (Ed. Dr. Mahendrakumar Jain). Varanasi; Bharatiya Jnanapitha. 1969.
- -Kriyaratnasamuccaya. Varanasi; Yasovijaya Granthamala, 1907.
- Gunaratna Suri II. Tarkatarangini : Sub-commentary on Govardhana's Commentary Tarkaprakāšīkā on Keśava Miśra's Tarkabhāsā presscopy. Forthcoming in L. D. Institute of Indology publications, Ahmedabad. Ed. By Dr. V G. Parikh. Introduction by Dr. J. S. Jetly.
- Gunavijaya Gani Vijaya-prašasti. Eds: Hargovinda Das and Bechar Das. Varanasi. 1911
- Hall, F. E. "Two Sanskrit Inscriptions," Journal of the American Oriental Society, Vol. VI. New Haven: American Oriental Society 1859-60.
- Kalidasa. Abhijäanasäkuntala. Ed. A. B. Gajendragadkar. Surat: Popular Book Store. Sixth Edition.
- Kielborn, F. "Bheraghat Inscription of Alhanadevi," Epigraphia Indica, Vol. II. Calcutta 1894. Re-printed in Delhi; Motilal Banarsidass. 1970.
- Manikantha Misra. Nyāyaratna. Ed. V. S. Subrahmanya Sastri and V. Krishnamacharya. Madras: Government Oriental Mss. Library, 1953
- Munisundara. Gurvāvalī. Benares: Sri-yasovijaya Grathamala-4. 1905.
- Śrīvallabha. Nyāyalīlāvatī. Eds. Pandit Dhundhiraj Sastri and others. Benares: Chowkhamba Sanskrit Series. 1927-32.
- Udayana. Nyāyakusumānjali. Eds, Pandit Dhundhiraj Sastri and others. Benares: Kashi Sanskrit Series. 1957.
- Vadındra. Mahavidyavidambana. with Mahavidyavidambana-tika of Bhuvanasundara. Ed. M. R. TELANG, Baroda: Gaekwad's Oriental Series. 1920

#### **BIBLIOGRAPHY**

- Vadı Vagısvara. Mana-manohara. Ed. Svami Yogindrananda. Varanasi : Şad-darsana Prakasan Pratisthana. 1973.
- Venkatanatha. Nyaya-parisuddhi. Ed. Vidyabhusan Lakshmanacharya Benares : Chowkhamba Sanskrit Series. 1918-22
- Vidyabhusana, S. C. A History of Indian Logic. Calcutta. 1920. Re-printed in Delhi. Motilal Bhuarsidass. 1971.
- ----History of the Mediaeval School of Indian Logic. Calcutta: Calcutta University. 1909.

# न्यायसिद्धान्तदीपः ।

(१) मङ्गलवादः

ध्वंसितापरसिद्धान्तध्वान्तं गौतममतैकसिद्धान्तम् । नत्वा नित्यमधीशं शशधरशम्मी प्रकाशयति ॥१॥ न्यायसिद्धान्तदीपोऽयं कथासु विजिगीषुभिः । धारणीयः प्रयत्नेन सत्तर्कस्नेइस्रप्रभः ॥२॥

इह तावदभीष्टकर्मणो निर्विध्नपरिसमाप्तिमुद्दिश्य बहुशः प्रवर्त्तमाना विनायकार्चनदधिदूर्वादौ मङ्गले दृश्यन्ते प्रेक्षावन्तः । तत्र मङ्गलस्य तद्विशेषस्य वा नमस्कारस्य प्रतिबन्धकदुरिताद्युत्सारणद्वाराऽभीष्टसमाप्ति प्रति कथमपा-यत्वं ग्राह्यम् । श्रुतेरिति चेन्न । तथाविधश्रुतेरनाकल्रनात् । शिष्टाचारात् तदनुमानमिति चेन्न । शिष्टाचारस्यानिर्वचनात् । तथाहि-किं शिष्टाचारत्वं वेदप्रामाण्याभ्युपगन्तुपुरुषोत्पाद्यमानत्वं वा १ उद्देश्यविश्वेषितमेतदेव वा २ एवम्भूतपुरुषेण वेद्मूळकतया स्वीक्रियमाण्रवं वा ३ वेदमूळकतया प्रमीय-माणत्वें वा ४ वेदोपैदिष्टहेतुभावक्रियावत्त्वमेव वा ५ अन्यद्वा ६ । तथावि-धपुरुषक्रियमाणजलताडनस्यापि शिष्टाचारत्वप्रसङ्घात् । तथा च तेनापि चेदानुमानं स्यात् । नापि<sup>°</sup> द्वितीयः । घटादेरपि शिष्टाचारत्वग्<del>चसन्नात् । न</del> तृतीयः । अवेदमूलकेऽपि वेदमूलकतया तथाविधभ्रान्तपुरुषस्वीकारसम्भवेनाऽ-तिव्यापकत्वात्े। न तुरीयरेै । मक्ठते तदसिंदेः । तथाहि--नमस्कारो <mark>वेद्</mark>बोधिताभीष्टोपायताकः वेदमूलकतया प्रमीयमाणत्वाद्<sup>\*</sup> इत्यत्र साध्य-समो हेतुः । अत एव न पश्चमोऽपि । नान्त्यस्तदनिर्वचनात् ।

किञ्च शिष्टाचारत्वेनैव तदनुमानसम्भवात् अलं तेन श्रुतिमनुमाय तयाऽभीष्टोपायताऽवगमकल्पनया । किञ्च, मङ्गलस्याभीष्टसमाप्ति प्रति कारणत्वे कथं तद्व्यतिरेकेण प्रमत्तनास्तिकाद्यनुष्ठिताभीष्टसमाप्तिः । कथं वा साङ्गे तस्मिन्ननुष्ठितेऽपि कार्यानुदयः श्रौतात् साङ्गात् कर्मणः फला-वत्त्यम्भावात् । अन्यथा फलव्यभिचारशङ्कया यागादौ निःशङ्को न प्रवर्त्तेत ।

۹. P drops - अपि Pn-जल्लताडनादेरपि । २. P reads न द्वितीयः । ३. Pn-न चतुर्थः । ४. M<sub>1</sub> has प्रतीयमानत्वात् । ५. Pn -शिष्टाचारेणैन । ६. M<sub>1</sub> drops कथं । ৬. P omits अभीष्ट । ८. P reads. अभावनियमात् । किञ्च । किं नमस्कारत्वम् । न तावद्विघ्नवारकत्वम् । अदृष्ठादावति-व्यापकत्वात् । नापि तद्वारणासाधारणकारणत्वम् । अनुगतरूपाऽपरिचये कारणत्वस्यैव दुप्रैइत्वात् मङ्गल्लमात्रसाधारणत्वाच्च । न च कायिकादित्रिक-साधारणजातिविरोष एव नमस्कारत्वं साङ्कर्यप्रसङ्गात् । एवं मङ्गलत्वमप्यक्ष-वयनिर्वचनम् । विघ्नोत्सारणासाधारकारणत्वस्यानुगतैंस्यानुपस्थितावयरिच्छे-द्यत्वात् । न च श्रुतौ स्मृतौ वा मङ्गलज्ञव्दाभिधेयं यत् तदेव मङ्गल्यम् । प्रवृत्तिनिमित्त्तस्यापि तदभिधेयत्वेन मङ्गलत्वप्रसङ्गात् । न च मङ्गलज्ञव्दा-भिधेयं विशेष्यं यत् तदेव मङ्गलम् । एतावदप्रतिसन्धानेऽपि मङ्गलव्यवहारात् । अन्यस्यापि विशेष्यत्वेन मङ्गलत्वप्रसङ्गात् । न च मङ्गलज्ञव्दा-भिधेयं विशेष्यं यत् तदेव मङ्गलम् । एतावदप्रतिसन्धानेऽपि मङ्गलव्यवहारात् । अन्यस्यापि विशेष्यत्वे सति मङ्गल्यब्दाभिधेयत्वसम्भावनायां संदिग्धव्यभि-चारात् । अपि च विघ्नवत्तो नमस्कारादावधिकारस्तथा चाधिकारनिश्चयं विना कथं प्रवृत्तिः ? न चात्मनो विघ्नवत्त्वं केनापि प्रमाणेन प्रथमत एव तेनाव-धारितम् । न च विघ्नज्ञानवतोऽधिकारित्वं संज्ञयस्यापिज्ञानत्वमस्त्येव, तथा च विघ्नसंजयेऽप्यधिकाराग्रच्यवात् प्रवृत्तिस्पपन्नेचेति वाच्यम् । एवं हि सति वस्तुतो निर्विधनेन विर्धन-संज्ञय्वता समारब्धान्मङ्गलात् फलोदयग्रसङ्गः । अधिकारिणा क्रतस्य साङ्गस्य कर्मणः फलोपधाननियमादित्ति ॥ छ ॥

अत्रोच्यते । क्षीणदोषपुरुषत्वमेव शिष्टत्वम् । तथाभूतत्वं च मन्वादी-नामेव सुप्रसिद्धम् । तदाचारत्वं च तेन परलोकानुकूलतया क्रियमाणत्वं' तेन प्रतिबन्धकदुरितवारणमुद्दिश्य क्रियमाणत्वं वा । अश्वमेधकारीर्यादौ च व्याप्तिः सुप्रसिद्धा । यत् कार्यं प्रति यस्य कारणत्वमन्वयव्यतिरेकोपजीवनेन रुह्यते तत्कार्यमुद्दिश्य शिष्टेन क्रियमाणत्वमेव शिष्टाचारत्वम् । एवमन्यद-प्युहनीयम् ।

े न च शिष्टाचारत्वेनैव नमस्कारादीनामभीष्टसमाप्त्युपायतानुमान-सम्भवेन' किमिति तदर्थं श्रुतिकल्पनमिति युक्तम् । व्याप्तिबल्टेन श्रुतेः कल्पनात् । तथाभूताचारस्य श्रुतिव्याप्तत्वात् । न च प्रमत्तनास्तिकौद्य-नुष्ठितकर्मसमाप्तौ व्यभिचारदर्शनात् अकारणत्वं मङ्गलस्येति युक्तम् । तत्रापि पूर्वजन्मकृतमङ्गले तत्कारणत्वस्येष्यॅमाणत्वात् ।

9. P adds नाम । २. P reads निषारकत्वम् । ३. P has (अ)नुगतरूपस्य । 8.  $M_1$  drops च । ५. P reads मङ्गल्याब्दप्रदृत्तिनिमित्तस्यापि । ६.  $M_1$  reads संदिग्धव्यभिचारित्वात् । ७.  $M_1$  reads अधिकारत्वं । ८.  $M_1$  drops विध्न । ९.  $M_{.1}$ drops च । १०.  $M_1$  adds तेन तदानीमसाक्षात् कियमाणफलानुकूलतया कियमाणत्वं वा । 9. P and  $M_1$  read सम्भवे । १२. P and  $M_1$  drop नास्तिक । १३. P reads तदकारणत्वं । १४. P reads पूर्वजन्मकृततत्कारणत्वस्य । यत् पुनरुक्तम् साङ्गे तस्मिन्ननुष्ठितेऽपि कार्यानुदयः, श्रौतस्य साङ्ग-स्य कर्मणः फल्ठोत्पत्तिनियमादिति तदपि मन्दम् । क्षचिद् विद्यनस्यैव प्रचुरत्वादैन्तरा विद्वान्तरोत्पत्तेर्वा । विद्वनर्रंहितदशायां कृतस्य नमस्कारस्य यद्यपि द्वारस्यान्यथासिद्धत्वात् तद्वचक्तौ कारणता नास्ति तथापि व्यक्तचन्तरं प्रति जन्मान्तरे तस्मिन्नेव वा जन्मनि जनकत्ता भविष्यतीति को विरोधः ? न हि व्यक्तयपेक्षया श्रुतिः कारणतां बोधयति किन्तु तज्जातीयापेक्षया । अत एव कचिन्नमस्कारादर्शनेऽपि अभीष्टसिद्धिरुदेति ।

न च औतस्य साङ्गस्य कर्मणः फल्लोत्पादनियमः । फल्लमदत्त्वाऽपि कीर्त्तनादिना तद्विनाशावधारणात् । नमस्कारत्वं तु यद्यपि कायिकादौ नानुगत-मुपल्रभ्यते तथापि ज्ञानविशेषपूर्वकत्वंमप्रतिसन्धाय न कायिकादौ नमस्कार-त्वच्यपदेश इति । नाग्रहीतविशेषणन्यायेन ज्ञानविशेष एव नमस्कारत्वम् । स च विशेषो व्यवहारसाक्षिको जातिभेद एव । ननु साक्षात्कारत्वादिना परापरभा-वानुपपत्त्या कथमेतत् सङ्गच्छते । कथं वा न तथाभूतप्रमारूपासाधारणफल्ल-करणस्य प्रमाणान्तरत्वम्' । क्रुतो वाऽसाधारणप्रयोजकप्रमाणविरहे तथा-भूतासाधारणानुभवफलसिद्धिरिति' । मैवं, 'असाक्षात्कारविशेषस्यैव मानसस्य तथात्वात्', तथापि किंविषयकोऽसावाराधकात्मविषय एव आराधनीयविषयको वा । न च भमाणान्तरापत्तिः' । मनस एव तत्करणत्वात्'। न च मनसो बहिरस्वातन्त्र्यम् । आत्मविशेषग्रणोपग्रहेणँ बहिरपि तस्य साक्षात्कारिज्ञाने प्रष्टत्तिदर्शनादित्यन्यत्र विस्तरः । गुणर्भतजातौ परापरभावानुपपत्तिरेव नास्ती-त्यन्ये ।

यद्वा कायिकादिषु त्रिषु ैनमस्कारशब्दो नानार्थः ै। तदन्यतमत्वमेव ै वा ै नमस्कारत्वम् । एवं विघ्नोत्सारणाऽसाधारणकारणत्वे सति साध्यत्वमेव

9. P adds कथ here. २.  $M_9$  drops साङ्गरमा ३. P reads प्रचुरतरत्वाद्। 8. P substitutes विरह instead of रहित । ५. P reads तद्दारस्य। ६  $M_2$  Pn reed कारणता । ७.  $M_1$  reads पूर्वकम् । ८. P and  $M_2$  have जातिविशेष एव । ९. P reads कारणस्य । १०. P- $M_2$  reads प्रमाणान्तरतापत्तिः, १९. P has तथाविध । १२. P adds चेत् । १३. M reads मैदम् । १९. Pn has तथाभूतत्वात् । १५. P प्रमाणान्तरतापत्तिः । १६. P तत्कारणत्वात् । १९. M<sub>1</sub> reads उपमहणेन । १८.  $M_1$  drops गत्त । १९. M<sub>1</sub> drops त्रिषु । २०. P. adds एव । २१. P+ $M_2$  read एतदन्यतमत्वमेव । २२.  $M_1$  drops वा । मङ्गळल्वम् । 'तत्कारणताग्रद्दस्तु विनायकार्चनैंत्वादिनैवेति न किञ्चिदनुप-पन्नम् । वस्तुतो निर्विध्नेनै समारब्धे कर्मणि या गतिः सा दर्शितैव । सोऽयं नमस्कारो नाङ्गं विघ्वतो विघ्नज्ञानवतो वा नमस्कारेऽधिकारात् । परिस-माप्तौ विध्नशून्यस्याधिकारात् । न ँचाधिकारिभेदेनाङ्गप्रधानभावो भवति । अन्तरायविरद्दपूर्वकप्रारिप्सितपरिसमाप्तिकामो वा तत्राधिकारी । तथैवाचारात् । कर्मसमारम्भे च तत्समाप्तिकाम एव । तथाऽप्यधिकारिभेद एव । नाऽपि नैमित्तिकः । अकरणे प्रत्यवायप्रसङ्गात् । न चात्राऽनुमतिरेव निस्तारार्यं । मायश्चित्तानुपदेशात् । तस्मात् प्रधानमेवेदम् । न चैवमन्यदाऽपि करणप्रसङ्गः नियतसमयकर्तव्यत्वात् । तथैवाऽरचारादिष्टापत्तेर्वा । सोऽयं कचिदैहिकः क्वचिदाम्रुष्मिकः । तथैवाचारात् । न व्यक्तारीवदैहिक एवेत्यवधातव्यमिति दिक् ॥ इति मङ्गळप्रकरणम् १॥

9. P drops तत् from तत्कारणता। २. P adds दधिदुर्बा। ३. P adds jंग्रा। 8. P reads चाधिकारमेदेन । ५. P drops च । ६.  $M_1$  reads म चात्रानुमितिरेव विस्ताराय। ७. P reads करणत्वप्रसन्नः । ८.  $M_2$  reads पुन: ९. P reads इति मङ्गलवादः समाप्त: । I.O. reads इति मज्ञलवादः । (२) अन्धकारवादः ।

अन्धकारे विप्रतिपत्तिः । अन्धकारत्वं भाववृत्ति न वा । तत्रान्धका-रत्वं भाववृत्ति इति तौतातिताः । नेति वैश्रेषिकादयः । तत्र परेषामयमा-श्रयः । यथा घटादीनां भावत्वं प्रत्यक्षसिद्धम् तथा तमसोऽपि । न हि नीळं तम इति भ्रमः । तथात्वे बाधकाभावात् । अभावत्वे तु प्रतियोगिविशेषो-ल्ळेखभसद्गात् । एवम्भूतस्याप्यालोकाभावत्वे आळोकस्यैव तदभावत्वं किमिति नाङ्गीक्रियते ? भावत्वसाधकस्योभयत्रापि तुल्यत्वात् ।

नन्न भावषट्कान्तर्भावे बाधकसद्भावादतिरिक्तभावस्याप्रामाणिक-त्वाद् यावद्विशेषवाधेन भावत्वमेवास्य बाधितम् । तथाहि—न तावत् सामान्यम्, असदातनत्वात् । सामान्यं च सद् द्रव्यद्यत्ति वा ग्रणद्वत्ति वा कर्म-द्वत्ति वा स्यात् । नाद्यः द्रव्याऽँमानेऽपि गहनं तम इति प्रतीतेः । नेतर्रः । रूपाद्यद्वत्तित्या ग्रह्ममाणत्वात् । नान्त्यः कर्मार्भानेऽपि भासमानत्वात् । रूपाद्यद्वत्तितया ग्रह्ममाणत्वात् । नान्त्यः कर्मार्भानेऽपि भासमानत्वात् । नातिरिकद्वत्ति अन्यस्य सामान्यवतोऽभावात् । प्रत्यक्षत्वादनित्यत्वाच्च न विशेषोऽपि । नापि समवायः । सम्बन्धत्वेनानवगमादनित्यत्वाच्च । नापि ग्रुणश्चतुर्विंशतावनन्तर्भावात् । नील्ररूप एव वाऽस्यान्तर्भावं इति चेन्न नील्ररूपं तम इति प्रत्ययाभावात् । एतेनारोपितं तदिर्तिं परास्तम् । अन्यत्रापि नील्वीद्रव्योपरकोषु वस्त्रचर्मादिंषु तमोव्यवहारप्रसङ्गात् । 'ग्रुणे श्रुक्लादयः पुंसी'ति क्वत्वा नील्रस्तम इति प्रत्ययप्रसङ्गाच्च ।

र्कि चायमन्धकारोऽसमवेतो वा द्रव्यान्यसमवेतो वा द्रव्यसम-वेतौ वा स्यांत् । असमवेतोऽपि जातिमान्न वा । आद्ये द्रव्यं स्यान्न गुणः । द्वितीये समवायाभावयोरन्यतरत्वप्रसङ्गैः । तथापि गुणत्वव्याघातः । नाऽपि द्वितीयः । गुणत्वव्याघातात् । नाऽपि तृतीयः पृथिव्यादिषु नवस्वसमवेतत्वात् । तथादि नायं दिकाल्ठमनोग्रुँणः

9. P adds च 1 २.  $M_1$  reads तौतातिका: 1 ३.  $P + M_1$  read प्रमाणाभावात् 1 ४.  $M_1 + I$ . O. read द्रव्याभावेऽपि 1 ५.  $M_1 + M_2$  read. नेतरे 1 ६.  $M_1$  and I. O. read कर्माभावेऽपि 1 ७.  $M_1$  reads वाऽस्यान्त भावात् 1 ८. P has आरोपितं नीळं रूपं तम इति तदपि 1  $M_2$  has आरोपितं नीळं रूपं तदिति 1 Pn reads आरोपितं रूपं तदिति 1 ९. P adds कम्बल, Pn reads पटादिषु 1 १०. P drops स्यात् 1 ११.  $P+M_1$  read प्रसङ्गात् 1 9२. Pn reads नवस्वनवकाशात् 1 १३.  $P+M_2$  read दिकालमनसां गुण: 1 प्रत्यक्षत्वात् । नाप्यात्मसमवेतः चाक्षुषत्वात् । अत एव न नभो-नभस्वतोः । नापि तेजसः तेन समं विरोधात् । तेजोरूपाविषयचा-क्षुषसाक्षात्कारविषयत्वाच्चे । न च तेजोरूपमेव तमः । शुक्लभास्वर-त्वानाश्रयत्वात् । इन्द्रनील्प्रभावदाश्रयसम्पर्कौष्ठील्रचुद्धिरुपजायते इति चेन्न । तथाभूताश्रयाननुविधानात् । तद्वत् परप्रकाशकत्वप्रसङ्गाच्च । नापि पृथिवीजल्योस्तद्रूपेऽन्धकारस्य व्यवहाराभार्वात् । न चोपलभ्य-मानरूपातिरिक्तमेव पृथिव्या जलस्य वा रूपमेकदेकत्रं रूपद्वयासमा-वेशात् आलोकं विना तद्रूपैचाक्षुषताविरोधाच्च । तेजोऽभावग्रहे तेजो-पेक्षया विरोधेन परिहृतत्वात् ।

नापि कर्म, चल्रनात्मकतयाऽनुपल्रम्भात् । अन्धकारवति गेहादौ चलतीति प्रत्ययप्रसङ्गाच्च ।

नापि द्रव्यम् , पृथिव्यादिनवकबहिर्भावात् ।

नजु नील्ररूपवत्त्वेन पृथिव्यामेवासावन्तर्भवतु । उद्भूतरूपस्य पार्थि-वस्योद्भूतस्पर्धवत्तानियमाँऽसिद्ध एव । इन्द्रनील्प्रभासहचरनीलभागेन व्यभि-चारात् । तदीयस्पर्धायोग्यैंत्वेऽपि नील्ररूपस्य योग्यत्वात् । न चोद्भूतस्पर्धेन्द्र-नोल्प्मणिरूपमेव प्रभायामारोप्यत इति युक्तम् । इन्द्रनील्प्रहव्यतिरेकेऽपि तत्प्रभायां नील्प्रत्ययदर्शनादिति । मैवम् । एवम्भूतोदाहरणासिद्धेः । सिद्धाव-पीन्द्रनोल्रस्यान्यस्य वा स्मर्थमाणस्यैव रूपस्यारोपेणाऽन्यथासिद्धौ तत्सहचरतया तथाभूतनील्भागाकल्पनात् ।

न च जालान्तर्गतमरी चिस्थोद्भूतरूपस्रक्ष्मपार्थिवेन व्यभिचारः । वस्त्र-पाटनानन्तरम्रुपल्लभ्यमानजालमरी चिस्थस्रक्ष्मभागवत् तस्यापि उद्भूतस्पर्शवत्ता-नुमानात् । तर्हि त्रसरेणुस्पर्शः किमिति नोपलभ्यते । महत्त्वसमानाधिकरणो-

9. P reads चाक्षुषप्रतीतिविषयत्वाच्च । २. M<sub>2</sub> drops च । ३. P reads (आ)अयसम्पर्कवन्नील्बुद्धिः । ४. P reads (अ)न्धकारव्यवहाराभावात् । ५. P reads रूपमेकत्रैकदा । ६. M<sub>1</sub> reads तद्वपे चाक्षुषताविरोधाच्च । ७. M adds स ।
८. P+M<sub>2</sub> read बहिर्भूतत्वात् । ९. P has स्पर्शवत्त्वनियमो । १०. P has स्पर्शस्यायोग्यत्वेपि । १९. P reads तत्झहचरतथाभूतनील्भागाकल्पनात् ।

द्भूतस्पर्शस्य योग्यत्वादिति चेन्नै । ग्रह्यत एव विविच्य न ग्रह्यते सक्ष्मत्वादिति प्राश्चः। अनेन रूपेण स्पर्शयोग्यतैवै नास्ति । किन्तु महत्त्वविशेषसामानाधिकरण्येन स च विशेषः कार्यैकोन्नेयः । अत एव त्रैसरेणुस्पर्शस्यायोग्यत्वात् त्रसरेणुन स्पार्शन इतिँ । जलादित्रिकव्यतिरेकस्तु स्फुट एव ।

न च तेजोविशेष एव तमः, स्वर्थांदितेजसा सह विरोधात, तद्विरोधि तेजोऽन्तरमेवेदमिति चेन्न । सप्रभेषु रत्नादिषु छायारूपं तमो न स्यात् । रत्नप्रभर्या सह विरोधात् । अनभिभूतया तया सह विरोधः । सा चाभिभूतैवेर्तिं चेन्न । पृथिव्यादिना तेजसोऽनभभिभवात् । तेजोऽन्तरस्य तदभिभावकस्यानुपल्लम्भात् । न च छाययैव तदभिभर्वः । बहलतमे तमसि तदग्रहप्रसङ्गात् । न च तेजोऽन्तरमेवाभिभावकम् । तस्यानुपल्लम्भात् । तेजोऽभिभावकस्य छायाभिभावकत्वापाताच्च ।

नापि विश्चचतुष्कम् । अव्यापकत्वादनित्यत्वाच्च । न मनः मत्यक्ष-त्वात् । तस्माद् यावद्विज्ञेषबाधाद् भावत्वमेवास्य बाधितमिति ।

मैंबम् । रूपवत्त्वक्रियावत्त्वपरिमाणवत्त्वादिना द्रव्यत्वस्यैवोचितत्वात् । न च पृथिव्यादिनवकानन्तर्भावाद् बाधितमस्य द्रव्यत्वमिति वाच्यम् । अन्यथाऽनुपपत्त्या दशमद्रव्यकल्पनात्' । अन्यथा जळत्वबाधात्' पृथिव्यपि द्रव्यान्तरं न स्यात् । न च विषयसंस्कारकबाह्यालोकासहकृतचक्षुग्राह्यत्वौत् द्रव्यत्वमस्य बाधितमिति वाच्यम् । तेजस्येव व्यभिचारात् । अन्ये तु न तेजसि व्यभिचारस्तत्राऽप्यवयविग्रदेऽवयवस्यावयविनोऽवयवान्तरस्य वा विषयसंस्कारकतेजसो' विद्यमानत्वात् । न च तेजसत्रसरेणुस्थळे न चैवं' सम्भवतीति वाच्यम् । तस्य जालस्थसौरालोकैंसंस्कार्यत्वात् । न च संयोगेन

१ P wrongly combines न with गृहाते; M2 inserts न with a caret । २. P has स्पार्शनयोग्यतैव । ३. P adds हि । ४. P+M. add ५. P. reads रत्नादिप्रभया / केचित here । P+M<sub>1</sub> read **ξ**. चाभिभूतेति । ७.  $M_{2}$  and  $M_{1}$  read तेजोऽनभिभवात् । ८. Pn reads अभिभावुकः । ९. P. reads तस्याभिभावकम् । १०. P+I. O. read द्शमद्रव्यपरिकल्प-नात् ; M2 reads दशमस्यैव मन्यस्य कल्पनात् । ११. Pn read जल्तवच्याघातात् . M<sub>2</sub> +I. O. read जलत्वादिबाधात् । १२. P. reads विषयसंस्कारकवाह्यालोकस-हकृतचक्षुर्प्राह्यत्वाभावात् ।१३. P+M2 read तेजसि न । १४. P. reads (अ)वयविनो प्रहेऽवयवस्यावयवावयवस्यावयवान्तरस्य ।  $\mathbf{Pn} \ \mathbf{reads}$  (अ)वयविनो प्रहेऽवयवस्य अवयवस्य प्रहेऽवयविनोऽवयवान्तरस्य ।  ${
m M}_2$  reads (अ)वयविनो प्रहेऽवयवस्यावयवान्तरस्य वा । १५.  $P+M_2$  reads विषयसंस्कारकस्य तेजसो । १६.  $P+M_2$  read मैवम् । १७.  $M_1$ reads सुरालोक।

#### न्यायसिद्धान्तदीपे

बाह्याल्लोकस्य संस्कारकत्वम् । संयोगत्वेस्यातन्त्रत्वात् । तस्माच्चाश्चषभाव-साक्षात्कारमात्र एव बाह्याल्लोकापेक्षेत्याहुः ।

तन्न । तथाहि<sup>\*</sup>--अन्वयव्यतिरेकाभ्यां घटादिचाश्चषसाक्षात्कारे बाह्या-लोकसम्बन्धस्य कारणता ग्रह्यते । सा च न सम्बन्धिसम्बन्धत्वेन, परम्परा-सम्बन्धेऽपि कार्योंदयप्रसङ्गात् । नापि संयोगसमवायसाधारणेन<sup>\*</sup> साक्षात्स-म्बन्धत्वेन, तस्यैवानिर्वचनात् । <sup>\*</sup>निर्वचनेऽपि वा तदपेक्षया संयोगत्वस्यैव<sup>\*</sup> लघुत्वात् । तथा च संयोगत्वमेव तन्त्रम् । न च तेजोग्रहेऽपि बाह्यालोकसं-योगापेक्षैव चक्षुषः महालोकस्यावयवावयवसयोगसम्भवेऽपि तेजश्चतुरणुके तदवयवावयवस्यायोग्यत्वेन<sup>\*</sup> तथाभूतसंयोगाद्यभावात्<sup>\*</sup> । <sup>\*</sup>तेजश्चाक्षुपसाक्षात्कारे तथाभूतालोकसम्बन्धँव्यतिरेकात् क्वचिदपि न व्यतिरेकसिद्धिरित्याद्यूह्यम् ।

प्रमाणबलात् तेजोव्यतिरिक्तत्वेन विशेषणीयमिति यदि तदाे तमो-व्यतिरेकेणापि प्रमाणबलादेव विशिष्यताम् । प्रत्युत एतस्य बाह्यालोकव्यति-रेकसहकृतचक्षुर्प्राह्यत्वावधारणबल्टेन पृथिव्यादेर्बाह्यालोकसापेक्षचक्षुर्प्राह्यत्वाद् भावत्वं त्यज्यताम् । इन्द्रियान्तरमेव वा तमोग्राहकमस्तु । अत एव तामसा-दिन्द्रियादन्धतमसेऽपि पेचकादीनाम् सततं त्तद्रस्तुग्रहः ।

स्यादेतत् । तमः किं नित्यमनित्यं वा । आद्ये रूपवतो नित्यस्या-चाश्चषत्वप्रसङ्गात्ै । द्वितीये त्वारभ्यं स्यात् । न च निःस्पर्शद्रव्यस्यारम्भ-कत्वम्ै । द्रव्यसमत्रायिकारणतायां स्पर्शद्रव्यत्वस्यै प्रयोजकत्वात् । न च मूर्त्तत्वमेव तत्र प्रयोजकम्ै । मनसोऽप्यारम्भकत्वप्रसङ्गात् । एतदपि न । रूपवत्त्वेन नित्यत्वेऽपि चुटेश्वाश्चषत्वस्वीकारात् । । मनसि मूर्त्तत्वानङ्गीकारात् ।

4

१.  $M_1$  reads संयोगस्य । २. P drops तथाहि । ३ preads ॰साधारण साक्षात् सम्बन्धत्वेन । ४. P reads तन्निर्वचने । ५.  $M_1+M_2$  read संयोगस्यैन । ६. P reads तदवयवावयवसंयोगस्य । ७.  $M_1$  reads ॰संयोगाभावात् । ८. P adds न च here । ९.  $M_1$  reads तेजश्वाक्षुषसाक्षात् कारस्य । १०.  $P+M_2$ read तथाभूतालोकसम्बन्धस्य व्यभिचारात् । १९. P. reads तर्हि for तदा । १२. P+ $M_1$  drop सततं । १३. P reads प्रसन्न: । १४. P nreads निःस्पर्शस्य दव्यस्य । १५. P. reads स्पर्शवद्दव्यत्वस्य,  $M_2$  reads स्पर्शवत्त्वस्य । १६.  $M_2$  reads तत्पुप्रयोजकम् । १७. P reads चाक्षुषत्वाभ्युपगमात् ।

अनुद्भूतस्पर्श एव वा कल्प्यताम् । न चोद्भूतनील्ररूपस्योद्भूतैस्पर्श्वसामा-नाधिकरण्यनियमः । पृथिव्यामेव तथात्वात् । एवं रसानुद्भवोऽपि कल्प्यताम् । तेजोवन्नीरसत्वमेव वाऽङ्गीक्रियताम् । तेजोऽभावत्वे तु कथं गत्यादिप्रत्ययः । अभावत्वेनोपस्थिते भावधर्मानारोपात् । अन्यथा तदनुपस्थितेरारोपासम्भ-वात् । न च स्वाभाविकगतेरन्यथागत्यनुविधानानुपपत्तिः । आश्रयचल्रनाऽ-नुविधानस्य पद्मरागप्रभायामेव दर्शनात् ।

किञ्च तेजोऽत्यन्ताभावरूपत्वे तमसि उत्पन्नादिव्यवहारो न स्यात् । प्रागभावरूपत्वेऽपि तथा । ध्वंसत्वे तु विनाशित्वं न स्यात् । अन्योन्याभा-वत्वे तथा । अपि च तमसि नील्लसाक्षात्कारस्य आन्तत्वेऽनीलं तम इति विपरोतसाक्षात्कारोऽपि स्यात् । न चाऽयं कदाचिदपि कस्यापि भवति । प्रत्युत योगिनोऽपि तत्र नील्लप्रत्यय एवोन्नीयते । नीलत्वेनाप्रतीयमाने च तस्मिस्तमोव्यवहार एव न भवति । नात्राऽऽलोकः किं पुनरन्धकार इति व्यवहाराच्च आलोकाभावातिरिक्ते एवान्धकार इति पूर्वपक्षसंक्षेपः । अत्रोच्यते । यद्यपि भावत्वतन्नियतधर्मप्रकारिका प्रतीतिस्तमोविष-याऽनुमवसिद्धा तथापि तेजोव्यतिरिक्तभावगोचरचाक्षुपसाक्षात्कारस्य विष-यसंस्कारकवाह्यालोकापेक्षानियमावधारणवल्टेन आत्रान्तत्वकल्पनमेव युक्तम् तर्स्याः । न च तेजोव्यतिरेकवत्तमोव्यतिरेकेण विशेषणीयमिदम् । तेजोद्रव्य-त्वस्यानन्यथासिद्धप्रमाणावधृतत्वात् । न च तमोव्यतिरेक एव तेज आस्ता-मिति बाच्यम् । तथा सृत्युष्णस्पर्धभास्वररूपाश्रयद्वव्यान्तरक्र्ल्पनापातात् ।

अन्यथा कस्य रूपारोपेंस्तेजसि स्यात् । तमसि तु क्लप्तस्यैव नीलरूपादे-रारोप इति नै कल्पनागौरवम् । न च तमोऽभावत्वग्रहात् नियततेजोऽपेक्षैव

१.  $M_8$  drops वा। २.  $M_1$  drops (उ)द्भूतनील्रूपस्य । ३. P reads (भा)रोपासम्भवात् । 8. P reads अन्यथा तदनुपस्थिते: भावधर्मारोपासम्भवात् and puts this sentence in parenthesis (.....)। ५.  $M_2$  reads स्वाभाविकगता-वन्यगत्यनुविधानानुपपत्तिः । ६.  $M_1+M_2$  reads तमसः । ७. P reads उत्पन्नव्यय-हारो;  $M_2+I$ . O read उत्पन्नत्वादिव्यवहारो । ८. I. O. reads प्रागभावत्वे । ९.  $M_1$ reads तथा ध्वंसे विनाशित्वं न स्थात; Pn reads विनाशितत्वं न । १०.  $P+M_2$  read अन्योन्याभावेऽपि तथा । ११.  $M_2$  reads कदापि कस्यापि संभवति । १२. P योगिनोपि नोलप्रत्यय एव तत्रोष्ठीयते,  $M_2$  योगिनोपि नीलप्रत्यय एवोन्नीयते । १३.  $M_1$ drops च । १४. P reads स्यात् instead of भवति । १५.  $M_2$  reads व्यवहारादालोकाभावाति-रिक्त । १६. P reads इति पूर्वपक्षः । १७.  $M_1$  reads गोचराच्चाक्षप्रसाधात्कारस्य । २०  $M_2+I$ . O. read कस्यारोपः । २१.  $M_1$  drops this, impotant न ।

२

सङ्कोच्यतामिति वाच्यम् । तथा सति गौरवप्रसङ्गात् । तथाहि । तमो द्रव्या-न्तरं कल्पनीयम् । तत्र रूपवत्त्वे सति निःस्पर्शत्वं' कल्पनीयम् । उद्भूत-नोछरूपवत्त्वे वाऽन्जुद्भूतस्पर्शवत्त्वम् । निःस्पर्शस्य वां कथमारम्भकत्वम् । तत्र स्पर्शवद्द्रव्यत्वस्य प्रयोजकत्वात् । मूर्तत्वापेक्षयां तस्य छघुत्वात् । आल्ठोकाभावव्यङ्गचत्वमंधिकमेव कल्प्यम् । न च पृथिव्यादीनामप्येवमभा-वत्वापत्तिरिति वाच्यम् । तत्र गन्धादेर्तनन्यथासिद्धस्य गुणस्य द्रव्यत्वव्य-वस्थापकत्वात् । तमसस्तु न तथाभूतो गुण उपल्रभ्यते । उपल्रभ्यमान-स्त्वन्यथासिद्ध एव । कथं वा विश्लेषगुणयोग्यतामन्तरेण प्रत्यक्षमूर्त्तत्वमप्य-स्य । भावधर्मारोपोऽप्यभावत्वानुपस्थितिदशायाम्रुपपद्यते अभावत्वानुपस्थि-तिस्तु दोषवशाद्देव समर्थनीया, दोषस्तु तथाभूतवस्तुस्वरूपमेव अद्दप्टादिक-मेव वा । पद्मरागादिप्रभायां चल्ल्नचुद्धेराश्रयचल्रनानुविधायितानियमो नास्त्येव कारणवशादन्यत्रापि प्रभावल्वाप्ल्रम्भात् ।

यद्वा` तमो यदि गतिमत् स्यात् तेजोऽभावाविषयकचाश्चषसाक्षात्कारा-विषयो न स्यात् । तथा यदि तमस्तेजोभिष्ठत्वे सति गतिमत् स्यात् "तेजोविषयकचाश्चषसाक्षात्कारविषयगतिमत् स्यात्" – इत्यत्र तात्पर्यात् । न च प्रतियोगिग्रहानुपपत्तिः सर्वत्र तथाकल्पनात् । तमोमात्रव्यवहारस्तु प्रौढ-प्रकाशकयावत्तेजःसंसर्गाभावनिबन्धन एव । दोषवशात् मतियोगिनोऽनवभा-सनेऽपि तेजोभावावभासाविरोधात्" । अभावत्वग्रहे हि प्रतियोगिग्रहापेक्ष-णात् । तत्र राशिष्विव कश्चित्" समुदायिव्यतिरेकप्रयुक्त एव विनाशप्रत्ययः एवम्रुत्पत्तिप्रत्ययोऽप्यूह्यः । नीलरूपारोपविशिष्टतेर्जःसंसर्गाभावस्तम इति केचित्" । अत्र चाश्चप्रप्रत्ययः कथमिति चिन्त्यम्" ।

१. I. O. reads रूपवत्त्वेपि निःस्पर्शतवकल्पनम्, P reads ॰ निःस्पर्शवत्त्वकल्पनम्,  $M_{g}$  reads रूपवत्त्वे निःस्पर्शकल्पना । २.  $M_{g}$  reads च instead of वा । ३.  $M_{1}$ + I. O. drops वा । ४.  $M_{g}$  reads स्पर्शवत्त्वस्यै;  $M_{1}$  reads स्पर्शवत्र्वस्य । ५.  $M_{1}$  reads मूत्तपिक्षया । ६.  $M_{g}$ +I. O. add अपि here । ७. P reads कल्पनीयम्; I. O reads कल्पनाईम् । ८.  $M_{g}$  reads प्रथिव्यादेः instead of गन्धादेः । ९. I. O. drops गुणस्य । १०. P. reads तथा॰ instead of प्रभा॰ । ११.  $M_{g}$  drops यद्वा । १२-१२  $M_{1}$  drops this portion.  $M_{g}$  reads तेजोऽभावविषयक॰ । commentator शेगानन्त supports the reading accepted here । १३.  $P+M_{g}$  reads ॰विरोवाच् । १४.  $M_{1}+M_{g}$  + I. O read किन्टिवत् । ३५.  $M_{g}$  drops तेज्ञः । १६.  $M_{g}$ +Pn read कश्चित्त । १७ P reads तत्त्व्यम् । यत् पुनरुक्तम् नीलं तम इति प्रत्ययस्य आन्तत्वेऽनीलं तम इति प्रतीतिः कदाचिदपि स्यादिति तन्मन्दम् । शरीरेऽइंप्रत्ययवदुपपत्तेः । अत एव योगिनोऽपि तथाप्रत्यय एवोन्नीयत इति निरस्तम् । पेचकादीनां बाह्यालोकनिरपेक्षं चक्षुर्प्राहकमित्यसिद्धमेव । तत्र तेजोऽन्तरस्य विद्यमा-नत्वात् । अत एव ते दिवा न पश्यन्ति । तत्र तेजोऽन्तरस्य विद्यमा-नत्वात् । अत एव ते दिवा न पश्यन्ति । तत्र तोजोऽन्तरस्य विद्यमा-तेषां तत्सहकृतचक्षुर्ग्राहित्वनियमात् । नात्राऽऽलोकः किं पुनरन्धकार इति व्यवहारस्तु नाऽत्र घटः किन्तु तदभाव इतिवद्विवरणरूपत्वादिना समर्थनीय-मिति सर्वं समञ्जसम् ॥ आः ॥

9.  $M_1+M_2$  drop प्रत्ययस्य । २.  $M_2$  reads कस्यापि । ३. P+I. O. reads तदपि मन्दम् । ४.  $M_2$  omits तत्र । ५.  $M_1+I$ . O. omits ते । ६. I.O. reads तत्सहचरचक्ष्रप्राहित्वमिति नियमात् । ७. P adds इत्यन्धकारवादः ।

'र्कि तत्कारणत्वं कार्यनियतपूर्ववर्त्तित्वं वा कार्यनियतपूर्ववर्त्तिजातीयत्वं वा । अनन्यथासिद्धनियतपूर्ववर्त्तित्वं वा कार्यसदभावे सत्येतदेव वा । सद कारिविरहप्रयुक्तकार्याभाववत्त्वं वा । अन्यद्वा । नाद्यः कुम्भकारपितुरपि कुम्भं प्रति कारणत्वप्रसङ्गात् । आकाशादेः कार्यमात्रं प्रति कारणत्वप्रसङ्गाच्च ।

किश्च पूर्ववर्त्तित्वं प्रागभावावच्छिन्नसमयवर्त्तित्वमिति चेत्, नै। तथा तयोरकारणत्वप्रसङ्गात् । न हि प्रागभावावच्छिन्ने समये प्रागभावो वर्त्तते, समये समयो वा । किठ्चैवं घटादिकं प्रति रासभोऽपि कारणं स्यात् । तस्यापि घटादिनियतपूर्वसमयवर्त्तित्वात् । न ह्यनादौ संसारे कस्यापि घटस्य पूर्वं रासभो न वर्त्तते । अत एव नै द्वितीयः । आकाशादेरकारणत्वप्रसङ्गाच्च । न ह्याकाशादीनां तज्जातीयत्वेन कारणेँत्वमेकव्यक्तित्वेन तत्र जातेरभावात् । न च जातित्वम्रपल्ल्भणम् । उपाधेरपि तद्वच्छेदकस्याभावात् । न ह्याकाशा-दिकारणत्वं केनाप्यवच्छिद्यते ।

नापि तृतीयः । अनन्यथासिद्धत्वं ह्यन्यथासिद्धिविरद्दः अन्यथा-सिद्धिश्च प्रकारान्तरेणोत्पत्तिईप्तिर्वा । अन्यत्वं च कार्यापेक्षयाऽन्यापेक्षया वा । न तावदाद्यः । दण्डादेरॅकारणत्वप्रसङ्गात् । न हि घटादिभिन्नप्रकारेण दण्डा-देर्नोंत्पत्तिः । नित्यस्य कार्यमात्रे कारणत्वप्रसङ्गाच्च । एवं इप्तिपक्षोऽपिं निरस्तः । न द्वितीयः । यत्किञ्चिद्पेक्षया प्रकारान्तरेणोत्पत्तिज्ञप्त्योः सर्वसाधारण्यात् ।

अनन्यथासिद्धचनिर्वचनादेव न चतुर्थोंऽपि । तन्निर्वचने त्वनन्यथा-सिद्धनियतपूर्ववर्त्तित्वेन तत्त्वे शेषवैयर्थ्यात् । न च कुम्भं प्रति कुम्भकार-पितुर्रपि कारणत्वव्युदासार्थं सहभावोऽपि विशेषणमिति वाच्यम् । अनन्यथा-सिद्धचैव तन्निरासात् । कथमन्यथा घटसहभावेऽपि न कपालरूपादेः कारण-त्वम् । कथं वा कार्याऽसहभूतस्य यागादेः कारणत्वम् । न च च्यापारद्वारा

9. I.O. adds कारणत्वविवेचना । २.  $M_1$  drops न; P drops इति चेत् । ३.  $M_2$  reads नापि । ४. P reads कारणत्वावधारणम् । ५. P adds अपि । ६. P reads कार्यमात्रं प्रति । ७.  $M_1$  drops अपि । ८.  $M_2$  drops अपि । ९.  $M_2$ +I.O. reads व्युदासाय । १०. P drops अपि । तस्ये सहभाव इति वाच्यम् । बाधात् । न च सहभावनिरूपकत्वमेव सह-भावार्थ इति वाच्यमेतदन्तर्भावेन कारणपदार्थत्वे व्यापाराग्रहदशायां कारण-व्यवहारोच्छेदप्रसङ्गात् । न च विनञ्यदवस्थकर्मादिकारैणत्वव्याद्यत्त्यर्थं सह-भावो विशेषणमिति वाच्यम् । तत्रापि स्वरूपयोग्यतारूपकारणत्वस्येष्टत्वात् । कार्याभावस्तु तत्र सहकारिविरहात् । किश्च, कार्यसहभूतत्वे सत्यनन्यथा-सिद्धनियतपूर्ववर्त्तिजातीयत्वं त्वयाऽपि वाच्यम् । न तु प्रतिव्यक्ति कार्यसह-भावः । अन्यथा कारणत्वानिश्चयेन मवृत्तिः कापि न स्यात् । सहभावस्य कार्यो-त्यत्तेः पूर्व निरूपयितुमशक्चत्वात् । तज्जातीयत्वं तु विनञ्यदवस्थसाधारणमिति कथं सहभावेनापि विशेषणेन तद्व्यवच्छेदः ।

नापि पश्चमः । सहकारित्वनिर्वचने आत्माश्रयप्रसङ्गात् । सहकारिपदेन तदन्यविवक्षायां विरहपदेन च संसर्गाभावविवक्षायां च तदितरसंसर्गाभाववि-वक्षायां च तदितरससंगौभावप्रयुक्तकार्याभाववत्त्वमित्यर्थः स्यात् । तत्र किं प्रयुक्तत्वं, जन्यत्वं वा व्याप्यत्वं वा व्यापकत्वं वा । एवं कार्याभावोऽपि प्रागभावो वा अत्यन्ताभावो वा प्रध्वंसो वा । संसर्गाभावत्वेन रूपेण त्रितय-मपि वा । न तावदाद्यः प्रागभावाऽत्यन्ताभावयोरसार्ध्यत्वात् । प्रध्वंसस्यापि दण्डविरहाजन्यत्वात् । संसर्गाभावत्वेन त्रितयसाधारणेऽप्येतदेव द्षणम् । मापि द्वितीयः । यावत् तदितरसमवहितेऽपि तत्रं जिलाशकलादौ विकल्पित-कार्याभावस्य दर्शनात् । सहकारिविरहव्यतिरेकेण कार्याभावस्य सम्भवाद् अञ्याप्यत्वात् । नापि तृतीयः । प्रागभाबस्य तदितरविरइव्यापकत्वाभावात् । तदितरविरहिणि' कचिच्छिलाशकलादौ प्रागभावाभावात् । एवमत्यन्ता-भावोऽपि न तदितरविरहव्यापकः। तदितरविरहिणि अङ्करमागभाववति बीजैादौ तद्त्यन्ताभावाभावात् । एवम्भूतात्यन्ताभावस्य शिलांशकलादावपि विद्यमान-त्वेनातिव्यापकत्वाच्च । एवं प्रध्वंसोऽपि । संसर्गाभावविवक्षायामत्यन्ताभाव-मादाय शिलाशकलादावप्यतिप्रसक्तिस्तदवस्थैव । न चैतदनुरोधेनाऽन्योन्या-भावविशेष एव कारणत्वमिति कल्पनीयम् । क्लूप्तप्रतियोगिकान्योन्याभावस्या-

۹. M<sub>2</sub> omits तस्य । २. P drops कारणत्व-- । ३. M<sub>2</sub> adds अपि । ४. M<sub>1</sub> reads सहकारिनिर्वेचने । ५. P reads तज्जन्यत्वं वा, तद्व्याप्यत्वं, तद्व्यापकत्वं वा । ६. M<sub>2</sub> +I.O. read अजन्यत्वात् । ७. Pn-reads तत्र तत्र । ८. P reads •व्यतिरेकेऽपि । ९. P reads कार्याभावसम्भवात् । १०. M<sub>1</sub> reads तद्वितरविरहित्वे । ११. P+M<sub>2</sub>+I.O. omit बीजादौ ।

तथात्वैति । अतिरिक्तान्योन्याभावकल्पनायाम् तत्प्रतियोगिनोऽप्यतिरिक्तस्य कल्पनापातात् । शक्तेनौमान्तरकरणैप्रसङ्गाच्चेति ॥श्रीः॥

अत्रोच्यते-कार्यनियतपूर्ववर्त्तिजातीयत्वमेव कारणत्वम् । न चाकाशा-देरपि कारणत्वम् । सामान्यत इष्टत्वात् । न ह्याकाशादिकं न किश्चिदपि प्रैति कारणम् ।

विशिष्य तु अनन्यथासिद्धेतरपूर्ववर्त्तित्वानु ।जोविवटपूर्ववर्त्तित्वनिरूपित-नियतसमवधानप्रतियोगिजातीयत्वं तत् । अनन्यथासिद्धत्वं च यत्कार्यं प्रति यस्य नियतान्वयव्यतिरेकौ तदुपजीवनेन यस्यान्वयव्यतिरेकौ तदनवैच्छिन्ना-न्वयव्यतिरेकप्रतियोगित्वम् । प्रागभावत्वं च गन्धानाधारसमयानाधारभावत्वा-दिकमूह्यम् ।

यद्वा सहकारिविरहँप्रयुक्तकार्याभाववत्त्वमेव कारणत्वम् । अस्यार्थः । इतरव्यतिरेकावछिन्नकार्यांतुत्पादव्याप्यत्वम् । अनुत्पादश्चोत्पत्त्यवच्छिन्न-मतियोगिकोऽत्यन्ताभावः । स चोत्पत्तिप्रत्यासत्तिविरोधिप्रत्यासत्तिकोऽतो नातिप्रसङ्गः । एवं सहकारिप्रयुक्तत्वादिदृषणानवकाशः ॥ श्रीः ॥ छ ॥ <sup>°</sup>इति कारणतावादस्तृतीयः ॥

9. I.O.+P. read तत्त्वायोगात् । २. Pn reads (अ) न्योन्याभावविषयक स्तपवे,  $P+M_2+I.O.$  read-•क्रत्पने । ३. Pn reads नामान्तरक त्वनापातात् । ४.  $M_2+I.O.$  drop प्रति॰ । ५. Pn reads विशिष्टं तु । ६. P reads तदवळिन्न॰ । ७.  $P+M_2$  read ॰वैकत्य० । ८. Found only in I.O. ।

गवादिपदानां जातावेव शक्तिरिति तौतातिताः । व्यक्त्वाकृतिजेतिषु शक्तिरिति गौतममततत्त्ववेदिनः । तत्रैवं विप्रतिपत्तितैः संशयः । गवादिपद-निरूपितशक्यत्वं जातिमात्रवृत्ति न वा । जातिवाचकपदशक्यत्वं जात्यैति-रिक्तवृत्ति न वा । अभिधेयत्वं नित्यप्रकारमात्रवृत्ति न वा इत्यपि कश्चित् ।

तत्र तौतातितानामयमाशयः । वाक्यार्थप्रतिपत्त्यनुकूलपदार्थस्मरण-जनकपदपदार्थयोः सम्बन्धस्तावद् वाचकत्वं नाम सकलवादिसिद्धम् । तत्सङ्केतो वा पदार्थान्तरं वेति अन्यदेतत् । स च सम्बन्धः इत्र कल्प्यताम् । तत्सङ्केतो वा पदार्थान्तरं वेति अन्यदेतत् । स च सम्बन्धः इत्र कल्प्यताम् । जातिमात्रे च जातिव्यक्त्योर्वेति विमर्शे जायमाने जातावेव तत्कल्पना ज्यायसी, नाग्रद्दीर्तावरोषणान्यायेन, न तु ध्यक्तौ । अनन्ताभिः सद्द सम्बन्ध-प्रदस्याशवयत्वात् । सामान्यलक्षणायाः प्रत्यासत्तेः प्रमाणाभावेनानङ्गी-कारात् । तथात्वे व्यक्तेरन्यथालाभसम्भवेन तत्र शक्तिकल्पनस्य गौरवपराह-तत्वात् । तदिदग्रुक्तं-

''विशेष्यं नाभिधा गच्छेत क्षोणशक्तिर्विशेर्षणे'' इति । व्यक्तेः कथं लाभ इति चेत् आक्षेपात् ।

ननु व्यक्तिं विना किमनुपपन्नम् । न तावज्जातिः, व्यक्तिं विनापि जातिस्वरूपावस्थानादिति । मैवम् । जातेर्हिं व्यक्तिवृत्तिता नियतेति कथ-माक्षेपानुपपत्तिः । न च जातिव्यक्त्चोर्युगपत्प्रतीतिदर्शनादाक्षेप्याक्षेपक-भावानुपपत्तिरिति वाच्यम् । गौरवप्रसङ्गबाधकबल्टेन युगपत्प्रतीतेर्ज्ञान्तत्व-कल्पनस्योचितत्वात् । न च जातिभानँसामग्री व्यक्तिभानसामग्रीनियतेति तदैव व्यक्तेर्भाननियमात् कथमाक्षेप इति वाच्यम् । जातिसाक्षात्कारे ह्ययं नियमो न तु तत्स्मरणेऽपि ।

ननु जातिमात्रज्ञानात् व्यक्तिमात्रमाक्षेप्तव्यम् । तथा च व्यक्तिविशेष-ल्लाभः कथम् । जातिविशेषप्रतिसन्धानाद् व्यक्तिविशेषल्लार्भं इति यदाऽभ्युपगैतं

9. P reads व्यक्तयाकृतिषु जातिषु । २. P reads विप्रतिपत्तिजः । ३. P reads जातिव्यतिरिक्त० । ४. P adds व्यक्तिभिः । ५. M<sub>2</sub> adds अपि, P adds वा । ६. Quoted in काव्यानुशाशनविवेक comm-on काव्यानुशासनम् of हेमचन्द्र Bombay 1938 । ७. Pn reads ज्ञान instead of भान । ८. P+M<sub>2</sub> read व्यक्तिविशेषाक्षेप । ९. P+M<sub>2</sub> read ययभिमतम् । तदा जातौ विशेषो व्यक्तिरेव, तस्याश्व भानं जातिज्ञाने वृत्तमेवेति किं केनाक्षेप्तव्यम् । मैवम् । किंचिद्धि वस्तु स्वत एव विल्रक्षणमिति न्यायेन जातेः स्वत एव विल्रक्षणत्वात् । अन्यथा अन्योऽन्याश्रयानवस्थाप्रसङ्गाद् व्यक्तेः प्राधान्यानुभवाल्लक्षणा व्यक्तौ आक्षेपे तूपसर्जनता स्थादिति तदेक-देशिनैः । तदाहुः—

"जातावैस्तित्वनास्तित्वे न हि कश्चिद्ँ विवैक्षति ।

नित्यत्वास्त्रक्षणीयाया व्यक्तेँस्ते हि विश्लेषणे ॥" [ श्लोकवार्त्ति न, वाक्याधिकरण-३११ ] इति ।

विशिष्टगोचरा एकैव शक्तिः किन्तु जातिनिष्ठतया सा ज्ञातोपयुज्यते व्यक्तौ तु सा स्वरूपसती । समानसंवित्संवेद्यतया व्यक्तेरपि भानमिति गुरुमततत्त्ववेदिनः । व्यंक्तेरन्वयप्रकारतया भानमिति गुरुमतैकदेशिनः । अनुमानं त्वगोव्यक्त्वाकृती न गोशब्दवाच्ये गोत्वगित्नत्वात् धटवदिति॥श्रीः॥

अत्रोच्यते । गामानयेति वाक्चश्रवणानन्तरं प्रयोज्यवृद्धस्य गवानयने प्रवृत्तिर्दृश्यते तावत् । सा च गवानयनज्ञानसाध्या, तच्च ज्ञानं गामानये-तिवाक्यजन्यम् । वाक्चजे चैं ज्ञाने पदोस्थपापित एवार्थोंऽन्वयप्रतियोगितया भासते इति व्यवस्थापितं योगरूढिस्थले । तथा च गोपदाद् गोव्यक्तेरनु-पस्थितौ कथमन्वयप्रत्ययः । आक्षेपोपस्थितस्य वाक्यजन्यप्रत्ययेऽन्वयप्रति-योगित्वाभीवात् । अन्यथा घटमानयेति वाक्यं रूपसंख्यापरिमाणपृथक्त्वा-दिकमाक्षिप्य ैत्वन्वयबोधमादर्ध्यात् । न चैवं, तथानुभवाभावात् । किं चाक्षेपे व्यक्तेः प्राधान्येन भानं<sup>भ</sup> न स्यात् । न च लक्षणया तदुपस्थितिरिति वाच्यम् । शक्यार्थव्यवद्तिव्यक्तिबुद्धेरत्रासिद्धेः ।

किश्च यत्र जात्यन्वयानुपपत्तिर्नास्ति गां पञ्च घटं पञ्च्येत्यादौ तत्र कथं व्यक्तिलाभः, लक्षणाया अभावात् । व्यक्तितात्पर्यव्यतिरेकेणाऽपि व्यक्ते-

9. Pn+M.g drops अन्योन्याश्रय । २. P+Mg+I.O. read भाद्रटेकदेशिन: । ३. मुद्रिते श्लोकवार्त्तिके—आतेरिति पाठ: । ४. Mg+I.O. read कोऽपि । ५. Mg reads विवक्ष्यति । ६. मुद्रिते-लक्ष्यमाणाया इति पाठ: । ७. P reads (ल)क्षणीयायास्ते हि व्यक्तेर्विशेषणे । ८. Mg adds किन्तु here. । ९. P reads पटवदिति, I.O. reads इति संक्षेप: । १०. P+I.O. drop च । ११. P reads वाक्यजप्रस्ययान्वयप्र-तियोगित्वाभाषात्, I.O. reads वाक्यजन्यप्रस्ययान्वयप्रतियोगिताभावात् । १२. P+I.O drop द here । १३. P reads विदण्यात् । १४. Pn reads ज्ञानं instead of भानं । रन्वयबोधदर्शनाच्च । न हि तात्पर्यज्ञानं वाक्यार्थप्रतिपत्तिजनकमिति प्रति-पादितमधस्तात् । न च जातिप्रत्येयानन्तरमत्र व्यक्तिप्रतीतिः किन्तु युग-पदेव । न च गौरवभयेन क्रैमकल्पनम् । प्रमाणवतो गौरवस्यापि न्याय्यत्वात्

किश्व. जातौ निर्विकल्पोपस्थितायां न शक्तिग्रहः किन्त्र सविकल्पो-पस्थितायां, जातौ च विशेषणं व्यक्तिरेव । अन्यद्विशेषतो नावधारितमिंति नाग्रद्दीतविशेषणान्यायस्य वैपरीत्यमापतितम् । एवं च जातेः स्मरणमपि सविकल्पकतया विशेषणापेक्षं, विशेषणं च तत्र व्यक्तिरेवेति समानसंवि-त्संवेद्यतया कथमाक्षेपः । नान्वयप्रकारकतया व्यक्तेर्भानमपि तु प्राधान्येन । किश्च पदार्थोंपस्थितावन्वयप्रकारता स्यात् । व्यक्त्या विना तु जात्युप-स्थितिरेव नास्तीति कस्यान्वये व्यक्तिः प्रकारः स्यात् । समानसंवित्संवेद्य-तानियमेऽपि जातौ शक्तिर्नु व्यक्ताविति चेन्न । शक्तिर्हि सामर्थ्यं, तच्च कार्यापेक्षम् । कार्ये चात्र ज्ञानात्मकमेकमेवेति क्वं गौरवम् । न च जाति-विषयतया ज्ञानं कार्यं न तु व्यक्तिविषयतयेति वाच्यम् । उभयविषयकं ज्ञानं पदजन्यमित्यस्यैव तदर्थत्वात् । किञ्चास्मन्मैते पदानां शक्तिः सङ्केतो न तु पदार्थान्तरं, स च व्यवहारबलेन जातौँ व्यक्तावपि गृह्यते। न हि गोपदाज्जा-तिमात्रं वाऽव हियते न तु व्यक्तिरिति युक्तिमत् । तस्मात् सङ्केतग्राहकस्य जातिव्यक्तिसाधारणस्य प्रमाणसिद्धत्वादुभयत्रापि सङ्केतरूपा शक्तिरिति न किञ्चिदनुपपन्नम् । एतेन गुरूणामर्द्धजरती निरस्ता । स्वरूपसत्याः शक्तेः पदार्थोंपस्थित्यनङ्गत्वात् तदर्थमेव च तस्थाः कल्पनात् । अन्यथा जातावपि स्वरूपसत्येवास्तामिति अस्यापि वाचार्टवचसोऽवकाशप्रसङ्गात् । तस्मा-ज्जातिवद् व्यक्तिरपि यथासम्भवमाकृतिरपि पदार्थ इति निर्धार्थ्य स्त्रत्रि-तमक्षपादेन 'व्यक्तयाकृतिजातयस्तु पदार्थाः' [न्यायसूत्र २. २. ६६] इति तदेव युक्तमिति सर्वं समञ्जसम् ॥४॥

९. M<sub>2</sub> reads ०प्रतीत्यनन्तरम् । २. P+I. O. read अमकल्पनम् । ३. P drops विशेषतो नावधारितमिति ना... । ९. P reads विशेषणसापेक्षम् । ५. M<sub>2</sub> reads कथम् । ६. M<sub>2</sub> reads नये instead of मते । ७. M<sub>2</sub> reads जातिवद् व्यक्तावपि । ८. P reads वाचालवचसः ।

ą

#### (५) शक्तिवादः ।

अथ शैक्तिः । तत्र विप्रतिपत्तिः । अयं बह्निर्दाहानुक्तूल्राऽतीन्द्रियाद्विष्ठधर्भसम-वायी न वा । अनुकूलत्वं च कार्याभावनियताभावप्रतियोगित्वं कारणतदव-च्छेदकोभयसाधारणम् । अतीन्द्रियत्वं च साक्षात्कारत्वनियामकप्रत्यासत्त्य-नाश्रयत्वम् । यद्वा बह्विनिष्ठदाहकारणत्वमतीन्द्रियधर्मावच्छेद्यं न वा ।

तत्र परेषामयमाशयः । यादृशादेव करतलानलसंयोगादाहो जायते ताद-शादेव सति प्रतिबन्धके न जायते । प्रतिबन्धकत्वं च कार्यानुकूलकिश्चिद्धर्मवि-घटकत्वमेव । तत्र न प्रतिबन्धकस्य दृष्टविघटकत्वम् । दृष्टस्य पूर्ववत् प्रमाण-सिद्धत्वात् । न चादृष्टविलम्बात् कार्यविलम्ब इति वाच्यम् । दृष्टकारग-कलापे सत्यदृष्टविलम्बस्यासिद्धत्वात् । अन्यथा सत्यष्यन्त्यतन्तुसंयोगे कदाचित् पटानुत्पत्तिप्रसङ्गात् । सत्यपि कर्मणि वा कदाचिद्विभागानुत्प-त्तिप्रसङ्गात् । तस्मादतीन्द्रियर्किचिद्दाहानुकूल्विघटकत्वं प्रतिबन्धकत्वं मण्यादेरन्यथाऽनुपपत्त्या कल्पनीयमित्यर्थापत्तिरेव शक्तौ प्रमाणम् ।

न च प्रतिबन्धकाभावेनान्यथासिद्धिः अभावस्यातिरिक्तस्यः मयाऽनङ्गी-कारात, अङ्गीकारे वा कारणत्वस्य भावत्वव्याप्तत्वात, भावत्वस्याभावे कारणत्वस्यानिष्टत्तेः । किश्च । न प्रतिबन्धकाभावत्वेन निवत्त्या कारणत्वम् । अन्योन्याश्रयप्रसङ्गात् । प्रतिबन्धकत्वं हि कारणीभूताभा-वप्रतियोगित्वं, तच्च कारणत्वग्रहाधीनग्रहं, कारणत्वं च तद्ग्रहाधीनग्रह-मिति । नापि मण्याद्यभावत्वेन । मणिसमवधानेऽपि तदन्योन्याभाव-दाहप्रसङ्गात् । नापि मणिप्रागभावत्वेन । उत्पन्नविनष्टे मणौ मादाय दाहानुत्पादपसङ्गात् । नापि मणिप्रध्वंसत्वेन । अनुत्पन्ने मणौ दाहानुत्पा-द्रप्रसङ्गात् । नापि मण्यत्यन्ताभावत्वेन उत्पन्नविनष्टे मणावत्यन्ताभावस्य तदाऽभावात् । नापि मण्यादिसंसर्गाभावत्वेन । अन्योन्याभावातिरिक्तस्य संसर्गाभावस्य निर्वकुमशक्यत्वात् ।

तथाहि-तत् संसर्गाभावत्वं संसर्गप्रतियोगिकाभावत्वं वा तादात्म्याति-रिक्तप्रतियोगिकाभावत्वं वा । अन्यद्वा । नाद्यः । संसर्गान्योन्याभावेऽति-व्याप्तत्वात् । न द्वितीयः । तादात्म्यात्यन्ताभावेऽव्यायकत्वात् । नान्त्योऽ-सम्भवात् । किश्च । मण्यभावस्य कारणत्वे मणेः मतिबन्धकत्वं न स्यात् ।

१. P reads सहजशक्तिः ।

प्रतिबन्धकत्वं हि कार्यानुकूलुकिश्चिद्धर्मविघटकत्वं, न च मणिः किश्चिदनु-कूलं विघटयति स्वत एवानुकूलविघटनरूपत्वात् । किश्च, प्रतिबन्धक-सद्भावेऽप्युत्तेनकसमवधाने दाहदर्शनात् कथं व्यभिचारात् प्रतिबन्धका-भावस्य कारणत्वं, न चोतेज हसद्भावेन प्रतिवन्धकसद्भावः । उत्तेजका-भावविशिष्टप्रतिबन्धका भावस्तर्हि कारणं, विशिष्टं च विशेषणविशेष्यतत्सम्ब-न्धातिरिक्तं नास्ति । तथा च विशेषणविशेष्यतत्सम्बन्धाभावाः प्रत्येकं कारणं मिलिता वा । नाद्यः । प्रत्येकं व्यभिचारात् । न द्वितीयः । अभावमेल्जकाभावेऽपि दाइदर्शनात् । न च विशिष्टाभावोऽतिरिक्त एवेति वाच्यम् । विशिष्टस्य हि विशेषणाद्यनतिरेके विशिष्टाभावोऽतिरिक्त एवेति वाच्यम् । विशिष्टस्य हि विशेषणाद्यनतिरेके विशिष्टाभावस्य विशेषणाद्यभा-वातिरेके का प्रत्याशा ? । न च विशिष्टमतिरिक्तमेव । प्रतिक्षणं यत्-किश्चिद्विशेषणावर्श्यकत्वेन क्षणभङ्गप्रसङ्गान् प्रत्यभिज्ञानं च कचिदपि न स्यात् । विशेषणादिनैव विशिष्टव्यवहारोधपत्तावतिरिक्तविकैल्पना-योगाच्च ।

किञ्च, मण्यादिसमवधानदशायाग्रुत्तेजकसद्भावे<sup>®</sup> यो दाहो जायते स किं प्रतिबन्धकप्रागभावत उत प्रतिबन्कध्वंसात् तदत्यन्ताभावाद्वा । न तावदाद्यः । असिद्धेः । प्रागभावस्य कार्येकोन्ने यत्वात् । न द्वितीयः । उत्तेजकापनयेऽपि दाहप्रसङ्गात् । ध्वंसस्य विद्यमानत्वात् । अत एव न तृतीयः । अत्यन्ताभावस्य निर्त्यत्वादुत्ते जक्षापनयेऽपि दादप्रसङ्गात् । किञ्च, न मण्यादिसंसर्गाभावत्वेन कारणत्वं, तथा च तत्समवधानेऽपि यत्किञ्चि-न्मणिसंसर्गाभावनादायं दाइप्रसङ्गात् । न हीतरसमवहितदण्डसमवर्धांने दण्डान्तरविल्ण्मबेन कार्यविल्जम्बो दृश्यते ।

किश्च, प्रहरं मा दहेत्यादौ मन्त्रस्य प्रतिबन्धकत्वं वाच्यम् । तथा च तदभावस्य कारणत्वे प्रहराभ्यतर एव दाहः स्यात् । मन्त्रस्य शब्दरूपतयाऽऽशु-तरविनाशित्वात् । किश्च, तार्णादौ वह्नित्वमैयोजकं न तृणत्वादिकं १. P reads ०विशेषणावच्छेदस्त्वे । २. P reads (अ)तिरिक्तकल्पनायोगाच्च । ३. Pn reads समवधाने । ४. P reads ० प्रागमाबात् । ५. Pn reads उत्तेजकापनयेऽपि ध्वंसस्य विद्यमानत्वादाहप्रसङ्गात् । ६. I.O. + P read सदातनत्वात् । ७. Pn reads उत्तंभक० । ८. P reads मण्यादिसंसर्गामावस्य संसर्गामावत्वेन । ९. P reads तथा चेतरसमवधानेपि यत्ति व्वत्मगिसंसर्गामावमादाय मणिक्षमवधानेपि । १०. Pn reads न होतरदंडसमववाने । ११. P reads बह्विननकताप्रयोजनकम् । व्यभिचारात् । अन्यस्यानुगतस्याभावात् तृणादीनामेकशक्तिमत्त्वं प्रयोजकं वह्तित्वे स्वीकर्त्तव्यम् ।

किश्च । पिपासोपशमनसमर्थमिदं जैरूं जलत्वादित्यत्र सामर्थ्यं तावदनुमीयते । तत्तावन्न पिपासोपशमनकारणत्वम् । तद्धि पिपासोप-शमनस्वरूपयोग्यत्वं वा । सहकारियोग्यत्वं वा । नाद्यः । स्वरूपयोग्यत्वस्य प्रत्यक्षेणैव ग्रहात् । न द्वितीयः । व्यभिचारात् । न हि सर्वं जलं पिपासो-पशमनसहकारियोग्यं भवतीति नियमः । तस्मात् सामर्थ्यं कारणत्वाति-रिक्तमनुमेयं, तदेवं च शक्तिः ।

एवं व्यस्थितेऽनुमानमप्युच्यते । अयं वहिर्दाहानुक् लातीन्द्रियैकद्वत्तिध-र्मसमवायो दाहकारणत्वादात्मवत् । न चात्मत्वग्रुपाधिस्तेजोद्वचणुक एव साध्या-व्यापकत्वात् । अत्रापि दाहानुकू लस्यातीन्द्रियँस्पर्श्वस्य विद्यमानत्वात् न चासौ न दाहहेतुः । उद्भूतोष्णस्पर्शमात्रस्यैव तत्त्वात् । यद्वा करतलान-छसंयोगः कार्यानुकू लातीन्द्रियधर्मसमवायी कारणत्वादात्मवत् । अत्रात्म-त्वोपाधेः साध्याव्यापकत्वं स्फुटमेव । न च द्रव्यत्वग्रुपाधिः । धर्मा-धर्मादौ साध्याव्यापकत्वात् । अत्र धर्मत्वादेरेव तथाभूतस्य विद्यमानत्वात् । न चातीन्द्रियप्रतियोगिकसादृश्येन सिद्धसाधनम् । सादृश्यपदार्थस्याभा-वान्तभौवेनासमवेतत्वात् । वहिः कार्यानुकू लाऽतोन्द्रियैकद्वत्तिधर्मसमवायी कारणत्वादात्मवदिति वा ॥ छ ॥

एवं प्राप्तेऽभिधीयते । अन्धंथाऽनुपपत्त्या शक्तिः कल्पनीया । न चात्र सा, प्रतिबन्धकाभावेनोपपत्तेः । न चाऽन्योन्याभावमादाय अतिप्रसङ्गः प्रागभावत्वादिनाऽननुगमो वा संर्गाभावत्वेन कारणत्वे तयोर्निरासात् । न चान्योन्याश्रयः, मण्यादिंससर्गाभावत्वेनैवोपस्थिते कारणत्वग्रद्दस्य स्रेकरत्वात् ।

न चान्योन्याभावसंसर्गाभावयोरभेदः । औषाततः संसर्गावच्छिन्नप्रति-योगिकाभावत्वप्रतियोग्यवृत्तिसदातनाभावत्वयोर्व्यावर्त्तकयोर्विद्यमानत्वात् । न च संसर्गावच्छिन्नप्रतियोगिकाभावत्वमन्योन्याभावविश्रेषेऽतिप्रसक्तम् । तथाहि-

१. P reads वहिंजनकरने । २. P drops जलम् । ३. P reads तदपि । १. P reads महणात् । ५. Pn reads सैन । ६.  $M_1$  drops अयं । ७. P reads अतीन्द्रियस्य स्पर्शस्य । ८. Pn reads तथात्वात् । ९. Pn reads प्राप्ते जूम: । १०. I. O.+ $M_1$  read अन्यथाऽनुपपत्त्यादिशक्ति: । ११. I.O.adds वक्तुं । १२. Pn drops आपातत: । ग्रहष्टतबहुघटमध्यादेकस्मिन् वहिरानीते घटेऽधुना ग्रहसंसर्गिघटभिन्नोऽयं घट इति व्यवहारोऽस्ति । न च तद्घटवृत्त्यन्योन्याभावस्य प्रतियोगितावच्छेदकं घटत्वं, घटत्वस्य तत्राध्यनुयोगिनि वृत्तेः । तस्मादवर्ध्यं तदन्योन्याभावस्य संसर्गः प्रतियोगितावच्छेदक इति स्वीकर्त्तव्यमिति वाच्यम् । अभावस्थछे निरसनीयत्वात् । न च प्रतियोग्यवृत्तिसदातनाभावत्वं घटपटौ नायं घट इति व्यासज्यप्रतियोगिकान्योन्याभावेऽव्यायैकमिति वाच्यम् । तस्याऽप्यभाव-स्थछे निरसनीयत्वात् । न च प्रतियोग्यवृत्तिसदातनाभावत्वं घटपटौ नायं घट इति व्यासज्यप्रतियोगिकान्योन्याभावेऽव्यायैकमिति वाच्यम् । तस्याऽप्यभाव-स्थछे निरसनीयत्वात् । न चाभावस्य कारणत्वे मणेरकिञ्चित्करत्वेन प्रतिबन्ध-कत्वानुपपत्तिः । मणेः प्रतिबन्धकत्वाभावात् । किन्तु मण्यादिकमेव सामग्री-विघटनैरूपं । तत्प्रयोक्ता पुरुषः प्रतिबन्धकः । न च विशिष्टस्यानतिरेके तद-भावातिरेकान्जुपपत्तिः । प्रतियोगिभेदेनेवावच्छेदकभेदेनाप्यभावभेदस्वीकारात् ।

भवति हि केवल्रदण्डसद्भावे केवल्लपुरुषसद्भावे तदुभयामावे च दण्डी पुरुषो नास्तीति व्यवहारः । विशिष्टाभावस्यातिरेकेऽपि कतमोऽसाविति चेत् न, तदनुपन्यासेऽप्यक्षतेः । अतिनिर्बन्धकरणेऽत्यन्ताभाव इति ग्रदाण । न चा-त्यन्ताभावस्य सदातनत्वादुत्तेजकापनये दाइप्रसङ्ग इति वाच्यम् । विशेषणा-द्यन्ताभावस्य सदातनत्वादुत्तेजकापनये दाइप्रसङ्ग इति वाच्यम् । विशेषणा-द्यन्तमाभावस्य विशिष्टाभावप्रत्यासत्तित्वेनेष्टत्वात् । यद्वा विशेषणाद्यभावेनैव विशिष्टाभावव्यवहारोपपत्तौ नातिरिक्तविशिष्टाभावकल्पनम् । न चानुगमाभावः विशिष्टविरोध्यभावत्वेनेवानुगमात् । न च किश्चित्प्रतिबन्धकसद्भावे प्रतिब-भ्वकान्तराभावमादाय दाहापत्तिरिति वार्च्यं, प्रतिबन्धकसजातीयासमानाधि-करणप्रतिबन्धकसँसँगौभावस्य कारणत्वात् । तथैवाऽन्वयव्यतिरेकाभ्यामवधार-णात् । परेणापि शक्तिं प्रतिं प्रतिबन्धकाभावद्देतुतायां व्यवस्थाप्यत्वात् । प्रहरं मा दहेत्यादौत् तथाभूताभिप्रायविषयसमयस्यैव प्रतिबन्धकत्वं, तथा च नाति-प्रसङ्गः ।

न च तार्णादावैकजातीयप्रयोजेंकतया शक्तिस्वीकारः । शक्तिं विनाsपि पवनादिकारणादेवोपपत्तेः । शक्तिवादिनाऽपि विजातीयानां कारणा-नामेकजातीयशक्तिमत्त्वस्यानभ्युपगन्तव्यत्वात् । अन्यथा कार्यविशेषीत् कार-णविशेषानुमानं कारणविशेषाभावात् तत्कार्यविशेषाभावानुमानं च कविदपि न

१. P reads (अ)न्योन्याभावत्वव्यापकम् । २. P reads न चाभावकारणत्वे । ३. P reads विघटनं । ४. P adds अपि । ५. P reads विशेषणायन्यत-माभावेन । ६ P drops वाच्यं । ७. M<sub>2</sub> drops संसर्गं० । ८. m<sub>2</sub> drops प्रति । ९. P adds च । १२. P reads ०जात्यप्रयोजकतया । १९., m<sub>2</sub> drops • बिशेष० and ० (अ)भाव० ।

### न्यायसिद्धान्तदीपे

स्यात् । तज्जातीयशक्तिमतोऽन्यस्माद्पि तैत्कार्योत्पत्तिसम्भावनायाः जाग-रुकत्वात् । तथापि तुणादीनां वर्ह्ति प्रति कथं कारणत्वग्रहः । तेषां दहनमात्रं प्रति व्यभिचारात् । दहनाऽवान्तरविशेषस्य च कारणताग्रहीचरकालै।नत्वात् । न च<sup>®</sup>तृणाद्यन्यतमत्वं नियामकं, विश्वकलितसमवधानेऽपि कार्योत्पादप्रस क्वात् । व्यक्तिविशेषान्वयव्यतिरेकयोः रासभादिसाधारणत्वादिति । मैवं, तुल्य-त्वात् तवापि नैकशक्तिमत्त्वेन कारणत्वं ग्रह्यते । किन्तु कारणत्वग्रहानन्तरं शक्ति-कल्प र युक्तम् । अन्यथा रासभस्यापि वहिशक्तिकल्पनाव्रसङ्गात् । तथापि यँदि सुहृद्भावेन पृच्छसि तदोच्यते-यज्जातीयमेलकात् तृणासमवधाने कार्यं न जायते तज्जातीयमेलकादेव तणसमवधाने जायत इत्येवंरूपाऽन्वयव्यतिरेका-भ्यामेन तदवधारणात् । न चैतत् रासभादिसाधारणं, तृणासमबहिते तस्मिन् मेर्ऌंके रासभसमवधानेऽपि कार्यानुत्पादनात्, दण्डव्यतिरेकेणापि पटोत्पत्ति-दर्शनवत् तृगव्यतिरेकेऽपि दहनोत्पत्तिदर्शनात् कथं तृगकारगताग्रह इति चेन्न । ए ां भूतव्यभिचारग्रहस्य पूर्वे कान्वयव्यतिरेकापरिपन्थित्वात् । यत्र तु न तथाभूतान्वयव्यतिरेकग्रहस्तत्र तथाभूतव्यभिर्चारस्य विरोधित्वात् । अन्यथा वह्रचर्थिनां तृणादिषु निःशङ्कं प्रवृत्त्यनुपपत्तेः । यद्वा प्रदीपादिष्ववा-न्तरजातिभेदस्य प्रत्यक्षसिद्धत्वात् विशिष्यैवान्वयव्यतिरेकाभ्यां कारणत्वग्रह इति न किश्चिदनुपपन्नम् ।

पिपासोपशमनसमर्थं जल्लमित्यादौ सहकारिविरहप्रयुक्तकार्याभाववत्त्व-मेवानुमेयं तथाचैतदनुरोधेनापि न शक्तिसिद्धिः । ननु दीपस्य बीजोपरिन-यनम् अङ्कुरप्रतिबन्धकम्, अन्यर्थां तदनन्तरम् अङ्कुरोत्पादप्रसङ्गात्, तस्माद-गत्याङ्कुरोत्पादानुकूलं बीजनिष्ठं किञ्चिदतीन्द्रियं दीपोपरिनयनस्य विना-श्वमवर्ञ्यं स्वीकरणीयमिति । मैत्रम् । दीपोपरि सम्बन्धात्यन्ताभावास्यानादि-तत्संसर्गाभावस्य वा कारणत्वात् । न चानुमानात् शक्तिसिद्धिः । प्रथमानुमा-नेऽचाश्चषद्रव्यत्वस्योपाधेः'' सत्त्वात् । द्वितीयानुमाने प्रत्यक्षगुणान्यत्वस्य

9.  $P+m_9 drop$ तत् । २. P reads महोत्तरकरण्यत्वात । ३.  $P+m_1$ read म चान्यतमत्वं । ४.  $m_1 drops$  यदि । ५.  $m_2$  adds एन । ६.  $m_2$ adds च । ७. P reads कार्यानुत्पादात् । ८.  $Pn+m_1$  read तथा व्यभिचारस्य । ९.  $m_1$  has दीपादि । १०.  $P+m_2$  read नाङ्कुरप्रतिबन्धकं तदनन्तरमंकुरोत्पादप्रसङ्गात् १९. P reads (उ)गाधित्वात्, Pn has अद्रव्यदव्यत्वस्य । संयोगेतरत्वस्य वोपाधेः सत्त्वात् । एकव्वत्त्या साध्यविश्रेषणे द्रव्यत्वस्यै-वोपाधेः सत्त्वात् । तृतीयानुमाने स्थितिस्थापकेन सिद्धसाधनात् , अचाक्षुष-द्रव्यत्वस्य चोपाधेस्तथैव सत्त्वात् । सर्वेषामप्रयोजकत्वाच्चेति ॥ ५ ॥

). mg drops संगोगेतरत्वस्य । २. P adds इति सहजशक्तिवादः, I.O.adds पंचमो वादः ।

नन्वस्त्वाधेयशक्तिः । तथाहि त्रीहीन् मोक्षतीत्यादौ त्रौह्यादीनां प्रोक्ष-णादौ कर्मता प्रतीयते । सा च तत्फलाधारत्वच्यतिरेकेणानुपपद्यमाना त्रीह्या-देस्तत्फलाधारतामवगमयति, कथं वान्यथा प्रोक्षितस्यैव त्रीहेरुत्तरत्रोपयोगः । प्रोक्षणस्य चिरध्वस्तत्वात् । न च प्रोक्षणमुपलक्षणं ध्वंसव्यापारकं वा यागा-दावपि तथाभावप्रसङ्गात् । प्रोक्षणस्य पुरुषसमवेतसंस्कारजनकत्वे त्रीहिकर्म-तानुपपत्तेरुक्तत्वात् । न च संस्कारेण परम्परासम्बन्धात् कर्मतोपपत्तिः । साक्षात्सम्बन्धबाधे परम्परासम्बन्धस्य कल्पनाईत्वाँत् । अतिप्रसङ्गाच्च ।

किश्च, कामिनीचरणाघातात् पुष्पोदयदर्शनादाघातजन्यातिशयाश्रयत्व-मशोकस्य कल्पनीयम् । तथा कांस्यादौ भस्मादिसंयोगेनावश्यमंतिशयाश्रयत्वं स्वीकर्त्तेच्यम् । अन्यस्य तत्र शुद्धिपदार्थस्य निर्वक्तुमशक्यत्वात् । एवं प्रति-मादावपि प्रतिष्ठादिप्रयोज्यमतिशयाधानमूहनीयम् । किश्च, कल्मादेरापर-माण्वन्तभङ्गात् परमाणुष्ववान्तरजातेरभावात् कथमतिशयाधानमन्तरेण तेभ्यः<sup>°</sup> कार्यविशेषो जायत इति ॥

अत्रोच्यते । प्रोक्षणजन्यसंयोगरूपफल्भागित्वेनैव व्रीहिकर्मतोपपत्तौ न तदर्थं व्रीहिनिष्ठातिशयकल्पनम्, न च संयोगस्य न प्रोक्षणफलत्वम्, उत्तर-संयोगावच्छिन्नद्रवद्रव्यकर्मविशेषस्यैव प्रोक्षणपदार्थत्वादिति वाच्यम् । प्रामं गच्छतीत्यादावपि तथात्वेन प्रामकर्मत्वानुपपत्तिप्रसङ्गात् । तस्माद्यथा तत्र गमनविशेषणत्वेऽपि संयोगस्य तदाधारतया प्रामकर्मत्वं भर्वति तथाऽत्रापि वाच्यम् । कथमन्यथा सक्तून् प्रोक्षतीत्यादौ लौकिकमोक्षणे सक्तूनां कर्मत्वम् ।

किञ्च, व्रीहेः प्रोक्षणजन्यसंस्काराश्रयत्वे कल्प्यमाने प्रतिव्रीहि भिन्नाः' संस्काराः कल्पनीयास्तावद्वृत्तिरेक एव वा । न तावदाद्यः । गौरवप्रसङ्गात् । न द्वितीयः । किञ्चिद्वीहिनारो तन्नाशस्यावश्यकत्वेन व्रीह्यन्तरस्याऽप्यु-त्तरत्रोपयोगो'' न स्यात् । न च यावदाश्रयनाशात् तन्नाश इति युक्तम् ।

9. P+I.O. read प्रोक्षणादिकर्मता । २. P reads ध्वंसव्यापारकत्व । ३ Padds च । ४. P reads साक्षात्सम्बन्धाबाधे....कल्पनानईत्वात् । ५. P adds अस्य । ६. P+m<sub>2</sub> add ० बोज । ७. Pn omits तेभ्यः, m<sub>1</sub> adds एव । ८. m<sub>2</sub> drops मवति । ९. P adds इति । १०. m<sub>1</sub> reads प्रतिन्नोट्टिय्यक्ति-भिन्नाः, P reads भिन्नसंस्काराः । ११. P reads प्रयोगः । यावच्चस्यापि गौरवकरत्वेनानवच्छेदकत्वात् । यद्वा पुरुषसमवेतेनापि संस्का-रेण स्वरूपसम्बन्धात् व्रीहेः कर्मतोपपत्तिः ।

किञ्च, किं तत्कर्मत्वं यस्यात्रानुपपत्तिः । न तावत् क्रियाफलभागि-त्वं, घटं जानाति देवदत्त इत्यादौ ज्ञानलक्षणक्रियाजन्यसंस्कारफलभागि-त्वेनात्मनोऽपि कर्मत्वप्रसङ्गात् । न चान्यसमवेतक्रियाफलभागित्वं कर्म-त्वम् । आत्मानमात्मना जानामीत्यत्रात्मनोऽकर्मत्वप्रसङ्गात् । न चात्मनोऽत्रा-मुख्यं कर्मत्वं, मुख्यत्वे बाधकाभावात् । तस्मात् करणव्यापारविषयकारक-त्वादिकमन्यत् कर्मलक्षणं वाच्यम् । तथा च त्रीहेः मोक्षणफलानाश्रयत्वेऽपि न कर्मत्वानुपपत्तिः । कामिनीचरणाघातव्यापारत्वेन व्वक्षस्यातिशयकल्पनमपि न वाच्यम् । चैरणाघातजनिताध्यात्मिकवायुक्रियाजनितभागान्तराकर्षणेन वृक्षो-पष्टम्भादपि तदुपपत्तेः । चरणाघातेन तत्तत्कर्तृसमवेतमपूर्वम्रत्पद्यत इति केचित् । न चाऽन्यस्य शुद्धिपदार्थस्य निर्वक्तुमशक्यतया कांस्यादौ भस्मा-

न चाऽन्यस्य छोद्धपदायस्य निवक्तुमशक्यतया कास्यादा मस्मा-दिप्रँयोज्यातिशयकल्पनमिति युक्तमेतत् , तत्तत्समयावच्छेदेन भस्मादि-संयोगप्रतियोगिकानादिसंसर्गाभावविरहस्य तत्समानकाल्ठीनचाण्डालादि-स्पर्शादिप्रतियोगिकयावदनादिसंसर्गाभावसमानाधिकरणस्य छद्धिपदार्थत्वात् । एवमेतद्विपर्ययेणाशुद्धिपदार्थौऽपि निर्वक्तव्यः । यद्वा शुद्धिजनक-

ष्वमतद्विपययणाद्धोद्धपदायाऽाप ानवक्तव्यः । यदा शाद्धजनक-त्वाभिमतेनाम्लादिसंयोगेन ताम्त्रांदौ तत्तद्देवतासन्निधिरेव क्रियते, स एव शुद्धिपदार्थः । अस्पृश्यसम्बन्वेन तु तद्दिरहः । स एव चाशुद्धिपदार्थः ।

अन्ये तु भस्मादिमयोक्तुनिष्ठ एव संस्कारस्तेन जन्यते । स एव शुद्धि-पदार्थः इति । अशौचापादकेन तदपनयो जन्यते स एवाशुद्धिपदार्थः इत्याहुः । प्रतिमादौ तु प्रतिष्ठादिना देवतासन्निधिरेव क्रियते । स चाऽहङ्कास्ममकारँछ-क्षणः । तथा घटादावपि शुद्धप्रतिज्ञादिकमपेक्ष्य प्रतिष्ठादिविधिना जय्भयो-जकीभूतो धर्मौ जन्यते । अविशुद्धिषपेक्ष्य भङ्गप्रयोजकोऽधर्मौ जन्यते । एवं परमाणुगतपाकजविशेषगुणात् तत्तत्पार्श्विकार्यविशेषो द्रष्टव्यः । जलादौ तुँ अद्युपाद्त्यातिरिक्तपदार्थकल्पनम्, कारणत्वेनैवोपपत्तेरित्युपरम्यते ॥६॥छ॥"

9.  $M_2$  reads आत्मनात्मानं । २. P reads (अ)मुख्यकर्मत्वं । ३. P+I. O. add कामिनी० । ४. P reads भरमपंयोगप्रयोज्य० ५  $M_2$ +P drop अपि । ६. P reads स्तानादियोगेन तन्त्रादौ । ७.  $M_2$  reads ०ममकारप्रवाह-लक्षणः । ८. P reads अद्युद्धप्रतिज्ञामपेक्ष्य । ९. P. reads पाकजगुणविशेषात,  $M_1$ reads पाकविशेषात् । १०. P adds here मन्त्रिते विशेषः । ११. I. O. adds इति ब्रक्तिवादः. But P has इति आधेयशक्तिवादः ।

8

#### (७) मनोऽणुत्ववादः।

मनस्त्वं परमाणुवृत्ति न वा । मूर्त्तत्वं निःस्पर्श्ववत्ति न वा । अणुत्वं वा तथा न वा। यद्वा स्पर्शवत्त्वं अणुत्वसमानाधिकरणात्यन्ताभावप्रति-योगि न वेति विप्नैतिपत्तेः संशयसम्भवे विचारावतारः । सखप्रतीतिः सकरणिका क्रियात्वात् रूपप्रतीतिवदिति प्रमाणं न समीचीनं शरीरादिना सिद्धसाधनात् । नाप्यसाधारणकरणिकेनि साध्ये निर्देशेऽपि मर्नैःसिद्धिः । निःस्पर्शत्वाद्यं जुल्लेखितया चार्थान्तरत्वात् । नापीन्द्रियकरणिकेति साध्यनि-र्देजे तत्सिद्धिः । त्वचैव सिद्धसाधनात् , अतिरेकेऽप्यणुत्वाद्यसिद्धिः विभ्र-त्वेनैवोपपत्तेः । सर्वदा स्पर्शरहितद्रव्यत्वादेर्विभ्रत्वसाधकस्य विद्यमानत्वात् । न च विश्वत्वपक्षे व्यासङ्गानुपपत्तिः । व्यासङ्गस्यैव ज्ञानान्तरोत्पत्तौ प्रतिबन्ध-कत्वात् । एकदाऽनेकक्रियाजन्कत्वान्नपपत्तेश्च । न च सुखादिप्रादेशिकत्वानु-पपत्तिः, विषयसम्बन्धप्रादेशिकत्वेनैवोपपत्तेः । मनोऽणुत्वपक्षेऽपि तस्यैवोप-जीव्यत्वात् । अन्यथाऽणुमात्रदेशता सुखस्य स्यात् । सर्वाङ्गीणमेव सुखमुत्प-द्यते । बुभ्रुत्साया एव व्यासङ्गे नियामकत्वमन्यस्य वा कस्यचिन्नियामकत्वम् । कथमन्यथा मनोऽणुत्वपक्षे वीणानादाकर्ण्णनव्यासक्तस्य न पुनर्भेरीरवाकर्ण-नमिति नियमः । कथं वा द्वित्रिच्छिन्नगोधाशरीरभागे चेष्टोद्गमः प्रयत्नव-दात्ममैनःसंयोगस्य कारणत्वात, तस्य च मनस्संयोगं विनाऽनुपपत्तेः ॥७॥छ॥

अत्रोच्यते । व्यासकस्य देवदत्तस्य घटसंयुक्तं त्वगिन्द्रियं घटसाक्षा-त्कारकारणकिञ्चिद्द्रव्यसंयोगरहितं तदा घटसाक्षात्काराजनकत्वात् त्व-गिन्द्रियासंयुक्तपटवदिति तावदव्यापककरणसिद्धिः । तस्य सावयवत्वकल्पना-यां गौरवमित्यनवयवत्वे व्यवस्थिते-न च तत् स्पर्श्ववत् , स्पर्शवतो गन्ध-ग्राहकस्य घाणत्वप्रसङ्गेन रूपाद्यग्राहकत्वैपसङ्गात् । एवं तैजसत्वे चाक्षुपत्व-प्रसङ्गेनापि गन्धाग्राहकत्त्वमापादनीयम् ।

9. This is missing from here to नवेति in P I. O.  $+M_{g}$  । २. P reads विप्रतिपत्तिसम्भवे । ३.  $M_{g}$  reads सिद्धसाधनत्वात् : ४. P reads मनसः सिद्धिः । ५.  $M_{g}$  drops निर्देशे । ६. Pn reads इध्यमाणत्वात् . ७. P reads क्रियाप्रयोजकत्व . । ८. P reads नियामकत्वात् । ९. P reads द्वित्रिच्छिन्ने क्रियाप्रयोजकत्व . । ८. P reads नियामकत्वात् । ९. P reads द्वित्रिच्छिन्ने क्रियाप्रदे । १०. P reads (आ)त्मसंयोगस्य । १९ P reads मनोयोगं । १२. P reads घ्राणात्वप्रसङ्घलपायप्राहकत्वप्रसङ्घात् ।

यद्वा सुखादिप्रतीति रिन्द्रियकरणिका जन्यसाक्षात्प्रतीतित्वाद्रपप्रती-तिवदित्यपि मनसि मानं, न च त्वचा सिद्धसाधनम् । स्पर्शोपग्रहेणैव तत्का-रणत्वावधारणात् । न चैवमणुत्वाद्यसिद्धिः, धाराबाहनज्ञांनक्रमवद् व्यासङ्ग-स्योपपनेरिति वाच्यम् । तत्र हि पूर्वपूर्वज्ञानापेक्षिकत्वमेवोत्तरोत्तरस्य विशे-षैणज्ञानत्वेनापेक्षणात् । ननु तथापि चुभ्रत्सैवास्तु नियामिका तस्या अवक्यं नियामकत्वेनाङ्गीकत्तेव्यत्वात् घटायोन्मीलने पटप्रकाशनं क्रमेण भवति बुभ्रत्सापगमात तस्मादन्यथासिद्धस्य व्यासङ्गस्य कथं मनोऽणुत्वसाधक-त्वमिति । मैवम् । सुखादिप्रादेशिकत्वनियमार्थे प्रादेशिकमसमवायिकारणत्व-मङ्गीकार्यं विभुकार्थे तथैवाचधारणात् । न च शरीरसंयोगस्य तथात्वं सकल्र्शरीरावच्छेदेन लदुत्पत्तिप्रसङ्गात् । न च तदवयवानामवच्छेदकत्वम् । अवयवाव्यापिसुखर्स्य दर्शनात् । न च तत्राऽप्यन्यस्यावच्छेदकत्वम् अनुनुग-मात् । न च विश्रमनःसंयोग एवासमवायिकारणं प्रादेशिकत्वानुपपत्तिप्रसङ्गात् । न च तत्राऽप्यव्याप्यवृत्त्यवच्छेदककल्पना, शरीरादीनामवच्छेदकत्वे दोषस्योक्त-अतिरिकस्यासिद्धत्वात् , सिद्धत्वे वा तदेव मनःस्थानेऽभि-त्वात । षिच्यताम् । योगगास्त्रबोधितप्रत्याहगरान्यथाऽनुपपत्त्या च मनोऽणुत्व-सिद्धिरिति केचित ।

न च मनोणुत्वपक्षेऽणुमात्रदेशतापत्तिः सुखादीनामिति वाच्यम् । यावदवच्छेदेनासमवायिकारणं वत्तेते तावदवच्छेदेन कार्यमपि । न तु तावदव-च्छेदेनैवेति नियममङ्गीकुर्मः । न च द्वित्रिच्छिन्नगोधाशरीरचलनाऽनुँपपत्तिः मनोन्तरप्रवेशस्यादृष्टवशादुपपत्तेः । समयसौक्ष्म्यानाकल्रनाद्वा तत्र यौगपद्या-भिमानः । वेगवत्प्राणपवनसंयोगात् चलनोपपत्तिरिति केचित् । एवमणुत्वे सिद्धे पूर्वन्यायेन पृथिव्यादिभिन्नत्वे च स्पर्शकल्पनायां कल्पनागौरवमेव बाधकमिति' न किश्चिदनुपपन्तम्' ॥श्री ७॥

9. Pn+m<sub>2</sub> read सुखायुवलच्चिः । २ Pn reads धारावाहिकज्ञानकमवत् । ३. P reads पूर्वपूर्वज्ञाने चोत्तरस्य ः ४. P reads बुसुग्सापगमे वा । ५.  $M_2$  adds वाच्यम् ६ P+I. O. add अा । ७. Pn reals अननुगतत्वात् । ८. P reads oदेशवृत्तिता । ९. P reads च instead of तु । १०.  $M_1$  reads चलनान्य-थानुपपत्तिः । १९. P misses एव वाधकम् । १२. I. O. adds इति मनोऽणुत्ववादः समाप्तः ।

### (८) शब्दप्रामाण्यवादः।

इह हि शब्दस्य स्वातन्त्र्येण प्रामाण्यमनिच्छन्तोऽनुमानान्तर्भावेन तत्प्रा-माण्यमिच्छन्ति वैशेषिकादयः' । तेषामयमाशयः । गामानयेति वाक्यश्रवणा-नन्तरमन्वयप्रतीतिस्तावदनुभूयते वाक्ये चाकांशादिमच्वप्रतिसंघानं तदर्थ-प्रतिपैत्त्यनुक् ल्वयाऽवध्र्तम् । तथा चाकांशादिमत्पदकदम्बकप्रतिसन्धानस्याव-व्यकतया तस्य च स्मारितार्थसंसर्भविद्यप्तिपूर्वकत्वनियमेनाऽनुमानादेव-तत्फॅल्सिद्धौ किमिति शब्दस्य प्रमाणान्तरत्वाभ्युपगमः । तथाहि एतानि पदानि स्वस्मारितार्थसंसर्भज्ञानपूर्वकाणि आकाङ्शादिमत्पदकदम्बकत्वात् । गामभ्याजेति पदकदम्बकवदिति ज्ञानावच्छेदकतया संसर्भसिद्धिरनुमानादेव सम्भवति । अत्रार्थपक्षकेऽनुमाने साक्षादेव संसर्भसिद्धिः । एवं हि तत् । एते पदार्था भिथःसंसर्भवन्त आकाङ्शादिमत्पदकदम्बकस्मारितार्थत्वात् गामभ्याजेति पदकदम्बकचदिति ज्ञानावच्छेदकतया संसर्भसिद्धिः । एवं हि तत् । एते पदार्था भिथःसंसर्भवन्त आकाङ्शादिमत्पदकदम्बकस्मारितार्थत्वात् गामभ्याजेति पदर्कदम्बकस्मारितपदार्थवत् । न च संसर्भविद्येषासिद्धिः, प्रतियोगिन एव तत्रे विशेषत्वात्, तस्य च पक्षधर्मताबल्जात् सिद्धचवि-रोधादिति ॥श्री॥

अत्रोच्यते । घटमानयेत्यस्य वाक्यस्य वक्तृज्ञानानुमापकत्वेऽपि तत्र प्रतियोगिविशेषोपरक्तसंसर्गगोचरत्वेऽपि न घटकर्मकानयनसिद्धिः ' । तत्र पक्ष-धर्मताया असामर्थ्यात् । घटानयनयोरन्यथाऽपि संसर्गसम्भवात् । एवमर्थ-पक्षकेऽपि दूषणमूहनीयम् । यत्र वा वक्तुर्न संसर्गज्ञानं शुकवद् वाक्यमात्रमसौ प्रयुङ्क्ते तत्र कथं वक्तृज्ञानेानुमापकत्वम् । न च तत्र संसर्गप्रत्यय एव न जायते, बार्धाभावात् , प्रतीतेरनुभवसाक्षिकत्वाच्च ।

किश्च केयमाकाङ्क्षा यया हेतुर्विश्रेषणीयः । न तावत् मतिपाद्य-जिज्ञासा घटो भवतीत्यस्य रूपादिविशेषाकाङ्क्षेयां साकाङ्क्षत्वप्रसङ्गात् ।

9. P adds तत्र 1२.  $M_g$  reads प्रत्यय instead of प्रतिपत्ति 1 ३. P reads तस्य स्वस्मारित 1 १ P reads तदुरपत्तिफलसिद्धौ । ५. P reads तात्पर्यविषयस्य स्मारित 1 ६.  $P+M_g$  drop अत्र 1 ७. P adds तापर्यविषयमिथः 1 ८.  $P+M_g+I$ . O. drop पदकदम्बक 1 ९.  $P+M_g$  drop तत्र 1 १०. Pn+o गोचरत्वेऽपि घटकर्मकानयनासिद्धिः 1 १९.  $P+M_g+I$ . O. read (अ)नुमानम् 1 ९२.  $P+M_g+I$ . O. read बाधकामावात् 1 १३.  $M_1$  reads o (आ)नाङ्क्षया 1 तथा च किश्चिद्पि वाक्यं न' निराकाङ्सं स्यात् । समभिव्याहृतपदार्थविषया सेति चेत् , न, एतस्याः सर्वत्राभावात् । तथाहि अनिच्छन्नपि चक्षुरादे-रिव वाक्यादन्वयमनुभवति । एवमपि सा ज्ञाता न कारणं भवति प्रमाणा-भावात् । तथा च कथमन्या मनस्संयोगादिनेव हेतुर्विशेषणीयः । न चान्व-यानुपपत्तिराकांक्षा, अयमेति पुत्रो राज्ञः पुरुषोऽपसार्यतामित्यत्र पुरुषान्वये-नाप्युपपन्नसमभिव्याहारस्य राज्ञ इत्यस्य पुत्रे साकाङ्क्षताविरहप्रसङ्गात् । न चान्वयापर्यवसानं सापेक्षत्वं वाऽऽकाङ्क्षा । अनयोर्निवक्तुमज्ञक्यत्वात् । नाऽप्यविनाभावमाकाक्षां स्वीक्ठरुषे घटवद्भूतल्यमित्यत्राऽविनाभावाऽभावेप्यन्व यबोधदर्शनात् । यथाकथश्चिद्विनाभावस्य गौरश्च इत्यादावपि भावात् ।

तस्माङिजज्ञासां प्रति योग्यताऽऽकाङ्क्षां सा च समभिव्याहारविशेषः तथाभूते कदाचिज्जायते जिज्ञासा । सांच गौरश्च इत्यादौ नास्ति तेन कदाचिदपि समभिव्याहृतपदार्थविषयजिज्ञासाया अजननात् । एतदेवाभिसन्धा-योक्तं ''श्रोतरि तदुत्पाद्य संसर्गावगमप्रागभाव आकांक्षे''ति । [न्यायक्रुसुमा-ञ्जलि, ३, १३ वृत्]

न चैषाऽन्वयज्ञाने जनयितव्ये स्वज्ञानमपेक्षते तथात्वेऽपि वा व्याप्ति-र्ज्ञार्नविषयतया वाक्यज्ञानस्यान्वयबोधजनकतायामेव कल्पनागौरवैपराघातः । अपि च व्याप्तिसंशयेऽपि विशिष्टबोधस्य जायमानत्वात् ।

गुरूणां तु वैदिकवाक्यस्य स्वातन्त्र्येणैव प्रामाण्यं, 'ँकोके तु वक्तृज्ञानानु-मानादेव संसर्गसिद्धौ तस्यानुवादकत्वमात्रमिति यदभ्युपगमस्तदतित्रपाकरम् । तथाहि आकाङ्क्षादिमत्त्तया तावत्संसर्गप्रत्यायकत्वं वैदिकवल्छौकिके' ऽपि साधौ-रणम् । न च छौकिके तात्पर्यग्रहापेक्षयौ विलम्बः । तात्पर्यग्रहस्यान्वयबो-धानङ्गत्वात् तात्पर्यसंश्वयेऽपि वाक्यार्थबोधदर्शनात् । अन्यथा अर्थान् पक्षी-क्रत्य वेदेऽपि संसर्गानुमानसम्भवात् तस्याऽप्यनुवादकता स्यादित्यास्तां विस्तरः' ॥८॥

9. P misses न but commentator होषानन्त accepted the reading given above 1.  $M_2$ +P+I. O. drop भवति 1. ३.  $M_2$  drops अनया 1.8. P reads नाप्यविनाभाव आकाङ्क्षा 1.4.न्याय इसुमाजलि chap III, verse 13.1 ६.  $M_2$  adds एव 1.6. P+M<sub>1</sub> read स च 1.4.  $M_1$  drops  $\circ$  ज्ञान $\circ$  1.5.  $M_2$ +I. O. read  $\circ$  योरवेन पराघात: 1.9°. P+I. O read लौकिके 1.99. P reads लौकिकवद् वैदिकेऽपि but होषानन्त follows the reading we accepted here 1.92.  $M_2$  reads समानम् 1.93.  $M_1$  reads (अ)पेक्षाबिलम्ब: 1.98. I. O. adds इति हान्दरवातंत्र्यवादाष्टम: P reads इति हान्दरवातः त्र्यप्रामाण्यवादः समाप्त: 1.

## (९) ज्ञानकर्मसमुच्चयवादः ।

अत्र कर्मतत्त्वज्ञानयोस्तुल्यवत्समुच्चयेनापवर्गकारणत्वमित्येके । तत्त्व-ज्ञानद्वारा कर्मणां तत्र कारणत्वं, तथा च न तुल्यवत्समुच्चय इत्याचार्याः । तत्र तेषामयमाशयः । तीर्थविशेषस्नानादियमनियमादिकर्मणां तावन्निःश्रेयसकार-णत्वं शब्दबल्लादेवावगम्यते । तत्र निःश्रेयसे जनयितव्ये तत्त्वज्ञानव्यापार-कत्वं तेपां न तावच्छब्द एव बोधयति । तत्र तस्यौदासीन्यात् । न च कर्म-णामाश्चतरविनाशित्वेन व्यापारोऽवश्यं स्वीकरणीयः ।

तत्र दृष्टेनैव तत्त्वज्ञानेनोपपत्तौ चादष्टकल्पनाया अयुक्तत्वात् तत्त्वज्ञान-व्यापारकर्त्वैसिद्धिरिति वाच्यं, तत्त्वज्ञानस्यापि व्यवहितत्वेन तदर्थमपि कर्म-कारणतानिर्वाद्यर्थमपूर्वव्यापारकत्वस्यावद्य्यं कल्पनीयत्वात् । तथा च निःश्रे-यस एव जनयितव्येऽदृष्टॅमेव तदास्तामावस्यकत्वात् । उत्पन्नेऽपि तत्त्वज्ञाने यैमनियमादिकमवस्यमजुष्ठेयं तदानीमपि मौक्षार्थिनो यमनियमादावधिकारान-पायात् । न चोत्पन्ने तत्त्वज्ञाने निःश्रयसोत्पत्त्तेर्यमनियमादानुष्ठानानवकाश इति वाच्यम् । न खेकस्मात् तत्त्वज्ञानादपवर्मः किन्तुं तदभ्यासश्रवणात् । तथा च श्रुतिः-

"अन्धं तमः प्रविशन्ति येऽविद्यामुपासते ।

ततो भूय इव ते तमो य उ विद्यायां रताः ॥'' [ईशोपनिषत् ९] अस्यार्थः । 'अविद्या' कर्म तद्'उपासते' तत्रैवासक्ता भवन्ति ते 'अन्धं तमः प्रविश्वन्ति' संसारान्न प्रच्यवन्ते । तेन केवलकर्मोंपासनेन न जन्मादिव्यव-च्छेदः । ये च 'विद्यायां रताः' विद्या तत्त्वज्ञानं तन्मात्रासकास्ते 'भूयो'ऽतिश्वये-नान्धं तमः प्रविशन्ति, नित्याकरणेन प्रत्यवायस्यैं बहुतरत्वात् । न च नित्य-स्यापि संन्यासः, तत्सन्न्यासस्यापि प्रतिक्षिप्तत्वात् । सम्रुच्चयप्रतिपादिका च श्रुतिः--

१. P reads «स्नानयमनियमकर्मणाम् । २.  $M_1+P$  reads शब्दब आदवगम्यते । ३. P reads स्वोकत्त्तेव्यः । ४. P reads तत्त्वज्ञानव्यापारकत्वमिति । ५. P misses अदृष्टमेव । ६. I.O. adds लाघवाच्च । ७. P. adds here निःश्रेयसोत्पत्तये । ८.  $M_3$  adds अपि । ९. I. O. adds अव्यवधानेन । १०.  $M_1+P+I$ . O. drops किन्दु । ११. P reads अतिबहुतरत्वात् । "विद्यां चाविद्यां च यस्तद्वेदोभयं सह ।

अविद्यया मृत्युं तीत्वां विद्ययाऽमृतमञ्जुते ॥" [ईशोपनिषत् ११]

अस्यार्थः । 'अविद्यां' कर्म 'विद्यां' च तत्त्वज्ञानं 'सह' तुस्थवत् यो 'वेद' प्राप्नोति । वेदेति प्रयोगस्य विदुर्लाभे' इत्यस्य छान्दसत्वेन मास्करी-यैर्दर्शितत्वात् ।

"तमेव विदित्वातिमृत्युमेति नान्यः पन्थाः विद्यतेऽयनामे"ति [श्वेताश्वतरोपनिषत, ३.८, ६.१५] तु वाक्यं तत्त्वज्ञानस्यापवर्गसामग्री-निवेशननियमपरं, न तु वाक्यान्तरावधृतकारणान्तरव्युदासार्थम् ।

ननु सम्रुच्चये उपपत्तिविरोधः, तथाहि काम्यनैमित्तिकैंगभ्यां कर्मभ्यौं न सम्रुच्चयः तयोस्त्यागात् । न नित्येन, एकैकशो व्यभिचारात् । न साक-ल्येनासम्भवात् । नापि यन्याश्रमविहितेन, ग्रहस्थस्यापि मोक्षश्रवणादिति ।

मैवम् । निःश्रेयसहेतुतया प्रतिपादितैरेव यमादिभिः सम्रुच्चयसम्भवात् । न च कर्मणां परस्परव्यभिचारात्, निःश्रेयसे च स्वर्गवढैचित्र्याभावान्न तत्प्रति कारणत्वमिति वाच्यम् । स्वाभाविकविशेषविरहेऽपि प्रतियोगिभेदेन विशेषस्य निःश्रेयसेऽप्यविरोधात् । एतस्य चाऽभावरूपकार्येऽवश्याभ्युपेयत्वात् । कथ-मन्यथाश्रयनाशपाकयो रूपनाशकारणत्वमिति । न च ज्ञानस्य विहितत्वात् अदृष्ट-जनकत्वेनादृष्टस्यैव प्राधान्यम् । दृष्टेनैवोपपत्तावदृष्टर्कंल्पनाऽयोगात् । न चाव-घातवन्नियमादृष्ठकल्पना । तत्र वेतुष्यस्यान्यथाऽपि सम्भवेन नियमादृष्ठकल्पनाँ । अत्र त् मिथ्याज्ञाननिवृत्तेरन्यथाऽसम्भव इति विशेषादिति ।

अत्राहुः । यद्यपि तत्तत्कर्मविशेषस्यापवर्गकारणत्वं शब्दबछादवगम्यते, तत्त्वज्ञानस्य व्यापारत्वं न शाब्दं, तथापि न कर्मणस्तत्त्वज्ञाननिरपेक्षस्य मिथ्या-ज्ञानोन्मूछनव्यतिरेकेण कारणत्वं संसाराविच्छेदात् । तदुन्मूछनस्य तत्त्वज्ञान-साध्यत्वेन छोकत एवावधारणात् । तथा तत्त्वज्ञानमबञ्यमपेक्षणीयम् । एवं च निःश्रेयसे जनयितव्ये यावत् तदनुकूछं जन्यं च तत्सर्वं कर्मण उपहर-

۹. P reads विद्द लामे । २. Mg drops अनियम ، ३. P reads काम्यनिषिद्धाभ्याम् । ४. Mg drops कर्मभ्याम् । ५. P reads तत्त्वज्ञानस्य । ६. P reads अदष्टकल्पनाया अयुक्तत्वात् । ७. P reads अत्त्वज्ञानस्य । ६. P त्वम् ; P reads तत्त्वज्ञानव्यापारकत्वं । ९. P reads कर्मोपहरणीयम् , I. O. reads कर्मणोपहरणीयम् ।

#### न्यायसिद्धान्तदीपे

णीयम्। एवंभूतं च तत्त्वज्ञानं, तथा च किमिति तेन न जननीयम्। इदमेव च तुल्यकक्षतया सम्रुच्चयो नेष्ट इत्यनेन विवक्षितम् । एवंभूतसम्रुच्चये न नो विवादः।

किञ्च, यमनियैमादेः कर्मविशेषस्य तत्त्वज्ञानानुक् छत्वं तावच्छब्दादेवा-वगम्यते, तथा च विवादास्पदीभूतस्यापि कर्भणस्तद्द्वारेणैव जनकत्वं कर्ल्प्यते, छाघवात् । कचिन्मोक्षफछत्वेन श्रुतस्यापि वाराणसीप्रायणादेस्तत्त्वज्ञानोत्पादै-कत्वस्य शब्दादेवावगम्यत्वात् । तेषां च कर्मणां तत्त्वज्ञाने जनयितव्ये सत्त्व-शुद्धिरेवावान्तरव्यापार इति न तदर्थमपूर्वकरूपनम् । न च वाराणसीप्रायणादि-व्यतिरेकेण तत्त्वज्ञानस्याऽप्यनुत्पत्तिप्रसङ्गः । अपवर्गेऽप्यस्य समानत्वादत्रा-वान्तरविशेषकरूपनमिति यदि प्रक्वतेऽपि तुल्यम् । श्रुतिरपि तत्त्वज्ञानकर्मणोः कारणतामात्रं बोधयति, न तु तुल्यकक्षतया सम्रुच्चय इति संक्षेपः ॥९॥

१ P drops यमनियमादेः । २. P reads विवादास्पदीभूतकर्मणः । ३. P+M1 read ०(ड)त्पादकस्य । ४. P+M1 read ०(अ)वगतत्वात् । ५. M9 reads ज्ञान-कर्मणोः । ६. P adds इति ज्ञानकर्मसमुच्चयवादः । (१०) मुक्तिवादः ।

अपवर्गस्तावदान्वीक्षिकीप्रयोजनत्वेन महर्षिणा मदशितः । स च नाना-**बिधविप्रतिपत्तिकवल्तित्वादव्यवस्थित इति प्रयोजनत्वमेव तस्य न सम्भे**-वतीति तद्व्यवस्थापनार्थमपवर्गों विविच्यते । तत्र नित्यनिरतिज्ञयसुखाभि-व्यक्तिमौंक्ष इति तौतातिताः । जीवस्य लिङ्गशरीरापगम इति भास्करीयाः । प्रकृतितद्विकारोपधानविलये पुरुषस्य स्वरूपेणावस्थानमिति सांख्याः । निरु-पप्छवा चित्तसन्ततिरित्यन्ये । अग्रिमचित्तानुत्पादे पूर्वचित्तनिवृत्तिरित्यन्ये । आत्महानमित्येके । दुःखप्रागभावपरिपाछनमिति मीमांसकौः । आत्यन्तिकी दुःखनिवृत्तिरिति गौतमीयाः । तत्र सर्वेषामनुपपन्नत्वाच्चरमर्पंक्षो न्याय्यः ।

तथाहि-न तावदाद्यः, तथाविधग्रुखे प्रमाणाभावात् । नज्जु "नित्यं विज्ञानमानन्दं ब्रह्मेति'' श्रुतिरेवात्र प्रमार्णम् । न च नित्यसुखस्यासाध्यत्वाद-पुरुषार्थत्वमिति वाच्यम् । तदभिव्यक्तेरेव पुरुषार्थत्वात् । नन्वभिव्यक्तिरपि यदि नित्या तदा न पुरुषार्थः, ँसिद्धत्वात् । अथानित्या तथा चोत्पन्नस्य भावस्य विनाशित्वनियमादभिव्यक्तेर्विनाशे मुक्तस्य संसारित्वप्रसङ्गः । न हि तदनन्तरमभिव्यत्तयन्तरमुत्पद्यते, तदुत्पादकस्य शरीरादेरभावात । न च शरीरा-दिकमपि तदा कल्पनीयम् , त्वर्थाऽनभ्युपगमात्, अभ्युपगमे वौ तन्नियतदुःखा द्युत्पत्तिप्रसङ्गादिति । मैवम् । प्रमाणबछेनोत्पन्नस्यापि भावस्याविनाशित्व-कल्पनात् । अन्यथोत्पन्नस्य प्रमेयस्य विनाशित्वदर्शनात् प्रध्वंसस्यापि विना-शित्वं कल्पेत । तत्र प्रमाणबलेन भावमात्रे व्याप्तिसङ्कोच इति यदि तर्ह्वत्रीपि प्रमाणचलात् तथाभूताभिव्यक्तिव्यतिरिक्ते भावे व्याप्तिः सङ्कोच्यताम् । <sup>'\*</sup>अभिव्यक्तयन्तरोत्पादस्यैं शरीरादिकं विना नानुपपत्तिः । तथाभूताऽभिव्यक्तौ शरीरादिध्यतिरेकस्य कारणत्वं, प्रमाणबल्छेन तथाकल्पनात् । अत एव तस्य

9. I. O. reads प्रशोजनत्वमपि न सम्भवति,  $\mathbf{M_1}$  omits तस्य। R. P reads (इ)त्यपरे । ३. P reads गुरुमनतत्त्ववेदिनः । ४. P reads चरम एव पक्षः । ५. P adds तन्न । ६. I. O. reads मानं भवति, P reads मानम् । ७. Ma reads स्वतः सिद्धत्वात् । ८. I. O. reads संसारित्वं प्रसज्येत । ९. P drops अपि । १०. M1 reads तथा ११. P reads तु। १२. M2 reads विनाशित्वनियमात्। १३. Ma+Pn read तहदत्रापि 1 98. I. O. adds किञ्च 1 94. P reads (ड)त्वादे, M2 reads (उ)त्पादेऽपि ।

ч

सुखस्य संसारिदेशायां शरीरादिनैव प्रतिबन्धान्नाभिव्यक्तिः । तथा च न योग्या-नुपलम्भबाधोऽपि ।।श्रीः॥

अत्रोच्यते । न तावदियं श्रुतिर्नित्यसुखे प्रमाणं, तथाहि लोकसिद्धेन सुखेनानया श्रुत्या ब्रह्माभेदो बोध्यते, सुखान्तरेण वा । न तावदाद्यः । लोक-सुँखस्य विनाशित्वेन ब्रह्माभेदे बाधात् । नेतरः । सुखान्तरं हि प्रमाणान्तरसिद्धं, श्रुतिसिद्धं वा । न तावदाद्यः । तथाविधसुखबोधकस्य प्रमाणान्तरस्याभावात् । न द्वितीयः । श्रुतेः सुखनित्यतांशेऽसामर्थ्यात् । न च नित्यत्वविशेषणबळात् प्रथमतस्तावन्दित्यं सुखं श्रुत्या बोध्यतेऽनन्तरं तेन सह ब्रह्माभेद इति वाच्यम् । तथा सति वाक्यमेदप्रसङ्गात् । न हि नित्यत्वविशेषणस्य सुखेनान्वयसम्भवः, अयोग्यत्वात् – किन्तु ब्रह्मणेव ।

किश्च सुखाभेद बोधनमपि ब्रह्मणोऽनुपपन्नमेवं। तस्य सुख्यहमित्यनु-भवेन तदाश्रयत्वेन विषयीक्रियमाणत्वात्। न च ब्रह्माभेदान्यथाऽनुपपत्त्या नित्यसुखसिद्धिरिति वाच्यम् । इतरेतराश्रयत्वप्रसङ्गात् । सिद्धे हि तथाविधे सुखे ब्रह्माभेदप्रतिपत्तिः, ब्रह्माभेदप्रतिर्पत्तौ च तथाविधसुखसिद्धिरिति । तस्माद्धाधिततया ग्रावप्लवनश्रुतिवदुपचरितार्थत्वमेव श्रुतेर्युक्तम् । एवम् ''आनन्दं ब्रह्मणो रूपं तच्च मौक्षे प्रतिष्ठितम्'' इत्यत्राऽप्यानन्दस्य ब्रह्मधर्म-त्वेनैव 'प्रतीत्तेमोंक्षपदेन जीवन्सुक्तिरेव विवक्षितौ इत्यन्यथासिद्धौ न सुखस्व-रूपे तस्मिन् प्रमाणं श्रुतिः । मत्युत ''दुःखेनात्यन्तं विद्युक्तश्वरति'' इत्यादि-श्रुतिबल्ढादेवात्यन्तिकदुःखविरहरूपत्वमेवापवर्गस्य प्रतीयते ।

तथा च प्रमाणबल्लेन भावत्वपुरस्कारेण व्याप्तिसङ्कोच इति यदुक्तं तन्मन्दमेव । "ध्वंसे तु घटादिप्रतियोगिक एव तथात्वकल्पनात् । नादष्टकल्प-नापि दोषायेति संक्षेपः । द्वितीयस्यायमर्थः । लिङ्गश्वरीरस्य एकादशेन्द्रियपञ्च-भूतरूपस्य जीवात्मन्यपगमो विश्लेषः । स एव परब्रह्मणि लय इत्युच्यते । अयमप्यनुपपन्नः । तथाभूतस्य पुरुषार्थत्वे प्रमाणाभावात् । दुःखहेतुविवक्षा-यामस्मन्सिद्धान्ताव्यतिरेकात्" । नापि तृतीयः । तथाविधप्रक्रियायां माना-भावात् । अन्यदर्शनाभ्युपेतपरत्वे चाविप्रतिपत्तेः । नापि "चतुर्थः । किमिदं

9. P reads सांसारिकदशायाम्, Pn + I. O. read संसारदशायाम् । २.  $P+M_8$  read लोकसिद्धस्य सुखस्य । ३. P reads असिद्धत्वात् । ४. I. O. +  $M_8$  read सुखस्य नित्यतांशे । ५. P drops एव । ६. P reads प्रतीति instead of प्रतिपत्ति । ७. P reads प्रावाणः प्लवन्ते यजमाने। वै प्रस्तर इति श्रुतिवत् । c. P reads प्रतीतौ । ९. P reads विवध्यते । १०-१०.  $M_1$  has very corrupt reading for this portion । १९. I.O. reads तुरीयः । हि निरुषप्छवत्वं-दुःखविरहितत्वं ैयदि तदा तावन्मात्रस्य पुरुषार्थत्वच्यव-स्थितौ चित्तसन्ततेरकाम्यत्वेन तद्वहिर्भावात् । न च ग्रुक्तिदशायां चित्त-सन्ततेरवस्थानमपि सम्भवति । सम्भवे वा उत्पैन्नसन्तानस्य विनष्टत्वात् । अन्यस्यापि शारीरादिच्यतिरेकेणोत्पादासम्भवात् । न च ग्रुक्तिदशायां तैन्न करणमिति वाच्यम् । तन्मात्रे तत्कारणत्वावधारणादिति ।

नापि पञ्चमः । पूर्वचिक्तंनिवृत्तेरयत्नसिद्धत्वेन तदर्थं प्रवृत्त्यनुपपत्तेः । अग्रिमचित्तानुत्पादस्य प्रागभावरूपतयाऽसाध्यत्वात् । ध्वंसस्यासम्भवात् । न चै चित्तनिवृत्तेः कथमपि पुरुषार्थत्वम् । सुखदुःखाभावेतरत्वादिति । नापि षष्ठः । आत्महानस्यानुदेवयत्वात् नित्यतयाऽशक्यत्वाच्चेति । नापि सप्तमः । प्रागभावस्य प्रतियोग्युत्पत्तिनियतत्वेन मोक्षानन्तरं दुःखोत्पत्ति-प्रसङ्गात् । प्रतियोग्युत्पत्तेरावक्यकत्वेन तदुत्पादकनिवर्त्तनस्याश्वक्यत्वात् । न च दुःखहेतूच्छेद एव तत्प्रागभावपरिपाल्जनमिति वाच्यम् । तन्मात्रस्यैव पुरुषार्थत्वेन्तेवान्यथोपत्तौ तस्यां दशायां प्रागभावानुवृत्तौ प्रमाणाभावात् ।

एतेन कस्यचित् प्रागभावस्य प्रतियोग्युत्पत्तिनियतत्वमपि त्यज्यता-मिति निरस्तम् । अन्यथोपपत्तेर्दर्शितत्वात् । न च प्रागभाव एवोत्तरसमय-सम्बन्धित्वेन साध्यत इति वाच्यम् । तदुत्तरसमयसम्बन्धो हि किं नवम-द्रव्यसम्बन्धः तदुपाधिसम्बन्धो वा । सोऽपि स्वरूपमेवैं वा अतिरिक्तो वा । न तावदाद्यः । नवमद्रव्यस्वरूपसम्बन्धस्याकार्यत्वात् । प्रागभाववत् तस्या-साध्यत्वात् । न द्वितीयः । उपाधेरागन्तुकत्वेनै स्वकारणाधीनतयाऽयत्नसिद्ध-त्वात् । अतिरिक्तसम्बन्धस्यानङ्गीकारात् । अप्रामाणिकत्वाच्वेति । किं बहुना १ ।

नन्वात्यन्तिकी दुःखनिवृत्तिरित्यनुपपन्नम् । तथाहि दुःखनिवृत्तिरिति दुःखध्वंसो वा विवक्षितः । अभावान्तरं वा े । नाद्यः । उत्पन्नदुःखैध्वंसस्याऽ-यत्नसिद्धत्वेन तदर्थं प्रवृत्त्यनुपपत्तेः । अनुत्पन्नप्रतियोगिकस्य दुःखैध्वंस-स्याज्ञक्यत्वात् । प्रत्युत दुःखोत्पादार्थं प्रवृत्तिप्रसङ्गात् । न चैवं दृ्दयते । नेतरः । अभावान्तरस्यासाध्यत्वेन पुरुषार्थत्वानुपपत्तेः । किं वे दुःखनिवृत्ते-

9. P adds इति । २. I. O. reads उपपन्मसन्तानस्य । ३.  $M_1$  reads तन्मिराकरणम् । १. P reads पूर्वं चित्त । ५. P omits ध्वेसस्यासम्भवात् । ६. P reads न वाऽस्याः चित्त । ७.  $M_2$  adds here पुरुषार्थत्वेन । ८. P reads अन्यथोत्पत्तो । ९. P reads सम्बन्धो हि स्व । १०.  $M_2$  reads स्वरूपसम्बन्ध एव वा । ११. P reads (आ)गन्तुकत्वेपि । १२. P adds विवक्षितम् here । १३.  $M_1+M_2$  drop दुःख । १४. P reads किञ्च ।

#### **न्यायसिद्धान्तदी**पे

रास्यन्तिकत्वं विवक्षितम् । समानाधिकरणदुःखासमानकालीनत्वेमिति चेत् न । एवंविधदुःखाभावे प्रमाणाभावात् । प्रत्युत दुःखध्वंसस्यैव समाना-धिकरणदुःखसमानकालीननियतत्वेनं तत्र प्रमाणसद्भावात् । कथं वास्याः पुरुषार्थत्वम् । सुखस्यापि हानिव्यँवस्थितौ तुल्यायव्ययफलत्वेनानुदेव्य-त्वात् । न च जीवन्मुक्तिसमानकालीनसुखमुदिव्य प्रवर्त्तते , परममुक्तेस्त्वन्यथा लाम इति वाच्यम् । परममुक्तेरपुरुषार्थत्वप्रसङ्गात् । रागाभावेन सुखस्यो-देव्यत्वानभ्युपगमाचं ।

किं च परमम्रकित्वम् ? समानाधिकरणदुःखासमानकालीनदुःखध्वंस-त्वम् इति चेन्न । सुखान्तमुक्तौ पूर्वमपि तथाविधदुःखध्वंसस्य जातत्वात् । भोगदशायां मुक्तत्वप्रसङ्गात् । न च दुःखान्तैव मुक्तिः, सुखमरणस्यापि श्रवणात् । नापि संस्काराजनकसाक्षात्कारविषयदुःखध्वंसत्वं सुखान्तमुक्तौ भोग-द्शायां मुक्तित्वप्रसङ्गात्ँ । मुक्तेरुदेश्यतावच्छेद्कजिज्ञासायामेवैतस्योपन्यासा-नईत्वात् । न ह्यनेन मुक्तेरुदेशतावच्छिद्यते । अत एव संस्काराजनकानुभव-ध्वंसत्वादृष्टनाशनाइयदुःखध्वंसत्वे निरस्ते । अदृष्टनाशनाइयत्वमपि दुःखस्या-सिद्धमेव । दुःखस्य भोगैकनाज्यत्वात् । संशयस्य संस्काराजनकत्वेन संसारि-दशायामपि मुक्तत्वप्रसङ्गादित्यप्याहुः । नौप्यजनकदुःखध्वंसत्वम् । असिद्ध-त्वात । छिङ्गत्वेनानुमितौ विषयीभूय योगिसाक्षात्कारे च जनकत्वस्य सम्भवात् । नापि सकलात्मविशेषगुणध्वंसत्वं सकलदुःखध्वंसत्वं वा। "मिलित-प्रतियोगिकध्वंसस्यासिद्धेः । नापि दुःखध्वंसमात्रम् । प्रत्येकविवक्षाया-मतिव्याप्तेः । चरमदुःखध्वंसैविवक्षायां तु तस्यावश्योपजीव्यत्वेनान्येषां परित्यागात् । नाप्यदृष्टाभावदेतुकानुभवध्वंसत्वम् । अस्यापुरुषार्थत्वात् । न च प्रायणान्त्यानुभवध्वंसेऽतिव्याप्तिः । तस्याः संस्कारेणैव विनाशोप-पत्तिरिति'ः।

१. I.O. reads ॰कालीनडुःखध्वंसत्वम् । २. P reads ०नियतत्वे प्रमाणसद्भावात् । ३. P reads हानेरिति व्यवस्थितौ । १. P reads जीवन्मुक्तिदशवसुखम् । ५. P reads सुखस्यानुद्देश्यत्वाभ्युपगमात् । ६. I. O. reads समानाधिकरणटुःखासत्त्वमिति । ७-७. This portion is missing in  $M_1$  । ८.  $P+M_1$  drop मुक्तत्व॰, I. O. reads अतिप्रसङ्गात् । ९.  $M_1$  adds here नापि द्वेषाजनकटुःखध्वंसः । तस्यासिद्धेः । १०. I. O. adds समुदायविवक्षायाम् । १९. P reads (अ)नुपपत्ते । १२. P reads ध्वंसत्वविवक्षायाम् । १३. P+I. O. reads नागोपपत्तेरिति ।

# मुक्तिवादः ।

अत्रोच्यते । दुःखान्तरध्वंसस्यायत्नसिद्धत्वेऽपि तथाविधदुःखर्थ्वंसस्य प्रयाससाध्ययोगाभ्याससाध्यत्वात् । दुःखोत्पादनार्थप्रवृत्तिप्रसङ्गस्त्विष्ट एव। जीवन्मुक्तिदशायां तथा प्रमाणसिद्धत्वात् । किश्व नोत्पन्नदुःखर्ध्वंसार्थमना-गतदुःखर्ध्वंसार्थं वा पवर्त्तते । किन्तु दुःखहेतुसंसारनाशाय । एतदेवाभि-सन्धाय दुःखहेतौ दुःखत्वोपचारः, शास्त्रे हेतूच्छेदे पुरुषव्यापारादित्याहुः ।

न च तत्रापि उत्पन्नानुत्पन्नविकल्पसम्भवेनायत्नसाध्यत्वभ्द्यैक्यत्वं वा शङ्कनीयम् । उत्पन्नस्यैव<sup>\*</sup> दुःखहेतोरहिकण्टकादौ लोके परिहारस्य यत्न-साध्यत्वस्य दर्शनात् । न च यदि तेन हेतुना दुःखमवर्ञ्यं जनयितव्यम् तदा परिहारानुपपत्तिः । न जनयितव्यं चेत् । किमर्थं परिहरणीयमिति वाच्यम् । कण्टकादिपरिहारेऽप्यस्य समानत्वात् । न चैवम्भूतदुःखध्वंस-स्याप्रामाणिकत्वम् । देवदत्तदुःखत्वम् दुःखत्वमेव वा स्वाश्रयासमानकालीन-ध्वंसप्रतियोगिष्टत्ति कार्यमात्रवृत्तिधर्मत्वात् प्रदीपसन्ततित्ववद् इत्यनुमान-स्यागमस्य च विद्यमानत्वात् । तथाच न दुःखध्वंसत्वं समानाधिकरणदुःख-समानकाल्जीनत्वव्याप्यम् ।

न च तुल्यायव्ययैत्वेनापुरुषार्थत्वम् । अतिदुःखितस्य सुखेऽपि वैराग्यदर्शनेनेवंविधपुरुषार्थत्वस्य प्रमाणसिद्धत्वात् । न च सुखान्तमुक्तौ भोगदशायामपि मुक्तत्वप्रसङ्गो दोषाय । इष्टत्वात् । यथोक्तात्यन्तिकदुःखध्वं-सस्यैव मुक्तित्वात् । न च जीवन्मुक्तिपरममुक्तचोः व्यैतिभेदकानुपपत्तिः । योगजादृष्ठजन्यतत्त्वसाक्षात्कारत्वस्यं समानाधिकरणविशेषगुणावच्छिन्नसवास-नमिथ्याज्ञानध्वंसत्वस्य च यथासम्भवं जीवन्मुक्तिपरममुक्त्योर्ल्ठक्षणस्योहनीय-त्वात् । उभयसाधारणं तु सवासनमिथ्याज्ञानध्वंसत्वं तत्त्वसाक्षात्कारप्राग-भावविरहत्वम्'' योगजधर्मप्रागभावविरहेत्वमित्यादि स्वयमूहनीयम्'' । प्राञ्चस्तु दुःखात्यन्ताभाव एव मुक्तिरात्यन्तिकी दुःखनिव्वत्तिरित्यने-

त्राञ्चस्तु दुन्खात्यन्तामाव एव मुक्तिरात्यान्तका दुःखानवात्तरत्यन-नैव तस्य विवक्षितत्वात् । न चैवम् असाध्यत्वेनापुरुषार्थत्वप्रसङ्गः । आका-

9.  $M_1$  drops अनागतदुःखध्वंसार्थं । २  $M_2$  reads दुःखहेतूत्त्छेदे । ३. P reads अशक्यसाध्यत्वं । ४. P reads उत्पन्न एव दुःखहेतौ । ५  $M_2$  adds तत् । ६  $M_2$  reads व्याप्तम् । ७. P reads व्ययफलकत्वेन, I. O. reads फलत्वेन । ८. P reads यथोक्तोत्पन्नदुःख॰ । ९. P reads व्यतिरेकानु॰ । १०. P reads कारवत्त्वस्य । १९. P reads विरहितत्वम् in both places । १२.  $M_2$  reads स्वरूपमूद्यम्, I. O. drops स्वयम् ।

शादेरपि मुक्तत्वप्रसङ्गो दोषाय। उक्तदुःखध्वंसरूपस्य तत्सम्बन्धस्य साध्य-त्वात् । न चावश्यकत्वेन स एव मुक्तिरिति वाच्यं, 'दुखेनात्यन्तविमुक्त-श्वरति'इति श्रुत्या मुक्तिदशायामात्मनो दुःखात्यन्ताभावस्य बोधनात् । न श्रुतावपि तथाविधध्वंस एवं विवक्षित इति वाच्यम् । अत्यन्तविमोचर्क-पदस्य अत्यन्ताभावे व्युत्पन्नत्वात् । एवंविधध्वंसपरत्वे लक्षणाप्रसङ्गादि -त्याद्वरिति सङ्क्षेर्पः ॥ १० ॥

۹. P reads मुक्तिपदार्थ इति । २. P reads अत्यन्तविमोकपदस्य । ३. P adds एव । ४. P reads एवंविधदुःखध्वंस॰ । ५. P reads प्रसङ्गः । ६. P reads इति मुक्तिवादः, I. O. reads इति दशमो वादः । सिद्धार्थस्यानुभावकताया अभावात् तत्र व्युत्पत्तिग्रहो नास्तीति केष-विचन्मतम् । तत्र तेषामयमाशयैः-प्रयोजकष्टद्धोदीरितवाक्यश्रवणानन्तरं प्रयोज्यष्टद्धव्यवहारमाकलयन् तेन व्यवहारकारणीभूतं तदीयं ज्ञानमवगच्छन् तत्र चावापोद्धापक्रमेण तत्तत्पदानां कारणतामवधारयन् तैत्रैवार्थे वाच्यवाचक-भावलक्षणं सम्बन्धमवधारयति तटस्थो व्युत्पित्सुः । सिद्धार्थस्य साध्यतोप-रागविरहात् कथं तदधीनव्युत्पत्तिग्रहः । अनुभावकत्वे वाऽऽकाङ्क्षादिवत् साध्यतोपरागस्यापि प्रयोजकत्वात् । तत्साध्यतोपरागपर्राद्वाक्चात् प्रष्टत्तिलक्षण-व्यवहारसंदर्शनात् । तेन च तत्प्रयोजकज्ञानोन्नयनात् , तत्र च शब्दस्य तद्भावभावित्वेर्नं तत्कारणत्वावधारणात् व्युत्पद्यते बाल्ण् इति युक्तम् ।

न च पुत्रस्ते जात इति सिद्धार्थादपि हर्षप्रयुक्तम्रुखप्रसाददर्शनात् हर्षस्य ज्ञानसाध्यत्वात् तत्रापि शब्दस्यैवं हेतुत्वमिति वाच्यम् । हर्षहेतूना-मानन्त्येन शब्दजन्यज्ञानसाध्यत्वासिद्धेः । न च ईरसमाम्रफलमिति वाक्य-श्रवणानन्तरं तत्र प्रवृत्त्तिदर्शनात् ततोऽनुभवकल्पने व्युत्पत्तिग्रहसम्भव इति वाच्यम् । यतः साध्यार्थस्थले क्ऌप्तसैंध्यतोपरागस्य प्रयोजक-त्वव्यवस्थितौ तत्रापि तदध्याहृत्यैवे प्रवर्त्तत इति युक्तम् । तदिदम्रुच्यते कार्यपराणामन्विते शक्तिरिति ।

अत्रोच्यते । इर्षहेतूनामानन्त्यादित्यनेन ज्ञानव्यतिरेकेणैव तत्र इर्ष उत्पद्यत इति वाभिमतम् अमाणान्तरोपजातज्ञानाद्रा । न तावदाद्यः । इर्षस्य सुखस्वरूपतया तस्य ज्ञानकारणर्केत्वव्यवस्थितौ तदन्तरेण तदुत्पत्तेरसम्भ-वात् । अन्यथा प्रवृत्तेरपि ज्ञाननैरपेक्ष्यकल्पनावसङ्गात् । न द्वितीयः । वाक्या-दन्यस्य प्रमाणस्य तत्र कल्पनीयत्वात् । वाक्यकारणत्वस्यैव युक्तत्वात् । अन्यथा गामानयेत्यादावपि प्रमाणान्तरजन्यज्ञानेनान्यथासिद्धिमसङ्गात् ।

#### न्यायसिद्धान्तदीपे

न च सुरसमाम्रफलमित्यत्राध्याहृत्ये प्रवर्त्त इति युक्तम् । अध्या हारे प्रमाणाभावात् । न च साध्यतोपरागस्य वाक्यार्थानुभावकतायां प्रयो-जकत्वम् । आकाङ्क्षादिमत्त्वेनैव तदुपपत्तावन्यस्य गौरवकरत्वात् । न च सिद्धार्थादसंसर्गाग्रहेण व्यवहारोपपत्तिरिति वाच्यम् । बाधकाभावात् । अन्यथा वैपरीत्यस्य वक्तुं सुकरत्वात् । न च प्रष्टत्तिरूपव्यवहारस्यैव व्यु-त्पत्तौ प्रयोजकत्वम् । लाघवेन व्यवहारमात्रस्य तथात्वात् । सिद्धार्थात् व्युत्पत्तिविरहेऽप्यन्यत्र व्युत्पन्नस्य तस्मादनुभवे बाधकाभावात् । तस्मात् सिद्धार्थस्यानुभावकता नास्ति इति वदतो गुरोरपि लघुत्त्वमेवेति ।।छा।११॥

9. P+I.O. add एव । २. P reads साध्योपरागस्य वाझयानुभावकल्पनायाम् । ३. M1 तदुत्पादकोपपत्तावन्यस्य, M2 reads तदुत्पत्तावन्यस्य । 8. P+M2 add एव, I.O. adds अपि । ५ P adds इति सिद्धार्थवादः समाप्तः, I.O. इत्येकादशमो वादः । (१२) अन्वयशक्तिनिरासवादः ।

अन्विते शक्तिरित्यपि विचारणीयम् । तत्र परेषामयमाश्रयः । तत्त-दर्थान्वयबोधजनकत्वं तावत्तत्पदकदम्बकस्येति सुप्रसिद्धम् । तत्रान्वयबोध-जनकत्वं न तस्य नियामकं विना सम्भवति । नियामकत्वं च पद्शक्तेर्वा तदर्थशक्तेर्वा । तत्र द्वितीये गौरवप्रसङ्गात् पदानामेवोपजीव्यत्वेनान्वयां-शेपि शक्तिः स्वीक्रियताम् । तदिदमुच्यते ।

"प्राथम्यादभिधातृत्वात् तात्पर्योपगमादपि । पदानामेव सा शक्तिर्वरमभ्युपगम्यताम् ॥"

[ प्रकरणपञ्चिका, वाक्यार्थमात्त्रेका-प्रथमपरिच्छेद-११] किं चान्वयस्याशक्यत्वे क्रियामात्राभिधाने कर्मविशेषजिज्ञासा कर्म-मात्राभिधाने क्रियाविशेषजिज्ञासा च कथं स्यात् । न हि सामान्याप्रतीतौ विशेषजिज्ञासा सम्भवति । न चान्वयांशस्यापि शक्यत्वे यत्किंचित्पदेन अन्वयबोधोपपत्तौ पदान्तरवैफल्यमिति वाच्यम् । प्रतियोगिविशेषोपस्थितौ तदुपयोगादिति ।

अत्रोच्यते । घटादिपदानामितरान्विते शक्तिरानयनादिविशेषेतरान्विते वा । न तावदाद्यः । कारकक्रियासमभिव्याहृतवाक्चात् कारकान्विता क्रिया क्रियान्वितं कारकमिति प्रतिपत्तिप्रङ्गात् । तथा च वाकचभेदो विशेषाप्रति-पत्तिश्व स्यात् । आकाङ्शादिमत्समभिव्याहारविशेषाद् विशेषलाभ इति चेत् । तर्हि तस्मादन्वयलाभोपपत्तो तत्र शक्तिकल्पनाया अन्याय्यत्वात् । तदिदग्रुच्यते ।

''अन्वयस्यान्यतः प्राप्तेरन्यथाऽनुपपत्तितः ।

अनन्यलभ्यमात्रार्थञक्तान्येव पदानि नः ॥" [ ] इति न द्वितीयः । वाक्यार्थस्य घटमित्यनेनैव बोधितत्वात् आनयनादिपैं-दवैफल्यप्रसङ्गात् । न च विशेषजिज्ञासाऽन्यथाऽनुपपत्त्याऽन्वयशक्तिकल्पनं युक्तम् । अन्वयमात्रस्य व्याप्तिबल्टेन प्राप्तौ तद्विशेषजिज्ञासाया अन्यथैवो-यपत्तेः । अन्यथा चक्षुःपरिदृष्टजम्बीरादौ रसविशेषजिज्ञासाबल्टेन रसमात्रं चक्षु-र्याह्यं स्यात् । न च पदानां पदार्थानाम् अन्वये शक्तिः । अन्वयस्य प्राधान्येन प्रतियोगिनञ्च उपसर्जनत्वेन प्रतीतिप्रसङ्गात् । न च तथा । किं त्वन्वयस्यो-पसर्जनतया प्रतियोगिनः प्रधानतया भानमिति सङ्क्षेपः ॥छा।१२॥

•. P+M<sub>2</sub> read प्रतिपत्तिः स्यात् । २. M<sub>1</sub> reads यदिदमुच्यते । ३. I. O. reads वाक्यार्थान्वयस्य, M<sub>2</sub> adds एव । ४. P reads पदप्रयोगवैफल्य•, I.O. reads आनयनादिप्रयोग• । ५. P+M<sub>1</sub> drop च । ६. P adds इति अन्वयशक्तिः निरासवादः, I. O. reads इति द्वादशो वादः ।

वायुः प्रत्यक्ष इत्येके । तेषेामयमाशयः । त्वगिद्रियव्यापारानन्तरं वायु वौतीति प्रतीतिः सकलजनसिद्धां । नेयं स्पर्शादिलिङ्गजन्या व्याप्त्यादिप्र तिसन्धानविरहेऽपि<sup>®</sup>जायमानत्वात् । अन्यथा त्वगिन्द्रियव्यापारानन्तरं जाय मानघटप्रतीतेः साक्षात्कारित्वे का प्रत्याशा । तत्रापि स्पर्शादिलिङ्गप्रभवत्वस्य वक्तुं सुकरत्वात् ।

ननु बहिरिन्द्रियजद्रव्यसाक्षात्कारविषयत्वात्रछेदकग्रुद्भूतरूपत्रत्वे सति महत्त्वं, तच्च वायौ नास्तीति कथं तत्प्रत्यक्षत्वम् । त्वगिन्द्रियव्यापारस्तु स्पर्शादिछिङ्गप्रतीतावेवान्यथासिद्धः । धूमप्रतीतौ चक्षुर्वत् । व्याप्त्यादिप्रति सन्धानविरहेऽपि जायमानत्वमसिद्धमिति । मैवम् । उद्भूतरूपत्रत्वे सति मह-त्त्वस्य बहिरिन्द्रियजद्रव्यसाक्षात्कारविषयत्वात्रच्छेदकत्वासिद्धेः । उद्भूतस्प-र्श्वत्त्वे सति महत्त्वस्यैव हि तत्रावच्छेदकत्वम् । न चैवमूष्मादेः स्पर्शनत्वांपत्ति द्रौषार्य । इष्टापत्तेः । न चैवं प्रभादेर्बहिरिन्द्रियजद्रव्यसाक्षात्कारविषयत्वानु-पपत्तिः । तत्र तथाभूतसाक्षात्कारविषयत्वासिद्धेः । एवं हि तत्रापि वन्त् श्वत्यते । चक्षुव्यापारो रूपादिल्रक्षणलिङ्गप्रतीतावेवाऽन्यथासिद्धः । मभादि-प्रतीतिस्तु लिङ्गजन्यैवेति ।

कि 'चैतदेव त्वं किमिति नाङ्गीकुरुषे यद्' द्रव्यसाक्षात्कारविषयत्वमात्राव-च्छेदकमेव उद्भूतरूपवत्त्वे सति महत्त्वम् । अलं बहिरिन्द्रियजैत्वविशेषणग्रहणेन । एवं सत्यात्मा प्रत्यक्षो न स्यादिति चेत् । मा भवर्तुं । सोऽपि ज्ञानादि-नाऽनुमीयताम् । तस्मात् स्वीकुरु वायोः प्रत्यक्षत्वम् । परिहर वा आत्मनः प्रत्यक्षत्वमिति दुस्तरा मतिबन्दितरङ्गिणी । न च द्रव्यग्रहणयोग्यताव्यापक-योग्यतानां संख्ययपरिमाणादीनां प्रत्यक्षताप्रसङ्गो बाधक इति वाच्यम् । कर-पुटघतवायोः संख्यादीनां प्रत्यक्षत्वनेष्ठापत्तेः ।

9.  $M_1$  reads परेषाम् । २. P reads सक्रजनानुभवसिद्धा, I.O. read ०जनप्रसिद्धा । ३  $M_1$  drops अपि । ४.  $M_2$  drops ०प्रभव०। ५. P read धूमादिप्रश्नोतौ । ६. P+I.O.+ $M_2$  read (अ)नुपपत्तेः । ७.  $M_2$  reads प्रत्यक्षत्वापत्तिः ८.  $M_2$  drops दोषाय । ९. P drops चैवम् । १०. P drops ०द्रव्य०, I.O reads साक्षात् कारत्वानुपत्तिः । ११. P reads चैवमेव । १२ P drops यद् । १३ P+I.O. read बहिरिन्द्रियजन्यविशेषण० । १४. P reads मा भूत् । १५. P read: संख्यापरिमाणादीनाम् । एवं तत्प्रत्यक्षतासाधकमनुमानमप्युच्यते । वायुः प्रत्यक्षः महत्त्वे सत्यु-द्भूतस्पर्शवत्त्वात् घटवत् । न चोष्मादिना व्यभिचारः । तत्र साध्यविरहस्या-सिद्धेः । न च रूपवत्त्वमुपाधिः । रूपादावेव साध्याव्यापकत्वात् । न च द्रव्यत्वरूपपक्षधर्मावच्छिन्नसाध्यव्यापकमिदमेवोपाधिः । आत्मनि साध्याव्या-पकत्वादिति ।

अत्रोच्यते । बहिरिन्द्रियजद्रव्यसाक्षात्कारविषयता तावदवर्ड्य किञ्चि-न्नियम्या अन्यथा द्रव्यमात्रस्य तथांसाक्षात्कारविषयतापत्तेः । न च यथा द्रव्यसाक्षात्कारविषयतागुणसाक्षात्कारविषयतादीनां नानुगतं नियामकम्, तथाऽत्रापि कचिदुद्भूतरूपवत्त्वे सति महत्त्वं ववचिदुद्भूतस्पर्शवत्त्वे सति महत्त्वमेव भविष्यति इति वाच्यम् । यतो विनिगमनाविरहादुभयोरपि प्रयोजकत्वे वैायोः प्रत्यक्षता न सिध्यति योग्यानेकविशेषग्रणवत्त्वं प्रयोजकमिति<sup>४</sup> कश्चित् तच्चिन्त्यम् । किञ्चान्य-द्रव्यसाक्षात्कारमात्रे त्रानुगतनियामकाभोवात् तथात्वम् , अत्र पुनरनुगतस्य रूपविशेषवत्त्वे सति महत्त्वस्य द्रव्यचाक्षुषसाक्षात्कारे योग्यतावच्छेदकत्वमवर्द्य स्वीकार्यम् । बहिरिन्द्रियजद्रव्यसाक्षात्कारयोग्यतावच्छेदकत्वसम्भवात्ँ कथं तस्यैव च बाधकं विना तत्परित्यागः ।

यत् पुनरुक्तं त्वगिन्द्रियजद्रव्यसाक्षात्कारे यदेव योग्यतावच्छेदकं क्ऌप्तम् तदेव वहिरिन्द्रियजद्रव्यसाक्षात्कारे उद्भूतस्पर्शवत्त्वे सति महत्त्वमेव नियामकमस्तु, प्रभादिप्रतीतिस्तु लिङ्गजन्यैव भविष्यतीति तदसङ्गतम् । तथाहि रूपविशेषात् प्रभाप्रतीतिसम्भवेऽपि "तद्धर्मसंयोगादिप्रतीतिरुन्मी-लितनयनस्य केन लिङ्गेन स्यात् । प्रभादीनामप्रत्यक्षत्वे तद्धतधर्मप्रहे न कोऽप्युपायः । न च संयोगादिगोचरतथाभूतसाक्षात्कारनियामकं रूपविशेषवत्त्वे सति महत्त्वम् आश्रयस्य द्रव्यगोचरे तु तथाभूतसाक्षात्कारे स्पर्शवत्त्वे सति मह-त्त्वमेव नियामकमिति वाच्यम् । गौरवप्रसङ्गात् । तस्मादुद्भूतरूपवत्त्वे भति महत्त्वमेव तस्मिन् "नियामकमिति कथं तद्रहितस्य वायोः प्रत्यक्षस्वसम्भावनापि ।

9. P drops तथा । २.  $M_1$  drops यथा । ३. P reads अविनिगमनात् । 8-8. This portion is missing in  $M_1$  । ५. P inserts प्रभायामच्याप्तेः । ६. P reads स्तोकत्तींच्यम् । ७ I.O. reads बहिरिन्द्रियजन्यद्रच्यसाक्षात्कारे योग्यतावच्छेद-कत्वस्य संभवः । ८  $M_1$  reads तद्वर्ण० instead of तद्धर्म० । ९. P + I.O.read ०नेत्रस्य । १०.  $M_1$  misses आश्रयस्य । १९. P reads (उ)द्भूतस्पर्शवत्त्वे । १२.  $P+M_2$  drop तस्मिन् ।

#### **न्यायसिद्धान्तदी**पे

प्रतिबन्दितरङ्गिणीसन्तरणोपायस्तु प्रत्यभिज्ञानविशेषतरिरेवे । तथा ह्यात्मनो ज्ञानादिलिङ्गानुमेयत्वे योऽहं चक्षुषा घटमद्राक्षं सोऽइन्त्वचा स्पृशा-मीति प्रत्यभिज्ञानं केन लिङ्गेन स्यात् । न च वायोरतीन्द्रियत्वे य एव वातः प्राचीनः शीतः आसीत् स एवेदानीमुष्णो वातीति प्रत्यभिज्ञानं केन समा-घेयमिति वाच्यम् । प्रत्यभिज्ञानस्य पूर्वदिक्प्रभवत्वाद्युपाधेरेवान्यथासिद्धेः । उपाधिग्रहव्यतिरेकेण तथाप्रत्यभिज्ञानस्यासिद्धेः । तस्मात्त्तचिक्त्रभवत्व-मेवैको धर्मः प्रत्यभिज्ञानेन विषयीक्रियत इति । अतो धर्म्यंश एव प्रत्य-भिज्ञानं न स्यात् अन्यथासिद्धेः । वायोस्त्वगिन्द्रियाग्राहात्वे शीतो वायुरिति त्वगिन्द्रियजो अमः कथं स्यात् । विशेषयोग्यतामादायैवेन्द्रियाणां मष्टत्तिरिति चेत् नॅ, प्रमां प्रति विशेष्ययोग्यतापेक्षणात् । अमस्य ज्ञानान्तरोपनीते विशेष्ये दर्शनात् । मानसोऽयं अमें इत्यन्ये । दर्ण्शविशेष्यक इत्यपरे । एवं वाधात् प्रत्यक्षतासाधकानुमानमपि नावतरति । वायुरतीन्द्रियः आत्मभिन्नत्वे सति नीरूपद्रव्यत्वात् । आकाशवदिति । वायुरः पृथिव्यादिभिन्नतया प्रत्यक्षो न सिध्येत् , तदा तद्धिन्नतया न सिध्येदेवेति चेत् । न । वायोः मत्यक्ष-त्वेरि इतरभेदांशे प्रत्यक्षस्योदासीनत्वादिति सङ्क्षेपः ॥१३॥

www.jainelibrary.org

<sup>९. I. O. reads तरीरेव । २. P reads (अ)भ्युपस्पृशामि । ३. P+M<sub>9</sub>
read प्रस्यभिज्ञानस्यान्यथासिद्धिः । ८. P reads मैवम् । ५. P reads असः
स्पर्शाविशेष्यक इत्येके । ६. P reads ०साधकमनुमानमपि । ७. P reads यदि वायुः ।
८. P adds इति वायुप्रस्यक्षतावादः, I. O. reads इति वादस्त्रयोदशः ।</sup> 

# (१४) निर्विकल्पकवादः।

निर्विकल्पके तावद्विप्रतिपत्तिः । ज्ञानत्वं निष्प्रकारकटत्ति न वा । यद्वा ज्ञानत्वं निष्प्रकारकत्वसमानाधिकरणं न वा । एवं सति निर्विकल्पके ममाणमाहुः । जागराद्यसविकल्पकं जन्यविशेषणज्ञानजन्यं जन्यविशिष्टज्ञान-त्वात् । दण्डी पुरुष इति ज्ञानवदिति । अत्र पक्षधर्मताबल्धात् अप्रकारकं विशे-त्वात् । दण्डी पुरुष इति ज्ञानवदिति । अत्र पक्षधर्मताबल्धात् अप्रकारकं विशे-षणविषयकं जागराद्यज्ञैानाव्यवहितपूर्वसमयवर्त्तिज्ञानं सिध्यति । सप्रकारकत्वे विशेषणान्यविषयत्वे च पक्षधर्मताविरोधात् । सप्रकारत्वे हि तदेव जागराद्यस-विकल्पकं स्यात् । न तु पक्षीकृतं ज्ञानमिति पक्षतावच्छेदकधर्मविरोध इति ।

ननु सुषुप्तिप्राकालीनसविकल्पकेनैव विशेषणविषयकेण संस्कारद्वारा-सिद्धसाधनम् । संस्कारद्वाराऽपि विशेषणज्ञानस्य विशिष्टज्ञानजनकत्वं इष्टमेवै । यथा व्यवहितस्यानुभवस्य स्मरणं प्रति । न च जागराद्यनुभवस्य पक्षत्वमनुभवस्य चाच्यवहितपूर्ववैर्तिविशेषणज्ञानजन्यत्वनियमान्न सिद्धसाधनमिति वाच्यम् । अप्रयोजकत्वात् । अनुभवत्वं वा जागराद्यज्ञानस्यासिद्धम्<sup>\*</sup> । स्मरणमेव जागराद्यज्ञानं तच्च व्यवहितेनापि विशेषणज्ञानेन जन्यत इति किमिति निर्विकल्पककल्पनम् ।

न च प्रत्यग्रोत्पन्नविशेषणविशिष्टघटसविकल्पकं पक्षीक्रत्य निर्विकल्पक-साधनमिति युक्तम् । प्रत्यग्रोत्पन्नविशेषणं रूपादिकमेव । तदपि च रूपत्वा-दिना पूर्वं सामान्यतो ज्ञातमेव । नजु व्यवहारस्तावदयं सकल्रजानसाधारणः । यत् ममात्र सविकल्पकं न द्वत्तं किन्तु निर्विकल्पकमेव । तथा चैतद्व्यवहा-रानुरोधेनावत्र्यं निर्विकल्पकं स्वीकर्तव्यमिति । मैवम् । मम तत्र निर्विकल्पकं द्वत्तमिति व्यवहारस्य संग्रुग्धसविकल्पकगोचरत्वात् । निर्विकल्पस्यातीन्द्र्य-त्वाऽभ्युपगमत्वाच्च । न च ज्ञानत्वं निष्प्रकारकत्वसमानाधिकरणं सकल्ज्जानै-द्वत्तित्वात् सत्तावदिति वाच्यम् । ज्ञानातिरिक्तद्वत्तित्त्वस्योपाधित्वात्वे ।

9. P reads जागराद्यसविकल्पकज्ञानाव्य॰,  $M_2$  reads ०पूर्ववर्त्ति॰ । २. P+I. O. read इष्टमेव । ३. P reads पूर्वसमयवर्त्ति॰ । ४. P adds एव here. । ५. P reads न, But Pn reads किमिति । ६. P+I. O. read प्रत्यग्रोत्पन्नमपि विशेषणम् । ७. I. O. reads सामान्यतो दष्टमेव, P reads सामान्यतो ज्ञानमेव । ८. P reads (अ)वश्यं स्वीकरणीयम् । ९.  $M_2$  reads सविकल्पकज्ञान॰ । १०.  $M_2$  reads (उ)पाधेः सत्त्वात् । अप्रयोजकत्वाच्च । न च चक्षुश्राक्षुषसविकल्पकातिरिक्तज्ञानजनकम् , ज्ञानजन-कत्वात् , घ्राणवदिति निर्विकल्पकसिद्धिरिति वाच्यम् । अतीन्द्रियतेजोभिन्न-त्वस्योपाधित्वात् । एवंविधानुमानानामपि अतिप्रसक्तैतया उपेक्षणीयत्वा-च्चेति पूर्वपक्षसङ्क्षेपः ।

अत्रोच्यते<sup>\*</sup> । जागराद्यज्ञानं स्मरणरूपमनुभवरूपमेव वाऽस्तु । उभयथाऽपि निर्विकल्पकसिद्धिः । तथाहि । स्मरणपक्षे तज्जनकसंस्कारस्योद्बोधः सह-कारी । स च ज्ञानरूप एवेति जागराद्यस्मरणाव्यावहितप्राक्कालीनं निर्विकल्प-कमायातम् । अनुभवत्वैपक्षे तु सुषुप्तिप्राक्कालीनविशेषणज्ञानस्य संस्कारद्वारा जनकत्वेऽपि संस्कारोद्बोधरूपत्वेर्नं निर्विकल्पकमवर्श्यं वाच्यं, तथा च लाय-वात् तदेव विशेषणविषयत्या विशिष्टज्ञानजनकमङ्गोक्रियतामलं संस्कारद्वाराऽ-व्यवहितज्ञानस्य जनकत्वकल्पनया । किश्च विशिष्टानुभवत्वम् अव्यवहितवि-शेषणज्ञानजन्यतानियतमिति व्याप्तिरपि रक्षिता स्यात् ।

यद्वा प्रत्यग्रोत्पन्नविशेषणविशिष्टविषयकसविकल्पकं पक्षीक्ठत्य निर्विक-ल्पकसाधनं युक्तम् । न च सामान्यलक्षणया प्रत्यासच्या रूपादिसविकल्पके-नैव सिद्धसाधनमिति वाच्यम् । अनेन हि रूपवान् घट इति प्रतीतिः स्यात् । न त्वेतद्रूपवानिति । सविकल्पकरूपं हि विशेषणज्ञानं येन रूपेण विशेषणम्रुल्लिखति तेनैव रूपेण विशिष्टज्ञाने विशेषणस्य भानमिति नियमः । अन्यथा प्रमेयत्वेन रूपज्ञानाद्रूपवान् घटः इति प्रतीतिप्रसङ्गात् । न च निर्विकल्पकेऽप्येवं प्रसङ्ग इति वाच्यम् । तस्य तदर्थमेव कल्पनायां धर्मिग्राहकप्रमाणविरोधात् । एवं सामग्रीवशात् स्थानान्तरेऽपि निर्विकल्पक मूइनीयमिति किमनुपपन्नम् १ ।

ननु तथापि समवायाभावयोः कथं सविकल्पकैकवेद्यता। तथाहि । रूप-समवायवान् घट इत्यादौ सविकल्पके समवायस्यापि विशेषणत्वात् , अघटं भूतल्लमित्यादौ अभावस्यापि विशेषणत्वात् , विशेषणज्ञानत्वेन च निर्विकल्प-ककल्पनात् । एवं विशेषणत्वाविशेषेऽपि रूपत्वादिकं निर्विकल्पकविषयो, न तु समवायाभावाविति न कश्चिन्नियामकम् । वैपरीत्यस्यापि सुवचत्वात् ।

9. P reads अतिप्रसंज्ञकतया । २  $M_2$  repeats the text beginni ng from अत्रोच्यते to सुवर्णपदेन किं पक्षत्वेन अभिमतम् । ३. P reads अनुभवपक्षे । ४.  $M_1$  reads ० रूरजनकत्वेन । ५.  $M_1$  reads (अ)व्यवहितज्ञानकल्प नया । ६. P reads तत्तन्स्थानविशेषेऽपि । ७. P reads न किधिदनुपपन्नम् । ८. P+ I.O. read ०वेद्यतानियमः । ९. P+ $M_2$  read किं नियामकम् । न च रूपसमबायवान्' घट इत्यत्र समवायो विशेषणम् , समवाये च रूपम्, तथा च रूपमेव निर्विकल्पकेन विषयीक्रियते, अनन्तरं रूपविशेषणकैसमवाय-विशेष्यकं सविकल्पकमनन्तरं रूपसमवायवान् घट इति प्रतीतिरित्येतावतैवो-पपत्तौ समवायादेर्निविकल्पकविषयतया कॅल्पनायां कल्पनागौरवम् इति वाच्यम् । एवं हि रूपमपि निर्विकल्पकविषयो न स्यात् । तत्रापि रूपत्वं विशेषणमेव, तदेव निर्विकल्पकेन विषयीक्रियत इत्यर्स्य सुवचत्वात् । न च जातिभानं व्यक्तिविषयतानियतमिति क्रत्वा तत्र व्यक्तिर्भासत इति वाच्यम् । एवं निर्विकल्पकेन विषयीक्रियत इत्यर्स्य सुवचत्वात् । न च जातिभानं व्यक्तिविषयतानियतमिति क्रत्वा तत्र व्यक्तिर्भासत इति वाच्यम् । एवं निर्विकल्पके समवायस्यापि भानप्रसङ्गात् । रूपज्ञानस्य समवा यविषयतानियतत्वात् ! न ह्येतादृशं ज्ञानं यत्र समवायो न भासते । एवं प्रयोगः –समवायाभावौ निर्विकल्पकेविषयौ अस्मदादिसाक्षात्कारविषय-त्वात् । रूपादिवत् । न तावदवच्छेदकप्रहभ्रौव्यात् सविकल्पकैकवेद्यता रेज्ञानेच्छासंयोगादोनामपि सविकल्पकैकवेद्यताप्रसङ्गात् । अत्रापि विषयसंयो-गिनोरवच्छेदकयोग्रहभ्रौव्यस्य विद्यमानत्वादिति ।

मैवम् । विशिष्टसाक्षात्कारान्यथानुपपत्त्या हि विशेषणज्ञानत्वेन निर्विक ल्पककल्पनं, समवायाभावयोरन्यथोपपत्तिदर्शनात्' किमिति तद्विषयत्वमपि निर्विकल्पकस्प स्त्रोकत्तेव्यम् । तथाहि । जात्यादिकं तावन्निर्विकल्पकेन विषयोक्रियते । अनन्तरं तदिशेषितसमवायविशेष्यकज्ञानोदयः । अनन्तरं तेन समवायिविशेष्यकेन 'इदं' रूपम्' 'अयं घटः' 'रूपवान् घटः' इत्यादयः प्रत्यया जायन्ते । एवमभावेऽपि प्रथममभावविशेष्यक एव प्रत्यरो जायते अनन्तरं तेन तद्विशेषणकप्रत्ययो जन्यते इति । संयोगज्ञानादौ पुनरवच्छेदकग्रहधौ-व्येपि संयोगलज्ञानर्वैनिर्विकल्पकविलम्बेनैं तद्विशिष्टप्रत्ययविलम्बः । तथा च न तस्य सविकल्पकेकवेद्यता ।

अन्ये तु संयोगज्ञानादेरपि सविकल्पकैकवेद्यतेव । नच संयोगत्वादि-निर्विकल्पकापेक्षाविलम्बैंः । यावद्विशेषणज्ञानस्य गौरवभयेन विशिष्टप्रत्यय-

१. M<sub>1</sub> reads रूपवान instead of रूपसमवायवान in all three places. २. P reads तथा चारूपमेव । ३. P drops रूपविशेषणक । ४. P reads ०विषयताकल्पनायाम् । ५. P drops एव । ६. P adds अपि here. ७. P reads जातिज्ञानम् । ८. P reads व्यवतेर्भानम् । ९. P reads ज्ञानेच्छादीनामपि । १०. M<sub>1</sub> reads समवाये च, P reads समवाये चान्यथोपपत्तेर्दर्शितन्वात् । ११. M<sub>2</sub> reads समवायविशेष्यकप्रत्ययेन, I. O. reads समवायायविशेष्ये न प्रत्ययेन । १२. I. O. adds ०इच्छात्व० here । १३. P reads निर्विकल्पके विलम्बेन । १४. P reads (अ)पेक्षया विलम्ब: । जनकत्वानभ्युपगमादित्याहुः । अपरे ''अध्रौव्ये सिद्धसाधनादै्'' इत्यत्रैव भरं क्रुवीणाः समवायादेरपि निर्विकल्पकविषयत्वमाहुः । अत एव निर्वि-कल्पकविषयत्वमेवार्थस्य लक्षणं स्वीचक्रिरे ।

ननु असङ्गतमेतत् । विशिष्टज्ञ।नस्य विशेषणज्ञानजन्यत्वे प्रमाणा-भावात् । तथादि । दण्डी पुरुष इत्यत्र प्रथमं दण्डज्ञानमनन्तरं तद्विशिष्टपु-रुषज्ञानमित्यत्र न किञ्चित् प्रमाणम् । न च कारणीभूतज्ञानविषयत्वे सति कार्यीभूतज्ञानविषयत्वं विशेषणत्वमिति वाच्य, वैपरीत्यस्यापि सुवचत्वादिति । न चानुमितौ व्याप्यव्यापकत्वादिविशेषणज्ञानस्य जनकत्वदर्शनादन्यत्रापि विशिष्टभाने विशेषणज्ञानस्य जनकत्वं वरूपनीयमिति वाच्यम् । तद् दृष्टान्तेनैव विशिष्टभाने विशिष्टज्ञानजनकताकरुपनाप्रसङ्गात् । पर्वतादिकं हि पक्षी-कृतमनुमितौ विशेष्यं तज्ज्ञानं च तत्र जनकमेवेति ।

मैवम् । अग्रहीतदण्डस्य हि दण्डी पुरुष इति प्रत्ययानुदयदर्शनेन अन्वयव्यतिरेकाभ्यामेव विशेषणज्ञानस्य विशिष्टज्ञानकारणत्वावधारणादिति संक्षेपः ॥१४॥

9. See न्यायकुमुमाज्ञलि, ३.२२ । २. P reads भरङ् कुर्वाण, and adds a question mark here '?' । ३. M2 reads विशेषणज्ञानस्य विशिष्टज्ञानजनकत्वे । 8. P reads विशिष्टज्ञाने, Pn reads विशिष्टमाने । ५. P drops तत्र, I.O. reads तज्जनकमेव । ६. P reads इति निर्विकल्पकवादः, I. O. reads इति न्युर्द्देशो वादः । सुवर्णस्य तैजसत्वे किं मानम् । सुवर्णे तैजसम् , अत्यन्तानल्लसंयोगे सति अनुच्छिद्यमानरूपाधिकरणत्वात् सौराल्ठोकवदित्यनुमानमत्रेति चेत्, न । सुवर्णपदेन किं' पक्षत्वेनाभिमतम्<sup>\*</sup>, अत्यन्तानल्लसंयोगे सति अनुच्छिद्यमानरू-पाधिकरणमिति चेत्, न । तस्यापि सौराल्ठोकादिव्यावृत्तस्यासिद्धेः । तत्र च सिद्धसाधनात् । उपष्टम्भक्रसाधारण्येन तत्र बाधात् । उपष्टम्भकसौरालोका-दिव्यतिरिक्तपक्षतावच्छेदकस्याभावात्<sup>\*</sup> ।

र्कि चाऽनुच्छिद्यमानरूपाधिकरणत्वं विवक्षितम् । अत्यन्तानलसंयोगा-विनाक्यरूपाधिकरणत्वं वा, तस्मिन् सति अपरावर्त्तमानरूपाधिकरणत्वं वा। नाद्यः । स्वरूपासिद्धत्वात् । तथाहि । मूषानिक्षिप्तसुवर्ण्स्यं तथाविधानल्ल-सयोगे सति स्वरूपमेव नानुवर्त्तते किं पुना रूपम् । न द्वितीयः । जलेन व्यभि-चारात । उपष्टम्भकाभिमते गतत्वाच्च । नैमित्तिकद्रवत्वाधिकरणत्वमिति हेतुरिति चेत् । न । अन्वयित्वे सहचाराभावात् । व्यतिरेकित्वे च घृतेन विरोधात् । तेजो वै घृतमित्यागमबलात् घृतं तैजसमेवेति न विरोधः-इति चेत्, न । तथा सति व्यतिरेकित्वाभात् तत्तै जसत्वस्य च निराकरिष्यमा-णत्वात् । लाक्षादिना व्यभिचारस्य दुष्परिहरत्वात् । तथाविधानलसंयोगे सत्यनुच्छिद्यमानद्रवत्वाधिकरणत्वं हेतुरिति चेत् , न ! तैजसत्वे साध्ये पूर्वदोषानतिष्टत्तेः । अनेन हेतुना पृथिवीव्यतिरेक जलादिव्यतिरेकं च शीतस्पर्शाद्यनधिकरणत्वेन प्रसाध्यैतदुभयभिन्नत्वे सति रूपवत्त्वात्तैजसत्वसा-धनमिति चेत्, न । उपष्टम्भकेन व्यभिचारात् । पृथिवीत्वव्यतिरेकस्यं साध-यितुम्शक्यत्वात् । न च जल्रव्यतिरेकसाधनं युक्तं, हेतोरसिद्धत्वात् । योग्यातपल्रब्ध्या शीतस्पर्शव्यतिरेकर्स्य सिद्धिरिति यदि, तदानयैवोष्ण-स्पंशीदिव्यतिरेकँसिद्धेः को वारयिता । तथा च तैजसत्वमपि न स्यात् । नैमित्तिकद्रवत्वाधिकरणत्वान्न जलमिति चेत् , न । तत एव तेजोव्यतिरे-कसिद्धिसम्भवात् । अन्ततः पृथिवीत्वमेवानेन साधयितुं शक्यते ।

ی

<sup>9.</sup> P adds हि here | २. P reads अनुमतम् । ३. P reads उपष्टम्भक-स्यैवालोकव्यतिरिक्तस्य पक्षता० । ४. P reads मूषानिक्षिप्तस्य सुवर्णस्य । ५. P reads पृथिवीव्यतिरेकस्य । ६. P reads व्यतिरेकसिद्धिः । ७. Pn+IO. read ०सिद्धि को वारयिता ।

### न्यायसिद्धान्तदीपे

वागीश्वरस्तुं सुवर्णमपार्थिवम् तथाविधानलसंयोगे सति भस्माना-रम्भकत्वादित्याह । तदपि तुच्छम् । घटेन व्यभिचारात् । द्रुतत्वेनै विशे-षणीयमिति चेत् , न, लाक्षादिना व्यभिचारात् । न ह्येतेर्नेात्यन्तानलसंयोगेन भस्मारभ्यते, किन्तु तद्विनाशे सति द्वचणुकादिप्रकमेण तत्र भस्मोत्पद्यते । अन्यथा भस्मनि जतुत्वोपपत्तेः उपष्टम्भकेन तद्वचभिचाराच्च ।

नन्वतिचिरानल्ल्संयोगे पीतिमगुरुत्वविशिष्टम्रपष्टम्भकाभिमतं पार्थिवं द्रवीभावेऽप्यभस्मीभूतमनुभूयते । अतस्तत्रापार्थिवं द्रवत्वाधिकरणं दाइप्रतिष क्षमनुमीयते । क्षीरादेरतितरां कथ्यमानस्य जल्लनिक्षिप्तस्यं दाइप्रतिबन्ध-दर्शनात् । तथा च यदेवापरावर्त्तमानरूपं द्रवीभूतं मूषोदरवर्त्ति प्रतीयते तदेवापार्थिवं कल्प्यताम् । पार्थिवत्वे च दाइप्रतिपक्षताविरोधात् । तच्च स्नेहादिविरहिततया जलं न भवति । वायुत्वादिकं तु तस्य रूपवत्त्वादेवाऽ नुपपन्नं, तथा च परिशेषादेव तस्य तैजसत्वमिति ।

अस्तु तावदापातरम्यमेतत् । तथापि येन रूपेण दाइप्रतिबन्धकता दृष्टा तद् रूपं विशिष्टमेव कल्पयितुम्रुचितम् । सा च नापार्थिवत्वे सति द्रवत्वेन किन्तु जल्प्त्वेनैव लाघवात् । जल्प्त्वच्यवस्थापकवाघाद् बाध इति यदि ब्रूषे तदपि मन्दम्'ं । अभास्वरापाकजरूपस्य तद्व्यवस्थापकस्य प्रत्यक्षसिद्धत्वात् । किश्च किमत्र तेजस्त्वच्यवस्थापकमुपल्रब्धवान्'', येन तेजस्त्वं कल्पयि-तुम्रुद्यतोऽसि । व्यवस्थापकमपि कल्पनीयमिति चेत् । नूनमतिप्रज्ञोऽसि यस्त्वं वल्टप्तव्यवस्थापकं जल्द्वं परिइरसि, कल्पनीयव्यवस्थापकं तेजस्त्वं न परिहरसि । अभास्वरत्वं प्रिहरसि, कल्पनीयव्यवस्थापकं तेजस्त्वं न परिहरसि । अभास्वरत्वं प्रिहरसि, कल्पनीयव्यवस्थापकं तेजस्त्वं न परिहरसि । अभास्वरत्वं प्रवर्णरूपस्यासिद्धमिति चेत्, न । किं महा-न्धकारस्थेन सुवर्णेन घटादिकं प्रकाश्यत इत्यपि वक्तुमध्यवसितोऽसि । नैमित्तिकद्रवत्वं जल्द्वबाधकमिति चेत्, न, तत् किमेतदेवे तत्तेजसत्व-बाधकं येन लज्जामपहाय पुनः पुनरभिधत्से'ः । स्नेहज्ञीतस्पर्जविरहात् जल्दविरह इति चेत्, न । तयोरनुद्भूतत्वेनाऽप्युपपत्तेरिति ।

9. P reads गदिवागीश्वरस्तु । २. P reads सुवर्णं न पार्थिवम् । ३. P reads द्रवत्वेन, I.O reads घटरहितत्वेन । ४. P reads (अ)नेन । ५. P reads जतुत्वापत्तेः । ६.  $M_2$  reads दाहप्रतिपक्षभूतमनुमेयम्, P reads दाहप्रतिपक्षोऽनुमोयते । ७. P reads निक्षिप्तजलस्य । ८. P drops द्रवीभूतम् । ९. P reads अस्य । १०.  $M_2$ +P read तद्वाध इति चेत् न । ११. P adds भवान् here । १२. P adds a redundant न here. । १३. P reads एवमभिधत्से ।

अत्रोच्यते । यत् तावदुक्तम्-पृथिवीतरद्रवत्वाश्रयत्वेन न दाइविरो-धित्वम् , किन्तु जठत्वेनैव लाघवात् , तदनुपपन्नम् । शिलातलसम्बद्ध-स्यापि जलस्य दाइप्रतिपक्षत्वप्रसंगात् । तथापि प्रत्यक्षसांसिद्धिकद्रवत्वा-श्रयत्वेनैव दाइप्रतिवन्धकत्वमास्तामिति चेत् । न । प्रक्वतेऽपि सांसिद्धि-कद्रवत्वाश्रयस्य बाधात् । तर्हि जल्रव्यतिरिक्तस्य सांसिद्धिकद्रवर्त्वाश्रयस्य दाइप्रतिपक्षत्वाभावात् , जल्रस्य च बाधात् दाइप्रतिपक्ष एव न सिध्येदिति चेत् , न ! तथा सति उपष्टम्भकस्य दाहप्रसङ्गात् । दाइप्रसङ्गभयेन करकावदु-पष्टम्भकाभिनतपीतिमगुरुत्वाश्रयेण प्रतिबद्धसांसिद्धिर्कद्रवत्वम् जल्रमेव तर्हि सिध्यतु । उपष्टम्भकस्यैव वा तथा स्वभावः कल्प्यताम् येन तथा पार्थि-त्वेऽपि न दाह इति चेत्, न । प्रथमे कल्पनागौरवात् । तथाहि । तैजसत्वपक्षे नैमित्तिकद्रवत्वम् , अनुद्भूतस्पर्शवत्त्वं, पॅरप्रकाशकताविरोध्युपष्टम्भक-सम्बन्धश्चेति त्रयमेव कल्पनीयम् । जलत्वे अनुद्भूतस्पर्शवत्त्वम् अनुद्भूत-सनेहवत्त्वं सांसिद्धिकद्रवत्वग्रद्विरोध्युपष्टम्भकसम्बन्धः । उद्भूतरूपक्ष्वत्वे सति जल्रस्यानुद्भूतस्पर्शवत्त्वम् अनुद्भूतस्पर्शवत्त्वा्यद्वात् चेत्त् नत्त्याद्वात् । तेजसत्वय्त्वे

'वह्नेरपत्यं प्रथमं हिरण्यम्' इत्यागमसंवादोऽपि तैजसत्वे, न चैवं 'तेजो वै घृतम्' इत्यागमवाक्यात् घृतस्यापि तैजसत्वप्रसङ्गः । अक्ताः शर्करा उपदधातीत्यंत्र अक्तत्वस्य द्रवद्रव्यमात्रसाध्यत्वात् द्रवद्रव्यमात्रेण अक्तत्वे प्रसक्तेरन्यद्रव्यव्यावृत्त्यर्थं सर्थिः स्तूयते तेजोवत् पवित्रं घृतं, न तु तैजसत्वे तात्पर्यं तद्व्यवस्थापकवाधेन प्रथमं बाधितत्वात् । बाधिते च विषये' अतेस्तात्पर्यकल्पनायामप्रामाण्यप्रसङ्गात् ।

स्मृतौ माषकादिव्यवहारस्तु सुवर्णों पष्टम्भकगुरुत्वेनान्यथासिद्धः । भस्मानारम्भकत्वं तु यथा काचादिमूलपरमाणूनां भस्मझणुकारम्भकत्वम् , न तथैतन्मूलपरमाणूनां भस्मद्वत्रणुकारम्भकत्वं विवक्षितम् । न च पार्थिव-विशेष एव भस्मानारम्भकैः कल्पनीय इति द्वितीयपक्षो युक्तः । द्रवत्वा-

१.-१. This is missing in  $M_1$  । २. I. O. reads द्राहप्रतिपक्षग्वम् । ३. P reads व्द्रवत्वस्य । ४. P reads द्रवत्वानाश्रयस्य । ५. I.O. reads उपष्ट-म्भकानाम्, P omits this । ६.  $M_1$  omits ०सांसिद्धिक० । ७-७. This is missing in  $M_1$  । ८. P reads दृष्टत्वात् । ९.  $M_2$  reads जुहोति । १०. P reads बाधितेऽर्थे । ११. P reads तथा instead of भस्मानारम्भकः । धिकरणस्य पार्थिवस्य तथाऽनऌसंयोगे सति भस्मारम्भकत्वनियमात् । तत्र च बाधकाभावेन सङ्कोचस्यान्याय्यत्वात् । पृथ्वीत्वनियतस्य नैमित्ति-कद्रवत्वाश्रयत्वस्य भस्मारम्भकत्वव्याप्यत्वावच्छेदकत्वाच्च पृथिवीत्वस्येव गन्धवत्त्वे ।

किठच । पार्थिवत्वकल्पनायां रूपमपि अपरावर्त्तमानमनुपपन्नम्, रूपपराव्टत्तौ पृथिवीत्वस्यैव तन्त्रत्वात् । ननु नैमित्तिकद्रवत्वस्य पृथिवी-त्वनियतस्य कथमपृथिव्याग्रुत्पत्तिः । तथात्वे वा वाय्वादावप्युत्पत्तिप्रसङ्गः। रूपवच्चं नियामकमिति चेत् । तर्हिं जल्ठे तदुत्पत्तिप्रसङ्गः । स्वाभाविक-द्रवत्वविरहस्तथेति चेत् । तर्हिं आल्ठोकेऽपि तदुत्पत्तिप्रसङ्गः । आल्ठो-कादौ तदुत्पत्तिप्रयोजकाभावान्नोत्पद्यत्ते इति चेत् । तदेव पृथिवीव्यत्ति-रिक्तै नास्तीति ब्रूमः । तथाच नैमित्तिकद्रवत्त्वमेव तैजसत्ववाधकमिति । मैवम् । न हि पृथिवीत्वमेव तावन्नैमित्तिकद्रवत्त्वमेव तैजसत्ववाधकमिति । मैवम् । न हि पृथिवीत्त्वमेव तावन्नैमित्तिकद्रवत्त्वसमवायिकारणतावच्छेदकं पृथिवीमात्रे तदुत्पत्तिप्रसङ्गात् । नापि घृतत्त्वादिकम् , परस्परव्यभिचारात् । तस्माद् दृष्टमेव मृदुत्वमद्दष्टमेव वा तत्र नियामकं वक्तव्यम् । तच्च पृथिव्या-मिवान्यत्रापि न दण्डवारितमिति न पृथिवीत्वव्याप्तनैमित्तिकद्रवत्व्यिमित्ति

नन्वस्तु घृतत्वादिव्यापकः सामान्यविशेष एव नैमित्तिकद्रवत्वाश्रय-तावच्छेदकः । न च तथाविधसामान्यमप्रामाणिकमिति वाच्यम् । नैमित्ति-कद्रवत्वाश्रयत्वस्यैव तत्र तद्व्यवस्थापकत्वात् । गन्धाश्रयत्वस्येवं पृथिवीत्वे पृथिवीत्वावान्तरसामान्यस्य परमाणुषु असत्त्वात् तेषु नैमित्तिकद्रवत्वानुत्पत्तिप्र-सङ्ग इति चेत् । नोत्पद्यताम् । न हि परमाणुद्रवत्वेन पार्थिवे अवयविनि द्रवत्वग्रुत्पद्यतं इति कचित् सिद्धं वर्त्तते । तस्माद् द्वचणुकादावेव नैमित्तिक-द्रवत्त्वं वर्त्तते । तथा च घृतत्त्वादिव्यापकपृथिवीत्वव्याप्यसामान्यविशेष एव नियामक इति कथं न पृथिवीत्वेन व्याप्तिरिति । मैवम् । नैमित्तिकद्रवत्वं न तज्जातिव्यवस्थापकमत्यन्तायोगव्यवच्छेदेन यथा गन्धः पृथिवीत्त्वे ।

9. P+I.O. drop प्रथिवीत्वनियतस्य । २. P reads प्रथिवीत्वस्यैव and drops गन्धवत्त्वे । ३. P reads प्रथिव्यादिव्यतिरिक्ते । ३. P reads प्रथिवीत्वव्याप्यं नैमित्तिकद्रवत्वम् । ५. M<sub>1</sub> reads गन्धत्वस्यैव । ६. P reads मोत्पद्यताम् । ७. P reads (उ)त्पाद्यते । ८. P reads अस्ति । ९. P reads तत्र च । न च काचादिष्ठ सर्वत्र नैमित्तिकद्रवत्वग्रुत्पद्यते । अद्रवाणामपि काचादीनां विनाशदर्शनात् । तथा च काचत्वादिनैव परापरभावानुपपत्तिभिया न नैमि-त्तिकद्रवत्वव्यवस्थापकजातिसिद्धिरिति । तस्माद्यथा द्रवत्वं पृथिव्यामेवेति न नियमः तथा नैमित्तिकद्रवत्वमपि । किन्तु मृदुत्वादिसहकारिसम्भवाद-न्यत्रापि न तदुत्पत्तिसम्भावना दण्डवारिता । न सत्प्रतिपक्षताऽपि । अस्य च परमाणावपि सम्भवात् तत्रापि नैमित्तिकद्रवत्वोत्पत्तिर्न विरुद्धेति सङ्क्षेपः । इति सुवर्णप्रकरणम् ॥छा। १५ ॥ अौ

# १. I. O. adds इति पंचरशो वादः, P reads इति सुवर्णतैजसवाद: ।

पङ्कजादिपदानां योग एवेत्येके । रूढिरित्यपरे । योगरूढिरिति गौतमीयाः । तत्र केवल्ल्योगवादिनामिदमाकूतम् । किमर्थं सम्रुदायशक्तिक-ल्पनम् । पद्मत्वप्रतीत्यर्थं वा कुम्रुदाद्यप्रतीत्यर्थं वा । नाद्यः । संस्का-रादेव तदुपस्थितेः । न च शाब्दी ह्याकाङ्क्षा शब्देनैव परिपूर्यत इति न्या-येन प्रकारान्तरोपस्थितस्य न शाब्दानुभवेऽवभासः । अन्यथा किं पच-तीत्युक्ते प्रत्यक्षोपस्थितं कलायमादाय कलायं पचतीत्यन्वयबोधप्रसङ्गात् । अत एव पिधेहीत्यत्र द्वारादिपदमध्याहृत्यान्वयबोधो नार्थमिति स्वीक्रुर्वन्तीति वाच्यम् । पुरुषान्तरेण कलायमित्यभिधाने स्वयं वा स्मर्यमाणे समान-त्वात् ।

न च तत्र तथातात्पर्याग्रहादन्वयानवबोधँ इति वाच्यं प्रत्यक्षोपस्थि तेऽपि कलाये समानत्वात् । अत एव पिधेहीत्यत्रार्थाध्याहार एव युक्तो लाघवात्, पदाध्याहारेऽपि तदर्थान्वर्यतात्पर्यकत्वस्योपजीव्यत्वात् । अत एव ज्ञाब्देऽन्वयबोधे सर्वेषां पदार्थानां पदोपस्थापितत्वं तन्त्रमिति न युक्ति-मत् । गौरवप्रसङ्गात् । न च ग्रक्तिं विना 'संस्कारादुपस्थितं ज्ञाब्दे बोधे नि-यमेन न भासत इति संप्राप्तम् । आकाशपदादश्वक्यस्यं संस्कारादुपस्थितस्या-काग्नत्वस्याकाशं द्रव्यमिति ज्ञाब्दे बोधेऽन्वयभानाङ्गीकारात् । अन्यथा आका-शादिपदान्निर्विकल्पकोदयप्रसङ्गात् । नापि द्वितीयः । तत्राशक्तेरेव तदप्रति-पत्तेः । न हि घटपदादावपि पटाद्यप्रतीत्यर्थं ज्ञक्तिकल्पनम् । न च योगस्य कुग्रुदादिसाधारणत्वात् तत्रापि प्रयोगप्रसङ्ग इति वाच्यम् । योगपुरस्कारे-णेष्टत्वात् । न हि पङ्कजं ज्ञैवाल्रमानय, पङ्कजं कुग्रुदमानयेति प्रयोगं कश्चि-दपि बाध्यतया व्यवहरति । अस्तु वा अवयवश्कावेव पद्मत्वमज्ञक्यमेव प्रयोगोपाधिः । यथाहि दतिहरिपदे पशुत्वं यथा वा चेनुपदे गोत्वं शक्त्यु-पाधिः । तत्र सग्रुदायशक्तेरिव पद्मत्वस्मरणस्य वा कुग्रुदादिषु प्रयोगप्रति-

9. P drops रूढिरित्यपरे. शेषानम्त explains अपरे as माहाः । २. P reads समुदायकल्पना । ३.  $M_2$ +P read शाम्यति । ४. P reads शाब्देऽनुभ-वेऽनवमासः । ५. P+1. O. drop किं । ६. P reads (अ)ध्याहार्यान्वयवोधो नार्थमिति । . P reads तात्पर्यग्रहादन्वयबोधः । ८. Pn reads पदार्थान्वय॰ । ९. P reads (अ)नुभवे । १०-१०  $M_1$  misses this portion । बन्धकत्वम् पङ्कपदोत्तरजशब्दस्यैवं वा । न च पङ्कपदोत्तरजशब्देनैवं प्रति-बन्धात् पद्मत्वोपस्थितिस्तवापि<sup>®</sup> न स्यादिति वाच्यम् । कार्यदर्शनेन कुम्रुदादावेव प्रतिबन्धकत्वकल्पनात् । एवमप्युपपत्तौ शक्तिकरूपने गौरवात्<sup>\*</sup> । अवयवशक्तावेव वा कौच्यं करूप्यताम् । न च घटपटादावपि घटत्वादेः प्रयो-गोपाधित्वप्रसक्तौ प्रकारे क्वचिदपि शक्तिर्न स्यादिति वाच्यम् । घटपर्दा-न्निर्विकरुपकोदयप्रसङ्गात् ।

ननु घटमानयेत्युत्तमवृद्धवाक्यात् प्रयोज्यप्रवृत्तिग्रुपलभमानो बाल-स्तस्य घटकर्मकानयनानुभवमनुमिनोति । तत्र चावापोद्धापक्रमेण घटत्वप्र कारकघटान्वयानुभवजनकत्वं घटपदस्यावधारयति । एवमानयपदेऽपि । तथा पङ्कजमानयेति वृद्धवाक्यादपि प्रयोज्यवृद्धस्य पत्रे प्रवृत्त्युपल-म्भात् पद्मत्वप्रकारकपद्मान्वयबोधजनकत्वं पङ्कजपदस्यावधारयति । न च तत्प्रकारकपद्मान्वयानुभवजनकत्वात् तत्प्रकारकतया वा तत्स्मरणजन-कत्वादन्यत्पदस्य शक्तत्वं नामेति । मैवम् । न हि यद्विषयानुभवो येन पदेन जन्यते तत्र तस्यावक्ष्यं शक्तिकल्पनं, संसर्गांशेऽपि शक्तिकल्पनप्रसङ्गात् । न चान्विताऽभिधानवादिनोऽत्रेष्ठापत्तिः । अनन्यलभ्यशब्दार्थस्य व्यवस्था-प्यत्वात् ।

न च तत्पकारकतदिषयकानुभवजनकत्वम् एवम्भूतस्मरणजनकत्वं वा शक्तत्वं गङ्गापदादेस्तीरत्वादिप्रकारकतीराद्यनुभवेजनकत्वेन तत्र शक्ति-प्रसक्तौ छक्षणामात्रोच्छेदप्रसङ्गात् । तत्प्रकारकैतदिषयकज्ञानजनकत्वाप्रतिस-न्धानेऽपि देवदत्तादिपदादसौ बोद्धव्यः इत्यभिप्रायप्रतिसन्धानादप्यर्थोप-स्थितेर्द्र्शनात् । सर्वत्र तु तत्तदर्थविशेषेऽभिप्रायविशेषविषयत्वमेव वाचकत्वं तत्तत्पदानां शकत्वम् । न च पदानुपस्थितस्यापि शाब्द संसर्गावगमविषयत्वे छक्षणोच्छेदे इति वाच्यम् । प्रकारस्यान्यथोपस्थितस्यापि भानाङ्गीकारात् ।

۹. P reads जपदस्यैव । २. P+I O. drop पङ्कपदोत्तरजशब्देनैव । ३. P reads अपि तदा न स्यात् । ४. P reads गौरवप्रसङ्गात् । ५. P reads कौट्यं, शेषानन्त explains कौट्यं संकोचः । ६. P reads घटपदादेः । ७. P+M2 यथा घटमानयेति वृद्धवाक्र्यात् । ८. P reads वाक्यादपि । ९. P+I. O. read तत्प्रकार-कतदन्वय० । १०. P reads तीरादिविषयक० । १९. P misses तत्प्रकारक० १२. P drops वाचकत्वं । १३ P+I. O. read (उ,च्छेदप्रसङ्गः । कथमन्यथा जलाहरणप्रस्तावे घटमानयेत्युक्ते छिद्रेतरघटत्वेनान्वयबोधः । छिद्रेतरत्वस्याशवयत्वात् । न चात्र लक्षणा युगपद्वृत्तिद्वयविरोधात् । न चाज-इत्स्वार्था सा शक्याशव्योपग्राहकस्य रूपस्यौनुपस्थितेः ।

न च शब्दसम्बन्धमनपेक्ष्य संस्कारमात्रोपस्थितस्य पङ्कजमानयेत्यत्रा न्वये पद्मत्वव्यापकानां द्रव्यत्वादीनामन्वयः स्यादिति वाच्यम् । शब्दसम्ब-न्धोपगमेऽपि संस्कारप्राकटचस्यावक्ष्योपजीव्यत्वात् तदेवास्तु नियामकम्, कृतं शब्दसम्बन्धकल्पनया । न च गङ्गायां घोष इत्यत्रापि संस्कारादेव तीर-विशेषप्रतीत्युपपत्तौ न वृत्त्यन्तरकल्पना ज्यायसीति वाच्यम् । गङ्गापदो-पादानवैयर्थ्यात् । अशक्यतात्पर्यकत्वस्यैव तत्त्वात्ँ । तस्य च पुरुषेच्छाधी-नस्याशक्यनियमत्वात् यद्वा पङ्कजादीनां सामान्यशब्दानां तत्र तत्र विशेषे तात्पर्यसहायानामेव विशेषबोधकत्वमस्तु कृतं समुदायशक्तिकल्पनयााः । कथमन्यथा कदाचिद् कुमुदेऽपि प्रयोगो लक्षणयेति तवँ, मम तु मुख्य-तयेति मद्दान् विशेषः ।

अत्रोच्यते । पङ्कष्तमानयेति वाक्यश्रवणानन्तरं पद्मानयनं कुर्वतः प्रयोज्यस्य पद्मानयनानुभवौ निश्चीयते । तत्र संस्कारमात्रवशात् पद्म-त्वभाने नियमतः कल्प्यमानेऽव्युत्पन्नस्यापि तथाभानप्रसक्तौ किं नि-यामकमध्यवसितमायुष्मता । दृश्यते चात्र व्युत्पत्तिग्रहापेक्षा । कथमन्यथा प्रत्येकं व्युत्पन्नस्य पुंसः पङ्कष्त्रमानयेति श्रुतवतोऽपि न पद्मानयनानुभवो यथा समुदाये व्युत्पन्नस्यैं । कथमन्यथा पद्मादिपदेन पङ्कजपदस्य पर्याय-ताकीर्त्तनं कोशकाराणां प्रत्येकाव्युत्पन्नस्य वा कथं पङ्कजपदात्' पद्मत्वप्र-तीतिः । न चान्वयप्रतियोगिप्रतियोगितावच्छेदकयोः शब्दानुपस्थितयोः संस्कारप्राबल्यात् शब्दानुभवविषयभावो नियमेन युज्यते । घटविषयै-प्रबल्लसंस्कारवशादासादितघटस्मरणस्य घटाव्युत्पन्नस्य घटमानयेति वाक्य-श्रवणानन्तरं घटानयनबुद्धिप्रसङ्गात् । न चाकाशादिप्रतिबन्दिग्रहो युक्तः, नियमेन तत्र शब्दसमवायित्वस्यास्फुरणात्'े । तत्र हि कदाचिदष्टद्रव्य-

۹. P reads इत्यत्र । २. M<sub>1</sub> reads एकरूपस्य । ३. M<sub>2</sub> reads तथात्वात् । 8. I. O. reads व्वियमनत्वात् । ५. P drops विशेषे । ६. P drops व्शक्ति । ७. P+I. O. read चेत् । ८. I. O. adds इति पूर्वपक्षसंक्षेपः । ९. P reads प्रयोज्यवृद्धस्य । १०. P reads समुदायव्युत्पन्नस्य । ११. P+I. O. read व्शव्दात् १२. M<sub>2</sub>+P read घटगोचर ० । १३. P reads शब्दसमवायिकारणत्वस्य स्मरणात् ।

ैभिन्नत्वं कदाचिच्छब्दसमवायित्वं संस्कारवशाद् भाषते, अत्र तु व्युत्पन्नस्य पद्मत्वं नियमेन भासत इति महान् विशेषः ।

शक्तिरेव तत्रापीति केचित् । न च पशुत्वगोत्वयोः प्रयोगीपार्धित्वं शक्त्युपाधित्वं वा । घटपटादिपदे घटत्वादेरपि तथाभावप्रसङ्गत् । न च तत्र तत्पदात् निर्विकल्पकोदयभिया तथा नाङ्गीक्रियत इति वाच्यम् , उपा-धिभूतेन घटपटत्वादिना संस्कारोपस्थितेन प्रकारेण निर्विकल्पकोद्ये-विरासस्य शक्यभाषणत्वात् । तस्मात् परिभाषेवैषा प्रयोगोपाधिः ज्ञैक्त्युपा-धिर्वेति । न च कुम्रुदादौ प्रयोगवारणार्थं पद्मत्वस्मरणस्य प्रतिवन्धकर्त्वं पङ्को-त्रजपदस्य वा शक्तिकौच्यं वा कल्प्यताम् । अच्युत्पन्नस्य पद्कजपद्वीत् पङ्कजनिकर्तृत्वेन रूपेण कुम्रुदादिवोधदर्शनात् । अत एवाव्युत्पन्नः पङ्क जमानयेति वाक्यअवणानन्तरं कुम्रुदानयने दोलायते ।

न च सामान्यज्ञब्दत्वादमीषां विशेषतात्पर्यवशाद् विशेषबोधजनकत्व-मिति वाच्यं, वैस्तुगत्या यो विशेषस्तद्बोधकत्वं वा विशेषप्रकारेण वा । नाद्यः । पद्मत्वाननुभवापातात् । नेतरः । स हि विशेषः शक्तिगीचरो न वा । नाद्यः । विवादपर्यवसानात् । नेतरः । लक्षणापातात् । न चात्रेष्टापत्तिः । मुख्यार्थविशेषितस्येव पद्मत्वस्य भानात् ।

वाक्ये न लक्षणेत्यप्याहुः । तात्पर्याप्रतिसन्धानेऽपि पङ्कजमानयेति बाक्यार्थबोधात् पद्मानयनबोधावधारणाच्च । अन्यथा घटपटादिशव्दाना-मपि सामान्यशब्दत्वमेवास्तु । तत्तद्विशेषतात्पर्यवशात् तत्तद्विशेषबोध उत्प-त्स्यत इति ब्रुवाणं को वा वारयिता दस्यात् । न च पङ्कर्ज कुम्रुदमान-येत्यत्र पङ्कजपदे लक्षणा, किन्तु पद्मत्वम्रुपस्थितमप्यन्वयायोग्यतया नान्वेति । अवयवार्थ एव परमन्वेतीति न किठिचदनुपपन्नम् ।

यत्तूकम् प्रत्यक्षोपस्थितेनापि कलायेन तात्पर्यंग्रहं सहकारिणमासाद्य कलायं पचतीत्यत्राऽन्त्रयबोध इति तत् तदा शोभेत यदि तात्पर्यंग्रहस्य १. P reads दष्टद्रव्याभिन्नत्वं । २. P reads घटादिपदे । ३. M<sub>1</sub>, M<sub>2</sub> drop तत्र तत्पदात्, P reads तस्मात् । ४. Pn+M<sub>1</sub> read घटत्वादिना । ५. Pn+I. O. read कौदयं वा कल्पनीयम् । ६. P adds विशेषबोधकत्वं । ७. P reads ०वाचकत्वं <sup>1</sup> ८. P reads पद्मत्वानुमवापातात् । ९. I. O. adds वाक्य-धवणानन्तरं । १०. I. O. reads निवारयिता ।

6

वाक्यार्थप्रतिपत्तावङ्गत्वमीक्षामहे । तदेव तु नास्ति प्रमाणाभावात् । प्रत्युत तात्पर्यमस्य न ज्ञायते अस्माद्वाक्यादयमर्थस्तावदवगम्यत एवेति' विचि-न्त्य पराष्ट्रत्य कुत्राऽस्य तात्पर्यमिति पृच्छति प्रयोज्यवृद्ध इति । न च रूक्षणास्थच्छे तात्पर्यग्रहस्य कारणत्वावधारणात् अन्यत्रापि तत्कारणत्वक-ल्पनमिति वाच्यम् । तत्र हि पदार्थोपस्थित्यनुकूछत्वं तात्पर्यज्ञानस्य तावता विना तत्र पदार्थापस्थितिरेव न भवति, न तु वाक्यार्थप्रतिपत्त्यनुकूछत्वम् । अत एव तत्र तात्पर्यं पदार्थमात्रे न तु वाक्यार्थ्यं प्रतिपत्त्यनुकूछत्त्वम् । अत एव तत्र तात्पर्यं पदार्थमात्रे न तु वाक्यार्थे । तथा च पुरुषान्तरोदीरित-कुछायपदेन स्वयं स्मृतेन वा पचतीत्यस्य समभिव्याहारप्रतिसन्धाने अव-त्येव शाब्दवोधः । यथा हि नानापुरुषेण खण्डशः क्रियमाणे इछोके इति युक्तम्रुत्पत्र्यामः ।

किञ्च द्वारं पिधेहीत्यत्र शब्दद्वारान्वयबोधस्य तदुपस्थापकपदजन्य-त्वदर्शनादन्यत्रापि तथा करूप्यते लाघवात् । अपि च । विभक्तिविशेषसम-भिव्याहारविशेषमासाधैव परं पदानामनुभावकत्वम् । तथैवाकांक्षादिदर्शनात् अन्यथा गामानयेत्यत्रेव गौः कर्मत्वमानयनं क्रतिरित्यत्राप्यन्वयबोधप्रसङ्गात् । प्वं सर्वपदार्थानामेव पदोपस्थापितत्वं तन्त्रम् । प्रमाणवतो गौरवस्यापि न्या-य्यत्वादिति न्यायात् । यद्वा पदोपस्थापितपदार्थत्वमेव तन्त्रम् । न तु सर्वत्वं तन्त्रं, किन्तु सङ्कोचकाभावात् पदार्थमात्रमादायैव विश्राम्यतीत्यल्ल्मति-पीडया । तस्मात् पदाध्याहार एव युक्तो नार्थाध्याहार इति ।

तस्मात् पङ्कजशब्दः पद्मत्वे शक्तः वृत्त्यन्तरविरहे सति व्युत्पन्नं प्रति नियमतः पद्मत्वावच्छिन्नप्रतियोगिकान्वयबोधजनकशब्दत्वात् । पद्म-शब्दवदिति । ग्रहविवादस्तु पङ्कजमानयेत्यत्र पङ्कजशब्देन वाक्यार्थज्ञानानु-कूलं कीद्दक् पदार्थज्ञानं जन्यते । पर्द्रः पङ्कजनिकर्तेत्याकारमिति चेत् । एतत् किम् अनुभवरूपं स्मरणरूपं वा । नाद्यः । सामग्रीविरोधात् । पङ्कजनि-कर्त्तत्वांशे ह्यनुभवसामग्री पद्मत्वांशे स्मरणसामग्री, ते च मिलित्वा कथं

9. P reads तावद् गम्यत इति । २. P reads तत्कारणत्वमिति । ३.  $M_1$  reads पदार्थमात्रप्रत्यये । ४.  $P+M_2$ , I. O. read अन्वयबोधः । ५. I. O. reads पठ्यमाने । ६. P reads शब्दादन्वयबोधत्य । ७. P adds इति युक्तिमत् । ८. The masculine gender in पद्मः is explained in a marginal note of  $M_2$  as अर्द्धचीदिपाठात् पुंस्त्वम्, रोषानन्त supports the same ! ९. P adds तथाहि ।

कार्यं जनयेताम् । न द्वितीयः । प्रत्येकसम्रुदायसङ्केतमतिसन्धानजस्मरणा-नामेकदाऽसत्त्वात् । न चैकमेव पङ्कजनिकर्त्त्त्वपद्मत्वानां स्मरणं तत्र कार्यदर्शनात् कल्प्यत इति युक्तम् । एवमपि हि पङ्कजनिकर्त्तृपद्मानयनान्वयः प्रत्येकं स्यात् । न तु विशिष्टवैशिष्टचेन ।

किञ्च प्रत्येकान्वये वाक्यभेदप्रसङ्गः केन वारणीयः । कथं वा न गवादिपदेऽपि योगरूढिः । को हि गमेर्डों सप्तम्यां जनेर्ड इत्यनयोर्विशेषो येनैकत्र रूढिमात्रमपरत्र योगरूढिरिति ।

अत्राभिधोयते । पङ्कजमानयेति वाक्यात् तावत् पङ्कजनिकत्तौरं पद्ममानयेति प्रतीतिर्जायत इत्यनुभवसिद्धम् । तत्र पङ्कजपदेन प्रत्येक-सम्रुदायशक्तिप्रतिसन्धानसहकारिवशान्मिलितगोचरमेकमेव स्मरणं जन्यते तत्रासत्तिवशेनै पङ्कपदार्थस्याधारत्वेन जनिपदार्थस्याधेयत्वेन तत्क्रियाक-र्तृत्वेन प्रत्ययार्थस्यान्तरङ्गतया पद्मत्वस्य द्वितयविशिष्टे आनयनस्यैकदै-वान्वयः प्रतीयते, न तु पद्मत्वविशिष्टे पङ्कजनिकर्तृत्वं तद्विशिष्टे चानयन-मिति प्रतीतिः । यद्वा पङ्कजनिकर्तृत्वानां प्रत्येकपदोपस्थितानां प्रथमतस्ता-वदन्वयबोधस्तदनन्तरं तेन समं पद्मत्वस्यानन्तरमानयन्तेनान्वय इत्याद्यूह्यम् ।

न च पङ्कजपदस्यैकत्वात् कथमेकस्यैवान्वयबोधकत्वमिति वाच्यम् । सग्रुदायापेक्षया हि पङ्कजशब्दस्य पदत्वमवयवापेक्षया र्तु वाक्यत्वमेव । न च गवादिपदेऽपि योगरूढिः । डोप्रत्ययैशक्त्यवधारकन्यायामावात् । गमेडोिः इति वचनं यथाकथश्चिद्व्युत्पत्तिपरं न तु धेन्वादिपदेऽप्येवं स्यात् १ । जानुदानुभानुशब्दादावावापोद्वापक्रमेण शक्तेः कल्पनात् । यत्र योगार्था-न्वितरूढ्यर्थावबोधस्तत्र सर्वत्र योगरूढिरित्येवंपरत्वाद्वा नन्वस्तु रूढिरेव, न, योगार्थानन्वयप्रसङ्गात् । यौगिकार्थबुद्धिरूपसहकारित्यामाद्विशिष्टार्थोपस्था-पकत्वं रूढेः योगरूढत्वम्, न तु योगार्थेऽपि सग्नुदाये 'शक्तिरिति सर्वमवदातम् ॥छा। १६॥

۱. P reads oकतृत्वपद्मानामानयनान्वयः । २. P reads अत्र ज्ञूमः । ३. P reads (आ)कांक्षादिवशेन । ४. P+I. O. read तत्रैवान्तरंगतया । ५. P reads एतद्दितय० । ६. P misses प्रत्येकपदोपस्थितानाम् । ७. P+M2 drop एकस्यैव । ८. P drops हि ond तु । ९. P+I. O. read डोप्रत्ययस्य । १०. P reads ननु धेन्वादिपदेऽप्येवं स्यात् । न स्यात् । ११. P+I. O. read समुदायशक्तिः । १२. I. O. reads इति षोडशे वादः, P reads इति योगरूढिवादः ।

इहानुमितौ छिङ्गस्य पेक्षधर्मताप्रकारकं ज्ञानं कारणमित्युभयवादि-सिद्धम् । तस्य ज्ञानस्य व्याप्तिप्रकारकत्वेनानुमितिकारणत्वं न वा. व्या-प्तिविशिष्टपक्षधर्मताविशिष्टज्ञानमनुमितिकारणं न वेति विप्रतिपत्तिसङ्क्षेपः । तत्र परेषामयमाशयः । विशिष्टज्ञानस्य किमन्वयव्यतिरेकाभ्यामन्नुमितिकारण-त्वमुन्यथां वा । न तावदाधः । अनुमितिपूर्वसमये व्याप्तिज्ञानपक्षधर्मता-ज्ञानव्यतिरिक्तस्य विशिष्टज्ञानस्यैवासिद्धेः । नन्वस्तु द्वितीर्थः । तथाहि व्याष्तिस्मरणानन्तरं किव्चित्त्वादिना रूपेण पक्षधर्मधूमज्ञानेऽपिं न तावद् वह्रयुनुमितिरुत्पद्यते तथा चानुमित्युत्पत्तिपूर्वकाले रूपान्तरेण पक्षधर्म-धूम्झानं कारणं वक्तव्यं, तच्च प्रकारान्तरं पारिशेष्याद् व्याप्यस्वमेवेति सिद्धं विश्विष्टज्ञानमिति चेत् , न, किश्चित्त्वादिव्यतिरिक्तस्य धूमत्वादेरेव सम्भवे पारिशेर्थस्योपक्षीणत्वात् । तथाहि-प्रथमं व्याप्तेः स्मरणमनुभवो वा अनन्तरं व्याप्यत्वावच्छेदकधूमत्यादिधर्मप्रकारकपक्षनिष्ठधूमज्ञानम् । अनन्तरमव्यव-हितसमयँ एवानुमितिरप्रत्युहग्रुत्पद्यत एवेति । एवमप्युपपत्तौ अन्तरा वि-शिष्टज्ञानकल्पने तत्कारणत्वे च गौरवमेव बाधकम् । न च विशिष्टज्ञानसा-मग्रीबळात् तत्कल्पनं युक्तं, कार्यासिद्धौ सामय्या अप्यसिद्धेः । सिद्धौ वाऽ-नमितिसामय्या बाधितत्वात् । न चानुमितिसामय्यपेक्षया प्रत्यक्षसामग्री बलत्रवीति वाच्यम् । तृतीयलिङ्गपरामर्श्वधारावहनप्रसङ्गात् , तदनुव्यवसा-यप्रसङ्गाच्च । न चानुमितिसामण्या बलवत्त्वेनानुमितिधारावहनप्रसङ्ग्रेनानुमि-नोमीत्यनुव्यवसायों न स्यादिति वाच्यं, पूर्वसामय्या दत्तफलत्वाद्परसाम-रयाः सिद्धसाधनेनानुदयात् । अत एव धूमविशिष्टं पर्वतमुपलभ्य सम-यान्तरेऽपि व्याप्तिं स्मरतो वह्नचनुमितिरुत्पद्यते । न हि तत्र तृतीयलिङ्ग-षरामर्शसम्भावनाऽपि कारणाभावात् । न हि तत्रेन्द्रियं कारणमसन्निकर्षात् । न च ज्ञानान्तरोपनीते धूमे मानस एव परामर्श इति वाच्यम् । बहि-9. P reads पक्षधर्मताज्ञानम् कारणम् । २. M2+I. O. read पश्चधर्मताज्ञान-मनुमितिकारणम् । ३.  $\mathbf{M_{g}}$ +I. O. read अन्यथानुपपत्त्या । ४.  $\mathbf{M_{g}}$  adds पक्षः here 1 4. P misses अपि । ६. P reads परिशेषात and परिशेषस्य । ७. P reads व्यवहितसमये । ८. P omits तदनुव्यवसायप्रसज्जात्त्च । ९. Pn reads बल-बत्त्वात् । १०. P adds अपि and इति, Pn reads व्याप्तिस्मरणवतोऽपि.

लिङ्गपरामर्शवादः।

र्वित्रोष्यके ज्ञाने मनसः सर्वथाऽसामर्थ्यात् । नापि संस्कारः पूर्वं वद्विव्या-प्यधूमवत्त्वेनाऽननुभवात् । नाप्यानुमानिक एवै परामर्शोऽनवस्थापातात् ।

किश्च केवल्ल्यतिरेक्यनुमानवादिना भवता कथं तत्र ैतृतीयलिङ्गप-रामर्शः समर्थनीयः । इतरभेदव्याप्यत्वस्य पृथिवीत्वेऽप्रहात् , ग्रहे वा साध्यहेतुनियतसामानाधिकरण्यस्य पृथिव्यां व्याप्तिग्राहकेणैव परिच्छिन्न-त्वात् किमधिकमनुमेयं स्यात् । व्यतिरेकव्याप्तिग्रहेणैव त्वद्दर्शने इतर-भेदानुमितेः स्वीक्वतत्वाच्च ।

ननु तृतीयछिङ्गपरामर्श्वमस्वीकुर्वता त्वया अनुमितित्वावच्छिन्नं कार्यं प्रति किमनुगतं कारणं वाच्यम् , न तावद्धूमवर्च्वादिविशिष्टपक्षपॅरामशोंऽननु-गमात् । नापि व्याप्यत्वावच्छेदकप्रकारकतद्विशिष्टपरामर्शः, उपजीव्य-त्वेन व्याप्यत्वस्यैव तथात्वेनाङ्गोकाराईत्वादिति । मैवम् । अनुमितित्वाव-च्छिन्नं प्रति व्याप्तिज्ञानस्यैर्वं कारणत्वात् । धूमादिविशिष्टपक्षज्ञानस्यं अनुमितिविशेष एव प्रयोजकत्वात् । यद्वा यद् वस्तुगर्त्या व्याप्यं तद्वि-शिष्टज्ञानस्यैवानुमितिमात्रं प्रति प्रयोजकत्वात् । न च यद्वस्तुगर्त्या व्या-प्यं तस्य किचित्त्वादिना रूपेण ज्ञानादनुमितिः स्यादिति वाच्यम् । तथा-दि-किंरूपानुमितिस्तत्रापाद्यते । किं धूमादिछिङ्गविशेषोपदिता छिङ्गसामा-न्योपदिता् वा । नाद्यः । धूमत्वादिप्रकारकज्ञानादेव तदुपपत्तेः । न द्वितीयः। तथाभूतायां अनुमितेरेवासिद्धेः ।

किश्च यद्व्यतिरेकात् तृतीयलिङ्गपरामर्भः तत्र नोत्पद्यते तद्व्यति-रेकादेवानुमितिव्यतिरेकोपपत्तेः । नन्वनुपपन्नमेतत् । यद्वस्तुगत्या वह्निव्या-प्यं तद्विभिष्टज्ञानात् ' अनुमितिर्भविष्यतीति । तथाहि--यद्वस्तुगत्या वह्नि-व्याप्यं नास्ति धूल्पिटलादिकं तद्विभिष्टज्ञानादप्यनुमितिदर्भनादिति । मैवम् । मया तत्रानुमितेरेवानङ्गीकारात् । अङ्गोकारे वा यद्वस्तुगत्या वह्नि-व्याप्यं तद्भानादेवानुमित्तेरेवानङ्गीकारात् । अङ्गोकारे वा यद्वस्तुगत्या वह्नि-व्याप्यं तद्भानादेवानुमित्त्युत्पत्तेः । तस्मात् सर्वथानुपपन्नो लिङ्गपरामर्भस्य चरमकारणताभिमानो नैयायिकानामिति ।।छ।।

१. P reads स । २.  $M_1$  drops तृतीय । ३. Pn reads स्वीकाराच्च । 8. P reads धूमत्वादि० । ५. P reads पक्षधर्म गरामर्शः,  $M_9$  reads विशिष्टपरामर्शः । ६.  $M_9$  adds अनुगतस्य । ७. P reads धूमत्वादिविशिष्टपक्षधर्मज्ञानस्य, Pn reads विशिष्टपक्षज्ञानस्य । ८. P reads वस्तुतः in both places । ९. P reads तथा भूतानुमितेः । १०. P reads नोत्पयते तद्वचतिरेकस्योपपत्ते, I. O. reads अनुमितिन्यतिरे कस्योपपत्तेः । ११. P reads ० विशिष्टपक्षज्ञानात् । एवं प्राप्तेऽभिधीयते'। व्याप्तिस्मरणानन्तरं किश्चित्त्वादिना रूपेण धूमविशिष्टपर्वतज्ञानात् वह्निर्ननुमीयत इत्यविवादम् । तत्र किं धूमत्वप्रका-रकत्वव्यतिरेकाद् वा कार्यव्यतिरेकः कल्प्यताम् , तदव्याप्यत्वप्रकारकत्वव्यति-रेकाद्वा । तत्र प्रथमस्य गौरवकरत्वात् , द्वितीयस्य व्याप्तिज्ञाने स्वीकारात् लघुत्वाच्च द्वितीय एव ज्यायान् । एतदेवानुसन्धायाचार्येरिदमुक्तम्-

''तत्र लिङ्गत्वोल्लेखि तृतीयं ज्ञानमेषितव्यम्'' इति ।

न च धूमाद्यपहितानुमितौ धूमत्वादिप्रकारकज्ञानस्य पूर्वम्रुपजीव्यत्वेन धूम-त्वादिमकारककरूपनैव युक्तेति वक्तव्यम् । तस्य ह्यनुमितिविशेषं प्रति प्रयोजकत्वं न तु सामान्यं प्रति । प्रकृतेऽनुमितिमात्रं प्रति कारण-तावच्छेदकः प्रकारो विर्चायते । न च तथा धूमत्वादि । व्यभिचारात् । किंच तत्तदुपहितवह्वचनुमितित्वं न धूमत्वादिप्रकारकज्ञानप्रयोज्यम् । किन्तु तत्तद्व्याप्यत्वप्रकारकज्ञानप्रयोज्यमेव । धूमत्वादिभकारकज्ञानप्रयोज्यम् । किन्तु तत्तद्व्याप्यत्वप्रकारकज्ञानप्रयोज्यमेव । धूमत्वादिभकारकज्ञानप्रयोज्यम् । किन्तु तत्तद्व्याप्यत्वप्रकारकज्ञानप्रयोज्यमेव । धूमत्वादिभकारकज्ञानप्रयोज्यम् तु धूमत्वादिविशिष्टज्ञानत्वमेव । यत् पुनर्विकरूप्यापादनदृषणं कृतं तदापाद-नमात्रोच्छेदर्कत्वादुपेक्षणीयम् । तथाहि-सामान्यप्रसिद्धिमादाय आपादनं प्रवर्त्तते न विशेषप्रसिद्धिं, तथैव सर्वत्र दर्शनात् । यत् पुनरुक्तं ज्ञानद्वयानन्तरं तृतीयं ज्ञानमुत्पद्यत इत्यसिद्धम् , अनुमितिसामग्रचाः प्रतिबन्धकत्वा-दिति, तदपि मन्दम् । उक्तन्यायेन तत्कारणत्त्वच्यवस्थितौ तद्विरद्देऽनुमिति-सामय्याः एवासिद्धेः ।

केचित्तु ज्ञानद्वयानन्तरमेव तृतीयँ विशिष्टज्ञानमुत्पद्यत इति न ब्रूमः, किन्तु व्याप्तिरूपविशेषणज्ञानसम्भवात् तद् द्वितीयज्ञानावसर एव वह्नि-व्याप्यधूमवानयमिति ज्ञानस्य सम्भवादित्यप्याहुः । न च व्याप्यत्वा-ज्ञानेऽपि धूमत्वाद्यवच्छेदकग्रहस्योपजीव्यत्वात् स एवानुमितौ कारणमस्तु इति वाच्यम् । अवच्छेदकग्रानं हि व्याप्यत्वसाक्षात्कारे कारणं, न तु व्याप्यत्वज्ञानमात्रे अवच्छेदकग्रहं विनापि वह्निव्याप्यवानयमिति वाक्याद् व्याप्यत्वज्ञानदर्शनात् । किञ्चेवमवच्छेदकज्ञानस्यापि कारणता न स्यात् , तत्रापि यदुपजीच्यं तदेव कारणमास्तामित्यस्यापि सुवचत्वात् । एतेन

9.  $M_2$  - अत्रोच्यते, P-बूमः । २. किरणावलीप्रन्थे तूक्तम् (G. O. S.) "तस्मा-लिलङ्गल्वोल्डेखि तृतीयलिङ्गदर्शनमास्थेयम्' इति । P.198 । ३. P+ $M_2$  read वाच्यम् ४. I. O.+ $M_1$  read (अ)नुमितिमात्रकारणतावच्छेदकः । ५. P reads धूमादि-विशिष्ट० । ६. P reads (उ)च्छेदकत्वेन । ७. P+ $M_1$  drop तृतीयम् । ८. P reads धमत्वावच्छिन्नग्रहस्य । ९. P reads अवच्छेदकज्ञानं । व्याप्तिस्मरणेऽपि किठ्चित्त्वेन रूपेण पक्षधर्मधूमग्रहे सति यद्व्यतिरेकेण तृतीयलिङ्गपगमर्शव्यैतिरेकः तद्व्यतिरेकेण ममाप्यनुमितिब्यतिरेक इति निरस्तम् ।

यदुक्तं-असन्निकुष्टे धूमे विशिष्टज्ञानासम्भव इति तदपि मन्दम् । तथाहि-परेणाऽपि तत्र व्याप्तिविशिष्टपक्षधर्मतौज्ञानमुत्पद्यते इति स्वी-कत्त्तव्यम् । अन्यथा स धूमो वह्निव्याप्य<sup>®</sup> इति व्यवहारो न स्यादिति । तस्मादुभयवादिसमाधेयमेतत् किं निष्टङ्कनेन । तथापि सुद्दद्भावेन किं तत्र कारणमिति<sup>®</sup> ब्रूषे तदा शृणु-ज्ञानान्तरोपनीते धूमे संयुक्तसमवेतल्रक्ष-णया प्रत्यासत्त्या ज्ञानरूपया मन एव तत्र कारणम् । न च बहिर्विंशेष्यके प्रत्यये मनसो न स्वातन्त्रचमतिप्रसङ्गादिति वाच्यम् । ज्ञानान्तरोपनय-स्यैव नियामकत्वात् । न च विशेषणतया प्रत्यासत्त्या विशेषणमेव भास-ते इति वाच्यम् । इह भूतले घटाभाव इत्यत्राभावविशेष्यकस्य प्रत्यय-स्य दर्शनात् । जम्बीरस्य रूपरसाविति सर्वसाधारणप्रत्ययाच्च ।

न चैवमनुमित्युच्छेदः सर्वत्र ज्ञानान्तरोपनीतस्य वह्नेभीनसम्भवा-दिति वाच्यम् । न हि ज्ञानान्तरोपनी ते भानेऽनुमितिव्यवहारोऽ तिव्रसङ्गात् । न हि मनोजन्यतामात्रेण मानसत्वं किन्तु असाधारणकारणान्तरनिरपेक्ष-मनोजन्यत्वेन । न चानुमित्यादौ तथा । परामर्शादेरसाधारणस्य कारण-स्यापेक्षानियमात् १ । यद्वाऽनुमानादेव तत्र परामर्श उत्पद्य ते, न चानवस्था-दोषः, कचित् स्मृतावेव विश्रान्तेः ।

अन्ये तु परामर्शे पक्षविशेष्यकत्वमतन्त्रमेव । किन्तु पक्षव्दत्तेर्विशे-ष्यस्य व्याप्यत्वं गृह्यते यत्र तत्रानुमितिरुत्पद्यते । एवम्भूतश्च तत्रे परा-मर्शः, पक्षव्दत्त्विह्रिव्याप्य' इति । अयमप्यनुमितिरूप एव । अत्र धूमत्व-मेव लिङ्गं धूमत्वस्य वह्रिव्याप्यव्याप्यत्वं व्यक्तचन्तरसन्निकर्षात् गृह्यते । असन्तिकृष्टपर्वतव्दत्तिधूमसम्बन्धितापि प्रत्यक्षेणैव गृह्यते । तस्मात् मत्य-क्षरूपादेव परामर्शात्पर्वतव्तत्तिः स धूमो वह्रिव्याप्य इति अनुमितिरूपद्यते परामर्शे जायते । तस्मात् परामर्शात् पर्वतो वह्रिमानित्यनुमितिरुत्पद्यते

9.  $M_2$  reads outlet स्थ व्यतिरेकः । २. P drops पक्षधर्मता । ३. P reads वह्विव्याप्तः स धूम इति । ४. P adds यदि here । ५. P adds वा here । ६. P reads मनसोऽस्वातन्त्रचम् । ७. P reads विशेषणलक्षणया प्रत्यासत्त्या । ८. P reads ज्ञानान्तरोपनीतमानेऽनुमितिव्यवहारे । ९. P. $m_1$ . O. read कारण-निरपेक्ष- । १०.  $M_2$  reads अपेक्षितत्वात् । १९. Pn drops तत्र । १२. P adds धूम here । १३. P reads वह्विच्याप्यत्वं । १४. P+I. O. read यदी धूम here । १३. P reads वह्विच्याप्यत्वं । १४. P+I. O. read यदी तम् । इति न किञ्चिदनुपपन्नमित्याहुः ।

यत्तु केवल्रव्यतिरेकानुपपत्तिरुका तदपि मन्दम् । तथाहि–तत्र व्यतिरे-कद्वयसहचारेणान्वयव्याप्तिरेव ग्रह्यते इति । तद्विशिष्टं च पृथिवीत्वं पक्षे ग्रह्यते । व्याप्तिश्च न साध्यसामानाधिकरण्यान्तर्भावेन येन फलाभावः । सर्व चैतद्व्यतिरेकिस्थले स्फुटं भविष्यति ।

अन्ये तु तद्विशिष्टपरामर्शस्यानुमितिकारणत्वे विनिगमनामाहुः, इयं धूमव्यक्तिर्वेह्विव्याप्या न वेति संशये विपर्यये च तावदनुमितिर्नो-त्पद्यत इत्यविवादम् । तथा च इयं वहिव्याप्येति ज्ञानेऽनुमितिरुत्प-द्यत इति वक्तव्यम् । न च किमर्थं वक्तव्यं, संशयविपर्ययाभाव एव तत्र कारणमास्तामिति वाच्यम् । तावदभावापेक्षया विशिष्टयरामर्शस्य कारण-त्वे छाघवात् । विनिगमनाभावेन उभयोः कारणतासम्भवात् । न च सर्वोपसंहारेण व्याप्तिग्रहानैन्तरमियं धूमव्यक्तिर्वह्विव्याप्या न वा, न व्याप्येति संशयविपर्ययासम्भवः इति वाच्यम् । सामार्न्यान्श्रियस्य सामा-न्यसंशयविपर्ययप्रतिबन्धकत्वात् । वित्तेषसंशयविपर्यययोर्विशेषनिश्चयनि-वर्त्तनीयत्त्वात् । किश्च यत्संशयो यत्प्रतिबन्धको भवति तन्निश्चयस्तस्य कारणं भवतीति सामान्यतः सिद्धम् । अत्रापि पक्षधर्मस्य व्याप्यत्व-सन्देहादनुमितिर्नोत्पद्यते इत्यव्द्यं तत्र पक्षधर्मस्य व्याप्यत्वप्रकारकनि-श्चयः कारणं वक्तव्यमिति ।

किं च पर्वतो वहिव्याप्यवानयमिति शब्दज्ञानानन्तरं वहवजु-मितिरुत्पद्यते इत्यविवादम् । न च तत्र व्याप्यत्वावच्छेदकः प्रकारो भासत इति अवश्यं पक्षधर्मस्य व्याप्यत्वज्ञानमनुसरणीयम् । न च तत्र व्याप्यस्य व्याप्यत्वमेवावच्छेदकैंः प्रकारो भासत इति वाच्यम् । यद् वहिव्याप्यवद् भवति तद्वहिमद् भवतीत्यवश्यमवच्छेदकरूपाया अपरव्याप्तेर्भांने प्रमाणा-मावात् । किन्तु तत्रावच्छेद्यरूपैव धूमे वहिव्याप्तिर्भासत इति । किश्च तद्भाने वाऽवच्छेदकं व्याप्यत्वमेव भाति तदा सर्वत्र तदेवास्त्विति तृतीय-छिङ्गपरामर्शप्रकरणं समाप्तम् ॥१७॥ ॥छा।

9. P+M<sub>2</sub> read व्यतिरेकिण्यनुपपत्तिरुक्ता तदपि न भद्रम् । २. P reads संशये विपर्ययाभाव: । ३. P+M<sub>2</sub> read व्याप्यत्वग्रहा० । ४. P reads ०प्रतिरोधकत्वात् । ५. M<sub>2</sub> reads वक्तव्यमिति । ६. Pn reads नोपपयते । ७. P reads व्याप्यत्वस्य व्याप्तिर्व्याप्यत्वावच्छेदकः प्रकारः, I. O. reads व्याप्यत्वं व्याप्यत्वमेवावच्छेदकः प्रकारः । ८. P adds इति लिङ्गपरामर्शवादः, I. O. reads इति तृतोयलिङ्गपरामर्शः । ननु केयं व्याप्तिः । अनौपाधिकत्वं वा स्वाभाविकत्वं वा अव्यभि चारित्वं वा कारस्येन सम्बन्धो वा, साधनसमानाधिकरणयावद्धर्मसमानाधि-करणसाध्यसामानाधिकरण्यं वा, विशिष्टवैशिष्टचें वा, तादात्म्यं वा, कार्यकार-णभावो वा, अविनाभावो वा, निमित्तनैमित्तिकत्वं वा, अन्योन्याभावविशेषो वा, यावत्साध्यव्यापकव्याप्यत्वं वा, साध्यव्यापकव्याप्यत्वं वा, साधना-त्यन्ताभावसामानाधिकरण्यव्याप्यात्यन्ताभावैप्रतियोगिसाध्यसामानाधिकरण्यं वा, साध्याभावव्यापकाभावप्रतियोगिसाधनसामानाधिकरण्यं वा, सम्बन्धमात्रं वाऽन्यद्वा ।

न तावदाद्यः । किं तदनौपाधिकत्वम् । उपाध्यजन्यत्वं वा उपाधिरहितत्वं वा । नाद्यः । धूमे साध्ये वह्नेरपि गमकत्वप्रसङ्गात् । न हि तयोः सम्बन्ध उपाधिना जन्यते । न द्वितीयः । उपाधिरहितत्वं हि तदुपाधिरहितत्वं वा अन्योपाधिरहितत्वं वा । नाद्यः असम्भवात् । वह्नौ साध्ये धूमस्यापि अग-मकत्वप्रसङ्गात् , तदुपाधिरहितत्वस्य तत्र प्रत्येतुमज्ञवयत्वात् । तदुपाधिप्रतीतौ च सोपाधित्वापत्तेः । न द्वितीयः । धूमस्यापि कचिदुपाधित्वेन तद्विरहा सम्भवात् । उपाधिनिर्वचनेऽन्योन्याश्रयप्रसङ्गात् ।

नापि द्वितीयः । स्वाभाविकत्वं हि स्वभावजन्यत्वं वा स्वभाव एव वा । स्वभावोऽपि स्वरूपं वा स्वधर्मों वा । नाद्योऽसम्भवात् । न हि कश्चित् स्वात्मना स्वधर्मेण वा जन्यते । नेतरो व्यभिचारिसाधारण्यात् । तत्स्वभावस्यापि स्वभावत्वात् ।

नापि तृतीयः । अव्यभिचारित्वं हि व्यभिचारशून्यत्वं विवक्षितम् । व्यभिचारश्च साध्यात्यन्ताभावसामानाधिकरण्यमेव । तच्च केवलान्वयिनि

۹. P+I. O. read विशिष्ट वैशिष्टमं वा ۱ ۹. P reads साध्यव्याप्यत्वं वा ۱ ३. I. O.+M2 read साधनात्यन्ताभावसमानाधिकरणव्याप्य ۱ 8. P wrongly inserts here : साधनाभावव्यापकाभावप्रतियोगितवं वा, I. O. reads साधनाभाव-व्यापकाभावप्रतियोगिसामानाधिकरण्यं वा. शेषानन्त hewever supports the reading accepted in the text above ۱ ५ P reads सोपाधिकतापत्तेः ۱ ६. P reads तद्विरहस्यासम्भवात् । ७. P drops तत्स्वभावस्यापि स्वभावत्वात् ।

S

न सम्भवति । तत्र साध्यात्यन्ताभावाप्रसिद्धेः' । संयोगाद्यव्याप्यवृत्तौ च साध्ये साध्यात्यन्ताभावसामानाधिकरण्येऽपि द्रैव्यत्वस्य व्याप्तेरिष्यमा-णत्वात् । किञ्च व्यभिचारस्य साध्यनिर्वचनाधीननिर्वचनत्वेन साध्य-स्य च व्यापकत्वेनान्योन्याश्रयात् ।

नापि चतुर्थः । कारस्न्येन हि सामस्त्येन प्रकारेण सम्बन्धो विव-क्षितः । न च सामस्त्यं सम्बन्धघटकः प्रकारः । समस्तव्यक्तिगर्भस्य सम्बन्धस्याभावात् । प्रत्येकं तथात्वे सामस्त्याभावात् । व्यभिचारिसाधार-ण्यात् पक्षान्तरप्रवेशात् ।

नापि पञ्चमः । साधनसमानाधिकरणयावद्धर्मसामानाधिकरण्यं हि किञ्चित्साध्यव्यक्तेर्वाऽभिधित्सितं सकल्साधनसमानाधिकरणयावद्धर्मसामा-नाधिकरण्यं सकल्लसाध्यव्यक्तेर्वा अभिप्रेतं यत्किञ्चित्साधनव्यक्तिसमानाधि-करणयावद्धर्मसामानाधिक रण्यं सकल्साध्यव्यक्तेर्वा विवक्षितं, साधनत्वाव-च्छेदकधर्मवद् यत्किञ्चिद्व्यक्तिसमानाधिकरणयावद्धर्मसमानाधिकरणमात्र-ष्टचिसाध्यत्वावच्छेदकधर्मवद्व्यक्तिसामानाधिकरणयावद्धर्मसमानाधिकरणमात्र-ष्टचिसाध्यत्वावच्छेदकधर्मवद्व्यक्तिसामानाधिकरण्यं वा, यावत्साधनसमा-नाधिकरणयावद्धर्मसमानाधिकरणयत्किञ्चित्साध्यव्यक्तिसामान्या(ना)धिकरण्यं वा। नाद्यो रासभसाधारण्यात् । न द्वितीयः असम्भवात् । न हि सकल्ट-साधनसमानाधिकरणोः धर्मैः सर्वाः साध्यव्यक्तयः समानाधिकरणाः । अत एव न तृतीयः । न चतुर्थः । अधिकद्यत्तिसाध्ये तदभावात् । न पञ्चमः । एकव्यक्तिके यावदर्थाभावाद् । व्याप्तिग्रहे सिद्धसाधनप्रसङ्गाच्च ।

नापि षष्ठः । उक्तरीत्या दूषितत्वात् । यथाकथठिचत् सम्भवे एता-वदज्ञायमानेऽप्यनुमितेर्जायमानत्वात् गौरवकरत्वाच्च । अन्यथोपपत्तेर्व-क्ष्यमाणत्वाच्च ।

नापि सप्तमः । अव्यापकत्वात् । अभेदेन गम्यगमकभावानुपपत्तेश्च । नाप्यष्टमः । अकार्यकारणभूतयोरपि<sup>६</sup> व्याप्यव्यापकभावात् ।

नाप्यष्टमः । अकायकारणभूतयारापं व्याप्यव्यायकमावात् । नापि नवमः । अविनाभावो हि साध्यं विना हेत्वभावो विवक्षितः ।

तथा च केवलान्वयिन्यप्रसिद्धेः ।

9. P+I. O. read (अ)सिद्धेः ।२. P drops द्रव्यत्वस्य । ३. P+M<sub>1</sub> drop समानाधिकरणयत्किञ्चित्साध्यव्यक्ति० । ४. P reads रासभादिसाधारण्यात् । ५. M<sub>1</sub> + I. O. read अकार्यकारणयोरपि ।

88

नापि द्शमः । निमित्तेनैमित्तिकत्वं हि कार्यकारणभावो वा समा-नावच्छेदकत्वं वा । नाद्यः । कार्यकारणभावप्रवेशात्, न द्वितीयः अवच्छेद-कत्वं हि सामानाधिकरण्यमात्रं वा नियतसामानाधिकरण्यं वा । नाद्यो व्यभिचारिसाधारण्यात्, न द्वितीयोऽन्योन्याश्रयात् । यथाकथश्चिदवच्छेदक-त्वनिर्वचनेऽपि अवच्छेदकत्वान्तर्भावेन व्यापकत्वव्याप्यत्वे स्यातां तथा च केवलधूमस्य व्याप्यत्वं केवलस्य वह्नेव्यापकत्वं च न स्यात् ।

नाष्येकादशः । तथाविधान्योन्याभावे प्रमाणाभावात् । अव्यभिचा-रादेव तद्बोधकत्वऽव्यभिचारस्योपजीव्यत्वे वा तस्यैव व्याप्तित्वस्वीकार-स्योचितत्वात् । तदेवास्त्विति चेद्, न, तद्दूषितत्वात् ।

नापि द्वादशः । आत्माश्रयात् । साध्यव्यापकपदेन साध्यसमनियतवि-वक्षायां शेषवैयर्थ्यात् । न च तदेवास्तु इति वाच्यं, साध्यव्याप्यस्यैव तथा-त्वे शेषवैयर्थ्यात् ।

नापि त्रयोदशः । आत्माश्रयात् । शेषवैयध्यांच्च ।

नापि चतुर्दशः । अव्याप्यवृत्तौ साध्ये केवळान्वयिनि चाभावात् । अत एव नापि पश्चदशः ।

नापि षोडशः । सम्बन्धमात्रज्ञानस्यानुमित्यजनकत्वात् । व्याप्तिज्ञान-स्य येन रूपेणानुमितिकारणत्वं तस्येइ निरूप्यमाणत्वात् । नापि सम्बन्धत्वं संयोगत्वाद्यनुगतमस्ति ।

नापि सप्तदशः । तदनिर्वचनात् । अखण्ड एव व्याप्तिपदार्थ इति चेन्न, नियामकाभावात् । नियामकसद्घावे तेनैवान्यथासिद्धेः । अन्यथोपपत्तेर्व-क्ष्यमाणत्वाच्च ।

नन्वविनाभाव एव व्याप्तिः । न च केवलान्वयिन्यव्याप्तिः साधन-समानाधिकरणव्याप्यवृत्त्यंत्यन्ताभावाप्रतियोगिसाध्यकत्वस्य तदर्थत्वात् । अन्योन्याभावेन वा तन्निर्वचनं, तथाहि साधनसमानाधिकरणान्योन्याभावा-प्रतियोगिसाध्यवत्कत्वं वा, साधनत्वाभिमतसामानाधिकरण्यान्योन्याभाव-प्रतियोगितानवच्छेदकसाध्यवत्कत्वं वा तदर्थ इति । तदपि न । व्याप्ति-मन्तरेण प्रतियोगित्वस्यैवं निर्वक्तुमश्चव्यत्वात् । साधनत्वाभिमतसाध्यत्वा-भिमतयोरपि व्याप्तिपदार्थत्वप्रसङ्गात् । कथं वा व्यर्थविशेषणे नातिप्रसङ्गः ।

9. P reads नान्त्यः । २.  $M_1+M_2$  drop व्याप्यवृत्ति here । ३.  $M_1$  drops एव ।

### न्यायसिद्धान्तदीपे

तत्र व्याप्तेरनभ्युपगमात् । अत्यन्ताभावाऽन्योन्याभावाभ्यां निरुक्तयोर्मध्ये का वा व्याप्तिः । न तावद् द्वितयमपि । अननुगमात् । उभयसाधारणस्या-भावात् । तस्मादविचारितसुन्दर एव व्याप्तिपदार्थ इति ॥छ॥

अत्रोच्यते । प्रतियोगित्वं तावदभावविरइत्वमेवें । अभावत्वं सत्ता-नधिकरणत्वमेव । यद्वा विरोधित्वमेव प्रतियोगित्वं, विरोधित्वं च यद् येन रूपेण न प्रमीयते तत्तेन सह विरुद्धं, नचाभावे साध्ये अतिव्याप्तिः । अत्रापि विरोधित्वस्य विद्यमानत्वात् । न चाननुगमः । लाघवेनान्योन्या-भावान्तर्भावेन व्याप्तेरिष्यमाणत्वात् । तृणारणिमणिन्यायेन अत्र समाधा-नमित्यप्याहुः ।

न चाभिमतपदान्तर्भावेन व्याप्तिप्रसङ्गे यत् यत्समानाधिकरणान्यो-ऽन्याभावप्रतियोगितावच्छेदकं न भवति तत् तद्व्यापकम् , यत्समानाधिक-रणाऽन्योन्याभावप्रतियोगिता येन नावच्छिद्यते तत्तस्य व्याप्यम् । न चाऽत्र सर्वनामखण्डनावतारः । तस्य सकछछोकव्यवहारोच्छेदकत्वेनोपेक्षणी-यत्वात् । न च व्यर्थविशेषणेऽतिप्रसङ्गः, अत्र व्याप्तेरिष्यमाणत्वात् । न हि तत्र व्याप्तिरेव न वर्त्तते इति व्यर्थविशेषणार्थः, अपि तु तेन विशेषणेन व्याप्तिर्नावच्छिद्यत इति ।

केचित् तु साध्यात्यन्ताभावासामानाधिकरण्यं व्याप्तिः । न चाकाज्ञा-दीनाभवृत्तीनामपि वह्विच्याप्यत्वाश्रयत्वंप्रसङ्ग इति वाच्यं, तेषां व्याप्यत्वेऽपि दोषाभावात् । ततोऽपि वह्वचनुमितिः स्यादिति चेन्न तेषामपक्षधर्मत्वात् । न च केवल्रान्वयिन्यव्याप्तिः । तत्र केवल्रान्वयित्वस्यैव व्याप्तित्वात् । तृणा-रणिमणिन्यायेन कार्यविशेषस्य कल्पनादित्याहुः ।

अपरे तु साधनव्यापकधर्मावच्छिन्नसाध्यसम्बन्धो व्याप्तिः । एत-द्भङ्गश्चावच्छेदकाभावात् । अवच्छेदकस्य साधनव्यापकताविरहात् । सम्ब-न्धस्वरूपविरहात् सम्बन्धिविरहात् । अवच्छेदकः समनियत एव । एतद-भिप्रायेणोच्यते समनियत एवोपाधिरिति । एवम्भूतोपाधिना सोपाधि-

9. P drops बा। २. P+M2 read ०रणस्यैकस्याभावात् । ३. P reads एवायम् । ४. P reads अभावविरोधित्वमेव, Pn. reads अभावरहितत्वमेव । ५. P reads तत्रापि । ६. P reads (अ)त्यन्ताभावप्रतियोगि न भवति । ७. P+M2 drop अवृत्तीनाम् । ८. P reads व्याप्त्याश्रयत्वप्रसन्नः । ९. P reads व्यापकताविरोधात् । व्याप्यत्वासिद्धावेन्तर्भवति । व्यभिचारोम्नायकतोक्तिस्तु तद्योग्यतामात्रेण । विषमव्याप्तिकोपाधिस्तु नै दूषणं, व्यभिचारनियमाप्रतिसंधाने उपाधिज्ञा-नेपि अनुमितेर्दर्शनात् । अन्यथा हेत्वाभासाधिकचप्रसंगात् । व्यभिचा-रोन्नयनदन्नायां तु अन्यत्र क्ऌप्तसामर्थ्यों व्यभिचार एव दूषणमित्याहुः ॥छ।

9. P reads व्याप्यत्वासिद्धे एव । २. P reads च : ३. P reads (अ) नुमिति-दर्शनात् । (१९) व्याण्तिग्रहवादः ।

सा च व्याप्तिर्भूयः सहचारदर्शनव्यभिचारादर्शनानौपाधिकत्वग्रह-विपक्षबाधकतर्कैर्ग्रहाते । ननु सद्वदर्शनेनैव व्याप्तिर्ग्रहाते न तु भूयोदर्श-नेन, भूयो दर्शनस्य शतशो व्यभिचारित्वात् । तत्र सहकारिविशेष-स्वीकारे प्रथमदर्शन एवं तुल्यत्वात् । अत एव य एव सम्बन्धो मया ग्रहीतः पुरा स एव पश्चादपि ग्रहाते इति सकल्जनसिद्धः व्यवहार इति । मैवं, सक्रत्सहचारदर्शने उभयकोटचुपस्थितौ साध्यव्यभिचारसं-श्रयो भवत्येव भूयोदर्शने तु उभयकोटचुपस्थितौ कदाचिद् व्यभिचारसंग्रयो न भवत्यपि । अतो भूयोदर्शनस्य व्याप्तिग्रह कारणत्वस्वीकारात् ।

किञ्च सक्ठदर्शनेन व्याप्तिग्रेढाते इत्यस्य कोऽर्थः । किं प्रथमदर्शन-स्यैव व्याप्तिविषयकत्वं व्याप्तिविषयकज्ञानजनकत्त्वं वा ।

नाद्यः । प्रथमदर्शनस्य व्याप्तिविषयकत्वे अनन्तरं संशयो न स्यात् । निश्चिते संशयायोगात् । न च भूयोदर्शनेऽपि समानमेतदिति वाच्यं, न हि भूयोदर्शनेन व्याप्तिर्ग्रह्यत एवँ । किन्तु यदा ग्रह्यते तदा तर्कादि-सहकारिणा भूयोदर्शनेनैव । अत एवोच्यते न दर्शनानां बहुत्वसंख्या-नियम इति ।

ननु ममापि समानमेतत्। न हि सक्वहर्शनेन व्याप्तिर्ग् हात इति । किन्तु यदा ग्रह्यते तदा तर्कादिसहकारिणा सक्वदर्शनेनेवेति मत्पक्ष इति चेत्, न । प्रथमदर्शने तर्कादेरेवानवतारात् । सर्वत्र संशयोपस्थापितकोटिवि-षयस्तकों भवति । अत्र ते सहचारदर्शनस्य संशायकत्वे तदनन्तरं संश-येन भवितव्यमिति सहचारदर्शनम्रुय नीव्यैव परं तर्कावतारात् । निर्विषय कस्य तर्कस्याभावात् । यद्ययं धूमो वह्तिव्यतिरेकेण स्यादकारणकः स्यादि त्येवमाकारस्य तर्कस्य प्रथमदर्शनपूर्वसमये असम्भवात् । एतेन य एव सम्ब-न्धो मया ग्रहीतः स एवेदानीं ग्रह्यते इति निरस्तम् । सम्धन्धमात्रस्या-व्याप्तित्वात् व्याप्तिग्रहस्य च निरूप्यमाणत्वात् ।

۹. P reads अपि। २. P+M<sub>1</sub> drop सकलजनसिद्धः। ३. P drops साध्य, [. O. reads only संशयः । ४, P adds इत्युच्यते। ५. P reads एव । ३. P adds व्याप्तिः here । ৬. P+I.O. drop चेत् । ८. P reads तर्कादीनामनवतारात् । ९. P reads च। १०. P missed अव्याप्तित्वात् ।

ওই

किञ्च सकुद्दर्शनेन वहिधूमयोः कस्य स्वाभाविकः सम्बन्धः कस्य सोपाधिकः सम्बन्ध इति न निश्चेतुं शक्यते व्यभिचारिसाधारण्यात् । योग्यायोग्योपाधिनिरासस्याशक्यत्वात् । यद्वा सर्वोपसंदारेण सामान्य-छक्षणया प्रत्यासत्त्या व्याप्तिप्रौद्या । सामान्यत्वं ने सकुदर्शनगम्यम् । अतो भूयोदर्शनोपयोगः ।

ननु सर्वोपसंहारेण व्याप्तिर्ग्रहचैते इत्यसिद्धम् । ग्रहीततावद्व्यक्ति-व्यतिरिक्तातीतानागतव्यक्तिभाने प्रमाणाभावात् । भावे वा षोढा प्रच्या-सत्तिबहिर्भावप्रसङ्गात् । न च पक्षनिष्ठधूमगतव्याप्तिग्रहस्यानुमितिकारणत्वे तस्य चानुमानस्य पक्षनिष्ठधूमव्याप्यत्वग्रहजन्यत्वेन तद्व्याप्यत्वग्रहस्य तद् व्यापकप्रहाधीनत्वेन सामान्यलक्षणाप्रत्यासत्तिः कल्पनीयेति वाच्यं, तत्र मया व्याप्तिग्रहस्यानङ्गीकारात् । व्याप्यजातीयग्रहस्य पक्षेऽनुमितिकारण-त्वादिति । मैवं, वहिप्रतियोगिकव्याप्तिविशिष्टयावद्धर्मग्रहस्य मानसप्रत्यक्ष-सिद्धत्वात् । तदनुरोधेन सामान्यलक्षणायाः प्रत्यासत्तेः कल्पनात्<sup>६</sup> । न चातिरिक्तप्रत्यासत्तिकल्पनापत्तिर्विशेषणतायामेवान्तर्भावात् ।

यद्वा कतिपयव्यक्तिसन्निकर्षमासाद्यासमिदितातीतानागतव्यक्तिवि षयकं ज्ञानं चक्षुरादिनैव जन्यते । न च चक्षुरादिना असन्निकृष्टज्ञान-जनैनेऽतिप्रसङ्गः । योगजादृष्टवत् सामान्यवत्त्वर्स्य नियामकत्वात् । धूमत्व-स्य सामान्यत्वग्रद्दे सर्वा एवातीतानागतव्यक्तयोऽवभासन्ते । यावद्वि-रोषसंनिकर्षस्य गौरवकरत्वात् साक्षात्काराकारणत्वात् । यद्वा सामान्य-लक्षणया प्रत्यासत्त्या असन्निकृष्टातीतानागतव्यक्तचभाने कथं प्रागप्रतीत-वह्तिविशेषणक्तपर्वतविशेष्यकमनुमितिज्ञानं, विशेषणज्ञानस्य विशिष्टज्ञानं प्रति कारणत्वात् । न च तदनुरोधेन व्यापक एव तैथाऽऽस्तामिति वाच्यम् । व्याप्येऽपि प्रत्यासत्तरविशेषात् । धूमस्यापि क्वचिद् व्यापकत्वात् ।

नापि द्वितीयः । इष्टत्वात् । न ह्यस्माकं दर्शनानां भूयस्त्वं तन्त्रं किन्तु सक्रद्दर्शनेन चक्षुरादिना व्याप्तिर्ग्रह्यते शब्दादिना सक्रद्द्र्शनेनापि गृह्यते इति न तन्निषिध्यते ।

१. P misses न and adds च । २-२ This portion is missing in  $M_1$  । ३. P misses व्यक्ति-। ४. P+ $M_1$  read तद्व्याप्यत्वस्य । ५. P+I. O. read व्यूमग्रहस्य । ६. P reads कथ्यमानत्वात् । ७.  $M_9$  reads असन्निकृष्टा-तीतादिज्ञानजनने । ८. P reads सामान्यस्य । ९-९ This portion is missing in  $M_1$  । १०. P reads विशिष्टज्ञानकारणत्वात् । ११. P reads तदास्ताम् । नजु भूयोदर्शनमित्यत्रे दर्शनानां भूयस्त्वं वा विवक्षितं भूयसां दर्शनं वा । न तावद् द्वितीयः । एकव्यक्तिमात्रदृष्टान्तके तदभावात् । नाद्यः । तावतां दर्शनानाम् एकदाऽसम्भवेन चक्षुरादिसहकारित्वायोगात् । न च संस्कारद्वारा तेषाम् चक्षुरादिसहकारित्वं, संस्कारस्य स्मृतिमात्र-कारणतया कल्पनादिति । मैवं, संस्कारस्यानुभवेऽपि कारणत्वदर्शनात् । प्रत्यभिज्ञानस्मरणयोस्तुल्यवत् संस्कारकल्पकत्वात् । भूयोदर्शनजनितताव-त्संस्कारप्रभवेकस्मरणस्य चक्षुरादिसह कारित्वमित्यपि कश्चित् ।

नन्वनौपाधिकत्वग्रहस्य व्याप्तिग्रहकारणत्वे न प्रमाणं किन्तूपाधिग्र-हाभावस्य कारणत्वं प्रामाणिकम् । न चानौपाधिकत्त्वग्रहोपि शकयः, यो-ग्यायोग्योपाधिसाधारणोपाधिव्यतिरेकस्य दुर्ग्रहत्वात् । किंचानौपाधिकत्वं विकल्प्य यत् दूषणं कृतं, तत् किं ग्राहकतापक्षे नास्ति । नास्ति चेत् अनौपाधिकत्वस्य व्याप्तित्वपक्षेऽपि न भविष्यतीति । मैवम् । अनौपाधि-कत्त्वग्रहोपाधिग्रहाभावयोस्तुल्ययोगक्षेमत्वेनोभयोरपि कारणत्वात् । किञ्च, यावति सति संशयो जायते न तावतैव निर्णय इत्यविवादम् । न च सह-चारदर्शनव्यभिचारादर्शनोपाध्यनुपल्रम्भैव्यीप्तिनिर्णयो जायत इति युक्तम् । तेषु सत्सु संशयस्यैव दर्शनात् । तस्मादतिरिक्तं किठ्चिदपेक्षणीयम् । तच्च विचार्यमाणमनौपाधिकत्वप्रतिसन्धानं तर्कों वेति । न च कोटचनु-पस्थितावेष्वेव सत्सु व्याप्तिनिर्णयो भवतीति वाच्यम् । कोट्यनुपस्थि-तावपि दृरादुर्ध्वतामात्रदर्शने स्थाणुपुरुषान्यतरनिर्णयादर्शनात् ।

यदुक्तमनौपाधिकत्वग्रहोऽशक्य इति तदपि न साधोर्यः । योग्यानां योग्यानुपल्लम्भादेवायोग्यानां तु साध्याव्याप्तिसाधनव्याप्त्यन्यतरसाधनादे-वाभावग्रहस्य सुग्रहत्वात् । न च कश्चिदुपाधिरत्र भविष्यतीति शङ्का व्या-प्तिग्रहविरोधिनी । तस्यां जातायामपि व्याप्तिग्रहस्य जायमानत्वात् । न चैवमुपाधिशङ्का दूषिकैवँ न स्यादिति वाच्यम् । विशिष्टोपस्थितस्यैवोपाधेः शङ्कायां दृषणत्वावधारणात् ।

॰यत्तु विकल्प्य दूषणं क्रतं तददृषणमेव । यावत् साध्यव्यापकव्याप्यत्वस्यै-यानौपाधिकतार्थत्वात् । न चैवमनौपाधिकत्वमेव व्याप्तिरस्त्विति वाच्यम् ।

१ P drops भूयोदर्शनमित्यत्र । २ I. O adds भूयरसु दर्शनं वा । ३. I. O. adds न तृतीयः । तथाहि-यत्र प्रथिवीत्वं तत्र लोहलेख्यत्वमिति व्याप्तौ हीरकादौ व्यभि-चारात् । ४. P reads यावता । ५. I. O. reads तदपि मन्दम् । ६. P reads व्याप्तिविरोधिनी । ७. P reads व्शङ्कादूषणमेव । तत्र गौरवपराइतेरुकत्त्वात् । नन्वव्यभिचारस्यैवानौपाधिकत्वोपग्राहकमैस्तु, लाघवात् । न हि व्याप्तेरेव लाघवमनुकूलं न तु ग्राहक इति । मैवम् नियतस्य हि ग्राहकत्वं, यथा वाऽव्यभिचारनियतमनौपाधिकत्वम्, एवमनौपाधिकत्वनिय-तोऽव्यभिचारोऽपि । अनयोः समनियतत्वेन प्रामाणिकत्वात् । एवग्रुभयोः ग्राह्यग्राहकभावे समानेऽपि तृतीयलिङ्गपरामर्श्वस्यानयोर्मध्ये किंविषयतयाऽनु-मितिकारणत्वमस्त्विति विचारे लाघवादेवाऽव्यभिचारविषयतयैव तत्कारणत्वं कल्प्यते । न त्वनौपाधिकत्वविषयतया यत्प्रकारकतया परामर्शस्यानुमिति-कारणत्वं स एवेद्द व्याप्तिपदार्थः । अनौपाधिकत्वादौ यदि स्वपराम-र्शेण कोऽपि व्याप्तिपदं प्रयुङ्के तन्न निवारयामः–इति सर्वे चतुरस्नमिति ॥छा। १९ ॥

90

<sup>9.</sup>  $M_9$  reads नन्वनौपाधिकत्वग्रहरयैवाव्यभिचारोपग्राहकतास्तु । २. I. O. adds सभा-प्रोयं व्याप्तिकलह: ॥ P reads इति व्याप्तिग्राहकतावाद: ।  $M_1+M_9$  read छ ॥ १८॥ Which means the two sections on व्याप्ति are treated as one chapter ।

प्रष्टत्तिपरवाकचश्रवणानन्तरं प्रयोज्यस्य तत्तदर्थसम्बन्धव्यापारानुकूलां चेष्ठां पश्यन् तटस्थः स्वचेष्ठायां कृतेः कृतौ च चिकोर्षायाश्विकोर्षायां समाना-धिकरणसमानविषयव ज्ञानस्यैवावधृतकारणभावः-इति प्रयोज्यस्यापि तत्कारणी-भूतं ज्ञानमनुमाय तस्य ज्ञानस्य वाक्यजन्यताप्रवृत्तौ जनयितव्यायां शब्द-व्यापारत्वं चावधारयति । तस्य ज्ञानस्य प्रष्टत्तिं प्रति जनकत्वम् ज्ञानत्वा-द्यनवच्छेद्यं यद्विषयप्रकारावच्छेद्यतामादाय विश्राम्यति स प्रकारो विधीयते ज्ञाप्यतेऽनेनेत्यनया व्युत्पत्त्या ज्ञानं कर्मविधिरुत्पाद्यते । तदुक्तं कुसुमाञ्जलौ-

"प्रवृत्तिः कृतिरेवात्र सा चेच्छातो यतथ सा

तज्ज्ञानं विषयस्तस्य विधिस्तज्ज्ञापकोऽथवा ॥'' [5.7]

स पकारः किं प्रवृत्तिपरश्नब्दत्वं वा तद्व्यापारोऽभिधा वा भावना वा सैव नियोज्यप्रयोजनफल्किका<sup>\*</sup> वा इष्टत्वं वा संकल्पो वा वक्त्रभि-प्रायों वा कार्यता वा इष्टहेतुत्वं वा । एवं विप्रतिपत्तौ चरमः पक्षो गौतमीयानां, स एव युक्त इतरेषामप्रवर्त्तकत्वात् ।

तथाहि न तावदाद्यः । अश्रुतवाक्यस्य बधिरस्याव्युत्पन्नस्य च प्रवृ-त्तिदर्श्वनात् । अग्निष्टोमादिवाक्यजानां प्रवर्त्तकज्ञानानां प्रवृत्तिपरशब्दत्वाप्न-कारत्वाच्च । नापि द्वितीयः । अभिधायाः पदार्थस्पृतिहेतुभूतपदतदर्थसम्ब-न्धात् सङ्केतरूपाद् भिन्नायां असिद्धेः । नापि तृतीयः । भावनाज्ञान-स्याप्रवर्त्तकत्वात् , तस्याश्व सर्वलकारवाच्यत्वात् असाधारण्येन लिङाद्य-र्थत्वानुपपत्तेश्व । न च करोतीत्यादौ कृतेः स्वगोचरताविरोधेन सजा-तीयारम्भकत्वनिषेधेन च संख्यैवाख्यातार्थं इति वाच्यम् । आख्यातोप-स्थाप्यकृतेरनन्वयेऽपि तदुपस्थाप्यानुकूलत्वांशमादाय धात्वर्थकृतेरन्वयसम्भ-वात् । न च सर्वलकारैः कृतिरभिधीयत इत्यसिद्धमिति वाच्यम् । भिन्न-समयानुशिष्टानां लडादीनाम् अर्थस्य कृत्यैव व्याकारात् ) न च फला-नुकूल्ज्य्यापार एषामैथीं, न कृतिः, कृतिरप्यनेनोपाधिनेति वाच्यं, नियमतः

۹. P reads स्वचेष्टां । २. P adds च here । ३. P reads अभिधीयते । 8. P reads •प्रयोजनिका । ५. P+I. O. read वक्तुरभिप्रायो वा । ६. M<sub>1</sub> reads सङ्केतभिन्नायाः । ७. P reads •विरोधेन । ८. P+I. O. read अनन्वयप्रसङ्गामावात् । ९. P reads सर्वलकारेण । १०. P reads एवायमर्थः । क्रुत्यैव तेषामर्थस्य व्याकारात् । ग्रहकन्दरादौ क्रुताक्रतबुद्धिविषयनैयत्याच्च । न च कथं चेतनाचेतनसाधारणः कर्त्तव्यवहारो रथो गच्छ्तीत्यादौ समर्थ-यितव्य इति वाच्यम् । काकेभ्यो दधि रक्ष्यतामित्यत्र दध्युपघातकता-त्पर्यक्रकाकपदवदत्रापि छडादिपदस्य क्रुतिज्ञकत्वेऽप्यनुक्रूच्व्यापारतात्प-र्यकत्वात् ।

न चानुकूलन्वं लडादिवाच्यम् । अनुकूलत्वेनाक्षेपात् क्रतेरिति<sup>\*</sup> वाच्यम् । अनुकूलत्वं व्यापारान्तरस्यापि सम्भवतीति तदनाक्षेपकत्वात् । न च लडा-दीनां फलवाचकता धातोस्तैंदनुकूलव्यापारवाचकताऽस्त्विति वाच्यं, विक-ल्पासहत्वात् । तथाहि- लडादीनां फलसामान्याभिधायित्वं वा फलविज्ञे-लपासहत्वात् । तथाहि- लडादीनां फलसामान्याभिधायित्वं वा फलविज्ञे-षाभिधायित्वं वा । नाद्यः । फलसामान्यज्ञानस्याप्रवर्त्तकत्वात् पचतीत्युक्ते फल-विज्ञेषान्वयबोधानुपपत्तेः । न द्वितीयः । यागादिफलविज्ञेषाभिधायित्वं वा पाकादिफलविज्ञेषालामात् । धातोस्तु फलमात्रानुकूलव्यापाराभिधायित्वं वा फलविज्ञेषानुकूलव्यापाराभिधायित्वं वा । नोभौ । अवत्रयोपजीव्यत्वेन विज्ञेषणांज्ञ एव फल्डे शक्तिकल्पनस्योचितत्त्वात् । यथा काष्ठेन पचति तथा पाकेन पचतीत्यादिप्रयोगप्रसङ्गाच्च ।

अस्तु तर्हि नियोज्यप्रयोजनफलिको भावनेति पक्षः । तथाहि-नियो-ज्यप्रयोजनं निसर्गसुन्दरतया स्वर्ग एव, 'स्वर्गकामो यजेत'इत्यादिवाक्यादव-गम्यते । लिंङभिहितभावनायां फलापेक्षणात् । समभिव्याहारविशेषात् स्वर्ग-स्यैव भावनान्वयः । न चान्तरङ्गतया यज्यधेनैव लिङर्थस्य साध्यसाधनभा-वेनैवान्वये याग एव भाव्यतया प्रतीयते बहिरङ्गतया तु न स्वर्ग इति वाच्यम् । ग्रामं गच्छतीत्यादौ भाव्यमाने गमने ग्राममंयोगस्येव भाव्यमाने यागे स्वर्गस्य फलत्वेनाविरोधात्ै । तथा च । स्वर्गफला यागजनिका भाव-नेति वाक्यार्थनिष्पत्तौ भवति तज्ज्ञानाद्यागे 'स्वर्गकामस्य प्रवृत्तिरिति मतम् ।

एतदपि न मन्यामहे । भावनाज्ञानस्य भावनायामजनकत्वात् इत्यु-क्तप्रायत्वात् <sup>२</sup> स्वर्गफलो याग इति <sup>३३</sup>प्रवृत्त्युपपत्तेरधिकस्यानिवेशनाच्च ।

१ P reads समर्थनाय । २. P reads only दध्युपधातकताल्पर्यकत्वात् । ३. I. O.+Mg add लाभः here । ४. P adds तु here । ५. P reads फलसामान्यस्य । ६. P reads बोधानापत्तेः । ७. P reads फलकल्पनस्य । ८. P reads लिङ्विहितभाव-नायाः । ९. P reads समभिव्याहारदर्शनात् । १०. P reads स्वर्गफलकत्वेन । १९ P drops यागे । १९. P reads इत्युक्ताभिप्रायत्वात् । १३ M<sub>1</sub> adds ज्ञानात् here एवमङ्गीकारे प्रतिज्ञान्तरापातात् हितोपायताविधिप्रवेशाच्च ।

नापि पश्चमः । इष्टत्वं हि इच्छाविषयत्वं तदिच्छाज्ञानस्याप्रवर्त्तकत्वात् ।

किं च इच्छा किं विषये विशेषणम् वा उपलक्षणं वा । नाद्यः । इच्छा-यामपि प्रवृत्तिप्रसङ्गात् । न द्वितीयः । विकल्पासदत्वात् । तथाहि उपल-स्थं छखादिकं वा चिकीर्षाजनकज्ञानविषयत्वं वा अन्यद् वा । नाद्यः । स्व-र्भादिज्ञानेऽपि यागादिनियतविषयप्रवृत्त्यनुपपैत्तेः फलस्य चाप्रसिद्धस्य प्रवृ त्त्यगोचरतया व्युत्पाद्यत्वात् । अननुगमाच्च । न द्वितीयः । चिकीर्षाजन-कज्ञानविषयतावच्छेदकप्रकारस्य निरूप्यमाणत्वात् । नापि तृतीयः । तद-निर्वचनात् । इष्टत्वज्ञाने प्रवृत्ती सागरमणात्रपि प्रवृत्तिप्रसङ्गात् । साध्यत्वेन विशेषणीयमिति चेर्न्न । साध्यताज्ञाने साधनविषयतानियमात् हितसाधन-ताबिधिप्रवेशात् ।

किश्च किमिष्टत्वम् । इच्छामात्रविषयत्वं वा । तद्विशेषचिकीर्षविषयत्वं वा । साऽपीच्छा फल्लस्य धात्वर्थस्य वा, सापि किं वक्तुर्वा प्रतिपाद्यस्य वा यस्य कस्यापि वा । नाद्यः । वक्तुः फल्लेच्छाया ज्ञानस्य प्रतिपाद्यमवृत्तौ आज्ञा-ध्येषणातिरिक्तायां अजनकत्वात् । न द्वितीयः । प्रतिपाद्यगतफल्लेच्छायाः सत्याः प्रत्यक्षत्वेन तद्वोधकश्चब्दस्य निष्प्रयोजकत्वात् । असत्याश्च प्रतिपाद्येच्छायाः स्वज्ञानेन प्रवृत्तावजनकत्वात् । नापि धात्वर्थगोचरत्वं द्वितीयः पक्षः । धा-त्वर्थस्य साधनत्वापरिचये विद्यमाने प्रयोज्येच्छाविषयत्वज्ञाने ऽप्यप्रवृत्तेः प्रति-पादकेच्छाया धात्वर्थगोचरायाः प्रतिपाद्यं प्रत्यप्रवर्त्तकर्त्वमित्यस्योक्तप्रायत्वात्। न तृतीयः । अतिप्रसङ्गात् । द्वितीयोऽपि न तद्विशेषचिकीर्षेति पक्षः, उक्तोत्तर-त्वात् ।

अथास्तु सङ्कल्पः षष्ठः पक्षैः । तथाहि स्वप्रवृत्तौ यद्धेतुत्वेनावगतं तदेव परप्रवृत्तावपि अनुमिनुयादिति स्वप्रवृत्तौ च कार्यमिष्टोपायः, अतः कुर्या-मिति सङ्कल्पस्य हेतुत्वमेंवधारितम् । सङ्कल्पं विना हितोपायताऽनुसन्धानेऽपि

۹. P adds च here : २. M<sub>2</sub> reads उपलक्ष्यतावच्छेदकं सुखत्वादिकं वा : ३. P reads ॰निवृत्त्युपपत्तेः । ४. P reads ॰जनकज्ञाने विषयतावच्छेदकप्रकारस्य । ५. M<sub>2</sub> adds किंच here : ६. P+M<sub>3</sub> drop न : ७. P reads ॰(अ)तिरिक्तायां जनकरवात्. But शेषानन्त reads (अ)तिरिक्तस्य : ८. P reads प्रतिपाद्यं प्रति प्रवर्त्तकत्वम् इत्याद्युक्तप्रायत्वात् । ९. P reads तथाप्यस्तु षष्ठः पक्षः : १०. P reads अवधारयति । १९. P reads हितोपायतानुधावने । प्रवृत्तेरभावादावश्यकत्वात् शब्दजायामपि प्रवृत्तौ सङ्कल्पस्य ज्ञानमेव हेतुतयानु-मिनोति । तथा च स एव लिङाद्यर्थः । तन्न । सङ्कल्पस्य चिकीर्वारूपत्वे-नोक्तदोषानुकूलत्वात् । अतिरिकत्वे मानाभावात्

किञ्चेदमत्राऽऽलोचनीयं किं यस्मिन् जाते प्रवृत्तिरथ यस्मिन् ज्ञाते प्रवैत्तिः, स लिङाद्यर्थः । आद्ये ज्ञानादेरपिं प्रवर्त्तकज्ञानविषयभावकल्पनप्रसङ्गः । दितीये तु सङ्कल्पस्य स्वरूपसत एव प्रवर्तकत्वात कथमसौ ज्ञाप्यः ।

सप्तमस्तु वक्तुरभियायो ज्ञानं वा इच्छा वा । आहे अग्निकामस्य दारु-मथनभावना वक्तुर्ज्ञात्तेतिं ज्ञानमुत्पाद्यम् । न चैतावता प्रयोज्यस्य प्रवृत्तिः, न चेष्टोपायतामनेनानुमाय प्रवर्त्तते इति वाच्यम् । अनिष्टहेतोरप्याप्तेन् वक्त्रा ज्ञायमानत्वात् । द्वितीये तु सा वक्त्रा विशेषिता अविशेषिता वा । न उभय-थाऽपि तज्ज्ञानादप्रवृत्तिः । अपि च सहप्रयोगप्रश्नोत्तरहेतुहेतुमद्भावानुपपत्ति-भोतैरत्रभवद्भिर्नेष्टोपायत्वादिर्लिङाद्यर्थोंऽभ्युपेयते । "नूनं वक्त्रभिप्रायार्थत्वे-ऽपि ममेदं त्वया क्रियमाणमिष्टमतः क्रुरु किमित्येवं कत्त्वच्यं यतः त्वत्क्वतिरत्र ममेप्सिता इत्यादेर्भयहेतोरत्रापि सत्त्वादिदमपि नाङ्गीकारमईति । न चेच्छा-र्थत्वमाज्ञादौ क्ऌप्तमिति तदनुरोधेनात्रापि तथा कल्पनम् । सह प्रयोगा-नुपपत्तेरेव ।

नाप्यष्टमः । तथाहि-र्कि तत्कार्यत्वं क्रुतिसाध्यतामात्रं वा स्वक्रुति-साध्यतामात्रं वा स्वक्रुतिसाध्यत्वे सत्युद्देश्यता वा । नाद्यः । क्रुतिसाध्ये वि-षभक्षणादौ प्रवृत्तिप्रसङ्गात् । स्वक्रुत्यसाध्येऽप्यन्यैंक्रुतिसाध्यतामादाय प्रवृत्ति-प्रसङ्गाच्च । न द्वितीयः । विषभक्षणादौें अनिष्टेऽपि स्वक्रुतिसाध्ये प्रवृत्ति-प्रसङ्गाच्च । न तृतीयः । उद्देश्यत्वस्यैव निर्वक्तुमज्ञक्यत्वात् ।

तथाहि–किम्रुदेश्यत्वं इच्छामात्रविषयत्वं ै वा इच्छामात्रविषयत्वावच्छे-दकरूपवच्चं वा चिकीर्षीविषयत्वं वा चिकीर्षीविषयतावच्दछेकरूपवच्वं वा

۹. P+I. O. drop अञ्चत्तिः । २. P reads प्रवर्त्तकज्ञानस्यापि प्रवृत्तज्ञानविषयः । ३ I. O. adds अभिकामो दारूणो मथ्नीयादित्यत्र । ८. P reads व्वक्तृज्ञानेति । ५. P reads प्रवर्त्तताम् । ६. P reads (अ)व्याप्तेन । ७. P reads नजु । ८. P reads इच्छात्वम् । ९. P reads स्यात् । इदमपि नाज्ञ तथा कल्पनम् । १०. P reads परक्वतिः । १९. P+I. O. drop विषभक्षणादौ । १२. There are in all 10 विकल्पs here. I.O. misses one of them (the first). P misses two of them (the fifth and the sixth). Both P and M<sub>1</sub> add one more विकल्प given within brackets [......] above. ।

इच्छामात्रकारणीभूतज्ञानविषयत्वं वा चिकोर्षाकारणीभूतज्ञानविषयत्वं वि इच्छामात्रकारणीभूतज्ञानविषयतावच्छेदकरूपवत्त्वं वा पाठः] चिकीर्षाकारणी-भूतज्ञानविषयतावच्छेदकरूपवत्त्वं वा कृतिसाध्यत्वे सति स्वरूपमेव वा चिकीर्षाजन्यकृतिसाध्यत्वं वा अन्यदा । नाद्यः स्वानिष्टे परेच्छागोचरे पत्व-त्तिप्रसङ्गत् । न द्वितीयः । सुखे दुःखाभावे भोगे च प्रवृत्तिप्रसङ्गात् । यागा-दाबुपायत्वातिरिक्तस्यावच्छेदकस्य निर्वक्तुमशकचत्वात् । न चेष्टत्वमेव तद-वच्छेदकमात्माश्रयप्रसङ्गात् । न ततीयः । चिकीर्षाज्ञांनेस्यापि प्रवर्त्तकत्वप्रस-ङ्गात् । अन्योन्याश्रयप्रसङ्गाच्च । चिकोर्षायां सत्यां तद्बोधो यागादौ चिकीर्षा च तस्मिन् सतीति । नापि चतुर्थः । अननुगमात् । अनुगतस्यँ निर्वचतुमश-क्यत्वात् । शक्यत्वे वा उपजीव्यत्वे तज्ज्ञानस्य प्रवर्त्तकस्यौचित्यात् । न पञ्चमः । परेच्छाकारणीभूतज्ञानविषयेऽपि प्रवृत्तिप्रसङ्गात् । स्वीयविशेषणेऽपि ज्ञानज्ञानस्यापि प्रवर्त्तकत्वापत्तेः<sup>४</sup> । अत एव न षष्ठः । नापि सप्तमः । तस्यैव ज्ञानस्य निरूपयितुमशवयत्वात् । नाष्टमः । स्वरूपमात्रज्ञानस्याप्रवर्त्तकत्वात् । स्वैरूपविशेषाभिधानेऽपि तस्यैव निर्वक्तव्यत्वापातात्। नोपान्त्यः । श्रमस्यार्पि चिकीर्षाजन्यकृतिसाध्यत्वेन तत्रापि प्रवृत्तिप्रसङ्गात् । चिकीर्षाज्ञानस्यापि प्रवर्त्तकत्वापाताच्चै । नान्त्योऽनिर्वचनात ।

नन्वस्तु चरमः पक्षः । तथाहि-मत्कृतिसाध्ययागसाध्यः स्वर्ग ईत्येत-देवाभिसंधाय यागे प्रवर्त्तते । इदमेव परेषां कार्यतापदेन विवक्षितम् । स्व-प्रवृत्ताविदमेव ज्ञातं सत् कारणं बाल्ल्स्यापि स्तनपानादिप्रवृत्तौ संस्कारवज्ञा-दुन्नेयम् । न च साधनतया समं समानसंवित्संवेद्यतया विनिगमनाविरह इति वाच्यम् । समानसंवित्संवेद्यत्वस्यैवासिद्धत्वात् । तथाहि यागसाध्य-स्वर्ग इत्यत्र यागनिरूपितनियतोत्तरभावः स्वर्गे प्रतीयते न तु स्वर्गनिरूपित-नियतपूर्वसत्त्वं यागे । नजु यत्र घटसाधनं दण्ड इति वाक्रचात् प्रथमत एव सा-धनता प्रतीयते तत्र किं तज्ज्ञानान्न प्रवर्त्तते । आपाततस्तावदेवं किन्तु साध-नताज्ञानानन्तरं देण्डसाध्यो घट इत्यनुमाय प्रवर्त्तते । तत्र किं विनिगमकमिति चेत् भूणु । तवापि तावते कृत्तिसाध्यत्वमवश्यम्रप्रजीव्यं तत्र विशेषणान्तरमव-

۹. M<sub>1</sub> reads चिकीर्षाज्ञानस्यापि । २. P reads सम्त्रिकीर्षायाम् । ३. P reads अननुगतस्य । ४. M<sub>2</sub> reads प्रवर्त्तकत्वात् । ५. P adds तथाहि । ६. P reads अमस्यापि । ৬-৬ This is missing in P ، ৫ P reads ०साध्याः स्वर्गजाः । ९. P misses साधनया समम् । १०. P reads वाक्याश्रयमत । ११-११ This portion is missing from P । इयं कल्पनीयं, तत् किं क्रऌप्तसाध्यत्वं कल्पताम्रुत तद्विजातीयं साधनत्वमेव वा । तत्र द्वितीये पक्षे गौरवात् प्रथम एव ज्यायान् । इदमेव चोच्यते । ''परेषामणुरपि विंशेषोऽध्यवसायकर'' इति ।

न च फल्लविशेष्यकेण प्रत्ययेन कथं साधने प्रवृत्तिरिति वाच्यम् । सा-धनस्यापि प्रकारतया तद्विषयत्वात् । विशेष्यत्वस्य प्रवृत्तावतन्त्रत्वाद् । कृति-साध्यो यागः स्वर्गमाधक इति यागविशेष्यकस्यापि ज्ञानस्य सम्भवादिति । मैवम् । यथा साजात्यं तव विनिगमकं तथा ममापि क्ऌप्तकृतिसाध्यत्व-प्रकारस्य साधनत्वसामान्याधिकरण्यं विनिगमकम् । तथा च साध्यसाधनता-ज्ञानस्यैर्वं प्रवर्त्तकत्वं नतु साध्यप्रयोजनज्ञानस्य । किश्च कृतिसाध्यत्वमुपजी-व्यमेव नेष्यते अपि तु कृतिसाधनको यागः स्वर्गसाधनमिति ज्ञात्वा प्रवर्त्तते । तथा च "अणुरपि विशेषोऽध्यवसायकर" इति उभयत्र दत्तपदं नैकत्र पक्ष-पातमाल्यन्वते । तत्रापि विनिगमनाविरहेऽपि न काचित् क्षतिरिति ध्येयम् ।

नन्वेवमिष्टसाधनताज्ञानस्यापि न प्रवर्त्तकत्वम् । असाध्येऽपीष्टसाधने प्रवृत्तिप्रसङ्गत् । कृतिसाध्यत्वेन विशेषणान्नैवमिति चेन्न । अन्यक्रियमाणे कारीर्यादावपि प्रवृत्तिप्रसङ्गात् । स्वकृतिसाध्यत्वेन विशेषणान्नैवमिति चेन्न । स्वकृतिसाध्ये अन्येष्टयाधने स्वानिष्टसाधने प्रवृत्तिप्रयङ्गात् । इष्टत्वमपि स्वीयत्वेन विशेषणीयमिति चेन्न । तथाभूतेऽतीतभोजने प्रवृत्तिप्रसङ्गात् । साध्यत्वसाधनत्वयोर्विरोधाच्च । न हि यदेवोत्तरभावि तदेव पूर्वभावि स-म्भवति । निरूपकभेदेनाविरोधे पूर्वदोषापरिहारात् । स्वकृतिव्यतिरेकेण यन्न सिध्यति स्वेष्टसाधनं चेति ज्ञानान्नैतदोर्थं इति चेत् न । अल्पेष्टसाधने' प्रवृत्तिप्रसङ्गात् । किं च यत् प्रति साधनत्वं तदिष्टं कि विवक्षितम् । वर्त्तमा-नेच्छाविषयत्वं इति चेन्न । इच्छाज्ञानस्यापि प्रवर्त्तकत्वप्रसङ्गात् । इच्छावि-षयतावच्छेदकरूपवत्प्रतिसन्धांनैमिति चेन्न । तत्त्वादेव । इच्छोपलक्षणं, न विशेषणमिति' चेन्न । स्वर्गापवर्गगतस्येकस्योपलक्षणस्याभावेनाऽनज्जगमात् ।

१. P reads तद्विजातीयसाधनम् only । २. P reads परेषां मनुरपि । ३. P reads विशेष्यस्य । ४. P reads साध्यताप्रकारकस्य सामानाधिकरण्यप् । ५. P reads गाध्यसाधकभावस्य प्रवर्त्तकत्वं न तु साध्यप्रयोजनतेति । शेषानन्त supports the reading In P । ६ P reads पक्षायतम् । ७. P drops स्वानिष्टसाधने । ८. P drops न । ९. P reads रूपमेदेन । १०. P reads नैवम् । ११.  $M_2$  adds बह्वनिष्टसाधने च । १२.  $M_2$ +P read ० रूपवत्त्वमिति प्रतिसन्धानम् । १३. P misses न विशेषणम् । किञ्च इष्टोपायताज्ञानमिच्छाद्वारा कारणं तच्चेच्छाजनकत्वे सति सिध्यति । इच्छाजनकत्वं चेष्टसाधनताज्ञानस्य न सम्भवति व्यभिचारात् । तथाहि-किं तस्येच्छामात्रं वा जन्यम् इच्छाविशेषः चिकीर्षां वा । न तावदाद्यः । उपायताज्ञानं विनापि स्वर्गे भोगे चेच्छादर्शनात् । न द्वितीयः स्वर्गादावपि चिकीर्षादर्शनात् । । कृत्या साधयितुमिच्छा हि चिकीर्षा सा स्वर्गादौ न दण्डवारिता ।

कि चेष्ठसाधनत्वस्य न विधित्वम् , अहरहः सन्ध्यामुपासीतेत्यादौ इष्टाभावेन तदुपायत्वासम्भवात्'। न कलठ्जं भक्षयेदित्यादौ चोपायताविधि-पक्षे कि निषेध्यम् ? । इष्टोपायत्वमिति चेन्न । बाधात् । न हि कलठज-भक्षणं न किश्चिदिष्टं प्रति साधनम्ै। पर्युदासवृत्त्याऽनिष्टसाधनत्वं विधी-यत इति चेन्न, नञोऽसमस्तत्वात् क्रियानुविधायित्वाच्च । न च बलवदनि-ष्टाननुबन्धो निषिध्यते इति । भवेदेवम् । यदि बलवदनिष्टाननुबन्धीष्ट-साधनत्वं विधिः स्यात् । नत्वेवं, किन्तु बळवदनिष्टानुबन्धित्व-प्रतिसन्धानस्य प्रतिबन्धकत्वमिति । नन्वेतावतापि कार्यत्वं विधिरिति न निर्च्युढम् । एतावदेव प्रक्रुते साध्यमिति चेन्न । कार्यताविधिवादिनोऽभि-प्रायापरिज्ञानात् । तथाहि-चिकीर्षाजन्यकृतिसाध्यत्वमेव तावत् कार्यत्वम् । न च चिकीर्षाज्ञानस्यापि प्रवर्त्तकत्वप्रसङ्गः । तस्याः कृतिविशेषोपलक्षक-त्वात् । तस्य च क्रतिविशेषस्य गुणजात्यनङ्गीकारवादिनामपि चिकीर्षाकारण-त्वनिर्वाहार्थं स्वीकर्त्तव्यत्वात् । अन्यथा कीदृशं प्रयत्नं प्रति चिकीर्षा कारणं स्यात् । प्रयत्नमात्रे व्यभिचारात् । गुणगतजातिवादिनां तु चरणप्रसारि-कार्यां अप्यसम्भवात् । तथाच कृतिविशेषसाध्यत्वमेव विधिः कृतिसाध्येष्ट-साधनत्वापेक्षया तस्ये छघुत्वात् । स्वर्गापवर्गादीन् प्रति साधारणत्वाच्च ।

न च श्रमेऽपि प्रवृत्तिप्रसङ्गः । श्रमस्य चिकीर्षाजन्यकृतित्वेन कृत्यसा-ध्यत्वात् । द्वेषयोनिप्रयत्नाद्पि श्रमदर्शनात् । न च चिकीर्षाजन्यकृति-साध्यत्वेनातीतभोजनादौ प्रवृत्तिप्रसङ्गः । सामान्यत इष्टापादानात् समय-

9. P reads (अ)सद्भावात् । २. P reads अनिष्टसाधनम् । ३. P reads नमोऽसम्भवात् । ४. P reads प्रति साधनस्य । ५. P reads (अ)नमिज्ञानात् । ६. 1. O. reads प्रवृत्तिप्रसङ्गः । ७. I. O. reads तयास्याः । ८. P reads कृतिसाध्य-बिशेषस्य । ९. P reads ०मात्रं प्रति । १०. P reads करया अप्यनुपपत्तेः । ११ P drops तस्य । १२. P कृत्या साभ्यत्वात् । विशेषप्रवृत्त्यापादने त्वतीतत्वात् । साध्यत्वाभावेनापादकत्वाभावात् । नन्वेवं स्वर्गार्थी स्वचिकीर्षाजैन्यकृतिसाध्यताज्ञानात् प्रवर्त्तते, स्वर्गार्थिचिकीर्षाजन्य-कृतिसाध्यत्वं तु दण्डादिसाधारणमतस्तत्रापि प्रवृत्तिप्रसङ्ग इति । मैवम् । स्वर्गेष्ठसाधनतालिङ्गकचिकीर्षाजन्यकृतिसाध्यताज्ञानस्य प्रवृत्तिं प्रति जनक-त्वात् । न च तद्धेतोरेवास्तु, तेन किमिति न्यायेनेष्टसाधनताज्ञानमेव प्रवर्त्तकमस्त्विति वाच्यम् । इष्टसाधनताज्ञानेऽपि अस्य ज्ञानस्य त्र त्यत्वात् । न च दण्डादौ तथाभूतं ज्ञानम् । यदा तु तथाभूतो भ्रमो भवति तदा प्रवर्त्तत एव । स्वर्गार्थिचिकीर्षाजन्यकृतित्वेन रूपेण यत् कृतिसाध्यं तत् ज्ञानस्य वा प्रवर्त्तकत्वमिति ।

अत्रोच्यते । तदर्थिचिकीर्षाजन्यकृतित्वेन रूपेण साध्यत्वं तत्साधने-ऽपि नास्ति अन्यथा अमात् प्रवृत्तस्य घटपटादिचिकीर्षाजन्यकृतितो दण्डाद्यु-त्पत्तिर्न स्यात् । न चात्रेष्टापत्तिः, तथाभूतकृतेरपि दण्डाद्युत्पत्तिदर्शनात् । किञ्चानुपाये उपायार्थी प्रवर्त्तमानो यदि कृतिविशेषसाध्यताज्ञानात् प्रवर्त्तते इति स्वीकर्त्तव्यम् , तदानुपायताप्रतिसन्धानदशायामपि चिकीर्षाजन्यकृतिसा-ध्यताज्ञानसम्भवात् तत्रापि प्रवृत्तिप्रसङ्गः । न च तत्रानुपायताप्रतिसन्धानमेव निवर्त्तकम् , एवं सत्यनुपायताप्रतिसन्धानाभावः कारणम् इति वाच्यम् । तथा चोपायताज्ञानमेव स्वोकर्तुं युक्तम् , छाघवात् ।

एवं मण्डलीकरणादावपि स्वर्गकामचिकीर्षाजन्यक्ठतिसाध्यताज्ञानात् प्रवर्तत इति वाच्यम् । तथा च तत्र तस्य सत्त्वात् तद्वोधकस्य वाक्यस्य प्रमाणत्वापत्तिः । न च तत्र स्वर्गसाधनताबाधाच्चिकीर्षाजन्यक्ठतिविशेषसा-ध्यताबाधः-इति युक्तमसाधनेऽपि तथाभूतचिकीर्षासम्भवस्य पूर्वम्रुक्तत्वात् । न चेष्टसाधनतालिङ्गककार्यताज्ञानस्यापि प्रवर्त्तकत्वमिति वाच्यम् । व्यभि-चारेण लिङ्गत्वायोगात् । न चेष्टसाधनतालिङ्गककार्यताज्ञानं यागादौ संभव-त्यपि, कार्यताविधिपक्षे इष्टसाधनत्वस्यैवालाभात् । यथाकथव्चिद् लाभे वा तत्प्रवर्त्तकत्वमस्तु, कार्यताज्ञानेऽपि तस्यैवोपजोव्यत्वात् । न दि कार्य-

P reads स्वर्गचिकीर्षाजन्य॰ । २. Preads पक्षस्य, I. O. reads न्यायस्य ।
 P drops यदि and reads ज्ञप्तिकृति॰ । ४ P reads अतिप्रवङ्गः । ५.
 M<sub>1</sub> repeats here several lines । ६. P reads बोधकवाक्यस्य । ७. P reads अवसानेऽपि । ८. P reads कार्यतापक्षे । ९. M<sub>1</sub> reads अभावात् ।

ताज्ञानमात्रं प्रवर्त्तकमित्युक्तं प्राक् । इष्टसाधनतारूपलिङ्गधीपूर्वककृतिविशेष-साध्यताज्ञानापेक्षया कृतिसाध्येष्टसाधनताज्ञानस्य लघुत्वात् । तव तु त्रयं मम तु द्वयमिति विपरीतमापतितम् । अत एवानाप्तोक्ते मण्डलीकर-णादौ साधनताभ्रमात् प्रवृत्तोऽपि विशेषदर्शनानन्तरं कृतिविशेषसाध्यताप्रति-सन्धानेऽपि न प्रवर्त्तते । तस्मात् सतोऽसुन्दरे विषये यावत् कृतिसाध्येष्ट-साधनता न प्रतिसन्धीयते तावदेवोपायार्थी चिकीर्षतीति मनोरथमात्रमेव परेषां, तदुपजीवने तु तदेव युक्तमुत्पञ्यामः ।

न च <sup>क</sup>साधनताविधिपक्षे 'तरति मृत्युं तरति ब्रह्मइत्यां योऽश्वमेघेन यजते ' इत्यनेनैव<sup>\*</sup> साधनताल्लाभात् नानेन साधनताप्रतिपादकविध्यन्नुमान-मिति वाच्यम् । अविनाभावबल्टेन हि विधिकल्पनं व्यापकबाघेन व्याप्य-बाधग्रङ्कोद्धारणार्थं <sup>°</sup> वा न तु साधनतालाभार्थम् ।

नन्त्रिच्छात्वावच्छिन्नकार्यताप्रतियोगिककारणतावच्छेदकं किं ज्ञान-निष्ठमिति वक्तव्यमनुगतम् । न किश्चिदिति ब्रमः । तर्हि ज्ञानस्येच्छायां कथं कारणत्वम्, स्वर्गे सुखत्वप्रकारकज्ञानात् दुःखामावे च तत्प्रकारकज्ञानात् तदुपाये साध्ये तदुपायताक्वानादिति गोमयादिप्रभर्वेष्टश्चिषवदित्यवधातव्यम् । अन्यथा कार्यताविधिवादिनापि किमत्र वक्तव्यम् । तथाहि-चिकीर्षाजन्य-कृतिविशेषसाध्यताज्ञानं न सर्वत्रेच्छाकारणं, असाध्येऽपि तक्षकचूडारत्नादा-विच्छादर्शनात् कृतिविशेषसाध्यत्वाप्रतिसन्धानेऽपि स्वर्गादांविच्छादर्शनादि-त्यल्प्मतिपीडया ॥

ननु हितोपायताविधिवादिनां 'न कल्रञ्जं भक्षयेत्'इत्यादौ किं निषेध्यम् ? न तावत् कल्रञ्जभक्षणस्य हितोपायत्वं, बाधादित्युक्तत्वात् । नापि बल्र्वद-निष्टाननुबन्धः । तज्ज्ञानस्याप्रवर्त्तकत्वेन तस्य विधिप्रत्ययानुपस्थाप्यत्वात् ' तदुपस्थितेनैव निषेधान्वयात् '। न च बल्र्वदनिष्टानुबन्धित्वप्रतिसन्धानेऽपि प्रहत्त्यापत्तिः, तत्प्रतिबन्धकत्वस्य प्रागेवावेदितत्वात् ' । न च क्रियान्वये-

१. M<sub>2</sub> adds गौरवमिति here । २-२. This portion is missing in P 1३. P reads शङ्कावारणार्थम् । ४. P+M<sub>1</sub> read गोमयादिवृश्विकवत् । ५. P reads कार्यविधिवादिना । ६. न is missing in P । ७. P+I. O. read सुखादौ । ८. P r tads हितोपाय गविवादिना । ९. P reads हितोपाय ताबाधात् । १०. P reads (उ)पस्थाप्यत्वाभावात् । १९. P reads निषेधान्वयः । १२. P reads जलवदनिष्टाननुसन्धा-नेडनि । १३. P reads प्रागेवोदितस्वात् । ऽपि निषेधस्य "यजतिषु ये यजामहं कुर्वन्ति नानुयाजेषु"इति यथानु-याजेतरस्य यजतिष्विति पर्युदासेनाथौं लभ्यते तथात्राप्यनिष्टसाधनमित्यर्थः पर्यवस्यतीति वाच्यं, वाक्यभेदभयाद् गत्यन्तराभावात् तत्र तथाकल्पनात् । अत्र तु तदभावादिति । मैवम्' । बलवदनिष्टानुबन्धिज्ञानस्य हि प्रवृत्तिप्रति-बन्धकत्वे तदभावस्य कारणता वाच्या । तदा विनिगमनाभावात् तदमा-वबलवदनिष्टाननुबन्धित्वज्ञानयोरपि कारणत्वम् ।

एवं बलवदनिष्टाननुबन्धीष्टसाधनताविधिरिति<sup>®</sup> । स एव लिङादि-प्रत्ययवाच्यः । तथा च बलवदनिष्टाननुबन्धेन विधिप्रत्ययोपस्थाप्येन विशे-षणेन नत्रोऽन्वय इत्यनिच्छयाऽपि स्वीकरणीयम् । अन्यथा कार्यताविधि-वादिनाऽपि किं वक्तव्यम् । न हि तस्यापि चिकीर्षांत्रन्यक्वतिसाध्यत्वं कल्ळच्चभक्षणस्य निषेध्यं, बाधात् । नाऽपि कल्ठन्नभक्षणनिष्टत्तिनियोगों बाच्यः । फलाभावेन तथाभूते नियोगे प्रमाणाभावात् । नापि कल्ठन्न-भक्षणप्रागभावः साध्यः । तस्यानादित्वेनासाध्यत्वात् । न च योगवत् क्षेमस्यापि पुरुषार्थत्वात् प्रागभावपरिपालनमेव वाच्यम् । न, प्रागभावस्यो-त्ररावधित्वनियमेन तत्परिपालनस्याश्वन्यत्वात् , तदन्यस्य तत्र निषेधस्या-सम्भवादिति ।

नन्वहरहः सन्ध्यामुपासीतेत्यत्र किमिष्टं यत् प्रति साधनैत्वं बोध्यम् । न तावत् प्रत्यवायपरिहारः, प्राक्तप्रत्यवाये' प्रमाणाभावात् । नापि रात्रि-कृतपापाभावः सर्वत्र तदभावात् नित्यताविरोधाच्च । अइरहः स्नायादित्यत्र तदभावात् । न चानुपासनं प्रत्यवायहेतुरतस्तदभाव एवोपासनं साध्यते इति वाच्यम् । उपासनस्य फल्टत्वे साधनत्वेनान्वयानुपपत्तेः । न चोपासनं प्रयोजनं सम्भवति । तद्धि मुख्यं वा गौणं वा । नाद्यः । मुखदुःखाभावयोरेव तथात्वात् । नेतरः । प्रयोजनोपायस्यैव तत्त्वात्' । न च सैन्ध्योपासनेन किश्चित् प्रयोजनं जन्यते । यत्तु कैश्चिदुक्तं प्रत्यवायविरोध्येवाऽपूर्व सन्ध्यो-

۹. P drops मैवम् ! २. P reads कारणत्वात् । ३. P reads (इ)ष्ठसाधनं विधिः । ४. P reads वान्यं । ५. M<sub>1</sub> reads अक्षणे निषेधनियोगः । ६. P reads फलाभावे च । ७. P reads • अक्षण्स्य प्रागभावः । ८. P reads कर्त्तुमशवयत्वात् । ९. P+M<sub>1</sub> read प्रतिसन्धानेन । १०. P reads प्रागप्रत्यवाये । १९. P+I. O. read तदभावश्वोपाक्षनं साध्यम् । १२. P reads तथात्वात् । १३. P drops सन्ध्या- । पासनेन जम्यते । तच्च प्रत्यवायविरोधित्वेन काम्यं न त्वपूर्वत्वेनेति नापू र्वत्वक्षतिरिति । तत् पूर्वोक्तेनैव विकल्पेन दृषितम् । तथाभू नेऽपूर्वे प्रमाणाभा-वाच्च । अन्यथाऽनुपपत्त्या कल्पनीयमिति चेन्ने । अन्यथोपपत्तेर्वक्ष्यमा-णत्वात् । तस्मान्नित्त्यस्थल्ठे काम्याभावादिष्टैसाधनताविधिरिति मनोरथ-मात्रम् । मैवम् । यत् तावदुक्तं सन्ध्योपासनं प्रयोजनं न सम्भवति मुख्य-गौणविकल्पगिल्टित्त्वात् तदयुक्तम् । मुख्य एव प्रयोजनेऽन्तर्भावात् । समा-नाधिकरणेच्छाजन्येच्छाविषयत्वस्य प्रयोजनाजनकप्रयोजनत्वस्य वा मुख्य-प्रयोजनलक्षणत्वात् । एतदेव निरुपाधीच्छाविषयत्वमिति गीयते । न चैत-लक्षणद्वर्यम्रुपासनेऽसिद्धम् । तथाहि उपासनस्य दुःखहेत्वभावत्वेन काम्य-त्वम् ।

न च दुःखहेत्वभावः किश्चिदर्थानुकूलतया काम्यते किन्तु स्वरूपत एव, सर्पकण्टकादिपरिहारे तथावधारणात् ।

न चैवं ग्रुख्यं द्विविधं ग्रुखं दुःखाभावश्चेति विभागानुपपत्तिः, दुःखा-भाव इत्यत्र दुःखपदेनैकविंशतिप्रभेदभिन्नस्य दुःखस्य विवक्षितत्वात् । यढा गौणमेवेद प्रयोजनम् । ननु कथं गौणत्वं, किश्चित्प्रयोजनकं द्वि गौणं भवति । न चानेन किश्चित् प्रयोजनं जन्यते । एतदपि न । साधनतैा-ज्ञानजन्येच्छाविषयत्वस्यैव गौणल्रक्षणत्वात् । एतदसिद्धमिति चेन्न । यद्यपि द्वि न सन्ध्योपासनस्य स्वतः किश्चित् प्रयोजनं प्रति साधनते तथाऽप्य-नुपासनस्य प्रत्यवायप्रतियोगिकसाधनताज्ञानजन्येच्छाविषयत्वम् । तदभाव-त्वेन सन्ध्योपासनस्य सम्भवत्येव सर्पोपसर्पणस्य दुःखदेतुत्वज्ञानजन्येच्छा-विषयत्वं तदभावस्वरूपत्वेनापसर्पणस्येतिवत् । एवं सन्ध्योपासनस्य प्रयोजनत्वे व्यवस्थिते तद्भावनाया एव इष्टोपायत्वेनान्वेयः । यद्वा लिङ्पदेनोपस्थिता ऽपीष्टसाधनता इष्टाभावात् सन्ध्योपासने नान्वीयते "। न चैतावता इष्टसाध-नताक्षतिः लिङादेरिष्टसाधनतायामेव शक्तेरवधारणात् ।

 M<sub>1</sub> reads ०रित्यपि पूर्वोक्तेनेव । २. P drops न । ३. P reads काम्यादिष्टसाधनं १४. P reads ०गलितत्वात्, I. O. reads विकल्पेन पीडितत्वात् । ५. P drops द्रयम् । ६. P drops तथाहि । ७. M<sub>2</sub> reads सर्वंत्र रुण्टकादिपरिद्वारे । ८. M<sub>2</sub> drops इदम् । ९. P reads सम्भवति । १०. P reads साध्यताज्ञान० । १९. P reads साधनम् । १२ P reads दुःखहेनुज्ञानजनितेच्छाविषयत्वम् । १३ P reads मंशोपायरवेनान्वयः । १४. P reads नानुमीयते । नन्वेवं कथं सन्ध्योपासने प्रवृत्तिरिष्टोपायताया अभावादिति चेत् । आपाततस्तावदेवम् । उपासनस्य वेद्बोधितत्वेन कर्त्तव्यतयाऽनुमायानन्तरम् "अक्तुर्वन् विहितं कर्म" इत्यादिवाकचानुसन्धानादनुपासनस्य प्रत्यवायहेतुत्वे-ऽवगते तद्व्यतिरेकरूपस्योपासनस्य काम्पत्वमगधार्य तदुपाये प्रवर्त्तते । न तूपासन एव । उपासनस्यायोग्यत्वात् । प्रकरणाद्यपस्थापितोपासनोपायेनैव साधनतान्वय इत्यपि कश्चित् ।

नन्विष्टसाधनताविधिवैक्षेऽपीच्छाज्ञानं प्रवर्त्तकं स्यात् । इच्छाविष-यितावच्छेदकप्रकारवत् प्रतियोगिकसाधनताज्ञानं प्रवर्त्तकमित्यपि न समी-चीनम् । अत्रापि हीच्छा विशेषणं उपलक्षणं वा । आद्ये तदभानस्यापि प्रवर्त्तकत्वापत्तिः । द्वितीयेऽनुगतस्यैकस्योपलक्ष्यस्याभावात् अननुगमापत्तिः । न चेच्छान्तर्भावेन शक्तिकल्पना युक्ता । इच्छाया स्वरूपसत्या एव प्रव-र्त्तकत्वात् । न चेष्टत्वप्रुपँलक्षणीकृत्य स्वर्गोपायत्वादावेव विधिन्नत्ययस्य शक्तिः । अनेकार्थत्वप्रसङ्गात् । न च साधनतामात्रं शक्यम् । तन्मात्र-ज्ञानस्याप्रवर्त्तकत्वात् । सिद्धान्तव्याकोपाच्चेति ।

मैवम् । साधनतामात्रमेव विधिषत्ययश्वयम् । न चैतावता लका-रान्तरसाम्यापत्तिः । विधिप्रत्ययस्येतरलकारसाधारण्येनानुकूलप्रयत्नोपस्था-पकत्वेऽप्यसाधारण्येन साधनताया अप्युपस्थापकत्वात् । स्वर्गसाधनत्वादिकं तु समभिव्याहारलभ्यम् । इष्टसाधनता शक्येतिपक्षेऽपि स्वर्गादिविशेषोपायता-लाभार्थे समभिव्याहारविशेषालम्बनप्रवर्त्तकतर्कस्योपजीव्यत्वात् । इष्टसाध-नता शक्येति व्यवहारस्तु वाक्यार्थत्वाभिप्रायेण न तु पदार्थाभिप्रायेणेति ' न सिद्धान्तव्याकोपोऽपि । किश्च फल्डेच्छा यद्यपि स्वरूपसत्येव प्रवर्त्तिका तथापि इष्टत्वे लिङादिशक्तिरङ्गोकार्या । अन्यथा स्वर्गोपायत्वादेरलाभात् । न च समभिव्याहारबल्जेन स्वर्गादिसाधनत्वलाभः, समभिव्याहारादपि तदेवाम्वेति यद्विनाऽन्वयापर्यवसानम् । न हि 'स्वर्गकामो यजेत''इत्यत्र स्वर्गेण समं साध-

१ P misses अनुमायानन्तरम् । २ P misses (उ)पासनस्य । ३. P reads (इ)ष्टसाधनतापक्षे । १. P reads प्रतियोगिसाधनताज्ञानम् । ५. P reads तज्ज्ञानस्य । ६. M<sub>1</sub>+M<sub>2</sub> drop एकस्य । ७. P reads चेच्छामुपउक्षणोकृत्य । ८. P reads विद्येष+ लामार्थम् । ९ P reads विद्येषाउम्बनेन प्रवर्त्तकस्योपजीव्यत्वात् । १०. P misses म दु पदार्थाभिप्रायेनेति ।

नतानन्वये तदपर्यवसानम् । साधनत्वं हि साध्यान्वयं विना न पर्यवस्यति । तथा च याग एव साध्यत्वेनान्वेति न तु छब्धपुरुषान्वयो निराकाङ्क्षः स्वर्गः । पचतीत्यत्र पाक इव यागोऽपि छब्धाऽन्वय इति चेत् । एवं हि तुल्यत्वेऽपि सन्तिहिततया यागस्यैवै तथात्वमस्तु, इष्टोपायताविधाने तु यदिच्छाविषयत्वेनोपस्थितं तदेवान्वययोग्यमतस्तदभिधानमेव युक्तम् । अत एव ''विश्वजिता यजेत''इत्यत्र तावन्नान्वयो यावन्नेष्टत्वेन स्वर्गोपस्थितिः ।

कश्चित् पुनराह । इष्टसाधनत्वमित्यत्र निरुपाधीच्छाविषयत्वमात्र-मिष्टत्वम्, न पुनरिच्छाविषयत्वमात्रं, तथा च स्वर्गेणैवान्वयो न यागे-नेति । तन्न । तथात्वे हि'अग्निकामो दारुणी मध्नीयात्' इत्यत्र साध्यत्वेन अग्नेरन्वयो न स्यात । तस्माद् बलवदनिष्टाननुबन्धिस्वकृतिसाध्येष्टसाधनत्व-मेव निष्फळानिष्टफलाभ्यां व्यावर्त्तमानं विधिरित्येव युक्तम् । 'इयेनेनाभि-चरन् यजेत'इत्यत्र मायश्चित्तबल्जेन बलवदनिष्टानुबन्धान्न<sup>\*</sup> तदन्तर्भावेन विधि-रिति चेन्न । तत्र योग्यतया साध्येष्टोपायत्वस्यैवान्वयात् । अपि च विहि-तम्ल्लेच्छजनपदाभिचारम्रुद्दिश्य वेदे 'इयेनयागाभिधानं युक्तम् , अन्यथा वेद-मणेतुः आप्तत्वं भज्येत । अत एव समस्तस्यैव विधेरन्वयो योग्यः, लो-भादिवशात् अविहितब्राह्मणाभिचारम्रुद्दिश्यानुष्ठिते इयेने प्रायश्चित्तविधेरपि साफल्यमिति किमधिकेन ।

नन्वेवं जीवनयोनिप्रयत्नसाध्येऽभीष्टोपाये च प्राणादिपश्चके अपि किमिति न प्रवर्त्तते । मैवम् । प्राँणादिपश्चकं हि जीवनयोनिप्रयत्नसाध्यं, तत्किया वा । नाद्यः । प्रमाणाभावात् । द्वितीये तु प्रव्वत्तिः स्यात् इत्यत्र प्रवृत्तिपदेन किमभिमतम् । प्रयत्नमात्रं वा तद्विशेषः कृतिर्वा । नाद्यः । इष्टापादनात् भवत्येव जोवनयोनिप्रयत्नो यतः । नापरः । प्राणा-दिपश्चककियायाः कृत्यसाध्यत्वात् । जीवनयोनिप्रयत्नसाध्या हि सा । न चासौ कृतिः चिकीर्षायोनिप्रयत्नस्यात्र कृतित्वेनाभिमतत्वात् । अन्यथेष्ठ-

<sup>9.</sup> P reads साधनतासामान्यं हि साध्यसामान्यान्वयमादाय पर्यवस्यति । २. P misses यागस्यैव । ३. P reads ०विधित्वे । ४. P reads (अ) जुबन्धा जुसन्धानात् । ५-५. This is missing in  $M_1$  । ६. P reads अपीष्ठीपाये । ७-७. This is missing from P । ८.  $M_9$  reads अभिप्रेतम् ।

## विधिवादः ।

साधनतास्टिङ्गककार्यतानुमानात् तवापि तत्र प्रवृत्तिप्रसङ्गः समान इति स्थूलुः प्रमादः । किञ्च कृतिसाध्येष्टसाधनताज्ञानं चेद्भवति एतावता प्रवर्त्तत एवेति नेष्यते । अपि त्वेतावतैव प्रवर्त्तते । यत्र त्वन्यथासिद्धचादिकं प्रति बन्धकमापतति तत्राप्रवृत्तावपि न कारणताक्षतिरिति किं वारंवारं मर्मो-द्धाटनेनेति ।

यत्तु कैश्विदुवतं फलेच्छा ज्ञातैवोपयुज्यते । तदहृदयवचनमित्युपेक्षि-तव्यमेव तथात्वे प्रमाणाभावात् इति आस्तां विस्तरः ॥छ॥१९'॥

<sup>9.</sup> I. O. and M<sub>1</sub> do not separate व्याप्तिवादः from व्याप्तिमहवादः. Hence the counting here is 19. P ad is इति विधिन्नकरणम्, M<sub>2</sub> reads अविधिवादः ।

ननु सगोंपायत्वेन कार्यत्वेन वा रूपेण क्रियाया अन्त्रय इति न युक्तम् । तत्र नियोज्यकर्त्तव्यत्वावगमाभावात् । कामी हि काम्यादन्यत् काम्याव्यवहितसाधनमेव कर्त्तव्यतयाऽवैति । न च सस्यार्थिनः कर्षकस्य व्यवहितोपाये कर्षणेऽपि प्रद्वत्तिदर्शनान्नायं नियम इति वाच्यम् । तत्रापि हि व्यापारपरम्परामन्तर्भाव्येव तथावगमो नान्यथा । तथात्वे मानाभावात् साक्षात् साधनतारूपविशेषबाधे परम्परामादायैव सामान्यप्रत्ययाच्च । अत पत्र सच्छिद्रघटबाधे छिद्रेतरत्वेन रूपेण घटेन जल्माहरेदित्यादौ घट-प्रतिपत्तिः ।

नतु विधिमत्ययस्यापूर्वे केन रूपेण शक्तिः किं कार्यत्वेन वा क्रिया तिरिक्तकार्यत्वेन वा स्थिरकार्यत्वेन वाऽपूर्वेत्वेन वाऽन्यथेव वा। नाद्यः । क्रियासाधारण्यात् शक्याऽक्यसाधारणस्य श्वक्यत्वानवच्छेदकत्वात्। अन्यथा ममेयत्वेनैव सर्वत्र शक्तिः स्यात् । नेतरः । घटादिसाधारण्यात् । नापरः । तत्त्वादेव । नोपान्त्योपि । पूर्वमनुपस्थितेः । उपस्थितावपूर्वत्वव्याघाताच्च । न चरमोऽनिर्वचनात् ।

मैवम् । स्थिरकार्यत्वमेव कार्यत्वमेव वोपछक्षणीकृत्यापूर्वे प्रवर्त्तमानं छिङ्पदं तर्कसंपादनया अपूर्वमवगमयति । न चैवं नित्यनिषेधापूर्वयोरछाभ-प्रसङ्गो दोषः । एकत्र निर्णीतेनाऽन्यत्रापि तथाकल्पनात् । न चैवं 'पुष्टि-कामो घृतं पिबेत्'इत्यादावपूर्वावगमप्रसङ्गः, वैदिकछिङ्ग्त्वेन नियमात् । यद्वा छोके क्रियामात्रस्य तद्व्यापारस्य वा धातुसाम्यादेरेव छिर्ङ्थत्वात् । न च नानार्थत्वापत्तिः छोके छक्षणयैवोपपत्तिरिति ।

अत्रोच्यते । साधनत्वस्य क्रियायामन्वययोग्यतया व्यापारे शक्ति रित्यभिमतं परस्य । एतच्चानुपपन्नम् । तथाहि का सा योग्यता या क्रियायां नास्ति । न तावत् सजातीये अन्वयदर्शनं, केन केन हि प्रकारेणैं साजात्यमभिमतमायुष्मता, न तावद्येन केनापि, 'अग्निना सिंचेत्'इत्यादावपि योग्यत्तापत्तेः । नापि पदार्थतावच्छेदकेन प्रकारेणें साजात्यम् । अद्यजातो

१-१ This is missing from M<sub>1</sub> । २. P reads वैदिकलिङ्गेन । ३. P reads कियास्वतद्व्यापारस्य । ४. P reads only केन रूपेण । ५. P reads पदार्वतावच्छेदकरूपेण ।

गौः पयः पिबतीत्यादौ तदभावात् । नाप्यन्यां काचिद्योग्यताऽशक्यमिर्कु चमात् । तस्मात् बाधकप्रमाणाभावं एव योग्यता, सा चात्र साधनत्वेन प्रकारेण विद्यते एव । न हि साधनत्वेन रूपेणाऽन्वयबाधः केनापि प्रमा-णेनै । न च नियमतो व्यापारपरंपरामादायैवान्वयबोधः । प्रमाणाभावात् । न च साक्षात् साधनताबाधे परम्परासाधनता प्रतीयत इति पतावतैन कियाः व्यापारे शक्तिरिति युक्तम् । छिद्रेतरत्वेऽपि. शक्तिकल्पनापत्तेः । न चान्न नियमतः परम्परासाधनताप्रतीतिः । साक्षात्साधनत्वबाधाप्रतिसन्धानदन्तामां चरणप्रसारस्याप्यभावात् ।

किश्च साक्षात्साधनताबाधेऽपि न कारणतामात्रान्वयबाधः । कारणत्वं हि सामान्यम् । तत्र च साक्षात्वपरम्परात्वे विशेषणे । तथा च साक्षात् विशेषणबाधात् तस्यान्वयो मा भवतु सामान्यान्वयस्तु केन वारणीयः, दण्ड-बाधे पुरुषान्वयवत् । एवं छिद्रबाधे छिद्रान्वयो मा भवर्तुं घटत्वेनान्वयस्तु तत्राप्यविरुद्ध एव । घटत्वस्य छिद्रसाधारण्यादन्वयानुपपत्तिरिति चेन्न । तथात्वेऽपि योग्यतया छिद्रेतरत्वस्यैवान्वयात् । न तु छिद्रेतरत्वेनँ, युगापद्-वृत्तिद्वयविरोधात् ।

न चोपलक्षणेन शक्तिग्रहः, उपलक्ष्यस्याभावात् । न चाऽपूर्वत्वमेन उपलक्ष्यम्, उपलक्षणेन समं तस्य सम्बन्धाप्रतिसन्धानात् । प्रतिसन्धाने वाऽपूर्वन्वक्षतेः । न च कार्यत्वेन रूपेण लिङादेः शक्तिरन्यत्र प्रयोगवारणार्थं पङ्कनपदे पद्मत्ववदपूर्वत्वं प्रयोगोपाधिरिति वाच्यम् । अप्रतीतस्य प्रयो-गोपाधित्वासम्भवात् । प्रयोगोपाधित्वस्यापि योगरूढिस्थले निरस्तत्वात् । न चैकत्र निर्णीतेन शास्त्रार्थेन नित्यनिषेधापूर्वयोर्लाभः, लोके क्रियायाः मेत्र शक्तेः । न चात्र लक्षणा प्रमाणाभावात् वैपरीत्यस्यापि सुवचत्वाच्चः । अन्यधोपपत्तेर्दर्शितत्वाच्च ।

ब्रह्महत्यादिक्रियायाः नरकविशेषसाधनत्वग्रहोऽप्येवं न स्यात् । तत्र च परेण दुरदृष्टस्य कल्प्यत्वाऽभ्युपगमात् । अनुभवस्य स्मरणं प्रति संस्कार-

९. P reads नान्यथा। २. P reads प्रमाणविरहः । ३. P reads अन्वय-निश्चयः केनापि प्रमाणेन बाध्यते । ४. P reads अशवयत्वात् । ५. P reads विशेषणे बाधात् । ६. I. O. reads छिद्रस्यान्वयो मा भूत् , Mg reads छिद्रात्व स्वोभो मा भवतु । ७. P adds here घटत्वस्य ।

92

द्वाराग्रहे कथं कारणता निश्चीयते । तत्रापि परोवतदूषणगणस्यावकाशात् । तत्र द्वाराग्रहेऽपि साधनताग्रहे किमपराद्धं यागादिसाधनतया । तस्माद-पूर्व एवायमपूर्वे वाच्यत्वाभिमानः परस्येत्युपरम्यते ।

ननु कल्पनाऽप्यपूर्वे न सम्भवति । अन्यथोपपत्तेः । तथा हि याग-ध्वंस एवापूर्वस्थानऽभिषिच्यताम् । ध्वंसस्यानन्तत्वादनन्तफलप्रवाहापत्त्या-ऽनिमोंक्षापत्तिरिति चेन्न । तावत्सैमयफलजनकत्वस्वाभाव्यस्यापूर्व इव ध्वंसेऽपि कल्पनात् । धर्मिकल्पनातो धर्मकल्पना लघीयसीतिन्यायस्यात्र जागरुकत्वात् ।

"धर्मः क्षरति कीर्त्तनाद्" इत्यनेनैव धर्मस्य ध्वंसप्रतियोगित्वमवगम्यते। तज्ज ध्वंसस्य न सम्भवतीति विरोधात् । प्रायश्चित्तविधिवैफल्यप्रसङ्गात् । याग-प्रतिबन्धकताभर्याचात्रैवमिति चेत्, अस्तु तावदेवं तथापि साक्षादेव यागेन शरीरविशेष एव जन्यते तेन च समयान्तरे स्वर्गों जन्यते । यद्वा काळपरम्परैव व्यापारोऽस्तु क्रियाया एवं स्थैर्य कल्प्यतामिति । मेवम् । न तावच्छरी-रस्य व्यापारत्वम् । प्रलये तच्छरीरबाधेऽपि प्रलयानन्तरं स्वर्गीदरूपफलस्य प्रा-माणिकत्वात् । प्रलये तच्छरीरं न पततीति चेन्न । धर्मिग्राहकेण प्रमाणेन प्रलयस्य सकल्कार्यद्रव्यानाधारसमयत्वेन सिद्धत्वात् ।

किश्च शरीरं प्रति न तावद्यागस्य साक्षाज्जनकत्वं सम्भवति । अतः परमाणुक्रियाद्वारा तद् वक्तव्यं तस्याश्च न यागजन्यत्वं, व्यभिचारात् । न च परमाणुक्रियैव काचिद्विशेषरूपा यागजन्या, सा च यागं न व्यभिचरतीति वाच्यम् । तद्विशेषकल्पनायां कल्पनागौरवात् । अक्त्द्रप्तकारणे विशेषकल्पनेन कारणान्तरप्रत्याख्याने उतिप्रसङ्गात् । अत एव समयकलापरम्परापि न याग-व्यापारः । किश्चानुभवेऽप्येवंविधव्यापारेणान्यथासिद्धचा संस्कारोऽपि न सि-ध्येत् । ननु व्यापारं विनापि यागः स्वर्गं प्रति कारणमस्तु । न च चिरध्व-स्तस्य व्यापारद्वारा कारणत्वदर्शनाद् व्यापारं विना कारणत्वानुपपत्तिरिति वाच्यम् । व्याप्तौ प्रमाणाभावात् । न चाऽत्राकारणनिरन्वयध्वस्तयोर्रविशेषा-पत्तिः, कारणत्वस्यैव विशेषत्वादिति । एतदपि नास्ति कारणत्त्वस्य कार्या-व्यवहितपूर्वसमयवर्त्तित्व - तत्पूर्वसमयवर्त्तिव्यापारवत्त्वान्यतररूपनियतत्त्वादितिं सङ्क्षेपः १९ ॥ औः ॥

9. P reads only द्वागम्रहे । १. P reads मा तावत् । ३. P reads •जनकस्वभावस्य । ४. P dr ps - भयात् । ५. P reads शरीरं नश्यतीति । ६. P reads तद्विशेषकल्पनागौरवात् । ७. P reads कल्ट्रप्तकारणान्तरप्रत्याख्याने. I. O. reads कल्ट्रप्तकारणविशेषकल्पनेन. But गुणरत्न reads अक्ल्रप्त० । ८. P reads कारणत्वचिर-ध्वस्तयोः । ९. P reads कार्याव्यकद्वितपूर्वसमयवर्त्तित्व-तद्वर्त्तिव्यापारवत्त्वान्यतर० । १०. M<sub>2</sub> reads curiously number 21 here. I.O. reads 20. P adds इत्यपूर्वज्ञकरणम् ।

## (२२) अन्यथाख्यातिवादः।

अन्यथाख्यातौ तावत् सम्प्रदायसिद्धा विप्रतिपत्तेयः। अरजतं रजतत्व-प्रकारकज्ञानविषयो न वा । रजतज्ञानम् रजतविषयं न॰वा । अरजतं रजतत्व-प्रकारविषयताश्रयो न वा । रजतत्वप्रकारिका विषयता अरजतनिष्ठा न वा । ज्ञानं स्वविषयताव्यधिकरगप्रकारकं न वा । इदं ज्ञानं व्यधिकरणप्रकाराव-चिछन्नविषयताकं न वा । ज्ञानं विशिष्टज्ञानत्वेन प्रद्वत्तिजनकं न वा ।

नाद्योऽर्थांन्तरत्वात् समूहालम्बनरूपतयाऽप्युपपत्तेः । नापि द्वितीयोऽत एव । नापि तृतीयः, अन्यथाख्यातिवादिनां नेति कोटेरप्रसिद्धेः । तैः रजत-त्वप्रकारविषयत्वस्य केवलान्वयित्वाङ्गीकारात् । नापि चतुर्थः । साधारण्याभा-वात् । नापि पश्चमः । सामान्यतोऽप्रसिद्धिः । नापि षष्ठः । परं प्रत्यसिद्धेः । व्यक्ति-विशेषविवक्षायाम् असाधारण्यात् । किश्चेदं ज्ञानमिति सत्यरजतज्ञानं वा विव-क्षितं श्रुक्तिगोचरं वा । नाद्यः, तत्र व्यधिकरणप्रकारावच्छिन्नत्वे साध्ये बाधात् । नेतरः । परं प्रत्यसिद्धेर्वाधाच्च । नापि सप्तमः । तथाहि तत्रायमर्थौ रज्तार्थिनः प्रवृत्तिं प्रति कारणत्वे प्रवृत्तिसमानविषयरजतत्वप्रकारावच्छिन्नविषयता प्रतियोगिं-ज्ञानत्वेनावच्छिद्यते न वा । इयं च ँविप्रतिपत्त्त्नांन्यथाख्यातौ, अपि तु तद्वच्याप्ये विप्रतिपत्तेः स्वविषयसंशयजननद्वारा विचारन्जकूल्ख्यमनया च ँविप्रतिपत्त्या समा-नविषयकश्व संशयः कर्त्त्वयः, तेन च समानविषयक एव विचारः प्रवर्त्तयितव्यः । तद्विषयश्व नान्यथाख्यातिरूपः, अपि तु तद्व्याप्यरूपेः । न च व्यापकसि-द्वचर्थं कथायां व्याप्यसाधनं युज्यते अप्राप्तकालत्वात् । न च वैशिष्टचस्य कारण-तावच्छेदकतानिषेवेन अन्ययाख्यातिर्निषिद्धा भवतोति महान् प्रमाद इति ।

मैवम् । रजतत्वावच्छिन्नकार्यज्ञानविषयता अरजतनिष्ठात्यन्ताभावप्रतियो-गिनी न वेत्येव विप्रतिपत्तिः, रजतत्वप्रकारिका विषयिताऽरजतनिष्ठा न वेति वा । न चासाधारण्यं दोषः । एतावताऽप्यन्थाख्यातिविचारानुकूलत्वानपा-यात । यद्वा ज्ञानत्वं यथार्थत्वव्याप्यं न वा । यद्वा ज्ञानविषयत्वं स्वप्रकार-

1.185

۹. P reads °सिद्धा विश्वतिपत्तिः । २. P reads सत्यं ज्ञानं । ३. M<sub>2</sub> reads र्रतीया, चतुर्थी, पञ्चमी, षष्ठी, सप्तमी, obviously as adjectives of विश्वतिपत्ति. But other mss do not agree. । ४-४. This Portion is missing in P । ५. P reads तद्व्यापाररूपः ।

व्याप्यवृत्त्यदेयन्ताभावसमानाधिकरणं न वा । एवं विप्रतिपत्तिव्यवस्थितौ विचारसम्भवे प्राभाकरागामयमाशयः । रजततया शुक्तिज्ञानं तत्र रजतव्य-वंहारान्यथानुपपत्त्या स्वीकर्त्तव्यम् । तयोश्च रजतत्वप्रकारकज्ञानसाध्यत्वं तच्च स्मरणरूपं वृत्तमेव न तु व्यवहर्त्तव्यविशेष्यक्तरजतत्वप्रकारकज्ञानजन्यता व्या-हारव्यवहारयोगैरिवात् । न च यत्र कचिद्रजतज्ञाने सर्वत्र व्याहारव्यवहार-प्रसंङ्गः दोषैः । अभेदव्यवहारे भेदाग्रहस्य संसर्गव्यवहारेऽसंसर्गाग्रहस्य च नि-यामकत्वात् । अस्य च अमवादिनाऽपि नियमार्थमङ्गीकार्यत्वाच्च । सत्य-रजतस्थछेऽपि भेदाग्रहादेव तदुपपत्ती वैशिष्टच्चस्यापयोजकत्वात् ।

ननु ज्ञानं <sup>6</sup>व्यवहारादिना कल्पनीयमिति नाङ्गीकुर्मः । किन्तु मानस-प्रत्यक्षसिद्धम् तत् । तस्य चान्वयव्यतिरेकाभ्यामेव व्यवहारादिकारणत्वं मानसप्रत्यक्षसिद्धम् । यथा सत्यरजतज्ञाने भवति तथा विपरीतरजतबोधेऽपि, कथमन्यथा शुक्ती रजततया मया ज्ञायतेति' व्यवहारो बाधावतारेऽपि। तदि-दहुक्तमाचार्येः-

## "संसर्गः कापि न सिध्येद्''इति ।

एतदपि नास्ति शुक्तौ रजतसाक्षात्कारस्य कारणवाधेन बाधात, शुक्ती रूप्यतया ज्ञातेति व्यवहारस्य प्राचीनभेदाग्रहनिबन्धनत्वात् । तथा हि रजनसाक्षात्कारे रजतेन्द्रियसन्निकर्षः कारणं तद्व्यतिरेकेण शुक्तौ कथं तदु-त्पत्तिसम्भावनापि । न च साक्षात्कारमात्रे विशेष्येन्द्रियसन्निकर्षः कारणं, तद्वि-रेषे च रजतसाक्षात्कारे तद्विशेष्येन्द्रियसन्निकर्षस्यैव कारणत्वं विशेषे विशे र्घविशेषेन्द्रियसन्निकर्षस्यैव कारणत्वेनाङ्गोकारात् इति वाच्यम् । कचिद्विशे-र्घविशेषेन्द्रियसन्निकर्षस्यैव कारणत्वेनाङ्गोकारात् इति वाच्यम् । कचिद्विशे-र्घासन्निधाने हिं साक्षात्कारश्रमस्य त्याङ्गीकारात् । तथाहि साक्षाद्र्ध्वं वस्तु टट्टानन्तरभैन्यत्र गत्वा चिन्तयतो भवति 'स स्थाणुः स्यात् पुरुषो वा'इति संशयः । न च ज्ञानधर्मिक एव संशयस्तत्रेति वाच्यं, ज्ञानाभानेऽपि तथा संशयात् । एवं विपर्ययोऽप्युहनीयः ।

9. P+  $M_1$  drop -व्याप्यवृत्ति । २. P reads विचारविषये ३. I O. reads त्रिपुटप्रत्यक्षवादिनाम् । ४. P reads ैज्ञानजम्यं व्याहारव्यवहारयोः गौरवात् । ५. I. O. reads ब्यवहारादिप्रसन्नो दोषः । ६.  $M_1+M_2$  read आरोपनियमार्थम् । ७. P reads तदुपपत्तेः । ८. P reads व्यवहारादि कल्पनीयम् । ९. P reads रजतविज्ञानेऽपि । १०. P reads ज्ञातेति । ११. P reads अपि । १२. P drops अनन्तरम् ।

न च तत्र दोषस्यैव सन्निकर्षत्वं, षोढाप्रेत्यासत्तिरबहिर्भावेन तस्या-सन्निकर्षत्वात् । न च तत्र ज्ञानान्तरोपनीते मन एव करणं युक्तम् । बहिर्विशेष्यके मनसोऽस्वातन्त्र्यात् ज्ञानान्तरोपनयस्य तद्विशेषणकसाक्षास्कारे प्रयोजकत्वात् । परमाणुमद्दं जानामीत्यत्र तथा दर्शनात् । अन्यथाऽनुमित्या-देरुच्छेदापातात् । अग्रहपक्षे त्वस्य दोषस्यासम्भवात् ।

नमु भेदाग्रहात् प्रवृत्तिरनुपपन्ना । तथाहि यथोपस्थितेष्टभेदाग्रहस्य प्रवर्त्तकत्वं तथोपस्थितानिष्टभेदाग्रहस्यं निवर्त्तकत्वं वाच्यम् । न त्विष्ट-भेदाग्रहस्य । तथात्वे सत्यरजतस्थर्छं नेदं रजतमिति कृत्वा न निवर्त्तेत तत्रेष्टभेदग्रहस्याभावात् । भावे वा विपरीतख्यात्यापत्तेः । तथा च शुक्ताविदं रजतमेव न शुक्तिरिति ज्ञानादुपस्थितेष्टानिष्टाभेदाग्रहमहितात् प्रवृत्तिनिवृत्ति-यौगपद्यापत्तिः । न च तत्रानिष्टभेदग्रह एवेति वाच्यम् । अन्यथाख्याति-स्वीकारापत्तेः । न च स्वातन्त्र्योपस्थितानिष्टभेदाग्रहस्य निवर्त्तकत्त्वमिति वाच्यम् । स्वातन्त्र्यस्य निर्वक्तुमज्ञकचत्वात् ।

एतदपि न साधीयः । अभावविशेषणतयोपस्थितानिष्टभेदाग्रहस्य निवर्त्तकत्वात् । प्रवर्त्तकत्वमप्यभावाविशेषणतयोपस्थितेष्टभेदाग्रहस्यैव, तेन सत्यरजते नेदं रजतमिति क्वत्वा न प्रवृत्त्यापत्तिः । तस्य च प्रकृतेऽमा-वात् । यद्वा आरोपनियमार्थमवश्यं भेदाग्रहे विशेषः स्वोकर्त्तव्यः । स च वि-शेषः प्रवृत्तिप्रयोजक एवास्तु । न च प्रकृते तथा विशेषः, अन्यथोभय-भेदाब्रहात् संशय एव स्यात् । न त्विदं रजतमेचेति विपर्ययः ।

ननु स्थाणौ स्थाणुर्वा पुरुषो वेति अंशयानन्तरं पुरुष एवेति व्यवहार-स्तावद् दृश्यते । तत्र च न भेदाग्रहस्य निमित्तत्वं स्थाणौ पुरुषभेदाग्रहवत् स्थाणुभेदाग्रहस्यापि विद्यमानत्वात् एककोटिकव्यवहारानुपपत्तेः संशयतादव-स्थ्यं स्यात् । एकस्मिन् " परस्परविरुद्धभेदाग्रहेस्य तव संशयत्वात् । न च तत्र स्थाणुभेदग्रह एव । विपरीतख्यातिप्रसङ्गात् । तस्मादनन्यगत्यां विपरीत-ख्यातिः स्वीकर्त्तव्येति ।

9. P reads प्रौढप्रत्यासत्ति । २. P reads तद्विशेषणक एव साक्षात्कारे । ३. P reads मेदाप्रहुवक्षे । ४. P reads अभावात् । ५. P misses प्रवर्त्तकत्वं तथोपस्थितानिष्टमेदाग्रहस्य । ६. P reads सत्यरजते । ७. P+ I. O. read °प्रवृत्त्योयौंगपद्यापत्तिः । ८. P misses निवत्त कत्वम् । ९. P+ M<sub>1</sub> read स्थाणुपुरुषसंशय नन्तरम् । १०. P adds धर्मिणि । ११. P+ M<sub>9</sub> read परस्परविरुद्धे मेदामहस्य । १२. P reads अगत्या । मैवम् । संशयानन्तरं 'स्थाणौ पुरुष एवायमिति व्यवहारोऽपि पुरुष-भेदाग्रहादेवोपपद्यते । न च संशयतादवस्थ्यं स्वतन्त्रोपस्थितपरस्परविरुद्धोभय-कोटिभेदाग्रहस्य संशयत्वात् । पुरुष एवायमित्यत्राभावविशेषणतया स्थाणोरुप-स्थितत्वात् । अन्यथा तावतापि पुरुष एवायमित्यत्र संशयोत्पत्तिप्रसङ्गः ।

नन्वसंसर्गाग्रहाच्चेत् प्रवृत्तिः सर्वत्र तदा वह्वचर्थिप्रवृत्तौ धूलीपटळे धूमप्रतिसन्धानापेक्षा न स्यात् । उपस्थितवह्वचसंसर्गाग्रहार्थं सेति चेन्नै पूर्वमपि वह्न्युपस्थितिसम्भवात् । तस्माद् धूमग्रहापेक्षायां<sup>\*</sup> नियमेन वह्वच-र्थिप्रवृत्तौ निर्वह्नौ वह्वचनुमितिरुत्पद्यत इत्यवञ्यं स्वीकर्त्तव्यम् ।

किञ्च कथमत्रानुमिनोमीति व्यवहारस्त्वत्पक्षे स्यात् । प्रत्यक्षोप-स्थिते च विशेष्येऽसंसर्गांग्रहेण पीतः शङ्घ इत्यादौ साक्षात्करोमीति व्य-वहारस्य त्वयेष्यमाणस्वादिति । एतदपि न साधु । पूर्वं वह्वचसंसर्गाग्रहसत्त्वे-ऽपि निर्वह्रित्वासंसर्गांग्रहस्यापि विद्यमानत्वादिति । ततः कथं धूमप्रतिसन्धा-नात् प्राक् निष्कम्पं वह्वचर्थी प्रवर्त्तेत । बाष्पपूरे धूमप्रतिसन्धानानन्तरं नियमतो वह्वचुपस्थितौ तदसंसर्गांग्रहाद् वह्वचर्थी निष्कम्पं प्रैवर्त्तते । अनुमि नोमीति व्यवहारस्यापि लिङ्गोपस्थापितव्यापकासंसर्गाग्रह एव निबन्धनं तस्मादेतावतापि नान्यथाख्यातिसिद्धिः ।

किञ्चान्यथाख्यातिपक्षे इदं रजतमिति ज्ञानस्य को विषयः । शुक्ति-रजते वाऽनयोस्तादात्म्यं वा, शुक्तित्वरजतत्वयोः सामानाधिकरण्यं वा, रज-तत्वेन प्रकारेण शुक्तिर्वा । नाद्यः । समूहाल्लम्बनेनाऽप्युपपत्तेः । न द्वितीयः । असत्ख्यातिप्रसङ्गात् । अत एव न तृतीयः । नापि चतुर्थः । तृतीयार्था-ँनिर्वचनात् ।

किञ्च, दोषाणां प्रकृतकार्यप्रतिबन्धकत्वं दृष्टम् । न तु कार्यविशेष-जनकत्वं दृष्टम् । कथमन्यथा दुष्टात् कुटजबीजात् न्यग्रोधाङ्कुरो न जायते ।

१. P repeats a previous line here । २.  $M_1$  reads तवापि । ३. P reads वह्रवसंसर्गाग्रहार्थमिति चेन्न । ४. P misses –सम्भवात । तस्माद् धूमग्रहापेक्षायां । ५. P reads धूलीपटले । ६. P adds नियमतः । ५. P misses नापि चतुर्थ: तृतीयार्थी and then reads निबन्धनात् ।

ननु मेदाग्रहपक्षे नेदं रजतमिति ज्ञानेन किं बाध्यम्' ? इदमिति ज्ञानं वा रजतमिति ज्ञानं वा। न तावदाद्यः । इदन्त्वस्य तदवस्थत्वात् । नेतरः । रजतस्यापि क्वचित् सत्त्वात् । तस्मात् शुक्तौ रजतत्वज्ञानं निषिध्यते रज-तामेदो वा । उभयथाऽपि बाधकबल्जेनान्यथाख्यातिसिद्धिरिति । मैवम् । मेदाग्रहप्रसञ्जितामेदव्यवहारस्य बाध्यत्वात् । ननु मेदाग्रहस्य प्रवर्त्तकत्वे संवादासंवादलक्षणप्रवृत्तिवैचित्र्यं न स्यात् । तस्मादमेदग्रहस्य संवादिप्रवृत्ति-जनकत्वमवञ्यं वाच्यम् । तथा चाननुगमस्तदवस्थ एवेति । मैवम् । <sup>\*</sup>रजते रजतमेदाग्रहस्य संवादिप्रवृत्तिजनकत्वाद्विपरीते रजतमेदाग्रहस्य विसंवादि-प्रवृत्तिजनकत्वादिति पूर्वपक्षसङ्क्षेपः ।

अत्रोच्यते । रजतत्वप्रकारकज्ञानस्य रजतत्वव्यवहारकारणत्वमिति ताव-दविवादम् । अत्र व्यवहत्तव्यविशेष्यकत्वस्यातन्त्रत्वेऽतिप्रंसङ्गवारणार्थं भेदा-ग्रहोऽपेक्षणीयः । सोऽपि न यस्य कस्यापि किन्तु रजतस्य । न वां यत्र कुत्रापि किंतु पुरोवर्त्तिनि । तथा च रजतप्रतियोगिकभेदग्रहाभावः पुरोव-र्त्तिनि रजतव्यवहारे नियामकः इति अभिमतम् । तथा च पुरोवर्त्तिनि रजतभेदविषयकग्रहाभावस्य रजतव्यवहारनियामकत्वमस्तु पुरोवर्त्तिनि रजतभेदविषयकग्रहाभावस्य रजतव्यवहारनियामकत्वमस्तु पुरोवर्त्तिनि रजतत्वग्रहस्य वा । तत्राद्ये गौरवमतो द्वितीय एव ज्यायान् । न चैव-मन्यथाख्यातिस्वीकारे गौरवप्रसङ्गः । प्रमाणवतो गौरवस्यापि न्याय्यत्वात् । न चान्यथाख्यातिकारणतया भेदाग्रहस्य स्वीकर्त्तव्यत्वात् तस्यैव व्यवहारका-रणत्वमस्तु इति वाच्यम् । अन्यथाख्यातौ क्त्ट्रप्तायां तत्राग्रहकारणत्वकल्प-नस्योचितत्वात् ।

नन्वेवं व्यवहारे तत्राग्रहकारणतायामेव विवादात् रजतज्ञानस्याव-क्योपजीव्यत्वात् तदेवास्तु प्रवर्त्तकं, तथापि प्रदृत्तिसमानविषयकत्वमनुप-जीव्यं सत्यर नतस्थले तदेवायातमिति चेन्न । प्रदृत्तिसमानविषयकत्वस्यानु-पजीव्यत्वे अतिप्रसङ्गात्" । न च तद्वारणार्थमग्रह एवोपासनीयः, अन्तरङ्गन्या-पेजीव्यत्वे अतिप्रसङ्गात्" । न च तद्वारणार्थमग्रह एवोपासनीयः, अन्तरङ्गन्या-येन प्रदृत्तिसेमानविषयत्वोपासनाया एवोचितत्वात् । न च सर्वत्रोभयवादिप्र-सिद्धत्वादग्रहस्यैव कारणता ग्राह्या" विशिष्टज्ञानस्योभयवाद्यसिद्धत्वादिति" वाच्यम् । न ह्यभयवादिसिद्धत्वं कारणत्वस्वीकारे प्रयोजकम्, किन्तु प्रमाण-

१. P reads बाध्यते । २. P reads इदन्तास्पदस्य । ३. P reads न युक्ति-मत्त्वात् । ४. P reads सत्यरजते । ५. P reads विशेष्यकत्वेऽतिप्रसङ्गनि० । ६ P reads चायम् । ७. P drops रजत-। ८. P reads व्यवहारे कारणत्वमस्तु । ९. P reads तथैवा । १०. Mg reads अतिअसङ्गरयोक्तत्वात् । ११. P drops प्रवृत्ति । १२. P reads न्याय्या । १३. P reads (उ)भयवादिसिद्धत्वात् इति ।

## न्यायसिद्धान्तदीषे

मिति'। न च प्रमाणमग्रहमेव कारणत्वेन गोचरीकरोति । गौरवपराहतेरुक्त-त्वात् ।

न च क्वचिद्विशेष्यासन्निकर्षेऽपि बहिर्विशेष्यकअमस्वीकारेण कारण-बाधात् तद्धाध इति युक्तम् । ज्ञानान्तरोपनीते बहिर्विशेषणकज्ञानवत् ज्ञातः परमाणुरित्यादौ बहिर्विशेष्यकज्ञानस्यापि सम्भवात् कार्यदर्शनस्योभयत्रापि समानत्वात् । न चानुमित्युच्छेदप्रसङ्गः । अत्र तृतीयलिङ्गपरामर्शस्थछे विशेष-स्योक्तत्वात् । न च स्वातन्त्र्योपस्थितानिष्टभेदाग्रद्दस्य निवर्त्तकत्वम् । परस्प-राभावविशिष्टे शुक्तिरजते इति ज्ञानाच्छकौ रजतार्थी न 'निवर्त्तेत ।

किञ्च इमे रङ्गरजते इत्यत्र स्वातन्त्र्योपस्थितेष्टानिष्टभेदाग्रहस्य 'विद्य-मानत्वात् किमिति युगपत् प्रद्वत्तिनिद्वत्ती न स्याताम् । न च यत्र यन्निष्ठेन सादृइयेन यत्स्मारितं तत्र तद्भेदाग्रहस्य नियामकत्वमिति वाच्यम् । अनु-भूयमानारोपे सत्यरजतस्थळे च तदभावात् । न च तत्रारजते रजतभेद-प्रद्य एव । न चान्यथाख्यातिः रजतभेदासंमर्गाग्रहस्यैवारजतभेदग्रहार्थत्वा-दिति वाच्यम् । सत्यरजतस्थळे रजतभेदासंसर्गाग्रहस्य विद्यमानत्वात् प्रद्य-त्रिद्वायां तत्रापि निवर्त्तेत । शुक्तौ चेदं रजतमिति ज्ञानेऽपि रजतभेदासं सर्गाग्रहात् युगपत् प्रद्यत्तिनिद्यत्तिप्रसङ्गात् । न च तत्र रजतभेदासंसर्गा-प्रद्वः । अन्यथाख्यात्यापत्तेः । शुक्तौ चेदं रजतमिति ज्ञानेऽपि रजतभेदासं त्रदित्ते वाच्यम् । सत्यरजतस्थळे त्यत्तभेदासंसर्गाग्रहह्य विद्यमानत्वात् प्रद्य-त्तिद्वायां तत्रापि निवर्त्तेत । शुक्तौ चेदं रजतमिति ज्ञानेऽपि रजतभेदासं सर्गाग्रहात् युगपत् प्रद्यत्तिनिद्वत्तिप्रसङ्गात् । न च तत्र रजतभेदासंसर्गा-प्रद्वः । अन्यथाख्यात्यापत्तेः । न च तत्र रजतभेदासंसर्गाग्रहानैन्तरं न निद्य-त्तिरिति वाच्यम् । असंसर्गासंसर्गास्य संसर्गाऽतिरिक्तस्याभावात् । अग्रहस्य व्यवहारानुत्पादकत्वाच्या । जन्यथा तव किमिति भेदज्ञानं न जायते इति ।

मैवम् । भ्रमनियामकस्य सत्यरजतस्थछेऽभावात् न च तत्र प्रवर्त्तेत । सादृश्यं हि तथा । न च तत्र रजतेसादृश्यमस्ति रजते रजतसादृश्याभावात भ्रमनियामकस्य अमनिरूपणीयत्वात् । भ्रमस्य च त्वयाऽनङ्गीकारात् । अ ङ्गीक्रारे वा विवादपर्यवसानात् । उपजीव्यप्रमाणविरोधाच्च ।

 P reads प्रमायाम् । २. P reads ज्ञानान्तरेणोपनीते । ३. P reads ज्ञानसम्भ वात् । ८. P reads विरोष्यकज्ञानज्ञानस्यापि । ५. Mg reads प्रवर्त्तेत । ६. P add निवत्तर्कस्य here । ७. P reads प्रवृत्तिप्रसङ्घात् । ८. P reads अन्यथाख्यातिस्वीकारापत्तेः
 ९. P reads संसर्गाप्रहान्न निवृत्तिः । १०. P reads इत्युक्तत्वात् instead of च १९. P reads रकते ।

९६

न च तृतीयार्थानिर्वचनम् । सप्रकारस्यैव तत्त्वात् । न च प्रकारा-निर्वचनाद् दौस्थ्यम् उभयगदिसमाधेयत्वात् । न च दोषस्य प्रक्रुतकार्य-प्रतिबन्धकत्वमात्रम् । दवदग्धे वेत्रबीजादौ कदछीकाण्डजननदर्शनात् । अन्यथा दोषात् तवापि कथं विसंवादिनी प्रवृत्तिस्स्यात् । न च ज्ञानस्या-यथार्थत्वे समाश्वासाभावः । विसंवादिप्रवृत्तिजनकत्वेऽपि संमानत्वेनोभयवा-दिसमाधेयत्वात् ।

न च भेदाग्रहप्रसञ्जिताभेदव्यवहारस्य बाध्यत्वम्, व्यवहारो हि प्रवृत्तिर्वा शब्दप्रयोगो वा ) नाद्यः । न हि नेदं रजतमिति ज्ञानं प्रवृत्तिं बाधते प्रवृत्तेः सर्वत्राभावात्, नापि प्रवृत्तियोग्यताम् अश्वकधत्वात् । न द्वितीयः । न हि नेदं रजतमिति ज्ञानस्य पुरोवर्त्तिनि रजतशब्दप्रयोगो नास्तीति विषयः, अनुभवविरोधात् । न च रजतभेदाप्रकारकं पुरोवर्तिंज्ञानं रजतोपस्थितिस-हायं पुरोवर्त्तिनि प्रवर्त्तयति, पुरोवर्त्तिज्ञाने वा ये भेदा भासन्ते तेषु एव रजतत्वप्रतियोगित्वं न गृहाते इत्येवं वा प्रवर्त्तते, अग्रहपदेन पर्श्वदासमर्या-दया ग्रहविशेषस्यैव विवक्षितत्वात् इति वाच्यम् । सत्यरजते नेदं रजत-मिति कृत्वाऽपि प्रवर्त्तेत । न हि तत्र पुरोवर्त्तिज्ञानं रजतभेदप्रकारकम् । न वा तज्ज्ञानविषयो भेदो रजतप्रतियोगित्वेन गृहाते । अन्यथाख्यातिस्वी-कारापातात् ।

किश्च कोऽसौ भेदो यदग्रहो व्यवहारयति । न तावत्स्वरूपम् । इदं रजतमित्यत्र स्वरूपग्रहस्य विद्यमानत्वात् । नापि वैधर्म्यं, वैधर्म्यस्य किं स्वरूपेणाग्रहो भेदाग्रहो वैधर्म्यत्वेनै वा । न तावदाद्यः । वस्तुगत्या यद् वैधर्म्य तद्ग्रहेऽपि व्यवहारस्य दर्शनात् । नापि द्वितीयः । वैधर्म्यत्व-स्यात्यन्ताभावत्वेन निर्वचनात् । अत्यन्ताभावस्य स्वरूपादन्यस्य त्वयानङ्गी-कारात् । किश्च यत्किश्चिद्वैधर्म्यस्य च सर्वत्र [तद्]ग्रहात्' तदीयत्वेन विश्रेषणेऽननुगमात् । नाप्यन्योन्याभावः, तस्य त्वयाऽनभ्युपगमादिति ।

किञ्च भेदाग्रहस्य प्रवर्त्तकत्वं सत्यरजतस्थले न सम्भवति । तथाहि

१. M2 reads प्रकारवत्त्वस्य, P reads प्रकारस्य । २. P reads प्रकारनिर्व-चनदीस्थ्यम् । ३. P reads दम्धवेत्रजी गत् । ४. P reads दोषाणां तत्त्वे । ५. P reads ०जनकत्वेनोभयवादिसमाधेयत्वात् । ६. P reads विशेषः । ७. P reads अपहशब्देन । ८. P reads यस्याग्रहः । ९. P reads वैधर्म्येण, comm. गुणरत्न reads वैधर्म्यत्वेन । १०. गुणरत्न reads तद्ग्रहात् ।

93

तत्र पुरोवर्त्तिना रजतभेदस्याग्रहो वाच्यः, येन केनापि वा । नान्त्योऽति-प्रसङ्गात्, अन्यभेदग्रहेऽपि प्रवृत्तेर्दर्शनात् । नाद्यः । अप्रसिद्धेः । नापि पुरो-वर्त्तिनि रजतत्वप्रकारकभेदँग्रहस्याभावः । सामान्येन रूपेणोपैस्थिते रजते रजतत्वप्रकारकभेदग्रहस्याभावेऽपि प्रवृत्तेर्दर्शनात् । न च तत्र रजतत्वेन रूपेण पुरोवर्न्युपस्थितिरेव न 'वृत्तेति वाच्यम् । विशिष्टज्ञानप्रयोजकत्वप्रसङ्गात् । न च चाकचिक्यादिना रजतोपस्थितिः कारणमिति वाच्यम् । 'गेहे रजत-म्'इति वाक्यज्ञानादपि प्रवृत्तिर्व्शनात् । तत्र चाकचिक्यादेरभावात् । नापि पुरोवर्त्ति रजतत्वप्रकारको यो भेदग्रहस्तस्याभाव इति वाच्यम् । अन्यथा-ख्यात्तिस्वीकारप्रसङ्गादप्रसिद्धत्वाच । तस्माच्छक्तौ रजतमेवेदं प्रतीयते तेर्न चेष्टसाधनतामनुमाय रजतार्थी प्रवर्त्तते, न तु रजतभेदाप्रहासादितेष्टसाधनभे दाग्रहेण इति सङ्क्षेपः ॥ इत्यन्यथाख्यातिवादः ॥

9. P reads प्रवृत्तिदर्शनात् । २. P reads पुरोवत्तिरजतत्वप्रकारक० । ३. P reads सामान्यरूपेण । ४. P reads दर्शितत्वात् । ५. P reads निवृत्तेति । ६. P reads विशिष्टज्ञानत्वेन प्रयोजकत्वस्वीकारात् । ७. P adds रजतार्थि प्रवृत्तेः । ८. P reads तत्र । ९. P reads इत्यन्यथाख्यातिप्रकरणम् । इहार्थांपत्तिमनुमानातिरिक्तं प्रमाणमिति परे मेनिरे । तत्र तेपामयमाश्चयः, जीवतो देवदत्तस्य गेढाभावदर्शनेन वहिःसत्त्वं प्रतीयते इति तावत्सर्वानुमतम् । तत्र न गेढाभावः हेतुः, व्यधिकरणत्वात् । न च जीविग्रहाभावबहिः-सत्त्वयोः व्याप्तिप्रतिसन्धानं सर्वेषां, कथं चेन्द्रियासन्निऋष्टे देवदत्ते हेतोः पक्षधर्मताग्रहः । न च तं विनाऽप्यनुमानमतिप्रसङ्गात् । एवं 'पीनो देवदत्तो दिवा न श्रङ्क्ते' इत्यत्रापि तावन्तिशामोजनमनुभूयते । न चात्रापि व्याप्ति-ग्रहनियमै इति पूर्ववदूहनीयम् ।

नन्नु बहिःसच्वमात्रं विना अनुपपत्तिः, देवदत्तबहिःसच्वं विना वा ॥ नाद्यः । एवं बहिःसत्त्वमात्रं कल्पेत, न तु देवदत्तस्य । द्वितीये तदीयं बहिः-सत्त्वं प्रतीतमप्रतीतं वा । आधे किमर्थापत्त्या परिच्छेद्यं, तदीयबहिःसच्वस्य प्रमाणान्तरादेव सिद्धेः । द्वितीये तु कथमप्रतोत्तेनानुपपत्तिनिरूपणम् । अनिरूपिता<sup>\*</sup> वाऽनुपपत्तिः कथं गमिका, अतिप्रसङ्गात् । अनुमानं तु पक्ष-धर्मताबलाद विशिष्टबद्दिःसत्त्वसाधकमिति न तत्रानुपपत्तिरिति । मैवम् । विश्वकलितेनैव बहिःसत्त्वादिनाऽनुपपत्तिनिरूपणात् । विशिष्टावगम-स्त्वर्थापत्तेरेव फलम् । एवं दिवाऽभोजित्वेनैव' पीनत्वानुपपत्तिनिरूपणम् । रात्रिभोजनं तु तेन क्वचिदपि न प्रतीतम् । अत एव नानुमानता साध्याप्रसिद्धेः । भोजनं तु पुष्टिकारणतया क्लप्तं समयान्तरमादाय विश्रा-म्यति । विरोधप्रतिसन्धानमेव वा कारणं, तदेवार्थापत्तिपदवाच्यम् । फलं पुनरस्य सामान्यप्रवृत्तविशेषप्रवृत्तप्रमाणयोः भिन्नविषयतया अविरोधबुद्धिः । अत्र कैश्विदुक्तं – विरुद्धभाध्यासप्रतिसन्धानादेवानयोर्भिन्नविषयत्वं सिद्धमिति किमर्थांपत्त्या । न च विरुद्धधर्माध्यासासिद्धिः । अस्तित्वनास्तित्व-छक्षणस्य तस्यानुभवसाक्षिकत्वात् , अन्यथा विरोधप्रतिसन्धानानुपपत्तिरिति । तदपि नै । सामान्यतो भेदावगमेऽपि गृहान्यत्वेन गृहभिन्नतापरिच्छे-

दस्यँ क्वचिदस्तीति प्रमाणेऽर्थापत्त्यधीनत्वात् । विरोधसम्भावना प्रा-माण्यसम्भावना वा विरुद्धयोः कारणं, तदेवार्थापत्तिस्थाने निवेशनीयम् ।

۹. P reads सन्धानम् । २. शेषानन्त reads तौ । P reads ताम् । ३. P reads व्याप्त्यादिग्रहनियमः, M<sub>2</sub> reads व्याप्तिग्रहे नियमः । ४. P reads न चानिरूपिता । ५. P reads दिवाऽभोजित्वे सति तेनैव । ६. I. O. reads एतदपि न । ७. P reads न ग्रहभिन्नतापरिच्छेदः ।

तर्क एव वा बहिःसच्वादिकल्पकोऽस्तु । एवं हि सः-यदि देवदत्तो बहिरसन् स्यात् जीवित्वे सति ग्रहे असन्न स्यात् इति । यद्वा सच्वग्राहकं प्रमाणं यद्यभावग्राहकप्रमाणसमानविषयकं स्यात् तदा प्रमाणमेव न स्यात्'-इति प्रतिसन्धानमेवात्र कारणं व्यवस्थितमनुमापकम्, अव्यवस्थितं' कल्पक-मिति वचनादिति ।

अत्रोच्यते । काऽसावनुपपत्तिः यस्याः कारणत्वं व्याप्तिपक्षधर्मत्वाव-गमं विना । बहिःसत्त्वं विना जीविनो ग्रहसत्त्वाभावः सेति चेत् । नन्वय-मविनाभाव एव, इयमेव च व्याप्तिः, तथा चानुपपत्तिव्याप्तिरित्येक एवार्थ इति नाममात्रपरिवर्त्तः । एतेन व्यतिरेकिमानमर्थापत्तिरित्यपि परास्तम् । व्यतिरेकिणोऽपि व्याप्तिपक्षधर्मताधीनतासम्भवात् । तथाच पुनरपि नामान्त-रकरणमेव । न च लिङ्गाभावान्नानुमानता । जीविग्रहासत्त्वस्यैव लिङ्गत्वात् । न चापक्षधर्मता । ग्रहनिष्ठाभावप्रतियोगित्वस्यैव तदर्थत्वात् । न चासन्नि कृष्टे कथं तदग्रह इति वाच्यम् । उभयवादिसमाधेयत्वात् । अर्थापत्तिवादि-नाऽपि ग्रहनिष्ठाभावप्रतियोगित्वग्रहस्याभ्युपेयत्वात् । यथा पुनरसन्निक्ठष्टे-ऽपि लिङ्गपरामर्शोंदयः तथोक्तं तृतीयलिङ्गपरामर्शस्थल्ठे ।

न च क्वचिदस्तीति प्रमाणस्य ग्रहगोचरतासम्भावनया ग्रहासत्त्वं संदिग्धं सत्कथं लिङ्गमिति वाच्यम् । ग्रहासत्त्वस्य सन्दिग्धत्वे हि कथमनु-षपत्तिप्रतिसन्धानं परस्यापि । एवं जीवित्वसंशयेऽपि । अन्यथा मरणकल्प-नापत्तेः । जीविनो हि ग्रहासत्त्वं व्यवस्थितं सद् बहिःसत्त्वं विनाऽनुपपन्नं तत्कल्पकमिति तद्दर्शनम् ।

किश्च क्वचिदस्तीति प्रमाणस्य ग्रहविषयता सन्दिग्धाः । ग्रहे ना-स्तीति प्रमाणं ग्रहाभावनिश्चायकम्'े। तथा च तेनैव तत्संशयनिरासः, निश्चिते संशयाभावात् । अन्यथा संशयस्यानुच्छेद्यता स्यात् ।

न च विरोधप्रतिसन्धानमर्थापत्तिः । क्वचिदस्ति, गेहे नास्तीति प्रमाणयोर्चिरोधाभावात् । तथापि तत्प्रतिसन्धानमस्तीति चेत् । अस्त्वेवमपि नातिरेकः'' । तथादि कोऽसौ विरोधः । अस्तित्वनास्तित्वयोः सद्दानव-

<sup>9.</sup> P reads तदाऽप्रमाणमेव स्यात् । २. P reads अवस्थितम् । ३. P reads स्रेति स्रेत्स्वतीति । १. P reads पदार्थः । ५. P+I. O. read निरस्तम् । ६ P drops जीवि । ७. P reads व्यवस्थितं हि सत्त्वं विना । ८. P adds न here । ९. I.O. misses गृहविषयता सन्दिग्धा । १०. P+I. O. read गृहा परवनिश्चायकम् । ९. P reads नानुमानातिरेकः ।

स्थानमिति चेत् । सहावस्थानमेव तयोर्न कुतः । वैगरीत्यनियमादिति यदि, तथाच व्याप्तिप्रतिसन्धानमाव्यकमिति न किश्चिदेतत् ।

अस्तु तर्हि संशयः कारणम् । तथाहि शतवर्षजीवित्वं ज्योतिःशास्ताद-वगतम् । जीवो ग्रह एवेति व्याप्तिरुपळब्धा, अनन्तरं गेहे देवदत्ताभावम् उपलभ्य सन्दिह्यते । स च संशयः लाघवारूयं तर्के सहकारिणमासाद्य बहिःसत्त्वमवधारयति । न च मरणमेव किमिति न करूप्यते इति वाच्यम् । वहिःसत्त्वाचिरजीवित्वग्राहकप्रमाणद्वयबाधप्रसङ्गात् । बहिःसत्त्वकरूपने च गेहे एवेति नियमग्राहकमेव मानं बाध्यते इत्यस्ति लाघवमिति । मैवम् । संशयस्य कारणत्वे मानाभावात् । अनयोरेकं प्रमाणमस्तीति सामा-न्यतो हष्टे कऌप्त एव हि प्रमाणे लाघवं सहकारि भवतु । अन्यधा फर्लनिःसरणाभावात् । अन्यधा अन्यत्राप्येवंविधचरणप्रसारिकया संशय एव कारणं स्यादिति गतं प्रमाणान्तरवार्च्या । न चै तर्कः कारणं विप-र्ययपर्यवसानादेव साध्यसिद्धेः । एवं पक्षान्तरमपि शक्यनिरसनमिति सर्वे समझासम् । इति अर्थापत्तिप्रकरणम् ॥श्री।।

۹. P adds तर्ह here 1 २. P reads साध्यसिद्धिः 1 ३. For the first time M<sub>1</sub> marks the end of a chapter by इति अर्थापत्तिप्रकरणम्, P and I. O. read इत्यर्थापत्तिनिरासप्रकरणम्, I. O numbers 22 1

इहै प्राभाकराः शब्दस्य नित्यत्वमिच्छन्तो बहुधा बहुभिर्निषिद्धा एव । तथापि तत्मतिषेघार्थं किश्चिदुच्यते । तत्र प्रामाकराणामैयमाशयः । प्रत्यभि-ज्ञानं यावत गकरादिगोचरं तावत्कालावस्थायिगकारादेगों चेरयदनुभवसिद्धं, तत्र तेन यद्यपि नित्यता न विषयीक्रियते तथापि तदुपजीवनप्रवृत्तविचाराते नित्यता सिध्यति । तथाहि कारणनाशाद्वा शब्दनाशः विरोधिगुणाद्वा । कारणना-शादपि समवायिकारणनाशाद्वा असमवायिकारणनाशाद्वा निमित्तकारणनाशाद्वा । न तावदाद्यः । समवायिनो नित्यत्वात् । न द्वितोयः, असमवायिकारणना-शानन्तरमपि प्रत्यभिज्ञानदर्शनात् । एवं निमित्तनाशेऽपि । न द्वितीयः, विरोधिगुणसद्भावेऽपि प्रत्यभिज्ञानतादवस्थ्यात । न च प्रत्यभिज्ञानं आन्तं, बाधकाभावात् । तारत्वादिकविरुद्धधर्मसंसगौं बाधक इति चेन्नं । तार-त्वादेः औपाधिकत्वात् स्वाभाविक्तज्ञब्दधर्मत्वाभावात् । जातित्वे वा कत्वादीनां' परापरभावानुपपत्तेः, औपाधिकत्वे तु उपाध्यग्रहे कथम् तद्ग्रह इति चेन्न । सुरभिः समीरण इत्यत्रोपाध्यग्रहेऽपि सौरभग्रहदर्शनात् । उष्णं जलं, शीतं शिलातलमित्यत्रैव वा तारत्वादेर्विरुद्धधर्मत्वमेवासिद्धम् । यस्तार आसीत स एवेदानों मन्द्र इति प्रत्ययात् तारान्मन्द्रोऽन्ये इत्यपि क्वचित् प्रतीयत इति चेन्न। एकस्मिन्नेव घटे क्यामोऽयं न लोहित इति प्रत्ययवद्धर्म-भेदविषयेऽप्युपपत्तेः । एवमपि वा तारे तारतरे च प्रत्यभिज्ञानमबाधितमेव । न च जातेरैक्यमादाय प्रत्यभिज्ञा चरिताथां, सःएवायं गकार इति प्रत्ययात् । अन्यथा सर्वत्र धर्मिणि प्रत्यभिज्ञानमुच्छिद्येत । तथा च स्थैर्थै बहु व्याकुल भवेत ।

किञ्चानित्यत्वे शब्दस्य किं प्रमाणं, श्रुतपूर्वों गकारो विनष्ट इति प्रत्यक्षमिति चेन्न । अयोग्याधिकरणाभावस्यैं।ऽतीन्द्रियत्वात् । अन्यथा वायुस्पर्शध्वंसस्याप्रत्यक्षता न स्यात् । न चेदं ज्ञानं लैङ्गिकं प्रत्यभिज्ञान-बाधितत्वात् । आकाशमात्रगुणत्वेर्ने सत्प्रतिपक्षत्वाच्च, प्रत्यभिज्ञाने तु न

१ P+ I. O. insert अभाववाद: here, I have followed  $M_1$ ,  $M_g$ 's ordering of chapters. | २. P misses इह ! ३. P reads परेषाम् । ४.  $M_1$  omits गकारादिगोचरं and P reads तावत्कालावस्थायिनां गकारादीनां । ५. P reads ०प्रवृत्तिविचारात् । ६.  $M_1$  misses a line here. । ७. P misses न here । ८.  $M_1$  misses औषाधिकत्वात् , P repeats – तारत्वादे: । ९. P+ I. O. read तथात्वे । १० P reads कत्वादिना । ११. P reads तारोऽयं न मन्द्र: । १२. P drops स्थैर्य । १३. P reads ० अवधिकरणस्य । १४. P reads आकाशैकगुणत्वेन ।

किमपि बाधकमतो न किमिति नित्यतासिद्धिः । ननु पूर्वं नासीदिदानों विद्यते गकार इति प्रत्ययक्छात् आदिमत्त्वे सिद्धे तत एव सान्तत्वं सेत्स्य-तीति । मैवम् । यथेइ भूतछे घटो नास्तीति अत्र संयोगो निषिध्यते । तथा पूर्वस्मिन् समये शब्दसम्बन्ध एवाधाराघेयभावछक्षणो निषिध्यते । तथा पूर्वस्मिन् समये शब्दसम्बन्ध एवाधाराघेयभावछक्षणो निषिध्यते । स चात्यन्ताभाव एव । न च नित्यत्वपक्षे कण्ठताछसंयोगादिनेरपेक्ष्यं शब्दस्य स्यादिति वाच्यम् । अभिव्यक्तौ तथाभावात् । न च व्यञ्जकस्य साधारण्येन सर्वशब्दोपछब्धिप्रसङ्गः । कैंचिदेव शब्दं प्रति कस्यचित् संयोगस्याभिव्य-छकत्वात् । न च समानदेशत्वे सति समानेन्द्रियग्राह्यत्वे च प्रतिनियतव्य-छकव्यङ्गचत्वर्मेनुपपन्नमिति वाच्यम् । एकत्वैकपृथक्तवावयव्यवयव्यद्हत्वब-छाकापरिमाणादिभिव्यभिचारात् । न चोत्कर्षायकर्षवत्त्वाद्वन्धवत् शब्दानित्य-तासाधनमिति युक्तम् । न दि यदेवोत्कर्षसामान्यमपकर्षसामान्यं वा शब्दे तदेव गन्धेऽपि गन्धवत्त्वादिना परापरभावानुपपत्तेः । न चान्यद् गन्धज्ञब्द-साधारणम् उत्कर्षापकर्षवत्त्वमनुगतं शक्यनिर्वचनं तस्मादनन्यथासिद्धप्रत्यभि-ज्ञानबछान्नित्स्य एव शब्द इति ।

अत्रोच्यते । उत्पन्नः शब्दो विनष्टः शब्द इति प्रतीतिस्तावत् सकल-जनप्रसिद्धा । तत्र नौपाधिकी सा, अन्योत्पत्तिविनाशानाकलनेऽपि जायमान-त्वात्" । साक्षात्सम्बन्धे बाधकाभावाच्च । किश्च घटादावुत्पत्तिविनाशप्र-तीतिरेवमौपाधिकी किं न कल्प्यते । तत्र तथाभूतोपाध्यभावादिति चेत्"। न । किं शब्दे उत्पत्तिविनाशप्रतियोगी कश्चिदुपाधिर्नियतः प्रतीयते येनैषा प्रती-तिरन्यथासिद्धा स्यात् । ननु वायुधर्मों नादो व्यझकः, तदुत्पत्तिविनाशनि-वन्धनैवोत्पत्तिविनाशप्रतीतिः ककारादीनामिति । मैवम् । वायुधर्मस्य श्रो-त्रेणानाकल्प्नात् ' आकल्प्ने वा नादस्यैव हि ककाराद्युपाधिकोत्पत्तिविनाशा-वित्येव किर्मिति नाङ्गीकुरुषे येनैवं लज्जामपद्दाय पुनः पुनः जल्पसि । एवं कण्ठताल्वादिवाद्यभिघातादीनाम्हेपाधित्वं प्रत्याख्यातम् ।

9. P reads प्रतिषिध्यते । २. P+ I. O. read किञ्चिदेव । ३. P reads व्यज्ञकत्वात् । 8. P reads व्यज्ञनव्यज्ञपत्वम् । ५. I. O. reads व्यज्ञकाहिरूपपरिमा-णादिभिः । ६. P+ I O. read गन्धत्वादिना । ७.  $M_1$  reads ज्ञायमानत्वात् । ८. P reads किमिति । ९. P drops न and reads तत् किम् । १० P+ I. O. read ककारादौ । १९. P reads ओन्नेऽनाकलनात् । १२. P reads (अ)पहाय प्रलपसि, I O. reads पुन: प्रजद्दपसि । १३. I. O. reads •संयोगाभिषातादीनाम् । ननूक्तमत्र अनुपूर्वो गकारो विनष्ठ इति प्रतीतिः साक्षात्कारिणी न भवत्यधिकरणस्यायोग्यत्वात् , आनुमानिकत्वे तु प्रत्यभिज्ञानं वाधकमेव । एवग्रैत्पत्तिमत्त्वेन शब्दानित्यतासाधनेऽपि बाधकँमूहनीयमिति । मैवम् । शब्द-ध्वंसः प्रत्यक्षः, प्रत्यक्षप्रतियोगिकामानत्वात् घटामाववत् । न च योग्याधि-करणत्वग्रुपाधिरत्र शरणं शब्देऽपि साध्याव्यापकत्वात् । न च साधन-धर्मावच्छिन्नसाध्यव्यापकत्वमेवोपान्नेः आश्रयनाशजन्यघटध्वंसे एव साध्या-व्यापकत्वात् ।

तत्र भूतलादिकमधिकरणं योग्यमेवेति चेत् । तत् किमधिकरणं प्रतियोगिसमवायी न विवक्षितः । एवं चेत् प्रक्रनेऽपि गेहा दिकमधिकरण-मादाय शब्दाभावनिरूपणमपि न दण्डवारितमिति । एवं योग्याधिकरणका-भावत्वेनैवाभावस्य साक्षात्कारयोग्यतावच्छिद्यते इति निरस्तम्, धर्माद्यभाव-प्रत्यक्षताप्रसङ्गस्य मूल्ठे दर्शितत्वात् । यत्किश्चिदधिकरणमादाय प्रक्ठतेऽपि तत्सम्भवाच्च । अन्यथा परिमाणादिध्वंसनिरूपणे तु का प्रत्याशा ।

१. P drops एवम् । २. P reads बाधनम् । ३. P misses घटामाववत् । १. P reads योग्याधिकरणैकत्वम् । ५. P+I.O. read साधनधर्मविशेषितसाध्यव्यापकत्वमस्य । ६. शेषानन्त comments मूले आकरे न्यायकुसुमाजल्यादावित्यर्थः । ७. P reads अन्न कश्चिदुच्यते । ८. P misses अग्रहणमिति । तदयुक्तं । ९ P reads उद्यतोऽसि । १०. P+ M<sub>1</sub> miss बायोः सदागतिमत्त्वात, P then reads वायुगमकस्व । ११. I. O. reads वायुगमनविरहसन्देहस्यैव प्रतीतिप्रति० । सति तदनुपल्लम्भात् । तदभावत्वेन साक्षात् क्रियेते, नान्यथा । अत्र अन्यत्रग-मनादिविरहनिश्चयरूपप्रतिसन्धानसहकारिसमवधाने सति ध्वंसत्वेन, उत्पत्ति-नियतकारणप्रतिसन्धानरूपसहकारिसमवधाने सति प्रागभावत्वेन, एवमन्यो-न्याभावादावप्युहनीयम् ।

तस्मात् शब्दः अनित्यः । उत्पत्तिमत्त्वात् घटवत् । न चात्र प्रत्य-भिज्ञानं बाधकम् । तारत्वादिविरुद्धधर्मसंसर्गेण ज्वालादिसाधारण्यात् । ननु तारत्वादिकं ककारादीनां न स्वाभाविकम् । तथात्वे कत्वादिना परा-परभावानुपपत्तिप्रसङ्गादिति उक्तमेवेति । मैवम् । अन्यधर्मत्वे तारत्वादीनां तारो गकार इति आन्ता प्रतीतिः स्यात् ।

अत्राप्यनुभूयमानं ैतारत्वमारोप्यते स्मर्यमाणं वा । उभयथापि व्यक्तये-कथं तारत्वादिजातिस्फुरणं, जातिभाने व्यक्तिभाननैयत्यात् । रफरणात ननु सामान्येन व्यक्तिर्भासत एव विशिष्य तु व्यक्तिभाननैयत्यं नास्त्येव । तारत्वादिपदादेव तथाज्ञानदर्शनात् । ननु अनुभवे एवायं नियमो यद् व्य-क्तिभाननियतं जातिभानं न तु स्मरणे । तथाच ध्वन्यभानेऽपि तदुर्मतार-त्वादिजातिसमारोपो यदि ककारादिषु भविष्यति तदा को विरोध इति चेत, मैवम् । तारः ककार इति तावत्प्रतीयते । तत्र कत्वतारत्वयोः व्याप्यव्या-पकभावानुपपत्त्या सर्वमेतत् कल्पनीयम् । तद्वरम् तदनुपपत्त्याऽनयोरेकस्य नानात्वमेव कल्प्यताम् । कथं तत्र विनिगमनेति चेत् । मा भवतु । द्वयोरपि कल्प्यतां तथापि न हानिः । वस्तुगत्या विनिगमनामप्यत्र करिष्यामः । एतच्च गन्धादिष्ववश्यं स्वीकर्त्तव्यम् । तथाहि मन्दो गन्ध उत्कृष्टो गन्ध प्रतीतिर्गन्धोत्कर्षांपकर्षसामानाधिकरण्यमवगाइमानाऽनुभूयते । न च इति तत्रान्योत्कर्षापकर्पौं समारोप्येते, अन्यस्योत्कर्षापकर्षाश्रयस्य कल्पनाग्र-सङ्गात् । न च गुणकर्मातिरिक्तं उत्कर्षापकर्षावाश्रयेते । तस्माद्यथा तत्र गन्ध-त्वादिना परापरभावानुपपत्त्या नानात्वकल्पनम् , तथाऽत्रापीति न किञ्चिद-नुपपम्नम् ।

۹. P reads oसमवधानं तदभावत्वेन साक्षात्कियते । २. P reads प्रतीतिर्न स्यात् । ३. This chapter is incomplete in P. Text beginning from here up to the end of the chapter is missing | ۶. I. O. reads इयक्ययानेऽपि |

. 98

न च तारमात्रे प्रत्यभिज्ञा निराधारा'। तस्मात्ताराद्यमन्यस्तार इति अस्यापि भेदस्य प्रतीतिः। न च क्यामोऽयं न लोहित इतिवर्द्धर्भभेदाव-लम्बनत्वम्। धर्मिभेदावल्लम्बनत्वे बाधकाभावात् । न च पूर्वे नासीत् ककार इति बुद्धिरत्यन्ताभावावल्लम्बना, नित्यत्वे तथात्वानुपपत्तेः। न च भूतल्ले घटो नास्तीत्यत्र संयोगाभावो घटाभावत्वेन व्यवह्रियते, अमप्रसङ्गात्। न च घटाभावोऽत्र ग्रह्यत एव । न. प्रतीतिविरोधात् ।

ननु कदाचिद् घटवति भूतले घटापसरणानन्तरं घटो नास्तीति या बुद्धिः सा कथम् घटाभावमाल्लम्बते । न तावदन्योन्याभावं, संसर्गाभाव-त्वेनोल्लेखात् । न च प्रागभावप्रध्वंसौ प्रतियोगिसमानकालत्वात् । नाऽप्य-त्यन्ताभावम् , तस्य मतियोग्यसमानदेशत्वात् । अन्यथा प्रागभावप्रध्वंसो-च्छेदप्रसङ्गात् । न चैतत्प्रतीतिबल्लेन पश्चम एवोत्पत्तिविनाशधर्माभावः स्वीकर्त्तव्य इति वाच्यम् । अपसिद्धान्तापातात् । तस्मादिह भूतले घटो नास्तीति बुद्धचा नाग्रहीतविशेषणान्यायेन घटसंयोग एव निषिध्यत इत्येव युक्तम् । अत एवाहुः "संयोगो ह्यत्र निषिध्यते" इति ।।

मैंवम् । इइ भूतले घटो नास्तीति बुद्धिस्तावदनुभवसिद्धा । तस्या यदि घटसंयोगाभावो विषयः स्यात् तदा घटात्यन्ताभावः क्वचिदपि न स्यात् । संयोगाभावत्वेनैवान्यधासिद्धेः । एवमस्त्विति चेत् । न । घट-प्रतियोगित्वेन तस्याभावस्य प्रहणात् । तस्मादत्यन्ताभाव एव सः । न च प्रति-योगिसमानदेशताव्याघातः । अव्याप्यव्वत्तौ संयोगात्यन्ताभावे प्रतियोगिस-मानदेशत्वस्य प्रतीतिबल्छेन स्वीकारात् । न चात्यन्ताभावे प्रतियोगिस-मानदेशत्वस्य प्रतीतिबल्छेन स्वीकारात् । न चात्यन्ताभावे प्रतियोगिस-मानदेशत्वस्य प्रतीतिबल्छेन स्वीकारात् । न चात्यन्ताभावे प्रतियोगिस-मानदेशत्वस्य प्रतीतिबल्छेन स्वीकारात् । न चात्यन्ताभावस्य नित्यत्वाद् घटवत्ताद्शायामामपि भूतले घटो नास्तीति प्रतीतिपसङ्ग इति वाच्यम् । संयोगस्यैव तदानीं प्रतिबन्धकत्वात् । अभावस्य प्रतियोगिनेव प्रकारेणापि सह विरोधावधारणात् । न च प्रागभावप्रध्वंसोच्छेदप्रसङ्गः, भविष्यति-विनष्ट इति प्रतीत्योरत्यन्ताभावेनासमर्थनात् । न च सयोगो ह्यत्र निषिध्यते इत्यनेन विरोधः । भूतले घटो नास्तीत्यनेन प्रत्ययेन संयोगाभावोऽपि विषयीक्रियत इत्येवंपरत्वात्तस्येति सङ्क्षेपः ।

9.  $M_1$  reads निराबाधा । २. I. O. reads बाधकासद्भावात् । ३. I. O. reads बाधकासद्भावात् । ३. I. O. reads oसमानकालीनत्वात् । ४.  $M_1$  reads प्रतियोगिसमानदेशत्वाभावात् । ५.  $M_1$  drops तस्याभावस्य,  $M_2$  reads तद्ग्रहणात् । ६. I. O. reads अव्याप्यवृत्तिसं-योगात्यन्ताभावस्य । ७. I. O. reads प्रतियोगिसादेश्यस्य प्रतीतेरेव तथाज्ञीकारात् । अन्ये तु भूतले घटो नास्तीति बुद्धौ घटसंयोगाभाव एव भासते घटपदं तु विरोधितामात्रसाम्येनै संयोगे लाक्षणिकमित्याहुः । भूतले घटा भावो जातो विनष्टश्चेति व्यवहारदर्शनात् । अन्य एवायमुत्पत्तिविनाशप्रति-योगी घटाभाव इति पाश्चात्याः ।

यत् पुनरेकत्वपृथक्त्वादिना व्यभिचारो दर्शितस्तदपि मन्दम् । प्रतिनि-यतव्यञ्जकव्यङ्गचत्वं हि परस्पराव्यव्जनकव्यङ्गचत्वं विवक्षितम् । तच्च पृथ-क्ते यद्यप्येकत्वापेक्षयाऽस्ति तथापि पृथक्त्वापेक्षया एकत्वे नास्ति । एव-मितरत्रापि बोद्धव्यम् । यद्वा पृथक्त्वव्याद्वत्त्यर्थं निरवधित्वेन विशेषणीयम् । बलाकारूपबलाकापरिमाणव्याद्वत्त्यर्थं दोषविरद्दे सतीति विशेषणीयम् । बला-कारूपे नीलत्वारोपो रूपं तु सामान्यतो ग्रह्यत एवेति कश्चित् ।

अवयविनि ग्रह्यमाणे यदि तावदवयवबहुत्वग्रुत्पन्नं तदा ग्रह्यत एव । नो चेदभावादेव न ग्रह्यते इति<sup>°</sup> तेनापि सह न व्यभिचारः ।

यत्तु नीरजनीलिमा दीपेन न व्यज्यते नीरजत्वं तु व्यज्यत इति तेन व्यभिचारो दृश्यते तदपि मन्दम् । समानाश्रयत्वेनान्यूनानतिरिक्ताश्र-यत्वस्य विवक्षितत्वात् । अत्रापि रूपं गृह्यते नोलत्वं न गृह्यते तत्तु भिन्नाश्रयमिति केचित् ।

उत्कर्षांपकर्षवत्त्वेनाप्यनित्यतानुमानं युक्तमेव । तथाहि सजातीयसा क्षात्कारप्रतिबन्धकतावच्छेदकरूपवत्त्वमुत्कर्षः । सजातीयेन प्रतिबन्धनीयसा-क्षात्कारविषयतावच्छेदकरूपवत्त्वमपकर्षः । एतदुभयमपि गन्धसाधारणमेव शब्दे वर्त्तते इति न किश्चिदनुपपन्नम् । यद्वा सजातीयावधिमतोऽवधिमत्त्वमुँत्क-र्षांपकर्षत्वम् । गुणत्वसाक्षाद्व्याप्यभूयोजातिमत्त्वं तदिति कश्चित् । तच्चि-न्त्यम् । केचिच्च प्रत्यभिज्ञानं कत्वादिसामान्यभेदेनापि शक्यसमर्थनम् । उत्पत्तिबिनाधप्रत्ययस्तु न तथेति तद्बछेनैव निष्प्रत्यूहा शब्दानित्यता-सिद्धिरित्याहुः । न चाकाधमात्रगुणत्वेने सत्मतिपक्षत्वमप्रयोजकत्त्वात् । साधनधर्मावच्छिन्नसाध्यव्यापकस्यातीन्द्रियाकाशगुणत्वस्योपाधेः सत्त्वाच्च । एवमुपाध्यन्तरमूहनीयम् ॥छा। इति शब्दानित्यतावादः ।

۹. I.O. reads •मात्रेण सामान्येन । २. I.O. reads इति न किंचिदनुपपन्नम् । ३. I. O. reads कश्चित् । ४. Mg reads सजातीयावध्यवधिमत्त्वम् । ५. I. O. reads आकाशैकगुणत्वेन । ६. I. O. misses इति शब्दानित्यतावादः । इह ईश्वरे तावत् परविमतिपत्त्या संशये विचार आरभ्यते । तत्र परेषामयमाशयः । अनुमानमीश्वरे प्रमाणमाद्रियते । तत् किमवच्छिन्ने पक्षे मवर्त्तनीयम् । विवादाध्यासितत्वेन वा १ शरीरानपेक्षोत्पत्तिकत्वेन वा २ क्षित्यादिकत्वेन वा ३ सन्दिग्धकर्तृकत्वेन वा ४ नित्यवर्गप्रसिद्धसकर्तृ-क्मावोभयभिन्नत्वेन वा ५ अन्यथा वा ६ ।

नाद्यः, विवैदाध्यासितत्वस्य केवल्रान्वयितया सर्वत्र सम्भवेन व्यवच्छे-दकत्वाभावात् । सकर्तृकत्वाकर्तृकत्वविवादविषयतायामपि तथात्वात् । किश्च विवादाध्यासितत्वम् विरुद्धप्रकारकज्ञाने विषयत्वम् तत्प्रभवाभिल्ञापविषय-त्वं वा वाच्यं। तथा च तयोरनुमानप्रवर्त्तनकाल्ठेऽसम्भवात् कथमवच्छेदकत्वम् । अपि च विवादास्पदत्वं ज्ञातमेवावच्छेदकं तज्ज्ञानं च तदवच्छेदकज्ञ्ञानाधी-नम् । तथा च तदवच्छेदकमपरमनुगतं वाच्यम् । न च तत् सम्भवति, सम्भवे वा तदेव पक्षतावच्छेदकमास्ताम् । क्षितित्वादिकम् अनुगतं तदवच्छेदक-मिति चेन्न । अननुगतं तर्श्ववच्छेदकं प्रत्येकं मेल्रकेन वा । नाद्यः । तस्या-शवयज्ञानत्वेन तदवच्छिन्नविवादास्पदत्वग्रहस्य द्र्वाधितत्वात् । नापरः । मेल्रकस्याधाक्यावच्धारणात् ।

न द्वितीयः । शरीरसमवेतगुणकर्मध्वंसाव्यापनात् । शरीरकत्रेनपेक्षो-त्पत्तिकत्वं विवक्षितमिति चेन्न । शरीरित्वर्स्याव्यावर्त्तकतया व्यर्थत्वात् । असिद्धेश्र । शरीरिणोऽप्यदृष्टद्वारा कार्यमात्रकर्तृत्वसम्भवात् ।

न तृतीयः । आदित्वं तत्समानप्रकारकत्वम् अन्यत्वं वा । नाद्यः । क्षितिसमानप्रकारकत्वस्य निर्वक्तुमशक्यत्वात्ँ । नापरः । अशक्यनिर्वचनात् ।

न चतुर्थः । कर्तृसन्देइस्यापि केवलान्वयितर्या अनुमानप्रवर्त्तनकाल्छे संशयाभावादप्रसिद्धेश्र । न च संशयोपलक्षणत्वम् । उपलक्ष्याभावात् ।

9. The beginning of ईश्वरवादः is missing in P | P starts from विवादाध्यासितत्वस्य, I. O. generally counts the विकल्पड But in this case counting is found only in  $M_1$  | २. P reads विवादास्पदत्वम् । ३. P reads (आ)प्तम् । ४. P reads अनुगतं द्वि । ५. P reads ०स्पदत्वस्य पूर्ववोधितत्वात् । ६. P read वारीरवत्त्वस्य । ७. P+ I. O. read निर्वंकतव्यत्वापातात् । ८. P+ I. O. read केवलान्वयित्वात् । न पश्चमः । उभयभिन्नत्वं हि केन प्रकारेणोपस्थितेऽधिकरणे प्राह्यम् । न तावदनुगतेन तस्याभावात् । नाननुगतेन तस्यानन्ततया प्रत्येकमशक्यग्र-इत्वात् । अप्रसिद्धपदार्थविकल्पानुपपत्तेश्च ।

न चरमः । असम्भवात् ।

किश्च साध्यमपि निरूप्यते । तथाहि सकर्तृकत्वं वा कैर्तृजन्यत्वं वा कर्तृसाक्षाज्जन्यत्वं वा बुद्धिमत्पूर्वकत्वं वा साक्षाद्बुद्धिमत्पूर्वकत्वं वा उपा-दानगोचरापरोक्षज्ञानचिकीर्षादिमज्जन्यत्वं वा । नाद्यः । घटादिकत्रैंव साहि-त्यसम्भवे सिद्धसाधनात् । नापरः, तत्त्वादेव । न तृतीयः । साक्षाज्जन्यत्वं हि तज्जन्याजन्यत्वे सति तज्जन्यत्वम् । तथाच साध्यविकलो दृष्टान्तः । न हि घटादिकं साक्षात्कर्जा जन्यते । नापरः, सिद्धसाधनात् दृष्टान्तासि-देश्व । नापरो घटाद्यपादानगोचरतादृशज्ञानादिमताऽस्मदादिना एव सिद्धसा-धनात् । कि चैवं निरुपादानस्य ध्वंसस्य तव मते कथं सकर्तृकता स्यात् । अतीन्द्रियोपादानयोः वायुग्नब्दयोर्वा कथं अस्मदादिकर्त्तृकता स्यात् इति । उपादानपदेनोपायमात्रमेव विवक्षितमिति चेन्न । अस्मदादिना सिद्धसाध-नात् । अस्मदादीनामपि सकल्कार्यकेंचिदुपायाभिज्ञत्वात् ।

अपि च । नापरोक्षज्ञानादिमज्जन्यत्वं सकर्तृकत्वं यागस्याऽस्मदाद्यक-र्तृकत्वापातात् । न हि तत्रापरोक्षज्ञानं चिकीर्षाक्वतिजनकं किन्तु शाब्दम् । न च तत्र सकर्तृकत्वमेव नास्ति, व्यवहारविरोधात् । ज्ञानमात्रमेव विवक्षि-तमिति चेन्न एवं हि ज्ञानमादाय साध्यपर्यवसानं स्यात् । न तावत्प्रत्यक्षं तमिति चेन्न एवं हि ज्ञानमादाय साध्यपर्यवसानं स्यात् । न तावत्प्रत्यक्षं नियामकाभावात् । नापरः तत एव । न च प्रत्यक्षादिजातीयं ज्ञानपञ्चक "मेवेश्वरेऽक्लीकार्यम् अपसिद्धान्तापातात् । किश्च प्रत्यक्षत्वादिजातीनां कारणविशेषप्रयोज्यतया कथं नित्ये वृत्तिसम्भावनापि । तथा च यावद्विशेष-बाधात् ज्ञानमपि बाधितम् ।

एवमिच्छाप्रयत्नावपि ।

किञ्चात्र कि लिङ्गमपि कार्यत्वमिति यदि तदा कि कार्यत्वम् । कृति-9. P reads तस्यानन्तरं तयोः । २. P+ I. O. add साध्यं here । ३. I. O. reads तज्जन्यत्वम् । ४. P reads बुद्धिमत्पूर्वकर्त्ट्वकत्वं वा साक्षात् बुद्धिमत्पूर्वकर्त्ट्वक्त्वं वा । ५. P+ I. O. read °ज्ञानादिमज्जन्यत्वं वा । ६. P reads शब्दः । ७. शेषानन्त notes ज्ञानादिपञ्चकमिति । अर्थापत्तेः प्राक्तप्रामाण्याभिनिवेशेन गुरोर्वचनमेतत् । ८. P+ I.O. read न सिभ्येत् ।

### न्यायसिद्धान्तदीपे

जन्यत्वं वा १ प्रागभावप्रतियोगित्वं वा २ उत्पत्तिमत्त्वं वा ३। नाद्यः । असिद्धेः । नापरः प्रागभावप्रतियोगित्वस्य तत्स्वरूपादन्यस्याभावात् । नान्यः । अनिर्व-चनात् । स्वैसमानकाल्जीनपदार्थध्वंसानधिकरणसमयसंबन्ध उत्पत्तिरिति चेन्न । चरमध्वंसोत्पत्त्यच्यापनात् । तस्याऽपि चोत्पत्तिमत्त्तया त्वया सकर्त्वकत्वाङ्गीका-रात् । पूर्वकाल्लासम्बन्धे सत्त्युत्तरसमयसम्बन्ध एवोत्पत्तिरिति चेन्न व्यर्थ-विशेषणत्वात् । कथं वा कर्त्रा सह कार्यत्वस्य व्याप्तिरपि शत्त्या । कर्त्ता दि कारणविशेषैः, कार्यत्वं च कार्यमात्रष्टत्तिसामान्यं, न च तत्र कारणवि-शेषापेक्षा किन्तु कारणत्वेन् । तथा च कार्यात्त कारणमात्रमायाति । न तु तद्विशेषकर्त्ताऽपि । न च सामान्येन रूपेण कर्त्ता सिद्ध इति वाच्यम् । सामान्यस्य यत् किश्चित् कारणमादायोपपत्तौ कर्त्तत्वास्पर्शात् । अत्त एव कर्त्तरि साध्ये शरीरकार्यत्त्वम्रुपाधिमभिदधाति । शरीररूपकर्त्त्व्यापकबाधात् कर्त्त्वाधश्च ।

अपि च शरीराजन्यत्वेन कथं न सत्प्रतिपक्षत्वम् । व्यर्थविज्ञेषणत्वा-दिति चेत् न । किं व्यर्थविज्ञेषणत्वं, निष्प्रयोजनत्वं वा व्यभिचारावारकत्वं वा । नाद्यः । असिद्धिवारणार्थत्वात् । नेतरः । तथाभूतस्यापि गमकत्वात् । कथमन्यथा सुरभीन्धनप्रभवधूमरदितोऽयं तथाभूतवद्विरदितत्वात् इत्यप्यनु-मानम् । अत्रापि वद्विरदितत्वादित्येव देतुरिति चेन्न वद्विमत्यपि तथाभूता-नुमानदर्शनात् । किं च यथा धूमे नीछत्वं व्यर्थं तथा नात्र व्यर्थता । तत्र धूम एव नीछत्वेन विशिष्यते । अत्र तु नाजन्यत्वं शरीरेण विशिष्यते किन्तु जन्यत्वमेव ।

किञ्च जन्यत्वाभावादन्य एवँ शरीरजन्यत्वाभावः । अन्यथा जन्यं शरीरा-जन्यं नं स्यात् । तथा च कथं व्यर्थता । किञ्च ज्ञानत्वेच्छात्वप्रयत्नत्वानामपि अनित्यवृत्तित्वेनात्मत्वस्याप्यनित्यज्ञानादिमत्समवेतत्वेनँ कर्त्तुः श्वरीरित्वेन नियमावधारणात् कथमनुमानोदयः इति । न च सिद्धचसिद्धिव्याघातादुप-

9. P+ I. O. drop प्रागभाच-1 २. P drops स्व-. ३. P reads कारणा-न्वितः । ४. P adds एव here । ५. P reads तावत् सिध्यतीति । ६. P reads कर्नुव्याप्यव्यापकबाधात् । ७. P reads यथा जन्यत्वाभावात् एवम् । ८. P reads कर्त्तृव्यर्थत्वम् । ९. P reads ज्ञानेच्छाप्रत्ययानामप्यनित्यत्वेन । १०. P+ 1. O. read (अ)मित्यज्ञानादिमत्त्वेन ।

#### ईश्वरवादः ।

संहारानुपपत्तिः, अनुपसंहारेऽपि विरोधिव्याप्तिप्रतिसन्धानस्य एव प्रति-बन्धकत्वात् ।

किञ्चैवं शशशृङ्गमपि पशुत्वात् सिध्येत् । नद्दीश्वरसाधनशशशृङ्गसा-धनयोः कश्चिद्विशेषः । भवतु वा विवादास्पदे कर्त्तुः सिद्धिः । ऐश्वर्यं कुतो ? अनीश्वरस्य कर्तृत्वासम्भवादिति चेत् कुतोऽसम्भवः, सर्गाद्यकालीनकार्य-पक्षीकरणात् इति चेत् । तर्हि अस्मदादीनामेव कर्स्याचित् प्रळयप्राक्काली-नज्ञानचिकीर्षाकृतीनां स्थैर्यमेव तदनुरोधेन कल्प्यतां धर्मिकल्पनातो धर्मक-ल्पनाया लघुत्वादिति ।

अत्रोच्यते । प्रकृतविचारानुकूछविवादास्पदत्वस्यैव वा पक्षतावच्छेदक-त्वम् । विवादास्पदत्वावच्छेदकता तत्तत्द्द्रव्यत्वग्रणत्वकर्मत्वादीनां शक्या-वधारणानां अननुगतानामेव । न चानुमानप्रवर्तनकाळे विवादविरहात् नाव-च्छेदकतासम्भवः, तस्य ज्ञानस्यावच्छेदकत्वात् । ज्ञानस्य च तैदपगमकाळे विद्यमानत्वात् । एवं शरीरिकर्त्रनपेक्षोत्पत्तिकत्वेनापि पक्षता नानुपपन्ना ।

नजु शरीरिपदवैयर्थ्याददृष्टद्वारा तत्सम्भवेनासिद्ध्या चानुपपन्नमे-वेति उक्तम् । न पुनर्युक्तिमत् । तथाहि सुप्रसिद्धश्वरीरिकर्तृव्याष्टत्ते न तावद् ब्यर्थता । अन्यथा स्वमतेऽसिद्धं विशेषणं स्यात् । एवमदृष्टद्वारा अस्मदादीना-मङ्कुरादिजनकत्वमपि न समीचीनं मानाभावात् । न हि यद्यस्यादृष्टेना-रभ्यते स तत्र कर्त्ता नाम । अस्मदाद्यदृष्टारब्धघटस्यास्मदादिकर्तृत्वेन व्यव-हाराभावात् । अत एव शरीराजन्यत्वेन सत्प्रतिपक्षत्वं त्वमेव कुरुषे । आदिमत्त्वस्यापि विवादप्रकारोपनायकत्वेन सुवचमेवावच्छेदकत्वम् । यथोक्त-परत्वमेव वा तस्य । यद्यपि कर्त्तसन्देहमात्रस्य केवलान्वयित्वं तथापि प्रक्ठ-तविचारानुकूलस्य तथात्वं तस्य चानुमानप्रवर्त्तनकाल्ठेऽसम्भवेऽपि तदुपलक्ष्य योग्यतावच्छेदकतानिर्वचनादेव नासम्भवैः । एवं भिन्नत्वमपि न दुर्ग्रहम् । तथाहि द्रव्यगुणकर्मणां कियतामेव जन्यत्वम् । तत्रापि कियतां प्रसिद्धक-

9. P reads विवादास्पदकर्ष्टुसिद्धिः । २. P reads तत्तत् द्वव्यगुणत्वादीनाम् । ३. P reads तदागमकाले । ४. I. O. reads व्यावर्त्तनात् । ५. P reads स्वतो विशेषणं न स्यात् ,  $M_1$  reads स्वतोऽसिद्धं विशेषणं स्यात् । ६. P+ I. O. read जन्यते । ७. P+ I. O. read अस्मददष्टजन्यघटस्यास्मत्कर्त्तुत्वेनाव्यवहारात् । ८-८. This portion is missing in P. The editor acknowledges it in the footnote there in । ९. P reads निर्विवादेव, I.O. reads तत्संमवः । र्तृकत्वं घटादीनाम् । तत्र येषां ने प्रसिद्धकर्तृकत्वं तेषु पक्षीकृतेषु पर्वतत्वाङ्कु-रत्वद्वचणुकत्वादिभिः प्रकारैरुपस्थितेषु नित्यवर्गप्रसिद्धकर्तृकोभयभेदप्रदः सुकर एव । न चानन्त्याद्शक्यग्रहत्वं भेदग्रहस्य प्रतिकूल्लस्यानन्त्यस्यासिद्धेः । अन्यथा उभयभिन्ना केचित् पदार्था इत्यभिलाप एव न स्यात् । प्रसिद्ध-पदार्थखण्डनं तु न दण्डाय प्रकृतवादिप्रसिद्धेरेव विवक्षितत्वात् । एवं चर-मोऽपि न सम्भवी । स्वजनकादृष्टाजनकप्रयत्नाजन्यत्वे सति जन्धत्वस्षैव तत्थात् ।

कश्चित्त विवादास्पदीभूतस्य एकस्यापि पक्षत्वे भगवत्सिद्धिरविरु-द्वैवेति । तदनुपपन्नम् । अन्यत्र संदिग्धानैकान्तिकताप्रसङ्गात् । न पक्षसमे सन्दिग्धानैकान्तिकतेति चेन्न । आज्ञामात्रत्वात् । पक्षेऽपि तर्हि तत् स्या-दिति चेन्न । तत्र संशयस्य विचाराङ्गत्वात् । अन्यथा तु अनुमानमात्रोच्छे-दप्रसङ्गात् । पक्षसमे तु नैवम् ।

किञ्च विषयपरिशोधकतर्केणैव संशयनिवृत्तेः कथं पक्षे सन्दिग्धानेका-न्तिकता । न च पक्षसमे तर्कादेरवर्तारस्तस्याविषयत्वात् । तथात्वे वा न पक्षसमत्वं किन्तु पक्षत्वमेवेति घटकुटचां प्रभातम् । ननु निश्चितसाध्यविरहे हेतुमत्ता संशयेनैव सन्दिग्धानैकान्तिकता भवति, नै तु साध्यसंशये हेतुनिश्चये, पक्षे एव तथात्वावधारणात् तर्कस्य संशयनिवर्त्तकत्वे मानाभावादिति । मैवम् । तर्कस्यापि वैषयिकविरोधेर्नं संशयनिवर्त्तकत्वात् । किठच साध्याभावसामाना-धिकरण्यनिश्चयो हि हेतोः दूषकताप्रयोजकः । स च साध्यसन्देहेऽपि समा-नोऽन्यथा विपरीतमेव किमिति न स्यात् । ननूक्तं पक्षेऽपि तथा स्यात् । तत्र संशयस्यानुमानानुकूलत्वं न पक्षसमे तथेति किं नोक्तम् ?। अन्यथा पक्षे सन्दिग्धानैकान्तिकं न दूषणमिति दूषणत्वमेवास्य नास्तीत्यस्यापि वाचाट-वथसोऽवकाशप्रसङ्गात् । सर्वज्ञादिसिद्धचनुमाने तेषां पक्षत्वमिति तु कश्चित् । न साध्यमशक्यनिर्वचनम् । तथाहि सकर्तृकत्वे साध्ये घटादिकत्री यत् सिद्धसाधनमुक्तम् तदयुक्तम् । सकर्तृकत्वं हि कर्तृनिरूपितसम्बन्धो 9. P misses म। २. P reads दूषकत्वम्। ३. P reads विवादास्पदस्य कस्वापि । ४. I. O. reads तर्कायवतारः । ५. P misses तस्याविषयत्वात् । ६-६. This portion is missing in P . . P reads किन्न ! c. I. O. reads

सार्वश्यादिसिद्धधर्यमनुमाने । ९. P reads अनिर्वचनीयम् । १०. P reads सर्वे हि कर्नुत्वम् ।

### ईश्वरबादः ।

व्यवहारसाक्षिको घटादिदृष्टान्तदृष्टो नित्यवर्गव्यावृत्तः साध्यते सहेतुकत्ववत् । स चान्यकर्त्रा नान्यत्र निर्वाह्यते । तथाननुभवात् । अन्यथाऽऽकाशादावपि सकर्तृकत्वसहेतुकत्वव्यवहारः स्यात् । कथमन्यथा शरीराजन्यत्वेन सकर्तृक-त्वव्यतिरेकसाधनाय त्वमेव यतसे । एवं बुद्धिमत्पूर्वकत्वे साक्षाद्बुद्धिमत्पू-वेकत्वं यदि साध्यते तदा न काचित् क्षतिः । साक्षात्कृतिजन्यत्वं यदा साध्यते तदा साक्षाज्जन्यत्वं कार्याव्यवहितपूर्वसमयवृत्तिकृतिजन्यत्वमेव विवक्षितं तच्चेष्टादावपि सिद्धमिति न किश्चिदनुप्रपन्नम् ।

अपि च घटादिसमवायिगोचरज्ञानादिमता न सिद्धसाधनं, सम्बन्धि-शब्दमहिम्ना तन्निरासात् । उपादानादिगोचरापरोक्षज्ञानादिमत्पूर्वकत्वं यद्यपि वाय्वाद्दावस्मत्कर्तृके नास्ति । तथापि अनेन रूपेण तत्रास्मत्कर्तृकताव्यव-हारो मा भवतु । तथापि घटादिस्थलसिद्धव्याप्तिबलात् एतत्साध्यं पक्षेऽपि सिध्यत् केन वारणीयम् । उपादानपदेनोपायमात्रं विवक्षितमिति न चात्र सिद्धसाधनता सर्गाद्यकालीनकार्यस्य पक्षीकरणात् । न चापरोक्षज्ञा-नान्तर्भावेन सकर्तृकत्वानुपपत्तौ कथमपरोक्षज्ञानसिद्धिरिति वाच्यम् । अनु-पपत्तेरभावात् । तथाहि यागादावपि कृतिः साक्षात्कारनियम्यैव । शाब्दं तु तत्र परंपरया ज्ञानम्रुपयुज्यते । तथा च कृतिनियामके साक्षात्कारसिद्धिं को वारयिता । तथाहि ज्ञानादिमज्जन्यत्वे साधने लाघवादेकमेव ज्ञानं सिध्यत् सकल्प्रमाणोपजीव्यं प्रत्यक्षमादाय विश्राम्यति, न त्वनुमानादिक-मिति न किश्चिद्दनुपपन्नम् ।

यत् पुनरुक्तं यावदिशेषबाधात् तज्ज्ञानमपि न सिध्येदिति तद-युक्तं, विशेषबाधस्यानुपपत्तेः । न हि जन्यसाक्षात्कारत्वादिकं कारणविशेषप्रयो-ज्यमित्यजन्येऽपि तथा स्यात् । एवं हि जन्यवृत्तिसामान्यम् जन्येनैव सिध्येत् । ननु ज्ञानादिमज्जन्यत्वं सकतृकत्वमित्येव नास्ति, ज्ञानाश्रयस्य घटादिजनकत्वे मानाभावात् । अन्वयव्यतिरेकाभ्यां तदवधारणमिति चेन्न । तस्य नित्यत्वेन व्यतिरेकाभावात् । तथा च ज्ञानादेरेव घटादौ जनकत्वं, न तदाश्रयस्य । मैवम् । <sup>४</sup>एवं ज्ञानाद्याश्रयकर्तृसिद्धेरविरोधात् । किठच ज्ञाना-दीनां यथा अन्वयव्यतिरेकाभ्यां घटादिकारणत्वं तथा तदाश्रयस्यापि,

१. M<sub>1</sub> reads सहेतुकत्वात् । २. I. O. reads तथानुभवाभावात् । ३. P+ I. O. read -पूर्वक्षणवृत्ति- । ४. I. O.+P read एवम प । ५. P reads ज्ञानाद्याश्रयत्वे कर्त्तुत्वसिद्धे: ।

24

समवधानगभौँ हि तौ कारणताग्राहकौ तथाभूतौ चात्र सम्भवत एव । अत एव मयेदं क्रुतमिति व्यवहारः सकल्जनसाधारणः । अपि च ज्ञानादौ ताव-दात्मनः कारणत्वं सिद्धमेव । तत्र च प्रयोजकं मृग्यमाणं न कार्यत्वाति-रिक्तं सम्भवतीति कार्यमात्रमेवात्प्रजन्यमिति न किश्चिदनुपपन्नम् ।

एवं लिङ्गमपि नानुपपन्नम् । प्रागभावप्रतियोगित्वस्यैव व्यवहारसाक्षिक-त्वात् । उत्पत्तिमत्त्वं तु चरमध्वंससाधारणं सामय्यव्यवहितोत्तरक्षणसत्त्व-सम्बन्धादिकं शक्चनिर्वचनमिति तदपि नानुपपन्नम् । एतेन पूर्वकाला-सम्बन्धे सति सत्त्वमेव हेतुरिति यद् व्यर्थविशेषणत्वमुक्तं तदपि निरस्तम् ।

यत् पुनरुक्तं कार्यस्वस्य कर्त्रा सह व्याप्तिरनुपपन्ना, तदपि मन्दम् । कारणसामान्येनापि रूपेण व्याप्तिरवधारिताँ कारणविशेषमादाय पर्यवस्यति । निर्विशेषं न सामान्यमिति न्यायात् । अन्यथा कार्यस्वात् निमित्तकारण-मपि न सिध्येत् । किठ्वाचेतनकारणमात्रस्य कर्तृव्यापारवत्त्वावधारणात् कथं न कर्त्रा सह व्याप्तिः । अत एव न शरीरकार्यत्वमेवोपाधिः साध्यव्याप्ती मानाभावात् । व्यभिचारोन्नयने व्यर्थत्वात् च । ननु व्यर्थत्वं न दूषणमिति चेन्मा त्वरिष्ठाः । अग्रे दूषणत्वस्य व्यवस्थाप्यत्वात् । अत एव शरीरवाधात् न कर्त्तुर्बाधः । शरीरस्य तदव्यापकत्वात् ज्ञानादिगतकार्यत्वप्रयुक्तत्त्वात् तर्स्य । नन्नूक्तम् शरीराजन्यत्वेन सत्प्रतिपक्षतास्तु व्यर्थविशेषणादनुमिति-दर्शनात् न व्यर्थत्वं दूषणमिति चेन्नं । येन रूपेणोपस्थित एव हेतौ व्याप्ति रवधार्यते तद्विश्विष्ट एव व्याप्तिर्वर्त्तने नोछत्वं पुनर्धूमे न तथास्ति तद-प्रहेऽपि तत्र व्याप्तेरवधारणात् । तथाच तेन रूपेण व्याप्तिरसिद्धेति व्याप्यत्वासिद्ध एवान्तर्भावः । अत एव नोछधूमवत्त्वात् वह्निम्त्वावधारणे-ऽपि नीलधूमप्रयुक्तसाध्यवत्ताप्रत्ययस्तु ज्ञान्तं एव इत्यवधेयम्" ।

र्कि चोभयथा हि व्याप्तिः कचित् प्रत्येकवृत्तिः, कचिद् व्यासज्य-वृत्तिश्च । तथाच नाऽत्र प्रत्येकवृत्तिव्याप्तिः केवल्रनीलादपि हुताशनानुमा-

 P reads कार्यत्वमतिरिक्तम् . २. P reads तु ध्वंससाधारणम् । ३. I. O. reads न किञ्चिदनुपपन्नम् । ४. I. O. reads अवाधिता, P reads अवाधितं । ५. P reads अचेन्नकारणमात्र पकर्त्तृकत्वव्याप्तिकत्वावधारणात् । ६. P reads ०प्रयुक्तत्वाच्च ।
 . P misses न here । ८. P reads नीलधूमवह्निम्त्वावधारणे । ९. P reads ०प्रययो भ्रान्तिरेव । १०. I. O. reads (अ)वधातव्यम् ।

#### ईश्वरवादः ।

नापत्तेः, न व्यायज्यवृत्तिः केवलधूमे व्याप्तिविरहापत्तेः सामान्यवत्त्वे सत्य-स्मदादिबाह्यकरणप्रत्यक्षत्वादौ तथा दर्शनात् ।

यत् पुनरुक्तं शरीराजन्यत्वं नाजन्यत्वमेव शरीरविशिष्ठं किंत्वभावान्त-रम्, एतदपि मन्दम् । अन्त्रयव्यतिरेकाभ्यां आकाशादावत्र व्याप्तिप्रांत्या । तत्र शरीराजन्यत्वोपस्थितावजन्यत्वोपस्थितेरावश्यकत्वात् तत्रैव व्याप्तिग्राह्या, न शरीराजन्यत्वे, गौरवात् । न च अजन्यत्वं विना क्वचिद्पि शरीराजन्य-त्वाकर्तुं कत्वयोः सामानाधिकरण्यसिद्धिर्यतः तथा स्यात् । अत एव छर-भीन्धनप्रभववह्विविरहात् विशिष्टधूमविरहानुमानमुपपन्नम् । तथाहि वह्विमात्र-विरहात् यथा जलहू दे भूमविरहः तथा वह्निन्ययोगोलके विशिष्टवह्नि-विरहादपि सिद्ध एव । तथा च विवादास्पदे वह्रिमति विशिष्ठवह्रिविरहात् तथाभूतधूमविरहसिद्धिर्न विरुद्धा । किञ्च <sup>3</sup>व्यापकस्यैव विरहो व्याप्यविरह-व्याप्यैः । न च शरीरजन्यत्वं सकते कन्त्रव्यापकमपि तु जन्यत्वमेव, तस्यैव तथावधारणात् शरीरजन्यत्वं शरीरकर्त्तकत्वव्यापकमतस्तद्विरहात् तद्विरहः सिध्यत्येव । अपि च जन्यत्वाभावस्तज्जन्यत्वाभावव्यतिरिक्त इत्येव नेष्यते । किन्तु तज्जन्यत्वाभावक्रूटे एव जन्यत्वाभावसिद्धिः, अधिके माना-भाबात् । तथाच जन्यत्वाभावत्वेनैव तत्राभावक्रूटे व्याप्तिः वर्त्तते. न तु प्रत्येकं, मानाभावात् । यत्राऽनेकमेव व्यापकं तत्र तदभावोऽपि गमक इति दिक् ।

नजु ज्ञानादीनामनित्यत्वेन नियमावधारणात् कथमनुमानोदय इति । मैवम् । व्याप्तौ प्रमाणाभावात्, रूपत्वानित्यत्वयोरिव, अन्यथा नित्यं रूपादिकमपि न सिध्येत् । न च शशशृङ्गप्रतिबन्दिरदृषणत्वात् । न च शशशृङ्गासिद्धचा प्रकृते किठ्चिदूपणं भवति । यदेव तत्र दूषणं तदेव प्रकृतेऽपि विवक्षितमिति चेन्न । शशशृङ्गसाधने बाधो व्याप्तिविरहश्च दूषणे, न च तेऽपि प्रकृते बाधाभावाद् व्याप्तिसाधनाच्च । अतीन्द्रियमेव शश-शृङ्ग सिध्येदिति चेन्न । तस्य योग्यतानियतत्वात् । इदम् असिद्धमेवेति चेन्न तस्यैव प्रमाणाभावात् । अन्यथा घटादिकमपि तथा न स्यात् । मा भवत्विति

9. P misses अजन्यत्वोपस्थितेः । २.  $M_g$  adds विशिष्टधूमविरहः । ३.-३. This portion is missing in P । ४. P runs upto this portion only : last page 652 ।

चेत् तर्हिं भावे साध्ये बाधो दूषणमेव न स्यात्, अतीन्द्रियत्वेन साध्यपर्य-वसानसम्भावनायाः सर्वत्र छुल्अत्वात् । एवमस्त्विति चेत् तर्हि गृहमिदं पर्वतवत् वस्तुत्वादित्यत्रापि बाधो न स्यात् । पर्वतस्यातीन्द्रियसिद्धिसम्भा-वनायाः दुर्वारत्वात् । किठच शृङ्गव्यतिरेकः कचित् सिद्धो न वा । प्रथमे तुल्यन्यायतया पक्षेऽपि स्यात् । द्वितीये तु केवलान्वयित्वात् कथं साधकत्वं, त्वयाऽनङ्गीकारात् । कर्त्तुरपि योग्यतानियतत्वात्कथं 'सिद्धिरिति चेन्न ज्ञाना-दिमतः परायोग्यत्त्वात् । श्वरीरस्य च व्यर्थतया कर्त्तृपदार्थबहिर्भावात् । न च ज्ञानादीनामेव स्थैर्यकल्पनं तेषामाश्रुतरविनाश्वित्वेन नियतत्वे जन्यज्ञाना-दीनामेवं प्रयोजकतया विरोधेन तथाऽकल्पनात् ।

स्यादेतत् , सिध्यतु तावद्विवादास्पदं सकर्तृकत्वं परं तु तत्र द्वेषः किमिति न सिध्येत् । तथा च कार्ये ज्ञानचिकीर्षाक्रतिमल्पूर्वकत्वं दृष्टम् तथा क्वचिज्ज्ञानद्वेषनिष्टत्तिमल्पूर्वकत्वमपि, एवं निवृत्तिरपि सिध्येदिति चेत् नँ । साऽपि भवतु, तथा च ज्ञानं चिकीर्षाद्वेषौ प्रयत्नद्वयं तत्र भवतु । न च द्वेषप्रयुक्ता निवृत्तिरेव नेष्यते, अपि तु द्वेषात् जिहासा ततो निवृत्ति-रिति वाच्यम् । तथा सति द्वेषे मानमेव न स्यात् । जिहासयैवान्यथासिद्धेः । द्वेष्मीत्यज्जभवो मानमिति चेन्न, अनिष्टसाधनताज्ञानस्यैव द्वेषपदेन तत्राभि-लापात् । तत्रापि हेतुहेतुमद्भावोऽनुभूयत इति चेत् । भवतु, तथापि द्वेष-योनिः प्रयत्न इति भज्येत । जिहासाद्वाराप्रयत्नविशेषस्तज्जन्य इति चेत् । जिहासासाधनमेव द्वेषः तर्हि परमेश्वरे सिध्यतु । द्वेषवतः सांसारित्व-प्रसङ्ग इति चेत् , चिकीर्षावतोऽपि मसङ्गतौल्यात् । तत्र च धर्मिग्राहकमा-नबाध इति चेत् । द्वेषवतोऽपि समानम् ।

मैवम्, द्वेषचिकीर्षे समानविषये एव स्वीकर्त्तव्ये भिन्नविषये वा। नाद्यो, विरोधात् । न खेकदैकत्रैकस्य द्वेषचिकीर्षे सम्भवतस्तथा सति द्वेषात् तत्तत् कार्यं न कुर्यात्, चिकीर्षातः कुर्यात् इति महद्वेषम्यम् । द्वितीये तु तत् कार्यं न कुर्यादेव, न हि यत्र यस्य द्वेषः तदसौ जनयति, प्रत्युत स्वकार-

9. I. O. reads कर्त्त्तेसिद्धिः । २. I. O. reads आशुतरविनाशितानियतज-न्यज्ञानादीनामेव । ३. I. O. misses न सिध्येत् । ४. M<sub>1</sub> misses न here । ٩. I. O. reads द्वेष्मीत्यनुमानमिति । ६. I. O. प्रसङ्गस्य तुल्यत्वात् ।

## ईश्वरवादः।

णादुत्पद्यमानं प्रतिबध्नाति । तथा च तस्यै विक्वकर्तृत्वं न स्यात् इति धर्मिग्राइकप्रमाणविरोध एव ।

ननु तथापि भगवतः सार्वइयं घटादिर्कतृत्वं च कथं ? पक्षधर्मताब-लादिति चेन्न, तस्याः साध्यपक्षसम्बन्धमात्रे सामर्थ्यात् । अन्यथा व्यति-रेकिमात्रविलयात् इति । मैवं, यत्र प्रथमत एव तावदनुपपत्तिप्रतिसन्धानम् , तत्रान्वयिनैव साध्यविशेषः परिच्छिद्यते अन्यथा व्यतिरेकिणेति विषय-विभागात् कर्तृत्वेन भगवतः कार्यवत्त्वमेव लाघवात् नियामकम् । तच्च घटादिसाधारणम् अतस्तत्राप्यसौ कत्तेंति न किव्चिदनुपपन्नम् । एवं सति घटदृष्टान्तेन कार्यत्वादेव द्विकर्त्तृकत्वसिद्धिः पक्षेऽपि स्यादिति चेन्न । व्याप्तौ प्रमाणाभावात् । लाघवात् प्रथमत एककर्तृकत्वसिद्धौ अनन्तरं द्विकर्तृकत्वसाधने <sup>\*</sup>बाधाच्च ।

तथाऽप्यात्मत्वे तस्य किं मानम् ? ज्ञानवत्त्वमिति चेन्न । सुखवत्त्वस्योपां-धित्वात् । धर्मिग्राइकादेरेवेति चेन्न । तस्यात्मत्वे औद्दासीन्यात् , न ह्यात्म-त्वान्तर्भावेन, कर्तृत्ववैयर्थ्यादिति । मैवम् । आत्मत्वं हि जातिः प्रत्यक्षसिद्धा । द्रव्यमात्रवृत्त्त्रिणतौ व्यवस्थापकापेक्षा दृष्टेति तत्रापि तद्वक्तव्यं, तच्च धर्मा-धर्मभावनानामतीन्द्रियत्वे न, जधन्यप्रतीतिकत्वात् । तथा च ज्ञानादिषट्क-मवशिष्यते । तत्रापीच्छादिपठ्चकोपजीव्यत्वात् ज्ञानमेव तद्व्यवस्थापकम् । तथा च न स्रैखित्वसुपाधिरप्रयोजकत्वात् ।

यद्वाहंशब्दस्तावद्भगवता वेदे प्रयुक्त इत्यविवादम् । तत्प्रवृत्तिनि-मित्तं चात्मत्वमेव छाघवात् । तथा चांजुवादे तावदहंशब्द एवात्मत्वे प्रमाण-मिति । यद्वा "द्वे ब्रह्मणी वेदितव्ये" इति श्रुतेः ब्रह्मपदं भगवति प्रयुज्यमानं दृष्टं, ब्रह्मत्वं चात्मत्वमेव परिशेषात् । तथा च तदेवात्मत्वे मानमस्य । नजु तथापि नित्यमेव ज्ञानं परमेश्वरे इति न युक्तिमत् । तथाहि । यथा कर्त्तुतानिर्वाहकतया नित्यज्ञानमेवं प्रतिष्ठादिना तस्याहङ्कारममकारत्ठक्षणम-

<sup>9.</sup> I.O. reads तथा च सति । २. I. O. reads 'प्रमाणबाधः । ३. I. O. reads तत्रान्वयित्वेनैव । ४. I. O. reads प्रमाणबाधात्त्व । ५.  $M_2$  has some extra readings here which are obviously explanation of the **evina** 1 ६.  $M_1$  reads सुखित्वेनोपाधिः । ७. I. O. reads चार्थवादे ।

नित्यं ज्ञानमप्यास्थेयम् । एवं वैषयिकसुखदुःखादिश्रवणाद्धर्माधर्मावपीश्वरेऽ-ङ्गीकर्त्तव्यौ । यद्वाऽभिनिवेशश्रवणादनित्यद्वेषोऽपि । न चैवं संसारित्वप्रसङ्गा-दतुपपत्तिः । तैत्त्वेऽपि नित्यज्ञानादिकमादाय विश्वकर्तृत्वाविरोधात् । न च ईश्वरव्यतिरिक्तमात्मान्तरमेव ब्रह्माविष्णुमहेश्वरादिकम् इति वाच्यं, भगवद्-गीताप्रमाणत्वोपदर्श्वनविरोधात् ।

अत्राहुः-ईश्वरव्यतिरिक्ता एव ब्रह्माधिष्णुमहेश्वरादयः । न च भगवद्गी-ताममाणत्वोपद्र्शनविरोधः । न ह्याचार्याः परमेक्वरे गीतामेवँ प्रमाणयन्तीति । मतिष्ठादिनाऽहङ्कारममकारोत्पत्तेरप्याचार्यैरावेदनात् । किमत्र तत्त्वमिति चेद्, ईश्वराद्भिन्नत्वमेव ब्रह्मादीनां, गीता तत्र प्रमाणत्वेनोपदर्शिता तेषामभेदम-भ्युपेत्य । कथमन्यथा झ्रह्मजोऽपवर्गकाल इति भाष्यव्याख्यानं चक्रिरे । तद्यथा-ईश्वर एव ब्रह्मादिशरीरमुपादत्ते । तदा ब्रह्मणोऽपवर्गकाले शरीरा-पगमकाले, न तु मोक्षकाले तस्य सर्वदा मुक्तत्वात् । अथेश्वरभिन्न एव ब्रह्मा तदा मोक्षकाल इति । नन्वेवं सर्गादिकाले अव्युत्पन्नस्य व्युत्प-त्त्यर्थे प्रयोज्यप्रयोजकभावेन भिन्नशरीरमुत्पाद्य घटमानयेत्यादिवाक्यमा-कर्ण्य घटमानयति प्रयोज्यप्रयोजकभावापन्न ईश्वरस्त तदनन्तरं अव्युत्प-मोऽवधारयति अनेन वाक्येनास्य ज्ञानग्रुत्पन्नमिति । नन्वेवं तस्माद् अम-मूलकतया व्युत्पत्तिग्रहोऽसमीचीन एव स्यादिति । मैवम् । आद्यव्युत्पत्ति-ग्रहे अममूलकत्वेऽप्यग्रे समीचीनत्वोपपत्तेः । अन्ये तु ''सं तपोऽतप्यत" इति अन्तेरणिमादिप्रतिपादकश्रुतेश्व धर्माधर्मावनित्यज्ञानादिकमपीश्वरे स्वीक्र-र्वन्तीति सर्वमवदातम् ।

॥ इतीक्वरवादप्रकरणम् ॥

9. I. O. reads तथात्वेऽपि। २. M1 drops a line here । ३. I.O. reads भगवद्गीतामेव । १. I O. misses नन्वेवं सर्गादिकाले । ५. I. O. reads instead : इति महामहोपाध्यायशाशघरविरचितन्यायरत्नप्रकरणः ॥ श्रीः ॥ अभावों भावत्वानधिकरणं प्रमेयान्तरं प्रागभावत्वादि भेदेन चतुर्द्धति गौतमीयाः, तदेतद् बिल्वर्त्तिगोधाविभजनं भावत्वानधिकरणे नञर्थे माना-भावात् । इड कलग्नो नास्तीति बुद्धिस्तत्र प्रमाणमिति चेन्न । इइ हि कलगात्यन्ताभावो वा प्रतीयते उत तत्संयोगात्यन्ताभावो वा तत्समवा-यात्यन्ताभावो वा । नाद्यः । प्रतियोगिसमानदेश्यत्वस्य तैरस्मिन्ननभ्युपगमात् । नापरौ । भूतल्ठे स्वैरूपेणैव तदुपपत्तेः । तद्वत्यपि तर्हि प्रसङ्ग इति चेत्, न । भूतल्ठे वत्समवायवत्तानभ्युपमात् । अत्यन्ताभावस्थल्ठे संयोगाभावस्यापि तथात्वात् । भूतल्रसंयुक्तं घटमपसार्य प्रत्येति घटो नास्तीति तत्र न भूतल्ठ स्वरूपं घटाभावः, तस्य घटवत्यपि सत्त्वात् इति चेन्न । तत्र केवलभूतल्ठे तत्प्रतीतिदर्शनात् । अभावसम्बन्धस्वरूपाधिकरणविशेषस्याभाववादिनाऽपि अनुमन्तच्यत्त्वात् । अन्यथा तदवत्यपि तदभावसम्बन्धः स्यात् ।

किञ्च परस्याप्यभावे घटो नास्तीति प्रतीतेरधिकरणस्वरूपस्य समर्थ-नीयत्वात् । बुद्धिविशेषाद्वा नास्तीति 'व्यवहारोऽस्तु । न च विषयवैचित्र्याद् बुद्धेर्विचित्रव्यवहारजनकन्वमयुक्तम् , विषयमात्रापलापप्रसङ्गादिति वाच्यम् । विषयावैचित्र्येऽपि संस्कारजज्ञानस्य तत्ताव्यवहारकत्वस्वीकारात् । अन्यथा साऽपि पदार्थान्तरम् भविष्यैति । एवं घटो चिनष्टो घटो भविष्यति इति व्यवहारावप्यधिकरणविशेषनिबन्धनौ । तथादि कारणविशेषसमवद्दितं कपा-लमाकलय्य घटे भविष्यत्ता व्यवहियते तथाच तत्र तदेव निबन्धनम् । एवं ध्वंसव्यवहारोऽपि मुद्ररप्रहारासादितविशेषाधिकरणाधीन एवेति सामान्यतो-विशेषतश्व नास्तिताव्यवहारोऽन्यथोपपन्न इति कस्मात् प्रमेयान्तरमभावः

<sup>9.</sup> The beginning of अभाववाद: is missing in P. The editor notes the following : अभाववादे यत्र यत्र मूलं काठिन्येनोपरूच्घं तत्र तत्र दास्यते समग्रस्यानुपलम्भात् इति। The text in P starts with "न च विषयवैचित्र्ये बुद्धे: etc. । २. I. O. reads भूतल्ड्पेणेव । ३. I. O. reads घटसमवायवत्ता० । ४. M<sub>1</sub> drops a line here । ५. I. O. reads भावात् । ६. I. O. reads तत्प्रतीतिजननात । ७. I. O. reads दुर्घटं घटघटितभूतलान्य० । ८. I. O. reads अभावव्यबहार: । ९. P reads सोऽपि । १०. I. O. reads स्यात् ।

स्येति । भावे वा चतुर्धेत्यनुपपन्नम् । अत्यन्ताभावभिन्ने तादात्म्या-भावे मानाभावात् घटः पटो न भवतीति धीरेव मानमिति चेन्न । अस्यास्तद्धर्मात्यन्ताभावास्त्रम्बनत्वात् , अन्यथोपपन्नपार्कंजरागे घटे नायं त्रयाम इति धीरन्योन्याभावमाल्रम्बेत । तत्र विशेषणमात्रमेव निषिध्यते यदि तदेतत् प्रकृतेऽपि समानम् । एवं सति धर्मिनिषेधो न क्वचिदपि प्रती-यते इति चेन्नोच्चैर्वक्तव्यम् ।

किञ्चानयोर्वैधर्म्यमपि ताँदात्म्यप्रतियोगिकाभावत्वसंसर्गप्रतियोगिक-नित्याभावत्वे स्त इति चेन्न। तयोरेवात्यन्ताभावान्योन्याभावातिच्यापकत्वात्। तादात्म्यसंसंगौ प्रतियोगितावच्छेदकौ विवक्षितौ इति चेन्न, तदनिर्वचनात्। किञ्च ग्रहसंसर्गिघटभिन्नोऽयं घट इत्यत्रात्यन्ताभावल्रक्षणमतिच्यापकं स्यात्। किञ्च ग्रहसंसर्गिघटभिन्नोऽयं घट इत्यत्रात्यन्ताभावल्रक्षणमतिच्यापकं स्यात्। प्रतियोग्यवृत्तिसदातनाभावत्वमन्योन्याभावस्य, प्रतियोगिवृत्त्यभावत्वमत्यन्ता-भावस्य उक्षणे इति चेन्न। घटपटौ नायं घट इति व्यासज्यप्रतियोगिका-ऽन्योन्याभावे नित्यत्वात्त्यन्ताभावे च तयोर्रव्यापकत्वात् । स हि नित्य-त्वात्यन्ताभावो नित्यत्वे न वर्त्तते । तदाश्रयस्यानित्यतापातात् ।

एवं प्रागमावप्रध्वंसाभावावपि वैधर्म्याभावान्न भिन्नौ। तथाहि किं तत्प्राग-भावत्वम् ? प्रतियोगिपूर्वकाल्लमात्रवृत्त्यभावत्वं तदिति चेन्न, अन्योन्याश्रयप्रस-ङ्गात् । ध्वंसप्रतियोग्यभावत्वं तदिति चेन्न । अभावध्वंसस्यान् ङ्गीकारात् । अङ्गीकारे वा ध्वंसस्यापि प्रागभावनिर्वचनाधीननिर्वचनतयाऽन्योन्याश्रयादेव । उत्पत्तिमदभावत्वं ध्वंसत्वमिति चेन्न । काऽसावुत्पत्तिः । आद्यसमयसम्बन्ध इति चेत् किमाद्यत्वम् । समानकालीनपदार्थप्रतियोगिकध्वंसानाधारस-मयसम्बन्ध इत्युत्पत्तिरिति चेन्न । परस्पराश्रयप्रसङ्गात् । प्रतियोग्यवधि-व सामयिकयावदपरत्वाश्रयासमानकालीनाभावत्वम् प्रागभावत्वं तदवधिक-

 P+I. O. drop स्यात् । २.-२, I. O. misses a line here ।
 I. O. reads नोच्चैर्बाच्यम् । P' p. reading is misleading. रोषानन्त reads it correctly and comments उपहर्सन् प्रकृतम् स्मारयति । ४. P adds प्रतियोगि-ताबिरद्द- । ५. I. O.+P read सदातनाभावत्वे । ६. P reads अनयोः । ७. I. O. reads न द्वि नित्यत्वाभावो नित्यत्वे वर्त्तते । ८. I. O. misses अनङगीकारात् । अज्ञीकारे वा । सामयिकयावत्परत्वाश्रयासमानकाळीनेगावत्वं ध्वंसत्वमिति चेन्न । गुणकर्म-प्रागभावध्वंसातिच्याप्तेः तयोः परत्वाऽपरत्वप्रतियोगिकत्वाभावात् । प्रतियो-गिसमानकाल्ठीनयावत्पदार्थावधिकत्वेन परत्वाऽपरत्वे विशेषणीये इति चेन्न । प्रलयसमयोत्पन्नविनष्टपरमाणुक्रियाप्रागभावध्वंसाच्यापनात् । तत्रापि ब्रह्माण्डा-न्तर्गतकार्यद्रव्यावधिकपरत्वाऽपरत्वे स्त इति चेन्न । तदा कार्यद्रव्यमात्रविर-हात् । गन्धानाधारसमयानाधाराभावत्वं प्रागभावत्वमिति चेन्न । चरमगन्धना-शोत्तरसम्रुत्पन्नभोगप्रागभावाव्यापनात् । तत्र प्रमाणाभाव इति चेत्, न । संश्रयेनापि लक्षणानिर्वाहात् ।

किश्चाभावपदप्रवृत्तिनिमित्तं भावविरोधित्वमिति चेन्न । किं तत् विरो-धित्वं सहानवस्थानमिति चेन्न । अन्योन्याश्रयप्रसङ्गात् । गोत्वाश्वत्वयोरपि परस्पराभावत्वप्रसङ्गात् । अन्योन्याभावस्य भावत्वप्रसङ्गाच्च ।

ननु सत्ताप्रकारकज्ञानाविषयत्वमभावत्वमिति । न ह्यभावे अमरूपमपि सत्ताप्रकारकं ज्ञानग्रुत्पद्यते । तस्य तद्विरोधितयैवोपस्थितेरिति । मैवं, सामान्येनापि तदुपस्थितेः सम्भवात् । अन्यथाऽन्धकारे भावरूपधर्मारोपो न स्यात् । घटाभाव इति बुद्धेर्र्त्वाक्षुषतापत्तेः । सत्तानाश्रयत्वं तदिति चेम सामान्यादेरभावत्वापत्तेः । द्रव्यादिषडन्यतमत्वं भावत्वं तद्रदितत्वमभावत्व-धिति चेन्न । अन्यतमस्याभावनिरूपणीयत्वात् । तदनाकल्ठनेऽपि भावा-भावप्रतीतेरनुभवसिद्धत्वात् सर्वमिदं समाकुल्यम् ॥ इति ॥

अत्रोच्यते । घटाभाववद् भूतलमिति धीस्तावत् सकलजनप्रसिद्धा । तत्र भूतलमेव यदि घटाभावः स्यात् , न तत्रैव तद्वर्त्तेत<sup>6</sup> । स्वात्मनि वृत्ति-विरोधात् । एवं सति भूतलं घटाभाव इति स्यान्न तु तद्वदिति । किञ्च घटे स्मर्यमाणे यत्र दूराद् भूतलस्वरूपमाकलितम् तत्र किमपरमवशिष्यते यदग्रद्दविलम्बादभावव्यवद्दारविलम्बः । कैवल्यग्रद्दविलम्बादिति चेत् किं तत

9. P reads o(3) परत्वासमानकालीनo and o(3) परत्वसमानकालीनo | शेषानन्त explains : अपरत्वपदेन स्वाश्रयविवक्षणात् । २. P+I. O. read विरहात् । ३. P+I. O. read अन्योन्याश्रयात् । ४. P. reads परस्पराभावापातात् अन्योन्याभाषप्रसज्जाच्च । ५. P+I. O. read भावधर्मारोपः । ६. P reads घटाभावबुद्धेः । ७. I. O. adds चेत् । c. P reads तद्वुत्तेः आत्मनि । ९.  $M_2$  reads अभावप्रहो न भवति, P+I. O. read अभावव्यवहारो न भवति ।

95

कैवल्यम् । ननूक्तमेव घटवद्भूतलान्यभूतलत्वमिति' उक्तं न पुनर्युक्तिमत् । तथाहि तदन्यत्वं तदन्योन्याभावत्वं स्वरूपमेव वा तदव्दत्तिधर्मवत्त्वं वा अन्यद्वा । नाद्योऽनङ्गीकारात् । नेतरः, दूरादपि तस्य ग्रहीतत्वात् । तृतीये तु घट-कुटचां प्रभातम् । न हि सघटभूतलावृत्तिभूतल्ठे भावरूपधर्ममीक्षामहे' । पृथक्त्वस्याप्येकस्मिन्नभावात् । एतेन सघटभूतलबुद्धेरन्यभूतलबुद्धिरभावस्य व्यवहारिकेति निरस्तम् । अपि चावृत्तघटे भूतल्ठे अन्या भूतल्बुद्धिर्भवति । न च तत्राभावव्यवहारः । भवत्येव तत्रापीति चेद् , भवतु तथापि घटदर्शनेन बाध्यते तावत् । स<sup>\*</sup> च बाधः विषयाविशेषे कथं स्यात् । न च तत्रापि प्रतिबन्दिर्निरस्ता । तत्र हि संस्काररूपकारणविशेषो नियामकः, प्रकृते न कारणविशेषोऽपीत्यल्मतिपीडया ।

न च भावाधिकरणताऽवच्छेदकधर्मेणैवाभावखण्डनं गोत्वादिधर्मखण्डन-प्रसङ्गात् । तथानुभूयमानत्वेन न खण्डनमिति यदि, तदा एतत् प्रकृतेऽपि समानम् । न चाभावे घटो नास्तीतिबुद्धिवद् भावेऽपि अभावबुद्धिसमर्थनम्, अभावस्य घटविरोधित्वेनैव घटाभावार्थकत्वात् । भूतलादेस्तु घटविरोधित्वा-भावात् । अस्तु वाऽभावेऽप्यभावान्तरं न चानवस्था अनुभूयमानत्वात् । एवं प्रागभावव्यवहारोऽपि न कारणविशेषोपरकाधिकरणनिबन्धनः । तस्य घटाद्यविरोधित्वात् । एतेन घटध्वंसव्यवहारोऽपि तद्वत्तया प्रत्यभिज्ञायमाना-धिकरणगोचर इति तेन नान्यथासिद्धिः । तस्मान्न सामान्यतो विशेषतश्चा-भावव्यवहारोऽन्यथासिद्ध इति कथं न मेयान्तरमभावः ।

न च विभागानुपपत्तिः, घटः पटो न भवतीति विलक्षणप्रतीतेरेवान्यो-न्याभावत्वसिद्धेः । न च तद्धर्भात्यन्ताभावेनान्यथासिद्धिः । तत्रापि धर्मान्तरा-भावप्रसक्तोऽभावः कचिदपि नावतिष्ठेत । किञ्च विपरीतमेव कुतो न भवति । तथाहि अत्यन्ताभावव्यवहार एव अन्योन्याभावेन समर्थनम्, अल्लमत्यन्ताभावेन । नन्वेवं घटे घटाभावव्यवहारो न स्यात् । किमिति न

<sup>9.</sup> I.O. reads घटघटितभूतलान्यभूतलत्वम् । २. P reads भावस्वरूपं धर्मभूतलम् । ३. I.O. reads अभावव्यवहारिकेति । ४. P+l O. read सा च बाधा । ५. M<sub>1</sub> reads म च सत्ताप्रतिबन्दिर्निस्ताराय । ६. Several folios are missing here in P. The editor notes : अतः परं मूलं नोपलब्धम् । ७. I. O. reads अभावप्रतियोगिकम् अभावान्तरम् । ८. M<sub>1</sub> reads धर्मान्तरप्रयुक्तोऽभावः । ९. M<sub>1</sub> reads समर्प्यताम् ।

स्यात् । तत्र तद्धर्मान्योन्याभावनिबन्धनमस्तु तदधिकरणान्योन्याभावत एव वा तदत्यन्ताभावव्यवहारो विलक्षणबुद्धिसिद्धत्वात् । कथमत्यन्ताभाव-स्त्यज्यतामिति चेत् । आयातोऽसि मार्गेण । तथाहि इदमिइ नास्तीति संसर्गेण प्रतियोगितावच्छिद्यते, इदमिदं न भवति इत्यत्र तादात्म्येन ।

न च तादात्म्यमसिद्धमेव एकवृत्तिधर्मस्यैवं तत्त्वात् । न च एकवृत्तिता-निर्वचनेऽन्योन्याश्रयः, समानाधिकरणधर्मविरोधिधर्मासामानाधिकरण्यस्यैव तत्त्वात् । अवच्छेदकत्वं तु निरूपकताविशेष इति नाशक्यनिर्वचनम् । नार्य क्याम इत्यत्र तु बाधात् धर्मीयमङ्क्रमः । तथा च एकवृत्तिधर्ममात्रावच्छिन्न-प्रतियोगिताकोऽमावोऽन्योन्याभावः, संसर्गावच्छिन्नप्रतियोगिताकः सदातनो-ऽभावः अत्यन्ताभाव इति किमनुपपन्नम् । नित्यत्वे नित्यत्वान्तरमभ्यु-पगम्यानुपपत्तिरिंसनीया । प्रमेयत्वे प्रमेयत्वस्येव वा स्ववृत्तितया सा निरसनीयाँ । ननु गृहसंसर्गिघटभिन्नोऽयं घट इत्यत्रान्योन्याभावल्रक्षणा-व्यापकता तदवस्थैव । न खेकत्रैकवृत्तिना धर्मेण प्रतियोगिताऽवच्छिद्यते किंत्र संसर्गेण इति । मैवम् । एकवृत्तिरेव हि धर्मोंऽत्रापि प्रतियोगितावच्छेदकः । कथमन्यथा गृहसंसर्गदशायामप्येतद्घटभिन्नोऽयं घट इति प्रतीयते । तथापि व्यासज्यवृत्तिप्रतियोगिकेऽन्योन्याभावे का गतिरिति चेन्न । तथाभूताऽन्यो-न्याभावे प्रमाणाभावः । अन्यथा रूपे रूपस्पर्शों न स्त इति प्रतीतिबल्ला-दत्यन्ताभावोऽपि तादृशः स्यात् । सोऽपि भवत्विति चेत् । एवं प्रागभाव-प्रध्वंसावपि तादृशौ स्याताम् । तावपि भवतामिति चेन्न । व्यासज्यवृत्ति-धर्मसमानाधिकरणप्रत्येकपर्यवसितप्रतियोगिताकाभावादेव हि ताद्य प्रतीत्य-पपत्तौ किमिति स्याद्वादावलुम्बनं भवतः ।

सोऽयं चतुर्विधोऽप्यभावः प्रत्येकप्रतियोगिक एव, न तु मिलितप्रति-योगिकोऽपीति ध्येयम् । ननु वायौ पृथिव्यादिनिष्ठैतत्तद्रूपप्रतियोगिकाभाव-निकरनिश्चयेऽपि वायुः रूपवान् न वेति संश्चय एव पूर्वानिश्चितमिलित-प्रतियोगिकरूपाभावे प्रमाणमन्यथा विशेषदर्शने स न स्यादिति । मैवम्'।

<sup>9.</sup>  $M_1+M_9$  miss किमिति न स्यात् । २. –२. This is missing in I.O. । ३.  $M_1$  misses सा निरसनीया । ४.  $M_9$  reads प्रमाणाभावात् । ५. I.O. reads पृथिष्यादित्रिकनिष्ठ० । ६. P resumes Text on p. 594 with मैवम् etc. The Editor does not give any note. ।

प्रत्येकरूपप्रतियोगिकाभावानामेवे सामान्यतस्तन्तिरासोपैपत्तावतिरिक्तकल्प-नस्य निर्वीजत्वात् । कथमन्यथा पृथिव्यादिरूपसमूद्दः प्रत्येकं मेलकेन च वायौ <sup>\*</sup>नास्ति इत्यवधार्य वायौ रूपं नवेति संदिग्धे । किश्च । सर्वमेव रूपं वायौ नास्तीति शब्दज्ञानाद् वायौ रूपसंशयनिवृत्तिर्न स्यात् । मिलिताभावस्या-निश्चयात् । ततो न निवर्त्तेत एवं संशय इति चेन्न । अनुभवविरोधात् । मिलि-ताभावोऽप्यग्रे निश्चीयत इति चेन्न । प्रमाणाभावात् । एतावदेव रूपमिति निश्चयस्तत्र प्रतिबन्धक इति चेत्, तदेतत् प्रक्वतेऽपि समानमित्यल्लमति-विस्तरेण ।

अन्ये तु संसर्गेण यस्य प्रतियोगितावच्छिद्यते स संसर्गाभावस्त-द्विपरीतप्रतियोगिताकस्तादात्म्याभाव इत्याहुः ।

यत् पुनरुक्तं प्रलयसमयोत्पन्नविनष्टपरमाणुक्रियाप्रागभावध्वंसाव्या-पकत्वं प्रागभावध्वंसलक्षणयोस्तदपि मन्दम् । परत्वापरत्वे प्रति हि समवायि-कारणत्वं गुणकर्मणोः नास्ति, तत्र द्रव्यत्वस्य तन्त्रत्वात् । अवधित्वे तु तयोर्न विरोधः ।

नतु तथापि किं प्रागभावत्वं प्रध्वंसत्वं वा । ननूक्तमेव प्रतियोग्यव-वधिकसामयिकपरत्वसमानकालीनाभावत्वम् प्रागभावत्वम् । एवम्भूतपरत्व-समानकालीनाभावत्वं च ध्वंसत्वमिति । मैवम् । प्रथमोत्पर्न्नपदार्थप्रागभावा-च्यापनात् । तदवधिकपरत्वासिद्धेः । प्रतियोगिविनाशोत्तरोत्त्पन्नपदार्थतदवधि-कपरत्वासमानकाल्जीनतया ध्वंसस्याप्युपपत्तेः । अत एव प्रतियोग्यवधिकयावत्प-रत्वासमानकाल्जीनतया ध्वंसत्वमित्यपि निरस्तम् । प्रागभावस्यापि ताद्दशत्वात् । प्रतियोगिसमानकाल्जीनसदातनसकल्पदार्थावधिकसामयिकपरत्वसमानकाल्जिन सदातनाभावत्वं प्रागभावत्वम् , तद्विपरीतं ध्वंसत्वम् इति चेन्न । साकल्यं पदार्थविशेषणं परत्वविशेषणं वा । नाद्यः, तदवधिकपरत्वासिद्धेः । नेतरः, स्वरूपासिद्धेः ।

अत्राप्यभिधीयते । प्रतियोगिसमानकालासदातनकिञ्चित्पदार्थावधिक-

9. P reads •प्रतियोगिकमाक्नया । २. I. O reads सामान्यतः संशयोपपत्तौ । ३. P misses प्रत्येकं मेलकेन च । ४. M<sub>1</sub>+M<sub>2</sub> miss नास्तीत्यवधार्यं वायौ । ५. P reads शब्दादजानतः । ६. P reads अमावबिरोधात् । ७. P drops रूपम् । ८. P reads चरमोत्पन्न ० । सामयिकपरत्वासमानकालीनत्वशुन्यताद्दवपदार्थावधिकापरत्वासमानकालीनास-दातनाभावत्वं प्रागभावत्वम् । अदृष्टानाधारकालानाधाराभावत्वं प्रागभावत्वे-मिति कश्चित् । वैपरीत्येन ध्वंसनिर्वचनमिति सर्वे सुस्थम् ।

अभावपदप्रवृत्तिनिमित्तं चिन्त्यते । भावाभावव्यवहृतिस्तावत्सकल्जन-प्रसिद्धा । सा च परस्परविलक्षणधर्मनियम्या स च विलक्षणो धर्मों भावा-ऽभावयोः करूप्यमानो भावरूपो वाऽभावरूपो वा, क्वचिद्धावरूपः क्वचिद-भावरूपः, क्वचिद्धावाभावरूपो वा । तत्राद्ययोगौरवापत्तेः तृतीयः परिशिष्यते । सोऽपि भावरूपो नाभावे करूपते सप्तमभावकरूपनापत्तेः । तथाच भावे भाव-रूपः अभावे वाऽभावरूप इति वस्तुगतिः । स च धर्मों जातिरूपः परिशेषात् । सैव सत्तेति गीयते । सा च यद्यपि द्रव्यगुणकर्मस्वेव समवेता तथापि स्वरूप-सम्बन्धेन सामान्यादिष्वपि वत्त्ते तथैव करूपनात् । तदत्यन्ताभावस्त्वभावपद-प्रवृत्तिनिमित्तम् ।

नन्वेवं सति सत्तातदत्यन्ताभावयोरेव कथं भावाभावपदप्रवृत्तिः । प्रमेयत्ववत् न स्वात्मनि तयोर्वृत्तेः तथैव कल्पनात् । लक्षणान्तरकल्पनेऽप्यस्य दोषस्य समाधेयत्वात् । अथवा यथा गोपदं गोत्वे वर्त्तते तथाऽत्रापीति बोद्धव्यम् । सत्तासम्बन्धित्वं भावत्वं, तदत्यन्ताभावसम्बन्धित्वम् अभावत्व-मित्येषा दिक् । सोऽयमतिगहनोऽभावविवेचनपन्था इति अवहितेन' भवित-व्यमिति । अभावनिरूपणम् ।

सोऽयमभावोऽनुपलब्धिरूपप्रमाणान्तरगम्य इति तौतानिताः । तेषामयमाशयः । अनुपलब्धिस्तावदभावोपलब्धौ कारणमित्युभयवादिसि-द्रम् । तथा च चक्षुरादीनामपि तत्र सामर्थ्यकल्पने' किं बीजम् । घटादि-प्रतीताविवानन्यथासिद्धिरिति चेन्न । अधिकरणग्रहे तदन्यथासिद्धेः अनु-मिताविव पक्षोपस्थितौ इतरथा अत्रापीन्द्रियं करणं स्यात्, प्रमाणान्तरोपस्थिते पक्षेऽनुमितिदर्शनात् । नैवमिति चेत्, प्रकृतेऽपि समानम् । तथाहि देवकुला-

१. P reads तत्त्वम । २. P+I. O. read समञ्जसम् । ३. I.O. misses सप्तमभावकल्पनापत्तेः । ४. I. O. reads इस्यभिधीयते । ५. P reads विकल्पनात् । ६. P reads भावाभाववृत्तिः । ७. P+M<sub>1</sub> read सामान्येऽपि । ८. P drops दोषस्य । ९. P misses सम्बन्धित्वम् । १०. P reads हित्तेन, I.O. reads अवहिततया । १९. M<sub>1</sub> reads कारणत्वे ।

न्निर्गतर्भ्वत्रो मैत्रेण बहिःस्थितेन पृच्छचते तत्र विष्णुमित्र आसीत् । स च पूर्वं प्रतियोगिज्ञानाभावात् अनुपलब्धविष्णुमित्राभावः तदा प्रतियोगिज्ञानं सहकार्यासाद्य उपलब्धविष्णुमित्राभावो वदति नासीदिति । तदेतद्देवकुला-सन्निकर्षेऽपि' तस्याभावावधारणं जायमानं नेन्द्रियकरणकमसन्निकृष्टविशेष्य-कत्वात् । नानुमानजं स्वरूपसदनुपल्लब्धिजन्यत्वात् लिङ्गान्तरस्याभावात् । न स्मरणम् अननुभूतगोचरत्वात् । तथा चानुपलब्धिरेव कारणमिति ।

अत्रोच्यते । अनुपछब्धेरभावप्रतीतौ कारणतैव नास्ति, किं पुनः करणता । तथा ह्यनुपछब्धेः कारणत्वमन्वयव्यतिरेकाभ्यां वाच्यम् । न चानुप-छब्धिव्यतिरेकप्रयुक्तोऽभावोपछब्धिविरहः कचिदपि सिद्धः । इदं रजतमिति अमस्थछे सिद्ध इति चेन्न । दो रेप्येव तत्र प्रतिबन्धकत्वात् । अन्यथा रजतारोपात् पूर्व शुक्तौ रजतानुपछम्भस्य विद्यमानत्वात् उपछम्भदशायाम-भावोपछम्भ एव स्यात् । तत्रारोपसामय्येव प्रतिबन्धिका कार्यादर्शमादिति चेत्, तद्वरं तत्सामय्येकदेशस्य दोषस्यैव प्रतिबन्धककरूपना । अन्यथा भावोपछम्भे अभावानुपछब्धिरपि कारणं स्यात् ।

भवतु वा अनुपछब्धिरभावोपछब्धौ कारणं, करणत्वं तु कुतः । करणं हि वारकविशेर्षंः, स च व्यापारनिर्वाह्यः । न चानुपछब्धेरभावोपछब्धिजनने व्पापारमुपछभामहे । किंचाधिकरणग्रहोपक्षीणं चेत् हीन्द्रियं तथात्वेनोपस्थिते पीतघटे छोहितरूपाभावः किमिति नोपछभ्यते । प्रतियोगिग्राहकेन्द्रियेणा धिकरणोपस्थितिः कारणमिति चेन्न । तत्र वायौ रूपामावग्रहप्रसङ्गात् ।

किञ्च अभावोपलब्धौ किं प्रतियोगिग्राइकेन्द्रियजन्याधिकरणोपस्थि-तिः कारणं प्रतियोगिग्राइकमिन्द्रियं वा इति विमर्शने ' जायमाने' प्रतियोगि-ग्राइकेन्द्रियस्यैव कारणता युक्ता लाधवात् । अन्यथा दण्डयुक्तस्य चक्रस्य

<sup>9.</sup> I. O. reads देवकुलेऽसन्निकृष्टेऽपि । २.-२. This portion is missing in P । ३. P+I. O. read आरोपदशायाम् । ४. P reads आरोपकार्यादर्शनात् । ५. I. O. misses भावोपलम्भे । ६. I. O.+ $M_1$  read कारणविशेषः । ७. P reads (उ)पक्षीणमिन्द्रियम् । ८. P+I.O. read चोपस्थिते । •. P reads तदा, I O. reads तव । १०.-१०. This portion is missing in P । १९. I.O. reads प्रतियोगि-प्राहकमिन्द्रियमभाबोपलच्धौ कारणमस्तु तज्जनिताधिकरणोपस्थितिर्वेति विमर्शे ।

कारणता भवत्विति 'दण्डोऽप्यकारणं स्यात् । न च सर्वत्राधिकरणग्रहोपक्षी-णमिन्द्रियम् । तथाहि-गेहे आल्लोको नास्तीत्युन्मीलितनयनस्य भवति ताव दभावधीः', निमिलितनेत्रस्तत्र संदिग्धे, तत्र न चश्चरधिकरणग्रहोपक्षीणम् , आल्लोकविरहे तस्याग्राहकत्वात् । तथा चाऽत्र चरणप्रसारिका न सम्भवति । कथमन्यथा घटाभाववद्भूतलं पश्यामीत्यनुव्यवसायः । अनुमितौ तु वह्निम-त्तया पर्वतं पश्यामीति न कस्यापि धीरिति महान् विश्वेषः ।

एवमवधृतप्रत्यक्षभावस्याभावस्य प्राङ् नास्तितावधारणानुरोधेनापि न प्रमाणान्तरगम्यता । तत्र कथमवधारणमिति चेत् । पूर्वं योग्यानुपलब्धेरेव । तदि तत्र सैव प्रमाणं स्यादिति चेद् भवतु, किं तु न स्वरूपसती अपि तु लिङ्गभावेन ज्ञाता । योग्यानुपलब्धेः कथं ज्ञानमिति चेत् । मनसैव । यदा योग्यानुपलब्धौ सन्देहः तदा वदति न जानामि तत्रासीन्न वेति ।

स्मरणाईस्य स्मरणेन तत्राभावावधारणमिति अन्ये । योग्यानुपलब्धि सहकारिणीमासाद्य ज्ञानान्तरोपनीते अधिकरणे मनसा एव प्राङ्नास्तिता-वधारणमित्यपरे । स चायं योग्यप्रतियोगिको गृह्यते इत्यपरे । योग्याधिकर-णक इत्यन्ये । उभययोग्यताप्रतियोजिकेतीतरे । अत्र योग्यप्रतियोगिकत्व-मात्रं यदि तन्त्रं तदा रूपाभावो मनसि चक्षुषा गृह्यते । अधिकरणमात्रयोग्य-ताऽपि न प्रयोजिका। घटे धर्माद्यभावस्य प्रत्यक्षताप्रसङ्गात् । न चौभयं त्रयो जकं, स्तम्भे पिशाचाऽन्योन्याभावाग्रहप्रसङ्गात् । न चानुमानिक्येवाभावधीः, घटः पटो न भवति इत्यत्रापि तथाभावग्रसङ्गात् । तस्माद्यस्य यत्र भावो यत्सासाक्षात्कारविरोधी तत्र तस्याभावः प्रत्यक्षेणैब गृह्यते । एवमन्योन्या-भावे अधिकरणयोग्यतैव तन्त्रम् । संसर्गाभावे तु यत्र प्रतियोगिविरहप्रयुक्तप्र-तियोग्यनुपल्रम्भस्तत्र योग्यप्रतियोगिको गृह्यते । अत एव वायौ रूपाभावः, नेहे शब्दाभावश्च प्रत्यक्षः । मनसि तु रूपविरहप्रयुक्तो न रूपानुपल्रम्भ इति नासौ तत्र योग्यः । अन्ये तु योग्यप्रतियोगिकत्त्वमेव तन्त्रं सर्वत्र इत्याहुः । इति सर्वं सुन्दरमिति सङ्क्षेपः ॥

# <sup>\*</sup>इति श्रीमहामहोपाध्यायश्रीशशधरकृतं न्यायरत्नप्रकरणं शशधराख्यं समाप्तम् ॥

१.-१. This portion is missing in P : २. I.O. reads सन्दिहोत । ३. P+I. O. read इत्येके । ४. P reads इति श्रीमहामहोपाध्यायराशधरकृतमभावप्रकरणं समाप्तम् ।

श्रीगुणरत्नगणिविरचितम् न्यायसिद्धान्तदीपटिप्पनम् ।

# गुणरत्नगणिविरचितम् न्यायसिद्धान्तदीपटिप्पनम् । <sub>चिधिवादटिप्प</sub>नम् ।

आचारस्य मूलं प्रवर्त्तकज्ञानम् । तस्य ज्ञानस्य विषयं निरूपयितुं भूमिमारचयति । ननु व्यभिचारज्ञानाभावसहकृतं सहचारज्ञानं न व्याप्तिप्राहकं यतः सहचारदर्शना-भावेऽपि स्तनपानेष्टसाधनत्वयोर्व्याप्तिप्रहे सति इष्टसाधनत्वानुमित्या बाल्ठः स्तनपाने प्रवर्त्तते । न चेष्टसाधनताज्ञानं न प्रवर्त्तकमिति वाच्यम् । भावनादीनामप्रवर्त्तकत्वात् तदेवेष्टसाधनताज्ञानं प्रवर्त्तकमित्युपोद्धातसङ्गत्या आह-प्रवृत्तीति (पृ.७४पं.१) । तत्र च विधिज्ञानमेव प्रवर्त्तकम् । तस्य ज्ञानस्य विषयो यो विधिः तं विप्रतिपत्तिमूलक-संशयपूर्वकं निश्चेतुं तावदाह-सप्रकार(७४-६) इति । सप्रकारो ज्ञानकर्मविधिः । प्रवर्त्तकज्ञानप्रकार इत्यर्थः । तस्य प्रवर्त्तकज्ञानप्रकारस्यान्बर्थविधिसंज्ञामुपपादयति -विधीयत्(७४-६) इति । तस्य विधेः प्रवर्त्तकत्वं शक्तिप्रहपूर्वकं निरूपयितुं ताव-दाह-शब्दव्यापारत्वमिति(७४-५) ।

अत्रायं शक्तिप्रहप्रकारः । एकः प्रयोज्यवृद्धो नियोज्यवृद्धः शिष्यादिः । एकः प्रयोजकवृद्धो गुर्वादिः । एकस्तृतीयस्तटस्थः व्युत्पित्सुः । तत्र गुर्वादिना शिष्यं प्रत्युक्ते सति । हे देवदत्त ! भवान् तण्डुलान् पचेत इति गुरुणा शिष्यं प्रत्युक्ते स शिष्यः तण्डुलान् आनयित्वा स्थाल्यां प्रक्षिप्य काष्ठाग्रिमधस्तात् कृत्वा पचति । स तटस्थः सर्वा शिष्यस्य कियां पश्यति । तदनन्तरं विचारयति । एतावत्कालं गुरु-रपि स्थितः शिष्योऽपि स्थितः । शिष्येण इयं पाकादिकिया न कृता । इदानीमेव् कृता इयं किया कृतिजन्या क्रियात्वात् । मदीयभोजनकियावत् । साऽपि कृतिः कस्माञ्जाता ? । इच्छात एव । तत्राऽप्यनुमानम् – इयं कृतिः इच्छाजन्या कृतित्वात् । मम भोजनकियानुकूलकृतिवत् । मम तृप्तदशायां मोजनानुकूला कृतिर्ने जाता । बुभुक्षायां तु जाता इति कृत्वा सा कृतिः इच्छाजन्या । सा पाकानुकूल्कृतजनकेच्छा-ज्ञानजन्या इच्छात्वात् । नदीयेच्छावत् । तच्च ज्ञानम् एतस्य प्रयोज्यवृद्धस्य जातम् । तच्च चिकीर्षाद्वारा प्रवृत्तिजनकत्त्वात् प्रवत्तंकं ज्ञानम् । एतावन्निर्णीतम् । एतस्य प्रयो-ज्यवृद्धस्य प्रवर्त्तकं ज्ञानं चेदुत्पन्नम् , तदा एतावत्त्यश्चिष्टाः तण्डुलादानयन्याकादि-कियाद्ध्याः । तच्च प्रवर्त्तकं ज्ञानं कारणजन्यं कार्यत्वाद् घटवत् । कारणान्तरमन्यत्

१. Ms has तन्दुलान् । २. An example of Jain Sanskrit ? आनीय । ३. Ms has एतावताः चेष्टाः । १७

किमपि नास्ति, चक्षुरादीनां शब्दप्रयोगात् पूर्वेमपि स्थितत्वात् , पचेतेति वाक्या-नन्तरमुत्पद्यमानत्वात् तज्ज्ञानं प्रति पचेतेति वाकचमेव कारणत्वेनावधारयति । तर्केसहकृतान्वयव्यतिरेकाभ्यां तद्राकचं किं पचेतेति ? इदमेव कारणं प्रवर्त्तकज्ञानं प्रति । अयं शक्तिप्रहप्रकारः ।

अक्षरयोजना तु प्रवृत्तिपरवाक्चेति(७४-१)। पचेतेति वाक्यश्रवणानन्तरं प्रयोज्यस्य शिष्यस्य तत्तदथांस्तण्डुलादयस्तैः सम्बद्धो यो व्यापारः तत्तत्पदार्थ-संयोगस्तदनुकूला या किया चेष्टा तां चेष्टाम् उपलम्य तटस्थः तस्यां चेष्टायां कृतेः कारणत्वमवधारयति । तत्र दृष्टान्तम ह स्वचेष्टायामिति(७४-२) । इयं चेष्टारूपा किया कृतिजन्या कियात्वात् स्वचेष्टावत् । कृतावपि चिकीर्षाजन्यत्वमाह-कृताविति-(७४-२) ।

चिकीर्षीयां ज्ञानजन्यत्वमाह. दृष्टान्तस्तु स्वचिकीर्षावत् । तच ज्ञानं कीदृश-मित्याह-समानाधिकरणेति(७४-२) । व्यधिकरणस्य भिन्नविषयकज्ञानस्य इच्छां प्रत्यजनकत्वात् । अवधृतकारणभाव इति तटस्थस्य विशेषणं स्वज्ञानकृतिचेष्टास्थले इति यावत् । स्वदृष्टान्तेन प्रयोज्येऽपि आनयति । ज्ञानमनुमिनोति प्रयोज्यस्यापीति (७४-३)। ततः किमित्याह । तस्य चेति(७४-४)। प्रवर्त्तकज्ञानस्य वाक्यजन्यताम् अवधारयति वाक्येन साक्षात्प्रवृत्तिर्न क्रियते इति कृत्वा व्यापारमाह-शब्दव्यापारत्व-मिति(७४-४)। तदा चायमर्थः । इयं प्रयोज्यस्य या प्रवृत्तिः सा अनेन वाकचेन ज्ञानद्वारा कृता । तस्य वाकचजन्यज्ञानस्य या जनकता सा विषयप्रकारावच्छेवा, ज्ञाने कश्चन प्रकारो वक्तव्य इति निर्विकृत्पकज्ञानस्य प्रवृत्ताजनकतावच्छेदकं न भवति किन्तु विषयप्रकारावच्छिन्ज्ञानत्वमेवेत्यर्थः । तत्य प्रवर्त्तकज्ञानस्य प्रवृत्तिजनकतावच्छेद दको यो विषयः स एव ज्ञानकर्मविधिरिति पर्यवसितम् ।

प्रवृत्तिजनकज्ञाने जनकतावच्छेदको यो विषयः स एव विधिरित्यत्र सम्मति माह-तदुक्तमिति(७४-८)। सेति(७४-९) कृतरित्यर्थः। यतश्व सेति(७४-९)। सा चिकोर्षेत्यर्थः। यच्छशब्दार्थमाह - तद् ज्ञानमिति(७४-१०)। चिकीर्षाजनक-ज्ञानमित्यर्थः। तस्य ज्ञानस्य प्रवृत्तिजनकतावच्छेदको यो विषयः स विधिरित्यर्थः। अविषयरूपस्यापि विधित्वमाह-तद्ज्ञापकेति(७४-१०)। तथाच तादशविषयज्ञापकः सोऽपि वा विधिः छिङ्शक्तचादिरूपः स विधिः।

विधिस्वरूपं विप्रतिपत्त्या विवेचयति । प्रवृत्तीति(७४-११)। प्रवृत्तिपरः शन्दः पचेतेत्यादिरूपः । तदिति(७४-११) प्रवृत्तिपरशब्द इत्यर्थः । तस्याऽभिधा

शब्दशक्तिरित्यर्थः । भावनेति(७४-११) कृतिरित्यर्थः । सैचेति(७४-१२) । सा भावना भाव्यफलावच्छिन्ना प्रवर्त्तिका इत्यर्थः । नियोज्यस्य यत् प्रयोजनं तदेव फलं भाव्यं यस्याः सेत्यक्षरार्थः । इष्ट्रत्वमिति(७४-१२) । इच्छाविषयत्वं संकल्प इति । अहं पाकं कुर्यामिति निश्चयः । वनित्रति(७४-१२) । वक्तुराप्तस्याभिष्रायः । कार्यतेति(७४-१३)। मम कार्यमिदमिति । इष्टेति(७४-१३) । ममेदं इष्टसाधन-मिति । अश्तुतेति (७४-१५) थत्र वाक्यं नास्ति । तत्रापि कामिनीसम्भोगादौ स्वेष्टसाधनताज्ञानात् प्रवर्त्तते । किञ्च प्रवृत्तिपरशब्दत्वमेतस्यार्थः । कः प्रवृत्तिपरशब्दः किं स्वज्ञानदारा प्रवत्तेयति वा किंवा प्रवृत्तिपरशब्दत्वप्रकारकं ज्ञानं वा प्रवर्त्तकम् । आचे बधिरस्यापि प्रवृत्तेः । अन्त्ये त्वाह अग्निष्टोमादीति(७४-१६) । अग्निष्टो-मवाक्यजन्ये ज्ञाने प्रवृत्तिपरशब्दत्वं प्रकारो नास्ति । त्वया प्रवर्तितव्यम् [इति] अयं प्रवृत्तिपरः शब्दः प्रकारः अग्निष्टोमवाक्यजन्ये ज्ञाने नास्ति । अभिधायाः (७४-१७) इति । अभिघा वाच्यवाचकभावातिरिक्तादर्थान्तरं लिङ्शक्तिः अथवा वाच्यवाचकभावरूपा । नान्त्यः । तस्या वाच्यवाचकाभावरूपायां अभिधायाः पदार्थस्मृतिमात्रहेतुत्वात् । नाद्य इत्याह-भिन्नेति(७४-१८) वाच्यवाचक-भावरूपैव अभिधा वर्त्तते तदतिरिक्ता नास्ति । भावनेति(७४-१९) । भावना कृतिः । कृतिज्ञानं चेत् प्रवर्त्तकम् तदा पचतीत्यादावपिं प्रवृत्तिः स्यात् । छडादावपि भाख्यातार्थः कृतिरेव । एतदेवं मनसिकृत्य दूषणान्तरमाह-तस्याः(७४-१९) इति । तस्याः कृतेः सर्वलकारवाच्यत्वात् । एवं च इतरलकारार्थापेक्षया लिङर्थस्य वैलक्षण्यं न स्यादित्यर्थः ।

अत्राऽऽराङ्कते । न चेति(७४-२०) इतिराख्यातार्थो न भवति किन्तु संख्या एकत्वादिरूपा । स आख्यातार्थः । अन्यथा करोतीत्युक्ते इञ् धातोरर्थः तिबर्थोऽपि इतिः, न च इतिविषया इतिरिति तथा चानन्वय एव स्यादित्यर्थः । ननु इतिगोचराऽपि इतिरस्तीत्यत आह—सजातीयेति(७४-२०) । प्रयत्नादिविशेष-गुणानां स्वसमानजातीयस्यानारम्भकत्वस्योक्तत्वात् तथाच इतिगोचरा इतिर्नास्ति । तथाच आख्यातार्थः संख्येव । एवं सति कृत्याश्रय एक इति अन्वयो भविष्यति । दूषयति आख्यातेति(७४-२१) । करोतीत्युक्ते धातोरर्थः इतिः आख्यातार्थः संख्या । एवं च सति इतिगता संख्या न बोध्यते किन्तु इत्यनुकूल्याता कृत्या-श्रयगता वा संख्या बोध्यते । एवं सति अनुकूल्य्वमाश्रयत्वम् आख्यातस्य लाक्षणि-कोऽथोऽस्तु, संख्या तु वचनस्यैवार्थोऽस्त्वित्यर्थः । तथाच एवं सति कृञ्घातुना कृतिरुक्ता निपाऽनुकूल्द्वं तथाच इत्यनुकूल्यान् [इति] अयमन्वयः सुकर एव । अत्राशङ्कते । न चेति (७४-२३) । तथा च सर्वेषां छकाराणां व्यापारादि-कमेवाथों ऽस्तु कृतिस्तु छिङर्थ एव । एवं च सत्यसाधारणं स्यादित्यर्थः । समाधत्ते भिन्नेति (७४-२३) । तथाच यदि आख्यातार्थः कृतिर्न भवति तदा पचतीत्युक्ते पाकं करोति । अपाचोत्युक्ते पाकं कृतवान् इति आख्यातार्थस्य कृतिरूपेण विवरण न स्यात् । ननु पाककाल एव सर्वछकारार्थो ऽस्तु इत्यत आह-भिन्न-समयेति (७४-२३) । तथाच सर्वेषां छकाराणां न एकः कालो ऽर्थः किन्तु छडा दयो भिन्नभिन्नकाल एवानुशिष्टाः इतिकृत्वा आख्यातार्थः कृतिरेव ।

अत्राशङ्कते न चेति(७४ २४)। तथा च सर्वेछकाराथों व्यापारः कृतिस्तु छिङथे इति सिद्धमसाधारण्यं व्यापारमात्रं जछाहरणादिकमपि भवति तत्रापि पचतीति प्रयोगः स्यादित्यत आह-फछानुकूछेति(७४-२४)। तथाच जछाहरणं तु विक्छि-त्तिरूपफछानुकूछो व्यापारो न भवतीति नातिप्रसङ्गः । नन्वेवं सति पचतीत्यादौ छतिबोधो न स्यादित्यत आह-कृतिर्पीति(७३-२५)। तथाच [कृत्याश्रय-]रूपे-णैवाख्यातार्थः नतु कृतित्वेन। दूषयति नियमत(७४-२५) इति । तथाच पचती-रयुक्ते पाकानुकूछव्यापारवानित्येव व्याकारो विवरणं स्यात् । न तु पाकानुकूछकृति-मानिति । कृतित्वेन व्याकारो न स्यादित्यर्थः ।

दूषणान्तरमाह – गृहकन्दरेति (७५ – १) । तथा च गृहं कृतं कन्दरा अकृता इति व्यवहारो न स्यात् । अनुकूल्ल्यापारविषयत्वस्योभयत्राविशिष्टत्वात् । अत्राशङ्कते – न चेति (७५ – २) । यदि आख्यातार्थः कृतिस्तदा रथो गच्छतीत्यादौ गमनानुकूला कृतिः रथे रथो गच्छतीत्यादावनन्वयः स्यात् । व्यापारस्याख्यातार्थत्वं रथो गच्छतीत्यादौ गमनानुकूल्ल्यापारत्वं वर्त्तत एवेत्यर्थः । दूषयति । काकेभ्य (७५ – ३) इति । तथाच काकपदं लक्षणया उपघातपरम् एवं रथो गच्छतीत्यादौ कृतिरूपोऽर्थौ यत्र न सम्भ-वति तत्र व्यापार एवार्थः लक्षणयाऽन्यत्र पचतीत्यादौ कृतिरूपोऽर्थौ यत्र न सम्भ-वति तत्र व्यापार एवार्थः लक्षणयाऽन्यत्र पचतीत्यादौ कृतिरूपा श्वम्य एवार्थः । अत्राशङ्कते न चेति (७५ – ६) । तथा चाख्यातार्थः अनुकूल्वम् । यत्र पचतीत्यादौ कृतिर्बुध्यते तत्रानुकूल्टेन कृतिरनुमीयते अत एव कृतिरूपेण व्याकारो विवरणमुपपद्यते । लडेति (७५ – ६) लकारार्थः । दूषयति अनुकूल्लेम् । यत्र पचतीत्यादौ कृतिर्बुध्यते तत्रानुकूल्टेन कृतिरनुमीयते अत एव कृतिरूपेण व्याकारो विवरणमुपपद्यते । लडेति (७५ – ६) लकारार्थः । दूषयति अनुकूल्लेनि (७५ – ६) । यदि व्यापारमात्रं लडर्थः तर्हि पचतीत्यादौ कृतिबोधो न स्यात् । अनुकूल्रेन कृति-रनुमातुं न शक्यते । अनुकूल्टतस्य यत्र कृतिनीस्ति रथादौ तत्र सत्त्वेन कृतिव्य-भिचारित्वादित्यर्थः । अत्राशङ्कते न चेति (७५ –७) । एवं सति लिर्डर्थः कृतिः सर्वलकारार्थस्तु फल्टम् एवं सति लिर्डर्थः कृतिरियसाधारण्यं स्यादित्यर्थः ।

ननु फल्लं घात्वर्थः । स चेल्लकारार्थस्तदा धातोरनन्वय एव स्यात्तदा धातुयोगो व्यर्थ इत्यत आह-धातोरिति(७५-८) । तदिति फल्लानुकूल्रेत्यर्थः । एवं सति फल्लं लकारार्थः । फलानुकूलो व्यापारो धात्वर्थ इति धातुयोगः सार्थक एव । दूषयति विकल्पेति(७५-८) । न द्वितीय(५५-११) इति । यदि सर्वलकारार्थः पाकादि-फलविशेषस्तर्हि यजते इत्युक्ते यागादिफलविशेषस्य लाभो न स्यात् । कुतः । सर्व-लकाराणां पाकादिफलविशेषवाचकत्वात् । प्रत्थयार्थं विकल्प्य धार्त्वर्थमपि विकल्पयति । धातोस्तिवति(७५-१२) । फलमात्रं फलसामान्यं दूषयति । नोभाविति(७५-१३) तथाच फलानुकूलो व्यापार इत्यत्र फल्स्यावश्यं प्रवेशात् उपजीव्यत्वेन फल्टे एव धातोः शक्तिरस्तु नतु फलानुकूल्व्यापारः । दूषणान्तरमाह-यथेति(७५-१४) । यदि फलानुकूल्व्यापारो धार्त्वर्थस्तर्हि काष्ठेन पचतीत्यत्र पाकफलानुकूलं यथा काण्ठं तथा पाकोऽपि भवतीति कृत्वा पाकेन पचतीत्यपि प्रयोगः स्यात् ।

चतुर्थे पक्षं दूषयति । अस्त्विति(७५-१६) । नियोज्येति(७५--१६) नियोज्यस्य यागकर्तुः प्रयोजनं फलं लिङभिहित इति । एवं सन्ति अर्थभावनायाः भाव्येन सहान्वयः, भाव्यं तु स्वर्गादिकमेव प्रयोजनं एवं सति स्वर्गकामपदसमभि-व्याहारात् यागेन स्वर्गं भावयेदिति भाव्यसमन्वितभावनाज्ञानमेव प्रवर्त्तकमित्यर्थः । अत्राराङ्कते । न चेति(७५-१९) । यजेतेत्यत्र यजिपदार्थो यागः लिङर्था भावना । सा भावना प्रकृत्यर्द्ध(र्थ) एवान्तरङ्गतयाऽन्वेति । का अन्तरङ्गता नाम प्रत्ययानां, प्रत्ययं प्रकृत्युपरि वर्त्तते, न तु स्वर्गपदोपरि इति कृत्वा प्रकृत्यर्थन्वितस्वार्थवोधकत्वम् । एवं सति यागस्य भावनाविषयत्वात् स्वर्गस्य बहिरङ्गत्वात् भावनाविषयत्वं नास्ती-त्यर्थः । साध्येति(७५-१९) । साध्यं यागः साधनं भावना, प्रकृत्यर्थ एवान्तरङ्गः, स्वर्गस्तु बहिरङ्गः, कुतः ? अप्रकृत्यर्थत्वात् ।

इष्टापत्त्या परिहरति । ग्राम मिति(७५-२१) । प्रामं गच्छतीत्यादौ अन्तरङ्ग-तया गमनस्य भाव्यत्वे यथा प्रामसंयोगस्य फल्ल्वम् तथाच प्रामसंयोगफलिका गमनभावना । एवं अन्तरङ्गतया यागस्य भाव्यत्वे स्वर्गस्यैव फल्ल्वं स्वर्गफल्ल्वेन विना यागस्य भाव्यत्वानुपपत्तेरिनि स्वर्गफलिका यागभावना तज्ज्ञानमेव प्रवर्त्तकमिति समुदायार्थः । तथाचेति(७५-२२) । स्वर्गः फल्टं यस्य एवम्भूतो यो यागः तज्ज-निका या यागभावना तदज्ञानमेव यागे प्रवर्त्तकम् । वाक्यार्थेति(७५-२३) । यजेत इत्यत्र स्वर्गपदसमभिव्याहारात् स्वर्गफलिका यागमावनेत्यर्थः । भवतीति(७५-२३) । स्वर्गकामस्य यागे प्रवर्त्तिभवतीत्यर्थः ।

दूषयति भावनेति(७५-२४) । भावना कि आत्मविशेषगुणः कृतिस्तद्रूपा अथवा कि केन कथमिति अंशत्रयवती प्रेरणारूपा पदार्थान्तरं वा । नान्त्यः वक्ष्य-माणेष्ठसाधनताज्ञानस्यैव प्रवर्त्तकत्वे तादशांशत्रयवती या भावना तद्ज्ञानस्य प्रवर्त्तकत्वे मानाभावात् इत्यन्यत्र विस्तरः । नाध इत्याह भावनेति(७५-२४) । भावना कृतिरूपा कृतिज्ञानं कृतावजनकम् । वक्ष्यमाणेष्टसाधनताज्ञानं प्रवर्त्तकर्मिति । विवृणोति स्वर्गेति(७५-२५) । अधिकस्येति(७५-२५) । अंशत्रयवती भावना या इत्यर्थः । ननु इष्टसाधनताविशिष्टा या भावना तज्ज्ञानं प्रवर्त्तकमस्तु लिङ्प्रत्ययस्य इष्टसाधनत्वेऽप्यौपसन्दा(न्धा)निकी शक्तिरित्यत आह-एवमिति(७६-१) । आख्या-तार्थो भावना तद्ज्ञानं प्रवर्त्तकमिति पूर्वं प्रतिज्ञातम् इदानीं तदन्यथात्वे इष्टसाधनता-विशेषितभावनाज्ञानस्य प्रवर्त्तकत्वे । प्रतिज्ञातम् इदानीं तदन्यथात्वे इष्टसाधनता-विशेषितभावनाज्ञानस्य प्रवर्त्तकत्वे । प्रतिज्ञान्तरापातो(७६-१) नाम निप्रहस्थानमि-त्यर्थः । सिद्धं नः समीहितमित्याह-दितेति (७६-१) । इष्टसाधनत्वमित्यर्थः । इष्टसाधनत्वमेव विध्यर्थ इति न्यायमतम् । इच्छेति(७६-२) इच्छा स्वरूपसती प्रवृत्तिजनिका न तु तदज्ञानं ।

ननु वस्तुत इच्छा विषयस्तद्ज्ञानं प्रवर्त्तकं न तु इच्छाज्ञानमित्यरुचेराह-किञ्चेति(७६-३) | इष्टत्वं नाम इच्छाविषयत्वम् तत्र विकल्प्य दूषयति इच्छेति-(७६-३) । इच्छाविषये स्वर्गादौ इच्छा विशेषणमुपलक्षणं वेत्यर्थः । तत्र विद्यमानं विशेषणम् , अविद्यमानमुपलक्षणम् । इच्छायामपीति(७६-३) । प्रवृत्तिस्तु इच्छाविषये जायते । एवं सति इच्छाविषयत्वम् इच्छाविशिष्टे विषये प्रवर्त्तकं । विशिष्टं च विषयः इच्छा च । एवं सति इच्छा इच्छायां प्रवर्त्तिका स्यादित्यर्थः । यथा दण्डस्य करणता घटजनककाण्ठत्वेन, घटजनककाण्ठत्वे दण्डस्य घटकारणत्वे घटस्य घटे कारणत्वं स्यात् । तद्रत् इच्छाविशिष्टम् इच्छाविशिष्टे प्रवर्त्तकमित्युक्ते विशेषणस्येच्छारूपत्वात् इच्छा इच्छायां प्रवर्त्तिकेत्यापन्नम् । उपलक्षणपक्षं निराकरोति-न दितीय(७६-४) इति | उपलक्ष्येति(७६-४) । इच्छा उपलक्षणम् । इच्छाविषयः उपलक्ष्यं तस्मि-न्नुपलक्ष्ये किमवच्छेदकमित्याह-सुख्त्वादीति (७६-५) | उपलक्ष्यं तु द्विविधम् । एकं स्वर्गादिकमपरं चिकीर्षाजनकज्ञानविषयं यागादिकम् । आद्ये त्वाह स्वर्गादीति-(७६-५) । उपलक्ष्यतावच्छेदकं तदिशिष्टज्ञानं चेत् प्रवर्त्तकं तदा सुखल्वरूपं यत् स्वर्गत्वं तद्विशिष्टज्ञानस्य प्रवर्त्तेकत्वमिल्यागतम् । एवं च सति स्वर्गासाधनं याग इति भ्रमवतः स्वर्गत्वविशिष्टे स्वर्गज्ञानेऽपि यागे न प्रवर्त्तते । एतावता स्वर्गज्ञानं प्रवर्त्तकं न भवति किन्तु स्वर्गसाधनज्ञानं प्रवर्त्तकम् । किञ्च स्वर्गज्ञानं यागे वा प्रवर्त्तकं स्वर्गे वा प्रवर्त्तक, नाद्यः, भिन्नविषयत्वात् स्वर्गविषयकं ज्ञानं यागे कथं प्रवर्त्तकम् । नान्त्यः इत्याह फलस्येति(७६-६) । सिद्धविषयणी कृतिरसिद्धमुत्पादयति फलस्य

9. Here it seems that Gunaratna follows the  $M_g$  reading see, note no 2, p. 76

चासिद्धतया कृतिविषयत्वाभावादित्यर्थः । फरुं स्वर्गेः स चासिद्धस्तस्य कृतिविषयत्वं नास्ति, व्युत्पाद्यत्वादिति इदं सर्वम् अप्रे निरूपणोयमस्ति ।

किञ्च स्वर्गत्वविशिष्टं स्वर्गसामान्यज्ञानं वा प्रवर्त्तकं स्वर्गत्वविशिष्टस्वर्ग-विशेषज्ञानं वा । आधे स्वर्गादिज्ञानेऽपीःयनेनोक्तोत्तरत्वात् । न हि स्वर्गत्वविशिष्ट-स्वर्गसामान्यज्ञाने स्वर्गविशेषजनके यागादौ नियमेन प्रवर्त्तते । नान्त्य इत्याह-अननुगमादिति(७६–७) । तथाच विध्यर्थः अननुगत एव स्यात् । कुत्रचिदुपल्ल्स्य ताऽवच्छेदकः कश्चित् स्वर्गविशेषः कुत्रचिदन्यः स्वर्गविशेष इतिकृत्वा स्वर्गविशेष उपल्ठ-क्ष्यतावच्छेदको न भवति । उपल्रक्ष्यं चेत् यागादिकम् तत्र उपल्रक्ष्यतावच्छेदकं यत् चिकीर्षाजनकज्ञानविषयत्वं सदभिप्रायेणाह—न द्वितीय(७६–७) इति । यथा कार-णतावच्छेदकज्ञानं विना कारणता गृहीतुं न शक्यते एवं चिकीर्षाजनकज्ञानविषयता-वच्छेदकप्रहं विना चिकीर्षाजनकज्ञानविषयता निरूपयितुं न शक्यते । तच्च चिकीर्षाज-तकज्ञानविषयतावच्छेदकं यदीष्टसाधनत्वादिकं तदा तदेव प्रवर्त्तकमास्तां निरूप्यमाण-त्वादिति । स चिकीर्षाजनकज्ञानविषयतावच्छेदको धर्मोऽवश्यं निरूपणीय इत्यर्थः । स च नास्त्येवेति भावः । ननु इष्टत्वज्ञानं चिकीर्षादारा प्रवर्त्तकम् । चिकीर्षायां तु इष्टसाधनताज्ञानम्, उपादानप्रत्यक्षं च कारणम् । एवं सति न कोऽपि दोष इत्य-रुचेराह-इष्ठत्वेति(७६-९) ।

अत्र शङ्कते साध्यत्वेति(७६ -९) । एवं च कृतिसाध्यत्वे सति इच्छाविषयत्वं ज्ञानं प्रवत्तेकं, सागरमणिग्रहणं तु कृतिसाध्यं न भवतीति कृत्वा कृतिसाध्यत्ववि-शिष्टेच्छाविषयत्वं सागरमणो नास्तीति कृत्वा न प्रवृत्तिरित्यर्थः । दूषयति-सा-ध्यतेति(७६ - १०) । तदेव कृतिसाध्यं यदिष्टसाधनमिति कृत्वा यदि साध्यताज्ञान-मपेक्षितम् तदा इष्टसाधनताज्ञानमपेक्षितमेव । ततः किमित्यत्त आह --- हित्तेति(७६ -१०) । हितम इष्टं तत्साधनताज्ञानमेव प्रवर्त्तकमित्यर्थः ।

ननु कृतिसाध्यताज्ञाने इष्टसाधनताज्ञानं नापेक्षितं तेने विनाऽपि विषभक्षणादौ कृतिसाध्यताज्ञानादित्यरुचेराह - किठचेति(७६ - १२) । तदिशेषः इच्छाविशेषः । साऽपीति(७६ - १३) । इष्टत्वे उपलक्षणभूता या इच्छेत्यर्थः । सा इच्छा फल्लस्य स्वर्गादेः धात्वर्थस्य यागादेः । साऽपीति फलविषयिणीत्यर्थः । वक्तुरिति (७६ - १३) । प्रतिपाद्यस्य स्वप्रवृत्तौ वक्तुर्या फल्लेच्छा तज्ज्ञानं चेत् कारणं तदा प्रतिपाद्यस्य वक्तृफल्लेच्छाज्ञानव्यतिरेकेणापि आज्ञामात्रेण अध्येषणामात्रेण च यत्र प्रतिपाद्यस्य वक्तृफल्लेच्छाज्ञानव्यतिरेकेणापि आज्ञामात्रेण अध्येषणामात्रेण च यत्र प्रतिपाद्यस्य वक्तृफल्लेच्छाज्ञानस्य व्यभिचारेण वक्तृफल्लेच्छाविषयत्वज्ञान-स्याप्रवर्त्तकत्वात् । तदेवाह-आज्ञेति(७६ - १४)। आज्ञाऽध्येषणातिरिक्ताया इति तन्मात्रया इत्यर्थः । एवं च सति कुत्रचित् आज्ञामात्रेण प्रतिपाद्यस्य

१. इष्टसाधनताज्ञानेन विना ।

### **न्म्यायसिद्धान्तदी**पे

प्रवृत्तिः, कुत्रचित् अध्येषणामात्रेण, यत्र गुर्वादीनामाज्ञाऽपि नास्ति अध्येषणार्ऽपि नास्ति तत्र प्रतिपायस्य शिष्यस्य गुरोरेतत्फल्लविषयिणी इच्छा वर्त्तते तत्र वक्तु-फल्ठेच्छाज्ञानस्य सत्त्वेऽपि न तेत् प्रवर्त्तकम् –इति व्यभिचारात् आज्ञाऽपि अप्रवर्त्तिका, अध्येषणाऽप्यप्रवर्तिका वक्तुफल्डेच्छाविषयःवज्ञानमप्यप्रवर्त्तकम् इति नियमो नास्ति– इतिकृत्वाऽनुगतं प्रवर्त्तकं किञ्चिद् वक्तव्यम् । तच्च नास्ति । प्रतिपाद्येति(७६–१५) प्रतिपायस्य शिष्यस्य ये विशेषणगुणा बुद्धचादयः ते मनसा गृह्यन्ते इतिकृत्वा प्रति-पाद्यस्य या फल्टेच्छा सा मनसः प्रत्यक्षा इतिकृत्वा स्वफल्टेच्छाबोधार्थे वक्तृशब्दान-पेक्षणादित्यर्थः । तद्घोधकेति(७६–१६)। प्रतिपाद्यफन्टेच्छाबोधार्थ्र वक्तृशब्दान-

दूषणान्तरमाह — असत्याश्चेति (७६ -१६) । आदौ ज्ञानं तदनन्तरं प्रति-पाद्यस्य इच्छा तदनन्तरं प्रवृत्तिः एवं सति ज्ञानात् इच्छति प्रयतते । न च ज्ञानात् पूर्वम् इच्छास्ति इतिकृत्वा स्वज्ञानेन यत्र प्रवृत्तिर्जायते तत्र प्रतिपाद्यफल्लेच्छा नास्ति, यः प्रवर्त्तते स प्रतिपाद्य एव न भवति, स्वज्ञानमात्रादेव कामिनीसम्भोगादौ प्रवर्त्तते— इतिकृत्वा कामिनीसम्भोगकर्त्तुः प्रतिपाद्यत्वमेव नास्ति । तथा च प्रतिपाद्यफल्लेच्छाविष-यत्वं न प्रवर्त्तकम् ।

फलविषयिणी या इच्छा तद्विषयत्वज्ञानस्य प्रवत्तेकत्वं निरस्य धात्वर्थविषयिणी या इच्छा तद्विषयत्वज्ञानस्य प्रवर्त्तकत्वं निरस्यति नाऽपीति(७६-१७) । घात्वर्थविष-यिणी या इच्छा तद्गोचरत्वं यागादेरित्यर्थः । प्रतिपाद्याऽभिप्रायेणाह-धात्वर्थस्येति-(७६-१७) । तथाच यागस्य स्वर्गसाधनत्वाज्ञाने प्रतिपाद्यस्येच्छाविषयत्वज्ञाने विद्य-मानेऽपि न प्रतिपादो यागादौ प्रवर्त्तते । प्रयोज्येति प्रतिपाद्यस्य नाम । प्रतिपादकेच्छा-ऽभिप्रायेणाह-प्रतिपादकेति(७६-१८) । यत्र प्रतिपादकस्य यागविषयिणी इच्छा वर्त्तते नियोज्यस्य नास्ति तत्र नियोज्यस्य यागे प्रतिपादकच्छाविषयत्वज्ञाने विद्यमानेऽपि नियोज्यो न प्रवर्त्तते । न तृत्तीय(७६-२०) इति । यस्य कस्येति पक्ष इत्यर्थः । अतिप्रसङ्गादिति(७६-२०) आत्मघातकस्य विषभक्षणादौ इच्छाविषयत्वज्ञाने विद्यमानेऽपि अतिप्रसङ्गादिति(७६-२०) आत्मघातकस्य विषभक्षणादौ इच्छाविषयत्वज्ञाने विद्यमाने अनात्मघातकस्यापि विषभक्षणादौ प्रवृत्त्यापत्तेः । एतावता इच्छामात्रविषयत्वमिति प्रथमपक्षं निराकृत्य तद्विशेषचिकीर्षविषयत्वपक्षं निराकरोति । द्वितीयोऽपि नेति (७६ २०) इच्छाविशेषचिकीर्षेति यो द्वितीयः पक्षः सोऽपि नेत्यर्थः ।

दूषणमाह-उक्तेति(७६-२०) । अत्रापि । प्रतिपादस्य वा प्रतिपादकस्य वा यस्य कस्याऽपि वेत्य दिना दूषणानामुक्तप्रायत्वादित्यर्थः । संकल्प(७६ -२२) इति । मानसो निश्चयः । संकल्पस्य प्रवर्त्तकत्वे साधकमाह-स्वप्नवृत्ताविति(७६ -२२) ।

१. वक्तृफलेच्छाज्ञानम् ।

यत्र कामिनीसम्भोगादौ परोपदेष्टा नास्ति तत्र या प्रवृत्तिः सा स्वप्रवृत्तिस्तस्यां यद्धे-तुत्वेनावगतमहं कामिन्या सह भोगं कुर्यामिति मानसनिश्चयरूपं ज्ञानं तत्कामिनी-सम्भोगादौ प्रवृत्तिहेतुत्वेन निश्चितमतः परप्रवृत्तौ परकीयशब्दात् स्वस्य पाकादिप्रवृत्तौ तदेव संकल्परूपमेव प्रवृत्तिहेतुत्वेनाऽनुमिनुयादिति वस्तुगत्यभिप्रायेण ।

नेनु तदनुमानं प्रवर्त्तकमनुमानं यथा परशब्दात् या प्रवृत्तिः सा सङ्कल्पजन्या प्रवृत्तित्वात् शब्दानपेक्षस्वारसिकसम्भोगादिप्रवृत्तिवदिति । अथवा संकल्पज्ञानस्य प्रवर्त्तकत्वे संकल्पानुमानरूपं तज्ज्ञानं परप्रवृत्तौ प्रवर्त्तकमस्तीत्यर्थः । एतदेव विव्रणोति । स्वप्रवृत्ताविति(७६-२२)। कामिनीभोगादौ प्रवृत्तौ इष्टोपायलक्षणं कामिनीसंसर्गादिकं कुर्यामिति संकल्पस्य हेतुर्वं निश्चितम् । ननु संकल्पश्चेत् हितोपायताविषयकस्तर्हि हितो-पायताज्ञानमेव प्रवर्त्तकमास्तामित्यत आह-संकल्पमिति(७६-२४) । यत्र कृतिसाध्य-तासन्देहो नदीतरणादावस्ति तत्र हितोपायताऽनूसन्धाने इण्टोपायतानूसन्धाने विद्यमा-नेऽपि अहं बाहुभ्यां नदीतरणं कुर्यामिति निश्चयाभावात् नदीतरणादौ न प्रवृत्तिरतः संकल्प एव प्रवर्त्तक इत्यर्थः । आवश्यकत्वादिति(७७-१) । पूर्वोक्तयुक्तेरिति भावः । बाहुभ्यां नदीतरणे इष्टोपायत्वज्ञाने विद्यमानेऽपि संकल्पं विना प्रवृत्तेरमावात् संकल्प-स्यावश्यकत्वादित्यर्थः । एवं सति किमित्यत आह-शब्दजायामिति(७७-१) । गुर्वादिशब्देन यत्र स्वस्य प्रवृत्तिर्जीयते तत्रापि संकल्पज्ञानस्य हेतुत्वम् । अनुमिनो तीति(७७-१)। अनुमिनुयादित्यत्र व्याख्यातम् । स एवेति(७७-२) संकल्प इत्यर्थः। तम्नेति(७७-२) । अहं कुर्यामिति कृतिसध्यत्वनिश्चयो वा कृत्या साधयामि इति. चिकीर्षारूपो वा, अन्यदा । नादाः, कृतिसाध्यत्वनिश्चय एव प्रवर्त्तक इति प्रामा-करमतनिराकरणेनैव अग्रेऽत्र वादे निराकरणात् । न डितीय इत्याह-संकल्पस्येति-(७७-२) तद्विशेषचिकीर्षाविषयत्वज्ञानं प्रवर्त्तकमित्यत्र यो दोषस्तदोषाकुल्लवादित्वर्धः । नान्त्य इत्याह-अतिरिक्त (७७-३) इति संकल्पः इच्छाव्यतिरिक्तः पदार्थो नास्ति ।

ननु यद्विषयकज्ञाने यागादौ प्रवृत्तिः यस्मिश्चासति न प्रवृत्तिः तादराज्ञानविषय एव लिङाधर्थ इत्यत आह-किञ्चेदमिति(७७-४) । यस्मिन्निति(७७-४) यस्मिन् जात(७७-४) इति स्वरूपसत् विवक्षितं तदा च स्वरूपसति यस्मिन् विद्य-माने प्रवृत्तिरित्यर्थः यथा आलोकः चाक्षुषबोधे स्वरूपसनेव कारणं न तु ज्ञातः एवं स्वरूपसन्नेव संकल्पः प्रवर्त्तकः न ज्ञातः । यस्मिन् ज्ञात(७७-४) इति । यद्विषयके ज्ञाने जाते प्रवृत्तिः तदज्ञानविषये वा लिङाधर्थः । दूषयति आद्ये(७७-५) इति । एवं सति जानाति इच्छति प्रयतते । ज्ञानेन विना इच्छा नास्ति । इच्छां विना प्रवृत्ति-

## म्यायसिद्धान्तदीपे

नीस्ति-इतिकृत्वा स्वरूपसत्येव ज्ञाने विद्यमाने इच्छानन्तर' प्रवृत्त्या ज्ञानमपि लिङा-द्यर्थः स्यात् । यतो यस्मिन् जाते प्रवृत्तिः संएव लिङाद्यर्थेः तर्हि स्वरूपसति ज्ञाने जाते इच्छानन्तर' प्रवृत्त्या ज्ञानमपि लिङाद्यर्थः स्यात् ।

ततः किमित्यत आह-प्रवर्त्तकेति(७७-५) । तथा च लिङावर्थत्वेन ज्ञानस्य प्रवर्त्तकज्ञानविषयत्वापत्तिः । यो हि लिङावर्थः स एव प्रवर्त्तकज्ञानविषयः । तथा च ज्ञानस्य लिङ्थेत्वेन प्रवर्त्तकज्ञानविषयत्वापत्तिः । यस्मिन् ज्ञाते इति द्वितीयपक्षं निराक-रोति संकल्पस्येति(७७-१) । संकल्पस्य मानसनिश्चयरूपत्वेन चिकीर्षारूपत्वेन वा स्वरूपसत एव प्रवर्त्तकत्वात् संकल्पज्ञानस्याप्रवर्त्तकत्वेन प्रवर्त्तकज्ञानविषयत्वामा-वेन कथं संकल्पस्य लिङ्थेत्वम् इत्यर्थः । कथमिति(७७-६) संकल्पस्य स्वरूपसत एव प्रवृत्तिजनकत्वादिति । तर्हि ज्ञातः कथं प्रवृत्तिजनकः कथं विध्वर्यश्च । सप्तम-स्त्विति । आद्ये(७७-७) इति । यदि वक्तुरभिप्रायो ज्ञानं तर्हि विधिवाक्येन वक्त्त्ज्ञान विषयकं श्रोतुः प्रयोज्यस्योत्पादनीयं तत्कीदशमित्याह –अग्निकामस्येति(७७-७) । धग्न्यर्थे दारुमथनं कुर्यादनेन विधिवाक्येन श्रोतुरग्निकामस्य वक्तुर्दारुमथनमावना दारुमथनार्श्वमुत्साहो मया ज्ञात एतादरं ज्ञानमुत्पांचम् । न चैतादृशं ज्ञानं प्रव र्त्तकमित्याह — न चेति (७७-८) । अग्निकामस्य वक्तुर्दारुमथनं इष्टहेतुः श्रोतुर्ममा-ऽनिष्टहेतुरिति स्वस्य दारुमथनादावनिष्टहेतुत्वज्ञानदशायां तादृशे वक्त्ज्ज्ञाने ज्ञातेऽपि न प्रयोज्यस्य प्रवृत्तिः ।

शङ्कते न चेति(७७-८) । वक्तुरुत्साहविषयकं दारुमथनं मम श्रोतुः प्रयोज्य-स्येष्ठहेतुः आप्तेन वक्त्रा इष्टहेतुत्वेन ज्ञायमानत्वादित्यनुमानेन दारुमथनादौ स्वेष्ट-साधनतामनुमाय ततः श्रोतुः प्रयोज्यस्य प्रवृत्तिरित्यर्थः । अनेनेति(७७-९) हेतुनेत्यर्थः । हेतुः कीदराः ? भाप्तेन वक्त्रा इष्टहेतुत्वेन ज्ञायमानत्वादिति । व्यभि-चारिहेतुरित्याह अनिष्टेति(७७-९) । प्रतिपुरुषं प्रकृतिवैचित्र्यान्ममाऽनिष्टहेतु यत् तदाप वक्तुरिष्टहेतुभैवतीति कृत्वा तदपि आप्तेन वक्त्रा स्वेष्टहेतुत्वेन ज्ञाय-मानं भवति, न च तन्मदिष्टहेतुरिति व्यभिचार इत्यर्थः । तस्मादनेनानुमानेन स्वेष्टसाधनत्वमनुमातुं न शक्यते । वस्तुतस्तु प्रवृत्त्यर्थं स्वेष्टहेतुत्वज्ञानस्यापेक्षणे इष्ट-साधनत्वमेव विष्यर्थः स्यान्न तु आप्ताभिप्राय इति सारम् ।

द्वितीय इच्छारूपमाप्ताभिप्रायं दूषयति-सेति(७७-१०) | विध्यर्थरूपा या आप्ताऽभिप्रायत्रक्षणेच्छा सा वक्तुविशेषिता वक्तुरिच्छा किंवा अविशेषिता इच्छामात्रं वा । उभयथाऽपीति(७७-१०) । न हि कुत्रापि प्रयोज्यस्येष्टहेतुत्वा- **ज्ञाने व**क्तिण्छाज्ञानमात्रात् इच्छाज्ञानमात्राद्वा प्रवृत्तिर्दष्टचरेत्यर्थः । ननु इष्टहेतुत्व न विष्यर्थः यतः मम पाकादिकामेष्टहेतु अतः पाकादिः कत्तेव्य इतोष्टहेतुत्वस्य सह प्रयोगो न स्यात् तव्यप्रत्ययेनैवेष्टहेतुखस्य बोधितःवात् । प्रकारान्तरेण पाके इष्टहेतुःवे ज्ञाते मया पाकः कर्तव्य इति गुरोरभिप्रायाज्ञाने गुरुं प्रति अहं पाकं कुर्यामिति प्रश्नो न स्यात् । तदनन्तरं च भो देवदत्त ! त्वया पाक्वः कर्त्तव्य इति उत्तरमपि न स्यात् । इष्टहेतुःवस्य पूर्वमेव ज्ञातत्वात् । किं च यागादौ विऴम्बेन इष्टसाधनत्वस्य बोधयितुमशक्यत्वात् यागस्याशुविनाशित्वात् तस्मात् आप्ताभिप्राय एव विध्यर्थ इत्यत आह-अपि चेति (७७-११)। भवद्भिरिति(७७-१२)। विध्यर्थमाप्ताभिप्रायं वदद्भिरित्यर्थः । आप्ताभिप्रायस्य विध्यर्थत्वेऽपि दूषणमस्तीत्याह---नूनमिति (७७-१२) । वक्तुरभिप्रायज्ञाने स्वस्यानिष्टहेतुःवज्ञानदशायां प्रयोज्यो न प्रवर्त्तते एतदेव प्रश्नोत्तररूपेणाह-ममेद्मिति (७७-१३) । त्वया क्रियमाणं पाकादिकं ममेष्टम् इति शब्दात् ताटशाभिप्रायज्ञानेऽपि न प्रयोज्यः प्रवर्त्तते, किन्तु प्रश्नं करोति, व्वयैव कुतः पाको न कियते इति प्रश्नं करोति किमित्येवमिति । मया पाकः किमर्थं कर्त्तव्यः त्वयैव कुतो न कियते इतिप्रश्ने प्रयोजकस्योत्तरं यतस्तव प्रयोज्यस्य कृतिः ममेप्सिता इत्यनेन वक्तुरभिप्रायविशेषज्ञानेऽपि प्रयोज्यो न प्रवर्त्तते यत एतद्वाक्यविषयस्य स्वस्य भैयहेतुःवे सम्भाव्यमानःवात् प्रयोज्येन ।

अत्रापीति (७७-१४) । ममेप्सितेति अभिप्रायविशेषप्रतिपादके वाक्येऽपी-त्यर्थः । वक्तुरभिप्रायो न विध्यर्थ इत्युपसंहरति-इदमपीति (७७-४४) । इदं इच्छारूपमित्यर्थः । अत्र शङ्कते-न चेति (७७-१४)। आज्ञादौ इच्छार्थत्वं क्ऌप्तमिति कृत्वा पचेत इति लिङ्स्थल्टेऽपि इच्छैव लिङर्थः । तदनुरोधेनेति । (७७-१५) इच्छानुरोधेन । अत्रापीति (७७-१५) लिङ्स्थल्टेऽपि तथेति (७७-१५) । लिङ-र्थकल्पनमित्यर्थः ।

दूषणमाह-सद्देति (७७ -१५) । यदीच्छा ख्रिङर्थः तदा तव पाककृतिर्ममेप्सितेति त्वया पाकः कर्त्तव्य इति सह प्रयोगो न स्यात् । तव्यप्रत्ययेनेच्छोक्ता ईप्सिता इत्यनेनापि पदेन इच्छोक्तेति सह प्रयोगो न स्यात् । उद्देश्यतेति--(७७--१८) । इच्छाविषयत्वमित्यर्थः । इच्छामात्रेति(७७--२२) इच्छासामान्यम् । इच्छेति--(७७ -२२) । इच्छामात्रविषयत्वावच्छेदकं रूपं सुखत्वादिकं । चिकीर्षेति (७७--२३) । चिकीर्षविषयः पाकः । चिकीर्षेति अवच्छेदकरूपं पाकत्वादिकं तद्वत्त्वं वर्त्तते

१. पाके कियमाणे मम दक्षिणा गमिष्यतीति भयम् ।

### न्यायसिद्धान्तदीपे

पाके। इच्छेति (७८-१) । सुखादौ इच्छा जायते तत्कारणीभूतं ज्ञानं सुखज्ञानं तद्विषयत्वं सुखादौ तिष्ठति । चिकीर्षेति (७८-१) । सुखादौ चिर्कार्धा नास्तीति चिकीर्षापदं पार्कं कृत्या साधयामीति चिकीर्षा, ततकारणीभूतं ज्ञानं पाको मत्कतिसाध्य इति ज्ञानं तद्विषयत्वं पाकादो वर्त्ततं इत्यर्थः । चिकोर्षेति (७८--२) । चिकोर्षायाः कारणोभूतं पाको मःकृतिसाध्य इति ज्ञानं तस्या विषयता पाकादौ वर्त्तते, तस्या विषय-ताया अवच्छेदकं पाकःवादिकं चिकीर्धेति कृतिजन्यत्वे सति स्वरूपं यत् पाकादिकं तज्ज्ञानमेव प्रवर्त्तकम् । चिकोर्षेति (७८-४) । चिकीर्षाजन्या या कृतिः तज्जन्य-त्वम् उदेश्यत्वम् । स्वेति(७८-४) । यो विषं न भक्षयति तस्य विषभक्षणमनिष्टं भवति । यो विषं भक्षयति तस्य विषमक्षणमिष्टं भवति इतिकृत्वा विषभक्षकेच्छा-विषयीभूते विषमक्षणे विषामझकरयानिष्टसाधनीभूते विषामझकस्य विषमक्षणे प्रवृत्तिः स्यात् यथाकथञ्चिदिच्छामात्रविषयत्वं विषभक्षणेऽपि वर्त्तते । सुखेति (७८--५)। इच्छामात्रविषयता त्रिषु वर्त्तते तस्या विषयताया अवच्छेदकं सुखत्वम् दुःखाभावत्वं भोगत्वं तद्रूपवत्त्वं सुखादौ वर्त्तते इतिकृत्वा सुखादौ प्रवृत्तिः स्यात् सुखादीनां फळ-रूपत्वेन प्रवृत्तिविषयत्वाभावात् । यागेति (७८ -६) । यागादावपि इच्छामात्रविषय-तावच्छेदकरूपं उपायत्वं वा पाकत्वादिकं वाऽन्यदा । नावः उपायत्वज्ञानमात्रान्न प्रवृत्तिः । अत एव न द्वितीयोऽपि पाकव्वज्ञानमात्रान्न कोऽपि प्रवर्त्ततेऽननुगमाच । कोदशोऽननुगमः । पाकल्वस्य यागेऽभावात् । यागत्वस्य पाकेऽभावात् । अन्त्ये त्वाह-निर्वे**वतुमशवचत्वादि्**ति (७८--६) ्यागपाकादावनुगतम् उपायःवातिरिक्तम् इच्छामात्रविषयताऽवच्छेदकं रूपं नास्तीत्यर्थः ।

अत्र शङ्कते न चेति-(७८-६) इष्टत्वं नाम इच्छाविषयत्वम् उद्देश्यत्वमिति यावत् । तदवच्छेदकमिति (७८-६) । इच्छामात्रविषयताया या उद्देश्यता तैद-वच्छेदकमित्यर्थः । दूषणमाह-आत्मेति (७८-७) । इच्छामात्रविषयताया या उद्देश्यता तदवच्छेदकम् उद्देश्यत्वम् । एवं च सति उद्देश्यताया अवच्छेदकम् उद्देश्यत्वमेव । चिकीर्षेति (७८-७) । चिकीर्षा विषय[क]त्व ज्ञानं चेत् प्रवर्त्तकं तदा चिकीर्षादारा चिकीर्षाज्ञानमेव प्रवर्त्तकमित्यागतं, न च तत् सम्भवति, चिकी-षविषयस्य यद् ज्ञानं तत् चिकीर्षाद्वारा प्रवर्त्तकं न तु चिकीर्षाविषयत्वेन, चिकीर्षा विषयस्य ज्ञानं प्रवृत्तिजनकं ज्ञानचिकीर्षाकृतीनां समानप्रकारत्वेन कार्यकारणभावः, न च चिकीर्षा विषयत्वप्रकारिका किन्तु पाकत्वप्रकारिका येन चिकीर्षाविषयत्व[कं] ज्ञानं चिकीर्षाद्वारा प्रवृत्तिजनकं स्यादित्यर्थः ।

१. बद्देश्यत्वं पाकयागादौ अस्ति ।

अथापि चिकीर्षाविषयत्व कि ज्ञानस्य प्रवत्तीकत्वे दूषणान्तरमाह-अन्योन्येति (७८-८) । तमेव विद्यणोति । यदि चिकीर्षा विद्यते तदा चिकीर्षाविषयत्व[क]ज्ञानं चिकीर्षाविषयत्व[क]ज्ञाने सति चिकीर्षा इत्यर्थः । तद्वोध(७८-८) । इति चिकीर्षा-विषयत्व[क]बोधः । तस्मिन्निति(७८-९) । चिकीर्षावेषयत्व[क]बोधे सतीत्यर्थः । अननुगमादिति (७८-९) | चिकीर्षाविषयतावच्छेदकानां यागत्वपाकत्वादोनां अननुगतत्वादित्यर्थः । भवतु कश्चन पाकत्वाद्यतिरिक्तः यागपाकादावनुगतोऽति-रिक्ते(को) धर्म एवेत्यत आह अनुगतस्येति । अनुगतो धर्मो निवर्कुमशक्य इत्यर्थैः । ननु यागपाकादावनुगतं इष्टसाधनत्वमेव धर्मो निर्वक्तुं राक्यते इत्यत आह----शक्यत्वे वेति (७८-१०)। चिकीर्षाविषयतावच्छेदकं रूपं यागपाका-दावनुगतं यदोण्टसाधनत्वं तदा इष्टसाधनत्वज्ञानमेब प्रवर्त्तकमस्तु किमर्थं प्रवर्त्तक-ज्ञानमध्ये चिकोर्षाविषयत्वस्य प्रवेशः । चिकीर्षाविषयतावच्छेदकत्वेन इष्टसाधनत्वस्यो-पजीव्यत्वात् इण्टसाधनत्वज्ञानमेव प्रवर्त्तकमस्तु । इण्टसाधनत्वज्ञानेन विषयतावच्छेदक-रूपत्वज्ञानमेव न सम्भवतीत्युपजीव्यत्वमित्यर्थः । तदिति(७८-१०) । इष्टसाधना-ज्ञानस्येत्यर्थः । परेच्छेति (७८-११)। विषाभक्षकस्य विषमक्षकेच्छाकारणीमृतज्ञान-विषये विषभक्षणादौ प्रवृत्तिप्रसङ्गादित्यर्थः । न च स्वेतिविशेषणं तथा च विषा-भक्षकस्य विषभक्षकस्य विषभक्षणेच्छैव नास्ति स्वेच्छामात्रकारेणीभूतज्ञानविषयत्वं विषभक्षणादौ नास्तीति नातिप्रसङ्ग इत्यत आह-स्वीयेति (७८-११) । तथा च सति इच्छामात्रकारणीभूतं यद् ज्ञानं तदेव स्वरूपसत् इच्छाद्वारा प्रवृत्ति-जनकं न तु ज्ञानविषयत्व[कं] ज्ञानमपि प्रवृत्तिजनकं यतो ज्ञानज्ञानस्यापि प्रवर्त्त-कःवापत्तेः । यथा रजतज्ञानं रजते प्रवर्त्तकं न तु रजतज्ञानस्यापि ज्ञानं तद्ददत्र इच्छामात्रकारणीभूतं यत् पाकादिज्ञानं तदेव स्वरूपसत् प्रवृत्तिजनकम् । न तु पाकादिज्ञानस्य तद्विषयत्वज्ञानस्य च प्रवृत्तिजनकत्वम् । अत(७८-१२) इति। चिकीर्षाकारणीभूतं यद् ज्ञानं तत्स्वरूपसदेव प्रवृत्तिजनकं न तु तद्ज्ञानस्यापि ज्ञानं तडिषयत्वस्य वा ज्ञानं प्रवृत्तिजनकमित्यर्थः । तस्यैवेति (७८-१२) । तादशावच्छेदकरूपस्यैव यद ज्ञानं तन्निरूपयितुमारब्धं तच चिकीर्षाकारणोभूत-ज्ञानविषयतावच्छेदकं रूपं च नारत्येव । यदीष्टसाधनत्वादिकं तदवच्छेदकरूपं स्यात्तदा तज्ज्ञानमेव प्रवर्त्तकमास्तामिति पूर्वोक्तमेवेति भावः । स्वरूपेति(७८-१३)। न डि पाकस्वरूपमात्रज्ञानात् पाके प्रवर्त्तते कृत्यमाध्ये समुद्रतरणादौ अनिष्ट-साधने विषभक्षणादौ वा स्वरूपज्ञानात प्रवृत्तिः स्यादित्यर्थः ।

#### न्यायसिद्धान्तदीपे

ननु येन विशेषप्रकारेण पाकादो चिकीर्षा जायते तेन विशेषप्रकारेण पाकादिस्वरूपज्ञानं यद्वर्त्तते तदेव पाकादो प्रवर्त्तकमिल्यत आह स्वरूपेति (७८-१४)। तस्यैवेति (७८--१४)। विशेषप्रकारस्येत्यर्थः । नोपान्त्य (७८--१४) इति । श्रमे पाकादिचिकीर्षाजन्यकृतिसाध्यत्वं वर्त्तते पूर्वं पाके कृतिसाध्यत्वज्ञानात् पाके चिकीर्षा जायते तया चिकीर्षया पाकानुकूला कृतिरुत्पद्यते । तया च कृत्या पाक उत्पद्यते । तया च कृत्या मध्ये श्रमोऽपि उत्पद्यते इति श्रमेऽपि प्रवृत्तिः स्यादित्यर्थः । श्रमस्य दुःस्ररूपत्वेनाऽनिष्टफलरूप्रत्वेन च प्रवृत्तिविषयत्वाभावादित्यर्थः ।

दूषणान्तरमाह-चिकी घे ति (७८-१५) । चिकीर्षा स्वरूपसती प्रवृत्तिजनिका न तु तस्याः ज्ञानं, चिकीर्षाजन्यकृतिसाध्यत्वज्ञानस्य प्रवृत्तिजनकत्वे चिकीर्षाज्ञानमपि प्रवृ-त्तिजनकमित्यागतमित्यर्थः । यथा रजतत्वविशिष्टरजतज्ञानस्य प्रवर्त्तकत्वे रजतत्वस्य विशेषणतया रजतत्वज्ञानमपि प्रवर्त्तकं तद्वदत्रापीत्यर्थः । चिकीर्षाविषयत्वज्ञानस्य प्रवर्त्तकत्वे चिकीर्षाया विषयत्वे चिकीर्षाया विशेषणत्वेन चिकीर्षाज्ञानस्यापि प्रवर्त्तकत्वं स्यादित्यर्थः । मत्कृतीति (७८-१७) । मत्कृतिसाध्यो यो यागस्तेन साध्यः स्वर्ग इति ज्ञात्वा यजमानस्य यागे प्रवृत्तिः । इदमिति(७८-२८) कृतिसाध्यत्वमेव । परेषामिति (७८-१८) प्राभाक्तराणाम् । कार्यतापदेन कृतिपाध्यत्वमुच्यते प्राभा-करैः । स्वप्रवृत्ताविति (७८-१८) स्वस्य कामिनीसम्भोगादौ । इदमेचेति (७८-१९) । इदं कृतिसाध्यत्वम् ।

ननु कृतिसाध्यल्वज्ञागस्य प्रवर्त्तकले बाल्लस्य स्तनपाने प्रवृत्तिर्न स्यात् तदा-नीमुत्पन्नस्य बाल्लस्य स्तनपानप्रवृत्तेः पूर्वं कृतिसाध्यत्वज्ञानाभावात् इत्यत आह-बाल्लस्यापीति (७८-१९) । एवं च सति कार्यात् कारणानुमानम् । पूर्वोक्त-युक्त्या कृतिसाध्यत्वज्ञानस्य कारणत्वे सिद्धे इयमपि बाल्लस्य स्तनपाने प्रवृत्तिः कृतिसाध्यत्वज्ञानरूपकारणजन्या प्रवृत्तित्वात्, मत्प्रवृत्तिवत् इति बाल्लस्य कृतिसाध्यत्व-ज्ञानमुन्नीयते । तच्च यवप्यनुभवरूपं नास्ति तथापि जीवनान्यथाऽनुपपत्त्या संस्का-रवशात् स्मृतिरूपमुन्नीयते इत्यर्थः ।

शङ्कते नचेति-(७८-२०) । यथा दण्डसाध्यघटसाध्यजलाहरणम् अत्र जलाहरणे घटसाध्यत्वे बोधिते जलाहरणसाधनत्वमपि घटे बोध्यते | एवं घटे दण्डसाध्यत्वे बोधिते दण्डेऽपि घटसाधनत्वम् । तद्वत् स्वर्गे यागसाध्यत्वे बोधिते यागेऽपि स्वर्गसाधन[त्व]म् बोध्यते इत्यर्थः । युक्तिमाह-समानेति (७८-२०) । यथा घटाभाव इत्यत्र घटस्य प्रतियोगिष्वे लब्धे अभावेऽप्यनुयोगित्वम् समानसंवित्संवेद्यतया, तद्ददत्र यागे समानसंवित्संवेद्यतया स्वर्गसाधनत्वं बुध्यते । बुध्यतां स्वर्गसाधनत्वं तथापि मत्कृतिसाध्यस्वर्गे इत्येव ज्ञानं प्रवर्त्तकमित्यत आह-विनिगमनेति--(७८–२०) । यागसाध्यत्वस्वर्गसाधनत्वयोर्ज्ञानस्याविशेषे याग-साध्यत्वज्ञानमेव कारणमित्यत्र नियामकाभावः ।

दूषयति समानेति-(७८-२१) । घटाभाव इत्यत्र घटस्य प्रतियोगित्वे बुद्धे अभावेऽप्यनुयोगित्वं बुध्यते । प्रतियोगित्वानुयोगित्वयोः परस्परनिरूप्यत्वेन तद्भाने तद्भानस्यावश्यकत्वात् समानसंवित्संवेधत्वम् , न च यागसाध्यस्वर्ग इत्यत्र स्वर्गे साध्य-त्वे छन्धे यागे स्वर्गसाधनत्वं छभ्यते किन्तु यागसाध्यो यः स्वर्गस्तत्प्रतियोगित्वं यागे छभ्यते न तु स्वर्गजनकत्वम् । जन्यत्वजनकत्वयोः परस्परं निरूप्यत्वभावात् । प्रतियोगित्वानुयोगित्वयोः परस्परं निरूप्यत्वं वर्त्तते इतिकृत्वा तद्भाने तद्भानादि-त्यावश्यकव्वात् । एतदेव विवृणोति-याग (७८-२१) इति । नत्विति-(७८-२२) यागसाध्य स्वर्ग इत्यत्र यागनिष्ठस्वर्गनिरूपितनियतपूर्ववृत्तित्वबोधकसामग्रचभावात् किन्तु स्वर्गनिष्ठनियतोत्तरभावप्रतियोगित्वमित्यर्थः । अत्र राङ्कते नन्विति (८७-२३)। यदि यागसाध्यः स्वर्गे इत्यत्र स्वर्गसाधनत्वं यागे स्वर्गसाधनं याग इत्यत्र यागसाध्यत्वं स्वर्गे चेन्न बुध्यते तर्हि घटसाधनं दण्ड इति वाक्यात् प्रथमत एव दण्डे घटसाधन-त्वज्ञानाद् घटार्थी दण्डे प्रवर्त्तते एवं स्वर्गसाधनं याग इति प्रथमत एव यत्र ज्ञानं तत्र स्वर्गसाधनत्वज्ञानादेव स्वर्गार्थी यागे प्रवर्त्तते इतिकृत्वा यागसाध्यत्वज्ञानव्यतिरेकेणापि स्वर्गसाधनल्बज्ञानात् यागे प्रवृत्तेः यागसाध्यत्वज्ञानं व्यभिचारि तत्र स्वर्गसाधनं याग इत्यत्र यागे स्वर्गसाधनत्वे लब्धे यागसाध्यत्वमपि स्वर्गे लभ्यते समानसंवित्संवेध-त्वात् । तर्हि यागसाध्यः स्वर्ग इत्यत्रापि स्वर्गे यागसाध्यत्वे छब्धे यागे स्वर्गसा-धनत्वं समानसंवित्संवेद्यतया छब्धुं शक्यते इति स्वर्गसाधनत्वज्ञानमपि प्रवर्त्तकं स्यादिति भावः । ननु घटसाधनं दण्ड इति वाक्यात् घटार्थिनो दण्डे प्रवृत्तिर्ना-स्त्येव इत्यत आह-तत्रेति । घटसाधनं दण्ड इति ज्ञानात् घटार्थिनो दण्डे या प्रवृत्तिरनुभवभिद्धा सा न स्यात् । किमिति (७८–२४)। कि शब्दः कटाक्षे। तदज्ञानादिति । घटसाधनं दण्डः स्वर्गेपाधनं याग इति ज्ञानादित्यर्थः । दूषयति आपातत (७८-२४) इति । प्रथमतः घटसाधनं दण्ड इति ज्ञानमात्रादेव घटा-र्थिनो दण्डे प्रवृत्तिनीस्येव किं तहींत्यत आह- किंत्विति (७८-२४)। घटे साधनं दण्ड इति ज्ञानानन्तरं दण्डसाध्यो घट इति ज्ञानमवश्यमुत्पद्यते तेन च

प्रवर्त्तते इत्यर्थः । अत्र राङ्कते-तत्रेति (७८-२५)। घटसाधनं दण्ड इति ज्ञानं जायते यत्र तत्र तदज्ञानानन्तरं दण्डसाध्यो घट इति ज्ञानमवश्यं जायते अत्र कि नियामकमित्यर्थः । समाधत्ते शुण्विति (७८-२६) । तवापि नैयायिकस्यापि कृतिजन्यत्वं कृत्यजन्ये प्रवृत्तिने भवतीत्युपजीव्यं भवति, एवं च प्रवृत्त्यर्थकृतिसाध्य-त्वज्ञाने उभयोर्वादिनोरावश्यके सति दुःस्वसाधने प्रवृत्तेरभावात् यागसाध्यः स्वर्ग इति यागसाध्यत्वमेव विषयतावच्छेदकं न तु स्वर्गसाधनत्वम् उभयसिद्धं यत् कृति-साध्यत्वं तदपेक्षया साधनत्वस्य विजातीयत्वात् । साध्यत्वस्य समानजातीयत्वात् साध्यत्वमेवावच्छेदकं न तु साधनत्वम् । कृतिसाध्यत्वमित्यत्र साध्यत्वापेक्षया साधन-त्वस्य विजातीयत्वादित्यर्थः । तत्रेति (७८-२५) कृतिसाध्यत्वे । अनिष्टसाधने प्र-वृत्तिप्रसङ्गवारणार्थे विशेषणान्तरमिति । इष्टसाधनत्वं स्वसाध्येष्टकत्वं वा । विशेष-णान्तरयोजना यथा कृतिसाध्येनेष्टं साध्यं अथवा कृतिसाध्यम् इष्टसाधनम् इति विशेषणान्तरं कल्पनीयमित्यर्थः । तत्रेति (७८-२६)। विशेषणान्तरकल्पने भावश्यके साध्यत्वमेव विशेषणमवश्यं कल्पनीयमित्यत्र युक्तिमाह-क्लट्रप्तमिति (७९-१)। गौरवादिति (७९-२)। कृतिसाध्यत्वमित्यत्र साध्यत्वापेक्षया साधनत्वस्य विजा-तीयत्वेन गौरवादित्यर्थः । प्रथम (७९-२) इति । साध्यत्वमेवेत्यर्थः । ननु स-जातीयत्वमात्रं साध्यत्वविशेषणप्रक्षेपे न नियामकमित्यत आह --- इदमिति (७९ -२) परेषामिति (७९-३) प्राभाकराणाम् । अणुरिति (७९-३)। सजातीयत्वमात्रम्। अध्यवसाय (७९-३) इति । कृतिसाध्यत्वे विशेषणप्रक्षेपकरम् । तस्मात् कृति-साध्यत्वे साध्यत्वमेव विशेषणं देयम् । न तु साधनत्वं, तस्य विजातीयत्वात् । अत्र राङ्कते-न चेति ((७९-४)। ज्ञानेच्छाकृतीनां समानविशेष्यकत्वात् यद्-विशेष्यकं ज्ञानं तदिशेष्यका इच्छा तदिशेष्यिकेव कृतिः यथा कपाछं घटसाधनम् ुइति कपालविशेष्यकं ज्ञानं तदनन्तरं कपालं घटवत्तया कृत्या साधयामि [इति] कपाल-

इति कपाल्लविशेष्यकं ज्ञानं तदनन्तरं कपालं घटवत्तया कृत्या साधयामि [इति] कपाल-विशेष्यका चिकीर्षा तदनन्तरं कपालविशेष्यका कृतिः कृतिसाध्येन साध्यं फल्लम् इष्टम् इति फल्लविशेष्यकज्ञानात् कथं साधनविशेष्यका प्रवृत्तिरित्यर्थः । किन्तु फलविशेष्यकैव प्रवृत्तिः स्यादित्यर्थः । साधनस्येति (७९–४) । ज्ञानेच्लाकृतीनां न समानविशेष्यत्वेन कार्यकारणभावः किन्तु समानविषयत्वेन । एवं च सति कृतिसाध्ययागरूपसाधन-साध्यः स्वर्भ इति ज्ञानात् प्रवर्त्तने । एतस्मिन् ज्ञाने तु साध्ये साधनस्य प्रक्वारतया विषयत्वेन फल्लविशेष्यकमधि ज्ञानं साधनविषयकं भवत्येव तेन फल्लविशेष्यकेन साधन-विषयकेन साधनविशेष्यका प्रवृत्तिर्भवत्येवेत्यर्थः । तद्विषयत्वादिति (७९–५) । साधनविश्वप्रत्त्वर्स्थः । विशेष्यत्वस्येति (७९--५) प्रवृत्तौ समानविषयत्वं ज्ञाने- •छयोस्तत्र न तु समानविशेष्यत्वं गौरवादित्यर्थः । तुष्यतु दुर्जन इतिन्यायेन समान-विशेष्यत्वेन ज्ञानेच्छाकृतीनां भवतु कार्यकारणभावस्तथापि नानुपपत्तिरित्याह-कृतीति (७९-५) । स्वर्गेति (७९-६) । स्वर्ग्रः साध्यं यस्य अत्र साधनविशेष्यकमेव ज्ञानं साधनविशेष्यकैव प्रवृत्तिरिति समानविशेष्यकृत्वमपि ज्ञानप्रवृत्त्योः सुल्लमम् इतिकृत्वा ज्ञानप्रवृत्त्योः समानविशेष्यकृत्वेन कार्यकारणभावः । समानविशेष्यकृत्वम् एकविशेष्य-कत्वमिति यावत् , यदेव ज्ञाने विशेष्यं तदेव प्रवृत्तौ विशेष्यं यदेव प्रवृत्तौ विशेष्यं तदेव ज्ञाने । कृतिसाध्यो यागः स्वर्गसाधक एतस्मिन् ज्ञाने यागे विशेष्ये कृतिसाध्यत्वं स्वर्गसाध्यत्वं च विशेषणद्वयम् ।

प्रवर्त्तकज्ञानखण्डनवादी दूषयति । यथेति (७९-७) । कृतिसाध्यो याग इत्यत्र साध्यत्वस्य समानजातीयतया स्वर्गनिष्ठयागसाध्यत्वमेवातिप्रसङ्गवारणार्थं प्रवेश्यते न तु स्वर्गसाधनत्वम्, साध्यत्वापेक्षया विजातीयत्वात्, इति तव प्राभाकरस्य साध्यत्व-प्रवेशे साजात्यं साधकं तथा ममापि नैयायिकस्य कृतिसाध्यो याग इत्यत्र यागे कृति-साध्यत्वं विशेषणं तेन कृतिसाध्यत्वेन विशेषणेन सह समानाधिकरणमेव [इति] अतिप्रसङ्गवारणार्थं स्वर्गसाधनत्वरूपं विशेषणं प्रवेशनीयम् । न तु स्वर्गनिष्ठयाग-साध्यत्वं, यागनिष्ठेन कृतिसाध्यत्वेन स्वर्गनिष्ठयागसाध्यत्वस्य व्यधिकरणत्वात् । कृतीति (७९-७) । यागनिष्ठा या कृतिसाध्यता तद्रूपस्य प्रकारस्येत्यर्थः । साधन-त्वेति (७९-८) । यागनिष्ठस्वर्गसाधनत्वस्पिति भावः ।

उपसंहरति-तथा चेति (७९-८)। साध्यसाधनज्ञानस्येति कोऽर्थः । कृति-साध्यो यागः स्वर्गसाधनम् इति ज्ञानस्येत्यर्थः । नत्विति (७९-९)। मत्कृति-साध्यस्य यागस्य स्वर्गः साध्य इति ज्ञानस्येत्यर्थः ।

ननु प्राभाकरो वदति-मम यागनिष्ठकृतिसाध्यत्वेन सजातीयं स्वर्भनिष्ठसाध्यत्वं व्यधिकरणमप्यतिप्रसङ्गभङ्गार्थं प्रवेशनीयमिति मम साजात्यं नियामकम् । तव याग-निष्ठेन कृतिसाध्यत्वेन समानाधिकरणं स्वर्गसाधनत्वं साध्यत्वेन विजातीयमपि अति-प्रसङ्गभङ्गार्थं प्रवेशनीयं साधनत्वप्रवेशे सामानाधिकरण्यं नियामकं तथाच मम साजात्यं नियामकं तव सामानाधिकरण्यं नियामकम् उभयोः पक्षयोर्नियामकाविशेषात् न तव समीहितसिद्धिरित्यत आह-किञ्चेति (७९-९)। यदि कृतिसाध्यत्वं विशेषण-मुपजीव्यं ते तदाऽविशेषो भविष्यति । तदेव नाश्रीयते इत्याह-अपि त्विति (७९-१०)। कृतिः साधनं यस्येत्यर्थः । शेषाद्वेति कः । तथाच यागनिष्ठकृतिसाधनकृत्वं यागनिष्ठं यत् स्वर्गसाधनत्वं तत् समानाधिकरण्मपि भवति सजातीयमपि भवति इति मम नैयायिकस्य सामानाधिकरण्यसाजात्याभ्यां तव प्राभाकरस्य साजात्यमात्रात् साधनव्यप्रवेशे विशेष इत्याह--तथा चेति (७९--११) । अध्यवसायकर (७९--११) इति निश्चयकर इति । ननु प्राभाकरो वक्ति ममापि कृतिसाध्यो यागः स्वर्गसाधकः । अत्र यागनिष्ठेन कृतिसाध्यत्वेन यागनिष्ठं स्वर्गसाधकत्वं समानाधिकरणमपि भवति सजातीयमपि भवति इति कृत्वा ममापि साजात्यसामानाधि करण्याभ्यां च विशेष-स्तुल्य इत्यत आह--उभयत्रेति (७९--११) । तव साध्यत्वे दत्तपदम् । मम नैयायि-कस्य साधनत्वे दत्तपदम् । यथा तव मत्कृतिसाध्यो यागः स्वर्गसाधकः, मम मत्कृति-साधनको यागः स्वर्गसाधनं, तव उभयत्र साध्यत्वप्रवेशान्मम उभयत्र साधनत्वप्रवेशा-न्नैकपक्षस्वोकार इत्यर्थः ।

ननु प्राभाकरो वक्ति-तव नैयायिकस्य न समीहितसिद्धिरित्यत आह--अत्र रिवति । पूर्वपक्षिणो विनिगमनाविरहे न कापि क्षतिरित्यर्थः । इष्टसाधनताज्ञानं प्रव-र्त्तकमिति नैयायिकमतं खण्डयति । नन्वेवमिति (७९--१३) । असाध्ये समुद्रतरणा-दाविति । कृतीति (७९-१४) । कृतिसाध्यत्वे सति इष्टसाधनत्वमित्यर्थः । पूर्वपक्षी वदति नेति (७९--१४) । अन्येति (७९--१४) । स्वकृत्यसाध्ये अन्यकृतिसाध्ये कारीर्यादी कृतिसाध्यत्वे सति इष्टसाधनत्वात् कारीरीं कर्तुमसमर्थस्यापि प्रवृत्तिः स्यादि-त्यर्थः । अत्र शङ्कते स्वकृतीति (७९--१५) । तथाच स्वकृतिसाध्यत्वे सति इष्टसाधनत्वम् । कारीरीं कर्तुमसमर्थस्य कारीरो स्वकृतिसाध्यैव । नेति(७९--१५)। न कारीयीमतिप्रसङ्ग इत्यर्थः । दूषयति स्वकृतीति (७९--१६)। स्वकृतिसाध्ये विषभक्ष-णादौ अन्येष्ठसाधने स्त्राऽनिष्ठसाधने प्रवृत्तिप्रसङ्गात् इत्यर्थः । अत्र शङ्कते इष्ट्रत्व मिति (७९-१६)। तथाच स्वकृतिसाध्यत्वे सति स्वेष्टसाधनत्वमिति स्वानिष्टसाधनम्, अन्येष्टसाधनं तु न स्वेष्टसाधनमित्यर्थः । दूषयति -तथाभूतेति (७९-१७) । तथा बाडतोत्मोजनस्य स्वकृतिसाध्यत्वे सति स्वेष्टसाधनत्वात् तत्र प्रवृत्तिप्रसङ्ग इत्यर्थः । ननु विद्यमानत्वमपि विशेषणमित्यत आह-तथाभूतेति (७९ -१७) । स्वर्ग-साधनत्व इतिसाध्यत्वयोरित्यर्थः । साध्यत्वं विद्यमानपागभावप्रतियोगित्वं, साधनत्वं विद्यमानप्रागमावाप्रतियोगित्वम् । तयोर्विरोधेनैकत्रावस्थातुमशक्यत्वात् इत्यर्थः । एतदेव विद्यणोति-नहीति (७९-१८) । उत्तरभावी(७९-१८)ति विद्यमान-प्रागभावप्रतियोगिपूर्वभावीति विद्यमानप्रागभावाप्रतियोगीत्यर्थः । निरूपकेति (७९-१९)। तथाच यत् यस्य साध्यं तत्तस्य साधनं न भवति । यथा घटः कपाल्लस्य साध्यः कपालस्य साधनं च न भवति, एकनिरूप्यत्वेन साध्यत्वसाधन-त्वयोर्विरोधात् । कपा अस्य साध्यो ज ठाइरणध्य साध गमिति निरूप कमेरेनाविरोध इत्यर्थः ।

दूषयति पूर्वेति (७९-१९)। निरूपकभेदेनाविरोधेऽपि साध्यतादशाया-मेकस्मिन् साधनत्वम् नास्ति, साधनतादशायां साध्यत्वं नास्तीत्येकस्मिन्नेककाल्ला-वच्छेदेन साध्यत्वसाधनत्वयोर्विरोधात् पूर्वदोषापरिहार इत्यर्थः । साध्यत्वाऽनन्त-र्भावेन शङ्कते-स्वकृतीति(७९--१९) । अत्र ज्ञाने साध्यत्वं न विषय इतिकृत्वा साध्यत्वसाधनत्वयोर्ने विरोध इति । स्वकृतिव्यतिरेकेण यन्न सिध्यति स्वेष्ट-साधनं चेति ज्ञानात् (७९--२०) प्रवृत्तिः । नैतदिति (७९--२०) । विरोधदोषो नास्ति । साध्यत्वसाधनत्वयोर्विरोधल्रक्षणो दोषो नास्तीत्यर्थः । अत्रप् (७९--२०) इति । मधुविषसंपृक्तान्नमोजनं तृष्तिरूपेष्टसाधनं भवति बह्वनिष्टं यन्मरणं तत्साधनं मोक्तुः कृतिव्यतिरेकेण न सिध्यति, तृष्तिरूपेष्टसाधनं भवति तत्र प्रवृत्तिः स्यादि-त्यर्थः ।

ननु बल्लवदनिष्टाऽननुबन्धित्वमिष्टे विशेषणं तथाच मधुविषसम्प्रकान्नभोजन-स्येष्टसाधनत्वेऽपि बल्लवदनिष्टाननुबन्धोष्टसाधनत्वं नास्ति क्रिन्तु मरणसाधनत्वात् इत्यरुचेराह-किञ्चेति (७९-२१) । यदिति (७९-२१) । यदिष्टं प्रति साधनं तदिष्टं किं विवक्षितमिति योजना । इष्टत्वमेव निर्वक्तुमराक्रचमित्यर्थः । अत्र राङ्कते वर्त्तमान (७९-२१) इति । तथाच वर्त्तमानेच्छाविषयत्वम् असिद्धस्य वस्तुनः, न तु सिद्धस्य तेन असिद्धं यत् फल्लम् इण्टं तत्साधनताज्ञांनात् तत्साधने प्रवृत्तिभे-विष्यतीत्यर्थः । दूषयति । इच्छेति (७९–२२) । इच्छाविषयम् इष्टं तत्साधनता-ज्ञाने इच्छा १ विषयः २ साधनं ३ त्रयाणाम् इष्टसाधनताज्ञानविषयसाघनयोर्ज्ञानमिव इच्छाज्ञानस्यापि कारणत्वप्रसङ्गात् । कारणीभूतज्ञानविषयःवस्य त्रिषु तुल्यत्वात् । अत्र गूढाभिसन्धिः शङ्कते । इच्छेति (७९-२२)। तथाच इच्छाविषयता सुखादौ वर्त्तते तस्या इच्छाविषयतायाः अवच्छेदकरूपं सुखत्वं तदत्त्वं सुखादौ वर्त्तते । प्रतीति-र्ज्ञानं । दूषयति तत्त्वादिति (७९-२३) । इच्छाविषयतावच्छेदकरूपवत्त्वमित्यत्र इच्छाया विशेषणत्वेन ज्ञानविषयत्वात् इच्छाज्ञानस्याऽपि कारणत्वं स्यादित्यर्थः । **अभिप्रायमुद्धाटयति इच्छे**ति (७९-२३) । इच्छाया उपलक्षणत्वेन ज्ञानविषय-ल्वनियमो नास्ति इतिकृत्वा इच्छाज्ञानं प्रवर्त्तकं न, उपलक्षणस्य कियान्वयनियमो नास्ति । यथा कुरुक्षेत्रे गतोऽत्र गमनान्वयि क्षेत्रमेव न तु कुरवः कुरूणामविद्य-मानानामपि क्षेत्रान्तराद्वचावत्तेकत्वमस्ति । तद्वद्विषये इच्छोपलक्षणम् उपलक्षणत्वादेव ज्ञानविषयत्वनियमो नास्तीति नेच्छाज्ञानं प्रवर्त्तकमित्यर्थः ।

यथा विषयसाधनयोर्ज्ञानं प्रवर्त्तकं तद्वदिच्छाज्ञानमपि प्रवर्त्तकं भविष्यति ।

दूषयति स्वर्गेति (७९-२४) । स्वर्गादिको विषयः उपलक्ष्यः । तस्मिन् इच्छो-पलक्षणम् । न च स्वर्गादावुपलक्ष्ये स्वर्गापवर्गसाधारणमुपलक्ष्यतावछेदकमनुगतमस्तीत्यर्थः । स्वर्गापवर्गे इत्यत्र भावपरो निर्देशस्तेन स्वर्गत्वस्यापवर्गत्वैकस्योपलक्ष्येषु स्वर्गापवर्गादिषु एकस्याभावेन अननुगमादित्यर्थः । तच्चेति (८०-१)। इष्टसाधनताज्ञानमित्यर्थः। यतो ज्ञानस्य प्रवृतिं प्रति या कारणता सा इच्छाद्वारैव । इष्टसाधनताज्ञानस्य इच्छाजनकत्वे दोषमाह-व्यभिचारादिति (८०-२) । व्यभिचारमेव विवृणोति तथाहीति (८०-३)। तस्येति (८०-३)। इष्टसाधनताज्ञानस्य इच्छामात्रं वा जन्यम् अथवा चिकीर्षा वेत्यर्थः । जन्येति (८०-३)। जन्या या इच्छा तस्या विशेष-श्चिकोर्षारूपः । उपायेति (८०-४) । इष्टलाधनताज्ञानम् । स्वर्ग (८०-४) इति । स्वर्गभोगयोः स्वत एवेष्टरूपत्वेन इष्टसाधनत्वाभावात् । द्वितीयेऽपि व्यभिचारमाह--स्वर्गादाविति (८०-५)। इतिसाध्यःवप्रकारिका या इच्छा सा चिकीर्षा। सा च स्वर्गे भोगे च इष्टसाधनताज्ञानव्यतिरेकेणापि तिष्ठति । ननु कृतिसाध्यत्वप्रकारिका कृतिसाध्यकियाविषयिणी इच्छा सा चिकीर्षा, स्वर्गादौ या कृत्या साधयितुमिच्छा सा यद्यपि कृतिसाध्यत्वप्रकारिका तथापि सा कृतिसाध्यकियाविषयिणीच्छा न भवति, कुतः ? खर्गादीनां क्रियारूपत्वाभावात् । क्रिया हि स्वोपादानगोचरकृतिजन्या । न च स्वर्गाद्यपादानमात्मा, तदोचरा कृतिरस्ति व्यापकानां नित्यानां जन्यकृतिविषय-ल्वाभावादिव्यरुचेराह-किञ्चेति (८०-७) । इष्टेति (८०-७) । नित्यानां सन्ध्या-वन्दनादौनां इष्टाभावात्, किन्तु प्रत्यवायनिमित्तमात्रार्थत्वात ।

ननु नित्यादौ प्रत्यवायनिवृत्तिरेवेण्टं फलं तत्साधनत्वं भविण्यति इत्यरुचेराह-न कल्ळञमिति (८०-८) । कलञ्जं फलमित्येके । कलञ्जं दग्धमन्नमित्येके । कलञ्जं मांसमित्यपरे । न कलञ्जं भक्षयेदित्यत्र भक्षधातोरुपरि इत्प्रत्ययो लिङ्,तस्यार्थस्तन्मते नैयायिकमते इष्टसाधनत्वम् । अत्र च नञा कस्य निषेधः कियते १ न कल्ज्जभक्षणस्य तस्य सत्त्वात् । कन्त्रञ्जमक्षणं नास्तीति निषेधः कर्त्तुं न शक्यतेऽव्युत्पत्तेश्च प्रकृत्य-र्थस्य प्रत्ययार्थान्वितत्वात् । तस्माद् विध्यर्थो यस्तन्मते नैयायिकमते इष्टसाधनत्वं तस्यैव निषेधः कर्त्तव्यः । उपायतेति (८०-८) इष्टसाधनत्वविधिपक्षे । अस्तु इष्ट-साधनत्वमेव निषेधः कर्त्तव्यः । उपायतेति (८०-८) इष्टसाधनत्वविधिपक्षे । अस्तु इष्ट-साधनत्वमेव निषेध्यं को दोष इत्याह-इष्टेति (८०-९) । बाधं विद्यणोति-न हीति (८०-९) । तथाच कलञ्जभक्षणस्य तृष्तिरूपेष्टसाधनत्वेन न नञा निषेधः कर्त्तुं शक्यते इत्यर्थः । किञ्चिदिति (८०-१०) कल्जभक्षणस्य तृष्तिरूपेष्टसाधनत्वा-दित्यर्थः । भत्र शङ्कते । पशुँदासेति-(८०-१०) । यथा असुरा अविधा इत्यंत्र पर्युदासनजा सुरविरोधिनो देवाः विद्याविरोधिनी अविधा यथोपस्थाप्यते तद्दत् अने-नापि पर्यु दासनजा न कल्ल्ञ्जं भक्षयेदित्यादिना इष्टविरोधि अनिष्टं तत्साधनत्वं नरकपातादि बोध्यते इत्यर्थः । न कल्ल्जं भक्षयेदिति पर्युदासनञ् एव न भव-तीति । दूषयति--नेति (८०-११) । अत्र देतुमाह-असमस्तत्वादिति (८०-११) असुरा अविधेत्यत्र समस्तत्वात् स पर्युदासनञ् , अयं न कल्ल्जम् इत्यादिको नञ् न समस्तः । पर्युदासं खण्डयित्वा निषेधरूपत्वे साधकमाह-क्रियेति (८०-११) न घटोऽस्तीत्यादिवत् कियान्वयित्वात् निषेधरूपत्वे साधकमाह-क्रियेति (८०-११) कल्ल्ञ्ज्ञभक्षणस्य नरकसाधनत्वेन बल्ल्वदनिष्टानजुबन्धि यदिष्टं तत्साधनत्वं निषिध्यते यतः कल्ल्ञ्ज्जभक्षणात् तृप्तिरूपं यदिष्टं तद्वल्वदनिष्टं यन्नरकरूपं तदनुबन्धि तत्स-म्वन्ध्वातमतो बल्वदनिष्टानजुबन्धीष्टसाधनत्वं निषिध्यते । दूषयति-भवेदिति (८०-१२) । एवमर्थं विद्वणोति यदीति (८०-१२) । इत्प्रत्ययार्थः येन बल्वद्दनिष्टा-नजुबन्धित्वस्य निषेधो भवेत् । मम प्राभाकरस्य कार्यत्वं विधिः, इष्टसाधनत्वं विधिरेव नेति न दोषः ।

ननु यदि नञा बल्लवदनिष्टाननुबन्धीष्टसाधनत्वस्य निषेधो न बोध्यते तदा कलञ्ज्ञभक्षणादेः कार्यत्वविधिपक्षे निरवकाशा प्रवृत्तिः स्यात्, कार्यत्वस्य तत्रापि विद्यमानत्वादित्यत आह—किन्तु (किञ्चे)ति (८०-१३) । तथाच कार्यताविधि-पक्षे प्राभाकराणां बल्लवदनिष्टानुबन्धित्वप्रतिसन्धानं वर्त्तते तदेव प्रवृत्तिप्रतिबन्धकं तच्चा प्रे निरूपणीयमिति भावः । अत्र शङ्कते नैयायिकः । नन्विति (८०-१४) । एतावता इष्टसाधनत्वस्य विध्यर्थत्वस्वण्डनेन तव कार्थत्वं विध्यर्थों न सिद्धः । न च प्रतिबन्दी अदूषणमित्यत आह— एतावदेवेति (८०-१५) । मम यथा इष्टसाधनत्वं विध्यर्थो न भवति उक्तदोषात् कल्ल्ञ्ञ्भक्षणे तृप्तिरूपेष्ट-साधनत्वस्य विधमानत्वात् तथा तव कार्यताविध्यर्थवादिनः कार्यत्वमपि विध्यर्थो न भवति उक्तदोषादित्येव ममापि साध्यं मम प्रतिबन्धेव साध्या । प्रक्रुते (८०-१५) इति । इष्टसाधनत्वविधिपक्षे प्रतिबन्धेव साध्या । अयमर्थः । यथा तव कार्यत्वमात्रं विधिः कल्ल्ञभक्षणादौ कार्यत्वस्य निषेधः कर्त्तुं न शकचते इतिकृत्वा वक्ष्यमाणकार्यत्वविशेषस्य नञा निषेधः, स च विशेषः बल्लवदनिष्टानुब-न्धिदवप्रतिसन्धाने सति तस्य कार्यताविशेषस्य निषेवः कर्त्तुं शकचतत्वि ममापि नैयायिकस्य बच्चवदनिष्टानुबन्धित्वप्रतिसन्धानदशायाम् इष्टसाधनताविशेषस्य निषेधः कर्तुं शक्यत एव इत्यापाततः । प्राभाकरो वदति कार्यतेति (८०-१५) । मन्मते वक्ष्यमाणानुमान जन्यप्रवर्त्तकज्ञानविषयोभूतं यत् कार्यत्वं स एव विध्यर्थः । तस्य निषेधः कर्तुं शक्यत एव । त्वन्मते इष्टसाधनत्वमात्रं विध्यर्थः तस्य च निषेधः कर्तुं न शक्यत इति भावः । अभिप्रायेति (८०-१५) पूर्वोक्तयुक्तेरिति भावः । चिकीर्षेति (८०-१६) । जीवनयोनिप्रयत्नसाध्ये प्राण-पद्धकसञ्चारे कृतिसाध्यत्वल्रक्षणं कार्यत्वं वर्त्तते इति कृत्वा कार्यत्वज्ञानात् प्राण-पञ्चकसञ्चारे कृतिसाध्यत्वल्रक्षणं कार्यत्वं वर्त्तते इति कृत्वा कार्यत्वज्ञानात् प्राण-पञ्चकसञ्चारो द्देशेन प्राणवहनाडोषु प्रवृत्तिः स्यात् इत्यतिप्रसङ्गवारणार्थं चिकी-र्षाजन्यत्वं विशेषणमित्यर्थः ।

अत्र शङ्कते । न चेति (८०-१७) । तथाच कृतिसाध्यत्वे चिकीर्षाव-रोषणं तथाच विशेषणत्वेन कृतिसाध्यत्वरूपविशेष्यज्ञानवत् विशेषणरूपा या चिकीर्षा तद्ज्ञानस्यापि प्रवर्त्तकर्त्वं स्यादित्यर्थः । समाधत्ते । तस्या (८०-१७) इति । कृतौ चिकीर्षा न विशेषणं येन तद्ज्ञानस्य प्रवर्त्तकर्त्वं स्यात् । किन्तु कृतिवि-शेषे चिकीर्षा न विशेषणं येन तद्ज्ञानस्य प्रवर्त्तकरतं स्यात् । किन्तु कृतिवि-शेषे चिकीर्षा उपलक्षणम् । ननु कोऽसौ कृतिविशेष इत्यत आह- तस्य चेति (८०-१८) । कृतिविशेषस्य आख्यातुमशकचत्वेऽपि अवश्यं स्वीकर्त्तव्यत्वात् । युक्तिमाह-गुणेति (८०-१८) । तथाच-गुण्यतिरिक्ता गुणा रूपादयो न सन्ति, दव्यातिरिक्ता जातिर्नास्ति इति गुणजात्यनङ्गीकारवादिनामपि अन्धेन द्रव्यं गृह्यते । नील्नः पीत इति निर्णेतुं न शक्यते । इति भिनभिन्नप्रयोजनानुरोधात् नीलाद-यस्तेषामनुभवसिद्धाः । तथैव कृतिविशेषः सर्वत्र कृतिमात्रे चिकीर्षा न कारणं यत्र कृतिविशेषे चिकीर्षा कारणं सा एव कृतिः चिकीर्षया उपलक्ष्यते इत्यर्थः ।

विपक्षे बाधकमाह-अन्यथेति (८०-१९) । ननु प्रयत्नमात्र एव चिकी-र्षा कारणमस्तु इत्यत आह-प्रयत्नमात्र (८०-२०) इति । जीवनयोनिप्रयत्ने चिकीर्षाया व्यभिचारात् । सुषुप्तौ आसानुआसप्रयत्ने चिकीर्षाया अभावात् । अयं व्यभिचारः । एवं सति गुणजात्यनङ्गीकारवादिनां चिकीर्षाकारणतया कृति-विशेषोऽनुभवसिद्धः किं पुनर्गुणजातिवादिनां कृतिविशेषोऽनुभवसिद्ध एव । चरणेति (८०-२०) युक्तिप्रसार एव नास्ति ।

उपसंहरति तथा चेति (८०-२१) । प्राभाकरमते । तस्येति (८०-२२) कृतिसाध्यत्वस्य । ननु किं लाघवमित्यत आह-स्वर्गेति (८०-२२) ।

१. गुणजात्यनज्ञीकारवादिनाम् ।

## विधिवादटिप्पनम् ।

तथाच कृतिसाध्येष्ठसाधनत्वं न स्वर्गापवर्गसाधारणम् । कुतः, स्वर्गादीनाम् इष्टसा-धनत्वाभावात् । कृतिविशेषसाध्यत्वं तु स्वर्गापवर्गसाधारणमिति लाघवम् ।

अत्र शङ्कते । न चेति (८०-२३) । अमेऽपीति (८०-२३) । कृतिविशेष-साध्यत्वं अमेऽपि वर्त्तते । पाकानुकूल्रकृतिविशेषेण पाचकस्य अमोऽपि जायते न तु अमार्थमन्यः कृतिविशेषोऽपेक्ष्यते । समाधत्ते अमस्येति (८०-२३) । तथा च अमो न चिर्कार्षाजन्यकृतित्वरूपेण कृतिविशेषसाध्यः । व्यभिचारमाह-द्वेषेति (८०-२४) । शत्रौ सर्पे वा । द्वेषप्रभवनिवृत्तिप्रयत्नादपि अमोऽपि जायते । अत एव पल्लायनादौ अमजन्यस्य स्वेदलक्षणस्य फल्स्यानुभवसिद्धत्वात् । तथा च न अमेऽपि प्रवृत्तिप्रसङ्ग इति भावः । अत्र शङ्कते न चेति (८०-२४) । अतीतमोजनादौ मोजनत्वेन प्रवृत्तिप्रसङ्ग इति भावः । अत्र शङ्कते न चेति (८०-२४) । अतीतमोजनादौ मोजनत्वेन प्रवृत्तिप्रसङ्ग इति भावः । अत्र शङ्कते न चेति (८०-२४) । अतीतमोजनादौ मोजनत्वेन प्रवृत्ति-प्रसङ्गः, अतीतमोजनत्वेन वा । आधे त्वाह सामान्यत (८०-२५) इति । इष्टापाद-नादिति (८०-२५) । अतीतमोजनादौ मोजनत्वेन रूपेण प्रवृत्तिर्वत्तत एवति । अन्त्ये त्वाह-समयेति (८०-२५) । अतीतमोजने अतीतमोजनत्वेन न प्रवृत्तिः, अती-तत्वस्य कृतिसाध्यत्वविरोधित्वात् । साध्यत्वेति (८१-१) । कृतिसाध्यत्वाभावेनेत्यर्थः । आपादकेति (८१-१) । प्रवृत्तिरापाधा । कृतिसाध्यत्वमापादकं तन्नास्तीत्वर्थः ।

शङ्कते नन्वेवमिति (८१-१) । यथा स्वर्गार्थां चिकीर्षाजन्यकृतिसाध्यता-ज्ञानाधागे प्रवर्त्तते एवं स्वर्गार्थिनो दण्डादावपि प्रवृत्तिः स्यात् । स्वर्गार्थिनो यथा याग-श्चिकीर्षाजन्यकृतिसाध्य इति ज्ञानम् तथा दण्डोऽपि चिकीर्षाजन्यकृतिसाध्य इति ज्ञानं वर्त्तत एव, तत्रापि प्रवृत्तिः स्यादित्यर्थः । अत इति (८१-३) । दण्डे चिकीर्षाजन्य-कृतिसाध्यत्वज्ञानमात्रादित्यर्थः । तत्रेति (८१-३) । दण्डे । मैवमिति (८१-३) । प्राभाकरोक्तिः । समाधत्ते प्राभाकरः । स्वर्गेति (८१-३) । तथा यागो मत्कृतिसाध्यः मत्कृतिं विनाऽसत्त्वे सति स्वर्गेष्टसाधनत्वात् इति स्वर्गेष्टसाधनताल्यिङ्गकम् यत् कृति-साध्यतानुमानं तत् प्रवर्त्तकम् । तदनुमानं दण्डादौ नास्ति, कुतः, दण्डस्य स्वर्ग-स्वर्धेष्टसाधनत्वाभावात् । न दण्डादौ प्रवृत्तिप्रसङ्गः । शङ्कते न चेति (८१-५) । तथा च इष्टसाधनताज्ञानेन कृतिसाध्यत्वज्ञानं तस्मात् प्रवृत्तिः । लाघवात् कृति-साध्यत्वज्ञानजनकं यदिष्टसाधनताज्ञानं तस्मादेव कुतो न प्रवृत्तिरित्यर्थः । तद्धेतो-रिति (८१-५) । कृतिसाध्यत्वज्ञानहेतोरिष्टसाधनताज्ञानादेवेत्यर्थः । समाधत्ते इण्टेति (८१-५) । प्राभाकरो वक्ति । नैयायिकमते इष्टसाधनताज्ञानमात्रं न प्रव-तकम् । किन्तु स्वान्तर्भावेन अनुमितिरूपम् । तथा च यदिष्टसाधनत्वाजुमितिजनकं ज्ञानं तदेव प्रवर्त्तकमस्तीत्यर्थः । अस्येति (८१-६) । तद्धेतोरेवेति (८१-५) न्यायस्य । एवं च सति स्वेष्टसाधनतालिङ्गकचिकीर्षाजन्यकृतिसाध्यत्वज्ञानं दण्डादौ नास्तीत्युपसंहरति-न चेति (८१-७) । तथाभूतमिति (८१-७) प्रमारूपमित्यर्थः ।

ननु अमरूपं दण्डादौ ताददां स्वर्गेष्टसाधनतालिङ्गकचिकीर्षाजन्यकृतिसाध्यत्व-ज्ञानं भविष्यतीति प्रवृत्तिप्रसङ्ग इत्यत भाह-यदेति (८१-७) । प्रकारान्तरमाह स्वर्गार्थीति (८१-८) । ताददां प्रमारूपमेव ज्ञानं संवादिप्रवृत्तौ प्रवर्त्तकमिति । दण्डादौ स्वर्गार्थनो न संवादिप्रवृत्तिः । प्राभाकरमतं खण्डयति नैयायिकः । तदर्थीति (८१-१०) । स्वर्गार्थिचिकीर्षाजन्यकृतित्वेन रूपेण कृतिसाध्यत्वं स्वर्गसाघने यागा-दार्वाप नास्ति । यतः स्वर्गादिचिकीर्षायां पटादिचिकीर्षाभ्रमे सति तत्र स्वर्गार्थि-चिकीर्षाजन्यकृतित्वेन रूपेण कृतिसाध्यताज्ञानाभावात् तैादद्यपटादिचिकीर्षाजन्यकृति-साध्यताज्ञानात् यागे प्रचत्त्या यागोत्पत्तिने स्यात् । ननु अन्यचिकीर्षायां अन्य-चिकीर्षाभ्रमे ताददाचिकीर्षाजन्यकृतिसाध्यताज्ञानात् कृत्युत्पत्तिनीस्त्येवेत्यत आह-धन्यथेति (८१-११) । दण्डोत्पत्त्यनुकूला या कृतिस्तब्जनिका या चिकीर्षा तस्यां पटादिचिकीर्षाभ्रमे ताददापटादिचिकीर्षाकृतिसाध्यताज्ञानात् दण्डायुत्पत्तिनी स्यात् । भम्यथेति (८१-११) । दण्डोत्पत्त्त्वनुकूला या कृतिस्तब्जनिका या चिकीर्षा तस्यां पटादिचिकीर्षाभ्रमे ताददापटादिचिकीर्षाकृतिसाध्यताज्ञानात् दण्डायुत्पत्तिनी स्यात् । भमेऽपि सति दण्डायुत्पत्तिस्तु जायत एव । राङ्गते न चेति (८१-१२) । दण्डादि-कृतिजनकचिकीर्षायां पटादिचिकीर्पाभ्रमे सति पटादिचिकोर्षाजन्यकृतिसाध्यताज्ञानात् या दण्डानुकूला कृतिः तया कृत्या दण्डोत्पत्तिर्गास्त्येवेतोष्टापत्तिः ।

समाधत्ते-तथाभूतेति (८१-१२) दण्डानुकूल्कृतिजनकचिकीर्षायां पटादि-चिकीर्षाश्रमे सति तया कृत्या दण्डोत्पत्तिर्नास्तीत्यनुभवविरुद्धम् । अन्यथा वहि-विशेष्यकवह्तित्वप्रकारके ज्ञाने पटज्ञानस्वश्रमे जाते सति वह्तिज्ञानात् वह्वचर्थां न प्रवर्त्तेत । स्वर्गार्थिचिकीर्षाजन्यकृतित्वेन रूपेण कृतिसाध्यताज्ञानं चेत् प्रवर्त्तकं तदा स्वर्ग्नार्थिचिकीर्षाजन्यकृतित्वेन रूपेण कृतिसाध्यताज्ञानं चेत् प्रवर्त्तकं तदा यानुपायसाधारणं तदव्यतिरेकेणापि यागानुकूलकृतिजनकचिकीर्षायां पटादिचिकीर्षा-श्रमे स्वर्गार्थिचिकीर्षाजन्यकृतित्वेन रूपेण कृतिसाध्यताज्ञानं नास्ति । तया कृत्या तु यागोत्पत्तिस्तु जायते । तत्र या यागकृतिस्तस्यां तद्ज्ञानस्य व्यभिचारेण कारण-त्यमेव नास्तीति पूर्वमुक्तम् । तन्न सम्भवति । अन्यचिकीर्षायाम् अन्यचिकीर्षाश्रम एव नास्ति । यथा घटत्वेन रूपेण घटचिकीर्षात्वे ज्ञाते पटचिकीर्षात्वश्रमः किं सम्भवति । अपि तु न, विशेषदर्शनस्य श्रमविरोधित्वात् , इत्यत आह-किं चेत्नि

१. अमावस्थायाम् इति ।

(८१--१३)। एवं सति यत् त्वया प्राभाकरेण प्रमाभ्रमसाधारणं तत्तदश्चिकीर्षा-जन्यकृतित्वेन रूपेण कृतिसाध्यताज्ञानम् उपायानुपायसाधारणं प्रवर्त्तकं यदि तदित्यर्भः। अनुपायतेति (८१--१४) । मण्डलीकरणं स्वर्गानुपाय इति मण्डलीकरणे स्वर्गानु-पायताप्रतिसन्धानदशायां स्वर्गार्थिचिकीर्धाजन्यकृतित्वरूपेण कृतिसाध्यताज्ञान-सम्भवात् तत्रापि मण्डलीकरणे प्रवृत्तिप्रसङ्ग इत्यर्थः । अत्र शङ्कते न चेति (८१--१५)। तथा च प्रवर्त्तकज्ञानसम्भवेऽपि प्रतिबन्धकस्यानुपायताज्ञानस्य सत्त्वात् न प्रवृत्तिरित्यर्थः । दूषयति । एवं सतीति (८१--१६) ।

तथाच प्रतिबन्धकाभावकारणत्वापेक्षया छघुभूतं स्वर्गोपायताज्ञानमेव कार-णमस्त्वित्यर्थः । दूषणान्तरमाह-एवमिति ( ८१-१८ ) । तथाच मण्डलीकरणं अत्र इत्प्रत्ययस्यार्थः विध्यर्थः । स्वर्गार्थिचिकीर्षाजन्यकृतित्वेन रूपेण कर्वीत कृतिसाध्यत्वज्ञानात् कृतेर्जायमानत्वात् स्वर्गार्थिचिकीर्षाजन्यकृतिसाध्यत्वं मण्डली-करणे बाधितं नास्तीति कृत्वा मण्डलीकरणं कुर्वीतेति वाक्यं प्रमाणं स्यादित्यर्थः । तस्येति ( ८१-१९) । स्वर्गार्थिचिकीर्षाजन्यकृतिसाध्यत्वस्येत्यर्थः । तत्रेति । (८१--१९) । मण्डलीकरणादौ । तद्वोधकस्येति (८१--१९) । स्वर्गसाधनता-बोधकस्य । राङ्कते-न चेति (८१-२०) । तत्रेति (८१-२०) । मण्डली-करणादौ दूषयति । असाधनेऽपीति (८१-२१) । यतोऽनुपायेति । उपाये यादशी चिकीर्षा तादशी चिकीर्षा जायत एव I तथाच मण्डलीकरणादावपि स्वर्गार्थिचिकीर्षाजन्यकृतिसाध्यत्वमबाधितमित्यर्थः । न च मण्डलीकरणं स्वर्गेस्या-नुपाय इति ज्ञाने विद्यमाने या मण्डलीकरणानुकूला कृतिस्तउजनिका या चिकीर्षा तस्यां स्वर्गार्थिचिकोर्षाःवं नास्तीति विशेषदर्शने विद्यमाने कथमनुपाये तादशी चिकीर्षा, 'विशेषदर्शनस्य प्रतिबन्धकरवादिति वाच्यं, विशेषदर्शनस्यासार्वत्रिकत्वात् । न हि विशेषदर्शनं सर्वत्र वर्त्तते येन भ्रमो न स्यात् ।

अत्र शङ्कते । न चेति (८१–२२) । तथाच न केवलं कृतिसाध्यत्व-ज्ञानमात्रं प्रवर्त्त कम् । किन्तु मत्कृतिं विना असत्त्वे, सत्त्वे सति मम इष्टविशेष-साधनत्वात् । इतीष्टसाधनतालिङ्गकं यदनुमानं कृतिसाध्यत्वविषयकं तत्प्रवर्त्तकम् । मण्डलीकरणादौ अनुपायत्वज्ञानदशायां स्वर्गेष्टसाधनतालिङ्गकं मत्कृतिसाध्यत्वं ज्ञानमेव नास्ति ।

दूषयति नैयायिकः । व्यभिचारेणेति (८१-२२)। यागो मत्कुतिसाध्यः मदिष्टसाधनत्वात् इत्यत्र मदिष्टसाधनत्वं, कृत्यसाध्ये समुद्रतरणादौ मदिष्टसाधनत्वं

9. Ms repeats this phrase.

## म्यायसिद्धान्तदीपे

वर्त्तते मःकृतिसाध्यः नास्तीति व्यभिचारः । न च मत्कृतिं विना असत्त्वे सतीति विशेषणं दातव्यम् । समुद्रतरणं तु मत्कृतिं विनाऽपि दिव्यदेहानामपि सत् । एवं सति पाकादावपि अनुमानं न स्यात् यतो मःकृतिं विनाऽन्यस्य पाकस्य सत्त्वात् । न च मःकृतिं विना ममाऽसत्त्वे सतीति विशेषणं तर्हि समुद्रतरणादौ व्यभिचारः तदवस्थ एव । मत्कृतिं विना मम समुद्रतरणमसदेव । न च समुद्र-तरणं मःकृतिं विनाऽसत् किन्तु अयोग्यत्वात् इत्यरुचेराह – न चेति (८१ – २३)। इदम् इष्टसाधनताल्लिङ्गकं कार्यतानुमानं यागादौ तदा स्यात् यदीष्टसाधनत्वं यागादौ ज्ञायेत । न च तदिष्टसाधनः ल्विङ्प्रत्ययस्य वाच्यं येन इष्टसाधनत्वालामः स्यात् । नच तदिष्टसाधनः ल्विङ्प्रत्ययस्य वाच्यं येन इष्टसाधनत्वालामः स्यात् । नच् तदिष्टसाधनः त्विल्ङ्क्तेन इण्टसाधनत्वमनुमाय कार्यतानुमानं सम्भ-वत्त्येव यागादावित्यत आह—यथाक्यञ्चिदिति (८१ – २४) । तथा च यदी-ण्टसाधनत्वं कृतिसाध्यःत्वानुमाने लिङ्गं तदा उपजीव्यत्वादिण्टसाधनत्वमेव विध्य-थोंऽस्त्वित्यर्थः । तदिति (८१ – २५) इष्टसाधनताज्ञानं तस्येति (८१ – २५) । इण्टसाधनताज्ञानस्य कृतिसाध्यःत्वस्यानुमापकःवेनोपजीव्यत्वात् । ननु कार्यताज्ञान-मात्रमेव प्रवर्त्तकमस्तु किमिण्टसाधनताल्लिङ्गक्तकार्थत्वानुमानेनेत्यत्व आह—न हीति (८१ – २५) ।

इण्टसाधनत्वस्य विध्यर्थत्वे लाघवमाह-इष्टसाधनतेति (८२--१)। तथाच मत्कृतिं विना असत्त्वे सत्येतस्य अथ च मदिण्टसाधनत्वस्य मत्कृतिसाध्यत्वस्य च एतेषां त्रयाणां ज्ञानं तव प्राभाकरस्यापेक्षितम् । मम नैयायिकस्य मत्कृतिसा-ध्यत्वस्य मदिण्टसाधनत्वस्येति ढयोरेव ज्ञानस्य प्रवर्त्तकत्वम् । इष्टसाधनत्वस्य विधि-त्वपक्षे युक्तिमाह-अत एवेति (८२-३)। यदीष्टसाधनत्वं विधिस्तदा अनाप्तोक्तचा मण्डलीकरणादौ स्वर्गसाधनत्वभ्रमानन्तरं प्रवर्त्तमानोऽपि मण्डलीकरणं न स्वर्गसा-धनमिति विशेषदर्शनानन्तरं निवर्त्तते । एवं सति यद्ज्ञानात् प्रवर्त्तते यदभावज्ञा-नान्निवर्त्तते तस्यैव विधित्वमिति भावः । न प्रवर्त्तते (८२-५) इति । मण्डली-करणादौ ।

उपसंहरति तस्मादिति (८२-५)। स्वतोऽसुन्दरो (८२-५) इति । स्वतः सुन्दरे सुखं दुःखाभावश्च यतो निरुपाधीच्छाविषयत्वात् तद्भिन्नं सुखदुःखाभावभिन्नं यावत् साक्षात् परम्परया वा सुखसाधनं वा दुःखाभावसाधनं वा तत् सर्वे स्वतोऽ-सुन्दरमेव सोपाधीच्छाविषयत्वात् । सुखेच्छया हि सुखसाधने प्रवर्त्तते । एवं दुःखा-भावेच्छया हि दुःखासाधने प्रवर्त्तते । उपायेति (८२-६) । उपायार्थी यागकर्त्ता स कृतिसाध्यताज्ञानमात्रात् चिकीर्षतीति प्राभाकराणां मनोरथमात्रमित्यर्थः । यतः

१५७

इष्टसाधनताभ्रमे सति प्रवर्त्तते, तदभावज्ञाने सति निवर्त्तते इत्यावश्यकत्वात् इष्टसा-धनताज्ञाने सत्येव चिकीर्षतीति तदेवेष्टसाधनताज्ञानमेवोपजीव्यमतएवोपजीव्यत्वात् तदेवाह-तदिति (८२-७) । सत्येष्टसाधनताज्ञानस्योपजीवने । तदिति (८२-७) इष्टसाधनत्वज्ञानमेव प्रवर्त्तेकमित्यर्थः ।

इष्टसाधनत्वविधिपक्षे राङ्कते । साधनतेति(८२--८) इष्टसाधनताविधिपक्षे इत्यर्थः । साधनतेति(८२-९) इष्टसाधनतालाभात् । अनेनेति(८२-९) । अनेनार्थवाद-वाक्येन तरतीत्यादिना । यजते, अयं तु न लिङ् किन्तु लट् । अनेन लटा इष्ट-साधनत्वं न छभ्यते । किन्तु अर्थवादवाक्येन अनुमानेन इष्टसाधनत्वल्लाभः । इष्ट-साधनत्वानुमानं तु यथा इदम् अर्थवादवाक्यम् इष्टसाधकविध्यैकवाक्यतापत्रम्, अर्थ-वादवाक्यत्वात् । वायव्यं श्वेत इत्यर्थवादवाक्यवत् । समाधत्ते अविनेति (८२-१०) । तथाच तदतिमृत्युमनेन मृत्युतरणरूपेष्टस्य यत्तच्छब्दाभ्यां सिद्धार्थवाक्येने बोधनात् । न च प्रवर्त्तकेष्टसाधनत्वबोधकविधिं विना तरतोत्यादिसिद्धार्थवाक्यात् प्रवृत्तिरिति प्रवृत्त्यर्थे यत्र यत्र अर्थवादनाक्यं तत्र तत्र विधिसमभिव्याहार इति अविनाभावबळेन इष्टसाधनत्वबोधकविध्यनुमानम्, अर्थवादवाक्यस्य विधिव्याप्यत्वात् । अत एवाह—**च्यापकबाधेने**ति(८२–१०)। व्यापको विधिश्चेन्नास्ति तदा व्यापकविष्यभावे व्याप्यस्याऽर्थवादवाक्यस्यार्थवादवाक्यरूपत्वमेव न स्यादिति अर्थ-वादवाक्यव्यापकविधिकल्पनम् । अयमर्थः । नहीष्टसाधनत्वमर्थवादवाक्याल्ळव्धं नास्ति इति न हि । किन्तु प्रवृत्त्यर्थं व्याप्तिबलेन विधिकल्पनमित्येकः पक्षः । अथवा कथमेतस्यार्थवादवाक्यस्यार्थवादरूपत्वं यावान् अर्थवादो विधिव्याप्यः । विधि-रूपव्यापकाभावे व्याप्यत्वं न स्यादिति व्यापकवाधे व्याप्यवाधराङ्घानिराकरणार्थ तद्विधिकल्पनमिति द्वितीयः पक्षः । न त्विति (८२-११) । साधनताशब्देन

इष्टसाधनतालाभार्थं विधिकल्पनं नास्ति । किन्तु प्रवृत्त्यर्थं विधिकल्पनम् । अत्र प्राभाकरः शङ्कते नन्विति(८२-१२) ज्ञाननिष्ठा या इच्छात्वावच्छिन्न-कार्यताप्रतियोगिककारणता तस्याः किमवच्छेदकमित्यन्वयः । समाधत्ते अनुगत-मिति (८२-१३) । कारणतावच्छेदकमनुगतं नास्त्येव । यतः सुसज्ज्ञानादपि इच्छा जायते, दुःस्ताभावज्ञानादपि इच्छा जायते, इष्टोपायत्वज्ञानादपीच्छा जायते । तत्र ज्ञाननिष्ठमनुगतं कारणत्वं नास्तीत्यर्थः । अत्र शङ्कते प्रामाकरः । तर्हीति(८२-९३) अनुगतकारणतावच्छेदकप्रहनियमः । अनुगतं कारणतावच्छेदकं ज्ञाननिष्ठं नास्त्ये-बेल्यर्थः । समाधत्ते नैयायिकः । सुख(८२-१४) इति । अनुगतकारणताप्रहे

१. तरतीत्यादिमा इति ।

## न्यायसिद्धान्तदीपे

अनुगतकारणतावच्छेदक्रप्रहनियमो नास्ति । यथा बहित्वावच्छिन्नकार्यतानिरूपित-कारेणताया अनुगतत्वेऽपि अनुगतकारणतावच्छेदकप्रहनियमो नास्ति। यथा तृणे तृणत्वं पर्णे पर्णत्वम् इत्यादि । तद्वदेव इच्छात्वावच्छिन्नकार्यतानिरूपितकारणता सुखज्ञाने तत्र सुखल्वप्रकारकज्ञानल्वम् एवम् इच्छात्वावच्छिन्नकार्यतानिरूपितकार-णता दुःस्वाभावज्ञानेऽपि तिष्ठति । तत्र च दुःस्वाभावत्वप्रकारकज्ञानत्वम् । एवं इच्छात्वावच्छिन्नकार्थतानिर्द्धापतकारणता इष्टसाधनताज्ञानेऽपि तिष्ठति । तत्र इष्ट-साधनताज्ञाने इष्टसाधनःवप्रकारकज्ञानत्वं कारणतावच्छेदकं नैकमनुगतम् । अत्रानु-रूपं दृष्टान्तमाह—गोमयेति (८२-१५) । यथा वृश्चिकत्वावच्छिन्नकार्यताप्रति-योगिककारणतावच्छेदकं इश्विके गोमये च नैकं यतो वश्चिकादवि वश्चिकः गोमयादपि वृश्चिकः । अत एव चक्रमर्दनशाकः वृष्टेरपि जायते बीजादपि च जायते। तत्र नैकं कारणतावच्छेदकमिति तद्वदत्र।पि द्रष्टव्यम् । न केवलमिष्ठसाधनत्ववादि-मते एवेदं बाधकर्माप तु कार्यवादिनोऽप्येतद् बाधकमित्याह-अन्यथेति (८२-१६) । इच्छाजनकतावच्छेदकं नैकम् इदं चेन्नोच्यत इत्यर्थः । एतदेव विवृ-णोति | चिकीर्षेति (८२-१६) । न हि चिकीर्षाजन्यकृतिविशेषसाध्यताज्ञानत्वेन इच्छात्वावच्छिन्नं प्रति जनकतेत्यर्थः । व्यभिचारमाह-असाध्येऽपीति (८२-१७)। यत्र च कृत्यसाध्ये तक्षकचूडारत्नादौ समुद्रतरणे चिकंर्षाजन्यकृतिसाध्यताज्ञानं नास्ति तत्रापीच्छोत्पत्तेः । यत्र च कृतिसाध्यताज्ञानमपि नास्ति तत्रापि केवलं सुख-लेन रूपेण सुखज्ञानात् दुःखाभावत्वेन रूपेण दुःग्वाभावज्ञानात् इच्छोत्पत्तेः स्फुट एव व्यभिचार इत्याह । कुतीति (८२-१८) । अप्रतीति (८२-१८) । कृति-साध्यताज्ञानाभावेऽपीत्यर्थः ।

भत्र पूर्वपक्षी शङ्कते-हितेति (८२-२०)। इष्टसाधनत्वविध्यर्थवादिनो न कळञ्जमित्यत्र प्रतिषेधनञा कळञ्जभक्षणस्य हितोपायत्वम् इष्टसाधनत्वं न निषेध्यते । कुत इत्यत आह-बाधादिति (८२-२१) । यतः कळञ्जभक्षणस्य तृप्तिरूपेष्ट-साधनत्वात् तन्निषेघो न सम्भवतोत्युकत्वात् । नापीति (८२-२१) । न कळ-ञ्जं भक्षयेदित्यत्र बळबद्दनिष्टाननुबन्धित्वं न निषिध्यते यतः इष्टसाधनताज्ञानस्य प्रवर्त्तकत्वेन इष्टसाधनत्वमेव विधिप्रत्ययेनोत्थाप्यम् , न च बळवदनिष्टाननुबन्धित्वज्ञानं प्रवर्त्तकर्मिति बळवदनिष्टाननुबन्धित्वमपि विधिप्रत्ययानुत्थाप्यम् । तद्ज्ञानस्येति (८२-२२)। बळवदनिष्टाननुबन्धित्वज्ञानस्येत्यर्थः । तस्येति (८२-२२) बळवद-

१. इच्छात्वावच्छिन्नकार्यतानिरूपितकारणतायाम् ।

# विधिवादटिप्पनम् ।

निष्टाननुबन्धित्वस्य । ननु यथाकथञ्चित् उपस्थितस्य बल्जवदनिष्टाननुबन्धित्वस्य नञा निषेधोऽस्तु इत्यत आह-तदिति । विधिप्रत्ययोपस्थितेनैव निषेधान्वयः । अत्र नैयायिकः राङ्कते–न चेति (८२–२३) । तथाच परदारगमनादौ बल्जवदनिष्टानुबन्धित्वज्ञाने विद्यमानेऽपि शिष्टानां प्रवृत्तिर्नास्ति इतिकृत्वा बल् वदनिष्टाननुबन्धित्वं ममाप्यनन्यगत्या विध्यर्थः । तेन सह नञा निषेधोऽस्तीत्यर्थः । दूषयति तत्त्प्रतीति (८२–२४) । न बल्जवदनिष्टाननुबन्धित्वं विध्यर्थः किन्तु इष्ट-साधनत्वमात्रम् । परदारगमनादौ इष्टसाधनत्वज्ञाने प्रवर्त्तके विद्यमानेऽपि न प्रवृत्तिः । कुतः । बल्जवदनिष्टानुबन्धित्वज्ञानस्य प्रतिबन्धकस्य विद्यमानत्वादिति पूर्वमेवोक्तत्वात् । न कलञ्जमित्यत्र नञो निषेधरूपत्वाभावेऽपि पर्युदासत्वं भविष्यतीत्याशङ्कते । न चेति(८२–२४) । निषेधस्य कियान्वयेऽपि पर्युदासस्य क्रियान्वयो नास्तीति पर्युदासेनाऽनिष्टसाधनत्वरूपोऽर्थो लभ्यत इत्त्यर्थः ।

इति शब्दः कर्त्तव्यः । नानुयाजेष्विति । अनुयाजेषु यजतिभिन्नेषु यागेषु यजामह-शब्दो न कर्त्तव्य इति निषेधो न सम्भवति । कुतः वाक्यद्वयं स्यात् ? यथा यजतिषु यजामहशब्दः कर्त्तव्य अयमेको वाक्यार्थः, अनुयाजेषु यजामहशब्दो न कर्त्तव्यः इति द्वितीयो वाक्यार्थः इति वाक्यमेदादथ च यजतिषु यजामहशब्दः प्राप्त एव वर्त्तते विधायकवाक्यात् तथाच प्राप्तानुवादः स्यादित्येकवाक्यत्वरक्षणार्थमनन्यगत्या अयं नञ् पर्युदास उच्यते । तथा चानुयाजन्यतिरिक्तेष्वित्यर्थो लभ्यते । तथा चायं वाकचार्थः । यजतिषु ये यजामहशब्दं कुर्वन्तीत्यनूब अनुयाजव्यतिरिक्ते-ष्विति विधीयते तथाच सति एकं वाक्यं सम्भवत्येंकवाक्यत्वे हि वाक्यमेदो हि दूषणमिति । नानुयाजेष्विति (८३-१) अयं पर्युदासनञ् तद्वदयं न कल्लञ्जं भक्षयेदिग्यत्राप्ययं नञ् पर्युदासः। तेन पर्युदासनञा इष्टसाधनत्वविरोधि बळवदनिष्ट-साधनत्वं ज्ञाप्यते । एतदेवाह-तथात्राऽपीति (८३-२) । दूषयति वाक्येति (८३-३)। नानुयाजेष्वित्यत्र वाक्यमेदभयात् कियान्वयाभावाच नानुयाजेष्वित्यत्र नज्ञः पर्युदासत्वम् । गत्यन्तरेति (८३-३) न्त्रः पर्युदासत्वेन विना अन्या गतिर्नास्ति । तत्रेति (८३-३) नानुयाजेष्विति । अत्रेति (८३-४) । न कल्रञ्जं भक्षयेदित्यत्र तदभावादिति । नञो निषेधरूपत्वे वाक्यमेदाभावात् कियान्वयित्वाच निषेधरूपत्वे-नाप्युप्रपत्तेने पर्युदासत्वं, तस्मात् इष्टसाधनत्वविधिपक्षे कल्रञ्जभक्षणादौ विष्यर्थप्रति-षेघानुपपत्तेः ।

## न्यायसिद्धान्तवीपे

समाधत्ते बल्लवदिति (८३-४) । न कल्ल्ज भक्षयेदित्यत्र इष्टसाधनत्वज्ञाने विधमानेऽपि प्रवृत्तिर्न जायते । तत्र प्राभाकरमते बलवदनिष्टानुबन्धित्वज्ञानं प्रवृत्तौ प्रतिबन्धकम् । तथाच बलवदनिष्टानुबन्धित्वज्ञानस्य प्रवृत्तिप्रतिबन्धकत्वेऽपि । तद-भावस्येति (८३-४) । बलवदनिष्टानुबन्धित्वज्ञानाभावस्य कारणस्वं वक्तव्यमेव । एवं सति प्रवृत्तौ बलवदनिष्टानुबन्धित्वज्ञानाभावस्य कारणस्वं वक्तव्यमेव । एवं सति प्रवृत्तौ बलवदनिष्टानुबन्धित्वज्ञानाभावस्य कारणस्वं वक्तव्यमेव । एवं सति प्रवृत्तौ बलवदनिष्टानुबन्धित्वज्ञानाभावो वा कारणं किं वा बलवदनिष्टा-ननुबन्धीष्टसाधनत्वज्ञानं वा प्रवर्त्तकं तत्र क्ल्ल्प्तेण्टसाधनत्वज्ञानक्रपे कारणे कारण-ताबच्छेदकं विषयतया बलवदनिष्टाननुबन्धित्वमेव वक्तव्यम् । तद्भावेति (८३-५) । बलवदनिष्टानुबन्धित्वज्ञानाभावः । तथाच बलवदनिष्टानुबन्धित्वज्ञानाभावबल् वदनिष्टाननुबन्धित्वज्ञानयोर्विनिगमनाभावेन उभयोः कारणत्वे प्रसक्ते यस्यैव कारण-तायां लाघवं तदेव कारणं क्लुप्तेष्टसाधनत्वज्ञानरूपे कारणे विषयतया बलवदनिष्टा-ननुबन्धित्वमेव कारणतावच्छेदकं कल्पनीयम् । कारणान्तरकल्पनापेक्षया क्ल्टसकारण-तायामबच्छेदककल्पनैव ल्घीयसी । एवमिति (८३-७) । तथाच क्ल्टत्तेष्टसाधन-ताज्ञानकारणतायां विषयतया बल्लवदनिष्टाननुबन्धित्वमेवावच्छेदकमित्यर्थः । तथाच बलवदनिष्टाननुबन्धीण्टसाधनत्वज्ञानस्य प्रवर्त्तकत्वे सिद्धे यदेव प्रवर्त्तकज्ञानविषयीभूतं तदेव विध्यर्थः ।

प्रकृतमुपसंहरति । तथाचेति (८३-८) । विधिप्रत्ययस्य बल्लवदनिष्टा-ननुबन्धीष्टसाधनत्वं वाच्यम् । एवं सति न कल्रञ्जं भक्षयेदिति लिङ्प्रत्ययेन बलतवदनिष्टाननुबन्धीष्टसाधनत्वे उपस्थापिते इष्टसाधनत्वविशेषणीभूतं यद्वलवदनिष्टा-ननुबन्धित्वं तस्यैव निषेघो नञा बोध्यते । यद्यपि पदार्थः पदार्थेन विशेष्येण सहान्वेति न तु विशेषणेन निराकाङ्कत्वात् तथापि अनन्यगत्या क्वचिद्विशेषणेनापि साकाङ्कत्वम् । अत एवाह-अनिच्छयाऽपीति (८३-९) विशेषणे नजो यद्यप्या-काङ्क्षा नास्ति तथाच यत्र विशेष्ये बाधस्तत्र विशेषणेन सहान्वयः अत एव सवि-शेषणे हि विधिनिषेधौ विशेषणमुपसङ्कामतः सति विशेष्ये बाधे इति । केवछम् इष्टसाधनत्वविध्यर्थवादिनामेवेदम् इति न हि किन्तु कार्यतावादिनोऽपोत्याह-अन्य-थेति (८३-९) । कार्यताविध्यर्थवादिना । तामेवानुपपत्तिमाह-न हीति (८३-१०)। यथा कलज्जभक्षणस्य तृष्तिरूपेष्टसाधनत्वात् तन्निषेषो न सम्भवति तथाच कलञ्ज-भक्षणस्य चिकोर्षाजन्यकृतिसाध्यत्वादपि चिकीर्षाजन्यकृतिसाध्यत्वनिषेधो न सम्भवति । तस्याऽपोति (८३-१०) । कार्यताविधिवादिनोऽपि । बाधादिति (८३-११) । चिकीर्षाजन्यकृतिसाध्यत्वं वर्त्तते चिकीर्षाजन्यकृतिसाध्यत्वाभावो कल्लजनसक्षणे नास्तीति बाधः ।

नापीति (८३-११) । निद्तत्तियोगो निदृत्त्यपूर्वम् इत्येकम् अथवा यागविषयकं कार्ये प्रदृत्यपूर्वम् इति द्वितीयं तथा च कल्रञ्जभक्षणाभावविषयकं कार्यमिति निदृत्त्यपूर्वं तथाच नञा कल्रञ्जभक्षणादौ निदृत्त्यपूर्वमेव बोध्यते । दूषयति फल्लाभावेनेति (८३-१२) । निदृत्त्यपूर्वे हि न स्वतः फल्ररूपं सुखदुःखाभा-वानात्मकत्वात् । नापि सुखसाधनं वा दुःखाभावसाधनं वा । पेण्डत्वादेव निष्त्रयो-जनकेऽपूर्वे प्रमाणाभावात् । नापीति(८३-१२) । न कल्रञ्जं मक्षयेदित्यत्र नञा कल्जाभक्षणप्रागभाव एव साध्यत्वेन बोध्यते इति नञोऽर्थवत्त्वं दूषयति । तस्येति (८३-१३) । कल्रञ्जभक्षणप्रागभावस्य पूर्वावधिश्चन्यत्वेनाऽसाध्यत्वात् ।

अत्राशङ्कते न चेति (८३-१३) । साध्यता हि दिधा योगरूपा क्षेम-रूपा च । अल्ल्घस्य ळन्धियोंगरूपा साध्यता घटादो । यस्मिन् सति उत्तर-क्षणे यस्य सत्त्वम् । यस्मिन्नसति उत्तरक्षणे यस्यासत्त्वम् इयं क्षेमरूपा साध्य-ता । तत्र प्रथमायाः साध्यताया असम्भवेऽपि दितीयस्याः सम्भवात् । कल्रञ्ज-भक्षणादौ कल्लञ्जभक्षणोत्पादनसामप्रचा भावे उत्तरक्षणे कल्ल्खभक्षणप्रागमावस्य सत्त्वम् । तदभावे कल्लञ्जमक्षणसामग्रीतत्वे उत्तरक्षणे कल्ल्खभक्षणप्रागमावस्य सत्त्वम् तद्भावे कल्लञ्जमक्षणसामग्रीतत्वे उत्तरक्षणे कल्ल्खभक्षणप्रागमावस्य सत्त्वम् व तु असतः सत्त्वं गौरवात् । एवं सति कल्लञ्जभक्षणप्रागमावस्य परिपालन-रूपमेव साध्यत्वम् । दूषयति-प्रागमावस्येति (८३-१४) । नञा कल्ल्ल्जभक्षण-प्रागमावपरिपाल्लनं बोवयित्तुं न शक्यते, कुतः ? प्रागमावस्य कार्यजनकत्त्त्वनियमेन । तत्त्यरीति ( ८३-१५) । प्रागमावपरिपाल्लनस्य । तथा च प्रागमावपरिपाल्लनं कर्तुं न शक्यते । नन्वस्त्वन्य एव निषेध इत्यत आह-तद्वन्यस्येति (८३-१५) । चिकोर्षाजन्यकृतिसाध्यत्वातिरक्तस्य । तत्रेति (८३-१५) । न कल्ल्ञ्ज भक्षयेदित्यादौ चिकीर्षाजन्यकृतिसाध्यत्वस्थेव निषेधो नास्ति । तरमाद न कल्ल्जं भक्षयेदित्यत्र बल्ल्वदनिष्टानुबन्ध्त्वस्थेव निषेधः ।

इष्टसाधनस्य विध्यर्थत्वे शङ्कते । नन्विति (८३-१७) । नित्ये सम्था-पासनादौ किमिष्टं यं प्रति साधनत्वं सन्ध्योपासनस्य बोधनीयम् । प्रागिति (८३-१८) । सन्ध्योपासनाप्राक् । प्रत्यवाये (८३-१८) पापे प्रमाणं नास्तोत्यर्थः । सर्वत्रेति (८३-१९) । यो निशि पापाचरणं करोति तस्यैव १. अस्वरूपत्वात् व्यर्थत्वात् ।

રશ

#### म्पायसिद्धान्तदीपे

पापं तं प्रति सन्ध्योपासनस्य सफलता यो निशि पापाचरणं न करोति तं प्रति सन्ध्योपासनस्य सफल्लता न स्यादित्याह-नित्यतेति (८३-१९)। यो निशि पापाचरणं न करोति तं प्रति सन्ध्योपासनमावश्यकं न स्यादिति नित्य-त्वविरोधः । दूषणान्तरमाह अहरहरिति (८३-१९) । तथा च स्नानादिकं तु दिवसकृष्यमेव तत्र निशिकृतपापस्य प्रसक्तिरेव नास्ति । अहरहःस्नानस्य सफलता न स्यात् । तद्भावादिति (८३-२०) इष्टाभावादिति । मध्ये शङ्कते न चेति (८३-२०) । तदभाव ( ८३-२० ) इति । अनुपासनजन्यप्रस्यवा-एव सन्ध्योपासनफल्रम् । दूषयति -उपासनस्येति (८३-२१) यपरिहार अनुपासनाभावः किं उपासनरूपो वा किमनुपासनजन्यप्रत्यवायामावः । अन्त्येsन्योन्याश्रयादिति वक्ष्यति । आधे त्वाह-फल्रत्व (८३-२१) इति । एकस्यैव स्वं प्रति फलल्वं साधनत्वं च विरुद्धम् । दूषणान्तरमाह-न चैति (८३-२१)। तथाच उपासनं न स्वतः प्रयोजनम् । न वा गौणं प्रयोजनं सम्भवति । तदेव विवृणोति-सुख (८३-२२) इति । सुर्खं वा दुः साभावो वा स्वतः प्रयोजनं, न चोपासनं सुर्खं वा दुःस्लाभावरूपं वा तत्त्वादिति (८३-२३) । सुखदःखाभावयोः स्वतः इच्छाविषयत्वात् । अन्येषाम् इच्छाविषयत्वं सुखसाधनत्वेन. नाप्रि गौणप्रयोजनमित्याह-नेतर (८३-२३) इति । सुखसाधनं वा दुःखाभाव-सांघनं वा गौणं प्रयोजनम्-तत्त्वादिति (८१-२३) । गौणप्रयोजनत्वादिति । प्रवर्त्तमानस्य पुरुषस्य मुख्यं प्रयोजनं सुखं दुःखाभावश्च । तत्साधनं च गौणं प्रयोजनम् । गौणप्रयोजनं नास्तीत्याह-नचेति (८३-२३) । सन्ध्योपासनेन सुखं वा दुःस्ताभावरूपं प्रयोजनं न जन्यते ।

नैयायिको गुरुमतं दूषयति यत् स्विति (८३-२७)। प्रत्यवायविरोधि व्यर्धमपूर्व सन्ध्योपासनेन जन्यते । व्यर्थापूर्वस्य कथं प्रयोजनत्वम् इत्यत माह-तच्चेति (८४-१) । व्यर्थापूर्वं प्रत्यवायविरोधि भवति । प्रत्यवायो दुःस्रहेतु-भवति, तद्विरोधित्वात् दुःस्तविरोधित्वाच्च व्यर्थापूर्वं तत्काम्यम् इच्छाविषयं भवति । प्रत्यवायविरोधित्वेन व्यर्थापूर्वस्य काम्यतेत्याह-न त्विति -(८४-१) । व्यर्थापूर्व-स्व अपूर्वत्वेन काम्यता नास्ति किन्तु प्रत्यवायविरोधित्वेन काम्यता । दूषयति-सूर्वोंकतेनेति (८४-२) । व्यर्थापूर्वस्य यदि अपूर्वत्वेन काम्यता । दूषयति-सूर्वोंकतेनेति (८४-२) । व्यर्थापूर्वस्य यदि अपूर्वत्वेन काम्यता तदा अपूर्वत्य-इानिः स्यादिति हेतोव्र्यर्थापूर्वस्य प्रत्यवायविरोधित्वेनेव काम्यत्वम् । अयमाशयः-तद् यदपूर्वे तत्प्रत्यवायविरोधि, कः प्रत्यवायो निशि कृतः प्रत्यवायो वाऽनुपा-सनजन्यः प्रत्यवायो वा यस्यापूर्वे विरोधि । नाधः निशिकृतप्रत्यवायस्य सर्वत्रा- भावात् सन्ध्योपासनस्य नित्यताहानिः स्यात् । न दितीयः । अनुपासनजन्य-प्रत्यवायस्याङ्गीकारेऽन्योन्याश्रयादित्यप्रे वक्ष्यते । ननु पण्डापूर्वं पण्डापूर्वत्वेनैव प्रयोजनमित्यत आह—तथाभूत (८४–२) इति । पण्डापूर्वं प्रमाणं नास्ति । अन्ययेति (८४–३) । यदि पण्डापूर्वं प्रयोजनं न स्यात् तदा सन्ध्योपासनं विहितमेव न स्यादित्यन्यथानुपपत्तिरित्यर्थः । समाधत्ते अन्ययेति (८४–३) । उपसंहरति । तस्मादिति (८४–४) प्वोक्तयुक्तेर्नित्यस्थछे इति कोऽश्वैः ? सन्ध्योपासनस्थछे । काम्यस्येति (८४–४) । गौणमुख्यप्रयोजनामावान तत्र सन्ध्योपासनस्थछे इष्टसाधनत्वमिति कृत्वा इष्टसाधनत्वं विध्यर्थो न । एतदेवाह– इष्टसाधनतेति (८४–४) ।

समाधते नैयायिकः । यत् तावदिति । ग्रुख्य (८४-५) इति । सन्ध्यो-पासनस्थके यदिण्टं तस्य मुख्यप्रयोजन एवान्तर्भावात् । किं तन्मुख्यत्वं गौण-त्वं चेत्यत आह- समानाधिकरणेति (८४-६)। समानाधिकरणा या इच्छा एकात्मनिष्ठा या इच्छा तया अजन्या या इच्छा तदिषयत्वं मुखेऽपि वर्त्तते दुःखाभावेऽपि वर्त्तते । न हि मुखेच्छा दुःखाभावेच्छा वा कयाचिदन्येच्छ्या जन्यते इति समानाधिकरणेच्छ्या अजन्या भवति मुखेच्छा दुःखाभावेच्छा । इदं च गौणप्रयोजने पाकादौ तण्डुछ्क्रयणे वा नास्ति । कुतः ! तं देवदत्तकृ-ततण्डुछ्क्रयणस्य देवदत्तस्य या पाकेच्छा तण्जन्या या इच्छा तण्डुछ्क्रयणेच्छा तद्विषयत्वं तण्डुछ्क्रयणे वर्त्तते इति कृत्वा गौणम् एव पाकादावपि । छक्षणान्तरम-प्याह-प्रयोजनेति(८४-६) । प्रयोजननस्याजनकं यत् प्रयोजनं तत्त्वस्य मुख्यप्रयो-जनत्वस्य मुखे वा दुःखाभावे वा वर्त्तमानत्वात् । गौणे च प्रयोजने तण्डुछ्क्रय-णादौ प्रयोजनाजनकत्वं नास्ति किं त्वोदनरूपप्रयोजनजनकत्वाद् इति न तत्र गौण-प्रयोजने इदं छक्षणद्वयमतिप्रसक्तम् ।

ननु तर्हि निरुपधोच्छाविषयत्वं मुख्यत्वमिति प्राचां मुख्यप्रयोजनत्वनिरुक्तिने स्याद् इत्यत आह-एतदेवेति (८४-८) । पूर्वोक्तं समानाधिकरणेच्छाजन्यत्वम् अथवा प्रयोजनाजनकत्वं वा । तदेव निरुपधीच्छाविषयत्वम् । एतदिति (८४-८) । एतन्मुख्यप्रयोजनत्वस्य लक्षणद्वयं सन्ध्योपासनेऽसिद्धमिति न च तदमुख्यं प्रयो-जनम् । विद्यणोति-तथा हीति (८४-९) । काम्यत्वमिति (८४-९) इच्छा-विषयत्वम् स्वतः प्रयोजनत्वमुपपादयति । दुःखेति (८४-११) । किश्चिदिति (८४-११) । किश्चित्प्रयोजनानुकूलतया दुःखहेत्वभावो न काम्यते । किंश्चिदिति

## न्यायसिद्धान्तवीपे

(८४-११) । दुःखहेत्वभावः स्वरूपत एव काम्यते । न तु किछित्प्रयोजना-नन्तरमुदिश्य काम्यते येन गौणत्वं दुःखहेत्वभावस्य स्यात् । एतदेव दृष्टान्तेन विवृ-णोति-सर्पेति (८४-१२)। अहिकण्टकनाशो यः स दुःखहेत्वभावत्वेनैव काम्यते, न तु किञ्चित् प्रयोजनान्तरमुदिश्य काम्यते । अहिकण्टकनाशः स्वतो दुःखहेत्व-भावत्वेन प्रयोजनं मुख्यं तद्रत् सन्ध्योपासनमपि दुःखहेत्वभावत्वेनैव स्वतः प्रयो-जनमित्यर्थः । अत्राशङ्कते-न चैवमिति (८४-१३) । तथा च सति यदि दुःख-हेत्वभावः स्वतः प्रयोजनद्रयस्य विभागो न स्यादित्यर्थः । समाधत्ते दुःखाभावश्चेति प्राचां मुख्यप्रयोजनद्रयस्य विभागो न स्यादित्यर्थः । समाधत्ते दुःखाभाव (८४-१३) इति । तथाच एकविंशतिप्रमेदाद् भिन्नं यहुःखमनुपासनं तदभावः सन्ध्योपासनं स्वतः प्रयोजनमेव ।

ननु तर्हि एकविंशतिदुःखनाशो यः स स्वतः मुख्यं प्रयोजनं न स्यात् । कुतः ? सुर्खं दुःस्वाभाव इत्यत्र विभागे दुःस्वाभावपदेन एकविंशतिप्रभेदभिन्नदुःस्वस्या-भावो विवक्षित इति एकविंशतिदुःस्वाभावस्य मुख्यप्रयोजनत्वं न स्यादित्यरुचेराह-यद्वेति (८४-१५) । इद्मिति (८४-१५) । सन्ध्योपासनं गौणं प्रयोजनम् । अत्राशङ्कते-नन्विति (८४-१५) । गौणल्वनिरुक्तिमाह - किञ्चिदिति (८४-१५) यथा हि तण्डुल्लयणादिकम् ओदनरूपप्रयोजनजनकं भवतीति कृत्वा गौणं प्रयोजनं सन्ध्योपासनेन तु न किञ्चित् प्रयोजनान्तरं जन्यते इति कथं गौणत्वमित्यर्थः । समाधत्ते साधनतेति (८४-१६) । न प्रयोजनान्तरजनकत्वं किन्तु साधनताज्ञानेन जन्या या इच्छा तद्विषयत्वं, वर्त्तते च तण्डुल्जयणादौ ओदनसाधनताज्ञानजन्येच्छा-विषयत्वम् । नास्ति च गौणप्रयोजनत्वं सुखदुःखाभावयोः, न हि सुखं वा दुःखा-भावो वा किञ्चित् साधनज्ञानजन्येच्छाविषयः । न हि सुखेन वा दुःखाभावेन कश्चि-दिच्छाविषयः प्रयोजनं जन्यते । एतदिति (८४-१७)। साधनताज्ञानजन्येच्छा-विषयःवं सन्ध्योपासनस्थळे असिद्धम् । न हि अनेन सन्ध्योपासनेन किञ्चित् प्रयोजनं जन्यते येन साधनताज्ञानजन्येच्छाविषयत्वं गौणत्वं भविष्यतीत्यर्थः । अनुपपत्तिपूर्वकं समाधत्ते-यद्यपीति (८४-१७) । तथाऽपीति (८४-१८) । तथा चानुपासनस्य प्रत्यवायसाधनत्वात् प्रत्यवायप्रतियोगिकसाधनताज्ञानजन्येच्छाविषयत्वं वर्त्तते । तदभावत्वेनेति (८४-१९) । प्रत्यवायसाधनायाभावत्वेन सन्ध्योपासनस्य प्रयोजनत्वं सम्भवत्येव । तथाच एवंसति सन्च्योपासनस्थले प्रतियोग्यंशे साधन-**साज्ञानजन्ये**च्छाविषयत्वमादाय तदभावत्वेन प्रत्यवायाभावनिरूपितसाधनताज्ञानज-म्येच्छाविषयत्वेन गौणत्वं सन्ध्योपासनस्य तिषठत्येव ।

एतदेव दृष्टान्तद्वारेण विद्वणोति—सप्रेति (८४-२०)। सर्पोपसर्पणे दुःख-हेतुत्वज्ञानजन्येच्छाविषयत्वं वर्त्तते इतिकृत्वा दुःखाभावहेतुत्वज्ञानजन्येच्छाविषयत्वात् सर्पोपसर्पणस्यापि गौणप्रयोजनत्त्वं वर्त्तते । अयमाशयः । यथा सर्पादीनां दुःख-हेतुत्वात् सर्पनाशस्य दुःखाभावहेतुत्वात् गोणप्रयोजनत्वमेवं सन्ध्यानुपासनस्यापि प्रत्यवायद्वारा दुःखसाधनत्वात् सन्ध्योपासनस्य दुःखाभावहेतुत्वेन गौणप्रयोजनत्वम् ।

उपसंहरति एवमिति (८४–२१) । सन्ध्योपासनस्य दुःस्वाभावरूपे प्रयो-जने व्यवस्थिते । तद्भावनाया (८४–२२) इति सन्ध्योपासनभावनायाः सन्ध्यो-पासनानुकू छकृतेः । इष्टेति (८४–२२) । सन्ध्योपासनानुकू छकृतेः इष्टसाधनत्वे-नान्वयः । अयमाशयः–अहरहः सन्ध्यामुपासीत इत्यत्र धातुना सन्ध्योपासनमुप-स्थापितम् । इ(ई)तप्रत्ययेन आख्यातत्वेन रूपेण कृतिरुपस्थापिता छिङ्त्वेन रूपेण इष्टसाधनत्वमुपस्थापितम् । तथाच सन्ध्योपासनानुकूछा कृतिरिष्टसाधनमित्येकपदो-पस्थाप्ययोः कृतीष्टसाधनत्वयोरन्वयः सुन्दछोपाध्यायमतेन ।

ननु यथा न कलञ्जं भक्षयेदित्यत्र बल्लदनिष्टाननुबन्धोष्टसाधनत्वं लिर्ङ्थः तत्र यथा बल्बदनिष्टानुबन्धित्वविशेषणस्यान्वयो नास्ति किंतु इष्टसाधनत्वमात्रेणैवा-न्वयः तथा अहरहः सन्ध्यामुपासीतेत्यत्र लिङ्प्रत्ययार्थस्य इष्टसाधनत्वस्यानन्वयेऽपि बल्लवदनिष्टाननुबन्धित्वस्यैवोपासनानुकूलकृतावन्वयो भविष्यति, वेदवोधितलिङ्समान-त्वेन कर्त्तव्यतामनुमाय प्रवृत्तिर्भविण्यतीत्यस्वरसादाह – यद्वेति(८४–२२) । इष्टा-भावादिति (८४–२३) । सन्ध्योपासनस्य इण्टं नास्तोति कृत्वा इष्टसाधनत्वं सन्ध्योपासने नान्वेति । ननु सन्ध्योपासनस्थके लिङ्प्रत्ययस्यार्थ इष्टसाधनत्वं यदि नान्वेति तर्हि किमर्थम् इष्टसाधनत्वं लिर्ङ्थ इत्यत आह लिङ्ग्रदेरिति (८४–२४) सथाच स्वर्गकामो यजेत इत्यत्र यजिसमभिज्याहृतलिङ्प्रत्ययस्य इष्टसाधनत्वव्यति-रेकेण नान्यत्र शक्तिरिति पूर्वोक्तयुक्तिबल्यदिष्टसाधनत्वमेव लिङ्थैः । तस्य च सन्ध्यो-पासनस्थकेऽभावेऽपि न लिङ्प्रत्ययार्थस्य व्याह्वतिरित्यर्थः ।

एवं सत्याशङ्कते नन्वेवमिति (८५-१) । एवमिति (८५-१) । सन्ध्या-मुपासीतेत्यत्र लिङर्थः इष्टसाधनत्वं नान्वेति सन्ध्योपासनस्थच्छे तर्हीत्यर्थः । प्रवृत्ति-रिति (८५-१) । प्रवर्त्त रेष्टसाधनताज्ञानाभावात् कथं सन्ध्योपासनादौ प्रवृत्तिर्भ-विष्यतीत्यर्थः-समाधत्ते -आपातत (८५ -२) इति । तथाच इष्टसाधनताज्ञाना-भावेऽपि प्रवृत्तिर्भविष्यति सन्ध्योपासनस्थच्छे । आपातत इत्येननारुचिः सूचिता ।

?. See introduction |

तथाच इष्टसाधनताज्ञानाभावे सन्ध्योपासनस्थछे प्रवृत्तिः कथं स्यादित्यरुचिः । सन्ध्यो-पासनादौ प्रवृत्ति समर्थयति-वेदेति (८५–२) । तथा च सन्ध्योपासनं वेदबो-धितकर्तव्यताकं छिङ्समभिव्याहृतवेदवाक्योक्तत्वात् । अनेनानुमानेन सन्ध्योपासनस्य कर्त्तव्यतामनुमाय प्रवृत्तिर्भविष्यति ।

ननु नियता प्रवृत्तिः कथं भविष्यतोत्यत आह-अक्नुर्वन्निति (८५-३)। वेदविहिताकरणं प्रत्यवायसाधनमिति वाक्यबछात् सन्ध्योपासनस्य प्रत्यवायद्वेतुत्व-मवगतं ततश्चानुपासनाभावरूपोपासनस्य प्रत्यवायाभावसाधकत्वमिति प्रत्यवाया-भावमुदिश्य नियतं सन्ध्यावन्दनादौ प्रवृत्तेरविरोधात् । तद्वद्यतिरेकस्येति (८५-४)। अनुपासनाभावरूपोपासनस्य काम्यत्वम् इच्छाविषयत्वम् । अवधार्य तदुपाये (८५-५) इति प्रत्यवायनिवर्त्तकोपासनोपाये प्रवत्तते । न तूपासने प्रवर्त्तते । अयो-ग्यत्वादि्ति (८५-५) । इष्टभावेनायोग्यत्वादित्यर्थः ।

मतान्तरमाह-प्रकरणादीति (८५-५) । इष्टसाधनतानन्वयेऽपि नानुपपत्ति-रुपासने इष्टसाधनत्वस्य बाधात् । तथा प्रकरणोपस्थापितोपासनोपाये इष्टसाधनत्व-मन्वेति । यत्र श्रुतिलिङाधर्थेन नान्वयः इष्टसाधनस्य तत्र प्रकरणोपस्थितेनापि सहान्वयः । उपासनप्रकरणात् उपासनोपायस्तु प्रकरणोपस्थापितो भवत्येव । कश्चिदि(८५-६)त्यनेनास्वरसः । यथोपासनस्य इष्टाभावादिष्टसाधनत्वं नान्वेति । तथोपासनोपायेऽपीष्टसाधनत्वं नान्वेति । न चोपासनोपायस्य प्रत्यवायानुत्पादकत्वेन उपासनमेवेष्टमिति वाच्यम् । उपासनस्य फलाभावेन उपासनस्य वेदविहितत्वं कथं स्यादित्यनुपासनस्य प्रत्यवायहेतुत्वमपि नास्तीति नाऽयं पन्थाः ।

शङ्कते-नन्वित (८५ ७) । इष्टसाधनताज्ञानस्य प्रवर्त्तकत्वे ज्ञाने इच्छा-Sपि विशेषणमिति इच्छाज्ञानस्यापि प्रवर्त्तकत्वं स्यादित्यर्थः । अत्र शङ्कते इच्छेति-(८५-७) । तथाच अत्र एतादृशे ज्ञाने इच्छाविषयतया न विशेषणमिति न इच्छा-ज्ञानं प्रवर्त्तकमित्यभिप्रायः । न हीच्छाविषयताया अवच्छेदको यः प्रकारः स्वर्ग-त्वादिस्तद्वान् यः स्वर्गः तत्प्रतियोगिका या कार्यता तन्निरूपितं कारणं याग इति ज्ञाने इच्छा विशेषणमिति सम्भवति इति न हि, किन्तु स्वरूपसत्येव इच्छा विवक्षिता । दूषयति अत्रापीति (८५-९) । इच्छाविषयतावच्छेदकप्रकारतावत्प्रतियोगिकसाधन-मिति ज्ञानेऽपि इच्छा विशेषणं वा उपलक्षणं वा । तद्ज्ञ्वानस्येति (८५-९) । इच्छाज्ञानस्यापि उपलक्षणत्वे दूषणमाह-द्वितीये त्विति (८५-१०) । उपलक्ष्यता-

१. Text has तद्व्यतिरेकरूपस्य । २. Ms. ''इच्छाविषयरूपेष्टवत्'' इत्यधिकं निरर्यकम् । ३. T. has तद्भानस्य ।

वच्छेदकस्यामुगतस्याभावादित्यर्थः । अननुगमेति (८५-१०) । उपल्रह्यतावच्छेदकं यदि सुखलादि तदा दुःस्राभावेऽपि नास्ति । तथाच दुःस्राभावत्वमपि सुसे नास्तोत्यननुगम इत्यर्थः । दूषणान्तरमाह-न चेति (८५-११)। यस्यार्थस्य ज्ञानं तत्र लिङ्शक्तिर्वक्तव्या, न चेच्छायाः ज्ञानं प्रवर्त्तेकम् इतिकृत्वा इच्छान्तर्भावेन इच्छाविषयसाधनत्वे लिङ्शक्तिरयुक्ता । एतदेवाह—इच्छाया (८५-११) इति । इच्छा स्वरूपसती प्रवर्त्तिका न तु इच्छाज्ञानं प्रवत्तेकमित्यर्थः । अत्राऽऽशङ्कते । न चेति (८५-१२) । तथाच इष्टत्वं लिङ्शक्तिविषयप्रविष्टमपि न येन इच्छा विशेषणं उपछक्षणं वेति विकल्पावकाशः स्यात् किन्तु स्वर्गसाधनत्वादिकमेव लिङ्वाण्यता-वच्छेदकं न त्विष्टसाधनत्वादिकम् । दूषयति-अनेकेति (८५-१३) है। स्वर्गकामो यजे-तेत्यत्र इ(ई)तप्रत्ययस्य स्वर्गसाधनत्वं लिङ्प्रत्ययवाच्यतावच्छेदकं, चित्रया यजेत पद्य-काम इत्यत्र पशुसाधनत्वं लिङ्प्रत्ययवाच्यतावच्छेदकं, पुत्रेष्टचा यजेत इत्यत्र पुत्रसाधन-त्वं लिङ्प्रत्ययवाच्यतावच्छेदकमिति अनेकार्थत्वं स्यात् । कुतः १ शकचनावच्छेदकना-नाःवात् । तन्मात्रज्ञानस्येति (८५-१३) साधनत्वज्ञानमात्रस्येति । सिद्धान्तेति (८५-१३) । लिङ्प्रत्ययवाच्यम् इष्टसाधनत्वमिति नैयायिकसिद्धान्तव्याकोपो भवति यदि साधनतामात्रं लिङ्प्रत्ययवाच्यमुच्येत । मैवमिति (८५-१५) नैयायि-कस्योक्तिः । साधनतेति (८५–१५) | साधनतामात्रमेव छिङ्प्रत्ययवाच्यम् ।

ननु इष्टसाधनत्वस्य छिङ्प्रत्ययावाच्यत्वे प्रवर्त्तकज्ञानालाभेन लकारान्तर-ज्ञानात् यथा प्रवृत्तिनीस्ति तथाऽत्रापि प्रवृत्तिर्न स्यादिति लकारान्तरसाम्यापत्ति-रित्यर्थः । समाधत्ते विधीति (८५–१५) । अनुकूछप्रयत्ने सर्वेषामाख्यातानां शक्तिरितिकृत्वा कृतिमात्रोपस्थापकत्वेन साधारण्येऽपि साधनत्वमात्रोपस्थापकत्वेना-साँधारण्यम् । साधनतेति (८५–१७) । विधिप्रत्ययेन साधनता उपस्थाप्यते । न च साधनत्वज्ञानमात्रात् प्रवृत्तिरित्यत आह—स्वर्मेति (८५–१७) । तथा च स्वर्गादिपदसमभिव्याहारात्त् स्वर्गसाधनत्वं लम्यते यागस्य तस्माच प्रवृत्तिर्भ-विष्यतीत्यर्थः । इष्टसाधनतेति (८५–१८) । न हीष्टसाधनत्वज्ञानमात्रात् पुरुषः प्रवर्त्तते किन्तु इष्टविशेषस्वर्गाधज्ञाने स्वर्गार्थिनो न प्रवृत्तिरिति स्वर्गसाधनत्वं समभिव्याहारलम्यं वक्तव्यमेव । यथा यजेत इत्यनेन इष्टसाधनत्वे लब्धे स्वर्गकाम इत्यत्र स्वर्गपदसमभिव्याहारात् इण्टरस्पो यः स्वर्गस्तस्य साधनत्वं १. नैयायिकमते इष्टसाधनत्वं विष्यर्थोऽस्ति, भवतां साधनतामात्रं विष्यर्थ उच्यते इति

नैयायिकेन सह विरोधः स्यात्-टि० ।

समभिव्याहार आवश्यके साधनत्वमात्र एव शक्तिरस्तु स्वर्गसाधनत्वं तु समभिव्या-हारादेव भविष्यतीति न इष्टत्वांशे शक्तिरित्यर्थः । तर्कस्येति(८५-१९) । साधन-त्वमात्र एव लिङादिशक्तिरित्यत्र तर्कस्योपजीव्यत्वादित्यर्थः ।

ननु यदि साधनत्वमात्रे लिङादिशक्तिः तदा इष्टताधनत्वं लिङ्शक्यमिति भाष्यवात्तिकादिविरोध इत्यत आह--वाक्यार्थेति(८५-२०) । स्वर्गादिपदसम-भिव्याहोरेण यो वाक्यार्थस्तदभिप्रायेण इण्टसाधनता शक्या इति व्यवहारः । न त्विति (८५-२०) । लिङ्शक्यार्थाभिप्रायेणेति इष्टसाधनता शक्या इति न व्यव-हारः । केवलं लिङ्वाच्यं इण्टसाधनत्वं न किन्तु स्वर्गादिपदसमभिव्याहारेण इष्ट-साधनत्वं छिङा वाच्यम् । एतेन नैयायिकसिद्धान्तविरोघोऽपि न । यदापि इण्ट-साधनत्वे शक्तिस्तदाऽपि नानुपपत्तिरित्याह-फछेति(८५-२१) । नहीष्टसाधनत्वे छिङ्शक्तिवादिनो मते इच्छाज्ञानमपि प्रवर्त्तकम् इति न हि, किन्तु इच्छांशे स्वरूप-सती इच्छाविषयसाधनत्वे ज्ञाता अङ्गीक्रियते । एवं सति न इच्छाज्ञानं प्रवर्त्तकं न वा इष्टसाधनत्वे लिङ्शक्तिरिति सिद्धान्तविरोधोऽपि । तथाच इष्टसाधनत्वं लिङ शक्य-मेवास्तु । यथा घटपदस्य घटज्ञाने शक्तिः अत एव वस्तुतस्तु ज्ञाने पदानां शक्तिः शक्यत्वात् । तत्र च घटपदस्य ज्ञानांशे ज्ञाता शक्तिरुपयुज्यते न वा घटपदेन घटज्ञानमुपस्थाप्यते किन्तु ज्ञानांशे स्वरूपसती घटांशे ज्ञाता एतादशी शक्त्या शक्तिस्तया घटपदेन घटपदार्थस्य ज्ञानं कियते । एवम् इच्छांशे स्वरूपसती तद्विषय-साधनत्वे ज्ञाता तया शक्त्या स्वरूपसदिच्छाविषयसाधनत्वज्ञानं क्रियते।

साधनत्वमात्रे छिङ्शक्तिरिति पूर्वमते बाधकमाह-अन्यथेति (८५-२२) । यदि छिङ्प्रत्ययेन साधनत्वमात्रमुपस्थाप्यते तदा स्वर्गसाधनत्वज्ञानाभावे प्रवृत्तिरेव न स्यादित्यर्थः । अत्राशङ्कते-न चेति (८५-२२) । तथाच स्वर्गोपायत्वछाभार्थं छिङ्प्रत्ययस्य इण्टसाधनत्वे शक्तिरङ्गीक्रियते, तदा स्वर्गरूपेष्टसाधनत्वछाभस्तु स्वर्गादि-समभिव्याहारादेव भविष्यति किमर्थम् इण्टसाधनत्वे शक्तिरित्यर्थः । दूषयति सम-भिव्याहारादपीति (८५-२३) । सर्वत्र वाक्यार्थवोधे पदसमभिव्याहारात् स एवार्थोऽन्वेति यं विनाऽन्वयाऽनुपपत्तिस्तदेवान्वयापर्यवसानमित्यर्थः । न च प्रकृते तदस्तीत्याह-नहीति (८५-२४) । स्वर्गकामो यजेत इत्यत्र यजिपदात् यागः इ(ई)त-प्रत्ययात् साधनत्वम् एवमुपस्थिते सति यत्साधनत्वं प्रत्ययार्थः स प्रकृत्यर्थ एवा-न्वेति अन्तरङ्गत्वात् न तु बहिरङ्गेण स्वर्गादिना । एवं सति यागरूपं यत्त् साध्यं तेन सह छिङ्प्रत्ययार्थः साधनत्वमन्वेति इति नान्वयापर्यवसानमित्यर्थः । तदिति(८६ – १) साधनत्वान्वयापर्यवसानम् । साधनत्वान्वयापर्यवसानं नास्तीत्यत्र युक्तिमाह-साधनत्वं द्वीति (८६-१) इ(ई)तप्रत्ययेन साधनत्वे उपस्थापिते तत्साधनत्वं कस्येत्याकाङ्क्षायां सन्निहितत्वात् यागरूपसाध्यान्वय एव पर्यवस्यति ।

ननु स्वर्गपदोपस्थापितस्य स्वर्गस्य साकाङ्कत्वात् साधनत्वेंान्वयेन विना अन्वयापर्यवसानात् स्वर्गान्वयल्लाभार्थं भिन्नपदोपस्थाप्येनापि स्वर्गेण साधनत्वा-न्वयो भविष्यति इत्यत आह—न त्विति (८६–२)। ल्रब्धः पुरुषेण सहान्वयो येन स्वर्गेण। तथाच स्वर्गकाम इत्यत्र स्वर्गस्य काम्यता यस्य एवम्भूतो यः स्वर्गकामः पुरुष इत्यर्थे ल्रब्धे स्वर्गस्य पुरुषेणैव साकाङ्कत्वात् पुरुषेण संहैवान्वयपर्यवसाने साध-नत्वेन निराकाङ्काः स्वर्गो न साधनत्वान्वये पर्यवस्यति । तथा च स्वर्गस्य पुरुषेणै-वान्वयो ल्रब्धो न तु साधनत्वेन ।

अत्र शङ्कते-पचतीति (८६-३) । ओदनं पचतीत्यत्र यथा देवदत्तान्वितः पाकः एवं यागोऽपि स्वर्गवत् पुरुषान्वित इति यागस्वर्गयोस्तुल्यत्वे कथं यागस्य साधनत्वान्वयो न स्वर्गस्येत्यर्थः । समाधत्ते-एवमिति (८६-३) । यागस्वर्गयोर्छन्धा-न्वये समानेऽपि साधनत्वं याग एवान्वेति न तु स्वर्गेण । तत्र हेतुमाह-सन्नि-हित्तेति (८६-४) । प्रत्ययानां प्रकृत्यर्थान्वितस्वार्थवोधकत्वम् । अतः इ(ई)तप्रत्ययः प्रकृत्यर्थों यो यागस्तत्रैवान्वेति । तथात्वमिति (८६-४) । साधनत्वान्वयसम्भव इत्यर्थः ।

इष्टसाधनत्वस्य लिर्ङ्शत्वेऽपि यागरूपसाध्येनैव साधनत्वान्वयः स्यात् । इत्यत आह-इष्टसाधनतेति (८६-४) । इष्टसाधनत्वं यदि लिर्ङ्शस्तदा इ(ई) त-प्रत्ययेन इष्टस्य साधनत्वस्योपस्थितौ एकपदोस्थाप्यत्वसन्निधानवशात् साधनत्व-मादौ इष्टे एवान्वेति न तु यागेन । कुतः, इष्टेन सह साकाङ्क्षत्वात्, योग्यत्वाच्च, पश्चाद् इष्टान्क्यानन्तरं प्रत्ययानां प्रकृत्यर्थान्वितस्वार्थवोधकत्वं सन्निधानवशात् याग इष्टसाधनमित्यन्वयवोध इत्यर्थः । तदेवेति (८६-५) । इष्टमेवेत्यर्थः । अन्वय-मिति (८६-५) साधनत्वान्वययोग्यमित्यर्थः । अत्त (८६-५) इति । इष्टसाधनत्वा-भिधानमेव योग्यमित्यर्थः । अत्रानुकूल्युक्तिमाह । अत एवेति (८६-५) । अश्र-तफल्डे विश्वजिता यजेत इति वाक्ये विश्वजिद्याग इष्टसाधनमिति प्रथमतो नान्वय-बोधः । किन्तु सामान्यतः स्वर्गरूपं फलं प्रकल्प्य स्वर्गरूपेष्टसाधनं विश्वजिद्याग

१. इत्प्रत्ययार्थेन । २. इत्प्रत्ययार्थेन ।

## म्यायसिद्धान्तदीपे

इति वाक्यार्थवोधो जायते, यदि इष्टसाधनत्वं लिङथों न तर्हीष्टस्योपस्थितिरेव नास्ति किमर्थे विश्वजिता यजेतेत्यत्र स्वर्गरूपफलकल्पनेत्यर्थः ।

गतान्तरमाह-कश्चिदिति (८६-७)। इष्टेति लिर्ङ्भः साधनत्वमात्रमेवास्तु तच्च प्रत्ययोपस्थापितं साधनत्व निरुपधीच्छाविषयेण स्वर्गेणैवान्वितं न तु इच्छा-मात्रविषयेण यागेन । यागस्य निरुपधीच्छाविषयत्वामावात् । स्वर्गस्य निरुपधी-च्छाविषयत्वात् । दूषयति-तथात्वे हीति (८६-९) । यदि बहिरङ्गस्य स्वर्गस्य निरुपधीच्छाविषयत्वेन सावनत्वान्वयस्तदा चित्रया यजेत पद्युकामः, अग्निकामो दारुणी मध्नीयाद, अत्र अग्निपश्चोः निरुपधीच्छाविषधयत्वाभावात् साध्यत्वेनान्वयो न स्यात् , किन्तु यागेनैव सहान्वयः स्यादिति । अग्निकाम इत्यत्र यागरूपसाध्य-साधनत्वे लब्धे सर्वत्र यागरूपसाध्यसाधनत्वमेवार्थः स्यादित्यर्थः ।

न कलञ्जं भक्षयेदिति निषेधानुरोधांत् बलवदनिष्टाननुबन्धीष्टसाधनत्वमेव छिङर्थ इति उपसंहरति । तस्मादिति(८६-१०) । विशेषणत्रयस्य प्रयोजनमाह-निष्फलेति (८६-११)। उपलक्षणमेतत् । कृतिसाध्यमपि द्रष्टव्यम् । तथाच निष्फलवारणार्थम् इष्टसाधनत्वम् । कत्यसाध्यवारणार्थं कृतिसाध्यत्वेति (८६--१०) । मधुविषसंपृक्तान्नभोजनेऽतिप्रसङ्गवारणार्थम् बलवद्निष्टाननुबन्धीति (८६ -१०) । अत्राराङ्कते-इयेनेति (८६-११) । तथाच बल्रवदनिष्ठाननुबन्धीष्ठ-साधनत्वं न विष्यर्थः किन्तु इयेनयागस्य बलवदनिष्ठानुबन्धित्वात् । तथाच इयेन-यागः बलवदनिष्टाननुबन्धीष्टसाधनमिति कथं वाक्यार्थबोधः । कुतः ? इत्यत आह-प्रायश्वित्तेति (८६-१२)। तथाच वैरिवधे प्रायश्चित्तं वर्त्तते इतिकृत्वा वैरिवध-साधकस्य ३येनयागस्य बऌवदनिष्टानुबन्धितया ३येनयागे बऌवदनिष्टाननुबन्धित्व-स्यायोग्यत्वात् कथं बलवदनिष्टाननुबन्धीष्टसाधनमिति वाक्यार्थबोध इत्यर्थः । तदिति (८६-१२) । बल्लवदनिष्टाननुबन्धित्वान्तभविनेत्यर्थः । समाधत्ते-तत्रेति (८६-१३) । तत्त्वज्ञानान्निःश्रेयस इत्यत्र पञ्चम्या अनन्यथासिद्धनियतपूर्ववर्तित्वमुपस्थितं यथा तच्च तत्त्वज्ञाने शास्त्रेऽनन्वितम् । शास्त्रस्य श्रवणादिनाऽन्यथासिद्धत्वात् । तत्र अनन्यथासिद्धलांशं विहाय यथा नियतपूर्ववृत्तिःवमात्रस्यैवान्वयः तथा इ(ई)तप्रत्ययेन बल्लवदनिष्टाननुबन्धित्वमुपस्थितमपि ३येनयागे नान्वेति किन्तु कृतिसाध्यत्वे सतीष्ट-साधनत्वमात्रमेवान्वेति तेन सहैव योग्यत्वात् ।

ा ननु विशिष्टो यः इ(ई)तप्रत्ययः स चेत् स्येनयागेऽयोग्यस्तदा विशिष्टायोग्य-वाक्यप्रणेतृत्वेन ईश्वरस्यानाप्तत्वं स्याद इत्यत आह-अपि चेति (८६-१३)।

१. समुद्रतरणे ।

तथाच न हि सर्वत्र इदं वाक्यमयोग्यं किन्तु विहितो य आततायिवधस्तमुद्दिश्य यः श्येनयागस्तस्मिन् श्येनयागे बलवदनिष्टाननुबन्धोष्टसाधनत्वस्य विशिष्टस्य योग्यत्वात् न तत्प्रणेतुरीश्वरस्यानाप्तत्वमित्यर्थः । विहितेति (८६–१३) विहितो वेदोक्तो यो म्लेच्छजनपदाभिचारः शत्रुसमूहवधस्तमुद्दिश्य श्येनयागाभिधानं योग्यम् ।

सर्वधाऽयोग्यत्वे किं स्यादित्यत आह-अन्यथेति (८६-१४) । ३येनेना भिचरन् इति वाक्यस्यायोग्यत्वात् तत्प्रणेतुराप्तत्वं न स्याद इत्यर्थ । तस्मा-ज्जलेन सिञ्चतोत्यत्र यथा कुत्रचिद्दाक्यार्थो योग्यो यत्र जलेन सिञ्चनं नास्ति तत्रायोग्यत्वेऽपि जलेन सिञ्चतीति वाक्यमात्रप्रयोक्तुर्नानाप्तत्वम् । तथा श्येनेना-भिचरन् यजेतेत्यत्र कुत्रचिदयोग्यत्वेऽपि न तत्प्रणेतुरीश्वरस्यानाप्तत्वम् । एतदेव विभागेन दर्शयति-अत एवेति (८६-१५) । यतः म्लेच्छजनाभिचारमुदिश्य यः श्येनयागः तत्र प्रायश्चित्तं नास्तीत्यत एव योग्य इत्यर्थः । समस्तस्येति (८६-१५) ! बलवदनिष्टाननुबन्धीष्टसाधनत्वस्येत्यर्थः । विधेरिति (८६-१५) । इ(ई)तप्रत्ययार्थस्येत्यर्थः । अयोग्यमुदाहरति-अविदित (८६-१६) इति । तथाच धनलोमेन अविहितो यः ब्राह्मणाभिचारः ब्राह्मणस्य कपटवधस्तमुदिश्यानुष्ठितः कृतो यः श्येनयागस्तस्मिन् प्रायश्चित्तश्वणात् तत्र श्येनयागे बलवदनिष्टाननुबन्धित्वविशे-षणमयोग्यमित्यर्थः । तथा चात्र श्येनयागे बलवदनिष्टानजुबन्धित्वविशे-षणमयोग्यमित्यर्थः । तथा चात्र श्येनयागे बलवदनिष्टानुबन्धात् प्रायश्चित्तविशे-पार्थकत्वमित्याह-प्रायश्चित्तविधेरिति (८६-१६) । अन्यथा कुत्रापि श्येनयागे बलवदनिष्टानुबन्धो नास्ति तदा बलवदनिष्टनिवृत्तये श्येनयागकर्तुः यत् प्रायश्चित्तं तन्न स्यादेवेति तत्सार्थकम् । तथा च प्रायश्चित्तविधिः सार्थकः ।

अत्राशङ्कते-नन्विति (८६-१८) । एवम् इ(ई)तप्रत्ययस्यार्थो यदि बल्ध-वदनिष्टाननुबन्धीष्टसाधनत्वं तदेत्यर्थः । तथा च प्राणपञ्चकं बल्धवदनिष्टाननु-बन्धिजीवनयोनिप्रयत्नसाध्यम् इष्टसाधनं च इति ज्ञाने सति प्राणपञ्चकेऽपि प्रवृत्तिः स्यादित्यर्थः । समाधत्ते नैयायिकः-प्राणादीति (८६-१८) । विकल्प्य दूषयति । तथा च प्राणपञ्चकशब्देन पञ्च प्राणा एव प्राणानां किया वा । आधे दूषणमाह-प्रमाणेति (८६-२०) । न हि प्राणा एव जीवनयोनिप्र-यत्नसाध्याः प्राणानामतीन्द्रियत्वेन तत्र प्रयत्नसाध्यत्वाभावात् । द्वितीये त्वाह--यदि स्वासोच्छ्वासकियामुदिश्य प्रवृत्तिः स्यादित्यापादने प्रवृत्तिशब्देन किमभिप्रेत-मित्याह-प्रवृत्तीति (८६-२०) । तद्विशेष(८६-२१) इति । ज्ञानचिकीर्षापूर्विका कतिरित्यर्थः । आधे आह-इष्टेति (८६-२२) । प्रवृत्तिः स्यादित्यापादने जीवन-

#### न्यायसिद्धान्तदीपे

योनिप्रयत्नः सर्वदोत्पचते इति तदापादनं व्यर्थमेव । तथा च यन्नास्ति तस्या-पादनं कर्त्तः यम् । जोवनयोनिप्रयत्नस्तु सर्वदा उत्पचत एव तर्देापादनं व्यर्थमेवेति सङ्गतम् । द्वितीये त्वाह -प्राणादीति (८६–२२) । चिकोर्षापूर्विका कृतिस्तदा उत्पचेत यदि प्राणादिपञ्चककिया ज्ञानचिकोर्षापूर्वककृतिसाध्या स्यात् । या प्राणा-दिपञ्चककिया सा जोवनयोनिप्रयत्नसाध्या परं ज्ञानचिकीर्षापूर्वककृतिसाध्या न भवति इति प्राणादिपञ्चककियायां कृतिविशेषसाध्यताज्ञानमेव नास्ति कुत्र प्रवृत्त्या-पादनमित्यर्थः । कृत्यसाध्यत्वादिति (८६–२३) । कृतिविशेषासाध्यत्वात् कस्याः ? प्राणादिपञ्चककियायाः, प्राणादिपञ्चककिया यदि कृतिविशेषसाध्या न, तदा किसाध्या ? इत्यत आह-जोवनयोनीति (८६–२३) । सा प्राणादिपञ्चककिया जीवनयोनिप्रयत्नसाध्या ।

प्रयत्नसाध्यत्वेऽपि कृतिसाध्यताज्ञानं तिष्ठत्येवेति प्राणपञ्चकक्रियो-नन देशेन प्रवृत्तिः स्यादित्यापादनं सम्भवत्येव इत्यत झाह-न चेति (८६-२४) । ननु जोवनयोनिप्रयत्नस्तु कृतिर्भवःयेव कृतिसाध्यताज्ञानभित्यत्र कृतिमात्रं विवक्षितं तथा च प्रवृत्त्यापादनं सम्भवत्येव इत्यत आह-चिकीर्षेति (८६-२४)। तथाच बल्ल-बदनिष्टाननुबन्धित्वे सति कृतिसाध्यत्वे सतीष्टसाधनत्वमित्यत्र कृतिपदेन प्रयत्नमात्रं न विवक्षितं किन्तु चिकीर्षापूर्विका कृतिर्विवक्षिता । कृतिसाध्यत्वे सतीष्टसाधन-वमित्यत्र न केवलं कृतिविशेषोऽस्माभिरेवोच्यते किन्तु प्राभाकराणामप्यावश्यक इत्याह-अन्यथेति (८६-२४) । इदं मत्कृतिसाध्यं मत्कृतिं विनाऽसत्त्वे सति मदिष्टसाधनत्वादित्यत्र कृतिसाध्यतानुमानवादिनोऽपि कृतिमात्रसाध्यताज्ञानं प्राणपञ्च-कत्रियायां तिण्ठतीतिकृत्वा प्राभाकरमतेऽपि प्रवृत्तिः स्यादित्यापादनं तुल्यमेव । तदेवाह-वृत्तीति । स्वमते दोषं विद्यमानमदृष्ट्रा परदोषापादनं स्थूळः प्रमादः, वस्तु-तस्त कृतिसाध्यताज्ञानमित्यत्र कृतिमात्रं विवक्षितमित्याह-किठचेति । तथा च यत्र कृतिसाध्येष्टसाधनताज्ञानं तत्र प्रतिबन्धकाभावे सति प्रवृत्तिर्भवत्येव । परन्त कृतिसाध्येष्टसाधनताज्ञाने सति न प्रवृत्तिरिति न अपि तु प्रवर्त्तते । तत्र प्रति-बन्धकाभावे सति एतस्य प्रयोजनमाह-यत्रेति (८७-३)। तथाच जीवनयोनि-प्राणपश्चकोदेशेन प्रवृत्तिः कृतिसाध्यताज्ञानस्य प्रयत्नसाध्यताज्ञाने विद्यमानेऽपि जीवनयोनिप्रयत्नेन अन्यथासिद्धत्वात् ज्ञानेन प्रवृत्तौ कियमाणायां जीवनयोनि-प्रयतन एव कृतिसाध्यताज्ञानस्य प्रतिबन्धकः । न हि प्रतिबन्धके सति कारणात्

१ जीवनयोनिप्रयत्नापादनम् ।

कार्ये न जायते इतिकृत्वा न कारणताहानिः । यथा वहौ विद्यमाने प्रतिबन्धके च विद्यमाने दाहो न जायते चेत्तदा वहेः कारणत्वहानिर्नास्तीत्यर्थः । तत्रेति-(८७-१) प्राणपश्चकसम्बारे इत्यर्थः । फल्छेच्छेति (८७-६) । तथा इच्छांशेऽपि इ(ई)तप्रत्ययस्य ज्ञाता शक्तिरित्यर्थः एवं सति इष्टसाधनताज्ञानवत् फल्ठेच्छाज्ञा-नमपि प्रवर्त्तकमिति भावः । तदिति (८७-६) । फल्ठेच्छा स्वरूपसत्येव प्रवर्त्तिका न तु तस्याः ज्ञानम् एतादृशानुभवाभावात् ।

इति वाचनाचार्यगुणरत्नगणिकृते शशधरटिप्पने विधिवादः ॥

उपोदघातसङ्गत्याह-इष्टसाधनताज्ञाने तदा स्यात् यदीष्टसाधनस्य परम्परा-घटकमप्र्वे छिङ्गादिवाच्यं स्यात् इत्युपोद्घातसङ्गत्या अपूर्वस्य लिङादिवाच्यत्वाभा-वेऽपि यागे इष्टसाधनतान्वये योग्यतासत्त्वात् इष्टसाधनत्वबोधः स्यादेवेति व्यवस्थान पथितुं परमतमुपन्यस्यति । नन्विति(८८-१) । स्वर्गोंपायत्वेनेति(८८-१) स्व-मते । कार्यत्वेनेति(८८-१) परमते । क्रियाया(८८-१) यागादिकियाया अन्वय (८८-१) इति न युक्तम् । अत्र हेतुमाह-तत्रेति(८८-२)। षड्विधा बोधाः स्वर्ग-कामस्य शास्त्रे निरूपितास्तद्यथा-एकः कर्तृत्वेन बोधः १, एकः अधिकारित्वेन बोधः २, एको नियोज्यत्वेन बोधः ३, एकः स्वर्गकामत्वेन ४, एकस्तावत्फलमा-गिल्वेन ५, एको नियन्तृत्वेन ६ । एते प्राभाकराणां मते सन्ति ते शास्त्रान्तराद् **ज्ञेयाः । षण्णां मध्ये एकं नियोज्यत्वमादाय मम नियोज्यस्य यागः कार्य इति** प्राभाकरमते । नियोज्यस्य मम यागः स्वर्गसाधनम् इति नैयायिकमते । तथा च नियोज्यत्वरूपेण नियोज्यस्य यागः कार्य इति बोधः, याग इष्टसाधनमिति वा बोधः । द्वयमपि न सम्भवति कर्त्तरि नियोज्यत्वान्वययोग्यताविरहात् । नियो-उयत्वं नाम यागसाध्यफल्लभौगित्वम् । यागसाध्यता तु फले न सम्भवति । यागस्य आञ्चतरांवनाशित्वेन कालान्तरभाविफलस्य यागसाध्यत्वाभावात् परम्पराघटकानु-परिश्वत्या परम्परयाऽपि यागसाध्यत्वाभावात् फलस्य । एवं साक्षात्परम्परया साध्यत्वबाधे तदन्वयार्थे परम्पराघटकं छिङादिवाच्यम् अवश्यं किश्चित् स्वोकर्त्त-व्यम् । अन्यथा अधिकारिणो नियोज्यत्वरूपेण यागकियायां कत्तेव्यत्वावगम एव न भवति । एतदेवाह नियोज्येति(८८-२) । नियोज्यत्वरूपेणेत्यर्थः ।

नियोज्यस्य यागे कत्त्रेव्यतावगमो नास्ति । कुतः ? यागसाध्यत्वं साक्षात् परम्परया बाधितम् । तर्हि नियोज्यत्वान्वयः कथमधिकारिणि इत्याह-कामीति (८८-२) । तथाच प्रथमतः कामी काम्यं यत् फलं तस्याव्यवहितं यत् साधनं तदेव कत्त्रव्यत्वेनादौ जानाति मम यागविषयकं कार्यमित्याकारकम् । एवं सति याग-विषयस्य कार्यस्यापूर्वस्योपस्थितौ तदद्वारा फल्टे यागसाध्यत्वेऽवगते पश्चात् अधिका-रिणि नियोज्यत्वान्वयबोधः । अनेन प्रकारेण अधिकारिणि नियोज्यत्वेऽवगते पश्चा-नियोज्यस्य मम यागः कार्य इष्टसाधनं वा इत्यन्वयबोधो भविष्यत्ति । तच्च परम्प-राघटकम् अपूर्वे लिङादिवाच्यम् । अन्यथा तस्याऽपूर्वस्यानुपस्थितेः । एतदेव वि-

१. भोक्तृत्वम् ।

ष्टणोति । काम्यादन्यदि-(८८-२)ति । स्वर्गेसुम्वपरम्परायां हि काम्याव्यवहितं पूर्वं पूर्वमपि काम्यं भवत्येव तत्रैव कर्त्तव्यत्वान्वयो भविष्यतीति कथमपूर्वे कर्त्तव्यत्वान्वय इत्यत उक्तं काम्यादन्यदिति (८८-२)

तत् काम्ये काम्यादन्यत्तद्दारानुपस्थित्यादिपरम्परासाधनत्वबोधो भविष्यती-रयाशङ्कतेन्न चेति (८८-३) । तथाच साक्षात् साधनताबाधेर्डाप परम्पराघट-कानुपरिथव्याऽपि परम्परासाधनत्व रोधो भवतीत्यर्थः । कथमन्यथा सस्यार्थिनः कृषी-वटस्य प्रम्पराघटकानुपस्थित्यापि सस्यपरम्परासाधने कर्षणे प्रवृत्तिः । कर्षणस्य सस्य-पुरम्परासाधनत्वात् । नाऽयं नियम(८८-४) इति । साक्षात् साधननाबाधे यत् साधनम्वं तत्परम्पराघटकोपस्थित्यैवान्वितं भवतीत्ययं न नियमः सस्यार्थिनः कर्ष-कस्य परम्परासाधने कर्षणे साधनत्वबोधानन्तरं कर्षणे प्रवृत्तिदर्शनात् । दूषयति– तत्राऽपीति ८८-४) साक्षादसाधनस्य यत् साधनत्वं परम्पराघटकानुपरिथत्याऽपि सन्वितं भवतीति कुत्राऽपि न दृष्टम् । कुतः ? सस्यार्थिनः कर्षेकस्य या कर्षणे प्रवृ-त्तिः साऽपि परम्परया लोहरश्मिबलीवर्दव्यापारपरम्गरामवर्गम्यैव कर्षणे साधन-खबोघः, न तु व्यापारपरम्परामनवगम्य । एतदेवाह-नान्यथेति (८८-५) । व्यान पारपरम्परामनवगम्येत्यर्थः । विपक्षे बाधकमाह-तथात्वेति (८८-५)। व्यापारप-म्परामनवगम्य साधनत्वबोधे इत्यर्थः । अत्रानुकूलतर्कमाह -साक्षादिति(८८-६) । पुक्रविशेषबाधे यः सामान्यप्रत्ययः सोऽपर्विशेषमादायेव भवतीति नियमात् । अत्र टष्टान्तमाह-अत एवेति(८८-६)। घटसामान्यस्य द्यौ विशेषौ सछिदत्वमछिद्रत्वं च । सछिद्रस्य घटविशेषस्य जलाहरणान्वयवाधात् । अपरो विशेषः छिद्रेतरत्वं तमा-दायैव जलाहरणान्वय कोध इत्यर्थः । तस्मात् कामी पुरुषः काम्याव्यवहितसाधनम-पुर्वमेवादौ कार्यत्वेन अवैति ।

अत्र शङ्कते-ननिवृति(८८-९) । विधिप्रत्ययस्य छिङ्प्रस्ययस्यापूर्वे वाल्ये केन रूपेण शक्तिः । क्रियेति (८८-९) । ठिङ्गत्यपेन यत् हार्थमुनस्थितं तद्दपि चेत् कियासाधारणतया आशुतरविनाशी(शि) स्यात् तदा आशुतरविनाशित्वात् कियाजन्यस्वं फल्टे नास्ति । तथा यछिङ्प्रत्ययवाल्यं क्रियासाधारणम् आशुतरवि-नाशि परम्प बिटकं तदद्वाराऽपि कियाजन्यत्वं फल्टे न सम्भवत्येवेति स दोषस्तद-वस्थ एव ।

्दोषान्तरमाह-शक्येति(८८-११)। लिङ्प्रत्ययस्य यदि अपूर्वे वाच्यं तत्र शक्यतावच्छेदको धर्म कार्यत्वं तच्च न सम्भवति । यथा घटपदस्य वाच्यो घटः तत्र शक्यतावच्छेदकं द्रव्यत्वं न सम्भवति, कुतः १ घटपदाशक्यपटादिवृत्तित्वात् तद्वत् । लिङ्वाच्यं यदपूर्वे तत्र शक्यतावच्छेदको धर्मेः कार्यत्वं न सम्भवति लिङ्-पदाशक्यघटादिवृत्तित्वात् ।

ननु अशक्यवृत्तिरपि धर्मः शक्यतावच्छेदको भवतु इत्यत आह-अन्यथेति (८८-११) । तथा च घटपदशक्यतावच्छेदकं घटत्वे न स्यात् किन्तु सामान्यधर्मः प्रमेयत्वमेव स्यात् । द्वितीयं दूषयति-नेतुर (८८-१२) इति । घटादीति (८८-१२) | कियातिरिक्तकार्यत्वमपि न लिङ्पदशक्यतावच्छेदको धर्मः, कुतः १ लिङ्पदा-शक्यघटादिवृत्तिःवात् । क्रियातिरिक्तकार्यत्वं घटेऽपि वर्त्तते । तृतीयं स्थिरकार्यत्वेनति पक्षं दूषयति-तत्त्वादेवेति (८८-१३)। शक्याशक्यघटादिसाधारणत्वात् । अपूर्व-त्वेनेति पक्षं दूषयति-नोपान्त्य (८८-१३) इति । यद्यपि अपूर्वत्वं लिङ्पदशक्यं यदपूर्वे तन्मात्रवृत्ति भवति न तु लिङ्पदाशक्यघटादिवृत्ति तथापि तदपूर्वत्वं प्रथम-मुपस्थितमनुपस्थितं वा । आधे आह-उपस्थितावपि (८८-१३) । अन्वयबोघात् यदि पूर्वसुपस्थितमपूर्वे तदा अपूर्वत्वव्याघातः, कुतः ? साधनत्वान्वयबोघानन्तरं कल्प्यं हि अपूर्वे तचेत् पूर्वमुपस्थितं तदा तस्य कल्प्यत्वाभावेन अपूर्वत्वव्याघातः । अन्त्ये यदि अपूर्वत्वमुपस्थितं नास्ति तदा केन रूपेण छिङादिपदशक्तिप्रहः स्यात् । चरमं दुषयति-अनिर्वचनादिति (८८-१४) । स्थिरेति (८८-१५) । लिङ्पदस्य कार्य-त्वेन रूपेण कार्य एव घटादिसाधारणी शक्तिः । तया शक्त्या कार्यत्वेन रूपेण पदार्श्वस्मरणं भवति । यथा गोपदेन सकलमेव गोसाधारणं पदार्थस्मरणं भवति । वाक्यार्थबोधे तु अपूर्वे यथा गामानयेत्यत्र अपूर्वो गौरुपतिष्ठति तथाच वाक्यार्थ-बोधकाछे कार्यत्वं विहाय अपूर्वमवगमयति लिङ्पदम् । यथा शब्दाश्रयत्वेन आकाश-पदशक्तिग्रहे पदार्थस्मरणकाले शब्दाश्रयत्वेनैवोपस्थितिः, वाक्यार्थबोधकाले तु शब्दा-श्रयत्वं विहाय निष्प्रकारिका आकाशस्योपस्थितिस्तद्वदेवेत्यर्थः । एतदेवाह-छिङ्पद-मिति (८८-१६) यजेतिपदम् । तर्केति (८८-१६)। अस्थिरा किया कालान्त-रभाविस्वर्गाजनिका इति तर्कसहायेन अपूर्वं बोधयति ।

अत्र शङ्कते-न चेति (८८-१६)। यदि लिङ्प्रत्ययेन तर्कबलादपूर्वम् उपस्थाप्यते तर्हि न कल्ल्जं भक्षयेदित्यादौ कल्ल्ज्जभक्षणाभावविषयकं कार्यमित्यत्र नित्यनिषेधः । अपूर्वे च तयोर्लाभो न स्यात् , कुतः ? कल्ल्जभक्षणाभावस्य विह्ति-कियार्थाभावात् । किन्तु न कल्ल्जं भक्षयेदित्यत्र वेदोक्तनिषेघोऽस्ति, न तु विधिः । अत्र कल्ल्जभक्षणाभावस्थले निषेधजन्यम् अपूर्वे चेन्नास्ति तदा नित्यनिषेघोऽपि न

305

स्यात् । द्वयोरलाभप्रसङ्गः स्यात् । समाधत्ते-एकत्रेति (८८-१७) । वैदिकलिङः स्वर्गकामो यजेतेत्यत्र अपूर्ववाचकत्वस्थितौ निषेधस्थलेऽपि वैदिकलिङोऽपूर्ववाच-कःवं कल्प्यते । यतः एकत्र निर्णीतं तदेवापरत्र कल्प्यते । यथा मन्त्राणां दृष्टकार्य-सम्पादकत्वेन प्रामाण्ये सिद्धेऽन्यत्रापि अदृष्टार्थबोधकस्य प्रामाण्यम् । यथा मन्त्रायु-वेंदस्थले वेदस्य प्रामाण्ये सिद्धे अपरस्यापि वेदस्य प्रामाण्यम् । तद्ददत्र विहितस्थले लिङः अपूर्ववाचकत्वे स्थिते निषेधस्थलेऽपि लिङोऽपूर्ववाचकत्वं कल्प्यते इत्युभयत्र विहितनिषेधस्थले लिङोऽपूर्ववाचकत्वमिति स्थिते शङ्कते-न चैवमिति (८८-१७) । यदि आग्रुतरविनाशिकियायाः कालान्तरभाविफले जनयितव्ये मध्ये चेदपूर्व तर्हि पुष्टि-कामो छतं पिबेदित्यादौ छतपानस्याग्रुतरविनाशित्वात् कालान्तरभाविपुष्टि क्रति साक्षाज्जनकत्वासम्भवात् परम्परासाधनत्वोपपत्तयेऽपूर्वकल्पनापत्तिरित्यर्थः ।

समाधत्ते-वैदिकेति (८८-१८) । न हि सर्वत्र आञ्चतरविनाशिकियासम-भित्र्याहृतछिङोऽपूर्ववाचकत्वमित्युच्यते कि तर्हीत्यत आह-छिङ्त्वे नेति (८८-१८)। वैदिकछिङ्त्वेनैवाऽपूर्ववाचकत्वं कल्प्यते न तु छौकिकाछौकिकसाधारणाऽऽञ्चतरविना-शिकियासमभिव्याहृतछिङ्त्वमात्रेणेष छिङोऽपूर्ववाचकत्वम् । कथं तर्हि घृतं पिबेदित्यादौ घृतपानस्य पुष्टिसाधनत्वान्वयभेध इति चेत् । न, छोकसिद्धमथवा वैदिकशाखादवगतं वा धातुसाम्यं परिज्ञातं घृतपाने, तदा धातुसाम्यद्वारा पुष्टिभवति । तर्हि छौकिकस्थष्ठे दृष्टधातुसाम्यादिकमेव आशुतर विनाशिकियासमभिव्याहृतछिडः वाच्यमस्तु इत्याशये-नाह-यद्वेति (८८-१८) । तत्र वैदिकस्थछेऽपूर्ववाचकत्वेन विना गतिर्नास्ततिकृत्वा छिङोऽपूर्ववाचकत्वम् । छोकस्थछे तु अपूर्वव्यतिरेकेणापि धातुसाम्यद्वारा फलसाधन-त्वोपपत्तौ स एव छिङ्थे इत्यर्थः । क्रियामात्रस्येति (८८-१९)। कियामात्रं पर-म्परासाधनत्वोपपत्तिकस्य । न च कार्यमात्रव्यापारेण पुष्टिसाधनत्वोपपत्तिरित्यत आहे-तद्व्यापारस्येति (८८-१९) । तत्र यर्थमात्रव्यापारेण पुष्टिसाधनत्वोपपत्तिरित्यत आहे-तद्व्यापारस्येति (८८-१९) । तत्व वित्रायाः घृत्यानादिद्धपायाः कियाया यो व्या-

अत्र शङ्कते-न चेति (८८-१९)। यदि लिङः वैदिकस्थचेऽपूर्वे शक्तिः लौकिकस्थचे धातुसाम्पादौ शक्तिः तदा शक्यतावच्छेदकमेदात् लिङो नानार्थत्वा-पत्तिः । समाधत्ते-लोक इति (८८-२०)। यथा सर्वेषामाख्यातानां कृतौ शक्तिः रथो गच्छतीत्यत्र गमनानुकू उकृतेरभावात् गमनानुकू ल्व्यापारे लक्षणा तथा लिङोऽ-पूर्वे एव शक्तिः । यत्र लौकिकस्थच्ठेऽपूर्वे नास्ति तत्र लौकिकलिङः परम्परासाधन-त्वोपपादकव्यापारमात्रे लक्षणेति न नानार्थत्वं लिङः ।

२३

## न्यायसिद्धान्तदीपे

सिद्धान्तमाह-साधनत्वस्येति (८८-२१)। आशुतरविनाशियागकियायां कालान्तरभाविफल्लसाधनत्वस्य फलकारणत्वस्यान्वयायोग्यतया वैदिकस्थले व्यापारेsपूर्वे शक्तिः लौकिकस्थले व्यापारे लक्षणा इति प्राभाकरस्याभिमतमिति पूर्वानुवादः । दूषयति-एतच्चेति (८८-२२) । अन्वयायोग्यतेत्यत्र कियायां इष्टसाधनत्वान्वये योग्यता नास्ति । तत्र का योग्यता नास्ति ? इत्याह-कासाचिति (८८-२२) । या आशुतरविनाशिकियायां योग्यता नास्ति श्रिक्त का साचिति (८८-२२) । या आशुतरविनाशिकियायां योग्यता नास्ति सा का इत्याह ?-न तावदिति (८८-२३) । सजातीय (८८-२३) इति । घटेन जल्माहरेत्यत्राडन्वययोग्यताsस्ति । बह्विना सिञ्चेदित्यत्रायोग्ये वाक्ये इदं लक्षणं सजातीयेडन्वयदर्शनमिल्यादिकं नास्ति । बह्वित्वेन रूपेण वह्विजातीये कुत्रापि वह्वी सिञ्चनान्वयदर्शनमिति लक्षणं नास्ति । तत्र वह्विना सिञ्चेदिति वाक्ये सजातीयेडन्वयदर्शनमिति लक्षणं नास्ति ।

इदं छक्षणं दूषयति-न तावदिति (८८-२४)। सजातीयेऽन्वयदर्शनमित्यत्र यत् साजात्यं विवक्षितं कियाकारकपदार्थयोस्तत् किं येन केन रूपेण वा पदा-र्थतावच्छेदकरूपेण वा । आद्ये आह--अग्निनेति (८८--२४) । द्रव्यत्वेन रूपे-णाग्निसजातीये जलादौ सिञ्चनान्वयस्य दृष्टत्वात् तत्रापि योग्यता स्यादित्यर्थः। द्वितीये त्वाह–पदार्थतेति (८८–२५) । अग्निना सिञ्चेदित्यत्र यत् किञ्चिद्रपं द्रव्यत्वादिकं तेन रूपेण वह्विसजातीये जले यद्यपि सिञ्चनान्वयदर्शनं वर्त्तते तथापि पदार्थतावच्छेदकरूपेण वहित्वादिना वहिसजातीये सिञ्चनान्वयदर्शनं नास्तीत्यति-प्रसङ्गो न । यदि पदार्थतावच्छेदकरूपेण साजात्यं विवक्षितं तर्हि दोषमाह-अधजात (८८-२५) इति । अधजातगोत्वेन रूपेण पयःपानान्वयः कुत्रापि दृष्टो नास्तीति तत्र योग्यता न स्यात् । अत्र यद्यप्यद्यजातगोत्वं न पदार्थतावच्छेदकं किन्तु अद्य १ जात २ गौ ३ त्रयाणां पदानां यो वाक्यार्थस्तस्यावच्छेदकं, परं न पदार्थतावच्छेदकम् । पदार्धतावच्छेदकं तु अवत्वं १ जातत्वं २ गोत्वं ३ तेन तेन रूपेण सजातीयेsacवेन सजातीये १ जातत्वेन सजातीये २ गोत्वेन सजातीये ३ अन्वयदर्शनं वर्त्तते एवेति नायं दोषः । तथाप्यखजातगोशब्देन रुङ्गप्राहिकान्यायेन अयं पयः पिबतीति १. one कुत्रापि is redundant. But I think this is a peculiarity of गुणरत्न's style ।

२. To use only प्रातिपदिक's in this manner without a suitable विभक्ति is also a peculiarity of गुगरत्न's style. Or, it may be the style of the scribe. वाक्ये एतत्वेन रूपेण सजातीयोऽन्यो नास्तीति तत्र योग्यताल्रक्षणं नास्तीत्यर्यं दोषो द्रष्टव्यः । तद्भावादिति (८९-१) तस्य सजातोयान्वयदर्शनरूपयोग्यता-लक्षणस्याभावादित्यर्थः ।

अश्वक्येति(८९-१)। एकस्मिन् पदार्थे अपरपदार्थाभावाप्रतियोगित्वं योग्यता । वहिना सिञ्चेदित्यत्र इदं योग्यताल्रक्षणं नास्ति । सिञ्चनपदार्थस्य वहिपदार्थनिष्ठो यः सिञ्चनपदार्थाभावस्तत्प्रतियोगित्वमेव सिञ्चनस्य वर्त्तते । विल्लोक्यतेऽप्रतियो-गित्वं जल्टेन सिञ्चतीत्यत्र । इदं पूर्वोक्तं लक्षणं वर्त्तते, सिञ्चनपदार्थस्य जल्लपदार्थ-निष्ठो योऽभावः स सिख्बनाभावो जल्टे नास्ति किन्तु घटाद्यभावस्तस्याप्रतियोगित्वं जल्टे तिण्ठति । इदमपि योग्यताल्रक्षणं निर्वक्तुं न शक्यते । वृक्षः कपिसंयोगी-त्यादौ एतल्लक्षणाभावः । कुतः १ इदं योग्यं वाक्यं भवति । अत्र इदं योग्यता-लक्षणं नास्ति, कुतः १ वृक्षपदार्थेऽपरपदार्थस्य योऽभावः कपिसंयोगाभावस्तत्प्रति-योगित्वमेव कपिसंयोगे वर्त्तते इत्यादिकमपि लक्षणं न सम्भवति ।

किं तथोग्यताल्रक्षणमित्यत आह- तस्मादिति (८९-२)। बाधकप्रमाणा-भाव एव योग्यता । परस्परपदार्थसंसर्गाबाध इत्यर्थः । स च वह्निना सिम्नेदित्यत्र नास्ति । परस्परपदार्थयोः वह्निस्ञचनयोः संसर्गे बाधकमेवास्ति । जळेन सिञ्च-तीत्यत्र जलसिञ्चनपदार्थयोः संसर्गे बाधो नास्ति । तत्र योग्यतालक्षणं वर्त्तते । तद्योग्यताल्रक्षणं योजयति-सा चेति (८९-२) । यागस्वर्गसाधनत्वपदार्थयोः संसर्गे कुत्रापि बाधस्तु दृण्टो नास्ति इति तत्र योग्यता वत्त्तेते किमर्थमपूर्व लिङादिवाच्यम् । **सा चे**ति (८९–२) । बाधकप्रमाणाभावो योग्यता । अत्रेति यागस्वर्गसाधनत्वयोर्वर्त्तत एव । साधनत्वेनेति (८९–३) । साधनत्वेन प्रकारेण सा बाधकप्रमाणाभावो योग्यता वत्तते एव । स बाधकप्रमाणाभावः कथं वर्त्तत इत्यत आह-न हीति (८९-३)। यागे स्वर्गसाधनत्वं केनापि प्रमाणेन बाधितं हुष्टं नास्ति येन बाधकप्रमाणाभावरूपा योग्यता न स्यात् । किञ्च लिङादि-वाच्यमपूर्वं तदा स्यात् यदि यागे स्वर्गेसाधनत्वबोधः, परम्पराघटकव्यापारमादायैर्व चेत् स्यात् तदा परम्पराघटकोपस्थित्यर्थं लिङादिवाच्यमपूर्वं स्यात् । तच्च नास्त्येवेत्याह-न चेति (८९-४)। न हि कपाल्रस्य घटकारणत्वबोधे व्यापार-मादाय घटकारणखबोधः । अन्वयबोध (८९-४) इति । साधनखबोध इत्यर्थः । एतदेवाह-प्रमाणाभावादिति (८९-४)। सर्वत्र साधनत्वबोधः व्यापारमन्तर्भाव्येव भवतीत्यं नियमो नास्ति । अत्र प्रमाणं नास्तीत्यर्थः ।

## न्यायसिद्धान्तदीपे

अवाशक्कलेन्न खेति (८९-४) । यद्यपि सामान्यतः साधनत्ववोधः व्यापा-स्मनम्तर्माव्य भवत्ययं नियमो नास्ति तथापि साक्षात् साधनत्ववाधे परम्परासाध-नत्ववोधो यः स व्यापारमनन्तर्भाव्य भवतीति न । किन्तु साक्षात् साधनतावाधे यः साधनत्ववोधः स परम्परामादायैव विश्रान्तो भवति । परम्पराघटकस्तु व्यापारोऽपेक्षत प्रव। स व्यापारोऽपूर्वमेव लिङादिवाच्यम् कल्प्यते इत्याह-एतावतैवेति (८९-५) । एतावता साक्षात् साधनतावाधे परम्परासाधनत्वप्रतीतिरित्यर्थः । क्रियाव्यापारे (८९-५) इति । यागादिकर्मव्यापारे । तथाच साक्षात् साधनत्ववाधे परम्परासाध-नता प्रतीयते । सा च परम्पराघटकेन विना न प्रतीयते । परम्पराघटकं तु अपूर्व लिङादिवाच्यं विना न सम्भवतीति । न च युक्तमित्यनेन सम्बन्धः ।

दूषयति-छिद्रेतरेति (८९-६) । घटेन जल्माहरेत्यत्र सछिद्रघटस्य जला-हरणायोग्यत्वात् । छिद्रेतरघटेन जलाहरणान्वयकोघो जायते इतिकृत्वा छिद्रेतर-त्वेऽपि शक्तिकृल्पनापत्तिः । न हि छिद्रेतरत्ववाधकं किञ्चित् पदान्तरं तिष्ठति । तथाच घटपदस्यैव छिद्रेतरत्वे शक्तिकृल्पनापत्तिः । तथा च तत्र यदि छिद्रेतरत्व-रूपेणैव सर्वत्र घटे जलाहरणान्वयकोघो नास्तीत्युत्तरं तदा यागे स्वर्गसाधनत्वकोघः साक्षात्साधनत्वनाधदशायामेव भवति अयं नियमो नास्ति येन परम्परासाधनत्वकोघः माक्षात्साधनत्वनाधदशायामेव भवति अयं नियमो नास्ति येन परम्परासाधनत्वक्स्यैव प्रतीतिरावश्यकी स्यादित्यभिप्रायेणाह- न चात्रेति (८९-६) । यागे स्वर्गसाध-त्वग्रहे परम्पराकारणताप्रतीतिरस्ति [ इति ] अयं नियमो नास्ति । युक्तिमाह-साक्षादिति (८९-७) । यदा साक्षात्साधनत्ववाधप्रतिसन्धानं नास्ति तदानी परम्परासाधनस्य स्फुरणमपि नास्तीति कुतः परम्पराघटकाऽपूर्वोपस्थित्यर्थं लिङा-दिशक्तिकृल्पनमित्यर्थः । अत एवाह-चरणोति (९९-८) । अपूर्वे लिङ्गक्ति-प्रसारणं नास्तीत्यर्थः ।

ननु साक्षात्साधनत्ववाधप्रतिसन्धानं यदा वर्त्तते तदानीं तु परम्परासाधनत्व-प्रतीतिरावश्यकी यतः साक्षात्साधनत्ववाधे परम्परासाधनत्वेन विना साधनत्वमा-त्रमेवाऽनुपपन्नं स्यादित्यत आह-किञ्चेति (८९-९)। एकविशेषवाधेऽपि न सामा-न्यान्वयवाध इति न्यायेन साक्षात्साधनत्ववाधेऽपि साधनत्वसामान्यवाधो नास्ति । यथा घटे नीळरूपवाधेऽपि रूपसामान्यवाधो नास्ति तद्ददत्रापि साक्षात्साधनत्व-वाधे साधनत्वसामान्यवाधो नास्ति । एतदेव विवृणोति -कारणत्वं दीति (८९-९)। तस्येति (८९-१०)। तस्य कारणत्वमामान्यस्य साक्षात्तं परम्परात्वं च विशेषणम् । यद्यपि साक्षात्वं परम्परात्वं कारणत्वं सामान्याश्रयनिष्ठो धर्मः तस्येव विशेषणं तथापि कारणत्वं न कारणस्वरूपातिरिक्तमित्यभिप्रायेण कारणत्वस्य विशेषण मत्यभिप्रायेणोक्तं, तथाच बिरोषणबाधे विरोषणस्यान्वयो मा भूत् । विरोषणस्य साक्षात्त्वस्य बाधे साक्षात् कारणत्वस्य अन्वयो मा भूत् । कारणत्वसामान्यं यद् विरोष्यं तस्यान्वय-बाधस्तु नास्तीत्याह-तथात्रेति (८९-१०)। विरोषणे साक्षात्त्वरूपे बाधात् । तस्ये-ति (८९-११) । साक्षात्त्वकारणत्वस्यान्वयो यागेऽन्वयो मा भूत् ।

ननु साक्षात्त्वरूपकारणबाधे कस्यान्वयो भविष्यतीत्यत आह-सामान्येति(८९-११)। साधनत्वसामान्यस्येत्यर्थः । एकविशेषबाधे सामान्यान्वयबाधो नास्तीत्यत्रानु-रूपं दृष्टान्तमाह-दण्डेति(८९-११) । पुरुषो विशेष्यं तस्यादण्डिभ्यो व्यावर्त्तकत्वा-द्विशेषो विशेषणं दण्डस्तस्य बाधेऽपि विशेष्यस्य पुरुषस्य बाधो नास्ति किन्तु पुरुषस्या-न्वयः एव । पूर्वोक्तं दृष्टान्तमपि निराकरोति । एवमिति(८९-१२) । घटे छिद्रत्वं विशेषधर्मः । तस्य बाधेऽपि छिद्रत्वेन जलाहरणान्वयो मा भूत् घटत्वेन रूपेग स्यादेवा-न्वय इत्याह-घटरवेनेति (८९-१२)। तत्रापीति(८९-१२) । जलाहरणादौ घट-त्वेनान्वयबोधोऽविरुद्ध एव । अत्राराङ्गते-घटत्वस्येति(८९-१३) । अयोग्यवृत्तिधर्मेण घटत्वेन कथमन्वयः । जलाहरणेऽयोग्यो यः छिद्रघटस्तद्वृत्तिना घटत्वेन कथं जलाह-रणान्वयः । छिद्रसाधारण्यादिति (८९-१३) । घटत्वस्य छिद्रघटवृत्तित्वादित्यर्थः । यधाऽच्छिद्रे घटे घटत्वं तद्रत् सच्छिद्रेऽपि घटत्वं वर्त्तत एवे यर्थः । समाधत्ते-तथात्वे-(८९-१४) इति । अयोग्यवृत्तिधर्मेण नान्वय इति न, किन्तु अयोग्यमात्रवृत्तिधर्मेणान्वयो बर्त्तते । अन्यथा गोत्वस्य देशान्तरगोवृत्तितया देशान्तरगोव्यक्तेरानयनान्वयासम्भवेन मोत्वेनानयनान्वयो न स्यात् । तत्र यदि अयोग्यां गोव्यक्तिमपडाय योग्यगोव्यक्तिमा-दाय गोत्वेनानयनान्वयः न तु देशान्तरस्थगषेतरगोत्वेनान्वयस्तथाऽत्रापि घटत्व-स्यायोग्यछिद्रवृत्तित्वेऽपि योग्यतया छिद्रव्यक्तिमपहायाच्छिद्रव्यक्तिमादाय घटत्वेनैवा-न्वयों न तु छिद्रैतरघटत्वेनेत्यर्थः । तथात्वेऽपीति (८९-१४) । घटत्वस्यायोग्य-त्ववृत्तित्वेषीत्यर्थः । ननु योग्यमात्रवृत्तिधर्मेणैव सर्वत्र कियान्क्यो न तु योग्यायोग्य-साधारणेन धर्मेण अत एव देशान्तरस्थगोव्यक्तेरानयनान्वयायोग्यत्वेऽपि गोपदलक्ष-णया देशान्तरस्थगवेतरगोत्वेन रूपेणोपस्थितौ आनयनान्वयः । एवं घटपदलक्ष-णयाऽपि छिद्रेतरत्वेनोपस्थितौ जलाहरणान्वय इत्यत आह-नत्वित (८९-१४) । अच्छिद्रत्वेनेत्यर्थः । बाधकमाह -युगपदि्ति (८९-१४) घटपदात् शक्त्या घट-त्वेनोपरिथतिर्हक्षणयाऽच्छिद्रत्वेन तदा युगपद्दृत्तिद्रयविरोधः । युगपद्वृत्तिद्रय-विरोधस्या(८९-१५)यमर्थः द्राभ्यां वृत्तिभ्यां एकदा एकस्मात् पदान्नानार्थोप-स्थितिस्त नास्त्येव, तथाच घटपदात् राक्त्या घटत्वेनोपस्थितौ लक्षणया लिद्रेत-रत्वे एकदा एकस्माद् घटपदात् उपस्थितौ वृत्तिद्वयविरोधः ।

उपलक्षणेन शक्तिग्रह इति दूषयति-न चेति (८९-१६) । उपलक्ष्यस्येति (८९-१६) । अनुगतस्योपलक्ष्यतावच्छेदकस्याभावादित्यर्थः । एवमप्रेऽपि । उपलक्षणं नाम उपलक्ष्यतावच्छेदकम् । तद्पूर्वत्वम् (८९-१६)। उपलक्ष्यमपूर्वम् । तेन अपूर्वत्वेन समम् । तस्येति कोऽर्थः, तस्याऽपूर्वस्य सम्बन्धाज्ञानात् । यदि उपल-क्षणेन उपलक्ष्यस्य सम्बन्धश्चेत् ज्ञायते तदा तेन रूपेणोपस्थितिर्भवति । यथा काकवन्तो देवदत्तगृहा इत्यत्र काकपदेन उत्तृणत्वमुपलक्ष्यते । उपलक्ष्यतावच्छेदकस्य उत्तृणत्वस्य गृहस्य सम्बन्धश्चेत् ज्ञातो भवेत् तदा तेन रूपेण प्रतीतिः । अन्यथा तु न । एवमत्रापि । अपूर्वत्वेनाऽपूर्वस्य सम्बन्धो ज्ञातो न वा । यदि न ज्ञातस्तदा कथं तेन रूपेणोपस्थितिः । यदि ज्ञातस्तदाह-प्रतिसन्धाने वेति (८९-१७) । अपूर्वं हि कल्प्यं तच अपूर्वत्वेन रूपेण प्रथमतो ज्ञातं तदाऽपूर्वत्वक्षतिरित्वर्थः ।

प्रकारान्तरमाशङ्कते । न चेति (८९-१८) । तथाच लिङ्पदस्य कार्यत्वेन रूपेण कार्ये एव शक्तिस्तच्च कार्यमस्थिरक्रियादिकमपि भवतीति तदारणायापूर्वत्वं प्रयोगोपाधिः । प्रयोगोपाधिस्तु शक्यतावच्छेदकरूपेण शक्योपस्थितौ अतिप्रसङ्गवार-रणार्थे य उपाधिः स प्रयोगोपाधिः । अत्र च कार्यत्वेन रूपेण स्थिरास्थिरघटादिवार-णार्थ लिङ्पदस्यापूर्वत्वं प्रयोगोपाधिः । अत्रानुरूपं दृष्टान्तमाह-पङ्कजपदेति (८९-१९) । केवल्रयोगवादिनां मीमांसकानां पङ्कजनिकर्तृत्वस्य कुमुदजलजन्तुसाधारण्यात् तत्र प्रसङ्गवारणार्थं पद्यत्वं प्रयोगोपाधिः तद्ददत्रापूर्वत्वं प्रयोगोपाधिः ।

दूषयति-अप्रतीतस्येति (८९-१९) । यथोपछक्ष्यतावच्छेदकं प्रतीतं चेद्र-वति तदा तेन रूपेणोपस्थितिः । प्रतीतं चेन्न भवति तदा तेन रूपेण उपस्थितिर्न भवति । तथाऽत्रापि यदि अपूर्वत्वं प्रयोगोपाधिस्तद्यद्यपूर्वत्वेन रूपेणोपस्थितं स्यात् तदा स प्रयोगोपाधिस्तदेव च न सम्भवति । वाक्यार्थवोधात् पूर्वे तस्याऽपूर्वस्याऽपूर्वत्वेन रूपेणोपस्थितिरेव नास्ति । यद्युपस्थितिः स्यात्तदाऽपूर्वत्वं व्याहन्येत । दूषणान्तरमाह -प्रयोगोपाधीति (८९-१९) । पद्यत्वे प्रयोगोपाधिर्न भवतीति व्याख्यातं पूर्वोत्तं दूषणम् ।

निरस्यति--न चेति (८९--२१) । बिहितस्थछे यथा छिङ्पदस्याऽपूर्वं वाच्यं तथा निषेधस्थछेऽपि न कलञ्जं भक्षयेदित्यादावपि छिङ्पदस्यापूर्वं वाच्यमित्यर्थः । न चेत्यारभ्य (८९--२१) छाभ(८९-२१)पर्यन्तेनान्वयः । दूषयति-लोके इति (८९-२१) । छिङ्पदस्य कियायामेव शक्तिर्गृहीता वर्त्तते इतिकृत्वा छिङ्पदात् कियाया

१. Use of both यदि and चेत् or use of यदि twice is also stylistic peculiarity of गुणरत्न.

एवोपस्थितिः न कल्रञ्जं भक्षयेदित्यादौ अत्र कियाया असम्भवाल्लिङ्पदात् कथं कियोपस्थितिः स्यात् । कुतः १ कल्लञ्जभक्षणनिषेधस्य कियारूपत्वाभावात् । तस्मा-त्तत्र निषेधस्थले अपूर्वलाभो न स्यात् ।

अत्राशङ्कते-न चेति (८९-२२) । तत्रेति विहितस्थछे लिङ्पदात् शक्त्या अपूर्वोपस्थितिनिषेधस्थछे लिङ्पदात् लक्षणया निषेधाऽपूर्वस्योपस्थितिरिति न च । दूषणमाह-प्रमाणेति (८९-२२) । अपूर्वत्वेन रूपेण उभयोरपूर्वयोः समानत्वे एकत्र शक्तिरपरत्र लक्षणेति नियामकाभावात् निषेधापूर्वमेव लिङ्पदवाच्यं विहिता-ऽपूर्वे लक्षणा इति वैपरीत्यमेवास्तु इत्याह । वैपरीत्यस्येति(८९-२२) । ननु यागस्य स्वर्गसाधनत्वान्यथाऽनुपपत्त्या लिङ्पदवाच्यमपूर्वमित्यत आह-अन्यथेति (८९-२३) अपूर्वस्य लिङ्पदवाच्यतां विनाऽपि यथा स्वर्गसाधनत्वान्वयस्तथा प्रागेवोक्तम् ।

दूषणान्तरमाह — अपूर्ववाच्यतायाम् ज्ञह्महत्येति (८९–२४) । यदि विहि-तयागादिस्थछे स्वर्गसाधनत्वान्वयोपपत्त्यर्थे लिङ्वाच्यमपूर्वं, तदा ब्रह्महत्यादिकियाया नरकसाधनत्वग्रहो न स्यात् । कुतः ? ब्रह्महत्यादिकियाया आशुतरविनाशित्वेन नरक-साधनत्वग्रहो न स्यात् । ननु यथा यागकियायाम् अपूर्वे वाच्यं तथा अत्रापि ब्रह्म-हत्यायां नरकफल्ल्यापारोऽपूर्ववाच्यमस्तु इत्यत आह-तन्नेति (८९–२४) । तत्र ब्रह्महत्यादिस्थछे परेण दुरदष्टं कल्प्यमेव स्वीक्रियते न तु लिङादिवाच्यम् ।

भवतु वा ब्रह्महत्यादिकियायां दुरदर्ष्टं लिङादिवाच्यं तथाऽपि अनुभवस्य स्म-रणं प्रति कारणताम्रहे का गतिरित्याह—अनुभवस्येति (८९–२५) । तथाच संस्कारस्याऽतीन्द्रियत्वात् तैद्दारा प्रहे कार्यकारणभावनिश्चयो न स्यात् इत्यर्थः । तत्रापीति (९०-१) अनुभवस्मरणस्थऌे यागे स्वर्गसाधनत्वान्वयानुपपत्तिवत् अनु-भवस्य स्मरणं प्रति साधनत्वप्रहो न स्यात् इत्यर्थः । प्राभाकरोक्तदूषणगणस्तु साधन-त्वान्वयानुपपत्तिः । अनुभवस्य स्मरणं प्रति तदद्वारा प्रहे कारणत्वम्रहश्चेत् तदाह— अत्रेति (९०-२) । अनुभवस्य स्मरणं प्रति तदद्वारा प्रहे कारणत्वम्रहश्चेत् तदाह— अत्रेति (९०-२) । अनुभवस्मरणयोः तद्वारा प्रहे चेत् कारणत्वम्रहश्चेत् तदाह— अत्रेति (९०-२) । अनुभवस्मरणयोः तद्वारा प्रहे चेत् कारणत्वमहस्तदा यागस्व-र्गयोः किमपराद्धं कारणत्वम्रहेण । परिहासपूर्वमुपसंहरति तस्मादिति (९०-२) । अपूर्वे वाच्यत्वाभिभानः अपूर्व (९०-३) एव निर्युक्तिक एव । परस्येति (९०-३) प्राभाकरस्येति । तस्मात् (९०-२) यागे स्वर्गसाधनत्वम्रहानन्तरम् । सा स्वर्गसा-धनता व्यापारेण विना न सम्भवतोति अपूर्वमेव व्यापारः कल्प्यते ।

१. Text reads only दारा महे instead of तद्दारा महे।

## न्यामसिद्धान्तदीपे

अत्राशङ्कते नम्विति (९०-४) । अपूर्वे क्रल्प्यमपि न भवति, कुतः ! इत्यत आह—अन्यथेति (९०-४) अपूर्वव्यापारेण विनाऽपि स्वर्गसाधनत्वं सम्भवत्ये-वेत्यर्थः । तर्हि को व्यापार इत्यत आह—याग (९०-४) इति । तथाच यागध्वंस एव यागजन्यो फल्पर्यन्तस्थायी स एव व्यापारोऽस्त्वित्यर्थः । अत्राशङ्कते–ध्वंस-स्येति (९०-५) । तथा च ध्वंसस्यानन्तत्वेन फल्लस्याप्यनन्तत्वापत्तिः । यावत्पर्य-न्तसामग्री तावत्पर्यन्तकार्यं तथाच अनिर्मोक्षापत्तिरिति स्वर्गसुखस्यानन्तत्वात् तस्य विनाशो नास्तीति अशेषविशेषगुणोच्छेदो न स्यादित्यर्थः । दूषयति-तावदिति (९०-६) । तथाच अपूर्वकल्प्यवादिनोऽपि मते तादशादपूर्वादनन्तं फलं कुतो न भवति । यद्यपूर्वस्य त.दशः स्वभावः तावत्कालंमेव फलं जनयितव्यं तर्हि ध्वंसस्यापि तथा स्वभावोऽस्तु तावत्समयं तावत्कालं यत् फलं तस्य यज्ञनकत्वं स स्वभावो यस्य तस्य भावः स्वाभाव्यम् (९०-६) इति ।

ननु ध्वंसस्याभावरूपत्वेन गुरुत्वात् अपूर्वमेव व्यापारो लघुभूत इत्यत आह—धर्मीति (९०-७) । अपूर्ववादिमते अपूर्वमपि कल्प्यं तत्र व्यापारत्वं धर्मो-Sपि कल्पनीयः । प्रकृते तु ध्वंसस्योभयवादिसिद्धत्वात् धर्मी सिद्धस्तत्र व्यापारमात्रं धर्मे एव कल्प्यते । धर्मो ध्वंसः व्यापारत्वं धर्मः । स एव कल्प्यः । धर्मी अपूर्वे । तत्क-ल्पनातः सिद्धे धर्मिणि यागध्वंसे व्यारत्वमात्रकल्पना लघीयसी ।

शङ्कते-नन्विति (९०-९) । तथाच धर्म एव यागस्य व्यापारः येन कीर्त्त-नेन फल्लजनको व्यापार धर्म एव नाश्यते । व्यापारनाशस्तु ध्वंसे व्यापारे कल्प्यमाने न सम्भवतीत्याह-तत् स्विति (९०-१०) । तत् क्षरणं माश इत्यर्थः । कुत ? इत्यत बाह विरोधादिति (९०-१०) । ध्वंसस्य नाशे नष्टस्य घटस्य पुनरुन्मज्जनप्र-सङ्गः । दूषणान्तरमाह-प्रायश्चित्तेति (९०-१०) । यदि अगम्यागमनात् पापं नोत्पक्षते पापध्वंस एव चेदव्यापारस्तदा प्रायश्चित्तं विफल्णं स्यन्त् । दूषणान्तरमाह-यागेति (९०-१०) । यदि यागध्वंस एव व्यापारस्तदा कारणीभूताभावप्रतियोगि-त्वेन यागस्य प्रतिबन्धकता स्यात्, स्वर्गं प्रति कारणीभूतो योऽभावः यागध्वंसस्त-त्यतियोगित्वं यगस्य वर्त्तते इतिकृत्वा यागस्य प्रतिबन्धकता स्यात् इत्यर्थः । नैव मिति (९०-११) । ध्वंसो व्यापारो न सम्भवतो(९०-१०, त्युपसंहारः । नजु (८९-९) इत्यारम्य न (८९-१०) पर्यन्तं शङ्का ।

दूषयति-अस्त्विति(९०-१२) । माइस्तु यागध्वंस्रो व्यापारः व्यापाराऽनपे-क्षयैव स्वर्गो भोगयोग्यमतीन्द्रियं यागेन जन्यते तेन च शरीरेष ऐहिकशरीरेपरित्या-गानन्तरं स्वर्गो जन्यत इति न व्यापारान्तरापेक्षा । प्रकारान्तरमाइ--यद्वेति(९०--१३) तथा च कल्पनाया अविशेषे काल्णपरम्परैव व्यापारोऽस्तु । ननु काल्ल्स्य सर्वसाधार-णत्वात् स न व्यापारः सम्भवतोत्यत आह-अस्त्वति(९०-१३) । तथा च याग एव सूक्ष्मरूपेण फल्पर्यन्तं तिष्ठतीति न व्यापारान्तरस्याप्यपेक्षा । क्रियाशब्देनात्र यागकिया । सिद्धान्तमाह-नैयायिकः-न तावदिति(९०-१३) । व्वंसव्यापा-रवत्त्वं तु पूर्वमेव सण्डितम् । यदि यागकियायाः शरीरं व्यापारः तदा प्रल्यानन्तरं यत् फलं तन्न स्यात् । प्रल्ये सर्वशरीराणां नाशात् । तथा च इदानीं कियमाणस्य प्रल्यानन्तरं यत् फलं तन्न स्यात् । तस्य यागव्यापारस्य शरीरस्य प्रल्ये नष्टत्वात् । ननु इदानीं क्रियमाणात् यागात् प्रल्यानन्तरं फलं नास्त्येच इत्यत आह-प्रलयानन्त-रमिति(९०-१४) । तथा च प्रल्यानन्तरमपि इदानीं क्रियमाणात् यागात् स्वर्गा-दिरूपं फलं प्रमाणसिद्धं भवति । बल्जिरिन्दो भविष्यतीत्यादिना प्रल्यानन्तरमपि स्वर्गो भविष्यति

अत्राशङ्कते-प्रलये(९०-१५)इति । तथा च यागजन्यं स्वर्गोपभोगयोग्यं तादृशं शरीरं यत् प्रजयेऽपि न नश्यते इत्यर्थः । दूपयति । धर्मीति(९०-१५) । तथा च येन प्रमाणेन प्रलयः सिद्धः तेन प्रमाणेन सकल्लकार्यद्रव्यविनाशविशिष्ट एव सिद्धः । तथा च प्रलये सर्वेषां कार्यद्रव्याणां विनाशात् तन्मध्ये शरीरस्यापि विनाशः । कुतः ? शरीरस्यापि कार्यद्रव्यरूपत्वेन तस्यापि नाशात् कथं व्यापारतं शरीरस्य । दूपणान्तरमाह-किञ्चेति(९०-१७) । तथाच शरीरं प्रति यागस्य कथं कारण-त्वम् ? । साक्षाद्यागजन्यत्वं शरीरस्य न सम्भवति, किञ्चिन्मध्ये व्यापारो वक्तव्यः, तथा च सः को व्यापार इत्यत आह-अत् (९०-१७)इति । शरीरारम्भकपरमाणु-कियाद्वारा शरीररस्य यागजन्यत्वं वक्तव्यं, न च सा परमाणुकिया यागजन्या इत्याह-तस्याश्चेति(९०-१८) । तस्याः परमाणुकियायाः यागजन्यत्वं न सम्भवति । कुत इत्यत आह-व्यभिचारादिति(९०-१८) । यागव्यतिरेकेणापि परमाणुकि-यायाः नोदनाभिघातात् जायमानत्वात् । अत्राशङ्कते-न चेति (९०-१८) तथा च नोदनाभिघातजन्या परमाणुकिया विलक्षणा, यागकियाजन्या परमाणुकिया सा वल्व्या विलक्षणां परमाणुकिया विलक्षणा वागकियाजन्या सा कल्वा व्यापा च विलक्षणां परमाणुकिया वाग्ता व्यान्या व्याजन्या कार्यात्वा न वर्याभ्यात्वा विलक्षणा, यागकियाजन्या परमाणुकिया सा तत्व्या व विलक्षणां परमाणुकिया विलक्षणा न व्यभिचारीति । परमाणुकिया कल्जन्यशरीरद्वारा स्वर्गं प्रति यागस्य कारणत्वं स्यादेव ।

दूषयति-तद्विशेषेति(९०-२०) । अक्ऌप्तयागजन्यपरमाणुकियायां स्वर्गोप-भोगजनकशरीरारम्भकवैंजात्यकल्पने कल्पनागौरवप्रसङ्ग इत्यर्थः । नोदनाभिघातजन्य-प्रमाणुकियातः यागजन्यपरमाणुकियायाः वैजात्यम् । विपक्षे बाधकमाह-अक्ऌप्ते-

38

ति(९,०--२०)। तथा च दण्डादीनामपि घटादिकार्यं प्रति कारणत्वं न स्यात् । यत्र दण्डाभावे कार्यं न जायते तत्र कपाछविशेषो नास्ति । यथा दण्डाभावे घटादिकार्यं न जायते इतिकृत्वा दण्डः कारणं तच्च नास्त्येव । कुतः ? यत्र दण्डा-भावे कार्यं न जायते तत्र कपाछविशेषो नास्तीति कपाछे विशेषं परिकल्प्य दण्डा-दीनामपि कारणत्वं व्याहन्येत । तत्र कपाछरथछे अतीन्द्रियाक्ट्रप्तविशेषकल्पने गौरवमिति दण्डः कारणमिति यदि तदा प्रकृतेऽपि तुल्यम् । अतिप्रसङ्गादिति(९०-२१) । पूर्वोक्तयुक्तचा दण्डादोनामपि कारणत्वं न स्यादित्यर्थः । यागस्य समयप-रम्परैव व्यापार इति पूर्वोक्तं निरस्यति - अत एवेति(९० - २१) । यतः शरीरं न व्यापारः ध्वंसोऽपि न व्यापारः एवं काल्रपरम्पराऽपि न व्यापारस्तस्याः काल्रपरम्प-रायाः साधारणकारणत्वात् ।

काछपरम्पराव्यापारकल्पने अनुभवस्य स्मरणं प्रति काछपरम्परेव व्यापारो भविष्यतीति संस्कारस्याप्युच्छेदप्रसङ्ग इत्याह-किठचेति(९०-२२)। एवंविघेति (९०-२२) । काल्यपरम्परारूपव्यापारेणेत्यर्थः । अत्राराङ्कते-नन्विति (९०-२३) । मध्ये शङ्कते-न चेति(९०-२३) । तथा च चिरध्वस्तस्य(९०-२३) वस्तुनः फलं प्रति जनकता सा व्यापारदारैव । व्यापारं विना कारणत्वं न स्यादित्यर्थः । दूषयति-व्याप्ताविति(९०-२५) । चिरध्वस्तस्य या कारणता सा व्यापारदारैव इति व्याप्तौ प्रमाणाभावात् । अत्राशङ्कते-न चेति(९०--२५) । यदि चिर-ध्वस्तस्य व्यापारं विना कारणत्वं स्यात् तदा कारणाभावेऽपि कार्यम् अकारणाभा-बेऽपि कार्यं तदा कारणाकारणयोरविशेषापत्तिः । स्वर्गेऽकारणं घटः तदभावेऽपि कार्यं स्वर्गलक्षणं जायते, यागाभावे चेत् कार्यं स्वर्गस्तदा घटयागयोरविशेषप्रसङ्गः । कुतः ? कार्यकाळे स्वर्गकार्यकाळे घटयागयोरविधमानत्वात् । निरन्वयेति(९०-२५)। व्यापारशून्यं सच्चिरध्वस्तमित्यर्थः । दूषयति-कारणत्वस्येति(९०-२६) । उभयोः चिरघ्वस्ताकारणयोः कार्यकाल्रेऽविद्यमानत्वेऽपि चिरध्वस्ते कारणेऽकारणापेक्षया कार-णत्वमेव विशेषः । अकारणे कारणत्वं नास्त्ययमेव विशेषः । दूषयति-एतदपीति(९०-२६) । यदि चिरध्वस्तस्य व्यापारं विना कारणता स्यात् तदा कारणत्वमेव न स्यात् । कुतः ? कारणत्वं हि कार्याव्यवहितपूर्ववर्तिःवम् । व्यापारशून्यस्य चिरध्व-स्तस्य कार्याव्यवहितपूर्वेष्टत्तित्वमेव नास्ति, कथं कारणत्वं स्यात् । व्यापारश्चेत् चिरध्वस्तस्य स्वोकियते तदा व्यापार एव कार्याव्यवहितपूर्ववृत्तित्वं तच्चिरध्वस्तस्यैव चिरध्वस्तस्य कारणता स्यादित्यर्थः । ननु व्यापारपक्षेऽपि कार्याव्यवहितपूर्ववृत्तित्वं चिरष्वरते नारित कथं कारणलं स्यात् इत्यत आह-तरपूर्वेति (९०-२७)

## अपूर्चवादटिप्पनम् ।

कार्याव्यहितपूर्वे इत्यर्थः । तथाच व्यापारव्यापारिणोर्मध्ये यदन्यतरस्य कार्याव्यवहित-पूर्ववृत्तित्वं तदेव व्यापारिणः पूर्ववृत्तित्वं कारणत्वमित्यर्थः । व्यापारी यागः । व्या-पारोऽपूर्वे, तथाच यद्यपि यागस्य स्वर्गाव्यवहितपूर्ववृत्तित्वं नास्ति तज्जन्यस्याऽपूर्वस्य स्वर्गाव्यवहितपूर्ववृत्तित्वं वर्त्तते तद्यागस्यैव पूर्ववृत्तित्वमिति यागकारणत्वमक्षतमिति ॥

वाचनाचार्यं गुणरत्नगणिविरचिते शशिधरटिप्पनेऽपूर्ववादः ॥ छ ॥

# अन्यथाख्यातिवादटिप्पनम् ।

अन्यथाख्यातौ प्राचीनविप्रतिपत्तिनिराकरणपूर्वकं विप्रतिपत्ति रचयितुमुपक-ममाह-अन्यथाख्याताविति(९१-१) । ज्ञानस्य व्यधिकरणप्रकारकत्वे । सम्प्रदाये-ति(९१-१) । अत्रायमाशयः । नैयायिकमते इदं रजतमित्यत्र प्रथमतः शुक्तौ चाकचिक्यं दृष्ट्वा पुरोवर्त्तिञ्चक्तिरजतयोः नेदं रजतमिति मेद्रैप्रहो नारित तदानीं चाकचिक्यवशात् स्मृतं यद्रजतं तद्वृत्ति यद्रजतवं तेन सह पुरोवर्त्तिशुक्तेः शुक्ति-विशेष्यकं रजतत्वप्रकारकं ज्ञानं जायते. इदमेव यदरजतविशेष्यकं रजतत्वप्रकारकं ज्ञानं स एव भ्रमः । सैव चाऽन्थाख्यातिः । प्राभाकरमते तु चाकचिक्यवशात् स्मृतं यद्रजतं तेन सह भेदाग्रहः १ पुरोवर्त्तिं ज्ञानं २ रजतस्मरणं ३ इति त्रयं प्रभा-करमते स एव अमः । अत एव नैयायिकानां या अमसामग्री स्मृतरजतभेदाग्रहः पुरोवर्त्तिज्ञानम् इदमेव शुक्तिर जतयोर्भेदाग्रहसहितं यत् पुरोवर्त्तिज्ञानं रजतस्मरणमिति ज्ञानद्वयम् स ऐव अमः प्राभाकरमते । अत एव नेदं रजतमिति विपरीतदर्शनकाले रजतस्मरणं पुरोवर्त्तिज्ञानम् इदं ज्ञानद्वयं यद्यपि तिष्ठति तथाऽपि नैयायिकानां मते भ्रमो नोत्पद्यते । प्राभाकराणां तु नैयायिकाभिमता या भ्रमसामग्री तद्रपो यो अमः सोऽपि नारित, छुक्तिरजतयोर्भेदाग्रहस्यामावात् । ज्ञानद्वयवद् भेद-प्रहोऽस्ति भेदाग्रहस्यापि अमसामग्रीत्वात् । अत एव सुषुप्तौ भेदाग्रहस्य विद्यमानत्वेऽपि पुरोवर्त्तिज्ञान-रजतस्मरणरूपा या अमसामग्रो सैव नास्तीति सुषु-प्तो अमो नोत्पद्यते नैयायिकमते । प्रामाकराणां तु नैयायिकमते या अमसामग्री स एव भ्रमः । सा भ्रमसामग्री तु ज्ञानद्वयात्मिका पुरोवर्त्तिज्ञानं १ रजतरमरणं च २ तदात्मिका अमसामग्री सैव नास्ति । तथा त्रयं मिलित्वा अमसामग्री भेटा-ग्रहः १ पुरोवर्त्तिज्ञानं २ रजतस्मरणं ३ [इति त्रयं]मिडित्वा मेदसामग्री भवति । तथा च नैयायिकमते प्रथमतः पुरोवर्त्तिज्ञानं१ तदनन्तरं पुरोवर्त्तिनि यच्चाकचित्रयं दृष्टं तस्माद्यद्रजतस्मरणं जायते तद् दितीयं २ तयोः पुरोवर्त्तिस्मृतरजतयोयों भेदप्रहाभाव-लक्षणो भेदाम्रहः ३ इति त्रयं भ्रमसामग्री तया सामग्र्या शुक्तिविशेष्यकर नतत्वप्र कार-

- आत्मख्यातिरसत्ख्यातिरख्यातिः ख्यातिरेव च । तथाऽनिर्वचनख्यातिरित्याहुः ख्यातिपञ्चकम् ॥१॥
- २. मेदग्रहो यत्रास्ति नेदं रजतमिति असंसर्गग्रहो यत्रास्ति रजतत्वं नास्तीत्येतादृशे ज्ञाने भ्रमो नास्ति उक्तवैपरीत्ये भ्रमोऽस्ति ।

कज्ञानलक्षणो भ्रमो जायते । नैयायिकमते व्यधिकरणप्रकारकज्ञानलक्षणो भ्रमः । प्राभाकराणां तु अनया सामप्रचा शुक्तिविशेष्यकं रजतत्वप्रकारकं ज्ञानं भिन्नं जायते इदं नास्ति प्रमाणाभावात्, किन्तु नैयायिकाभिमतत्रितयरूपा या भ्रमसामग्रो स एव भ्रमः । न तु सामग्रीजन्यमतिरिक्तं शुक्तिविशेष्यकं रजतत्वप्रकारकं विशिष्टज्ञान-मन्यथाख्यातिरूपं भ्रमः ।

अरजतमिति (९१-१) । तथा च अरजतस्य शुक्त्यादेर्यदा रजतत्वप्रकारक-ज्ञानविषयता आगता तदेव शुक्तिविशेष्यकं रजतत्वप्रकारकं ज्ञानं भ्रमः इति नैया-यिकानां विधिकोटिः । यदा रजतस्य शुक्त्यादेः रजतत्वप्रकारिका ज्ञानविषयता नास्ति तदानीं शुक्तिविशेष्यकं रजतत्वप्रकारकं ज्ञानं व्यधिकरणप्रकारकं स भ्रमो नास्तीति । न वेति(९१-२) प्राभाकराणां कोटिः ।

विप्रतिपत्त्यन्तरमाह-रजत[ज्ञान]मिति(९१-२)। रजतत्वप्रकारकं ज्ञानम् अरजतविशेष्यकम् । अत्रापि अरजतविशेष्यकं रजतत्वप्रकारकं ज्ञानं स एव स्रमः पूर्ववदेव विधिकोटिनैयायिकानां निषेधकोटिः प्राभाकराणाम् ।

विषयतापक्षमधिकृत्याह-अरजतेति(९१-२) । ऐतन्मते अरजतविशेण्यक-रजतत्वप्रकारकज्ञानं न भ्रमः किन्तु अरजतविशेण्यकरजतत्वप्रकारकज्ञानविषयताकत्वं भ्रमः । तदेवाह-रजतत्वप्रकारकेति(९१-२) । तथा चारजतस्य ग्रुक्त्यादैः रजतत्व-प्रकारकविषयताश्रयत्वमागतं स एव भ्रमः । न वेति(९१-३) पूर्ववत् । विशेण्यिकां विप्रतिपत्तिमाह-रजतत्वेति (९१-३) । अत्रापि रजतत्वप्रकारिका विषयता चेद-रजतनिष्ठा आगता तदा अरजतविशेष्यकं रजतत्वप्रकारकविषयताज्ञानमागतमित्य-न्यथाख्यातिसिद्धिः ।

ज्ञानपक्षिकां विश्रतिपत्तिमाह-ज्ञानमिति(९१-४)। स्वविषयतेति(९१-४)। विशेष्यनिष्ठा विषयतेत्यर्थः । अत एव शुक्तिविषयताकं यद्रजतःवप्रकारकं ज्ञानं स एव भ्रमः । इदमिति(९१-४) । पुरोवर्त्तिनि यदिदं ज्ञानं तदिशेष्यनिष्ठा या विष-यता तया व्यधिकरणो यः प्रकारो रजतत्वादिस्तेनावच्छिन्ना या विषयता सा विद्यते यस्य तत्कत्वम् । तथा च पुरोवर्त्तिज्ञानस्य पुरोवर्त्तिविषयताव्यधिकरणप्रकारावच्छिन्न-विषयताकत्वं स एव भ्रमः ।

१. नैयायिकैकदेशिमते ।

विप्रतिपत्त्यन्तरमाह-ज्ञानमिति(९१-४) । तथा च ज्ञानं विशिष्टज्ञानत्वेन प्रवृ-त्तिजनकं चेदागतं, तदा विसंवादिप्रवृत्तिस्थछे विशिष्टज्ञानं प्रवर्त्तकं वक्तव्यं तष्च पुरो-वर्त्तिशुक्तिविशेष्यकं रजतत्वप्रकारकं विशिष्टज्ञानं तदेव स्रमः ।

दूषयति-समू हेति(९१-६) । तथा च शुक्तौ रजते च इमे शुक्तिरजते इदं यत् समूहालम्बनं प्रमारूपं तादृशमेव ज्ञानं सिध्यति, न त्वयन्थाख्यातिरूपम् इदमपि समूहालम्बनं शुक्त्यंशेऽरजतविशेष्यकं प्रमारूपं तद्रजतांशे रजतज्ञानं भवति, अर-जतं या शुक्तिस्तदिषयं भवति, रजतांशे यद्रजतत्वप्रकारकं ज्ञानं तस्य विषयोऽपि भवति यतः शुक्तिरजतयोरिदं एकमेव समूहालम्बनरूपं ज्ञानम् । नापीति(९१-६) । इदमेव यत्समूहालम्बनं शुक्तिरजतोभयविशेष्यकं प्रमारूपं तद्रजतांशे रजतज्ञानं भवति अर्जतं या शुक्तिस्तदिषयकमपि भवति, यतो ह्युभयविषयकम् एकमेव ज्ञानम् । अत एवेति(९१-६) । समूहालम्बनेनार्थान्तरत्वादेवेत्यर्थः ।

दूषणान्तरमाह—अन्यथारूयातीति(९१-७। रजतत्वप्रकारकज्ञानविषयत्वा-भावो हि निषेधकोटिः सा चाप्रसिद्धा । कुत्रापि पदार्थे रजतत्वप्रकारकज्ञानविषय-त्वाभावो नास्ति यथा सर्वे रजतमिति अनमादाय सर्वस्यापि पदार्थस्य रजतत्वप्र-कारकज्ञानविषयत्वात्। तैरिति(९१-७) नैयायिकैः । केवल्लान्वयित्वेति(९१-८) । यतः सर्वे रजतमिति यद्दजतत्वप्रकारकं ज्ञानं तद्विषयत्वं सर्वस्मिन्निति रजतत्वप्रकार-कज्ञानविषयत्वस्य सर्वत्र वृत्तित्वात् केवल्लान्वयित्वम् ।

नापीति(९१-८)। इदमिति ज्ञानस्य यष्यय्न्यथाख्यातिरूपत्वमागतं तथा-ऽपि भिन्नभिन्नानां चैत्रमैत्रादिज्ञानानां श्रमरूपत्वेन यत् साधारण्यं तत्तु नागतमेव। यथा इयं मदीयो गौः गोत्वात् सास्नादिमत्त्वात् । अत्र एतस्यां मम गवि गोत्वं यद्यपि सिद्धं तथापि चैत्रमैत्रगोव्यक्तिषु साधारण्येन गोत्वं न सिद्धं तद्वत् कस्यचिद् ज्ञानस्य यद्यपि अन्यथाख्यातिरूपत्वमागतं तथापि [न] सर्वसाधारण्येन । नापीति (९१-९)। विषयतायां मानाभावात्तदप्रसिद्धचाऽप्रसिद्धिरित्यर्थः । नापीति(९१-९)। प्राभाकरं प्रति विषयताव्यधिकरणप्रकारावच्छिन्नविषयताकत्वमप्रसिद्धं यावान् प्रकारः स स्वाश्रयविषयतया समानाधिकरण एव । यतः प्राभाकरमते रजतमिति ज्ञाने रजतत्वं प्रकारः, तच रजतत्वं स्वाश्रयरजतविषयतया समानाधिकरणमेवेति । न च द्यक्तिनिष्ठा या विषयता तया व्यधिकरणो यः प्रकारः रजतत्वं तदवच्छिन्वविषयताकत्वं विवक्षि-तमिति व्यक्तिविशेषविवक्षेया नोक्तदोष इत्यत आह-व्यक्तीति(९१-९)। तथा च

१. अप्रसिद्धिर्नास्तीत्ययं दोषः किन्तु प्रसिद्धिरेव ।

## अन्यथाख्यातिवादटिप्पनम् ।

ञ्चक्त्यादिव्यक्तिविशेषाभिधाने सर्वत्र साधारण्येनान्यथाख्यातिर्न सिद्धा किन्तु क्वचिदेव ।

दूषणान्तरमाह—किञ्चेति(९१-१०)। तथा च रजतत्ववदिशेष्यकं रजतत्वप्र-कारकं यत् सत्यं ज्ञानं तदा पक्षीकृतमिति प्रथमः पक्ष। शुक्तीति(९१-११)। रजत-त्वाभाववति या शुक्तिः तद्विशेष्यकं यद्रजतत्वप्रकारकं ज्ञानं तद्वा पक्षीकृतमिति द्वितीयः पक्षः । दूषयति—तत्रेति(९१-११)। तथा च सत्यज्ञानस्यायथार्थत्वे साध्ये बाध इत्यर्थः। व्यधिकरणे (९१-११) इति अयथार्थत्वे इत्यर्थः । परमिति । (९१-१२)। तथा च शुक्तिविशेष्यकं रजतत्वप्रकारकं यदन्यथार्ख्यातिरूपं ज्ञानं तदबापि सिद्धमेव नास्ति । पक्ष एव सिद्धो नास्ति किं साध्यते । बाधादिति(९१-११)। इदंज्ञानस्य वा रजतज्ञानस्य वा पक्षत्वे उभयत्र बाधः । उभयोः इदं-रजतज्ञानयोः समाना-धिकरणप्रकारकत्वादेव न व्यधिकरणप्रकारकत्वमिति ।

तथा हीति(९१-१२) । रजतार्थीति(९१-१२) रजतार्थिनो या प्रवृत्तिः तं प्रति कारणत्वं पक्षः । प्रवृत्तीति(९१-१३)। रजतार्थिप्रवृत्तिसमानविशेष्यिका एव-म्मूता या रजतत्वप्रकारावच्छिन्ना ये। विषयता तत्प्रतियोगि यद्ज्ञानं तत्त्वेन अवच्छि-न्नम् इति साध्यम् । अत्र च रजतार्थिप्रवृत्तिकारणत्वम् उभयत्र तिष्ठति । संवादि-प्रवृत्तिहेतुभूतेऽपि ज्ञाने तिष्ठति विसंवादिप्रवृत्तिहेतुभूतेऽपि ज्ञाने तिण्ठति । तथा च उभयत्र विधमानं यत् कारणत्वं तत् तादृशज्ञानत्वावच्छिन्नं चेज्जातं तादृशज्ञानत्व-व्याप्यमेव जातम् । एवं सति विसंवादिप्रवृत्तिस्थछे यत् ज्ञाननिष्ठं प्रवृत्तिकारणत्वं तत् प्रवृत्तिहेतुभूते ज्ञाने तिष्ठति, तत्र कारणत्वस्य यद् व्यापकं प्रवृत्तिसमानविषयर-**अतत्वप्रकारावच्छिन्नविषयताप्रतियोगिज्ञानःवं चेत् तत्रागतं तदा**ं अन्यथाख्यातिरा-गतैव । यतः विसंवादिप्रवृत्तिकारणीभूते पुरोवर्त्तिज्ञाने झुक्तिविशेष्यकर जतत्वप्रकारा-वच्छिन्नविषयताप्रतियोगिज्ञानत्वं चेदागतं तदा शुक्तिविशेष्यकरजतत्वप्रकारकं ज्ञानं तदेवान्यथाख्यातिरूपमागतं व्याप्यसत्त्वे व्यापकावश्यम्भावात् । यथा धूमो वह्वच-वच्छिन्नैः । धूमो वह्रचभावदवृत्तिरिति धूमे यदा वह्रचभाववदवृत्तित्वमागतं तदा धूमे वहिव्याप्यत्वमेवागतम् । धूमे यदा वहिव्याप्यत्वं जातं तदा धूमवति पर्वते वहि-सिद्धिः सुजातैव । कुतः १ यत्र व्याप्यं तत्र व्यापकेन स्थातव्यमवश्यमिति कृत्वा १. Repetition of या seems to be also a stylistic peculiarity

of गुणरत्न.

२. अर्वाच्छनं नाम तदभाववदवृत्तित्वम् अवच्छेचयर । यथा धूमो वह्नयबच्छिनः ।

१९१

## न्यार्यासद्धान्तदीपे

धूमरूपव्याप्यवति पर्वते धूमव्यापकवह्निसत्त्वनियमात् । एवं प्रवृत्तिकारणत्वे तादरा-ज्ञानत्वव्याप्यत्वं चेदागतं तदा व्याप्यसत्त्वे व्यापकावस्यम्भावनियमात् । अत्र प्रवृत्ति-कारणत्वं व्याप्यं प्रवृत्तिसमानविषयरजतत्वप्रकारावच्छिन्नविषयताप्रतियोगिज्ञानत्वं व्यापकम् । यत्र प्रवृत्तिकारणत्वं तत्र तत्र तादराज्ञानत्वम् । एवं सति विसंवा देप्र-वृत्तिहेतुभूते ज्ञाने तादराप्रवृत्तिकारणत्वं वर्त्तते तत्र चेद् व्याप्यं तिष्ठति तदा तस्मिन् ज्ञाने तादराप्रवृत्तिकारणत्वं वर्त्तते तत्र चेद् व्याप्यं तिष्ठति तदा तस्मिन् ज्ञाने तादरास्य कारणत्वस्य व्यापकं तादराज्ञानत्वं तदप्यागतं व्यापकम् । तथा च प्रवृत्तिकारणीभूते पुरोवर्त्तिज्ञाने शुक्तिविशेष्यकर जतत्वप्रकारावच्छिन्ना या विषयता तत्प्रतियोगित्वं ज्ञानत्वं चेदागतं तदा शुक्तिविशेष्यकरजतत्वप्रकारकं ज्ञान-मन्यथाख्यातिरूपमागतमेव ।

खण्डयति-इयं चेति (९१-१४) । इयं पूर्वोक्ता विप्रतिपत्तिः । अग्यथा-ख्यातौ न किन्तु तद्व्याप्ये इति कोऽर्थः ? अन्यथाख्यातिव्याप्ये, यथा धूमवत्त्वं वह्वच्चवछिन्नं नवेयं वह्विव्याप्यत्वे विप्रतिपत्तिः, न तु वह्रौ विप्रतिपत्तिः । भवतु व्याप्य एव विप्रतिपत्तिः ततः किमिस्यत आह-स्वविषयेति (९१-१२) यद्विषयिणी विप्रतिपत्तिः तद्विषयकः संशयः, तद्विषयक एव विचारः कर्त्तव्यः । भवतु विप्रतिप-त्तिसंशयविचाराणां समानविषयत्वं ततोऽपि किमित्यत आह-अनयेति (९१-१५) चोप्यर्थे (९१-१५) । तथा च अनया पूर्वोक्तया विप्रतिपत्त्या समानविषयकः संशयः समानविषयको विचारः कार्यः । एवं सति किमनिष्ट इत्यत आह-तद्विषय-भ्वेति । तथा च विप्रतिपत्तेरन्यथाख्यातिव्याप्यत्वं चेद् विषयः तदा व्याप्यविष-यक एव विचारः । स च प्रकृते चानुपयुक्तः यतो ह्यन्यथाख्यातिरुदेश्या, न तु अन्यश्वाख्यातिव्याप्यं यतो रजतार्थीति या विप्रतिपत्तिः सा व्याप्यविषविणी । तदिति (९१-१७) अन्यथाख्यातिः तस्याः अन्यशाख्यातेः व्याप्यक्षपी विषयो भवति, न तु अन्यथाख्यातिरूपः ।

अत्र शङ्कते-न चेति (९१-१७) । तथा च व्याप्ये या विप्रतिपत्तिः सा च व्यापकविचारार्थमेवेति नास्य विचारस्यानुपयुक्तत्वमित्यर्थः । अन्यथाख्यातिरूपव्या-पकसिद्धचर्थे व्याप्यसाधनम् । तादृशकारणत्वे तादृशज्ञानत्वावच्छिन्नछक्षणं यद् व्याप्यत्वसाधनमित्यर्थः । कथायामिति (९१-१८) । बादिविवादकथायाम् । दूष-यति-अप्राप्तेति (९१-१८) । अनाकाङ्कताभिधानछक्षणमप्राप्तकाछत्वमित्यर्थः । अन्य-थाख्यातिरूपे व्यापके आकाङ्का, न तु अन्यथाख्यातिव्याप्ये ज्ञानत्वावऽच्छिन्नछक्षणे द्यक्तिविशेष्यकरजतत्वप्रकारकज्ञाने आकाङ्क्षा, न तु प्रवृत्तिकारणत्वस्य पुरोवर्त्ति-विशेष्यकरजतत्वप्रकारकज्ञानत्वाच्छिन्तद्वछक्षणं यदन्यथाख्यातिव्याप्यं तत्राकाङ्क्षा नास्तीत्यर्थः । रजतार्थिप्रवृत्तीति(९१-१२) या विप्रतिपत्तिरुक्ता तया नैयायिक-

स्यान्यथाख्यातिसाधनं न, न वा प्राभाकरस्याऽन्यथाख्यातिनिषेधोऽपोत्याह--न वेति (९१ -१३) । वैशिष्टचस्येति (९१-१८) प्रकारत्वस्येत्यर्थः । तथा च प्रवृत्ति-कारणत्वस्य प्रवृत्तिसमानविषयरजतत्वप्रकारावच्छिन्नविषयताप्रतियोगिज्ञानत्वावच्छिन्द त्वनिषेधेन प्राभाकरस्यान्यथाख्यातिरपि निषिद्धः न भवतीत्यर्थेः ।

स्वयं समाधत्ते-रजतत्वावच्छिन्नेति (९१-२०) । रजतत्वप्रकारिका या कार्यज्ञानविषयता सा अरजतनिष्ठारयन्तामावाप्रतियोगिनीति कोऽर्थः, अरजतवृत्तिनी न वा, तस्यां विप्रतिपत्तौ अन्यथाख्यातिः कथम् आगता । अरजतवृत्तिरजतत्वप्र-कारकविषयताप्रतियोगिज्ञानमेवान्यथाख्यातिः । पूर्वोक्तविप्रतिपत्तौ नञ्द्दयगर्भितत्वेन गौरवादाह-रजतत्वेति(९१-२१) । अरजतवृत्तिरजतत्वप्रकारकज्ञानविषयताकत्व-मेवान्यथाख्यातिः । राङ्गते-न चेति (९१-२२) असाधारण्यमिति(९१-२२) । युक्तिरजतस्थटे यद्यप्यन्यथाख्यातिरागता तथापि सर्वत्र घटपटादिस्थटे नागत्तेव । समाधत्ते-एतावतेति (९१-२२) । एकत्र स्थटेऽन्यथाख्यातिस्तु सिद्धैव । तथा चैकत्र सिद्धाऽन्यत्रापि सेत्स्यति ।

पूर्वोक्तां विप्रतिपत्तिं समर्थयति-यद्वेति (९१-२३) । ज्ञानत्वं यथार्थत्वव्या-प्यमिति विधिकोटिः प्राभाकराणां निषेधकोटिर्नैयायिकानाम् । साधारण्येन विप्र-तिपत्तिमाह-यद्वेति (९१-२३) । स्वेति (९१-२३) । स्वशब्देन विषयता तस्या यः प्रकारस्तस्य यो व्याप्यवृत्त्यत्यन्ताभावस्तेन सह समानाधिकरणम् । अत्र विधिकोटिः नैयायिकानां, निषेधकोटिः प्राभाकराणाम् । अत्र रजतत्वप्रकारकज्ञान-विषयत्वं चेद्रजतत्वं प्रकारस्य व्याप्यवृत्त्योंऽत्यन्ताभावः शुक्तिनिष्ठस्तेन सामा-नाधिकरण्यं चेज्जातं तदा शुक्तिविशेष्यकरजतत्वप्रकारज्ञानविषयत्वं खब्धं सेवान्यथा-ख्यातिः ।

रजततयेति (९२-२) । तन्नेति(९२-२) यत्र रजतार्थिनः शुक्तौ प्रवृत्तिर्जायते तत्रेत्यर्थः । तथा च व्याहारः शब्दाभिलापः व्यवद्वारेः प्रवृत्तिः तयोर्याऽन्यथा-ऽनुपपत्तिः कार्ये कारणेन विनाऽनुपपन्नम् । शब्दाभिलापः प्रवृत्तिश्च द्वे कार्ये, कार्यं कारणेन विनाऽनुपपन्नं, कारणं किं ! यत्प्रकारको यद्विशेष्यको व्यवहारः तद्विशेष्यकतत्प्रकारकज्ञानसाध्यः व्यवहारश्चेष्छुक्तिविशेष्यकः रजतत्वप्रकारकः तदा

૨५

१. रजतत्वप्रकारकज्ञानविषयता ईश्वररजतत्वप्रकारकज्ञानविषयता अरजतद्वत्तिनी भवत्येव, ईश्वररजतत्वप्रकारकज्ञानस्य सर्वविषयत्वात् । न च तदन्यद्वा ख्यातिरूपं तत् इतिकृत्वा कार्यपदम् । ईश्वरज्ञानं तत्कार्यं न भवति ।

ञुक्तिविशेष्यकरजतत्वप्रकारकज्ञानेनैव साध्यः, यच्छुक्तिविशेष्यकं रजतत्वप्रकारकं ज्ञानं सैवान्यथाख्यातिः ।

दूषयति प्राभाकरः-तयोरिति (९२-३) । व्याहारव्यवहारयोः । रज-तत्वप्रकारकज्ञानसाध्यत्वमेव लाघवात् , न तु पुरोवर्त्तिविशेष्यकरजतत्वप्रकारकज्ञान-साध्यत्वम् । पुरोवर्त्तिविशेष्यत्वं नाम व्यवहर्त्तव्यविशेषकत्वम् अथवा प्रवृत्तिविषयवि-शेष्यकत्वम् । ननु रजतत्वप्रकारकज्ञानं चेत् कारणमागतं तर्हि तदेवान्यथाख्यातिरूपम् आयास्यति इत्यत आह-तच्चेति (९२-३) । न हि रजतत्वप्रकारकज्ञानमात्रम-न्यथाख्यातिः, किन्तु पुरोवर्त्तिविशेष्यकं यद् रजतत्वप्रकारकज्ञानं तदन्यथाख्याति-रूपं, तच्च नास्त्येवेत्यर्थः । अत एवाह-नन्विति (९२-४) । व्यवहत्त्रव्येति (९२-४) पुरोवर्त्तिविशेष्यकरजतत्वप्रकारकज्ञानजन्यतेत्यर्थः । युक्तिमाह-गौरवादि्ति (९२-५) । रजतत्वप्रकारकज्ञानत्वापेक्षया पुरोवर्त्तिविशेष्यकरजतत्वप्रकारकज्ञानत्वय्व गौरवादित्यर्थः ।

राझते-न चेति (९२-५) । विशिष्टज्ञानं दिविषम् एकं [यद्] रजतत्वस-मवायसम्बन्धेन पुरोवर्त्तिनि ज्ञायते तद्रजतत्वसंस गेप्रहात्मकं रजतत्वविशिष्टज्ञानं, पुरो-वर्त्ति विशेष्यं रजतत्वं विशेषणं समवायसम्बन्धश्च । अपरं च [यद्] रजतत्वाश्रयाभे-दसम्बन्धेन रजतत्वमारोप्यते । तत्र रजतत्वाश्रयाभेदः संसर्गः द्वयोर्विविष्टज्ञानयोरेकः संसर्गप्रहः एकोऽभेदप्रहः, उभयथाऽपि विशिष्टज्ञानम् इति अस्मन्मते नैयायिकमते । तच्चेन्नाङ्गीकियते, किन्तु उभयथाऽपि विशिष्टज्ञानम् इति अस्मन्मते नैयायिकमते । तच्चेन्नाङ्गीकियते, किन्तु उभयथाऽपि रजताभेदः तर्हि यत्र नेदं रजतमिति भेदप्रहः तत्रापि इदं रजतमिति रजताभेदव्यवहारः स्यात् । एवमत्र पुरोवर्त्तिनि रजतत्वं नास्ति इति रजतत्वाध्यन्ताभावरूपस्य रजतत्वासंसर्गस्य प्रहे रजतत्वसंसर्गव्यवहारापत्तिः ।

कचिदिति (९२-५) । यत्र प्रथमतः इदं रजतमिति ज्ञानं तदनन्तरं नेदं रजतमिति ज्ञानं तत्र सर्वत्र रजतमिति शब्दाभिछापः स्यात् । एवं सति रजतमिति रजतत्वसंसर्गाभिछापः स्यात् । कुतः १ रजतत्वप्रकारकं ज्ञानं स्मरणरूपं तिष्ठत्येव । समाधत्ते-अभेदेति (९२-६) । रजताभेदव्यवहारे हि रजतमेदज्ञानामावरूपस्य रजतमेदाग्रहस्य कारणत्वं, रजतत्वसंसर्गव्यवहारे हि रजतत्वामावज्ञानामावरूपस्य रजतत्वासंसर्गाग्रहस्य कारणत्वं वर्त्तते । अत एव नेदं रजतमिति रजतमेदज्ञानं वर्त्तते, तत्र रजतमेदज्ञानाभावरूपो रजतमेदाग्रहो नास्तीतिकृत्वा रजतमिति अभेदव्य-वहारो न, एवं यत्र रजतत्वं नास्ति इति रजतत्व(त्वा)भावज्ञानं वर्त्तते तत्र रजतत्वा-भावज्ञानाभावरूपः रजतत्वा संसर्गाग्रहः, स च नास्तीतिकृत्वा रजतमिति न रजतत्व-संसर्गेव्यवहारः कारणाभावात । एवं सति युक्तिमाह-अस्य चेति (९२-७) । भेदाग्रहासंसर्गाग्रहरूपद्वयस्ये-त्यर्थः । नैयायिकमतेऽपि नेदं रजतमिति भेदग्रहे इदं रजतमिति रजताभेदग्रहरूपं विशिष्टज्ञानं न जायते, रजताभेदग्रहरूपरजतत्वसंसर्गग्रहरूपे विशिष्टज्ञानाभावे इदं रजतमिति रजताभेदव्यवहारोऽपि न जायते । एवमत्र रजतत्वं नास्तीति रजतत्वा-भावज्ञानरूपे रजतत्वासंसर्गग्रहे इदं रजतमिति रजतत्वसंसर्गग्रहात्मकं भ्रमरूपं विशिष्टज्ञानं न जायते । रजतत्वसंसर्गग्रहभ्रमरूपविशिष्टज्ञानाभावे इदं रजतमिति रजतत्वसंसर्गव्यवहार<sup>×</sup>चेदङ्गीकियते तर्हि संसर्गव्यवहारोऽपि न जायते । तथा च द्वयोरप्यभेदारोपसंसर्गारोपयोः भेदाग्रहः १ असंसर्गाग्रहश्च २ कारणम् । एवं सति द्वयोरारोपयोर्थत् कारणद्वयं तस्मात् साक्षात् अभेदव्यवहार एव संसर्गव्यवहार एव भवतु, मध्ये विशिष्टज्ञानात्मके अमेदारोपेण संसर्गारोपेण वा किम्, आरोपद्वयनि-यामकद्वयादेव द्वविधव्यवहारोत्पत्त्तौ अन्तर्गडु आरोपद्वयकल्पने गौरवादिति ।

ननु सत्यरजतस्थङे रजतप्रवृत्तिं प्रति रजतव्यवहारं प्रति पुरोवर्त्तिविशेण्यकर-जतत्वप्रकारकं नाम रजतत्ववैशिष्टचावगाहिज्ञानस्य कारणत्वे असत्यप्रवृत्तिव्यवहार-स्थल्ठेऽपि पुरोवर्त्तिविशेष्यकरजतत्ववैशिष्टचावगाहिज्ञानं छाक्तविशेण्यकरजतत्वप्रकारक-मन्यथाख्यातिरूपं कारणं भविष्यति तथा चान्यथाख्यातिसिद्धिरित्यत आह-सत्य-रजतस्थल्ठेऽपीति (९२-७) । तथा च सति सत्यस्थक्रेऽपि पुरोवर्त्तिनि रजतत्व-वैशिष्टचज्ञानात्मको रजतामेदप्रहो न कारणं प्रवृत्तिं प्रति आवश्यकात् रजतमेदाप्रहात् रजतत्वासंसर्गाग्रहात् अभेदव्यवहारः १ रजतत्वसंसर्गव्यवहारो २ वा भविष्यति, न तु रजत्ववैशिष्टचप्रहात्मकं रजतामेदप्रहर्षे रजतत्वसंसर्गग्रहरूपं वा ज्ञानं कारणम् । एतदेवाह-तदुपपत्ताविति (९२-८) । अमेदव्यवहारोपपत्तौ संसर्गव्यवहारोपपत्ता-वित्यर्थः । वैशिष्टचस्येति (९२-८) । अमेदव्यवहारोपपत्तौ संसर्गव्यवहारोपपत्ता-वित्यर्थः । वैशिष्टचस्येति (९२-८) । पुरोवर्त्तिविशेष्यकरजतत्त्वप्रकारकज्ञानस्येत्यर्थः। प्रकारकत्वस्य वैशिष्टचगर्मितत्वात्त । तदभिप्रायेण वैशिष्टचपदम् । अन्यथा पुरोवर्त्ति-विशेष्यकरजतत्वप्रकारकत्वस्याप्रयोजकत्वादित्येव वक्तव्यम् ।

अत्राशङ्कते-नेन्विति (९२-९) । न हि उभयविधव्यवहारकार्यानुरोधेन उभयविधम् आरोपरूपं विशिष्टज्ञानमभेदप्रहरूपं संसर्गप्रहरूपं वा कारणमङ्गोकियते। येन भेदाग्रहात् असंसर्गाग्रहाद्वा उभयविधव्यवहारद्वयकार्योपपत्तौ तादृशप्रहयोरन्य-थासिद्धतया तर्केल्पने अभेदप्रहसंसर्गद्वयकल्पने प्रमाणाभावादिति स्यात् । तर्हि १. रजतत्वारोपो नाम रजतत्वसंसर्गारोपः । २. रजतारोपो नाम अभेदारोपः । ३. रजताभेद-ग्रहस्य रजतत्वसंसर्गग्रहस्य । ४. अभेदग्रह-रजतत्वसंसर्गग्रहरूपज्ञानयोः । ५. रजताभेदग्रहरूपे रजतत्वसंसर्गग्रहरूपे । कथं कल्प्यत इत्यत आहू- किं त्विति (९२-९) । तज्ज्ञानद्वयमभेदप्रहसंसर्गप्रह-छक्षणं मनसा प्रत्यक्षसिद्धमेव ।

ननु तर्हि तैयोर्ज्ञानयोरभेदव्यवहारसंसर्गव्यवहारयोः कारणत्वं तु नागतमेवे-त्यत थाह-तस्य चेति (९२-१०) । अभेदप्रहस्य संसर्गप्रहस्य चान्वयव्यतिरे-काभ्यां कारणत्वम् । अयमाशयः-ज्ञानं तु दिविधे मानसप्रत्यक्षसिद्धं वर्त्तत एव । द्वयोरपि व्यवहारयोरन्वयव्यतिरेको दयोरपि ज्ञानयोर्वर्त्तत एव । एवं तयोर्द्वयोर्व्यव् हारयोः प्रतिभेदाप्रहासंसर्गाप्रहयोरपि अन्वयव्यतिरेको वर्त्तते एव । एवं तयोर्द्वयोर्व्यव् हारयोः प्रतिभेदाप्रहासंसर्गाप्रहयोरपि अन्वयव्यतिरेको वर्त्तते एव । एवं सति द्वयो-व्यवहारयोः प्रति तयोर्ज्ञानयोः कारणत्वं वक्तव्यं किं वा भेदाप्रहासंसर्गाप्रहयार्वा कारणत्वं वक्तव्यं तत्र लाघवात् द्वयोर्विशिष्टज्ञानयोरभेदयहसंसर्गप्रहल्क्षणयोः कार-णत्वं वक्तव्यं तत्र लाघवात् द्वयोर्विशिष्टज्ञानयोरभेदयहसंसर्गप्रहल्क्षणयोः कार-णत्वं वक्तव्यं, न तु भेदाप्रहासंसर्गाप्रहयोः कारणत्वं, कुतः ? तयोर्भेदाप्रहासंसर्गाप्र हयोः ज्ञानापेक्षया गुरुत्वेन कारणत्वाभावादिति द्वयोर्श्वमरूपयोर्ज्ञानयोः अभेदग्रह-संसर्गप्रहल्क्षणयोर्थ्यवहारकारणत्वम् । भेदाप्रहासंसर्गाप्रहो तु द्वाभ्यां ज्ञानाभ्याम-न्यथासिद्वाविति । तच्च ज्ञानद्वयं संवादिविसंवादिव्यवहारसाधारणमित्याह-यथेति(९२-११) यथा सत्यरजतस्थळे ज्ञानद्वयं भवति तथा यत्र विपरीतरजतनाधो नेदं रजतमित्युत्तरकाल्यं यत्र ज्ञानं तत्र विसंवादिप्रवृत्तिरथळेऽपि ज्ञानद्वयं जायत एव ।

भत्र युक्तिमाह-कथमिति(९२-१२) । यदि विसंवादिप्रवृत्तिस्थछे पुरोव-तिनि इदं रजतमिति रजताभेदप्रहरूपं रजतत्वसंसर्गप्रहरूपं वा ज्ञानं चेन्न जायते तर्हि मयाऽत्रेयं शुक्तिः रजततया ज्ञाता इति रजताभेदप्रहः रजतत्वसंसर्गप्रहो वा, तस्योळेखः कथं स्यादिति । ननु अयम् उल्छेखः प्रमाणमेव न भवतीत्यत आह-तदिद्दमिति(९२-१२)। यदि अनुव्यवसायेन वस्तुसिद्धिने भवति तदा घटोऽयमिति ज्ञानेऽपि घटत्वसंसर्गप्रहो न सिध्येत् [इति] मतं दूषयति-एतदपीति(९२-१५) । विषयवाघे सति प्रतीतेरन्यथात्वकल्पनम् । यथा शशर्श्वं नास्तीति प्रतीतेः शश-र्श्वज्ञाभावो विषयो न, अळीकप्रतियोगिकस्याभावस्यानङ्गीकारात् , किन्तु प्रतीतेर-न्यथात्वकल्पनं शृङ्गे शशीयत्वाभावमात्रं विषयः, तद्वत् विसंवादिप्रवृत्तिस्थछे रजता-भेदस्य रजतत्वसंसर्गस्य वा शुक्तौ प्राहकसामप्रचमावे रजतामेदस्य रजतत्वसंसर्गस्य भानाभावेन रजताभेदरजतत्त्वसंसर्गविषयानुव्यवसायस्य विषयान्तरकल्पनमेवोचित-मित्यर्थः ।

१. अमेदग्रहसंसर्गग्रहयोः । २. अमेदग्रहसंसर्गप्रहरूपं. । ३. द्युक्ती रजततया ज्ञातेस्ययम-नुव्यवसायः ।

ननु रजताभेदस्य रजतत्वसंसर्गस्य कारणभानसामग्री नास्तीत्यत आह-शुक्ताविति(९२-१५) । ननु रजताभेदस्य रजतत्वसंसर्गस्य वा भानसामग्रचमानं चेन्नास्ति तदा शुक्ती रूप्यतया ज्ञातेति रजताभेदविषयकरजतत्वसंसर्गविषयकानुव्यव-सायस्य का गतिरित्यत आह-शुक्तीति(९२-१६) । शुक्ती रूप्यतया ज्ञातेत्ययम-नुव्यवसायो न भवति किन्तु व्यवहार एव । सोऽयं व्यवहारः व्यवहारकार-णीभूतो यो रजतभेदाग्रहः रजतत्वासंसर्गाग्रहश्च तदिषयक एव । न तु रजताभे-दरजतत्वसंसर्गविषयक एव । प्राचीनेति(९२-१६) । प्राचीनो नाम व्यवहार-कारणीभूतः । भेदाग्रहेति (९२-१६) भेदग्रहाभावः । कारणवाधमेव विवृणोति-रजतेति (९२-१७) । सन्तिकर्षः (९२-१७) संयोगः । तद्व्यतिरेक्टेणेति (९२-१७) रजतसंयोगव्यतिरेकेणेत्यर्थः । तदुत्पत्तीति(९२-१७) । रजताभेद-ग्रहस्य रजतत्वसंसर्गग्रहस्य वा उत्पत्तिसम्भावना नाम उत्पत्तिसंशयः कथं शुक्तौ ।

अत्राशङ्कते-न चेति(९२-१८) | न हि रजतसाक्षात्कारे रजतसंयोगः कारणं, किन्तु सर्वत्र साक्षाःकारमात्रे विशेष्येन्द्रियसनिकर्षः कारणम् | तथा च रज तसाक्षात्कारेऽपि विशेष्यसन्निकर्ष एव कारणं न तु रजतसंयोगः | विसंवादिप्रवृ-त्तिस्थळे विशेष्येन्द्रियसन्निकर्षस्य विद्यमानत्वात् रजतसाक्षात्कारो भविष्यत्येव | एतदेवाह-विशेष2न्द्रियसन्निकर्षस्य विद्यमानत्वात् रजतसाक्षात्कारो भविष्यत्येव | एतदेवाह-विशेष(९२-१८)इति | यद्यपि साक्षात्कारसामान्ये विशेष्येन्द्रियसन्नि-कर्षः कारणं तथापि रजतरूपविशेष्यसाक्षात्कारे रजतसंयोगः कारणं भविष्यति तथापि सामान्यसामग्रीत एव रजतसाक्षात्कारोत्पत्तौ रजतसंयोगत्वेन कारणत्वे प्रमाणाभा-वात् | तथा च रजतसंयोगाभावेऽपि विशेष्येन्द्रियसन्निकर्षमात्रात् छात्तौ रजतसाक्षः-त्कारो श्रमरूपो भविष्यतीत्यर्थः | तथा च साक्षात्कारे विशेष्येन्द्रियसन्निकर्षेः कारणं न तु रजतसंयोगो विशेष्येन्द्रियरूपः कारणम् |

दूषयति - क्वचिदिति (९२-२०) । तथा च साक्षाःकारमात्रे विशेष्येन्द्रियसन्नि कर्षः कारणम् एतदपि नास्ति । कुतः ई विशेष्येन्द्रियसन्तिकर्षाभावेऽपि साक्षात्काररूप-भ्रमस्य जायमानत्वात् इति त्वया नैयायिकेनाङ्गीकारात् । एतदेव विवृणोति – साक्षादिति (९२ – २१) । यत्र प्रथमतः ऊर्व्वे वस्तु दूराद् दृश्यते तत्र सामान्यत उच्चवस्तु-दर्शनानन्तरं ततोऽन्यत्र गत्वा तदुच्चवस्तु स्पृत्वा तस्मिन् वस्तुनि स्थाणुर्वा पुरुषो वेति संशयो जायते तत्र विशेष्यं यदूर्ध्वं वस्तु तत्सन्तिकर्षाभावेऽपि तस्य संशयस्य जायमानत्वात् । अत्राशङ्कते–न चेति (९२ – २३) । उच्चवस्तु परित्यक्त्वा [०त्यज्य]

१. नेदं रजतम् इति ज्ञानं यदा नास्ति तदा रजतमेदायहः रजतामेदो नाम रजतम् ।

२. Is it another example of Jaina Sanskrit? See आनयित्वा in the begining of the टिप्पनम् ।

### न्यायसिद्धान्तदीपे

यत्रान्यत्र गतस्तस्य यः संशयः स चाक्षुषो न भवत्येव किन्तु मानस एव । यदि चाक्षुषः स्यात् तदा विशेष्येग्द्रियसन्निकर्षस्यापेक्षा स्यात् , तच्च नास्त्येव । ज्ञानेति(९२–२३) । अन्यत्र गत्वा यः संशयः स ज्ञानविशेष्यक एव न तु वस्तु-विशेष्यक एव । समाधत्ते ज्ञानेति(९२–२३) । तथा च ज्ञानधर्मिकस्तदा संशयः स्याद्यदि ज्ञानं भासेत ज्ञानभानाभावेऽपि स्थाणुर्वा पुरुषो वेति संशयस्य जायमान-त्वात् । यथा संशये विशेष्येन्द्रियसन्तिकर्षो न कारणं तथा विपर्ययेऽपि विशेष्येन्द्रियस-निकर्षो न कारणमित्यर्थः ।

अत्राशङ्कते-न चेति(९३-१) । यत्रोर्ध्वक्त्तुपरित्यागानन्तरमन्यत्र गत्वा यत्र संशयो जायते तत्र दोषस्यैव सन्निकर्षत्वम् । दोषो दूरत्वादिदोषः । एवं शुक्ति-स्थळे रजतसाक्षात्कारो जायते तत्र रजतेन सह चाकचिक्यं दोष एव सन्निकर्षः । तथा च रजतसन्निकर्षोऽपि वर्त्तते रजतम्त्रमो भविष्यतीत्याशङ्कार्थः । दूषयति-षोढेति (९३-१) । संयोगादिका षोढा प्रत्यासत्तिस्तन्मध्ये तु चाकचिक्यादिदोषो नास्तीति दोषस्य सन्निकर्षवहिर्मावात् । दोषस्य सन्निकर्षबहिर्मावेऽपि रजतज्ञानमेवात्र सन्नि-कर्षो भविष्यतीत्याशङ्कते-न चेति(९३-२) । तत्रेति(९३-२) । शुक्तिरजतस्थळे । ज्ञानान्तरोपनीत्ते(९३-२) इति । स्प्टत्युपनीते स्मृत्या डपस्थिते रजते । मन प्वेति(९३-२) । मानस एव भ्रमो भविष्यतीत्याशङ्कार्थः ।

दूषयति-बहिरिति(९३-३) । मानसो अमो बहिर्विशेष्यको न भवति, इदं रजतमित्ययं अमस्तु बहिर्विशेष्यकः कथं मानसः स्यात् । ननु उपेनयवशाद् बहिर्वि-शेष्यकोऽपि मानसो अमो भविष्यतीत्यत आह-ज्ञानान्तरेति(९३-३) । ज्ञानान्त-रोपनयवशात् बहिर्विशेषणको मानसो अमो भवति । न तु बहिर्विशेष्यकः । तत्र बहिर्विशेष्यके बोधे मनसोऽसामर्थ्यात् । तद्विशेषणक(९३-३) एवेति । बहिर्विशेष-णक इत्यर्थः ।

अत्र युक्तिमाह-परमाणुमिति । यदि बहिविंशेष्यको मानसो बोधः स्यात् तर्हि ज्ञातो मया परमाणुरित्येव स्यात् न तु परमाणुमहं जानामीत्यात्मविशेष्यको बोधः । तथाऽदर्शनादिति (९३-४) बहिविंशेष्यकमानसबोधादर्शनादित्यर्थः । ननु परमाणुमहं जानामीत्ययं बोधो नास्त्येव किन्तु मया ज्ञातः परमाणुरित्येव बोधः । एवं सति बहिविंशेष्यकोऽपि मानसो बोधो भविष्यतीत्यत झाह-अन्यथेति(९३-४) तथा च यदि बहिविंशेष्यकोऽपि मानसो बोधः स्यात् तर्हि पर्वतो वह्निमानित्यादि

१. स्मरण० |

अनुमितिरपि उच्छिथेत । कुतः १ इदमपि बहिर्विशेष्यकं मानसमेव ज्ञानं भविष्यतीत्य-नुमितेरुच्छेदः स्यात् । स्वपक्षे न कोऽपि दोष इत्याह—अग्रहेति (९३-५) । शुक्तौ रजतत्वाग्रहपक्षे । अस्येति (९३-५) । असन्निकृष्टभानादिरूपदोषस्याभावादि-त्यर्थः । तस्मात् शुक्तौ रजतत्वाग्रहपक्ष एव समीचीनः ।

अत्राशङ्कते नैयायिकः--नन्विति (९३-६) । संवादिविसंवादिप्रवृत्तिर्भेदा-प्रहादेव भवतीतीदमनुपपन्नम् । यथेति (९३-६) । उपस्थितं यदिष्टं तेन सह यो मेदस्तस्याप्रहो नाम ज्ञानाभावस्तस्य प्रवर्त्तकत्वं वक्तव्यम् । तथेति (९३-७) । तथा तेनैव प्रकारेण उपस्थितं यदनिष्टं तेन सह यो मेदस्तस्याप्रहो नाम ज्ञाना-भावस्तस्य निवर्त्तकत्वं वक्तव्यम् । तथा चोपस्थितेष्टानिष्टमेदाप्रहयोरेव प्रवृत्तिनि-वृत्तिजनकत्वं वक्तव्यं, न तु मेदाप्रहमात्रस्य । इष्टमेदाग्रहस्येति (९३-७) । इष्ट-मेदाप्रहमात्रस्येत्त्र्थः । विपक्षे बाधकमाह-तथात्वे (९३-८) इति । इष्टमेदाग्रहमा-त्रस्य प्रवर्त्तकत्वे रजत एव नेदं रजतमिति ज्ञानं जातं तत्र निवृत्तिरेव जायते न तु प्रवृत्तिः । तत्र प्रवृत्तिः स्यात् । तत्र सत्यरजतस्थछे नेदं रजतमिति ज्ञानं जायते तत्र इष्टमेदाग्रहो वा मेदाप्रहो वा । आधे आह-तत्रेति (९३-९) । तथा च इष्टमेदाग्रहस्य सत्त्वात् नेदं रजतमित्यादौ प्रवृत्तिः स्यात् । अन्त्ये त्वाह-भावे वेति(९३-९) । यत्र रजत एव नेदं रजतमिति मेदग्रहस्तदाऽन्यथाख्यातिः स्यात् ।

ततः किमित्यत आह-तथा चैति (९३-९) । छक्तावेव इदं रजतं न छक्ति रिति ज्ञानात् युगपत् प्रवृत्तिनिवृत्त्यापत्तिः । कुतः ? तत्र छक्तौ उपस्थितस्येष्टस्य मेदा-प्रहो वर्त्तते इतिकृत्वा प्रवृत्तिः स्यात् , उपस्थितस्यानिष्टस्य मेदाग्रहोऽपि वर्त्तते इति-कृत्वा निर्वत्तिः स्यात् यदि तत्र छक्तौ नेदं रजतमिति ज्ञानम् अनिष्टं मेदग्रहस्तदा-ऽन्यथाख्यात्यापत्तिः यतोऽनिष्टेऽनिष्टमेदाभावात् । अनिष्टमेदाभाववति अनिष्ट-मेदस्य प्रहोऽन्यथाख्यातिः । छक्तौ अनिष्टमेदग्रहमाशङ्कते-न चेति (९३-११) । छक्तौ नेयं छक्तिरित्थयमनिष्टमेदग्रह एव न तु अनिष्टमेदाग्रहः । दूषणमाह-अन्यथेति (९३-११) । तथा च छक्तावनिष्टे एव यदि अनिष्टमेदग्रहस्तदाऽन्यथा-ख्यातिः स्यात् ।

अत्राशङ्कते-न चेति (९३-१२)। स्वातन्त्र्येणोपस्थितं यदिण्टं तस्य भेदा-ग्रहः इष्टे प्रवर्त्तकस्तथा स्वातन्त्र्येणोपस्थितं यदनिष्टं तस्य भेदाम्रहो निवर्त्तकः । तथा च इष्टे एव यत्र नेदं रजतमिति ज्ञानं तत्र इष्टभेदाप्रैहो यद्यपि वर्त्तते तथापि

१. प्रवृत्तिस्तु न जायते । २. दोषात् । ३. इष्टमेदप्रहेऽन्यथाख्यातिः । 'इयं शुक्तिरेव न रजतम्' अयं मेदग्रहः, इदं मेदग्रहरूपं ज्ञानं नास्ति स मेदाग्रह: ।

#### न्यायसिद्धान्तदीपे

स्वातन्त्र्येणोपस्थितस्येण्टस्य मेदाग्रहो नास्ति । कुतः १ तत्र नेदं रजतमिति ज्ञाने अभाव एव स्वातन्त्र्येणोपस्थितः, न तु इण्टं रजतादि उपस्थितम् । एवं यत्र शुक्तावेव नेयं शुक्तिस्तत्र यद्यपि अनिण्टशुक्तिभेदाग्रहो वर्त्तते । कुतः १ यदि शुक्तावनिष्टे शुक्तिरूपा-ऽनिण्टभेदप्रहेऽन्यथाख्यातिः स्यात् तथापि तद्यदनिष्टं शुक्तिः सा न स्वातन्त्र्येणो-पस्थिता किन्त्वभाव एव स्वातन्त्र्येणोपस्थितः, न तु शुक्तिरूपमनिष्टम् । नेयं शुक्तिरिति तत्र प्रवृत्तिरेवास्ति न तु निवृत्तिः । कुतः १ स्वतन्त्रोपस्थितानिष्टभेदाग्रहाभावात् । दूषयति - स्वातन्त्र्येति (९३ – १३) । किं तत् स्वातन्त्र्यमिति तन्निर्वक्तं न शक्यते ।

प्राभाकरः नैयायिकरूषणं खण्डयति-एतदपीति (९३-१४) । अभावेति-(९३-१४) । यत्राभावविशेषणत्वेन इण्टस्योपस्थितिर्नास्ति किन्तु रजतमित्याकारेण इण्टरयोपस्थितिः तस्येण्टस्य मेदामहः प्रवर्त्तकस्तथाऽभावविशेषणत्वेनं यस्यानिण्टस्यो-परिथतिः नारित किन्तु इयं शुक्तिरेव इति प्राधान्येनानिष्टरयोपस्थितिः तादशस्या-निष्टस्याभावाविशेषणत्वेनोपस्थितस्यानिष्टस्य मेदाग्रहो निवर्त्तकः । उपसंहरति-तेनेति (९३-१५)। रजत एव नेदं रजतं तत्र न प्रवृत्तिः, स्वातन्त्र्येणोपस्थितं यदिण्टं तस्य भेदाग्रहो नास्ति, कुतः ? सत्यरजतस्थछे यत्र नेदं रजतमिति प्रहः तत्राभाव एव स्वातन्त्र्येणोपस्थितो न तु इष्टं रजतम् । उपलक्षणमेतत् यत्र राक्तावपि नेयं शक्तिः किन्तु रजतं तत्र यद्यपि अनिष्टमेदाग्रहो वर्त्तते, कुतः ? अनिष्टमेदग्रहे-Sन्यश्वाद्ध्यातिः स्यात् । तथापि स्वातन्त्र्येणोपस्थितं यदनिष्टं तस्य भेदाग्रहो नास्ति । तत्रामाव एव स्वातन्त्र्येणोपस्थितो नेयं झुक्तिरित्यादौ, न तु अनिष्टं झुक्त्यादि । एतदेवाह-तस्य चेति (९३-१६) । तस्य (९३-१६) स्वतन्त्रोपस्थितेष्टभेदा-म्रहस्य । तथा स्वतन्त्रोपस्थितानिष्टाभेदाम्रहस्य । स एव नास्ति । प्रकृते (९३-१६) इति । यत्र रजते एव नेदं रजसमिति ग्रहः अथ चानिष्टग्रुक्त्यादौ नेयं इक्तिरिति ग्रहस्तत्र चेत्यर्थः । असम्भवादिति (९३-१६) । स्वतन्त्रोपस्थितेष्ट-भेदाग्रहस्य (च) स्वतन्त्रोपस्थितानिष्टभेदाग्रहस्यासम्भवादित्यर्थः ।

ननु तर्हि रजत एव यत्र रजतं न भवति । शुक्तावेव इयं शुक्तिने भवति तत्र रजते प्रवृत्त्यापत्तेः । कुतः श रजतस्य स्वतन्त्रेणोपस्थितत्वादभावस्याप्राधान्येन । एवं यत्र न शुक्तिने तत्र निवृत्तिः स्यात् , कुतः श तत्र शुक्तिरेव स्वातन्त्र्येणोपस्थिता अभाव-स्त्वप्राधान्येन । तथा च रजते स्वतन्त्रोपस्थितेष्टभेदाप्रहो वर्त्तते [इति] प्रवृत्तिः स्यात् । शुक्तो स्वतन्त्रोपस्थितानिष्टभेदाप्रहो वर्त्तते [इति] निवृत्तिः स्यात् । इत्यरुचेराह-यद्वेति (९३-१७) । अयमाशयः । फलानुरोधात् कारणकल्पना । तथा च प्रवृत्तिः मन्त्रम्थलेद्वि जायते असत्यस्थल्नेऽपि जायते । उभयत्र इष्टभेदाप्रहः तिष्ठत्येव । एवं सति रजत एव नेदं रजामिति यदा प्रहः तदानीमयं रजतमेदप्रहस्तु न भवति । कुतः ? रजते रजतमेदप्रहेऽन्यथाख्यातिः स्यात् । तथा च अत्र रजतमेदाप्रहे विद्य-मानेऽपि यदि रजते प्रवृत्तिने जायते प्रत्युत निवृत्तिरेव जायते । एवं सति रजतमेदा-प्रहरूपे कारणे विद्यमानेऽपि यदि प्रवृत्तिलक्षणं कार्यं न जायते तदा तद्वेदाग्रहमात्रं कारणमेव न भवति किन्तु मेदाग्रहे विशेषः । स च विशेषः फलज्बलकल्प्यः । तथा च यत्र प्रवृत्तिलक्षणं फलं दृश्यते स एव मेदाग्रहः कारणम्, न तु मेदाग्रह-सामान्यम् ।

आरोप(९३-१७) इति । त्वया नैयायिकेनापि कुत्रचित् शुक्तौ रजतारोपो जायते कुत्रचित् रजतेऽपि रजतज्ञानं न जायते अत्र आरोपाऽनारोपयोः किं निमित्तं त्वया वक्तव्यम् । तस्माद्भेदाग्रहे कश्चन विशेषः आरोपरूपफछानुरोधात् कल्पनीयः । रजतमिति शुक्तौ आरोपः । तस्मिन्नारोपे यन्नियामकं तदेवास्माकं प्राभाकराणां प्रवृत्तौ नियामकम् । एवं सति रजत एव नेदं रजतमिति ग्रहस्तत्र इदं रजतमिति आरोपो न जायते नैयायिकमते । कुतः १ मेदाग्रहविशेषाभावात् । स मेदाग्रहविशेषः रजतार्थि-प्रवृत्तिप्रयोजकोऽस्माकमपि नास्ति येन कृत्वा नेदं रजतमिति स्थ ग्रहस्तित्र प्रवृत्तिर्न जायते । प्रकृते (९३-१८) इति । रजत एव नेदं रजतमिति स्थ व्रे तथाविशेषो नाम मेदाग्रहविशेषो नास्ति । अन्यथेति (९३-१८) । यदि मेदाग्रहमात्रं चेत् प्रवृत्ति प्रति कारणं तदा इदं रजतमिति आरोपात् पूर्वं नैयायिकमते शुक्तिमेदाग्रहस्तिण्ठति । रज-तमेदाग्रहोऽपि तिष्ठति । तदानीं त्वन्मते रजतस्यैवारोपो जायते शुक्तेरपि ज्ञानं कुतौ न जायते । तथा चोभयमेदाग्रहात् (९३-१८) । शुक्तिर्वा रजतं वेति उभयारोप-रूपः संशय एव स्यान्न तु इदं रजतमिति एकस्यैवारोप इत्याह-न त्विद्मिति (९३-१९) । विपर्ययः (९३-१९) आरोपः ।

आशयमविद्वान अत्र शङ्कते-नन्विति(९३-२०) । तथा च एकत्र स्थाणौ स्थाणुर्वा पुरुषो वेति संशयानन्तरं यत्र पुरुष एवेत्यारोपस्तत्र पुरुष एवेति ग्रहे न मेदाग्रहस्य कारणत्वम् । कुतः ? इत्यत आह-स्थाणाविति(९३-२०) । तथा च पुरुष-मेदाग्रहात् यथा स्थाणौ पुरुष एवेति व्यवहारो जायते तथा स्थाणुमेदाग्रहादपि अयं स्थाणुरित्यपि व्यवहारः स्यात्। कुतः ? इत्यत आह-स्थाण्विति (९३-२०) । यथा पुरुषमेदाग्रहो वर्त्तते तथा स्थाणुमेदाग्रहोऽपि वर्त्तते । एवं सति किं स्यादित्यत आह-प्रक्कोटिकेति(९३-२२) । तथा च पुरुष एवायमित्येककोटिको व्यवहारो जायते, स न स्यात्, किन्तु स्थाणुपुरुषमेदाग्रहात् उभयमेदाग्रहरूपः संशय एव स्यादि-

રદ્દ

त्याह-संशयेति (९३–२२)। संशयमेव विवृणोति-एकस्मिन्निति (९३–२३)। तथा च एकस्मिन् धर्मिणि परस्परविरुद्धयोः पदार्थयोर्यो मेदाग्रहः स एव तव प्रामा-करस्य संशयः।

भत्राशङ्कते प्राभाकरो-न चेति (९३-२३) । तथा च सति स्थाणौ स्थाणु-मेदाग्रहश्चेत् तदा संशयः स्यात्, अत्र स्थाणुमेदाग्रहस्तु नास्ति किन्तु स्थाणुमेदग्रह एव । दूषयति-विपरीतेति (९३-२४) । तथा च यदि स्थाणौ स्थाणुमेदग्रहस्तदा-ऽन्यथाख्यातिः स्यात् । उपसंहरति-तस्मादिति (९३-२४) । विपरीता ख्याति-रन्यथाख्यातिः ।

प्रामाकरः समाधत्ते-संशयानन्तरमिति (९४-१) । स्थाणौ पुरुष एवाय-मिति व्यवहारः । सोऽपि पुरुषस्यान्यथाख्यातिरूपादारोपान्न, किन्तु पुरुषमेदाग्रहा-देव । न चेति (९४-२) । तथा च पुरुष एवायमिति व्यवहारकाल्ठेऽपि परस्परविरु-द्धोभयमेदाग्रहस्य विद्यमानत्वात् पूर्ववत् संशयः स्यादित्यर्थः । समाधत्ते-स्वतन्त्रेति (९४-२) । तथा चोभयविरुद्धमेदाग्रहमात्रं न संशयः, किन्तु स्वतन्त्रोपस्थितविरुद्धो-भयमेदाग्रह एव संशयः । ततः किम् ? इत्यत आह-पुरुष एवेति (९४-३) । तथा च यत्र स्थाणौ पुरुष एवार्यं न स्थाणुरिति व्यवहारस्तत्र यद्यपि स्थाणुमेदाग्रहो वर्त्तते तथापि स स्वातन्त्र्येण स्थाणुमेदाग्रहो भवति स्वतन्त्रोपस्थितयोर्विरुद्धयोर्भेदाग्रहः संशयः । कुतः ? स्वतन्त्रोपस्थितस्थाणुमेदाग्रहो न भवतीत्यत आह-अभावेति (९४-३) । तथा च न स्थाणुरित्यत्र स्थाणोरभावविशेषणत्वेनैवोपस्थितत्वात् , न तु स्वात-न्त्र्येणोपस्थितिरित्यर्थः ।

विपक्षे बाधकमाह-अन्यथेति (९४-४) । यदि स्थाणुपुरुषयोः स्वतन्त्रोप-स्थितेष्टमेदाग्रहो वर्त्तते तदा नैयायिकमतेऽपि पुरुष एवायमित्यारोपात् पूर्वम् उभय-प्रहयोर्विंधमानत्वात् पुरुष एवायमित्यारोपकाले संशयः स्यादित्यर्थः । आशङ्कते-नन्वयमिति (९४-५) । असंसर्गाग्रहाद् (९४-५) इत्युपल्रक्षणं रजतमेदाग्रहा-दित्यपि द्रष्टन्यं, तथा च रजतामेदाग्रहात् रजतत्वासंसर्गाग्रहादा यदि रजते प्रवृत्ति-स्तदा वह्वचर्थिनो वह्निमदमेदाग्रहात् वह्नचसंसर्गाग्रहादा वह्निमति प्रवृत्त्मिर्विष्यति । बह्रचर्थिनो बह्निमति प्रवृत्तौ धूल्रीपटले धूमज्ञानापेक्षैव नास्ति । सा अपेक्षा तु वर्त्तते, सा न स्यात् ।

अत्र शङ्कते---उपस्थितेति (९४-६) । तथा च उपस्थितमेदाग्रहात् प्रवृत्तिः । धूमात्त वह्नेरुपस्थितिक्रायिते पश्चादपस्थितवह्निमदमेदाग्रहात वहनौ वह्न्रार्थिनः प्रवन्ति- रिति । सेति (९४–६)। सा धूमोपस्थितिरुपस्थितबहिमद्भेदाग्रहार्थम् । अत्रापि वह्रचसंसर्गाग्रह इत्युपलक्षणं वह्निमद्भेदाग्रहोऽपि द्रष्टव्यः । पूर्वे घूमाइह्रचुपस्थितिर्जायते पश्चादुपस्थिते वह्रौ उपस्थितवह्निमद्भेदाग्रहात् वह्निमति प्रवृत्तिरिदं च वद्गिमति प्रवृत्तिपक्षे । यदा वह्नावेव प्रवृत्तिस्तदा वह्नित्वासंसर्गाग्रहादिति द्रष्टव्यम् ।

दूषयति-पूर्वमपीति(९४-७) । यदि वह्न्युपस्थित्यर्थे धूमोपस्थितिस्तदा धूल्रीपटङे धूमप्रतिसन्धानात् पूर्वमपि वह्रचुपस्थितिर्वर्त्तत एव । उपसंहरति-तस्मा-दिति (९४-७) । यदि धूमग्रहस्यापेक्षा वर्त्तते चेत् वह्रचर्थिप्रवृत्तौ तदा निर्वह्रौ पर्वते वह्रचर्थिप्रवृत्त्यनुरोधेन वहेर्श्तमरूपानुमितिरेव स्वीकर्त्तव्येत्यर्थः । कुतो ! वह्रेर्श्तम-रूपानुमित्यर्थे धूमज्ञानस्योपयोगो वर्त्तते निर्वह्रौ पर्वते मेदाग्रहे तु धूमज्ञानस्योपयोगो नास्त्येव ।

दूषणान्तरमाह-किञ्चेति (९४-९) । यदि अन्यथाख्यातिरूपं ज्ञानं नास्ति तदा निर्वहौ पर्वते धूमज्ञानानन्तरं वह्वचर्थिप्रवृत्तिर्जायते । सा च प्रवृत्तिः वह्निमनुमिनोमीति अनुव्यवसायानन्तरं जायते । यदि निर्वह्नौ पर्वते वहेर्छमरूपा चेद-नुमितिर्नास्ति तदा सोऽनुव्यवसायो न स्यात् । अनुव्यवसाय इत्युक्तौ परमतानुरो-धात् व्यवहार इत्युक्तम् । त(त्व)त्यक्ष(९४-९) इति प्राभाकरपक्षे इत्यर्थः ।

ननु प्रत्यक्षोपस्थिते पर्वते विशेष्ये वह्रे रसंसर्गाग्रहादेव वह्निमद्मेदाग्रहादेव वा अयं वह्निमनुमिनोमीति व्यवहारो वह्तिवमद्मेदाग्रहादेव भविष्यति इत्यत आह - प्रत्यक्ष (९४–९) इति । तथा च प्रत्यक्षोपस्थिते विशेष्ये योऽसंसर्गाग्रहेण व्यवहारः स तु साक्षात्करोमीत्येव जायते न तु अनुमिनामीति । तत्र दृष्टान्तमाह-पीत-(९४–१०) इति । तथा च पीतः शङ्ख इत्यत्र प्रत्यक्षोपस्थिते शङ्खे पीतत्वासंसर्गा-ग्रहेण पीतं शङ्खं साक्षात्करोमीत्येवं व्यवहारो जायते । तथा निर्वह्रौ पर्वते वह्रेर-संसर्गाग्रहेण वह्नि साक्षात्करोमीत्येव स्थात् न तु वह्निमनुमिनोमीत्यर्थः । त्वयेति (९४–११) प्राभाकरेण ।

प्रामाकरः समाधत्ते-एतदपीति (९४-११) । पूर्वमिति (९४-११) । यद्यपि धूमज्ञानात् पूर्वे वह्वचसंसर्गाप्रहो वर्त्तेते तथापि तत्र निर्वहित्वस्याप्यसंसर्गाप्रहो वर्त्तते । यतो धूमज्ञानात् पूर्वे वह्नेरप्यभावज्ञानं नास्ति । अथ च निर्वहित्वस्याप्य-भावज्ञानं नास्ति । धूमज्ञानानन्तरं तु यः वह्नेरसंसर्गाप्रहः स स्वतन्त्रोपस्थितेष्टवह्वच-

१. यदि is redundant here, but as I have noted already, this may be a stylistic peculiarity of गुणरत ।

#### म्यायसिद्धान्तदीपे

संसर्गाष्रद्दः, तस्मादेव प्रवृत्तिः । ननु बाष्पे धूमज्ञानात् पूर्वं वहेरसंसर्गाग्रहमात्रात् वह्वचर्थी निष्कम्पं प्रवर्त्तते । तदसंसर्गाग्रहादिति (९४-१४) । धूमज्ञानानन्तरं या स्वतन्त्रोपस्थितेष्टवहिस्तदसंसर्गाग्रहादित्यर्थः । तर्हि पीतः राङ्घ इतिवत् साक्षात्करो-मीति व्यवहारः स्यान्न तु अनुमिनोमीत्यत आह-अनुमिनोमीति (९४-१४)। तथा च यत्र प्रत्यक्षोपस्थिते विशेष्ये विशेषणस्थासंसर्गाग्रहादप्रवृत्तिस्तत्र साक्षात्करोमीति व्यवहारः, यत्र च प्रत्यक्षोपस्थिते विशेष्ये विशेषणस्थासंसर्गाग्रहादप्रवृत्तिस्तत्र साक्षात्करोमीति व्यवहारः, यत्र च प्रत्यक्षोपस्थिते विशेष्ये विशेष्ये विशेष्ये विशेष्ये व्याप्यस्यासंसर्गाग्रहाद व्यापकस्यासंसर्गा महत्त्रस्यात् प्रवृत्तिस्तत्रानुमिनोमीति व्यवहारः । भवतां नैयायिकानां यद् व्याप्यज्ञानं तत्त्स्थानाभिषिक्तोऽस्माकं वहिव्याप्यधूमासंसर्गाग्रहः । अतो निर्वहौ पर्वते वहिव्याप्यधूमज्ञा-नाभिषिक्तोऽस्माकं वहिव्याप्यधूमासंसर्गाग्रहः । अतो निर्वहौ पर्वते वहिव्याप्यधूमज्ञा-नाभिषिक्तोऽस्माकं वहिव्याप्यधूमासंसर्गाग्रह एव, भवतां वहिरूपव्यापकानुमितिस्था-नाभिषिक्तोऽस्माकं प्राभाकराणां वहिरूपव्यापकासंसर्गाग्रह एवते । तस्माद्वह्वचसंसर्गा-ग्रहादेव वहिमनुमिनोमीति व्यवहारः, वह्वचर्थिनो निष्कम्पा प्रवृत्तिरदेवाह-लिङ्गे-ति (९४-१५) । उपस्थितं यल्लिङ्गं धूमादि तस्यासंसर्गाग्रहाद्यो व्यापकस्य वहे-रसंसर्गाग्रह इत्यर्थः । निवन्धनमिति (९४-१५) । निष्कम्पप्रवृत्तिरनुमिनोमोति व्यवहारश्च तयोर्द्वयोर्निमित्त्यर्थः । उपसंहरति-तस्मादिति (९४-१६) । एता-वतेति(९४-१६) । अनुमिनोतीति व्यवहारानुरोधेन अन्यथाख्यातिर्न सिद्धेत्यर्थः ।

अन्यथाख्यांतिपक्षे दोषान्तरमाह-किठचेति (९४-१७) । अनयोरिति (९४-१८) । अनयोः शुक्तिरजतयोः । तादात्म्यममेदः । सामानाधिकरण्यमिति (९४-१८) एकाधिकरण्यम् । रजतत्वेनेति (९४-१८) । रजतत्वेन प्रकारेण शुक्तिर्वा भासते । प्रथमं दूषयति-समूहेति (९४-१९) । यदि अमरूपज्ञानस्य शुक्तिरजते एव विषयस्तर्हि शुक्तिरजते एतादृशं समुहालम्बनर्माप अमः स्यात् , अस्मिन् समूहालम्बने शुक्तिः रजतं द्वयमपि विषयो भवत्येव । असदिति (९४-२०) । तथा च शुक्तिरजतयोस्तादात्म्यमभेदः स चासन्नेव सोऽमेदश्चेदसन्नेव स्वपुष्पादिवद् भासते तदा असतः पदार्थस्य भानमसत्ख्यातिः स्यात् । अत एवेति । (९४-२०) यथा शुक्तिरजतयोस्तादात्म्यमसदेव, तथा शुक्तित्वरजतत्वयोः सामा-नाधिकरण्यमप्यसदेव, कुतः ? शुक्तित्वरजतत्वयोः विरुद्धत्वात् । तृतीयेति (९४-२०) । रजतत्वेन प्रकारेणेति तृतीयार्थ इत्यर्थः । तथा च तृतीयार्थो यदि रजत-त्वसम्बन्धमात्रं तर्हि रजत्थ्वसम्बन्धः शुक्तिश्च इदं द्वयं अमविषयः तर्हि शुक्तिरजतत्वं सम्बन्ध इति समुहालम्बनेऽपि द्वयं विषयो भवत्येव । यदि शुक्तिरजतयोरभेदरूप-स्तृतीयार्थस्तदा पूर्वोक्ता असत्ख्यातिः स्यात् ।

१. प्रवृत्तिः । २. शङ्खे । ३. पीतत्वस्य । ४. पर्वते । ५. वह्नेरसंसर्गाग्रहः ।

दूषणान्तरमाह-किञ्चेति (९४-२२)। तथां च दोषेणां शुक्तिस्वेन रूपेज शुक्तिप्रमाप्रतिबन्धकत्वम्। ननु रजतत्वेन प्रकारेण शुक्तेर्यद् विपरोतज्ञानं तज्जन इत्थं यदि दोषाणां विपरीतकार्यजनकत्वं तदा बाधकमाह-कथमन्यथेति (९४-२३)। यथा श्र(भृ)ष्टात् कुटजबोजात् कुटजाङ्कुरस्य प्रतिबन्धो जायते न तु न्यप्रोधाङ्कु रस्योत्पत्तिर्जायते, विपरीतकार्यं न जायते ।

अत्र शङ्कते नैयायिकः-नन्विति (९५-१)। तथा च यदि अन्यथाख्या-तिर्नास्ति तर्हि इदं रजतमिति ज्ञानं बाध्यम् । नेदं रजतमिति ज्ञानं वाधकम् । अनयोबध्यिबाधकभावव्यवस्था न स्यात् । एतदेव विकल्प्य दूषयति-किमिति (९५-१)। तथा च नेदं रजतमिति ज्ञानेन इदमंशो वा बाध्यते रजतांशो वा ज्ञानमात्रं वा । तत्र प्रथमं दूषयति-इदमिति (९५-१)। न हि नेदं रजतमिति ज्ञानेन पुरोव-त्तिनि इदन्तांशो बाध्यते अपहूियते वा । इदन्त्वस्य पुरोवर्त्तिति बाध्यवाधकज्ञानकाले तथैव सत्त्वात् । द्वितीयं दूषयति-नेतर इति (९५-२)। रजतमपि न बाध्यते क्वचिद्रजताश्रये बाध्यबाधकज्ञानकाले तथैव सत्त्वात् । नापि ज्ञानम् । तृतीयपक्षः अनुक्तोऽपि पक्षो बोध्यः । जातस्य उस्पन्नस्य ज्ञानस्य नेदं रजतमिति ज्ञानेन वि-नाशः क्रियते । विनाशस्तु विरोधिगुणप्रादुर्भावादेव भविष्यति न तु बाधकज्ञाना-पेक्षा । नेदं रजतमिति ज्ञानस्यापेक्षा नास्ति ।

अतोऽन्यथाख्याति विना नेदं रजतमिति ज्ञानस्य बाधकत्वं न स्यादित्युवसंह-रति-तस्मादिति (९५-३)। तथा च शुक्तोे रजतत्वं ज्ञानम् इदं रजतमिति बाध्य ज्ञानेन विषयीकृतं तदेव रजतत्वं नेदं रजतमिति ज्ञानेन शुक्तोे बाध्यते । अथवा रजते विद्यमानो रजतामेदः इदं रजतमिति ज्ञानेन शुक्तोे विषयोक्रियते । स एव रजतामेदः नेदं रजतमिति ज्ञानेन शुक्तोे बाध्यते । बाधो नाम तदभावबोधनम् ।

एतावता कथमन्यथाख्यातिसिद्धिरित्यत आह-उभयथेति (९५-४)। तथा च नेदं रजतमिति ज्ञानेन इदं रजतमिति ज्ञानस्य यो विषयः छुक्तौ रजतत्वं रजताभेदो वा स चेद् बाध्यते तदा इदं रजतमिति ज्ञानं छुक्तिविशेष्यकं रजतत्वप्रकारकं जातम्, अयमेव च भ्रमः ।

समाधत्ते प्राभाकरः । भेदाग्रहेति (९५--५) । नेदं रजतमिति ज्ञानेन अभे-दज्ञानं न बाध्यते किन्तु झुकौ रजतभेदाग्रहेण प्रसञ्जितो नाम कृतो यो रजतं रज-तमित्यमेदव्यवहारः स एव बाध्यते ।

१. चाकचक्यादीनां ।

अत्र शङ्कते नैयायिकः -- नन्विति (९५-५)। मेदाग्रहस्वेत् प्रवर्त्तकस्तदा मेदाग्रहस्य संवादिप्रवृत्तावपि विद्यमानत्वात् विसंवादिप्रवृत्तावपि मेदाग्रहस्य विद्यमा-नत्वात् कारणस्याविशेषप्रवृत्तिलक्षणे फळे संवादिविसंवादिवैचित्र्यं न स्यात् इत्यर्थः । अन्यथाख्यातिपक्षे तु वैचित्र्यमुपपधते इत्याह--तस्मादिति (९५-६)। अमेदग्रहः रजते रजताभेदग्रहेः संवादिप्रवृत्तिहेतुः । अथ च शुक्तो रजतभेदाग्रहः विसंवादिप्रवृ-त्तिहेतुः । ततः किमित्यत आह--तथा चेति (९५-७) । प्रवृत्तिसामान्ये अनुगतका-रणाभावोऽननुगमः ।

समाधत्ते प्राभाकरः-मैवमिति (९५-७) । संवादिप्रवृत्तावपि न रजताभे-दग्रहः कारणं किन्तु रजतमेदाग्रह एव । एवं संवाधसंवादिप्रवृत्तिवैचित्र्यं तु यत्र र-जते एव रजतस्य मेदाग्रहः पुरोवर्त्तिनि अविधमानेष्टमेदाग्रह इति यावत् । स संवा-दिप्रवृत्तिजनकः पुरोवर्त्तिनि शुक्तौ विधमानो य इष्टमेरो रजतमेदस्तस्याग्रहो विसंवा-वादिप्रवृत्तौ हेतुरित्याह – विपरीत इति (९५-८) । अरजते शुक्तौ विधमानस्य र-जतमेदस्य योऽग्रहः स विसंवादिप्रवृत्तिहेतुस्तथा चानुगमः । मेदाग्रहस्यैव प्रवृत्तिसा-मान्ये कारणमागतं प्रवृत्तिवैचित्र्यं तु विधमानाविधमानमेदाग्रहादेव भविष्यतीति पूर्वपक्षः ।

सिद्धान्तमाह-रजतत्वेति (९५-१०) । रजतत्वप्रकारकज्ञानं रजतव्यवहारे कारणमिदमुभयवादिसिद्धम् । तच्च स्मरणरूपं वा अनुभवरूपं वा । पुरोवर्त्तिनि अनु-भवरूपं नैयायिकानाम् , स्मरणरूपं प्राभाकराणाम्-अत्र विवादः ।

एवं सति किमित्यत थाह — तत्रेति (९५-११)। यदि रजतत्वप्रकारज्ञा-नमात्रं कारणं तदा नेदं रजतमिति मेदप्रहकाछेपि रजतत्वप्रकारकं स्मरणरूपं ज्ञानं तिष्ठत्येव तदापि प्रवृत्तिः स्यात् । तथा च तत्रातिप्रसङ्गवारणार्थं मेदाग्रहः कारणान्तरं वा वक्तव्यम् । अथवा व्यवहर्त्तव्यविशेष्यकत्वं नाम पुरोवर्त्तिविशेष्यकत्वम् क्लृप्तकार-णे रजतत्वप्रकारकेऽवच्छेदकं वा कल्पनीयम् । तत्र क्ऌप्तकारणे पुरोवर्तिविशेष्यकत्व-स्यैवावच्छेदकत्वे छाघवमित्याह—अतन्त्रत्वे इति (९५-११) । अतन्त्रत्वेऽनवच्छे-दकत्वे । सोऽपीति (९५-१२) । स मेदाग्रहः । यत्र नेदं रजतमिति मेदग्रहो व-त्तेते तत्रातिप्रसङ्गवारणार्थं मेदाग्रहः कारणान्तरं वक्तव्यम् । न तस्य मेदाग्रहस्य के-वर्छं कारणान्तरत्वमात्रमपि तु तस्मिन् मेदाग्रहेऽपि किश्चित् कारणतावच्छेदकं कल्प-१. रजतमिति ज्ञानं । २. इदं रजतं न मवतीति मेदस्याग्रहः 1 ३. रजतत्वप्रकारकज्ञा नस्य रजतव्यवहारं प्रति कारणं क्ऌप्तम् । ४. गेहादौ रजतत्वप्रकारकं ज्ञानं वर्त्तत एव । ५. Use

of both केवलम and मात्र is another stylistic peculiarity of गुणरत्न.

नीयमित्याह-कि तिवति (९५-१२) । यत्र कुत्रापि चेद्रजतमेदाग्रहः कारणं तदा पुरोवर्त्तिनि शुक्तौ रजतमेदग्रहे विद्यमानेऽभि तदानीं प्रवृत्तिः स्यात् । एवं पुरोवर्त्तिनि मेदाग्रहमात्रं चेत् कारणं तदा पुरोवर्त्तिनि शुक्तौ नेदं रजतमिति मेदग्रहकाळे द्रव्यमे-दाग्रहस्य विद्यमानत्वात् प्रवृत्तिः स्यादिति । अत एवोर्क्तं न यस्य कस्यापीति (९५-१२) । द्रव्यमेदाग्रहाद्रजतमेदग्रहकाळे प्रवृत्तिर्ने जायते । एवं यत्र कुत्रापीति गेहस्थ-रजतादौ रजतमेदाग्रहे विद्यमानेऽपि पुरोवर्त्तिनि रजनेदग्रहकाळे प्रवृत्तिने जायते इतिकृत्वाऽतिप्रसङ्गवारणार्थे तस्मिन् पुरोवर्त्तिनि रजतप्रतियोगिक मेदग्रहाभावः कारणं प्रवृत्तौ ।

एवं सति कथं टाघवगौरवमित्याह तथा चेति (९५-१३) । पुरोवर्त्तिनि रजतमेदविषयकप्रहाभावो नाम रजतप्रतियोगिकमेदविषयकप्रहाभावः । अयमर्थः-पु-रोवर्त्तिनि शुक्तौ रजतप्रतियोगिको मेदो वर्त्तते तस्य ज्ञानं यदा नास्ति स मेदप्रहाभावः। तस्य मेदाग्रहस्य प्रवृत्तौ कारणत्वम् वक्तव्यं, कि वा क्टिक्षस्य रजतप्रहस्य कारणस्य पुरोवर्त्तिविशेष्यकत्वं वाऽवच्छेदकं कल्पनीयमित्याह-पुरोवर्त्तिनीति (९५-१३) । पुरोवर्त्तिनि रजतग्रहस्येति (९५-१५) । पुरोवर्त्तिविशेष्यकरजतत्वप्रकारकज्ञानस्ये-त्यर्थः । आद्येति (९५-१६) । पुरोवर्त्तिनि रजतप्रतियोगिकमेदग्रहाभावस्येत्यर्थः । अभावस्वपत्वेन गौरवमित्यर्थः । द्वितीय इति (९५-१६) । पुरोवर्त्तिविशेष्यकरजतत्व प्रकारकज्ञानस्येः । भावस्वपत्त्वेन प्रवर्त्ति प्रति कारणत्वे टाघवमित्यर्थः ।

अत्र प्राभाकरः शङ्कते—न चैवमिति (९५-१६)। यदि पुरोवर्त्तिविशेष्य-करजतत्वप्रकारकज्ञानस्य लाघवात् कारणत्वं तदा विसंवादिप्रवृत्तिस्थले इदमिति प्रहणात्मकं रजतमिति स्मरणात्मकमेतादृशज्ञानद्वयातिरिक्तमन्यथाख्यातिरूपं विशिष्ट-ज्ञानमतिरिक्तं कल्पनीयं स्यादित्यतिरिक्तधर्मिकल्पनागौरवं स्यादिति शङ्कार्थः।

समाधत्ते नैयायिकः--ममाणवत इति (९५-१७) । अवच्छेदकलाघवे व्यक्ति-गौरवस्यादोषखात् । यथा घटं प्रति दण्डस्य कारणता चैत्रीयदण्डत्वेन दा कारणता दण्डत्वेन वा । तत्र लाघवात् दण्डत्वेनैव कारणत्वं न तु चैत्रीयदण्डत्वेन । तत्र यदि लाघवेन दण्डत्वेन कारणता स्यात् तदा बहूनां चैत्रमैत्रदण्डानां कारणता स्यात् । यदि चैत्रदण्डत्वेन कारणत्वं तहिं चैत्रदण्डस्यैव एकव्यक्तेरेव कारणत्वं न बहूनाम् । तत्र दण्डत्वस्य कारणतावच्छेदकस्य लघुभूतत्वे बहूनां व्यक्तीनां कारणत्वं यथा न दोषः, तथा रजतत्वप्रकारकज्ञानस्य पुरोवर्त्तिविशेष्यकत्वे कारणतावच्छेदके लघुभूते सति अन्यथाख्यातिरूपविशिष्टज्ञानकल्पनागौरवं न दोषाय ।

१ Add इति here.

#### न्यायसिद्धान्तदीपे

तद्वेतोरेवास्तु किं तेनेत्याशङ्कते प्राभाकरः -न चेति (९५-१८) । अन्यथा-ख्यातिकारणतया स्वीकृतो यो मेदाग्रहस्तस्यैव व्यवहारकारणत्वमस्तु किमन्यथा-ख्यातिस्वीकारेणेत्यर्थः । तस्यैवेति (९५-१८) । अन्यथाख्यातिकारणत्वेनावश्य-कस्य मेदाग्रहस्य कारणत्वमस्त्वित्यर्थः । समाघत्ते नैयायिकः - अन्ययेति (९५-१९) यदि छाघवेन पुरोवर्त्तिविशेष्यकरजतत्वप्रकार कज्ञानस्य कारणत्वे सिद्धे ऽन्यथाख्यातौ सिद्धायां कार्यं कारणं विना नोपपद्यते इत्यन्यथाख्यातिरूपकार्यान्यथाऽनुपपत्त्या मेदाग्रह एव कारणत्वेन स्वीकियते । तत्रेति (९५-१९) तस्यामन्यथाख्यातौ सप्रहो नाम मेदाग्रहस्तस्य कारणत्वकल्पनस्योचितत्वात् ।

ननु मेदाप्रहस्यान्यथाख्याति प्रति कारणता, सा व्यवहारे एवास्तु इत्यत आह-नन्वेवमिति (९५-२१) । व्यवहारे मेदाप्रहस्य कारणता गुरुभूता । अन्यथा-ख्यातेः कारणता छघुभूता । तत्रेति (९५-२१) रजतव्यवहारे । अग्रहेति (९५-२१) मेदाप्रहणकारणतायाम् । विवादादिति (९५-२१) । गौरवेण मेदाग्रहस्य व्यवहारकारणतायां गौरवादित्यर्थः ।

प्रामाकरः शङ्कते-रजतज्ञानस्येति (९५-२१) । रजतव्यवहारे कारणता रजतज्ञानस्यावश्योपजीव्यत्वेन तिष्ठतु तथापि तत्र प्रवृत्तिसमानविषयत्वं नाम यत्प्र-वृत्तौ विशेष्यं तद्विशेष्यकत्वं यत् तत्तु उपजीव्यं न भवति रजतज्ञानकारणतायाम् । यदि रजतज्ञानकारणतायां प्रवृत्तिसमानविशेष्यकत्वम् उपजीव्यं स्यात् तदा प्रवृत्तौ विशेष्यं शुक्तिः तद्विशेष्यकं शुक्तिविशेष्यकं रजतत्वप्रकारकं ज्ञानं कारणमागतमित्यन्य-थाख्यातिसिद्धिः स्यात् । तदेव प्रवृत्तिसमानविशेष्यकत्वमुपजीव्यं नास्ति रजतज्ञानस्य । ननु संवादिप्रवृत्तिस्थळे प्रवृत्तिसमानविशेष्यकत्वम् उपजीव्यं नास्ति रजतज्ञानस्य । ननु संवादिप्रवृत्तिस्थळे प्रवृत्तिसमानविशेष्यत्वस्य रजतज्ञानकारणतायामुपजीव्यत्वात्त् विसंवादिप्रवृत्तिस्थळेऽपि तदेव प्रवृत्तिसमानविशेष्यकत्वम् उपजीव्यमस्तु इत्यत आह-मत्त्यरजतेति (९५-२३) । सत्यरजतस्थळेऽपि या रजतज्ञानस्य प्रवृत्तिसमान-विशेष्यता सा तु देवादागता न तु कारणत्वानुरोधेनेत्यर्थः ।

दूषयति नैयायिकः—प्रवृत्तीति (९५-२३) । रजतप्रकारकज्ञानस्य कारणतायाम् उभयवादिसिद्धायां प्रवृत्तिं प्रति रजतभेदप्रहस्थळे रजतत्वप्रकारकज्ञाने स्मरणरूपे विद्यमानेऽपि प्रवृत्तिर्न जायते । तत्रातिप्रसङ्गवारणार्थं प्रवृत्तिसमानविशेष्य-कत्वमेव कारणतावच्छेदकत्वेन उपजीव्यं, न तु भेदाग्रहः कारणमेवेति पूर्वोक्तमेव । अनुपजीव्यत्वे (९५-२३) इति । कारणतायामनुपजीव्यत्वे इत्यर्थः । अति-प्रसङ्गादि्ति (९५-२४) । मेदप्रहे सत्यपि प्रवृत्तिः स्यादित्यतिप्रसङ्ग इत्यर्थः । अत्राशङ्कते प्राभाकरः-न चेति (९५-२४) | यदि रजतभेदप्रहस्थले रजतत्वप्रकारके ज्ञाने विद्यमानेऽपि प्रवृत्तिर्ने जायते इति तत्र प्रवृत्तिः स्यादित्यति-प्रसङ्गवारणार्थं भेदाग्रह एव कारणान्तरं वक्तव्यम् । न तु प्रवृत्तिसमानविशेष्यक-त्वमित्यर्थः । तद्वारणार्थमिति (९५-२४) । अतिप्रसङ्गवारणार्थमित्यर्थः । अग्रह इति (९५-२४) | अग्रहो मेदाग्रहः ।

समाधत्ते-अन्तरङ्गेति (९५-२४) । रजतज्ञानकारणतायां विषये एव कारणतावच्छेदकःवेनान्तरङ्गः, न तु रजतत्वप्रकारकज्ञाने अविषयरूपः भेदाप्रहः कारणान्तरम् । विषयरूपं प्रवृत्तिविशेष्यविशेष्यकःवल्क्षणं प्रवृत्तिसमानविषयत्वं तदेव कारणतावच्छेदकमुचितमित्यर्थः । न तु भेदाप्रहः कारणं प्रवृत्तिं प्रति ।

प्रामाकरः अत्राराङ्कते-न चेति (९५-२५) मेदाप्रहे सति प्रवृत्ति-स्तूभयवादिसिद्धा एवं सति प्रवृत्ति प्रति नियतपूर्ववर्त्तिनि मेदाग्रह एव अन्यथासिद्ध-त्वं कल्प्यते । न तु अन्यथाख्यातिरूपे विशिष्टज्ञाने तस्याऽन्यथाख्यातिरूपविशिष्ट-ज्ञानस्य प्रवृत्तिं प्रति उभयवादिसिद्धत्वाभावात् ।

समाधत्ते नैयायिकः -- न होति (९५ -- २७) । न हि उभयवादिसिद्धत्वं कारण-तायां प्रयोजकं किन्तु लाघवाख्यतर्कसहकृतं प्रमाणं कारणत्वनियामकम् । एवं सति रजतत्वप्रकारकज्ञाने कारणतावच्छेदकं किं प्रवृत्तिसमानविशेष्यत्वं वक्तव्यं किं वा भेदा-ग्रहो वा कारणान्तरं वक्तव्यम् । तत्र रजत्वप्रकारकज्ञानस्य प्रवृत्तिसमानविशेष्यकत्वेन कारणत्वे एका कारणता आयाति । मेदाप्रहस्य तु कारणत्वे रजतत्वप्रकारकज्ञान-मपि कारणम् भेदाप्रहोऽपि कारणम् इति कारणताद्वयमिति गौरवम् । इदमेव प्रभाकर-मतमनूद्य नैयायिकः खण्डयति -- चेति (९६ - १) । लाघवाख्यतर्कसहकृतं प्रमाणं मेदाप्रहमेव कारणत्वेन विषयीकरोत्येवं तु न हि । कुतः ? इत्यत आह -- गौरवेति (९६ - १) । रजतत्वप्रकारकज्ञानस्य प्रवृत्तिसमानविशेष्यकरजतत्वप्रकारज्ञानः कारणत्वे एका कारणता, भेद प्रर्कारणतायां कारणद्वयक्तल्पना इति गौरवमित्यर्थः ।

सत्राराङ्कते-नै चेति (९६-३) । विशिष्टज्ञानसामग्रो विशेष्येन्द्रियसन्निकर्षः विशेषणज्ञानं तदुभयासंसर्गाग्रहो विशेषणसन्निकर्षश्च । यथा दण्डी पुरुष इत्यत्र पुरुषेण विशेष्येण सहेन्द्रियसन्निकर्षः दण्डस्य विशेषणस्य ज्ञानम् पुरुषे विशेष्ये दण्डस्य विशेषणस्यासंसर्गाग्रहः दण्डामावज्ञानामावः एवं हि दण्डविशिष्टज्ञानसामग्रो । सा सामग्री सर्वत्र अमे नास्ति । कुतो नास्ति, यतो विशेष्यासन्निकर्षेऽपि बहिः

२७

१. प्रवृत्तिसमानेत्यादिकः । २. प्रामाकरः ।

पदार्थविशेष्यकमानसभ्रमः शीतो वायुरित्यादौ स्वीकृतः । न हि वायुना विशेष्येण सह मानसः सन्निकषोंऽस्ति । तथा च सर्वत्र भ्रमे विशिष्टज्ञानसामग्री नास्तीतिकृत्वा विशिष्टज्ञानात्मको भ्रमो न सम्भवत्येव । विशेष्येति(९६-३) । भ्रमे विशेष्यं यत् तस्यासन्निकर्षेः । बहिरिति (९६-३) । शीतो वायुरित्यादिको बहिर्विशेष्यको भ्रम इत्यर्थः । कारणवाधादिति (९६-३) विशेष्येन्द्रियसन्निकर्षस्तपकारणवाधादित्यर्थः । तद्वाध (९६-४) इति भ्रमरूपविशिष्टज्ञानबाघ इत्यर्थः ।

समाधत्ते-ज्ञानान्तरेति (९६-४) । तथा च ज्ञानान्तरोपनीते बहिःपदार्थे तदिशेषणकं बहिःपदार्थविशेषणकं अन्तःपदार्थविशेष्यकं यथा विशिष्टज्ञानं जायते । एवं ज्ञानान्तरोपनीते बहिःपदार्थे तदिशेष्यकं यथा मानसं ज्ञानं जायते, तदत् ज्ञानान्तरोपनीतबहिःपदार्थविशेष्यकं मानसमपि अमरूपं ज्ञानं भविष्यति । यथा ज्ञाना-तरोपनीते घटे घटविशेषणकं घटज्ञानवानहमिति मानसं ज्ञानं जायते एवं ज्ञातो घट इति ज्ञानं ज्ञानान्तरोपनीत इह बहिःपदार्थो घटस्तदिशेष्यकमपि मानसं ज्ञानं भवति । ज्ञातो घट इति बहिःपदार्थविशेष्यकं मानसं परित्यज्य ज्ञातः परमाणु-(९६-४) रित्युदाहरणम् । तत्सर्वथेन्द्रियासन्निकष्टविशेष्यमित्यभिप्रायेण । एवं सति उपनीते बहिःपदार्थे सति बहिःपदार्थविशेष्यकं बहिःपदार्थविशेष्यकं वा मानसं ज्ञानं प्रमारूपं जायते । एवम् उपनीते बहिःपदार्थविशेषणकं बहिःपदार्थविशेष्यकं वा मानसं ज्ञानं मानसं अमरूपमपि ज्ञानं भविष्यति । उपनयविशेषामम्प्रचविशेषात् । एतदेवाह-कार्यदर्शनस्येति (९६-५) । यथा कार्यं बहिःपदार्थविशेषणकं बहिःपदार्थविशेष्यकं वा मानसं ज्ञानं डपनयेवशात् जुल्यमेव ।

ननु ज्ञानान्तरोपनीतं चेन्मानसे बोधे बहिःपदार्थविशेष्यके भासते तदा महा-नसादो बहिज्ञानोपनीतो यो वहिः स बहिःपदार्थो यः पर्वतादिस्तदिशेष्यके मानसे बोधे भासताम् । तथा च पर्वतो वहिमानिति मानसमेव ज्ञानं स्यान्न तु अनुमितिरूप-मित्याशङ्कते-न चेति (९६-६) । समाधत्ते-अत्रेति (९६-६) । तृतीयलिङ्गपराम-र्शस्थले येन विशेषेणानुमित्युच्छेदो न भवति तादृशविशेषस्योक्तत्वात् ।

इष्टमेदाग्रहस्याग्रवत्तेकःवमुक्त्वा अनिष्टमेदाग्रहस्य निवर्त्तकत्वमपि नास्तीत्याह-न चेति (९६-७) यथा स्वतन्त्रोपस्थितेष्टमेदाग्रहः प्रवर्त्तको न भवति एवं स्वातन्त्र्यो-पस्थितानिष्टमेदाग्रहो निवर्त्तकोऽपि न भवतीत्यर्थः । विपक्षे बाधक्रमाह-परस्परेति (९६-७) । इयं शुक्तिर्न रजतम् इदं शुक्तौ ज्ञानम् । रजते इदं रजतं न शुक्ति-रिति समूहाल्लम्बनज्ञानात् शुक्तौ रजतार्थी न निवर्त्तेत रजते वा न प्रवर्त्तेत । कुतः ?

१. पूर्वज्ञानात् ।

ईष्टानिष्टयोः स्वातन्त्र्येणोपस्थित्यभावात् । न झुक्तिरित्यनेन झुक्तेरभावविशेषणतया उपस्थितत्वात् न रजतमित्यत्र रजतस्यापि अभावविशेषणतयोपस्थितत्वात् तथा च स्वातन्त्र्येणोपस्थितेरभावात् ।

दूषणान्तरमाह-किञ्चेति (९६-९)। रजतरङ्गयोः इमे रङ्गरजते इति झानात् रङ्गे प्रवर्त्तते रजते च निवर्त्तते । तन्न स्यात् । किन्तु रजते प्रवर्त्तत रङ्गे च निवर्त्तेत । कुतः ! रङ्गरजते इति ज्ञाने रङ्गस्यापि स्वातन्त्र्येणोपस्थितत्वाद्र जतस्यापि स्वातन्त्र्ये-णोपस्थितत्वात् तयोर्भेदाग्रहस्तिष्ठत्येव भेदग्रहेऽन्यथाख्यातिः स्यात् । एवं च सति रङ्गरजत इति ज्ञानेन स्वतन्त्रोपस्थितस्य रङ्गस्य भेदाग्रहो रङ्गे तिष्ठति । स्वतन्त्रो-पस्थितस्य रजतस्य मेदाग्रहो रजतेऽपि तिष्ठत्येव । तथा च रङ्गे निवृत्तिः स्यात् । रजते च प्रवृत्तिः स्यादित्यर्थः । किमिति (९६-१०) । रजते इष्टभेदाग्रहस्य रङ्गेऽनिष्टभेदाग्रहस्य विद्यमानत्वाद्या रङ्गे प्रवर्त्तते तद्वन्वित्तर्तेत, एवं यथा रजते निवर्त्तते तथा प्रवर्त्ततेति एकैकस्मिन् युगपत्प्रवृत्तिनिवृत्ती स्यातामित्यर्थः ।

अत्राशङ्कते-न चेति (९६-१०) तथा च यरिमन् पुरोवर्त्तिनि यो विद्यमानो धर्मः चाकविक्चादिः तेन स्मारितं यदिष्टं रजतादि तस्य तादृशधर्माश्रये पुरोवर्त्तिनि यो भेदाग्रहः स प्रवर्त्तकः । एवं पुरोवर्त्तिनि विद्यमानो यो मालिन्यादिधर्मस्तेन स्मारितं यदनिष्टं तस्य तादृशमालिन्याश्रये पुरोवर्त्तिनि यो भेदाग्रहः स निवर्त्तको भवति । मालिन्याश्रये प्रकृते च रङ्गे प्रवृत्तिरेव जायते, न निवृत्तिः । कुतः ? रङ्गनि-छेन चाकचिक्येन स्मृतस्येष्टस्य रजतस्य रङ्ग एव भेदाग्रहो वर्त्तते इतिकृत्वा रङ्गे प्रवृत्तिः । एवं रजतनिष्ठेन मालिन्येनोपस्थापितस्य रङ्गस्थानिष्टस्य भेदाग्रहो रजत एव वर्त्तते इतिकृत्वा तत्र निवृत्तिरेव, न तु प्रवृत्तिरित्यर्थः । सादृत्रयेनेति (९६-११) रङ्गनिष्ठं यच्चाकचिक्यं तद्रजततमानधर्मों भवतीतिकृत्वा रजतसादृश्यम् । तत्रेति (९६-११) तादृशसादृश्याश्रये । तद्भेदाग्रह्स्येति (९६-११) यस्य सादृश्यं तद्वेदाग्रह्स्येत्यर्थः ।

समाधत्ते-अनुभूयेति (९६-११) तथा च पुरोवर्तिनिष्ठो यः आरोप्यसाधा-रणो धर्मस्तइर्शनेन यत् स्मारितं यदिष्टमथ चानिष्टं तयोर्भेदायहो यथाकमेण प्रव-त्तको निवर्त्तकश्च तर्हि अनुभूयमानारोपस्थठे प्रवृत्तिने स्यात् । कुतः ? तत्रानुभूयमाना-रोपस्थठे पित्तद्रव्यगतं पित्तमनुभूय नयनावरणं पीताम्बरस्थं पीतं रूपमनुभूय शङ्खा-दावारोप्यते, तत्र पीतरूपं न शङ्घनिष्ठं न वा तेन पीतरूपेण पीतं रूपं स्मर्थ्यते । तथा च अनुभूयमानारोपस्थठे शङ्खो न पीतः किन्तु श्वेतः इति मानसज्ञानविरहदशायां

For Private & Personal Use Only

पीतार्थिनः प्रवृत्तिर्जायते, सा न स्यात्, तादशभेदाग्रहामावात् । सत्यरजतस्थछे-Sपि या प्रवृत्तिः साSपि न स्यात् । कुतः ? इत्यत आह—तदभावादिति (९६– १२) । पुरोवर्त्तिनिष्ठेन आरोप्यसादश्येन स्मृतं यदारोप्यं रजतं तस्य भेदाग्रहा-भावादित्यर्थः ।

अत्राशङ्कते-न चेति (९६-१२) । तथा च तत्रानुभूयमानारोपस्थछे यत्र निकटस्थं रजतमनुभूय यत्रारजते रजतम् आरोप्यते तत्र रजतभेदाग्रहो न प्रवर्त्तकः, किन्तु अरजतभेदप्रह एव प्रवर्त्तकः । अत्राशङ्कते -न चेति (९६-१३) तथा च अरज-ते अरजतभेदो नास्ति, अरजतभेदस्य प्रहेऽन्यथाख्यातिः स्यादित्यर्थः । समाधत्ते अरजतभेदो नास्ति, अरजतभेदस्य प्रहेऽन्यथाख्यातिः स्यादित्यर्थः । समाधत्ते अरजतेति (९६-१३) । न हि अरजतभेदप्रहो ज्ञानम् उच्यते, किं तु अरजतभेदस्य असंसर्गाप्रह एव अरजतभेदप्रहपदार्थः । तथा च अरजतभेदस्यासंसर्गाग्रहात् रजतभेदग्रहाभावेऽपि रजतार्थिनोऽनुभूयमानारोपस्थले प्रवृतिः स्यादेव ।

दूषयति - सत्येति (९६ - १४) यदि अरजतभेदस्यासंसर्गाग्रह एव रजतार्थिक द्विनियामकस्तदा सव्यरजतस्थरु यदा प्रवर्त्तते तदानीं निवृत्तिरिपि स्यात् । यथाऽ-रजतमेदासंसर्गाग्रहो वर्त्तते तथा रजतमेदासंसर्गाग्रहोऽपि वर्त्तते । एवं सति यथा प्रवर्त्तेत तथा निवर्त्तेत तथा रजतमेदासंसर्गाग्रहोऽपि वर्त्तते । एवं सति यथा प्रवर्त्तेत तथा निवर्त्तेत । अयमाशयः - यदा रजत एव रजतत्वप्रकारकं ज्ञानं सत्यं जायते तदनग्तरं प्रवर्त्तते तत्राऽरजतमेदरूपस्थे प्रतियोगिनो यदा उपस्थि-तिर्नास्ति तदानीं प्रतियोगिज्ञानामावेन अरजतमेदामावल्रक्षणस्यारजतमेदासंसर्गस्य ज्ञानं नास्तीति कृत्वा अरजतमेदासंसर्गाग्रहाद्यथा प्रवर्त्तते तथा यदा रजतमिति ज्ञानकाले रजतमेदल्क्षणस्य प्रतियोगिनो ज्ञानं नास्ति तदानीं रजतमेदामावल्रक्ष-णस्य रजतमेदासंसर्गस्यापि ज्ञानं नास्तीतिकृत्वा रजतमेदासंसर्गाग्रहो वर्त्तते इतिकृत्वा निद्वत्तिरपि स्यात् । कुतः ? अरजतमेदलक्षणस्य प्रतियोगिनो यथोप-स्थितिर्नास्ति तदा अरजतमेदासंसर्गाग्रहो वर्त्तते एवं रजतमेदासंसर्गीग्रहोऽपि वर्त्तते । रजतमेदलक्षणस्य प्रतियोगिनां यदोपस्थितिर्नास्ति तदा ताद्दशमेदासंसर्गाग्रहोऽपि नास्ति । इति युक्तं प्रद्वत्तिवत् निदृत्त्यापादनम् ।

दूषणान्तरमाह--शुक्ताविति (९६-१५) यथा सत्यरजतस्थछे युगपत् प्रवृत्तिनिवृत्ती स्यातां तथा असत्यस्थच्डेऽपि युगपत् प्रवृत्तिनिवृत्ती स्याताम् इत्यर्थः । यथा अरजतमेदस्यासंसर्गाप्रहात् प्रवृत्तिस्तथा रजतमेदस्यासंसर्गाप्रहान्निवृत्तिरपि स्यादित्यर्थः । अत्राशङ्कते-न चेति (९६-१६) । यदा शुक्तौ रजतार्थी प्रवर्त्तते र. रजतत्वाभावाग्रहात् । २. मेदाभावस्य । ३. अरजतमेदाऽसंसर्गाग्रहो नाम अरजतत्वाभावा-प्रहः तस्मान्निवृत्तिः । तदानीमिदं रजतं परं नेदमरजतं शुक्तचादि इतिकृत्वा रजतभेदस्थासं नर्गम्रइ एव वर्त्तते । परं तु रजतभेदासंसर्गाग्रहो नास्ति कथं निवृत्यापादनम् । समाघत्ते– अन्यथेति (९६–१७) तथा च शुक्तौ यदा रजतार्थी प्रवर्त्तते तदानीं रजत-भेदवत्थां शुक्तौ रजतभेदामावम्रहे अन्यथाख्यात्यापत्तेः । अत्र शङ्कते–न चेति (९६–१७) । तन्नेति (९६–१७) यत्र रजतार्थी प्रवर्त्तते तत्र रज्ञतमेदस्य संसर्गम्रहो नास्ति । तथापि परं रजतमेदासंसर्गस्यासंसर्गाप्रहो वर्त्तत एव । एतावता रजतमिति भ्रमकार्यमेव भविष्यति न तु नेदं रजतमिति बाधकार्यं निवृत्तिल्ल्लणम् ।

प्राभाकराणां मते यावद्भमकार्यं तावदसंसर्गाप्रहस्य कार्यम् । यथा शुक्तौ रजतत्वेन रूपेण रजतत्वस्य प्रहो भ्रमः नैयायिकानाम् एवम् इदं रजतमित्यत्र रजतत्वेन रूपेण रजतत्वाभावस्य यो प्रहः रजतत्वासंसर्गाप्रहल्रक्षणः स प्राभाक-राणां भ्रमस्थानाभिषिक्तः तस्मादेव प्रवृत्तिः ।

दूषयति-असंसगेति (९६-१८)। यदि रजतमेदासंसर्गस्यासंसर्गप्रहात् प्रवृत्तिः तदा रजतमेदासंसर्गस्यासंसर्गोऽतिरिको नास्ति किन्तु रजतत्वामावात्मक एव। तथा च रजतत्वामावाग्रहात् रजतत्वासंसर्गाग्रहल्क्षणात् रजतमेदाग्रहल्क्षणाद्वा प्रवृत्तिरित्येवागतम् । तत्र दूषणम् उक्तमेव ।

दूषणान्तरमाह-अग्रहस्येति (९६-१८)। यदि रजतज्ञानकार्थं रजतःवासं सर्गा-ग्रहात् रजतमेदाग्रहादा तदा कुत्रापि घटोऽयं पटोऽयमिति घटत्वपटःवविशिष्टं ज्ञानं न सिध्येत् । कुतः ! घटःवपटत्वासं सर्गाग्रहादेव घटाटादो प्रवृत्तिर्भविष्यतीत्युक्तमेव । तस्माद्वेदाग्रहोऽसं सर्गाग्रहो वा व्यवहारस्य प्रवृत्तेर्वा न नियामकः, किन्तु विशिष्ट-ज्ञानमेत्र शुक्तिविशेष्यकं रजतत्वप्रकारकं रजतार्थिप्रवृत्तिनिमित्तम् अन्यथाख्यातिरूपं सिध्यतीति ।

पुनः शङ्कते-नन्विति (९६-१९) । कीदशो भेदाग्रहः कीदशोऽसंसर्गाग्रहो वा प्रवृत्ती व्यवहारे वा नियामक इति वा विशेषनिष्टङ्कितेन किमित्यर्थः । तर्हि किमित्यत आह-यदेवेति (९६-१९) । तथा च नैयायिकानां यादशी अमसा-मग्री सैवास्माकं प्रामाकराणां प्रवृत्तिसामग्री । नैयायिकमते यो हि अमनिभित्तं भेदाग्रहः स एवास्माकं प्रवृत्तिनिमित्तम् । अन्यथेति (९६-२०) । यदि भेदाप्रहात् निवृत्त्या-पादनं क्रियते तदानीं अमात् पूर्वं तव मतेऽस्मन्मते एकैव सामग्री तया सामग्रचा तव अमल्रक्षणं ज्ञानम् अस्माकं तयेव सामग्रचा प्रवृत्तिरेव जायते न त्वन्तर्गडुज्ञमह्त्यं

१. रजतमेदस्यासंसर्गी नाम रजतत्वम् असंसर्गी नाम अभावः ।

ज्ञानमिति । एवं सामग्रीसाम्ये यदि अस्मान् प्रति यत्र छुकौ रजतार्थी प्रवर्त्तते तत्रे निवृत्त्यापादनं तर्हि अस्मामिरपि त्वां प्रूति नेदं रजतमिति मेदज्ञानल्रभ्रणं बाधः स्यादित्यापादनं कर्त्तव्यमेवेत्यर्थः ।

समाधत्ते-भ्रमेति (९६-२१) । भ्रमनियामिका या सामग्री सैव प्रवृत्ति-नियामिकेति वक्तुं न शक्यते । कुतः ! सत्यरजतस्थळे या प्रवृत्तिर्ज्ञायते सा तु रज-तत्वविशिष्टज्ञानाञ्जायते न तु सादृश्येन ! स्पृतरजतभेदाप्रद्दात् । तदेवाह-न चेति (९६-२१) । यत्र रजने रजतार्थिनः प्रवृत्तिज्ञायते तत्रेत्यर्थः । तत्र पुरोवर्तिनिष्ठेन सादृश्येन स्पृतरजतभेदाग्रहाभावात् । कुतः ! इत्यत माह-सादृश्यं हीति (९६-२२) । न हि रजते रजतसादृश्यं यतः सादृश्यं हि तथाशब्दार्थः । ततः किमित्यत आह-न चेति (९६-२२) । तत्रेति (९६-२२) । रजते यतो हि रजतगतभूयोधर्मवत्त्वं भेदर्घाटतं सादृश्यमभिन्ने नास्तीत्याह-रजते (९६-२२) इति ।

दूषणान्तरमाइ-अमेति (९६-२३) । वदतो व्याघात इत्यर्थः । कथं छुकौ रजतत्वप्रकारकज्ञानस्य या सामग्रो सा प्रवृत्तिनियामका इत्यत्र अमः किमनङ्गी-कृतो अङ्गोकृतो वा । आवे आह-अमस्येति (९६-२३) । अमामावे अमनिया-मिका सामग्री प्रवृत्तिनियामिकेति कथं वक्तव्यमित्यर्थः । वन्ध्यापुत्रमाता सुन्दरी-तिवत् । अन्त्ये त्वाह-अङ्गोकारे (९६-२४) इति । यदि छुक्तिविशेष्यकं रजतत्व-प्रकारकं ज्ञानं अमः स्वीकृतस्तर्हि । विवादेति (९६-२४) । सिद्धं नः समीहितं, प्रतिज्ञाहानिर्निग्रहस्थानं तवेत्यर्थः । त्वयाऽन्यथाख्यातिर्नाङ्गोकियते इति प्रतिज्ञा तव प्राभाकरस्येत्यर्थः ।

दूषणान्तरमाह-उपजीव्येति (९६-२४) । अमसामप्रचैव प्रवृत्त्युपपत्तौ अमकल्पने प्रमाणाभावात् इत्यत्र अमश्चेत् सिद्धस्तदा अमसामग्रीसिद्धिरिति । अम-मुपजोव्य प्रवृत्ता या अमसामग्री सा अमं न खण्डयति । यथा यागकारणतामुप-जीव्य प्रवृत्तं यदपूर्वं तद्यागकारणतां न स्वण्डयति । कुतः ? उपजीव्यप्रमाणविरो-धात् (९६-२४) । यागकारणतां न स्वण्डयति । कुतः ? उपजीव्यप्रमाणविरो-धात् (९६-२४) । यागकारणताग्राहकं यदुपजव्यप्रमाणं तेन सह विरोध इत्यर्थः । तद्वदत्र अमसाधकं यद् प्रमाणं तदुपजीव्य अमसामग्री प्रवृत्ता सा न अमं स्वण्डयति । कुतः ? अमसाधकोपजीव्यप्रमाणविरोधात् इत्यर्थः ।

पूर्वोक्तं दूषणं निरस्येति-न चेति (९७-१)। र नतत्वेन प्रकारेण शुक्ति-ज्ञीता अत्र रजतःवेन प्रकारेणेति तृतीयाथौनिर्वचनम् (९७ -१)। यथा शुक्तिरजत-

१. राङ्कते ।

तादात्म्यं वा शुक्तिरजतत्वसम्बन्धो वेत्यादिना पूर्वं स्वण्डितमेव। समाधत्ते-प्रका-रत्वेति (९७-१) । रजतत्वेन शुक्तिर्ज्ञातेत्यत्र रजतत्वेनेति तृतीयार्थः प्रकार हत्वं, तथा च शुक्तिविशेष्यकं रजतत्वप्रकारकं ज्ञानं वृत्तमिति रजतत्वेन शुक्तिर्ज्ञातित्यस्य विषयः । तत्त्वादिति (९७-१) तृतीयार्थव्वादित्यर्थः । शङ्कते-न चेति (९७-१) । किं तत् प्रकारत्वम् ? । प्रकारत्वं यदि स्वरूपसम्बन्धविशेषः तदा स च संयोगातिरिक्तः सम्बन्धः प्राभाकरैर्नाङ्गीकियते ।

समाधत्ते-उभयेति (९७-२) । यद्यपि स्वरूपसम्बन्धानङ्गीकारेऽपि प्रहण-रमरणात्मकज्ञानद्वयवादिमते रजतस्मरणं रजतत्वप्रकारकम् । तत्र प्रकारत्वं किं नामेति तवापि प्राभाकरस्य समाधेयम् । इत्युभयवादिसमाधेयेनैकस्य पर्यनुयोगो नामाधिक्षेप इत्यर्थः ।

पूर्वोक्तमाक्षिपति प्राभाकरः-न चेति (९७-२)। दोषस्य पित्तादेः प्रकृत-कार्यप्रतिवन्धकत्वमेव न तु विपरोतकार्यजनकत्वमित्यर्थः । समाधत्ते-द्वद्ग्धेति (९७-३)। दोषाणां प्रकृतकार्यप्रतिवन्धकत्वेऽपि विपरीतकार्यजनकत्वं दृष्टं, यथा दवदग्धवेत्रबोजस्य वेत्राङ्कुरप्रतिबन्धकत्वेऽपि विजातीयकदल्लीप्रकाण्डजननं दृष्टम् । नन्विदमप्रमाणकं केन वा दृष्टमित्यत माह-अन्यथेति (९७-४)। यदि दोषाणां विपरीतकार्यजनकत्वं नास्ति तदा त्वन्मतेऽपि ञुक्तिप्रवृत्तित्रन्धकत्वेऽपि विपरीत रजतार्थिप्रवृत्तिजनकत्वं कथं स्यादित्यर्थः । अत्राशङ्कते-न चेति (९७-४)। तथा च सर्वत्रज्ञानेऽप्रामाण्यशङ्कया कुत्रापि ज्ञानात् प्रवृत्तिर्न स्यात् । समाश्वासेति (९७-५)। तथा च कस्मिनपि ज्ञाने विश्वासो न स्यादित्यर्थः । समाधत्ते -विसंवादीति (९७-५)। प्राभाकरमते व्यधिकरणप्रकारत्वल्क्क्षणमप्रामाण्यं यथपि ज्ञाने नास्ति तथापि विसंवादिप्रवृत्तिजनकत्वल्कक्षणमप्रामाण्यं त्वन्मतेऽपि ज्ञाने तिष्ठतीति त्वन्मते प्राभाकरमतेऽपि विश्वासः कथं स्यादिति विश्वासोऽपि उभयवादिसमाधेय एव।

नैयायिकः स्वमतं स्थापयित्वा परमतं दूषयति-न चेति (९७-७) । रज-तभेदाग्रहेण प्रसङ्गितो नाम कृतः एवम्भूतो योऽमेदव्यवहारः स प्राभाकरमतेनेदं रजतमिति ज्ञानेन बाध्यते इत्यर्थः । तत्र व्यवहारशब्दार्थः क इत्याह-व्यवहारो हीति (९७-७) । आद्यं दूषयति-न हीति (९७-८) । प्रवृत्तेरिति (९७-९) । इदं रजतमिति ज्ञानाधत्र प्रवृत्तिर्न जाता तत्र नेदं रजतमिति ज्ञानेन कि बाध्यमित्यर्थः ।

१. प्राभाकरमते ।

### न्यायसिद्धान्तदीपे

अत्र शङ्कते प्राभाकरः नापीति (९७-९) । यद्यपि इदं रज्ञतमिति ज्ञानात् प्रवृत्तिर्न जाता तथापि इदं रजतमिति ज्ञानात् प्रवृत्तियोग्यता तिष्ठत्येव । दूषयति-अज्ञक्यत्वादिति (९७-९) । व्यवहारशब्दो हि प्रवृत्तौ शब्दाभिल्लापे वा रूढौ न तु योग्यतायामित्यर्थः । न हीति (९७-१०) । नेदं रजतभिति ज्ञानेन यदि रजतशब्दाभिधेयं पुरोवर्त्ति न भवतोदं बोध्येत तदा शब्दप्रयोगरूपस्य व्यवहारस्य बाधः स्यात् । स बाधो नास्ति : कुत ? इत्यत आह-अनुभवेति (९७-११) । नेदं रजतमिति ज्ञाने पुरोवर्त्तिनि रनतत्वाभावो विषयोऽनुभूयते । न तु रजतशब्दा-भिधेयत्वाभीवाविषयो नानुभूयते इत्यनुभवविरोधादित्यर्थः ।

नैयायिको बक्ति । त्वन्मते बाधः कथं स्यादित्यत खाह-मम त्विति । मम नैयायिकस्य मते दोषेणोत्पन्ने रजतज्ञाने नेदं रजतमिति ज्ञानेन रजतत्वाभाववति रजतत्वप्रकारकत्वछक्षणः ज्रमत्वबुद्धिरेव क्रियते स एव बाधः । अत्राशङ्कते-न चेति (९७-११) । तथा च प्रोक्तो यः स्वतन्त्रोपस्थितेष्टमेदाग्रद्दः स चेत् प्रवर्त्तकः स्यात् तदा प्र्वोक्तं दूषणं स्यात् । किन्तु मेदप्रहाः रजतप्रवृत्तौ प्रतिबन्धकाः । तथा च इष्टमेदप्रहाणामभावकूटछक्षणो मेदाग्रद्दः रजते प्रवर्त्तकः । यथा मणिमन्त्रौषधोनां प्रतिबन्धकानामभावकूट इष्टणे मेदाग्रद्दः रजते प्रवर्त्तकः । यथा मणिमन्त्रौषधोनां प्रतिबन्धकानामभावकूट दाहजनकः । एवं यत्र यत्र यादद्यमेदप्रद्दाः प्रतिद्वाः ताददामेदाप्रहाणामभावकूट प्रवृत्तो कारणम् । तदेवाह-रजतभेदेति (९७-११) । कुन्नचिद्रजतप्रवृत्तौ रजतस्मरणं १ पुरोवर्त्ति ज्ञानं २ तच्चेद्रजतमेदप्रकारकं नाम रज-तभिन्नं स्यात् तदा प्रवृत्तिग्रत्वां प्रवर्त्तकम् । यत्र रजतमेदोते (९७-११) । तादद्यार्गदाप्रकारकं पुरोत्तिज्ञानं प्रवर्त्तकम् । यत्र रजतमेदो न भासते पुरोवर्त्ति-ज्ञाने स एव तत्र मेदाग्रहः प्रवर्त्तक इत्यर्थः ! रजतोपस्थितिरिते (९७-११) । रजतस्मृतिरित्यर्थः । एवं सति प्रहणस्मरणात्मकं रजतमेदाप्रकारकं ज्ञानं प्रवर्त्तकमि-त्यर्यः ।

प्रकारान्तरमाह-पुरोवर्त्तीति (९७-१२) । यत्र विशिष्टो रजतमेदः प्रसिद्धो नास्ति तत्र पुरोवर्त्तिनिष्ठा ये घटादिमेदाः तेषु घटादिमेदेषु रजतप्रतियोगित्वं चेद् गृद्यते तदा प्रतिबन्धो भवति । तत्र मेदेषु र जतप्रतियोगित्वं चेन्न गृद्यते तादरात्रवृत्तौ पुरोवर्त्तिनिष्ठे मेदे रजतप्रतियोगित्वस्यामह एव मेदाम्रहः । ननु मेदाम्रहराःदेन मेदम्रहाभावः । रजतप्रतियोगित्वाम्रहः कथं मेदामह इत्यत आह-अग्रहपदेनेति (९७-१३) । मेदाम्रहराब्देन असुराऽविद्यावत् पर्युदासवृत्त्या मेदम्रहविरोधी अम्रह-

१. वाच्यत्वामावः ।

विशेष एव लक्ष्यते । दूंषयति-सत्येति (९७-१४) । सत्यरजतस्थछे नेदं रजतमिति यदा व्यवहारस्तदाऽपि प्रवर्त्तेत, कुतः ? यतः पुरोवर्त्तिज्ञानं रजतभेदप्रकारकं न हि, अथवा पुरोवर्त्तिनिष्ठे भेदे रजतप्रतियोगित्वं भासते एवमपि न हि । उभयविधप्रति-बन्धकभेदप्रहाभावात् प्रवृत्तिः स्यादित्थर्थः । एतदेवाह-न हीति (९७-१५) । सत्यरजत एव नेदं रजतमिति यदा व्यवहारस्तदा पुरोवर्त्तिज्ञानं रजतभेदप्रकारकं न भवतीति कृत्वा प्रथमः प्रतिबन्धको भेदप्रहो नास्तीति कृत्वा भेदाप्रहात् प्रवृत्तिः स्यात् प्राभाकरमते । नत्युत्तर इत्याह-न वेति (९७-१६) । तदिति (९७-१६) । पुरोवर्त्तिनिष्ठः पुरोवर्त्तिज्ञानविधयो भेदस्तस्मिन रजतप्रतियोगित्वं वा गृह्यते इत्यपि नास्ति नेदं रजतमिति ज्ञानकाल्डे । तथा चोत्तरस्यापि प्रतिबन्धकस्य भेदप्रहस्याभावात् सुतगं रजत एव नेदं रजतमिति ज्ञानकाले प्रवृत्तिः स्यादित्यर्थः । ननु उभयथाऽपि प्रवृत्त्त्र्भवति यतो नेदं रजतमिति ज्ञानकाले इदमिति

पुरोवत्तिंज्ञानं रनतमेदविषयकं भवत्येव । अन्यथा नेदमिति स्फुरणं कथं स्यात् । एवं पुरोवर्तिनिष्ठे भेरेऽपि रनतप्रतियोगित्वं भासत एव । तथा च भेरप्रहस्य प्रति-बन्धकस्य विद्यमानत्वात् कथं प्रवृत्त्यापादनमित्यत आह-अन्यथेति (९७-९६) यदि सत्यरजनस्थच्चे रजते पुरोवर्त्तिनि रजतमेदो नास्ति तत्पुरोवर्तिज्ञानं रज-तभेदविषयकं चेत्तदा सुतरामन्यथाख्यातिः । यतश्च पुरोवर्त्ति यदज्ञतं तन्निष्ठे भेदे रजतप्रतियोगिकत्वं नस्ति तत्र पुरोवर्त्तिनिष्ठे मेदे रजतप्रतियोगित्वं चेद् सासते तदा सुतरामन्यथाख्यातिः । पुरोवर्त्ति रजतं तस्मिन् रजते रजतभेद-स्तु नास्ति, क्विन्तु रजतादितरे पदार्था घटादयस्तेषामेव भेदो वर्त्तते । एवं सति पुरोवर्त्तिरजतनिष्ठो यो घटादिमेदर्स्तस्मन् घटादिमेदे रजतप्रतियोगित्वं नास्ति । तस्मिन् घटादिमेदे रजतप्रतियोगिस्त्वं चेद् भासते तदाऽन्यथाख्यातिः स्यात् ।

दूषणान्तरमाह-र्किचेति (९७-१८) । प्रामाकरेण त्वया मेदाग्रहः प्रव-त्तिक इत्युच्यते । मेदस्याग्रहो मेदाग्रहः । तथा च मेदस्तु एकः स्वरूपात्मकः एको वैधर्म्यात्मकः एकोऽन्योन्याभावात्मकः । यथा घटः पटो न भवतीत्यत्र घटे पटमेदस्तिष्ठति स पटमेदः, कः ? घटस्वरूपमेव । अयं च स्वरूपात्मको मेदः १, एवं घटे पटमेदः घटत्वात्मकः, पटस्य वैधर्म्यं हि घटत्वं, अयं वैध-र्म्यात्मको मेरः २, एवं घटे पटमेदः घटस्वरूपं घटत्वात्मकं यत् पटवैधर्म्यं ताम्यामतिरिक्तोऽन्योन्याभावरूपोऽतिरिक्तस्तेषां त्रयाणां मध्ये कस्याग्रहो मेदाग्रहः यः प्रवृत्तिं व्यवहारं वा जनयति । न प्रथम इत्याह-न तावदिति (९७-१८) ।

१. मेदाग्रहं ।

## न्यायसिद्धान्तदीपे

यदि स्वरूपछक्षणभेदे। प्रहात् प्रवृत्तिस्तदा शुक्तिशकछे इदं रजतमिति ज्ञानात् प्रवृत्तिर्न स्यात् । यतः रजतमेदो नाम शुक्तिस्वरूपं, तच्च इदंत्वेन रूपेण गृहोतमेव तत्र विसंवादिप्रवृत्तिस्थछे भेदप्रह एव वर्तते, प्रवृत्तिर्न स्यात् । वैध-र्म्यछक्षणो भेद इति द्वितोयं पर्क्षं निरस्यति – नापोति (९७ – १९) । विसंवादि-प्रवृत्तिस्थछे रजतवैवर्म्यं शुक्तिःवादिकं तस्य योऽप्रहः सोऽपि किं स्वरूपेण वा वैधर्म्यत्वेन वेति विकल्प्य दूषयति – किं स्वरूपेणेति (९७ – २०) । रजतवैधर्म्यस्य शुक्तित्त्वस्य केनापि रूपेणाग्रह इत्यर्थः । वैधर्म्यत्वेनेति (९७ – २०) । रजतवैधर्म्यस्य शुक्तित्त्वस्य केनापि रूपेणाग्रह इत्यर्थः । वैधर्म्यत्वेनेति (९७ – २०) । रजतवैधर्म्यस्य शुक्तित्त्वस्य केनापि रूपेणाग्रह इत्यर्थः । वैधर्म्यत्वेनेति (९७ – २०) । रजतवैधर्म्यस्य शुक्तित्त्वस्य केनापि रूपेणाग्रह इत्यर्थः । वैधर्म्यत्वेनेति (९७ – २०) । रजतवैध-र्म्यत्वे नाम शुक्तित्वं तेन रूपेण शुक्तित्वस्याग्रहो वा । आद्यं दूषयति – वस्तुगत्येति (९७ – २०) : तथा च शुक्तित्वस्य रजतवैधर्म्यस्य प्रमेयत्वादिना रूपेण प्रहेऽपि या इदं रजतमितिज्ञानात् प्रवृत्तिर्जायते, सा न स्यात् । कृतः ? रजतवैधर्म्यस्य शुक्ति-त्वादेर्भेदस्य गृहीतत्यात् । तथा च प्रवृत्तिर्न स्यात् । द्वितीयं निराकरोति – वैधर्म्यत्वस्येति(९७ – २१) । वैधर्म्यत्वं नाम शुक्तित्वं तच्च शुक्तिवृत्ति सति शुक्तित्वात्यन्ताभाववदवृत्तित्वम् । तच्च क्वया प्राभाकरेण नाङ्गीकृतमित्याह – अत्यन्ताभावस्येति (९७ – २२) । अत्यन्ताभावोऽपि स्वरूपात् अधिकरणस्वरूपात् अतिरिको नाङ्गीक्रियते ।

ननु शुक्तित्वादेर्वेधर्म्थस्य शुक्तित्वांशे किश्चिद्धर्माप्रकारक एवम्भूतो यः शुक्तित्वस्य ग्रहः इयं शुक्तिरिति अनेन रूपेण स एव भेदग्रहः रजतप्रवृत्तौ प्रति-बन्धकः । तस्याग्रह एव भेदाग्रहः रजतप्रवृत्तौ कारणमित्यस्वरसादाह— किठचेति (९७–२३) । येन शुक्तित्वं रजतत्वं विरुद्धं न ज्ञातं तस्य शुक्तित्वग्रहेऽपि इयं शुक्तिः रजतमिति ज्ञानादपि रजतार्थिनः प्रवृत्तिर्जायत एव । तद्ग्रहादिति (९७– २३) । येन शुक्तित्वं रजतत्वं विरुद्धमिति न ज्ञातं तत्र रजतार्थिप्रवृत्तिस्थळे शुक्तित्वस्य ग्रहादित्यर्थः ।

ननु यो धर्मो यदवृत्तित्वेन येन ज्ञातः तस्य तःप्रवृत्तौ तादृशधर्मप्रह एव मेदग्रहः तादृशप्रवृत्तौ प्रतिबन्धकः । तदग्रह एव मेदाग्रहः प्रवृत्तौ कारणम् । एवं सति येन पुरुषेण ञुक्तित्वरूपो धर्मः रजतावृत्तित्वेन ज्ञातः तस्य पुरुषस्य रज-तप्रवृत्तौ ञुक्तित्वग्रह एव मेदग्रहः, तदग्रह एव मेदाग्रहः प्रवृत्तौ कारणम् । ञुक्ति-त्वाग्रह एव मेदाग्रहः प्रवृत्तौ कारणमित्यत आह-तदीयत्वेनेति (९७-२३) यो धर्मो येन ज्ञात इति विशेषणे प्रवृत्तिमात्रं प्रति अनुगतकारणामावात् अन-

१ ज्ञानामावात्।

नुगम इत्यर्थः । तृतीयं दूषयति-नापीति (९७-२४) । तस्येति (९७-२४) तस्यान्योन्याभावस्य । मेदाप्रदृश्य प्रवृत्तिकारणत्वे दूषणान्तरमाह-किञ्चेति (९७-२५) । मेदो नाम रजतान्योन्याभावस्तस्याग्रहो ज्ञानामावः । तस्य प्रव-त्तंकत्वं सत्यरजतस्थङे न सम्भवति । विकल्प्य दूषयति मेदाग्रहं, तत्रेति (९८-१) पुरोवर्त्तिना सह रजतभेदस्याग्रहो रजतमेदाग्रहो वा, किं वा येन केनचित् सह रजतमेदस्याग्रहो वा मेदाग्रहः । अन्त्ये आह-अतिप्रसङ्गादिति (९८-१) तदेव विवृणोति-अन्येति (९८-२) । घटादिषु रजतमेदग्रहे विधमानेऽपि सत्यरजतस्थङे इदं रजतमिति ज्ञानात् प्रवृत्तेः । प्रथमं दूषयति-अप्रसिद्धेरिति (९८-२) । यदि पुरोवर्त्तिरजतयोयों मेदस्तस्य यो प्रहस्तदभावो मेदाग्रहाद्दीरिति (९८-२) । यदि पुरोवर्त्तिरजतयोयों मेदस्तस्य यो प्रहस्तदभावो मेदाग्रहाद्दीर्त्ति (९८-२) । यदि पुरोवर्त्तिरजतयोयों मेदस्तस्य यो प्रहस्तदभावो मेदाग्रहाद्दीरिति (९८-२) । यदि पुरोवर्त्तिरजतयोर्यो मेदस्तस्य यो प्रहस्तदभावो मेदाग्रहाद्दीर्त्ति (९८-२) । यदि पुरोवर्त्तिरजतयोर्यो मेदस्तस्य यो प्रहस्तदभावो मेदाग्रहाद्दीर्यासन स्थङे प्रवृत्तिर्भवतु । कुतः ? पुरोवर्त्तिनि छुक्तिः रजतम् [इति] तयोर्भेदः प्रसिद्धी वर्त्तते, तदग्रहः कारणं भवतु, परं सत्यरजतस्थले मेदाग्रहो न सम्भवति । कुतः ! सत्यरजतस्थङे पुरोवत्त्येव रजतं ज्ञातमिति कृत्वा पुरोवर्त्तिरजतयोर्भेदः प्रसिद्ध एव नास्ति, कथं मेदाग्रहः कारणम् ।

ननु पुरोवर्त्तिनि रजतत्वप्रकारकभेदग्रहस्तदभाव एव कारणमित्याशङ्क्च निराकरोति-नापीति (९८-२) । सत्यरजतस्थङे प्राभाकरमते रजतत्वप्रका-रकभेदग्रहः प्रसिद्धो न वा । यदि च प्रसिद्धस्तदा पुरोवर्त्तिनि रजतमेदस्या-भावात् तत्र पुरोवर्त्तिनि रजतत्वप्रकारकभेदप्रहेऽन्यथाख्यातिः स्यात् । यदि अप्रसिद्धस्तदा आह-रजतत्वप्रकारकेति (९८-३) । रजतत्वप्रकारकमेदप्रहस्त्व-न्मते प्रसिद्धे एव नास्ति, कस्याभावः कारणमित्यर्थः । यदि पुरोवर्त्तिनि रजत-त्वप्रकारकमेदप्रहामावः कारणं, तदा दूषणान्तरमाह---सामान्येति (९८-३) । यदा द्रव्यत्वेन रूपेगोपस्थिते रजते यदा प्रवर्त्तते तदानीं रजतत्वप्रकारकमेदग्रह एव नास्ति, तदानीं रजतत्वप्रकारकमेदप्रहाभावे विद्यमानेऽपि प्रवृत्तिर्न जायते इति कथं सै प्रवर्त्तक इत्यर्थः ।

अत्राशङ्कते-न चेति (९८-४) तत्रेति । यत्र द्रञ्यत्वेन रूपेण पुरोवर्त्तिनो ज्ञानं तत्र रजतत्वेन रूपेण पुरोवर्त्तिन उपस्थितिरेव नास्ति इतिकृत्वा पुरोवर्त्तिनि रजतत्वप्रकारिका या उपस्थितिः साऽपि कारणमित्यर्थः । तद्येन्यथाख्यातिरेव सिध्य-तीत्याह-विशिष्टेति (९८-५) । यदि पुरोवर्त्तिविशेष्यकं रजतत्वप्रकारकं ज्ञानं प्रवृत्तिकारणं तदा विसंवादिप्रवृत्तिस्थळे द्युक्तिविशेष्यकं रजतत्वप्रकारकं ज्ञानं १. प्रसिद्दौ सत्यां अन्यथाख्यातिः स्यात् । २. Use of two यदा-s seems to

be also a stylistic peculiarity of गुणरतन । ३. भेदायहः ।

प्रवर्त्तेकमागतं तदेवान्यथाख्यातिः, विशिष्टज्ञानं नाम पुरोवर्त्तिविशेष्यकं रजतत्वप्रकारकं ज्ञानं तदेवान्यथाख्यातिः ।

अत्राशङ्कते -न चेति (९८-६) । न मथा पुरावर्त्तविशेष्य कं र जतत्वप्र कारकं इानं कारणमुच्यते किन्तु पुरोवर्त्तिनि ज्ञानं पुरोवत्तिनिष्ठिन चाकविक्यादिना या रजतो-पस्थितिः तस्य स्मृतस्य रजतस्य पुरोवर्त्तिनि मेदाग्रहः । साऽपि कारणं प्रवृत्तो । पूर्वोक्तं मेदाग्रहं दूषयति -- गेहे (९८-६) इति । यत्र पुरोवर्त्तिनि चाकचिक्यं न दण्टं तत्रापि गेहे रजतमिति वाक्यात् या प्रवृत्तिर्जायते सा न स्यात् । कुतः ? पुरोव-त्तिंनिष्ठं चाकचिक्यं दष्टमेव नास्तीतिकृत्वा पुरोवर्त्तिनिष्ठं यच्चाकचिक्यं तेन स्मृतं यद्द-जतं तस्य मेदाग्रहो नास्तीति कृत्वा, प्रवृत्तिस्तु दृश्यते । तत्रेति (९८-७) । यत्र गेहे रजतमिति वाक्यजात् ज्ञानात् प्रवृत्तिर्हृश्यते तत्र धर्मिणीत्यर्थः । चाकचिक्यादेरमा-वादिति (९८-७) । गेहे र नतं यद् विद्यते तस्मिन् चाकचिक्यस्यामावो नास्ति किन्तु स्वर्शनादित्यर्थः ।

प्रकारान्तरेण भेदाग्रहं दूषयति-नापीति (९८-७) । पुरोवर्त्तिनि रजतत्व-प्रकारको यो भेदनिश्चयस्तस्याभावो भेदाग्रहः स एव प्रवृत्ति कारणम् । एतदपि न स-म्भवतीत्यर्थः । सत्यरजतस्थछे यत्र प्रवृत्तिर्जायते तत्र पुरोवर्त्तिनि र जतत्वप्रकारक-भेदनिश्चयः प्रसिद्धो न वा । आधे आह-अन्यथेति (९८-८) । यत्र सत्यरजते रज-तत्वप्रकारको भेदनिश्चयः प्रसिद्धस्तदि तत्रान्यथाच्यातिरेव सिद्धा । यतः रजतत्वप्र-कारकमेदाभाववति रजते रजतत्वप्रकारकं मेदज्ञानं म्रम एव । दितीये पक्षे आह-अप्रसिद्धत्वादिति (९८-९) । प्रतियोग्येव यत्राप्रसिद्धस्तत्र तदभावस्य कारणता कथं स्यात् इत्यर्थः ।

उपसंहरति-तस्मादिति (९८-९) । गुक्तौ रजतं प्रतीयते तदेवान्थाख्यातिरूपं ज्ञानम् । अन्यथाख्यातिस्वीकारे अन्यदपि प्रयोजनमाह- तेन चेति (९८-९) । यतोऽन्यधाख्यातिरूपज्ञानात् इष्टसाधनतामनुमाय रजतार्थिप्रवृत्तिर्भविष्यति । इदं पुरोवर्त्ति मदिष्टसाधनं रजतत्वात्, गेहस्थरजतवत् इतीष्टसाधनत्वानुमानमित्यर्थः । मेदा-प्रहपक्षे तन्ने सम्भवतीत्याह-न त्विति (९८-१०)। मेदाग्रहस्य प्रवर्त्तकत्वपक्षे इष्टसा-धनत्वानुमितिर्नास्ति, लिङ्गाभावात् । तथा च इष्टसाधनमेदाग्रह एव प्रवर्त्तको वक्तव्यः । स च इष्टसाधनभेदाग्रहः इष्टसाधनत्वानुमित्यपेक्षया गुरुभूत इति स न प्रवर्त्तक इति सङ्क्षेपः ॥

वाचनाचार्यगुगरत्नगणिविरचिते शश्य प्रतिष्पनेऽन्यथाख्यातिवा :।।छ॥

१.इष्टसाधनताज्ञानम् ।

# अर्थापत्तिवादटिप्पनम् ।

ननु रजतार्थिप्रवृत्तिः पुरोवर्त्तिविशेष्यकरजतत्वप्रकारकज्ञानसाध्या प्रवृत्ति-त्वात् , सत्यरजतप्रवृत्तिवत् । न च सत्यरक्षतप्रवृत्तावपि पुरोवर्त्तिविशेष्यकरजत-प्रकारकज्ञानसाध्यत्वं नास्त्येव । न च व्यतिरेकी कर्त्तव्यः । तत्र व्याप्तिपक्षधर्मतयो रभावेन व्यतिरेकिणोऽप्रमाणत्वात् । कथं तर्हि व्यतिरेकिणोऽप्रमाणत्वे जीवित्वे सति गृहाभावदर्शनेन बहिर्भावानुमानमिति चेत् अर्थापत्तिप्रमाणेनैव । एवं व्यवस्थिते उपो-द्घातसङ्ग्रत्याऽर्थापत्ति निरूपयति । अथवा सत्यरजतस्थके रजतार्थिप्रवृत्त्यन्यथाऽनुपप-त्त्या रजतत्वविशिष्टज्ञानस्य कारणत्वत्र्यवस्थितौ विसंवादिप्रवृत्तिस्थल्ठेऽपि रजतत्त्व-विशिष्टज्ञानमन्ययाख्यातिरूपं सिध्यतीत्युक्तं तत्रान्यथानुपपत्तिः किं प्रमाणान्तरं वा व्यतिरेक्यनुमानं वेति विचारयितुं प्रसङ्गसङ्गत्या तावदाह- इहेति (९९-१) । यत्रा-नुपपत्त्या विशिष्टज्ञानकारणत्वव्यवस्थितिः तत्रेत्यर्थः ।

तत्रार्थापत्तिमनुपपत्ति व्यतिरेक्यनुमानातिरिक्तं प्रमाणं ये मन्यन्ते प्राभाकरा-दयः । अनुपपत्तिज्ञानं व्यतिरेक्यनुमित्यतिरिक्तप्रमाकरणं न वा इति विप्रतिपत्तिः । व्यतिरेक्यनुमित्यतिरिक्तप्रमाकरणमिति प्राभाकराणां कोटिः । नेति (९९-३) नैयायि कानाम् । तत्र विप्रतिपत्तौ भूमिमारचयति-जोवतश्चेत्रैस्येति (९९-२) । इदं तु उभयवादिसिद्धम् । जोवतश्चेत्रस्य गेहाभावदर्शनेन बहिःसत्त्वं ज्ञायते । तच्च बहिःस-त्त्वज्ञानम् अनुमितिरूपमिति नैयायिकाः । अर्थापत्तिजन्यं ज्ञानमिति प्राभाकराः ।

प्रामाकरः शङ्कते- तोत (९९-३)। देवदत्तो ब हरस्ति गृहेऽमावात् । अत्र गृहा-मावो न हेतुः, कुतः ? इत्यत आह-व्यधिकरणत्वादिति (९९-३)। देवदत्तः पक्षः । गृहाभावो हेतुः । स च गृहाभावो हेतुः पक्षवृत्तिरपेक्षितः, पक्षवृत्तिस्तु न मवति । किन्तु गृहनिष्ठ इति कृत्वा व्यधिकरण इत्यर्थः । पक्षधर्मतां खण्डयित्वा व्याप्तिमपि खण्डयति-न चेति (९९-३)। यत्र जीवित्वे सति गृहाभावस्तत्र बहिःसत्त्वमिति व्याप्ति-प्रतिसन्धानमपि नास्ति । बहिःसत्त्वं बहिःपदार्थचत्तिनिष्टगृहाभावो गृहनिष्ठः, अनयोः साहचर्यछक्षणा या व्याप्तिस्तस्याः ज्ञानमपि नास्ति । व्याप्तिं खण्डयित्वा पक्षधर्मतां खण्डयित्वा पक्षधर्मताज्ञानमपि नास्तीत्याह-कथमिति (९९-४) । यद्यपि गृहनि-ष्ठाऽत्यन्ताभावप्रतियोगित्वं देवदत्तनिष्ठो धर्मस्तेन पक्षधर्मताऽप्युपपद्यत एव, तथा-ऽपीन्द्रियासन्निकृष्टे देवदत्ते पक्षे गृहनिष्ठात्यन्ताभावप्रतियोगित्वस्य हेतोः प्रहः स्यात्, स च नास्ति । ननु व्यप्तिग्रज्ञवर्मतयाज्ञोनं विनाऽप्यनुमानं स्यादित्यत आह-१. मूल्ठे- जीवतो देवदत्तस्थेति पाठः। न च तै।विति (९९-५) । व्याप्तिपक्षधर्मते विनेत्यर्थः । अतिप्रसङ्गादिति (९९-५) । अव्याप्येन हेतुना, अपक्षधर्मेण हेतुनाऽप्यनुमितिः स्याद्यथा धूमेन हदे वह्वचनुमितिः स्यात् । रासभेन पर्वते बह्वचनुमितिः स्यात् । उदाहरणान्तरेणाऽप्य-र्थापत्तित्रमाणं समर्थयति-एवमपीति (९९-५) । यथा पूर्वं गृहामावे व्याप्तिपक्ष-धर्मतयोर्प्रहो नास्त्येवं दिवाभोजिनोऽपि पोनत्वे व्याप्तिपक्षधर्मतयोर्प्रहो नास्तीति पूर्ववत् ज्ञातव्यः ।

नैयायिकः शङ्कते-नन्विति (९९-८) । अत्र गृहाभावस्य याऽनुपपत्तिः सा का । तामेव विकल्प्य दूषयति -बहिःसत्त्वमेति (९९-८) । देवदत्तस्य गृहा-सत्त्वं तस्य याऽनुपपत्तिः सा किं बहिःसत्त्वमात्रं विना उत देवदत्तबहिःसत्त्वं विने त्यर्थः । प्रथमं खग्डयति-एवं बहोति (९९-९) । न त्विति (९९-९) । न तु देवदत्तस्य बहिःसत्त्वं सिध्येत, किन्तु बहिःसत्त्वमात्रमेव सिध्येत । दितीयं दूषयति-तदीयमिति (९९-९) ; यदि देवदत्तबहिःसत्त्वं विना देवदत्तगृहासत्त्वं चेद-नुपपन्नं चेत्तदेा प्रथमतः देवदत्तबहिःसत्त्वं ज्ञातमज्ञातं वा । आद्य इति (९९-१०) । देवदत्तबहिःसत्त्वज्ञानार्थमर्थापत्तिः स्वीकर्त्तव्या । तच्च देवदत्तबहिःसत्त्वज्ञानमर्था-पत्तेः पूर्वं यस्मात् प्रमाणाज्ञातं तदेव प्रमाणमस्तु, किमर्थापत्तिप्रमाणेन । द्वितीयं दूषयति-कथमिति (९९-११) । देवदत्तबहिःसत्त्वं चेदज्ञातम्, तदा देवदत्त-बहिःसत्त्वं विना गृहासत्त्वमनुपपन्नमित्त्यर्थापत्त्यवतार एव नास्ति । अनिरूपितया-रर्थापत्त्या चेदर्थसिद्धिस्तदा देवदत्तगृहासत्त्वेन चैत्रस्य बहिःसत्त्वं सिध्येतेत्यतिप्रसङ्गः।

ननु नैयायिकमते देवदत्त्तबहिःसत्त्वसिद्धिः कथमनुमानात् सिध्यतीत्यत आह-अनुमानं त्विति (९९-१२) । तथा च नैयायिकमते यत्र बहिःसत्त्वाभावस्तत्र गृहा-सत्त्वाभावः, यथा गृहकोणे स्थितोऽहं तद्वत्त् इति सामान्यतो व्यतिरेकव्याप्त्या देवदत्तनिष्ठेनं गृहासत्त्वहेतुना देवदत्तबहिःसत्त्वं पक्षधर्मताबलादेव सिध्यति । विश्नि-टटेति (९९-१३) । देवदत्तबहिःसत्त्वसाधकमनुमानमेव प्रमाणम् । तन्नेति (९९-१३) । तत्र देवदत्तबहिःसत्त्वसिद्धौ नार्थापत्तिः प्रमाणमित्यर्थः ।

समाधत्ते प्राभाकरः –विशकलिते (९९–१४) इति । यथा नैयायिक-मते सामान्यैव्याल्या पक्षधर्मताबलादिशेषसिद्धिः फलम् । एवं मन्मतेऽपि सामान्या-

१. Text has न च ते विना । २. व्याप्तिर्यंत्र नास्ति । ३. अपक्षधर्मेण । ४. अव्याप्येन हेतुनेति । ५. Repetition of चेत् is also a mannerism of गुणरत्न. ६. प्रती०णे स्थितमद्वत् इति । ७. बाहे:सत्त्वं विना ग्रहासत्त्वमनुपपन्नं इयं सामान्यज्याप्तिः । नुपपच्या विशेषतर्कसहकृतया विशेषसिद्धिः फल्लमस्मन्मतेऽपि समानम् । विशक-लितं नाम केवलं बहिःसत्त्वं तेन विना गृहासत्त्वमात्रं चेदनुपपन्नं, तदा देवदत्त-गृहासत्त्वमपि देवदत्तबहिःसत्त्वेन विनाऽनुपपन्नं स्यादिति विशेषतर्कसहकारात् विशि-ष्टावगमो नाम देवदत्तबहिःसत्त्वावगमः । स चार्थापत्तेरेव फर्लमत्यर्थः ।

उदाहरणान्तरेऽप्यर्थापत्ति प्रमाणयति-एवमिति (९९-१४) । तथा च सामान्यतो दिवाभोजित्वे सति पोनत्वान्यथानुपपत्त्या विशेषतर्क्र सहकृतया देवदत्त-रात्रिभोजनांसद्धिः । अत्र देवदत्तरात्रिभोजनेऽर्थापत्तिरेव प्रमाणं न त्वनुमानमित्याह-रात्रिभोजनं स्विति (९९-१६) । देवदत्तरात्रिभोजनमित्यर्थः । देवदत्तरात्रिभोजन-रूपस्य साध्यस्याप्रसिद्धौ नानुमानावतारः । मतान्तरमाह-भोजनं त्विति (९९-१७) । अत्र मते दिवाऽभोजनपीनत्वयोर्थद विरोधिज्ञानं तदेव रात्रिभो-जनप्रमापकत्वादर्थापत्तिपदवाच्यमित्यर्थः । विरोधप्रतिसन्धानमेव विद्यणोति-पुष्टीति (९९-१७) । पुष्टिकारणत्वेन भोजनमवगतम् । अयं तु दिवाऽभोजो । तथा च भोजनाभावपीनत्वयोरेकस्मिन् धर्मिणि यो विरोधः स किञ्चिद् विषयं विना न विश्राम्यति, स विषयः कः ! समयान्तरे रात्रौ यद्वोजनं तेन विना स विरोधो न विश्राम्यति ।

एवं सति अर्थापत्तिफल्लमाह-फल्लमिति (९९-१८)। सामान्यप्रवृत्तं प्रमाणं भोजनं पुष्टिकारणं, विशेषप्रवृत्तं प्रमाणमयं दिवाऽभोजो, अनैयोभिंन्नविषयतया अविरोधबुद्धिः, दिवाऽभोजनरात्रिभोजनयोर्विरोध एव नास्ति । तथा चाविरोधबु-द्विरेवार्थापत्तिफल्लमित्यर्थः । अत्र मते केषाञ्चिदूषणमुपन्यस्यति-अत्रेति (९९-२०)। तथा च भिन्नविषयतयाऽविरोधबुद्धिः विरुद्धधर्माध्यासस्यैव फलं न त्वर्थापत्तेः फल्फित्यर्थः । अनयोरिति (९९-२०)। सामान्यप्रमाणविशेषप्रमाणयोरित्यर्थः । अत्राशङ्कते-न चेति (९९-२१)। यदि विरुद्धधर्माध्यासः स्यात्तदा विरुद्धधर्माध्या-सस्य फलं भिन्नविषयत्वसिद्धिः स्यात् । स च विरुद्धधर्माध्यासोऽसिद्ध एवेर्त्यर्थः । विरुद्धधर्माध्यासासिद्धिं दूषयति-अस्तीति (९९-२१)। पुष्टिकारणतया भोजनमस्ति, दिवा तु भोजनं नास्तीति अस्तित्वनास्तित्वलक्षणो विरोधोऽनुभवसाक्षिक एव । अथवा शतवर्धां जीवी देवदत्त इति जीवनप्राहकं प्रमाणं ज्योतिःशास्त्रं गृहनियमप्राहकं प्रमाणं प्रत्यक्षम् । पश्चादगृहाभावदर्शनेन तयोर्जीवनग्राहकप्रत्यक्षयोर्थद् विरोधप्रति-सन्धानं स एव विरुद्धधर्माध्यासः । स बहिःसत्त्वेन विनाऽनुपपन्नः सं एव बहिः-सत्त्वप्रमापकोऽस्तु । किमर्थापत्या ।

१. सामान्यप्रवृत्तप्रमाणविशेषप्रवृत्तप्रमाणयोः । २. निश्चयः । ३. विरुद्धधर्माध्यासः ।

अन्यथेति (९९-२२) । यदि बहिः सत्त्वं न कल्प्येत तदा एकस्मिन् धर्मिणि विरुद्धयो जींदित्वगृहसत्त्वयोर्विरोधस्त्वेतादशः--जीवनप्राहकप्रमाणात् जीवित्वं निश्चितं गृइसत्त्वग्राहकप्रत्यक्षप्रमाणात् गृइसत्त्वं निर्णीतं तदानीं विरोध एव नास्ति । पश्चादेव-दत्तस्य गृहामावो दृष्टः तदनन्तरं तयो जींवित्वगृहसत्त्वयोर्विरोधबुद्धि र्जयते गृहे तु योग्यानुपळ्व्या देवदत्तस्याभावो निर्णीतो वर्त्तते । एवं सति यदि जीवनग्राहकप्र-माणाद्यदि जीवित्वं स्यात्तदा गृहसत्त्वननुपपन्नं स्यात् । यदि गृहसत्त्वं प्रमाणं स्यात् तदा जोवित्वमनुपपन्नं स्यात् । इति विरोधप्रतिसन्धानानुपपत्तिरित्यर्थः । दूषयति-तद्यपीति (९९-२३) । तथा च विरोधपरिहारार्थम् एकस्य वाध्यत्वं वक्तव्यं, तच्च बाध्यत्वं गृहान्यत्वेन बहिःसत्वेन विनाऽनुपैपन्नम् इति या सामान्यतो बहिःसत्त्वसिद्धिः सा अर्थापत्त्ययोना । तथा च सामान्यतोऽर्था ग्त्या बहिःसत्त्वसिद्धौ सत्यां देवदत्तवहिः-सत्त्वोसद्धिश्चेद् विरुद्धचर्माध्यापाद् भवति, भवतु, प्राथमिकबहिःसत्त्वसिद्धिस्तु धर्थापत्तिफल्छम् । सामान्यत (९९-२३) इति । यः सामान्यतो जीवी सन् स कवि-देशे तिण्ठति इति देशभेदावगमः, देशभेदावगमे जातेऽपि गृहान्यत्वेन गृहभिचदेशता नाम बहिःसत्त्वं तस्य परिच्छेदो नाम सिद्धिः । कचिदस्तीति प्रमाणे विद्यमानेऽपि या गृहदेशान्यदेशसिद्धिः साऽर्थापत्तिपेवेत्यर्थः ।

अयमाशयः-गृहाभावदर्शनानन्तरं जीवननिश्चायकप्रमाणं गृहसत्त्वप्राहक-प्रमाणं तयोर्विरोधज्ञानम् । कथं विरोधज्ञानं ? गृहाभावदर्शनानन्तरं यदि देवदत्तस्य जीवित्वं स्यात् तदा प्रमाणविषयः गृहसत्त्वं कथं स्यात्, यदि च प्रमाणविषयो गृहसत्त्वं स्यात् तदा जीवित्वं कथं स्यात्-इदं विरोधप्रतिसन्धानं तदा विरुद्धधर्मा-ध्यासो जातः । तत्निवृत्तये जोवनप्राहकप्रमाणाज्जीवता क्वचित् स्थातव्यमिति देश-भेदावगमे गृहे चेन्नास्ति तदा बहिस्तिष्ठति इति विरुद्धधर्माध्यासात् बहिःसत्त्वसिद्धिः फल्लमिति पूर्वोक्तं मतम् । अपरमते जोवता क्वचिदेशे स्थातव्यमिति देशभेदावगमः विरुद्धधर्माध्यासस्य फलं, विशेषतो गृहभिन्नदेशसिद्धिस्तु अर्थापत्तेरेव फलम् इति आपादतो मतद्वयम् । मतद्वयस्य सङ्क्षेपत उपसंहारो यथा-विरुद्धयोरविरोधोपप-त्तये जीवनप्रमाणाज्जीवित्वे सुदढे जीवता क्वचित् स्थातव्यम् इति सामान्यतो देश-मेदावगमो जातस्तदनन्तरं गृहे चेन्नास्ति तदाऽर्थाद् गृहान्यदेशे तिष्ठति इति गृहा-न्यदेशलक्षणं यद्वहिःसत्त्वं सिध्यति तदिरुद्धधर्माध्यासादेव इदं प्र्वोक्तं मतम् । अपर-मते अविरोधोपपत्तये सुदृढजीवनप्रमाणाज्जीवित्ते निश्चिते जीवता क्वचित् स्थातव्य-

१. Note the repetition of यदि । २. ग्रहसत्त्वं ।

मिति सामान्यतो देशमेदावगमो भवतु विरुद्धधर्माध्यासस्य फलं, परन्तु देशमेदेऽ-वगते गृहे चेन्नास्ति तदाऽर्थाद् बहिस्तिष्ठती[ती]दं ज्ञानं तदर्थापत्तेरेव फलं, न तु विरुद्धधर्माध्यासस्य फलं, विरुद्धधर्माध्यासस्तु देशमेदावगममात्रेण चरितार्थः ।

मतान्तरमप्याह - विरोधेति (९९-२४) । विरुद्धयोर्विरोधसम्भावना नाम गृहामा-वदर्शनानन्तरं गृहसत्त्वं वा तिष्ठति, किं वा जीवित्वं वा तिष्ठति, परन्तु द्वयं न तिष्ठति - इयं विरोधसम्भावना । किंवा गृहाभावदर्शनानन्तरं किं गृहसत्त्वप्राहकं प्रमाणं जीवित्व-प्राहकम् अप्रमाणं, किं वा जीवित्वम्राहकं प्रमाणं गृहसत्त्वयाहकम् अप्रमाणम् इति प्रामाण्यसम्भावना । सेव बहिःसत्त्वप्रमां प्रति कारणम् । सातिशयं कारणं करणं, विरुद्धयोर्था विरोधसम्भावना प्रमाणसम्भावना वा सा बहिःसत्त्वं प्रमां प्रति करणमित्यर्थः । ततः किमित्यत आह-तदेवेति (९९-२५) ।

मतान्तरमप्याह -तर्क एवेति (१००-१) । तर्क एवार्थापत्तिस्थानेऽभिषिक्त इत्थर्थः । तर्कस्वरूपं विष्टणोति-एवं हीति (१०० १) । मूल्रोक एव तर्को इेयः । यद्वेति (१००-२) । जीवित्वग्राहकप्रमाणाज्जीवित्वं निश्चितं, नियमप्राहक-प्रमाणाद गृहसत्त्वं निश्चितम्, इदं जीविनो गृहसत्त्वग्राहकं यत् प्रमाणं तत् गृहे नास्तीति गृहाभावग्राहकं प्रमाणं, तेन सह समानविषयकं नाम एकविषयकं स्यात्, तदा गृहनियमग्राहकम् अप्रमाणमेव स्यादिति । यनो जीविनो द्वयम् अनुपपन्नं यती गृहसत्त्वं गृहासत्त्वं चेति द्वयमनुपपन्नम्-इति नियनप्राहकःय याऽप्रामाण्यप्रतिपत्ति-रतत्स्याः प्रतिसन्धानं नाम अनुवृत्तिः, सैव । अत्रेति (१००-४) । बहिःसत्त्वप्रमां प्रति कारणम् (१००-४) । नन्वनयोर्जीवित्वगृहसत्त्वयोरेकं बाध्यं, विरुद्धार्थप्राहक-त्वात्-अनेनानुमानेन गृहसत्त्वधे देवदत्तो बहिरस्ति जीवित्वे सति गृहाभावप्रतियोन-गित्वादित्यनुमानादेव बहिःसत्त्वसिद्दौ किमर्थापत्त्येत्यत आह-व्यवस्थित्यिति (१००-४) । अत्र योजना व्यवस्थितमनुमापकम् । अव्यवस्थितं करण्यक्रमिति (१००-४) ।

अयमाशयः--यदा गृहनियमस्यैव वाधानन्तरं यदा वहिःसत्तवज्ञानं तदा भव-त्वनुमानं, यदा तु गृहनियमप्राहकं वा प्रमाणं जीवित्वप्राहकं वा प्रमाणमित्येकत्र बाधानिर्णयदशायां तर्काधद बहिःसत्त्वज्ञानं तदर्थापत्तेरेव । अत एवाह--अव्यवस्थितं कल्पकमि(१००--४)त्यस्यैकत्र बाधानिर्णय इत्यर्थः ॥

- १. Note the repetition of यदा, a mannerism of गुणरत्व ।
- २. जीवी गृह एव इदं प्रमाणं; जीवित्वप्राहकप्रमाणं ज्योतिःशास्त्रम् ।

सिद्धान्तमाह--कासाविति (१००-६)। जीविनो बहिःसत्त्वमन्तरेण गृहा-भावस्यानुपपत्तिः सा केत्यर्थः, यस्याः व्याप्तिपक्षधर्मताज्ञानं विना बहिःसत्त्वज्ञानं प्रति कारणत्वमुच्यते । शङ्कते-बहिःसत्त्वमिति (१००-७)। बहिःसत्त्वं विना जीविनो देवदत्तस्य गृहसत्त्वामा को नावतिष्ठते इति रोषः । सेति (१००-७) सा अर्थापत्तिः । दूषयति-स तु बहिःसत्त्वेन विनाऽनवस्थितो गृहाभावो अविनाभाव एव । ततः किमित्यत आह- इयमेवेति (१००-८) । उपसंहरति-तथा चेति (१००-८) । पक्षान्तरेणार्थापत्ति दूषयति-एते नेति (१००-९) । व्यतिरेकिप्रमाणमर्था-

पत्तिः । दूषयति-व्यतिरेकिण (१००-९) इति । तथा च व्याप्तिपक्षधर्मताभ्यां हीनो व्यतिरेको अर्थापत्तिर्वा। किं वा व्याप्तिपक्षधर्मताविशिष्टो व्यतिरेकी अर्थापत्तिर्वा। आवे व्याप्ति विना तव प्राभाकरस्यापि नार्थापत्तिः । अन्त्ये आह-व्यतिरेकि-णोऽपीति (१००-१०)। तथा च व्याप्तिपक्षधर्मनाविशिष्टो व्यतिरेक्यनुमानप्रमाण-मेव। तथा चार्थापत्तिव्यतिरेक्यनुमानं च नामान्तरमेव।

शङ्कते-न चेति (१००-११) । बहिःसऱ्तानुमाने लिङ्गं नास्ति कुतोऽनुमान-प्रमाणम् । उत्तरमाह-गृहेति (१००-१२) । बहिःसत्त्वानुमाने गृहासत्त्वमेव लिङ्गम् । अत्राशङ्कते-न चेति (१००-१२) । गृहाभावो गृहनिष्ठः देवदत्ते पक्षे नास्ति । समाधत्ते-गृहेति (१००-१२) तथा च गृहेऽभावः गृहनिष्ठः यद्यपि तथाऽपि गृह-निष्ठाभावप्रतियोगित्वं तु देवदत्तनिष्ठमेव तदर्थत्वादिति गृहासत्त्वमित्यस्य गृहनिष्ठा-भावप्रतियोगित्वमेवार्थः ।

छिङ्गपरामर्शो न सम्भवतीत्याशङ्कते-न चेति (१००-१२) । असन्निकृष्टे देवदत्ते गृहनिष्ठाभावप्रतियोगित्वं देवदत्ते कथं प्राह्यम् । तद्ग्रह (१००-१३) इति । देवदत्तनिष्ठात्यन्ताभावस्य प्रतियोगित्वप्रह इत्यर्थः । समाधत्ते-उभयेति (१००-१३) । अयमाशयः--गृहे देवदत्तस्याभावस्तर्हि देवदत्तस्येति षण्ठचर्थः । प्रतियो-गिर्ख गृहे देवदत्ताभावे ज्ञाते देवदत्तेऽपि गृहनिष्ठाभावप्रतियोगित्वं शक्यत एव । असन्तिकृष्टस्थरुऽपि परामर्शो जायते इत्याह-यथेति (१००-१४) । परमाणुः परिमाणवान् द्रव्यत्वात् इति परमाणुवृत्तिद्रव्यत्तस्यासन्निकर्षेऽपि उपनीतानां पूर्वं ज्ञातानां मानसः परामर्शः भवत्येव ।

अत्राशङ्कते-न चेति (१००-१६) । जीवो देवदत्तः क्वचिदस्तीति प्रमाणेन देवदत्तस्य गृहसरवसंशयेन गृहाभावोऽपि सन्दिग्धः । भवतु सन्दिग्धस्तधाऽपि किमित्यत बाह-सन्दिग्धमिति (१००-१७) । सन्दिग्धं तु लिङ्गं न भवतीत्यर्थः । निश्चितस्यैव किङ्गत्वात् । समाधत्ते-गृहासत्त्वस्येति (१००-१७) । यदि गृहाभावः संदिग्धस्तर्हि तवाऽप्यनुपपत्तिप्रतिसन्धानाभावेन तवाप्यर्थापत्तिः प्रमाणं न स्यात् । विशेषणसन्देहं निराकरोति—एवमिति (१००—१८)। जीवित्वे सति गृहाभावप्रतियोगिर्खं हेतुः । अत्र हेतुविशेषणजीवित्वस्य संशये नैयायिकानामनुमानाऽनवतारेऽपि प्राभाकराणाम-र्थापत्त्यवतारोऽपि नास्ति । कुतः ! जीवित्वे निश्चिते गृहाभावनिर्णयेन बहिःसर्षं कल्प्यते । तच्चेन्निर्णतिं नास्ति, कथं बहिःसत्त्वकल्पना ।

विपक्षे बाधकमाह-अन्यथेति (१००-१८) । यदि जीवित्वं सन्दिग्धं तदा बहिःसत्त्वकल्पनवत् मरणकल्पनाऽपि स्यात्, प्राभाकराणां सिद्धान्तविरोधश्चेत्याह-जीविन (१००-१९) इति । व्यवस्थितं नाम निश्चितम् । तत् कल्पकमिति बहिःसत्त्वकल्पकमित्यर्थः । इति प्राभाकरमतम् ।

दूषणान्तरमाह - किं चेति (१००-२१)। जीवनग्राहकेप्रमाणेन जीवित्वे निश्चिते जीवी देवदत्तः क्वचिदस्तीत्यनेन सामान्यतो देवदत्तस्य गृहसत्त्वमपि गृहीतम् । एवं सति गृहासत्त्वप्राहकप्रमाणेन प्रत्यक्षेण गृहासत्त्वं गृहीतम्, क्वचिदस्तीति प्रमाणेन गृह-सत्त्वम् । एवं सति विरुद्धसामग्रचा संशय एव भवति । तथा सति गृहासत्त्वसंशये कथमनुमानप्रवृत्तिरित्युक्तम् । तदपि न सम्भवतीत्यर्थः । कुतो न सम्भवति । यतः कथमनुमानप्रवृत्तिरित्युक्तम् । तदपि न सम्भवतीत्यर्थः । कुतो न सम्भवति । यतः कथनविदस्तीति प्रमाणेन सामान्यतो गृहत्त्वेन रूपेण गृहे देवदत्ताभावो विषयीकियते, गृहासत्त्वं तु गृहाभावग्राहकप्रमाणेन गृहत्वेन रूपेण गृहे देवदत्ताभावो विषयीकियते, तथा चात्र संशय एव न भवति । यतः क्वचिदस्तीति प्रमाणेन गृहविषयता निर्णाता नास्ति किन्तु सन्दिग्धा । एकांशे गृहासत्त्वांशे निर्णायका सामग्री गृहे नास्तीत्येवंरूपाः क्वचिदस्तीति या सामग्री सा गृहसत्त्वनिर्णायका न भवति । न च निर्णायक-संशायकसामग्रीभ्यां संशयः कदापि सम्भवति । तथा च गृहाभावो न संदिग्धः । तथा चानुमानप्रवृत्तिः ।

यदि च क्वचिदस्तीत्येतावन्मात्रेण गृहे तिष्ठति अन्यत्र बा इति चेत् संशयः स्यात् तदा आह-तदेति (१००-२२) तेनैचेति (१००-२२) । गृहा-भावग्राहकप्रमाणेनैव । तत्संशयो नाम गृहे सन् असन् वा इति संशयो निर-स्तो भविष्यति । नै च निश्चयानन्तरमपि क्वचिदस्तीत्यनेन संशयः स्यात् इत्यत्त आह-निश्चितेति (१००-२२) । अन्यथेति (१००-२३) । यदि निश्चया-नन्तरमपि संशयः स्यात् तदा संशयस्य उच्छेद एव न स्यात् ।

पूर्वोक्तं मतं खण्डयति-न चेति (१००-२४)। एतत् प्राभाकरमते । प्रमाणयोर्विरोषज्ञानमर्थापत्तिः । प्रमाणयोर्विरोधज्ञानमेव विदृणोति आक्षेपसमाधा-नाभ्यां क्वचिद्स्तीति(१००-२४)। यद्यपि क्वचिदस्ति गृहे नास्ति । अनयोः

१. ज्योतिःशास्त्रेण । २. आशङ्कते ।

\*≱⇒∽ गणयोर्वस्तगत्या विरोधो ः

प्रमाणयोर्वस्तुगत्या विरोधो नास्ति । कुतः १ देशान्तरस्थस्यापि देवदत्तादेर्ग्रहाभावो वत्तते एव । तथापि विरोधप्रतिसन्धानं नाम विरोधज्ञानं तिष्ठत्येव । तदेव विरोधप्रसिसन्धानमप्रे विशदयिष्यति-तद्गिति (१००-२५)। विरोधज्ञानमित्यर्थः । दूषुयति-अस्तित्वति (१००-२५)। विरोधप्रतिसन्धानमस्तु । एवमपीति (१००-२५)। विरोधप्रतिसन्धानं वर्त्तते यद्यपि तथापि अतिरिक्तोऽर्थापत्तिपक्षो नास्ति ।

राइते-अस्तित्वेति (१००-२५) । क्वचिदस्ति गृहे नास्ति इत्यत्र यद्यपि विशिष्टयोर्विरोधा नास्ति तथापि अस्तित्वनास्तित्वमात्रांशे विरोध इत्यर्थः । विरोधः क इत्यतः आह-सहेति (१०१-१) । तथा तयोरिति (१०१-१) अस्तित्वनास्तित्वयोः सहानवस्थानं कृतः । शङ्कते-वैपरोत्येति (१०१-१) । परस्पराभावव्याप्तिरूपता । अत एवं सहानवस्थानम् । दूषयति-तथा चेति (१०१-२) । तर्हि परस्गराभाव-व्याप्तिज्ञानमावश्यक्रम् । तदा तदनुमानमेव जातम्, परमर्थापत्तिः प्रमाणान्तरं न जातम् ।

अस्तिवति (१०१-३) । बहिःसत्त्वप्रमां प्रति संशयः करणं भवत्वित्यर्थः । संशयं बिद्धणोति-शतवर्षेति (१०१-३) । जीवीति (१०१-३) । जीवी गृहेऽ-वतिष्ठतीयं भ्याप्तिः, प्रत्यक्षेणोपठण्ध्वा तदनन्तरं कदाचित् गृहे देवदत्तामावमुपछभ्य तदनन्तरं जीवी न वा किंवा गृह एवेति न वा एतादृशः संशयो जायते । ननु स संशयः कथं बहिःसत्त्वं कल्पयतीत्यत आह-स चेति (१०१-५) । छाघ-वेति (१०१-५) । गृहामावदर्शनानन्तरं जीवित्वग्राहकम् , अथ च व्याप्तिग्राहकं-द्वयं तु प्रमाणं न भवति । एकस्य वाधः कत्त्वयः । तन्मध्ये कस्य बाधः कर्त्तव्यः । जीवित्वग्राहकस्य उत नियमग्राहकस्य । द्वयोर्मध्ये जीवित्वग्राहकवाधे मरणं कल्पत्तीयम् । नियमग्राहकबाधे बहिःसत्त्वं कल्पनीयम् । तत्र मरणस्याभावरूपत्वेन गुरुत्वाद् द्वयोर्जीवित्वग्राहकनियमग्राहकयोर्वाधः स्यादिति छाघवान्न्यिमग्राहकमेव बाध्यते । छत्रुमूतं बहिःसत्त्वमेव कल्पते । एतादृशो यो छाघवाख्यतर्कः स एव बहिःसत्त्वं कल्पयति ।

शङ्कते-न चेति (१०१-६)। जीवनप्राहकबाधे मरणमेव कुतो न कल्प्यते इत्यर्भः । उत्तरमाह---ववचिदस्तीति (१०१-७) । एवं सति क्वचिदस्तिता-चिर्जीवित्वग्राहकं प्रमार्ण ज्योतिःशास्त्रं नियमप्राहकं च द्वयोरपि बाधप्रसङ्गात् । जीवित्वे बाधिते क्वचिदस्तिताया अपि बाधः प्रमाणयोर्द्वयोर्वाधः । क्वचिदस्तिताबाधः

१. जीवी गृह एवेयं न्याप्तिः ।

રરઙ

सम्भवमात्रेणोक्तः । तस्मात् बहिःसत्त्वमेव लाघवात् कल्प्यते इत्याहत्—बहिः सत्त्वेति (१०१–७) । बहिःसत्त्वकल्पने एकस्यैव बाधः कल्प्यते । जीतित्ववाधे प्रमाणद्वयस्य बाधः इति लाघवमस्ति ।

नैयायिक आह-संशयेति (१०१-९)। बहिःसत्त्वप्रमां प्रति संशयः करणम् उक्तः । स च न सम्भवति, कुतः ? आवश्यकतर्कसहकृतानुमानादेव बहिःसत्त्व-प्रमा भविष्यतीत्याह अनयोरिति (१०१-९) । जीवित्वग्राहकप्रमाण-नियमप्राहक-प्रमाणयोर्मध्ये एकं प्रमाणमन्यदप्रमाणम् । कुतः ? विरुद्धार्थप्राह कत्वादिति । सामा-न्यतो दृष्टेऽनुमान एव लाघवं सहकारि भवतु अक्लुप्ते संशये । तथा च लाघ-वात् बाध्यत्वं नियमग्राहकस्यैव जातम् । एवं सति जीवित्त्वे निश्चिते सति जीवि-त्वे सति गृहाभावप्रतियोगित्वेन बहिःसत्त्वानुमानं सुकरमेव, किं संगयरूपकरणे-नाऽर्थापत्या ।

छाघवासहकारे तु तवापि अर्थापत्त्याऽपि बहिःसत्त्वसिद्धिर्नास्तीत्याह अन्यथेति (१०१-१०) छाघवेस्वीकारे फलं (१०१-११) बहिःसत्त्वप्रमा तस्याः निःसरणम् (१०१-११) उत्पत्तिः सा नास्ति । बहिःसत्त्वप्रमां प्रति संश-यकरणत्वे दूषणान्तरमाह अन्यथेति (१०१-११) । यदि बहिःसत्त्वप्रमां प्रति संशयः कारणं स्यात् तदा अन्यत्रापीति (१०१-११) । अनुमितिशब्दप्रमादौ संशय एव करणं स्यादित्यर्थापत्तिरेव प्रमाणं स्यान्त त्वनुमानादिकम् ।

तर्क एवार्थापत्तिरूप इति मतं खण्डयति - न चेति (१०१--१२) । दूषयति विपर्ययेति (१०१--१२) विपर्ययपर्यवसानं यथा - यदि देवदत्तो बहिर्न स्यात् तदा जोविनो गृहेऽभावो न स्याद, वर्त्तते तु गृहेऽभाव इदं विपर्ययपर्यवसानम् । तथा च विगर्ययपर्यवसानादेव बहिः सत्त्वभिद्धेः ये ये पक्षा वादिनां अर्थायत्तिकर-णत्वे तेऽनया शीत्या खण्डनीयाः ॥ वाचनाचार्यगुणरत्नगणिविरचिते शशधरटिप्पनेऽर्थापत्तिप्रकरणं सम्पूर्णम् ॥

शुमं भूयात् ॥ श्रीरस्तु ॥ कल्याणमस्तु लेखकपाठकयोः श्रीः शुमं भवतु ॥श्रीः॥

१ प्रतौ लामवो सहकारे।

## ERRATA

The editor wishes to apologize for a number of printing errors that have crept into this book. He was unable to see the final proofs. Some of the errors are noted below :

#### Introduction

| Page-Line     | Read                     | For                  |
|---------------|--------------------------|----------------------|
| 1 2           | Raghunatha               | Raghunatna           |
| 1 28          | -prakaranam              | -prakaņaņam          |
| 1 29          | - prakaranam             | -prakarnam           |
| 2 10          | necessity                | the necessity        |
| 2 11          | background               | the background       |
| 3 4           | the printer's            | a printer's          |
| 4 1           | collated                 | colated              |
| 8 15          | chapters                 | chapter              |
| 10 6          | (Delete the paranthesis) |                      |
| 12 25         | in 1958,                 | in 1958              |
| 12 last line  | a date to                | a date of            |
| 16 30         | fairness that            | fairness,            |
| 17 18         | Udayana                  | Udayan               |
| 17 20         | Śaśadhara                | Śaśdhara             |
| <b>20</b> 15  | sasparsam                | saśparsam            |
| 20 23         | physical                 | phyical              |
| 2 <b>0</b> 26 | physi <b>cal</b>         | phyical              |
| <b>20</b> 28  | -sion                    | -ssion               |
| 21 10         | Kharataragaccha          | Kharargaccha         |
| 21 32         | -sindhu-                 | -sīndhu-             |
| <b>2</b> 2 26 | ~gurāņām                 | –gurūnām             |
| 23 38         | shows that the 17th      | shows that 17th      |
| <b>24</b> 19  | following                | folliwing            |
| <b>25</b> 27  | Lingaparāmarsa           | Lingaparamarasa      |
| 25 35         | This evidence shows      | These evidences show |
| 25 last line  | Matilal                  | Mati Lal             |
| 28 6          | Banarsidass              | Bhanarsidass         |

Text

| Page       | Line       | Read                                    | For                                 |
|------------|------------|-----------------------------------------|-------------------------------------|
| 1          | 14         | अन्यदा ६ । नाद्यः तथावि                 | अन्यद्वा ६   तथाबि-                 |
| 2          | 6          | न च                                     | न <sup>४</sup> च                    |
| 6          | note 7     | Ma                                      | Μ                                   |
| 8          | note 3     | P reads                                 | preads                              |
| 8          | note 14    | Pn reads                                | P nreads                            |
| 9          | note 21    | i nportant                              | impotant                            |
| 10         | note 3     | drop                                    | drops                               |
| 10         | note 4     | स्पर्शंवत्त्वस्यैव                      | स्पर्शव <b>रवस्यै</b>               |
| 10         | note 13    | read                                    | reads                               |
| 11         | note 5     | omit                                    | omits                               |
| 12         | note 2     | चेत् न                                  | चेत्                                |
| 12         | note 9     | read                                    | reads                               |
| 13         | 9          | तद्ब्यवच्छेद:                           | तदब्यव <b>च्छेदः</b>                |
| 14         | note 2     | –कल्पने                                 | - कल्त्यवे                          |
| 19         | 15         | प्रतिबन्धकभ्वंसात्                      | प्रतिबन कथ्वंसात्                   |
| 19         | 23         | प्रहराभ्यन्तर                           | प्रहराभ्यतर                         |
| 20         | 9          | •्यव <del>रि</del> थते                  | ब्यस्थिते                           |
| 20         | 21         | संसगभावरवेन                             | संगभावत्वेन                         |
| 29         | 16         | ज्ञानविषयतया                            | र्ज्ञानविषयतया                      |
| 36         | note 13    | read                                    | reads                               |
| 37         | 5          | (Omit the comma)                        |                                     |
| 37         | 12         | ध्वंसप्रतियोगिवृत्ति हार्यमात्रवृत्ति   | भ्वंसप्रतियोगिवृत्ति कार्यमा -      |
|            |            | धर्मत्वात्                              | त्रवृत्तिधर्मस्वात्                 |
| 38         | 4          | एव                                      | एवं                                 |
| <b>4</b> 5 | 10         | जागराद्यानुभवस्य                        | जागराधनुभवस्य                       |
| 45         | 17         | सकलजनसाधारण:                            | सकलजानसाधारण:                       |
| 47         | 18         | <b>समवायिवि</b> रोष्य <b>केन</b> ै 'इदं | समवायिविशेष्यकेन 'इदं "             |
| 49         | I4         | व्यतिरेकित्वाभावात्                     | ब्यतिरेकित्वाभात्                   |
| <b>4</b> 9 | 21         | योग्यानुपलब्ध्या                        | योग्यातुपऌब्ध्या                    |
| 50         | note 1     | वादि्वागीश्वरस्तु                       | गदिवागीश्वरस्तु                     |
| 75         | 6          | (Omit the first danda)                  |                                     |
| 7 <b>7</b> | <b>2</b> 3 | चिकीर्षाविषयतावच्छेदकरूपवर्त्व          | चिकीर्षाविषयत <b>।वच्दछेकरूपथ</b> - |

.

٢Ż

| page        | line          | Read                               | For                                   |
|-------------|---------------|------------------------------------|---------------------------------------|
| 83          | 7             | ०-साधनता विधिरिति                  | ०-साधनताविधिरितिं                     |
| 88          | 1             | स्वर्गीपायरवेन                     | सगीपायत्वेन                           |
| 90          | <u>1</u><br>1 | परोक्तदूषण—                        | परोवतदूषण-                            |
| 90          | 5             | –स्थानेऽभिषिच्यताम्                | स्थानऽभिषिच्यताम्                     |
| 119         | 8             | न भूतल-                            | न भूतल                                |
| 121         | 8             | लक्षणनिर्वाहात्                    | लक्षणानिर्वाहात्                      |
| 124         | 16            | ०-सामयिकापरत्व ०                   | ०-सामयिकपरत्व०                        |
| 124         | 2I            | ०-सामयिकापरत्व-०                   | ०- सामधिकपरत्व- ०                     |
| 136         | 7             | प्रवर्त्तकत्वं                     | प्रवर्त्तकत्वे                        |
| 136         | 28            | सिद्धविषयिणी                       | सिद्ध विषयणी                          |
| 141         | 2             | पाकादिकमिष्टहेतु                   | पाकादिकामेष्टहेतु                     |
| 145         | 13            | (७८–२३)                            | (८७–२३)                               |
| 163         | <b>6</b> .    | पूर्वोक्तयुक्तेः । नित्यस्थछे      | पूर्वोक्तयुक्तेर्नित्यर <b>यले</b>    |
| 163         | 28            | विषयत्वम् । स्वतः                  | विषयत्वम् स्वतः                       |
| 166         | 2             | प्रघृत्ति                          | प्रवृत्ति                             |
| 166         | 22            | इच्छ। विषयतया                      | इच्छाविषयतया                          |
| 166         | <b>2</b> 6    | -प्रकारता तावत् तत्प्रतियोगिक-     | प्रकारतावरंप्रतियोगिक —               |
| 179         | 24            | (Delete the comma)                 |                                       |
| 180         | -5            | (Delete the danda)                 | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |
| 183         | 5             | अपूर्वोपस्थितिर्निषेधस्थले         | अपूर्वोपस्थितिनिषेध <b>स्थ्</b> ले    |
| 184         | 15            | धर्मी अपूर्वम् तत्क-               | धर्मी अपूर्वे । तत्क-                 |
| 184         | 29            | - क्ष्ये ब्                        | क्षयैव                                |
| <b>.191</b> | 24            | वह्रन्यभाववदत्वत्तिरिति            | वहून्यभावदवृत्तिरिति                  |
| 191         | note 2        | अवच्छेद्यस्य                       | अवच्छेद्ययस्                          |
| 194         | 5             | •यवहर्त्तन्यविशेष्य <b>क</b> त्वम् | व्यवहर्त्तव्यविशेषकत्वम्              |
| 194         | 16            | विशिष्टज्ञानयोरेकः                 | विविष्टज्ञानयोरेकः                    |
| 195         | 19            | रजतत्ववेशिष्टय-                    | रजत्ववैशिष्टय-                        |
| 216         | 19            | पुरोवर्त्तिज्ञ।नं                  | पुरोर्त्तिज्ञानं                      |
| 220         | 17            | –स्तर्हि                           | -स्तहि                                |
| 221         | 2             | पुरोवर्त्ति विशेश्यकरजतत्व-        | पुरोवर्त्तिविशेष्यकरजत-               |
| 221         | 22            | ब हेःपदार्थवृत्ति ग्रहामावो        | बहिःग्दार्थवृत्तिनिष्ठग्रहाभावो       |

