पूर्णतल्लगच्छीय श्रीशान्तिसूरिविरचित

# न्यायावतारवातिकवृत्ति

(न्यायावतारसूह=तद्वार्तिक=तदीयवृत्तिसमवेत=विस्तृतिहन्दीहिप्पण अनेकपरिशिष्ट=सुविस्तृत प्रस्तावना आदि बहुविषय=समर्बकृत)

संपादक

श्री दलसुख मालवणिया

सरस्वती पुस्तक भंडार अमदावाद

#### Saraswati Oriental Research Sanskrit Series No. 14

# NYÄYÄVATÄRAVÄRTIKA-VRTTI OF ŚRĪ ŚÄNTI SŪRI

CRITICALLY AND AUTHENTICALLY EDITED IN THE ORIGINAL SANSKRIT WITH AN ELABORATE INTRODUCTION, NOTES, INDICES ETC. IN HINDI

BY

#### PANDITA DALASUKHA MALWANIYA

(Former Head Pandita in Jaina Śāstra teaching at Benares Hindu University, Benares)

### SARASWATI PUSTAK BHANDAR AHMEDABAD

#### Published By:

#### SARASWATI PUSTAK BHANDAR

HATHIKHANA, RATANPOLE AHMEDABAD - 380001 Ph. 535 6692

#### FIRST PUBLISHED IN 1949 UNDER SINGHI JAIN SERIES NO.20 BHARATIYA VIDYA BHAVAN, MUMBAI

Reprint 2002

Price: Rs. 600/-

Printed at
Himanshu Printers, Main Yamuna Vihar Road
Maujpur, Delhi 110092

## पूर्णतल्लगच्छीय श्रीशान्तिसूरिविरचित

# न्यायावतारवार्तिक-वृत्ति

न्यायावतारसूत्र-तद्वार्तिक-तदीयवृत्तिसमवेत-विस्तृतहिन्दीटिप्पण-अनेक परिशिष्ट-सुविस्तृत प्रस्तावना आदि बहुविषय समलंकृत

> संपादक पण्डित श्री दलसुख मालवणिया (पूर्व जैनशास्त्राध्यापक - हिंदु विश्वविद्यालय, बनारस)

# सरस्वती पुस्तक भण्डार

अहमदाबाद

प्रकाशक सरस्वती पुस्तक भण्डार ११२, हाथीखाना, रतनपोल अहमदाबाद ३८०००१ फोन ५३५ ६६९२

#### प्रथम संस्करण १९४९ सिंघी जैन ग्रन्थमाला सं० २० के अन्तर्गत भारतीय विद्या भवन, मुंबई द्वारा प्रकाशित

पुनर्मुद्रण सन् २००२

मूल्य ६०० रु.

मुद्रण हिमांशु प्रिन्टर्स, गली नं० १४, अनूप मार्किट मेन यमुना विहार रोड, मौजपुर, दिल्ली ११००९२

# प्रन्था नुक्रमणिका।

| प्रास्ताविकादि।                                                                    | ष्ट          |                                                  | £#         |
|------------------------------------------------------------------------------------|--------------|--------------------------------------------------|------------|
| विचयानुवस्मक्रिकाः § १-§                                                           |              | (४) स्वाद्वादके भंगोंका प्राचीम रूप              | **         |
| संके <b>उ परिचय</b> § ८–§ १                                                        |              | § द मय, आदेश या रहियाँ                           | 40         |
| बाद् भी बहादुरसिंहजी – सारणाक्षकि 🖇 १ १ – § १                                      |              | (१) द्रव्य, क्षेत्र, काळ और भाव                  | 40         |
| मन्ममाकासंपादकके 'कुछ प्रात्तातिक                                                  | ,            | (२) द्रमाधिक पर्यायाधिक                          | 48         |
| विचार' § १९-६ व                                                                    |              | (३) इध्यार्थिक-प्रदेशार्थिक                      | 44         |
| पं• भी शुक्तकाकजीका 'आदियानय' है २५ है                                             |              | (४) भोषादेश-विधानादेश                            | 41         |
| संपादकीय बकाव्य                                                                    |              | ( ५ ) ब्यावहारिक भीर नैश्रविक नप                 | 48         |
| *                                                                                  | ``           | § ७ माम स्थापना द्रस्य भाव                       | 44         |
|                                                                                    | 2            | [२] श्रमाणतस्य ५६                                | -૮ર        |
| प्रस्तावना ५०१-१०                                                                  | - 1          | § १ ज्ञानचर्यांकी जैनदृष्टि                      | 44         |
| १ जागमयुगका जैनदर्शन १–१०                                                          | २            | § २ भागममें ज्ञानचर्चाके विकासकी भूमिकाएँ        | 40         |
| [१] प्रमेयतस्य १-५                                                                 | \$8          | § ३ कानचर्षाका प्रमाणचर्षासे स्वातकप             | 48         |
| प्रास्तिबर्क                                                                       | 3            | § ४ जैन भागमाँसै प्रमाणचर्चा                     | 44         |
| § १ भगवान् महाबीरखे प्रवेकी स्थिति                                                 | 3            | (३) प्रमाणके सेद                                 | 44         |
| (१) बेवसे अपनिषद् पर्यन्त                                                          | 3            | (२) प्रत्यक्षप्रमाणचर्षा                         | 49         |
| (१) भगवात्र वृक्षका अंगलमवाद                                                       |              | (भ) इतित्रयमस्यक्ष                               | ••         |
| (३) केन सरविचारकी प्राचीनता                                                        | 3            | (भा) शोइनिज्ञमस्यक्ष                             | ••         |
| § र अतवात् महावीरकी देन अनेकान्तवाद ।<br>(1) विज्ञवित्रित्र पश्युक्त पुरुक्केकिछका | •            | (३) अनुमानवर्षा                                  | .3         |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                              | ۱.           | (भ) अनुसामके सेद                                 | 41         |
| § ३ विश्वज्यवाद                                                                    | '            | (भा्) पूर्वनतः                                   | 43         |
| ā •                                                                                |              | (इ) होपवद                                        | <b>U</b>   |
|                                                                                    | 18           | ३ कार्येण                                        | 9.5        |
| (२) छोककी तिखातित्यता सान्यानन्त्रता :                                             | 1            | २ कारणेर्न                                       | **         |
|                                                                                    | ; <b>va</b>  | ३ गुणेन                                          | • I        |
|                                                                                    | 19           | ४ अवयवेत                                         | 10 E       |
|                                                                                    | 9            | ५ भासचेण                                         | 9.5        |
| • •                                                                                | 3            | ( है ) इष्टसाधर्म्यवत्<br>( उ ) काकमेवले वैविध्य | **         |
|                                                                                    | 18           | (३) मदयव चर्चा                                   | ey<br>et   |
|                                                                                    | 4            | (क्र) चयव यमा<br>(ऋ) देतुचर्चा                   | 96         |
|                                                                                    | 143          | (४) श्रीयम्यचर्ष                                 | 96         |
|                                                                                    |              | १ साधनगोपनीत                                     | 96         |
|                                                                                    | •            | (भ) कि बिल्ला धम्मोपनीत                          | 96         |
| * *                                                                                | 2            | ( भा ) प्रायः साधम्योपनी <del>त</del>            | 98         |
|                                                                                    | 8            | (इ) सर्वसाधम्योपनीत                              | 99         |
| * * <u>*</u>                                                                       | 4            | २ वैश्वस्वीयमीत                                  | હ ૧        |
|                                                                                    | 4            | (भ) कि कि द्वैधर्म्य                             | <b>ቀ</b> ዩ |
| 7                                                                                  | 0            | ( भा ) प्रायोविधम्प                              | ७९         |
| •                                                                                  | <b>:</b> • j | (इ) सर्ववैधर्म्य                                 | 49         |

|            |                                          | ब्रह्म                   |                                                                | SE         |
|------------|------------------------------------------|--------------------------|----------------------------------------------------------------|------------|
| (          | (५) भागमचर्चा                            | <b>હ</b> દ્              | [१] प्रमेयनिरूप                                                | १०४        |
| Ì          | (भ) छोकिक भागम                           | હવ                       | § 9 तरक, अर्थ, एवाथे, तरवार्थ                                  | 308        |
|            | (भा) छोकोत्तर भागम                       | 60                       | § २ सत्का सक्य                                                 | 308        |
| [3]        | ] जैन आगमोंमें वाद और                    |                          | § इ ब्रह्म, दर्शय और गुणका कक्षण                               | 104        |
| L ~ .      |                                          | ८२-१०२                   | § ४ गुण और पर्यापसे ह्रम्य वियुक्त नहीं                        | 300        |
| 810        | बादका महस्य                              | ८२                       | 1                                                              | 306        |
| § e a      |                                          | 64                       | § ३ पुद्रकद्भय                                                 | 106        |
|            | देवा <b>द</b>                            | 69                       | § ७ इन्द्रियनिस्पण                                             | 330        |
| 8 * 1      | वाददोष                                   | 66                       | § ८ अमूर्तेष्ठव्योकी प्कन्नावनाइना                             | 110        |
| § u f      | विशेषदोष                                 | ८९                       | [२] प्रमाणनिक्रपण                                              | ११०        |
| 8 4 3      | <b>18</b>                                | ९०                       | 🖇 १ वंच ज्ञान और प्रमाणींका समण्यप                             | 110        |
| -          | <b>डक</b> ाति                            | 6.5                      | § २ प्रस्यक्ष-परोक्ष                                           | 111        |
|            | (१) यापक                                 | 89                       | § ३ प्रमाणसंख्यान्तरका विचार                                   | 111        |
|            | (२) स्थापक                               | . ९२                     | § ४ प्रमाणका सञ्चल                                             | 112        |
|            | (३) स्यंसक                               | <b>9.8</b>               | § ५ ज्ञानोंका सहमाव और व्यापार                                 | 112        |
|            | ( ೪ ) ত্বেক                              | <b>९३</b>                | §६ मति-धुतका विवेक                                             | 111        |
| -          | उदाहरण–ज्ञात−६५/ग्त                      | <b>વુ</b> પ્ય            | § ७ मतिज्ञानके सेद                                             | 112        |
| (          | (३) भाहरण                                | <i>दुप</i>               | § ८ अवग्रहादिके कक्षण और पर्योप                                | 118        |
|            | (१) अपाय                                 | <b>૧</b> ૫<br>૧ <b>૬</b> | [३] नथनिरूपण                                                   | ११५        |
|            | (२) डपाय<br>(२) क्यानसम्बद्ध             | 98                       | प्रास्ता <b>विक</b>                                            | 114        |
|            | (६) स्थापनाकर्मे<br>(३) सम्बद्धानाकर्म   | ુ<br>લુજ                 | § १ मधसंख्या                                                   | 114        |
|            | (४) प्रत्युत्पन्नविमादी<br>(२) भाहरणतदेश | 90                       | § २ मयोंके छक्षण                                               | 115        |
|            | (१) अनुवास्ति                            | 9.9                      | ुँ ३ नई विचारणा                                                | 115        |
|            | (२) उपाकम्भ                              | 9.0                      | (व) आधार्य कुन्दकुन्दकी जैनद्रधेनको देग                        |            |
|            | (३) हेंब्हा                              | 96                       | प्रास्ताविक                                                    | 114        |
|            | (४) निश्रावधन                            | 96                       |                                                                |            |
|            | (३) आहरणतहोच                             | ९९                       | [१] प्रमेयनिरूपण                                               | ११९        |
|            | (१) अधर्मयुक्त                           | ९९                       | § १ तस्त, अर्थ, पतार्थ भीर तस्वार्थ                            | 119        |
|            | (२) प्रतिकोम                             | ९९                       | § २ अनेकान्सवाद                                                | 119        |
|            | (३) भारमीयनीत                            | 99                       | § ६ ज्यका सास्य                                                | 120        |
|            | ( ४ ) बुद्धपनीत                          | 300                      | ६ ४ सत्=द्र <b>ध</b> =सत्ता                                    | 140        |
|            | (४) दपम्यास                              | 100                      | § ५ द्वच्य, गुण भीर पर्यायका सम्बन्ध<br>§ ६ डरपाद-प्रय-श्रोध्य | 171        |
|            | (१) तहस्त्वन्यास                         | 300                      | § ७ सःकार्यवाद-असःकार्यवादका समन्वय                            | 922<br>928 |
|            | (२) तद्ग्यवस्तूपम्यास                    | 103                      | § ८ द्राव्योका भेद-भभेद                                        | 358        |
|            | (३) प्रतितिभोपन्यास                      | 303                      | So source                                                      | 124        |
|            | (४) हेत्पन्यास                           | 303                      | § ३० सूर्तामूर्वविषेक                                          | 184        |
| <b>२</b> ३ | श्रागमोत्तरसाहित्यमें जैनदर्शन           | [                        | § १३ पुद्रकत्रम्थस्याक्या                                      | 123        |
| •          | <del>-</del>                             |                          | § १२ पुत्रकस्कन्ध                                              | 188        |
|            | प्रासाविक                                | 101                      | § १६ परमाणुचर्चा                                               | 176        |
|            | (अ) वाचक उमासातिकी देन                   |                          | § १४ <b>आ</b> स्मनिरूपण                                        | 120        |
|            | प्रासाविक                                | 101                      | 1                                                              | 120        |
|            |                                          | •                        | Ŧ :                                                            |            |

|                                                             | <b>T</b> S   |                                                                      | वृष्ट        |
|-------------------------------------------------------------|--------------|----------------------------------------------------------------------|--------------|
| (२) बहिरारमा-भन्तरारमा-परमारमा                              | १२८          | ८ शास्त्रस्य समाणम् ।                                                | સ            |
| (३) परमात्मवर्णनमें समन्त्रय                                | 826          | ९ शास्त्र स्थणम् ।                                                   | ,            |
| (४) जगस्त्रतीत्व                                            | 188          | १० पराधैमानस्य कक्षणम् ।                                             | ,,           |
| (५) कर्तृत्वासर्तृत्वविषेक                                  | 199          | ३३ प्रसाक्षानुमानयोः परार्धमानसम् ।                                  | >>           |
| (१) धुभ-मधुभ-धुद्ध अध्यवसाय                                 | 320          | १२ परार्थेवस्थक्षस्य कक्षणम् ।                                       | **           |
| § ३५ संसार <b>वर्णम</b>                                     | 320          | १३ पराधीनुमानस्य कक्षणम् ।                                           | "            |
| § १६ दोष वर्णन                                              | 927          | ३४-३६ पक्षस्य कक्षणम् , प्रक्षप्रयोगसमधैनव                           | ŧ ,,         |
| § १७ सेव्हान                                                | 122          | १७ हेतुमयोगविभिः।                                                    | **           |
| [प्रमाण चर्चा]                                              | १३४ .        | १८ साधरपेररान्तस्वरूपम् ।                                            | - 1          |
| प्रस्ताभिक                                                  | 1 164        | १९ वेधम्पेदशस्तस्यस्यम् ।                                            | ,,           |
| § १ महेत <b>ए</b> डि                                        | 124          | २० बहिक्यंसिमद्शेतं स्वर्थम् ।                                       | **           |
| § २ ज्ञानकी सं-परमकासकता                                    | 114          | २१ पक्षसासमिर्वेशः।                                                  | **           |
| हैं ३ सम्पर्कान                                             | 934          | २२ हेतुहेरवाभासमीविषेकः ।                                            | **           |
| े ४ स्त्रभाव शान और विभाव शन                                | 134          | २३ देखस्थासनिर्देशः ।                                                | 15           |
| § ५ मसक-परोक्ष                                              | 124          | २४ साथस्यैदेशस्ताभासप्रदर्शनम् ।                                     | **           |
| <b>ुँ ६ ज्ञसिका सारपर्ये</b>                                | <b>एड्ड</b>  | २५ वेषस्पैदद्यानदासासम्बद्धनम् ।                                     | ,,           |
| § ७ ज्ञानदर्शन योगपद्म                                      | 320          | २६ तूचण-दूचणाभासयोर्विवेकः ।                                         | **           |
| § ८ समैजना शान                                              | 320          | २७ पारमार्थिकप्रतक्षम् ।                                             | **           |
|                                                             | 986          | २८ प्रसामफकस्य निर्देशः ।                                            | Ą            |
| § ९ मतिज्ञान<br>§ १० सुरुक्षान                              | \$29         | २९ प्रमाणनययोर्निषमस्यवस्या ।                                        | **           |
| [३] नथनि इपण                                                | १३९          | ३० साहादश्चरानिर्देशः।                                               | ,,           |
| § ३ व्यवदार और <b>विश्वय</b>                                | #63          | ६३ मेमानुस्करम् ।                                                    | 59           |
| ३ आचार्यः सिद्धसेन                                          | <b>\$</b> 88 | ३२ जन्योपसंदारः ।                                                    | **           |
| § ३ सिद्धसेनका समय                                          | 141          | २ न्यायावतारस्त्रवार्तिकम् । ५-                                      | · ę o        |
| § २ सिद्धसेनकी प्रतिभा                                      | 485          | l                                                                    | <b>u_8</b>   |
| § ३ सन्मतिवर्कमें अनेकान्त स्थापन                           | 385          | - <b>^</b> - <b>^</b> - <del>^</del> - <del>^</del> - <del>^</del> - | 1,11         |
| § ४ मारवावतारमें जैनन्यायशासकी मींव                         | 355          | २ प्रमाणस्य कक्षणं विभागमः।                                          | , 3 <b>3</b> |
| ४ वार्तिकके कर्ता                                           | १४५          | ३ सक्तिकर्षादेश्यामान्यम् ।                                          | , 18         |
| ५ शान्त्वाचार्य और उनका समय                                 | १४६          | ३ प्रासाम्बस्ट्रियम् ।                                               | , 14         |
| ३ बार्तिक और वृक्तिके कर्तो शास्त्या-                       | • •          | ४ स्वसंबेदनसिद्धिः। ,                                                | , 19         |
| चार्य                                                       | 189          | ५ इ० अवस्थितस्वसमर्थनम् ।                                            | 4,7\$        |
| १ समय                                                       | 140          | ६ चेदादीनामग्रामाण्यम् अर्देवश्र                                     |              |
| <b>ग्रुबि</b> पन्न                                          | \$43         | प्रास्तरण्यम् ।                                                      | , २८         |
| *                                                           |              | ७ वचसोऽपीरुवेयस्वतिवेधः।                                             | 4,₹९         |
|                                                             | <b>\$-8</b>  | ७ ईश्वरकर्तृत्वसाधनस्य हेश्वाभासस्यम् ।,                             | , 14         |
| ३ न्यायायसरस्य त्या ६०<br>कारिका १ प्रमाणसः कक्षणं विभागमः। | , ,          | ८ ४० प्रहुत्सन्तरविद्यानस्याप्रसाप्यम्।,                             | , 88         |
| २-६ प्रयोजनाबाङ्गा तजिराकरणं च !                            | •            | ९ उ० सर्वज्ञानोपापलिणैयः । ,                                         | , 84         |
| ४ प्रसम्बद्धाः स्थापे ।                                     | "            | १० ड० जीवसिद्धिः।                                                    | , ¥4         |
| य मलकारतका क्रमण ।<br>अ समुमानस्य क्रमणं अम्रान्तस्य च ।    | "<br>}       | ११ उ० सर्वेद्यसिदिहा <b>ः</b> ,                                      | , 41         |
| ६ प्रस्यकृतः अभाग्तत्वम् ।                                  | "            | २ प्रस्यक्षपरिच्छेदः ।                                               | <b>\$</b> -८ |
| ७ सक्कप्रतिभासम् आन्तत्वलिरेणः                              | ,            | कारिका ३२ ४० मलक-परोक्षकप्रमेकद्रैविध्या                             | Ę            |
| प्रमाणसिक्दिश ।                                             | "            | Zo (                                                                 | ŧ,ŧo         |
|                                                             |              | · ·                                                                  |              |

| মূল                                            | 88                                                |
|------------------------------------------------|---------------------------------------------------|
| ५४ मनेयहैबिश्वात् प्रमाणहैबिश्यम् ६,६९         | ४२ हेतुसाध्ययोरेव साधनावयवस्वम् ९,१०२             |
| १४ ४० साहद्वस्य पृथक् प्रमेथस्य-               | ४३ अम्बधानुपन्नत्वसेय हेतुस्काणम्                 |
| सिवेभः। ,, ६२                                  | न बौदसम्मर्थं त्रेक्ष्यम्। ,, १०२                 |
| ६५ श्रमीवरवभावयोः प्रथम् प्रामापय-             | ४४ तकौदम्यथानुपपत्तिनिर्णयः। ,, ३०४               |
| निवेधः। ,, ६२                                  | ४५ अन्वयसम्तरेणापि सञ्जूतुःबस् । ,, १०४           |
| १६ ४० अभावस्य पृथक् मनेयस्त-                   | ४७ अनुपरितरेव साधिका न तदतिरिक्तः                 |
| तिवेघः। ७,७३                                   | सम्बन्धः ,, १०५                                   |
| १७ प्रत्यक्षप्रमाणविभागः । ,, ७३               | <b>४८ एक्षधर्मस्वति</b> रासः । ,, १०५             |
| ३७ ३० वेशक्रक्षणम्। ,, ७३                      | ४९ भनुमानप्रामाण्यसमर्थमस् । ,, ३०६               |
| ३८ इत्त्रियजानित्रियजपत्यक्षयोः                | ५० पक्षपक्षाभासमोः विषेकः । ,, ३०६                |
| कक्षणे। ,, ७६                                  | ५१ वाधितोदाहरणानि । ,, ३०६                        |
| १९ भनिनिव्यप्रसम् मतभेदाः । ,, ७७              | ५२ त्रिविधहे:वाभासान् छक्षणाति । ,, १०७           |
| २० ज्ञानयौगपश्चसमर्थनम् । ,, ७७                | ५३ एकान्तसाधकानां हेत्नां                         |
| २१ बोगजस्थाम्। ,, ७८                           | हेरवाभासस्बम् । १०,१०७                            |
| २२ विषयंब्यवस्था । ,, ७८                       | ४ आगमपरिच्छेदः । १०,१०९-१२२                       |
| <b>२३ विहोने</b> ण प्रस्यक्षपरोक्षयोः          | ५४ सारामप्रामाण्यकारणनिर्देशः । १०,१११            |
| विषयस्यवस्या। ,, ७८                            | ५५ ड० सापादिव्यास्थानम् । 🥠 ११२                   |
| २४ विज्ञानवाद-भूत्यवादयोः समयेनम् । ७९         | <b>५६ म</b> ळवादिसाइयप्रम्थः । ,, ११२             |
| २५ विश्वरासः। ,, ८०                            | ३ न्यायावतारस्त्रवातिकवृतिः ।                     |
| २६ मुख्यपर्यापयोः कक्षणे । ,, ८०.              |                                                   |
| २६ ड० सामान्यसरूपम् । ,, ८१                    | ष्ट० ११−१२२                                       |
| २७ स <b>विश्वरप</b> कज्ञानसक्यम् । 🥠 ८१        | १ सामान्यसभापरिष्केदः । ११-५९                     |
| ६८ प्रसाहेणेव प्रसासस्य करुपनाज्ञानःवं         | अभिवेदप्रयोजनाभिषानम्। ११                         |
| सिद्यम् । ,, ८२                                | प्रयोजनाभिश्रातस कि प्रयोजनम्                     |
| १९ बीइसमर्थितः स्पीत्यतिषेषः। ८,८३             | इति चर्चाः ११                                     |
| ३३ स्वीस्यस्यस्यनिर्णयः। "८३                   | बाकाथैसंग्रह इति पत्त्व तालवार्थः। १३             |
| ३२ रकुंदमतिमासे कस्पृताबिरह हति                | छश्यकशणयोः मध्ये कदा कस                           |
| बीद्याशंका ,, ८४                               | अञ्चयादः ? १३                                     |
| ६३ सविकश्यसक्तप्रवृद्धनेनोक्ता-                | सन्निहितवस्तुह्नयव्यतिरिक्तत्व सन्निकर्पस         |
| शंकातिरासः। ""                                 | शिषा। १४                                          |
| ३४ अमेदसिदिः , , , , ,                         | सक्तिकर्पेत्रासाण्यसिवेषः । ३५                    |
| ३५ अत्याद-स्वय-श्रीस्यारमक-वस्तुसिदिः। ,, ८७   | सम्बायपुरार्थस्य तिषेषः १६                        |
| ३६ प्रतीत्वारमकप्रकप्रतिपादनम् । "९४           | प्रामान्यविषारः । १७                              |
| <b>३ अनुमान्</b> परिच्छेदः । ८-१०,९५           |                                                   |
| का ३७ परीक्षप्रमाणस्य विषय-                    | स्वसंवेदनवादः । १७<br>प्रासाव्यक्तिमयोगायचर्यः ११ |
| व्यवस्थापमम्। ८,९५                             | त्रासायमसम्बादायाच्याः रह<br>संबद्धासमित्रारः। २१ |
| <b>३७ ड॰ परोक्षत्रमाणस्य फकव्यवस्य(। ,, ९९</b> |                                                   |
| ३८ परोक्षविभागः। "९९                           | बाध्यविषयकपूर्वपक्षे क्यातिविकारः । २३            |
| ३८ ड० अक्छंकासिमतपरोक्ष-                       | स्युतिप्रमोषनिरासः ।                              |
| प्रसाणविभागस्य निरासः । 🥛 🤧 🤽                  | भळौकिकस्पातिनिरासः। २५                            |
| ४१ अनुमानस रुक्षणतिर्देशः, तदेक-               | भारमस्यातिनिरासः। २४                              |
| विभावसम्थेनं व । ५,१०३                         | बाधकविषयकः पूर्वपक्षः । १५                        |

| fi                                    | वेषयानुक्रम | णिका ।                                               | § 4        |
|---------------------------------------|-------------|------------------------------------------------------|------------|
|                                       | पृष्ठ       |                                                      | Æ          |
| बाध्यवाश्रकशावनिरासस्योत्तरपकः।       | - २६        | भाग्रार्थसितिः ।                                     | 96         |
| भवाधितस्यं प्रमाणकक्षणम् ।            | २७          | सामान्यस्य स्वरूपम् ।                                | 61         |
| शक्तिवारः ।                           | २७          | केंद्रकृतः सविकस्पकप्रत्यक्षनिषेषः।                  | 61         |
| वेदेवरादीनां मामाण्यस्य निवेषः।       | 26          | स्थौस्यविचारः।                                       | ८२         |
| वचलोऽपौर्वेयस्वतिवेधः ।               | ३९          | सविकरपकप्रसक्षित्रारे उत्तरपक्षः ।                   | ۷ <b>١</b> |
| बाब्दार्थसम्बन्धी मिला इति पूर्वपक्ष  | 1 29        | त्रसभिज्ञात्रामाण्यतिषेषः ।                          | 6.5        |
| इक्तपूर्वपश्च निरासः ।                | 3,5         | प्रसमिशापामाण्यसमधैनस् ।                             | 44         |
| शब्द्रतिसस्यस्यापनम् ।                | 3,2         | भनुगतव्यावृत्ताकारवस्तुसिद्धिः ।                     | 60         |
| श्रवद्वीत्यस्यस्य निषेधः।             | 22          | पुकानतित्ये सस्वनिषेधः ।                             | 99         |
| सामाभाविचारः ।                        | 8.8         | युकानतक्षणिके सस्वनिषेषः ।                           | *1         |
| ब्राव्यार्थसम्बद्धारः ।               | 24          | द्रस्य सस्वतिद्धिः।                                  | 99         |
| वर्णापीरुवेयस्यसिवेधः ।               | 3.5         | प्रमाणप्रस्य व्यवस्था ।                              | 48         |
| कृष्यविश्वारः i                       | 2.5         | ३ अनुमानपरिच्छेदः। ९५                                | -206       |
| है-बरमामाञ्यक्षिचारे अवयदिनिषेशः      |             | परोक्षप्रमाणस्य विवयव्यवस्थापनम् ।                   | ९५         |
| इंश्वरकर्तृश्वनिराकरणम् ।             | 8.8         | सामान्यं न विषयः।                                    | Q's        |
| स्रोक्यसंमतप्रकृत्यन्तरविज्ञानपरीक्षा | 1 88        | अपोइनिरासः ।                                         | ९६         |
| कैवस्योत्पत्तिप्रकारः ।               | 24          | अकलंकाभिमतपरोक्षसंक्यानिरासः।                        | 9,9        |
| जीवसिद्धिः ।                          | <b>છ</b> ળ  | द्रसमिज्ञाविचारः ।                                   | 98         |
| सर्वज्ञतिदिः ।                        | 43          | मतिश्रुतयोधिषेकः ।                                   | 300        |
| सर्वज्ञवादे मीमसिकस पूर्वपक्षः।       | पर          | अनुमानतिरूपणम् ।                                     | 103        |
| सबैक्षवादे धर्मकीर्वेः पूर्वपकः।      | 46          | प्रतिज्ञायाः साधनाङ्गरवम् ।                          | 305        |
| सर्वञ्चादे वसरपक्षः।                  | 44          | द्वेतोज्ञरूपनिशसः ।                                  | 105        |
| सिक्षेत्रकार्यः ।<br>सिक्षेत्रकारम् । | 48          | तकीय् व्यासितिर्णयः।                                 | 308        |
| भावनादीनामपि लिशसः।                   | 64          | अत्यथानुपपत्तिस्तरूपवित्रारः ।                       | 208        |
|                                       |             | पक्षधर्मस्वाभाऽवेषि हेतुस्वम् ।                      | \$0.2      |
| प्रत्यक्षपरिच्छेदः ।                  | ६०-९५       | पक्षस्य कक्षणम् ।                                    | 304        |
| प्रमेचद्वेतिध्वसिद्धिः ।              | <b>4</b> 0  | वाधितोदाहरणानि ।                                     | 304        |
| द्विविविविवयस्य सम्मणम् ।             | ₹1          | हेरवाभासाः ।                                         | 300        |
| प्रमाणसंक्यानिषमः ।                   | ₹9          | ४ आगमपरिच्छेदः ।          १०९                        | १२२        |
| श्रदुसानप्रामाण्यस्थापनम् ।           | 43          | पूर्वपक्षिणा शास्त्रस्थात्रामान्यस्थापनम्            |            |
| उपमानमिषः।                            | 43          |                                                      | 111        |
| अर्थापकेः पृथवशसम्बद्धाभावः।          | ६२          | शब्दश्रासाच्यस्थापनम् ।<br>अन्यशासनस्यात्रामाच्यम् । | 112        |
| असावभागाववादः ।                       | ६३          | सांत्वमतस्य सण्डनम् ।                                | 993        |
| अभावस पृथक्तामाण्यनिषेषः।             | ७२          | भारमनः सर्वगतस्वस्य खण्डनम् ।                        | 998        |
| प्रसामित्रियविचारः ।                  | 9.9         | क्षणभक्तवादिनः पूर्वपक्षः।                           | 119        |
| इन्द्रियाणामाईकारिकरवपक्षः ।          | 98          | भूणभङ्गभङ्गः ।                                       | 316        |
| इत्त्रियाणी भौतिकत्वसाधनम् ।          | •u-u-       | ्र्यामुक्तिवादः ।                                    | 350        |
| जैनसंसवसिन्द्रियस्बरूपस् ।            | ७६          |                                                      |            |
| स्रतिरिज्ञयप्रसम् ।                   | 99          | दिप्पणानि १२५-                                       | -रदष       |
| मनसः सारूपस् ।                        | 00          | प्रथमकारिका और उसकी स्थारवाके                        |            |
| योगव्यक्षस् ।                         | ای          | मूकाधारकी चर्चा                                      | 9 84       |
| • • • ·                               |             |                                                      |            |

|                                                       | g B   |
|-------------------------------------------------------|-------|
| ष्ट्रिके संगक्ति अन्य संगर्धेसे                       |       |
| सुखना ।                                               | 924   |
| नमस्कारवाद्यकी स्थासया ।                              | 120   |
| वृत्तिके प्रारंभिक क्षोंकींकी तुलना ।                 | 936   |
| भादिवास्यके विषयमें तुक्रमारमक                        |       |
| विवेधन ।                                              | 128   |
| भादिवास्य कौनसा प्रमाण है ?                           | 358   |
| अर्थकी हिताहितकारिता सापेश है।                        | 934   |
| उपैक्षणीयार्थके स्वातच्यमें मतमेव।                    | 124   |
| कक्ष और कक्षणमें कीन कब अनुवाद                        |       |
| है ? इस विषयमें मानामत ।                              | 936   |
| भारमभूव और भगारमभूव छक्षणकी                           |       |
| चर्चा 🛴 🛴                                             | 124   |
| ज्ञानपदका व्यावर्त्त क्या है ?                        | 350   |
| संयोगके विषयमें दार्गनिकोंके नामा                     |       |
| सतवादरेका निरूपण ।                                    | १३९   |
| सक्षिकर्षके प्रासाण्यका विचार ।                       | 180   |
| समवायके विषयमें नाना प्रकारके मधी                     |       |
| निद्रशैन।                                             | 185   |
| सामग्रीप्रमाणवाद् दो प्रकारका है।                     | 186   |
| प्रामाण्यकी चर्चामें भाष्यास्मिक                      |       |
| और स्यावहारिक दक्षिका तिरूपण।                         | 354   |
| प्रासावयके नियासकतत्त्वोंके विषयमें                   |       |
| नामा यादेका प्रदर्शन ।                                | 285   |
| कियाकारकथ्यपवेशकी कविपतता ।                           | 148   |
| आत्मव्यापारको प्रमाण कीन<br>* मानता है ?              | ***   |
|                                                       | \$48  |
| सुक्रदुःसके स्वरूपविषयक                               |       |
| नानां सतवाद् ।                                        | 148   |
| स्वतः परतः प्रामाण्य ।                                | 144   |
| मिथ्याज्ञाम(रुपाति)के विषयमें                         |       |
| वार्वानिकीके माना मसवादोंका                           |       |
| तुळगारमक वर्णन ।<br>'गजनिकस्पायते' के निषयमें संक्षित | 344   |
| न्यान्यस्थायतः कानमस्य साक्षतः                        | 303   |
| कः। सम्बद्धिकः प्रयोजनः।                              | 308   |
| हास्त्रभुष्यस्य स्थाजनः<br>हासिके विषयसे दार्शनिकीके  | 104   |
| मतसेदोंका वर्णन ।                                     | 108   |
| भत्तसदाका वणन्।<br>भष्टकादि वेदकर्ता गर्नि।           | 100   |
| क्षेत्रकारणवाद ।                                      | 390   |
| अवदवीके विद्यमें दार्शनिकाँके                         | • • • |
| मत्तमेद्रिकी वर्णमा                                   | 993   |
| स्वापन क्षेत्रका कर्मात                               | 4 * * |

|                                             | 10          |
|---------------------------------------------|-------------|
| भवयविग्रहः।                                 | 800         |
| पुत्रकावते ।                                | २०१         |
| अनुमानप्रामाण्य ।                           | 405         |
| चार्याक दर्शनका संक्षिष्ठ इतिहास।           | २०६         |
| जैनसंसत चैतन्यद्रस्य और                     |             |
| भोदसंमत चित्तसंततिकी तुकना।                 | ₹0€         |
| सर्वञ्चाद् ।                                | 206         |
| ममाणसंद्वव और ममाणविश्वववादके               |             |
| विषयमें जैत-बौद्धमन्त्रस्थोंका              |             |
| विवेषम् ।                                   | 410         |
| प्रमाणमेवके तियासकतश्वके                    |             |
| विषयमें दार्शनिकोंके मतौंका                 |             |
| विदेखन।                                     | 719         |
| उपमानके विषयमें मतमेदींका                   |             |
| ्निवर्शन ।                                  | १२०         |
| सारहरका विचार।                              | <b>₹</b> २७ |
| गवयास्त्रभम् ।                              | २२८         |
| दश्यानुपक्षविभ और <b>भदश्यानुपक्षविभक्ष</b> | 7           |
| मिवेक।                                      | 255         |
| बीद्धदृष्टिले माझमाइकभाव ।                  | २३५         |
| प्रसम्बे सक्षण वैशसका विदेशन।               | 4£.         |
| अस्पष्टदर्शन श्रुव है क्या ?                | 580         |
| प्रसक्तके विभागके विषयमें नाना              |             |
| ्मतभाद् ।                                   | \$83        |
| तमोद्रव्यवाद ।                              | £88         |
| रस्वादिको मानसम्बक्ष माननेवाकै              |             |
| भक्कंकसे दूसरोका मतमेद ।                    | <b>\$88</b> |
| प्रातिभके विषयमें द्रारीतिकोंके मतसेद       |             |
| स्प्रमिक्शनविचारः।                          | 480         |
| स्वसंदेवन मानस प्रत्यक्ष है पैसा            |             |
| शास्यायार्थका मत् ।                         | 489         |
| लामान्यका विभिन्नदार्गतिकोंकी इष्टिसे       |             |
| तुक्तारमक विवेचन ।                          | १५०         |
| भनेकाम्तके धर्मकीर्तिष्ठत सण्डमका           |             |
| खरवर्ग ।                                    | 365         |
| फक्रविद्यक विवेचनमें शास्त्राचार्यका        |             |
| मतमेद।                                      | 248         |
| सीनान्तिकसम्बन्धानारवादका विकास             | 444         |
| बास्याचार्यं और अन्य जैनाचार्योमें          |             |
| वमाणसेदोंके विषयमें महसेद                   | १६८         |

#### विषयातुक्रमणिका ।

| ø |
|---|
| _ |
|   |

|                                            | A.  |                                                | Æ1           |
|--------------------------------------------|-----|------------------------------------------------|--------------|
| मसमिश्राके विषयमें साम्सा-                 |     | भारमाके परिणासके विवधमें नाना-                 |              |
| चार्यका मतः ।                              | 286 | सतवादोंका सिक्यण ।                             | 390          |
| श्चतिः स्तका जिनमङ्गृहत कक्षण ।            | 246 | बीब्रॅंके क्षणिकवातका विकासकम ।                | 344          |
| शान्काचार्यसंगत बनुमानका ।                 |     | स्रीमोसकी वर्षा।                               | 84           |
| देकविश्य ।                                 | २६९ | परिशिष्ट । २८७-                                | 334          |
| अञ्चमानके अवथवेंकी चर्चा ।                 | २६६ | ३ मायावतास्की तुकसा ।                          | 261          |
| <b>दर्केंडे विषयमें शान्याचार्यका मद</b> ा | २७७ | २ न्यायावतारस्वा पुळना ।                       | 294          |
| अविनासायके तियासकसंबंधके                   |     | ६ स्यामानतारसुकारिका सुनी ।                    | 23           |
| विषयमें वार्यनिकोंके मंदोंकी               |     | ४ श्वापावतारस्यवाश्यस्य ।                      | 300          |
| तुक्ताः।                                   | 201 | ५ म्यायावतारस्थ्रवार्तिककारिकास्परि ।          | 1.           |
| काक्ष्मिती करपना करके पक्षभर्मेत्व की      | 7   | ६ त्यायावतारसूत्रवार्तिकशब्दसूची ।             | 101          |
| बीदसंसत् घटनापर विचार ।                    | १७१ | ७ न्यायान्तारवार्तिकवृत्तिगतानां               |              |
| वार्तिककी देखाभासविषयक कारिका              |     | बाद-वादि-प्रन्थ-प्रन्थकाराणां सूची ।           | 1.1          |
| की सुक्रमा।                                | 408 | ८ न्यायावजारवार्तिकृष्टुश्चिगवानी शब्दानां     |              |
| शाञ्जूके विषयमें चर्चा ।                   | 707 | सूची।                                          | \$00         |
| बीवरागकी पूजाकी संसकताका                   |     | ९ म्याया • इतिगतानामक्तरणानः                   |              |
| जिनसङ्कत समर्थन ।                          | २७५ | स्वोपज्ञकारिकाणां च सूची ।                     | <b>R</b> \$1 |
| हुक्वनके प्रामान्यमें भर्मकीर्तिप्रवृत्त   |     | १० दिव्यणगत बाद और बादी ।                      | 119          |
| वेत ।                                      | 305 | १ १ दिप्पणगत सम्प्रकारः।<br>१२ दिप्पणगत सम्प्र | P41          |
| कैतेतर द्वांनोंकी नवामासोंमें घटना ।       | 200 |                                                | Han          |



#### संकेत्र-परिचय ।

[टिप्पणीम प्रत्यके संकेताक्षरोंके बाद पृ॰ का उन्नेख न हो तो अंकोंको प्रत्यमत यथायीस्य प्रकरण, क्षाया आदिके या कारिकाके सूचक समझना चाहिए।] स०, ४०, ५०, और मु० ये प्रतियोंके संकेत हैं। **अ-दि०≥८७ प्रतियत टिप्पण ।** का•≔कारिका, पं०=पक्कि, प्र∘=पृष्ठ. अञ्चयो अञ्चयोगद्वारस्त्र, आगमोदयसमिति, स्रत । अतेष्टः अनेकान्तव्यवस्थाप्रकरण, जैनग्रन्थप्रकाशक सभा, अभदाबाद । क्रमेकान्तक ढीक अनेकान्तवयपताकाटीका, गायकवाच सिरीझ, वडीवा । अक्षियानविक अभियानचिन्तामणि, जैनधमेत्रसारक समा, भावनगर । अवयं अवयविनिराकरण, (सिन्स बुद्धिस्ट न्यायटेक्स्दस् ) एसियाटिक सोसायटी, कलकता । अक्स० अष्टवादी ( अष्टसहस्यन्तर्गत ) निर्णयसागर, वंबई । अद्यतः अष्टसहस्री, निर्णयसागर, बंबई । अञ्चल कि अञ्चलक्तिविवरण, जैनग्रन्थप्रकाशक सभा, अ**दमदाबाद** । आससी० भारमीमांसा, सनातन जैनग्रन्थमाला, कासी । आकृत्वनः आलम्बनपरीक्षा, अवियार आयमेरी, अविवार, महास । आवति । आवश्यक्षतिर्युक्ति, आगमोदय समिति, सूरत । **इत्त**० उत्तराध्ययनसूत्र ,, इत्पादाक उत्पादादिसिद्धिः, ऋषभदेव केसरीमक, रतसाम । **कंदरी • व्यायकंदरीटीका, विजयानगरम् सिरीम, कासी** । कठो॰ कठोपनिषद् । 🖚 🕳 असाजवार्तिककी कर्णकरोसिकृत टीका, किताब महल, इस्राहाबाद । कारिका० कारिकावली । क्रीबी॰ क्रीबीतकी-उपनिषद् । क्रवहम् । सण्डनसण्डसाय, लाजरस कंपनी, काशी । **क्षान्दो० छान्दो**रयोपनिषद् । क्रेनत् जैनतर्केभाषा, सिंघी जैन प्रन्यमाला, वंबर्ष । क्षरबर्षिक तरबन्दिन्तामणि, एशियाटिक सोसायटी, कलकता । संस्वरे बोगमान्यकी तरववैशारकी टीका, चौकम्बा, काशी। तरवसं० तत्त्वसंप्रह्, गायकवाक सिरीश, बडोदा । द्याचर्सं ० पं ० तस्यसंप्रद्वपत्रिका 🔒 हरवाधै । तरवार्थाभिगमसूत्रम् , आईतमतप्रभावर् , पूना । तरवाबेटी॰ तरवाबीभिगमस्त्रभाष्यकी इरिभदकृत टीका । करवार्यभाव तरवार्थाधिगमस्त्रभाष्य, आईतमतप्रभाकर, पूना । तरबार्धभा० सि॰ टी॰ तरवार्याधिगमसूत्रभाष्यकी सिद्धसेनकृत टीका, देवचन्त्र स्रालमाई, सूरत । तस्वार्थको० तस्वार्थकोकवार्तिक, गांधी नाथारंग, बंबई । तरवार्थसं० तरवार्थाधिगमसूत्रमाध्यकी संबंधकारिका । हरबो० तरवोपप्लवसिंह, गायकवाड सिरीझ, बडोदा । **तक्ष** तन्त्रवार्तिक, जीसम्बा संस्कृत सिरीश, काशी । कारवर्षे • स्यायकार्तिकतारपर्येटीका. इस्तरं • हु॰ इत्यसंप्रह-रृत्ति, जैनपब्लिशिंग हास्तत, आरा । धर्मसं॰ टी॰ धर्मसंप्रहणीटीका, देवचन्द्र लालभाई, सूरत । स्वायक्क न्यायकुमुद्चन्द्र, माणिकचन्द्र जैनप्रन्धमाला, वबई ।

```
न्यापप्र• न्यायप्रवेश, गायसवाट सिरीश, वटोदा ।
 न्यायप्र व के स्थायप्रवेशकृतिप्रक्रिका, "
 न्याध्यक बु० न्यायप्रनेशकृति
 म्बायवि॰ म्यायविन्दु धर्मकीर्तिकृत, चौक्षस्या, कासी ।
 न्वाववि० ही० न्यायविम्तुदीका
 व्यावनि दीकादै । न्यायनिन्युटीका टिप्पणी, विक्किसोविका बुद्धिकाशिया ।
 ज्याबभा• न्यायस्त्रभाष्यः, चीलस्याः, काशीः।
 न्यायम् न्यायमञ्जरी
 च्यावर्गः वि० न्यायर्गजरी, विजयानगरम्, काची ।
 न्यायक्री • न्यायकीशावती, श्रीक्षम्या कासी ।
 श्वाचवा+ न्यायवार्तिक,
 म्बाबनिक मायविनिक्य (अकलंकप्रत्यत्रयान्तर्गत् ) सिंगी जैनप्रत्यसासा, बंबई हे
 भावस् स्थायस्त्र, बीखम्या, दासी ।
 न्याबा • न्याबादतार, जैन के • कॉन्फेस्स, संबर्ध ।
 न्यायाः दी । न्यायायतार्की सिद्धविश्वतदीया
 पळ्सं प्रमुख्यह, मुकाबाई ज्ञानमंदिर, बभोई ।
         े परीश्वासुक्तम् ( प्रमेयकमक्तमाविष्यान्तर्गतः ) निजैयसायर, बंबई ।
 पात । पातजनमहाभाष्य, काशी ।
 धारस्करम् । भारस्करमृद्धास्त्र ।
 मकरणवं• प्रकरणपश्चिका, श्रीसम्बा, काइति ।
 प्रमाणनः प्रमाणनयतस्याकोक, बाईतमतप्रमाकर, पूना ।
 ब्रमानपः प्रमानपरीका, सनातन जैन ब्रन्थभाला, काशी ।
 प्रमाणमी • प्रमाणमीमांसा, सिंबी•जैन प्रत्यमासा, बंबई ।
 ममानभी • भाषा • प्रमाणमीमांसा-भाषादिप्यण ।
अमाजवा॰ प्रमाणवार्तिक ( मनोरवनन्वैदीकाम्तर्गत ) विद्वार पृन्ड ओरिसा रि॰ सो॰, पटवा ।
 प्रमाणवा० ५०
                 निमाणवार्तिकार्ककार ( किवित ), भारतीयविद्यासदम, वंबहै ।
महाजवा • अर्क •
प्रमाणवा॰ वः श्व॰ प्रमाणवार्तिकासंकार मुदित, विहार एन्ड कोरिसा रि॰ सो॰, पढना ।
प्रमाणवा॰ स्त्रः प्रमाणवार्तिक-स्तोपसृष्ट्ति, कितावमहस्त, इसाहाताव ।
प्रमाणके प्रमाणकेषद् ( अक्सेकप्रमण्यान्तर्गत् ) सिची केन प्रन्यमासा, वेन्हें ।
प्रमाणसञ्ज्ञ प्रमाणसञ्ज्ञम्, भाइस्र् यूनिवर्षिटी, माइस्र् ।
भगाजस<u>भ</u>• डी• प्रमाणसमुखयटीका,
मनाजसञ्च० दृ• प्रमाजसमुबदद्ति
मसेचक० प्रमेयकमलमार्तेष्क, निजैयसागर प्रेस, वंबई ।
मसकः प्रवासपादमाध्यम् , ( स्रोपवस्तर्गत ) बोस्तम्बा, काशी ।
श्रदरः बृद्धारम्यकवार्तिक, व्यानन्दाधन, पूना ।
म० शॉकर० जहास्त्रशाहुरभान्य, निर्णेवसागर, बंबई ।
बृहर् बृहरकराभाष्य, भारमानन्दस्रमा, भावनगर ।
मनो • प्रमाणवार्तिक-मनोर्यनम्हीटीका, पटना ।
महाबानस्० महायानस्त्राळकार, पेरिस ।
माठर० सांस्यकारिका-माठरवृत्ति, चीखन्या, काश्री ।
माध्य माध्यमिककारिका |
माध्य द माध्यमिकवृत्ति |विक्लिओयिका बुद्धिका, रशिया ।
स्करः न्यायसिद्यान्तमुकावकी ।
      म्बा• ∮ ३
```

```
सैन्द्र । सैन्द्रपतिषद् ।
योगद्० योगद्शेन, श्रीसम्भा, काशी ।
षोगदः योगदष्टिसभुचय, देवचन्द्र लालभाई, सुरत ।
योगर• दी॰ योगर्ह छ=मुखयटीका ,,
                 योगसूत्रभाष्य, चौस्रम्या, काषी ।
 योगस्य भा•
रष्ट्र० रघुदेश ।
राजना॰ तस्त्रार्थराजवार्तिकालंकार, जैनसिद्धान्तप्रकाशिनी संस्था, कसकता ।
कवी० लबीयक्रय ( अकलंकप्रन्यत्रयान्तर्गत ) सिंदी जैन प्रन्यमाला, बंबई ।
रुवी० स्व० संघीयस्वयस्वविश्वति ..
 काळ्यःयनको० लाळायन श्रीतसञ्जा
वंदन वन्दनकप्रकीणंक, (अभिधानराजेन्द्रान्तर्गत)
बाक्य० वाक्यपदीय, चौक्रम्या, काकी ।
क्षाक्य० डी० बाक्यव्हीय टीका 🔒
विश्वह विश्वहत्त्रावर्तिनी, बिहार एण्ड ओरिसा रि सो , पटना ।
विश्वासिक विश्वतिमात्रतासिद्धि, पेरिस ।
विश्वप्ति० मा० विश्वप्तिमात्रतासिद्धिभाष्य, ,,
बेदान्तप० वेदान्तपरिभाषा, चौक्षम्बा, काशी ।
·वेशे (केशे विकात्र)
बैशे॰ उप॰ वैशेषिक उपस्कार 💃
स्यो । प्रशस्तपादभाष्य-न्योमवती टीका,
शां व्याप महासूत्र शाहरभाष्य, निर्णयसागर, वंबई ।
शाबर० शाबरभाष्य, शाबन्दाश्रम, पूना ।
बाबर० ब्या० शाबरभाष्यव्याख्या ,,
शासदी॰ शासदीपिका, निर्णयसागर, वंबई ।
शास्त्रवाट शास्त्रवातीसमुखय ।
शास्त्रवा० बहारे० ही० शास्त्रवार्तासमुख्य-यहाविजयहीका, वेदचन्द्र लालमाई, सुरत ।
स्रोकः ।
स्रोक्षाः ।
श्रीकः तास्पर्येः मीमांसाश्लोकवार्तिकतात्पर्येटीका, महास ।
क्षोकः न्यायरः मीमांसान्होकवार्तिकन्यायरज्ञाकरव्याख्या, बोलम्या, कासी ।
बहुद् वहद्श्वेनसमुख्य ( हरिअद्रमन्यसंप्रहान्तर्गत ), जैनम्म्यप्रकाशक सभा, अमदाबादः
बहुद् गुण बहुद्धीनवमुख्य-गुणरमदीका, एसियाटिक्सोसायटी, कसक्सा ।
सम्मति । ठी । सन्मतितर्थप्रकरणटीका, गुजरात विवापीठ, अमदाबाद ।
सर्वार्धे । सर्वार्यसिद्धि, मक्षिसागर जैनप्रन्यमाला, गेरठ ।
सांक्य० सांख्यकारिका
सांक्यतः सांख्यतत्त्वकोमुखी ┟ न्यूसव्रिन्टींगवेस, वंबई ।
सिद्धिक टी॰ सिदिविनिययटीका ( लिखित )
स्त्रकृ स्त्रकृताहस्त्र, भागमोदयसमिति, स्रत ।
स्याद्वादम् । स्याद्वादमंत्ररी, रायचन्द्र जैन धास्त्रमाला, बंबई ।
स्वाद्वादर० स्वादादरअकर, भाईतमतप्रमाकर, पूना ।
हेतु० हेतुबिन्दु(लिखित )
हेत्रवि० ठी०
                 हेतुमिन्दुटीका, गायकवाड सिरीझ, बडोदा ।
देवु० बा० हेतुबिन्दुदीकालोक
```

## सक बाबू श्री बहादुर सिंहजी सिंघी और सिंघी जैन ग्रन्थमा ला

# \*\*\* [सरणा ज लि ] }}

डाकबंदबी सिंतिके पुण्यसारण निमित्त, इसं 'सिंघी जैन अन्यमाका' की कीर्तिकारिणी स्वापना करके. प्रसंके किये प्रतिवर्ष हजारों करने कर्न करनेकी आवर्श बदारता प्रकट की थी; और विवर्की पूरी असाबारण शानमचिके साथ अनम्य नार्थिक ददारपुचि देख कर, मैंने भी अपने धीवनका विकिट शक्तिश्राक्षी और मुखबान बहुत ही दोव अवदोव तक्षर काढ़, इस प्रश्यमाकांके ही विकास और प्रकाशके किने सर्वातमा सपते समर्पित का दिया था। तथा क्रिक्टोने इस प्रत्ममाकाका विगत १३-१४ वर्षीने येसा हुंदर, समृद् और सर्वादरणीय कार्यक्रक सिधाब हुना देख कर मिक्यमें इसके कार्यकों और अक्रिक इसलिमान तथा विक्रीण करवें देखनेकी अरवे बीवनकी एक मात्र पुरस बिमकाना रखी की। और सर्द्रसाह, मेरि प्रेरणा और योजनाका अञ्चलन करके प्रसाद प्रान्धसाकाकी प्रवन्थातमक कार्य-व्यवस्था 'मार्श्वीह विकासवन' को समार्थेत कर देनेकी महती बदारता दिवा कर, जिन्होंने इसके भारीके सम्बन्धमें लिकित हो जातेकी आशा की थी। वह प्रश्ववान, साहिकारतिक, बदारमनस्क, अञ्चताभिकादी, जमिनन्युतीक शतमा, अब इस ग्रन्थसावाके प्रकाशमाँको प्रसाश देवानेके किने इस संसारमें विषयाय नहीं है। सन् १९४४ ही दुवाई मासनी । वी जारीकाको, ५९ वर्षकी अवस्थाने यह महान् भारता हक कोकरेंसे प्रस्तान कर गया । उनके शका, बादरणीत, स्पृष्टवीय, और श्रावनीय सीवयको अपनी बोहाधार 'आर्यांबरिट' महान करनेटे दितिया. उनके जीवनका अब संक्षिप्त प्रतियय आवेतित करना बर्डा - स्रोख होता ।

सिंधीजीके बीवनके साथके मेरे बास बास कारणोंका विस्तृत आक्रेबन, मैंने उनके ही 'बारक प्रमथ' के रूपमें प्रकाशित किये गये 'सारतीन विद्या' नामक प्रविकाके तृतीय आएकी असुदूर्तिमें विका है। उनके सम्बन्धमें विद्याप जाननेकी प्रकार कार्य विद्याप वाहिये।

वाब् भी धहातुर सिंहवीका काम बंगाकते मुर्किवावाव परगणेमें स्थित अजीतमांच नामक आवर्षे संबद् १९४१ में हुवा था। वह वाबू वाक्चंदवी सिंबीके एकमान द्वम थे। उनकी माला अगती अञ्चलकारी वाजीतमांकके ही वेद कुतुमके बाद वावंदवीकी सुद्धवी थी। भी मशकुमारीकी एक वहन जगतसेव्यक्ति वहाँ व्यक्ती गई वी वीर पूसरी बहन सुनसिंह गहर कुतुम्बनें व्याही गई थी। कक्कचके था सुनसिंह जैन स्कॉकर और अग्री व्यक्ति बादू प्रत्यचंद्रजी माहर, वाबू वहादुर सिंहबी सिंबीके मीसेरे साई थे। सिंबीबीका व्याह बाहुचर - अजीमगंतके सुपसिंह अग्रक जैनगृहत्व क्यूनीयव सिंहबीकी पीत्री और सन्नपत सिंहबीकी प्रति अग्रक संस्था क्यूनीयव सिंहबीकी पीत्री और सन्नपत सिंहबीकी प्रति अग्रक सम्बन्ध वंगाकते आस मसिंह केन कुतुम्बक्ति सामा माहर करने संस्थित था।

भाव भी बहादुर सिंहबीके दिया बाद शाकचंदवी दिवी चंगाकके जैन महाजनोंने एक बहुत ही मिलेब्र भीर सबस्य प्रका ही गये हैं। यह अपने अवेछे स्वपुद्धार्थ और स्वरचीगते, एक बहुत ही साधारण स्वितिके स्थापारीकी कोडिमेंग्ने कोड्यथियंतिकी स्वितिको पहुँचे ये भीर सारे वंगाकमें एक सुध्वतिकिर और मामानिक स्वपुर्दिक कुर्वों सन्दोंने विकित्य क्यांति असा की भी । एक क्रक्ट में वंगाकके सकते मुक्त व्यापार जूटके सबसे वढ़े व्यापारी हो गये थे। उनके पुरुवार्थसे उनकी व्यापारी पेडी जो हरि-सिंह निहाक्यंत्रके नामसे चकती यी, वह बंगाकर्ते जूडका व्यापार करनेवाली देशी तथा विदेशी पेडी-वोंसे सबसे बढ़ी पेडी गिनी जाने लगी।

बाबू डाडचंदकी सिंबीका जन्म संबद् १९२१ में हुआ या और १९३५ में उनका श्रीमहुब्रमारीके क्षाम श्रीबाष्ट हुआ । १४-१५ वर्षकी सबस्वामें डाक्टचंदबीने सपने पिताकी तुकानका कारसार, जो कि क्स समय बहुत ही साधारणरूपसे चकता था, अपने हाथमें लिया। यह अजीमगंत छोड कर कककता आहे और दहाँ उन्होंने अपनी परिभावशिकता तथा वच अव्यवसायके द्वारा कारभारको चीरे चीरे बहुत ही बहावा और अंतर्ने इसको एक सबसे बने 'कर्म'के रूपमें स्वापित किया । जिस समय कछकतामें 'बंह बैक्स एसोसिएसन'की स्थापना हुई. उस समय नाव डाकवंदजी सिंघी उसके सर्वप्रथम प्रेसिदेण्य बनाबे गर्बे । जुटके व्यापारमें इस प्रकार सबसे बदा स्थान प्राप्त करनेके बाद उन्होंते अवना सक्ष्य श्वारे इसरे उद्योगोंकी ओर भी दिया। एक और उन्होंने मध्यप्रान्तस्थित कोरीया स्टेटमें कोबलेकी आनोंके बचोगकी नींव बाली और इसरी ओर दक्षिणके सकति और मकछतराके राज्योंने स्थित चनेके व्यवस्थित सामेंकि तथा नेकगाम, सावंतवादी, इककरांबी जैसे स्वामीमें मार्ड हुई 'बोक्साइट' की जानीके विकासकी शरेभके पीके अपना कहन केल्द्रिय किया । कोपछके बहोगक किये उन्होंने मेससे काक्ष्मंत् बहाद्वरसिंह' इस नामकी नवीन पेढीकी स्थापना की। जो कि नाज हिंदुसानमें एक अध्यापद वेदी निनी बारी है। इसके अतिरिक्त उन्होंने बंगाकके चोबीसपरगना, रंगपुर, पूर्णिया बाहि परगनीने बबी जमींबारी भी खरीदी और इस प्रकार बंगाकके नामांकित जमींदारोंने भी उन्होंने अदना कास स्वान प्राप्त किया । बाबू डाक्टचंदजीकी ऐसी सुप्रतिहा केवक व्यापारिक क्षेत्रमें ही मर्पादित नहीं की । वह अपनी बदारता और धार्मिकताके किये भी उतने ही सुप्रसिद्ध थे । उनकी परोपकारपूरित भी उतनी ही प्रशंसनीय थी । परंतु साधमें परोपकारस्कान प्रसिद्धिये वे दर रहते थे । वहस अधिक परिमाणमें वे ग्रह शैतिले ही वर्धी जनोंकी अपनी उदारताका काम दिया करते थे । उन्होंने अपने जीवनमें खालांका दान किया होगाः वरंत उसकी असिद्धिकी कामना उन्होंने स्वप्तमें भी नहीं की । उनके सुप्रत्र बाब औ बहादर सिंहजीने मसंगवस सुसे कहा था कि 'वे जो कुछ दान बादि करते ये उसकी स्वर वे मुझ तकको सी न होने देते थे।' इसकिये उनके दान सम्बन्धी केवल २-४ प्रसन्नोंकी ही सबर ग्रहे प्राप्त हो सकी थी।

सन् १९२६ में 'चित्तरंत्रन सेवा सदन' के किये कलकत्तार्स चंदा किया गया था। उस समय एक बारं खुद महास्माजी डनके मकान पर गये थे सब उन्दोंने बिना माँगे ही महास्माजीको इस कार्यके किये १०००० इस इजार कार्य दिये थे।

१९१७ में कक्क्फामें 'गवर्नमेण्ड हाउस' के मेदानमें, लॉर्ड कार्माहकके समापितानमें रेडकॉलके क्रिये एक उत्तव हुआ था उसमें उन्होंने २१००० रुपये दिये थे; तथा मधम महायुद्धके समय उन्होंने हु,००,००० रुपये के 'बॉर बॉण्डस्' सरीद कर सरकारी चंदेमें मदद की थी। अपनी अंतिम अवस्थामें उन्होंने अपने क्रिक्ट क्रुटुम्बी जर्मोंको – जिनकी आर्थिक स्थित बहुत ही साधारण प्रकारकी थी उनको – बारह काल रुपये बांट देनेकी स्थवस्था की थी; जिसका पाछन उनके सुदुत्र बाबू बहादुर सिंहजीने किया था।

बाबू बाक्यंद्वीका ग्राहेस्थ्यश्रीयन बहुत ही आदर्शरूप था। उनकी धर्मपक्षी श्रीमती मञ्जुकारी एक आदर्श और धर्मपरायण पत्नी थी। पति-पत्नी दोनों सदाचार, सुविचार और सुसंस्कारकी मूर्ति जैसे हे। श्राह्यंद्वीका जीवन बहुत ही लादा और लापुश्वले परिपूर्ण था। व्यवहार और व्यापार दोनोंने उसका अलंब प्रामाणिक और नांतपूर्वक वर्तन था। स्वभावसे वे बहुत ही शान्त और निर्मामानी थे। शानमार्गके कपर शनकी गहरी श्रद्धा थी। उनकी तश्वलानिवयक पुस्तकोंके पठन और श्रवणकी ओर क्याब्यक हिंच रहती थी। क्रिक्षनार कॉलेजके एक अप्यारमक्षी बंगाली प्रोक्तर बाबू अवलाल अधिकारी, जो थोगाविषयक प्रक्रियाके अन्य अश्वलाल अधिकारी, जो थोगाविषयक प्रक्रियाके अन्य अश्वलाल अश्वलाल थी। शाराविषय वाद्य वाद्य

जैन भर्मके विद्युद्ध तस्वोंके प्रचार और सर्वोपयोगी जैन साहित्यके प्रकाशनके किये भी उनकी सास दिन भी और पंडितप्रवर सुललाकजीके परिचयके बाद इस कार्यके किये कुछ विद्येच सिक्रय प्रयक्त करनेकी उनकी उत्कारत जान बठी थी। इस उत्कारत को मूर्तक्य देनेके किये वे कलकत्तामें २-५ छास द्वामें सर्व करके किसी साहित्यक या शैक्षणिक केन्द्रको स्थापित करनेकी योजनाका विचार कर ही रहे थे जितनेमें प्रकारक सन् १९२७ (वि. सं. १९८४) में उनका स्थाप्त हो गया।

\*

बाब् बाकचंदजी सिंधी, अपने समयके बंगाक मिनासी जैन-समाजमें एक अखन्त प्रतिष्ठित व्यापारी, दीर्चदर्शी उद्योगपति, बडे जमींदार, उदारचेता सद्गृहस्य और साधुचरित सरपुरुष थे। वे अपनी बह सर्व सम्पत्ति और गुणवत्ताका समय वारसा अपने शुपोग्य पुत्र बाब् बहादुर सिंहजीके सुपूर्व कर गर्चे, जिन्होंने अपने इन पुण्यक्षोक पिताकी रथूक सम्पत्ति और सूक्ष्म सस्कीर्ति – दोनोंको बहुत ही सुंदर प्रकारसे बढ़ा कर पिताकी अपेक्षा भी सवाई श्रेडता प्राप्त करनेकी विद्याद्य प्रतिष्ठा प्राप्त की भी।

बायू श्री बाहापुर सिंहजीमें भपने पिठाकी व्यापारिक कुरासता, व्यावद्वारिक लियुणता और सांस्कारिक सिंबन्न तो संपूर्ण अंगमें बारसेके रूपमें उतरी ही थी। परम्यु उसके अतिरिक्त उनमें बैंक्कि विश्ववृत्ता, कर्णासक रसिकता और विविधविषयमाहिणी माञ्जल प्रतिभाका भी उच्च प्रकारका सिंबन्न सुवार था और इसिक्य ने एक असाधारण व्यक्तित्व रखनेवाले महानुभावोंकी पंक्तिमें स्थान प्राप्त करनेकी थोत्यता हासिक कर सके थे।

वे अपने पिताके एकमान पुत्र थे, अतप्त हम पर, अपने पिताके विशास कारभारमें, जवपनते ही विशेष कहन देनेका कर्तम्य आ पदा था। फलसक्त वे हाह्स्कृत्का अभ्यास पूरा करनेके सिवाय कॉलेकमें जा कर अधिक अभ्यास करनेका अवसर प्राप्त नहीं कर सके थे। फिर भी उनकी ज्ञानकि बहुत ही तीन भी, अवप्त उन्होंने स्वयमेन विविध प्रकारके साहित्यके वाचनका अभ्यास स्व ही बढ़ाया और इसलिये वे अंग्रेजीके सिवाय, बंगाली, हिंदी, गुजराती भावाएँ भी बहुत अच्छी तरह जानते थे और इस आहाओं के किसत विविध प्रसार्थ से सहत विवस्त स्व

बचपनसे ही उन्हें प्राचीन वस्तुओं के संप्रहका भारी शौक छग गया था और इसिखंधे के प्राचीन सिक्कों, चित्रों, मूर्तियों और वैसी दूसरी दूसरी मूख्यवान चीजोंका संप्रह करने के अखन्त रसिक हो गये थे। इसके साथ उनका जवाहिरातकी ओर भी खूब शौक बढ गयाया अतः वे इस विचयों भी खूब निच्नात बन गये थे। इसके परिणामसारूप उन्होंने अपने पास सिक्कों, चित्रों, इसिछिसित बहुमूस्य प्रसकों आदिका जो अमृत्य संप्रह एकत्रित किया वह आज हिंदुस्तानके हुने सिने हुए नामी संप्रहेति, प्रक महत्वपूर्ण स्थान प्राप्त करे ऐसा है। उनके प्राचीन सिक्कोंका संप्रह तो इतना अधिक विविध प्रकारका है कि उसका आज सारी दुनियामें सीसरा या चौथा स्थान आता है। वे इस विचयमें इतने निप्रण हो गये थे कि बड़े बड़े प्यूजियमों के क्यूरेटर भी बार वार उनसे सकाह और अभिनाय प्राप्त करनेके छिये उनके पास आते रहते थे।

वे मदने ऐसे उच सांस्कृतिक शोकके कारण देश-विदेशकी वैसी सांस्कृतिक प्रवृत्तियाँ करनेवाली अनेकों संस्थाओंके सदस्य आदि बने थे। उदाहरणस्वरूप – रायक एशियाटिक सोसायटी मॉफ बंगाछ, अमेरिकन व्यामांकिकक सोसायटी न्यूयांके, बंगीय साहित्य परिषद् कलकत्ता, न्यूमेसोटिक सोसायटी ऑफ हृष्ट्रिया – हत्सादि अनेक प्रसिद्ध संस्थाओंके वे उत्साही सभासद थे।

साहित्य और हिश्वण विषयक प्रष्टुति करनेवाली जैन तथा जैनेतर अनेकों संस्थाओं को उन्होंने सुक्तमनसे दान दे करके, इन विषयों के प्रसारमें अपनी उरकट अभिक्षिका उत्तम परिषय दिया था। उन्होंने इस प्रकार किवनी संस्थाओं को आर्थिक सहायता दी थी, उसकी सम्पूर्ण सुन्दितो नहीं भिक्क सकी है। ऐसे कार्यों ने अपने पिताकी ही तरह, प्रायः मौन रहते थे और इसके किये अपनी प्रसिद्धि प्राप्त करनेकी आकांका नहीं रखते थे। उनके साथ किसी किसी वस्त प्रसंगीचित वार्तालाप करते समय इस सम्बन्धी जो थोड़ी बहुत घटनाएँ जात हो सकीं, उसके आधार परस, उनके पाससे आर्थिक सहायता शाह करनेवाली इक संस्थाओं के नाम आहे इस प्रकार जान सका हैं।

हिंद एकेडेमी, दोकतपुर ( बंगास ). ६० १५०००) तरकी~उर्द् बंगाका. ५०००) हिंदी-साहित्य परिषद्भवन (इलाहाबाद) १२५००) विद्युद्दानंत्र सरस्वती मारवाडी हॉस्पीटक, कक्कसा. १००००) एक मेटर्निटी होस कलकत्ता. २५००) बनारस हिंदू यूनिवर्सिटी. २५००) जीयागञ्ज इ।इस्कूछ, ५०००) जीयागञ्ज कण्डन मिशन हाँस्पीटक. ६०००) क्षकत्ता-सुर्शिदाबाद जैन मन्दिर. ११०००) जैनधर्मप्रचारक सभा, मानभूम. ५०००) जैनसवन, कलकता. १५०००) जैन पुस्तक प्रचारक मण्डल, बारारा. ७५००) जैन संदिर, भागरा. ३५००) जैन हाइस्कूल, भंबाला. २६०००) जैन प्राकृतकोषके लिये, २५००] भारतीय विधाभवन, वंबई. १००००)

ंश इसके भतिरिक हजार-इकार, पाँच पाँचसोकीसी छोटी मोटी रकमें तो उन्होंने सेंकबोंकी संक्यामें दी हैं, जिसका योग कोई डेढ दो छाखसे भी अधिक होगा।

साहित्य और शिक्षणकी प्रगतिके छिये सिंघीजी जितमा उत्साह और उद्योग दिसकाते ये, उत्तमे ही वे सामाजिक प्रगतिके छिये भी प्रयक्षशिक थे। अनेक बार उन्होंने ऐसी सामाजिक सभाओं इत्यादिमें प्रमुख क्यसे भाग छे करके अपने इस विवयका आन्तिक छत्याह और सहकारभाव प्रवृश्चित किया था। सन् १९२६ में यंग्हेंमें होनेवाछी जैन श्वेतान्वर कॉल्फरन्सके खास अधिकेशनके वे सभापति वने थे। अव्ययुर शाज्यमें आये हुए केसरीयाजी तीर्थकी व्यवस्थाके विवयमें स्टेटके साथ जो प्रश्न उपस्थित हुआ था उसमें उन्होंने सबसे अधिक तन, मन और भनसे सहयोग दिया था। इस प्रकार वे जैन समाजके हितकी प्रवृत्तियोंमें गथायोग्य सम्पूर्ण सहयोग वेसे थे; परंतु इसके साथ वे सामाजिक मृददा और साम्यवायिक कहरताके पूर्ण विरोधी भी थे। धनधान और प्रतिष्ठित गिने जाने वाछे दूसरे स्विभक्त भैनोंकी तरह वे संकीर्ण मनोवृत्ति या अन्धवदाकी पोषक विकृत भक्तिसे सबंधा परे रहते थे। आचार, विचार एवं व्यवहारमें वे बहुत ही उदार और विवेकशीछ थे।

उनका गार्डस्थ्य जीवन भी बहुत सादा और सारिवक था। वंगालके जिस प्रकारके नवाबी गिने जाने वाले यातावरणमें वे पैदा और बड़े हुए थे उस वातावरणकी उनके जीवन पर कुछ भी सराब ससर नहीं हुई थी और वे छगभग उस वातावरणसे बिक्कुल अलिस जैसे थे। इसने बढ़े श्रीमान् होने पर भी, श्रीमंताइके—धनिकताके हुरे विलास था प्रिथ्या आवश्यरसे वे सदैव दूर रहते थे। दुर्ध्य और दुर्ध्यसकों प्रति उनका भारी तिरस्कार था। उनके समान स्थितिवाले धनवान जब अपने मोज-शीक, आमंद-प्रमोद, विलास-प्रवास, समारम्भ-महोरसव इस्पादिमें छाओं रुपये उड़ाते थे तब सिंगीजी उनसे विककुल मिमुस रहते थे। उनका शीक केवल अबक्रे वाचन और कलामय बस्तुओंके देखनेका तथा संप्रह करनेका था। जब देखों तब, वे अपनी गादी पर बंडे बैठे साहित्य, इतिहास, स्थापत्य, विन्न, बिज्ञान, भूगोल और भूगमंविचासे सश्यक्ष रसने वाले सामयिकों था प्रस्तकोंको पत्रते है दिखाई दिया करते थे। अपने ऐसे विशिष्ट वाचनके शोकके कारण ये अग्रेजी, बंगाली, हिंदी, गुजराती आदिमें प्रकाशित होने वाले उच कोटिके, उक्त विवनों सम्बन्ध रसनेवाले विविध प्रकारके सामयिक पत्रों और मनंकिकों साले उच कोटिके, उक्त विवनों सम्बन्ध रसनेवाले विविध प्रकारके सामयिक पत्रों और मनंकिकों नियमित स्वरं मंगाते रहते थे। ऑर्ट, बार्किकों उन्होंने अपने पास एक अच्छी छाइनेरी ही बना छी थी।

दे स्थमावसे एकान्द्रिय और श्रक्तभाषी थे। व्यर्थकी वार्ते करनेकी ओर या गर्पे मारनेकी श्रीर क्षमका बहुत ही अभाव रहता था। अपने व्यावसायिक व्यवहारकी या विशाक कारमारकी नार्तोंने श्री वे बहुत ही मित्रभाषी थे। परंतु जब उनके प्रिय विषयोंकी - जैसे कि स्थापल, इतिहास, विश्व नादिकी-चर्चा चछती तब उसमें वे इतने शिमग्न हो आते थे कि कितने ही छण्टे स्वतीव हो जाने पर भी वे उससे धकते नहीं थे और न किसी तरहकी स्थाकुलताका अनुभव करते थे।

कनकी बुद्धि अत्यंत तीक्ष्ण भी। किसी भी वस्तुको समझने या उसका मर्से पकड़नेसें उनको थोड़ा सा भी समय नहीं रूपता था। विज्ञान और तश्वक्षानकी गंभीर कार्ते भी वे अवसी तरह समझ सकते ये बीर उनका मनन करके उन्हें पचा छेने थे। तर्क और रूडीलवाजीसें वे वह बड़े कायदावाजीसे भी वाजी मार होते ये तथा चाहे जैसा चालाक भी उन्हें अपनी चालाकीसे चिकत या ग्राथ नहीं बना सकता था।

अपने सिद्धान्त या विचारमें वे बहुत ही इत्मनस्क थे । एक बार कोई विचार निश्चित कर छेतेके बाद और किसी कार्यका स्वीकार कर छेतेके बाद उसमेंसे चछ-विचछ होना वे विछकुछ एसंद गर्ही करते थे !

व्यवहारमें भी वे बहुत ही प्रामाणिक बुक्तिवाले थे। दूसरे धनकानोंकी तरह व्यावारमें कक-प्रयंत्र, धोक्षाधदी वा सत्त-सूठ करके धन प्राप्त करनेकी तृष्णा उनकी पर्कित्वत् भी नहीं होती भी । उनकी पेसी व्यावहारिक प्रामाणिकताको कक्ष्ममें रख करके हंग्लेण्डकी मकेंन्टाहक मेक्के डायरेक्टरोंकी बोर्डने अपनी कक्कक्ताकी शास्त्रके बोर्डमें, एक डायरेक्टर होनेके लिये उनसे सास प्रार्थना की भी। इसके पहले किसी भी हिंतुसानी व्यापारीको यह मान प्राप्त नहीं हुआ था।

मितमा और मामाणिकक्षके साथ उनमें योजनाशक्ति मी बहुत उच्च प्रकारकी थी। उन्होंने अपनी ही खतंत्र इदि और इंगळता द्वारा एक और अपनी बहुत बढ़ी जमींदारीकी और दूसरी और कोलिवारी आदि माइतिक्षके उद्योगकी, जो सुव्यवस्था और सुघटना की थी; उसे देख करके उस-उस विषयके खाता कीम चिकत हो जाते थे। अपने घरके छोटे से छोटे कामसे ग्रुड करके ठेंठ कोलिवारी जैसे बढ़ें कारकाम दक्षें – अहाँ कि हजारों महुष्य काम करते रहते हैं – बहुत ही नियमित, सुव्यवस्थित और सुबोजिक रितिसे काम चका करे, वैसी उनकी सदा व्यवस्था रहती थी। दरबानसे छगा कर अपने समदास्क जैसे शुवो तकमें, एक समान, उच्च प्रकारका शिसा-पासन और शिष्ट-आचरण उनके वहाँ दक्षिगोचर होता था।

सिंघीजीमें ऐसी समर्थ योजकाकि होने पर भी, और उनके पास सम्पूर्ण मकारकी साथन-सम्पद्धार होने पर भी, वे मपंचमय जीवनसे दूर रहते थे और अपने नामकी मसिविके किये वा कोगोंमें बच्चे आहमी निनानेके किये वेसी कोई महत्ति नहीं करते थे। रापवहायुर, राजावहायुर या सर-नाहद हत्यादि सरकारी क्याधियोंको थारण करनेकी वा कोसिकोंमें जा करके ऑगरेवक वननेकी उनकी कभी इच्छा नहीं हुई थी। ऐसी आवश्वरपूर्ण महत्तियोंमें पैसेका हुव्यंय करनेकी अपेका वे सदा साहित्योगयोगी और विक्रणीपयोगी कार्यों अपने धनका सहत्व्यंय किया करते थे। भारतवर्षकी माचीन कछा और इससि संबंध रजनेवाकी माचीन वस्तुओंकी और उनका उत्कर ममुराग था और इसकिये उसके पीके उन्होंने कार्यों रुपये कर्ष किये थे।

सिंधीजी के साथ मेरा प्रस्क्ष परिचय सन् १९६० में प्रारम्भ हुआ। उनकी इच्छा अपने सत्गत पुण्य-स्नोक पिताके स्नारकमें, जिससे जैन साहित्यका प्रसार और प्रकाश हो येसी, कोई विशिष्ट संस्था स्वापित करनेकी थी। मेरे जीवनके सुदीर्घकाळीन सहकारी, सहचारी और सम्मित्र पंषितप्रवर श्रीसुस्वकाक्ष्यी, बाबू श्री बाक्ष्यंद्रजीके विशेष अञ्चामाजन थे; अतप्य श्री बहातुर सिंहजी मी हुन पर उत्तवा श्री विशिष्ट सद्भाव रखते थे। पंषितजीके परामर्श और प्रसावसे, उन्होंने सुझसे इस कार्यकी बोजना और व्यवस्था हाथमें क्षेत्रके किये प्रार्थना की और मैंने भी अपनी अभीष्टतम प्रवृत्तिक आदर्शक अनुक्य, उत्तम कोडिके साथनकी प्राप्ति होती देख कर, उसका सहर्य और सोझास स्वीकार किया।

सन् १९६१ के पहले दिन, विश्ववंद्य कवीन्त्र भी रवीन्त्रनाथ ठाकुरके विभूतिबिहारसमान विश्वविक्याक शान्तिनिकेतनके विश्वभार ती विद्या म व न में 'तिंची जैन ज्ञानपीठ' की स्थापना की और वहाँ जैन साहित्य के अध्ययन - अध्यापन और संशोधन - संपादन आदिका कार्य प्रारम्भ किया । इस प्रसंगारे सम्बन्धित कुछ प्राथमिक वर्णन, इस प्रन्थमाकार्में सबसे प्रथम प्रकाशित 'प्रवन्ध विदासणि' नामक प्रम्थकी प्रकाशनानों दिया गया है। इसकिये उसकी यहां पुनक्कि करना अनावश्यक है।

सिषीजीने मेरी प्रेरणासे 'सिषी जैन ज्ञानपीठ' की स्वापनाके साथ, जैन-साहित्यके उत्तमीत्तम प्रव्य-रबोंको भाष्ट्रसिक ग्रासीय पद्धतिपूर्वक, बोग्य विद्वानों द्वारा सुन्दर रीतिसे, संशोधित – संपादित करनाके प्रकाशित करनेके छिये और वैसा करके जैन साहित्यकी सार्वजनिक प्रतिष्ठा स्थापित करनेके छिये इस 'सिंबी जैन प्रभ्यमाछा' की विश्विष्ट योजनाका भी सहर्ष स्वीकार किया और इसके छिये आवश्यक और अपेक्षित सर्वेद्यय करनेका उदार उत्साह प्रदर्शित किया ।

प्राहरममें शान्तिनिकेतनको छदयमें रस कर, एक ६ वर्षका कार्यक्रम बनाया गया और सद्युसार वहाँ बाम प्राहरम किया गया । परम्तु इस तीन वर्षों अनुभवके अन्तमें, शान्तिनिकेतनका स्थान मुझे अपने कार्य और स्वास्थ्यकी इष्टिले बरावर अनुकूछ प्रतीत नहीं हुमा। अतप्य अनिच्छापूर्षक मुझे वह स्थान छोड़ना पड़ा और अहमदाबादमें 'गु जरात वि बापी ठ'के सिबक्ट 'अने कान्त वि हार' बना करके वहाँ इस कार्यकी प्रवृत्ति चालू रसी । इस प्रम्थमाकार्मे प्रकाशित प्रम्योंकी सबैन उत्तम प्रशंसा, प्रसिद्धि और प्रतिष्ठा देस कर सिंघीजीका उत्ताह खूब बढ़ा और उन्होंने इस सम्बन्धमें जितना सर्च हो उत्तम स्वर्क करनेकी, और असे बने वैसे अधिक संक्यामें प्रम्थ प्रकाशित होते हुए देखनेकी अपनी उद्धार मनोकृति मेरे सामने वार्यार प्रकट की । में भी उनके ऐसे अपूर्व उत्ताहसे प्रेरित हो कर यथाशिक इस कार्यको, अधिक से अधिक वेग देनेके किये प्रयक्षवान रहा ।

सम् १९६८ के जुकाई मासमें, मेरे परम सुहृद् श्रीयुत कर्मियाकाक माणेककाल मुंदीका-जो उस समय बंबईकी केंग्रेस गवर्नमेण्टके गृहमंत्रीके उच्च पद पर अधिष्ठत थे-अकसात् एक पत्र मुझे मिक्षा, जिसमें इन्होंने सून्ति किया था कि 'सेट मुंगालाल गोएनकाने दो लाख क्पयोंकी एक उदार रकम मुझे सुप्रत की है, जिसका उपयोग भारतीय विद्यालोंके किसी विकासारमक कार्यके लिये करना है और उसके किये विचार-विनिमय करने तथा ततुपयोगी योजमा बनानेके सम्बन्धमें मेरी आवश्यकता है अतए य सुझे सुरत बंबई आया कीर हम दोनोंने साथमें बैठ करके इस योजनाकी स्परेसा तैयार की; और उसके अनुसार संबद् १९९५ की कार्तिक कुछा पूर्णिमाके दिन, भी मुंदीजीके निवासस्थानपर भारतीय विद्यालयन की, एक पृह्त समारम्मकेसाथ, स्थापना की गई।

भवनके विकासके किये भी मुंद्रीजीका अधक उद्योग, असवह अस्ताह और उदार आरमभोग देस कर मेरी भी इनके कार्यमें बयायोग्य सहकार अर्थित करनेकी पूर्ण उत्करता हुई और में इसकी आन्तरिक अवस्थानें प्रमुख कपसे भाग छेने खगा। अवनकी विविध प्रदूर्तियोंनें साहित्य प्रकाशन सम्बन्धी जो एक विविध प्रदूर्ति सीकृत की गई भी, वह मेरे इस प्रभ्यमाकाके कार्यके साथ, एक प्रकारते परस्पर साहा-पक सक्तपकी ही प्रदृति थी। अत्रप्त मुझे यह प्रदृत्ति मेरे पूर्व-भंगीकृत कार्यमें बाधक न हो कर दकटी साधक ही प्रतित हुई और इसछिये मेने इसमें यथाशक्ति अपनी विविध सेवा प्रेनेका निर्णय किया। सिंबीजीको जब इस सारी क्तुस्थितिये परिचित किया गया, तब वे भी अवनके कार्यमें रस छेने सगे और इसके संस्थापक सदस्य बन करके इसके कार्यके प्रति उन्होंने अपनी पूर्ण सहानुमृति प्रकट की।

जैसे मैंने करर बरकाया है वैसे, प्रत्यमाकाके विकासके क्षिये सिंबीजीका उत्साह अंसन्त प्रशंसनीय या और इसकिये में भी मेरे खाल्य आदिकी किसी प्रकाशकी परवाह किये विना, इस कार्यकी प्रगतिके किसे सतत प्रयक्त करता रहता था। परभ्तु प्रश्यमाकाकी व्यवस्थाका सर्व प्रकारका भार मेरे अकेलेके सिर वर आक्षित था, अतप्त मेरा शरीर जब यह व्यवस्था करता करता एक जाय, तब इसकी स्थित क्या होनी इसका विचार भी में वार्षवार किये करता था। दूसरी और सिंबीजीकी मी उत्तरावस्था होनेसे वे वार्षवार अस्था होने को ये और वे भी जीवनकी अस्थिरताका आभास अनुभव करने को ये। इसकिये प्रम्थ-माकाके आबीके विवयमें कोई स्थिर और सुनिक्षित योजना बना केनेकी कल्पना इस नरावर करते रहते थे।

भा० वि० भवनकी स्थापना होनेके बाद ३-७ वर्षमें ही इसके कार्यकी विद्वानोंमें अच्छी तरह प्रसिद्ध मीर प्रतिष्ठा जमने छगी थी और विविध विषयक अध्ययन-अध्यापन और साहित्यक संशोधन-संपादनका कार्य अध्यी तरहसे आने बदने लगा था। यह देख कर मुहद्वर मुंदीजीकी खास आकांक्षा हुई कि 'सिंधी जैन प्रश्यमाला'की कार्यव्यवस्थाका सम्बन्ध भी यदि भवनके साथ जोड़ दिया जाय, तो उससे परस्पर दोनोंके कार्यमें सुंदर अभिवृद्धि होनेके अतिरिक्त प्रश्यमालाको स्थायी स्थान प्राप्त होगा और भवनको सी विश्विष्ट प्रतिष्ठाकी प्राप्त होगा और अवनको सी विश्विष्ट प्रतिष्ठाकी प्राप्त होगा और इस प्रकार अवनमें जैन-शाखोंके अध्ययनका और जैन-साहित्यके प्रकाशनका एक अदितीय केन्द्र बन जायगा। श्रीमुंद्रीजीकी यह श्रुभाकांक्षा, प्रन्थमाला सम्बन्धी मेरी भाषी विताका योग्य रूपसे निवारण करनेवाली प्रतित हुई और इसल्टिये में उस विषयकी योजनाका विवार करने छगा। यथावसर सिंधीजीको मैंने श्रीमुंद्रीजीकी आकांक्षा और सेरी योजना स्वित की। वे भाव कि० भ० के स्थापक-सदस्य तो थे ही और तद्यपरान्त श्रीमुंद्रीजीके खास केहास्वद मित्र भी थे। इसल्डिये अनको भी यह योजना अपना छने योग्य प्रतित हुई। पंडितप्रवर श्री सुक्लालजी जो हस प्रश्यमालाके

आर्द्रअसे ही अंतरज्ञ हिस्रचितक और सकिय सहायक रहे हैं, उनके लाथ भी इस योजनाके सम्बन्धनें भैने रुचित परामके किया और संबद् २००१ के वैशास ग्रुक्त (मई सन् १९४६) में सिंघीजी कार्य-प्रसङ्घे दंबई कार्य तब, परस्पर निर्णात विकार-विविध्य करके, इस प्रम्थमाकाकी प्रकाशनसम्बन्धिकी सर्व व्यवस्था भवनके अवीध की गई। सिंघीजीने इसके अतिरिक्त उस अवसर पर, मेरी प्रेरणासे भवनको वृसरे और १० हजार क्यचौकी उतार रकम भी ही, जिसके द्वारा भवनमें उनके नामका एक 'हॉक' बांबा जाय और इसमें प्राचीन वस्तुओं तथा चित्र आदिका संग्रह रसा जाय।

भवनकी प्रबंधक समितिने सिंधीबीके इस विकिष्ट और उदार दानके प्रतिघोषक्षमें भवनमें प्रचलित 'कैनशाक दिशापीठ' के नामसे प्रचलित रक्षमेका सविधेद मिर्णय किया।

\*

प्रम्थमानके जनक और परिपालक सिंबीजी, शाररभसे ही इसकी सर्व प्रकारकी व्यवस्थाका भार मेरे कपर छोड कर, वे तो देवछ सास इसनी ही आसीक्षा रखते थे कि प्रम्थमाकामें किस सरह अधिकाधिक अरूप प्रकाशित हों और कैसे उनका अधिक प्रसार हो । इस सम्बन्धमें जिलना सर्च हो उतना वे बहुत ही उस्साहसे करनेके किये उत्सुक थे। भवनको प्रम्थमाला समर्पण करते समय उन्होंने गुझसे कहा कि-"अब तक तो वर्षमें छगभग २-३ ही प्रन्थ प्रकट होते रहे हैं परन्तु यदि आप प्रकाशित कर सके तो प्रति-नास दो दो प्रम्थ प्रकाशित होते देख कर भी मैं तो अनुस ही रहुँगा । जब तक नाएका और मेरा जीवन है तब तक, जितमा साहित्र प्रकट करने - करानेकी भागकी इच्छा हो तद्नुसार आप व्यवस्था करें। मेरी जोरसे आपको पैसेका योडासा भी संकोच प्रतीत नहीं होगा ।" जैन साहित्यके उदारके किये ऐसी उत्कर आकांका और ऐसी अवाह विश्ववृत्ति रखने वाका वानी और विश्वव प्रक्र. मैंने मेरे जीवनमें वसरा और कोई नहीं देवा । भएमी उपस्थितिमें ही उन्होंने मेरे हारा प्रन्थमालाके काते कगमय ७५००० (बोने आता) रूपने आर्थ किये होंगे। एरम्द्र उन १५ वर्षोंके शीवमें एक बार भी उन्होंने सुझसे यह नहीं पूजा कि कितनी रूकस किस प्रश्यके लिये सर्थ की गई है या किस प्रश्यके सम्पादनके किये किसकी क्या हिंदा गया है ! जब जब में प्रेस इत्यादिके विक उनके पाद भेजता तब तब, वे तो केवल उनको देख कर ही जॉफिसमें वह रहम खुकानेकी रिमार्केंके साथ मेज देते। मैं उनसे कभी किसी विरुक्ते नारेमें वातचीत करना चाहता, तो भी ने उस विवयमें उत्साह गृही बतकाते और इसके नजाय प्रभ्यमाकाकी साइक, डाईप, ब्रिटींग, बाईबींग, देखिङ्क भाविके बारेमें ने खुब सुक्ष्मतापूर्वक विचार करते रहते और उस सम्बन्धमें विद्यारसे चर्चा किया करते । उनकी ऐसी अपूर्व ज्ञाननिष्ठा और ज्ञानभक्ति ही मुझे उनके केहपार्को यद किया और इसकिये में यार्कियित इस प्रकारकी ज्ञानीपासना करनेमें समर्थ हुआ !

वक्त प्रकारसे अवनको अन्यताका समर्थित करनेके बाद, सिंबीजीकी कपर बतकाई हुई उत्कट आकांक्षर क्ष्यमें आनेते, मेरा प्रस्तुत कार्यके किये और भी अधिक उत्साह बदा । मेरी बारिरिक स्विति, इस कार्यके अमिरत अमसे प्रतिविद्य बहुत अधिक तीमवाके साथ श्लीण होती रहती है, किर भी मैंने इस अपेको अधिक वेगवाज् मीर अधिक विस्तृत बनानेकी रहिते कुछ योजनाएँ बनानी ह्युद कीं। अनेक कोर्ड अदे अदे अन्य दक्साय प्रेसमें छपनेके किये विद्ये गये और तूसरे वैसे अनेक नवीन नवीन प्रत्य छपानेके किये तैयां किये हिंदी कुछ प्रकर हुए ये उतने ही दूसरे प्रत्य एक साथ मेक्से इंग्ले हुए ये उतने ही दूसरे प्रत्य एक साथ मेक्से इंग्ले हुए हुए और उनसे भी भूभी इंग्लोके प्रत्य प्रेस कॉपी आविषे क्यों तैयार होने करें।

शृक्षके बाद योदे ही समयक पीछे-अर्थात् सेप्टेश्वर १९४६ में-अवनके किये कळकताके एक निष्ट्रण प्रतिस्ताकी बढ़ी काईबेरी करीदनेके किये में वहाँ गया। सिंचीजीके द्वारा ही इस प्रोफेसरके साथ बात-बीत की गई थी और मेरी प्रेरणासे यह सारी काईबेरी, जिसकी किंमत ५० इजार दर्व जितनी मांगी शई थी, सिंचीजीने अपनी ओरसे ही अवनको मेट करनेकी अस्मादनीय मनोवृत्ति प्रदर्शित की थी। एरम्ह इस प्रोफेसरके साथ इस काईबेरीके सम्बन्धमें योग्य सोदा नहीं हो सका तब सिंचीजीने कळकताके हुवालिक स्वांचासी जैन सन्प्रहरू बाबू पूर्णवन्द्रजी नाइरकी बड़ी काईबेरी के केनेके विवयमें गुरे बदबी क्रिकार की सार अपने दिर पर किया।

क्षकत्तार्ते और सारे बंगाकर्ते इस वर्ष अब-बुर्तिक्षका भवंकर कराक्ष-काछ वक्ष रहा या। सिंबीजीने अपने बतन अवीमगंज – शुर्विदावाय वक्षा शूसरे अनेक व्यक्तिं गरीबोंको भुपत और मध्यवित्तोंको अस्य मूलने इजारें मन बान्य वितीर्ण करनेकी बदार और बढ़ी व्यवस्था की थी, जिसके निमित्त करहोंने क्स वर्षने क्रमभव तीष साडे-तीन कास रुपये सर्च साते किस वाके थे। नंगाकके निवासियोंने और जमीदारीनें इतना बढ़ा डदार आर्थिक मोग उस निवित्तते अन्य किसीने दिया हो दैसा प्रकाशमें नहीं आया।

संस्टूबर-नवश्वर मासमें उनकी तलियत विगड़नी शुरु हुई और यह परि पारे अधिकाधिक शिक्षिक होती गई। जनवरी, १९४४ के प्रारम्भमें, में उनसे मिळनेके लिये किर कलकत्ता गया। ता. इ जनवरीकी संप्याको उनके साथ बैठ कर १ घवटे पर्यंत प्रश्माला, लाईनेरी, जैन इतिहासाले- व्यव आदिके सश्वन्थमें त्व उपसाह पूर्वक बावचीत हुई; परन्तु उनको मानों अपने वीरनकी अवप्रकाका आभास हो रहा हो जस प्रकारसे, वे बीच बीचमें बैसे उद्गार भी निकालते जाते थे। ५-७ दिव इह करके में बंबई आनेके किये निकला तब वे बहुत ही भावप्रवणतापूर्वक मुझे विदाई देते समय बोले कि ''कीच जाने अब किर अपने मिलेंगे या नहीं ?'' में उनके इन बु:लव वाक्योंको बहुत ही देवे हुए इदवसे सुगना और उदेग धारण करता हुआ उनसे सहाके किये अलग हुआ। उसके बाद उनका साक्षात्वार होनेका प्रसङ्घ ही नहीं आया। ५-६ महीने तक उनकी विवयत अवश्वी बुड़ चकती रही और अतमें खुछाईकी (सन् १९४४) ७ वी तारीखको वे अपना विनश्वर शरीर छोड़ कर परकोकमें चले गये। मेरी साहिलोगासगाका महान् सहावक, मेरी क्षुद्र सेवाका महान् पोषक और मेरी कर्तक्य निहाका महान् पेरक सहवय सुप्रवर, इस असार संसारमें मुक्षे क्षुत्र वहाव सम्राक्ष स्वयं महाकूमों बिळीन हो गया।

बचिष शिवीजीका इस प्रकार नाशवान् स्थूल शरीर इस संसारमेंसे बिलुस हो गया है परन्तु अनके द्वारा स्थापित इस प्रन्थमालाके द्वारा उनका यक्षाशरीर, सैंकडों वर्षों तक, इस संसारमें विद्यमान् रह करके उनकी कीर्ति और स्थ्रिकी प्रशस्तिका प्रभावदर्शक परिचय भाषी जनवाको सतत देता रहेगा।

सिंघीजीके सुपुत्रोंका सत्कार्य

विश्वीको खर्गवाससे केन साहित्य और जैन संस्कृतिके महान् पोषक नररवकी जो वही कमी हुई है उसकी तो सहज मावसे पूर्ति नहीं हो सकती है। परन्तु मुझे यह देख कर हदवमें कैंदी भाता और नाथासक माहात होता है कि उनके सुपुत्र भी राजेग्द्र सिंहजी, भी भरेग्द्र सिंहजी और भी शेरेन्द्र सिंहजी अपने पिताके सुपोग्य संतान हैं। अतपन वे अपने पिताकी प्रतिष्ठा और प्रसिद्धिके कार्बमें अनुस्थ भाग के रहे हैं और पिताकी भावना और प्रवृत्तिका उदारभावसे पोषण कर रहे हैं।

सिंचीजीके स्वर्गवासके बाद इन बंधुओंने अपने पिताके दान पुण्यनिमित्त अजीमगंज इसादि स्थानोंसें स्वत्रमा ५०-६० इजार रूपने सर्व किये थे। उसके बाद बोड़े ही समयमें सिंघीजीकी वृद्धमाणाका मी स्वर्गवास हो गया और इसिंछचे अपनी इस परम प्जानीया दादीमाके पुण्यनिमित्त भी इन बन्धुओंने ७०-७५ इजार दपयोंका स्थय किया। 'सिंघी जैन सम्यमाका' का पूरा मार तो इन सिंघी बन्धुओंने विवाजीद्वारा निर्धारित विचारानुसार, पूर्ण उत्साहसे अपने सिर से ही लिया है और इसके असिरक इक्क्रचाके इव्हियन रीसर्च इन्स्टीज्यूटको संगाकीमें जैन साहित्व प्रकाशित करवानेकी इटिसे सिंधीजीके स्वादक्ष्यमें ५००० द्वानोंकी प्रारमिक मदद ही।

सिंदीजीके ज्येष्ठ विरंजीन बाद की राजेन्द्र सिंद्रजीने मेरी कामना और प्रेरणांक प्रेमसे वशीशृत होकर अपने पुण्यक्षीक विदाकी बजात हुण्याको पूर्ण करने छिए, ५० हजार राप्रयोकी स्पृद्धणीय रकम भारतीय क्रियामयनको दान सास्प्रय हो और उसके द्वारा कलकत्ताकी उक्त बाहर लाइमेरी सरीद करके मयनको कुक अनुस्य झाहित्यक निधिके कपों मेट की है। अवज्ञती यह अन्य निधि 'बाद भी बाहादुर सिंद्रजी सिंची लाईमेरी' के बामने सदा प्रसिद्ध रहेगी और सिंचीजीके पुण्यक्षरण की एक वही ज्ञानपण बनेनी। बाद भी नरेण्य सिंद्रजीने, अपने पिताने बंगासकी सराक जातिके सामाजिक एवं भार्मिक उत्थानके निमित्त को प्रदूष बाल, की थी, उसको अपना लिया है और उसके संचालनका भार प्रमुख कपसे खयं से लिया है। गत (सन् १९४४) ववंदर मासमें कलकत्तामें दिगम्बर समाजकी ओरसे किये गये 'बीरवासन वर्षती महोस्स्य' के प्रसन्न पर उस कार्यके लिये हुन्होंने ५००० रुपये दिये ये तथा कलकत्तामें जैन वेतास्वर समुदाबकी ओरसे बांधे जाने बांधे 'कीन अवन'' के लिये ११००० रुपये दान करके अपनी इवारतकी द्वार क्राये की है। अविष्यमें 'सिंधी जैन प्रस्थमाला' का सर्व शार्थिक मार हुन दोनों इन्द्रवर्तने उस्ताहपूर्वक स्वीकार कर सेनेकी अपनी प्रशंसनीय मनोभावना प्रकट करके, अपने सर्गीय विषक्षे हुस परम प्रनीत यशोगीविरको उत्तरोत्तर उत्तर स्वस्य वेनेका ग्रम संकर्ण किया है। तथासत ।

भा• वि० भ•; वं व है ] ब्रीडेंबर, है. स. १९४८ }

-जिनविजय मुनि

# कुछ प्रास्ताविक विचार ।

#### [ सिद्धसेन दिवाकरके प्रन्थोंके प्रकाशनकी कुछ कथा ]

सिव्हम्।' का मंत्र सुनाया और 'अ का इ ई' इत्यदि स्वरूप प्रथम मानुकापाठ पढाकर मेरे हानस्पी नेत्रोंका उम्मीकन किया — उन्होंने मुझे पिछेले 'अन्वामर' और 'कश्याणमनिवृर' नामक प्रसिद्ध हो जैन लोजोंको भी कण्ठत्य कराया। मेरी अवस्था उस समय प्रायः १०-१२ वर्षके बीचकी बी। दि. सं.१९५४-५५ का वह समय था। आज उस काकको व्यतीत हुए प्रायः पूरे ५० वर्ष होने आये हैं। बहुत स्वह तो नहीं लेकिन कुछ कुछ सरण अवहय है कि गुरुजीने 'कश्याणमनिवृर' लोज सिखाते हुए इसके कर्ता – जो बैतांबर संप्रदायकी मान्यताके अनुसार सिद्धसेन दिवाकर कहे जाते हैं-के बारेमें भी प्रसंगानुसार कुछ बातें सुनाई थीं। उन कुछ यतिजनोंनें यह एक प्रधासी चली आती थी कि वे अपने पूतन शिक्योंको अपने पूर्वाचार्योक उपोतिष, वैश्वक और मंत्र-तंत्रादि प्रयुक्त चमरकारोंका और प्रभावोंका माहास्मावर्णन सुनाया करते ये और उसके हारा अपने विक्योंके मनसें उन उन विद्याओंके पढनेमें उसकेश और उस्साह उस्पद्ध करते रहते थे।

१ सिद्धांतेन विवाकर उस विकास राजाके ग्रुष ये जिसने उज्जयिनीमें लापरिये चोरको, ५२ नीरोंको, ६४ वीतिसियों आदिको वहा किया था । सिद्धांतेन स्रिने इस 'कस्याण मन्दिर' खोलके पाठसे उज्जयिनीके महाकाक्षेत्ररके लिंगको फोड कर उसमेंसे पार्कनाथ अगवान्की मृति अकट की थी । इखादि प्रकारकी चमरकारिक कथाएं प्रयावसर गुरुजी सुनाया करते थे । उस अवोधावस्थामें कानमें पडे हुए उम वातोंके कुछ अस्पद्ध संस्कार, मुझे जब जैन इतिहासके पढनेकी तरक अधिक दक्षि उत्पन्न हुई, तब फिर शनैः अवैः जागृत होने कमें ।

२ वितिज्ञीके सर्गवासवाद ( जिनकी चरणोपासना करनेका दुर्माग्यसे सुझे सिर्फ प्रायः ३-३॥ वर्ष जितना ही समय मिलाया)में इधर उधर मटकता हुआ, स्थानकवासी संप्रदायमें वीक्षित हो कर बाललाधु बन गया। इस साधुर्सभके साथ अमण करते हुए सं.१९६०-६१ में मेरा उज्जिति जाना हुआ। वहां पर, सापरिया कोरकी सुका, ६४ वोगिमियोंका संभा, महाकालेश्वरका मन्दिर-भादि इतिहासप्रसिद्ध स्थानोंके देसनेक **निभिन्न आवेका कभी कभी अदसर मिछ जाता था । इससे विकम राजा और उनके गुरु सिद्**सेन दिया-**करकी जो कथाएं गुरुत्रीके मुक्ते सुनी भी उनकी इक इक स्मृति होने कगी। छेकिन उन स्थानकवासी** संप्रदायके सायुओंका इतिहासविषयक चत्किवित् भी ज्ञान न होनेसे मेरी उस संस्कारस्यतिके उद्वोधित **होतेका कोई साधन नहीं मिछा । एक दिन इम २-३ साधु मिछ कर महाकालका मन्दिर**े देखनेको चले गये । मन्दिरके द्वारपर नेटे हुए झाझण पंढे, हम जैन साधुओं को - और उनमें भी फिर मुंहपर मुखपटी बोर्ड हुए और मेले कुचेले क्या भारण किये हुए स्थानकवासी साधुओंको - देख कर खुब इंसने लगे और तीत्र कटाक्ष करने छगे । कहने छगे 'नया इंडिये सहाराज 🕻 साखवानें स्थानकवासी जैन साधुओंको क्षोक 'इंडियों'के नामसे संबोधते हैं ) महाकालेकरका दर्शन करनेको आये हो ?' हमने कहा-'भाई, इस हो वों ही फिरते फिरते मन्दिर देखने चले आये हैं।' तब पंडाने कहा-'तुम कोस मन्दिरके अन्दर तो इस शरह नहीं जा सकते। यहीं बहारसे खंडे खंडे देखना हो तो देख छो । यदि मन्दिरके अन्दर जाना हो तो 'सिप्राजी' ( जो वहांकी प्रसिद्ध नदी-है ) में जा कर खान करो, इन मेले कुचेले कपडोंको साबू लगा कर भी क्षाको, संहपर को पट्टी बांध रखी है और बगकमें जो गन्दा झाबू ( जैन साधुओं के रजोहरणको उन्होंने आहूकी उपसा दी ) दवा रखा है, उसे यहाँ बहार रख दो और फिर बंभोलेका दर्शन करी-' इखादि ! कहनेकी आवश्यकता नहीं कि इस छोग वहांसे चुपकेसे, मन-ही-सनमें उस बाहरण पंडेको गाछियां देते हुए, अपने स्थानकर्ते चले आये । साथके और साधुओंके मनमें नया आया होगा सो तो में जान नहीं कका, परंतु मेरे अनवैद्यक्तिक श्रुद्ध मनमें तो उस समय क्की तीन उन्तेजना उत्पन्न हुई भी । कुसे अपने गुरुजीकी सुनाई हुई, सिद्धसेन दिवाकर द्वारा उसी महाकालेश्वरके लिंगके हुकरे हुकरे कर दिये जानेवाली, कथाका सरण हो आया। 'कश्याणमन्दिर' सोज तो मुझे उस समय भी कंठस्य था ही। मेरे मनमें आया कि बादि में कुछ जरा बढ़ी उन्नका होता और अपने गुरुजीके पाससे विश्वपूर्वक कुछ मंत्र-तंत्र सीख पाता, और उसी कश्याणमन्दिर सोज़के पाठ द्वारा, में भी आज यहां बैठ कर, इस दुष्ट बाह्मण पंदेके सामने ही, उसी तरह महाकालका लिंग स्कोटन कर, जैन मूर्ति मकट सकता, तो जैन साधुका कितना माहाल्य बढ़ा देता और इन जैनदेवी बाह्मणोंको कैसा नीचा दिखा देता। महाकालके मन्दिरके देखनेकी उस उद्विश्व स्मृतिका चित्र मुझे वर्षीतक सताता रहा, और सिद्धसेन दिवाकरकेसे मंत्रसामर्थकी माहिकी में संसना करता रहा।

३ मैंने अपने बाल मनोभावके अनुसार, उस संप्रदायमें जो बड़े साधु ये उनसे महाकालके बारेमें कुछ जिज्ञासा की और अपने गुरुजीके पाससे जो सिद्धसेनकी कथा सुनी हुई थी उसके विषयमें कुछ विशेष जानना चाहा; तो उन्होंने झट से उत्तर दे दिया कि 'अरे वे जतडे लोग यों ही गप्पें मारा करते हैं और मन्दिर और मृतिका पासंब चलानके लिये ऐसी कहानियां घडते रहते हैं!' साधुजी महाराजका यह कथन सुने छुछ रुवा नहीं। क्यों कि मेरी अद्धा मेरे उन स्वर्गवासी गुरुजीके बहुविध ज्ञान और प्रभावशाली क्यक्तित्व पर जैसी जमी हुई थी वैसी हन साधु महाराज पर नहीं जमी थी। उसके बाद में मन-ही-मन अनेक कारणोंसे विश्वव्ध होता रहा। खास करके जैन साहित्य और जैन इतिहासके अध्ययनकी अज्ञात उत्कंटा अयों-क्यों सुने विशेष सताने लगी त्यों-त्यों में उस संप्रदायसे विरक्त होने लगा, और परिणाममें कुछ वर्षों बाद (वि. स. १९६५ में ) उसी उज्ञैनमें रहते हुए, में एक दिन उस संप्रदायसे, पिंजडेमें पड़े हुए पद्म-एक्सिकी तरह, भाग निकला।

ध इसके भीचमें, मुझे केतांवर मूर्तिपूजक संप्रदायके सुप्रसिद्ध विद्वान् आचार्य श्रीआस्मारामजी महाराजके बनाए हुए 'सन्यक्तवशास्त्रास्त्रां तथा 'जैनतत्त्वाद्दें' आदि मन्य यहनेको मिले जिससे मेरी अद्धा इस संप्रदायकी तरफ विदेष आकर्षित हुई । अतः स्थानकवासी संप्रदायकी दीक्षाका स्थान कर मैंने इस संप्रदायकी दीक्षा ली – या यों कहना चाहिये कि पहली दीक्षाका स्थान कर दूसरी दीक्षाके साथ प्रविवाह किया । इस दूसरी दीक्षाने, मुझे अपनी अध्ययनविषयक लालसाको, थोडे बहुत रूपमें सन्तुष्ट करनेका अवसर दिया । इससे अन्यान्य जैन पूर्वाचारोंके साथ सिद्धसेन दिवाकरके विषयमें भी मुझे कुछ देतिहासिक तथ्यके जाननेका सुयोग प्राप्त हुआ।

20

५ में अपने थे 'कुछ प्रासाविक विचार' तिस्तिन दिवाकरकी कृतिसे सम्बद्ध ऐसे एक अन्यके विचिष्ट संस्करणको उद्दिष्ट करके छिखने प्रस्तुत हुआ हूं, इसलिये सिस्त्सेन दिवाकरका पुण्य नाम, अपने जीवनमें सबसे पहले मुझे कब अवगरोचर हुआ, इसकी स्मृतिके निद्शिक उपर्युक्त स्मरण-संस्कारोंको, यहां पर आछेखित करनेकी अर्थिको में दवा नहीं सकता और इसलिये मुझे ये कुछ पंकियां लिखनी पढीं।

६ उक्त प्रकारसे बालपनमें गुरुमुखसे सिद्धसेनका नामश्रवण करने बाद, आरमारामजीके 'जैनतस्वा-दुर्श' नामक पुस्तकमें सबसे पहले सिद्धसेनका कथारमक इतिहास गुरे पढनेको मिला। बादमें बीरे बीरे जिज्ञासा जैसे बढती गई और अध्ययनकी दृष्टि जैसे खुलसी गई, वैसे वैसे इनके विषयकी प्राचीन साहित्यिक सामग्रीका अनुसीलन करनेकी प्रवृत्ति भी बढती रही। इसके परिणाममें प्रवन्थितनामणि आदि ग्रन्थों तथा अन्यान्य वैसे प्रवन्थों आदिके अवलोकन द्वारा, जो कुछ मुरे ऐतिहा तथ्य ज्ञात हुआ तथा सिद्धसेनकी कुछ कृतियोंके पंडन-मननसे जो कुछ सार भेरी समझमें आया, उसके फलखरूप, जैन साहित्य और इतिहासके अन्वेषणात्मक लेखों, निवन्थों, विचारों आदिको प्रकाशमें लानेकी दृष्टिसे, सर्व प्रथम मेरे द्वारा संपादित और संचालित 'जैन साहित्यसंद्योधक' नामक वैमासिक एत्रके प्रथम अंकमें, ( सन् १९१९-२० में ) 'सिद्धसेन दिवाकर और स्वामी समन्तभद्ग' इस नामका एक लेख लिस कर मैंने प्रकट किया।

७ कोई ६० वर्ष पहले लिखे गये उस छोटेसे लेखमें, सिद्धसेनके विषयमें जो कुछ साररूपसे मैंने लिखा है उसमें कुछ विशेष संशोधन या परिवर्तन करने जैसा कोई लास विचार, अभी तक भी प्रकासमें नहीं आया है। जैन साहित्यके इतिहासमें सिखलेनका क्या स्थान है तथा जैन न्यायके प्रतिहित करनेमें उनका क्या कर्नृत्य है इस विषयमें मैंने उक्त छेखमें जो कुछ विचार प्रदर्शित किये हैं, वे प्रायः वैसे ही अन्य विद्वानोंको भी अभी तक मान्य हैं, यह देख कर मुझे जो कुछ अस्प-खस्प आतम-सन्तोषकी अनुभृति होती हो तो वह भ्राम्त नहीं है देसा समझता अनुषित नहीं होगा।

८ तभीले मेरी यह इच्छा रही कि लिखलेन दिवाकरके लभी अन्य, सुयोग्य बिट्टानों द्वारा संशोधित संपादित हो कर प्रकाशमें आवें तो उससे जैन साहित्यकी विशेष गौरवहृद्धि होगी। सद्भाग्यसे, उसके बाद तुरन्त ही में, गुजरात विद्यापीठ (अहमदाबाद ) की सेवामें संलग्न हो गया, जिसके अन्तर्गत मेरे तत्त्वाधानमें, महारमात्रीने 'गुजरात पुरातस्य मन्दिर'की स्यापना की । उसमें भारतीय प्राचीन साहित्य, इतिहास, दर्शमशास्त्र आदि विश्वोंके अध्ययन-अध्यापनके विशिष्ट कार्यके अतिरिक्त, उसके द्वारा जैन, बौद्ध, ब्राह्मण आदि संप्रदायके विविध विषयोंके सहस्वके प्रन्थोंका संशोधन प्रकाशन आदि करनेका कार्यक्रम भी बनाया गया । मेरा साम्रह आमंत्रण प्राप्त कर, मुझसे शान, दुरीन, चारित्र एवं वय आदिमें वृक्ष ऐसे मेरे सहन्मित्र पण्डितप्रवर श्री सुखलालग्री तथा जैनागर्मोके भर्मेड अभ्यासी पंडित श्री वेचरदासजी भी उस मन्दिरके, मेरे सहकारी, पूजारी बने । पण्डित सुखलाछजीने, इसके पहले ही, आगरामें रहते हुए, सिद्धसेन दिवाकररियत महाग्रन्थ 'सन्मतितर्क'का संपादन करना प्रारंभ किया था । मैंने इस प्रम्थको पुरातस्व मन्दिरसे प्रकाशित होनेवाली प्रन्याविस्रमें प्रकट करनेका विचार किया जो पण्डितजीको भी बहुत उपयुक्त लगा और फिर तद्जुसार, पण्डित श्री वेचरदासजीके सहयोगमें, हुन्होंने उसका विशिष्ट संशोधनकार्य प्रारंभ किया । कई वर्षेके अधक परिश्रम और बहुत द्वर्यस्ययंके पश्चात्, अभयदेवसुरिकी 'वादसहार्णव' नामक सहती स्याक्याके साथ, बडे बडे ५ भागोंमें, दिवाकरका यह 'सम्मति प्रकरण' नामक जैन दर्शनका महातर्कप्रन्थ समाप्त होकर असिद्ध हुआ। इस प्रन्थके संपादनकार्यकी महत्ता और विशिष्टताको देख कर, वर्मनीके प्रो० हर्मन् याकोबी जैसे महान् संस्कृतविद्यालिङ विद्वानुने छिखा था कि 'भारतीय दर्शनशासके इस प्रीवतम एवं अतिगहन अन्यका, इस तरहसे सुसंपादन करनेवाला खुरोपमें तो आज कोई पण्डित विद्यमान नहीं है! इत्यादि । मूल प्रनथका सटीक संपादन समाप्त कर, फिर उसकी प्रसावनाके रूपमें, पंडितजीने गुजरातीमें पुक और भाग तैयार किया, जिसमें सन्म ति के मूलका सविवेचन गुजराती अनुवाद तथा प्रन्यसे संबद्ध ऐसी ऐतिहासिक एवं तारिवक चर्चाका जहापोड करनेवाठीं अनेक बातोंकी मीमांसा की है । इसमें सिद्ध-लेन दिवाकरके विषयमें प्रायः सभी जातव्य विचारोंका पण्डितजीने सप्रमाण वयेष्ट विदेशन किया है। प्रशासक्ष होते हुए भी पण्डितजीने इस अभ्यके संपादनकार्यमें अपनी जिस सुरूम विचारदृष्टि और मानसिक भवगाइनशक्तिका अप्रतिम परिचय दिया है वह तज्होंके लिये बड़ा आश्चर्यीत्पादक है। केवल जैन शाबोंकी ही दृष्टिसे नहीं, अपितु भारतके सभी दार्शनिक शाबोंके संपादन-संशोधनकी दृष्टिसे पण्डित-बीका यह संपादनकार्य एक भादर्शरूप होना चाहिये।

९ 'सन्मति'के संपादनके बाद, पण्डितजीने दिवाकरजीके 'न्यायावतार' मूश्रका गुजराती अनुवाद और उसमें विवेचित पदार्थोंका सारगभित विवेचन लिखा, जो मेरे द्वारा संपादित उसी 'जैन साहित्य संशोधक'के तीसरे खण्डमें प्रकाशित हुआ है। इस निवन्धमें पण्डितजीने जैन न्यायशासके इस आध्य प्रन्यके विवयमें अभ्यासियोंक जानने और मनन करने लायक सभी विवयोंका, संक्षिप्त परंतु बहुर्त ही सरक एवं सारभूत शैलीमें, स्पटीकरण किया है।

\*

१० इसके बाद, सिद्धसेन दिवाकरकी एक अतिगहन 'वेद्याद्द्वार्त्त्रिशिका' नामक कान्यकृति पर पण्डितजीने बहुत परिशीलन करके गुजरातीमें विवरण लिखा, जो मेरे संपादित 'मारतीय विद्या' नामक त्रैमातिक पत्रिकाके 'बहादुरसिंहजीसिंधी स्मारक' रूप तृतीय खण्डमें प्रकाहित हुआ है।

इस द्वातिशिकाके 'किंपित प्रासाधिक'में मैंने छिसा था कि – 'यह द्वातिशिका, सच्युच, समुचय संस्कृत साहित्यमें, एक बहुत गृद और गम्भीर अर्थपूर्ण रचना है। दार्शनिक और साहित्यक विद्वानोंको इसका कुछ भी परिचय अधाविध प्राप्त नहीं हुआ है। इसका भाव भी समझना बहुत कठिन है। जैन और वेदवादके निगृह तस्योंका जिसको परिचूर्ण परिचय नहीं है उसको प्रस्तुत द्वातिशिकाका कुछ भी हें इस समझमें आ लके वैसा नहीं है। इसी कारणले, मुझे छगता है कि आज तक किसी जैन विद्वान्ते, इस इह किसी मकारकी टीका-टिप्पणी शादि नहीं लिखी। बहुत सममसे मेरी इच्छा भी कि पण्डितजी इस होतिसिकाके अधेपर कुछ मकाश डार्छे। इनके जैसा जैन दार्शनिक और साहित्यक ममेश विद्वान् जैन समाजों काज अन्य कोई मेरी दिश्में नहीं है। जैनेसर समृद्वों भी कोई होगा था नहीं इसकी मुझे शंका है। इस हाजिसिकाका भावार्थ लिखनेमें पण्डितजीने सब तक जिसना धावन-जिन्दान-मनन किया था उस सबका सार दे दिया है। इसका रहसा तो वे ही ममेश ठीक समझ सकेंगे जिनका इस विद्यमें यथेह प्रवेश हैं।

११ सिख्सेन विवाकरकी इन द्वार्तिकिका सक्तय गभीर भीर गहन अर्थपूर्ण काव्यक्रतियों के निवयं में सेने अपने पूर्विभिदिष्ट उक्त प्रथम लेखों लिखा था कि "सिख्सेन सूरिकी ये द्वार्तिकिकार्य बहुत ही गृह और गभीरार्थक हैं। इनको ऊपर ऊपरसे हमने कई बार पढ़ कर देखा, परंतु सबका आसय स्पष्ट रीतिष्ठे बहुत कम समझमें आता है। अफलोस तो इस बातका है कि जैन वर्ममें इजारों ही नवे वर्व मन्यकार और टीकाकार हो गए हैं परंतु किसीने भी इन द्वार्तिकिकाओंका अर्थ स्फुट करनेके लिये 'सब्दार्थ मान प्रकाहिका' व्याप्तमा भी लिखी हो पेसा ज्ञात नहीं होता। इसका कारण हमारी समझमें नहीं आता। इन द्वार्तिकिकाओंकी अपूर्वार्थता और कर्ताकी महत्ताका लयाल करते हैं, तब तो वह विचार भाता है कि इनके ऊपर अनेक वार्तिक और कर्व वर्षे महत्ताका लयाल करते हैं, तब तो वह विचार भाता है कि इनके उपर अनेक वार्तिक और क्षे वर्षे भाग्य लिखे जाने चाहिये थे। और 'न्यायाववार' के ऊपर पेसे वार्तिक और व्याक्यान लिखे भी गये हैं। फिर नहीं मालून, वर्षो इन सबके लिये पेसा नहीं किया पथा। शायद अतिगृहार्थक होनेहीके कारण, इनका रहस्य प्रकट करनेके लिये किसीकी हिम्मण न चली हो। योग्य और बहुश्वत विद्वानोंके प्रति हमारा निवेदन है कि वे इनका अर्थ स्पूट करनेके लिये अवस्थ परिक्षम करें। इन कृतियों निहं हैं।''

१२ तीस वर्ष पहछे, सञ्चात मायसे विद्वानोंके प्रति किये गये, मानों सेरे बक्क लिवेदनके ही फर्कस्यक्पों, पण्डितवी द्वारा इस प्रकार सिद्धसेनीय दो कृतियोंका उत्तम विवेचन हमें प्राप्त हुआ है, देसा समझकर मुद्दे आज विशिष्ट आनन्दका अनुभव होना स्वामाधिक है। मैंने, उक्त वेदबाद द्वार्विशिक्तके उसी 'किविद प्रास्ताविक'में सिद्धसेनकी अन्यान्य द्वार्तिशिकाओं पर भी पण्डितवी जैसे बहुश्चर विद्वानके

द्वारा भर्थादबोधक विदेशनादि होनेकी निम्न प्रकारसे पुनः आकांक्षा प्रकट की है।

"सित्सिम विवाकरकी और भी ऐसी अनेक द्वाविशिकाएं हैं जो प्रस्तुत अर्थात् नेष्वाद द्वाविशिकाकें समाल ही बहुत गमीर और अर्थएणे हैं। सांख्य, योग, वैद्येषिक आदि अनेक मरोके मन्त्रकोंकी हन द्वाविशिकाओं से इसी मकारकी निगृत चर्चा करनेमें आई है। इन सब द्वाविशिकाओं पर भी इस तरहका मावार्थवोधक विवेचन लिखा आय तो वह अन्यासियोंको बहुत उपयोगी हो कर कितने ही किश्वह मने-वोंका नूतन ज्ञान प्राप्त करानेवाला सिद्ध होगा । में चाहता हूं कि पण्डितजीके हाथों इन अञ्चालक हाविशिकाओं पर भी ऐसा ही समर्पक विवेचन लिखा जा कर वह निकट मविश्वमें प्रकाश प्राप्त करें।"

#### [न्यायावतारवार्तिक-दृत्तिका प्रस्तुत विशिष्ट संस्करण]

१३ प्रश्वितवर्ष औ दलपुर भाई माजविष्या द्वारा संपादित और विवेचित हो कर, प्रस्तुत 'क्यायान् धतारधार्तिक- बृक्ति' नामक जो प्रश्यात अब विद्वानोंक सम्मुल उपस्थित है, यह भी उन्हीं सिब्सेंग दिवाकरकी एक कृतिका विवेचनरूप है यह कहनेकी कोई आवश्यकता नहीं है । इस प्रम्यका, इस तरहके एक अव्यन्त विशिष्ट संस्करणके रूपमें प्रकासित होनेका प्रधान क्षेत्र भी प्रविकतप्रकर भी सुलकाक-बीको ही प्राप्त है । सिंधी जैन प्रम्यमालामें गुन्तिक करनेके छित्रे प्रारंभहीमें, जिन अनेक प्रम्योंकी नामा-बाल मैंने अपने मनमें सोच रखी थी, उनमें इस प्रम्थका नाम भी सिब्बिष्ट था । क्नारस्ते जो इसका पुक संस्करण बहुत वर्षों पहले निकला था यह बहुत ही अष्ट था, इसलिये इसका अच्छा छुद्ध संस्करण प्रकासित होना मुझे आवश्यक लगता था । प्रसंगवश मैंने पण्डितजीसे अपना अभिपाप प्रकट किया

९ जैन साहित्यसंशोधक, प्रथम सण्ड, पहला अंक, प्रष्ट ९.

९ देखी, 'बेदबादद्वात्रिशिका'में मेरा किला 'विवित् प्रास्ताविक' हु, २,

जिसको इन्होंने पसन्द किया और फिर यह कार्य पण्डित और दलझुक्त आईको समर्पित करनेका इस दोनोंने निर्णय किया। इसका जो यह सुम्दर एक निर्मित हुआ है, मेरी दक्षित इस अन्यमालाके लिये गौरवको वस्तु है।

\*

१४ पण्डित भी दलसुस माई, पं० भी सुसलालजीके एक सुयोग्य उत्तराधिकारी शिष्य हैं। इन्होंने क्योंसे पण्डितजीका सीहार्दपूर्ण सहवास प्राप्त कर विविध शाखोंका अध्ययन किया है और इनके साथ वैद इन अध्यापन तथा संशोधन-संपादनका काम किया है। वलसुस भाईका दर्शनशास्त्रिवपक अध्ययन-मनन कितना विशद और विस्तृत है यह तो जो मर्मेज जिज्ञासु, प्रस्तुत प्रन्थमें लिखे गये इनके विस्तृत दिप्यणों और प्रसादनागत विविध प्रकरणोंको मननपूर्वक पढेगा उसीको ठीस ज्ञात हो सकेगा । प्रिक्टि भी सुस्रकालजीने अपने 'आदि वा न्य' में इस विषयके अधिकारपूर्ण वचनोंमें जो सारभूत उल्लेख किया है उससे इस विशेष कहनेका में अपना अधिकार नहीं समझता। में सिर्फ इतना कहना चाहूंगा कि जैन साहित्यके प्रन्यप्रकाशन होन्नों, पण्डितजीके लिखे गये सर्वप्रयम महत्त्वपूर्ण दिप्यणों और विशय पृत्रं प्रमाणपूर्त 'प्रासादिक विवेचनों'के साथ प्रकादित होनेवाले 'प्रमाणमीमांसा' 'ज्ञानविस्तु' आदि प्रन्योंक असिरस्त, भीयुत दलसुस भाईका यह प्रन्य-संस्करण ही एक उस्त कोटिके प्रकाशनकेश्रमें अपना विशिष्ट स्थान प्राप्त करने थोग्य विद्वानोंको प्रतीत होगा।

#### [कृतज्ञता ज्ञापन]

१५ जैन साहित्यके विसाध भण्डारमें रक्कण गिने जानेवाले अन्योंका इस प्रकार उत्तम खरूपमें संबंधियन, संपादन हो कर प्रकाशन किया जाना जिनके जीवनकी एक विशिष्ट अमिलाया थी और जिन्होंने अपनी उस अभिलायाका मूर्तकपमें फलित होना देखनेकी भण्य इच्छासे, इस प्रम्थमालाका जनन्य अक्षाच्या पूर्वक प्रारंग कराया था, वे ज्ञानिल्खु, वानवीर, बाबू श्री बहादुर सिंहजी, यदि इस प्रम्थका अवलोकन करनेके लिये, आज विद्यमान होते तो मुझे एक प्रकारका अवर्णनीय आनन्द थाल होता। परंतु, दुर्वैवके वुर्विकासने, उस दिव्य आस्माका अनवसरमें ही, इस जैसे उनके सब प्रयजनोंको, दुःखब वियोग करा दिया और इमारे उत्साह, उत्हास और आव्हादको मूर्विकत्सा कर दिया। मेरे लिये कुछ आश्वासनकी जो कोई वस्सु है सो वह यह है कि उम व्यर्गवासी भव्यमूर्तिके सुपुत्र बाबू श्री राजेन्द्र सिंहजी तथा श्री नवेण्ड्र सिंहजी, अपने पूज्य पिताकी अनन्य कामनाका, उसी उत्साहसे परिपूर्ण करनेकी सविष्का रसते हैं और मेरे बक्षे हुए मन और कुछ हुए शरीरको, अपनी श्रद्धा और सहित्यो गरेसाहित करते रहते हैं।

इस प्रकार पं. श्रीसुक्कालजी, पं. दलसुक्तमाई आदि जैसे मेरे अनेक सम्मान्य बिद्रान मित्रोंके साहित्यक सहकारसे और उक्त सुक्षीक सिंधी बन्धओंके सोहाईपूर्व औदार्वसे, इस प्रम्य मालाके संपादन-द्वारा मुक्ते जो कोई सत्कल मिलता हो तो मैं उसके लिये अपनेको उपकृत मानता हुआ, अपने इन सब सुद्रद् बन्धुओंके प्रति अपना हार्दिक कृतक्तमाय प्रकट करता हूं।

१६ इस अन्यमाखाके, इस प्रकार सुन्दर करमें प्रकाशित होनेके कार्यमें, यद्यपि गौणक्यसे तथापि अनन्य साधकतम करणके भावसे, जिस कार्याख्यका विशेष सहयोग मुझे मिछा है उसके प्रति भी में आज बहां अपना हार्तिक हत्वसभाव प्रकट करना चाहता हूं। वह है बंबईका सुविक्यातमामा 'निर्णयसागर' मुझणाक्य। 'निर्णयसागर' प्रेसने संस्कृत एवं प्राकृत साहित्यके प्रकाशनकी जितनी वही सेवा की है वतनी सेवा भारत वर्षके अन्य किसी प्रेसने नहीं की। केवछ भारतवर्षमें ही नहीं पुरोप और अमेरिकामें भी 'निर्णयसागर'ने अपने सुन्दर प्रकाशन और मुझण कार्यके छिये अच्छी क्यांति प्राप्त की है। जर्मनी, इंग्लैंक और अमेरिकाके वहे वहे भारतीय साहित्यप्रेमी विद्वान् भी यह चाहते रहे हैं कि उनके संपादित संस्कृत प्राकृत भावाके प्रम्य 'निर्णयसागर' प्रेसके सुन्दर अक्षरोंमें, सुनव कपसे, छप कर प्रकाशित हों तो उत्तम हो। मैं जो इस प्रम्थमाखाको इस कपमें प्रकट करनेंमें उत्साहित होता रहा हूं, उसका बहुत कुछ केव 'निर्णयसागर' प्रेस को भी है। इस प्रेसके सरळसभावी, कार्यनिष्ठ और प्रमाणकवीवमत्रीकी, बुद्ध मैनेजर मीयुत रामचण्ड केय हो होने के संस्वीचे आज कोई १८ वर्षोसे इस प्रम्थमाखाके ये अपूर्व प्रम्थस

डप रहे हैं। यदि मेरे द्वारा संपादित इस अन्यमाकाको, मेरी दिन और कर्यगाके सुतानिक सुन्दर सुन्नण कार्यमें, इनका सहातुमूतिपूर्ण सहयोग न मिकता, तो शायत ही में इस प्रकार आज तक इतने प्रन्योंको अकट करनेमें सफल होता!। विश्वन्यापी शुष्टतम निगत महायुवके कारण, संसारके सब व्यवहारोंमें जो महानिवमता उरपण हुई है, उसके निमित्त साहियके अकाशनमें भी बहुत ही विवम समस्याप् उपस्थित हो गई हैं। ऐसी परिस्थितिमें भी 'निर्णयसागर'के राजधानक और कर्मकर (कामदार) गणने सुन्ने, अपनी इस अन्यमाकाके कार्यको चासू रक्षनेमें, थयाशक्य जो सहयोग दिया है और दे रहे हैं, उसके लिये में अपनी इतक्यता प्रकट करना अपना कर्तव्य समझता हूं।

मार्गेषिषै ग्रुरू १, सं. २००५ ) (ता. १-१२-१९४८) मारतीय विद्या भवन, नंबई

- जिन विजय

\* \*

ियों तो 'निणेयसागर' प्रेसके साथ मेरा संबंध कोई ३५ वर्षीसे ऊपरका है। मेरी सबसे पहली संपादित एक 'अवायउंधकुकक' नामक छोटीसी प्राकृत-संस्कृत छति, सन् १९१४-१५ में, इस प्रेस में छपी वी और उसी समयसे मेरा इस प्रेसके साथ संबन्ध खुढा हुआ है। 'सियी जैन प्रम्थमाला' का आरंभ करनेके पूर्वमें, 'जैन साहित्ससंशोधक प्रन्याविक,' तथा 'गुजरात पुरातत्त्वसदिर प्रन्थाविक'के कई प्रन्य भी मेंने इसी प्रेसमें मुक्ताय दिये थे। करर पण्डित सुवकालजी द्वारा संपादित जिस 'सन्मतिप्रकरण' प्रन्यका जिक किया है वह पूरा प्रन्य इसी प्रेसमें छपवा कर प्रकट किया गया था।

# आ दिवाक्य।

ì

# लेखक – पं॰ श्री सुखलालजी संघवी।

विश्व अन्यमाकाका अस्तुत अन्यश्व भनेक दृष्टित अद्देशवाका एवं उपयोगी है ।
दूस अन्यमें तीन कर्यांभांकी इतियाँ समीक्षित हैं। सिख्तेन विवाकर जो जैन तर्कसाक्षके
भाव नमेता हैं उनकी 'खायायतार' गामक कोटीसी परावद इति इस अन्यका मूक आधार है!
सान्यायायेंके पण्यत्र वार्तिक और गण्यमय दृत्ति वे दोनों 'न्यायायतार'की व्याक्याई हैं। मूक तथा
व्याक्यानें नाए हुए सन्यव्योगेंसे अनेक महत्त्वपूर्ण सन्यव्योको केकर उनपर ऐतिहासिक युवं तुक्रवासक
दृष्टिके किसे हुए साशाभित तथा बहुश्चतवापूर्ण दिन्यण, अतिबिक्तृत प्रशासना और अन्यके तेरह
परिविष्ट — यह सब प्रस्तुत प्रत्यके संपादक बीचुत पंडित माक्रविष्याकी हृति है। इन तीनों कृतिवाँका
विशेष परिचय, विश्वातुकम युवं प्रशासनाके हृता अच्छी तरह हो जाता है। अत युव इस बारेमें वहाँ
अविष् किसन अनावद्यक है।

#### प्रस्तुत प्रनथके संपादनकी विशिष्टता।

नह समस्त भीर विदेशकी सर्गादाका अतिकाण म हो तो किसी अतिपरिविध व्यक्तिके विश्व में किसी क्षेत्र प्रस्तुत एवं अमीविस दोवसे वचना बहुत सरक है। अधित एक कुकार्माई साक्रविता मेरे विश्वार्थी, सहसंपादक, सहाप्यापक और मिश्रकपसे विश्वपितित हैं। इन्होंने इस अन्यके संपादनका मार्र अपने हात्रों किया तक्से इसकी पूर्णाहृति तकका में निकट साक्षी हूं। इन्होंने दिप्पण, प्रकाशना आदि को कुछ किया है उसको में पहिकेहीसे यथामति देखता तथा उसपर विचार करता आदा हूं, इसके में यह तो विश्वपित कह सकता हूं कि आरतीय दर्शनकाक्के – साक्षण प्रमाणकाक्के – अम्यान्तिकी किसे अधित्वत मार्ककान कर सकता है कि आरतीय दर्शनकाक्के – सावक्षण प्रमाणकाक्षके – सम्यान्तिकी किसे अधित्वत मार्ककान क्षित्व के स्ववस्तित की है तथा विश्वपित्व प्रमाणकाक्षक न सम्यान्तिकी किसे अधित मार्ककान विश्वपित की है। असि विश्वपित की स्ववस्तिक की स्ववस्तिक की स्ववस्तिक की स्ववस्तिक की है। असि विश्वपित का स्ववस्तिक की है। असि विश्वपित का स्ववस्तिक की स्ववस्तिक की स्ववस्तिक की स्ववस्तिक की स्ववस्तिक की स्ववस्तिक की स्ववस्तिक कर किसा गया है। असि सम्यान किसी संभव स्ववस्ति तुका करते समय, करिव करीय समय आरतीय दर्शनोंका सहस्त्र अवकोकत्व पूर्णक देसा कहायोह किया है कि यह वर्षा किसी भी दर्शनके अभ्यासीके लिये कासमद सिद्ध हो सके।

प्रस्तुत प्रत्यके छपते समय दिण्या-प्रस्तावना आदिके पोर्न (Forms) कई तिस्न तिस्न दर्शनके पेडित पूर्व प्रोफेसर पहनेके छिपे के गये, और उन्होंने पर कर विना ही पूछे, प्रकातसे जो अभिप्राय प्रकट किया है वह मेरे उपर्युक्त कथनका नितानत समर्थक है। मैं भारतीय प्रमाणसासके अध्यापक, पेडित पूर्व प्रोफेसरोंसे इसना ही कहना आवश्यक समझता हैं कि वे यदि प्रस्तुत दिप्पण, प्रसादना और परिसिद्ध व्यानपूर्वक पर वार्यों तो उन्हें अपने अध्यापन, केसन आदि कार्योंसे बहुमूक्य मदद सिर्केती। मैरी रायमें कमसे कम जैन प्रमाणसासके उन्ह अन्यासियोंके छिपे, दिप्पणोंका अभुक आंग तथा प्रसादना, पाइब प्रकार सर्वेया रखने योग्य है; जिससे कि जानकी सीमा पूर्व इष्टिकोण विशाध वन सके और इर्गनके भुक्यमाण अस्तावदाधिक मावका विकास हो सके।

दिप्पण भीर प्रशादनागत चर्चा, भिन्न भिन्न कालसण्डको छेकर की गई है। दिप्पणोंमें की गई चर्चा ख़ुक्यवया विकासको पंचम सताब्दीसे छेकर १० वी शताब्दीतकके दार्शिक विकासका स्पर्स करती है। सब कि प्रखादनामें की हुई चर्चा गुरुवतया कगभग विकासका स्पर्स करती है। इस वरह प्रस्तुत प्रश्वविक प्रमाण प्रमेव संबंधी दार्शिक विचारसरणीके विकासका स्पर्स करती है। इस वरह प्रस्तुत प्रश्ववि एक बरहसे कगभग वाई हजार वर्षकी दार्शिक विचारशाराओं के विकासका न्यापक विकास है। वी एक वरहसे कगभग वाई हजार वर्षकी दार्शिक विचारशाराओं के विकासका न्यापक विकास है। वी एक वरहसे कैन परंपराको और दूसरी तरफसे समानकालीन या भिन्नकालीन जैनेतर परंपराबोंको व्यास व्याप ६ ४

करता है। इसमें जो तेरह परिशिष्ट हैं ने मूल न्याल्या और दिप्यणके प्रवेशद्वार या उनके अन्नलेकनार्थ नेजस्थानीय हैं। श्रीयुत्त मालनविधाकी कृतिकी विशेषताका संदेशमें सूचन करना हो, तो इनकी नहुश्चतता, तदस्थता और किसी भी प्रभके मूलके खोजनेकी ओर श्वकनेवाली दार्शनिक दिश्की सत्तकंता द्वारा किया जा सकता है। इसका मूल प्रन्थकार दिवाकरकी कृतिके साथ विकासकालीन सामंजस्य है।

### जैन ग्रन्थोंके प्रकाशन सम्यन्धमं दो शब्द।

सनेक स्वितलोंके तथा संस्वाओंके द्वारा, जैन परंपराके छोटे वरे सभी फिरकोंमें प्राचीन अवांबेत प्रमणींके प्रकाशनका कार्य बहुत जोरोंसे होता देखा जाता है, परंतु अधिकतर प्रकाशन सांप्रदायिक संकृषित आवाग और स्वाप्रही मनोवृत्तिके छोतक होते हैं। उनमें जितना ध्यान संकृषित, स्वमताविद्य कृषिका रखा जाता है उदना जैनत्वके प्राणभूत समभाव व अनेकान्त दृष्टिमूलक ससस्पर्शी अत एव निर्भय हातो-पासनाका नहीं रखा जाता। बहुधा यह भुला दिया जाता है कि अनेकान्तके नामसे कहाँ तक अनेकान्त-दृष्टिकी उपासना होती है। प्रस्तुत प्रमथके संपादकने, जहाँ तक में समझ पाया हूँ, ऐसी कोई सामही मनोवृत्तिसे कहीं भी सोचने लिखनेका जान बुझ कर प्रयक्ष नहीं किया है। यह ध्येय 'सिंघी जैनप्रन्थ-माका'के संस्वापक और प्रथान संपादककी मनोवृत्तिके बहुत अनुक्य है और वर्तमान्युगीन न्यापक हानकोजकी दिशाका ही एक परंतु विकिष्ट संकेत है।

मैं यहाँ पर एक कटुक सत्यका निर्देश कर देनेकी अपनी नैतिक अवाबदेही समझता हूं। जैन धर्मके प्रभावक माने मनाए जानेवाले क्षानीपासनामूलक साहिल्यमकावान जैसे पवित्र कांग्रेमें भी प्रतिहालोलुपता मूलक चौर्यहृत्तिका दुग्कलंक कभी कभी देखा जाता है। सांसारिक कामोंमें चौर्यवृत्तिका बचाव अनेक कोग अनेक तरहसे कर लेते हैं, पर धर्माभिमुख ज्ञानके क्षेत्रमें उसका बचाव किसी भी तरहसे अन्तक्य वहीं है। यह ठीक है कि प्राचीन कालमें भी ज्ञानचोरी होती थी जिसके चौतक 'वैकारणश्रीरः' 'कविश्वीरः' कैसे बाक्योद्धरण हमारे साहिल्यमें आज भी मिलते हैं, परंतु सतलकी वृत्तेन मौर धर्मका दावा करनेवाले, वहके मौर आज भी, इस वृत्तिसे अपने विचार व लेखनको वृत्तित होने नहीं देते और ऐसी चौर्यहृत्तिको अन्य चौरीकी तरह पूर्णतया पृणित समझते हैं। पाठक देखेंगे कि प्रस्तुत प्रम्थके संपादकने ऐसी दृत्तित होते वह स्वत्र प्रम्थके संपादकने ऐसी दृत्ति क्षाना क्षान है। विद्याण हो या प्रसादना — जहाँ वहाँ नवे पुरान प्रम्थकारों एवं लेखकोंसे योहा भी श्री लिया हो वहाँ उन सबका या उनके प्रम्थोंका स्वष्ट नामनिर्देश किया गया है। संपादकने अनेकोंके पूर्व प्रयक्षका अवश्य उपयोग किया है और उससे अनेकागुण काम भी उठाया है पर कहीं भी अन्यके प्रयक्षके यहाको अपना बनानेकी प्रकट या अप्रकट चेशा नहीं की है। मेरी हिस्से सखे संपादककी प्रतिहाका यह यक मुक्य आधार है जो दूसरी अनेक दुटियोंको भी कृत्तक्य बना देता है।

4

<sup>9</sup> में यहां इतना यह भी स्पष्ट कर देना चाइता हूं कि ऊपर जो विचार मेंने प्रदर्शित किया है वह साभिप्राय है। क्यों कि मैं इसके विपरीत मनोवृत्तिवाळे संपादकोंको भी बोबा बहुत जानता हूँ और कुछएकका नामनिदेश करना भी यहां उचित समझता हूँ। क्यों कि ऐसा विना किये वैसे परप्रयक्तजीवी लोगोंको अपने दोवका शायप ही सायाल लावे। मैं अपने तत्त्वार्थविवेचनकी हिन्दी आहत्तिमें, प्रो. हीरालाल रिसकलाल कापविया एम्. ए. तबा एक माई मुणोतके ऐसे नौर्यकार्यका उहेख कर चुका हूँ, जिन्होंने अनुक्रमसे तत्त्वार्थकी प्रसावना और उसके विवेचनको कुछ उनटा सुलटा कर और ज्यों का त्यों लेकर भी, यह स्पष्ट शब्दोंमें नहीं लिखा कि यह मोलिक वितन व कार्य अमुक्का है और हम तो उसका कुछ हैरफेरके साथ या सीधा अनुवाद भर करते हैं। में यहां पर एक ऐसी ही अन्य चोरीका निर्देश भी दुःखपूर्वक करना चाहता हूँ। जिस व्यक्तिका इससे संबंध है वह है तो मेरा एक विद्यार्थी, पर में अपने विद्यार्थीके नाते भी उसके ऐसे दोवको प्रकट करना ही अधिक न्याच्य समझता हूँ। क्यायावार्थि प. दरवारी लाल कोठिया जो सरसावा 'वीरसेवा मंदिर'के एक कार्यकर्ता हैं, उनका अनुवादित—संपर्शित 'वायावीपिका' प्रन्य प्रसिद्ध हुआ है। उसकी प्रसावना और 'प्रमाणमीमांसा'के मेरे हिन्दी टिप्पण दोनोंको तज्ज निपुण अभ्यासी देख जाय तो वह तत्काल जान सकेगा कि कोठिया महाद्यमें करीब करीब नेरे सब कियी कियाको तोड मरोड कर और उसमें कहीं कहीं जरासा मसाला मरके, अपनी दारी प्रसावनाका

मेरी तरह पं॰ दछसुल मालविषया की भी मानुभाषा गुजराती है। प्रन्य ह्रपमें हिन्दीमें इतना विस्तृत खिलानेका इनका शायद यह प्रथम ही प्रयक्ष है। इस लिये कोई ऐसी आशा तो नहीं रख सकता कि मानुभाषा जैसी इनकी हिन्दी भाषा हो; परंतु राष्ट्रीय भाषाका पद हिन्दीको इस लिये मिला है कि वह हरएक मान्तवालेके लिये अपने जपने बंगले खुगम हो जाती है। प्रस्तुत हिन्दी लेखन कोई साहित्यक लेखक्य नहीं है। इसमें तो दार्शनिक विधारविषेचन ही मुक्य है। जो दर्शनके और प्रमाण शाखके जिज्ञासु एवं अधिकारी हैं उन्होंके उपयोगकी प्रस्तुत इति है। वैसे जिज्ञासु और अधिकारीके लिये भाषातत्व गौण है और विधारतस्व ही मुक्य है। इस हिस्से देखें तो कहना होगा कि मानुभाषा न होते हुए भी राष्ट्रीय आषामें संपादकने जो सामग्री रखी/है वह राष्ट्रीयभाषा के नाते ज्यापक उपयोगकी बस्तु वन गई है।

जैन प्रमाण शासका नई दक्षित सांगोपांग अध्ययन करने वालेके लिये इसके पहले भी कई महत्त्वके प्रकाशन हुए हैं जिनमें 'सन्मतितके' 'प्रमाणमीमांसा', 'शानविन्दु', 'अकलंकप्रम्थत्रय', 'न्यायकुमुद्दक्ष्य' भादि सुरूप हैं। मस्तुत प्रम्थ उन्हीं प्रन्योंके अनुसन्धानमें पढ़ा जाय तो भारतीय प्रमाणशास्त्रोंमें जैन प्रमाणशास्त्रका नया स्थान है इसका शान भलीमाँति हो सकता है, और साथ ही जैनेतर अनेक परंपराज्ञोंके दार्शनिक मन्तद्योंका रहस्य भी स्कुट हो सकता है।

#### सिंघी जैन ग्रन्थमालाका कार्यवैद्विष्ट्य।

सिंची जैनप्रस्थानालाके स्थापक साठ बाबू बहातुर सिंहजी स्थं श्रज्ञातील जैन थे पर शक्त हिकोण साम्प्रदायिक न हो कर उदार व सखलकी था। साबूजीके हिकोणको विवाद और मृतिमाद बनानेवाले प्रस्थानालाके सुक्य संपादक हैं। आचार्य श्री जिनसिजायजीकी विवाद और मृतिमाद बनानेवाले प्रस्थानालाके सुक्य संपादक हैं। आचार्य श्री जिनसिजायजीकी विवाद विधापसना, प्रस्थकी संकृतित मनोवृत्तिसे सर्वथा मुक्त है। जिन्होंने प्रस्थानालाके अभीतकके प्रकाशनों को देखा होगा उन्हें मेरे क्यनकी वर्षार्थतामें वायद ही संदेह होगा। प्रस्थानालाकी प्राणप्रतिष्ठा ऐसी ही मावनामें है जिसका असर प्रस्थानालाके हर एक संपादककी मनोवृत्ति पर जाने अनजाने पहता है। जो जो संपादक विवाद-स्थाधक एवं निमंबसलाके उपासक होते हैं उन्हें अपने विस्ता लेखन कार्यमें प्रस्थानालाकी उक्त भूमिका बहुत इक सुअवसर प्रदान करती है और साथ ही प्रस्थाला भी पेसे सत्यान्वेची संपादकोंक सहकारसे उक्तोक्तर भोजसी एवं समयानुक्य बनती जाती है। इसीकी विशेष प्रतीति प्रस्तुत झति की करते वाली सिंह होणी।

अनेकान्त विद्वार, रे नवरंग्युरा, अदमराबाद ∫

-सुखलास

कंकेनर कैसा बनाया है। साधारण पठनेवाला या अनजान प्रथमाभ्यासी उसे पठ कर यही समझ पाता है कि प्रस्तावनाकेसक महोदयने ही प्रस्तावनानें लिखा सब कुछ सोचा है और गुरुवर्ग सुखलालजीके प्रन्थका तो मान्न अध्ययमर्गे या दिशासूचनमें उपयोगमर किया है। जब कोठियाजीने आभारप्रदर्शनमें मेरे प्रन्थके उपयोग करने की बात लिखी तब उनका यह नैतिक करीन्य या कि वह उपयोग किस तरह और किस कपनें किया है यह बताते। उपयोग शब्द हराना अधिक व्यापक, सुंदर पर संदिग्य, है कि जिसके द्वारा कृतकता प्रकाशनका काम मी बच्ची हो सकता है और परप्रवक्ता प्रकाशनका काम मी बच्ची हो सकता है और परप्रवक्ता प्रकाशनका काम स्वापक निर्देशसे कोठियाजी सावधान हो जायंगे तो उनका सारा आगेका साहित्यक जीवन अवस्य यशोलाम करेगा।

[पण्डितजीके हारा मुझे जब इस बातका पता लगा कि पण्डित कोठियाने, 'प्रभाणमीम'सा' में लेखबद किये गये पण्डितजीके चिन्तनपूर्ण मीलिक विचारोंको, बनारसी ठगकी तरह, उन्हों के उन्हों उडालिये हैं बीर 'वीरसेवा मन्दिर' जैसी प्रतिष्ठित और सेवालिष्ठ कहलाने वाली संस्थाके संचालकके स्चक एवं मूक सहकारसे प्रसिद्धिनें रख कर अपनी खुद खार्यसिद्धि करनी चाडी है, तब मुझे अल्यन्त गलानि और उद्धिमता हो आई। पण्डित कोठियाका यहं तस्कर कार्य तो कानुनी अपराध्यनक होनेसे 'सिंघी जैन प्रन्यमाला'के खल धारण करनेवाके भारतीय विवा मवनके कार्यवाहक, इस पर इस कार्यनी कारवीई करनेका भी मुझे स्चन करने लगे। पहंतु मैंने 'दुर्षना: परितुष्यन्तु खेन दौराल्यकर्मणा ।' इस निवेंद भावनाका विचार कर उस स्चनकी तरक स्वयंश करना ही समुचित समझा। — प्रमधामाला संपादका

# संपादकीय वक्तव्य ।

#### प्रस्तुत संस्करण

सन् १९१७ में बनारससे प्रकाशित 'पंडित' नामक संस्कृत प्रन्थप्रकाशक भासिक पत्रमें 'जैन-तर्कथार्तिकम्' के नामले जो प्रन्थ छपा था उसीका यह नया संस्करण 'न्यायावतारसूत्र-बार्तिकवृत्ति' है । प्रस्तुत संस्करणके प्रारंभमें 'न्यायावतारसूत्र' और 'वार्तिक' दिये गये हैं हर्दनन्तर 'वार्तिकवृत्ति' जिसका नाम 'विचारकलिका' है, दी गई है। 'पंडित'में 'वार्तिक'को समाविष्ट करके 'दार्तिक जुत्ति' दी गई थी और 'दार्तिक'को प्रथक् महीं दिया था। भत एव उसमें 'वार्तिक'की कई कारिकाएँ छूट गई हैं । का० ५, ७, १०, १२ पू०, २१ उ०, और ५३ ये; कारिकाएँ 'पंडित' संस्करण में नहीं है । जो प्रतियाँ मैंने देखीं या जिनका वर्णन सुचीपत्रोंमें यहा. प्रायः उन सभी में यही कम है कि प्रथम 'खार्तिक' की कारिकाएं दी गई हैं तदनग्तर 'ब्रुक्ति' लिखी गई है। दुत्तिमें 'दार्तिक' की कारिकाओं की प्रतीके मात्र दी गई हैं, पूरी कारिकाओं को उद्धत नहीं किया। यही बात 'पंडित' संस्करणकी आधारभूत प्रतिके विषय में भी कही जा सकती है। भद्र पूर्व यह संपादक महोदयकी ही शुटि है कि उन्होंने उक्त कारिकाओंको यथास्थान प्रतीकके होते हुए भी इन्त नहीं किया। प्रस्तुत संस्करणमें वार्तिककी सभी कारिकाओंको, गयास्थाम प्रतीक देश कर **ढत्**त किया गया है। 'पंढित' के संस्करणको संशोधित-संपादित-मुद्धित पुराक न कष्ट करके इतना ही कहना पर्याप्त है कि जैसे प्रतिलेखक लिसते हैं कि 'यादरां पुस्तके दृष्टं वादरां लिसितं मया ।' वैसे, 'धंदित' संस्करणके संपादक इतना भी नहीं कह सकते कि 'बादर्श पुस्तके दृष्टं तादर्श मुद्रितं मया।' क्यों कि उनको प्रसक्ती प्रतिको पदनेमें तो अस रहा ही, इसके अछावा प्रक संशोधनमें और अपनी कक्पनाके बोबे हीदा कर भी उन्होंने उस संस्करणको अधुद्धिओंसे परिपूर्ण कर दिया है। मैंने प्राचीन बाइपन्नकी प्रतियेकि भाषारसे प्रस्तुत संस्करणका संशोधन-संपादन किया है । यथाशक्ति अञ्चिद्ध टाकनेका प्रयत्न करने पर भी कुछ अञ्चिख्याँ रह गई हैं जिन्हें दिप्पणोंमें ठीक किया गया है और शेषके लिपे एक प्रक्रिपत्र भी दे दिया है। फिर भी मनुष्यसुष्य आन्तियाँ रह गई हों यह संभव है। कुछ अञ्चित्रोंके सूचनके लिये मुतिश्री जम्बूविजयजीका मैं आभारी 🧗।

#### प्रति परिचय

प्रस्तुत संस्करणमें निम्नलिखित प्रतियोंका उपयोग हुआ है —

'अठ' संवर्षणाडा अंडार, पाटणकी यह ताडपत्रकी प्रति है। इसका नंबर १५४. १. है। इसके जपर धार्तिकवृत्ति' ऐसी संज्ञा किसी हुई है। पत्र १ के द्वितीय एष्ट से वार्तिक ग्रुस होकर पत्र ६ के प्रथम एडपर वह पूर्ण हुआ है। इसके बादके पत्रका औक ७ होना चाहिए था किन्तु अंक ५ दिया गया है। इस पत्रके द्वितीय एडसे वार्तिक वृत्तिका प्रारंभ हुआ है और पत्र १८५ के प्रथम एष्ट पर वह पूर्ण हुई है। बादिके छह तदनन्तर पांचवा और अन्तिम दो पत्र खण्डित हैं। पत्र ७२ से ८१ गायब है। शेष पत्र अच्छी स्थितिमें हैं। प्रति सुवाच्य और शुद्ध है। एक एडमें अधिकसे अधिक ५ और कमसे कम ६ पंक्तियाँ हैं। प्रतिक पंक्तिमें ६० के आस पास अक्षर हैं। छेखन संवत नहीं है।

'बo' यह भी संबंधीपाडा भंडार, पाटण की ताडपत्रकी प्रति है। इसका नम्बर १८७.१ है। इस प्रतिके ऊपर 'बार्तिकश्रादि ३ प्रकरणो' ऐसी संज्ञा दी है। अर्थात् इस प्रतिमें क्रमशः १ वार्तिक और उसकी वृक्ति, २ न्यायावतारसूत्र और उसकी वृक्ति, तथा ३ न्यायप्रवेशक सूत्र है। इस प्रतिके प्रथम

१ इस प्रतिका परिचय Catalogue of manuscripts at Pattan (G.O.S.) में दिया है। देखों ५० ४१। नहाँ इसका नंबर ५३ है।

पत्रके द्वितीय पृष्ठले 'वार्तिक'का मारंग हुआ है और पत्र ३ के मधम पृष्ठ पर वह पूर्ण हुआ है। यज्ञ ७ के द्वितीय पृष्ठले 'वार्तिककृति' कुछ हुई है और पत्र ३०१ के मधम पृष्ठ पर वह पूर्ण हुई है। मित हुवाच्य और हुद है। एक पृष्ठमें अधिकले अधिक आठ और कमले कम पांच पंक्तियाँ हैं। एक पंक्तिमें करीय ७२ कहर हैं। इस मितका ३९ वाँ पत्र कांगजका है। मायः समी पत्रोंका हाहिंगी जोरका श्रेष्ठ बंदित है। लेकन संवद इसमें भी नहीं है।

'क्र° मीआस्माराम जैनजान मंदिर, वडीदा, की कागज पर किसी प्राचीन प्रसिक्ते आधारसे किसी हुई वह प्रति है। इसका नंबर ३ है और इसके जपर 'शाकार्यसंग्रहवार्तिकइसि' पैसी संज्ञा दी हुई है। प्रति आधानक है और प्रतीत होता है कि जेसकमेरकी प्रतिकी यह नक्क है। इसके पत्र ४३ हैं। प्राचीन प्रतिके अक्षरोंका ज्ञान ठीक न होनेके कारण छेजकने अनेक अही चूछें की हैं। इसमें १४ हें बीर ५५ में पत्रोंका न्युत्कम हो गया है। २३ का अंक दो बार दिया गया है। उसमें भी भू का स्थान भू को मिकना चाहिए। जिस प्रतिके आधारसे यह नक्क की गई है वह अंतर्से शुदित होगी देसा इस प्रतिके ४५ और ४६ पत्र गत शुदितकी निरामिसे रपष्ट है। साईस १३३/'-५५३' हैं। प्रतिक प्रवर्में पंचि १६ बीर अक्षर ६५ के आसपास है। इसकी छेजकप्रशस्तिक छिये, देसो पू० ११२ की हिष्यभी ११।

'मु०' 'जैनतर्कवार्तिकस्'के नामसे बनारससे सम १९१७ में जो प्रस्तक सुनित है नहीं यह है। यह तो अस्पन्त असुद है। इसका आधार सं० १९६५ में किसी गई कोई मित है। यह मित मी संमव है कि बनारसके रामबाट के वहे जैनमंदिरमें स्थित भी कुम्रकथन्द्र जैन ज्ञानमंद्रार की, सं० १९६५ में किसी नई 'जैनतर्कवार्तिकम्' नामक पोणी नं० ५ की मितकिपि हो। सुक तथा उक्त मंद्राह की, मितको मिकाने से यह स्वक्त होता है। यह भी संमय है कि इन दोनोंना आधार कोई तीसरी ही मित हो। भी कुम्रकथन्त्र जैन ज्ञानभंद्रार की मित सुक्रम करने के किसे आधार्य की दीरायम्मकीका में आजरी हैं।

#### प्रतियोका वर्गाकरण

अंश स्व मितनें कहीं कहीं पहनेत् होने पर भी हम दोनोंका वर्ग एक है, क्यों कि से होनों मितनों अधिकांशों एक जैसा पाठ उपस्थित करती हैं। जीर उनका वैकक्षक्य अधिकांशों कि से होनों मितिनों अधिकांशों एक जैसा पाठ उपस्थित करती हैं। जीर उनका वैकक्षक्य अधिकांशों कि से बीर कुठ से एक हैं। वूसरी ओर कठ बीर मुठ का भी एक वर्ग हैं। क्यों कि समावान हम दोनों में पाइनेड़ होते हुए भी अधिकांशों हन दोनों मितनों में पक जैसा पाठ मिकता है और वह अठ और बठ हम दोनोंकि विकक्षण होता है। अथ एवं यह कहा जा सकता है कि हम चारों मितनोंका मूकाधार दो मितनों होंनी जिनमेंसे एकके आधारसे साक्षात वा परंपरासे अठ और बठ कि बी गई होंनी और दूसरीके परिवारमें कठ बीर मुठ का स्थान है।

#### खिपिसम

मुठ प्रतिके छपाने बाले पंडितको जैसकिय या प्राचीन लिपिका कुछ भी छान नहीं था ऐसा सुदित प्रतिको पेसानेसे स्पष्ट होता है। सुदित प्रताकमें लिपिक अज्ञानके कारण शक्ष कुछ का कुछ वन गया है। एकाप अध्यक्त पहानेसे अस होनेके कारण शक्ष दूसरे अध्यक्ति वारिवर्तन अपनी हुदिसे करके छव्यके समूचे कपको ही बदल कर एक विभिन्न पाउसेद उपस्थित किया गया है। ऐसे पाउसेदोंको लेना प्रशाकके कलेवरको निर्यक बढ़ाना है। ऐसा समझ कर मेंने उचित समझा कि लिपिजम किन किन आधारी और संयुक्ताकरों में हुआ है उनकी एक सालिका की जाय। तद्वसार जो तालिका क्वी है वह बीचे ही आसी है। यह वालिका प्राचीन लिपिको ठीक न पडनेसे कैसी आन्तियाँ होती हैं इसका दिवदान करानेके साथ ही संसोधक वर्गको इसलिखित प्रतियों से उपलब्ध अञ्चल पाठोंके आधारसे छुद पाठोंकी कराना करनेसे भी सहायक होगी। क्योंकि जैसी आन्तियाँ सुद्धित प्रसाकके संपादक को हुई हैं ऐसी ही आनिवर्षी प्रतियोंके लेकाकोंको भी अधिकांकों हुई हैं। तिश्र शालिकामें प्रधानकर शुद्धकप है और दूसरा उसके स्थानमें जो छापा गया है वह है।

१ इस प्रतिके किये देखों, Catalogue of Manuscripts at Pattan (G.O.S.) p. 86. वहाँ प्रतिका नंदर १२३ है।

| क≒श्र                         | ब्द≑स, स        | स≃च            | 3-3                | おかれ           |
|-------------------------------|-----------------|----------------|--------------------|---------------|
| यु≔रा                         | जु=ध            | थ्र≔स, य, य, न | <b>11=11</b>       | रा≔ए          |
| भो≈नु                         | क्रा=क          | श्य≃ष          | <b>W=Y</b>         | म≔ष, थ, प     |
| श्र≔स                         | अव≕स            | रम= <b>न</b>   | न्त≃त्त            | मार्क         |
| का≔च                          |                 | थ=प            | स्≒ल्द             | श≠स           |
| <sup>र</sup> क्य=स्य, श, थ्य, | ट≕ठ             | <b>3</b> ≍€    | ध्य≃च्य            | 47 <b>≕(6</b> |
| क्ष≖स्य                       | अव्य            | द्भि=दि        | प≐ष, ष्            | वेथ≔वंथ       |
| ग≕रा                          | च्या≔ <b>वा</b> | ध=र            | प्य=ध्य <b>, ध</b> | च=ब, प्       |
| च≔द, ध, ज                     | स≔न             | म=रा           | व=व                | 7=3           |
| चा=ध                          | त्त≃त           | न्च≄त्त्र      | ष=प,म              | स≖स           |

इसके अकावा प्रदमात्रके स्थानमें इकार की मात्रा और इकार की मात्राको प्रदमात्रा समझ कर प्रकारकी मात्रा, विसर्गंदे स्थानमें अनुस्वार मीर अनुस्वारके स्थानमें विसर्गं, एकारके स्थानमें अनुस्वार तथाऽनवसहके स्थानमें आकारकी मात्रा कर देनेसे भी अनेक पाठमेद हो गये हैं। इसके अखाया अनावश्यक अनुस्वार तथा अनुस्वारके कोपजन्य भी अनेक पाठमेद हैं। इन सभी प्रकारके पाठमेदोंको हैनि हिन्यभीने स्थान नहीं तथा है।

#### प्रस्तुत संस्करणका परिचय

न्यावावतारभूत्र, वार्तिक, विचारकिका नामक वार्तिकवृत्ति, तुक्रनात्मक विच्या और परिविद्य इंस कमसे प्रस्तुत संस्करणका शुक्रण हुआ है। न्यायावतारका सुक्रण इस संस्करणमें इसकिये जावक्यक समझा गया कि वार्तिककारने उसीके कपर वार्तिक खिला है। न्यायावतारका सुक्रण वेवहंकी जैन कॉन्कंस हारा प्रकाशित सिक्षिकी डीकाके आधारसे तथा 'जैन साहित्य संशोधक' ३.१ में प्रकाशित पै॰ सुक्तकाख्यी संवादित सानुवाद न्यायावतारसे किया है। वार्तिक और वार्तिककृत्तिका संपादम मैंसे पूर्वोक्त प्रतियोक्ते आधारसे किया है। जिस प्रतिका पाठ हुन्द और संगत मासूस पथा उसको सूक्तें स्थान दिया है शेषको नीचे दिव्यवोने स्थान दिवा है। अपनी ओरसे जो कहीं कहीं पाठहादि की है उसे ( ) ऐसे कोडकों रखा है। तथा कहीं कहीं पूर्वापर संवन्धको देस कर अक्षर था शब्यकी हृद्धि करना आवश्यक प्रतीत हुआ वहीं उस कृदिको [ ] ऐसे कोडकों रखा है।

जैन स्थायशासको ठीक २ अवगत करनेके लिपे अन्य दर्शनोंके तुस्त्रनात्मक नाध्ययमकी आवश्यकताको महसूस करके मैंने पथाशक्ति इस प्रस्थके हिन्दी दिष्पण लिखे हैं। कहीं कहीं प्रस्थात विषयकी अन्य प्रस्मोंसे शब्द और अर्थकी एकता देख कर उन प्रत्योंके पाठ देकर या सिर्फ एड पंक्ति देकर निर्देश कर दिया है। जिससे यह पता चले कि किन २ प्रत्योंका ज्ञाल प्रस्तुत प्रस्थकार पर है।

अन्तर्से प्रस्तुत संस्करणमें उपयोगी ऐसे अनेक परिसिष्ट दिये गये हैं। प्रारंशमें प्रसावनामें, आगस्तुगीन और आगमोत्तर कालीन सिक्सेनपूर्ववर्धी जैन दर्शनकी स्परेता देनेका प्रयक्त किया है। तथा अन्य और अन्यकतीओंके विदयमें शांतस्य वार्तीकी विवेचना की गई है।

#### वाभारप्रदर्शन

पूज्य पंकित भी जुसकाकजीकी केवक प्रेरणाका ही नहीं, किन्तु आदिसे अन्य तक प्रस्तुत संस्करणको उपयोगी बनानेके उनके बहुविध प्रयसका ही एक प्रस्तुत संस्करण है। उनके उतने प्रयसके होते हुए भी यदि इसमें कोई जुदि रह गई हो तो वह मेरी है। इस प्रम्थके संपाइनकी प्रक्रियामें उन्होंने नगत्वधावसे इस किया है। पाठबुदिसे सेकर परिसिट तक में मेरे जो प्रश्न ये उन्हें सुक्तानेका पूरा प्रयस्त किया है इतना ही नहीं किन्तु मेरे हिन्दी दिप्पणोंको अधरका प्रदक्त आन्तियोंको तूर किया है। इन दिप्पणोंको में 'मेरे' कहता हूँ इसका मतस्त्रम यह नहीं है कि इसमें जो इक खिशा गया है वह मेरा निजी है। वस्तुतः पंकितजीके वृष्टकालीन सहवासके कारण जो इक्त मेंने सीका है उसकि एक अदानाजको मैंने स्थक्त

<sup>🤊</sup> इसके फल सक्य एक ही 'बाक्य' शब्दके बाद्य, बाब्य, और बाध्य ऐसे परनेर हुए हैं।

करनेकी चेडा की है। इसमें मैंने वनके लिकित और अलिकित निचारोंका पूरा पूरा करवोग किया है। उन्होंने इन विष्यणोंकी जांच बरके संतोध व्यक्त किया है। पंडितकीने इस संस्करणों जो निष्काम परिश्रम बठावा है उसके लिये अध्ववादके वो सब्द पर्याप्त नहीं। उन्हें तृष्टि इसी में है कि मेरी साहित्यक महाचि वसरोक्तर विकसित होती रहे। उनका निःसार्यमांच सदा वंदनीय है।

पू॰ मुत्ति की जिनविजयवानि भी मेरे हिन्दी टिप्पणोंको देखकर उत्साहवर्षक पत्र लिखे हैं और अन्यका दिप्पणेकि कारण अपनेमें विकन्य होता देखकर भी मेरी अवृत्तिको सिर्धिक करने के बजाब बढावा है। कृष्ट्रैगर मूच भी देखे हैं। उनका सहज केइ ही मुझनें उत्साह भर देता है। पुस्तकर्की छपाईकी सुन्द-रताका केय उन्होंको जिकना चाहिए। मैं इस प्रसंगमें अपनी अवृत्तिली उन्हें अर्पित करता हैं।

प्रमाप सुनि भी पुन्तकिश्वाकीकी कृपाके कारण ही सुक्षे पारण संवारकी दोनों ताक्यश्रकी प्रतियाँ देखनेको मिली थीं और उन्होंने बढोवाकी प्रति भी मिलवाई थी, एतदथे में उनका आभारी हूँ।

प्॰ पं॰ सुवकाकवीके सन्मतिवर्क, प्रमाणमीमांसा आदि प्रश्यके टिप्पणोंसे तो मैंने काफी काम कराया ही है। पं॰ महेन्द्रकुमारवीके स्यायकुमुद्द्रकाई टिप्पणोंने भी भेरा परिश्रम अधिकमात्रामें हकका किया है। इतना ही नहीं किन्तु कई मस्रोंके वारेमें उनके साथ वर्षा करके मैंने विश्वासाकी पृष्टि भी की है। प्रवर्ष में उनका इतक हूँ।

गाई महेन्द्रकुमार 'अभय' जैनव्यंनदाबी, को मेरे छात्र थे उन्होंने प्र पंडितबीको मेरे दिन्दि विष्ण सुनानेका तथा मेरी दिन्दिशायाको परिमार्जित करनेका कार्व प्रेमसे किया है; अत प्र वे बन्धवादाई हैं। भी रक्षवन्त्र M. A. पार्थनाथ निवासमके भूतपूर्व अविद्याताने भी का प्रतिसे पाठान्तर केनेमें सहायता की है। मीर भी परमायन्त्र साहने परिसिष्ट बनानेमें मदद की है, उनका भी जामार मानना मेरा कर्वथ्य है।

विश्वविद्यालय | वसारद

दलसुक मालवणिया

## मस्तावना ।

# १. आगम युगका जैन दर्शन । [१] मनेपतस्य ।

#### शास्त्राविक --

वर्णनमें सुमीतेकी इष्टिसे जैन दर्शनके विषयोंका संक्षिप्त वर्गाकरण करना हो तो वह प्रमेशकल और प्रमाणतत्त्व इन दो मेदोंमें किया जा सकता है । न्यायावतार और उसके वार्तिकों इन दो विषयोंके मन्तर्थोंका निरूपण करनेके पहले यह आवश्यक है कि न्यायावतारके पूर्वि कैन दर्शनशासकी क्या स्थिति यी उसका संक्षिप्त विवेचन किया जाय । ऐसा करनेसे के वह स्पन्न होगा कि जैन दर्शनशासमें सिदसेन और शान्याचार्यकी क्या देन है ।

वैष दर्शनशासके तिकासक्रमको चार युगोंमें विभक्त किया जा सकता है-

- १ आगस युग ।
- २ जनेकान्तरकापन गुग ।
- ३ प्रमाणकासम्बद्धा युग ।
- ४ मबीनम्बाय युग ।

युगोंके छक्षण युगोंके नामसे ही स्पष्ट हैं । कालमर्यादा इस प्रकार रखी जा सकती है— धानम युग भगवान महावीरके निर्वाणसे लेकर करीब एक हजार वर्षका है (वि० पू० ४७०-वि० ५००), दूसरा वि० पाँचवींसे आठवीं शतान्दी तक; तीसरा आठवींसे सन्नहवीं तक । और चौषा अठारहवींसे आधुनिक समय पर्यन्त । इन समी युगोंकी विशेषताओंका मैंने अस्पन्न संक्षिप्त विवेचन किया है । दूसरे, तीसरे और चौथे युगकी दार्शनिक संपक्षिके विषयमें दू० पण्डित सुखलाळजी, पं० केलाशचन्द्रजी, पं० महेन्द्रकुमारजी आदि विद्वानोंने पर्याप्त मान्नामें प्रकाश डाला है किन्तु आगम युगके साहित्यमें जैनदर्शनके प्रमेय और प्रमाण तत्त्वके विषयमें क्या क्या मन्तव्य हैं उनका संकलन पर्याप्तमानामें नहीं हुआ है। अत एव यहाँ जैन आगमोंके आधारसे उन दो तत्त्वोंका संकलन करनेका प्रयक्त किया जाता है। ऐसा होनेसे ही अनेकान्त युगके और प्रमाणशास्कव्यवस्था युगके विविध प्रवाहोंका उद्गम क्या है, आगममें वह है कि नहीं, है तो कैसा है यह स्पष्ट होगा, इतना ही नहीं बल्कि जैन आचारोंने मूळ तत्त्वोंका केसा प्रकुषन और विकसन किया तथा किन नवीन तत्त्वोंको तस्कालीन दार्शनिक विचारधारामेंसे अपना कर अपने तत्त्वोंको व्यवस्थित किया यह भी स्पष्ट हो सकेगा तथा प्रस्तुतमें सिद्धसेन और शास्त्वाचार्यकी जैन दर्शनको क्या देन है यह भी स्पष्ट हो जायगा।

३ मेनी अभिनन्दन मन्धर्में सेरा छेक पू० ३०३, तथा जैन संस्कृति संशोधन संबद्ध पत्रिका ३।

२ पद्धी । '

आगम युगके दार्शनिक तस्वांके विवेचनमें मैंने खेताम्बरप्रसिद्ध मूळ आगमोंका है। उपयोग किया है। दिगम्बर्धेके मूळ पर्खण्डागम आदिका उपयोग मैंने नहीं किया। उन शाकोंका दर्शनके साम अधिक सम्बन्ध नहीं है। उन प्रन्थोंमें जैन कर्मतस्वका ही विशेष विवरण है। खेताम्बरोंके निर्श्वक्त आदि टीकाप्रन्थोंका कहीं कहीं स्पष्टीकरणके लिये उपयोग किया है, किन्तु जो मूळमें न हो ऐसी निर्श्वक्त आदिकी बातोंको प्रस्तुत आगम युगके दर्शन तस्वके निरूपणमें स्थान नहीं दिया है। इसका कारण यह है कि हम आगम साहिस्के दो विभाग कर सकते हैं। एक मूळ शाक्षका तथा दूसरा टीका-निर्श्वक्त-माम्य-चूर्णिका। प्रस्तुतमें मूळका ही विवेचन अमीछ है क्यों कि हमें यह देखना है कि सिद्धसेनके सामने क्या वस्तु थी। निर्श्वक्तिक विषयमें यह निश्चित रूपसे अभी कहवा कठिन है कि वे सिद्धसेनके सामने इसी रूपमें उपस्थित शी वा नहीं। उपळच्ध निर्श्वक्तियोंसे यह प्रतीत होता है कि उनमें प्राचीन निर्श्वक्तिका कर दी गई हैं। किन्तु सर्वन्न यह बताना कठिन है कि कितना अंश मूळ प्राचीन निर्श्वक्तिका है और कितना अंश मूळ प्राचीन निर्श्वक्तिका किये स्थित रख कर प्रस्तुतमें मूळ आगममें खास कर अंग, उपांग और नन्दी-अनुयोगके आधार पर चर्चा की जायगी।

आगमिक दार्शनिक तत्त्वके विवेचनके पहले वेदसे लेकर उपनिषद् पर्यन्त विचारधाराके तथा बौद त्रिपिटककी विचारधाराके प्रस्तुतोपयोगी अंशका भी भूभिका रूपसे आकलन किया है — सो इस दृष्टिसे कि तत्त्वविचारमें वैदिक और बौद्ध दोनों धाराओंके अघात-प्रसाधातसे जैन आगमिक दार्शनिक चिन्तनधाराने कैसा रूप लिया यह स्पष्ट हो जाय।

# §१ भगवान् महाबीरसे पूर्वकी स्थिति ।

## (१) बेदसे उपनिषद् पर्यन्त ।

विश्वके सक्स्पके विषयमें नाना प्रकारके प्रश्न<sup>र</sup> और उन प्रश्नोंका समाधान यह विविध प्रकारसे प्राचीन कालसे होता आया है। इस बातका साक्षी ऋग्वेदसे लेकर उपनिषद् और बादका समसा दार्शनिक सूत्र और टीका-साहित्य है।

श्रुवेदका दीर्घतमा ऋषि विश्वके मूल कारण और खरूपकी खोजमें ठीन होकर प्रश्ने करता है कि इस विश्वकी उत्पत्ति कैसी हुई है, इसे कीन जानता है? है कोई ऐसा जो जानकार से पूछ कर इसका पता लगावे ? वह फिर कहता है कि मैं तो नहीं जानता किन्तु खोजमें इधर अधर विश्वरता हूँ तो वचनके द्वारा सस्यके दर्शन होते हैं। खोज करते करते दीर्घतमाने अन्तमें कह दिया कि — "एकं सब् विभा षड्डचा चदन्ति"। सत् तो एक ही है किन्तु विद्वान् उसका कर्णन कई प्रकारसे करते हैं। अर्थात् एक ही तत्त्वके विषयमें नाना प्रकारके वचन प्रयोग देखे जाते हैं।

र ऋग्वेव १०.५,२७,८८,१२९ इत्यादि । तैत्तिरीयोपनिषद् ३.१ । श्वेता० १.१ । २ ऋग्वेव १.१६४.४ । ३ ऋग्वेद १.१६४.४६ ।

दीर्घतमा के इस उद्गारमें ही मनुष्यखभावकी उस विशेषताका हमें स्पष्ट दर्शन होता है जिसे हम समन्वयशीलता कहते हैं । इसी समन्वयशीलताका शाकीय रूप जैनदर्शनसम्मत स्याद्वाद या अनेकान्तवाद है।

नासरीय स्कर्ना ऋषि जगत्के आदि कारण रूप उस परम गमीर तत्त्वको जब न सत् कहना चाहता है और न असत्, तब यह नहीं समझना चाहिए कि वह ऋषि अञ्चानी या संशयवारी या किन्तु इतना ही समझना चाहिए कि ऋषिके पास उस परम तत्त्वके प्रकाशनके लिए उपयुक्त शब्द न थे। शब्दकी इतनी शक्ति नहीं है कि वह परम तत्त्वको संपूर्ण रूपमें प्रकाशित कर सके। इसलिए ऋषिने कह दिया कि उस समय न सत् था न असत्। शब्द शक्ति की इस मर्यादाके सीकारमेंसे ही त्यादादका और असीकारमेंसे ही एकान्त वादोंका जन्म होता है।

विश्वके कारण की जिश्वासामेंसे अनेक विरोधी मतवाद उत्पन्न हुए जिनका निर्देश एपनिषदों में हुआ है। जिसको सोचते सोचते जो सूझ पड़ा उसे उसने छोगों में कहना छुरू किया। इस प्रकार मतोंका एक जाल बन गया। जैसे एक ही प्रश्वमेंसे अनेक दिशाओं में नदियाँ बहती हैं उस प्रकार एक ही प्रश्नमेंसे अनेक मतोंकी नदियाँ बहने लगी। और ज्यों-ज्यों वह देश और कालमें आगे बढी त्यों-त्यों विस्तार बढ़ता गया। किन्तु ने नदियाँ जैसे एक ही ससुद्रमें जा निल्ती हैं उसी प्रकार समी मतवादियोंका समन्वय महाससुद्ररूप स्वादाद या अनेकान्त वादमें हो गया है।

विश्वका मूळ कारण क्या है ! वह सत् है या असत् ! सत् है तो पुरुष है या पुरुषेतर — अळ, वायु, अप्ति, आकाश आदिमेंसे कोई एक ! इन प्रश्नोंका उत्तर उपनिषदोंके ऋषिओंने अपनी अपनी प्रतिभाके बळसे दिया है । और इस विषयमें नाना मतवादोंकी सृष्टि खड़ी कर है है।

किसीके मतसे असत्से ही सत् की उत्पत्ति हुई हैं। कोई कहता हैं — प्रारंभमें मृत्युका ही साम्राज्य था, अन्य कुछ मी नहीं था। उसीमेंसे सृष्टि हुई। इस कथनमें मी एक रूपकके जिस्से असत् से सत् की उत्पत्तिका ही खीकार है। किसी ऋषिके मतसे असत् से सन् हुआ और बही अण्ड इन कर सृष्टिका उत्पादक हुआ।

इन मत्तेंके विपरीत सत्कारणवादियोंका कहना है कि असत् से सत् की उत्पत्ति कैसे

१ ऋग्वेद १०.१२९।

१ ''वर्षाविद सर्वेतिन्धवः समुदीर्णाश्त्वि माथ रहयः । म च सामु भवान् प्रदश्यते प्रविभनतामु सरित्स्विवेदिः ॥''

<sup>—</sup>सिक्सेनद्वार्तिशिका ४.१५।

Constructive Survey of Upanishads. p.73

 <sup>&</sup>quot;असङ्ग इत्यम आसीत् । ततो वे सद्भायत" ।—तैत्तिरि० २.७

५ "नेवेड् किंवनाम् आसीन्स्रस्युनेवेड्माइतमासीत्"।—वृह्यदा० १.२.१

६ शाहिको ब्रहेत्वादेशः । तस्तीपन्यागम् । असदेनेदमञ् भासीत् । तत् सदासीत् । तत् समामनत् । सदार्थः विरवति ।'' छाम्दो ० ३.१९.१

ही सकती है ! सर्व प्रथम एक और अद्वितीय सत् ही थां । उसीने सोचा मैं अनेक होऊँ । सब अपना: सृष्टिकी उत्पत्ति हुई हैं ।

सत्कारणवादियोंनें भी ऐकमस्य नहीं । किसीने जलको, किसीने बाहुको, किसीने बाहुको, किसीने आकाश को और किसीने प्राणको विश्वका मूल कारण माना है।

इस सभी वादोंका सामान्य तस्त यह है कि विश्वके मूळ कारण रूपसे कोई आसा सा पुरुष नहीं है। किन्तु इन संभी वादोंके विश्वस अन्य ऋषिओंका मत है कि इन जब तस्त्रोंने से सृष्टि उत्पन्न हो नहीं सकती, सर्वोत्पत्तिके मूळमें कोई चेतन तस्त्र कर्ता होना चाहिए।

विष्यकाद ऋषिके मतसे प्रजापतिसे सृष्टि हुई हैं। किन्तु बृहद्वरण्यकर्ते आत्माको स्क कारण मानकर उसीमेंसे की और पुरुषकी उत्पत्तिके हारा क्रमशः संपूर्ण क्रियकी सृक्षि स्वी गई हैं। ऐतरेयोपनिषद्में सी सृष्टिकममें मेंद होने पर मी मूळ कारण तो आत्मा ही माना गया हैं। यही बात तैत्तिरीयोपनिषद्के विषयमें मी कही जा सकती हैं। किन्तु इसकी विशेषता यह है कि आत्माको उत्पत्तिका कर्ता नहीं बटिक कारण मात्र माना गया है। अर्थात् अन्यत्र स्पष्ट रूपसे आत्मा या प्रजापतिमें सृष्टिकर्तृत्वका आरोप है जब कि इसमें आत्माको सिर्फ मूळ कारण मान कर पंचमूतोंकी संभूति उस आत्मासे हुई है इतना ही प्रतिपाद है। मुण्डकोप-निषद्में जक और चेतन सभी की उत्पत्ति दिव्य, अमूर्त्त और अज ऐसे पुरुषसे मानी नई हैं। यहाँ मी उसे कर्त्ती नहीं कहा। किन्तु बेतासतरोपनिषद्में विश्वाधिप देवाधितेव रुव इंबरको ही जगरकर्त्ता माना गया है और उसीको मूळ कारण भी कहा गया हैं।

छपनिषदींके इन बादोंको संक्षिप्तमें कहना हो तो कहा जा सकता है कि किसी के मतसे असते से सत् की उत्पत्ति होती है, किसीके मतसे विश्वका मूळ तत्त्व सन् जड है और किसीके मतसे विश्वका मूळ तत्त्व सन् जड है और किसीके मतसे वह सन् तत्त्व चेतन है।

एक दूसरी दृष्टिसे भी कारणका विचार प्राचीन कालमें होता था । उसका पता हमें सेताकतरोपनिषद् से चलता है। उसमें ईसरको ही परम तत्त्व और आदि कारण सिस्न करनेके सिने जिन अन्य मतोंका निराकरण किया गया है वे ये हैं: - १ काल, २ समस्य, ६ निविद्धि, अ यहण्डा, ५ भूत, ६ पुरुष, ७ इन समीका संयोग, ८ आसा।

उपनिषदों में इन नाना वादोंका निर्देश है अतएव उस समय प्रयंन्त इन वादोंका कि का है। इस बातका स्वीकार करते हुए मी प्रो० रानडे का कहना है कि 'उपनिषद्काकीन दार्शनिकोंकी दर्शन क्षेत्रमें जो विशिष्ट देन है वह तो आत्मवाद है।

१ "सदेव सोम्बेदमग्र आसीदेकमेवादितीयम् । तदैक आहुरसदेवेदमग्र आसीदेकमेवादितीयम् । समाद्वतः समायतः । कुतस्तु सञ्च सोम्य एवं सादिति होवाच कपमसतः समाविति । सम्बेद सोम्बेदमग्र आसीत् पुक्रमेवादितीयम् तदेशत बहुत्सां प्रवावेदितः"—छान्दो ० ६.२ ।

२. बृहदा० ५.५.१। छाम्हो० ४.३। कठो० २.५.९.। छाम्हो० १.९.१।१.११.५. । ४.३.३।७.१२.१। ३ प्रश्नो० १.३-१३। ४ बृहदा० १.४.१-४। ५ ब्रेतरेय १.१-३। ६ तैसिरी०२.१। ७ मुण्ड० २.१.२-९। ८ श्वेता० ३.२।६.९।

६ "काकः समावी मियतियंद्रका मृतानि योनिः पुदृष इति विश्वयम्।

श्चंबोग पृशं व त्वासमावादासमध्वनीयाः सुसदुःबहेतोः ॥"--श्वेता० १.२ ।

<sup>10</sup> Constructive Survey of Upanishadas, ch. V. P. 246.

अन्य समी वार्टोंके होते हुए मी जिस वादने आगेकी पीढीके ऊपर अपना असर सायम रखा अप्तेर जो उपनिषदोंका खास तस्व समझा जाने लगा वह तो आत्मवाद ही है। उपनिषदोंके ऋषि अन्तमें हसी नतीजे पर पहुँचे कि विश्वका मूल कारण या परम तस्व आत्मा ही है। परमेश्वरकों भी जो संसारका आदि कारण है सेतासतरमें 'आत्मख' देखने को कहा है—

"तमात्मस्यं वेऽजुपदयन्ति घीरास्तेषां सुस्नं शाश्वतं वेतरेषाम्" ६.१२। स्नन्दोग्यका निम्न वाक्य देखिए —

"अधातः आत्मादेशः आत्मेवाधस्तात्, आत्मोपरिद्वात्, आत्मा पश्चाद्, साम्मः पुरस्तात्, आत्मा पृद्धात्, आत्मोत्तरतः आत्मेवेवं सर्वमिति । स वा एक एवं पृद्धव्य प्रवं मन्वान एवं विज्ञानकात्मरतिरात्मकी आत्ममिश्चन आत्माकन्वः स खराद्ध अवति तस सर्वेषु ठोकेषु कामकारो भवति । । छान्दो० ७.२५।

**बृहदारण्यकर्में** उपदेश दिया गया है कि --

"न वा अरे सर्वेद्य कामाय सर्वे प्रियं भवति आत्मगरतु कामाय सर्वे विषं भवति । कात्मा वा अरे ब्रह्मच्यः ओतव्योः मन्तव्योः निदेश्यासितव्योः मैबेच्यात्मको वा अरे. वृद्यक्रिक अवजेन मत्या विवानेनेदं सर्वे विदितम्।" २.४.५।

उपनिषदोंका त्रक्ष और आत्मा भिन्न नहीं किन्तु आत्मा ही त्रक्षा है — 'अयमात्मा त्रका'-बृहदा २ २.५.१९ ।

इस प्रकार उपनिषदोंका तात्पर्य आत्मवाद या श्रवादमें है, ऐसा जो कहा जाता है वह दूस कारुके दार्शनिकोंका उस वादके प्रति जो विशेष पश्चपात था उसीको रुक्पमें रखकर है। परम तत्त्व आत्मा या श्रवको उपनिषदोंके ऋषियोंने शास्त्रत, सनातन, निस्न, अजन्य, ध्रुव माना है

इसी आत्म तस्य या महा तस्त्रको जड़ और चेतन जगत् का उपादान कारण, निमित्त कारण या अधिष्ठान मान कर दार्शनिकोंने केवलाद्वेत, विशिष्टाद्वेत, देताद्वेत या शुद्धाद्वेतका समर्थन किया है। इन सभी वादोंके असुकूल वाक्योंकी उपलब्ध उपनिषदोंमें होती है। अतः इन सभी बादोंके बीज उपनिषदोंमें है ऐसा मानना युक्तिसंगत ही हैं।

उपनिषद्कारुमें कुछ छोग महाम्तोंसे आत्माका समुत्यान और महामूतोंमें ही आत्माका छय माननेवाले थे किन्तु उपनिषद्कालीन आत्मवादके प्रचण्ड प्रवाहमें उस वादका कोई खास मूल्य नहीं रह गंया। इस बात की प्रतीति बृहदारण्यकानिर्दिष्ट याह्रवल्क्य और मैत्रेयीके संकद्दते हो खाती है। मैत्रेयीके सामने जब याह्रवल्क्यने मृतवादकी चर्चा छेड़ कर कहा कि "विद्वानघन इन मृतोंसे ही समुत्यित होकर इन्होंमें लीन हो जाता है, परलोक या पुनर्जन्य जैसी कोई शतं नहीं है" तब मैत्रेयीने कहा कि ऐसी बात कह कर हमें मोहमें मत डालो । इससे स्पष्ट है कि आत्मवादके सामने मृतवादका कोई मृत्य नहीं रह गया था।

प्राचीन उपनिषदोंका काल मो० रानडेने ई० पू० १२०० से ६०० तक का माना है । वह काल मगवान् महाधीर और बुदके पहलेका है । अतः इस कह सकते हैं कि उन दोनों

१ करो॰ १.२.१८। १.६.१। १.१.१५। १.४.१। वेता॰ २.१५। सुण्डको॰ १.६। इसाहि। २ Constru. p. 205—232.

<sup>्</sup> ६ "विकासम्बन् एवेतेस्यो भूतेस्यः समुस्याय सम्बेनाजुनिसस्यति न प्रेल संज्ञा असीलरे असीलिटें होताच माजवस्यः।" बृहुत्। २,४,१२।

e Constru. p. 18

महापुरुषोंके पहले भारतीय दर्शनकी स्थिति जाननेका साधन उपनिषदोंसे बढ़कर अन्य कुछ हो नहीं सकता । अंत एव हमने ऊपर उपनिषदोंके आधारसे ही भारतीय दर्शनोंकी स्थिति पर कुछ प्रकाश डाछनेका प्रयक्त किया है । उस प्रकाशके आधार पर यदि हम जैन और बौद्ध दर्शनके मूछ तत्वोंका विश्वेषण करें तो दार्शनिक क्षेत्रमें जैन और बौद्ध शासकी क्या देन है यह सहज ही में विदित हो सकता है । प्रस्तुतमें विशेषतः जैन तत्त्वज्ञानके विश्वयमें ही कहना हष्ट है, इस कारण बौद्ध दर्शनके तत्त्वोंका उल्लेख तुल्नाकी दिखसे प्रसंगवश ही किया जायगा और मुख्यतः जैन दर्शनके मौस्टिक तत्त्वकी विवेचना की जायगी ।

#### (२) मगवान् बुद्धका समारमवाद ।

भगवान् महावीर और बुद्धके निर्शाणके विषयमें जैन-बीद्ध अनुश्रुतियोंको यदि प्रमाण माना बाय तो पिलत यह होता है कि भगवान् बुद्धका निर्शाण ई० पू० ५४४ में हुआ वा अत एव उन्होंने अपनी इहजीवनकीला मगवान् महावीरसे पहले समाप्त की यी और उन्होंने उपवेश मौ मगवान् के पहले ही देना शुरू किया था। यही कारण है कि वे पार्श्व-परंपराके चातुर्यामका उद्धेख करते हैं। उपनिषद्कालीन आत्मवादकी बाढको भगवान् बुद्धने अनात्मवादका उपवेश देकर मंद किया। जितने वेगसे आत्मवादका प्रचार हुआ और सभी तत्त्वके मूलमें एक परम तत्त्व शास्त्रत आत्माको ही माना जाने लगा उतने ही वेगसे भगवान् बुद्धने उस वादकी जड़ काटनेका प्रयत्न किया। भगवान् बुद्ध विभज्यवादी थे। अत एव उन्होंने रूप आदि झात वस्तुओंको एक एक करके अनात्म सिद्ध किया। उनकी दलीलका अम ऐसा है—

<sup>र</sup>क्या रूप अभित्य है या निहा*ई* 

अनिख ।

जो अनिस्य है वह धुख है या दुःख !

दुःख ।

जो चीज अनिस्म है, दुःख है, विपरिणामी है क्या उसके विषयमें इस प्रकारके विकस्प करना ठीक है कि -- यह मेल है, यह में हूँ, यह मेरी आत्मा है ! ।

नहीं ।

इसी कमसे वेदना, संद्रा, संस्कार और विज्ञानके विषयमें भी प्रश्ने करके भगवान् जुद्धने अनात्मवादको स्थिर किया है। इसी प्रकार चक्षुरादि इन्द्रियाँ, उनके विषय, तजन्य विज्ञान, मन, मानसिक धर्म और मनोविज्ञान इन सबको भी अनात्म सिद्ध किया है।

कोई म० बुद्ध से प्रकृता कि जरा-मरण क्या है और किसे होता है, जाति क्या है और किसे होती है, मन क्या है और किसे होता है ? तो तुरन्त ही वे उत्तर देते कि ये प्रश्न ठीक नहीं । क्यों कि प्रश्नकर्ता इन सभी प्रश्नोंमें ऐसा मान लेता है कि जरा आदि अन्य हैं और जिसको ये जरा आदि होते हैं वह अन्य हैं । अर्थात् हारीर अन्य है और आला अन्य है । किन्तु ऐसा मानने पर बहार्चयवास — धर्माचरण संगत नहीं । अत एव भगवान् बुद्धका कहना है कि प्रश्नका आकार

s संयुक्तीकाव XII. 70. 82-87

१ दीमनिकार महानिदानसुर्च १५ । १ मजिसमनिकार प्रश्नकसुर्त १४८ ।

ऐसा होना चाहिए — जरा कैसे होती है ! जरा-मरण कैसे होता है ! जाति कैसे होती है ! भव कैसे होता है ! तब भगवान् बुद्धका उत्तर है कि ये सब प्रतीत्यसमुत्पन्न हैं । मध्यम मार्गका अवलंबन लेकर भगवान् बुद्ध समझाते हैं कि शारीर ही आत्मा है ऐसा मानना एक अन्त है और शारीरसे मिन्न आत्मा है ऐसा मानना दूसरा अन्त है । किन्तु मैं इन दोनों अन्तोंको छोडकर मध्यम मार्गसे उपदेश देता हूँ कि: —

अविचाके होनेसे संस्कार, संस्कारके होनेसे विद्यान, विद्यानके होनेसे नाम-रूप, नाम-रूपके होनेसे छः आयतन, छः आयतनोंके होनेसे स्पर्श, स्पर्शके होनेसे वेदना, वेदनाके होनेसे दृष्णा, तृष्णाके होनेसे उपादान, उपादानके होनेसे भव, भवके होनेसे जाति — जन्म, जन्मके होनेसे जरा-मरण है। यही प्रतीत्यसमुखाद हैं।

आनन्दने एक प्रश्न भगवान् बुद्धसे किया कि आप बारबार लोक शून्य है ऐसा कहते हैं इसका तात्पर्य क्या है ? बुद्धने जो उत्तर दिया उसीसे बीद्धदर्शनकी अनात्मविषयक मौलिक मान्यता व्यक्त होती है: —

"थका च को भानन्द सुरुत्रं अत्तेन वा अत्तिनियेन वा तसा सुरुत्रो होको ति बुचति ! कि च आनन्द सुरुत्रं अत्तेन वा अत्तियेन वा ? चक्खुं को आनन्द सुरुत्रं अत्तेन वा अत्त-नियेन वा ……..रंपः…..रूपविष्ठाणं……" इत्यादि । — संयुत्तिनिकाय XXXV. 85.

मगवान् मुद्धके अनात्मवादका तात्पर्य क्या है ! इस प्रश्नके उत्तरमें इतना स्पष्ट करना आकरणक है कि उपरकी चर्चासे इतना तो मलीमाँति प्यानमें आता है कि भगवान् मुद्धको सिर्फ इतिरात्म-वाद ही अमान्य है इतना ही नहीं बल्कि सर्वान्तर्यामी निल्म, भ्रव, शास्त्रत ऐसा आत्मवाद मी अमान्य है । उनके मतमें न तो आत्मा शरीरसे अस्मन्त भिन्न ही है और न आत्मा शरीरसे अभिन्न ही । उनको चार्याकसम्मत मौतिकवाद मी एकान्त प्रतीत होता है और उपनिषदींका क्रूटस्थ आत्मवाद मी एकान्त प्रतीत होता है । उनका मार्ग तो मन्यम मार्ग है । प्रतीलसमुत्यादवाद है ।

वही अपरिवर्तिष्णु आत्मा मरकर पुनर्जन्म लेती है और संसरण करती है ऐसा मानने पर शावतवाद होता है और यदि ऐसा माना जाय कि माता-पिताके संयोगसे चार महामूर्तोसे आत्मा उत्पन्न होती है और इसी लिए शरीरके नष्ट होते ही आत्मा मी उच्छिन, विनष्ट और छप्त होती है, तो यह उच्छेदवाद है ।

तनागत सुद्धने शास्रतवाद और उच्छेदवाद दोनोंको छोड़कर मध्यम मार्गका उपदेश दिया है। ममवान सुद्धके इस अशास्रतालुच्छेदवादका स्पष्टीकरण निम्न संवादसे होता है —

'क्या भगवन् गौतम ! दुःख खकृत है ?'

'कास्यप ! ऐसा नहीं है ।'

'क्या दुःख परकृत हैं ?'

'नहीं ।'

'क्या दुःख सकृत और परकृत है !'

'नहीं ।'

१ संयुक्तिकाय XII. 85. अंगुत्तरतिकाय १ । २ वीवनिकाय । १ मसजावसुत्त । १ संयुक्तिकाय XII. 17.

Č

'क्या **असन्त** और अपरकृत दुःख **है** !' 'नहीं !'

'तब क्या है ! आप तो समी प्रश्नोंका उत्तर नकारमें देते हैं, ऐसा क्यों !'

दुःख सक्त है ऐसा कहनेका अर्थ होता है कि जिसने किया वही भोग करता है । किन्तु ऐसा कहने पर शायतबादका अवलंबन होता है । और यदि ऐसा कहूँ कि दुःख परकृत है तो इसका मतल्ब यह होगा कि किया किसी दूसरेने और भोग करता है कोई अन्य । ऐसी स्थितिमें उच्छेदबाद जा जाता है । अत एव तथागत उच्छेदबाद और शायतबाद इन दोनों अन्तोंको छोदकर मध्यम मार्गका — प्रतीस्य समुत्पादका उपदेश देते हैं कि अविधासे संस्कार होता है, संस्कारसे विद्यान अपदेश देते हैं कि अविधासे संस्कार होता है,

तालार्य यह है कि संसारमें सुख-दु:ख इत्यादि अवस्थाएँ हैं, कर्म है, जन्म है, मरण है, बन्च है, मुक्ति है—ये सब होते हुए भी इनका कोई स्थिर आधार आत्मा हो ऐसी बात नहीं है; परंतु ये अवस्थाएँ पूर्व-पूर्व कारणसे उत्तर-उत्तर कालमें होती हैं और एक नये कार्यको, एक नई अवस्थाको उत्तर करके नष्ट हो जाती हैं। इस प्रकार संसारका चक्र चलता रहता है। पूर्वका सर्वथा उच्छेद भी इह नहीं और ग्रीव्य भी इह नहीं। उत्तर पूर्वसे सर्वथा असंबद्ध हो, अपूर्व हो यह बात भी नहीं किन्तु पूर्वके अखितलके कारण ही उत्तर होता है। पूर्वकी सारी हाकि. उत्तरमें आ जाती है। पूर्वकी कुल संस्कार उत्तरको मिल जाता है। अत एव पूर्व अब उत्तर रूपमें अखितलमें है। उत्तर पूर्वसे सर्वथा भिक्ष मी नहीं, अभिन्न मी नहीं। किन्तु अव्याहत है। क्यों कि भिन्न कहने पर उच्छेदबाद होता है और अभिन्न कहने पर शास्ततबाद होता है। भगवान् बुदको ये दोनों बाद मान्य न थे; अत एव ऐसे प्रश्नोंका उन्होंने अञ्चाहत कह कर उत्तर दिया है।

इस संसारचक्रको काटनेका उपाय यही है कि पूर्वका निरोध करना । कारणके निरुद्ध हो जानेसे कार्य उत्पन्न नहीं होगा । अर्थाद अविधाके निरोधसे जन्मका निरोधसे उपादानका निरोध, उपादानके निरोधसे भवका निरोध, भवके निरोधसे जन्मका निरोध, जन्मके निरोधसे मरणका निरोध हो जाता है ।

किन्तु यहाँ एक प्रश्न होता है कि मरणानन्तर तथागत बुद्धका क्या होता है इस प्रश्नका उत्तर भी अव्याकृत है। वह इसिलये कि यदि यह कहा जाय कि मरणोत्तर तथागत होता है तो शाश्रतवादका और यदि यह कहा जाय कि नहीं होता तो उच्छेदवादका प्रसंग आता है। अत एव इन दोनों वादोंका निषेध करनेके लिये भ० बुद्धने तथागतको मरणोत्तरदशामें अव्याकृत कहा है। जैसे गंगाकी बाल्का नाप नहीं, जैसे समुद्रके पानीका नाप नहीं, इसी प्रकार मरणोत्तर तथागत भी गंभीर है, अप्रमेय है अत एव अव्याकृत है। जिस रूप, वेदना, संहा, आदिके कारण तथागत की प्रहापना होती थी वह रूपादि तो प्रहीण हो गये। अब तथागतकी प्रहापनाका कोई साधन नहीं बचता इसिलये वे अव्याकृत हैं।

इस प्रकार जैसे उपनिषदोंनें आत्मवादकी या ब्रह्मश्रदकी पराकाष्ट्राके समय आत्मा या ब्रह्मको 'नेति-नेति' के द्वारा अवक्तव्य प्रतिपादित किया गया है, उसे सभी विशेषणोंसे पर बताया जाता

३ संयुक्तिकाव XLIV 1, 7 and 8. २ संयुक्तिकाय XLIV

हैं ठीक उसी प्रकार तथागत बुद्धने भी आत्माके विषयमें उपनिषदोंसे विल्कुछ उछटी राष्ट्र लेकर भी उसे अन्याकृत माना है। जैसे उपनिषदोंमें परम तत्त्वको अवक्तन्य मानते हुए भी अनेक प्रकारसे आत्माका वर्णन हुआ है और वह व्यावहारिक माना गया है उसी प्रकार म० बुद्धने भी कहा है कि लोकसंहा, लोकनिरुक्ति, लोकन्यवहार, लोकप्रश्निका आश्रय करके कहा जा सकता है कि "मैं पहले या, 'नहीं या' ऐसा नहीं, मैं भविष्यमें होऊँगा, 'नहीं होऊँगा' ऐसा नहीं, मैं अव हूँ, 'नहीं हूँ' ऐसा नहीं ।'' तथागत ऐसी माणाका व्यवधार करते हैं किन्तु इसमें फँसते नहीं।'

#### (३) जैनतस्वविचारकी प्राचीनता -

इतनी वैदिक और बौद्ध दार्शनिक पूर्व भूमिकाके आधार पर जैन दर्शनकी आगमवर्णित भूमिकाके विषयमें विचार किया जाय तो उचित ही होगा। जैन आगमोंमें जो तल्ब-विचार है वह सत्कालीन दार्शनिक विचारकी भूमिकासे सर्वया अलूता रहा होगा इस बातका अखीकार करते हुए भी जैन अनुश्रुतिके आधार पर इतना तो कहा जा सकता है कि जैन आगमवर्णित तल्बविचारका मूळ भगवान् महावीरके समयसे भी पुराना है। जैन अनुश्रुतिक अनुसार भगवान् महावीरने किसी नये तल्बर्शनका प्रचार नहीं किया है किन्तु उनसे २५० वर्ष पहले होने बाले तीर्यकर पार्श्वनायके तल्बविचारका ही प्रचार किया है। पार्श्वनायस्थान आचारमें तो भगवान् महावीरने कुछ परिवर्तन किया है जिसकी साक्षी खर्य आगम दे रहे हैं किन्तु पार्श्वनायके तल्बहानसे उनका कोई मतमेद जैन अनुश्रुतिमें बताया गया नहीं है। इससे हम इस नतीजे पर पहुँच सकते हैं कि जैन तल्बविचारके मूळ तल्ब पार्श्वनाय जितने तो पुराने अक्स्य हैं।

जैन अनुश्रुति तो इससे मी आगे जाती है। उसके अनुसार अपने से पहले हुए श्रीकृष्ण के समकालीन तीर्घकर अरिष्टनेमिकी परंपरा को ही पार्चनाथने प्रहण किया था और खयं अरिष्टनेमिने प्रागितिहासिक काल में होनेवाले निमाय से। इस प्रकार वह अनुश्रुति हमें क्रियमें जो कि भरतचक्रवर्ती के पिता थे, तक पहुँचा देती है। उसके अनुसार तो वर्तमान वेदसे लेकर उपनिषद् पर्यन्त संपूर्ण साहित्य का मूल्झोत ऋषभदेवप्रणीत जैन तस्विचार-में ही है।

इस जैन अनुश्रुति के प्रामाण्य को ऐतिहासिक-दृष्टिसे सिद्ध करना संभव नहीं है तो मी अनुश्रुतिप्रतिपादित जैन विचार की प्राचीनता में संदेह को कोई स्थान नहीं है। जैन तस्व-विचार की स्वतंत्रता इसीसे सिद्ध है कि जब उपनिषदों में अन्य दर्शनशास्त्रके बीज मिलते हैं तब जैन तस्वविचारके बीज नहीं मिलते । इतना ही नहीं किन्तु भगवान् महावीरप्रतिपादित आगमों जो कर्मविचार की व्यवस्था है, मार्गणा और गुणस्थान सम्बन्धी जो विचार है, जीवों की गति और आगति का जो विचार है, लोककी व्यवस्था और रचना का जो विचार है, जब परमाणु पुत्रलोंकी वर्गणा और पुद्रल स्कन्धका जो व्यवस्थित विचार है, चड्डव्य और

५ ''अदहमस्यवहार्यमञ्जाह्मसरुक्षणमन्त्रिक्तमस्यवदेश्यमेकाःमप्रसम्बद्धारं प्रपञ्जीपशसं शास्तं विवर्णदूरं चतुर्यं मन्यक्ते स आत्मा स विशेषः।''—माण्डु० ६.७ । ''स एव मेति नेति इत्यात्माऽगृह्यो न हि गृह्यते।''—वृह्यत् ४.५.१५ । इत्यादि Construe, p. 219 ।

२ दीयनिकाय-पोहपावसुत्त ५ । न्याक अस्तावना २

मनतत्त्वका जो व्यवस्थित निरूपण है उसको देखते हुए यह कहा जा सकता है कि जैन तत्त्व-विचारधारा मगवान महावीरसे पूर्व की कई पीडियोंके परिश्रमका फल है और इस धाराका उपनिषद्मतिपादित अनेक मतों से पार्यक्य और खातंत्र्य खयंसिद्ध है।

## §२ भगवान् महावीरकी देन−अनेकान्तवात् ।

प्राचीन तत्त्व व्यवस्थामें भगवान् महावीर ने क्या नया अर्पण किया इसे जाननेके लिये आगमोंसे बदकर हमारे पास कोई साधन नहीं है। जीव और अजीवके मैदोपमेदोंके निषयमें, मोक्षलक्षी आध्यास्मिक उत्कान्तिक्रमके सोपानरूप गुणस्थानके विषयमें, चार प्रकारके व्यानके विषयमें या कर्नशास्त्रके सूक्ष्म मेदोपमेदोंके विषयमें या छोकरचनाके क्रिया में या परमाण्योंकी विविध वर्गणाओंके विषय में भगवान महावीरने कोई नया मार्ग दिखाया हो यह तो आगमोंको देखने से प्रतीत नहीं होता। किन्तु तस्कालीन दार्शनिक क्षेत्रमें तस्त्रके खरूपके विषयमें जो नये नये प्रश्न उठते रहते थे उनका जो स्पष्टीकरण भगवान महाबीरने तत्कालीन अन्य दार्शनिकोंके विचारके प्रकाशमें किया है वही उनकी दार्शनिक क्षेत्रमें देन समझना चाहिए । जीवका जन्म-मरण होता है यह बात नई नहीं थी । परमाणुके नाना कार्य बाह्य जगतमें होते हैं और नष्ट होते हैं यह सी खीकृत या। किन्तु जीव और परमाणुका कैसा खरूप माना जाय जिससे उन भिन्न भिन्न अवस्थाओं के घटित होते रहने पर मी जीव और परमाणुका उन अवस्थाओंके साथ सम्बन्ध 'बना रहे । यह और ऐसे प्रश्न तस्कालीन दाईतिकोंके द्वारा उठाये गये थे और उन्होंने अपना अपना स्पष्टीकरण भी किया था। इन सबे प्रश्लोंका भगवान महावीरने जो स्पष्टीकरण किया है वही उनकी दार्शनिक क्षेत्रमें नई देन है। अत एव आगमों के आधार पर भगवान् महावीरकी उस देन पर विचार किया जाय तो बादके जैन दारीनिक विकासकी मूळ भित्ति क्या थी यह सरखतासे स्पष्ट हो सकेगा ।

ईसाके बाद होनेवाले जैनदार्शनिकोंने जैनतस्वित्वारको अनेकान्तवादके नामसे प्रतिपादित किया है और भगवान् महावीरको उस वादका उपदेशक बताया है। उन आचार्योका उक्त क्यन कहाँतक ठीक है और प्राचीन आगमोंमें अनेकान्तवादके विषय में क्या कहा गयाहै उसका दिस्दर्शन कराया जाय तो यह सहज ही में माछम हो जायगा कि मगवान् महावीरने समकालीन दार्शनिकोंमें अपनी विचारधारा किस ओर बहाई और बादमें होनेवाले जैन आचार्योंने उस विचारधाराको लेकर उसमें कमशाः कैसा विकास किया।

(१) चित्रेविचित्र पश्चयुक्त पुंस्कोकिल का स्वप्त ।

सगवान महावीर को केवलज्ञान होनेके पहले जिन दश महास्वप्नोंका दर्शन हुआ था उनका
उद्येख भगवती सुत्रमें आया है। उनमें तीसरा स्वप्त इस प्रकार है:——

एगं च णं महं चित्तविचित्तपक्खगं पुंसकोइलगं सुविजे पासिता णं पहिबुद्धे।" अर्थात् - एक बडे चित्रविचित्र पांखवाले पुंस्कोकिलको खप्तमें देखकर वे प्रतिबुद्ध हुए। इस महाखन्नका फल बताते हुए कहा गया है कि:—

"जण्णं समजे भगवं महावीरे एगं महं चित्तविचित्तं जाव परिवृध्धे तण्णं समजे भगवं महावीरे विचित्तं ससमयपरसमस्यं दुवालसंगं गणिपिडगं आधवेति पश्चवेति पद्भवेति..... ।"

१ स्थीयक्य का० ५० । २ समवती शतक १६ उदेशक ६ ।

अर्थात् उस खप्नका फड यह है कि भगवान् महावीर विचित्र ऐसे खपर सिद्धान्तको बताने बाले द्वादशांग का उपदेश देंगे।

प्रस्तुतमें चित्रविचित्र शब्द खास ध्यान देने छायक है। बादके जैन दार्शनिकोंने जो चित्रहान और चित्रपट को लेकर बीह और नैयायिक-बैशेषिक सामने अनेकान्तवादको सिद्ध किया है वह इस चित्रविचित्र शब्दको पढते समय याद आ जाता है। किन्तु प्रस्तुतमें उसका सम्बन्ध न मी हो तब मी पुंस्कोकिलकी पांखको चित्रविचित्र कहनेका और आगमोंको विचित्र विशेषण देनेका खास तारपर्य तो यही माळ्म होता है कि उनका उपदेश अनेकरंगी-अनेकान्तवाद माना गया है। चित्रविचित्र विशेषण से स्त्रकारने यही ध्वनित किया है ऐसा निश्चय करना तो कठिन है किन्तु यदि मगवानके दर्शनकी विशेषता और प्रस्तुत चित्रविचित्र विशेषण का कुछ मेळ विद्या जाय तब यही संमावना की जा सकती है कि वह विशेषण सामिप्राय है और उससे स्त्रकारने भगवान्के उपदेशकी विशेषताः अर्थात् अनेकान्तवादको ध्वनित किया हो तो कोई आश्चर्य की बात नहीं है।

## §३. विभज्यवाद् ।

सूत्रकृतांग में भिक्षु कैसी भाषाका प्रयोग करे, इस प्रश्न के प्रसंगमें कहा गया है कि विभव्यवाद का प्रयोग करना चाहिए। विभव्यवादका मतलब ठीक समझनेंगे हमें जैन टीकाप्रन्थोंके अतिरिक्त बौद्ध प्रन्थ भी सहायक होते हैं। बौद्ध मिश्वमिनकाय (द्धृत्त. ९९) में ग्रुम माणवकके प्रश्नके उत्तरमें भ० बुद्धने कहा कि—"हे माणवक! में यहाँ विभव्यवादी हूँ, एकाशवादी नहीं।" उसका प्रश्न था कि मैंने सुन रखा है कि गृहस्य ही आराधक होता है, प्रवित्त आराधक नहीं होता। इसमें आपकी क्या राय है? इस प्रश्नका एकाशी हामें या नहीं उत्तर न देकर भगवान् बुद्धने कहा कि गृहस्य भी यदि मिध्यात्वी है तो वह भी आराधक नहीं तो निर्वाणमार्गका आराधक नहीं और त्यागी भी यदि मिध्यात्वी है तो वह भी आराधक नहीं। किन्तु यदि वे दोनों सम्यक् प्रतिपत्तिसम्यक्त हैं, तभी आराधक होते हैं। अपने ऐसे उत्तरके बल पर वे अपने आपको विभव्यवादी बताते हैं और कहते हैं कि मैं एकाशवादी नहीं हैं।

यदि वे ऐसा कहते कि गृहस्थ आराधक नहीं होता, लागी आराधक होता है या ऐसा कहते कि लागी आराधक होता है, गृहस्थ आराधक नहीं होता तब उनका वह उत्तर एकांशवाद होता। किन्तु प्रस्तुतमें उन्होंने लागी या गृहस्थकी आराधकता और अनाराध-कतामें जो अपेक्षा या कारण था उसे बताकर दोनों को आराधक और अनाराधक बताया है। अर्थात् प्रश्नका उत्तर विमाग करके दिया है अतएव वे अपने आपको विमन्यवादी कहते हैं।

यहाँपर यह प्यान रखना चाहिए कि भगवान् बुद्ध सर्वदा सभी प्रश्नोंके उत्तरमें विभव्यवादी नहीं थे। किन्तु जिन प्रश्नों का उत्तर विभव्यवादसे ही संभव था उन कुछ ही प्रश्नोंका उत्तर देते समय ही वे विभव्यवादका अवलम्बन लेते थे ।

<sup>1. &</sup>quot;सिक्त् विभाजवारं च विदागरेजा" । श्रृजकृतांग १.१४.२२। २ देखी-दीवनिकाय-३३ संगितिपरिवाय सुक्तं चार प्रभन्धाकरण । ३ वही ।

उपर्युक्त बौद्ध स्त्रसे एकांशवाद और विभव्यवादका परस्पर विरोध स्पष्ट स्वित हो जाता है। जैन टीकाकार विभव्यवाद का अर्थ स्याद्वाद अर्थात् अनेकान्तवाद करते हैं। एकान्तवाद और अनेकान्तवादका मी परस्पर विरोध स्पष्ट ही है। ऐसी स्थितिमें स्त्रकृतांगगत विभव्यवादका अर्थ अनेकान्तवाद या नयवाद या अपेक्षावाद या प्रथक्करण करके, विभाजन करके किसी तस्वके विवेचन का वाद मी लिया जाय तो ठीक ही होगा। अपेक्षामेदसे स्यात्शब्दांकित प्रयोग आगममें देखे जाते हैं। एकाधिक भंगोंका स्याद्वाद मी आगममें मिलता है। अत्रप्व आगमकालीन अनेकान्तवाद या विभव्यवादको स्याद्वाद मी कहा जाय तो अनुचित नहीं।

भगवान् बुद्धका विभज्यवाद कुछ मर्यादित क्षेत्रमें था। श्रीर भगवान् महावीरके विभज्य-वादका क्षेत्र व्यापक था। यही कारण है कि जैनदर्शन आगे जाकर अनेकान्तवादमें परिणत हो गया और बौद्धदर्शन किसी अंशमें विभज्यवाद होते हुए मी एकान्तवाद की ओर अमसर हुआ।

भगवान् बुद्धके विभज्यवादकी तरह भगवान् महावीरका विभज्यवाद मी भगवतीगत प्रश्नो-सरोंसे स्पष्ट होता है। गणधर गौतम आदि और भगवान् महावीर के कुछ प्रश्नोत्तर नीचे दिये जाते हैं जिनसे भगवान् महावीरके विभज्यवादकी तुलना भ० बुद्धके विभज्यवादसे करनी सरल हो सके।

(१)

गौ०-कोई यदि ऐसा कहे कि - 'मैं सर्व प्राण, सर्वभूत, सर्व जीव, सर्व सत्त्वकी हिंसा का प्रत्याख्यान करता हूँ' तो क्या उसका वह प्रस्थाख्यान सुप्रस्थाख्यान है या दुष्प्रस्थाख्यान ! भ० महावीर-स्यात सुप्रस्थाख्यान है और स्यात् दुष्प्रस्थाख्यान है। गौ०-मन्ते ! इसका क्या कारण !

भ० महाबीर-जिसको यह मान नहीं कि ये जीव हैं और ये अजीव, ये त्रस हैं और ये स्थावर, उसका वैसा प्रत्याख्यान दुष्प्रत्याख्यान है। वह मृषावादी है। किन्तु जो यह जान-ता है कि ये जीव हैं और ये अजीव, ये त्रस हैं और ये स्थावर, उसका वैसा प्रत्या- ख्यान सुप्रत्याख्यान है, वह सत्यवादी है।

---भगवती श० ७. उ० २. सू० २७०।

(२)

जवंती-मंते ! सोना अच्छा है या जगना ?

भ० महावीर—जयंती ! कितनेक जीवोंका सोना अच्छा है और कितनेक जीवोंका जगना अच्छा है।

ज०--इसका क्या कारण है !

भ० म०—जो जीव अधर्मी हैं, अधर्मातुग हैं, अधर्मीष्ठ हैं, अधर्मीख्यायी है, अधर्मप्रलोकी हैं, अधर्मप्रस्तान हैं, अधर्मप्रसानार हैं, अधर्मिक वृत्तिवाले हैं वे सोते रहें यही अब्छा है; क्योंकि जब वे सोते होंगे अनेक जीवोंको पीड़ा नहीं देंगे। और इसप्रकार ख, पर और उभयको अधार्मिक क्रियामें नहीं लगावेंगे अतएव उनका सोना अब्छा है।

किन्तु जो जीव धार्मिक हैं, धर्मानुम हैं यावत् धार्मिक इत्तिवाले हैं उनका तो जागना ही अच्छा है। क्योंकि ये अनेक जीवोंको सुख देते हैं और ख, पर और उभयकों धार्मिक अनुष्ठान में लगाते हैं अतएव उनका जागना ही अच्छा है।

जयंती-भन्ते ! बलवान् होना अच्छा है या दुर्बल होना !

भ० महावीर—जयंती ! कुछ जीवों का बळवान होना अच्छा है और कुछका दुर्बेछ <mark>होना ।</mark> जयंती—इसका क्या कारण ?

भ० महावीर—जो जीव अधार्मिक हैं यावत् अधार्मिक वृत्तिवाले हैं उनका दुर्बछ होना अच्छा है। क्यों कि वे बलवान् हों तो अनेक जीवों को दुःख देंगे।

किन्तु जो जीव धार्मिक हैं यावत् धार्मिकदृत्तिवाले हैं उनका सबछ होना ही अच्छा है क्योंकि उनके सबछ होनेसे वे अधिक जीवोंको सुख पहुँचावेंगे।

इसीप्रकार अलस्तव और दक्षत्वके प्रश्नका मी विभाग करके भगवान् ने उत्तर दिया है।

- भगवती १२.२.४४३।

( 3 )

गौ०-भन्ते ! जीव सकम्प हैं या निष्कंप<sup>र</sup> ई

म० महावीर-गौतम ! जीव सकस्य मी हैं और निष्कस्य मी।

गौ० –इसका क्या कारण ?

भ० महावीर - जीव दो प्रकारके हैं - संसारी और मुक्त जीवके दो प्रकार हैं -अनन्तरसिद्ध और परम्परसिद्ध । परंपरसिद्ध तो निष्कम्प हैं और अनन्तरसिद्ध सकन्प । संसारी जीवोंके मी दो प्रकार हैं - शैलेशी और अंशेलेशी । शैलेशी जीव निष्कम्प होते हैं और अंशैलेशी सकम्प होते हैं ।

- मंगवती २५.४ ।

(8)

गी०—जीव सवीर्य हैं या अवीर्य हैं ! भ० महावीर—जीव सवीर्य भी हैं और अवीर्य भी हैं । गी०—इसका क्या कारण !

भ० महावीर—जीव दो प्रकारके हैं । संसारी और मुक्त । मुक्त तो अवीर्य हैं । संसारी जीव के दो मेद हैं— शैलेशीप्रतिपन्न और अशैलेशीप्रतिपन्न । शैलेशीप्रतिपन्न जीव लिधवीर्यकी अपेक्षा से सवीर्य हैं किन्तु करणवीर्यकी अपेक्षासे अवीर्य हैं और अशैलेशी- प्रतिपन्न जीव लिधवीर्यकी अपेक्षासे सवीर्य हैं किन्तु करणवीर्यकी अपेक्षासे सवीर्य में हैं और अवीर्य मी हैं । जो जीव पराक्रम करते हैं वे करणवीर्य अपेक्षासे सवीर्य हैं और अपराक्रमी हैं वे करणवीर्यकी अपेक्षासे अवीर्य हैं ।

#### - भगवती १.८.७२।

भगवान बुद्धके विभव्यवादकी तुलनामें और मी कई उदाहरण दिये जा सकते हैं किन्तु इतने पर्याप्त हैं। इस विभव्यवादका मूलाधार विभाग करके उत्तर देना है जो उत्तरको उदाहरणोंसे स्पष्ट है। असली बात यह है कि दो विरोधी बातोंका स्वीकार एक सामान्यमें करके उसी एकको । मूलमें सेये-निरेया (सेज-बिरेज) है। कुना करो-"तहेजति तक्षेजिति"—हंशावास्तो॰

पनिषद् ५।

विभक्त करके दोनों विभागोंने दो विरोधी धर्मोंको संगत बताना, इसना अर्थ इस विक्रमधादका पिलत होता है। किन्तु यहाँ एक बातकी और विशेष ध्यान देना आक्रमण है। मं बुद्ध जब किसीका विभाग करके विरोधी धर्मोंको घटाते हैं और भगवान महाविरने जो उक्त बुद्धहरणोंने विरोधी धर्मोंको घटाया है उससे स्पष्ट है कि वस्तुतः दो विरोधी धर्म एककालमें किसी. एक व्यक्तिके नहीं बरिक भिन्न भिन्न व्यक्तिओंके हैं। विभञ्चवादका यही मूख अर्थ हो सकता है जो दोनों महापुरुवोंके बचनोंमें एकरूपसे आया है।

किन्तु भगवान् महावीरने इस विभज्यवादका क्षेत्र व्यापक बनाया है। उन्होंने विरोधी धर्मोंको अर्थात् अनेक अन्तोंको एक ही काल्में और एक ही व्यक्तिमें अपेक्षामेदसे घटाया है। इसी कारणसे विभज्यवादका अर्थ अनेकान्तवाद या स्याद्राद हुआ और इसी लिये मगवान् महावीरका दर्शन आगे चलकर अनेकान्तवादके नामसे प्रतिष्ठित हुआ।

तिर्यक्सामान्यकी अपेक्षासे जो विशेष व्यक्तियाँ हों उन्हीं व्यक्तिओं में विशेषी धर्मका स्वीकार करना यह विमञ्चवादका मूछाधार है जब कि तिर्थम् और अर्ध्वता दोनों प्रकारके सामान्योंके धर्मायों ने विशेषी धर्मोका स्वीकार करना यह अनेकान्तवादका मूछाधार है। अनेकान्तवाद विमञ्चवादका विकसित रूप है। अत एवं वह विमञ्चवाद तो है ही। पर विमञ्चवाद ही अनेकान्तवाद है ऐसा नहीं कहा जा सकता । अत एवं जैन दार्शनिकोंने अपने वादकों जो अनेकान्तवादके नामसे ही विशेषरूपस प्रख्यापित किया है वह सर्वधा उचित ही हुआ है।

#### §४ अनेकान्तवाद ।

भगवान् महावीरने जो अनेकान्तवादकी प्ररूपणा की है उसके मूलमें तत्कालीन दार्शनिकोंमेंसे भगवान् बुद्धके निषेधात्मक दृष्टिकोणका महस्वपूर्ण स्थान है। स्यादादके मंगोंकी रचनामें
संजयबेल्ट्टीपुत्तके' विक्षेप वादसे भी मदद ली गई हो—यह संमव है। किन्तु भगवान् बुद्धने
तत्कालीन नाना वादोंसे अलित रहनेके लिये जो रूख संगीकार किया या उसीमें अनेकान्तवादका
बीज है ऐसा प्रतीत होता है। जीव और जगत् तथा ईश्वरके निस्तव—अनिस्तकके विषयमें जो
प्रश्न होते थे उनको उन्होंने अन्याकृत बता दिया। इसी प्रकार जीव और शरीरके विषयमें मेदाभैदके प्रश्नको भी उन्होंने अन्याकृत कहा है। जब कि भ० महावीरने उन्हीं प्रश्नोंका व्याकरण
अपनी दृष्टिसे किया है। अर्थाइ उन्हीं प्रश्नोंको अनेकान्तवादके आश्रयसे खुल्हाया है। उन प्रश्नोंके
स्पष्टीकरणमेंसे जो दृष्टि उनको सिद्ध हुई उसीका सार्वत्रिक विस्तार करके अनेकान्तवादको
सर्ववत्तुन्यापी उन्होंने बनादिया है। यह स्पष्ट है कि भ० बुद्ध दो विरोधी वादोंको देखकर उनसे
बचनेके लिये अपना तीसरा मार्ग उनके अखीकारमें ही सीमित करते हैं, तब भ० महावीर उन
दोनों विरोधी वादोंका समन्वय करके उनके खीकारमें ही अपने नये मार्ग अनेकान्तवादकी प्रतिष्ठा
करते हैं। अतएव अनेकान्तवादकी चर्चाका प्रारंभ बुद्धके अन्याकृत प्रश्नोंसे किया जाय तो
उचित ही होगा।

(१) भगवान् बुज्ञके भव्याकृत प्रश्न । भगवान् बुद्धने निम्नलिखित प्रश्नोको अन्याकृत कहा है —

३ दीवनिकाय-सामन्त्रफक्षुत्त । २ मजिसमनिकाय पृक्षमार्खंक्यसुत्त १३ ।

7,

- (१) लोक शास्रत है ?
- (२) लोक अशास्रत है ?
- (३) लोक अन्तवान् है ?
- (४) लोक अनन्त है ?
- (५) जीव और शरीर एक हैं ?
- (६) जीव और शरीर भिन्न हैं ?
- (७) मरनेके बाद तथागत होते हैं ?
- (८) मरनेके बाद तथागत नहीं होते ?
- (९) मरनेके बाद तथागत होते भी हैं, और नही भी होते ?
- (१०) मरनेके बाद तथागत न-होते हैं, और न-नही होते हैं :.

इन प्रश्नोंका संक्षेप तीन ही प्रश्नमें है—(१) लोककी निल्यता-अन्तिल्यता और सान्तता-निरन्तताका प्रश्न, (२) जीव-शरिरके मेदामेदका प्रश्न और (२) तथागतकी मरणोत्तर स्थिति-अस्थित अर्थात जीवकी निल्यता अनिल्यताका प्रश्न । ये ही प्रश्न भगवान् बुद्धके जमानेके महान् प्रश्न थे । और इन्हींके विषयमें भ० बुद्धने एक तरहसे अपना मत देते हुए भी वन्द्यतः विधायकरूपसे कुछ नहीं कहा । यदि वे लोक या जीवको निल्य कहते तो उनको उपनिषद्-मान्य शाश्वतवादको स्थीकार करना पढता और यदि वे अनिल्य पक्षको स्थीकार करते तब चार्वाक जैसे भौतिकवादि संमत उच्छेदवादको स्थीकार करना पडता । इतना तो स्पष्ट है कि उनको शाश्वतवादमें भी दोष प्रतीत हुआ या और उच्छेदवादको भी वे अच्छा नहीं समझते थे । इतना होते हुए भी अपने नये वादको कुछ नाम देना उन्होंने पसंद नहीं किया और इतना ही कह कर रह गये कि ये दोनो वाद ठीक नहीं । अतएव ऐसे प्रश्नोंको अन्याकृत, स्थापित, प्रतिक्षिप्त बता दिया और कह दिया कि लोक शाश्वत हो या अशाश्वत, जन्म है ही, मरण है ही । मैं तो इन्हीं जन्ममरणके विधातको बताता हूँ । यही मेरा व्याकृत है । और इसीसे तुम्हारा मला होनेवाला है । शेष लोकादिकी शाश्वतता आदिके प्रश्न अव्याकृत है, उन प्रश्नोंका मैंने कुछ उत्तर नहीं दिया ऐसा ही समझो ।

इतनी चर्चासे स्पष्ट है कि म० बुद्धने अपने मन्तव्यको विधिक्तपसे न रख कर अशासतानुकोट्सवादका ही खीकार किया है। अर्थात् उपनिषनमान्य नेति नेति की तरह वस्तुखक्तपका
निषेधपरक ध्याख्यान करनेका प्रयत्न किया है। ऐसा करनेका कारण स्पष्ट यही है कि तत्कालमें
प्रचलित वादोंके दोषोंकी ओर उनकी दृष्टि गई और इस लिये उनमें से किसी वादका अनुयायी
होना उन्होंने पसंद नहीं किया। इस प्रकार उन्होंने एक प्रकारसे अनेकान्तवादका रास्ता साफ
किया। मगवान् महावीरने तत्तद्वादोंके दोष और गुण दोनोंकी और दृष्टि दी। प्रत्येक वादका
गुणदर्शन तो उस उस वादके स्थापकने प्रथमसे कराया ही था, उन विरोधीवादोंमें दोषदर्शन
म० बुद्धने किया। तब भगवान् महावीरके सामने उन वादोंके गुण और दोष दोनों आ गए।
दोनों पर समान भावसे दृष्टि देने पर अनेकान्तवाद खतः फलित हो जाता है। भगवान्
महावीरने तत्कालीनवादों के गुणदोवोंकी परीक्षा करके जितनी जिस वादमें सचाई थी उसे

१ इस प्रसको ईश्वरके खतन्त्र अस्तित्व या नास्तित्व का प्रश्न भी कहा जा सकता है। - २ वहीं।

इतनी ही मात्रामें खीकार करके सभी वादोंका समन्वय करनेका प्रयत किया। यही भगवान् महावीर का अनेकान्तवाद या विकसित विभज्यवाद है। भगवान् बुद्ध जिन प्रश्लोंका उत्तर विभिक्षपसे देना नहीं चाहते थे उन सभी प्रश्लोंका उत्तर देनेमें अनेकान्तवादका आश्रय करके भगवान् महावीर समर्थ हुए। उन्होंने प्रखेक वादके पीछे रही हुई दृष्टिको समझनेका प्रयत्न किया, प्रलेक वादकी मर्यादा क्या है, अमुक वादका उत्थान होनेमें मूलतः क्या अपेक्षा होना चाहिए, इस बातकी खोज की और नयवादके रूपमें उस खोजको दार्शनिकोंके सामने रखा। यही नयवाद अनेकान्तवादका मूलाधार बन गया।

अब मूल जैनागमोंके आधार पर ही भगवान् के अनेकान्तवादका दिग्दर्शन कराना उपयुक्त होगा ।

पहले उन्ह प्रश्नोंको लिया जाता है जिनको कि म० बुद्धने अन्याकृत बताया है। ऐसा करनेसे यह स्पष्ट होगा कि जहाँ बुद्ध किसी एक बादमें पडजानेके भय से निष्धासक उत्तर देते है वहाँ भ० महावीर अनेकान्तवादका आश्रयकरके किस प्रकार विधिक्ष उत्तर देकर अपना अपूर्व मार्ग प्रस्थापित करते हैं—

#### ं (२) छोककी नित्यानित्यता-सान्तानन्तता ।

उपर्युक्त बौद्ध अन्याकृत प्रश्नोंमें प्रथम चार लोककी निस्मानिस्तता और सान्तता—अनन्तताके लिख्यमें हैं। उन प्रश्नोंके लिख्यमें भगवान् महावीर का जो स्पष्टीकरण है वह भगवतीमें स्कन्दक' परिवाजकके अधिकारमें उपलब्ध है। उस अधिकारसे और 'अन्य अधिकारोंसे यह सुविदित है कि भगवान्ने अपने अनुयायिओंको लोकके संबंधमें होनेवाले उन प्रश्नोंके विषयमें अपना स्पष्ट मन्तव्य बता दिया था, जो अपूर्व था। अतएव उनके अनुयायी अन्य तीर्थिकोंसे इसी विषयमें प्रश्न करके उन्हें चूप किया करते थे। इस विषयमें भगवान् महावीरके शब्द ये हैं—

"यवं खलु मय खंदया! घडिवहे लोग पन्नते, तं जहा-दब्बओ सेत्तओ कालओ भावओ।

दब्बओ णं पगे छोप सभंते १।

खेत्रओं णं लोप असंखेजाओं जोयणकोडाकोडीओ आयामविक्खंभेणं असंखेजाओं जोयणकोडाकोडीओ परिक्लेबेणं पन्नता, अत्यि पुण संखेते २।

कालओं णं लोप ण कयावि न आसी, न कयावि न भवति, न कयावि न भविस्सति, भविंद्य य भवति य भविस्सइ य, धुवे णितिष सासते अक्खप अव्वष्ट अवद्विप णिक्रे, करिथ पुण से अन्ते ३।

भारतो गं लोए अणंता वण्णपञ्जवा गंध० रस० फासपञ्जवा अणंता संठाणपञ्जवा अणंता गुरुयलडुयपञ्जवा अणंता अगस्यलडुयपञ्जवा, नित्य पुण से अन्ते ४।

से सं संदगा! दब्बओ होए संबंते, खेत्रओ होए संबंते, काहतो होए अणंते, भावओ होए अणंते।" भग० २.१.९०

इसका सार यह है कि लोक द्रव्यकी अपेक्षासे सान्त है क्योंकि यह संख्यामें एक है। फिन्तु भाव अर्थात् पर्यायोंकी अपेक्षासे लोक अनन्त है क्योंकि लोकद्रव्यके पर्याय अनन्त हैं। कालकी दृष्टिसे लोक अनन्त है अर्थात् शाश्वत है क्योंकि ऐसा कोई काल नहीं जिसमें लोकका

१ शतक २ उद्देशक १। २ शतक ९ उद्देशक ६। सूत्रकृतांग १.१.५.६—"अन्तवं निद्यु छोयु इद्द् भीरो तिपासई।"

अस्तित्व म हो । किन्तु क्षेत्रकी दृष्टिसे छोक सान्त है क्योंकि सक्तलक्षेत्रमें से कुल ही में 'लोक है अन्यत्र नहीं ।

इस उद्धरणमें मुख्यतः सान्त और अनन्त शन्दोंको लेकर अनेकान्तवादकी स्थापना की गई है। भगवान् बुद्धने लोककी — सान्तता और अनन्तता दोनोंको अन्याकृत कोटिमें रखा है। तब भगवान् महावीरने लोकको सान्त और अनन्त अपेक्षामेदसे बताया है।

अन छोककी शाश्वतता-अशाश्वतताके विषयमें जहाँ भ० बुद्धने अव्याकृत कहा वहाँ भ० महावीरका अनेकान्तवादी मन्तव्य क्या है उसे उन्हींके शब्दोंमें सुनिये: —

"सासप लोप जमाली। जन्न कयावि णासी, जो कयावि ण भवति, ज कयावि ज भविस्सर, भुषि च भवर य भविस्सर य, भुवे जितिए सासए अक्खए अव्वए सर्वाट्र ए जिसे।

असास्य होय जमाही ! जभो ओसप्पिणी भवित्वा उस्सप्पिणी भवद, उस्सप्पिणी भवित्वा ओसप्पिणी भवद् ।" अम० ९.६.३८७ ।

जमाली अपने आपको अर्हत् समजता या किन्तु जब लोककी शाश्वतता-अशाश्वतताके विषयमें गौतम गणधरने उससे प्रश्न पूछा तब वह उत्तर म दे सका, तिसपर भ० महावीरने उपर्युक्त समाधान यह कह करके किया कि यह तो एक सामान्य प्रश्न है । इसका उत्तर तो मेरे छक्तस्य शिष्य भी दे सकते हैं।

जमालि ! छोक शासत है और अशासत मी । त्रिकालमें ऐसा एक भी समय नहीं जब छोक किसी न किसी रूपमें न हो अत एव वह शासत है। किन्तु वह अशासत मी है क्योंकि छोक हमेशा एकरूप तो रहता नहीं । उसमें अवसर्पिणी और उत्मर्पिणीके कारण अवनित और उन्नति में देखी जाती है । एकरूपमें — सर्वेषा शासत में परिवर्तन नहीं होता अत एव उसे अशास्त्रत भी मानना चाहिए।

#### (३) लोक क्या है ?

प्रस्तुतमें ठोकसे म० महावीरका क्या अभिप्राय है यह भी जानना जरूरी है। उसके लिये नीचेके प्रकासर पर्यास हैं।

"किमियं मंते! छोपचि पबुषाइ?"

"गोयमा । पंचरिथकाया, एस णं एयतिए छोएति पतुत्रह । तं जहा ध्रमरिथकाए अहम्मरिथकाए जाव ( भागासरिथकाए जीवरिथकाए )मागालरिथकाए।"

भग० १३.४.४८१।

अर्थात् पांच अस्तिकाय ही लोक है। पांच अस्तिकाय ये हैं - धर्मास्तिकाय, अधर्मास्ति-काय, आकाशास्तिकाय, जीवास्तिकाय और पुरुलास्तिकाय।

## (४) जीव-शरीरका सेदासेद।

जीव और शरीरका मेद है या अमेद इस प्रश्नको मी म० सुद्धने अन्याकृत कोटिमें रखा है। इस विषयमें भगवान् महावीरके मन्तस्थको निम्न संवादसे जाना जा सकता है —

Jain Education International

१ कोकका भवकव हैं पंचाकिकाय। पंचाकिकाय संपूर्ण आकाशस्त्रमें नहीं किन्दु जैया उपर बताया गया है असंज्यावकोटाकोटी पोजन की परिधिमें हैं। न्या॰ प्रस्तादमा ३

"आया अन्ते ! काचे कते काचे !" "गोयमा! आयानि काचे अकेचि काचे ।" "कर्षि अन्ते ! काचे अकर्षि काचे !" "गोयमा ! कर्षि यि काचे अकर्षि पि काचे ।" यहं दकेके पुच्छा । "गोयमा ! स्विचे वि काचे अविचे वि काचे" । संग० १६.७.४९५ ।

उपर्युक्त संवाद से स्पष्ट है कि म० महावीरने गीतमके प्रश्नके उत्तरमें आत्माको शरीरसे अभिन्न मी कहा है और उससे भिन्न मी कहा है। ऐसा कहनेपर और दो प्रश्न उपस्थित होते हैं कि यदि शरीर आत्मा से अभिन्न है तो आत्माकी तरह यह अरूपि मी होना चाहिए और सचैतन मी। इन प्रश्नोंका उत्तर मी स्पष्टरूपसे दिया गया है कि काय अर्थात् शरीर रूपि मी है और अरूपि मी। शरीर सचैतन मी है और अर्चेतन मी।

जब शरीरको आत्मासे प्रथक् माना जाता है तब वह रूपि और अचेतन है। और जब शरीर को आत्मासे अभिन्न माना जाता है तब शरीर अक्षिप और सचेतन है।

मगवान् बुद्धके मतसे यदि शरीरको आत्मासे भिन्न माना जाय तब महाचर्यवास संमव नहीं । और यदि अभिन्न माना जाय तब मी - महाचर्यवास संभव नहीं । अत एव इन दोनों अन्तों को छोडकर मगवान् बुद्धने मध्यममार्गका उपदेश दिया और शरीरके मेदामेदके प्रसको अध्याकृत बताया --

"तं जीवं तं सरीरं ति भिक्तुं । विद्विया सति ब्रह्मचरियवासी न होति । अक्ष्मं जीवं अक्ष्मं सरीरं ति वा भिक्तुं ! दिद्विया सति ब्रह्मचरियवासी न होति । यते ते भिक्तुं ! उभी अन्ते अनुपरम्म मण्डेन तथागतो धम्मं देसेति—" संयुक्त XII 185

किन्तु भगवान् महावीरने इस विषय में मध्यममार्ग — अनेकान्तवादका आश्रय लेकर उपयुक्त दोनों निरोधी वादोंका समन्वय किया। यदि आस्मा हारीरसे असन्त मिन माना जाय तब
कायकृत कर्मोंका फल उसे नहीं मिलना चाहिए। असन्तमेद माननेपर इस मकार अकृतागम
दोषकी आपत्ति है। और यदि असन्त अभिन माना जाय तब हारीर का दाह हो जानेपर
आत्मा मी नष्ट होगा जिससे परलोक संभव नहीं रहेगा। इस प्रकार कृतप्रणाश दोष की आपत्ति
होगी। अत एव इन्हीं दोनों दोषोंको देखकर भगवान् बुद्धने कह दिया कि मेद्र पक्ष और अनेद
पक्ष ये दोनों ठीक नहीं हैं। अब कि म० महावीरने दोनों विरोधी बादोंका समन्वय किया और
मेद और अमेद दोनों पक्षोंका खीकार किया। एकान्त मेद और अमेद माननेपर जो दोषहोत हैं वे उभयवाद गाननेपर नहीं होते। जीव और शरीरका मेद इसिलये गानना चाहिए कि
शादीर का नाश हो जानेपर मी आत्मा दूसरे जन्ममें मौजुद रहती है या सिद्धावस्थामें अशरीरी
आत्मा मी होती है। अमेद इसिलये मानना चाहिए कि संसारावस्थाने शरीर और अस्ताकाधीरनीरवस्थ या अग्निलोहपिण्डवत् तादाल्य होता है इसी लिये कायसे किसी वस्तुका स्पर्श होनेपर आरमार्म संवेदन होता है और कायिक कर्मका विपाक आस्मार्म होता है।

भगवतीसूत्रमें श्रीक्के परिणाम दश गिनाए हैं यथा---

गतिपरिणाम, इन्द्रियपरिणाम, कवायपरिणाम, छेर्यापरिणाम, योगपरिणाम, उपयोगपरि-णाम, झानपरिणाम, वर्शनपरिणाम, चारित्रपरिणाम और वेदपरिणाम । - यग्न १४,४.५१४,१ जीव और कायका यदि अभेद न माना जाय तो इन परिणामोंको जीवके परिणामरूपसे नहीं गिनाया जा सकता। इसी प्रकार भगवतीमें (१२.५.७५१) जो जीवके परिणामरूपसे वर्ण गन्ध स्पर्शका निर्देश है वह मी जीव और शरीरके अमेद को मान कर ही घटाया जा सकता है।

अन्यत्र गीतमके प्रश्नके उत्तरमें निश्चयपूर्वक भगवान् ने कहा है कि-

"गोयमा! अहमेयं जाणामि अहमेयं पासामि अहमेयं बुजहामि "जं णं तहागयस्त जीवस्स सकविस्त सकम्मस्स सरागस्स सबेदगस्स समोहस्स सलेसस्स ससरीरस्स ताओ सरीराओ अविष्यमुक्तस्स एवं पश्चयति – तं जहा कालसे वा जाव सुक्तिलसे वा, सुन्भिगंधसे वा दुन्भिगंधसे वा, तिसे वा जाव महुरसे वा, कश्चद्रसे वा जाव लुक्कसे वा।" भग० १७.२.।

अन्यत्र जीवके क्रम्णवर्णेपर्यायका मी निर्देश है---भग०२५.४। ये समी निर्देश जीवशरीरके अमेदकी मान्यतापर निर्भर हैं।

इसी प्रकार आचारांगमें आत्माके विषयमें जो ऐसे शब्दोंका प्रयोग है -

"सब्बे सरा नियष्ट्रित तका जस्य न विज्ञति मई तस्य न गाहिया। ओर अप्यर्द्धाणस्स स्रोयसे। से न दीहे न हस्से न बहे न तंसे न सडरंसे व परिमंडले न किण्डे न नीले न इत्यी न पुरिसे न मस्रहा परिने सस्रे उनमा न विज्ञय अस्त्री सत्ता अपयस्स पर्य गरिथ ।" आसार स्ट १७०।

वह मी संगत नहीं हो सकता यदि आत्मा शरीरसे भिन्न म माना जाय । शरीरभिन्न आत्माको छक्य करके स्पष्टक्रप से भगवान् ने कहा है कि उसमें वर्ण-गन्ध-रस-स्पर्श नहीं होते --

"गोयमा । सहं एयं जाणामि, जाव जं णं तहानयस्स जीवस्स सक्रविस्स सक्रमस्स अरागस्स सवेदस्स अमोहस्स मक्षेत्रस्स असरीरस्स ताओ सरीराओ विष्यमुकस्स नो एयं पद्मायति –तं जहा काळ्ते वा जाव लुक्सते वा।" भगवती० १७.२.।

चार्षीक शरीरको है। आत्मा मानता था और औपनिषद-ऋषिगण आत्मा को शरीरसे अस्यन्त भिन्न मानते थे। भ० बुद्धको इन दोनों मतोंमें दोष तो नजर आया किन्तु ने विधिक्रपसे समम्बय न कर सके। जब कि भगवान् महाबीर ने इन दोनों मतों का समन्वय उपर्युक्त प्रका-रसे भेद और अभेद दोनों पक्षोंका स्वीकार करके किया।

#### (५) जीवकी नित्यानित्यता -

मृत्युके बाद तयागत होते हैं कि नहीं इस प्रश्नको भ० बुद्धने अध्याकृत कोटिमें रखा है क्योंकि ऐसा प्रश्न और उसका उत्तर सार्थक नहीं, आदि ब्रह्मचर्यके किये नहीं, निर्वेद, निरोध, अमिहा, संबोध और निर्वाणके लिये भी नहीं !

आत्माके विषयमें चिन्तन करना यह म० बुद्धके मतसे अयोग्य है। जिन प्रश्लोंको म० बुद्धने 'अयोनिसो मनसिकार' — विचारका अयोग्य ढंग — कहा है वे ये है — "मैं भूतकालमें था कि नहीं था! मैं भूतकालमें क्या था! मैं भूतकालमें कैसा था! मैं भूतकालमें क्या होकर किर क्या हुआ! मैं भविष्यत् कालमें होजंगा! मैं

१. संयुक्तनिकाय XVI 12; XXII 86; मध्यमनिकाय क्रमाखंत्रमञ्जूत ६६।

भविष्यत् कालमें केसे होर्छमा ? मैं भविष्यत् कालमें क्या होकर क्या होर्छमा ? मैं हूँ कि नहीं ? मैं क्या हूँ ! मैं केसे हूँ ! यह सस्य कहांसे आया ! यह कहाँ जायगा !

भगजान् बुद्धका कहना है कि 'अयोगिसो मनसिकार' से नचे आखा छत्यम होते हैं और उत्पन्न आसन वृद्धिंगत होते हैं। अत एव इन प्रश्नोंके विचारमें छगना साधकके किये अनुचित हैं<sup>र</sup>।

इन प्रश्नोंके विचारका फल बताते हुए भ० सुद्धने कहा है कि 'अयोनिसो मनसिकार' के क्रारण इन छः दृष्टिओंमें से कोई एक दृष्टि उत्पन्न दोती है उसमें फँसकर अज्ञानी पृथाजन जरा-मरणादिसे मुक्त नहीं होता —

- (१) मेरी आत्मा है।
- (२) मेरी भाव्या नहीं है।
- (३) मैं भारमाको भारमा समझता हूँ।
- ( ४ ) में अनात्माको आत्मा समझता हूँ ।
- (५) यह जो मेरी आत्मा है वह पुण्य और पायकर्म के विपाककी भोक्ता है।
- (६) यह मेरी आत्मा निस्प है, धुव है, शाश्वत है, अविपरिणामधर्मा है, जैसी **है वैसी** सदैव रहेगी ।

अत एव उनका उपदेश है कि इन प्रश्नोंको छोडकर दुःख, दुःखसमुदाय, दुःखनिरोध और दुःखनिरोधका मार्ग इन चार आर्यसस्त्रोंके विधयमें ही मनको छगाना चाहिए। उसीसे आक्षयनिरोध होकर निर्वाणकाम हो सकता है।

भ० बुद्धके इन सप्देशोंके विपरीत ही भगवान् महावीरका उपदेश है। इस नातकी प्रतीति प्रथम अंग आचारांगके प्रथम वाक्यसे ही हो जाती है—

"इइमेश्नेसि मो सन्ना भवर तं जहा-पुरिश्यमाओ वा दिलाओ आगओ अहमंसि, दाहिणाओ था...अन्नयरीयाओ वा दिलाओ वा अणुदिसाओ वा आगओ अहमंसि। ध्वमेगेसि मो नार्थ मवर-अस्थि मे आवा उववारए। मस्थि मे आवा उववारए। के अर्द आसी, के बारूमो खुओ इह पेका भविस्सामि ?

"से जे पुण जाणेजा सहसम्मुद्द्याप परवानरणेष क्योसि वा भन्तिप सोका वं जहा पुरिश्यमाओ ... प्रविमेणेसि नार्य भवद - अत्थि मे बाया उदयादए जो दमाओ दिसाओ मणुदिसाओ वा अणुसंचरद सब्दाओ दिसाओ अणुदिसाओ सोहं-से आयादाई, स्रोगावाई, कम्मावाई, किरियावाई।"

म० महावीरके मतसे जब तक अपनी या दूसरेकी बुद्धिसे यह पता न लग जाय कि कैं या मेरा जीव एक गतिसे दूसरी गतिको प्राप्त होता है, जीव कहाँसे आया, कीन या और कहाँ जामचा?—तब तक कोई जीव आरमधादी नहीं हो सकता लोकनादी नहीं होसकता कर्म और कियाबादी नहीं हो सकता। अस एव आरमाके विषयमें विकार करना बही संवरका और नेक्षका भी कारण है। जीवकी गति और आगतिके झान से मोझलाम होता है इस बातको या महावीरने स्पष्टस्परे सहा है—

३. सरिक्ष**रविकार अक्षानाक्षमञ्जूषाः २ ।** ॥ अस्तिक्षयविकाय-सक्ष्महासमञ्जूषा २. ।

"इह आगई गई पारिकाय अधेह जाहमरणस्स चडुमगं विक्लायरर" आचा० १.५.६.
यदि तथागतकी मरणोत्तर स्थिति-अस्थितिके प्रश्नको ईयर जैसे किसी अतिमानव के
पृषक् अस्तित्व और नास्तित्वका प्रश्न समझा जाय तब भगवान् महावीरका इन विषयमें मन्तव्य
क्या है यह भी जानना आवश्यक है। वैदिक दर्शनोंकी तरह शायत सर्वज्ञ ईश्वरको — जो कि
संसारी कभी नहीं होता, जैन धर्ममें कोई स्थान नहीं। भ० महावीरके अनुसार सामान्य जीव
ही कमींका नाश करके शुद्ध खरूपको प्राप्त होता है जो सिद्ध कहलाता है। और एक बार
शुद्ध होनेके बाद वह फिर कभी अशुद्ध नहीं होता। यदि भ० बुद्ध तथागतकी मरणोत्तर
स्थितिका स्थीकार करते तब ब्रह्मबाद या शायतवादकी आपित्त का भय था और यदि वे ऐसा
कहते कि तथागत मरणके बाद नहीं रहता तब भौतिकवादिओं के उच्छेदबादका प्रसंग आता।
अत एव इस प्रश्नको म० बुद्धने अव्याकृत कोटिमें रखा। परन्तु म० महावीरने अनेकान्तवादका
आश्रय करके उत्तर दिया है कि तथागत या अईत् मरणोत्तर भी है क्योंकि जीव द्वय ती
नष्ट होता नहीं, वह सिद्ध खरूप बनता है। किन्तु मनुष्यरूप जो कर्मकृत है वह नष्ट हो
जाता है। अत एव सिद्धावस्थामें अईत् या तथागत अपने पूर्वरूपमें नहीं भी होते हैं।
नाना जीवोंमें आकार प्रकारका जो कर्मकृत भेद संसारावस्था में होता है वह सिद्धावस्थामें
नहीं क्योंकि वहाँ कर्म भी नहीं —

"कम्मओ णं भंते जीवे नो अकम्मओ विभक्तिभावं परिणमइ, कम्मओ णं जए णो अकम्मओ विभक्तिभावं परिणमइ?"

"इंता गोयमा !"

भगवती १२.५.४५२।

इस प्रकार इम देखते हैं कि जिन प्रश्नों को भगवान् बुद्धने निरर्थक बताया है उन्हीं प्रश्नोंसे भगवान् महावीरने आध्यात्मिक जीवनका प्रारंभ माना है। अत एव उन प्रश्नोंको भ० महावीरने भ० बुद्धकी तरह अव्याकृत कोटिमें न रखकर व्याकृत ही किया है। इतनी सामान्य चर्चाके वाद अब आत्माकी निस्पता-अनिस्पता के प्रस्तुत प्रश्न पर विचार किया जाता है —

भगवान् बुद्धका कहना है कि तथागत मरणानन्तर होता है या नहीं — ऐसा प्रश्न अन्यतीथिंकोंको अज्ञानके कारण होता है। उन्हें रूपिदि का अज्ञान है अत एवं वे ऐसा प्रश्न करते हैं।
वे रूपिदिको आत्मा समझते हैं, या आत्माको रूपिदियुक्त समझते हैं, या आत्मामें रूपिदिको
समझते हैं, या रूपमें आत्माको समझते हैं जब कि तथागत वैसा नहीं समझते । अत एव
तथागत को वैसे प्रश्न भी नहीं उठते और दूसरोंके ऐसे प्रश्नको वे अव्याकृत बताते हैं।
मरणानन्तर रूप वेदना आदि प्रहीण हो जाताहै अत एव अब प्रज्ञापनाके साधन रूपिदि के न
होनेसे तथागतके लिये 'है' या 'नहीं है' ऐसा व्यवहार किया नहीं जा सकता। अत एव मरणानन्तर तथागत 'है' या 'नहीं है' इसादि प्रश्नोंको में अव्याकृत बताता हूँ।

हम पहिले बतला आये हैं कि, इस प्रश्नके उत्तर में भ० बुद्धको शाश्चतवाद या उच्छेद बाद में पड जानेका डर था इसीलिये उन्होंने इस प्रश्नको अन्याकृत कोटिमें रखा है। जब कि भ० महावीरने दोनों वादोंका समन्वय स्पष्टरूपसे किया है। अत एव उन्हें इस प्रश्नको

तुस्ता-''अध्य सिद्धी असिद्धी वा एवं सम्र निवेसए।'' सूत्रकृतांग २.५.२५।

२. संयुक्तनिकाय XXXIII 1: ३ वही XLIV. 8। ४ वही XLIV. 1

अञ्चाकृत कहने की आवश्यकता ही नहीं । उन्हों ने जो ज्याकरण किया है उसकी चर्चा भीचे की आती है।

म० महावीरने जीवको अपेक्षाभेदसे शास्त्रत और अशास्त्रत कहा है। इसकी स्पष्टताके छिये निस्न संवाद पर्याप्त है--

" जीवा णं भन्ते कि सासया भसासया ?"

"गोयमा! जीवा सिय सासया सिय असासया । गोयमा! दब्बहुवार सासया भाव-हुवार असासया।"भगवती - ७.२.२७३. ।

स्पष्ट है कि इब्यार्थिक अर्थात् इब्यकी अपेक्षासे जीव निस्न है और माव अर्थात् पर्यापकी दृष्टिसे जीव अनिका है ऐसा मन्तव्य में महावीरका है। इसमें शास्त्रवाद और उच्छेदवाद दोनों के समन्वयका प्रयत्न है। चेतन — जीव इब्यका विच्छेद कभी नहीं होता इस दृष्टिसे जीवको निस्म मान करके शास्त्रवादको प्रश्रय दिया है और जीवकी — नाना अवस्थाएँ जो स्पष्ट-स्पसे विच्छिक होती हुई देखी जाती हैं उनकी अपेक्षासे उच्छेदवादको भी प्रश्रय दिया। उन्होंने इस बातका स्पष्टरूपसे स्वीकार किया है कि ये अवस्थाएँ अस्पिर हैं इसीलिये उनका परिवर्तन होता है किन्तु चेतन इब्य शास्त्रत स्पिर है। जीवगत बाखल-पाण्डिस्मादि अस्पर भर्मीका परिवर्तन होगा जब कि जीवहब्य तो — शास्त्रत ही रहेगा।

"से मूर्ण भंते अधिरे पलोप्टर, नो थिरे पलोप्टर, अधिरे भक्षर नो थिरे भक्षर, सासप बाकप बाक्षियत्तं असासयं, सासप पंडिय पंडियत्तं असासयं !"

"हंता गोयमा! अधिरे पलोहर जाब पंडियसं असासयं।" भयवती - १.९.८०।

द्रव्यार्थिक नयका दूसरा नाम अञ्चुिक्छित नय है और भावार्थिकनयका दूसरा नाम ब्युच्छि-तिनय है इस से भी यही फलित होता है कि इन्य अविच्छिम ध्रुव शासत होता है और पर्याय का विच्छेद — नाश होता है अत एवं वह अध्रुव अनिस्य अशासत है। जीव और उसके पर्याय का अर्थात इन्य और पर्याय का परस्पर अमेद और मेद भी इह है इसी लिये जीव इन्यकों जैसे शासत और अशासत बताया, इसी प्रकार जीवके नारक, वैमानिक आदि विभिन्न पर्यायोंकों भी शासत और अशासत बताया है। जैसे जीवको इन्यकी अपेक्षासे अर्थात् भीव इन्यकी अपेक्षासे निस्य कहा वैसे ही नारक को भी जीव इन्यकी अपेक्षासे निस्य कहा है। और जैसे जीव इन्यको नारकादि पर्यायकी अपेक्षासे अनिस्य कहा है वैसे ही नारक जीव को भी नारकावकर पर्यायकी अपेक्षासे अनिस्य कहा है —

"नेरदया जं मंत्रे कि सासया असासवा ?"

"नोयमा ! सिय सासया सिय महासया।"

"से केजद्रेशं भंते एवं बुक्द ।"

"गोयमा ! अस्वोव्छित्तिणयद्भयाय सासया, बोव्छित्तिणयद्भयाय असासया । …ःपर्व जार वेमाणिया ।" भगवती ७.३.२७९ ।

जमाळीके साथ इए प्रकोत्तरोंमें भगवान् ने जीवकी शास्त्रतता और शशास्त्रताके मन्तव्यका जो रपष्टीकरण किया है उससे निस्नतासे उनका क्या मतस्त्र है व श्रनिस्नतासे क्या मतस्त्र है। यह विस्कृत स्पष्ट हो जाता है— "सालप जीवे जमाछी! जं न कयाइ णासी, णो कवावि न भवति, ण कथावि ज भवि-स्लइ, भुविं च भवइ य भविस्लइ य, जुवे णितिए सालय अक्सए अव्वष्ट अवद्विए णिखे। अलालप जीवे जमाछी! जन्नं नेरइए भवित्ता तिरिक्सजोणिए भवइ तिरिक्सजोणिए भवित्ता मणुस्से भवइ मणुस्से मवित्ता देवे भवइ।" भगवती ९,६.३८७। १.८.४२.।

तीनों काल्में ऐसा कोई समय नहीं जब कि जीव न हो । इसी लिये जीव शास्त्रत क्ष्य निरूप कहा जाता है । किन्तु जीव नारक मिट कर तियेच होता है और तियेच मिट कर मनुष्य होता है इस प्रकार जीव कमशः नाना अवस्थाओं को प्राप्त करता है अत एव उन अवस्थाओं की अपेक्षासे जीव अनिस्य अशास्त्रत अध्रव है । अर्थात् अवस्थाओं के नाना होते रहने पर मी जीवत्व कमी छप्त नहीं होता पर जीवकी अवस्थाएँ छप्त होती रहती हैं । इसीलिये जीव शास्त्रत और अशास्त्रत है ।

इस स्थाकरण में औपनिषद ऋषिसम्मत आत्माकी निस्यता और मौतिकवादिसम्मत आत्माकी अनिस्यताके समन्वयका सफल प्रयक्ष है। अर्थाद् भगवान् बुद्धके अशास्त्रतानुष्केदवादके स्थानमें शास्त्रोष्केदवादकी स्पष्टरूपसे प्रतिष्ठा की गई है।

#### (६) जीवकी सान्तता-अनन्तता।

जैसे छोककी सान्तता और निरन्तताके प्रश्नको म० बुद्धने अव्याकृत बताया है देसे जीवकी सान्तता-निरन्तताके प्रश्न के निषयमें उनका मन्तव्य स्पष्ट नहीं है। यदि कालकी अपेक्षा से सान्तता-निरन्तता निचारणीय हो तब तो उनका अव्याकृत मत पूर्वोक्त निवरण से स्पष्ट हो जाता है। परंतु इव्यकी दृष्टिसे या देशकी —क्षेत्रकी दृष्टिसे या पर्याय — अवस्थाकी दृष्टिसे जीवकी सान्तता —निरन्तताके निषयमें उनके निचार जाननेका कोई साधन नहीं है। जब कि मगवान् महावीरने जीवकी सान्तता-निरन्तता का भी विचार स्पष्टरूपसे किया है क्योंकि उनके मत्त्रसे जीव एक खतन्न तक्ष्वरूपसे सिद्ध है। इसीसे कालकृत नित्यानिस्यताकी तरह इव्य-क्रेन्न-मांव की अपेक्षासे उसकी सान्तता-अनन्तता भी उनको अभिमत है। स्कंदक परिवाजक का मनोगत प्रश्न जीवकी सान्तता अनन्तता मी उनको अभिमत है। स्कंदक परिवाजक का मनोगत प्रश्न जीवकी सान्तता अनन्तता मी उसको निराकरण मगवान् महावीरने इन शब्दोंमें किया है —

"जे वि य बंदया! जाय समन्ते जीवे भणंते जीवे तस्सवि य णं प्यमहे-पर्व समु जाव दृष्टभो णं प्रो जीवे समंते, केस्सो णं जीवे भसंके जापपित्य ससंके ज प्यसोगाहै मरिथ पुण से संते, काळसो णं जीवे न कथावि न भासि जाय विके नरिथ पुण से मंते, भाषभो णं जीवे भणंता णाणपञ्जवा भणंता वंसणपञ्जवा भणंता चरिसपञ्जवा भणंता भगुदक्षपुष्पञ्जवा नरिथ पुण से संते ।" भगवती २.१.९०।

सारांश यह है कि एक जीव व्यक्ति -

द्रव्यसे सान्त । क्षेत्रसे सान्त । काक्से अनन्त और भावसे अनन्त है ।

इस प्रकार जीव सान्त नी है और अनन्त भी है ऐसा म० महावीरका मन्तन्य है। इसमें कालकी दृष्टिसे और पर्यायोंकी अपेक्षासे उसका कोई अन्त नहीं। विन्तु वह दृश्य और क्षेत्रकी अपेक्षा से सान्त है। ऐसा कह करके म० महावीरने आलाके म्अणोरणीयान महती महीयान् इस औपनिवर मतका निर्वितिण किया है। क्षेत्रकी दृष्टिसे आताकी व्यापकता यह मगवान का मन्तव्य नहीं। जीर एक आत्मद्रव्य ही सब कुछ है यह मी भगवान महावीरको मान्य नहीं। किन्तु आत्मद्रव्य खपर्याप्त है और उसका क्षेत्र भी मर्यादित है इस बातका खीकार करके उन्होंने उसे सांत कहाते हुए भी कालकी दृष्टिसे अनन्त भी कहा है। और एक दूसरी दृष्टिसे भी उन्होंने उसे अनन्त कहा है—जीवके झान पर्यायोंका कोई अन्त नहीं, उसके दर्शन और चारित्र पर्यायोंका मी कोई अन्त नहीं। क्योंकि प्रत्येक क्षणमें इन पर्यायोंका नयानया आविभीव होता रहता है और प्रविपर्याय नष्ट होते रहते हैं। इस भाव—पर्याय दृष्टिसे भी जीव अनन्त है।

#### ( 🕫 ) भ० बुक्का समेकान्तवाद ।

इस प्रकार इम देखते हैं कि भगवान् बुद्धके समी अञ्चाकृत प्रश्लोंका व्याकरण म० महावीरने र्षष्ठक्यसे विधिमार्गको स्वीकार करके किया है और अनेकान्तवादकी प्रतिष्ठा की है। इसका मूल आधार यही है कि एक ही व्यक्तिमें अपेक्षाके भेदसे अनेक संमित्र विरोधी धर्मोंकी घटना करना । मनुष्य साभाव समन्वयद्मील तो है ही किन्तु सदा सर्वेदा कई कारणोंसे उस खभावका आविर्भाव ठीक रूपसें हो नहीं पाता । इसी लिये समन्वयके स्थानमें दार्शनिकों में निवाद देखा जाता है । और जहाँ इसरोंको स्पष्टरूपके समन्वयकी संभावना दीखती है वहाँ भी अपने अपने पूर्वप्रहों के कारण दर्शिनिकोंको निरोधकी गंध आती है । भगवान् बुद्धको उक्त प्रश्नोंका उत्तर अन्याकृत देना पदा उपना करिंग यही है कि उनको आध्यासिक उन्नतिमें इन जटिल प्रश्नोंकी चर्चा निर्धिक प्रतीत हाई । अतर्भ इन प्रश्नोंको सुलगानेका उन्होंने कोई व्यवस्थित प्रयत नहीं किया । किन्तु इसका मत्रक्य यह कसी नेहीं कि उनके स्वभावमें समन्वयका तस्व विलक्षक नहीं था । उनकी -- समन्वय-शीकता सिंह सेन।पति के साथ हुए संशदसे स्पष्ट है। भगश्रम् मुद्धको अनात्मवादी होनेके कारण कुछ छोग अक्रियासम्भे महते थे । अत एवं सिंह सेनापतिने ४० बुद्धसे पूछा कि आपको बुछ कोग अकियाबादी पद्धते हैं तो क्या यह डीक है ? इसके उत्तरमें उन्होंने जो कुछ कहा उसीमें उसकी समन्वयशीलता और अनेकान्त्रबादिता स्पष्ट होती है। उत्तर में उन्होंने कहा कि सब है मैं अहमास संस्कारकी अभियाका उपवेश देता हूँ इसलिये मैं अभियावादी हूँ और कुशल संस्का-रकी किया मुक्ते पसंद है और में उसका उपदेश देता हूँ इसी लिये में कियावादी मी हूँ । इसी समन्त्रपप्रकृतिका प्रदेशन अन्यत्र दार्शनिक क्षेत्रमें मी यदि भ० बुद्धने किया होता तो उनकी प्रतिमा और प्रज्ञाने दार्शनिकाँक सामने एक नया मार्ग उपस्थित किया होता । किन्तु यह कार्य म० महाबीरकी शान्त और स्थिर प्रकृतिसे ही होनेवाळा या इस ळिये भगवान् बुद्धने आर्य चतःसस्यके उपदेशमें ही कृतकृस्यताका अनुभव किया । तब भगवान् महावीरने जो बुद्धसे न हो सका उसे करके दिखाया और वे अनेकान्तवादके प्रशापके हुए।

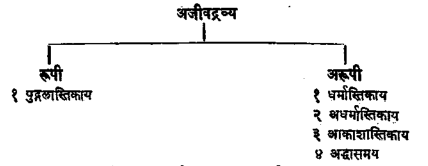
अब तक मुख्य रूपसे भगवान् शुद्धके अञ्याकृत प्रश्नोंको सेकर बैनागमाश्चित अनेकान्तवादकी चर्चा की गई है। आगे अन्य प्रश्नोंके सम्बन्धमें अनेकान्तवादके विस्तारकी चर्चा करना इष्ट है। परंतु इस चर्च्क के प्रारंग करनेके पहले धूर्योंके 'दुःस सकृत है या नहीं' इस्यादि प्रश्नका समा-भाग अ॰ महस्वरिने क्या दिया है उसे देख लेगा उचित है। ४० सुद्धने तो अपनी प्रकृतिके

<sup>1.</sup> विश्वपदिक सहावरेश VI. 31. और जीतुक्तर विकाय Part IV. p.1791 2. १० 01

अनुसार उन सभी प्रभोंका उत्तर निषेधात्मक दिया है; क्यों कि ऐसा न कहते तो उनको उच्छेद-बाद और शास्त्रतबादकी आपित्तका भय था। किन्तु भगवान् का मार्ग तो शास्त्रवाद और उच्छेद-बादके समन्वयका मार्ग है अत एव उन प्रभोंका समाधान विधिक्त पसे करने में उनको कोई भय नहीं था। उनसे प्रश्न किया गया कि क्या कर्मका कर्ता खयं है, अन्य है या उभय है? इसके उत्तर में भ० महावीरने कहा कि कर्मका कर्ता आत्मा खयं हैं; पर नहीं है और न खपरोभयं। जिसने कर्म किया है वही उसका भोक्ता है ऐसा माननेमें ऐकान्तिक शास्त्रवादकी आपित्त म० महावीरके मतमें नहीं आती; क्यों कि जिस अवस्थामें किया था उससे दूसरी ही अवस्थामें कर्मका फल मोगा जाता है। तथा भोक्तुत्व अवस्थासे कर्मकर्तृत्व अवस्थामा मेद होनेपर भी ऐकान्तिक उच्छेदवादकी आपित्त इसल्ये नहीं आती कि मेद होते हुये मी जीव इन्य दोनों अवस्थामें एक ही मोजूद है।

- (७) द्रव्य और पर्वायका मेदामेद।
- (अ) दुरुयविचार भगवती में द्रव्यके विचार प्रसंगर्मे कहा है कि द्रव्य दो प्रकारका है -
  - १. जीव द्रव्य और
  - २. अजीव द्रव्य ।

अजीव द्रव्यके मेद-प्रमेद इस प्रकार हैं -



सब मिलाकर छः द्रन्य होते हैं १ धर्मास्तिकाय, २ अधर्मास्तिकाय, ३ आकाशास्तिकाय, ४ जीवास्तिकाय, ५ पुद्रलास्तिकाय और ६ काल (अद्धासमय)।

इनमेंसे पांच द्रव्य अस्तिकाय कहे जाते हैं। क्यों कि उनमें प्रदेशोंके समूहके कारण अवयवी द्रव्य की कल्पना संभव हैं।

पर्यायक्षचारमें पर्यायोंके भी दो मेद बताये हैं -

१ जीवपर्याय और

२ अजीवपर्यायः

पर्योय अर्थात् विशेष समझना चाहिए।

सामान्य-द्रव्य दो प्रकारका है – तिर्थेग् और ऊर्ध्वता । जब काउक्कत नाना अवस्थाओं में किसी द्रव्यविशेषका एकत्व या अन्वय या अविष्ठेद या ध्रवत्व विवक्षित हो तब उस एक अन्वित अविष्ठिस ध्रव या शासत अंशको ऊर्ध्वतासामान्यरूप द्रव्य कहा जाता है।

अगवती १.६/५२.। २ अअवती २५.१। २५.४। इ अगवती १.१०.११७। स्थानांगस्० ४४१।
 अगवती २५. ५.। प्रद्वापना पद ५.।
 न्या॰ प्रतावना ४

पुत्र की कार्कों रिपंत माना देशमें वर्तवान मन्ता प्रध्योंने का प्रध्यविकेशीयें को सक्तक अर्थु पृत्र होती है वही तिर्यग्सामान्य प्रध्य है ।

जब यह कहा जाता है कि जीव मी द्रव्य है, धर्मीस्तिकाम मी द्रव्य है, अध्मौसिकाय भी द्रव्य है, अध्मौसिकाय भी द्रव्य है इस्मौदि; या पह कहा जाता है कि द्रव्य दो प्रकारका है—जीव और अजीव। या यो कहा जाता है कि द्रव्य छः प्रकारका है— धर्मास्तिकाय आदि; तब इन समी वाक्योंमें द्रव्य राज्यका अधै तिर्यग्सामान्य है। और जब यह कहा जाता है कि जीव दो प्रकारका है सिसारी और सिसारी जीवके पांच मेद हैं—एकेन्द्रियादि; पुद्रल चार प्रकारका है— स्केंच, स्कंचरेश, स्कंचप्रदेश और परमाणु; इस्मादि, तब इन वाक्योंमें जीव और पुद्रल चार तिर्यग्सामान्यक्ष द्रव्यके बोधक हैं।

परंतु जब यह कहा जाता है कि जीव द्रव्यार्थिकसे शासत है और भाषार्थिकसे अशासत है'—तब जीव द्रव्यका मतलब उर्ज्यतासामान्यसे है। इसी प्रकार जब यह कहा जाता है कि अन्युष्टितियकी अपेक्षासे, नारक शासत है तब अन्युष्टितियका विषय जीव भी उर्ज्यता-सामान्य ही अभिप्रेत हैं। इसी प्रकार एक जीवकी जब गति आगतिका विचार होता है' अर्थात् जीव मरकर कहाँ जाता है या जन्मके समय वह कहाँसे आता है इसादि विचार प्रसंगमें सामान्य जीव शब्द या जीवविशेष नारकादि शब्द भी उर्ज्यतासामान्यकर जीवव्रव्यके ही बोधक हैं।

जब यह कहा जाता है कि पुद्रल तीन प्रकारका है — प्रयोगपरिणत, मिश्रपरिणत और विस्तापरिणत; तब पुद्रल शब्दका अर्थ तिर्थनामान्यरूप द्रव्य है। किन्तु जब यह कहा जाता है कि युद्रल खतीत, वर्तमान और अनागत तीनों कालोंमें शास्त है; तब पुद्रल शब्दसे कर्णतासामान्यरूप द्रव्य विवक्षित है। इसी प्रकार जब एक ही परमाणुपुद्रलके विषयमें यह कहा जाता है कि वह द्रव्यार्थिक दृष्टिसे शास्त है तब वहाँ परमाणुपुद्रल-द्रव्य शब्दसे कर्णतासामान्य द्रव्य अभिप्रेत है।

(म) पर्यायविचार — जैसे सामान्य दो प्रकारका है वैसे पर्याय मी दो प्रकारका है। तिर्पेग्रन्थ या तिर्पय्समान्यके आश्रयसे जो विशेष विवक्षित हों वे तिर्पेश्व पर्योय हैं और ऊर्धतासामान्यक्य क्षुव शाश्रत द्रव्यके आश्रयसे जो पर्याय विवक्षित हों वे ऊर्धतापर्याय हैं। नाना देशमें स्वतंत्र प्रथक् प्रथक् जो द्रव्य विशेष या व्यक्तियाँ हैं वे तिर्यग्रद्भ्यकी पर्याये हैं उन्हें विशेष मी कहा जाता है। और नाना कालमें एक ही शाश्रत द्रव्यकी — ऊर्धतासामान्यकी जो नाना अवस्थाएँ हैं, जो नाना विशेष हैं वे ऊर्धतासामान्यक्य द्रव्यके पर्याय हैं। उन्हें परिणाम भी कहा जाता है। 'पर्याय' एवं 'विशेष' शब्दके द्वारा उक्त दोनों प्रकारकी पर्यायोक्ष बोध वानकोंने कराया गया है। किन्तु परिणाम शब्दका प्रयोग सिर्फ कर्धतासामान्यक्य द्रव्यके पर्यायोक्ष क्ष्में ही किया गया है।

<sup>3</sup> सगवती १.१.१७ । १.८.७२ : २ प्रकापमा पद् १. । स्वानीत स्० ४५८ । ३ सगवती ७.३.२७६ : ४ सगवती ७.३.२७९ । ५ सगवती सतक. २४. । ६ सगवती ४.१. । ७ सगवती १.४.४२ । ८ सगवती १४.४.५२ ।

गौतमने जब मगवान्से पूछा कि जीवपर्याय कितने हैं — संख्यात, असंख्यात या अनन्त ! तब मगवान्से उत्तर दिया कि जीवपर्याय अनन्त हैं । ऐसा कहनेका कारण बताते हुए उन्होंने कहा है कि असंख्यात नारक हैं, असंख्यात असुर कुमार हें, यावत् असंख्यात स्तित कुमार हैं, असंख्यात पृथ्वीकाय हैं यावत् असंख्यात वासुकाय हैं, अनन्त वनस्पतिकाय हैं, असंख्यात दीन्द्रिय हैं यावत् असंख्यात मनुष्य हैं, असंख्यात वानन्यंतर हैं यावत् असंख्यात मनुष्य हैं, असंख्यात वानन्यंतर हैं यावत् असन्त सिद्ध हैं । इसी लिये जीवपर्याय अनन्त हैं । यह कपन प्रशापनांके विशेष पदमें तथा मगवतीमें (२५.५) हे । भगवतीमें (२५.५) जहाँ इन्यके मेदोंकी चर्चा है वहाँ उन मेदोंकी प्रशापनागत पर्यायमेदोंके समान समझ लेनेकी कहा है । तथा जीव थीर अजीवके पर्यायोंकी ही चर्चा करने वाले समूचे उस प्रशापनांके पदका नाम विशेषयद दिया गया है । इससे यही फलित होता है कि प्रस्तुत चर्चामें पर्यायशब्द का अर्थ विशेष है अर्थात् तिर्यक् सामान्यकी अपेक्षासे जो पर्याय हैं अर्थात् विशेष विशेष व्यक्तियाँ हैं वे ही पर्याय हैं । सारांश यह है कि समस्त जीव गिने जायँ तो वे अनन्त होते हैं अत एव जीवपर्याय अनन्त कहे गये हैं । स्पष्ट है कि ये पर्याय तिर्यसामान्यकी दृष्टिसे गिनाये गये हैं ।

प्रस्तुतमें पर्याय शन्द तिर्यग्सामान्य विशेषका वाचक है यह बात अजीव पर्यायोंकी — गिनतीसे मी स्पष्ट होती है। अजीव पर्यायोंकी गणना निम्नानुसार है—(प्रम्नापना पद ५)

| প্রজী                           | बपर्याय<br>'           |
|---------------------------------|------------------------|
|                                 | <u>-</u>               |
| अरूपी<br>१ धर्मास्तिकाय         | <b>रूपी</b><br>१ स्कंध |
| २ धर्मास्तिकायदेश               | २ स्कंधदेश             |
| ३ धर्मास्तिकायप्रदेश            | ३ स्कंधप्रदेश          |
| ४ अधर्मास्तिकाय                 | 8 परमाश्रपुद्रल        |
| ५ " देश                         |                        |
| ६ ,, प्रदेश                     |                        |
| ७ भाकाशास्त्रिकाय               |                        |
| ८ " देश                         |                        |
| ९ " प्रदेश<br>१० <b>अस्</b> समय |                        |
| <b>} ~ → ₩</b> (//¬¬            |                        |

किन्तु जीविवशेषोंने अर्थात् नारक देव मनुष्य तिर्येच और सिद्धोंने जब पर्यायका विचार होता है तब विचारका आधार विख्कुल बदल जाता है। यदि उन विशेषोंकी असंस्थात या अनन्त संस्थाके अनुसार उनके असंस्थात या अनन्तपर्याय कहे जायँ तो यह तिर्यग्सामान्य की दृष्टिसे पर्यायोंका कथन समझना चाहिए परंतु भगवान्ने उन जीविवशेषोंके पर्यायके प्रश्नमें सर्वेत्र अनन्त पर्याय ही बताये हैं!। नारक जीव व्यक्तिशः असंस्थात ही हैं अनन्त नहीं;

३. श्रहापदापद् ५ ।

तो फिर उनके जनन्त पर्याय कैसे ? नारकादि सभी जीवविशेषोंके अनन्त पर्याय ही मगवानने बताए हैं तो इसपरसे यह समझना चाहिए कि प्रस्तुत प्रसंगर्मे पर्यायोंकी गिनती का आधार बदल गया है। जीवसामान्यके अनन्तपर्यायोंका कथन तिर्यग्सामान्यके पर्याय की दृष्टिसे किया गया है जब कि जीवविशेष नारकादिके अनन्त पर्यायका कथन उच्चेतासामान्यको लेकर किया गया है ऐसा मानना पडता है। किसी एक नारक के अनन्तपर्याय घटित हो सकते हैं इस बातका स्पष्टीकरण यों किया गया है —

"एक नारक दूसरे नारक से द्रव्यकी दृष्टिसे तुल्य है; प्रदेशोंकी अपेक्षासे भी तुल्य है; अवगाहनाकी अपेक्षासे स्यात् चतुःस्थानसे हीन, स्यात् ज्ञान, स्थात् चतुःस्थानसे अधिक हैं। स्थितिकी अपेक्षासे अवगाहनाके समान है; किन्तु इयाम वर्णपर्यायकी अपेक्षासे स्यात् षद्स्थानसे अधिक है। इसी प्रकार शेष वर्णपर्याय, दोनों गंध पर्याय, पांचों रस पर्याय, आठों स्पर्श पर्याय, मित्रहान और अज्ञानपर्याय, श्रुतज्ञान और अज्ञानपर्याय, अवधिदर्शनपर्याय — इन समी पर्यायोंकी अपेक्षासे स्यात् षद्स्थान पतित हीन है, स्यात् तुल्य है, स्यात् पद्स्थान पतित क्षीक है। इसी छिये नारक के अनन्त पर्याय कहे जाते हैं।" प्रज्ञापना पद ५।

कहनेका तात्पर्य यह है कि एक नारक जीव द्रव्यक्षी दृष्टिसे दूसरेके समान है । दोनीके आरम प्रदेश भी असंख्यात होनेसे समान है अत एव उस दृष्टिसे मी दोनोंमें कोई विशेषता नहीं ! एक नारकका शरीर दूसरे नारकसे छोटा मी हो सकता है और बडा मी हो सकता है और समान मी हो सकता है। यदि शरीरमें असमानता हो तो उसके प्रकार असंख्यात हो सकते हैं क्यों कि अवगाहना सर्व जघन्य हो तो अंगुलके असंख्यातवें भागप्रमाण होगी । ऋमहाः एक एक भागकी इदिसे उत्कृष्ट ५०० धनुष प्रमाण तक पहुँचती है । उतनेमें असंस्थात प्रकार होंगे। इसलिये अवगाइनाकी दृष्टिसे नारकके असंख्यात प्रकार हो सकते हैं। यही बात आयुके विषयमें भी कही जा सकती है। किन्तु नारकके जो अनन्त पर्याय कहे जाते हैं उसका कारण तो दसरा ही है। वर्ण-गंध-रस-स्पर्श ये वस्तृतः प्रहलके गुण हैं किन्तु संसारी अवस्थामें शरीररूप पुद्रलका आत्मासे अमेद माना जाता है। अतरव यदि वर्णादिको मी नारकके पर्याय मानकर सोचा जाय, तथा मतिज्ञानादि जो कि आत्माके गुण हैं उनकी दृष्टिसे सोचा जाय तब नारकके अनन्तपर्याय सिद्ध होते हैं । इसका कारण यह है कि किसी मी ग्रणके अनन्त मेद माने गये हैं । जैसे कोई एक गुण स्थाम हो दूसरा द्विगुण स्थाम हो तीसरा त्रिगुण स्थाम हो यावत् अनन्तवाँ अनन्तगुणस्थाम हो इसी प्रकार रोष वर्ण और गंधादिके विषयमें भी घटाया जा सकता है। इसी प्रकार आत्माके ज्ञानादि गुणकी तस्तमताकी मोत्राओंका विचार करके मी अनन्तप्रकारताकी उपपत्ति की जाती है । अब प्रश्न यह है कि नारक जीव तो असंस्थात ही हैं तब उनमें वर्णादिको लेकर एककालमें अनन्त प्रकार कैसे घटाये जायें। इसी प्रश्नका उत्तर देनेके लिये कालभेदको बीचमें लाना पडता है। अर्घात् कालमेदसे नारकोमें ये अनन्तप्रकार घट सकते हैं । कालमेद ही तो कर्धतासामान्याश्रित पर्यार्थोंके विचारमें मुख्य आधार है । एक जीव कालमेदसे जिन नाना पर्यायोंको धारण करता है सन्हें कर्ष्यतासामान्याश्रित पर्याय समझना चाहिए ।

जीव और अजावके जो ऊर्ध्वतासामान्याश्रित पर्याय होते हैं उन्हें परिणाम कहा जाता है। ऐसे परिणामोंका जिक्र भगवतीमें तथा प्रज्ञापनाके परिणामपदमें किया गया हैं -

| पारणाम                    | •                         |
|---------------------------|---------------------------|
| १<br>त्रीवपरिणाम          | <br>१ अजीवपरिणाम          |
| १ गतिपरिणाम-४             | १ बंधनपरिणाम⊸र            |
| २ इन्द्रियपरिणाम-५        | २ गतिपरिणाम-२             |
| ३ कवायपरिणाम-४            | ३ संस्थानपरि <b>णाम-५</b> |
| ४  लेश्यापरिणाम <b>-६</b> | ४ मेदपरिणाम <b>-५</b>     |
| ५ योगपरिणाम <del>३</del>  | ५ वर्णपरिणाम-५            |
| ६ उपयोगपरि <b>णाम-२</b>   | ६ गंधपरिणाम-३             |
| ७ ज्ञानपरि <b>णाम-५+३</b> | ७ रसपरिणाम-५              |
| ८ दर्शनपरिणाम-३           | ८ स्पर्शपरिणाम–८          |
| े९ चारित्रपरिणाम—५        | ९ अगुरुखघुपरिणाम—१        |
| १० वेदपरियाम—३            | १० शब्दपरिणाम-२           |
|                           |                           |

जीव और अजीवके उपर्युक्त परिणामोंके प्रकार एक जीवमें या एक अजीवमें क्रमशः या अक्षमशः यथायोग्य होते हैं। जैसे किसी एक विवक्षित जीवमें ममुख्य गति पंचेन्द्रियस अवन्तानुबन्धी कथाय कृष्णलेख्या काययोग साकारोपयोग मस्त्रज्ञान मिध्यादर्शन अविरति और नपुंसकवेद ये सभी परिणाम ग्रुगपत् हैं। किन्तु कुछ परिणाम क्षमभावी हैं। जब जीव ममुख्य होता
है तब नारक नहीं। किन्तु बादमें कर्मानुसार वही जीव मरकर नारक परिणामकरप गतिको
प्राप्त करता है। इसी प्रकार वह कभी देव या तियेंच मी होता है। कमी एकेन्द्रिय और
कमी द्वीन्द्रिय। इस प्रकार ये परिणाम एक जीवमें क्षमशः ही हैं।

वस्तुतः परिणाम मात्र अगमात्री ही होते हैं । ऐसा संभव है कि अनेक परिणामोंका काल एक हो किन्तु कोई भी परिणाम इन्यम सदा नहीं रहते । इन्य परिणामोंका खीकार और खाग करता रहता है । वस्तुतः यों कहना चाहिए कि इन्य फिर वह जीव हो या अजीव खख-परिणामोंमें कालमेदसे परिणत होता रहता है । इसी लिये वे इन्यके पर्याय या परिणाम कहे जाते हैं ।

विशेष भी पर्याय हैं और परिणाम भी पर्याय हैं; क्यों कि विशेष मी स्थायी नहीं और परिणाम भी स्थायी नहीं । विर्यग्सामान्य जीवद्रव्य स्थायी है किन्तु एककालमें क्तमान पांच मनुष्य जिन्हें हम जीवद्रव्यके विशेष कहते हैं स्थायी नहीं । इसी प्रकार एक ही जीवके क्रिय नारक, तिर्यच, मनुष्य और देवरूप परिणाम भी स्थायी नहीं । अत एव परिणाम और विशेष दोनों अस्थिरता के कारण वस्तुतः पर्याय ही हैं । यदि दैशिक विस्तारकी और हमारा ध्यान हो तो नाना द्रव्योंके एक कालीन नाना पर्यायोंकी और हमारा ध्यान जायगा पर काल-

९ मगबर्ला १५.४ । प्रज्ञापना एउ १३ ।

विस्तारकी ओर हम न्यान दें तो एक व्रव्यके या अनेक व्रव्योंके क्रमवर्ती नाना पर्यायोंकी ओर हमारा न्यान जायमा । दोनों परिस्थितिओंने हम व्रव्योंके किसी ऐसे रूपको देखते हैं जो रूप स्थायी नहीं होता । अतएव उन अस्थायी हस्यमान रूपोंको पर्याय ही कहना उचित है । इसी लिये आगममें विशेषोंको तथा परिणामोंको पर्याय कहा गया है । इस जिन्हें काल दृष्टिसे परिणाम कहते हैं वस्तुतः वेही देशकी दृष्टिसे विशेष हैं ।

भगवान् बुद्धने पर्यायोंको प्राधान्य देकर द्रव्य जैसी त्रैकालिक स्थिर वस्तुका निषेध किया । इसी लिये वे झानरूप पर्यायका अस्तित्व स्वीकार करते हैं पर झानपर्यायविश्विष्ट आस्मद्रव्यको नहीं मानते । इसी प्रकार रूप मानते हुए भी वे रूपवत् स्थायीद्रव्य नहीं मानते । इसके विपरित उपनिषदों मूटस्य ब्रह्मवादका आश्रय लेकरके उसके दृश्यमान विविध पर्याय या परिणामोंको मायिक या अविद्याका विलास कहा है ।

इन दोनों निरोधी वादोंका समन्वय द्रव्य और पर्याय दोनोंकी पारमार्थिक सत्ताका समर्थन करनेवाले भगवान् महावीरके वादमें है । उपनिषदोंमें प्राचीन सांख्योंके अनुसार प्रकृति-परिणामवाद है किन्तु आत्मा तो कूटस्य ही माना गया है। इसके विपरीत भगवान् महावीरने आत्मा और जब दोनोंमें परिणमनशीलताका सीकार करके परिणामवादको सर्वव्यापी करार दिया है।

# (क) द्रव्य-पर्यायका मेदामेद।

द्रव्य और पर्यायका भेद है या अभेद १ इस प्रश्नको लेकर भगवान् महावीरके जो विचार है अनकी विवेचना करना अब प्राप्त है—

भगवती सूत्रमें पार्श्वशिष्यों और महावीरिश्चणोंमें हुए एक विवादका जिक्र है। पार्श्व-शिष्योंका कहना था कि अपने प्रतिपक्षी सामायिक और उसका अर्थ नहीं जानते। तब प्रति-पक्षी श्रमणोंने उन्हें समझाया कि —

> "भाषा जे अज्जो ! सामाइए आया जे अज्जो ! सामाइयस्स अट्टे ।" भगवती १.९.७७

अर्थात् भारमा ही सामायिक है और आरमा ही सामायिक का अर्थ है।

आत्मा द्रव्य है और सामायिक उसका पर्याय । उक्त बाक्य से यह फिलत होता है कि भगवान् महावीरने द्रव्य और पर्यायके अमेदका समर्थन किया था किन्तु उनका अमेदसमर्थन अमेकिक है । अर्थात् द्रव्यदृष्टिकी प्रधानतासे द्रव्य और पर्यायमें अमेद है ऐसा उनका मत होना चाहिए क्यों कि अन्यत्र उन्होंने पर्याय और द्रव्यके मेदका भी समर्थन किया है । और स्पष्ट किया है कि अस्थिर पर्यायके नाश होनेपर भी द्रव्य स्थिर रहता है'। यदि द्रव्य और पर्यायका ऐकान्तिक अमेद इष्ट होता तो वे पर्यायके नाशके साथ तदिभन्न द्रव्यका भी नाश प्रतिपादित करते । अत एव इस दूसरे प्रसंगमें पर्यायदृष्टिकी प्रधानतासे द्रव्य और पर्यायके अमेदका समर्थन और प्रथम प्रसंगमें द्रव्यदृष्टिके प्राधान्यसे द्रव्य और पर्यायके अमेदका समर्थन किया है । इस प्रकार अनेकान्तवादकी प्रतिष्ठा इस विषयमें भी की है ऐसा ही मानना चाहिए ।

<sup>9 &#</sup>x27;'से मूर्ण भंते भिर्मिर पछोष्ट्रह नो चिरे पछोष्ट्रह, अभिरे भजह नो चिरे भजह, सालए बास्ते बिछमत्ते अस्त्रत्यं, सालए पंडिय पंडियतं असालयं ? हंता गोयमा ! अचिरे पछोष्ट्रह जाव पंडियतं असालयं ।'' अव्यवदी - १.९.८०.

आत्मद्रव्य और उसके ज्ञान परिणामको मी भ० महावीरने द्रव्य दृष्टिसे अमिन्न बताया है जिसका पता आचारांग और भगवतीके वाक्योंसे चळता है —

"जे आया से विश्वाया, जे विश्वया से आया। जेण विजाणह से आया।" आचारांग-१.५.५.

"आया भुते ! नाणे अञ्चाणे ?" गोयमा ! आया सिथ नाणे सिय अञ्चाणे, नाणे पुण नियमं आया ।" भगवती - १२:१०:४६८

ज्ञान तो आत्माका एक परिणाम है जो सदा बदलता रहता है इससे ज्ञानका आत्मासे मेद भी माना गया है। क्यों कि एकान्त अभेद होता तो ज्ञान विशेषके नाशके साथ आत्माका नाश भी मानना प्राप्त होता। इस लिये पर्यायदृष्टिसे आत्मा और ज्ञानका मेद भी है। इस बातका स्पष्टीकरण भगवतीगत आत्माके आठ भेदोंसे हो जाता है। उसके अनुसार परिणामोंके भेदसे आत्माका भेद मानकर, आत्माके आठ भेद माने गये हैं—

"कर्विद्दा णं भंते आया पण्णता ?" "गोयमा ! अट्टविद्दा आया पण्णता । तं जहा-द्वियाया, कसायाया, योगाया, उवयोगाया, णाणाया, दंसणाया, चरित्ताया, वीरियाया ॥" भगवती - १२.१०.४६७

इन आठ प्रकारों में द्रव्यात्माको छोड कर बाकीके सात आत्ममेद कथाय, योग, उपयोग, झान, दर्शन, चारित्र और वीर्य रूप पर्यायोंको लेकर किये गये हैं। इस विवेचनमें दृज्य और पर्यायोंको भिन्न माना गया है अन्यथा उक्त सूत्रके अनन्तर प्रत्येक जीवमें उपर्युक्त आठ आत्माओंके अस्तित्वके विषयमें आनेवाले प्रश्लोत्तर संगत नहीं हो सकते। प्रश्ल — जिसको दृज्यात्मा है क्या उसको कथायात्मा आदि हैं या नहीं शा जिसको कथायात्मा आदि हैं उसको दृज्यात्मा आदि हैं या नहीं । उत्तर—द्रव्यात्माके होने पर यथायोग्य कथायात्मा आदि होते मी है और नहीं भी होते किन्तु कथायात्मा आदिके होने पर द्रव्यात्मा अवश्य होती है । इस किये यही मानना पडता है कि उक्त चर्चा दृज्य और पर्यायके भेदको ही सूचित करती है।

प्रस्तुत द्रव्य-पर्यायके मेदामेदका अनेकान्तवाद भी भगवान महावीरने स्पष्ट किया है यह अन्य आगमवाक्योंसे भी स्पष्ट हो जाता है।

#### (९) जीव और अजीवकी एकानेकता।

एक ही वस्तुमें एकता और अनेकता का समन्वय भी, भगवान् महावीरके उपदेशसे फिलिस होता है। सोमिल ब्राह्मणने भगवान् महावीरसे उनकी एकता-अनेकताका प्रश्न किया था । उसका जो उत्तर भ० महावीरने दिया है उससे इस विष्यमें उनकी अनेकान्तवादिता स्पष्ट हो जाती है –

"सोमिला दब्बहुयाए एने अहं, नाणदंसणहुयाए दुबिहे सहं, पएसहुयाए अक्खए वि अहं, अब्बए वि अहं, अबहुिए वि अहं, उचयोगहुयाए अणेगभूयभावभविए वि सहं।" भगवती १.८.१०

अर्थात् सोमिल ! द्रव्यदृष्टिसे में एक हूँ । ज्ञान ऑर दर्शन-रूप दो पर्यायोंके प्राधान्यसे मैं दो हूँ । कभी न्यूनाधिक नहीं होनेवाले प्रदेशोंकी दृष्टिसे में अक्षय हूँ अन्यय हूँ अवस्थित हूँ । सीनों कालमें बदलते रहनेवाले उपयोग स्तभावकी दृष्टिसे में अनेक हूँ ।

१ भगवती १६.६. ।

इसी प्रकार अजीव द्रव्योंमें भी एकता—अनेकताके अनेकान्तको भगवानने स्तीकार किया है इस बातकी प्रतीति प्रज्ञापनाके अस्पबद्धल पदसे होती है, जहाँ कि छहों द्रव्योंमें पारस्परिक न्यूनता तुल्यता और अधिकताका विचार किया है। उस प्रसंगमें निम्नवाक्य आया है →

"गोयमा! सन्वत्थोवे एमे घम्मत्थिकाए दन्वहुयाए, से चेव पएसहुयाए असंग्रेज-गुमे !""सन्वत्योवे पौग्गलत्थिकाए दन्बहुयाए, से चेव पएसहुयाए असंग्रेजगुमे ।" प्रकापनापद - ३, स० ५६ ।

धर्मास्तिकायको द्रव्यदृष्टिसे एक होनेके कारण सर्वस्तोक कहा और उसी एक धर्मास्ति-कायको अपने ही से असंख्यातगुण मी कहा क्यों कि द्रव्य दृष्टिके प्राधान्यसे एक होते हुए मी प्रदेशके प्राधान्यसे धर्मास्तिकाय असंख्यात मी है। यही बात अधर्मास्तिकायको मी लागू की गई है। अर्थाद् वह भी द्रव्यदृष्टिसे एक और प्रदेशदृष्टिसे असंख्यात है। आकाश द्रव्य-दृष्टिसे एक होते हुए भी अनन्त है क्यों कि उसके प्रदेश अनंत हैं। संख्यामें पुद्गल द्रव्य अस्य हैं जब कि उनके प्रदेश असंख्यातगुण हैं।

इस प्रकार इम देखते हैं कि जीव और अजीव दोनोंमें अपेक्षाभेदसे एकत्व और अनेकत्वका समन्दर करनेका स्पष्ट प्रयक्त मगवान् महावीरने किया है।

इस अनेकान्तमें ब्रधतत्त्वकी ऐकान्तिक निरंशता और एकता तथा बौदोंके समुदायवादकी ऐकान्तिक सांशता और अनेकताका समन्वय किया गया है; परन्तु उस जमानेमें एक कोकामत मत ऐसा मी था जो सबको एक मानता या जब कि दूसरा छोकायत मत सबको एक मानता या जब कि दूसरा छोकायत मत सबको एक प्रक्ति प्रमुख्य मानता था । इन दोनों छोकायतोंका समन्वय भी प्रस्तुत एकता-अनेकताके अनेकालावादमें हो तो कोई आश्चर्य नहीं । भगवान् बुद्धने उन दोनों छोकायतोंका अखीकार किया है तब म० महावीरने दोनोंका समन्वय किया हो तो यह खामाविक है ।

#### (१०) परमाणुकी नित्यानित्यता-

सामान्यतया दार्शनिकों में परमाणु शब्दका अर्थ रूपरसादियुक्त परम अपकृष्ट द्रव्य — जैसे प्रथ्यीपरमाणु आदि — लिया जाता है जो कि जड — अजीव द्रव्य है । परन्तु परमाणु शब्दका अंतिम सूक्ष्मत्व मात्र अर्थ लेकर जैनायमों परमाणुके चार मेद भ० महावीरने कराने हैं —

"गोपमा! चडिवहे परमाणु पत्रते तंजहा-१ व्यवपरमाणु, २ क्षेत्रपरमाणु, ३ काकपरमाणु, ४ भावपरमाणु।" भगवती २०.५.

अर्थात् परमाणु चार प्रकारके हैं

- १ इध्यपरमाणु
- २ क्षेत्रपरमाणु
- ३ काल्परमाणु
- ४ मायपरमाण्य

<sup>3. &</sup>quot;सम्बं प्रकांति को बाह्मण वितयं पूर्व छोकावर्त। ......स्वयं प्रश्नुतं ति को बाह्मण चतुत्यं वर्षे छोकावर्ष । पूर्व ते बाह्मण बसी शत्ते अञ्चलकार सक्षेत्र तथागतो आमं देवेति - अविध्यापवाध वंचाता ....... संश्रुता विकास XII. 48।

वर्णादिपर्यायकी अविवक्षासे स्कमतम द्रव्य, द्रव्यपरमाणु कहा जाता है। यही पुद्रल परमाणु है जिसे अन्यदर्शनिकोंने भी परमाणु कहा है, आकाशद्रव्यका स्कमतम प्रदेश क्षेत्रपरमाणु है। स्कमतम समय कालपरमाणु है। जब द्रव्यपरमाणुमें रूपादिपर्याय प्रधानतया विवक्षित हों तब वह भावपरमाणु है।

द्रभ्य परमाणु अच्छेच, अमेच, अदाह्य और अग्राह्य है। क्षेत्रपरमाणु अनर्थ, अग्रदेश और अविभाग है। काळपरमाणु अवर्ण, अगंध, अरस और अस्पर्श है। मावपरमाणु वर्ण, गंध, रस और स्पर्शयुक्त है।

दूसरे दार्शिनिकोंने द्रव्यपरमाणुको एकान्त नित्य माना है तब भ० महाबीरने उसे स्पष्टकपसे नित्यानित्य बताया है —

''परमाणुपोग्गले णं भंते कि सासप असासप ?''

"गोयमा ! सिंद सासद सिय असासद"।

"से केणड्रेणं ?"

"नोयमा! दब्बद्वयाय सासर वश्वपज्जवेहिं जाव कासपञ्जवेहिं असासर ।" भगवती-१४.४.५१२.

अधीत् परमाणु पुद्रल द्रव्यदृष्टिसे शासत है और वही वर्ण, रस, गंध और स्पर्श पर्या-योंकी अपेक्षासे अशासत है।

अन्वत्र द्रव्यदृष्टिसे परमाणुकी शास्त्रतताका प्रतिपादन इन शब्दोंमें किया है-

"यस णं भंते ! पोश्गले तीतमणंतं सासयं समयं भुवीति वक्तव्यं सिया !"

"हंता गोयमा ! एस णं पोग्गके.....सिया ।"

"दस जं मंते । पोग्गके प्रुप्पणं सासयं समयं भवतीति वच्चव्यं सिया ?"

"हंता गोयमा !"

"पस में मेते! पोग्गके अमागयममंतं सासरं समयं भविस्सतीति वस्तवं सिया ?" "इंता गोयमा !" भगवती १.७.७२.

तात्वर्य इतना ही है कि तीनों कालमें ऐसा कोई समय नहीं जब पुद्रल का सातत्व न हो इस प्रकार पुद्रल द्रव्यकी निष्णताका द्रव्यदृष्टिसे प्रतिपादन करके उसकी अनिष्णता कैसे है इसका मी प्रतिपादन म० महावीरने किया है—

"यस णं भेते ! पोग्गके तीतमणंतं सासपं समयं खुक्की, समयं शखुक्की, समयं खुक्की था अखुक्की वा ? पुरिंदं था णं करणेणं अजेगयमं अजेगकवं परिणामं परिणमति, शह से परिणामे निकित्ते भवति तथो पच्छा पगवने पगकने सिया "

"इंता गोयमा !..... पगरूपे सिया।" भगवती १४.४.५१०.

अर्थात् ऐसा संमव है कि अतीत कालमें किसी एक समयमें जो पुद्रल परमाणु रूक्ष हो वही अन्य समयमें अरूक्ष हो। पुद्रल स्कंध भी ऐसा हो सकता है। इसके अलावा वह एक देशसे खा और दूसरे देशसे अरूक्ष भी एक ही समयमें हो सकता है। यह भी संभव है कि समावसे या अन्यके प्रयोगके हारा किसी पुद्रल में अनेकवर्णपरिणाम हो जायँ और वैसा परिणाम नष्ट होकर बादमें एकवर्णपरिणाम भी उसमें हो जाय। इस प्रकार पर्यायोंके परिवर्तन

इ. मगवरी २,०५८ । स्था प्रस्तावना ५

के कारण पुद्रलकी अविस्थता मी सिद्ध होती है और अनिस्थाके होते हुए भी उसकी निकास में कोई बाधा नहीं आती इस बातको भी तीनों कालमें पुद्रलकी सत्ता बताकर मे महाविश्ने स्पष्ट किया है — भगवती १४.४.५१०।

## (११) अस्ति-नास्तिका अनेकान्त ।

'सर्व अस्ति' यह एक अन्त है, 'सर्व नास्ति' यह दूसरा अन्त है। भगवान् बुह्वने इम दोनों अन्तोंका असीकार कर के मध्यममार्गका अवरुंचन करके प्रतीत्यसमुत्पादका उपदेश दिया है, कि अविद्या होनेसे संस्कार है इत्यादि —

"सम्बं अत्यक्ति को प्राह्मण अयं एको सम्तो ।.....सम्बं सत्यक्ति को प्राह्मण अयं दुतियो अन्तो। एते ते ब्राह्मण उभो अन्ते अनुपगम्म मञ्चेन तथायतो धरमं देसेति-अधिज्ञापञ्चया संखारा....." संयुक्तनिकाय XII 47

अन्यत्र भगवान् बुद्धने उक्त दोनों अन्तों को लोकायत बताया है - वही XII. 48.

इस विषयमें प्रथम तो यह बताना आवश्यक है कि भ० महावीरने 'सर्व अस्ति' का आप्रह नहीं रखा है किन्तु जो 'अस्ति' है उसेही उन्होंने 'अस्ति' कहा है और जो नास्ति है उसेही 'नास्ति' कहा है 'सर्व नास्ति' का सिद्धान्त उनको मान्य नहीं। इस बातका स्पष्टीकरण गौतम गणधरने भगवान् महावीरके उपदेशानुसार अन्य तीर्थिकों के प्रश्नोंके उत्तर देते समय किया है —

"नो खलु वयं देवाणुष्पिया ! अत्थिभावं नत्थिति वदामो, नत्थिमावं गत्थिति वदामो । अस्तु णं देवाणुष्पिया ! सङ्कं अत्थिभावं अरबीति वदामो, खब्कं मत्थिभावं मश्बीति वदामो ।"

भगवान् महावीरने अस्तित्व और नास्तित्व दोनोंका परिणमन स्त्रीकार सिंवा है। इतना ही नहीं किन्तु अपनी आत्मामें अस्तित्व और नास्तित्व दोनोंके सीकारपूर्वक दोनोंके परिणमनको भी सीकार किया है। इससे अस्ति और नास्तिके अनेकान्तवादकी सूचना उन्होंने की है यह स्पष्ट है।

"से बूणं अंते ! अश्थिकं अश्थिकं परिणमद, नत्थिकं नत्थिकं परिणमद !"

"इंता गोयमा ! ... ... परिणमइ।"

"जण्णं अंते ! अस्थितं अस्थितं परिणमइ नस्थितं नस्थितं परिणमइ तं कि पयोगसा वीससा ?"

"गोयमा ! पयोगसा वि तं भीससावि तं ।"

"जहा ते अंसे ! अत्थिसं अत्थिसे परिणमइ तहा ते नत्थिसं निधसे परिणमइ?" जहा ते नत्थिसं नत्थिसे परिणमइ तहा ते अत्थिसं अत्थिसे परिणमइ?"

"इंता गोयमा ! जहां में अत्थित्तं....." भनवती १.३.३६.

जो वस्तु स्वद्रध्य-क्षेत्र-काल और भाव की अपेक्षासे 'अस्ति' है वही परद्रब्य-क्षेत्र-काल-भावकी अपेक्षासे 'नास्ति' हैं। जिस रूपसे वह 'अस्ति' है उसी रूपसे नास्ति' नहीं किन्तु 'अस्ति' ही है। और जिस रूपसे वह 'नास्ति' है उस रूपसे 'अस्ति' नहीं किन्तु 'नास्ति' ही है। किसी वस्तुको सर्वथा 'अस्ति' माना नहीं जा सकता। वयों कि ऐसा माननेपर क्रकावाद या सर्वेक्यका सिद्धान्त प्रतिकत होता है और शाश्वतवाद भी आ जाता है। इसी प्रकार समीको सर्वथा 'नास्ति' मानने पर सर्वश्च-ववाद या उच्छेदवाद का प्रसंग प्राप्त होता है। भ० बुद्धने अपनी प्रकृतिके अनुसार इन

दोनों बादोंको असीकार करके मध्यममार्गसे प्रतीस्थसमुखाद बादका अवलम्बन किया है। जब कि अनेकास्तवादका अवलम्बन करके भगवान् महाधीरने दोनों वादोंका समन्वय किया है।

इस प्रकार हम देखते हैं कि जैनागमों में अस्ति-नास्ति, निलानित्य, मैदामैद, एकानेक तथा साम्त-अनन्त हन विरोधी धर्मगुगलोंको अनेकान्तवाद के आश्रय से एक ही बस्तुमें घटाया गया है। यक महावीरने हन नाना बादोंमें अनेकान्तवादकी जो प्रतिष्ठा की है उसी का आश्रयण करके बादके दार्शनिकोंने तार्किक ढंगसे दर्शनान्तरोंके खण्डनपूर्वक इन्हीं वादोंका समर्थन किया है। दार्शनिक चक्रिके विकासके साथ ही साथ जैसे जैसे प्रश्नोंकी विविधता बढ़ती गई वैसे वैसे अनेकान्तवादका क्षेत्र मी विस्तृत होता गया। परन्तु अनेकान्तवादके मूल प्रश्नोंमें कोई अंतर महीं पढा। यदि आगमोंसे इन्य और पर्यायके तथा जीव और शरीरके भेदामेदका अनेकान्तवाद है तो दार्शनिक विकासके युगमें सामान्य और विशेष, इन्य और गुण, इन्य और कर्म, इन्य और जाति इस्रादि अनेक विषयोंमें मेदामेदकी चर्चा और समर्थन हुआ है। यदाप मेदामेदका क्षेत्र विकासके श्रेत विश्वोद अनेक विषयोंमें मेदामेदकी चर्चा और समर्थन हुआ है। यदाप मेदामेदका क्षेत्र विकासके भूलना म चाहिए। इसी प्रकार निस्त्वानित्य, एकानेक, अस्ति-नास्ति, सान्त-अनन्त इन धर्मगुगलोंका मी समन्वय क्षेत्र भी कितना ही विस्तृत व विकासित क्यों न हुआ हो फिर मी उक्त धर्मगुगलोंको लेकर आगमोंमें जो चर्चा हुई है वही मूलाधार है और उसीके ऊपर आगोके सारे अनेकान्तवादका महाइक्ष प्रतिष्ठित है इसे निकायपूर्वक स्वीकार करना चाहिए।

# §५, स्वाद्वाद और सप्तभंगी।

विमञ्चवाद और अनेवास्तवादके विषयमें इतमा जान छेनेके बाद ही स्याहादकी चर्चा उपयुक्त है। अनेवास्तवाद अप्रेर विमञ्चवाद में हो विरोधी धर्मीका खीकार समान मानले हुआ है इसी आधारपर विमञ्चवाद और अनेकास्तवाद पर्यावास्त्र मान छिये गये हैं। परन्तु दो विरोधी धर्मीका खीकार किसी न किसी अपेक्षा विशेषसे ही हो सकता है — इस भाव को स्चित करने के लिये वाक्योंमें 'स्यात्' शब्दके प्रयोगकी प्रधा हुई। इसी कारण अनेवास्तवाद स्याहा-दके नामसे भी प्रसिद्ध हुआ । अब ऐतिहासिक दृष्टिसे देखना यह है कि आगर्मीमें स्थाद शब्दका प्रयोग हुआ है कि नहीं अर्थात् स्याहादका बीच आगर्मोमें है या नहीं।

प्रोध उपाध्येके मतसे 'स्वाहाद' ऐसा शब्द मी आगममें है। उन्होंने सूत्रकृतांगकी एक गांधांमेंसे उस शब्दकी फलित किया है। अगर चे टीकाकार को उस गांधा में 'स्वाहाद' शब्द-की गंध तक महीं आई है। प्रस्तुत गांधा इस प्रकार हैं!—

"नो छायए मो वि य खूखरजा माणं न सेवेज पगासणं च । न यावि पचे परिदास कुजा न या सियाबाय वियागरेजा ॥" स्वाहः १.१४.१९ । गाथागंत 'न यासियाबाय' इस अंशका टीकाकारने 'न वाशीवीर्द' ऐसा संस्कृत प्रतिकर्प

किया है किन्तु प्रो० उपाप्येके मत से वह 'न चास्याद्वादं' होना चाहिए। उनका कहना है कि आ० हेमचन्द्रके नियमेंके अनुसार 'आश्विष्' शब्दका प्राकृतरूप 'आसी' होना चाहिए। स्वयं हेमचन्द्रके 'आसीया' ऐसा एक दूसरा रूप भी दिया है। आचार्य हेमचन्द्रके स्याद्वादके

१ ओरिएन्डक कोम्परंस-नदम अधिवेसनकी प्रोसिबीम्स् ए० ६७१. । २ प्राकृतव्या० ८.२.१७४. ।

लिये प्राकृतरूप 'सियावाओ' दिया है'। प्रो० उपाध्ये का कहना है कि यदि इस 'सियावाओं' शब्दपर ध्यान दिया जाय तो उक्त गाधामें अस्याहादवचनके प्रयोगका ही निषेध मानना ठीक होगा क्योंकि यदि टीकाकारके अनुसार आशीर्धद वचनके प्रयोग का निषेध गाना जाथ तो कथानकोंमें 'धर्मलाभ' रूप आशीर्वचनका प्रयोग जो मिलता है वह असंगत सिद्ध होगा।

आगमों में 'स्वाद्वाद' शब्दके अस्तिस्वके विषयमें टीकाकार और प्रो० उपाध्ये में मतमेद हो सकता है किन्तु 'स्वात्' शब्द के अस्तिस्वमें तो विवादको कोई स्थान नहीं। भगवती सूत्रमें जहाँ कहीं एक वस्तुमें नाना धर्मीका समन्त्रय किया गया है वहाँ सर्वत्र तो 'स्वात्' शब्दका प्रयोग नहीं देखा जाता किन्तु कई ऐसे भी स्थान हैं जहाँ 'स्वात्' शब्दका प्रयोग अवस्य किया गया है। उनमें से कई स्थानोंका उद्धरण पूर्वमें की गई अनेकान्तवाद तथा विभव्यवादकी धर्मोमें वाचकोंके लिये छुलभ है। उन स्थानों के अतिरिक्त भी भगवतीमें कई ऐसे स्थान हैं जहाँ 'स्यात्' शब्द प्रयोग के कारण जैनागमोंमें स्याद्वादका अस्तिस्व सिद्ध ही मानना चाहिए। तो भी यह देखना आवश्यक है कि आगमकालमें स्याद्वादका रूप क्या रहा है और स्थादादके भंगोंकी भूमिका क्या है!

### (१) भंगोंका इतिहास।

अनेकान्तवादकी चर्चाके प्रसंगमें यह स्पष्ट होगया है कि भ० महावीरने परस्पर विरोधी धर्मोंका खीकार एक ही धर्ममें किया और इस प्रकार उनकी समन्वयकी भावनामेंसे अनेकान्त-वादका जन्म हुआ है। किसी भी विषयमें प्रयम अस्ति — विधिपक्ष होता है। तब कोई दूसरा उस पक्षका नास्ति — निषेध पक्ष लेकरके खण्डन करता है। अत एव समन्वेताके सामने जब तक दोनों विरोधी पक्षोंकी उपस्थिति न हो तबतक समन्ययका प्रश्न उठता ही नहीं। इस प्रकार अनेकान्तवाद या स्याहादकी अउमें सर्वप्रथम — अस्ति और नास्ति पक्षका होना आक्ष्यक है। अतएव स्याहादके मंगोंमें सर्व प्रथम इन दोनों मंगोंको स्थान निले यह खाभाविक ही है। मंगोंको साहिक्यिक इतिहासकी और प्यान दें तो हमें सर्व प्रथम ऋग्वेदके नासदीय सूक्तमें मंगोंका कुछ आगास मिलता है। उक्त सूक्तके ऋषिके सामने दो मत थे। कोई जगत् के शादि कारणको सत् कहते थे तो दूसरे असत्। इस प्रकार ऋषिके सामने जब समन्वयकी सामग्री उपस्थित हुई तब उन्होंने कह दिया वह सत् भी नहीं असत् भी नहीं। उनका यह निषेधमुख उत्तर भी एक पक्षमें परिणत हो गया। इस प्रकार, सत्, असत् और अनुभय ये तीन पक्ष तो ऋग्वेद जितने प्रराने सिद्ध होते हैं।

उपनिषदों में आरमा या श्रक्षको ही परमतस्य मान करके आन्तर-बाह्य समी वस्तुओं को उसीका प्रपन्न माननेकी प्रवृत्ति हुई तब यह खाभाविक है कि अनेक विरोधों की मूमि ब्रह्म या आत्मा ही बने । इस का परिणाम यह हुआ कि उस आत्मा, ब्रह्म या ब्रह्मक्रप ब्रिश्चको ऋषियों ने अनेक विरोधी धर्मीसे अलंकत किया । पर जब उन विरोधों के तार्किक समन्त्रयमें भी उन्हें संपूर्ण संतोषकाम न हुआ तब उसे बचनागोचर-अवक्तव्य-अव्ययदेश्य बता कर न अनुभवगम्य कह

१ मही ४.२.१०७. । २ भगवती १.७.६२ । २.१.८६ । ५.७.२१२ । ६.४.२१८ । ५.२.२७० । ७.२.२७३ । ७.३.२७९ । १२.१०.४६८ । १२.१०.४६९ । १४.४.५१२ । १४.४.५१३ । इसाहि ।

कर उन्होंने वर्णन करना छोड दिया। यदि उक्त प्रक्रियाको ध्यानमें रखा जाय तो "तरेजित तथेजित" (ईशा॰ ५), "अणोरणीयाज् महतो महीयाज् " (कठो० १.२.२०. खेता० १.२०) "संयुक्तमेतत् अरमसरं च व्यक्ताव्यक्तं भरते विश्वमीशः। अनिक्रकारमः" (खेता० १.८.), "सदसद्वरेण्यम्" (मुण्डको० २.२.१) इस्रादि उपनिवद्वाक्योंमें दो विरोधी धर्मीका सीकार किसी एक ही धर्मिमें अपेक्षामेदसे किया गया है यह स्पष्ट हो जाता है।

विधि और निषेध दोनों पश्चोंका विधिमुखसे समन्वर उन वाक्योंमें हुआ है । ऋविदक्षे ऋषिने दोनों विरोधी पश्चोंको असीक्षत करके निषेध मुखसे तीसरे अनुमयपक्षको उपस्थित किया है। जब कि उपनिषदोंके ऋषियोंने दोनों विरोधी धर्मीके सीकारके द्वारा उभयपक्षका समन्वय करके उक्त वाक्योंमें विधिमुखसे चौथे उभयमंगका आविष्कार किया।

किन्तु परमतत्त्वको इन धर्मीका आधार मानने पर उन्हें जब विरोधकी गंध आने लगी तब फिर अन्तमें उन्होंने दो मार्ग छिये। जिन धर्मोको दूसरे लोग खीकार करते थे उनका निषेध कर देना यह प्रथम मार्ग है। यानि अवदिक ऋषिकी तरह अनुभय पक्षका अवल्यन करके निषेधमुखसे उत्तर दे देना कि वह न सत् है न असत्—"न सक्त्यासत्" (खेता० ४.१८)। जब इसी निषेधको "स यख नेति नेति" (खुहदा० ४.५.१५) की लंतिम मर्यादा तक पहुँचाया गया तब इसीमेंसे फलित हो गया कि वह अवक्तव्य है यही दूसरा मार्ग है। "यतो वाको निवर्तन्ते" (तैत्तिरी० २.४.) "यहाजामभ्युदितम्" (केन० १.४.) "वेब वाका न मनसा प्रातुं शक्योः" (कठो० २.६.१२) "अवहमव्यवहार्यमधाद्यमलस्याम-विन्त्यमव्ययदेश्यमेकारमञ्जयस्यारं प्रयञ्जोपदामं शान्तं श्वित्वमद्वेतं चतुर्थं मन्यन्ते स्व आत्मा स विवेधः।" (माण्डूक्यो० ७) इसावि उपनिषदाक्योर्म इसी अवक्तव्यमंगको चर्चा है।

इतनी चर्चासे स्पष्ट है कि जब दो विरोधी धर्म उपस्थित होते हैं तब उसके उत्तरमें सीसरा पक्ष निम्न तीन तरहसे हो सकता है।

- १ उमब निरोधी पृक्षोंको स्वीकार करनेवाला ( उमय ) ।
- २ उभय पक्षका निषेध करनेवाळा (अनुभय)।
- ३ अवक्तस्य ।

इनमेंसे तीसरा प्रकार जैसा कि पहले बताया गया, दूसरेका विकसित रूप ही है। अत एव अनुभय और अवक्तन्यको एक ही भंग समझना चाहिये। अनुभयका तारपर्य यह है कि वस्तु उभयक्रपसे बाच्य नहीं अर्थात् वह सत् रूपसे न्याकरणीय नहीं और असबूपसे भी न्याकरणीय नहीं। अत एव अनुभयका दूसरा पर्याय अवक्तन्य हो जाता है।

इस अवक्तव्यमें और वस्तुकी सर्वया अवक्तव्यताके पक्षको व्यक्त करनेवाले अवक्तव्यमें सूक्ष्म मेद है उसे प्यानमें रखना आवश्यक है। प्रथमको यवि सापेक्ष अवक्तव्य कहा जाय तो दूसरेको निरपेक्ष अवक्तव्य कहा जा सकता है। जब हम किसी वस्तुके दो या अधिक धर्मोंको मनमें रख कर तदर्थ शब्दकी खोज करते हैं तब प्रत्येक धर्मके वाचक भिन्न भिन्न शब्द तो मिल जाते हैं किन्तु इन शब्दोंके क्रमिक प्रयोगसे विवक्षित सभी धर्मोंका बोध गुगपत् नहीं हो पाता । अत एव क्लुको हम अवलब्ध कह देते हैं । यह हुई सापेक्ष अवलब्धता । दूसरे निरपेक्ष अवलम्बसे यह प्रतिपादित किया जाता है कि वस्तुका पारमार्थिक रूप ही ऐसा है जो शब्दका भीकर गहीं, जंत एव उसका वर्णन शब्दसे हो ही नहीं सकता ।

स्वाह्यद्वी भेगोंने जो अवकल्पमंग है वह सापेक्ष अवकल्प है। और वक्तव्यस्व-अवक्तव्यस्य ऐसे दो विरोधी धर्मोंको लेक्सर जैनाचार्योंने स्वतंत्र ससमंगीकी जो योजना की है वह निरपेक्ष अवकल्पको लिंक्स करके की है ऐसा प्रतीत होता है। अंत एवं अवकल्प शब्दका प्रयोग संकृतिक और जिस्सेंब ऐसे दो अर्थने होता है ऐसा मानना चाहिए । विधि और निषेध उभय स्वयंत्र बस्तुकी अवक्ष्यता अब अधिनेत हो तब अवकल्प संकृतित या सापेक्ष अवकल्प है। और यथ सनी जनातिका विषेत्र करना हो तब जिस्तुत और निरपेक्ष अवकल्प अभिनेत है।

दार्शनिक इतिहासमें उक्त सामेश अवसान्यतः नया नहीं हैं। ऋग्वेदके आणिमें जगत्के आदि सारपाली सहसरी और असंदास जावाय माना क्योंकि उनके सामने दो ही पक्ष में। जब कि साम्यावयों व्यवसानी व्यवसानी व्यवसानी व्यवसानी व्यवसानी व्यवसानी व्यवसानी व्यवसानी क्यांकि उनके सामने आसाने उन्न तीनों प्रवार थे। किया क्रिया क्यांकि दर्शनके दूत माना हुनों कि उनके सामने आसाने वृत्त माना हुनों कि उनके सामने विधि, निषेध, उभय, और अनुभय ऐसे व्यार पक्ष के। इस प्रकार सामिश व्यवस्था संबंधिक व्यवस्था संबंधिक क्यांकि हिन्दिक स्वार क्यांकि सामने विधि, निषेध, उभय, और अनुभय ऐसे व्यार पक्ष के। इस प्रकार सामिश व्यवस्था संबंधिक स्तिहासमें प्रसिद्ध ही है। इसी प्रकार निर्देश अवसान्यता मी उनिवर्ति प्रसिद्ध ही है। जब हम 'यतो वाची निवर्तित' वैसे वाच्य सुनते हैं तथ वहाँ निरपेक्ष अवसान्यताका है। प्रदिप्तदन होशा है यह स्पष्ट हो जाता है।

इतनी चर्चीये यह रेग्ड है कि अनुभंग और सापेक्ष अनतान्यताका तात्पर्यार्थ एक मानने पर गड़ी नानना पडता है कि जब निवि और निवेध हो निरोधी पक्षोंको उपस्थिति होती है तब उसके उत्तरमें तीसरा पक्ष या तो उभय होगा था अवक्तम्य होगा। अत एव उपनिवदोंके समय तक ये चार पक्ष स्थिर हो चुके ने ऐसा मानना उचित है—

१ सत् (विभिं)

२ असत् (निषेष)

३ शदलदं ( उभव )

४ अवलव्य (अञ्चनक)

कृषी चार पक्षीका परंपरा केंद्र जिपटंकते भी लिख होती है।

मगवाम् बुद्धने जिन प्रश्नोंके विषयमें व्यासरण करना अनुचित समशा है, उन प्रश्नोंको क्रियाइत कहा जाता है। वे अन्याइत प्रश्न भी वही सिद्ध करते हैं कि भगवान् बुद्धके समयं पर्यन्त एक ही विषयमें चार विरोधी पश्च उपस्थित करनेकी रौळी दार्शनिकोंने प्रचलित यी। इतना ही गई विस्क उन चातें प्रश्नोंका रूप भी ठीक वैसा ही है जैसा कि उपनिवदोंने पाया जाता है। इससे यह सहज सिद्ध है कि उक्त चारों प्रश्नोंका रूप तब तकने वैसा ही स्थिर हुआ था, जी कि निक्ष लिखित अन्याइक प्रश्नोंकी देखनेसे स्वह होता है —

```
१ होति तथागतो परंमरणाति ?
२ न होति तथागतो परंमरणाति ?
३ होति च न होति च तथागतो परंमरणाति?
ध नेव होति न नहीति तथागती परंमरणाति ?'
```

इन अञ्चाकृत प्रभोंके अतिरिक्त भी अन्य प्रभा त्रिपिटकमें ऐसे हैं जो उक्त चार पक्षींको ही सिद्ध करते हैं-

```
१ सर्वकतं दुक्जंति ?
२ परंकतं दुक्जंति ?
३ सर्वकतं परंकतं च तुक्खंति !
४ असर्वकारं अपरंकारं दुष्कंति ?
```

— संयुत्तनि o XII. 17.

त्रिपिटकगत संजयबेळिट्टिपुत्तके मतवर्णनको देखनेसे भी यही सिद्ध होता है कि तब तकने वही चार पक्ष स्थिर थे। संजय विक्षेपवादी या अतः एव निम्न किस्तित किसी विषयमें अपना निश्चित मत प्रकट करता न था ।

- १ परलोक है ! (8) २ परलोक नहीं हैं ? इ परछोकां है और नहीं है है ४ परलोक है ऐसा नहीं, नहीं है ऐसा नहीं !
- १ औपपातिक 🕻 🛚 (२) २ औपपातिक नहीं हैं ? ३ औपपातिक हैं और नहीं हैं ! ४ औपपातिक न हैं, न नहीं हैं है
- १ सुकृत दुष्कृत कर्मका फल है है (₹) ,, फल नहीं ै 🕏 55 ,, है और नहीं है ! ••
  - ,, न है, न नहीं है ? ,,
- १ मरणानन्वर तथागत है ? (8)
  - 🔐 नहीं है है
  - ,, है और नहीं है : ₹
  - ,, न है और म नहीं हैं ई

जैन आगमोंने भी ऐसे कई पदार्थोंका वर्णन मिलता है जिनने निष-निषेध-उदम और बत-भयके आधारपर चार विकस्प किये गर्ने हैं। यथा -

१ आत्मारंभ (१) २ पराइंभ

१ संद्रत्तविकाय XLIV. १ दीवविकाय - सामकाम् करस्य ।

🧸 तदुभयारंम

४ अनार्भ

भगवती १.१.१७

(२) १ गुरु

२ लघु

३ गुरु-लघु

८ अगुरुलघु

भगवती १.९.७४

(१) १ सस

२ मुषा

🤾 सस्य-मृषा

**४ असस्यमृ**षाः

भगवती १३.७.४९३

(४) १ आत्मतिकर

२ परांतकर

३ आत्मपरांतकर

४ नोआत्मातकर-परांतकर-

हसादि

स्यामांगसूत्र – २८७,२८९,३२७,३४४,३५५,३६५ ।

इतनी चर्चासे यह स्पष्ट है कि, विधि, निवेध, उभय और अवकव्य ( अनुभय ) ये चार पक्ष भगवान् महावीरके समय पर्यन्त स्थिर हो चुके थे इसीसे म० महावीरने इन्हीं पक्षोंका समन्वय किया होगा — ऐसी कल्पना होती है। उस अवस्थानें स्याहादके मौलिक भंग ये फलित होते हैं —

१ स्याद् सद् (विधि)

२ स्याद् असत् (निषेध)

३ स्याद् सद् स्यादसद् ( उभप )

४ स्यादवक्तव्य ( अनुमय् )

### (२) अवस्तव्यका स्थान।

इन चार भंगोमेंसे जो अंतिम भंग अवक्तव्य है वह दो प्रकारसे लब्ध हो सकता है -

- (१) प्रथमके दो भंगरूपसे वाच्यताका निषेध करके।
- (२) प्रयमके तीनों भंगरूपसे वाश्यताका निवेध करके ।
- (१) जब प्रयम दो मंगरूपसे बाज्यताका निषेध भ्रभिग्रेत हो तब साभाविक तीर पर अवक्रम्यका स्थान तीसरा पृष्ठता है। यह स्थिति ऋग्वेदके ऋषिके मनकी जान पृष्ठती है जब कि उन्होंने सद् और असद रूपसे जगतके आदि कारणको अवक्तन्य बताया। अत एव यदि स्याहा-दके मंगोंमें अवक्तन्यका तीसरा स्थान जैनप्रम्थोंमें आता हो तो वह इतिहासकी दृष्टिसे संगत ही है। भगवती सूत्रमें जहाँ खयं भ० महावीरने स्याहादके मंगोंका विवरण किया है वहाँ अवक्रन्य मंगका स्थान तीसरा है। यचपि वहाँ उसका तीसरा स्थान अस्य दृष्टिसे है, जिसका कि विवरण

१ भगवर्षी--१२.१०.४६९ ।

आगे किया जायगा, तथापि भगवान् महावीरने जो ऐसा किया वह किसी प्राचीन परंपराका ही अनुगमन हो तो आश्चर्य नहीं । इसी परंपराका अनुगमन करके आचार्य उमास्त्राती (तस्वार्य-भा० ५.३१), सिद्धसेन (सन्मति० १.३६), जिनभद्र (विशेषा० गा० २२३२) आदि आचार्योने अवक्तव्यको तीसरा स्थान दिया है।

(२) जब प्रयमके तीनों संगरूपसे वाष्यताका निषेध करके वस्तुको अवक्तव्य कहा जाता है तब सभावतः अवक्तव्यको भगोंके कममें चौया स्थान मिलना चाहिए। माण्ड्रक्योंपनिषद्में चतुष्याद आत्माका वर्णन है। उसमें जो चतुर्थपादरूप आत्मा है वह ऐसा ही अवक्तव्य है। क्षिणे कहा है कि — "नान्तः प्रकंग बहिष्प नोभयतः प्रकंग (माण्ड्र ७ ७) इससे स्पष्ट है कि—

१ अन्तःप्रज्ञ

२ वहिष्प्रज्ञ

३ उभयप्रज्ञ

इन तीनों भंगोंका निषेध करके उस आत्माके खरूपका प्रतिपादन किया गया है और फलित किया है कि "अदृष्टमञ्यवहार्यमग्राह्ममञ्क्षणमनिन्समञ्यपदेश्यम्" (माण्डू० ७) ऐसे आत्माको ही चतुर्य पाद समझना चाहिए। कहना न होगा कि प्रस्तुतमें विधि-निषेध-उभय इन तीन भंगोंसे बाच्यताका निषेध करनेवाला चतुर्य अवक्तन्य मंग विवक्षित है। ऐसी स्थितिमें स्थाद्वादके मंगोंमें अवक्तन्यको तीसरा नहीं किन्तु चौथा स्थान मिलना चाहिए। ऐसी परंपराका अनुगमन सप्तमंगीमें अवक्तन्यको चतुर्यस्थान देनेवाले आचार्य समन्तभद्र (आप्तमी० का० १६) और तदनुयायी जैनाचार्योंके द्वारा हुआ हो तो आधर्य नहीं। आचार्य कुन्दकुन्दने दोनों मतोंका अनुगभन किया है।

### (३) स्याद्वादके भंगोंकी विशेषता।

स्याद्वादके भंगोंमें म० महावीरने पूर्वोक्त चार मंगोंके अतिरिक्त अन्य भंगोंकी भी योजना की है। इनके विषयमें चर्चा करनेके पहले उपनिषद् निर्दिष्ट चार पक्ष, त्रिपिटके चार अन्याकृत प्रश्न, संजयके चार भंग और म० महावीरके स्याद्वादके मंग इन सभीमें परस्पर क्या विशेषता है उसकी चर्चा कर लेना विशेष उपयुक्त है।

उपनिषदोंमें माण्ड्रक्यको छोडकर किसी एक ऋषिने उक्त चारों पक्षोंको खीकृत नहीं किया। किसीने सत् पक्षको किसीने असत् पक्षको, किसीने अमय पक्षको तो किसीने अवक्तव्य पक्षको खीकृत किया है। जबकि माण्ड्रक्यने आत्माके विषयमें चारों पक्षोंको खीकृत किया है।

भगवान् बुद्धके चारों अब्याक्कत प्रश्नोंके विषयमें तो स्पष्ट ही है कि भ० बुद्ध उन प्रश्नोंका कोई हा या नामें उत्तर ही देना नहीं चाहते थे अत एवं वे प्रश्न अव्याकृत कहकाये। इसके विरुद्ध भगवान् महावीरने चारों पक्षोंका समन्वय करके सभी पक्षोंका अपेक्षामेदसे सीकार किया है। संजयके मतमें और स्वाद्धादमें मेद यह है कि स्वाद्धादी प्रस्नेक भंगका स्पष्ट स्रपसे निश्चयपूर्वक स्वीकार करता है जब कि संजय मात्र मंगजालकी रचना करके उन मंगोंके विषयमें अपना अक्कान ही प्रकट करता है। संजयका कोई निश्चय ही नहीं। यह मंगद्धालकी म्वा॰ प्रसादना ६

रचना करके अज्ञानवादमें ही कर्तब्यकी इतिश्री समझता है तब स्याद्वादी माठ महावीर प्रस्नेक अंगका सीकार करना क्यों आवश्यक है यह बताकर विरोधी भंगोंके स्वीकारके लिये नमचाद-अयेकावादका समर्थन करते हैं। यह तो संभव है कि स्याद्वादके मंगोंकी योजनामें संजयके मंगजाळसे माठ महावीरने लाभ उठाया हो किन्तु उन्होंने अपना स्वातक्य मी बताया है, यह स्पष्ट ही है। अर्थात् दोनोंका दर्शन दो विरोधी दिशामें प्रवाहित हुआ है।

ऋग्वेदसे म० बुद्ध पर्यन्त जो विचारधारा प्रवाहित हुई है उसका विश्लेषण किया जाय तो प्रतीत होता है कि प्रथम एक पक्ष उपस्थित इ.आ जैसे सत् या असत् का । उसके विरोधने विपक्ष उत्थित हुआ असत् या सत्का । तब किसीने इन दो विरोधी भावनाओंको समन्त्रित करनेकी दृष्टिसे कह दिया कि तक्ष्य न सत् कहा जा सकता है और न असत् -बह तो अवक्तव्य है। और किसी दूसरेने दो विरोधी पक्षोंको निलाकर कह दिया कि वह सदसत् है । वस्तुतः विचारधाराके उपर्युक्त पक्ष, विपक्ष और समन्वय ये तीन मानिक सोपान हैं। किन्त समन्वयपर्यन्त आजानेके बाद फिरसे समन्वयको ही एक पक्ष बनाकर विचारधारा आगे चलती है, जिससे समन्त्रयका भी एक विपक्ष उपस्थित होता है। और फिर्निय नये पक्ष और विपक्षके समन्वयकी आवस्यकता होती है। यही कारण है कि जब वस्तुकी अ**क्ला**व्यता**ने** सद् और असत्का समन्यय हुआ तब वह मी एक एकान्त पक्ष वन गया । संसारकी गतिनिधि ही क्रिछ ऐसी है, मनुष्यका मन ही कुछ ऐसा है कि उसे एकान्त सहा नहीं । कत एव वस्तुकी ऐक्शान्तिक अवसाव्यताके विरुद्ध भी एक विपक्ष उत्पित हुआ कि वस्तु ऐक्शान्तिक अवतान्य नहीं उसका वर्णन सी शक्य है। इसी प्रकार समन्वयवादीने जब वस्तको सदसत कहा तब उसका वह समन्वय भी एक पक्ष वन गया और खमावतः उसके विरोधमें विपक्षका उरवान हुआ । अत एव किसीने कहा एक ही वस्तु सदसत् कैसे हो सकती है, उसमें विरोध है । जहाँ विरोध होता है वहाँ संशय उपस्थित होता है । जिस विषयमें संशय हो वहाँ उसका हान सम्यक्कान नहीं हो सकता । अत एव मानना यह चाहिए कि वस्तुका सम्यक्कान नहीं है इम उसे ऐसा मी नहीं कह सकते, वैसा भी नहीं कह सकते । इस संराग या अज्ञानवादका तात्पर्य वस्तुकी अझेयता, अनिर्णयता, अवाच्यतामें जान पडता है। यदि विरोधी मर्तोका समन्वय एकान्त दृष्टिसे किया जाय तब तो फिर पक्ष-विपक्ष-समन्वयका चक्र अनिवार्य है। इसी चक्रको मेदनेका मार्ग भगवान् महानीरने बताया है। उनके सामने पक्ष-विपक्ष-समन्वय और समन्वयका मी विपक्ष उपस्थित या । यदि वे ऐसा समन्वय करते जो फिर एक उक्षका रूप ले ले तब तो पक्ष-विपक्ष-समन्वयके चक्रकी गति नहीं रुकती । इसीसे उन्होंने समन्वयका एक नया मार्ग िया. जिससे वह समन्वय खयं आगे जाकर एक नये विपक्षको अवकाश दे न सके।

उनके समन्वयकी विशेषता यह है कि वह समन्त्रय खतन्न पक्ष न होकर समी विरोधी पक्षोंका यथायोग्य संमेछन है। उन्होंने प्रस्नेक पक्षके बलावलकी ओर दृष्टि दी है। यदि वे केवल दीर्बल्यकी ओर ध्यान दे करके समन्त्रय करते तब सभी पक्षोंका सुमेल होकर एकन संमेछन न होता किन्तु ऐसा समन्त्रय उपस्थित हो जाता जो किसी एक विप्रक्षके उत्थानको अवन्त्रश देता। भ० महावीर ऐसे विपक्षका उत्थान नहीं चाहते थे। अत्यक उन्होंने प्रस्नेम

पक्षकी सचाई पर भी ध्यान दिया। और सभी पक्षोंको वस्तुके दर्शनमें यथायोग्य स्थान दिया । जितने मी अवाधित निरोधी पक्ष थे उन समीको सच बताया अर्थात् संपूर्ण सह्यका दर्शन तो उन समी विरोधोंके मिलनेसे ही हो सकता है. पारस्परिक निरासके द्वारा नहीं, इस बातकी प्रतीति नयवादके द्वारा कराई । सभी पक्ष, सभी मत, पूर्ण सत्यको जाननेके भिन्न भिन्न प्रकार हैं। किसी एक प्रकारका इतना प्राधान्य नहीं है कि वही सच हो और दूसरा नहीं। सभी पक्ष अपनी अपनी दृष्टिसे सत्य हैं, और इन्हीं सब दृष्टिओं के यथायोग्य संगमसे बस्तके खरूपका भास होता है। यह नयबाद इतना न्यापक है कि इसमें एक ही बस्तुको जाननेके सभी संभवित मार्ग प्रथक प्रथक नय रूपसे स्थान प्राप्त कर लेते है । वे नय तब कहलाते हैं जब कि अपनी अपनी मर्यादामें रहें, अपने पक्षका स्पष्टीकरण करें और दूसरे पक्षका मार्ग अवहद न करें। परंतु यदि ने ऐसा नहीं करते तो नय न कहे जाकर दुर्नय वन जाते। इस अवस्थामें विपक्षोंका उत्पान साहजिक है। सारांश यह है कि भगवान महावीरका समन्वय सर्वव्यापी है अधीत सभी पक्षोंका सुमेल करनेवाला है अत एव उसके विरुद्ध विपक्षको कोई स्थान नहीं रह जाता । इस समन्वयमें पूर्वपक्षोंका छोप होकर एक ही मत नहीं रह जाता । किन्तु पूर्व समी मत अपने अपने स्थानपर रह कर वस्तुदर्शनमें घडीके भिन्न भिन्न पुर्जेकी तरह सहायक होते हैं । इस प्रकार पूर्वोक्त पक्ष-विपक्ष-समन्वय के चक्रमें जो दोष या उसे दूर करके भगवामने समन्वयका यह नया मार्ग लिया जिससे फल यह हुआ कि उनका वह समन्वय अंतिम ही रहा ।

इस परसे इम देख सकते हैं कि उनका स्याद्वाद न तो अज्ञानवाद है और म संज्ञयबाद। अज्ञानवाद तम होता जब वे संजयकी तरह ऐसा कहते कि वस्तुको में न सत् जानता हूँ तो सत् कैसे कहूँ इत्यादि। भ० महाबीर तो स्पष्टक्रपसे यही कहते हैं कि वस्तु सत् है ऐसा मेरा निर्णय है; वह असत् है ऐसा भी मेरा निर्णय है। वस्तुको इम उसके द्रव्य-क्षेत्रादिकी दृष्टिसे सत् समझते हैं। और परद्रव्यादिकी अपेकासे उसे इम असत् समझते हैं। इसमें न तो संशयको स्थान है और न अज्ञानको। नयमेदसे जब दोनों विरोधी धर्मोका स्थिकार है तब विरोध भी नहीं।

अत एव शंकराचार्य प्रमृति वेदान्तके आचार्य और धर्मकीर्ति आदि सौद्ध आचार्य और उनके प्राचीन और आधुनिक व्याख्याकार स्याहादमें विरोध; संशय और अझान आदि जिन दोषोंका उद्भावन करते हैं वे स्याहादको लागू नहीं हो सकते किन्तु संजयके संशयवाद या अझानवादको ही लागू होते हैं। अन्य दार्शनिक स्याहादके बारेमें सहातुम्तिपूर्वक सोचते तो स्याहाद और संशयवादको वे एक नहीं समझते और संशयवादके दोषोंको स्याहादके मत्थे महते नहीं।

जैनाचार्योंने तो बार बार इस बातकी घोषणा की है कि स्याद्वाद संशयबाद नहीं और ऐसा कोई दर्शन ही नहीं, जो किसी न किसी रूपमें स्याद्वादका इतिकार न करता हो। सभी दर्शनोंने स्याद्वादको अपने अपने उंगसे स्वीकार तो किया है किन्तु उसका नाम लेने पर दोष बताने लग जाते हैं।

३ अनेकान्त्रस्यवस्याकी अतिस प्रशस्ति ५० ८७ ।

#### (४) स्याद्वादके अंगोंका प्राचीन रूप।

अब इम स्याद्वादका खरूप जैसा आगममें है उसकी विवेचना करते हैं। भगवान्के स्याद्वादको ठीक समझनेके लिये भगवती सूत्रका एक सूत्र अच्छी तरहसे मार्गदर्शक हो सकता है। अत एव उसीका सार नीचे दिया जाता है। क्योंकि स्याद्वादके भंगोंकी संख्याके विषयमें भगवान्का अभिप्राय क्या था, भगवान् के अभिप्रेत भंगोंके साथ प्रचलित सप्तभंगीके भंगोंका क्या संबंध है तथा आगमोत्तरकालीन जैन दार्शनिकोंने भंगों की सात ही संख्याका जो आप्रह रखा है उसका क्या मूल है - यह सब उस सुत्रसे माल्य हो जाता है।

गौतमका प्रश्न है कि रतप्रभा पृथ्वी आत्मा है या अन्य है ! उसके उत्तरमें भगवान्ने कहा -

- १ रत्नप्रभाष्ट्रध्वी स्यादातमा है।
- २ रत्नप्रभापृथ्वी स्यादातमा नहीं है।
- ३ ररनप्रभाष्ट्रध्वी स्यादवक्तव्य है । अर्थात् आरमा है और आरमा नहीं है, इस प्रकारसे वह वक्तव्य नहीं है।

इन तीन भंगोंको सुन कर गौतमने भगवान् से फिर पूछा कि – आप एक ही पृथ्वीको इतने प्रकारसे किस अपेक्षासे कहते हैं ? भगवान्ने उत्तर दिया –

- १ आत्मा खके आदेशसे आत्मा है।
- २ परके आदेशसे आत्मा नहीं है।
- र तदुभयके आदेशसे अवक्तन्य है।

रत्नप्रभाकी तरह गीतमने समी पृथ्वी, सभी देवलोक और सिद्धक्षिलाके विषयमें पूछा है और उत्तर मी वैसा ही मिला है। उसके बाद उन्होंने परमाणु पुद्रकके विषयमें भी पूछा। और वैसा ही उत्तर मिला। किन्तु जब उन्होंने दिप्रदेशिक स्कन्धके विषयमें पूछा तब उसके उत्तरमें भंगोंका आधिक्य है सो इस प्रकार—

- १ द्विप्रदेशी स्कन्ध स्यादारमा है।
- २ ,, ,, नहीं है।
- ३ ,, ,, स्यादवक्तव्य है।
- ४ ,, ,, स्यादात्मा है और आत्मा नहीं है।
- ५ ,, ,, स्यादात्मा है और अवक्तव्य है।
- ६ ,, ,, स्यादात्मा नहीं है और अवक्तव्य है।

इन भंगोंकी योजना के अपेक्षा कारणके विषयमें अपने प्रश्नका गीटमको जो उत्तर मिळा है वह इस प्रकार —

- १ द्विप्रदेशिक स्कन्ध आत्माके आदेशसे आत्मा है।
- २ परके आदेशसे आत्मा नहीं है।
- ३ तदुभयकें आदेशसे अवक्तव्य है।
- ४ 'देश आदिष्ट है सद्भावपर्यायोंसे और देश आदिष्ट है असद्भावपर्यायोंसे अत एव द्विप्रदेशिक स्कन्ध आत्मा है और आत्मा नहीं है !

१ एक ही रहण्यके जुदे जुदे अंशोरेंने विवक्ताभेदका आश्रय छेनेसे चौथेसे आगेके सभी भंग निष्यक्ष होते हैं। इस्ही विकलादेशी भंगोंको दिखानेकी प्रक्रिया इस वाक्यसे प्रारंभ होती है।

- ५ देश आदिष्ट है सद्भावपर्यायोंसे और देश आदिष्ट है तदुभयपर्यायोंसे श्रांत एव द्विप्रदेशिक स्कन्ध आत्मा है और अवक्तव्य है।
- ६ देश आदिष्ट है असद्भावपर्यायोंसे और देश आदिष्ट है तदुभयपर्यायोंसे अतर्व दिप्रदेशिक स्कन्ध आत्मा नहीं है और अवक्तव्य है।

इसके बाद गौतमने त्रिप्रदेशिक स्कन्धके विषयमें वैसा ही प्रश्न पूछा तब उत्तर निम्नलिखित भंगोंने मिळा —

- (१) १ त्रिप्रदेशिक स्कन्ध स्थादातमा है।
- (२) २ त्रिप्रदेशिक स्कन्ध स्यादात्मा नहीं है।
- (३) ३ निप्रदेशिक स्कन्ध स्यादवक्तव्य है।
- ( 8 ) ४ त्रिप्रदेशिक स्कन्ध स्यादात्मा है और आत्मा नहीं है ।
  - ५ त्रिप्रदेशिक स्कन्ध स्यादात्मा है, (२) आत्माएँ नहीं हैं।
  - ६ त्रिप्रदेशिक स्कन्ध स्यादात्माएँ (२) हैं, आत्मा नहीं है ।
- (५) ७ त्रिप्रदेशिक स्कन्ध स्यादारमा है और अवक्तव्य है।
  - ८ त्रिप्रदेशिक स्वन्ध स्यादातमा है और (२) अवक्तन्य हैं।
  - ९ त्रिप्रदेशिक स्वत्य स्याट् (२) आत्माएँ हैं, और अवक्तन्य है।
- (६) १० त्रिप्रदेशिक स्कन्ध स्वाद आत्मा नहीं है और अवक्तव्य है।
  - ११ त्रिप्रदेशिक स्कंध स्यादात्मा नहीं है और (२) अवक्तव्य हैं।
  - १२ त्रिप्रदेशिक स्कन्ध स्याद् (२) आत्माएँ नहीं हैं और अवक्तव्य है।
- (७) १२ त्रिप्रदेशिक स्कंध स्यादात्मा है, आत्मा नहीं है और अवक्तव्य है।
  गौतमने जब इन भंगोंकी योजनाका अपेक्षाकारण पूछा तब भगवान्ने उत्तर दिया कि -
  - (१) १ त्रिप्रदेशिक स्कन्ध आत्माके आदेशसे आत्मा है।
    - (२) २ त्रिप्रदेशिक स्कन्ध परके आदेशसे आत्मा नहीं है।
    - (३) ३ त्रिप्रदेशिक स्कन्ध तदुभयके आदेशसे अवस्तव्य है।
    - (४) ४ देश आदिष्ट है सद्भावपर्यायोंसे और देश आदिष्ट है असद्भावपर्यायोंसे अत एव त्रिप्रदेशिक स्कन्ध आत्मा है और आत्मा नहीं है।
      - ५ देश आदिष्ट है सद्भावपर्यायोंसे और (२) देश आदिष्ट हैं असद्भावपर्यायोंसे अत एव त्रिप्रदेशिक स्कन्ध आत्मा है और (२) आत्माएँ नहीं हैं।
      - ६ (दो) देश आदिष्ट हैं सद्भावपर्यायोंसे और देश आदिष्ट हे असद्भावपर्यायोंसे अत एव त्रिप्रदेशिक स्कन्ध (दो) आत्माएँ हैं और आत्मा नहीं हैं।
    - (५) ७ देश आदिष्ट है सङ्गावपर्धायोंसे और देश आदिष्ट है तदुभयपर्यायोंसे अत एव त्रिप्रदेशिक स्कन्ध आत्मा है और अवक्तव्य है।
      - ८ देश आदिष्ट है सद्भावपर्थायोंसे और (दो) देश आदिष्ट हैं तदुभयपर्यायोंसे अत एव त्रिप्रदेशिक स्कन्ध आत्मा है और (दो) अवक्तन्य हैं।
      - (दो) देश आदिष्ट हैं सद्भावपर्यायोंसे और देश आदिष्ट है तद्भ्यपर्यायोंसे
         अत एव त्रिप्रदेशिक स्कन्ध (२) आत्माएँ हैं और अवक्तव्य है ।

- (६) १० देश आदिष्ट है असद्भावपर्यायोंसे और देश आदिष्ट है तदुभयपर्यायोंसे अत एव त्रिप्रदेशिक स्कन्ध आत्मा नहीं है और अवक्तव्य है।
  - ११ देश आदिष्ट है असन्नावपर्यापोंसे और (दो) देश आदिष्ट हैं तदुमयपर्यापोंसे अत एवं त्रिप्रदेशिक स्कन्ध आत्मा नहीं है और (दो) अवक्तव्य हैं।
  - रेने (दो) देश आदिष्ट हैं असद्भावपर्यायों से और देश आदिष्ट है तहुभयपर्यायों से अत एव त्रिप्रदेशिक स्कन्ध (दो) आस्माएँ नहीं हैं और अवक्रव्य है।
- (७) १३ देश आविष्ट हे सङ्गावपर्यायोंसे, देश आविष्ट हे असङ्गावपर्यायोंसे और देश आविष्ट हे तदुभयपर्यायोंसे अत एव त्रिप्रदेशिक स्कन्ध आत्मा है, आत्मा नहीं है और अवक्तव्य है।

इसके बाद गीतमने चतुष्प्रदेशिक स्कंधके विषयमें वही प्रश्न किया है। उत्तरमें भगवान्ने १९ भंग किये। तब फिर गीतमने अपेक्षा कारणके विषयमें पूछा तब उत्तर निम्न लिखित दिया गया—

- (१) १ चतुष्प्रदेशिक स्कन्ध आस्माके आदेशसे आस्मा है।
- (२) २ चतुष्प्रदेशिक स्कन्ध परके आदेशसे आत्मा नहीं है।
- (३) ३ चतुःश्रदेशिक स्कन्ध तदुमयके आदेशसे अवक्तन्य है।
- (४) ४ देश आदिष्ट है सद्भावपर्यायों से और देश आदिष्ट है असद्भावपर्यायों से अत एव चतुःग्रदेशिक स्कन्ध आत्मा है और आत्मा नहीं है।
  - ५ देश आदिष्ट है सद्भावपर्यायोंसे और (अनेक) देश आदिष्ट हैं असद्भाव-पर्यायोंसे अत एव
    - चतुष्प्रदेशिक स्कन्ध आत्मा है और (अनेक ) आत्माएँ नहीं हैं।
  - ६ (अनेक ) देश आदिष्ठ हैं सङ्गावपर्यायोंसे और देश आदिष्ठ है असङ्गाव-पर्यायोंसे अत एव
    - चतुष्प्रदेशिक स्कन्ध (अमेक) अलगाएँ हैं और आला नहीं है।
  - (अनेक-२) देश आदिष्ट हैं सञ्चावपर्यायोंसे और (अनेक-२) देश आदिष्ट हैं असञ्चावपर्यायोंसे अस एव चतुष्प्रदेशिक स्कन्द (अनेक-२) आश्माएँ हैं और (अनेक-२) आश्माएँ नहीं हैं।
- (%) ८ देश आदिष्ट है सङ्काषपर्यायों से और देश आदिष्ट है तहुमयपर्यायों से अत एवं 'चतुष्प्रदेशिक स्कन्ध आत्मा है और अवक्तस्य है।
  - देश आदिष्ट है सङ्कावपर्यायों से और (अनेक) देश आदिष्ट हैं तदुभय-पर्यायों से अत एव
    - चलुष्प्रदेशिक स्वन्ध आत्मा है और ( अनेक ) अवसाव्य हैं।
  - १० (अनेक) देश आदिष्ट हैं सङ्गावपर्यायोंसे और देश आदिष्ट है तदुभय-पर्यायोंसे अत एव
    - चतुष्प्रदेशिक स्कन्ध (अनेक ) आसाएँ हैं और अवस्तव्य है।

- ११ (अनेक २) देश आदिष्ट हैं सद्भावपर्यायोंसे और (अनेक २) देश आदिष्ट हैं तदुभयपर्यायोंसे अत एवं चतुष्प्रदेशिक स्कन्ध (अनेक २) आकाव्य हैं।
- (६) १२ देश आदिष्ट है असद्भावपर्यायोंसे और देश आदिष्ट है तहुभवपर्यायोंसे अतएव चतुष्प्रदेशिक स्कन्ध आत्मा नहीं है और अवकाव्य है।
  - १३ देश आदिष्ट है अस्त्रावपर्यायोंसे और (अनेक) देश आदिष्ट हैं तदुमय-पर्यायोंसे अत एव चतुष्पदेशिक स्कन्ध आत्मा नहीं है और (अनेक) अवस्त्रक हैं।
  - १४ (अनेक) देश आदिष्ट हैं असद्भावपूर्यायों से और देश आविष्ट है तदुमय-पर्यायों से अत एव

चतुम्प्रदेशिक स्कल्च (अनेक ) आरमाएँ नहीं हैं और अवसान्य है।

- १५ (अनेक -२) देश आदिष्ट हैं असङ्गावपर्यायों से और (अनेक -२) देश आदिष्ट है तदुभयपर्यायों से अत एव चतुष्प्रदेशिक स्कन्ध (अनेक -२) आत्माएँ नहीं हैं और (अनेक -२) अवक्तव्य हैं।
- (७) १६ देश आदिष्ट है सद्भावपर्यायोंसे देश आदिष्ट है असद्भावपर्यायोंसे और देश आदिष्ट है तदुभयपर्यायोंसे अत एव चतुष्पदेशिक स्कत्थ आत्मा है, आत्मा नहीं है और अवक्रव्य है।
  - १७ देश आदिष्ठ है सद्भावपर्यायोंसे देश आदिष्ठ हैं असद्भावपर्यापं से और (दो) देश आदिष्ठ हैं तदुभयपर्यायोंसे अत एव चतुष्प्रदेशिक स्कंध आत्मा है, आत्मा नहीं हैं, और (दो) अवक्रम्य हैं।
  - १८ देश आदिष्ट हैं सद्भावपर्यायोंसे, (दो) देश आदिष्ट हैं असद्भावपर्यायोंसे और देश आदिष्ट है तदुभयपर्यायोंसे अत एव श्रुष्प्रदेशिक स्कन्ध आत्मा है (दो) आत्माएँ नहीं हैं और अवजन्य है।
  - १९ (दो) देश आदिष्ट हैं सद्भावपर्यायोंसे, देश आदिष्ट है असद्भावपर्यायोंसे और देश आदिष्ट है तदुभय पर्यायोंसे अत एव चतुष्प्रदेशिक स्कन्ध (दो) आत्माएँ हैं, आत्मा महीं है, और अवसम्ब है 1

इसके बाद पंचप्रदेशिक स्कन्धके विषयमें वेही प्रश्न हैं और भगवान् का अपेक्षाओंके साथ २२ भंगोंमें उत्तर निम्नलिखित है --

- (१) १ पश्चमदेशिक स्कन्ध आत्माके आदेशसे आत्मा है।
- (२) २ पश्चप्रदेशिक स्कन्ध परके आदेशसे आत्मा नहीं है ।
- (३) ३ पश्चप्रदेशिक स्वत्थ तदुभयके आदेशसे अवक्तव्य 🐉।
- (४) ४-६ चतुन्प्रदेशिक स्कंधके समान ।

- देश (अनेक -२ या ३) आदिष्ट हैं सद्भावपर्यायोंसे और देश (अनेक ३ या २) आदिष्ट हैं असद्भावपर्यायोंसे अत एव पंचप्रदेशिक स्कन्ध आत्माएँ (२ या ३) हैं और आत्माएँ (३ या २) नहीं हैं।
- (५) ८-१० चतुष्प्रदेशिक स्वन्धके समान
  - ११ चतुःश्रदेशिक स्कन्धके समान (अनेकका अर्थ प्रस्तुत ७ वें भंगके समान)
- (६) १२-१ इ चतुः प्रदेशिकके समान
  - १५ चतुष्प्रदेशिक स्कंधके समान (अनेकका अर्थ प्रस्तुत सातवें भंगके समान)
- (७) १६ देश आदिष्ट है सद्भावपर्यायोंसे, देश आदिष्ट है असद्भावपर्यायोंसे और देश आदिष्ट है तदुभयपर्यायोंसे अत एव पंचप्रदेशिक स्कन्ध आत्मा है, आत्मा नहीं है और अवक्रव्य है।
  - १७ देश आदिष्ट है सद्भावपर्यायोंसे, देश आदिष्ट है असद्भावपर्यायोंसे और (अनेक) देश आदिष्ट हैं तदुभयपर्यायोंसे अत एव पंचप्रदेशिक स्कन्ध आस्मा है, आस्मा नहीं है और (अनेक) अवकस्य हैं।
  - १८ देश आदिष्ट है सद्भावपर्यायोंसे, (अनेक) देश आदिष्ट हैं असद्भावपर्यायोंसे और देश आदिष्ट है तदुभयपर्यायोंसे अत एव पंचप्रदेशिक स्कन्ध आत्मा है, (अनेक) आत्माएँ नहीं हैं और अवक्तव्य है।
  - १९ देश आदिष्ट है सङ्गावपर्यायोंसे, (अनेक २) देश आदिष्ट हैं असङ्गाव-पर्यायोंसे और (अनेक - २) देश आदिष्ट हैं तदुभयपर्यायोंसे अत एव पंचप्रदेशिक स्कन्ध आत्मा है, (अनेक - २) आत्माएँ नहीं हैं और (अनेक - २) अवक्तव्य हैं।
  - २० (अनेक) देश आदिष्ट हैं सद्भावपर्यायोंसे, देश आदिष्ट है असद्भाव-पर्यायोंसे, और देश आदिष्ट है तदुभयपर्यायोंसे अत एव पंचप्रदेशिक स्कंध आत्माएँ (अनेक) हैं, आत्मा नहीं है और अवक्तव्य है।
  - २१ (अनेक २) देश आदिष्ट हैं सद्भावपर्यायोंसे, देश आदिष्ट है असद्भाव-पर्यायोंसे और देश (अनेक - २) आदिष्ट हैं तदुभयपर्यायोंसे अत एव पंचप्रदेशिक स्कंध (अनेक - २) आत्माएँ हैं, आत्मा नहीं है और अवक्तन्य (अनेक - २) हैं।
  - २२ (अनेक २) देश आदिष्ट हैं सद्भावपर्यायोंसे, (अनेक २) देश आदिष्ट हैं असद्भावपर्यायोंसे और देश आदिष्ट हैं तदुभवपर्यायोंसे अत एवं पंचप्रदेशिक स्कंध (अनेक-२) आत्माएँ हैं, आत्माएँ (अनेक-२) नहीं हैं और अवक्तन्य ।

इसी प्रकार षट्प्रदेशिक स्कन्धके २३ भंग होते हैं। उनमेंसे २२ तो पूर्ववत् ही हैं किन्तु २३ कें यह है —

> २३ (अनेक -२) देश आदिष्ट हैं सद्भावपर्यायों से, (अनेक -२) देश आदिष्ट हैं असद्भावपर्यायों से और (अनेक -२) देश आदिष्ट हैं तदुभयपर्यायों से अत एव पट्प्रदेशिक स्कन्ध (अनेक) आत्माएँ हैं, आत्माएँ नहीं हैं और अवक्तव्य हैं। भगवती - १२.१०.४६९

इस सुत्रके अध्ययनसे इम नीचे लिखे परिणामोंपर पहुंचते हैं -

- (१) विधिरूप और निवेधरूप इन्ही दोनों विरोधी धर्मोंका खीकार करनेमें ही स्याद्वादके मंगोंका उथ्याम है।
  - (२) दो विरोधी धर्मोंके आधारपर विवक्षामेदसे शेष भंगोंकी रचना होती है।
- (३) मीलिक दो मंगोंके लिये और शेव समी मंगोंके लिये अपेक्षाकारण अवश्य चाहिए। अर्थात् प्रत्येक मंगके लिये स्वतंत्र दृष्टि या अपेक्षाका होना आवश्यक है। प्रस्थेक मंगका स्वीकार क्यों किया जाता है इस प्रभक्ता स्पष्टीकरण जिससे हो वह अपेक्षा है, आदेश है या दृष्टि है या नय है। ऐसे आदेशोंके विषयमें मगवान्का मन्तव्य क्या या उसका विवेचन आगे किया जायगा।
- ( ४ ) इन्ही अपेक्षाओं की स्चनांके लिये प्रत्येक मंगवाक्यों 'स्यात्' ऐसा पद रखा जाता है। इसीसे यह बाद स्यादाद कहलाता है। इस और अन्य स्चके आधारसे इतना निश्चित है कि जिस बाक्यमें साक्षात् अपेक्षाका उपादान हो वहाँ 'स्यात्' का प्रयोग नहीं किया गया है। और जहाँ अपेक्षाका साक्षात् उपादान नहीं है वहाँ स्यात् का प्रयोग किया गया है। अत एवं अपेक्षाका श्रोतन करनेके लिये 'स्यात्' पदका प्रयोग करना चादिए यह मन्तव्य इस स्कूसे फिल्ट होता है।
- (५) जैसा पहले बताया है स्पादादने भंगोंमेंसे प्रथमके चार भंगकी सामग्री अर्थात् चार निर्माण तो भ. महावीरके सामने थे । उन्हीं पक्षोंके आधार पर स्पादादके प्रथम चार मंगोंकी योजना भगवान् के हैं। किन्तु शेष मंगोंकी योजना भगवान् की अपनी है ऐसा प्रतीत होता है। वोष मंग प्रथमके चारोंका विविधरीतिसे संगेलन ही है । भंगविद्यानें कुशालें मगवान् के लिये ऐसी योजना कर देना कोई कठिन बात नहीं कही जा सकती।
- (६) अवस्तव्य यह भंग तीसरा है। कुछ जैनदार्शनिकोंने इस भंगको चौथा स्थान दिया है। आगर्ने अवस्तव्यका चौथा स्थान नहीं है। अत एव यह विचारणीय है कि अवस्तव्यको चौथा स्थान कबसे किसने क्यों दिया।
- (७) स्याद्वादके भंगोंमें सभी निरोधी धर्मधुगर्लोको लेकर सात ही भंग होने चाहिए, न कम, न अधिक, ऐसी जो जैनदार्शनिकोंने व्यवस्था की है वह निर्मूल नहीं है। क्योंकि त्रिप्रदोशक स्कंध और उससे अधिक प्रदेशिक स्कंधोंके भंगोंकी संख्या जो प्रस्तुत स्त्रमें दी गई है उससे यही मालूम होता है कि मूल भंग सात ने ही हैं जो जैनदार्शनिकोंने अपने सप्तभंगीके विवेचनमें

९ प्रस्तुवर्ते अनेक्का अर्थ प्रधायोग्य कर केमा चाहिए। २ अंगोकी योजनाका कीशस्य देवना हो को अगवती सूत्र क्ष० ९ इकासि देवना चाहिए।

स्वीकृत किये हैं। जो अधिक भंग संस्था सूत्रमें निर्दिष्ट है वह मौलिकभंगोंके मेदके कारण नहीं है किन्तु एकवचन-बहुवचनके मेदकी विवक्षाके कारण ही है। यदि वचनमेदकृत संस्था-इद्धिको निकाल दिया जाय तो मौलिक भंग सात ही रह जाते हैं। अत एव जो यह कहा जाता है कि आगममें सहभंगी नहीं है वह अमम्लक है।

(८) सकलादेश-विकलादेशकी कल्पना भी आगमिक सप्तमंगीमें मौजुद है। आगमके अनुसार प्रथमके तीन सकलादेशी भंग हैं जब शेष विकलादेशी । बादके दार्शनिकोंमें इस विषयको लेकर भी मतमेद हो गमा है। ऐतिहासिक दृष्टिसे गवेषणीय तो यह है कि ऐसा मत मेद क्यों और कब हुआ ?

## §६. नय, आवेश या दृष्टियाँ।

सप्तमंगीके विषयमें इतना जान लेनेके बाद अब भगवान्ने किन किन दृष्टिओंके आधार पर विरोधपरिहार करनेका प्रयक्त किया या एक ही धर्मिमें विरोधी अनेक धर्मोंका खीकर किया, यह जानना आवश्यक है। भगवान् महावीरने यह देखा कि जितने मी मत, पक्ष या दर्शन हैं वे अपना एक खास पक्ष स्थापित करते हैं और विपक्षका निरास करते हैं। भगवान्ने उन सभी तत्कालीन दार्शनिकोंकी दृष्टिओंको समझनेका प्रयक्त किया। और उनको प्रतीत हुआ कि माना मनुष्योंके वस्तुदर्शनमें जो मेद हो जाता है उसका कारण केवल वस्तुकी अनेककरपता या अनेकान्तारमकता ही नहीं बल्कि नाना मनुष्योंके देखनेक प्रकारकी अनेकता या नानारूपता भी कारण है। इसी लिये उन्होंने सभी मतोंको, दर्शनोंको वस्तुक्एके दर्शनमें योग्य स्थान दिया है। किसी मतविशेषका सर्वधा निरास नहीं किया है। निरास यदि किया है तो इस अधेमें कि जो एकान्त आप्रहका विष या, अपने ही पक्षको, अपने ही मत या दर्शनको सख्य, और दूसरोंके मत, दर्शन या पक्षको मिथ्या माननेका जो कदाप्रह या, उसका निरास करके उन मतोंको एक नयारूप दिया है। प्रलेक मतनादी कदाप्रही हो कर दूसरोंके मतको मिथ्या बताते थे, वे समक्य न कर सकनेके कारण एकान्तवादों ही फंसते थे। भ. महावीरने उन्हींक मतोंको खीकार करके उनमेंसे कदाप्रहका विष निकालकर समीका समन्वय करके अनेकान्तवादक्रपी संजीवनी महींविधका निर्माण किया है।

कदाप्रद तब ही जा सकता है जब प्रत्येक मतकी सचाईकी कसीटी की जाय । मतोंमें सचाई जिस कारणसे आती है उस कारणकी शोध करना और उस मतके समर्पनमें उस कारण को बतादेना यही म० महात्रीरके नयताद, अपेक्षाबाद या आदेशबादका रहस्य है।

अत एव जैन आगमोंके आधारपर उन नयोंका, उन आदेशों और उन अपेक्षाओंका संकलन करना आवंश्यक है जिनको लेकर भगवान् महावीर समी तत्कालीन दर्शनों और पक्षोंकी सचाई तक पहुँच सके और जिनका आश्रय लेकर बादके जैना चार्योंने अनेकान्तवादके महाप्रासादकों नये नये दर्शन और पक्षोंकी भूमिकापर प्रतिष्ठित किया ।

#### (१) द्रव्य, क्षेत्र, काल और भाष।

एक ही वस्तुके विषयमें जो नामामतोंकी सृष्टि होती है उसमें द्रहाकी रूचि और शक्ति, दर्शनका साधन, दरयकी दैशिक और कालिकस्थिति, द्रष्टाकी दैशिक और कालिकस्थिति, दरयका

३ अक्छंकप्रस्थश्रय टिप्पणी पूर्व १४९।

स्थूल और स्समरूप स्थादि कई कारण हैं। ये ही कारण प्रत्येक द्रष्टा और द्रयमें प्रत्येक क्षणमें विशेषाधायक होकर नानामतोंके सर्जनमें निमित्त बनते हैं। उन कारणोंकी व्यक्तिशः गणना करना कठिन है अत एव तरकृत विशेषोंका परिगणन भी असंभव है। इसी कारणसे वस्तुतः स्क्ष्मिक्शेषताओंके कारण होनेवाले नानामतोंकी परिगणना भी असंभव है। जब मतोंका ही परिगणना असंभव हो तो उन मतोंके उत्थानकी करणभूत दृष्टि या अपेक्षा या नयकी परिगणना तो सुतरां असंभव है। इस असंभवको ध्यानमें रखकर ही भगवान् महावीरने सभी प्रकारकी अपेक्षाओंका साधारणीकरण करनेका प्रयत्न किया है। और मध्यममार्गसे सभी प्रकारकी अपेक्षा-ओंका वर्गीकरण चार प्रकारमें किया है। ये चार प्रकार ये हैं — द्रव्य, क्षेत्र, काल और भाव। इन्होंके आधार पर प्रत्येक वस्तुके भी चार प्रकार हो जाते हैं। अर्थात् दृष्टाके पास चार दृष्टियाँ, अपेक्षाएँ, आदेश हैं और वह इन्हों के आधार पर वस्तुदर्शन करता है। अभिप्राय यह है कि वस्तुका जो कुछ रूप हो वह उन चारमेंसे किसी एकमें अवश्य समाविष्ट हो जाता है और दृष्टा जिस किसी दृष्टिसे वस्तुदर्शन करता है उसकी वह दृष्टि भी इन्ही चारमेंसे किसी एकमें अन्तर्गत हो जाती है।

भगवान् महावीरने कई प्रकारके विरोधोंका, इन्ही चार दृष्टिओं और वस्तुके चार रूपोंके आधार पर, परिहार किया है। जीवकी और छोककी सांतता और अनन्तता के विरोधका परिहार इन्ही चार दृष्टिओंसे जैसे किया गया है उसका वर्णन पूर्वमें हो चुका है । इसी प्रकार निस्मानिस्मताके विरोधका परिहार भी उन्हीसे हो जाता है वह भी उसी प्रसंगमें स्पष्ट करिया गया है। छोकके, परमाणुके और पुद्रछके चार मेद इन्ही दृष्टिओंको लेकर भगवतीमें किये गये हैं। परमाणुकी चरमता और अचरमताके विरोधका परिहार भी इन्ही दृष्टिओंके आधारपर किया गया है।

कमी कमी द्रव्य, क्षेत्र, काल और भाव इन चार दृष्टिओं के स्थानमें अधिक दृष्टियाँ मी बताई गई हैं। किन्तु विशेषतः इन चारसे ही काम लिया गया है। वस्तुतः चारसे अधिक दृष्टियों को बताते समय भावके अवान्तर मेदों को ही भावसे पृथक् करके खतकस्थान दिया है ऐसा अधिक अपेक्षामेदों को देखने से स्पष्ट होता है अत एव मध्यममार्गसे उक्त चार ही दृष्टियाँ मानना न्यायोचित है।

म. महावीरने धर्मास्तिकायादि द्रव्योंको जब — द्रव्य, क्षेत्र, काल, भाव और गुण दृष्टिसे पांच प्रकारका बताया तब भाविवरोष गुणदृष्टिको पृथक् स्थान दिया है यह स्पष्ट है क्योंकि गुण करतुतः भाव अर्थात् पर्याय ही है। इसी प्रकार मगवान्ने जब करणके पांच प्रकार द्रव्य, क्षेत्र, काल, भव, भावके मेदसे बताये तब वहाँ भी प्रयोजनवशात् भाविवशेष भवको पृथक् स्थान दिया है यह स्पष्ट है। इसी प्रकार जब द्रव्य, क्षेत्र, काल, भव, भाव और संस्थान इन छः दृष्टिओंसे तुल्यताका विचार किया है तब वहाँ भी भाविवशेष भव और संस्थानको स्थातक्य दिया गया है। अत एव वस्तुतः मध्यममार्गसे चार दृष्टियाँ ही प्रधानरूपसे भगवान्को अभिमत है ऐसा मानना उपयुक्त है।

१ ४० १६-२४ । २ समवती २.१.९० । ५.८.२२० । ११.१०.४२० । १४.४.५१६ । २०.४ । इ समवतीसूत्र २,१० । ४ समवतीसूत्र १९.९ । ५ समवतीसूत्र १४.७. ।

#### (२) इचार्थिक-पर्यापार्थिक।

उक्त चार दृष्टिओंका मी संक्षेप दो नयोंमें, आदेशोंमें या दृष्टिओंमें किया गया है। वे हैं द्रेट्यार्थिक और पर्यायार्थिक अर्थात् भावार्थिक । वस्तुतः देखा जाय तो काल और देशके मेदसे दृष्योंमें विशेषताएँ अवश्य होती हैं। किसी भी विशेषता को काल या देश — क्षेत्रसे मुक्त नहीं किया जा सकता। अन्य कारणोंके साथ काल और देश भी अवश्य साधारण कारण होते हैं। अत एव काल और क्षेत्र, पर्यायोंके कारण होनेसे, यदि पर्यायोंमें समाविष्ट कर लिये जायँ तब मूलतः दो ही दृष्टियाँ रह जाती हैं — दृष्यार्थिक और पर्यायार्थिक। अतएव आचार्य सिद्धसेनने यह स्पष्ट बताया है कि भगवान् महावीरके प्रवचनमें वस्तुतः येही मूल दो दृष्टियाँ हैं और शेष सभी दृष्टियाँ इन्ही दों की शाखा-प्रशाखाएँ हैं।

जैन आगमोंमें सात मूळ नयोंकी गणना की गई है। उन सातोंके मूळमें तो ये दो नय हैं ही किन्तु 'जितने भी वचनमार्ग हो सकते हैं उतने ही नय हैं' इस सिद्धसेनके कथनको सच मानकर यदि असंख्य नयोंकी कल्पना की जाय तब भी उन सभी नयोंका समावेश इन्ही दो नयोंमें हो जाता है ऐसी इन दो दृष्टिओंकी व्यापकता है।

इन्हीं दो दृष्टिओं के प्राधान्यसे भ० महावीरने जो उपदेश दिया था उसका संकलन जैनागमें में मिलता है। इन्यार्थिक और पर्यायार्थिक इन दो दृष्टिओं से भगवान् महावीरका क्या अभिप्राय था यह भी भगवतीके वर्णत्से स्पष्ट हो जाता है। नारक जीवों की शाश्वतता और अशाश्वतता का प्रतिपादन करते हुए भगवान्ने कहा है कि अन्यु विलित्तन पर्याता की अपेक्षा वह शाश्वत है और व्यु विलित्त पर्याय विलित्त की अपेक्षा वह शाश्वत है और व्यु विलित्त पर्याय विलित्त की अपेक्षा वह शाश्वत है और उपियादन दृष्टि है कि वस्तु की निस्यताका प्रतिपादन दृष्य हि करती है और अनिस्यताका प्रतिपादन पर्याय दृष्टि । अर्थात् दृष्य निस्य है और पर्याय अनिस्य । इसीसे यह भी फलित हो जाता है कि द्रव्यार्थिक दृष्टि अमेदगामी है और पर्यायार्थिक दृष्टि भेदगामी । क्योंकि निस्य मेद होता है और अनिस्यमें मेद । यह भी स्पष्ट हो जाता है कि द्रव्यार्थिक दृष्टि एकत्वगामी है और पर्यायदृष्टि अनेकत्वगामी क्योंकि निस्य एकत्त्रप होता है और अनिस्य वैसा नहीं । विष्यु कालकृत, देशकृत और वस्तु कृत होता है और अविष्य वैसा नहीं । विष्यु कालकृत, देशकृत कीर वस्तु कृत होता है और अविष्य केत कहा जाता है। कालकृत विष्य करता विष्य करते अविष्य करते अभिप्त और वस्तु कृत विष्य करते अविष्य करते करता जाता है। कालकृत विष्य करते अविष्य करते अविष्य करते वस्तु कृत विष्य करते अविष्य करते हैं कि उसमें सभी दृष्टिओं का समावेश सहज रीतिसे हो जाता है।

भगवतीसूत्रमें पर्यायार्थिकके स्थानमें भावार्थिक शब्द भी आता है । जो सूचित करता है कि पर्याय और भाव एकार्थक हैं।

#### (३) द्रव्यार्थिक प्रदेशार्थिक।

जैसे वस्तुको द्रव्य और पर्याय दृष्टिसे देखा जाता है उसी प्रकार द्रव्य और प्रदेशकी दृष्टिसे भी देखा जा सकता है - ऐसा भगवान् महावीरका मन्तव्य है । पर्याय और प्रदेशमें क्या

१ भगवती ७.२.२७६ । १४.४.५१२ । १८.१० । २ सम्प्रति १.६ । ३ असुयोगद्वार स्० १५६ । स्थानांग स्० ५५२ । ४ सम्प्रति १.४७ । ५ भगवती ७.२.२७९ । ६ भगवती १८.१० में आत्माकी एकानेकता की घटना बताई है । वहाँ प्रथा और पर्यायनयका आअयण स्पष्ट है । ७ भगवती ७.२.२०६ । ८ भगवती १८.१० । २५.६ । २५.४ । इस्राहि ।

अन्तर है यह विचारणीय है। एक ही द्रव्यकी नाना अवस्थाओं को या एक ही द्रव्यके देशकालकृत नामारूपों को पर्याय कहा जाता है। जब कि द्रव्यके घटक अर्थात् अवयव ही प्रदेश कहें
जाते हैं। भगवान् महाबीरके मतानुसार कुछ द्रव्यों के प्रदेश नियत हैं और कुछके अनियत!
सभी देश और सभी कालमें जीवके प्रदेश नियत हैं, कभी वे घटते भी नहीं और बढते भी
नहीं, उतने ही रहते हैं। यही बात धर्मास्तिकाय, अधर्मास्तिकाय और आकाशास्तिकायको भी
लागू होती है। किन्तु पुद्गलस्कंध (अवयवी) के प्रदेशों का नियम नहीं। उनमें न्यूनाधिकता
होती रहती है। प्रदेश – अंश और द्रव्य – अंशीका परस्पर तादात्म्य होनेसे एक ही बस्तु द्रव्य
और प्रदेशविषयक भिन्न भिन्न दृष्टिसे देखी जा सकती है। इस प्रकार देखनेपर विरोधी धर्मोंका
समन्वय एक ही वस्तुमें घट जाता है।

मगवान् महावीरने अपने आपमें द्रव्यदृष्टि, पर्यायदृष्टि, प्रदेशदृष्टि और गुणदृष्टिसे नानाः विरोधी धर्मोका समन्वय दरसाया है। और कहा है कि मैं एक हूँ द्रव्य दृष्टिसे; दो हूँ जान और दर्शन रूप दो पर्यायोंकी अपेक्षासे; प्रदेश दृष्टिसे तो में अक्षय हूँ, अव्यय हूँ, अवस्थित हूँ, जब कि उपयोगकी दृष्टिसे में अस्थिर हूँ क्योंकि अनेक भूत, वर्तमान और भावी परिणामोंकी योगयता रखता हूँ । इससे स्पष्ट है कि प्रस्तुतमें उन्होंने पर्यायदृष्टिसे भिन्न ऐसी प्रदेश दृष्टिको भी माना है। परन्तु प्रस्तुत स्थलमें उन्होंने प्रदेश दृष्टिका उपयोग आत्माके अक्षय, अव्यय और अवस्थित धर्मोके प्रकाशनमें किया है। क्योंकि पुद्रलप्रदेशकी तरह आत्मप्रदेश व्ययशिष्ट, अनवस्थित और क्षयी नहीं। आत्मप्रदेशोंमें कमी न्यूनाधिकता नहीं होती। इसी दृष्टिकनदुको सामने रखकर प्रदेश दृष्टिसे आत्माका अव्यय इत्यादि रूपसे उन्होंने वर्णन किया है।

प्रदेशार्थिक दृष्टिका एक दूसरा मी उपयोग है। द्रव्यदृष्टिसे एक क्लुमें एकता ही होती है किन्तु उसी क्लुकी अनेकता प्रदेशार्थिक दृष्टिसे वताई जा सकती है क्योंकि प्रदेशोंकी संख्या अनेक होती है। प्रशापनामें द्रव्य दृष्टिसे धर्मास्तिकायको एक बताया है और उसीको प्रदेशार्थिक हिसे असंख्यातगुण मी बताया गया है। तुल्यता-अतुल्यताका विचार मी प्रदेशार्थिक और दृष्ट्यार्थिक की सहायतासे किया गया है। जो द्रव्य द्रव्यदृष्टिसे तुल्य होते हैं वही प्रदेशार्थिक हिसे अतुल्य हो जाते हैं। जैसे धर्म, अधर्म और आकाश द्रव्य दृष्टिसे एक एक होनेसे तुल्य हैं किन्तु ग्रदेशार्थिक हिसे धर्म और अधर्म ही असंख्यात प्रदेशी होनेसे तुल्य हैं जब कि आकाश अनन्तप्रदेशी होनेसे अतुल्य हो जाता है। इसी प्रकार अन्य द्रव्योगें मी इन द्रव्य- ग्रदेशहिओंके अवल्यकनसे तुल्यता-अतुल्यतारूप विरोधी धर्मों और विरोधी संख्याओंका समन्वय मी हो जाता है।

#### (४) ओबादेश-विधानादेश।

तियंग्सामान्य और उसके विशेषोंको व्यक्त करनेके लिये जैनशास्त्रमें ऋमशः ओघ और विधान शब्द प्रयुक्त हुए हैं। किसी वस्तुका विचार इन दो दृष्टिओंसे मी किया जा सकता है। कृतयुग्मादि संस्थाका विचार ओघादेश और विधानादेश इन दो दृष्टिओंसे म० महावीरने किया है। उसीसे हुने यह सूचना मिल जाती है कि इन दो दृष्टिओंका प्रयोग कब करना चाहिए!

१ भगवती १८.१०। 👤 प्रज्ञापना पद् ६. सूत्र ५४-५६ । भगवती, २५.४ । ६ भगवती २५.७ ।

सामान्यतः यह प्रतीत होता है कि वस्तुकी संख्या तथा मेदामेदके विचारमें इन दोनों इष्टिओंका उपयोग किया जा सकता है।

#### (५) व्यावद्वारिक और नैश्वयिक नय।

प्राचीन कालसे दार्शनिकोंमें यह संघर्ष चला आता है कि वस्तुका कौनसा रूप सल है—
जो इन्द्रियगम्य है वह या इन्द्रियातीत अर्थात् प्रज्ञाग्य है वह ! उपनिषदों के कुछ माधि
प्रम्ञावादका आश्रयण करके मानते रहे कि आत्माद्वेत ही परम तत्त्व है उसके अतिरिक्त दश्यमान
सव शब्दमात्र है, विकारमात्र है या नाममात्र हैं उसमें कोई तथ्य नहीं । किन्तु उस समय मी
समी ऋषिओंका यह मत नहीं था । चार्वाक या भौतिकवादी तो इन्द्रियगम्य वस्तुको ही परमतत्त्वरूपसे स्थापित करते रहे । इस प्रकार प्रज्ञा या इन्द्रियके प्राधान्यको लेकर दार्शनिकोंमें विरोध चल
रहा था । इसी विरोधका समन्वय भगवान् महावीरने व्यावहारिक और नैश्वयिक नयोंकी कल्पना
करके किया है । अपने अपने क्षेत्रमें ये दोनों नय सल्य हैं । व्यावहारिक सभी मिध्या ही है या
नैश्वयिक ही सल्य है ऐसा भगवान् को मान्य नहीं है । भगवान्तका अभिप्राय यह है कि व्यवहारमें लोक इन्द्रियोंके दर्शनकी प्रधानतासे वस्तुके स्थूल रूपका निर्णय करते हैं और अपना
निर्वाध व्यवहार चलाते हैं अत एव वह लोकिक नय है । यर स्थूल रूपके अलावा वस्तुका
स्थानरूप मी होता है जो इन्द्रियगम्य न होकर केवल प्रज्ञागम्य है । यही प्रज्ञामार्थ नैश्वयिक
नय है । इन दोनों नयोंके द्वारा ही वस्तुका संपूर्ण दर्शन होता है ।

गौतमने म० महावीरसे पूछा कि मन्ते ! फाणित — प्रवाही गुड़में कितने वर्ण गन्ध रस और स्पर्श होते हैं ! इसके उत्तरमें उन्होंने कहा कि गौतम ! में इस प्रश्नका उत्तर दो नयोंसे देता हूँ — ज्यावहारिकनय की अपेक्षासे तो वह मधुर कहा जाता है । पर नैश्वियक नयसे वह पांच वर्ण, दिगन्ध, पांच रस और आठ स्पर्शोसे युक्त है । अमरके विषयमें मी उनका कथन है कि ज्यावहारिक दृष्टिसे अमर कृष्ण है पर नैश्वियक दृष्टिसे उसमें पांचों वर्ण, दोनों गन्ध, पांचों रस और आठों स्पर्श होते है । इसी प्रकार उन्होंने उक्त प्रसंगमें अनेक विषयों को लेकर व्यवहार और निश्चय नयसे उनका विश्वेषण किया है ।

आगेके जैनाचार्योंने व्यवहार-निश्वयनयका तत्त्वज्ञानके अनेक विषयोंमें प्रयोग किया है इतना है। नहीं बल्कि तत्त्वज्ञानके अतिरिक्त आचारके अनेक विषयोंमें मी इन नयोंका उपयोग करके विरोधपरिहार किया है।

जब तक उक्त समी प्रकारके नयोंको न समझा जाय तब तक अनेकान्तवादका समर्थन होना कठिन है। अत एव भगवान्ने अपने मन्तव्योंके समर्थन में नाना नयोंका प्रयोग करके शिष्योंको अनेकान्तवाद इदयंगम करा दिया है। ये ही नय अनेकान्तवादरूपी महाप्रासादकी भूमिकारूप हैं ऐसा कहा जाय तो अनुचित न होगा।

#### §७. नाम-स्यापना-द्रव्य-भाव।

जैन सूत्रोंकी व्याख्याविधि अनुयोगद्वार सूत्रमें बताई गई है। यह विधि कितनी प्राचीन है, इसके विषयमें निश्चित कुछ कहा नहीं जा सकता। किन्तु अनुयोगद्वारके परिशीलनकर्ताको

s Constructive survey of Upanishadic Philosophy p. 227 । छान्द्रीकोद-

हतना तो स्पष्ट हो ही जाता है कि व्याख्याविधिका अनुयोगद्वारगतरूप स्थिर होनेमें पर्याप्त समन्न व्यतीत हुआ होगा। यह विधि खयं म० महावीरकी देन है या पूर्ववर्ती ! इस विषयमें इन्नाही निश्चयरूपसे कहा जा सकता है कि पूर्ववर्ती न हो तब मी—उनके समयमें उस विधिका रक निश्चितरूप बनगया था। अनुयोग या व्याख्याके द्वारोंके वर्णनमें नाम, स्थापना द्रव्य और मात्र हैन चार निक्षेपोंका वर्णन आता है। यद्यपि नयोंकी तरह निक्षेप भी अनेक हैं तथापि अधिकांशमें उक्त चार निक्षेपोंको ही प्राधान्य दिया गया है—

### "जन्ध य जं जाणेखा निक्सेयं निक्तिवे निरवसेसं । जत्य वि य न जाणिखा चडकं निक्तिवे तत्थ॥" अनुयोगद्वार ८ ।

अत एव इन्हीं चार निक्षेपोंका उपदेश भगवान् महावीरने दिया होगा ऐसा प्रतीत होता है। अनुयोगद्वारसूत्रमें तो निक्षेपोंके विषयमें पर्याप्त विवेचन है किन्तु वह गणधरकृत नहीं समझा जाता। गणधरकृत अंगोंसेंसे स्थानांग सूत्रमें 'सर्व' के जो प्रकार गिनाये हैं वे सूचित करते हैं कि निक्षेपोंका उपदेश स्थयं भ० महावीरने दिया होगा —

### "श्वत्तारि सन्या पश्चता-नामसन्यए ठवणसन्वए आयससन्वए निरवसेससन्वए" स्थानांग २९९।

प्रस्तुत सूत्रमें सर्वके निक्षेप बताये गए हैं । उनमें नाम और स्थापना निक्षेपोंको तो शब्दतः तथा इन्य और भावको अर्थतः बताया है। इन्यका अर्थ उपचार या अप्रधान होता है और आदेशका अर्थ मी वही है । अत एव 'इन्यसर्व' न कह करके 'आदेश सर्व' कहां । सर्व शब्दका तात्पर्यार्थ निरवशेष है । भावनिक्षेप तात्पर्यग्राही है । अत एव 'भाव सर्व' कहनेके बजाय 'निरवशेष सर्व' कहा गया है ।

अत एव निक्षेपोंने मगयान्के मौलिक उपदेशोंमें स्थान पाया है ऐसा कहा जा सकता है।

शन्द न्यवहार तो हम करते हैं क्योंकि इसके बिना हमारा काम चलता नहीं। किन्तु कमी ऐसा हो जाता है कि इन्ही शब्दोंके ठीक अर्थको — वक्ताके विवक्षित अर्थको न समझनेसे बढा अनर्थ हो जाता है। इसी अनर्थका निवारण निक्षेपविद्याके द्वारा भगवान् महावीरने किया है। निक्षेपका मतल्ब है अर्थनिरूपण पद्धति। भगवान् महावीरने शब्दोंके प्रयोगोंको चार प्रकारके अर्थोंमें विभक्त कर दिया है — नाम, स्थापना, इन्य और भाव। प्रत्येक शब्दकां म्युरपित्तिद्व एक अर्थ होता है किन्तु वक्ता सदा उसी व्युरपित्तिद्व अर्थकी विवक्षा करता ही है यह बात व्यवहारमें देखी नहीं जाती। इन्द्रशब्दका व्युरपित्तिद्व अर्थ कुछ मी हो किन्तु यदि उस अर्थकी उपेक्षा करके जिस किसी वस्तुमें संकेत किया जाय कि यह इन्द्र है तो वहाँ इन्द्र शब्दक प्रयोग किसी व्युरपित्तिद्व अर्थके बोधके लिये नहीं किन्तु नाममात्रका निर्देश करनेके लिये हुआ है अत एव वहाँ इन्द्रशब्दका अर्थ नाम इन्द्र है। यह नाम निक्षेप हैं। इन्द्रकी मूर्तिको जो इन्द्र कहा जाता है वहाँ सिर्फ नाम नहीं किन्तु वह मूर्ति इन्द्रका प्रतिनिधित्व करती

१ महवाहु, जिनमह मीर पति ह्यमके उद्धेशों यह मी प्रतीत होता है कि तिशेषों 'आदेश' यह क्ष हवासे खतक मिश्रेर भी था। यदि प्तकारको वही अभिनेत हो तो अस्तुत स्वमं हव्य निशेष किश्रिक नहीं है ऐसा समझना चाहिए। जयथवका ए० २८६। २ ''बहुरतुनोभिष्यानं स्वितमस्वार्ये तत्र्थेतिरवैश्वें । एथीयानिमधेषं च नाम वाहण्डकं च तथा ॥'' अन्तु० टी० पू० ११।

है ऐसा ही भाव वक्ताको विवक्षित है अत एव वह स्थापना इन्द्र है। यह दूसरा स्थापना निक्षेप हैं । इन दोनों निक्षेपोंमें शब्दके व्युत्पिसिंद्ध अर्थकी उपेक्षा की गई है यह स्पष्ट है। इस्य किक्केपका विवय द्रव्य होता है अर्थात् भूत और भाविपयीयोंमें जो अनुयायी द्रव्य है उसीकी विश्वक्षासे जो व्यवहार किया जाता है वह द्रव्य निक्षेप है। जैसे कोई जीव इन्द्र होकर मनुष्य हुआ या मरकर मनुष्यसे इन्द्र होगा तब वर्तमान मनुष्य अवस्थाको इन्द्र कहना यह द्रव्य इन्द्र है। इन्द्रभावापन जो जीव द्रव्य था वही अभी मनुष्यस्य है अत एव उसे मनुष्य न कह करके इन्द्र कहना यह द्रव्य निक्षेप है। वचन व्यवहारमें जो हम कार्यमें कारणका या करेरण कार्यका उपकार करके जो धीपचारिक प्रयोग करते हैं वे सभी द्रव्यान्तर्थत हैं।

ब्युरपश्चिसक अर्थ उस शब्दका भाव निक्षेप है । परमैक्षर्य संपन्न जीव भाव इन्द्र है यानि संपार्थ इन्द्र है ।

बस्तातः छदे छदे शृष्दव्यवहारोंके कारण जो विरोधी अर्थ उपस्थित होते हैं उन सभी वर्धीकी विवक्षाको समझना और अपने इष्ट अर्थका बोध करना-कराना, इसीके लिये ही भगवान्ने निक्केपोंकी योजना की है यह स्पष्ट है।

जैनदार्शनिकोंने इस निक्षेपतत्त्वको मी नयोंकी तरह विकसित किया है। और इन निक्षेपोंके सहारे रान्दाहैतवाद आदि विरोधी वादोंका समन्वय करनेका प्रयक्त मी किया है।

### [२] प्रमाणतस्य ।

#### § १. शामधर्काकी जैमदहि।

जैन भागमें में अदैतवादिओं की तरह जगर्को वस्तु और अवस्तु—मायामें तो विभक्त नहीं किया है किया संसारकी प्रस्नेक वस्तुमें समाव और विभाव सिवादित है ऐसा प्रतिपादित किया है। वस्तुका परानपेक्ष जो रूप है वह सभाव है, जैसे, आत्माका चैतन्य, ज्ञान, पुत आदि, और पुद्रस्त्रकी जबता। किसी भी कालमें आत्मा ज्ञान या चेतना रहित नहीं और पुद्रस्त्रमें जबता मी विकालावाधित है। वस्तुका जो परसापेक्षरूप है वह विभाव है जैसे आत्माका मनुष्यस्त्र, देवस्त्र आदि और पुद्रस्त्रका शरीररूप परिणाम। मनुष्यको हम न तो कोरा आत्मा ही कह सकते हैं और न कोरा पुद्रस्त्र ही। इसी तरह शरीर भी सिर्फ पुद्रस्त्रस्प नहीं कहा जा सकता। आत्माका मनुष्यरूप होना परसापेक्ष है और पुद्रस्त्रका शरीररूप होना भी परसापेक्ष है। अतः आत्माका मनुष्यरूप और पुद्रस्त्रका शरीररूप ये दोनों क्रमशः आत्मा और पुद्रस्त्रके विभाव हैं।

२ "धत्तु तर्श्वविशुक्तं तद्भित्रायेण यस तस्करणि । छेष्यादिक्षमं शत् स्वापनेति क्रियतेऽश्यकाकं च ॥" अञ्च ठी० १२ । २ "भूतस्य भाषिनो वा भावस्य हि कारणं तु प्रक्वोके । तस् द्रव्यं तस्वत्रैः स्वोतत्वाचेतनं कवितम् ॥" अञ्च० ठी० पू० १४ । ३ "भावो विवक्षितक्रियाऽतुभूतिपुक्तो हि वै संगान्यातः । सर्वेक्षैरिग्हादिवदिक्षेन्त्रादिक्षानुभवाद् ॥" अञ्च० ठी० पू० २८ ।

स्वभाव ही सह है और विभाव निध्या है ऐसा जैनोंने कभी प्रतिपादित नहीं किया । क्योंकि उनके मतमें त्रिकाळाबाधित बस्तु ही सत्य है ऐसा एकान्त नहीं । प्रत्येक बस्तु, फिर वह अपने स्वभावमें ही स्थित हो वा विभावमें वर्तमान हो, सत्य है । हाँ, तद्विषयक हमारा ज्ञान निध्या हो सकता है, लेकिन वह भी तब, जब हम स्वभावको विभाव समझे या विभावको स्वभाव यानी तत् में अतत् का ज्ञान होने पर ज्ञान में मिथ्यात्वकी संभावना है।

विज्ञानवादि बैद्धोंने प्रस्यक्ष ज्ञानको वस्तुप्राहक और साक्षास्कारास्मक तथा इतर ज्ञानोंको अवस्तुप्राहक, आमक, अस्पष्ट और असाक्षारक्षरास्मक माना है। जैनाममोंमें इन्द्रियनिरपेक्ष ऐसे मात्र आस्मापेक्ष ज्ञानको ही साक्षात्कारास्मक प्रस्यक्ष कहा गया है तथा इन्द्रियसापेक्ष ज्ञानोंको असाक्षात्कारास्मक और परोक्ष माना गया है। जैनदृष्टिसे प्रस्यक्ष ही वस्तुको स्वभाव और विभावका साक्षात्कार कर सकता है और वस्तुका विभावसे पृथक् ऐसा जो स्वभाव है उसका स्पष्ट पता लगा सकता है। इन्द्रियसापेक्ष ज्ञानमें यह कभी संभव नहीं कि वह किसी वस्तुका साक्षात्कार कर सके और किसी वस्तुके स्वभावको विभावसे पृथक् कर उसको स्पष्ट ज्ञान सके। छिकन इसका मतलब जैन मतानुसार यह कभी नहीं कि इन्द्रियसापेक्ष ज्ञान कम है। विज्ञानवादि बौद्धोंने तो परोक्ष ज्ञानोंको अवस्तुप्राहक होनेसे अम ही कहा है किन्तु जैनाचार्थोंने वैसा नहीं माना। क्योंकि उनके मतमें विभाव भी वस्तुका परिणाम है अत एव वह भी वस्तुका एक रूप है। अतः उसका प्राहकज्ञान अम नहीं कहा जा सकता। वह अस्पष्ट हो सकता है, साक्षात्काररूप न मी हो तब भी वस्तुस्पर्शा तो है ही।

भगवान् महावीरसे लेकर उ० यशोविजयजी तकके साहिस्वको देखनेसे यही पता लगता है कि जैनोंकी क्षानचीमें उपर्धुक्त मुख्य सिद्धान्तकी कभी उपेक्षा नहीं की गई बल्कि यों कहना चाहिए कि ज्ञानकी जो कुछ चर्चा हुई है वह उसी मध्यविन्दुके आसपास ही हुई है। उपर्धुक्त सिद्धान्तका प्रतिपादन प्राचीन कालके आगमोंसे लेकर अवतकके जैन साहिस्यमें अविन्छिन रूपसे होता चला आया है।

## §२. आगममें ज्ञानचर्चाके विकासकी भूमिकाएँ-

पंचडानचर्चा जैन परंपरामें भगवान् महावीरसे भी पहले होती थी इसका प्रमाण राज-प्रश्नीय सूत्रमें है । भगवान् महावीरने अपने मूँहसे अतीतमें होनेवाले केशीकुमार श्रमणका वृत्तान्त राजप्रश्नीयमें कहा है । शास्त्रकारने केशी कुमारके मुखसे निम्न वाक्य कहलवाया है -

"यवं खु पएसी अम्हं समणाणं निम्पंथाणं पंचिषिद्वे नाणे पण्णचे - तंजहा आभिणिकोहि-यनाणे सुयनाणे ओहिणाणे मणपज्जवणाणे केवलणाणे" (स्०१६५) इसादि

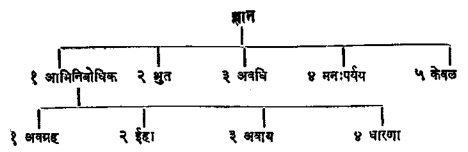
इस वाक्यसे स्पष्ट फलित यह होता है कि कमसे कम उक्त आगमके संकलनकर्ताके मतसे भगवान् महावीरसे पहले भी श्रमणोंमें पांच ज्ञानोंकी माग्यता थी। उनकी यह मान्यता निर्मूल भी नहीं। उत्तराप्ययनके २३ वें अध्ययनसे स्पष्ट है कि भगवान् महावीरने आचारविषयक कुछ संशोधनोंके अतिरिक्त पार्श्वनाथके तत्त्वज्ञानमें विशेष संशोधन नहीं किया। यदि भगवान् महावीरने तत्त्वज्ञानमें भी कुछ नई कल्पनाएँ की होती तो उनका निरूपण भी उत्तराष्य-पनमें होता।

न्यां • प्रस्तावना ८

आगमों में पांचक्वानोंके मेदोपमेदोंका जो वर्णन है, वर्मशासमें क्वानावरणीयके जो मेदोपमेदोंका वर्णन है, जीवमार्गणाओं में पांच क्वानोंकी जो घटना वर्णित है, तथा पूर्वमतमें क्वानोंका खतक निरूपण करनेवाळा जो क्वानप्रवाद पूर्व है इन सबसे यही फलित होता है कि पंचक्वानकी चर्चा यह भगवान् महाबीरने नई नहीं शुरू की है किन्तु पूर्वपरंपरासे जो चली आती यी छसका ही स्वीकार कर उसे आगे बढ़ाया है।

इस झान चर्चाके विकासकामको आगमके ही आधार पर देखना हो तो उसकी तीन मूमिकाएँ हमें स्पष्ट दीखती हैं —

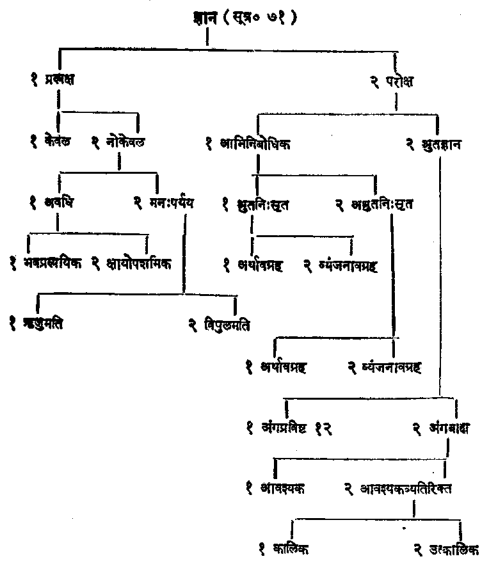
- (१) प्रथम भूमिका तो वह है जिसमें झानोंको पांच मेदोंमें ही विमक्त किया गया है।
- (२) द्वितीय भूमिकामें झानोंको प्रसक्ष और परोक्ष ऐसे दो मेदोंमें विभक्त करके पांच झानोंमेंसे मित और श्वतको परोक्षान्तर्गत और शेष अवधि, मनःपर्यय और केंबलको प्रसक्षमें अन्तर्गत किया गया है। इस भूमिकामें लोकामुसरण करके इन्द्रियजन्य प्रसक्षको अर्धात् इन्द्रियजनिको प्रसक्षमें स्थान नहीं दिया है किन्तु जैन सिद्धान्तके अनुसार जो झान आरममाश्रसायेश हैं उन्हें ही प्रस्वक्षमें स्थान दिया गया है। और जो झान आरमाके अतिरिक्त अन्य साधनोंकी मी अपेक्षा रखते हैं उनका समावेश परोक्षमें किया गया है। यही कारण है कि इन्द्रियजन्य झान असे जैनेतर सभी दार्शनिकोंने प्रसक्ष कहा है प्रसक्षान्तर्गत नहीं माना गया।
- (३) तृतीयभूमिकामें इन्द्रियजन्य झानोंको प्रस्वक्ष और परोक्ष उमयमें स्थान दिया गया है। इस भूमिकामें छोकातुसरण स्पष्ट है।
- (१) प्रथम भूमिकाके अनुसार ज्ञानका वर्णन इमें भगवती सूत्रमें (८८.२.३१७) मिळता है। उसके अनुसार ज्ञानोंको निम्न सूचित नकरोके अनुसार विभक्त किया गया है—



सूत्रकारने आगेका वर्णन राजप्रश्नीयसे पूर्ण कर लेनेकी सूचना दी है। और राजप्रश्नीयको (सू० १६५) देखनेपर माल्यम होता है कि उसमें पूर्वीक्त नकशेमें सूचित कथनके अखाबा अवप्रहके दो मेदोंका कथन करके शेषकी पूर्ति नन्दीसूत्रसे कर लेनेकी सूचना दी है।

सार यही है कि शेष वर्णन नन्दी के अनुसार होते हुए भी फर्क यह है कि इस भूमिकामें नन्दीसूत्रके प्रारंभ में कथित प्रत्यक्ष और परोक्ष मेदोंका जिक्र नहीं है। और दूसरी बात यह भी है कि नन्दीकी तरह इसमें आभिनिबोधके श्रुतनिः सृत और अश्रुतनिः सृत ऐसे दो मेदोंकों भी स्थान नहीं है। इसीसे कहा जा सकता है कि यह वर्णन प्राचीन भूमिकाका है।

(२) स्थानांगगत झान चर्चा दितीयभूमिकाकी प्रतिनिधि है। उसमें झानको प्रत्यक्ष और परोक्ष ऐसे दो मेदोंमें निमक्त करके उन्ही दोनें पंच झानोंकी योजना की गई है—



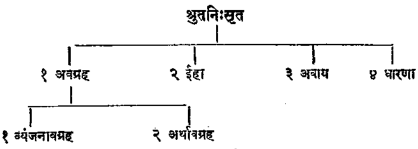
इस नकशेमें यह स्पष्ट है कि ज्ञानके मुख्य दो मेद किये गये हैं, पांच नहीं। पांच ज्ञानोंको तो उन दो मेद — प्रस्थक्ष और परोक्षके प्रमेदक्रपसे गिना है। यह स्पष्ट ही प्राथमिक मूमिकाका विकास है। इसी भूमिकाके आधार पर उमास्त्रातिने भी प्रमाणोंको प्रस्थक्ष और परोक्षमें विभक्त करके उन्ही दोमें पंचन्नानोंका समावेश किया है।

बादमें होनेवाले जैनतार्किकोंने प्रसंक्षके दो मेद बताये हैं – विकल और सकल । केवलका

१ प्रमाणम० २.२० )

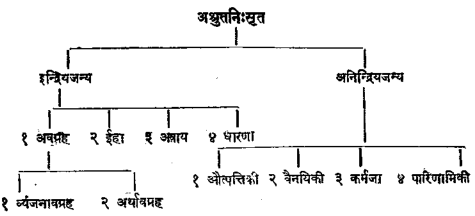
अर्थ होता है सर्व – सकल और नोकेवलका अर्थ होता है असर्व – विकल । अत एवं तार्किकोंके उक्त वर्गीकरणका मूल स्थानांग जितना तो पुराना मानना ही चाहिए।

यहाँ पर एक बात और भी ध्यान देनेके योग्य है । स्थानांगमें श्रुतिः सृतके मेदरूपसे व्यक्तनावप्रह और अधीवप्रह ये दो बताये हैं । वस्तुतः वहाँ इसप्रकार कहना प्राप्त था —



किन्तु स्थानागर्मे द्वितीय स्थानकका प्रकरण होनेसे दो दो बातें गिनाना चाहिए ऐसा समझकर अवप्रह, ईहा, आदि चार मेदोंको छोडकर सीधे अवप्रहके दो मेद ही गिनाये गये हैं।

एक दूसरी बातकी ओर मी ध्यान देना जरूरी है । अश्रुतनिःसृतके मेक्रूपसे मी व्यक्तन भाषप्रद और अर्थावप्रदको गिना है किन्तु वहाँ टीकाकारके मतसे ऐसा चाहिए —

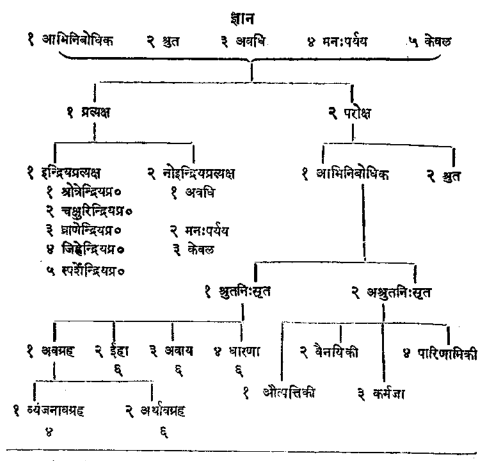


औत्पत्तिकी आदि चार बुद्धियाँ मानस होने से उनमें व्यक्तनावप्रहका संभव नहीं । अतएव मूळकास्का कथन इन्द्रियजन्य अश्रुतिः सृतकी अपेक्षासे द्वितीयस्थानकके अनुकूल हुआ है ऐसा टीकाकारका स्पष्टीकरण है । किन्तु यहाँ प्रश्न है कि क्या अश्रुतिः सृतमें औत्पत्तिकी आदिके अतिरिक्त इन्द्रियजङ्गानोंका समावेश साधार है शिर यह भी प्रश्न है कि आमिनि-बोधिकके श्रुतिः सृत और अश्रुतिः सृत ऐसे मेद क्या प्राचीन है ! यानी क्या ऐसा मेद प्रथमभूमिकाके समय होता था !

नन्दीसूत्र जो कि मात्र ज्ञानकी ही विस्तृत चर्चा करनेके लिये बना है, उसमें श्रुतिःस्त-मितके ही अवग्रह आदि चार भेद हैं। और अश्रुतिःस्तके मेदरूपसे चार बुद्धिओंको गिना दिया गया है। उसमें इन्द्रियज अश्रुतिःस्तको कोई स्थान नहीं है। अत एव टीकाकारका स्पष्टीकरण कि अश्रुतिनःसृतके वे दो भेद इन्द्रियज अश्रुतिनःसृतकी अपेक्षासे समझना चाहिए, नन्दीस्त्रानुकूछ नहीं किन्तु कल्पित है। मितज्ञानके श्रुतिनःसृत और अश्रुतिनःसृत ऐसे दो भेद भी प्राचीन नहीं। दिगम्बरीयवाङ्गयमें मितिके ऐसे दो भेद करनेकी प्रया नहीं। आवश्यक निर्युक्तिके ज्ञानवर्णनमें भी मितिके उन दोनों मेदोंने स्थान नहीं पाया है।

आचार्य उमाखातिने तत्त्वार्थस्त्रमें भी उन दोनों मेदोंका उल्लेख नहीं किया है। यद्यपि खयं नन्दीकारने नन्दीमें मितके श्रुतिःसृत और अश्रुतिःसृत ऐसे दो भेद तो किये हैं तथापि मितिकाने पुरानी परंपराके अनुसार अठाईस मेदवाला ही कहा है उससे भी यही सूचित होता है कि औत्पत्तिकी आदि बुद्धिओंको मितिमें समाविष्ट करनेके लिये ही उन्होंने मितिके दो भेद तो किये पर प्राचीन परंपरामें मितिमें उनका स्थान न होनेमे नन्दी कारने उसे २८ मेदिमिन ही कहा । अन्यथा उन चार बुद्धिओं को मिलाने से तो वह ३२ भेदिमिन ही हो जाता है।

(३) तृतीय भूमिका नन्दीस्त्रगत ज्ञानचर्चामें व्यक्त होती है - वह इस प्रकार -



१ "एवं भट्टावीसङ्विहस्स आभिणिबोहियनाणस्स" इत्यादि नर्न्दा० ३५ ।

२ स्थानांगमें ये दो भेद मिलते हैं। किन्तु वह नन्दीप्रभावित हो तो कोई आश्चर्य नहीं।

अंकित नकरोको देखनेसे स्पष्ट हो जाता है कि सर्वप्रथम इसमें ज्ञानोंको पांच भेदमें विभक्त करके संक्षेपसे उन्होंको प्रस्थक और परोक्ष ऐसे दो मेदोंमें विभक्त किया गया है। स्थानांगसे विशेषता यह है कि इसमें इन्द्रियजन्य पांच मतिज्ञानोंका स्थान प्रस्थक और परोक्ष उभयमें है। क्योंकि जैनेतर सभी दर्शनोंने इन्द्रियजन्य ज्ञानोंको परोक्ष नहीं किन्तु प्रस्थक माना है, उनको प्रस्थकों स्थान देकर उस लौकिक मतका समन्त्रय करना भी नन्दीकारको अभिनेत्रत था। आचार्य जिनभद्रने इस समन्त्रय को लक्ष्यमें रखकर ही स्पष्टीकरण किया है कि वस्तुतः इन्द्रियज प्रस्थक्को सांव्यवहारिक प्रस्थक्ष कहना चाहिए। अर्थात् लोकव्यवहारके अनुरोधसे ही इन्द्रियज मतिको प्रस्थक्ष कहा गया है। वस्तुतः वह परोक्ष ही है। क्योंकि प्रस्थक्षकोटिमें परमार्थतः आत्ममात्र सापेक्ष ऐसे अविध, मनःपर्यय और केवल ये तीन ही हैं। अतः इस भूमिकामें ज्ञानोंका प्रस्थक-परोक्षत्व व्यवहार इस प्रकार स्थिर हवा—

- १ अवधि, मनःपर्यय और केवल पारमार्थिक प्रस्यक्ष हैं।
- २ श्रुत परोक्ष ही है।
- रे इन्द्रियजन्य मतिज्ञान पारमार्थिक दृष्टिसे परोक्ष है और व्यावहारिक दृष्टिसे प्रत्यक्ष है।
- ४ मनोजन्य मतिज्ञान परोक्ष ही है।

आचार्य अकर्रकने तथा तदमुसारी अन्य जैनाचार्योंने प्रस्यक्षके सांव्यवहारिक और पारमार्थिक ऐसे जो दो मेंद किये हैं सो उनकी नई सूझ नही है। किन्तु उसका मूल नन्दीसूत्र और उसके जिनभड़कृत स्पष्टीकरणमें है।

## § ३. ज्ञानचर्याका प्रमाणचर्यासे खातस्य ।

पंचन्नान चर्चा के क्रांसिक विकास की उक्त तीनों आगिसक भूमिकाकी एक खास विशेषता यह रही है कि इनमें ज्ञान चर्चा के साथ इतर दर्शनों में प्रसिद्ध प्रमाण चर्चाका कोई सम्बन्ध या समन्वय स्थापित नहीं किया गया है। इन ज्ञानों में ही सम्यक्त और मिध्यात्वके मेदके द्वारा जैनागिमिकोंने वही प्रयोजन सिद्ध किया है जो दूसरोंने प्रमाण और अप्रमाणके विभागके द्वारा सिद्ध किया है। अर्थात् आगिमकोंने प्रमाण या अप्रमाण ऐसे विशेषण विना दिये ही प्रथमके तीनों में अन्नान — विपर्यय — मिध्यात्वकी तथां सम्यक्त्वकी संभावना मानी है और अंतिम दोमें प्रकान्त सम्यक्त्व ही बतलाया है। इस प्रकार ज्ञानोंको प्रमाण या अप्रमाण न कह करके मी उन विशेषणोंका प्रयोजन तो दूसरी तरहसे निष्यन कर ही दिया है।

जैम आगिम भाचार्य प्रमाणाप्रमाणचर्चा, जो दूसरे दार्शनिकों में चलती यी, उससे सर्वया धनिमिद्ध तो थे ही नहीं किन्तु वे उस चर्चाको अपनी मौलिक और स्वतंत्र ऐसी हानचर्चासे पृथक् ही रखते थे। जब आगमों में ज्ञानका वर्णन आता है तब प्रमाणों या अप्रमाणों से उन झानोंका क्या संबन्ध है उसे बतानेका प्रयत्न नहीं किया है। और जब प्रमाणोंकी चर्चा आती है तब, किसी प्रभाणको ज्ञान कहते हुए भी आगम प्रसिद्ध पांच झानों का समावेश और समन्वय उस में किस प्रकार है यह भी नहीं बताया है इससे फलित यही होता है कि आगिनकोंने

 <sup>&#</sup>x27;'एराम्तेण परोक्खं किंतियमोहाइयं च प्रवक्तं । इंदियमणोभवं जं संववहारपञ्चक्तं ॥'' विशेषा० ६५ ।

जैनशासप्रसिद्ध ज्ञानचर्चा और दर्शनान्तरप्रसिद्ध प्रमाणचर्चाका समन्त्रय करनेका प्रयत्न नहीं किया – दोनों चर्चाका पार्थक्य ही रखा । आगेके वक्तव्यसे यह बात स्पष्ट हो जायगी ।

## §४. जैन आगर्मोमें प्रमाणचर्चा ।

#### (१) प्रमाणके सेव।

जैन आगर्मोंने प्रमाणचर्चा ज्ञानचर्चासे स्वतद्गरूपसे आती है। प्रायः यह देखा गया है कि आगर्मोंने प्रमाणचर्चाके प्रसंगों नैयायिकादिसंमत चार प्रमाणोंका उक्केख आता है। कहीं कहीं तीन प्रमाणोंका भी उक्केख है।

भगवती स्त्र (५.३.१९१-१९२) में गौतम गणधर और भगवान् महावीरके संवादमें गौतमने भगवान्से पूछा कि जैसे केवल झानी अंतकर या अंतिम शरीरीको जानते हैं वैसे ही क्या छक्तस्थ भी जानते हैं ! इसके उत्तरमें भगवान् महावीरने कहा है कि --

"गोयमा णो तिणहे समहे। सोचा जाणित पासति पमाणतो वा। से किं तं सोचा? केविलस्स वा केविलसावयस्स वा केविलसावियाप वा केविलडवासगस्स वा केविलसावियाप वा केविलडवासगस्स वा केविल उचातियाप वा "से तं सोचा । से किं तं पमाणं? पमाणे वउविवहे पण्णत्ते -तं जहा पम्चक्के अणुमाणे ओवम्मे आगमे जहा अणुओगहारे तहा णेयव्वं पमाणं" मगवतीस्त्र ५,३.१९१,१९२।

प्रस्तुतमें स्पष्ट है कि पांच ज्ञानोंके आधार पर उत्तर न देकर मुख्य रूपसे प्रमाणकी दृष्टिसे उत्तर दिया गया है। 'सोचा' पदसे श्रुतज्ञानको लिया जाय तो विकल्पसे अन्यज्ञानोंको लेकरके उत्तर दिया जा सकता था। किन्तु ऐसा न करके परदर्शनमें प्रसिद्ध प्रमाणोंका आश्रय लेकरके उत्तर दिया गया है। यह सूचित करता है कि जैनेतरों में प्रसिद्ध प्रमाणोंसे शासकार अनिमज्ञ नहीं थे। और वे खसंमत ज्ञानोंकी तरह प्रमाणोंको भी ज्ञिसमें खतज्ञ साधन मानते थे।

स्थानांगसूत्रमें प्रमाणशब्दके स्थानमें हेतुशब्दका प्रयोग मी मिलता है। इतिके साधनभूत होनेसे प्रसक्षादिको हेतुशब्दसे व्यवहृत करने में औचिस्तमंग भी नहीं है।

"अहवा हेऊ चउब्बिहे पण्णत्ते, तंजहा पचक्को अणुमाणे ओवमी आगमे।" स्थानांग-सू० ३३८।

चरकमें भी प्रमाणोंका निर्देश हेतु शब्दसे हुआ है -

"अथ हेतुः - हेतुनीम उपलिषकारणं तत् प्रत्यक्षमनुमानमैतिद्यमौपस्यमिति । पभिहेतुभिर्यदुपलभ्यते तत् तत्त्वमिति ।" चरक० विमानस्थान ४०८ सू० ३३ ।

उपायहृदयमें भी चार प्रमाणोंको हेतु कहा गया है - पृ० १४

स्थानांगमें ऐतिहाके स्थानमें आगम है किन्तु चरकमें ऐतिहाको आगम ही कहा है अत एव दोनोंमें कोई अंतर नहीं - ''ऐतिहां नामासोपदेशो वेदादिः'' वही सू० ४१।

अन्यत्र जैननिक्षेप पद्धतिके अनुसार प्रमाणके चार भेद भी दिखाये गये हैं -

"चउब्बिहे पमाणे पन्नत्ते तं जहा-दृब्बल्यमाणे खेसच्यमाणे काळल्यमाणे भावल्यमाणे" स्थानांग स्० २५८।

प्रस्तुत सूत्रमें प्रमाण शब्दका अतिविस्तृत अर्थ लेकर ही उसके चार मेदोंका परिगणन

किया गया है। स्पष्ट है कि इस में दूसरे दार्शनिकोंकी तरह सिर्फ प्रमेयसाधक तीन, चार या छः आदि प्रमाणों का ही समावेश नहीं है किन्तु व्याकरण कोषादिसे सिद्ध प्रमाणशब्दके यावत् अधीका समावेश करनेका प्रयत्न है। स्थानांग मूळ सूत्रमें उक्त मेदोंकी परिगणनाके अलावा विशेष कुछ नहीं कहा गया है, किन्तु अन्यत्र उसका विस्तृत वर्णन है, जिसके विषयमें आगे हम कुछ कहेंगे।

चरकमें बादमार्गपदोंने एक खतंत्र व्यवसायपद है।

"अथ व्यवसायः - व्यवसायों नाम निश्चयः" विमानस्थान स० ८ सू० ४७।

सिद्धसेननसे छेकर सभी जैनतार्किकोंने प्रमाणको खपरव्यवसायि माना है । वार्तिककार-शान्त्राचार्यने न्यायावतारगत अवभास शब्दका अर्ध करते हुए कहा है कि —

"भवभासो व्यवसायो न तु प्रद्रणमात्रकम्" का० ३।

अकलंकादि सभी तार्किकोंने प्रमाणलक्षणमें 'न्यवसाय'पदको स्थान दिया है। और प्रमाणको न्यवसायास्मक माना है। यह कोई आकस्मिक बात नहीं। न्यायस्त्रमें प्रसक्षको न्यवसायास्मक कहा है। सांस्यकारिकामें भी प्रसक्षको अध्यवसायरूप कहा है। इसी प्रकार जैन आगमोंमें भी प्रमाणको न्यवसाय शब्दसे न्यवहात करनेकी प्रधाका स्पष्टदर्शन निसस्त्रमें होता है। प्रस्तुतमें तीन प्रमाण माननेकी प्रंपरा-मूलक हो तो आश्चर्य नहीं —

"तिविद्वे प्रवसाय पण्णसे तं जहा-पषक्के पश्चतिते आणुगामिय ।" स्थानांगः स्०१८५।

प्रस्तुत सूत्रकी ज्याद्भ्या करते हुए अभयदेवने लिखा है कि --

"व्यवसायो निश्चयः स च प्रत्यक्षः - अवधिमनः पर्ययक्षेत्रलाक्यः, प्रत्ययात् इत्तियाः नितिष्यक्षणात् निर्मित्ताक्षातः प्रात्यिकः, साध्यम् अग्यादिकम् अनुगच्छति - साध्याः भावे न भवति वो भूमादिहेतुः सोऽनुगामी ततो जातम् मानुगामिकम् - अनुमानम् - तद्वूपो व्यवसाय भानुगामिक प्रवेति । अथवा प्रत्यक्षः स्ववंदर्शनलक्षणः, प्रात्यिकः - भामवचनप्रमदः, तृतीयस्तयेवेति"।

रपष्ट है कि प्रस्तुत स्त्रकी व्याख्यामें अभयदेवने विकल्प किये हैं अत एव उनको एकतर अर्थका निश्चय नहीं या। वस्तुतः प्रत्यक्षशन्दसे सांव्यवहारिक और पारमार्थिक दोनों प्रत्यक्ष, प्रस्यपित शब्दसे अनुमान और आनुगामिक शब्दसे आगम, स्त्रकारको अभिप्रेत माने जायँ तो सिद्धसेनसंगत तीन प्रमाणोंका मूळ उक्त स्त्रमें मिळ जाता है। सिद्धसेनने न्यायपरंपरासंमत पार प्रमाणोंके स्थानमें सांख्यादिसंगत तीन ही प्रत्यक्ष, अनुमान और आगमको माना है। आचार्य हरिमद्रको भी येही तीन प्रमाण मान्य है।

ऐसा प्रतीत होता है कि चरकसंहितामें कई परंपराएँ मिलगई हैं क्योंकि कहीं तो उसमें चार प्रमाणोंका वर्णन है और कहीं तीनका तथा विकल्पसे दोका भी खीकार पाया जाता है। ऐसा

<sup>ा</sup> देखो दिप्पण ४० ३४८−१५१ । २ चरक विमानस्थान भण्याय ४ । ५० ८. सु०८४। ्यु सनेकान्तज्ञ दी० ४७ ३४२, सनेकान्तज्ञ ४० २१५ ।

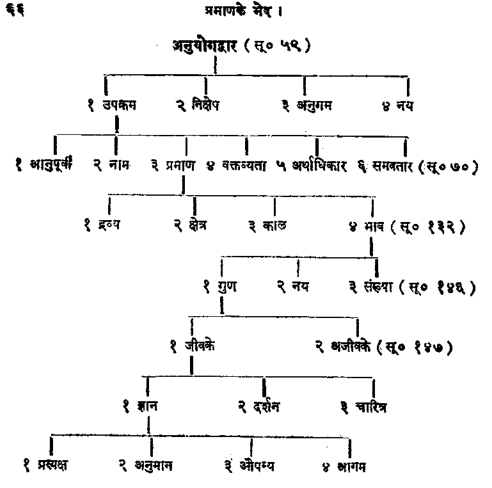
होनेका कारण यह है कि चरकसंदिता किसी एक न्यक्तिकी रचना न होकर कालक्रमसे संशोधन और परिवर्धन होते होते वर्तमानक्रप बना है। यह बात-निम्न कोष्ठकसे स्पष्ट हो जाती है —

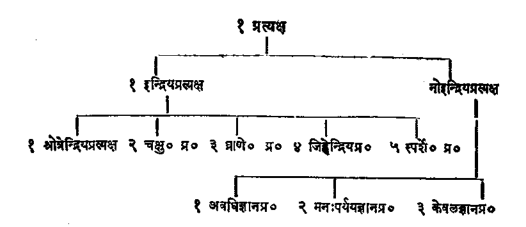
| स्त्रस्थान अ० <b>११.</b><br>निमानस्थान <b>अ</b> ० ४ |    |     | ₹. | आसोपदेश       | प्रस्यक्ष | अनुमान    | युक्ति<br>* | _     |
|-----------------------------------------------------|----|-----|----|---------------|-----------|-----------|-------------|-------|
|                                                     |    |     | 8  | ,,,           | "         | "         |             |       |
| 77                                                  | "  | अ०  | 6  | ्रेतिद्य (आसो | पदेश),,   | 97        |             | ओएम्य |
| "                                                   | ,, | 37  |    | ×             | 77        | >3        | ×           |       |
| "                                                   | "  | 7,9 |    | उपदेश         | "         | <b>,,</b> | ×           |       |

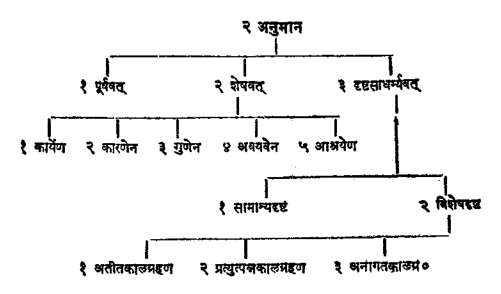
यही दशा जैनआगमोंकी है। उसमें भी चार और तीन प्रमाणोंकी परंपराओंने स्थान पाया है। स्थानांगके उक्त सूत्रसे भी पंच ज्ञानोंसे प्रमाणोंका पार्पक्य सिद्ध होता ही है। क्योंकि व्यवसायको पंच ज्ञानोंसे संबद्ध न कर प्रमाणोंसे संबद्ध किया है।

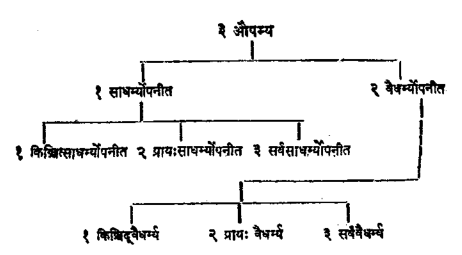
फिर मी आगममें द्वान और प्रमाणका समन्वय सर्वथा नहीं हुआ है यह नहीं कहा जा सकता ! उक्त तीन प्राचीन भूमिकाओं में असमन्वय होते हुए भी अनुयोगद्वारसे यह स्पष्ट है कि बादमें जैनाचारोंने ज्ञान और प्रमाणका समन्वय करनेका प्रयक्त किया है ! किन्तु यह भी ध्यानमें रहे कि एंच हातोंका समन्वय स्पष्टकरपसे नहीं है, पर अस्पष्ट रूपसे हैं । इस समन्वयके प्रयक्तका प्रथम दर्शन अनुयोगमें होता है ! न्यायदर्शनप्रसिद्ध चार प्रमाणोंका ज्ञानमें समावेश करनेका प्रयक्त अनुयोगमें हे ही ! किन्तु वह प्रयक्त जैन दृष्टिको पूर्णतया छक्ष्यमें रख कर नहीं हुआ है अतः बादके आचार्योंने इस प्रमाको फिरसे सुख्झानेका प्रयक्त किया और वह इस लिये सफल हुआ कि उसमें जैन आगमको मौलिक पंच्छानोंको आधारभूत मान कर ही जैन दृष्टिसे प्रमाणोंका विचार किया गया है !

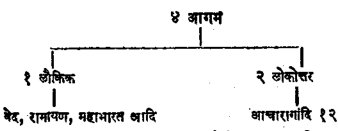
स्थानांगस्त्रमें प्रमाणोंके द्रव्यादि चार मेद जो किये गये हैं उनका निर्देश दूर्वमें हो चुका है। जैनव्याख्यापद्धतिका निस्तारसे वर्णन करनेवाला प्रन्थ अनुयोगदार सूत्र है। उसको देखनेसे पता चलता है कि प्रमाणके द्रव्यादि चार मेद करने की प्रया, जैनोंकी व्याख्यापद्धतिम्लक है। शब्दके व्याकरण-कोषादिप्रसिद्ध सभी संभवित अधींका समावेश करके, व्यापक अर्धमें अनुयोगदारके रचिवताने प्रमाणशब्द प्रयुक्त किया है यह निम्न नक्शेसे सूचित हो जाता है—











अनुयोगद्वारके प्रारंभमें ही झानोंके पांच मेद बताये हैं - १ आभिनिवोधिक, २ श्रुत, ३ अवधि, ४ मनःपर्यय और ५ केवल । झानप्रमाणके विवेचनके प्रसंगमें प्राप्त तो यह या कि अनुयोगद्वारके संकलनकर्ता उन्हीं पांच झानोंको झानप्रमाणके मेदरूपसे बता देते। किन्तु ऐसा न करके उन्होंने नैयायिकोंने प्रसिद्ध चार प्रमाणोंको ही झानप्रमाणके मेदरूपसे बता दिया है।

ऐसा करके उन्होंने सूचित किया है कि दूसरे दार्शनिक जिन प्रत्यक्षादि चार प्रमाणोंको मानते हैं बस्तुतः वे ज्ञानात्मक हैं और गुण है – आत्माके गुण हैं।

इस समन्त्रयसे यह भी फलित हो जाता है कि अज्ञानात्मक सिन्नकर्ण इन्द्रिय आदि पदार्थं प्रमाण नहीं हो सकते । अत एव हम देखते हैं कि सिद्धसेनसे लेकर प्रमाणविवेचक सभी जैनदार्शनिकोंने प्रमाणके लक्षणमें ज्ञानपदको अवस्य स्थान दिया है। इतना होते हुए भी जैन संमत पांच ज्ञानोंमें चार प्रमाणका स्पष्ट समन्त्रय करनेका प्रयक्त अनुयोगद्वारके कर्ताने नहीं किया है। अर्थात् यहाँ भी प्रमाणचर्चा और पंचज्ञानचर्चाका पार्थक्य सिद्ध ही है। शास्त्रकारने यदि प्रमाणोंको पंचज्ञानोंमें समन्त्रित करनेका प्रयक्त किया होता तो उनके मतसे अनुमान और उपमान प्रमाण किस ज्ञानमें समानिष्ठ है यह अस्पष्ट नहीं रहता। यह बात नीचे के समीकरणसे स्पष्ट होती है—

|             | <b>ज्ञान</b>        | प्रमाण          |
|-------------|---------------------|-----------------|
| <b>१</b> (: | अ) इन्द्रियजमति     | प्रसम           |
| (:          | ब ) मनोजन्यमंति     | ٠               |
| ર           | श्रुत               | आगम्            |
| Ŗ           | <del>এ</del> ব্ডি ু |                 |
| 8           | मनःपर्यय }          | <b>प्र</b> सक्त |
| ч           | केवल 🕽              |                 |
|             | •                   | अनुमान          |
|             | •                   | <b>उ</b> पमान   |

इससे साफ है कि ज्ञानपक्षमें मनोजन्य मतिको कौनसा प्रमाण कहा जाय तथा प्रमाणपक्षमें असुमान और उपमानको कौनसा ज्ञान कहा जाय — यह वात अनुयोगद्वारमें अस्पष्ट है। बस्तुतः देखें तो जैन ज्ञानप्रित्राके अनुसार मनोजन्यमित जो कि परोक्ष ज्ञान है वह अनुयोगके अमाण वर्णनमें कहीं समावेश नहीं पाता।

न्यायादिशासके अनुसार मानस ज्ञान दो प्रकारका है प्रस्थक और परीक्ष । हुख-दु:खादिको निषय करनेवाला मानस ज्ञान प्रस्थक कहलाता है और अनुमान उपमान आदि मानसज्ञान परीक्ष कहलाता है । अत एव मनोजन्य मित जो कि जैनोंके मतसे परीक्षज्ञान है उसमें अनुमान और उपमानको अन्तर्भूत करदिया जाय तो उचित ही है । इस प्रकार पंचजानोंका चार प्रमाणोंमें समन्वय घट जाता है । यदि यह अभिप्राय शास्त्रकारका भी है तो कहना होगा कि परप्रसिद्ध चार प्रमाणोंका पंचजानोंके साथ समन्वय करनेकी अस्पष्ट सूचना अनुयोगद्वारसे मिलती है । किन्तु जैनहिं से प्रमाण विभाग और उसका पंचजानोंमें स्पष्ट समन्वय करनेका श्रेय तो उमा-स्नातिको ही है ।

इतनी चर्चासे यह स्पष्ट है कि जैनशास्त्रकारोंने आगमकालमें जैनदृष्टिसे प्रमाणविभागके विष-यमें सतद्र विचार नहीं किया है किन्तु उस कालमें प्रसिद्ध अन्य दार्शनिकोंके विचारोंका संप्रह-भाव किया है। प्रमाणभेदके विषयमें प्राचीन कालमें अनेक परंपराएँ प्रसिद्ध रहीं । उनमेंसे चार और तीन मेदोंका निर्देश आगममें मिलता है जो पूर्वोक्त विवरणसे स्पष्ट है । ऐसा होनेका कारण यह है कि प्रमाणचर्चामें निष्णात ऐसे प्राचीन नैयायिकोंने प्रमाणके चार भेद ही माने हैं । उन्हींका अनुकरण चरक और प्राचीन बीदोंने भी किया है । और इसीका अनुकरण जैनागमों में भी हुआ है । प्रमाणके तीन मेद माननेकी परंपरा भी प्राचीन है । उसका अनुसरण सांख्य, चरक, और बौदों में इआ है । यही परंपरा स्थानांगके पूर्वोक्त स्त्रमें भी सुरक्षित है । योगाचार बौद्धोंने तो दिग्नागके अर्थात् प्रमाणके दो भेदकी परंपराकों भी मही माना है और दिग्नागके बाद भी अपनी तीनप्रमाणकी परंपराकों ही मान्य रखा है जो स्थिरमतिकी मध्यान्तविभागकी टीकासे स्पष्ट होता है । नीचे दिया हुआ तुलनात्मक नकशा उपर्यक्त क्षयनका साक्षी है—

| अमुयोगद्वार<br>भगवती<br>स्थानांग | प्रसंद्ध - | २ अनुमान      | ३ उपमान     | ४ आगम     |
|----------------------------------|------------|---------------|-------------|-----------|
| चरकसंहिता                        | <b>)</b> } | 17            | Ťs          | 19        |
| न्यायसूत्र                       | 77         | 57            | 33          | 15        |
| <b>बिग्रह</b> ब्यावर्तनी         | 77         | 17            | <b>5</b> \$ | 17        |
| उपाय <b>ह</b> दय                 | 59         | >>            | 77          | 3)        |
| सांस्यकारिका                     | <b>7</b> 5 | <b>&gt;</b> ; | ×           | ,,        |
| योगाचारभूमिशास                   | 73         | 17            | ×           | **        |
| अभिधर्मसंगितिशा <del>त</del>     | "          | <b>†</b> >    | ×           | <b>33</b> |
| विइतिमात्रतासिद्धि               | 77         | 73            | · *         | 33        |
| भध्यान्तविभागनृति                | **         | 37            | ×           | 77        |
| वैशिषकसूत्र                      | 73         | 17            | ×           | ×         |
| प्रशस्तपाद <b>ः</b>              | **         | 17            | ×           | ×         |
| दिमाग                            | 37         | >>            | · *         | ×         |
| धर्मकीर्ति                       | 37         | 35            | ×           | ×         |

#### (२) प्रत्यक्षप्रमाणचर्चा ।

हम पहले कह आये हैं कि अनुयोगद्वारमें प्रमाण शब्दको उसके विस्तृत अर्थमें लेकर प्रमाणोंका मेदवर्णन किया गया है। किन्तु इति साधन जो प्रमाण झान अनुयोगद्वारको अमीष्ट है उसीका विशेष विवरण करना प्रस्तुतमें इद्य है। अत एव अनुयोगद्वार सेमत चार प्रमाणोंका कमशः वर्णन किया जाता है →

नकरोसे स्पष्ट है कि अनुयोगद्वारके मतसे प्रस्पक्ष ज्ञान प्रमाण के दो मेद हैं -

- ( भ ) इन्द्रियप्रसक्ष
- ( आ ) नोइन्द्रियप्रसाक्ष

<sup>9</sup> Pre-dinnaga Buddhist Texts: Intro. P. XVII.

- (अ) इन्द्रियप्रत्यक्ष में अनुयोगद्वारने १ श्रोत्रेन्द्रियप्रत्यक्ष, २ चक्कुरिन्द्रियप्रत्यक्ष ३ श्राणे-न्द्रियप्रत्यक्ष, ४ जिद्वेन्द्रियप्रत्यक्ष, और ५ स्पर्शेन्द्रियप्रत्यक्ष — इन पांच प्रकारके प्रत्यक्षोंका समावेश किया है।
- (आ) नोइन्द्रियप्रत्यश्च प्रमाण में जैनशास प्रसिद्ध तीन प्रस्था झानोंका समावेश है— १ अविश्वान प्रस्थक्ष, २ मनःपर्ययझान प्रस्थक्ष और ३ केवलज्ञान प्रस्थक्ष । प्रस्तुत में 'नो'का अर्थ है इन्द्रियका अभाव । अर्थात् ये तीनों ज्ञान इन्द्रिय जन्य नहीं है । ये ज्ञान सिर्फ आत्म-सापेक्ष हैं ।

जैनपरंपराके अनुसार इन्द्रियजन्य ज्ञानोंको परोक्षज्ञान कहा जाता है किन्तु प्रस्तुत प्रमाण चर्चा परसंमत प्रमाणोंके ही आधारसे है अत एव यहाँ उसीके अनुसार इन्द्रियजन्य ज्ञानोंकों प्रस्यक्ष प्रमाण कहा गया है। नन्दीस्त्रमें जो इन्द्रियजन्य ज्ञानको प्रस्यक्ष कहा है वह भी पर-सिद्धान्तका अनुसरण करके ही।

वैशेषिकस्त्रमें लौकिक और अलौकिक दोनों प्रकारके प्रसक्षकी व्याख्या ही गई है'। किन्तु न्यायस्त्र , और मीमांसादर्शनमें लौकिक प्रसक्षकी ही व्याख्या ही गई है। लौकिक प्रसक्षकी व्याख्या ही गई है। लौकिक प्रसक्षकी व्याख्या है। देशा प्रतीत होता है क्योंकि न्यायस्त्र, वैशेषिकस्त्र और मीमांसादर्शनकी लौकिक प्रसक्षकी व्याख्यामें सर्वत्र इन्द्रियजन्य ज्ञानको प्रसक्ष कहा है।

मन इन्द्रिय है या नहीं इस विषयमें न्यायसूत्र और वैशेषिकसूत्र विधिक्रपंसे कुछ नहीं बताते। प्रस्तुत न्यायसूत्रमें प्रमेय निकापणमें मनको इन्द्रियोंसे प्रथक गिनाया है (१.१.९) और इन्द्रिय-निरूपणमें (१.१.१२) पांच बहिरिन्दियोंका ही परिगणन किया गया है। इस लिये सामान्यतः कोई यह कह सकता है कि न्यायसूत्रकारको मन इन्द्रियरूपसे इष्ट नहीं था किन्त इसका प्रतिवाद करके वास्त्यायनने कह दिया है कि अन भी इन्द्रिय है। मनको इन्द्रियसे प्रथक बतानेका तात्पर्य यह है कि वह अन्य इन्द्रियोंसे ब्रिलक्षण है (न्यायभा० १.१.४)। बारस्यायनके ऐसे स्पष्टीकरणके होते हुए जी तथा सांस्यकारिकामें (का० २७८) स्पष्टरूपसे इन्द्रियोंने मनका अन्तर्भाव: होनेपर मी माठरने अस्पक्षको पांच प्रकार का बताया है, उससे फलित यह होता है कि कौकिकः प्रस्रक्षमें स्पष्टरूपसे मनोजन्यक्कान समाविष्ट नहीं या । इसी बातका समर्थन नन्दी और अन्योगद्वारसे भी होता है क्योंकि उनमें भी छोकिक प्रत्यक्षमें पांचइन्द्रियजन्य ज्ञानोंको ही स्थान दिया है। किन्तु इसका मतलब यह नहीं कि प्राचीन दार्शनिकोंने मानस ज्ञानका विचार ही नहीं किया हो। प्राचीन कालके प्रन्थोंमें लैकिक प्रस्पक्षमें मानस प्रसक्षकों भी स्वतंत्रस्थान मिला है। इससे पता चलता है कि वे मानस प्रसक्षते सर्वधा अनभिन्न नहीं थे। चरकमें प्रस्थक्षको इन्द्रियज और मानस ऐसे दो मेदोंमें विभक्त किया है । इसी परंपराका अनुसरण करके बीद मैत्रेयनाथने सी योगाचारभूमिशाक्षमें प्रलक्षके चार भेदोमें मानसप्रसक्षको स्वतन्त्र स्थान दिया है । यही कारण है कि आगमोंने सान्यवहारिक प्रत्यक्षमें मानसका स्थान न होनेपर मी आचार्य अकटंकने उसे सांव्यवहारिक प्रस्रक्ष रूपसे गिनाया है ।

क वैशेष ३.१.१८;९.१.११-१५। २ १.१.४। ३ १.१.४। ४ विमानस्थान म० ४ स्०५। भ०८ स्० ३९। ५ J. R. A. S. 1929 p. 465-466. ६ देखी दिव्या द्व० २४३।

#### (३) अनुमानवर्जा ।

- (अ) अनुमानके मेद अनुयोगद्वार स्त्रमें 'तीन भेद किये गये हैं -
  - (१) पूर्ववत्
  - (२) शेषवत्
  - (३) दृष्टसाधर्म्यवत्

प्राचीन चरक, न्याय, बौद्ध ( उपायहृदय पृ० १३ ) और सांख्यने मी अनुमानके तीन भेद तो बताये हैं । उनमें प्रथमके दो तो वही हैं जो अनुयोगमें है । किन्तु अन्तिम भेदका नाम अनुयोग की तरह दृष्टसाधर्म्यवत् न न होकर सामान्यतोदष्ट है ।

प्रस्तुतमें यह बता देना आवश्यक है कि धनुयोगमें अनुमानके खार्थ और परार्थ ऐसे दो मेद नहीं किये गये। अनुमानको इन दो मेदोंमें विभक्त करनेकी परंपरा बादकी है। न्यायसूत्र और उसके भाष्य तक यह खार्थ और परार्थ ऐसे मेद करनेकी परंपरा देखी नहीं जाती। बौद्धोंमें दिग्रागसे पहले के मैत्रेय, असंग और बसुबन्धुके प्रन्थोंमें भी वह नहीं देखी जाती। सर्व प्रथम बौद्धोंमें दिग्रागसे प्रमाणसमुख्यमें और बैदिकोंमें प्रशस्त्तपादके भाष्यमें ही खार्थ-परार्थ मेद देखे जाते हैं। जैनदार्शनकोंने अनुयोगद्वारखीकृत उक्त तीन मेदोंको स्थान नहीं दिया है किन्तु खार्यपरार्थरूप मेदोंको ही अपने प्रन्थोंमें लिया है इतना ही नहीं बल्कि तीन मेदोंकी परंपराका कुछने खण्डन भी किया है।

# (आ) पूर्ववत्

पूर्ववत् की व्याख्या करते हुए अनुयोगमें कहा है कि -

"माया पुश्तं जहा नट्टं जुवाणं पुणरागयं। कार्व पश्चभिजाणेजा पुरुषत्रिकेण केणर्व ॥

तं जहा-खत्रेण या वण्णेण या लंखजेणया मसेण या तिलपण वा"

तारपर्य यह है कि पूर्वपरिचित किसी लिङ्गके द्वारा पूर्वपरिचित वस्तुका प्रस्थभिग्नान करना पूर्ववत् अनुमान है।

उपायहृदय नामक बीद्धप्रन्थमें भी पूर्ववत् का वैसा ही उदाहरण है -

"यथा परक्रुति सपिडकमूर्यानं वालं स्ट्वा पश्चाइन्हं बहुश्चतं देवदत्तं स्ट्वा परक्रुति-स्मरणात् सोयमिति पूर्ववत्" पृ० १३ ।

उपायदृदयके बादके अन्योंमें पूर्ववत् के अन्य दो प्रकारके उदाहरण मिलते हैं। उक्त उदा-हरण छोडनेका कारण यही है उक्त उदाहरणस्चित ज्ञान वस्तुतः प्रस्थमिश्चान है। अत एवं प्रस्थमिश्चान और अनुमानके विषयमें जबसे दार्शनिकोंने भेद करना छुट किया तबसे पूर्वविद्धा

१ विशेषके लिये देखो मो० ध्रुषका 'त्रिविधमनुमानम्' बोरिय्यटल कोंग्रेसके प्रथम अधिवेशकों पढ़ा गया व्यावयान । २ चरक स्त्रस्थानमें अनुमानका तीन प्रकार है ऐसा कहा है किन्यु नाम नहीं दिये – देखो स्त्रस्थान अध्याय ११. रहो० २१,२२; न्यायस्त्र १.१.५ । मूल सांत्यकारिकामें नाम नहीं है सिर्फ तीन प्रकारका दक्षेत्र है का० ५ । किन्यु माठरने तीनोंके नाम दिये हैं। तीसरा नाम मूलकारको सामान्यतो दक्ष ही इह है –का० ६ । ३ प्रमाणसमु २.१ । प्रशस्त ५० ५६३,५७७ । ४ न्यायति० ३४१,६४२ । तश्वार्थको० ए० २०५ । साहादर० ए० ५२७ ।

उदाहरण बदछना आक्स्यक हो गया । इससे यह मी कहा जा सकता है कि अनुयोगमें जो विवेचन है वह प्राचीन परंपरामुसारी है।

कुछ दार्शनिकोंने कारणसे कार्यके अनुमानको और कुछने कार्यसे कारणके अनुमानको धूर्वेवत् माना है ऐसा उनके दिये हुए उदाहरणोंसे प्रतीत होता है —

मेघोमतिसे इष्टिका अनुमान करना यह कारणसे कार्यका अनुमान है इसे पूर्ववत् का उदा-हरण माननेवाले माठर, वास्थायन और गीडपाद हैं।

अनुयोगद्वारके मतसे कारणसे कार्यका अनुमान शेषवदनुमानका एक प्रकार है। किन्तु प्रस्तुत उदाहरणका समावेश शेषवदके 'आश्रयेण' भेदके अन्तर्गत है।

वात्यायनने मतान्तरसे धूमसे बहिके अनुमानको मी पूर्ववत् कहा है। यही मत चरक' और मूखमाध्यमिककारिकाके टीकाकार पिङ्गल (?) को मी मान्य था। शबर मी वही उदाहरण लेता है।

माठर मी कार्यसे कारणके अनुमानको पूर्ववत् मानता है किन्तु उसका उदाहरण दूसरा है --पथा, नदीपूरसे वृष्टिका अनुमान ।

अनुयोगके मतसे घूमसे विद्या झान केषवदनुमानके पांचवे मेद 'आश्रयेण' के अन्तर्गत है। माठरनिर्दिष्ट नदीप्रसे दृष्टिके अनुमानको अनुयोगमें अतीतकालप्रहण कहा है। और बास्यायनने कार्यसे कारणके अनुमानको शेषवद कह कर माठरनिर्दिष्ट उदाहरणको शेषवद् बता दिया है।

पूर्वका अर्थ होता है कारण । किसीने कारणको साधन मानकर, किसीने कारणको साध्य मानकर और किसीने दोनों मानकर पूर्ववत्की ज्याक्या की है अत एव पूर्वोक्त मत्वैविध्य उप- छन्ध होता है । किन्तु माचीनकालमें पूर्ववत्की प्रस्निश्चा ही समझी जाती यी ऐसा अनुयोग और उपायहदयसे स्पष्ट है ।

न्यायस्त्रकारको 'पूर्ववत्' अनुमानका कैसा लक्षण इष्ट या उसका पता लगाना मी आव-इयक है। प्रो० ध्रुवका अनुमान है कि न्यायस्त्रकारने पूर्ववत् आदि शब्द प्राचीन मीमां-सक्तेंसे किया है और उस परंपराके आधारपर यह कहा जा सक्ता है कि पूर्वका अर्थ कारण और शेषका अर्थ कार्य है। अत एव न्यायस्त्रकारके मतमें पूर्ववत् अनुमान कारणसे कार्यका और शेववत् अनुमान कार्वसे कारणका है'। किन्तु न्यायस्त्रकी अनुमान परीक्षाके (२.१.१७) आधारपर प्रो० ज्वालाप्रसादने' पूर्ववत् और शेववत् का जो अर्थ स्पष्ट किया है वह प्रो० शुवसे ठीक उलटा है। अर्थात् पूर्व — कारणका कार्यसे अनुमान करना पूर्ववत् है और कार्यका या उत्तरकालीनका कारणसे अनुमान करना शेववदनुमान है। वेशेषिकस्त्रमं आर्थ हेतुको प्रथम और कारण हेतुको दितीयस्थान प्राप्त है (९.२.१)। उससे भी पूर्ववत् और शेववत् के उक्त अर्थकी पुष्टि होती है।

<sup>ঃ</sup> स्वस्थान थ॰ ११ को॰ २१ । २ Pre-Dinnaga Buddhist Text. Intro. P. XVII. ३ १-१.५। ॥ प्रवेश आव्यान प्र॰ २१२-२६३। ५ Indian Epistemology p. 171.

# (इ) शेषवत् ।

. अनुयोगद्वारका पूर्वचित्रित नकशा देखनेसे स्पष्ट होता है कि शेषवत् अनुमानमें पांच प्रकारके हेतुओंको अनुमापक बताया गया है। यथा —

''से कि तं सेसवं? सेसवं पंचविद्वं पण्णतं तं जहा कजेणं कारणेणं गुणेणं अवयवेणं भासपणं।''

१ कार्येण — कार्यसे कारणका अनुमान करना। यथा शब्दसे शंखका, ताखनसे भेरीका-टकितसे वृषभका, केकायितसे मयूरका, दृणहणाटसे (हेपित) अश्वका, गुलगुलायितसे गजका और घणपणायितसे रथका।

२ कारणेन — कारणसे कार्यका अनुमान करना । इसके उदाहरण में अनुमान प्रयोगको तो नहीं बताया किन्तु कहा है कि 'तन्तु पटका कारण है, पट तन्तुका कारण नहीं, वीरणा कटका कारण है, कट वीरणाका कारण नहीं, मृत्यिण्ड घटका कारण है, घट मृत्यिण्डका कारण नहीं । इस प्रकार कह करके शाक्षकारने कार्यकारणभावकी व्यवस्था दिखा दी है । उसके आधारपर जो कारण है उसे हेतु बनाकर कार्यका अनुमान कर लेमा चाहिए ऐसा सूचित किया है ।

३ गुणिन — गुणसे गुणीका अनुमान करना यथा, निकायसे सुवर्णका, गन्धसे पुण्यका, रससे लवाणका, आसादसे मदिराका, स्पर्शसे वस्त्रका ।

४ अवयवेन - अवयवसे अवयवीका अनुमान करना । यया, सींगसे महिषका, शिखासे कुकुटका, दांतसे हस्तिका, दाढासे वराहका, पिष्छसे मयूरका, खुरासे असका, नखसे व्याप्रका, बालाग्रसे चमरी गायका, लांगूलसे बन्दरका, दो पैरसे मनुष्यका, चार पैरसे गो आदिका, बहु पैरसे गोजर आदिका, केसरसे सिंहका, ककुमसे कृषमका, चूडीसहित बाहुसे महिलाका; बद्ध परिकरतासे योद्याका, बक्कसे महिलाका, धान्यके एक कणसे द्रोणपाकका और एक गायासे किवता ।

५ आश्रयेण - (आश्रितेन ) आश्रित वस्तुसे अनुमान करना, यथा धूमसे अग्निका, बळाकासे पानीका, अभविकारसे दृष्टिका और शीळ समाचारसे कुळपुत्रका अनुमान होता है ।

१ "संखं सहेणं, मेरिं ताडिएणं, वसमं दक्किएणं, मोरं किंकाइएणं, हयं हेसिएणं, गयं गुलगुलाइएणं, रहं धणघणाइणं।"

२ "तंतवो पडस्स कारणं ण पडो तंतुकारणं, वीरणा कडस्स कारणं ण कडो वीरणा-कारणं, मिण्यिडो घडस्स कारणं ण घडो मिण्यिडकारणं।"

३ "सुवर्ण निकलेणं, वृष्फं गंधेणं, स्वर्ण रसेणं, महरं आसायवर्णं, वरधं फासेणं ।"

४ "महिसं सिंगेण, कुकुडं सिहाएणं, हिर्देध विसायेणं, बराहं दाहाए, मोरं पिन्छेणं, आसं खुरेणं, वर्ष्यं नहेणं, चमरिं वालगोणं, चाणरं लंगुलेणं, दुपयं मणुस्सादि, चडपयं गवमादि, बहुएयं गोमिआदि, सीहं केसरेणं, वसहं कुकुहेणं, महिलं वलयवाहाए, गाहा-प-रिअरवंधेण भडं जाणिका महिलिअं निवसणेणं। सित्थेण दोणपागं, कविं च एकाए गाहाए॥"

५ ''अर्गि धूमेणं, सिललं बलागेणं बुद्धि अब्भविकारेणं, कुलपुत्तं सीलसमायारेणं ।'' न्या॰ प्रसावना १०

अनुयोगद्वारके शेषवत्के पांच भेदोंके साथ अन्य दार्शनिककृत अनुमानभेदोंकी तुलनाके लिये नीचे नकशा दिया जाता है—

| 'वैशेषिक | अनुयोगद्वार        | योगाचारभूमिशास्त्र'  | धर्मकीर्ति  |
|----------|--------------------|----------------------|-------------|
| १ कार्य  | १ कार्य            | <b>१</b> कार्य-कारण  | १ कार्य     |
| २ कारण   | २ कारण             | }                    |             |
| ३ संयोगी | ३ अ।श्रित          |                      |             |
| ४ समनायी | { ४ गुण<br>१५ अवयव | { २ कर्म<br>{ ३ धर्म |             |
|          | •                  | ४ खभाव               | २ सभाव      |
| ५ विरोधी |                    |                      | ३ अनुपलब्धि |
|          |                    | ५ निमित्त            | •           |

५ निमत्त

उपायहृदयमें शेषवत् का उदाहरण दिया गया है कि -

"दोषबद् यथा, सागरसिललं पीत्या तलवणरसमनुभूय दोषमपि सिललं तुस्पमेव लवणमिति-" पुरु १३।

अर्थात् अवयवके ज्ञानसे संपूर्ण अवयवीका ज्ञान शेषवत् है ऐसा उपायहृदयका मत है।
माठर और गौडपाद का भी यही मत है। उनका उदाहरण भी वही है जो उपायहृदयमें है।
Tsing-mu (पिङ्गल) का भी शेषवत् के विषयमें यही मत है। किन्तु उसका उदाहरण
उसी प्रकारका दूसरा है कि एक चावलके दानेको पके देखकर समीको पक समझना ।

अनुयोगद्वारके शेषवत्के पांच मेदोंमें से चतुर्थ 'अक्यवेन' के अनेक उदाहरणोंमें उपायहद-यनिर्दिष्ट उदाहरणका स्थान नहीं है किन्त पिङ्गलसंगत उदाहरणका स्थान है।

न्यायभाष्यकारने कार्यसे कारणके अनुमानको शेषवत कहा है और उसके उदाहरणरूपसे नदीपूरते दृष्टिके अनुमानको बताया है। माठरके मतसे तो यह पूर्ववत् अनुमान है। अनुयोगद्वारने 'कार्येण' ऐसा एक मेद शेषवत् का माना है पर उसके उदाहरण भिन्न ही हैं।

मतान्तरसे न्यायभाष्यमं परिशेषानुमानको शेषवत् कहा है। ऐसा माठर आदि अन्य किसीने नहीं कहा। स्पष्ट है कि यह कोई भिन्न परंपरा है। अनुयोगने शेषवत् के जो पांच मेद वताये हैं उनका मूळ क्या है सो कहा नहीं जा सकता।

## (ई) दृष्टसाधम्यवत्।

दृष्टसाधर्म्यवत् के दो भेद किये गये हैं — १ सामान्यदृष्ट और २ विशेषदृष्ट । किसी एक वस्तुको देखकर तरसजातीय सभी वस्तुका साधर्म्यज्ञान करना या बहुवस्तुको देखकर किसी विशेषमें तत्साधर्म्यका ज्ञान करना यह सामान्यदृष्ट है ऐसी सामान्यदृष्टकी व्याख्या शासकारको अभिन्नेत जान पडती है । शास्त्रकारने इसके उदाहरण ये दिये हैं — जैसा एक पुरुष है अनेक पुरुष मी वैसे ही हैं, जैसे अनेक पुरुष हैं वैसा ही एक पुरुष है । जैसा एक कार्षापण है अनेक कार्षापण मी वैसे ही हैं, जैसे अनेक कार्षापण मी वैसे ही हैं, जैसे अनेक कार्षापण हैं एक भी वैसा ही हैं ।

३ वैशे० ९ २.१। २ J. R. A. S. 1929, P. 474. ३ Pre-Dig. Intro. XVIII. ४ "से कि तं सामण्यदिहं? जहा पगो पुरिसो तहा बहवे पुरिसा जहा वहवे पुरिसा

भ "स कि त सामण्यादद्वः जहा एगा पुरसा तहा यहवे पुरसा जहा वहवे पुरसा तहा एगो पुरिसो ! जहा एगो करिसावणो तहा वहवे करिसावणा, जहा वहवे करिसावणा तहा एगो करिसावणो ।"

विशेषदृष्ट दृष्टसाधर्म्यवत् वह हे जो अनेक वस्तुओंमें से किसी एक को पृथक् करके उसके वैशिक्ष्य का प्रत्यभिज्ञान करता है। शास्त्रकारने इस अनुमानको मी पुरुष और कार्षापणके दृष्टान्तसे स्पष्ट किया है—यथा, कोई एक पुरुष बहुतसे पुरुषोंके बीचमेंसे पूर्वदृष्ट पुरुषका प्रत्यभिज्ञान करता है कि यह वही पुरुष है, या इसी प्रकार कार्षापण का प्रत्यभिज्ञान करता है, तब उसका वह ज्ञान विशेषदृष्ट साधर्म्यवत् अनुमान है'।

अनुयोगद्वारमें दृष्टसाधर्म्यवत् के जो दो भेद किये गये हैं उनमें प्रथम तो उपमानसे और दूसरा प्रस्मिश्चानसे भिन्न प्रतीत नहीं होता । माठर आदि अन्य दार्शनिकोंने सामान्यतोदृष्टके जो उदाहरण दिये हैं उनसे अनुयोगद्वारका पार्थक्य स्पष्ट है।

उपायहृदयमें सूर्य-चन्द्र की गतिका ज्ञान उदाहृत है। यही उदाहरण गीडपादमें, शबरमें, न्यायभाष्यमें और पिंगलमें है।

सामान्यतोदृष्टका एक ऐसा भी उदाहरण मिलता है—यथा, इच्छादिसे आत्माका अनुमानं करना । उसका निर्देश न्यायमाध्य और पिंगलमें हैं।

अनुयोग, माठर और गौडपादने सिद्धान्ततः सामान्यतोदृष्टका लक्षण एक ही प्रकारका माना है भले ही उदाहरण भेद हो । माठर और गौडपादने उदाहरण दिया है कि "पुष्पिताझ-दर्शनात, अन्यत्र पुष्पिता आचा इति ।" यही मात अनुयोगका मी है जब कि शासकारने कहा कि "जहा पगो पुरिस्तो तहा यहवे पुरिस्ता ।" इत्यादि ।

अनुमान सामान्यका उदाहरण माठरने दिया है कि "लिक्षेत त्रिवण्डाविदर्शनेन अष्टछोषि लिक्षी साध्यते त्नमसी परिवाडिस्त, अस्पेदं त्रिवण्डमिति।" गौडपादने इस उदाहरणके साध्य-साधन का विपर्यास किया है -- "यथा हष्ट्वा यतिम् यस्पेदं त्रिवण्डमिति।"

## (उ) कालमेदसे त्रैविध्य ।

अनुमानप्रद्रण कालकी दृष्टिसे तीन प्रकारका होता है उसे भी शास्क्रकारने बताया है — यथा १ अतीतकालप्रदृष्ण २ प्रत्युत्पनकालप्रदृष्ण और ३ अनागतकालप्रदृष्ण ।

१ अतीतकालग्रहण - उत्तृण वन, निष्पनसस्या पृथ्वी, जलपूर्ण कुण्ड-सर-नदी-दीर्घिका-तडाग - इत्यादि देखकर सिद्ध किया जाय कि सुन्तृष्टि हुई है तो वह अतीतकालग्रहण है।

२ प्रस्युरपञ्चकालप्रहण - भिक्षाचर्यामें प्रचुर भिक्षा मिलती देखकर सिद्ध किया जाय कि सुभिक्ष है तो वह प्रस्युत्पन्न काल प्रहण है।

३ अनामतकालग्रहण – बादलकी निर्मलता, कृष्ण पहाड, सनिद्युत् मेच, मेघगर्जन,

<sup>1 &</sup>quot;से जहाणामप केई पुरिसे कंचि पुरिसं बहुणं पुरिसाणं मज्से पुव्विद्धं पद्यभिजा-णिजा अयं से पुरिसे। बहुणं करिसावणाणं मज्से पुव्विद्धं करिसावणं पद्यभिजाणिजा-भयं से करिसावणे।"

२ उत्तवाणि ववाणि निष्पण्यस्सं घा मेद्दवि युव्वाणि अ कुण्ड-सर-वद्द-दीहिआ-तदागाई पासित्ता तेवं साहिज्ञद्द जहा सुबुद्धी आसी। ३ "साहुं गोअरम्मगयं विच्छिद्दि-अपडरभत्तवाणं पासित्ता तेवं साहिज्ञद्द जहा सुभिक्खे वट्टर्हे।"

वातोद्धम, रक्त और प्रक्रिग्ध सन्ध्या, वारुण या माहेन्द्र सम्बन्धी या और कोई प्रशस्त उत्पात - इनको देखकर जब सिद्ध किया जाय कि सुदृष्टि होगी - यह अनागतकालमहण है।

उक्त स्थाणोंका विपर्यय देखनेमें आवे तो तीनों कालोंके प्रहणमें भी विपर्यय हो जाता है अर्थात् अतीत कुरृष्टिका, वर्तमान दुर्भिक्षका और अनागत कुरृष्टिका अनुमान होता है यह भी अनुयोगद्वारमें सोदाहरण दिखाया गया है।

कालमेदसे तीन प्रकारका अनुमान होता है इस मतको चरकने भी खीकार किया है -

"प्रसक्षपूर्वं त्रिविधं त्रिकालं चाऽनुमीयते । बह्मिनंगूढो थूमेन मैथुनं गर्भदर्शनात् ॥ २१ ॥ एवं व्यवस्थन्त्यतीतं बीजात् फलमनागतम् । बद्घा बीजात् फलं जातमिद्वैय सदशं बुधाः''॥ २२ ॥ बरक सुत्रस्थान अ० ११

अनुयोगगत अतीतकालग्रहण और अनागतकालग्रहणके दोनों उदाहरण माठरमें पूर्ववत् के उदाहरणरूपसे निर्दिष्ठ हैं जब कि खयं अनुयोगने अश्वविकारसे इष्टिके अनुमानको रोषवत् माना है। तथा न्यायभाष्यकारने नदीपूरसे भूतवृष्टिके अनुमानको रोषवत् माना है।

# (ऊ) अवयवनर्चा ।

अनुमानप्रयोग या न्यायवाक्यके कितने अवयव होने चाहिर इस विषयमें मूळ आगमों कुछ महीं कहा गया है। किन्तु आ० भद्रवाहुने दशकैकालिकनिर्युक्तिमें अनुमानचर्चामें न्यायवाक्यके अवयवोंकी चर्चा की है। यद्यपि संख्या गिनाते हुए उन्होंने पांचे और दश अवयव होनेकी आत कही है किन्तु अन्यत्र उन्होंने मात्र उदाहरण या हेतु और उदाहरण से भी अर्थसिद्धि होनेकी बात कही है । दश अवयववोंको भी उन्होंने दो प्रकारसे गिनाए हैं । इस प्रकार भद्रवाहुके मतमें अनुमानवाक्यके दो, तीन, पांच, दश, दश इतने अवयव होते हैं।

प्राचीन वादशास्त्रका अध्ययन करने से पता चलता है कि शुरूमें किसी साध्यकी सिद्धिमें हेतुकी अपेक्षा दृष्टांतकी सहायता अधिकांशमें ली जाती रही होगी। यही कारण है कि बादमें जब हेतुका खरूप व्यक्तिके कारण निश्चित हुआ और हेतुसे ही मुद्ध्यरूपसे साध्यसिद्धि मानी जाने लगी तथा हेतुके सहायकरूपसे ही दृष्टान्त या उदाहरण का उपयोग मान्य रहा तब केवल दृष्टान्तके बलसे की जानेवाली साध्यसिद्धिको जात्युत्तरों समाविष्ट किया जाने लगा। यह स्थिति न्यायसूत्रमें स्पष्ट है। अत एव मात्र उदाहरणसे साध्यसिद्धि होनेकी भद्रवाहुकी बात किसी प्राचीन परंपराकी और संकेत करती है ऐसा मानना चाहिए।

<sup>&#</sup>x27;'अध्यस्स निम्मलसं कतिणा या गिरी सिविज्युआ मेहा। धणियं वा उब्भामो संझा रसा पणिद्वा(द्वा) या ॥ १ ॥ वाहणं वा मिहेंदं वा अण्णवरं वा पसत्थं उप्पायं पासित्ता तेणं साहिज्ञह जहा-सुबुद्धी भविस्सह।" २ "यपसि चेव विवज्ञासे तिविहं गहणं भवह, तं जहा" इत्यादि।

इ द्वा कि पा । वा ८९ से ९१। ४ गा ० प० गा ० ९२ से। ५ गा ० ४९। ६ गा ० ९२ से तथा १३७।

न्यायमाध्य

आचार्य मैत्रेयने अनुमानके प्रतिहा हेतु और दर्षात ऐसे तीन अवयं माने हैं। भद्रबाहुने मी उन्ही तीनोंको निर्दिष्ट किया है। माठर और दिग्नागने भी पक्ष, हेतु और दर्शन्त ये तीन ही अवयव माने हैं और पांच अवयवोंका मतान्तर रूपसे उल्लेख किया है।

पांच अवयवोंमें दो परंपराएँ हैं एक माठरनिर्दिष्ट ें और प्रशस्तसंमत तथा दूसरी न्यायस्-त्रादि संमत । भद्रबाहुने पांच अवयवोंमें न्यायस्त्रकी परंपराका ही अनुगमन किया है । पर दश अवयवोंके विषयमें भद्रबाहुका खातक्य स्पष्ट है । न्यायभाष्यकारने भी दश अवयवोंका उद्घेख किया है किन्तु भद्रबाहुनिर्दिष्ट दोनों दशप्रकारोंसे वाल्यायनके दशप्रकार भिन्न हैं। इस प्रकार हम देखते है कि न्यायवाक्यके दश अवयवोंकी तीन परंपराएँ सिद्ध होती हैं। यह बात नीचे दिये जानेवाले नकशे से स्पष्ट हो जाती है—

प्रशस्त

दियाग

माठर

भैत्रेयं

| 3            | ३              | <b>ર</b> | <b>u</b> ,      | uş.                      | ય               | १०                |
|--------------|----------------|----------|-----------------|--------------------------|-----------------|-------------------|
| <b>अति</b> श | पक्ष           | पक्ष     | प्रतिज्ञा       | प्रति <b>ज्ञा</b>        | प्रतिशा         | प्रतिश            |
| हेत्         | हेतु           | हेतु     | अपदेश           | हेतु                     | हेतु            | हेतु              |
| द्यान्त      | द्दष्टान्त     | दष्टांत  | निदर्शन         | उ <b>दाहरण</b>           | उदा <b>हर</b> ण | उदा <b>ह</b> रण   |
|              |                |          | अनुसन्धान       | उपनय                     | उप <b>नय</b>    | उपनय              |
|              |                |          | प्रसामाय        | निगमन                    | निगमन           | निगमन             |
|              |                |          |                 |                          |                 | जिज्ञासा          |
|              |                |          |                 |                          |                 | संज्ञय            |
|              |                |          |                 |                          |                 | शक्यप्राति        |
|              |                |          |                 |                          |                 | प्रयोजन           |
|              |                |          |                 |                          | सं              | <b>सय</b> न्युदास |
|              |                |          | भंद्रबाहु       |                          |                 |                   |
| २            | ş              |          | ષ               | १०                       |                 | १०                |
| प्रतिज्ञा    | प्रतिशा        |          | प्रतिहा         | प्रतिशा                  |                 | प्रति <b>श</b>    |
| उदाहरण       | हेतु           |          | हेतु            | प्रतिज्ञावि <b>शु</b> न् | ই স             | तेशविभक्ति        |
|              | <b>उदा</b> हरण |          | <b>र</b> ष्टांत | हेतु                     |                 | हेतु              |
|              |                |          | उपसंहार         | हेतुविशुद्धि             |                 | हेतुवि०           |
|              |                |          | निगमन           | दष्टान्त                 |                 | विपक्ष            |
|              |                |          |                 | द् <b>ष्टान्तविश्च</b> ि | È               | प्रतिषेध          |
|              |                |          |                 | उपसंहार                  |                 | दष्टांत           |
|              |                |          |                 | उपसंहारविशु              | द्धि            | आशंका             |
|              |                |          |                 | निगमन                    |                 | तत्प्रतिषेध       |
|              |                |          |                 | निगमनविञ्ज               | द्धे            | निगमम             |
| T 12 4       | 0              | T        |                 |                          | ~ ~             | . 2 0             |

९ J. R. A. S. 1929, P. 476। २ प्रशस्त्रपादने बन्ही गांच अव ोंकी माना है जिनका निर्देश माउरने मतान्तररूपसे किया।

# (ऋ) हेतुचर्चा।

स्यानांगस्त्रमें हेतुके निम्नलिखित चार मेद बताये गये हैं -

- १ ऐसा विधिरूप हेतु जिसका साध्य विधिरूप हो ।
- २ ऐसा विधिरूप हेतु जिसका साध्य निषेधरूप हो ।
- ३ ऐसा निषेधरूप हेत जिसका साध्य विधिरूप हो ।
- ४ ऐसा निषेधरूप हेत् जिसका साध्य निषेधरूप हो ।

स्थानांगनिर्दिष्ट इन हेतुओंके साथ वैशेषिकस्त्रगत हेतुओंकी तुलना हो सकती है -

| स्थानांग       | वैशेषिक <b>द</b> त्र                                                  |
|----------------|-----------------------------------------------------------------------|
| हेतु — साध्य   |                                                                       |
| १ विभि – विभि  | संयोगी, समबायी,<br>एकार्थ समवायी <b>३.१.९</b><br>भूतो भूतस्य – ३.१.१३ |
| २ विधि — निवेध | मूता भूतस्य — २.८.६२<br>मूतमभूतस्य — ३.१.१२                           |
| ३ निषेध - विधि | अभूतं भूतस्य ३.१.११                                                   |
| ४ निषेध निषेध  | कारणाभावात् कार्यामावः                                                |
|                | <b>१.</b> २.१                                                         |

आगेकै बौद्ध और जैन दार्शनिकोंने हेतुओंको जो उपलब्धि और अनुपलब्धि ऐसे दो प्रकारोंमें निभक्त किया है उसके मूलमें वैशेषिकसूत्र और स्थानांगनिर्दिष्ट परंपरा हो तो आश्चर्य नहीं।

# (४) औपम्यचर्चा।

अनुयोगद्वार सूत्रमें औपम्य दो प्रकारका है - १ साधम्योंपनीत और २ वैधम्योंपनीत ।

- ? साधम्योपनीत तीन प्रकारका है -
- (अ) किञ्चित्साधम्योपनीत ।
- ( आ ) प्रायः साधर्म्योपनीतः।
- (इ) सर्वसाधम्यौपनीत ।
- (अ) किश्चित्साधर्म्योपनीत के उदाहरण हैं जैसा मंदर मेरु है वैसा सर्वप है, जैसा सर्वष है वैसा संदर है; जैसा समुद्र है वैसा गोष्पद है, जैसा गोष्पद है वैसा समुद्र है। जैसा आदित्य है। जैसा चन्द्र है वैसा कुमुद है, जैसा कुमुद है, जैसा कुमुद है वैसा कुमुद है, जैसा कुमुद है वैसा चन्द्र है।

भश्रद्धवा हेऊ चउव्विहे पन्नते तं जहा-अत्थिसं अत्थि सो हेऊ १, अत्थिसं णित्य सो हेऊ २, णित्यसं अत्थि सो हेऊ ३, णित्थसं णित्थ सो हेऊ ।"

र ''जहा मंदरो तहा सरिसवो, जहा सरिसवो तहा मंदरो, जहा समुद्दो तहा गोप्ययं, बहा गोप्ययं तहा समुद्दो । जहा आद्द्यो तहा खजोतो, जहा खजोतो तहा आद्द्यो, जहा सन्दो तहा कुमुदो जहा कुमुदो तहा चन्दो ।''

- (आ) प्राय: साधर्म्योपनीत के उदाहरण हैं जैसा गै। है वैसा गवय है, जैसा गवय है वैसा गी है।
- (इ) सर्वसाधर्म्योपनीत वस्तुतः सर्वसाधर्म्योपमान हो नहीं सकता है फिर मी किसी व्यक्तिकी उसीसे उपमा की जाती है ऐसा व्यवहार देखकर उपमान का यह मेद भी शाख, कारने मान्य रखा है । इसके उदाहरण बताये हैं कि अरिहंतने अरिहंत जैसा ही किया विकया विकर्मान

२ वैधम्योपनीत मी तीन प्रकारका है-

- (अ) कि ब्रिडे धर्म्य
- (आ) प्रायो वैधर्म्य
- (इ) सर्ववैधर्म्य
- (अ) कि अधिरंधर्म्य का उदाहरण दिया है कि जैसा शाबलेय है वैसा बाहुलेय नहीं। जैसा बाहुलेय है वैसा शाबलेय नहीं।
- (आ) प्रायोनेश्वम्यं का उदाहरण है जैसा वायस है वैसा पायस नहीं है। जैसा पायस है वैसा वायस नहीं है।
- (इ) सर्वविधम्य —सन प्रकारसे वैधम्य तो किसीका किसीसे नहीं होता। अत एव वस्तुतः यह उपमान बन नहीं सकता किन्तु व्यवहाराश्रित इसका उदाहरण शासकारने बताया है। इसमें खकीयसे उपमा दी जाती है —जैसे नीचने नीच जैसा ही किया, दासने दास जैसा ही किया। इस्मादि।

शास्त्रकारने सर्वविधर्मका जो उक्त उदाहरण दिया है उसमें और सर्वसाधर्मके पूर्वेक्त उदा-हरणमें कोई मेद नहीं दिखता । बस्तुतः प्रस्तुत उदाहरण सर्वसाधर्मका हो जाता है ।

न्यायसूत्रमें उपमानपरीक्षामें पूर्वपक्षमें कहा गया है कि अलग्त, मायः और एकदेशसे जहाँ साधम्य हो वहाँ उपमान प्रमाण हो नहीं सकता है। इलादि। यह पूर्वपक्ष अनुयोगगत साधम्योपमानके तीन मेद की किसी पूर्वपरंपराको छक्ष्यमें रख कर ही किया गया है यह उक्त सूत्रकी व्याख्या देखनेसे स्पष्ट हो जाता है। इससे फलित यह होता है कि अनुयोगका उपमान वर्णन किसी प्राचीन परंपरानुसारी हैं।

# (५) आग्रमचर्चा ।

अनुयोगद्वारमें आगमके दो मेद किये गये हैं (अ) लौकिक (आ) लोकोत्तर ।

(अ) लौकिक आगममें जैनेतर शास्त्रोंका समावेश अभीष्ट है जैसे महाभारत, यमायण, वेद आदि और ७२ कलाशास्रोंका समावेश भी उसीमें किया है।

ध "जहा गो तहा गवजो, जहा गवजो तहा गो ।" द "सन्वसाहमी ओवमी निध, तहाबि तेणेव तस्स ओवमी कीरह जहा अरिहंतहिं अरिहंतसरिसं कवं" इत्यादि -

६ "जहा सामलेरों न तहा बाहुलेरों, जहां बाहुलेरों न तहा सामलेरों।" ६ "जहां वायसों न तहा पायसों, जहां पायसों न तहा सायसों।" ५ "सव्ववेद्दरमें ओवरमें निध्य तहावि तेणव तस्स ओवरमं कीरर, जहां जीवण जीअसरिसं कयं, वासेण दाससिसं कयं।" इसावि। ६ देखों, विषण - प्रह १२२-२२३।

- (आ) लोकोत्तर आगमने जैनसाकोंका समावेश है। जैकिक आगमोंके विषयमें कहा गया है कि अज्ञानी निश्यादृष्टि जीवोंने अपने खच्छन्दमति-विकल्पोंसे अनाये हैं। किन्तु लोकोत्तर—जैन आगमके विषयमें कहा है कि वे सर्वह और सर्वदर्शी पुरुषोंने बनाये हैं। आगमके वेद एक अन्य प्रकारसे मी किये गये हैं—जैसे
  - (१) आत्मागम ।
  - (२) अनन्तरागम ।
  - (३) परंपरागम ।

स्त्र और अर्थकी अपेक्षासे आगमका विचार किया जाता है। क्योंकि यह माना मया है कि तीर्थकर अर्थका उपदेश करते हैं जब कि गणधर उसके आधारतें सृत्रकों रचना करते हैं अत एव अर्थक्य आगम स्वयं तीर्थकरके लिये आत्मागम है और सृत्रक्ष्य आगम गणधरोंके लिये आत्मागम है। अर्थका मूळ उपदेश तीर्थकरका होनेसे गणधरके लिये वह आत्मागम नहीं किन्छ गणधरोंको ही साक्षात् उदयकरके अर्थका उपदेश दिया गया है अत एव अर्यागम गणधरके लिये अनन्तरताम है गणधरिक्योंके लिये अर्थक्य आगम परंपरागम है क्योंकि तीर्थकर से गणधरींको प्राप्त हुआ और गणधरींसे शिष्योंको। स्त्रक्य आगम गणधरिक्योंके लिये अनन्त-रागम है क्योंकि स्त्रका उपदेश गणधरींसे साक्षाद उनको मिला है। गणधरिक्योंके बादमें होनेवाले आकार्योंके लिये स्त्र और अर्थ उमयक्ष्य आगम परंपरागम ही है—

|                               | आत्मागम, | अनन्तरागम,      | परंपराग <del>म</del> |
|-------------------------------|----------|-----------------|----------------------|
| तीर्थकर                       | अर्थागम  | ×               | *                    |
| गणधर                          | स्त्रागम | <b>अर्चा</b> गम | ×                    |
| गणभरशिष्य                     | ×        | सूत्रागम        | <b>अ</b> र्थागम      |
| गणधरशिष्यशिष्य<br><b>भावि</b> | ×        | ×               | स्त्रागम, अर्थागम    |

मीमांसकने सिवाय समी दार्शनिकोंने आगमको पौरुषेय ही माना है। और समीने अपने अपने इष्ट पुरुषकों ही आप्त मानकर अन्यको अनात सिद्ध करनेका प्रयम किया है। अन्ततः समीको दूसरोंके सामने आगमका प्रामाण्य अनुमान और युक्तिसे आगमोक्त बातोंकी संगति दिखाकर स्थापित करना ही पडता है। यही कारण है कि निर्युक्तिकारने आगमको स्थंसिद्ध मानकर मी हेतु और उदाहरणकी आवश्यकता, आगमोक्त बातोंकी सिद्धिके लिये सीकार की है

#### "जिणस्यणं सिखं चेत्र भग्णए करथई उदाइरणं । भासञ्ज उ सोयारं हेऊ वि कहिंचि भण्णेजा ॥" दहाँदै० नि० ४९ ।

किस पुरुषका बनाया हुआ शास आगमरूपसे प्रमाण माना जाय इस विषयमें जैनोंने अपना जो अभिमत आयमिककालमें स्थिर किया है उसे भी बता देना आवश्यक है। सर्वदा यह तो संभव नहीं कि तीर्णप्रवर्तक और उनके गणधर मौजुद रहें और शंकास्थानोंका समाधान करते रहें। इसी आवश्यकतामेंसे ही तदितिहक पुरुषोंको मी प्रमाण माननेकी परंपराने जन्म लिया और गणधरप्रणीत आचारांगआदि अंगशासोंके अलावा स्थविरप्रणीत अन्यशास्त्र मी आगमान्तर्गत होकर अंगबाह्यरूपसे प्रमाण माने जाने छगे —

## "क्षुतं गणधरकथिदं तहेष पत्तेयबुद्धकथिदं ख । सुद्देवस्तिणा कथिदं सभिण्णदसपुष्वकथिदं चे ॥"

इस गायाके अनुसार गणधरकथितके अलावा प्रत्येकबुद्ध, श्रुतकेवली और दशपूर्वीके द्वारा कथित मी सूत्र आगम में अन्तर्भूत है। प्रत्येकबुद्ध सर्वज्ञ होनेसे उनका वचन प्रमाण है। जैन परंपराके अनुसार अंगवाह्य प्रन्थोंकी रचना स्थितर करते हैं। ऐसे स्थितर दो प्रकारके होते हैं संपूर्ण श्रुतज्ञानी और कमसे कम दशपूर्वी। संपूर्ण श्रुतज्ञानीको चतुर्दशपूर्वी श्रुतकेवली कहते हैं। श्रुतकेवली गणधरप्रणीत संपूर्ण द्वादशांगीरूप जिनागमके सूत्र और अर्थके विषयमें निपुण होते हैं। अत एव उनकी ऐसी योग्यता मान्य है कि वे जो कुछ कहेंगे या लिखेंगे उसका द्वादशाङ्गी रूप जिनागमके साथ कुछ भी विरोध हो नहीं सकता। जिनोक्त विषयोंका संक्षेप या विस्तार करके तत्तत्कालीन समाजके अनुकूल प्रन्थरचना करना ही उनका प्रयोजन होता है अत एव संघने ऐसे प्रन्थोंको सहज ही में जिनागमान्तर्गत कर लिया है। इनका प्रामाण्य खतक भावसे नहीं किन्तु गणधरप्रणीत आगमके साथ अवसंवादके कारण है।

कालक्षमसे जैन संघमें वीर नि० १७० वर्षके बाद झुतकेवलीका भी अभाव होगया और सिर्फ दर्शपूर्वधर ही रहगए तब उनकी विशेषयोग्यताको ध्यानमें रखकर जैन संघने दशपूर्वधर-प्रियत प्रन्थोंको भी आगममें शामिल कर लिया। इन प्रन्थोंका भी प्रामाण्य खतद्वभावसे नहीं किन्तु गणधरप्रणीत आगमके साथ अविरोधमूलक है।

जैनोंकी मान्यता है कि चतुर्दशपूर्वधर और दर्शपूर्वधर वेही साधक हो सकते हैं जिनमें नियमत: सम्यग्दर्शन होता है । अतएव उनके प्रन्थोंने आगमविरोधी बातोंकी संभावना ही नहीं है।

आगे चलकर ऐसे कई आदेश जिनका समर्थन किसी शास्त्रसे नहीं होता है किन्तु जो स्वितरोने अपनी प्रतिमाके बलसे किसी विषय में दी हुई संगतिमात्र हैं, उनका समावेश भी अंग-बाह्य आगममें करलिया गया है। इतना ही नहीं कुछ मुक्तकों को भी उसीमें स्थान प्राप्त हैं।

अमीतक हमने आगमके प्रामाण्य-अप्रामाण्यका जो विचार किया है वह वक्ताकी दृष्टिसे। अर्थात किस वक्ताके वचनको व्यवहारमें सर्वधा प्रमाण माना जाय। किन्तु आगमके प्रामाण्य या अप्रामाण्यका एक दूसरी दृष्टिसे भी अर्थात् श्रोताकी दृष्टिसे भी आगमों में विचार हुआ है उसे भी बतादेना जरूरी है।

शन्द तो निर्जीव हैं और समी सांकेतिक अर्थके प्रातिपादनकी योग्यता रखते हैं अतएव सर्वार्थक मी हैं। ऐसी स्थिति में निश्चयदृष्टिसे विचार करने पर शब्दका प्रामाण्य जैसा मीमांसक मानता है खतः नहीं किन्तु प्रयोक्ताके गुण के कारण सिद्ध होता है। इतना ही नहीं बल्कि श्रोता या पाठकके गुणदोषके कारण भी प्रामाण्य या अप्रामाण्यका निर्णय करना

१ मुकाबार ५.८०। अध्यक्षका रीकार्ने सद्भुत है ए० १५३। श्रोधतिर्युक्तिकी टीकार्ने भी वह उद्भुत है ए०३। २ विहेषा० ५५०। मुद्द् १४४। तरवायभा० १.२०। सर्वार्य० १.२०। ६ इद्द्र् १३२। ४ मुद्द्र् १४४ और उसकी पादरीप। विहेषा० ५५०। न्या० प्रस्तावना ११

एडता है। अत एव यह आवश्यक हो जाता है कि वक्ता और श्रोता दोनोंकी इष्टिसे आगमके प्रामाण्यका विचार किया जाय।

शासकी रचना निष्प्रयोजन नही किन्तु श्रोताको अम्युदय और निःश्रेयस मार्गका प्रदर्शन करनेकी दृष्टिसे ही है-यह सर्वसंमत है। किन्तु शासकी उपकारकता या अनुपकारकता मात्र शब्दोंपर निर्भर न होकर श्रोताकी योग्यता पर मी निर्भर है। यही कारण है कि एकही शास्त्रवचनके नाना और परस्पर विरोधी अर्थ निकालकर दार्शनिक लोग नानामतबाद खडे कर देते हैं। एक भगवद्गीता या एकही महासूत्र कितने विरोधी वादोंका मूळ बना हुआ है। अतः श्रोताकी दृष्टिसे किसी एक प्रन्थको नियमतः सम्यक् या मिथ्या कहना या किसी एक ग्रन्थको ही आगम कहना निश्चयदृष्टिले अमजनक है। यही सोचकर मूळ ध्येय मुक्तिकी पृतिमें सहायक ऐसे सभी शास्त्रोंको जैनाचार्योंने सम्यकु या प्रमाण कहा है ऐसा व्यापक दृष्टिविन्द्र आध्यातिकदृष्टिसे जैन परंपरामें पाया जाता है। इस दृष्टिके अनुसार वेदादि सब शास जैनोंको मान्य हैं। जिस जीवकी श्रद्धा सम्यक् है उसके सामने कोई मी शास आ जाय वह जसका उपयोग मोक्ष मार्गको प्रशस्त बनानेमें ही करेगा । अतप्त उसके लिये सब शास प्रामा-णिक हैं, सम्यक् हैं किन्तु जिस जीवकी श्रद्धा ही निपरीत है यानी जिसे मुक्तिकी कामना ही नहीं उसके लिये बेदादि तो क्या तथाकथित जैनागम भी मिष्या है, अप्रमाण हैं। इस दृष्टि-विन्दुमें सत्यका आप्रह है, सांप्रदायिक कदाप्रद नहीं - "भारहं रामायणं " जकार य वेशा संगोवंगा - एयाइं मिच्छादिद्रिस्स मिच्छत्तपरिगाहियाइं मिच्छासुयं । एयाइं चेव सम्मदिद्रिस्स सम्मत्तपरिशाहियाई सम्मतुयं - नंदी - ४१ ।

# [३] जैन आगमोंमें वाद और वादविद्या -

#### **६१ बादका महत्त्व** ।

जैनधर्म आचारप्रधान है किन्तु देशकालकी परिस्थित का असर उसके जपर न हो यह कैसे हो सकता है ! खयं भगवान् महावीरको मी अपनी धर्मदृष्टिका प्रचार करनेके लिये अपने चारित्रबलके अलावा बाक्बलका प्रयोग करना पढ़ा है । तब उनके अनुयापी मात्र चारित्रबलके सहारे जैनधर्मका प्रचार और स्थापन करें यह संभव नहीं ।

भगवान् महावीरका तो युग ही, ऐसा माख्म देता है कि, जिज्ञासका था। लोग जिज्ञासान्त स्थित हिए इधर उधर धूमते रहे और जो मी मिला उत्तसे प्रश्न पृछते रहे । लोक कोरे कर्मकाण्ड — यज्ञयागादिसे हट करके तत्त्वजिज्ञान्त होते जा रहे थे। वे अकसर किसी की बातके तमी मानते जबकि वह तर्ककी कसीटी पर खरी उतरे अर्थात अहेतुवादके स्थानमें हेतुवादक महत्त्व बढता जा रहाथा। कई लोग अपने आपको तत्त्वद्रष्टा बताते थे। और अपने तत्त्व-दर्शनको लोगोंमें फैलानेके लिये उत्प्रकृतापूर्वक इधरसे उधर विहार करते थे और उपदेश देते थे। या जिज्ञानु खयं ऐसे लोगोंका नाम सुनकर उनके पास जाता था और नानाविध प्रश्न पृछता था। जिज्ञानुके सामने नानामतवादों और समर्थक युक्तिओंकी धारा बहती रही। कमी जिज्ञानु उन मतोंकी तुलना अपने आप करता था तो कमी तत्त्वदृष्टा ही दूसरोंके मतकी श्रुष्टि दिखा करके अपने मतको श्रेष्ट सिद्ध करते रहे। ऐसेही बादप्रतिवादमेंसे वादके नियमोपनियमोंका विकास हो कर कमशः वादका भी एक शाक बन गया। न्यायसूत्र, चरक या प्राचीन

बीद तर्फशासमें वादशासकां जो विकसित रूप देखा जाता है उसकी पूर्वभूमिका जैन आगम और बौद्धपिटकों में मौजूद है। उपनिषदों में वादिववाद तो बहुतेरे हैं किन्तु उन वादिववादों के पीछे कोनसे नियम काम कर रहे हैं इसका जिन्न नहीं। अतएव बादिववाके नियमों का प्राचीन रूप देखना हो तो जैनागम और बौद्ध पालि त्रिपिटक ही की शरण लेनी पडती है। इसीसे वाद और वादशासके पदार्थों के विषयमें जैनआगमका आश्रयण करके कुछ लिखना अप्रस्तुत न होगा। ऐसा करनेसे यह ज्ञात हो सकेगा कि वादशास्त्र पहिले कैसा अन्यवस्थित या और किस तरह बादमें व्यवस्थित हुआ। तथा जैनदार्शनिकोंने अपने ही आगमगत पदार्थों मेंसे क्या छोडा और क्या किस रूपमें कायम रखा।

कपासाहित्य और कथापद्धतिके वैदिक, बौद्ध और जैनपरंपरागत निकासकी रूपरेखाका चित्रण पं मुखलालजीने त्रिस्तारसे किया है। निशेष जिज्ञासुओं को उसीको देखना चाहिए। प्रस्तुतमें जैनशागमको केन्द्रमें रखकर ही कथा या नादमें उपयुक्त ऐसे कुछ पदार्थोंका निरूपण करना हुए है।

श्रमण और ब्राह्मण अपने अपने मतंकी पृष्टि करनेके लिये विरोधिओंके साथ बाद करते हुए और युक्तिओंके बलसे प्रतिवादीको परास्त करते हुए बौद्धपिटकोंमें देखे जाते हैं। जैनागममें भी प्रतिवादिओंके साथ हुये श्रमणों, श्रावको और खयं भगवान् महावीरके बादोंका वर्णन आता है। उपासकदशांगमें गोशालकके उपासक सहालपुक्तके साथ नियतिवादके विषयमें हुए भगवान् महावीरके बादका अत्यंत रोचक वर्णन है — अध्य० ७। उसी सूत्रमें उसी विषयमें कुंडकोलिक और एक देवके बीच हुए बादका भी वर्णन है — अ० ६।

जीव और शरीर भिन्न हैं इसविषयमें पार्श्वातुयायी केशीश्रमण और नास्तिक राजा पएसीका धाद रायपसेणइय सूत्रमें निर्दिष्ट है। ऐसा ही बाद बौद्धपिटकके दीघनिकायमें पायासी सुत्तमें मी निर्दिष्ट है।

सूत्रकृतांगर्मे आर्थ भइका अनेक मतवादिओंके साथ नानामन्तव्योंके विषयमें जो बाद इआ है उसका वर्णन है — सूत्रकृतांग २.६।

भगवतीस्त्रमें लोककी शाश्चतता और अशाश्वतता, सान्तता और अनन्तताके विषयमें; जीवकी सान्तता, अनन्तता, एकता, अनेकता आदिके विषयमें; कर्म खकुत है, परकृत है कि उभयकृत हैं — क्रियमाण कृत है कि नहीं; इत्यादि विषयमें भगवान महावीरके अन्यतीर्थिकोंके साथ हुए वादोंका तथा जैन अमणोंके अन्यतीर्थिकोंके साथ हुए वादोंका विस्तृत वर्णन पदपदपर मिलता है — देखों स्कंधक, जमाली आदिकी कथाएँ।

उत्तराध्ययनगत पार्श्वानुयायी केशी-श्रमण और भगवान् महावीरके प्रधान शिष्य गौतमके बीच हुआ जैन-आचारविषयक बाद सुप्रसिद्ध है — अध्ययन — २३।

भगवतीसूत्रमें भी पार्श्वानुयायिओंके साथ महावीरके श्रावक और श्रमणोंके वादोंका जिक्क अनेक स्थानोंपर है – भगवती १.९;२.५;५.९;९.३२।

९ पुरातस्य २.३. में 'कथापद्वतितुं सदप अने तेना साहिस्यतुं दिग्दर्शन' तथा प्रमाणमीमांसा-भाषा टिप्पण पू० १०८-१२४।

स्त्रकृतांगमें गौतम और पार्श्वानुयायी उदक पेढालपुत्तका बाद मी सुप्रसिद्ध है — स्य०२.७ । गुरुशिष्यके बीच होनेवाला बाद वीतरागक्या कही जाती है क्योंकि उसमें जय-पराजयको अवकाश नहीं । इस वीतरागक्यासे तो जैनआगम भरे पड़े हैं । किन्तु विशेषतः इसके लिये भगवतीस्त्र देखना चाहिए । उसमें भगवान्के प्रधान शिष्य गौतमने मुख्यरूपसे तथा प्रसंगतः अनेक अन्य शिष्योंने अनेक विषयोंमें भगवान्से प्रश्न पूछे हैं और भगवान्ने अनेक हेतुओं और दशक्तोंके द्वारा उनका समाधान किया है।

इन सब वादोंसे स्पष्ट है कि जैनश्रमणों और श्रावकोंमें वादकलाके प्रति उपेक्षामाव नहीं या। इतनाही नहीं किन्तु धर्मप्रचारके साधनरूपसे वादकलाका पर्यातमात्रामें महरत था। यही कारण है कि भगवान् महावीरके ऋदिप्राप्त शिष्योंकी गणनामें वादप्रवीणशिष्योंकी प्रथक् गणना की है। इतना ही नहीं किन्तु सभी तीर्धकरोंके शिष्योंकी गणनामें वादिओंकी संख्या पृथक् बतलानेकी प्रथा हो गई हैं। भगगान् महावीरके शिष्योंमें वादीकी संख्या बताते हुए स्थानांगमें कहा है —

"समणस्य णं भगवओ महावीरस्य चत्तारिसया वादीणं सदेवमशुयासुराते परिसाते अपरा-जियाणं उक्कोसिता वादिसंपया द्वत्या" — स्थानांग ३८२ । यही बात कल्पसूत्रमें (सू० १४२) भी है।

स्थानांगसूत्रमें जिन नव प्रकारके निपुण पुरुषोंको गिनाया है उनमें भी वादविद्याविशार-दका स्थान है—सू० ६७९।

धर्मप्रचारमें बाद मुख्य साधन होनेसे बादिलधामें कुशल ऐसे बादी साधुओं के लिये आचारके कठोर नियम भी मृदु बनाये जातेथे इसकी साक्षी जैनशास्त्र देते हैं। जैनआचारके अनुसार शरीरश्चिता परिहार्य है। साधु कानादि शरीर संस्कार नहीं कर सकता, इसी प्रकार किन्ध-मोजनकी भी मनाई है। तपस्याके समय तो और भी रूक्ष भोजनका विधान है। साफ-सुबरे कपडे पहनना भी अनिवार्य नहीं। पर कोई पारिहारिक तपस्वी साधु बादी हो और किसी सभामें बादके लिये जाना पड़े तब सभाकी दृष्टिसे और जैनधर्मकी प्रभावनाकी दृष्टिसे उसे अपना नियम मृदु करना पड़ता है तब वह ऐसा कर लेता है। क्यों कि यदि वह सभायोग्य शरीर-संस्कार नहीं कर लेता तो विरोधिओंको छुगुप्साका एक मौका मिल जाता है। मिलनवस्त्रोंका प्रभाव भी सभाजनों पर अच्छा नहीं पड़ता अत एव वह साफ सुबरे कपड़े पहन कर सभामें जाता है। रूक्षभोजन करनेसे बुद्धिकी तीव्रतामें कमी न हो इसिलये बाद करनेके प्रसंगमें प्रणीत अर्थात् किग्ध भोजन लेकर अपनी बुद्धिकी सरवशाली बनानेका यह करता है। ये सब सका-रण आपवादिक प्रतिसेवना हैं । प्रसंग पूर्ण हो जाने पर गुरु उसे अपवादसेवनके लिये हलका प्रायश्चित्त दे करके श्रद्ध कर लेता है।

सामान्यतः नियम है कि साधु अपने गण-गच्छको छोड कर अन्यत्र न जाय किन्तु हान-दर्शन और चारित्रकी दृद्धिकी दृष्टिसे अपने गुरुको पूछ कर दूसरे गणमें जा सकता है। दर्शनको छक्ष्यमें रख कर अन्य गणमें जानेके प्रसंगमें स्पष्टीकरण किया गया है कि यदि

१ कक्ष्यसूत्र स्० १६५ इत्यादि । २ 'पाया वा वृंतासिया ड. घोषा, वा इविहेतुं व पणीयभर्त । तं श्रातिमं वा महसत्तहेवं सभाजयहा सिषयं व सुर्क्ष ॥'' बृहत्करूपभाष्य २०३५ ।

खगणमें दर्शनप्रभावक रेशा (सन्मलादि) का कोई हाता न हो तो जिस गणमें उसका हाता हो वहाँ जाकर पढ सकता है। इतना ही नहीं किन्तु दूसरे आचार्यको अपना गुरु या उपाध्यायका स्थान मी हेतुविद्याके लिये दे तो अनुचित नहीं समजा जाता। ऐसा करनेके पहले आवश्यक है कि वह अपने गुरु या उपाध्यायकी आज्ञा ले ले। बृहत्कल्पभाष्यमें कहा है कि

"विज्ञामंतिनिमित्ते हेउसत्यद्व दंसणद्वाए" वृहत्करूपभाष्य गा० ५४७३। अर्थात् दर्शनप्रभावना की दृष्टिसे विद्या-मन्त्र-निमित्त और हेतुशास्त्रके अध्ययनके लिये कोई साधु दूसरे आचार्योपाध्यायको भी अपना आचार्य वा उपाध्याय बना सकता है।

अथवा जब कोई शिष्य देखता है कि तर्कशास्त्रमें उसके गुरुकी गति न होनेसे दूसरे मत-वाले उनसे बाद करके उन तर्कानभिज्ञ गुरुको नीचा गिरानेका प्रयत्न करते हैं तब वह गुरुकी अनुज्ञा लेकर गणान्तरमें तर्कविद्यामें निपुण होनेके लिये जाता है या खयं गुरु उसे मेजते हैं। अंतमें वह तर्कनिपुण होकर प्रतिवादिओंको हराता है। और इस प्रकार दर्शनप्रभावना करता है।

यदि किसी कारणसे आचार्य दूसरे गणमें जानेकी अनुज्ञा न देते हों तब भी दर्शनप्रमा-वना की दृष्टिसे विना आज्ञाके भी वह दूसरे गणमें जाकर वादिवधामें कुशलता प्राप्त कर सकता है। सामान्यतः अन्य आचार्य विना आज्ञा के आये हुए शिष्यको स्त्रीकार नहीं कर सकते किन्तु ऐसे प्रसंगमें वह भी उसे स्वीकार करके दर्शनप्रभावना की दृष्टिसे तर्क विधा पढ़ानेके लिये बाध्य हैं।

विना कारण श्रमण रथयात्रामें नहीं जासकता ऐसा नियम है। क्योंकि रथयात्रामें शामिल होनेसे अनेक प्रकारके दोष लगते हैं—(बृहत् गा० १७७१ से)। किन्तु कारण हो तो रथयात्रामें अवस्य जाना चाहिए यह अपवाद है। यदि नहीं जाता है तो प्रायक्षित्तमागी होता है ऐसा स्पष्ट विधान है—"कारणेषु तु समुत्यश्रेषु प्रवेष्टन्यम् यदि न प्रविद्यति तदा चत्थारो लघवः।'' बृहत् ० टी० गा० १७८९।

रथयात्रामें जानेके अनेक कारणोंको गिनाते हुए शृहत्करपके भाष्यमें कहा गया है कि "मा परवाई विग्धं करिज वाई सको विसद ॥ १७९२ ॥"

अर्थात् कोई परदर्शनका वादी रथयात्रामें विन्न न करे इस लिये वादविद्यामें कुशल वादी अमणको रथयात्रामें अवस्य जाना चाहिए। उनके जानेसे क्या लाभ होता है उसे बताते हुए कहा है—

"नवध्रमाण थिरसं पभावणा सासणे य बहुमाणो । अभिगुरुष्ठन्ति य बिहुसा अविग्वयुंया य सेवाए ॥ १७९३ ॥"

बादी श्रमणके द्वारा प्रतिवादीका जब निष्ठह होता है तब अभिनव श्रावक अन्य धार्मिकींका पराभव देखकर जैन धर्ममें दढ हो जाते हैं। जैन धर्मकी प्रभावना होती है। लोक कहने लग जाते हैं कि जैन सिद्धांत अप्रतिहत है इसी लिये ऐसे समर्थ वादिने उसे अपनाया है। दूसरे लोग भी बादको सुनकर जैन धर्मके प्रति आदरशील होते हैं। बादीका वैदग्ध्य देखकर दूसरे विद्वान् उनके पास आने लगते हैं और धीरे धीरे जैन धर्मके अनुयायी हो जाते हैं। इस प्रकार इन आनुषंगिक लागोंके अलावा रथयात्रामें श्रेयस्कर पूजाकी निर्विधता का लाभ मी है। अत एव वादीको रथयात्रामें अवश्य जाना चाहिए।

वही ५४२५ । २ वही ५४२६-२७ । ३ वही गा० ५४३९ । ४ गा० १७९० ।

निम्निष्ठितत स्रोक्तमें धर्मप्रभावकों में वादीको मी स्थान मिला है । "प्रायस्त्रकी धर्मकथी वादी नैमिक्तिकस्तपस्त्री स । जिनवस्त्रमहस्त्र कविः प्रयसनसुद्गाययन्त्येते ॥

कसी कसी ध्यान-खाष्याय छोडकर ऐसे नदिओंको नादकथामें ही लगना पडता था जिससे ने परेशान भी थे और गच्छ छोडकर किसी एकान्तस्थानमें जानेकी ने सोचते थे। ऐसी स्थितिमें गुरु उन पर प्रतिबन्ध लगाते थे कि मत जाओ। फिर भी ने खब्छन्द होकर गच्छकों छोडकर चले जाते थे। ऐसा बृहत्कल्पके भाष्यसे पता चलता है - गा० ५६९१,५६९७ स्थादि।

#### § २ कथा ।

स्यानांगसूत्रमें कथाके तीन मेद बताये हैं। वे ये हैं -

"तिविद्या कहा - अध्यकहा, धम्मकहा कामकहा।" सू० १८०। इन तीनोंमें धर्मकथा ही यहाँ प्रस्तुत है। स्थानांगमें (सू० २८२) धर्मकथाके मेदोएमेदोंका जो वर्णन है उसका सार नीचे दिया जाता है।

|                                                                         | धर्मकथा<br>!                                                                                                                       |                                                                        |
|-------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------|
| १ आक्षेपणी<br>१ भाषाराक्षे०<br>२ व्यवहारा०<br>३ प्रज्ञति<br>४ दृष्टिमाद | २ विश्वेषणी १ स्वसमय कह कर प्रसमय कथन २ प्रसमयकथनपूर्वक स्वसमयस्थापन ३ सम्यन्धादके कथनपूर्वक मिथ्याबादकथनपूर्वक सम्यन्धादकथनपूर्वक | ३ संवेजनी<br>१ इष्टलोकसं०<br>२ परलोकसं०<br>३ स्वशरीरसं०<br>४ परशरीरसं० |
| ਕਿਵੇਂਟਰੀ                                                                |                                                                                                                                    |                                                                        |

| ४ निर्वेदनी<br>१ इहलोक्सें | किये       | दुं श्वरितका      | फल | <b>र</b> सीछोकमें | <b>दुःखदा</b> यी |
|----------------------------|------------|-------------------|----|-------------------|------------------|
| ₹ "                        | <b>i</b> ) | "                 | þŚ | परछोकर्ने         | ,,               |
| ३ परलोकमें                 | 99         | 29                | ** | इसलोकमें          | "                |
| 8 ,,                       | 11         | "<br>ਜ਼ਿਲ੍ਹੀ ਵੀਤੀ | 59 | परछोकर्मे         | "                |

इनमेंसे नादके साथ संबन्ध प्रथमकी दो धर्मकवाओंका है। संवेजनी और निर्वेदनी कथा तो घही है जो गुरु अपने शिष्यको संवेग और निर्वेदकी वृद्धिके लिये उपदेश देता है। आक्षेपणी कथाके जो मेद हैं उनसे प्रतीत होता है कि यह गुरु और शिष्यके बीच होनेवाली धर्मकथा है।

१ बृहत्- ही० सा॰ १७९८ में छजुत ।

उसे जैनपरिमाधामें बीतराग कथा और न्यायशासके अमुसार तत्त्वनुमृत्सुक्त आ कहा जा सकता है ! इसमें आचारादि विषयमें शिष्यकी शंकाओंका समाधान आचार्य करते हैं । अर्थात् आचारा-दिके विषयमें जो आह्रेप होते हों उनका समाधान गुरु करता है । किन्तु विक्षेपणी कथामें ससमय और परसमय दोनोंकी चर्चा है । यह कथा गुरु और शिष्यमें हो तब तो वह बीतरागकया ही है पर यदि जयार्थी प्रतिवादी के साथ कथा हो तब वह बादकथा या विवाद कथामें समाविष्ट है । विक्षेपणीके पहले प्रकारका तारपर्य यह जान पड़ता है कि वादी प्रथम अपने पक्षकी स्थापना करके प्रतिवादी के पक्षमें दोषोद्भावन करता है । दूसरा प्रकार प्रतिवादी को लक्ष्यमें रखकर किया गया जान पड़ता है । क्योंकि उसमें परपक्षका निरास और बादमें स्थप-क्षका स्थापन है । अर्थात् वह बादीके पक्षका निराकरण करके अपने पक्षकी स्थापना करता है । तीसरी और चौधी विक्षेपणी कथाका तारपर्य टीकाकारने जो बताया है उससे यह जान पड़ता है कि बादी प्रतिवादीके सिद्धान्तमें जितना सम्यगंश हो उसका स्वीकार करके निथ्यांश का निराकरण करता है और प्रतिवादी मी ऐसा ही करता है ।

निशीयभाष्यके पंचम उदेशकमें (ए० ७६) कथाके मेद बताते हुए कहा है "बादो जन्म नितंदा परणगकहा य गिरुखयकहा य ।"

इससे प्रतीत होता है कि टीकांके युगमें अन्यत्र प्रसिद्ध वाद, जल्प और वितण्डाने मी क्यामें स्थान पा लिया था । किन्तु इसकी विशेषचर्चा यहाँ प्रस्तुत नहीं । इतना ही प्रस्तुत है कि मूळ आगममें इन क्याओंने जल्पादि नामोंसे स्थान नहीं पाया है ।

## ६३ विवाद ।

स्थानांग सूत्रमें विवादके छ प्रकारोंका निर्देश है -

"छव्दिहे विवादे पं० तं० १ ओसकतिता, २ उस्सकर्ता, ६ अणुलोमस्ता, ४ पिछले. महत्ता, ५ महत्ता, ६ मेलस्ता।" स्० ५१२.

ये विवादके प्रकार नहीं है किन्तु वादी और प्रतिवादी विजयके लिये कैसी कैसी तरकी किया करते थे, इसीका निर्देश मात्र है। टीकाकारने प्रस्तुतमें विवादका अर्थ जल्प किया है सो ठीक ही है। जैसे कि —

१ नियतसमयमें यदि वादीकी बाद करनेके लिये तैयारी न हो तो वह बहाना बनाकर सभास्थानसे खिसक जाता है या प्रतिवादीको खिसका देता है जिससे वादमें विलम्ब होनेके कारण उसे तैयारीका समय मिल जाय ।

२ जब बादी अपने जय का अवसर देख लेता है तब वह खयं उत्सुकतासे बोलने लगता है या प्रतिवादीको उत्सुक बनाकर बादका शीव प्रारंभ करा देता है।

१ चरकके इस बाक्यके साथ उपर्युक्त दोनों विवादींकी तुक्रना करना चाहिए-

<sup>&</sup>quot;परस्य साहुण्यदोषवस्त्रमविद्धितव्यम्, समवेश्य च यत्रैनं क्षेष्ठं मन्येत शास्य तत्र जस्यं योजयेव् अनाविष्कृतमयोगं कुर्वन्। यत्र स्वेनमवरं मन्येत तत्रैवेनमश्च विद्यक्षीयात्।" विमानस्थान अ०८. स०२१।

कपर दीकाकारके अनुसार नये किया है किन्यु चरकको देखते हुए यह अर्थ किया जा सकता है कि जिसमें अपनी अयोग्यता हो उस बातको ठाळ देना और जिसमें सामनेवाका अयोग्य हो उसीमें विवाद करना।

- ३ बादी सामनीतिसे विवादाध्यक्षको अपने अनुकूल बनाकर वादका प्रारंभ करता है। या प्रतिवादीको अनुकूल बनाकर वाद शुरू करदेता है और वादमें पड जानेके बाद उसे हराता हैं।
- ४ गदि वादी देखता है कि वह प्रतिवादीको हरानेमें सर्वथा समर्थ है तब वह सभापति और प्रतिवादीको अनुकूछ बनानेकी अपेक्षा प्रतिकृष्ठ ही बनाता है और प्रतिवादी को हराता है।
  - ५ अध्यक्षकी सेवाकरके किया जानेवाला वाद ।
- ६ अपने पक्षपाती सम्योंसे अध्यक्षका नेल कराके या प्रतिबादीके प्रति अध्यक्षको द्वेषी बनाकर किया जानेवाला वाद ।

वादी बाद क्रुरू होनेके पहले जो प्रपन्न करता है उसके साथ अन्तिम दो विवादों की तुलना की जा सकरी है। ऐसे प्रपन्नका जिक चरकमें इन शब्दोंमें है—

"प्रागेष ताबदिवं कर्तुं यतते सन्धाय परिचदाऽयनभूतमात्मनः प्रकरणमादेशियतव्यम् ; यहा परस्य भूशतुर्गे स्यात् पश्चम् , अथवा परस्य भृशं विमुखमानयेत् । परिचदि स्रोपसं-दितायामशक्यमसाभिषेकुम् पषैव ते परिचद् यथेष्टं यथायोग्यं यथाभिप्रायं वादं वाद-मर्यादां स स्यापिष्यतीत्युक्तवा तृष्णीमासीत ।" विमानस्थान स० ८. स्० २५ ।

## §४ बाददोष ।

स्थानांगसूत्रमें जो दश दोष गिनाए गए हैं उनका मी संबन्ध बाद कथासे है अत एव यहाँ उन दोषोंका निर्देश करना आवस्थक है –

"दसविद्वे दोसे पं० तं०

- १ तजातदोसे, २ मतिभंगदोसे,/३ पसत्यारदोसे, ४ परिदरणदोसे।
- ५ सलक्षण, ६ झारण, ७ हेउदोसे ८ संकामणं, ९ निग्मह, १० वत्शुदोसे॥" स० ७४३।

१ प्रतिवादिके कुलका निर्देश करके वादमें दूषण देना। या प्रतिवादिकी प्रतिभासे क्षोम होनेके कारण वादीका चूप हो जाना तजातदोष है।

- २ बादप्रसंगमें प्रतिबादि या वादि का स्पृतिभंश मतिभंग दोष है।
- ३ बादप्रसंगर्मे सभ्य या समापति पक्षपाती होकर जयदान करे या किसीको सहायता दे तो वह प्रशास्त्रदोष है।

तत्र हानविहानवचनमतिवचनशक्तिसंपद्मेताकोपनेनातुपस्कृतविद्येनानस्यकेनातुनेयेनासुनयकोविदेन क्रेशसमेण प्रियसंभाषणेन च सह सम्धायसंभाषा विधीयते। तथाविद्येत्त
सह सथ्यन् विश्ववधः कथ्येत् पृष्डेविष च विश्ववधः, पृष्डते चासौ विश्ववधाय विश्ववमर्थे बूयात्, न च निम्नहभयादुद्वितेत निष्दृद्य चैनं न इष्येत्, म च परेषु विकत्येत न च मोहा-देकान्तप्राही स्थात्, न चाविदितमर्थमनुवर्षयेत् सम्यक् चानुनयेनानुनयेत्, तत्र चावदितः स्थात्। इति सनुक्षोमसंभाषाविधः।''

चरककी विशुक्तसंभाषाकी स्थानांगायत प्रतिकीम से तुक्रमा की जा सकती है। क्योंकि चरकके शबुसार विशुक्तसंभाषा अपनेसे दीन या अपनी बराबरी करने वालेके साम ही करना चाहिए, श्रेष्ठले कभी नहीं। २ ''युते हि ग्रुवंदिन्ययोः नादिप्रतिवादिनोर्का नादालया इथ कदयन्ते''।

स्पानोगस्त्रटीका० स्० ७४३ ।

<sup>3</sup> चरकमें सन्धाय संभाषा वीतराग कथाको कहा है। बसका दूसरा नाम अबुक्षीम संभाषा भी इसमें है। बिमानव्यान अ० ८. स्० १६। मस्तुतमें टीकाकार के अनुसार अर्थ किया गया है किया संभव है कि अगुक्षीमहत्ता इसका संबन्ध चरकका अनुक्षीमसन्धायसंभाषांके साथ हो। चरककृत व्याक्या इस मकार है—

- ४ सभाके नियमके विरुद्ध चलना या दूषणका परिष्ठार जाखुक्तरसे करना परिष्ठरणदोष है।
- .५ अतिभ्याप्ति आदि दोष खलक्षण दोष हैं.।
- ६ युक्तिदोष करणदोष कहलाता है।
- ७ असिद्धादि हेलाभास हेतुदोष हैं।
- ८ प्रतिक्षान्तर करना संक्रमण है या प्रतिबादीके पक्षका स्त्रीकार करना संक्रमण दोष है। टीकाकारने इसका ऐसा भी अर्थ किया है कि प्रस्तुत प्रमेयकी चर्चाको छोड अप्रस्तुत प्रमेय की चर्चा करना संक्रमणदोष है।
  - ९ छलादिके द्वारा प्रतिवादीको निगृहीत करना निग्रह दोष है।
  - १० पक्षदोषको बस्तुदोष कहा जाता है जैसे प्रत्यक्षनिराकृत आदि ।

इनमें से प्रायः सभी दोशोका वर्णन न्यायशाक्षमें स्पष्टरूपसे हुआ है। अतएव विशेष विवेचनकी आवश्यकता नहीं।

#### §५ विशेषदोष ।

स्थानांगस्त्रमें निशेषके दश प्रकार' गिनाए गये हैं उनका संबन्ध मी दोषसे ही है ऐसा टीकाकारका अभिप्राय है। मूळकारका अभिप्राय क्या है कहा नहीं जा सकता। टीकाकारने उन दस प्रकारके निशेषका जो वर्णन किया है वह इस प्रकार है—

- १ वस्तुदोषविशेष से मतल्ब है पक्षदोषविशेष; जैसे प्रस्थक्षनिराञ्चत, अनुमाननिराञ्चत, प्रती-तिनिराञ्चत, स्ववचननिराञ्चत और लोकरूढिनिराञ्चत ।
  - २ जन्म मर्भ कर्म आदि विशेषोंको लेकर किसीको बादमें दुषण देना तज्जातदोषविशेष है।
- ३ पूर्वोक्त मतिभंगादि जो आठ दोष गिनाए हैं ने मी दोषसामान्यकी अपेक्षासे दोषविशेष होनेसे दोषविशेष कहे जाते हैं।
- ४ एकार्थिकविशेष अर्थात् पर्यायवाची शब्दोंमें जो कथि होत् होता है वह; अपना एक ही अर्थका बोध करानेवाले शब्द विशेष।
- ५ कारणिक्शेष परिणामिकारण और अपेक्षाकारण ये कारणिक्शेष हैं । अथवा उपा-दान, निमित्त, सहकारि, ये कारणिक्शेष हैं । अथवा कारणदोषिक्शेष का मतलब है युक्ति-दोष । दोष सामान्यकी अपेक्षा से युक्तिदोष यह एक विशेष दोष है ।
- ६ बस्तुको प्रत्युत्पक्ष ही माननेपर जो दोष हो वह प्रत्युत्पक्षदोषविशेष है । जैसे अकृता-भ्यागमकृतविप्रणाशादि ।
- ७ जो दोष सर्वदा हो वह निस्मदोषिकशेष है जैसे अभन्य में मिण्यात्वादि । अथवा वस्तुको सर्वथा निस्म माननेपर जो दोष हो वह निस्मदोषिकशेष है ।

<sup>1 &</sup>quot;दसविधे निसेसे पं० तं० वरधु १ तजात दोसे २ त, दोसे एगद्विति ३ त। कारणे ४ त पहुष्यणे ५, दोसे ६ तिम्बे ७ हि भद्वसे ८॥ १॥ अत्ताग ९ उदणीते १० व निसेसेति त, ते इस ।" स्वागांग सूत्र० ५४६। २ इस दोवसे मूककारका भिन्नाय पुनदस्त निम्रहस्थानसे (भ्यायस्० ५.२.१४) और वरकसंसत अधिक नामक वास्मदोषसे ("वहा सम्बद्धार्थमपि हिरमिषीयते तत् पुनश्चतस्वाद् अधिकम्" – विमान० ४० ८. सु. ५४) हो तो आक्षर्य नहीं।

८ अधिकदोषविशेष वह है जो प्रतिपत्तिके लिये अनावस्थक ऐसे अवयवींका प्रयोग होनेपर होता है।

न्यायस्त्रसंगत अधिक निप्रहस्थान यहाँ अभिप्रेत है।

- ९ खयंकृत दोष।
- १० परापादित दोष ।
- §६ प्रश्न !

स्थानांगसूत्रमें प्रश्नके छ प्रकार बताए गये हैं 🗕

- १ संशयप्रश्न
- २ व्युद्धहप्रश्न
- ३ अनुयोगी
- ४ अनुलोम
- ५ तथाज्ञान
- ६ अतथाङ्गान

वादमें, चाहे वह वीतराग कथा हो या जल्प हो, प्रश्न का पर्याप्त महस्य है। प्रस्तुत स्त्रमें प्रश्नके मेदोंका जो निर्देश है वह प्रश्नोंके पीछे रही प्रष्टाकी मावना या भूमिकाके आधारपर है ऐसा प्रतीत होता है।

१ संशयको दूर करनेके लिये जो प्रश्न पूछा जाय वह संशयप्रश्न है।

इस संशयने न्यायसूत्रके सोल्ह पदाधोंमें और चरकके वादपदोंमें स्थान पाया है।

संशय प्रश्नकी विशेषता यह है कि उसमें दो कोटिका निर्देश होता है। जैसे "किंदु बाबु अस्त्यकालसृत्युः उत नास्तीति" विमान० अ० ८. स्० ४३।

२ प्रतिवादी जब अपने मिथ्याभिनिवेशके कारण प्रश्न करता है तब वह व्युद्धह प्रश्न है।

३ स्वयं बक्ता अपने वक्तब्यको स्पष्ट करनेके छिये प्रश्न खडा करके उसका उत्तर देता है तब वह अनुयोगी प्रश्न है अर्थात् व्याख्यान या प्ररूपणाके छिये किया गया प्रश्न । चरकमें एक अनुयोग वादपद है उसका छक्षण इस प्रकार चरकने किया है—

अञ्जयोगो नाम स यत्तिक्षानां तिक्षेचैरेव सार्थं तन्त्रे तन्त्रेकदेशे वा प्रश्नः प्रश्नेकदेशो वा ज्ञानविज्ञानवचनप्रतिवचनपरीक्षार्थमादिइयते, यथा नित्यः पुरुष इति प्रतिज्ञाते यत् परः 'को हेतुः' इत्याह सोऽजुयोगः।

स्थानांगका अनुयोगी प्रश्न वस्तुतः चरकके अनुयोगसे अभिन्न होना चाहिए ऐसा चरकके उक्त छक्षण से स्पष्ट है।

४ अनुलोमप्रश्न वह है जो दूसरेको अपने अनुकूल करनेके लिये किया जाता है जैसे कुशलप्रश्न ।

५ जिस वस्तुका ज्ञान पृच्छक और प्रष्टव्यको समान भावसे हो फिर मी उस विषयमें पूछा जाय तब वह प्रश्न तथाज्ञानप्रश्न है। जैसे भगवतीमें गौतमके प्रश्न।

६ इससे विपरीत अतथाज्ञान प्रश्न है।

इन प्रश्नोंके प्रसंगर्ने उत्तरकी दृष्टिसे चार प्रकारके प्रश्नोंका जो वर्णन बौद्धप्रन्थोंमें आता है उसका निर्देश उपयोगी है --

- १ कुछ प्रश्न ऐसे हैं जिनका है या नहीं में उत्तर दिया जाता है एकांशच्याकरणीय ।
- २ कुछ प्रश्न ऐसे हैं जिनका उत्तर प्रति प्रश्न के द्वारा दिया जाता है प्रतिपृच्छान्याकरणीय।
- २ कुछ प्रश्न ऐसे हैं जिनका उत्तर विभाग करके अर्थात् एक अंशमें 'है' कहकर और दूसरे संशमें 'नहीं' कहकर दिया जाता है – विभज्यन्याकरणीय ।
  - ४ कुछ प्रश्न ऐसे हैं जो स्थापनीय अन्याकृत हैं जिनका उत्तर दिया नहीं जाता। र १७ छल-जाति।

स्थानांगस्त्रमें हेतुशब्दका प्रयोग नाना अर्थमें हुआ है। प्रमाणसामान्य अर्थमें हेतुशब्दका प्रयोग प्रथम ( पृ० ६३ ) बताया गया है। साधन अर्थमें हेतुशब्दका प्रयोग मी हेतुचर्चामें ( पृ० ७८ ) बताया गया है। अब हम हेतुशब्दके एक और अर्थकी ओर भी वाचकका ध्यान दिलाना चाहते हैं। स्थानांगमें हेतुके जो — यापक आदि निम्न लिखित चार मेद बताये हैं उनकी ध्याद्ध्या देखनेसे स्पष्ट है कि यापक हेतु असदेतु है और स्थापक ठीक उससे उलटा है। इसी प्रकार ब्यंसक और ल्रुक्कमें मी परस्पर निरोध है। अर्थात् ये चार हेतु दो इन्होंने विभक्त हैं।

यापक हेतुमें मुख्यतया साध्यसिद्धिका नहीं पर प्रतिवादीको जात्युत्तर देनेका ध्येय है। उसमें काल्यापन करके प्रतिवादिको धोखा दिया जाता है। इसके विपरीत स्थापक हेतुसे अपने साध्यको शीष्ठ सिद्ध करना इष्ट है। व्यंसक हेतु यह छल प्रयोग है तो खूषक हेतु प्रतिष्छल है। किन्तु प्रतिष्छल इस प्रकार किया जाता है जिससे कि प्रतिवादीके पक्षमें प्रसंगापादान हो और परिणामतः वह वादीके पक्षको सीकृत करनेके लिये बाध्य हो। अब हम यापकादिका शास्त्रोक्त विषया देखें—(स्थानांग सू० ३३८)

- (१) जाबते (यापकः)
- (२) थावते (स्थापकः)
- (३) वंसते (व्यंसकः)
- (४) छ्सते ( छ्षकः )

इन्हीं हेतुओंका विशेष वर्णन दशनैकालिकसूत्र की निर्युक्तिमें (गा० ८६ से) आ० महबाइने किया है उसीके आधारसे उनका परिचय यहाँ कराया जाता है, क्योंकि स्थानांगमें हेतुओंके नाममात्र उपलब्ध होते हैं। महबाइने चारों हेतुओंको लेकिक उदाहरणोंसे स्पष्ट किया है किन्तु उन हेतुओंका द्रव्यानुयोगकी चर्चामें कैसे प्रयोग होता है उसका स्पष्टीकरण दशनैका-लिकचूर्णीमें है इसका मी उपयोग प्रस्तुत विवरणमें किया है।

#### (१) यापक।

जिसको विशेषणोंकी बहुलताके कारण प्रतिवादी शीव्र न समझसके और प्रतिवाद करनेमें असमर्थ हो, ऐसे हेतु को कालयापनमें कारण होनेसे यापक कहा जाता है। अथवा जिसकी व्याप्ति प्रसिद्ध न होनेसे तस्साधक अन्य प्रमाणकी अपेक्षा रखनेके कारण साध्यसिद्धिमें विलम्ब होता हो उसे यापक कहते हैं।

१ दीष० ६३ । मिलिन्द् ५० १७९ ।

इसका छोकिक उदाहरण दियागया है — किसी असाध्वी स्रीने अपने पतिको ऊंटकी छीडिया देकर कहा कि उज्जियनीमें प्रलेकका एक रूपया मिलेगा अत एव वहीं जाकर बेची। मूर्स्व पति जब छोभवश उज्जियनी गया तो उसे काफी समय लग गया। इस बीच उस स्रीने अपने जारके साथ कालयापन किया ।

यापकका अर्घ टीकाकारोंने जैसा किया है जपर लिखा है। वस्तुतः उसका तात्पर्य इतना ही जान पडता है कि प्रतिवादीको समझनेमें देरी लगे वैसे हेतुके प्रयोगको यापक कहना चाहिए। यदि यापकका यही मतलब है तो इसकी तुलना अविज्ञातार्थ निप्रहस्थानयोग्य वाक्यप्रयोगसे करना चाहिए। न्यायस्त्रकारने कहा है कि बादी तीन दफह उच्चारणकरे फिर भी यदि प्रतिवादी और पर्वत् समझ न सके तो बादीको अविज्ञातार्थनिप्रहस्थान प्राप्त होता है। अर्थात् न्यायस्त्रकारके मतसे यापक हेतुका प्रयोक्ता निग्रहीत होता है।

"परिषरप्रतिषादिश्यां त्रिरभिद्वितमपि अविज्ञातमविज्ञातार्थम् ।" न्यायस्० ५.२.९ । ऐसा ही मत उपायहृदय ( पू० १ ) और तर्कशास ( पू० ८ ) कामी है ।

चरकतंहितामें विगृह्यसंभाषाके प्रसंगमें कहा है कि "तिक्रियेन सह कथयता रवाविक्रदीर्थ-सूत्रसंकुरीर्वाक्यव्यक्षेः कथितच्यम्।" विमानस्थान अ०८. स्०२०। इसका भी उद्देश्य भापक हेतुके समान ही प्रतीत होता है।

बादशास्त्रके विकासके साथ साथ यापक जैसे हेतुके प्रयोक्ताको निप्रहस्थानकी प्राप्ति मानी जाने छगी यह न्यायसूत्रके अविज्ञात निष्रहस्थानसे स्पष्ट है।

तर्कशास (पृ० ३९) उपायहृदय (पृ० १९) और न्यायस्त्रमें (५.२.१८) एक अझान निम्रहस्थान मी है उसका कारण भी यापक हेतु हो सकता है क्योंकि अझान निम्रहस्थान तब होता है जब प्रतिवादी बादीकी बातको समझ न सके। अर्थात् बादीने यदि यापक हेतुका प्रयोग किया हो तो प्रतिवादी शींघ उसे नहीं समझ पाता और निगृहीत होता है। इसी अझानको चरकने अविज्ञान कहा है—वही ६५।

#### (२)स्थापक।

प्रसिद्ध व्याप्तिक होनेसे साध्यको शीव स्थापित करदेनेवाले हेतुको स्थापक कहते हैं। इसके उदाहरणमें एक संन्यासीकी कथा है, जो प्रत्येक ग्राममें जाकर उपदेश देता था कि लोकमध्यमें दियागया दान सफल होता है। पूछने पर प्रत्येक ग्राममें किसीभागमें लोकमध्य बताता था और दान लेता था। किसी श्रावकने उसकी धूर्तता प्रकट की। उसने कहा कि यदि उस गांवमें लोकमध्य था तो फिर यहां नहीं और यदि यहां है तो उधर नहीं। इस प्रकार बादचर्चामें ऐसा ही हेतु रखना चाहिए कि अपना साध्य शीव सिद्ध हो जाय और संन्यासीके बचन की तरह परस्पर निरोध न हो। यह हेतु यापकसे ठीक विपरीत है और सदेतु है।

चरकतिहतामें बादपदोंमें जो स्थापना और प्रतिस्थापनाका द्वन्द्र है उसमेंसे प्रतिस्थापनाकी स्थापकके साथ तुलना की जा सकती है। जैसे स्थापक हेतुके उदाहरणमें कहा गया है कि संन्यासीके बचनमें विरोध बता कर प्रतिवादी अपनी बातको सिद्ध करता है उसी प्रकार

१ ''उडभामिया य महिला जावगहेविम उण्टलिंडाई ।'' दशबै० ति० गा० ८७ । २ ''लोगस्स मञ्झताणण थावगहेक उदाहरणं' दशबै० ति० ८७ ।

चरकसंहितामें भी स्थापनाके विरुद्धमें ही प्रतिस्थापना का निर्देश है "मतिस्थापना नाम या तस्या एव परप्रतिक्षायाः प्रतिविपरीतार्थस्थापना" वही ३२।

## (३) व्यंसक ।

प्रतिवादीको मोहमें डालनेवाले अर्थात् छलनेवाले हेतुको व्यंसक कहते हैं। लैकिक उदाहरण शकटितित्ति। है। किसी धूर्तने शकटमें रखी हुई तित्तिरीको देखकर शकटवालेसे छल्पूर्वक पूछा कि शकटितित्तिको क्या कीमत है! शकटवालेने उत्तरिया तैर्पणालोडिका-जलिशित सक्तु। धूर्तने उत्तनी कीमतमें शकट और तित्तिरी—दोनों ले लिये। इसी प्रकार वादमें मी प्रतिवादी जो छलप्रयोग करता है वह व्यंसक हेतु है। जैन वादीके सामने कोई कहे कि जिनमार्गमें जीव भी अस्ति है और घट भी अस्ति है तब तो अस्तित्वाविशेषात् जीव और घटका ऐक्य मानना चाहिए। यदि जीवसे अस्तित्व को भिन्न मानते हो तब जीवका अभाव होगा। यह व्यंसक हेतु है।

#### (४) खुषक।

व्यंसक हेतुके उत्तरको छ्पक हेतु कहते हैं। अर्थात् इससे व्यंसक हेतुसे आपादित अनिष्टका परिहार होता है।

इसके उदाहरणमें मी एक धूर्तके छल और प्रतिच्छक्कती कथा है। ककडीसे भरा शकट देखकर धूर्तने शाकटिकसे पूछा — शकटकी ककडी खाजानेवालेको क्या दोगे? उत्तर मिला — ऐसा मोदक जो नगरद्वारसे बहार न निकल्सके । धूर्त शकटपर चडकर थोडा थोडा सभी ककडीमें से खाकर इनाम मांगने लगा। शाकटिकने आपित्त की कि तुमने सभी ककडी तो खाई नहीं। धूर्तने कहा कि अच्छा तब बेचना शुरू करो। इतनेमें प्राहकोंने कहा — 'ये सभी ककडी तो खाई हुई है'। सुनकर धूर्तने कहा देखो 'सभी ककडी खाई है' ऐसा अन्य लोग मी खीकार करते हैं। मुझे इनाम निल्ना चाहिए। तब शाकटिकने भी प्रतिच्छल किया। एक मोदक नगरद्वारके पास रखकर कहा 'यह मोदक द्वारसे नहीं निकलता। इसे ले लो'। जैसा ककडीके साथ 'खाई है' प्रयोग देखकर धूर्तने छल कियाया वैसा ही शाकटिकने 'नहीं निकलता' ऐसे प्रयोगके द्वारा प्रतिछल किया। इसी प्रकार बादचर्चामें उक्त व्यंसक हेतुका प्रत्युत्तर खण्क हेतुका प्रयोग करके देना चाहिए। जैसे कि यदि तुम जीव और घटका ऐक्य सिद्ध करते हो वैसे तो अस्तिल होनेसे सभी भावोंका ऐक्य सिद्ध हो जायगा। किन्तु वस्तुतः देखा जाय तो घट और पटादि ये सभी पदार्थ एक नहीं, तो फिर जीव और घट मी एक नहीं।

व्यंसक और छूपक इन दोनोंके उक्त दो उदाहरण जो लौकिक कथासे लिये गये हैं वे वाक्छलान्तर्गत हैं। किन्तु द्रव्यानुयोगके उदाहरणोंमें जो बात कही गई है वह वाक्छल नहीं। चरकगत सामान्य छलके उदाहरणको देखते हुए कहा जा सकता है कि इन दोनों हेतुओंके द्रव्यानुयोग विषयक उदाहरणोंको चरकके अनुसार सामान्य छल कहा जा सकताहै, चरकमें सामान्य छलका उदाहरण इस प्रकार है — "सामान्य च्छल नाम यथा व्याधिमशमनायोगध-

९ ''सा सगडतित्तिरी – वंसगीम होई नायन्वा ।'' वही ८८ । 'शकटतित्तिरी' के दो अर्थ हैं शकटमें रहीहुई तितिरी और शकटके साथ तित्तिरी । २ तर्पणाकोडिकाके दो अर्थ हैं अछितिक्षित सब्दु और सक्दुका मिश्रण करती की । २ ''तहसगवंसग छुसगहेडिमा य मोथगो य पुणे ।'' वही गा॰ ८८ ।

मिरयुक्ते परो त्र्यात् सत् सत्यशमनायेति किं तु भवानाह । सन् हि रोगः सदीवधम्, यदि च सत् सत्यशमनाथ भवति तत्र सन् ही कासः सन् शयः सत्सामान्यात् काससे सयमशमनाथ भविष्यति इति ।" वही ५६ ।

न्यायस्त्रके अनुसार मी दश्यानुयोगके उदाहरणोंको सामान्य छछान्सर्गत कहा जा सकता है न्यायस्० १.२.१३।

अयवा न्यायस्त्रगत अविशेषसमजाति प्रयोगके अन्तर्गत मी कहा जा सकता है, क्यों किं उसका लक्षण इस प्रकार है—"यक बर्मोपप सेरिविशेष सर्वाविशेषमसङ्गत् सङ्गाबोपपसेरिविशेष सर्वाविशेषमसङ्गत् सङ्गाबोपपसेरिविशेषसमः।" न्यायस्० ५.१.२३ "एको धर्मः प्रयक्तानम्तरीयकत्वं शुक्त्ववययस्य इस्यविशेष उभयोरिकस्य सर्वस्याविशेषः प्रसञ्यते। कथम् शस्त्राबोपपसेः। एको धर्मः सङ्गावः सर्वस्योपपयते। सङ्गाबोपपसेः सर्वाविशेषप्रसंगात् प्रस्यवस्थानमविशेषसमः।" न्यायभा०।

बौद्धप्रन्य तर्कशास्त्रगत (५०१५) अविशेषखण्डन की तुल्ला मी वहाँ कर्तव्य है। न्यायमुख गत अविशेषद्वणाभास मी इसी कोटिका है।

छ्छवादी मासण सोभिलके प्रश्नमें रहे हुए शब्दच्छलको ताड करके भगवान् महावीरने उस छ्छवादीके शब्दच्छलका जो उत्तर दिया है उसका उद्धरण यहाँ अग्रासंगिक नहीं होगा। क्योंकि इससे यह स्पष्ट हो जाता है कि खयं भगवान् महावीर बादविचामें प्रवीण ये और उस समय लोक कैसा शब्दच्छल किया करते थे —

"सरिसवा ते भन्ते कि भक्तेया अभक्तेया ?"

"सोमिला! सरिसवा अक्केया वि अभक्केया वि।"

"से केण्डेणं भगते एवं दुवार-सरिसवा मे भवसेया वि अभवसेया वि' ?"

"से नूणं ते सोमिला! बंभन्नयसु तपसु दुविद्या सरिसवा पन्नसा, तंजदा-मिससरि-संवा य पन्नसरिसवाय । तत्थ णं जे ते मिससरिसवा … ते णं समजाणं तिगांधाणं मभक्सेया। तत्थ णं जे ते पन्नसरिसवा … अवस्थिता ते समजाणं तिगांधाणं अभक्से-या। … तत्थणं जे ते जातिया … लजा ते णं समजाणं निगांधाणं मक्सेया … "

"मासा ते भंते कि भक्तिया अभक्तिया"।

"सोमिला! मासा मे भक्केया वि अभक्केया वि।"

"से केणडेणं……"

"कुलत्था ते भन्ते कि भक्केया समक्केया ?"

"सोमिला ! कुलस्था मक्सेया वि समक्सेया वि।"

"से केजहेजं ?"

"से नूणं सोमिला! ते वंभन्नपशु दुविहा कुलत्था पत्रसा, तंजहा, इस्थिकुलत्था य अञ्चलत्था य ! तत्थ जे ते दत्थिकुलस्था माने नगंथाणं अभवसेया । तत्थ णं जे ते अञ्चकुलस्था पयं जहा अनसरिसवा .....।"

भगवती १८. १०।

इस चर्चामें प्राकृत भाषाके कारण शब्दच्छलकी गुंजाईश है यह बात भाषाविदोंको कहनेकी आवश्यकता नहीं।

#### §८ उदाहरण—ज्ञात—रष्टांत ।

जैनशासमें उद्दाहरणके मेदोपमेद बताये हैं किन्तु उदाहरणका नैयायिकसंगत संकुचित अर्थ न लेकर किसी वस्तुकी सिद्धि या असिद्धिमें दी जानेवाली उपपित उदाहरण है ऐसा विस्तृत अर्थ लेकरके उदाहरण शब्दका प्रयोग किया गया है। अतएव किसी स्थानमें उसका अर्थ दृष्टान्त तो किसी स्थानमें आख्यानक, और किसी स्थानमें उपमान तो किसी स्थानमें शुक्ति या उपपत्ति होता है। वस्तुतः जैसे चरकने वादमार्गपद कह करके या न्यायसूत्रने तस्वज्ञानके विषयभूत पदार्योका संग्रह करना चाहा है वैसे ही किसी प्राचीन परंपराका आधार लेकर स्थानांग सूत्रमें उदाहरणके नामसे वादोपयोगी पदार्थोका संग्रह किया है। जिस प्रकार न्यायसूत्रसे चरकका संग्रह स्वतंत्र है और किसी प्राचीनमार्गका अनुसरण करता है उसी प्रकार जैन शास्त्रात उदाहरणका वर्णन मी उक्त दोनोंसे प्रथक् ही किसी प्राचीन परंपराका अनुगामी है।

यद्यपि निर्युक्तिकारने उदाहरणके निम्न लिखित पर्याय बताये हैं किन्तु सूत्रोक्त उदाहरण उन पर्यायोंसे प्रतिपादित अर्थोंमें ही सीमित नहीं है जो अगले वर्णनसे स्पष्ट है —

"नायमुदाहरणं ति य दिहुंतोषम निदरिसणं तहय। पगट्टं" – दश्वै० नि० ५२।

स्थानांगसूत्रमें ज्ञात – उदाहरणके चार मेदोंका उपमेदोंके साथ जो नामसंकीर्तन है वह इस प्रकार है – सू० ३३८।

| १ आहरण                | २ आहरणतदेश       | ३ आहरणतद्दोष   | ४ उपन्यासीपनय   |
|-----------------------|------------------|----------------|-----------------|
| (१) अपाय              | (१) अनुशास्ति    | (१) अधर्मयुक्त | (१) तद्रस्तुक   |
| (२) उपाय              | (२) उपालम्भ      | (२) प्रतिछोम   | (२) तदन्यवस्तुक |
| (३) स्थापनाकर्म       | (३) पृष्छा       | (३) आत्मोपनीत  | (३) प्रतिनिम    |
| (४)प्रत्युत्पन्नविनाः | शी (४) निश्रावचन | ( ४ ) दुरुपनीत | (४) हेत्        |

उदाहरणके इन मेदोपमेदोंका स्पष्टीकरण दशवैकालिकनिर्धिक्त और चूर्णीमें हैं। उसीके आधारपर हरिमदने दशवैकालिकटीकामें और अभयदेवने स्थानांगटीकामें स्पष्टीकरण किया है। निर्धुक्तिकारने अपायादि प्रत्येक उदाहरणके उपमेदोंका चरितानुयोगकी दृष्टिसे तथा द्रव्यानुयोगकी दृष्टिसे तथा द्रव्यानुयोगनिक्षारी स्पष्टीकरण ही करना इष्ट है।

#### (१) आध्रण।

(१) अपाय अनिष्टापादन करदेना अपायोदाहरण है। अर्थात् प्रतिवादीकी मान्यतामें अनिष्टापादन करके उसकी सदोषताके द्वारा उसके परित्यागका उपदेश देना यह अपायोदा- हरणका प्रयोजन है। भद्रवाहुने अपायके विषयमें कहा है कि जो छोग आत्माको एकान्त निस्त

९ वही स्० २७। २ न्यायस्० १.१.१।

३ "द्रवादिपहिं निषो पगंतेणेव जेिंत अप्या छ । होइ सभावो तेिंत सुहदुहसंसारमोक्साणं ॥ ५९ ॥ सुहदुक्ससंपभोगो न विज्ञई निष्ववायपक्संमि । पगंतुष्केशंमि स सुहदुक्सविगण्यणमञ्जूतं ॥ ६० ॥" दशवै० वि०

या एकान्त अनिस्य मानते हैं उनके मतमें धुख-दुख-संसार-मोक्षकी घटना बन नहीं सकती। इस लिये दोनों पक्षोंको छोडकर अनेकान्तका आश्रय लेना चाहिए। दूसरे दार्शनिक जिसे प्रसंगापादन कहते हैं उसंकी तुलना अपायसे करना चाहिए।

सामान्यतया दूषणको मी अपाय कहा जा सकता है। वादीको खपक्षमें दूषणका उद्घार करना चाहिए और परपक्षमें दूषण देना चाहिए।

(२) उपाय— इष्ट वस्तुकी प्राप्ति या सिद्धिके व्यापार विशेषको उपाय कहते हैं। आत्मास्तित्वरूप इष्टके साधक समी हेतुओंका अवलंबन करना उपायोदाहरण है। जैसे आत्मा प्रत्यक्ष नहीं है फिर मी सुख-दु:खादि धर्मका आश्रय — धर्मी होना चाहिए। ऐसा जो धर्मी है वही आत्मा है। तथा जैसे देवदत्त हाथीसे घोडेपर संक्रान्ति करता है, प्रामसे नगरमें, वर्शसे शरदमें और औदियक।दिभावसे उपशममें संक्रान्ति करता है वैसेही जीव मी — द्रव्यक्षेत्रा- विमें संक्रान्ति करता है तो वह मी देवदत्तकी तरह हैं।

बौद्धप्रन्थ 'उपायहृद्यें'में जिस अर्थमें उपाय शब्द है उसी अर्थका बोध प्रस्तुत उपाय शब्द से भी होता है। वादमें वादीका धर्म है कि वह खपक्षके साधक सभी उपायोंका उपयोग करे और खपक्षद्वणका निरास करे । अतर्व उसके लिये वादोपयोगी पदार्थोंका हान आवश्यक है। उसी झानको करानेके लिये 'उपायहृद्य' प्रन्थ की रचना हुई है। स्थानांगगत अपाय और उपायका भी यही माब है कि अपाय अर्थात् दूषण और उपाय अर्थात् साधन। दूसरेके पक्षमें अपाय बताना चाहिए और खपक्षमें अपायसे बचना चाहिए। खपक्षकी सिद्धिके लिये उपाय करना चाहिए और दूसरेके उपायमें अपायका प्रतिपादन करना चाहिए।

(३) स्वायनाकर्म – इष्ट वर्षकी सम्यग्प्ररूपणा करना स्थापनाकर्म है। वादी प्रतिवादीद्वारा व्यभिचार बतलाये जानेपर व्यभिचार निवृत्तिद्वारा यदि हेतुकी सम्यग् स्थापना करता है तब वह स्थापना कर्म है --

## "संविभिषारं हेतुं सहसा बोर्सु तमेव अनेहिं। उषवृहर सप्यसरं सामत्यं षप्यणो नाउं॥ ६८॥"

अभयदेवने इस विषयमें निम्नलिखित प्रयोग दरसाया है "अनिसाः शब्दः इतकत्वात्" यहाँ इतकत्वहेतु सन्यमिचार है क्योंकि वर्णात्मकशब्द नित्य है। किन्तु वादी वर्णात्मकशब्दको मी अनिस्न सिद्ध कर देता है — कि "वर्णात्मा शब्दः इतकः, निजकारणमेदेन भिषमानत्वात् घटपटादिवत्"। यहाँ घटपटादिके दृष्टान्तसे वर्णात्मकशब्दका अनिस्नत्व स्थापित हुआ है अतएव यह स्थापनाकर्म हुआ।

'स्यापनाकर्म' की भद्रबाहुशत व्याख्याको अलग रखकर अगर शन्दसाहरय की ओर ही ध्यान दिया जाय तो चरकसंहितागत स्थापनासे इसकी तुलना की जा सकती है। चरकके मतसे किसी प्रतिकाको सिद्ध करनेके लिये हेतु दृष्टान्त उपनय और निगमनका आश्रय

<sup>?</sup> वही ६६ — ६६। ६ दूचीने चीनीसे संस्कृतमें इस प्रत्यका अनुवाद किया है । उन्होंने जी प्रतिसंस्कृत 'उपाय' शब्द रखा है वह ठीक ही अंचता है। यश्वि स्वयं दूचीकी प्रतिसंस्कृतमें संदेह है।

लेना स्थापना है। अर्थात् न्याय वाक्य दो भागोंमें विभक्त है – प्रतिज्ञा और स्थापना। प्रतिज्ञासे अतिरिक्त जिन अवयवोंसे वस्तु स्थापित – सिद्ध होती है उनको स्थापना कहा जाता है –

"स्यापना नाम तस्या एव प्रतिकायाः हेतुद्दशन्तोपनयनिगमनैः स्थापना। पूर्वे हि प्रतिका प्रश्लात् स्थापना। कि हि अप्रतिकातं स्थापयिष्यति।" वही ३१.।

आ० भद्रबाहुने जो अर्घ किया है वही अर्थ यदि स्थापनाकर्मका लिया जाय तब चरकसंहितागत 'परिहार'के साथ स्थापनाकर्मका सादश्य है। क्यों कि परिहारकी व्याख्या चरकने ऐसी की है – "परिहारो नाम तसीय दोषधचनस्य (हेतुदोषवचनस्य ) परिहरणम्" वही ६०।

(४) प्रत्युत्पमितनाञ्ची - जिससे आपन दूषणका तत्काल निवारण हो वह प्रत्युत्पन्न-विनाशी है जैसे किसी शून्यवादीने कहा कि जब समी पदार्थ नहीं तो जीवका सद्भाव कैसे है तब उसको दुरंत उत्तर देना कि

#### "जं भणसि नरिथ भासा वयणमिनं धरिध नरिथ जर सरिध। एव परसाहाणी असओ णु निसेहए को णु ॥ ७१॥

अर्थात् निषेधक वचन है या नहीं ! यदि है तो सर्व निषेध नहीं हुआ क्यों कि वचन सत् हो गया । यदि नहीं तो सर्वभावका निषेध कैसे ! असत् ऐसे वचनसे सर्ववस्तुका निषेध नहीं हो सकता । और जीवके निषेधका मी उत्तर देना कि तुमने जो शब्दप्रयोग किया वह तो विवक्षा-पूर्वक हो । यदि जीव ही नहीं तो विवक्षा किसे होगी ! अजीवको तो विवक्षा होती नहीं । अत एव जो निषेधवचनका संभव हुआ उसीसे जीवका अस्तित्व मी सिद्ध हो जाता है । यह उत्तरका प्रकार प्रत्युत्पन्विनाशी है – दश्वै० नि० ग्रक्ष ७०-७२ ।

आ० भद्रबाहुकी कारिकाके साथ विम्रहत्यावर्तनीकी प्रथम कारिकाकी तुलना करना चाहिए। प्रतिपक्षीको प्रतिज्ञाहानि निप्रहस्थानसे निगृहीत करना प्रत्युत्पन्नविनाशी आहरण है। प्रतिक्षा-हानि निप्रहस्थान न्यायसूत्र (५. २. २) चरक (वही ६१) और तर्कशास्त्रमें (पृ० ३३) है।

#### (२) आइरणसर्देश ।

(१) अनुमास्ति — प्रतिवादीके मन्तन्यका आंशिक खीकार करके दूसरे अंशमें उसकी शिक्षा देना अनुशास्ति है जैसे सांख्य को कहना कि सच है आत्माको हम भी तुम्हारी तरह समूत मानते हैं किन्तु वह अकर्ता नहीं, कर्ता है, क्यों कि वही सुखदु:खका वेदन करता है। अर्थात् कर्मफल पाता है—

#### "जेर्सि पि अरिध आया वत्तव्वा ते वि अम्द्र वि स अरिध । किन्तु अकत्ता न भवद वेययद जेण सुद्दुक्यं ॥ ७५ ॥"

(२) उपालम्भ - दूसरेके मतको द्षित करना उपालम्भ है। जैसे चार्वाकको कहना कि यदि आत्मा नहीं है तो 'आत्मा नहीं है' ऐसा तुम्हारा कुनिज्ञान मी संभव नहीं है। अर्थाल् तुम्हारे इस कुनिज्ञानको खीकार करके मी हम कह सकते हैं कि उससे आत्माभाव सिद्ध नहीं। क्यों कि 'आत्मा है' ऐसा ज्ञान हो या 'आत्मा नहीं है' ऐसा कुनिज्ञान हो ये दोनों कोई चेतन जीवके अस्तित्वके निमा संभव नहीं क्यों कि अचेतन घटमें न ज्ञान है न कुनिज्ञान - दशकै। नि० ७६ - ७७।

न्या० प्रस्तावना १३

उपालम्भका दार्शनिकों में सामान्य अर्थ तो यह किया जाता है कि दूसरेके पक्षमें दूषणका उद्भावन करना किन्तु चरकने वादपदों में उपालम्भ को खतबक्रपसे गिनाया है और कहा है कि "उपालम्भो नाम हेतोबॉबबखनम् ।" (५९.) अर्थात चरकके अनुसार हेखामासोंका उद्भावन उपालम्भ है। न्यायसूचका हेखामासक्रप निमहस्थान (५.२.२५) ही चरकका उपालम्भ है। खयं चरकने मी अहेतु (५७) नामक एक सतक वादपद रखा है। अहेतुका उद्भावन ही उपालम्भ है। तर्कशाख (१०१०) और उपायहदयमें मी (१०१६) हेखामासका वर्णन आया है। विशेषता यह है कि उपायहदयमें हेखामासका अर्थ विस्तृत है। छल और जातिका भी समावेश हेखामासमें स्पष्टक्रपसे कियां है।

(३) पृच्छा - प्रश्न करनेको पृष्छा कहते हैं - अर्थात् उत्तरोत्तर प्रश्न करके परमतको असिद्ध और स्वमतको सिद्ध करना पृष्छा है जैसे चार्वाकसे प्रश्न करके जीवसिद्ध करना।

प्रश्न - आत्मा क्यों नहीं है !

उत्तर - क्यों कि परोक्ष है।

प्रश्न — यदि परोक्ष होनेसे नहीं तो कुम्हारा आरमनिषेधक कुषिहान मी दूसरों को परोक्ष है अत एव नहीं है। तब जीवनिषेध कैसे होगा !

इस प्रश्नमें ही आत्मसिद्धि निहित है। और चार्वाकके उत्तरको खीकार करके ही यह प्रश्न किया गया है।

इस पृष्काकी तुलना चरकगत अनुयोगसे करना चाहिए। अनुयोगको चरकने प्रश्न और प्रश्नेकदेश कहा है – चरक विमान० ८. ५२

उपायहृदयमें दूषण गिनाते हुए प्रश्नवाहुल्यमुत्तराल्पता तथा प्रश्नास्पतोत्तरबाहुल्य ऐसे दो दूषण मी बताये हैं। इस पृष्छाकी तुलना उन दो दूषणोंसे की जा सकती है। प्रश्नबाहुल्य-मुत्तराल्पतांका स्पष्टीकरण इस प्रकार है—

"शारमा तिरयोऽनैन्द्रियकस्थात् यथाकाशोऽनैन्द्रियकस्थानित्य इति भवतः स्थापना । अथ यवनैन्द्रियकं तकावद्यं नित्यम् । तस्कथं लिखम्" उपाय० पृ० २८ ।

प्रश्नाल्यतोत्तरबाहुल्यका खरूप ऐसा है-

"भारमा निस्पोऽनैन्द्रियक्तरवादिति भवरस्थापमा । भनेन्द्रियकस्य द्वैविश्यम् । यथा पर-माणवोऽनुपलभ्या भनित्याः । भाकाशस्तिवन्द्रियानुपलभ्यो निस्यक्ष । कथं भवतोष्यते यद्नुपलभ्यत्वाक्षित्र इति ।" वपाय० पृ० २८ ।

उपायहृदयने प्रश्नके अज्ञान को भी एक खत्र निमहस्थान माना है। और प्रश्नका त्रैलिप्य प्रतिपादित किया है -

"तजु प्रसाः कतिविधाः ? उदयते । त्रिविधाः । यथा चवनसमः, मर्थसमः, हेतुसः सभा । यदि वादिनस्तैकिमिः प्रश्लोत्तराणि न कुवैन्ति तक्किमत्तम् । " ५० १८ ।

(४) निश्रावचन - अन्यके बहानेसे अन्यको उपदेश देना निश्रावचन है। उपदेश तो देना स्वशिष्यको किन्तु अपेक्षा यह रखना कि उससे दूसरा प्रतिष्ठद हो जाय। जैसे अपने

३ म्यायस्त्रं १.२.१ ।

शिष्यको कहना कि जो लोग जीवका अस्तित्व नहीं मानते उनके मतमें दानादिका फल मी नहीं घटेगा। तब यह हुन कर बीचमें ही चार्वाक कहता है कि ठीक तो है फल म मिले तो नहीं। उसको उत्तर देना कि तब सैसारमें जीवोंकी विचित्रता कैसे घटेगी! यह निश्रावचन है— दशबै० नि० गा० ८०।

#### (३) माइरणतहोष

- (१) अधर्मयुक्त-प्रवचनके हितार्च सावधकर्म करना अधर्मयुक्त होनेसे आहरणतरोष है। जैसे प्रतिवादी पोष्टशाल परिवाजकने बादमें हारकर जब विधावलसे रोहगुत मुनिके विनाशार्थ विष्छुओंका सर्जन किया तब रोहगुतने विष्छुओंको विनाशार्थ नयूरोंका सर्जन किया जो अधर्मकार्य हैं। फिर मी प्रवचनके रक्षार्थ ऐसा करनेको रोहगुत बाष्य थे दशवै० नि० गा० ८१ चूर्णी।
- (२) प्रतिलोम 'शाट्यं कुर्यात्, शठं प्रति' का अवलंबन करना प्रतिलोम है । जैसे रोहगुसने पोद्दशाल परिज्ञाजकको हरानेके लिये किया । परिज्ञाजकने जान कर ही जैन पक्ष स्थापित किया तब प्रतिवादी जैन मुनि रोहगुसने उसको हरानेके लिये ही जैनसिद्धान्तके प्रतिकृत त्रैराजिक पक्ष लेकर उसका पराजय किया । उनका यह कार्य अपसिद्धान्तके प्रचारमें सहायक होनेसे आहरणतहोषकोटिये हैं ।

अश्वनने बाक्यदोवींको गिनाते हुये एक विरुद्ध भी गिनाया है। उसकी व्याख्या करते हुए कहा है-

## "विरुद्धं नाम यव् इष्टान्तसिद्धान्तसमयैर्विरुद्धम्।" वही ५४।

इस न्याख्याको देखते हुए प्रतिलोम की तुलना 'विरुद्धवाक्यदोषसे' की जा सकती है । न्यायस्त्रसंमत अपसिद्धान्त और प्रतिलोममें फर्क यह है कि अपसिद्धान्त तब होता है जब शुक्रमें वादी अपने एक सिद्धान्तकी प्रतिलो करता है और बादमें उसकी अवहेलना करके उससे विरुद्ध वस्तुको खीकार कर कथा करता है — "सिद्धान्तमम्युपेखानियमान् कथाप्रसंगोपसि-द्धान्तः।" न्यायस्० ५.२.२४। किन्तु प्रतिलोममें वादी किसी एक संप्रदाय या सिद्धान्तको वस्तुतः मानते हुए मी बादक्षयाप्रसंगमें अपनी प्रतिभाके बलसे प्रतिवादीको हरानेकी दृष्टिसे ही खसंगतसिद्धान्तके विरोधी सिद्धान्तकी स्थापना कर देता है। प्रतिलोममें यह आवश्यक नहीं की वह शुक्रमें अपने सिद्धान्तकी प्रतिष्ठा करे। किन्तु प्रतिवादी के मंतव्यसे विरुद्ध मंतव्यको सिद्ध कर देता है। वैतिण्डक और प्रातिलोमिकों फर्क यह है कि वैतिण्डकका कोई पक्ष नहीं होता वर्धान् किसी दर्शनकी मान्यतासे वह बद्ध नहीं होता। किन्तु प्रातिलोमिक वह है जो किसी दर्शनकी मान्यतासे वह बद्ध नहीं होता। किन्तु प्रातिलोमिक वह है जो किसी दर्शनकी मान्यतासे वह बद्ध नहीं होता। किन्तु प्रातिलोमिक वह है जो किसी दर्शन से तो बद्ध होता है किन्तु वादकथामें प्रतिवादी यदि उसिके पक्ष को खीकार कर वादका प्रारंभ करता है तो उसे हरानेके लिये ही खसिद्धान्तके विरुद्ध मी वह दलील करता है और प्रतिवादीको निग्रहीत करता है।

(३) आत्मोपनीत - ऐसा उपन्यास करना जिससे खका या खमतका ही घात हो । जैसे कहना की एकेन्द्रिय सजीव हैं क्यों कि उनका आसोक्य्नास स्पष्ट दिखता है - दशकै० नि० सू० गा० ८३।

३ विशेषा० २४५६ । २ विशेषा० गां० २४५६ ।

यह तो स्पष्टतया असिद्ध हेत्वाभास है। किन्तु चूर्णाकारने इसका स्पष्टीकरण घटमें व्यतिरेकव्याप्ति दिखाकर किया है, जिसका फल घटकी तरह एकेन्द्रियोंका मी निर्जीव सिद्ध हो जाना है क्यों कि जैसे घटमें श्वासोच्छ्वास व्यक्त नहीं वैसे एकेन्द्रियमें मी नहीं। "जहा को वि अणेज्ञा-एगेन्द्रिया सजीवा, कम्हा जेण तेसिं फुडो उस्सासनिस्सासो दीसह। दिद्वंतो घडो। जहा घडस्स निज्ञीवक्तणेण उस्सासनिस्सासो निरंथ। ताण उस्तासनिस्तासो फुडो दीसह तम्हा पते सजीवा। एयमादीहिं विच्छं न मासितव्वं!"

(४) दुरुपनीत - ऐसी वात करना जिससे खर्मिकी निन्दा हो यह दुरुपनीत है। इसका उदाहरण एक बौद्धिके कथनमें है। यथा -

"कम्धाऽऽचार्याघना ते ननु शफरवधे जालमभासि मस्यान्, ते मे मद्योपदंशान् पिबसि ननु युतो वेश्यया यासि वेश्याम्। इत्वारीणां गर्छेऽहिं क नु तव रिपवो येषु सर्मिष छिनशि, चौरस्त्वं चूतद्वेतोः कितव इति कथं येन दासीसुतोऽसि ॥"

नि॰ गा॰ ८३ - हारि॰ टीका।

यह मी चरकसंगत विरुद्ध वाक्यवोषसे तुलनीय है। उनका कहना है कि खसमय विरुद्ध नहीं बोलना चाहिए। बौद्धवर्शन मोक्षशाक्षिक समय है। चरकके अनुसार मोक्षशाक्षिक समय है कि — "मोक्षशाक्षिकसमयः सर्वभूतेष्वाहिंसेति" वही ५४। अतएव बौद्ध मिक्षुका हिंसाका समर्थन खसमय विरुद्ध होनेसे वाक्यदोध है।

उपायहृदयमें निरुद्ध वो प्रकारका है दृष्टान्तिनिरुद्ध और युक्तिनिरुद्ध — पृ० १७ । उपायहृद्ध यक मतसे जो जिसका धर्म हो उससे उसका आचरण यदि निरुद्ध हो तो वह युक्तिनिरुद्ध है । जैसे कोई ब्राह्मण क्षत्रियधर्मका पाछन करें और मृगयादिकी शिक्षा ले तो वह युक्तिनिरुद्ध है । युक्तिनिरुद्धकी इस व्याख्याको देखते हुए दुरुपनीतकी तुछना उससे की जा सकती है ।

#### (४) उपन्यास

(१) सद्वस्तृपान्यास -- प्रतिपक्षीकी वस्तुका ही उपन्यास करना अर्थात् प्रतिपक्षीके ही उपन्यास हेतुको उपन्यस्त करके दोष दिखाना तद्वस्त्पन्यास है। जैसे -- किसीने (वैशेषिकने) कहा कि जीव नित्य है क्यों कि अमूर्त है। तब उसी अमूर्तत्वको उपन्यस्त करके दोष देना कि कर्म तो अमूर्त होते हुए भी अनित्य हैं -- दशबै० नि० चू० ८४।

भाचार्य हरिभद्रने इसकी तुलना साधर्म्यसमा जातिसे की है। किन्तु इसका अधिक साम्य प्रतिहृष्टान्तसमा जातिसे है— "क्रियाबानात्मा क्रियाहेतुगुणयोगात् लोष्टवदित्युके प्रतिहृष्टान्त उपादीयते क्रियाहेतुगुणयुक्तं आकाशं निष्क्रियं दृष्टमिति।" न्यायभा० ५.१.९.।

साधर्म्यसमा और प्रतिदृष्टान्तसमामें मेद यह है कि साधर्म्यसमामें अन्यदृष्टान्त और अन्य-हेतुकृत साधर्म्य को लेकर उत्तर दिया जाता है जब कि प्रतिदृष्टान्तसमा में हेतु तो बार्दिप्रोक्त ही रहता है सिर्फ दृष्टान्त ही बदल दिया जाता है। तहस्त्प्रन्यासमें मी यही अभिप्रेत है। अतप्त उसकी तुलना प्रतिदृष्टान्तके साथ ही करना चाहिए।

१ ''बुक्तिविद्दो यथा, ब्राह्मणस्य क्षत्रधर्मानुपाकनम्, स्मयादिशिक्षा च । क्षत्रियस्य व्यानसमाप-त्तिहिति युक्तिविद्दः । एवम्भूती धर्मी अका अबुद्धैव सर्त्य मन्दन्ते ।'' उपाय० ए० १७ ।

वस्तुतः देखो तो भक्त्वन्तरसे हेतुकी अनैकान्तिकताका उद्गावन करना ही तद्वस्तूपन्यास और प्रतिदृष्टान्तसमा जातिका प्रयोजन है ।

उपायहृद्यगत प्रतिदृष्टान्तसम दूषण (पृ० ३०) और तर्कशास्त्रगत प्रतिदृष्टान्तखण्डनसे यह तुस्रनीय है – पृ० २६।

(२) तदन्यवस्तूपन्यास — उपन्यस्त वस्तुले अन्यमें भी प्रतिवादीकी बातका उपसंहार कर पराभूत करना तदन्यवस्तूपन्यास है — जैसे जीव अन्य है शरीर अन्य है । तो दोनों अन्य-शन्दवाच्य होनेसे एक हैं ऐसा यदि प्रतिवादी कहे तो उसके उत्तरमें कहना कि परमाणु अन्य है, द्विप्रदेशी अन्य है तो दोनों अन्यशब्दवाच्य होनेसे एक मानना चाहिए — यह तदन्यवस्तूप-न्यास है — दशबै० नि० गा० ८४।

यह स्पष्टरूपसे प्रसंगापादम है। पूर्वोक्त व्यंसक और ख्षक हेतुसे ऋगशः पूर्वपक्ष और उत्तर पक्षकी तुलना करना चाहिए।

(३) प्रतिनिभोपन्यास — वादीके 'मेरे वचनमें दोष नहीं हो सकता' ऐसे साभिमान कथनके उत्तरमें प्रतिवादी भी यदि वैसा ही कहे तो वह प्रतिनिभोपन्यास है। जैसे किसीने कहा कि 'जीव सत् है' तब उसको कहना कि 'घट भी सत् है तो वह भी जीव होजायगा'। इसका छीकिक उदाहरण निर्धुक्तिकारने एक संन्यासीका दिया है। उसका दावा था कि मुझे कोई अश्वत बात सुनादे तो उसको में सुवर्णपात्र द्ंगा। धूर्त होनेसे अश्वत बातको भी वह श्वत बता देता था। तब एक पुरुषने उत्तर दिया कि तेरे पितासे मेरे पिता एक छाख मांगते हैं। यदि श्वत है तो एक छाख दो, अश्वत है तो सुवर्णपात्र दो। इस तरह किसीको उभवपाशा-रज्जन्याय से उत्तर देना प्रतिनिभोपन्यास है — दशवै० नि० गा० ८५।

यह उपन्यास सामान्यन्छळ है। इसकी तुळना छ्षक हेतुसे भी की जा सकती है। अविशेषसमा जातिके साथ भी इसकी तुळना की जा सकती है, यद्यपि दोनों में थोडा मेद अवस्य है।

(४) हेत्पन्यास — किसीके प्रश्नके उत्तरमें हेतु बता देना हेत्पन्यास है। जैसे किसीने पूछा — आत्मा चक्षुरादि इन्द्रियप्राद्य क्यों नहीं ! तो उत्तर देना कि वह अतीन्द्रिय है — दशकै० नि० गा० ८५।

चरकने हेतुके विषयमें प्रश्नको अनुयोग कहा है और भद्रवाहुने प्रश्नके उत्तरमें हेतुके उपन्यासको हेत्पन्यास कहा है – यह हेत्पन्यास और अनुयोगमें मेद हैं।

"अनुयोगो नाम स यत्तिहरानां तिहरीरेव सार्ध तन्त्रे तन्त्रेकदेशे या प्रश्नः प्रश्नेकदेशों था हानविहानवचनप्रतिवचनपरीक्षार्थमादिस्यते यथा नित्यः पुरुषः इति प्रतिहाते यत् परः 'को देतुरित्याह' सोऽनुयोगः। चरक विमान० १०८-५२

पूर्वोक्त तुलनाका सरलतासे बोध होनेके लिये नीचे तुलनात्मक नकशा दिया जाता है उससे स्पष्ट है कि जैनागममें जो वादपद बताये गये हैं यद्यपि उनके नाम अन्य सभी परंपरासे भिन्न ही हैं फिर भी अर्थतः साहस्य अवस्य है। जैनागमकी यह परंपरा बादशास्त्रके अञ्चवस्थित और अविकसित किसी प्राचीन रूपकी ओर संकेत करती है। क्यों कि जबसे बादशास्त्र व्यवस्थित हुआ है तबसे एक निश्चित अर्थमें ही पारिभाषिक शब्दोंका प्रयोग समान रूपसे

| वैदिक | और बौद्ध विद्वानों      | ने किया है। उन          | पारिभाषिक श                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | दोंका व्यवहार           | जैन आगममें नहीं है।    |
|-------|-------------------------|-------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------|------------------------|
| इससे  | फलित यह होता है         | कि आगमवर्णन             | किसी छप्तः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | र्यात्ताः<br>सचीन परंपर | का ही अनुगमन करता      |
| है।य  | विषि आगमका अं           | तिम संस्करण वि          | क्रम पश्चिवी श                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | तान्दीमें हुआ           | है तब मी इस विषयमें    |
|       | रंपराको न अपना          |                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                         |                        |
|       | जैनागम                  | चरकसंहिता               | तर्कशास                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | उपाय <b>इ</b> द्        |                        |
| ¥. È  | ₹                       |                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                         | * *********            |
|       | -                       | आविसदीर्घसूत्र-         | 🕴. अविज्ञातार                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | रि. अविकात              | र १. अविज्ञातार्थ      |
|       |                         | संकुटैर्शनयदण्डवै       | i: i                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                         |                        |
|       | ₹.                      | <b>अविद्वा</b> न        | २. अज्ञान                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | २. अतिहान               | २. अज्ञान              |
|       | २. स्वापकः १.           | प्रतिष्ठापना            | _                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                         | _                      |
|       | ३. व्यंसक 🕽 १.          |                         | १. अविशेषस                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ण्डन                    | १. अविशेषसमाजातिः      |
|       | . इ. इ. इ. र            |                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                         | २. सामान्यच्छल         |
| છ. ઝ  | <b>ाइ</b> रण            |                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                         |                        |
|       | १. अपाय                 | _                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                         |                        |
|       | २. उपाय                 | <del></del>             | <del></del>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                         | <del></del>            |
|       | 🤾 स्यापनाकर्म           | १. स्वापना              | -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                         | _                      |
|       |                         | २. परिहार               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                         |                        |
|       | <b>४. अ</b> खुत्पक्रिका | शी १. प्रतिकाहा         | नि १. प्रतिका                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | हानि —                  | <b>१.</b> प्रतिहाहानि  |
| ৪. স  | <b>ाइरणत</b> देश        |                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                         |                        |
|       | <b>१. अनु</b> शास्ति    | <del></del>             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | _                       |                        |
|       | २. उपारुम               | <del>-</del>            | १. उपाळम                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | A                       | १. उपास्त्रम           |
|       |                         | ર. અફેલુ                | २. हेलाभार                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | इ. २. हेल्बाभा          | स २. हेलाभास           |
|       | <b>३.</b> प्रष्ठा       | १. असुयोग               | Personal Property Control of the Con | -                       | <u>स्यश्चराल्पता</u>   |
|       |                         |                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | २. प्रशस्य              | <b>ग्तोत्तरबाहुल्य</b> |
|       | ४. निश्चवयन             |                         | <del></del>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | _                       | . —                    |
| ४. अ  | <b>ाइरणतदो</b> व        |                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                         |                        |
|       | १. अधर्मशुक्त           | <b>—</b>                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                         |                        |
|       |                         | <b>विरुद्धवान्यदो</b> ष | <del>_</del>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                         | _                      |
|       | ३. भारमोपम्सित          |                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                         |                        |
|       | ४. दुरुपनीत ।           | विरुद्धवास्पदीय         | १                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | युक्तितिरुद्ध           | <b></b>                |
| -     | न्यास                   |                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                         | ·                      |
|       | १. तद्रस्त्पन्यास       | १ प्रतिदृष्टान्तखण      | <b>उन</b> े १ प्रतिदृष्ट                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ांतसम <b>र्</b> षण      | १ अतिरद्धान्तसमाजाति   |
| •     | २. तदन्यशस्त्पन्य       | -                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                         | <del></del>            |
|       | ३. प्रतिनिभोपन्याः      | त १ सामान्यच्छर         | र <b>१ अ</b> विशेषर                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ण्डन                    | १ अविशेषसमाजाति        |
|       |                         |                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                         | २ सामान्यच्छल          |

१ अनुयोग

# २. आगमोत्तरसाहित्यमें जैन दर्शन

#### प्रास्ताविक

जैन आगम और सिद्धसेनके बीचका जो जैन साहिस्स है उसमें दार्शनिक है हिसे उनकारी साहिस्स आचार्य कुन्दकुन्दका तथा याचक उमासातिका है। जैन आगमेंकी प्राचीन टीकाओं में उपलब्ध निर्मुक्तियों का स्थान है। उपलब्ध निर्मुक्तियों प्राचीनतर निर्मुक्तियों का समावेश हो गया है और अब तो स्थित यह है कि प्राचीनतर अंश और भद्रबाहुका नया अंश इन दोनोंका पृथक्तरण कठिन हो गया है। आचार्य भद्रबाहुका समय मान्यवर मुनिश्री पुण्यक्रिजयजीने विक छठी शताब्दीका उत्तरार्ध माना हैं। यदि इसे ठीक माना जाय तब यह मानना पडता है कि निर्मुक्तियाँ अपने मौजुदा रूपमें सिद्धसेनके बादकी कृतियाँ हैं। अत एव उनको सिद्धसेन पूर्ववर्ती साहिस्समें स्थान नहीं। भाष्य और चूर्णियाँ तो सिद्धसेनके बादकी हैं ही। अतएव सिद्धसेन पूर्ववर्ती आगमेतर साहिस्समें कुन्दकुन्द और उमास्तातिके साहिस्समें दार्शनिक तत्त्वकी क्या स्थिति थी — इसका दिग्दर्शन यदि हम करलें तो सिद्धसेनके पूर्वमें जैनदर्शन की स्थितिका पूरा चित्र हमारे सामने उपस्थित हो सकेगा और यह हम जान सकेंगे कि सिद्धसेनको विरासतमें क्या और कितना मिला था है

# (अ) वाचक उमाखातिकी देन

#### प्रास्ताविक

वाचक उमाखातिका समय पं० श्री द्वुखलालजीने तीसरी चौथी शताब्दी होनेका अंदाज किया है। आ० कुन्दकुन्दके समयमें अभी विद्वानोंका एकमत नहीं। आचार्य कुन्दकुन्दका समय जो भी माना जाय किन्तु तस्वार्थ और आ० कुन्दकुन्दके अन्यगत दार्शनिकविकासकी और यदि ध्यान विया जाय तो वा० उमाखातिके तस्वार्थगत जैनदर्शनकी अपेक्षा आ० कुन्दकुन्दके प्रन्थगत जैनदर्शनका रूप विकसित है यह किसी भी दार्शनिकसे छिपा नहीं रह सकता। अत एव दोनोंके समय विचारमें इस पहल्को भी यथायोग्य स्थान अवह्य देना चाहिए। इसके प्रकाशमें यदि दूसरे प्रमाणोंका विचार किया जायगा तो संभव है दोनोंके समयका निर्णय सहजमें हो सकेगा।

प्रस्तुतमें दार्शनिक विकासक्रमका दिग्दर्शन करना मुख्य है अतएव आधार्य कुन्दकुन्द और वाचकके पूर्वापरमावके प्रश्नको अलग रख कर ही पहले वाचकके तत्त्वार्यके आश्रयसे जैनदार्शनिक तत्त्वकी विवेचना करना प्राप्त है। और उसके बाद ही आ० कुन्दकुन्दकी जैनदर्शनको क्या देन है उसकी चर्चा की जायगी। ऐसा होनेसे क्रमविकास कैसा हुआ है यह सहज ही में बात हो सकेगा।

दार्शनिक स्त्रोंकी रचनाका युग समाप्त हो चुका था और दार्शनिक स्त्रोंके माध्येंकी रचना मी होने लगी थी किन्तु जैनपरंपरामें अमी तक स्त्रशैलीका संस्कृत मन्य एक मी नहीं बना था। इसी बुटिको दूर करनेके लिये सर्वप्रथम बा० उमाखातिने तस्त्रार्थस्त्र की रचना की। उनका तस्त्रार्थ जैन साहित्यमें स्त्रशैलीका सर्वप्रथम मन्य है इतना ही नहीं किन्तु जैन

१ महाबीर जैनवियाक्य स्मृतसारक. ए० १९९ ।

साहिस्सके संस्कृतमापानिष्ठस प्रन्थोंमें भी यह सर्वप्रथम है। जिस प्रकार बादरायणने उपनिषदोंका दोहन करके ब्रह्मसूत्रोंकी रचनाके द्वारा वेदान्त दर्शनको व्यवस्थित किया है उसी प्रकार उमाखातिने आगमोंका दोहन करके तत्त्रार्थसूत्रकी रचनाके द्वारा जैन दर्शनको व्यवस्थित करनेका प्रयत्त किया है। उसमें जैन तत्त्रज्ञान, आचार, भूगोल, खगोल, जीवविद्या, पदार्थविद्यान इस्यादि नाना प्रकारके विषयोंके मौलिक मन्तन्योंको मूल आगमोंके आधारपर स्ववद्ध किया है। और उन स्कृतिके स्पष्टीकरणके लिये खोपन्न भाष्यकी भी रचना की है। वाल उमाखातिने तत्त्वार्थ स्वृत्रमें आगमोंकी बातोंको संस्कृत भाषामें व्यवस्थित स्वपे रखनेका प्रयस्त तो किया है। किया है। यह कार्य तो उन्होंने अकलंकादि समर्थ टीकाकारोंके लिये छोड दिया है। अत एव तत्त्वर्थसूत्रमें प्रमेयक्त और प्रमाणतत्त्वके विषयमें सूक्ष्म दार्शनिक चर्चा या समर्थनकी आज्ञा नहीं करना चाहिए। तथापि उसमें जो अल्प मात्रामें ही सही, दार्शनिक विकासके सीमाचिन्ह दिखाई देते हैं उनका निर्देश करना आवश्यक है। प्रथम प्रमेयतत्त्वके विषयमें चर्चा की जाती है।

## [१] प्रमेचनिरूपण

# § १. तस्त्र, अर्थ, पदार्थ, तस्त्रार्थ

तत्वार्थसूत्र और उसका खोपह भाष्य यह दार्शनिक माध्ययुगकी कृति है। अत एव वाच-कने उसे दार्शनिकसूत्र और भाष्यकी कोटिका प्रन्य बनानेका प्रयक्त किया है। दार्शनिकसूत्रोंकी यह विशेषता है कि उनमें खसंगत तत्त्वोंका निर्देश प्रारंभमें ही सत्, अर्थ, पदार्थ, या तत्त्र जैसे शब्दोंसे किया जाता है। अत एव जैन दृष्टिसे भी उन शब्दोंका अर्थ निश्चित करके यह बताना आवश्यक हो जाता है कि तत्त्व कितने हैं! वैशेषिक स्त्रमें द्रव्यादि छः को पदार्थ कहा है (१.१.४) किन्तु अर्थसंज्ञा द्रव्य, गुण और कर्मकी ही की गई है (८.२.३)। सत्ता संबंधके कारण सत् ऐसी पारिभाषिक संज्ञा भी इन्ही तीनकी रखी गई है (१.१.८)। ग्यायस्त्रगत प्रमाणादि १६ तत्त्वोंको भाष्यकारने सत् शब्दसे व्यवहृत किया है'। सांद्योंके मतसे प्रकृति और पुरुष ये दो ही तत्त्व माने गये हैं।

वाचकने इस विषयमें जैनदर्शनका मन्तन्य स्पष्ट किया कि तस्त्र, अर्घ, तस्त्रार्ध और पदार्ध एकार्यक हैं। और तस्त्रोंकी संख्या सात हैं। आगमोंमें पदार्थकी संख्या ९ बताई गई है (स्था । स्व ६६५) जब कि वाचकने पुण्य और पापको बंधमें अन्तर्भूत करके सात तस्त्रोंका ही उपादान किया है। यह वाचककी नई सूझ जान पडती है।

## §२. सत्का स्वरूप

वा० उमाखातिने नयोंकी विवेचनामें कहा है कि "सर्वमेकं सद्विशेषात्" (तस्वार्धमा० १.३५)। अर्थात् सब एक है क्यों कि समी समानभावसे सत् हैं। उनका यह कयन ऋषेदके वीर्षतमा ऋषिके 'एकं सद् विधा बहुधा बदन्ति' (१.१६४.४६) की तथा उपनिषदोंके

३ देको, 'ठरवार्थसूत्र जैनारामसमन्यप'। १ ''सच कक्षु बोडशथा व्यूबसुरदेश्यते'' न्यायभाव १.१.१: १ 'सम्बिघोऽर्थसारवम्।'' १.४ । १, २ । ''एते वा सम्बद्धांसरवानि ।'' १.४ । ''सरवार्थ-अक्षावस्'' ३.२. ।

सन्मूलक सर्वप्रपञ्चकी उत्पत्तिके बादकी (छान्दो० ६.२) याद दिलाता है । स्थानांगसूत्रमें 'एंगे आया' (स्० १) तथा 'एंगे लोए' (स्० ६) जैसे सूत्र आते हैं। उन सूत्रोंकी संगतिके लिये संग्रहनयका अवलम्बन लेना पडता है। आत्मलेन सभी आत्माओंको एक मानकर 'एंगे आया' इस सूत्रको संगत किया जा सकता है तथा 'पञ्चास्तिकायमयो लेकः' के सिद्धान्तसे 'एंगे लोए' सूत्रकी मी संगति हो सकती है। यहाँ इतना तो स्पष्ट है कि आगिनक मान्यताकी मर्यादाका अतिक्रमण बिना किये ही संग्रहनयका अवलंबन करनेसे उक्त सूत्रोंकी संगति हो जाती है। किन्तु उमास्तातिने जब यह कहा कि 'सर्वमेकं सदिवशेषात्' तब इस वाक्यकी न्यापि किसी एक या समग्र दृश्य तक ही नहीं है किन्तु दृश्यगुणपर्यायन्यापी महासामान्यका मी स्पर्श करती है। उमास्तातिके समयपर्यन्तमें वेदान्तिओंके सदृशकाकी और न्याय-वैशेषिकोंके सत्तासामान्यकर महासामान्यकी प्रतिष्ठा हो चुकी थी। उसी दार्शनिक कल्पनाको संग्रहनयका अवलम्बन करके जैन परिभाषा का रूप उन्होंने दे दिया है।

अनेकान्तवादके विवेचनमें इमने यह बताया है कि आगमोंमें तिर्देग् और ऊर्घ्व दोनों प्रका-रके पर्यायोका आधारभूत द्रव्य माना गया है। जो सर्व द्रव्योंका अविशेष - सामान्य था - "अ-ब्रिसेसिए दब्बे विसेसिए जीवदब्बे अजीवदब्बे य।" अनुयोग० सू० १२३। पर उसकी 'सत्' संज्ञा आगममें नहीं थी। वा॰ उमास्त्रातिको प्रश्न होना स्त्राभाविक है कि दार्शनिकोंके परमतस्य 'सत्' का स्थान के सके ऐसा कौन पदार्थ है! वाचकने उत्तर दिया कि द्रव्य ही सत् है'। नाचकने जैनदर्शनकी प्रकृतिका पूरा घ्यान रख करके 'सत्' का लक्षण कर दिया है कि 'उत्पादव्ययभीव्ययुक्तं सत्' (५. २९)। इससे स्पष्ट है कि वाचकने जैनदर्शनके अनुसार जो 'सत्' की व्याख्या की है वह औपनिषददर्शन और न्याय-वैशेषिकोंकी 'सत्ता'से जैनसं-मत 'सत्' को विलक्षण सिद्ध करती है। वे 'सत्' या सत्ताको नित्य मानते हैं। वा॰ उमाखा-तिने मी 'सत्'को कहा तो निस्म किन्त उन्होंने 'निल' की व्याख्या ही ऐसी की है जिससे एकान्तवादके विवसे निस्म ऐसा सत् मुक्त हो और अखिडत रह सके। निस्मका छक्षण उमा-खातिने किया है कि = "तद्भावाययं निलम् |" ५. ६० । और इसकी व्याख्या की कि = "यत् सतो मावान ब्येति न ब्येब्यति तनित्यम् ।" अर्थात् उत्पाद और व्ययके होते हुए सी जो सद्रप मिटकर असत् नहीं हो जाता वह निस्य है। पर्यापें बदल जाने पर मी यदि उसमें सत् प्रस्पय होता है तो वह निस्म ही है अनिस्म नहीं । एक ही सत् उत्पादव्ययके कारण अस्पिर और प्रीव्यंके कारण स्पिर ऐसे परस्पर विरोधी धर्मीकी भूमि कैसे हो सकता है इस विरोधका परिहार मी बा॰ उमासातिने ''अर्पितानर्पितसिद्धेः ।'' ( ५. ३१. ) सूत्रसे किया है । और उसकी व्याख्यामें भागमोक्त पूर्वप्रतिपादित सप्तमंगीका निरूपण किया है। सप्तमंगीका वही भागमोक्त पुराना रूप प्राय: उन्हीं शब्दोंमें भाष्यमें उद्धत हुआ है । जैसा आगममें वचनमेदको मंगोंकी योजनामें महस्य दिया गया है वैसा वा० उमास्त्रातिने मी किया है। अवक्तव्य भंगका स्थान

३ "धर्मादीनि सन्ति इति कथं मृद्धते ? इति । अत्रोच्यते स्वक्षणतः । किञ्च सत्तो कथ्रणमिति ? अत्रोच्यते – 'करपाद्व्यवश्रीव्यपुक्तं सस्' ।'' तरवार्थमा० ५. २९ । सर्वार्थसिद्धिमें तथा खोकवार्यिक्में 'सत् श्रृञ्चकश्रणम्' ऐसा पृथक् सूत्र भी है – ५. २९ । २ तुक्षम् करो "वस्त गुणान्तरेषु अपि प्रावुर्भवरञ्ज तरवं न विद्याते तद् श्रृञ्चस् । किं पुनस्तरवस् ? तत्रावक्तत्वस् ।'' पार्वजस्त्रमधाभाव्य ५.१.११९ । न्या॰ प्रसावना १४

तीसरा है। प्रथमके तीन भंगोंकी योजना दिखाकर शेष विकल्पोंको शब्दतः उद्भृत नहीं किया किन्दु प्रसिद्धिके कारण विसार करना उन्होंने उचित न समझकर — 'देशादेशेन विकल्पयितव्यम्' ऐसा आदेश दे दिया है।

बाo उमाखातिने सत्के चार मेद बताये हैं - १ द्रव्यास्तिक, २ मातृकापदास्तिक, ३ उत्पन्नास्तिक, और १ पर्यायास्तिक । सत्का ऐसा विभाग अन्यत्र देखा नहीं जाता, इन चार मेदोंका विशेष विवरण था० उमाखातिने नहीं किया । टीकाकारने व्याख्यामें मतमेदोंका निर्देश किया हैं । प्रथमके दो मेद द्रव्यनयाश्चित हैं और अन्तिम दो पर्यायनयाश्चित हैं । द्रव्यास्तिकसे परमसंप्रहविषयभूत सत् द्रव्य और मातृकापदास्तिकसे सत् द्रव्यके व्यवहारनयाश्चित धर्मास्तिक कायादि द्रव्य और उनके मेदप्रमेद अभिप्रेत हैं । प्रस्थेक क्षणमें नवनवीश्यक्ष वस्तुका रूप उत्यक्तिकसे और प्रत्येक क्षणमें होनेवाला विनाश या मेद पर्यायास्तिकसे अभिप्रेत हैं ।

# § ३. द्रव्य, पर्याय और गुणका लक्ष्य ।

जैन आगमों में सत्के लिये द्रव्यशब्दका प्रयोग आता है। किन्तु द्रव्यशब्दके अनेक अर्थ प्रचलित थे'। अतएव स्पष्ट शब्दों में जैनसंमत द्रव्यका लक्षण मी करना आवश्यक था। उत्तराध्ययनमें मोक्षमार्गाध्ययन (२८) है। उसमें झानके विषयभूत द्रव्य, गुण और पर्याय थे तीन पदार्थ बताए गये हैं (गा० ५) अन्यत्र मी येही तीन पदार्थ गिनाये हैं । किन्तु द्रव्यके लक्षणमें सिर्फ गुणको ही स्थान मिला है—"गुणाणमासओ दक्षां" (गा० ६)। वाचकने गुण और पर्याय दोनोंको द्रव्य लक्षणमें स्थान दिया है—"गुणपर्यायवद् द्रव्यम्" (५.३७)। जाचकके इस लक्षणमें आगमाश्रय तो स्पष्ट है ही किन्तु शान्दिक रचनामें वैशेषिकके "कियागु-णवस्" (१.१.१५) इस्रादि द्रव्यलक्षणका प्रमाव मी स्पष्ट है।

गुणका लक्षण उत्तराध्ययनमें किया गया है कि "एगदबस्सिया गुणा" (२८.६)। किन्तु वैशेषिक सूत्रमें "द्रव्याश्रय्यगुणवान्" (१.१.१६) इस्मादि है। वाचक अपनी आगमिक परं-पराका अवलंबन लेते हुए भी वैशेषिक सूत्रका उपयोग करके गुणका लक्षण करते हैं कि "द्रव्याश्रया निर्गुणाः गुणाः।" (५. ४०)।

यहाँ एक विशेष बातका प्यान रखना जरूरी है। यथि जैन आगसिक परंपराका अवलंबन लेकर ही बाचकने वैशेषिक सूत्रोंका उपयोग किया है। तथिष अपनी परंपराकी दृष्टिसे उनका दृष्य और गुणका लक्षण जितना निर्दोष और पूर्ण है उतना खर्म वैशेषिकका मी नहीं हैं।

बीदोंके मतसे पर्याय या गुण ही सत् माना जाता है और वेदान्तके मतसे पर्यायतियुक्त हुन्य ही सत् माना जाता है। इन्ही दोनों मतोंका निरास वाचकके द्रव्य और गुणलक्षणोंमें स्पष्ट है।

उत्तराध्ययनमें पर्यायका लक्षण है—"ल्क्स्सणं पज्जवाणं तु उभनो अस्सिया भवे।" (२८.६) उभयपदका टीकाकारने जैनपरंपराके हार्दको पकडकरके द्रव्य और गुण अर्थ करके कहा है कि द्रव्य और गुणाश्रित जो हो वह पर्याय है। किन्तु खयं मूलकारने जो पर्यायके विचयमें आगे चलकर यह गाया कही है—

<sup>्</sup> १ प्रमाणभी । भाषा पु १४ । २ "से किं तं तिमामे दृष्यणामे, मुललाने, प्रमाणमे ।" अबु-बोगस्० १२४ । १ देसो, वैक्रेषिक-डपस्कार १.१.१५, १६ ।

#### ''दकत्तं च पुदुत्तं च संजा संठाणमेव च । संजोगा य दिमागा य पद्धावाणं तु लक्खणं ॥''

उससे यह प्रतीत होता है कि मूळकारको उभयपदसे दो या अधिक द्रव्य अभिप्रेत हैं। इसका मूळ गुणोंको एकद्रव्याश्रित और अनेकद्रव्याश्रित ऐसे दो प्रकारोंमें विभक्त करनेवाओं किसी प्राचीन परंपरामें हो तो आश्चर्य नहीं। वैशेषिक परंपरामें मी गुणोंका ऐसा विभाजन देखा जाता है —"संगोगविभागदिलहिशुयकुत्वादयोऽनेकाश्रिताः।" प्रशस्त० गुणनिरूपण।

पर्यायका उक्त आगमिक लक्षण सभी प्रकारके पर्यायोंको न्यास नहीं करता । किन्तु इतना ही स्चित करता है कि उभय द्रव्याश्रितको गुण कहा नहीं जाता उसे तो पर्याय कहना चाहिए । अत एव वाचकने पर्यायका निर्दोष लक्षण करनेका यत्न किया है । वाचकके "भावानतारं सङ्घान्तरं च पर्यायः ।" (५.३७) इस वाक्यमें पर्यायके स्वरूपका निर्देश अर्थ और व्यंजन – शब्द दोनों दृष्टिओंसे हुआ है । किन्तु पर्यायका लक्षण तो उन्होंने किया है कि "तङ्गावः परिणामः ।" (५.४१) यहाँ पर्यायके लिये परिणाम शब्दका प्रयोग सामिप्राय है ।

में पहले यह तो बता आया हूं कि आगमोंने पर्यायके लिये परिणाम शन्दका प्रयोग हुआ है। सांख्य और योगदर्शनमें भी परिणाम शन्द पर्याय अर्थमें ही प्रसिद्ध है। अत एव बाचकने उसी शब्दको लेकर पर्यायका लक्षण प्रियत किया है और उसकी व्याख्यामें कहा है कि, "धर्मादीनां द्रव्याणां ययोक्तानां च गुणानां स्तमानः स्ततस्वं परिणामः"। अर्थात् धर्मादि द्रव्य और गुण जिस जिस स्तमानमें हो अर्थात् जिस जिस रूपमें आत्मलाभ प्राप्त करते हो उनका वह स्तभाव या स्तरूप परिणाम है अर्थात् पर्याय है।

परिणामोंको वाचकने आदिमान् और अनादि ऐसे दो मेदोंमें विभक्त किया है । प्रत्येक इंच्यमें दोनों प्रकारके परिणाम होते हैं । जैसे जीवमें जीवल, इञ्चल, इस्यादि अनादि परिणाम हैं और योग और उपयोग आदिमान् परिणाम हैं । उनका यह विश्लेषण जैनागम और इतर दर्शनके मार्मिक अम्यासका फड़ है ।

# ६४. गुण और पर्यायसे द्रन्य वियुक्त नहीं ।

बाo उसास्तातिकृत इन्यके रुक्षण से यह तो फलित हो ही जाता है कि गुण और पर्यायसे रहित ऐसा कोई इन्य हो नहीं सकता । इस बांतको उन्होंने अन्यत्र स्पष्ट शन्दोंने कहा मी है— "इन्यजीन इसि गुणपर्यायियुक्तः प्रज्ञास्यापितोऽनादिपारिणामिकमानयुक्तो जीन इति ।" तत्वार्थभा० १५ । अर्थात् गुण और पर्यायसे वस्तुतः पृथक् ऐसा इन्य नहीं होता किन्तु प्रज्ञासे उसकी कल्पना की जा सकती है । अर्थात् गुण और पर्यायकी निनक्षा न करके इन्यको गुणभ्ओर प्रयायसे पृथक् समझा जा सकता है पर वस्तुतः प्रयक् नहीं किया जा सकता । वैशेषिक परिभाषामें कहना हो तो इन्य और गुण-पर्याय अञ्चतसिद्ध हैं ।

गुण-पर्यायसे रहित ऐसे द्रव्यकी अनुपलम्धिके कथनसे यह तो स्पष्ट नहीं होता है कि द्रव्यसे रहित गुण-पर्याय उपलब्ध हो सकते हैं या नहीं। इसका स्पष्टीकरण बादके आचार्योंने किया है।

१ ''कः पुनरसी पर्यायः इलाह-तज्ञायः परिणामः ।'' तत्त्वार्थश्ची० ४० ४४०। र सत्त्वार्थे० ५.४२, से ।

### ६५. कालद्रव्यं ।

जैन आगमों इन्यवर्णन प्रसंगमें कालद्रव्यको पृथक् गिनाया गया है । और उसे जीनाजी-बालक मी कहा है । इससे आगमकालसे ही कालको खतन्न द्रव्य मानने न माननेकी दो परं-पराएँ थीं यह स्पष्ट है । बा • उमाखाति 'कालक्ष इत्येके' ( फ. ३८ ) सूत्रसे यह स्चित करते हैं कि वे कालको पृथक् द्रव्य माननेके पक्षपाती नहीं थे । कालको पृथक् नहीं माननेका पक्ष प्राचीन माल्म होता है क्योंकि लोक क्या है इस प्रश्न का उत्तर खेताम्बर दोनोंके मतसे एकही है कि लोक पंचास्तिकायमय हैं । कहीं यह उत्तर नहीं देखा गया कि लोक पद्द्रव्या-स्पक्ष हैं । अत एव मानना पडता है कि जैनदर्शनमें कालको पृथक् माननेकी परंपरा उतनी प्राचीन नहीं । यही कारण है कि खेताम्बर और दिगम्बर दोनोंमें कालके खरूपके विषय में मतमेद मी देखा जाता है ।

उत्तराष्ययनमें कालका लक्षण है "वत्तणालंक्षणो कालो" (२८.१०)। किन्तु वाचकने कालके विषयमें कहा है कि "वर्तना परिणामः क्रिया परत्वापरत्वे च कालस्य" (५.२२)। वाचकका यह कथन वैशेषिकसूत्रसे प्रमावित है।

### ६६, पुद्रल द्रव्य ।

आगममें पुद्रलास्तिकायका लक्षण 'प्रहण' किया गया है — "गहणलक्खणे णं पोमलिय-काए" (भगवती — १३.४.४८१)। "गुणओ गहणगुणे" (भगवती — २.१०.११७। स्थानांग स्० ४४१) इस स्त्रसे यह फलित होता है कि वस्तुका अन्यभिचारी — सहमानी गुण ही आगमकारको लक्षणरूपसे इष्ट था। सिर्फ पुद्रलके विषयमें ही नहीं किन्तु जीवादि विषयमें भी जो उनके उपयोगादि गुण हैं उन्हीं का लक्षणरूपसे भगवतीमें निर्देश है इससे यही फलित होता है कि आगमकालमें गुणही लक्षण समझा जाता रहा।

प्रहणका अर्थ क्या है यह सी भगवतीके निम्न सूत्रसे स्पष्ट होता है-

"पोगालिशकाए णं जीवाणं भोरालिय-वेउन्विय-माहारए तेयाकम्मए सोइंदिय-धिकादिय-वाणिहिय-जिन्मिदिय-फार्सिदिय-मणजोग-वयजोग-कायजोग-भाणाणणणं ख गहणं पवक्तति गहणलक्खणे णं पोग्गलिशकाए" भगवती १३.४.४८१।

अर्थात् जीव अपने शरीर, इन्दिय, योग और खासोन्छ्वास रूपसे पुद्रलॉका प्रहण करता है क्योंकि पुद्रलका लक्षण ही प्रहण है। अर्थात् फलित यह होता है कि पुद्रलमें जीवके साथ संबंध होनेकी योग्यताका प्रतिपादन उसके सामान्य लक्षण प्रहण अर्थात् संबंधयोग्यताके आधार

१ चीया कर्मग्रम्य ए० १५७! २ भगवती २.१०.१२० | ११.११.४२४ | १६.४४८२,४८६ | १५.४ । इत्यादि । महापना पद १ । उत्तरा० १८.१० । ६ स्थानांग सूत्र ९५ । जीवाभिगम । ४ "किमियं भंदे ! कोएति पतुष्वद् ? गोयमा, पंचरिमकाया ।" भगवती १६.४.४८१ । पंचातिकाय गा० ६. । तत्त्वार्थभा० ६.६ । ५ इसमें एक ही अपवाद उत्तराव्यवका है १८.७. । किन्तु इसका स्पष्टीकरण यही है कि वहाँ छः त्रव्य मानकर वर्णन किया है अत एव उस वर्णनके साथ संगति रक्तनेके छिये छोकको छः त्रव्यस्प कहा है । अन्यत्र छः त्रव्य माननेवालोंने भी छोकको पंचातिकायमय ही कहा है । जैसे आचार्य कुन्दकुन्द पद्वस्थवादी होते हुए भी छोकको जब पंचातिकायमय ही कहते हैं तब उस परंपाकी प्राचीनता स्पष्ट हो जाती है । ६ चीथा-क्रमीनस्थ ए० १५८ । ७ वेहो० २.१.६,

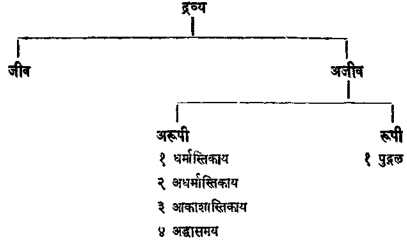
पर किया गया है। ताक्ष्य इतना ही जान पडता है कि जो बंधयोग्य है वह पुद्गछ है। इस प्रकार पुद्गलोंमें परस्पर और जीवके साथ बद्ध होनेकी शक्तिका प्रतिपादन प्रहण शब्दसे किया गया है।

इस व्याख्यासे पुद्रलका खरूपबोध स्पष्ट रूपसे नहीं होता । उत्तराध्ययनमें उसकी जो दूसरी व्याख्या (२८.१२) की गई है वह खरूपबोधक है—

### "सद्दन्धयारउज्जोओ पद्दा छायातवेद था। वण्णरसगन्धफासा पुरगलाणं तु स्रक्षणं ॥"

दर्शनान्तरमें शब्दादिको गुण और द्रव्य माननेकी जुदी जुदी कल्पनाएँ प्रचिक्त हैं। इसके स्थानमें उक्त सूत्रमें शब्दादिका समावेश पुद्गल द्रव्यमें करनेकी सूचना की है। और पुद्गल द्रव्य की व्याख्या मी की है कि वर्णादियुक्त है सो पुद्गल ।

वाचकके सामने आगमोक्त द्रव्योंका निम्न वर्गीकरण था ही'-



इसके अनुसार पुद्रलके अलावा कोई द्रव्य रूपी नहीं है अत एव सुद्ध्यरूपसे पुद्रलका लक्षण बाचकने किया कि "स्पर्शरसगम्ध्रचर्णवन्तः पुद्रलाः।" (५.२३)। तथा "राष्ट्र-चन्ध्र-सी-इस्य-स्थीस्य-संस्थान-सेद्-तमद्द्धायातपोद्योतयन्तस्य।" (५.२३) इस सूत्रमें बन्धादि अनेक नये पदोंका मी समावेश करके उत्तराध्ययनके लक्षणकी विशेष पूर्ति की।

पुद्रलके विषयमें पृयक् दो स्त्रोंकी क्यों आवश्यकता है इसका स्पष्टीकरण करते हुए वाचकने जो कहा है उससे उनकी दार्शनिक विश्वेषण शक्तिका पता हमें लगता है। उन्होंने कहा है कि — "स्पर्शादयः परमाणुषु स्कन्धेषु च परिणामजा एव भवन्ति। शब्दादयश्च स्कन्धेष्वेच भवन्ति अनेकनिमित्ताश्च इस्रतः पृथकरणम्" तस्वार्थमा० ५.२४।

परंतु द्रव्योंका साधर्म्य-वैधर्म्य बताते समय उन्होंने जो "रूपिणः पुद्गलाः" (५.४) कहा है वही बस्तुतः पुद्गलका सर्वसंक्षिप्त लक्षण है और दूसरे द्रव्योंसे पुद्गलका वैधर्म्य मी प्रतिपादित करता है।

५ प्रज्ञापना पद् १ । सगवती ७.१०.३०४. । अञ्जुयोग० स्० १४४ ।

'रूपिणः पुत्रलाः' में रूपशब्दका क्या अर्थ है इसका उत्तर—"रूपं मूर्तिः मूर्स्मश्रयाश्च स्पर्शादय इति।" (तत्त्वार्थमा० ५.३) इस नाक्यसे मिल जाता है। रूपशब्दका यह अर्थ, बीद्धधर्मप्रसिद्ध नाम-रूपगत रूप' शब्दके अर्थसे मिलता है।

वैशेषिक मनको मूर्त मानकर भी रूपादि रहित मानते हैं । उसका निरास 'रूपं मूर्तिः' कहनेते हो जातां है ।

#### § ७. इन्द्रियनिरूपण —

वाचकने इन्द्रियोंके निरूपणमें कहा है कि इन्द्रियाँ पांच ही हैं। पांच संख्याका प्रहण करके उन्होंने नैयायिकोंके षडिन्द्रियबाद और सांख्योंके एकादशेन्द्रियबाद तथा बौद्धोंके मानेन्द्रियबादका निरास किया है।

### §८. अमृर्तद्रश्रीकी एकत्रावगाहना --

एक ही प्रदेशमें धर्मादि सभी इच्योंका अस्तित्व कैसे हो सकता है ! यह प्रश्न आगमोंने चर्चित देखा नहीं गया । पर वाचकने इसका उत्तर दिया है कि धर्म-अधर्म आकाश और जीवकी परस्परमें हत्ति और पुद्रलमें उन सभीकी वृत्तिका कोई विरोध नहीं क्योंकि वे अमूर्त हैं ।

जपर वर्णित तथा अन्य कई विषयों में बाव उमासातिने अपने दारीनिक पाणिकस्यका प्रदर्शन किया है। जैसे जीवकी नाना प्रकारकी रारीरावगहनाकी सिद्धि, (५.१६), अपवर्त्य और अनपवर्त्य आयुकोंकी योगदरीन भाष्यका अवलम्बन करके सिद्धि (२.५२) इत्यादि।

## [२] प्रमाणनिरूपण।

### § १ पंच ज्ञान और प्रमाणीका समन्वय ।

इस बातकी चर्चा मैंने पहले की है कि आगमकालमें खतझ जैन दृष्टिसे प्रमाणकी चर्चा नहीं हुई है। असुयोगद्वारमें ज्ञानको प्रमाण कह कर भी स्पष्ट रूपसे जैनागम प्रसिद्ध पांच आनोंको प्रमाण नहीं कहा है। इतना ही नहीं बल्कि जैन दृष्टिसे ज्ञानके प्रस्यक्ष और परीक्ष ऐसे दो प्रकार होने पर भी उनका वर्णन न करके दर्शनान्तरके अनुसार प्रमाणके तीन या चार प्रकार बताये गये हैं। अत एव खतझ जैन दृष्टिसे प्रमाणकी चर्चाकी आवश्यकता रही। इसकी पूर्ति बाचकने की है। बाचकने समन्वय कर दिया कि मत्यादि पांच ज्ञान ही प्रमाण हैं।

### §२ प्रत्यक्ष-परोक्ष ।

मलादि पांचों झानोंका मामोछेख करके वाचकने कहा है कि ये ही पांच ज्ञान प्रस्थक्ष और परोक्ष ऐसे दो प्रमाणोंमें विभक्त हैं। एष्ट है कि वाचकने ज्ञानके आगमप्रसिद्ध प्रस्थक्ष और परोक्ष दो मेदको लक्ष्य करके ही प्रमाणके दो मेद किये हैं। उन्होंने देखा कि जैन आगमोंमें जब झानके दो प्रकार ही सिद्ध हैं तब प्रमाणके भी दो प्रकारही करना उचित है। अत एव उन्होंने अनुयोग और स्थानांगगत प्रमाणके चार या तीन मेद, जो कि लोकानुसारी हैं उन्हें छोड ही दिया। ऐसा करनेसे ही स्वतन्त्र जैन दृष्टिसे प्रमाण और पंच ज्ञानका संपूर्ण समन्वय सिद्ध हो जाता है और जैन आगमोंके अनुकूल प्रमाणव्यवस्था भी वन जाती है।

<sup>2 &</sup>quot;चत्तारि महाभूतानि चतुत्तं च महाभूतानं उपादाय रूपं ति दुविधम्पेतं रूपं एकादसविधेन संगर्ह गच्छति ।" अभिधम्मःथसंगर्ह ६.१. से । २ तस्त्रार्थं० १.१०। ३ "मतिश्रुताविधमनःपर्यायकेवलानि ज्ञानम् ॥ ९ ॥ तत् प्रमाणे ॥ १० ॥" तस्त्रार्थं० १.।

वाचन उमाखाति लीकिक परंपराको अपनी आगमिक मौलिक परंपराके जितना महत्त्व देना चाहते न थे और दार्शनिक जगतमें जैन आगमिक परंपराका खातक्य भी दिखाना चाहते थे। यही कारण है कि अनुयोगद्वारमें जो लोकानुसरण करके इन्द्रिय प्रस्थक्षरूप आंशिकमतिझानको प्रस्थक्ष प्रमाण कहा है उसे उन्होंने अमान्य रखा इतना ही नहीं किन्तु नन्धीमें जो इन्द्रियज-मितको प्रस्थक्ष ज्ञान कहा है उसे भी अमान्य रखा । और प्रस्थक्ष-परोक्षकी प्राचीन मौलिक आगमिक व्यवस्थाका अनुसरण करके कह दिया कि मित और श्रुत झान परोक्ष प्रमाण हैं और अवधि मनःपर्यय और केवल प्रसक्ष प्रमाण हैं

बादके जैन दार्शनिकोंने इस विषयमें बाठ उमास्त्रातिका अनुसरण नहीं किया बरिक लोकानुसरण करके इन्द्रिय प्रत्यक्षको सांज्यवहारिक प्रत्यक्ष माना है।

#### §३ प्रमाणसंख्यान्तरका विचार ।

जब बाचकने प्रमाणके दो भेद किये तब प्रश्न होना खाभाविक है कि जैनागममें जो असक्षादि चार प्रमाण माने गये हैं उसका क्या स्पष्टीकरण है? तथा दूसरोंने जो असमान, उपमान, अर्थापति, संभव और अभाव प्रमाण माने हैं उनका इन दो प्रमाणोंके साथ क्या मेळ है?

उन्होंने उसका उत्तर दिया कि आगमोंने प्रमाणके जो चार मेद किये गये हैं वे नयवादान्तरसे हैं । तथा दर्शनान्तरमें जो अनुमानादि प्रमाण माने जाते हैं उनका समावेश मतिश्रुतरूप परोक्ष प्रमाणमें करना चाहिए । क्योंकि उन समीमें इन्द्रियार्थसिककर्षरूप निमित्त मौजुद है ।

इस उत्तरसे उनको संपूर्ण संतोष नहीं हुआ क्योंकि मिथ्याप्रह होनेके कारण जैनेतर दार्शनिकोंका हान आगमिक परिभाषाके अनुसार अज्ञान ही कहा जाता है। अज्ञान तो अप्रमाण है। अत एव उन्होंने इस आगमिक दृष्टिको सामने रख कर एक दूसरा भी उत्तर दिया कि दर्शनान्तर संगत अनुमानादि अप्रमाण ही हैं।

उपर्युक्त दो विरोधी मन्तन्य प्रकट करनेसे उनके सामने ऐसा प्रश्न आया कि दर्शनान्तरीय चार प्रमाणोंको नयवादसे प्रमाण कोटिमें गिनते हो और दर्शनान्तरीय समी अनुमानादि प्रमाणोंको मित श्रुतमें समाविष्ट करते हो इसका क्या खुळासा ?

इसका उत्तर यों दिया है — शब्दनयके अभिश्रायसे ज्ञान — अज्ञानका विभाग ही नहीं । सभी साकार उपयोग ज्ञान ही हैं । शब्दनय श्वत और केवल इन दो ज्ञानोंको ही मानता है । बाकीके सब ज्ञानोंको श्वतका उपग्राहक मानकर उनका प्रयक् परिगणन नहीं करता । इसी दृष्टिसे आग्ममें प्रस्थक्षादि चारको प्रमाण कहा गया है और इसी दृष्टिसे अनुमानादिका अन्तर्भाव मति-श्वतमें किया गया है । प्रमाण और अप्रमाणका विभाग नैगम, संप्रह और व्यवहारनयके अवलम्बनसे होता है क्योंकि इन तीनों नयोंके मतसे ज्ञान और अज्ञान दोनोंका पृथक् अस्तित्व माना गया है ।

१ ''आये परोक्षम्। प्रत्यक्षमध्यत्।'' तस्वार्थं १.१०,११। २ तस्वार्थं० आ० १.६। ३ तस्वार्थंमा० १.१२। ४ ''अप्रमाणान्येव या। कुतः ? मिथ्यादर्शनपरिप्रहात् विपरीतीपदेशासः। मिथ्यादर्शेर्हि मतिश्चतावश्रमो नियतमञ्जानमेवेति।'' तस्वार्थभा० १.३२। ५ तस्वार्थभा० १.३५। ६ तस्वार्थभा० १.३५।

#### §४ प्रमाणका लक्षण ।

वाचकते मतसे सम्यग्नान ही प्रमाणका छक्षण है। सम्यग्शब्दकी व्याख्यामें उन्होंने कहा है कि जो प्रशस्त अव्यभिचारी या संगत हो वह सम्यग् हैं। इस छक्षणमें नैयायिकों ते प्रसक्ष छक्षणगत अव्यभिचारिविशेषण और उसीको स्पष्ट करनेवाला संगत विशेषण जो आगे जा कर बाधवियर्जित या अविसंवादकरपसे प्रसिद्ध हुआ, आये हैं, किन्तु उसमें 'खपरव्यवसाय'ने स्थान नहीं पाया है। वाचकने कार्मण शरीरको ख और अन्य शरीरोंकी उत्पत्तिमें कारण सिद्ध करनेके छिये आदिस्मकी स्वपरप्रकाशकताका दृष्टान्त दिया है । किन्तु उसी दृष्टान्तके बलसे ज्ञानकी स्वपरप्रकाशकताकी सिद्धि, जैसे आगेके आचार्थोंने की है उन्होंने नहीं की।

### ६५ ज्ञानोंका सहभाव और व्यापार ।

वाचक उमाखातिने आगर्गोका अवलम्बन लेकर इति सहभावका विचार किया है (१.६१) । उस प्रसंगमें एक प्रश्न उठाया है कि केवल्झानके समय अन्य चार झान होते हैं कि नहीं । इस विषयको लेकर आचार्योमें मतमेद था । कुछ आचार्योका कहना था कि केवल्झानके होने पर मस्पादिका अभाव नहीं हो जाता किन्तु अभिमव हो जाता है जैसे सूर्यके उदयसे धन्द्र नक्षत्रादिका अभिभव हो जाता है। इस मतको अमान्य करके वाचकने कह दिया है कि — "सर्योपदामजानि चरवारि झानानि पूर्वाणि क्षायादेव केवलम् । तस्पाक्ष केवलिनः होवाणि झानानि भवन्ति ।" तस्वार्यमा० १.३१। उनके इस अभिप्रायको आगेके सभी जैन दार्शनिकोंने मान्य रखा है।

एकाधिक झानोंका व्यापार एक साथ हो सकता है कि नहीं इस प्रश्नका उत्तर दिया है कि प्रथमके मस्यादि चार झानोंका व्यापार (उपयोग) क्रमशः होता है। किन्तु केवल झान और केवल दर्शनका व्यापार युगपत् ही होता है। इस विषयको लेकर जैन दार्शनिकों में काफी मतमेद हो गया है।

## §६ मति-श्रुतका विषेक ।

नन्दीस्त्रकारका अभिप्राय है कि मित और श्रुत अन्योत्पानुगत — अविभाज्य हैं अर्थात् जहाँ मितिज्ञान होता है वहाँ श्रुतज्ञान, और जहाँ श्रुतज्ञान होता है वहाँ मितिज्ञान होता ही हैं। नन्दीकारने किसी आचार्यका मत उद्धृत किया है कि — "मइ पुन्वं जेण छुयं न मई छुय-पुष्टिया" (स्०२४) अर्थात् श्रुत ज्ञान तो मितिपूर्वक है किन्तु मिति श्रुतपूर्वक नहीं अत एव मिति और श्रुतका मेद होना चाहिए। मिति और श्रुतज्ञानकी इस मेदरेखाको मानकर वाचकने उसे और भी स्पष्ट किया कि — "उत्पन्नाविनष्टार्थन्नाहकं सांप्रतकालविषयं मितिकानं श्रुतज्ञानं तु त्रिकालविषयम्, उत्पन्नविनष्टानुरपन्नार्थनाहकं सांप्रतकालविषयं मितिकानं श्रुतज्ञानं तु त्रिकालविषयम्, उत्पन्नविनष्टानुरपन्नार्थनाहकं सांप्रतकालविषयं मितिकानं श्रुतज्ञानं तु त्रिकालविषयम्, उत्पन्नविनष्टानुरपन्नार्थनाहकं सिति।" तस्वार्थमा० १.२०। इसी मेदरेखाको आ० जिनमद्रने और भी पुष्ट की है।

१ तस्त्रायेभा० १.१ । २ तस्त्रार्थमा० २.४९ । ३ तस्त्रार्थमा० १.६९ । ४ ज्ञाननिन्तु – परिचय ए० ५४ । ५ मन्द्रीसूत्र २४ । ६ ''शुर्त मतिपूर्वस्'' तस्त्रार्थं १.२० । तस्त्रार्थमा० १.६१ ।

## §७ मतिज्ञानके मेद।

आगमोंमें मितिहानको अवग्रादि चार मेदोंमें या श्रुतिनिश्रितादि दो मेदोंमें विभक्त किया गया है। तदनन्तर प्रमेदोंकी संख्या दी गई है। किन्तु वाचकने मितिहानके मेदोंका क्रम कुछ बदछ दिया है (१.१४ से)। मितिहानके मौलिक मेदोंको साधनमेदसे वाचकने विभक्त किया है। उनका क्रम निम्न प्रकारसे है। एक बातका ध्यान रहे कि इसमें स्थानांग और नन्दीगत श्रुतिः-श्रित और अश्रुतिःश्रित ऐसे मेदोंको स्थान नहीं मिला किन्तु उस प्राचीन परंपराका अनुसरण है जिसमें मितिहानके ऐसे मेद नहीं थे। दूसरा इस बातका भी ध्यान रखना आवश्यक है कि नन्दी आदि शाकोंमें अवग्रहादिके बहादि प्रकार नहीं गिनाये हैं। जबिक तत्त्वार्थमें वे मौजूद हैं। स्थानांगसूत्रके छठे स्थानकमें (सू० ५१०) बहादि अवग्रहादिका परिगणन कममेदसे हैं किन्तु वहाँ तत्त्वार्थगत प्रतिपक्षी मेदोंका उल्लेख नहीं। इससे पता चलता है कि हानोंके मेदोंमें बहादि अवग्रहादिके मेदनी परंपरा प्राचीन नहीं।

#### (२) मतिज्ञानके दो मेद

- १ इन्द्रियनिमित्त
- २ अनिन्द्रियनिमित्त

#### (४) मतिज्ञानके चार मेद

- १ अवप्रह
- २ ईहा
- ३ अवाय
- ४ धारणा

### (२८) मतिज्ञानके अड्डाईस मेद

२४ इन्द्रियनिमित्तमतिज्ञानके --

५ स्पर्शनेन्द्रियजन्य ध्यंजनानप्रह, अर्थानप्रह, ईहा, अनाय और धारणा

- ५ रसनेन्द्रियजन्य
- ५ घाणेन्द्रियजन्य
- ५ श्रोत्रेन्द्रियजन्य
- ४ चक्षुरिन्द्रियजन्य अर्थावप्रहादि

#### ४ अनिन्दियजन्य अर्थावप्रहादि

### (१६८) मतिज्ञानके एकसो अडसठ मेद

उक्त अठाईस मेदके प्रत्येकके १ बहु, २ बहुविध, ३ क्षिप्र, ४ अनिश्चित, ५ असंदिग्ध और ६ धुत्र ये छः मेद करनेसे २८×६=१६८ मेद होते हैं।

<sup>1</sup> स्थानांगका कम है—क्षिम, बहु, बहुविध, ध्रुव, अतिश्रित और शसंदिग्ध। तश्वायंका कम है— बहु, बहुविध, क्षिम, अतिश्रित, असंदिग्ध और ध्रुव। दिगम्धर पाठमें असंदिग्धके स्थानमें अनुक्त है। न्या॰ प्रसादना १५

(३३६) मतिज्ञानके तीन सौ छत्तीस मेद

उक्त २८ मेदके प्रत्येकके-१ बहु, २ अल्प, ३ बहुविध, ४ अल्पविध, ५ क्षिप्र, ६ अक्षिप्र, ७ अनिश्रित, ८ निश्रित, ९ असंविग्ध, १० संदिग्ध, ११ धुत्र और १२ अधुव ऐसे बारह मेद करनेसे २८×१२=३३६ होते हैं।

मतिज्ञानके ३३६ भेदके अतिरिक्त वाचकने प्रथम १६८ जो मेंद दिये है उसमें स्थानांग-निर्दिष्ट अवमहादिके प्रतिपक्षरहित छही भेद माननेकी परंपरा कारण हो सकता है। अन्यथा बाचकके मतसे जब अवमहादि बहादि सेतर होते हैं तो १६८ मेद नहीं हो सकते। २८ के बाद ३३६ ही को स्थान मिछना चाहिए।

इससे इम कह सकते हैं कि प्रथम अवप्रहादिके बहादि मेद नहीं किये जाते थे। जबसे किये जाने छगे सिर्फ छ: ही मेदोंने सर्व प्रथम स्थान पाया और बादमें १२ मेदोंने।

## § ८ अवप्रहादिके लक्षण और पर्याय ।

नन्दीस्त्रमें मतिश्वानके अवग्रहादि मेदोंका लक्षण तो नहीं किया गया किन्तु उनका खरूप-बोध पर्यायवाचक शब्दोंके द्वारा और दृष्टान्त द्वारा कराया गया है। वाचकने अवग्रहादि मति-मेदोंका लक्षण कर दिया है और पर्यायवाचक शब्द मी दे दिये हैं। ये पर्यायवाचक शब्द एक ही अर्थके बोधक हैं या नाना अर्थक ! इस विषयको लेकर टीकाकारोंमें विवाद हुआ है। उसका मूल यही माल्म होता है कि मूलकार ने पर्यायोक्ता संग्रह करनेमें दो बातोंका ध्यान रखा है। है ये हैं — समानार्थक शब्दोंका संग्रह करना और सजातीय झानोंका संग्रह करनेके लिये तद्वाचक शब्दोंका संग्रह भी करना। अर्थात् अर्थपर्याय और व्यञ्जनपर्याय दोनोंका संग्रह किया गया है।

यहां नन्दी और उमास्वातिके पर्याय शब्दों का तुल्लनात्मक कोष्ठक देना उपयुक्त होगा हेहा अवाय मतिज्ञान अवग्रह तस्वार्थ नन्दी तस्वार्थ नन्दी तस्वार्थ नन्दी तस्वार्थ नन्दी-सस्वार्थ नन्दी आभिनिबोधिक,, अवाय अवग्रह ( " 观 ,, अवर्तनता अवप्रद्रणता 🕽 प्रद्रण ईहा हेहा उपधारणता अवधारण आमोगनता x प्रस्यवर्तनता x स्थापना × भपोह प्रतिष्ठा विमर्श 🗶 अपाय विमर्श श्रवणता मार्गणा × बुबि कोष्ठ × मार्गणा × अवसम्बन्ता × × प्रतिपत्ति गवेषणा 🗴 विज्ञान × मेधा X गबेषणा अवधारण आलोचन चिंता अपगम X × × × संज्ञा अपनोद अवस्थान × উদ্ভা × × स्पृति तर्क निश्चय अपन्याध × × मति × " अवगम अपेत × परीक्षा × × प्रज्ञा × अवबोध विचारणा × **अ**पगत × चिता अपविद्ध जिज्ञासा × अपनुत्य

## [३] नयनिरूपण।

#### प्रास्ताविक -

वाचक उमाखातिने कहा है कि नामादि निक्षेपोंसे न्यस्त जीवादि तत्त्वोंका अधिमम प्रमाण और नयसे करना चाहिए । इस प्रकार हम देखते हैं कि निक्षेप, प्रमाण और नय मुख्यतः इन तीनोंका उपयोग तत्त्वके अधिमममें है। यही कारण है कि सिद्धसेनादि सभी दार्शनिकोंने उपायसत्त्वकें निरूपणमें प्रमाण, नय और निक्षेपका विचार किया है।

अनुयोगके मूलद्वार उपक्रम, निक्षेप अनुगम और नय ये चार हैं । इनमेंसे दार्शनिक युगमें प्रमाण, नय और निक्षेप, ही का विवेचन मिलता है। नय और निक्षेपने तो अनुयोगके मूल द्वारमें स्थान पाया है पर प्रमाण खतक द्वार न होकर उपक्रम द्वारके प्रभेद रूपसे आया हैं।

अनुयोगद्वाराके मतसे भावप्रमाण तीन प्रकारका है—गुणप्रमाण (प्रत्यक्षादि), नयप्रमाण और संख्याप्रमाण । अतएव तस्वतः देखा जाय तो नय और प्रमाणकी प्रकृति एकही है अर्थात् प्रमाण और नयका तारिक्क मेद नहीं है। दोनों वस्तुके अधिगमके उपाय हैं। किन्तु प्रमाण अखण्ड वस्तुके अधिगमका उपाय है और नय वस्त्वंशके अधिगमका । इसी मेदको छक्ष्य करके जैनशाकों प्रमाणसे नयका पार्थक्य मानकर दोनोंका खतक विवेचन किया जाता है । यही कारण है कि नाश्वकने मी 'प्रमाणनयैरिधगमः' (१,६) इस सूत्रमें प्रमाणसे नयका पृथगुपादान किया है।

### §१ नयसंख्या !

तत्वार्यस्त्रके खोपज्ञभाष्यसंगत और तदनुसारी टीका संगत पाठके आधार पर यह सिद्ध है कि वाचकने पांच मूळ नय माने हैं "नैगमसंग्रहव्यवहारजुंस्त्रशन्दा नयाः" (१. २४)। यह ठीक है कि आगभमें स्पष्टरूपसे पांच नहीं किन्तु सात मूळ नयोंका उछेख हैं । किन्तु अनुयोगमें शब्द, सममिरूढ और एवंभूतकी सामान्य संज्ञा शब्दनय दी गई है—"लिष्ढं सहमयाणं" (सू० १४८,१५१)। अत एव वाचकने अंतिम तीनोंको शब्द सामान्य के अन्तर्गत करके मूळ नयोंकी पांच संख्या बतळाई है सो अनागमिक नहीं।

दार्शनिकोंने जो नयोंके अर्थनय और शब्दनर्थ ऐसे दो विभाग किये हैं उसका मूळ मी इस तरहसे आगम जितना पुराना है क्योंकि आगममें जब अंतिम तीनोंको शब्द नय कहा तब अर्थात् सिद्ध हो जाता है कि प्रारंभके चार अर्थनय हैं।

वाचकने शब्दके तीन भेद किये हैं — सांप्रत, समभिक्षढ और एवंभूत । प्रतीत होता है कि शब्दसामान्यसे विशेष शब्द नयको पृथक् करनेके लिये वाचकने उसका सार्थक नाम सांप्रत रखा है !

<sup>3 &</sup>quot;एवां च जीवादितरवानो सथोदिहानो हामादिभिन्धेस्तानो प्रमाणनवैश्विसराधितमो अवति !" तरवार्थभा० १.६ । २ अनुयोगहार स्० ५९ । ६ अनुयोगहार स्० ५० । ६ अनुयोगहार स्० १४६ । ५ तरवार्थभा० टीका १.६ । ६ दिगम्बर एउके अनुसार स्त्र ऐसा है—"नैगमसंप्रह्म्यवद्दारजैस्त्र-शब्दसमिक्वेवन्भूता नयाः ।" ७ अनुयोगहार स्० १५६ । स्थानीम स्० ५५२ । ८ प्रमाणन० ७,६४,६५ ।

#### ६२ नयोंके लक्षण।

अनुयोगद्वारसूत्रमें नयनिनेचन दो स्थानपर आया है। अनुयोगका प्रथम मूल द्वार उपक्रम है। उसके प्रमेद रूपसे नय प्रमाणका निनेचन किया गया है तथा अनुयोगके चतुर्थ मूलद्वार नयमें भी नयवर्णन है। नय प्रमाण वर्णन तीन दृष्ठान्तों द्वारा किया गया है – प्रस्थक, वसित और प्रदेश (अनुयोग सू० १४८)। किन्तु यहां नयोंका लक्षण नहीं किया गया। मूल नयद्वारके प्रसंगमें सूत्रकारने नयोंका लक्षण किया है। सामान्यनयका नहीं।

उन लक्षणोंने मी अधिकांश नयोंके लक्षण निरुक्तिका आश्रय लेकर किये गये हैं। सूत्र-कारने सूत्रोंकी रचना गयमें की है किन्तु नयोंके लक्षण गायामें दिये हैं। प्रतीत होता है कि अनुयोगसे भी प्राचीन किसी आचार्यने नय लक्षणकी गायाओंकी रचना की होगी। जिनका संप्रह अनुयोगके कर्ताने किया है।

वाचकने नय का पदार्घनिरूपण निरुक्ति और पर्यायका आश्रय लेकर किया है -"जीवादीन् पदार्घान् नयन्ति प्राप्तुवन्ति कारयन्ति साध्यन्ति निर्वर्तयन्ति निर्मासयन्ति
उपलग्भयन्ति व्यज्ञयन्ति इति नयाः।" (१.३५)

अर्घात् जीवादि पदार्थीका जो बोध करावें वे नय हैं।

वाचकने आगिमक उक्त तीन दर्शतोंको छोडकर घटके दर्शन्तसे प्रत्येक नयका खरूप स्पष्ट किया है। इतनाही नहीं बल्कि आगममें जो नाना पदार्थोंमें नयावतारणा की गई है उसमें प्रवेश करानेकी दृष्टिसे जीव, नोजीव, अजीव, नोअजीव इन शब्दोंका प्रत्येक नयकी दृष्टिमें क्या अर्थ है तथा किस नयकी दृष्टिसे कितने ज्ञान अज्ञान होते हैं इसका भी निरूपण किया है।

## §३ नई विचारणा।

नयोंके लक्षणमें अधिक स्पष्टता और विकास तत्त्वार्थमें है यह तो अनुयोग और तत्त्वार्थगत नयोंके लक्षणोंकी तुलना करनेवालेसे लिए। नहीं रहता । किन्तु वाचकने नयके विषयमें जो विशेष विचार उपस्थित किया जो संभवतः आगमकालमें नहीं हुआ था, वह तो यह है कि क्या नय वस्तुतः किसी एक तत्त्रके विषयमें तज्ञान्तरीयोंके नाना मतवाद हैं या जैनाचारोंके ही पारस्परिक मतमेद को व्यक्त करते हैं !

इस प्रश्नके उत्तरसे ही नयका खरूप वस्तुतः क्या है, या वाचक्के समयपर्यन्तमें नयविचा-रकी व्याप्ति कहां तक यी इसका पता लगता है। वाचकने कहा है कि नयवाद यह तन्त्रान्तरी-योका बाद नहीं है और न जैनाचार्योंका पारस्परिक मतमेद । किन्तु वह तो "हेयस्य तु अर्थ-स्याप्यवस्तायान्तराणि एतानि।" (१. ३५) है। अर्थात् होय पदार्थके नाना अध्यवसाय हैं। अर्थात् एक ही अर्थके विषयमें मिन मिन अपेक्षाओंसे होनेवाले नाना प्रकारके निर्णय हैं। ऐसे नाना निर्णय नयमेदसे किस प्रकार होते हैं इसे दृष्टान्तसे वाचकने स्पष्ट किया है।

<sup>3</sup> प्रो० चक्रवर्तीने स्वाहादमंत्रतीयत (का० २८) तिख्यन दशंतका भये किया है - House-building (पंचासिकायप्रसादमा प्र० ५५) किन्द्व उसका 'वसति' से मतस्व है। जीर उसका विवरण को अनुयोगमें है उससे स्पष्ट है कि प्रो० चक्रवर्तीका अधै आन्त है। २ "किमेते तक्रान्तरीया यादिन आहोसिद स्वतंत्रा प्रव चोदकपक्षप्राहिणो मतिमेदेन विष्णानिता हति।" १.३५।

एक ही अर्थके निषयमें ऐसे अनेक निरोधी निर्णय होनेपर क्या निप्रतिपत्तिका प्रसंग नहीं होगा! ऐसा प्रश्न उठाकर अनेकान्तवादके आश्रयसे उन्होंने जो उत्तर दिया है उसीमेंसे निरोधके शमन या समन्ययका मार्ग निकल आता है । उनका कहना है कि एक ही लोकको महासामान्य सत् की अपेक्षासे एक; जीव और अजीव के भेदसे दो; द्रव्य, गुण और पर्यायके मेदसे तीन; चतुर्विध दर्शनका निषय होनेसे चार; पांच अस्तिकायकी अपेक्षासे पांच; छः द्रव्योंकी अपेक्षा से छः कहा जाता है । जिस प्रकार एक ही लोकके निषयमें अपेक्षामेदसे ऐसे नाना निर्णय होनेपर मी विवादको कोई स्थान नहीं उसी प्रकार नयाश्रित नाना अध्यवसायोंने मी निवादको अवकाश नहीं है —

"यथैता न विप्रतिपत्तयोऽथ चाध्ययसायसानान्तराणि एतानि, तद्वस्रयसादाः।" १.३५।

धर्मास्तिकायादि किसी एक तराके बोधप्रकार मत्यादिके मेदसे भिन्न होते हैं। एक ही वस्तु प्रत्यक्षादि चार प्रमाणोंके द्वारा भिन्न भिन्न प्रकारसे जानी जाती है। इसमें यदि विवादको अन-वकाश है तो नयबाद में मी विवाद नहीं हो सकता है। ऐसा मी वाचकने प्रतिपादन किया है-(१,३५)

वाचकके इस मन्तव्यकी तुलना न्यायभाष्यके निम्न मन्तव्यसे करना चाहिए। न्यायस्त्रगतं — 'संक्येकान्त।सिद्धिः' (४.१.४१) की व्याख्या करते समय माष्यकारने संख्येकान्तीका निर्देश किया है और बताया है कि ये सभी संख्यायें सच हो सकती हैं, किसी एक संख्याका एकान्त युक्त नहीं'— "अथेमे संख्येकान्ताः सर्वमेकं सद्विशेषात्। सर्वे द्रेघा विस्थानिस्यमेदात्। सर्वे देघा काता कानं क्षेयमिति । सर्वे चतुर्धा प्रमाता प्रमाणं प्रमेयं प्रमितिरिति। एवं यथा संभवमन्येषि इति।" न्यायमा० ४.१.४१.।

वाचकके इस रपष्टीकरणमें कई नये वादोंका बीज है — जैसे ज्ञानभेदसे अर्थमेद है या नहीं ! प्रमाणसंख्य मानना योग्य है या विष्यव ! धर्मभेदसे धर्मिमेद है या नहीं ! छुनय और दुर्णवका भेद, इत्यादि ! इन वादोंके विषयमें बादके जैनदार्शनकोंने विस्तारसे चर्चा की है ।

बाचकके कई मन्तन्य ऐसे हैं जो दिगम्बर और श्वेताम्बर दोनों संप्रदायोंके अनुकूल नहीं। उनकी चर्चा पं श्री सुखलालजीने तत्त्वार्थस्त्रके परिचयमें की है अतएव उस विषयमें यहाँ बिस्तार करना अनावश्यक है। उन्हीं मन्तन्योंके आधारपर वाचककी परम्पराका निर्णय होता है कि वे पापनीय थे। उन मन्तन्योंने दार्शनिक दृष्टिसे कोई महत्त्वका नहीं है। अतएव उनका वर्णन करना यहाँ प्रस्तुत मी नहीं है।

## (ष) आ० कुन्दकुन्दकी जैन दर्शनको देन।

श्रासाविक --

वा ॰ उमाखातिने जैन आगमिक तत्त्वोंका निरूपण संस्कृत भाषामें सर्वप्रथम किया है तो आ ॰ कुन्दकुन्दने आगमिक पदार्थोंकी दार्शनिक दृष्टिसे तार्किक चर्चा प्राकृत भाषामें सर्व प्रथम

१ 'ते स्विवमे संस्थैकान्ता यदि विशेषकारितस्य अर्थमेनुविज्ञारस्य प्रत्याक्यानेन वर्तन्ते, प्रत्यक्षानु-मानागमविशेषान्मिश्यायादा भवन्ति । अथाम्यजुक्तानेय वर्तन्ते समावधर्मकारितोऽर्थसंग्रहो विशेषकारि-तम् अर्थमेनु इति एवं प्रकान्तस्य जहतीति ।" स्वामभा० ४.१.७३.

की है ऐसा उपलब्ध साहित्य सामग्रीके आधार पर कहा जा सकता है। आ० कुन्दकुन्दने जैन तस्वोंका निरूपण बा० उमाखातिकी तरहं मुख्यतः आगमके आधारपर नहीं किन्तु तत्कालीन दार्शनिक विचारधाराओं के प्रकाशमें आगमिक तस्वोंको स्पष्ट किया है इतना ही नहीं किन्तु अन्य दर्शनोंके मन्तन्योंका यत्र तत्र निरास करके जैन मन्तन्योंकी निर्दोषता और उपादेयता मी सिद्ध की है।

विषक उमासादिके तत्त्वार्थकी रचनाका प्रयोजन मुख्यतः संस्कृत भाषामें स्त्र हौळीके अभ्यकी आवश्यकताकी पूर्ति करना था। तब आ० कुन्दकुन्दके प्रन्थोंकी रचनाका प्रयोजन कुछ दूसरा ही था। उनके सामने तो एक महान् प्येय था। दिगम्बर संप्रदायकी उपल्ळध जैन आगमौंक प्रति अरुचि बढ़ती जा रही थी। किन्तु जब तक ऐसा ही दूसरा साधन आध्यास्मिक- मुखको मिटानेवाळा उपस्थित न हो तब तक प्राचीन जैन आगमोंका सर्वथा खाग संभव न था। आगमोंका स्थाग कई कारणों से करना आवश्यक हो गया था किन्तु दूसरे प्रवल समर्थ साधनके अभावमें वह पूर्णक्रपसे शक्य न था। इसीको लक्ष्यमें रख कर आ० कुन्दकुन्दने दिगम्बर संप्रदायकी आध्यास्मिक भूख भौगनेके लिये अपने अनेक प्रन्थोंकी प्राञ्चत भाषामें रचना की। यही कारण है कि आचार्य कुन्दकुन्द के विविध प्रन्थोंमें झान, दर्शन और चारित्रका निकरण प्राचीन आगमिक शैलीमें और आगमिक भाषामें पुनरुक्तिका दोष खीकार करके भी विविध प्रकारसे हुआ है। उनको तो एक एक विषयका निरूपण करनेवाले खतन्त्र प्रन्थ बनाना अभिप्रेत था और समप्र विषयोंकी संक्षिप्त संकलना करनेवाले प्रन्थ बनाना भी अभिप्रेत था। इतनाही कही किन्तु आगमके मुख्यं विषयोंका यथाशक्य तत्कालीन दार्शनिक प्रकारमें निरूपण भी करना था जिससे जिझासुकी श्रदा और बुद्ध दोनोंको प्रयोह माश्रमें संतोष मिल सके।

शामार्थ कुन्दकुन्दके समयमें अदैतवादोंकी बादसी आई यी। ओपनिषद ब्रह्माद्दैतके अतिरिक्त श्रून्याद्दैत और विज्ञानाद्देत जैसे बाद मी दार्शनिकों में प्रतिष्ठित हो चुके थे। तार्किक और
अद्धाख दोनोंके अपर उन अदैतवादोंका प्रभाव सहज ही में जम जाता था। अतएव ऐसे
विरोधी वादोंके बीच जैनोंके दैतवादकी रक्षा करना कठिन या। इसी आवश्यकतामें से आठ
कुन्दकुन्दके निश्चयप्रभान अध्यास्मवादका जन्म हुआ है। जैन आगमों निश्चयनय प्रसिद्ध
या ही और निक्षेपों मावनिक्षेप मी मौजुद था। भावनिक्षेपकी प्रधानतासे निश्चयनय का आश्रय
केकर, जैन तत्वोंके निरूपणहारा आठ कुन्दकुन्दने जैनदर्शनको दार्शनिकोंके सामने एक
नये रूपमें उपस्थित किया। ऐसा करनेसे वेदान्त का अदैतानन्द साधकोंको और तत्त्वजिहासुओंको जैनदर्शनमें ही मिल गया। निश्चयनय और मावनिक्षेप का आश्रय छेनेपर — दृष्य और
पर्याय; हत्त्व और गुण; धर्म और धर्मि; अवयव और अवयवी हसादिका मेद मिटकर अमेद हो
जाता है। आठ कुन्दकुन्दको इसी अमेदका निरूपण परिस्वित्वश्च करना था अत एव उनके
प्रन्थोंमें निश्चय प्रधान वर्णन हुआ है। और नैश्चयिक आस्माके वर्णनमें ब्रह्मवादके समीप जैन
आस्मावाद पहुंच गया है। आठ कुन्दकुन्दकुत प्रन्थोंके अध्ययनके समय उनकी इस निश्चय और

१ कास ६१, वसवारण, केवली कवकाहरर, बीमुक्ति, भारवादिक मस्तिशत हसादिके उल्लेख जैन भारतीर्वे वे जो विकायरसंप्रदाषके महत्त्वस्य न थे ।

भावनिक्षेपप्रधान दृष्टिको सामने रखने से कई गुल्यियाँ सुलक्ष सकती हैं। और आ० कुन्द-कुन्दका तात्पर्य सहज ही में प्राप्त हो सकता है।

अब हम आ० कुम्दकुन्दके द्वारा चर्चित कुछ विषयोंका निर्देश करते हैं। ऋम प्रायः वही रखा हो जो उमासातिकी चर्चामें अपनाया है। इससे दोनोंकी तुलना हो जायगी और दार्शनिक विकासका ऋम मी ध्यानमें आ सकेगा।

## [१] प्रमेयनिरूपण।

## §१ तस्त्र, अर्थ, पदार्थ और तस्त्रार्थ।

याचककी तरह आ० कुन्दकुन्द भी तत्त्व, अर्थ, पदार्थ और तत्त्वार्थ इन रान्दोंको एका-र्थक मानते हैं । किन्तु वाचक ने तत्त्वोंको विभाजनके अनेक प्रकारोंमेंसे सात तत्त्वोंको है। सम्यग्दर्शनके विषयभूत माने हैं। तब आचार्य कुन्दकुन्दने खसमयप्रसिद्ध समी विभाजन प्रकारोंको एकसाथ सम्यग्दर्शनके विषयरूपसे बता दिया है । उनका कहना है कि षड्दब्य, नव पदार्थ, पंच अस्तिकाय और सात तत्त्व इनकी श्रद्धा करनेसे जीव सम्यग्दष्टि होता है।

आचार्य कुन्दकुन्दने इन सभी प्रकारोंके अलावा अपनी ओरसे एक नये विभाजनप्रकारका भी प्रचलन किया। वैशेषिकोंने द्रव्य, गुण और कर्मको ही अर्थ संद्वा दी थी (८.२.३)। इसके स्थानमें आचार्यने कह दिया कि अर्थ तो द्रव्य, गुण और पर्याय ये तीन हैं। वाचकने जीवादि सातों तत्त्वोंको अर्थ कहा है तब आ० कुन्दकुन्दने खतन्न दृष्टिसे उपर्युक्त परिवर्धन मी किया है। जैसा मैंनें पहले बताया है जैन आगमोंमें द्रव्य, गुण और पर्याय तो प्रसिद्ध ही थे। किन्तु आ० कुन्दकुन्द ही प्रथम हैं जिन्होंने उनको वैशेषिकदर्शनप्रसिद्ध अर्थसंत्रा दी।

आचार्य कुन्दकुन्दका यह कार्य दार्शनिक दृष्टिसे हुआ है यह स्पष्ट है। विमानका अर्थ ही यह है कि जिसमें एक वर्गके पदार्थ दूसरे वर्गमें समाविष्ट न हों तथा विभाज्य यावत् पदार्थोंका किसी न किसी वर्गमें समाविश मी हो जाय । इसी लिये आचार्य कुन्दकुन्दने जैनशासप्रसिद्ध अन्य विभाग प्रकारोंके अलावा इस नये प्रकारसे मी तारिक विवेचना करना उचित समझा है।

आचार्य कुन्दकुन्दको परमसंप्रहावलंबी अभेदवादका समर्थन करना मी इष्ट या अत एव द्रव्य, पर्याय और गुण इन तीनोंकी अर्थ संज्ञाके अलावा उन्होंके मात्र द्रव्यकी मी अर्थ संज्ञा रखी है और गुण तथा पर्यायको द्रव्यमें ही समाविष्ट कर दिया है ।

#### §२ अनेकान्तवाद ।

आचार्यने आगमोपलब्ध अनेकान्तवादको और स्पष्ट किया है और प्रायः उन्ही विषयोंकी चर्चा की है जो आगमकालमें चर्चित थे। विशेषता यह है कि उन्होंने अधिक मार व्यवहार और निश्चयावलंबी पृथकरणके ऊपर दिया है। उदाहरणके तौर पर आगममें जहाँ द्रव्य और

१ पंचासिकाय गा० ११२, १९६ । नियमसार गा० ९ । दर्शनप्राभूत गा० १९ । २ तस्वायेसूत्र १.४ । ६ "छड्ड गव पयस्या पंचस्थी, सत्त तच जिहिता । सहहह ताण कवं सो सहिति मुजे-बड्डो ॥" दर्शनप्रा० १९ । ,४ प्रवचनसार १.८७ । ५ "तस्वानि जीवादीनि वस्यन्ते । त प्रव चार्योः ।" तस्वार्थमा. १.२ । ६ प्रवचन० २.१. । २.९ से

पर्यायका भेद और अमेद माना गया है वहाँ आचार्य स्पष्टीकरण करते हैं कि द्रव्य और पर्या-यका मेद व्यवहारके आश्रय से है जबिक निश्चयसे दोनोंका अमेद हैं। आगममें वर्णादिका सञ्चाव और असद्भाव आत्मामें माना है उसका स्पष्टीकरण करते हुए आचार्य कहते है कि व्यवहास्ते तो ये सब आत्मामें हैं, निश्चयसे नहीं, इस्पादिं। आगममें शरीर और आत्माका मेद और अमेद माना गया है। इस विषयमें आचार्य ने कहा है कि देह और आत्माका ऐक्य यह व्यवहारनयका वक्तव्य है और दोनोंका भेद यह निश्चयनयका वक्तव्य है। इस्पादि।

#### §३ द्रव्यका खरूप ।

बाचकके 'उरपादव्ययध्रौन्ययुक्तं सत्' 'गुणपर्यायबद्गव्यम्' और 'तद्भावास्ययं निस्पम्' इन तीन सूत्रों (५.२९,३०,३७) का संमिलित अर्थ आ० कुन्दकुन्दके द्रव्यलक्षणमें है।

### "अपरिश्वसस्तावेणुप्पाद्व्ययसुवससंदुत्तं । तुजवं सपद्भायं जं तं वृद्वति दुव्वति ॥"

प्रवचन० २.३।

द्रव्य ही जब सत् है तो सत् और द्रव्यके छक्षणमें मेद नहीं होना चाहिए। इसी अभि-प्रायसे 'सत्' छक्षण और 'द्रव्य' छक्षण अलग अलग न करके एक ही द्रव्यके छक्षणरूपसे दोनों छक्षणोंका समन्त्रय आं कुरदकुन्दने कर दिया है"।

### ्§४ सद्=द्रव्य=सत्ता ।

इत्यके उक्त उक्षणमें जो यह कहा गया है कि 'इंट्य अपने खमावका परिलाग महीं करता' वह 'तद्वावाच्ययं विलाम्' को छश्य करके हैं। इंट्यका यह भाव या खमाव क्या है जो बैकालिक है! इस प्रश्नका उत्तर आठ कुन्दकुन्दने दिया कि 'सम्माचो हि सभावो "व्यक्त सम्बद्ध सम्बद्ध (प्रवचन० २.४) तीनों कालमें इञ्यका जो सद्भाव है, अस्तिल है, सक्ता है वही खमाव है। हो सकता है कि यह सक्ता कमी किसी गुणक्रपसे कभी किसी पर्यायक्रपसे, उत्पाद, ज्यूप और प्रोट्य क्रपसे उपलब्ध हों।

यह भी माना कि इन समीमें अपने अपने क्षियेंग छक्षण हैं तथापि उन समीका सर्वगत एक छक्षण 'सत्' है ही इस बातको स्वीकार करना ही चाहिए। यही 'सत्' इन्यका स्वभाव है अत एव इन्य को स्वभावसे सत् मानना चाहिएँ।

यदि वैशेषिकोंके समान द्रव्यको खभावसे सत् न मानकर द्रव्यवृत्ति सत्तासामान्यके कारण सत् माना जायः तब खयं द्रव्य असत् हो जायमा, या सत्ते अन्य हो जायमा । अतएव द्रव्य खयं सत्ता है ऐसा ही मानना चाहिए ।

<sup>3</sup> समयसार ७ इसादि। २ समयसार ६१ से। इ समयसार ६१,२०। ४ वायकके दोनों इसलोंको विकायसे सी-तृत्वके छक्षणक्पसे भाव फुण्ड्डम्बने निर्देश किया है-पंचासिक ३०। ५ 'गुलेहि सहप्रजनेति जिसेहिं ''अप्यादक्वयपुत्रसर्हिं' प्रवचनक २.४:। इ प्रवचनक २.५:। ७ वही २.६। ८ प्रवचनक २.१६। २.१८। १.९१:।

यही द्रव्य या सत्ता प्रस्तत्त्व है। नाना देश और कालमें इसी प्रस्तत्त्वका विसार है। जिन्हें हम द्रव्य, गुण या प्यायके नामसे जानते हैं। वस्तुतः द्रव्यके अभावमें गुण या प्याय तो होते ही नहीं। यही द्रव्य क्रमशः नाना गुणोंमें या प्यायोंमें परिणत होता रहता है अत एव वस्तुतः गुण और प्याय द्रव्यसे अनन्य है — द्रव्यरूप ही हैं। तब प्रमतस्व सत्ताको द्रव्यरूप ही मानना उचित है।

आगमें में इन्य और गुण-पर्यायके अमेदका कथन मिलता है किन्तु अमेद होते हुए मी मेद क्यों प्रतिभासित होता है इसका स्पष्टीकरण जिस ढंगसे आ० कुन्दकुन्दने किया वह उनके दार्शनिक अध्यवसायका कले है।

आचार्य कुन्दकुन्दने अर्थको परिणमनशील बताया है। परिणाम और अर्थका तादात्म्य माना है। उनका कहना है कि कोई भी परिणाम हन्यके विना नहीं और कोई द्रव्य परिणामके विना नहीं । जिस समय द्रव्य जिस परिणामको प्राप्त करता है उस समय वह द्रव्य तन्मय होता है । इस प्रकार द्रव्य और परिणामका अविनाभाव बता कर दोनोंका तादात्म्य सिद्ध किया है।

आचार्य कुन्दकुन्दने परम्तत्त्व सत्ताका खरूप बताया है कि - (पंचा० ८)
"सत्ता सद्यप्यत्था सविश्वदका मर्गतपञ्जया ।
भंगुष्पादश्चयत्ता सपश्चिकका हवदि एका ॥"

६५ द्रव्य, गुण और पर्यायका सम्बन्ध !

संसारके सभी अधोंका समावेश आ० कुन्दकुन्दके मतसे द्रव्य, गुण और पर्यायमें हो जाता हैं। इन तीनोंका परस्पर संबंध क्या है शाचकने कहा है कि द्रव्यके या द्रव्यमें गुणपर्याय होते हैं (तस्वार्थ० भा० ५.३७)। अत एव प्रश्न होता है कि यहाँ द्रव्य और गुणपर्यायका कुण्डबदरवत् आधाराधेय संबन्ध है या दंडदंडीवत् स्व-स्वामिभाव संबन्ध है। या वैशेषिकोंके समान समवाय संबन्ध है! वाचकने इस विषयमें स्पष्टीकरण नहीं किया।

आचार्य कुन्दकुन्दने **इसका स्पष्टीकरण करनेके** लिये प्रथम तो पृथक्त और अन्यत्न की न्याख्या की है —

> "पविभन्तपदेसमं पुधन्तमिदि सासर्ण हि वीरस्स । अण्णन्तमतन्त्रायो ण तन्मवं होदि कथमेगं ॥" प्रवचन० २.१४ ।

अर्थात् जिन दो वस्तुओं के प्रदेश भिन्न होते हैं वे प्रथक् कही जाती हैं। किन्तु जिनमें अतद्भाव होता है अर्थाद् वह यह नहीं है ऐसा प्रस्थय होता है वे अन्य कही जाती हैं।

द्रव्य गुण और पर्यायमें प्रदेशमेद तो नहीं हैं अत एव ने प्रयक् नहीं कहे जा सकते किन्तु अन्य तो कहे जा सकते हैं क्यों कि 'जो द्रव्य है वह गुण नहीं' तथा 'जो गुण है वह द्रव्य नहीं' ऐसा प्रत्यय होता हैं। इसीका विशेष स्पष्टीकरण उन्होंने यों किया है कि यह कोई नियम नहीं है कि जहाँ अस्यन्त मेद हो वहीं अन्यस्वका व्यवहार हो। अभिक्रमें भी व्यपदेश, संस्थान, संख्या और विषय के कारण मेदहान हो सकता हैं। और समर्थन किया है कि

१ प्रवचन० २.१५। २ प्रवचन २.१८। ६ समयसार ११६। ६ प्रवचन० २.११,१२। पंचा० ६। ५ प्रवचन० १.१०। ६ प्रवचन० १.८०। ६ प्रवचन० २.१६। ६ पंचासिः-काय ५२।

न्या॰ प्रस्तावना १६

इन्य और गुण-पर्यायमें मेद न्यवहार होनेपर भी वस्तुतः मेद नहीं । दृष्टांत देकर इस बातको समझाया है कि ख-खामिमावसंबंध संबंधिओं के प्रयक्त होनेपर भी हो सकता है और एक होनेपर भी हो सकता है-जैसे धन और धनीमें तथा झान और झानीमें । झानीसे झान गुणको, धनीसे धनके समान, अखन्त भिन्न नहीं माना जा सकता । क्योंकि झान और झानी अखन्त मिन्न हों तो झान और झानी — आत्मा ये दोनों अचेतन हो जायँगे । आत्मा और झानमें समवाय संबंध मानकर वैशेषिकोंने आत्माको झानी माना है । किन्तु आठ कुन्दकुन्दने कहा है कि झानके समवायसंबंधके कारण भी आत्मा झानी नहीं हो सकता । किन्तु गुण और इच्यको अप्रयम्भूत अयुतिसद्ध ही मानना चाहिए । आचार्यने वैशेषिकोंके समवायं अध्यासद्ध मानकर मेद माना है जबिक आठ कुन्दकुन्दने अयुतिसद्धोंमें तादात्म्य माना है । आचार्यने स्पष्ट कहा है कि दर्शन झान गुण आत्मासे समावतः भिन्न नहीं किन्तु व्यपदेश मेदके कारण पृथकं (अन्य) कहे जाते हैं ।

इसी अभेदको उन्होंने अविनाभाव संबंधके द्वारा मी व्यक्त किया है। वाचकने इतना तो कहा है कि गुणपर्याय विश्वक द्रव्य नहीं होता। उसी सिद्धान्तको आचार्य कुन्दकुन्दने प्रकृषित करके कहा है कि द्रव्यके विना पर्याय नहीं और पर्यायके विना द्रव्य नहीं। तथा गुणके विना द्रव्य नहीं और द्रव्यके विना गुण नहीं। अर्थात् भाव – वस्तु द्रव्य-गुण-पर्यायासक है ।

## §६ उत्पाद-च्यय-ध्रीब्य ।

सत् को बाचकने उत्पाद-ज्यय-धीव्ययुक्त कहा है । किन्तु यह प्रश्न होता है कि उत्पादादिका परस्पर और द्रव्य-गुण-पर्यायके साथ कैसा संबंध है ।

आचार्य कुन्दकुन्दने स्पष्ट किया है कि जिपति नाशके विना नहीं और नाश उत्पत्तिके विना नहीं । अर्थात् जब तक किसी एक पर्यायका नाश नहीं, दूसरे पर्याय की उत्पत्ति संभव नहीं और जब तक किसी की उत्पत्ति नहीं दूसरेका नाश मी संभव नहीं । इस प्रकार उत्पत्ति और नाशका परस्पर अविनाभाव आचार्यने बताया है।

उत्पत्ति और नाराके परस्पर अविनाभाव का समर्थन करके ही आचार्यने संतोष नहीं किया किन्तु दार्शनिकोंमें सत्कार्यवाद-असत्कार्यवादको लेकर जो विवाद था उसे सुल्झानेकी दृष्टिसे कहा है कि ये उत्पाद और व्यय तभी घट सकते हैं जब कोई न कोई धव अर्थ माना जाय । इस प्रकार उत्पादादि तीनोंका अविनाभावसंबंध जब सिद्ध हुआ तब अमेद दृष्टिका अवलम्बन लेकर आचार्यने कह दिया कि एक ही समयमें एक ही द्वयमें उत्पाद-व्यय-धौल्यका समवाय होनेसे द्वय ही उत्पादादित्रयक्षप है! ।

३ पंचा ० ५३ । २ वही ५४ । ३ वही ५५ । ४ वही ५६ । ५ वही ० ७.२.१३ । प्रशस्क समवायनिरूपण । ६ पंचासिक ५८ । ७ "पञ्चयतिष्ठुदं दश्वं द्वविश्वला य पञ्चया निर्ध्य । दोण्ड्ं अणवणभूदं भावं समणा पर्किति ॥ दन्वेण विणा ण गुणा गुणेहिं दश्वं विणा ण संभवदि । अध्वदिरिक्ते भावो दन्वगुणाणं इवदि जक्षा ॥" पंचा ० ३२,१३ । ८ प्रवचन २.८ । ९ प्रवचन २.८ । १० प्रवचन ० २.४ ।

आचार्यने उत्पादाविश्रय और इस्य गुण-पर्यायका संबंध बताते हुए यह कहा है कि उत्पाद और विनाश ये द्रव्यके नहीं होते किन्तु गुण-पर्यायके होते हैं'। आचार्यका यह कथन द्रव्य और गुणपर्यायके व्यवहारनयाश्रित भेदके आश्रयसे हैं; इतना ही नहीं किन्तु सांख्यसंगत आत्माकी क्टस्यता तथा नैयायिक-वैशेषिकसंगत आत्मद्रव्यकी निस्पताका भी समन्वय करनेका प्रयक्त इस कपनमें हैं। बुद्धिप्रतिबिग्ध या गुणान्तरोत्पत्तिके होते हुए भी जैसे आत्माको उक्त दार्शनिकोंने उत्पन्न या विनष्ट नहीं माना है वैसे प्रस्तुतमें आचार्यने द्रव्यको भी उत्पाद और व्ययशील नहीं माना है। द्रव्यनयके प्राधान्यसे जब वस्तुदर्शन होता है तब इसी परिणाम पर हम पहुंचते हैं।

किन्तु वस्तु केवल द्रव्य अर्थात् गुण-पर्यायसून्य नहीं है और न खिमन गुणपर्यायोका अधिष्ठानमात्र । वह तो वस्तुतः गुणपर्यायमय है । हम पर्यायनयके प्राधान्यसे वस्तुको एक-रूपताके साथ नानारूपमें भी देखते हैं । अर्थात् अनादिअनन्तकाल प्रवाहमें उत्पन्न और विनष्ट होनेवाले नानागुण-पर्यायोके बीच हम संकलित धुवता भी पाते हैं । यह धुवांश क्टरम न हो कर साद्ध्यसंमत प्रकृतिकी तरह परिणामिनिस्य प्रतीत होता है । यह कारण है कि आचार्यने पर्यायोंमें सिर्फ उत्पाद और व्यय ही नहीं किन्तु स्थित भी मानी है ।

६७ सस्कार्यबाद-असस्कार्यनादका समन्त्रय ।

सभी कार्यों के मूळमें एकरूप कारण को माननेवाले दार्शनिकोंने, चाहे वे सांख्य हों या प्राचीन वेदान्ती मर्तृप्रपश्च आदि या मध्यकालीन वल्लभाचार्य आदि, सत्कार्यवादको माना है। अधीत् उनके मतमें कार्य अपने अपने कारणमें सत् होता है। तात्पर्य यह है कि असत् की उत्पत्ति नहीं और सत् का विनाश नहीं। इसके विपरीत न्याय-वैशेषिक और पूर्वनीमांसाका मत है कि कार्य अपने कारणमें सत् नहीं होता। पहले असत् ऐसा अधीत् अपूर्व ही उत्पत्त होता है। तात्पर्य यह हुआ कि असत् की उत्पत्ति और उत्पन्न सत् का विनाश होता है।

भागमंक अभ्यासमें हमने देखा है कि द्रव्य और पर्याय दृष्टिसे एक ही वस्तुमें निस्नानिस्तता सिद्ध की गई है। उसी तस्त्रका आश्रय लेकर आ० कुन्दकुन्दने सरकार्यवाद — परिणामवाद और असल्कार्यवाद — आरंभवादका समन्वय करनेका प्रयक्त किया है। उन्होंने द्रव्यनयका आश्रय लेकर सरकार्यवादका समर्थन किया कि "भावस्त णरिध णासो णरिध अभावस्त उपादो।" (पंचा० १५) अर्थात् द्रव्यदृष्टिसे देखा जाय तो भाव-वस्तुका कभी नारा नहीं होता अग्रेर अभावकी उत्पत्ति नहीं होती। अर्थात् असत् ऐसा कोई उत्पन्न नहीं होता। द्रव्य कभी वृष्ट नहीं होता। व्रव्य कभी वृष्ट हर्व्यायमक होनेसे पहले सर्वया असत् या यह नहीं वृष्टा जासकता। जैसे जीव द्रव्य नाना पर्यायोंको धारण करता है फिर भी यह नहीं कहा जासकता कि वह वृष्ट हुआ या नया उत्पन्न हुआ। अत एव द्रव्यदृष्टिसे यही मानना उचित है कि — "एवं सदो विकासो असदो जीवस्त पश्चि उप्पदो।" पंचा० १९।

इस प्रकार द्रव्यदृष्टिसे सत्कार्यवादका समर्थन करके पर्यायनयके आश्रयसे आ० कुन्द-कुन्दने असत्कार्यवादका मी समर्थन किया कि "एवं सदो विणासो असदो जीवस्स होइ

१ पेका॰ १९,१५ । २ मदक्षण २.९१ पंचा० १९। इ.समाणशी॰ मद्या॰ ४० ७ । ४ वही ५० ७।

खण्यादो ॥" पंचा ०६०। अर्थात् गुण और पर्यायोंमें उत्पाद और व्यय होते हैं अत एव यह मानना पढेगा कि पर्याय दृष्टिसे सत् का विनाश और असत् की उत्पत्ति होती है। जीवका देव पर्याय जो पहले नहीं या अर्थात् असत् था वह उत्पन्न होता है और सत् — विश्वमान ऐसा मनुष्य पर्याय नष्ट भी होता है।

अश्वार्यका कहना है कि यथि ये दोनों वाद अन्योन्य विरुद्ध दिखाई देते हैं किन्तुं नयोंके आश्रयसे वस्तुतः कोई विरोध नहीं ।

## §८ द्रम्पीका मेद-अमेद ।

वाचकाने यह समाधान तो किया कि धर्मादि अमूर्त हैं अत एव उन समी की एकत्र हुति हो सकती है। किन्तु एक दूसरा प्रश्न यह भी हो सकता है कि यदि इन सभी की हृति एकत्र है, वे सभी परस्पर प्रविष्ठ हैं, तब उन सभी की एकता क्यों नहीं मानी जाय! इस प्रश्नका समाधान आचार्य कुन्दकुन्दने किया कि छहीं द्रव्य अन्योग्यमें प्रविष्ठ हैं एक दूसरेको अनकाश भी देते हैं, इनका निल्ससंगेळन भी है फिर भी उन सभीमें एकता नहीं हो सकती क्यों कि वे अपने खमावका परिलाग नहीं करते । खमावमेदके कारण एकत्र हृति होनेपर भी उन सभी का मेद बना रहता है।

धर्म, अधर्म और आकाश ये तीनों अमूर्त हैं और मिनावगाह नहीं हैं तब तीनोंके अजाय एक आकाशका ही खभान ऐसा क्यों न माना जाय जो अवकाश, गति और स्थितिमें कारण हो ऐसा मानने पर तीन इन्यके वजाय एक आकाश इन्यसे ही काम चल सकता है — इस शंकाका समाधान भी आचार्यने किया है कि यदि आकाशको अवकाशकी तरह गति और स्थितिमें भी कारण माना जाय तो अर्ध्वगतिखभान जीन लोकाकाशके अंत पर स्थिर क्यों हो जाते हैं! इस लिये आकाशके अतिरिक्त धर्म-अधर्म इन्योंको मानना चाहिए । दूसरी बात यह भी है कि यदि धर्म-अधर्म इन्योंको आकाशकिका विभाग भी नहीं बनेगा ।

इस प्रकार समावगैदके कारण पृथगुपलिय होनेसे तीनोंको पृथक् — अन्य सिद्ध करके आचार्यका अमेद पक्षपाती मानस संतुष्ट नहीं हुआ अत एव तीनोंका परिमाण समान होनेसे तीनोंको अपृथन्मूत मी कह विया है ।

### §९ साद्वाद् ।

वाचकके तत्त्वार्थमें स्याद्वादका जो रूप है वह आगमगत स्याद्वादके विकासका सूचक नहीं है। भगवतीसूत्रकी तरह वाचकने भी भंगोंमें एककचन आदि वचनमेदोंको प्राधान्य दिया है। किन्तु आचार्य कुन्दकुन्दके प्रन्थोंमें सत्तभंगीका वही रूप है जो बादके सभी दार्शनिकों में देखा आता है। यानि भंगोंमें आचार्यने वचनमेदको महत्त्व नहीं दिया है। आचार्यने प्रवचनसारमें (२.२३) अवक्तव्य भंगको तृतीय स्थान दिया है किन्तु पंचास्तिकायमें उसका स्थान चतुर्य

९ ''गुणपजार्सुं भावा उत्पादवये पकुरवन्ति ॥'' १५ : २ ''इदि जिणवरेहिं भणिवं भण्गोण्यविरुद्ध-सविरुद्धं ॥'' पंचा० ६० । एंचा०

क् "अवजोबनं पविसंता दिंता श्रोगासमयणमब्यस्स । मिकंता वि य निष्टं सगं समार्थं ण विज्ञहंतिं ॥" पंचा० ७ । कृषंचा० ९९-१०२ । ५ पंचा० १०३ ।

रखा है (गा० १४) । दोनों प्रन्थोंने चार भंगोंका ही शब्दतः उपादान है और शेष तीन भंगोंकी योजना करनेकी सूचना की है। इस सप्तभंगीका सपर्यन आंचार्यने मी द्रव्य और पर्यायनयके आश्रयसे किया है (प्रवचन २.१९)।

## §१० मूर्ती-मूर्तविवेक ।

मूळ वैशेषिकसूत्रोंमें द्रव्योंका साधर्म्य-वैधर्म्य मूर्तस्व-अमूर्तस्व धर्मको लेकर बताया नहीं है। इसी प्रकार गुणोंका मी विभाग मूर्तगुण अमूर्तगुण उभयगुण रूपसे नहीं किया है एरंतु प्रशस्त पादमें ऐसा हुआ है। अत एव मानना पडता है कि प्रशस्तपादके समयमें ऐसी निस्तपण की पहति प्रचलित थी।

जैन आगमों में और वाचकके तत्वार्थमें द्रव्योंके साधम्य वैधम्य प्रकाणमें रूपि और अरूपि शब्दोंका प्रयोग देखा जाता है। किन्तु आचार्य कुन्दकुन्दने उन शम्दोंके स्थान में मूर्त और अमूर्त शब्दका प्रयोग किया है'। इतना ही नहीं किन्तु गुणोंको मी मूर्त और अमूर्त ऐसे किमागोंमें विभक्त किया है'। आचार्य कुन्दकुन्दका यह वर्गीकरण वैशेषिक प्रभावसे रिद्रत है ऐसा नहीं कहा जा सकता।

आचार्य कुन्दकुन्दने मूर्तकी जो ज्याख्या की है वह अपूर्व तो है किन्तु निर्दोष है ऐसा नहीं महा जा सकता । उन्होंने कहा है कि जो इंदियग्राह्य है वह मूर्त है और शेष अमूर्त है । इस ज्याख्याके खीकार करनेपर परमाणु पुत्रलको जिसे खयं आचार्यने मूर्त कहा है और इन्द्रियाग्राह्य कहा है अमूर्त मानना पढ़ेगा । परमाणुमें रूप-रसादि होनेसे ही स्कन्धमें वे होते हैं और इसी लिये यह प्रख्यक्ष होता है यदि ऐसा मानकर परमाणुमें इन्द्रियग्राह्यताकी योग्यता का खीकार किया जाय तो वह मूर्त कहा जा सकता है । इस प्रकार लक्षणकी निर्दोषता भी घटाई जा सकती है ।

#### **११ पुद्रलंद्रव्यव्या**ख्या ।

आचार्यने न्यवहार और निश्चय मयसे पुद्रलद्रश्यकी जो न्याद्या की है वह अपूर्व है। उनका कहना है कि मिश्चयनयकी अपेक्षासे परमाणु ही पुद्रलद्रश्य कहा जाना चाहिए और न्यवहार नयकी अपेक्षासे स्कन्धको पुद्रल कहना चाहिए ।

पुद्रल द्रव्यकी जब ऐसी ब्याइया की तब पुद्रलके गुण और पर्यायोंने मी आचार्यको सभाव और विभाव ऐसे दो मेद करना द्राप्त हुआ। अतएव उन्होंने कहा है कि परमाणुके गुण स्वामाविक हैं और स्कन्धके गुण वैभाविक हैं। इसी प्रकार परमाणुका अन्यनिरपेक्ष परिणमन स्वभाव पर्याय है और परमाणुका स्कन्धरूप परिणमन अन्यसापेक्ष होनेसे विभाव पर्याय है ।

प्रस्तुतमें अन्यनिरपेक्ष परिणमनको जो खमाव पर्याय कहा गया है उसका अर्थ इतना ही समझना भादिए कि वह परिणमन कालभिन्न निमित्तकारणकी अपेक्षा नहीं रखता। क्योंकि खयं आ० कुन्दकुन्दके मतसे मी सभी प्रकारके परिणामों में काल कारण होता ही है।

आगेके दार्शनिकोंने यह सिद्ध किया है कि किसी मी कार्यकी निष्पत्ति सामग्रीसे होती है किसी एक कारणसे नहीं । इसे ध्यानमें रख कर आ० कुन्दकुन्दके उक्त शब्दोंका अर्थ करना चाहिए ।

९ पंचा॰ १०४। २ प्रवचन॰ २.३८,३९। ३ पंचा॰ १०६। प्रवचन॰ २.३९। ४ नियमसार १६। पंचा॰ ८४। ५ नियमसार २९। ६ नियमसार २७,२८।

### **११२ पुद्रलस्कन्ध** ।

आ० कुन्दकुन्दने स्कन्धके छः मेद बताये हैं जो बाचकके तस्वार्थमें तथा भागमोंमें उस स्रपमें देखे नहीं जाते । वे छः मेद ये हैं --

- १ अतिस्यूङस्यूङ पृथ्वी, पर्वतादि ।
- २ स्यूक पृत, जल, तैलादि ।
- ३ स्यूडसूबम् छाया, आतप आदि ।
- 8 स्रम-स्यूड स्पर्शन, रसन, प्राण और श्रेत्रिन्द्रियके विषयमूत स्कन्ध ।
- भ सुरम कार्मणवरीणात्रायोग्य स्कन्ध ।
- ६ अतिसूक्त कार्मणवर्गणाके भी योग्य जो न हों ऐसे अतिसूक्ष्म स्कंध ।

## **९१३ परमाश्रुपर्धा** ।

आगमवर्णित द्रव्य, देशि, काल और माथ परमाशुकी तथा उसकी निकानित्यताविषयक चर्चा इसने पहले की है। वाचकने परमाशुके विषयमें 'उक्तं च' कह करके किसीके परमाशुलक्षणको उद्भुत किया है वह इस प्रकार है—

> "कारणमेव तव्नयं सुवृत्तो नित्यक्ष भवति परमाणुः। एकरसगन्धवर्णो ब्रिस्पर्धाः कार्यस्तिकृतः॥"

इस लक्षणमें निम्न नातें स्पष्ट है --

- १ द्विप्रदेशादि समी स्कल्धोंका अंक्षकारण परमाणु है ।
- २ परमाणु सूक्म है।
- ६ , निस्प है।
- प्र परमाशुमें एक रस, एक गन्ध, एक वर्ण, दो स्पर्श होते हैं ।
- ५ परमाणुकी सिद्धि कार्यसे होती है।

इन पांच बातोंके अलावा बाचकने 'मेदादणुः' (५.२७) इस सूत्रसे परमाणुकी उत्पत्ति मी बताई है। अत एव यह स्पष्ट है कि वाचकने परमाणुकी निक्षानिस्प्रताका स्वीकार किया है जो आगममें प्रतिपादित है।

परमाणुके सम्बन्धमें आचार्य कुन्दकुन्दने परमाणुके उक्त लक्षणको और मी स्पष्ट किया है। इतना ही नहीं किन्तु उसे दूसरे दार्शनिकों की परिभाषामें समझानेका प्रयत्न भी किया है। परमाणुके मूल गुणोंमें शब्दको स्थान नहीं है तब पुद्रल शब्दकर कैसे और कब होता है (पंचा० ८६) इस बातका भी स्पर्धीकरण किया है।

भा० कुन्दकुन्दके परमाणुलक्षणमें निम्न बातें हैं<sup>र</sup>।

- १ समी स्कन्धोंका अंतिमभाग परमाणु है।
- २ परमाशु शासत है।
- ३ असन्द है। फिर मी रान्दका कारण है।
- 😮 अविभाज्य ऐसा एक है।
- ५ मूर्त है।

१ पंचा० ४४,४५,४७,८८ । नियमसार २५-२७ ।

- ६ चतुर्धातुका कारण है और कार्य मी है।
- ७ परिणामी है।
- ८ प्रदेशमेद न होनेपर भी वह वर्णादिको अवसाश देता है।
- ९ स्कन्धोंका कर्ता और स्कन्धान्तरसे स्कन्धका मेदक है।
- १० काल और संख्याका प्रविभक्ता व्यवहारनियामक मी परमाणु है।
- ११ एक रस, एक वर्ण, एक गन्ध और दो स्पर्शयुक्त है।
- १२ भिन्न होकर भी स्कन्धका घटक है।
- १३ आत्मादि है, आत्ममध्य हे, आत्मान्त है।
- १४ इन्द्रियाप्राक्ष है ।

आचार्यने 'धादु चदुकस्त कारणं' (पंचा० ८५) अधीत् पृथ्वी, जल, तेज और बायु ये चार धातुओंका मूल कारण परमाणु है ऐसा कह करके यह साफ कर दिया है कि जैसा वैशेषिक या चार्वाक मानते हैं वे धातुएँ मूल तस्व नहीं किन्तु समीका मूल एकलक्षण परमाणु ही है।

### ६१४ आत्मनिरूपण ।

(१) निश्चय और व्यवहार — जैन आगमोंने आत्माको शरीरसे भिम्न मी कहा है और अभिम मी। जीवका झानपरिणाम मी माना है और गत्मादि भी, जीवको कृष्णवर्ण मी कहा है। जीवको नित्म मी कहा है और अभिस्म मी, जीवको कृष्णवर्ण मी कहा है। जीवको नित्म मी कहा है और अभिस्म मी, जीवको अमूर्त कह कर मी उसके नारकादि अनेक मूर्त भेद बताये हैं। इस प्रकार जीवके शुद्ध और अशुद्ध दोनों स्पॉका वर्णन आगमोंने विस्तारसे हैं। कहीं कहीं द्वार्यिक-पर्यायार्थिक नयोंका आश्चय लेकर विरोधका समन्वय मी किया गया है। वाचकने भी जीवके वर्णनमें सकर्मक और अकर्मक जीवका वर्णन मात्र कर दिया है। किन्तु आचार्य कुन्दकुन्दने आगाके आगमोंक वर्णनको समझनेकी चावी बता दी है जिसका उपयोग करके आगमके प्रत्येक वर्णनको हम समझ सकते हैं कि आत्माके विषयमें आगमों जो अमुक बात कही गई वह किस दृष्टिसे है। जीवका जो शुद्धकर आचार्यने बताया है वह आगमकालमें अज्ञात नहीं था। शुद्ध और अशुद्ध खरूपके विषयमें आगम कालके आचार्योको कोई अम नहीं था। किन्तु आचार्य कुन्दकुन्दके आत्मिनरूपणकी जो विशेषता है यह यह है कि इन्होंने खसामयिक दार्शनिकोंकी प्रसिद्ध निरूपण रीलोको जैन आत्मिनरूपणमें अपनाया है। दूसरोंके मन्तव्योको, दूसरोंकी परिभाषाओंको अपने ढंगसे अपनाकर या खण्डन करके जैन मन्तव्यको दार्शनिकरूप देनेका प्रवल प्रयक्ष किया है।

औपनिषद दर्शन, विश्वानवाद और सून्यनादमें वस्तुका निरूपण दो दृष्टिओंसे होने लगा था । एक परमार्थ दृष्टि और दूसरी व्यावहारिक दृष्टि । तत्त्वका एक रूप पारमार्थिक और दूसरा सांवृतिक वर्णित है। एक भूतार्थ हे तो दूसरा अमृतार्थ । एक अलैकिक है तो दूसरा लोकिक । एक शुद्ध है तो दूसरा अशुद्ध । एक सूक्ष्म है तो दूसरा स्थूल । जैन आगममें जैसा हमने पहले देखा व्यवहार और निश्चय ये दो नय या दृष्टियाँ कमकाः स्थूल – लोकिक और सूक्ष्म-तत्त्वप्राही मानी जाती रहीं।

आचार्य कुदकुन्दने आत्मनिरूपण उन्हीं दों दृष्टिओंका आश्चय रेक्ट विक्य है। आत्माके पारमार्थिक शुद्ध रूपका वर्णन निश्चय नयके आश्चयसे और अशुद्ध या ठोकिक-स्थूछ आत्माका वर्णन व्यवहार नयके आश्चयसे उन्होंने किया है।

(२) बहिरात्मा—अन्तरात्मा—परमात्मा — माण्ड्रक्योपनिषदमें आत्माको चार प्रकार का माना है — अन्तः प्रज्ञ, बहिण्प्रज्ञ, उभयप्रज्ञ और अवाच्य । किन्तु आचार्य कुन्दकुन्दने बहिरात्मा, अन्तरात्मा, और परमात्मा ऐसे तीन प्रकार बतलाये हैं । बाह्य पदार्थों जो आसक्त है, इन्द्रियों के द्वारा जो अपने शुद्ध खरूपसे ज्ञष्ट हुआ है तथा जिसे देह और आत्माका मेदज्ञान नहीं जो शारीरको ही आत्मा समझता है ऐसा विषयगामी मूहात्मा बहिरात्मा है । सांस्योंके प्राकृतिक, वैकृतिक और दाक्षणिक बन्धका समावेश इसी बाह्यात्मामें हो जाता है ।

जिसे मेदझान तो हो गया है पर कर्मवश सशरीर है और जो कर्मोंके नाशमें प्रयक्तशील है ऐसा मोक्षमार्गाव्य अन्तरास्मा है । शरीर होते हुए मी वह समझता है कि यह मेरा नहीं, मैं तो इससे भिन्न हूं। ध्यानके बल्से कर्म क्षय करके आत्मा अपने शुद्ध खक्रपकों जब प्राप्त करता है वह परमात्मा है।

(३) परमात्मवर्णनमें समन्वय - परमात्म वर्णनमें आचार्य कुन्दकुन्दने अपनी समन्वय शिक्ता परिचय दिया है। अपने कालमें खयंभूकी प्रतिष्ठाको देखकर खयंभू शब्दका प्रयोग परमात्माके लिये जैनसंगत अर्थमें उन्होंने करिंदया हैं। इतना ही नहीं किन्तु कर्मित्रमुक्त शुद्ध आत्मा के लिये शिव, परमेष्ठिन्, विष्णु, चतुर्मुख, बुद्ध परमात्मा जैसे शब्दोंका प्रयोग करके यह स्चित किया है कि तस्वतः देखा जाय तो परमात्माका रूप एक ही है नाम मले ही नाना हों।

परमात्माके विषयमें आचार्यने जब यह कहा कि वह न कार्य है और न कारण; तब बौदोंके असंस्कृत निर्वाणकी, वेदान्तिओंके ब्रह्मभाव की तथा सांस्थोंके कूटस्य पुरुष मुक्त सरूप की कल्पनाका समन्वय उन्होंने किया है ।

तत्कालीन नाना विरोधी नादोंका झुन्दर समन्वय उन्होंने प्रभारमाके खरूप वर्णनके बहाने करिया है। उससे पता चलता है कि वे केवल पुराने शासत और उच्छेदबादसे ही नहीं बरिक नवीन विश्वानाहैत और शून्यवादसे मी परिचित ये। उन्होंने प्रभारमाके विषयमें कहा है—

"सरसदमध उच्छेदं भव्यमभृष्यं च सुण्णसिद्रं च। विण्णाणमविण्णाणं ण वि जुज्जदि ससदि सम्मावे॥"

पंचा० ३७।

यषपि उन्होंने जैनागमोंके अनुसार आत्माको कायपरिमाण भी माना है फिर भी उपनिषद् और दार्शनिकोंमें प्रसिद्ध आत्मसर्वगतस्य — विश्वस्वका भी अपने दंगसे समर्थन किया है कि —

भाषप्रा० १४९

६ पंचा० ३६।

१ समय० ६ से, ६१ से, ६१ से। पंचा० १६४। नियम० ६८ से। भावप्रा० ६४, १४६ । प्रव चन० २.२,८०,१००। २ मोक्षप्रा० ४ से। नियमसार १४९ से। ६ सांस्यत० ४४। ४ प्रवचन० १.१६।

<sup>&</sup>quot;णाणी सिव परमेट्टी सददण्डू विष्डु चढसुदो बुदो । अप्पो विव परमप्पो कमाविसुद्धो च दोह फुदं ॥"

"बाहा जाजपमाणं नाजं जेयणमाणमुहिद्धं । जेयं क्षोयाक्षीयं तम्हा जाणं तु सव्वगयं ॥ सब्दगदो जिज बसदो सब्दे विय तम्मया जगदि अद्वा । जाजमयादो य जिजो विस्तयादो तस्स ते भजिया ॥"

प्रवचन० १.२३,२६।

यहाँ सबैगत शब्द कायम रखकर अर्थमें परिवर्तन किया गया है क्यों कि उन्होंने स्पष्ट ही कहा है कि झान या आत्मा सबैगत है इसका मतलब यह नहीं कि झानी झेयमें प्रविष्ट है या ज्यास है किन्तु जैसे चक्क अर्थसे दूर रह कर भी उसका झान कर सकती है वैसे आत्मा मी सबै पदार्थोंको जानता भर है—प्रवचन ० १.२८—१२।

अर्थात् दूसरे दार्शनिकोंने सर्वगत शन्दका अर्थ, गम धातुको गर्स्मर्थक मानकर सर्वज्यापक या विसु, ऐसा किया है जब कि आचार्यने गमधातुको झानार्यक मानकर सर्वगतका अर्थ किया है सर्वज । शन्द वही रहा किन्तु अर्थ जैनामिप्रेत बन गया ।

- (४) जज्ञत्कर्तृस्य आचार्यने विष्णुके जगत्कर्तृस्यके मन्तव्यका मी समन्यय जैन दृष्टिसे करनेका प्रयक्त किया है। उन्होंने कहा है कि व्यवहारनयके आश्रयसे जैनसेमत जीवकर्तृत्वमें और लोकसंगत विष्णुके जगत्कर्तृत्वमें विशेष अन्तर नहीं है। इन दोनों मन्तव्योंको यदि पारमार्थिक माना जाय तब दोष यह होगा कि दोनोंके मतसे मोक्षकी करूपना असंगत हो जायगी ।
- (५) कर्तृत्वाकर्तृत्वविवेक सांक्योंके मतसे आत्मामें कर्तृत्व नहीं है क्योंकि उसमें परिणमन नहीं । कर्तृत्व प्रकृतिमें है क्योंकि वह प्रसवधर्मा है । पुरुष वैसा नहीं । तारपर्य यह है कि जो परिणमनशील हो वह कर्ता हो सकता है । आचार्य कुन्दकुन्दने मी आत्माको सांक्यमतके समन्वयकी दृष्टिसे अकर्ता तो कहा हो है किन्तु अकर्तृत्वका तार्त्यप जैन दृष्टिसे उन्होंने बताया है कि आत्मा पुद्रलक्ष्मोंका अर्थात् अनात्म-परिणमनका कर्ता नहीं है । जो परिणमनशील हो वह कर्ता है इस सांक्यसंगत व्याप्तिके बलसे आत्माको कर्ता मी कहा है क्योंकि वह परिणमनशील है । सांक्यसंगत आत्माको क्रूटखाता अपरिणमनशीलता आचार्यको मान्य नहीं । उन्होंने जैनागम प्रसिद्ध आत्मपरिणमनका समर्यन किया है और सांक्योंका निरास करके आत्माको खपरिणामोंका कर्ता माना है ।

कर्त्सकी व्यावहारिक व्याख्या छोकप्रसिद्ध भाषाप्रयोगकी दृष्टिसे होती है इस बातको स्वीकार करके मी आचार्यने बताया है कि नैश्वियक या पारमार्थिक कर्त्सकी व्याख्या दूसरी है करना चाहिए । व्यवहारकी भाषामें हम खालाको कर्मका मी कर्ता कह सकते हैं किन्तु नैश्वियक दृष्टिसे किसी भी परिणाम या कार्यका कर्ता खदव्य ही है पर दृष्ट्य नहीं । अतप्र

१ बीज् निभी विशुत्तका स्वाभिमेत वर्ष किया है कि "विशुत्वं पुनर्ज्ञानमहाणप्रभावसंपत्तता"
मध्यान्यविभागरीका ए० ८६ १ २ समयसार ६५०-६५२ १ ६ सांवयका० १९ १ ४ वही १९ १
५ समयसार ८१-८८ । ६ वही ८९,९८ । प्रवचन० २.९२ से । वियमसार १८ । ७ समयसार ११८ है ।
१.८-से । ८ समयसार १२८ से । ९ समयसार १०५,११२-११५ । १० समयसार ११०,१११ ।
न्या० प्रसानना १७

आत्माको ज्ञानादि स्मपरिणामोंका है। कर्ता मानना चाहिए । आत्मेतर कर्मादि यावत् कारणोंको अपेक्षाकारण या निमित्त कहना चाहिए ।

बस्तुतः दार्शनिकांकी इष्टिसे जो उपादान कारण है उसीको आचार्यने पारमापिक इष्टिसे कर्ता कहा है। और अन्य कारकोंको बौद्धदर्शन प्रसिद्ध हेतु, निमन्त या प्रस्यय शब्दसे कहा है।

जिस प्रकार जैनोंको ईश्वरकर्तृत्व मान्य नहीं है उसी प्रकार सर्वया कर्मकर्तृत्व मी मान्य नहीं है । आचार्यकी दार्शनिक इष्टिने यह दोष देख लिया कि यदि सर्वकर्तृत्वकी जवाबदेही ईश्वरसे छिनकर कर्म के ऊपर रखी जाय तब पुरुषकी खाधीनता खंडित हो जाती है इतना ही नहीं किन्तु ऐसा मानने पर जैनके कर्मकर्तृत्वमें और सांख्योंके प्रकृतिकर्तृत्वमें मेद मी नहीं रह जाता और आत्मा सर्वया अकारक — अकर्ता हो जाता है । ऐसी स्थितिमें हिंसा या अवस्वचर्यका दोष आत्मामें म मान कर कर्ममें ही मानना पड़ेगा । अत एव मानना यह चाहिए कि आत्माके परिणामोंका खयं आत्मा कर्ता है और कर्म अपेक्षा कारण है तथा कर्मके परि-णामों स्वयं कर्म कर्ता है और आत्मा अपेक्षा कारण है ।

जब तक मोहके कारणसे जीव परद्रश्योंको अपना समझ कर उनके परिणामोंने निमित्त बनता है तब तक संसारवृद्धि निश्चित है । जब मेदझानके द्वारा अनात्मको पर समझता है तब वह कर्मने निमित्त मी नहीं बनता और उसकी मुक्ति अवस्य होती है ।

(६) श्रम-अश्रुम-श्रुद्ध अध्यवसाय — सांख्य कारिकार्ने कहा है कि धर्म — पुण्यसे अध्यामन होता है किन्तु ज्ञानसे मुक्ति मिलती हैं। इसी बातको आधार्यने जैन परिभाषाका प्रयोग करके कहा है कि आत्माके तीन अध्यवसाय होते हैं— श्रुम, अश्रुम और श्रुद्ध। श्रुमाध्यवसायका फल खर्ग है, अश्रुमका नरकादि और श्रुद्धका मुक्ति हैं। इस मतकी न्याय-वैशेषिकके साथ भी तुलना की जा सकती है। उनके मतसे भी धर्म और अध्ये ये दोनों संसारके कारण हैं और धर्माधर्मसे मुक्त श्रुद्ध चैतन्य होने पर ही मुक्तिलाम होता है। मेद यहा है कि वे मुक्त आत्माको श्रुद्ध रूप तो मानते हैं किन्तु झानमय नहीं।

६१५ संसारवर्णन ।

आचार्य कुन्दकुन्दके प्रन्थोंसे यह जाना जाता है कि वे सांख्य दर्शनसे पर्यातमात्रामें प्रभावित हैं। जब वे आत्माके अकर्तृत्व आदिका समर्थन करते हैं तब वह प्रभाव रुपष्ट दिखता है। इतना ही नहीं किन्तु सांख्योंकी ही परिभाषाका प्रयोग करके उन्होंने संसार वर्णन मी किया है। सांख्योंके अनुसार प्रकृति और पुरुषका बन्ध ही संसार है। जैनागमों प्रकृतियंभ नामक बंधका एव प्रकार माना गया है। अत एव आचार्यने अन्य शब्दोंकी अपेक्षा प्रकृति शब्दको संसार वर्णन प्रसंगमें प्रयुक्त करके सांख्य और जैन दर्शनकी समानता की और संकेत किया है। उन्होंने कहा हैं —

१ समबसार १०७, १०९ : २ समयसार ८१-८८,६६९ : ३ समबसार १५०-६५२ : ४ समयसार १५०-६५२ : ४ समयसार ७४-७५,६९३७-४१९ । अही ७१-७९,१००,१०७,६४६ । ८ "बर्नेण गमनमूर्ण गमयसार ७४-७५,६९३ । इन्नेण गमनमूर्ण गमयसार १५५-१६३ : वाल्यका १४५-१६३ : १.८९ : समयसार १५५-१६३ : १० समयसार ८०,८३ ६४८, ।

"बेदा दु प्यक्रियहं उप्पादि विजयस्ति । प्यदी वि वेदयहं उपजादि विजयस्ति ॥ प्रदं दंशो दुष्ट्रंपि अण्णोण्णपवायाण हते । अण्यो प्यदीप य संसारो तेण जायदे ॥" समयसार ३४०-४१ ।

सांस्थीने प्रकृष्ण्यम्यायसे प्रकृति और पुरुषके संयोगसे जो सर्ग माना है उसकी तुलना वहाँ करणीय है —

> "पुरुषस्य दर्शनार्थं कैयस्यार्थं तथा प्रधानस्य । पक्नवन्त्रवदुभयोरपि संयोगसास्कृतः सर्गः ॥" सांस्थका० २१ ।

## § १६ दोषवर्णन ।

संसारचक्कि गति उकनेसे मोक्षालिक कैसे होती है इसका वर्णन दार्शनिकसूत्रोंमें विविधक्रपसे शाता है किन्तु सभी का तार्थ्य एक ही है कि अविदा – मोहकी निद्तिसे ही मोक्ष प्राप्त दोता है। न्यायस्त्रके असुसार मिध्याझान मोह ही सभी अनर्योका मूल है। मिध्याझानसे राग और द्वेष और अन्य दोषकी परंपरा चलती है। दोषसे ग्राम और अग्राम प्रवृत्ति होती है। ग्रामसे धर्म और अग्रभसे अधर्म होता है। और उसीके कारण जन्म होता है और जन्मसे दुःख प्राप्त होता है। यही संसार है। इसके विपरीत जब तत्त्वज्ञान क्षणीत सम्यव्ज्ञान होता है तो मिथ्या-**डान — मोडका नाश होता है और उसके नाशसे उत्तरोत्तरका मी निरोध हो जाता है'। और इस** प्रकार संसारचक्र रुक जाता है। न्यायसूत्रमें सभी दोषोंका समावेश राग, द्वेष और मोह इन तीनमें कर दिया है । और इन तीनोंमें भी मोडको ही सबसे प्रबल माना है क्योंकि यदि मोह नहीं तो अन्य कोई दोष उत्पन्न ही नहीं होते । अतएव तत्त्वज्ञानसे वस्तृतः मोहकी निष्कृति होनेपर संसार निर्मूल हो जाता है। योगसूत्रमें क्रेश - दोषोंका वर्गीकरण प्रकारान्तरसे हैं किन्त समी दोबोंका मूळ अविषा - मिय्याञ्चान मोहमें ही माना गया है'। योगसूत्रके अनुसार क्लेशोंसे कर्माशय - प्रण्यापुण्य - धर्माधर्म होता है । और कर्माशयसे उसका फळ जाति-देह, आय और भोग होता हैं । यही संसार है । इस संसारचक्रको रोकनेका एक ही उपाय है कि मेदहानसे – विवेकस्यातिसे अविधाका नारा किया जाय । उसीसे कैवस्यप्राप्ति होती हैं।

सांख्योंकी प्रकृति त्रिगुणात्मक हैं — सस्त, रजस् और तमोरूप है। दूसरे शब्दोंमें प्रकृति सुख, दुःख और मोहात्मक है अर्थात् प्रीति — राग, अप्रीति — देष और विषाद — मोहात्मक हैं। सांख्योंने। विपर्ययसे बन्ध — संसार माना है। सांख्योंके अनुसार पांच विपर्यय वही हैं जो योगसूत्रके अनुसार केश हैं। तस्त्रके अन्याससे जब अविपर्यय हो जाता है तब केशल झान — मेदझान हो जाता है। इसीसे प्रकृति निश्च हो जाती है और पुरुष केषस्यलाम करता है।

१ व्यापस्० १.१.२ । सीर व्यायमा० । २ व्यायस्० ४.१.६ । ६ ''तेषां मोहः पापीयाम् नामूहस्रोतरोरयतेः ।'' व्यायस्० ४.१.६ । ४ ''अविद्यास्मितारागद्देवाभिनिषेशाः पबक्केशाः'' । ५ ''अविद्यास्मितारागद्देवाभिनिषेशाः पबक्केशाः'' । ५ ''अविद्यास्मितारागद्देवाभिनिषेशाः पबक्केशाः'' । ५ ''अविद्यास्मितारागद्देवाभिनिषेशाः पबक्केशाः'' । ५ 'अविद्यास्मितारागद्देवाभिनिषेशाः पबक्केशाः'' । ५ स्वीयकार्थः । १२ वही ४७-४८ । १३ वही ४७-४८ । ११ वही ४४ ।

बौद्धदर्शनका प्रतीखसमुत्याद प्रसिद्ध ही है उसमें भी संसारचन्नके मूलमें अविद्या ही है। उसी अविद्याके निरोधसे संसारचन्न इक जाता है'। सभी दोषोंका संप्रह बौद्धोंने भी राग, द्वेष और मोहमें किया है'। बौद्धोंने भी राग द्वेषके मूलमें मोह ही को माना है'। यही अविद्या है।

जैन आगर्नोमें दोषवर्णन दो प्रकारसे हुआ है। एक तो शास्त्रीय प्रकार है जो जैन कर्म-शास्त्रकी विवेचनाके अनुकूछ है। और दूसरा प्रकार छोकादर द्वारा अन्य तैर्थिकोंमें प्रचलित ऐसे दोष वर्णनका अनुसरण करता है।

कर्मशासीय परंपराके अनुसार कथाय और योग येही दो बंध हेतु हैं और उसीका विस्तार करके कभी कभी मिध्याल अविरति कथाय और योग ये चार और कभी कभी हममें प्रमाद मिछाकर पांच हेतु बताये जाते हैं कथायरहित योग बन्धका कारण होता नहीं है इसी किये वस्तुतः कथाय ही बन्धका कारण है इसका स्पष्ट शस्दोंमें वाचकने इस प्रकार निरूपण किया है —

"सक्यायत्वात् जीवः कर्मणी योग्यान् पुत्रलान् माद्ते। स बन्धः।" तस्वार्षं ० ८ २,३। उक्त शाबीय निरूपणप्रकारके अलावा तैर्धिकसंगत मृतको मी जैन आगमोंमें सीक्टर्स किया है। उसके अनुसार राग, देव और मोह ये तीन संसारके कारणरूपसे जैन आगमोंमें बताये गये हैं और उनके स्थानका प्रतिपादन किया गया हैं। जैन संगत क्यायके चार प्रकारोंको राग और देवमें समन्तितं करके यह मी कहा गया है कि राग और देव ये दो ही दोव हैं। दूसरें दार्शनिकोंकी तरह यह मी सीकृत किया है कि राग और देवके मी मूलमें मोह है— "रागो य दोसो वि य कम्मवीयं कम्मं च मोहण्यस्थं वयन्ति।" उत्तर्ण ३२.७।

जैन वर्मक्षावाके अनुसार मोहनीय कर्मके दो मेद हैं। दर्शनमोह और वारित्रमोह । क्ले दार्शनिकोंने जिसे अविद्या, अज्ञान, तमस्, मोह या मिध्यास कहा है वही जैनसंमत दर्शनमोह है। और दूसरोंके राण और देशका अन्तर्माव जैनसंमत चारित्रमोहमें है। जैन-संमत हालावरणीय कर्मसे जन्य अज्ञानमें और दर्शनान्तरसंमत अविद्या मोह या मिध्याज्ञानमें अल्लंन वैलक्षण्य है इसका प्यान रखना चाहिए। क्योंकि अविद्यासे उनका तार्ल्य है जीवको क्षियणानी करनेवाला मिध्यास्य या मोह किन्तु ज्ञानावरणीयजन्य अज्ञानमें ज्ञानका अभावमात्र विवक्षित है। अर्थात् दर्शनान्तरीय अविद्या कदाग्रहका क्षरण होती है अनात्ममें आस्माक क्षरणासका कारण वनती है जब कि जैनसंमत उक्त अज्ञान जाननेकी अहाक्तिको स्थित बहता है। एक अविद्याक कारण संसार वहता ही है जब कि देसर नहीं है।

<sup>3</sup> बुद्धवयम पूर्व १०१ २ बुद्धवयम पूर्व २२ । अभिश्रम्म ० १.५ । १ बुद्धवयम दिव पूर्व ४ । ४ स्वर्धायम देव पूर्व १ । १६.१६ । २६.१६ । २६.१६ । २६.१६ । २६.१६ । १९.७६ । ११.१,९ । ६ "दोहिं ठाणेहिं पायकामा वंशित । तं जहा – रागेल व दोसेल य । रागे दुविहे पण्यसे संबद्धा मावा व कोमे व । दोसे "कोहे व माले य।" स्वात २, ४० २ । मकापनावद १६ । इस् ६०.१ ।

| ਜੀਚੇ  | टोबोंका  | तुलनात्मक      | कोत्रक | दिया | जाता   | 7 | ı |
|-------|----------|----------------|--------|------|--------|---|---|
| 71174 | WITH THE | 27.00.11.01.14 | 74071  |      | 441711 | * |   |

| जैन                                      | नैयायिक    | सांख्य               |                               | योग                       | बौद्ध                      |  |
|------------------------------------------|------------|----------------------|-------------------------------|---------------------------|----------------------------|--|
| मोहनीय<br>१ दर्शन मोह                    | दोष<br>मोह | <b>गुण</b><br>तमोगुण | <b>विषर्थय</b><br>तमस्<br>मोह | क्केश<br>अविधा<br>अस्मिता | अङ्ग्यल <b>हेतु</b><br>मोह |  |
| २ चारित्र मो <b>इ</b><br>माया }<br>लोभ } | राग        | सत्वगुण              | महामोद्                       | राग                       | राग                        |  |
| क्रीथ)<br>मान∫                           | द्रेष      | रजोगुण               | तामिस                         | हेप<br>अधिनेय             | द्वेष                      |  |

अन्धतासम्ब भागनवश

आचार्य कुन्दकुन्दने जैन परिभाषाके अनुसार संसारवर्षक दोषोंका वर्णन किया तो है<sup>र</sup> किन्तु अधिकतर दोषवर्णन सर्वस्मानताकी दृष्टिसे किया है। यही कारण है कि उनके प्रन्योंमें राग, देव और मोह इन तीन मैलिक दोवोंका बार वार जिक्क आता है और मुक्तिके लिये इन्ही दोषोंको दर करनेके लिये भंत दिया गया है।

#### ६१७ मेदबान ।

समी आस्तिक दर्शमोंके अनुसार खास कर अनात्मले आत्माका निवेक करना या मेदद्रानं करना यही सम्यानान है, अमोह है। बौद्धोंने सत्कायदृष्टिका निवारण करके मूददृष्टिके स्वागका जो उपदेश दिया है उसमें भी रूप, विज्ञान आदिमें आत्म बुद्धिके स्यागकी ओर ही छक्ष्य दिया गया है। आचार्य कुन्दकुन्दने मी अपने प्रन्योंमें मेदहान करानेका प्रयत्ने किया है। वे सी कहते हैं कि आध्या मार्गणास्थान गुणस्थान, जीवस्थान, नारक, तिर्थन्न, मनुष्य, और देव, नहीं है: वह बाल, इस, और तरुण नहीं है: वह राग हेंप, मोद नहीं है; क्रोध, मान, माया और कोभ नहीं है, वह कर्म, नोकर्म नहीं है; उसमें वर्णाद नहीं है इत्यादि मेदाम्यास करना चाहिए । श्रदात्माका यह मेदाम्यास जैनागर्नोमें भी मीखुद है ही । उसे ही पछावित करके आचार्यने ग्रह्मात्मसारूपका वर्णन किया है।

तत्त्वाम्यास होने पर पुरुषको होनेवाले विद्याद झानका वर्णन सांस्थोंने किया है कि --"वर्षं तस्वाञ्चासामास्ति न से नाइमिखपरिशेषमः । अविपर्ययाद्विद्यार्थं केवलमुत्पचते कानम् ॥" सांक्यकाः ६४।

इसी प्रकार काचार्य कुल्दकुल्दने भी आत्मा और अनात्मा, बंध और मोक्षका वर्णनं करके साधकको उपदेश दिया है कि आत्मा और बन्ध दोनोंके खमानको जानकर जो बन्धनमें नकी रमण करना वह मक्त हो जाता है" । बद्ध आत्मा भी प्रश्लाके सहारे आत्मा और अलासाका मेद जान लेता हैं। उन्होंने नहा है-

<sup>)</sup> समयसार ९४,९२,११६,१८५,१८८ । पंचा॰ ४७,१४७ ह्लाहि । नियमसार ८१ । २ प्रयचन १.८४,८८। वंबाः १३५,१३६,१४९,१५३, १५६। समयसार १६५,१८९,१९१,२०१,३०६,३०७, २०५,३१० । निषमसार ५७,८० इसादि । ३ निषमसार ७७-८३,१०६ । समयसार ६,२२,२५-६० ७२०-७<u>६३ । प्रचणक २.६९ से । ७ समक्त</u>स्य ६२३ । ५ वर्ष **६**२३ ।

"पनवाद देताको जो चेदा को बढ़ं तु शिवक्षवदी । वन्ताप देतको जो दहा को वहं तु विच्छपदी ॥ पण्याप देतको जो णादा को वहं तु विच्छपदी । अवस्थित जे भाषा से मन्द्र परेक्षि वादक्षा ॥" समयसार ३२५-२७ ।

आनार्थके इस वर्णनमें व्यासाके इसूब और झातुःवकी जो बात कही गई है यह सांस्य संगत पुरुषके बहुत्वकी याद दिखाती है<sup>र</sup>।

## [२] प्रमाणवर्षा ।

#### शस्त्रका

वाषार्य कुरदकुरदने अपने प्रन्योंने संतक्षमावसे प्रमाणकी चर्चा तो नहीं की है। और न उमाकातिकी तरह शक्ताः पांच बानोंको प्रमाणसंखा है है है। फिर नी बानोंका जो प्रासंगिक वर्णन है वह दार्शनिकोंकी प्रमाणचर्चाते प्रमाणित है ही अत एव बानचर्चाको ही प्रमाणचर्चा मान कर प्रस्तुत्वें क्यान किया जाता है। इतना तो किसीसे किया नहीं रहता कि वा० उमा-बातिकी बानचर्चाते आ० कुन्दकुन्दकी बानचर्चानें दार्शनिकावकासकी मात्रा वाचिक है। यह बात कार्गनी चर्चाते स्वकं हो सकेगी।

## § १ अहेत्रहरि ।

आवार्य कुन्दकुन्दका अष्ठ प्रन्य समयसार है। उसमें उन्होंने तत्वीका विवेचन नैश्विक दिन्दा अवल्यन लेकर किया है। खास उदेश्य तो है आरमाके निरुपाधिक श्रुवसक्षणका प्रतिपादन किना उसकि लिये अन्यतत्त्वीका भी पारमार्थिक एप नतानेका आवार्यने प्रयक्त किया है। आरमाके श्रुवसक्षणका वर्णन करते हुए आवार्यने कहा है कि व्यवहार दृष्टिके आश्रयसे वश्वि आत्मा और उसके झानादि ग्रुणोंमें तथा झानादि ग्रुणोंमें पारस्परिक, मेदका प्रतिपादन किया खाता है किर मी निश्चय दृष्टिके इतनाही कहना पर्वाप्त है कि जो झाता है वही आत्मा है या आत्मा झायक है अन्य कुछ नहीं। इस प्रकार आवार्य की अमेदगामिनी दृष्टिने आत्माक संगी ग्रुणोंका अमेद झानग्रुणमें कर दिया है और अन्यत्र स्पष्टतया समर्थन मी किया है कि संपूर्णझान ही ऐकान्तिक सुख है। इतना ही नहीं किन्तु ह्व्य और ग्रुणमें अर्थात् झान और झानीमें भी कोई मेद नहीं है ऐसा प्रतिपादन किया है"। उनका कहना है कि आत्मा कर्ता हो, झान करण हो यह बात भी नहीं किन्तु "को जाव्मदि सो पार्ण प हवनि पान्नेण जावागो जावा ।" प्रवचन ० १.६५। उन्होंने आत्माको ही उपनिषद्की भाषामें सर्वक बताया है और उसीका अवकन्त्रम मुक्ति है ऐसा प्रतिपादन किया है"।

आ० कुन्दकुन्दकी अवेदद्राहिको इतनेसे सी संतोष नहीं हुआ। उनके सामने विहानाहैत तथा आस्माहेतका बादके भी था। विहानाहैतकादिओंका कहना है कि हानमें हानातिरिक्त बाह्य पदार्थोंका प्रतिभाग्न नहीं होता झका ही प्रतिभास होता है। तहाहैत का सी यही

१ सोचवका० २९,६६ । २ समयसार ६,७ । ३ प्रकारक १.५९,६० । ४ समयसार १०,११,४६६ एंबा० ४०,४९ देवो प्रकारमा ४० ११९,६२२ । ५ समयसार १६-२१ । नियमसार ९५-१०० ।

अभिप्राय है कि संसारमें हझातिरिक्त कुछ नहीं है अत एव सभी प्रतिभासों में हुए ही प्रतिभासों में हुए हो प्रतिभासों में हुए हो प्रतिभासों में हुए हो प्रतिभासों में हुए है।

इन दोनों मतोंके संगन्ययकी दृष्टिसे आचार्यने कह दिया कि निश्चयदृष्टिसे केवल्ड्यानी आत्माको ही जानता है बाह्य पदायोंको नहीं। ऐसा कह करके तो आचार्यने जैन दर्शन और अद्भैतवादका अन्तर बहुत कम कर दिया है और जैन दर्शनको अद्भैतवादके निकट रख दिया है।

आ० कुन्दकुन्दकृत सर्वद्वकी उक्त व्याख्या अपूर्व है और उन्होंके कुछ अनुयायिओं तक सीमित रही है। दिगम्बर जैन दार्शनिक अकर्छकादिने मी इसे छोड ही दिया है।

### §२ ज्ञानकी खपरप्रकाञ्चकता ।

दार्शनिकोंमें यह एक विवादका विषय रहा है कि ज्ञानको खप्रकाशक, परप्रकाशक या खपरप्रकाशक माना जाय। वाचकने इस चर्चाको ज्ञानके विवेचनमें छेडा ही नहीं है। संमवतः आचार्य कुन्दकुन्द ही प्रयम जैन आचार्य हैं जिन्होंने ज्ञानको खपरप्रकाशक मान कर इस चर्चाका स्त्रपात जैनदर्शनमें किया। आ० कुन्दकुन्दके बादके सभी आचार्योंने आचार्यके इस मन्तव्यको एकखरसे माना है।

शाचार्यकी इस चर्चाका सार नीचे दिया जाता है जिससे उनकी दछीछोंका क्रम ध्यानमें आ जायगा — (नियमसार—१६०-१७०)।

प्रश्न - यदि ज्ञानको परद्रव्यप्रकाशक, दर्शनको आत्माका - खद्रव्यका ( जीवका ) प्रकाशक और आत्माको खपरप्रकाशक माना जाय तब क्या दोष है! (१६०)

उत्तर - यही दोष है कि ऐसा माननेपर झान और दर्शनका अस्पन्त वैश्वश्रुष्य होनेसे दोनोंको अस्पन्त मिश्र मानना पडेगा। क्योंकि झान तो परद्रव्यको जानता है, दर्शन नहीं। (१६१)

दूसरी आपत्ति यह है कि स्वपरप्रकाशक होनेसे आल्या तो परका मी प्रकाशक है जत एव वह दर्शनसे जो कि परप्रकाशक नहीं, भिन्न ही सिद्ध होगा। (१६२)

अत एव मानना यह चाहिए कि हान न्यवहार नयसे परप्रकाशक है और दर्शन मी। आत्मा मी न्यवहार नयसे ही परप्रकाशक है और दर्शन मी। (१६३)

किन्तु निश्चयनयकी अपेक्षासे द्वान सप्रकाशक है, और दर्शन मी । तथा आत्मा सप्रकाशक है और दर्शन मी है। (१६४)

प्रश्न — यदि निश्चयनयका ही खीकार किया जाय और कहा जाय कि केवल्डानी आप-सक्तपको ही जानता है लोकालोकको नहीं तब क्या दोव है ! (१६५)

उत्तर — जो मूर्त और अमूर्तको, जीव और अजीवको; स और समीको जानता है उसके इनको अतीन्त्रिय प्रसक्ष कहा जाता है। और जो पूर्वोक्त सकछहन्योंको उनके नाना पर्यायोंके

 <sup>&</sup>quot;आणावि परसावि सन्दं बवहारणयेण केवळी अगवं । केवकणानी जाणवि परसावि विवसेण अप्यानं ॥" विद्यससार १५८

साय नहीं जानता दसके हानको परोक्ष कहा जाता है। अत एव यदि एकान्त निश्चयनपकाः आग्रह रखा जाय तब केवछड़ानीको प्रसक्ष नहीं किन्तु परोक्ष ज्ञान होता है यह माननाः पद्मेगा। (१६६–१६७)

प्रश्न — और यदि व्यवहारनयका ही आग्रह रख कर ऐसा कहा जाय कि केवल्डानी लेका-लेकको तो जानता है किन्तु खद्रव्य आस्माको नहीं जानता तब क्या दोग होगा ? (१६८)

उत्तर — झान ही तो जीवका खरूप है । अत एव परव्यको जाननेवाला झान खद्रम्य आस्माको म जाने यह केसे संभव है । और यदि झान खद्रव्य आस्माको वहीं जानता है ऐसा आमह हो तब यह मानना पडेगा कि झान जीवसारूप नहीं किन्दा उससे मिस है । क्सुतः देखा जाय तो झान ही आत्मा है और आत्मा ही झान है अत एव व्यवहार और निश्चय दोनोंके समन्वयसे यही कहना उचित है कि झान सपरम्काशक है और दर्शन मी। (१६९-१७०)

#### ६३ सम्यग्हान ।

क्रम्यको सम्बन्धानका अर्थ किया है अन्यभिचारि, प्रशस्त और संगत । किन्तु आचार्य कुन्यकुन्यके सम्बन्धानकी जो न्यास्या की है उसमें दार्शनिकप्रसिद्ध समारोपका न्यवच्छेद अभिप्रेत है। उन्होंने कहा है—

## "संख्वरिमोहविष्यमविष्ठक्रियं होति सम्बायं ॥" विषमसार ५१ ।

अर्थात् संशय, तिमोह और विश्वमसे वर्जित ज्ञान सम्यकान है।

त्य द्वसि बात मी ज्यान देने पोन्य है। बासकर बीखाबि दार्गनिकोंने सम्प्रहानके प्रसंगमें हेय और उपादेय शब्दका प्रवीम किया है। आचार्य कुन्दकुन्द मी हेगोपादेव तत्वींके अभिगमको सम्पन्धान कहते हैं

### **६४ सभावशाम और विभावशाम ।**

बाबको पूर्वपरंपराके अनुसार मति, श्वत, अविव और सवःपर्याय श्वानोंको आयोगकानिक और केवळको शायिक ज्ञान कहा है। किन्यु अन्यर्थ कुन्यकुन्यके द्वान की विशेषता यह है कि है सूर्वन्य परिमाणका उपयोग करते हैं। अत एव उन्होंने शायोगशनिक ज्ञानोंके लिये विमाय ज्ञान और शायिक ज्ञानने लिये खमावज्ञान इन शब्दोंका प्रयोग किया है । उनकी ब्याइया है कि कर्मोपाविवर्जित जो पर्याय हों वे खामाविक पर्याय हैं और कर्मोपाविवर्जित जो पर्याय हों वे खामाविक पर्याय हैं और कर्मोपाविवर्जित जो पर्याय हों वे खामाविक पर्याय है और कर्मोपाविवर्जित जो पर्याय हों वे खामाविक पर्याय हैं और कर्मापाविक जो एवाँय हो वे बैमाविक पर्याय हैं । इस ज्यादयाके अनुसार शुद्ध आस्माका ज्ञानोपयोग खमाव-

#### हु ५ प्रस्वश्व-परोक्ष ।

आचार्य कुन्दकुन्दने वाचककी तरह प्राचीन आगर्गोकी व्यवस्थाके अनुसार ही हानोंने प्रसक्षतक परोक्षतकी कावस्था की है। पूर्वोक स्वपरप्रकाशकी चर्चाके प्रसंगमें प्रसक्ष-परोक्षहानकी जो व्याह्या ही मई है वही प्रवचनकार (१.४०,४१, ५४–५८) में भी है विनद्ध प्रचचक-

३ ''अधिनाममायो णाणं देवोपादेवतकाणं ।'' नियमसार ५३ । सुक्तराहुक ५ । नियमसार ३८ । २ नियमसार १०,१३,६२ ६ विकासार १५ ।

सारमें उक्त व्याख्याओं को युक्तिसे मी सिद्ध करनेका प्रयत्न किया है। उनका कहना है कि दूसरे दार्शनिक इन्द्रियजन्य झानोंको प्रत्यक्ष मानते हैं, किन्तु नह प्रत्यक्ष कैसे हो सकता है! क्यों कि इन्द्रियों तो अनात्मरूप होनेसे प्रद्रव्य हैं अत एव इन्द्रियोंके द्वारा उपलब्ध वस्तुका झान प्रत्यक्ष नहीं हो सकता। इन्द्रियजन्य झानके लिये परोक्ष शन्द ही उपयुक्त है क्यों कि परसे होनेवाले झान ही को तो परोक्ष कहते हैं।

## §६ इप्तिका तात्पर्य ।

ह्यानसे अर्थ जाननेका मतलब क्या है ! क्या ह्यान अर्थरूप हो जाता है यानि ह्यान और हैयका मेद मिट जाता है ! या जैसा अर्थका आकार होता है बैसा आकार हानका हो जाता है ! या ज्ञान अर्थमें प्रविष्ट हो जाता है ! या अर्थ ज्ञानमें प्रविष्ट हो जाता है ! या ज्ञान अर्थमें उरपन्न होता है ! इन प्रश्लोंका उत्तर आचार्यने अपने ढंगसे देनेका प्रयत्न किया है !

अाचार्यका कहना है कि ज्ञानी ज्ञानसभाव है और अर्थ क्षेयसभाव। अत एव सिन्न सभाव ये दोनों स्वतन्न हैं एककी दृत्ति दूसरेमें नहीं हैं। ऐसा कह करके वस्तुतः आचार्यने यह बताया है कि संसारमें मात्र विज्ञानाहैत नहीं, बाह्यार्थ मी हैं। उन्होंने दृष्टांत दिया है कि जैसे चक्षु अपनेमें रूपका प्रवेश न होने पर भी रूपको जानती है वैसे ही हान बाह्यार्थोंको विषय करता हैं। दोनोंमें विषयविषयीभावरूप संबंधको छोड़ कर और कोई संबंध नहीं। 'अर्थोंमें ज्ञान हैं' इसका तात्पर्य बतलाते हुए आचार्यने इन्द्रनील मणिका दृष्टांत दिया है और कहा है कि जैसे दृषके वर्तनमें रखा हुआ इन्द्रनील मणि अपनी दीतिसे दृषके रूपका अभिमव करके उसमें रहता है वैसे ज्ञान भी अर्थोंमें है। तात्पर्य यह है कि दृष्यत मणि खर्य ह्रव्यतः संपूर्ण दूधमें व्याप्त नहीं है फिर भी उसकी दीतिके कारण समस्त दृष्ट नीलवर्णका दिखाई देता है उसी प्रकार ज्ञान संपूर्ण अर्थमें इन्यतः व्याप्त नहीं होता है तथापि विचित्र शक्तिके कारण अर्थको जान लेता है इसी लिये अर्थमें ज्ञान है ऐसा कहा जाता है । इसी प्रकार, यदि अर्थमें ज्ञान है तो ज्ञानमें भी अर्थ है यह भी मानना उचित है। क्यों कि यदि ज्ञानमें अर्थ नहीं तो ज्ञान किसका होगा है इस प्रकार ज्ञान और अर्थन ज्ञान एस्परमें प्रवेश न होते हुए भी विषय-विषयीभावके कारण 'ज्ञानमें अर्थ' और 'अर्थमें ज्ञान' इस व्यवहारकी उपपत्ति आचार्यने वतलाई है।

## § ७ ज्ञान-दर्शन यौगपद्य ।

वाचककी तरह आ० कुन्दकुन्दने मी केवलीके ज्ञान और दर्शनका यौगपण माना है। विशेषता यह है कि आचार्यने यौगपणके समर्थनमें दर्शत दिया है कि जैसे सूर्यके प्रकाश और ताप युगपद होते हैं वैसे ही केवलीके ज्ञान और दर्शनका यौगपण है।—

"जुगवं वहूर णाणं केवलणाणिस्स दंसणं तहा। दिणयर पयासतापं जह बहुर तह मुजेयव्वं ॥" नियमसार १५९।

## §८ सर्वज्ञका ज्ञान !

आचार्य कुन्दकुन्दने अपनी अमेद दृष्टिके अनुरूप निश्चय दृष्टिसे सर्वेज्ञ की नई ज्यास्या

१ प्रवचनसार ५७,५८ । २ प्रवचन० १.२८ । **३ प्रवचन० १.२८,२९ । ४ प्रवचन० १.३० ।** ५ वही ३१ ।

न्या॰ प्रस्तावना १८

की है। और मेद दृष्टिका अवलंबन करनेवालों के अनुकूक होकर व्यवहार दृष्टिसे सर्वह की वही व्यास्था की है जो आगमोंमें तथा बाचकके तत्त्वार्थमें है। उन्होंने कहा है—

> "जाजदि परसदि सम्बं बबहारणयज केवली भगवं। केवलजाजी जाजदि परसदि जियमेण भण्याजं॥" नियमसार १५८।

अर्थात् व्यवहार दृष्टिसे कहा जाता है कि केवली सभी द्रव्योंको जानते हैं किन्तु परमार्थतः वह आत्माको ही जातमा है।

सर्वक्रके व्यावहारिक झानकी वर्णना करते हुए उन्होंने इस बातको बळपूर्वक कहा है कि त्रैकालिक समी द्रव्यों और पर्यायोंका ज्ञान सर्वक्रको युगपद् होता है ऐसा ही मानना चाहिए । क्यों कि यदि वह त्रैकालिक द्रव्यों और उनके पर्यायोंको युगपद् न जानकर क्रमशः जानेगा तब तो वह किसी एक द्रव्यको भी उनके समी पर्यायोंके साथ नहीं जान सकेगा । और जब एक ही द्रव्यको उसके अनंत पर्यायोंके साथ नहीं जान सकेगा तो वह सर्वक्र कैसे होगां ! दूसरी बात यह मी है कि यदि अर्थोंकी अपेका करके झान क्रमशः उत्पन्न होता है ऐसा माना जाय तब कोई झान निस्न, क्षायिक और सर्वविषयक सिद्ध होगा नहीं । यही तो सर्वन्न झानका माहास्य है कि वह निस्न त्रैकालिक समी विषयोंको युगपत् जानता है ।

किन्तु जो पर्याय अनुत्पन्न हैं और विनष्ट हैं ऐसे असञ्जूत पर्यायोंको केनल्हानी किस प्रकार जानता है! इस प्रश्नका उत्तर उन्होंने दिया है कि समस्त इन्योंके सङ्गूत और असङ्गूत समी पर्याय विशेषक्र पसे वर्तमानकालिक पर्यायोंकी तरह स्पष्ट प्रतिमासित होते हैं। यही तो उस भ्रानकी विन्यता है कि यह अजात और नष्ट दोनों पर्यायोंको जान लेता है।

#### **९९ मतिज्ञान ।**

आचार्य कुन्दकुन्दने मित्रशानके मेदोंका निरूपण प्राचीन परंपराके अनुकूल अवमहादि रूपसे करके ही संतोष नहीं माना किन्तु अन्य प्रकारसे मी किया है। वाचकने एक जीवमें अधिकसे अधिक चार शानोंका योगपण मानकर मी कहा है कि उन चारोंका उपयोग तो क्रमशः ही होगा । अत एव यह तो निश्चित है कि वाचकने मित्रशानादिके लिख और उपयोग ऐसे दो मेदोंका खीकार किया ही है। किन्तु आचार्य कुन्दकुन्दने मित्रशानके उपलब्धि, मावना और उपयोग ये तीन मेद मी किये हैं । प्रस्तुतमें उपलब्धि लिखानके उपलब्धि, मावना और उपयोग ये तीन मेद मी किये हैं । प्रस्तुतमें उपलब्धि लिखानके नहीं है। वाचकका मित्रिअपयोग उपलब्धि शान्दसे विवक्षित जान पढ़ता है। हिन्दयजन्य शानोंके लिये दार्शनिकोंमें उपलब्धि शब्द प्रसिद्ध ही है। उसी शब्दका प्रयोग आचार्यने उसी अर्थमें प्रस्तुतमें किया है। हिन्दयजन्य शानके बाद मनुष्य उपलब्ध विषयमें संस्कार दृढ करनेके लिये जो मनन करता है वह भावना है। इस शानमें मनकी मुख्यता है। इसके बाद उपयोग है। यहाँ उपयोग शब्दका अर्थ सिर्फ झान व्यापार नहीं किन्तु मावित विषयमें आत्माकी तन्मयता ही उपयोग शब्दके आचार्यको इष्ट है ऐसा जान पढ़ता है।

३ मवचन० १.४७ । २ मवचन० १.४८ १ इ.स. १.४९ । ४ वही १.५० । ५ वही १.५१ । ६ मवचन० १.६७,६८ । ७ वही १.६९ । ८ सरवार्यभा० १.६१ । ९ पंचास्ति० ४२ ।

### § १० अतज्ञान ।

वासकते 'प्रमाणनेपैरिविशमः' (१.६) इस स्त्रमें नयोंको प्रमाणसे पृथक् रखा है। बासकते पांच हानोंके साथ प्रमाणोंका अमेद तो बताया ही है किन्तु नयोंको किस हानमें समाविष्ट करना इसकी चर्चा नहीं की है। आचार्य कुन्दकुन्दने श्रुतके मेदोंकी चर्चा करते हुए नयोंको भी श्रुतका एक मेद बतलाया है। उन्होंने श्रुतके मेद इस प्रकार किये हैं — खिम, भावना, उपयोग और नये।

आचार्यने सम्यग्दर्शनकी व्याख्या करते हुए कहा है कि आत-आगम और तत्त्वकी श्रद्धा सम्यग्दर्शन है । आतके लक्षणमें अन्य गुणोंके साथ क्षुधा-मूच्यादिका अमाव मी बताया है । अर्थात् उन्होंने आत की व्याख्या दिगम्बर मान्यताके अनुसार की है । आगमकी व्याख्यामें उन्होंने वचनको पूर्वापरदोषरहित कहा है उससे उनका तात्पर्य दार्शनिकोंके पूर्वापरिवरोधदोषके राहित्यसे है ।

# [३] नयनिरूपण।

#### § १ व्यवहार और निश्चय ।

आचार्य कुन्दकुन्दने नयोंके नैगमदि मेदोंका लिक्ण नहीं किया है। किन्तु आगमिक ध्यवहार और निश्चय नयका स्पष्टीकरण किया है और उन दोनों नयोंके आधारसे मोद्यमार्गका और तत्त्वोंका पृथकरण किया है। आगममें निश्चय और व्यवहारकी जो चर्चा है उसका निर्देश हमने पूर्वमें किया है। निश्चय और व्यवहारकी व्याख्या आचार्यने आगगानुकूछ ही की है किन्तु उन नयोंके आधारसे विचारणीय विषयोंकी अधिकता आचार्यके प्रन्योंमें स्पष्ट है। उन विषयों आगमि आगमिक वर्णनमें यह नहीं बताया गया कि यह वचन अमुक नयका है। आचार्यके विचेचनके प्रकाशमें यदि आगमिक उन वाक्योंका बोध किया जाय तब यह स्पष्ट हो जाता है कि आगमके वे वाक्य कीनसे नयके आश्रयसे प्रयुक्त हुए हैं। उक्त दो नयों की व्याख्या करते हुए आचार्यने कहा है—

### "ववहारोऽभृदत्यो भृदत्यो देखिदो दु सुद्रणयो।"

अर्थात ज्यवहार नय अभूतार्य है और शुद्ध अर्थात् निश्चयनय भूतार्थ है।

समयसार १३।

तात्पर्य इतना ही है कि वस्तुके पारमार्थिक तास्विक शुद्धखरूपका प्रहण निश्चय नयसे होता है और अशुद्ध अपारमार्थिक या छोकिकखरूपका प्रहण व्यवहारसे होता है। वस्तुतः छः द्रव्योंमेंसे जीव और पुद्गल इन दो द्रव्योंके विषयमें सांसारिक जीवोंको अम होता है। जीव संसारावस्थामें प्रायः पुद्गलसे मिन उपलब्ध नहीं होता है अत एव साधारण छोग जीवमें कई ऐसे धमोंका अध्यास कर देते हैं जो वस्तुतः उसके नहीं होते। इसी प्रकार पुद्गलके विषयमें भी विपर्यास कर देते हैं जो वस्तुतः उसके वहां होते। इसी प्रकार पुद्गलके विषयमें भी विपर्यास कर देते हैं। इसी विपर्यास की दृष्टिसे व्यवहारको अभूतार्थप्राही कहा गया है

और निश्चयको भूतार्थग्रही। परंतु आचार्य इस बातको मी मानते ही हैं कि विपर्यास मी निर्मूछ नहीं है। जीव अनादि काछसे मिथ्यात्व, अज्ञान और अवरति इन तीन परिणामोंसे

१ वरवार्षः १.५०। २ वंबाः ४३। ३ नियमसार ५। ४ वियमसार ६। ५ नियमसार ८,१८६।

परिणत होता है'। इन्ही परिणामोंके कारण यह संसारका सारा विपर्यास है, इसका इन्कार महीं किया जा सकता। यदि हम संसारका अस्तित्व मानते हैं तो व्यवहारनयके विषयका मी अस्तित्व मानना पड़ेगा। वस्तुतः निश्चय नय मी तब तक एक खतद्म नय है जब तक उसका प्रतिपक्षी व्यवहार मीजुद है। यदि व्यवहार नय नहीं तो निश्चय मी नहीं। यदि संसार नहीं तो मोक्ष मी नहीं। संसार — मोक्ष जैसे परस्पर सापेक्ष हैं वैसे ही व्यवहार और निश्चय मी परस्पर सापेक्ष हैं । आचार्य कुन्दकुन्दने परम तस्त्वका वर्णन करते हुए इन दोनों नयोंकी सापेक्षताको प्यानमें एक कर ही कह दिया है कि वस्तुतः तस्त्वका वर्णन न निश्चयसे हो सकता है न व्यवहारसे। क्यों कि ये दोनों नय अमर्यादितको, अवाष्यको, मर्यादित और वाष्य बनाकर वर्णन करते हैं। अत एव वस्तुका परमञ्जूद खरूप तो पक्षातिक्रान्त है। वह न व्यवहारमाद्य है और निश्चयक्त आश्रयसे अबद्ध कहा जाता है और निश्चयक्त आश्रयसे अबद्ध कहा जाता है। साफ है कि जीवमें अबद्धका व्यवहार मी बद्धकी अपेक्षासे हुआ है। अत एव आचार्यने कह दिया कि वस्तुतः जीव न वद्ध है और न अबद्ध किन्तु पक्षातिक्रान्त है। वह सम्वत्वा अपेक्षासे हुआ है। अत एव आचार्यने कह दिया कि वस्तुतः जीव न वद्ध है और न अबद्ध किन्तु पक्षातिक्रान्त है। वही समयसार है, यही परमारमा है । ध्यवहार नयके निराक्षरणके लिये निश्चय नयका अवश्वव है किन्तु निश्चयनयावलंबन ही कर्तव्यक्ती इतिश्री नहीं है। उसके आश्रयसे आत्माके खरूपका बोध करके उसे छोडने पर ही तरवक्ता साक्षास्तार संभव है।

भाचार्यके प्रस्तुत मतके साथ नागार्जनके निम्न मतकी तुलना करना चाहिए।

"शून्यता सर्वेडष्टीनां प्रोक्ता निःसरणं जिनैः। येषां तु शून्यताश्वष्टिस्तानसाध्यान् सभाविरे॥" माध्य० १३.८। "शून्यमिति न वक्तव्यमशून्यमिति वा भवेत्। उभयं नोभयं चेति प्रश्रम्यधं तु कथ्यते॥" माध्य० २२.११।

प्रसंगसे नागार्जुन और भा० कुन्दकुन्दकी एकं अन्य बात मी तुल्नीय है जिसका निर्देश मी उपयुक्त है। आचार्य कुन्दकुन्दने वहा है -

> "ज्ञह जवि सक्कमणज्जो अज्ञज्जभासं विजा दुगाहेतुं। तह वयहारेज विजा परमत्थुवदेसजमसक्कं॥" समयसार ८।

ये ही शम्द नागार्जुनके कथनमें मी हैं -

"नान्यया भाषया म्लेच्छः शक्यो ब्राह्यितुं यथा। न लीकिसमृते लोकः शक्यो ब्राह्यितुं तथा॥" माध्य० पृध् ३७०।

आचार्यने अनेक विषयों की चर्चा उक्त दोनों नयोंके आश्रयसे की है जिनमेंसे कुछ ये हैं — झानादि गुण और आत्माका संबंध, आत्मा और देहका संबन्धे, जीव और अध्यवसाय, गुणस्थन

१ समयसार ९६ । १ समयसार० तालावै० ५० ६७ ।

५ ''कम्मं बद्धमबद्धं कीवे एवं तु आण व्ययवस्यं । पक्सातिक्षतो पुण भन्णियं जो सी समयसारी ॥'' समयसार १५२ । ''दोन्णियं व्याण मनियं जाण्ड जवरं तु समयपिष्यद्धो । ज बु ज्ययवसं निष्ड्यि किंग्नि वि जयपक्सपरिद्योजो ॥'' समय॰ १५६ ।

**४ समय० ७,३९;६० से ।** ५ समयसार **३२ से** ।

आदिका संबंधें; मोक्षमार्ग ज्ञानादि'; आत्मा; कर्तृत्वं; आत्मा और कर्म, क्रिया, भोगें; बद्धत्व-अबद्धत्वं; मोक्षोपयोगी लिंगें; बंधविचार्रं; सर्वज्ञत्वं; पुद्गेर्लं इत्यादि ।

# ३. आचार्य सिद्धसेन ।

### §१ सिद्धसेनका समय ।

सिद्धसेन दिवाकरको 'सन्मति प्रकरण' की प्रस्तावनामें (पृ० ४३) पं० सुखरालजी और पं० वेधरदासजीने विक्रमकी पांचवी शताब्दीके आचार्य माने हैं। उक्त पुस्तकके अंग्रेजी संस्करणमें मैंने सूचित किया था कि धर्मकीर्तिके प्रमाणवार्तिक आदि प्रनथके प्रकाशमें सिद्धसेनके समयको शायद परिवर्तित करना पड़े, अर्थात् पांचवीके स्थानमें छठी-सातवी शताब्दीमें सिद्धसेनकी स्थिति मानना पड़े। किन्तु अभी अभी पंडित सुखरालजीने सिद्धसेनके समयकी पुनः चर्चा की है"। उसमें उन्होंमें सिद्ध किया है कि सिद्धसेनको पांचवी शताब्दीका ही विद्वान मानना चाहिए। उनकी मुख्य दर्शाय है कि पूज्यपादकी सर्वाधिद्धिमें सिद्धसेनकी द्वार्ति-शिकाका उद्धरण है"। अत एव पांचवीके उत्तराधिसे छठीके पूर्वाध तकमें माने जानेवाले पूज्यपादकी सर्वादिकों होनेके कारण सिद्धसेनको विक्रम पांचवीं शताब्दीका ही विद्वान् मानना चाहिए। इस दलीलके रहते अब सिद्धसेनके समयकी उत्तरावधि पांचवी शताब्दीसे आगे नहीं बढ सकती। उन्हें पांचवीं शताब्दीसे अर्थावीन नहीं माना जा सकता।

वस्तुतः सिद्धसेनके समयकी चर्चाके प्रसंगमें न्यायावतारगत कुछ शब्दों और सिद्धान्तोंको लेकर प्रो० जेकोबीने यह सिद्ध करनेकी चेष्टा की यी<sup>13</sup> कि सिद्धसेन धर्मकीर्तिके बाद हुए हैं। प्रो० वैचने भी उन्हींका अनुसरण किया<sup>14</sup>। कुछ विद्वानोंने न्यायावतारके नवम क्ष्णेक्के लिये कहा कि वह समन्तमद्रकृत रत्नकरण्डका है अत एव सिद्धसेन समन्तमद्रके बाद हुए इस प्रकार सिद्धसेनके समयके निश्चयमें न्यायावतारने काफी विवाद खडा किया है। अत एव न्यायावतारका विशेष रूपसे तुछनात्मक अध्ययन मैंने प्रस्तुत संस्करणके प्रथम परिशिष्टमें किया है। उस परिशिष्टके आधारसे यह निश्चय पूर्वक कहा जा सकता है कि सिद्धसेनको धर्मकीर्तिके पहलेका विद्वान माननेमें कोई समर्थ बाधक प्रमाण नहीं है। रत्नकरण्डके विषयमें अब तो प्रो० हीराछाछने यह सिद्ध किया है कि वह समन्तमद्रकृत नहीं, तब उसके आधारसे यह कहना कि, सिद्धसेन समन्तमद्रके बाद हुए, युक्तियुक्त नहीं।

अत एव पंडित सुखलालजीके द्वारा निर्णीत विक्रमकी पांचवी शतान्दीमें सिद्धसेनकी स्थिति निर्काध प्रतीत होती है।

१ समयसार ६१ से । २ पंचा० १६७ से । नियम० ५४ से । दर्शन प्रा० २० । ३ समय० ६,१६ इसादि; नियम ४९ । ४ समय० २४,९० आदि; नियम० १८ । ५ समय० ३८६ से । ६ समय० १५१ । ७ समय० ४४४ । ८ प्रवचन २.९७ । ९ नियम० १५८ । १० नियम० २९ । १६ भिराक्सेन दिवाकरचा समयनो प्रभ' आरतीयविद्या वर्ष ३ ए० १५२ । १२ सर्वार्थसिद्धि ७. १३ में सिद्धसेन की तीसरी द्वात्रिंशिकाका १६ वाँ यद्य उद्धत है । १३ समराह्यकहा, प्रसावना प्र०३ । १४ सम्बादाय प्रसावना प्र०१ । १५ अनेकान्त वर्ष ० ८ किरण १-३ ।

### §२ सिक्सेनकी शतिमा ।

आचार्य सिद्धसेनके जीवन और लेखनके सम्बन्धमें 'सन्मतितर्कप्रकरणम्' के समर्थ संपादकोंने पर्याप्त मात्रामें प्रकाश डाला हैं। जैनदार्शनिक साहिस्यकी एक नई धारा प्रवाहित करनेमें सिद्ध-सेन सर्व प्रथम है इतना ही नहीं किन्तु जैनसाहिस्यके मंडारमें संस्कृतभाषामें काल्यमय तर्कपूर्ण स्तुतिसाहिस्यको प्रस्तुत करनेमें भी सिद्धसेन सर्वप्रथम है। पंडित सुखलालजीने उनको प्रतिमान्त्र्ति कहा है यह अस्युक्ति नहीं। सिद्धसेनका प्राकृत प्रन्य सन्मति देखा जाय, या उनकी द्वात्रित्ताकाएँ देखी जाय, यद पद पर सिद्धसेनकी प्रतिमा का वाचकको साक्षात्कार होता है। जैन साहिस्यकी जो न्यूनता थी, उसीकी पूर्तिकी ओर उनकी प्रतिभाक्ता प्रयाण हुआ है। चित्तित्वर्वण उन्होंने नहीं किया। टीकाएँ उन्होंने नहीं लिखीं किन्तु समयकी गतिविधिको देखकर जैन आगमिक साहिस्यके उपर उठ कर तर्कसंगत अनेकान्सवादके समर्थनमें उन्होंने अपना वर्ष लगाया। फलसक्त्य 'सन्मतिवर्क' जैसा शासनप्रभावक प्रन्य उपलब्ध हुआ।

### § ३ सन्मतितर्कमें अनेकान्त स्थापन ।

'नागार्जुन, असंग, वसुबन्धु, और दिमागने भारतीय दार्शनिक परंपराको एक नई गति
प्रदान की है। नागार्जुनने तत्कालीन बीद और बीदेतर सभी दार्शनिकोंके सामने अपने
रात्यवादको उपस्थित करके वस्तुको सापेक्ष सिद्ध किया। उनका कहना था कि वस्तु न
भावरूप है, न अभावरूप, न भावाभावरूप, और न अनुभयरूप। वस्तुको केसा भी विशेषण
देकर उसका रूप बताया नहीं जा सकता, वस्तु निःस्तमाव है; यही नागार्जुनका मन्तव्य था।
असङ्ग और वसुबन्धु इन दोनों भाइओंने वस्तुमात्रको विश्वानरूप सिद्ध किया और बाह्य
जन्न पदार्थोका अपलाप किया। वसुबन्धुके शिष्य दिमागने भी उनका समर्थन किया और
समर्थन करनेके लिये बीद्ध दृष्टिसे नवीन प्रमाणशास्त्रको मी नींव रखी। इसी कारणसे वह
बीद्ध न्यायशास्त्रका पिता कहा जाता है। उसने प्रमाणशास्त्रको बलपर सभी वस्तुकी क्षणिकताके
बीद्ध सिद्धान्तका भी समर्थन किया।

बीद्ध विद्वानोंके विरुद्धमें भारतीय सभी दार्शनिकोंने अपने अपने पक्षकी सिद्धि करनेके लिये पूरा बल लगाया। नैयायिक वास्त्यायनने नागार्जुन और अन्य दार्शनिकोंका खण्डन करके आत्मादि प्रमेयोंकी भावक्रपता और सभी का पार्थक्य सिद्ध किया। मीमांसक शबरने विद्वानवाद और शून्यवादका निरास किया तथा बेदापौरुषेयता सिद्ध की। वास्त्यायन और शबर दोनोंने बीद्धोंके 'सर्व क्षणिकम्' सिद्धान्त की आलोचना करके आत्मादि पदार्थोंकी निस्नताकी रक्षा की। सांद्योंने भी अपने पक्षकी रक्षाके लिये प्रयक्त किया। इन सभीको अकेले दिम्रागने उत्तर दे करके फिर विद्वानवादका समर्थन किया। तथा बीद्धसंमत सर्ववस्तुओंकी क्षणिकताका सिद्धान्त स्थिर किया।

ईसाकी प्रथम शताब्दीसे लेकर पांचवी शताब्दी तककी इस दार्शनिकवादोंकी पृष्ठभूमिको यदि ध्यानमें रखें तो प्रतीत होगा कि जैन दार्शनिक सिद्धसेनका आविभाव यह एक आकस्मिक घटना नहीं किन्तु जैन साहित्यके क्षेत्रमें मी दिग्नागके जैसे एक प्रतिभासंपन्न विद्वान् की आव-इयकताने ही प्रतिमामूर्ति सिद्धसेनको उत्पन्न किया है।

१ 'सम्मति प्रकरण' (गूजराती ) की प्रसावना । उसीका अंग्रेजी-संस्करण-जैन श्रे० कोम्परम्सद्वारा प्रकाशित । 'प्रतिभागृतिं हुआ है सिक्सेन'-भारतीयविद्या तृतीयभाग पृ० ९ ।

आगमगत अनेकान्तवाद और स्याद्वादका वर्णन पूर्वमें हो खुका है। अससे पता खळता है कि भगवान् महावीरका मानस अनेकान्तवादी या। आचार्योने मी अनेकान्तवादको कैसे विकासित किया यह मी मैंने बताया है। आचार्य सिद्धसेनने जब अनेकान्तवाद और स्याद्वादके प्रकाशमें उपयुक्त दार्शनिकोंके बादिवादोंको देखा तब उनकी प्रतिमाकी स्वर्ति हुई और उन्होंने अनेकान्तवादकी स्थापनाका श्रेष्ठ अवसर समझकर सन्मतितर्क नामक प्रन्थ लिखा। वे प्रबल्ध वादी तो ये ही। इस बातकी साक्षी उनकी बाददात्रिंशिकाएँ (७ और ८) दे रही हैं। अत एव उन्होंने जैन सिद्धान्तोंको तार्विकभूमिका पर लेजा करके एक बादीकी कुशलतासे दार्शनिकोंके बीच अनेकान्तवादकी स्थापना की। सिद्धसेनकी विशेषता यह है कि उन्होंने तत्कालीन नाना वादोंको सन्मतितर्कमें विभिन्न नयवादोंने सिलिविष्ट कर दिया। अदैत बादोंको उन्होंने द्रव्यार्थिक नयके संप्रहनयरूप प्रमेदमें समाविष्ट किया। क्षणिकवादी बौद्धोंकी इष्टिको सिद्धसेनने पर्यायनयान्तर्गत ऋजुसूत्रनयानुसारी बताया। सांद्य दृष्टका समावेश द्रव्यार्थिक नयमें किया असे काणाददर्शनको उभयनयान्नित सिद्ध किया। उनका तो यहाँ तक कहना है कि संसारमें जितने वचन प्रकार हो सकते हैं, जितने दर्शन — नाना मतवाद हो सकते हैं उतने ही नयवाद हैं। उन समीका समागम ही अनेकान्तवाद है —

"जावह्या वयणवहा तावह्या चेव होन्ति णयवाया । जावह्या णयवाया तावह्या चेव परसमया ॥ जं काविलं व्रिसणं प्यं देव्वद्वियस्स वस्तव्वं । सुद्धोश्रणतणश्रस्स उ परिसुद्धो पज्जवविश्रप्पो ॥ दोहिं वि जयेहिं जीयं सत्थमुलूपण तहवि सिष्डसं । जं सविस्रश्रपद्माणस्रोण श्रण्णोण्णविरवेक्ता ॥"

सिद्धसेनने कहा है कि सभी नयबाद, सभी दर्शन मिथ्या हैं यदि वे एक दूसरेकी परस्पर अपेक्षा न करते हों और अपने मतको ही सर्वथा ठीक समझते हों। संम्रहन्यावछंबी सांख्य या पर्यायनयावछंबी बौद्ध अपनी दृष्टिसे वस्तुको निल्स या अनिल्म कहें तब तक वे मिथ्या नहीं किन्तु सांख्य जब यह आमह रखे कि वस्तु सर्वथा निल्म ही है और वह किसी भी प्रकार अनिल्म हो ही नहीं सकती; या बौद्ध यह कहे कि वस्तु सर्वथा क्षणिक ही है, वह किसी भी प्रकारसे अक्षणिक हो ही नहीं सकती; तब सिद्धसेनका कहना है कि उन दोनोंने अपनी मर्यादाका अतिक्रमण किया है अत एव वह वस्तुको निल्म कहे यह खामाविक है, उसकी वही मर्यादा है; और बौद्ध पर्यायानुगानी या मेददृष्टि होनेसे वस्तुको क्षणिक या अनिल्म कहे यह सामाविक है, उसकी वही मर्यादा है। किन्तु वस्तुको क्षणिक या अनिल्म कहे यह मी खामाविक है, उसकी वही मर्यादा है। किन्तु वस्तुको संणिक या अनिल्म कहे परस्पर मिथ्यावादी कहनेका खातक्य नहीं। नानावाद या दर्शन अपनी अपनी दृष्टिसे वस्तुतक्वा दर्शन करते हैं इसलिये नयवाद कहे जाते हैं। किन्तु वे तो परमतके निराकरणमें मी तत्पर हैं इसलिये मिथ्या हैं (सन्मित १.२८)। इन्यार्थिक जय सम्यण् है किन्तु तदवलम्बी सांख्य दर्शन मिथ्या है क्यों कि उसने उस नयका आश्रय लेकर एकान्त निल्म पक्षका तदवलम्बी सांख्य दर्शन मिथ्या है क्यों कि उसने उस नयका आश्रय लेकर एकान्त निल्म पक्षका

अवलम्बन लिया। इसी प्रकार पर्यायनयके सन्यक् होते हुए मी यदि बौद्ध उसका अध्यय रिकर एकान्त अमिस्य पक्षको ही मान्य रखे तब वह मिध्याबाद बन जाता है। इसी लिये सिद्धसेनने कहा है कि जैसे वेदूर्यमणि जब तक प्रयक् प्रथक् होते हैं, वेदूर्यमणि होनेके कारण कीमती होते हुए मी उनको स्वावलीहार नहीं कहा जाता किन्तु वे ही किसी एक स्त्रमें सुन्यवस्थित हो जाते हैं तब स्वावली हारकी संझाको प्राप्त करते हैं। इसी प्रकार नयवाद मी जब तक अपने अपने मतका ही समर्थन करते हैं और दूसरोंके निराकरणमें ही तत्पर रहते हैं वे सम्यदर्शन नामके योग्य नहीं। किन्तु अनेकान्तवाद जो कि उन नयवादोंके समृहक्ष है सम्यग् दर्शन है क्यों कि अनेकान्त वादमें सभी नयवादोंको अस्तुदर्शनमें अपना अपना स्थान दिया गया है, वे सभी नयवाद एकस्त्रबद्ध हो गये हैं, उनका पारस्परिक विरोध छत हो गया है (सन्मति १.२२—२५), अत एव अनेकान्तवाद वस्तुका संपूर्ण दर्शन होनेसे सम्यग्दर्शन है। इस प्रकार हम देखते हैं कि सिद्धसेनने अनेक युक्तिओंसे अनेकान्तवादको स्थिर करने की चेद्या सन्मतितर्कर्भ की है।

#### § ४ न्यायावतारमें जैन न्यायशासकी नींव ।

जैसे दिशागने बौद्धसंमत विश्वानवाद और एकोन्त क्षणिकताको सिद्ध करने लिये पूर्वपरंपरामें थोडा बहुत परिवर्तन करके बौद्ध प्रमाणशासको व्यवस्थित रूप दिया । उसी प्रकार सिद्धसेनने भी जैन न्यायशासकी नींव न्यायावतारकी रचना करके रखीं । जैसे दिशागने अपनी पूर्वप्रंपरामें परिवर्तन मी किया है उसी प्रकार न्यायावतारमें मी सिद्धसेनने पूर्वपरंपराका सर्वया अनुकरण न करके अपनी खतक बुद्धिप्रतिभासे काम लिया है ।

न्यायावतारकी तुलनाके परिशिष्ट (नं० १) में मैंने न्यायावतारकी रचनाका आधार क्या है उसका निर्देश, उपलब्ध सामग्रीके आधार पर, यत्र तत्र किया है। उसते इतना तो स्पष्ट है कि सिद्धसेनने जैन दृष्टिकोणको अपने सामने रखते हुए भी लक्षणप्रणयनमें दिमागके प्रन्यों का पर्यासमात्रामें उपयोग किया है। और खयं सिद्धसेनके लक्षणोंका क्ययोग अनुगामी जैना-कार्योंने अस्पिक मात्रामें किया है यह भी स्पष्ट है।

आगमयुगर्के जैनदर्शनके पूर्वोक्त प्रमाण तस्त्रके विवरणसे (पृ० ५६) स्पष्ट है कि आगममें मुख्यतः चार प्रमाणोंका वर्णन आया है। किन्तु आचार्य उमाखातिने प्रमाणके दो मेद प्रस्थक्ष और परोक्ष ऐसे किये और उन्हों दो में पांचक्रानोंको विभक्त कर दिया। आचार्य सिद्धसेनने मी प्रमाण तो दो ही रखे — प्रस्थक्ष और परोक्ष। किन्तु उनके प्रमाणनिक्षपणमें जैनपरंपरासंगत पांच हानोंकी मुख्यता नहीं। किन्तु छोकसंगत प्रमाणोंकी मुख्यता है। उन्होंने प्रस्थक्की व्याख्यामें छौकिक और छोकोत्तर दोनों प्रस्थक्षोंका समावेश कर दिया है और परोक्षमें अनुमान और आगमका। इस प्रकार सिद्धसेनने आगममें मुख्यतः वर्णित चार प्रमाणोंका नहीं किन्तु सांख्य और प्राचीन बौद्धोंका अनुकरण करके प्रस्थक्ष, अनुमान और आगमका वर्णन किया है।

न्यायशास्त्र या प्रमाणशास्त्रमें दार्शनिकोंने प्रमाण, प्रमाता, प्रमेय धीर प्रमिति इन चार तत्त्वोंके निरूपण को प्राधान्य दिया है। आचार्य सिद्धसेन ही प्रथम जैन दार्शनिक है जिन्होंने

१ विशेष विवेचनके छिये देखों पं० सुसाळाळकी कृत भ्याबावतारविवेचनकी प्रसावना ।

न्यायाक्तार जैसी छोटीसी कृतिमें जैनदर्शन संगत इन चारों तस्त्रोंकी व्याख्या करनेका सफल व्यवस्थित प्रयत्न किया है। उन्होंने प्रमाणका लक्षण किया है और उसके मेद-प्रमेदोंका मी छक्षण किया है। खासकर अनुमानके विषयमें तो उसके हेत्वादि सभी संगप्रसंगोंकी संक्षेपमें मार्मिक चर्चा की है।

जैन न्यायशासकी चर्चा प्रमाणनिरूपणमें ही उन्होंने समाप्त नहीं की किन्तु नयोंका छक्षण और विषय बतायर जैनन्याय शासकी विशेषताकी और मी दार्शनिकोंका ध्यान खींचा है।

इस छोटीसी कृतिमें सिद्धसेन खमतानुसार न्यायशास्त्रोपयोगी प्रमाणादि पदार्थोंकी व्याख्या करके ही संतुष्ट नहीं हुए किन्तु परमतका निराकरण मी संक्षेपमें करनेका उन्होंने प्रयक्त किया है। उक्षणप्रणयनमें दिशाग जैसे बौद्धोंका यत्र तत्र अनुकरण करके मी उन्होंके 'सर्वमारुग्वने आन्तम्' तथा पक्षाप्रयोगके सिद्धान्तोंका युक्तिपूर्वक खण्डन किया है। बौद्धोंने जो हेतु उक्षण किया था उसके स्थानमें अन्तर्व्याप्तिके बौद्धसिद्धान्तसे ही फलित होनेवाला 'अन्यथानुपपत्तिरूप' हेतु उक्षण अपनाया जो आज तक जैना चार्योंके द्वारा प्रमाणमूत माना जाता है।

## ४. वार्तिकके कर्ता।

वार्तिककी रचना किसने की इस विषयमें अमीतक किसीने निर्णय नहीं किया है। प्रतियों में वार्तिककी समाप्तिके बाद कोई प्रशस्ति लेख नहीं है। उसकी अन्तिम कारिकामें 'सूत्रके ऊपर मैंने वार्तिककी रचना की है' सिर्फ इतना ही सूचन है —

"स्त्रं स्त्रकृता कृतं मुकुछितं सङ्ग्रिवीजैर्घनम् , तद्वाचः किछ वार्तिकं मृतु मया प्रोक्तं किश्नां कृते । भानोर्यत्किरणैर्विकासि कमछं नेन्दोः करस्तश्रया, यहेम्बृव्यतो विकासि अछजं भानोनं तसिम्मति ॥"

'मैंने' अर्थात् किसने इसका कुछ पता नहीं लगता । इसी लिये जैनभाण्डारोंकी स्चियोंमें वार्तिकके कर्ताका नाम दिया नहीं जाता, देखों —'पत्तनस्थमान्यजैनभाण्डानारीयमथस्ची,' भाग १. प्र० ४१.८६.२९९ ।

इम स्वियोंके आधारसे अन्य लेखकोंने भी वार्तिकको अज्ञातकर्तृक कृति माना है। किन्तु निम्न कारणोंसे यह वार्तिक शान्स्याचार्यकी ही कृति है ऐसा मेरा अनुमान है—

१ वार्तिक अस्यन्त प्राचीन कृति नहीं है जिससे उसके कर्ताका नाम विस्पृत हो जाय। आचार्य अकलंक ही नहीं किन्तु उनके प्रन्थके कई टीकाकारोंको मी वार्तिककारने देखा है यह बात कारिका १९,३८-४० से स्पष्ट है।

२ शान्साचार्यने वार्तिककी श्रांतिम पूर्वोद्भृत कारिका जिसमें 'मैंने वार्तिक बनाया' ऐसी सूचना है, उसकी श्याद्ध्या नहीं की है। इससे भी यही फल्टित होता है कि शान्स्याचार्यके अतिरिक्त और कोई वार्तिकका कर्ता नहीं है।

३ जिस कालकी (सं० ९००-१३००) यह रचना है उस कालमें प्रयित अन्य दार्श-निक कारिकाबद छोटे छोटे प्रन्थ प्रायः ऐसे ही हैं जिनमें मूल कारिका और उनकी टीका एक-कार्यक ही हैं। जैसे विधानन्दकी आसपरीक्षा और उसकी दृति, जिनेकारका प्रमालक्ष्म और उसकी दृति, चन्द्रसेनकी उत्पादादिसिद्धि और उसकी टीका इत्यादि।

न्या • प्रस्तावना १९

अ कारिका मं ० १९ में 'नः' शब्द है । उसकी व्याख्यामें शान्साकार्यने 'नः' का अर्थ 'अस्माकम्' ही किया है । कहीं प्रम्यकारका नाम नहीं दिया । विशेष विवरणमें 'नः' का मतल्य 'वार्तिककार' शब्द से बताया है । खोपइटीकाकार मूल यदि सूत्रक्ष हो तो मूलकारको सूत्रकारकपसे संबोधित करते हुए प्रायः देखे जाते हैं । प्रस्तुतमें मूलप्रम्य वार्तिकक्ष होनेसे टीकामें उसके कर्ताको 'वार्तिककार' कहा है । वार्तिककार यदि दूसरे होते तो यह संमव नहीं है कि शांक्याचार्य उसका नाम न जानते क्योंकि वार्तिक शांक्याचार्य उसका नाम न जानते क्योंकि वार्तिक शांक्याचार्यके कालकी कृति है इसमें तो संदेह है ही नहीं ।

५ वार्तिककारने सिद्धसेनको तो सूर्य की उपमा दी है (का० १,५७) और खुदको चन्द्रकी (का० ५७)। इससे भी यही नतीजा निकलता है कि यह शान्त्याचार्यकी ही कृति होनी चाहिए क्योंकि चन्द्र शान्त होता है, अतएव स्टेक्से शान्त्याचार्यके नामकी सूचना वार्तिककी संतिम काहिकामें मानी जा सकती है।

इन कारणोंसे जब तक कोई बाधक प्रमाण न मिले वार्तिकके कर्ताक्रपसे शानसाचार्यको ही मानना उचित है।

## ५. शान्त्याचार्य और उनका समय।

शास्त्राचार्य नामके अनेक खेतान्वर आचार्य हुए हैं । उनमेंसे किसने वार्तिक और उसकी दृत्तिकी रचना की इसका निर्णय करना आवश्यक है। शान्त्याचार्य या शान्तिसूरिके नामसे प्रसिद्ध जिन आचार्योका पता मैंने रूगाया है वे ये हैं —

१ थारापद्रशच्छीय शान्तिस्रि - इन्होंने उत्तराध्ययनस्त्रकी हृहत् टीकाकी त्यमा की है। उत्तराध्ययनकी टीकाकी प्रशस्तिमें स्पष्टरूपसे इन्होंने अपना गच्छ थारापद्र बताया है। इनका जो करित्र प्रभावककरितमें वर्णित है उससे पता कलता है कि उनका गच्छ थारापद्र था, उनके गुरुका नाम विजयसिंह था। वे राजा भोज और कि धनपालके समकालीन थे। उनकी गुरु वि० सं० १०९६ के ज्येष्ठ शुक्ष ९ को हुई। प्रभावककरितमें कहा गया है कि बारिवेताल ऐसा विरुद राजा भोजने शान्साकार्यको दिया था। इन्होंने धनपालकृत तिलक-मस्तरिका संशोधन किया है और उत्तराध्ययनटीकाकी रचना की है - प्रभावककरित पृ० १६६-१६७।

२ पूर्णत्स्ह्रगच्छीय शान्तिस्रि – तिष्यमजारी टिप्पणकी प्रशस्तिमें उसके कर्ता शान्ति-स्रिने अपनेको पूर्णत्स्वगच्छीय सद्दा है। अपना परिचय देते हुए कहा है कि मैं मतिमानोंमें बेह हूँ और बहुशाक्तको आननेवाला हूँ।

> "भीशान्तिस्रितिह भीमति पूर्णतक्षे, गब्छे बरो मतिमतां बहुशास्त्रवेता। तेनामछं विरचितं बहुधा विमुद्द्य, संक्षेपतो बरमिदं बुध ! टिव्पनं भो ॥"

९ पत्तनस्थमान्यजैनमान्डागारीयप्रन्थसूची पु० ८७ ।

इन्ही शान्त्याचार्यने नेघान्युदयकाव्यकी वृत्तिकी मीं रचना की है। उसकी प्रशस्तिमें अपना परिचय देते हुए किखा है कि वे पूर्णतहानग्छके वर्धमानसूरिके शिष्य थे —

"श्रीपूर्णतत्त्वगच्छसंचंधिश्रीवर्धमानाचार्यस्ववद्खायितश्रीशानितस्रिविरचितः सेवाश्यु-दयकास्यवृत्तिः"।

पं क कालचन्द्रने 'जेसक्क्मीरमाण्डागारीयग्रन्थानां स्वी' की प्रस्तावना 'अप्रसिद्धप्रन्यहरूपरिचय' (पृ ० ५९) में लिखा है कि शान्त्याचार्यने पांच यमककार्व्योंकी टीका करनेकी
प्रतिहा की थी तदमुसार उन्होंने बृन्दावनकाच्य, घटखर्परकाव्य, मेशाम्युदयकाव्य, शिवभद्रकाब्य और चन्द्रद्तकाव्य इन पांच यमककार्व्योंकी टीकाओंकी रचना की थी।

पं क्ष्यालचन्द्रका अनुमान है कि ये आचार्य विव ११ से १२ वी सताब्दीके बीचनें इस्प हैं।

रे बृहद्गरुष्टीय शान्तिसूरि — इनके गुरुका नाम नेमिचन्द्र है। इन्होंने अपना परिचय पृथ्वीचन्द्र चरित्रकी प्रशस्तिमें दिया है। पृथ्वीचन्द्र चरित्र देखनेकी प्रेरणा की गई है। अतएव उसके रचिता शान्तिसूरि मी यही हो सकते हैं।

ध **खंडिह्मगच्छीय ज्ञान्तिस्**रि — जैनप्रन्थानली (ए० २८५) में भक्तामरस्तोत्रकी वृत्ति खंडिह्मगच्छीय शांतिस्रिके नाम दर्ज है।

५ अद्रेश्वरशिष्य शान्तिसूरि — गर्गार्थ सूरिके कर्नविपाकके जगर परमानन्दने टीका जिली है। उसकी प्रशस्तिमें उन्होंने आचार्यपरंपरा दी है उससे पता चलता है कि वे अदेश्वरसूरिके शिष्य शान्तिसूरिके शिष्य अभयदेवके शिष्य थे। श्री मो. द. देसाईने अनुमान किया है कि परमानन्द वि. सं. १२२१ में विद्यमान थे (देखो, जैन. सा० सं० ६० ५० २८०); अतएव प्रस्तुत शान्त्याचार्यका समय बारह्वीका उत्तरार्थ निश्चित होता है।

इनके गण्डका ठीक निश्चय करना कठिन है।

६ संदेरगच्छके ज्ञानत्याचार्य - सं० १५९७ के एक लेखसे पता चलता है कि संदेर गच्छमें दो शान्त्याचार्य हुए हैं। दोनों सुमितके शिष्य थे। किन्तु एक १५९७ सै० में हुए और दूसरे उनसे कई पीढी पहले हुए - प्राचीन लेखसंग्रह, लेख नं० ३३६।

७ नाणकीयगच्छके शान्तिसूरि—इनका एक शिलालेख सं० १२६५ का 'प्राचीन जैन लेखसंप्रह' में उज्हत है। देखों लेख नं० ४०३। उसमें उनके गुरुका नाम कल्याण-विजय और गच्छकानाम नाणकीय निर्दिष्ट है।

८ नागेन्द्रकुलके शान्त्याचार्य - उपदेशमाला शृति(कार्णिका )के रचयिता उदयप्रभने अपनी गुरुपरंपराका वर्णन करते हुए कहा है कि नागेश्वकुलके महेन्द्रस्रिके पद्धपर शान्तिस्रि हुए । उनका परिचय उन्होंने इस प्रकार दिया है -

जेसकमीरभाण्डागारीयमध्यानां सूची ए० ४३ ।

२ ''बून्दावनाविकाव्यानां यमकेरतिदुर्विवास् । वश्ये मन्द्रमधोधाय पञ्चानां युत्तिमुत्तमास् ॥'' ३ जैन साहिसनो संक्षित्त इतिहास, प्र० २३८ ।

"श्रीतासेन्द्रकुले मुनीन्द्रसवितः श्रीमन्महेन्द्रप्रमोः, पट्टे पारगतामोपनिषदां पारगममामणीः । देवः संगमदैवतं निरवधिकीविद्यवागीश्वरः, संज्ञक्के कलिकस्मपैरकलुषः श्रीशान्तिस्रिगुरः ॥ शक्तिः कापि न कापिलस्य न नये नैयापिको नायकः सार्वाकः परिपाकमुण्यितमतिषौद्यस्य नौक्रत्यभाद्यः। साद्योकेषिकशेमुणी च विमुक्षी वादाय वेदान्तिके वांतिः केवलमस्य यक्तरुपते सीमां न मीमांसकः॥"

देखो, पत्तनस्य० ए० २३६।

ये सिद्धराजके समकालीन या कुछ पूर्ववर्ती होंगे । क्योंकि उसी हतिमें कहा है कि इनके प्रशिष्य अमरचन्त्रका सिद्धराजकी सभामें काफी सन्मान था । सिद्धराजने इनको 'सिंह-शिक्कुक' का बिरुद दिया था (जै० सा० सं० पृ० २४९) सिद्धराजका राजस्व काल वि० से० ११५०-११९९ है।

'आबीन लेख संग्रह'में (लेख ३८१) विजयसेनस्रिका प्रतिष्ठालेख सं० १२८८ का है। उससे स्वित होता है कि शान्तिस्रि महेन्द्रके साक्षात् शिष्य नहीं किन्तु उनकी परंपरामें हुए थे-

"सं १२८८ वर्षे ……… श्रीनारो द्वाप्टके महारकश्रीमहेन्द्रस्रिसन्ताने शिष्मश्री-श्राम्तिस्रिशिष्यश्रीशानंदस्रिशीनमरस्रिपदे महारकश्रीहरिभद्रस्रिपहालंकरणमश्रुश्री-विजयसेनस्रिपतिष्ठित ……"

९ महाह्छीयग्न्छके शान्तिस्र्रि — मडाह्डीय गच्छके यशोदेव स्रिकी म्र्तिकी प्रतिष्ठा सं. १३८७ में इन्होंने की थी। इसीसे अनुमान होता है कि वे उक्त गच्छके होंगे। देखों 'प्राचीन जैन लेख संप्रह,' लेख ५०८। मडाह्डीय गच्छके वर्धमानने अपने गच्छकों कहीं कहीं कृह्य मा कहा है। इससे पता चलता है कि मडाह्डीय गच्छ बृहद्गच्छकी शाखा होगी (प्राचीन जैन लेख सं० लेख, ५५०,२९२)।

पूर्वोक्त बृह्द् गच्छीय शान्तिस्रिसे प्रस्तुत शान्तिस्रि भिन्न हैं क्योंकि वे सं० ११६१ में विचमान ये और प्रस्तुत शान्तिस्रि सं० १३८७ में ।

१० तपागच्छके द्वानस्वाचार्य — वादी देवस्रिने अपने शिष्योंमेंसे २४ मुनियोंको आचार्यपद पर प्रतिष्ठित किया। उनमेंसे एक शान्याचार्य मी थे। अतएव उनका समय विक्रम १२ वी शताब्दीके उत्तरार्ध से १३ वी का पूर्वार्ध सिद्ध होता है — जैनगूर्जर कविश्रो भाग २ ए० ७५७।

११ प्रहीबालग्च्छके शान्त्याचार्य — पष्टीबाल गच्छकी एक प्रावली श्री नाइटाजीने श्रीआलानन्द शतान्दी स्मारकमें (पृ० १८४) प्रकाशित करवाई है। सं० १६१ में एक शान्त्याचार्य हुए। उनके बाद १ यशोदेव, २ नस, ३ उधोतन, ४ महेश्वर, ५ अभयदेव ६ आमरेव ये छः आचार्य हुए। इनके बाद फिर लगातार उक्त नामके सात-सात आचार्योंका कम सं० १६८७ तक चला है। और कमशः निश्लोक्त संवतोंमें शान्त्याचार्य खर्गत हुए हैं —

सं॰ १६१, ७९५, ७६८, १०३१, १२२४, १४४८, १६६१ अतएव इस गच्छमें कुळ सात शान्साचार्य हुए।

श्री नाइटाजीने १४४८ में खर्गत होने वाले शान्साचार्यके नाम कुछ प्रतिष्ठा लेख चढाये हैं (४० १९२) किन्तु संबद् मिळाकर देखनेसे पता चलता है कि वे लेख सं० १४५६, १४५८, १४६२ के हैं अतएव वे १४४८ में खर्गत होने वाले शान्साचार्यके हो नहीं सकते। इसलिये उक्त संबद्ध लेखोंमें स्चित शान्साचार्य सं० १४४८ में खर्गत होने वाले शान्साचार्यसे मिल होने चाहिए। या शान्साचार्यके खर्गननसंवतमें कुछ अम मानना चाहिए।

इनके अलावा जीवविचार, चैलवन्दनस्त्रमहामाप्य, हृहत् शान्तिस्तोत्र इस्यादि प्रन्योंके रचिता भी शान्तिस्ति हैं, इसका कुछ मी विशेष परिचय प्रन्यान्तमें दिया नहीं गया । अत एव कहना कठिन है कि उक्त शान्त्याचार्योंसे ये भिन्न ये या उनमेंसे किसी एक से अभिन्न थे।

इन सब शान्याचारोंनिसे प्रस्तुत प्रम्य वार्तिक और उसकी इत्तिके रचयिता कीन ये इसका निर्णय करना अब प्रस्तुत है।

### १ वार्तिक और इचिके करी शान्त्याचार्य -

इन समी आचार्योमेंसे प्रस्तुत वार्तिक और इतिके कर्ता शाम्झाचार्य नं० २ ही संभव है। यचिप वार्तिक दृतिके अन्तमें उसके कर्ताने अपने गुरुका नाम वर्धमान बताया है किन्तु पूर्णतक्क गच्छका उक्केल नहीं किया है। किन्तु उक्किकित चन्त्रकुटमें ही पूर्णतक्क गच्छ हुआ है" यह बात निर्विवाद होनेसे निःसंदेह कहा जा सकता है कि नं० २ शान्त्याचार्यसे ही वार्तिक और इतिके कर्ता शान्त्याचार्यका अमेद है अन्यसे नहीं। क्यों कि उपरिनिर्देष्ट आचार्योमेंसे --

- नं० १ हो नहीं सकते क्योंकि नं० १ के गुरुका नाम विजयसिंह था ।
- नं. ३ हो नहीं सकते क्योंकि उनके गुरुका नाम नेमिचन्द्र है।
- नं. ४ के साप अमेद सिद्ध करनेके लिये कोई प्रमाण नहीं क्योंकि नं. ४ के शास्त्राचार्यके गुरुके नामका पता नहीं !
  - नं. ५ के गुरुका नाम महेबर है।
  - नं. ६ सुमतिके शिष्य थे।
  - नं. ७ इनके गुरुका नाम कल्याणविजय है।
  - नं. ८ गुरुका नाम महेन्द्र है । या 'सन्ताने' शब्दका अर्थ 'परंपरानें' ऐसा करें तो गुरुका नाम अज्ञात है ।

प्रवाद इनका परिचय आ० उदयप्रमने एक प्रवल दार्शनिकरूपसे दिया है । किन्तु गुरुका

१ इसके कहें संस्करण लिकले हैं। २ जारमाशन्यसमाद्वारा प्रकाशित । ३ संवनी मंडार, पाटन, नं० १०२१,३०.१९८४,२०१७। ४ आचार्य देमचन्द्र भी चन्त्रकुकके पूर्णतह गर्छमें हुए हैं --देको तमायकचरित, प्र० १८३। प्रचन्त्रकोय, प्र७ ४३।

माम निक्रित न होनेसे या महेन्द्र होने की संमादना होनेसे प्रस्तुत शांन्यावार्यके साथ इनका अमेद हो नहीं सकता ।

नागेन्द्र गण्छमें भी दो वर्धमान हुए हैं। यूसरेका असित १२९९ में था। इनके शिष्य वार्तिककार हो नहीं सकते क्योंकि वार्तिक की कारिकाएँ इसके पूर्ववर्ती प्रन्यकारोंमें उद्देत हैं। प्रयम वर्धमानके पहंचर रामसूरि थे, शाक्काचार्यका उद्धेख पहचरकार नहीं किया गया है — देखी जैनसाहिकानों सं० इतिहास ए० ६७६। इसलिये वार्तिककारका गण्छ नागेन्द्र हो नहीं सकता।

- नं. ९ इनका समय १६८७ है । और वार्तिककारका समय बहुत पहले है ।
- ने. १० गुरुका नाम बादीदेव है।
- ने. ११ गुरुका नाम वर्षमान नहीं.

अतएव जितने शान्साचार्य हमें हात हैं उनमेंसे यदि किसीके साथ वार्तिक और हुचिके रचिता शान्साचार्यका अमेद होनेकी संभावना करनी हो तो वह नं. २ के साप ही हो सकती है। नं. २ के शान्साचार्यके गुरुका नाम वर्धमान है, और वार्तिककारके गुरुका नाम मी वर्धमान है। दूसरे गच्छोंके शान्साचार्योंके साथ वार्तिककारका अमेद सिद्ध हो नहीं सकता तब उनका गच्छ भी पूर्णतहा मानना उचित है। अतएव बदी मानना ठीक है कि वार्तिककार शान्साचार्य पूर्णतहा क्ष्मानके विषय है।

पै० ठाठचन्द्रजीने मी इन्ही शान्स्याचार्यको वार्तिकहृत्तिके कर्तारूपसे माना है । उन्होंने अपनी मान्यताके लिये कोई युक्ति नहीं दी । किन्तु उनका कपन उक्त समर्थनके कारण युक्ति-सेगत है । जेसछ० अप्रसि० ए० ५९ । श्री मो. द. देसाईने मी पं० ठाठचन्द्रके मतानुसार अपना मत स्थिर किया है – जैन० सा० ए० २३० ।

#### २ शान्त्वाचार्यका समय निर्णय -

पं० लालचन्द्रजीने शान्त्याचार्यका समय ११ और १२ वी शताब्दीके सध्य माना है। उनकी यह मान्यता मी ठीक जंचती है।

उत्पादादिसिद्धिमें उसके कर्ताने वार्तिक और उसकी इतिका काफी उपयोग किया है। वार्तिककी का० २१,२५,२९,३०,३१,३४ और ३५ उत्पादादिसिद्धिकी टीकामें उद्भृत हैं। वार्तिकइत्तिकी विषयोपसंहारके छिये निबद्ध एक कारिका मी उत्पादादिसिद्धिकामें उद्भृत हैं। सर्वहवादमें मीमांसकका समूचा पूर्वपक्ष शान्दशः वार्तिकइत्तिमें से लेकर उत्पादादिसिद्धिमें दिया गया हैं। उत्पा० की अपोह चर्चा भी वार्तिक इतिसे प्रभावित है - उत्पादा० पृ० ६७ और प्रस्तुत प्रभ्य पृ० ९६। सटीक उत्पादादिसिद्धिके कर्ता चन्द्रसेनाचार्य आचार्य हेमबन्द्रके गुरु भाई प्रशुक्त स्तिके शिष्य थे। उनका समय उन्होंने खर्म अपनी उत्पादादिसिद्धिकी टीकाके अन्तमें दिया है उससे पता चलता है कि उन्होंने उक्त प्रन्यको १२०७ वि० में समाप्त किया

९ देखो वार्तिककी तुळनाका परिकितः। २ देखो, प्रस्तुत प्रश्यके 'दिप्पणामि' पु० २०६। ६ वही ए० २०९।

था । अत एव वार्तिक और वार्तिक इतिकी रचना वि० १२०७ के पहले हो चुकी थी ऐसा सिक्स है ।

स्याद्वादरकाकर (पृ० १२३२) में भी वार्तिककी कारिका नं ५३ उद्दृत है। स्यादाद-रक्ताकरके कर्ता बादी देव सूरिने ११७४ में आचार्यपद प्राप्त किया था और उनका स्वर्गवास वि० १२२६ में हुआ। अत एव सं० ११७४ से १२२६ के बीचमें स्यादादरकाकरकी रचना हुई है। अत एव कहा जा सकता है कि वार्तिककी रचना सं० ११७४ से पहले हुई।

न्यायावतारकी सिद्धविकृत टीकाका टिप्पण आ० देवभद्रकी रचना है। आचार्य देवभद्रने मलवारी हेमचन्द्रसे अध्ययम करते करते उसकी रचना की यी। आचार्य मलवारी हेमचन्द्रकी अंतिम रचना विशेषावस्यक मृहदृति सं० ११७५ में पूर्ण हुई थी। अतएव उनसे पढनेवाले देवभद्रने इसी समयके आसपास टिप्पणकी रचना की होगी। अतएव टिप्पणीमें उद्दृत वितिककी रचना सं० ११७५ के पहले माननेमें कोई आपत्ति नहीं।

इस प्रकार शान्स्याचार्यकी उत्तरावधि वि० ११७५ मानना संगत है।

शान्त्याचार्यने वार्तिकदुत्तिमें सन्मितिटीकाका कई स्थानोंमें उपयोग किया है। १०९६ वि० में स्वर्गस्य होनेवाले वादी वेताल शान्त्याचार्यने (नं. १) अभयदेवको प्रमाणशासके गुरुस्तपसे उद्धिसित किया हैं। अभयदेवको शिष्य धनेवार और जिनेवार मुंजराजकी समाके प्रतिष्ठित पंदित है। मुंजराजकी पृत्यु वि० सं० १०५० से १०५४ के बीच हुई। अतएव मुंजराजकी समामें मान पानेवाले अनेवार और जिनेवारके गुरु अभयदेवका समय विक्रम ९५० से १०५० के बीच मानना उचित हैं। यही पूर्वाविध वार्तिककार शान्त्याचार्यकी है। अतएव वार्तिककार शान्त्याचार्यको हम वि० १०५०-११७५ के बीचमें होनेवाले विद्वान् मानें तो योग्य ही होगा।

शान्साचार्यने अनन्तवीर्य और अनन्तकीर्तिका नामोक्षेख किया है। अनन्तकीर्ति यदि बही हो जिन्होंने सर्वेडसिद्धिकी रचना की है, तो उनका समय श्रीप्रेमीजीने वि० सं० ८४० से १०८२ के बीच अनुमित किया है।

अनन्तवीर्य नामके दो विद्वान् हुए हैं — एक रविभन्न शिष्य अनन्तवीर्य और दूसरे प्रमेय-रत्नमाळाकार अनन्तवीर्य । प्रयम अनन्तवीर्य आचार्य प्रभाचन्त्रसे पहले हुए हैं । आचार्य प्रभाचन्त्र कि १०३७ से ११२२ के विद्वान् हैं । और दूसरे अनन्तवीर्य प्रभाचन्त्रके बाद हुए हैं । प्रस्तुतमें प्रयम अनन्तवीर्य शान्त्याचार्यको विवक्षित है ऐसा पं० महेन्द्रकुमारजीका मन्तव्य योग्य है । अत एव अनन्तवीर्य और अनन्तकीर्तिके समयके साथ मी शान्त्याचार्यके समयकी पूर्वनिर्दिष्ठ मर्थादाका विरोध नहीं आता ।

<sup>9</sup> जैनसा॰ सं० इ. ए० २७५। २ वस्तुता यह पृष्ठ ५०६२ होना चाहिए। गसत क्रभा है। ६ च्याना॰ डि॰ ए॰ १२ में वार्तिकती चतुर्य कारिका उद्धृत है। ६ उत्तरा॰ टीकाकी प्रश्नति । ५ सन्मतितके प्रकरण भा, ६ प्रकावना प्र॰ ८५। ६ जैन साहित्य और इतिहास प्र० ४५२। ७ च्यायकु॰ मा. २ प्रकावना प्र॰ २५,६५। ८ वही प्र॰ ५८।

## शुद्धिपत्रक ।

| <b>gg</b>   | पंक्ति       | সমুদ্র              | য়ৰ                                                               |
|-------------|--------------|---------------------|-------------------------------------------------------------------|
| Ę           | २            | च                   | स                                                                 |
| va          | Ę            | त्रिषे              | त्रिचे (धि)                                                       |
| 9           | १३           | व्यति <b>रेका</b> ? | <b>ब्यतिरेको</b> ॰                                                |
| 84          | २१           | <b>सिद्ध</b> ता ं   | 'सिद्धसाध्यता' ऐसा पाठान्तर है<br>बही मूळ में लेना ठीक है।        |
| 88          | २६           | इष्टेः । कस्पचितु   | 'हरे: कस्यचिजाति' पाठान्तरनि-<br>र्दिष्ट पाठ मूळमें लेना ठीक है । |
| ७२          | १३           | निरस्तत्वत्         | निरस्तत्वात्                                                      |
| ११५         | १९           | मनःसंवित्ति॰        | मनः संवि०                                                         |
| १४१         | ११           | ्न्पाया० टि०        | न्याया० ठी०                                                       |
| १३६         | २२,२४        | प्रमाणक्रम          | प्रमालक्म                                                         |
| १५१         | ₹ ०          | प्रसाण०             | प्रमाणवा०                                                         |
| १६९         | ą            | 6                   | (८)                                                               |
| १८४ से १८५  | में          | कर्ण०३              | कर्ण० १                                                           |
| १८५         | ₹¥           | व्यवनाद्य अन्       |                                                                   |
| १८५         | १९           | व्यक्तिव्यक्ति*     | व्यक्ति <sup>0</sup>                                              |
| १८५         | इष्ट         | 'हमां               | 'य इमा                                                            |
| १८७         | १            | <b>ख० ३.</b> २८४    | स॰ १.२८७                                                          |
| १८९         | 8            | प्रभा               | प्रमा                                                             |
| <b>२१</b> ४ | २            | वस्तुनः             | बस्तुतः                                                           |
| २१५         | 4            | कस्पना <b>मू॰</b>   | करुपना <b>म्॰</b>                                                 |
| २४२         | ğ            | बोगि                | योगि ं                                                            |
| २५६         | २८           | प्रामाक्°           | प्रामाकः                                                          |
| २५७         | २३           | मान                 | भान                                                               |
| २८६         | उपांसमें बदा | () —                |                                                                   |

"दस य नपुंसएस बीलं इत्थियास य । पुरिसेस शहसयं समयेणेगेण सिआई ॥"

उत्तराध्ययन ३६.५२



## श्रीसिद्धसेनदिवाकरविरचितं

# न्यायावतारसूत्रम् ।

| प्रमाणं स्वपरामासि ज्ञानं बाघविवर्जितम् ।<br>प्रसक्षं च परोक्षं च द्विघा मेयविनिश्वयात् ॥     | <b>ং</b> |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| प्रसिद्धानि प्रमाणानि व्यवहारश्च तत्कृतः ।<br>प्रमाणलक्षणस्योक्तौ ज्ञायते न प्रयोजनम् ॥       | <b>ર</b> |
| प्रसिद्धानां प्रमाणानां लक्षणोक्तौ प्रयोजनम् ।<br>तद्यामोहनिवृत्तिः स्याद् व्यामूदमनसामिह ॥   | <b>₹</b> |
| अपरोक्षतयार्थस्य प्राहकं ज्ञानमीदशम् ।<br>प्रत्यक्षमितरञ्ज्ञेयं परोक्षं प्रहणेक्षया ॥         | ¥        |
| साध्याविनामुनो लिङ्गाद् साध्यनिश्वायकं स्मृतम् ।<br>अनुमानं तद्ञान्तं प्रमाणत्वाद् समक्षवद् ॥ | ٧,       |
| न असक्षमपि भ्रान्तं प्रमाणत्वविनिम्पयात् ।<br>भ्रान्तं प्रमाणमिसेतद् विरुद्धं वचनं यतः ॥      | •        |
| सकलप्रतिभासस्य भ्रान्तत्वासिदितः स्फुटम् ।<br>प्रमाणं स्वान्यनिश्वायि द्वयसिद्धौ प्रसिन्धति ॥ | •        |

| <b>ર</b> | श्रीसिद्धसेनदिवाकरदिरचितं न्यायावतारसूत्रम् ।     |            |
|----------|---------------------------------------------------|------------|
|          | दृष्टेष्टाव्याहताद् वाक्यात् परमार्थाभिधायिनः।    |            |
|          | तत्त्वग्राहितयोत्पन्नं मानं शाब्दं प्रकीर्तितम् ॥ | <          |
|          | आप्तोपज्ञमनुङ्खङ्घयमदृष्टेष्टविरोधकम् ।           |            |
|          | तत्त्वोपदेशकृत् सार्वं शास्त्रं कापथघट्टनम् ॥     | ٩.         |
| •        | स्वनिश्चयवदन्येषां निश्चयोत्पादनं बुधैः।          |            |
|          | परार्थं मानमाख्यातं वाक्यं तदुपचारतः ॥            | १०         |
|          | प्रत्यक्षेणानुमानेन प्रसिद्धार्थप्रकाशनात् ।      |            |
|          | परस्य तदुपायत्वात् परार्थत्वं द्वयोरपि ॥          | ११         |
|          | प्रत्यक्षप्रतिपन्नार्थप्रतिपादि च यहचः।           |            |
| 10       | प्रत्यक्षं प्रतिभासस्य निमित्तत्वात् तदुःस्यते ॥  | १२         |
|          | साध्याविनाभुवो हेतोर्वचो यत् प्रतिपादकम् ।        |            |
|          | परार्थमनुमानं तत् पक्षादिवचनात्मकम् ॥             | <b>१</b> ३ |
|          | साध्याभ्युपगमः पक्षः प्रत्यक्षाचनिरांकृतः ।       |            |
|          | तत्प्रयोगोऽत्र कर्तव्यो हेतोर्गोचरदीपकः॥          | <b>१</b> 8 |
| <b>1</b> | अन्यथा वाद्यभिष्रेतहेतुगोचरमोहिनः ।               |            |
|          | प्रत्याय्यस्य भवेत् हेतुर्विरुद्धारेकितो यथा॥     | १५         |
|          | धानुष्कगुणसंप्रेक्षिजनस्य परिविध्यतः ।            |            |
|          | घानुष्कस्य विना लक्ष्यनिर्देशेन गुणेतरौ ॥         | १६         |
|          | हेतोस्तथोपपत्त्या वा स्यात् प्रयोगोऽन्यथापि वा ।  |            |
| p        | द्विविघोऽन्यतरेणापि साध्यसिद्धिर्भवेदिति ॥        | १७         |

| श्रीसिद्धसेनविवाकरविरचितं न्यायावतारसूत्रम् ।                                                      | <b>3</b>      |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| साध्य-साधनयोर्व्यातिर्यत्र निश्चीयतेतराम् ।<br>साधम्येण च दृष्टान्तः संबन्धस्मरणान्मतः ॥           | १८            |
| साध्ये निवर्तमाने तु साधनस्याप्यसंभवः ।<br>स्याप्यते यत्र दृष्टान्ते वैधर्म्येणेति स स्मृतः ॥      | १९            |
| अन्तर्न्यात्येव साध्यस्य सिद्धेश्वीहरुदाहृतिः ।<br>व्यर्था स्यात् तदसद्भावेऽप्येवं न्यायिदो विदुः॥ | ;<br>२०       |
| प्रतिपाद्यस्य यः सिद्धः पक्षाभासोऽक्षलिङ्गतः ।<br>लोक-खबचनाभ्यां च बाधितोऽनेकघा मतः ॥              | २१            |
| अन्यथानुपपन्नत्वं हेतोर्रुक्षणमीरितम् ।<br>तद्रप्रतीतिसंदेहविपर्यासैस्तदाभता ॥                     | <b>25</b> 10  |
| असिबस्त्वप्रतीतो यो योऽन्यथैवोपपचते ।<br>विरुद्धो योऽन्यथाप्यत्र युक्तोऽनैकान्तिकः स तु ॥          | २३            |
| साधर्म्येणात्र दृष्टान्तदोषा न्यायविदीरिताः ।<br>अपलक्षणहेतृत्थाः साध्यादिविकलादयः ॥               | रुष्ट         |
| वैधम्येंणात्र दृष्टान्तदोषा न्यायविदीरिताः ।<br>साध्य-साधनयुग्मानामनिवृत्तेश्च संशयात् ॥           | <b>5 p</b>    |
| वाचुक्ते साधने प्रोक्तदोषाणामुद्भावनम् ।<br>दूषणं निरवधे तु दूषणाभासनामकम् ॥                       | ₹€ 3          |
| सकलाबरणमुक्तात्म केवलं यत् प्रकाशते ।<br>प्रवाशं सकलार्थात्मस्तत्वप्रतिभासन्स ॥                    | # <b>0</b> \$ |

| ¥   | श्रीसिद्धसेनदिवाकरविरचितं न्यायावतारस्त्रम् ।       |    |
|-----|-----------------------------------------------------|----|
|     | प्रमाणस्य फलं साक्षादज्ञानविनिवर्तनम् ।             |    |
|     | केवलस्य सुखोपेक्षे शेषस्यादानहानधीः ॥               | २८ |
|     | अनेकान्तात्मकं वस्तु गोचरः सर्वसंविदाम् ।           |    |
|     | एकदेशविशिष्टोऽयों नयस्य विषयो मतः॥                  | 25 |
| . 4 | नयानामेकनिष्ठानां प्रवृत्तेः श्रुतवर्त्मनि ।        |    |
|     | संपूर्णार्थविनिश्चायि स्याद्वादश्रुतमुच्यते ॥       | ₹• |
|     | प्रमाता स्वान्यनिर्भासी कर्ता भोक्ता विवृत्तिमान् । |    |
|     | स्वसंवेदनसंसिद्धो जीवः क्षित्याद्यनात्मकः ॥         | ₹१ |
|     | प्रमाणादिन्यवस्थेयमनादिनिधनात्मिका ।                |    |
| 'n  | सर्वसंव्यवहर्तुणां प्रसिद्धापि प्रकीर्तिता ॥        | ३२ |



## श्रीशान्याचार्यविरचितं

## न्यायावतारसूत्रवार्तिकम्।



## १. सामान्यस्रभणपरिच्छेदः ।

नमः सर्वज्ञार्य ।

| हिताहितांर्थसंप्राप्ति-त्यागयोर्यक्षिबन्धनम् ।   |            |
|--------------------------------------------------|------------|
| तत् प्रमाणं प्रवक्ष्यामि सिद्धसेनार्कसुत्रितम् ॥ | ₹          |
| <b>3</b> -                                       |            |
| व्रमाणं खपराभासि ज्ञानं बाघविवर्जितम् ।          |            |
| प्रसक्षं च परोक्षं च द्विषाँ मेयविनिश्वयात् ॥    | 8          |
| ॥ इति शासार्थसंप्रदः॥                            |            |
| <b>3</b>                                         |            |
| सक्तिकर्षादिकं नैव प्रमाणं तदसंभवात्।            |            |
| अवभासो व्यवसायो में तु ग्रहणमात्रकम् ॥           | \$         |
| दीपदशोपपचेत दास्यस्तुपकाशकम् ।                   | 1          |
| अनात्मवेदने ज्ञाने जगदान्ध्यं प्रसज्यते ॥        | 8          |
| प्रैलक्षं च परोक्षं च ग्राहकं नोपपत्तिमत्।       |            |
| बाबनात् संदायाचासे सुक्तं सामान्यलक्षणम् ॥       | <b>Q</b> . |
| बेदेम्बरादयो नैव प्रमाणं बाघसंभवात्।             |            |
| प्रमाणं शाधवैकल्यादर्शस्तरवार्थवेदनैः ॥          |            |

१. ॐ नमः सर्वज्ञाय कः । नमो बीतरागाय अ०। २. हिताहितार्थयोः प्राप्ति अ०। ३. द्विषेत च विनिधितम् मु०। ४. व्यवसायस्तन्तु मह° मु०। ५. वाध्य° मु०। ६. इदं पयं मुद्रितपुक्तके उद्दर्तं वाक्ति सं•। ७. व्यवसिंगः मु०।

#### श्रीशान्त्राचार्यविरचितं न्यायावतारसूत्रवार्तिकम् ।

| वैचसोऽपौरुषेयत्वं नाऽविद्योषात् पटादिवत्।<br>स्ररूपेण विद्योषेण न सिद्धं भूषरादिषु॥  | 9  |
|--------------------------------------------------------------------------------------|----|
| विरुद्धं चेष्ट्रंघातेन न कार्यं कर्तृसाधनम्।                                         |    |
| प्रकृतेरन्तरज्ञानं पुंसी नित्यमथाऽन्यथा ॥                                            | G  |
| नित्यत्वे सर्वदा मोक्षोऽनित्यत्वे न तदुद्भवः ।                                       | _  |
| कालवेषुल्ययोर्ग्यत्वकुदासाभ्याससंभैवे ॥                                              | 6  |
| आष्ट्रतिप्रक्षयाज्ञानं सार्वद्रयमुपजायते ।<br>सदहेतुकमस्तीह सदैव क्ष्मादितत्त्ववत् ॥ | १० |
| आहारांसिकियैतन्यं जन्मादी मध्यवत्तथा ।                                               |    |
| अन्त्यसामर्थंवद्वेतुः संपूर्णः कार्यकृत्सदा ॥                                        | 88 |
| <b>ज्योतिः साक्षात्कृतिः कश्चित् संपूर्णस्तत्त्ववेदने ।</b>                          |    |
|                                                                                      |    |

### २. प्रत्यक्षपरिच्छेदः ।

॥ सामान्यलक्षणपरिच्छेदः ॥

|   | र्ज्ञाञ्रपेक्षं प्रमेयस्य द्वैविध्यं न तु वास्तवम् ॥                                                | १२ |
|---|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
|   | दूरासन्नादिभेदेन प्रतिभाँसं भिनत्ति यत् ।<br>तत् प्रत्यक्षं परोक्षं तुं ततोऽन्यद् वस्तु कीर्तितम् ॥ | १३ |
|   | तन्निमित्तं द्विधा मानं न त्रिधा नैकधा ततः।<br>सादृइयं चेत् प्रमेयं स्यात् वैस्रक्षण्यं न किं तथा॥  | ζs |
| • | अर्थापत्तेर्न मानत्वं नियमेन विना कृतम् ।<br>प्रमाणपत्रकाभावेऽभावेऽभावेन गम्यते ॥                   | १५ |
|   |                                                                                                     |    |

१. इदं पर्ध मुद्रितपुरतके उद्दृतं नास्ति सं०। २. वेष्ट मु०। ३. कार्ये मु०। ४. प्रकृत्यन्तर-विकानम्' इति वृत्तिसंमतः पाठः सं०। प्रकृतिरवरं ज्ञानं मु०। ५. पुंसोऽनित्यलमन्यया मु०। ६. थोने तु इशे मु०। थोन्यलं कुश अ०। ७. धंमवः मु०। धंमवेः अ०। ८. इदं पर्यं नास्युद्धतं मुद्रितपुरतके सं०। १. आहारशक्ति क०। आहारशक्ति व०। १०. धामप्रिक मु०। ११. इदं पूर्वार्षं नास्ति उद्धृतं मुद्रितपुरतके सं०। १२. ज्ञानापेशं मु०। ज्ञानपेश्यं व०। १३. प्रतिमां हि मिन अ०। १४. च अ०।

| श्रीज्ञान्त्याचार्यदिरचितं न्यायावतारसूत्रवार्तिकम् ।                                                          | ¥              |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|
| नं, नास्तीति यतो ज्ञानं नाध्यक्षांद्विष्नगोचरम् ।<br>अभावोऽपि <sup>ँ</sup> च नैवास्ति प्रमेयो वस्तुंनः पृथक् ॥ | \$\$           |
| प्रत्यक्षं विश्वतं ज्ञानं त्रिधेन्द्रियमंनिन्द्रियम्।<br>योगजं चेति वैश्चमिदन्त्वेनावभासनम्॥                   | १७             |
| जीवांशात् कर्मनिर्भुक्तादिन्द्रियाण्यधितिष्ठतः ।<br>जातमिन्द्रियजं ज्ञानं विनेन्द्रियमनिन्द्रियम् ॥            | १८             |
| स्मृत्यूहादिकमिलेके प्रातिभं च तथाऽपरे ।<br>स्वप्रविज्ञानमिल्यन्ये स्वसंवेदनमेव नः॥                            | <i>१९</i>      |
| मनःसंज्ञस्य जीवस्य ज्ञानावृति शमक्षयौ ।<br>यतश्चित्रौ ततो ज्ञानयौगपद्यं न दुष्यति ॥                            | <b>50</b> 11   |
| जिनस्यांदोषु सर्वेषु कर्मणः प्रक्षयेऽऋमम् ।<br>ज्ञानदर्शनमन्येषां न तथेत्यागमावधः ॥                            | 48             |
| तन्त्रेन्द्रियजमध्यक्षमेकांशव्यवसायकम् ।<br>वेदनं च परोक्षं च योगजं तु तदन्यथा ॥                               | २२             |
| द्रध्यपर्यायसामान्यविशेषास्तस्य गोचराः ।<br>अविस्पष्टास्तयेव स्युरनध्यक्षस्य गोचराः ॥                          | <b>7</b> \$    |
| न जडस्यावभासोऽस्ति भेदाभेदविकल्पनात्।<br>न भिन्नविषयं ज्ञानं श्र्न्यं वा यदि वा ततः॥                           | १४             |
| ज्ञानश्चन्यवंती नास्ति निरासेऽर्थस्य साधनम् ।<br>संवित्सिद्धप्रतिक्षेपे कथं स्यात् तद्यवस्थितिः॥               | २५ :           |
| पर्यंथस्यिन्त पर्याया द्रव्यं द्रवित सर्वदा ।<br>सहदाः परिणामो यः तत् सामान्यं द्विधा स्थितम् ॥                | <b>28</b>      |
| विपरीतो विशेषश्चै तान्यगपद व्यवस्पति ।                                                                         | _              |
| तेन तत्कल्पनाज्ञानं न तु शब्दार्थयोजनात्॥<br>निरंशपरमाणूनामभासे स्थौल्यवेदने।                                  | <b>२७</b><br>; |
| प्रसक्षं कल्पनायुक्तं प्रसक्षेणैव सिध्यति ॥                                                                    | २८             |

१. नामास्ती मु०। ४. व्यक्षाभिन्न व०। ३ अभावेऽपि मु०। ४. वस्तुतः स०। ५. विशद्श्यानं स० क० मु०।६. मनैन्द्रि मु०। ७. ज्ञातिम व०। ज्ञानिम मु०। ८ व्यक्तिय मु०। ६. इदं कारिकार्थ ज्ञानं व०। मुद्रितपुरतके उद्भुतं नास्ति सं०। १०. व्यनवतीनीस्ति स० मु०। ११. पर्यवस्य स० मु०। १२. विशेषस्तु मु०।

| •           | श्रीसान्त्याचार्यविरचितं न्यायावतारसूत्रवार्तिकम् ।                                             |              |
|-------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
|             | नासंयुक्तेर्न संयुक्तैर्निरंशैः क्रियते महत् ।<br>अयोगे प्रतिभासोऽपि संयोगेऽप्यणुमात्रकम् ॥     | 79           |
|             | मिन्नदेशसरूपाणामणूनामंग्रहे सति ।<br>तत्स्यौल्यं यदि कल्पेत नावभासेत किंचन ॥                    | <b>Ş</b> o   |
| <b>\$</b> * | नैतदस्ति यतो नास्ति स्थौल्यमेकान्ततस्ततः।<br>भिक्रमस्ति समानं तु रूपमंद्रोन केनचित्॥            | **           |
|             | अधास्तु युगपद्भासी द्रव्य-पर्याययोः स्फुटम् ।<br>तथापि कल्पना नेषा शब्दोक्षेखविषर्जिता ॥        | ¥?           |
| 40          | चकास्ति योजितं यत्र सोपाधिकमनेकघा।<br>वस्तु तत् कल्पनाज्ञानं निरंघाप्रतिभासने॥                  | <b>\$</b> \$ |
|             | भेवज्ञानात् प्रतीयन्ते यथा भेदाः परिस्कुटम् ।<br>तथैवाभेदविज्ञानादभेदस्य व्यवस्थितिः॥           | ٤¥           |
|             | घटमौलिसुवर्णेषु बुद्धिर्भेदावभासिनी ।<br>संविश्विष्ठा हि भावानां स्थितिः काऽत्र विरुद्धता ॥     | <b>ર</b> ્   |
| \$5         | प्रतीतेस्तु फलं नान्यत् प्रमाणं न ततः परम् ।<br>अताद्रुप्येऽपि योग्यत्वान्नियतार्थस्य वेदैकम् ॥ | \$ <b>\$</b> |
|             | ॥ प्रेंत्यक्षपरिच्छेदः ॥                                                                        | **           |
|             | <b>y</b> .                                                                                      |              |

३. अनुमानपरिच्छेदः।

पूर्वमेव परोक्षस्य विषयः प्रतिपादितः ।
प्रमाणफलसद्भावो ज्ञेयः प्रत्यक्षबहुषैः ॥ ३७
परोक्षं द्विविधं प्राहुर्लिङ्ग-शब्दसमुद्भवम् ।
हैक्कितत् प्रत्यभिज्ञादि भिन्नमन्ये प्रचक्षते ॥ ३८

१. 'जूनां संप्रदे सु०। २. कल्पमानेषा वर्णः ३. वेदनम् वर्णः ४. अ० प्रती नास्ति।

| श्रीशान्त्याचार्यविद्वितं न्यायावतारसूत्रवार्तिकम् ।                                           | ٩          |
|------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| परोपदेशजं श्रीतं मति शेषं जगुर्जिनाः।<br>परोक्षं प्रत्यभिक्षादि त्रिधा श्रीतं न युक्तिमत्॥     | \$6        |
| अन्यपेहादिकं सर्व औतमेवं प्रसच्यते ।<br>यबोक्तं नागमापेक्षं मानं तजाम्बज्ञम्भितम् ॥            | ¥0         |
| लिङ्गालिङ्गिनि यज् ज्ञानमनुमानं तदेकथा।<br>प्रस्नेति हि यथा वादी प्रतिवाचिप तत् तथा॥           | <b>४१</b>  |
| उपचारेण चेत् तत् स्यादनवस्या प्रसज्यते ।<br>अन्यस्यासाधनादाह स्क्षणे हेतु-साध्ययोः॥            | ४२         |
| 'अन्यथाऽनुपपन्नत्वं यत्र तत्र त्रयेण किम्।<br>नान्यथाऽनुपपन्नत्वं यत्र तत्र त्रयेण किम्॥'      | ४३ ॥       |
| कार्यकारणसङ्गावस्तादात्म्यं चेत् प्रतीयते ।<br>प्रस्यक्षपूर्वकात् तकीत् कथं नानुपपन्नता ॥      | 88         |
| व्यतिरेकोऽनुपपत्तिश्चेदन्वयनिषन्धनम् ।<br>कथं सत्त्वं विना तेन क्षणिकत्वप्रसाधकम् ॥            | ४५         |
| विनाप्यन्वयमात्मादौ प्राणादिः साघनं यदा ।<br>तदा स्यामान्वयापेक्षा हेतोः साध्यस्य साघने ॥      | 8 <b>ફ</b> |
| संबन्धिभ्यां विभिन्नश्चेत् संबन्धः स्यास्त्र, लोष्टवत् ।<br>अनवस्या प्रसज्येत तदन्यपरिकल्पने ॥ | <b>80</b>  |
| कृत्तिकोदयपूरादेः कालादिपरिकल्पनात् ।<br>यदि स्यात् पक्षधर्मत्वं चाक्षुयत्वं न किं ध्वनौ ॥     | 8C 11      |
| समानपरिणामस्य द्वयस्य नियमग्रहे ।<br>नाशक्तिर्ने च वैफल्यं साधनस्य प्रसज्यते ॥                 | ४९         |
| इष्टं साधियतुं शक्यं वादिना साध्यमन्यथा।<br>साध्याभासमधाक्यस्थात् साधनागोत्यस्वतः॥             | ५०         |
| यथा सर्वगमध्यक्षं बहिरन्तरनात्मकम् ।<br>निखमेकान्ततः सच्चात् धर्मः प्रैखासुखपदः ॥              | લ <b>ર</b> |
| रूपाचसिद्धितोऽसिद्धो विरुद्धोऽनुपपत्तिमान् ।<br>साघ्यामावं विना हेतुः व्यमिचारी विपक्षगः॥      | ५२         |

<sup>•</sup> १, भेर प्र• मु०। २. व्यतिरेकोऽत् द० अ०। ३. कमना अ० क०। ४. कम संबंधिता तेत द० स•। ५, भाषतम् द०। ६. प्राणादि सा मु०। ७. भागसाम्बलात् मु०। ८. प्रेसदः स्वप्तः सु०। न्या• २

#### १० श्रीमान्साचार्यविरचितं न्यायावतारसूत्रवार्तिकम् ।

## असिद्धः सिद्धसेनस्य विरुद्धो मह्नवादिनः । द्रेषा समन्त्रभद्रस्य हेतुरेकान्तसाधने ॥

43

॥ अनुमानपरिच्छेदः ॥

८. आगमपरिच्छेदः ।

ताप-च्छेद-कषैः शुद्धं वचनं त्वागमं विदुः।
तापो स्नाप्तप्रणीतत्वमासो रागादिसंक्षयात्॥

५४

कवः पूर्वापराधातश्छेदो मानसमन्वयः।

લ્લ

'विधिनियमभङ्गवृत्तिव्यतिरिक्तत्वादनर्थकवयोवत् । जैनादन्यव्छासनमन्ततं भवतीति वैधर्म्यम् ॥'

48

॥ आगमपरिच्छेदः ॥

त्रैं स्त्रकृता कृतं मुक्कितं सङ्ग्रिबीजैर्घनम्, तद्वाचैः किल वार्तिकं मृदु मया प्रोक्तं शिश्चनां कृते । भानोर्यत्किरणैर्विकासि कमलं नेन्दोः करस्तित् तथा, यद्वेन्द्रयतो विकासि जलजं भानोर्न तस्मिन् गतिः ॥ ५७

[ समाप्तमिदं न्यायावतारसूत्रवार्तिकम् । ]

į,

15

रै. अशिद्धिः अ०। २, इदं पर्य मुद्रिते उद्धृतं नास्ति सं०। ६, इदं पर्य मुद्रितपुत्तके दृतेः प्रथम-पश्चरुपेण वर्तते सं०। ४, तद्वाचे किल ४०। तद्वोध किल ४०। ५, मानोर्पेमस्तेनं तत् मु०।

#### श्रीशान्त्याचार्यविरचिता

## न्यायावतारसूत्रवार्तिकवृत्तिः ।



## •१. सामान्यलक्षणपरिच्छेदः ।

हिताहितार्थसंमाप्ति-खागयोर्यन्नियन्धनम् । तत् प्रमाणं प्रयक्ष्यामि सिद्धसेनार्कसुत्रितम् ॥ १ ॥

नमः स्वतःप्रमाणाय वषःप्रामाण्यद्देतने । जिनाय पद्मरूपेण प्रत्यक्षात् पक्षदेशिने ॥ अन्यार्घवेतेति न बाच्यमेतत् सामान्यमन्येन ततोऽन्यथा तु । वैयुत्पादितं तत्र वैंदन्तु सन्तो निर्मत्सरा एव भवन्तु यद्वा ॥

- §१. हिताहितेलाविना अभिषेयप्रयोजनमिधीयते । तदभिधानात् संबन्धाभिषेय- १० अभिषेयप्र प्रयोजनाम्तराण्यपि अभिहितानि । तथाहि प्रमाणम् अभिषेयप् । प्रयोजनं वोजनाभ- अनुत्यक्तिः व्युत्पाद्कत्वं च शिर्ष्याचार्ययोः, परं तु निःश्रेयसमिति । संबग्धस्यु उपायोपेयस्थ्रण इति ।
  - § २. तक ओर्टेपवृष्यर्थमिति कश्चित् । तदुक्तम् -

प्रयोजनाः मिषानस्य कि प्रयोजः गमितिः कर्षाः।

"स्नितिर्देष्टफलं सर्वे न प्रेक्षापूर्वकारिमिः। ज्ञासमादियते तेन वाच्यमप्रे प्रयोजनम्॥"

§ ३. तदेवदम्ये न क्षमन्ते । यदो यथा ते प्रेक्षापूर्वकारितया फलममिलवन्तः प्रचर्तन्ते, तथा प्रेक्षापूर्वकारितयैव प्रमाणात् प्रवर्तन्ते । अप्रमाणात् प्रवर्तमानानां प्रेक्षावर्तेव न स्मात् । त च शक्दानां बहिरकें प्रत्यक्षवत् प्रामाण्यम् । नापि प्रदीपवत् असंबद्धानामपि प्रकाश-

15

१. °पेण नमः प्रत्यक्षविभिने मु०। २. °थैवत्तिति व०। ३. उत्पादितं व० अ० क०। ४. सवन्तु सु०। ५. व्यरा वच अवेदनुव्या मु०। ६. विष्टाचार्य मु०। ७. श्रोतृत्रनप्र क० मु०। ८. प्रेक्षावर्य मु०। ८. प्रेक्षावर्य मु०।

कत्वम् । किन्तु संबन्धवछात् । न च तेषां बहिरर्थैः संबन्धोऽस्ति । विवक्षायां संबन्धेऽपि-न ये यथा यसर्थ विषक्षन्ति ते तथैव तमर्थ प्रतिपाद्यन्तीति, विसंवादनाभिप्रायाणाम-न्यशाभिधाय अन्यथा प्रवृत्तिद्र्शनात् इति कथं प्रेक्षावतां प्रवृत्त्यर्थमादिवाक्यमिति ?।

- ६४. तत्रोक्षेपपरिहारः । 'निष्फळमिदं शाखं काकदन्तपरीक्षावत् । अर्शेक्यानुष्ठानं वा ज्वरहरतक्षकचूडारमालङ्कारोपदेशवत् । अनिभमतं वा मारुविवाहोपदेशवत् । अतो वा कासात् उपतर उपायः प्रमाणव्युत्पत्तेः । अनुपाय एव वा इदम्'-इत्यनर्थसंशयनिवृत्त्यर्थम्, अर्थसंशयोत्पाद्नार्थं प्रेक्षावतामादिवाक्यमिति । ते हि क्वपीवछादय इव अर्थसंशयात् प्रवर्तन्त इति ।
- § ५. एतदन्ये दूषयन्ति । युक्ता क्रुंवीवलादीनाम् अवभृतबीजाबीजस्वभावानाम् उपायनिम्बये सति उपेये "संदेहेऽपि प्रवृत्तिरिति । अत्र तु उपायनिश्वयाभावात् कश्चं प्रवृत्तिरिति ? । साधकः बाधकप्रमाणाभावाबार्थसंश्यस्यानिवारितत्वात् । तथा, प्रमाणव्युत्पादकानां च शासान्त-राणां दर्शनात्-'कि अस्य प्रमाणव्युत्पत्तिः प्रयोजनम् , वतान्यद्' इति प्राक्प्पवर्तमानः संप्रयः केन विनिवार्येत । तस्मात्-'प्रेक्षावतां प्रवृत्तिः प्रयोजनवत्तया व्याप्तेति निःप्रयोजनितदं शासं नारब्धव्यम्' इति व्यापकानुपछन्ध्या प्रत्यवतिष्ठमानस्य परस्यासिद्धतोद्भावनम् अनेन क्रियत म इति । त चैतद् बाच्यम्-अप्रमाणकेनानेन कथमेतद्पि क्रियत इति । यतः अप्रमाणकेनैव वससा परेण व्यापकानुपलव्धिरुपन्यस्ता । सा स वसनमात्रेणैवासिद्धोद्राव्यत इति ।
  - § ६. एतद्च्यपरे दूवयन्ति । यतो यथाऽसिद्धसाधनमादाय नार्दा प्रत्यनतिष्ठमानो निगृह्मते तथाऽसद्वृपणवादी प्रतिवाधपीति । अथ अमे तस्यार्थस्य भास्रेण समर्थनात् न दोष इति । यधेवं तर्हि आदिवानयेन शासार्थः प्रतिकायत इति युक्तम् ।
- § ७. एसद्प्ययुक्तम् । यतः शासार्थोऽनेन किं प्रमाणभूतेन प्रतिशायते, किंबाऽप्रमाण-भूतेनेति ? । तत्र यदि प्रतिक्षेत्र प्रमाणभूता साध्यार्थ प्रतिपाद्यति, किमक् देत्पन्यासेन ? । अम अप्रमाणभूता, तर्हि तरेव द्वणमिति । तस्मात् वचनस्य प्रत्यक्षाविवत् प्रमाणभूतत्वात् ततः प्रेक्षावतां कळार्थिनां युक्ता प्रवृत्तिरिति युक्तम् । अथ कस्यविद्वाक्यस्य-'नवास्तीरै शकराशकटं पर्यस्तम्'-इत्यादिकस्य मिध्यारूपस्योपछन्वेः कथं प्रेक्षावतां ततः प्रवृत्तिरित्य-अ मिथीयते; तर्हि महमरीचिकाजलोहेखिनो ज्ञानस्य मिथ्यात्वोपलब्धेः कथं प्रेक्षावतां प्रत्यक्षी-देरपि प्रवृत्तिरिति ?। अथ मिध्येतरयोः संवादासंवादळक्षणो विशेषोऽस्तीत्युच्यते; अत्रापि आप्तप्रणीरित्वानाप्तप्रणीतत्वलक्षणोऽस्तीति वश्यांमैः । नच शब्दानां संबन्धबलादर्यप्रतिपाद-करवम्, किन्तु विवशावशात्। सा च पुरुषसर्थित्यासत्यत्वेन सत्येतरा भवन्ती सम्दानां सर्वेश्वासत्यस्यं स्थापयतीति पुरुषप्रामाण्यमेव दर्पणसंक्षान्तं प्रतिबिम्बमिव शन्देश्वमिषीयत

१. विसंवादेनामि मुo। २. इति तत्राक्षेपपरिहारः अ०। ३. तत्र निष्फलमिदं **४० फ० मु०**। धः असाध्यानु मु**ः ५.** °तामादौ वान्य मुः ६. इषिवला अ० व० । ७. उपेयसंदे क० मुः । ८. प्स निवा<sup>0</sup> सु० कः । ९. विनिवार्यते अ० । १०. साध्यमर्थम् सु० कः । ११. इत्यादिवाक्यस्य स० । १३. प्रलक्षादपि सुर । १३. °प्रणीतलाऽप्रणीतललक्ष° करु सुर । १४. वसामः करु । १५. °सला-सखतेन द० । °सखासलेन क० सु०। १६. सखतासखलं सु० क०। १७. संकान्तप्र° क०।

इति । अयेष्टोऽयमर्थः शैक्येत ज्ञातुम् अतिशयो येदीत्यभिधीयते । एतत् पश्चात् प्रतिपाद-विष्यामः ।

- § ८. हितोऽपि काळान्तरेण अवस्ति। देश्य दृष्यादिकं यद्यायकि समिति, तथापि इष्टप्रथमकारिकार्यः
  अहितोऽप्येवस् । उपेक्षणीयोऽपि प्रमाणाविषयत्वात्, यदि वा
  अनुपादेयत्वात् सोऽप्यहित एव । तयोर्हिताहितयोः प्राप्ति-त्यायौ यतः प्रमाणनिवन्बनौ ।
  अतः तत् प्रकर्षेण संख्या-छक्षण-गोवर-फळविप्रतिपत्तिनिराकरणक्रपेण, स्वतः परतः
  प्रामाण्यळक्षणेन वा, प्रस्वक्ष-परोक्षक्रपेण वा वक्ष्यामः ।
- § ९. नन्वतीत-वर्तमानयोरपयुक्तपळत्वेन प्रवृत्त्यविषयत्वात्, भाविनस्वर्धिक्रयाकारिणः प्रमाणागोष्यरत्वात्, भाविनि प्रमाणाभावादिति । तत् कथं हिताहितयोः प्राप्ति-त्यागो प्रमाण-निवन्धनाविति । नैप दोषः, अतीर्त-वर्तमान-भविष्यतां कथक्किदेकस्वस्य प्रतिपादियन्य-।। माणत्वादिति ।
- ६२०. यदि या हितो मोक्षः, अहितः संसारः, तयोः प्राप्ति-त्यागी सर्वज्ञनिकन्धनी, अतस्त्रमेव भगवन्तं प्रमाणभूतं प्रतिपाद्यिष्याम इति ।
- § ११. तत् किं स्वातक्येण ? । न इत्याह-सिद्धसेनार्कस्तत्रितम्-इति । सिद्धसेन प्रक जगजन्तुमनोमोहसंतिततामसीतमःसमृहापोहकारित्वात् अर्के इव अर्कः, तेन स्त्रितम् । ॥ तत्स्त्राणामतिगन्मीरार्थत्वात् किञ्जिक्षेशतो यथाबोधं व्याख्यास्थानः [१]।
  - §१. तदेबाइ-प्रमाणम्-इत्यादि ।

#### प्रमाणं सपराभासि ज्ञानं वाषविवर्जितम् । प्रसन्धं च परोक्षं च द्विषा मेयविनिश्चयात् ॥ २ ॥

- -इति शासार्थसंप्रदः॥
- § २. अधेदं स्त्रं-कि सकछमेष झाझार्य प्रतिपादयति, कि वा एकदेशमिति । न साझार्यं तासत् सकछम्, फलप्रमाणाभासताचप्रतिपत्तेः । नाप्येकदेशम्, सकलप्रमाण-प्रदक्षति । तथादि-प्रमाणं सामान्य-प्रत्याः विशेषह्पतयाऽनेन संगुश्चत इति । स एव चे शाझार्यं इति । संप्रदर्तु विस्तर-विरोधीत्यर्नवयवेनाप्रतीताविष न दोषः । यहक्षणं च यद् वस्तु येषां प्रतिपाचते तहसण- विकलं तद् वस्तु वस्तु तदाभासत्या ते स्वयमेष प्रतिपचन्त इति कि प्रमाणाभासप्रतिपादनेनिति । निश्चयारमकप्रमाणप्रतिपादनात् तहप्रस्य फलस्य प्रतीतेः कि तदुपन्यासेन ।
- - ६४. तत्र विधिवाक्ये छक्ष्यानुवादेन छक्षणं विधीयते । तदुत्तरकाळं तु तत्र तत्र छक्ष- ≠

१. शब्दे तण्हा<sup>०</sup> मु०। २. बदिख<sup>०</sup> क्व० मु०। ३. <sup>०</sup>रिणः प्रमाणाभावादिति **अ०। ४. अती**तानागतः वर्तमानानां मु०। ५. एव शाका<sup>०</sup> मु०। ६. साकत्येन अ-डि०।

णानुवादेन स्थयमिति । तत्र प्रमाणम् इति स्थयनिर्देशः । शेषं स्थलमिति । नचैतद्वा-च्यम्-वादात्म्यात् स्थणासिदौ स्थ्यस्याप्यसिद्धिः, तत्सिदौ ना तस्यापीति । यस्मात् यदेतत् प्रमाणज्ञब्द्वाच्यं वस्तु सर्वेषां प्रसिद्धं, तद्तुवादेन विप्रतिपस्याऽसिद्धं छक्षणं विधीयत इति । [२]

- § १. तत्र ज्ञानं प्रमाणम्, न सिककपीति । तदाह-सिककीदिकम्-इत्यादि सन्निकर्षादिकं नैव प्रमाणं तदसंभवात्। अवभासी व्यवसायो न द्व ग्रहणमात्रकम् ॥ ३॥
- ६२. तहसंभवादिति । तस्यैव सन्निकर्षस्यैवीसंभवात् । यदि वा तस्य प्रमाणत्वस्यासंभ-सभिद्धितव-वात् । तथाहि-न समिहितवस्तुद्वयन्यतिरिक्तः कश्चिद् दण्डायमानः संयोगः स्टाइस्थ-।। दिरिकस प्रत्यक्षेणोपछभ्यते । 'हैयोरक्कल्योरयं संयोगः' इति प्रतीतेः कथं नोपछभ्यत इति संभिक्षेस्य चेत्; 'तासामङ्गलीनाम् अयं मुष्टिः' इति किं न प्रतीतिः ? । तत्रापि" संयोग-निषेधः । विशेषो निमित्तमिति चेत्: न, 'संयोगविशेषः' इति स्यात्, न 'मुष्टिः' इति । न हि नीले 'पीतम्' इति प्रखयो भवति । अथ संकेतवशात् तथाप्रतीतिः । तर्हि पुरुषेच्छानिर्मितसंकेत-बद्भात् प्रवर्तमाना प्रवंविधाः शब्दविकल्पा न किञ्चिद्धस्तुभृतं निमित्तमवसम्बन्त इति नैत-# इशाद् वस्तुव्यवस्था विदुषासुपपभेति । अन्यथा 'इदं नगरम्' इत्याविष्वपि निमित्तमभि-धानीयम् । तत्र न तावत् नगरं द्रव्यम् , गृहैरसंयुक्तैर्विजातीयेश्च तत्यानारम्भात् । कतिप-यगृहाणामस्ति संयोग इति चेत्; तर्त् किं संयोगेष्विप संयोगः । यतो गृहाण्यपि न द्रव्याणि, विजातीयै: काश्वेष्टकादिभिसार्दनारम्भात् । सत्ता नगरमिति चेत्; कि नाटव्यां तत्प्रस्ययमुत्पादयति १ । गृहैर्विशेषितेति चेत् ; न, कूटस्यनिसाया विशेषणाऽयोगात् । अकि-» चित्करस्याविशेषणत्वात् । किञ्चित्करत्वे नित्यताहानेः । षण्णगरीत्यत्र च समृहार्थो वाच्यः । सत्ताया एकरूपरवेन समुद्दार्थत्वानुषपत्तेः । सत्तां च निषेत्स्यामः । गृद्दाणां संयोगरूपाणां संयोगामावात्, गुणैर्द्रव्यानारम्भाचेति न कश्चित् समूहार्थः । तेनेवंविधाः प्रत्यया वस्तु व्यवस्थापयन्तीति न संयोगः प्रत्यक्षगम्यः ।
- § ३. अयानुमानात् तत्प्रतीतिः । सथा हि श्विति-बीज-सिळलादयः सर्वे विर्व्वदेशस्थाः " अन्यनिमित्तापेक्षाः, सामध्यें सति कार्यानुत्पादकत्वात् । यद्यत् सामध्यें सति कार्यानुत्पा-दुकम्, तत्तद् अन्यापेक्षं दृष्टम्। यथा त एव बीजादयोऽन्यतरविकला। नोत्पादयन्ति च समर्था अपि विरलदेशस्थाः सर्वे 'वीजादयोऽङ्करमिति । तस्मादन्यनिमित्तापेश्वाः । यत् तमिनित्तं स संयोग इति ।
- ु ४. ननु बीजादयो दूरदेशस्या अपि सहकारिणं कि न संयोगमुपपा(मुत्पा)द्यन्ति ?। सस्या-"भाषादिति बेत्। स किं न भवति ?। कारणाभावात्। किं तस्य कारणम् ?। त एव । किं

१. तर्वेषु मु०। २. °र्वस्याऽसंभ° स० मु० क०। ३. तयोर° मु० क० क०। ४. तत्रापि न संयो° क०। ५. °स्तुकृतनिमि° मु०। ६. तत्तु संयो° मु०। ७. काष्ट्रीष्टका° अ० व०। ८. सदार-म्भात् मु० क०। ९. °हार्थः तेनैवविधाः क० मु०। १०, सर्वे अङ्कर मु०।

न बूरस्याः १। संयोगाभाषात् । तत् कि संयोगेऽपि संयोगः १। तत्राज्यसः इसमक्याः । अय योग्यदेशस्याः संयोगमन्तरेणापि संयोगमुत्पादयन्ति । कार्येण किमेवामपराद्धं यक्तकोत्र त्यादयन्ति १।

§ ५. अपि च, किमेषां दूरस्थानां कार्यानुत्पादकत्वं संयोगापेश्वया व्याप्तम्, अस्यदेशः अतीयते, किं वाऽनुभानेन ? । न तावत् प्रत्यक्षेण, तेन तस्याप्रतीते रित्युक्तम् । नाष्यनुकानेम, अअनवस्थाप्रसंगात् । अथ निमित्तमात्रापेश्वया व्याप्तं अतीयते । तर्हि योग्यदेशाविविशिष्टं जैननसामध्येमात्मपर्यायमपेश्चमाणास्ते कार्यं न कुर्वन्तीति, न पुनः संयोगसिति । तन्नाविक कसित् सन्निकर्षं इति ।

§ ६. भवतु वा, तथापि तस्य प्रमाणत्वं न संभवति । तथा हि-किससी स्वयमेष ममातिवक्षंप्रा- णम्, कि वा प्रमाणजननाविति । स्वयमैपि कि कातोऽर्य कापयति, अकाती ।
नाव्यतिवेधः । वा ? । कातोऽपि कि प्रस्तेष्ण, कि वाऽनुमानेन ? । प्रसन्तेणापि कि सामान्यरूपतया, कि वा विशेषस्पतया ? । यदि सामान्यरूपतया; न प्रतिकर्मव्यवस्यां कुर्यात् ।
विशेषस्पतयाऽपि तक्कानं कर्मणि काते स्वात् । निह नीलाकाने 'नीलस्यायं सिक्षक्षंः' इति
कानं भवति । नीलकानं कि तत एव सिक्षक्षात्, अथान्यतः ? । यदि तत एव तदा
इतरेतराश्रयत्वम्, नीले काते तण्कानम्, तण्कानाचै नीलकानमिति । अथान्यतः सिक्ष-॥
कर्षात् । तदा तदेव चोष्यम्, तदेवोस्तरमिति, अनवस्या च । अथान्यतः प्रमाणाचीकः
कानम् । विदे किमन्दर्गहुना तेन ? । तदर्थ हि स परिकस्यत इति । किन्ने । सस्वेदनप्रसम्वं नाभ्युपगन्यते । तत्परिकानं पुतरन्येन्द्रियसिक्षक्षेण । तस्याप्यन्येनेस्नवस्या । न च
सिक्षक्षें सिक्षकर्षो, निर्शुणा गुणा इसभ्युपगमात् ।

§ ७. अश्र संयुक्तसमवायात् तस्य प्रहणम् । तथाहि-संयोगात् द्रव्यप्रहणम् । संयुक्त- अ समवायात् गुणप्रहणम् । संयुक्तसमनेतसमवायात् गुणत्वप्रहणम् । समवायात् क्षव्यप्रहणम् । समवेतसमवायात् शब्दत्वप्रहणेम् । विशेषणविशेष्यभावात् अमावप्रहणमिति शोक्षा समिक्षे इति ।

१८. तदसत्। यतश्रक्षुनीलसिक्तकः किं स एव यः संयुक्तसमवायाद् गृह्यते, किं वा सिक्तकान्तरमिति । यदि स एव । तम । यतो न स्वयमेव सं झापयति, स्वसंवेदनप्रस- अकृत्। सिक्तकान्तरेकस्पनेऽनवस्या । तम प्रत्यक्षप्रतीतः सिक्तकर्षः । अनुमानं तु वस्मिन् प्रामेव निरीसीति न पुनकस्यते । तम झातो झापयति ।

§ ९. अक्षातस्यार्थकापकत्वे शश्चविषाणस्यापि प्रसंगः । असमवायात् न अश्चविषाणसितिः वेत्; किं न रूपावि १ । अक्षापकत्वाञ्चेति चेत्; न, तत्र समवाय एव सिक्नकवेस्मापि क्षाप-

१. इ. रेशस्थानां मु०। २. प्रतितिरि॰ क० मु०। ३. निमित्तमात्रेण ब्या व०। ४. १ श्रीष्टं सामार्थ्यमात्रपर्या मु०। ५. कि प्रमा॰ स्य०। ६. स्वयमेव कि मु०। ५. १ त्रानाचील स्य० द०। ८. परिकल्पत स्य०। ९. कि वा सा॰ मु० क०। १०. १ वा सावदे मु०। ११. १ त्रामिति। विहे॰ व० मु० क०। १२. १ त्रापरिकल्प क० मु०। १३. निरासिति क० मु०।

कत्वम् । तव रूपादेरप्यसीति । वस्तुस्वभावेरसरं वाच्यमिति चेत् ; तदेतत् पादप्रसारण-मिति । समाज्ञातस्मापि ज्ञापकत्वमः ।

- §१०. अय प्रमाणजननात् सभिकर्षातिः प्रमाणम् । नन्बौपचारिकमिवं स्वात् । किन्न, इदं उक्षणमतिरुवापकम्, अञ्चापकं च स्वात् । तथाहि-आत्मनोऽपि प्रमाणजनकत्वात् • प्रमाणत्वं सात् । ईश्वरस्य च इन्द्रियाविसमिकवीमावात् प्रामाण्यं न स्वात् । अथ ईश्वर-स्वापि क्रेयापें: सहास्ति सभिकर्पः । कथमविद्यमानैरतीतानागरीरिति ?। मा भूविति नेत्; कथमतीवानागतहः १ । अथ नित्यं तस्य प्रमीणम् । तर्हि न सभिकर्षसात्रेत्यव्यापकम् ।
- § ११. अथोत्सर्गोऽपवादेन प्रमाहत्वेन बाध्यत इति नातिव्याप्तिः । किं न प्रमेयत्वेन सिककोदौ १। अपि च कारणत्वाविशेषेऽपि 'इदं प्रमाणम्' 'अयं प्रमाता' इति विशेषो » वक्तम्यः । अथ यत्र प्रमाणं समवेतं स प्रमाता, तदितरत् प्रमाणमिति । नैतद्स्ति । यतः समवायस्य व्यापित्व-निखत्वोपगमात् सर्वप्रमाणैः सर्वे प्रमातारः प्रसञ्चेरम् । समवायि-विशेषाद् विशेषोपगमे निखत्त्रक्षतिः ।
- §१२. न च कब्रित्समवायं प्रत्यक्षात् प्रतीमः । अनुमानवस्तत्प्रतीतिरिति चेत्-तथाहि-सम्बायप- इहेतिप्रत्ययः संबन्धनिधन्धनः, अवाधितेह्यस्यत्वात् । यो योऽवाधितेहप्रत्ययः स स संबन्धनिबन्धनः, यथा 'इह कुण्डे इधि' इति प्रत्ययः । तेथा च 'इह तन्तुपु पटः' इति प्रत्ययः । तस्यात् संबन्धनिवन्धन इति । 'इह प्रामे वृक्षाः' इति भ्रान्त-प्रत्यमिवृत्त्यर्यमवाधितप्रहणम् । तथा सामान्येन संबन्धनिबन्धनत्वे साध्ये नाऽन्वयदोषः । सामध्योव विशेषसिकिरिति । उक्तमत्र - एवंविधानां कैल्पनाझानानां वस्तुव्यवस्थापकत्वा-भावादिति । न चासंबँदालिङ्गादुद्यतामतुमानानां प्रामाण्यमुपपस्तिमत् । अन्यथा, सः » इयामः, तर्त्वुत्रत्वात् , परिदृष्यमानैतत्पुत्रवद्' इत्यादीनां प्रामाण्यं स्मात् । बाधितत्वामेति चेत् ; अत्र कि न नामा ? । काऽसाविति चेत्; इयमेव ताबद् थैद्नियमतो लिक्काद्रत्पत्तिरिति ।
- §१३. तथा, अयुत्तसिद्धानामाधाराषेयभूतानां स व्यावण्येत इति । तत्र अयुत्तसिद्धि-(बि:) कि देशैकत्वेन, किम् एककाउत्वेन, अथ खरूपैकत्वेनेति ?। तत्र न ताबहेसै-करवेन । न हि य एव तन्त्नां देशः, स एव पटस्यापि । तथाहि-तन्तवः स्वारम्भकेष्वं-म शुपु स्थिताः, पटस्तु तेष्विति कयं देशैकत्वम् ?। आकाशैकत्वे सर्वेषामेकदेशत्वं स्मात् । न च तदेकदेशींतेन एकदेशत्वम्, निर्देशत्वात् नभसः। कल्पितास्तस्य त इति चेत्; तत् किं करुपनातो बस्तुव्यवस्था ?। तम्र प्रथमः पक्षः। नापि काळेकरवेन । नदि य एव सम्तूनां कालः, स एव पटस्यापि, कार्यकारणभावासावप्रसङ्गात् । कारणेन हि कार्यस्य समानकाल-त्वमन्यतः सिकस्य स्थात् । ततमा कि सिक्रोपस्यायिना कारणेन ? । तम काळेकत्वेनाप्ययुत-" सिक्तिः । खर्रेत्पैकत्वे कि कुत्र समवैतः ? । तमायुतसिक्तिः ।

<sup>ः</sup> १. च तपाहि – अ० व० । २. प्रामाण्यम् क० सु० । ३. ° घितेहेतिप्रसमसात् क० सु० । ४. यदा मुः। . ५. नानन्वयरोषः अः। ६. वधानां कुकल्पं मुः। ७. नासंबन्धिः सः पः क्र । ८. लखुत्र<sup>°</sup> मु० क्र ः। ९. °मानपुत्र<sup>°</sup> ब० क्र । °मानलाखुत्र<sup>°</sup> मु०। १०. यद्वितिय<sup>°</sup> सु०। ११. तवेक्वेशदेशलेन मु०। १२. सरूपेणेकले क०।

११४. भाषाराषेयभावोत्यात्म-कानयोर्नोपपयते । यथा पाषाराषेयमावो नासा तथा नासिकंनिराकृताविभास्यते । यथा पाप्रच्युतातुत्पन्नस्थिरेकरूपतया नित्यः समवायोऽन्यो वा न संमवति तथा यथावसरं प्रतिपाद्यिष्यते । तन्न कश्चित्समवायः । तद्मावात् नात्मनो विशेषः । तस्मात् प्रमाणजननात् सोऽपि प्रमाणं स्मात्, न वाऽन्यद्पीति । तन्न सन्निकर्षः ।

§१५. **आदिमह**णात् सार्मेप्येकदेशश्रक्षप्रादिने प्रमाणम् , किन्तु ज्ञानमिति ।

१६. अब किसिदं झातस्य प्रामाण्यम् ? । किम् अर्थप्रहणम्, उतागृहीतार्थप्रापणम्, प्रामाण्य- विचारः आहोत्यद् गृहीतार्थप्रापणमिति ?। तत्रार्थप्रहणम्, अगृहीतार्थप्रापणं च सिण्या- झानेऽप्यसीति तस्यापि प्रामाण्यं स्थात् । गृहीतार्थप्रापणं तु क्षणिकपर्यायवादिनो न संम- बति । तबाहि — यः पर्यायो गृहीतः नासौ प्राप्यते । यस्तु प्राप्यते न स गृहीत हति । अय वस्तुमात्रं गृहीतं प्राप्यते । तदपि 'सर्वमेकं कथि झिन्' इति वादिनो सिण्याझानेऽप्यसीति । तस्यापि प्रामाण्यं स्यादिसाक्ष झ्याह्—'अवभासो व्यवसायो न तु ग्रहणमात्रकम्' इति । तेन यद्यपि मदमरीचिकानिकुकन्य चुन्धिझानम् 'इदम्' इत्यंशेन मरीचिकास्तस्यमुक्किसदुत्पद्यते, तथापि विपर्ययाक्षान्तत्थात् न प्रमाणमिति ।

\$१७. अस कोऽयं व्यवसायः १। किमर्थमहणम्, उतामहणमिति १। यदि महणम्; तदा तदेव दूषणम् । अम्रहणे कथं प्रामाण्यमिति १। अन्नोध्यते । सदसम्बद्धारजननसामध्ये ॥ व्यवसायः । तथाहि — सवितिज्ञानाभिधानप्रवृत्तिलक्षणः सम्बद्धारः । नास्तीत्मादिलक्षणम् असम्बद्धारः । तयोर्जननसामध्ये व्यवसायं भ्रुवते । तेन मिध्याज्ञाने तज्ञास्तीति न तस्य प्रामाण्यमिति । [३]

\$१. भवतु ज्ञानं प्रमाणम् । तत् पुनः केन वेद्यते ? किं खयमेव, किं वा ज्ञानान्त-खर्यवेदन- रेणेति ? । यदि ज्ञानान्तरेण; तदाऽभ्युपेतहानिः । अथ खयम् । तदपि नास्ति । अ वादः ।

> "यचर्षवेदनं वानमारमनोऽपि प्रकरूपते । सुक्षिक्षितो बट्टः स्कन्धं समारोहतु दासवत् ॥"

वगाहि — वेचवेऽनेनेति वेदनम्, वेचते तिदिति वेचिमिति विरुद्धयोः करणकर्मणोः कथ-मेकत्र सद्भाव इति १ । कथमात्मानमात्मना आत्मा वेत्तीति व्यपदेशः १ । तस्मात् करिपदाः म किवाकारकव्यपदेशाः प्रवर्तमाना न वर्स्तु विर्देन्धन्ति । अपि च — प्रमाणसिद्धे थस्तुनि को विरोधः १ । पतदेवाह —

> दीपवन्नोपपचेत बाद्यवस्तुप्रकाशकम् । अनात्मवेदने ज्ञाने जगदान्ध्यं प्रसञ्यते ॥ ४ ॥ प्रस्यक्षं च परोक्षं च ग्राहकं नोपपत्तिमत् ।

१. नासिकमतिनरा मु०। २. सामध्येकवे अ० क० मु०। ३. 'रावि प्रमा' व०। नेतिशेवः— व-ढि०। ४. उत्तार्यप्रापण व० क०। ५. 'पिकासु उदक्तुम्बि मु०। ६. बुम्निविश्वानं व०। ५. 'त्यना असौ नेती' मु० क०।८. वस्तुं वि॰ मु० क०। ९. वस्तु विचन्यति स्व०। वस्तु निव॰ व०। न्या॰ ३

- ६२. प्रदीयबद्धिति सजातीबानपेश्चत्वेन दृष्टान्तः । तथाहि ज्ञानम् आत्मप्रकाज्ञकम्, अर्थप्रकाशकत्वान्वयानुपपत्तेः प्रदीपवत् । एनमेव हेतुं विपर्यये वाधकप्रमाणेन समर्थयितु-माइ - नोपपदोत् इत्यादि । आत्मानं वेदयतीति आत्मवेदनम्, न तथा । तस्मिन् सति नै कि ज़ित्त केनजित् विज्ञायेत इत्यन्थमूकं जगत् स्थात् । [४]
- § ३. इतआनात्भवेदनं ज्ञानं नाभ्युपगन्यते, प्रमाणेनाप्रतीतेः । तथाहि यत् सहुपछन्म-कप्रमाणगोचरैचारि न भवति, तत् सकछमेव न सद्यवहृतिपथमवतरति । यथा सञ्चिषण-णम् । नावतरति च सद्भाजन्भकप्रमाणगोचरताम् आत्मन्यापारादिखक्षणं विज्ञानमिति । तथाहि - तद्वाहकं प्रत्यक्षं वा स्थान् , परोक्षं वा ?।
- ६४. प्रत्यक्षमपि किम् इन्द्रियार्थसंत्रयोगजम्, आहोसिद् आत्म-मनःसमिकर्षसमुत्यम्, अतैश्वित् स्वसंवेदनं यद्थोंऽयमारम्भ इति ?। तत्र झानेनेन्द्रियस्य समिक्षोभाषात्, अन-भ्युपगमाच न प्रथमः पक्षः । नापि द्वितीयः, मनःसङ्गावे प्रमाणाऽभावात् । न चाप्रमाणकं वस्तु विपश्चितः समाश्रयन्ते । न च युगपञ्ज्ञानानुत्पत्तिः तत्त्रमाणम् , तस्मा अन्ययाप्यूँ-पपत्तेः । तथाहि - यस्मिन्नात्मा आभिमुख्यं प्रतिपद्यते तस्मिन् विज्ञानमुदेति, अन्यत्र नेति कि सनःपरिकल्पनया ?।
- ६५. अथेदमाभिमुख्यं किम् आत्मनो व्यतिरिक्तम्, आहोस्विद् अव्यतिरिक्तमिति ?। तत्र यदि व्यतिरिक्तम्; तदा संज्ञामात्रं भिद्यते नार्थं इति । अथाव्यतिरिक्तम्; तदाऽऽसमनः स्तरपाप्रच्युतेः सर्वदा तदस्तीति सर्वदा सर्वविषयं विज्ञानं स्यात् । नन्यास्मनो मनसा संयोगकर्तृत्वं कि भिक्रम्, अभिन्नं वेति ?। यदि भिन्नम्; नात्मनः कर्तृत्वम् । अथाभिन्नम्; तदा तदपि तत्स्वरूपवत् सर्वदाऽसीति सर्वदा संयोगः स्यात् । ततश्च सर्वदा ज्ञानीत्पत्तिरपि अस्याविति ।
  - § ६. अथ शक्तेः कर्तृत्वम्, सा च सहकारिकारणवशात् कदाचिद्रचन्ती त दोषपोर्ष-माधहति । यद्येवं तर्हि कर्मणः सामध्योदाभिमुख्यमात्मनः समुत्पद्यमानं र्कमवतीं झानो-त्पत्ति विधास्यतीति किं मनःपरिकल्पनया ?। विधास्यते चायमर्थो "जीवांशात् कर्मनिम्रे-क्तात्" [का० १८ ] इस्रज्ञान्तरे । तन्नात्म-मनोजनितमपि प्रस्रक्षं माहकमिति ।
- u ६७. अपि च तत् तस्य कारणं, कार्यम् , अनुभयं वा सत् माहकं स्पात् ? । न तावत् कारणम् ; तदानीं प्राह्मस्याभावात् । नाष्यनुभयम् ; असंबन्धात् । अधैकसामप्रीतस्तदुभयं प्राह्मप्राहकरूपं समुत्पचत इति । तम्, युगपञ्ज्ञानोत्पत्त्यनभ्युपगमात् । किन्न ज्ञानाविशेषे-उप्येकं ब्राह्मम् , अपरं ब्राह्कमिति किंकुतोऽयं विशेषः ? । अथ कार्यम् ; तदा तदाव कातम् , · अज्ञातं वा <sup>१</sup>। [ अथाज्ञातम् ; तत्र, ] अज्ञातस्य ज्ञापकत्वाऽयोगात् । तदुक्तम् –
- "अत्रत्यक्षोपलम्भस्य नार्थदृष्टिः प्रसिद्ध्यति"। अथ ज्ञातम्; तद्पि यदि प्रत्यक्षान्तरेण, तदा किं प्राह्मेण किं वा ज्ञानान्तरेण ?। यदि

१. न केनचित् किव्रित् ख० क० मु० । २. °चरतानतारि मु०। ३. उतस्तित् मु० क०। ४. ° खुत्पत्तेः अ०। ५. °विषयभ्ञानं व०। ६. भिभ्रमथाभिष्ठसिति व०। ७. दोवमानहित क• सु०। ८. °मानं संभवन्तीं ज्ञानो**ं मु**० ।

त्राक्षेण; तदा तस्यं प्राहकत्वात् कार्यत्वम् । तत्रश्चामे पातो द्वितीयस्यं । तस्याप्येविमिति काचपच्यं क्षानयोः स्मात् । तत्र प्राह्मण । क्षानान्वरेणापि प्रह्णे तस्याप्यन्येनेत्यनवस्था । तत्र प्रत्यसं तद्वाहकम् ।

- \$८. नापि परोक्षम्; यतः तद्पि किम् अर्थापत्तिः, उतानुमानमिति ?। तत्र न तावत् प्रथमः पक्षः, अर्थापत्तेरप्रमाणत्वात् । तथाहि अर्थप्राकट्याद्सानुत्पचते इत्यभ्युपगमः। । तव तत्र कि नियतम्, अनियतम् वा १। यद्यनियतम्; कयं नियमेन गमयेत् १। अथ नियतम्; तदा नियमप्रहः कि तस्मिन्नेव धर्मिणि, कि वा धर्म्यन्तर इति १। यदि तस्मिन्नेव; तदा येनैव प्रमाणेन नियमप्रहः, तेनैव साध्यस्यैव साधितत्वात् किमर्थापत्त्या १। अथ धर्म्यन्तरे; तदा अन्यत्र गृहीतप्रतिबन्धम् अन्यत्र गमयदनुमानतां नाविकामिति।
- § ९. अपि च अर्थापत्तिरिप किमर्थापत्या ज्ञायते, किं वा खसंवेदनेनेति ? । यदि ।। खसंवेदनेनः, तदा प्रथमे कः प्रदेषः ? । अथार्थापत्याः, तदा किं तेनैव प्राकट्येनोत्थाप्यते, किं वाऽन्येन ? । यदि तेनैवः, तदा किं युगपत्, किं वा फ्रमेण ? । प्रथमपक्षे अभ्युपगमहानिः । अथ फ्रमेणः, तद्दिप नास्ति, अननुभवात् । अथान्येनः, तदा तदर्थापत्तायपि ज्ञानप्रभेऽपरिमितार्थापत्तिमाळा प्रसच्येत । तम्रार्थापत्त्याऽपि ज्ञायत इति । निषेत्स्यते चार्थापत्तिस्तरमस्ताव इति ।
- § १०. अनुमानमपि न तश्चवस्थापकम्, यतस्तद्पि गृहीतसंबन्धमेव प्रवर्तते । संबन्धप्रहस्तु किमन्वयमुखेन, किं वा व्यतिरेकमुखेण १ न ताबदन्वयमुखेन, यतः 'तद्भाव एव
  भावः' इति स प्रतीयते । तद्भावभावित्वं च किं प्रस्रक्षेण प्रतीयते, किं वाऽनुमानेन १ । न
  ताबद् असन्तपरोक्षे विज्ञाने प्रस्रक्षेण । नाप्यनुमानेन, अनवस्थापसङ्गात् । व्यतिरेकमुखेणापि
  नास्ति, यतो विपक्षे हेतोरमावः किमभावप्रमाणेन प्रतीयते, आहोश्वदनुपल्लमेन १ । अभानः
  वप्रमाणाभावाद् न प्रथमः पक्षः । अनुपल्लमोऽपि किं दृद्यानुपल्लमः, किं वा अदृद्यानुपल्लमः १ । अन्तस्य सत्यपि वस्तुनि भावाद् न व्यतिरेकसाधकत्वम् । दृद्यानुपल्लममपि स्वभाव-कारण-व्यापकाद्यनुपल्लमभेदेन व्यावर्णयन्ति । तत्र दृद्यानुपल्लमो
  नादृष्ये ज्ञाने संभवति । नापि कार्यकारणभावः । स हि प्रस्थानुपल्लमसाधकः कथं परोह्नो
  वस्तुनि स्थात् १ । व्याप्यव्यापकभावोऽपि प्रस्थानुमानाभ्यां तस्य न प्रतीयते दृत्युक्तम्, अ
  अतः कथं तर्वस्तदेभाव इति । तत्र व्यतिरेकद्वारेणापि संबन्धनिश्चयः ।
- §११. किन्न, तिहक्षम् अर्थः, चक्षुरादयो वा १ । अर्थोऽपि किं सामान्यरूपः, विशेषरूपो वा १ । सामान्यस्य ज्ञापकत्वे अतिप्रसङ्गः । विशेषोऽपि यदि प्राकट्यम्, आभि- सुरूषम्; तद्पि अर्थात् भिक्षम्, अभिन्नं वा १ । यदि मिन्नं स्वप्रकाशम्; तदा सिद्धं साध्यम्, किर्मनेन १ । अथाभिक्रम्; तदा स्वप्रकाशोऽर्थः प्रसन्तेत । एवं चक्षुरादिष्वपि वाच्यम् ।

१. तदस्य घ०। २. द्वितीयस्याप्ये॰ का० अ० घ०। ३. गमयेतासुमा॰ अ०। ४. एतद्पि सु० का०। ५. अनुपलम्भमात्रस्य सा० घ० क०। ६. प्रत्यक्षानुपलम्भा साधकी यस्य इति विमहः कार्यः—सं०। ७. °कम् तत् कथं का० सु०। ८. अनुपलम्भात् अ-दि०। ९. विपक्षे हेतोरभावः अ-टि०। १०. किमन्येन का० सु०। ११. प्रक्षाच्येत अ० घ०।

- § १२. किञ्च-इदमर्थशूर्न्यं विकल्पविज्ञानं केन ज्ञायते ? । न च तस्यानतुभवः । नापि तद् बाह्मम्, अध्यातमं परिस्पन्दात् । योऽपि कारकसंबन्धान्यथानुपपस्या व्यापारः परिकल्प्यते; सोऽपि न युक्तः, यतो यदि तेनै तेषां मीलनं क्रियते तदा तेषां सै न स्मात्, पूर्वमेव सिद्धत्वात् । संबद्धानां यदि स स्यात् ; तदा किं तेन ?, स्वयंभेव संबन्धात् ।
- § १३. अपि च − स किं कारकजन्यः, अजन्यो वा ? । अजन्योऽपि भावरूपः, अभावरूपो वा ? । अभावरूपत्वे न फळजनकर्त्वं स्यात् । माबोऽपि किं निसः, अनिस्रो वा ? । नित्यत्वे न कदाचिद् अर्थाधिगतिविरतिः स्यात् । 'अजन्यश्च अनित्यश्च' इति व्याहतम् । जन्योऽपि किमेकक्षणस्यायी, किं वा काळान्तरस्यायी ? । प्रथमपक्षे क्षणावृष्यं प्रतीतिविरतिः स्वात् । प्रतिक्षणमपरापरोत्पत्तौ न कदाचिद्विरमेत । अथ काळान्तरस्यायीः; u तदा "श्रणिका हि सा" [शानर॰ प्र॰ ३२] इत्वर्ध्यपेतहानिः ।
- §१४. अपि च असी क्रियारूपः, अक्रियारूपो वा? । साँऽपि किं परिस्पन्दरूपाँ, अपरिस्पन्दरूपा वा ? । परिस्पन्दात्मिका नास्पन्दस्थात्मनः स्थात् । यदर्थः प्रयासः स एवं लकः स्वात् । अपरिस्पन्दः किं परिस्पन्दाभावः, किं वा वस्त्वन्तरमिति ? । अभावस्य जनकत्वविरोधादिःयुक्तम् । वस्त्वन्तरमपि किं चिद्रपः, किं वा जडः ? । चिद्रपोऽपि किं в धर्मी, किं वा धर्मः ? । यदि धर्मी; न प्रमाणं स्थात्, आत्मवत् । अथ धर्मो यदि आत्मनोऽभिन्नः; न प्रमाणम् । भिन्नोऽपि असंबन्धात् न तस्य । 'तत्कार्यत्वात् तस्य' इति चेत्, तत्कर्तृत्वं यदि व्यापारान्तरेण; तदा अनवस्था । निव्योपारस्यं कार्यकर्त्तदे; किं तेन ? । जडोऽपि यदि धर्माः; लोष्टवत् न किक्कित् । अय धर्मः; तदाऽऽत्मनः कयं जडो धर्मः ? ।
- 🛾 ६१५. अपि च ट्यापारेण फलं यदि व्यापारवता जन्यते; तदा अनवस्था । अव्या-परिपक्षे प्रथमेनापि तेन किम् १। अथ व्यापारस्थे तद्रपत्वाद् न तदन्तरमिति चेत्, किमिदं तद्रपत्वम् - किं पराश्रितत्वम्, किं वा परजन्यत्वम् १। संयोग-समबायनिराकरणेन आश्रि-तत्वानुपपत्तेः । जन्यत्वमपि अविचलितानुत्पन्नस्थिरैकरूपेणात्मना क्रमाऽक्रमाभ्यां नोपपचत इति न ठ्यापारः कश्चित् । तम्र परोक्षं ज्ञानं प्रमाणमिति ।
- §१६. किऋा--

अनात्मविदि विज्ञाने तादात्म्यात् सुखदुःखयोः । वेदनं नोपपद्येत न स्यातां प्रीतितापने ॥ १ ॥ एकार्यसमवायस्य पूर्वमेव निराकृतेः। नैषामकानरूपत्वं एकहेतुसमुद्भवात् ॥ २ ॥

६१७. उक्तं च –

"तद्तद्वपिणो भावास्तद्तद्वपद्वेतुजाः। तत्सुखादि किमेंबानं विद्यानाभिक्षहेतुज्ञम् ॥" [ प्रमाणवा॰ २.२५१.]

१, प्रत्यविक° २०। २. यदि तेषां मु० क०। ३. तेषां संबन्धः स्थात् मु०। ४. अजन्यो भाव° क0 मु0 । ५, भ्युपगतहानिः ब0 । ६. सोऽपि मु0 । ७. १ हपोऽप मु0 । ८. हपो वा मु0 । ९, एवं प्रत्युक्तः मु०। १०. °रस्याकार्य° क० मु०। ११. अव्यापारवता जन्यते पक्षे प्रथ<sup>°</sup> **४०।** १२. °रस्मतद्भाव का १३. व्लम् परा अ०। १४. व्यक्तमहा का मुर

19

"अविशेषेपि बाह्यस्य विशेषात् प्रीतितापयोः ।

भावनाया विशेषेण नार्यक्षपाः सुखादयः ॥

प्रकादिविद्विविष्यन्ते भावनावलभावतः ।

नार्येन जनिताकारो बुद्धौ भोगस्तदात्मनः ॥

नियतविषयत्वेन कामाकारो निवर्तितः ।

भर्यान्ययातिरेकेण व्यातो नीलादिभासवत् ॥

भर्यान्ययातिरेकेण व्यातो नीलादिभासवत् ॥

भर्यान्ययातिरेकेण व्यातो नीलादिभासवत् ॥

भर्यान्ययातिरेकेण व्यातो नीलादिभासवत् ॥

भर्यान्ययातिरेकेण चेद्रदामेदौ किमाश्रयौ ॥

मानात्वेकत्यलोपैः स्यादेवं सति जगन्नये ।

तस्मादन्तभेषा एते चेतनाश्चेति साचितम् ॥"

वर्षेः स्थितमेवत् स्वसंवेदनं विज्ञानमिति ॥ [५ं१]

§१. अय प्रमाणात् प्रवर्तमानाः कि निश्चितप्रामाण्यात् प्रवर्तन्ते, कि वाऽनिश्चितप्रामाप्रमाण्यानि ण्याविति १। यैदि अनिश्चितप्रामाण्यात् कि प्रमाणपरीक्षया १। अय निश्चितबगेपायपर्या। प्रमाण्यात्; तिन्नश्चयः कि संवादशानात्, कि वा कारणगुणकानादिति १।
प्रथमपक्षे संवादशानं कि सहकारिकारणं सत् तिनश्चयगुत्पादयित, कि वा भाहकं 
सिदिति १। यदि सहकारिकारणम्; तन्नोपपद्यते, भिन्नकालत्यात् । प्राह्कमपि कि मत्यसं
सत्, कि वा लिङ्गभूतमिति १। न तावत् प्रत्यक्षं सत्, प्रवर्तकस्य सुदूरं नष्टत्वात् । अपि
य — इन्द्रियजं प्रत्यक्षं ज्ञानान्तरस्यक्रपमपि न प्रतिपद्यते । कुत एव तत्प्रामाण्यमिति १।
लिङ्गभूतमपि नास्ति, यतो लिङ्गं गृहीतसंबन्धं ज्ञापयित । संबन्धमहो १० न ताभ्याम्, परस्परस्थामहणात् । नापि ज्ञानान्तरेण तत्स्वरूपमहणादेव ।

§२. अथातादित्वात् संसारस्य संवादकज्ञाननिवन्धनं प्रवर्षकस्य प्रामाण्यमनेकशो विनिश्चित्य संदेहभाजि प्रवर्षकज्ञाने संवादकज्ञानात् निश्चय इति । नतु अत्र चर्मकं दूषणम् । तथाहि -- निश्चितशामाण्यात् प्रवृत्तिः । प्रवृत्तौ संवादज्ञानम् । ततः प्रामाण्यनिश्चय इति ।

§ ३. किन्न-अनादी संसारे निरात्मवादिनः(ना) केन संबन्धो गृह्यते ?। अय अस्यनन्त-बासनाऽऽल्यभूतम् आल्यविज्ञानं रागादिबाह्याहङ्कारास्यद्भूतम्, तेनेति । नतु निरम्बय- । श्लीकविनाशे भेदाविशेषात् विभिन्नसंतानवासनासंकान्तिरिष कस्मान भवति ?। अय

> "यसिकेष हि संताने आहिता कर्मवासना। फलं तत्रैय संघत्ते कर्णासे रक्तता यथा॥"

इत्यभिषीयते । न, संतानिन्यतिरिक्तस्य संतानस्यामानात् । अथ अस्ति कार्यकारणप्रेवीद-रूपः संतानः । न, कार्यकारणभावस्य निरन्ययक्षणिकपक्षे निवेत्स्यमानत्यादिति ।

६४. किञ्च - <sup>श</sup>संवादक्कानमपि यदि संवादक्कानापेश्वया प्रमाणम् । तेँदा तदपि तदम्या-पेश्वयेत्यनवस्था । अथ स्वतः; तदा पूर्वमपि वयैवास्तु, किं संवादक्कानेन १।

१. व्याप्ता मु० क०। २. °रभिको° अ० व०। ३. °कलवोर्यः स्या° मु०। ४. तत् मु०। ५. 'दनं ज्ञान' मु० क०। ६. यदि निश्चित' अ०। ७. 'ज्ञानं सह' मु०। ८. प्रहणं मु० क०। ९. ज्ञानंतरे स्व' मु०। १०. 'प्रहोऽपि न मु० क०। ११. चककद् व०। १२. कार्यकारणहपः म०। १३. किम संवादज्ञानापेक्षया अ०। १४. णम् तदपि अ०।

- ६५. अय प्रेक्षापूर्वकारिणः प्रयोजनमुद्दिश्य प्रवर्तमाना अर्थक्रियायां सिद्धार्या निरम्बप्रयोजना न तत्त्रामाण्यपरीक्षायां मनः प्रणिद्धति । अन्यया अन्यस्वापि यत् प्रामाण्यकारि तत् स्वतः कथं न प्रमाणमिति । नैतद्स्ति । यतो यथा ते प्रेक्षावस्तया प्रवर्तकं . विचारयन्ति, तथाऽर्यक्रियाज्ञानमपि । तबाहि-म्ह्नमर्यक्रियाज्ञानं कि स्वप्नद्शायामिवासत्यम् , वत सत्यमिति ? । अर्थे तस्य वाचितत्वेनैव असत्यत्वम् । तथाहि-प्रवोधानन्तरमेव शरीर-बबादेरतिम्यदवस्यामुपळममानीः 'धिग् मिध्येवं जलार्येकियाज्ञानम्' इति निम्निन्यन्ति । जाप्रवृद्धायां तु सर्वदैवावाधितमर्थकियासानमञ्जभवन्तो न सालहा इति न प्रमाणान्तर-मपेक्षन्त इति नानवस्या । तर्हि अवाभितत्वेनैव प्रामाण्यनिर्ध्रयः ।
- §६. किञ्च-तत् संवादसङ्गानं किम् एकसंतानम्, मिश्रसन्तानं वा ? । तद्पि किम् श्क्कालम्, सिनकार्छं वा ? । तद्पि कि समानजातीयम्, उत भिन्नजातीयम् ? । सनानजातीयमपि किम् एकविषयम्, आहोसिद् भिन्नविषयम्।
- 🍕 ७. तत्र एकसन्तानवर्ति समानकाछं समानजातीयं समानविषर्यम् . भिन्नविषयं वा ्विज्ञानद्वयं युगपन्नोपपद्यते । भिन्नकार्छं तु तम् तैभिरिकथन्द्रद्वर्थदर्शनेन व्यभिचारि । तैमिरिकस्य पुनः पुनलब्ज्ञानमुस्पद्यत एव । किञ्च - एकविषयत्वे यथा प्रार्त्तनं विज्ञानमप्रमाणं तथा 🎍 तदुत्तरकाळमाञ्यपि तस्मिनेव विषये प्रवर्तमानम् अप्रमाणं स्वात् । प्रात्कनस्य प्रामाण्ये तद्भिन्नविषयत्वाद् अधिकं किञ्चिद् अपरिच्छिन्दद् गृहीतगाहित्वेन अप्रमाणं स्वात् । न चाप्रमाणेत प्रामाण्यंनिश्चयो युक्तः। भिन्नकालस्य तुं भिन्नविषयस्य रूपाविज्ञानस्य संवादकत्वे मरीचिकाजलकानस्यापि तदुत्तरकालभावि मरीचिकारूपप्राहि दर्शनं संवादकं; स्यात् । भिन्न-जातीयं त्वेकसंतानवर्ति समानकारुं भिश्नकालं वा यदि संवादकं; तदा मिध्यादर्शनस्याप » विभिन्नवस्त्स्यक्षीविज्ञानं संवादि स्वात् । एकविषयस्वे सतीति चेत्; कथं रूपस्पर्शादिज्ञाना-नामेकविषयत्वम् १। न चैकं १९ द्रव्यमे स्यूपगन्यत इति । भिन्नसंतानं हु समानजातीयं भिन्न-विषयम्, एककालम्, भित्रकालं वा यदि संवादकं स्थात्; तदा मिध्याज्ञानस्याऽपि सथा भवेत् । एकविषयस्यं तु तत्स्वरूपापरिज्ञाने तत्कर्मताऽप्रतिपत्तौ तयोनीपपद्यते । अय तुल्या-भिधानप्रवृत्तिदर्शनात् तयोरेकविषयत्वं प्रतीयते । नतु तैमिरिकर्द्वयद्विचनद्रदर्शनेऽप्येतद्दतीति अ तयोरिप परस्परस्य संवादकत्वेन प्रामाण्यं स्थात् । अथ तत्र बीधकोपलब्धेनैतदेवमित्युच्यते । तर्हि तरेष प्रामाण्यनिषम्धनम् , न संवादकङ्गानमिति ।
- §८. अम कारणगुणज्ञानम्। तत् किं प्रत्यक्षम्, उत अनुमानमिति ! । न तावत् मत्यक्षम्, इन्द्रियाणां परोक्षत्वात् । न हि भेंमिंणः परोक्षत्वे तद्धर्माणां प्रत्यक्षत्वं दृष्टम् । क्यं बुद्धादीनामिति चेतु; न, तेवामि परोक्षत्वात् । येवां तु तत्त्रत्यक्षत्वं तेवामात्मनोऽपि । अ अन्येषां भुद्धातिरेकिणोऽसाव एव । अपरेषां कथन्त्रिद्भेदाद् तद्वहण एव तेषां महणसिति

१. प्रेक्षाकारिणः बरु मुरु करु । २. अन्यश्चान्यसापि मुरु करु । ३. अपैतस्य **बरु । ४.** °मानाः भिन्नमेथेदं मुरु। ५. नैव तिश्वयः अरु मुरु। ६. <sup>°विषयं</sup> ना भिन्न मुरु करु। ७. °द्रयदर्शि-दर्शनेन द्रा विषय कित्र के मुर्व का । ८. प्राक्तनिव अव मुर्व का । ९. अप्रामाण्यं स्वात् स्राप्त स्राप्त प्रामाण्येऽति मुर्ग ११. °स्य भिष्ठ मुर्ग करुग १२. चैक्द्रस्य स्राप्त १३. °हरी द्विचन्द्रः अव । १४. बाधकोपपतेनैतः प्रुपः । १५. धर्मिपरी अव बाव का ।

न व्यक्तिचारः । अय अनुमानम् । तद्दि प्रतिबन्धवळात् उदयमासादयति । प्रतिबन्धवद्धः न तावत् प्रताहोण--

"शिष्ठसंबन्धसंविधिः नैकक्षप्रवेदनात्।" इति । अनुमानेन प्रतिबन्धप्रहणे अनवस्था, इतरेतराश्रयत्वं वा स्थात् । लिङ्गमपि नातुः पर्काव्यः, तस्याः अभावसाधनत्वात् । स्वभावहेतुरपि दृश्ये व्यवहारमात्रसाधनक्षः । । कार्यमपि यदि प्रामाण्यनिश्चयः तहेतरेतराश्रयत्वम् ।

§ ९. त च नैर्मल्यादयो गुणाः दोषाभाषव्यतिरेकिणः केचित् । भावेऽपि च तद्वादिकानं तदन्यकारणगुणक्कानापेक्षम् । तदपि तदन्यापेक्षमिति अनवस्था स्थात् । तम कारणगुणकाना-पेक्षोऽपि आमाण्यनिश्चय इसाशक्काह्—बाधनेत्यादि —

#### बाधनात् संशयाचासे सुक्तं सामान्यलक्षणम् ॥ ५ ॥

- §१०. साधनं वाधितःवम्, तस्मात् । संश्चयश्च । आदिमहणात् विपर्ययम् । तस्म असनं क्षेपणम् आसः । तस्मिन् सति प्रामाण्यं निश्चीयत इति ।
- हु११. ननु कि बाध्यम्, कि वा बाधकम्, कम तद्भाव इति । वाध्यम् मिध्यात्वबाध्यवि मिश्रात्व मिश्रात्वम् । वेपरीत्यमिति चेत्; कस्य वेपरीत्यम् १, कि
  वर्ष्यापेके स्वातः; स्वायमानस्य वा १। सद्दि तयोः किम् अभावः, कि वाऽन्यस्पा- ॥
  स्वातः विनाऽवभासनम् १। अभावोऽपि किम् अवभासकाले, कालान्तरे वा १। न
  तावर्वे अवभासकाले, तदानीमेव अवभासमानत्वात् । कालान्तरे चेत्; समिकत्वात् सर्वस्वातीनां वैपरीत्यप्रसङ्गः । अर्थिकयाऽभावाद् अभाव इति चेत्; समन्यस्थामावे सन्यस्वाभावोऽतिप्रसंगात् १। तदानीं च सर्वस्थार्थिकयाविरहोऽस्तीति तथामावः स्वात् । कालान्तरे तहभावो नासत्तां स्वापयिति, अतिप्रसंगात् ।
- §१२. स्पीदिवेपरीत्यं च केन प्रतीयते ? किं पूर्वज्ञानेन, किं वा तेनैव, आहोचिद्
  उत्तरकाळमाविनेति ?। पूर्वज्ञानेन किं वाध्यकाळाविस्थेन, स्वकाळाविस्थेन वा ?। न ताबत्
  पूर्वपक्षः, तदानीं तस्याविद्यमानत्वात् । नापि द्वितीयः, तत्काळे मिण्याज्ञानस्याभावात्,
  प्रमाणाभावेन विषयेक्यस्याभावाद् न स्थाप्रतीतिरिति । अथ तेनैवात्मनोऽन्यदेशता प्रतीयते । तत् किं सा तस्मिन् काळे अस्ति, किं वा नास्ति ?। यद्यस्तिः कथं वेपरीत्यम् ?। अथ नास्तिः कथं वेपरीत्यम् ?। अथ नास्तिः कथं वेपरीत्यम् ?। अथ नास्तिः कथं विपरीत्वयतिः ? । तथा सत्यसत्व्यातिः स्थात् । उत्तरकाळभावि च
  विरविनष्टस्य कथं तथात्वं प्रतिपद्यते ?। किंद्ध वाधकम् 'असत्' इति प्रत्येति न वेपरीत्यमिति । तत्र विपरीत्वयातिः ।
- § १३. अथ स्मृतेः प्रमोषः तथाहि—नागृहीतरजतस्य शुक्तिंकाशकछावछोकनेऽपि 'इदं रजतम्' इति प्रतिभासो भवति । किन्तु गृहीतरजतस्य तदनुभवाहितसंस्कारस्य चाकविषय- अ साम्यापहृतचेतसः शुक्तिंकाखण्डदर्श्वनप्रवोधितस्मृतिबीजस्य तत्र 'अनेन सदशं रजतम्'

१. °पि वा तद्रा' य० क० मु०। २, तावत् तदानीमेव य० अ० क०। ३. रूपवैप॰ मु०। ४. पूर्वः पक्षः मु० क०। ५. विषयैक्यामा॰ व० क०। ६. ॰नोऽन्यादेश॰ व० अ०। ७. शक्ति-कावलो॰ मु॰। ८. शक्तिसण्ड॰ क० मु०।

इति सारणं नोदपादि, किन्तु 'इदमेव रजसम्' इति दर्शन-सारणयोसःद्विषययोध्यैकत्वप्रति-पत्तिः तत्ममोषः ।

§१४. नतु किं दर्शनविषयस्य स्मृतिविषये आरोपः, किं वा स्मृतेः दर्शनविषय इति ?। वन्न प्रथमपक्षे यत्र यद् आरोप्यते तत्र तत्रतिमासो भवति । यथा मरीचिकासु जलमारोव्यमाणं मरीचिकादेशे चैकास्ति । ततः स्मर्यमाणदेशे शुक्तिप्रतिमासः स्मात्, नेदंतया रजतस्मेति । ब्रितीयेऽपि पक्षे स्मर्यमाणस्य अस्पष्टत्वात् परोक्षत्वाद् 'इदम्' इति दर्शनं कथं स्पष्टतयाऽपरोक्षतया प्रतिमासेत ? ।

१९५. किन्न-तथोरैक्यं केन प्रतीयते ?। किं ताभ्यामेव, अथान्येन ?। तत्र अखसंवेदनाभ्यां दर्शनसरणाभ्याम् औत्मापि न प्रतीयते, कुत एव अन्येन सेंह्रेक्यमिति ?।

ससंवेदनाभ्यामपि खार्त्मैनिमप्राभ्यां न द्वयसेक्यप्रतीतिः। अपि च — यदि द्वयं वेद्यते,
क्वमैक्यम् ?; अथ न वेद्यते; कथमैक्यम् ?। अथ पूर्वं द्वयं प्रतीत्य तदेवैकत्वेन प्रत्येति ।

न, संवेदनस्य क्षणिकत्वेन एतावन्तं काल्यममदस्यानात् । तत्तादात्म्येन च स्वसंवेदनमपि
विभिन्नमिति कथं पूर्वापरयोरैक्यं प्रतिपद्येत ?। आन्तत्वात् तथाप्रत्येति इति चेत्; न,
आत्मस्यातित्वप्रसङ्गात् । तत्र च वक्ष्यामः। अथ अन्यत् । तच पूर्वदर्शनाहितसंस्कारस्य

अत्यदर्शनप्रवेशितस्यतिवीजस्य विकल्पकं विक्रानं तयोरसन्तमभेदं स्थापयित । तर्हि
असत्स्यातिः स्थात्, न स्यृतिप्रमोष इति । तन्न स्यृतिप्रमोषोऽपि मिथ्यात्वम् ।

§१६. अछौकिकत्वमिति चेत्; किमिदं अछौकिकत्वम् ? । किम् अन्यरूपत्वम्, अध अन्यक्रियाकारित्वम्, किं वा अन्यकारणजन्यत्वम्, आहोखिद्जन्यत्वमिति ? । तत्र न तावद् अन्यरूपत्वम् । यदेव हि सत्यस्य रूपं प्रतिभाति, तदेवासत्याभिमतस्यापि । न चान्य-अक्षियाकारित्वम्, अद्र्शनात् । अन्यजन्यत्वे; सर्वत्र नियमो न स्यात् । छौकिकेष्वेच स इति चेत्, इतरेतराअयत्वेम् । सत्यनियमेऽछौकिकत्वम्, सति अछौकिकत्वेऽनियम इति । अजन्यत्वे; विसं सत्त्वमस्यं वा भवेत् । तत्रश्च सत्यक्षानविषयोऽपि स्यात् । तृष्ठाछौकिकत्वमिति ।

६१७. आत्मस्यातिरिति चेत्; तर्कि परं ब्रह्म, आहोश्विद् विद्वानमिति १। तत्र यदि तद् अह्न्यं; तदा ह्रयद्शेननिवन्धना कथं तेत्र आन्तिः १। अन्तरप्रवाविति चेत्; तत्रापि अवि सक्तपप्रतिभासः कथं आन्तिः १। अथ अन्यरूपप्रतिभासः; कथमात्मस्यातिः १। अथ आत्मरूपप्रतिभासः; कथमात्मस्यातिः १। अथ आत्मरूपप्रतिभासः; कथमात्मस्यातिः १। अथ आत्मरूपस्येव आन्त्या अन्यरूपत्वेन अवभासनम्। नतु इतरेतराश्रयत्वम्। तथाहि – अन्य-स्वरूपमनमासैन्ती आन्तिः, आन्त्याऽन्यरूपावभासनमिति।

§१८. अय अविषया भ्रान्तं वेदनं जन्यते । कथं निर्वतं ब्रह्मणः ? । न च तयातिरेकेण वद्क्ति, ब्राह्ममाहकाकारयोरनात्मरूपत्वात् । आत्मरूपत्वे वा तयोरि सस्तवम्, आत्मनो ≠ वाऽसस्तविमासस्त्वविषावशादिति ।

र. श्रीट्रवभासते मु०। २. सर्ह्ण[म्] ख-दि०। ३. अन्येन खात्मेक्यम् मु०। ४. खात्मिन निममा॰ अ० ६०। ५. च संवेदन ब० क० मु०। ६. श्रेति चेत् क० मु०। ५. अन्यस्य अन्दि०। ८. शिलमिति, कि अ० मु०। ९. व्यलमिति सल्यः अ०। १०. तव मु०। ११. अतद्रपन्नमादिति मु०। १२. अनद्रपन्नमादिति मु०। १२. अनद्रपन्नमादिति मु०। १२. अनद्रपन्नमादिति मु०।

नहु सा अविका विम् कारमस्यम्, अधान्यदेव किञ्चित् ? । वदात्मरूपम्; कममविद्याः ? । कथान्यतः कथमदेवम् ? ।

\$१९. जब नेदे प्रमाणामानात् तथाप्रतिमासो भ्रान्तिरिति। तथाहि — भेदो बस्तुतः किं क्रिंगः, किं वा जिमाः !। यद्यमितः; न नेदः। जब भिनः ! स किं प्रत्यक्षेण प्रतीयते; जबातुमानेन !। प्रतिमाने किं तहत्तुमाहिणां, उतान्येन !। यदि तहस्तुमाहिणां; तदा किं । विकित्तेच काले, क्रांचान्तरे वा !। न तावत् विकित्तेच काले, क्र्योः प्रतिमासामानात्। कालान्तरे मत्रश्रसीय नष्टत्वात् न तेन नेदमहः। जन्यस्य तु तदानीमनुभवात्। जनुमानमपि न प्रसद्यायां भेदमहि। किंग्रा — भेदस्यापि वस्तुनोऽन्यो भेदः। तत्राप्यत्य इस्तनन्तभेदाव- मानः कालाः वातः। न वादावितः।

१२०. इत्याविषरविश्वतिषयं गजविकस्पायते । यतो भेद यत्र प्रत्यक्षे प्रतिभासते । तथाहि— ॥

गादकाकारमर्द्कारास्पदमूतम्, नीळाविकं च प्राह्माकारं मुक्तवा नान्येत् संवेदनमात्रं प्रतिभाति ।

वेवकमद्वेतवादी वदालया कस्त्यप्रायत इति । अपि च — कयमभेदः किं वस्तुनो भिनः, किं

गाऽभिनः । यथाभिनः तदा नाऽभेदः । अथ भिनः; स किं प्रत्यहोण प्रतीयते, किं

वाऽभिनः । यथाभिनः तदा नाऽभेदः । अथ भिनः; स किं प्रत्यहोण प्रतीयते, किं

वाऽभिनः । माविकाति किं वस्तुमादिणा, कतान्येन । वस्तुमादिणापि किं युगपत्,

क्रमेण का । न तावद् युगपत्, द्वयप्रतीतेरयोगात् । प्रतीतौ वां लुँठितोऽभेदः । नापि ॥

वस्तुनो प्रदणिकस्वात् । न चान्यत् प्रतिभाति । प्रत्यक्षामावादनुमानमपि नास्ति । अव

वस्तुनो प्रदणे तद्भिनस्य कैभेदस्थापि प्रदणमिति । भेदस्यापि तथाप्रदणं किं न भवति । ।

§ ६१. किल्ल — अमेरो नाम अँद्वि(नाम द्वि)तीयापेकः । तद्प्रदे कथं प्रहणमस्य १ । महि यथा नीस्प्राहि ज्ञानम् 'यदेवं न भवति तद्तोऽन्यद्' इति व्यवस्थापयति, तथा 'पौराधनेकाऽभित्रम्' इति शैक्नोति । नदि पीताधप्रतिभासने तेन सद्दैकत्वप्रतिभासो युक्तः । अभेदोऽपि कथम् भिद्यमानाप्रतिभास इति चेत्; तत् कि नीस्त्रसापि नीस्ति प्रतिभासः १ । असीति चेत्; यधेवं तत् कि पीतादि तेत्र भासते १ । नेति चेत्; तत्कथं न भेदेपेति-आसः १ । न चैवं द्वितीयाप्रतिभासने तेन सद्दैक्यमिति प्रतिभासो युक्तिमानिति । प्रतिपाद-विकास वास्यक्ष्यभावातं भेदस्य अभावप्रभाणनिराक्षताविति । तत्रात्मस्यातिरपिर ।

१२२. वाषकमि किम् असुपछन्धिः, आहोत्यिद् ज्ञानसिति । असुपछन्धिरपि कि अ वाक- तिस्मित्र काले कालान्तरे वा । तत्र तिस्मित्र काले मिण्याज्ञानेऽपि ज्ञान-विकास प्रवेपकः। ज्ञेषयोरसुपछन्धिनौद्धीति तदपि खवाच्यं त्यात् । उत्तरकालं तु सत्यविज्ञानेऽपि संदिग्वीऽञ्चपछन्धिः । प्रदृतौ तक्षिश्चये चक्रकसितरेतराश्रयस्थं चैं।ऽभाणि ।

§२३. अथ ज्ञानम् । तत्कम् समानजातीयम्, उत भिन्नजातीयम्? । समानजातीय-

१, भविषा भारत मुक्का। २, प्रस्तेश कि का० मुक्त। ३, नान्यसंवे अ० वका। ४, प्रतीती व का०। ५, मदितोऽनेवः अ० वक्काः ६ तदनिवस्य तस्यापि प्रवे वका। ७, नाम द्वितीयः प्रकः मुक्काः ८, तदा का० मुक्तः ५, इति प्राप्नोति मुक्तः १०, व्यापि प्रवि का० मुक्तः १२, विष्यापि प्रवि का०। ११, विषयाप्रविति का० मुक्तः १५, विषयाप्रवृत्ती मुक्काः १६, व्यापि प्रवि मुक्तः १६, व्यापि प्रवि का०। १५, व्यापि प्रवि का०। १५, व्यापि प्रवि का०। विषयाप्रवृत्ती मुक्काः। १६, व्याप्रविति मुक्तः १

मिष किमेकसंतानम्, अय भिन्नसंतानम् । तद्पि कि एकविषयं मिन्नविषयं वा । तद्पि कि एककाछं, भिन्नकाछं वा । तन्न समानजातीयमेककाछं एकसंतानं एकविषयम्, भिन्न-विषयं वा युगपद् झानद्वयं नोत्पयते । क्यं तयोबीन्यवाधकभावः । भिन्नकाछं तु तक्झानं एकविषयं संवादकमेष स्थात्, न वाधकम् । भिन्नविषयं तु तक्झानं यदि धाषकं स्थात् तदा । सर्वं सर्वेण वाध्येत । भिन्नसंतानं तु समानजातीयमेककाछम्, भिन्नकाछं वे। यद्येकविषयं, संवादि स्थात्, न वाधकम् । भिन्नविषयस्य तस्य वाधकत्वे अतिप्रसङ्ग उत्तः । विजातीयं तु एकसंतानवर्ति एकविषयं समानकाँछं भिन्नकाछं वा यदि स्थात् संवादवत् स्थात्, न वाधकम् । उक्तझानस्य विभिन्नविषयस्यपि सत्तो वाधकत्वे सर्वं तेन वाध्यं स्थात् । भिन्नसंतानमपि विजातीयं समानकाछम्, भिन्नकाछं वा यदोकविषयम्; तदा अस्तु संवादकम् । अश्व भिन्नविषयस्य; तदाऽकिञ्जित्करमिति । तन्न वाधकमि किञ्चित् ।

§२४. बाधकाऽभावोऽपि किं तुच्छरूपः किं वा वस्त्वन्तरज्ञानम्? । तुच्छरूपस्य कथं प्रतीतिः ?। अथ ज्ञानवस्त्वतः इति । तत्र,

"सर्पिंशे यदि सौरम्यम्, गोमयस्य किमागतम्।"

अथ ससंविदितं ज्ञानं तत्राभवत् तिश्चार्ययति । 'तत् तत्र नास्ति तेन च निक्षयः' इति । व्याहतम् । अनतुभवात् तशिश्चय इति चेत्; स्वापाचनस्थास्वपि स्थात् । अय वस्त्वग्वरज्ञानम्; तन्मिण्याज्ञानेऽप्यस्तीति तत्रापि तशिश्चयः स्थादिति । तत् कथमवावितत्वेनापि
प्रामाण्यनिश्चय इति ।

§२५. अत्रोक्यते । यत् तादद् बाध्यबाधकनिराकरणमकारि तत् किम् अद्वैतमानिता, अध बहिर्थं स्थिते सतीति ? । तत्राद्वैतस्य शूश्यस्य बागे निराकरिध्यमाणत्वात् वदास्ताम् । बहिर्थमान्तिवतः प्रमाणविष्ठवः प्रकृतं तिरोवधातीत्यवद्यं प्रमाणेतरम्यवस्याऽभ्युपगन्तव्या ।

§२६. तत्र प्रमाणं किम् अविसंवादित्वेन, किं वाऽवाधितत्वेन, किं वा

"प्रसिद्धानि प्रमाणानि व्यवहारश्च तत्स्रतः । प्रमाणसभाषाेको सामते न प्रयोजनम् ॥" [ माया॰ क॰ २]

अइति विचारः प्रवर्तते । तत्र केषां प्रसिद्धानि प्रमाणानि १ किं शास्त्रविदाम्, उतिस्त् तिदित्रेषामिति १ । तत्रेतरे जनाः प्रमाणस्य नामापि न जानैन्ति किं तेषां प्रसिद्धम् १ । शास्त्रविदामि संख्यादिविप्रतिपत्तिदर्शनात् न प्रसिद्धानि । अतस्तेषां तिक्रराकरणाय प्रमाण-प्रणयनसुपपत्तिमविति ।

§२७. वत्राविसंवादित्वं द्वितीयप्रमाणापेर्श्वमिति सक्छं प्रागुक्तं दूषणजासमापति ।
अधि च – शाकटिका अपि शास्त्रकेरतुल्याक्ष्मणविधानाः । तथा, कतिपयपद्परिमिता प्रदृतिआनिक्षयादपि भवन्ती कां भृतिं करिष्यतीति न दृष्टार्थं तेस्वसणप्रणयनम्, किन्तु दृष्टे
ज्यामोदः अदृष्टमपि प्रसर्पेदिति शास्त्रम् । तत्राविसंवादित्वस्थ्यणमदृष्टाच्यापीति नोपपत्तिमत् ।

१. °तम् उत भि° मु०। २. °कालं यये° मु०। ३. °यस्य वाष° मु० क०। ४. समानकालं वा यद्य स्म० क० मु०। ५. कि वस्त्व° स०। ६. ॰कापेश्यभि॰ स०। ९. इदार्य सक्षण क० मु०।

- ६२८. अवाधितः पुनः सक्छोपाधिविद्युद्धमिहोपपणमानमदृष्टमिप ज्याप्नोतीति युक्तम् । अवाधितः विवादि यवा मात्रात्मसातिद्राद्युभमणाविको विवयदोषः, नापि अस्रनादि संगः काभारदोषः, न तिमिराणुपद्ववोऽक्षाणाम्, नापि मनसो मिद्धाणुपद्वतः भन्नक्षणम् । सिति कारणगुणपर्यास्त्रोचनाद्वाधितत्वं निद्धीयते; तथा 'नाऽयं शास्ता रागद्वेषो-पद्दः, नाष्यकः' इति आसगुणपर्यास्त्रोचनात् श्वतक्षानस्वाप्यवाधितत्वं निद्धित्वासंवादेऽपि । प्रेक्षावन्तः प्रवर्तन्त इति गुक्तम् ।
- § २९. कारणगुणनिश्चयत्र कविवनाधितत्वेत । न चेतरेतराभयत्वम् व्यक्तिभेवात्, भनावित्वाच संसारस्य । यद्प्यभ्यभायि-'इन्द्रियाणामतीन्द्रियत्वात् तैद्वुणानां कथं प्रत्यक्षा-विना प्रद्यम्' इति तदेवद् विवेष्यपि समानम् । तेऽपि हि न प्रत्यक्षाविना प्रतीयन्ते । भव मिण्यात्वात् तभिश्चयः । सन्यक्त्वाद् गुणानां कि न भवति ? ।
- § ३०. जब येथा घटस्पोरकाइरणस्थाण क्षक्तिः स्तिपण्डात् न भवति तच्छक्तिविकस्य-स्वात् तस्यः तथा अर्थतयात्वप्रकाञ्चनक्षकिः प्रामाण्यक्ष्या कारणेषु स्वसती, भवन्ती स्वयस्ती स्वत इस्युच्यते । किमयथार्यप्रकाञ्चनशक्तिः कारणेषु अस्ति नै वा १ । न इति चेत्, कथम-प्रामाण्यं परतः ।
- §३१. अप च सा सकिः क्रिक्तितो सिन्ना, कि वाऽभिन्ना, अथ भिन्नाभिन्ना, अ क्रिक्ति- अभोभयनिषेधः १। यद्यभिन्ना अप्रामाण्यक्रकिरपि श्रक्तिमस्स्रह्मवत् न दोषेभ्यः चारः स्मात् । अथ भिन्ना तर्हि प्रामाण्यक्रमनशक्तिरपि कारणेभ्यो भिन्ना । न चात्र व्यवस्थितिषमाषा । अथ सा नास्ति कारणेषुः अञ्चक्तादुत्पद्यमानं प्रामाण्यं सर्वस्मादुत्पँचेत । अहेतुकं वा स्मात् । तत्रश्च सर्वत्र स्मात् । न वा किषितित ।
- § ३२. किश्च सा शक्तिमति संवर्धा कि वाऽसंवद्धा । यद्यसंवद्धा, न तस्य सा । अश्य स् संवद्धा; तदा कार्यकारणभावात्रापरो व्यतिरिकस्य संवन्धः । तत्र यदि शक्तिमता शक्ति-जैन्यते इति पक्षः; तदा कि तेन क्षक्तेन जन्यते, किंवाऽक्षकेन १ । यद्यक्षकेन तदाऽन्येनापि जन्यते । अय शक्तेन तदो तत्रापि यदि सा क्षक्तिरिभमा तदा पूर्वापि तयेवास्तु । किं मेर्थकस्पनया १ । अय भिमा तदा तदेव वाच्यम्, तदेवोत्तरमित्यनवस्था । संवन्धान्तरं च निवेष्यताम् । व्यतिरेकाव्यतिरेके च प्रामाण्यं स्वतः परतश्च स्वात् । चभय- विवेष्यते वेति पुक्तम् वेति वृक्षम् । तम्रोत्पची स्वतः प्रामाण्यम् । स्वकार्यपरिच्छेदे तु प्रवर्तमानमर्गमाण्यमपि न किञ्चित् परमपेश्चत इति स्वतः स्वात् । अस्यसंवेदनवादिनस्तु क्षानसङ्गपमपि न स्वतः सिद्धं क्षतः प्रामाण्यमिति १ ।
- § ३३. चबोक्तम् 'कि बाध्यम् , कि बाधकम् , कश्च तद्भावः' इति तत्रासत्प्रकालन- अ सामध्ये मिध्यालं बाध्यम् । तथादि — झानस्य सद्यंप्रकाञ्चनशक्तिरिव असद्यंप्रकाञ्चनशक्ति-

१, व्हरं सा कि मुठ। २. तवाहि नात्रा अ०। ३. व्लात् गुणामां मुठ। ४. तोरेऽपि अ०। ५. भव घट मुठ क०। ६. अलि नेति पेद अ० ६० क०। ७. व्हत्यवते अ०। ८. संबद्धाऽसंबद्धा वा। यद मुठ। २. तवापि यदि मुठ क०। १०. मेदे द० अ०। ११. व्हत्यु मोपप द०। १२. नेपप्येत क०। १३. व्यति विधि क० मुठ। १४. माम्माणसपि अ० क० मुठ।

रप्यस्ति । किलासन्तं सर्वमेव प्रकाशयतीति चेत् । न, नियतविषया हि आन्तयो भवन्ति । र्धसदिप कचित् किञ्चित् प्रकाशयतीति । तच कचित् नाद्यात् साद्ययात् अमहेतीः, कचित् विचित्राद्धभवाहितवासनाप्रवोधविपयीसाविति ।

६३४. तथा, बाधकमपि समानजातीयं विजातीयं वा विज्ञानं समानकाळं मित्रकाळं बा एकसन्तानवर्ति भिन्नसन्तानवर्ति वा. एकविषयं सन्मन्यते । नन् यदेव वार्म्यविज्ञाने वस्त् प्रतिभातं यदेव यँग्रक्षतं वाधकेऽपि प्रतिभाति तत् कयं तद्वाधकम् , संवादकमेव स्पावित्यु-क्तम् । नीक्षतं प्रतिसाति किन्तु यदेव हि सिध्याक्तानेन असदाकारारोपेण वस्त प्रतिपन्नं तदेव बाधकेन तदाकारनिरासेन अन्यथा प्रतीयत इति ।

६३५. अधैकं बस्त जमयविज्ञानगोचरचारि अन्यथाप्रतिभासे सति नासीस्युच्यते \* क्षणिकंत्वाद् वा । तंत्रं, यतो विज्ञानप्रतिभासभेद्वद् अभेदप्रतिभासोऽप्यात्मनोऽस्ति । तमाहि--'तदेवेदं वस्तु मम मरीचिकारूपेणेदानीं चकास्ति, यत् पूर्वं जलरूपेण प्रसिभातमासीत्' इति । एतम् क्षणिकत्वनिराकरणप्रस्तावे प्रतिपाद्यिष्यामः ।

६३६. तथा, तुच्छरूपमभावमनभ्युपगच्छतां सद्सदात्मकवस्तुवादिनां न तत्पसक्षेपः क्षतिमाबद्दतीति । ततो वस्तुप्राहित्रमाणं विपैर्यस्तप्रमाणान्तरशून्यमात्मानं वेदयमानं स्वपास-! सारोपिताऽसदाकारविविक्तं च प्रतिपद्यमानं ज्ञानं<sup>१२</sup> क्रेयामावव्यवहारं प्रवर्तयतीति कथं न बाधकासावनिश्चय इति ? । तस्मात् स्थितम् 'अवाधितं प्रमाणम्' इति । ततः सामूकम्-बाधविवार्जितमिति ।

§३७. सूक्तमिति प्रमाणोपपन्नम् । उक्ष्यते व्याप्यते प्रामाण्यं तादारम्यादनेन इति लक्षणमिति । [५]

६१. अत एव ते कावे भावस्तद्भावे चींभाव इति दर्शयितुमाह -- वेदेशराद्य -- इति वेदेश्वरादयो नैव प्रमाणं बाधसंभवात् । प्रमाणं बाधवैकल्यादर्हस्तस्वार्थवेदनः ॥ ६ ॥

६२. वेदीश ईश्वरश्च आदिवहणात् प्रधानान्तरज्ञानपरिष्रहः । ते न प्रमाणम् , स्यापका-भाषात् । तदुभावश्च विरोधिसभिषेः । तदेवाद - बाघसंभवादिति । बायनम् वेदेशरा-दीनो प्रा-बाधः । तस्य संभवात् । बाधाबाधयोः परस्परविरोधात् । निमित्तेन निमित्तिनं थ साज्यस्य वरीयति - प्रमाणम् इलावि । शकाविभ्यः पूजामहेति इति, यदा रागावीच् वरीच् इन्तीति अर्हन् । तस्त्रम् जीवादयः सप्तपदार्थाः । तान् वेदयतीति "नन्धादिश्यो युः" । वस्ववेदनेन हि हेतोः सिद्धिं दर्शयति । यत यत तस्ववेदनोऽत यत तस्क्रेपेऽर्वधारोपनिरास इति । यत्व सर्वज्ञसिद्धीः वृशीयिष्यते । [६]

१, °न्ति । यद्यि मु०। २, बाह्यसाह° कः० व० मु०। ३, समानवादीयं वा समानवार्क मु०। समानजातीयं विजातीयं वा समान कि । ४. एक्सन्तानवर्ति वा एक मु० । ५. प्रमणन्ते क० सु० । ६, बान्ये वि° कु सुरु। ७, यद्यविकलं बाध<sup>°</sup> व०। ८, म तयैव प्रति<sup>०</sup> व०। ९, स्रविकास सुरु। १०. तत्र सूरु । ११, प्रमाणं प्रमाणान्तर<sup>०</sup> सुरु । १२. ज्ञानकेया<sup>०</sup> स्ट ६० । १३. वत एवं तद्भावः तद्भावे तदमावे वाडमावः इति सु०। १४. भावेडमाव इति सं द०। १५.वेदस द० क०। १६, °हेपेऽतरशरो° सु० क० ।

§ १. चोवनायास्त्रावत् अपोद्यवेदैत्वनिवन्धनं प्रामाण्यं सम्ख्युन्मूकवितुमाद च वचस इसारि ।

# बबसोऽपौरुवेयत्वं नाऽविद्योषात् पटाविवत्।

- ६२. अनेन हि प्रयोगायों दर्शितः । प्रयोगस्तु—यथेनासंभविष्ठिशेषसरूपम्, तत् तेन व्यक्तेत्रयै- सक्तमेव समानद्देतुकम् । यथाऽसंभविष्ठिशेषः पटः पटान्तरेण । असंभविष्ठिशे- व्यक्तम् । वाणि वापौद्वेयत्तेनामिमतानि वाक्यानि पौद्वेयैवाक्यैदिति । न तावद्यम्- विद्यो हेतुः, यतः स विश्वेषे दृष्यो वा स्थात्, अदृष्यो वा १ । दर्शनाभाषात् न दृष्यः । दुर्भणस्वादिदृष्यत इति वेत्; न, जैनेन्द्रिवित्यादिष्वपि पौद्वेयेषु तस्य भावात् । विद्या- वैपनयनाविको विश्वेष इति वेत्; न, तस्य श्वाबरेष्वपि मन्नेषु भावात् ।
- § ३. न च सत्यतपःप्रमानवतां संकेतमात्रमपास्य मचत्वसुपळभ्यते । ते हि कांचतः । देवतां समाराध्य 'य इमामसद्प्रियतां वर्णपद्कमरचनामध्येष्यते तस्मै त्वयेदं फळं दाव-व्यम्' इति संकेतयन्ति । अन्यथा नित्यान्मचात् सर्वदा फळदानप्रदृत्तिः स्थात् । यतो हि मावसकः फळोत्पत्तिः, साऽविक्छेति न फळवेकस्यं कदाचिदपि स्थात् । न हि कारणसाकस्ये कार्यवेषस्यं युक्तिमत् तसाऽकारणस्वप्रसंगात् । अथ न केवळाजित्यमचाविष्टफळसिदिः । कि तर्षि । विधानाविसद्दकारिकारणसम्यपेक्षाविति ।
- § ४. नतु यदि मचाः विधानादम्यतो वा किषित् सभावातिशयमासादयेयुः तदापेक्षम्यां सद्कारिकारणम् । न वासादयम्य । तथादि स सद्दकारिणा विधीयमानो विशेवकेश्यो स्वातिरिको वाऽम्यतिरिको वा स्वात् १ । न्यतिरेके ते सहस्येण निर्दिशया पद विधानादि-सद्वारिसियानेऽपि पूर्वकाळवत् न फळं द्युः । अन्यतिरेके तेथामनित्यताप्रसक्तेः । तथा व पोदवेयस्ययेथ स्वात् ।
- र्षु ५. किल्ल -- यहि भावशक्यैषीऽसंस्कार्या मणाः फलं प्रयच्छन्ति तदा यश्चमानस्येषाः भाकाऽपि सिद्धिविधाविनो सवेषुः । नदि भन्यं प्रति अविषक्षितरूपो भाषोऽतद्वाषो भवति, तेन तस्य कस्यवित् समावस्यानपाकरणात् अन्येन वा कस्यवित् समावस्यानपाकरणात् अन्येन वा कस्यविस्त्रमावस्यानुस्थर्यन् मास् । तशापीदवेषा मणाः ।
- ् ६. अवैविकानां च जैनाविमक्यकल्यानां पुरुषप्रणीवानां वर्शनात् वत्राप्यपौद्येयस्त्रं अ कल्पनायां नामौद्येयस्वमवित्यं त्यात् । तैयादि — जैनेतरयोर्मककल्पयोर्दियामैश्वनिष्णादः द्वैभावयोऽनम्युव्यदेवयोऽम्यथा च वर्ष्णन्ते । तत् कथमेकत्र विद्याभिषायिद्यं सर्वं स्नात् १ । जैनानाममकत्वे तद्म्यत्रापि कोसपानं करणीयं स्मात् । विषक्षमीविक्वतोऽपि दि जैना वैद्यमकास्तरम्बत्रापि मक्तरं न स्मात् ।

१, "स्वेवतिब" झ० स०। २, जैनेन्द्र्विते स०। जैनेन्द्रप्रविते सु०। जैनेसहविते स०। ६, विवा-धनव" सु० स०। ४, "मात्र तयाऽस्य मन्द्र" सु०। ५, "मिस्राविष्ट स०। ६, कवित् सा सु०। ७, "रिचोऽन्यति" स०। ८, "स्त्रीव संस्था" सु०। ५, "यसमवि" स० व०। १०, तवा जैने स० व०। ११, जैवा सवनां ६० सु०।

- § ७. सुद्रामण्डेलन्यानैरण्यनभरेः कर्माणि विवार्गपनयनादीनि कियन्ते । नै च तान्यपीस्वेयाणि निसानि वा युक्यन्ते । तेषां पुत्रपित्रयासंभवे अक्षररचनायां कः प्रतिवातः पुदवाणां येन मचस्वं विशेषो मवेत् १ । अब यदि सस्ततपःप्रभाववरपुरुवप्रभवो मचकस्पी
  कयं परस्परविरोधिनौ १ । न वै सर्वत्र तौ सस्ततपःप्रभाववरपुरुवप्रभवौ किन्तु क्षुद्रदेवता। प्रतिक्रास्त्रभणोऽपि हिंसाचनुष्टानसाम्यप्रसः क्रिशिति न पौद्रवेयस्वे विरोधः ।
- ६८. अश्व बेदेतरयोक्तरबक्षणोऽस्त्येव विशेषः । सत्यम्, अस्ति, न केवछं तयोरेषे । किं तर्हि १, डिण्डिकपुराणेतरधोरपि । न स मिक्रयामेददीपनो नाम भेषः पुरुषमैक्किं वाधतेऽन्यत्रापि मसंगात् । यदि च तार्दशी रचनां पुरुषाः कर्तुं न शक्तुयुः, कृतां वेाऽकृत- संकेतो विवेचयेत्—'इयं पुरुषकृता, नेयम्' इति तदा व्यक्तमपौद्ययो वेदः स्थात् । तत्र । इत्यो विशेषः ।
- ६९. नापि द्वितीयः, अनुपछभयमानस्य विशेषस्यविशेषकस्थात् । नागृहीतं विशेषणं विशेषपं विशेषपति । अय यथा विषं नागरसक्ताबनुपळश्वयानश्चिकमपि <sup>११</sup>विविष्यते तथा श्रीकिक-वैविश्वयोः सक्तपभेरानुपळश्चेऽपि<sup>१९</sup> महाम् विशेषः । नतु तेत्र विवसक्पात् न श्राचिद् अपरा श्रक्तिति या भेषिका स्थात् । भवतु वा तत्र व्यविविद्याऽव्यविविद्या वा अक्तिः, सा कार्यदर्शनाद् व्यवस्थाप्यते । अत्र तुँ न किञ्चित् कार्यमस्य यद्यभाद् भेदव्य-सत्या स्थात् । अधात्रापि प्रमेषे प्रमाणभूतप्रतीतिर्कार्यजननाद् भेदव्यवस्था । भ, सिंद प्रमाण्यळश्चे <sup>१९</sup>विशेषेऽपौत्रवेयस्यम् सत्यगैत्रवेयत्ये विशेष इतितरेतराशयत्यम् ।
- §१०. किन्न किन्न गिरां मिध्यात्वहेत्नां दोषाणां पुरुषाभगत्वात् सद्भावे तिमवन्यन-स्वामामण्यस्य निवृत्तेः मामाण्यं वेदे भविष्यतीति परस्थान्तयः । विवित्यं गिरां सत्यत्वहेत्नां अगुणानां पुरुषाभयत्वात् तद्भावे तिभवन्धनस्य प्रामाण्यस्य निवृत्ती अगनर्थक्यमेस वेदस्य स्वात्, विषययो वा । तथाहि - वयोत्काद्यो अपौरुषेया अपि राश्रो पीते वसादौ रक्तवान-हेत्रतां प्रतिपद्यमाना मिध्याकानहेत्वो इद्यन्ते । तभाऽपौरुषेयत्वात् प्रामाण्यम् ।
- \$ ११. कि च अपौरुषेयस्वं प्रसासेण वा व्यवस्थाप्येत अनुमानेन वा १। न तावत् प्रसासेण तत्वाक्षानुसारितया प्रवृत्तेः । अक्षं च वर्तमानकालमादिनि वस्तुनि प्रसासीदिति । अत्वत्वस्तुसारिणी चीत्वावरकालस्येष अर्थस्य व्यवस्थापिका न अनादिकालस्य । तावरकालस्या-पौरुषेयस्य व्यवस्थापिका न अनादिकालस्य । तावरकालस्या-पौरुषेयस्य व्यवस्थापने कारम्बर्धादेरिष अपौरुषेयता दुनिवारा स्वात् । अनादिकालेलिक्कितस्य वेदस्थापौरुषेयस्यमध्यक्षप्राद्यम् अभ्युपगच्छतो मीमांसाकस्यास्यक्षप्रमुपगमो विदयः पैर्वे स्वात् । तशाव्यक्षप्राद्याः पोरुषेयता ।

रै, मुहानप्तक मु०। २. विश्वापनय मु० का । १. तेव तानि मु०। ४. 'रवनायाः मु०। ५. 'रेव ति मु० का । १. व स किया मु०। ७. पुरुवकृति मु० का । ८. ताहबी रचनाः का । १. का वा का वा १०. 'थानका विशेषक' का मु०। ११. विश्वापते मु० का । १२. वश्व विष् मु० का । १४. अत्र विश्वित् का मु०। १५. अधा-त्रापि प्रामाण्यक मु०। १६. प्रमाणभूतप्रतितित्रभनात् का । १७. 'थ्यवस्थापनम् का मु०। स्वस्थापनम् का मु०। स्वस्थापना वा । १८. वत्र सति का । १९. 'अक्षणिक्षे वा । २०. तराह्याः वा । २१. तिहं विरो मु०। १२. अनर्वक्षेत्रे मु०। १३. व अतीतानाविकाल मु० का । २४. तावत्काकसापीक्षेत्रता मु० का । १५. क्ष्यक्षिति मु० का । २६. का स्वस्थापना मु०। १७. विरुद्धवः स्वाद मु० का

६१२. नाष्यतुमानमाझा । यतोऽनुमानं लिङ्गबलेनोवयमासाव्यति । त वापौदवेबत्य-मरिवदं विवनापि लिङ्गमिक यहलेनानुमानसुद्यमासाव्येत् । कर्तुरस्मरं लिङ्गमिति वेस् । नतु तदस्मरणं वादिनो लिङ्गस्वेनोपावीयेते, सर्वस्म वा १। न तावत् वादिनः, तस्म सक्त्रेकेऽपि सङ्गादेनानैकान्तिकत्वात् । नापि सर्वस्म, तस्मासिकत्वात् । तथादि →स्मरन्तेष वौद्धाः वेदस्म कर्तृनहकादीय्, काणादाम्म दिरण्यगर्भम् । तम्न तदस्मरणं देतुः ।

§१३. अस छित्रमूछं वेदे कर्तुः स्तरणम् । तबाहि — अतुभवी मूछं स्तरणस्य । त च वेदे कर्तुरत्यसः । ततु केत कर्तुर्रततुभवः १ कि प्रत्यक्षेण, उतातुमानेन १ । तत्र यदि प्रत्य- क्षेण कर्तुरत्ततुभवाद् वेदे छित्रमूछं स्तरणम्, तदा आगमान्तरेऽपि प्रत्यक्षेण वादि-प्रतिवादिभ्यां कर्तुरत्ततुभवाद् वेदे छित्रमूछं स्तरणं स्वात् इति तद्य्यपीदवेयं प्रस्वयते । अवातुमानेन, तदाऽतुमानस्य वेदकर्तृसावकस्य प्रतिपादितरवात् कयं छित्रमूछं स्तरणम् । अवातुमान- अमनेनातुमानेन वाभ्यते; तदेतरेतराभयत्वम् । तथाहि — तद्वाधायामस्य प्रामाण्यम्, अस्य च प्रामाण्ये तद्वावेति ।

६१४. अस आगमान्तरे प्रयोजनाभाषात् कर्तुवपक्षन्मे यहं वादी त कृतवात् तेनातुप-क्षम्मः । तहा, कृतपक्षेनापि केषांचित् वटे वटे वेशवणादीनां कर्तुरतुपक्षम्भात् । अस वेशिकेषु कर्मसु प्रसुरव्ययेषु वदा(द्वा)यासेषु च प्रवर्तमानः यहेन कर्तुवपक्षम्भं कृतवान्, त चौपक- ॥ कथवान्, ततो ज्ञायते नास्ति कर्ता । तर्ज, अनुपळव्धिकक्षणप्राप्तेषु वेशकाकसमावविमुक्कदेषु वज्ञवतोऽज्यनुपक्षम्भो नासत्तां साधयति इति नास्ययेमाणकर्तुकेत्वमसुमानम् ।

§ १५. नाष्यधीपतिरभावप्रमाणं या तयोर्निराकरिष्यमाणत्वात् । नापि यहेदाश्यवतं तद्य्ययनपूर्वकं वेदाश्ययनत्वात् , इदानीतनाश्ययनवत् इद्यव्यभिचारि साधनम् । अभ्यक्षां व्यापिकाप्तिः स व्याख्यपृर्वको नारणीनिर्मयनपूर्वकः प्रयिकाप्तित्वात् इदानीतनप्रविकाप्तिः अवत् इद्यादेरपि साधनता स्मात् । प्रयम्यद्पि यद्पीक्षवेयतासाधनं तद्विद्यमानप्रतिवर्ण्यं सर्वमनेकान्तिकमेष । तत्रात्नमानावसेयाण्यपोद्यवेति ।

११६. किल्ल-अयमपीवनेथैः किं संबन्धः, किं वा बाक्यादीति । तत्र नितं <sup>१९</sup>संबन्धं बन्दावेदे- व्यवस्थापयितुं संबन्धापीवनेयवायाह— क्यो निस

श्री पूर्वः "समयः प्रतिमस्यं वा प्रत्युकारणमेव था।
पक्षः। क्रियते जगदावी वा सक्तदेकेन केनचित्॥" [क्षेत्रः धंनंषाः १३.]
भयं हि पुववेण संबन्धः कियमाणः प्रतिमस्यं किमेकः क्रियते, किं बाउनेक इति १।
एकत्वे कृतको न स्थात्, पूर्वमेव सिद्धत्वात्। भनेकत्वेऽपि किं सर्वे वाचकाः, किं वा तेवां
मध्ये एकः कश्चिविति १। यश्चेकः, तदा तद्मावे श्वेवसंबन्धसन्नावेऽपि प्रतीतिनै स्थात्।

१, व्योगत का मुन । २, वेरक्तुं: सन बन मुन । वेरे क्तुं: असर' मुन । १, वेरक्तुं: अन् बन । ४, क्तुंरतुमवः का मुन । ५, 'मूलमस्स' मुन । ६, 'रणं स्वावित । अब मुन । ७, आनेन बाध्यते का मुन । ८, तम मुन । १, 'अम्मोऽसत्तां बन । 'कम्मो नायक्षां सोवववीति मुन । १०, क्तुंबन' का मुन । ११, कियावमयीववेयवादाह मुन का । १२, तिस्रवं बन । १३, अनेकेऽपि मुन का ।

**बर्वेडी वायकाः किं** समुदिताः. अथान्यथा ? । तत्र सर्वसंबन्धानां समुद्रायाभाषात् न किंचित केनचित प्रतीयेत । अय किमनेन ? । यस यः संबन्धः स तेन प्रतिपत्सात इति ।

६१७. अस्तु नामैनम्, यदा पुनर्वेद्वमिः पुंमिरेकस्य समानामी बहुनः संबन्धाः क्रियन्ते. तदा कि प्रावृत्तिकन्यायेन. कि विकल्पेन, कि वा सग्चवयेन प्रतिपाद्येयुः ?। तत्र प्राचित्रकमो यदा पद्यनां पञ्चवा स्थितानामार्छम्मनार्थं शक्षक्या पश्चरस्रनं क्रियते, तदा बस्स अवसं नयनाञ्चनं कृदं तसीव वध इति । तेन न्यायेन यः प्रथमः संबन्धः कृतस्तेनै-बार्यमतिपश्चिरिति । तर्हि श्चेषाणामानर्यक्यमिति । अथ विकल्पेन । तर्वैक्तम् --

"यकार्यानां विकश्पश्चेत्।" [श्लोकः संगन्नाः १०]

इति ददमि नाति । यदः तत्र नाम विकल्पो भवति यत्रैकम्पावाय अपरोपादाने यतः " आत् । इह तु प्रवर्गेनैव प्रतिपत्रस्वात् किर्मेन्येन १, व्यवहारस्माप्रतीतेः । समुक्योऽपि हैकाकि । वदक्रम् –

"समुखयोऽपि नैवेषाम्।" [श्लेकः संबन्धाः १७] इति तदेवमायस्वापि पौरुषेयसंबन्भस्य पामात्यसंबन्धयत् नार्यप्रतिपादकत्वमिति ।

- §१८. किन्न पुरुषः कि प्रतिप्रमार्थे पूर्वसंबन्धं करोति, कि वाडप्रतिप्रकार्यमिति ?। ॥ पूर्वेख कृतस्वात् किं तस्य करणेन ? । अपूर्वस्य करणे नार्यप्रतीतिः स्थात् । शोतुस्तदेव भवि-व्यवीति चेत्, कर्य वक्ताऽप्रतिपन्नार्थं करोति । तस्मान पौरुवेयः संबन्धः । किन्तु अर्थप्रति-वस्यम्यबाह्यप्रस्था शब्दस्य बाबिका शक्तिः, अर्थस्य तहास्यशक्तिः । अयमेवासी संबन्ध इति निखरवेऽपि यस्पैव प्रतीतस्तस्यैव प्रतीति जनयति नान्यस्पेति ।
- हु १९. तवेतवविदितपरमार्थस पैरस प्रकपितम् । तथाहि न संबन्धः पुरुषेण स्त्रित् अ कियते किन्तु संकेतमात्रावृद्धिनिकोचवत् शब्दावर्यप्रतितिति । तक कश्चित् निसाः र्शक्त्यः ।
- ६२०. मञ्जूस निर्दरवात् तस्यापि निरास्वमिति चेत्, न च सर्वदोपछिन्धः । तदुक्तम् -निस्यत्यव्यापित्वेऽपि शम्बस्याकाशस्येव भयज्ञानम्बरस्यकन्धिकपप्यके । ज्ञासम्बद्धः तथादि - कृपादी पूर्वमञ्जयस्य प्रयक्षादाकाशस्योपस्विधर्दद्याः, त स » तक्यानिस्तत्वम् , नामि व्यापित्वेऽपि सर्वेत्रोपसम्भः । तथा, 'शन्वं कुदं इति व्यप्तेशाः 'भाकाशं कुरु इत्यादि व्यपदेशवत् गानित्यस्यं साधयन्ति । तथा, स्तिमितवायुस्पगितस्य शन्यस्य कीष्ठेन वायुना तव्यसारणे न कात्क्र्येनोपलन्धिः सक्तपमात्रसीकोपळन्धेः । नियतदेशा दि बायबीया ध्वनयः प्रतिवर्णे भिन्ना यथा शम्यकर्तुः, तेन न सर्वेत्र सर्वेदा-नुपक्रनिमरिति । अत एव पत्थां दिशि न वायोगीतर्न तत्र शान्दः भूयत इति । तथा, » यक्सीय मुकास व्यक्तकार्यक्षेत्रात्री वर्मेदात्, यथा मेदाः तथा व्यतिश्वमी अस्पमहत्त्वाद्यः साक्षित्र्यात् शब्दे उपस्थ्यन्ते । तेन न प्रत्ययेभेदभेदित्यादनिस्यत्यमिति । यथा हि सदः सरपेन महता या शब्देन प्रतिपाधमानी न भिष्यते, तथा शब्दोऽपि महता श्वनिनाऽस्पेन वा माज्यमानोऽवैप्रतिपादनलक्षणार्थिकियाकारी न मिचत इति।

<sup>्</sup> १. प्रतीवृते **प० क् ० मु**०। २. माकभना<sup>०</sup> अ०। ३. तद्युक्तम् क् ०। ४. क्रेमनेन **स**० व०। ५ नार्चे प्रतिपा<sup>°</sup>क0 सु०। ६. °पैस प्रकपि° क0 सु०। ७. तथापि सु०। ८. न निसः खेक्त्यः इ० सुरु। ९. कोलेन सुरु करु। १०. 'अज्ञादिनिर्नेदात् सुरु। ११. प्राप्यकेरिका' मु**ः प्रस्**यामेविका<sup>०</sup> क्र०।

§२१. बध वायवीयानां भेवतीनां श्रोत्राऽप्राह्मत्वात् कथं तद्वर्भाणामस्पमहस्वादीनां श्रोत्रेणोपस्यम इति । त, शब्दरीकत्वेनोपर्कंभेनं तद्वर्भाः कर्यन्ते । तथा हि - स एव गकारो महानस्यो वा । न तु सोऽन्योऽयमन्य इति प्रतीतिः । तसाद् भ्वनिर्धर्माः साक्रिम्यात् तथा भासन्त इति ।

१२२. अथ भिन्नदेशस्वितैः पुरुषेभेवेनोपछन्धेर्नेकः शन्द इति । तद्प्यादिस्येनानैकान्ति- । कम् । तथा दि - "विभिन्नदेशस्यिताः पुरुषा एकमप्यादिस्यं केचित् पश्चिमायां दिसि उप-क्रमन्ते, अपरे पूर्वस्थामिति ।"

§ २३. तद्प्यसंगतम् । तथा हि - व्यक्किन किमावरणविनाशः कियते, अथ शब्दशब्दित्यः संस्कारः, किं वा भोत्रसंस्कारः, धभयसंस्कारो वा ? । तत्र आवरणं यदि नित्यं
तयः
तिरेषः । न तस्य दिनाशः । अथानित्यं तदा यदि नाशितं तदा ने मृतः पुनर्जीवतीति ॥
सर्वदा शब्द उपलभ्येत । अथ श्रणिके संतानेनोर्त्यवते तदा सर्वदा सान्तरपुपलभ्येत
प्रयक्षविगमेऽपि । शब्दस्य मीमांसकैद्यांपिनो निर्वयवस्योपगमात् तरसंस्कारे सर्वत्र सर्वेदपलन्भः स्यात् । श्रोत्रं संस्कृतं सर्वान् शब्दानुपलभेत । न हि चक्षुकन्मीलितं किंविदेवोप्रथमते योग्यदेशस्यं नान्यमिति दृष्टम् ।

१९४. अपि च - तिर्दिमाकाशम्, अधान्यदेव किंचित्। आकाशस्यैकत्वात् सर्वेषां सर्वत्र ॥ देविदोषळिथः स्वात्। अवास्ताकं मीमांसकानां प्रतिपुठवं भिश्नं भोत्रं तेन नायं प्रसंगः। न, सर्वेषामात्मनां सर्वव्यापित्वादेकभोत्रसंस्कारे सर्वे आत्मान उपल्येरिकति तत्याप्यकारि-त्वेऽपि। अध संबंधेऽपि यस्यैवाद्यश्चेनोपभोगाय संस्कृतं भोत्रं स एवोपळमते नान्यसादेश-स्वोऽपि। यथा नगरस्थितोऽपि तद्यधिकाराद् भंशितो न तद्रोगं लभत इति। नैतद्शि। तद्द्रदृष्टमपि सर्वसंबन्धि कि न भवति । सर्वेरकरणादिति चेत्। सर्वे कि न कुर्वन्ति । अधिमान्यस्थिति चेत्। नतु सर्वव्यापित्वेऽविचलितस्वरत्वे नैतद् युव्यते एकस्य मनो-भिसन्धिनांन्यस्थेति। तस्सान् यत्किचिवेतविति। एतेनोभयसंस्कारोऽपि नरस्त इति।

§२५. नित्यपरमाण्डारब्धस्य घटस्येष नित्यवर्णारब्धस्य क्रमस्यानित्यत्वे वैर्णनित्यत्वं क्रोपयोगि । अथ वर्णानां वाचकत्वं न क्रमस्य । न हि घटकमो वाचको दृष्टः । नैतदस्ति । अन्वयस्यतिरेकाभ्यां हि क्रमस्येव वाचकत्वं न वर्णानाम्, अन्यथा व्यस्तक्रमाणामि अत्वर्धप्रतिपत्तिः स्यात् । क्रमविशिष्टानां वाचकत्वमिति चेत्; न, समर्थविशेषणत्वात् । तस्य च पौठवेयत्वात् ।

६९६. यस क्रमस्य पेटेंकुटी इष्टान्तेन निल्लं व्यावर्णितं तत् सदा जलसंगाजाक्येंजूँ-न्भितम्। तथा हि - वैक्षा पेटेंकुटी नष्टां कुवैस्तामेच करोति न पुनरपूर्वमिति। तददर्णक-मोऽपि नापूर्वः क्रियत इति। यतो दशन्तेऽपि न वर्षा निल्लं तत् कयं<sup>रः</sup> दशन्तात् »

१. व्यानां ओक्षा मु०। २. व्यवस्ति मु०। ३. कल्पन्ते क०। ४. पर्मः मु०। ५. तदा मृतः पुननं जीव मु० क०। ६. मृतः जीवती स०। ७. श्राणिकते मु० क०। ८. व्योपपत्रते मु० क०। ९. विरामेऽपि मु०। १०. व्यापानयहा यदेव कि व०। ११. सर्वोपक मु० क०। १२. सर्वोपक मु०। १३. वर्णानिस स०। १४. पट्टूटी व० क० मु०। १५. जाव्य- क्षितम् मु०। १६. तत्तु पट्टू मु०। १७. पट्टूटी व० क०। १८. तस्याऽनिस्सं स० व०। १९. कर्यं न द्यान्तात् स० व०।

क्रमस्य निरात्वम् 🖁 । कल्पितं तु व्यवहारमात्रं न वस्तु साधयति । न 🔻 निराज्यापिनां वर्णानां क्रम उपपद्यत इति । एतवामेऽभिधास्यते । तसास् संकेतमात्रमेव न कश्चित् संबन्ध इति ।

- ६२७. किन्न किमसो एकार्यनियंतः संकेतेनाभिव्यक्यते, अनेकार्यनियतो वा ? । यथे-· कार्यनियतः ते संकेतदशादयीन्तरे वेदस्य गतिः स्यात् । दृष्टयते च व्यास्याद्विकस्यः । अथ 'मा भूँदृष्टविरोधः' इत्यनेकार्थनियतोऽभिव्यक्यते । वर्हि सक्छार्यसाधारणस वेदस इष्टव्यक्तिमेव करोति व्याख्यातृरूपः समयकारः, कुत एतत् । तेन "अप्रिदीनं जुडुयात् सर्गकामः" [मैत्रा० ६.३६] इति श्रुती 'सादेच्यूंवमांसम्' इत्येष नार्थ इत्यत्र का प्रसा । तम स्वाभाविकः शब्दार्थयोः संबन्धः, किन्तु संकेतमात्रमेव ।
- § २८. मचतु, असौ निलो वा स्वात्, अनिलो वा ? । अनिलोऽपि पुरवेच्छावृत्तिः, अपूत्तिकी ? । पुरुषानधीनत्वे न पुरुषाणां यथाभिप्रायं देशादिपराष्ट्रस्या तेनार्यप्रतिपादनं स्यात् । न हीच्छायामनायत्तः कचिन्नियुष्यते पर्वतादिवत् । पुढवेच्छावृत्तित्वे कथमपौद-वेयत्वं स्वात्। नित्योऽपि शब्दार्थयोराश्रितः स्वात्, अनाश्रितो वा ?। अनाश्रितत्वे आकाश्य-करपस्य कः संबर्न्धार्थः ?। आश्रितत्वे च आश्रयाणामनिस्तत्वादाश्रितेऽप्यनिस्तता स्वात्। अय सामान्यस्यैवाश्रयत्यभावात् तस्य च नित्यत्वात् संवन्धस्यापि नित्यता ।
- §२९. तद्सत् । सामान्यस्य परपरिकल्पितस्याभाषात् । तथा हि तद् व्यक्तिभयो भिन्नं स्वादभिन्नं वा? भिन्नाभिन्नं वा?। न ताबह्रिन्नाभिन्नं विरोधात्। अव केनाप्यंशेन भिन्नं केनाप्यभिन्नम्। मनु निरंशस्य सामान्यस्य कथमेतत् 🖰। किन्न - यमात्मानं पुरोधाय 'इदं सामान्यम्' 'अयं विशेषः' इति व्यवस्थाप्यते यवि तेनासाना भेदः, तदा भेद अ एवः अशामेदः, तदा अमेद एव । अय तत्रापि भेदाभेदौ तर्हि अनवस्था । न चेहरां वस्तु शतशासमध्यक्षमीक्षामहे । तम <sup>श</sup>र्तत् वाभ्यो भिनाभिनम् । नीत्यभिनम् । तासां नानारे तस्यापि नानात्वोपपत्तः । <sup>१९</sup>तदेकत्वे तासामेकवापसंगादिति नामिनम् । नापि मिनम् । असामान्यरूपतापत्तेः दण्डादिवत् ।
- § ३०. अनेकसंबन्धात् सामान्यमिति चेत्; न, संख्या-कार्य-द्रव्यादेरपि सामान्यरूपता-» प्रसंगात् । अथानुस्यूताकारतया प्रैंतीयमानं सामान्यं नेतरदिति चेत्; नतु किमात्मरूपातु-स्यूतम्, पररूपानुस्यूतं वा ? । तेत्रे न ताबदात्मरूपानुस्यूतम्, आत्मन्यनुगमामावात् । अध पररूपानुस्यूतम्, पररूपानुस्यूतवा किं वादात्म्यम्, तत्समवायो वा ? । वद्यवि वादात्म्यम्, पूर्वर्वंत् दोषप्रसङ्गः । अय समवायः, तद्युक्तम् ; तस्याभावात् । भवतु वा । स सर्वर्व्यंपि

१. नियमतः मु० क०। २. <sup>०</sup>यतः संके° मु० क०। ३. अय मास्तु दृष्ट° मु०। ४, सादेख अ० इ. मु. ५. भवति असी मु. ६. अनिसः पुरु का मु.। ७. वेच्छाप्रवृत्ति का । ८. संबन्ध्यर्थः मु०। ९. निखलात् कथमाश्रयानिखलात् संब° द्य०। निखलात् कथमाश्रयनिखलात्संबं क मु । १०. व्यानिस्रता व मु क । ११. तन ताभ्यो मु । १२. 'नाप्यभिवम्' इति नास्ति फ मु प्रस्तोः । १३. सामान्यस्य अ-दिः । १४. °तया अनुभूयमानं मुः । १५. वा । न तार मु० क०। १६. तासां नानाले तस्यापि नानालोपपत्तेरित्यादिकः अ-दि०। १७. सर्वन्यापि मु० क०।

गोरनं यथा गोपिण्डेषु संबैन्धयति तथा कर्काविपिण्डेरपि संबन्धयेत् । अवान्तरसंबन्ध-कल्पनायामनवस्थाः।

- § ३१. किन्न -- सामान्यं व्यक्तिपु वर्तमानमेकदेशेन वा वर्तेत, अनेकदेशेन वा १। नैक-देशेन, निष्मदेशस्त्रात् सामान्यस्य । नापि सामस्येन, एकस्यामेव व्यक्ती परिसमाप्तिप्रसंगात् ।
- §३२. किन्न केयं वृत्तिः ? । आवेगता वा स्वात्, व्यक्तिं सवेत् ? । नावेगता, विकित्यत्वात् सामान्यस्य । गुरुणो हि द्रव्यस्य पततः स्वितिकरणादाधारः स्वात् । न चैतत् स्वितिर्मिन्नामिन्नकरणेन सामान्ये युक्यते । नापि व्यक्तितः, नित्यस्य व्यक्तरयोगात् । तथा हि व्यक्तिरावरणापगमे सित झानजनकत्वयुक्यते । न च नित्यस्य झानजनकत्वं विद्यते । यदेव हि झानजनकावस्थायां सामान्यस्य रूपं तदेवीव्यक्तावस्थायामपीति प्राणिन न जनयेत् । यद्वाऽव्यक्तावस्थायामपीति स्वाणिनस्थायामपीति विवादम् ! । यद्वादि कियते, सुस्थितं नित्यत्वम् ! । अस्य झाप्यते , अस्य झाप्यते ? । यद्वादि कियते, सुस्थितं नित्यत्वम् ! । अस्य झाप्यते , सिद्धं तर्दि जनकत्वं कारकान्तराभावेऽपि । भवतु, को दोव इति चेत्; कार्योन्त्यत्वस्थाः । अस्य कारकत्वेऽपि कार्ये न जनयेत् । अहो राजाझा गरीयसी देवानांप्रियस्थ ! ।
- § ३ ३. इतोऽपि न विचते सामान्यम् , तदुपलम्भकप्रमाणाभावात् । नम्बस्ति प्रमाणम् 'क्षत्रयोः साहरुयम्' 'एवां साल्यम्' 'तेन सहयोऽयम्', 'क्षसी वा अनेन सहयः' इत्यति ॥ क्षानं अप्रतिपन्नसामान्यस्य नोपपचते । असीदं विक्षानं वाधाविकलं जातिक्षापकम् । तदेव-देयुक्तम् । यदः किं तेन निमित्तभूतेनैवं विक्षानमुत्पाचते, कर्मतापनेन वा १ । तचि निमित्तप्रतेनैतं तदा ता एव व्यक्तयः समानाकारपरिणतासामित्तं सन्तु अलं परपरि-कल्पितेन सामान्येन । अथ कर्मतापनेनोत्पाचते, तनेवावभाति । न क्षणेषव्यक्तिसाधारणं सामान्यस्त्रस्पमध्यक्षमीक्षामहे । तम किंवित्सामान्यं च्वाभितः संबन्धः स्वात् ।
- § ३४. किन्न -- आश्रवेण नित्सस्य सतः संबन्धस्थोपकारः क्रियते न वा १ । अकरणे साक्त्येन सक्छं जगदाश्रयेत । करणे वा स तस्याद् भिशः स्यात्, अभिन्नो वा १ । अभेदे नित्सताहानिप्रसंगात् । भेदे च न किंबित् संबन्धस्य कृतं स्यात् । तत्संबन्ध्युपकारकरणकल्प-नायामनवस्या गगनतलावलम्बनी धूगलतिकेव प्रसरनती दुर्निवारा स्यात् । तश्र कश्चित् निर्देशः संबंधः । न च ऋमयौगपद्याभयक्षियाविरोधेन संबन्धः सामान्यमम्बद्धा वस्तु ॥ नित्सं समसोऽपि जगत्यस्य ।
- §३५. किन्न असी संबन्धः प्रतीतो वाऽर्य प्रकाशयेत्, अप्रतीतो वा १। अप्रतीतस्य कन्दार्थ- सिक्षिमात्रेणार्थप्रकाशने सर्वदा सिर्वप्रतिपत्तृणां प्रकाशयेत्। प्रतीतम्रेत्, केन संबन्ध- प्रतीतः १। कि प्रसित्तृण, आहोश्विदनुमानेन १। न तावत् प्रसित्तृण, अध्दार्थ- व्यतिरेकेण तस्यानुपर्यक्येः । नाप्यनुमानेन, लिङ्गस्य प्रसित्तेण संबन्धस्यप्रहणात्। अनु- अमानेन तेनैय संबन्धप्रहणे इतरेतराश्रयत्वम् । तथा हि यावत्र संबन्धप्रहणं तावत्रानु-

१. ° इसमर्थयति मु० क०। २. व्यक्तिवृती वा क० मु०। ३. तदेव व्य° क० मु०। ४. प्रागेव बनयेत् क० मु०। ५. वाधकवि॰ मु० क०। ६. तदेतशुक्तम् मु०। ७. ° न्यस्म॰ क० मु०। ८. यत्राधितः क० मु०। ९. ° स्मोपवारः क० मु०। १०. कथित् सं व्य०। ११. सर्वे प्रति॰ व्य०।

मानम्; याबकानुमानं तावक्र संबन्धप्रहणमिति । अपरेणानुमानेन संबन्धप्रहणेऽनवस्या । तम प्रसाणअतितैः संबन्धः ।

§ ३६. किन्न - असौ परिकल्प्यमानः तादात्म्यछक्षणो भी स्वात् , सदुरपत्तिछक्षणः, संयोग-**छक्षणः, समबायलक्षणः, विषयविषयिलक्षणो वा स्मात्?। तत्र न तावत् तावात्म्यलक्षणः** • संभवत्यमतीते: । अन्यया श्वारिकामोदकाविकान्दोचारणे गुरूपाटनपूरणादिदपछभ्येत । न चोपरुष्यते । तम प्रथमः । नापि द्वितीयः, यतः शब्देन वा अर्थो जन्यते, अर्थेन वा शब्दः ? । प्रथमपक्षे न कश्चिदपरिपूर्णेच्छः स्यात् । द्वितीयेऽपि अर्थेषु यथासं पुरुषमुद्धिः निरपेक्षाणां सन्दानां भवणं स्थात् । न चार्यमात्रात् पुरुषबुद्धिनिरपेक्षाः शब्दा उत्पचन्ते । तथा हि - अर्थदर्शनम् , सतः तत्प्रतिपादनाभिप्रायः, ततो विवक्षा, ततः स्थानकरणाभिषातः, वतः शब्दिनव्यशिदिति नार्यजन्यतः शब्दानाम् । न च नित्यत्वेनाभ्युपगतानां शब्दानामयं प्रकारः संभवति । तम तहुत्पत्तिलक्षणोऽपि । नापि संयोगलक्षणः, यतो मुखे शब्दस्यो-पलियः, भूमावर्थस्य । नापि समवायलक्षणः, अयुत्तसिद्धानामाधार्याघारभूतानामेव हि स कर्ण्यते । न च शब्दार्थयोरयुत्तिसिद्धराधारावेयमावो वा घटते । तम समबायोऽपि । बिषयविषयिभावोऽपि बाच्यवाचकभाव एव । स च सति संबन्धे नित्ये सांकेतिके की स्वात म न पुनरसति संबन्धे । अन्यया सर्वार्थेर्वाच्यवाचकमावः स्यात् । तम कश्चित् वास्तवः संबन्धो यसापीठवेयता परिकल्पोत ।

६३७. नाप वर्णा अपौरुषेयाः, तेषां छोक्र-देदयोर्भेदानभ्यूपगमात् । तदपौरुपेयस्वसाधने वर्णापौडवे-न किंचिमाऽपौरुवेयं स्यात् । ततो मिध्याशब्दानामध्यपौरुवेयत्वे निष्फलैवापौरु-वेयता । भेदाभ्युपरामे वाऽभ्युपेतहानिः । प्रत्यभिक्काया अप्रामाण्यं च स्यात् । तथा हि --» वेदगकारं भुत्वा पुंसः 'स एव गकारो यो मया छौकिकेषु वाक्येपूपळम्भः' इति प्रत्यभि-क्षानीत्पत्तेः । तद्रप्रामाण्ये सर्वत्र प्रत्यभिक्षायामनात्रास इति न वर्णानामपौरुवेयता भवतां भेयस्करीति ।

§३८. नापि वाक्यम् । यतस्तद् वर्णेभ्यो भिन्नं वा स्माद्भिनं वा ? । अभेदे वाक्यमेष स्यात्, वर्णा एव वा स्थः । भेदेऽपि तदहद्यं वा स्थात्, हर्देवं वा १ । अह-» इयत्वे न ततोऽर्यप्रतिपत्तिः स्मात् । न सप्रतीताद् वाक्यादर्थप्रतीतिः साधीयसी । अप्रतीताद-प्यर्यत्रतीतौ न प्रतीतिर्विरामः स्यात् । नाथि दृष्यम् , अनुपळम्भात् । न हि देवदत्ताविवर्ण-व्यतिरिक्तं किञ्चिद्राक्यमुपलभामहे ।

६३९. किन्न - तद्वाक्यं वर्णद्वारेण वा प्रतीयेत, खातक्येण वा ?। न वावत् खातक्येण. न हि अवर्णभाविणो वाक्यप्रतीतिरस्ति । वर्णेरपि प्रतीयमानं वाक्यं सावयवं सात्, अन-

१. प्रतीतस<sup>9</sup> मु० क०। २. प्यः, तदुःस<sup>9</sup> मु०। ३. प्यात् मुख<sup>9</sup> क०। ४. <sup>9</sup>निरपेक्षात् श<sup>9</sup> अरु कु कु । ५, क्यो नापि कु मु । ६, हि वर्षि कु मु । ७, भावे पटते कु मु । ८. सांकेतिके च स्पात् अ०। ९. सर्वार्थे वाच्य° मु०। १०. बाडिंग्लं क०। ११. रहं स मु०। **१२.** त हि अनवर्ण अ०।

वयवं वा ?। तेऽप्यवयवाः प्रत्येकं सार्यकाः स्युः, निर्यका वा ?। सार्यकत्वे एकावयव-प्रतीताविष सक्छवाक्यार्थप्रतीतिः प्रसच्येत । निर्धकत्वे सक्छावयवप्रतीताविष न वाक्या-र्यप्रतीतिः स्थात् । नापि निरवयवम् । तिद्ध वर्णेः समस्तैको प्रत्याय्यते व्यस्तैको १। न तावत् समस्तैः, उपरितप्रकांसिनां वर्णानां सामस्यासंभवात् । नापि व्यस्तैः, प्रथमवर्णज्ञव-णकाछ एव सक्छस्य वाक्यस्य प्रतीतेः शेषवर्णोधारणस्य वैयर्थ्यप्रसंगात् ।

§४०. अथ समसावर्णसंस्कारवत्या अन्त्यवर्णमुद्धा वाक्यावधारणभिष्यते । नते किं तत् स्मरणं उताध्यक्षम् १ । न तावत् स्मरणम्, विद्यमानान्त्यवर्णमाहकत्वात् । नापि प्रत्य- सम्, अविद्यमानपूर्ववर्णविषयत्वात् । अथ पूर्ववर्णसारणान्त्यवर्णमहणाभ्यामेकं विकल्पक्षानं जन्यते तेन वाक्यावधारणम् । नैन्वेवं कल्पनाज्ञानविषयत्वे काल्पनिकत्वं वाक्येऽभ्युपगतं स्मात् । न वस्तुरूपता । अनेकवर्णानां चैकवाक्यप्रतिपादनेऽर्थे क एषां व्याचातः १, येनैकं । वाक्यं वर्णव्यतिरिक्तम् अर्थप्रतिपादकं कल्प्येत ।

१४१. कल्प्यमानं वा तद्निसं स्थात्, निसं वा ?। यद्यनिसम्, करणस्यापारान्वयः स्यतिरेकानुविधानात् पौरुषेयमेव स्थात्। तदुक्तम्—

"अतिस्यं यं ससंभूतं पौरुषेयं कथं कं तस्।" [ प्रमाणवा॰ ३.२५१ ]
अय नित्यम्, सामध्येतिरस्कारायोगात् सर्वदाऽर्यप्रतितिं जनयेत्। आहृतस्वाकेति ॥
चेत्; न, नित्यस्यावरणायोगात्। किंचित् कुर्वाणं हि आवरणं स्यात्। न च नित्यस्य किंचित्
कर्तुं पार्यते। करणे वाऽनित्यताप्रसक्तः। यदि च ताल्वादिन्यापारेऽपि कदाचिद्वपुष्ठिधवांक्यस्य स्यात् तदा न्यं स्थामां नुविधानात् किंचिदावरणमपि कल्प्येतं। न्यस्यस्य हि घटादेरेष धर्मो यदुत प्रदीपादी न्यञ्चके सति न सर्वदोपस्रविधः। अन्यथा ताल्वादिन्यापारे
नियमेनोपस्यमानस्य शन्दस्य न्यस्थत्वपरिकल्पने घटस्थापि कुलालादिन्यस्थताप्रसंगः। ॥
तम् किंचित् वाक्यम्।

§४२. वर्णानुपूर्वी वाक्यमिति चेत्; ननु साध्यानुपूर्वी वर्णेभ्यो भिन्ना स्यात्, अमिन्ना वा १ । न ताबक्रिना, भिन्नवाक्यदूषणेनैव तस्या निरस्तत्वात् । नाष्यभिन्ना, यतो वर्णवाहु-स्यानभ्यपगमात् । तक्षपायां चानुपूर्व्यमिप्रिरित्येव स्थान्, न गगनमिति ।

§४३. किञ्च — तेऽपि वर्णा निताः स्युः, अनिता वा ? । अनित्यत्वे तेषां पौरुषेयत्वमेव अ सात् । नित्यत्वे व्यापिनो स्युः अव्यापिनो वा ? । अव्यापित्वे न सर्वत्रोपलम्भः स्थात् । तथा हि — कीन्यकुक्जदेशव्यवस्थितस्य शब्दस्य न मान्यखेटदेशव्यवस्थः पुंभिरुपलम्भः स्थात् । स्प्राप्यकारित्यात् श्रोत्रस्य अदोष इति चेत्; न, तत्रापि योग्यतापेक्षणात् अयरकान्तायः व कर्षणवत् । व्यापित्वाभ्युपगमे नानुपूर्वी स्थात् । तथा हि — सा देशकृता वा स्थात् यथा पिपी विकानां पङ्गी, कालकृता वा स्थात् यथा वीजांकुरादीनाम् । तत्र न तावत् देशकृताः अ सन्योऽन्यदेशपरिहारेण वृत्तिहिं देशपौर्वापर्यम् । तत् सर्वस्य सर्वत्र तुत्यदेशत्वात् वर्णेषु न

१. °तीतिः प्रसञ्चेत । नापि मु० । २. ननु तत् अ० । ३. नलेवं क० । ४. अर्थे प्र॰ क० अ० । ५. यम मु० क० । ६. कथं नु तत् क० । कथं नु तत् मु० । ७. °तिरस्कारयोगात् क० । ८. जनवेत् न निस्य अ० । ९. तदा व्याप्यधर्माः मु० । १०. कल्पेत अ० । ११. °पिनां ना स्युः क० । १२. कन्य क० अ० व० । १३. °न्तापकर्षण अ० ।

संभवति वातातपादिवत् आत्मादिवच । नापि काळकता, यतः काळपौर्वापर्यं यदैको नास्ति तदा अम्यस्य सैद्वाचात् स्यात् । तच नित्येषु न संभवति । सैर्वस्य सर्वदा भावात् । न चाम्या गतिरस्ति । तत् कथं वर्णातुपूर्वी वाक्यं यदपौरुवेयं परिकल्प्येत ।

§४४. बाक्यद्वणेनेव च पदस्थापि निरस्तत्वात् न तहूवणं प्रथगुरुयते । तम्र किश्चि
• द्वेदिकमपौरुषेयं यभिवन्धनः प्रामाण्यलक्षणो विशेषो वेदे स्थात् यत्सद्भावात् असिद्धता

देतोर्भवेत् ।

§४५. नापि विरुद्धता, हेतोः सपन्ने सद्भावात् । नाप्यनेकान्तिकता, अगतोऽहेतुकताप्रसङ्गात् । तथा हि —कार्यभेदाभेदौ कारणभेदाभेदपूर्वकौ, अन्यस्य भेदहेतोरभावात् । तदुक्तम्—"भयभेव हि मेदो भेदहेतुर्या यद्धत विरुद्धधर्माध्यासः कारणभेदश्च ।" ती चेद्र
मेदकौ विश्वस्य वेश्वरूप्यं हीयेत । तत्र यवि छौकिक-वैदिकयोभिनकारणता स्थात् तदा कार्याभेदोऽहेतुकः स्थात्, कारणस्य हेत्वभेदस्यामावात् । तथाऽविकछेऽपि कारणभेदे यदि कार्यमेदो न भवेत् सोऽप्यहेतुकः स्थात् । यथा हि कारणाभावे भवद् अहेतुकम् तथाऽविकछेऽपि
कारणे अभयद् अहेतुकमेव स्थात् । न च भेदाभेदौ विहाय अपरं जगदस्तीति अहेतुकं
सक्छं स्थात् । न चाहेतुकम्, निसं सत्त्वादिशसङ्गात् । तक्षानेकान्तिकताऽपि । तस्थात् स्थितअ मेतत् नापौदवेयो वेद इति । तक्ष तिश्वरूपतं वेदस्य प्रामाण्यमिति स्थितम् ॥ [ ७ ] ।

§ १. नन्दीश्वरस्य सर्वकर्त्त्वात् सर्वज्ञत्वे ति द्वे कथं न प्रामाण्यम् ? । तथा हि — भूर्मूष-१भरप्रामा- राविकं बुद्धिमत्कारणपूर्वकम्, कार्यत्वात् । यद्यत् कार्यं तत्तत् बुद्धिमत्कारण-व्यविचारः । पूर्वकम्, यथा घटादि । तथा च भूभूधराविकम् । तस्मात् तत् तथेति । भैतत् साधनम्, स्वरूपासिद्धत्वात् । तदाह् — स्वरूपेणेत्यावि —

### स्वरूपेण विद्येषेण न सिद्धं भूषराविषु ॥ ७ ॥

§ २. नतु कस्येदमसिद्धम् ? । कि गृहीतसंकेतस्य, कि वाऽगृहीतसंकेतस्य ? । यद्यगृहीत-संकेतस्य, तदा धूमोऽपि न नालिकेरद्वीपायातस्य सिद्धः । अय गृहीतसंकेतस्य, तदाऽस्यदादेः सिद्धस्यात् कथमसिद्धम् ? । नैतदस्ति । नागमसिद्धं वस्तु सार्धयति किन्तु प्रमाणसिद्धम् । न च जगदादौ भूविमानादीनां प्रसक्षेण कार्यस्वं प्रतीयते । अनुमानेन प्रतीयत इति चेत्; ॥ सथा हि — यत् संस्थानयत् तत् कार्यम्, यथा पटः । तथा, यद्रचनावत् तद्ववश्यं विर्नश्यति, यथा तन्तुव्यतिपङ्गजनितं रूपं तम्युविनाशात्, तम्मोचनाद्वा विनश्यति ततो विनाशात् कार्यत्यं प्रथिव्यादेरनुमीयत इति ।

§ ३. अथ किमिदं रचनावस् १ । किं परमाणवः, किं वाऽवयवी १ । न सावद्णवः, तेषां निस्यत्वाभ्युपगमात् । यथा हि जैनस्यावयदिनमन्तरेणापि परमाणवः परिणमन्तः ॥ कार्यरूपतां भजन्ते न तथा निस्याणुवादिनामिति । नाष्यवयवी, तस्याभावात् ।

१. सद्भावः स्थात् मु॰ कः । २. व्वति सर्वेदा कः मु॰। ३. हीयते मु॰ बः । ४. भूमद्दरादि॰ मु॰ कः । ५. तयेति । नतु कसे॰ मु॰। ६. साध्यति मु॰। ७. किन्तु सिद्धम् मु॰। ८. विनंदयति वः मु॰ कः ।

१४. नतु धर्मिणं प्रतिपचते परः कि वा नेति १। यदि न प्रतिपचते, तदी विकराकरणदेतोरामगासिक्रत्वमस्य । ध्य प्रमाणेने प्रतिपचते; तदा कमं विकरासः १ । मैक दोषः ।
वतः प्रसङ्गविपर्ययसाधनाभ्यां विजरासं मन्यते । तथा हि — यदनेकृति तदनेकम् , यदा
ज्ञानकम् । धनेकृतिक्षावयवध्यम्युपगम्यते इति प्रसङ्गः । न चानेकृत्पोऽभ्युपगम्यते ।
वज्ञानेकृतिरिति प्रसङ्गविपर्ययः । व्याप्याभ्युपगमस्य व्यापकाभ्युपगमनान्तरीयकृत्वभ्यक्षेत्रक्षं- ।
नात् नामगासिक्रतः प्रसङ्गदेतोः । व्यापक्षम्य निवर्तमानो व्याप्यमादाय निवर्तत इति व्यापकामावे व्याप्यामावोऽपि नासिक् इति सिक्षो विपर्ययद्देतुरि । मिमित्ताम्यराभावाद् व्याप्तिसिक्षेः
नानैकान्तिकौ । सथा हि — यत् यन्याप्रनिमित्तं तत् तस्मिन् सति भवस्य । यथान्यकारणसामग्रीमाप्रनिवन्धनोऽङ्करः । विश्वधर्माभ्यासमाप्रनिमित्तम्य भेवव्यवहार इति समावदेतुः ।
प्रतिभासभेदोऽपि न विश्वधर्माभावतिकामतीति नासिक्रता । सपन्ने भावात् न विश्वद्वा । ॥
विवर्षये वाधकं प्रमाणम् , सापेश्वत्वानपेश्वत्वयोविरोधार्त् । तथा हि — यथा निमित्ताभावेऽपि
भवतोऽदेतुकता तथाऽविकले निमित्ते सत्यप्यभवतोऽदेतुतैव । अहेतोम्यास्यनं सत्त्वनेव वा
सद्या स्थात् । तथानैकान्तिकता ।

हुप, एकस युगपदनेकष्टित्त्वमेव च विकद्धधर्मसंसर्गः । तथा हि — अवयवेषु अवयदी- अ सामस्तेन वा वर्तेत, एकांशेन वा ? । सामस्त्रिष्ट्रपानेकसिम्भेवावयवे परिस्नमामत्वादनेष-वृत्तित्वं ने स्वात् । ऐकेष्ठव्यं च द्रव्यं स्वात् । एकस्य चाणोर्विभागामावात् निर्द्धतं च कार्य-वृत्त्वस्य स्वात् । एकस्य चाजनकत्वम् , सामन्या जनकत्वात् । अवयवेषु चावयवीति प्रस-यामावः प्रसच्येत । वृत्तौ चैकेकसिम्भवयवे युगपद्भावाभावौ स्वाताम् । तथा हि — 'एकसिम्भ-वयवे सामस्त्रेन वर्तते' इति तत्र सद्भाव एकः । पुनरम्यत्र तथैव वर्तत इति वदैव सन्नैया- अ सद्भाव इत्येकत्र युगपद्भावाभावयोर्विरोधः ।

६६. नाष्यंशेन निरंशस्य तस्योपगमात् । सांसत्ये वा तेऽपि सतो भिनाः स्युरभिनां वा १ । भिनात्ये पुनर्ध्यनेकांशवृत्तेरेकस्य सामस्त्येकांशविकल्पानतिक्रमः । अभिनात्ये अधा-न्तर्गमेंऽशिनः तद्वद्वेत्वभावप्रसङ्घः । अद्ययन्तर्गमेंऽशानां, ततो निरंशोंऽशी स्वात् । तत्र च पूर्वनीतिष्ठोऽनेकवृत्त्यभावोऽनेकवृत्तित्ये वा विश्वद्वधर्माच्यासिता ।

§ ७. अय अवयविनोऽवयवेषु पृत्तिर्सेत्र समयायः । नतु सोऽपि समयायसोषु वर्षते म या १ । यदि समयायस्य समयायान्तरामायात् न वर्तते तदा यायदसौ पाण्याविषु पुरुषाय-यदिनं संवैन्धयति तावत् तन्त्याविषु अपि किं न संवन्धयति, अष्टतेरविशेषात् । अय वर्तते, तदा तत्रापि यदि समयायो वृत्तिः, तदानवस्या । अथानेकावयवाषेयत्वम् , तदा 'यद् अनेक-वृत्ति तदनेकम्' इत्यनेनैय साधनेन तस्यामावः । तज्ञावयविनोऽनेकावयवसम्यसम्बद्धमः ॥ वृत्तित्वम् । तदः सिद्धा प्रसंगद्देतोर्विरद्धधर्मात्मता ।

१. तदा कि तकि मु०। २. प्रमाणे प्र मु०। ३. कहितः तद मु० क०। ४. रीवकपर मु० ६० क०। ५. कान्तिकः। तथाहि ६०। ६. सत्यपि भव मु० क०। ७. किवियः क्रमेश मु०। ८. शोधात विप्रयेथे वाधकं प्रमाणं तथाहि मु० क०। ९. सत्यपि भव मु० क०। १०. सामस्ये ह मु० क०। ११. सं स्यात् मु० क०। १२. एकं प्रम्यं मु० क०। १३. तक्ष्येश मावप्र अ०। १४. इतितासमा अ०। १५. संवश्यति स०।

- § ८. इतोऽप्यवयविनोऽनेकावययष्टरेविवद्धभर्माकाम्यता । यत एकस्मिनवयने पर्वति चक्रलं प्राप्तोति । पुनस्तदेव द्वितीयावयवाचस्रस्वेऽचरुरवम् । तथैकावयवरागे रागोऽपराने र्भापरागः । तथा, आवरणे आवरणम् , अनावरणे चानावरणमितिः निरंशस्य युगपबलाच-इत्वादियोगो विरुद्धधर्मसंसर्गः । न भावयवानामेव भन्नत्वादिकं नावयविन इति वक्तन्यम् । यक्ष्य पाण्यादेश्वलाचलाविप्रतीतिप्रसङ्गात्। तथा हि -- अवयवचलनाचलत्वाचभासः स्मात्, वजैद चावयवे स्थितस्यावयविनोऽचळनादच्छस्वप्रतीतिरित्येवं रक्तादिवु अपि वाच्यम् ।
- § ९. किन्न अवयवेभ्योऽवयवी भिन्नो वा स्यावभिन्नो वा १। यद्यभिन्नः, तदाऽवयव-भेदवद् अवयविनः सण्वज्ञो भेदप्रसङ्गः । अवयविस्वरूपवद्या अवयवानामभेदः स्मात् । तथा चैचस्मानंशस्माप्रतिभासनाद् अप्रतिभासं जगत् स्मात् । अथ भिनः, तदा तस्मानुपर्णमाद् असस्यमेव । तथा हि — यदुपलव्यिलक्षणप्राप्तं सम्रोपलभ्यते तद्रतिहित व्यवहर्तव्यम् । यथा सरॅबियाणादि । नोपछभ्यते चोपछन्यिछक्षणप्राप्तोऽवयवेभ्यो व्यतिरिच्यमानमूर्तिरवयबीति स्वमाबातुपळिषः । परैरवयविनो "दृश्यत्वाभ्युपगमान्नासिद्धविशेवणता हेतोः । ऊर्घ्वाधी-मध्यमागव्यतिरिक्षमपुषोऽप्रतिभासनात् न खरूपासिद्धता । न च समानदेशस्वाद्वय-विनोऽवयवेभ्यः प्रथमनुपन्नक्षणमिति वाच्यम्, समानदेशस्वेऽपि रूपरसयोर्वातातपयोत्री-🌶 केन्द्रियभाक्षत्वेऽपि पृथगुपलक्षणात् ।
- §१०. अय दूरदेशस्यावयवाप्रतिभासेऽप्यवयविनः प्रतिभासनात् कथं नासिद्धता ? । वेदसत्, अस्पष्टाकारसावस्तुत्वेन तत्त्रतिभासस्य भ्रान्तत्वात्। बस्तुत्वे वेडिन्यस्मापि निकरदेशस्य सोऽस्पष्टाकारः सुतरां प्रतिभासेर्वे । अधाकारद्वयमवयविनः स्पष्टम् अस्पष्टना । तत्र निकटसः स्पष्टमुप्रजमते, दूरसर्वेतुं अस्पष्टमिति । नतु असावस्पष्टाकारो यदि अवयवदेशः, ददा म निकटस्य आकारद्वयमुपळभेत । अथान्यदेशांत्वदात्मनः पृष्ठतः तं पत्रयेत् । किन्न तदाकार-इयम् अवयविनः केन गृह्यते । न ताबद्दरेशक्कानेन । तत्र निकटदेशक्कानविषयस्पष्टरूपा-नवभासनात् । अस्पष्टखरूपप्रतिभासं हि तेर्दनुभूयते । नापि निकटदेशकानेन । स्पष्टरूपाव-मासरेकायां हि तेत्र नापरोऽस्पष्टाकारः प्रतिर्भाति । तमावयविन आकारद्वययोगः ।
- § ११. अय 'तूरदृष्टमवयविनः खरूपं परिस्कृटमिदानीं पश्यामि' इति तयोरेकता । नतु » किमपरिस्कुटरूपतया परिस्फुटमवगम्यते, आहोश्वित् परिस्कुटरूपतयाऽपरिस्फुटम् १। तत्र वद्यादाः पश्चन्तादाऽपरिस्कुटंखँरूपसंबन्धित्वमेवावयविनः प्राप्नोति, परिस्कुटरूपखापरिस्कुट-रूपानुप्रवेशेन प्रतिमासनात्। अथ द्वितीयः, तदा सप्टर्सरूपसंबन्धित्वसेव स्मात्, अस्फुटस्स विश्वदृरुपानुप्रवेशेनावभासनात् । तश्च स्वरूपद्रयावगमोऽवयविनः । त चैकस्य विदद्वधर्म-. द्वययोगं उपपक्तिमान् । ततः स्कुटास्कुटरूपैयोरेकत्वप्रतिभासनमभिमानमात्रम् ।

१. बढ़े सित मुं : २. चारायः अ० व०। ३. भिन्नो स्वा अ०। ४. भिन्नो यस मुं । ५, **बरे बिवा<sup>०</sup> टा**०। ६, प्राप्ताऽवय<sup>०</sup> का० सु०। ७, <sup>०</sup>विनोऽहश्य द्या०। ८, <sup>५</sup>वता। नच सु०। ९ पहिंदता। सर्मद्या<sup>०</sup> स्न०। १० °ले चान्य<sup>०</sup> स०। ११, °भासते क० मु०। १२, °स्पोऽस्प<sup>०</sup> मु०। १६, "देशस्तुल" मुक् । १४. दूरदेशज्ञानम् अ-टि० । १५. हि नाप<sup>०</sup> अ० । १६. प्रतिभावते **दः० मु**० । १७, स्फुटरूप मु• क०। १८, स्पष्टरूपलमेन क॰ मु॰। १९, १९फुटतयोरे अ०।

- §१२. अथाओकभाषाभावकृतसात्र रफुटारफुटप्रतिभासभेदः । नन्वालोकेनापि अवयदि-स्वरूपमेबोझासनीयम् । तबेदविकलं दूरदेशकाने प्रतिभाति कयं न तत्र रफुटावभासः १ । अन्यथा विवयभेदमन्तरेणापि कानप्रतिभासभेदे न कानावभासभेदो स्प-रसयोरिप भेदं-व्यवस्थापकः स्मात् । अथावयविस्यरूपमुभयत्राप्येकभेव प्रतीयते । रफुटारफुटाकारौ तु कान-स्मारमानावित्युच्यते । तद्सत् । यदि तौ क्वानाकारौ; कथमवयविरूपतया प्रतिभासत इत्य- । प्रयुपगमः १ । तदुपगमेऽवयव्याकारौ ताबुपगन्तव्यौ । त चापरं रफुटारफुटाकारतां मुक्त्या अवयविस्यरूपमाभाति । व्यक्तव्यक्ताकारात्मनश्चावयविनो व्यक्ताव्यकाराद्यद् भेदः । तत्रावयवी दूरदेशस्यावयवाप्रतिभासेऽपि प्रतिभाति ।
- §११. किस किं कतिपयावयवैप्रतिभासे सत्यवयवी प्रतिभातीत्युपगन्यते, आहोसित् समस्तावयवप्रतिभासे १। यर्षायः पक्षः, तदा जल्मममहाकायस्त्रभावेरपरितनकतिपयाव-॥ वनप्रतिभासेऽपि समस्तावयवव्यापिनः स्तम्भाययविनः प्रतिभासः स्वात् । नापि द्वितीयः, मन्यपरभागवर्तिसमस्तावयवप्रतिभासासंभवेनावयवविनोऽप्रतिभासप्रसंगात् ।
- ११४. अध भ्योऽवयवप्रहणे सत्यवयवी गृद्धते इत्येभ्युपगमः । तस्मिन्नि समसावयवस्यपिनोऽवयिनोऽनहणात् । तथा हि अर्वाग्मागमाञ्यवयवप्राहिणा प्रत्यक्षेण परभागमान्यवयवप्रहणात् न तेन तम्मातिरवयिनो गृहीतुं श्रक्या, ज्याप्याप्रहेणे तम्मापकस्यापि ॥
  प्रहीतुमक्षक्यत्वात्, प्रहणे वाऽतिप्रसङ्गः स्थात् । नं च व्यवहितावयवाप्रतिभासेष्य(पि)
  भ्यवहितोऽवयवी प्रतिभाति इति वाच्यम् । ज्यवहितावयविस्तरूपावभासे तल्लप्रान्यावयिनसक्षप्रसान्यवभासः स्थात्, तथा तदन्यस्थापि इति सर्वस्य सर्वावयविष्रहणप्रसङ्गात् । तति ।
  व्यवहितावयवव्यापित्रपादर्वागवयवव्यापिनोऽक्यविरूपस्य भेदप्रसङ्गः । तथा हि यस्मिनबभासमाने यत्र प्रतिभाति तत् ततो भित्रम् । यथा घटादप्रतिभासमानः पटः । न प्रतिभाति चार्वागवयवव्यापिरूपे प्रतिभासमाने परावयवव्याप्यवयविरूपम् । तत् क्यं न ततो
  भित्रम् । तथाप्यमेदेऽतिप्रसङ्ग उत्तः । परभागावर्थवमाहिणा तु प्रत्यक्षेण तम्माप्येवाऽवयविस्तरूपं गृग्नेत, नार्वागवयवव्यापकमपि पूर्वोक्तनित्येति । नापि स्परणेनार्वाभित्यव्यव्याव्यवयविस्तरूपप्रदः भैत्रसातुसारेण स्मृतेः प्रवृत्तेरिति । तत्रेभरवादिमतेन किञ्चित्वार्यं
  सिद्यमस्ति ।
- §१५. तथा यथाविषं घटाविषु बुद्धिमता न्यातं दृष्टम्, अदृष्टकर्र्वकीणामि जीर्णकृपाविषु 'बुद्धिमता कृतम्' इति बुद्धिमुत्पाद्यति, न तथाविषं भूषराविषु सिद्धम् । तदाह् -"विश्वेषण न सिद्धं भूषरादिष्विति" । नन्वेषं विकल्पने न किञ्चिद्तुमानं स्नात् । तथाहि -यथाविषो भूमो भूमभ्वजपूर्वकत्वेन दृष्टान्ते दृष्टः, न तथाविषः साम्यधर्मिणि सिद्ध इति ।
  अथ भूमसामान्यं सिद्धम् । अत्रापि कार्यसामान्यमिति समानम् । नतु कार्यसामान्यात् ॥

१. °रिप व्यव अ०। २. °परं स्फुटाकारतां मु०। ३. °वयवामासे अ० ६०। ४. यहायः क० मु०। ५. इत्युपगमः क० मु०। ६. °यविप्रहणात् क० मु०। ७. प्रहणात् तथाः मु०। ८. स्वात्। तत्र व्य मु०। ९. ततोऽव्यः मु०। १०. 'आवे अपरा' अ०। ११. 'गावयविद्रा' ह०। १२. 'गोनार्था- कारावयवव्या क० मु०। १३. "प्रहः अक्षातु" ६०। १४. तकेक्षराविवादिः स०। १५. कर्तृवा- मिर्प क० मु०।

कारणसामान्ये सिद्धेऽपि नेष्टसिद्धिः । न, यथा विश्वसामान्यसिद्धौ तिश्चेषसिद्धिः तथा कारणसामान्यात् कारणविशेषसिद्धौ कथं नेष्टसिद्धिः ?। सिद्धातु यथादृष्टो विशेषः । न हि धूमेनाप्यछौकिको वृद्धिः साध्यते; तथेहापि दृष्टान्सदृष्टो विशेषः सिद्धातु । न तु निद्ध- कुद्धावियुक्तः ।

- § १६. अपि च नित्यायां मुद्धौ संबन्धाभावात् मत्वर्थीयोऽपि नोपपचते । अनित्यत्वे तु तां यंवि मुख्यस्वरेण करोति तदा तामपीति अनवस्था । अथ बुद्धिमन्तरेणापि करोति; तदा न बुद्धिमत्पूर्वकं सर्वमिति व्याप्तिः । अक्टहोत्पत्तयभ्य वने वनस्पतयः कर्तारमन्तरेणापि अत्ययमाना हृदयन्त इति कथं व्याप्तिः ? ।
- §१७. जेंद्रश्यत्वात् कर्तुंसायेति चेत्; नतु किमद्रश्यत्वात्, किं वाऽभावात्तयेति संविग्ध» विपक्षक्यावृत्तिको देतुः । पक्षेणे व्यक्षिचाराभावादिति चेत्; येन येन व्यक्षिचारः तस्य तस्य
  पक्षीकरणे न कक्षिद्देतुः स्यात् । किंच घटेऽपि स एवाद्रश्यः कर्ता भवतु न कुछाछः । तत्
  कथं तदृष्टान्तात् कर्तृतिक्षिः १ । कुळाळस्य दृष्टत्वात् नान्यकस्पनेति चेत्; वनस्पत्याविष्वपि
  दृष्टमस्तु, किमदृष्टकस्पनया १ । [७]
- § १. अपि च यथाऽयं हेतुः कर्तारं साधयति तथेष्टविपर्ययमपि । तदाह विरुद्धः । सिलावि ।

# विरुद्धं चेष्ट्रघातेन न कार्यं कर्तृसाधनम्।

- § २. तथा हि कुळाळः शरीरी, सरागः, असर्वक्रथः । ईश्वरोऽपि तथा स्थात् । तथा, इश्वरकर्तृतः ईश्वरः कर्ता न भवति, शरीररहितत्वात्, मुक्तात्मवित्वपि स्थात् । निवेषः ।
- § ३. अयेद्र देत्वन्तरेण कि प्राक्तनस्य देतोरन्यतरह्तपामावः स्याप्यते १, कि वा विस-" केव धर्मिण विशेषः साध्यते १, यथा भन्देऽनित्यत्वे सिद्धे अम्बरगुणत्वमिति । तत्र न वाववनेनान्यतरह्तपामावः स्थाप्यते । नापि विशेषः साध्यमानो दोषमावद्दति । यदि साध्य-विपर्ययसाधनेऽपि नै दोषस्तदा न विरुद्धस्य देतोदोषः स्यात् ।
  - ६४. अथ शरीरमें स्रोपेयते । यदि तिमत्यम्, तदा 'रचनावत् सर्वं कार्यम्' इति न स्यात् । अधानित्यम्, तदा तदपि शरीरवतान्येन कर्तव्यम् । तदप्यन्येन 'शरीरिणेसनवस्या । ६६५. किन्न इदं चेतनावताऽचेतनस्याधिष्ठानं किं तदेतुकत्वम्, किं वा तदिच्छातु-विधायित्वनिति ? ।

६६. तत्र

"सचेतनं यदा कर्म किमीशेन प्रयोजनम् । अचेतनः कयं भावस्तदिष्डामनुवर्तते ॥ कुळाळकरसंपर्कजन्यः कुम्मस्तदिष्ड्या । द्रशन्ते न भवन् दश्क्तदिष्डासाधनः कथम् ॥ जगतः करणे चास्य यदि किश्चित् प्रयोजनम् । दीयेते कृतकुळाल्वं प्रेक्षाकारी न चान्यथा ॥

१. ता मुक्त अरु : २. अस्त्योऽपि करोति चेत् अरु । ३. पक्षेणाव्य कु मुरु । ४. अप हेक कु कु मुरु । ५. शब्दे नित्ये करु मुरु वरु । ६. पि दोवः कु मुरु । ७. शरीर- सवस्पमध्युपेयते मुरु । ८. शरीरेणे कु मुरु । ९. हीयते कु मुरु ।

प्रेक्षावतां यती वृत्तिर्व्यातास्ते कार्यवत्तया। भयोजनमञ्जूदिश्य न मन्दोऽपि प्रवर्तते ॥ प्रयोजनं विनाप्यस्य कृपया यदि तत्क्रिया। खुजेब शुभमेवैकं कुर्पया परिचोदितः॥ छागादीमां पुरीषादेवेर्तुकीकरजेम किम् । कीडार्था तस्य पृत्तिश्चेत् नार्यता स्यात् समाहिता ॥ किंचिन्मात्रविशुद्धोऽपि नार्यः क्रीडासु वर्तते । स त्वस्यन्तविशुद्धात्मा कथं कीडासु वर्तते ॥ यकस्य क्षणिका तुतिरम्यः प्राणैर्वियुज्यते । कर्मणां पारतक्येण यदि श्वास्य प्रवर्तनम् ॥ कर्मणामीचाता प्राप्ता तदा श्रस्यमनेन किम् । कर्मणां कारणे चास्य सामर्थ्य यदि विचते ॥ शुभान्येव क्रपायुक्तः किं न कारयते सदा । बर्नुहर्ष फर्ड यहँत् भूखे राहः प्रयच्छतः। नासामध्ये न चैकत्वं फछस्याप्युपछभ्यते ॥ 18 उक्तमत्र समर्थक्षेत् शुभं कारयतां सदा। अशेषद्यः सभाषोऽस्य कोऽच पर्यत्युज्यताम् । सर्भावो यदि विधी नित्यः संदारं विद्धाति किम्॥ अधानित्यः सहेतुः स्यात् अहेर्तुर्वेति करपना । महेतुर्यदि सर्वस्य स सभावः प्रसज्यते ॥ सहेतोईतुरस्यास्तु स प्वान्योऽथ कक्षत्र । यचम्पर्स्तत्र कर्तृत्वं समावस्य विधातरि ॥ तेनैव चेव् विधीयेत प्रसंगः पूर्ववद् भवेत्। किञ्चेककर्तृपूर्वत्यं जगतोऽनेककर्तृता ॥ संबंतिनैकठाव्याप्तिः प्रासादादिषु रहयते । पकेन स्त्रितत्वं चेत् तभाषि नियमो नहि॥ सातच्येण कवित्तेवामेककीर्ये प्रवर्तनात्। अनेककर्तुपश्चिदात्मभिः किं न सिध्यति ! ॥ कुषेन्त सन्द्रमेकैकं तज्हत्वात् चन्त्रभूद्रवत् । ज्ञानवन्तोऽपि तेऽन्येन प्रेयेम्ते यदि कर्सणि ॥ 30 सोऽप्यत्येन तर्वन्योऽपीलनेकेश्वरसंगमः। को दोषकोद् भवेदेवं नैकोऽपि हि तवेश्वरः ॥ सर्वेषां परतवात्वात् ममीदात्वं कुळाळवत्। तवेवं कार्यताहेतुं सर्वदोषेवर्पेद्वतम्। भाभित्य जगतो हेतुं साधयन्तो निराकृताः ॥"

इति निसिछिषधानाधीनविज्ञानमस्य, त्रिशुवनभवभावपाहि दूराजिरसाम् । तविद् सफळवस्तुज्ञानशून्यस्य रागात्, कथमिव <sup>१५</sup>वनिताज्ञासक्रिनो मानताऽस्तु ॥ [८<sup>१</sup>]

१. करणवा परि॰ अ० व०। २. करणे अ० व० मु०। ३. किया अ०। ४. अकर्प मु०। ५. विद्यात वृ मु०। ६. सभाववेदियो क०। ७. अहेद्ववेदि अ० मु०। ८. व्यासात्र मु०। ९. विद्यात-कम् मु०। १०. साध्यदेतेक अ० व०। ११. व्यायेप्रव अ० व०। १२. वदान्यो अ० व०। १३. व्योवेरभिष्ठतम् व०। १४. ग्रन्थः स रागात् मु०। १५. व्याय दिवता क० मु०।

§१. एवमीश्वरस्य प्रामाण्यं निरस्य सांक्याभिमतस्य प्रकृतिपुरुषान्तरज्ञानस्य प्रामाण्यं ।नेरस्यभाद् - प्रकृत्यन्तरविज्ञानम् - इत्यादि ।

### प्रकृत्यन्तरविज्ञानं पुंसो नित्यमधान्यथा ॥ ८ ॥ नित्यत्वे सर्वदा मोक्षोऽनित्यत्वे न तदुङ्गदः ।

- §२. ते हि एवं मन्यस्ते केवळानन्दभोक्द्रखरूपो हि पुरुषः, प्रकृतिश्चाचिदात्मिका । प्रकृतः कथमसौ तां भुद्धे १। केवळमञ्चानतमञ्छनः प्रकृतिसाध्यमेदात्मगतं मन्यमानः नत्तिकाः तत्सुखं दुःखं चोप्भुद्ध इति । यदा तुं ज्ञानमस्य भवेति 'दुःखहेतुरियम्, न ममान्यपिकाः। तथा सह 'संगो युक्तः' इति तदा किमिति ततुपार्जितं कर्मफळग्रपभुद्धे १। सापि च 'विज्ञातखरूपाऽहं न मदीवकर्मफळमनेन भोक्तव्यम्' इति बुद्धा न किचिदपि करोति । अद्यक्तिवि विज्ञातखरूपा द्रादपसंति । अदः केवळज्ञानं मोक्षायाळमिति ।
- § ३. अन्नेदमिश्चीयते कस्य तच्हानं कि प्रकृतेरथात्मन इति । न तावत् प्रकृतेः, अविद्रपत्वात्, अनम्युपगमार्षं। अत एव 'निर्ह्णाताऽहमनेन' इति अस्याः याचितकमण्डनम्। अधात्मनः, तदि कि भिन्नमथाभिन्नम् । यद्यमिन्नम्, तदा तत्स्वरूपवत् नित्यं स्थात्। तत आदित एव ग्रुको भदेत्। अत आह् 'सर्वदा मोश्चः' इति । अथ भिन्नम् ; भिन्नमि । कि नित्यमथानित्यम् १, नित्यमि संबद्धम्, असंबद्धं वा १। असंबद्धे सर्वस्य स्थात्। ततस्य न कस्थापि संसारः। संबन्धोऽपि न नित्ययोः परस्परमनुपकार्थोपकारकयोः स्थात्। संबन्धेऽपि वा सदा ग्रुकिरिति । अनित्यमपि कि जन्यमजन्यं वा १। तन्नानित्यमजन्यं वित व्याहतम्। अञ्याहतावपि सर्वस्य स्थात्। जन्यमपि कि प्रकृतिवियुक्तात्मजन्यम्, कि वा तत्सहितजन्यमिति । प्रथमपद्धे इतरेतरात्रयत्वम् । तथा हि सति क्षाने प्रकृतिवियोगः, सित वियोगे तज्हानमिति । तस्सहितजन्यत्वे कि तहियोगेन १। सर्वदा सर्वेषां चे ग्रुकिः स्थात्। नन्तुकम् 'अविक्षानतमम्ब्यनः' इति तमोविगीमादस्य विज्ञानग्रपजायत इति ।
- § ४. अथ किमिदं तमः ?। रागाद्य इति चेत्—न, तेवां प्रकृतिधर्मत्वात्। न वे साम्यावस्थायां तदुत्तरकार्यभाविनः प्रकृताविष ते सन्ति । शक्तिरूपतया सन्तीति चेत्; शक्तिरिष न कैंग्येकार्यं करोति । किन्तु स्वकार्यमेव करोति । न हि श्लीरे दिधशक्तिः दिध- साध्यं कार्यं करोति । किन्तु दध्येव करोति । दिध प्रश्चात् स्वकार्यं करोति । प्रश्चाद्वन्तु, तथापि रागाद्यः सिद्धा इति चेत्; न, प्रधानस्य विकार्यं नने सहकारिकारणाभावेन तेवां पश्चाद्व्यसिद्धेः ।
- ६५. सन्तु वाऽविद्यारागादयः, ते मुक्तात्मनः किं न तमो मवन्ति । अधिकारिण एव ते भवन्ति, न मुक्तात्मन इति चेत्; किमिदम् अधिकारित्वम् १ । ''योग्यत्वमिति मूमः । अ तथा हि — प्रकृतिरचेतना भोग्यरूपा । सा भोक्तारमपेश्वते । पुरुषोऽपि चेतनो भोका च । स

१. यदा ज्ञान मु०। २. भनेत् व०। ३. संयोगः अ०। ४. पार्ह मधियं मु०। ५. मधियं कर्म अ०। ६. नीव निर्जात क०। ७. अथेदम मु०। ८. प्यामद्रा मु०। ९. प्याप कि सं मु०। १०. प्राप कि सं मु०। १२. तमो विरामाद क०। तमो विरामेऽवस्यं विज्ञा मु०। १३. न साम्या अ० मु०। १४. न कार्य क०। १५. विकाराज मु०। १६. इतः भारम्य 'योग्यतालक्षणः' इतिपर्यन्तः पाठः मु० क० प्रत्योः 'सन्ति' [ ५० ४४ पं • • • • ] इत्यनन्तरं वतिते सं०।

च भोग्यमपेक्षते । तयोरयं योग्यतालक्षणः संबन्धो वनगतयोरिव पक्षकथ्योर्गरं निर्विन गमिष्योरिति । नतु सा योग्यता तयोर्निया न कदाचित् वेति । ततो न कदाचित् ज्ञानोर्स- चिरिति । तदाइ – न तदुद्भदः इति । न तस्य ज्ञानस्योद्भव उत्पत्तिः स्वादिति । न चामच्यु- वानुर्तेजस्यिरैकक्षपस्यात्मनः स्वभावविगमो युक्तिमानिति न तस्य प्राग्वत् वेवस्त्रज्ञानं प्रमाणमिति स्थितम् । [९<sup>१</sup>]

§१. निर्देले ईमतध्वान्ते जिनाकोदयकांश्विणा । इदानीमुर्दयोपायस्तस्यायमभिषीयते ॥

-कालवैपुल्येसाव --

कालवैपुल्ययोग्यत्वकुशलाभ्याससंभवे ॥ ९ ॥ आवृतिप्रक्षयाज्ज्ञानं सार्वज्ञ्यसुपजायते ।

§२. तथा हि-

जीवस्थाभाव्यतः सिद्धा गुणा गम्मीरतादयः । बरमे पुद्रखावर्ते भव्यत्वे पाकमागते ॥ रम्भत्रयास्यं कुश्छमवाप्याभ्यस्यतः क्रमात् । भ्रानाषृतिक्षयाच्यानमर्हतो<sup>१९</sup> जायतेऽश्वतम् ॥ [१०<sup>१</sup>]

§ १. शरीराद्भिनमात्मानं प्रत्यक्षं नैव वीक्षते ।
प्रामाण्यं नानुमानस्य सर्वमेतवस्यंगतम् ॥
नानुमानं प्रमेत्येतद्भयनं चार्वोकचर्चित्वम् । किं प्रमाणमथान्यमा १ ।

अप्रमाणं कथमनुमाननिषेधायालम् १। प्रमाणमपि नाष्यक्षम्, अनक्षजत्वात् । अथानु-भानम् । तदेतत् पीतमणस्य प्रलपितम् । प्रतिपादयिष्यतेऽनुमानप्रामाण्यं प्रमाणहित्वसिक्धः- » विति । तदेवोपन्यसमाहः – सैद्हेतुक्मित्यादि –

### सदहेतुकमस्तीह सदैव श्मादितस्ववत् ॥ १० ॥

§२. अनेन प्रयोगार्थो दर्शितः । प्रयोगश्च – यत् संदेहेतुकं तत् सर्वदा अस्ति । यथा प्रथिक्यादितर्स्वम् । संदहेतुकं च आहाराधासक्तिचैतन्यपर्यायं जीवद्रव्यमिति । [१०]

§१. यतत् साधयितुमनुमानमादः – आहारासक्तीत्यादि –

### आहारासक्तिचैतन्यं जन्मादौ मध्यवश्रथा।

§२. इह आहारमहणमुपळक्षणम् । इह चेतसो यदासक्तिः सा तदभ्यासपूर्विका । स्वाः जीवसिद्धः । योवनीवस्थायां रागादासक्तिचित्तं तदभ्यासपूर्वम् । अस्ति च जन्मादाबाहाराद्या-

१. ज्यागेनिर्कि अ० व०। २. जियोरिति क०। ३. ज्यपि निवर्तते न कवा सु०। ६. उत्पत्तिः। व वा व०। ५, अपने स्थि अ०। ६. स्थितिः सु०। ७. निरस्तक क० सु०। ८. इसुवव्या सु०। ९. बोसिणः सु०। १०. वसे वा वस्य तस्या सु०। ११. कस्त्रे का १२. वर्षते वा अ० व०। १३. वर्षतम् सु०। १६. ज्यादिकं सु०। १५. वहेतु सु०। १६. व्यादिकं सु०। १७. वहेतु सु०। १८. योवनायय सु०।

सक्तिवैतन्यमिति कार्यहेतुः । तत्क्षणजातस्यापि स्तनपान-शरीररक्षागुपस्कवेनीसिस्ता हेतीः । सपक्षे सक्ताम विरुद्धता । कार्यकारणभावसिस्तेनीनैकान्तिकता । अनुगमस्य भावात् सर्वासित्वमात्मन हति ।

§ ३. अस कार्यकारणभाषाव्यवस्थानात् कथमेतत् ? ।

तथा हि –

"धूमो धूमान्तरोत्पन्नो न धूमावेष सर्वथा। शालुकाद्यि शालुकः कथं मयति गोमयात् १॥" वथा —

"चित्रं चित्रकराजातं पत्तिन्वपि किं तथा?। तथाश्यासाहिरोषो यः सोऽन्यथाऽपि भविष्यति॥"

§ ४. वर्सत्।

"धूमो धूमाचथाभृतः सोऽन्यथाऽपि न जायते । सम्यासाजु विशेषो यः स जन्मादौ तथा स्थितः ॥"

प्रामान्तराभ्यासवजनमान्तराभ्यासानुपळक्षेर्न तत्कारणता चैतन्यसा, किन्तु तदैव तस्यो-। प्रक्रमेः । तस्यात् तदैव तदिति चेत् । तदेतद्वौतास्यानम् —

> "किस्क्रीतः किलाग्येन पृष्टः कथय संमवः । मातुर्दीविवाणस्य मेहिषस्य कथं स्थितेः । स माह कुमेजीयम्ते न मातुर्मिहिषा भगी ॥ इहागतामामेवैषां मूस्येन कथमात्रकम् । म च मातापित्वीतन्यजन्यत्वेन चेतसः ॥"

सिर्देता बाच्या । अन्यया सकलस्य पाँण्डित्याविविशेषस्याप्यनुवर्तनं स्यात् । न चेहान्यस्थे संस्कारोऽन्यस्य रष्टः । उपाध्यायसंस्कारानुवर्तनमुपलभ्यत इति चेत्; न, स्वसंतीनपूर्व-विकानस्वैवाभिविचिशेषितस्य भावाद् अन्यथाऽदृष्टेः । ये चाचेतनात् काष्टादेवपजायस्ते तेवां कथं मातापित्वैतन्यपूर्वकत्वम् ? ।

९५. किन्न - तेन्न कस्यचिन्मरणैं भावात् सकलमातापिरुसभावातुवर्तनं स्थात् । परलो-कितेस्तु मरणगर्भजन्मदुःससमुद्धातव्याकुलस्वेन कस्यचिदेव दृष्टेः । कस्यचिद्धं जातिस्मर-णमुप्रकश्यते । अपूर्वोत्यकस्य तु सैवावस्थितिर्ने दुःसम् ।

> "तदेव तत्रोत्पन्नस्य न दुःसं विपकीटवत्। परलोकिनस्तु तदुःसमनाद्यभ्याससेवनात्॥"

» ६६, "अध देहारिमका देहकार्या देहस्य च गुणो (व्या देहगुणो ) मैतिः । सत्तत्रयसिहाभित्य न परलोकस्य संभवः ॥"

१. सहा निलं अ० व०। २. सांबकां अ० व०। ३. सांलकः अ० व०। ४. भेने स्टः अध्यानं स्वत्यं सु०। ५. व्यनस्य क० सु०। ६. भेनेपा श्रत्येन क्रयविक्रयमात्रकम् सु०। ५. क्रयविक्रयमात्रकम् सु०। ५. क्रयविक्रयमां क०। ८. न च मातृषि क०। न मातृषि सु०। न मातापि अ० व०। ९. विद्याम्पता वाच्या क० सु०। १०. थ्या व्यापिलावि सु०। ११. न्यवंस्कां क० सु०। १२. वर्षतानस्य पूर्वं क० सु०। १३. किस कस्यं क० सु०। १४. वर्षामानात् क० सु०। १५. परकोकिकस्य क० सु०।१६. व्यव्यापिलावि क० सु०।१६. वर्षामानात् क० सु०।१६. वर्षामानात् क० सु०।१६. वर्षामानात्

तथा हि — न धूमो धूमैध्यजान्तरादागच्छति । नापि घूमध्यजान्तरं प्रैयाति । नापि धूमध्यजान्तरं प्रैयाति । नापि धूमध्यजान्तरं प्रेयाति । नापि धूमध्यजान्तरं प्रेयाति । स्थानित, धूमध्यजिरहेतं पाऽपतिष्ठते; मदशक्तिवों कपायादेः सशकेरादपूर्या जायमाना न मचान्तरम- चळन्वते, मदान्तराद्वा आगच्छति, वैद्विळये वाऽयतिष्ठते ।

§ ७. वैदसत्। महाभूतपरिणामरूपस्य चैतन्यकारणत्वे सर्वे सम्भक्तन्मदि सचैतनं । स्वात्। अथ महाभूतसंमविनोऽपि रम्नाद्यो न सर्वत्र भाविनः, तद्वत् कमिवेव महाभूतः परिणतिविद्योवमैतन्यदेतुः। तद्प्यसत्। यतः —

> "र्नं स कश्चित् पृथिव्यादेरंशो यत्र न जन्तवः । संस्वेदजाद्या जायन्ते सर्वे बीजात्मकं ततः ॥" [४-४/० ]

अय यदि न महाभूतकार्याः प्राणिनः कथं काष्टाचन्दयिनी प्राणिजातिहपलभ्यते हैं। । । तक्त, यदः समानजातीयं सर्वे तद्रपप्राणिमयं स्यात् । न नैवम् । तथा हि – परिश्राच्य स्रोपि- तेऽम्भति सक्छतद्रपप्राणिगणोत्पत्तिः स्यात् । कृतो वर्णसंस्थानवैङक्षण्यम् है ।

"तथा हि रकेंशिरसः पीतकायाव्योऽपरे । जलाविमाणिनो दृष्टाः स आकारः कृतो भवेत् ! ॥ तद्रूपबीजात् कमलाविभेवः, किं दृष्ट देशोऽनियतः कदाचित् । न माणिमेवो नियतोऽस्ति बीजात्, सेवैत्र कमाणि नियामकानि॥"

६८. न च चैतन्यादुत्पद्यमानमुपळव्धमन्यदी शरीरादुत्पचत इति वाध्यम् । सर्वत्र कार्यकारणमावोष्छेदत्रसक्तेः। तथा च सति —

> "नित्यं सस्यमसस्यं वाऽहेतोरन्यानपेक्षणात् । अपेक्षातो हि भाषानां कादाचित्कत्यसंभयः॥" [प्रमाणवा• ३.३४]

- § ९. किन्न तदुत्पद्यमानं चैतन्यं किं समस्तादुत्पद्यते, व्यस्ताद्वा १। न तावत् समस्तात्, अनुस्यादिच्छेदेऽपि मरणप्रसङ्गात्, अन्यया शिरद्यकेदेऽप्यमरणप्रसक्तेः। नापि व्यस्तित्, प्रकासिनेव कायेऽनेकचैतन्योत्पत्तिप्रसङ्गात्। अथैकः शरीरावयवी तत एकमेव चैतन्य-सुत्यद्यते। तद्यसत्। आदृतानाद्यत्येन, रक्षारकत्वेन, चळाचळत्वेन च तस्यासंमद्यात्।
- § १०. किञ्ज शरीरस्मावैकल्यात् सतशारीरेऽपि चैतन्योत्पत्तिः स्मात् । अय वातादि- अ दोषेर्वेगुण्यात् न सतशरीरस्म चैतन्योत्पादकत्वम् । नैतत् सारम् । यतो सतस्म समीमवन्ति दोषाः, ततो देहस्मारोग्यस्ममात् पुनरुजीवनं स्मात् ।

"तेषां समस्वमारोग्यं सयवृत्ती विपर्ययः।" [५० ०० ] इति वचनात् । अथ समीकरणं दोषाणां इतो क्षीयते ? । ज्वराविविकारावर्कनात् । अय वैगुण्यकारिणि निवृत्तेऽपि नावद्यं तत्कृतस्य वैगुण्यस्य निवृत्तिः । ययाऽभिनिवृत्तावपि न ॥

१, भूमान्तरा<sup>०</sup> क० मु० । २, गच्छति मु० । ३, तदिगमे मु० । ४, <sup>०</sup>ष्ठते तदप्यस्त । यतः मु० । ५, तदस्त महामानिनः तद्दत् क० । ६, न कथित् म० क० मु० । ७, सर्वेदीजा<sup>०</sup> क० मु० । ८, परिताप्य मु० । ९, स्थाप्यतेंऽमति स० मु० । १०, रक्तः बिर<sup>०</sup> क० ६० । ११, हत्ते वालि<sup>०</sup> क० । १२, सन्तत्र मु० । १३, <sup>०</sup>न्यथा श<sup>०</sup> मु० । १४, न्यतादेवासि<sup>०</sup> क० । १५, कृतो जायते स० ।

काहे दैरदाइसाऽपि । तदपि न, यतः किंचित् कचिद्रनिवर्श्यविकारारम्मकं रहम्, यथा काहेऽप्तिः । कचिच निवर्श्यविकारारम्मकम्, यथा सुवर्णे द्रवतायाः । तत्र यदि दोषविकारो-ऽनिवर्श्यः स्मात्, चिकित्साशासं दृषेच स्मात् । ततो दौर्वस्थादिविकारस्थेच महतोऽपि मरणविकारस्य निवृत्तिः प्रसन्धेतं । अथ चिकित्साप्रयोगादीर्वस्थादिनिवृत्त्युपलक्षेः प्रसा-। नेयविकारस्यम्, असाध्यव्याष्युपलक्षेत्राप्रसानेयविकारत्वं चेत्युभययामावात् मरणा-विवृत्तिः । तदसत् ।

> "दुर्छमत्वात् समाधातुरसाभ्यं किंचिदीरितम् । मायुःसधाद्वा दोषे तु केवले नास्थसाध्यता ॥" [प्रस्थान्यः ]

तथा हि — देनैव व्याधिना कश्चित् स्रियते, कश्चित्रेति । नेदमसमञ्जरं केवछे दोवे । अ विकारकारिणि घटते । तस्मात् कर्माधिपत्यनेवात्र परिहारः । अन्यथा —

§ ११. किश्च - चपादानविकारमन्तरेण नोपादेयस्य विकारो दृष्टः, यथा मृद्विकारमन्तरेण न कुण्यस्य । इदै शु सच्छेऽपि देहे भयक्षोकादिना मनोविकारवर्शनात् न देहरूनेपादानता । असीरविकारेणापि चेवस्रो विकारोपछण्येः तंदुपादानमिति चेत्; न, पुत्रेण व्यभिचारात् । विस्माभाषाय । यथा हि चित्रविकारमन्तरेण नोत्तरचेवस्रो विकारो नैवं शरीरे नियमः । अस्याकारणं तु स्थात् ।

"शवस्याकारणं वर्डत नैवोपादानकारणम् । अवस्याक्रिवृत्ती द्वि सैवावस्या निवर्तताम् ॥ सम्तानकारणं यञ्च तदुपादानकारणम् । तिववृत्ती भवेतस्य सम्तानस्य निवर्तनम् ॥ अन्नेर्तिवृत्ती तेत्रस्य द्ववतेष निवर्तते । वितेसः सद्द कार्यन त्रवित्कालमयस्थितिः ॥ अभ्योऽन्यसद्दकारित्याद्वितान्रद्रवत्वयत् । तैयोर्हेत्वोरकार्यं तु "भिन्नं तिष्ठति हेमवत् ॥"

तवित्तमेव वेतस च्यावानम्, न शरीरमिति ।

§ १२. तापि चश्चरावीनि, यतो मनःसमाभितान्येव चश्चरावीन्युपळभ्यन्ते, न मनल-वाभितम् । यस्माभियमेन भयशोककोधाविनोपहते मनसि चश्चर्विकारो दृश्यते । न तु साविकानां चश्चराविविकारेऽपि मनोविकारः । कावावित्करतु मनसो विकारः पुत्रेन्द्रिय-» विकारेऽपि पितुवपळकेषे इति । न ततो व्यभिचारः । न च यथामेर्विकारमासर्वियत् घटा-विवास तत यव नोत्पवाते तथेन्द्रियाणीति वाच्यम् । यतः —

> "घटादिरन्यथा दश्सतो न तत यद सः। नान्यथा तु पुनर्दछमिन्द्रियं तद्विकारतः॥"

१. साहात् दाह मु०। २. प्रसम्पते ६०। ३. बाताबिदोषनैयन्यादधाष्यं मु०। ४. केवस्यो ६०। ५. केवस्यो ६०। ६०। १०. केवस्यो होत्स्य ६०। ८०। १०. केवस्यो होत्स्य ६०। १०। केवस्य ६०। १०। १६। त्यो हेतीर मु०। १६। केवस्य ६०। १६। त्यो हेतीर मु०। १५. केवस्यो तिष्ठ मु०। १५. केवस्यो ६०। १६। सासाय घटा सु०।

§१३. किन्न, चन्नुरादिभ्यः किमेकेक्शो मनोविज्ञानमुत्ययते, समस्तेभ्यो वा ?। प्रथ-मपक्षे नियतविषयमेव मनोज्ञानं स्याद् रूपादिदर्शनादिवत्। द्वितीये तु नान्धविधरादेर्मनो-विज्ञानं स्यात्। न हि बीजादिभ्यः समस्तेभ्यः समुत्पद्यमानोऽहुरस्तदेकापायेऽप्युत्पद्यते । तम चक्करादिकार्यता।

§१४. नापि प्राणापानकार्यता । प्राणापानौ हि मनोविज्ञानान्वयव्यतिरेकानुविधायिनौ । अन्यया मूर्च्छाविच्छेदे चैतन्यं न स्थात् । वैत्कार्यतामन्तरेण मनोज्ञानभश्यता च तयोर्न स्थात् । न स्वत्यन्याधीनम् अन्येन वशयितुं अस्यम् । अस अन्यत स्रपन्नोऽपि अन्येन नियम्यते, यथा स्वामिना श्रुतः । तद्यसत् ।

"बुखस्यान्यत उत्पत्तिर्देश्यते न पुनस्तयोः। न चित्तमन्तरेणस्ति तयोदस्पत्तिरन्यतः॥"

§१५. अय सापायस्थायां प्राणापानौ विश्वमन्तरेणापि दृश्येते । तत् कयं तत्कार्यो १ । तत् । निर्देशिमृतस्य तदाऽपि भावात् ।

"शरीरचेद्वा यायत्यस्ताः सर्वाश्चित्तसंस्कृताः । सुप्तस्य दीर्वहस्तादिनिःश्वासाः पूर्वचित्ततः॥"

न हि चैतन्यमन्तरेण प्रेरणाकर्षणे भवतः । न च प्रेरणाकर्षणे एव चैतन्यात् नै प्राणा- # पानाविति । तस्त्वक्रपञ्यसिरेकेण प्रेरणाकर्षणयोरमावात् ।

§१६. अथ खिरो वायुः प्राणापानयोर्हेतुः, ततश्चेतना । तद्य्यसत् । सृतस्मापि खिरो वायुरिस इति प्राणापानानिष्ट्तौ चैतन्यस्मानिष्ट्तिः स्यात् । यदि च प्राणापानकार्यं चैतन्यं तदा तयोर्निक्कोसातिशये तस्मापि तौ स्माताम् । अवस्यं हि कारणे परिहीयमानेऽभिवर्धमाने वा कार्यस्य इतिदयस्यस्य स्थात् । अन्यथा तत् तस्य कार्यमेव न सवेत् । न चैवम् । अतो अ न शरीरेन्द्रियप्राणापानकार्यं चित्तम् ।

§१७. निष देहािमतम् । आभयाभियभावप्रतिवेधात् । तथा हि - असतस्तावत् स्वरिवणस्थेव नाभयः । केवलमसत् कारणादुत्पत्तिमेवेहते, अतोऽसतः कारणमेव स्वात्, नाभयः । सतोऽपि सर्वनिराशंसत्वात् न किवादाभयः । अथ सतः स्थितिकर्णा-दाभयः । न, स्थितेः स्थातुरव्यतिरेके तत्करणे स एव कृतः स्थात् । न च सतः करण- अस्तमस्य पुनवत्यादायोगात् । अथोत्पभस्यापि किञ्चिद्वतृत्पन्नमस्ति तेत्करणादाभयः । सर्वो-त्यनीत्यादे कारणमुख्यते, कस्यचित्तु धर्मस्योत्यादे आधार्यः । न च स्थितिरव्यतिरिक्ता स्वस्थात्, पत्तवोऽपि स्वित्यभावे सहप्यस्यावात् । यदि पुनरव्यतिरिक्ता स्थितः स्थात्, स्थिते-रव्यतिरिक्तः स भवेत्, ततः सर्वदा स्थितिरेव भवेत् । तेन सहपे सिति निवर्तमाना विदयः धर्माण्यासात् ततो व्यतिरिक्ता सा । तद्य्यसत् । व्यतिरेके हे सित वदेतुरेवासी, न अस्याधारः ।

१. प्ये उत्त मुन । २. प्रेकविधायि अ० व० । ३. स्मात् कार्य अ० व० सु० । ४. सिदाभि अ० व० किदाभि का० । ५. ताः सार्थावि का० सु० । ६. श्र्यात् प्राणा सु० । ७. प्यानिक का० । ८. करने वाअयः सु० । ९. प्रेकेण तत्क सु० । १०. तत्कारणा सु० । ११. आधारोऽनवस्थिति स्व० । १२. विरिक्ते हि सु० । व्या ० ५

- §१८. तस्य स्थितिकरणात् तदाधार इति चेत्; किमसावृत्यमा सती स्थाप्यस्य भवति, अन्यथा वा १। अतुत्पन्ना असत्त्वात् न सस्य । उत्पन्नाप्यन्यस्मात् कर्यं भावस्य, तादालय-वदुलिसिबन्धाभावात् ?। अथ तत एवोत्पद्धते नान्यतः । तथा सति तत्कार्यो स्यात् नाभयकार्यो । तत्र चोक्तं द्वणम् । तथा हि – स्वाप्येन स्थितिः क्रियते नाभयेण । अय स्थितेः । स्थितिः क्रियते धात्रयेण तर्हि अनवस्था स्वात ।
- §१९. यदि चात्रयो देहः, तदा यस्य स्थितिकारणमस्ति तस्य न विनाकः स्थात् । अद वैत्सापके सत्वप नाशहेवोर्नाषः । न नाशो नामाऽन्य एव भावात् । व्यतिरेके च नाश पर तेन कृतः सात्, न भावः। ततोऽनाशात् स्वयमेवास्त इति कि स्थितिहेतुना ?। वदि प नासहेतोनीशो यावनाशको नायाति तावत खयमेवार्स्त इति कि स्थितिहेतना ?। अथ दिना- अकात् पूर्व स्थापकेन विनाशप्रतिबन्धः क्रियते । नत् सोऽपि विनाशप्रतिबन्धोऽन्यो विना-श्यात् । ततम विनादयस्य न किंविषिति विनद्येत् । अधानन्यः, तहि विनादयः स्यापकेन क्रियेंते न स्थिति: । अथ प्रतिक्षणं विनश्वर: स्थापकादन्यया भवति, तस्यापि विनाशोऽहेतुक इति स पद प्रतिक्षणं विनाज्ञः । स च अन्यवा स्थापकादुरपत्र इति कारणमेव स्थात् , न
- §२०. अस पततो भारणोपलक्षेः कथं न स्थापकः १ । न पततो भारणं, यस्य प भारणं न तस पतनम्, पतनापतनबोः परस्पर्रिदोधात् । पूर्वं पतनं पश्चाद्यतनसिति चेत्, नै तर्हि यस पतनं तस्य धारणम् , प्रत्यक्षेणैकत्वाप्रतिपत्तेः । न क्षेकोऽवस्याता पतनेतरञ्जाप्य-परुखते ।
- §२१. स एव पतमबतिष्ठत इति एकत्वाभिमानादवस्थातुः प्रतीतिरित्ति चेतुः न, असमि- कावस्थाभिमानमात्रस्थात् । ततः प्रतिक्षणविनाशिनामपरापरदेशोत्पाद्वतासुपादानदेशोत्प-त्तिरेवै आधारसमागमकृतेति हेतुरेव विशिष्टावस्थाया आधार उच्यते ।
- §२२. किं च, गुरुणो द्रव्यस्य पततः पातप्रतिबन्धात् स्थापकः स्थाद्षि, निष्क्रियाणां तु गुणसामान्यकर्मणां किमाधारेण?। चैतन्यं च सामान्यं गुणः कर्म वा? तच सर्ववा निष्क्रियमिति नाऽधारेणास्य किंचित् । अतोऽनाधेयस्य चेतसो नाधारविनाधेन विनाशः । » कियत्कारुं तु सहस्थानमार्त्रमप्रिवासद्रवत्ववदित्युक्तम् । तस्र कायाश्रितं चेतः ।
- §२३. नापि कायात्मकम् । यतः परमाणुसंघातमात्रमेव शरीरम् । तत्तादात्म्ये प्रत्येकं सक्छपरमाणुसंवेदनप्रसङ्गः स्वात् । न च अवयञ्येको विद्यते तत्सद्भावेऽपि वा स्यागवा-विवदन्येन चैतन्यवेदनं स्यात् । अन्तःस्पष्टव्यक्तपत्वाभेति चेत् ; न, व्रणं स्प्रभ्रातोऽन्यस्यापि वहेदनारेदनं स्थात् । वच्छरीरे गृह्यमाणे चैतन्याप्रहणाद् विरुद्धधर्माध्यासेन ने तादात्म्यम् । अ तम देहकार्य देहगुणी देहात्मकं वा चैतन्यं किन्तु जन्मान्तरचैतन्योपादानमेश । जन्मान विजन्यचैतन्यचर्यायं जीवद्रव्यमिति ।

२. अयं स्थापके क० मु०। ३. विनाशस्य २० व०। ४. स्थापकेन रै. स्थाप्ना भवति मु० । न स्थितिः अ० व०। ५, करण मु०। ६. चेत् तर्हि मु०। ७. °शोत्पत्तिराधार कि० मु०। ८. प्मात्र-क्मिपि° क्ष॰ मु०। ९. °ष्यासेन तादाँ मु०।

§२४. श्रथ कथं परलोकशरीराच्छरीरान्तरसंचारः १ । वृद्धादिशरीरावस्वासंचारवत् । श्रयेकोपावानमावेन तदेकत्वात् न शरीरान्तरम् । पश्चादिशरीरं तु नैवम् । तद्यि स्वप्नान्तिकशरीरसंचारदर्शनाद् अनैकान्तिकम् । किं च, शरीरान्तरे मनःसंक्रान्तिः कथिकात् तद्वाहकत्वेनैव, नान्यथा । सा चेह पश्चादिशरीरेष्वप्युपलभ्यते । तत् कथं न शरीरान्तरसंचारोपछिधः १ । स्वयं प्राह्मतामात्रे संचारे परशरीरवत् स्वशरीरक्षताविष न व्याकुळतादयः स्युः । ।
तद्यसत् । पररक्तादिद्शेनेऽपि केषांचिद् व्याकुळितोपलक्षेरात्मशरीरक्षताविष केषांचिद्मावात् । तद्वेकजन्मपरंपरावासनादाद्यांदात्मीयमहस्मावे व्याकुळतादयः प्रवर्तन्त इति ।

§२५. अय भवतु कार्यादतीतपरलोकातुमानम्, भाविनस्तु कथं १, तद्यो च दानादि-क्रियेच्यते १। तदपि यत्किंचित्। सिद्धे हि" कार्यकारणमावे, यथा कार्यात् कारणातुमानम्, सथाऽविकलकारणात् कार्यस्मापि इत्यनैकान्तिकत्वाविदूषणं नैव संभवति।

> "कार्यकारणसङ्गावात् चैतन्येनान्यचेतसः" इति । "ववं क्षणिकपर्यायपरिणामिनि संस्थिते । गुणाः प्रकर्षमायान्ति कास्त्रेन सङ्कारिणा" ॥ [११<sup>१</sup>]

११. इति निगवितमेतत् केवल्रझानदेतुः, कुशलमखिल्यन्थो झानचारित्रदृष्टिः । सकल्यनलविहीनं साधनं तस्य सिद्धौ, कथयितुमिरमन्यद् वार्तिकस्याद् कर्वा ॥

अन्त्यसामप्रयवद्वेतुरित्यादि -

अन्त्यसामस्यवद्धेतुः संपूर्णः कार्यकृत् सदा ॥ ११ ॥ ज्योतिः साक्षात्कृतिः कश्चित् संपूर्णस्तरवदेवने ।

६१. हेतुः कारणकलायः । संपूर्ण इति अविकलः । सद्सवस्यमेव कार्यकारी । अन्यवा वर्धकः कार्योत्पत्तिने कदाचित् स्यात् । अन्त्यसामग्रथविति ज्याप्तिविषयोपदर्शनम् । अक्षिः । कार्योत्पत्तिने कदाचित् स्यात् । अन्त्यसामग्रथविति ज्याप्तिविषयोपदर्शनम् । अक्षितः । वर्धा अन्त्या कारणसामग्री । अविकलकारणं दत्वस्यमेव कार्यमुत्पादयति । यथा अन्त्या कारणसामग्री । अविकलकारणम् त्रस्वज्ञानोत्पत्तौ अतीन्द्रियमहोपरागाविसाक्षाद्रष्टा तज्ञातीयेष्वतिनिद्रयेषु जीवाविषु कम्रिविति । हेतुमेव समर्थयितुमाद् — यस्य यज्ञातीयाः पदार्थाः प्रस्यकाः, तस्या-सत्यावरणे तेऽपि प्रस्यकाः । यथा घटसमानजातीयभूतलभस्यक्षत्वे घटः । प्रस्यक्षामः कस्य- अविवृतीन्द्रियजीवाविषदार्थसज्ञातीयमहोपरागादयो भावा इति । न तावद्यमैसिद्धो हेतुः । यत्रो यो यद्विषयानुपदेशैलिक्वाविसंवादिवचनरचनानुक्रमकर्तो स तत्साक्षात्कारी । यथा-स्वृतिरात्मीयानुभववचनरचनानुक्रमकर्तो । प्रहोपरागाविशैक्विकती च स, तस्मात् साम्रा-त्कारीति । न चापौरुषेयत्वेनासिद्धत्वमभिधानीयम्, तस्य पूर्वमेव निरस्तत्वात् ।

१. तदपि खाप्रिकशरीर° मु०। २. °कान्तिः तद्वा° स० द०। ३. °दयः । तद<sup>०</sup> स० द०। ४. तदानेक° क० मु०। ५. सिद्धे कार्य अ० द०। ६. °कारिलाविक° क० मु०। ५. कारणसिति क० मु०। ८. °कारणसातीन्ति॰ क० मु०। ९. तजातीयेषु जीवा॰ क०। १०. ताददं सि॰ मु०। ११. °देशसिकः क०। १२. ब्रहोपरागादिसाक्षात्कारी तत्वास्त्रकर्तेति नवा॰ क० मु०।

ij

15

10

25

ं ६३. नतु अनुमानवाधितेयं प्रतिहा । तथा हि - देशान्तरे फालान्तरे च यहपं तहि-सर्वज्ञवादे वानीतनचक्ष्यजीनितप्रसाधसमामजातीयप्रसाधमम्, रूपशब्दवाच्यत्वाद् इवानीः मीर्मास-न्तनरूपविति । एवं रसादिष्वपि पञ्जानुमानानि भवन्ति । तथा यश्चमुर्जनितं कस्य पूर्वे-प्रस्रक्षं तद्देशान्तरावावपि नियतदेशकालरूपप्राहकं प्रस्रक्षशब्दकान्यत्वाद् , इदानीं-

तनक्षपप्रत्यक्षविति । एवं शेषेन्द्रियप्रत्यक्षेष्वपि पञ्चातुमानानि भवन्ति । तद्कम् -

''यजातीयैः प्रमाणैस्तु यज्जातीयार्थंदर्शनम्। ष्टप्टं संप्रति लोकस्य तथा कालान्तरेऽप्यभूत्॥" [ श्रोक॰ २.११३ ]

इति न च गुधाविभिर्व्यभिचारो वाच्यः । तेऽपि न खार्थमुह्रह्मय वर्तन्ते । तद्रक्तम् –

"यत्राप्यतिदायो रष्टः स खार्थानतिलङ्गनात्। दूरस्क्मादिष्टशै स्थात् न रूपे श्रोत्रवृत्तितः ॥" [ श्रे॰ २.५९४ ] "येऽपि सातिशया रहाः प्रश्रामेधायलैर्नराः । स्तोकस्तोकान्तरत्वेम न त्वतीन्द्रियदर्शनात्॥ प्राक्षोऽपि हि नरः सुक्सानधीन् द्वष्टं क्षमोऽपि सन्। संजातीरनतिकामस्रतिशेते परान् नरान् ॥" इति [तत्त्वर्ध-का॰ ३९६०,६९] "यकशास्त्रविचारेषु हस्यतेऽतिशयो महान्। म हु शास्त्रान्तरकानं ताथन्यत्रिण स्रभ्यते ॥ इत्या व्याकरणं दूरं बुद्धिः शब्दापशब्दयोः । प्रकृष्यते, न नक्षत्रतिथिप्रहणनिर्णये ॥ ज्योतिर्वित्र प्रकृष्टोऽपि चन्द्रार्भप्रहणावित्र । न भवत्यादिशम्बानां साधुत्वं बातुमईति ॥ तथा वेदेतिहासादिहानातिशयधानिष । न सर्गदेवताऽद्वष्टप्रत्यक्षीकरणक्षमः॥ दशहस्तान्तरं व्योक्षो यो नामोत्ह्रत्य गच्छति । न योजनमसी गन्तुं शकोऽभ्यासशतैरपि॥ तसादतिशयकानैरतिवृरगतैरपि। किश्चिदेयाधिकं हातुं शक्यते न त्वतीन्द्रियम् ॥" [तरवर्षं० का० ३१६४-३१६९]

इति । तत् स्थितमञ्जमानवाधितेयं प्रतिहेति ।

§ ४. तथा, अमावप्रमाणबाधिता। तथा हि — प्रत्यक्षानुमानागगोपमानार्थोपस्यमावेऽभाव-प्रमाणमेव विजयते । तैद्भावमेव दर्शयितुमाइ —

> "सर्वज्ञो राज्यते तावजेदानीमस्यवादिभिः। इष्टो न चैकदेशोऽस्ति छिङ्गं वा योऽनुमापयेत्॥ न चागमविधिः कश्चिष्रित्यः सर्वन्नवोधकः॥"

> > [तरवर्षं का ३१८६,३१८७]

🥞 ६. "वेदाहमन्ने पुरुषं महान्तमादित्यवर्णे तमसः पुरस्तात् । तमेव विदित्वा सृंत्युम-स्येति नान्यः पन्था विद्यते अयनाय" इति । तथा, "विश्वतश्रश्चदत विश्वतो मुखी, विश्वतो बाहुरत विश्वतः पात् । संबाहुभ्यां धमति संपतत्रैद्यावाभूमी जनयन् देव

**१. मनुष्पन्नातिभाषिनी प्रकृतिरदिव्यचश्चयू।दिलक्षणा, ब-दि०। २. °न्तराद्व्यो° अ० व०। ३. प्रत्य-**कारामावम्, ब रिट । ४. विदिलातिमृ मु ।

Ħ

ij

एक आस्ते" इत्यादेविंद्यमानत्वात्, इति चेत्; न, स्तुतिमात्रत्वात् एतेषां न प्रामाण्यसिति । तथा चाहः—

> "न च मनार्थवादानां तारपर्यमयकराते। न चान्यार्थप्रधानेस्तस्तद्वित्वं विधीयते॥ न चानुवदितुं शक्यं पूर्वमन्यरवोधितम्। यनादिरागमस्यायां न च सर्वको नादिमान्॥" "कृत्रिमेण त्वसत्येन स कथं प्रतिपाद्यते॥ अथ तहचनेनैव सर्वकोऽन्यः प्रतीयते॥ प्रकल्पेत कथं सिद्धिरन्योन्याश्रययोस्तयोः। सर्वकोक्तत्या वाक्यं सत्यं तेन तदस्तिता॥ कथं तदुभयं सिद्धोत् सिद्धमूळान्तराहते। असर्वक्रप्रणीतासु वचनानमूळवर्जितात्। सर्वक्रम्यगण्डलन्तः स्वधाक्यात् किन्न जानते?॥"

[तस्वसं० का० ३९८५-३९९०]

"सर्वक्रलहरां किचित् यदि पश्येम संप्रति । उपमानेन सर्वकं जानीयामें ततो वयम् ॥" [तत्त्वसं॰ का॰ ३२१५] "उपदेशो हि बुद्धादेश्वमध्यमित्रोचरः । अन्यथा नोपपश्यत सर्वको यदि नामधत् ॥" [तत्त्वसं॰ का॰ ३२९७] "बुद्धादयो ह्यवेदझास्तेषां वेदादसंभवः । उपदेशः कृतोऽतस्तैर्यामोहादेव केवलात् ॥" [तत्त्वसं॰ ३२२४] "येऽपि मन्वादयः सिद्धाः प्राधान्येन प्रयीविदः । प्रयीविदाश्रितप्रन्थास्ते वेदप्रभवोक्तयः ॥" [तत्त्वसं॰ ३२२८]

#### तदेषम् --

''प्रमाणपञ्चकं यत्र वस्तुरूपे न जायते । वस्तुसत्ताववोधार्थं तत्राभावप्रमाणता ॥'' [श्लोकः अभावः ९]

§ ६. तथोपमानवाधिता । तथा हि -

"नरान् रृष्ट्वा त्वसर्वेद्यान् सर्वानेवाधुनातनान् । त्तृत्सारह्योपमानेन दोषासर्वेद्यसाधनम्॥" [तस्वसं• का० ३२१६]

इति । तरेवमनुमानाभावप्रमाणोपमानवाधितेयं प्रतिक्षेति ।

§७. भवतु वा, तथापि निष्फला । तथा हि —

''समस्तावयवव्यक्तिविस्तरश्चानसाधेनम् । काकदन्तपरीक्षावत् क्रियमाणमनर्थकम् ॥ यथा च चश्चुषा सर्वान् भावान् वेत्तीति निष्फलम् । सर्वप्रसद्धित्वप्रतिश्चाप्यफला तथा ॥ स्वधमाधममाजञ्चसाधनप्रतिषेष्यैगेः । तत्प्रणीतागमप्राद्यदेषये हि प्रसिद्ध्यतः ॥

१. जानीयामस्ततो क० मु०। २. सर्वज्ञसहशः कथित् यदि दश्येत सम्प्रति। तदः गम्येत सर्वज्ञसद्भाव जपमावळात्॥ तस्यसं०। ३. ये हि तावद्वेद तस्यसं०। ४. सादश्यस्योपमा तस्यसं०। ५. वसाधने अ० व०। ६. वेधतः मु०।

u

21

त्तत्र सर्वजगत्स्क्ममेदबत्यमसाघने । अस्ताने क्रिस्यते लोकः संरंभाद् प्रन्थवादयोः॥"

[तरवर्ध+ ३१३४-३१४५]

"र्यतम् फर्डवेज्हानं यावद्धर्भादिगोचरम् । न तु बुक्षादिभिर्वातैरँस्ति किञ्चित् प्रयोजनम् ॥'' [ तत्त्वरं॰ ३२०३ ] "ऋत्वर्धाः पुरुषार्थोश्च यावस्तः खदिरादयः । सर्ववृक्षकता तावत् तावत्स्वेव समाप्यते ॥ **छताः सोमगुङ्ख्याद्याः काश्चित्रमार्थहेतवः**। सिद्धान्तश्रानमात्रेण खतासर्वेश्वताऽपि नः ॥ वी**हिश्**यामाकनीवारम्नामारण्योषघीरपि । श्चात्वा भवति सर्वश्चो नानर्थकशतान्यपि 🛭 तथा कतिपयेष्वेय यहाङ्गेषु तृणेष्यपि । दर्भादिच च बुद्धेचु तुणसर्वेहतेष्यते ॥ तृजीवविख्तावृक्षजातेयोऽन्याः सहस्रशः। विविका गोपयुज्यन्ते तदशनेन नाहता ॥ यत्रापि चोपयुज्यन्ते व्यक्तयो जातिलक्षिताः। आतिवानोपसँद्वाराचत्रापि व्यासिरस्ति नः ॥ **अतभ्र व्यक्तिमेदानामनभिक्रोऽपि यो नरः।** सर्वेद्रत्वफक्के प्राप्ते सर्वेद्रत्वं न वाञ्छति ॥ जरायुजाण्डजोञ्जेदसंस्वेदजचतुर्विघे । भूतप्रामेऽस्पकहोऽपि सर्वेह्रफलमञ्जूते ॥ पृथिव्यादिमहाभूतसंक्षेपहास यो नरः। सविक्तरामभिन्नेंऽपि सर्वन्नान विशिष्यते॥ भूमेर्य एकदेशको भूमिकार्येषु वर्तते । सप्तद्वीपमहीद्वानं क जु तस्योपयुज्यते ॥ तथास्पेनैव तोयेन सिखं तोयप्रयोजनम्। सोबान्सराण्यविद्याय नाइदोवेण युज्यते ॥ वहेमानन्तमेदस्य शतस्योपासनादिभिः। पश्चमिः कृतकार्यत्यादन्यात्रातमद्वणम् ॥ शरीरान्तर्गतस्यैव वायोः प्राणादिपञ्चके । **काते शेषानभिद्यत्वं नोपलम्माय जायते** ॥ ध्योद्धक्ष पृथुनः पारमज्ञात्याप्येकदेशवित् । न स व्योमानभिज्ञत्यव्यपदेशेन दुष्यति ॥"

#### **६८. धर्मकीर्तिनाऽ**प्युक्तम् --

"हामवान्युन्यते कश्चित् तदुक्तमित्यस्य । बह्नोपदेशकरणे विमलस्मनशिक्ष्माः ॥ तसावजुष्टेयगतं ज्ञानमस्य विचार्यताम् । कीटसंस्थापरिज्ञानं तस्य नः क्वोपयुज्यते ॥ देयोपादेयतस्य साम्युपायस्य वेदकः । यः प्रमाणमसाविष्टो न तु सर्वस्य वेदकः ॥ दूरं पद्यतु वा मा वा तस्त्वमिष्टं तु पद्यतु । प्रमाणं दूरदर्शी खेदेते ग्रुश्चाजुपासस्दे ॥" [ममणबा॰ १.३२-३५]

**१. एकं य फें अ० व०। २.** फलदक्षानं तस्त्रसं०। ३. °तैः सर्वैः किवित् तस्यसं०।

```
"धर्मक्रत्यनिषेधरंतु केवलोऽश्रोपयुज्यते ।
सर्वमन्यद् विजीनंस्तु पुरुषः केन वार्यते ॥" [तत्वसं॰ का॰ ३११८]
"सर्वममात्रसंविधंमत्यक्षादिनिवारणात् ।
केवलागमगम्यत्वं लप्यते पुण्यपापयोः ॥
पतावतेव मीमांसापक्षे सिकेऽपि यः पुनः ।
सर्वक्रवारणे यक्तसौः कृतं मृतमारणम् ॥
येऽपि चें च्छित्रमूलत्वाद् धर्मकत्वे इते स्रति ।
सर्वक्रान् पुरुषानादुसौः कृतं तुषस्रण्डमम् ॥"[तत्त्वसं॰ का॰ ३१४२-३१४४]
```

§ ९. किन्न, सर्वज्ञे सिद्धेऽपि न मतिज्ञातोऽर्थः सिद्ध्यति । तथा हि --

"यत् संखं नाम लोकेषु प्रत्यक्षं तदि कस्यचित् । प्रमेयनेयवस्तुत्वै र्देधिरूपरसादिवत् ॥ बातर्यत्राप्यनिर्दिष्टे पक्षे न्यूनत्वमापतेत् ।" [तत्त्वयं - स - १२१५,१९१६] "यदि बुद्धातिरिकोऽन्यः कश्चित् सर्वेष्ठतां गतः॥ हुद्भवाक्यप्रमाणस्वे तज्ज्ञानं कोपयुज्यते ।" [तस्वसं० ३२३७] "संबैद्धो यस्त्वभिषेतो न श्रुत्वार्थेन वाऽपि सः ॥" [ तत्त्वरं• ३२३६ ]' "विज्ञायते यतः पक्षः साध्यत्वेनेप्सितो भवेतः। बस्त्वीप्सिततमं पश्चं विशिष्यात् तस्य संग्रया ॥ यावज्रेयं जगत्सर्थे प्रस्यक्षं सुगतस्य तत् । तैरेष हैंतुमिः संवैः घटकुट्यादिरूपवत् ॥ तज नैवं विशिष्टोऽपि पूर्वसादेव भिचते। विशिष्टप्रहमात्रेण हेतोर्नेव विशिष्टता ॥ शक्या हि यदा हेतुः दशन्तानुप्रदेण या । वद्मान्तरेण तुस्यः स्यात् तदा काऽस्य विशिष्टता ? ॥ संत्रमेयत्वसित्येतव् यतोऽन्येष्वपि वर्तते । साधनं नियमाभाषात् तेनाकिंचित्करं हि तत् ॥" "तरः कोऽप्यस्ति सर्वज्ञः से तु सर्वज्ञ इत्यपि । साधनं यस् प्रयुज्येत अतिशैमात्रमेव तत्॥ सिसाधविवितों योऽर्थः सोऽनया नाभिषीयते । र्थैस्तुष्यते न तत्सिक्षौ किञ्चिद्स्ति प्रयोजनम् ॥ यदीयागमसत्यत्यसिद्धी सर्ववतोच्यते । म सा सर्वज्ञसामान्यसिखिमात्रेण स्वभ्यते ॥ याबद् बुद्धो न सर्वहस्तावत्तवनं मूपा। यत्र कचन सेवेंब्रे सिखे तत्सत्यता कुतः ॥ अन्यसिम् हि सर्वन्ने वचसोऽन्यस्य सत्यता।

[तस्वसं० घ० ३११०--१४]

सामानाधिकरण्ये हि तयोरक्ताक्षिता भवेत्॥"

१, निषेप्रवेति तस्यसं । २, विज्ञाननः पुरु तस्यसं २ ११८। ३, विव्यक्षः तस्यसं । ४. वेदि विच्चित्रः तस्यसं । ५. वत् सर्व नाम तस्यसं । ६. वत्यत्याद्वि मुन । ७. इति मात्रेऽपि निर्देष्ठे पक्षे तस्यसं । ८. सर्वम् इति योऽपीष्ठे नेत्यं स प्रतिपादितः तस्यसं । ६. विक् प्रतेः का मुन । १०. सस्याद् प्रमेयमि मुन । ११. सर्वमः तस्यवंत्रलमिलपि तस्यसं । १२. विक न्यूनमेव तत् तस्यसं । १३. यतु तस्यसं । १४. विज्यो स तस्यसं । १५. व्यक्तिके सन् वर्षः

§१०. "तदेवं' दोषपुष्टस पश्चसास्य न पश्चता।
इदानीं हेतुदोषेण हेतोर्द्र्षणतोष्यते ॥
वस्तोऽपीदवेयत्वं पूर्वमेव स्थितं यदा।
वस्तोऽपीदवेयत्वं पूर्वमेव स्थितं यदा।
वस्ताद्विकं नैव इतं पुंसास्ति किंस्यमः॥
एवं तावद्तिस्त्रत्वमनैकान्तिकता तथा।
पारम्पर्योपदेशेन वस्त्यः संमय्तनात्॥
असत्यार्थं च तद्वाक्यं तेन हेतोविंदस्ता।
एवं सर्वहतासिकिः कथक्किनोण्पयते॥" इति।

### §११. अत्रोध्यते --

"दशोत्पादापि मानानि मीमांसा दोषवाहिनी। सहैव दशमिः पुत्रेभारं वहति गर्दमी॥ यत्साध्यवाधनायोक्तं प्रमाणदशकं परैः। प्रामाण्ये तहिषसीषां वहु स्वादसमञ्जसम्॥"

#### तथा हि-

ø

25

"तब्द्धस्वाध्यतामात्रं मैमाण्यं यदि कल्यते । म मानं विधिवैषयं स्थादीश्वरस्य च सिखता ॥ वेदादमन्ने पुरुषं महान्तमित्यादिषक्षेत्रवयोऽममाणम् । तब्द्धस्याद्यत्यसमानभाषाञ्जभूधरादेरपि कर्द्यसिद्धिः ॥ संस्थानशब्दवाच्यत्वं यतस्तस्यापि विचते । घटवद्वदिमत्कर्ता तेन तत्रापि सिध्यतु ॥ विशेषः परिदाराय यदि कल्प्येत कक्षन । नियोगादिस्तदा तस्य दोषाः शासक्रतोदिताः ॥"

हरे. तथा हि—यत् प्रमाणगोषरणारि न भवति तथ सम्मवहतिपश्ममवतरति । यथा
निवानकालनम् ।

तथा हि—किमसी स्वत्य इन्यते, परतको था ? । न तावत् पटाविपदार्थवत् स्वतकोऽभ्यक्षतः

प्रतीयते । नाप्यतुमानात्, तत्सद्भावे लिङ्गाभावात् । न च पुरुषप्रवृत्तिलिङ्गम्, तस्याः

फलामिलावकार्यत्वात् । अन्यथा "सर्गकामः" इति फलोपदर्शनं न विद्यमात् । अश्र

प्रवण्डप्रभुनियोगाम् फलाभिलावमन्तरेणापि प्रवर्तमानो हत्त्रयते । तम्, तन्नापायपरिहारस्यव 
फलत्वात् । नापि शब्देकप्रमाणसमधिगम्यता तस्य वाच्या, यतः शब्देन प्रतीयमानोऽसी

कि संबद्धेन प्रतीयते, असंबद्धेन वा ? । असंबद्धेन प्रतीतार्वतिप्रसंगः स्वात् । संबद्धेनापि

कि सामाविकसंवन्धात्, साङ्केतिकाद् वा ? । प्रथमपक्षे बालगोपालादेरपि प्रतीतिप्रसंगः ।

नद्याकाशं अनाकाशं कस्यवित् । संकेतोऽपि नियोगे प्रतीतेऽप्रतीते वा ? । यद्यप्रतीते तदाऽतिप्रसङ्गः स्वात् । प्रतीतिव्य कि तेनैव शब्दोन्तरेण चेत्; तद्पि शब्दान्तरम् गृहीतसंकेतं

अर्थतेते । इतरेतराश्रयस्यं च स्वात् । शब्दान्तरेण चेत्; तद्पि शब्दान्तरम् गृहीतसंकेतं

अर्थतेते । पुनरपि सङ्केतप्रहः शब्दान्तरेणस्वनस्या ।

रै, तदेव मु०। २. प्रमाणं क० मु०। ३. 'बाच्यं स्था' मु०। ४. विशेषपरि' स० स०। ५, तबापि मु०।६, व्योगेललम् मु०। ७. संबन्धेन मु०।८, प्रतीतावप्यति क०।९, प्रवर्तेत मु०।

§१३. किन्नासावेकोऽनेको वा है। एकमेत्; सर्वपुरुषाणां नियोगैः प्रतीतः स्वात् । जव विपर्वयात् न परस्वेति वेत्; तवापि परस्पातादिति समानम् । अनेकमेत्; प्रतिपुरुषमसा-भारततथा न संकेतिकया स्वात् । किन्न, शब्दप्रमाणेकसमिवगन्यतयाः सक्वे आकाश-कुसुमस्वापि सक्वमासक्वेत, विशेषो वा वक्तव्यः । न च शब्दप्रवृक्तिमान्नेण सक्वं युज्यते । अन्यया दौराः वन्न(क्ण)गरीत्यादावपि सक्वमासक्येत । शत्र किमित् स्वतको नियोगो । वाक्यार्थः प्रतीयते ।

६१५. किन्न, यससेविस्तः, न पुरुषः प्रवर्षेतः । न हि कम्बित् निष्पन्ननिष्पादनाय
प्रवर्तते । क्षेत्रवर्तकस्य च वाक्यस्य न प्रामाण्यमुपेयते । अथ नास्तिः, तथापि न प्रामाण्यम्,
अविद्यमानविषयत्वात् । तेत्रे कमित् नियोगो वाक्यार्थतया प्रतीयते ।

§ १६. अय सन्तार् 'यागाविविषये नियुक्तोऽहमनेन' इति प्रतीतेः कथर्मप्रतीतिः १। व वधाहि — नियोक्ता सन्तो वेदे पुरुषाभाषात् । नियोक्यः पुरुषः । यागो विषयः । सक्छं चैतत् प्रतीयते । तत् कथं प्रतीतावाष्यप्रतीतिः १। तदसत् । नेयमगृहीतसंकेतस्य प्रतीतिवदेति । कि तर्हि १। येन यागं कश्चित् कुर्याण अपलब्धसास्य 'वैत्रैव गृहीतसंकेतस्य पूर्वहडानुसारेण विकल्पिका शुद्धिरत्यसमाना अन्यापोहविषयेनोत्यस्यते । नातस्यस्यव्यस्या ।

१. तियोगप्रतीतिः क० मु० । २. दारः मु० । ३. सर्व समासज्येत मु० क० । ४. "तेवा धमैतवा मु० क० । ५. तियोगकार्यः मु० । ६. सद्भावे तद्भावे वा । ७. विवयमं वाक्यं क० । ४. तियोगित हि मु० । ५. व्हाने व निरतिर्भे क० । १०. व्हानियोग क० । ११. देसस्वं क० मु० । १६. व्याने धमै मु० क० । १३. तियोगः स-डि । १४. व्हाने । प्रव क० मु० । १५. व्यानः किस्तु मु० क० । १६. कं न प्रतीतिः स० व० । १७. तदेव मु० ।

ij

§ १७. पतेन भावनादयोऽपि वाक्यार्था निरसनीयाः।

"इति चाष्यस्य ये वाष्यं नियोगं संप्रवक्षते । सरश्रम्म ते तैष्ण्यं नृतं व्यावर्षयम्यसम् विधेरंपि विभेयत्वेऽनवस्थैव प्रसज्यते। सक्ययाचकरवे तु न स्वादन्यविश्विष्टता ॥ विधिवास्यस्य कृष्क्षेण विशेषपरिकल्पने। कैरेथ मक्कितः काकैरध्यक्षे येने नेष्यते ॥ नकञ्चरवराहादिमलक्षेऽर्प्यक्षवीक्षितम्। विशेषमाञ्चिपनमुद्रः कथं माध्यक्षवाचितः॥ भनुष्यत्वे सतीरवेवं यदि हेतोविंशेषणम्। मञुष्यत्वं तदा हेतुः पूर्वस्य स्यादहेतुता ॥ जैमिन्यादिविंशेषइस्तदा नैव भवेत्तव। प्रकोन्मेषस्य चोरकर्षः कनु नाम व्यवस्थितः ॥ स्तोकस्तोकान्तरहत्वं येन पुंसः प्रसाध्यते । इन्द्रियान्तरविद्यानं नेन्द्रियान्तरवस्तुनः॥ प्राहकं 'चेति यो दोषः सोऽतीन्द्रियहराः कुतः । मधातीन्द्रियविद्यानं न रष्टं फेनसित् कचित् ॥ विनेन्द्रियं च वैश्यं कुतस्तस्य भविष्यति। सर्वदेशेषु कालेषु सर्वहो नेति यो' बदेत् ॥ तस्य सर्वेद्रता प्राप्ता सिखं चासात्समीहितम् । कामाविभाषमाजातं विद्यानं विदादं यदा ॥ तदेन्द्रियसमुत्थत्वं वैशचे नोपयोगवत्। मझाभितत्वमध्यक्षे ध्युत्पश्चेरेव कारणम् ॥ निमित्तं तु पुनस्तस्य यस्तुसाक्षात्क्रिया मता। तदेवं जैनमध्यक्षं नामुमानेन बाधितम् ॥ न प्रमाणमसावास्यं बाधकं कुत एव तत्। सर्वसंबन्धि चैंाध्यक्षं नेति तत्रेति यो वहेत् ॥ तस्य सर्वेद्यता भाषा नैकस्यास्य निवेधकृत्। मनुमानं निवेधाय यधुँच्येतास्य किंचन ॥ अलिकाबाभयालिकिः सिक्री हेतोर्विदस्ता । अर्थः <sup>(१</sup>को नोपपद्येत विनीऽसर्वद्यतां तव ॥ मपौरुषेयता नो चेमास्याः पूर्व निवेधनात्। नोपमानस्य मानत्वं बाघकं कुत एव तत् ॥ विद्योषाः पुंसि<sup>१९</sup> डक्यन्ते तेनाडक्षेत्र का कथा ।"

# तथाहि । केनित् सकछशासकाः केनिम किंनिद्विदन्ति । केनियतुर्नेदपाठकाः । केनि-द्वायत्रीमपि न पठन्ति । तत् कथमदृष्टेषु पुरुषेषु सान्यं सिक्सेत् ? ।

§ १८. नन्**कं 'दशह्सान्तरम्' इ**सादि ।

१, विशिषि का० कं० वं० । २, विधिवाधस्य सुं०। ३, विशेषः परिकारते सुं०। ४, देरेक वं०। केरवे सुं० कं०। ५, येनेष्यते कं०। ६, प्रस्तक्षेत्रकार्याणे सुं०। ७, इ माने व्या सुं०। ६, वेति सुं०। ९, 'शेषु राहेषु सुं०। १०, योऽवदत् सुं०। ११, वाष्य सुं०। १२, यश्चेकास्य सुं०। १३, केनोप वं० सुं० कं०। १४, विना सर्व कं० सं०। १५, पुंच दस्य सुं० कं०।

§ **૧**૧.

"तदससुस्यजातीयपूर्वेशीजमहत्तयः।
हेर्येषु बुद्धयस्तासां सस्यम्यासे' कुतः स्थितिः॥
निवेषं सङ्घनादेव सङ्घनं वरुयसयोः।
तवेत्वोः स्थितकपत्वाद् सङ्घनस्य स्थितात्मता॥
वस्यकोत्थमभ्युवैरुङ्गनं हि गरुत्मति।
भूषते तेन मानत्वं नोपमानस्य युक्तिमत्॥
न चागमविधिः कश्चित्तस्तिषेघाय वर्तते।
तक्कास्य वाधकं किंचित् साधकं मतिपादितम्॥
धर्माधर्मश्रतामात्रात् सिद्धमस्तत्समीहितम्।
यदुकं तदसत् माननिष्ठा नेच्छानुवर्तिनी॥"

न हि प्रमाणं वस्तुनि प्रवर्तमानं विभाषया प्रवर्तते, तेन -

"समस्तवस्तुविस्तारि सौविष्ठज्ञानमकमात्। प्रेतियज्जगतः कारस्ये किमन्यत् परिवर्जयेत्॥ धर्माधर्मी तयोः कार्ये वेश्वि नासकटार्थवित्।"

तदुक्तम् — "ते पगं जाणद् से सब्बं जाणद् ।" [आवा॰ १.३,४.१२२] तेथाहि — सक्छकर्म- ॥
कारणं सर्वप्राणिकमीणि । तत्कार्यं नरकादि । तत्कारणकार्यपरंपरायाः परमाण्यन्तपरिकाने
क्यं न सर्वक्रता १ । तस्मादावरणविगमादनन्तवस्तुक्षानम् । न च वस्तुपैरिसमाप्तिः ।
यथाहि वयमनाथनन्तरूपतां विकल्पविकानेन रात्रिदिवादीनां बुद्धामद्दे न च तत्परिसमाप्तिः ,
तथा भगवतोऽप्यनाधनन्तरूपतया साक्षात्कुर्वतो न विरोधः । अकर्रणाधीनतथा च न रक्षासादनमसङ्गः । अत पवापराधीनतथाऽनियतविषयम् । न चातीतानागतस्य वस्तुन इदानी- ॥
मस्त्रेनासदिवयम् तदिति वाच्यम् । तत्कालालिङ्गितत्वेन तस्य सन्दात् । तदावि हि
विष वहस्तु न भवेत् वदा तिभविषयं स्थात् । अन्यथा चोदनाबुद्धिरि क्यं मृतभवद्रविष्यइस्तिविषयिणी सत्योऽभ्युपेयते । तदुक्तम् —

"किंच तत्कालयोगेन तस्य साझात्किया यदा । तदेदानीमसरवेषि तस्यास्तित्वमर्ड्यटम् ॥" जन्न यस भाषी सुवल्यवतुम्यमानतया दृष्टलेनाप्रतीयमानवायां क्षत्रमञ्जान्तवा है ह वद्यसम्

"यथा स दशः शरदाविकालयुक्तस्तथा तस्य न वाधितत्वम् । तत्कालयोगस्त न तेन दशस्तथामतीतामपि नास्ति दोषः ॥" यर्षे विशेषापरिकाने , वृषणमभाणि, तदसत् । यत्रभूहामणित्रभृतिकेवलीनामतीन्द्रियार्था- अ नामहेल्ल्जीवस्थेन सुप्रसिद्धत्वात् । यथान्यदुक्तम् तदसंबद्धतयोपेश्चितमिति । विस्तरेण सर्वद्ध-वीद्दीकाषामुक्तिनिति विरम्यते ।

वाषाक्रक्कृतिकलं निश्चिष्ठप्रमाणसामान्यलक्षणसिदं विवृतं खबुद्धा । विवेत तीर्विकमतानि निरस्य नीतं ज्ञानं ज्यतीतमनसीं परमां प्रतिष्ठाम् ॥ [१२<sup>१</sup>]

।। इति श्रीशान्त्याचार्यविरचितायां वार्तिकवृत्तौ प्रथमः परिच्छेदः ॥

१. अनावेषु इतः काशः २. अवा नर्तते अश्या गुणः १. सर्वज्ञान मुण् काः । ४. प्रतिप्रवानाम् अन्दिणः ५. वनावेषु मुणः ६. परंपरापरमापंपरिण् अशः ७. वस्तुपरिज्ञानपरिष्णः काः मुणः ६. अन्यस्यः सुणः काः १. समान्युः सुणः काः १०. यवपरिण् सुणः। वस्परिण् काः । ११. अवदः, वीका काः १२. यवपरिण् सुणः। ११. जनसः सुणः काः ।

# २. प्रत्यक्षपरिच्छेदः।

§ १. एवं प्रमाणसामान्यस्थापमिधाय इदानीं संख्या-स्थाप-गोचर-फलविप्रतिपत्ति-निराकरणद्वारेण विशेषस्थाणमभिधातुकामो स्यक्तिभेदकथनमन्तरेण प्रतिस्यक्तिनयतं स्थाणं

कथयितुं न शक्यत इति व्यक्तिभेदमेव तावत् कथयितुमाह - झ्रांत्रपेश्वमित्यादि ॥

# ज्ञात्रपेक्षं प्रमेयस्य द्वैविध्यं न तु वास्तवम् ॥ १२ ॥

- § २. न हि नीलपीतवद्वस्तुस्थित्या प्रमाणविषयस्य किंचिद्वैविष्यमस्ति । किन्तु झातारम-पेक्षते – झात्रपेक्षम् । तथाहि – तदेव वस्तु कस्यचित् प्रतक्षम् , कस्यचित् परोक्षमिति ।
- § ३. नतु इदं द्वैविध्यं केन प्रतीयते ? । न तावत् प्रत्यक्षेण, परोक्षे तस्याप्रवृत्तेः । प्रवृत्तौ वा प्रसक्षतेव स्वात् । अथाकस्माद् धूमदर्शनात् परोक्षे वही प्रतीतिः प्रसक्षा, नानुमानम् । थतोऽतु व्यापिस्मरणात् मानम् अनुमानम् । न चेह तदस्ति । नैतद्स्ति । यतोऽक्षासंब-निर्धेन्यपि बस्तुनि यद्यक्षजं झानं प्रवर्तेतः तदा सकलपरोक्षवस्तुविषयं प्रवर्तेत । न हि संनि-हितासिनिहितयोः परोक्षत्वे विशेषोऽस्ति । अथ संबद्धधूमदर्शनात् नातिप्रसङ्गः । तदसत् । यतः किं तदेव घूमदर्शनं परोक्षवहिविषयं कल्प्यते ?, किं वा तज्जनितमन्यदिति । न ताव-चदेव । न हि अन्यवस्तुमाहकमन्यस्य माहकम् । न च तथाप्रतीतिरस्ति । न. हि तहेशो-ए उन्यदेशो का वहिस्तदर्शने प्रतिभासते । ननुक्तम् 'संबद्धधूमदर्शनात् तद्दर्शनम्' इति । उक्त-मिर्म, किन्त्वयुक्तम् । यतो यदाप्रतीतसंबन्धोऽपि धूमो धूमध्वजप्रतीति जनयति कि न मालिकेरद्वीपायातस्यापि ? । अथ प्रतीतसंबन्धस्याभ्यासाद् अकस्यात् प्रतीतिः संबन्धस्यूति मापेक्षते इस्युच्यते । तम्, स्वरन्नेवान्तर्जीनं संबन्धं तथा प्रस्नेति, अन्यया अँगृहीतसंबन्धन स्वास्य च को विशेषः ?। किञ्ज, प्रत्यक्षार्त् अतीतौ विशेषहरूपस्य किं न अतीतिः ?। कथे न ≈ दूरादिति चेत्; न, तत्रापि व्यक्तिविशेषात्रतीतावपि भाखरस्य रूपस्य प्रतिभासनात्, न च वयेहेति । तम परोक्षे प्रसक्षं प्रवर्तत इति । अन्यर्था परोक्षमेव तम स्पात् । न नेतरेतरा-भयस्यम् । यतः स्वकारणाःसाक्षात्कारि विज्ञानमुर्देपैद्यमानं खविषयस्य प्रत्यक्षतां व्यवस्था-पयति । तम्र परोक्षे प्रसक्षस्य प्रवृत्तिरिति । नाप्यसुमानस्य प्रसक्षे । न च मानान्तरमस्ति । सद्भावे सा विषयद्वेविष्यादित्यनर्थकमिति ।
- ५४. अत्रोच्यते । प्रत्यक्षं हीदंतमा खिववयं परिच्छिद्यदेवं न भवति तत् सकलमेव परोक्षं 
  च्यवस्थापयति । तथा परोक्षमप्यनिदन्तया खिववये प्रवर्तमानं ततोऽन्यत्प्रस्थक्षमिति व्यवस्थापयति । न च परस्परमर्नन्वयात् कस्य द्वयप्रतीतिरिति वाच्यम् । यस्मात्र ज्ञानमात्मनः
  सर्वथा भिक्षम् । किन्तु आत्मैव कर्मक्षयोपशमादिन्द्रियद्वारेण लिक्षद्वारेण वा स्वष्टास्पष्टतया
  वस्तु प्रतिपद्यत इति कथर्मनन्वयः ? । [१२]

१. इंनिषेक्ष मु०। २. अध कसा कल वर्ष मु०। ३. व्हेबद्वेषि मु०। ४. वहले कर। ५. कल्पते अरु । कर्पते मु० करा। ६. व्हेबन्यस्य (वं० ९०) च की विशेषः १ (वं० १९)। कर। ७. अन्यक्षा ग्रहीत- वर्ष मु०। ८. प्रस्क्षाप्रतीते मु०। ९. अन्यक्षापरो करु। १०. भूतायमा मु०। ११. व्यन्तवात मु० करा। १२. कथमन्वयः मु० करा।

- §२. दूरं चासमं च ते आदिर्थस्य स्वच्छावरणघनावरणादेः स तथा । दूरासमादिश्वासौ । विविधविविधविवास तयादि मिनित्ते । म्रानस्य स्पष्टास्पष्टत्वं यद्वस्तु करोति तत् प्रत्यक्षम् । विवयस तथादि प्रत्यक्षे प्रतिभासमानं दूरे घनावरणाच्छादितं चास्पष्टम् , निकटे स्वक्षणम् । स्वच्छावरणावृतं च स्पष्टम् । ने चैवं धूमात् प्रतीयमानो बहिः, दूरासमादिम्बस्येकक्षपतया प्रतिभासनात् । अत एव आह प्रोक्षं तु ततोऽन्यद्वस्तु कीर्तितम् पूर्वाचार्येरिति ।
- § ३. इह प्रामाण्यं यद्यनिमित्तं स्वात् सर्वत्र भवेत् । न पार्थवस्वमन्तरेणान्यभिमित्तं प्रमाण्यं संभवति । न द्यानयंकेत ज्ञानमात्रेण कस्यचित् प्रयोजनं, हिताहितार्थं च तदुक्तम् । स्वाति- अतो विवयवत्तया प्रामाण्यं व्याप्तम् । तद्यभावात् प्रस्यक्षपरोक्षाभ्यामन्यस्य न प्रामाण्यम् । अत आह तिभिन्तं द्विषा मानं नं त्रिधेति । त्रिधेत्युवळक्षणं चतुर्धादेः । अयोगश्च यद्यवन्न भवति तन्न प्रमाणम् । यथोभयाभिमतं मिष्याज्ञानम् । नात्ति च प्रसक्ष- म परोक्षक्यतिरिक्तस्य ज्ञानस्यार्थवस्यमिति व्यापकानुपळ्चिः । इयं चाप्रे साध्यिक्यते ।
- §४. तथा, यत् यित्रिमित्तं तैत् तस्मिन् सित भवलेव । यथान्सवीजाविसामग्रीनिमित्तो-उक्करः । अस्ति चातुमानादौ प्रामाण्यव्यवद्दारनिमित्तम्, अन्यथा प्रत्यक्षेऽपि तम्बद्दारो न स्माद् अन्यनिमित्ताभावात् । अत आह — नैक्षेति ।

§५. तथा,

''प्रमाणेतरसामान्यस्थितेरन्यधियो गतेः । प्रमाणान्तरसङ्गाषः प्रतिषेधाच कस्यचित् ॥"

अयं हि तार्किककक्ष्हामणिमन्यश्चाकोकोऽनुमानमङ्गीक्वांणोऽपि उन्मादाज्ञावतुक्यते वराकः । तमाहि — प्रत्यक्षेणाशेषप्रत्यक्षव्यकीरप्रतिपद्यमानोऽप्यर्यवस्तेन तासां साकस्येन प्रामाण्यं क्यवस्थापयञ्चनुमानव्यक्तीनां प्रत्यक्षेणाप्रहणेऽपि प्रामाण्यविभिक्ताभावेन अप्रामाण्यं क्रव्यवस्थापयञ्चनुमानं प्रतिक्षिपन् कयं नोनमत्तः ? । व्याहाराविलिङ्गाचाप्रत्यक्षं परं प्रतिपद्य तद्यं क्रासं रचयनक्ष्यमनुमानं नाभ्युपैति ? । तथा, अनुमानप्रामाण्यं विना 'नानुमानं प्रमाण्यं क्रिया 'नानुमानं प्रमान् जिति' सवयनमभ्युपगम्यानुमानप्रतिषेषं कृष्येणः सवयस्त्रेच तिरस्क्रियते । परछोकादौ प्रत्यक्षं न प्रवर्तते, तेन च तद्मावं करोतीति महत्प्रमाणकोशेलमस्य । प्रत्यक्षनिष्टतेरमाव इति चेत्; सा कि प्रत्यक्षा सती वराकी तद्मावं प्रत्येति किं वा लिङ्गभूता ? । न तावत् ॥

१. प्रतिभासन्ते हा मु०। २. नैवं मु० क०। ३. विषयवत्ता अ-दि०। ४. न त्रिबेखु क० क०। ५. विषयवे मु०। ६. भित्तं तस्मिन् मु०। ७. व्य प्रस्तं मु० क०। ८. परां प्रति अ० क०। ९. अनुमानं प्रामाण्याविनामावि नानुमानं प्रमा अ० क०। अनुमानः प्रामाण्याविनामावि नानुमानं प्रमा अ० क०। अनुमानः प्रामाण्याविनामावि नानुमानं प्रमा क०। १०. प्रतिवन्तं अ० क०। ११. व्याणकोशं क०।

प्रत्यक्षाः न दि प्रत्यक्षाभाषः प्रत्यक्षम्, अन्यथा तदभाव एव न स्मात्। यदि जिङ्गभूताः सा किं तदभावाविनाभूताः, किं वा नेति?। यदि नः तैदा कथमेकान्तेन गमयेत्?। अवाविनाभूताः, कथं नानुमानमिति?। [१३-१४]

§ १. एवमेकत्वसंख्यां निरस्थानेकत्वसंख्यां निरस्यनाह - साहदयमित्यादि ।

# सादृश्यं चेत् प्रमेयं स्यात् वैलक्षण्यं न किं तथा ॥ १४ ॥

- § २. इह 'यथा गौस्तथा गवयो यथा गवयस्तथा गौः' इत्युपमानम् । न ताबद्गोर्गवयव्यक्ति-इत्मान- विषयमस्य प्रामाण्यम् , तस्याः प्रत्यक्षेण प्रतिप्रमत्वात् । साद्ययविषयमिति चेत् ; निषेषः । महिषगवयवैरुक्षण्ये मानान्तरं स्यात् । साद्ययाभावरूपत्वाद् वैरुक्षण्यस्य नैति चेत् ; बैरुक्षण्याभावरूपं साद्ययं कि न भवति ? ।
- § ३. क्षपि च किमिदं साहद्यम् १ । न ताबत्सामान्यम्, विजातिययोक्तस्यानम्युपगमात् । क्षम धर्मसाधकत्वं साहद्यं तत्संज्ञाकरणं चोपमानस्य फलम् । तथाहि गवामावे गर्य- वासंमनेऽपि तथाविषधर्मोत्पत्तिरिति । तहिं मृतमिदानीं भट्टसामान्यम्, जीवितं सौगेतसा- ज्ञान्यम् । सौगतस्यापि हि बाहदोहीं चेकार्यक्रियाकारित्वं सामान्यनिबन्धनम् । तद्धिनो गोष्यक्तिषु सामान्यमन्तरेणापि संज्ञाकरणमुपपत्स्यतं इति किं तत्कल्पनयाः १ । यत्र धर्मसा- अवस्यं हिंसामामपि, तद्छं पापकथयेति । एवंविचेन च कल्पितेनार्थेनार्थवस्यं प्रमाणयत्ता न स्थात् । तक्कोपमानं विवयवत् । [१४]
  - § १. तदेवग्रुपमानस्य प्रामाण्यं निरस्मार्थापसेनिरसमाह अर्थापसेरिसादि । अर्थापसेने मानत्यं नियमेन विना कृतम् ।
- § २. इह पूर्व सति नियमेऽनुमानत्वं प्रस्तपादि । इदानीम् अनियमे तस्याः प्रमाणत्वं अभागितेः चक्कुर्देष्टान्तेने प्रतिपादितं निराक्रियते । चक्कुषोऽपि हि रूपे एकसामम्यधीनतारुक्त्रमानः छक्षणोऽस्त्रेष निथमः । अन्यथा यतः कुतिश्चिद् अन्यत् सर्वे प्रतियेत । नचैवम् ।
  वीते नियमेन दिना कृतं रहितं नार्थापत्तेः श्रीमाण्यमिति ।
- \$ ३. अत एवास्याः वड्भेदकथनमसत्। तथाहि इस्तस्कोटादेवं हेर्वाहक शिकानं कार्यातु-मानास् न भिषाते । न च अकिः काचिद्स्ति । दाहस्वरूपमेन हि ममादिना तिरस्क्रियते । अध्यया कि तस्य रूपं स्थात् । तम प्रस्थभूर्विकाऽर्थापत्तिः । नाष्यतुमानपूर्विका । सिंहि देमान्तरप्राप्तेरावित्यगत्मत्माने तद्भानशक्तिप्रतीतिरूपा । तैत्रापि न काचिच्छक्तिः । यदि वा समर्यकारणानुमानं तविति । तथा, शब्दपूर्विका — 'पीनो देवदस्तो दिवा न अक्टे' इति दिवामोजनिवेषं र शब्दादवेशे रात्रो भोजनप्रतीतिरर्थापत्तिरिति । सापि कारणानुमानाम भिषात इति । तथा, गोगवययोः साहत्रसमुपमानात्मतीत्म तच्छक्दवाच्यतशक्तिमर्थापस्या

१. °भूता नेति स्राव १ २. तथा स्राव स्वाव १ ३. साध्येत सुव । ४. ताबद्रीगवय कि । ५. विजाती-स्था तस्यानस्य सुव । ६, °मानफलम् कव्र सुव । ७. तथा गवा कव । ८. गवयोपसम्मेषि सुव । ६. सौयतं सा अव । १०. वाहरोहा अव स्व । ११. संस्थानारण स्व । १२. वन्ते प्रति कव । १३. वनेवमिति निव सुव । १४. प्रमाणलमिति कव्र सुव । १५. शकेशी स्व । १६. तबाहि सुव । १७. तबाषि सुव । १८. वनेवा सुव । १९. वेसानन्तरं रात्री सुव ।

प्रवेतीति । सापि जन्यमावान कियिविति । तया, अन्दार्धाच्यमवेत्य तक्कायिकां अकिमर्था-पर्या प्रतिपैच शन्यनित्यत्यमर्थापस्या प्रतेतीति । सापि प्रथमार्थापसिनिरासेनेव विरक्षा । तथा, जीवति देवदस्तो गृहे नासीति वहिस्तदस्तित्वममावपूर्विकयाऽर्थापस्या असेति । तत्रापि देवदस्तजीवनं येन प्रमाणेन कातं तेनैव बहिरसित्यमपि, विमर्थापस्या १ । तन्नायी-परिदिष प्रमाणमिति । [१५<sup>१</sup>]

- §१. इदानीम् अभावत्रमाणं निरसितुं तत्पूर्वपक्षमुस्यापयभादः प्रमाणपञ्चकेस्यापि ।
  प्रमाणपञ्चकाः मार्वेऽभावोऽभावेन गम्यते ॥ १५॥
- §२. तथादि न तावत् प्रत्यक्षेणाभावो गम्यते । इन्द्रियसभिक्षाभावेऽपि दि ययुत्ववेद तक्षत्रक्षं सर्वाभावेषुत्ववेत । न नाभावे सोऽस्ति । तदुक्तम् —

"न ताबदिन्द्रियेणैषा" नास्तीत्युत्पाचते मतिः ! आवादिनिय संयोगो योग्यत्वादिन्द्रियस्य हि ॥" [ स्टेक्स॰ समा॰ १८ ]

- § ३. प्रत्यक्षनिषेषे चानुमानमपि तत्र निषिद्धम्, तत्पूर्वकत्वादस्य ! निर्दे अप्रसिवद्धं किन्नं कस्वविद्धम् । प्रत्यक्षस्य च तद्भहणनिषेषात् कथमभावेन कस्वविद्धमस्य प्रतिवन्धावस्यः ? । अनुमानेन प्रहणेऽनवस्या । सैवं न भवेषावि मृत्यभूतं बद्धाहकं किषदुपेयते । नापि सामान्यतो दृष्टाहिक्कात् तत्ववगतिः, कार्यादेविकस्याभाषात् । असुपप्यमानस्य चाभावाद्योपत्तिरिप न । नाष्यागमस्तत्प्रतिपादकः, तस्य क्रोकिकवैदिक-भेदेन द्विधा स्थितत्वात् । ठौकिकस्य प्रत्यक्षानुमाननिषेषेनं निषेषः । वैदिकस्याप्य-मुक्तेयविषयप्रतिपादकस्य न तत्प्रतिपादने व्यापारः । यद्षि वैदिकं वषः "क्षसद्य द्वममे मासीद्" [तैति २०० ३०० ] इत्यादि तद्र्यवादत्वेन स्वस्पप्रतिपादकं न भवतिति व्याप्यातम् । नाष्युपमानस्याभावो विषयः, तस्य द्विविधस्यापि प्रमेयान्तरप्रतिपादनात् । एत्य तत्प्रदश्च- अनिवेयेनाऽनुमीनमभ्युपगम्योक्तम् ।
- § ४. न तु तस्त्रतिपत्ती किञ्चितिक्तमस्ति । न तावद्भावः तेन सह पूर्वं कविद्यवद्धः त्वात् । दर्शनेऽपि व्यभिचारसंभवात् । यत्र यदभावो गृहीतस्त्रत्र तद्भावसापि कविद्वहणा- द्व्यभिचारे वा तयोर्थसादेव व्याप्तिमाहकात् प्रमाणात् तद्वगमः तदेव प्रमेयप्रतिपत्ती निमित्तं भविष्यतीति किं भावाक्येन लिक्केन १ । एतेन तस्त्रतिपत्तिरस्यभाविक्करवेन निराक्ता । अ
- §५. नाप्यनुपळकोः प्रतिविश्यमानवस्त्वप्रहणसमावाया लिङ्गता, तस्याः संस्थानिश्च-यात् । न तावत् प्रतिविश्यमानवस्त्पळिक्षेत्रतिवेषोऽनुपळिक्षसस्या अभावस्वेन प्रहणाः संभवे लिङ्गत्वानुपपत्तेः । न च तथाविषेनाऽन्येन लिङ्गेन तद्वहणम्, अनवस्यप्रसङ्खात् । त चागृहीताया लिङ्गता । भवतु वा तस्या प्रहणम्, तथापि स्वसाध्येन संबन्धप्रहणं पूर्वं बन्ध-व्यम् । न हि पक्षधर्मत्वनिश्चयमात्रादेनुमैयप्रतिपत्तिः । संबन्धप्रहणाभ्युपगमे सा तक्ष ॥

१. शन्दवाच्य मु० क०। २. प्रतिपाय मु०। ३. °भावेप्युत्प मु०। ४. नैवाभावे मु०। ५. दिन्दिवेरेवा न्होकवा०। ६. °निवेधेनातु क० मु०। ५. वद्धि क०। ८. 'तिहिक्के मु० क०। ९. 'भक्षत्र प्र' मु०। १०. निवेधे नि' स० व०। ११. किहम् स-दि०। १२. दक्षाऽ-प्रदेशम् मु०। १३. 'भात्रातुमे' क०।

प्रमाणं वक्तव्यम् । न तावत्सेव प्रमाणम्, तज्ञातिरिक्तेनान्येन तयोः संबन्धप्रहणाभ्युप-गमात् । न हि धूमाप्रयोः प्रतिबन्धप्रहणकाले धूमे न प्रतिबन्धप्रहः । प्रमाणान्तरसद्भावे सदेवाभावस्थानुमेयस्य प्रतिपादकमस्तु, किमनुपलक्ष्याः । अनवस्थाः च तथा प्रतिबन्धप्रहणे प्रमुखादेदीर्द्भता । तक्रोपलक्षिपतिषेधोऽनुपलक्षिलिक्षम् ।

६७. नतु क्रानाभिषानसभावोऽसक्रवहारोऽभिन्नेतः । स षानुपछण्येः पूर्वोक्तायाः साध्ये एकः । सा ष सभावहेतावन्तर्भाविता । तस्यास्तस्यादर्थान्तरस्वे कथमन्तर्भावः ? अनेष दोषः । नात्र तया स साध्यते, तस्य पुरुषेण्छायस्त्वात् । किन्तु तक्तिमिश्वदर्शनेन नैमिचिकस्य क्यवहारयोग्यत्वस्य प्रदर्शनं विवक्षितम् । एवं विषयदर्शनेन विषयी प्रदर्शत इति
सन्नाभिषानं तत्राष्ययमेषाभिप्रायः ।

§८. तथा, अन्यत्रोक्तम् -

"हेतुना यः धमभेण कार्योत्पादोऽनुमीयते।

अर्थान्तरानपेशत्वात् स समावोऽनुवर्णितः॥" [प्रमाणमा० १.६]

यदैवस्य समावहेतुना तहदुक्तेऽपि हेती । यत जत्पादशब्देनात्र महोके न कार्योत्पत्तिरभिषीयते, तसाः सामभीतोऽयोन्तरत्वेन समावत्वायोगात् । किन्तृत्पचतेऽस्मावित्युत्पादः
सममाणां योग्यतेषमुक्ता । तत् स्थितमनुपलक्षेः समावहेतावन्तर्भावः । तत्र यथा समाविषाणादौ तसामिनित्तादसम्बद्धारं करोति तथा चक्रमूद्धेन्यपि मूढो घटस्य कार्यते । यतः

अपवगुक्यते तस्य न भवता तत्र निमित्तान्तरमसम्बद्धवद्दारे स्रग्यते , तस्याविकलस्याद्रापि

<sup>्</sup>रे. किन्याः प्रति मु०। २. विधितिष्ठम् क०। ३. विष्युपतः क० अ० व०। ४. कमेण कि मु० क०। ५. व्ययम् लया यतः मु०। व्ययम् ला यतः क०। ६. सा च खः क० मु०। ७. व्येष संरक्षत् मु० क०। ८. एव तेन मु० व० क०। ९. मृत्यम् सद्ब्यः मु० क०। १०, समेते मु० क०। ११, समयः परम् मु०। १२, ताध्यमुक्तः मु०। १३, कितप्रदे मु० क०। १४, स्वस्त् तस्य विश्वस्थाः मु०।

स्त्राचात् किमिति भवाव् तत्र ने प्रवर्तेवति । तस्माव्तुपङ्ग्वेः लिङ्गाव्यस्ववहारप्रश्रुती कथनिवसुक्तम् — 'लिङ्गासावामाभावस्थातुमैयतेति' ।

- § ९. नम्बेनं सुतरां तस्यातुमेर्वता नास्ति । यतो यचिक्कत्त्वेन विविधितं तत्तम प्रतिपा-द्यति । यत्र तस्मात् प्रतीयते सोऽभावो न भवति, योग्यताया भावरूपस्वात् । तस्मारकय-मतुपछ्डवेर्छिक्कात् तस्प्रतिपत्तिरित्युच्यते १ । किन्छ, किमित्यमात्र एव पूर्वोक्ताक्षिक्कात् प्रमाणा- । स्वराहा नावसीयते १ । किमन्नोच्यते । तस्य भावव्यतिरेकेणासस्वात् । तथा चाभावो किक्कात् प्रमाणान्तराहाऽवसीयमानो न स्वत्वत्तया प्रतीयते । किन्तु देशादिविशेषणस्वेनैव प्रतिपत्तिः — अनेदानीमस्य चाभावः ।
- \$१०. न चाभावस्य देशकाळाभ्यां सह विशेषणविशेष्यभावैः, वस्तुप्रतिदेशक्रपत्वैना-सुपकार्योपकारकसभावस्यात् । नापि भावसंबंधिता तस्य युक्ता, तयोर्भिन्नकाळस्यात् । यदा ॥ बटाक्यो भावः, न तदा तदभावः । यदा तस्य सैन्दं न तदा घटोऽस्तीति कथं तस्य तस्य-वंधिता ? । न च सत्वस्य तस्यं प्रतिपत्तिः ।
- §११. अथियमुञ्यते घटो नास्तिति तयोः समानाधिकरणप्रत्ययविषयता तत् कर्षं नीकोत्पकाविषत् तयोः संबन्धभावः । अस्त्ययं प्रत्ययः । स तु संबन्धं विना भवन् निष्यात्वेन व्याक्याक्तिव्यवसापितः । यतो न प्रतिभासनिबन्धनं सन्वम् । तक्षिबन्धनत्वे ॥ तस्य नेदानी किश्चित् असद् भवेत् । प्रतिभासस्यासन्तेऽपि तन्वतः उपजायमानत्वात् । ससाद् घटसाभाव इति प्रत्ययो निष्याः ।
- § १२. विशेषणविशेष्यभावेशेत् संबन्धस्ययोरस्ति । न, तस्य संबन्धपूर्वकत्वेन स्थितस्थात् कथमत्र तम्राबोऽन्यथा पुरवेष्ठिया तयोविपर्ययो न स्थात् । द्रयते च तविष्ठ्याः
  विपर्ययः । कदाविद्विशेषणरवेनीपि व्यवस्थितं पूर्वं पश्चाद्विशेष्यरवेन विवश्चित । एवं विशेन अ
  स्येऽपि म्रहत्यम् । दमयोदमयस्परबाददोष इति चेत्; तर्वस्तत्, तयोरसंबन्धमसङ्गात् ।
  न विशेष्यस्य विशेषणेन संबन्धो नापि विशेषणस्य तथाविषेन । छपि चोभैयोद्विस्परवे
  स्रवदा तयोद्विस्पा प्रतिपत्तिभेवेत् । न चैतद् दृष्टम् । तस्याम घटस्याऽभाव इति तयोविशेवणविशेष्यमावः ।
- ११३. श्रेंय मा भूरती, विरोधस्त त्योरसीत्येयमभिधानम् । यतदसत् । तस्यित् सति । संत्रनियस्येन प्रतिमासी न स्वात्, अपि तु विरुद्धत्वेन मुद्रराविषत् । किर्झे, विरोधोऽप्यवस्थान् ध्यमाम एवं न्यतिष्ठते यद्यभावे सति भावो न स्वात् प्रकास इव तमः । न त्येवं सत्रास्ति । न हि भदे विद्यमाने कृतियत् सर्माणिमित्तादभावो भवन् भावं विरुपद्धि, प्रकाशवदेव ।

१. तत्र प्रवि सु० क०। २. मेयं नासी सु०। ३. तकाभावो स्म०। ४. व्यानी तस्य सा०। ५. व्यानी तस्य सा०। ५. व्यानी तस्य सा०। ५. व्यानी उत्तर प्रवि क०। व्यानी तः प्रवि सु०। ३. यदा द्वातस्यापतं सु०। ५. तस्यासत्तरं क०। ८. तस्य संव स०। ९. व्यास्य प्रवि सु०। १०. व्यान संव सु०। १३. व्याप्त संव सु०। १३. व्याप्त संव सु०। १३. प्रवेष्ट्र प्रवेष्

किन्तु खस्माद् मुद्ररादेविरोधिनः प्रत्ययात् स्वयमेव न भवति । न च तथा भवजमावेन विरोधमपेक्षते तस्यान्यविरोधिजन्यत्वात् ।

- §१४ अयोज्यते यया मुद्ररापेक्षयाऽसौ घटो न भवति तथा खसंबन्ध्यभावापेक्षया न भविष्यतीति किमत्रानुपपनम् १ । नतु एतदेव यत् तयोरसमानकाळल्वम् । समानकाळल्वे १ हि तयोविरोधो विन्त्येते न रेलेवमेव । अपि च, मुद्रराविवत् तस्य विरोधकत्याम्यु-पगमेऽनवस्याप्रसक्तिः । यथा मुद्ररो घटस्याभावजनकत्वात् तक्किरोधी एवमभावोऽपि अभाव वान्तरजनकत्वेन, तैदप्येयमित्यनवस्था । न चाऽकिंवित्करार्द्वत्यस्य पदार्थोन्तरस्य तथास्य- व्यपदेशः । तभ भावाभावयोविरोधोऽपि संबन्धः ।
- §१५. किन्न, तस्य शासे कार्यकारणमानत्वेन सापितत्वात् मुद्रराशपेक्षा तस्याऽसमर्थनः तरासमर्थतमोत्पादे । न तु तस्य तद्पेक्षया निवृत्तिः, स्वयमेवैकक्षणस्यायित्वेन स्वदेतोक्तिन्न-स्वात् । तम्यया तिवृत्तिः निवर्तते, स्वयमेव निवृत्तत्वात् । अन्यया तिवृत्त्ययोगात् । तस्यान भावाभावयोः कश्चित् संवन्धः । तद्भावान तस्य प्रतिपत्तिः । न हि भाववदभावो देशायनपेक्षः स्वतन्तः प्रत्यविषयः । अतो यदस्ति कथंविभिमित्तमात्रं तन्न प्रमाणगोत्तरः । यस प्रतीयते देशायपेक्षम् , तभिरूत्यमाणं न तत्त्वतोऽस्तीति कथमभावः प्रमेयः स्वात् ॥ व तक्षाव प्रवेकदाऽस्ति पश्चात् स एव न । न तु तस्य प्रभावभावः ।
  - ६१६. इतम ने तस्य निरूप्यमाणं तस्वमितः। यतोऽसी भवनधर्मा भवेद् , सम्पदा वा १ पूर्वस्मिनपश्चे वस्तुनि एव सभाव इति नाम कृतं स्वात् । उत्तरस्मिन्नपि सर्वपदार्थां-नामसस्वप्रसङ्गः । सस्वाभ्युपगमे तस्योनतासभावादवद्यंभविनी निर्वता । ततम् विरो-धिनः सर्वदा सन्निधानामाने जगति नाममानेषाप्युच्छिते ।
- §१७. अपि च तस्यैकभावसंबन्धिता भवेत्, सर्वसंबन्धिता वा? । पूर्वसिम्पहें बिशेषो वक्तव्यो येन तस्यैवासौ नान्यस्येति । तिमृष्ट्रिक्तसभावत्वादेवं भविष्यतीति अपा-स्त्रम्, अकिंपित्करत्वेन तस्याः । यथा द्वासौ तत्राकिंपित्कर्वेपि तस्य निष्टृक्तिः, तथा त्रेछोक्य-स्वापि किमिति न भवति ? । तमैकभावसंबन्धी । नापि सर्वसंबंधी एकस्य विनाश उत्पादे वा सर्वस्य विनाशोत्पादप्रसंगात् । न चैवमस्ति । तमाभावस्य केनचित्संबन्धः । तस्मात् अकृत्यनामात्रवर्शित एवाभावो न तत्त्वतः कश्चिदसीति स्थितम् ।
- ६१८. अत्राहुः एवमभावनिराकरणे पर्युदार्सि एवेको नव्यर्थः स्वात्। तत्र च द्वयी गतिः। वस्तवन्तरस्य सत्ता अन्यस्थाभावः, पदार्थान्तरत्वेन वा भावविस्वक्षणस्थाभ्युपगतस्य १। इत्तरस्थिन्यसे प्रसञ्चयप्रतिवेषे यो दोष चक्तः सोऽत्राप्यपरिहार्यः। न हि पदार्थान्तरोत्पत्ती सक्रपेणाप्रच्युतर्से पूर्ववदुपस्रव्यादकरणं, निवृत्तौ वा स्वयमेव तस्य निवृत्तेने पदार्थान्तरो- अत्यस्या किंचित्। तक्रोत्तरः पक्षः । नापि पूर्वः। तत्र स एव भावोऽन्यापेक्षयाऽभावः।

१. तथा चंबन्धामावा मु०। २. नन्वेवमेव मु०। ३. बेन, न च तरप्ये कि मु०। ४. करावेदत्य मु०। ५. रुपपत्तवात् मु० क०। ६. बात्। मुद्र मु०। ७. भुद्ररादिमपे मु० विक विक । ८. रुपपत्तवात् मु० क०। ६. बात्। मुद्र मु०। ७. भुद्ररादिमपे मु० विक । ८. रुपपत्तवात् तस्य प्रतिपत्तिः नहि भाववदस्ति कर्यं मु०। १०. इतथ तस्य मु० क०। ११. अभावस्य अन्दि०। १२. बित्कार्यपि मु०। १३. पर्युवासस्यको मु०। १४. ब्या भावस्य पूर्व क०। १५. निश्तेवां पदा मु०।

वतम् घटसः प्रष्वंसः कपालानां सत्ता । यदा च कुतिभिभित्तात् तेषां प्रष्वंसः वदा गल-न्वरामाबाद् घटसामावे प्रतिषिद्धे सत्त्वा भाव्यम् । न चैतद् दृष्टम् ।

हु १९. कि च यथा कपाळानां सत्ता घटस्माकिनित्कर्यपि प्रश्वंसः, तथा प्रैठोक्यस्मापि सा प्रसन्येत । तत्रश्रेकविनाशे सर्वविनाशः । एकोत्पादे च सर्वोत्पादः । तथाहि – दभः प्रागमादः श्रीरमात्रम्, तिभवृत्त्या तस्मोत्पादात् । यथा च प्रागमाद्यावृत्तौ दभ उत्पत्तिः । एवं पदार्थान्तरस्मापि । अय येनैवासी संवदः तस्मैवासी प्रागमादः प्रश्वंसो था । तेन न पूर्वोक्तो दोषः । वैकान्त्र – 'तेन सह संवन्ये विशेषहेत्वभावः' । तत् प्रसन्यप्रतिवेषे पैर्यु-दासहपस्माभावास्यस्म प्रमेयस्माभावात् कथं तत्प्रतिपत्तिः कृतश्चिक्ताद् द्रयते । तत्रैव-ममैवामावे प्रन्थकारैः पदार्थसंकराक्यो दोषः प्रतिपत्तिः —

"शिरे द्वि भवेदेवम्" [कोडवा० अभा० ५]

इत्यदिना ।

६२०. नैव दोषः । परात्मनार्डसस्वानैभ्युपगमे पूर्वोक्तमसीमंजस्यं प्रतिपादितम् । स्वयं त्रूपात् - स्वावयं दोषो यदि स एव भावः पररूपेणीसम् भवेत् किन्तु तस्य पररूपेणासस्यं वर्मिणो वर्मः । तथा च आत्मकः पदार्थोऽभ्युपगतो भवति । तदुक्तम् -

"सद्यपरकपाभ्यां निस्यं सदसदात्मक ।
सन्तुनि झायते" किंचित् क्षं कैश्चित्कदाचन ॥" [ कोक्या॰ अभा॰ १२ ]
न च तयोशीबासावलक्षणयोरंशियोरनेन प्रकारेणाभेद एको येनायं दोषः स्नात् किन्सु
क्षंचिद्धेदस्याप्यभ्युपगमात् । तदुक्तम् —

"धर्मयोर्जेद इष्टो हि धेंर्स्यमेदेऽपि नः स्थिते ॥" [ क्षेक्ना॰ असा॰ २० ]

६२१. क्षेत्रोक्तम् — "चेकान्तको भेदोऽस्तु तयोः, कयश्चिद्धा भेदसावविष्टः। तथा सति म् मावस्य घटाक्यस्यामावांकोनं पदार्थान्तरात् पटाक्यात् वर्थाऽसंकीर्णता यवं भीवामयांक्षयो-रिष । तत्त्रस्य पटादिवीभावांशादिष तेनासंकीर्णेनाभावान्तरेण भाव्यम् । तस्याद्व्यसंकीर्णती-प्रमुपामेऽनवस्या प्रदर्शितेव । तक्षामावांशाम्युपामेनापि पदार्थान्तरेति पदार्थान्तरस्य व्यौद्वितिहिद्धेविस्त्यसंकरसिद्धिः । किन्तु स्वदेतुतः समुपजायमाना भावाः परस्परासंकीर्ण-स्वभावा एवोपजायन्ते । अन्यथा पूर्वोक्तदोषप्रसङ्गः । तदुक्तम् "सेवभावाः सेस्तमावः ॥ स्थितयो नात्मानं परेण मिश्रयन्ति" । तत् 'नास्तिति' व्यवदारमात्रम् । न त्वभावो नाम वैश्वानग्रन्यः कमिद्विचते । भाव पवैकदा अस्ति । अन्यदा स एव न । न तु तस्याभावो

१. "सापि। तसेवा मु० क०। २. अशोकम् ष० मु० क०। ३. 'हेतुमाव: मु० क०। ४. 'तेवेवसमावे मु०। ६. 'रमनोऽस मु०। ७. 'सरपाम्य मु० क०। ४. 'लमाइसंबस्य क० क० ष०। २. 'णासद् भवेत स०। 'णासन् भवेत क०। १०. किन्य पर् मु० क०। ११. तदा च क०। १२. हायते केश्विद्र्यं किचित्कदाचन मुठोकचा०। १३. 'कथण-वोरनेन अ०। १४. धर्ममे मु०। १५. अधोकम् मु० क०। १६. एक्टिनको अ० क० सु०। १७. 'बांग्रेपि तेन पदा मु०। १८. वथास्त्रसं ४०। १९. भवांश्योग्र अ०। भवांश्योग्र स०। भवांश्योग्र स०। भवांश्योग्र पु० क०। २३. आवांश्योग्र स०। २४. अभाव अन्दि०।

यतो भावेकपरमार्था भावाः खरूपेण । पररूपेण तु न सन्तो नाप्यसन्तः । तथाभ्युपगमे पूर्वोक्तदोषेक्रिवृत्तिः । तत् स्थितमतुपछक्षेः सविशेषणाया असम्बद्धारयोग्यत्वं प्रति छिङ्गता ।

§२२. नतु अनुपलकोः कि विशेषणं येनैषमुख्यते । किमन्न प्रष्टव्यम् । निविध्यमानस्य दृश्यस्यम् । तम्न, तदानीमसँक दृश्यते । कथं तथा व्यपदिश्यते । अदृश्यमानोऽपि दृश्त- । योग्यस्येत् तदोग्यस्यम् । दर्शनामाचात् कथमवसितम् । अत्रोक्तं व्याख्यातृप्तिः — दृश्यस्यं समारोपितं तत्र, न तु वास्तवम् । अतः समारोपितदृश्यस्याभिप्रायेणानुपलक्षेः पूर्वोक्तं विशेष्णम् । एतक पूर्वावगतस्य घटस्य शश्विषणस्य चिश्वस्यत्यासस्य द्वयोरपि तुल्यं किपिति- विषे । तत् स्थितं ययोक्तिविशेषणाया अनुपलक्षेष्ट्यवहारयोग्यतास्यभावः प्रमेयम् । न तुँ मावव्यतिरिक्तोऽभावः ।

- ६२३. अत्राद्धः र्सर्वस्य झौनद्वयं समुपजायते 'इदमस्ति' 'इदं नासीति' । तयोम्य विभिन्नविषयावभासित्वाद्वेस्त्रश्चर्यं सुप्रसिद्धम्, एकस्य भावविषयत्वात् अपरस्याभावविषयः स्वात् । तत्रैतत् स्यात् इयोर्मध्ये कतरद्वावप्रतिभास्यव्यवभावस्य । नर्ते स्कृते प्रतिभार्थभेदे इतस्यः संशयः ? ।
- §२४. अत्राहुः प्रतिभासोत्पादादेव । मानो हि सामध्येजसणः आसे गीयते वैद्धिक
  श्र भेगेन चामावेन भवितव्यम् । अन्यथा तथोर्न स्वात् स्वरूपाभेदाद्वैकसण्यम् । तस्वात् तस्यासमर्थत्वेनैम भवितव्यम् । असामध्योद्वैजनकत्वम् । तस्वाच कृतः प्रतिभासः ? । सामध्ये

  वैते भावस्थैवाऽभाव इति नामकरणम् । न च तक्तिवन्धनमर्यतथात्वम् । तत् भाव एव

  वस्तवन्तरासंभैयतथोपरुभ्यमानः पूर्वोक्तं । जनद्वयं जनयति । अत इदमभावद्वानं भावपादि
  प्रसाणसामध्योद्वत्यमं न प्रमाणान्तरम् ।
- § २५. अत्रोच्यते भावसामध्योदस्योत्पादेऽस्तित्येवमुत्पत्तिः स्मात् न तु नास्तिति,
  जनकस्य भावेकस्यभावत्वात् । यथानुभवं च विकल्पेनोत्पत्तव्यस् । न त्वन्यथा विकल्पः ।
  सत्रैतद्भवेत् श्रन्यापेश्चया जनकस्य प्रतिवेधस्त्पताप्यस्तिति अतोऽयमदोषः । नैतवारु ।
  तस्योभयस्त्पत्वे पूर्वोक्तदोषानुवृत्तेः । एतव भवद्भिरेवोपगतम् 'स्वरूपेण संन् पररूपेण तु न
  सन् नासिन्निति' वैदेद्भिः । तद्भिधसभावत्वात् अस्तिति विकल्पं जनयेत् न प्रतिवेधविकल्पम् ,
  अतद्रपत्वात् । अस्ति च प्रतिवेधविकल्पो भवतां मते स्वसंवेदनप्रत्यश्चसिद्धः । स च विषयभेदात् 'पूर्वस्मात् प्रमाणान्तरम् ।
  - ६२६. नतु प्रतिषेधविकल्पस्यामावविषयत्वं तस्याजनकत्वेन प्रतिक्षिप्तम् । अत्र केचि-दाहुः — भावेऽयं नियमो जनकस्य प्रतिमासः । अभावस्त्वजनकोऽपि स्कुटप्रतिभासोत्पत्तेः प्रतिभासत इति कसुपाळभेमहि ? । न च प्रतिभासापकापो युक्तः । अपि च भावेऽप्ययं न

१. सक्षे पर मु०। २. दोवानिवृत्तिः अ० व०। ३. विमानं न ६० मु०। ४. विमानं क० मु०। ५. व्याक्तिवृत्तिः अ० व०। ३. विमानं न ६० मु०। ४. विमानं क० मु०। ५. सर्वेत्रस्य क० मु०। ९. सर्वेत्रस्य क० मु०। ९. सर्वेत्रस्य क० मु०। ९. सर्वेत्रस्य क० मु०। १३. तिह्निक मु०। १४. असामध्योच कृतः मु०। १५. व्या वाभाव मु०। १६. वितासंस्रहत्यो मु०। १५. विमानं मु०। १८. सक्षेण तु मु०। १५. भवद्भिः अ० व०। २०. विमानं मु०।

नियमो जनकसैव भावस्य प्रतिभासः । यः प्रतिभासे प्रतिभाति प्राद्याकारो वर्तमानाविष्ठको । न तस्य प्रतिभौससमानकाळस्वेन जनकत्वम् । यस्य चै जनकैता तस्यातीवत्वाम प्रतिभासः । तत्रैतद्भवेत्—जनकस्य न साक्षात् प्रतिभासः । किन्तु स्वाकारजननमेव तस्य प्राद्यत्वम् । न तु प्रतिभाससमानकाळस्वेन तद्भावस्य सामध्ये तथाविधं प्रौद्यत्वेन संभवति ।

§२७. अत्र वदन्ति — कथमसौ प्रतिभाससमानकाल आकारोऽनुपकारकत्तत्र प्रतिभाति । व चान्यस्मोपकारकत्वेऽन्यस्य प्रतिभासोऽतिप्रसंगात् । एकसामध्यधीनत्वेनातिप्रसंगनिवारणं प्रतिक्षिप्तम् । किंच, उपकार्यभावाळनकस्य भावस्य प्राझत्वेन परिकल्पितस्योपकारकत्वमनु-पपन्नम् । न च झानप्रतिभास्याकार उपकार्यः, तस्य स्वतस्वतोऽसत्त्वेनाभ्युपगमात् । अतः क्यं भावस्योपकारकत्वम् १ । मा भूत् झानाकारस्योपकारेता झानं तु परमार्थसदिरसे । तदपेश्ययोपकारकत्वं भविष्यति । एतदप्यसत् । झानप्रतिभासिन आकारस्यापरमार्यसत्त्वे ॥ तदस्यतिरेके झानस्याप्यसत्त्वप्रसन्तः तस्य चाबोधरूपता । कः पुनस्तद्रपत्तयां दोषः १ । न कश्चित् तदसत्त्वव्यतिरेकेण । यथाहि भाँद्याकारे वृत्तिविकल्पादिवाधकं प्रमाणं प्रवृत्तम-सत्त्वं प्रतिपादयति तथा तैदव्यतिरिकस्थापि बोधाकारस्यासत्त्वमावेदयेत् । तदकार्यकारणभूत एव प्राझत्वेनाभिमतो भावः प्रतिभाति । तदद्रभावोऽपि ।

§ २८. नतु एवमजनकस्यामावस्य प्रतिभास्यत्वे सर्वदा अभावप्रतीतिः स्यात् । स्वाव्यं । द्वोषो यदि वद्वाहकप्रमाणोर्त्येची निमित्तं सर्वदा स्थात् । कि पुनस्तद् यत् सर्वदा न भवति १। प्रतिषिध्यमानिपदार्थसरणम्, भाषोपलम्मञ्च । अतः प्रमाणोर्द्यसिनिमित्तान्वयञ्यतिरेकातुविधानात् कादाबित्कत्वमभावप्राहिणो न त्वभावस्य जनकत्वात्, तस्य सदैव भाषात् ।
तत् प्रमाणान्वरमभावः – एवं केचिदाहुः ।

§२९. अन्ये हुवते — अभावस्य प्रतिभासजनकत्वं किमश्रणिकत्वानेष्यते, आहोसित् अ प्रतिभासजनकत्वेन भावाद्वैस्वश्रण्यं न स्वादित्युच्यते ?। यदि पूर्वः पक्षः तदीं एतत् प्रति-समाधास्यते श्रणभङ्गभङ्गे । यथा भावस्याकिचित्वर्दर्शसहकार्यपेश्वस्थै कार्यजनकत्वं तथाऽभा-वस्यापीति वक्ष्यते । अथ द्वितीयः । सोऽपि न युक्तः । न हि जन्यर्त्वजनकत्वाद्वैस्वश्रण्यानु-पपितः । एवं श्वेवेस्वश्रण्ये जगति न किचित्कुतश्चित् विस्वश्रणं भवेत् । पूर्वोक्तस्य निमित्त-द्वयस्य संभवात् ।

§ ३०. अथ तस्मिम्सस्यपि हेतुभेदात् प्रतिभासभेदाच भावानां विलक्षणता । तद्वदभावेऽपि स्यात् । अथोच्येत — सर्वसामध्योपास्याविरहलक्षणमसत्त्वम् । तदेव चाभावोऽतः कयं तस्य

१. भो तस का मुं। २. प्रतिभासनाका का मुं। ३. यस जन अं क क मुं। ४. जनकां का। ५. प्राहकतेन मुं। ६. तस तत्त का मुं। ७. परमार्थ से मुं। ६. तस तत्त का मुं। ७. परमार्थ से मुं। ८. रेक्झान का मुं। ९. प्रसात । तस नानोभ अं का बा। प्रसात तस नोभ का मुं। १२. प्रमाणोपको का का मुं। १३. प्रमाणोपको का का मुं। १३. प्रमाणोपको का का मुं। १३. प्रमाणोपको का मुं। १४. तदेतत का मुं। १६. प्रमाणोपको का मुं। १५. प्रमाणोपको का मुं। १४. प्

जनकरवम् ? । न सामर्थ्यलक्षणं सत्त्वम्, तस्य क्षणभञ्जभक्षे निषेतस्यमानत्वात् । तद् समावस्य प्रतिमासाजनकरवात् अप्रमेथत्वमयुक्तम् ।

§ ३१. अथ न पूर्वेकिन निमित्तेन तस्वाप्रमेयता किन्तु भावेन्यतिरिक्तस्य तस्यासंभवात् प्रमुक्यते । पतत् असत्, रूपाद् रसस्य कथं भेदः ? । किमत्र प्रष्टन्यम् ? । भिन्नप्रत्ययविष
अत्यात् तस्य तस्माद्रेदे डेन्नाप्यस्तितिप्रत्ययप्रतिभास्यस्य भेदः, तस्मिन्याऽसति कथं विस्वक्षणः प्रस्तयः ? ।

§ ३२. तत्रैतत् स्यात् — न प्रतिभाखभेदाशास्त्रीतिप्रत्ययस्य पूर्वसाद्वेछक्षण्यम् । किन्तु सामगीभेदात् । नन्वेकोपछम्भानुभवाद् द्वयोठत्यादे कथं सामगीभेदः १। तैय दोषः । प्रतिषिण्यमानस्मरणस्य नास्तीतिप्रत्यये पूर्वस्मादाधिक्यात् । नर्नुं तस्यैय कथमुरपत्तिः १। न । ष्टे अप्रतिबद्धपदार्थदक्षेनेऽन्यस्य स्मरणमतिप्रसङ्गात् । एकज्ञानसंस्तर्गः प्रतिषन्ध इति चेत्; क्कव्यं वर्दि कोऽयमेकज्ञानसंस्तर्गः १। पूर्वे द्वयोः सद प्रतिभास्रतेति चेत्; तर्दि यो यत्र न दृष्टः तस्य तत्रादृर्यमानस्य प्रतिषेधो न स्यात् । प्रतिषिध्यमानस्मरणनिमित्ताभावायोग्य- तेति चेत् । साऽपि न युक्ता दर्शनं विना, कार्यानुमेयत्वात् तस्याः ।

§ ३३. अथ श्यात्—न योग्यता पूर्वोक्ताऽस्माभिभेण्यते किन्तु—'यदि प्रतिविध्यमानं वस्तु
" तत्र सिन्निहितं भवेत् तदा भूतलमिव तेत्र द्रष्टुं शक्यं स्थात्'—इयं योग्यता एकज्ञानसंसरीछक्षणा। अस्मामिष योग्यतायां नैकस्यैव प्रतिभासो भवेत्। किन्तु यावत् तत्र सिन्निहितं द्रष्टुं
शक्यं तस्य स्मरणे<sup>11</sup> सति प्रतिवेधप्रतिभासः स्थात्। न चैतदस्ति, कस्यचिवेव प्रतिभासात्।
तत्त प्रतिवेधविकस्पोत्पत्तौ प्रतिविध्यमानस्मरणं पूर्वस्थात् सामप्र्यन्तरम्। तत् नास्तीति
विकस्पो न भवेद् एकनिमित्तोत्पन्नयोः वैलक्षण्याभावात्। भवतु वा तदुत्यत्तौ सामप्र्यन्तरम्,
" तथापि नोपायभेदात् विकस्पयोभेदः किन्तु प्रतिभीसभेदात् प्रसक्षानुमानयोरिव । तदुत्वम्—

"प्रामाण्यं बस्तु विषयं क्षयोरर्थमिदां जगौ । प्रतिभासस्य भिन्नत्वादेकस्मिस्तद्योगतः ॥"

युक्तं चैतत्। अन्यथा नास्तीति प्रत्ययेऽप्रतिपत्तिरेष स्थात् । येतः प्रतिभास्यं ताबद्सस्यात् न 'र्प्रतिभाति, प्रतिभासोऽपि वश्यमाणात् स्वसंवेदननिषेधात् नैव । न च वस्त्यन्तरमस्ति । अतो नास्तीति विकल्पोत्पादानुत्पादयोः प्रतिभासाभावात् तुल्यता प्रसक्ता ।

§ ३४. अय भेदीनुमानस्य प्रतिभासस्य संभवात् प्रत्यक्षानुमानयोविषयभेदाद्रेदोऽर्स्ति, प्रमाणत्वात् । नास्तिति विकल्पस्य पुनर्ने प्रतिभासोऽर्स्ति । नापि प्रमाणत्वम् । अतः तुल्यता तस्य न युक्ता । ननु अनुमानेऽपि नैर्वे प्रतिभास्यं वस्त्वस्ति, आरोपितस्य तद्विषयत्वेनाभ्युपगमात्

१. भावाब्यति कि मुं । २. °द्रेदोऽत्रापि सं व मुं । ३. °प्रतिभासः स्यात् तदसत् तस्ति मुं । °प्रतिभासस्य कर । ४. °सणः तत्रे वा । ५. °तुभवाध्यवसाययोहत्पादे मुं । ६. व तु मुं । ७. एक्झाने सं अरु बा । ८. °संसर्गः पूर्वं कर । ९. तिईं तयोः यत्र मुर । १०. °दश्य प्रति अरु बा । ११. यदि व्रूयात् मुर । तस्याः । क्रूयात् सरु कर । १२. मिन व्रद्वं मुर । °मिन तद् कर । १२. सम् व्रद्वं मुर । °मिन तद् कर । १२. सम् व्रद्वं मुर । १५. ततः मुर । १६. न प्रतिभासो मुर । १५. मेदो नातुमानस्य अरु बर । १८. मेदेऽस्ति अरु । १९. °प्रतिश्मासोऽस्ति करु मुर । २०. नैवाप्रति अरु ।

तम नास्तीति विकल्पेऽपि न दण्डवारितम् । यथा युक्तिबाधितत्वेऽपि तद्विषयस्याभ्युपगमः, तथा नास्तीति विकल्पविषयस्यापि । तत्त्रामाण्यमप्यस्तीति विकल्पवत् नास्तीति विकल्पस्य प्रापकत्थात् न वार्यते ।

§ ३५. नतु न विधिविकल्पस्य तत्र प्रामाण्यं किन्तु दर्शनमेव स्वाकारार्पणात् तद्रपतामापनं वस्तु प्रापयत् प्रमाणम् । प्रतिवेधविकल्पेऽपि दर्शनस्येवंरूपता किमिति न कथ्यते ? । अथ विधिविकल्पस्य पारंपर्येण यो विषयो नीलादिः स प्राप्यते, प्रतिवेधविकल्पस्य तु यो विषयः तस्य न कथंचित् प्राप्तिरिति तदाकारतामापनं दर्शनं न तत्र प्रमाणम् । कथं न प्राप्तिर्यतो नीलं प्राप्यमाणं तत्प्रच्युत्यविनाभूतपीताससंसृष्टं प्राप्यते न शुद्धं तस्याश्च पदार्थंध्यवस्थानिवन्धनायाः प्रच्युतेः कथंचित् प्राप्तिरस्तीति किन्न तत्र दर्शनं प्रमाणम् ? । तदनअयुपगमे च पदार्थव्यवस्था नास्तीति उक्तं तैलीक्षणिकविरोधं प्रदर्शयद्भिः । कल्पिताया- ।
सास्याः सत्त्वाभ्युपगमाददोष इति चेत्; एतन्नातिसुभाषितम् – अकाल्पनिकवस्युव्यवस्थापक्तवं कल्पितत्वं च ।

§ ३६. अथोच्येत -- तस्याः प्रापकत्वेऽपि कथंचित् देशेनं न प्रमाणं तदर्थिकियाऽकरणात्।
ननु केयमर्यक्रिया यामसौ न करोति ? । नीलादिसाध्यामिति चेत् । तक्ष, नीलादिकापि
तुल्यम् । तेऽपि न परस्परस्पार्थिकियां कुर्वन्ति । अथ वस्त्वन्तरसाध्यार्थिकियाऽकरणेऽपि ।
स्वकार्यकर्तृत्वं तेषामस्तीत्युच्यते । तत् प्रच्युतेरपि न केनचिद्वारितम् । तथादि -- पीतायवच्छेदक्त्वं तत्प्रच्युतेभवद्भिरभ्युपगतम् । तदनुमानवद्शेनपृष्ठभाविविधिविकल्पवच प्रतिषेधविकल्पस्थापि प्रामाण्यम् । तन्नानुपल्ल्वेर्लिङ्गादसम्बद्धारयोग्यतै।ऽवसीयते । किन्तु स्रभाव
यव । से तु प्रमाणान्तरगम्यः । न ने सदुपल्पकप्रक्रमाणगम्यः पूर्वोक्षेन्यायेन ।

§३७. इतस्रीतम । यतः कश्चित् कुतश्चिदागतः पृच्छयते — 'तैते प्रदेशे चैत्रो स्थितो न अ वेति' । स प्रभात् चैत्रं स्मृत्वा तदभावमवगत्य विक न तत्र स्थितः । न च तत्र तदभावा-वगमे तस्य तदानीमिन्द्रियव्यापारः । नापि लिक्नं किंचिद्विद्यते । न चानुपपद्यमानित्वम् , नात्यागमः, उपमानं वा । न च तद्भावप्रतिपत्तिनीस्ति, प्रश्नस्योत्तरदानात् । 'नै वाध्यते, संदिग्धा वा । नापीयं स्मृतिः, पूर्वं तदभावानवगमात् । प्रतिविध्यमानपदार्थस्मरणं तदभावा-वग्मैनिमित्तम् । तव निमित्ताभावात् पूर्वं तस्य नोत्पन्नम् इदानीं प्रश्ने सति संजातम् । अ

§३८. अथोच्येते - पूर्वमेव तत्रोपलब्धिलक्षणप्राप्तीशेषवस्त्वभावप्रहणं मेचकबुद्धा । तिसन्तित यस्य स्मरणाविसहकारिकारणमस्ति वस्त्रे व्यक्तितिरस्कृतस्य गृहीतस्य स्फुटप्रति-भासविवेयता । पतदसाधु । यतोऽस्य प्रहणं भवद्विकल्पद्वयं नातिवर्तते स्वतः स्थाशेषवस्त्य-

१, °वंण विव° का मु०। २. प्रायन्तु मु०। प्राप्यते तस्या सा०। ३. कयं न का मु०। ध. °कसं विक° अ०। ५, दर्शकं का० स० मु०। ६, तम अ० स०। ७. ते च न अ०। ८. परस्यार्थ का० मु०। ६. वस सा० स०। ११. न दु सदु क० मु०। १२. °केन न्यायेन का० मु०। १३. अत्र अ०। १४. तत्र सदभा का० मु०। १५. मानः ना मु०। १६. तदप्रति मु० क०। १७. °दानात् नापीयं मु०। १८. °ममे नि क० मु०। १९. अथोत्पत्तेः प् मु०। २०. °प्राप्तावशेष मु०। २१. तस्य तस्य व्य मु० क०। २२. विशेष इति स०। विशेष्यता का० मु०।

मानस्य प्रहणम्, जन्योपसर्जनस्य वा १ । प्रीच्ये विकल्पे नैकामावस्तरणं भवेत् सर्वेषां सह मृहीतत्वात् । येतेनान्योपसर्जनत्वेन प्रहणं व्याख्यातम् । तत् स्मृतिरपि न भवति । न प सतुपलम्मकं तदवगमे किंचित् प्रमाणमस्ति । पारिशेष्यादभावाख्यात् प्रमाणात् तस्यावगमः । बदुकम् —

> "सक्तपमानं रेंष्टं च पश्चात् कश्चित् सरचि । तन्नान्यनास्तितां पृष्टस्तदैवं प्रतिपद्यते ॥" [ श्लेक्वा॰ समा॰ २८ ]

- § ३९. एसदपरे द्वयन्ति । प्रभकाछ प्वाभावावगमे तक्कावाशक्का न निवर्तेत । तथा च तक्कोत्तरम् 'मया पूर्व न दष्टतात्र तेन तदानीमसी नास्ति नेदानी' इतीहरयेव च संवितिः 'तदानीं नासीत् नेदानीम्' इति । तत्र प्रभकाछेऽभावावगमः । नतु पूर्वमप्यवगमे सर्वस्मरण-॥ सक्षणद्वणमभिद्वितम् । जमयत्र द्वणसङ्गावात् संव्ययोऽस्तु न निव्ययोऽतोऽभावस्य प्रमाणा-न्तरगम्यत्वे पूर्वोक्तः एव न्यायो न त्वनम्तराभिद्वितः [१५]
- § १. अत्रोच्यते । यत्ताबदुक्तम् 'अभावनेनिद्रयसिक्षकां भाषात् न प्रसक्षगम्योऽभाषः' अभावस्य इति तदसत् । र्यतः स्विक्षकेस्य पूर्वमेव निरस्तत्वत् । प्राप्यकारित्वे षश्चषः पृत्रकृ स्पर्शनेनिद्रयस्येव वह्नपादिना दाहावापयेत । अधाप्राप्यकारित्वे मेर्वादेः किन्न मनिषः । प्रहणम् १ । प्राप्यकारित्वेऽपि किन्न भवति १ । अयोग्यत्वात् नेति चेत्; तर्हि सोग्यतेव प्रहणे निवन्धनं न संबन्धः । तेन भाववद्भावेऽपि योग्यत्वात् अक्षमभ्यक्ष- मुत्यादयति ।
- § २. किञ्च, नेन्द्रियसंबन्धात् अत्यक्षं वस्तु किन्तु प्रत्यक्षविषयत्वात् । अन्यबाऽऽकाशा-देरपि प्रत्यक्षता स्थात् । तथा बेशक्षुवे रसस्यापि प्रतिभास्तो भवेत् तत्रापि <sup>१९</sup>संयोगस्य संयुक्त-अस्मवायद्वारेणेकार्यसमवायस्य वा संयुक्तविद्येषणभावस्यै वा भावात् ।
- § ३. नन्कम् 'योग्यत्वादिन्द्रयस्य हि' इसमायांशेनें ('वांशे) योग्यतेव नास्ति । नतु भावांशे देपि कयं योग्यता ? । विद्वयक्षानोत्पत्तेतिते चेत्। अभावांशेऽपि समानम् । वधाहि असीति क्षानस्येव नासीति क्षानस्यापीन्द्रयान्वयव्यतिरेकानुविधानं तुस्यम् । अस्त्येतत् किन्तु अन्यर्थी सिद्धं तद्भावभावित्यम् । यथा दूरीदिभिद्धीने रूपक्षानैस्यैवेन्द्रियजस्यम् , ने तद्भवस्पर्ध- क्षानस्य, तस्य क्ष्पद्दश्चेने सति भावाद् । एविनद्दापि मृतक्षप्रदेणे सति नासीति बैंगनस्य भावे तद्भावभावित्वं द्रष्टव्यम् । वद्यक्षम् ।

"गृहीत्वा वस्तुसन्नावं स्मृत्वा च मतियोगिनम् । मानसं नास्तितावानं जायतेऽसानपेक्षणात्॥" [ श्लोकः मनाः २७ ] <sup>११</sup>इति ।

६४. देतव्युक्तम् । दूरादमौ स्पर्शकानं सङ्चररूपोपलन्नादानुमानिकम् । इह तु भूतळल

१. प्राप्ते वि मुन । २. 'तात् तेव मुन । ३. परिशेषाद' कन मुन । ४. रष्ट्रापि पथा' महोकवान । ५. तदेव झन हन । ६. अमाबो नेन्द्रि' कन मुन । ५. 'भाषः तद' झन । ८. 'सत् सिंब' अन मुन । ९. तथा' मुन । १०. प्रहणनि' कन मुन । ११. तथा वा चक्षि मुन । १२. तप्रापि संबु' मुन । १३. 'भाषस्य भाषात् अन बन । १४. 'बांधेनैव यो' कन । १५. 'शे कवं कन मुन । १६. अम्यस्यात् विदं मुन । १७. धूमाद मुन । १८. 'तस् वेन्द्रि' कन मुन । १९. 'तस् तद्र' मुन । २०. 'ति विद्या' कन मुन । २१. णात् । एत' झन वन सन । २२. इति तद' कन मुन ।

15

सत्त्रविपत्तेम्य लिङ्गर्त्वनिषेधात् न स नैयायः । यथा च भैवतां भूतले ईंपलभ्यमाने असीति ज्ञानस्य,

"ततः परं पुनर्वस्तु धर्मेर्जाखादिभियंगा । शुक्राञ्चसीयते सापि प्रस्यक्षाचेन संग्रता" ॥ [श्रोडना॰ प्रसः ९२० ] इसमिधानात् प्रस्रक्षता तथा नासीति ज्ञानस्थापि ।

§ ५. किन्न, भावांशस्य प्रहणं किं वस्तवन्तरसंस्प्ष्टस्य किं वा असंस्पृष्टस्य ? । यदि संस्टष्टस्य तदा प्रत्यक्षवाधितत्वावभावः प्रमाणं न स्यात् । अथासंस्पृष्टस्य तदा कथं नाभावस्य
प्रत्यक्षता । अथ वस्तुमात्रमेव प्रतीयते, न वस्तवन्तराभावः । तत् किं वस्तवन्तरं तत्र प्रतिभाति ? । नेति चेत्; तत् कथं नै तद्भावः प्रत्यक्षप्राद्यः ? । अथ प्रत्यक्षेण न तद्भावो
नात्वभावः प्रतीयते । तदसत् । एवं हि अप्रवृत्तिनिवृत्तिकं जगत्स्यात् । तदुक्तम् — "न हि ॥
भवमनसं पद्यवस्त्रवन्त्रमेव पद्यति किन्तु सिक्तिकमिष । ततः तद्यीं न तिष्ठेस प्रतिष्ठेतेति दुस्तरं व्यसनमापष्रम्" इति । तस्याद् इदन्त्या सदसदात्मकं वस्तु परिच्छिन्दत्
प्रत्यक्षं सम्यवहारमिष असम्यवहारमिष करोति ईति न नास्तीति ज्ञानस्य पृथक्प्रामाण्यभिति ।
वदेवाइ — न. नास्तीत्थादि ।

# न, नास्तीति यतो ज्ञानं नाध्यक्षाद्विष्ठगोचरम्।

- §६. क्वविदस्तीति ज्ञानमपि कैक्किकसित्यभिषास्यते । [१६<sup>१</sup>]
- § १. नतु अभावप्रमाणनिरासे प्रमेयाभावनिरासाद् अभ्युपेतहानिः स्पादित्साह ---अमाबोऽपि चैत्सादि ।

### अभावोऽपि च नैवास्ति प्रमेयो वस्तुनः पृथक् ॥ १६ ॥

- §२. एतदुक्तं भवति नाभावो जैनैर्नाभ्युपगम्यते । किन्तु न प्रथगिति । एकं च सूत्रे । »
  "सम्जोरणाणुगयाणं 'इमं च' 'तं व' चि विभयणमञ्जूचं ।
  जब वीर-पाणियाणं" [ सन्मति० १.४७ ] इति ।
- § ३. नतु अग्नेषाभावातुभवें युगपत्स्मरणमुत्पचेत । न किञ्चिदेतत् । यतो नातुभूतं स्मर्यत एष, किन्तु अनुभूतमेर्थं । तेनाशेषाभाषानुभवेऽपि यस्य प्रतिषिष्यमानपदार्यस्मरणे प्रभाविनिमित्तमस्त, तस्यैव स्यतिः, नान्येषामिति विरोधपिटारं चाभिषास्त्रतीति । तदेवं » न प्रमाणा(भेषा)भाषः प्रमाणतेः सिद्धाति इति । अतः साधूक्तम् "द्विधा नेयविनिश्चयात्" [का० २ ] इति । [१६ ]
- ६१. यत् सूत्रे देविष्यं "प्रस्यसं क परोक्षं च" [न्याया॰ १] इत्युक्तम् , तदेव स्थाक्यातु-भाइ प्रस्यक्षमिति ।

प्रस्यक्षं विश्वतं श्वानं त्रिधे(षे)न्द्रियमनिन्द्रियम्। योगजं चेति वैश्वाचित्रक्षनावभासनम्॥ १७॥

१, 'लानिने' का मुख। २, सक्यायः वर । सैन्यासः मुख। सन्यासः कर । ३, भवता कर अरु। ध. 'के अनुप' मुख। ५, क्यं भाव' कर मुख। ६, क्यं तदभा' अरु वर । क्यं न सदामा' कर मुख। ७. अप्रवृत्तिकं कर वर्ष। ८, करोति न कर मुख। ९. जह तुव्या स्मम्मितिकः १७, 'अभावात कर । ११, 'मेन तक्षासेवा' वर्ष। १२, प्रमाणमित्रतः साभू वर्ष कर मुख। क्या १०

- §२. प्रतिगतम् अश्चं प्रत्यक्षमिति । 'प्राप्तापके'त्यादिना तत्पुरुषे परविश्वक्षताप्रतिवेधात् प्रत्यक्ष- त्रिलिक्षः प्रत्यक्षशब्दः गमनिकयेष गोत्वस्य अशाश्रितत्वमर्थसाश्चात्कारित्वस्थो- विचारः। तेनानश्चजेष्वपि तच्छब्दबाच्यता नायुक्ता । इदानीं तस्य छश्चणमाइ विश्वद्मिति ।
- § ३. अथ किमिदं वैश्वस् १ । न ताविश्वविकल्पकत्वं, अनम्युपगमात् । अय स्पष्ट-त्वम्, तदा बालापेक्षया वृद्धस्वापि प्रत्यक्षं न स्पष्टम् । तथा, दूरवस्तुनि प्रत्यक्षं चे । अय तक्कुतं; तदसत्, इन्द्रियजत्वात् । अथ त्रिधा श्वतम् प्रत्यक्षपूर्वकम्, लैक्किम्, शाब्दं चेति । तम्न, प्रत्यक्षपूर्वकस्य प्रमाणभूतस्य लैक्कित्वात् । न च तदप्रमाणम् । नापि लैक्किम्, व्याप्तिस्मरणादेश्चनुभवात् । यत् प्रत्यक्षेण परोपदेशसहकारिणा शब्दोल्लेखि मानं अन्यते तत् प्रत्यक्षपूर्वकं श्रौतम् तबाप्रमाणम्, प्रत्यक्षनिश्चितार्थे प्रवर्तमानत्वात् । तस्मात् यदुक्तम् –

#### "त्रिधा श्रुतमबिद्धवम्" [प्रमाणसं॰ का॰ २]

इति तदसंगतम् । विद्ववस्थोक्तत्वात् । येन च मृहस्य प्रस्क्षेऽपि वस्तुनि पूर्वसाधर्म्यादर्य-क्रियाकारित्वनिश्चयः क्रियते, निस्नानिस्यत्वनिश्चयो वा तहेक्किकम् । न चैवं दूरदेशादौ । वस्तुन्यस्पष्टकानमिति । तन्नेदं रुक्षणं व्यापीत्याशक्क्याह — वैशद्यमिदन्त्वेनावभासनम् इति । इदमो भावः इद्नत्वम् – साक्षात्कारित्वमित्यर्यः । तेनानुमानादेरसाक्षात्कारिणो निरासः ।

- ६४. इदानीं व्यक्तिभेदमाह । त्रिधेति । त्रयो विधाः प्रकारा यस्य तत् त्रिविधम् । त्रैविध्यमेवाह – ऐन्द्रियमनिन्द्रियं योग्जं चेति इति ।
- १५. तत्र इन्द्रियस्य इदम् ऐन्द्रियम् । तद्विपरीतमनिन्द्रियम् । योगश्चित्रवृत्तिनिरोधो ॥ घातिकर्मक्षयदेतुः । तस्माज्यातं योगजम् । चः समुचये । इतिः अवधारणे । इयदेव प्रस्रक्षम् न मानसादि । [१७]
- ६६. अथ किमिव्मिन्द्रियम्, तत्र निप्रतिपत्तिवर्शनात्। तथा हि भौतिकानीन्द्रियाणि हिन्दाणां स्थापयितुं वैशेषिकः पूर्वपक्षमुत्थापयति । नन्याहंकारिकत्वावि(कत्वमि)न्द्रि-कत्वपक्षः। याणाम् । तथा हि प्रकाशकत्वं सत्त्वधर्म इति सात्त्विकादृदंकारादिन्द्रियाणा- असुदयः। किमत्र प्रमाणमिति चेत्; अप्राप्यकारित्वम्। तब शाखाचन्द्रमसोस्तुल्यकाल- प्रहणाद्विकातम् । अन्यथा हि शाखासंबन्धोत्तरकाळं चिरेण चन्द्रमसा संबन्धाद्युग- पद्धहणं न स्थात्। अस्ति चातोऽप्राप्यकारित्वम्। तब भौतिकेषु न संभवति । प्रदीपाविषु कंवर्शनात् इत्यमौतिकत्वमन्येषामपि प्रतिपत्त्वयम् चक्चुर्द्ष्यान्तवळादेव। तथा, मह्दणु- प्रकाशकत्वात्। भौतिकं हि यावत् परिमाणं ताबत्येव कियां कुर्वद् दृष्टमिति । तथा हि अल्पपरिमाणं वास्यावि महान्तं वटवृक्षं प्राप्य छिदां न करोति इति दृष्टम् । कि तिर्दे स्वव्याप्तेपदेका एवेति । चक्चुर्र्यस्परिमाणस्वात् न पर्वतादिपरिच्छेदकं स्थात् । ततु

<sup>ै.</sup> च। अय श्रुतं **च०।** च। अय त्रिधा स्थ०। २. °वाह इन्द्रियं तद्विपरीतम् सु०। ३. °मनिन्द्रियं तद्विपरीतम् सु०। ४. असंभवात् सु० कः ०। ५. सन्याप्य सा०।

दृष्टम् । अतो न भौतिकमिति । तथाऽनियतविषयत्वाच । यदि चक्षुस्तैजसं स्मात् रूपस्यैव तद्वुणंत्वात् प्राहकं भवेत् न द्रैव्यसामान्यादेरिति । एवं शेषेच्यैपि नियमेन स्वगुण-भाहकत्वप्रसङ्घः । न चैतद् दृष्टम् । अतो न भौतिकत्वम् । इतस्य न भौतिकानीन्द्रियाणि, इन्द्रियत्वात् । यद्यत् इन्द्रियं तत्तत् अभौतिकं दृष्टम् यथा मनः तथा चेन्द्रियाणि अमूनि, तस्माभ भौतिकानि इति ।

- § २. यत्तावत् 'अप्राप्यकारित्वात्' इति साधनं तदसिद्धम् । व्यवहितार्थोनुपलक्ष्या प्राप्तेक्पलम्भात् । अन्यथा हि व्यवहितस्याम्हणम्, अन्तिके च प्रहणं न स्याद् मीतिकतः अप्राप्तेकभयत्राविशेषात् । आवरणानुपपत्तिश्च प्राप्तिप्रतिषेधकँत्वात् । सथा च साधनम् । प्राप्तिप्रतिषेधं कुर्वदावरणममहणाय कॅल्पते । दृष्टं चावरणसामध्यम् दूरे चाँपकाशकत्वम् । अतः प्रदीपस्थेव प्राप्तार्थपरिच्छेदकत्वम् । तथा च चञ्चः प्राप्तार्थन् । परिच्छेदकं व्यवहिताप्रकाशकत्वात् । यद्यद् व्यवहिताप्रकाशकं तत्तत् प्राप्तार्थपरिच्छे-दक्तम् । यथा प्रदीपः । तथा च व्यवहिताप्रकाशकं चञ्चः । तस्मात् प्राप्तार्थपरिच्छे-दक्तम् । यथा प्रदीपः । तथा च व्यवहिताप्रकाशकं चञ्चः । तस्मात् प्राप्तार्थपरिच्छेदकमिति प्राप्तिसद्भावे प्रमाणोपपत्तेः । शास्नाचन्द्रमसोः कालभेदेन संवन्धेऽप्याशुभावादुत्पळपत्रशैत-व्यतिभेदाभिमानवत् युगपदृह्णाभिमानः ।
- § ३. यच 'महद्णुप्रकाशकर्तवम्' तद्य्यन्यथासिद्धत्वात् असाधनम् । तथा हि । चधुर्व- ॥ हिर्गतम् वाशालोकसंबन्धात् विषयपरिमाणमुत्यवते महदाद्यर्घप्रकाशनम्, नौभौतिक-त्वादिति । यचोक्तम् 'तैजसत्वाद् रूपस्यैव प्रकाशकं स्थात्' इत्येतत् असत् । प्रदीपेऽदर्शनात् । ने हि प्रदीपस्तैजसत्वात् रूपस्यैव प्रकाशको दृष्टः कि तर्हि रूपद्रव्यसामान्यादेरिति । तावानेव च विषयश्चभ्रुषः । अतस्तैजसत्वं न विषयश्चभ्रुषः । अतस्तैजसत्वं न विषयश्चभ्रुषः ।
- § ४. रूपाविषु मध्ये नियमेन रूपप्रकाशकत्वम् तैन्तैजसत्वे अनुमानमिति वश्यामः । ॥
  नियमेन गन्धाविषु गन्धस्यैव प्रकाशकत्वम् वै पार्थिवत्वात् प्राणादेशित । न वैकेप्रकृतिकत्वे विषयव्यवस्थोपर्वैविधारित नानाप्रकृतिकत्वम् । तथा हि एक्समात् कारणात् उपजाताः प्रदीप-भेदाः समानविषया इत्युपञ्चभम् । तद्वविन्द्रियेषु समानविषयत्वं स्यात् । दृष्टा तु प्राणा-देर्गन्धाविषु व्यवस्थेति नानाप्रकृतिकत्वम् । तथा च नानाजात्युपादानानि इन्द्रियाणि, द्रव्यत्वे सति प्रतिनियत्वविषयम् , तक्तत् नानाजात्यु-॥
  पादानं दृष्टम् , यथा व्यजनानिलप्रदीपकस्त्रिकौदि । तथा चैतानि द्रव्यत्वे सति प्रतिनियत-विषयाणि । तस्यानाजात्युपादानानि इति । तथा चैतानि द्रव्यत्वे सति प्रतिनियत-विषयाणि । तस्यानाजात्युपादानानि इति । तथा हि ज्ञानशब्देष्वेकजार्र्युपादानत्वम् , प्रतिनियत्वविषयत्वं चेति व्यभिचारः । तद्र्थं द्रव्यत्वे सतीति विशेषणम् । न चास्य प्रमुधर्मत्वेविमतोऽप्रमाणत्वमैतिप्रसंगात् ।
  - § ५. येंबाभौतिकत्वेऽनुमानमिन्द्रियत्वेदिति । अत्र भूताद्भिनिर्वृत्तम् भौतिकम् । तत्प्रति- ॥

18

बेबेन च कारणान्तरप्रभवत्वम् । विशेषनिषेधस्य शेषाभ्यतुक्षाविषयत्वात् इति साध्यविकलो दृष्टान्तः । तथा च मनसि नै भौतिकत्वम् नाप्यभौतिकत्वमिति । अथ भूतादुत्पत्तिप्रतिवेषेन निस्तवम् । तन्नाप्यभ्युपगमन्याघातो मनस्यपि निस्तवानभ्युपगमात् । इन्द्रियत्वं च चक्त-विशेषणस्यापरोक्षक्षानजनकत्वेन नै भूतादुत्पत्तिप्रतिवेषेनेसन्यथासिद्धम् ।

- § ६. निर्मूलं चेन्द्रियाणामहंकारप्रमनत्वम् । तत्सद्भावे प्रमाणासंभवात् । तथा हि प्रधानसद्भावे सत्येषा प्रक्रिया । तस्य चासत्त्वम् वक्ष्यमाणमिति । येषां चाँसंसारमण्डल- व्यापीनीन्द्रियाणि तेषामशेषविषयप्रहणप्रसङ्गः । अयादष्टवशात् नियतदेशा वृक्तिव्यंज्यत इति चेत्; अत्र वृक्तीनां तादात्न्ये न किंचिदुक्तं स्थात् । व्यतिरेके तु तदेवेन्द्रियमिति संक्षाभेदमात्रमेव ।
- ९७. अथ नियतविषयाववोधान्यथातुपपत्त्या तदाकारतैवेन्द्रियस्य परिनिश्चीयते । तझ, अन्यथाप्युपलम्मात् । तथा हि । नियतार्थसिककर्षेऽप्युपलम्भो घटत एव । न च व्यापित्वं परस्थामीष्टतरिमित नेह प्रतन्यते इति । ईति विप्रतिपत्तीः प्रतीत्याह जीवांश्वाह् कर्मिनिर्मक्तादिति ।

# जीवांशात् कर्मनिर्भुक्तादिन्द्रियाण्यधितिष्ठतः । जातमिन्द्रियजं ज्ञानं विनेन्द्रियमनिन्द्रियम् ॥ १८॥

- \$८. जीवप्रदेश एव कर्मक्षयोपशमवान् इन्द्रियम्, नान्यत् । तथाहि किं चक्कुराधेव इन्द्रिय- रूपादि जानाति, किं वा प्रकाशयति । प्रथमपक्षे एकस्मिन् अपि इरीरे स्र रूपम् । पद्भारमानः प्राप्तुवन्ति । अहंकार-भूतानामचेतनस्थात् तरप्रकृतेरिन्द्रियस्य कथं द्रष्ट्रस्थमिति । अथ प्रकाशयति । किंश तमसि । विडाडादेर्भूयस्तेजः प्रकाशयतेव । अकिश्व मनुष्यस्य । स्रस्परवात् तेजस इति चेश्; बहुनामेकत्र दृष्टिनिपाते किन प्रकाश्चयति ।
- §९. अपि च तमः किं तेजोऽमावः किं वा वस्त्वन्तरसिति । अभावस्य नायनरहम्या-वारकत्वायोगात् । वस्त्वन्तरमपि रूपमेव रूपस्यावरणम् । अन्यया वाय्वादेरप्यावारकत्वं स्थात् । ततः तमसा रूपवता चक्ष्युर्यमीनां संयोगे तमोदर्शनमासञ्येत । कृष्णं रूपं दृष्यतः इति चेतः न, तथाविधदर्शनस्य भिन्नाक्षेऽपि भावात् । तनेन्द्रयं भौतिकम् । किन्तु आस्मै-॥ वेन्द्रियम् । तदुक्तम् — "लब्ध्युपयोगौ भाविन्द्रयमिति" [तत्वार्यं २.१८] छिन्दः कर्मस्य-योपश्चमः । एपयोग लाभिमुक्यम् ।
- §१०. यरोवम् इन्द्रियव्याघाते अन्धकारावरणादौ किन्न जानाति इत्याह इन्द्रियान् व्यिधितिष्ठत इति । एतदुक्तं भवति अनुपहतचक्कुरादिदेशेर्व्यात्मनः कर्मभयोपसमः वेतास्थागितगवाश्चतुस्यानि चक्कुरादीनि उपकरणमात्राणि, आत्मनो ज्ञानोत्पत्तौ कर्मणो अवैचिष्टयाद् । अन्यभाऽऽत्मनो व्यापित्वात् मुक्तात्ममनःसंयोगजं प्रत्यक्षं कि नोत्पैचते ।

१, सनित मौ मु०। २, कलेन भ् क० मु०। ३, प्रमाणसद्भा क० मु०। ४, वेचं वार्ष मु०। ५, पातुप मु०। ६, न्यते इति वि क० मु०। ७, क्लात् इन्द्रि मु०। ६, राहरेव क० व०। ९, दृष्टिपाते क० मु०। १०, मावेन्द्रियाण्य मु०। ११, व्यक्तेम्वेवासनः क० मु०। १२, नोपपराते क० मु०।

§११. यब भौतिकत्वसिद्धौ शासाचन्द्रमसोः स्फुटस्यापि युगपत्मतिमासस्य भ्रान्तत्वमा-शुकारित्वादुक्तम् वदीश्वरक्षानस्यापि युगपदनेकार्यमाहिणो भ्रान्तत्वमापादयति । न च तत्कमवत्, अशेषाम्रहणप्रसंगात्, एकत्रैषानन्तपर्याये उपश्चीणत्वात् । यब विषयमवाप्य विकोशित्वं चक्षुषः तत् साधनधर्ममनुकरोति । तदेवं फल्गुप्रायं परोदितग्रुपेक्षितमिति । वैक्षिकत्वं वद् "ऐन्द्रियत्वव्यपदेशः । तेन द्रव्येन्द्रियेण विना यत् प्रस्यक्षं तदनिन्द्रियम् ।

§ १. तत्र प्रन्यकारमतभेदान् दर्शयमाह - स्मृत्यृहादिकमित्यादि ।

स्मृत्युहादिकमित्येके प्रातिभं च तथाऽपरे । स्वप्तविज्ञानमित्यन्ये स्वसंवेदनमेव नः ॥ १९॥

- §२. स्मृतिश्र उँह्झ वितर्केळक्षणः । आदिमहणादवार्यः । तद्र्पमनिन्द्रियमेके अनन्त्रवीर्याद्यः । प्रतिभया 'श्रो मे आता आगमिष्यति' इसेवंरूपया निर्मितम् । अतिभया 'श्रो मे आता आगमिष्यति' इसेवंरूपया निर्मितम् । अत्यक्षम् । प्रातिभम् चापरे टीकाइतः । स्वप्नविक्षानं यत् स्पष्टग्रुत्पवाते तदस्ये अनन्तकीर्त्याद्यः । स्वसंवेदनमेव नः अस्माकम् इति ।
- § ३. एवं मन्यते वार्तिककारः अर्थाविनाभाविन एव ज्ञानस्य प्रामाण्यमुनितं न स्युतेः, अर्थमन्तरेणपि तस्या भावात् । प्रत्यक्षादेस्त्वन्यभिचारनिमित्ताभिभानात् कस्यनिक्राभिभारेऽपि न दोषः । नत्वेवं स्युतेरच्यभिचारनिमित्तं अस्ति । अमृदस्युतेस्तु पूर्वप्रत्यक्षफळस्वात् ।
  न प्रथमप्रामाण्यम् । अद्दस्तु संभयविशेष एव, कृतः तत्प्रामाण्यं स्मात् १ । अवायस्तु प्रत्यक्षान प्रथमप्रामाण्यम् । अद्दस्तु संभयविशेष एव, कृतः तत्प्रामाण्यं स्मात् १ । अवायस्तु प्रत्यक्षान प्रमाणस्त्र न तान्यां प्रमाणान्तरमिति । काकतालीयसंवादयोरपि प्रातिभ-स्वप्रविज्ञानयोः
  प्रमाणस्त्र न किचित् न प्रमाणं स्थात् । तस्मात् स्वस्य ज्ञानात्मनो वेष्नमेष
  प्रमाणमिति । [१९]
- § १. मानसं हु मनोऽभावासिरसम् । अय मनोऽभावे योग्येऽपि विषये कयं धुगपत् अ मनसः झानानुत्पत्तिः १ । एकमेतत् — 'उपयोग आभिमुख्यमिति' तद् यत्रात्मनः तज्ञ सक्ष्मम् । भवति तत्रानुत्पत्तिरिति । आभिमुख्ये हु युगपद्पि । अय 'भ्रान्ताऽसौ । नैतदस्ति । एवं हि सौगतस्य भ्रणिकत्वे सान्तराथमासप्रसङ्गदूषणम् सुदूरं निरसं स्नात् । उदुक्तम् ।

"पश्चमिर्व्यवधानेऽपि भारयव्यवहिते च या । सी क्षणध्वंसिनोऽर्थस्य नैरन्सर्थे न वेसि किम् ॥" [श्माणवा॰ ३.१३६] वसादासीब मनो नान्यविति । तदेवाह ।

> मनःसंज्ञस्य <del>जीवस्य ज्ञानावृतिशमक्षयौ ।</del> यतम्बन्नौ ततो ज्ञानयौगपयं न बुष्यति ॥ २०॥ १७ ।

१२. सन् इति संज्ञा अस्य स एव मन इत्यर्थः । तस्य ज्ञानावरणक्षयोपक्षमी स्विति न्यानिकानिका । दिव

१, श्रांवे सीण' का सु०। २, विकासि' का मु०। ३. लेक्निक्वर का मु०। ४. श्वरिन्त्रियस्य अ० सु०। ५, स्वरिक्व वितर्कलक्षण सु०। स्वरिक्ष वि का०। ६. श्वरवायस्वरूपम व०। ७. साम्स क० सु०। ८. भ्रान्तोऽसी व० क०। ९, सा मतिर्वामपर्यन्तक्षणिक्यानसिक्षणात्-प्रमाणवा०। १०, वस सु०।

15

#### § १. थोगजं व्याख्यातुमाह - जिनस्रेत्यादि ।

### जिनस्यांदोषु सर्वेषु कर्मणः प्रक्षयेऽक्रमम् । ज्ञानदुर्द्यनमन्येषां न तथेत्यागमावधः ॥ २१ ॥

- § २. रागाविजवात् जिनः । तस्यासंस्येयात्मश्रदेशेषु क्षानावरणीयस्य प्रकर्षेण अवधिगेगाजगलसम् । मनःपर्यायप्रसक्षापेक्षया क्षये । निमित्तसप्तमीयम् । तस्यानित्तात् य उपयोगः
  सर्वत्रामिमुख्यळक्षणः आत्मस्वभावो विनकरस्येव प्रकाशकस्वभावता न पुनः पश्यामीत्यस्यदादेरिय मनःसंकल्पो मनोऽभावात् । तस्यादुपयोगात् अक्रमं युगपत् । क्षानदर्शनमित्येकषद्वादः एकत्वस्यपनाय । एकमेव सामान्यविशेषेषु योगिक्षानम् , नान्येषामिति समनत्कत्वात् ।
  क्षतो नार्गमस्य "जुगवं दो निष्ध उयक्षोगा" [आव॰ ति॰ ९७९] एवंसपस्य वृद्धः —त्यागः
  सिद्धसेनाकस्येत्यर्थः । तस्याऽजिनविषयत्वात् इति । क्षेत्रिमहणं सिद्धान्ते अतिशयस्थापनार्यम् । केषिक्षनोऽपि युगपदुपयोगद्वयं नास्ति, यदि मनः स्यात् इत्यर्थः । [ २१ ]
  - § १. एवं संस्था-उक्षणवित्रतिपित्तं निराकृत्य सामान्येन विषयवित्रतिपित्तं निराकर्तुमाह स्त्रोत्सारि ।

## तत्रेन्द्रियजमध्यक्षमेकांशव्यवसायकम् । वेदनं च परोक्षं च योगजं तु तदन्यथा ॥ २२ ॥

- §२. तेषु प्रमाणेषु इन्द्रियज्ञम् एकांशेन असाकस्येन न त्वेकेनैव। तथा स्वसंवेदन-मि । एतदुक्तं भवति — अनन्तधर्माध्यासितं वस्तु न योगिप्रत्यक्षवद् इन्द्रियजप्रत्यक्षं निमार्ययति । अत एव तद् व्यवहारप्रत्यक्षम् । योगजं तु साकस्येन निमाययति । तेन निमायप्रत्यक्षमिति । [२२]
- §१. इरानी विशेषेण विषयविश्रतिपत्ति निराकर्तुमाह द्र्य्यपर्यायेत्यादि ।
   द्रव्यपर्यायसामान्यविशेषास्तस्य गोचराः ।
   अविस्पष्टास्तयेव स्युरनध्यक्षस्य गोचराः ॥ २३ ॥
  - § २. वैक्रक्षणस्य वश्यमाणस्वात् तस्य प्रत्यक्षस्य विषया इति ।
- § ३. संक्षेपार्यमिद्दैव परोक्षस्य विषयविप्रतिपत्ति निराक्तवैनाह अविस्पष्टा इति । अनिवृत्तवाऽत्रभासमाना द्रव्यपर्यायसामान्यविशेषाः परोक्षस्य विषया इति । [ २३ ]
- § १. नतु वाद्यार्थाऽभावात् कथं द्रव्यादिना विषयवत् प्रत्यक्षादि १ । अन्नोक्यते । कथवाद्यार्थवाद्यार्थसर्वामावः १ । तत्साधकप्रमाणाभावादिति चेत्; विशदतरदर्शनमेव तत्साधकं
  स्रिद्धः ।
  प्रमाणम् । स्वप्नदर्शनवदपारमार्थिकसिति चेत्; नतु किसिदमपारमार्थिकत्वम् १ । अर्थशून्यत्वसिति चेत्; इतरेतराश्रयत्वम् । तथाहि अर्थशून्यत्वेऽपारमार्थिकत्वम् , अपारमार्थिकक्तिऽर्थसून्यत्वसिति । येन चार्थो न दृष्टः स कथं श्रृयाद् अर्थो नास्तिति । परप्रसिद्धाः इति
  चेत्; न, परमसिद्धेरप्रमाणत्वात् । प्रमाणत्वे चे कथं तक्षिषेध इति ।

रै. तस्माशेषेष्वात्म-द्यु । २. "तमी तस्मा" कु मु । ३. नारामस्य मु । ४. केनसप्र" कु सु । ५. "किनो युग" अ० ६०। ६. निवापयित मु । ७. स्थाप" द्यु । ८. विषय इति कु मु । ९. "के वा कर्य-कु मु ।

- §२. अपि च अनुभूयमानस्मापि स्वप्तद्यान्तेन यद्यर्थस्याभावी ज्ञानस्मापि सभावः स्थात् । स्वप्नानुभूतस्य चार्थस्यास्यस्यं किम् अप्रतिभासमानत्वात्, किं वा अर्थकियावैकस्या- विति । न ताबदाद्यः पक्षः । तदानीं तस्यानुभूयमानत्वात् । उपल्लियः सैत्तेति चाम्युपगमः । स्वयार्थकियावैकस्यात् । तिर्दि अर्थकियाकारी जामदशायामर्थः सत्यः स्यात् ।
- § ३. विसंवादादिति चेत्। कोऽयं विसंवादः १। ज्ञानान्तरेणाम्रहणसिति चेत्; तर्हि । जामद्शायां तदस्तीति सत्यता स्थात्। वाधितत्विसिति चेत्। किसिदं वाधितत्वम् १। नेदम् इति प्रत्ययोत्पत्तिरिति चेत्; जाप्रत्यत्ययेषु तदभावात् सत्यताऽस्तु । न हि सत्यस्तम्भ- प्रत्ययेषु कदाचिद्वाधकोत्पत्तिरिति ।
- § ४. अथ स्वप्नमस्ययेष्वरपर्यक्रियाकारित्वं संवादो 'ऽवाधितत्वमस्ति । न च तस्य सस्यतो-पगता अर्थवादिना, तेन न तत् सत्यत्वे निबन्धनमिति । नैतद्क्ति । सर्वोऽपि भ्रान्तिर्रं-॥ भ्रान्तिनिबन्धना । यथा मरीचिकासु जलभान्तिः । तथा च स्वप्नप्रत्ययेषु सत्यार्थिकयानुभव-पूर्वकं स्वरणमात्रकमेर्व । न तु तत्र किञ्चिद्यंक्रियादि, अन्यथा जाप्रदनतुभूतस्य कि न कस्यचिद्यंस्य तत्रोपलम्भो मवति ।
- § ५. अपि च अर्थनिषेधः किं प्रमाणेन कियते, किं वा अप्रमाणेन १ । अप्रमाणेन कर्यं तिम्षेधः १ । प्रमाणमपि तिम्षेधकं किं वा विनाशकरवेन, किं वा विपरीतार्थोपस्थापकरवेन, किं वाऽपाहकरवेनेति । प्रथमपक्षे सिद्धोर्थः । न हि असिद्धस्य विनाशः संभवति । द्वितीयेऽपि पक्षे अर्थोऽर्यस्य वाधक इति कथं नार्थसिद्धिः । अप्राहकं तु संदेहकारि भवतु कथं तिम्षेच- धकम् १ । दश्यस्य कथं नेति चेत्; नतु पूर्वदृष्टस्यक्षानसंसिर्गिण्युपलभ्यमाने आरोपाद् हृद्धस्व म् । न चायमत्यन्तादृष्टस्य प्रकारः संभवति । श्वानात्मन्युपलभ्यमाने अदृश्येखापि वादात्म्येन निषेध इति चेत्; भवतु झानात्मनो, न भिन्नस्य । अथ भिन्नस्यानुपलभ्यात् ॥ निषेधः । तत् किम् अयं नीलावाकारोऽनुभूयते न वेति १ । अथ अस्ययमाकारः किन्तु श्वानात्मेवं, जहस्य प्रकाशाऽयोगात् । तदेवाह न जहस्येत्यावि ।

न जडस्यावभासोऽस्ति भेदाभेदविकल्पनात्। न भिन्नविषयं ज्ञानं भ्रुन्यं वा यदि वा ततः॥ २४॥

§६. प्रकाशस्य भेदे जबस्य किमायातम् १। अभेदे जबसेव न स्यात्। तेन न भिम्न- अ विषयं आनम्, किन्तु आत्मविषयमेव । न हि अभिन्नप्रकाशतां व्धानाः साम्भादयो जडा भवितुं युक्ताः।

§ ७. अय कोऽयं प्रकाशः ? । किं क्षानम्, अय क्षानविषयता ? । प्रथमपक्षे स्वाविष्म् । वितीये तु कथमर्थस्य क्षानता ? न हि प्रदीपेन प्रकाश्यमानाः स्वन्भाव्यः प्रदीपा भवन्ति । अथा तेऽपि प्रकाशस्यमावास्तदानीमेवोत्पद्यन्ते अन्यया अन्धकारेऽपि प्रकेशिरम् । अथि क वावदन्धकारेऽपि स्वन्माविः । प्रकाशपर्यायता तु प्रदीपादुत्पद्यते । तथा अर्थस्य प्रकाशपर्यायता क्षानाद्भवतु कथमर्थाभावः ? ।

१. सप्रातुमनस्य स्वार २. लब्बेः यात्र । ३. सस्पेति कात्र मुत्र । ४. संवादाबाधि कात्र मुत्र । ५. न न सस्य मुत्र । ६. 'पि आन्तिनिष' मुत्र । ७. प्रस्ये सस्य मृत्र । सप्तप्रस्येषु सस्य कात्र । ८. 'भेव च न तु स्वार ९. सदष्टस्या' कात्र मुत्र । १०. ज्ञानात्मनेव मुत्र । ११. प्रकास्येरन् मुत्र ।

- § ८. अब पूर्वमर्थास्तित्वे कि प्रमाणम् ? । निषेचे कि प्रमाणम् ? । ति अस्तु संदायः । नैसद्क्ति । यदः किमेकमेथ आनं अणस्यायित्वेन पूर्वापरयोः कालयोरर्थसन्तां न प्रतिपद्यते ?, कि वा अनेकानि परस्परकर्मतां न प्रतिपद्यत्ते, सर्वेषां वर्तमाननिष्ठत्वात्, तेन ने विवन्ति ? । प्रथमपक्षे अणावृष्वं न कि आद्यस्तुमूर्यते । तद्यासन्मरणपर्यन्तमनुभवस्यावि
  क्रिकोत्पत्तेः । द्वितीयेऽपि आनानां परस्परानतुगमेऽपि आत्माना देशकालाकाराविपर्यक्तस्यार्थस्वातुमूयमानत्वात् । पतेन सहोपलम्मनियमो निरस्तः । 'सोदरे इव सहश्रव्यस्यक्तस्यानविकान विकानार्ययोध्य मेदस्य प्रतिपावितत्वात् इति ।
- ६९. अथ सर्वे प्रत्ययाः निरास्म्बनाः, प्रत्ययस्थात्, सप्रप्रत्ययसत् इत्यर्थाभाषः । तर्हि ज्ञानास्मवेषनमपि प्रत्ययः । सोऽपि निरास्म्बनः स्थात् । इत्यते एवेति चेत्; तदेवाह् — । सून्यं वा यदि वा ततः प्रतिभासमानस्वादिति । [२४]
  - §१. तदसत् । यतो ज्ञानश्र्ययादिनोऽनुमानं कि गृहीतव्याप्तिकमुदेति, कि वाऽगृहीत-व्याप्तिकम् १ । अगृहीतव्याप्तिकं कथम् अनुमानम् १ । व्याप्तिश्रहणं च त तेनैदेतरेतराश-यत्यप्रसङ्गात् । ज्ञानान्तरेण चेत् । कथम् अद्वेतं शून्यं वा १ । तम्न किञ्चित् साधनम् अर्थ-निरासे ज्ञानश्रून्यवादिनः । तदेवाह । ज्ञानश्रून्यवत् हत्यादि ।

### इनिश्चन्यवतो नास्ति निरासेऽर्थस्य साधनम् । संवित्सिद्धप्रतिक्षेपे कथं स्यात् तद्यवस्थितिः ॥ २५ ॥

- §२. अनुमवसिद्धस्य चार्यकियाकारिणः सक्छजन्तुसाधारणस्यार्यस्य निवेषे ज्ञानशून्यः घोरपि क्यं स्वाद् व्यवस्थितिरिति । तदेवादः । संवित्तिद्धेर्त्यादि ।
- § ३. अथायमर्थः किम् अवयविरूपः किं वा परमाणुस्तरूप इति । तत्रावयविनो 
  अभवद्भिरेष निरक्तत्वात्, परमाणूनां अप्रतिभासनात् न वाझोऽयमाकारः । किन्तु ज्ञानाकार 
  यथ तथा प्रतिभातीति । नतु ज्ञानाकारेऽप्येष प्रसंगो दुर्निवारः । तथाहि तदेशत्वातदेशत्वैवीक्रत्वादिको विरोधः चित्राद्धेतेऽपि समानः । न च ज्ञानं परमाणुमात्रं चकास्ति । अथ
  यथा वाझस्यैकावयवावरणेऽपि अथयथान्तरप्रतिमासस्वक्षणो विरोधः नैवं ज्ञानाकारस्य ।
  मा मूद्यं नीलानीलाविकः केन निवार्यः ? । यथा चायमर्थः तथा सविकस्पकसिद्धौ प्रतिविपादयिष्यति इति । अत्र चहुवक्षस्यम्, तच नोक्यते प्रन्यविस्तरभयाविति । [२५]
  - ११. तदेवं बाह्यमर्थे व्यवस्थात्य इदानी द्रव्यादीनां छक्षणमाह पर्ययस्वन्तीत्यादि । पर्ययस्यन्ति पर्याया द्रव्यं द्रवति सर्वदा ।
- § २. पर्ययस्मन्ति क्षणिकत्वाद् ज्यावर्तन्त इति पर्याया इति । उपलक्षणं चैतत् सहमाविनां गुणानां रूपादीनामिति । द्रवति गच्छति तांस्तान् पर्यामान् परिणामनिस्त्वादिति " द्रव्यमिति । [२६<sup>१</sup>]
  - §१: परपरिकस्पितं सामान्यं पूर्वमेव निरस्तम् । इदानीं साभिमतं सामान्यं व्यवस्थाप-पनाद-सद्याः परिणाम् इतावि ।

१. तेन निर्व क0 मु०। २. °भ्यते मु०। ३. तथासन्म क० मु०। ४. °भवस वाकि मु०। ५. °काकारविपर्ययसा मु०। ६. सादरे क० मु०। ७. °वादिनोरत् क० व०। ८. °तिस्रहसेसारि मु०। ९. °शकानीसानीस्ता क०। १०. पर्यवसा स० मु० क०।

### सदशः परिणामो यः तत् सामान्यं द्विषा स्थितम् ॥ २६ ॥

- § २. इह भावानां सहसपरिणितः सामान्यम् । समाना एव सामान्यमिति न्यायात् । सामान्यस्य अन्यथा सहप्रसामान्यमन्तरेण अन्यसामान्ययोगेऽपि समानहरूता आकासस्य सहप्रमा इव नोपपराते । यदि चासमानानामपि सामान्ययोगात् समानहरूता मदति किं न महिषात्रयोः, पराभ्युपगतस्य सामान्यस्य वजापि माबात् । विजातीयत्वामिति चेत्; । इतरेतराभयत्वम् । तथाहि विजातीयत्वे सामान्ययोगाः, सामान्ययोगे च विजातीयत्वसिति ।
  - § ३. अपि च, सामान्येर्ने समानानां यदि समानरूपता जन्यते –

"तदा सकारणादेव सा तेषामञ्मन्यतः। तैरप्रभादपि कुर्वत्या शिशको छघवः परम्॥"

तसाइस्तुस्तरभेव समानपरिणामं सामान्यं नान्यत् । नाप्यवस्तु तस्य निवेत्स्यमानत्वाद् । इति । तत् च अर्थतारूपं विर्यपूरं च । तदेवाह — द्विषेति । [२६]

- § १. पवं सामान्यस्य छक्षणमिधाय इरानीं विशेषसरूपमाइ विपरीत इति । विपरीतो विशेषमा
- §२. साधारणाद्विपरीतः सकलर्सजातीयनिजातीयेभ्यो व्यावृत्तोऽसाधारणो वस्तुस्वभावो विश्लेष इति । [२७<sup>९</sup>]
  - § १. इदानी विषयद्वारेणैव सविकल्पकसिद्धिमाह तान् युगपदि्ति ।

#### तान्युगपद् व्यवस्यति । तेन तत् कल्पनाञ्चानं न तु शब्दार्थयोजनात् ॥ २७॥

- § २. युगपदेककाचं द्रव्यादीन् व्यवस्यति निर्माययति यतः तेन तत् प्रत्यशं काल्पना-द्वानं सविकल्पकमित्यर्थः ।
- § ३. नतु अभिकापसंसँगैयोग्यप्रतिभासा प्रतितिः कल्पना । तथाहि कल्पना योजना । सिक्ल्प- सा च न वस्तुनो रूपं निरंशस्वाद्वस्तुनः । किन्तु शब्दनिर्मितैर्वं । अत एव कप्रसक्ष- लोगः। आत्यादियोजनाऽपि शब्दयोजनानिराकरणादेव निराक्रियते । ततो न तावद् द्रव्याविकं किक्रियस्ति । भवतु वा । तथापि घटपटवद्वभासमानं न स्वप्राहिणि कल्पना- स्वमारोपयति । पारतक्येण प्रतिभासमानं कथं नेति चेत्; किमिदं पारतक्यम् १ । विशेषण- अविशेष्यभाव इति चेत्; नैतदस्ति । नहि जात्या नीळादिवद् विशेषणादि किंपिद्ति, विशेष्यस्थापि विशेषणत्वेन दर्शनात् ।
- §४. किन्न, विशेषणविशेष्ययोः किम् एकझानावभासित्वम्, स्वानेकझानावभासित्व-मिति । तत्रैकझानावभासित्वे न झायते किञ्चिद्विशेषणं किञ्चिद्विशेष्यमिति । न हि सनयो-रुपरि नामास्ति । प्रधानोपसर्जनत्वमिति चेत्; किसिदं प्रधान्यादि १ । उपकार्थोपकारकत्वमिति अ चेत्; न जन्यजनकभावादन्य उपकार्यादिभावः । न च कार्यकारणभाषः समानकास-

१. "न्येनासमा" क० मु०। २. तं पक्षा" क०। ३. "न्यलक्ष" मु०। ४. सक्सवा" क० ४०। ६. प्रारणक्तु क० मु०। ६. निर्धायति क०। निर्धायते मु०। ७. संसर्गदो" क० शु०। ८. "निर्मिता सत" भु०। न्या १९

15

योरिति । आधाराभेयभाव इति चेत्; न, तस्य पूर्वमेव निवेधात् । न हि उपर्यधोभावेन सितपदार्थद्वयव्यतिरिक्तः कश्चिदाधाराधेयभावः । न च तथा प्रतिभासे किञ्चित्पारतस्यमिति । भिश्नहानावभासित्वे का नाम कल्पना । अथ भिश्नदर्शनेन विशेषणविशेष्येऽनुभूय पञ्चात्सारणं तयोस्तक्रानं प्रत्येति । तदेतद् इष्यत एव । शब्दोक्षेतिहानं वस्तु योजयति । न तु तथा वस्तुरूपमिति ।

६५. अथ शब्दयोजितं वस्तु भविष्यतीति । तम्र । न हि अर्थे शब्दाः सन्ति, तदात्मानी वैत्याशक्क्याह – न तु श्रब्दार्थयोजनादिति ।

§ ६. शब्दश्च अर्थश्च तयोगोंजना न संभवति । [ २७ ]

§१. तत्र हि अनवस्थां प्रतिपादयति । तथाहि – नास्यतेन वाचकशब्देन अर्थो । योज्यते । शब्दस्यापि स्मरणं तद्वाचकशब्दस्यतेः । तस्यापि स्ववाचकशब्दस्यतेरित्यनवस्था । नच कल्पना ज्ञानाकार एवेति वाच्यम् , आकारवादप्रतिवेधात् । तस्याद्वस्तवेष स्थूळं सावयवम् अनुभूयमानम् , केवलानामणूनामननुभवात् प्रत्यक्षं कल्पनायुक्तम् अवस्थापयति । किमत्रान्येन प्रमाणेनेति ? । एतदेवाह – निरंशोत्यादि ।

# निरंशपरमाणूनामभासे स्वौल्यवेदने । प्रत्यक्षं कल्पनायुक्तं प्रत्यक्षेणैव सिध्यति ॥ २८॥ [ २८ ]

§१. नतु किमिदं स्थोल्यम् १ । किं परमाण्यात्मकम्, किं वा परमाणुजन्यमिति १ । न तावत् परमाण्यात्मकम् । तद्धि पूर्वापरादिति रमेत्मुपलभ्यते । न चैकस्य परमाणो-रसावस्ति । बहुनां भविष्यतीति चेत्; नैतदस्ति । नहि निरंशपरमाणोः कश्चित् परमाणुः पूर्वः कश्चित् पश्चिमः उत्तरो दक्षिणो वा संभवति । तथाहि — यस्यावधिरूपस्यांशस्य अस्तास्ताः एकः परमाणुः पूर्वो दष्टः तस्यैयावधिरूपस्य अपरोऽपि प्रस्यासमः । ततः तद्वधिरूपया प्रत्यासस्या यथेकः पूर्वोऽपरोऽपि पूर्वः स्थात् । एवं शेषेष्वपि वाष्यम् । तश्च परमाण्यास्मकं स्थोल्यमिति ।

§२. नापि परमाणुजन्यम् । यतः परमाणुभिः किं संयुँकैर्जन्यते किंवा असंयुक्तैरिति ? । तत्र यदि संयुक्तैः, तदा "पिण्डः स्यादणुमात्रकः" [ निकः विः १२ ] तथाहि — परमाण्वन्तरेण संयोगः किम् एकदेशेन, किंवा सर्वात्मनेति ? । तत्र न तावत् प्रथमः पक्षः, 'निर्देशत्वात् परमाणुनाम् । द्वितीयपक्षे तु सर्वपरमाणुनामेकस्मिन् परमाणौ प्रवेशः स्वादिति ।

§ ३. अथासंयुक्ता योग्यदेशव्यवस्थिताः स्थौल्यं जनयन्ति । प्रतिभासं 'किं न जन-यन्ति १ । तत्र बाधकस्य प्रतिपादनात् वरं प्रतिभासधर्मः । अस्ति हि कश्चित् वस्तुधर्मो नीखत्वादिलक्षणः । कश्चित् प्रतिभासधर्मः यो बहुषु प्रतिभासमानेषु प्रतिभाति, यथा » केशकलाप इति । तस्मान्न स्थौल्यम् वस्तु यत् सावयवं प्रतीयेतेति । एतदेषाह् — नासंयुक्तैरिखादि ।

१. ° बंबीति का । २. परादिश्मे मुर्ण ३. कि चंयुकैरिति कार्ण कि चंयुकैरिती मुर्ण ४. भनिरें कार्ण मुर्ण ५. ° कार्याप्रति कार्ण ५. कार्य कार्ण मुर्ण कार्ण ५. ° कार्याप्रति कार्ण ६. कार्य कार्य भागे मुर्ण कार्ण। ५. कार्य कार्य

# नासंयुक्तैर्न संयुक्तैर्निरंशैः क्रियते महत्। अयोगे प्रतिभासोऽपि संयोगेऽप्यणुमात्रकम् ॥ २९ ॥ [२९]

§१. अध कोऽयं प्रतिभासयमंः १। किं वस्तु, किं वा अवस्तु १। यदि वस्तु तदा अवयिद्वणम् । अयावस्तु तदा कथमभान्तं प्रत्यक्षं प्रचयावभासि १। नैतद्क्ति । यतो न किंचित् स्यौत्यं परमाणुभ्योऽन्यत् । किन्तु विततदेशाः परमाणवः तथा प्रतिभासन्त । इति । कथं नान्तरावभास इति चेत्; किमिदम् अन्तरम् १ किम् आकाशम्, किं वा विजातीयाणवः, किं वा रूपभेदः, देशभेदो चेति १ तत्राकाशविजातीयपरमाणुप्रतिभासासाभावो न दोषाय । निह रसपरमाण्यप्रतिभासः चाक्षुवे अतीन्द्रियाकाशाप्रतिभासो वा दोषमावहति । भिन्नरूपता तु प्रतिभासत एव । अन्यथा परमाणुमात्रप्रतिभासः स्यात् । देशोऽपि न स्कर्पादन्यः । सोऽपि सक्र्पेणेव व्याख्यातः । अन्यथा भिन्नस्करूपरमा- । ण्यप्रतिभासे न किंचित् प्रतिभासेत, अन्यमूकं जगतस्यादिसेतदेवाह — भिन्नदेशस्य प्राणामित्यादि ।

#### भिश्नदेशस्ररूपाणामणूनामग्रहे सति । तत्स्योल्यं यदि कल्पेत नावभासेत किंचन ॥ ३०॥ [३०]

§ १. इह 'हि कि स्थोल्यमात्रं प्रतिभाति, कि वा स्थोल्यविशेष इति । तत्र यदि स्थोल्य- । मात्रम्, तदा नीलार्थी पीतेऽपि प्रैवर्तेत । यद्वा न कुत्रचिद्षि 'विशेषानवधारणात् । अथ विशेषः । स नीलपरमाणुप्रतिभासे सति 'नीलस्थेदं न पीतस्थेति' प्रतिभासेते । तेषां चैं भिन्नस्वरूपणां प्रतिभासीनभ्युपगमे 'तेषां स्थोल्यम्' ईति न प्रतिभासेते । न चैषम् । अतः परमाण्य एव वितत्तदेशाः तथाऽवभान्ति इति नान्यत् किंचिदिति यत् प्रत्यक्षे कल्पनात्व- माद्यितेत्याश्रद्धाइ — नैतद्स्ति इति ।

## नैतद्स्ति यतो नास्ति स्थौल्यमेकान्ततस्ततः। भिक्षमस्ति समानं तु रूपमंशेन केनचित्॥ ३१॥

- §२. यत् प्रत्यपादि परमाणवः प्रतिभान्तीति एत्रशास्ति । न हि शपथश्रतैरपि 'निरंशाः परमाणवः प्रतिभान्ति' इति कश्चित् प्रतिति । तद्भावाद् अनुमानमपि 'यत् स्थूढं तत् सूक्ष्मपूर्वकम्' इति न तत्सैतां साधयति । नापि स्थौल्यं परमाणुभ्यो भिश्मम् । न हि म् परमाणवो भिशाः स्थौल्यं भिश्नं किश्चिदामाति । एतदेवाह यत् इत्यादि । किं तार्हि अस्ति ? ईताह अस्ति इत्यादि । समानम् इति एकपरिणामपरिणतम् । इत्यमिति द्रम्यमिति । न तु तस्यामवस्थायां केचिद्णवः सन्ति ।
- § ३. नन्वेवं द्रव्यमेष स्थात् इत्याकक्याह केनिचृद् इति । यत्तुकं भवति ११केनिचेदेव अंशेन एकः परिणामः न सर्वोत्मनेति । ततः पर्यायात्मकं द्रव्यमाभाति न युमः परमाणुसमूह \* इति । तत् कथं न प्रत्यक्षं सविकल्पमिति । [ ३१ ]

१. चाख्रपेण मु॰ क०। २. इह कि मु॰। ३. °पि वर्तेत स० द्यं। ४. °दपि शेषा॰ मु॰ क०। ५. प्रतिभारते क० मु॰। ६. चाभित्त मु॰। ७. °भासताभ्यु॰ मु॰। ८. °स्पमि न क० मु॰। ९. प्रतिभारते क०। १०. °शे सित भान्त मु॰। ११. न तत्संसा॰ क० मु॰। १२. कि ताई, स्रक्षि इसादि स०। १३. भवति तत् कथं मु॰।

§ १. पुनरिप विशेषमभिषातुं परमाशङ्कते — अथार्रेतु इत्यादि । अथारतु युगपद्भास्तो द्रव्य-पर्याययोः स्फुटम् । तथापि कल्पना नैषा शब्दोल्लेखविवर्जिता ॥ ३२ ॥

§ २. डक्तमेतत् घटपटवदेकज्ञानायभासित्वेऽपि शब्दोक्केखरहिता नेयं कल्पना इति । [३२]

§१. उक्तमेतत् न पुनर्युक्तमित्याह – चक्रास्ति इत्यादि ।

# चकास्ति योजितं यत्र सोपाधिकमनेकथा। वस्तु तत् कल्पनाज्ञानं निरंज्ञाप्रतिभासने॥ ३३॥

- §२. यत्र काने योजितं वस्तु प्रतिभाति । कयं योजितसियाइ । सोपाधिकानिति । सहोपाधिना वर्तते सोपाधिकम् । ननु विशेषणविशेष्यभाषस्य निराकरणात् कथमेतदियाइ अनेक् घेति चतुरश्र(क)त्यादिना । नहि अनुभवसिद्धं युक्तिशतेनापि निराक्रियते तक्कानं सविकल्पकम् । विपर्यये वाधकमाइ निरंशाप्रतिभासन इति । निरंशस्य परमाणोरप्रतिभासने सतीत्यर्थः । तस्मात् प्रथमाक्षसिमपात एव दीर्धक्रस्ववर्तुकादि वस्तु प्रव्यक्षे प्रतिभातीति । तेन तम् सविकल्पकमिति स्थितम् । [३३]
- § १. एवं तिर्यक्सामान्यमबस्थाप्येदानीम् ऊर्ध्वतासामान्यमबस्थापविद्यमाद्द मेद्-# झानादित्यादि ।

#### भेदज्ञानात् प्रतीयन्ते यथा भेदाः परिस्कुटम् । तथैवाभेदविज्ञानाद्भेदस्य व्यवस्थितिः ॥ ३४॥

- §२. तथाहि यद् यथा प्रतिभाति तत् तथा स्रक्लबहृतिमवतरति। यथा कुवछयं नीछरूपतथा विराजत् तेनैव रूपेण अस्ति। क्षणपरिगतेनैव रूपेण सक्छाः पदार्थमात्राः अतिभान्ति न पूर्वापरकाछपरिगतेनैतिसनेति स्वभावहेतुः प्रसक्षसिदे व्यवहारप्रवर्तन- फेंड इति।
  - § ३. तथा, यत् सत् तत् सर्व श्लिकमिलादयः भेदशानहेतवः । एतस्माद्भेदशानाद् यथा मेदाः पर्यायाः श्लिकाः प्रतीयन्ते, तथा अमेदशानादनुगताकाराद् अमेदस द्रव्यस्य व्यवस्थितिरिति ।
- u 🖇 💲 अथेदमनुगतं ज्ञानं निर्विषयत्वादप्रमाणम् । तथाहि 🗕

"किं दृष्टे प्रत्यभिद्यानमुतस्विन्मध्यवर्ति नि । किं वा दृष्टिपर्धप्राप्ते प्रमाणं वस्तुनीध्यते ॥ तत्र पूर्वोत्तराध्यक्षे पूर्वोत्तरप्रदेक्षमे । मध्ये नेन्द्रियवृत्तिः स्वात् कर्यं तत्र प्रवर्तते ॥ न वावस्थात्रयव्यापि किंचिदेकं प्रतीयते । प्रत्यक्षेण तथाभावे जन्ममृत्युगतिभवेत् ॥

38

१. अयासीत्यादि अ०। २. विराजते च०। ३. व्येव च रूपे मु०। ४. परिगतेनेति अ०। ५. व्येनहेतुफल अ०। ६. मेदपर्यायाः मु० क०। ७. बाऽद्दष्टि च०। ८. व्ययं प्राण्मु०। ९. पहे सण्मु०।

किञ्च कि रष्टतां वेनि किं वा कालादियोगिताम्। **रुष्टरचं रुर्वमानस्यं किमैक्येन प्रपद्यते** ॥ किं वा मेदेन पूर्वसिक्षेन्योन्यानुप्रवेशनात्। स इत्ययमिति चा स्यात् सोऽयं नेति मतिर्भवेत्॥ ब्रितीयेऽपि यदा सोऽयं द्वयं भाति विरोधवत्। सामानाधिकरण्यं हि विरुद्धश्चानयोः कुतः ? ॥ अथ प्रत्ययमेदेऽपि प्रतिभास्यं न भिद्यते। स्रतश्चं प्रतिभाखं स्यात् इतमात्रं तदा भवेत् ॥ अधात्रुट्यसया भाति यदा वस्तु पुरःस्थितम् । तदैकत्वग्रहोऽध्यक्षे कथं नास्ति विपश्चिताम् ? ॥ अञ्चटपद्रुपता केयं किं पूर्वस्य प्रकाशनम् । किं वा तसुख्यरूपस्य यदि वा सान्तराप्रदः?॥ तत्र पूर्वप्रहे न स्याद्वर्तमानत्रहः सदा । पूर्वपूर्वप्रहे वा स्यात् जन्मादिप्रतिभासनम् ॥ यदि तत्तुस्यता भाति सिद्धमेव प्रसाध्यते । अन्तराब्रहणं त्वाद्युकारित्वादुरम्के न किम्?॥ पूर्वकालादियोगित्वे यद्यध्यक्षं न युक्तिमत्। पृषेकालाद्यभावे हि तहिशिष्टग्रहः कथम् ?॥ भाषे तु पूर्वकालादेवेर्तमानत्वमापतेत्। र्तथा च न नित्यत्वं स्याद्वर्तमानग्रहे सति ॥ अथ स्मृत्युपनीतेन तेन तस्य विशेषणम्। सारणेनोपनीतं हि म वस्त्वध्यक्षमोचरः ॥ न हि नीलोत्पलक्षानं गन्धे स्मृत्युपढौकिते । वर्तते जातुचित् तसात् न तत्कालविशिष्टतः ॥ सविकल्पकमध्यक्षं प्रत्यभिक्षा न चेद्भवेत्। अक्षानियमतो न स्पादिति चेत् तन्न युक्तिमत्॥ पूर्वकालविशिष्टे न सँदशेऽथेंऽवलोकिते । सहचारितया ज्ञानं स्माते चन्द्रनगन्धवत् ॥ तथाहि चान्दने गम्धे रूपेण संहचारिणि । रूपदृष्टेः स्मृतिर्यद्वत् तद्वत् पूर्वविशेषणे ॥ हर्यमानार्थतुल्येन चस्तुना सहचारि यत्। पूर्वकालादि तत्स्मृतं वर्तमानविशेषणम् ॥ तत् स्थितं सारणाध्यक्षात् कल्पनाञ्चानमीदृशम् । यत् स एवायमित्यस्य नापूर्वार्थग्रहस्थितिः॥ निश्चितस्वं दढत्वं वा सविकस्पकताऽपि वा । **रहत्वमध्यनाशित्वं** किं वाऽवाध्यत्वमुच्यते ॥ सर्वासां क्षणिकरवेन नाऽनाशित्वं हि संविदाम् । अबाध्यताऽपि नैवास्ति यसाद्ये वैदिष्यते ॥ अनुमानाहते नान्यत्करपनावान मिष्यते। प्रमाणं प्रत्यभिष्ठाया न च लिङ्गमिर्दास्ति वः॥

१, पूर्वस्थित् स इस कि मु ० च ० । २, प्रसाध्यति मु ० क ० । ३, ० में चा छू० च ० । ४, प्रया मु ० । ५, सहस्पर्ये च ० । ६, या क ० मु ० । ७, गहिष्यते मु ० क ० । ८, भी हो च्यते । तस्याप्य भ ० ।

té

ц

23

28

मखिमहायमानत्वं यदि लिङ्गमिहोध्यते । तस्याप्यभ्यक्षतो व्यासिर्नेकत्वेन सद्द क्रचित्॥ यद्यनुमानतो व्याप्तिरनवर्खाऽऽपतेत् तव । न ताभ्यां भानमस्त्रन्यत् यसात् व्यातिप्रहो भनेत्॥ करपनापोद्धमध्यक्षं निर्विकस्पकसिद्धितः। शतव्यं प्रस्यमिश्चाऽतो नाष्यश्चं करपनायुता ॥ नाकमात् क्रमिणो भाषा नाप्यपेक्षाऽविशेषिणः। क्रमोद्भवा सती सा तु स्वयमेकत्ववाधिका॥ तेनाबाध्यत्वमध्यस्या नागुमानाच वाधनात् । न चानयायि बाध्यत्वादनुमानमबाधकम् ॥ अप्रामाण्येन युक्तायाः कुतो बाधकतास्थितिः। अप्रामाण्याच नैवास्याः अनुमानं प्रमेष्यते ॥ अन्योन्याभयदोषोऽपि तेन नास्ति विपश्चिताम् । खसाध्यप्रतिबन्धाद्धि प्रमाणमञ्जमेध्यते ॥ कमाक्रमिक्रयाऽभावात् वाधकात् प्रतिबन्धवित्। बाधकं साध्यमाकर्षेत्रिङ्गमालिङ्गा धारयेत्॥ निष्ठञ्जासतया हंत ! भाषानां दुःखमापतेत् । तदबाध्याऽनुमां बाध्या प्रत्यभिक्षा न चाक्षजम् ॥ अनुमानेन नो बाध्यमिति बाच्यं विपश्चिता। सूर्यादिवस्तुनोऽभ्यक्षमनुमानेन बाधितम् ॥ अर्थस्यासंभवे भावात् न विशेषो द्वयोरपि। बीजस्याच्छालिबीजं च यवाष्ट्ररकरं यथा ॥ अनुमा बाध्यतेऽध्यक्षात् प्रत्यभिज्ञापि ते तथा। जनकत्वं यदम्त्यस्य स्त इत्यंदो यदा नयेत्॥ एकत्वात् प्रत्यभिष्ठानं तँदा श्राध्यक्षवाधितम् । तदेवं प्रत्यभिशाया नाऽर्वाध्यत्वमिहास्ति यः॥ कारणादुष्टताव्यस्याः भ्रान्तेरिय कुतो भवेत् । नजैतस्याः प्रमाणत्वादन्योन्याश्रयदोषतः ॥ प्रत्यक्षतोऽपि नाक्षाणामत्यक्षाणामदुष्टता । तस्याः प्रत्यक्षता्यां स्यात् प्रतिबन्धस्य हानितः ॥ अनुमानत्वेऽपि नैवास्याः कारणस्य विशुद्धता । तर्वेषं प्रत्यभिश्राया न प्रामाण्यमिति स्थितम्॥"

अत्रोच्यते — ''किमिद्मिन्द्रियान्वयव्यतिरेकानुविधायि स्थिरस्थूरवस्तुमाहि प्रत्यक्षं नातुम्यते १ किं वा अनुभूयमानमपि निशीधिनीनायद्वयावल्ग्निप्रत्यक्षवद् आन्तमिति १ । ॥ वश्रे नानुमूयत इति मुवाणोऽनुभवेनैव निराक्षियते । द्वितीयेऽपि किं कदाचित् क्रुमुदिनी नायैक्यमाहिप्रत्यक्षवत् कस्यचित् क्षणिकमाहि । प्रत्यक्षमुत्पन्नम् १, येनैतद् आन्तं स्थादिति ।

§ ७. यबातुमानं क्षणिकत्वमाहि तत् प्रत्यक्षवाधितत्वात् 'अश्रावण: शब्दः' इत्यतु-

१. व्यापयां तम वकः २. भावो क्षतः। ३. वारयेत् वक्षतः मुकः। ४. नमावि क्षतः मुकः। ५. व्यापयां क्षतः मुकः। ५. व्यापयां क्षतः प्रकः। ५. नमाविक्षतः प्रकः। ५. नमाविक्षतः स्रकः। १०. किमिदानीसि अकः। ११. तत्रानुभू क्षतः। १२. व्यायेक्षप्राही अकः स्रकः मुकः। १३. व्यादेक्ष्यां स्रकः स्रकः स्रकः। १३. व्यादेक्ष्यां स्रकः।

मानवरप्रमाणत्वात् अवाधकमिति । किन्न , सत्त्वादेखिङ्गस्य व्याप्तिप्रहणं त प्रत्यहेण, परोक्षत्वात् क्षणिकत्वस्य । अनुमानेन प्रहणेऽनवस्था इतरेतराश्रयत्वं च प्रतिपादयन्ति । विविदेतराश्रयपरिहारार्थं "प्रस्यभिज्ञानिरपेक्षं स्प्रतिवन्धवखादनुमानं प्रमाणम्" इति यदुक्तम्, तद्युक्तमिति ।

- §८. अय सत्त्वमर्यक्रियाकारित्वेन व्याप्तम् । अर्थक्रियाकारित्वं च कमयौगपधेनेति । वयोश्च व्याप्तिः प्रत्यक्षेणेष प्रतीयत इति नानवस्थेति । तथाहि क्रमेणाङ्करादिकं कार्यमुत्र्यं प्रमानमुष्ठक्यते । तद्मावे यौगपधेन उभयनिषेषे केवलभूतलपादि प्रत्यक्षं प्रकारान्तराभावं निश्चार्ययति । तेन क्रमयौगपचाभ्यामर्थक्रियाकारित्वस्यै व्याप्तिं प्रतिपद्यतः इति । ततो नित्यात् क्रमयौगपद्यं निवर्तमानमर्थिक्रियाकारित्वलक्षणं सत्त्वमादाय निवर्तमानं श्वणिकेष्वेवावतिष्ठतः इति व्याप्तिमहणं प्रत्यक्षमृत्वसिति ।
- § ९. अवत्वेकान्तनित्यात् क्रमयौगपयनिवृत्तिनिबन्धनार्यक्रियाव्यावृत्तिः, तथापि न सा क्षणिकेष्वेषावतिष्ठते । यथैकान्तनित्येष्वर्यक्रिया न संभवति, तथैकान्तक्षणिकेष्वपीति । एतव प्रधात् प्रतिपाद्यिष्यते । तम्न गृहीतव्याप्तिकं क्षणिकानुमानं प्रत्यभिक्षावाभकमिति । प्रतिपाद्यिष्यते च प्रत्यभिक्षायाः प्रामाण्यमिति । तस्मादनुगतव्यावृत्ताकारा बुद्धिक्र्यात्मकं वस्तु व्यवस्थापयति । [३४]

#### § १. एतदेवाह – घटमौलिसुवर्धेष्विति ।

#### घटमौलिसुवर्णेषु बुद्धिर्भेदावभासिनी । संविभिष्ठा हि भावानां स्थितिः काऽत्र विरुद्धता ॥ ३५॥

- § २. मेदावभार्सिनीति । भेदमनुगतव्याष्ट्रस्तरमवभासिनुं शीलं यसाः सा तैथा । अनुगतव्याः तथाहि सुवर्णम् सुवर्णम् इति अनुगताकारा बुद्धिः । घटश्च मुकुटं चेति । क्लाकारं व्याष्ट्रसाकारा चानुभूयत इति । न चेतद्वाच्यम् 'विरोधादेकं वस्तु नोभय- रूपम्' इति । यत आह संविभिष्ठा हीति यस्मादन्यन्नापि नीलपीतव्यवस्था संवेदन- निवन्धनेव । तदिहापि विरोधेऽपि संवेदनमेव प्रमाणमिति ।
- § ३. एवं प्रत्यक्षेणोभयात्मकं वस्त्वनुमूयमानमि यो मोहात् न प्रतिवद्यते तं प्रतन्तानप्रपत्यस्ते सत्त्वान्यथानुपपत्तेः सर्वं नित्यानित्यात्मकम् यथा घटः, एकान्तिनित्येऽनित्ये = वाऽर्थिक्रियाविरोधात् । सन्ति च सप्त पदार्थाः । न ताविद्वशद्वरदर्शनावसैयस्य सत्त्वस्य क्षानवादिमताश्रयणेनासिद्धत्वमुद्भावनीयम् , विक्षानस्याप्यभावप्रसक्तेः । नापि सर्वश्रूत्यवादि—
  मताश्रयणेन, वादे तस्यानिधकारात् । 'सर्वाऽभावे हि कस्ते किं केन प्रतिपादयेत्' इत्यादेककः
  त्वात् । नापि प्रतिक्षार्थेकदेशत्वेनासिद्धत्वम् , धर्मभेदस्याप्यभ्यपममात् । नापि विकल्पकिल्पतो धर्मभेदः । तदा हि खरतुरगविषाणयोरिष गम्यगमकभावः स्यात् । किल्पताव ॥
  हेतोः किल्पतसाध्येसिद्धिप्रसक्तेः । नाप्येकान्तेनं भेदः संवन्धासिद्धः, समवायादिसंवन्धेनिरासात् । न चात्र भेदाभेदपश्चभावी दोषो गुडनागरसंक्षितवस्वभ्युपगमात् । तदुक्तम् —

१. भुत्याव का २. निश्चापयति मुक्ता ३. लाज्या वा ४. भारतिनेति का मुक्ता ५. तया मुक्ता ६. मुक्ता अति मुक्ता ५. तया मुक्ता ६. मुक्ता अति मुक्ता ५. तया मुक्ता ६. मुक्ता अति मुक्ता ५. त्या मुक्ता ६. भारतीन भीदा अत्राह्म ५. व्याप्य मुक्ता अत्राह्म भीदा अत्राहम भीदा अत्राह्म भीदा अत्राहम भीदा अत्राह्म भीदा अत्राहम भीदा अत्राहम

"गुडमेत् कफदेतुः स्यात् नागरं विश्वकारणम् । तम्मूलमन्यदेवेषं गुडनागरसंक्रितम् ॥ मधुरं न् हि सर्वे स्यात् कफदेतुर्यथा मधु । तीक्णं या विश्वजनकं यथा मार्गधिका मता ॥"

' वर्वेवं भिन्नाभिने वस्तुनि नासिद्धो हेतुः।

§४. नापि विरुद्धः सपक्षे सद्भावात् । नापि विरोधाकान्तत्वात् नियानियासम्बंखं घटस्मासिद्धमिति वाच्यम् । तथाप्रतिभासनात् । संविश्विष्ठा हि विषयव्यवस्थितयः । तथा च छायातपर्योरपि यद्येकत्रावभासनं स्थात् विरोधेपि, केन नामुमन्येत तथावस्थानम् । ववाहि - यूद्रपस्य ध्रोव्यसंक्षितस्य सर्वावस्थानुयायिनो नियस्य अनिर्यनोत्पाद्व्ययसंक्षितेने
ग नर्यास्मत्या प्रतीतेः । अन्यथा एकान्तभेदे मृत्संस्थानयोरपरस्परात्मत्या प्रतिभासनं स्थात् । नाष्येकान्तेनैकत्वम् अनुगतव्यावृत्तेत्वेन द्विरूपाया बुद्धेरुत्पादात् । तदुक्तम् ।

"घटमौक्षिसुवर्णा'र्थी नाशोत्पादस्थितिष्वयम् । शोक्षममोदमाध्यस्थैयं जनो याति सद्देतुकम् ॥" [ आप्तमी॰ ५६ ]

म चात्रातुगताकारा बुद्धिः सविकल्पकत्वाद्प्रमाणमिति वाच्यम् । व्यवसायक्रपत्वात् । अमाणस्य इति चक्तत्वात् ।

§ ५. तरेवं देशकाळखभावाभेदेऽपि संस्था-संज्ञा-ळक्षण-कार्यभेदात् नरसिंहाकारमेष वस्तु । तदुक्तम् —

> "न नरः सिंहरूपत्यात् न सिंहो नररूपतः। संज्ञा-विज्ञान-कार्याणां सेदात् जास्यन्तरं हि तत्॥" "नाम्बयो सेदरूपत्यात् न सेदोऽन्ययरूपतः। सुद्धेदद्वयसंसर्गवृत्तिर्जात्यन्तरं घटः॥"

अन्यवा एकान्तकृटस्पेनित्यवायां न कश्चित् कचित् प्रवर्तते इत्यप्रवृत्तिनित्तकं जगत् स्नात् । अन्यया परिणामित्वमेव स्थात् । एकान्तक्षणिकत्वेऽपि प्रतिसंधानप्रत्यभिक्षाचभावेन स्वगृहेप्यागमनं न स्मात् । तस्मादनेकान्तात्मन्येव वस्तुनि व्यवहारोपि घटते । तदेवसु-अभ्यात्मकं वस्तु सिद्धम् ।

\$ ६. वनुष्कं दिरोधाकान्तत्वात् कथमेतदिति । सत्यम्, उक्तम् किन्तु अयुक्तमुक्तम् । तथादि — विरोधो द्विधा सहानषस्थानस्थाः परस्परपरिहारस्थाणस्य स्थावण्येते । तथा कि सयोर्ने कदानिदेकत्रावस्थानं तयोः सहानवस्थानम्, उत कियत्कालावस्थानेऽपि पद्मादनवस्थानेनेति । आये पक्षे अहिनकुलादीनां न विरोधः स्थात् । अन्यथा त्रैलोक्येऽ- अप्युरगादीनामभावः । द्वितीयेऽपि न कस्यनित्रस्वनितादेविरोधो न स्थात् तयोरपि किक्रित्कालमेकत्र स्थित्वाऽपगमात् । किञ्च, वहवानस्यस्रस्वित्वाद्वीविद्युद्वस्मोदान्भसोज्ञिन् रत्यस्यक्रावस्थाने कथमयं विरोधः ? ।

24

रै. माराधिका मु० क०। २. 'तमलं क०। ३. अनिस्यलेनो' व० मु० क०। ४. 'तेनैकात्म' क०। ५. 'बतेन मु०। ६. गाँधिना सोत्पा' मु०। ७. 'स्थं ज' क०। ८. वृतिर्जास' क०। ९. कूटस्यो न मु०। कूटस्य न कश्चित् क०। १०, निमित्तिकं मु० क०। ११. व्रितीये न अ० क०। १२. ज्ञाव-स्थातः क०।

- § ७. अथ वैछवता द्वितीयस्य निवर्तने तथामावः न स्वयं, विस्ते किछाविकछ-कारणस्य भवतोऽैन्यभावेऽभावाद् विरोधेन्यवस्या । यथा धीतोष्णयोः । तदसत् । यतो वछवता कि छणिकस्य निवर्तनम्, एत अछणिकस्य १ । छणिकस्यापि किम् अतीताना-गतछक्षणस्य एत वर्तमानक्षणस्येति १ । तत्रातीतानागतयोरविद्यमानस्वादेव कस्य केन निवर्तनम् १ । दैवरका दि किछुकाः । नीप्येकछणावस्यायिनो वर्तमानस्य केनविभवर्तनम्, । धारैणं वा संभवति ।
- § ८. अय विरोधिनाऽसामध्योंत्यादनेन मन्द्रदसमिकायोंत्यसौ त्रिचतुरेषु क्षणेषु निवर्तनम् । नतु सामध्येविनाशेने निर्देशुंदिनाशवादो निर्द्यकः स्मात् । अय सहकारित्यमेव सामध्येविनाशनम् । नतु क्षणस्मातुपकार्यत्वात् कथमसौ सहकारी १ । एककार्यकरणादिति वेत् ; वर्दि कार्यकारणभावमात्रमेव स्मात् ने कश्चित् निवर्यनिवर्षकमावः । सहकारिणो ॥ विरोधव्यवस्थायां न कस्मविद्यं न स्मात् । तक्ष क्षणिकस्म निवर्तने सहानवस्थानविरोधः ।
- § ९. अथाक्षणिकस्य । तसापि निष्टत्तिः किम्-भिन्ना स्याद् , अभिन्ना वा १ । अभिन-निष्टत्तिकरणे स पत्र कृतः स्यात् । तथा च कारणमेच स्यात्, न विरोधैः । भिन्ना चेत्ः तस्या पर्वे कारणे स्यात् । न कस्पेचित् निवर्तको नाम ।
- ११०. किन्न, भवतु कथित्राच्छीतोष्णादीनां विरोधः, तथापि अयं नित्यानित्य[स्व]योर्न ॥
  रेसंभवति । तथा हि किमविकलकारणं नित्यस्वं अनित्यस्वेन व्यावस्थेते, चतानित्यस्वं
  नित्यस्वेनेति ? । न ताववाद्यः पक्षः । यतः कारणवस्त्वे नित्यस्वमेव न स्थात् । अथाविकछकारणमविचलितस्वरूपम्; तस्यापि न केनचित् निवर्तनम् । निवर्तने वा नित्यसेवं न स्थात् ।
  नापि श्रणिकरवं तैस्य स्वत एव नाशास् कि नित्यस्वं कुर्यात् । किंच प्रतिश्चणं विश्वरादयु
  भावेषु तदेव किञ्जिनित्यस्वं नास्ति, येन श्रणिकरवं व्यावस्थेते । सद्भावे वा कथं ॥
  सेहावस्थितिविरोध इति ।
- §११. अय परस्परपरिदारस्थितिकश्चणो नित्यस्वानित्यस्वयोविरोधः । स द्वि किछ सह-पनिष्ठो व्याद्यप्रयेते 'नैकं वस्तु द्विरूपं संभवति' इति । तदसत् । येत पकस्वापि प्रस्तरादेः शीतस्पर्शस्य सतः काळान्यरेणोष्णस्पर्शस्य दर्शनोते । न च तद्वस्तु भिष्मम् । विवद्योभयपर्या-यास्मतया प्रसमिक्षायमानत्वात् । अथेकेदा विवद्योभयरूपता नोपळभ्यते । तेद्प्यसत् । अ बहेरेकसाय्युष्णानुष्णसभावस्य दर्शनात् । तथा द्वि<sup>१९</sup> स्पर्शरूपतया वद्विक्षणो न सेपरूपतया । अन्यया तदवळोकने जननयनद्दनमेंपनीपरोत ।

१. अय भवतात द्वि° का सु०। २. भवतात्रका क०। ३. विरोधास्मव स०। ४. ध्यापकस्म क० सु०। ५. ध्यापकस्म क० सु०। ५. ध्यापकस्म सु०। ६. अप्ये क० सु०। ७. वारण सु० क०। ८. तिवर्तते सु०। ९. विनावे सु०। १०. तिवर्तते सु०। ११. स्थाप निव सु०। १२. तिवर्तते सु०। १३. विरोधी स०। १४. एवं स०। १५. कथिए क०। १६. स भवति सु०। १७. तिस्तक्षेत्र सु० क०। १८. स्थापकलं किम सु० क०। १९. सद्भावस्थि व०। २०. तर्सत् एक स०। २१. दर्शनात् तथाहि स्पर्शकपत्या विहरूणो न रूपक्षपत्या न थ स०। २२. अय वि सु०। २३. विरोधीभय सु० क०। २४. प्यते वहे-सु० क०। २५. तथापि क०। २६. न रूपत्या सु०। २७. ध्यापत्र सु०।

- §१२. न च स्पर्श-रूपपरमाणूनां परस्परपरिहारेणावस्थानात् नैकमुभयरूपमिति चक्त-ठयम्। यतः तथापरिणते विहिद्रच्ये न केचनापरे परमाणको विद्यन्ते । नै चेन्द्रियान्तरकस्प-नावैफल्यदोषो बाच्यः । कथक्किद्रेदस्थाप्यभ्युपगमात् ।
- § १३. किन्नोकस्मिनास्मनि विषद्धधर्माधर्मयोरेकसंबैन्धेनावस्माने कथमयं विरोधः ? ।

  अथ कर्मरूपतया तथोरेकत्वात् तथावस्थानेऽपि न युगपद्विषद्धफळजनकत्वम् । तद्य्यसत् ।

  तस्मापि दर्शनात् । तथा हि पार्देखौ ज्ञणच्छेदकर्मणि दुःस्रोत्पादेऽपि मुस्रे कर्पूराविना

  मुस्रोत्पादस्मापि दर्शनात् ।
- ६१४. किन्न, अयं नित्यानितित्वयोः सामान्यलक्षणयोः सतोर्विरोषः, उत सामान्यलक्षण-स्रलक्षणयोः, आहोस्तित् स्रलक्षणयोः, किम् आरोपितयोः, अवारोपितानारोपितयोरिति ?। " न तावदाचः पक्षः । एकत्रैवानेकसामान्यस्त्रावाश्युपगमात् । नापि द्वितीयः । यतः ।

"निर्विशेषं न सामान्यं भवेष्क्रशक्षिपाजवत् ।

'विशेषोऽपि च नैवास्ति सामान्येन विना कृतः ॥" [कोका- नाइति १- ]
नापि तृतीयः । रूपरसादीनामेकत्र सम्भावदर्शनात् । चतुर्थे तु खरतुरगविषाणयोरिव को
नाम विरोधः । अय आरोपितानारोपितयोभीवामावयोः परस्परपरिद्वारस्थितिकश्चणो
"विरोधः । तया हि — नित्यस्पनिष्टतिस्तुच्छरूपा अनित्यस्वम् । अनित्यस्वनिष्टतिश्च नित्यस्वम् ।
सयोः कथं न विरोधः । तदप्यसत् । यदो न तुच्छरूपोऽभावः प्रमाणगोचरचारीति प्रवन्येन
प्रतिपावितम् । कथं तर्दि भावाभावात्मकं वस्तु १ । नैतदस्ति । यस्मात् परदेशायपेश्चया
भाव प्रवामावः । नापि प्रागमावप्रश्वंसाभावविशेषणसत्तासमवायास्मकः, सैत्तया सह
संबन्धासिद्धेः । स हि समवायकश्चणोऽभ्युपगम्यते । तस्य चे पूर्वमेव निरस्तस्वादिति ।

- ह १५. किन्न सत्तासमगायादनित्यतायाम् आत्मादिष्विप अनित्यत्वप्रसङ्गः । यथा पै समगायोऽन्यद्वा एकान्तिनित्यं वस्तु न संभवति तथाऽमे प्रतिपादियिष्यामः । तभ कश्चिद्धाव-व्यतिरिक्तोऽभाषोऽस्ति येन विरोधः स्पात् । ततः सिद्धो नित्यानित्यात्मको घटः । तस्तिद्धौ भ न विरुद्धो हेतुः ।
- § १६. नाष्यतैकान्तिकः । विपर्यये वाधकप्रमाणसङ्गावात् । तथा हि -- इदं सत्त्वम् अर्थ-» क्रियाकारित्वेन व्याप्तम् । सा च कूटस्थनित्यादनित्याच व्यावर्तमाना सत्त्वमादायैव निवर्तते । देन स्त्यादव्ययप्रीव्यवत्येव वस्तुनि सत्त्वमयतिष्ठते ।
- §१७. त च सत्तासंबंधेन सत्तवं बाज्यम्, सत्तादीनामसत्त्वप्रसंगात् । अपरसैताभ्यु-पगमे वाऽनवस्था । तद्वयापि अक्षणम् । अतिव्यापि च श्रश्नविषाणादीनामपि सस्वप्रसङ्खात् । तेषां सक्छशक्तिरहितत्वात् न सत्तासंबन्ध इति चेत् । तर्हि शक्तिरेव सत्त्वेखक्षणम्, कि असत्तासंबन्धेन १ । इतरेतराभयत्वं च स्मात् । तथा हि — सति सत्तासंबन्धे सत्त्वं वीष्ट्यम्, सति सत्त्वे सत्तासंबन्धः ।

१, व्यतविष्ट च०। २, न लिन्ति झ०। ३, विन्वन अ०। ४, पादे क० मु०। ६, विल्लपोः च० मु० क०। ६, विल्लपो दिशेषालहेदेव हि" - स्टोक्तवा॰। ७, सत्ताया झ०। ८, संबंधोऽसिदः च० व०। ९, तस्य पूर्णका०। १०, यदा सम्व०। ११, अपरस्त्वाभ्यु व०। १२, सर्व क मु०। १३, स्त्वं सि मु० क०।

१९८. सा च कूटस्पस्य न विचते । तथा हि — तंत्रिस्यं क्रमेण वा शक्तिमत्स्यात् यौगपचेन एकानएकानएकानवा १ । न तावत् क्रमेण । सक्छसामध्योपपक्रस्य एकक्षण एव समस्तकार्यलिखे स्तरलिखे स्तरकरणपस्तकात् । सहकार्यपेक्षा च समर्थस्य न विचते । असामध्ये वा पूर्वमसमर्थस्य सहकारिसै।किष्येन सामध्योत्पत्तौ परिणामित्वप्रसंगः । सहकारिणा सामध्येमुत्पाचसानं ततो सिक्षमभित्रं वा स्यात् १ । अभेवपक्षे कूटस्यनित्यताहानिः । भिक्षकरणे तस्मादेव अ
कार्योत्पत्तिः स्वात्, न नित्यात् । इत्यादि सौगतैरेवात्र विकृत्मितं तदिह नोष्यते विस्तरभवात् । तत्र क्रमेण कर्तत्वम् ।

१९. नाप योगपरोन प्रथम एव क्षणे कृतत्वात् द्वितीयादिषु न किञ्चित् कर्तव्यमस्तीति संवैतामध्येरहितस्य व्योमोत्पलस्येवासत्त्वं स्यात्। पुनः करणे वा क्रमपश्च एव स्यात्। तत्र चोक्तो दोषः। न च कृतकरणमस्ति। तत्र योगपरोभापि करोति। न चापरं । क्रमाक्रमरूपं प्रकारान्तरमुपेयते, अस्मन्मतानुप्रवेशप्रसंगात्। तत्र कृतस्यनिसं किंचित् करोति।

§२०. नात्येकान्तक्षणिकम् । तदपि हि क्रमेण वा कुर्यात् योगपचेन वा ? । न तामत् एकान्तकः क्रमेण । स हि देशक्रमो वा स्थात् पिपीलिकानामिष, कालक्रमो वा पत्रनाला-भिके तत्वः तिरेशः । दीनामिष । तत्र नैकस्मिन्देशे कार्य कृत्वा देशान्तरे क्षणिकं वस्तु करोति । तत्रेष तस्य व्यक्तत्वात् । नात्येकस्मिन् क्षणे कृत्वा दितीये विद्धाति, क्षणिकत्वद्दानिप्रसंगात् । "

§२१. अय नायं क्रमः सौगतैरुपेयते । किं वर्षि १ । कार्यान्तरासाहित्यं केषस्यम् अषुरादेः । यौगपरामपि कार्यान्तरसाहित्यम् । तथा हि — छोको वदति क्रमेण ययाष्ट्ररा उत्पन्ना यौगपराम वा इति । नतु करपनामात्रमेतत् वस्तुतः पुनः सौगतानां द्विविषं कारणं सामग्रीछक्षणम् सहकारिछक्षणं च । तत्र यवि सामग्रीछक्षणं कारणमाभित्य क्रमयौग-परामिक्यते । तक्र संमवति । तत्र यौगपरामायात् । यक्रमेव हि कार्यं सामग्री जनयति । व्यापरम् । तक्र कार्यान्तरसाहित्यछक्षणं यौगपरामायात् । यक्रमेव हि कार्यं सामग्री जनयति । व्याभावक्यवस्था । तत्र हि यौगपरास्येव संभव इति । तथा हि तानि सं स्तुपादेयकार्यम् स्थापानभावेन परस्परकार्यं च सहकारिभावेन जनयन्तिति कृतः कमः । तत् परापेक्षया करियत एव कमयौगपरामावः । नि हि निरंशं वस्त्वनेककार्यजनकं संभवति सांशता-प्रसंगात् । न षोपादानसहकारिभावः संभवति । तथा हि — द्वितीयस्थमावामावादेकमेव अववित् । त षोक्र क्रमेश्वरोयते । तक्ष क्षणिकपक्षेऽपि क्रमयौगपराक्रियासंभवः ।

§२२ किंच क्षणिकं वस्तु सञ्यापारं वा कार्यं क्र्योत् निर्धापारं वा १ । निर्धापारसं करणे सपुष्पसीपि कार्यक्रिया सात् । स्थापारवस्ये प्रथमे क्षणे उत्पद्धते द्वितीये स्थाप्रियते इति क्षणिकत्वद्दानिः । अव प्राक्षास्मावित्वमेष स्थापारः नापरः । ति त्रक्षणभावितां सगत्स्वणानामपि कारणस्यं सात् । तथा च सूत्रक्षपदाऽपि घटस्य सात् । न चोपेथीथिनां अनियक्षरणोपावानम् स्थात् । न चानन्तरक्षणवितशे चिरतरविनशे वा कश्चिद्धिशेषोऽसीति

१. सित अ० व०। २. कारिसितियो मु० क०। ३. सर्वसा मु० क०। ४. न वा मु०। ५. तस्तुनः मु० क०। ६. तत्र कमयोव अ० व०। ७. तत्रास्ति नापि कम १ति। नापि सह अ० व०। ८. न च निरं क० मु०। ९. दितीयांचमा क० मु०। १०. कमुपपचते व०। ११. न वोपेये मार्षि व० अ०।

चिरवरविनष्टमपि हुर्यात् । इति स्तेन कुकुटेन वासितव्यम् । ततो घटरूपतया परिणमनमेव सृत्यिण्डस्य कारणस्यं न प्राग्भावः । न चानुसन्धातारमाःभानमन्तरेण कार्यकारणभाव-प्रतीतिः । तथा हि — कारणविषयेण प्रत्यक्षेण कारणमेव प्रतिपक्षम्, न कार्यम् । कार्यवि-वयेणापि कार्यमेव न कारणम् । अथ निर्विकस्पकदर्शनद्वयानन्तरं 'इदमस्मादुर्यक्षम्' इत्येवमाकारं स्मरणकानमुदेति तेन तथाभावपद्यः । तद्यसम् । स्मरणं हि अनुभवानुसार्ये-वोत्यवते । न चानुभवद्वयेन कार्यकारणभावोऽनुभूतः येन तथास्मरणं स्मात् । आस्मनद्या-भावे कस्य तत् स्मरणं स्मात् ? । तक्ष क्षणिकपक्षेऽपि कार्यकारणभावप्रतितिः ।

§ २३. किन्न कार्यं सदुत्यवते, उतासत्, औद्दोखित् सदसत्?। यदि सत्। किमुत्यवते?। अथासत्। किं न व्योगोत्पछम्?। अथा प्रागमावामावात् न व्योगोत्पछस् उत्पत्तिः। नतु । प्रागमावादेषि तस्य किमिति नास्ति । उत्तरकाछमभावादिति चेत्; इतरेतराभगस्यम् । तथा हि — यस्पोश्चरकाछमुत्पत्तिः तस्य प्रागमावः। यस्य प्रागमावः तस्योत्पत्तिरिति । सँद-सचेत्; इन्त ! अस्पन्मतानुप्रदेशः।

§ २४. तन्नेकान्तनित्येऽनित्ये वा अर्थिकया सँमसीति नित्यानित्यात्मन्येवार्थिकयाकारित्वेम सस्त्रम् । तथा हि — स एव मृत्यिण्डो घटरूपतथा परिणमते इति प्रतीतिः । यद्भ्यं हि अवरणमुपलभ्यते तद्भपमेव कार्यमपि । तदेव द्रव्यं तेनै तेन पर्यायेण परिणमदुपलभ्यते । नात्यन्तभिन्नमभिनं वा घटादिकार्यं प्रतीयते । तदुक्तम् — द्रवति गच्छति तांस्तान् पर्याया- निति ईष्ट्यम् । तेन द्रव्यमेव अन्तरङ्गम् , बहिरङ्गाः पर्यायाः ।

§२५. मसु द्रव्यस्य कृतः सस्यसिद्धिः ? । प्रस्मिक्षाप्रसक्षादिति वृगः । तथा दि — द्रव्यस्य यद्वाधितवोधगोचरचारि तत् सद् यथा स्तम्भकुनभादि । अवाधितप्रस्यसरवः । सिक्काप्रस्यक्षगोचरचारि चं पूर्वोत्तरपर्यायव्यापि द्रव्यम् । मेददर्शनमपि हिं ।
भेदवादिभिरिन्द्रियानवयव्यतिरेकानुविधायितया प्रसक्षमुपेयते तथा अमेदाध्यवसायिन्यपि
पूर्वदर्शनाहितसंस्कारप्रवोधप्रभवसारणसहायेन्द्रियान्वयव्यतिरेकानुविधायिती प्रसमिक्का कथं
न प्रसक्षम् ? ।

§ २६. ने च 'अशं वर्तमानकालभाविनि प्रत्यासीवृति, अतः तद्तुसारिणी धीसात्रैव अपवितितुम् वत्सहते, न पूर्वर्त्रें इति वाच्यम् । एवं हि विश्वदृद्यनावसेयाः सम्भादयोऽपि न प्रत्यक्षाः स्युः । तथा हि — अर्थेविनावयवसंगन्धे (दे )न्द्रियजनितमत्यक्षावसेयं मध्यपरावय-वाविक्यापि सम्भाविद्रव्यम् । तर्थाविचानावयवसात्रपर्यवसिते प्रत्यक्षे न स्यात् । परमाणु- सपाययवानां वीप्रत्यक्षत्वात् । ततः सकलप्रमाणशून्यी प्राद्यताऽऽपद्येत ।

§२७. अय विततदेशव्यवस्थिताः परमाणवः प्रतिमासविषयाः । तदसत् । सान्तराणां

१. °ण्डस्पैन का अ०। २. उताऽसयदि क० मु०। ३. प्रागमानभाषात् क०। ४. प्रागमानेऽपि मु०। ५. "रिति तनेका मु० क०। ६. 'कियालमस्त्रीति मु०। ७. इव्यं तेन पर्या मु०। ५. 'तिति तनेका मु० क०। ६. 'कियालमस्त्रीति मु०। ७. इव्यं तेन पर्या मु०। ६. 'वेकित अयमेन मु०। ९. 'वेकित प्राप्त कि मु०। ११. 'वेकिका व०। १२. प्राप्त वर्त अतः अमे मु०। १३. प्रस्त्र वर्त व०। १४. प्रवेक इति मु०। १५. अर्थाधीनाव मु० क०। १६. तवार्याधीना मु०। १५. वाप्रस्य मु०। १५. वाप्रस्य मु०। १५. वाप्रस्य मु०। १५. वाप्रस्य मु०। १५. क्ष्रस्यमा स० व० मु०।

तेयां अप्रतिभामनान् । संयोगान् तथाभासनमिति चेत् ; ननु तेषां संयोगः किम् एकदेशेन सर्वातमना वा ? । ने तावदेकदेशेन निर्देशत्वात् परमाण्नाम् । नापि सर्वातमना पिण्डस्य अणुमात्रत्वप्रसंगात् । तम परमाणवः प्रतिभासविषयाः । किन्तु एकपरिणामपरिणतं स्तम्भादित्रव्यं प्रतिभासगोचरचारि । तथया — अर्वाचीनावयवसंवद्धेन्द्रियजनितप्रसाद्धेण विभिन्नदेशव्यवस्थितपरोक्षावयवव्यापि पुरोव्यवस्थितं वस्तु प्रतीयते, तथा वर्तमामपर्याय- । संवद्धेनिद्रयात् स्मृतिसहायात् उत्पन्नेन प्रत्यभिक्षाप्रसाद्धेण अतीतदेशकाळाविव्यवस्थितानेक- पर्यायव्याप्येकं प्रतेवस्थतित न कश्चिद्दोषः ।

§२८. त च क्षणिकानुमानवाधितत्वात् प्रत्यभिज्ञानं भ्रान्तमिति वाच्यम् । अन्यवा विश्वदर्शनं हिमांशुभवलिमानं परिष्ठिन्दुत्पद्यमानं — 'नीलं निशिधिनीनायविन्नं सरवात् नीलोत्पळवत्' इत्यनुमानवाधमनुभवद्यमाणं स्वात् । अधास्य प्रत्यक्षवाधितत्वात् ॥ न प्रामाण्यं । स्वणिकानुमानस्वापि प्रत्यभिज्ञाप्रत्यक्षवाधायां समानम् । अय प्रत्यभिज्ञानस्य भानतत्वात् भ्रणिकानुमानस्य प्रमाणता । तर्हि इतरेतराश्रयत्वम् — सति हि प्रत्यभिज्ञानस्य भानतत्वे अस्य प्रामाण्यम् । सत्यस्य प्रामाण्ये प्रत्यभिज्ञानस्ति । न च प्रत्यक्षम् भनुमानेन वाष्यते । तत्पूर्वकत्वात् अनुमानस्य । अन्यथाऽनुमानपूर्वकत्वेऽनवस्या स्वात् । ततः सिद्धमवाधितं प्रत्यभिज्ञाप्रत्यक्षं ।

१२९. किन्न, यदि नियतव्यक्तिसंबद्धेन्द्रियजनितं प्रेंससं नातीतादिपर्यायात्मकद्रव्यप्राहि स्मात्, तदा यदेवत् सुप्रसिद्धं वहयनुमानं तदिप न स्मात्। तदि महानसादिव्यबस्मितर्पूम्म्यूमम्बजसंबद्धेन्द्रियजनितप्रसक्षेण अशेषत्रेक्षोक्योद्दिवरवर्तिषूमबहिविशेषव्यवस्थिततिर्यक्सामान्ययोव्याप्तिमहणे सित प्रेंबर्तते । तचेन्द्रियसंबद्धवस्तुमान्नविषयप्रसश्वायां न स्मात्। तस्माद् यथा प्रसक्षं व्याप्तिमाहकम् अशेषविशेषात्मकतिर्यक्सामान्यमाहि ॥
तथा प्रसमित्वाप्रसक्षं कर्ण्यतासामान्यमाहिति । न च छन्युनजीतकेशादिष्यकत्वमन्तरेणोत्पद्यमानं आन्तिसिति बाच्यम् । तन्नापि सामान्यस्य सद्भीवात्। न चेकन्न आन्तं
प्रसद्धं सर्वत्र आन्तिसिति बाच्यम् । तस्मात् सिद्धं नित्मानित्यात्मकं वस्तु । तत्सिद्धौ च
सदसदात्मकं सामान्यविशेषात्मकं उत्पादव्ययभीव्यात्मकं च सिद्धम्, विशेषोत्पादविनाह्यानामनित्यत्वेऽन्तर्मोवात्, अन्येषां नित्यत्वे इति ।

§३०. न वैतद्वाच्यम् —

"सर्वस्योभयकपाने तक्किशेषिगाकृतेः। बोदितो दिश्व सादेति किमुट्टं नाभिधावति ॥" [प्रमाणवा- ३.१८१,१६२] पर्योयनयसाप्यभ्युपगमात्। अत एव सप्तभन्नी सिद्धाति। तथा हि—यदा द्रव्यस शैधार्म्य विवक्ष्यते तदा 'स्मादिस्त' इति कथ्यते । यदा पर्यायाणां तदा 'स्मानस्ति' ॥

१. नैकदे मु० क०। २. "णवः किन्तु" व०। ३. अर्थाशीना" मु० क०। ४. संबन्धेन्ति मु० क०। ४. संबन्धेन्ति मु० क०। ५. प्रानमन् मु०। ६. परिच्छदतुत्व मु० क०। ५. प्रानमन् मु०। भागमन् मु०। भागमान् क०। ८. भिज्ञाभान्ततेति क०। ९. संबन्धेन्ति मु०। १०. "जनितन्न" क०। ११. तसते तत् मु० क०। ११. संवन्धेन्ति मु० क०। १४. सति वर्तते मु० क०। १५. सति वर्तते मु० क०।

इति । बदा बुगपदुभयमाधाम्यप्रतिपादनं विवश्यते तदा 'अवक्तव्यम्' । एते सकलादेशाः । तत्संयोग एयापरे पत्यारो मङ्गा भवन्ति । ते च खावयवापेश्चया विकलादेशाः । तद्यथा — अति च नास्ति च । अस्ति चावक्तव्यं च । नास्ति चावकव्यं च । अस्ति च नास्ति चावकव्यं च इति नापरमङ्गसम्भवः । [३५]

§१. यर्व संस्था-सञ्चल-गोचरविप्रतिपत्ति निराक्तसेदानी फलविप्रतिपत्ति निराक्तदेशाह —
 प्रतितिस्त फलिनि ।

# प्रतीतेस्तु फलं नान्यत् प्रमाणं न ततः परम् । जताद्रुप्येऽपि योग्यत्वाश्चियतार्थस्य वेदनम् ॥ ३६ ॥

- \$२. 'तु' युनरमें । फूलं युनः प्रमाणस्वार्थाधिगतिरेव नान्यदिति, तैकि श्रानान्तरं वा अपन्न- स्मात् प्रवृत्तिवी अर्थिकियाप्राप्तिवेति ? । तत्र न तावत् श्रानान्तरंम् । तकि स्मातः प्रमाणक्रिशविषयं वा स्थात्, अभिक्रविषयं वा ? । यदि भिक्रविषयं तदें। कि केन संगतम् ? । एवं दि भटकानस्वापि पटकानं फलं स्थात् । अधाभिक्रविषयम् । तदा स्वापितिकये कर्मणि अविशेषाधायि कि कुर्वत् साधनं स्थात् ? । निश्चयमिति चेत्; म, प्रमाणस्व निश्चयासमक्रैत्वात् । अधानिश्चयात्मकं प्रमाणं तर्दि निश्चय एव प्रमाणमस्तु । भ तेन विश्वयस्यकरणात् १ । तदपि चेत्; पश्चरादिकमस्तु । न चानिश्चयात्मकप्रमाण-वाविधिदपि निश्चयः फलसिक्यते । तक् श्वानाम्वरं फलमिति ।
  - § ३. नापि प्रवृत्तिप्राप्ती, तयोः पुरुषसाध्यत्वात् । उक्तं च शासकारैः "नहि प्रमाणं गृक्के युद्दीत्वा पुत्रचं प्रवर्तयति नाप्यर्थमुखारा अर्थयति किन्तु अर्थपरिष्केदकत्वमेव प्रवर्त-कर्तवं प्रापकत्वं च" इति । तस्मादशीथिगतिरेव फलम् ।
- १४. प्रमाणमपि न ततः प्रतितेः एरं, किन्दु प्रतीयते देनेनेति प्रमाणं प्रैतीतिरेव ।
   एतदुकं भवति मारमनः परमार्थेन प्रमाणं भिचते किन्दुं आसीव झानावरणस्यो-पैसेमवाष् प्रमाणं, स एव प्रतीतिकर्पत्वात् फळमिति ।
- ६५. बाकारः प्रमाणमिति केत्; न, अर्थाकारतायां ज्ञानस्य जवता स्वात् । अय नीकाचाकारतेय अर्थाङ्गवति 'नै अवता । यदि नीक्षपरमाणुरूपता तदा कथं न जवता १। अध्यापरमाण्यात्मके विज्ञाने नीर्कप्रतिविन्त्रमात्रमेव भवति । यथाऽनीकारमके रक्तिके नीकादिति । तदसत् । यतो न रक्तिकस्थापि नीक्षपरमाणुपरिणतेरन्यत् प्रतिविन्त्रमिति ।
  - §६. किन्न, कारणस्वाद् यथा अर्थाकीरो भवति तथा चश्चरादेरपि स्वात् । अयोग्यत्वात् न इति चेत्; तर्दि योग्यतैवास्तु किमाकारेण ? । तेन यदुक्तम् "याकारमन्तरेणै

१, "पायनविषया मु० क०। २, सक्लियाः मु०। ३, तिह्रिश मु० क०। ४. झनन्तरप्रमाणा-नतस्य। तिह्र प्रमा" क०। ५, तिर्क मु०। ६. "सापि पटश्चनस्यापि पटश्चनं फलं क०। ७, निश्चयात्मकं प्रमाणं मु० क०। ८, "मस्तु निश्चया" मु० क०। ९, अर्थयति मु०। १०, "कलं च प्राप" क०। ११. प्रतीवेऽपरं मु०। १२. प्रतीयन्ते म० क०। १३. प्रतीवेरेच मु० क०। १४, किवासीय मु०। १५, पसंगवात् मु०। १६, "रूपः फलं क० क०। "रूपफलं मु०। १७. "वित अवता मु० क०। १८, बीकाद् प्रतिवन्धमात्रमेव स० क०। १९, अर्थादाकारो क०। २०, "नतरे प्रति" मु०।

प्रतिकर्मव्यवस्था व स्थात्" इति वित्ररक्षम् । ज्ञानमैव हि नियवार्यप्रहरी सोन्यमसु क्षिमाकारेणेति । एवरेवाह – अताहूप्येपीत्यादि ।

६ ७. वस्मादाकारवाविनापि धस्तुस्तामार्थ्य आकारमहर्णे झानस्वाम्मुपंगतम् । तस्मात् तदेव नियतार्थमहर्णे झानस्वास्तु कि व्यवधिना । न च स्वाभाव्यमहेतुकम् । सिन्दु कर्मणः स्वोपञ्चमवैचित्र्याद् आत्मैव नियतार्थझानाकारतया परिणमेकास्तानवाम् अतियवते । हति स्थितम् ।

इत्यम्बद्धश्चणतमः पटछं निरस्य अत्यक्षमिश्वसम्बद्धण्यक्ष्यं । जीतित्वसेनचटितस्कृटगीः श्वछाकां श्रुद्धामवाप्य विमकं विद्वितं मयैदत् ॥ [ ३६ ] ॥ इति जीवान्त्याचार्मनिरिचतायां वार्तिकृत्तौ अलक्षपरिच्छेदः ॥

# ३. अनुमानपरिष्छेदः ।

६१. वर्ष प्रतास्था संस्था-स्थाप-गोचर-फर्सविप्रतिपश्चि निराकृत इंदानी परोश्चस वा निराकर्तुनाइ – पूर्वमेद परोश्चस स्तादिता ।

#### पूर्वमेव परोक्षस्य विषयः प्रतिपादितः।

- §२. अनुमान-शैष्ट्रकश्चणस्य परोश्चस्य 'अ[वि]स्पष्टासा यव स्युः' [का० २३] इताविना विषयोऽस्पष्टाविरूपः प्रतिपादितः न सामान्यम्, नाप्यन्यापोह इत्यर्षः। तथा हि — ॥ सामान्येऽर्थकियाशून्येऽसुमानादेः प्रतीयमानेऽपि नार्यक्रियार्थी ततः प्रवैर्तेत ।
- § ३. सथ कामर्थिकयां सामान्यं न करोति ? । यचन्यसाम्याम्, वदा अन्योऽप्ययंक्रियाकारी न स्वात् । न हि नीळमपि पीतसाम्याम् अर्थिकयां करोति । अय स्वसाम्यां वदा
  अभिन्नक्षानाभिधानस्वध्यां करोते । क्ष्ममर्यक्रियाशून्यं सामान्यमिति ? । यचेवं सुवरां
  न प्रवर्तेत, तस्त्रतीतिकाल एव वद्यंकियायाः सिद्धस्वाविति । न चामिनक्षानाभिधाने अ
  सामान्यसाध्ये, वयोरसामान्यदर्शिनोऽपि लात्रविकल्पेषु भावात् । न चेकान्यनित्यस्य
  स्वविषयक्षानोत्पत्ताविष सामर्थ्यमसीत्युक्तम् ।
- § ४. अय तस्प्रतीयमानं विशेषेषु प्रवर्तयति । तदसत् । न हि अन्यस्मिन् प्रतीयमाने अन्यत्र प्रवृत्तिर्युक्ता, अतिप्रसंगात् । संबन्धात् प्रवृत्तिरिति वेत् । नेतद्क्ति । न होकभादप्रतीती द्वितीयप्रवृत्तिर्देद्रयते । अय सामान्यं विशेषैतिंना न संभवति तेन तेषु प्रवर्तयति । अ नतु सामान्यं किम् अविशिष्टं प्रतीयमानं विशेषेषु प्रवर्तयति किं वा विशिष्टमिति ? । यद-विशिष्टं शवा तत् सामान्यं प्रतीयमानं विशेषमन्तरेणानुपपद्यमानं सक्रिकादावपि प्रवर्तवित् ।
- ६५. अथ विशिष्टं तदा वैशिष्टं वक्तन्यम् । कि तत्र समवायः, कि वा 'तक्षेदम्' इति प्रतितिरिति । न समवायः, तस्य निरस्तत्वात् । साधारणस्य च समवायस्य न विशेषकारित्व-

१. अतार्पेपी मु०। अतार्पोऽपि क०। २. प्रहणाहा मु०। प्रहणाद हा क०। ६. क्या स्वापि मु०। ४. परिजयसांसार व०। ५. श्री स० व० स०। ६. क्या व० स०। ७. श्री स० व० स०। ६. क्या व०। ७. श्री स०

निति । द्वितीके तु पहें इतरेतराभयत्वम् । तवा हि — विशिष्टवामान्यप्रतीतौ विशेषप्रतीतिः, वस्त्रतीयौ विशिष्टवामान्यप्रतीतिरिति । कि च 'तस्येदम्' इति प्रतीतावि नियतदेश-विशेषाप्रतीतौ मानुमानादेः प्रवर्तेत । व्याप्तिप्रइणकाले च वैद्वपाविसामान्यस्य सिद्धत्वात् गृद्दीत्रमादित्वेन च प्रामाण्यं न स्वात् इति । विशेषोऽपि खामान्येन प्रतीयत इति चेत्; बामान्येन इति कोऽर्थः । कि सामान्यमेव सामान्यं प्रतीत्य प्रतीयते कि वा विशेष इति । यदि सामान्यं तदा तेनापि पुनरन्यत् सामान्यं ततोऽज्यन्यविति स्वनवस्या । नापि विशेषः, कमानुस्त्रभवात् ।

§ ६. अब नास्ति छक्षणा किन्तु युगपतुभयं प्रतीयते । नैतस्ति, धमयाप्रतीतेः । न हि एकं रण्डायमानं सामान्यम्, अपरो विशेषः तत्र उद्ध्यते । चक्तमा ।

> "दोर्हि वि जयहिं नीयं सरधमुक्यण तह वि सिच्छचं । जं सविसयण्यहाणच्येण बन्नोचनिरदेवका ॥" [यमदि १.४९]

अवाभिनसामान्यप्रतीतौ नियतदेशविशेषप्रतीतिः । एवं हि अंशेषविशेषप्रतीतिरिष्
सात् । तवा हि - यद् यस्मादभिनस्वरूपं तत् तस्मिन् प्रतीयमाने प्रतीयते । यवैकन्यक्ति-सामान्यप्रतीतौ न्यक्यन्तरसामान्यम् । अभिनस्वरूपं च न्यक्यन्तरमिति । कृष्णादेविशेषण-अस्माप्रतीतिरिति चेत्; न, विशेषणानामभेदे प्रतीतिः स्वात् । भेदेऽप्युपाधिमति निज्ञीय-मानेऽशेदोपाधीनामपि निज्ञयः स्वात् । वस्मादभिनस्वामान्यप्रतीतौ अशेषन्यकि-मतीतिर्वविति ।

§ v. 1855, —

"कसात् सःसादिमत्सेच गोत्वं यसात् तदात्मकम् । तादात्म्यमस्य कसाचेत् समावादिति गम्यताम् ॥" [श्लेक्च॰ शाइ॰ ४७] यदमञ्जूपंगमञ्जूपंगमञ्जूपदर्भे यूपर्यति —

> "स्विक्रज्यम्बद्धाता चेव् मागतानाभयान्तरात् । प्रागातीच च तहेशे सा तया संगता कथम् ॥ स्वक्रिनाशे न चेचशा गता व्यक्त्यन्तरं न च । तच्छून्ये न स्विता देशे सा जातिः क्वेति कय्यताम् ॥ न याति न च तवातीत् भस्ति प्रधाच चांशयत् । जशाति पूर्वे नाधारम् महो व्यसनसंततिः ॥"

यदं तादारण्यपञ्चीप न युक्तः । तस्माहिशेषा पत सँमानपरिणामवन्तोऽस्पष्टाः परोक्षस विषया इति । नतु विशेषविषयत्येऽतुमानादेः क्यं न तार्णादेः प्रतीतिः ? । न, दूरप्रताहेऽपि ॥ तकाऽप्रतीतेः । तदेवं न सामान्यं विषयः ।

६८. नाष्यस्थापोद्दः । स हि पर्युवासक्तपो वा स्थात् प्रस्नक्यक्तपो वा १ । प्रथमपक्षे वस्ति वस्ति वस्ति वस्ति । तब सामान्यं वा विशेषो वेति विधिरेव अन्दार्थः स्थात् । निराधः । हितीये तु निषेधमात्रमेव प्रतिपादते । तस्य च शब्दावार्यस्वमयुक्तम् , अप्रतीतेः ।

१. इक्कारि" स्ट्रंबर २. "वस्था अथ मुठ करा ३. लक्षणं मुठ करा ४. अविशेष-केचे" करा पं, "मनेदम" कर मुठ करा ६. इत्यन्ति मुठ करा ७. कानान्वपरि करा द. निवच इति करा

तथाहि -- परप्रतिपादनार्थं तस्य प्रयोगः । परस्तु नीछाद्यर्था नानीछनिषेधमात्रं जिज्ञासति । प्रतिपादकोऽपि तथैव प्रतिपादयति । अजिज्ञासितं प्रतिपादयत्र प्रेसीपूर्वकारी स्थात् ।

- § ९. अथ 'किम् आनयामि' इति जिज्ञासायाम् अनीस्त्रमि जिज्ञासितं नीस्त्रमित्युके निधिष्यते । नैव प्रतिपादकोऽपि तथेव प्रतिपादयति । सामर्थ्यादन्यप्रतिपत्ति । नैतदस्ति, प्रतिपादका सामान्येन विधावेव । जिज्ञासा न प्रतिवेधमात्रे । 'विधिप्रतिपत्ती सामर्थ्यादन्यप्रतिवेध इति ।
- §१०. किन्न, अयमपोहो भावे भावस्य वा प्रतीयते केवलो वा १। प्रथमपक्षे भावयोः प्रतीतिः किं तेनैवानुमानादिना, किं वा प्रमाणान्तरेण १। यदि तेनैव तदा किं भावो प्रतीस्य प्रतीस्य किं वाडपोहं प्रतीस्य ताविति १। न तावत् प्रथमपक्षः । निह नील्यन्देन अनीलं प्रतीस्य । प्रतीयमानत्वे वा कयं तिभवेष इति १। नीलं चे प्रतीस्य अनीलापोहंप्रतीतौ । स्वंतन्ती प्रतीतिः स्थात् । अथ नीलंभेष अनीलापोहात्मकं प्रतीस्मानमुभयन्यवहारं रचयितः तिहं आयातोऽस्मत् पथमिति । नापि द्वितीयः पक्षः । निह केवलोऽपोहः प्रतीस्ते पश्चात्ताविति, अननुभवात् । नापि प्रमाणान्तरं किंचित् तत्र अनीलप्रसायकमस्ति, येन तद्योहः प्रतीसेत । न आभावेन भावस्य कश्चित्संवन्धः संभवति इत्युक्तम् । तस्माण भावसंवन्धित्वेतापोहस्य प्रतीतिदिति । केवलस्य च वैत्य प्रतीती सर्वश्चम्यां पर्यायता । स्थात्, लिक्नलिक्निनोरभावश्च भवेत् । तथाहि चयदेव लिक्नशब्दवाच्यम् तदेव लिक्निश्च्य-स्थापि । तथा विशेषण-विशेष्यभावोऽपि न स्थात् । श्रीसत्त्वं च अंगिति न किंचिदिति । येव्पीहेन सत्त्वाच्यं साधनं भवेत् ।
- §११. अयासस्यपि बाझे वासनानां नानात्वात् तक्षनितानां ध्वनीनां न पर्यावतेति ।
  तम्म, बासनानामपि नानात्वानुपपत्तेः । ता हि अनुभवनिवन्यनाः । पक्रस्पस्य चापोहर्सं अ
  प्रतीतौ कथं वासनानामपि नानात्वसिति । तथा, अकार्त्वापोहस्यैकरूपत्वादतीतानागतवर्तमानताव्यपदेशा नोपपचेरित्रिति । अक्रियानिवेषस्य वे भावेकरसस्य सद्भावे अकार्यात्
  करोति करिव्यतीति च व्यपदेशानुपपत्तिरिति । वचनिक्षक्रभेदश्च न स्मात् । तथा, सर्व-प्रमेथीदिशव्यानामसर्वादेरीमावात् अपोद्धाभावेन अपोद्धशम्बद्धं न स्मात् । अपि च, अपोद्धः
  किम् आश्रितः, अनाश्रितो वा ? । अनाश्रितत्वे न कस्मापि । आश्रितत्वे गुणो वा स्मात् अ
  सामान्यं वा भवेत् । तथा हि—यदि प्रतिव्यक्त्यनेकस्यदा गुणः । अथैकः तदा
  सामान्यमिति ।
- §१२. अयापोद्यते अनेन इति ज्ञानाकारः, अपोद्यतेऽस्मिनिति खळक्षणम् । अपोद्दन-मपोह् इति अन्यनिषेधः । तदेवं विधिक्षपापोद्दाभ्युपगमात् निषेधमात्रे यहूषणं सदस्रदिति ।

१. प्रेक्षाकारी खा मुण का । २. निवेष्यते मुण । ३. नेवं का । ४. न प्रतिवेष पुण का । ५. विप्रति अला ६. प्रतीयेत मुण का । ७. पोहेप्रतीताविति का । ८. प्रवमः पक्षः का । ९. नीलं वा प्रतीण मुण का । १०. पोहेप्रतीण अला । ११. संवल मुण । १२. नीलः लमेव मुण का । १३. च प्रतीती मुण का । १४. सात् । अधासरचं अला । १५. व न कि मुण का । १६. वदापो अला । १७. चापोहप्र मुण का । १८. जानी नानाल का । १९. तवा नारापोहण का । १०. तवा नारापोहण का

[5

तथाहि — न तायस् सामान्यं सन्दादिविषयः, अविद्यमानत्यात् । नामि खल्झणम्, अत्यस्-बण्ळान्देऽप्रतिभासनात् । तदुक्तम् ।

> "शब्देनाव्यापृताक्षस्य दुद्धावमतिभासनात् । अर्थस्य दशक्षव तच्छन्दाः कल्पितगोचराः॥"

ः इति । नापि ज्ञानम्, तत्यापि खलक्षणत्वात् । नापि ज्ञानाकारः । किन्तु स एव दृश्य-विकल्प्यावेकीकृत्य बहीक्षपतयाऽध्यस्तोऽपेषञ्चमाकारः । वैभाषिकाणां तु आकाराभाषा[ब्रोकान-मेव बहीक्षपतयाऽध्यस्तमर्थचतुर्थाकारोऽपोद्द इति न निषेधमात्रः केवलः, तस्य विविक्षपतया बस्तुनि प्रतीयमाने सामध्यात् प्रतीतेरिति । कल्पिताकल्पिततया स्वपरवर्क्षनयोर्भेद् इति । अतम्य —

> "सर्वे भाषाः सभावेन सस्यभावव्यवस्थितेः । सभावपरमावाभ्याम् यैसात् व्यावृत्तिभागिनः ॥" [प्रमाणवा॰ ३.६९] "तैसाद्यतो यतोऽर्थानां व्यावृत्तिस्तविष्यनाः । जातिभेवाः प्रकश्त्यन्ते तद्विद्येषावगादिनः ॥ तैसाद्यो येन श्रव्येन विशेषः संप्रतीयते । न स शक्यस्ततोऽन्येन तेन भिन्ना व्यवस्थितिः ॥"

[प्रमाणवा॰ ३.४०,४३] इति

§ १३. तेन न सँवंशन्दानां पर्यायता । नापि लिक्कलिक्किनोरमावः । विशेषणविशेष्या-भावो वा । तथा हि — स्वकारणादेव भावाः सकलसजातीयविज्ञातीयव्यावृत्ता जायन्ते । तेनानेकव्यावृत्त्यात्मकेषु भावेषु एकव्यावृत्त्या निश्चयेपि व्यावृत्त्वतरेणाऽनिश्चिताः । तिभन्न-अयाय शब्दलिक्कप्रयोगो न पर्यायतामाप्रोति । वस्तुभूते चोपाधौ प्रवर्तमानः शब्दः उपाधि-मन्तमशेषोपाष्युपकारकं निश्चाययक्षशेषोपाधीनां निश्चयात् पर्यायतां शब्दान्तराणामापादयेवि-त्यादयो दोषा वास्तवे शब्दार्थे प्रन्थकारैः प्रतिपादिताः । तस्माद् अपोद्दपक्षो व्यायानिति ।

§१४. अश्रोक्यते — येत्तावदुक्तम् 'हत्यविकल्प्ययोरेकीकरणमपोहो न तुच्छरूपः' इति ।
तदेकीकरणं किं तेनैव झांनेन किं वा झानान्तरेणेति ?। न तावत् तदेव विझानं स्वाकारं
॥ इत्यं च पृथक् प्रतिपंश ऐक्यं प्रतिपद्यतेऽप्रतीतेः, क्षणिकत्वाच । नापि झानान्तरम् ।
तद्विभिक्षं र वा स्वात्, एकं वा भवेदिति ?। भिक्षं कथम् ''ऐक्यं प्रत्येति ?। ससंदेवनं हि
झानविषयं, दर्शनं तु हत्त्यविषयमिति । एकं तु यदि द्वयं प्रत्येति कथमैक्यं । अधैक्यं
प्रत्येति । कथं द्वयोरेक्यमिति ?।

§ १५. अथ वासनाँर्वतिबोधात् विकल्पविज्ञानं सक्छ[स]आतीयसाधारणम् उत्पचते
अ इत्येकत्वप्रहणमुच्यते । न, वंत्युभूतसमानपरिणाममन्तरेण सजातीयविभागानुपपत्तेरिति ।
एकार्यक्रियाकारित्वात् सजातीयत्वमिति चेत् ; क्रियायाः किम् अन्यक्रियैक्यादैक्यम् , किं

१. °सोध्वेप बशकारा नै॰ क०। °सोध्वे पब॰ मु०। २. प्रतीतिरिति क० मु०। ३. °भ्यां ब्याइति॰ भागिनो यतः - प्रमाणसा०। ४. यतो यतो क० मु० क०। ५. तसाद्विशेषो यो येन धर्मेण सं॰ प्रमाणसा०। ६. न शन्दा॰ ख०। ७. °केषु एकव्या॰ मु० क०। ८. निक्षिताशे॰ मु० क०। ९. यशबदु मु० क०। १०. तेनैव ज्ञानान्त॰ क० मु०। ११. प्रतिपाश क०। १२. अनेकं ख-ि०। १३. एकम् मु०। १४. न च नस्तु॰ क०। १६. सहवा॰ स०। १५. न च नस्तु॰ क०। १६. सहवा॰ स०। १७. • बातियावि॰ क०।

ŧŧ

ना स्वरूपेणेति है। प्रथमपक्षे अनवस्था । द्वितीये त एव अर्थक्रियाशारिणः कि नैकी-भवन्ति है। अञ्जुपेतदानिश्चेति । तदेवमत्र बहुवक्तव्यम् । तच नोच्यते विस्तरभयादिति । तमापोदोऽपि परोक्षस्य विषय इति । [३७<sup>६</sup>]

§१. एवं विषयविप्रतिपत्ति निराक्तय इदानीं फळविप्रतिपत्ति निराकर्तुमाइ — प्रमाण-फलसङ्काव इति ।

# प्रमाणफलसङ्गावो श्लेयः प्रत्यक्षबद्धवैः ॥ ३७ ॥

- §२. यथैव हि प्रत्यक्षस्य प्रमाणमेव फलम् अर्थाधिगतिरूपं, तदेव व प्रमाणं परिच्छेद-करवात्, तवा परोक्षस्यापि विशेषमिति । [३७]
  - §१. संस्थाविप्रतिपत्ति निराक्तवंत्राह परोक्षं द्विविषय् इति । परोक्षं द्विविषं प्राहुर्लिङ्ग-शन्दसमुद्भवम् । लैक्किकात् प्रत्यभिक्षादि भिक्षमन्ये प्रचक्षते ॥ ३८ ॥
- § २. अक्षाणां परं परोक्षम् । कारस्करादित्वात् सुढागमः । द्वौ विधा प्रकारावस्येति द्विविधम् । द्वैविध्यमेवादः लिङ्गश्रद्समुद्भवम् इति । लिङ्गजनितं, श्रव्यजनितमेव परो-क्षार्यनिश्चायकं नान्यदिति ।
- § ३. नन्यन्यवृषि प्रत्यमिकाविकं परोक्षं मन्यन्ते । तदेवाइ लेक्किकात् प्रत्यमि- ॥ अकल्ड- शादि मिस्ममन्ये प्रचक्षते समानतकाः, "परोक्षं मस्यभिकावि त्रिधा भुत- मतस्य मिद्रायमिति" यचनात् इति । तद्युक्तम् । यतः श्रौतं त्रिविधं भवति । न त्वविप्रवम् । तथा हि प्रत्यक्षेण परोपदेशसहायेन यज्ञन्यते झानं तच्छ्रोतम् प्रत्यक्षपूर्वकम् । तथा लिक्केन परोपदेशसँहतेन जनितं श्रौतं लिक्कपूर्वकम् । परोपदेशेन तु केवलेन जनितम् सम्प्रेपूर्वमिति । एवं त्रिविधं भवति श्रौतम् । न त्वविप्रवं प्रमाणमित्यर्थः । प्रत्यक्षे हि अपरोपदेशस्यानर्थकत्वात् । अस्य तश्रापि किंचित् परोक्षम् । तर्हि तत्रानुमानमेव स्थात् तथा हि परोक्षं विवस्तु न साक्षात् प्रतीयते किन्तु अन्यवर्शनात् । अन्यस्थाच यदि अनियतात् प्रतीयेत तदा यतः कुतिश्चत् सर्वं प्रतीयेत । नियताच प्रतीतौ लेक्किकमेव । तत्र प्रत्यक्षानुसारि प्रत्यभिक्षानं तत् प्रत्यक्षमेव । न श्रौतम् । यत्तु प्रत्यक्षानिश्चतम् इष्टसाखर्म्याद् अर्थक्रियकारित्वं निश्चीयते तहिक्किकमेवेति कुतिविधं परोक्षमिति १ [३८] । ॥
- §१. अथायमपि बहिर्दाहादिसमर्थ इति सामध्येविषयं प्रत्मिक्षानं न प्रत्यक्षम्, प्रत्मिक्षानः सामध्येस परोक्षत्वात् । नाष्यनुमानम्, व्याप्तिसरणाद्यननुभवात् । तस्यात् विचारः । प्रमाणान्तरमिति । तद्युक्तम् । यसात् न सामध्ये वहेरन्यत् । ततः प्रत्यक्षेण वत्स्वरूपनिश्चयादेव सामध्येस निश्चयात् । यो हि दाहिकां शाक्षं न जानाति स वहिमपि । तत् स्वरूपपहारे भिन्नं सामध्येमिति चेत्; न, मक्षादेः तथाभूतस्यैव वहिस्वरूपस । पर्यायस्थिति । भवतु वै। सामध्येम् । विश्वश्चयो मृदस्य दृष्टसाधन्यदिनुमानमेव

१. तदेव प्रमाणं अ० व ०। २. विक्रानमिति अ० क०। २. पारस्क मु०। ४. विक्रारहि मु०। ५. पारस्क मु०। ४. विक्रानमिति अ० क०। ५. प्रतिति किक-भेव क०। ८. मदास्न क०। ९. यो दाहि क०। १०. व्यक्तिरिति क०। ११. भवत साम क० मु०।

कवंषिद्भिज्ञत्वाविति ।

इत्युक्तम् । क्यान्यस्मरणं तु कविदकसमाद् भूमदर्शनात् विद्वप्रतिपत्ती अपि दहम् । अव अर्थित्वात् पूर्वमेषं सर्वस्य कृतेत्वात् तथा प्रतिपत्तिः । अत्रापि समानम् ।

१२. किन्न, किं तत् प्रमाणान्तरम् १ । श्रीतमिति चेत्; किमिदं श्रीतम् १ किं शक्तिविष्यम्, किं वा शक्तोछेलीति १। प्रचमपद्धे श्रीतेन्द्रियञ्चानं सक्छमेव श्रीतम् १ स्वात् । त्रचागमित्रोधीति । तथा हि — श्रष्टाविश्वतिभेदमतिज्ञानाभिषायी जिनागमः । स चैषं त्रकः स्वात् । अथ क्रब्वोहेसि । एवमि मतिज्ञानम् श्रीतं स्वात् । सविकल्पकं च सक्छं प्रमाणं प्रसक्षेते । तभेदं श्रीतस्य छक्षणम् । किं तर्दात्वाद — प्रोपदेशुजं श्रीतम् इति ।

> परोपदेशजं श्रीतं मर्ति शेषं जगुर्जिनाः। परोक्षं प्रवाभिकादि जिथा श्रीतं न युक्तिमत्॥ ३९॥

# §३. परस्ते परस्मादुपदेशः पॅरोपदेशः। तस्माजातं यत् झानं तत् भीतं जगुर्जिनाः। तथा चागमः।

"सुयकारणं जभो सो सुयं च तकारणं तेंड तम्म । कीरह सुबोवयारो सुयं तु परमत्थमो जीवो ॥" [विशेष- १९] अस्वायमर्थः – भौतस्य ज्ञानस्य कारणं यतः स इति शब्दः । श्रीतं वा तत्कारणं ॥ तस्य शब्दस्य हेतुः । ततः तस्मिन् शब्दे श्रियते श्रुतोपचारः । कारणे कार्योपचारीत् कार्ये वा कारणीपचारादिति । परमार्थतस्त्रं जीव दैव श्रुतमिति । ज्ञानस्य जीवात्

१४. नन्वनेन शब्दस्य र्जन्यं जनकं था झानं शुतममिहितम्, न तु सक्छमेद परोपदेशजम्, शरीरचेशलक्षणेन उपदेशेन जनितस्मासंप्रहात् । न, शब्दस्मोपलक्षणत्वात् । अ यहा सापि शब्द एव इसाह ।

"सं शिय सहत्थो बिय जं तंसि कयंसि एकओ होति ।
कत्या वि हु तद्यावे तत्विज्याओं कुणति" वेहुं ॥" [निशेष- १०५]
अयमयः । सीपि च हत्वादिसंक्षा परचोधनाय कियमाणा शब्दखाने प्रयुक्तवात् शब्दाक्षों। शब्दखाने प्रयुक्तवात् शब्दाक्षों। शब्दखाने प्रयुक्तवात् शब्दाक्षों। शब्दखाने प्रयुक्तवात् शब्दाक्षों। शब्दखाने प्रयुक्तवात् विद्वन्वयां । श्रव्दायां प्रत्ययो भवति प्रतिपाद्ययः। वेष्टायाः बीलिङ्गत्वेऽपि प्राकृतत्वात् लिङ्गन्वत्ययः। यत्वेव समर्थयति – कर्तापि चेष्टायाः। हुरिति यस्माद्यें। यस्मात् कर्ताऽपि वर्दमाने क्रव्यामाने मूकत्वात्। तद्यभिप्तायः शब्दार्थप्रतिपादनाभिप्रायः। करोति चेष्टांमें हत्वाविकक्षणाम् इत्यर्थः। तस्मात् परोपदेशकं भौतमिति। वेने कचित् शब्दामानेऽपि भौतम्। सत्यपि च सन्दे सन्दोक्ष्यपि कर्षिक्षं शौतमिति। अत एव बाह्। अप्रति वचनात्।

रै. इतकत्वात् अ० व० मु०। २. प्रसञ्जये अ० व०। ३. 'दुपदेशः तसा' मु०। ४. 'रनं रि तो तम्म-विद्योषाः । ५. कार्योपचारादिति अ० व०। ६. 'मार्थतः औव' मु० क०। ७. बीदः औतमिति सु० क०। ८. जनकतं अन्यं सा। ९. सा दा सहत्यो विश्व तया वि जं तम्मि पवको होह विद्योषाः । १०, तदभावेषि तद' क०। ११. कुणह विद्ये विद्योषाः । १२. सा च मु० क०। १३. 'माणश' मु०। १४. तदामार्थे अ०। १५. चेष्टा इ' मु० क०। १६. 'क्षणा इत्ययः मु० क०। १७, तच क' अ०। तेन सब्दा' मु०। १८, कविषाओ अ० व० मु०। १९, होषामिति अ० व० क०। २०. 'पदेसवितां अ०।

- § ५. तस्मात् यदि प्रत्यभिक्षा आप्तोपदेक्षणनिता तदा प्रत्यक्षायंविषयत्वात् न प्रमाणा-त्वरम् । अंथानाप्तजनिता तदा च्छाप्रविकत्यवत् न प्रमाणमिति निगमचन्नादः — परीक्षं प्रस्थ-भिक्षादि इति । प्रमाणमूर्वं श्रीतं <sup>१</sup>त्रिवेति न युक्तियुक्तमिति । [ ३९ ]
  - §१. भागमवाधामाइ अन्ययेहादिकमिति । अन्यथेहादिकं सर्वे श्रीतमेवं प्रसज्यते । यवोक्तं नागमापेक्षं मानं तक्षाव्यक्रम्भितम् ॥ ४० ॥
- §२ यदि सविकल्पकं सकलमेव श्रीतं तदा ईहादि आदिमहणाँत् जवाबोहादिपरिषद् इति । सकलमेव सब्दोहेसित्वात् श्रीतं स्वादिति ।
- §३. अब कविदानसत्मानोऽपि, यथा इन्द्रियेझानं परोक्षमपि प्रससं प्रस्थादीति । तद्युक्तम् इलाइ - यंग्रेलादि । तद् दिनम्बराणां जाड्यविरुसितम् । तथा दि - सकड- ॥ वस्तुवानापेक्षया परोक्षमिन्द्रियझानमुक्तम् । न त्येकस्मिनंत्त इति । तत् स्वितम् दिवाः भौतमिति । [४०]
- ६१. एवं द्वैतिक्यं व्यवस्थाप्य इदानीं केङ्गिकं परोशं व्यास्पातुनाह सिङ्गाहिङ्गिनि इसाहि ।

### लिङ्गालिङ्गिनि यज् ज्ञानमनुमानं तदेकथा। प्रत्येति हि यथा वादी प्रतिवाचिष तत् तथा॥ ४१॥

- §२. लिक्सात् लिक्सविषयमिष कानं भवति इति लिक्सिस्यम् । लिक्सिन्यपि वदेसस्यस्य भागानः अससं मवतिति लिक्सम्यम् । नतु तस्य वलिक्सेय न भवति, यस्य द्व किक्सि वस्य निकायम् । ने सिक्सम्यरेय तत्र कानमिति कि लिक्सम्यरेण ? । ये लिक्समेयातुमानं भन्यम्ये सिक्सम्यरेय तत्र कानमिति कि लिक्सम्यरेण २ । ये लिक्समेयातुमानं भन्यम्ये सिक्सम्यरेय तत्र कानमिति । लिक्सात् यत् लिक्सिने झानं तद्युमानं न किक्समेयेत्यर्थः । असेय वद्य लिक्सिने झानं तद्युमानं न किक्समेयेत्यर्थः । असेय वद्य लिक्सिने झानं तद्युमानं न किक्समेयेत्यर्थः । असेय वद्य स्थायं वद्य लिक्सिने झानैमिलोयास्य । असेय वि वद्य स्थायं भवति । न, प्रवं वि अति-धित्यास्य । असेय वि वद्य स्थायं स्थात् इति लिक्सम्यर्थमिति ।
- § ३. सार्यपरार्यभेदेन दैविष्यं प्रतिपनाः विभरासार्यमाह तदेकवेति । एकप्रकारेन परोक्षार्यस्य प्रतिपत्तिरिति । तदेवाह प्रत्येति हि यथा वादी प्रतिपादपि तत् तथा इति । दिर्यस्मादपः । यस्मादन्ययातुपपनाहिन्नात् वथा स्वयं वादी परोक्षं वस्तु ॥ प्रत्येति प्रतिवादपि तवेव तत् स्वयं निश्चितात् सिन्नात् प्रतेति न परवचनादिति । तथा हि परवचनं यदि अवाणं तथा कि जिस्त्यवचनेन १, प्रतिकामात्रेवैवार्यसिदेः । अवाप्रमाणं तथा कथं वती सिन्नप्रतिपतिरिति । अथ प्रत्यक्षमेव तत्र प्रमाणं 'पत्र्य सुगो भावति' इति- वृंत् संसुत्तीकर्याद्वनावस्यम् । न, अक्षिनिकोचादेरपि स्थात् । [ ४१ ]
- ६१. अब सम्बन्ध सर्वमाऽप्रमाणत्वात् अनुमानोपवारात् प्रामाण्यं नान्यवेति वयाप- अ नार्यमित्याद — उपचारेण चेत् तत् सादिति ।

१. त्रिकेवित अ० व० : २. "जादमोहादिपरि" व० मु० क०। ३. इन्द्रियकं ज्ञानं सु० । ४. वयेत्यादि सु० क०। ५. तिव्रज्ञमेद सु०। ६. तस्य लिङ्गमन्तरेण न तत्र अ०। ७. सित्यवस्त क० सु०। ८. विद्विः क०। ९. "रिति अ० व० सु०। १०, इति तत्सं" अ० क० सु०।

### उपचारेण चेत् तत् स्यादनवस्या प्रसुष्यते ।

- §२. यद्यनुमानोपर्यारमात्रेण अनुमानत्वं वचनस्य तदा पुरुषादेरपि स्वादित्वाह अनवसीवं प्रसञ्यत इति । उपचारेण प्रामाण्ये यत्किचितित द्विभक्षणादिकमपि अनुमानं स्वादिति । शब्दस्य चाप्तप्रणीतत्वेन प्रामाण्यस्य प्रतिपाद्यिष्यमाणत्वादिति । तस्मादेकंषै-बानुमानमिति । [४२<sup>१</sup>]
  - §१. इरानी अवयवान्तरनिरासेन यसावयवस साधनाङ्गलं तदाह अन्यसोत्मादि ।
    अन्यस्यासाधनादाह लक्षणे(णं) हेतु-साध्ययोः ॥ ४२ ॥
- §२. अन्यस्योपनयनिगमनादेरसाधनादिति असाधनाङ्गत्वादित्यर्थः, हेतुसाध्ययोरेव स्रक्षणमादः
- § ३. नतु प्रतिज्ञामन्तरेणापि पश्चधर्मसंबंधसारणादेव साध्यसिद्धेः किं तक्क्षणकथनेव १ ।

  प्रतिज्ञायाः तथ हि साध्यवचनं यदि ममाणं तदा किं हेतूपन्यासेन १ । अथाप्रमाणं तदा साधनाज्ञ- किं तद्वचनेनेति १ । अथा प्रतिज्ञामन्तरेण 'यत् कृतकं तद्वित्यम्' इति उक्ते न ज्ञायते किमयं साधन्येषान् प्रयोगः किं वा वैधन्येषानिति १ । तत्र 'अनित्यः शब्दः' इत्युक्ते साधन्येषान् प्रतीयते । 'अकृतकः शब्दः' इति तु वैधन्येषानिति । नैतदस्ति । पश्चधर्मवचनाद्धिः विश्वव्यात् । तथा हि 'यत् कृतकं तद्वित्यम्' इत्यभिधाय न कश्चिदास्ते साधनन्यूनता- भिधानादेव तस्य निरासात्, किन्तु पश्चधर्मोपसंहारं करोति । तत्र 'कृतकम्य शब्दः' इति वद्याभिधन्ते तद्या साधनन्यवान् प्रतीयते । यदि तु 'नित्यः शब्दः' इति तदा वैधन्येवानिति ।
- ६४. अय सर्व पव काञ्चादिविषयं व्यवस्थाप्य कुठारादिसाधनं व्यापारयति । तद्त्रापि विषयव्यवस्थापनार्धे प्रतिकाप्रयोग इति । न, पक्षधर्मसंबन्धयचनादेव तद्र्यस्य गतस्यात् कि अप्रतिकाप्रयोगेण १ । किन्न, स्वार्थानुमाने कोऽसी साध्यं व्यवस्थापयति १ । अपार्थित्वात् प्रसावात् पक्षधर्मोद्धा तद्व्यवस्था; परार्थातुमाने वथैवास्तु । प्रवससाधनाङ्गत्वात् प्रतिकां साधनाक्षिरस्यन्ति ।
- § ५. अत्रोच्यते यदुक्तम् 'प्रतिक्षा कि प्रमाणमुँताप्रमाणम्' इति तत्र प्रमाणमिति त्रुमः । वर्ष्टि कि हेतूपन्यासेन ? । आप्तत्यसंदेहे तदुपयोगः । तनिश्चये तु प्रतिक्षामात्रादेव म साम्यसिद्धेः हेतूपन्यासोऽपि न युक्तः, कि पुनः जैरूप्यवचनमिति ? । [ ४२ ]
  - § १. पतदेव दर्शयितुमाह अन्यशानुपपञ्चत्वमित्यादि ।

'अन्यथाऽनुपपन्नत्वं यत्र तत्र त्रयेण किम् । नान्यथाऽनुपपन्नत्वं यत्र तत्र त्रयेण किम् ॥' ४३ ॥

६२. एतदुक्तं भवति – आप्तत्वसंदेहे अन्यथातुपपभादेव हेतुमात्रात् साध्यसिद्धेः किं » हेतोजै- त्रिरूपवचनेनेति १ । तथा हि – उपनयनिगमने तावत् सौगतैरेव निराक्टते । रूप्यनि-रासः । दृष्टान्ते दृष्टसामध्यस्य हि हेतोः पुनर्धर्मिणि वचनग्रुपनयं वर्णयन्ति । तवा-

१, "नोपकार" का । २. देकमेथा" अरु । ३. "गमनादेरस्य अवार्थितात् (पं०२०) मु० । गमना-देरवार्थितात् (पं०२०) का । ४. इत्युक्तसा" वा । ५. "रस्यति मु० का । ६. प्रमाणमिति मु० अरु । ७. तकिवये हेतुप्र" वा । ८. विद्विः मु० का । ९. "नेनेति तवायुक्तम् (पं०२२) का ।

युक्तम् । पक्षधर्मवयनादेव तद्यंस्य गतत्वात् । अथानेन दृष्टसामध्येस्य हेतोः स्थापनं कियते । तेशः, ज्याप्तिवयनादेव सामध्येसिद्धेः । यदि चानेन समर्थहेतुस्यापनं कियते तर्हि इदमेवाऽस्तु, कि हेतुवयनेन १ । तदेवम् अपनयं निरस्यन्ति । निगमनमपि अयुक्तम् । तथा हि — गृहीतज्याप्तिकस्य हेतोर्धर्मिण्युपसंहारादेव निगमनार्थस्य गतत्वात् कि तेन १ । तदेवं त्रिरूप एव हेतुरिति ।

- § ३. ऐतद्वयन्ति यम् हेतौ साम्येन विनाऽनुपप्दात्नं तत्र कि त्रेरूप्येण १। तदमावे 'स इयामः, तत्पुत्रत्वात्' इत्यादौ सत्यपि हैरूप्येऽगमकत्वावित्याह नाम्यक्षेत्रावि । तथा हि । नित्यानित्यात्मकं सर्व सत्त्वान्यथानुपपत्तेरिति उक्ते भवत्येवं साम्ये प्रतीतिः । अय सर्व नित्यं सत्त्वान्यथानुपपत्तेरित्यपि कि न भवति १। नै, ज्याप्तेरप्रहणात् ।
- § ४. अयं व्याप्तर्देष्टान्ते प्रहणे सित कयं न त्रैरूप्यम् १ । नतु दृष्टान्ते व्याप्तिप्रहणम् । यससाकस्येन तदा विहेट्योप्तिप्रहणेऽपि न साध्यधर्मिण हेतोर्गमकत्वं स्मात् । अस साकस्येन तदाऽसमानं गृहीतमाहित्वादप्रमाणं स्मात् । अथ देशविशेषप्रतीत्यर्धमतुमानम् । तम्म । यत्र यत्र साधनं तत्र तत्र साध्यमिति आधारान्तर्भावेनैव व्याप्तेर्प्रहणात् क्यं न देशविशेषप्रतीतिः १ । अय आधारसामीन्यस्यैव प्रतीतिर्नाधारविशेषस्य । किमिदं सामान्यम् १ कि विवक्षितसाध्यविशिष्टम्, कि वाऽविशिष्टमिति १ । यदि साध्यविशिष्टं अतदा कयं न साध्यप्रतीतिः १ । अथाविशिष्टं तदा न तत्र व्याप्तिरिति ।
- § ५. अथ विवक्षितदेशमन्तरेणापि ज्याप्तेरखण्डनीं चिद्विशेषप्रतीतिरनुमानादिति । नतु स विशेषः ज्याप्तिप्राहिणा प्रमाणेन प्रतिषक्तः, किं वा नैति १ । यदि प्रतिषक्तः तदा किमनुमानेन १ । अथ नै गृद्दीतस्तदा न तस्य ज्याप्तावन्तर्भाव इति । तदेवं १४ व्याप्तिप्राहिणा प्रमाणेनान्ययानुपपत्तौ गृद्दीतायां न किंचित् नैरूप्येण ।
- ६६. अथ यदि व्याप्तिमाहिणा प्रमाणेन साकल्येन व्याप्तिमहणं तदा कि हेतूपन्यासेन ?, साध्यस सिद्धत्वादित । सिँतम्, प्रतिपाद्यार्थं हि तदुपन्यासः । तथा हि द्विविधः प्रतिपाद्यः गृहीतव्याप्तिकोऽगृहीतव्याप्तिकश्चः । तत्रागृहीतव्याप्तिकस्य व्याप्तिमाहकप्रमाणो-पदर्शनमेष नोपपचेत प्रथमं हेत्पन्यासमन्तरेण । तथः सपक्षाद्यनपेशं प्रवर्तमानं र क्रैरूप्यं व्यपोहित । गृहीतव्याप्तिकस्य तु हेतो हपदर्शनमात्रमेव क्रियते । एतत् वैरप्युक्तम्, "विदुषां मध्यो हेतुरेव हि केवछः" [प्रमाणवा॰ ३.२६] हति । तदेवं सति नियमे न किंपित् त्रैरूप्येण ? । [४३]
- §१. "कार्यकारणभाषाद्वा समावाद्वा नियामकात् । अविमाभावनियमोऽदर्शनाञ्च न दर्शनात् ॥" [प्रमण्या॰ ३.३०] इति चैत् – न दर्शनादर्शनाभ्यां नियमं मन्यते । किन्तु तर्काद्भ्यूद्वापरनामः । तथा हि ॥ प्रमाणात् तादात्म्यतदुत्पत्ती यथा निम्धीयेते सथा नियमोऽपि निम्धीयतां कि व्यवधिना ? । पतदेशह – कार्यकारणसङ्काव इत्यादि ।

१. तदा शु०। २. विदिः मु०। ३. रिति यत्र मु० क०। ४. तत्य त्रवादी अ० मु०। वत्य त्रवादी क०। ५. विदे अ०। ६. भवति व्या मु०। ७. अत्र क०। ८. तदा व्या मु० क०। ९. अव वाक्त्यं न मु० क०। १०. न विदेश सु० क०। ११. साम्यत्येन मु०। १२. व्यवना तदि मु० अ० व०। १६. अव व्यापिक क०। १६. विदे सु० क०। १५. अवव्यापिक क०। १६. विदे सु० क०।

### कार्यकारणसङ्गावस्तादात्म्यं चेत् प्रतीयते । मलकपूर्वकात् तकीत् कषं नामुपपन्नता ॥ ४४ ॥

- १९. नहें म वर्षात् कार्यकारणस्थानि वरस्य निश्चीयते किन्तु वायकारणस्य । तेत् तर्कात् क्ष्मनेतिति १ अत्रेष्मुक्यते । किनिष् वायकं प्रमाणम् १ प्रत्यक्षम् चतानुसानक्षितः । निर्णियः । निर्णितः कार्यकारणभावं प्रत्येषुं न सक्षीति, किमक्ष पुनः साकस्येनेति १ । तस्याद् यति यूमस्याप्यत् किमपि कारणं स्थात् तदा अध्यमि पूमो अव्यवद्यति । तस्य वर्षात् वर्षा अप्यूष्मते सक्रअमेवैत्रक्ष्मं सर्वत्रेषं विभक्षपम्यूष्मेवः व्योवपद्यतः । तत्र वर्षात् वर्षातः वर
  - § १. अय अन्ययातुपपत्तिव्येतिरेकः । स चं मान्यसम्परेण घटते । समामूराम हेद्वः कविद्वर्तिण्युपसंदर्शव्यः, अन्यया सर्वत्र प्रतीति कवित्र, न वा कवित्रपीति । तत् कवं न त्रैक्ष्यमित्वेतदाशंक्याह – व्यतिरेक्तेऽसुद्वविद्यतिस्थानि ।

### व्यतिरेकोञ्जुपपश्चिमक्ययनिकम्बन्ध् । कयं सत्त्वं विना तेन श्वाजिकस्वप्रसामकम् ॥ ५५ ॥

- §२. नैतवस्ति । न हि सर्वत्रान्यगामित्रासूको ज्यतिरेकः वरैद्रस्थुवनान्यते । तहुक्तम् ''यो हि सकत्वपदार्थकाविनीं शक्तिकतां इच्छति तं जति वदान्तवीवाधानाहिति" । यतदेवाह । क्षत्रमित्रापि । [४५]
  - §१. इवानीं स्वसिद्धार्न्यमाह विनाप्यन्वयमात्मादावित्यादि ।

### विनाप्यन्वयमात्मादौ प्राणादिः साधनं यदा । तदा स्यामान्वयापेक्षा हेतोः साध्यस्य साधने ॥ ४६॥

- §२. 'नेदं निरात्मकं जीवच्छिरीरम् अत्राणादिमस्वत्रसंगात्' इत्यस्मिन् प्रयोगे केष-छोऽपि व्यतिरेको गमकत्वे निवन्वर्नमिति वर्णयन्ति ।
- § ३. अथात्मानमन्तरेण प्राणादिर्मस्वस्य अनुपपत्तिः कथं निश्चिता १ । सन्भाविषु मैरात्म्यस्य अप्राणादिमस्वेन व्याप्तेरिति चेत् ; मैंनु स्तम्भादिषु नैरात्म्यं कथं निश्चितम् १ । न तावत् प्रस्रक्षेण । परोक्षत्वादात्मनः । तदभावात् नानुमानेन । पराभ्युपगमेन तु तिश्चमये काल्पनिकत्वं हेतोः स्थादिति ।
- ६४. अत्रोच्यते । नित्यं सत्त्वादित्रसंगाभ प्राणादयोऽहेतवः । हेहुकोवां<sup>११</sup> यद्यवेतनः, तत्। साम्भादिष्वपि प्रसच्येरन् । स्वेतमोऽपि कि नित्यः कि वा श्रणिक इति । न तावक्षिताः । अप्रच्युतानुत्पमस्पिरैकरूपस्य न कदावितिकयाविरामः स्वात् । यद्वा कदार्वित सवेदित्युक्षम् ।

78

१. नतु च न अ० । इतु च तर्काष्ट्र सु०। २. जाक स० अ०। ३. रियाय ह०। ४. स नान्य अ० व० हुई। ५. रिकाइत स०। ६. स्क्रियाह-स० व०। सरिवाह क०। ७. जीवगरीर सु०। ८. विकासन इति सु० हु०। ९. प्राव्यविका क० सु०। १०. चेत् साम्भा इ०। ११. हेत्योगं सु० क०।

सिणकमि कि विश्वमानं कार्य करोति, कि वाऽविश्वमानम् । प्रथमपक्क संवैदार्यसम्पानामेक्कालतामसङ्गः । दिसीये द्व पूर्वमेव कार्यमुस्यवाते कारणाभावाऽविश्वेषात् । अन्य मान्यकालभाविश्वं कारणस्थम् । क्वारक्षणभाविश्वं कि म भवति १ । को द्वि पूर्वोत्तरक्षणवोविश्वेषः ?, क्रियानकाविश्विद्धेश्वात्, अपरक्ष च कर्तत्वसानम्युपगमात् । अय पूर्वमेव
कार्यस्य समाविश्वं कि कारणेन १ । क्यारमि कार्यस्य समूत्रे कि कारणेन १ । तस्मिन् सति ।
क्वारस्य भावादिति वेत्; पूर्वस्यापि समानम् । अवैद्यस्तु, तथापि श्वाणकस्य कर्त्रवं
किञ्चमिति वेत्; न सिञ्चम्, सत्तामान्रेच कर्त्रवे सर्वकार्यकर्तृतं स्वात् । सद्यन्तानमेव कार्य
करोति नाम्यसन्तानमिति वेत्; न, इत्ररेतरामयमसंगात् । तथा दि — कार्यत्वात् एकसम्यानश्यम्, एकसम्यानस्यात् कर्त्रवमिति । तथा स्विकस्यापि कर्तत्वम् । तस्तास्कयंविद्यदन्पूर्वस्थस्य द्रव्यस्थैवोत्तरोत्तरेषु कार्येषु परिणमतः कर्तृत्वं नाम्यस्वेति । तथा प्राणविरातमान- ॥
मन्तरेणोपपथते इति विषश्चव्यावृत्तरेष अन्ययमन्तरेणापि गमिकेति । [ ४६ ]

- ५१. नष्ट संवश्यमण्डरेण कथमन्त्रवाद्यपप्रस्वनिकासक्रमह-संवन्धियाम् इतारि ।
  संवश्यक्यां विजित्रकेष्ट् संवश्यः स्थान लोखवत् ।
  अनवस्त प्रस्तवेत सक्वय्यरिकरूपने ॥ ४७॥
- §२. तथा हि—संबन्धिक्यां संबन्धः भिन्नः स्थात्, अभिन्नो वा १ वयभिनः, तदा ॥ संबन्धो वा स्थात् संबंधिनौ वा । अय भिन्नः, तदा छोडकस्पो न तथोरसाबिति । अथ संबन्धान्तरेण तथोरसाबिति । तसाज्यनेदे पूर्वः प्रसंगः । मेदेऽनवस्य स्थादिति ।
- §१. विश्वः, संबन्धेर्तं किं संबद्धयोः संबन्धः क्रियते, यहा असंबद्धयोरिति । यदा-संबद्धशेरिति, तदा सद्यविन्ध्ययोः क्रियेत । अथ संबद्धयोः, तता कि संबन्धेत १, सत् यद संबद्धत्वादिति । तसादनुपपश्चिरेव गमकावे निवन्धनम्, न संबन्धान्यरनिति । [४७]
  - ११. तदेवमन्त्रयं निरस्न पश्चवर्मलं निरस्तत्राह कृतिकोद्यपूरादेरितादि । कृतिकोद्यपूरादेः कास्त्रादिपरिकश्पनात् । यदि स्वास् पक्षवर्मत्यं चाध्ववत्यं न किं ध्वनी ॥ ४८ ॥
- ६२. कृतिकोद्यम नदीपूरम। आदिमहणात् चन्द्रोदयादिः समुद्रमुख्यद्वमाने। तथा हि —
  पश्चमीताः कृतिकोदयाद् रोहिण्युद्यातुमाने काळो धर्मी परिकल्पदे। वपरि दृष्ट्यद्वमाने अ
  भाषेश्वय नदीपूराद् देखविद्येष इति । तथा समुद्रमुद्धावपि । विपीकिकोस्सरणमध्यविद्याः
  देवलम् । रादेर्ग्वयद्वमाने मूर्वविद्येष इति । एवं यदि परिक्वितः कल्पवित्वा पश्चमान्तिः
  द्वारम् रादेर्ग्वयद्वमाने मूर्वविद्येष इति । एवं यदि परिक्वितः कल्पवित्वा पश्चमान्तिः
  द्वारम् अनित्वरदे साध्ये चाश्चमान्त्रं स्वारम्, तथापि जनतो धर्मित्वन कल्पनादिति । तथा हि जनद्वर्मी कनित्यश्चद्ववर्षि अवस्रि इति साध्यो धर्मः
  विश्वयद्ववर्षाद् इति । तम् पश्चभर्मत्वमपि गमकत्वे निवन्धनिति । [४८]

१. नियमार्ग करोदि का । २. "निशेषलात् स्त् । ३. "लात् तत्कर्त्" सा । ४. "केहि । तेन विश्वं न प्राणा" सुक का । ५. तथा चंदनिय" स्त्र का सुक । ६. चंदनियनः कि स्त् । ७. कि चंदन्यः क्षित्रहे चंदनियोः कि मा नवंदन्यवोदिति का । ८. इहातु का सुक । ९. सूत इति का सुक । १०. "वास अवति सुक । ११. वास्त्रवनात् पदनदिति तक स्त्र । वास्त्रवन्नादिति सुक ।

10

६१. "विशेषेऽत्रुगमाभाषात् सामान्ये सिङ्क्साध्यता" इति अनुमानदूषणं परिहर्तुमाह -समानपरिणामस्येत्यावि ।

### समानपरिणामस्य द्वयस्य नियमग्रहे । नादाक्तिर्ने च वैफल्यं साधनस्य प्रसज्यते ॥ ४९ ॥

- § २. तुस्यपरिणामयो र्द्वयोर्लिङ्गसाध्ययोर्नियमग्रहे ऽन्यथानुपपन्नत्वप्रहे सति नाशक्तिः, अननुगमात्, नापि सामान्यमात्रसाधनात् सिद्धसाध्यतादोषः । किन्तु विशेषा एव समान-परिणामिनः साध्यन्त इति । [ ४९ ]
  - ६१. एवं देतुलक्षणमभिभाय इदानी पक्षलक्षणमाह इष्टं साधियतुं शक्यम् इतादि ।
    इष्टं साधियतुं शक्यं वादिना साध्यमन्यथा ।
    साध्याभासमशक्यत्वात् साधनागोत्तरत्वतः ॥ ५० ॥
- § २. सिद्धं प्रत्यक्षादिवाधितं वादिना साधिवतुं न शक्यते । तथा, इष्टमिप साधन-पक्षस्य विषयीकृतं साध्यम् । नोक्तमेव । अन्यथेति उक्तविपरीतं साध्याभासम् । कृत लक्षणम् । इत्याद् । अश्वन्यत्वाद् इति । सिद्धस्य साधियतुम् अशक्यत्वात् । तथा हि — यथा पूर्वं प्रमाणेन सिद्धमि साधनमपेक्षते तथाऽनेनैव सिद्धमन्यदपेक्ष्येत । तथा, ततोऽप्य-॥ न्यदिति न स्यात् साधननिष्ठेति । एवं सिद्धस्य साधियतुमशक्यत्वमिति ।
  - § ३. बाधितस्य च साधनागोचरत्वादित्याह् साधनागोचरत्वतः इति । प्रत्यसादि-बाधितं प्रतिपाद्यमानं न साधनमपेक्षते इति ।
  - §४. यद्वा सिद्धं वाधितं च साधियतुं न शक्यते । ततो हेतोः सीधनगोचरणारि न भवतीति । [५०]
- §१. एवं पक्षलक्षणमिषाय इदानीं वाधितोदाहरणान्याह यथा सर्वगम् इत्यादि ।
  यथा सर्वगमध्यक्षं बहिरन्तरनात्मकम् ।
  नित्यमेकान्ततः सच्चात् धर्मः प्रेत्यासुखप्रदः ॥ ५१ ॥
- §२. सर्पगतं सामान्यं प्रत्यक्षं प्रतिक्वायमानं प्रत्यक्षणाधितम् । एकान्तेन निसं शब्दादि 
  बाधितीदा- प्रतिक्वायमानम् अनुमानगाधितम् । प्रेत्य परलोके धर्मः सुखप्रदो न भवतीति 
  दरणानि प्रतिक्वां कुर्षत आगमगाधा । समानतन्तेः प्रत्यक्षपूर्वकं श्रीतमभ्युपगतम् । 
  तद्पेक्षयोदाहरणम् बहिरन्तरनात्मकं सर्वमिति । आत्मा परिणामि द्रव्यम् तद्भावस्य 
  प्रतिक्वायमानस्य प्रत्यभिक्वाप्रत्यक्षेण अनुमानेन वा अन्यथा वाधनाम प्रथगुदाहरणं युक्तं 
  स्वाविति [५१]
- ६१. पतं हेतु-पक्षलक्षणमिधाय इदानीं हेत्वाभासानभिधातुमाह रूपाद्यसिद्धितः अ इलादि ।

रे. "मयोर्लिक का २. "भासम् अ मु० का । ३. अशक्यादिति व । अस्यखाद मु० का । ४. सिद्धांसा मु० का । ५. तया हि पूर्व प्रमा का मु० । ६. पूर्वप्रमा अ व । ७. च साधना गोचरखातः इति प्रसा व । ८. "मानो मु० का । ९. सतो हेतोः साधनागोचरखादिखाह साधनगो वर

### रूपायसिद्धितोऽसिद्धो विरुद्धोऽनुपपत्तिमान् । साध्याभावं विना हेतुः व्यभिचारी विपक्षगः ॥ ५२ ॥

- § २. सरूपासिद्धः अनित्यः शब्दः, साक्षुयत्यात् । सन्दिग्धासिद्धः बिह्निस्तातु-पादीयमानो धूमरूपतया सन्दिद्धमानो बाष्पादिसंघातः । भागासिद्धो यथा — सर्वमनित्यम् हेला- प्रयक्तानन्तरीयकृत्यात् । वाद्यसिद्धः सांक्यस्य सुलादीनामचैतन्यं साध्यतः । भामाः । यथा अचेतनाः सुलादयः अनित्यत्वादिति । प्रविवाद्यसिद्धो वैशेषिकस्य जैनं प्रति द्रव्यादीनां सन्त्वं साध्यतः । यथा सन्ति द्रव्यादीनि सन्त्वादिसंबन्धादिति । आश्रया-सिद्धो यथा — ईश्वरः सर्वकः सर्वकर्तृत्वादिति । संदिग्धाश्रयो यथा — इह निकुक्ते मसूरः केकायितादित्यादयः आदिमहणेन गृह्यन्ते ।
- § ३. विरुद्धमभिधातुमाह विरुद्ध इत्यादि । साध्यामानाव्यभिचारी विरुद्धः । यथा ॥ नित्यः शन्दः कतकत्वादिति ।
- § ४. इदानीमनैकान्तिकमाह व्यभिचारीति । सपक्षविपक्षगामी अनैकान्तिक इति । [ ५२ ]
- §१. अथवा एकान्तवादिनां सर्व एव देतुक्वयी दोषजातिं नातिकामतीत्याद असिद्धः सिद्धसेनसेत्यादि ।

## असिद्धः सिद्धसेनस्य विरुद्धो मह्नवादिनः। देघा समन्तभद्रस्य हेतुरेकान्तसाधने॥ ५३॥

§२. सिद्धसेनस्य स्त्रकर्तः साकल्येनासिद्धत्यान् सकल एव हेतुः असिद्ध इति ।
तथाहि — सामान्यं वा हेतुः स्थात् विशेषो वा १ । अपोहस्य च पूर्वमेव निरासात् सत्र
सामान्यं सफल्क्यापि सकलस्वाश्रयक्यापि वा हेतुत्वेनोपादीयमानं प्रसक्षसिद्धं वा स्थात् ॥
अनुमानसिद्धं वा । न तावत् प्रसक्षसिद्धम् । तद्धि अक्षानुसारितया प्रवर्तते । अक्षं च
विनियसदेशादिनेव संनिक्षेत्वते । अतः तद्नुसारिक्षानं सत्त्रैय प्रवर्तितुमुत्सहते न सकलदेशकालक्यापिनि । अथ नियतदेशस्वरूपाव्यतिरेकात् तक्षिश्चये तस्यापि निश्चय इति । नैतु
नियतदेशस्वरूपाव्यतिरेके नियतदेशसेव स्थात् न व्यापिता । तत्र व्यापिसामान्यरूपो हेतुः
प्रसक्षसिद्धः । अनुमानसिद्धतायां अनवस्थां प्रतिपाद्यन्ति । तद्वक्तम् ।

"सामान्यं नातुमानेन विना यस्य प्रतीयते । न च जिङ्गविनिर्शुक्तमनुमानं प्रथतेते ॥ असामान्यस्य जिङ्गत्वं न च केनचिदिश्यते । न चानवगतं जिङ्गं किंचिद्स्ति प्रकाशकम् ॥ तस्य आप्यनुमानेन स्वावन्येन गतिः पुनैः । अनुमानान्तरादेष ईतिनैयं च कस्पने ॥

१. संबन्धलादिति का । २. वा भवेत् मु० का । ३. संनिरूपते मु० का । ४. इति तक्षियते का । ५. प्रतिपादयति मु० । ६. न वान का । ७. इतः परं श्रुतेक्दितिके—"तदुत्पत्तिश्व विज्ञात् स्थात् सामान्यज्ञानसंहतात् । तस्य चाप्यनुमानलात् भवेश्चितेन चोक्रवः" इति पर्य वर्तते तत् तु नोकृतं अन्यकारेण—संग । ८. ज्ञानेनैवं—श्रुतेक्क्षार्ण ।

लिक्स जिल्ला जुमानानामान स्थावेक लिक्सित ।
गतिर्थुगसहस्रेषु बहुष्वपि न विधते ॥" [श्लोकशः अनुमाः १४६-१५३]
अपि च। अधेषक्यकत्याचेर्यस्तरं प्रत्यक्षानुमानाभ्यां सामान्यं निश्चीयमानं स्वाधारनिश्चयमुत्यावयेत् । तिक्रश्चयोऽपि स्वाधारनिश्चयमिति सक्छः सक्छवः प्रसन्येत । तक्नैकान्तरामान्यरूपो हेतुः साकस्येन सिद्धः ।

- § ३. नापि विशेषरूपः । से हि एकान्तेन विशेषः परमाणुरूपः स्वात् । तस्य च न प्रत्यक्षानुमानाभ्यां सिद्धिरित्युक्तम् । न चानन्वितस्य हेतुत्वं सिद्धम् ।
  - §४. विक्डानैकान्तिकावपि साध्यान्यथातुपपन्नत्वेत न सिद्धौ ।
- § ५. वर्ष या असिद्धत्यादेव तौ निरत्तौ। तथाद्धि -- पश्चभर्मत्वे सति तौ स्नाताम्।
  अ वदमावे वाक्यविद्धाविति सक्छ पवैकानवावितो हेतुने सिद्ध इति।
  - § ६. मह्यादिक्सु नयणकविषासुर्मतेन सक्छ एवैकान्तसाधनो हेतुर्विरुद्ध इति । क्रनेकान्तात्मकवसुविषर्वयसाधनाविति ।
- § ७. अनैकॅन्निकासिद्धाविष साध्यविश्वयविषयंगसाधनाद्वितद्वाविति । तथाहि विश्वयेन सहाप्रतिपत्ति-संदेहाविष विदद्धावेव । तद्विनाभूतौ चौसिद्धानैकान्तिकाविति सक्छ एव । देतुर्विदद्व इति ।
- १८ द्रेषा समन्त्रभद्रसेति । स हि प्रतिषम्यविष्ठकानां सर्वेषामेष देत्नां ज्यभिषारितं सम्यते । न चैकान्तसामान्ययोधिकेषयोकां प्रतिष्रम्य ७५५एवते । तथाहि सामान्ययोदै-कान्तेन निर्ययोः परस्परमञ्जयकार्योपकारकभूतयोः कः प्रतिष्रम्यः १ । विशेषयोस्तु नियत-देशकाक्योः प्रतिषम्यपदेऽपि तत्रैव तयोध्येसात् साध्ययमिष्यगृहीतप्रतिष्रम्य एवाम्यो ॥ विशेषो देतुत्वेनोपादीयमानः कथं नानैकान्तिक इति । तस्मात् समानपरिणामसीय सामान्यविशेषासनो हेतोरनैकान्तास्मनि साध्ये गमकत्वम् । नैकान्तसायम् इति स्थितम् । [ ५३ ]

सर्वक्षसाधनविधौ परकोक्सिकौ आस्मादि यच निरुपद्रवसौस्पदेतुः । तत्रोपशुक्तमुभयास्मकवस्तुनिष्ठम् स्पुत्पादितं विश्वदमेनविद्यासमानम् ॥

॥ इति भीशान्त्याचार्यविराचितायां वार्तिकृती अनुमानपरिच्छेदः ॥

रै. क्यादियं स॰ व०। २. 'निवसाहत्यः' स०। ६, 'कपः हि सु० क०। ४, सतेकान्ति' सु० व०। ५. 'भूतो राखि' स० क० सु०। ६, विशेषहे' सु०। ७, म्युरगहिते सु०।

### ४. आगमपरिच्छेदः।

---

११. पर्व भत्रक्षातुमाने व्याक्याय इदानी शाक्यं प्रमाणं व्याक्यातुमाह — नतु क्षव्यक्ष प्रवेपक्षिणा संकेतहरेतरस्तुविषयस्वात् कृतः प्रामाण्यमिति ? । तथाहि — ये यत्राकृतसंकेताः क्षाव्यक्षः सम्द्राः ते तमर्थं नाभिद्धति ! यथा गोक्षव्याद्योऽश्वाविकम् । अकृतसंकेताः क्षाव्यक्षः सम्द्राः ते तमर्थं नाभिद्धति ! यथा गोक्षव्याद्योऽश्वाविकम् । अकृतसंकेताः क्षाव्यक्षः सर्वाप्यं न तावद्यमसिद्धो हेतुः । तथाहि — समुस्पने ना वस्तुनि संकेतः कियेतं अतुस्पने था ? । न तावद्युत्पने । न हि अनुस्पनं वस्तु अव्यक्षान्यस्य या विषयतामुपयाति । क्षव्यो या अनुस्पनविषये नियोग्यमानो न कस्पितगोष्यरतामतिकासेत् शक्षविषाणादिश्वदः इव । तज्ञातुस्पनं संकेतमूनिः । वस्पनमपि कि गृहीतम् अगृहीतं वा ? । न तावदगृहीतं वस्तु संकेतगोष्यरः, अतिप्रसंगात् । गृहीतमपि क्षणिकस्येन नष्टत्वात् न सव्यविषयः । तथाहि — " वस्तुवो प्रद्रामः । ततो निश्चमः । तदानन्तरं क्षव्यक्षरात् न तत्रव्यक्षिणः विक्रवावश्वातः । स्वतु सुद्रमुस्तनस्वात् व क्षव्यक्षिणः । तदानन्तरं क्षव्यक्षरात् । ततो निश्चमः इति । एषं जिष्यतु - स्वतुवे सुद्रमुस्तनस्वात् व क्षव्यक्षत्वा । अव तस्तमानजातीयक्षणस्य विक्रवावश्वातः । यथा अश्वात्यम्वतः । तदानन्तरं क्षव्यक्षतः । पूर्वापरेकीकरणप्रक्रमेण निश्चेव्यमानः श्ववदः क्षित्वविषय एव निशेजितः स्वात् । तत्र वस्तु स्वत्यविष्यमानमि निश्ववद्यान् । वस्तु स्वत्यव्यक्षतः । पूर्वापरेकीकरणप्रक्रमेण निश्चेव्यमानः श्ववदः करित्वविषय एव निश्वोजितः स्वात् । तत्र वस्तु स्वत्वविषयोगगोष्यः ।

६२. कि च, बस्तुनि संबंधकरणं प्रत्यक्षेण वा स्मावनुमानेन वा ?, न तावत् प्रस्यक्षेण । तेन पुरोव्यवस्थितं स्पमात्रस्य प्रकाशनात् शव्यस्य च । न च तयोवीक्यवाचकसंवर्गेऽपरः कर्तुं शक्यते । अयेन्त्रियशानास्त्र एव रूपे संवर्णवृत्यसिर्देश्यते — ११मेव तक्ष्यद्व- वाक्यम् , अस्मेवनियशानास्त्र एव रूपे संवर्णवृत्यसिर्देश्यते — ११मेव तक्ष्यद्व- वाक्यम् , अस्मेवनियशानाति । अस्मेवन्य । तत्र यदि प्रतिपादकं तत् किम् अञ्चनेष ? अव्याव्यस्य ! । तत्र यद्यस्य सम्बद्धाः । तत्र यद्यस्य प्रतिपादकं तत् किम् अञ्चनेष ? अव्याव्यस्य ! । तत्र यद्यस्य सम्बद्धाः । अस्मान्यद्वाः । अस्मान्यद्वाः । तद्यपि कि विश्ववेनाकारेण आकारान्तरेण वा श । वदि विश्ववेन तथा चश्चराद्यां वेकस्यमासक्येत । प्रवृत्तिस्य न स्मात् । सर्ववाः वस्तुनः प्रतिपन्नः एव ताव्यमात्रप्रयोजनी प्रवृत्तिस्य न स्मात् । सर्ववाः वस्तुनः प्रतिपन्नस्य एव ताव्यमात्रप्रयोजनी प्रवृत्तिस्य । सर्ववाः प्रवृत्तिस्य । वदि प्रतिपन्नः एव ताव्यमात्रप्रयोजनी प्रवृत्तिस्य । सर्वविद्यस्य प्रवृत्तिस्य । सर्वविद्यस्य । वद्यस्य प्रवर्तिस्य । तत्र विद्यस्य व्यक्तिस्यं प्रवृत्तिष्यः । वद्यस्य प्रवर्तमम् । नतु विद्यस्य व्यक्तिस्यं प्रवृत्तिष्यः । वद्यस्य प्रवर्तमम् । नतु विद्यस्य व्यक्तिस्यं प्रवर्तिस्य । वद्यस्य प्रवर्तमम् । नतु विद्यस्य व्यक्तिस्यं प्रवर्तिष्यः । वद्यस्य प्रवर्तिष्यः । वद्यस्य प्रवर्तिस्यः । वद्यस्य प्रवर्तिष्यः । वद्यस्य प्रवर्तिस्यः ।

अब काळाम्तरे स्कृदितरेणाकारेण तामसायवभाषायेत् । नम्बसी आकारसादा संबन्ध-

१. तक्तं मु०। २. कियम्ताम् मु०। ६. क्रमेत् मु०। ४. व्स्थितशब्दस्य मु० स०। ५. स्डैः चंद स०। स्वयमु मु० स०। ६. क्षेत्र अध्यशं स० मु०। ७. व्हामानेत शः स० मु०। ८. क्षासरेत, अविश्वेत वा स०। ९. क्षमात् प्रदः स० द०। १०. यदि प्रतिः स० ६०। ११. तदेव वार स०। तदेव पर स०। १२. स्प्रदत्तरेण ताव मु०।

न्युस्पत्तिकाले कालान्तरे वा नेन्द्रियगोषरः । तत् कयं तत्र शन्दाः प्रवर्तमामा नयनादि-गोषरेऽथें वृत्ता भवन्ति ? । नापि शन्दोऽर्थोनां कारणं खहेतोरेच तेषाग्रुत्पत्तेः । नाष्यर्थ-कार्यम् विद्यमानेऽप्यर्थे दर्शनप्रतिपादनाभिप्रायविवक्षादिभिन्येवधानात् । तश्रा[ध्य]क्षतैः संबन्धवेदनम् ।

- ' § ३. नाष्यतुमानतः तदभावे तदनवतारात्। अथार्थापत्त्यां संबन्धवेदमम्। तथाहि व्यवहारकाले शब्दार्थो प्रत्यक्षे प्रतिभातः श्रोतुश्च शब्दार्धप्रतिपत्ति चेष्टया प्रतिपर्धन्ते व्यवहारिणः तदन्ययानुपपस्या तयोः संबन्धं विदन्ति। तद्य्यसत्। सिध्यत्येषं काल्पनिकः संबन्धो ।
  न वास्तवः। तथाहि श्रोतुः प्रतिपत्तिः संकेतानुसारिणी दृश्यते, कलिमार्योदिशब्देश्यो द्रिसेशोर्ययोविंपरीतप्रतिपत्तिक्शेनात्। तश्च वस्तु शक्यसंकेतिश्चयम्।
- ९४. संकेतव्यवहारकाँछाव्यापिनि वस्तुनि निष्फछश्च संकेतः । तथाहि कथं नाम अस्माच्छव्यावसुमर्थं प्रतिपद्यन्तां व्यवहारकाळे प्रतिपत्तार इति संकेतं कुर्वते प्रेक्षाकारिणः । स चान्यत्वे न "संभवति ।
- ६५. अय कालान्तरस्थायिनो नित्यस्य वा विशेषस्य सामान्यस्य वा आकृतेवां अवय-वसंयोगलक्षणायाः सद्भावात् कथं न संकेतकरणसाफल्यम् । तदसत् । नित्यस्य कमयौग-अवयायोगेन अर्थकियाविरहतोऽसत्त्वात् । यदि च वस्तुनि शर्वेदृष्टतिः स्यात्, तदा न कश्चिद् दरिद्रः स्यात् शब्दस्यैव सर्वोर्यप्रतिपादकत्वात् । जातेरभिधानीकेदमिति<sup>१९</sup> चेत्; न जातेरभावात् ।
- §६. अथावमासमानापि कथं नास्तिति चेत्; न, जातिप्रतिभासाऽभावात् । तथाहि —
  दर्शने परिस्फुटतयाऽसाधारणमेव रूपं चकास्ति, न साधारणम् । अथ साधारणमपि रूपमनुअयुत्ते गौगौरिति । तदसत् । सावले(शावले)यादिरूपनिवेकेनाप्रतिभासनात् । न च सावले(सावले)यादिरूपमेवे साधारणं, प्रतिन्यिक्तिभन्नरूपोपलम्मात् । नापि कल्पनाक्षाने । कल्पनापि
  पुरः परिस्फुटमुद्धासमानं प्रतिभासो लक्ष्यते । दर्णादिस्करूपरहितं च जातेरूपमुपगम्यते ।
  तम् कल्पनावसेयाऽपि सा । यद्य न कचिद्धिकाने भाति तैदसत् अश्विषाणमिव ।
- १७. भवतु वा जातिः शैंब्दार्थः तथापि न शब्दान् प्रष्टतिः स्यान् ज्ञानमात्रस्थाना-ज्ञासर्यिक्रयायाः । तस्थाश्च तदैव निष्पत्रत्वात् । अथ जात्या व्येक्तिर्रुक्ष्यते तेन स्रक्षित-स्रक्षणाष्ट्रितः । तदसन् । क्रमवस्प्रतीतेरभावात् — पूर्वं जातिः पश्चाद् व्यक्तिरिति । वि अ वि नाम शब्दाज्ञातिरीभाति व्यक्तेः किमायातम् , येन सा तां स्रक्षेपति ? । संवय्धीवेत् ।

रै. तनाक्षितः अ० व०। २. त्या संवेदनम् अ० क० मु०। ३. प्रस्थः प्रतिभावतः मु० क०। ४. प्रवाते मु० क०। ५. दिवडार्य मु०। ६. व्हारकला मु० क०। ७. संभावयन्ति मु०। ८. व्हारकला मु० क०। ७. संभावयन्ति मु०। ८. व्याद्ययवसं (१) अ०। १०. सन्दः हितः अ० व०। ११. व्यानाक्षेवमिति चेत् जाते क०। १२. विमित्ते जाते व०। १३. हपिय क०। १४. प्रतिभाक्ति क०। १५. व्यानाक्षेत्रस्य क०। १६. हिंद याभि मु० क०। १७. व्हारकारस्य व०। १८. माति तस्क्षाकि अ०। १९. जातिः तसापि अ०। २०. तसास्तु मु० क०। २१. जातिः तसापि अ०। २२. नसाति मु० क०। २५. संवन्धवाकेत् मु० क०।

रैसंबन्धस्तयोः किं तदैव प्रतीयते आहोस्तित् पूर्वम् ?। न ताबत् तदा व्यक्तेरनिष्णतेः । अधिगमे वा किं लक्षितलक्षणया ?। सैव क्रव्यार्थः स्थात् । तस्मात् तदनिष्णमे तद्गति तद्गति । नापि पूर्वम् । यदि नामैकदा अकार्यकारणभूतयोः सँहभावः तथापि सर्वदा ताभ्यां तथा मान्यमिति कोऽयं नियमः ?।

- ९८ अथ जातेरिवसेष रूपं यद्वत विशेषनिष्ठता। ननु सर्वदा सर्वत्र जातिवैविकिविशेषि किम् अध्यक्षेणाधिगम्यते अनुमानेन वा १। न तावत् प्रत्यक्षेण सर्वव्यक्तीनां युगपद्प्रकि- भासनात् नैकदा तिभिष्ठता तेन गृह्यते । क्रमेणापि व्यक्तिप्रतीतौ निर्देषव्यक्तिपरंपरायाः सक्तायाः परिच्छेत्तुमशक्यत्वाविति न तिभिष्ठताप्रहः । नाप्यनुमानेन तत्पूर्वकरवेन तस्य तद्भावेऽप्रवृत्तेः । तम्र जात्या व्यक्त्युपळक्षणम् ।
- §९. किंच, जातेरिप शब्देन प्रतिपादनं न संभवति, तत्र संकेतासंभवात् । तथाहि अप्रतिपत्तायां वस्यां संकेतः । तत्प्रतिपत्तित्र प्रत्यक्षातुमानाभ्यां नेत्युक्तम्, शब्देकप्रमाण-समिथामे चानवस्येतरेतराश्रयस्यं वा स्यादिति ।
- §१०. किं च, शब्दवाच्यं यद्यक्षणिकं तदा व्यवहारकालमीवि कमवत् विज्ञानं नीत्पद्येत "नाक्रमात् क्रमिणो भावैंः" [प्रमाणवा १.४५]। न च खविषयज्ञानीत्पादना- दन्यैत् वाच्यत्वं। तत्र शाब्दिविज्ञानं अवस्तुविषयत्वात् प्रमाणम्। इत्याशक्र्याह तापच्छेद- ॥ कवैः शुद्धमिति ।

### ताप-च्छेद-कवैः शुद्धं वचनं त्वागमं विदुः।

- §११. तापश्च च्छेदश्च क्षयः । तैर्यद्वचनं शुद्धं तत् प्रमाणमिति । ऐतेतुकं मवति त शब्दर्श्यं वाद्यार्थाविनाभावित्वेनार्थप्रतिपादकत्वात् प्रामाण्यम् । किन्तु पुरुषप्रामाण्यमेव शब्देसंकान्तं प्रमाणित्वेनाभिधीयते इत्युक्तम् ।
- §१२. यच 'अशक्यक्रियत्व-वैकल्यादि दूषणम्' अमाणि क्षणिकपक्षाश्रयणेन तक्तोभया-त्मकयस्तुवादिनां क्षतिमावद्दति अस्पष्टविशेषविषयत्वं च परोक्षत्योक्तम् । तेन न केवछ-धाँमान्यपक्षभावी दोषः संभवी ।
- §१३. अथ किनिदम् अस्पष्टत्वम् १। कि प्रहणम्, अताप्रहणम् १। यदि प्रहणम्, क्यमस्पष्टत्वम् १। अथाप्रहणम् । तदा कथं तत्प्रतीतिरिति । न, अनिदन्त्वप्रतीतेरस्पष्टत्व- अप्रतिपादनात् । अपि च, घटशब्दादुत्पन्नं विक्वानं पटं कि न प्रतीति यदि निर्विषयं शाख्दं विक्वानम् १। अधि संकेतवशात् वस्त्वन्तरमपि प्रतीतेव । नतु का प्रतीतिः १। कि प्रहणमाहोश्विद्यहणम् १। यदि प्रहणम् तदा कथं निर्विषयम् १ । अथाप्रहणम् तदा केतिहिषयार्थः १। अथ दत्त्यविकल्पेकीकरणेन तद्वयवसायः । न, अप्रहणे व्यवसायाऽयोगात् ।

१. चेत् स संव वा २. वामे न तद्र वा ३. गतिर्न सु०। ४. भूतयोः ताम्यां सु०। ५. जातिर्शित का ६. विभिन्ने सु० का । ७. वा न प्र सु० का । ८. भ्यामिखु सु० का । ९. वाक्य स्व । १८. वाक्य स्व । १५. मेव संकान्तं सु० का । १६. प्रमाणकाव्यलेना सु० का । १७. केवलप्रामाध्यप सु०। १८. व्यतः सु० का । १९. तदा सदिष सु०। तदा तदिष का ।

म्बाबकाति महत्तं न व्यवसायादम्यत् । नदि शससं वस्तु अयःसञ्ज्ञासन्यायेन युक्ति । वि वर्षि । वक्तिप्रकारकात्र एव तद्रदः । सः च साम्बेऽपि समानः । किन्तु स्पष्टास्पन्नस्वकृतो विकेष इति । [५४<sup>१</sup>]

 ११. नतु धर्ष सर्वागमाणां प्रामाण्यमासण्येत । नैवव्कि । एवं दि सर्वमसायामापि
 ग्रामाण्यं स्वात् । अथ तत्र कारकारिष्ठसिक्को विशेषः । अत्रापि समानः इति वृत्तेविद्वं सामान्यं स्वात् । सथ तत्र कारकारिष्ठसिक्को विशेषः । अत्रापि समानः इति वृत्तेविद्वं सामानीन्याक्याहसाद — सापो द्वीसादि ।

> तापरे बाह्यप्रणीतत्त्वकातो राषाविकंकपात् ॥ ५४ ॥ करः पूर्वपरायातः केवी जानसङ्ख्याः ।

- ६२. इर पुरवनामाञ्चात् सम्बद्धामाञ्चसुक्तम् । पुरुवश्च विभिन्नेतेः अमाणम् । सर्वस-॥ स्वेन, वीतरामस्वेन, धामूरस्वेव च । राजेच विभिन्नेतेन्तेवति । माओवरागोऽनासनं कहारि । न सूतः पूर्वकराज्यस्यं वरित । मासर्वतः प्रमानसंबादि रचकरि ।
- \$4. वार वीवक्ताकः स्वयो कि वर्षामानिकः कि या मानि । ध्वाकिः वर्षः दीव-कारः । तथः मानिः । वशः व प्रेथापूर्वकारः । कि च, वाक्यमिव्यति कर्व वदाति नेवाक्तिकारकः) तदा वर्षः मीत्रदागः । अथ म वदाति । तदा कि तेम आक्रकितेनिति ।

  अनेवद्धिः । विनक्दद्वान्वेन विन्वानण्यानिद्वान्तेन हि सामकारैः समाविक्तिति नेद प्रतन्तते ।
  - १४. वर्षे शुनन्नविकस्थानामान्वराणां मामान्यम् । तथादि कोमाविम्कोऽधर्मः । सानं चायर्नकोवनम् इति पूर्वापरन्याचातः । तैया,

"गंगाडारे इधावतें विवेदके गीववरेते । सारवा केंगको तीवें संशवेच प्रकृति ॥"

» इसमियाय कुरस्युक्तम् –

"विकासकेतं कुद्रं सैथेकाकेनं सुकारि । कारकोऽनि वि सबीतं सुरामाक्कशिवासूचि ॥" [जान- ४.५४]

वना, "न दिस्तत् सर्वभूवानि" [अम्बे॰ म॰ ८] इसमिश्राय पुनर्दिसामिशानात् । वैनादि —

> "देशसानि निहन्तन्ते पश्नां अध्यक्षेऽष्टति । अभ्यक्षेत्रस्य दचनान्त्र्युनानि पश्चभिक्षिभः॥"

सवा, जागमान्यरप्रमेवृजामकीतरागरवम्, अञ्चनासमाक्षिञ्जमात् सुप्रसिद्धमेव । [ ५५º ] ६१. तथा ममाजसंवापुरपावृज्ययभीज्यासम्बद्धसवनभिभागावमामाज्यमिसाद् मञ्चवादी —

> 'विधिनियमभन्नर्षु सिन्यतिरिक्तत्वादनर्थकवचोवत् । जैनादम्यक्षणसम्बद्धां भवतीति वैद्यम्बद्धाः ५६ ॥' इति ।

१, नेतक मुख्या १, तमा क्रेसि म्राव्या १, तथा थ गं का । ४, वर्ते वैसने का । वर्ते वैसने मुख्या ५, वर्ते वैसने मुख्या ५, वर्ते वैसने मुख्या ५, वर्ते वैसने मुख्या ५, वर्ते विसने मुख्या ५, वर्ते क्रिक्ट मुख्य ५

६२. वैष्यस्थिति वैश्वस्थितयोगः । तथाहि — स्त्याद्व्यवद्वीक्याविष्याद्वयक्ति वौद्यादं स्वयं स्वयं स्वयं । तद्वापकाभाषाद् स्वयं सामावादं वेष्यपंत्रयोगः । विष्याद्वापकाभाषाद् स्वयं सामावादं वेष्यपंत्रयोगः । विष्याद्वापकाभावः । तद्वादित्यक्ति । त्याद्वादि सामावादं वाष्याद्वादे । विषयं सामावादं वाष्याद्वादं । विषयं सामावादं वाष्यादं सामावादं वाष्यादं । विषयं सामावादं । वाष्यादं सामावादं । विषयं सामावादं । वाष्यादं सामावादं सामावादं । वाष्यादं सामावादं सामावादं । वाष्यादं सामावादं सामावादं सामावादं । वाष्यादं सामावादं सामावा

६२. नैरानसंपद्व्यवहारकुंस्वाक्सवसिक्तैषंभूता हि सत्तनकः । सत्र वृष्यासिक-पर्यायसिकौ मूंकनयो । सेवासन्नेदाः । रहकम् ।

"रावदिनों न रकायमनो सःश्रीका विषया विषय १.६] तत्र कारितं हुतप्रवाशिकम् । योतं श्रीक्षणीयस्थिकम् । वैषयकेमानि कुताहुतानि इति । ६४. सत्र सांस्यो श्रीत्रविष श्रीवनस्थान् । स विधितिससी । यस हि स विविद्वस्थाते वारि विवदस्ति । सहस्था-

> "कार्यकरमञ्जूष्यक्रमात् वार्यक्रमात् वार्यक्रमात् । क्षेत्रक्ष क्षरकरमात् वारायक्षमात् वार्यक्रम् (व" [क्षर- ५ ]

का शक्रातः हैनुकिः सरकार्ववादः समर्थितः । कार्यीः—सम्बद्ध का केनाने किन्ते वया आकारकृत्यमम् । अस्य परवादेन कार्यः आविति व्यापनिवादि । अस्यापिति व्यापनिवादि । अस्यापिति व्यापनिवादि । अस्यापनिवादि । अस्

§५. तदसत्। एवं हि नै कार्यकारणे स्नाताम्। न हि यद् स्वोऽम्बितिकं तत् तस्य कारणं कार्यं वेति व्यपदेष्टुं युक्तम्, कार्यकारणैयोर्भिकस्यभारतात्। सन्यसा हि 'इदं कार्यं कारणम्' इति व्यवस्था न स्मात्। मा भूविति वेत्; न, सम्युपगमविरोबात्। ॥ तथाहि—

१. सलं सु०। २. वैकायो बदनपंका क०। ३. तहचनं च सु० क०। ४. व्यक्तक क०। ५. मोलमपे व०। ६. व्यक्त सु०। ७. प्यक्तिः सत्कः व० सु० व०। ८. विषः प्रवाहः क०। ९. तसात् सात् सत् सु०।१०. उपादानकारणं सु० क०। ११. प्रसाकारं क० सु०।१२. तपाइ व०। १४. वसात् सत् सु०।१२. तपाइ व०। १४. वसात् सत् स्व०। १४. वसात् सत् स्व०।

''स्लमकृतिरविकृतिर्महदाद्याः प्रकृतिविकृतयः सप्त । पोडशकस्तु विकारो न प्रकृतिर्न विकृतिः पुरुषः ॥" [संस्व० ३ ]

इत्यम्युपगमात्। से बाध्येत । सर्वेषां हि कार्यत्वं कारणत्वं वा प्रसक्येत । यद्वा पुरुषक्र प्रकृतित्वं विकृतित्वं वा सर्वेषां स्थात् । पुरुषस्य वा प्रकृतिविकृतित्वं प्रसक्येत । तदसंबद्ध-। सिद्म् । एकञ्जा ।

> "यदेष द्षि तस्कीरं यस्त्रीरं तह्वीति च । चदता विन्ध्यवासित्वं क्यापितं विन्ध्यवासिना ॥"

#### इति ।

- § ६. 'हेतुमत्त्वादिधर्मासंगि व्यक्तम् अव्यक्तमन्यदिति' एतव्रि वाश्येत । न हि यद् " यतोऽव्यतिरिक्तसभावं तत् ततो विपरीतं युक्तम्, रूपान्तरखक्षणत्वाद्धैपरीखस्य । सत्त्वरक-स्तमसां चैतन्यस्य च भेदे अन्यनिमित्ताभाषात् ततश्च यदि न भेदः सर्वे विश्वमेकं द्रव्यं स्मात् । सहोत्पत्तित्रसंगश्च भवेदिति ।
- § ७. अय नापूर्वरूपोत्पत्त्या कार्यकारणत्यमं भ्युपगम्यते यतो रूपाभेदे तद्विरुध्येत । किन्तु प्रधानं महदादिरूपेण परिणमति, सर्प इव कुण्डलादिरूपेणेति । ततो कपाभेदेऽपि । कार्यकारणव्यपदेशो न विरोधमनुभवतीति । तदसत् । परिणामासिद्धेः । तथाहि किमसौ पूर्वरूपापरिर्द्धांगेन परिल्यागेन वा ? । प्रथमपक्षे अवस्थानां सांकर्य स्थात् । ततश्च वृद्धावस्थाया- मपि बालाचवस्थोपलभ्येर्त । द्वितीयपक्षे न परिणामः स्थात् । पूर्वकं कि स्वरूपं निरुद्धम् अपरं चौत्पक्षमिति कस्य परिणामः ।
- §८. अपि च तस्वैदान्ययाभावः परिणामो भवद्भिर्वर्ण्यते । स चैकदेशेन, सर्वात्मना भ वा १ । न तानदेकदेशेन एकस्वैकदेशासंभवात् । नापि सर्वात्मना । पूर्वपदार्यनिरासेन पदार्थान्तरोत्पादप्रसंगात् । अतो न तस्वैदान्यथात्वं युक्तम् । तस्य स्वभावान्तरोत्पादनिदन्ध- नत्वात् ।
- § ९. व्यवस्थितस्य धर्मिणो धर्मान्तरिनवृत्तौ धर्मान्तरप्रादुर्भावछक्षणः परिणामोऽभ्युपगम्यते नैं तत्स्वभावान्ययात्विमिति चेत्; तेदयुक्तम् । यतो ति विपयमान उत्पद्यमानश्च धर्मो

  धर्मिणोऽधीन्तरभूतोऽभ्युपगन्तव्योऽन्यया धर्मिण्यवस्थिते तस्य तिरोभावाविभीवित्तंसभवात् ।

  तथादि यस्मिन्नसुवर्तमाने यो व्यावर्तते स ततो भिन्नो यथा घटे अनुवर्तमाने ततो व्यावर्तमानः पटः । व्यावर्तते च धर्मिण्यनुवर्तमानेऽपि आविभीवितरोसावासन्नी धर्मकलाप

  इति कथमसौ ततो नैं भिन्न इति धर्मी तद्वस्य एवेति कथं परिणतो नाम ? ।

  यतो । नार्थान्तरभूतयोः कैंटपटयोकत्यादिवनागेऽचित्रक्रपस्य घटादेः परिणामो भवति,

  अविप्रसंगात् । अन्यया चैतन्यमि परिणामि स्थात् ।

१. मात् सर्वे अ०। २. प्रकृतिसं च सर्वेवां मु०। ३. ततथ न क०। ४. सर्वेवि अ० व० मु०। ५. ततः प्रकृते रूपा मु० क०। ६. पूर्वरूपारा अ० व०। ७. नेन वा पूर्वरूपारि मु०। ८. कम्यते स्व०। ९. पूर्वरं स्व क०। १०, क्यते नतु स्व०। ११. चेत् अधदेतत् क० मु०। १२. यतः प्रच्यवमान उत्पद्य क० मु०। १३. धार्मेम्यस्थिते अ० व० मु०। १४. भावानां सं क०। १५. ततो भिष्ठ व०। ततो नाभिष्ठ मु०। १६. यथा मु० क०। १७. तयोः घटयोरे मु०। १तयोः घटपटयोरे क०।

- § १०. तत्संबद्धयोधेर्मयोक्त्ये।द्विनाशात् तस्यासौ अभ्युपगम्यते नान्यस्येति चेत्; न, सद्धतोः संबन्धामावेन तत्संबन्धायोगात् । तथाहि संबन्धो भवन् सतो वा भवेद-सतो वेति ? । न तावत् सतः, समिगर्ताश्चेषस्थमावस्थान्यानपेक्षितया कविद्षि पार-तक्याऽसंभवात् । नाष्यसतः । सर्वोपास्थाविरहतया तस्य कविद्ष्याभितत्वानुपपत्तेः । न हि सञ्चविषाणाविः कविद्ष्याभित वपद्धव्यः ।
- §११. न च व्यतिरिक्तधर्मान्तरोत्पाद्विनाशे स्रति परिणामो अवद्भिव्यवस्थाध्यते । किं तिर्दे पत्रात्मभूतस्थावानुवृत्तिरवस्थाभेदश्चे तत्रैव तद्व्यवस्था । न चार्ल्यनभेदे धर्मा-णामात्मभूतो धर्मोऽनुवर्तत इति । तक्षे भेदे परिणामः कश्चित् । एकान्ताभेदे धर्मो वा स्थात् धर्मी वा । न तत्रापि कश्चित् परिणाम इति ।

§ १२. ननूकम् – न सिंडिटात् कहोरानां भेदो नाप्यहेरुत्फणाचवस्थानीम् , अय **च मिना** ॥ इव प्रतीयन्ते । तद्वद्धर्माणामाविभीवतिरोमावमात्रम् परिणामो नापूर्वविधिरिति । अय कोऽयमाविभीवः १। कि स्वभावातिशयोत्पत्तिरुत तद्विषयं विज्ञानम् , आहोसिद् उपलम्भा-वरणविगम इति । तत्र न वाबदाद्यः पक्षः । यतः स्वभावातिशयो यद्यसैन्नुत्यद्यते तदा कथं सत्कार्यवादः ? । अथ सन् तदा नाविभीवः । अथ तत्याप्यवस्या पूर्वमसती पश्चाद्भवति । ननु साप्यवस्था यदि सती तदा कर्य भवति १। अय न सती तदा कर्य नापूर्वविधिरिति १। तत्राप्यवस्यान्तराभ्युपगमेऽनवस्या । तत्र स्वभावातिज्ञयोत्पत्तिराविभीव इति । नापि तद्विषयं विज्ञानम् । नित्यत्वोपगमात् । तथाहि - भवतां सिद्धान्तः 'संविदेशसर्गप्रलयादेकैव अद्धिः' इति । न च न बुद्धिस्त्रभाषा तेदिवया विक्तिः, किन्तु मनःस्त्रभावेति वक्तव्यम् । यतो बुद्धिरुपछब्धिरध्यवसायो मनःसंवित्तिक्रीनमित्यनर्थोन्तरत्वात् । तत्र तद्विषयं विकानमप्या-विभोषः। नाप्युपकम्भावरणविगमळक्षणः। न हि अनाषेथीनपनेयखरूपस्य नित्यसावरणं 🚜 किंपित्। भवतु वा, तकि सद्धा स्थात् असद्धा ?। यद्यसत् कथं तस्य विगमः ?, स्थत एव तस्य विगमरूपत्यात् । विगमरूपस्यार्थयायारकत्वे न कदाचित् वर्पेळम्भोपळम्भः स्यात् । अथ सत् । तदा कथं तस्य विगमः ? । न हि भवन्मतेन किंचिद्रिमञ्यति । तिरोभावो विनाश इति चैत्; कोऽयं तिरोभावः ? किं खरूपविनाशः, पर्यायविनाशो वा. किं वाऽऽवरणयोगः, विकानानुत्पाद्करवं वेति ? । तत्र न ताबत् खरूप-पर्यायविनाञोऽनभ्यूपगमात् । नाष्यावरण- अ योगो अविचित्रितरूपस्थांवैरणायोगात् । अर्किचित्कुर्वाणस्यावरणत्वासंभवात् । अम्यया जगतोऽपि स्वात् । करणे वा नित्यताहानेः । विद्यानानुत्पादकत्वर्मेप्ययुक्तम् । येन हि<sup>१९</sup> खरूपेण ज्ञानमकार्थीत् तस्य विद्यमानत्यात् सहकारिणोऽकिंचित्करत्वेन निरस्तत्वात् । तदेवमुत्पाद्दव्ययावपि प्रमाणोपपन्नाबिति धदनस्युपगच्छतो द्रव्यास्तिकतयवारिनो मिध्यात्वमिति ।

१. संबन्धयो° अ० सु० क०। २. °रुताय वि° अ०। ३. °संबन्धिलायो° सु० क०। ४. °गतशेष° क०। ५. °मेदस्य तत्रैव अ०। ६. नचात्यन्त्यमेदे अ०। न चासन्तमेदे क०। ७. इति न मेदे अ० एकान्तमेदे सु० क०। १. धर्माः ना स्यः धर्मा सु० क०। १०. °स्था अय सु० क०। ११. ययसदुत्य सु०। १२. संविद्सर्थ अ०। १३. °स्तभावातिविषया अ०। °स्तभावो तदिषया संवितिः सु० क०। १४. अनाधिया अ०। १५. श्यावारक क०। १६. चित् उपलम्भः स्यात् सु० व०। १७. °स्रस्यायोगात् अ० व० सु०। १८. °समस्य यु सु० क०। १९. वेन सह क०।

६१३. एतेन आकाशकाखिकारममनः शब्दानां केषळं औवयमध्युपगच्छन्वोऽशुद्धनय-बारिनो निरक्ता इति । प्रमाणासंबाद्ययामियानात् । तथा हि -- बात्मनः सर्व-सर्वेगत-न्यापित्वं न प्रमाणसंवादि । तदि प्रसन्तं वा स्वादनुमानं वा र । न वाबत् बन्धनम् । प्रत्यक्षम् परोक्षत्वेनाभ्युपगमात् । यसाप्यभ्युपगमः सोऽपि न युक्तमादी पदः , तत् प्रताशं नेन्द्रियजन्यम् अभ्युपगन्यते किन्तु आत्ममनःसम्निकर्वेजम् । न च कृटलका शागिव मनसा संबोगः संभवति । तस्य हि नव्संयुक्तं रूपं तत् संयोगकाले किमक्ति वि वा नाकि ?। यद्यक्ति तदा न सनसा संयुक्तते । तथाहि – वदसंयुक्तरपं तक मनसा संयुक्तते । ववा मुक्तात्मादि । अर्थयुक्तस्पमा आत्मा पूर्वावस्थायासिति स्वमावविषद्वोपस्रविधरिति । संयुक्तासंयुक्तसारूपयोः परस्परपरिदारेणावस्थानात् । अवैकरूपस्यं न सारूपद्रथम् । तेम » नार्धमुक्तकारपः, सर्वदेव तद्रपत्वात् । नेतर्काः । वतो नेकारपत्व संसदमं साह् । तथादि – यदि कर्ट्सारपः तदा न योषद्शासपः । अयः योषद्रासराक्षाः न कर्ट्सारपः । यदि वैद्यसभावो न गुक्तसभावः । अब गुक्तसभावः, तदा न बद्धसभाव इति । किंच, विधा-विभिर्पि मनसः संवोगः किं न भवति । जनात्मरूपत्वाविति चेत्; न, सर्वञ्यापित्वे कुटकानितारवे मेहरूवे च सति कथमयं विभागोऽपमारमाऽनीतमाऽवनिति ?। वस्य ममःu संबन्धः स भारता तदम्योऽनारमेति चेत्; न, इतरेखराभवत्वमसंगात्। सतारमस्य मनः-संबन्धः, सति मनःसंबन्धे कारमस्वमिति । क्षरीरसंबन्धेन आत्मा वद्म्योऽनात्मेति वयु-च्येत तन्नेद्रमुच्यते – इरीरसंबन्धोऽपि आकाशादिभिः किं न भवति १ । अनास्मरूपस्यात् । नोत्तरमितरेतराभगत्वाभिधानात् । तमात्ममनःसमिकर्षोत्पमप्रत्यक्षापिगम्बः । नाप्बनुमान-गम्बः । तद्भावे तस्माप्यभावात् ।

अ ११४. अय 'सर्वगत आस्ता, सर्वशेषस्थ्यमानगुणत्वात्' अतः सर्वयसात्वाः सिद्धिः। तवादि — मुखदुःससायम्बरत्त्वाते देशान्तरे नाहेतुकः। म चारम्यः सुधा-देशेतुः। न चारम्यः स्वान्यः सुधा-देशेतुः। न चारम्यः स्वान्यः सुधा-देशेतुः। न चारम्यः स्वान्यः सुधा-देशेतुः। न चारम्यः कार्वकर्त्त्वभिति आस्माः स्वापि सन्वभिति । 'वैद्यद्शिः। वतः तत्रात्मनः स्वते सुधानुष्यम्भः किं न स्वति । एकार्यसमयायिनो आनक्ताभावादिति चेत्; तद्पि तत्र किं न सवति । । अतिराभावादिति चेत्; तत् किं शरीरे समवेतं किं वा आस्मानि । वदः सरीरे तदा सरीरे भोक्षः स्वात् नात्मा । न चेवोऽभ्युपगमः परस्य । अत्र आस्माने । तदः सर्वश्रास्वने विद्यमानत्वात् समवायस्य च व्यापित्वात् सर्वत्र सुखानुष्यविधः सात् । समध्यारिकिकि-प्रस्थेति चेत्; न, एकत्यद्दानेः । तथादि — विद्यान्य विद्यिक्तमाणे यत्र विद्यिक्यते तत् ततो भिन्नम् । यथा नीस्त्रेन विद्यिक्यमणे विदे अविद्यिक्यमाणे घटः । न विद्यिक्यते च शरीरात्मिनि विद्यिक्यमाणे । देशान्तरस्य आत्मिति ।

§१५. किंच, शरीरात्मनि स्थितमदृष्टं देशान्तरस्यमुखीविसार्वेक्यस्तूलादकमस्तु कि तत्र

१, °रूपस्य तस्य रूपद्वयं मु० क०। २. बन्ध मु० क०। ३. °निस्तसे अरुसे च मु० क०। ४. विमागोऽयमस्मा अयमिति स०। ५, °संबन्धिलादात्मा स०। ६, °मुच्येत मु० क०। ७, °साव-बारकस्य मु० क०। ८. °मिति यतः क०। ९, °न्यत्रेति स० क० क०। १०, विशेष्य स०। ११, षटे मु०। १२, °माणो देशा मु० क०। १३, समादि क०। १४, °सावकमस्त स० व० मु०।

अद्दर्धंकरपनया ? । दूरत्वाम इति चेत्; कथं घन्द्रादयो विज्ञानीत्पादकाः ? । दूस्साम्नासिः नियमः -- सिम्नाहितेनैव कारणेन कार्यमुत्पादनीयम्, न दूरस्थेनेति । तेम सर्वत्रोपळभ्यमानगुणत्वेनात्मनः सर्वगतत्वम् । इत्येकानैताभेदवादिनो मिथ्यावादिन इति ।

§१६. तथा, एकान्तभेदवादिनोऽभिद्धति — विनाशस्त्राहेतुर्कत्वाद् उदयानन्तरं ध्यंसात् सण्मज्ञवा- कृतो द्रव्यस्य संभव इति । तथाहि — ये यद्गावं प्रस्तनेपेक्षाः ते तद्गावनियताः । कृतिः पूर्व- यथा अन्त्या कारणसामग्री स्वकार्योत्पादने । अनपेक्षांश्च विनाशं प्रति भावा इति । तथाहि विनाशहेतुना किं स्वरूपं क्रियते, किं वाऽभावः क्रियते ? । न तावत् स्वरूपम् । तस्य स्वहेतोरेवोत्पन्नत्वात् । किं च, तत् स्वरूपं नित्यम्, अथानित्यम् ? । यदि नित्यं तेदा तस्याविनांद्वत्वात् अकिंचित्करो विनाशहेतुः । अथानित्यं तदा तस्य स्वत एव नश्चरत्वात् किं विनाशहेतुना ? । अथ काळान्तरस्थायिनो विनाशहेतुना विनाशः क्रियते । न, काळान्तर- ध्यायित्वे नित्यतेष स्यात् । येन हि स्थावेन भावः संवत्से स्थातः स चेत् संवत्सरान्तेऽपि सभावः, पुनरन्यत् संवत्सरान्तरमासितव्यम् । तत्राप्येविनित काळान्तरस्थायित्वाभ्युपगमे नित्यतेषापति । तन्न पक्षान्तरसंभव इति । तत्र च विनाशहेतोरिकचित्करत्विति । तन्न स्वरूपकरणाहिनाशहेतुरिति ।

§१७. अथाभावं करोति । तदपि नास्ति । यस्मादभावः किं पर्युदासरूपः किं वा अ
प्रसच्यरूपः १ । तत्र न तावत् पर्युदासरूपः, तस्य वस्तवन्तरस्थ्यणत्वात् । तत्करणे न
विनाइयस्य किंचित् कृतं स्थात् । तथाहि — मुद्गराद् यदि कपालानामुत्पादो घटस्य किमायातम् १ । तैष्मंशेन(तद्भंसेन) तेषामुत्पादादिति चेत्; तदुत्पादेऽन्यस्य ध्वंसः किं न
भवति १ । तस्येव निर्धृतेरिति चेत्; न, निष्टृत्तेर्वस्त्वन्तररूपत्वात् तदुत्पादे सर्वस्य स्थात् न
वा कस्यचिद्पि विशेषाभाषादिति । असंबद्धं च स्थात् । तथाहि — कपालोत्पत्तौ कपालो- अ
त्यत्तिरिति ।

§ १८. अपि च ध्वंसोऽपि कि घटस्वरूपः ? कि वा अर्थान्तरमिति ? कि वा तुच्छरूप इति ? । तदेवावर्तत इति अनवस्था । तम्रार्थान्तररूपाभावकरणे भावस्य किंचित्स्यात् । किन्तु स्वरस्त एव निवर्तमानो घटश्चणो सुदूराविसहकारिकारणं प्राप्य कपाळान्युत्पादयति । तदुत्पत्तौ च विजातीयसन्तानोत्पादे 'नाशितो घटः' इति जनस्याभिभान इति ।

§१९. अथ प्रसञ्चरूपमभावं करोति । तदिष नास्ति । निरूपस्य कर्नुमशक्यत्वात् । करणे वा भावरूपतैष स्थात् । यतो भवतीति भावोऽभिधीयते । नान्यद्भावस्थापि छक्षणम् । अथ भावो भावरूपतया भवति अभावोऽभावरूपतयेति । विचित्ररूपा हि पदार्था भवन्ति । न हि नीछं पीतरूपतया भवति । तद्दप्यसत् । यतः केनचिद्रपेणोन्मज्जनं हि भवनमभि-

१. अदृष्पिक का । २. तत्र मु० का । ३. कान्तमेर मु० का । ४. हेतुलात् वा वा वा । ५. प्रत्मेक्षाः वा मु० का । ६. अनपेक्षश्च मु० का । ७. भाव इति मु० का । ८. तत्र हेतोरू त्र मु० का । ९. निलं तत्या मु० का । १०. वितर्य का । ११. व्याविना वि का । १२. येन का मु० का । १३. संवत्सरः का । १४. अय भावं का । अय भावं न करोति मु० । १५. तत्याव-स्थान्तरल का । १६. कृतं तथाहि मु० । १७. तदंशेन तेथा अ० तश्चांशेन तेथा मु० । १८. निश्चति मु० का । १९. विद्यावादिति मु० का । २०. असंवत्यं स्थात् मु० का । २१. विद्यावादिति मु० का । २०. असंवत्यं स्थात् मु० का । २१. विद्यावादिति मु० का ।

- भीयते । सङ्गीपाक्यारहितस्य निरूपत्यात् न कस्यविद्यस्य करणितिते कथं तत्र हेतुन्यापारः फर्ळवानिति । तस्मान् कमावं करोति<sup>रं</sup> भावं न करोतीति कियाप्रतिवेधमात्रं स्थात् । तस्मान् द्विनाश्यस्य **अहेतुकरवाद् उद्**यानन्तरं व्वंसः । कुतोऽनुगतस्य रूपस्य देशयो येन त्रैरूप्यं वस्तुनः स्थाविति ? ।
- \$२०. अपि च, एकरूपत्वे वस्तुनः प्रयमे क्षणे यद्दपं तदेव यदि द्वितीयादिव्यपि तदोस्प-तिरूपत्यात् प्रथमक्षणस्येव सर्वेषामुत्पत्तिरूपता स्यादिति प्रतिक्षणमुत्यादे न कस्यचित् स्थिति-रिति । अथ प्रथमे क्षणे उत्पत्तिः द्वितीयादिषु तु स्थितिरिति । तदा उत्पत्तिस्थित्योकत्पत्ति-स्थितिमद्भ्यां न भेद इति तयोरिप भेद इत्यादिना क्षणिकस्य वस्तुनः सिद्धेः कृतो द्रव्यस्य संभव इति ? ।
- १९१. अत्र वदन्ति । यद्यहेतुकत्वं नाशस्य तदा नित्यं सक्तमसम्बं वा स्यात् । तत्र क्षणभन्न- यति घटाभावस्य सम्बं तदीं अहेतोर्देशकाळनियमाभावाज्यगति घटस्य नामापि भनः । न स्यात् । अथाऽसस्वं तदा घटस्य नित्यत्वं व्यापित्वं वा प्रसच्येत । अथ न घटात् तदैमावस्य भेदः । एवं तर्हि कथमभावस्याहेतुकत्वम् १ । अन्यथा घटस्याप्यहेतुकता स्यात् । अथ घटहेतोरन्यो न मुँद्रराविहेतुरित्यहेतुकतोच्यते । यद्येवं प्रथमेऽपि क्षणे न अटस्य सम्बं स्यात् , विरोधिनैः संनिधानात् ।
- § २२. नन्कम्—न सरूपादन्यो[5] भाव इति कः केन विरुध्यते ? । यद्येवं तदा घटसा नित्यत्वं व्यापित्वं च स्वात् । तथाहि यसा यत्र सरूपं तसा तत्र सरवम् । यथा प्रयमे क्षणे घटसा । अस्ति च सर्वत्र देशे ' काले घटसा सरूपमूर्तोऽभाव इति । अय सहेतोरेकक्षणस्थायी घट उत्पचते तेन तदात्मको विनाशः कथ्यते । न पुनर्षिनाशो नाम ग कि आयु विमह्वानिति । तेन द्वितीये क्षणे से एव न भवति । न पुनसासा कि चित् भवति । अथ प्रयक्तिये क्षणे घटसा कि सर्वं कि वाऽसरवम् ? । यदि सरवं कयं क्षणिकत्वम् ? अथासरवम् तदा तदसरवम् यद्यदेतुकं तदा प्रथमेऽपि क्षणे कि न भवति ? । अथ तद-सरवं न कि चित् येन प्रथमेऽपि क्षणे स्वात् । यदि तम कि चित् येन प्रथमेऽपि क्षणे स्वात् । यदि तम कि चित् येन प्रथमेऽपि क्षणे कि न भवति ? ।
- §२३. अय द्वितीयादिक्षणेषु तुच्छरूपोऽस्याऽभावो भवति तेन न सत्त्रमिति। प्रथमे

  म क्षणे तुच्छरूपाभाषाभावान् सत्त्वमिति । नतु तुच्छरूपोऽभावः किं घटादभिन्नः किं वा

  भिन्न इति । यद्यभिन्नः तेँदा पूर्वः प्रसंगः प्रथमेऽपि क्षणे सत्त्वं न स्यात्, सर्वदेशकालेषु

  वा सत्त्वं स्यात् इति । अथ भिन्नः स किं निर्हेतुकः किं वा हेतुमानिति ?। यद्यहेतुकः तदा

  प्रथमेऽपि क्षणे घटस्य सत्त्वं न स्यात् अहेतुकत्वात् तस्य तत्रापि भावात् । अथ हेतुमांसादा

  कथमहेतुकोऽभावः इति ?।
- हिर्धः अपि च तुष्छरूपाभावोत्पत्तौ द्वितीयादि भ्रणेषु यदि घटो न भवति त्रैलोक्य-मिंगिः किम न भवति । तत्संबन्धिनोऽमावस्योर्त्यैतः स एव न भवति न तुः त्रैलोक्यमिति

१. करोतीति न करो<sup>०</sup> व०! २. सद्भावो क०। ३. प्रथमक्षणे मु०। ४. तदोत्पत्तिस्थितिमझां क० मु०। ५. मेदे इसा<sup>०</sup> अ० व०। ६. तदा हेतां मु०। ५. तदाभा<sup>०</sup> क०। ८. मेदः ति मु०। ५. वदाभा<sup>०</sup> क०। ८. नेदः ति मु०। ५. वदाभा<sup>०</sup> क०। १०. न मुद्रति हेतुकतोच्यते अ०। ११. विरोधिन क०। १२. देशकाले मु० क०। १३. क्षणे एव मु० क०। १४. तथा अ० व०। १५. भपि न किक म<sup>०</sup> मु० क०। १६. तथा स अ०। १७. न त्रैको<sup>०</sup> व० मु० क०।

वेत्; कः संबन्धः ? । न तावत् तादात्त्यम्, तत्र पूर्वतेवोक्तं दूषणम् । अथ तदुराधिः । तदि नार्स्तं यतः किम् अभावेन घटो जन्यते किं वा घटेन अभाव इति ? । तत्र यद्यभावेन घटो जन्यते तदा तत्कारणवैकस्यं स्थात् । सर्वत्र च घटस्य सद्यं भवे- विति । अथ घटेनाभावो जन्यते तदा कथमहेतुकत्वम् ? । द्वितीयश्च घटश्चणोऽमावेन व्यवहितोत्पत्तिः स्थात् । अथ द्वितीयंघटश्चण एव प्रथमस्याभावो नान्योऽभावोऽभ्वराष्टे , कश्चिविति । नतु तस्य श्चणिकत्वात् तद्विनाशे प्रथमघटस्योत्पत्तिः स्थात् । एवं कपाल- विनाशेषि ।

§२५. अपि च यति वस्त्वन्तरमेवाभावः तदा यदुक्तं — 'पर्युदास एवेको नमर्थः स्वात् सोऽपि वा न भवेत्। यति हि किंचित् कुतिश्चिद् व्यावर्तेत तदा तद्व्यतिरेकि संस्इयेत तत्पर्युदासेन अन्यथा घटो न भवतीत्युक्ते पटो भवति इति पटस्य विधिरेवोक्तः ।
स्वात् न घटस्य निष्टक्तिरिति' "विवश्येत । तस्तात् सुदूरमपि गत्वा वस्तूभयात्मकमम्युपगन्तव्यम् । स्वरूपेण सत् पररूपेणासदिति । तेन भाववत् तद्भावोऽपि हेतुमानिति ।

§ २६. अपि चैवमेकान्तवादिनो जनमाप्यहेतुकं स्वात्। तथाहि — कारणेन कार्यस्य किं जन्म भिन्नं क्रियते 'किं वाऽभिन्नं क्रियते ?। यदि भिन्नं क्रियते तदा कार्यस्य न किंचित् कृतं स्वात्। तैंत्संबन्धित्वं च ''संबन्धिनरासात् निरस्तम् । अथाभिन्नं क्रियते तदा तदेव ॥ क्रियते न जन्म । तब किं विद्यमानं क्रियते किं वा अविद्यमानंमें १। यदि विद्यमानं तदा किंकियते १। अथाविद्यमानं तदा क्रियते किंवते १। अथाविद्यमानं क्रियते न तु अथाविद्यमानं क्रियते न तु अविद्यमानं क्रियते व तु अविद्यमानं क्रियत एव । तेन यस्य कारणमस्ति तत् क्रियते यस्य नास्ति तन क्रियते । नेतु अविद्यमानर्थाविद्योवेऽपि मृत्यपटी घटस्यैव कारणं न शश्चिद्याणेस्थिति किं कृतो नियमः १। अथ यस्योत्पत्तिदेवते तस्य कारणं नेतरस्य । नतु अविद्यमानस्वाविद्योवेऽपि पदस्योत्पत्ति ॥ कर्नन्यस्येति कृतः १। वस्तुस्वभावेदत्तरं वाष्यमिति चेत्; पवं तिई हेतुमदिनाशवाद्यप्येतद्वनदुं शक्कोति । कपालोत्पत्तो घटस्यैवाभावः क्रियते नान्यस्येति वस्तुस्वभावेदत्तरं वाष्यमिति । तद्यक्तिवादिना पादप्रसारणं न कर्तव्यम् किन्तु युक्तिरनुसरणीया ।

§२७. तत्रैकान्तथादे उत्पादन्ययो <sup>१९</sup>निर्युक्तिकाविति । अनेकान्तवाद एव युक्तिभारसद्द्र इति <sup>१९</sup> तदेव वस्तु केनचिद्र्पेण विनद्यति केनचिद्रत्यद्यते <sup>१९</sup> नैकान्तेनासदुत्यद्यते नाप्येकान्तेन म विनद्यति इति युक्तं । तदेवसुत्पादन्ययभ्रोज्ययुक्तं वस्त्वनभिद्धानानि श्रागमान्तराणि मिध्यावादीनि इति । तस्मात् स्क्रम् — जैनादन्यच्छासनमनृतं मवतीति ।

§२८. नतु भवतु विधिनियमभक्तृशृत्तिवैयेतिरिक्तत्वाद्न्यच्छाञ्चनमनृतमनस्व(मन्द)-

१. नासीति यतः क०। २. घटेनेति अ०। ३. तस्करण मु० क०। ४. विसिये घट आ०। ५. तासीट मु० क०। ६. विरेके से मु० क०। ७. विधिक्च्येत मु० क०। ८. मिणं कियते विदे क०। ९. वाडिमणं यदि मु०। १०. तस्संधिनिरासात् स०। तस्संबन्धिनरासात् स०। ११. संबंधितिरा व०। १२. भानं कियते यदि व० मु०। १३. कियते तदा मु० क०। १४. तथा मु० क०। १४. न तु स०। १६. सिवशे मु० क०। १७. सापि कि स० व०। १८. स्वेव कि मु०। १९. थो न युक्ति मु० क०। २०. इसादि स० व०। २१. व्यते नाप्येका स०। २२. व्यक्तिर स०।

रवपुषां त्वश्र्युपगमः कथम् १, तस्य हि विधिनियमभङ्गश्चरवयतिरिक्तस्यदिति । तेऽपि जीणाममोक्षमनागममभ्युपेताः तेन मिथ्यादक्ष इति । तदुक्तम् ।

> "पयमक्खरं च एवं जी न रोर्पेह सुत्तनिहिट्टं। सेसं रोतन्तो वि हु मिच्छहिट्टी जमालि व्व ॥"

- तयाहि थया तिर्यमारकामरासंख्यातायुःसम्मूर्च्छ जनरेषु रक्षत्रयस्य निर्याणहेतोरमाबो-भिहितोऽहेता तथा न योषासु तथापि ते तत्र तदभावं प्रतिपन्ना इति । नापि प्रत्यक्षेण रक्षत्रयस्थाभावः, परचेतोषृत्तीनां दुरन्ययस्थातः । नाष्यतुमानेन प्रत्यक्षामाचे तस्थाप्यमावातः । सदेवं प्रत्यक्षातुमानागमाबाधितं क्षानदर्शनचारित्रळक्षणं रक्षत्रयमविकळं कारणं निर्वाणस्य कीष्यस्तीति कथमनिर्मोक्ष इति । प्रयोगः — यद्विकळं कारणं तद्यश्यमेव कार्यमुत्पाद्यति ॥ यथा अन्त्या बीजादिसामप्री अक्टुरादिकम् । अविकळं च निःश्रेयसकारणं योषित्स्विति ।
- \$२९. अँथाधस्तादुत्कृष्टगमनवद् उपरिष्टादप्युत्कृष्टगमनासंभवः तासामिति कीत्वेनैव विवसं रक्षत्रयमिस्यसिद्धो हेतुरिति चेत्; न, प्रतिबन्धाभावात्। न हि सप्तमपृथ्वीगमना-मावो मोक्षाभावेन व्याप्तो' विपर्यये व्याप्तेरसिद्धेः। ईई यद्यत्र नियम्थते तद्विपर्ययेण तद्वि-पक्षस्य व्याप्तौ नियमः सिध्यति। यथा विष्ठना धूमस्य व्याप्तौ धूमाभावेन वह्नपभावस्य ध्याप्तिः। यथा वा शिशपात्वस्य पृश्वत्वेन व्याप्तौ वृश्वत्वाभावस्य शिशपात्वाभावेन व्याप्तिः रिति। न चैवं सप्तमपृथ्वीगैमनं कारणं मोक्षगमनस्य नापि तदात्मकम् येन विपर्ययव्याप्तिः स्यादिति। न चाव्यापर्वतिवृत्तावपि व्याप्यस्य निवृत्तिरैतिप्रसंगात्। न च कीत्वेनाविकस्य-कारणं भविष्ठांणकारणं निवर्त्त्यमानमुपस्वध्यम्। येन 'विरोधादसिद्धो हेतुः स्यादिति।
- §३०. न चोत्कृष्टाशुभपरिणामेन उत्कृष्टशुभपरिणामस्य व्याप्तिः येन तदभावे तस्यात्य-" मादतः प्रकृष्टाशुभार्जनायोग्यत्वे प्रकृष्टशुभार्जनायोग्यत्वं तासां स्यादिति । उक्तं च ।

"विषयगतयोध्यश्वस्तात् उपरिष्ठातुस्यमासद्दस्नारम्। गच्छन्ति च तिर्यञ्चस्तद्धोगतिन्यूनताऽद्देतुः॥" [स्रीपु० श्लो० ६] "भूयन्ते चानन्ताः सामायिकमात्रपदसिद्धाः॥" [तत्तार्यसं० का० २०]

इति वचनात् नोत्कृष्टश्रुताभावेन सिद्धाभावः स्त्रीणामिति ।

§ ३१. न च वक्षण व्यवधानं निर्वाणस्य, अन्यथा तद्रहितानां तस्य सत्त्वं स्थात्।
मोह्युक्तत्वात् [न] इति चेत्; सैं एव तिहें परिप्रहोऽस्तु न वस्नादिरिति। अन्यथा
"कप्पर निर्गंधाणं निर्गंधीणं समणीणं" ति व्यपदेशो न स्थात्। तेन मूर्व्छां परिप्रहं
वर्णयन्ति नोपकरणम्। तेन पुंसींमपि वस्नपात्रादि धर्मोपकरणं न परिष्रह इति। तदुक्तम्।

"यत् संयमोषकाराय वर्तते श्रोक्तमेतद्वपकरणम् । धर्मस्य हि तत् साधनमतोन्यवधिकरणमाहाईन् ॥" [ ब्रीमु० श्लो० १२ ]

१, स्नम्भु का । २. एवं पि जो का । ३. रोबह का । ४. भानेन अप्रस्को एतस मुठ । ५. भानाधि का । ६. विकलका का । ७. अपसा का मुठ का । ८. नैव निष्कं अठ का । १. नवामोक्ष अठ । गमनाभावे मोक्षा का । १०. व्याप्तिः मुठ का । ११. इत आरभ्य 'प्रोक्ते- इदुपकर' [पं० २९] पर्यन्तं मुठ प्रतो नास्ति सं० । १२. गमकं अठ । १३. १४क्सिनिवृक्ताव- व्याप्तस्य अठ । १४. निवृक्तिरिति प्रसं अठ । १५. विरुद्धादस्ति वठ । १६. स व एव परि का । १७. पुंसमिति वक्त अठ ।

įė

§ ३२. अपि च, संसारस्ये किं कारणं वस्तादिः, किं वा रागादिरिति ? यदि वस्तादिः तदा तद्रहितानां मोक्षः स्थात् । अथ रागादिः तदा तद्विपक्षसेवया रागादिश्यो न वस्तादि-त्यागेन । अथ वस्तादिधावनादौ हिंसा भवति । सा च संसारकारणमिति । तम्र, अप्रम-त्तस्य हिंसायामपि वन्धाभावात् । तदुक्तम् –

"जियउ य मरड य जीवो अजयाचारिस्स निर्वेछओ बन्धो ॥ पययस्स निर्थ बन्धो हिंसामेशेंग होसेण ॥" [प्रवच॰ ३.९७] "उद्यालियम्मि पाप ईरियासमियस्स वृंद्धमाणस्स । बावजेज कुलिंगी मरेज तं जोगमासज ॥ नै दु तस्स तिण्णमिश्तो बन्धो सुदुमो वि देसिओ समए ॥" [ शोष॰ ७४८-७४९ ]

तस्मात् अमादाविरेव हिंसा न बसाविधर्मोपकरणप्रहणसिति ।

§३३. अवन्याः क्षियः । तेन न निर्वान्तीति चेत् ; नैनु कस्यावन्याः १ । किं सर्वस्य, किं वा एकस्य कस्यचिदिति १ । न तावत् प्रथमः पक्षः; चक्रवर्त्यादिभिर्वन्यत्वात् । द्वितीय-पक्षे द्व गणधरीदीनामप्यनिर्मोक्षत्वप्रसंगः । तेऽपि हि नाईता वन्यत्ते । अध महस्वे सत्य-वन्यत्वात् इत्युच्यते । तथाहि — महतीभिरपि दिनदीक्षितो १ वन्यते । न पुनस्तास्त्रेनेति । ॥ नैतदस्ति । महस्वामहस्वव्यवस्थितेरागमनिवन्धनत्वात् । 'धर्मस्य पुरुषप्रधानत्वात् तेन पुरुषस्य महस्वं न कीणाम्' इति क्षागमः ।

§ ३४. अतिसंक्षिष्टकर्मत्वाविति चेत् । न, कर्मछाभवस्य सम्यक्त्वादिप्राप्तौ तुस्यस्वात् ।

§३५. मायाप्रधानत्वात् सत्यरहितत्वात् इत्यपि न वक्तव्यम् । यतः —

"शीर्ळान्ब्रिरोघवेलाः गुणरक्तसमुख्यला अतिसद्धाः । राज्यमपद्दाय साध्यः संजाताः सत्यभामाद्याः॥" "गार्द्दस्येऽपि सुसस्याः विक्याताः शीलवस्तया जगति । सीतादयः कथं तास्तपसि विसस्या विशीलाक्ष १॥" [ बीग्र॰ ३१ ]

§३६. अपि च यदि न स्त्रीणां मोश्लोऽस्ति तदाऽयमागमः कथम् १

"श्रहसयमेगसमय पुरिसाणं निब्दुई समक्काया । श्रीछिंगेण च श्रीसं सेसा दसमं हैं बोद्धध्वा ॥"

भीपचारिकत्वाद्सेति चेत् – पुरुषस्मापि<sup>रा</sup> सीवेदोद्ये सति सीवद् व्यवहृतिर्यया छोके<sup>रा</sup> पुरुषकार्याकरणात् पुरुषोऽपि सीति व्यवह्नियते । तद्सत् । मुख्ये वाधकाभावात् । अन्यया सर्षशब्दानां व्यवस्था<sup>रा</sup>विकुत्येत । किं च, आप्ता अत्योपचारिकशस्त्रेयेदि वस्तु प्रतिपादयेयुः तदाऽऽप्तता हीयेत । प्रयोजनं चोपचारस्य न किंजिदस्ति । वेदोदये तत्संभवप्रतिपादनं अ

१. °रस्य कारणं अ०। २. निष्क्रदा हिंसा प्रवृद्धा । ३. हिंसामितेण समिदस्स प्रवृद्धा । ४. वना मु०। °यस्स संकमहाए ओघ०। ५. तजोग मु० अ० व०। ६. न य तस्स ओघ०। ७. चेत् कस्या क० मु०। ८. गणधराणाम अ०। ९. महत्त्वेपि सस्य क० मु०। १०. °भिर्दिन मु०। ११. °भिरितेषि व मु०। १२. दस्ते प्रवृत्धा मु०। इति अधिकानुरोधवलाः क०। १३. दस्ते प्रवृत्धा विकास विकास क०। १३. दस्ते प्रवृत्धा विकास विकास

12

11

प्रयोजनमिति चेत् । से, श्लीणवेद्सीब निर्वाणप्राप्तेः । न च श्लीचेदोदये सति श्लपक्षभेण्या-रम्भकत्वं येन तथा व्यपदेशः स्मात् । न हि दोवबन्ते गुजश्रेणिमारमन्ते । अश्व कदाचित् तस्य कीवेदोव्य आसीत् तेन तथा व्यपदेशः, तर्दि कोधाधुद्योऽपि कदाचित् आसीत्, तेन किम ज्यपविश्यन्ते क्रोधबन्तः श्रेयन्तः सिभ्यन्तीति । तस्मात श्रोपचारिकत्वसागबस्य प्रति-• पैद्यमानो विभिवाक्यस्मैव प्रामाण्यमिच्छतो मीमांसकस्मानुहरति ।

े १३७. अपि च चतुर्वेशगुणस्थानानि सीजामईतोक्तानि निर्मोक्षरवे विसम्यन्ते ।

एवं जिनवरकशियं सीव्वप मोक्षं न साध मन्यन्ते विश्याविवादिनोऽपि हि तथापि निध्वाहकोऽहीकाः । ष्यं सप्तनयान्त्रवेजिनसतात् बाह्यागमा येऽभवन् स्थित्युत्पाद्विनाशवस्तुविरहात् तान् सत्यतायाः श्विपन् । वो बोदाबधिबद्धतीर्थिकमतप्रदर्भवदिकमः महो महमिबान्यवादमजयच्छीमहबादी विभुः॥ त्रामाच्यक्रमाणस्यान्यसनम्यनेयं सुत्रीभिषानिगवितं विवादं यदर्थम् । मोक्तार्वसाधनपदार्थविधौ पटीयः त्रोक्तं त्रमाणसिह शाब्द्सिर्वं गरीयः ॥ [ ५६ ]

१। इति औशान्त्याचार्यविरिचितायां बार्तिकवृत्ती आगमपरिष्ठेदः ।।

र्सरिश्चन्द्रकुछ।मछैकतिछकश्चारित्ररहाम्बुधिः सारे लायवमारघाति च निरेवीं वर्धमानामिषः। तच्छिज्यावयवः स सरिरभवच्छीआन्विनामा क्रता येनेयं बिबुतिर्विचारकलिका नामा स्मृताबा[स्मनः] ॥ १ ॥

अवकानं हीने समधिकगुणे द्वेषमधिकम् समाने संस्पर्धी गुणबति गुणी यत्र ऋदते । तवस्मिन् संसारे विरलसुजनेऽपास्तविषया प्रतिष्ठाशा शाके तदपि च भवेत इसकरणम् ॥ २ ॥

॥ ग्रेन्धाग्र २८७३ ॥

रे. नाशीन मुंट कंट । २. कोघवन्तः ति" अट । ३. प्रतिपाद्यमाने मुंट कंट । ४. यो ग्रीहाक मैजुबिती अं। ५. विगंतामा अ०। ६. स्मिनिया नि॰ व०। ७. परिच्छेदा पहुची संस्की इत्वेषं एवा प्राप्तिका-सहिबन्द्रेसावित्रन्यहरप्रशस्तिकोकद्वयानन्तरं सुद्रिसप्रतीः क्तेते । सं०। ८. इदं पर्व अ॰ प्रती मास्ति। ९, अवहा न हीने कार्ण १०. तदपि न भवेत् अर्थ वर्ध मुर्थ। ११. ॥ २॥ मंगलं महा श्रीः ।। क्रिपीकृतं केया व्याख मादुराम जेठमरू । रवाची व्यद्विपुरमध्ये । वयसमेदस्यः मुवा क्षानयम्बः वरेथैकानोत्रीयः । यस्य भार्यायां किसापितनिदं पुरतकं । श्रीमद्विजयातन्त्रस्**तीन्दरात्रां प्रवमक्रिय**-पंचित्रश्रीमञ्ज्ञमीविजवामिभानाः, तेषां विज्यहंसाय्योपवेशात् स्विजापितं 🐝 । इति श्रीशांसाः ... अत्रव करिक्केदः अतुर्वः संपूर्णः । संबद् १९६५ शाके १८३० पीय इन्य द्वितीया २ तीवी सीव्यवस्तरे समाप्तस्त मुक्त । १६ सक् मुक्त के आर्योग मानि होता।

# ॥ दिप्पणानि॥

### टिप्पणा नि ।

पू० ११. पं० १. 'हिताहितार्थ' — इस कारिका की दो व्याख्याएँ इतिमें हैं। उनमें से दूसरी व्याख्या (पृ० १३. पं० १२) स्पष्टतया दि मा ग के 'मा ग स मुख्य' के 'मा ग-भूताय' इत्यादि मंगळ क्कोक का अनुकरण करके की गई है'। दि मा ग ने 'मा ग स मुख्य' की रचना करते समय बुद्ध भगवान् को 'मा ग भूत' कहा है। वहीं बात शान्स्याचा ये ने प्रस्तुत कारिका की दूसरी व्याख्या में कही है।

न्यायभाष्यकार वाल्यायन ने कहा है कि "प्रमाणेन खल्वयं ज्ञातार्थमुपलम्य तमर्थम-भीष्मति, जिहासित वा" (१.१.१)। उच्चोतकर ने स्पष्टीकरण किया है कि उपेक्षणीयार्थ की प्रतिपत्ति से पुरुष की प्रवृत्ति या निवृत्ति होती नहीं है किन्तु सुखहेतु था दुःखहेतु अर्थ की तथाभूत प्रतिपत्ति ही प्रवर्तक या निवर्तक होती है। — न्यायवा. पृ० ७।

इसी बात को लक्ष्य में एख कर आचार्य ध में की तिं ने 'प्र मा ण स मु च य' के उक्त मंगल क्षोक के बार्तिक में कहा है कि भगवान् हेयोपादेय तत्त्व के ज्ञाता होने से प्रमाण है । — प्रमाणवा० १. २४ । उन्हों ने ज्ञान के प्रामाण्य का भी समर्थन उसी प्रकार से किया है । — प्रमाणवा० १. ५ । ३. २१७ । फलितार्थ यह है कि प्रमाण हेयोपादेय तत्त्व के विवेक में समर्थ होना चाहिए । ध मों तर ने 'न्याय बि न्दु' की टीका में आदिवाक्य की व्याख्या में स्पष्ट कहा है कि — सर्व पुरुषार्थ की सिद्धि सम्यग्ज्ञान से होती है और वह सिद्धि हेय के हान में और उपादेय के उपादान में पर्यवसित है । — न्यायबि० टी० पृ० ८ । उन्हों ने उपेक्षणीयार्थ को हेय के अन्तर्गत मान लिया है ।

यचिष वास्याय न ने प्रमाण के — हान, उपादान और उपेक्षा बुद्धि ऐसे तीन फल माने हैं ्न्यायमा० १. १. ३; १. १. ३२ ) फिर भी उन्हों ने प्रमाण को, जैसा ऊपर कहा गया है, हैय के हान में और उपादेय के उपादान में समर्थ बताया है। उद्योत कर ने उस का समर्थन किया है। ठीक वैसे ही यचिप सिद्ध से न और समन्त भद्द ने प्रमाण के तीन फल माने हैं और उस का समर्थन अक लंक ने किया है।—( न्याया० २८; आप्तमी० १०२; न्यायि० का० ४७६ ) फिर मी अक लंक ने अनेकत्र प्रमाण को हेयार्थ के हान में और उपादेयार्थ के उपादान में समर्थ बताया है । साथ ही उपेक्षणीयार्थ की उपेक्षा की बात नहीं कही। प्रमाचन्द्राचार्य जैसों ने धर्मोत्तरादिकी तरह उपेक्षणीयार्थ के पार्थक्य का मी निरास किया है।— प्रमेयक० पृ० ४।

इससे रपष्ट है कि अ क छंक ने इस विषय में वा त्या य ना दि के पूर्वोक्त कथन का अनुसरण

१. प्रभाचन्द्र ने सी 'परीक्षा मुख'के प्रथमकोक की दूसरी ब्याक्या वैसे ही की है – प्रमेयक० पृष्ठ । २. तुक्रमा – "हिताहितविधिधासेश्वसम्मावमस्" आत्मतश्वविदेक पृष्ठ १ । १. "हिताहिताविधासेश्वसम्मावमस्" आत्मतश्वविदेक पृष्ठ १ । १. "हिताहिताविधासेश्वसम्मावमस्" आत्मतश्वविदेक पृष्ठ १ । १. "हिताहिताविधासेश्वसम् । ए० ९७ ए० ९७ ए० ७; स्वविद्यास्य कार्यक्रिक कार्यक्षित्र ।

किया है। उन्हों का अनुकरण शान्स्वाचार्य ने अन्य जैनाचार्यों की तरई प्रस्तुत कारिका में किया है।

ए० ११. पं० ५. 'सिद्धसेनाकेस्त्रितम्' — इससे स्पष्ट है कि शान्सा चार्यने सिद्धसेन के सूत्र के ऊपर वार्तिक किया है। वे अपने वार्तिक का विशेष नामकरण नहीं करते किया वार्तिक की स्रोपक इति को उन्हों ने 'विचारक कि का' ऐसा नाम दिया है जो इतिगत प्रशस्तिकोक से स्पष्ट है।

सि द से न का वह सूत्र 'न्या या बतार' नामक द्वात्रिंशिका ही है; क्यों कि वार्तिक का आधारभूत 'प्रमाणं खपराभासि' इस्रादि शासार्थ संप्राहक जो स्रोक उन्होंने दिया है वह न्या या वतार की प्रथम कारिका हैं।

मे ताम्बर जैन सम्प्रदाय के आध वैयाकरण श्री बुद्धि सागर के सहोदर आधार्य जिने भारने 'सेताम्बरों के पास अपना प्रमाणळक्षण प्रन्थ नहीं है; वे परोपजीवी हैं" ऐसे आक्षेप के उत्तर में पूर्वाचार्यों के। गौरव दिखाने के लिए आध सूरि की सुकृति न्या या बतार की ही उक्त कारिका को ले कर के 'स्रोकवार्तिक' की रचना की है, और उसे स्रोपक्र दृत्ति से विभूषित किया है।

अतएव आचार्य सिदासेन के ही न्यायावतार के ऊपर दो वार्तिकों की रचना दुई है। यह स्पष्ट है।

इन दोनों वार्तिकों के मी पूर्व में आ० सिद्ध र्षि ने इसी न्याया बतार के उत्पर एक संक्षित टीका लिखी है।

इस प्रकार इम देखते हैं कि श्वेता मार आचार्यों ने स्पष्टरूप से सिद्ध से ना चार्य की इस छोटीसी इति का काफी महस्व बढाया है।

दि गम्ब राचायों ने मी खासकर अक छंक ने इस का अच्छा उपयोग किया है। न्यायावतार को इस जैनन्याय का आफ छक्षणप्रन्य कह सकते हैं।

पू॰ ११. पं॰ ६. 'नमः खतः प्रमाणाय' — वृत्ति के इस मंगल श्लोक के साथ कुमारिल कत मंगल तुलका के योग्य है —

### "विद्युद्धसनदेशय विवेदीदिव्यचञ्चुचे"-मीमांसा न्होकवा० १।

जैनसंगत आस का प्रामाण्य खतः है। मी मां सक का प्रस्नेक प्रमाण खतःप्रमाण हैं; फिर मी उन के मत से आतस्थानीय महेश्वर, मनु आदि अतीन्द्रियार्थ के साक्षाद्रष्टा नहीं हैं। ऐसे पदार्थों का उन का ज्ञान नेदाश्रित है और वह वेद किसी पुरुष के द्वारा निर्मित या उपदिष्ठ नहीं है किन्तु निस्स है — अपैरिषय है। वेदस्करूप दिन्यचक्षु बिछने पर महेश्वर का

<sup>3.</sup> परीक्षां० १. २। प्रमेशक० पृ० ४। प्रमाणक० १. १। २. 'सहावः किछ वार्तिकं सबु मया मोकं विद्यां इते' का० ५७। १. 'वेनेपं विद्यातिकारकिछा नामा'। ४. प्रमाछक्म का० ४०४। ५ प्रमाछक्मदुत्ति का० ४०५। ६ 'क्षोकेपीतिकारपदिसुकृती'-प्रमाछक्मदीकाकं मंगकायरणकी कारिका० ४। ७ देलो 'म्यायावदार की तुक्ता' का परिविद्या ८. "स्ततः सर्वममान्वाणां आमान्यभिति गम्बताव्"-मुद्रोक्तवा० २. ५७। ९ "यहा बकुरभावेग न स्वृद्दीका क्रिस्नक्याः" -मुद्रोक्तवा० २. ६३। 'विद्यायीक्तेवत्वे सिद्धा त्वेष प्रमाणका"-मुद्रोक्तवा० २. ६७।

झान विशुद्ध हो सकता है लेकिन जैनों के आप्त की तरह अपने दोषों का क्षय करके सक्क अतीन्द्रिय पदार्थों का साक्षारकार करना उन का काम नहीं।

जैन, बौद्ध, नैयायिक, वैशेषिक, सांस्य और योग इन समी के परमास सभी वस्तुओं का साक्षास्कार करके उन के विषय में दूसरों को उपदेश करते हैं अतर्व वे प्रस्नक्ष से अपने अपने पक्ष के उपदेश कहे जाते हैं। जब कि मी मां स क के मत से वे ऐसा नहीं कर सकते। मी मां स क के मत से अतीन्द्रिय वस्तुओं का उपदेश आगमाश्चित है और वह आगम स्वयंसिद्ध है। मीमांसकेतर के मत से आगम आसाश्चित है और आस स्वयंसिद्ध है।

मंगल की रचना के समय स्तोतन्य पुरुष को प्रन्यगत विषयानुकूल विशेषण देने की प्रधा प्रायः प्राचीन और नवीन प्रन्यों में देखी जाती है। उसी का अनुसरण करके शा न्या चार्य ने प्रस्तुत वृत्ति के मंगल में और वार्तिक के प्रथम छोक की व्याख्या में मगवान् को 'प्रमाण' कहा है।

आ० दि ग्राग ने मी 'प्रमाण स मुखय' की रचना करते समय भगवान् मुद्ध की 'प्रमाणभूत' कहा है। प्रमाण, खासकर प्रत्यक्ष प्रमाण, बौद्ध के मत से निर्विकल्पक होता है अतएव ध में की तिं ने 'प्रमाण वार्ति क' के प्रारम्भ में भगवान की 'विध्तकल्पनाजाल' कहा।

जैनाचार्य प्रभा चन्द्र भी भगवान को 'प्रमाणलक्षण' कहते हैं। कु मारिल जब वेदाश्चित मीमांसा दर्शन का समर्थन करने के लिए प्रस्तुत इए तब उन्हों ने महादेव को 'त्रिवेदीदिव्य-चक्कुष्' कहा।

पूज्य पाद जब मोक्षमार्गशास की टीका करने छगे तो भगवान को 'मोक्षमार्ग के नेता' कहा—'मोक्षमार्गस्य नेतारस्'— सर्वार्थः ।

योगविषयक प्रन्य का प्रणयन करते समय आचार्य हरि भद्र ने भगवान को अयोगम्, योगिगम्यं (योगह०), योगीन्द्रवन्दितम् (योगिवन्दु) कहा । जब कि दार्शनिक इति में उन्हों ने भगवान को 'सर्द्शन' (षह्द०) कहा है। वे ही जब 'सर्वहरिसिह्ध' रचते हैं तब भगवान को 'अखिलार्यहर्ताऽऽक्षिष्ठमूर्ति' कहते हैं। 'अनेकान्त की जयपताका' फहराते समय वही आचार्य मगवान को 'सद्भतवस्त्रावादी' के रूप में देखते हैं।

वेदान्त के किसी भी प्रन्थ में यदि मंगळाचरण है तो वह ब्रश्न के खरूप प्रतिपादक विशेषणों से युक्त अवस्य होगा।

ऐसे और मी उदाहरण दिये जा सकते हैं। इतने उदाहरणों से हम उक्त नतीजे पर पहुंच सकते हैं कि यह मी एक प्रया अवश्य रही कि प्रन्थकार अपने प्रतिपांच विषय के अनुकूठ विशेषण से इष्ट देवको मूपित करते थे।

पृ० ११. पं० ७. 'प्रश्रह्मपेण' — आ नश्य का निर्श्व कि में नमस्कार शब्द का पदार्थ कराते समय कहा है कि "दुव्यभावसंकोयणं" पदार्थ है । अर्थात् नमस्कार दो प्रकार से होता है — एक तो बाह्य शरीर के अवयवों का संकोचन, यह बच्यसंकोचनहरूप बच्च नमस्कार है; और दूसरा विश्वद मन को प्रणति में जगाना, यह भावसंकोचकर माथ नमस्कार है । मनःश्वदिष्ट्यक जो

१. माधनि० ३४३, विद्येख: २८४०। २. विद्येखाः २८५७।

द्रव्यनमस्कार किया जाय वही सफल है। कोरा द्रव्य नमस्कार निष्फल होता है। द्रव्य नमस्कार न भी हो किन्तु भाव नमस्कार हो तब भी वह फलदायी है<sup>१</sup>।

प्रस्तुत में शान्त्या चार्य जिन भगवान को प्रश्चरूप से नमस्कार करने की बात कहते हैं। यथि यह उक्केख उन के द्रव्य नमस्कार का ही है फिर मी वह भावनमस्कारपूर्वक ही होगा ऐसा समझना चाहिए। उन्हों ने अपने भाव नमस्कार की सूचना भगवान के गुणवर्णनसे दी है। द्रव्य नमस्कार जिन पांच रूप से किया जाता है उन का वर्णन वंद न कप्र की र्ण कमें है—

''दो जाणू दोण्णि करा पंचमगं होइ उत्तमंगं तु। पणिवाओ पंचंगो भणियो सुत्तद्वदिट्टीहिं॥" वंदन० १४।

अर्थात् प्रणाम पांच अंगों से किया जाता है। दो हाथ, दो जानु और मस्तक इन पांच अंगों के संकोचन से द्रव्य नमस्कार होता है।

पृ० ११. पं० ८. 'अन्यार्थवचेति' इस पद्म में शान्त्या चार्य ने सज्जनों को निर्मत्सर होकर अपने प्रन्य की परीक्षा करने को कहा है। यह एक पुरानी प्रथा का अनुकरण मात्र है। महाकि का लिदा स ने भी ऐसा ही अपनी कृति 'र घुवंश' में किया है'; और का लिदा स के बाद भी यही प्रथा बराबर चाळू रहीं।

'अपूर्वार्थक होने से प्रन्थ की रचना अनावश्यक है, क्यों कि वह खरुचिविरचित होने से सत्पुरुषों के आदर योग्य नहीं । यदि पूर्वप्रसिद्धार्थक प्रन्थकी रचना करते हो तब तो और मी अनादरणीय है, क्यों कि पिष्टपेषण होनेसे व्यर्थ है' इन आक्षेपों का समाधान आचार्य विद्या नन्द ने अपने तत्त्वार्थ को कवार्ति कमें दिया है (पृ० २. पं० २२)।

राा न्या चार्य ने मी 'अन्यार्यवत्ता' राब्द से उपर्युक्त दोनों आक्षेपों का उल्लेख किया जान पाडता है। क्यों कि इस शब्द का 'अन्य अर्थ से युक्तता' अर्थात् अपूर्वार्यकत्व और 'अन्यों के अर्थसे युक्तता' अर्थात् पूर्वार्थकता ऐसे दोनों अर्थ स्पष्टतया फलित होते हैं।

शान्त्या चा ये ने इन आक्षेपों का उत्तर दिया है कि दूसरों ने इसी बात को सामान्य रूप से कही है और मैंने उसे अन्यथा अर्थात् विशेष रूप से कहा है । अतएव मेरा कथन मात्र अपूर्वार्थक भी नहीं और मात्र पूर्वार्थक मी नहीं । सत्पुरुषों को चाहिए कि वे इस की परीक्षा करें।

इस के साथ जयन्त के ये शब्द तुलनीय हैं —

"कुतो वा नूतमं घस्तु चयमुस्त्रेक्षितुं क्षमाः। ृषयोषिन्यासवैचिऽयमात्रमत्र विचार्यताम्॥"-न्यायमं० पृ० १।

"आदिसर्गात्मभृति वेदविमा विद्याः प्रवृत्ताः, संक्षेपविस्तरविवक्षया तु तांस्तांस्तत्र कर्तृनाचक्षते"-पृ० ५।

इन्हीं का अनुकरण हेम चन्द्रा चार्य ने 'प्रमाण मीमां सा' के प्रारंभ में किया है - ए० १।

पृ० ११. पं० ८ 'अन्यार्थ' तुक्ता-यद्यपूर्वार्थिमिदं तस्वार्थस्त्रोकवार्तिकं न तदा वक्तव्यम्, सतामनादेयत्वप्रसंगात्, सरुचिविरचितस्य प्रेक्षावतामनादरणीयत्वात् । पूर्वप्रसिद्धार्थे तु सुतरामेतस्र वाच्यम्, पिष्टपेषणवद्धैयर्थ्यात् - इति हुवाणं प्रत्येतदुच्यते"। इसादि तत्त्वार्थक्षो० पृ० २ पं० २२; प्रमेयक० पृ० ६. पं० ५ ।

बिरोषा० २८५८,२८५९ । २. "वं सन्ता ओद्धमर्हिन्त सवसङ्यिक्षद्वेतवः" रघु० १.१० ।
 भसन्तः प्रणयिवास्याति गृह्मन्ति झनस्यवः" मृठोकसा० ३। म्यायमं० पृ० १ ।

पृ० ११. पं० १०. 'अभिषेयप्रयोजनम्' शान्त्या चार्यने सकीय वार्तिककी प्रयम कारिकाको 'आदिवान्य' मान करके कहा है कि इस वाक्यसे ग्रन्यकारने ग्रन्थके अभिषेयके प्रयोजनका अभिषान किया है। अत एव इम यहाँ आदिवान्यके विषयमें कुछ चर्चा करें तो अनुपयुक्त न होगा।

आदिवाक्य के विषयमें निम्नलिखित मुद्दों पर विचार करना इष्ट है-

- (१) आदिवाक्यका खरूप और स्थान।
- (२) आदिवास्यकी चर्चाका प्रारंग कब हुआ ! ।
- (३) आदिवाक्यका प्रतिपाच ।
- ( ४ ) आदिवास्यका प्रयोजन ।
- (५) आदिवाक्यके विषयमें अनेकान्त ।
- (१) प्रन्यकार जब लिखने बैठता है तब कुछ न कुछ प्रारम्भमें लिखेगा ही । उसके आदिवाक्य होने पर मी यहाँ उस एक वाक्य या अनेक वाक्योंके समुदायरूप महावाक्यको आदिवाक्य' कहना इष्ट है जिसमें प्रन्यके अभिघेयादिका प्रतिपादन किया गया हो ।

वैसा आदिवाक्य प्रन्यके प्रारम्भमें या मङ्गळके अनन्तर मी लिखनेकी प्रथा है। प्राचीन सूत्रप्रन्थोंमें विना मङ्गळके ही आदिवाक्य उपळब्ध होते हैं और बादमें मङ्गळ करना जब आवश्यक माना जाने छगा तब मंगळके अनन्तर मी कुछ प्रन्थकारोंने आदिवाक्यका उपन्यास किया है।

प्राचीन कालसे प्रन्योंके आदिवान्य दो प्रकारके मिलते हैं -

- (अ) सामान्यतः विषयप्रतिपादक ।
- (व) विशेषतः विषयप्रतिपादकः।
- (अ) सामान्यतः विषयप्रतिपादक वाक्यमें प्रतिपाद विषयका विभागशून्य सामान्य क्यन होता है। अर्थात् ऐसे वाक्योंमें प्रतिपाद विषयका सामान्यरूपसे नामकरण मात्र होता है। ऐसे वाक्य हम प्राचीन श्रीतस्त्र और गृह्यस्त्रोंमें तथा दार्शनिक स्त्रप्रन्थोंमें पाते हैं। जैसे "अथ विष्यव्यपदेशे सर्वऋवधिकारः" काट्यायनश्री० । "अथातो गृह्यस्थानीपाकामां कर्म" पारस्करण् । "अथातो धर्म व्याख्यास्यामः" वैशे० इत्यादि ।
- (ब) विशेषतः विषयप्रतिपादक वाक्योंमें संक्षिप्त किन्तु विभागपूर्वक विषयनिर्देश होता है। जैसे "अयातो दर्शपूर्णमासी व्याख्यास्यामः आपस्तम्बश्रौतसूत्रः, "प्रमाणप्रमेयसंशय" इस्यादि न्यायसूत्रः, "छक्षणं चावृतिस्तत्त्वं" इत्यादि 'मध्यान्तिवभाग' की प्रथम कारिकाः, "प्रमाणं सपरामासि" इत्यादि न्याया० का प्रथम क्षोक इत्यादि।
- (२) ऊपर इस देख चुके कि श्रीतसूत्रके कालमें भी आदि नाक्यकी रचना तो होती थी। किन्तु श्रीतसूत्रकी बात तो जाने दें दार्शनिक सूत्रग्रन्थोंमें मी आदिनाक्यकी चर्चा

 <sup>&</sup>quot;शास्त्रं चेदारम्मणीयं कमवृत्तिःवाद्वाचः प्रथममवद्यं किमि वास्यं प्रयोक्तम्यम्..." इत्यादिः
न्यायमं० पृ० ६। २. मुप्तोक्तमा० का० २ । प्रमाणसं० का० २ । स्थापि का० ३ । न्यायमं०
पृ० १. का० ५ । इत्यादि ।
न्या० १०

अर्थात् आदिशक्यमें क्या कहना चाहिए और उसे क्यों कहना चाहिए यह चर्च देखी नहीं जाती । इन मूळ प्रन्थोंकी जब टीकाएँ लिखी जाने छगीं तब ही इस चर्चा का सूत्रपात होता. है। व्या करण महा भा व्य के प्रारम्भमें ही पत का लिने व्याकरणके प्रयोजनोंका प्रतिपादन किया है। इससे हम इस नतीजे पर पहुँचते हैं कि पत का लिके समयमें प्रन्थास्ममें प्रयोजनका प्रतिपादन करनेकी प्रयाने मूर्तकर धारण किया था। इससे पहलेके प्रन्थोंमें ऐसी चर्चा हमारे देखनेमें आई नहीं और बादके प्रायः सभी प्रन्थोंके प्रारम्भमें आदिवाक्यकी विविधक्त्यसे चर्चा देखी जाती है। इससे यही कहना पडता है कि यह चर्चा पत का लिजितनी प्राचीन अवश्य है। 'व्याकरणका ही प्रयोजन बतानेकी क्यों आवश्यकता हुई' ऐसी शंकाका समाधान मी पत का लिको करना पडा है — यह बात मी उक्त नतीजेकी पोषक ही है।

- (३) आदिवाक्यके प्रतिपायके विषयमें जो मतमेद हैं उन समीका समावेश निस्नोक्त दो प्रकारों में हो जाता है
  - ( भ ) प्रयोजनादित्रयका प्रतिपादन ।
  - ( ब ) अनुबन्धचतुष्टयका प्रतिपादन ।
- (अ) प्रयोजन, अभिषेय और सम्बन्ध ये तीन प्रयोजनादित्रय कहे जाते हैं। आदिवाक्यसे इन तीनोंका प्रतिपादन गौणमुख्यभावसे अनेक प्रकारसे आचार्योंने बताया है। उनमेंसे मुख्य प्रकार ये हैं --
  - १ शासके प्रयोजनका प्रतिपादन ।
  - २ अभिषेयके प्रयोजनका प्रतिपादन ।
  - ३ अभिवेय और प्रयोजनका साक्षात् प्रतिपादन तथा सम्बन्धका अर्थात् ।
  - **४ प्रयोजनादित्रयका प्रतिपादन ।**
  - ५ प्रयोजन और सम्बन्धका प्रतिपादन ।
  - ६ राब्दतः शासके प्रयोजनका और **अर्थ**तः अभिचेयका, अभिचेयके प्रयोजनका तया सम्बन्धका प्रतिपादन ।

इन मतोंकी विशेषता और उनके माननेवाळोंका वर्णन इस प्रकार है --

१ - कुमारि छ के मतसे आदिवाक्यमें शासके प्रयोजनका वर्णन होता हैं। सम्बन्ध आक्षेपलम्य है जो कि शास और प्रयोजनका साध्यसाधनमावरूप है। शि<sup>है</sup>यप्रश्नानन्तर्यादि अन्य सम्बन्ध नहीं। यही मत शान्तरक्षितको (वादन्याय पृ०१) और अन्नद्रशती

१. "काल पुनः सन्दानुसासनस्य प्रयोजनालि" इत्यादि प्र० १६। २. ४० १७। १. (१) कियन प्रमानन्तर्यक्ष्य संवंधकी करपना माठर ने और गौ द पाद ने सांबद का दिकाकी अपनी अपनी इतिमें की है। प्रथपादने सर्वार्थ सि दिमें भी वैसी ही करपना की है। (१) गुरुपवैक्रमसम्बन्ध की करपना नन्दी सूत्र के प्रारम्भों है और किसी भी मांसक ने भी की है—व्यायरक्का० मुद्रो० २४। सांवय का दिकाके अन्तर्में भी गुरुपवैक्रम है। (१) कियानन्तर्वक्ष्यसम्बन्ध भी कहीं कहीं वेद्या जाता है—हांकरभाष्य सू० १। तत्त्ववै० १.१। स्थायरक्का० मुद्रो० २२। ग्रास्त्रवा० का० १।

(का०१) में अन्त छंक को और तत्त्रार्थको अनवार्तिक (पृ०१. प्रं०३३) में विद्यानन्दको मान्यहै।

२ - कुमारि छादि के अनुसार आदिवाक्यसे शासके प्रयोजनका प्रतिपादन होता है। किन्तु धर्मो चरने कहा कि आदिवाक्यमें शासका प्रयोजन नहीं किन्तु शासके अभिधेषका प्रयोजन कहना चाहिए; क्यों कि वही बात श्रोताको प्रन्थमें प्रवृत्ति कराएगी । प्रभ्यके अभिधेषादि सामर्थ्यछम्य हैं। - न्यायिव टी॰ पृ० ९ - ३।

यही मत सन्म ति त की टी का कार अभ य दे वे और प्रस्तुत प्रन्यकार शा न्या चार्य का है।

३ - इस विषयमें तीसरा मत न्या य मं ज री में (पृ० ६) ज य न्त म ह का है कि आदिवाक्य से प्रधानरूपसे प्रकरणके प्रयोजन और अभिषयका कथन होता है। सम्बन्ध आक्षेपलम्य है। यही सत क म ल शील (तस्वसं० पृ० २), हिर म द (न्यायप्र० वृ० पृ० ६), शीला इह (सूत्रह्र० पृ० ६), सि इ विं (न्याया० टि० पृ० ७-८) आदिको मान्य है।

४ - उपर्युक्त प्रायः सभी मतोंमें सम्बन्धको आक्षेपछम्य माना गया है । किन्तु आचार्य इरिभद्र शास्त्र वार्तास मुक्त यादि में प्रयोजनादित्रयका प्रतिषादन आदिवाक्यमें मानते हैं।

बाच स्पति, अन न्तवीर्य, प्रभाचन्द्र और बादी देव सूरिका भी यही मत है।

५ - पदार्थं धर्म सं प्रकृके टीकाकार श्री धर के मतसे आदिवाक्य प्रयोजन और सम्बन्ध का प्रतिपादन करता है। -- कंदर्का पृ०३।

६ — उपर्युक्त सभी मतोंसे विलक्षण मत हेतु विन्दु टी का कार अर्च ट का है । उन्होंने शान्यन्यायके अनुसार आदिवाक्यका प्रतिपाच प्रकरणका प्रयोजन माना और आर्थन्यायके अनुसार प्रतिपाच प्रकरणका अभिवेय, अभिवेयका प्रयोजन और सम्बन्ध माना है । —हेतुबिन्दुटी० १०१,३।

इस प्रकार प्रयोजनादित्रयके विषयमें जो नाना प्रकारके मत हैं उन्होंमेंसे कुछका दिग्दर्शन ऊपर कराया है।

( न ) अधिकारी, प्रयोजन, अभिषेय और सम्बन्ध ये अनुबन्ध चतुष्टय हैं।

भाचार्य रां कर ने शासके प्रारम्भमें अनुबन्ध चतुष्टयकी व्यवस्था की है। उन्हींका अनुकरण करके प्रायः सभी वेदान्त प्रन्योंमें यही प्रथा देखी जाती है।

इस अनुबन्ध चतुष्टयमें प्रयोजनादित्रयके अतिरिक्त अविकारीका वर्णन भी होता है। प्राचीन प्रन्योंमें अधिकारीका वर्णन करनेकी प्रथा रही उसीको शंक राजार्थने अनुबन्धन जनुष्टयमें स्थान दिया ऐसा मानना चाहिए।

इस प्रकार भिन्न भिन्न आचार्योंके मतसे आदि वाक्यका प्रतिपाच क्या होना चाहिए इसका संक्षिप्त वर्णन हुआ ! अब हम उसके प्रयोजनके विषयमें नाना प्रकारके मतों को देखें !

१. सन्मतिदीका पृ० १६९ । २. शास्त्रया० का० १ । अने कान्त० दी० पृ० ७ । योगद्द० दी० का० १ । तस्यार्थदी० पृ० ११ । ३. तास्पर्य० पृ० ३ । सिद्धिषि० दी० पृ० ४ । प्रमेचक० पृ० ३ । न्यायकु० पृ० २१ । स्याद्धादर० पृ० ७. पं० २१ । ४. नन्दी स्कृते मारम्भका परिषदका वर्णन, न्यायका० पृ० २ इत्यादि ।

- (४) आदिवाक्यके प्रयोजनके विषयमें भी नाना प्रकारके मतभेद देखे जाते हैं। उनमें से मुख्य ये हें
  - (अ) शासार्यसंग्रह
  - (आ) श्रोताकी प्रवृत्ति
  - (इ) अर्धसंशयोत्पादन
  - (ई) असिद्धतोद्भावन
  - (उ) श्रद्धाकुत्रह्लोत्पादन
- (अ) प्राचीन भाष्य प्रन्थोंमें प्रायः आदिवाक्यका प्रयोजन शास्तार्थसंत्रह ही बताया गया है। उस एक ही शास्त्रार्थसंप्रहके तीन रूप नजर आते हैं। वे इस प्रकार हैं —
- १ न्या य भा च्य का र वा त्या य न ने शासकी प्रवृत्ति तीन प्रकारसे मानी है उदेश, छक्षण और परीक्षा । उनका कहना है कि आदिस्त्रमें शासके विषयका उदेश हुआ है' । अर्थात् जिन विषयोंका इस शासमें रुक्षण और परीक्षण किया गया है उन विषयोंका नाममात्रसे क्यन ही इस स्त्रसे होता है । सारांश कि आदिवाक्यका प्रयोजन उदेश है । यह मत न्या य-भा च्य का र का है । और यह उदेश शास्त्रार्थसंग्रह ही है ।

त 'चा र्य सूत्र का र उ मा खा ति भी खोपज्ञ भाष्यमें इसी मतका अवलम्बन लेते हैं — "शाक्षानु-पूर्वीविन्यासार्थे तुदेशमात्रमिदमुच्यते"।

२ – उपर्श्वक प्रकार वहीं संभव है जहाँ आदिस्त्रमें विभागपूर्वक विषयका कथन हों किन्तु ''अधातो धर्म व्याख्यास्यामः'' जैसे स्त्रोंनें जहाँ विषयका सामान्य निर्देश है; या ''अध प्रमाणपरीक्षा'' जैसे स्त्रोंमें जहाँ सामान्यनिर्देश इस ढंगसे हुआ है कि प्रन्यके नामका मी निर्देश हो जाय; वहाँ इन स्त्रोंको सकलशास्त्रार्थसंप्राहक होने पर भी उदेशपरक समझना ठीक न होगा । इसे शवर सामी के मतानुसार सकलशास्त्रार्थकी प्रतिश्राँ, जिसका समर्थन संपूर्ण शास्त्रसे होता है, कहना चाहिए।

यही प्रकार योग भाष्य के कर्ता क्या सने अपनाया है ऐसा वाच स्पति का कहना है। -तत्त्ववै० १.१।

३ — उपर्युक्त उदेश और प्रतिश्चाके अलावा शाक्षार्थसंप्रहका एक तीसरा प्रकार भी है जो शाक्षशरीर के नामसे प्रसिद्ध है । शाक्षका शरीर दो प्रकारका है शब्दरूप और अर्थरूप — दिन्याया० टी० पृ० ८)। आदिवाक्यमें इन दोनों प्रकारके शरीरकी व्यवस्था करना चाहिए ऐसा भी प्राचीनकालमें कुल लोगोंका मत अवस्य रहा होगा। फलखरूप हम न्यायवार्ति क के प्रारम्भमें शाक्षशरीरकी व्यवस्था देखते हैं।

<sup>1. &</sup>quot;सोऽयमनवयवेन तम्रार्थ उहिष्टो वेदितस्यः" न्यायभा० १.१.१ । २. "नामधेयेन पदार्थमात्र-स्थाभिधानसुदेतः" न्यायभा० १.१.३ । ३. "स चायं शास्त्रार्थसंग्रहोऽन्यते नापूर्वो विधीयते" — न्यायभा० ४.२.१ । इससे पता चलता है कि वे उद्देशपरक आदि सूत्रको शास्त्रार्थसंग्रहक भी सानते थे । ४. "इत्येतासां प्रतिकानां पिण्डस्वेतत् सूत्रम्" पृ० १२ । ५. वाद्न्यायटीका० पृ० २. पं० २२ । स्याद्वाद्र० पृ० १९ । ६. "शास्त्रं पुनः" इत्यादि पृ० २ ।

म प्यान्त विभाग की प्रथम कारिकाको व सुबन्धु ने शास्त्रशरीरकी व्यवस्थापिका कहा है किन्तु वह उदेशके छिए ही है ऐसा समझना चाहिए।

- (आ) शान्या चार्य ने आदिवाक्यका प्रयोजन श्रोताकी प्रवृत्ति कराना ही माना है। यह मत बहुत पुराना है। वैसे तो यह मत कुमारिल का समझा जाता है किन्तु उसके पहले भी व्याकरण शासको प्रयोजन बताते हुए पत स लिने कहा है कि अध्येता की प्रवृत्तिके लिए शासारंभमें प्रयोजन बताना आवश्यक है। उसी बातका अनुवाद कुमारिल ने दार्शनिक क्षेत्रमें भी—सर्व प्रयम किया जान पढता है। कुमारिल के बादके बौद्धेतर दार्शनिक प्रन्थोंमें प्रायः कुमारिल का ही मत उन्होंके शब्दोंमें लीकृत हुआ है।
- (ह) आदिशक्यको यदि प्रमाण माना जाय तब वह अर्धप्रतिपादक होकर प्रवृत्त्यंग हो सकता है। किन्तु वो द दार्शनिक शब्दको बाह्यार्थमें प्रमाण नहीं मानते अत एव उन्होंने कहा कि शब्दक्षप आदिवाक्यसे प्रयोजनका प्रतिपादन हो नहीं सकता। किन्तु 'यह शाख निष्फल है, अशक्यानुष्टेय है' इत्यादि अनर्थसंशयको निष्चत करके अर्थका संशय उत्पन्न करना यही—आदिवाक्यका प्रयोजन है। तद्यीं की अर्थसंशयसे ही शाखमें प्रवृत्ति हो जायगी। इसी मतका समर्थन धर्मो चर, शान्तरक्षित, कमलशील आदि वी द विद्वानोंने किया है।
- (ई) हे तु बि न्दु के टीकाकार अर्च ट ने पूर्वोक्त मंतोंका खण्डन करके एक नया मत स्थापित किया है। 'जो सप्रयोजन हो वही आरम्भयोग्य है। यह शास्त्र तो निष्प्रयोजन हैं अत एव आरम्भयोग्य नहीं' इस प्रकार व्यापकानुपलिधके बलसे जो शास्त्रको अनारम्भणीय कहता हो उसको व्यापकानुपलिध की असिद्धताका अर्थात् व्यापककी उपलिध का भान कराना यही आदिवाक्यका प्रयोजन है। ऐसा अर्च ट का मन्तव्य है।

इस मतका काम छशी छ ने खण्डन करके धर्मी तर के पक्षका ही समर्थन किया है। बौ दों को शब्दका प्रामाण्य इष्ट न होने से इस मतकी अपेक्षा पूर्वोक्त मत ही उनको अधिक संगत जैंचे यह खाभाविक है। यही कारण है कि यह मत अर्चट के अछावा और किसी बौ द दार्शनिकको मान्य हुआ नहीं जान पड़ता। न्याय प्रवेश की टीकामें हरिभ द ने, जो कि जैन हैं, अर्चट के मत को भी मान्य रखा है।

(उ) आदिवाक्यसे श्रोताके दिलमें श्रद्धा या कुत्इल उत्पन्न करना इष्ट है — यह मत किसी जैन का ही है ऐसा अनन्त वीर्य के 'खयूरेंय' शब्दसे प्रतीत होता है । उन्होंने उसी मतको ठीक समझा है । ति चानन्द इस मतको ठीक नहीं समझते । उनको प्रथम मत श्रोताकी प्रवृत्ति ही इष्ट है।

१. सुहृद्धा भाषार्य इदं शासमन्यायष्टे-इमाले प्रयोजनानि अध्येयं व्याकरणम्" पात् पृ ३८ । २. "सर्वस्येव हि शासस्य" इत्यादि - २३ोक० १२ । ३. कंद्ली - पृ० ३ । तस्थार्थन्त्रो० पृ० २ । सम्मितिटी० पृ० १६९ । प्रमेयक० पृ० ३ । ४. इस मतका असिद्ध समर्थक भर्मोत्तर होनेसे इसरे भाषार्थ इस मतका उद्धेस भर्मोत्तर के नामसे करते हैं किन्तु उस मतका सण्डन अर्थट में है और अर्थट भर्मोत्तर से पूर्ववर्ती है अतप्य वह मत भर्मोत्तर से पहले किसी आचार्य का होना चाहिये । ५. "तद्वाक्यादिभवेषाद्ये अद्वाकृत्हकोत्यादः तवः प्रवृत्तिरात केचित् स्वयूष्याः" सिद्धियि० टी० पृ० ४ । ६. तस्यार्थन्त्रो० पृ० ४ ।

(५) आचार्य विद्यानन्द ने आदि वाक्यके विषयमें दो प्रकारते अनेकान्तका सापन किया है। एक तो उन्होंने यह कहा कि आदिवाक्यका प्रयोग अवस्य करणीय है सो नात नहीं। आदिवाक्य गम्यमान भी हो सकता है और प्रयुक्त भी हो सकता है। दूसरा उन्होंने यह भी कहा कि आदिवाक्य अनुमान प्रमाण भी है और आगम प्रमाण भी है। यह बात वादी देसस्रिने भी कही है। तक्तार्थक्षो० पृ० ३-४; - स्मादाबर० पृ० ११-६३।

पृ० ११. पं० १०. 'अभिषेयप्रयोजन' तुलना — "सम्यन्हाबपूर्विकेखादिनाऽस्य प्रक्ररणस्थाभिषेयप्रयोजनमुख्यते - न्यायिक टी० पृ० २ । सन्मतिटी० पृ० १६९ ।

पृ० ११. पं० १०.। 'तद्भिधानात्' — तुल्ना — "मस्मिम्बार्ष उच्यमाने सम्बन्धप्रयोग जनामियेयान्युकानि मचन्ति" न्यायिव० टी० पृ० ३ ।

पु० ११. एं० १० 'तम श्रोतु' तुङ्गा – श्लोकवा० श्लो० १२ । हेतुबि० टी० पृ० ६ । १ । सिद्धिवि० टी० पृ० ४ । सन्मतिही० पृ० १६९ । तस्वार्थ श्लो० पृ० २ ।

पृ०११. पं०१४ 'कश्चित्' यह्य-मत कुमारिङादिका है।

पु० ११. पं० १७ 'अन्ये' यह मत किसी बी इस्ता है किन्तु धर्मो सरने इसका समर्थन किया है अतएव धर्मो सरका माना जाता है—न्यायिक टी० पृ० ४ । तस्वसं० पं० पृ० २ । न्याया० टी० पृ० २ । न्यायप्र० पं० पृ० ३८ ।

पृ० १२. पं० ४. 'निष्कृत' तुलना — न्यायनि० टी० पृ० ४ । तस्वसं० पं० पृ० २ । न्यायकु० पृ० २० ।

पृ० १२. पं० ७. 'अर्थसंश्वयात्' तुलना "उच्यते व्यवदारो हि संवेदादिय क्रीकिकः" न प्रकरणपं० पृ० १४ ।

पु० १२. पं० ९ 'अन्ये' यह मतः अर्च टका है – हेतु बिन्दुटी० पृ० २ ।

पृ० १२. पं० १७. 'यतो' तुळना तत्त्वार्थक्षो० पृ० ४ । सन्मतिदी० पृ० १७१ । स्याद्वादर० पृ० १७ ।

पृ० १२. पं० १३. 'नि:प्रयोजन' यह अशुद्ध है । प्राचीन हस्तलिखित प्रतियोंने विसर्ग लिखनेकी प्रया है किन्तु 'निष्प्रयोजन' ऐसा शुद्ध पाठ समझना चाहिए ।

पृ० १२. पं० २२. 'तस्मात्' यहींसे शान्सा मार्थ अपना मत स्यापित करते हैं। उनका कहना है कि जैसे प्रत्यक्षादि और प्रमाण हैं वैसे ही बचन भी प्रमाण है। अतएब प्रमाणभूत आदिवाक्यसे प्रेक्षावान् फलार्यीकी प्रवृत्ति हो जायगी। विद्यान न्द ने आदिवाक्यको आगम और परार्थानुमानरूप माना है – तत्त्वार्थ क्षो० पृ० ३ । उन्हींका अनुसरण वादी देव सूरि भी करते हैं – स्याद्वादर० पृ० १२ । किन्तु स न्म ति टी का कार अभ य देव ने स्पष्ट कहा है कि यह आदिवाक्य प्रत्यक्ष या अनुमानरूप नहीं है। किन्तु वह शब्द प्रमाणरूप अवस्य है (पृ० १७२)। शान्त्या चार्यने इन्हीं का अनुकरण किया है। कम छशी छने भी आदिवाक्यको आगम ही कहा है। उनके मतते आगमप्रामाण्यका निश्चय प्रवृत्तिके लिए आवस्यक नहीं है। क्यों कि हमलोग आगमप्रणेताके गुणदोषकी परीक्षा करनेमें असमर्थ हैं और अलन्त

परोक्षाभीं आगमको छोड कर दूसरा प्रवर्तक साधन हमारे लिए है भी नहीं । — तस्वसं० पं० पृ० ४. पं० ४।

go १३. पं० १. 'पश्चात्' देखो -- का० ५४,५५ ।

पृ० १३. पं० ३. 'हितोऽपि' अर्थ खयं निश्चय दृष्टिसे न हितकारी है और न अहितकारी — ऐसा बाचक उमा खा ति ने प्रश्नम रति प्रकरण में प्रतिपादित किया है। क्योंकि एक ही अर्थ पुरुषमेदसे, देशमेदसे काल्मेदसे इन्ट भी हो सकता है अनिष्ट भी हो सकता है। अतएव व्यावहारिक दृष्टिसे हम उसे तत्तत् अपेक्षासे हित भी कह सकते हैं और अहित भी कह सकते हैं।

इसी बातका समर्थन तारपर्य टीका (पृ० २९) में नाच स्पति ने भी किया हैं। और भी देखों – स्याद्वादर० पृ० ४३ – ४४ ।

इसी बातको दूसरे ढंगसे भ रह हारे ने कहा है-

"योऽसौ येमोपकारेण प्रयोक्तृणां विवक्षितः । अर्थस्य सर्वशक्तित्यात् स तयैव व्यव-स्थितः ॥ ४३७॥ सर्वात्मकत्वादर्थस्य नैरात्म्याञ्चा व्यवस्थितम् ॥ ४४१ ॥ = वाक्यप० का० २ ।

पृ० १३. पं० ४. 'उपेक्षणीयोऽपि' उपेक्षणीय अर्थको शान्साचा थ ने प्रमाणका अविषय कहा; किन्तु हान, उपादान और उपेक्षा ऐसे प्रमाण के तीन फर्लोको गिनानेक्ली न्या या बता र की कारिका (२८) ध्यानमें आते ही उन्होंने 'अथवा' कहके उस अर्थको हेयके अन्तर्गत कह कर उसकी प्रमाणविषयता स्चित की है। ऐसा करनेकी अपेक्षा यदि हे स्यादा दराना कर का र की तरह उपलक्षणसे उपेक्षणीयार्थका प्रहण करते (१० ४४) तो और भी अच्छा होता।

उपेक्षणीयार्थको स्वतन्त्र मानने न माननेके बारेमें पक्षमेदोंकां वर्णन 'प्रमाण मी मा सा भाषा टिप्प ण' (पृ० ९) में हो चुका है अतः यहां दुहराने की आवश्यकता नहीं।

पृ० १३. पं० ५. 'प्राप्तित्यामी' प्रमाणके फलकी चर्चा करते हुए बैद्धोंका अनुसरण करके शान्त्याचार्यने कहा है (पृ० ९४) कि प्रमाणसे अर्थपरिच्छित्ति होती है । ज्ञानगत अर्थपरिच्छेदकत्व ही प्रवर्तकत्व और प्रापकत्व है।

इस का तात्पर्य यह है कि पुरुषको जब अर्थाधिगति होती है तभी वह प्रवृत्त होता है और तहुरा अर्थका प्राप्ति - परिहार करता है।

अतएव प्रमाणको प्राप्ति - परिहारका परंपरासे कारण समझना चाहिए । देखो - न्यायनि० टी० पु० ५ ।

पृ० १३. पं० ६. 'प्रक्षेंग' - तुलना - ''विश्वतिपश्चितिराकरणार्यं शास्त्रं । संक्या-सक्पन्गोसर-फलविषया सतुर्विधा चात्र विश्वतिपश्चिः" - प्रमाणसमु० टी० १. २ । न्यायनि० टी० पृ० ९ । न्याया० टी० पृ० ८ । तत्त्वसं पं० पृ० ३६६ ।

पृ० १३. पं० ८ 'नन्त्रतीत' तुळना — प्रमेयक० पृ० २६. पं० १४ । पृ० १३. पं० १० 'प्रतिपादिय' देखो का० ३५ § २५→२९ । पृ० १३. पं० १३. 'प्रमाणभूतम्' तुस्ता—''तज्ञान् प्रमाणं मगवान्'' प्रमाणदा० १ । "प्रथंभूतं भगवन्तं प्रणस्य प्रमाणसिक्षिविधीयते । प्रमाणाधीनो हि प्रमेयाधिगमः । भगवानेव च प्रमाणम्, प्रमाणस्कृत्वाचात्" - प्रमाणवा० अ० पृ० १ और पृ० ३७ ।

"मा मन्तरब्रबद्धिरङ्गानन्तवानप्रातिद्वार्यादिश्रीः, अण्यते दान्द्यते येनार्थोऽसावाणः दान्द्रः, मा च आणश्च माणी, प्रकृष्टी महेम्बराद्यसम्मदिनी माणी यस्यासी प्रमाणी मगवान् सर्वेनो द्वेष्टाविद्यस्यक् च, तस्मादुक्तप्रकारात् अर्थसंसिद्धिर्मवति'' प्रमेयक् ० १० ७. ए० १२ ।

पृ० १३. पं० १४. 'सिद्धसेन' तुल्ना — "बाचार्यो तुष्पमारसमाश्यामासमयोज्ञूत-समस्तजनताहार्वसंतमसविष्यंसकत्वेन अवासयथार्थाभिषानः सिद्धसेनदिवाकरः'' सन्मति० टी० पृ० १. पं० १६ ।

पु० १३. पं० २०. 'शासार्थसंग्रह' तुलना — "प्रमाणे इति संग्रहः" — कषी० ३ । प्रमाणसं० २ । "इति शास्त्रार्थस्य संग्रहः" प्रमाणसं० पृ० २ । "अञ्चरणसकळशास्त्रार्थ- संग्रहसमर्थमादिन्छोकमाह" – न्यायकु० पृ० २० । प्रमेयक० पृ० २ ।

न्या या व ता र की प्रथम कारिकामें संपूर्ण शासके विषयका संग्रह होनेसे उसीको उद्भुत करके वार्तिककारने उसे 'शासार्थसंग्रह' कहा है । प्रमाण छ इम में भी ऐसा ही उसके कर्ताने किया है।

पृ० १३. पं० ३०. 'तत्र विधिवाक्ये' शान्त्या चार्य ने धर्मी तर (न्यायिक टी० पृ० ११-१२) के समान छक्षणका विधान और छक्ष्यका अनुवाद माना है। किन्तु सिद्ध विं का कहना है कि अधिकारी मेदसे छक्षणका अनुवाद करके छक्ष्यका भी विधान हो सकता है। किसीको प्रमाणत्व अप्रसिद्ध हो सकता है और किसी को खपरव्यवसायित्व। यही बात बादी देवसूरिने भी कही है। - न्याया० टी० पृ० १०। स्पाद्वादर० पृ० २०।

प्रमाण छ क्म में प्रस्तुत न्याया बतार की कारिकाके दो व्याख्या मेदोंका उल्लेख किया गया है। एक मत यह रहा कि कारिकागत 'प्रमाण' पद अनुवाद है। और दूसरा यह कि वह पद विषेय है। प्रमाण छ क्म कार ने द्वितीयको ही ठीक समझा है। और शान्त्याचार्य ने प्रथम पक्षको। — प्रमारूक्ष्म पृ० ४।

पृ० १४. पं० २. 'तादात्म्यात्' छक्षण दो प्रकारका होता है — आत्मभूत और अनात्मभूत । प्रमाण और उसका छक्षण अत्यन्त भिन्न नहीं हैं । उन दोनोंका तादात्म्य है । अतएव यह छक्षण आत्मभूत है । इन दोनों का तादात्म्य होते हुए भी बी हों के मतसे एक प्रसिद्ध और दूसरा अप्रसिद्ध हो सकता है । क्यों कि जितना भी शान्दिक व्यवहार है वह सांचृतिक है । अर्थात् विकल्पजन्य है और विकल्प बाह्य वस्तुकी अपेक्षा नहीं करता । अतएव बाह्य वस्तुकी हिप्टेसे दोनोंका तादात्म्य होते हुए भी किसीको वह प्रमाणरूपसे प्रसिद्ध हो सकता है और उसके छक्षणरूपसे अप्रसिद्ध होसकता है। - स्थादादर० पृ० २०-२१।

न्या य नि न्दु टी का कारने जिस शंकाका समाधान ( न्यायनि० टी० पृ० १२ ) प्रत्यक्ष छक्षणके न्याख्याके समय किया है उसी शंकाका समाधान शान्त्या चार्य ने यहां प्रायः उन्हींके शब्दोंको छेकर किया है; किन्तु जैन दृष्टिसे इस प्रश्नका समाधान जो हो सकता है उसे तो बादी देवस् (रेने स्वादादरका करने किया है (पृ० २०—२१)। अवका कहवा है कि उथ्य और उक्षणका तादाल्य है सही किन्तु बीबोंकी तरह वह ऐकान्तिक नहीं क्यबित् तादाल्य है। अत एव वह किसी रूपसे प्रसिद्ध और किसी क्रयसे अप्रक्षित्र हो सकता है।

वादी देवस्रिका यह विवेशन निशामनाकी परिनिष्ठित मुखिका फछ है— तत्वर्धाकी० पृ० २१८ ।

पृ० १४. पं० २. साहास्त्रात् - तुस्ताः - "न वैतन्मन्तस्य - करपनायोडाश्चास्तरधं वैदम्सिनं किमन्यत् प्रत्यस्य वानस्य कपमविश्वस्यते यत् प्रत्यसम्बद्धान्यं सद्युधितेति । यसाहित्रियान्ययस्य सिर्वेशं क्षासान्यस्य स्वर्धेषु साक्षात्कारिकानं प्रस्यसम्बद्धान्यं सर्वेशं सिक्स्, तद्युवादेन करपनायोडाश्चान्तरविधिः।" न्यासिक दी० पृ० १२ । साम्रादर्भ पृ० १०-११ ।

प्र० ११. ५० ५. 'सिक्स्पीदि' त्या या न ता रखी प्रथम कारिकामें हानको प्रमाण कहा है। उस बानपदका व्यावर्ष क्या है इसकी चर्चा प्रस्तुत कारिकाके पूर्वार्थमें की गई है।

वृत्तिमें सिक्षकर्ष और सामग्रीके एकदेशरूप चक्षुरादि, अझानक्रप होनेके कारण, ब्रम्ख नहीं है, ऐसा प्रतिपादन किया गया है।

सि इ वि ने ज्ञानपदका व्यावस्थ ने या पि का दि सम्मत सिकार्ष है ऐसा कहा है -

प्रमा छ दम कार के मतसे चक्षुरादिका व्यवच्छेद प्रमाणसदसे ही होता है - पूछ १। और श्रानपदसे निराकार बोधरूप दर्शनकी व्यावृत्ति होती है - पूछ २।

पू० १४. पं० ९. 'संयोगः' ने या यि क और विशे वि क के सतसे द्रव्यक्तित संयोग गुण मामक पदार्थ है। वह एक होकर भी अनेक द्रव्यात्रित है। गुण और गुणीका सम्बन्ध समवाय नामक पदार्थ के कारण होता है। अत एव द्रव्य, गुण और समवाय ये तीनी सतक क्सुमृत पदार्थ हैं।

बी द के मतसे संयोग वस्तुभूत खतझ पदार्थ नहीं। नै या यि क ~ वे से वि क संयोग को संयुक्तप्रक्षयका नियामक मानते हैं। बी कों ने कहा कि उस प्रकारके नियामकरूपसे संयोग पदार्थकी करूपना करना आवश्यक नहीं। विजातीयव्यादृत्तिके मेहसे एक ही वस्तु नामा प्रकारकी करूपनाका विषय वन सकती है। बत एव एक ही वस्तुको अमीलक्षादृश्या इस नीककरूपनायोगर और असंयुक्तक्यादृश्या संयुक्तकरूपनायोगर कह सकते हैं।

जैसे 'यह एक एंकि है' 'यह दीर्घ एंकि है' इस्रादि प्रस्य होनेपर मी कैया यि कींने पंक्तिगत एकत्व या बीर्घल नहीं माना क्योंकि पंक्ति संयोग होनेके कारण गुण है और गुणमें गुण रहता नहीं। देने ही हम की द मी नीकादि बाह्य वस्तुके अतिरिक्त तहत संयोगनामक गुण की कल्पना आवश्यक नहीं समझते। विआतीयन्याहरिके बळसे तत्त्व प्रस्य द्वपपक्ष हो जाता है'। अत एव संयोगि ऐसे रूपादि मानना चाहिए तद्वादिरिक्त संयोगकी आवायकता

१. असंस्थितः १.९६ । २. अ**शास्त्रकः १.**९८ । ३. प्रमा**लकः १.९४.** न्याः १८

नहीं । संयुक्तप्रतीतिका विषय संयोगिमात्र है अन्य नहीं । प्रध्यासक उत्पन ऐसी बस्तुएं ही संयोगि कही जाती हैं । और वेही संयुक्तप्रस्थय की आलम्बन हैं । उनके अतिरिक्त संयोग-नामक कोई और पदार्थ नहीं है —

> "प्रत्यासञ्चतयोरपञ्चास्तत्र संयोगिकः परम् । संयुक्तप्रत्ययाकम्म्या न संयोगस्ततः परम् ॥ पुरःस्थिताः यथा तेऽर्थाः किं संयोगस्तथा स्थितः ॥"प्रमाणवा० ४० पृ० ११६ ।

विप्रकृष्ट अवस्थामें जो वस्तुएं दिखती हैं वेद्ये सिनकृष्ट अवस्थामें भी दिखती हैं । उनका संयोग तो दिखता नहीं । किन्तु उनकी वैसी अवस्थाका बोध संयोग शब्दसे होता है । अत एव यह विकल्प झानका विषय होनेके कारण वस्तुभूत नहीं । पदार्यका मेद, शब्दझानकी विलक्षणतासे नहीं किन्तु प्रस्यक्षझानके मेदसे होता है । अर्थात् जहां प्रस्यक्षप्रतीति विलक्षण है वहीं वस्तुमेद है । शब्दजन्य प्रतीतिके मेदसे वस्तुमेद आवश्यक नहीं । अनादिवासनाके कारण नाना प्रकारकी विकल्पासिका बुद्धि उरपन होती रहती है । अत एव विकल्पबुद्धिके आधार पर बाह्य वस्तुकी व्यवस्था करना बुद्धिमानी नहीं है । बाह्य वस्तुकी प्रतिष्ठा तो प्रस्थक्षप्रतीतिके ऊएर निर्भर हैं।

अत एव जैसे पंक्तिमें दीर्घत्यका या संख्याका प्रत्यय होनेपर मी उसमें वास्तविक दीर्घत्व या संख्या नै या यि क न मानकर औपचारिक मानते हैं। वैसे ही सर्वत्र विकल्पमेदसे वस्तुमेद न मानकरके औपचारिक ही मानना संगत है । अत एव संयोगप्रत्यय होनेपर मी पृथम्भूत संयोगका अस्तित्व मानना ठीक नहीं।

बी खों ने जैसे संयोगके प्रथमाय का निराकरण किया है वैसे ही द्रव्यसे प्रथम्मूत समस्तगुणोंका निराकरण मी उनको इष्ट है। अत एव उनके मतसे गुण-गुणीका मेद नहीं है।
धर्म-धर्मीका मेद नहीं है। एक ही शब्द जिसप्रकार किसी एक धर्मका वाचक है वैसे ही
धर्मीका भी वाचक है और धर्मधर्मीके समुदायका भी वाचक है । अत एव शब्दके बल पर
वस्तुव्यवस्था करना ठीक नहीं।

संयोगके विषयमें अद्वेत वादी वेदान्तिओं का मत बौदों के समान है। फर्क इतना ही है कि उन्होंने संयोगनामक गुण को इन्यात्मक माना अोर बौदों ने इन्य जैसी कोई स्थिर वस्तु तो मानी नहीं अत एव उसे रूपादि क्षणिक वस्त्वात्मक माना। बौदों की तरह वेदान्ति ओंने मी संयोग या सम्बाय जैसे किसी सम्बन्धका सम्बन्धिओंसे पृथास्तित माना ही नहीं -

<sup>1. &#</sup>x27;'संबोतिन प्रव क्याद्या केवळाः न तत्त परः संयोगः उपकव्यिगोषरः'' संयुक्त इति संबोतिन युव प्रतितिः संयुक्तवस्य च नापरमञ्जाकन्वनम्' प्रमाणयाः अ० पृ० ११६। २. ''न बाल्य्यानदेवस्यण्यमात्रादेव पदार्थमेदोऽपि तु प्रत्यक्षकभ्रणयानमेदात् ।'' सही पृ० ११६। १. 'शिक्षक्षिपका हि इतिरनाविद्यासनासामध्योद उपजायमाना तथा तया हवते। वतो नार्थतस्यं प्रतिष्ठां कमते'' – बही ११६। ४. प्रमाणयाः १.९५। तस्यसं० का० ६५०। ५. कर्णे० पृ० २१७। १. प्रमाणयाः १.९५। तस्यसं० का० ६५०। ५. कर्णे० पृ० २१७। १. प्रमाणयाः १.९९-१०२। ७. 'तसात् वृज्यासम्बता गुज्या' – यां० श्रह्म० २.२.१७।

"नापि संयोगस्य समवायस्य वा सम्बन्धस्य सम्बन्धित्यतिरेकेणासित्वे किञ्चित् प्रमाण-मस्ति।" शां० अक्षा० २.२.१७।

बी द मतका आश्रय लेकरके शान्सा चार्य ने नै या यि क संमत संयोग का विस्तारसे खण्डन किया है। और अंतर्में कह दिया कि संयोग जैसी कोई पृथम्भूत वस्तु नहीं है। किन्तु इन्यकी एक अवस्थाविशेष ही, इन्यका एक पर्यायमात्र ही संयोग है—पृ० १५. पं० ६,७।

जै नों के मतसे द्रव्य और पर्याय का मेदामेद हैं। जिस प्रकार द्रव्य वास्तविक है वैसे उसके पर्याय मी वास्तविक हैं। अत एवं वे बो हों की तरह संयोग को सिर्फ वासनामूलक कह करके उस का निराकरण नहीं कर सकते । जहां तक संयोगके एकान्तरूपसे पृथगस्तित्वका सवाल है वहां तक तो नै या यि कों का निराकरण करने के लिए जै न और बो द्व समाम रूपसे किटबर्स हैं किन्तु उस की न्यवस्थाके प्रश्न पर दोनोंमें मौलिक मतमेद हैं। बो द उसे वासनामूलक कह देता है। जै न वासनामूलक कह करके भी उस वासनाका भी कुछ न कुछ मूल खोजता है। और उसे वस्तुकी पर्याय मान करके वस्तुभूत ही सिद्ध करता है और बो द वासनामूलक कह करके अवस्तुभूत कहता है यही दोनोंमें मेद हैं—स्याद्वादर० पृ० ९३२ से।

व्यावृत्तिमेदका मूळ मी जैन दृष्टि से कोरी कल्पना नहीं किन्तु वस्तुका तथाभूत पर्याय है। अत एव व्यावृत्तिके मेदसे मी वस्तुमेदकी व्यवस्था हो सकती है।

मीमां सक पार्य सार थी मिश्रने एक संयोग को नैयायिक की तरह अनेकाश्चित नहीं माना । उन्होंने कहा है कि जैसे साइह्य प्रतिव्यक्ति भिन्न है वैसे ही संयोग मी प्रतिव्यक्ति भिन्न है। अर्थात् मीमां सक के मतसे दोनों संयोगिन्यक्तिओं में पृथक् पृथक् संयोग रहता है। किसी एक वस्तुमें संयोगकी कृति और प्रतीति अन्य सापेक्ष है।

संयोगका प्रस्तुत वर्णन जै नों से मिछता है। जै नों ने मी प्रस्नेक संयुक्त वस्तुमें मिक मिक पर्यायहरूप संयोग माना है। वस्तुके उस पर्यायकी अन्यसापेक्षता मी जै न सम्मत है।

पृ० १४. पं० ९. 'न सिमिहित' तुरुता-"न बाखु संयोगोऽपरः प्रतिमासते संयोगि-व्यतिरिक्तः"-प्रमाणवा० अ० पृ० ११६ । तस्यसं० का० ६६६ । कर्णे० पृ० २१७ । "न व निरन्तरोस्पश्चवस्तुद्वचप्रतिमासकालेऽध्यक्षप्रतिपत्तौ तक्ष्यतिरेकेणापरः संयोगः"-सन्मतिटी० पृ० ११४. पं० १ । न्यायकु० पृ० २७७ । प्रमेयक० पृ० ५९४ ।

ए० १४. पं० २४. 'शितिबीज' संयोगसाधक प्रस्तुत अनुमान उ क्यो तक र ने दिया है — न्यायवा० पृ० २१९. पं० १४ । उसीका अनुवाद करके खण्डम तत्त्वसंग्रहमें (बाल ६५४-६५६,६६४) शान्तरक्षितने और प्रमाणवार्तिक की खोपइटीकाकी व्याख्यामें कर्णक गोमी ने किया है — पृ० २१७ । सन्मतिटी का कार (सन्मति० टी० पृ० ११४. पं० ६ पृ० ६७९. पं० ५) अभय देव, और प्रभाच न्द्राचार्य (प्रमेयक० पृ० ६१३. पं० २४) उन्होका अनुसरण करते हैं।

पृ० १५. ५० १. 'अनवसा' - तुक्ता - ''अध संयोगशक्तिव्यतिरेकेण न कार्योत्पादने कारणकलायः प्रवर्तते इति निर्वन्धसादिं संयोगशक्तुरपादनेऽप्यपरसंयोगशक्तिव्यति-

१. शासदी० पु० १०३।

रेकेण मास्रो प्रवर्तत इस्रपरा संयोगशक्तिः परिकरपनीया, सत्राप्यपरेस्वनवस्था - " सन्मतिटी० पृ० १९४. पं० ३३ ।

्र पृठ**ेश. पंठ २. कार्येण' तुक्तः — "तथा संयोगमन्तरेण कार्वारक्यकत्वमेव** किलेष्यते" कर्णठ पृठ **२१**७ ।

पृत्र १५. पंत्र ६. 'योग्यदेशादि' उल्लाम "न च विशिष्टावस्थाव्यतिरेकेण पृचि-व्यादयः संयोगशक्तिमपि निर्वर्तिषितुं समाः । तसादेकसामध्यधीनविशिष्टीत्पस्तिमत्य-दार्थव्यतिरेकेण नापरः संयोगः।" सन्मित्रिक दीव पृत्र १६६. पंत्र ३७,४०।

पृ० १५. पं० ९. 'प्रमाणत्वं न' - प्रस्थक्षकी व्याख्या करते हुए वास्या यम ने कहा है कि इन्दियोंकी हृति - व्यापार प्रस्थक्ष है। वृत्ति का अर्थ उन्होंने सिकिक्ष और झान किया है। अर्थात् उनके मतसे झान अथवा सिकिक्ष प्रस्थक प्रमाण है। जब सिकिक्षको प्रमाण मानना हो तब झान प्रमिति है और जब हानोपादानोपेक्षा बुद्धिको फल मानना हो तब झान प्रमाण है - न्यासभा० ६,६,३ । वार्तिक का र ने मी इसी मतका समर्थन करके सिकिक्ष को ही प्रस्थक प्रमाण माननेवाले किसी का खल्डन किया है - न्यासवा० पृ० २९। तार्त्यक पृ० १०५।

किन्तु जैन-बौदों ने तो सिनकर्षके प्रामाण्य का भी खण्डन किया है । क्योंकि उन दोनों के मतसे शान ही प्रमाण हो सकता है अशानरूप सिनकर्ष नहीं ।

ने या यि कों ने प्रमाण को करण कहा है और करण को साधकतम । साधकतम बह है जिसके होनेपर कार्य निष्पत्ति होती है और जिसके नहीं होनेपर कार्य निष्पत्ति नहीं होती । यदि सिक्कि प्रमाण हो तब उसकें होनेपर प्रस्थक ज्ञान अवस्य होना चाहिए । जिल्हा सिक्कि के होने पर भी प्रमाणभूतज्ञान उत्पन्न न होंकर संशयादि उत्पन्न होते हैं । और जाकासादिके साथ चक्किका सिक्कि होनेपर भी तदिवयक ज्ञान उत्पन्न होता नहीं । तथा सिक्कि के अभावमें अर्थात् विशेष्यके साथ सिक्कि न होते हुए भी विशेषण्डानसे विशेष्यकिषयक प्रसक्षप्रमिति होती हैं ।

अवपुष्य हरन ही को साधकतम माननां चाहिए नवोंकि उसके होनेगर वस्पवहितोत्तरहाणमें प्रमिति होती है।

झान ही सर्वे पुरुषार्थकी सिद्धिमें उपयोगी हैं अत एवं यदि पुरुषार्थकी सिद्धिके छिए प्रमाण का अन्वेषण हो तब तो प्रमाण को झानरूप ही मानना चाहिए क्यों कि बही हिता-हितार्थकी प्राप्तिपरिहार्में समर्थ है, जडरूप सन्निकर्षीदें नहीं ।

स्थिक्ष को प्रस्थ प्रमाका करण माननेके बारेमें दि प्रा म ने आपश्चि की हैं। उनका कहना है कि यदि प्रस्थ ज्ञान इन्त्रियसमिक्ष जन्य हो तब चक्षुसे जो विप्रकृष्टसान्तर वस्तुका

<sup>1.</sup> प्रमाणवा० २.३१६ । प्रमाणवा० अ० मु० पृ० ८ । २. न्यावभा० १.१.६ । इ. "सापक्षमं प्रमाणं" न्यायवा० पृ० ६ । ४. "भावामाववोत्तहता" न्यायवा० पृ० ६ । ५. त्यावावेतहो० पृ० १६८ । अञ्चल पृ० २७६ । प्रमेयक० १४ । न्यायकु० पृ० २९ । व्यायविक पृ० २ । ७. स्वरी० स्४० ३ । परीक्षा० १.२ । व्यायविक पृ० २ । ७. स्वरी० स्४० ३ । परीक्षा० १.२ । व्यायविक १.३ ।

प्रहण होता है और जो अधिक का प्रहण होता है वह नहीं हो सकता । तथा श्रोत्रसे दूर देशस्थित शब्द का ब्रहण होता है वह मी कैसे होगा । अत एव चक्कु और श्रोत्रजन्य ज्ञान प्रस्थक्ष होने पर मी सिन्नकर्यजन्य नहीं होनेसे लक्षण में अव्यक्ति दोष है—प्रमाण-समु० १,२०,४१ ।

दिझाग की इस आपित का उत्तर उद्योत करने सभी इन्द्रियोंकी प्राप्यकारिता सिद्ध करके दिया । उसका कहना है कि जो जो करण होगा वह वास्यादिकी तरह प्राप्यकारि ही होगा – न्यायका० पृ० ३३,३६।

किन्तु कु मारि छ ने संप्रयोग — सिनक्ष का अर्थ ही बदछ दिया । इन्द्रियोंका ज्यापार ही संप्रयोग हैं — सिनक्ष है। यदि ऐसा माना जाय तन नी होंने जो सिनक्ष के विषयमें दोष दिया (प्रमाणसमु० १.४१) उससे मी मां स कका प्रत्यक्ष छक्षण कैसे दूषित हो सकता है ! भ्रोक्ता० ४. ४० । कु मारि छ के पहले भवदा सादि ने संप्रयोग का अर्थ सिनक्ष किया था। किन्तु कु मारि छ ने ब्यापार अर्थ किया और की हो क दोषोंसे बच गए।

कुमारि छ का कहना है कि विना सम्बन्धके किसी एकसे दूसरेकी प्रतीति होगी नहीं यह कोई राजाहा नहीं । सम्बन्धके विना मी प्रसक्ष प्रमाण है – श्लोकवा० अधी० ८० ।

कुमारि छ ने इन्द्रिय स्थापार के अछावा संप्रयोग का एक और मी अर्थ किया है। अर्थकी ऋजुदेशस्विति और इन्द्रियकी योग्यता मी संप्रयोगशन्दवाष्य है— श्लोक० ४.४२—४३ ।

जै नों को यही पक्ष मान्य है। किन्तु जै नों ने योग्यता का अर्थ किया है प्रतिबन्धापाय अर्थात् झानावरण के हटनेसे आत्मानें जो शक्ति आविर्भूत होती है वही योग्यता है क्यों कि उसके होनेपर ही झान होता है और उसके नहीं होनेपर ज्ञान नहीं होता — न्यायकु० प० ३१. पं० ६,१७।

कु मारि छ ने उपर्श्वक नाना प्रकारके अर्थ करके दोषवारण किया और अखिरमें फिर बदछ कर कह दिया कि सिनकर्षका अर्थ संयोग माने तब मी दोष नहीं क्यों कि अधुरादि सभी इन्द्रियों प्राध्यकारी हो सकतीं हैं। इस प्रकार उन्होंने बो हों के साथ बैठने की अपेक्षा सां इय और ने या यिका दि के साथ रहना ही अच्छा समझा। उनको सां इया दि की अपेक्षा बो ह पक्ष कुछ हुबेछ माइस हुआ — श्लोकट ४.४३।

ए० १५. पं० २२. 'बोदा सिंक्किष' सिंकिकिषे छः प्रकारका प्राचीन वर्णन न्याय वार्ति क में मिलता है—ए० ३१ । प्रमाण स मुख्यके टीकाकारने पांच प्रकारके सिंकिकिकिका उद्घेख किया है। उन्होंने विशेषणविशेष्यभावका उद्घेख नहीं किया—ए० १९। प्रज्ञाक र ने छः प्रकारके सिंकिकिका उद्घेख किया है—प्रमाणका अन् मुन् पृष्ट ८ १

साधनके लिए देसी प्रमाणका २.३१% अञ्चार पृत्य ८ । न्यासमंत्र पृत्य ४६ । सामार्थकी वृत्य १६८ । न्यासकृत पृत्य ३१ । स्याद्वास्य वृत्य ५९ ।

शालिक ना य ने 'बोदा सिक्किक्ष' का खण्डन करके सिर्फ १ संयोग, २ संयुक्तसम्बाय और ३ समबाय ये तीन सिक्किक्ष माने हैं — प्रकरणपं० ५० ५४—५६.।

१. ''वर्षेत इत्त्रियाणां च न्यायहोऽर्थेतु क्यते'' – मुर्वेकदा० ४.३८ ।

पू० १६. पं० १. 'वस्तुखभावैः' दार्शनिकोंमे प्रायः देखा जाता है कि जब वे अपने पक्षका समर्थन दछीछोंसे करनेमें असमर्थ हो जाते हैं तब अखिरमें कह देते हैं —

> "इदमेषं न बेस्पेतत् कस्य पर्यचुयोज्यताम् । अग्निर्वहति माकाशं कोऽत्र पर्यचुयोज्यताम् ॥" प्रमाणवा॰ स॰ पृ॰ ४३ ।

किन्तु इस वस्तुखभावमूळक उत्तरकी क्या मर्यादा हो सकती है इसका विचार प्रज्ञाक र-गुप्त ने किया है। उन्होंने कहा है --

> "सभावेऽभ्यक्षतः सिद्धे परैः पर्यनुयुज्यते । तत्रोत्तरमिदं बार्च्यं न इष्टेऽनुपपक्षता ॥" वही॰ १० ४३

अर्थात् वस्तु जिस रूपसे प्रस्थक्ष सिद्ध हो उसी रूपके विषयमें कोई यदि पूछे कि वह क्यों है तब ही यह उत्तर देना चाहिए कि जो प्रस्थक्ष सिद्ध हो उसके विषयमें प्रश्न उठाना ठीक नहीं। यदि सर्वत्र यही उत्तर दिया जाय तब तो सभी दर्शनवाले अपने अपने पक्षको उसी एक उत्तरसे सिद्ध करके विजयी हो जायंगे — वही पृ० ४४ । आसमी० का० १००।

पृ० १६. पं० ४. 'प्रमाणजननात्' – तुक्तता – स्थायकु० पृ० ३० ।

पृ० १६. पं० ४. 'ईश्वरस्य' तुलना - न्यायकु० पृ०३२ पं० १७।

पृ० १६. पं० ८. 'अथोत्सर्गों' 'प्रमाणजननात् प्रमाणम्' यह उत्सर्ग है । अर्थात् इस नियमके बळसे प्रमाणका जनक जो मी कर्ता, करण, कर्मादि हो वह सब प्रमाण है। किन्तु 'जो जनक हो करके मी कर्ता है वह प्रमाता कहा जाता है' इस अपवादके बळसे प्रमाता प्रमाण नहीं कहा जा सकता वह प्रमाता ही कहा जायगा क्यों कि अपवाद उत्सर्गका बाधक है।

पृ० १६. पं० १३. 'समदायं' समवायके खरूपादिके विषयमें जो नानाप्रकारके मत-मेद हैं उनका दिग्दर्शन कराना यहां इष्ट है।

वै शे पि क और नै या यि क प्रतितिका रारण लेकर समवाय को पृथक् पदार्थक्य मानते हैं। उनके मतानुसार वह एक निल, व्यापक और अनूर्त है।

वैशेषिक के मतसे अतीन्द्रिय है अत एवं यह अनुमान गन्य है किन्तु नैया यि कों ने देखा कि बी दादि सभी दार्शनिक जब समवायका खण्डन करनेके लिए उचत होते हैं तब यही कह देते हैं कि समवायका प्रस्थक तो होता नहीं तो फिर उसका अस्तित्व कैसे माने ! अत एवं उद्योत करने विशेषणविशेष्यभाव नामक सिक्तकिके बल्पर उसका प्रस्थक माना है — "समवाये च अभावे च विशेषणविशेष्यभावात्" न्यायवा० पृ० ३१ । और बादके नैया पि-कों ने उसका समर्थन किया है — मुक्ता० का० ११ ।

बी हों के मतसे अवयव और अवयवी, धर्म और धर्मी, गुण और गुणी ऐसी दो बस्तुएं एक-कारूमें या एक देश में नहीं। एक ही बस्तु है उसे गुण कहो या धर्म कहो या और कुछ

<sup>1 &</sup>quot;सर्व चैतद् अवाधितप्रतीतिश्वात् करूपते श स्वशासपरिभावधा - व्यायमं० २८५ । "तदुस्त्य् -संबिदेव हिः अगवसीः वस्त्यामे नः शास्त्रम्" [प्रकरणपं० पृ० २२] - वैद्ये० उप० ७.२.२६ । २ प्रशास्त्रक्ष पृ० ३२४ । व्यायवा० पृ० ५२-५३ । स्याद्यादम० का० ७ । ३ वैद्ये० ७.२.२६ । प्रशास्त्रक्ष पृ७ ३२९ । ४- प्रमाणवा० २.१४९ ।

कहो । अत एव आश्रयाश्रयिभाव या आधाराघेयभाव वौ द सम्मत नहीं । इसी लिए बौ दों ने समबायका खण्डन किया है — प्रमाणवा० १.७१. ।

ध में की ति ने कहा है कि समवाय अतीन्द्रिय होनेसे प्रस्थक्षप्राह्य नहीं । समवायके नहीं होनेपर मी अवयवों में अवयविविषयक 'इन तन्तुओं में पट हैं' इत्यादि प्रतीति खशास्त्रोद्धत वास-नाके बल्से होती है, नहीं कि वस्तुकृत । क्यों कि 'गौमें शंग है' ऐसी प्रतीत होनेपर भी शंग अवयव होनेसे समवेत नहीं - आधेय नहीं । और जिस अवयवीको आधेय माना है उसकी आधेयतया प्रतीति होती नहीं । अन्यथा 'शंगमें गाय है' ऐसी प्रतीति मानना पढेगा जो लोक-सिद्ध नहीं । वस्तुतः बात यह है कि 'इन तन्तुओंने पट हैं' ऐसी प्रतीति तो होती नहीं किन्त 'तन्तुओंसे यह पट बना है' ऐसी प्रतीति होती है और इस प्रतीतिके मुख्में आधाराचेयमाय या तन्मलक समवाय न होकर कार्यकारणभाव ही है। पट तन्तका कार्य है अर्थात् सहकारिकार-णोंसे संस्कृत तन्तु ही पट है। तन्तु और तहत पट ऐसी दो मिन्न बस्तुएं और उनको जोड-नेवाला समवाय ये तीन पृथाभूत पदार्थ एक ही कालमें मानने की आवश्यकता नहीं । कार्य और कारण एक कार्डमें होते ही नहीं अत एव उनके समवायकत सम्बन्धकी कल्एनाकी आक्स्पकता ही नहीं । यदि कार्य और कारण एक कालमें नहीं होते तब पटमें तन्तुकी प्रतीति कैसे होगी ! इस प्रश्नके उत्तरमें कहा कि कार्यमें कारणका उपचार करके अथवा एकाथ तन्तुका पटसे मुदिद्वारा अपोद्धर करके मी व्यवहर्ता 'पटे तन्तुः' ऐसी प्रतीति कर सकता है। वस्तुतः तन्तुव्यतिरिक्त कोई पट पदार्थ नहीं । तन्तुका साहित्य ही अर्थात् परस्पर उपकार्योपकारकमावसे ब्यवस्थित तन्तु ही पट नामसे व्यवहृत होते हैं। अत एव पट और तन्तु ऐसे दो नामों की भिमताके कारण वस्तमेद का होना अनिवार्य नहीं - प्रमाणवा० २. १४९. - १५३। तस्वसं० का० ८२३ - ८६६ ।

द्रव्य और गुण का मी मेद नहीं है। अत एव 'बटे रूपम्' इस प्रतिति के बलसे मी समवाय की सिद्धि हो नहीं सकती। वस्तुतः रूपादि ही वस्तुएँ हैं और वे नाना प्रकारकी अवस्थाओं पार्यी जाती हैं। कोई रूप पटात्मक है और कोई रूप घटात्मक है। अत एव पटात्मक रूपकी व्याहतिक लिए 'घटे रूपं' ऐसे दो शब्दों का व्यवहार होता है। इसका अर्थ इतना ही है कि घटात्मक रूप है। घट जैसे चक्कुर्जाहा होनेसे रूपात्मक है वैसे रसनप्राह्म होनेसे रसात्मक भी है। अत एव रसात्मक घटकी व्याहति करने के लिए भी 'घटे रूपं' शब्दका प्रयोग करके उसकी चक्कुरिव्हियप्राह्मता दिखाना भी दोनों शब्दोंके एकसाय प्रयोगका कल है। अत एव समवायक अभावमें भी 'घटे रूपं' इस्तादि प्रतिति हो सकती है। समवाय, घट और रूप इति तीनों को भिन्न माननेकी क्या आवश्यकता है— तत्वसं० का० ८३२—८३४।

शान्त रिक्षित ने संयोगका उदाहरण देकर समवायकी एकता और निस्पता का मी खण्डन किया है—का० ८३५ — ८६६।

अर्च ट ने कहा है कि समबाय मी यदि खतब पदार्थ हो तो उसका दूसरे द्रव्यादिसे सम्बन्ध, एक और सम्बन्धके बिना कैसे होगा !। एक और समबाय मानने पर अनवस्था होती है। उसकी एकतामें भी दोष अर्घटने दिये हैं — हेतु० टी० पु० ५२।

अहै तन स ना दि ओं के मतसे मी धर्म-धर्मीका, कार्य-कारणका, अवयय-अवयवीका मेद नहीं अत एव वे समवाब का खण्डन करें यह खाभाविक ही है । न स सूत्र मूख्यें समवाय मानने पर अनवस्वादीय होनेकी जात कही है । और उसका समर्थन शंकर चार्यने अच्छी तरहसे किया है— २.२.१३.। २.२.१७।

वैसे विक और नै वा विकों ने इच्य, गुण, सामान्य इक्यादिको अक्रन्त मित्र मान करके मी गुणादिको समवाय के कारण इच्य परतन्न ही माना । तब शं करा चा ये ने कहा कि वस्तुतः इच्यके होने पर ही गुणादि होते हैं और इच्यके अभावमें नहीं होते अतएव गुणादिको इच्या-म क ही मानना चाहिए । इच्य और गुणादिका जब तादात्म्य ही सिद्ध है तब समबाय सम्बन्ध की क्या आवश्यकता ! इच्य ही संस्थानादिके मेद से अनेक प्रकारके शब्दप्रस्थयका निवय बनता है । असे एक ही देवदत्त नाजाप्रकारकी अवस्थाओंके कारण नामाप्रकारके पिता-प्रकारि शब्दप्रस्थयका गोचर होता है । वैसे एक ही इच्य-गुण सामान्य समवाय इस्यादि अनेक स्थसे प्रतिति होता है—

"तकात् द्रव्यात्मकता गुम्य । यतेन कर्मसामान्यविशेषसमधायामां द्रव्यात्मकता व्यापनारा" - शांक महाक २,१२,१७ ।

मेदबादी होने से बौदों ने रूपादिकों ही वस्तुभूत भागकर उसके द्रव्यरूप आक्षयका निरास किया अब कि अद्देशों ने दान्ति यों ने अभेदबादी होनेसे द्रव्यकों ही वस्तुभूत मानकर गुणादिरूप आध्य का निरास किया । वस्तुतः दोनों ने आधाराध्यभावका ही निरास करके समबाय का निरास किया है । बोद्ध सभी वस्तुएँ अखन्त भिद्य अत एव खतद हैं ऐसा मानकर आधाराध्यभावका निरास करते हैं तब ने दांती संपूर्ण जगत् को एक अखण्ड अद्वितीय ब्रह्मरूप मानकर आधाराध्यकी करूपनाको निरस्त करते हैं —

"न हि कार्यकारणयोः मेदः अधिताश्रयमायो या वेदान्तसाहिभिरभ्युपगस्यते । कार-असीव संस्थानमार्थं कार्यमित्यभ्युपगमात्" - शां० अहा० २,२,९७ ।

बी हों ने कार्यकारणभाव माम करके भी कार्य और कारण को समझाएमें मही सामा अत एव अनका आधाराभेषभाष भी महीं माना । जब कि वेदान्तने कार्यकारणका असेद साम कर उनके आधाराभेषभावको महीं माना । असेदबादीकी दृष्टि से मेदसूछक कार्यकारणभाव ही संभव नहीं ।

सांख्यों ने मी समकाय का सण्डन किया है। वर्षों कि उनके मतसे भी प्रकृति के विकार का निस्तार चाहे कितना ही हो फिर भी वह है प्रकृत्सालक ही, क्यों कि परिणामिनिल प्रकृति के परिणाम प्रकृतिसे भिन नहीं। जब नेद ही नहीं तब समवाय की क्या अक्ट्यकता है। कार्य और कारण का भी मेद सांस्य संगत नहीं — "कार्यस्य कारणासकत्यात्। न हि कारणाह् मिन्नं कार्य ( सांस्वतः कार ९ ) इत्यादि प्रतिहा करके वा च स्पति ने अनेक अनुमानके विकसे कार्य और कारण का अमेद सिद्ध किया है ( सांस्वतः कार ९ ) और कहा है कि "तन्तव एव तेन तेन संस्थानभेदेन परिणताः पटी न तन्तु भीऽर्थान्तरम्" — ( सांस्वतः

१ प्रमाणबा० समो• १.२३२ ।

का० ९ )। अभेद होनेपर भी भेदन्यवहारकी सिद्धि हो सकती है। जैसे — 'इस कनमें तिलककृक्ष हैं' इस प्रअयमें वन और तिलकका अभेद होने पर भी भेदन्यवहार है, वैसे ही सर्वत्र भेदप्रसम्य होने पर भी वस्तु अभिन्न — एक हो सकती है — सांस्थत० का० ९ ।

सां स्य ने वेदा न्त की तरह अमेदबादका आश्रयण करके समयायका निरास किया है। किन्तु मी मां सक द्रव्य और गुण का, जाति और न्यक्तिका, कार्य और कारणका न एकान्त मेद मानता है न एकान्त अमेद । अत एव उसने मेदामेदबादी होनेके कारण समयायका निरास न करके उसके सक्य के विवयमें विप्रतिपत्ति उठा कर समयायका सक्य ही बदल दिया। उसका कहना है कि समयायको स्वतन्त पदार्थ माननेकी अपेक्षा भर्मधर्मिके सक्य का अमेद मानकर उसी अभिनक्तपको समयाय कहना बुक्त है—"अमेदात् समयायोऽत्त सक्यायको धर्मधर्मिकोः"—श्रोकवा० ४.१४९ । समयायकी ही महिमासे आधाराधेय विषयक अमेदप्रतिति होती है। समयायके ही कारण किसी व्यक्तिमें सामान्यका अमेद मान्त्र होता है। क्यों कि समयायकी यह शक्ति है कि आभेय आधारमें सामान्यका अमेद मान्त्र होता है। अस एव आभेयभूत जाति आधारभूत व्यक्तिमें भी जातिका बोध कराती है।

मी भां स क संमत इस समयायका दूसरा नाम है रूपरूपित्व । बो हों ने इस रूपरूपित्व सम्बन्धकी मीमांसा की है और कहा है कि इस विषयमें मीमांसक सिर्क नयी वचन-भन्नीका प्रयोग करते हैं उसके खरूपका ठीक निर्वचन नहीं करते — "तस्साहाचोपुक्तिन्-तनवामात्रमिद्द इतम्, न त्वर्षः कव्यिदुरभेश्यते"— न्यायमं० पृ० २७३ ।

जै नों के मतसे मी इब्य और गुणका, धर्म और धर्माका मी मां सकों की तरह मेदामेद ही है। अतर्व ने या यि क सम्मत समवायका खण्डन करनेमें वे बो दा दि सक्का साथ देते हैं। जै नों के मतसे समवाय इब्यका एक पर्याय मात्र है—

> "ततोऽभैसीव पर्यायः समवाचो गुजादिवत्। तादारम्बपरिजातेन कचश्चिष्यभासनात्॥"

> > तस्वार्थक्षी० पृ० २० ।

पर्याप और द्रव्यका मेदामेद है। अमेद इसलिए कि किसी एक द्रम्यके पर्यायको अन्य द्रव्य में कोई ले नहीं जा सकता—

''सामवद्रव्यात् द्रव्यान्तरं नेतुमशक्यस्यस्यशाक्यनिवेश्वनस्यसः कथनात्''—तस्यार्थ-क्षी० पृ० २१ ।

अतएव पर्यायका द्रव्यसे विवेक अशस्य है। मेद इसलिए कि पर्याय के नह होनेपर मी द्रव्य विद्यमान रहता है। यदि एकान्त अमेद होता तो पर्यायकी तरह द्रव्य मी नष्ट हो जाता। द्रव्यकी गुणादिके साथ अविष्यामायकपसे रहनेकी अनर्थान्तरमूत सक्का को ही जै में ने

१. "विवर्ध वेच क्षि व्यावादेः शरलं व्यक्तिको क्षिणः ॥ यदि क्षेणान्यको निर्व विकेण्यात्वाकिकेन्याः । व्यावादी सदा प्रति विदेशिको व्यवदेव क्ष्यम् ॥" मुशेकवा० धःधरः,१६२ । २. वदी धः११४६—१५६ । ३. "वेच सम्बन्धेनावेचमाधारे व्यावका प्रति व्यवदि व्यावदेव वोचवरीकार्यः ……त्वीय महिमा वेचावरतावेचं व्यवद्यविकार्यः — । । ।

समवाय कहा है। अर्थात् इञ्चकी गुणादिक्रपसे परिणति ही समवाय है—इञ्चका गुणादिके साथ एकलोलीमान ही समवाय है—स्याद्धादर० पृ० ९६५,९७०। अभ य देव ने स्पष्ट कहा है कि समवायका अन्तर्भाव जीव और अजीवमें है। पिछले समयमें न न्य ने या यि कों ने समवाय के ऊपर दिये गए दोषोंका अवलोकन करके उन दोषोंकी यथार्थता मानकर समवायको अनिस्त्र और अनेकक्ष्य माना है।

पृ० १६. पं० १३. 'त च कश्चित्' तुलना-"समवायाप्रहादक्षेः सम्बन्धादर्शनं स्थितम्" – प्रमाणवा० २.१४९ ।

पृ० १६. पं० १४. 'इहेति' प्रशस्त पाद ने समवायको इहबुद्धिसे अनुमेय कह दिया है। प्रस्तुत अनुमानके प्रयोगके लिए देखों — स्यो० पृ० १०९ ।

सममायके समर्यनके लिए देखो — त्यायवा० पृ० ५२ — ५३। व्यो० १०७ — १०९,६९८। समनायके खण्डनके लिए देखो — स्रोकवा० ४.१४६। प्रमाणवा० २.१४९ — १५३। तस्त्री० पृ० ७,७५। म० शांकर० २.२.१३,१७। तस्त्रार्थक्षो० पृ० १९, ५९। न्याया० टी० पृ० ३६। सन्मति० टी० पृ० १०६,१५६,७००। न्यायकु० पृ० २९४। साद्वादर० पृ० ९६५।

पृष् १६. पंष् १८. 'उक्तमत्र' देखो पृष् १४. पंष् १४।

पृ० १७. पं० २. 'अभिघासाते' देखो पृ० ४९. पं० २२ ।

पृ० १७. पं० ३. 'प्रतिपादियच्यते' देखो पृ० ९१. पं० १।

पृ० १७. पं० ५ 'सामउयेकदेश' सामगीप्रमाणवाद दो प्रकारका है। सक्छ कारकसमु-दाय जो बोभाबोधसमान है प्रमाण है—यह पक्ष ज्योम शिव और जयन्त महका है— "अव्यक्तिचारिणीमसन्विग्धामथोंपछाँचे विद्धती बोधाबोधसमावा सामग्री प्रमाणम्"-न्यायमं० पृ० १२ । ज्यो० पृ० ५५४ ।

दूसरे एक पक्षका खयं जयन्त ने निर्देश किया है। उस मतके अनुसार सकल कारकका समुदाय नहीं किन्तु कर्ता और कर्म से व्यतिरिक्त कारक समुदाय प्रमाण है –

"कर्त्रकर्मव्यतिरिक्तमव्यभिचारादिविशेषणकार्धप्रमाजनकं कारकं करणमुख्यते । तदेव च स्तीयया व्यपदिशन्ति - दीपेन पश्यामि, चश्चुषा निरीक्षे" इलादि न्यायमं० पृ० १३ । इसी सामप्रयेकदेशको प्रमाण कहनेवालेके मतसे चश्चरादि प्रमाण होंगे ।

शान्सा चार्य ने 'आदि' शन्दसे इसी दूसरे मतका प्रहण किया है । सन्म ति टी का-कार ने दोनों प्रकारके सामग्रीवादका उद्घेख किया है—सन्मति० टी० पृ० ४५८. पं० ९ । सामग्रीप्रामाण्य के खण्डन के लिए देखों — सन्मति० टी० पृ० ४७१ । न्यायकु० पृ० ३३ । पृ० १७. पं० ५. 'चश्चुरादिः' इन्द्रियके प्रामाण्यके खण्डनके लिए देखो तस्वार्थक्षो० पृ० १६७ ।

पृ० १७. ५० ६. 'प्रामाण्यम्' जै न दर्शनमें प्रामाण्यचिन्ता दो दृष्टिओंसे होती है -आध्यात्मिक दृष्टि अथवा निश्चय दृष्टिसे और बाह्य दृष्टि अथवा व्यावहारिक दृष्टिसे ।

<sup>ा.</sup> सम्मतिदी० पू० ७३३।

न न्दी सूत्र में भिध्यादृष्टि जीवके सभी झानोंको अज्ञान ही कहा है। और सम्यन्दृष्टिके समी ज्ञानोंको ज्ञान ही कहा है । मिथ्यादृष्टि घटको घट जाने फिर मी वह अज्ञान है। और सम्यग्दृष्टिके संश्यादिक भी ज्ञान ही कहे जाते हैं'। आचार्य उमाखा तिने समर्थन किया है कि उन्मत्त पुरुषकी तरह मिध्याइष्टि जीवको सदसदका विवेक नहीं होता । जैसे उन्मादी मनुष्य माताको पत्नी और पत्नीको माता कहता है तब तो उसका अविवेक स्पष्ट है किन्तु जब वह माता को माता या पत्नी को पत्नी कहता है तब भी वहाँ याद्यक्लिक उपलब्धि होनेसे विवेकका अभाव ही मानना चाहिए क्योंकि उसकी सत्यासस्यके अन्तरका पता नहीं । उसकी चेतना शक्ति मदिराके कारण उपहत है । ठीक वैसे ही जिसकी चेतना शक्ति मिथ्यादर्शनसे उपहुत होती है उसका ज्ञान – चाहे यथार्थ हो या अयुपार्थ – सुखासुलका विवेक नहीं होनेसे, अज्ञान ही कहा जाता है । जिन भद्र गणि ने इसके विषयमें और स्पष्टता की है कि मिथ्यादृष्टिका ज्ञान अज्ञान इस लिए कहा जाता है कि वह मोक्षका हेत न बनकर संसारका ही हेत होता है। और खास बात तो यह है कि ज्ञानका फल जो चारित्र है वह मिध्यादृष्टिमें सम्भव नहीं, अत एव निष्फल होनेसे मी वह अझान ही हैं। तथा बस्तु अनन्तपर्यायात्मक है, फिर भी मिध्यादृष्टि निर्णयकालमें मी उसे वैसी नहीं जानता, क्योंकि उसका अनेकान्तमें विश्वास ही नहीं । वस्ततः उसको सर्वत्र विपर्यास ही है क्योंकि उसे अपने मतका मिथ्यामिनिवेश होता है।"

इस तरह आध्यात्मिक दृष्टिसे जो सम्यन्दृष्टि मोक्षामिमुख जीव है उसके समी झान प्रमाण ही हैं, और मिथ्यादृष्टि संसाराभिमुख जीवके समी झान अप्रमाण ही हैं — इसी बातको ध्यानमें रखकर उमा खा ति ने सम्यन्दृष्टिके पांच झानोंको ही प्रमाण कहा है, अोर मिथ्यादृष्टिके तीन अझानोंको प्रमाण नहीं कहा।

आगमिकशैलीसे जहाँ प्रमाण-अप्रमाणका निवेचन होता है वहाँ इसी आध्यात्मिक दृष्टिका आश्रय लेकर सैद्धान्तिकोंने ज्ञानके प्रामाण्यका निर्णय किया है। किन्तु तार्किकदृष्टिसे प्रामाण्यके चिन्तन प्रसंगमें व्यावहारिक या बाह्य दृष्टिका अवलम्बन जैन दार्शनिकोंने किया है । अत एव प्रस्तुतमें भी शान्त्या चार्यने व्यावहारिक दृष्टिसे ही व्यवसायको प्रमाण कहा है। यह व्यवसाय सम्यग्दृष्टिका हो या मिध्यादृष्टिका प्रमाण ही है।

जितने अद्वे त वा दी हैं उन समीको प्रामाण्यकी चर्चा दो दृष्टिओंसे ही करनी पडती है। क्षानमें प्रामाण्य या अप्रामाण्यका प्रतिपादन, या प्रमाण, प्रमेय, प्रमिति और प्रमातारूप क्रिया-कारकोंकी कल्पना बिना मेद माने हो नहीं सकती । सभी अद्वे त वा दि ओं के मतमें एक, अखण्ड, निरंश तस्त्र ही सल्य माना गया है। किसीने उसे ब्रह्म कहा तो किसीने शृन्य; किसीने ज्ञान कहा तो किसीने शन्द। वही पारमार्थिक तस्त्र है। अत एव पारमार्थिक दृष्टिसे सभी मेदमूलकल्यवहार मिथ्या हैं, सांवृत हैं। किन्तु व्यावहारिक दृष्टिसे या सांवृतिक दृष्टिसे ये सभी मेदमूलक व्यवहार सल्य हैं। व्यवहारका मूलाधार ही मेद है। अत एव व्यावहारिक

१. तन्दीस्त्र स्० २५। तस्वाधिमा० १.३२.-३३। २. विशेषा० गा० ३१४। ६. "सद-सदिसेसणांगे भवदेडजदिष्ठिमोवकम्यांगे । गाणककामावांगे मिष्कदिद्विस्स मण्यांगं ॥" - विशेषा० गा० ११५,३१९ । ४. विशेषा० गा० ३२३-३२४। ५. तस्वार्थे० १.१० । ६. ज्ञानविन्दु हे ४०-४१।

दृष्टिसे ही अद्वेत वादिओं के मतमें प्रमाण-प्रमेयादि व्यवहारोंकी घटना सत्य समझी जाती है। पारमार्थिक दृष्टिसे ब्रह्म हो या क्षान वह निर्विकल्प है अत एवं वह न प्रमाण है न अप्रमाण, न वह प्रमाण है न प्रमेय, न वह प्रमिति है न प्रमाता। वह ऐसी सभी कल्पनासे सून्य है। वह स्वयंप्रकाशक है। अनुभवगम्य है—अवाष्य है।

परमार्थ मेदसून्य होते हुए मी भान्तिके कारण, अविद्याके कारण मेदसुक्त प्रतीत होता है। मेदप्रतीति वासनाम् उक है। जब तक वासना बलवती रहती है मेदव्यवहारकी सखता मानकर प्रमाण-अप्रमाण की व्यवस्था होती है। वासनाके अन्तके साथ मेदव्यवहारकत व्यवस्थाका मी अन्त होता है। तब परम तत्त्वका खप्रकाश न प्रमाण है न अप्रमाण। वह सकल विकल्पातीत और खसंवेध है।

नै या यि क, वै शे वि क, सां ख्य और मी मां सा दर्शनों में इस प्रकार दो दृष्टिओं का अवलम्बन ले करके विचार नहीं किया गया है। ये दर्शन प्रामाण्यकी चिन्ता छोकिक दर्शनके आधार पर ही करते हैं। उनके मतानुसार शाक्षदृष्टिसे वासितान्तः करण पुरुषके चाक्षुष झानमें और रथ्यापुरुषके चाक्षुष झानमें प्रामाण्याप्रामाण्यकृत कोई भेद नहीं। दोनों के झान समानरूपसे प्रमाण होंगे। जैन तार्किकों के मतसे मी यही बात है। किन्तु जैन-रैसद्दान्तिकों के मतमें एकका यथार्थझान होते हुए मी अप्रमाण हो सकता है और दूसरेका अयथार्थ होता हुआ मी प्रमाण हो सकता है। सेद्दान्तिकों के मतमें आत्माका झान कैसा मी हो—अविसंवादि मी क्यों न हो, पर आत्मा यदि मोक्षाभिमुख नहीं है तो उसकी उस अयोग्यताके कारण उसका झान अप्रमाण ही कहा जायगा। जब कि मोक्षाभिमुख आत्मा का संशय मी झान है, प्रमाण है।

एक और दृष्टिसे मी प्रामाण्यका विचार दार्शनिकोंने किया है । ज्ञानका ज्ञान — अर्थात् ज्ञानको विषयकरनेवाला ज्ञान — चाहे वह स्तसंवेदन हो या अनुव्यवसायकर प्रकाश या अर्थापत्तिकर परोक्ष — प्रमाण ही है। जैन, बौद और प्राभाकरने ज्ञानको स्वप्रकाश माना है। ने या िय कों ने ज्ञान को विषयकरनेवाला अनुव्यवसायकर माना है और भाह मी मां स कों ने अर्थापत्तिकर परोक्ष ज्ञानको ज्ञानकप्रक माना है। जैना दिसंगत ये स्तसंवेदनादि कमी अप्रमाण नहीं। या यों कहना चाहिए कि ज्ञानमें जो प्रामाण्यका विचार है वह स्वापेक्षासे नहीं किन्त स्वय्यतिरिक्त अर्थकी अप्रेक्षासे ही होता है ।

पृ० १७. पं० ११. 'अवसासी' मुलना — ''व्यवसायात्मकं झानमारमार्थमाहकं मतम्। प्रहणं निर्णयस्तेन मुक्यं प्रामाण्यमभुते ॥" रुद्धी० ६० ।

पु० १७. पं० ११. 'व्यवसायो' संशयादि समी ज्ञान तो हैं किन्तु अमुक ज्ञानको ही प्रमाण कहा जाता है अन्यको नही। तब सहज ही प्रश्न होता है कि ज्ञानके प्रामाण्यका नियामक तस्य क्या हो सकता है जिसके होनेसे किसी ज्ञानव्यक्तिको प्रमाण कहा जाय!।

भावप्रमेथावेशावां प्रमाणामासनिद्धवः । यहिष्यमेवावेशावां प्रमाणं तक्षिमं च ते ॥" सासमी० का० ८३ । स्वाह्याद्दर० १.२० । "स्वरूपे सर्वमञ्चाम्बं परकृषे विपर्वयः" प्रमाणवा० अ० मु० पूर्व ४१ ।

इस प्रश्नके उत्तरमें दार्शनिकोंका ऐकमस्य नहीं । शान्त्या चार्य ने अर्थप्रहण, अगृहीतार्थप्रापण और गृहीतार्थप्रापण ऐसे तीन प्रामाण्य नियामक तत्त्वोंका उल्लेख करके खण्डन किया है और अपना मत बताया है कि व्यवसाय ही ज्ञानका प्रामाण्य है ।

अर्थप्रहणरूप प्रामाण्य सौ त्रान्तिक को सम्मत है । उसके मतसे ज्ञानगत अर्थाकार ही अर्थात् अर्थप्रहण ही प्रामाण्य है जिसे वह सारूप्य भी कहता है।

अगृहीतार्घप्रापणका मतलब है अपूर्वार्घप्रापण या अनिधगतार्घप्रापण । बौद्ध और मी मां स को दोनोंको यह इष्ट है। दोनों के मतसे ज्ञान अपूर्वार्घक हो तभी प्रमाण है अन्यया नहीं। वेदकी निस्यताके स्वीकारके कारण मी मां स कों को प्रामाण्यका नियामक अपूर्वार्घकत्व मानना पड़ा है। और वस्तुकी ऐकान्तिक अनिस्यता — क्षणिकताके स्वीकारमें ही बौद्ध सम्मत अपूर्वार्घकत्वका मूल है।

वेद यदि निस्य न हो तो पौरुषेय होने से श्रुतिको प्रत्यक्ष या अनुमानमूलक मानमा पडेगा । ऐसी स्थितिमें वेदभिन्न अन्य पौरुषेय आगम शास्त्र भी प्रमाण हो जायँगे जो भी मां स कों को इष्ट नहीं । अत एव वेदको अपूर्वार्यक मान कर प्रमाणके लक्षणमें ही 'अगृहीतप्राहि' ऐसा विशेषण भी मां स कों ने दिया ।

बौदों के मतसे समी वस्तुएँ क्षणिक हैं । अत एव जैसे एक ज्ञान भिन्नकालीन दो वस्तुओं को विषय नहीं कर सकता वैसे ही एक ही वस्तु भिन्नकालीन दो ज्ञानों का विषय हो नहीं सकती । क्यों कि ऐसा होने पर वस्तु अक्षणिक सिद्ध होगी । अत एव बौदों ने स्तसंमत क्षणिकलकी रक्षा करने के लिए प्रमाणको अगृहीतप्राहि—अपूर्वार्यक कहा । इस प्रकार हम देखते हैं कि बौद्ध और मीमां सक परस्पर अखन्त विरुद्ध मन्तन्यके आधार पर एक ही नती जे पर पहुंचे कि प्रमाण तो अपूर्वार्थक ही होना चाहिए।

इस प्रकार प्रमाण छक्षणमें जब इस विशेषणने प्रवेश कर ही लिया तब जैनों ने भी इसे अपने ढंगसे अपनाया है। अक छक्कने अप्रसिद्ध अर्थकी इयातिको प्रमाण कहा— "प्रामाण्यमप्रसिद्धार्थस्यातेः" प्रमाणसं० ३ । और माणि क्यन न्दी ने तो अपूर्वार्थ व्यवसायको ही प्रमाण कहा— "स्वार्थ्वार्थव्यवसायात्मकं ज्ञानं प्रमाणम्" — परी० १.१ । किन्तु उन्होंने अपूर्व पदका खसंमत अर्थ मी स्पष्ट कर दिया है कि "अनिश्चितोऽपूर्वार्थः, दृष्टोऽपि समारोपात् ताहग्" — परी० १.४ – ५ । प्रमाच न्द्रा चा ये ने स्पष्टीकरण किया है कि हमारे मतमें यह एकान्त नहीं कि विषय अनिधिगत ही हो। ज्ञान अधिगत विषयक हो या अनिधिगत विषयक, जो भी अन्यभिचारादिसे विशिष्ट प्रमाको उत्पन्न करता है वह प्रमाण कहलायगा — "सम्ब अनिधिगतार्थाधिगन्दत्वमेव प्रमाणस्य छक्षणम् । तिस्व बस्तुन्यिधगतेऽनिधिगते बाऽव्यभिचारादिविविशिष्टां प्रमां जनयकोपालस्भविषयः।" प्रमेयक० पु० ५९ ।

जै नों के मतसे वस्तु द्रव्य-पर्यायात्मक है। अत एव द्रव्यार्थिक दृष्टिसे अधिगत वस्तु मी पर्यायार्थिक दृष्टिसे अनिधगत हो सकती है। मी मां स कों ने मी वस्तुको सामान्यविशेषात्मक

<sup>1.</sup> न्यायिक पृष्ट ६ । २. ''सर्वस्थानुपस्त्रभेऽभें प्रामाण्यं'' ऋतेकथा० पृष्ट २१० । ३. ''गृहीत-मगृहीतं वा स्वार्थे यदि व्यवस्थति । तब लोके न शास्त्रेषु विजहाति प्रमाणताम्'' त० ऋते० पृष्ट १७४ ।

माना हो है। उनके मतमें मी वस्तु सामान्यतया अधिगत और विशेषतया अनिधगत हो सकती है। अत एव 'ऐकान्तिक रूपसे अनिधगत ही प्रमाणका विषय होना चाहिए' यह मी मां स कों का आग्रह ठीक नहीं — प्रमेयक ए० ६० ।

इसी प्रकारके अपूर्वार्यक बोधको अकलंक ने प्रमितिविशेष, अनिश्चितिश्वय और व्यव-सायातिशय (अष्टश० का० ९०९) कहा है। तथा विद्यान न्द ने उपयोगिवशेष भी कहा है – अष्टस० पृ० ४।

से ता म्बर जै ना चा यों ने तो प्रमाण छक्षणमें उक्त विशेषणको स्थान ही नहीं दिया । प्रत्युत उस विशेषणका खण्डन ही किया है – प्रमाणमी० १.४ ।

गृहीतार्थप्रापणका मतलब है अविसंवाद । धर्म की ति ने प्रमाण वा ति क में अविसंवादि ज्ञानको प्रमाण कहा है — "प्रमाणमिक्संवादि शानम्" प्रमाणवा० १.३ । और अविसंवाद का अर्थ किया है "अर्थिकियास्थितिः अविसंवादनम्" १.३ । इसीका अर्थ धर्मो त्तर ने न्या य बिन्दु टीका में स्पष्ट किया है — "लोके च पूर्वमुपदर्शितमर्थं प्रापयन् संवादक उच्यते । तहल्कानमपि स्वयं प्रदर्शितमर्थं प्रापयत् संवादकमुख्यते । प्रदर्शित चार्थे प्रवर्तकस्वमेव प्रापकत्वम्। तथा हि – व कानं जनयवर्थं प्रापयति । अपि त्वर्थे पुरुषं प्रवर्तकत्वमेव प्रापयत्वर्थम् । प्रवर्तकत्वमिष प्रवृत्तिविषयप्रदर्शकत्वमेव। न हि पुरुषं हटात् प्रवर्तियतुं शकोति विकानम्" न्यायविन्दुटीका पु० ५ ।

यदि वस्तु एकान्त क्षणिक हो तब अविसंवाद संभव ही नहीं ऐसा कह कर शान्त्या चार्य ने धर्म की तिं संमत इस लक्षणका खण्डन किया है। किन्तु उनको मी अविसंवाद एकान्ततः प्रमाण लक्षणरूपसे अनिष्ट है सो बात नहीं। क्योंकि उन्होंने आगम प्रामाण्यके समर्थनमें "छेदो मानसमन्वयः" (का० ५५) कह करके अविसंवादको मी स्वीकृत किया ही है। तथा दूसरोंके आगमको प्रमाणसंवाद्यवा अप्रतिपादक होने से (पृ० ११२. पं० २८) अप्रमाण कहा है। इससे भी यही फलित होता है कि उनको अविसंवाद भी प्रमाणलक्षण-रूपसे इन्न है।

वस्ततः सम्याज्ञान, व्यवसाय, अविसंवादि, अवाधित, निर्णय, तत्त्वज्ञान, साधकतम, समारोपव्यवच्छेदक, अव्यक्षिचारि, अश्रान्त – इन सभी शब्दोंसे दार्शनिकोंने प्रामाण्यका ही प्रतिपादन किया है। इन राव्दोंके अभिषेधार्थमें मेद मले ही माद्यम हो पर ताल्पयार्थमें कोई मेद नहीं । सभी दार्शनिक अपनी अपनी प्रक्रियाका मेद दिखानेके लिए नये नये राब्दोंकी योजना करते हैं। परिणामतः ताल्पर्यार्थमें अभेद होने पर भी अभिष्यार्थमें मेद होनेक कारण परस्पर खण्डन-मण्डनका अवकाश रहता है।

अत एव हम देखते हैं कि विद्यान न्द ने तस्त्रार्थ क्षों क वार्ति कमें (१.१०) नै या यि-कादि सभी दार्शनिक संगत प्रमाणलक्षणके खण्डन प्रसंगमें बौद्ध संगत अविसंवादका भी खण्डन किया है। किन्तु उन्होंने खयं और अक लंक ने भी आ सभी मां साकी टीकामें अनेकन अविसंवादको प्रमाण लक्षण माना है। अत एव विद्यान न्द को आखिरकार समन्वय भी करना पड़ा कि अविसंवाद कहो या खार्यव्यवसाय तार्ययमें कोई मेद नहीं।

५. सञ्चल० पृ० ७४,२७८। २. अञ्चल० पृ० २७९ । प्रमाणपरीक्षा पृ० ५३ ।

पूर्वीक तीनों प्रामाण्य नियामक तत्त्वोंका खण्डन शान्सा चार्य ने किया है और अपनी ओरसे व्यवसायको ही नियामक तत्त्व माना है। इसके अलावा अन्य जैना चार्यों ने जिन नियामक तत्त्वोंका सीकार किया है उनका उल्लेख भी यहाँ आवश्यक है। अकलं क ओर विषानन्द आसमी मां सा की टीकामें (का०६) तर्कका प्रामाण्य सिद्ध करते हुए विचारकत, संवादकत, और समारोपव्यवच्छेदकत्व ऐसे तीन हेतु देकर इन तीनोंकी प्रामाण्य नियामकता सूचित करते हैं। वैसे ही साधकतमत्व और स्वाधिधगमफलल्वकी भी सूचना उन्होंने उसी प्रसंगमें दी है। आसमी मां सा मूलमें तत्त्वज्ञानको ही प्रमाणका लक्षण कहा गया है (का०१०१)। उसीके समर्थनमें विषानन्द ने एक और लक्षणकी भी सूचना की है। वह है – सुनिश्चितासम्भवद्वाधकत्व। तत्त्वार्य को कवार्ति कमें भी उसका उल्लेख है (पृ०१७५); और तत्त्वोदप्रवकारको उत्तर देने के लिए भी विधानन्द ने उसी लक्षण की कल्पना करके कहा है कि अदुष्टकारणारम्धलादि अन्यसंगत प्रमाण लक्षण भले ही असंगत हों किन्तु सुनिश्चितासम्भवद्वाधकत्व असंगत नहीं और वही स्वार्थव्यवस्थायकर है—अष्टस० प० ४१।

परन्तु सन्मितिटी का का र अभय देव को सुनिश्चितासम्भवद्वाधकत्वरूप प्रमाण लक्षण इष्ट नहीं । उनका कहना है कि बाधकाभावका निर्णय करना संभव नहीं । अत एव वह प्रमाण-लक्षण नहीं हो सकता — सन्मितिटी ० ५० ६९४ । यहाँ हमें एक बात अवस्य ध्यानमें रखनी होगी कि अभय देव ने भी प्रमाण लक्षणरूपसे खार्थनिर्णितिको हो । ऐसी विद्यान न्द ने खार्थनिर्णिति और सुनिश्चितासम्भवद्वाधकत्वकी एकता सिद्ध की है । ऐसी स्थितिमें दोनों के बीच कोई भीलिक मेद नहीं रहता ।

त स्त्रो प प्र व का रने प्रमाणके खण्डन प्रसंगमें जिन प्रामाण्य नियामक तस्त्रोंका उल्लेख किया है वे ये हैं — अदुष्टकारकसन्दोहोत्पाद्यता, बाधारहितत्व, प्रवृत्तिसामर्थ्य (ए०२), अनिधगतार्थगन्तृत्व (ए०२२) और अविसंवादित्व (ए०२८)। विद्यानन्द ने तस्त्रोपप्रविक हस पूरे पूर्वपक्ष को उद्भृत करके अपनी ओरसे सुनिश्चितासम्भवद्वाधकत्वको नियामक तस्त्र किया है — अष्टस० पृ०३८ — ४९। और वही शान्त्या चार्य संमत व्यवसाय है।

पृ० १७. एं० १६ 'ज्ञानाभिधान' तुलना — ''प्रत्यक्षस्यापि प्रामाण्यं व्यवहारापेक्षं । स पुनः अर्थामिधानप्रत्ययात्मकः'' कथी० स्व० ४२ ।

पृ० १७. पं० १९. 'ख्यमेव' शान्त्या चार्य ने खसंवेदनको सिद्ध करनेके लिए यह पूर्वपक्ष उठाया है। खसंवेदनके विषयमें दार्शनिक मतभेदोंके वर्णनके लिए देखो – प्रमाण० भाषा० पृ० १३०।

पृ० १७. पं० २३ 'सुशिक्षितो' तुलना – "न हि सैवासिधारा तयैव विछद्यते" प्रमाण०

<sup>1. &</sup>quot;तस्तात् प्रमाणं स्वार्धनिर्णितिस्वभावं ज्ञानम्" सन्मतिटी० पृ० ४७५। २. इस के साथ प्रमेषकम लमा तंण्ड ग स (ए० ३६) अप्रामाण्यनियामकसर्वोके संवयकी तुलना करना चाहिए । इन तस्वोंकी गिनती बौ द दृष्टिसे प्रभाचन्द्र ने की है।

अ० मु० पृ० ९४ । तात्पर्य० पृ० ३६**९ ।** प्रमेयक० पृ० ९३६ । स्प्राद्वादर० पृ० **२२१;** "अंगुस्यमं यथात्मानं नात्मना स्प्र<del>ष्टुमर्दति</del>" प्रकरणपं० पृ० ६३ ।

पृ० १७. पं० २५ 'कथम्' यहाँसे शाम्स्याचार्य उत्तरपक्षकी रचना करते हैं। तुल्ना— "स्वस्थिकेव प्रमोरपितः स्वप्रमातृत्वमारमनः। प्रमेयत्वमपि सस्य प्रमितिकेयमागता ॥" तत्त्वार्थक्षी० पृ० ४३ ।

पृ० १७ पं० २५. 'क्रस्पिताः' शान्त्या चार्य ने क्रियाकारक व्यपदेशको कल्पित कहा है उसका तात्पर्य है कि 'यह कर्ता है', 'यह करण है' 'यह क्रिया है' इत्यादि व्यवहार विवक्षाचीन है अतएव कल्पित है। क्यों कि एकं ही वस्तुको हम विवक्षाके मेदसे कर्ता-करणादि अनेक रूपसे कह सकते हैं। विवक्षाका मूल जैन दृष्टिसे वस्तुकी अनेकारमकता है। जब कि बाद दृष्टिसे वासना है।

जै न और वी द दोनों कारकव्यवहारको काल्पनिक मानते हैं। बैंग दों ने उसे वासनाम् एक माना। जब कि जै नों ने अनन्तधर्मात्मक वस्तुके किसी विवक्षित रूपको तत् तत् व्यवहार का कारण माना—

"कारकाणां विषक्षातः प्रमुसेरेकवस्तुनि ॥ विवक्षा च प्रधानत्वात् वस्तुकपस्य कस्य चित्। तदा तदन्यकपस्यानिषक्षा गुणभाषतः ॥ तस्त्रार्थक्षो० पृ० ६१ ।

"एवंप्रकारा सर्वेव क्रियाकारकसंस्थितिः", "एवंप्रकारा = कव्पितेष" - प्रमाणवा० २.३१९ ।

> "कस्पितः कर्मकर्शादिः परमार्थो म विचते । आत्मानमात्मनेवातमा निहम्तीति निरुच्यते ॥"-प्रमाण० अ० मु० पृ० ३७ ।

इस विषयमें भर्त हरिका मत मी उल्लेख योग्य है—उन्होंने मी सक्कल पदार्थोंको सर्व शक्तियुक्त मान करके व्यपदेशको विवक्षाचीन खीकार किया है—और उस व्यवहारको बुद्धिकृत माना है—

"शक्तिमात्रासमृहस्य विश्वस्यानेकधर्मणः। सर्वदा सर्वया मावात् कवित् किंचिहिच-क्यते ॥ साधनव्यवद्दारम्य बुद्ध्यवस्थानियन्धनः। समसन् यार्थकपेषु मेदो बुद्धा प्रकः स्प्यते ॥" वाक्य० काण्ड. ३. पृ० १७४,१७५। "प्रयोक्तैषाभिसन्धक्तं साध्यसाधनरूपः ताम्। मर्थस्य वाऽभिसम्बन्धकस्पनां प्रसमीद्दते ॥" वाक्य० का० २.४३५।

पृ० १८. पं० १. 'प्रदीपविदिति' तुल्ना — "न, प्रदीपप्रकाशसिखविद तिस्ति ।" न्यायसू० २.१.१९ । "केचिन्न दशन्तमपरिगृहीतं हेतुना विशेषहेतुमन्तरेण साध्यसाध-नायोपाददते – यथा प्रदीपप्रकाशः प्रदीपान्तरप्रकाशमन्तरेण गृह्यते तथा प्रमाणानि प्रमाणान्तरमन्तरेण गृह्यन्त इति ।" — न्यायमा० २.१.१९ । "अत्पद्यमानैवासी हायते झ-प्रयति चार्थान्तरं प्रदीपवत्" । — शावर० १.१.५ ।

"आत्मरूपं यथा ज्ञाने हेयरूपं च दृष्यते । अर्थरूपं तथा शब्दे सरूपं च प्रकाशते ॥" हाक्य० १,५० ॥

"प्रकाशमानस्तादात्म्यात् सक्तपस्य प्रकाशकः । यथा प्रकाशोऽभिमतस्तथा धीरात्म-वेदिनी ॥" प्रमाणवा० २.३२९ । परी० १.१२ । न्याया० टी० पृ० १२ । प्रमाण-रूक्ष्म पृ० १ । स्याद्वादर० पृ० २२०,२३१ । पृ० १८. पं० १. 'सजातीयानपेश्वत्वेन' तुलना — "संवित् समकाशे सामान्तरकातीयं नापेश्वते, वस्तुत्वात्, घटवत्" प्रमाणमी० १.१.२ ।

"केवसं प्रकाशकत्वं सजातीयान्तरानपेश्वत्वे साध्ये विकल्पनीयं-किमस्यन्तसजाती-यम्, माद्दो सजातीयमात्रम्। यसस्यन्तसजातीयं ततः सिद्धसाधनम् । न दि सञ्चरादि-प्रमाणं सम्ब्रणे सञ्चरायन्तरमपेश्वते। मथ कथिश्वत्यातीयम्, तदपेश्वत्यम् आलोकस्या-प्यस्तिः, तस्य सञ्चरायपेश्वत्यात्। तत्रश्च साध्यद्दीनो द्यान्तः, विद्यस्य द्वेतुः। विषयद्यान-मपि विषयज्ञानेन न गुद्धते किन्तु ज्ञानविषयेण ज्ञानेनेतिः नात्यन्तसजातीयमिति"-तात्पर्य० पृ० ३७२।

पृ०१८. पं०३. 'न किञ्चित्' तुल्ना — "अथारमक्ष्यं नो वेश्वि परक्ष्यस्य विस्कथम्" – प्रमाणवा० २.४४४ । "यदि कानेऽपरिष्ठिके कातोऽसाविति तत् कृतः । कातत्वेनापरिष्ठिककम्पि तक्षमसं कथम्॥" वहा २.४६७ । "सर्वे हि कापकं कातं स्वयमन्यस्य वेदकम्" तस्वार्थभी० पृ० ४१ ।

पृ० १८. पं० ४. 'अन्ध्रमूकं' तुलना — "अध्यक्षमात्मनि सानमपरत्राग्रमानिकम् । नाम्यया विषयालोकव्यवद्वारविलोपतः ॥" न्यायति ० १३ ।

पृ०१८. पं० ५. 'इत्श्र' यहाँ से मी मां सक संमत आत्मव्यापारके प्रामाण्य का खण्डन शान्त्या पं ने किया है। जयन्त ने न्या यम इसी में (ए०१५) औरोंके प्रमाण- टक्षणके खण्डनके प्रसंगमें इसका खण्डन किया है। जयन्त ने इसे शाबरों का मत कहा है। और प्रसंगसे कहा है कि "अपि च कियापि प्रत्यक्षद्रव्यचर्तिनी प्रत्यक्षेत्र, प्रहानां प्रत्यक्षात्मा"। पूर्वपक्षमें स्पष्ट कहा है कि वह व्यापार फलानुमेय है और उस बातके समर्थनमें भाष्यकारके "न खकातेऽयें कि बहुदिं उपलभते हाते त्यनुमानाद्यगण्डतित" इस बाक्य को उद्भृत करके 'वार्ति ककार' कुमारि ल के वचनको भी उद्भृत किया है। इससे स्पष्ट है कि यह मत भा हों का है। प्राभा करों का नहीं। किन्तु प्रभा चन्द्र ने दो प्रकारके झाल-व्यापारका खण्डन किया है। उनका कहना है कि अज्ञानक्रय झाल्व्यापार प्रभा कर संमत है – प्रमेयक० पृ०२०। और झानक्रय झाल्व्यापार कुगारि ल संमत है – बहार० पृ०२५।

इसके विपरीत प्रमाकर और प्राभाकरों के प्रन्थकी बात है। प्रभाकर ने खयं बृहती (१.१.५) में अनुमृतिको प्रमाण कहा है। और शालिक नाथ ने मी वही किया है— प्रकरणपं० पृ० ४२ । तब प्रश्न यह है कि प्रभाचन्द्र ने जो कुछ कहा है उसका मूलाधार क्या है?। प्रभाचन्द्र ने पूर्वपक्ष-उत्तरपक्षमें प्रस्तुतबाद में सर्वत्र जयन्तका ही शब्दशः अनुकरण किया है। किन्तु जयन्तने ज्ञात्व्यापारको प्रभाकरसंमत नहीं बताया है। प्रस्तुत बादकी चर्चा सन्मतित के टीका (ए० २०) में भी है।

प्रस्तुत चर्चा शान्त्या चार्यने न्यायमंजरी आदि प्रन्थोंके आधार पर ही की हुई जान पडती है।

पृठे १८. पंठ ७. 'आत्मव्यापार' "शाषरास्तु हुवते ..... हानं हि नाम कियात्मकं, किया च फछातुमेया कार्य्यापारमन्तरेण फछानिष्यतेः । संसर्गोऽपि कारकाणां कियागर्म पव मवति । तदनभ्युपगमे किमिश्वहत्य कारकाणि संस्कृयेरम् । न सासंस्थानि तानि फछपन्ति ....... तसाधया हि कारकाणि तण्डुछसिक्षानछस्यास्यादीनि सिद्धसभान्त्राः ।

वानि साध्यं घात्वर्थमेकं पाकलक्षणमुररीकृत्य संस्कृत्यन्ते । संस्कृति च क्रियामुत्पाद-यन्ति तथाऽऽत्मेन्द्रियमगोऽर्थसिक्षकं सति क्षानाख्यो व्यापार उपजायते । स च न प्रस्यक्षः॥"- न्यायमं० पृ० १५ ।

"अप्रसिद्धसन्तानस्य प्रभाकरमतानुसारिभिरमित्रेतो शात्व्यापारः" न्यायकु० पृ० ४२ । प्रमेयक० पृ० २० ।

पृ० १८. पं० २२. 'मनःपरिकल्पनया' जै नों को मन अनिष्ट है यह बात यहाँ अभिप्रेत नहीं किन्तु जैसा औरोंने मनका खरूप माना है वह इष्ट नहीं —ऐसा शान्त्या चार्यका तार्प्य है।

पृ० १९. पं० ५. 'अर्थप्राक्त्य' तुल्ना "नान्यथा हार्थसञ्जावो दृष्टः सञ्चपपचते। कानं चेन्नेत्यतः पश्चात् प्रमाणमुपजायते।" श्लोक० शून्य० १८६ । "वेद्यताऽर्थातिशयलक्षणा अर्थस्य दृष्टा न संवेदनविशिष्टता । सर्वस्यार्थेन्द्रियमनःसन्निकर्षे सत्यर्थस्यापि वेद्यता-लक्षणपरोक्षापरोक्षर्यातिशयोऽस्ति यदुत्पन्नः । आत्मनोऽप्यर्थातिशयान्यथानुपपतिन्गस्या यस्मिन् सति कालता सञ्जायत इति प्रक्रिया" श्लोक० तात्पर्य० पृ० २८३ । "कानजन्योऽर्थमतः कश्चिद्रतिशयः प्रकाशनभासनादिपर्यायपद्याच्यः । स च पाकजन्योदनादिगतातिशययदनवगतेऽपि क्षाने शक्यतेऽवगन्तुम्।" श्लोक० न्यायर० पृ० ३९९ ।

पृ० १९. पं० ६. 'नियतम्' "अर्थमकाशतालक्षणोऽर्थधर्मोऽन्यथानुपपद्मत्वेनानिश्चि-तस्तं करुपयति आहोत्विदनिश्चित इति ।" - सन्मति० टी० पृ० २६, पं० ३८ ।

पृ० १९. पं० १६. 'अनुमानमपि' सन्मति० टी० पृ० २०. पं० ९ से जो चर्चा शरू हुई है उसीका संक्षेप यहाँ है ।

प्र**० १९.** पं० १४. 'निषेत्स्यते' देखो, का० १५ ।

पृ० १९. पं० २०. 'अभावप्रमाण' - का० १५-१६ ।

पृ० १९ पं० २२. 'हर्यानुपलम्भ' — दश्यानुपलिधके समावानुपलब्धादि एकादश-प्रयोगनेदोंका वर्णन न्या य वि न्दु में है — पृ० ४७—५५ ।

पृ० २०. पं० २. 'कारकसंबन्ध' — "बाह्येषु कारकेषु व्यापारवस्यु फलं दश्म् - अन्यथा सिक्सभावानां कारकाणामेकं भ्रात्वयं साध्यममङ्गीकृत्य कः परस्परं सम्बन्धः। अतस्तवन्त-राज्यतिनी सकलकारकनिष्पाद्याऽभिमतफलजनिका व्यापारसक्तपा क्रियाऽभ्युपगन्तव्या इति प्रकृतेषि व्यापारसिद्धिरिति" - सन्मिति० टी० पृ० २५, पं० १०।

प्र २०. पं भ. 'कारकजन्यः' तुलना सन्मति० टी० २५. पं० १३।

पृ॰ २०. पं॰ ११. 'कियारूपः' तुलना - सन्मति० टी० पृ० २५. पं० ३२।

पृ० २०. पं० २०. 'व्यापारेण' तुलना - सन्मति० दी० पृ० २६. पं० ६ ।

पूर. २०. पंर २२. "संयोग-समवाय" देखो पुरु १४. पंरु ९ तथा पुरु १६. पंरु १३।

पृ० र०. पं० ररे. 'नोपपद्यत' देखो पृ० ९१।

पृ० २०. पं० २६ 'मुखदु:ख' धर्मकीर्तिने' मुखादिको ज्ञानरूप सिद्ध किया है। उनका कहना है कि विज्ञानोत्पत्तिके जो कारण हैं वे ही मुखोत्पत्तिके भी हैं। अत एव मुख और ज्ञानमें मेद नहीं। शान्त्या चार्यने भी उन्हींका अनुकरण करके और उन्हींके वचनका उद्धरण देकर मुखादिको ज्ञानत्मक कहा है। शान्त्या चार्य के इस कथनको द्रव्यार्थिक नयदृष्टिसे ही ठीक समझना चाहिए। चेतन आत्मासे अभिन्न ऐसे ज्ञान और मुखका चेतनत्वेन अमेद हो सकता है "पतेन ज्ञानादर्थान्तरभूतत्वात् मुखादीनामचेतनत्वमेवेति यदन्तोऽपाहताः मत्येतव्याः, चेतनादात्मनोऽनर्थान्तरत्वेन कथिक्षत् चेतनत्वसिद्धेः" - अष्टस० पृ० ७८। किन्तु पर्यायनयकी अपेक्षासे ज्ञान और मुख ऐसे दो अत्यन्त भिन्न पर्याय एक ही आत्माके हैं। अत एव ज्ञान और मुख का ऐकान्तिक तादात्य्य नहीं। मुख आज्ञादनाकार है और ज्ञान मेयबोधनरूप है - इस प्रकार दोनोंके खरूपका मेद स्पष्ट है। दोनोंके कारणोंका भी मेद स्पष्ट ही है। मुख होता है सद्देच नामक अदृष्टके उदयसे और ज्ञान होता है ज्ञानावरणीयादिके क्षयोपशमादिसे। यह भी कोई नियम नहीं कि अभिन्न कारण जन्य होनेसे ज्ञान और मुख अभिन्न ही हो क्यों कि कुम्भादिके मङ्गसे होने बाले शास्त अपालकार पृ० १२९। स्याद्वादर० पृ० १७८।

नै या यि क-वै शे वि कों ने मी सुख और ज्ञानके मेदको ही माना है और बौ हों का खण्डन किया है । किन्तु ने जै नों की तरह उनको आत्मसम्बन्धी मानकर मी आत्मासे उनका अल्पन्त मेद ही मानते हैं । समवायके कारण ही आत्मा और उन दोनोंका सम्बन्ध होता है ऐसा वे मानते हैं । जै नों के मतसे आत्मा ही उपादान कारण है और वही ज्ञान और सुखकरपसे परिणत होता है अत एव ज्ञान और सुखका कथंबिद् मेद होने पर मी आत्मासे उन दोनोंका अल्पन्त मेद नहीं ।

सां ख्यों ने झुखादि को प्रकृति का परिणाम माना है अत एव अचेतन मी । किन्तु जै न और बै। द समानरूपसे झुखादिको चैतन्यरूप ही सिद्ध करते हैं और खसंविदित मी — प्रमाणवा० २.२६८। तस्वसं० का० ३६। तस्वार्थको० पृ० ४९। अष्टस० पृ० ७८।

प्र• २०. पं० २८ 'पूर्व' देखो प्र० १६।

पृ० २०. पं० ३१ 'तृद्त्द्र्' व्याख्या — "तद्रूपिणो विषक्षितैकक्षण्यम्तोऽतद्रूपिण इतरक्षण्यन्तो भाषा यथाकमं तद्रूपाद् इष्टैकक्षण्येतोः सामग्रीलक्षणाज्ञातः भतद्रूपदेशु-आता विलक्षणसामग्रीजाता भवन्तीति ताषत् स्थितम् । तत् तसादिमं न्यायमुहुंच्य विद्यानेन सद्दाभिन्न एको देतुरिन्द्रियविषयमनस्कारादिसामग्रीलक्षणः तसाद् आतं सुसादिकं कसाद्शानं समामसामग्रीप्रस्तत्यात् ह्रयमपि शानं सामया किञ्चित्" — मनो०।

पृ० २१, पं० १, 'अविशेष' तुलना — "तस्याविशेषे बाह्यस्य भावनातारतस्यतः । तारतस्यं च बुद्धौ स्यात् न भीतिपरितापयोः ।" प्रमाणवा० २,२७०, ।

पृ० २१. पं० ७ 'भिकासः' प्रमाणवा० २. २७९ । "इस्यन्तरकोकः" - प्रमाणवा० सं•

१. प्रमाणवार २.२५१. । २. न्यायवार पूर्व ३६ । तात्पर्यक पूर्व १२३ । न्यायवंत पूर्व ७०। वैद्येव १.१.६। त्योर पूर्व ६२७ ।

पृ० ५०२ । व्याक्या – सांक्यस्य तु सितदुःकादिर्मिद्धाकारोऽभिक्ष इष्टः । बुद्धिवेदने तु अभिकामे विभिन्ने इष्टे चेत्। मेदामेदी किमाअयी किनिमित्ती ते व्यवस्थापनीयी।" – मनो० । मूळ पुस्तकमें नीचे जो पाठान्तर 'रूमिनो' दिया है वही ठीक है अत एव उसे मूळमें ले लेना चाहिए।

पृ० २१. पं० ११. 'स्वसंवेदनं' खसंवेदनकी चर्चा के लिए निम्न लिखित प्रन्थ देखें — प्रमाणवा० २.४२३—५३१ । प्रमाणवा० अ० पृ० ४६६ । प्रकरणपं० पृ० ५१ । भामती—१.१.१ । न्यायवि० का० १३ से । तत्त्वार्थक्षो० पृ० ४१,१२५,१६५ । अष्टस० पृ० ६४ । सन्मति० टी० पृ० ४७५ । प्रमेयक० पृ० १२१ । न्यायकु० पृ० १७६ । स्याद्वादर पृ० २१० । इस विषयमें दार्शनिक मतमेदोंके वर्णनके लिए देखो — प्रमाण० भाषा० पृ० १३०,१३६ ।

पु०२१. पं०१२. 'अथ प्रमाणात्' — यहाँ से प्रामाण्यका निश्चय खतः होता है कि परतः — इस चर्चाका उपक्रम शान्या चार्यने किया है। इस विषयमें दार्शनिकोंके मतमेदोंके वर्णनके छिए देखो — प्रमाण० भाषा० पृ०१६।

प्रस्तुत चर्चा का प्रारम्भ मी मां स क के द्वारा परतः प्रामाण्यवादिओंका खण्डन करा कर किया गया है। बौद्ध संमत संवादकज्ञान या नै या यि का दि संमत कारणगुणज्ञान ये दोनों प्रवर्तक ज्ञानके प्रामाण्यके निश्चयमें असमर्थ हैं — इस बातकी स्थापना मी मां स क करता है ( १ – ९ )। शान्त्या चार्थने उत्तर दिया है कि ज्ञानके अवाधित होनेसे प्रामाण्य का निश्चय होता है ( १ ० )। सिद्ध से न ने प्रमाणको बाधविवर्जित कहा है — न्यायर० १ । उसी पदका यह विवरण है ऐसा समझना चाहिए।

फिर प्रश्न हुआ कि बाधकामावका निश्चय मी कैसे होता है !। जब बाध्यबाधकमाव ही संमद्य महीं तब बाधकामावका निश्चय कैसे होगा ! यदि वह न हो तो अवाधितत्वके कारण प्रामाण्य-निश्चय नहीं हो सकता (पृ० २६. पं० १६)। यह पूर्वपक्ष (§ ११--२४) बीद का है क्यों कि उसे प्रामाण्यका नियामकतत्त्व अवाधितत्व नहीं किन्तु 'अविसंवादित्व इष्ट है। अत एव उसने अवाधितत्वके खण्डनके लिए बाध्यबाधकमावका ही खण्डन किया है।

उत्तरपक्षमें ( § २५ ) शा न्या चा ये ने बाध्यबाधकभावके निराकरणको असंगत बसा कर इस मूळ प्रश्नको स्पष्ट किया है कि प्रमाणका नियामक तस्त्व क्या है — अविसंवाद या अवाधितत्व ( § २६ ) १ । उन्होंने अविसंवादका खण्डन करके ( § २७ ) अवाधितत्वको ही प्रमाणका छक्षण सिद्ध किया है ( § २८ ) और उसका निश्चय कारणगुणकी पर्याछोचना के द्वारा स्थापित करके मी मां सक संमत स्वतःप्रामाण्य वादका खण्डन किया है ।

१. "एवं तर्हि अमेकियामाहेः अनाकन्यनालेपि प्रामाण्यायदार इति कि नेप्यते" प्रमाणाया अ० १० २५५। निराकन्यनपाद सिद्ध करनेके छिए प्रश्लाक र ने अमका निरूपण किया है। उपका कहना है कि हानमें आकारमात्रका सहुमय होनेके कारण ही वह साकन्यन होगा नहीं। ऐसा मानने पर जानका आण्यायमाग संमय नहीं। साकन्यन होने पर मी अमेकियामाहिक्क प्रामाण्य यदि माना जाय तथ अच्छा यही है कि श्लान साकन्यन न भी हो किन्तु यदि अमेकियामाहि हो तब प्रमाण माना जाय। अमेकियामाहि ही कविसंवाद है - प्रमाणवा० १.३। इसी प्रसंगमें स्थातिकाँका निरूपण कैया कि जानका वार्य ने पूर्वपक्षमें किया है - (§ ११-२४) प्रश्लाक ने किया है। - प्रमाणवा० अ० २५७०।

अन्य जैनाचार्य संमत स्वतःपरतःप्रामाण्यके अनेकान्तकी शान्साचार्यने चर्चा नहीं की है। इसका मुख्य कारण तो यह जान पडता है कि 'प्रामाण्यका निश्चय परतः हो ही नहीं सकता' इस मी मां सक संमत एकान्त का खण्डन करना ही उनको यहाँ मुख्यतया इष्ट है। और प्रसंगतः प्रमाणका अवाधितत्व स्थापित करके अविसंवादका खण्डन करना मी इष्ट है।

इस चर्चाकी सन्मतितर्कटीकागत चर्चाके साथ तुलना करना जरूरी है। देखों सन्मति० टी० पृ० ५ ।

पृ० २२. पं० ९. 'कि:आ' इस कण्डिकाकी और अनन्तरवर्ती कण्डिकाकी तुलना आगे आनेवाली बाधककी चर्चागत कण्डिका ( § २३ ) सें करना चाहिए।

पृ० २३. पं० ३. 'द्विष्ठ' यह कारिका प्रज्ञा करगुप्त की है। इसका उत्तरार्ध है - ''द्वयखरूपप्रहणे सित सम्बन्धनेदनम् ।'' - प्रमाणवा० अ० पृ० २ ।

पृ० २३. पं० १३. 'नतु किं बाध्यम्' यहाँ से ( १११ ) जो बाध्यबाधकभावका निराकरण किया गया है वह प्रज्ञा कर ग्रास कृत प्रमाणवार्तिकालंकारसे ( पृ० २५७ ) प्रायः शब्दशः लिया गया है। अन्य दार्शनिकोंने भी पूर्वपक्षरूपसे जो बाध्यबाधकभावका निराकरण किया है वह भी प्रायः उक्त प्रन्थके आधार पर ही किया है। देखों ज्यों० पृ० ५२५ । न्यायमं० पृ० १६१ । सन्मति० टी० पृ० १२,३६७ ।

त स्वो प प्र व का रने भी अपने ढंगसे मिध्यालका विचार विधा है - देखो तस्वे पृ० १३. पं० २१। और बाध्यबाधकभावका निराकरण भी किया है - पृ० १४. पं० २४।

पु० २३. प० १४. 'मिध्यात्व' अतत्त्वज्ञान निध्यात्व, निध्याप्रत्यय, अम, विश्लम, ज्ञान्ति, न्यभिचारिज्ञान, विपर्यय, निध्याज्ञान इत्यादि शम्दोंसे दार्शनिकोंने असम्यग्ज्ञान — अविधाका बोध कराया है। किन्तु उसके निरूपणमें नाना प्रकारके मत-मतान्तर देखे जाते हैं। अतः यहाँ पर निध्याज्ञान' के विषयमें निज्ञ छिखित बातों पर विचार किया जाता है।

१ - अस्तित्वके विषयमें मतमेद ।

२ - मुख्य भ्रम और व्यावहारिक भ्रम ।

३ - ब्याधहारिक भ्रमकी प्रक्रियामें मतमेद ।

४ -- दोषमीमांसा ।

५-प्रत्यक्षेतर भ्रम ।

६ – प्रामाण्यचिन्ता ।

१ - अस्तित्वके विषयमें मतमेद ।

त स्थो प प्रव बादी ज य राशि भ इका एक मात्र मुख्य कार्य यह है कि दूसरे दार्शनिकोंने

१. विदान न्यूने विषयंगके दो अर्थ किये हैं। सामान्य और विशेष । सामान्य विपर्यगर्मे संसय, अवन्यवसाय और विपर्यंग - विपरीतनिर्णय का समावेश है। और विशेषविपर्यंगर्मे अमका । प्रस्तुतमें सुतार वर्षे ही विशेषविपर्यंगर्मे अमका । प्रस्तुतमें सुतार वर्षे ही विश्ववित है - तरवार्थंग्री पृत्र ।

अपने अपने तर्कवलसे जो कुछ सिद्ध समझ रखा है उसकी नितान्त असिद्धि उनको दिखलाना। समी दार्शनिकोंने अपने अपने दर्शनका महल निध्याझानके आधार पर स्थिर किया है। समी दार्शनिक इसी निध्याझानके नाश द्वारा मोक्षका होना स्वीकार करते हैं। यदि संसारसे निध्याझानका अस्तित्व ही मिट जाय तब दर्शनका प्रयोजन ही नहीं रहता। अतर्व दार्शनिकोंके निरूपणीय निध्याझानका मी खण्डन करना जयरा शि ने उचित समझा। नैया यि क संमत प्रस्थक्ष लक्षणमें अन्यभिचारि पद है। जयरा शि ने बतलाया है कि कोई व्यभिचारि झान संसारमें हो तब तो उसकी न्यादृत्ति करनेके लिए प्रमाण लक्षणमें बह पद रखना योग्य है; किन्तु जब न्यभिचारि झानका अस्तित्व ही नहीं तब अन्यभिचारि विशेषण से किसकी न्यावृत्ति करना !। यदि झानके विषयकी न्यवस्था घट सके तब तो हम यह कह सकते हैं कि झानका आल्यन अन्य है और प्रतीति किसी अन्यकी होती है अतएव अमुक झान मिथ्या है। परन्तु जब वास्तवमें झानके विषयकी न्यवस्था ही नहीं बन पाती तब मिथ्याझानका अस्तित्व कैसे सिद्ध होगा !। उसने अनेक विकल्प उठा करके यह सिद्ध किया है कि झानके विषयकी न्यवस्था ही नहीं बन पाती तब मिथ्याझानका अस्तित्व कैसे सिद्ध होगा !। उसने अनेक विकल्प उठा करके यह सिद्ध किया है कि झानके विषयकी न्यवस्था ही नहीं हो सकती !।

इसका उत्तर जैन दार्शनिक प्रभाचन्द्र ने दिया है।

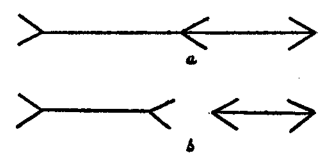
२ - मुख्य अम और व्यावहारिकअम ।

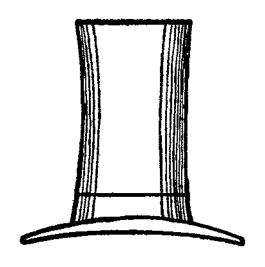
समी दार्शनिकोंने अपनी अपनी दृष्टिसे तत्त्वकी विवेचना की है। अतएव समीके मतसे तत्त्वज्ञान भिम्नभिम्न विषयक फलित होता है। जब नै या यि का दि कहते हैं कि द्रव्य-गुण आदिका मेद ज्ञान ही सम्यन्त्रान — तत्त्वज्ञान है तब इसके विरुद्ध अद्भैतवादी कहते हैं कि उस मेद्रज्ञानसे बढकर दूसरा कोई मिध्याज्ञान ही नहीं। अर्थात् किसीको परमतत्त्वविषयक अम है या नहीं इसका निर्णय अवस्तत कठिन है। क्यों कि जबतक परमतत्त्वके विषयमें समी द्राशनिक एकमत नहीं हो जाते तब तक सबमें परम तत्त्व विषयक अम सदा बना ही रहेगा । दार्शनिकोंका यह अम परम अम या मुख्य अम है।

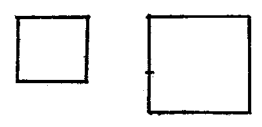
इस प्रमञ्जनकी व्याख्या करना कठिन है। इस प्रमञ्जनको सभी दार्शनिक मानते हैं किन्दु इसका कोई एक छक्षण नहीं बन सकता।

दूसरा अम है ज्याबहारिकअम । इस ज्याबहारिक अनका ही प्रमाण शासमें मुख्यतः विवेचन होता है। समी प्रामाणिकोंने इस अमके अस्तित्वको समानरूपसे खीकार किया है और कौनसा ज्ञान इस अम के अन्तर्गत है इस बारेमें भी विवाद नहीं। विवाद यदि है तो इस अमजान की उत्पत्तिकी प्रकृषामें।

मरुमरीविकामें जल झान, शुक्रशंखमें पीतज्ञान, चल्रती गाड़ीसे दौड़ते हुए इक्षादिका ज्ञान, केशोज्हुकलिझान, अलातचम्रज्ञान, द्विचन्द्रज्ञान, शुक्तिकामें रजतज्ञान, गन्धर्यनगरेझान, रजमें







म्यायावतार वार्तिकवृत्ति (देखो, टिप्पण वृ. १५९)



स्यायाधतार बार्तिकद्वींच (देखे, दिषण प्र. १५९)

सर्पञ्चान, पित्त दोषसे शर्करामें तिक्तताका ज्ञान, स्वप्नविज्ञान इत्यादि ज्ञानोंको समी दार्शनिक एकमतसे अम मानते हैं। इसी न्यावहारिक अमकी प्रक्रियामें दार्शनिकोंका जो कुछ मत-मतान्तर है उसीका विवेचन आगे करना इष्ट है।

भाषुनिक मानस शाकने मी ज्यावहारिक अमका विवेचन किया है। इन्द्रियके सामने उपस्थित पदार्थीमें होने वाले निय्याप्रत्ययको मानसशाकी 'इल्यूझन' (Illusion) कहते हैं। और निर्विषयक मिय्याज्ञानको 'हेल्यूशिनेशन' (Helucination) कहते हैं। रजुमें सर्पका झान 'इल्यूजन' है और समविज्ञान 'हेल्यूशिनेशन' है, क्योंकि उसमें विषयकी उपस्थितिके विना ही पदार्थका स्पष्ट आकार प्रतिभासित होता है। 'इल्यूजन' के दृष्टान्त बढे मनोरंजक हैं। उनमेंसे कुछका यहाँ निदर्शन करना अप्रस्तुत नहीं।

विषयकी अवस्थाविशेषमें इन्द्रियाँ समीको अवश्य घोखा देती हैं। उस दशामें इन्द्रियझान यथार्थ हो ही नहीं पाता। जैसे एक नापकी दो रेखाएँ हों फिर मी अवस्थाविशेषमें उनमेंसे एक छोटी और दूसरी वडी माछूम होगी (देखो चित्र नं० १)। नियम यह है कि श्वितिककी समानान्तर (Horizontal) रेखासे छम्बरूप रेखा (Vertical) हमेशा बडी ही प्रतीत होगी। इसी नियमके आधार पर टोपीकी ऊंचाई और चौडाई समान हो तब मी चौडाईसे छंचाई ज्यादह माळूम होगी (देखो चित्र नं० २)।

खाली जगह से भरी जगह या विभक्त जगह हमेशा ज्यादह मालूम होती है (चित्र के ने के )। इस चित्रमें स्थाम छकीरोंसे भरी जगह रिक्त जगह से अधिक प्रतीत होती है किन्तु दोनोंका नाप बराबर ही है।

विरोध मी इन्द्रियहानों में अम पैदा करता है। तीरकी नोकके आकारको किसी रेखाके संतमागर्ने उलटा और सीधा रखनेसे रेखाके नापके जानने में अम अवस्य होता है। चित्र नं० ४ (अ) में तीरके एक सिरेसे दूसरे सिरे तकका अन्तर समान होने पर मी असमान प्रतीत होता है। (ब) में असमानता अखन्त स्पष्ट है। फुटपट्टीसे नापकर समानता जानकर मी आंखोंको असमानता ही नजर आती है।

दूसरी रेखाओं के अमुक प्रकारसे संसर्गसे रेखाएँ अपना असली रूप दीखा नहीं सकती । सीधी रेखा टेढ़ी दिखती हैं (चित्र नं० ५)। इस चित्रमें अन्व और कन्ड रेखाएँ सीधी होने पर मी टेढी ही दिखती हैं। क्षेत्रफल विषयक हमारा अन्दाज प्रायः गलत होता है। नीचेके चित्र नं० ६ में दो चौरस हैं। उनमेंसे बड़ा छोटेसे दूना है। फिरमी वह दूना मासूम नहीं पड़ता। द्रष्टाकी दूरी या निकटताके कारण तथा उसकी अमुक स्थानमें अवस्थितिके कारण मी अम होता है (Illusion of Perspection)। इसके लिए देखो चित्र नं० ७। इसमें तीनों लकडीके दुकड़े समानाकार हैं फिरमी छोड़े बड़े मासूम होते हैं। इम समी जानते हैं कि रेलकी दोनों पटरियाँ कमी नहीं मिलतीं किन्तु दूरदूर वह मिलती हुई नजर आती हैं।

३ - ञ्याबहारिक अमकी प्रक्रियामें मतभेद ।

समी दार्शनिक शुक्तिकामें रजतज्ञानको श्रम तो भानते हैं । किन्तु उसको श्रम क्यों कहना इस विषयमें उनका ऐकमल्य नहीं । समी दर्शन अपने अपने तस्वज्ञानकी प्रक्रियाके अनुसार उस अम ज्ञानकी उपपत्ति करते हैं । दर्शनमेदसे इन उपपत्तिओंके आठ प्रकार पाये जाते हैं। जैसे --

- (१) चार्वा क संमत अख्यातिषाद।
- (२) मा भ्य मि कं संमतः असल्ल्यातिबाद ।
- (३) सां स्य संमत प्रसिद्धार्थस्यातिबाद ।
- (४) यो गा चारसंमत आत्मस्यातिवाद।
- (५) ब्रह्मा देत वा दि संमत अनिर्वचनीयस्यातिवाद ।
- (६) मी मां स क सं म त अछौकिकार्यस्यातिवाद।
- (७) प्रा भा करसं म त स्मृतिप्रमोषापरपर्याय विवेकाख्यातिबाद ।
- (८) नै या पि क जै ना दि संमत विपरीतस्यातिवाद ।

सभी दार्शनिकोंके सामने मुख्य प्रश्न यही है कि शुक्तिकामें रजतप्रस्थयकी उत्पत्तिका निमित्त क्या है!। अर्थात् शुक्तिकाके होने पर मी उसमें रजतप्रस्थय क्यों होता है! रजतका तो नेत्रके साथ संस्था है ही नहीं तब रजतप्रस्थय हुआ कैसे!। शुक्तिका उपस्थित होनेपर मी उसका ज्ञान क्यों नहीं हुआ!। दोष किसका!। आसमा—प्रमाताका, शुक्तिका — विषयका, इन्द्रिय—अधिपतिका या आश्रयका। इन दोषोंकी मीमांसाके समय ही समी दार्शनिक दो क्रिमागोंमें विभक्त हो जाते हैं। बाह्यार्थवादिओंके लिये समस्याका हल एक है। और अदैत-वादिओंके लिये समस्याका हल दूसरा ही है। बाह्यार्थवादिओंके सामने प्रश्न यह है कि यदि ज्ञान अर्थानुसारि हो तो फिर शुक्तिकाका अनुसरण न करके वह रजतावसायि कैसे हुआ!। जब कि अदैतकादिओंके सामने प्रश्न यह है कि श्रुक्तिका और रजत इन दोनोंका अखित्य न होते हुए मी वहाँ रजत क्यों दिखाई देता है और श्रुक्तिमें श्रुक्तिका ज्ञान अजन्त और उसतिमें रजतका ज्ञान अजन्त क्यों!। जब कि अर्थाभाव दोनों स्थलमें समान है फिर आन्ताआन्त विनेक कैसे!। इन प्रश्नोंके उत्तरमें से अर्थक्त मतोंका आविर्माव हुआ है।

### (१) चार्वाक संमत अरूयातिवाद ।

चा बी क अख्यातिवादी है। प्रभा कर संमत विवेकाख्याति मी संक्षेपमें अख्याति कह्णाती है। किन्तु चा बी क संमत अख्यातिका मतलब कुछ और है और प्रभा कर संमत अख्यातिका मतलब कुछ और।

चार्वा क का कहना है कि अन्य वस्तु अन्याकारसे प्रतीत नहीं हो सकती । वह दक्षेठ करता है कि यदि रजतज्ञानका विषय रजत माना जाय तब वह आन्त कैसे सिद्ध होगा ! । और श्रुक्तिकाको तो रजतज्ञानका विषय मान ही नहीं सकते क्योंकि रजत ज्ञानमें वह प्रतिश्वासित ही नहीं होती । अत एव चार्वा क का सिद्धान्त यह है कि श्रुक्तिकामें रजत प्रस्थयको निराज्ञ्चन ही मानना उचित है । क्यों कि इस प्रस्थयमें किसी मी वस्तुकी स्थाति है नहीं, इस लिये इसे अस्याति कहना चाहिए ।

६ प्रमेषक० पृ० ४८। स्वाद्वादर० पृ० १२४।

चार्वाक के इस मन्तन्यमें निरालम्बनज्ञानवादी यो गा चार और माध्य मिक बौद्धों की स्पष्ट लाप है। ये ही बौद्ध सभी ज्ञानोंको निरालम्बन मानते हैं। क्योंकि उनके मतमें बाह्यार्थका अभाव है फिर मी प्रत्ययका अस्तित्व तो है। वे वासनाके बलसे निरालम्बन प्रत्ययोंकी उत्पत्ति घटाते हैं। चार्वाकों ने नै या यि का दि बाह्यार्थवादिओंकी युक्तिका आश्रय लेकरके सम्यन्ज्ञानोंको सिववय माना जब कि मिध्याज्ञानोंको निरालम्बन सिद्ध करनेमें बौद्धों की युक्तिओंका उपयोग किया।

विपर्ययको भी सालम्बन माननेवालोंने चार्वा क को उत्तर यह दिया है कि यदि विपरीत-प्रस्थय निरालम्बन है, उसमें ख या पर कुछ भी प्रतिभासित नहीं होता तब वह रजतज्ञान क्यों कहा जाता है ! ।

दूसरी बात उन्होंने चार्वा क से यह कही है कि तुम्हारे मतसे सुप्तावस्था और अम इन दोनोमें जब कुछ प्रतिभासित नहीं होता तब उक्त दोनो अवस्थाओं में भेद क्या रहा ?।

यह चार्ना क संमत अख्यातिवाद प्रभा चन्द्र के पृह्लेके प्रन्थों में द्रेखा नहीं जाता । माछ्म होता है कि तस्तोप प्रवकार के अमज्ञानके निराकरणको ही प्रभा चन्द्र ने चार्ना क संमत अख्यातिवाद मानकरके उसे अख्यातिवादी कहा है। उनका ऐसा कहना युक्तिसंगत ही है। क्योंकि तस्तोप प्रवकार अमनिराकरणके प्रसंगमें बारबार कहता है कि "खिबिषयपर्यवसायिन्यो हि बुद्धयः" (पृ० १४, पं० २३। पृ० १५, पं० २६)। और उसी प्रसंगमें उसने आलम्बनका निषेध किया है (पृ० १२)।

त स्वीप प्रव के शब्दोंका अनुवाद करके ही प्रभाचन्द्र ने अख्यातिवादको उपस्थित किया है। इससे स्पष्ट है कि चार्वाक संमत अख्यातिवादका मूळ तश्वीप प्रव में ही है-देखों प्रमेयक० पृ० ४८ और तस्वी० पृ० ११ से।

### ( २ ) माध्यमिक संमत असत्स्थातिवाद ।

सुद्रुप्ति अवस्थामें अर्थका प्रतिभास नहीं है और भ्रान्त प्रस्थयमें अर्थका प्रतिभास है यही दोनों अवस्थाका मेद है अत एव भ्रान्तप्रस्थयको चार्बा क की तरह निराज्यवन माना नहीं जा सकता। 'जिस अर्थका प्रतिभास होता है उसीको आल्म्बन मानमा उचित है' ऐसा मानते हुए भी माध्यमिक कहता है कि भ्रममें प्रतिभासका विषय कोई बाह्य सद् तो नजर आता नहीं अत एव उसमें असत् का ही प्रतिभास होता है ऐसा मानना चाहिए।

इस प्रकार माध्य मिक ने एक ही तीरसे दो पक्षिओं को मारनेकी उक्तिको सार्थक किया है। क्योंकि ज्ञानको साल्यक मान करके मी यदि वह बाह्यार्थको आलम्बन नहीं मानता तो उसके मतसे एक प्रकारका निरालम्बनवाद ही सिद्ध होता है। इसी तरह वह यदि ज्ञानके विषयको असत् मानता है तो उसके मतानुसार प्रमाणके बलसे प्रमेयकी सिद्धि न होनेके कारण शून्यवाद ही सिद्ध होता है।

सारांश यह है कि मा प्य गि क सभी वस्तुओं को असत् ही - निःखभाव ही मानता है ।

प्रमेयकं ० ए० ४९ । २. विम्रह० का० १, २१-२३,६७ । न्या० २१

बह पहार्थीकी व्यावहारिक सत्ता मानकर उनकी परीक्षा करता है और अन्तमें सभी की असता सिंद करता है। माध्य मिक्र की कोई प्रतिज्ञा या स्थापना नहीं है। दूसरोंकी प्रसिद्धिको असंगत बताना ही उसका कार्य है। अत एव उसके मतानुसार सभी सिवषयक ज्ञान मिथ्या — अम ही हैं। व्यावहारिकसस्यके आधार पर ज्ञानोंमें अमाश्रम विवेक भले ही हो पर परमार्थ-

### (३) सांस्यसंमत प्रसिद्धार्थस्याति ।

माध्य मिक से ठीक विरुद्ध बात सां ख्य कहता है। माध्य मिक के मतसे सभी शून्य है असत् है निःखभाव है। तब सां ख्य के मतसे सर्व वस्तुक्ती सर्वत्र सत्ता है। माध्य मिक के मतसे बाह्यार्थको विषय करनेवाले सभी ज्ञान परमार्थतः आन्त हैं तब सां ख्य के मतसे कोई ज्ञान परमार्थतः आन्त नहीं। अर्थात् स्यूल्ट्ड्या ही कुछ ज्ञानों में आन्तताका व्यवहार होता है। सां ख्य का कहना है कि यदि वस्तु सर्वया असत् हो तो आकाशकुसुमवत् वह प्रतिमासका विषय बन ही नहीं सकती । ज्ञानमें जब और जहाँ अर्थ प्रतिभासित होता है तब और तहाँ वह अर्थ प्रमाणप्रसिद्ध ही है। अत एव जिसे अमज्ञान कहा जाता है वह प्रसिद्ध अर्थकी ही ख्याति होनेसे प्रसिद्धार्थख्याति है। बादमें जब अर्थ अव्यक्त हो गया तब व्यवहार में उसकी अनुपल्डिव होनेसे हम उस ज्ञानको अम मले ही कहें पर वस्तुतः वह अम नहीं है। क्योंकि विषुद् आदि क्षणिक पदार्यकी तरह उत्तरकालमें उसकी उपल्डिव न मी हो तो मी ज्ञान कालमें उसका अस्तित्व सिद्ध ही है। अन्यया विद्युद्ध होनोंको मी अम मानना होगा।

सां स्प का यह मत उसके खिद्धान्ता जुकूल ही है। तथापि उसे प्रस्तुतमें ने या पि का दि के प्रमावसे मुक्त नहीं माना जा सकता। क्योंकि 'ज्ञान निरालम्बन हो नहीं सकता' इस ने या पि का आदिके सिद्धान्तको अर्थतः खीकार करनेके बाद ही अपनी ज्ञेय-मीमांसाके आधार पर उसे यही कहना पड़ा कि भ्रममें मी स्पाति प्रसिद्धार्थकी ही होती है। सां स्प के मतसे किसी कस्तुका कहीं मी अभाव नहीं है। इसी लिये वह सत्कार्थवादी है।

सां स्य म त के साथ रा मा नु ज संमत अमका निरूपण तुलना के योग्य है। रा मा नु ज ने अम स्थलमें सत्स्वाति मानी है। उनका कहना है कि जिसे हम शुक्तिका समझते हैं वस्तुतः उसमें रजतांश और शुक्तिकांश दोनों हैं। शुक्तिकामें शुक्तिकांश का बाहुल्य होनेसे वह शुक्तिकाके नाम से व्यवहत मात्र होती है। अत एव शुक्तिकामें जब रजत प्रत्यय होता है तब वह यथार्थ ही है। फिर भी व्यवहारमें निध्या — अम इस लिए कहा जाता है कि चक्षुरादिके दोषके कारण मात्र रजतांशका दर्शन हुआ और शुक्तिकांशका नहीं हुआ। दोषके हट जानेसे

<sup>3. &</sup>quot;संख्यवहारं च वयं नानम्युपास्य कथयामः ।" विद्यह्० २८। "ख्यवहारमनाक्षित्र परमार्थी न देश्यते । परमार्थमनागस्य निर्वाणं नाधिगस्यते ॥" माध्य० २४.१०। २. "यदि काचन प्रतिक्षा तम् स्थाद एव मे भवेद् दोषः । नास्ति च मम प्रतिक्षा तसासैवास्ति मे दोषः ॥" विद्यह० २९ । माध्य० दृ० ए० १६ । ३. "यदि किञ्चिद्धपक्षभेषं प्रवर्तयेषं निवर्तयेषं वा प्रत्यक्षादिभिर्येसद-भावास्येऽद्धपक्षम्मः ॥" विद्यह० २० । ४. प्रमेयक० ए० ४९ ।

शुक्तिकांशका दर्शन होने पर रजतज्ञान निकृत हो जाता है। इस प्रकार रा मा नु ज के मतानुसार न्यवहारमें रजतप्रस्थय बाध्य होनेसे अम कहा जाता है पर वस्तुतः वह यथार्थ ही है।

रा भा नु जने सां ख्यो की तरह सब वस्तुओं की सर्वत्र सत्ता मानी है अत एव उनके मतानुसार परमार्थतः सभी ज्ञान यथार्थ ही होते हैं।

स्त्रप्तिकानोंमें अन्य दार्शनिक जब विषयका अखन्ताभाव मानते हैं तब रामानुज मानते हैं कि उन ज्ञानोंमें मी जीवके पापपुण्यके कारण ईश्वर तक्तकालमावी पदार्थोकी रचना कर देता है—

"यथार्थं समैविज्ञानमिति वेदविदां मतम् । श्रुतिस्मृतिभ्यः सवस्य सर्वोत्तरवप्रतीतितः" ॥ "शुक्त्यादौ रजतादेश्च भावः श्रुत्येत्र चोदितः । रूप्यशुक्त्यादिनिर्देशमेदो
भूयस्त्वद्वेतुश्वः ॥ रूप्यादिसदशस्त्रायं शुक्त्यादिवपर्यभ्यते । अतस्तस्यात्र सङ्गावः
प्रतीतेरिय निश्चितः ॥ कदाविश्वश्चरादेस्तु दोषाच्छुक्त्यंशवर्जितः । रजतांशो गृदीतोऽतो
रजतार्थी प्रवर्तते ॥ दोषद्वानौ तु शुक्त्यंशे गृदीते तिभवर्तते । अतो यथार्थं रूप्यादिविज्ञानं
शुक्तिकादिषु ॥ वाध्यवाधकमावोषि भूयस्त्वेनोषपचते । शुक्तिभूयस्त्ववैकस्यसाकस्यप्रद्वरूपतः ॥ नातो मिथ्यार्थसस्यार्थविषयत्वनिबन्धनः । पर्वं सर्वस्य सर्वत्वे व्यवद्वारव्यवस्थितिः ॥ सन्ने च प्राणिनां पुण्यपापानुगुणं भगवतेव तत्तस्युरुषमात्रानुभाव्याः
तत्तरकालावसानास्तथाभृतास्थार्थाः स्वयन्ते ॥" श्रीभाष्य १.१.१. ।

### ( ४ ) योगाचारसंमत आत्मरूयाति ।

'विज्ञान वादी बैं होंने अस दो प्रकारका साना है। एक सुस्य अस और दूसरा प्रातिभा-सिक अस । व्यवहारमें इसारी इस्त्रियोंकी जितनी शक्ति है उसके अनुसार ही, उसकी मर्यादामें ही रहकर इस सभी अपने संवादि ज्ञानोंको प्रमाण — अआन्त मानकर प्रवृत्त होते हैं । यद्यपि ये इसारे सभी ऐन्द्रियक ज्ञान पारमार्थिक दृष्टिसे अर्थात् योगिज्ञानकी दृष्टिसे आन्त ही होते हैं। जैसे दोनों तैमिरिकोंको परस्पर द्विचन्द्रदर्शनमें संवाद है और एक दूसरे की अपेक्षासे उन दोनोंका ज्ञान उनको अविसंवादि ही माञ्चम होता है। उसी प्रकार हम सभी प्रयाननोंकी ऐन्द्रियक शक्तिमयीदा करीब करीब एकसी है अत एव एक हदतक, हम सभी, अपने कुछ ज्ञानोंको अभान्त और कुछ को आन्त मानकर, अपना व्यवहार चलाते हैं। क्सतुतः जिस इन्द्रिय ज्ञानको हम प्रमाण — अभान्त समझते हैं वह भी योगिज्ञानकी दृष्टिसे अर्थात् पारमार्थिक प्रत्यक्षकी दृष्टिसे अम ही है। जिस अविसंवादके कारण इन्द्रिय ज्ञानको अभान्त समझा जाता है वह अविसंवाद वस्तुतः दृश्य और प्राप्यके एकत्वारोपसे ही घट सकता है ऐसी स्थितिमें पृयग्जनोंका अविसंवादि ज्ञान भी परमार्थ दृष्टिसे अम ही समझना होगा। इसी पारमार्थिक दृष्टिसे ही अनुमान ज्ञानको आन्त कहा जाता है। व्यावहारिक दृष्टिसे तो वह भी अभान्त है।

न्यानहारिक दृष्टिसे भी जो निसंनादि है वह न्यावहारिक या प्रातिआसिक श्रम है। यदि इन्द्रियजन्य कोई ज्ञान पारमार्थिक दृष्टिसे अश्रान्त हो सकता है तो वह साक्षात् अर्थ-

<sup>1. &#</sup>x27;बुद्धिस्ट लोजिक' भाग, १. ए० १५३ । २. ''आन्तं हि अनुमानम्'' न्यायदि० टी० ए० १३।

जन्य अर्थात् प्रथमक्षणभावि इन्द्रियज्ञान ही है, अन्य नहीं । बादके सभी ज्ञान कल्पनाजवित हैं अर्थजन्य नहीं । खलक्षणका साक्षास्कार करनेवाला ज्ञान निर्विकल्पक है, अन्यपदेश्य है, कल्पनापोढ है । जितने भी सविकल्पक ज्ञान हैं, जिन्हें इस इन्द्रियजन्य मानते हैं वे बी इस मतानुसार साक्षात् इन्द्रियजन्य नहीं किन्तु परंपरासे इन्द्रियजन्य है । अत एव सविकल्पक ज्ञान वस्तुतः इन्द्रियजन्य नहीं किन्तु मनोजन्य हैं ।

कोई मी इन्द्रियजन्य झान आन्त नहीं होता । आन्त झान मनोजन्य होते हैं — "मनोजियो हि विअमविषयः" — प्रमाणसमु० १.१९. वृत्ति । सभी इन्द्रियजन्य झान अआन्त ही होते हैं । अत एव दि झा ग ने प्रसक्षकक्षणमें अआन्त विशेषण देनेकी आवश्यकता नहीं समझी ।

ध मों तर ने मी ध में की ति इत प्रस्थक्षक्षणगत अआग्तपदकी दो व्याख्याएँ की हैं। एक व्याख्याके अनुसार तो उन्होंने कहा कि इन्द्रियप्रस्थक्षणान भी आन्त होते हैं। और दूसरी व्याख्याके अनुसार कहा कि अधान्त विशेषणका व्यावकी आन्त ऐसा अनुसान हान है। क्योंकि अनुमानका यद्यपि प्राह्म अनर्थ—सामान्य है तथापि वह अनर्थ—सामान्यमें अर्था-ध्यवसायी होनेसे विपर्यस्त है। जब कि प्रसक्ष अपने प्राह्म विषयमें विपर्यस्त नहीं होता। अत

व्यवहारमें जिस ज्ञानको इस प्रयाजन अस कहते हैं उसका खरूप यो गा चार बो हों ने अपनी दृष्टिसे इस प्रकार प्रतिपादित किया है कि अन्य दार्शनिक जैसा समझते हैं, 'अमस्यव्यें विषय कुछ और है और प्रतिमासित कुछ और होता है' यस्तुतः ऐसी बात नहीं है । विश्वें तस्य तो एक ही है और वह है विज्ञान । विज्ञान भिन्न कोई बाद्य वस्तु है ही नहीं । वह सर्य-प्रकाश विज्ञान मी प्राथमाहकमावसे रहित हैं'। ऐसी स्थितिमें अन्यमें अन्यका प्रतिमास संमव ही नहीं । यो गा चार की दृष्टिसे वस्तुतः आन्तर तस्य विज्ञानका आकार ही बाद्यक्रपसे प्रतीत होता है। यदि अम है तो उसका अर्थ इतना ही समझना चाहिए कि अन्तसास्वमें बाद्यक्रपका आरोप है। उसका प्राथमाहकक्रसपसे द्वीमान करना ही अम है—

"मिमागोपि बुज्यातमा विपर्यासितवृद्यंतैः । प्राह्मप्राह्मसंवित्तिमेव्यानिव स्थ्यते ॥" प्रमाणवा० २. २५४ ।

अर्थके अमावर्ने मी बासनाके कारण प्रतिभासमेद हो सकता है तब अतिरिक्त अर्थको माननेसे क्या लाम ?----

"कस्यचित् किञ्चिदेवास्तर्वासनायाः प्रबोधकं । ततो थियां विनियमो न बाह्यार्थ-व्यवेशया ॥" प्रमाणवा० २,६३६ ।

<sup>1. &</sup>quot;अविकरमणि आगं विकरमोत्पत्तिसारित्रमत्" तरवारीं का० १३०६ | "इसँगं वार्थताझा – त्वरणाक्यं प्रत्यक्षवापारः । उत्प्रेक्षणं तु विकरम्यापारः" – ज्यायिक दी० पृ० २७ । २. शुक्तिस्ट लोजिक माग १. पृ० १५६ । तरवार्यं० पं० पृ० ३९६ । ३. "तथाझान्तप्रहणेवाणि अनुमाने निवर्तिते कश्यनापोवप्रहणं विप्रतिपत्तितिराकरणार्यम् । आग्यं है अनुमानं स्थातिमानेऽमोऽयोध्यव-सायेन प्रकृतावत् । प्रत्यक्षं तु आहे क्यें न विपर्यक्षास् ।" न्यायिक वृद्धिस्ट कोजिकमें संशोधित-पाठ जो दिया गया है वही उत्तर उत्तर किया है—माग्र २ पृ० १७ । मा॰ १. पृ० १५५ । ४. "आग्योऽनुमान्यक्षेत्रास्ति तस्य नानुमयोऽनरः । तसापि नुस्यचोद्यसात् स्वयं सेव प्रकारते" । प्रमाणवा० २,३२७।

यो गा चार की उक्त दृष्टिसे केवल शुक्तिकामें रजतप्रत्यय ही झान्त नहीं किंतु समी सिवयक प्रस्य झान्त हैं। यो गा चार मानता है कि समी प्रत्यों में झानकी अपनी ही ख्याति होती है अत एव आत्मख्याति मानना ही उचित है। झानों में झान्ताझान्तका विवेक छोक-व्यवहारसे हैं। जब बस्तुतः बाध्यबाधकमाव ही नहीं घटता तब प्रमार्थतः झानों में झान्ता- झान्तका विवेक करना संभव नहीं — प्रमाणवा० अ० ५० २५७। वही मु० ५० २३।

सारांश यह है कि जितना मी वासनाका कार्य है चाहे वह संवादि हो या अविसंवादि वह सब मुवा — मिथ्या है । वासनाप्रतिबद्धल ही मिथ्याल है । इस न्यायसे पृथाजनोंके सब व्यवहार वासनाम् छक होनेसे परमार्थतः मिथ्या हैं । व्यवहारमें अविसंवाद होनेसे जहाँ पृथाजन ज्ञानको अम्रान्त समझते हैं वहाँ वह अविसंवाद अविपरीतवासनाप्रबोधम् छक है । और जहाँ विसंवाद होनेसे पृथाजन अमका व्यवहार करते हैं वहाँ वह विसंवाद विपरीतवासनाप्रबोधम् छक है । अर्थात् दोनों स्थळमें वासनाप्रतिबद्धल समानरूपसे है । अत एव ये दोनों व्यवहार परमार्थतः मिथ्या हैं— "कथं तिहैं मृवात्वपरिज्ञानम् ? । वासनाप्रतिबद्धल्यमानादेय । विह्निषं हि मृवार्थल्यम् असदर्थत्यं विसंवादित्यं च । विसंवादित्यं विपरीतवासनाप्रवोधतः । अविपर्यासवासनाप्रवोधतः संवादित्यम् इति । नजु संवादभेदस्ति कथम-सर्वाश्वयः । अविसंवादाकारस्यापि यासनाप्रतिबद्धल्यात् । नाविसंवादिप्रतिभासेऽपि अर्थान्वयव्यतिरेकानुविधानमस्ति । पतदेवासदर्थत्वम्"— प्रमाणवाठ अ० मृ० पृ० ५८ ।

( ५ ) ब्रह्माद्वैतवादिसंमत अनिर्वचनीयरूयाति ।

महाद्वेत वा दिके मतसे सभी प्रपन्न अविधाका विलास है। भा मती टी का में वा च स्प ति-मिश्र ने' अमस्यलमें अनिर्वाच्यल्याति मानी है। उनका कहना है कि मरुमरीचिकामें जल्जानका विषय जो जल है वह सत् नहीं क्योंकि यदि सत् होता तो वह जल्जान मिध्या नहीं कहलाता। वह जल असत् भी नहीं क्योंकि असत् से खपुष्पकी तरह तहिषयक ज्ञान या प्रवृत्ति ही संभव नहीं। वह जल सदसद्र्प भी माना नहीं जा सकता क्योंकि एक तो इस पक्षमें पूर्वोक्त दोनों दोवोंकी आपत्ति होगी दूसरे विरोध के कारण सदसद्र्पका संभव भी नहीं। अत एव ज्ञानप्रतिमासित उस जलका सदसदादि किसी रूपसे निर्वचन अशक्य होनेके कारण उसे अनिर्वचनीय ही मानमा चाहिए। और उसकी ख्यातिको अनिर्वचनीय ख्याति मानमा चाहिए।

भद्दैतवादिओं के मतसे एक ब्रह्म ही सद्रूपसे निर्वचनीय हैं और बाकी सब अविधारूप होनेसे — मायिक होनेसे सदादि किसीरूपसे निर्वचनीय नहीं । अत एव अमस्यलमें आविधक रजत का प्रतिभास अनिर्वचनीय स्थातिरूप मानना उचित है।

विज्ञानवादिओं की आत्मख्याति और अद्वैतवादिओं की अनिर्वचनीय ख्यातिमें नाममात्रका मेद है। दोनों बाह्य वस्तुको न सत् कहना चाहते हैं न असत्। दोनों ही आन्तरिक तत्त्वका

१. "सर्वे प्रस्तयाः अनास्त्रवनाः प्रस्तयस्वात् । इत्सेव नगासम्बन्धं यताःसाकारवेदनस्वम्" प्रमाणवाव अव मुठ पृठ २२ । २. "प्रसार्धतः सकस्ं स्कलिषयमेव, अवदारतोऽधीवषयता" यह सिद्धान्त हे भत एव अवदारमें अर्थका वाध हो तो आन्त, अन्त्या अभान्त – घही पृठ ९८ । ३. अहास्त्रव १.१.१. । प्रमेयकठ पृठ ५१ । ४. सित्सुस्ती पृठ ७९ । ५. "विदासम तु श्रुतिस्मृतीतिहासपुराण-गोवरसम्बूकत्ववायनिर्णीतश्चरतुत्रसमावः सम्वेनेव निर्वाच्योऽवाधितः ।" आमती १.१.१.

ही बाह्यरूपसे प्रतिभास मानते हैं। आन्तरिक तस्त्रको एकने विज्ञान कहा है और दूसरेने अविधा। एकके मतसे विपरीत वासनाके कारण एकरूप विज्ञान का देखीभाव होकर उसकी प्राह्मशरूरूपसे प्रतीति होती है। और दूसरेके मतसे वस्तु सत् नहीं किन्तु अविधानिष्यन-अविधोपादानक रजतकी प्रतीति होती है।

# ५ (६) भीमांसकसंगत अङौकिकार्थस्यातिवाद ।

जिस प्रकार सां ख्य अविध्यानका ज्ञानमें प्रतिभास नहीं मानते उसी प्रकार कुछ मी मां स क मी अविध्यानका प्रतिमास नहीं मानते । उनका कहना है कि दूसरे छोक ग्रुक्तिकामें रजत-प्रव्यय मानकर उसे विपरीत प्रव्यय कहते हैं सो ठीक नहीं । ज्ञानमें इस प्रकारका विपर्यय संमव नहीं है कि विषय कुछ और हो प्रतिभासित कुछ और हो । उन मी मां स कों के मतानुसार वस्तुतः अर्थ दो प्रकारका है। एक व्यवहारसमर्थ और दूसरा व्यवहारासमर्थ । व्यवहारसमर्थ अर्थ छौकिक कहा जाता है और दूसरा अलौकिक । भ्रम माने जानेवाले रजतप्रव्ययका विषय छौकिक रजत नहीं किन्तु अलौकिक रजत है । रजतप्रव्ययमें प्रतिभासित होनेसे वह रजत है पर व्यवहारासमर्थ होनेसे अलौकिक हैं।

मी मां स क सोचते हैं कि ज्ञानमात्रको निरालम्बन तो मान नहीं सकते क्योंकि ऐसा मानने पर निज्ञानबाद और ज्ञून्यबादको अवकाश मिलता है। पर दूसरी और अनस्यलमें रजतके अभावमें मी रजत प्रस्ययका होना स्पष्ट है। यदि सिर्फ अमस्यलमें ज्ञानको निरालम्बन माना जाय तब मी पूर्वोक्त दोनों वौ द्व वादोंको अवकाश मिल जाता है। ऐसी स्थितिमें क्या किया जाय इसी चिन्तामेंसे मी मां स क ने यह रास्ता निकाला कि अमस्थलमें रजतको अलीकिक माना जाय। ऐसा मानने पर फलित यह हुआ कि अमस्थलमें रजतसाध्य कियाका अभाव रजतकी अलीकिकताके कारण है न कि रजतके अभाव के कारण।

परन्तु मी मां स कका यह नया मार्ग भी कण्टकरहित नहीं है। क्योंकि यदि अर्थिकियाकी निष्यति न करना यही अलैकिकताकी कसौटी है तो खप्रप्रस्थयमें भासमान योषिद् आदि अर्थिकियाकारी होनेसे लैकिक ही सिद्ध होगा। इसी तरह जब कूटकार्थापणसे सस्यकार्थापणस्साध्य अर्थिकियाकी निष्यति होती है तब उसे कूट क्यों कहा जाय ?।

## (७) प्रभाक्तसंमत अस्यातिवाद ।

वृद्ध मी मां स कों ने ने या यि का दि की तरह विपरीत स्थाति मानी है किन्तु प्रभा कर ने मी मां स क संमत खतः प्रामाण्यवादके साथ उस विपरीतस्थातिबादका स्पष्टतः विरोध देखा । उन्होंने तर्क किया कि यदि कोई ज्ञान अयथार्थ भी हो, मिध्या भी हो, विपरीत भी हो तब यथार्थज्ञानका खतःप्रामाण्य घट नहीं सकता, जो कि मी मां स क का मुख्य सिद्धान्त है । क्योंकि यथार्थ ज्ञानमें भी सहज शंकाका अवकाश रहेगा कि यह ज्ञान मिध्या तो नहीं ?। उस शंकाको दूर करने के निमित्त यथार्थ ज्ञानको अवाधित सिद्ध करने के लिए बाधकाभावका निर्णय आवश्यक हो ही जाता है। अर्थात् बाधकाभावनिश्चय सापेक्ष ही प्रामाण्य निश्चय होने के कारण यथार्थ ज्ञान भी परतः प्रमाण सिद्ध होगा न कि खतः।

१. न्यायमं० पृ० १७२ । अञ्चस० पृ० २४५ ।

दूसरा तर्क प्रभाकर ने यह भी किया कि यदि अन्यदेशस्य रजतका अन्यत्र भान हो जाय तब अस्यन्त असत् का भी भान क्यों न हो है। अमस्यलीय विवक्षित देशमें जब अन्यत्र सत् भीर अस्यन्तासत् का असल्ब समान ही है। तब शून्यबाद ही फलित होगा। अत एव विपरीत-ख्याति माननेका मतलब होगा कि शून्य वाद को अवलम्बन देना।

उक्त इन दोनों दोषोंसे बचनेके छिए प्रभाकरने अख्यातिवादका एक नया मार्ग निकाला । यही मार्ग अप्रहण विवेकाप्रहण, स्मृतिप्रमोष और विवेकाख्याति के नामसे व्यवहृत होता है ।

प्रभाकर कहता है कि यह संभव नहीं कि चक्षुरादि इन्द्रियोंका संपर्क तो किसी अन्यसे हो पर प्रस्यक्ष ज्ञान हो अन्यविषयक — "तस्मात् स्कम् — अन्यसंप्रयुक्ते चक्कुष्यन्यविषयं सानं न प्रस्यक्षम् – इति " – बृहती पृ० ६६ ।

राबर खामिने अपने भाष्यमें वृत्तिकार का प्रसक्षविषयक मत उद्भृत किया है। वृत्तिकारके राब्द ये हैं — "यत् प्रस्यक्षम् न तत् व्यभिचरित, यत् व्यभिचरित न तत् प्रस्यक्षम्। किन्ति विस्वक्षम् १, तत्संप्रयोगे पुरुषस्य इन्द्रियाणां दुक्तिजन्म सत्प्रस्यक्षम्। यद्विषयं द्वानं तेनैव संप्रयोगे इन्द्रियाणां पुरुषस्य दुक्तिजन्म सत्प्रस्यक्षम्। यदन्यविषय- कानमन्यसंप्रयोगे भवति न तत् प्रसक्षम्" शावरः १.९.५.।

कृ तिकार को सामान्यतः इतना इष्ट है कि प्रस्थक्ष और व्यभिचारि ये दो परस्पर विरुद्ध हैं। अन्यके संप्रयोगसे अन्यविषयक ज्ञान प्रस्थक्ष नहीं कहा जा सकता अर्थात् सत् प्रस्थक्ष नहीं कहा जा सकता प्रस्थक्षामास — आन्त प्रस्थक्ष भले ही कहा जाय। किन्तु प्रमाकर उसका मतल्ब कुछ और समझता है। प्रमाकर का मन्तव्य है कि चक्षुका संप्रयोग जिस आकारयुक्त बस्तुके साथ है उसी आकारको विषय करनेवाला प्रस्थक्ष ज्ञान हो सकता है। चक्षु किसी अन्यसे संप्रयुक्त हो और तदुत्पन्न ज्ञानका विषय कोई अन्य ही हो यह बात असंभव है। क्योंकि यदि असंप्रयुक्त आकारको भी प्रस्थक्ष ज्ञानका विषय माना जाय तब अन्धपुरुष को भी श्रुक्तिकामें रजतका प्रस्थय हो जाना चाहिए। जैसे चक्षुष्मान् को अमस्थलमें रजतके साथ चक्षुसंपर्क नहीं उसी प्रकार अन्धको भी नहीं है। किर भी अन्धको श्रुक्तिकामें रजतप्रस्थय नहीं होता और चक्षुष्मान् को होता है। अत एव प्रभाकर मानता है कि सभी प्रस्थक्ष ज्ञान यथार्थ ही होते हैं । जिस प्रस्थयमें जो आकार प्रतिभासित होता है वही उसका वेद्य — विषय — आलम्बन है और जो प्रतिभासित नहीं होता वह अवेद्य — अविषय — अनालम्बन है । अत एव

१. "मवता शून्यबाद-परतःप्रामाण्यप्रसक्तिभयात् स्मृतिप्रमोषोऽभ्युपगतः, विपरितक्षातां त्योर-वद्वंमावित्वात्" — सन्मति ० टी० पृ० २७ पं० ३८ । २. "कथं तर्हि विपर्ययः ? । अग्रहणादेवेति वदामः" — मृहती पृ० ६६ । २. मृहती० पं० पृ० ६६ । ४. मृहती पृ० ७३ । ५ विदेक=मेद, अक्साति=अग्रह=अग्रहण प्रकरणपं० नयवीथिप्रकरण पृ० ३२,३४ । न्यायकु० पृ० ५२ । ६. "व श्वम्यसंप्रयुक्ते चश्चपि अन्यास्त्रम्बस्य ज्ञानस्य उत्पत्तिः संभवति, अन्यस्यानुत्पादात् इत्युक्तम् । अत्य प्वेद्युच्यते — नाम्याकारमास्त्रम्बनमम्याकारस्य ज्ञानस्योत्पत्तिहेतुः इति" — बृहती पृ० ६४ । ७. "यथार्थं सर्वमेषेष्ठ विज्ञानमिति सिद्यपे । प्रभाकरगुरीभीवः समीचीनः प्रकाश्यते ॥ १॥" प्रकरण-पं० प० ३२ ।

रजत प्रस्थिमें रजत ही को आलम्बन मानना उचित है, शुक्तिकाको नहीं । क्योंकि अन्यमें अन्यका भाग प्रतीतिपराहत है ।

इसीसे अमस्थलमें रजतप्रस्थय प्रस्यक्ष नहीं हो सकता 'न तत् प्रस्थां' किन्तु 'सगरण' है। जब कोई पुरुष रजतसदृश शक्तिकाका प्रत्यक्ष कर रहा हो पर वह किसी इन्द्रियादिगत दोषके कारण रजत और शुक्तिकाके भेद - बैछक्षण्यका प्रहण न करके मात्र दोनों के सादश्यका ही प्रहण करे तब उस पुरुषको ऐसे साइश्यविषयक प्रत्यक्ष ज्ञानसे रजतविषयक स्मरण हो जाता है। वह पुरुष मनोदोषके कारण उस प्रत्यक्ष और स्मरण ज्ञानके मेदका तथा प्रस्थक्षविषय शुक्तिका और स्मरणविषय रजतके पारस्परिक मेदका भी प्रहण कर नहीं पाता । ऐसी दशामें वह शुक्तिकाको ही रजत कह देता है । एकखाध्यवसायके कारण जो भेदाग्रह — विवेकाल्याति — स्पृतिप्रमोष होता है वही विपर्यय — अम कहा जाता है — "कर्य सर्हि विपरीतप्रहाः ? । उच्यते विषयान्तरं सहशमवलम्ब्यागृहीतविवेकं यत् ज्ञानमुर्ग्न तत् सदशविषयान्तरे स्षृतिकानहेतुतां प्रतिपद्यते - 'सरामि' इति कानशून्यस्य' -बृह्ती पु० ६५। प्रकरणपं० ३४।

सारांश यह है कि दृश्तिकार ने इस रजत प्रखयको जहाँ 'न तत् प्रस्क्षं' इतना ही कहा था. प्रभाकर उसे स्मरण कह देता है। अर्थात् प्रभाकरके मतसे वह रजत हान प्रत्यक्षाभास -मिच्या प्रत्यक्ष नही किन्तु यथार्थ स्मरण है इस प्रकार 'इदं रजतम्' यह एक ज्ञान नहीं किन्तु दो ज्ञान हैं - 'इदं' निषयक प्रत्यक्ष और रजतनिषयक स्मरण । जब अन्य दार्शनिकोंने इसे एक ही हान माना है तब प्रभाकर ने 'सर्व हानं यथार्थ' इस सिद्धान्तकी रक्षा करने के छिए इसे दो ज्ञानोंमें विभक्त किया है।

जयन्त ने प्रभाकर संगत विवेकाल्याति का प्रबंध खण्डन किया है। जयन्त ने प्रस्यमिहाके ष्टान्तसे 'इदं रजतम्' इस प्रत्ययको एक - अखण्ड सिद्ध किया है - न्यायमं० प**०** १६६ । और स्पष्ट आक्षेप किया है कि प्रभाकरका यह सिद्धान्त धर्मकी तिसे चुराकर लाया गया है - "भुतमिदं यदत्र भवद्भिः धर्मकीर्तिगृहादाहतं 'हत्त्यविकल्यावधीवेकीकृत्य प्रवर्तते' इति"। - पू० १६७ । धर्मकीर्तिने जैसे दश्य और विकल्पके एकत्वाध्यवसायसे प्रवृत्ति मानी है वैसे ही प्रभाकर ने भी स्मरण और अनुभवको एक मान करके पुरुषकी प्रवृत्ति अनुभृत इस्तिकामें ही मानी है। जयन्त का कहना है कि प्रभाकर की वह चोरी भी उसके खार्यको पृष्ट नहीं करती - पृ० १६७।

अखिरमें जयन्तने यह भी कह दिया है कि खतःप्रामाण्यकी रक्षांके लिये तथा शून्यवादका निरास करने के छिये जो प्रभाक रने यह नया बाद स्थापित किया है सो ठीक नहीं। इससे न तो परतःप्रामाण्य निरस्त होता है और न शून्यवाद ही। इसके निरासके लिये कुछ और ही युक्ति देना चाहिए-

"न चैतयापि परतः प्रामाण्यमपद्दन्यते । न चैष शून्यवादस्य प्रतिकारक्रियाकमः ।

196

<sup>🤋.</sup> बन्न भूमो य एवार्थो यस्यां संविदि भासते । वेदाः स एव नान्यद्धि वेद्यावेदास स्वक्षणम् ॥ २३ ॥ इदं रजतमित्यत्र रजतश्चावभासते । तदेव तेन वेद्यं स्वार् म तु शुक्तिरवेदनात् ॥ २४ ॥ तेनाण्यस्यान्यया भावं प्रतीसेव पराहतम् । परस्थिन् भासमाने हि न परं भासते बतः ॥ २६ ॥'' प्रकरणपं० पृ० ३३ ।

भथास्ति काचित् परतः प्रामाण्यस्य निषेधिका । शून्यभादस्य या युक्तिः सैष वाष्या किमेतया ॥" – न्यागर्म० पृ० १६९ ।

### ८ - नैयायकादिसंमत विपरीतस्याति ।

न्या य - मैं शे वि क, जै न, कु मा रिल आदिको विपरीतल्याति इष्ट है। पूर्शेक्त ख्यातियोंसे विपरीतल्यातिका वेलक्षण्य स्पष्ट है। प्रभा कर की तरह दो ज्ञान नहीं किन्तु एक ही प्रस्पय मानकर सभी विपरीतख्यातियादी प्रमकी उपपत्ति करते हैं। विपरीतख्यातियादके अनुसार बाह्य वस्तुएँ सर्वया झानरूप या शून्यरूप या सर्वत्र सत् रूप नहीं है, अतएव इस वादमें आत्म ख्याति या असत् ख्याति या असत् ख्याति को अवकाश नहीं है। विपरीतख्यातिवादमें बाह्य वस्तुओंका निर्वचन शक्य है अत एव इस वादमें अनिर्वचनीयख्याति भी संभव नहीं। बाह्य वस्तुओंका लैकिकालीकिक रूपसे विभाग भी विपरीतख्यातिवादको मान्य नहीं। अत एव इस वादमें अलैकिकाल्यातिको भी अवकाश नहीं। विपर्ययका मतल्य यह है कि अन्य आल्यकनमें अन्य प्रत्ययका होना। श्रुक्तिकामें श्रुक्तिकाप्रत्यय ही अविपरीत प्रस्य है और रजतप्रत्यय विपरीत, जो कि इन्द्रियादिके गुण दोनोंका फल है। दोषके कारण श्रुक्तिका निजरूपसे प्रत्यक्ष न होकर रजतरूपसे दिखती है। रजतसदश श्रुक्तिकाके दर्शनजन्य रजत-स्मृतिके कारण श्रुक्तिकामें ही रजतकाद दर्शन होता है। वर्थात् हृदयमें परिस्फुट रजतका बाह्य श्रुक्तिमें दर्शन करना ही रजतिवर्थय है। बाह्यार्थ रजत नहीं पर श्रुक्तिका है अतएव यह प्रस्यय विपरीय हैं। श्रुक्तिकामें रजत दर्शन रजतस्मृतिजन्य प्रत्यक्ष ज्ञान है, न कि स्मृति। यही स्मृतिप्रमोष और विपरीतख्यातिका मेद है।

#### **४ - दोषमीमांसा** ।

किसी दार्शनिकने अमज्ञानको निर्दोष नहीं माना है। अत एव समीने अपनी अपनी दृष्टिसे दोषोंकी मीमोसा की है।

उ यो त कर ने स्पष्ट कहा है कि विपर्धयक्षानमें क्षानको व्यभिचारि मानना चाहिए अर्थको नहीं। निरुक्त कार के वचनको उद्भुत करके वाच स्प ति मिश्रने कहा है कि 'स्थाणुको अध्य पुरुष नहीं देखता यह कोई स्थाणुका अपराध नहीं है, यह अपराध तो पुरुषका है।' वैसे ही इन्द्रियसे प्रयम मरीचिकाका निर्विकल्पकज्ञान होता है पर जब सविकल्पकज्ञानका अवसर आता है तब मरीचिकासे उपघात होनेके कारण इन्द्रिय अपना कार्य ठीक ठीक कर नहीं पाती अतएव विपर्यय हो जाता है। अर्थात् मरीचिवषयक जलप्रस्थरूप सविकल्पक्षान हो जाता है। सारांश यह है कि दोष अर्थका नहीं, द्रष्टाका है या उसके साधनका है।

प्रशस्त पाद को भी वही विचार मान्य है - देखों पृ० ५६८ १ व्यो० ५६९ । बौ द्वों के मतसे ऐन्द्रियक प्रक्षक्षमें इन्द्रियोंकी ही मुख्यता है। अत एव बौ द्वों ने माना है कि

<sup>1. &</sup>quot;सहरापदार्थदशंनोञ्जूतस्त्रायुपस्यापितस्य शततस्त्रात्र प्रतिमासनमिति ।" "इत्ये परिस्कुरतो-द्रथेस्य बहिरवभासनम् । न चैतावतेयमाध्मस्यातिरसस्त्यातिर्वेति वक्तव्यम् । विज्ञानाद्विष्केदमतीतेः स्रतम्तासर्थप्रतिमासाभावाधेति । सत युव पिहितसाकारा परिगृहीतपराकारा द्वाकिकेवात्र प्रतिमातीति" न्यायमं० पृ० १७० । २ देखो न्यायया० पृ० ३७ । सात्पर्य पृ० १३२ ।

अधिपतिके दोषके कारण ही मिथ्याप्रस्थय होता है। अन्य जितने भी दोष हों वे सभी मिछकर इन्द्रियों में ही विकार करते हैं। जब तक इन्द्रियाँ विकृत नहीं होतीं तबतक मिथ्याझानका संभव नहीं !

जैन दृष्टिसे आत्माकी मुख्यता है। अत एव उसके अनुसार मुख्य रूपसे प्रमाताका ही दोष अमका निमित्त है। समी दोष मिलकर प्रमाताको ही विकृत कर देते हैं तब प्रमाता आन्त- ज्ञान करता है। शुक्तिका मौजुद हो, इन्द्रिय निर्दोष हो, आश्रय मी दोषमुक्त हो फिर मी यदि प्रमाता शुक्तिकामें रजतमान करता है तो वह उसीका दोष है। जहाँ विषय, साधन आदिका दोष हो वहाँ मी वह दोष आत्माकी मोहावस्था ही के कारण अपना कार्य करता है। इस लिये जैन दृष्टि यही मानती है कि अन्य समी दोष आत्मदोषके सहायक होकर ही मिथ्याग्रस्थयके जनक हैं, पर मुख्यत्या जनक आत्मदोष मोह ही हैं।

मी मां स कों ने इन्द्रिय, मन और बाह्य अर्थ इन तीनोंमेंसे किसी एकके दोषके कारण आन्तज्ञानकी उत्पत्ति मानी है। आन्तज्ञान उत्पन्न हुआ मी हो पर यदि दोषज्ञान हुआ न हो तो पुरुष उस ज्ञानको प्रमाण मान कर ही प्रश्वत्त होता है। जब तक बाधक प्रस्पय न हो तब तक अमज्ञान प्रमाण ही माना जाता है। जब बाधक प्रस्पय उत्पन्न होकर मिध्यात्वकी प्रतीति करा देता है तमी वह प्रवर्तकज्ञान आन्त माना जाता है।

इसी प्रकार अद्वेतवादिओंका कहना है कि मुख्य दोष अविधा, वासना, माया, अध्यास ही है। उसीके कारण इन्द्रियोंमें विकृति होनेसे अमकी उत्पत्ति होती है।

### ५ - प्रत्यक्षेतर अम ।

यहाँ तक जो विवेचन किया गया है वह प्रत्यक्षत्रम का है। जैन दर्शन में मित, श्रुत भीर अवधि इन तीन झानोंमें निपर्धय होनेकी मान्यता हैं। अवधि झान पारमार्थिक प्रत्यक्ष है। मितिझान परोक्ष है किन्तु ज्यावहारिक दृष्टिसे इन्द्रियजमितिझान प्रत्यक्ष मी कहळाता है। पर श्रुतझान तो परोक्ष ही है। अत एव प्रत्यक्ष और परोक्ष उभय झानोंमें जैनदर्शनके अनुसार अम का संभव है। इसी बातका स्पष्टीकरण विद्यान न्दने बहुत ही सुंदर ढंगसे किया हैं।

विद्यानन्द ने विपर्ययके सहज और आहार्य ऐसे दो मेद किये हैं। उपदेशके बिना होने-बाला विपर्यय सहज है, जब कि उपदेश से होनेवाला विपर्यय आहार्य है।

१. "सर्वेरेष च विश्वमकारणेः इन्द्रिय-विषय-बाह्याध्मकाश्रयगतिरिन्द्रियमेव विकर्तव्यम् । अविकृत इन्द्रिय इन्द्रियश्चाम्यकोगात्" ज्यायिक टी० पृ० १७ । २. "मिय्यात्वं श्रिषु बोधेषु इष्टिमोहोद्याश्चवेत् ॥ १४ ॥ यथा सरस्रसाखान्क्रस्य कहुकत्वतः । श्विष्ठस्य प्रयसो इष्टः कहुभावस्याविश्वः ॥ १९ ॥ स्थासनोऽपि मिथ्यात्वपरिणामे सर्ताध्यते । मलाविसंविदां ताहिक्षण्यात्वं कस्यचित् सदा ॥ २० ॥ सस्त्याध्यक्ते ० पृ० २५६ । इ. "याधकं हि यश्च शानमुख्यते 'नेतदेवं, मिथ्याश्चानम्' इति तद्व्यसंयोगे विपरीतं । " यश्चराहि चश्चराहिभारवहतं मनो भवति, इन्द्रियं वा तिमिराहिभाः, सोक्ष्यविभिर्धाक्षो चा विषयः ततो मिथ्याश्चानम् । अनुपहतेषु हि सम्यन्त्रानम् । " क्यं दुष्टाद्रावगम इति चेत् । प्रवक्तानिवस्त्रको न चेहोपमवगच्छेमहि प्रमाणाभावाद्रुष्टमिति मन्येमहि । तस्माधस्य च दुष्टं करणम्, यत्र च मिथ्येति प्रस्तयः, स युवासमीचीनः प्रस्तयो नाम्य इति" शावर् १.१.५ । ५. "मतिश्चतावश्यो विपर्वयश्च स्वर्थं शरवार्थं १.३२ । ५. तत्त्वार्थं यत्रे १ ए० २५७ ।

मितिज्ञानके अवप्रहादि धारणापर्यंत मेदोंमें जो विपर्यय है वह सहज है क्योंकि उसमें उपदेशकी अपेक्षा नही है। भारणाका एक विशेषमेद स्मृति है उसमें भी सहज विपर्यय है। स्मृति परोक्षज्ञान है। अनुमृत वस्तुका अनुभूतरूपसे स्मरण ही स्मृतिविपर्यय है।

प्रथमिश्वानका अम शुगपजातिशिशुमें स्पष्ट है । या सदश 'घट'शन्दको सुनकर 'यह वहीं 'घट'शन्द है जो मैंने पहले सुना था' ऐसा ज्ञान करना प्रत्यमिञ्चानभम है। सादश्यमें एकताका ज्ञान होनेसे यह अम कहा जाता है। बस्तुतः सभी शन्द वक्ताके प्रयत्नसे उत्पन्न होते हैं किन्तु मीमां सक भिन्न शन्दोंको मी सादश्यके कारण एक समझ कर नित्य मानता है। अत एव उपर्युक्त प्रत्यमिञ्चान जो मीमां सक को होता है वह प्रत्यमिञ्चामास है। क्योंकि विषय है तिर्यसामान्य किन्तु उसमें वह कर्ष्यता सामान्यका बोध करता है।

इसी प्रकार लिङ्गलिङ्गिसंबंधश्वानरूप तर्क भी विसंवाद होने पर विपरीत कहा जाता है। खार्यातुमानसक्त्रमें हेलामासजन्य लिङ्गिहान अनुमानका विपर्धय है।

स्मृति, प्रत्यभिज्ञान तर्क और स्वार्थातुमान ये परोक्ष मतिविशेष हैं । उक्त रीतिसे समी मस्यज्ञान सहज विपर्यय है।

श्रुताज्ञान जो चक्षुरादिमतिपूर्वक है वह सहज निपर्यय है । क्योंकि वह परोपदेशनिरपेक्ष होता है। निन्तु श्रोत्रमतिपूर्वक श्रुताज्ञान आहार्य निपर्यय है, क्योंकि वह उपदेशसापेक्ष है।

श्रुताझानरूप साहार्य विपर्ययके विचानन्द ने दो मेद किये हैं । एक सिंहचयक और दूसरा असिंहचयक । प्रचमके जो उदाहरण उन्होंने दिये हैं उनमें से कुछ ये हैं—

- (१) खरूपादि चतुष्टयकी अपेक्षासे सर्व वस्तुओं के सद्रूप होने पर मी श्रून्य वाद भागना।
  - (२) अ प्राक्षप्राह्कभाव होने पर मी विज्ञान वाद । ब - कार्यकारणमाव होने पर भी न झा दैत । क - वाच्यवाचकमाव होने पर भी शब्दा देत ।
  - (३) अ सर्व वस्तुओं में साहरूपके होने पर मी तथा गत संगत वैसाहरूपवाद । ब — सर्व वस्तुओं में एकल होने पर मी सर्वथा साहरूपका स्तीकार ।
  - ( ४ ) द्रव्य और पर्यायमें मेदामेद होने पर भी नै या यि क संगत अखन्त मेद ।
  - (५) जीवका अस्तित्व होने पर मी चार्वा क संमत नास्तित्व।
  - (६) अजीवका अस्तित्व होने पर भी हस वाद । इसी प्रकार असदिषयक आहार्य विपर्यय के विषयमें विषान न्द ने ये उदाहरण दिये हैं —
  - (१) समी वस्तुएँ पर द्रव्यादिकी अपेक्षासे असत् होने पर मी सदेकान्तवादका स्वीकार।
  - (२) अ प्रतीत्मारूढ प्राह्मभादकभाव नहीं होने पर मी योगा चार संगत प्रतीत्मारूढ प्राह्मपादकभाव ।

इसी प्रकार उपर्युक्त 'सत्' पश्चके उदाहरणोंसे उलटा असत् पक्षमें घटा लेना चाहिए। अवधिज्ञानका विपर्यय विमंग नामसे प्रसिद्ध है। उसका सहज विपर्यय ही होता है। क्योंकि वह परोपदेशसापेक्ष नहीं है। विधानन्द ने विस्तारसे विपर्ययका विवेचन किया है उसमें जो आहार्य विपर्यय है उसके उदाहरणोंनें सभी दार्शनिकोंके मतसे मेद हो सकता है । क्योंकि जै नों के मतसे अस वाद आहार्य विपर्यय है जब कि ब्रह्म वाद के अनुसार मेद वाद ही आहार्य विपर्यय है। इसी प्रकार सभी दार्शनिक संख्यासजन्य ज्ञानको सन्यम् मानते हैं और अन्यान्य शासजन्य ज्ञानको विपरीत मानते हैं।

प्रशस्त पाद ने स्नागम दक्षिते ऐसे आहार्य विपर्ययोंका वर्णन किया है और ब्यो म शि व ने उसका पछवन किया है - देखों ० क्यो ० पृ० ५%२ ।

## ६ - प्रामाण्यिकता ।

जैन दर्शन संमत अने का न्त वा द की ज्यापकतामें ऐसा संदेह किया जाता है कि यदि अनेकान्त सर्वन्यापक है तब प्रमाण मी अप्रमाण होना चाहिए और अप्रमाण मी प्रमाण होना चाहिए। अन्यया अनेकान्तको सर्ववस्तुन्यापि कैसे कहा जा सकता है!। इस शंकाका समायान विश्वान न्द ने विभ ज्य वा द का आश्रयण करके किया है। उस प्रसंगमें अक छंक की युक्तियोंका आश्रयण करके विश्वान न्द ने अम झानका भी प्रामाण्य सिद्ध किया है। इन्द्रिय-दोषजन्य चन्द्रह्मयदर्शनमें संख्यांशके विषयमें विसंवाद होनेके कारण संख्याहान अप्रमाण है सही पर चन्द्रके खरूपांशमें तस्त्रहान — सम्यन्द्रान — अविसंवादि झान होने से, उस अंशमें वह झान प्रमाण ही है। अत एव कोई अम एकान्ततः अम नहीं कहा जा सकता । झानोंमें प्रामाण्येतर व्यवस्था प्रायशः संकीर्ण है— "तेन प्रस्यक्षतत्रामासयोदि प्रायशः संकीर्ण-प्रामाण्येतर व्यवस्था प्रायशः त्रायशः संकीर्ण होन्यादि संक्यादि सिक्सावत्राचि सक्तात्राचे स्वयादि सिक्सावत्राचे सक्तात्राचे सक्तात्राचे स्वयादि सिक्सावत्राचे सक्तात्राचे सक्ता सक्ता होत्राचे सक्तात्राचे सक्ता

यदि किसी ज्ञानमें प्रामाण्य या अप्रामाण्य नियत नहीं है तब किसी एक ज्ञानको प्रमाण कीर दूसरेको अप्रमाण कहा जाता है सो कैसे सिंद्र होगा !। इस प्रश्नके उत्तरमें अ क छ क ने कहा है कि संवाद या विसंवादके प्रकर्षकी अपेक्षासे प्रामाण्य या अप्रामाण्यका व्यवहार किया जाता है। जैसे कस्तुरिकादि इन्यमें स्पर्शादि गुणोंकी अपेक्षा गन्धगुणकी मात्रा उत्कट होने से वह गन्धद्रव्य कहा जाता है वैसे ही जिस ज्ञानमें संवादकी अपेक्षा विसंवादकी मात्रा अधिक हो उसे अप्रमाण कहा जाता है। अमज्ञानोंमें संवादकी अपेक्षा विसंवादकी मात्रा अधिक है अत एव व्यवहारमें उन्हें अप्रमाण कहा जाता है—"तरमक्षीपेक्षया व्यवहेशस्यक्या गन्धादिव्यक्या व्यवहेशस्यक्या व्यवहेशस्यक्या गन्धादिव्यक्या करना किया किया है

एक और दृष्टिसे भी अममें प्रामाण्याप्रामाण्यका विचार हो सकता है। सपरप्रकाशवादी जैन-बोद्ध दृष्टिसे सभी अमहान सपरसंविद हैं। अत एव वे स्वांशमें प्रमाण और परांशमें भप्रमाण हैं—"सकपे सर्वमधान्तं परकपे विपर्ययः"। प्रमाणवा० अ० मु० पृ० ५१। आप्तमा० का० ८३।

पृ० २३. पं० २८. 'विपरीतख्याति' विपरीतख्यातिके खण्डन-मण्डनके लिए देखो

१. अष्टराती का० १०१। अष्टस० ए० २७६। तस्यार्थको० ए० १७०।

न्या य कु सु द च न्द्र और उस पर संपादककृत ढिप्पणियाँ पृ० ६४-६६ । तथा प्रमेयक० पु० ५२-५९।

पृ० २३. पं० २९. 'स्मृतेः प्रमोषः' प्राभाकः र संगत स्मृतिप्रमोषका विस्तृत खण्डन सर्वप्रथम प्रज्ञाकर गुप्त ने किया जान पडता है। देखो प्रमाणवा० अ० पृ० २५८ । तथा मुद्रित ए० १८। तदनम्तर अन्य दार्शनिकोंने भी तदनुसारी खण्डन किया है। देखो — ब्यो० पृ० ५३९। न्यामं० पृ० १६४। तस्वो० पृ० ९७। तात्पर्यं० पृ० ८७। सन्मिति० दी० पृ० २७,३७२। न्यायकु० पृ० ५२। स्याद्वादर० पृ० २०४। शास्त्रदी० पृ० ४९।

स्मृतिप्रमोषकी स्थापनाके लिये देखो नृहती० पृ० ६४,६६,७३ । प्रकरणपं० पृ० ३२ । पृ० २४. पं० १४. 'वह्यामः' देखो, ६ १७.

पृ० २४. पं० १७. 'अलोकिकत्वम्' अलोकिकस्याति मी मां स के क दे शी को मान्य है। देखो प्रमाणवा० अ० पृ० २५८ । न्यायमं० पृ० १७२ । कन्दको पृ० १८९ । न्यायकु० पृ० ६४ । स्याद्वादर० पृ० १३४ ।

पृ० २५. पं० ३. 'प्रमाणामावात्' सन्मितिटीकामें मेदप्राहक प्रमाणाभावका जो विस्तारसे वर्णन है उसीका संक्षेप शान्स्याचार्यने किया जान पडता है । देखो सन्मिति० टी० पृ० २७३, पं० १९ । शन्दसादश्यके लिये देखो न्यायकु० पृ० १४९ ।

पृ० २५. पं० १०. 'ग्रजिविकल्पायते' हिर भद्र स्रिने यो गहि समु च यमें कुतर्ककें उदाहरणमें हिस्तिविषयक प्राप्ताप्राप्तिविकल्पोंका उल्लेख किया है और उनकी निःसारता बताने हैं। अत एव विकल्पोंकी निःसारता बताने के लिये 'ग्रजिवकल्पायते' यह प्रयोग कर है ऐसा समझना चाहिये। उस प्रत्यका पाठ यह है— "जातिप्रायक्ष सर्वोऽयं प्रतीतिफल्लबाधितः। इस्ती व्यापाद्यस्युक्ती प्राप्ताप्राप्तिवकल्पवत् ॥ ९१ ॥ जातिप्रायक्ष दूषणामासप्रायक्ष सर्वोऽयं कुतर्कः। प्रतीतिफल्लबाधितः। सर्वोऽयं कुतर्कः। प्रतीतिफल्लबाधितः इति हत्वा। प्रतदेवाह— 'हस्ती व्यापादयति' उक्ती मेण्डेन । किमिवेस्याह—प्राप्ताप्ताप्तिवकल्पवत् । किमिवेस्याह—प्राप्ताप्ताप्तिवकल्पवत् । किमिवेस्याह—प्रतिवागच्यत्रः क्रतिवागच्यत्रः स्वाधिकल्पवत् । किमिवेस्याह—प्रतिवागच्यत् । क्रिकेस्यायिकल्पाच्यति' इति वा । तदाऽपरिणतन्यायद्यास्य भाव—'रे रे वटर किमेवं युक्तिवाद्यं प्रलगिति। तथाहि— किमयं प्राप्तं व्यापादयति, किं वाऽपात्तिति । आद्यपक्षे भवत एव व्यापत्तिप्रसन्तः, प्राप्तिमायत्।' एवं यावदाह तावद्यस्तिना गृहीतः स कथमपि मेण्डेन मोचित इति।'' ग्रोगट० पृ० ९१।

प्राप्ताप्राप्त विकल्पोंके अलावा गजिकल्पोंका एक दूसरा रूप मी नादी देवसूरि ने दर्शाया है। श्रीर उपसंद्वारमें कहा है कि इन विकल्पोंसे जैसे इस्तीके खरूपका अपलाप नहीं किया जा सकता वैसे ही अप्रामाणिक विकल्पोंसे प्रमाणसिंद्धका निरास नहीं किया जा सकता। विकल्प वे हैं—"कि सर्व अन्धकार निकल्प मूळकान् कवलयित, कि वा वारिवादोऽय बजाकावान् वर्षित गर्जति च। यहा बान्धवोऽयं -'राजद्वारे हमशाने च यस्तिष्ठति स बान्धवः' इति परमाचार्यवचनात् । अथवा योऽयमासक्तमेदिनीपृष्ठमतिष्ठाची पुरुषस्तस्य उद्घायेयं स्त्यानीमूतेति॥" स्यादादर० पृ० १४५।

पृठ २५. पंठ १०. 'मेदः' मेदसाधकप्रमाणोंके विस्तारके लिये देखो, सन्मिति० टी० पृठ २८५ । शब्दसादस्यके लिये -- न्यायकु० पृठ १५३ । पृ० २५. पं० १२. 'अमेदः' तुलना — न्यायकु० पृ० १५६. पं० १३ । पृ० २५. पं० १८ 'किश्व' इस पंक्तिमें जो पाठशुद्धि की है उसके आधारके लिए देखो — न्यायकु० पृ० १५४. पं० २६ ।

पृ० २५. पं० २३. 'प्रतिपादियिष्यते' - देखो, का० १६. § १-६ ।

पृ० २५. पं० २४. 'आत्मख्याति' आत्मख्यातिके समर्थनके लिये देखो, प्रमाणवा० अकं० मु० पृ० २२ । खण्डनके लिये देखो — न्यायमं० पृ० १६४ । तात्पर्य० पृ० ८५ । न्यायकु० पृ० ६२ । स्याद्वादर० पृ० १२८ ।

उपाध्याय य शो नि ज य जी ने ख्यातिवादका एक खतंत्र प्रकरण बनाकर अष्टसहस्तीके विवरणमें सिनिविष्ट किया है — "यशोविजयनामेत्थं साधुर्न्यायविशारदः । स्पष्टं निष्टंकयामास स्यातीरप्टगरिष्टचीः ॥ १॥" — अष्टस० वि० प्० ३९८ ।

पृ० **२५. पं० २५. 'बाधकं'** तुलना –

"बाधकः किं तदुच्छेदी किंवा ब्राह्मस्य द्वानिकृत्। ब्राह्माभावे सापको या त्रयः पक्षाः परः कुतः॥"

इन निकल्पोंके द्वारा प्रज्ञाकरने किस्तारसे बाधकका निराकरण किया हैं — प्रमाणवा० अर्तं० मु० पृ० ४२ । सन्मति० टी० पृ० १२. पं० १२ ।

पृ० २५. पं० २८ 'चक्रकम्' देखो - पृ० २१. पं० २२।

पृ० २५. पं० २९. 'समानजातीयम्' ये निकल्प बाधकज्ञानके हैं। संवादकज्ञानके विषयमें मी ऐसे ही निकल्प करनेकी प्रथा है। देखो, सन्मति० ठी० पृ० ५. पं० ३५ । और प्रस्तुत मन्य पृ० २२. § ६–७।

प्र० २६. पं० १९ 'निराकरिष्यमाणत्वात्' । देखो, का० २५ ।

पृ० २६. पं० २२. 'प्रमाणं' प्रमाणका नियामक तत्त्व क्या हो सकता है - इस प्रश्नकी जैसी चर्चा शा त्या चार्य ने प्रस्तुतमें की है वैसी चर्चा सन्मति टीका में अभ यदेव ने मी विस्तारसे की है - सन्मति टी० पृ० ५ ।

पृ० २६. पं० २३. 'प्रसिद्धानि' सिद्ध सेन दिवा करने इस कारिकामें पूर्वपक्ष किया है कि प्रमाण और तत्कृत व्यवहार जब प्रसिद्ध ही है तब प्रमाणशास्त्र या प्रमाणके लक्षणका प्रणयन करना निरर्यक है। फिर उसका उत्तर उन्होंने दिया है कि —

> "मसिद्धानां प्रमाणानां लक्षणोक्तौ प्रयोजनम् । तक्ष्मामोद्दनिवृत्तिः स्याद्धामूहमनसामिद्द ॥" न्याया० ३ ।

प्रमाण और तत्कृत व्यवहार प्रसिद्ध होने पर भी कुछ छोगोंको तद्विषयक मोह बना ही रहता है। इसी मोहकी व्यावृत्ति करनेके छिये शास्त्रचना आवश्यक है।

शान्या चार्य वार्तिककार हैं अत एव उन्होंने भी सिद्ध सेन के उक्त कथनका स्पष्टीकरण किया है।

शासके प्रतिपायके विषयमें शासकारको सर्वप्रयम ऐसी शंकाका समाधान करना पदता है । क्योंकि जितने मी पुरुषकृत आगम होते हैं उनका विषय प्रसिद्धसा है। होता है<sup>1</sup>। किन्तु शासकार उस विषयका प्रक्रियाबद्ध वर्णन करता है। यदि प्रत्येक शास-कारकी नवीनता है तो मुख्यतया प्रक्रियामें ही है। यही कारण है कि प्रक्रियामेदसे शासमेद हो जाता है।

यषि प्रमाण सबको प्रसिद्ध है फिर मी जब उसका प्रक्रियाबद्ध वर्णम होने छगा तब माख्म हुआ कि न्या यद र्शन में उसका जो रूप बताया गया है उससे ठीक विपरीत बात बी द्ध द र्शन में कही गई है। एक ही वस्तुके विचारविषयक दृष्टिकोणमें तथा बस्तुके वर्णनमें मेद हो जानेसे ही दर्शनमेद — शास्त्रमेद हुआ है। वस्तुतः वस्तुके मेदसे शास्त्र — दर्शनमेद नहीं है किन्तु बस्तुके विचार व वर्णनमेदसे शास्त्रमेद हैं। अत एव सभी शास्त्रकार समझते हैं कि 'यद्यपि सभी जोक किसी एक बस्तुके विषयमें अपने आपको सम्यक्प्रतीतिसंपन्न समझते हैं फिर भी उनकी बहु प्रतीति मिथ्या है। और उस मिथ्याप्रतीतिको दूर करना ही हमारा काम है।' इसी समझके बछपर वे अपने माने हुए बस्तुके रूपका खशास्त्रमें वर्णन करते हैं और दूसरोंके माने हुए वस्तुके रूपका निराकरण करते हैं'।

भत एव मस्तुतः देखा जाय तो शाओंमें विद्याकी अपेक्षा अविद्याका ही विलास, अधिक मात्रामें होता है। इस सखका खीकार भर्त्रहरिने दढताके साथ किया है।

> "शालेषु प्रक्रियामेदैरविद्यैवोपवर्ण्यते । समागमविकस्पा तु सर्व विद्योपवर्ण्यते ॥" नाक्य० ३. पृ० ४८९ ।

यदि शाखों में अविद्याना विलास है तो तब उससे सखका दर्शन कैसे हो सकता है, और मोहको दूर करनेके लिये शाखोंके प्रणयनकी बात मी कैसे संगत हो सकती है— इस प्रश्नका उत्तर भी खयं भ तृहि रिने ही दिया है कि—"असस्ये वरमंनि स्थित्वा ततः सस्यं समीहते"—वाक्य० २.२४० । भावोंका जैसा वर्णन किया जाता है वे वस्तुतः वैसे नहीं होते हैं किन्तु इस असस्य वर्णनके मार्गसे ही परमार्थतक पहुंचना सहज है । परमार्थको देखनेमें खयं असमर्थ ऐसे पुरुषोंके लिये शाख चक्षुका काम देते हैं—"शाखं चक्षुरपस्पताम्।" वाक्य० ३. पू० ४८९।

जब योगीतर सामान्य जन तत्त्वके चिंतन पय पर विचरण करने लगता है तब यदि बह केवल अपने ही तर्कबल पर भरोसा रखकर चले तो संमव है कि वह परमार्थ जाननेमें घोखा खा जाय। अत एव यदि वह दूसरोंके अनुमनोंको जान ले तो उसकी प्रज्ञा विवेक्युक्त बने और उसके बल पर वह परमार्थको सहज ही में पा सके। दूसरोंके अनुमनोंको मंदार शास ही

<sup>1.</sup> वेखो, न्यायमं० पृ० १,५ । प्रमाणमी० पृ० १ । २. तुल्ला-"धर्मः प्रसिद्धो वा खादप्रसिद्धो वा ? । स चेद प्रसिद्धः, न जिल्लासित्व्यः । अधाप्रसिद्धो नतरस्य । तदेतदनधंकं धर्मजिल्लासप्रकरणम् । स्वयादधंवत् । धर्मे प्रसि हि विप्रतिपद्धा बहुविदः केन्दिदन्यं धर्ममाद्धः, केन्दिवन्यत् । सोऽपमिचार्यं प्रवर्तमानः कंन्दिवेशपाददानो विह्नयेत, अनर्थं च ऋच्छेत् । तसाद्धमाँ जिल्लासित्वयः इति"-ज्ञावर० १.१.१.। प्रमाणवा० अलं० पृ० ३७। त्यो० पृ० १९०। तस्यार्थं स्ते।० पृ० २ । कद्छि।० पृ० २०। १. दुल्ला करो-समयसार् गाथा ८ । "पश्चि भामायं संभूत्वा व्यवहारः वयापि न तावता क्षतिः । ग्रमाणवा० करोन तावदं व्यवहारः प्रवर्शतात् । पुनर्यमिक निरूप्यमाणे विद्योगेत एव ।" प्रमाणवा० सलं० सु० पृ० ४७ । ४. "भावा येन निरूप्यमते तद्दं नावित तत्ववः"-प्रमाणवा० २.३६० ।

हैं। इस दृष्टिसे भी शास्त्ररचना और उसका अभ्यास, अविद्याका विलास होते हुए भी, उपयोगी है<sup>र</sup>।

पृ० २७. पं० ३. 'विषयदोषः' तुल्मा -- ''तिमिराशुक्षमणनीयानसंस्रोमाधनाहित-विश्वमं' इस्मादि न्या य वि न्दु सूत्र की टीका देखनी चाहिए जिसमें नाना प्रकारके दोषोंका वर्णन किया गया है। तथा देखो, सन्मित् ठी० पृ० ३, पं० २२।

पृ० २७. पं० १५. 'शक्तिः' शक्ति वस्तुका सामध्ये है । बीजका सामध्ये अंकुरजननमें है, बिह्निका सामध्ये दाहमें है, विषका सामध्ये मारणमें है, शब्दका सामध्ये अर्धप्रकाशनमें है, परशुका सामध्ये छेदनमें है – इस प्रकार सामध्येके विषयमें तो किसी दार्शनिकका मतमेद नहीं है, किन्तु वह सामध्ये क्या है, उसका खरूप क्या है, सामध्येका समर्थके साथ क्या सम्बन्ध है, सामध्येका प्रहण किस प्रमाणसे होता है, इत्यादि बातोंमें नाना मतमेद देखे जाते हैं। अत एव यहाँ शक्तिके विषयमें निम्न छिखित मुद्दों पर विचार किया जाता है –

१ - शक्तिकी कल्पनाका बीज ।

२ – शक्तिका खरूप।

३ – शक्तिप्राह्क प्रमाण ।

### १ -- शक्तिकी कल्पनाका बीज ।

संसारमें नाना प्रकारके कार्योंकी उत्पत्ति देखी जाती है। उत्पत्तिमें मी ध्यवस्था देखी जाती है। जैसा कारण हो बैसा ही कार्य होता है। जिस किसी कार्य की जिस किसी कारणसे उत्पत्ति नहीं होती, किन्तु अमुक कार्यकी उत्पत्ति अमुक कारणसे ही होती है। यदि पट बनाना हो तब तन्तुका ही प्रहण आवश्यक होता है, और घट बनाना हो तो मृत्तिकाका। इस ध्यवस्थाके मूलमें ही शक्तिकी कल्पनाका बीज हैं।

#### २-शक्तिका स्वरूप।

कार्यकारणभावका विचार दार्शनिकोंने दो प्रकारसे किया है। अहै तवा दि ओं के मतसे कार्यकारणभाव व्यावहारिक सत्य है, संवृतिसत्य है, पारमार्थिक सत्य नहीं। वा ह्या र्थ वा दि ओं के मतसे ही कार्यकारणभाव पारमार्थिक सत्य है। अत एव कार्यकारणभावकी व्यवस्थामेंसे ही फलित होनेवाली शक्तिके खरूपके विषयमें भी दार्शनिकोंके दो मन्तव्य हों यह खाभाविक ही है। अहैतवादिओंके मतसे शक्तिस्थानापन अविद्या, माया, वासना या मिथ्यात्व है। उसका खरूप सामान्यतः अनिर्वचनीय है। वह न सत् है न असत्, न उभयरूप है न अनुभयरूप। बाह्यार्थवादिओंके मतसे शक्ति अनिर्वचनीय नहीं किन्दु पारमार्थिक वस्तु है।

माध्य मिक बौद्धने सभी व्यवहारोंको अविचारित रमणीय माना है । भानोंको उसने सर्व

<sup>?. &</sup>quot;प्रशा विवेकं छमते भिर्मरागमदर्शनैः । कियद्वा शस्यमुमेतुं सतर्कमनुधावता ॥ ४९२ ॥ तत्तपुर् ध्येक्षमाणानां पुराणैरागमैर्विना । अनुपासितबृद्धानां विद्या नातिप्रसीदित ॥ ४९३ ॥" वाक्य० ३ । २. मुठोकचा० शून्यवाद २५३,२५४ । न्यायकु० पृ० १५८. पं० १३ । पृ० १६०. पं० १७ । ३. "वासमैव च सुक्याभिः शक्तिशब्देन गीवते" मुठोक० शून्य० २५६ ।

समावशून्य माना है'। अत एव भाव उत्पादादिधर्मशून्य होनेसे उसमें कार्यकारणमाक्को वस्तुतः अवकाश नहीं रहता । अनाद्यविद्यावासनाके कारण सब व्यवहार चळते हैं । अत एव शून्यवादीके मतसे कार्यकारणमावकी नियामिका — शक्ति नहीं, किन्तु अविद्या या वासना ही है'। अर्थाद् वासना ही शक्तिस्थानायम है।

श ब्दा है ती के मतसे सकल प्रपन्नके मूलमें एकमात्र शब्द ही है । सकल नाहा-आन्मान्तर बल्लुओंका समन्वय एक शब्द असमें ही होता है । शब्द बहाकी नाना शक्तिओंके कारण नाना कार्य दिखाई देते हैं । और नानाशिकके कारण ही एक ही ब्रह्म नाना दिखाई देता है । बल्तुतः नानाल शक्तिमें होने पर भी ब्रह्ममें आरोपित होता है ये शक्तियाँ अनिर्वाच्य हैं । बल्तुतः वेदा न्ति ओं की अविद्या — माया और वे या कर गों की शक्तियों मौलिक मेद नहीं । अत एव प्रभाच न्द्रा चा र्यने शब्दा है ति ओं के पूर्वपक्षमें आविभीबादि मेदप्रपन्नकी घटनाको अविद्यामूलक वताते हुए जो उसके समर्थनमें हु ह दा रण्य क वा ति क की कारिका उद्भूत की है वह असंगत नहीं ।

ध में की ति ने सभी प्रकारके सम्बन्धका निषेध करते समय खास कर कार्यकारणभावका निषेध किया है। उनका कहना है कि दर्शनादर्शनकृतविकल्पका विषय ही कार्यकारणभाव है अत एवं यह अवस्तु होनेसे पारमार्थिक नहीं। विकल्पका मूळ वासनामें है अर्थेने नहीं। वत एवं कार्यकारणभावकी व्यवस्था वासनासे सिद्ध हैं।

धर्म की ति के अनुगामी प्रज्ञा कर गुप्त ने कहा है कि जितने भी कार्य हैं वे सब, कार्य होनेके कारण ही, समदर्शनके कार्योंकी तरह वासनाकृत हैं। ईखर हो या कर्म, प्रधान हो या अन्य कुछ, सभी की कल्पना वासनामूछक है। न्यायी ईखरको मानकर भी यदि जगतमें वैकिन्य छाना हो तो वासनाको बिना माने काम चछ नहीं सकता। अत एव ईखर, प्रधान या कर्म इन सभी नदीकों का सोत वासनासमुद्रमें मिळकर एक हो जाता है यही मानमा चाहिए —

# "कार्यस्थात् सकळं कार्ये बासनावळसंगवम् । कुम्मकारादिकार्ये चा समदर्शनकार्यषत् ॥

प्रधानमीत्र्यरः कर्म यव्त्यद्वि करूयते । यासनासङ्गसम्मृद्धवेतःप्रस्थन्द् एव सः ॥ प्रधानानां प्रधानं तद् कृष्यराणां तथेश्वरम् । सर्वस्य जगतः कर्जी देवता वासना परा ॥ सशक्यमन्यथा कर्तुमत्र शक्तिः कथं मता । यासनायळतः सोऽपि तसादेवं प्रवर्तते ॥ इति प्रधानेश्वरकर्त्वादनधः सद् शीव्रवद्याः प्रकृताः । विश्वन्य प्रवाद्भयतां प्रयान्ति तद्वासनामेयसमुद्रमेव ॥"

प्रमाणवा० अ० मु० पृ० ७५ ।

शंक राचा में ने ईसर की सर्वशक्तिमत्ताको न्यायहारिकसत्य कहा है, आविषक कहा है। और कहा है कि जब विषासे आत्मामें सर्व उपाधिओंका नाश हो जाता है तब परमार्थतः ईसरमें सर्वश्रत्य, सर्वशक्तिमत्त्व आदि ज्यवहारोंका अभाव हो जाता है।

शंक रा चार्य के मतसे शक्ति, माया, और प्रकृति में कोई मेद नहीं। शक्ति ही सर्वप्रपश्चकी मीजभूत है। और ईसरमें शक्ति होने पर भी ईसरसे उसका अल्यन्त मेद है। क्योंकि ईसर सल है तब शक्ति, माया या प्रकृति मिथ्या है—

"सर्वब्रसेश्वरस्थात्मभूते इवाविधाकस्थिते नामक्षे तत्त्वान्यत्वाभ्यामनिर्वश्वभीये संसारप्रपञ्चवीजभूते सर्वब्रस्थेश्वरस्य माया शक्तिः प्रकृतिरिति च श्रुतिस्मृत्योरमिछप्येते, ताभ्यामन्यः सर्वद्यः ईश्वरः ।" शां० ब्रह्म० २.१.१४ ।

इन समी अ है त वा दि ओं से ठीक विपरीत मार्ग वा ह्या यें वा दि ओं का है। उनके मतसे कार्यकारणभाषकी व्यवस्था पारमार्थिक होनेसे शक्ति मी पारमार्थिक है। किन्तु शक्तिके साक्ष्पके विषयमें इन समीमें ऐकमस्य नहीं।

देशे पि कों के मतसे पृथिव्यादि द्रव्योंमें समवायसम्बन्धसे सम्बद्ध पृथिव्यादि जाति और अन्स्यतन्तुसंयोगादि चरमसहकारिरूप दो प्रकारकी शक्ति मानी गई है। सारांश यह है कि यदि पृथ्वीमें पृथ्वील न हो तो पार्थिवकार्य सम्पन्न नहीं हो सकता अत एव पृथ्वील ही शक्ति है। इसी प्रकार पृथ्वीलके होने पर भी यदि पार्थिव पटकी उत्पक्ति इष्ट है तब अन्स्यतन्तु-संयोगरूप चरमसहकारि कारण अवश्य चाहिए। अत एव इसे भी शक्ति मानना चाहिए। क्योंकि जिस प्रकार पृथ्वीलके बिना कार्य सिद्ध नहीं होता वैसे अन्स्यतन्तुसंयोगके बिना भी कार्यसिद्ध नहीं।

वेशेषि कों के मतसे पदार्थ और उसका सामर्थ्य अस्यन्त मिल हैं क्योंकि उनके मतसे द्रव्य, नाति और गुणका अस्यन्त मेद हैं।

थही मत ने या यि कों को भी इष्ट हैं।

 <sup>&</sup>quot;तपेषं जनिवासकोप्रियरिष्णेद्रापेक्षमेवेश्वरत्वम्, सर्वश्रतं सर्वक्षक्रमणं च, न परमार्थतो विवासक्वर्षेत्रक्रिक्ष्णे आक्षानीविश्वरिक्षक्ष्यसर्वेश्वरत्वस्थिक्ष्यवहार उपकर्ते।" – द्वां० श्रद्धा० २.१.१४ ।
 स्वो० पृ० १९३ । इ. स्वायमं० पृ० ३८,६५ । तास्पर्य० पृ० ३७,१०३ । स्वायक्कु० पृ० १५९ ।

मी मां स कों ने पदार्थके खरूपसे अतिरिक्त — पदार्थगत जाति या सहकारि साकल्यसे अतिरिक्त शक्तिनामक एक अतीन्द्रिय खतज्ञ पदार्थकी कल्पना की है।

बीजके होने पर अंकुरोत्पत्ति होती है और बीजके अभावमें नहीं होती — ऐसा अन्यय अपितरेक देख कर बीजको अंकुरका कारण माना जाता है। किन्तु यदि बीज मूचिकान्नात हो तब बीजके सरस्पमें और सहकारिओं में किसी भी प्रकारकी न्नुटि न होने पर भी उस बीजसे अंकुरोत्पत्ति नहीं होती अत एव मानना पडता है कि बीज अंकुरोत्पत्तिमें अकारण मी है। एक ही वस्तु कारण और अकारण नहीं हो सकती। अत एव यदि यह माना जाय कि कार्यकी उत्पत्ति तत्तत् बीजादि वस्तुओंसे नहीं किन्तु तद्गत अतीन्द्रिय शक्तिसे ही होती है— तब ही प्वोंक्त विरोधका निरास हो सकता है। बीजादिमें जब तक शक्ति अखण्डित रहती है अंकुरोत्पत्ति हो सकती है और जब मूचिकान्नाणसे या और किसी कारणसे उस शक्तिका नाश हो जाता है तब कार्य उत्पन्न नहीं होता ।

इसी युक्तिके आधार पर निह्नमें दाहराक्तिका मी समर्थन मी मां स कों ने किया है। मणि-मन्नादिसे अग्निकी राक्तिका जब उपचात होता है तब अग्निका खरूप अखण्डित होने पर मी बह दाहकार्य उत्पन्न नहीं कर सकती। अत एव दाहजनक अग्नि नहीं किन्तु अग्निगत अती-न्द्रिय राक्ति ही हैं।

इन्हीं युक्तिके बजसे तथा अन्य युक्तिओंके बजसे ने या यि कसेमत द्रव्यादि सभी पदार्थीसे अतिरिक्त अतीन्द्रिय ऐसे शक्तिनामक खतंत्र पदार्थकी मी मां सकों ने कल्पना की है।

मी मां स क बस्तुतः वै शे वि का दि की तरह बाह्य पदार्थोंका विवेचन करनेके लिये प्रहृतः नहीं हुआ है किन्तु कर्मकाण्डका समर्थन करना ही उसका मुख्य च्येय है। उस समर्थनमें जहाँ पदार्थ विवेचनाका प्रसंग आ जाता है वह उसे करता है। शक्तिको इस प्रकार स्वतन्न पदार्थ माननेकी आवश्यकता उसे कैसे हुई इस बातका पता हमें मी मां स क संमत 'अपूर्वकी' कल्पनाका समर्थन देख कर लग सकता हैं।

याग कर्म होनेसे क्षणिक है अत एव प्रश्न हुआ कि यागसे होनेवाला खर्गादि फल तो मृत्युके बाद होगा, और मृत्यु पर्यंत यागकी अवस्थिति नहीं, तब यागसे खर्गकी उत्पत्ति होगी कैसे ! । इस प्रश्नके उत्तरमें मीमांसकने अपूर्वकी कल्पना की है । याग नष्ट हो जाता है फिर मी यागसे एक 'अपूर्व' उत्पन्न होता है, जिससे खर्गकी उत्पत्ति होगी ।

कु मारि छ ने कहा है कि कर्मके अनुष्ठानसे पहले, पुरुष और याग स्वर्गकार्यको उत्पक्ष करनेमें अयोग्य होते हैं । उसी अयोग्यताका निरास करके पुरुष और ऋतुमें योग्यताको उत्पन्न

<sup>1.</sup> शास्त्रदी० पृ० ८० । २. प्रकरणपं० पृ० ८१ । ३. "न वृद्धं गुणवृत्तिःवात्, गुणकर्म-बहिष्कृता । सामान्यादिषु सध्येन सिद्धा भावान्तरं हि सा ॥"-संप्रहक्षोक न्यायास्त्री० पृ० २२ । ४. "प्रं यागादेरपूर्वस्वर्गादिसाधनशक्तिकश्यम् इत्तीयम्" शास्त्रदी० पृ० ८० । ५. "अपूर्वं पुनरिक्त वह सारम्भः शिष्यते 'सर्पकामो यजेतेति' । इत्तरया हि विधानमनर्थकं स्वात्, अक्तिरवात् यागसः । वहस्ववृत्ताच यागो विनश्येत् फक्मसति निमित्ते न स्वात् । तसादुरपादयतिति ।" शासर्० २,१,५ । "कश्च विद्यतं क्षे अपिकं विरक्षायेने । तस्तिवृत्तां स्वयेशेवमपूर्वं प्रतिगन्यते ॥" तसाद २,१,५ ।

करना यह अनुष्ठानका कार्य है - यह बात समीको स्वीकार करनी होगी क्योंकि यदि ऐसा न हो तो याग करना न करना तुक्य होगा । यही योग्यता 'अपूर्व' शब्दसे कही जाती है'।

ैसंस्कार, योग्यता, सामर्थ्य, अपूर्व, राक्ति ये एकार्थक हैं फिर मी 'अपूर्व' राष्ट्रका प्रयोग क्षैकिक कर्म जन्य राक्तिके लिये नहीं होता है सिर्फ वेदबोधित कर्मजन्य राक्तिके लिये ही होता है'।

कु मारि छ ने एक दूसरा समाधान मी किया है। उनका कहना है कि शक्तिद्वारा फलकी सिद्धि होती है अथवा फछ ही सूक्ष्मशक्तिरूपसे उत्पन्त होता है। कोई मी कार्य हो वह हठात् उत्पन्न नहीं होता किन्तु क्रमशः सूक्ष्मतम, सूक्ष्मतर और सूक्ष्मरूपसे स्थूलरूपमें आविर्मूत होता है। दूधसे दिध हठात् नहीं बन जाता किन्तु दिध अपने अनेक सूक्ष्मरूपों का अनुभव करके नियतकालमें स्थूल दिधरूपको धारण करता है। इसी प्रकार गागसे मी अपने सूक्ष्मतम रूपमें – शक्तिरूपमें सर्ग उत्पन्न होता है और कालके परिपाकसे वह स्थूलरूपमें आविर्मूत होता है — ऐसा मानना चाहिए ।

मी मां स कों ने शक्ति दो प्रकारकी मानी है। एक सामान्य शक्ति और दूसरी विशेष । समी पदार्थों में अर्थिकवाका जो सामर्थ्व है वह सामान्य शक्ति है और नियतकारोंको उत्पन्न करने-वाली शक्तियाँ विशेष शक्तियाँ हैं। अपूर्व मी एक विशेष शक्ति हैं।

अपूर्व सिन्निय मी है और निष्निय मी । चलनादि किया अपूर्वमें नहीं अत एव निष्क्रिय है और कर्ताके साथ सम्बन्धमात्रसे वह कर्ताको देशान्तरादिमें ले जाने आदि किया करता है अत एव वह सिन्निय मी है ।

राक्ति कहाँ रहती है — उसका आश्रय क्या है इसका भी उत्तर कु मारे छ ने दिया है कि राक्ति प्रलाक्षगम्य तो है नहीं । वह कार्यानुमेय है अत एव जहाँ मानना उपयुक्त हो वहीं मानना चाहिए । खर्गका जनक कर्म है अत एव खर्गजनकत्वराक्ति कर्मकी है फिर भी उसका आश्रय कर्म ही हो यह आवश्यक नहीं क्योंकि कर्म तो क्षणिक होनेसे अनन्तर क्षणमें नष्ट हो जाता है। अत एव उसका आश्रय कर्म नहीं किन्तु आत्मा ही मानना चाहिए ।

<sup>1. &</sup>quot;कर्मस्यः प्रागयोग्यस्य कर्मणः पुरुषस्य वा । योग्यता शास्त्रास्या या परा साऽपूर्णमिष्यते ॥" तम्ब २.१.५ । २. नैयायिकसंमत 'संस्कार' का जो रूप है वह शक्ति नहीं है । तथापि कुमा रि ज ने शक्ति छिये संस्कारशब्दका प्रयोग किया है — "यहि हि अनाहितसंस्कारा पृत यागा नश्येषुः ।" तम्ब ० पृ० २९६ । ३. तम्ब वा० पृ० ३९५ । ३. "यागादेव फकं तदि शक्तिहारेण सिम्बति । स्वम-सम्पारमकं वा तत् फक्तमेवोपजायते" — तम्ब वा० पृ० ३९५ । इ. मा रि क संमत्त अस्तुत वातका समर्थन पृत्ते समय के नौं की नैयमनयसंमत विचारधारा अपस्थित होती है । ५. "सर्वत्र शक्तिसामान्योप-कम्मात् तिहास्यान्योप अपूर्वस्य ।" तम्ब ० पृ० ३९७ । ६. "सत्यपि चास्य चक्रनादिकियारहितत्वे कर्तृसम्बन्धमात्रेण तहेशास्तरपापणादिकियासश्यम्थान्युपगमान्निव्यस्यतानुपालम्भः ।" तम्ब ० पृ० ३९७ । ७. "शक्तिः कार्यानुमेयत्यात् यद्गतैवोपयुष्यते । तश्चतैवाम्युपेतब्या स्वाध्यास्थापापापाप वा ॥" तम्ब ० पृ० ३९८ । शास्त्रात्वी० पृ० ८० । ८. "यदि स्वसमवेतेच क्रिक्तियस्य कर्मणाम् । तहिमान्ने सत्ते व क्रात्रस्य ह व महस्रति ।" वही ।

अग्निआदिको दाहकादि शक्तिका आश्रय मानने पर कोई आपत्ति आती नहीं अत एव उसका आश्रय अग्नि आदिको मानना चाहिए।

शक्ति कर्मकी है और वह रहती आत्मामें है यह कैसे संभव है ! इस प्रश्नके उत्तरमें कु मा-रि छ ने कहा है कि किया और आत्माका अलग्तमेद नहीं अत एवं कर्म की शक्ति आत्मामें रह सकती है । शक्ति खयं कार्यक्षम हो इतना ही पर्याप्त नहीं है किन्तु खाश्रय मी कार्यक्षम होता चाहिए । अत एवं नष्ट कर्म अशक्त होनेसे आत्मा को ही शक्त — शक्तियुक्त मानना चाहिए ।

अपूर्व अमूर्त है । अमूर्तमें आश्रयाश्रयिभावका कोई विरोध नहीं । आत्मा और सुलादि अमूर्त होने पर मी उनमें जैसे आश्रयाश्रयिभाव है वैसे ही अमूर्त शक्ति और आत्मा का मी आश्रयाश्रयिभाव घट सकता है – तन्न ० प्० ३९८ ।

गी मां सकों के इस अपूर्वकी तुलना जैन सम्मत भावकर्मसे करना चाहिए। भावकर्म गी अतिमिद्रय और अमूर्त है। द्रव्यकर्मजन्य होने पर मी वह आत्मा का धर्म है। जैसे भी मां सकों ने कर्म — क्रिया को आत्मासे अभिन्न माना है वैसे जैनोंने भी द्रव्यकर्मको आत्मासे कथि दिम्म माना है। मी मां सकों ने अपूर्वको जैसे कर्म जन्य माना है वैसेही भावकर्म को — जै नों ने द्रव्यकर्मजन्य माना है। मी मां सकों ने जैसे अपूर्वको फलजननमें समर्थ माना है वैसे ही जै नों ने भावकर्म को विशिष्ट फलजनक माना है।

प्रभा करा नुगा मी शालिक ना यका कहना है कि शक्तिका आश्रय यदि निल्म हैं तो वह निल्म होगी और यदि अनिल्म है तो अनिल्म होगी । अनिल्म शक्तिकी उत्पत्ति आश्रयके कारणों से ही होती है।

जिस वस्तुसे कमी कार्योत्पत्ति न हो वहाँ शक्ति का नाश माना जाता है और वस्तुका मी माश माना जाता है । किन्तु कुछ कालके लिये कार्योत्पत्ति न हो तो शक्तिका अभिभव मानना चाहिए, नाश नहीं । जैसे मणिमन्नादि से दाहक शक्तिका कुछ कालके लिये अभिभव होता है माश नहीं ।

शा आदी पिका का रके मतसे मन्नादिसे शक्तिका अभिभव नहीं किन्तु नाश होता है। मी मां सकों के मतसे वस्तुके साथ शक्तिका मेदामेद हैं -- तत्त्वसं० का० १६१४।

नै या यि क संमत संस्कार और उक्त शक्तिका मेद यह है कि नित्याश्रय संस्कार अनिस्न है तब नित्याश्रया शक्ति नित्य है। अनित्याश्रय संस्कार खाश्रयातिरिक्त कारण जन्य है तब शक्ति खाश्रयकारणातिरिक्त कारण जन्य नहीं — ऐसा शा लि क ना य का मन्तव्य है। किन्तु ऐसा मानने पर शक्ति और तदाश्रयकी मेदरेखा नहिंबत् हो जाती है।

सुखादिसे शक्तिके मेदको स्पष्ट करनेवाला निम्न लिखित स्रोक प्रसिद्ध है -

"सुलमाह्वादनाकारं विश्वानं मेयबोधनम् । शक्तिः कियानुमेया स्याद् यूनः कान्तासनागमे ॥"

९. "कियास्मनोरस्यम्तभेदाभावात्" सही । २. जैन मतानुसार माधकर्म द्रव्यकर्मका जनक भी है । इ. तिस्य आत्माकी स्वयक्ति तिस्य होगी किन्तु कर्मजन्य अपूर्व शक्ति यद्यपि आत्माक्षित है किर भी अनिस्य ही है यह अपवाद है । इ. प्रकरणपं० पृ० ८२ । ५. प्रकरणपं० पृ० ८२ । "न हि स्वतोऽस्ती शक्तिः कर्तुमन्येन शक्यते" – स्टोक० सूत्र० २.४७ । ६. अष्टस० पृ० ७८, सम्मतिष् दी० पृ० ४७८, स्वाद्वाद्य० पृ० १७८ इत्यादिमें उद्युत ।

जै नों ने भी भी भांस कों की तरह अतीन्द्रिय शक्ति का समर्थन किया है। और नै यायि-क के मतका खण्डन किया है'।

जै नों के मतसे शक्तिकी कल्पना क्यों आवश्यक है इसे ठीक समझनेके लिये जै न संमत कस्तु खल्पको समझना होगा। जै नों के मतसे उत्पाद, व्यय और धौव्ययुक्त वस्तु ही सत् है। धौव्यशिको द्रव्य कहा जाता है। उत्पाद और व्यय — ये पर्याय हैं। वस्तुमें उत्पादशील और विनश्चर अनन्त पर्याय हैं। वे सभी पर्याय अर्थपर्याय और व्यक्तनपर्यायके अन्तर्गत हैं। बस्तुके अतीन्द्रिय पर्यायोंको अर्थपर्याय कहा जाता है और स्थूल पर्यायोंको व्यक्तन पर्याय कहा जाता है और स्थूल पर्यायोंको व्यक्तन पर्याय कहा जाता है। अर्थपर्याय ही शक्तिके नामसे व्यवहत होते हैं। क्योंकि इन पर्यायोंके कारण ही अर्थ नाना कार्योंके उत्पादनमें समर्थ समझा जाता है। शक्तिमत्—वस्तु अपने व्यक्तन पर्याय — स्थूलक्ष्पमें ही हमारी इन्द्रियोंका विषय बनती है किन्तु जो उसका स्कृमखरूप है—अर्थात् अनन्तसामध्ये रूप जो उसका खरूप है उस स्थासे वह हमारे प्रस्थका विषय महीं अत एव शक्तिको अतीन्द्रिय कहा जाता है।

यदि इन अर्थपर्यायोंको — शक्तिओंको अनेक माना न जाय तो एक ही बस्तुको अनेक कार्योमें समर्थ माना नही जा सकता । व्यक्तनपर्याय ही अर्थपर्याय नहीं हो सकते क्योंकी उनका खरूप तो प्रस्यक्ष है किन्तु अर्थपर्यायका बोध तो किसी कार्यको देखकर ही अनुमानसे होता है — स्याद्वादर० पृ० २०६।

वस्तुके साथ पर्यायोंका मेदामेद होने से जैनोंके मतसे शक्तिका पदार्थसे मेदामेद समझना चाहिए — स्माद्वादर० पृ० २०६ ।

शक्ति व्रव्यक्रपसे निस्म और पर्यायक्रपसे अनिस्म है – वहीं पृ० ६०५ । शक्तिका कारण पदार्थक्रप ही है।

सां एथ सत्कार्यवादी हैं। अत एव वे कारण को ही शक्तिसंपन्न मानते हैं। कार्यकी अन्यकावस्था का ही दूसरा नाम शक्ति हैं। तैलके लिये उपादान तिल है अर्थात् तैलके लिये तिल शक्त है और दूसरा पदार्थ अशक्त है इसका मतलब यही है कि तिलमें ही तैल अन्यका-वस्थामें है। वस्तुतः तिल और शक्तिका मेद नहीं। शक्ति कारणात्मक है।

इस विषयमें ने दान्त और सांख्य में कोई मेद नहीं। व्यवहारमें जहाँ किसी कारणकों किसी कार्यमें शक्त माना जाता है वहाँ शंकरा चार्य ने शक्तिकों कारणात्मक ही बताया हैं।

<sup>3.</sup> तस्वार्धक्रो० पृ० ५९-६० । सन्मति० टी० पृ० २५४ । न्यायकु० पृ० १५८ । स्याद्वावृद् वृ १८७ । २. "भर्षेद्यज्ञनपर्यायैः शक्तिव्यक्तिक्षैरनन्तरसुगतोऽयैः" - सन्मति० टी० पृ०
४३१ । १. "पर्येव हि सहकारफलादौ रूपादिज्ञानानि रूपादिस्वनावमेदनिवण्यनानि त्येकस्यादिष
प्रदीपादेभीवात् वर्तिकादाहतैल्योषादिषिणित्रकार्याण तावच्छक्तिमेदनिमित्तकानि स्ववतिष्ठन्ते अध्यया
रूपादेभीवात् वर्तिकादाहतैल्योषादिषिणित्रकार्याण तावच्छक्तिमेदनिमित्तकानि स्ववतिष्ठन्ते अध्यया
रूपादेभीवात् वर्तिकादाहतैल्योषादिषिणित्रकार्याण तावच्छक्तिमेदनिमित्तकानि स्ववतिष्ठन्ते अध्यया
रूपादेभीवात् वर्तिकादाद्या । न हि सत्कार्यपर्ये कार्यस्वात्वाया अच्यस्य । अपनेव हि
सिकताभ्यक्तिलानां तेलोपादानानां मेदो यदेतेष्वेव तैलमनागतावस्यं न सिकतास्विति ।" - सांचयत्व
का० १५ । ५. "सक्तिव कारणस्य कार्यन्तिमार्था करप्यमाना नात्वा नाप्यस्ती तस्याद् कारणसारमस्ता क्रक्तः" - ज्ञांव ब्रह्मा० २.१.१८ ।

ध में की ति ने मी शक्ति पृथक् न होनेसे पदार्थको ही नानैककार्यकारि माना है। अर्थात् पदार्थ ही शक्त है – शक्ति है तक्क्षतिरिक्त कोई सामर्थ्य उसमें नहीं – प्रमाणवा० २.५३५ । धर्मकीर्तिके मतसे सत्त्व ही अर्थिकियाकारित्व है, वही शक्ति है और वही पदार्थ है। शान्तर- क्षित ने इसी बातका स्पष्टरूपसे समर्थन किया है –

"तत्र शक्तातिरेकेण न शक्तिनीम काचन ! याऽर्थापत्त्यायगम्येत शक्तमाध्यक्ष एव हि ॥ अर्थिकियासमर्थे हि स्वरूपं शक्तिलक्षणम् । प्यमातमा च भावोऽयं प्रत्यक्षाद्व्यवसीयते ॥" तत्त्वसं० १६०७,१६१० ।

३ – शक्तिग्राहक प्रमाण ।

मी मां स क के मतसे यह एकान्त है कि शक्ति अतीन्द्रिय होनेसे प्रसक्ष प्रमाण का विषय हो नहीं सकती। वह अर्थापत्तिसे गम्य है – श्लोक० शून्य० २५४।

नै या यि क के मतसे शक्ति जातिरूप या गुणरूप होनेसे प्रत्यक्ष प्रमाणका मी जिषय है --न्यायमं० पृ० ६५ ।

बौद के मतसे शक्ति पदार्थका खभाव होनेसे अप्रत्यक्ष नहीं। पदार्थका जहाँ प्रत्यक्ष है वहाँ वह प्रत्यक्ष ही है। यही मत सांख्य और वेदान्त को मी मान्य हो सकता है - तत्त्वसं० १६०७।

जै नों का इस विषयमें एकान्त नहीं । शक्तिका द्रव्यरूपसे प्रत्यक्ष और पर्यायरूपसे अप्रसक्ष माना गया है । तत्त्वार्थको ० ५० ६० ।

पृ० २७. पं० १५. 'शक्ति' विविधरीतिसे शक्तिका विचार जाननेके लिये देखी — तक्रवा० पृ० ३९०-४०० । श्लोकता० शून्य० २४८-२५७, अर्था० १-६; ४७-४८; सम्बन्धा० २५-२९; ३७, ३८; ८९-९७; शब्दनि० ४३-४५; वाक्या० ६० से । तत्त्वसं० पृ० ४५७। प्रकरणपं० पृ० ८१ । शास्त्रदी० पृ० ८०। ब्यो० १९३। न्यायमं० पृ० ३४-३९१ ६५ । तात्पर्य० पृ० ३७, १०३। अष्टस० पृ० १८३। सन्मति० टी० पृ० ९, २५४। न्यायकु० १५८-१६४। प्रमेयक० पृ० १९५-२०२। स्यादादर० पृ० २८६-३०६।

पृठ २८. पंठ १२. 'प्रतिपादविष्यते' देखो, का० ३४ । क्षणिकत्वनिराकरणके लिये देखो, का० ३५ ६२०। का ५६ ६२१।

पुठ २८. पंठ २१. 'बेदेश्वराद्याः' वेद, ईसर आदि निसंप्रमाणोंको शान्सा चार्य ने बाधाका संगव होनेसे अप्रमाण कहा है किन्तु ध में की ति ने वेदादिका प्रामाण्य विलक्षण ढंगसे खण्डित किया है। उनका कहना है कि क्षेय ही जब अनिस्य है तब तजन्य क्षान भी अनिस्य ही होगा। अत एवं निस्य वेदादि प्रमाण नहीं हो सकते—

"नित्यं प्रमाणं नेवास्ति प्रामाण्यात् वस्तुसंगतेः । द्वेयानिस्वतया तस्याश्रीच्यात् ॥" प्रमाणवा० १.१० ।

पु० २८. पं० २३. 'वेदाश' तुल्ना – प्रमाणवा० अ० पृ० ६० ।

ए० २८. पं. २७ 'तस्त्रम्' - "जीवाजीवास्तवबन्धसंवरनिर्जयमोसास्तस्यम्" तस्त्रार्थ० १.८ ।

पृ० २८. पं० २९. 'दर्शियप्यते' देखो, का० ११,१२।

पूर २९. पंर ४. 'यद्येन' तुलना - सन्मतिर टीर पृर ३९ पंर ३५।

पृ० २९. पं० ३. 'अपीरुवेयत्वम्' मी मां स कों ने वेद को अपीरुवेय' माना है। ध में की तिं ने अपने प्रमाण वार्ति क (३.२३९—३३९) और उसकी खोप ज़ वृत्ति में वेद की अपीरुवेयता एवं नित्यताका विस्तारसे खण्डन किया है। दूसरे दार्शनिकोंने प्रायः ध में की तिं की युक्तिओंका ही संकलन करके वेदकी पौरुवेयता सिद्ध की है। प्रस्तुतमें शान्या चार्य ने वैसा ही किया है।

पृ० २९. पं० ४. 'यद्येन' तुल्ता — "यज्ञातीयो यतः सिद्धः सोऽविशिष्टोऽभिकाष्ट-दत्।" प्रमाणता० २.२४२ । "अपि च 'यज्ञातीयः' यद्रव्यसमानसजातीयः । 'यतो' हेतोः, 'सिद्धः' अन्ययव्यतिरेकाभ्यां। 'सः' तज्ञातीयत्वेन 'अविशिष्टः' अन्योऽप्यदृष्टहेतुरिप तस्मानसभावोऽपरोऽपि तस्समानहेतुरेवादृष्टहेतुरिप संप्रतीयते। अनेन वेद्स्यापौद्धवे-यत्मसमानसभावोऽपरोऽपि तस्समानहेतुरेवादृष्टहेतुरिप संप्रतीयते। अनेन वेद्स्यापौद्धवे-यत्मसभावने प्रतिक्राया अनुमानवाधामाद । । । । । । । । । । । अभिकेन शब्देन समानभागें वेदिकोऽपि शब्दो लोकिकधत् पुरुषहेतुकः स्यात् न वा कश्चिद्धि। । । । । अयं हि कार्यस्य धर्मो यत् कारणनिवृत्तो निवृत्तिः। यदा तु निवृत्तेऽपि पुरुषे वैदिकेषु शब्देषु वीद्येषे कपं स्यात् तदा तेन कार्यधर्मो व्यतिवृत्तः स्यात् । 'ततः' कार्यधर्मव्यतिक्रमात् ततः पुरुषात् न किश्चिद्धान्यं स्यादिति न कश्चिन्छन्दो लोकिकः 'तथेति' पौरुषेयत्वेन वश्चनीयः स्यात्। कपविशेषो वा पौरुषेयाणां वैदिकाद् भिन्नो दर्शनीयो यो कपविशेष पनं पुरुषात्यं हेतुमनुविद्ध्यात्। 'येन' विशेषेण, 'इष्टस्य' अपौरुषेयत्वेन वेदस्य। 'अनिष्टस्य' स लीकिकस्य इष्टविपर्ययो न स्थात्। यथाक्रमं पौरुषेयत्वमपौरुषेयत्वम्वा स्थात्। न च कौकिकवैदिकानां कश्चित् स्थावभेदोऽस्तित्युक्तम्।" - कर्ण० ६ २ २ ४२ ।

सन्मतिटीका (पृ० ३९. पं० ३५.) में बिस्तारसे लौकिक-वैदिकवाक्योंके अविशेषकी सिद्धिकी गई है।

पृ० २९. पं० ७. 'विशेषः' तुलना – कर्ण० ३.२४२ ।

पृ० २९. पं० ८. 'दुर्भणत्वादिः' तुलना — "दुर्भणत्वानुदास्तविष्ठप्रत्वाश्रव्यतादयः।

कुमारिलने तन्नवार्तिकर्मे लैकिककाव्य आदिसे नेदकी विलक्षणता सिद्ध करते हुए कहा है मि—"प्रपाठकचतुःषष्टिनियतस्वरकैः पदैः। लोकेव्यप्यश्रुतप्रायैर्क्षम्वेदं कः करिष्यति ॥ अन्निमीले पुरोहितं यहस्य देवमृत्विजम्। होतारं रक्षधातममित्येतसृत्वः कथम् ॥ किमान्स्रोच्य क वा दृष्टा वाक्प्रतिच्छन्दमीहदाम्। रचयेत् पुरुषो वाक्यं किं चोहित्य प्रयोजनम् ॥ अनेः पुरोहितत्वं च क दृष्टं येन कीर्त्यते । ईलेदाब्दप्रयोगश्च क दृष्टतोत्र-गोचरः॥""स्तन्त्रो वेद प्रवेतत् केवलो वक्तुमईति। इषे त्वेत्ययमप्यर्थः पुरुषेणो-क्यतां कथम्॥" इत्यादि। तन्नवा० पृ० २३७-३८ ।

प्रभा चन्द्रा चार्य ने खण्डन किया है कि दुर्भणत्वादि विशेषता अपौरुषेयताके कारण नहीं किन्तु विश्वान और करण की पटुताके कारण किसी मी पुरुषके वचनमें हो सकती है। न्यायकु० पृ० ७३०। स्याद्वादर० पृ० ६३२।

<sup>1.</sup> शाबरभा० १.१. अधि० ५, ८ और उसकी टीकाएँ - स्होकवार्तिक, बृहती बाहि। तथा प्रकरणपं० पृ० ९७, १३३। २. तस्वसं० का० २०८५-२८१०। न्यायमं पृ० २१३। शास्त्रवाण ६०२-६२६। तस्वो० पृ० ११६। अष्टरा० का० ७८। अष्टस० का० ७८। तस्वाण-स्हो० पृ० २३८। सन्मति० टी० पृ० २९। न्यायकु० पृ० ७२१। प्रमेयक० पृ० ३९१।

- पृ० २९. पं० ९. 'शावरेषु' ... ''तथा शबराणां च केषांचित् खनियमस्यानामधापि विषायपनयनशक्तियुक्तस्य कारणात् शङ्खन्त्येय पुरुषा मन्नान् कर्तुम्।'' कर्ण० २,२५८ ।
- पृ० २९. पं० १०. 'मञ्जत्वम्' तुलना "अपि च न मन्त्रो नामान्यदेव किश्चित्। किं तिर्दि! सस्येत्यादि। यथाभूतान्यानं सत्यम् । इन्द्रियमनसोर्दमनं तपः । तयोः प्रभाषो विषक्तम्मनादिसामर्थ्यम्। संविधते येषां पुंसां ते तथा, तेषां सस्यतपःप्रभाववतां पुंसां समीदितार्थस्य साधनम्, तदेव मन्त्रः।''-क्षि० ३.२४८ ।
- पृ० २९. पं० २५. 'अवैदिकानाम्' तुरुना "अवैदिकामां च वेदादन्येषां बौद्धादीना-मिति । आदिशन्दात् आईत-गारुड-माहेश्वरादीनां मन्यकरपानाम् । मन्याणां मन्यकरपानां च दर्शनात् । विद्यासराणि मन्ताः । तत्साधनविधानोपदेशाः मन्यकरपाः । तेषां च बौद्धादीनां मन्यकरपानां 'पुरुषक्षकेः' पुरुषैः करणात् ।" - वही ।
- पृ० २९. पं० २५, 'तुत्रापि' तुलना "तत्रापि बौजादिमस्मकस्पेऽपि अपौक्षेयस्य करूपमाने, कथिमदानीमपौक्षेयं धावयं सर्वमवितयं स्थात् । किन्तु मिथ्यार्थमपि स्थात् । तथाहीत्यादिना पतदेव बोधयति । बौजमस्मकस्पे हिंसामैशुनात्मदर्शनाद्यः, आदिशब्दाद्य-मृतवस्थात्यः अगभ्युद्यहेतवो दुःसहेतवो वर्ण्यन्ते । इतरस्थिस्त्वबौजमस्मकस्पे त पद दिसादयोऽन्यथा साभ्युद्यहेतवो वर्ण्यन्ते । यदि स सर्वे मस्मकस्पाः सपौक्षेयाः स्युस्तदा विद्यु विद्यामिनापि वास्यवस्यमेकनापौक्षेये कथं सत्यं स्थात् ।" क्रिं० ३,२७० ।
- पृ० २९. पं० २८. 'जैनानामम्भाते' तुक्ता—"योद्धादीनां मन्यत्यमेव नास्तिति वेदाह—वोद्धादीनाममन्ति देति । तदन्यत्रापि तस्माद् वोद्धादिमन्धादन्यत्रापि वेदिके मन्धे मन्धात्वप्रतिपादनाय कोशपानं करणीयम् । न हि काचिद् व्यक्तिव्यक्तिद्दसीत्वामप्रायः । दृष्टिकिवं चतत् 'वौद्धादयो न मन्धाः' इति । तथादि विवादिकर्सकृतो विवक्रमौदीम् कृषेन्तो वीद्धा मन्धा दृष्ट्यन्ते । तेन तत्र वौद्धादिषु मन्धकरपेषु धमन्धात्वप्रयि विवादिकर्मात्वप्रयोगितिकरणद्वारेण वैदिकानामपि मन्धाव्यवस्थापनात् । न च विवस्तम्भनादिसामध्येयोगात् वेद्याभ्यं क्षेकिकवाक्यादितशयवदित्यवायीठवेयं युक्तम्।" कर्ण० २.२४४ ।
- ए० २०. पं० १. 'ग्रुद्रामण्डल' तुरुना "पाण्यक्वरूसिकेशो मुद्रा। मण्डलं देवता-दिरक्ताविशेषः । भ्यानं देवतादिकपचिन्तनम् । तैरनक्षरेरशब्दसमावैः सकर्माणि विषाध-पनयगादिकक्षणानि कियन्ते । न स तानि मुद्रामण्डलभ्यानानि अपीक्षयाचि युज्यन्ते ।" वहा ।
- पृ० ३०. एं० ३. 'अथ यदि' तुकता "यदि बौद्धेतरी मनकरूपी झावपि पीठवेषी तो स सर्यप्रभवी नवित्रधानिधाषिपुठवातुरपत्ती। तत् कथिनदानीं तावेत सर्यप्रभवी मन्नकर्पी बांदेतरी परस्परिवर्णी प्रभवित्रको प्रभवित्रको प्रभवित्रको एउपते। एकत्र हिंसादीनामनम्युव्यद्वेतुरवेत वेश-नादस्यवाम्युव्यद्वेतुरवेत। नेर्यादिना परिद्दरति। न वे सर्वत्र तो मन्द्रकरपी सर्यप्रभवी वेनायं विरोधः किन्तु प्रभावयुक्तपुद्धपत्रति नास्त्रक्षणाविष तो मन्द्रकर्पी स्तः। प्रभावयक्ता पुरुवेण 'इमां वर्णपद्दश्वनामभ्यस्यति त्राद्धिं वानुतिष्ठति तस्यादं यथापतिवातं नर्ये संपाद्यिक्यामि' इति या प्रतिवा तद्धश्रणाविष मन्द्रकर्पा भवतः। ततोऽन्यवा वाद्यदि प्रभावयुक्तो मन्द्रकर्पो कुर्यादेवेत्यविरोधः।" वही ।
- ए० १०. पं० ६. 'अथ वेदेतरयोः' तुरुना -- "मनु सामान्यतो हर्ष पीरुषं वसमं वितथमुपरुभ्य वसमसाम्यादिदम्यि, नितथमवगम्यते । म, अन्यत्वात् । म हि अस्यस्य

विस्तारि समान्य वैतानं भवितुम्हति, जनारादेश । म है देवदस्य श्यावति यह-दस्यापि श्यामत्वं भवितुम्हति" हात्र० १,२ । "नतु वेदावेदयोस्तरवान्यत्वस्थाणे विशेषोऽस्त्येव ।……स्थामित्याचार्यः । नन्वीदशो विशेषत्योः पारुषेयत्वापोरुषेय-त्वसाधको वस्तान्न केषस्त्रमनयोदेव लीकिकवैदिकयोविशेषः । किन्निहिं । दिण्डिकपुराणे-तरयोदि । हिण्डिकः नद्राचार्यः इतस्य पुराणस्य श्वरस्य च पुराणस्य श्वरो विशेषोऽस्ति । म च तावता स्वयं व्यवहारार्ये सम्वित्यामेददीपनः समयपरिकित्यतो नाममेदः संद्राचेदः पुरुष्कितं वाभते वेदस्य । कि कारणं । अन्यन्नापि पुराणेऽपौरुषेयत्वप्रसंगात् । दिण्डि-केतरपुराणानां नाममेदस्य विद्यमानत्वात् । यदि तु या वेदवाक्ये वर्णपदरचना दृश्यते ताहशी रचनां पुरुषाः कर्तु न शक्तुयुः, इतां था निष्पादितां वा वर्णपदरचनां सहतसंकितः अषणमानात् विवेचयेद् १यं पुरुषपूर्विकेति तदा व्यक्तमपौरुषेयो वेदः स्थात् ।" वर्णा० १.२४८ ।

पृ० ३० पं० ७. 'नाम मेदः' अशुद्ध है 'नाममेदः' ऐसा शुद्ध करना चाहिए।

ए० ३०. पं० १८. 'दोपाणां पुरुषाश्रयत्वात्' – "शब्दे दोषोञ्जवस्तावद् यकत्रधीन इति स्थितम् । तदमायः कवित्तावद् गुणवद्वकृकत्वतः ॥ तद्वणेरपकृष्टानां शब्दे संकान्त्यसंभवात् । यद्वा वक्तरमावेन न स्युरोषा निराश्रयाः ॥" भ्रोकवाः शोद० ६२-६६।

इस कोकोंने कु मारि छ ने यही समर्थन किया है कि नेदका प्रामाण्य उसकी अपौरुषेयताके कारण ही है। यदि पुरुष बक्ता हो तब वाक्यमें दोषकी आशंका हो सकती है किन्तु यदि कोई बक्ता ही नहीं तब दोषकी आशंका मी कैसे ! अतएव वेद स्रतः प्रमाणसिद है ।

इसके उत्तरमें धर्म की तिने कहा है कि -

"नापीठचैवभित्येष यथार्थज्ञानसाधनम् । बद्योऽन्यथापि वज्ञवादिरबुष्टः पुरुषागसा ॥" प्रमणदा० ६.२८५ ।

अर्थात् अपीरुभेयताके कारण ही वेद ययार्यहानका साधन नहीं हो सकता । सर्वन पुरुष-दोक्के कारण ही इापक साधन अवधार्य झानका हेत्र हो जाता है वह बात नहीं । नयोंकि पुरुष्दोष न भी हो तम भी झापक प्रदीप का ऐसा खमान ही है कि राजिमें नीटकमरुकें वह पीतप्रतिभासका जनक होता है। ज्योरकाका भी यह खमान है कि पीतवक्षमें भी वह गुक्कडानका हेत्र होती है। इसी प्रकार झापक वैदिक शब्दोंके विषयमें भी शंका हो सकती है कि उनका समान ही ऐसा है कि वे वितयज्ञानके जनक हैं। इसी बातको खायन्त शब्द करके अर्थकी ति ने अपनी कोपज्ञ हित्तमें कहा है। शान्त्या चार्य मी प्रस्कुतमें उन्होंका अनुसरक करते हैं—

"भवन्तु नामापीवषेया वैदिकाः वान्दाः । तथापि संमाव्यमेवैषामयथार्षकानहेतुत्वम् । न हि पुक्षपदोषोपधानादेवार्थेषु कानविक्षमः । तद्वहितानामपि मदीपादीनां नीलोत्पकादिषु विवधक्षानजननात् । तदिमे शन्दाः संस्कारनिरपेक्षाः मकत्वा चार्येषु मतिमानहेतपः स्युः समावविशेषाद् वक्षपादिवत् , वितथव्यक्तयश्च नियमेन । नियमकारणाभाषाव्युक्तमिति वेद् । मदितथव्यकिनियमे कि कारणम् । तसाद् यथार्थव्यकिनियमयद् मक्कत्या अपयार्थ-व्यक्तिनियमः किन्न करन्यते । अथवा वक्षपादिवदेवार्थेषुभवकानत्वहेतुत्वं स्थात् । व अपौक्षया अविश्व वक्षणाद्व वक्षपादिवदेवार्थेषुभवकानत्वहेतुत्वं स्थात् । व अपौक्षया अविश्व वक्षणाद्व वक्षणाद्य वक्षणाद्व वक्षणाद

मगौरवेषत्वेऽवि उमयं स्थात्" = प्रमाणवाठ स्व० ६.२८४। सन्मति० टी० पृ७ ११. पं०९। वृ७ १९. पं० २४।

पु॰ २०. ए॰ २२. 'प्रत्यक्षेण' तुसना – सन्मति॰ टी॰ पृ॰ ३१. ए॰ ९। न्यायकु॰ पु॰ ७२०।

पृ० ३१. पं० २. 'कर्तुरसारणं' — शवर सामि ने अपने भाष्यमें कर्ताका अस्तरण होनेसे वेदापोर्क्यपत्वका समर्थन किया है — १.१.५ । उन्होंका अनुकरण बादके मी मांस कों ने किया है।

ध में की ति नै इस हेर्तुका खण्डन निम्नशस्दों में किया है -

"अपीरवेयतापीष्टा कर्तृणामस्मृतेः किछ । सम्बद्धाप्यनुवकार इति घिग्यापकं तमः ॥"

प्रमाणवार इ.२३९,४०।

"यसाविदं साधनं मसिद्धमनैकान्तिकं स । तत्रासिद्धमधिकत्याह - तथाहीति । सारन्ति सौगता देवस्य कर्तृत् सप्तकादीन् । सादिदान्दाद् वामकवामदेवविश्वासित्र-प्रश्तीद् । द्विरम्यगर्भे बद्धाणं वेदस्य कर्तारं सारन्ति काणादा वैशेषिकाः ।" सुर्गतः ।

"अने बास्सिकत्वमध्याद्द - एवयस्ते चेत्यादि । उपवेशपारम्पर्ये सम्प्रदायः । विकित्रकाः कियासंप्रदायः पुरुवकृतत्वसंप्रवायो येषां वटे वटे वैश्रयणादिशस्त्रानां ते तथा । सनेना-सर्वमाणकर्तत्वमाद्द कृतकाश्च पोठवेयाश्च । ततः पोठवेयेऽपि वाक्ये कर्तुम्बारणं वर्तते इत्यनेकान्विकीऽयं देतुः ।" कर्णः ।

पृ० ६१. पं० ५. 'अष्टकादीन्' हो वे निकाय के से विकास सं (भाग १. १७ २६५) में विदेश महाँके कर्ताओं के जो गाम दियें हुए हैं वे ये हैं — अहुता, वामक, वामदेश, वेंस्सामिस, यमतिमा, विनिरस, मारदाज, वासेंह, वास्सप और मृत्यु । इन्हीं ऋषिओंको सुद्धकालीन अस्तिमा क्षित्र कहा है।

इन अपिकोंनेंसे या म देन आ ने दर्जी चीके मण्डलके कर्ता माने जाते हैं और भारदा ज तक विशिष्ठ अनका छठें और सातर मण्डलके । अहम (अहम) अविका उद्येख ऐसरे य आ केण (अहम) में तका सांक्षा यथ और स्त्र (१५.२६) में विश्वा मिश्रके पुत्रक्षारे बाता है। वा म क और ए गु अविका उद्येख शत प्रधा क्षण (१०.६.५.९७.२.१.११) में मिलता है। यं म त किए (अवद्क्षि) विशिष्ठ क कि विशेषकार आक्षण प्रभीमें असिक है। विशिष्ठ का उद्येख ते कि के बंदा है ता में (६.१.७.३; ७.१.१) मिलता है।

मानीने अपि जासण और सैतसूनकारूमें असंत प्रतिस रहे हैं - Barly monastic -Buddhism p. 26 : सामहित की ए ए एट, वेट दुई ।

पू० ११. पं० थ. कार्यादाः — "प्रजापतियाँ इत्जेक आसीकाइरासीक राजिरासीत्, स वर्षोऽतथतः । तकात्तपसम्भाराते वेदा अजापन्त इत्याकायनेव कर्त्यस्थात्" कन्दकी० पु० २१६ ।

पुर ६१. पर ६. 'अप क्रियम्ल' तुत्तमा - सम्मति हो ० प्र ४०, पै० ६३। पुरु ४२. पंर १५। मधन्तुरु पुरु ७२२,७२९। पृ० ३१. पं० १३. 'अथ आगमान्तरे' तुल्ना — सन्मति० टी० यृ० ७२. पं० ३३ । पृ० ३१. पं० १८. 'यद्वेदाध्ययनम्' इस अनुमानको शबर सामिने मूलसूत्र (१.१.३०) में से फलित किया है। कुमारिलने इसे स्पष्ट शब्दोंमें इस प्रकार रक्खा है —

> "वेदाध्ययमं सर्वे गुर्वध्ययमपूर्वकम् । वेदाध्ययमबाष्यस्थादशुनाध्ययमं यथा ॥"

> > श्रोकवा० वाक्या० ३६६।

देखो सम्मति० पृ० ४० । न्यायकु० पृ० ७२२ ।

ए० ३१. पं० २८. 'एक्स्वे' तुल्ता — "एकस्वे इतको न स्याव् निकाने हेव्यिनेवेत्।" श्रीकवा० संबन्धा० १४ ।

पृ० ३२. पं० ८. 'एकाचीनास्' संस्थे पच इस प्रकार है --''एकाधीनां विकल्पओनेतराखम्तवाधनात् । समुचयोऽपि नैतेषां व्यवदारेऽवगम्यते ॥''

इस प्रवक्ती टीका इस प्रकार है --

"शहरो-यकार्थानामिति। एकशम्ब्विषया अपि सम्बन्धा विकासन्त इति। निराकरोति देति। यत्र क्षेत्रस्य शब्दस्य निर्मेश्वरीरनातेश्व नानार्थसम्बन्धः कथ्यते यथा पीलुशम्बस्यार्थ-र्बुक्षसम्बन्धो म्हेक्छेश्व इतिसम्बन्धः। तत्र म्हेक्छोक्तस्यास्यन्तदाधः क्रियते। विकासे हि वृक्षो वा इत्ती वाऽभिषेय इति गम्येतेति। नावि समुख्य श्लाह-समुख्य इति । समुख्येऽप्युभावर्याविति गम्येत। न वैवमस्ति इति ।" न्याप्र० पृ० ६४६।

पृ० ३२.-पं० २३. 'नित्यत्व' तुलना -- "प्रयक्तानन्तरा इक्षिनित्येऽपि न विकायते" श्लोकना० शन्द० १९ । "माकाशमपि नित्यं सचदा भूमिजलावृतम् ॥ ३० ॥ व्यज्यते तद् पोद्देन जननोत्सेचनादिनिः । प्रयक्तानन्तरं सानं तदा तत्रापि इस्पते ॥ ३१ ॥ वहाः ।

पूर्व ३३. पंत्र ८. 'शुब्द्संस्कार' तुरुना — "सा हि स्याणक्षन्दसंस्कारादिन्दियकोः भयस्य या।" वही ॥ ५२ ॥ सन्मतित टी० पृत्र ३४ ।

पूर्व ३३. पंर २. 'भोत्रं' तुलना — "सक्त संस्कृतं भोतं सर्वेशय्यास् प्रकोषयेत्। घटायोग्यीखितं चश्चः पटं न हि न बुश्यते।" श्लोकतारु शन्य ० ६०,६२ । सन्मतिरु द्वीरु पूर्व ३६ ।

पृ० ३१. पं० १२. 'शुब्द्ख' तुलमा - "तत्र सर्वैः प्रतीयेत शब्दः संस्किपते यदि ॥ निर्मागस्य निर्मोर्ग स्वाद् पक्तदेशे हि संस्किया।" - श्लोकवा० शब्द० ५२,५३ ।

१० १२. गं० १५. 'आकाशस्' तुलमा – "माकाशभोषपसे च विश्वस्वात् माति-तुस्यता ॥ वृदमावेऽपि शम्बामामिति कर्म मसज्यते । भोषसः वैश्वमेकावं सर्वमाजसूतां भवेत् ॥ तेनैकश्वतिवेखायां श्राणुयुः सर्वे यव ते ॥" वही ५६–५८ ॥

पृ० ११, पं० १६, 'अथासाकं' तुरुना - "तेनाकाशैकवेशो वा यहा वसकत्तरं भवेत्॥ कार्यार्थपत्तिगम्यं नः ओत्रं प्रतिनरं खिरम्।" वही ६७,६८३

्ष्रु ६३, १० २२. 'जुमयसंस्कारो' तुल्ला - "मलेकाभिद्विता वोषः स्युर्वसोपि संस्कृतो ।" मूर्व ६७ । पृ० ३४. पं० ७. 'तेन' इस शन्दसे लेकर 'का प्रमा' तकका भाग प्रमाण वार्तिक की कारिका है ज़िसे इस तरह पढ़ना चाहिए —

"तेनाग्निहोत्रं जुडुयात् खर्गकाम इति श्रुतौ । कार्येच्छ्वमांसमित्येष नार्थं इत्यत्र का प्रभा ॥" [ प्रमाणवां० ३.३१८ ]

इसि अद स्रिने इसे शास्त्रवार्ता समुच यमें (का० ६०५) उद्भृत किया है। इस विषयमें प्रमाण वार्ति क की निम्नलिखित कारिकाएँ अवगाइनके योग्य हैं —

> "वर्षोऽयं नायमयों न इति शब्दा वदन्ति न । करूयोऽयमयंः पुरुषेत्ते च रागादिलंगुताः ॥ स एकत्तरस्विकान्य इति मेद्रस्य किं स्रतः । तद्वत् पुंस्त्वे कथमपि झानी कश्चित् कथं न घः ॥ प्रमाणमिलंबादि यसनं लोऽर्थविद्यदि । न श्रात्यन्तपरोक्षेषु प्रमाणस्यास्ति सम्भवः ॥ यस्य प्रमाणसंवादि वचनं तत्कृतं वचः । स आगमः इति प्राप्तं निर्योऽपौरुषेयता ॥" २,२१२—३१५ ।

पृ० ३४. पं० १६. 'सामान्यस' यहाँ से परपरिकल्पित सामान्यका निरास किया गया है। सामान्यका जैन संमत सक्रप आगे दिखाया है—देखो कारिका २६ § १ । उसी प्रसंगमें हम मी सामान्यके विषयमें विशेष विचार करेंगे।

धर्म की तिं ने सामान्यको निःस्त्रभाव सिद्ध करनेके लिये वारवार इसी वातको दोहराया है कि जाति व्यक्तिसे न तो भिन्न ही सिद्ध हो सकती है, न अभिन्न | देखो — प्रमाणवा० २.२५—२९ | १.१४९—१५३ इस्यादि | प्रज्ञा कर गुप्त ने भी धर्म की तिं का अनुगमन किया है |

प्रस्तुतमें शा स्था था ये ने प्र झा कर का अनुसरण प्रायः शब्दशः किया है - देखो प्रमाणका० अ० पृ० २६४,२७९,२८०,३६६,५४४,७२४ आदि ।

अन्य जैना चार्य भी इस विषयमें प्रमाण वार्तिक और तदनुगामी दूसरे बी द आचार्योका अनुसरण करके ही भी मांसक और नैया यि क संगत जातिवादका खण्डन करते हैं — देखें तस्वसंग का० ७०८ से । अष्टका का० ६५, अष्टसंग पृ० ३३,२१४,२१९ इस्यादि । सन्मति० टी० पृ० ११०,२३९,६८९ इस्यादि; न्यायकु० पृ० २८५, प्रमेयक० पृ० ४७०-८१; स्यादादरं पृ० ९५० इस्यादि ।

पृ० ३६. पं० ३. 'तादातम्य' तुल्ना — "अध सति सम्बन्धे बतु कोऽयं तस्य वेन सम्बन्धः - संयोगः, तादारम्यम्, विशेषणीभावः, वाष्यवाखकमायो या" । न्यायकु० पृ० १९५ ।

पृ० ६६. पं० ५. 'श्रुदिका' तुल्ना — "पूरण-प्रदाह-पाटनानुपल्डेश सम्बन्धामावः" = म्यायस्० २.२.५४ । "साखेदचेन सम्बन्धः श्रुरमोदकान्दोखारणे मुखस्य पाटनपूरणे स्याताम्"। शावर० १.२.५ । "सक्तयपाययमासाविणियुनं देसतो अणेगविहं। समिहाणं समिवेयातो होह मिक्वं समिवणं च॥ ५७ सुरअनिममोयगुष्टारणम्म जम्हा उ वयण-स्वनानं । स वि होहो ज वि हाहो, जनि पूरण तेण मिक्जं तु॥५८॥ अम्हा उ मोयने अभि-

विषयिम सत्त्वेष प्रकारी होइ । जय होइ सो नजते तेज नमिण्यं तवस्थातो ॥ ५९ ॥ नृहत्० । शासना० ६४५ । सन्मति० ठी० पृ० ३८६ । न्यावकु० पृ७ १४४ । स्याहादमं० का० १४ ।

पृ० ३६. पं० १७. 'मेदानस्युपगमात्' — "य एव सोकिकाः शब्दाः त एव वैदिकाः" – शासर० १.३.३० ६ "सन्याविशेषाद् वर्णानां साधने किं फलं भवेत् ।" – प्रमाणगा० ३.२४७ ।

पु० ३६. पं० २३. 'नापि वाक्यम्' तुलना — ''वाक्यं भिन्नं न वर्णेम्यो विद्यतेऽतु-पलम्मतः। अनेकावयवारमस्ये पृथक् तेषां निर्द्यता ॥'' प्रमालकः ५.२४८ ।

पृ० ३७. पं० १. 'सार्यकाः' - "मधेकं सार्यकत्वेऽपि मिथ्यानैकत्वकस्पना ॥ एकाव-यवगत्या च वाक्यार्वप्रतिपद् भवेत् ॥" वहा ३.२५९,३५० ।

ए० ३७. एं० २२. 'तर्जानुपूर्वी' तुस्ता — "वर्जानुपूर्वी वाक्यं वेक वर्णानाममेदतः" प्रमाणवा० ३.२५९ ।

यु० ३७. पं० २६, 'अञ्यापित्वे' तुलमा — "सर्वत्रातुपक्षम्मः स्यात् तेषामच्यापिता वदि ॥ २५३ ॥ सर्वेषामुपक्षम्मः स्यात् युगपद् व्यापिता यदि ।" वद्दाः ।

पृ० ३७. पं० २९. 'नाजुपूर्वी सात्' तुलना — "देशकाखकमामावो व्यासिनिस्यत्व-वर्षनात् ॥ २६० ॥" ब्रह्मा० ।

"सा चेयमानुपूर्वी वर्णानां देशकता वा विपीतिकानामित पंकी स्थात्, कालकृता वा बींजाहुरादीनामित्र । द्वयोरमि देशकालकमयोरमाची वर्णानां व्यक्तिनित्यस्वयोदेर्वनात् । सन्योऽन्यदेशपरिद्वारेण वृत्तिर्दि देशपौर्वापर्यम्, तच सर्वगानामसम्मवि । तयान्योऽन्य-कालपरिद्वारेण वृत्तिः कालपौर्वापर्ये च नित्यानामसम्मवि ।" मनो० ३.२६० ।

पृ० १८. पं० ९. 'अयमेव' तुल्ता — "अयं हि मेदो मेदहेतुर्ध विश्वसर्माम्यासः कारवमेदसा। सतस्रेत् न मेदः सन्यनिमित्तामावात् एकं इध्यं विश्वं स्थात् इस्यादि प्रवास्येत – "हेतुविन्दुटी० पृ० ५७ । सन्मतिटीका (पृ० ३) में मी ऐसा ही वाक्य उद्धत है।

अनतरणसमाप्तिके सूचक बिन्हको 'होयेत' शब्दके बाद रखना चाहिए। यह वाक्य धर्मकी तिंका होना चाहिए। देखो, अनेकान्तज० पृ० ५%।

पृ० ३८. पं० १४. 'सस्वादिप्रसंगात्' तुलना—"निसं सस्यमसस्यं वाऽहेतोरम्यान-पेक्षणात्। मपेक्षातम् माथानां कादाचित्कस्य सम्भवः॥" प्रमाणवा० २.३४ । १.६८२ ।

पृ० ३८. पं० १६. 'ईश्वरस्य' न्या य स्त्रमें ( ४.१.१४-४३ ) एकान्तवादोंकी परीक्षा की गई है। जिसमें प्रसंगसे पुरुषकर्म प्रधान है या ईश्वर इस प्रभा का भी निराकरण किया गया है। मनुष्य प्रयक्त करता है किन्तु फळनिष्यत्ति ईश्वराचीन है। पुरुषकर्मसे रहित ईश्वर कुछ मी फळ नहीं दे सकता और ईश्वरके अनुप्रस्के बिना पुरुषकर्म मी निष्प्रेष्ठ ही रहें जाते हैं —इस प्रकार पुरुषार्थ और ईश्वरकारणतावादमें अनेकान्तकी सिद्धि करके एकान्त पुरुषार्थवाद और स्वान्त ईश्वरकारणतावादमें अनेकान्तकी सिद्धि करके एकान्त पुरुषार्थवाद और स्वान्त ईश्वरकारणवादका निराकरण किया गया है। — न्यान्तह १००० दे ।

चर्चासे स्पष्ट है कि नै या यि कों को ईश्वर निमित्तकारण रूपसे इष्ट हैं। अत एव बादके टीकाकारोंने इस प्रकरणको 'ईश्वरोपादानतानिराकरणप्रकरण' ऐसा नाम दिया है और मूलसूत्रोंकी टीकामें वेदान्तसंमत ब्रह्मकी उपादानकारणताका निरास किया है । नै या यि कों के मतसे जगतका उपादान कारण पार्षिव आदि परमाणु हैं।

ईसरकारणवाद प्राचीन है। किन्तु प्राचीन कालमें ब्राह्मणप्रन्थोंने और उपनिषद् साहित्वमें ब्रह्म या प्रजापतिके रूपमें उसे जगत्का उपादान कारण माना है'। ने या यि कों ने अपनी तर्क बुद्धिसे उसे कारण तो सिद्ध किया किन्तु उपादान न मानकर निमित्त कारण माना। वही बात ने शे पि कों ने भी की।

इसके निपरीत न स सूत्र में शंकर आदि आचारोंने ने या विक और ने शे विक संनत निमित्तकारणबादका प्रवळ निरोध करके ईश्वरको जगद् का अधिशाता और उपादान सिद्ध निया है। – श्रां० अक्ष० २.२.३७-४१ ।

जै न, भी मां स क, सांख्य, यो ग और बौद्ध ईश्वरको जगत्का निमित्तकारण या उपादान-कारण कुछ मी नहीं मानते ।

ईबरकी सिक्सिं शान्त्या चार्य ने जो अनुमान उपस्थित किया है उसके लिये तथा वैसे दूसरे अनुमानोंके लिये देखो -- न्यायबा० पृ० ६५७--६६७ । न्यो० पृ० ६०९ । कंबकी० पृ० ५६ । न्यायमं० पृ० ६७८ । तात्पर्य० पृ० ५९८ ।

पु० ६८. पं० १६. 'सर्वेइत्वे' तुळ्ना —"सर्वेकर्तत्वसिद्धी व्य सर्वेइत्यमयस्यः । सिद्यमद्य पतः कर्ता कार्यकपादिवेदकः ॥" तस्त्रसं० का० ५४ ।

''सा च दुक्तिः सर्वार्थातीतानागतवर्तमानविषया प्रत्यक्षा नाष्ट्रमानिकी'' - स्यानवा॰ पुरु ४५६ ।

पृ० ३८. पं० २०. 'ख्रुह्रपेण' तुलना – "तद्त्रासिस्ता हेतोः प्रथमे खाधने यतः । सिसेन्द्रो न योगाचयः सिस्रो नाययनी यतः ॥" – तत्त्रसं० का० ५६ ।

इस कारिकाकी व्यास्थाका मूलाधार सन्मति टीका है। सन्मति टीका मी अपने पुरोगानि बौद्ध प्रन्थोंकी ऋणी है। – देखो सन्मति० टी० पृ० १०२ – १०५ । तथा तस्तसं० द्रम्य-पदार्थपरीक्षा । सन्मति में पूर्वपक्ष पृ० ९३ वें से शुक्त होता है।

पु० १८. पं० २५. 'संस्थानवत्' इस अनुमानसे पर्वतादिमें कार्यत्व सिद्ध किया गया है। देखो इसो० पु० ६०६ । त्यायमं० पृ० १७८ । तात्पर्व० पृ० ५९९ । इसकी समाधीक्याके लिये देखो, स्रोकवा० पृ० ६५९ । सम्बन्धाश्चेपपिर० ७४ से । प्रमाणवा० १.१२ ।

ए० ३८. पं० २८. 'अवयवी' प्राचीन समयसे ही दार्शनिकॉने स्पूर दश्य विश्वका

१. "तत्कारिकत्वादिलेवं ह्ववत वितिष्ठकारणशीयर इत्तुपगर्त मवति" - न्यायवा० पू० ४५७ ।
१. तात्पर्ये० पू० ५९३ । १. "जगतः साक्षादुपादानकारणं किस् है उक्तं प्रतिव्यादिपरमसूसं परमामुक्तंदितं व्यक्तिति" । न्यायवा० पू० ४५७ । १. ताद्वादमं० में प्रो० जगतीय चन्त्रवे 'वैदिक साहिलों हैक्के वितिष स्पोंकः वर्णव' किया है उसे देवाना चाहिए - पू० ४११ । तथा महासूत्र २.२.३७-४१ ।

सूक्ष्म तर्षके साथ क्या सम्बन्ध है इस प्रश्नको नाना प्रकारसे सोचा है। इसी प्रश्नके विचारमें-से ही अवयव और अवयवी का विचार भी फलित हुआ है। दस्य जगतके प्रपञ्चको दार्शनिकोंने अपनी अपनी दृष्टिसे माने हुए कुछ ही मूच सूक्ष्म तत्त्वोंमेंसे घटाया है। यह घटना समीके मतसे एक ही प्रकारसे नहीं है। नै या यि क — वैशे विक आरम्भवादके पुरस्कर्ता हैं। बौद प्रतीखसमुख्यादके हारा घटनाको बताते हैं। सां ख्य — यो ग और जै न परिणामवादके द्वारा स्थूल विश्वकी योजना सिद्ध करते हैं। मी मां स क कुमारि छ मी इसी मतका अनुगामी है। और अद्देत वा दिओं ने ब्रह्मविवर्तवादका आश्रय लिया हैं।

इतनी पूर्वभूमिकाको ध्यानमें रखकर अब हम अवयवीका विचार करें। अवयवीके विषयमें निम्न लिखित बातें विचारणीय हैं।

- (१) अवयवीकी सन्ता और सारूप
- (२) अवयवी और प्रत्यक्ष प्रमाण
- (१) अवयवीकी सत्ताके विषयमें ही ना गार्जुन ने आपित की है। उनका कहना है कि उत्पत्ति ही जब नहीं घट सकती तब अवयवीकी सत्ता कैसे संमव हैं ? उन्होंने स्कन्ध-परीक्षा में घटपटादि 'रूप' के अस्तित्वका ही निराकरण किया है । और अमीन्ध न परीक्षा में उपादानोपादेयमावका निराकरण किया है । अवयवीकी सत्ताकी सिद्धि तब ही हो सकती है जब उपादानोपादेयमाय सिद्ध हो, उत्पत्ति सिद्ध हो और रूपस्कन्ध सिद्ध हो । किन्तु ना गार्जुन ने इन तीनोंका विस्तारसे खण्डन किया है अत एव उनके मतमें अवयव और अवयवी वस्तुसत् नहीं किन्तु काल्यनिक हैं।

वसु वन्धु को विज्ञानाहैत सिद्ध करना या । अत एव उनके लिए बाह्यार्थका निराकरण अनिवार्य था । बाह्यार्थके विषयमें उन्होंने तीन विकल्प किये हैं —

> "न तरेकं न चानेकं विषयः परमाणुदाः । न च ते संदता यसात् परमाणुर्न सिध्यति ॥" विद्यप्ति० का० १९ ।

इसमें एकका मतलब है अवयवी । इन तीनों पक्षका खण्डन उन्होंने यह कह करके किया है कि इन तीनों पक्षमें परमाणुकी सत्ता अनिवार्य है; और परमाणु तो असिद्ध ही है। क्यों कि --

> "वद्गेन युगपद्योगात् परमाणोः घडंशता । वण्णां समानदेशत्वात् विण्डः स्यावणुमात्रकः ॥" विद्वक्षि० का० १२ ।

१. नारम्भवाद नादिके विषयमें स्हम निक्षणके लिये देखे प्रमाणमि प्रस्तायमा पूर्व १ १. "न खती नापि परती न द्वार्या नापहेतुतः । उत्यक्षा जातु विधन्ते नाथाः कथन केथन ॥" माध्यत् १ १ । १. रूपकारणनिर्मुक्तं न रूपमुपकन्यते । रूपेणापि न निर्मुक्तं दस्यते रूपकारणस् ॥ किकारणं पुनः रूपं नैन नैवीपपणते । तथान्यगातान् वाश्वित्त विकरपाप् विकरपवेद् ॥ न कारणस्य सदद्वं वार्यमित्युपपणते । न कारणस्य सदद्वं कार्यमित्युपपणते । न कारणस्य सदद्वं कार्यमित्युपपणते । यही ५.१,५,६ । १. "आमिन्यनाभ्या व्याव्यत्त नाम्योदावानयोः क्षाः । सर्वे निरवहीये सार्यं प्रद्यश्चात्र ॥" वही १०,१५ । "श्वराययोद्धं कार्यकारणम् । स्वयं निरवहीये सार्यं प्रद्यश्चात्र ॥" वही १०,१५ । "श्वराययोद्धं कार्यकारणम् । स्वयं स्वयं कार्यकारणस्य स्वयं निर्मुक्तं कार्यकारणस्य निर्मुक्तं कार्यकारणस्य मानिष्या स्वयं । स्वरं कार्यकारणस्य निर्मुक्तं कार्यकारणस्य निर्मुक्तं कार्यकारणस्य कार्यकारणस्य कार्यकारणस्य विकरपति ।" वही सूर्व । ५. "तव्वेकं वा स्वयं व्यवस्थात्य कार्यकारणस्य विकरपति ।" वही सूर्व । ५. "तव्वेकं वा स्वयं व्यवस्थात्य कार्यकारणस्य विकरपति ।" वही सूर्व । ५. "तव्वेकं वा स्वयं व्यवस्थात्य कार्यकारणस्य विकरपति ।" वही सूर्व । ५. "तव्वेकं वा स्वयं व्यवस्थात्य कार्यकारणस्य कार्यकारणस्य । ११।

य सु व न्धु ने स्थूल द्रव्यको एक - अखण्ड - जैसा कि नै या यि क - वै शे वि को ने अवयवीको माना है - मानने पर मी आपत्ति की है । उनका कहना है कि यदि स्थूल पूर्व्यदि द्रश्य एक है तब उसमें गमन और अगमन, मह और अमह, मिन्न मिन्न पदार्थों की अनेकन्न इति, माति और अन्नाति इन समीकी घटना युगपद् हो नहीं सकती । अत एव अवयवीको एक - अक्लब्थ इन्य माना नहीं जा सकता ।

वसुवन्ध के बाद दि ग्राग, धर्म की र्ति आदि आचार्योंने अवयवीके खण्डनमें इन्हीं मुख्य दलीलोंका उपयोग किया है। और पंडित अशोक ने तो अवयविनि राकरण नामक एक छोटासा प्रकरण ही लिख दिया है।

आगे चलकर अवयवी और सामान्य की चर्चा के प्रसंगमें आचारोंने बहुतसी समान्य दलीलोंका उपयोग किया है। क्योंकि जैसे सामान्य एक है वैसे अवयवी मी एक है। सामान्य अनेकहृति है तो अवयवी मी अनेकहृति है। कृत्वेकदेशहृतिका विकल्प जैसे सामान्य-विषयक होता है वैसे ही अवयवीके बारेमें भी होता है। और यही बात मेदामेदके विकल्पके विषयमें भी है। इस प्रकार अवयवी और सामान्यविषयक चर्चाका साम्य देखकर ही जय-न्त ने बौद्धोंको आवेशपूर्ण भाषामें जो उत्तर दिया है वह देखने योग्य है—

"अपूर्व एष तर्कमार्गो यत्र प्रतीतिमुत्स्ज्य तर्जनीविस्फोटनेन वस्तुव्यवस्थाः क्रियन्ते ।

.....न च शक्तुमः पदे पदे वयमेभिरभिनवमस्पमपि किश्चिदपद्यद्भिस्तदेव पुनः पुनः
प्रकुर्वद्भिः शाक्यनर्तकेः सह कल्हमतिमात्रं कर्तुम् ।.....कि वा तदस्ति यत्सामान्यसमर्धनायसरे न कथितम् । तसात्त्रयेव नीत्या अवयन्यपि सिद्ध एष, तहादिणः मत्यस्य
निरपवादत्वात्।" न्यायमं० वि० पृ० ५४९ ।

शंकारा चार्य ने भी ब्रह्म व्यतिरिक्त बाह्य तस्य अनिष्ट होनेके कारण परमाण्यारक्य अक्य-बीकी चर्चाके प्रसंगमें परमाणुका खण्डन व सुबन्धु की युक्ति का अवलम्बन करके किया है । सांस्य मी कार्य और कारणका अमेद इष्ट होनेसे अवयवीकी पृथक् सत्ता नहीं मानते । सांस्यत० का० ९ ।

इस प्रकार हम देखते हैं कि वै शे कि सम्मत अवयवीकी सत्ताके विषयमें दार्शनिकोंने प्राचीन कालसे आपत्ति की है। तब यह प्रश्न होना खामाविक है कि इन दार्शनिकोंने जब हत्त्य स्यूल अवयवीका निवेध किया अर्थात् हत्य घट-पटादिकी खतन्न सत्ताका निवेध किया तब इस हत्त्य स्थूल पदार्थके विषयमें अपना क्या क्या मन्तव्य स्थिर किया?।

अहै त ना दि ओं ने तो अविधा - नासना का भाश्रय लिया । प्रकृतिपरिणामवादी सां स्य ने स्थूल जगत्को प्रकृतिका परिणाम माना । अर्थात् स्थूल वस्तुका प्रधानसे अमेद ही सिद्ध

१. ''यदि वाबद्विष्णिकं नानेकं चसुवी विषयः सदेकं वृद्धं करूपते – प्रथिष्यां करेणेतिर्व साद — गमनित्यर्थः । सकृत्वादप्रशेषेण सर्वस्य गतत्वाद् । अवीग्नागस्य च प्रदर्ण परभागस्य चामहणं चुगपच स्वाद् । म दि तसीव तदानी प्रदर्ण चामहणं च युक्तन् । विश्विष्ठस्य चानेकस्य इस्त्यश्वादिकस्य अनेकम् कृतिर्वं स्वाद् । गमैव हि एकं तनैवापरमिति कथं तथीर्विष्णेद इस्पते । कथं वा छदेकं वद् प्राप्तं च टाम्बां न च प्राप्तं अस्तरान्ने तच्छून्यप्रहणात् ।'' – विश्वसि० भा० १५ । २. प्रक्षा० द्वा० २.२.१२-१७ । ३. ''परमाण्नां परिष्ठिक्षस्याद्यादत्वो दिशः घडदौ दश वा ताविज्ञरवयवैः सावयवासे स्तुः' प्रदर्ण द्वा० २,२.१७ ।

किया। जैन और मी मां सक भी परिणामवादी हैं किन्तु दोनोंने अनेकान्तवादके आधारसे सूक्ष्म — परमाणु और स्थूलका मेदामेद माना। परमाणुवादी — सौ त्रा न्ति क और वै भा वि क हो हों ने कह दिया कि स्थूल पदार्थ — और कुछ नहीं किन्तु परमाणुपुक्ष मात्र है।

अवयिवादके विरुद्ध प्रथम तो वो हों ने इतना ही कहा कि वह परमाणुपुत्त मात्र है। किन्तु दार्शनिकों में परमाणुकी एक परिभाषां सद हो गई थी कि वह निरवयन होता है— इसी परिमाषां प्रकाशमें जब वो हों ने परमाणुपुत्तका विचार किया तब इस परमाणुपुत्तके बारेमें वो हों में ही तीन मत प्रचलित होगये ऐसा कम लशी ल के स्पष्ट अद्वेखसे मालूम होता है।

"तत्र केविदाहुः परस्परं संयुज्यन्ते परमाणवः इति, सान्तरा एव निस्यं न स्पृष्ठान्तीः ।यपरे, निरम्तरत्वे तु स्पृष्ठसंबेस्यन्ये।" – तस्त्रसं० पं० पृ० ५५६।

बस्तुतः परमाणुओंका परस्पर संयोग होता है कि नहीं इस बातको लेकर ही ये मतमेद हुए हैं। प्रथम मतके अनुसार परमाणुओंका परस्पर संयोग होता है और अंतिम दोनों मतोंके अनुसार परमाणुओंका परस्पर संयोग नहीं होता। उन दोनेंसे एकका कहना है कि परमा-णुओंमें स्थवधान अवस्थ होता है। और दूसरेका कहना है कि व्यवधान होता मी है और नहीं मी होता। जब व्यवधान नहीं होता तब परमाणु निरन्तर होनेसे उनकी 'स्पृष्ट' ऐसी संहा है।

प्रथम मत प्राचीन बी झें का है । दूसरा का श्मीर वैभाषि कों का और तीसरा भ द नत (ब सुब न्धु) का है, जो कि अभिधर्मकोषकार यसुब न्धु से प्राचीन है।

इन तीनों मतों का साधर्म्य यही है कि जब परमाणुपुत्त होता है तब भी पुत्तचटक परमा-णुओंके अतिरिक्त वहाँ और किसी ब्रव्यकी उत्पत्ति नहीं होती । इसके विपरित वेशे विक और नै या पि कों का कहना है कि परमाणुपुत्तके एक अपूर्व अवयवी उत्पन्न होता है । उसकी सत्ता पुत्तचटक परमाणुओंसे अर्थात् अवयवोंसे भिन्न है । वह सभी अवयवोंको न्यासकरके रहता है । अवयवी अनिस्य होता है क्योंकि वह कार्य है । इसणुक्तव्यतिरिक्त अवयवीका विनाश स्वस्त अवयविनाशसे होता है । और इसणुक्तावयवीका विनाश अणुओंके विभक्त होनेपर हो जाता है ।

जै नों के मतसे अवयवी कार्य ही हो यह नियम नहीं। आकाश, धर्मास्तिकाय, अधर्मास्तिकाय, जीवास्तिकाय ये द्रव्य निस्य होते हुए भी सावयव हैं। घटपटादि पुद्रव्यक्तंत्र अनिस्य होते हुए सावयव हैं। इन निस्य और अनिस्य सावयव द्रव्यमें भेद सिर्फ इतना ही है कि निस्य द्रव्यके अवयव कभी पृथक नहीं होते। वै शे वि क परिभाषाके अनुसार इस प्रकार कह सकते हैं कि जै नों के मतसे निस्य द्रव्यके अवयव सर्वदा अयुत्तसिद्ध होते हैं — अपृथिक्सद्ध होते हैं । जै नों के मतसे परमाणु और काल्व्यितिस्क कोई ऐसा द्रव्य नहीं जो निरवयव हो। काल्य मी इसी लिये निरवयव माना गया है कि वह क्षणिक है अत एव उसका स्कंध बन नहीं सकता।

१. "तया बोक्कम् 'भारमादिमारममध्यं च तथारमान्तमतीन्द्रयं । अविभागं विजानीयात् परमाणुमगं-ककम् ।"—तस्वार्थन्द्रो० पृ० ४३० । २. आलम्बन० पृ० ९६ । ३. सप्रदेशी और सावयवमें स्थमनेद है किन्तु उसकी प्रस्तुतमें उपेक्षा की है ।

बी द और जै न मान्यतामें यह मेद है कि बी द परमाणुवादी हैं। अर्थात् परमाणुसे अति-रिक्त या परमाणुपुत्रसे अतिरिक्त स्कंधकी खतन्न सत्ता उनके मतसे नहीं है। जै नों के मतसे पुद्रल द्रव्य अणुरूप मी है और स्कंध रूप मी हैं। जै न संमत स्कंध सिर्फ परमाणुपुत्र ही नहीं है किन्तु परमाणुओंका विशिष्ट प्रकारका परिणाम ही स्कंध है। जै न मत आरम्भवादी नै या यि कों मान्य नहीं। बी द क्षणिकवादी हैं अत एव उनको भी वह मत मान्य नहीं, क्योंकि परिणामवाद द्रव्यनिखताके खीकारमेंसे ही फलित हो सकता है।

जै नों के मतसे अवयव और अवयवीका मेदामेद है अर्थात् कथंचित् तादात्म्य है। नैया-यि क अस्मन्त मेद मानकर भी उनको अयुत्तसिद्ध कहते हैं। अर्थात् दोनोंको संयुक्त नहीं मानते। बस्तुतः तादात्म्य और अयुत्तसिद्धिमें नाममात्रका फर्क है। विचारपद्धति के मेदके कारण ही परिभाषामें ऐसा मेद हो जाता है इस बातको भूलना नहीं चाहिए। नै या यि क किसी बस्तुका परिणाम नहीं मानते। उनके मतसे अदृश्य परमाणु दृश्यरूपसे परिणत हो नहीं सकते। फिर भी वे परमाणुओंके मिलने पर स्थूलद्रव्यके दिखाई देनेका इनकार तो कर ही नहीं सकते। अत एव उनके लिए दृश्य अवयवीकी — परमाणुपुञ्जसे अतिरिक्त अवयवीकी कल्पना करनेके सिवाय और कोई चारा ही नहीं रहता । इसीसे उन्होंने अवयवीकी सत्ताको सिद्ध तो किया पर वे उसे संयुक्त घट और जलादिकी मांति अस्मन्त भिन्न — पृथक् सिद्ध न मान कर, उसे अवयवीसे अपृथिक्सद्ध — अयुत्तसिद्ध कहने लगे। इस तरह कथंबित् तादास्य और अयुत्तसिद्धमें वस्तुतः नाम मात्रका मेद है।

मी मां स कों ने भी कार्य द्रव्यको सिर्क परमाणुपुक न मान कर स्वतद्व माना है । स्वतद्व मान कर भी उन्होंने ने या पि कों की तरह कार्य द्रव्यको अवयवोंसे अस्यन्त भिन्न न मान कर जै नों की तरह अवयव और अवयवीका भेदाभेद ही माना है । तदनुसार अवयवोंकी विशिष्ट अवस्थामें अवस्थिति ही अवयवी कहा जाता है । मी मां स कों का यह मत उनकी परिणामवाद की स्वीकृतिमें से ही फलित हुआ है । परिणामवादी जैन और मी मां स क मेदाभेदवाद समान-रूपसे मानते हैं जबकि सांस्य परिणामवादी होकर भी अमेदवाद ही मानता है ।

(२) अब अबयबी और प्रस्यक्ष प्रमाण — इस प्रश्नके विषयमें विचार करना ऋमप्राप्त है। बौ हों ने परमाणुपुक्तको ही माना तब उन पर आक्षेप हुआ कि परमाणु अतीन्द्रिय होनेसे परमाणुपुक्तका भी प्रस्थक्ष हो नहीं सकता। न्याय सूत्रकार ने तो यहाँ तक कह दिया कि यदि अवयबी असिद्ध हो तो संसारमें किसी भी वस्तुका प्रस्थक्ष हो ही नहीं सकता।

<sup>1. &</sup>quot;अणवः स्कम्धांश"-तश्वार्थं ५.२५ । २. "तर्षधांग्तरवस्याभावादंगांशिनोरिह"तस्वार्थंश्री० ए० १२२ । ६. "सर्वाप्रहणं अवयव्यसिद्धेः"-न्यायस्त्र २.१.३४ । ४. शास्त्रदी०
पृ० ४२-४३ । ५. "वयं तु भिन्नाभिन्नत्वम् । न हि तन्तुम्यः शिरःपाण्यादिम्यो वा अययवेग्यः
निक्तः पटो देवद्तो वा भतीयते । तन्तुपाण्याद्योऽत्ययवा एव पटावात्मना प्रतीयनते । विवाते व देवद्ते 'अस्त हसाः शिरः' इत्यदिः कियानिप भेदावभास इत्युपपश्चमुभयात्मकत्वम् । तस्याद्ययवानामेवावस्थान्तरभवययी न इत्यान्तरम् । त एव हि संयोगिषशेषवशादेकद्वस्थात्मापद्यस्ते,
तदात्मना व महत्वं पटजाति च विश्वतः पटबुच्चा गृह्यन्ते । तेन पटात्मना तेवामेक्वं अवयवात्मना तु
वासाव्यय्"-शास्त्रदी० ए० १०६ । ६. "सर्वाप्रहणमवयव्यसिद्धः।" न्याद्यस्० २.१.३४ ।

बी द इस आक्षेपका जो उत्तर न्याय स्त्रकार के समय पर्यन्त देते होंगे वह यह है - जैसे सेना या वन कोई एक इन्य नहीं किन्तु हस्ती, अश्व आदि का समृह ही सेना और आम्रादि अनेक हशों का समृह ही वन कहा जाता है । और सेनाघटक या वनघटक प्रसेक हस्सादि या आम्रादिके प्रस्थक्ष न होने पर भी सेना या वनका प्रस्थक्ष होता है । वैसे ही परमाणुपुक्त बस्तुत: एक न होने पर भी एक माद्यून पडता है और पुक्तघटक प्रस्थेक परमाणु अतीन्त्रिय होनेपर भी पुक्तका प्रस्थक्ष हो सकता है ।

न्या य सूत्र का र ने सेना-जन-न्यायके अतिरिक्त बौ द सम्मत एक और न्यायका भी उछेख किया है— जैसे तैमिरिक व्यक्ति एक एक केशकी उपलब्धिका सामर्थ्य न रखते हुए भी केशसमूहका प्रस्थक्ष कर सकता है वैसे ही हम सभी यचपि प्रस्थेक परमाणुके प्रस्थक्ष करनेमें असमर्थ हैं किर भी परमाणुपुञ्जका प्रस्थक्ष कर पाते हैं ।

बौ हों की इन युक्तिओं का उत्तर नै या यि कों ने यह दिया है कि अणु अतीन्द्रिय होनेसे परमाणुपुत्त का भी प्रस्यक्ष हो नहीं सकता । वनषटक प्रस्येक दक्षमें या सेनाघट प्रस्येक अंगमें प्रस्यक्ष होनेकी योग्यता है किन्तु परमाणुपुत्तके घटक प्रस्येक परमाणुमें वैसी योग्यता नहीं । इसरी बात यह भी है कि इन्द्रियाँ खिषयोंका अतिक्रमण नहीं करती । चक्षु कितनी ही पटु क्यों न हो फिर भी वह गन्धप्राहक नहीं हो सकती । चक्षुरिन्द्रिय के मन्द होनेसे तिमिरिक पुरुषको एक एक केश नहीं दीखता पर केशसमूह दिखाई देता है। परन्तु अतैमिरिकको एक एक केश भी दिखता है और केशसमूह भी । इससे स्पष्ट है कि केशों में चक्षुरिन्द्रियके विषय होनेकी योग्यता है। जब कि परमाणुमें तो वह योग्यता ही नहीं । अत एव उनका समूह भी केशसमूह की तरह कैसे दिख सकता है ।

इतनी चर्चाका फिलार्थ इतना ही है कि यदि परमाणुको अतीन्द्रिय माना जाय तब परमाणु-पुष्ठ भी अतीन्द्रिय ही रहेगा। परिणामवादी जै न, भी मां स क और सां ख्य अतीन्द्रिय परमाणु या प्रकृतिकी तथापरिणति मानकर स्थूल पदार्थको इन्द्रियका विषय मानते हैं परन्तु नै या पि कन् वै शे पि कों ने तो स्पष्ट ही कह दिया कि परमाणु या प्रकृतिका तथापरिणाम माननेकी अपेक्षा परमाणुओंसे एक नूतन अवयवीका आरम्भ मानना ही ठीक है। क्योंकि ऐसा माननेसे परमाणु तो अपने खमावानुसार अतीन्द्रिय ही बने रहते हैं जब कि अवयवी खमावतः अतीन्द्रिय न होनेके कारण दश्य भी बन सकता है। परन्तु बौद्ध के सामने तो यह समस्या बनी ही रह गई कि परमाणुओंके खयं अतीन्द्रिय होने पर भी तदिभन्न पुद्ध दश्य कैसे हो जाता है!।

इस समस्याको लेकर बी द्वों में अनेक मतमेद हुए होंगे ऐसा जान पडता है। न्याय सूत्र में बी द की ओरसे पूर्वपक्ष किया गया है कि 'यह वृक्ष है' ऐसा ज्ञान प्रस्मक्ष नहीं किन्तु अनुमान है'। इसी प्रसंगमें न्याय सूत्र कार ने अवयवीको सिद्ध करके उसका प्रस्नक्ष भी सिद्ध किया

१. ''सेनावनतत् प्रहणस्'' - न्यायस्० २.१.३६ । ''अन्यस्त मन्यते एकैकपरमाणुरन्यतिरपेक्षोऽती-िन्नयः । वहनस्तु परस्परापेक्ष्या इग्नियमाद्याः ।'' विश्वसि० श्रिं० भाष्य० ए० १७ । २. ''केशसमूहे तैमिरिकोपळविषयत् ठदुपळविषः ।'' न्यायस्० ४.२.१३ । ३. ''न, अतीन्त्रियस्वादणूनास् ।'' -न्यायस्० २.१.३६ । ४. ''स्वविषयानतिकमेणेन्नियस्य पद्धमन्दभाषाद्विषयप्रहणस्य तथाभाषो नाविषये प्रकृतिः'' न्यायस्० ४.२.१४ । ५. ''मलक्षमनुमानमेकदेशमहणादुपक्षभे ।'' न्यायस्० २.१.३० ।

है। इस पर से हम यह कह सकते हैं कि स्थूछ दृक्षादि पदार्थ, जिसे वे शे वि का दि अवयवी कहते हैं, वह प्रत्यक्षका विषय नहीं किन्तु अनुमेय है ऐसा किसी वो इ का मत न्याय सूत्र के पहले था। संभवतः वह मत सौ त्रान्ति क का ही होता क्योंकि वह बाह्य पदार्थोंको प्रत्यक्ष नहीं किन्तु अनुमेय मानता हैं।

इसी सी त्रान्तिक मतका प्रतिघोष दि प्राग के द्वारा स्थापित और धर्म की ति के द्वारा पोषित बैं द्वा तार्किक परंपरामें भी हुआ । कहा जाता है कि वह बैं। द्वा तार्किक परंपरा सौ त्रान्तिक और यो गा चार के सिद्धान्तों के सम्मिश्रणसे निध्यत्र हुई है । इस परंपराके अनुसार प्रमेय दो प्रकारका है — स्वलक्षण और सामान्यलक्षण —

"स-सामान्यस्थाभयां भिन्नस्थणं प्रमेयान्तरं नास्ति।" - प्रमाणसमु० वृ० का० २। इसमेंसे प्रत्यक्ष का विषय खलक्षण और अनुमान का विषय सामान्य हैं—

"तस्य विषयः सलक्षणम्। …तदेव परमार्थेसत्। …वन्यत्सामान्यलक्षणम् । सोऽतु-मानस्य विषयः।" - न्यायनि० पृ० २१-२५ ।

'यह यक्ष है' 'यह गौ है' इस्पादि ज्ञान जो कि सिवकत्पक और सिनिर्देश हैं वे सामान्य विषयक ही हैं क्योंकि खलक्षण तो अनिर्देश्य हैं। अत एव परिलार्थ यही हुआ कि दिशा गा दि के मतसे अवयवी सामान्यलक्षणरूप प्रसेय होने के कारण अनुमानका विषय हो सकता है प्रसक्षका नहीं। दिशा गका यह मन्तन्य प्राचीन तो त्रान्तिक मान्यताका प्रतिघोष मात्र कहा जा सकता है।

दिमा ग ने आ छम्बन प री क्षा में एक मत्विशेषका उद्येख किया है जिसके अनुसार सिम्नताकार परमाणु ही प्रत्यक्षके विषय माने गये हैं ।

भागे जाकर इसी मतका समर्थक भदन्त शुभगुप्त हुआ जान पडता है। उसका कहना है कि परमाणुका उत्पाद और विनाश समुदायरूप में ही होता है। अर्थात् उसके मतानुसार परमाणुका उत्पाद और विनाश प्रत्येकक्षण में होता है पर यह असंयुक्तरूपसे न होकर संयुक्त अर्थात् सिक्चतरूपसे ही होता है। जब कि परमाणु कभी खतन्न असंयुक्त अवस्थामें है ही नहीं तन प्रत्येक परमाणुके प्रत्यक्ष होने न होने का प्रश्न ही नहीं उठता । इस प्रकार भदन्त शुभगुप्त ने परमाणुक्तके ज्ञानको प्रत्यक्ष मानकर भी परमाणुकों स्थूळताके ज्ञानको स्पष्ट ही अभ कहा है। शुभगुप्त अमका समर्थन यह कह कर करता है कि — जसे सहशापरापर क्षणोंकी उत्पत्तिसे ज्ञाताको निस्तत्यका अम होता है वैसेही सजातीय और अविक्छिन्नदेशोत्पन्न परमाणु-ओंमें भी स्थूळताका ज्ञान मानसिक अम मात्र हैं।

<sup>3. &</sup>quot;प्रस्कारों व हि बाह्यवस्तुविसरः सीत्रान्तिकैशाधितः।" षड्य० गुण० का० ११ । २. "स्वरू-श्रमविषयकं प्रस्कारेव सामान्यव्यक्षणिवयकमनुमानमेव।" - प्रभाणसमु० शि० ए० ६ । ३. "स्वसं' वेद्यमिदेश्यं स्वमिन्द्रियगोचरः" - प्रमाणसमु० ५ । ४. "साथनं साद्यतकारमिन्छन्ति किल केवन'-श्राह्यवन० ३ । ५. "अथापि स्वात् - समुद्रिता एव उत्पद्यन्ते विनश्यन्ति सेति सिद्धान्तात् नैकपर-माणुवित्रमास इति । यथोकं भदम्तद्यभगुसेव - "अन्येकपरमाणुनां स्वातव्ये नास्ति संभवः । सतोऽपि परमाणुनमेककाप्रतिभासनम् ॥" इति ।" - तस्यश्चे व पृ० ५५१ । ६. "तुल्येत्यादिना भदन्त-श्वभगुष्ठस्य परिद्वारमाशंकते - 'तुल्यापरक्षणोत्यादाणयः नित्यन्त्रनित्रमः । अविन्छित्रसज्ञातीयप्रहे चेत्स्यूल-विभवः'।" - तस्त्यसं० पृ० ५५२ ।

शुभगुत के मन्तव्यका सारांश यह है कि परमाणुका प्रत्यक्ष हो सकता है अत एव स्यूर्ड-पदार्थकी प्रतीतिको सिद्ध करनेके लिये स्वतन्न अवयवी माननेकी कोई आवश्यकता नहीं। स्यूड-अवयवीका ज्ञान भ्रम मात्र है। और श्रमके विषयको वास्तविक मानना उचित नहीं।

ने या यि कों ने अवयवीको एक और अखण्ड मानकर भी अनेक अवयवोंमें व्यास माना है। इस सिद्धान्तको उक्ष्यमें रखकर दूसरे दार्शनिकोंने यह आक्षेप किया है कि — अवयवीका प्रवक्ष प्रहण संभव ही नहीं । क्योंकि किसी भी अवयवीके सभी अवयव कभी प्रत्यक्ष हो नहीं सकते । बहुतसे मध्यमागवर्ती और अपरभागवर्ती ऐसे अवयव हो सकते हैं जिनका प्रत्यक्ष, व्यवहित होने के कारण, संभव ही नहीं । कतिपय अवयवके प्रत्यक्षमात्र होने से अवयवीका प्रत्यक्ष हो जायगा ऐसा भी — माना नहीं जा सकता, क्योंकि एक बात तो यह है कि वह उतने हैं अवयवोंमें पर्याप्त महीं, दूसरी बात यह है कि यदि कतिपय अवयवोंके प्रत्यक्षमात्रसे संपूर्ण अवयवीका प्रत्यक्ष हो तब यह मानना पड़ेगा कि पानीमें डूबे हुए महास्तम्भने बाहरी कुछ ही अवयवीका प्रत्यक्ष संभव ही नहीं ।

इस आक्षेपके उत्तरमें ने या यि कों ने कहा है कि हम अवयवी और अवयवको अत्यन्त कि मानते हैं । अतएव अवयवप्रहण और अवयविष्रहण का विषय मी अलग है । अने अवयवों के विषयमें सकल और कतिएय ऐसा विकल्प हो सकता है किन्तु जो एक है — अववर्ष है उसके विषयमें ये विकल्प असंभव हैं । अवयवी जो कि एक है — अखण्ड है उसके विषयमें एकदेशसे प्रहण और दूसरे देशसे अप्रहण संभव ही नहीं । वस्तुतः बात यह है कि जिन अवयवोंका इन्द्रियके साथ सिनक्ष होकर प्रहण होता है उन अवयवोंके 'साथ' अवयवीका मी प्रहण हो जाता है किन्तु जिन अवयवोंका व्यवधानके कारण प्रहण नहीं होता उनके 'साथ' अवयवीका भी प्रहण नहीं होता होता ।

इस प्रकार प्रहण और अप्रहण होते हुए भी अवयवीमें मेदका — अनेकताका आपादन संगर्भ महीं । जैसे देवदत्त यदि चैत्रके साथ देखा गया और मैत्रके साथ न देखा गया तो एताबता देवदत्त दो नहीं हो जाते किन्तु एक ही रहता है वैसे ही अवयवी कुछ अवयवोंके साच दिखाई दे और कुछ के साथ नहीं तो एतावता वह दो नहीं हो सकता है ।

मै या यि कों के इस उत्तरमें एक श्रुटि तो रह ही जाती है और वह यह कि यदि अवयवी एक है—अखण्ड है—निरंश है उसमें कृत्कैकदेशका विकल्प संभव नहीं तब वह अपने संपूर्णस्पमें दिखाई क्यों नहीं देता? वह भागशः क्यों दिखता है? । जलमग्न स्तम्भ बाहर और भीतर पूर्ण-रूपेण क्यों नहीं दिखता? । यह कह देना कि एकमें—अखण्डमें कृत्कैकदेशका विकल्प करना अमुचित है—मूळ आक्षेपका यथार्थ उत्तर नहीं है, न प्रतितिकी पूरी व्याख्या ही है ।

प्रस्तुत चर्चामें अनेकान्तवाद ही सहायक हो सकता है । यदि अवयवीको अवयवींसे

१. "एकस्मिन् कुरसैकदेशसन्यासम्भवाद्" न्यायद्या० पृथ २१४। २. "इदं तस्य वृत्तं वेशी इन्द्रियसम्बद्धकर्पाहरूमवयवानां तैः सह गृह्यते । देशं अवश्वनानां व्यवधानाद्यदणं तैः सह न गृह्यते । न सेतत्कृतोऽस्ति भेद इति"—न्यायभा० २.१.३२ । ३. न्यायवा० पृथ २१६ ।

कर्चिदिमिन माना जाय तब यह महा जा सकता है कि चूंकि अवयव अदृश्य हैं अत एव तदिमिन अवयवी भी अदृश्य है और क्यंचिद् भिन्न होनेसे कुछ अवयव अदृश्य हों तब भी अवयवीका दर्शन हो सकता है। तथा अवयवोंसे क्यंचिदिमिन होने के कारण अवयवी उनकी तरह अनेक भी कहा जा सकता है अत एव उसका दर्शनादर्शन भी घट सकता है।

पृ० १९. एं० १. 'नसु धर्मिणं' प्रस्तुत प्रश्नका उत्तर पंडित अशोक ने एक दूसरे ढंगसे दिया है—"इह दृष्यमानस्थूलो नीलादिरधाँ धर्माः स चानुमवावसितोऽसति वाधके मलक्षित्वो हैतोराभ्रयासिद्धि निहन्ति । नतु मबद्धिरसभेवावयवी प्रतिकायते स कथं मस्बासिकः । नावयिनमिह धर्मिणं प्रतिप्रशाः साः किन्तु प्रतिभासमानस्थूलनीलादिक-मर्थम् । न तर्हि विद्धाधर्मसंस्थादिवयविन एकत्वं निविद्धं स्थात् । यधेवं कस्तर्हि भवतो-ऽवयवी । एकोऽनेकावयवसमवेतार्थं इति चेत् । स किं प्रतिभासमानात् स्थूलनीलादे-स्मोऽनम्यो वा । न तावद्यः, हत्यासेमाभ्युपगमात् । न च प्रतिभासमानस्थूलनीलादे-स्मितिकेणायरः प्रतिभाति । अनन्यक्षेत् । तस्यैकत्वप्रतिक्षेपे कथमप्रतिविद्धमेकत्वमवय-विनः ।"-अत्रय० पृ० ७९ । तुलना — व्यो० पृ० ४६ ।

पृ० ३९. पं० र. 'प्रसङ्गिदिपर्ययसाधन' व्याल्या — "प्रसङ्गध नाम परप्रसिद्धेन परस्य मनिष्ठापादनसुख्यते । - त्यायमं ० दि० पृ० १०२ । कन्दली पृ० ४३ । "साध्य- साधनयोद्धीत्यव्यापकभाषसिद्धी हि व्याप्याभ्युपगमो व्यापकाभ्युपगमनान्तरीयको यत्र प्रदर्भते तत् प्रसङ्गसाधनम् । व्यापकनिष्ठती चावद्यभाविनी व्याप्यनिष्ठतिः स निपर्ययः।" - प्रमेयका० पृ० २५७ । प्रमाणवा० मनी० १.८६ ।

पृ० ३९. पं० १६. 'सामस्त्येन' तुलना -

"यद्वा सर्वातमना वृत्तावनेकत्वं प्रसज्यते । यकदेशेन चानिष्ठा नैको या न कचिच सः ॥"-तत्त्वसं० का० ६१३ । "क्रस्मैकदेशाचृत्तित्वादवयवानामवयव्यभावः" न्यायसू० ४.२.७ । न्यायवा० पृ० २१६,५०३ । क्यो० पृ० ४४ । कंदर्का० पृ० ४२ ।

पृ० ३९. पं० १३. 'अहेतोश्च' तुल्मा-"निस्यं सत्त्वमस्यवं वाऽहेतोरन्यानपेश-वात्। अपेक्षातस्य भावानां कादाचित्कस्य संभवः॥" प्रमाणवा० ३.३४ ।

पु॰ ४०. एं॰ १. 'इतोपि' तुलना - प्रमाणना० अ० पृ० १९३।

पृ० ४०. पं० १. 'स्लृति' तुलना — ''पाण्यादिकम्पे सर्वस्य कम्प्रप्रातिविरोधिनः । रक्किन् कर्मणोऽयोगात् स्यात् पृथक्सिक्किरन्यथा ॥'' प्रमाणवा० १.८६. । अवय० पृ० ८१ ।

पृ० ४०. पं० २. 'एकावयवरामे' तुलना — "दश्येत रक्ते वैकस्थिन रागोऽरकस्य बाऽगतिः॥" प्रमाणवा० १.८७ । तत्त्वसं० का० ५९४ । अवय० पृ० ८७ ।

पृ० ४०. पं० ३. 'आवर्षो' तुलना—"यकस्य खावृतौ सर्वस्यावृतिः स्यादनावृतौ।" प्रमाणना० १.८७। "स्पूलस्यैकस्यभावत्वे मक्षिकापदमात्रतः। पिधाने पिहितं सर्वमा-सञ्चेतानिमागतः॥" तत्त्वसं० का० ५९३ । अवय० पृ० ८५ ।

पृ० ४०. पं० ४. 'न चावयवानामेव' तुलना — "तदारम्भकेऽवयवे वर्तत इति चेत्। वयेवम् - मदयवानामेव रकत्वादययविक्यमरकमिति रकारकं समं दृश्येत।" तत्त्वसं० पं पृ २०० । "स्यादेतत् - पाण्यादावेकसिकसयते कम्पमाने नावयविनः कम्पकपमन् म्युपेयम् । अवयव एव हि तदा क्रियावान् दश्यते । न चेदं मन्तव्यम् । अवयवे क्रियावति तदाचेचेन अवयविनापि क्रियावता भवितव्यम् । यथा रथे चळति तदाकडोऽपि चळन् तीति ।" अवय० प् ८२ ।

पृ० ४१. ५० १३. 'भूयोऽश्यव' - तुलना - "भूयोऽषयवेन्द्रियसश्चिकवांनुगृहीतेबाद-यवेन्द्रियसश्चिकवेंग प्रहणात्।" ब्यो० पृ० ४६ । अवय० पृ० ८५,८७ ।

पृ० ४१. पं० १६. 'न च' प्रस्तुत पंक्तिमें 'प्रतिभासेध्यव्यव' के स्थानमें 'प्रतिभासेष व्यव' — ऐसा संशोधन उपस्थित किया है वह पूर्वापरसंदर्भ की दृष्टिसे ही समजना चाहिए । शान्स्या चा थेने दृष्टील की है कि व्यवहित अवयवीको भी यदि जाना जाय तब तत्संक्ष्म अन्य भी जाना जा सकता है और इस प्रकार सबको सभी अवयवीका ज्ञान हो जायगा । यह दृष्टील शान्स्या चा ये की ही होना चाहिए । इस दृष्टीलको ध्यानमें रखें तो 'व्यवहित' पाठ ही ठीक जंचता है, 'अव्यवहित' नहीं ।

स न्म ति त के टी का में प्रस्तुत प्रसंगमें 'अन्यवहित' ही पाठ है। और वहाँ यह संगत है। सन्मति० टी० पृ० १०४ पं० ३। उपर्युक्त शान्याचार्यकृत दछील सन्मतिमें नहीं है।

पु० ४१. पं० २४. 'प्रकृतिरित' यहाँ तक शान्या चार्य ने यह सिद्ध किया है कि अवयवीका प्रहण प्रत्यक्ष या स्मृतिसे नहीं हो सकता है। अवयवीके अप्रहणका समर्थन सन्म ति तर्क टी का में (पृ० १०३-१०५) विस्तारसे है। प्रस्तुतमें वस्तुतः अवयवीका अप्रहण अभय देव ने बी स मतानुसार समर्थित किया है। और तदनुगामी शान्या चार्य ने भी वैसा ही किया। किन्तु जैन दृष्टिसे अवयवीका प्रहण होता है कि नहीं, होता है तो किस प्रमाणसे – इस प्रश्नका उत्तर प्रस्तुतमें न तो अभय देव ने दिया है और न शान्या चार्य ने । दोनोंको ईश्वरसाधक कार्यत्व हेतुका खण्डन करना ही अभीष्ट है। अवयवीका विचार इसी प्रसंगमें है अत एव बी स नयका आश्रयण करके ने या यि क संमत अवयवीके खण्डनसे ही दोनोंका उदेश सिद्ध हो गया। इसीसे प्रस्तुतमें जैन दृष्टिसे अवयवीके खल्डन ही दोनोंका उदेश सिद्ध हो गया। इसीसे प्रस्तुतमें जैन दृष्टिसे अवयवीके खल्डप और ग्रहणका विचार दोनोंने नहीं किया।

अवयवीके प्रहणके विषयमें जै न दिएसे प्रभाचन्द्र ने यह कहा है — "प्रत्यक्षस्परणादिसहायेन आरमना अवीक्षरभागभाव्यवयमव्यापकत्य(?) स्य अवयविनो प्रहणोपपकेः। न हि असाभिः प्रत्यक्षादिशानपर्याय एव अर्थग्राहकोऽभिन्नेतः येनायं दोषः स्यात्, किन्तर्हि ? तत्परिणतं भातमा ।" न्यायकु० पृ० २३५ ।

अवयवीमें बी स्रों ने विरुद्धधर्मसंसर्गके कारण मेद सिद्ध किया है। जै न दृष्टिसे प्रभाच न्द्र ने उसमें संशोधन यह किया है कि वह मेद कयंचित् माना जाय ऐकान्तिक नहीं । क्योंकि जै न दृष्टिसे अवयवी निरंश नहीं – न्यायकु० पृ० २३५ ।

प्रभा चन्द्र का कहना है कि अवयवी रूपाद्यात्मक भी है । और उसकी सिद्धि प्रत्यभिज्ञा प्रमाणसे होती है। अवयवी अवयवींसे कथंचिदभिन्न है, वास्तव है और एकानेकखमाव है – न्यायकु० पृ० २३६। अवयविकी चर्चाके लिये देखों — न्यायसू० २.१.३२ — ३६ । ४.२.५ — १७ ज्यावसं० वि० पृ० ५४९ — ५५१ । व्यो० पृ० ४४ । कंदली पृ० ४१ । वादन्याय पृ० ३८ । प्रमाणवा० १.८६ इत्यादि । प्रमाणवा० अकं० पृ० ११३ । तत्त्वसं० का० ५३१ — ६२१ अष्टस० का० ६२ । तत्त्वार्थको० पृ० ४०५, ११८ — १२० । सन्मति० टी० पृ० १०२ । न्यायकु० २२० । प्रमेयक० पृ० ५४० । स्याद्वादर० पृ० ८७३ । श्लोकवा० वन० ७५ । शास्त्रदी० पृ० ४२,१०६ ।

पृ० ४१. पं० २६. 'यथाविधम्' तुलना—''स्थित्वा महत्तिः संस्थानविशेषार्थितयाः दिनु । इष्टलिखिरलिखिर्वा दशन्ते संशयोऽथवा ॥ १२ ॥ सिसं यादनधिष्ठादभावाभानवानुवृत्तिमत् । सिबंद्यादि तथुकं तसाद् यदनुमीयते ॥ १३ ॥'' प्रमाणवा० १ । तस्वसं० का० ६१ से । व्यो० पृ० ३०२ । कंदली पृ० ५५ । तात्पर्ये० पृ० ६०० । सन्मति० टी० पृ० १९५ । न्यायकु० पृ० १०२ ।

पृ० ४२. पं० १६. 'विरुद्धं' तुलना — अत यदायसिष्टस्य विद्यातकृदपीष्यते ।" तत्त्वसं० का० ७४ ।

पृ० ४२. पं० २७. 'तुन्न' इसके बाद शान्या चार्य ने ईसरकर्तृत्ववादकी असंगति दिखानेके लिये जिन कारिकाओं की रचना की है उनमें से बहुतसी को का वार्ति क और प्रमाण वार्ति का छंका र से शन्दशः उद्धृत की हैं और शेषकी रचना ईसरवादकी चर्चा करनेवाले अन्यप्रन्थोंकी युक्तिओंके आधार पर की है।

ईश्वरवादके लिये निम्नलिखितप्रन्थ देखने चाहिए — न्यायसू० ४.१.२१ । न्यायबा० पृ० ४५७ । तात्पर्य० पृ० ५९५ । न्यायमं० वि० पृ० १९० । कुसुमांजली स्त० ५ । क्षोकवा० संबन्धाक्षे० क्षो० ४३ । प्रमाणवा० १.१२ । प्रमाणवा० अलं० पृ० ४४ । तत्त्वसं० का० ४६ । जालवा० का० १९४ । आसपरीक्षा का० ८ । अष्टस० पृ० २६८ । तत्त्वार्धको० पृ० २६० । सन्मति० टी० पृ० ९३ । न्यायकु० पृ० ९७ । प्रमेयक० पृ० २६६ । स्यादादर० पृ० ४०६ ।

पृ० ४२. पं० २८. 'सचेतनं' तुल्ना – श्लोक ० संबन्धा० ८९ । प्रमाणका० अकं० पृ० ४४ ।

पृ० ४२. पं० ६०. 'कुलाल' तुब्ना - प्रमाणवा० अके० पृ० ४४ ।

पु० ४३. प० १. 'प्रेशावताम्' तुल्ना – वही पु० ४४ ।

पूर्व ४३. पंत्र २. 'प्रयोजनम्' तुल्ना — स्रोक् व संत्र ५५ । तस्वसंव कार्व १५६ । तस्वसं कार्व १६९ ।

पूर्व ४३. पंर्व ३. 'प्रयोजनम्' तुलना - वहीर ५२ । प्रमाणवार अलं पूर्व ४४ ।

पृ० ४३. पं० ४. '**छागादीनाम्'** तुलना — प्रमाणवा० अकं० पृ० ५८ ।

ए० ४३. पं० ६. 'ऋडियाँ' तुल्ना — श्लोक० सं० ५६ । प्रमाणवा० अकं० पृ० ४६, ९५ । तस्वसं० का० १६१ ।

पृ० ४३. पं० ७. 'किञ्जित्' तुलना — प्रमाणवा० अर्ङ० पृ० ४९ । म्या• २६ पृ० ४१. पं० ९. 'एकस्य' तुलना -- प्रमाणवा० अतं० प्० ४६,९५ ।

पृ० 83. पं० १०. 'कर्मणां' तुलना - तस्तसं० का० १५९ ।

पृ० ४३. पं० १७. 'अथेह्यः' तुलना – प्रमाणवा० अ० पृ० ४२ ।

पृ० ४३. पं० १८. 'ख्रभावो' तुलना – तत्त्वसं० का० १५९ ।

पृ० ४४. पं० ३. 'प्रकृत्यन्तर' इत्यादि कारिका और उसका व्याख्यान मूलतः प्रमाण वार्तिका लंका रा नुगामी है--पृ० १९०। और परंपरासे सन्मति० टी० पृ० ३०० और न्यायकु० पृ० ८२२ के साथ मी शब्द साम्य है।

पृ० २२. पं० ५. 'ते हि' व्यो मशि व ने मी 'गुणपुरुषान्तरविवेकदर्शनं निःश्रेयससाधनस्' इस सांस्य संगत वाक्यको उद्भुत करके उसका खण्डन किया है। व्यो० पृ० २० ( घ )।

पृ० २२. पं० ५. 'वुह्दः' "तसाख विपर्यासात् सिदं साक्षित्वमस्य पुरुषस्य । कैवस्य मान्यस्थ्यं द्रष्टुत्वमकर्तुभाषश्च ।" सांस्य० का० १९ ।

पृ० ४८. पं० ६. 'शुक्के' तुलना — "मोगापवर्गी बुक्किती बुक्कित वर्तमानी कथं पुरुषे स्वपदिश्वेते इति ! यथा विजयः पराजयो या योद्यु वर्तमानः सामिनि स्वपदिश्वेते, स्र दि तस्य फलस्य मोकेति एवं बन्धमोसी बुक्किय वर्तमानी पुरुषे व्यपदिश्येते, स्र दि तत्मकस्य भोकेति । बुक्केय पुरुषार्थापरिसमासिर्वन्धः । तद्यीवसायो मोक्ष इति । एते प्रद्यापरणोहापोहतस्यक्षानाभिनिवेदाः बुक्की वर्तमानाः पुरुषेऽस्थारोभितसङ्गावाः, स्र दि तत्मलस्य मोकेति ।" योगमान्य २.१८ ।

पृ० ४४. पं० ६. 'अञ्चानतमञ्ज्ञकाः' तुलना — "तस्य हेतुरविद्या" योगद० २.२४ । "तर्येतदन्यत्रोक्तम् – 'व्यक्तमव्यक्तं वा सत्त्वमातमत्त्वेनाभिष्रतीत्य तस्य सम्पद्मज्ञ नन्दति वात्मसम्पदं मन्यानः, तस्य चापदमज्ञ शोचत्यात्मव्यापदं मन्यानः, स सर्वोऽप्रतिबुद्यः' इति ।" योगभा० २.५ । न्यायकु० प० ८१५ ।

पूर्व ४१. पंत्र ७. 'श्वानस्' यह ज्ञान सिवेकल्याति के नामसे प्रसिद्ध है। इसे प्रकृत्सन्तर्-विज्ञान, तत्त्वज्ञान, केवल्ज्ञान या गुणपुरुषान्तरोपलब्धि भी कहते हैं —

"एवं तस्वाभ्यासामासिन मे नाहमित्यपरिशेषम्।" सांस्य० का० ६३ । विवेकस्याति-रविष्ठवा हानोपायः।" योगद० २.२६ । "कि हानं ? गुणपुरुषान्तरोपलन्धिकपर्मि-सर्थः।" - माठर० ६३ ।

ए० ४४. पं० ९. 'विद्वातस्त्रस्या' तुल्ना — "प्रकृतेः सुकुमारतरं न किश्चिदस्तीति में मित्रभेषति । या दशसीति पुनर्न दर्शनमुपैति पुरुषस्य ॥ दश मयेत्युपेक्षक एको दश्डमित्युपरमस्येका । सति संयोगेऽपि तयोः प्रयोजनं नास्ति सर्गस्य ॥" सांस्यका० ६१, ६६ ।

१० ४५. ५० १. 'प्रत्यक्य' तुलना — "पुरुषस्य दर्शनार्थं कैयस्यार्थं तथा प्रधानस्य । प्रकृषक्षवद्वभयोरनिसंयोगात् तत्कृतः सर्गः ।" सांक्यका० २१ ।

पृण्य पंण्य रेर. 'पुहालावर्त' पश्च संग्रह में द्रव्य, क्षेत्र, काल और भावते मेदसे पुहलपरावर्त चार प्रकारका माना गया है'।

१. पञ्चसं० ७१ ।

द्रव्य पुद्रलपरावर्तका खरूप इस प्रकार है—संसारमें अमण करता हुआ एक जीव जितने कालमें समस्त परमाणुओंको प्रहण करके छोड देता है उतने कालको बादर पुद्रल परावर्त और ओदारिकादि किसी एक शरीरके द्वारा जितने कालमें समस्त परमाणुओंको प्रहण करके छोड देता है उतने कालको सूक्ष्म पुद्रल परावर्त कहते हैं!

इसी प्रकार क्षेत्र, काल और भाव पुद्रल परावर्ती के स्वरूप वर्णनके लिये देखी - पश्चसंक ७३-७५ । पश्चप्रकर्मग्रन्थ गा० ८६-८८ ।

दिगम्बर शास्त्रोंमें उक्त चारके अतिरिक्त भवपरिवर्तनका वर्णन आता है। और द्रध्यादि पुद्रलपरिवर्तके खरूपमें भी योडा मतमेद है। देखो – षट्खण्डागम पुस्तक ४. पृ० ३२५। सर्वार्थ० २.१०। पश्चमकर्मग्रन्थ पृ० २८१।

पृ० ४५. पं० १४. 'रत्नत्रय' सम्यन्दर्शन, सम्यग् झान और सम्यक् चारित्र ये तीन रत यहाँ अभिन्नेत हैं।

यह कारिका उत्पादा दिसि दि में उद्भृत है - ए० २१४।

पृ० ४५. पं० १६. 'श्र**ीराद्भिनं'** यहाँ से पृथिन्यादिभूतातिरिक्त आस्मतस्वके सथा अनुमानप्रामाण्यके निषेधक चार्श कके खण्डनका प्रारंभ किया गया है।

यु० १५. पं० १८. 'नानुमानं प्रमा' — जिस प्रकार माध्य मिक के सर्वशायकारका निषेध करनेके लिये खबचनविरोध' नामक दोष दिया जाता है उसी प्रकार चार्वा क संमत अनुमानाप्रामाण्यका खण्डन करनेके लिये भी वही दोष दिया जाता है — "स्ववचनविराकृतो यथा नानुमानं प्रमाणम्" न्यायिक पृ० ८५ ।

'अनुमानप्रमाण नहीं है' चार्चा क की इस मान्यताका स्पष्टीकरण पुरन्द र नामके किसी चार्चा का सुगा मी ने किया है कि छोकप्रसिद्ध अनुमान चार्चा क को सम्मत है। किन्तु दूसरे छोग छोकिक मार्गका अतिक्रमण करके अनुमान का निरूपण करते हैं अत एवं उस अछोकिक अनुमानका प्रामाण्य खण्डित करना ही हु ह स्प ति को अभिमत है।

सारांश यह है कि प्रश्नक्षगम्य वस्तुओंका परस्पर सम्बन्ध जान कर अनुमान किया जा सकता है। किन्तु यदि उस अनुमानका क्षेत्र परोक्ष परछोक आदि तक विस्तीर्ण किया जाय तब वह अनुमान अछोकिक हो जाता है।

अमुमानकी मर्यादित राक्ति सिर्फ चार्या क ने ही मानी है यह बात नहीं हैं। भर्त हरि ने भी एक ही विषयमें परस्पर विरोधी अनुमानों की प्रवृत्ति देखकर अनुमान प्रामाण्यमेंसे अपना विश्वास खो दिया।

पुरु ४५. पंरु १८. 'चार्वाक' चार्वाक भूतवादी है। मौतिकवादका प्रारंभ दार्शनिक

<sup>ं.</sup> पश्चसं० ७२ । २. विप्रहत्या० का० १ । ६. "पुरम्बरस्तु आइ—कोकप्रसिद्धमञ्जानं वार्वाकेरिय इस्तरं प्रव, वसु केश्रिकोकिकं मार्गमितकम्बादुमानमुक्तते स्विविष्यत इति" – तस्वसं० पं० पृ० ४३१ । ४. "अवस्थादेशकाळागां मेदात् भिषासु शक्तिषु । मादानामनुमानेन प्रसिद्धिरति दुकंभा ॥ वक्षेत्रानुसितोऽस्वयं: कुशकेरनुमानुसिः । अभियुक्तदरेश्वरमायेबोयप्यते ॥' दाक्यप्० काष्य १ । तस्वसं० का० १४६०–१४६२ ।

विचारोंके साथ साथ ही है । उपनिषद् जैसे प्राचीन प्रन्थमें मी भौतिकशदके बीजका पता चक्रता हैं "विज्ञानवन पवैतेश्यो भूतेश्यः समुत्थाय तान्येवातुविनद्दयति । न प्रेस्य संजाऽस्ति ।" बृहद्दा २.४.१२ ।

प्राचीन जैन और बी द शासमें भौतिकवादका स्पष्ट उद्घेख है। सूत्र क्ष तां ग में (१.१. ६-८) कहा है कि कुछ श्रमण-शहाण ऐसे हैं जो मानते हैं कि इस विश्वमें पृथ्वी, पानी, अग्नि, वायु और आकाश ये पांच भूत ही हैं। आत्मा, देही या जीव इन पांचों भूतों मेंसे ही उत्पन्न होता है। और इन पांचों के विनाशके साथ ही जीवका भी विनाश हो जाता है।

एक और मतका भी उल्लेख उसीमें (१.१.११-१२) है जिसके अनुसार यह शरीर ही आस्मा माना गया है। यह मत भी भौतिकवादनिशेष ही है।

इन दोनों मर्लोंके विषयमें सूत्र कृतां ग के द्वितीय श्रुतस्कंधमें (अ० १.) विशेषतः कहा गया है कि ये छोग परछोकको नहीं मानते, पुण्यपापको नहीं मानते, हिंसा-अहिंसाको नहीं मानते और कहते हैं कि शरीर है तब तक जितना भोग किया जा सके करना चाहिए।

बी ह अन्धोंमें अजित के सक्ष म्ब छ के सिद्धान्त का वर्णन आता है। वह भी भौतिकवादी ही है—उसका कहना था कि न दान है, न यह है, न होन है, न पुण्य या पाप है। ममुष्य चार बहामूतोंसे बना है। मनुष्य जब मरता है तब उसमेंसे पृथ्वी आतु पृथ्वीमें छीन हो जाती है, अप्धातु जछमें, तेजो आतु तेजमें, और वायु आतु वायुमें छीन हो जाती है। तथा इन्हियाँ आकाशमें मिछ जाती हैं। मनुष्य मरे हुए को खाटपर रख कर ले जाते हैं। उसकी निम्दा प्रशंसा करते हैं। और जछा देते हैं तब वह भस्म हो जाता है। आस्तिकवाद हुंग है। शाह होमादि कार्य मुर्खता मात्र है इस्नादि ।

महा मा रतमें भी भौतिक वादिओं का उक्केख हैं। कौ टिल्य के अर्थ शा अमें तथा पुरा जों में भी उक्केख मिलते हैं।

इस दर्शन का मुख्य स्त्रप्रम्थ शृह स्पति कृत माना जाता है जो उपलब्ध नहीं। किसी अन्य चार्यकाचार्य की मी चार्यक सिद्धान्त प्रतिपादक कृति उपलब्ध नहीं होती। धर्म की तिं इस प्रमाण वार्तिक, हरि महकृत घद्दर्शन समुख्य और शास वार्तास मुख्य तथा माथ वा चार्यका सर्वदर्शन संप्रह ही ऐसे प्रन्य हैं जिनमें चार्यका दर्शनका संक्षिप्त वर्णन ध्वैषक्ष क्र्पसे मिलता है।

गायकवाड सिरीजमें त स्थो प ह व सिंह नामक प्रन्य प्रकाशित हुआ है। उसमें चार्थ क दर्शनका मंडन नहीं है किन्तु इतर दार्शनिक सेमत प्रमाणों का खण्डन करके कहा गया है कि जब प्रमाण ही सिद्ध नहीं तब प्रमेयकी सिद्धि कैसे हो सकती है। इस प्रकार एक वैतिण्डकके रूपमें तस्यों प हुन सिंह कार जय साही म ह दार्शनिकोंके बीच उपस्थित होते हैं।

प्रो. राभा श्राण्या म् का कहना है कि प्राचीन मंत्रबाद और धार्मिक त्रियाकाण्डके विरोध करने में चार्वा क जैसे मौतिकवादिओंको काफी बछ छगाना पढा है । कालकमसे धार्मिक

अर्थेद० ए० १ । र. दीव° सामध्यप्रकस्ततः । ३. शांतिपर्व-स्रो० १४१४,२३३०-४२ । शस्यपर्व न्हो० ३६१९ । ४. विष्णुपुराण-३.१८.१४-२६ ।

संस्थाएँ रूढ हो जाती हैं और मनुष्य धार्मिकिकियाकाण्डोंको यव्रवत् करने लग जाता है तब वैसी संस्थाओंसे और वैसे कियाकाण्डोंसे मनुष्य पूरा लाभ नहीं उठा सकता है। ऐसे समयमें मनुष्यको अपने अन्धिकासों और वहमोंसे मुक्त करने के लिये चार्वा क जैसे वादका उत्थान आवश्यक हो जाता है। वस्तुतः भौतिकवाद व्यक्तिके खातव्रयवादको अपसर करता है। और आगमप्रामाण्यका बहिष्कार करके तर्कवादका आश्रय लेता है। चार्वा क ने भूतकालीन पीडाजनक भारसे उस समयकी जनताको मुक्त करने के लिये अत्युप्त प्रयत्न किया है। धार्मिक कहरताका उसने जो निषेध किया वह उस जमानेमें आवश्यक भी था। फलखरूप कहरताके स्थानमें आगे जाकर रचनात्मक दार्शनिक विचारों की विविध धाराएँ चलीं।

प्रो० राधाकृष्णम् का यह कथन भगवान् बुद्ध और महावीर के जमानेको छक्ष्यमें रखकर हुआ है। किन्तु भौतिकवाद का सामान्यछक्षण उन्होंने जो यह बताया कि भौतिकवाद व्यक्तिके खातक्ष्यवाद को प्राधान्य देता है और मनुष्यको रूदिवादसे छुड़ाने का कार्य करता है वह जयरा शिके दर्शनमें भी चरितार्य हुआ हम देखते हैं।

कहरपति के दर्शनने उस जमानेमें परलोक के लिये किये जानेवाले नानाप्रकारके बेदप्रति-पादित पक्षों और क्रियाओं के भारसे मनुष्यको मुक्त करानेका सत्साहस किया और साथ ही दार्शनिक विद्यारधाराओं तथा ध्यान और तपस्या जैसे धार्मिक आचारोंके निर्माणके लिये मी मार्ग साफ कर दिया । किन्तु समय की गतिमें पड कर ये दार्शनिक विचार मी रूढ और स्रतद्भवृद्धिशक्तिके घातक ही सिद्ध हुए। बुद्ध या महावीर, गौतम ग्रा कणाद, जैमिनी या बादरायण, कपिछ या पतक्कली इन सभी के विचारोंको लेकर भिन्न मिन्न दार्शनिक धाराएँ चलीं। किन्तु समयके चक्रमें पडकर समी दार्शनिक धाराएँ मी रूढ मान्यताओं में परिवर्तित हो गई । बेदके ऋषिओंके वचनोंका जैसा महत्त्व या वैसा ही महत्त्व इन बुद्ध-महावीर आदि समी दार्शनिकोंके वचनोंका मी हो गया । प्रायः समी दारीनिक अपनी बुद्धि और तर्कशकिसे खतड विचार करना छोड कर उन प्राचीन पुरुषोंके वचनोंका समर्थन करनेमें ही चरितार्थ-ताका अनुमन करने छगे। ऐसे समयमें फिर बृहस्पति जैसे एक चार्वाक की अल्पन्त आक्सकता थी जो इन समी भागमाश्रित बुद्धिवादिओंको बताता कि तुम्हारी बुद्धिशक्तिका, तर्कशक्तिका मार्ग अवरुद्ध हो गया है। तुम लेगोंने अपनी तर्कशक्तिको एक खीलेमें बाधकर उसका सैरविद्यार रोक दिया है। अत एव देखो तुम तार्किक कहळानेवाळोंमें कैसा परस्पर विरोध आता है और मुम्हारे तर्कवादमें कैसा खोखलापन है। जयराशि ने आठवीं शताब्दिमें यही किया । उन्होंने दार्शनिकोंकी ही दलिलोंका उपयोग परस्परके खण्डनमें कर के यह सिद्ध कर दिया कि किसी मी दार्शनिक की कोई बात अविरुद्ध सिद्ध नहीं होती है।

जयरा शिकी परंपरा उन्हीं तक सीमित रही हो ऐसा माछ्म देता है। क्योंकि जयरा शिकी शैळीका तो दूसरे दार्शनिकोंने पूर्वपक्षोंका खण्डन करनेके लिये उपयोग किया है किन्तु 'प्रामाणप्रमेय सर्वथा असिद्ध है अत एव परम तत्त्वकी सिद्धि मानी नहीं जा सकती' इस बातका समर्थन जयरा शिके बाद किसीने किया हो ऐसा अभी तक देखनेमें नहीं आया। खण्ड न-

<sup>1.</sup> Indian Philosophy Vol. I. P. 283.

खा स में श्री ह भी ने परममक्षका बाधक प्रमाण कोई हो नहीं सकता इस बातको समर्थित करने के प्रमाणों की असिद्धि बतलाई है किन्तु उस असिद्धिके पीछे परम मसकी सिद्धि उसकी अभिनेत है। जब कि ज य राशि को प्रमाणकी असिद्धिके पीछे तस्त्रोपष्ठव अभिनेत है। ज य राशि को बुह स्प ति संगत भूत भी अनिष्ट है। यह तो कहता है कि बुह स्प ति ने चार भूतों के असिद्धकी सात सूत्रबद्ध की है वह उनका सिद्धान्त नहीं है, किन्तु उन्होंने छोकासिद्ध भूतोंका अनुवाद मात्र किया हैं।

पृ० ४५. पं० २०. 'मिलिबाइसिब्यते' देखो, ए० ६१.

पृ० ४५. पं० २६. 'शित्म्याम्' जैनाग मों में चार्वा क मतका निषेध किया गया है। निर्शुक्ति, आब्द, चूर्णि आदि आगमिक टीकामन्त्रोंमें तथा सन्मति तर्क टीका जैसे दार्शनिक प्रन्थोंमें भी चैतन्यसाधक प्रमाण उपज्य होते हैं। किन्तु प्रस्तुतमें शान्त्या चार्य ने प्रमाण वार्ति का जंकार (पृ० ६७-११२) में से ही शब्दशः अवसरण करके जीवतत्त्वकी सिद्धि की है। प्रभाकर के कई कोकों को 'तदाह' या 'तहुक्तं' ऐसे निर्देशके विना ही तथा उनकी युक्तिओं को शब्दशः उत्तर कर शान्त्या चार्य में प्रभाकर के पाण्डिसके प्रति अपना मूक आदर ही न्यक किया है।

महाँ क्क बातका स्पष्टीकरण करना अखन्त आयश्यक है। वो दों ने चेतन्यकी सिद्धि की है सहा। परंतु बैद्धोंके मतसे चैतन्यका अर्थ जीवहन्य नहीं है। अप तु विक्तसंतित है। जैन मतसे झानभाराका - झानपर्यायोंका जो स्वरूप है वही बैद्धसंगत चित्तसंतित है। जैसे जैनोंके मतसे झानपर्याय प्रसेकंक्षणमें बदलते रहते हैं और पूर्वझानका नाश होते ही उत्तरकान पर्याय उत्पक्त होता है। वैसेही बौद्धोंके मतसे पूर्वचित्तका नाश और उत्तर चित्तका उत्पाद होता है। इस प्रकार विक्तकी भारा - चित्तकी संतित अनादि कालसे प्रवृत्त है और आगे मी चलती रहती है।

बीद्ध पर्यायवादी हैं, इन्यवादी नहीं । अत एव उनके मतसे चित्त अर्थात् एकमात्र हान ही है किन्तु झानको धारण करनेवाले किसी अन्य इन्य का अस्तित्व नहीं । जब कि जैन इन्यपर्यायासक वस्तुवादी होनेसे झानको जीवद्रव्यका गुण कहते हैं । और इसी गुणकी विविध अवस्थाओंको पर्याय । अत एव चैतन्वकी सिद्धिके प्रसङ्गमें जैन-बीद्ध एक होकर चार्वा के को परास्त करें यह स्वामाविक है । किन्तु इतना करनेके बाद मी जैन और बी सों का आपसी शास्त्रार्थ वाकी ही रह जाता है' । प्रस्तुत प्रसंगमें शास्त्रा चार्य ने चैतन्यके पार्यक्यकी सिद्धि करके ही शास्त्रार्थ पूर्ण किया है किन्तु अन्यत्र अनेकान्तवाद की सिद्धिके प्रसंगमें (१० ११७) बीद्ध समत इन्यामाव का निरास किया है।

बौद्धोंके मतसे जित्तक्षण एकान्त क्षणिक हैं। क्षणिक चित्तोंका उत्तरोत्तर उत्पाद निरन्तर होता रहता है। निरन्तर अपरावर सहस्य जित्त क्षणोंकी उत्पत्तिके कारण साहत्वमें एकावका अम होता है और द्रष्टा इन अमेक चित्तक्षणोंकी संतति – धाराको एक वस्तु समज केता है।

 <sup>&</sup>quot;सस्य, भगावन्तं चैतन्तं संवानापेश्वया न पुनरेशान्यविद्ववापेश्वया, श्रामकविचानासम्बद्धातुपपचेरिक्वपरः । सोष्यनास्त्रज्ञः । तदनम्बदात्वस् अनुमानवाधितत्वात् । तथा दि । एकसन्दानगावित्वपर्वानास्त्रक्तोन्विताः । प्रत्यमिश्रापमानत्वात् स्त्यर्थाया यथेदशाः ॥" तस्यार्थम्हो० पृ० ३३ ।

संतित या संतान एक वस्तु नहीं किन्तु काल्पनिक है, अवस्तु है। अर्थात् अनुयापि कोई जीव इच्य संसारमें वस्तुभूत नहीं, काल्पनिक है। और ऐसे अनेक सर्वया पृथक्भूत काल्पनिक संतान संसारमें विश्वमान हैं जिन्हें हम नाना नामोंसे पुकारते हैं।

जै न दार्शनिकींका कहना है कि वस्तुमूत एकरवका यदि निहन किया जाय अर्थात् अर्थापि जीव बन्यका निहन किया जाय तब संतानकी ही घटना नहीं हो संकती हैं। संतानकी घटना प्रतीलसंमुत्पादके बरू पर अर्थात् कार्यकारणमावके बरू पर की जाती है। पर कार्योत्पत्तिके लिये यह आवश्यक है कि कारण, कार्यके कारूमें मी मौजूद रहें। अध्यक्त वादमें ऐसा संगव नहीं। यदि समसामयिकींमें सक्येतर गोर्श्वगवत् कार्यकारणमाव बाक्ति मान-कर कारणकी स्थिति कार्यकार्लमें न मानी जाय तो कारणको पूर्वकार्लमें और कार्यको उत्तर-कार्लमें मानना होगा। किन्तु प्रतिनियत पूर्वभावी वस्तुको ही प्रतिनियत उत्तरमाणिकार्यका कारण मानने के लिये अर्थात् प्रतिनियत वस्तुओंमें ही कार्यकारणमाव माननेके लिये यह आवश्यक हो जाता है कि उन पूर्वपरभावि कारण और कार्यमें अन्यकी अपेक्षा अतिहाय या प्रसासिकिशेष माना जाय अन्यया कार्यकारणमावकी व्यवस्था हो नहीं सकती। सब सबका कार्य या कारण हो जायगा। वह अतिहाय या प्रसासिक और कुछ नहीं किन्तु कर्यचिक्य ही है अर्थात् हव्य ही है ।

पृ० ४५, पं० २६. 'जन्मादी' तुल्ला-"प्राणिनामार्थ वैतन्यं वैतन्योपादानकारणकं विद्विवर्तस्यात् मध्यवैतन्यविधर्तवत्।" अष्टस० पृ० ६३ ।

पूर्व ४५. पंत २७. 'अभ्यासपूर्विका' तुल्ना — "पूर्वाभ्यसास्त्रसातुवन्धाजातस्य इर्वभयशोकसंप्रतिपत्तेः । मेखाद्वाराभ्यासकृतात् सान्याभिलावः ।" न्यायसूर्व ३.१.१९, १२ । न्यायमं विव पृत् ४६९ । बृहती पृत् २०७ । तत्त्रसंत्र पंत्र पृत् ५२२ । प्रमेयकत्र पृत् १९९ । न्यायकुर पृत् १४७ ।

पृ० १६. एं० १. 'अध्य' यहाँ से लेकर पं० १९ पर्यन्त शब्दशः प्रमाणवार्तिकालंकारके पृ० ६७ से उद्भुत है।

पूर्व १६. पंत्र श्र. कार्यकारणभावः' कार्यकारणभाव व्यवस्थितं नहीं हो सकता है इस बातकां समर्थनं भ तृहिरिने मी किया है। देखो वाक्यप् ० १.३२ से। भ तृहिरि के इस मतका खण्डन भ में की तिं ने किया है —हेतुबिन्दु पूर्व १५३।

तुरुना — प्रमाणवा० २.२२-२७। तत्त्वसं० का० १४६०-१४६२, १४७५-७७। तत्त्वार्थक्षो० पृ० १४९। अष्टरा० अष्टस० पृ० ७१-७२। सन्मति० ठी० पृ० ५०, ७०। प्रमेवक० पृ० ११८, ५१३।

पृ० ४६. पं० २०. 'न च' यह पंक्ति गयमें है। किन्तु पषरूपसे छपी है। 'चेतसां' के बाद का पूर्णविराम तथा अवतरणविद्व निकाल देना चाहिए।

यहाँ से लेकर आगेका भाग प्रमाणवार्तिकालंकार ए० १०५ से उद्भृत है। ए० ४६. पं० २७. 'अपूर्वोत्यक्तस्य' प्रमाणवा० अरुं० ए० १०६।

१. मात्रमी० का० २९। १. अष्टशती का० २९। न्यायकु० पृ० ९।

ए० ४६, पंo ३०, 'अथ' 'अय' शब्दके बाद अवतरण चिह्न रखना चाहिए । कोष्ट-कान्तर्गत पाठ निकाल देना चाहिए ।

पृ० ४६. पं० ३०. 'देहारिमका' तुलना - प्रमाणवा० अकं० पृ० ६५ । न्यो० पृ० ६९६ ।

पृ० ४७. पं० १७. 'अथ यदि' प्रमाणवा० अर्तं० पृ० ७० ।

पृ० ४७. पं० २६. 'यतो मृतस्य' प्रमाणवा० अरुं० पृ० ८९ ।

पृ० ४७. पं० २९. 'अथ वेगुण्य' प्रमाणवा० अर्रुः० पृ० ९० ।

पृ० ४८. पं० ५. 'तथा हि' प्रमाणवा० अर्त्तं० पृ० ९३ ।

पृ० ४८. पं० १३. 'किश्व' प्रमाणवा० अतं० पृ० ९३ ।

पृ० १८. एं० २७. 'चक्कुरादीनि' प्रमाणवा० अकं० पृ० ७० ।

पृ० ४९. पं० ५. 'प्राणापान' प्रमाणना० अरुं० ५० ८४ ।

पृ० ४९. पं० १६. 'अथ स्थिरो वायुः' वही।

पृ० ४९. पं० २२. 'नापि देहाश्रितम्' — प्रमाणवार्तिकमें आश्रयाश्रयभावका निरास करके देहाश्रितचैतन्यका निरास किया गया है — प्रमाणवा० १.६५—७४ । उसीके आधार पर प्रज्ञाकरने जो निवरण किया है वही यहाँ उद्भृत है — अर्छ० पृ० ९६ । अष्टस० पृ० १८६ । तत्त्वार्यक्षो० पृ० १५१ ।

पृ० ५०. पं० २६. 'नापि कायात्मकम्' प्रमाणवा० अलं० पृ० १९९ ।

पृ० ५०. पं० २८. 'अन्त:स्प्रष्टव्य' प्रमाणना० अतं० पृ० ६०६ ।

पु० ५१. पं० १. 'अथ' वही पु० ८६ ।

पृ० ५१. पं० ८. 'अथ' वही पु० ७२ ।

पृ० ५१. पं० ११. 'चैतन्येन' शरीरादिसे अतिरिक्त आसतस्वकी सिद्धिके लिये देखो — न्यायस्० ३.१। न्यायमं० वि० पृ० ४३७। न्यो० ३९१। श्रोकता० आत्मवाद। प्रमाणवा० १.३७। तस्वसं० का० १८५७-१९६४। ब्रह्मसू० शां० ३.३.५३। धर्म-संग्रहणी गा० ३६-। विशेषा० गणधरवाद। अष्टस० पृ० ६३। तस्वार्थश्लो० पृ० २६। प्रमेगक्त० पृ० १९०। न्यायकु० पृ० ३४१। स्याद्वादर० पृ० १०८०।

पृ० ५१. ५० १७. 'अन्त्यसामग्र्य' इस कारिकाकी डीकामें गीमां सक और धर्म कीर्ति संमत सर्वब्रखण्डन को विस्तारसे पूर्वपक्षरूपसे उपस्थित करके सर्वब्रकी सिद्धि की गई है। पूर्वपक्ष को उपस्थित करनेमें गद्यकी अपेक्षा पद्य का ही विशेष अवलम्बन लिया है। क्योंकि मूळ पूर्वपक्ष मी मां सा को क वार्ति क और प्रमाणवार्ति कमें कारिकाबद्ध ही है। और शान्त रक्षित ने भी सर्वब्रसिद्धिके प्रसंगमें कुमारि ल संमत पूर्वपक्ष कारिकाओं ही उपस्थित किया है। शान्त्याचार्यने प्रायः सभी पूर्वपक्षकी कारिकाएँ उक्त तीनों प्रन्थोंसे ही उद्भृत करके पूर्वपक्षकी योजना की है। कुछ कारिकाएँ ऐसी हैं जो उक्त प्रन्थोंने नहीं हैं। उन्हें शायद शान्त्याचार्यने स्थं निबद्ध किया हो या अन्य किसी प्रन्थसे उद्भृत किया हो।

सर्वज्ञनादके तुल्नात्मक ऐतिहासिक विवेचन के वास्ते जिज्ञासुओंको प्रमाणमीमांसाका भाषाटिप्पण (१०२७) देखना चाहिए। उत्पादादि सि दि के कर्ताने सर्वभ्रवादकी चर्चा, शान्त्या चार्यकी इस टीका के आधारसे ही की हो ऐसा दोनोंकी तुलना करने पर स्पष्ट प्रतीत होता है - उत्पादा० पृ० २०९ ।

पृं० ५१. एं० २९. 'पूर्वमेव' देखो, पृ० २९ ।

पृ० ५६. पं० १०. 'द्शोत्यादापि' देखो, पृ० ५२. पं० १-५ ।

पृ० ५६. पं० २४. 'नियोगः' प्रज्ञाकर ने प्रमाण वार्तिका लंकार के प्रारम्भें ही नियोगवाद, विधिवाद और भावनावादका विस्तारसे खण्डन करके अपोहवादकी स्वापना की है। अद्यस हसी' और तस्वार्धकों कवार्तिक में विधान न्द ने इन वादोंके विवेधनमें उक्त प्रन्यसे प्रायः शम्दशः उद्धरण किया है। प्रस्तुतमें शान्स्याचार्य ने मी नियोग, भावना और विधिवादका खण्डन करनेके लिये प्रज्ञाकर का ही अनुसरण किया है।

इन वार्कोंके विषयमें तुलनासक दृष्टिसे विशेष जाननेके लिये न्या य कु मुद च नद्र (पृ० ५५१) और उसकी संपादककृत टिप्पणियाँ देखने योग्य हैं। तथा देखो, सन्मति० टी० पृ० १७२।

पृ० ५६. पं० २८. 'प्रचण्डप्रमु' तुलना – प्रमाणना० अ० पृ० ८ ।

पृ० ५७. पं० २. 'विपर्ययात्' तुल्ना – वही ।

पृ० ५७. वं० ११. 'तद्भीतायामपि' तुल्ला - वही पृ० ९ ।

पृ० ५७. पं० २०. 'एतस' तुलना – वही पृ० १४ ।

पू० ५७. पं० २५. 'अथ श्रम्दात्' तुलना - वही पृ० ९० ।

पूर्व ५८. वं १. 'माबना' तुल्लां - वहीर पूर्व १८ ।

पृ० ५८. पं० ३७. 'उन्हाम्' देखो, पृ० ५२. पं० २३ ।

पृ० ५९. पं० १. 'तुल्यजातीय' तुलमा —"यसाच तुस्यजातीयपूर्ववीजमबुद्धयः । इपादिबुद्धयस्तासां सत्यभ्यासे कुतः स्थितिः ॥" प्रमाणका० १.१२८ । तत्वसं० का० ३४१४ ।

पृ० ५९. एं० ९. 'श्वमीश्वर्मञ्ज्ञा' तुल्ना — "स्वयमीश्वर्ममात्रवसाधनप्रतिवेशयोः । तत्र्यणीतागमप्राह्मद्वेयत्वे हि प्रसिद्धातः ॥ ३१४० ॥ तत्र सर्वेजगस्त्रक्षममेद्वत्त्वप्रसाधने । स्वाने क्षित्रयते लोकः संरम्भाद् प्रन्थवाद्योः ॥ ३१४१ ॥ निःशेषार्थपरिवानसाधने विफ्छेऽपि च । सुधियः सौगता यकं कुर्वन्त्यत्येन खेतसा ॥ ३३०८ ॥ सर्गापवर्गसंप्राप्ति-हेतुश्वोत्तीति गम्यते । साक्षाश्च केवलं किन्तु सर्वशेऽपि प्रतीयते ॥ ३३०९ ॥ तत्त्वसं० । "मुक्यं हि तावत् सर्गमोक्षसंप्रापकहेतुवत्यसाधनं प्रगवतोऽसाभिः कियते, यत्युनर्श्वार्थपरिवाद्यत्यसाधनमस्य तत् प्रासन्निकम्, अन्यत्रापि भगवतो व्यानप्रवृत्तेर्वाधकः प्रमाणामावात् साक्षावशेषार्थपरिवानात् सर्वशे भवन् न केनिश्वराष्ट्यत हति ।" तस्वसं० पं० प० ८६३ ।

पृ० ५८. पं० १५. 'जे एगं जाण्ड्' तुल्ना "यथोकं-'भावस्येकस्य यो द्रषा द्रषा सर्वस्य स स्मृतः। पकस्य शून्यता येव सेव सर्वस्य शून्यता ॥" इति। "भार्यगगणगञ्ज-समाधिस्त्रेऽपि-'पकेन धर्मेण यु सर्वधर्मान्, भतुगच्छते मायमरीचिसदशान्। भगाद्य-

अइसहस्री पृ० ५ । तस्यार्थं को० पृ० २६१ ।
गा॰ २०

तुष्यान विकास साम्यास सो बोधिमण्डं न चिरेष गण्य ति ॥' इति ।" मध्यमकवृत्ति पृ० १२८ । विशेषा० गा० ३२० । स्याद्वादमं० का० १४ ।

पृ० ५९. पं० १५. 'सकलकर्म' तुलना - प्रमाणवा । अ० पृ० ६३५ ।

पृ० ५९. पं० १८. 'यथाहि' तुल्ना वही • पृ० ५९९ ६

पृ०६०. पं०२. 'संस्था' तुलना — "विप्रतिपत्ति निराकरणार्थे शास्त्रम् । संक्याः सक्रपनोचरफळविषया चतुर्विधा चात्र विप्रतिपत्तिः ।" प्रमाणसमु० टी० १.२ । न्यायवि० टी० पृ०९ । न्याया० टी० पृ०८ ।

## द्वितीयपरिच्छेदः।

हु०६०. एं० ५. 'ज्ञात्रपेश्वं' तुल्ना — "अयमकाभिप्रायः - सासंदेशनं प्रति विक्रिष्ठ-कानामामेककपतया साक्षास्करणसतुरस्यात् नास्त्येय मेदः, वहिर्धं पुनरपेश्य कश्चित् सञ्जुरादिसामग्रीवललभ्यसत्ताकः साययस्यापिनं कालान्तरसंस्रिरण्णं स्वितक्रमिक-वर्तमलक्षितपरमाणुपारिमाण्डस्यं संनिष्ठितं विश्वदिनमीसं सामान्यमाकारं साक्षास्कृतीणः प्रकाशः प्रयते तत्र प्रस्यक्षव्यवहारः प्रवर्तते । यः पुनर्लिकशम्बादिहारेण वियतानियत-सामान्याकारावलोकी परिस्कुटतारहितः स्वतासमोऽर्षप्रवन्तपरिणामः समुद्धस्ति स परोक्षतां सीकरोति ।" न्याया० ठी० पु० २५ ।

पृ०६०. पं० ५. 'प्रमेयस्य' शान्स्याचार्यने द्वितीयपरिच्छेदके प्रारम्भमें दो बातें कही हैं —

- (१) प्रमेय दो हैं प्रत्यक्ष और परोक्ष ।
- (२) प्रमेय दो हैं अत एव प्रमाण मी दो हैं प्रस्पक्ष और परोक्ष !

शान्स्या चार्य के इस कपनको समझनेके लिये बौद्ध विद्वान् दि मा ग और घर्म की ति के ऐसे ही मन्तव्योंका योदा रपष्टीकरण आवश्यक है । क्योंकि इन दोनों बातोंका जैनदर्शनमें प्रवेश और स्पष्टीकरण, उन्हीं दोनोंकी विचारधाराके आधार पर हुआ है।

जैनाश्वापोंने इन बातोंको अपनाकर भी जैनदार्शनिक दृष्टिका पुट उन पर दिया है। अत युव तुळनाके साथ साथ विषमताका स्पष्टीकरण और समन्त्रय भी दिखाना आवश्यक हो जाता है। इस लिये निम्नलिखित मुद्दों पर यहाँ विचार किया जाता है—

- १ दिक्षगसम्भत प्रमाणविष्ठव ।
- २ धर्मकीर्तिसम्मत खळक्षण और सामान्यका मेद ।
- ३ धर्मकीर्तिसम्मत एक ही प्रमेय ।
- ५ धर्मकीर्तिके मतका संक्षेप ।
- ६ जैनदारीनिकोंका अभिनत, उसका बैक्बोंसे साम्य-वैषम्य तथा समन्वय ।
- ७ जैनसम्मत प्रमाणविष्ठव धीर सम्प्रव ।
- १ दि ज्ञा ग ने प्र मा ण स मु च य की स्त्रोपड़ वृत्तिमें स्पष्ट कहा है कि प्रमेय दो प्रकारका है अत एव दो ही प्रमाण हैं। स्त्रज्ञक्षण और सामान्यके अतिरिक्त प्रमेय नहीं है । टीकाकारने

स्पष्टीकरण किया है कि खलक्षणको विषय करनेवाला प्रत्यक्ष ही है और सामान्यविषयक अनुमान ही है<sup>र</sup>।

भावार्च यह है कि प्रमाणसंद्रव नहीं किन्तु प्रमाणिवाह्रव दिग्ना ग संगत है । अर्थात् एक प्रमेयको विषय करने वाले दो प्रमाण नहीं हैं और साथ ही एक प्रमाणके अनेक विषय भी नहीं रे हैं। बौद्ध संगत क्ष णि क वा द में से ही उक्त सिद्धान्त फलित हुआ है।

२ - धर्म की तिं दि झा ग के प्रमाण समु च य का वार्तिककार है । अत एव उसने इस विषयकी गंमीर चर्चा की है। उसने भी दि झा ग के मूल कथनको दोहराया है -

> "मानं ह्रिविधं विषयद्वैविष्यात् शक्त्यशक्तितः। सर्थक्रियायां, केशादिर्नार्थोऽनर्थाधिमोक्षतः॥" प्रमाणवा० २.९ ।

धर्म की ति ने दोनों विषयोंका स्पष्टीकरण विस्तारसे किया है। किन्तु खलक्षण और सामान्यके मेदको संक्षेपमें इस प्रकार अवगत करना चाहिए – प्रमाणवा० २.९-३,२७,२८,५०-५९ ।

|    | खलक्षण                                   |    | सामान्य                               |
|----|------------------------------------------|----|---------------------------------------|
| 8  | अर्थित्रयामें शक्त                       | १  | अर्थितियामें अशक्त                    |
| 2  | असदश — सर्वतो व्याद <del>ृत</del>        | ₹  | सदश सर्वव्यक्तिसाधारण                 |
|    | शब्दाविषय — अबाध्य                       | •  | शब्दविषय वाच्य                        |
| 8  | खातिरिक्तनिमित्तके होने पर खविषयक        | 8  | स्वातिरिक्तनिमित्तके होने पर स्वविषयक |
|    | बुद्धिका अभाव                            |    | बुद्धिका सद्भाव ।                     |
| ч  | परमार्थंसत् - अकल्पित                    | 4  | संवृतिसत् — कल्पित                    |
| Ę  | ससभाव                                    | Ę  | नि:समाव                               |
| ø  | <b>यस्तु</b>                             | ૭  | अवस्तु                                |
| C  | असाधारण                                  | 6  | साधारण                                |
| ٩  | संकेतस्मरणानपेक्षप्रति <b>पत्ति</b> कत्व | ٩  | संकेतस्मरणसायेक्षप्रतिपत्तिकत्व       |
| १० | समिधानासिनधानसे                          | १० | सनिधानासनिधानसे                       |
|    | स्फुट या अस्फुट रूप                      |    | स्फुट या अस्फुट रूप                   |
|    | प्रतिभासमेदका जनक                        |    | प्रतिभासमेदका अजनकै ।                 |

३ — इस प्रकार खलक्षण और सामान्यका मेद सिद्ध करके धर्म की ति ने सूचित किया है कि परमार्थसत् तो खलक्षण ही है और सामान्य काल्पनिक है। अत एव सामान्य भाव, अभाव और उभयाश्रित है, खतब नहीं । जब सामान्यकी खतब सत्ता ही नहीं तब वस्तुतः प्रमेय एक ही है । और वह खलक्षण ही है। उसीसे अर्थिकियाकी सिद्धि होती है अत एव प्रमाता उसीकी सत्ता या असत्ताकी विचारणामें तत्पर होता है ।

<sup>1.</sup> प्रमाणसमु० १.२ । २. "विजानाति न विज्ञानमेकमधेद्वयं यथा । एकमर्थ विजानाति न विज्ञानद्वयं तथा"—सर्वार्थसिद्धिमें उद्गत १.१२ । ३. "यसार्थस सिव्धानाति क्षेत्रानाम्यो ज्ञानप्रति-भासमेदः तत् स्वरुक्षणम् । "अन्यत् सामान्यक्षणम् ।" न्यायवि० ए० २३–२४ । ४. "सामान्यं विविधं तक भावामावीभयाभवात्" प्रमाणवा० २.५१ । ५. "मेथं खेकं खरुक्षणम्" प्रमाणवा० २.५१ । ५. "मेथं खेकं खरुक्षणम्" प्रमाणवा० २.५३ । ६. तसाद्येकियासिद्धेः सनुसत्ताविकारणात्" - प्रमाणवा० २.५४ ।

यहाँ प्रश्न होता है कि यदि प्रमेय एक ही है तब दिझा ग ने दो प्रमेय माना है और खयं घ में की तिं ने भी प्रारम्भेमें प्रमेयहिक्य बताया है उसकी क्या गति होगी ! । इस प्रश्नका उत्तर ध में की तिं ने दिया है कि प्रमेय एक ही है किन्तु उसका झान दो प्रकारसे होता है । अत एव प्रमेयका हैत घट सकता है । उसका कहना है कि एक ही प्रमेयकी गति—झान ख-पररूपसे होती है । खरुक्षणका 'ख'रूप प्रसक्ष गम्य है । और 'पर'रूप अनुमानगम्य है । खरुक्षणका असाधारणरूप 'ख'रूप है और वही प्रसक्षका विषय है । खरुक्षणका 'पर'रूप सामान्य है या साधारणरूप है । यह साधारणरूप 'पर'रूप इसी लिये है कि वह आरोपित है—कारियत है और वही अनुमानगम्य है' ।

'सामान्य तो आरोपित है अत एव असत् होनेसे प्रमेय हो नहीं सकता इस लिये तहिषयक अनुमानका प्रामाण्य प्रथक् माना नहीं जासकता' चा की क की इस शंकाकां भी समाधान ध में-की तिं ने किया है। उसने चा वी क की इस बातकों तो मान ही लिया कि असद् प्रमेय हो नहीं सकता'। किन्तु साय ही अनुमानके प्रामाण्यकों भी दूसरे ढंगसे सिद्ध किया है। प्रस्तुतमें ध में की तिं के अभिप्रायको टीकाकारने स्पष्ट किया है कि सलक्षण ही परस्पसे अवगत होता है तब सामान्यलक्षण कहा जाता है। और वह तो सद् ही है अत एव वह अपनेय कैसे! इस किये उसका साधन भी प्रमाण ही हैं। यह स्पष्टीकरण धर्मकीर्तिके विचारका दिवरण है, ठीकाकारकी अपनी सूझ नहीं!

8 — एक ही प्रमेय को उपर्युक्त रीतिसे दो प्रकारका सिद्ध करके धर्म की ति ने उसी दि ग्राग सम्मत प्रमाणविष्ठवदादका समर्थन किया है। और प्रतिपादित किया है कि प्रमेय दो हैं अत एव प्रमाण भी दो होने चाहिए। इस विषयमें प्रमाणसंख्यवदादीकी ओरसे या चार्बाककी ओरसे को शंकाएँ होती हैं, उसका समाधान करके दिग्रागंके मतका स्पष्टीकरण भी धर्मकीर्तिने किया है।

प्रस्पक्ष ही सामान्य विषयक हो तो क्या बाधा है इस शंकाका समाधान यों किया है कि प्रत्यक्ष निर्विकल्पक होता है और सामान्यका मह विकल्पके विना नहीं होता। अत एव सामान्यप्राहक प्रत्यक्ष हो नहीं सकता किन्तु अनुमानको ही उसमें प्रमाण मानना चाहिए — प्रमाणवा० २.७५।

सामान्यविशेषात्मक तृतीयप्रभेयका असंभव सिद्ध करके उसने प्रमेयद्वित्वके नियमसे प्रमाण-दित्वका नियम स्थिर किया है – वही० २.७६–८० ।

५ — धर्म की ित के मतका संक्षिप्त सार यह है कि प्रमेय वस्तुतः एक ही है किन्तु उसी एक ही वस्तुकी स्व और पर रूपसे होनेवाली प्रतीतिके आधार पर ही प्रमेयके दो मेद हैं — स्वलक्षण और सामान्य । स्वलक्षण प्रत्यक्ष कहा जाता है क्योंकि वह प्रस्थक्ष प्रमाणका विषय है और

१. "तस्य स्वरस्पाभ्यां गतेर्नेवद्वयं भवन् ॥" प्रमाणवा० २.५४ । "तस्य स्वस्थास्य मत्यस्यः स्वरूपेण, अनुमाणवः परस्पेण सामान्याकारेण गतेः मेयद्वयं गतं च तु मृतसामान्वस्य सत्वात् ॥" मनो० २. "एकमेवाप्रमेचत्वाद्सत्रभेन्मतं च नः" – प्रमाणवा० २.६४ । १. वद्दी २.६५ से । ४. "सक्ष्यणमेच तु परस्पेण गतेः सामान्यक्षणमिष्ठस्, तब सदेवेति कथम् अप्रसेयम् १ ततः वत्साय-नमिष्ठम् प्रमाणमेव ।" मनो० २.६५ ।

सामान्य परोक्ष कहा जाता है क्योंकि वह परोक्ष प्रमाण - अनुमानका विषय है। अत एव दो ही प्रमेय होनेके कारण प्रमाण भी दो ही हैं'।

परोक्षार्धप्रतिपत्तिका साधन मात्र अनुमान ही है अन्य शाब्दादि नहीं । जो भी परोक्ष प्रमेप हो वह सब कभी विशेषरूपसे — असाधारणरूपसे प्रतीतीका विषय नहीं हो सकता । गमकासुवायी सामान्यरूपकी ही प्रतीति लिक्ससे होती है अत एव सर्वतोव्यावृत्त खलक्षणरूप विशेषकी प्रतीति अनुमानसे कभी नहीं हो सकती । उसे तो प्रस्क्ष ही विषय करता है।

६ - जैन दार्शनिकोंने भी बस्तुतः प्रमेय एक ही माना है । और वह है द्रव्यपर्यायासक वस्तु । उस एक ही बस्तुकी विज्ञित अनेक प्रकारकी हो सकती है। एक ही बुक्ष प्रमातासे दूरिके कारण या अन्धकारके कारण अस्पष्टप्रतिभासका विषय बनता है और वही सिनकट हो तब स्पष्ट प्रतिभासका विषय होता है। किसी वस्तुके सिनिहित होने पर या आलोकके होने पर उसका स्पष्ट प्रतिभास होता ही है यह भी नियम नहीं है; क्योंकि अंजनश्लाकाका नेत्रसे अतिसिक्षधान होने पर भी वाक्षुष प्रत्यक्ष नहीं होता। और आलोकके होने पर भी धृकादिको दिनमें स्पष्ट प्रतिभास होता नहीं। अत एव मानना यह चाहिए कि वस्तुतः प्रमाताकी नाना प्रकारकी शक्ति या योग्यताके कारण ही नाना प्रकारका ज्ञान होता है । अर्थात् प्रमेयमें मेद न होते हुए भी उसकी नाना प्रकारकी विज्ञित्तमें प्रमाता या उसकी शक्तियाँ ही नियामक तस्त्र हैं। विज्ञित भेदसे प्रमेयमें वस्तुतः भेद नहीं माना जा सकता किन्तु प्रमाता या उसकी शक्तिओंमें ही मेद मानना उचित है। इन नाना प्रकारकी विज्ञित्तओंके आधार पर प्रमेयमें भी मेदकी करूपना उपचारसे की जा सकती है। अर्थात् प्रतीति यदि अरुपष्ट हो तो प्रमेय को भी अस्पष्ट और यदि प्रतीति स्पष्ट हो तब प्रमेयको भी स्पष्ट कहा जा सकता है। ऐसी स्थितिमें विषयी अर्थात् इतिके धर्मका विषय अर्थात् प्रमेयमें उपचार करके ही उक्त व्यवहारोंकी संगति कर लेना चाहिए।

धर्म की ति ने प्रमेष एक ही मानकर ख और पर रूपसे उसीकी प्रतीतिके आधार पर उसका द्वैविष्य सिद्ध किया है वैसे ही जै न दार्शनिकोंने भी द्रव्यपर्यायात्मक एक वस्तुको ही प्रमेय मानकर सामग्रीके मेदसे उसीकी विशव और अविशद रूपसे होनेवाली प्रतीतिके आधार पर उसे प्रसक्ष और परोक्ष कहा है—देखों का० १२।

इस प्रकार जैन और बौद्ध दोनोंमें वस्तुके खरूपके विषयमें मतभेद होते हुए मी प्रमेय एक ही है और वही अपेक्षाकृत नाना है इस विषयमें मतैक्य है।

१. "म प्रसक्षपरोक्षास्यां मेयसाम्यस्य संभवः। तस्मात् प्रमेयद्विःवेन प्रमाणद्वित्वविव्यते॥" प्रमाण्याव २.६३। २. "परोक्षार्थप्रतिपत्तेरनुमानाश्रयस्वात्" हेनु० पृ०३। "सानुमानं परोक्षाणा-मेकान्तेव साधनम्।" – प्रमाणवा० २.६२। ३. "गमकानुगसामान्यरूपेणेव तदा गतिः। तस्मात् सर्पः परोक्षार्थो विद्येषेण न गम्यते॥" प्रमाणवा० २.६१। ४. "अनेकान्तारमकं वस्तु गोचरः सर्वसंविद्यास्।" न्याया० का० २९ । तद्वव्यवर्थायारमार्थो बहिरन्तश्र तस्वतः॥" लघी० ७। ५. "मछविद्याणिव्यक्तिपैयाऽनेकप्रकारतः। कर्मविद्यास्मविज्ञितस्वयानेकप्रकारतः॥" लघी० ५७। स्वयस्य पृ० २९–३० १२४,१८४,२२६। तस्वार्थम्हो० पृ० २२९। प्रमेयक० २.३। स्याद्वा-दर० २.२।

न्यायावतार (का० १) में इतना ही कहा गया कि प्रमेषका विनिश्चय दो प्रकारका है अत एवं प्रमाण भी दो हैं। शान्त्या चार्य ने वार्तिकमें स्पष्टीकरण किया कि वस्तुनः प्रमेष एक हैं किन्तु ज्ञाता की अपेक्षासे उसका देविष्य मानना चाहिए। जिसके दूर-आसम होनेपर प्रतिमास मेद हो अर्थात् अस्पष्ट या स्पष्ट प्रतिभास क्रमशः होते हों तो वह प्रमेष प्रस्पक्ष कहा जाता है और इसके विपरीत जो हो वह परोक्ष है। धूमादिलिङ्ग्ज्ञानद्वारा अनुमित बिद्ध दूर या आसन्त हो तब भी तत्कृत प्रतिमासमेद देखा नहीं जाता अत एवं बिद्ध परोक्ष प्रमेय है। फिलतार्थ यह है कि एक ही बिद्ध किसी प्रमाताकी अपेक्षासे प्रत्यक्ष और किसी अन्यकी अपेक्षासे परोक्ष हो सकता है। एक ही प्रमेयके दो रूप होनेसे प्रमाण भी दो ही हैं। शान्त्या-चार्य जिसे प्रसक्ष प्रमेय कहते हैं उसे ही धर्म कीर्ति स्वलक्षण कहते हैं——

"यसार्थस सिक्राजासिक्रियानाभ्यां शानश्रतिमासमेदः, तत् सलक्षणम् ।" न्याय-विन्दु पृ० २३ ।

और शा ज्या चार्थ सम्भत परोक्ष प्रमेय ही धर्म की ति सम्मत सामान्य है-

"बन्यत् सामान्यलक्षणम्" न्यायिवन्दु पृ० २४ ।

"विकल्पविज्ञानेनावसीयमानो द्यर्थः सम्बिधानासविधानाभ्यां ज्ञानप्रतिभासं न भिन-चि"- न्यायविन्दुटीका पु० २४ ।

शान्त्या चार्य ने प्रभेयको प्रत्यक्ष और परोक्ष रूप कहा है। धर्म की ति भी खळक्षणको प्रत्यक्ष और सामान्यको परोक्ष कहता है। जिस प्रकार दि ग्राग और धर्म की ति ने प्रमेय दैविष्यके आधार पर प्रमाण दैविष्य सिद्ध किया है उसी प्रकार न्या या बता र और उसके 'बार्तिकर्म भी देविष्य सिद्ध किया गया है। इतना तो जैन और बौ द्ध का साम्य है किन्तु साम्यकी अपेक्षा जो वेषम्य है वह अधिक महस्त्रका है। वेपम्य भी आपाततः माळूम होता है, वस्तुतः वह है नहीं। अत एव उसका विवेचन कम महस्त्रका नहीं है।

बी द दार्शनिक जैसा कि प्रथम कहा जा चुका है सामान्यको अवस्तुभूत मानते हैं। तह जै न सामान्यको वस्तुभूत मानते हैं। जै न दार्शनिकोंके मतसे वस्तु सामान्य — दव्य और पर्याय — विशेषरूप है। अन्य दार्शनिक विरोधादि दोषोंसे भीत हो कर वस्तुको उभयात्मक माननेसे इनकार करते हैं और यही कारण है कि ध में की तिं ने भी उभयात्मक वस्तुवादका निषेध किया है — प्रमाणवा० २.७६—८० । किन्तु जै न दार्शनिकोंको उभयवादमें कोई दोष प्रतीत नहीं होता विलक्त एकान्तवादमें ही दोष माद्म होता है। ध में की तिं ने वस्तुको एक — विशेष रूप माना फिर भी उसने यदि अनुमानके प्रमेयरूपसे प्रतीत सामान्यको खलक्षणसे अल्बन्त पृथक् न मानकर खलक्षण ही को सामान्यलक्षण माना तव वह खलक्षण एकान्तरूपसे विशेषरूप ही है यह बात सिद्ध हो नहीं सकती। तथापि जैसे जै न दार्शनिक स्पष्ट शब्दों में वस्तुको उभयात्मक खीकृत करते हैं बो द्र दार्शनिक वैसा खीकार नहीं करके अपने एकान्तवादका समर्यन करते जाते हैं।

<sup>1</sup> प्रमालक्ष्मकार सी यही मानते हैं - (ए० ६ तथा का० ११६) कि प्रमाणसंक्षाका नियमन विषयके आधारसे होता है। २. अञ्चलक पूठ २२६। ३. "सलक्षणमेव दु पररूपेण गतेः सामान्य-लक्षणमिष्टम् । तक्ष सदेव।" - प्रमाणवार्थ मनो०२.६५।

धर्म की तिं ने वस्तुके खरूप और पररूप ऐसे दो रूप माने हैं। जै नों ने भी ये ही दोनों रूप माने हैं। इस अर्थमें दोनोंको उमयवाद इष्ट है फिर भी दोनोंमें मतभेद हैं। जैनोंके मतसे आपेक्षिक धर्मके मूल्में केवल वासना ही नहीं हैं। अत एव वस्तुका पररूप आपेक्षिक होते हुए भी खरूप के समान ही वास्तविक है। जब कि बौ दों के मतसे पररूप कोरी कल्पना के बल्से प्रवृत्त है। उस कल्पनाका उपादान वस्तु नहीं किन्तु वासना है।

इस प्रकार सामान्य यह वस्तुका पररूप है — अत एव कल्पनाभू उक और वासनामू उक है। वो हों ने सामान्यकों वासनामू उक मानकर भी अर्थसम्बद्ध माना है अन्यथा महमरीचिकाकी कल्पना या आका हा केशादिकी कल्पना और विह्व क्लपनामें भेद ही क्या है। इस प्रकार दोनों कल्पनाएँ होते हुए भी एक अर्थसे सम्बद्ध है दूसरी असम्बद्ध । जो अर्थसे सम्बद्ध हो वही सामान्य और असम्बद्ध हो वह असत्। इस प्रकार बौद्धोने सामान्यका उपादान वासना मानकर भी उसे अर्थसे सम्बद्ध हो माना है तब जैन सम्मत आपिक्षक धमोंकी वास्तविकता और बौद्ध-सम्मत आपिक्षक धमोंकी अवास्तविकतामें शब्दतः मेद मले ही हो, अर्थतः कुछ भी मेद नहीं है। जै नों का तो कहना है कि कथि विद्यालयको अभावमें किसी भी प्रकारका सम्बन्ध घटित नहीं हो सकता है। अत एव सामान्यको यदि अर्थसम्बद्ध माना जाय तो वह कथं चित् अर्थानित ही सिद्ध होगा। ऐसी स्थितिमें वह एकान्तरूपसे अवास्तविक नहीं हो सकता।

७-पहले ही यह कहा गया है कि बौ हों के प्रमाणिक प्रवाद के मूलमें क्षणिकवाद है । जैनों को भी प्रयार्थिक दृष्टिसे क्षणिकवाद हुए है । प्रयायनयकी अपेक्षासे वस्तु प्रत्येक क्षणमें नई नई होती है अत एव कोई भी प्रमाण पर्यायनयकी दृष्टिसे गृहीतप्राहि नहीं होता । अत एव जैन दृष्टिसे भी प्रमाणिक करतासि है । इसी पर्यायवादका आश्रय लेकर प्रस्तुतमें शान्त्रान्वार्यने प्रमाणिक प्रवादका आश्रय लिया है । परन्तु जैनदार्शिक एकान्तवादी तो है नहीं । वे पर्यायनयके समान ही इव्यवयको भी महत्त्व देते हैं । इस लिये प्रमाणसंच्यव भी जैनसम्मत है । इत्यार्थिक नयकी अपेक्षासे वस्तु स्थिर है, नित्य है । अत एव एक ही वस्तुमें अनेक प्रमाणोंकी प्रश्वि संभव है । किन्तु भिन्न भिन्न प्रमाणोंकी प्रश्वि संभव है । किन्तु भिन्न भिन्न प्रमाणोंकी उपयोगितिशेष होने पर ही प्रमाणसंच्यव इष्ट है, अन्यषा नहीं । अर्थात् अग्निविशेषको परोपदेशसे जानकर यदि कोई उसी अग्निको अनुमानसे जानना चाहे तभी उस अग्निमें अनुमानप्रमाणकी प्रवृत्ति हो सकती है । विशेषता यह होगी कि परोपदेशसे अग्निका ज्ञान मात्र सामान्यक पसे होता है जबकि अनुमानके द्वारा उसी सामान्य विहको ज्ञान धूमसम्बद्धक पसे होता है । उसी अनुमित विहको यदि कोई प्रत्यक्ष करना चाहे तो अग्निदेशमें जा कर उसका प्रसक्ष ज्ञान भी कर सकता है । किन्तु विशेषता यह होगी कि प्रमाता उस सामान्य विहक्षेत्र विशेषधर्म तृणजन्यत्व, पर्णजन्यत्व आदि भी जान लेता है ।

<sup>1.</sup> ततो यावित सम्मन्धन्तराणि तावन्तः प्रसेकं भावस्थानवेदाः परस्परव्यावृक्षाः । नहि कस्मित् केनचित् साक्षात्परंपरया वा सम्बन्धो नासि इति, निरूपाक्यत्वप्रसङ्खात्"—अष्ट्रदा० कर् ११ । "न वापेक्षिकता व्यासा नीरूपत्वेद"—तत्वार्धम्श्रो० पू० १५६ । २. "तस्य संविधिभः कथंचित् तावास्ये कार्यकारणादीनामपि तदेवास्तु ।" अष्टस्य० पू० २१८ । ३. प्रमाणमी० १.१.४ । ४. सष्टस्य० पू० ४, और १७१ । प्रस्तुत वार्तिककी का० २३ । ५. प्रमाणसंद्रववाद न्यायवेशेवि-काँको भी इष्ट है - व्यो० पू० ३२६, ५८६, । कंदली पू० ६१ । न्यायभा० १.१.३ ।

पृ० ६०. पं० ८. 'ननु' ऐसा ही प्रश्न जैन दार्शनिकोंने बौ द्वों से भी किया है । देखों प्रमेयक० २.२ । स्याद्वादर० पृं० २७० ।

इस विषयकी क्रिषचर्चाके लिये देखों - प्रमाणवा० अ० पृ० २०७ । प्रमाणवा० भनो० २.१ ।

पृ०६०. पं०९. 'अथाकस्माद्' प्रज्ञा करका यह सिद्धांत है कि परोक्षविद्दिक्षियक ज्ञान भी प्रत्यक्ष हो सकता है। यदि ज्ञाता अकस्मात् अर्थात् धूम देखकर व्याप्तिस्मरणके बिना ही बिद्धकी प्रतीति करता है तब वह बिद्धका ज्ञान प्रस्मक्ष कहा जाता है, अन्यथा अनुमान। देखो, प्रमाणवा० अ० पृं० १३५, १४०, ४३६।

प्रज्ञा कर के इस सिद्धान्तके खण्डनके लिये देखों - सन्मति० टी० पृ० १६. पं० २२। प्रमेयक० २.३। स्याद्धादर० २.२।

पृ० ६०. पं० २५. 'अत्रोच्यते' तुलना — "अत्रोच्यते – प्रस्थक्षमपि स्वलक्षणं विषयीकुर्वत् तत्संभवि विजातीयव्यावृत्युपकिल्पतं सामान्यं पृष्ठविकल्पेन निश्चन्यत् तिव्ययमपि,
निश्चयविषयेण च प्रत्यक्षविषयव्यवस्था। पवन्ति स्वलक्षणविषयता न स्यादिति सेत्।
न। सजातीयव्यावृत्तत्वेनापि ततो निश्चयात्। हे च व्यावृत्ती सलक्षणे स्तो निश्चिते स्व
प्रत्यक्षवलात्। न वैषमपि अनुमानस्य वैषर्थय्। न हि सामान्यमित्येष प्रत्यक्षविषयः,
परोक्षे तस्याऽप्रवृत्तेः। न च यदेकदाऽपरोक्षं तत् सर्थदा तथा। सलक्षणं कदाविद्यरोक्षमपि अन्यदा परोक्षम्। पर्व सामान्यमपि। ततोऽपरोक्षे सामान्ये गृहीतायां व्याप्तौ परोक्षे
तिस्यतुमानपृत्तिति न कश्चिद्विरोधः। तसात् प्रत्यक्षत्वाद्वा विषयद्वैविष्यसिद्धिः,
प्रत्यक्षानुमानाभ्यां वेत्युभयथाप्युपपन्नम्।" प्रमाणवा० मनो० २.१।

"त च प्रत्यक्षपरोक्षातिरिक्तप्रमेयान्तराभावप्रतिपादकप्रमाणान्तराभावाद्तिको हेतुरिति वक्तव्यम् ; अध्यक्षेणैय प्रमेयान्तरिवरहप्रतिपादनात् । तक्कि पुराख्यितार्थसामध्यीपुपजायमानं तदात्मिनियतप्रतिभासावभासादेव तस्य प्रत्यक्षव्यवहारकारणं भवति तद्न्यातमतां च तस्य व्यवच्छिन्दानमन्यवर्थजातं सक्तळं राद्यन्तरत्वेन व्यवस्थापयत् ततीयप्रकाराभावं च साध्यति । तत्राप्रतीयमानस्य सक्तळसार्थजातस्यान्यत्वेन परोक्षतया
व्यवस्थानादन्यथा तस्य तद्न्यात्मताऽव्यवच्छेरे तद्रूपतया परिच्छेरो न भवेदिति न
किञ्चिद्वयक्षेणावमतं भवेत्।" सन्मिति० टी० पृ० ५७३।

प्र० ६१. पं० २. 'द्रासकादि' इस कारिकामें प्रंसक्ष तथा परोक्ष विषयकी व्याख्या की गई है। यह व्याख्या न्या य बिन्दु गत खळक्षण और सामान्यकी व्याख्याकी अनुगामिनी है यह बात पूर्व टिप्पणीमें दोनोंकी तुळनाके साथ बताई गई है।

प्रमेयकी विशेषरूपसे अर्थात् पंचन्नानोंकी दृष्टिसे विवेचना प्रमालक्ष्ममें की गई है जो इस प्रकार है—

"तत्र केवलापेक्षया सर्वस्यापि प्रमेयराशेः प्रत्यक्षत्यात्, अवधिहानापेक्षया कपिद्रव्यं प्रत्यक्षम् अन्यश्व परोक्षम्। मनःपर्यायक्षानापेक्षया मानुषोत्तरपर्वेतान्तर्पतिंसंहिमनोद्रव्यं प्रत्यक्षम्, शेषं परोक्षम्। श्रुतमतिद्वयापेक्षया परोक्षमश्चेषमिति निश्चयतः, व्यषद्वारेण पुनरिन्द्रियक्कानं प्रत्यक्षम्, परोक्षं पुनरनुमानमागमश्च ।" प्र ५ ।

जयन्तने भी प्रमेयकी प्रस्यक्षता और एरोक्षता इन शब्दोंमें खीकृत की है—

"मत्यक्षत्वं परोक्षोपि प्रत्यक्षोपि परोक्षताम् । देशकास्त्रदिसेदेन विषयः प्रतिपद्यते ॥" न्यायमं० पृ० ३४ । पु० ६१. पं० ४. 'तिजिमित्तम्' प्रमाणमेदका नियामक तत्त्व क्या है इस विषयमें हार्शनिकोंमें निम्नलिखित नाना मह प्रचलित हैं जिनका विवेचन यहाँ संक्षेपसे किया जाता है —

- १ बीद तथा कुछ जैमाचार्यसमत विषयमेद ।
- २ मौमांसकसम्मत सामग्रीमेद आदि ।
- ३ नैयाचिकसम्मत विषय, सामग्री और फलमेद ।
- श्र जैमदार्शनिकसम्मत लक्षणभेद ।

१ - प्रमेय दो हैं - प्रस्थक्ष और परोक्ष अर्थात् खलक्षण और सामान्य । अत एव प्रमाण मी दो हैं - प्रस्थक्ष और परोक्ष । परोक्ष प्रमाण सिर्फ अनुमान है । इस बौद्ध मतका विस्तारसे विवेचन पूर्वकी टिप्पणीमें हो चूका है । इससे स्पष्ट है कि बौद्धोंने प्रमाणमेदका नियामक तस्व प्रमेयभेदको ही माना है ।

बी द प्रमाणसंख्य न मान कर प्रमाणविष्य मानते हैं — यह भी कहा जा चुका है। विष्यववादके समर्थनमें एक युक्ति यह भी है कि प्रत्यक्षके विषय खलक्षणमें अनुमान-शाब्दादि किसी परोक्ष प्रमाणकी प्रवृत्ति मानना नहीं चाहिए क्योंकि ऐसा होनेपर बुद्धिमेद नहीं घट सकेगा। अर्थात् अनुमान और शाब्द बुद्धि भी प्रत्यक्ष जैसी ही होगी क्योंकि विषयमेद नहीं है। अनुमान और प्रत्यक्षबुद्धिमें मेद तो स्पष्ट है अत एव विषयमेद मानना चाहिए। और उसीके कारण प्रमाणमें मेद हुआ है यह मानना चाहिए।

इसी बात का समर्थन भ र्तृ हरिने भी किया है-

''अन्यथैवाग्निसंबन्धात् वाहं वृग्धोऽभिमन्यते । अन्यथा वाहराब्देन वाहार्यः संप्रतीयते ॥'' वाक्य० २.४२५ ।

बी द विद्वान् प्रमेयमेदके आधार पर प्रमाणका मेद माने यह तो समझमें आ सकता है क्योंकि उस बात की संगति बी द सम्मत क्षणिकवाद, प्रमाणविष्ठव, खलक्षण और सामान्य की कम्पना आदि अन्य सिद्धान्तोंसे हो जाती है किन्तु जैन दार्शनिक शान्या चार्य जो प्रस्तुत प्रमयके प्रणेता हैं और प्रमालक्ष्म कार जिने खर ये दोनों जब उसी बात को मानें तब उसकी संगति जैन दर्शनस्मत अन्य सिद्धान्तोंसे कैसे करना यह एक समस्या है। यह समस्या और मी जटिल हो जाती है जब हम देखते हैं कि अन्य सभी जैन दार्शनिक लक्षणमेदको ही प्रमाणमेदका नियामक मानते हैं और विषयके भेदसे प्रमाणमेद नहीं माना जासकता — यह दहतापूर्वक सिद्ध करते हैं।

इस विषयमें शान्त्या चार्य का स्पष्टीकरण क्या है उसे देखना चाहिए और उसका जै न सिद्धान्त के साथ मेल बैठता है या नहीं इसकी विवेचना करनी चाहिए। अन्य जै न दार्शनिक प्रमाणोंके विषयरूपसे एक ही द्रव्यपर्यायात्मकवस्तुको मानते हैं। इस बातको खीकार करते हुए भी शान्त्या चार्य का कहना है कि एक ही प्रमेप प्रमाताकी अपेक्षासे दिविध हो जाता

१. "तदाहुः - समानविषयः वे च जायते सहशी मितः । न चाध्यक्षविया साम्यमेति शब्दानुमा-नचीः ॥" न्यायमं० पृ० ३१ । "आह च - अन्यदेवेन्त्रियमाश्चं अन्यः शब्दस्य गोचरः । शब्दात् प्रतिति भिन्नाक्षो न तु प्रश्वक्षमीक्षते ॥" न्यायमं० पृ० ३१ । वे दोन्ने कारिकार्ये अन्यन्न मी उन्तत हैं ।

है। शान्त्या चार्य की यह बात जैन सिद्धान्तके प्रतिकृत नहीं है। फिर मी यह तो मानना पदेगा कि मूलतः प्रमेयोंका इस प्रकारसे शान्त्या चार्य कत वर्गाकरणका विचार बो हों के असरसे अछूता नहीं। यही कारण है कि उनकी प्रत्यक्ष प्रमेयकी व्याख्यामें तथा धर्म की तिं कत खलक्षणकरप प्रत्यक्ष प्रमेयकी व्याख्यामें वस्तुतः कोई मेद नहीं दीखता। यही बात दोनोंके परोक्ष प्रमेयके विषयमें भी लागू होती है।

दूसरे जैन दार्शनिक प्रमाणसंख्यवाद को एकस्त्ररसे मानते हैं यह पूर्व टिप्पणमें कहा जा चुका है। ऐसी स्थितिमें प्रमेयमेदके आधार पर प्रमाणका मेद मानने पर शा नमा चा थे को प्रमाणसम्ख्यवाद का लगग करना पड़ेगा और बौद्धों की तरह विख्यवद्यादको अपनाना पड़ेगा। अत एव प्रमाणविष्यवदाद जैन सिद्धान्तके प्रतिकृष्ठ है या नहीं इस बातका विवेचन होना मी जरूरी है।

प्रमाणसंन्छव मान कर भी जै नों ने भी मां स कों की तरह एक ही अर्थके नये नये परिणामोंको प्रमाणका विषय माना है। अर्थात् धर्मांकी एकताके कारण प्रमाणसंन्छव कहा जाता है। वस्तुतः प्रत्येक प्रमाणान्तरमें धर्मी नये रूपमें या यों कहना चाहिए कि प्रत्येक प्रमाणान्तरमें नये वर्ष प्रतिभासित होते हैं। जै न दर्शनमें धर्म और धर्मीका एकान्त मेद नहीं है, अत एव प्रत्येक प्रमाणका विषय धर्मकी दृष्टिसे मिन्न होते हुए भी धर्मीकी दृष्टिसे अभिन्न ही है। इसी धर्मीकी एकता—अमेदको मुख्य मान कर जै न दार्शनिकोंने प्रमाणसंन्छवका समर्थन किया है। परन्तु इस धर्मी या द्रव्यदृष्टि के अतिरिक्त एक दूसरी दृष्टि भी है जो पर्यायको प्रधानता देती है और वह जै न संमत भी है। उसीके अनुसार अर्थात् उसी पर्यायदृष्टिसे सोचा जाय तो प्रमाणविष्ठववाद जो शान्ता चार्य के मतसे फलित होता है वह जै न दर्शनके सिद्धान्तसे प्रतिकृत्व नहीं कहा जा सकता।

प्रमा लक्ष्म का र के मतकी संगति भी इसी प्रकार समझ लेनी चाहिए । क्योंकि प्रमालक्ष्म-कार मी इसी मतके समर्थक हैं —

"ब्रिधामेयविनिश्चयादिति धव्ता प्रन्थकृता प्रमेयमेदाधीनः प्रमाणमेदा, नापरं निसि-चान्तरमधोषेतत् प्रतिपादितम् । तथा च व्यापकानुपरुष्या प्रमाणान्तरामादमाद् ।" पृ० ६ । "यतान्येय प्रमाणानि नापरं विषयादते" — प्रमारुक्ष्म का० ३९६ ।

२ - बी दों की तरह मी मां स क कु मा रि छ के मतसे मी प्रमाणसंक्ष्य संभव नहीं है, क्योंकि प्रमाण अपूर्वार्थंक - अगृहीतग्राहि होना चाहिए । अस एव उनके मतसे विषयमेदसे प्रमाणमेद है। प्रमाणमेदमें सिर्फ विषयमेद ही कारण है यह बात नहीं। उनके मतसे विषयमेदके अतिरिक्त सामग्रीमेद मी कारण है। अनुमानसे शान्दप्रमाणका मेद सिद्ध करते हुए कु मा रि छ ने कहा है --

"तस्मादनतुमानत्वं शाब्दे प्रत्यक्षयञ्जवेत् । जैक्कप्यरहितत्वेन तादन्यिषययर्जनात् ॥" श्लोकवा० शब्द० १८ ।

१. ''बजापि स्वाप् परिष्डेदः प्रमाणेरुत्तरैः पुनः । मूनं तजापि पूर्वेण सोऽयों मानवतस्या ॥'' म्होक्का० २.१४ । २. मीमांसकोने एक ही धर्मीमें प्रमाणाम्बरकी प्रकृति मानी है फिर भी प्रमाण-संक्ष्य नहीं माना वह धर्मकी मुक्तता को लेकर ही ।

इससे स्पष्ट है कि सामग्री और विषयके मेदसे अनुमान और शाब्दमें पार्थक्य है । इसी प्रकार उन्होंने उपमान, अर्थापित और अभावका पार्थक्य उन्ही निर्दिष्ट दो कारणोंसे सिद्ध किया है — प्रसेयक पृ० १८३ । स्याद्वादर० पृ० २१९ ।

ना दी देवसूरिके कथनानुसार कुमारि छ के मतसे अभावप्रमाणका पार्यक्य तीन कारणोंसे फलित है —

> "यवं सक्तपमेदात्, गोचरमेदात्, फलस्य भेदाच । मित्रं सिक्समावयमाणमपरममाणेश्यः ॥" स्याद्वादर० पृ० २८३ ।

बस्तुतः यदि सामग्रीभेदको प्रमाणभेदका नियामक माना जाय, जैसा कि कुमा रिट ने समी प्रमाणोंके निषयमें माना है, तो निषा नन्द का कहना है कि कुमा रिट योगिज्ञानका — सर्व इं इंग्लिका निषय नहीं कर सकता । क्योंकि उसकी सामग्री कुमारिट संगत सभी प्रमाणोंसे प्रमाण है है। सामग्रीभेदको प्रमाणभेदका नियामक न मान कर यदि उक्षणभेदको ही नियामक नामा जाय तमी प्रमाणसंस्थाका ठीक सियमन होता है — तस्वाधिक्षो० पु० ९८०—९८९।

३— 'तुष्यंतु दुर्जनः' न्यायसे जय न्त ने बौ द्व संगत विषयके भेदसे प्रसक्ष और अनुमानका मेद मामकर भी कहा है कि प्रस्थक्ष और अनुमान की सामग्री तथा फलसे, उपमान-शाब्दकी सामग्री तथा फल मिन हैं अत एवं इन दो कारणों से भी प्रमाणभेद मानना चाहिए। अर्थात् सामग्री और फलभेद भी । प्रमाणभेदका नियामक होना चाहिए यह जय न्त का मत है। न्यायमं० पु ३३ ।

8-अन्य सभी दार्शनिकों की चर्चाको देखकर जैन दार्शनिकोंने यही निर्णय किया कि कस्तुत: सञ्चलभेद ही प्रमाणभेदका नियामक मानना चाहिए ।

निवास न्द ने बी द के विषयभेदके साम ने मी मां स क संगत सामग्रीवादको उपस्थित किया और मीमांसकसंगत सामग्रीवादमें भी पूर्वोक्त दोष बतलाकर लक्षणभेदको ही प्रमाणभेदका नियासक तस्व सिद्ध किया है – तस्वार्प्रकृति पृ० १८०–१८१ । प्रमाणप० पृ० ६४ ।

सिद्ध विने न्या या वता र के 'द्विधामेयविनिश्चयात्' इस पादका मावार्थ यह किया है कि इामकी प्रवृत्ति ही दो प्रकारकी होती है—एक तो विशद और दूसरी अविशद । इनके अतिरिक्त और किसी मी प्रकारकी हानप्रवृत्ति नहीं होती। अत एव प्रमाणका तीसरा प्रकार हो नहीं सकता।

्ष वैती ब्रह्मारी विद्यास प्रकारास्तरेण ज्ञानप्रवृत्ति पश्यामः न चापश्यस्तः प्रमाणास्त-रपरिकायमं क्षमामद्दे । न च अमोः प्रधमानयोरेकं निक्षवानं उपेक्षामद्दे ॥" न्याया० टी० पृ७ २५ ।

सिद्धार्थ ने कहा है कि सामग्रीके भेदसे कोई झान स्पष्ट होता है और कोई अस्पष्ट । किन्तु झानकी स्पष्टता था अस्पष्टताका विचार बाह्यार्थ सापेक्ष है । स्वसंवेदनकी दृष्टिसे तो सभी झान प्यासे साधाकारात्मक हैं । सारांश यह है कि बाह्यार्थका झान दो प्रकारसे होता है विशद और असिश्चर । अस एवं दो ही प्रमाण हैं ।

प्रभा चन्द्र और वार्क देव स्रिको भी लक्षणमेदसे ही प्रमाणमेद रष्ट है। चक्षुरादि नाना

सामग्रीके कारण चाक्षुपादि अनेक प्रस्थक्ष ज्ञानव्यक्तियाँ हो सकती हैं किन्तु उन सभी का एक सामान्य छक्षण वैशय होनेसे सभी प्रत्यक्ष प्रमाणमें अन्तर्भृत हो जाती हैं। इस प्रकार लिक्क-शब्दादि नाना सामग्रीके कारण अनुमानागमादि परोक्षज्ञान व्यक्तियाँ अनेक हो सकती हैं किन्तु उन सभी का अन्तर्भाव एक परोक्षप्रमाणमें इस लिये होता है कि उन सभी का एक सामान्य छक्षण अवैशय है। इस प्रकार प्रमाणभेदका नियामक छक्षणभेद है, विषयभेद नहीं। यहाँ पर यह बात जान छेना चाहिए कि छक्षणभेदसे प्रमाणभेद जैनोंने माना किन्तु सामग्रीभेद, विषयभेद इत्यादि ही छक्षणभेदके नियामक तत्त्व हैं।

पृ० ६१. पं० ११. 'इह प्रामाण्यं' तुलना — "प्रमाणमेरव्यवस्थापको दि विषयमेर एव । तर्मेरे गृहीतप्राहितया प्रामाण्याभाषापत्तेः । कथमन्यथा अनधिगतार्थाधिनम्द प्रमाणमिति प्रमाणळक्षणं प्रणीयते । किन्तु अर्थकियार्थिनो नान्यदिषयान्तरमस्ति यत् परिविद्यम्दद् सन्यत् प्रमाणान्तरं स्थात् । न साविषयस्य प्रमाणविस्तया किश्चिद्, अर्थ-कियोपयोगिन एव सेतसः प्रमाणतयेषेदिति" — प्रमालक्ष्म पृ० ७५ ।

पृ० ६१. पं० १६. 'इयं चांग्ने' वार्तिककी आगे आनेवाली कारिकाओं प्रस्थक और परोक्षके अतिरिक्त और कोई प्रमाण अर्थवत् नहीं है' इसी व्यापकानुपळिनकी सिक्किकी गई है—का० १८—१६।

पृ० ६१. पं० २१. 'प्रमाणेतर' यह कारिका धर्मकी ति की है — "तदुक्तं धर्मकीर्तिना — 'प्रमाणेतर' इत्यादि प्रमाणप० पृ० ६४ । स्याद्वादर० पृ० २६८ ।

पृ० ६२. पं० ५. 'साइइयं' तुलना — "मचयस्योपलम्मे च तुरहादी प्रवर्तते । तहैसा-इस्यविद्यानं यत्तदन्या प्रमा न किम् ॥" तस्वसं० का० १५५९ । प्रमाणवा० अलं० पृ० ५७४ । तथी० १९ ।

पूर ६२. पंर ६. 'यथा' उपमानका यह उदाहरण मी मां सक की दृष्टिसे दिया है।

पृ० ६२. पं० ६. 'उपमानं' उपमानके १ - खरूप, २ - प्रामाण्य, ३ - और प्रलंके निषयमें दार्शनिकोंका जो मतभेद है उसे बताना यहाँ अमीष्ट है।

१ – उपमानका स्वरूप ।

उपमानके सरूपके विषयमें दार्शनिकोंमें निम्न लिखित मतभेद हैं —

- (अ) इ.इ.ने या यि क संमत अतिदेशवास्य।
- (आ) उपवर्षा दि मी मां स का और वे दान्त संगत साहश्य साहश्यकान ।
- (इ) नवीन नैया यिकसंगत साहस्यप्रसन्धः ।
- (ई) प्राचीन जैंन संगत साद्यं वैसाद्याहान ।
- ( उ ) न वी न जै न संगत संकलनात्मकसादृश्यहान ।

<sup>1. &</sup>quot;तया दि - वर्ष्डमण्डिति तद् व्यक्तिमेदेऽपि एकमेव यथा वैसरीक्तसण्डिति च्युरादि-प्रस्तसम्, अवैशरीक्षमण्डिति च शास्त्रति इति । च्युरादिसाममीभेदोपि हि एउमानाना वैसरीक-क्रमण्डितिलेनेनाभेदः प्रतिदः प्रत्यक्षरूपतानतिकमात् , तहत् शस्त्रादिसाममीभेदोपि अवैशरीक्षमण्ड क्रमित्रवेनेनाभेदः शास्त्रादीनां परोक्षरूपत्वाविशेषात् ।" प्रभेयक्ष० पृ० १९२ । स्याद्वाद्र्र० पृ० २८३ ।

(अ) न्या य सूत्र का र ने उपमानका लक्षण यह किया है — "प्रसिद्ध साध्य स्वाध्य साध्य स

"अत्र दुवनैयाधिकास्तावदेवसुपमामसक्षपमायक्षते । संदासंदिक्षं वन्धप्रतीतिफळं असिद्धेतरयोः खाक्रव्यमतिपादकमतिदेशवाक्यमेवोपमानम् । गवयाधी हि नागरकोऽनव-गतगवयसक्षपस्तदिमहागरण्यकं पृच्छति 'कीद्यग् गवयः' इति । स तमाद्द - 'यादशो गौसादशो गवयः' इति । तदेतद्वाक्यमप्रसिद्धस्य प्रसिद्धेन गवा साद्ववयमिद्धत् तद्वारकमप्रसिद्धस्य प्रसिद्धेन गवा साद्ववयमिद्धत् तद्वारकमप्रसिद्धस्य गवयसंद्वामिष्वेयस्यं द्वापयतीरयुपमानसुच्यते ।" न्यायमं० वि० पृ० १४१ ।

ज यन्त का कहना है कि भाष्य कार भी अतिदेशवाक्यको ही उपमान प्रमाण मानते हैं, और ऐसा माननेमें कोई असंगति नहीं — स्यायमं० वि० ५० १४२ ।

(आ) शबरने अपने भाष्यमें वृत्तिकार उपवर्षके मतका अनुवाद किया हैं। उससे उपवर्ष से मत उपमानलक्षणका पता चलता है। भाष्यके टींकाकार और अन्य प्रन्यकार इस उपवर्षके मतका ही श्रवरके मतके रूपमें उल्लेख करते हैं इसका कारण यही है कि शब-रने अपने भाष्य में उसे लिख दिया है ।

उपवर्षके मतानुसार उपमानका छक्षण यह है - "उपमानमपि साहह्यमसिकहेऽचै बुक्सिस्टर्सिक्सि, यथा गवयवर्शनं गोसरणस्य"। शावर० १.१.५ ।

कुमारि ज्या कहना है कि अतिदेशवाक्यको उपमान मानने पर आगममें ही अपमान का अग्तर्भीन हो जाता है इसी लिये श न र ने (अर्थात् उपवर्ध ने ) उपमानका यह नया अक्षण स्विर किया है । इसके अनुसार साहस्य उपमान प्रमाण है । क्योंकि उससे अस्तिकृष्ट गोमें — जो कि सारणका निषय है — गवयसाहस्यकी बुद्धि होती है अर्थात् 'वह मी इस गवयके सहश है देसी बुद्धि उत्पन्न होती है ।

सादस्य नहीं किन्तु सादस्यक्षानं उपमान प्रमाण है - ऐसा स्पष्टीकरण टीकाकारोंने किया है - "प्रवेदचे सर्यमानिऽये दृदयमानार्वसादद्यकानमुपमानम्।" शास्त्री० पृ० ७४ ।

जैसे अनुमानमें श्रायमानलिङ्गके स्थानमें लिङ्गशानको करण माना गया है उसी प्रकार उपनितिका करण मी साइस्य नहीं किन्तु साइस्यशान ही माना गया है ।

मी मां सा की तरह वे दा न्त में भी उपमान साइत्युहान ही कहा गया है - "तत्र साइह्य-

<sup>1. &</sup>quot;सावरे प्रमः । तकाग्रमावर्षिभावार्य्यकेशेपवर्णितम् ।" स्थानावा उपण २ । तथासी ए ए पृत्र १४४ । २. "अवं च गोपार्यकेलको आव्यास्यः उपयर्थनेत एव आव्यास्यः किसातवात् श्रीकारामितः भाव्यास्यः च गोपार्यकेलको अव्यास्यः अप्रार्थनेत एव आव्यास्यः किसातवात् श्रीकार्यक्रियः अव्यास्य क्षित्रतात् ।" श्रीकार्यके पृत्र पृत्र १० ७४ । ३. सवरते क्यास्यम् गायवः व्यास्य स्थानिकार्यक्रमानम् वर्षात् "अव्यास्य स्थानाम् वर्षात् । इसका मतक्य हे – साद्यविविकार्यक्रमेनम् वर्षात् "अव्यास्य स्थानाम्य स्थानाम्य स्थानाम्य स्थानाम्य स्थानाम्य स्थानाम्य स्थानाम्य स्थानम्य स्यानम्य स्थानम्य स्थानम्

प्रमाकरणं उपमानम् । तथाहि - नगरेषु रहगोषिण्डस्य पुरुषस्य वनं गतस्य गवयेन्द्रय-सिकक्षे सति भवति प्रतीतिः 'भयं पिण्डो गोसदशः' इति । तदगन्तरं च भवति 'भनेन सदशी मदीया गौः' इति । तत्र अन्ययव्यतिरेकाभ्यां गवयनिष्ठगोसादृद्यहानं करणं गोनिष्ठगवयसादृदयहानं फलम् ।" वेदान्तप० पृ० १७६ ।

(इ) यद्यपि जयन्त ने बृद्ध ने या यि कों के लक्षणकी संगति बतलाई है और मी मां सकों के आक्षेपका उत्तर दिया है। फिर मी अतिदेशवाक्यको उपमान माननेवाले बृद्ध ने या यि के ही रहे हैं यह मानना पड़ेगा। क्योंकि उद्घो तक रसे लेकर समी ने या यि कों ने — जिन्हें जबन्त 'अवतन' कहके पुकारता है — तथा जयन्त ने भी उपमानके नये लक्षणको ही अपनाया है। और उसीका समर्थन किया है। इन नवीन ने या यि कों के द्वारा उक्त न्या य सूत्र की अयाख्या ऐसी की गई है — "अधातमास्तु व्यावक्षते — श्रुतातिदेशवाक्यस्य प्रमातुर-प्रसिद्धे विषडे प्रसिद्धियण्डसाक्ययद्यानमिन्द्रियजं संद्रातिक सम्बन्धिति प्रसिद्धियाल्यस्य प्रमातुर-प्रसिद्धे विषडे प्रसिद्धियण्डसाक्ययद्यानमिन्द्रियजं संद्रातिक सम्बन्धिति सम्बन्धित विषक्षेत्र प्रसात विश्व पृत्व १५२ । अर्थात् इन नवीनोंके मतमें अतिदेशवाक्यस्य समातुर-प्रसिद्धा विषक्षेत्र प्रमान प्रमाण है।

प्रस्तुतमें इतना ध्यान रखना चाहिए कि न वी न नै या यि क और मी मां स क संमत उपमान नके खरूपमें वस्तुतः मेद नहीं है किन्तु दोनोंके मतसे उपमान प्रमाणका कार्य — फल भिक्त भिक्त है अत एव 'कार्यभेदात् कारणमेदः' इस न्यायसे दोनोंको भिक्त भिन्न रूपसे छिया गया है। दोनोंके फल्मेद — कार्यभेदकी चर्चा आगे की जायगी।

दूसरी बात यह मी है कि नै या यि क और मी मां स कों में साहश्यके खरूपके विषयों मी मौलिक मतभेद है अत एव साहश्यक्षान दोनोंके मतसे मिन्न प्रकारका ही होगा। अत एव दोनोंके मतसे साहश्यक्षान उपमान होते हुए मी उपर्युक्त प्रकारसे मतभेद होनेके कारण दोनोंके मतोंको अलग अलग ही प्रस्तुतमें गिना है।

(ई) जै नों के अनु यो गद्वार स्त्रमें 'ओपम्य' प्रमाणका निरूपण है। अनु यो गद्वार की शैली यह है कि वस्तुके भेदकथन हारा उसका खरूप बताना। अत एव उसमें उपमा प्रमाणके भेद तो गिना दिये किन्तु उक्षण नहीं 'बतलाया किन्तु निर्दिष्ट साधम्योंपनीत और वैधम्योंपनीत ऐसे उपमाप्रमाणके दो भेदोंसे अंदाजा करें तो कहा जा सकता है कि अनु यो गद्वार का रके मतसे साहश्य-वैसाहश्यक्षान उपमान प्रमाण है।

न्या य सूत्र में उपमानपरीक्षामें पूर्वपक्षमें कहा गया है कि अखन्त, प्रायः और एकदेशसे जहाँ साधर्म्थ हो वहाँ उपमान प्रमाण हो नहीं सकता और इन तीनके अतिरिक्त साधर्म्थका अन्य प्रकार नहीं। अत एव उपमान प्रमाण असिद्ध हैं। किन्तु अनुयोगद्वा रमें साधर्म्यों-

<sup>1. &</sup>quot;तसासथा छिङ्गछिङ्गिसम्बन्धसम्बद्धसमुप्रदे सति छिङ्गपरामगाँऽतुमानम्, तस प्रवस्तम्, तथाआमा-द्वितसंस्कारस्वलयेशं सारूव्धमस्वसमुप्रमानसिति।" न्यायवा० २.१.४८। २. भगवतीमं भी वपमान प्रमाणका विरूपण है – इतिक ५, उद्देशा ४) १. "से कि तं भोवमो १ ओवमो दुविद्दे पण्यते वं प्रहा – साहम्मोवणीए अ देहम्मोवणीए अ।" इत्यास् – अनुयो० ए० २१७। ४. "असम्बद्धायेश्वरेत-सामम्बद्धप्रमानासिद्धिः" – न्यायस्० २.१.४४। असम्बद्धायम्बद्धप्रमानं न सिष्यति। अ वैदं अविद यथा गीरेवं गौरिति। पावःसाभम्बद्धप्रमानं न सिष्यति न द्वि भवति यथाऽनद्वानेवं महिच इति। युक्वेससाथम्बद्धप्रमानं न सिष्यति, द दि सर्वेण सर्वं उपमीवसे इति" – म्यायमा०।

पनीत उपमान और वैधम्योंपनीत उपमान प्रमाणके तीन तीन भेद किये गये हैं और वे उक्त पूर्वपक्षीके द्वारा निषद्ध भेद ही हैं ऐसा तुलना करनेसे पता लगता है—"से कि तं साहम्मोद्ध-जीय! साहम्मो॰ तिविद्धे पण्णके, तं जहां किंचिसाहम्मो॰ पायसाह॰ सम्वसाह॰ । से किं तं किंचिसाह॰ ? ... जहां मंदरों तहां सिरसबो ... जहां समुद्दों तहां गोप्पयं ... जहां बाह्यों तहां साहभों तहां साहभों तहां गोप्पयं ... जहां बाह्यों तहां साहभों ... से किं तं पायसाह॰ ? ... जहां गो तहां गाययो ... से किं तं पायसाह॰ ? ... जहां गो तहां गाययो ... से किं तं सम्बसाह॰ ? सम्बसाहम्में भोषम्में निश्य तहां वि तेजिय तस्स भोषम्मं कीरह जहां शरिहंतेहीं शरिहंतसरिसं क्यं ... । अनुयो ० पृ० २९७ ।

(उ) जै नों के प्राचीन सूत्र अनु यो गद्वार के उपमान प्रमाणको आगे जाकर जै न दार्श नि कों ने प्रत्यिक्षानके अन्तर्गत कर दिया है। और उसका छक्षण संकल्नाकए सम्याक्षान बताया है। इस प्रत्यिक्षानमें जतीत और वर्तमान पर्यायकी संकल्नाका ज्ञान होता है। ऐसी संकल्नाका विषय साहत्य हो तब दूसरे छोगोंने उसे उपमान कहा जब कि उसीको ब ना-चा यों ने साहत्यप्रभाभिज्ञान कहा है – तत्त्वार्थभो ० पृ० १९०। परीक्षा० ३.५। प्रमाणन० ३.५।

## २ - उपमानका प्रामाण्य

उपमानके प्रामाण्यके विषयमें चार मत निम्नलिखित प्रकारसे हैं ---

- (भ ) उपमानका सर्वथा भग्नामाण्य
- ( आ ) उपमानका अन्यमें भन्तर्भाव
- (१) उपमानका पृथक् प्रामाण्य
- (ई) उपमानके प्रामाण्य-अप्रामाण्यका अनेकान्त
- (अ) उपमानका सर्वेषा अप्रामाण्य बौद्ध संमत है। त श्लोप प्ल व सिंह कार जयं साची चार्षा का भी इसका प्रामाण्य नहीं मानते । उन्हीं का अनुकरण करनेवाले श्रीहर्व वे दान्ती और शान्त्या चार्य जैन भी उपमानप्रामाण्यको नहीं मानते।

शान्त र शित और प्रज्ञाकर गुप्त इन दोनों बौद्ध आचारोंने समान रूपसे यही दर्छाछ की है कि उपमान प्रमाण नहीं है क्योंकि उसका कोई प्रमेय है ही नहीं । दूसरी बात यह है कि बदि साहस्थप्रतिपादक उपमान प्रमाण माना जाता है तो वैसाहस्थप्राहक एक अन्य प्रमाणकी कल्पना करनी चाहिए — तत्त्वसं० कां० १५५९ । प्रमाणवा० अरुं० पृ० ५७६ ।

शान्तर क्षित ने उपमान और स्मृतिमें अभेद सिद्ध करके स्मृतिकी तरह उसका अग्रामाण्य स्मिषित किया है। उनका कहना है कि गो और गवय दोनों में कुछ ऐसे अवयव हैं जो तुल्यप्रस्थयकी उत्पित्ति हैं। इन अवयवों के अतिरिक्त साहत्य या सामान्य ऐसी पृथामूत कोई वस्तु नहीं जो तुल्यप्रस्थयकी उत्पित्ति हैंतु होती हों। अत एव जब हम गवयको देखते हैं तब गोगत उन अवयवोंकी स्मृति भूयोदर्शनके कारण होती है। यही उपमान हैं। अत एव स्मृतिस्प होनेसे वह प्रमाण नहीं — तत्त्वसं० का० १५४७—४९।

चार्वा क प्रसक्षप्रमाण मानता है यही सामान्यरूपसे सब की धारणा है किन्तु त स्वीप व्छव

<sup>\$. &#</sup>x27;प्रमेचनस्चमानेन मामित्रेताऽस्य मानशा ।''- तस्त्रसं० काठ १५४३ । प्रमाणवा० अक्षं० पु० ५७४ ।

सिंह कार जयराशि चार्श क हो कर भी प्रस्थक्षको भी प्रमाण नहीं मानता। तम उनके मसमें उपमानके प्रामाण्यका प्रश्न ही नहीं। उनका कहना है कि 'जब प्रस्थक्ष ही प्रमाण नहीं तब प्रस्थक्ष मूख्यक उपमान कैसे प्रमाण हो सकता है! उन्होंने भी बौ हों की तरह कहा है कि साहक्ष्यक्ष विषय ही सिद्ध नहीं तब उपमान ग्रमेयहीन हो कर प्रमाण कैसे हो सकता है!— तस्बी० पू० ११०।

श्री ह र्षे ने मी तत्त्वो प प्लव और माध्य मिकों का अनुसरण करके प्रस्थक्षादि समी का प्रामाण्य संदित किया है अत एव उनके मतमें भी उपमानका प्रामाण्य नहीं — सण्डन प्रश्नमपरि ।

ज य न्त ने मी मां स क संगत उपमानका अन्तर्भाय स्मृतिमें किया है और इस प्रकार उसका अप्रामाण्य सिद्ध किया है। उनका कहना है कि ग्वयको देखकर प्रतीति यह होती है कि 'अनेन सहशो गी: मया नगरे दृष्टः' और यह प्रतीति स्पष्टतया स्मृति है— न्यायमं० वि० पृ० १४७।

अक छं का दि अन्य समी जै ना चा यें। ने उपमानको प्रत्यभिज्ञाके अन्तर्गत माना है — इस बातको आगे कहा जायगा। किन्तु न्या या बता र मूलमें तीन ही प्रमाण प्रत्यक्ष, अनुमान और आगम माने गये हैं। उपमानके विषयमें मूलमें कुछ भी नहीं कहा गया है। शा म्ला चा ये ने अपने प्रस्तुत वार्तिकमें अन्य जै ना चा यों का अनुसरण न करके बौ हों की तरह उन्हींके शम्दों उपमानको अप्रमाण ही सिद्ध किया और अन्य जै ना चा ये संगत उसका प्रत्यभिज्ञामें अन्तर्भाव मी मान्य नहीं रखा। यह उनका मूल न्या या वता रका समर्थन कहा जा सकता है किन्तु इससे अपने समय तक हुए समग्र जै न न्यायके विकास की उपेक्षा मी फलित होती है। प्रस्तुत प्रसंगेक अतिरिक्त इसी वार्तिकमें अन्यत्र भी उन्होंने उपमानके प्रामाण्यका निरास किया है — देखो पृ० ५८. पं० ६३।

प्रस्तुत प्रसंगमें एक और बात भी जानने योग्य है वह यह कि शान्सा चार्य ने उपमानको तो अप्रमाण ही कहा किन्तु जिस प्रसमिशानमें दूसरे जैना चार्यों ने उपमानका अन्तर्भाव किया है उसे तो प्रमाण ही माना है।

दूसरे जैना चार्यों ने प्रसमिश्वाको स्वतंत्र परोक्ष प्रमाण माना है तब शान्त्या चार्यने प्रस्थ-भिश्वाको नै या यिकादि की तरह प्रसक्ष ही माना है ।

- (आ) अब उपमानके अन्तर्भावके विषयमें विचार करना ऋमप्राप्त है। जो दार्शनिक उपमानको प्रमाण तो मानते हैं किन्तु पृथक् प्रमाण माननेसे इनकार करते हैं वे उपमानका स्वाभिमत किसी न किसी प्रमाणमें अन्तर्भाव कर छेते हैं। उपमानके अन्तर्भावके विषयमें निम्न- लिखित मत पाये जाते हैं—
  - (१) आगममें अन्तर्भाव ।
  - (२) अनुमानमें अन्तर्भाव।

 <sup>&</sup>quot;प्रवाहमूख्युपमानस् । सर्पयमे तस्याप्ययगमात् ।" तस्यो० पृ० ११० । २. देखो, प्रस्तुतः
 वार्तिक पृ० ९२, पं १८ ।

- (३) प्रस्पिशामें अन्तर्भाव।
- (४) प्रत्यक्षमें अन्तर्भाव।
- (१) प्राचीन ने या यि कों ने अतिदेशवाक्यको उपमान प्रमाण माना है। उस अतिदेश-बाक्य खंखप उपमानका अन्तर्भाव आगममें ही हो जाता है ऐसा मी मां सकों ने, वे शे वि कों ने तथा सो स्पों ने कहा है—

"तस्यागमाबहिभीवादन्ययैक्षोपवर्णितम् । पुरुषभस्ययेनैव तत्रार्थः संमतीयते । तदीयः सथनत्वेन तसादागम पर सः॥" श्लोकवा० उप० २,३ ।

"मातेन अप्रसिद्धस्य गवयस्य गद्या गवयप्रतिपादनादुपमानं आसवस्यममेव"-प्रशस्त० ए० ५७६ ।

"अपनामं ताबद् 'यथा गीसाधा गंधयः' इति बाक्यम्, तक्कनिता श्रीरागम एक" सांक्यतः का० ५ १

इनमें मी मां स कों को उपमानका पृथक् प्रामाण्य इष्ट है किन्तु उनके मतसे उसका उक्षण नै या पि कों से सिम ही है। अत एव इस नै या पि क सं म त उपमानको ने आगममें अन्तर्भूत कर लेते हैं। सां रूप और नै शे वि कों को उपमानका प्रामाण्य इष्ट है किन्तु पृथक् प्रामाण्य महीं। अत एव उक्त अक्षणको ने भी आगममें ही अन्तर्भूत करदेते हैं।

(२) अतिदेशवाक्यके स्पष्टतया आगमक्य होनेसे नवीन नै या यि कों ने उपमानका दूसरा उक्षण किया। इसके अनुसार अतिदेशवाक्यको सुनकर अरण्यमें जानेपर साक्ष्य दर्शन होता है अर्यात् गोसदश गवयका दर्शन होता है तब संज्ञासंज्ञिसेवन्धप्रतिपत्ति होती है अर्थात् यह गवयपदवाच्य है ऐसी प्रतीति होती है। यह प्रतीति उपमानका फळ है अत एव साक्ष्यदर्शन करण होनेसे उपमान प्रमाण कहा जाता है—ऐसा नवीन नै या यि कों ने माना। इस अपमानको तो आगममें अन्तर्भृत नहीं किया जा सकता था। अतएव उपमानको प्रयक्त प्रमाण नहीं मानने वाले सांख्यों ने इसे अनुमानमें अन्तर्भृत कर लिया— "वोष्ययं 'गवयदाक्यों गोसदशक्य बावकः' इति प्रस्थयः सोऽपि अनुमानमेव। यो हि सच्यो वन वृद्धेः प्रयुक्षके खोऽस्रति क्रुयन्तरे तस्य बावकः, यथा गोद्याच्यों गोत्यस्य, प्रयुक्षको चैत्र प्रवच्याच्यों गोसद्य, प्रयुक्षको वीत्र तस्यव बावकः हति तक्यावम्यनुमानमेव'' सांक्रमत्व का० ५।

नवीन ने या पि कों के इस छक्षणकों मी शान्तर शित ठीक नहीं समझते ! उनका कहना है कि अतिदेशनाक्यका अवण हुआ उसी समय समाख्यासंबन्ध प्रतिपत्ति हो ही जाती है अत एवं गवयदर्शनके बाद उसे माननेपर गृहीतप्राहि होनेसे स्पृतिकी तरह उपमाम अप्रमाण हो हो जायगा—तस्वसं० का० १५६६—६५ । आगे जाकर उन्होंने यह मी कह दिया है कि यदि उपमान को किसी भी तरह प्रमाण मानना ही हो तब उसे सतब नहीं किन्यु अनुमामान्तर्यकर लेना चाहिए!!

 <sup>&</sup>quot;तेषां वद्गीचरलेऽपि मवलेवाषुमैव वा । विक्यविद्धान्यसम्बद्धां वैर्व प्रतीवते ॥ १५७५ ॥ वो वक्षा सद्योऽसी हि गवंबद्धतिगोचरः । सद्वेतप्रद्यनाथस्को द्वदिस्को गवको वथा ॥ १५७६ ॥" संस्थर्कः । ग्या॰ २९

जे न ध्याख्याकार सिद्धि में भी उपमान प्रमाणको अनुमानके अन्तर्गत कर लिया है --

प्रमा छक्ष्म में भी उपमानका अन्तर्भाव अनुमानमें किया गया है — का० ३१६,३३६। विवेक यह है कि प्रमा छक्ष्म कार ने भी मां सका संगत उपमानको अनुमानान्तर्गत माना है और नैयायिकसंगत उपमानको अधिगतप्राहि होनेसे शान्तर क्षित की तरह अप्रमाण ही माना है — प्रमारूक्ष्म — का० ३६१।

- (३) जै न आचार्योंने उपमानको प्रत्यमिक्कान नामक परोक्ष प्रमाणान्तर्गत माना है। जैसे उर्ध्वता सामान्यको विषय करके 'स एवायं' ऐसा संकलनात्मक प्रत्यय होता है वैसे ही तिर्यग्तामान्यको लेकर 'तत्सहरोऽयं' ऐसा संकलनात्मक प्रत्यय होता है। जै न आचार्योंके मतसे ऐसे और मी संकलनात्मक प्रत्यय हो सकते हैं, जैसे 'इदमस्मात् दूरं, हस्तम्' इत्सादि। इन सभी प्रकारके संकलनात्मक ज्ञानोंको प्रत्यमिज्ञानके अन्तर्भृत ही माना गया है प्रमेयक० ३.५–१०। स्याहादर० पृ० ४९७।
- (१) वाच स्पति मिश्र ने सांख्यत स्वकौ मुदी में भी मांस क संगत उपमानका अन्तर्भाव प्रस्थकों किया है -

"यतु गवयस्य चक्षुःसिन्निष्ठष्टस्य गोसादस्यक्षानं तत्प्रत्यक्षमेष, अत एव सर्थमाणायां गिव गवयसाद्द्यक्षानं प्रत्यक्षम् । न हि अन्यद् गिव साद्द्यम्, अन्यच गवये । भूयोवयवसामान्ययोगो हि जात्यन्तरवर्ती जात्यन्तरे साद्द्यमुख्यते । सामान्ययोगम्ब एकः । स चेद् गवये प्रत्यक्षो गव्यपि तथा।" सांस्थतः का० ५ ।

- (इ) नै या यि क और भी मां सकों ने ही उपमानका पृथक् प्रामाण्य माना है । वेदान्त-दर्शन व्यवहारमें महन यका अनुगामि है अतः उसे मी उपमानका पृथक् प्रामाण्य इष्ट है। अन्य किसी दर्शनमें ऐसा नहीं माना गया।
- (ई) आ चार्य उमास्ताति ने उपमान का विचार नयवादरूप जैन दृष्टि से किया है अत एय उनके मतसे वह प्रमाण है भी और नहीं मी।

आचार्य उमा खा ति ने जब प्रमाणके प्रत्यक्ष और परोक्ष ऐसे दो मेद करके मसादि पांचीं हानों का उन्हीं दोनें समावेश कर दिया तब उनके सामने प्रश्न हुआ कि नै या विकादि को सम्मत और भगवती जैसे जैन शाखमें निर्दिष्ट प्रमाणके प्रत्यक्ष, अनुमान, उपमान और आगम ऐसे चार भेदोंके साथ इन दो भेदोंका समन्वय कैसे करना है। आ चा ये उमा सा ति ने उत्तर दिया कि उन चारों प्रमाणोंका समावेश मतिहान और श्रुतहानमें कर लेना चाहिए । अर्थात् प्रत्यक्ष, अनुमान और उपमानका मतिमें और आगमका श्रुतमें अन्तर्भाव कर देना चाहिए । इस प्रकार फलित यह होता है कि ये चारों ही प्रमाण परोक्ष प्रमाणान्तर्गत हैं । प्रस्तुतमें यह कहना चाहिए कि उपमान प्रमाण है पर वह परोक्ष है और मतिहान है।

जैन दृष्टिके अनुसार जो सम्यग्दृष्टि जीव है उसीका मतिज्ञान ज्ञान है अत एव प्रमाण है। और मिध्यादृष्टि जीवका मतिज्ञान अज्ञान है अत एव अप्रमाण है। इसी दृष्टिसे उमा खाति ने

भगवती ५.४.। २. तत्त्वार्थभा० १.१३।

फिर कहा कि प्रमाणके निर्दिष्ट चार मेद मिध्यादृष्टिके द्वारा परिगृहीत होनेसे अप्रमाण ही हैंर । इस विचारके अनुसार उपमान यदि मिध्यादृष्टिका हो तो वह अप्रमाण ही कहा जायगा ।

एक और दृष्टिसे भी उमा खाति ने इस विषयका विचार किया है। उनका कहना है कि शब्दनयके मतानुसार कोई जीव मिथ्यादृष्टि या अज्ञ होता ही नहीं। अत एव शब्द दृष्टिसे देखा जाय तो सभी ज्ञान प्रमाण ही हैं प्रस्तुतमें कहना होगा कि इस विचारसे उपमान प्रमाण ही है।

३-उपमानका फल।

उपमानके फलके विषयमें मी विचाद देखा जाता है । इस विषयमें उल्लेखनीय मतमेद नै या यि क और मी मां स कों का है ।

नै या यि कों ने उपमिति को संज्ञासंज्ञिसंबन्धप्रतीतिरूप माना है । अर्धात् अतिदेशवाक्यको धुन कर अरण्यमें जानेवाले व्यक्तिको 'अयं गवयपदवाच्यः' ऐसी जो प्रतीति होती है उसे उपमानका फल माना है। किन्तु मी मां स कों ने ऐसा नहीं माना। उनका कहना है कि उपमानका फल समास्यासंबन्धप्रतीति नहीं किन्तु परोक्ष गौमें गवयसादश्यका जो ज्ञान होता है अर्थात् 'महहरगतो गौः गवयसदशः' ऐसा जो ज्ञान होता है वही उपमानका फल है। अर्थात् संज्ञासंज्ञिसंबन्धप्रतीति नहीं किन्तु परोक्षवस्तुविषयक सादश्यज्ञान ही उपमिति है।

पृ० ६२. पं० ८ 'महिष' तुक्तना - प्रमाणना० अर्के० पृ० ५७६ ।

पृ० ६२. पं० ८. 'साहश्याभाव' तुक्ता — "स्यादेतत् - वैसाहश्यं हि साहश्याभावः । तसादस्येवाभावान्तर्गतिरिखाह – बन्योन्येत्यादि । अन्योन्याभावतायां सत्यां यद्यभावकपं भमेषं व्यवस्थाप्यते तदा समम् । अधमित्याह –

"सारस्यस्य विवेको हि यथा तत्र प्रमीयते । सर्वाययसमान्यविवेको गम्यते तथा॥" तत्त्वसं० का० १५६०,६१ ।

पृ० ६२. पं**० १०. 'किमिदं सादृश्यम्'** कुमारि छ ने सादृश्यका उक्षण इस प्रकार करके उसे पृथकू वस्तु सिद्ध किया है —

> "सारक्यस्यापि वस्तुस्वं न शक्यमपवाधितुम् । भूयोऽवयवसामान्ययोगो जात्यन्तरस्य तत् ॥१८॥" श्लोकवा० ।

मतलब यह है कि दो गोव्यक्तियोंमें तो गोत्वरूप एक ही जाति होनेके कारण दोमें साधर्म्य या समानता है किन्तु गो और गवयमें गोत्व या गवयत्वरूप एक जाति नहीं । गोमें गोत्व और गवयमें गवयत्व जाति भिन्न भिन्न होने पर भी दोनोंमें समानताका प्रत्यय जो होता है उसका कारण खजातिके अतिरिक्त कुछ दूसरा होना चाहिए और वही साहस्य है। गो और गवयमें बहुतसे समान अवयवोंका जो योग है वही साहस्य है। शास्त्र दीपिका में साहस्यका छक्षण इस प्रकार किया गया है—"अर्थान्तरयोगिभिः संबंधिसामान्यरर्थान्तरस्य ताहरा-

१. ''अप्रमाणान्येव वा । कुतः मिथ्यादर्शनपरिमहात्, विषरीतोपदेशास'' – तस्वार्थमा० १.१३ । २. "चेतनाज्ञस्याभाव्यास सर्वेजीयानो नास्य कश्चिन्मिथ्यादष्टिरक्षो वा जीवो विद्यते तस्माद्पि विपर्ययान न स्वतः इति । अत्य प्रसक्षानुमानोपमानासन्यनानामपि प्रामाण्यमभ्यनुकायतः इति ॥'' तस्याः र्थमा० १.३५ ।

र्योगः साहश्यम् । यथा गोजातियोगिभिः कर्णाधवयवसामान्यैर्गवयज्ञातेर्योगो गवयस्य गोसाहश्यम् । गवयसंयोगिभिश्च गोर्योगः तत्साहश्यम् ।" शास्त्रदी० पृ० ७५ ।

सामान्यका लक्षण तो यह है कि जो अनुवृत्ति प्रस्तयमें निमित्त हो वह सामान्य हैं। अर्थात् गोत्वसामान्यके कारण सभी गायोंमें 'अयं गौः' 'अयं गौः' ऐसा प्रस्तय होता है। मी मां स कों का कहना है कि साहत्य सामान्यक्ष नहीं किन्तु उससे भिन्न पदार्थ है क्योंकि साहत्यके कारण अनुवृत्ति प्रस्तय नहीं होता किन्तु साहत्य प्रस्तय होता हैं। साहत्य सामान्यमें भी उपलब्ध होता है अत एव वह सामान्यसे भिन्न होना नाहिएं।

किन्तु नै या यि कों ने उसे दब्यादि सात पदार्थसे अतिरिक्त नहीं माना और उसका उक्षण इस प्रकार किया —

"तज़िसत्वे सति तहतभ्योधर्मवस्यम्" मुक्ता० का० २ ।

इसका मतल्ब यह है कि जब हम मुखको चन्द्रकी उपमा देते हैं अर्थात् मुखको चन्द्र सहश कहते हैं तब इसका अर्थ यह है कि चन्द्रसे भिन्न होते हुए मी चन्द्रगत आह्यदकत्वादि धर्म मुखमें हैं। यही मुखगत चन्द्रसादश्य है।

नवीन नै या यि कों ने मी मांस कों की तरह साहस्थको पृथक् पदार्थ माना है ---

"नव्यास्तु साहद्यमितिरिक्तमेव । न चातिरिक्तवे पदार्थविभागव्याचातः इति वाच्यम् । तस्य साक्षात् परंपरया वा तस्वज्ञानोपयोगिपवार्थमात्रनिक्रपणपरस्वात्" दिनक्ती का० २ ।

बौ दों ने तो कह दिया कि जब सामान्य ही सिद्ध नहीं तब 'भूयोवयवसामान्ययोग' रूप साहत्य कैसे सिद्ध हो सकता है – तत्त्वसं० का० १५७७ ।

पृ० ६२. पं० ११. 'ग्व्यालम्मने' उपमानके प्रयोजनमें कुमारि छ ने बताया है कि प्रतिनिधिके चुनावमें सादश्वके ज्ञानकी अपेक्षा है। और सादश्य ज्ञान उपमानसे होता है। उन्होंने ब्रीहिके अभावमें नीवारको प्रतिनिधि मान कर यह करलेना चाहिए ऐसी बात मी मां सा सूत्र (६.३.१३–१७) के आधारसे कही है – श्लोकवा० उप० ५३।

प्रस्तुतमें शान्त्या चार्य ने गवयको गोके प्रतिनिधिरूपसे बताया है। मी मां सा दर्शनमें गोका गवयसे सादश्य माना गया है किन्तु गवयको गोका प्रतिनिधि बनाया जाय ऐसी विधि देखनेमें नहीं आती फिर भी ऐसी कल्पना नी हों ने और जै नों ने मी मां सक्ष कों की हिंसाप्रिय प्रकृतिको देखकर की हो तो कोई आश्चर्य नहीं।

पृ० ६२. पं० १५. 'त्रमाणियसा' तुकता — ''यतावता च छेशेन प्रमाणत्वव्यवस्थिती। नैयसा स्थात् प्रमाणत्वेष-व्यथापि प्रमाणतः॥'' तस्वसं० का० १५५६।

पृ० ६२. पं० १६ 'नः .....विषयवत्' तुरुना -- "प्रमेयवस्त्वमावेन नाभिमेताऽस्य मानता ॥" तत्त्वसं० का० १५४३ ।

३. प्रशस्ति पृ० ६७७ । २. "अनुवृत्तिप्रत्यवितिमानावाच न सामान्वम्" प्रकरणपं० पृ७ ११० । ३. "सामान्वेपि सकात् यथा गोलं नित्यं तथा अञ्चलमपि नित्यमिति सारश्यप्रतीतेः" सुक्तां० का० २ । ४. प्रमाणया० सर्त्यं० पृ० ५७६ ।

पृ० ६२. पं० १८. 'अर्थापतिः' सिर्फ मी मां स क और वेदान्तको छोड कर अन्य किसी दार्शनिकने अर्थापतिका पृथक् प्रामाण्य माना नहीं । उसका अन्तर्भाव सभीने अनुमानमें ही किया है । इसकी चर्चाके लिये देखो – शाबरभा० पृ० ६८ । श्लोकवा० अर्थापतिपरिष्केद । प्रकरणपं० पृ० ११३ । तस्वसं० का० १५८७-१६४७ । न्यायमं० वि० पृ० ३६ । सन्मति० टी० ५७८,५८५ । न्यायकु० पृ० ५०५ । स्याद्वादर० पृ० २७६ ।

पृ० ६२. पं० २४. 'पूर्वम्' देखो, पृ० १९. पं० ९ ।

पृ० ६२. पं० २४. 'अनियमे' तुलना — सन्मति० टी० पृ० २६ पं० ४० ।

पृ० ६३. पं० ६. 'असावप्रमाणम्' देखो, प्रमाणमीमांसाका भाषाटिप्पण पु० २६ ।

पृ० ६३. पं० ७. 'प्रमाणपञ्चकाभावे' तुलना — "प्रत्यक्षावेरजुत्पत्तिः प्रमाणामाच उच्यते । साऽऽत्मनः परिणामी वा विज्ञानं वाऽन्यवस्तुनि ॥" श्लोकवा० अभाव० ११ ।

पृ० ६३. पं० ८. 'तथा हि' यहाँसे भी मां सा क ने यह सिद्ध करनेका प्रयक्ष किया है कि प्रसक्षादि भाषमाहि प्रमाणोंसे सभावका प्रदृ हो नहीं सकता । प्रारंभमें नै या यि क और वै शे वि कों के पक्षका खण्डन किया गया है। क्योंकि उनके मतसे सभाव प्रसक्ष प्राह्य है।

पृ० ६३. पं० २२ 'न तुः 'लिङ्गम्' तुरुमा — "न जाप्यत्रातुमानत्वं लिङ्गामावात् मतीयते । भाषांशो न तु लिङ्गं स्थात् तदानीं नाऽजिञ्क्षणात् ॥ २९ ॥" इत्यादि । वहा ।

पृ० ६३. पं० २६. 'नाप्यनुप्तब्धेः' तुकता — "प्रत्यसादेरन्यचिनं तु छिन्नं सविष्यति । न विशेषणसम्बन्धस्तस्याः सामान्यतो सवेत् ॥ ३८॥" वही । बौद्ध और प्राभा करों ने अनुपळव्यिक्तिक अभावव्यवहार माना है — प्रकरणपं० पृ० १२१।

१०६१. पं०२८. 'अन्दस्ता' तुरुना – न चानवगतं लिङ्गं युद्धते चेदसायपि । भमावत्वादमावेन युद्धोतान्येन हेतुना ॥ ४०॥ स चान्येन यहीतच्यो नामृहीते हि लिङ्गता । सहदीतिहिं किङ्गेन सादन्येनसमन्तता ॥ ४१॥" इत्यादि वही ।

पृ० ६४. पं० २. 'धूमे न' इसको 'धूमेन' पढा जाय।

पु० ६९. पं० ५. 'अस्योपलिका' अनुपलिक हेतुका लक्ष्य धर्मोत्तर ने इस प्रकार व्याख्यात किया है—"स पव घटविविक प्रदेशः, तदालम्बनं च हानं हर्यानुपलम्भानिकायहेतुस्वाद् हर्यानुपलम्भ उच्यते । याधकोकहान संसर्गि वस्तु न निश्चितं तज्हानं च, न ताबद् हर्यानुपलम्भानिकायः । ततो वस्तु अपि अनुपलम्भ उच्यते तज्हानं च । दर्शनिवृत्तिमानं तु स्वयमनिकातस्वादगमकम् । ततो दर्यघटरहितः प्रदेशः तज्हानं च वचनसामध्यदिष हर्यानुपलम्भकपमुक्तं द्रष्टच्यम् ।" न्यायिक टी० पृ० ६६-५४ । वर्षात् वौ हों के मतसे घटविविक्त प्रदेश और घटविविक्त प्रदेशका ज्ञान ये दोनों अनुपलिक शब्दके प्रतिपाद्य हैं । उनमें से घटविविक्त प्रदेशका ज्ञान प्रस्तुतमें अन्योपलिकाशस्त्रसे विवक्षित है ।

५० ६९. पं० ८. 'असद्भवहारः' वस्तुतः धर्म की ति ने अनुपलब्धि हेतुसे असद्भवहार-की सिद्धि होती है यही माना है — "अमृदस्मृतिसंस्कारस्यातीतस्य वर्तमानस्य च प्रतिपकृ-मस्यक्षस्य विकृतिः अभावव्यवहारसाधनी ।" न्यायिव० पृ० ४४ ।

असद्भावहार अर्थात् अभावन्यवहारकी न्यास्या ध मीं त्र र ने इस प्रकार की है -- "अमाबस्य

व्यवस्थरः - नास्तीति पवमाकारं शनं शन्यस्य पवमाकारो निःशंकं गमनागमनस्थाणा च मकुष्तिः कायिकोऽभावव्यवहारः । घटाभावे हि शते निःशंकं गन्तुमागम्तुं च न प्रवर्तते । तदेवमेतस्य त्रिविधस्याप्यभावव्यवहारस्य स्वयानुपरुष्धिः साधनी - प्रवर्तिका ।" न्यायिक टी० पृ० ४६ । "इत्यवश्यपनायैकानुपास्थोदाहृतिर्मता ।" प्रमाणवा० ४.२६३ ।

पृ० ६४. पं० ८. 'एतदुक्तं भवति' बौद्ध अपने पक्षका समर्थन करता है।

पृ० ६४. पं० १०. 'स्त्रसंवेदनप्रत्यक्ष्रसिद्धा' तुलना 🗕

"यकोपलम्भातुभवादिवं नोपलमे इति । बुद्धेदपलमे वेति करिपकायाः समुद्भवः ॥" प्रमाणवा० ५.२७० ।

पृ० ६४. पं० १३. 'सार्यते' संपूर्ण कारिका इस प्रकार है ---

"विचमानेऽपि विषये मोहादशानतुहुवन् । केक्छं सिद्धसाधर्म्यात् सार्यते समयं परः॥" प्रमाणवा० ४.२६७ ।

व्याख्या - "अभाषव्यवहारस्य विषये दश्यादर्शने विद्यमानेषि केवलं मोहाद् असल्हात-शब्दव्यवहाराम् अनलुश्चय - नालुवदम् परो असद्वययहारविषयतया सिद्धेन घटेन हश्चान्तेन हश्यादर्शनवत्तायाः साधम्यात् समयं व्यवहारं सार्यते । पूर्वमिष त्वया दश्या-वर्शनमात्रकोऽसद्भवहारः भवतितः तत्सद्भावादिहापि प्रवर्तयेति परः प्रतिपादते ।" मनी० ।

पृ० ६४. पं० १६. 'वाद्न्याये'—''प्तायम्मात्रनिमित्तोऽयमसङ्ख्यद्वारोऽन्यस्य समितिस्य अभावात् । सर्वसामर्थ्यविवेको निमित्तमिति चेत्" इत्यादि —वादन्याय पृ० २१ ।

पूर ६४. पंर १८. 'न्नु' मी मां सक ने यह शंका की है।

पृ० ६४. पं० १९. 'स्रमाबहेती' - "नतु यथा स्वभावकार्य(कारण) सिद्धर्य ही हेत् उक्ती तथा अनुपलिधरपि वकुं युक्ता हेतुत्वात्। स्वभावानुपलिधस्तावत् तादारम्यमित-वन्धात् स्वभावहेतोर्न भिद्यत इति स्वभावहेत् निर्देशादेव निर्देशः। कारणव्यापकातु-पलिध्यां च निर्वेध्यानुपलिधरेव प्रतिपाद्यत इति न ते अपि स्वभावानुपलिधरेते।" - मनो० पृ० ५०४।

स्रभावहेतुमें बौ द तार्किकोंने तादात्म्य सम्बन्ध माना है अत एव ध में की ति ने अनुपरुव्धिमें मी तादात्म्य सम्बन्ध की सिद्धि निम्न कारिकामें की है—

"तत्रोपलभ्येष्वस्तित्वसुपलब्धेर्नचापरम्।" प्रमाणवा० ४.२६३।

मनोरयनन्दीने इसकी व्याख्या निम्न शब्दोंमें की है।-

"नतु सभावातुपछन्धौ कथं तादात्म्यं प्रतिबन्ध इत्याह - तत्रोपलभ्येषु भावेषु विचार्य-माणमित्तित्वमुपछन्धेरपरं न भवति यदि हि उपलन्धिः कर्मधर्मस्तदा उपलभ्यमानता अस्तित्वम् । अथ कर्त्धर्मः, ज्ञानम् ; तदा तदन्वयव्यतिरेकानुविधानाद् भावसत्ताव्यवस्थान-स्रोपचारात् सैव सत्ता । यथा चोपलन्धिरेव सत्ता तथा अनुपलन्धिरेवासत्तेति तादा-रम्यमनयोः सम्बन्धः ।" मनो० ।

पृ० ६४. पं० २०. 'नैष दोषः' बौद्ध उत्तर देता है।

पृ० ६४. पं० २४. 'हेतुना' व्याख्या – हेतुना समन्नेण यः कार्योत्पादोऽनुमीयते स कस्मिन् हेतावन्तर्भवतीत्याह – संस्थावहेतुरनुपर्णितः । न हि समन्राहेतोः कार्यसम्म- बोऽनुमीयते किन्तर्शि -कार्यार्जनयोग्यत्वम् । तबार्यान्तरावर्षेत्रत्वात् हेतुसाबस्यमाबाङ्क-बम्मोबेति । तसिन् साध्ये हेतुसाकस्य सभावहेतुरेव ।" प्रमाणवा० मनो० २.६ ।

पूर ६५. पंर ३. 'नन्येषं' मीमांस का बीस पश्चना उत्तर देता है।

पृ० ६५. पं० ४. 'योग्यतायाः' वस्तुतः असद्भवद्यारकी योग्यता अनुपत्रक्रित्र हेतुका साध्य है तमी तो उसका जन्तर्भाव सभाव हेतुमें होता है — हेतु० टी० पृ० ५० ।

ए० ६५. पं० ६. 'तस्य भावव्यतिरेकेण' तुलना—"न हि वस्तुव्यतिरिक्तम् ससम्राम-प्रमाणस्य सर्वविषयत्यात् । सकलशक्तिविष्द्वलक्षणस्य निरुपाक्यस्य सभावकार्यादेरमाबात् कुतस्तत्ममितिः।" अष्टश्र० का० ९ ।

पृ० ६५. पं० १४. 'सम्बन्धं विना' तुलना — "कयं तर्दि अभावेत सम्बन्धः? । अ कथित्रत्। किन्तु बुद्धिपरिकस्थित पदासी इसाह --

> "तसादमधीस्कन्दिग्योऽभिक्तार्याभिमतेष्यपि । दाण्देतु वाष्यमेदिन्यो व्यतिरेकास्पर्दं थियः ॥" प्रमाणवा० २.१९७ ।

पृ० ६५. पं० १८. 'सम्बन्धपूर्वकत्वेन' निशेषणविशेष्यभाव भी तब होता है जब दोनों सम्बन्धिओं में कोई न कोई सम्बन्ध हो ऐसा प्रतिपादन विचान न्द ने स्पष्टतया किया है। उन्हीं का अनुगमन प्रभाच नद और देव सूरि ने भी किया है।

"कयं समवाविभिरसम्बद्धस्य तस्य तहिशेषणभावो निश्चीयते ?" तत्वापैश्ची० पृथ २० ६ "नापि विशेषणभावात् सम्बन्धान्तरेण सम्बद्धार्थेष्वेष अस्य प्रवृत्तिप्रतीतेः, वृण्ड-विशिष्टः पुरुषः इत्यादिवत् । अन्यथा सर्वे सर्वस्य विशेषणं विशेष्यश्च स्थात् ।" इत्यादि । न्यायकु० पृ० ३०३ स्याद्वादर० पृ० ९६९ ।

ए० ६५. पं० १९. 'पुरुषेच्छया' तुलना — "विशेषणविशेष्ययोः विवक्षापरतन्त्रस्थात् पुरुषेच्छाञ्जरोधात् न पारमार्थिकत्वम् । तथा विवाणी गौरिति गोर्विवाणमित्वादी विपर्यको विशेषणविशेष्ययोः प्रयोक्तरिच्छावशेन दृश्यते ।" प्रमाणवा० मनो० २.२२७ ।

पृ० ६६, पं० १२, 'खतमः' तुलना—"भमावो हि नाम न कश्चित् सतको व्यवद्वारः विषयोऽपि तु विवक्षितस्य चस्तुन एव ।" प्रमाणवा० अलं० पृ० ८३३ ।

पृ० ६६. पं० १५. 'एकदाऽस्ति' तुल्ना — "माग्मूत्वा श्रमवन्मावोऽनित्व इसिन् चीयते ॥" प्रमाणवा० २.११० | "न तस्य किञ्चिय् भवति न सवलेव केवस्य ॥" वही ३.२७७ | हेतु० टी० पृ० ८२ |

पृ० ६६. पं० २२. 'अकिश्वित्करत्वेन' तुलना --

"अपेसेत परः कार्ये यदि विदेत किश्चन । यदाकिश्चित्करं वस्तु किं केनचिव्येक्यते ॥" प्रमाणवा० ३.२७९ ।

पृ० ६७. पं० २. 'सचया भाव्यम्' तुल्ना -

"अविनाशात् स प्यास्य विनाश इति चेत् कथम्। सन्योऽयॉऽन्यस्य नाशोऽस्तु कार्ड कस्तान दश्यते॥" त्रमाणवा» ३.२७० ६ १० ६७. पं० ७. 'उक्तमत्र' देखो १० ६६. पं० २१–२४ । ्**५० ६७.** पं० **१०. 'श्वीरे द्**घि' प्रासंगिक श्लोक ये हैं —

"क्षीरे दिख अवेदेवं दिश क्षीरं घटे पटः। दारो शृक्षं पृथिव्यादी चैतन्यं सूर्तिरात्मनि ॥ ५ ॥ अप्तु गन्धो रसम्बासी वायी रूपेण ती सद्ध। व्योक्ति संस्पारीता ते च न चेदस्य प्रमाणता ॥६॥" श्लोकवा० अमा० ।

इसके साथ आ हमी मां सा की निम्न कारिकाएँ तुल्नीय हैं —

"कार्यद्रव्यमनादि स्थात् प्रामभावस्य निक्षवे । प्रम्यंसस्य च घर्मस्य प्रच्यवेऽनन्ततां व्यजेत् ॥ १० ॥ सर्वात्मकं तवेकं स्थादन्यापोहव्यतिकसे । अभ्यत्र समषाये न व्यपदिद्येत सर्वेथा ॥ ११ ॥"

पृ० ६७. पं० २२. 'अनवस्था' अर्च ट ने अनेकान्तवादमें जो अनवस्था दोष दिया है मही यहाँ उद्धृत है — हेतु० ठी० पृ० ४२. ।

पृ० ६७. पं० २५. 'सर्वभावाः' तुलना --

"सर्वे भावाः सभावेन ससभावव्यवस्थितेः। सभावपरमाधाभ्यां व्यावृत्तिभागिनो यतः॥" प्रमाणवा० ३.३९ । "सर्वेभाषानां ससभावव्यवस्थितेः सभावसांकर्याभाषात्।" हेतु० टी० पृ० २४ । तथा प्० २२,१९५ ।

पृ० ६८. पं० १. 'हर्स्यत्वम्' बौद्ध तार्किकोंने अनुपलन्धिके दो प्रकार बताये हैं — हर्स्यानुपलन्धि और अहर्यानुपलन्धि । उनमें से दर्म्यानुपलन्धि ही अभावन्यवहारकी साधिका है अन्य नहीं । धर्म की तिं का कहना है कि पिशाचादिके सद्भाव होने पर भी अहर्यानुपलन्धि लन्धिका संभव है क्योंकि पिशाचादि पदार्ध खयं दर्भ नहीं अत एव अहर्यानुपलन्धि अभावका निश्चय नहीं करा सकती, संशयका हेत् है ।

"अनिश्चयफला होचा नालं व्यावृत्तिसाधने ।" प्रमाणवा० ४.२७७ ।

"विमञ्ज्ञ इविषयानुपलिष्यः प्रत्यक्षानुमाननिवृत्तिलक्षणा संशयहेतुः, प्रमाणनिवृत्ता-यन्यर्थाभावासिद्धेरिति।" न्यायिक पृष्ठ ५९ ।

दरपत्वका लक्षण धर्म की ति ने इस प्रकार किया है — "उपलब्धिलक्षणप्राप्तिः - उपलम्भ-प्रत्ययान्तरसाकस्यं सभावविशेषभ्य । यः सत्तु अन्येषूपलम्भप्रत्ययेषु सन् प्रत्यक्ष एव भवति स सभावः ।" न्यायिक पृ० ३६ ।

किसी मी वस्तुकी दश्यताके लिये दो शर्ते हैं — एक तो चक्षुरादि अन्य समी ज्ञानजनक प्रस्मयोंकी उपस्थिति आवश्यक है तथा उस वस्तुका विशेष स्वभाव जिसके कारण प्रस्मयान्तरोंके साकल्य होने पर वह अवश्य प्रस्मक्ष हो।

ध मों तर ने स्पष्टीकरण किया है कि जब किसी वस्तुको कोई द्रष्टा देखनेके लिये प्रवृत्त होता है और उसे देखता है तब समज लेना चाहिए उसमें उक्त दोनों बातें हैं। त्रिविप्रकृष्ट वस्तुओंका दर्शन उसी पुरुषको इस लिये नहीं होता है कि अन्य सामग्री मौजुद होते हुए मी उसमें दूसरी बात — विशेष खभागकी कमी है। किन्तु यदि पुरुष देखनेके लिये प्रष्ट्रत ही नहीं होता है तो वह योग्यदेशस्य हरयको मी महीं देखता क्योंकि हत्य पदार्थ तो अपने विशेष समावके साथ मीजुद है परंतु प्रस्वयान्तरका साकस्य गई हुना और वह विप्रकृष्टको भी नहीं देखता क्योंकि इसमें तो दोनों बारोंकि इसमें है।

कित यह होता है कि दर्शनके लिये प्रवृत्त पुरुषकी अपेक्षासे कोई मी पदार्थ प्रकारान्तर से विकल होनेके कारण दिखाई न दे यह बात नहीं । स्वभावविशेषकी विकलताके कारण ही न दिखाई दे यह संभव है। तथा देखनेके लिये अप्रवृत्त पुरुषकी अपेक्षासे द्वार पदार्थ प्रकारान्तरकी विकलताके कारण और अदृश्यपदार्थ उभयकी विकलताके कारण दिखाई नहीं देते हैं — न्यायिव टी० पृ० ३७।

धर्म की ति ने पिशाचादिके अतिरिक्त सर्वह और वीतरागको मी विप्रक्रेष्ट पदार्ध माना है। अत एव उनका कहना है कि इन्द्रियगम्य वचनादि जैसे किसी मी हेतुके साथ अतिन्द्रिय सर्वह और वीतरागका अन्वय सिन्द्रिय ही होगा। व्यतिरेककी असिद्धि तो हो सकती है क्योंकि अवीतराग और असर्वह अस्पदादिमें वचनव्याहति नहीं। किसी मी हेतुके लिये अन्वय और अ्यतिरेक दोनों रूपोंकी सिद्धि आवश्यक है। वचनादि हेतुमें अन्वय सन्दिग्ध है और व्यतिरेक असिद्धा। अत एवं वह अनैकान्तिक हैलामास होगा — न्यायदि० पृ० १०५।

किन्तु समन्तम इने अर्हत् की निर्दोषता — बीतरागतामें युक्तिशाबाबिरोधि वचनकी ही हेतु कहा है और इसीका समर्चन अक लंक और विवान न्दने किया है — आप्तमी० का० ६ ।

स मन्त मह ने स्पष्ट कहा है कि विप्रकर्षिता भी कापेक्षिक है। इमारे लिये परमाणु आदि मले ही विप्रकृष्ट हों किन्तु उनका प्रकाश किसी न किसीको तो अवश्य ही होगा । जिसे होगा वही अर्हन् है, वीतराग है। इसी का समर्थन अ क उंका दि ने किया है -- वही का० ५ ।

पूर ६८. पंर ५. 'त्रयोग्यत्वम्' इसके बाद पूर्णवराम विद्व नहीं चाहिए ।

पृ० ६८. पं० ६. 'समारोपितम्' — तुल्ना — "भध यो यत्र नास्ति स कयं सत्र दृष्यः । दृष्यः स्वारं स्वारं संस्थिति स्व त्रवाधियानामेषि दृष्यः समारोप्यः । स्वारं संमाध्यः — यद्यसावत्र महित् दृष्य प्रवाधित स्व त्रवाधियानामेषि दृष्यः समारोप्यः । स्वारं संमाध्यः । यस्य समाप्ति साम्यापि सम्मापि ग्रम्पन्ते । यदा समाप्ति साम्यापि ग्रम्पन्ते । वद्या प्रकाशनसंस्थिति सम्मापि ग्रम्पन्ते । वद्यान्ति स्वारं स्वति समाप्ति म्याप्ति स्वारं स्वतु द्वयम्योग्याप्ति समाप्ति स्वारं स्वति स्वारं स्वति स्वारं स्वरं स्वारं स्वरं स्वारं स्वारं स्वारं स्वरं स्वारं स्वरं स्वारं स्वरं स

पूँ० ६८. पं० ८. 'योग्यतास्त्रमादः' पदंच्छेद करके 'योग्यता स्ममादः' इस प्रकार पढें। पृ० ६८. पं० १०. 'अत्राष्टुः' की स ने जब अभावको भावान्यतिरिक्त सिद्ध करके अनुपक्षकियसे असद्द्रश्वद्दारकी उपपत्ति मानकर अभाव प्रमाणका पार्थक्य निषद्ध किया तद पुनः मी मां स क यहाँसे अपना पश्च रखता है।

पुरु ६८. ५० १२. 'तत्रेतत् सात्' यह शंका बी द की है।

पृ० ६८. पं० १२. 'न्नू' यह मी मां स कों ने उत्तर दिया है।

ए० ६८. पं० १४. 'अत्राहुः' यह बौ दो ने अपना पक्ष रखा है।

पृ० ६८. पं० १४. 'प्रतिभासीत्यादादेव' तुल्ना—"यद्यमपेक्षितमावास्तरसंसर्गक्रयुतिमानमेव तुन्ककपं ध्वंसः तदा तत्र कारकव्यापारो नैव संभवति अवन्धर्मिन्वेव
तत्संभवात् । तव्याप्यभूत्या भावोपगमात् कार्यता न विवध्यते इति चेत्। म। मचनधर्मणो भावकपताप्रासेरमावत्वद्वानेः। यतो भवतीति भावो भव्यते । नापरमङ्करावेरिक्ष
भावश्यत्वप्रकृतिनिमित्तम्। अर्थकियासामध्यमिति चेत्। सर्वसामध्येविरहिणस्तर्दि अस्य
कथं प्रतीतिविषयता ।। न त्रकारणं प्रतीतिविषयः, अतिप्रसंगात्। तदविषयस्य वा कथं
देतुमसावगितः, वस्तुता वा १, येनोध्यते 'तुष्छकपमेव तद् वस्तु' इति । प्रतीतिजनकत्वे
वा कथं न सामध्येसम्बन्धिता १।" हेतु० टी० पृ० ८० ।

पृ• ६८. पं० १५. 'तद्विलक्षणेन' तुल्ना --

"बभःवेऽर्थवलाळातेरर्थशक्त्यनपेक्षने । •स्यक्ष्मातिभावेऽपि जायेतेन्द्रियजा मतिः ॥" प्रमाणवा० २,६६ ।

"नाझजा मतिरभावे विषये प्रवर्तते अर्थस्य प्राह्मस्य चलाजातेः। यद्वलेन प्रत्यसं प्रवर्तते तदेश प्रतिपद्यते। न चाभावस्य सामध्यं नाम। यदि पुनर्यसामध्यानपेसणमस्य तदा प्राह्मसार्थस्य शक्तनपेसणे तद्व्यवधानादिभावेषि दिन्द्रयजा मतिर्जायेत। न चैत-दस्ति। ततोऽर्थसामध्योपेसि नाभावविषयं भवितुमहित।" मने(०)

पृ० ६८. पं० १७. 'तत् भाव एव' मी मां स कों ने कहा या कि विधिविकल्पकी उत्पत्ति भावसे और प्रतिषेधविकल्पकी उत्पत्ति अभावसे होती है। किन्तु इसके उत्तरमें बौ हों ने कहा कि भावकी ही उपलब्धिके अमन्तर उपलब्धिसे ही विधिविकल्प और प्रतिषेधविकल्प की उत्पत्ति होती है क्योंकि भाव सभावसे ही परक्षपासंकीर्णक्षपसे व्यवस्थित है।

तुंलना — "प्रत्यक्षं हि पुरोवस्थितमौत्तराघर्षेण धूमप्रदेशादिकं विधिक्षेण धूमादिस-स्रक्षणं सकलसजातीयविजातीयव्याष्ट्रतं च सस्यावव्यवस्थितेः सर्वासामधैमानाणां परस्परमसंकीणंकपत्वात् तत्सामध्यमावियथास्यानमञ्जूषेत् पाम्यात्यविधिप्रतिवेभविक-स्पद्भयं अनयति येन धूमप्रदेशावयौ धर्मधर्मिणौ तथोस्रौत्तराभये 'यवमेतत् नान्यथा' इति विक्रव्ययति ।" हेतु० टी० पु० २२ ।

पृ० ६८. पं० २०. 'अत्रोच्यते' यहाँसे मी मां स कों के द्वारा अपने पक्षका समर्थन है।

पृ० ६८. पं० २२. 'तंत्रेतद्भवेत्' बौद्ध उत्तर देता है।

पृ० ६८. पं० २२. 'नैतत् चारु' मीमांस क का कथन है।

पृ० ६८. पं० २३. 'पूर्वोक्त' देखो पृ० ६७ §२१ !

पृं० ६८. पं० २३. 'उपागतम्' - पंक्ति १ देखो ।

पृ० ६८. पं० २५. 'विषयभेदात्' तुलना -

"मानं कथमभावश्चेत् प्रमेयं चास्य कीहराम् । मेयो यद्वदभावो हि मानमप्येयमिष्यताम् ॥ ४५ ॥ भावात्मके यथा मेये नाभावस्य प्रमाणता । तथाऽभावप्रमेयेऽपि न भावस्य प्रमाणता ॥ ४६ ॥" श्लोकवा० अभा० । पृ० ६८. पं० २७. 'ननु' बौ द्व स्मरण दिलाता है कि अभाव जनक तो हो नहीं सकतां अत एव प्रतिषेधविकल्पका विषय मी हो नहीं सकता यह कहा जा चुका है (पंक्ति १६)।

पृ० ६८. पं० २७. 'अत्र केचिव्' वो द्वों के द्वारा मी मां स क के प्रति किये गये आदिवका उत्तर कोई इस प्रकार देता है कि जनक ही विषय बने यह नियम भागके विषयमें ठीक है । अभाव इस नियमका अपवाद है। वो द्वों को यह भी तो कहा जा सकता है कि तुम्हारे मतमें बस्तु क्षणिक है अत एवं प्राह्म जनक ही हो यह नियम बन नहीं सकता । क्योंकि जिस प्राह्माकार का प्रतिमास हो रहा है वह तो समकालीन होने से प्राह्मका जनक नहीं । जो जनक था वह तो अतीत हो जानेसे प्राह्म ही नहीं ।

पृ० ६९. पं० १. 'तन्नित्नस्वेत्' उक्त आक्षेपका उत्तर बौ द ने यह दिया कि झान और क्षेपमें प्राह्मप्राह्मकमान सन्दंशायोगोलकवत् नहीं जिससे समकालीनता अपेक्षित हो किन्तु प्राद्धा उसे कहा जाता है जो झानमें खाकारका जनन — खाकारका समर्पण करे । अभावका कोई शाकार ही नहीं तो खाकारका समर्पण कैसे !।

इस विषयमें देखों प्रमाण वार्ति क की निस्न कारिकाएँ -

"हेतुभाषाहते नान्या प्राह्मता नाम काचन ।
तत्र बुद्धियंदाकारा तत्यास्तद्भाद्यमुच्यते ॥ २२४ ॥
भिक्तकालं कथं प्राह्ममिति चेद् प्राह्मतां विदुः ।
हेतुत्वमेव युक्तिहा हानकारार्पणक्षमम् ॥ २४० ॥
कार्य हानेकहेतुत्वेष्ययुकुर्वदुदेति यत् ।
तत्तेनाप्यत्र तद्भ्यं युद्धीतमिति चोच्यते ॥ २४८ ॥
सर्वमेय हि विहानं विषयेभ्यः समुद्भवद् ।
तद्न्यसापि हेतुत्वे कथश्चिद् विषयालति ॥ २६८ ॥
ययेवाहारकालादेहेंतुत्वेऽपस्यजन्मनि ।
पित्रोस्तदेकस्याकारं घत्ते नान्यस्य कस्यचित् ॥ ३६९ ॥
हपादेश्वेतस्यविद्युद्धियं प्रति ।
प्राह्मलक्षणचिन्तेयमचित्रुद्धियं प्रति ।
प्राह्मलक्षणचिन्तेयमचित्रुद्धियं प्रति ।

"न हि संवंशायोगोखयोरिय ज्ञानपदार्थयोत्रीद्यम्राहकमायः।" मनो० २.२४७ ।

पृ० ६९. पं० ५. 'अत्र वद्नित' यह मी मां सकों का कथन है । इस कथनमें जै नों का भी ऐकमल है । क्योंकि उनके मतमें भी ज्ञान और क्षेयमें कार्यकारणभाव नहीं ।

ए० ६९. पं० ९. 'मा भूत्' बी स का कथन है।

पृ० ६९. पं० १०. 'एतद्प्यसत्' मी मां सक का कथन है।

पृ०६९. पं०११. 'का धुना<sup>?</sup> वी दका प्रश्न है।

ए० ६९. पं० १२. 'न कश्चित्' मीमांसकका उत्तर ।

पृ० ६९. पं० १३. 'तदकार्य' ज्ञान और ज्ञेयमें कार्यकारणभाव नहीं किन्तु ज्ञानकी किरोप योग्यताके कारण ही प्रतिनियत विषयव्यवस्था हो जाती है ऐसा जैना चा यों का मत प्रस्तुतमें तुल्तीय है --

"यथासं कर्मक्षयोपदामापेक्षिणी करणमनती निमित्तं विकानस्य न बहिरर्थादयः।

'मानवुक्ताम्बयकातिरेकं कारणं भाकारणं विषयः' इति बालिशगीतम्।" लग्नै। स्वी० स्वी० -

पृं ६९. पं १५. 'न्यु' यह वी स की आशंका है।

पृष् ६९. पंष् १५. 'स्वाद्यं' यह मी मां स क का समाधान है।

पृ० ६९. एं० १६. कि पुनः' बीस की शंका ।

पृ० ६९. पं० १७. 'प्रतिविष्य' मी मां स क् कृत समाधान—

"युद्धीत्वा बस्तुसङ्गाबं स्तृत्वा च प्रतियोगिमम् । नानसं नास्तितावानं जायतेऽद्यानवेदाया ॥" श्लीकवा० अभाव० २७ ।

पृ० ६९. पं० २०. 'अन्ये जुवते' दूसरे प्रकारसे किसीने अभावको प्रमेष सिद्ध करके तद्वाहक अभावप्रमाणका पार्थक्य सिद्ध किया है।

पुरु ६९. पर २२. 'क्षणमञ्जयने' देखो, पुरु ९१,९१८ ।

पृ० ६९. पं० २६. 'ख्रम्' बै द का कथन है कि वैलक्षण्यके नियामक मिरुद्रधर्माध्यास और कारणभेद हैं – ''भयं हि मेदो सेदहेतुमा विरद्धधर्माध्यासः कारणभेदश्च । तत्त्रेत् न सेदः 'अन्यविभिक्ताभादात् एकं इस्यं विश्वं स्थात्' इस्यादि मसम्बेद । मिरुप्राध्यमेदोऽपि दि इतरेतरामाक्यपतया विद्याधर्माध्यासतां नातिकामति ।" हेतु० टी० पृ० ५७ ।

पृ० ६९. पं० २६. 'सद्वद्यभावे' वी दों के प्रति यह व्यक्षेप है।

पृ० ६९. पं० २७. 'अथोच्येत' बी द पक्षका अनुवाद है।

पूर्व ७०. पंत्र १. 'ज' मी मां स क कृत समाधान ।

पृ० ७०. पं० ३. 'अथ' बी इ. कथन ।

पृ० ७०. पं० ५. 'एतत्' मी मां सकका उत्तर।

प्र० ७०. पं० ७. 'वन्नैतत्' नो द पक्षका अनुवाद ।

पूर ७०. पंर ८. 'नजु' मी मां स क की आशंका ।

पृक्ष ७०. पंत १०. 'एकझानसंसर्गः' तुलना -- "एकझानसंसर्गाष्ट्- इति । एकझ हि झाने झानपि तो खाकारझारेण संस्कृष्टी न साक्षात् । तक्षित्रानं पद्मार्वद्वयाकारमाजायमानं तथोरात्मनि संसर्गे दशैयति ।" हेतु० टी० पृत् १७२ ।

पूर्व ७०. पंत्र १४. 'योगयता' तुल्ना — "यावेती तुस्ययोग्यतावर्ण ती यदि सन्ती अवस्तात् नैवेकाकारनियता प्रतिपत्तिर्यवति । ककास् ? अखम्मवात् । म क्षेप सम्भविद्याः निवास्ति । ककास्ति । तथादि - मनिशिद्याः स्थात् योग्यतायाः कसाय साकारं म समर्थवेदः ।" हेतु ० टी० पृत्र १७२ ।

पृ० ७०. पं० २४. 'बङ्गमानात्' नै नों के मतसे तो ज्ञानका ससंवेदन सिद्ध है है किन्तु भी मां स क परोक्षज्ञानवादी है, अत एव उसके किसी प्रन्यके अवसरणकी अपेक्षासे प्रस्तुत कथन को समजना चाहिए। प्रस्तुत प्रन्यमें तो ससंवेदनकी सिद्धि पहले आ उसी है। देखों, पृ० १७।

ुष्ट ७०. पं २८. 'आरोपितस्य' नो बॉ के मतसे अनुगावका क्षेत्रय सामान्य है। सामान्य

अवस्तु होनेसे -काल्पनिक होनेसे उसे यहाँ आरोपित कहा गया है - "अन्यत् सामान्य-स्रक्षणम् । सोऽनुमानस्य विषयः ।" न्यायिक परि० १. ।

पृ० ७१. प० ४. 'नतु' तुल्ता—"तत्र यदसाधारणविषयं दर्शनं तदेव प्रमाणम् । तसिन् तथा दृष्टे स येत्र येन असाधारणं ततो भेदं अभिल्पन्ती अतङ्गावृत्तिविषयः स्मृतिदरपञ्जा प्रत्यक्षवलेन न प्रमाणम्, यथापरिष्णाकारप्रदणात्। … अर्थिकप्रसाधनस्य भाकीचना द्वानेन दर्शनाददृष्ट्य पुनस्तत्साधनस्य विकल्पेनाप्रतिपत्तेः विभिन्निक्षो न प्रमाणम्।" हेतु० टी० पृ० २५-२७ ।

पृ० ७२. पं० १३. 'निरत्तत्वात्' देखो, पृ० १४।

पृ० ७२. पं० २१. 'नमूक्तम्' देखो, पृ० ६३. पं० ११।

पृ० ७३. पं० ६. 'किंच, भावांश'' के स्थानमें 'किश्व अभावांश' ऐसा पाठ

पृ० ७३. पं० १०. 'न हि' ऐसा ही वाक्य हेतु बिन्दु में भी है-- पृ० १८९ । सन्मति० टी० पृ० २८५ पं० २० ।

पूर् ७३. पंर १६. 'अभिषास्तते' देखी पूर् ७४. पंर १३।

पृ० ७३. पं० २१. 'अण्णोण्णा' व्याख्या - "अन्योन्यानुगतयोः परस्परानुप्रविश्वयोः 'इदं वा तव् वा' इति ""विभक्षतं पृथक्करणं, तव् अयुक्तम् - अघटमानकम्, प्रमाणाः मावेन कर्तुमशक्यत्वात्। यथा दुन्भपानीययोः परस्परप्रदेशानुप्रविश्वयोः।" सन्मति० टी० पृ० ४५२ ।

पृ० ७४. पं० १. 'प्रतिगतम्' तुल्ता — "प्रतिगतमाश्चितम् अक्षम् । अत्यादयः कान्ताः चर्चे द्वितीययेति समासः । प्राप्तापन्नालमतिसमासेषु परचल्लिक् प्रतियदिति समासः । प्राप्तापन्नालमतिसमासेषु परचल्लिक् प्रतिविधित्येयविक्षेत्रे स्वति संबैद्धिः प्रत्यक्षण्यम् । सनेन तु अक्षाश्चितस्वेत्वार्थसम्बेतमर्थसाक्षात्कारितं छक्ष्यते । तत्रश्च यत्वित्रियद्यान्त्रमेयस्वार्थसान्त्रार्थसम् व्यवि । तत्रश्च यत्वित्रियद्यानमेय प्रत्यक्षमुच्यते । त मानसादि । यथा गच्छतीति गौरिति गमनिकयायां व्युत्पादितोऽपि गोशान्त्रो गमनिकयोपक्षित्रमेन कार्यसमेवतं गोर्त्व प्रवृत्तिनिमित्तीकरोति । तथा च गच्छति अगच्छति च यवि गोशान्त्रः सिद्धो भवति ।" न्यायवि० १० पृ० १०-११ । सन्मति० १० पृ० ६२. पं. १ । प्रमाणमी० माना० पृ० २३. पं० २४ ।

पृ० ७४. पं० ५. 'बैश्यम्' वैशयके छक्षणकी चर्चामें शान्याचार्य ने निर्विकत्पकान तथा स्पष्टतक्त्य वैशयका छक्षण खण्डित किया है। और अन्तमें 'इदन्त्वेनाक्सासन'रूप साक्षात्कारित्वको वैशयका सन्यग् छक्षण सिद्ध किया है। मतछव यह है कि प्रत्यक्ष ज्ञान विशद होता है अर्थात् साक्षादनुभवक्त्य होता है ऐसा शान्या चार्यको इष्ट है।

ने या यि क, वै शे वि क, मी मां सक और सां ख्यों के प्रत्यक्ष प्रमाणके प्राचीन जक्षणों में प्रव्यक्ष जिल्हा अवस्थित सामग्रीका या अप्रामाण्यन्यावर्तक निशेषणोंका तो निर्देश हुआ है किन्तु प्रव्यक्षका अन्यन्यावृत्त खरूप प्रकाशित करनेवाले विशद, स्पष्ट, या साक्षात्कारात्मक जैसे शब्दोंका प्रयोग देखा नहीं जाता। दार्शनिक क्षेत्रमें बौ हों के पदार्पणके साथ ही प्रव्यक्षका

संक्षित और सक्त्यबोधक लक्षण प्रस्थकक्षणमें प्रविष्ट हुआ, एक और तो उन्होंने प्रसक्षका कल्पनापोढ, निर्विकल्प इलादि निषेधालक लक्षण बताया और दूसरी और प्रसक्षको निशद प्रतिभास (प्रमाणवा० २.१३०), साक्षात्कारित्वव्यापारपुक्त (न्यायवि० पृ० २०) स्फटाम (वही पृ० २१), स्पष्ट (प्रमाणवा० २.२८९,२८४), स्फटामता (वही २.१४८,५०४) इसादि विधेयालक रूपसे प्रतिपादित किया। यही कारण है बादके दार्शनिकोंने मी प्रसक्षके लक्षणमें इन विशेषणोंको अपनाया। जैन दार्शनिक अवलंक ने लीर विधान न्दने तथा तदनुगामी अन्ये आवारोंने प्रसक्षको स्पष्ट, विशद या साक्षात्कारि कहा। योग विद्वान् भास वज्ञ ने प्रसक्षको अपरोक्षानुभव का साधन कहा और न्याय सिद्धान्त मंज रीकारने 'साक्षात्काररूप-प्रमाकारणम्' (पृ० २) कहा। मी मां स क शा लिक ना थ ने साक्षात्प्रतितिको प्रसक्ष कहा । नव्यन्यायके पिता गंगेश ने तो प्राचीन लक्षणका खण्डन करके "प्रसक्षक साक्षात्कारित्वं क्षमणम् ।" (तत्विक् ० पृ० ५५३) ऐसा प्रसक्षका जो लक्षण किया वह बोद्ध असरसे ही किया है ऐसा समझना चाहिए।

यचपि इन समी दार्शनिकोंने प्रत्यक्षको स्पष्ट, विराद या साक्षातकारात्मक क्लाया फिर मी बी हों ने निर्विकल्पकरन और स्पष्टत्न का जो समीकरण किया था उसे किसीने मान्य नहीं रखा । यही कारण है कि शान्सा चार्य वैशयके उक्षणरूपसे निर्विकल्पकत्वका खण्डन करते 🕏 । भी क्षीं की मान्यता है कि जो स्पष्ट होगा वह निर्विकल्पक ही होगा और जो निर्विकल्पक होगा यह स्पष्ट ही होगा । कहपनाज्ञान स्पष्ट हो नहीं सकता यह अस्पष्ट ही है. । इसरे क्षारीमकोंने प्रसक्षको विराद तो मान लिया किन्तु उसकी ऐकान्तिकः निर्विकल्पकता स्वीकृत महीं की अंत एवं की दों के उक्त सिद्धान्तका खण्डन करके ही प्रस्वक्षको स्पष्ट या विराद सिद्ध किया । इसरे आचार्योंने स्पष्टता और विशदतामें कोई मेद नहीं किया है अत एव मुख्यक्षको कही स्पष्ट कहा और कहीं विशद । पूर्वोक्त बी द उद्दरणोंसे स्पष्ट है कि कहीं ती क में की ति ने प्रस्मक्षको स्पष्ट कहा और कहीं विशद । इसी लिये हम बादके दारीनिकीमें भी देखते हैं कि किसीने प्रस्यक्षको स्पष्ट कहा और किसीने विशद । किन्तु शान्स्वाचार्यने विशद और स्पष्टके अर्थमें मी मेद बताया है । उनका कहना है कि प्रस्वक्षका उक्षण विश्वदता अर्थोत् साक्षाकारित्व - 'इदन्तेनावभास' हो सकता है किन्तु स्पष्टता नहीं । स्पोंकि दूरदेशसित पदार्थका दर्शन अस्पष्ट होते हुए मी प्रत्यक्ष कहा जाता है और बालककी अपेक्षा बुद्धका दर्शन अस्पष्ट होते हुए मी प्रस्यक्षान्तर्गत है । अत एव स्पष्टता प्रस्यक्षका रुक्षण नहीं ।

५. "स्पर्ट साकारमंजसा" न्यायवि० का० ३। ''प्रत्यक्षं विशवं ज्ञानं" लघी० ३। १. "विशवज्ञाना-समकं प्रत्यास्य अगाणप० ए० ६७। तरवार्ध रहो० ए० १८४। ६. परीक्षामुक्त २.३। प्रमाणम० १.२। प्रमाणम० १.२। प्रमाणम० १.१.३६। प्रमालक्ष्म का० २०। ४. न्याया० ठी० ए० २८। ५. न्याया-सार पू० २। ६. प्रकरणपं० ए० ५१। ७. ''विकक्षो हि विकविषतार्थनो विषयाव्यवस्य प्रतिभाक्ष एव ।'' प्रमाणवा० मनो० २.५०३। ''विभूतकक्ष्यनाजार्थ स्थमेवावभासते।'' ''व विकक्षात्रविक्ष स्पद्यार्थपतिभाक्षिता।'' प्रमाणवा० २.२८१,२८३। ८. ''विशवं स्पर्ट विद्वानं उत् प्रकश्मम्'' प्रमाणवा० १.१६। ''वैशवं स्पर्टकापरवर्षायं स्वीकार्यम्' स्याद्वाव्य ए० ३१६। ''वैशवं स्पर्टकापरवर्षायं स्वीकार्यम्' स्याद्वाव्य ए० ३१७।

यही बात विद्यानन्द ने भी कही है-

"अध्यक्षस्यं निष्ठे व्यातं स्पष्टत्वेन विशेषतः । द्विष्ठपादपात्र्यक्षज्ञानस्यास्पष्टतेक्षणात्॥" तस्वार्थक्षो० पृ० २२८ ।

उनका कहना है कि कमी कमी प्रस्मक्षज्ञान भी अस्पष्ट होता है क्योंकि स्पष्ट प्रस्मक्षमें जैसा क्षयोपशम होता है वैसा अस्पष्ट अध्यक्षमें नहीं होता ।

> "क्षयोपशममेवस्य तादशोऽसंभवादिह। मस्पद्वात्मकसामान्यविषयत्यं व्यवस्थितम्॥" तस्वार्थक्षो० पृ० २२८।

तब प्रसक्षको स्पष्ट कहा जाता है उसका क्या मतलब है ? यदि अस्पष्ट भी प्रसक्ष हो तो प्रसक्षके लक्षणमें अ क लंक ने "स्पष्टम्" ऐसा विशेषण दिया है उसकी संगति कैसे करना ? इस प्रश्नके उत्तरमें विधान न्द ने प्रसक्षकी लक्षणभूत स्पष्टताका जो समर्थन किया है उसे यदि शा न्या चार्य खीकृत करते तो असंगतिको स्थान रहता नहीं । तथा विशद और स्पष्टमें मेद करने की आवश्यकता रहती नहीं । विधानन्दका कहना है कि पारमार्थिक प्रसक्षका लक्षण जब स्पष्टल कहा जाता है तब मतिज्ञानादि जो इन्द्रियानिन्द्रियसापेक्ष हैं वे आत्ममात्र-सापेक्ष पारमार्थिक प्रसक्ष की अपेक्षा अस्यन्त अस्पष्ट होनेसे प्रसक्ष कहनेके योग्य ही नहीं अत एव परोक्ष झान हैं । किन्तु जब व्यवहार नयका आश्रयण किया जाता है तब मत्यादि ऐन्द्रियक झान प्रादेशिक स्पष्ट होनेसे प्रसक्षान्तर्गत हो जाते हैं'। दूरदेशसे जो शृक्षादिका दर्शन अस्पष्ट कहा जाता है वह मात्र अस्पष्ट नहीं किन्तु उसमें संस्थान विषयक स्पष्टता भी है और उसी स्पष्टताकी मुख्यतासे उस झानमें प्रसक्षका व्यवहार अनुचित नहीं'।

शान्या चार्य का अभिप्राय यह जान पडता है कि इस न्यवहार और निश्चयके झगडेसे अलिस रह करके यदि प्रस्थकता निर्दोष लक्षण करना हो तो स्पष्टताके स्थानमें वैशय शन्य रख करके उसका अर्थ साक्षात्कार करना चाहिए । जिससे अस्पष्ट दूरदेशादि दर्शन भी प्रस्यक्षान्तर्गत हो सके । और अन्य दार्शनिकों को भी उसमें आपित न हो । एक और बात भी है कि सन्मतिटीकाकार अभय देव ने अस्पष्टत्वकी जो व्याख्या की है उसे महे नजर रखकर यदि शान्सा चार्य प्रस्यक्षका लक्षण बनाते तब वे स्पष्टत्वको प्रस्यक्षका लक्षण नहीं कह सकते थे। क्योंकि अभयदेवने उस अस्पष्ट ज्ञान को भी प्रस्यक्षान्तर्गत गिना है। अत एव शान्सा चार्य ने विशद और स्पष्टमें मेद करके विशदशब्दसे ही प्रस्यक्षका बोध कराना चाडा उसमें उनकी विवेकदिष्ट स्पष्ट हैं।

अ क लंक देव ने वैशयका अर्थ "अनुमानायतिरेकेण विशेषप्रतिभासनम्" (रुधी० ३)

१. तस्वार्धमुठी० पृ० १८४। २. ''पादपादिसंस्थानमात्रे इवीयसापि स्पष्टस्वावस्थितेः।''—
तस्वार्धमुठी० पृ० १८५. एं० ३४। ''समन्धकारादी भ्यामिकवद्यादिवेदनमपि केव्यक्षप्रमाणसाहयमेव संस्थानमात्रे वैश्वचाविसंवादिस्थसम्भवात्।'' प्रमेयक० पृ० २२०। १. ''मत्यक्षपुद्धावपि
सस्यवस्थकप्रमित्रभासस्य प्रतिपादिवस्थात्। यत्र हि विशेषोपसर्वनसामाम्बप्रतिभासो ज्ञाने ठद्
सस्यवं व्यवद्वित्वे यत्र च सामान्योपसर्जनविशेषप्रतिभासः सामग्रीविशेषात् तत् स्पष्टमुच्यते।''
सम्मति० दी० पृ० २६०। ४. किन्तु अमयदेव स्वयं स्पष्ट और विश्वतमें कोई मेद नहीं मानते।
वन्हींवे स्ववन्ध पर्वावह्यसे विश्वद शब्दक प्रयोग किया है – सन्मति० दी० पृ० ५५२।

किया है। इसी अर्थका अनुसरण देवसूरि ने (प्रमाणन० २.३) किया है। न्याय कु मुद-च न्द्र में प्रभा च न्द्र ने उसका यह अर्थ किया है—

"अनुमानादिश्योऽतिरेकेण आधिक्येन वर्णसंस्थानादिविशेषक्रपतया अर्थप्रहणस्थान अश्वुरत्तरिवशेषान्यतार्थावधारणरूपेण वा यद् विशेषाणां नियतदेशकालसंस्थानापर्धा-काराणां प्रतिमासनम्।" त्यायकु० पृ० ७४ ।

मा णि क्य न न्दि ने "प्रैतीखन्तराव्यवधानेन प्रतिभासनम्" (परिश्वामुख २.४) ऐसा वैश्ववका कक्षण किया है और प्रमेय कमल मार्तण्डमें प्रभाचन्द्र ने उस लक्षणका समर्थन भी किया है। किन्तु वादी देव सूरि ने इस लक्षणका खण्डन करके पूर्वोक्त अकलंक के मतको ही मान्य रखा हैं।

गंगेश ने भी माणिक्य नंदी के समान ही प्रस्थक्षका लक्षण स्थिर किया है और नदीन नैयायिकों ने उसको स्वीकार किया है ।

आधार है मचन्द्र में गंगे श और प्राचीन जै ना चा यों के लक्षणोंको विकल्पसे खीकार किया है - "प्रमाणान्तरानपेक्षेदन्तया प्रतिभासो वा वैश्वस् ।" प्रमाणमी० १.१.१४ । यशो विजय जी ने अकलंक का ही अनुसरण किया है"।

पृ० ७४. पं० ६. 'अथ तप्त्रुतम्' दूरदेशस्थपादपादिका अस्पष्टदर्शन श्रुतक्षान मानना चाहिए ऐसा किसी का मत यहाँ उद्घिखित है। आचार्य विधानन्द ने मी इस मतको पूर्वपक्षक्रपसे रख कर उस का खण्डन किया हैं। और स्पष्ट रूपसे उक्तक्षानको अक्षज प्रत्यक्ष सिद्ध किया है तथा उसकी श्रुतक्षानता निषिद्ध की है—

"द्विष्ठपादपादिशानम् अक्षजम्, अक्षान्वयव्यतिरेकान्तविधापित्थात् समिष्ठपपाद् पादिविधानयत्। श्रुतहानं या न भवति साक्षात् परंपरया या मतिपूर्वकायाभाषात् तहवेति।" तत्त्वार्थक्षो० पु० २२८ ।

विशान नद ने उक्तपूर्वपक्षका आधार "श्वतमस्पष्टतर्कणम्" इस श्रुतलक्षणको बताया है यह बाक्य किस जैनाचार्यका है इसका पता नहीं । किन्तु आचार्य विशान नद ने सर्य श्वतकी व्याख्याके प्रसंगमें इसका उपयोग किया है और इस वाक्यांशके आगे "मतिपूर्व" ऐसा विशेषण जोड कर श्वतका निर्दोष लक्षण किया है जिससे मात्र अस्पष्टताके कारण किसी शानको श्वत शन कहनेकी शक्यता नहीं रह जाती ।

किन्तु शान्त्याचार्यने उक्त पूर्वपक्षका आधार 'श्रुतमस्पष्टतर्कणम्' को न बनाकर अक्ष छंको पञ्च श्रुतके तीन मेदमेसे प्रसक्षपूर्वक श्रुतको बनाया है ऐसा उनकी चर्चासे स्पष्ट है।

अक्षकंक ने प्रमाण संब्रह की दितीय कारिका की स्त्रोपज्ञ व्याख्यामें "शुतम्

१. परीकातुक तथा उसकी टीकाओं में सर्वत्र "प्रतीत्यन्तराध्यवधानेन विशेषवत्त्वरा वा मितनासर्व विकास पे ऐसा एव पाठ छपा हुआ है किन्दु मार्तण्यकार प्रमाचन्त्रको उस स्वका "अध्यवधानेन ब्रिकास वैश्वेष्य पे ऐसा पाठ मान्य है – ऐसा मेरा मन्तव्य है। २. स्याहादर० ए० ३१७। १. "श्रामाकाणक ज्ञानस् इति तु वयम्" तस्वाचि० प्र० ए० ५५२। मुक्ता० का० ५१। १. जैनत्त० ए० २। ५. "मति पूर्व सती होर्व श्वतमस्पष्टतकंणस्" तस्वाचिन्द्रो० ए० २३७।

अविष्ठवं प्रत्यक्षातुमानागमनिभित्तम् ।" ऐसा कहा है उसीके आधारसे शास्त्रा चार्षने "अध त्रिधा श्रुतम् - प्रत्यक्षपूर्वकम्, लेक्किम्, धार्ष्वं चेति" इत्सादि कथन किया है क्योंकि अंतमें जाकर वे "त्रिधा श्रुतमविष्ठवम्" ऐसी प्रमाण संप्रह की कारिकाका निस्त करते हैं।

इससे स्पष्ट है कि उक्त पूर्वपक्ष अन्त लंक का है।

प्रसक्षके विषयमें अन्य ज्ञातन्य बातोंके लिये देखो, प्रमाणमीमांसा-भाषाटिप्पण पृ० १३२। पृ० ७४. पं० १७. 'त्रिधा' प्रसक्षका विभाग दार्शनिकोंने अनेक दृष्टिसे किया है।

प्रशस्त पाद ने इन्द्रियज और योगज ऐसे प्रत्यक्षके दो विभाग प्रत्यक्षके कारणके भेदसे या अधिपतिके भेदसे किये हैं। इन्द्रियाँ छः हैं — धाण, रसन, चक्षु, त्यक्, श्रोत्र और मन अत एव इन्द्रियज प्रत्यक्षके छः भेद हैं। और योगिके दो भेद हैं — युक्त और वियुक्त बत एव योगज प्रत्यक्ष भी दो तरहका है<sup>र</sup>।

न्या य सूत्र का आधार लेकारके टीकाकारोंने प्रत्यक्षके निर्विकल्प और सविकल्प ऐसे दो मेद भी किये हैं। ऐसे विभागके समय नै या यि कों की दृष्टि प्रत्यक्षके खरूपमेद की बोर विशेषतः है। न्या य सूत्र के भाष्य और वार्ति क में समस्त प्रत्यक्षसूत्र (१.१.४)को प्रव्यक्ष सामान्यका लक्षणपरक कहा गया हैं। किन्तु वा च स्पति ने उस सूत्र को प्रत्यक्षके दो मेद — निर्विकल्प और सविकल्पके जुदे जुदे दो लक्षणों का संप्राहक माना है। उनका कहना है कि सूत्रस्य 'अन्यपदेश्य' पदसे निर्विकल्पजातीय प्रत्यक्षका और 'न्यवसायासक' पदसे सविकल्पजातीय प्रत्यक्षका प्रदेश प्रत्यक्षका प्रदेश सविकल्पजातीय प्रत्यक्षका प्रदेश होता है।

न व्य नै या यि कों ने इन्द्रिय-व्यापारकी विशेषताकी दृष्टिसे प्रसक्षका विभाजन किया है। उनके मतानुसार प्रसक्षके मुख्य दो मेद हैं लौकिक और अलौकिक । संयोग, संयुक्तसम्बाय, संयुक्तसम्बाय, समनाय, समनेतसम्बाय और विशेषणिक्शेष्यमाद ये छः इन्द्रियोंके लौकिक व्यापार हैं। अत एव इन छः प्रकारके 'सिन्नकर्षक्रप लौकिक व्यापारसे जन्य प्रसक्षकों लौकिक प्रसक्ष कहा जाता है। इस लौकिक प्रसक्षकों मुख्य दो मेद हैं। बादोन्द्रियक्यापारजन्य। बाह्य चक्षुरादि पूर्वोक्त पांच इन्द्रियके क्यापारक्ष्य बाह्य प्रसक्ष पांच प्रकारका है। और अन्तरिन्द्रिय एक मन है अत एक मनोजन्य मानस प्रसक्ष एक प्रकारका है।

अलैकिक व्यापारके तीन मेद हैं — सामान्यलक्षण, श्वानलक्षण और योगजधर्म । अत एव अलैकिक प्रत्यक्षका मी उक्त तीन अलैकिक व्यापारके मेदसे वैविष्य हैं ।

छौकिक प्रसक्ष सविकरूप और निर्विकला दोनों प्रकारका होता है जब कि अछौकिक एक सविकस्पकरूप ही होता है'।

धर्म की तिं ने प्रसक्षके चार भेद किये हैं — इन्द्रियप्रसक्ष, मानसप्रस्थक, ससंवेदन और बोगिप्रसक्ष । ये चारों ही निर्विकल्प होते हैं। प्रस्यक्षका यह विभाजन मी अधिपतिकी प्रधानता को छक्ष्यमें रख कर किया गया है। इन चार भेदों में ससंवेदन एक ऐसा भेद है जो सक्ष्यबेधक है बाकीके तीन साधनभेदसे भिन्न हैं।

प्राभा करों ने प्रसक्षका मेद विषयके मेदसे किया है। प्रमेयप्रसक्ष, प्रमात्प्रसक्ष और प्रमितिप्रस्थक्ष ऐसे प्रसक्षके तीन मेद शालि कना थ ने गिनाये हैं उससे स्पष्ट है कि शालि-कना प्रसक्षके मेदका आधार विषयमेद मानता है। उसने प्रमेयप्रसक्षके दो मेद किये हैं — सिकल्प और निर्विकल्प । उसके मतमें प्रमेय हैं — द्रव्य, गुण और जाति। उन्होंके साथ हिन्द्रयसन्तिकर्षसे जो ज्ञान होगा वह प्रमेयप्रसक्ष है। और वह निर्विकल्परूप और सिवकल्प-रूप दो प्रकारका है।

प्राभाक रों की मान्यता है कि सभी प्रकारकी प्रतीतिओं में चाहे वह प्रस्थक्ष हो, अनुमिति या स्मरणरूप हो, आत्माका तो प्रस्थक्ष ही होता है। ऐसी कोई प्रतीति हो नहीं सकती जिसमें विषयका प्रतिभास हो किन्तु आत्माका प्रस्थक्ष न हो। अत एव प्रमाताकी दृष्टिसे सभी ज्ञान — प्रस्थक्ष या परोक्ष — प्रस्थक्ष ही हैं। किन्तु यदि प्रमेयकी दृष्टिसे ज्ञानका विभाजन किया जाय तब यदि प्रमेय परोक्ष हो तो ज्ञान भी परोक्ष कहा जायगा और जब प्रमेय प्रस्थक्ष होगा प्रतीति भी प्रस्थक्ष कही जायगी। अत एव प्रमाणभेदकी व्यवस्थाका आधार प्राभा करों के मतानुसार प्रभेयकी प्रस्थक्षता या परोक्षता है। प्रमाता तो सभी प्रतीतिओं प्रस्थक्ष हो हैं।

प्रामा करों का कहना है कि प्रमाताकी तरह प्रमिति मी प्रस्थक होती ही है। फर्क यह है कि प्रमेप और प्रमाता को प्रस्थक करनेवाकी प्रतीति उन दोनोंसे भिन्न होती है। किन्तु प्रमिति को प्रस्थक्ष करनेवाकी प्रतीति भिन्न नहीं किन्तु अभिन्न है। अर्थात् प्रतीति स्वयं प्रस्थक्ष होती है। और प्रमाता और प्रमेप अन्यसे प्रस्थक्ष होते हैं। मेय और माता तो अप्रकाश-स्नमाव हैं अत एव उनके प्रस्थक्षे लिये प्रकाशकी आवश्यकता है। किन्तु प्रतीति — प्रकाश तो स्वयं प्रकाशस्थान है अत एव अन्य प्रकाशकी अपेक्षा नहीं। प्रकाश हो करके अप्रकाशित रहे यह संभव ही नहीं। उसकी सत्ता ही प्रकाशक्ष्य हैं।

१. न्यायकोष पृ० ४९९ । २. न्यायबिन्दु पृ० १७ ! ३. प्रत्यक्षस्य विशेषमाइ - मेथमात्प्रमासु सा" प्रकरणपं० पृ० ५२ । ४. "मेथेविवन्द्रिययोगोत्या द्रव्यजातिगुणेषु सा । सविकत्पाऽविकत्या च प्रत्यक्षा बुद्धितिन्यते ॥" प्रकरणपं० पृ० १२७ । ५. "यावती काविद्वहणकरणक्या
प्रतितिसत्र साक्षादातमा प्रतिभाति । न कात्मन्यनवभातमाने विषया भातन्ते। " "नन्देवं वर्षि
सर्व प्रकार प्रसक्ते । यदि मात्रभिपावस्, इत्येव । प्रमेयाभिप्रायमिति चेता । सर्वत्र प्रमेयक्यापरोक्षस्वनियमाभावात् । " "सेन प्रमेयाविक्षया प्रमाणान्तत्व्यपदेशः ।" प्रकरणपं० पृ० ५६ ।
इ. "सर्वाक्ष प्रतीतयः सर्व प्रसक्ताः प्रकाशन्ते । तालाक्ष युक्तमेव स्वात्मति प्रसक्तवः मानस्य च ।
सेने भावति च व्यतिविका प्रतीतिः साक्षात्कारवती । मित्रौ त नव्यतिविका ।" प्रकरणपं० पृ० ५६ ।
७. "अप्रकाशस्यभावानि मेवानि माता च प्रकाशमयेक्षन्ताम् । प्रकाशस्त प्रकाशस्य स्वप्रकाशमानस्य सत्तेव नाम्बुपेयते।" प्रकरणपं० पृ० ५७ ।

प्राचीन जैन आगमों इन्द्रियजन्य मित्र हानको प्रत्यक्ष भी कहा है और परोक्ष भी कहा है। इस विरोधका समन्वय करके आचार्य जिन भद्र ने कह दिया कि वस्तुतः प्रस्थक दो मेद हैं। एक सांव्यवहारिक प्रत्यक्ष और दूसरा पारमार्थिक प्रत्यक्ष । जैनदाई। निकोंने प्रस्यक्ष- हान्द्रगत 'अक्ष'का अर्थ आत्मा किया है। अत एव जो आत्ममात्रसायेक्ष हो वही पारमार्थिक प्रत्यक्ष है और क्योंकि इन्द्रियजन्य झानोंको लोकमें — अन्य दर्शनों में प्रस्थक्ष कहा जाता है अत एव वह सांव्यवहारिकप्रत्यक्ष है। यही व्यवस्था प्रायः सभी जैन दार्शनिकोंने स्वीकृत की हैं।

आचार्य अक छंक ने भी अन्यत्र यही व्यवस्था की हैं किन्तु उन्होंने अपने प्रमाण संप्र ह में — प्रत्सक्षके तीन भेद किये हैं — इन्द्रियप्रत्यक्ष, अनिन्द्रियप्रत्यक्ष और अतीन्द्रियप्रत्यक्ष — प्रमाणसं ० पृ० ९७ । आचार्य विद्यान न्द ने भी प्रमाण परी क्षा में प्रत्यक्षके उपर्युक्त तीन भेद बताये हैं — प्रमाणप० पृ० ६८ । उन्हींका अनुकरण प्रस्तुतमें शान्त्या चार्य ने किया है और प्रत्यक्षके उक्त तीन भेद गिनाये हैं।

प्रस्थक्षको अवान्तर मेदोपमेदोंके लिये देखो — प्रमाणप० पृ० ६८ । स्याद्वादर० २.४-२३ । पृ० ७४. पं० २१. 'न मानसादि' यह बौद्ध संगत मानसप्रत्यक्ष और स्वसंवेदन प्रत्यक्षको निषेधको छक्ष्य करके कहा गया है ।

पृ० ७४. पं० २२. 'इन्द्रियम्' इन्द्रियके विषयमें विस्तृत ऐतिहासिक और दार्शनिक आलोचनाके लिये देखो, प्रमाणमीमांसा – भाषाटिप्पण पृ० ३८ ।

पृ० ७४. पं० २३. 'नतु' सांख्यों का यह पूर्वपक्ष शब्दशः व्योगवती टीका से लिया गया है। देखी, व्यो० पृ० १५८ । कंदली पृ० २३ ।

पृ० ७५. ५० २०. 'वश्यामः' दूसरे प्रत्यमेंसे शब्दशः पाठ लेने पर अपने प्रत्यमें असंगत ऐसी बात मी प्रविष्ट हो जाती है इसका यह उदाहरण है। 'वश्यामः' यह पद ब्यो म वती का उथोंका त्यों शान्त्या चा थे ने उद्धृत कर लिया है। प्रस्तुत वार्ति क हित में तो 'वश्यामः' कह करके जिस अनुमानका निर्देश किया है उसका कोई प्रसंग आगे आता ही नहीं। किन्तु ब्यो मिशिव को खयं व्यो म वती में उक्त अनुमान का निर्देश करना है अत एव उसने 'वश्यामः' ऐसे पदका प्रयोग किया। शान्त्या चा थे ने अवधानपूर्वक पाठमें काटछांट की नहीं अत एव ब्यो मिशिव का वह पद उथोंका त्यों उद्धृत हो गया, तुरुना — ''तैजसत्वेऽनुमान-मिति वश्यामः।'' ब्यो० पृ० १५९।

प्रस्तुत अनुमानके लिये देखों, व्यो० पृ० २५६ । कंदली पृ० ४० ।

पृ० ७६. पं० ६. 'वक्ष्यमाणम्' यह मी पूर्ववत् न्योम शिव की ही उक्ति है - व्यो० पृ० ९६० । किन्तु पूर्ववत् प्रस्तुतमें असंगत नहीं क्योंकि शान्त्या चार्य ने आगे जा करके सांस्यों का खण्डन किया है । देखो, पृ० ९९३ ।

१. देखो प्रमाणमी० भाषादिष्यण पृथ २२। २. "प्रत्यक्षं विशदं ज्ञानं मुन्यसंव्यवहारतः।" स्रमी० ३। ३. क्ष्मीयस्थवति स्वविद्वतिमें भी अन्यत्र वे ही तीन मेद किये हैं - स्वमी० स्वक ६१।

पृ० ७६. पं० १२. 'प्रसम्यते' सां ख्य के पूर्वपक्षका वै शे पिक ने जो उत्तर दिया वह यहाँ समाप्त होता है। और ब्योम वती टीका का उद्धरण भी यहीं समाप्त होता है। देखी, ब्यो॰ पृ० १६० ।

पृ० ७६. पं० २१. 'तमः' ने या यि क, वे शे विक और प्राभा करों ने 'तम' को अभावात्मक माना है। जै न, भ र्तृ हरि, भा ह, सां रूप और वे दा न्ति ओं ने उसे भावात्मक माना है। आ यु वें द सां रूप दर्शनानुगामी होनेसे उसमें मी तमको भावात्मक माना है। अन्धकारके विषयमें दार्शनिक चर्चाके लिये देखो, सन्मति० टी० पृ० ५४३। न्यायकुमद-चन्द्र पृ० ६६६। इन दोनों प्रन्थकी तुलनात्मक टिप्पणीमें अन्यदर्शनोंकी मान्यताको तत्तत्-दर्शनके प्रन्थोंसे मूल पाठ उद्भुत करके बताया गया है।

पूर्व ७६. पंत २५. 'लब्धिः' — तुलमा — "स्वम्मनं स्विधः । का पुनरसी ? । कानावरज-क्षयोपदामनिद्येषः । यस्तिक्षधानाद् मातमा त्रव्येन्द्रियनिर्देशि प्रति व्याप्रयसे, तकिसिन्द् मातमनः परिणाम उपयोगः ।" सर्वाधित २.१८ । "मर्थप्रहणदाक्तिः स्विधः, उपयोगः पुनः मर्थप्रहणव्यापारः ।" तद्यीत स्वत ५ ।

पृ० ७६. पं० २९. 'ग्याश्व' तुल्मा — "उपल्खा तथ्याऽऽया तथ्यामे सदुपछ्छ-सरणाओ । गेदगवनकोषरमे वि तदुवछदाऽणुसरिया वा ॥" विशेषा० गा० ९२ ।

पृ० ७७. पं० ९. 'स्मृति' स्वत्यादि अत्यन्त परोक्ष झानोंको मी मानसप्रत्यक्ष बताने की परंपरा अक छंक के प्रत्यमें देखी जाती है। उन्होंने स्पष्ट ही कहा है कि स्वृति, संज्ञा, विन्ता और आमिनिवोधिक ज्ञान अनिन्त्रियप्रत्यक्ष हैं — "अविन्द्रियप्रत्यक्षं स्कृति-संज्ञानिन्ताऽऽमिनिवोधात्मकम्।" तजी० स्व० ६९ ।

शाक्रमें इन्द्रिय और अनिन्द्रियसे होनेबाले ज्ञानको मतिज्ञान कहा गया है। अत एव उन्होंने संपूर्ण मति ज्ञानको सांव्यवहारिक प्रत्यक्ष मान करके उसके दो गेद किये इन्द्रियमस्यक्ष और अनिन्द्रियप्रत्यक्ष । शाक्षमें स्पृति आदि ज्ञानोंको मतिरूप माननेकी मी पद्धति थी । अत एव उन्होंने स्मृत्यादि ज्ञानोंको अनिन्द्रियप्रत्यक्षके मेदक्षपसे बता दिया ।

अ के छं क की तरह वा दि राज का भी यही मन्तव्य है कि स्मृत्यादि ज्ञान मानसप्रत्यक्ष हैं क प्रमाणनिर्णय पुरु २७ ।

यद्यपि स्मृति, संझा आदि झानोंको नं ही सूत्र (सूत्र १६) तथा आवश्यक निर्धु कि में (गा० १२) मित झान कहा मया है', आचार्य उमा खा ति ने मी त स्वार्थ सूत्र में आगमिक उक्त परंपराका समर्थन किया है; तथापि आगमिक परंपराको संपूर्ण मतिझान प्रायक्षक्त्रसे — सांन्यवहारिकप्रस्थक्षरूपसे मान्य हो ऐसा प्रतीत नहीं होता । क्योंकि नं ही सूत्र में इन्द्रिय-प्रत्यक्षके मेदरूपसे ओत्रादि पांच इन्द्रियोंसे होनेवाले झानको ही बताया गया है — "इन्द्रिय-प्रत्यक्षके मेदरूपसे ओत्रादि पांच इन्द्रियोंसे होनेवाले झानको ही बताया गया है — "इन्द्रिय-प्रकृत पंचित्र प्रत्यक्षकों, खिक्मिन्यप्रकृत , आकिन्यप्रकृत , स्विक्तियप्रकृत , स्विक्तियप

<sup>ः . &</sup>quot;सक्ता सहै महै पण्या सम्बं वाश्विविवोदिशं ।" २. "मतिः स्वृतिः संका, विकासिविवोध इत्यनभीन्तरक्" तस्यार्थे० १.१३ ।

नन्दी सूत्र में परोक्षके भेद गिनाते हुए मतिहानके संपूर्ण मेदोपमेदोंको बताया गया है । उसमें मानस अवभ्रहादि तथा स्मृत्यादि मी गिनाये हैं। किन्तु सिर्फ इन्द्रिय हानको ही प्रत्यक्षके भेदरूपसे गिनाया। इससे स्पष्ट है कि नन्दी कार के मतमें सांव्यवहारिक प्रत्यक्षमें सिर्फ इन्द्रिय झानका समावेश है अनिन्द्रिय ज्ञानका नहीं।

अत एव यह कहना पड़ता है कि अक छंक ने स्मृत्यादिको मानसप्रस्थक कहा उसका आधार आगमिक परंपरा नहीं है ! उन्होंने अपनी सूझते ही ऐसा किया है या किसी अद्यात परंपराका आधार छेकर किया है इसका निर्णय कठिन है । इतना तो निर्णयपूर्वक कहा जा सकता है कि उनके इस अभिप्रायको खयं उनके टीकाकारोंने तथा विचान न्द जैसे तार्किक विचारकोंने पसंद नहीं किया है । किन्तु शान्त्याचार्यके मतानुसार अन न्त वीर्य उक्त मन्तव्यका खीकार करते हैं । अन न्त वीर्य की उक्त मान्यताका आधार हमें प्राप्त नहीं इक्षा है ।

विद्यानन्द और प्रभाचन्द्र ने तो अक्त छंक के वचनों मेंसे ही अपने अभिप्रायको फिल्ट करनेकी कोशिश की है। और अक्त छंक के मूल अभिप्रायको ही बदल दिया है।

आचार्य विचान नद ने उक्त परंपराका परित्याग करके ग्रुद्ध तार्किक दृष्टिसे स्मृति आदि झानोंको परोक्ष ही कहा है। और आधर्य है कि उन्होंने अपने समर्थनमें अ क छंक की कारिका मी उद्भुत की है—

"तश्रावप्रदादिधारणापर्यम्तं मतिकानमपि देशतो वैशयसङ्घायात् सांव्यवहारिकम् इन्द्रियमस्यभागतिन्त्रयमस्यमं वाभिचीयमातं म विरुध्यते । ततः शेषस्य मतिकानस्य स्युति-संवा-विन्ता-ऽऽभिनिचोधस्यभास्य, भुतस्य व, परोक्षत्वव्यवस्थिते । तदुक्तम् वक्षकंदर्यः---

"प्रत्यक्षं विश्वदं श्रानं मुक्यसंव्यवहारतः । परोक्षं शेवविद्यानं प्रमाणमिति संप्रदः ॥" प्रमाणप० पृ० ६८ ।

इतना ही नहीं उन्होंने स्पृतिको अनिन्दियप्रत्यक्ष माननेवालेका खण्डन मी किया है → वही पु० ६९ ।

आधार्य प्रभाच न्द्र ने उक्त स्मृतिरूप अनिन्दिय प्रत्यक्षकी व्याख्या करते समय कहा है कि अकलंकने स्मृत्यादिको जो मानसप्रत्यक्ष कहा है वह - खरूपांशमें स्पष्टताकी अपेक्षासे है । बाद्धार्यकी अपेक्षासे स्मृत्यादि ज्ञान सर्वथा अस्पष्ट होनेसे परोक्ष ही है — न्यायकु० पृ० ६८३ । उनका यह स्पष्टीकरण जैन तार्किकोंकी स्मृत्यादिको परोक्षान्तर्गत करनेकी पद्धतिका एकान्ततः अनुसरण और अकलंकसंगत परंपराको अमान्य करके ही हुआ है । अत एव उन्होंने उधीय-बाद गत "ज्ञानमाधम्" (का० १०) इत्यादि कारिकाकी व्याख्या मी स्वमान्यतानुकृष्ठ की हैं जो बचान न्द्र आदिसे विपरीत ही है । उन्होंने व्याख्या की है कि नामयोजनासे पहले होने-बाले अस्पष्ट ज्ञान मी श्रुत हैं । और ऐसे अस्पष्ट ज्ञानोंमें स्मृति, संज्ञा इत्यादि हैं — न्यायकु० पृ० ४०४ । अर्थात् इनके मतसे स्मृत्यादि मतिरूप है ही नहीं । तब विधानन्दका कहना है कि स्मृत्यादि ज्ञान नामयोजनासे पहले होते न्यायकि । स्मृत्यादि ज्ञान नामयोजनासे पहले मति हैं और नामयोजनाके बाद श्रुत हैं । स्मृत्यादि

s. सूत्र २६-३६। २. शस्त्रार्धको० पू० २३९।

मत्यन्तर्गत हो कर मी परोक्ष हैं ऐसा विद्यानन्दका स्पष्ट अभिप्राय है। अनन्तवीर्य मी स्पृत्या-दिको मति और श्रुतरूप मानते हैं – सिद्धिवि० टी० पृ० २००।

अभयदेवने तो एक दूसरा ही रास्ता लिया । उन्होंने उमास्ता ति के सूत्रका तारपर्य बतलाया कि स्मृत्यादि झानोंका विषय एक है। स्मृत्यादि झान मितरूप हैं कि श्रुतरूप या वे कब मित हैं और कब श्रुत — इन प्रश्नोंका उत्तर उन्होंने अपनी ओर से न देकरके अक उंक-विषा नं द-अन म्त विश्वेसमत मन्तव्यको 'केचित्' के नामसे उद्भृत कर दिया। तथा उसके विरोधमें सदान्तिकोंके मन्तव्यको रखा कि मितज्ञानके ही स्मृत्यादि शब्द वाचक हैं । सैदा-नितकोंके इस मन्तव्यके लिये विशेषा वश्यक भाष्य गा० ३९६—४०१ देखना चाहिए।

पृ० ७७. पं० ११. 'प्रातिभम्' प्रातिभक्तो मानसप्रत्यक्ष माननेबाला कौन टीकाकार शान्स्याचार्यको अभिप्रेत है यह कहना कठिन है।

न्या यकु मुद्द चन्द्र में प्रभा चन्द्र ने प्रसंगसे उसे मनोमात्र निमित्तक कहा है । अत एवं उनके मतमें वह मानसप्रत्यक्ष हो तो कोई आश्चर्यकी बात नहीं । अन्यत्र उन्होंने शब्द, लिक्स और अक्षसे – इन्द्रियसे वह उत्पन्न नहीं होता ऐसा भी कहा है ।

म्या यस्त्र म्लमं प्रसंगसे प्रातिभका उल्लेख है किन्तु उसके खरूप और सामग्रीके विषयमें न्या यस्त्र मीन है। परन्तु न्या यस्त्र के टीकाकार जयन्त ने स्पष्टरूपसे उसे मानसप्रस्थक्ष सिद्ध किया है—

"अपि चानागतं श्रानमस्मदादेरपि कचित्। प्रमाणं प्रातिमं श्वो मे स्नाताऽऽगन्तेति दृश्यते॥ नानर्थजं न सन्दिग्धं न बाधविधुरीकृतम्। न बुष्टकारणं चेति प्रमाणसिद्सिष्यताम्॥……

प्रमाणं च सन् प्रत्यक्षमेय न प्रमाणान्तरम् । शब्दिक्षसारूप्यनिमित्तानपेक्षस्यात् । नतु प्रत्यक्षमपि मा भृद् इन्द्रियानपेक्षत्यात् । मैयम् । मनस एव तजेन्द्रियत्यात् । ..... शब्दाशुपायान्तरियती च जायमानमनवयं झानं मानसं प्रत्यक्षं भवति । ... न्यायमं ० वि० पृ० १०६–१०७ ।

वैशेषिक स्त्रमें आर्ष और सिद्धदर्शनका उद्घेख है। इन दोनों ज्ञानकी उत्पर्तिमें कणाद ने इन्द्रियको नहीं पर धर्मको कारणरूपसे बताया हैं। प्रशास पाद ने विद्यांके मेद गिनाते हुए आर्षको प्रसक्षसे स्तत्र रूपसे गिनाया है और उसकी व्याह्यांके समय आर्ष ज्ञानको ही प्रातिभ कहा है — "विद्यापि चतुर्विधा – प्रत्यक्षरीकिक सम्त्यार्थ छक्षणा।" प्रशस्त विद्यापि चतुर्विधा – प्रत्यक्षरीकिक सम्त्यार्थ छक्षणा।" प्रशस्त विद्यापि चतुर्विधा – प्रत्यक्षरीकिक सम्त्यार्थ छक्षणा।" प्रशस्त विद्यापि चतुर्विधा निविद्येष चतुर्विधा प्रमित्य प्रति धार्मिक प्रति विद्यापि चतुर्विधा प्रसित्य प्रति विद्यापि चतुर्विधा प्रति विद्यापि चतुर्विधा प्रति विद्यापि विद्यापि

<sup>1.</sup> सन्मति० टी० पृ० ५५३। २. "इन्द्रियादिशाद्यसामग्रीनिरपेशं हि मनोमाप्रसामग्रीममं अर्थतयाभावप्रकार्श ग्रानं प्रतिमेति प्रतिद्यम् "को मे आता आगन्ता" इतादिवत्" न्यायकु० पृ० ५९६। ३. प्रमेषक० पृ७ २५८। ४. न्यायस्० ३.२.३४। ५. "आपं सिद्धवर्षनं च अर्थेन्यः।" वैद्यो० ९.२.१३।

ब्यो म शिव ने इस प्रातिमहानको इन्द्रियज तथा अनिन्द्रियज नहीं होनेसे स्पष्ट ही प्रलक्ष-ब्यतिरिक्त माना है। तथा लिङ्ग और शब्द जन्य भी नहीं अत एव उसका समावेश अनुमान या शाब्दमें भी नहीं किन्तु इसे पृथक् ही प्रमाण मानना चाहिए ऐसा उसका मन्तव्य है — ब्यो॰ पृ॰ ६२२।

किन्तु शंकर मिश्र के उच्छेखानुसार वृत्तिकृत् ने आर्षका समावेश योगिप्रस्थक्षमें किया है। स्वयं शंकर मिश्र का कहना है कि जब उत्प्रेक्षासहकृत मनसे उसकी उत्पत्ति होती है तब उसका समावेश मानस प्रस्थक्षमें होता है। वह नियमदर्शनादि लिक्स जनित भी होता है ऐसा शंकर मिश्र का कथन है—वैशे० उप० ९.२.१३।

यो गस्त्र में प्रातिभक्कानको सर्वप्राहि बताया है "प्रातिभाद्धा सर्वस्" योग० ३.३३ । यो गभाष्य में इसके खामिरूपसे योगीका उद्घेख हैं। अत एव कहा जा सकता है कि उनके मतसे प्रातिभ योगिग्रसक्षान्तर्गत है।

अभय देव ने प्रातिभको आत्माकी विशेषयोग्यताके कारण उत्पन्न मान कर उसे विशद होनेसे प्रत्यक्षान्तर्गत ही माना है । तथा वह इन्द्रिय या अनिन्द्रिय निरपेक्ष है ऐसा मी कहा है – सन्मति० टी० पृ० ५५२ ।

काचार्य विचान नद ने 'उत्तरप्रतिपत्तिरूप प्रतिभाको श्रुतान्तर्गत माना है। और अभ्यासज प्रतिमाको प्रत्यभिज्ञाके अन्तर्गत किया है। प्रत्यभिज्ञा मतिज्ञानका मेद है किन्तु परोक्ष है प्रत्यक्ष नहीं – तस्वार्थको ० पृ० २४३।

मी मां स कों का कहना है कि प्रातिभन्नान लिङ्गाचाभासजन्य होनेसे अप्रमाण ही हे अत एव बह धर्मप्राहक हो ही नहीं सकता।—श्रोकवा० ४.३२। शास्त्रदी० पृ० १९।

पु० ७७. पं० ११. 'स्वमविज्ञानम्' शान्त्या चार्यके कथनानुसार अनन्त की तिं स्वप्न विज्ञानको मानसप्रत्यक्ष (प्रमाण) मानते हैं। अनन्त की तिं कृत किसी प्रन्थमें यह वात देखी नहीं गई अतः कहना कठिन है कि शान्त्या चार्यके कथनका आधार क्या है।

आचार्य जिनभद्र ने खप्तज्ञानकी जो चर्चा की है उसमें उन्होंने यह खीकार किया है कि वह मानसङ्गान है। इतना ही नहीं किन्तु कुछेक खप्तानुभवको सत्य मी माना है। और खप्त-शासको अनुसार होनेवाले अमुक खाप्तिक दर्शनसे फल भी मिलता है इस बातको भी खीकार किया है। किन्तु उनका कहना है कि गमनादिक शारीरिक किया और उसका फल जैसे खप्तमें देखे जाते हैं वैसे वस्तुतः होते नहीं हैं।—विशेषा० गा० २२४—२३४। जैनत० पृ० ३।

आचार्य विद्यानन्द तथा तदनुसारी प्रभाचन्द्र और वादी देवस् रिने यह स्पष्ट ही स्वीकार किया है कि स्वप्न सस्य और असल्य होते हैं। इनमेंसे सस्य स्वप्न साक्षात् या परंपरासे स्वपरन्यवसायक होते हैं। इससे स्पष्ट है कि स्वप्न मानस प्रत्यक्ष है। — प्रमाणप० पृ० ५८। न्यायकु० पृ० १६५। स्याद्वादर० पृ० १८६।

<sup>1.</sup> स्यायसूत्र - ५.२.२९ में अप्रतिभाका उक्षण है - ''उत्तरस्याप्रतिपत्तिरप्रतिभा'' उसीसे प्रतिभावः वह उक्षण फठित किया जान पडता है।

प्रशस्त पाद ने समका कक्षण इस प्रकार किया है—"उपरतेन्द्रियप्रामस्य प्रलीनमन-स्कस्येन्द्रियद्वारेणेय यदनुमयनं मानसं तत् समझानम्।"……प्रशस्त० पृ० ५४८ । प्रशस्त पाद ने भी समको मानसप्रत्मक्षमें ही गिना है किन्तु वह उनके मतमें अप्रमाण ही है क्योंकि उसका परिगणन उन्होंने अविद्यामें किया है—पृ० ५२० ।

के श व नि श्र के कथनानुसार सभी — खप्तकान अथथार्थ ही होते हैं और मानसप्रस्थक्ष नहीं किन्तु स्मृतिकप हैं। — "खप्ते तु सर्वमेष कानं स्मरणमयधार्थं च।" तर्कभाषा० पृ० ३०।

पूर ७७. पंर १२. 'स्वसंबेदन' मानसप्रस्वक्ष मात्र खसंवेदन ही है - शा न्या चा ये ने अपने इस मतकी पुष्टि करनेके लिये समृतिको अप्रमाण बतलाया या उसके पृथक प्रामाण्यका ही निरास किया । उद्देको संशयविशेष बता दिया, प्रत्यक्ष और अनुमानके फलमूत अवायका अन्तर्माव उन्हें दोनें कर दिया । प्रातिभ और खप्तज्ञानके प्रामाण्यका ही अखीकार कर दिया । तथा अन्तमें मन की पृथक् सत्ता न मानकर मानसज्ञान(जो सुस्तादि संवेदनरूप है)का निरास कर दिया । इस प्रकार अन्य आचार्योंको मानसप्रत्यक्षरूपसे जो जो ज्ञान स्वीकृत थे उन सभीका निरास करके शान्या चार्य ने खसंगत खसंवेदनको ही मानसप्रत्यक्ष माना । शा न्या चार्य की यह मान्यता अपूर्व है। इस विषयमें किसी जैन - जैने तर दाईनिककी संगति हो ऐसा अभी तक देखनेमें नहीं आया। ऐसी अपूर्व मान्यताको सिद्ध करनेके लिए उन्होंने जिन विषयोंने जैन दार्शनिकोंकी अधिकांश संगति थी उनका भी निरास किया। अन्यया वे बता सकते थे कि स्मृति प्रत्यक्ष नहीं किन्तु परोक्षज्ञान है। किन्तु सर्व जैनदार्शनिक संगत स्मृतिका पूचक प्रामाण्य निषद करके उन्होंने इस निषयमें नै या यि क और बौ द्वा दि दार्शनिकों का साथ दिया । ऐसा करके उन्होंने अपना नैयायिकत ही जाहीर करना चाहा हो तो कोई आव्यर्पकी बात नहीं । यही बात ऊहके विषयमें भी है । ऊह यदि ईहा अर्थमें लिया जाय तब 📭 जै ना चा यों को सर्वसंमतिसे प्रमाण ही है । वे संशय और ईझामें भेदका समर्थन करते हैं। इंहाको संशयविशेष नहीं कहते । ऊहका अर्थ यदि नै या यिक संगत तर्क लिया जाय तब भी बह संशय तो है ही नहीं । इन्द्रियज अवायको या अनुमानके अवयवभूत निगमनरूप अवायको प्रत्यक्ष या अनुमानमें अन्तर्भृत किया जा सकता है किन्तु मनोजन्य अवाय जो आगममें तथा अन्य जैनदार्शनिक प्रन्योंमें वार्णित है उसकी क्या गति होगी ! इस विषयमें शान्या चार्य सर्वया मीन हैं। दूसरोंने जैसा मन माना है वैसा न हो, किन्तु जै नों ने जैसा माना है तथा उन्होंने सपं जैसा खीकार किया है वैसे मनका तो अस्तित्व मानना ही चाहिए। अन्यथा सुखादिसंवेदनको किस झानमें उनके मतानुसार अन्तर्भृत किया जायगा? । सुखादिसंवेदन इन्हियप्रत्यक्ष तो है ही नहीं और शान्त्या चार्य के मतानुसार मानसप्रत्यक्षमें मात्र खसंवेदन है - ऐसी स्थितिमें सुखादिसंवेदन जिसे सभीने मानस माना है उसकी गति क्या होगी ! । प्रातिभकी चर्चामें उसके प्रामाण्यको सिर्फ मी मां सक नहीं मानते यह पूर्व टिप्पणमें कहा गया है। मी मां स क को सर्वश्च नहीं मानना है अत एव वह प्रातिभ जैसे झानोंको अप्रमाण कह सकता है किन्तु शान्या चार्थ जैसे जैना चार्य भी - अव्यक्तिचारि प्रातिमहानके प्रामाण्यका

<sup>🧎 &</sup>quot;विष्वेषु प्रसक्तकारं समज्ञानभुत्यवते ।" प्रशस्त० पृ० ५४८।

निरास करे यह आश्चर्यकी बात है । सभी जैन और नैया यिक-वैशेषिक आचार्योंने श्रव्यमिचारि होने पर उसका प्रामाण्य स्वीकृत किया ही है । उसे भी शाम्सा चार्य ने अप्रमाण कराजा कर मानसप्रस्थक्ष झानकी कोटिसे बहिर्भूत कर दिया । जैसा पहले कहा गया है अन्य जैन दार्शनिकोंने सप्रझानको भी अन्यभिचारि होने पर प्रमाण माना है । तह शाम्सा चार्य ने उसे अप्रमाण बतजाकर मानसप्रस्थक्षरे बहिर्भूत कर दिया । इस प्रकार सस्वेद-नको ही मानसप्रस्थक्ष सिद्ध करनेकी धूनमें शाम्सा चार्य ने अनेक प्रवेस्थापित मान्यताओंका उत्थापन किया है । यह कहाँ तक ठीक है इसका निर्णय विद्यान करें ।

समी हान खसंविदित होते हैं अत एव जै न दा र्श निकों का स्पष्ट मन्तस्य है कि ससंवेदन दनकी दृष्टिसे समी हान प्रत्यक्ष हैं। अर्थात् समी खसंवेदन चाहे प्रत्यक्षका हो या परोक्षका प्रत्यक्ष ही है। किन्तु सभी खसंवेदनों का समावेश मानसप्रत्यक्षमें — अनिन्द्रयप्रत्यक्षमें करना युक्तियुक्त प्रतीत नहीं होता। क्यों कि अतीन्द्रिय प्रत्यक्षका — पारमार्थिक प्रत्यक्षका खसंवेदन मानस कभी भी नहीं।

पूर्व ७७. पंत २१. 'उक्तम्' देखो, पूर्व ७६. पंत २६।

पृ० ७७. पं० २५. 'पश्चिमिः' इस कारिकाका पूर्वार्ध प्रमाणवा० २.१३६ वीं कारि-काका उत्तरार्ध है। टीकाके अनुसार 'भाष्यध्यवहितेष या' ऐसा पाठ वहाँ होनाः चाहिए। यह अञ्चादि 'च' और 'व' के लेखनसाइइयके कारण हुई है।

भ्यास्या - ''लङ्कान्तकान्तावदनप्रतिविश्वस्य सहकारसुगिष्धनः शीतस्य समस्रपरीप-गीतस्य सातुनो मधुनः सार्वगुणानुभवकाले प्रसरत्संकल्पजन्मनां यूगां या मतिः पश्च-मिरिन्द्रियबुक्षिभिष्यवधानेषि त्यत्पक्षेऽव्यवदितेष समकालेष भाति।'' मनी० २.१३६ ।

पृ० ७७. पं० २६. '[ प्रमा" ]' यह कोष्ठक रद करना चाहिए।

पु० ७८. पं० २. 'अक्रमम्' सर्वेह के झान-दर्शन-उपयोगकी क्रमिकता, अक्रमिकता और एकता के विषयमें जै न दार्शनिकोंकी विप्रतिपत्तिके इतिहासके जिहासुर्वोको हा न दि खु भ करण की प्रस्तायना देखना चाहिए।

पृ० ७८. पं० १६. 'एकांशेन' अक छंक ने इन्द्रियज ज्ञानको स्पष्ट होते हुए सी— प्रादेशिक प्रत्यक्ष कहा है उसी अर्थमें शान्त्याचा ये ने प्रस्तुतमें इन्द्रियज ज्ञानको एकांश-व्यवसायक कहा है – रूपी० स्व० ६१ । "यहेशतोऽर्थवानं तदिन्द्रियाण्यसमुख्यते ॥" न्यायवि० ४ ।

पृ० ७८. पं० २६. 'बाह्याथीभावात' विद्यानवादी वी दों ने बाह्यार्थके अभावको सिद्ध किया है। इस विषयकी चर्चकि लिये देखो, प्रमाणवा० २.३२० से। तस्वसं० का० १९६७। श्लोकवा० निरा०। बृहती। न्यायमं० वि० पृ० ५६६। अष्टस० पृ० २४२। सन्मति० टैा० पृ० २४९। न्यायकु० पृ० १९९। स्याद्धादर० पृ० १४९।

पृ० ७२. पं० ३. 'उपलक्षिः' देखो, ''उपक्रम्मः सत्तोष्यते'' प्रमाणवाः अतं० मु० पृ० ९५ । सन्मति० ठी० पृ० २८७ ।

पृ. ७९. पं० २२. 'प्रकाशायोगात्' तुल्ना — "अद्यस्त्वात्, जवस्य प्रकाशायोगाच १त्यपि वदतः सौगतस्य न वक्षत्रवक्षता समुप्रजायते तथा हि – असावजेवं वर्षः समर्थः — न्याः ३२ कर्ष प्रस्तु न सातः प्रकाशाते, विशानपत्, जन्नवशानिप्रसंगात्। नावि परतः प्रकाशकानं क्रीकश्चवादिव्यतिरिकस्य विशानस्यासंबेदनेन असत्त्वात्।" सन्मति । टी० पृ० ८१ ।

इ० ८०. पं० ६. 'सद्दोपलम्मनियमा' तुलना -- "सद्दोपलम्मनियमादमेदो सीक-सब्दियोः।" ज्ञदूत - स्याद्वादर० पृ० १४९ | "सकृत् संवेधमानस्य नियमेन विया सद्द। विषयस्य ततोऽन्यस्य केमाकारेण सिक्धति॥" प्रमाणवा० २.३८८ । तत्वसं० वा० २०६०-६१ |

निराकरणके लिये देखो० तस्त्रोक पृ० १०२ । भामती २.२.२८ । अष्टसक पृव २४२ । स्थायकुर पृ० १२२ ।

पूर् ८०, पं० ८. 'निरालम्बन्।' तुकना —"सत पत सर्वे प्रस्यपा शतास्त्रवनाः अस्परवात् सप्तप्रस्थयवदिति।" प्रमाणवा० अर्ह्न० मु० पूर्व २२ ।

इ० ८०. पं० २४. 'सविकल्पकसिद्धी' देखो, पूर्व ८१. पं० १६. से ।

प्र० ८०. पं० ३१. 'निरस्तम्' देखो प्र० ३४. पं० १६।

प्र०८१. पं॰ १. 'सामान्यम्' भारतीय दार्शनिक्तेंमें सामान्यके विषयमें निम्नलिखित पक्ष हैं --

- (१) बौ द्वी का अवस्तुरूपसामान्यवाद।
- (२) वे शे विकादिका भिनसामान्यवाद ।
- (३) सांख्यादिका अभिनसामान्यवाद ।
- (४) मी मां स कों का भिन्नामिनसामान्यवाद।
- (५) जै नों का अनेकान्तात्मक सामान्यवाद ।

सामान्यके विषयमें चार्वा क की क्या राय है इसका निर्णय करना कठिन है। कार्वा कों का एक मात्र उपछ्क प्रन्य त को पाद्र विसं ह है। उसमें प्रसंगसे मिन्न, अभिन और भिन्नामिन इन तीनों पशोंको लेकर सामान्यका खण्डन किया गया है । इससे यह फलित होता है कि किन दार्शनिकोंने सामान्य को वस्तु सत् माना है उन समीका खण्डन करना प्रम्थकारको उक्त प्रसंगमें अभीछ है। वस्तुतः बात यह है कि बौद्ध दछीछोंका आश्रय लेकर प्रम्थकारने वस्तु सत् सामान्यका खण्डन किया है। और अन्यत्र बौद्ध प्रसक्षणकाणपरीक्षाप्रसंगमें सामान्यको काल्य-निक सिद्ध करनेके लिये प्रदत्त सभी बौद्ध युक्तियों का मी मिरास किया है । इस प्रकार किसीकी दछीछें ठीक नहीं है – यही दिखाकर प्रन्थकारने अपने वक्तव्य त को पाद्र व को पुष्ट किया है। उनका भ्येय किसी वस्तुका निरूपण नहीं किन्तु किसी स्थिर मान्यताका खण्डन ही है। अत एव का वाँ क संगत सामान्य कैसा है इस विषयमें मौनाश्रयण ही अच्छा है।

क्षम्य समी दार्शनिक सामान्यके प्रतिभासको तो खीकार करते हैं। अत एव उस प्रति-भासके किसी न किसी प्रकारके निमित्त — सामान्यके बारेमें तो कोई विवाद नहीं। किन्तु उस निमित्तमूत सामान्यका खरूप क्या हो इसी विषयमें दार्शनिकोंमें विवाद हैं।

१. यह बार्य दिमागका हो सकता है। क्योंकि कमकशी कते इसे शावाबीय प्रवोग कहा हैतरवर्षण पूर्व ५६७। २. तस्वोव पूर्व छ। १. तस्योव पूर्व छ६। १. 'सामार्थ तब दिन्हाक्रोनकृष्टिक-कान्य । क्रोनितं क क्रिकिस्सामार्थं शब्दकोश्वस्य । सर्व प्रवेश्वसीयेवस्थितोत्रोत्रेश्व सामित्रकृष्टिक-कान्य । क्रीनितं क क्रिकिस्सामार्थं शब्दकोश्वस्य । सर्व प्रवेश्वसीयेवस्थितोत्रोत्रेश्व सामित्रकृष्टिक-कान्य । क्रीनितं क क्रिकिस्सामार्थं शब्दकोश्वस्य । सर्व प्रवेश्वसीयेवस्थितोत्रोत्रेश्व

सामान्यके खरूपके विषयमें विचार करें इसके पहले वह बता देना आवश्यक है कि बस्तुतः देखा जाय तो सामान्यके बारेमें दो ही पक्ष हैं — एक पक्ष है सामान्यको वस्तुसत् मानने बार्जेका जिसमें उपर्युक्त बादा ति रिक्त समी पक्षोंका समावेश है। और दूसरा पक्ष है सामान्यको काक्पनिक माननेवाले बादोंका। अब हम पांचों पक्षोंका जनशः विचार करें —

(१) बोद्धींका अवस्तुरूपसामान्यवाद ।

अन्यत्र इस कह आये हैं कि बी हों के मतसे दो प्रमाण हैं और विषय नी दो हैं। प्रमाध सकक्षणरूप वस्तुका प्रहण करता है और अनुमान सामान्यरूप अवस्तुका। वहीं इसके सकक्षण और सामान्यमें क्या भेद हैं यह दिखाया है—देखो, पृ० २१०—२१५।

धर्म की ति ने सामान्यको बस्तुसत् माननेवार्लोका विस्तारसे खण्डन प्रमाण वार्तिक तथा उसकी स्वोपङ्क टीकार्ने किया है — प्रमाणवा० स्वो० ए० १०७–१४१।

समी वास्तवसामान्यवादी दार्शनिकोंके विरुद्ध वो द्ध दार्शनिकोंका कहना है कि सामान्य वस्तुसर् महीं । सामान्यप्रतीतिका विषय बाह्य सामान्य नहीं क्येंकि बाह्य वस्तुर्थ तो अवन्त विश्व हो । अव एव सामान्यप्रस्थय निर्विषय है । अथवा यों कहना पाहिए कि किविषत सामान्यविषयक हैं । परस्परञ्यावृत्त ऐसे पदार्थोंसे ही एकाकारपरामिशनी शुद्ध बस्पन होती है जो कि पदार्थोंके परस्परञ्यावृत्त सरूपका सेवरण कर देती है अत एव उनमें अवेदका मितमास होने कमता है । वस्तुतः पदार्थोंमें अमेद नहीं किन्तु मेद ही है । एकाकारपरामिश होनेका कारण किजातीयञ्चावृत्ति है —

"यकार्षप्रतिभासिन्या भाषानाभित्य मेवतः । परक्षपं सक्षपेण यया संवित्यते भिया ॥ ६७ ॥ तया संशुतनानात्याः संयुत्या मेदिनः सर्यं । अमेदिन इषाभाग्ति भेदा क्षपेण केनचित् ॥ ६८ ॥ तस्या अभित्रायषदात् सामान्यं सद् प्रकीर्तितम् । तद्यत् परमार्थेन यथा संकल्पितं तया ॥ ६९ ॥" प्रमाणवा ० ३ ॥

असम्त म्याइत ऐसे पदार्थीमें एकाकारप्रस्थय क्यों होता है इस प्रश्नका उत्तर धर्म की सिंशे दिया है कि —

> "तसाब् यतो यतोऽर्थानां स्वावृत्तिस्तिश्चन्धनाः । जातिभेदाः प्रकल्प्यन्ते तक्षिशेषाचगाहिनः ॥" प्रमाणवा० २,५० ।

एक ही गोको अगोब्यावृत्त होनेसे गो कहा जाता है, अपशुज्यावृत्त होनेसे पशु कहा जाता है, अद्रश्यक्यावृत्त होनेसे द्रव्य कहा जाता है. और असद्भावृत्त होनेसे सत् कहा जाता है। इस प्रकार व्यावृत्तिक मेदसे जातिमेदकी करूपना की जाती है। जितनी परकतुरें हों उतनी व्यावृत्तियाँ उस वस्तुमें करिपत की जा सकतीं हैं। अत एव सामान्य हुदि का विषय वस्तुसत् सामान्य नहीं। किन्तु अन्यापोह ही मानना चाहिए।।

१. "वारमार्थिकस गोलस निवेषः क्रियंते न धु कश्चितस्ति।" क्र्णं० पृ० १११। "तदासानमैब पंचननी हृदिः सामान्यविषया प्रतिमासते" प्रमाणधा० स्त्रां० क्रुणं० पृ० ११७। १. तंकाद् पृक्तः भावक वादिः वरक्षाणि सावसः ध्यावत्त्वः तद्येशया।" प्रमाणधा० स्त्रो० पृ० ११९। १. "तेनान्यापेहविषयाः प्रोक्तः सामान्यगोत्तरः ॥ १६१ ॥ सन्दास वृद्धवेष वस्तुन्वेदामंत्रभवाद्।" प्रमाणवा० १।

#### (२) वैशेषिकादिका भिक्तसामान्यवाद ।

वे शे विकों ने सामान्यको खतब पदार्थ माना है। सत्ता सामान्य एक होकर मी अनेकहरित हैं। कणा द ने उसे द्रव्य गुण और कमेंसे अर्थान्तर सिद्ध करनेका मी प्रयत्न किया हैं। प्रश्न सापा द का कहना है कि क्योंकि वह द्रव्यादिसे अर्थान्तर है अत एवं वह विद्या हैं। यदि द्रव्यादिसे अभिन्न माना जाय तो उसके नाशके साथ सामान्य मी नष्ट हो जाय। और क्षांतिरिक्त द्रव्यादिमें अनुकृति प्रस्य न हो। प्रश्न स्ता पाद ने उसे सर्वव्यापक नहीं किन्तु खिनयसर्वगत माना हैं। सामान्य दो प्रकारका है सत्ता पर सामान्य है और द्रव्याविद अपर सामान्य है। पर सामान्य अमुकृतिका ही हेतु होता है अत एवं वह सामान्य ही कहा जाता है किन्तु द्रव्यावादि अनुकृतिके अतिरिक्त ज्यावृत्तिका मी हेतु होता है अत एवं सामान्य की तरह विशेष मी कहा जाता है। अर्थात् उसे सामान्य-विशेष मी कहते हैं।

मै था यि कों ने मी सामान्यका खरूप वैसा ही माना है । यश्वपि वा तिंक का र ने सामान्यको ये हो वि कों की तरह खिवयसवेंगत माना है किन्तु न्या य मं ज री कार ज य न्त ने उसे सर्व-सर्वमत ही माना है। क्योंकि एक और अनेकवृत्ति सामान्य यदि व्यापक न माना जाय तब अर्थात् फलित होगा कि वह एक नहीं हो सकता क्योंकि उसके अंश तो हैं नहीं जो अंशतः प्रस्थेक व्यक्तिमें रहे। ज य न्त ने प्रतितिका शरण लेकर कह दिया कि वह व्यापक है। अन्तरालमें अनुपल्विका कारण व्यक्तिका अभाव है। व्यक्ति ही जातिक्यंजक है अत एव उसके अभावमें अन्तरालमें जातिकी अभिव्यक्ति नहीं होती ।

सामान्यको बस्तुसत् माननेवार्लोका कहना है कि सामान्यप्रक्रयका विषय सामान्य उसी प्रकार वस्तुसत् है जैसे ज्यावृत्तिप्रक्षयका विषय विशेष । यदि विशेषकी सत्ता प्रतीतिके बळसे सिद्ध है तो सामान्यकी सत्ता भी प्रतीतिके बळसे ही सिद्ध है । किसी बस्तुका दर्शन करते समय उसे सजातीयों से साम अनुगतरूपसे तया सजातीय और विज्ञातीयों से ज्यावृत्तरूपसे यदि देखा न जाय तो उसके ज्यक्तित्वका ठीक ठीक निर्णय नहीं हो सकता। किसी वस्तुका निर्णातकान 'वह यह नहीं है' ऐसे ज्यावृत्ति मात्रके क्षामसे हो नहीं सकता किन्तु उसमें अनुगत—विधानात्मक प्रस्तय 'वह घट है' इत्यादि मी—आवश्यक है। जब हम उसे घटलेन जानते हैं तब हम उसकी पटादिसे सिर्फ ज्यावृत्ति — विशेषका ही क्षान करते हैं यह बात नहीं किन्तु उसकी अन्य घटोंसे सजातीयता मी जानते हैं। ऐसी दशामें व्यावृत्ति — सळकाण — विशेषको ही वस्तुसत् मानना और अनुवृत्तिसामान्यको काल्पनिक मानना यह युक्तिसंगत नहीं ।

प्राभा करों ने भी प्रतीतिका शरण लेकर जातिका अस्तित्व खीकृत किया है । प्राभा करों ने ने या वि कों के समान ही जातिको व्यक्तिसे भिन्न, निल्म और एक माना है । एकाकार-परामर्शके कारण जातिका निर्णय होता है इस बातको भी खीकार किया है । किन्तु कुछ बातोंमें अपना मतमेद भी प्रकट किया है । शालिक ना यका कहना है कि द्रव्य, गुण और कर्ममें सल्लस्यकी अनुवृक्ति तद्गत सत्तानामक महासामान्यके कारण नहीं किन्तु सामान्य, विशेष और समवाय की तरह खरूपसत्तोगिधिक ही है ।

इस मतमेदका कारण यह माछ्म होता है कि प्राभा करों ने जातिको भा हों की तरह आकाररूप माना है। और द्रव्य, गुण तथा कर्मका कोई समानाकार है ही नहीं जिससे कि उनमें एक महासामान्य रूप सत्ता जाति मानी जाये।

इसी प्रकार उसने शब्दगत शब्दत्व जातिका भी निषेध किया है। उसका कहना है कि सब ककारमें कत्व जाति और गकारमें गत्व जाति समानाकारके कारण हो सकती है किन्तु ककार और गकारमें कोई आकारसाम्य नहीं जिससे शब्दत्व जाति पृथम् मानी जाय"।

इतना ही नहीं किन्तु उसने ब्राह्मणश्वादि जातिका मी निषेध किया है। ने या यि कों ने तथा मा हों ने ब्राह्मणत्व जातिको सिद्ध करनेके लिये प्रयत्न किया था। जातिवादके विरोधी बी दों ने ब्राह्मणत्व जातिका खण्डन किया है। जै नों ने मी अपने प्रन्थोंमें जातिवादका प्रवल विरोध किया है। शा लिक ना थ ने बाह्मणोंके अधिकारविरोधकी तो रक्षा की किन्तु ब्राह्मण विरोध किया है। शा लिक ना थ ने बाह्मणत्व जातिको न मानकर लोकप्रसिद्ध ब्राह्मण वंशोंको ब्राह्मण माना। और उन वंशोंमें होनेवालेको ब्राह्मण कहा जाय ऐसा स्पष्टीकरण करके कह दिया कि सन्ततिबिरोधप्रभवल ही ब्राह्मणशब्दकी प्रवृत्तिमें उपाधि है। वौ द्धा दि की दिलों के बाह्मण जातिवादको हिए या वह शा लिक ना थ को इह न था। इस लिए उसने दार्शनिक हिएसे ब्राह्मण जातिवादको निवेध करके मी लोकिक दिएसे ब्राह्मणोंके अधिकारोंकी रक्षा करके ब्राह्मणोंके जातिवादको पृष्ट ही किया। और इस प्रकार जातिवादके निरासके पीछे जातिवाद निरासकी जो बौ दा दि की भावना रही उसे शालिकनाथ अपना न सका।

शालिक नाथ ने एक ही वर्तिमें जनशः होनेवाली ज्वालाओं में ज्वालाख सामान्यका मी निरास किया है। उसका कहना है कि एकाकारप्रख्य यदि सामान्यको बिना माने घट न

<sup>1. &</sup>quot;संविदेव हि भगवती विषयसवायमी कारणयं।" प्रकरणपं० पृ० २२। र. तकात सक्यसत्तोपाधिक एव सच्छन्तो न पुनरेक बाकारः सत्ता नाम ब्रव्यगुणकर्मणास्। अपि च कार्यपीयामां जाति
समवायविद्योषेतु सक्यस्तांपाधिक एव सच्छन्दा इत्तन्तुपगमः।" प्रकरणपं० पृ० २९। ३. "न च
नानाजातीचेतु ब्रव्येतु सर्वपमहीच्यादितु गुणेतु गम्भरसादितु समानाकारातुमयो भवति केवळं तु सस्तविदि
बन्दमावसेव प्रयुक्यते।" नवही पृ० २८। ४. "म हि ककारणकारयोरेकाकारमतुगतं परायस्त्रमती
भनीचा समुभ्मिवति।" सही पृ० ३०। ५. न्यायमं० पृ० ४२२। ६. न्योकचा० चन० २५२९। तक्यवा० १.२.२। ७. धम्मपद गा० ३९३,३९६। कर्ष० पृ० ६१८। प्रमाणवा० वळं०
कि० पृ० ६२। तरससं० का० ३५७५ से। ८. उत्त० २५-३३। सन्मति० ठी० पृ० ६९७।
नवायकु० पृ० ७६७। स्याद्याद्य० पृ० ९५८। ९. "व्रवक्षः प्रतिविद्यायां वाती व्यत्मवद्य किम्।"
तरस्वयं० का० ३५७५।

सके तभी जातिको मानना चाहिए । प्रस्तुतमें मेदाप्रहणस्य अम माननेसे काम चल जाता है बत एवं व्यालाख सामान्यकी कल्पना अनावश्यक है – प्रकरणपं० पृ० ३१ ।

### (३) सांरूयादिका अभिन्नसामान्यवाद ।

सं ह्यों ने जड जगत्को प्रकृतिका परिणाम माना है। प्रपञ्चविद्धारमें प्रकृति अनुस्यूत है। अत एव वह सां ह्यों के मतसे सामान्य है। "सांक्येस्तु "क्षेगुण्य रूपस्य सामान्यस्य म्बुपन्यमात्"। न्यायप्र० पं० पृ० के । किन्तु ने या यि क और वै शे वि कों के समान प्रकृति — सामान्यको एक, निस्म, व्यापक और अनुस्यूत मानते हुए मी उन्होंने उसे अपने परिणामरूप व्यक्तिओं से असनत मिस नहीं माना है। ने या यि कों के मतमें भिन्न भिन्न व्यक्तियों सामान्यका कार्य नहीं, आश्चय हैं। जब कि सां ह्यों के मतसे जो मी पुरुष व्यतिरिक्त दिखता है वह सब प्रकृतिका कार्य — आविभीव — परिणाम है। ने या यि कों के समान सां ह्यों ने कार्यकारणका असनत मेद न मान कर असन्त अमेद माना है। अत एव सां ह्यों के मतसे कार्य — व्यक्ति-परिणाम — विकारका कार्य — प्रकृति — सामान्यसे अमेद ही है'।

वेदान्त के अनुसार गुण, कर्म, सामान्य, विशेष और समवाय ये द्रव्यात्मक है हैं। तद्युसार एक वस ही पदार्थ है अत एवं वही सामान्यरूप है जब कि नै या यि क संमत घटलादि निक जाति द्रव्यसे असन्त भिन मानी जाती है। उसकी सिख वे अनुमानसे करते हैं। वेदा न्त परि मा पा में कहा गया है कि — "घटोऽयमित्यादि प्रत्यक्षं हि घटत्यादिसद्भावे मानं न हु स्थ आतित्वेदि। जातित्वकपचाध्याप्रसिद्धी सत्साधकानुमानस्याप्यनवकाशात्।" वृ० ६०।

्शब्दांद्वेतनादी म र्तृहरिके मतसे भी शब्दत्रहा सामान्य कहा जायगा क्योंकि सारा प्रपन्न शब्दत्रहासे ही होता है। समीमें शब्द अनुस्मृत हैं — वाक्यप० १.१।

#### (४) मीमांसकोंका मिलामिलसामान्यवाद ।

भाह भी मां सकों ने जाति और व्यक्ति का मेदामेद माना हैं। जयन्त ने यह ठीक ही आहेप किया है कि बौ हों के इतिकिक्ष्य आदि आहेपोंसे उरकर ही भी मां सकों ने जाति और व्यक्तिका मेदामेद माना हैं। परम्तु जयम्त के आहेपका यदि यह भी अर्थ लिया जाय कि बौ हों के आहेपोंसे उरने की कोई बात नहीं। उन आहेपोंसे सम्पर्क निकट नहीं पहुंचा जा सकता—तब तो यह एक भारी अम होगा। उन आहेपोंसे बचकर सामाम्यकी जटिल समस्याको कैसे हुल्हाना इसी विचारमेंसे मी मां सकों ने जाति और व्यक्तिमें मेदामेद माना

१. ''अध्यतिहर्त्तः सांक्यवृत्तेनेन'' कर्षे० ए० १९४, २२३। २. शां० मझ० १.२१७।
इ. ''वेशस्यवादिना च सामान्यमेव विषयो हृषोः आत्माद्वेतत्रया सर्वेत्त पृष्टवाद'' न्यायदि० शिकादि० प्र० परि०। न्यायप्र० दिप्यची पृ० ८४। ४. ''अनुनिदेक्कपत्वाद् वीचीइहुवृक्तेनवद् । वाचः सारम्वक्रमे सन्द्रमहोष्काद्वय्' स्वाह्यद्रर० पृ० ९१ में उद्भृतः। ५. ''वसाद् प्रमाणवकेन जिलाधिक्रसमेव पुष्टम् ।'' शास्त्रद्रिः पृ० १००। ६. ''वृतस्त क्ष्मिक्रक्यादिस्यो विस्यतेवास्यु-प्रारं सन्त्रमवतः इति सिक्क्यादिस्यो विस्यतेवास्यु-प्रारं सन्त्रमवतः इति सिक्क्यः।' न्यायमं० वि० पृ० ३१९।

है। क्योंकि जयन्त की तरह ऐकान्तिक मेदबाद मानने पर बौद्धकृत आक्षेपोंसे क्यना संस्थ ही नहीं।

स्तयं ज यं त ने उन आक्षेपोंका जो जवाब दिया है उसमें उसने तर्कसे काम न लेकर केवल अपनी मान्यतासे येन केन प्रकारेण चिपके रहनेका है। प्रयक्ष किया है। किसी मी तटस्य व्यक्तिको ज यन्त कृत समाधानसे संतोष हो। नहीं सकता । अत रव बौ हों के आक्षेपोंसे दर कर ही सही पर यदि मी मां सकों ने सामान्यके बारेमें नै या यि कों के विरुद्ध कुछ नवा मार्ग किया है तो उसमें सब्यके निकट पहुंचनेका प्रयक्त ही है ऐसा समझना चाहिए।

कुमारि छ ने वस्तुको ही सामान्यिकशेषात्मक माना है। उसका कहना है कि सामान्यको छोड विशेषका, और विशेषको छोड सामान्यका सद्भाव नहीं हो सकता । अत एव वस्तुको सामान्यिकशेष उभयात्मक ही मानना चाहिए। उसे वे दान्तिकी तरह मात्र सामान्यक्षप या बौदों की तरह मात्र विशेषक्षप नहीं माना जा सकता। और न नै या विकों तथा वे दे विकों की तरह सामान्य और विशेषको असन्त भिन्न ही माना जा सकता है। ऐसा माननेका मुक्ष कारण यही है कि हमें जब वस्तुविषयक बुद्धि होती है तब वह बुद्धि व्याहृत्ति और अनुगमान्यक होती है। यदि वस्तु व्याहृत्यनुगमात्मक न होती तो तजन्य वैसी बुद्धि मी नहीं होती। अत एव वस्तुको सामान्यविशेषात्मक ही मानना चाहिए।

जब वस्तुसे सामान्य और विशेषका अभेद हो गया तब नै या यि को के समान मी मां स क सामान्य और विशेषका परस्परमें आखन्तिक नेद मान नहीं सकते । अत एव कु मा रि छ ने सामान्य और विशेषमें आखन्तिक भेद का निराकरण किया है । उसके मतमें सामान्य विशेषा-लक है और विशेष सामान्यात्मक है क्योंकि निर्विशेष सामान्य और निःसामान्य विशेषका जक सद्भाव ही नहीं तब अर्थाद् ही फलित हो जाता है कि सामान्य और विशेषका आखन्तिक मेर नहीं हैं।

जैसे जयं तने आकाशको समान सामान्यको ज्यापक सिस किया है उसी प्रकार कु मारि छ में भी उस मतका विकल्पसे समर्थन तो किया है किन्तु उसने अपना मत यही स्थिर किया है कि उसे रिग्डमत मानना चाहिए, ज्यापक नहीं । प्रायः यह देखा गया है कि दार्शनिक चर्चाके समय कु मारि छ वेदप्रामाण्यमें अवाधक ऐसे परस्पर विरोधी मतोंका सीकार करता है । क्योंकि उसका मुख्य उदेश है वेदप्रामाण्यकी रक्षा । अन्य चर्चा तो प्रासंगिक है । अत इक ऐसी प्रासंगिक चर्चाके समय कु मारि छ परस्पर विरोधी मन्तव्योंका सीकार और समर्थन कर लेता है, जब कि विरोधी दोनो मन्तव्योंमें तर्कका सहारा हो । यही कारण है कि प्रस्तुतने उसने सामान्यको ज्यापक और अव्यापक माना ।

<sup>1.</sup> न्यायमं विश् पूर्व १११ । २. निर्वितेषं न सामान्यं मनेष्यमित्रकाक्ष्यः । सामान्यं स्वातान्यः । सामान्यं स्वतान्यः । स्वतान्

कुमारि छ ने पिण्डसे जातिका तादाल्य माना है अत एव अर्थात् ही उसके मतमें नैया विक — वैशेषि कों के समान सामान्यका ऐकान्तिक एकरव नहीं किन्तु वह एक और अनेकरूप है। एक ही वस्तुकी एकता और अनेकतामें दृष्टिमेदसे विचार किया जाय तो कोई विरोध नहीं ऐसा कुमारि छ का मन्तव्य है। और सामान्य तथा विशेषमें मेदामेद मानने पर भी कोई विरोध नहीं यह भी कुमारि छ ने माना है।

गोल जाति खरूपसे तो एक ही है किन्तु शाबलेयात्मक गोत्वसे बाहुलेयात्मक गोत्वका मेद है। इस प्रकार जातिमें एकता खरूपकृत है और अनेकता व्यक्तिमेदकृत है। इसी प्रकार विशेषोंमें भी एकता और अनेकता निविरोध सिद्ध हो सकती है। व्यक्ति व्यक्त्यन्तरसे खरूपसे मिन है किन्तु जालपेक्षया अभिन्न ही हैं। इस प्रकार अपेक्षामेदसे विचार किया जाय तो विरोधको अवकाश नहीं रहता ऐसा कुमारि लका मन्तव्य है।

बस्तु उमयात्मक होते हुए भी कभी सामान्य गौण हो जाता है और विशेषका प्रतिभास होता है, कभी विशेष गौण हो जाता है और सामान्यका प्रतिमास होता है। किन्तु जब वस्तुका युगपद् प्रतिभास होता है तब न तो मेदबुद्धि ही होती है और न अमेदबुद्धि ही किन्तु अखण्ड का मान होता है। यह अवस्था निर्विकल्पज्ञानके समय होती है। ऐसी अवस्थामें वह वस्तु शब्दागोचर होती है। इससे हम इस नतीजे पर पहुंचते हैं कि वस्तु न तो केवल सामान्य-रूप है और न केवल विशेषक्प किन्तु शबल हैं।

जाति और व्यक्तिका जब मेदामेद है तब अर्थात् ही फलित होता है कि जाति को वैशे विकों की तरह मी मां सक एकान्त निल्म नहीं मान सकते। पार्थ सारिय का कहना है कि जाति निल्म भी है और अनिल्म भी। जाति जातिरूपसे निल्म है और व्यक्तिरूपसे अनिल्म है। सिर्फ जाति ही निल्मानिस्म हो सो बात नहीं। व्यक्ति भी जातिरूपसे निल्म है और व्यक्तिरूपसे अनिल्म है। सिर्फ जाति ही निल्मानिस्म हो सो बात नहीं। व्यक्ति भी जातिरूपसे निल्म है और व्यक्तिपसे अनिस्म है।

नै या पि कों के समान जाति प्रत्यक्षप्राह्म है ऐसा कुमारिलने माना है ।

आ भा करों की जातिविषयक मान्यता और कुमारि छ की तदिषयक मान्यतामें अल्पधिक अन्तर है। प्राभा करों की मान्यता नै या यि कों के सिनकट है जब कि भा हों की मान्यता अनेकान्तवादसे रंगी हुई है। मूछतः भी मां साद र्शन का विषय तत्त्वज्ञान नहीं। किन्तु कर्मकाण्डोपयोगि वेदमज्ञोंके विनियोगका विचार करना है। अत्रएव भी मां स क टीकाकारोंके सामने वे शे कि कथा सां ख्यों के समान कोई तत्त्वविषयक सुनिश्चित परंपरा नहीं। यही कारण है कि तत्त्वविषयक सुनिश्चित परंपरा नहीं। यही कारण है कि तत्त्वविषयक सुनिश्चित परंपरा नहीं। जिसको जिस

<sup>1. &</sup>quot;क्यात् सामादिमस्येव गोर्थं गमात् वदास्मकम् । वादास्ममस्य कथावेत् सभावदिति गम्मवास् ॥" यद्दी ४७ । २. "विरोधसावदेकान्ताद्वस्तुमस्य म शुज्यते । सामान्यावस्तादे विहोषे वैक्षेत्रिकाः ॥ सामान्यावस्तादे विहोषे वैक्षेत्रिकाः ॥ सामान्यावन्यद्वित्यं विहोषाः । क्षेत्रिकाः ॥ सामान्यावन्यद्वित्यं विहोषाः । क्षेत्रिकाः ॥ स्वास्त्रिकाः । व्यक्तिस्वाभ्युपेतस्यं विहोषेत्यं च वातितः । व्यक्तिस्वाभ्युपेतस्यं विहोषेत्यं च वातितः । व्यक्ति ५४-५७ । ३. "वृक्षाकेऽप्याकृतेर्वद्वस्यं व्यवस्यपेक्षया ॥ बहुत्ये श्वः व्यवस्थित्या । वृक्षानेकाभिधाने च सम्बाः सियतस्यत्यः ॥" वही वम् ० ८५,८६ । ॥. महोष्ट्रावा व्यक्ति ५९-६३ । ५. द्वास्त्रादी० पू० १०१ । ६. महोक्षया० वस् ० २५ ।

विध्यमें जो परंपरा अच्छी प्रतीत हुई उसने अपनी दृष्टिसे उसका समर्थन किया । इस विधारके प्रकाशमें यदि इन कुमारि छ का उपर्युक्त जातिविष्यक मत देखें तो कहना होगा कि कुमारि छ के ऊपर अनेकान्तवादी जै नों की गहरी छाप है। इसके विपरीत यह कहना कि जै नों ने अपना अ ने का न्त बाद कुमारि छ से सीखा यह एक अम होगा। कुमारि छ के पहले मी जै मों में अनेकान्तवाद प्रसिद्ध ही रहा। इसका उदाहरण सन्मतित के और नय च के है। सन्मतित के निश्चित ही कुमारि छ से खो कहति है। तथा नय च क और उसकी टीका मी। क्योंकि उनमें कुमारि छ के खो कवा ति कका कोई उक्केख नहीं।

कुमारि छ जै नों के समान अनेकान्तवादको ही पकड कर बैठे नही रहता । यही कारण है कि उसने जातिका अनेकान्तवादी समर्थन करके मी वै शे वि को की दलीकोंको लेकर जातिके वै शे वि क संमत खरूपकी संगति विठानेका प्रयक्त किया है। इस परसे स्पष्ट है कि कुमारि छ बस्तुतः अनेकान्तवादी नहीं पर उसे वह पसंद जरूर है।

कुमारि छ का तो कहना है कि मी मां सा शाक्षमें खामिमत पदार्थोंकी स्थापना करके कोई नया तत्त्वदर्शन स्थिर करना इष्ट नहीं किन्तु छोकप्रसिद्ध पदार्थोंको लेकर ही मी मां सा शाक्ष अपना न्यवहार चछा लेता है। अत एव जाति और पंक्तिमें छोकको मेद दिखता है तो हमने मेद बताया है। यदि मेद बाधित मी हो तो मी इसमें हमें कोई आपित नहीं। इससे मी स्पष्ट है कि कुमारि छ ने जातिका जो अनेकान्तवादी वर्णन किया है वह जै नों से उधार लिया है। पदार्थवर्णनमें उसका खास कोई ध्रुवमत नहीं।

#### (५) जैनोंका अनेकान्तात्मक सामान्यवाद ।

जैन मतानुसार सामान्य दो प्रकारका है। तिर्यग्सामान्य और जर्ध्वतासामान्य। देशिक विस्तारमें समानताकी बुद्धिका कारण तिर्यग्सामान्य है जब कि कालिक विस्तारमें समानताकी बुद्धिका कारण जर्ध्वतासामान्य है। सामान्य सहशपरिणतिकप है। सहशपरिणतिका मतलब है समान परिणति। अत एव नै या यि क और वे शे वि कों की तरह वह एक नहीं; किंतु प्रलेक व्यक्ति व पर्यायनिष्ठ होनेसे अनेक है। क्योंकि अनेकमें ही समानताका मान हो सकता है एकमें नहीं। जैन सम्मत दिविध सामान्य और सां ख्या नु सा री प्रकृतिकप सामान्यमें तस्वतः कोई मेद नहीं है। क्योंकि प्रकृति, जैसे अपने अनेक देशिक कार्यप्रक्रमें अनुगत होकर रही है वेसे ही वह अपने कालिक परिणामप्रवाहमें भी अनुस्यूत है। इसी कारण से प्रकृति परिणामित्य कहलाती है। परिणामदादी वेदान्तीका चिद्धका और शब्दादैतीका शब्दव्य सांक्यसम्मत प्रकृतिकी तरह परिणामित्रिक्ष ही है। अत एव वह मी तिर्यम् और जर्भ्वतासामान्यकी व्याक्यों ही जा जाता है। नैयायिकाविसम्मत सामान्य निस्म ही है जबकि जैनसम्मत सामान्य अनिस्म भी है। क्योंकि सहश्वपरिणतिकी उत्पत्ति मी उन्हीं कारणोंसे होती है जिन कारणोंसे व्यक्ति व

<sup>1. &</sup>quot;मीमांसक्सु प्रायेण सर्वत्र जैनोष्णिहमोजीत" स्याद्वाद्र० ए० ८३३ १. न्होकवा० वन० ३३ से । १. "इति निगदितमेतहोकतिईः पदार्थेश्यंवहतिरह सास्रे न सत्त्राम्बुरेतैः । भवति च वनस्त्रा वातिपङ्क्षादिनेदो, वदि तु च बटतेऽसी नेव वाचोऽसि कमिए ॥" न्होकवा० वन ० ९७ । वा० ३३

वर्षाय खयं उत्पन्न होते हैं<sup>र</sup> । न्यायादि सम्मत सामान्य व्यापक है अब कि जैनसम्मत सामान्य अव्यापक है । क्योंकि सहशपरिणाम व्यक्ति व पर्यायक्तप होनेसे उनसे अभिन्न है ।

सामान्यकी अनेकता, अनिल्यता, अव्यापकता, व्यक्त्यमिसता जैनदर्शनमें एकान्तरूपसे इष्ट नहीं हैं क्योंकि दूसरोंके एकान्तको निरस्त करनेके लिए ही उसने अनेकता आदिको सिख किया है । अत एवं एकाकारपरामर्शका कारण सहरापरिणाम कपिकदिकानेक, कपिकद् निकालिक, कपिकद् सर्वगतासर्वगत और व्यक्तिसे कपिकद्विकामिस रूप ही अनेकान्तरहिसे फिलत होता है । सामान्यके ऐसे खरूपका वर्णन तो मी मां स क करते हैं; किंतु सामान्यके वैसे वर्णनमें उनकी निष्ठा नहीं । क्योंकि वे उस अनेकान्तवादी वर्णनके साथ एकान्त-सादको मी मिला देते हैं और अपने पक्षको निश्चित नहीं कर पाते।

के दों ने उपादानोपादेयमानके स्थानमें प्रतीत्यसमुत्यादबाद खीकार करके बस्तुको एकान्तरूपसे क्षणिक सिद्ध किया है। जैनोंका मार्ग उसके ठीक निपरीत है। जैन दर्शनमें इन्यको उर्जता-सामान्य कह कर उसे निस्त, धुन, स्थिर कहा है, जिसका तार्थ्य अन्वयिपर्यायप्रवाहके अविष्कुदमें है नहीं कि कूटस्थनिस्थतामें। जैन सम्मत इन्य या उर्ज्यतासामान्यकी न्यास्या सांस्यसम्मत प्रकृतिके खरूपमें बराबर छागू होती है। अनेकान्तवादी जैनदर्शनकी तो व्यासि यही है कि जो प्रमेय होगा वह अनेकान्तात्मक होगा। इस न्यायसे इन्य मात्र निकानिस्म फलित होता है।

वेदान्त और म र्ट्रहरिसम्मत ब्रह्म और शब्दसे जैन सम्मत द्रव्यका यही मुख्य मेद है कि जैनदर्शनानुसार द्रव्यके कार्य मायिक या आविध्यक नहीं, किंतु जैसी सत्यता द्रव्यकी वैसी ही कार्योकी है, दोनों सच हैं मिथ्या एक भी नहीं है जब कि ब्रह्म और शब्दका प्रपश्च मायिक है आविध्यक है। एक सच है और दूसरा मिथ्या। यह भी मेद है कि ब्रह्म और शब्द एकान्त निस्स और ब्यायक हैं जब कि जैनसम्मत द्रव्य क्यंबिद वैसा है।

वैशेषिक और नैया पिक सम्मत समवायिकारण ही जैगदृष्टिसे कर्ष्यतासामान्य है। न्याय-वैशेषिकके मतामुसार आकाश, काल, दिय्, आत्मा और मन ये पाँच एकान्त निस्न ही हैं जब कि पार्थिवादि कार्य—अवयवी अनिस्य हैं। परन्तु उनके मतमें कोई भी द्रव्य जैनमतकी तरह निस्मानिस्य नहीं है। और न जैनमतकी तरह कार्य तथा समवायिकारणके बीच कंपिबिद्रेदामेद है।

जैन दर्शनमे सामान्यको ऐसा माना है कि जिससे बौदोंके द्वारा दिये गये सब दोषोंका निवारण हो जाता है। वस्तुतः देखा जाय तो सामान्यको तब तक ही दूषित किया जा सकता है जब तक उसकी सिद्धिमें एकान्तवादका आश्रय किया जाता है। अनेकान्तवाद तो सर्वदोष-मश्ची है अत एव अनेकान्तवादका आश्रयण करके सामान्यके खरूपका जो निर्णय किया जाता है उसमें दोषोंको अवकाश नहीं रहता। इस बातको विचान न्द ने अतिसंक्षितमें बढे सुंदर ढंगसे कहा है—तस्वार्थको० पु० ९९।

१. "सकारणादेव हि तादसकपशुक्षकं यत् तथाविषां इदिशुत्पादवर्ति" न्यायकु० पू० २८६ । २. तत्त्वार्वस्त्रोक्त० पृ० ९९-१०० । प्रशेयक्त० ४.३-६ । स्याक्तस्तर० ५.३-५ ।

पृ० ८१. पं० ११. 'ऊर्ज्यतारूपम्' न्यास्या - "प्रापरविवर्तव्यापिद्रव्यमुर्चेता सृदिष स्थासादिषु ।" प्री० ४.६ । "पूर्वापरपरिणामसाधारणं द्रव्यमुर्चेतासामान्यं कडककडू-णाद्यग्रामिकाञ्चनषदिति।" प्रमाणन० ५.५ ।

पृ० ८१. पं० ११. 'तिर्थेश्रृपं'' व्याख्या -- "सहशपरिणामस्तिर्यक खण्डमुण्डादिषु गोत्वधत्।" प्री० ४.५ । प्रतिव्यक्ति तुव्या परिणतिस्तिर्थक्सामान्यं शबलशाबलेयादि-पिण्डेषु गोत्वं यथा।"प्रमाणन० ५.४ ।

पृ० ८१. पं० १५. 'विशेषः' — "विशेषश्च । पर्यायव्यतिरेकसेदात्। पकस्मिन् द्रव्ये क्रमभाविनः परिणामाः पर्यायाः आत्मिन द्रविविवादातिवत् । अर्थान्तरगतो विसदश-परिणामो व्यतिरेकः गोमहिषादिवत्।" परी० ४.७-१० । "विशेषोपि द्विरूपो गुणः पर्यायश्चेति । गुणः सहभावी धर्मो यथात्मिन विद्वानव्यक्तिशक्त्यादिरिति । पर्यायस्तु क्रमभावी यथा तत्रैय सुखदुःखादिरिति।" प्रमाणन० ५.६-८ ।

पृ० ८१. पं० १९. 'कल्पनाञ्चानम्' बा हों ने निर्विकल्पज्ञानको प्रस्थक्ष प्रमाण माना है। उसके विरोधमें यहाँ कहा गया है कि कल्पनाञ्चान प्रस्थक्ष है। बौद्ध कल्पनाञ्चानको अर्थात् सिवकल्पक ज्ञानको प्रस्थक्ष नहीं मानते। उनके मतसे वह अनुमान, शान्द या अप्रमाण हो सकता है किन्तु प्रस्थक्ष नहीं।

शब्दार्थयोजना या शब्दार्थयोजनाकी योभ्यता होनेसे ज्ञानको कल्पना ज्ञान कहा जाता है इस बौद्ध मन्तव्यको अमान्य करके प्रस्तुतमें शान्त्या चार्य ने सामान्यविशेषात्मक व्यवसायको कल्पनाज्ञान कहा है और उसी कारणसे प्रत्यक्षको सिक्कल्पक कहा है।

तुलना — "प्रत्यक्षं करपनाऽपोडमभ्रान्तसिति केचन। तेषामस्पष्टरूपा स्यात् प्रतीतिः करपनाऽथवा॥ स्वार्थव्यवसितिर्गान्या गतिरस्ति विचारतः ।" तस्वार्थक्षो० पृ० १८५ ।

पृ० ८१. पं० २१. 'कल्पना' तुलना — "अभिलापसंसर्गयोग्यप्रतिभासप्रतीतिः कल्पना।" न्यायिन पृ० १३ । "केयं कल्पना - किं गुणचलनजात्यादिविशेषणोत्पादितं विश्वानं कल्पना, आहो स्मृत्युत्पादकं विश्वानं कल्पना, स्मृतिरूपं वा, स्मृत्युत्पाद्यं वा, अभिलापसंसर्गनिर्भासं वा, अभिलापसंती प्रतीतिर्वा कल्पना, अस्पष्टाकारा वा, अतास्यिकार्यगृहीतिरूपा वा, स्वयं वा अतास्विकी, त्रिरूपाद्यिकतोऽर्यद्यवा, अतीतानागतार्थं निर्भासा वा?।" तस्त्वो० पृ० ३२ । न्यायकु० पृ० ४६ ।

पृ० ८१. पं० २५. 'विशेषणविशेष्यभावः' तुलना — "विशेषणविशेष्यत्वं द्वयोर्न परमार्थतः । कदाचित् कस्यचित् कश्चिद्विशेष्यादितया मतः । न खलु पारमार्थिको विशेषणविशेष्यभावः। कदाचिद्विशेष्यस्यापि विशेषणत्वेन प्रतीतेः। ततो दुद्धिरेय सा तथाभूता प्रतीयते।" प्रमाणवा० अलं० मु० पृ० १२५ ।

पृ० ८२. पं० १. 'पूर्वमेव' देखो, पृ० ४९. पं० २२ ।

पृ० ८२, पं० ९. 'अनवस्थाम्' "तन्नामान्तरपरिकरपनायामनवस्था" अष्टरा० अष्टस० पृ० १२१ ।

"खाभिधानविशेषस्य निश्चयो यद्यपेक्षते । खाभिछापान्तरं नूनमनवस्था तदा न किम् ॥" तत्त्वार्थक्षो० पृ० १८७ । सन्मति० टी० पृ० २४९ । ए० ८२. पं० १२. 'अणूनाम्' तुलना — "स्प्रेऽपि निरंशस्त्रिकानेकपरमाश्चकपस्य तस्यासंवेदनात्।" सन्मति० टी० पृ० २५१ ।

पृ० ८२. पं० १५. 'प्रत्यक्षं' धर्मकी तिं ने कहा है -

"प्रत्यक्षं कल्पनापोढं प्रत्यक्षेणैव सिच्यति ।" प्रमाणवा० २. १२१ । इसीके उत्तरमें शान्त्या चार्यका प्रस्तुत कपन है --

"प्रत्यक्षं करूपनायुक्तं प्रत्यक्षेणैव सिद्धाति।"

पृ०८२. पं०१६. 'न्तु' यहाँसे बो इसी आशंका है। इसका उत्तर का०३१ में दिया गया है।

> "तसाचार्येषु न हाने स्थूलामासस्तदारममः। एकत्र प्रतिषिद्धत्वाद् बहुष्यपि न संभवः॥" प्रमाणवा० २.२११ ।

देखो, प्रमाणवा० अलं० २.२११ ।

पृ० ८२. पं० २४. 'पिण्डः' संपूर्ण कारिका इस प्रकार हैं -

"वद्केन युगपद्योगात् परमाजोः पर्वशता । वर्णां समानवेशस्मात् प्रिण्डः स्यावणुमात्रकः ॥"

विज्ञप्ति० १२। सन्मति० टी० पृ० २५२।

पृ० ८३. पं० ३. 'अथ' बौद्धपक्ष पर यह शंका है। उसका समाधान बौद्धने 'नैतदक्ति' (पं० ४) से किया है।

पृ० ८३. पं० १९. 'प्रभाणवः' परमाणु अतीन्त्रिय होनेसे उसमें प्रक्रक्ष होने की योग्यता नहीं है किन्तु सजातीय परमाणुओंका समृह होता है तब वे अस्यूलरूप होने पर मी स्थूलरूपसे प्रस्थक्ष होते हैं -- यह मत भदन्त शुभगुप्तका है। उसीको यहाँ पूर्वपक्ष रूपसे रखा है। देखो तस्वसं० पं० पु० ५५१-५५२।

**५० ८**४. पं० ४. **'उक्तम्'** देखो, पृ० ८१. पं∙ २४ ।

पृ० ८४. पं० ९. 'निराकरणातु' देखो, पृ० ८१. पं० २५ ।

पृ० ८४. पं० २६. 'प्रत्यिमिञ्चान' नौ स क्षणिकवादी होनेसे ऊर्ण्वतासामान्यरूप इव्य अर्थात् एकत्वकी साधक प्रत्यभिञ्चाको अप्रमाण मानता है । विशेष चर्चाके लिये देखो, प्रमाणवा० स्वो० कर्ण० पृ० ४९४ से । तत्त्वसं० का० ४४६ से । प्रमाणवा० अर्लं० कि० पृ० ३४७,७६२ । आतमी० का० ५६ । न्यायकु० पृ० ३११ । न्यायमं० वि० पृ० ३४९ । प्रमाणमी० भाषािट० पृ० ७५ ।

प० ८४. पं० ३१. 'जन्ममृत्यु' तुकना — "यदि कालकलाव्यापिवस्तुप्रहणमक्षतः । सर्वकालकलालम्बे प्रदः स्थान्मरणावधेः ॥" प्रमाणवा० अकं० पृ० ७६२ ।

पृ० ८६. पं० ७. 'भावा' टिप्पणीमें दिया हुआ क० प्रतिगत पाठ 'भावो' ठीक है। उसे मूट्यें ले लेना चाहिये और अ० ब० मु० प्रतिगत 'भावा' पाठान्तररूपसे टिप्पणीमें रखना चाहिए। देखो, प्रमाणवा० ६.४%। पृ० ८६. पं० ३१. 'अनुमानत्वे' इस पषके प्रथम पादमें ९ अक्षर हैं । पृ० ८७. पं० १३. 'प्रतिपादियिष्यते' देखो, पृ० ९१ ।

पृ०८७. पं०१४. 'प्रतिपादयिष्यते' देखो, पृ० ९२ § २५ से । तथा का०३८-३९।

पृ० ८८. पं० १. 'गुडश्चेत्' ये दोनों पण अर्च टक्त हैं और उन्होंने कई पद्योंके साथ इनको मी हेतु बिन्दु टी का में उद्धृत किया है – हेतु० टी० पृ० १०६ का आलोक । तुलना – "तवाहुः श्रीहेमस्रिपादाः - 'गुडोऽपि कफहेतुः स्थान्नागरं पिसकारणम् । द्वसारमिन न दोबोऽस्ति गुडनागरमेचले ।' इति" अष्टस० वि० पृ० १७२ । हेतु० टी० पृ० १०६ । धर्मसं० टी० पृ० १४६ ।

पृ० ८८. पं० १६. 'संख्या' तुक्तसः — ''संज्ञासंख्याविशेषाच स्वलक्षणविशेषतः । प्रयोजनादिमेदाच तन्नानात्वं न सर्वथा॥'' आप्तरी० ७२ ।

पृ० ८८. पं० १६. 'नरसिंहाकारमेव' "गवये नरसिंहे वाण्येककानावृते यथा। भागं जाखन्तरस्थैव सहरां प्रतिपद्यते ॥" वाक्य० २.९२ । "बस्वशब्दाभिधानास्तु नरसिंहा-दिजातयः" वही० का० ३ जाति० ४८ । "न च नरसिंहाश्यामारच्यो नरसिंहः, अपि तु जाखन्तरमेवात्र शषळक्षे वस्तुनि समवेतम्, चित्र हथ क्षे चित्रत्वसिति।" वही टीका । "साहक्यं नरसिंहावी युक्तं जात्यन्तरे सित । तत्र हावयवाः सिद्धाः प्राकृत्योगविमागिनः ॥" श्लोकवा० वाक्याधि० १२५ । "यतुक्तम् - भागेसिंहो नरो भागे योऽयों भागह्ययात्मकः। तमभागं विभागेन नरसिंहं प्रचक्षते॥" तस्त्वो० पृ० ७९ ।

पृ० ८८. पं० २०. 'नान्वयो' तुलना — "तथा जोक्तम् - नान्वयस्तक्षिमेदस्वास मेदो-न्वयवृत्तितः । सृद्धेदद्वयसंसर्गश्चति जात्यन्तरं हि तत्॥" अनेकान्तज० पृ० ११९ । तत्त्वार्थमा० सि० टी० पृ० २७७ ।

पृ० ८८. पं० २७. 'विरोधो' तुलना — "द्विषिधो हि पदार्थानां विरोधः । अविकल-कारणस्य भवतोऽन्यभावेऽभावादिरोधगतिः । शीतोष्णस्पर्शवत् । परस्परपरिद्वारस्थित-स्वक्षणतया वा, भावाभाववत् ।" न्यायिव० पृ० ९६ । सन्मति० टी० पृ० २४१ ।

१० ८८. पं० ५. 'दैवरक्ताः' तुल्ला — "दैवरक्ताः किंद्युकाः। क **एतावधुना रखयति।**" प्रमाणवा० अरुं० मु० पृ० ४३ ।

ए० ८९. पं० ८. 'निहेंतुविनाशवादो' — बैं। दों ने वस्तुकी क्षणिकता सिद्ध करनेके लिये वस्तुका विनाश निहेंतुक माना है। इसके विवेचनके लिये देखो, प्रमाणवा० ३.२६९—२८३। कर्णे० पृ० ५१०। तस्वसं० का० ३५७ से।

खण्डनके लिये देखो - न्यायवा० पृ० ४०३ । तात्पर्य० ५४६ । न्यायकु० ३८६ ।

पृ० ८९. पं० १५. 'नित्यानित्यत्वयोः' तुकता — "अध्यक्षेण नित्यानित्यमेव तद्य-गम्यते अन्यथा तद्यगमाभावप्रसङ्गात्।" अनेकान्तज० पृ० ९६ । आप्तमी० का० ५६ ।

पृ० ८९. पं० २२. 'अथ परस्पर' तुल्ला – सन्मति० टी० पृ० २४१ । पृ० ९०. पं० १७. 'प्रतिपादितम्' देखो० का० १६ । पृ० ९०. ५० १९. 'निरस्तस्वात' देखो० ५० १६ ।

पू ० ९०. पं० २१. 'प्रतिपादविष्यामः' - देखो, पू० ९९ ।

पृ० ९०. पं० २४. 'सस्तम्' सस्य या सत्ताके स्वरूपके विषयमें नानामतबादीके छिये देखो, प्रमाणमी० माषाटि० पु० १२६।

पृ० २०. पं० २४. 'अर्थिकया' देखो, प्रमाणमा० भाषाटि० पृ० ५८ ।

पृत **९०.** पंत २७**. 'सचासंबन्धेन'** तुलना — हेतु० टी० पृत १४५ । ब्यो० पृत्र **१२४** सन्मतित टी० १०९,११० ।

पृट ९१. यं ६. 'सौगतैरेस' अर्थित्रयाकारित्यहर शक्तिको सत्का लक्षण मान करके बौ हों ने यह तर्क किया है कि क्योंकि क्रमसे या अक्रमसे एकान्तनित्य वस्तुमें अर्थिकया घट नहीं सकती अत एव एकान्त नित्य वस्तु सत् नहीं। "शक्तिहीं वस्तुलक्षणम्। सर्वशक्ति-विरितिहीं वस्त्वभावस्य लक्षणम्। अक्षणिकं हि न कशक्तित् कवित् समये क्रमयौगः पद्माश्याम् अर्थिकियाया अभावात्।" हेतुकि कि पुठ २४।

"तथा हि कमयीगपचाभ्यां कार्यक्रिया व्यासा प्रकारान्तरामावात् । ततः कार्यक्रिया-शक्तिव्यापकयोक्तयोरक्षणिकत्वे विरोधात् निवृत्तेः, तक्र्यासायाः कार्यक्रियाशकेरपि निवृत्तिरिति सर्वशक्तिवरहरुक्षणमसस्वमक्षणिकत्वे व्यापकानुपरुष्धिराकर्षति, विकस्यो रेकजायोगात् । ततो निवृत्तं सस्वं क्षणिकेष्वेवावतिष्ठमानं तदात्मतामनुमवति ।" हेतु० टी० पृ० १४६ ।

"क्रमाक्रमविरोधेन नित्या नो कार्यकारिणः।" तत्त्वसं० का० ७६ ।

"क्रमेण युगपद्मापि यसादर्थकियाकृतः। स भवन्ति स्थिरा भाषा निःसरवास्ते ततो मताः

म भवन्ति स्थिरा भाषा निःसस्वास्ते ततो मताः॥" वही० का० ३९४ ।

ब्यो० पृ० ३८६ । कंदली० पृ० ७३ ।

पृ० ९१. पं० १२. 'एकान्तश्रणिकम्' — वौ सोंने अर्थिक्रयाकारित्वको क्षणिकका ही धर्म मान कर क्षणिक ही वस्तुसत् है ऐसा सिद्ध करना ग्रुह्र किया तब अक्षणिकवादिओंने उसे अक्षणिकका ही धर्म मानकर कहा कि क्षणिक वस्तु क्रमाक्रमसे अर्थिक्रयामें असमर्थ होनेसे वस्तुसत् नहीं।

"क्रमेष युगपचापि यतस्तेऽर्थकियाकृतः।

न भवन्ति ततस्तेषां व्यर्थः क्षणिकताश्रयः ॥" तस्वसं० का० ४३९ ।

यह कथन भद न्त यो ग से नका है। वह बो द्ध होने पर मी आत्मस्थिरता मानता होगा अत एव उसने एकान्त क्षणिकमें भी अर्थिकियाकी अघटना सिद्ध की है। यो ग से नका अनुकरण करके अन्य दार्शनिकोंने मी क्षणिकमें अर्थिकियाका विरोध बताया है— न्यायमं० वि० पृ० ४५३। तात्पर्यं० पृ० ५५६। न्यायकु० पृ० ३७९। स्याहादमं० का० ५।

ृ पृ० ९१. पं० १६. 'क्रमः' तुळना — "क्रमो नाम परिपाटिः कार्यान्तरासाहित्यं कैवल्यमङ्करादेः, योगपद्यमपि तस्यापरैः बीजादिकार्यैः साहित्यम्।" हेतु० टी० पृ० ९४७ ।

पृ० ९१. पं० १८. 'द्विविधं कारणम्' तुलना — "अध सामग्रीकारणमाशित्योच्यते..." हेतु० टी० पृ० ९३ । "अध कारणदाब्देन सामग्रीव्यपदेशविषयाः सहकारिण उच्यन्ते...." वही० पृ० ११० ।

पृ० ९१. एं० २०. 'एक्सेव' तुल्ला-- 'सामग्रीजन्यसभावत्वात् कार्यस्य।''' ''तस्यैवैकस्य जनने समर्थाः नान्यस्य' न चानेकस्माव् भवदनेकं प्रामोति । यतो नास्माकं भवतामिव कारणमेव कार्यात्मतामुपैति ।'' वही पृ० ९३ ।

पृ० ९१. एं० २२. 'तथाहि' तुलना — "तस्यादवस्था मेदेषि यदेकाकारपरामर्शमस्यय-निवन्धनतया ससंततिपतितकार्यमस्तिनिमित्तं तद् उपादानकारणम् । यत् सन्तानान्तरे भ्रागवस्थापेक्षविशेषोदयनिवन्धनं तत् सहकारिकारणम् । सा चेयं भाषामां स्रहेतुपरम्प-रायाता प्रकृतिर्थया किञ्चित्कार्य ससन्तानव्यवस्थानिवन्धनं जनयन्ति, अपरं स सन्ताना-न्तरव्यपदेशनिवन्धनम् ।" वही० पृ० ९५ ।

पृ० ९१. पं० २९. 'व्यापारः' तुलना — "भयनधर्मिणि च कार्ये तेषां प्राग्नाय एवं व्यापारः, तदन्यस्थायोगात् । यदि हि व्यापृतादन्य एव व्यापारः तदा तत एव कार्योस्पादाद् व्यापारवतः कारकत्यमेष द्वीयते ।" हेतु० टी० पृ० ९० ।

पृ० **९२.** पं० 'मृतेन' तुलना – न हि मृताच्छिखिनः केकायितसम्भवः ।'' न्यायकु० पृ० **१०** ।

पृ० ९२. पं० १६. 'तदुक्तम्' देखो पृ० ८०. पं० २९ ।

पृ० ९२. पं० १८. 'ननु द्रव्यख' तुलना -

"अन्वयप्रत्ययात् सिद्धं सर्वथा वाधवर्जितात्। तद् द्रव्यं वहिरन्तश्च मुख्यं गौणं ततोऽपरम् ॥" तत्वार्थश्लो० पृ० ११२ ।

पृ० ९३. पं० २१. 'खूनपुनर्जात' तुलना — ''केशगोलकदीपादायपि स्पष्टाबभासनात्।'' प्रमाणवा० २.५०७ । ''लूनपुनर्जाते केशादी, मायाकारदर्शिते शोलकादी क्षणविनाशि-दीपादी स्पष्टावभासनात्।'' प्रमाणवा० मनो० ।

पृ० ९३. पं० २९. 'सर्वस्य' अनेकान्तवादके खण्डनमें धर्म की तिं का यह कथन है । जै ना चार्यों ने धर्म की तिं के इस तर्कका जवाब विविध प्रकारसे दिया है — आचार्य अ क छं क का जवाब आवेश तथा तर्कपूर्ण होनेके उपरान्त जैसेको तैसावाछी नीतिका अनुसरण करके दिया गया है —

"तत्र मिथ्योत्तरं जातिः यथानेकान्तविद्विषाम् ॥ वःशुष्ट्रादेरसेदत्वप्रसङ्गादेकचोदनम् । पूर्वपक्षमविज्ञाय दूषकोऽपि विदूषकः ॥ सुगतोऽपि मृगो जातो मृगोऽपि सुगतः स्मृतः । तथापि सुगतो वन्द्यो मृगः लाद्यो यथेष्यते ॥ तथा वस्तुवलादेव सेदासेद्यवस्थितेः । स्रोदितो दिध लादेति किसुष्ट्रमभिधावति ? ॥" न्यायित २७१-४ ।

आचार्य हिरि भद्रने इस प्रश्नका उत्तर विस्तारसे स्याद्वा द कु चो ध प रि हार नामक स्वतन्न-प्रन्थ लिख कर दिया है किन्तु वह उपलब्ध नहीं । उन्होंने किसी अन्यका उद्धरण देकर अनेकान्तजयपताकामें इस कुतर्कका उत्तर दिया है, अनेकान्तज० पृ० २९६ ।

अन्य जैना चा यों ने भी इन्हींका अनुकरण करके उत्तर दिया है - सन्मति० टी० पृ० २४२ । न्यायक० पृ० ६२९ । स्याद्धादर० पृ० ८३७ । आचार्य विधानन्द ने कहा है कि धर्म की तिंकृत वह आरोप अनेकान्तवादमें नहीं किन्तु अमावका अपहुव करनेवाले सांस्थों के मतमें युक्तिसंगत हो सकता है—अष्टस० पृ० ९३ ।

पृ० ९३. पं० २९. 'सप्तम्भी' तुल्ना -- "नात्र दोषः, गुणप्रधानव्यवस्थाविदोषप्रति-पादमार्थस्यात् सर्वेषां मङ्गानां प्रयोगोऽर्थसान् । तद्यथा द्रव्यार्थिकप्रधान्ये पर्यायगुणमावे च प्रथमः। पर्यायार्थिकस्य प्राधान्ये द्रव्यगुणमावे च क्रितीयः।" इत्यादि -- राज़बा० पृ० १८९ । तत्त्वार्थभ्रो० पृ० १२८ । सन्मति० टी० पृ० ४४९ ।

ए० ९४. पं० ५. 'फलविप्रतिपत्तिम्' जैन और जैनेतर दार्शनिकोंने प्रमाण और उसके फलके विषयमें जो मतमेद है उसके विवेचनके लिये देखो, प्रमाणमी० माषाटि० पृ० ६६ । प्रस्तुतमें अन्य जैना चार्यों से शान्त्या चार्य के मतमें जो विलक्षणता है उसीका निर्देश करना अमीष्ट है।

न्या या व ता र (का० २८) और आ स मी मां सा (का० १०२) दोनों में अज्ञाननाशको प्रमाणका साक्षात् फळ कहा गया है। अज्ञाननाश ही खपरव्यवसाय है ऐसा टीकाकारोंने स्पष्टीकरण किया है। अत एव प्रमाण और फळका कथंचित् अमेद है ऐसा फळित होता है— यह जैना चा यों का मत है'।

करंचिदमिन अज्ञाननिष्टृत्तिरूप फलके अलावा जैना चा यों ने कथंचिद्रिस ऐसी हानो-पादनोपेक्षा बुद्धिऑको मी प्रमाणका व्यवहित फल माना है – न्याया० २८ । आप्तमी० ९०२ ।

किन्तु प्रस्तुतमें वार्तिक और इतिमें शान्त्या चार्य ने प्रमाण और फलके अमेद पक्षका ही वर्णन किया है। हानादि व्यवहित फलेंके विषयमें मौनावलम्बन किया है। प्रस्तुत वार्तिक न्या या व ता रके ऊपर है यह तो ख्यं प्रन्यकारने प्रारंभमें कह दिया है तब प्रमाणफलके साक्षाद और परंपरासे दो प्रकारोंका वर्णन करना जमप्राप्त या किन्तु प्रस्तुतमें शान्त्या चार्य में ऐसा न करके प्रमाणके साक्षाद फलका ही वर्णन किया। इससे वार्तिककारका सूत्रकारसे बात्मय ही बोतित होता है। मात्र अमेदपक्षका वर्णन करके मी शान्त्या चार्य ने बन्य जैना चार्योंके मेदामेद पक्षकी उपेक्षा ही की है। उस उपेक्षाका कारण उनके ऊपर विद्यान वार्यों के मेदामेद पक्षकी उपेक्षा ही की है। उस उपेक्षाका कारण उनके ऊपर विद्यान वार्यों के मेदामेद पक्षकी उपेक्षा ही की है। उस उपेक्षाका कारण उनके ऊपर विद्यान वार्यों के मेदामेद पक्षकी उपेक्षा ही नि है। उस उपेक्षाका कारण उनके ऊपर विद्यान वार्यों के मेदामेद पक्षकी उपेक्षा ही नि है। उस उपेक्षाका कारण उनके अपर विद्यान वार्यों के मितसे प्रमाण और फलका पारमार्थिक मेद नहीं। पारमार्थिक दृष्टिसे उन दोनोंका अमेद ही है। इसी विचारको उन्होंने जैन दृष्टिसे अपनानेका प्रयत्न किया है। जैन दृष्टिसे इस लिये कि जैना चार्यों ने प्रमाण और फलका अमेद जो माना है वह एक आत्मामें प्रमाण और फलका अमेद ही वो द्वीं ने आत्मा प्रमाण और फलक्एपसे परिणत होता है अत एव प्रमाण और फलका अमेद है। वो द्वीं ने आत्मा तो माना नहीं है। उनके मतसे एक ही बान अपेक्षामेदसे, व्यावृत्तिके मेदसे प्रमाण और फल कहा जाता है। अत एव शान्त्या चार्यने वक्ष वी द्वान अपेक्षामेदसे, व्यावृत्तिके मेदसे प्रमाण और फल कहा जाता है। अत एव शान्त्या चार्यने वक्ष वी द्वान व्यव्यों हैन शब्दोंमें जैन दृष्टि से संगत करनेका प्रयत्न किया है—

"नात्मनः परमार्थेन प्रमाणं भिचते किन्तु आत्मैष झानावरणक्षयोपशमवान् प्रमाणं स एव प्रतीतिकपत्वात् फलमिति।" पु० ९४. पं० २१ ।

<sup>1.</sup> प्रमेयक० पृ० ६२५ । स्याद्वाव्र० पृ० ९९३,९९८ ।

अन्य जै मा का थों ने शान सा चा थे निर्देष्ट युक्तिका प्रयोग साक्षात् फल और प्रमाणके अमेदको सिद्ध करनेमें नहीं किन्तु व्यवहित अत एव भिन्न ऐसी हानादि बुद्धिओंका प्रमाणसे क्यंचिदमेद सिद्ध करनेमें किया है यह खास ध्यान देनेकी बात है।

दूसरी यह मी बात मार्केकी है कि अन्य जैना चार्य मेद और अमेद दोनोंको पारमार्थिक मानते हैं और प्रमाण तथा फलके मेदको काल्पनिक या सांबृतिक माननेवाले बौ दों का निराकरण करते हैं, तब दा∷न्ह्या चार्य बौ द पक्षपाती होकर अमेदको पारमार्थिक मानते हैं और भेदको काल्पनिक, यह बात उनके ऊपर निर्दिष्ट उदरणसे स्पष्ट है।

यदापि प्रस्तुत फलवर्णन प्रसंगमें शान्सा चार्यने व्यवहित फलोंका वर्णन नहीं किया किन्तु जनको व्यवहित फल सर्वथा अमान्य या ऐसा नहीं कहा जा सकता क्योंकि वार्तिकके प्रारंभकी कारिका (१)

"हिताहितार्थसंप्राप्तित्यागयोर्यसिवन्धनम् । तत् प्रमाणं प्रवक्ष्यामि सिक्सेनार्कस्त्रितम् ॥"

में स्पष्ट ही हानोपादान कियामें प्रमाणको कारण माना है।

पू० ९४. पं० ११. 'यदि भिनाविषयम्' तुलना -

"नेष्टो विषयमेदोऽपि कियासाधनयोर्द्रयोः । एकार्यत्वे द्वयं व्यर्थे न च स्यात् क्रमभाविता ॥ ३१४ ॥ तस्माद्विषयमेदोऽपि न ॥ ३५१ ॥" प्रमाणवा० २ ।

"मिसप्रमाणफलवादिनं प्रति बौद्येनोक्तम् यदि प्रमाणफलयोर्मेदोऽभ्युपगम्यते तदा भिश्वविषयत्वं स्थात् प्रमाणफलयोः । न चैतद्युक्तम् । न हि परश्वादिके छेदने स्वदिरप्राते स्रति पलादो छेदो भवति । तस्मात् प्रमाणफलयोरेकविषयत्वादमेद इति ।" तस्तरं० पं० पृ० ३९९ ।

पृ० ९४. पं० १९. 'न हि प्रमाणम्' तुल्ना - "तथा हि न हानं जनयवर्षे प्रापयति । मिप तु अर्थे पुरुषं प्रवर्तयत् प्रापयत्यर्थम् । प्रवर्तकत्वमपि प्रवृत्तिविषयप्रवर्शकत्वमेव । न हि पुरुषं हटात् प्रवर्तियत् शकोति विहानम् ।" न्यायिक ठी० पृ० ५ । "न हि हानेन अर्थो हस्ते गृहीत्वाऽन्यतो निवर्तनीयः ।" हेतु० ठी० पृ० १९६ । प्रमेयक० पृ० २५ । स्याद्वादर । पृ० २४ । ।

पृ० ९४. पं० २३. 'आकार: प्रमाणम्' सौ त्रान्तिक बौ द बाह्यार्थवादी हैं ! उनके मतसे आकार, मेयरूपता, अर्थरूपता, सारूप्य, ताद्र्य्य, साद्र्य, झानात्मभूतविशेष, अनाकार-व्यावृत्ति इस्मादि शब्दोंसे प्रतिपाचं झानांश प्रमाण है ! प्रमाण वार्तिक में सारूप्यको प्रमाण-

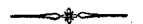
<sup>1.</sup> परी० ५.३ । प्रमाणन० ५.८-११ । २. "सा च तसात्मसूतैव तेन नार्यान्तरं फल्यू ॥ ३०० ॥ कियाकरणयोरैन्यविरोध इति चेदसत् । धर्मसेदाभ्युरगमाद् वस्त्वभिन्नतितीन्वते ॥ ३१८ ॥ प्रवंभकारा सर्वेव किवाकारकसंस्थितिः ॥ ३१९ ॥" प्रमाणवा० २ । "धर्ममेदन्त व्यावृत्युर्विरतन्त्र" मनो० । "वयाकुर्वारं चेवं मेयमानफल्स्वितिः । कियतेऽविद्यमानापि प्राक्षमाहकसंविदास् ॥ ३५७ ॥ अन्ययेकस्य मावस्य नाना क्यावभासिनः । सत्यं कथं स्तुराकारास्त्रदेकत्वस्य हानितः ॥ ३५८ ॥" प्रमाणवा० २ । ३. अष्टस्य० पृ० २८४ । तस्यार्थभ्रो० पृ० १२६ । प्रमेयक० पृ० ६२७ । प्रमाणन० ६.२१ । स्या० ३४

माननेपाले सी त्रा न्ति को का वर्षन ( प्रमाणका० २.६०६—३६९ ) हुआ है । इससे पता भारता है कि उनके मतमें एक झानके कस्पित दो जंश प्रमाण और प्रमिति रूपसे व्यवहत होते हैं। अत एव प्रमाण और फलका अमेद ही हैं। यही सात व्यापविष्टुचें में कही गई है।

सी त्रा न्ति कों का कहना है कि झान यचिष अनेक कारणोंसे उत्पन्न होता है, किन्दु उसका सारूप्य चक्षुरादिसे न होकर अर्थसे ही होता है । जैसे पुत्र मातापितादि अनेक कारणोंसे उत्पन्न होनेपर भी माता या विताक ही आकारको धारण करता है, इसी प्रकार अनेक कारणोंसे उत्पन्न होनेवाळा झान भी आळम्बन प्रस्मयके आकारका होता है। यही आकार विवयस्थापक होता है। अर्थात् प्रतीतिको किसी एक विवयसे नियत करनेके लिये यही आकार साधकतम है अत एव यही आकार प्रमाण हैं।

सी त्रान्ति कों का कहना है कि यह आकार हाम अर्थात् प्रतितिसे मिन नहीं है। एक ही हान व्यावृत्तिके मेदसे प्रमाण और फल कहा जाता है। ने या यि का दि की तरह सौ त्रान्ति-कों को प्रमाण और फलमें जन्यजनकमान — कार्यकारणमान हृष्ट नहीं है किन्तु व्यवस्थापक व्यवस्थापक भाव हृष्ट होनेसे एक ही वस्तुमें प्रमाण और फलका अमेद माननेमें कोई निरोध नहीं । एक ही बुद्धि या ज्ञान अनाकारव्यावृत्त होनेसे प्रमाण और वही अनिधगतिव्यावृत्त होनेसे प्रमाण और वही अनिधगतिव्यावृत्त होनेसे प्रमाण और वही अनिधगतिव्यावृत्त

सौ त्रा न्ति कों के इस आकारवादका खण्डन समी दार्शनिकोंने किया है। सर्य धर्म कीिति ने भी वह आकार अर्थजन्य नहीं किन्तु वासनाकृत है ऐसा स्थापित करनेके लिये बाह्य
कर्तुके आकारका संभव झानमें नहीं ऐसा स्थापित किया है—स्रोक्तवा० ४.७९। शासदी०
पृ० ५४। प्रमाणवा० २.३२०। तत्को० पृ० ५२। ब्यो० पृ० ५२८। न्यायमं० वि०
पृ० ५४३। अष्टस० पृ० ११८,१३५,२४०। तत्त्वार्थक्षो० पृ० १२६,१६९। सन्मीत०
ही० पृ० २४६,४६०। प्रमेयक० पृ० १३०। न्यायकु० पृ० १६७। प्रमाणन० ४.४७।



१. प्रमाणवां० २.३१५ । २. वही० २.३०७ । ३. "वहेष च प्रवसं वानं प्रमाणवान सर्वेमतीसिक्पवाद । सर्वेसाक्ष्यमस्य प्रमाणस्, तहवाद्वेपतीसिक्दः ।" स्वायवि० पृ० २५-२६ । १. "सर्वेन घटवलोनं न हि सुक्तवार्थकपताम् । सन्यः स्वमेदाव्यानलः मेदकोशि क्यवान ॥ ३०५ ॥ तबाद प्रमेदाव्यानलः मेदकोशि क्यवान ॥ ३०५ ॥ तबाद प्रमेदाविवाहतः सावनं मेदकरता ॥ ३०६ ॥" प्रमाणवा० २ । सत्यर्थं० का० १३४४ । "सर्वेमेष हि विद्यानं विववेश्यः समुद्रवद् । वव्यवसादि हेतुत्वे क्यविद्याहतः ॥ ३६८ ॥ ववेषान् शावकाकादेविवये सद्यानम् । पित्रोकादेकत्याकारं घत्ते मान्यस्य क्वविद्यः ॥ ३६८ ॥ ववेषान् शावकाकादेविवये मतस्य । विषयत्वं तवंशेन तव्याने न तत्रवेदः ॥ ३०० ॥" प्रमाणवा० २ ॥ प्रमाणवा० ॥ प्रमाणवा० २ ॥ प्रमाणवा० १ ॥ प्रमाण

# ३. अनुमानपरिच्छेदः ।

पु० ९५. पं० १७. 'अथ' प्रयम वे शे विक और ने या यिक संमत सामान्यको क्वित करने के लिये यहाँसे उनकी ओरसे पूर्वपक्षकी योजना की गई है।

पृ० ९६, एं० १०. दिहि व्याल्या—"द्वाभ्यामित द्रव्यार्थिक-पर्याचार्यिकनयाभ्यां प्रणीतं वासम् उल्केन वैशेषिकशासमणेत्रा, द्रव्य-गुणावेः पदार्थपद्रकस्य नित्यानित्य-काम्तकपस्य तत्र प्रतिपावनात् "तत्रक्ष पतत् श्रक्तं क्यापि मिथ्यात्वम्, तत्रक्शित-पदार्थपद्रकस्य प्रमाणवाधितत्यात् ।"यसात् स्वविष्यमध्यानकस्यवस्थितान्योच्यक्तिक्योन्यम्यवयस्थितान्योच्यक्तिक्योन्यम्यवयस्थितं तत्, सन्योग्यतिरपेक्षन्यस्थितत्वस्य सिथ्यात्वादिनाऽविनाभृतत्यात् ।" सन्मति० टी० ।

पू० ९६. पं० १२. 'अथायिक' मी मां स क श्रीर सां स्वय प्रश्न को दूषित करनेके क्रिये उनकी ओरसे पूर्वपक्षकी योजना यहाँसे की गई है।

इ० २६. पं० १८. 'किस्न' तुरुवा - सन्मक्षि० डी० कु० २४०,६५६ ।

१० ९६. पं० २२. 'ध्यक्ति' तुल्ला — "तत्र देशान्तरे वस्तुप्रापुर्भावे कथं भ्र ते । इत्यन्ते पृत्तिमाओ या तस्तिकित मञ्जूष्यते ॥ ८०६ ॥ न हि तेन सहोत्पन्ना निरम्तवाकाः व्यवस्थिताः । तत्र प्रागविभूत्वेन न वाप्रान्त्यन्यतोऽकियाः ॥ ८०७ ॥" तत्त्वर्सं० । प्रमाणवा० ३.१५२,१५४ ॥

४० ९६. पं २६. भ वासि यह कारका अमा व वार्ति क की है- २,१५६,१५२ ।

पु० ९६. पं० ३१. 'काप्य प्रशिद्ध' सामान्यको मस्तुष्त नहीं किन्तु कार्यक्रिक सामान्य अन्यापोहस्तरप माननेवाले वी द पश्चका द्वण यहाँसे किया गया है। अपोहकी चार्यक्रि विशे देखो, प्रमाणवा० २.१६३ से। सन्मति० टी० १७३। न्यायकु० पू० ५५१।

वुलना — सन्मति० टी० पृ० १८६ । न्यायकु० पृ० ५६३ । उत्पाद्धक पूर्व कि ।

४० ९७. पं० ३. 'किमानयामि' तुल्ना — प्रमाणका० अकं० फ्० ३८५ ।

पृ० ९७. पं० ७. 'किश्न' तुल्ना — न्यायकु० पृ० ५६६ ।

प्र० ९७ पं॰ १९. 'वासनानाम्' तुल्मा – न्यायकु० पृ० ५६२ ।

पृ० ९८. पं० १०. 'सर्वे भाषाः' व्याद्ध्या — "यदि व यव कृतकः स यवासिको वेदाः भाषाद तदा प्रतिकार्यकदेशो हेतुः स्वादित्याह् — सर्वे भाषाः समावेत सस्वभाषव्यक्षः स्वितः-मात्मात्मीयकपण्यक्षितत्वात् समावपरभाषाभ्यां सजातीयात् विज्ञातीयात् स्वाद्वितः भर्यातं तिविवश्याः न्तर्यक्ष्याद्वितः सर्वातं वस्तेऽसक्ष्याद्यां स्वाद्वितः भर्यातं तिविवश्याः न्तर्यक्ष्याद्विति स्वाद्याद्विति स्वाद्विति स्वाद्विति स्वाद्विति स्वाद्विति स्वाद्विति स्वाद्विति स्वाद्विति स्वाद्विति स्वाद्विति स्वादि स्वादिति स्वाद्विति स्

पृ० ९९. पं० १०. 'परोक्षं द्विविधम्' न्या या व ता र का वार्तिक होनेसे शा न्या चा र्य ने न्यायावतारका अनुसरण करके परोक्षके अनुमान और आगम ऐसे दो मेद बताये हैं । किन्तु अन्य जेनाचार्योंने अकलंकोपज्ञ परोक्षके स्पृति, प्रत्यभिज्ञान, तर्क, अनुमान और आगम ऐसे पांच मेद माने हैं। कार्या० १० परी० २.२ । प्रमाणन० २.२ । प्रमाणमी० १.२.२ ।

पृ० ९९. पं० १६. 'परोक्षम्' तुलना — "प्रत्यक्षं विशवं झानं त्रिधा श्रुतमविश्लयम् । परोक्षं प्रत्यमित्रादि प्रमाणे इति संप्रदः ॥" प्रमाणसं० का० २ ।

पृ० ९९. पं० १७. 'श्रीतं त्रिविधम्' तुल्लना — ''श्रुतम् अविद्यवम्-प्रस्यकानुमानागमः निमित्तम् ।'' प्रमाणसं० पृ० ९७. पं० ६ ।

पु० ९९. पं० २४. 'प्रत्यिमिहा' शान्त्या चा ये ने प्रस्थिशको प्रसक्ष या अनुमानमें अन्त-र्गत किया है किन्तु अन्य जैनाचार्योंने उसे परोक्ष प्रमाणके मेद रूपसे पृथक् माना है। मूछ-कारके अनुसरण करनेके कारण शान्त्याचार्यने अन्य समी जैनाचार्योंके मतकी उपेक्षा की है और नैयायिकादि अन्य दार्शनिकोंसे मैत्री।

पृ० १००. पं० ५. 'अष्टाविञ्चतिल' "से कि तं आभिणिबोहियनाणं? आभि० दुविहं पण्णसं । तं जहा-सुयनिस्सयं च असुयनिस्सयं च । "असुयनिस्सयं चडियहं पण्णसं । तं जहा-उप्पत्तिया, केणस्या, कम्मया परिणामिया । दुरी चडियहा दुत्ता पंचमा नोवलकाई । "सुयनिस्सयं चडियहं—एण्णसं । तं जहा-उप्पद्धे हहा अवाओ धारणा । "उप्पद्धे दुविहे पण्णसे । तं जहा-अस्थुक्षाहे य वंजणुक्षाहे य । "वंजणुक्षाहे खडियहं पण्णसे । तं जहा-सोईदियवंजणुक्षाहे, धाणिदिय०, जिम्भिन्दि०, फासिहिय० । "अस्थुक्षाहे छन्दिहे पण्णसे । तं जहा, सोईदिय० चिक्किदिय०, धाणिदिय०, जिम्भिन्दि०, फासिहिय०, फासिहिय०, कोईदिय०, विक्किहिया, धारणा स्विद्धे पण्णसे । प्रवास स्विद्धे पण्णसे । भारणा स्विद्धे पण्णसे । प्रवास स्विद्धे स्वप्यस्त । प्रवास स्विद्धे स्वप्यस्त । प्रवास स्वद्धे । प्रवास स्वद्धे । स्वप्यस्त स्वप्यस्त स्वप्यस्त । प्रवास स्वद्धे । स्वप्यस्त स्वद्धे । स्वप्यस्त स्वप्यस्त । स्वप्यस्त स्वप्यस्त । स्वप्यस्त । स्वप्यस्त स्वप्यस्त स्वप्यस्त । स्वप्यस्त स्वप्यस्त । स्वप्यस्त स्वप्यस्त स्वप्यस्त स्वप्यस्त । स्वप्यस्त स्वप्यस्त स्वप्यस्त स्वप्यस्त । स्वप्यस्त स्वप्यस्त स्वप्यस्त स्वप्यस्त स्वप्यस्त । स्वप्यस्त स्

पृ० १००. पे० १०. 'श्रीतम्' श्रुतझानकी सुक्ष्मचर्चाके लिये देखी झानबिन्दु पृ० ६ तथा हसकी प्रस्तावना पृ० २०।

पृ० १००. पं० १२. 'सुयक्कारणं' व्याख्या "यतो-यसात् कारणात् स-शक्तो वक्ता-मिषीयमानः भोत्गतस्य श्रुतकानस्य कारणं-निमिश्चं भवति, श्रुतं च वक्त्यतश्रुतोपयो-गद्भं व्याक्यानकरणात्।, तस्य-वक्त्रामिषीयमानस्य शम्दस्य कारणं जायते इति अतः तस्मिन् श्रुतकानस्य कारणभूते कार्यभूते वा शम्दे श्रुतोपयारः क्रियते। ततो न परमार्थतः शब्दः श्रुतम्, किन्त्पचारतः इस्यवोषः। परमार्थतस्ति किं श्रुतम् १ इस्याह—सुयं त्विस्याद् । परमार्थतस्तु जीवः श्रुतम् । झानकानिनोरनन्यभूतत्वात्। तथा च पूर्वम-मिद्धितय्—स्यणोतीति श्रुतम्—मारमैवेति। तस्मात् भूयतः इति श्रुतमिति कर्मसाधनपक्षे व्याश्रुतमेवानिचीयते, स्रणोतीति श्रुतमिति कर्तसाधनपक्षे तु भावश्रुतमारमैवेति न कार्यि-दनारममाचता श्रुतकानस्य।" विशेषा० वृ० ९९ १

पूर्व १००. पंत्र १०. 'श्रुतनिःसृता च' प्राकृत आगमवास्यका अनुवाद है। उक्त आगम-वास्यका पूर्व टिप्पणमें निर्देश हो चुका है।

श्रुतनिः स्तमितका लक्षण जिन मदने इस प्रकार किया है---

"पुष्यं सुपपरिकम्मियमइस्स जं संपयं सुवाहेंयं। वं मिस्सियमियरं पुष ममिस्सियं महत्वचकं तं" 🛊 विदेवा० १६९ १ ध्यास्या — "व्यवहारकालात् पूर्वे यथोकरूपेण श्रुतेन परिकर्मिता-आहितसंस्कारा मतिर्यस्य स तथा तस्य साध्यादेयेत् सांप्रतं व्यवहारकाले श्रुतातीतं श्रुतिनरपेशं बानमुप-जायते तच्छुतनिश्चितमयप्रहादिकं सिद्धान्ते प्रतिपादितम्। रतरत् पुनरश्रुतिश्चितम्, तथौत्पत्तिक्यादिमतिखतुष्कं द्रष्टव्यम्, श्रुतसंस्कारानपेश्चया सहजत्यात् तस्य।" विशेषा० वृ० १६९ ।

पृ० १००. पं० १५. 'तदेकथा' वार्तिककारको यह खातन्नय है कि वह मूलकारका किरोध मी करे। इसी खातक्रयका उपयोग प्रस्तुतमें शान्त्या चार्य ने किया है। न्यायावतार मूलमें प्रस्थक और अनुमान इन दोनों प्रमाणोंके खार्य और परार्थ ऐसे दो मेद किये गये हैं। शान्त्याचार्यने प्रसक्षका तो क्या सर्वसंमत अनुमानका द्वैनिध्य मी खण्डित किया है। उनका कहना है कि लिक्नके बलसे जैसे खयं वादी परोक्ष अर्थका ज्ञान करता है वैसे ही प्रतिवादी ओता मी करता है फिर अनुमानके खार्य और पदार्थ ऐसे मेद करने की क्या आवश्यकता है।

शान्त्याचार्यने वचनरूप परार्थ अनुमानको उपचारसे भी प्रमाण मानने पर आपित की है कि ऐसा मानने पर अनवस्था होगी । उनकी वह आपित एक वैतिण्डिकको होमा देनेबाओ है। परार्थानुमानके प्रामाण्यमें किसी मी वादीका विवाद नहीं।

बतुमानके विशेष विवेचनके लिये देखो प्रमाणमी० भाषा० पृ० १३८ ।

पृ० १०२. पं० ७. 'अन्यस्थासाधनाक्' न्या या वता र मूळमें हेतुवचनको परार्थानुमान कह करके फिर पक्षादिवचनात्मक मी कहा--

> "साध्याविनाभुवो हेतोर्वचो यत् प्रतिपादकं । परार्वमञ्जमानं तत् पद्मादिवचनात्मकम् ॥" न्याया० १३ ।

इस निरोधका लिरास करते हुए टीकाकार सि द वि ने कहा है कि परार्थानुमानके अवयवींका अनियम न्यायावतारकारको इष्ट है।

सर्य मूळकारने पक्ष, हेतु और इष्टान्तके लक्षणोंका प्रणयन किया है और अन्तर्व्याप्तिस्थलमें इष्टान्तकी अनावश्यकता सी प्रदर्शित की है इससे भी यही प्रतीत होता है कि न्यायावतार-कारकी अवयवका नियम करना अमीष्ट नहीं किन्तु टीकाकारने जैसा तात्पर्य विकाला है वही ठीक है।

किन्तु प्रस्तुतमें शान्त्या चार्य अपना खातच्य दिखाते हैं। उनका कहना है कि अनुमानके हेतुं और साध्य सिर्फ ये दोनों ही अवयव हैं अन्य नहीं।

अन्य दार्शनिकोंके अवयव सबन्धी मन्तन्यके विषयमें देखी प्रमाणमी० भाषा० पृ० ९४ । ए० १०२. पं० ४. 'प्रतिपादयिष्यमाणत्वात्' देखी, का० ५४. ए० ११२ ।

पृ० १०२. पं० १०. 'नजु प्रतिझामन्त्ररेण' प्रतिझाका प्रयोग अनावस्यक है ऐसा धर्मकीर्तिका मन्तन्य है----

"भथवा तसीव साधनस्य यद्यानं प्रतिक्षोपनयनिगमनादि तस्यासाधनाष्ट्रस्य साधन-वाक्षे उपादानं वादिनो निप्रहस्थानं व्यर्थाक्षेधानात्। "नतु च विषयोपदर्शनाय प्रति-वावक्षमस्याद्यमाष्ट्रमपि उपादेयमेव । न । वैयर्थ्याद् , असत्यपि प्रतिकावकने यथोकाक् सावनवाक्याक्षयोक्षयोक्षिकितिस्वपार्यकं तस्योपादानम् ।" वादन्याय पृ० ६९-६५ । "सन सामध्यदिष प्रतिकार्षस्य प्रतीतेः न प्रतिकार्षाः प्रयोगः। अप्रवृद्धिते प्रमेचे कथं तरप्रतीतिरिति चेत्। खयं प्रतिपत्ती प्रमेयस्य क उपवृद्धियता?। प्रवृद्धास्य धूममुपलक्ष्यतः तस्य अग्निना व्यातेः सरणे, तत्सामध्यविष 'अग्निरन' इति प्रतिकार्षप्रमीतिर्धवति। न च तत्र कश्चित् 'अग्निरन' इत्यसे निवेदयति। नापि स्वयमपि प्रागेव प्रतिपद्धते किश्चित्। प्रमाणमन्तरेण पत्नं प्रतीतेः निमित्तामावात्। प्रतीतो लिङ्गस्य वैपर्ध्यात्। स्वयमेष प्राग् 'अग्निरन' इति प्रमेचं व्यवस्थाप्य तत्प्रतिपत्तेये प्रभात् लिङ्गस्य वैपर्धाति कोऽयं प्रतिपत्तेः क्षमः। परेणापि ततुष्यमानं प्रवत पत्र उपयोगाभावात्। विषयोपवृद्धांनं चेन्मतम् । तेनैव तावदृद्यमानेन कोऽर्थः?। यदि प्रतीतिरन्यथा न स्यात् तदा सर्वं शोमेत। तस्रादेप सर्यं प्रतीतो विषयोपस्थापकेन केनचिद्विनापि प्रतियन् अस्मान् कार्यिणो हृष्टा परविद्याह्मण इव व्यक्तं मूल्यं मृगयते। अस्मद्भवनादिष नैव लिङ्गमिष प्रतेति। अस्मद्भवनेन तु स्मृतिसमाधानमान्नं कियते तदा सर्वं सिद्धमेव लिङ्गमनुस्त्य प्रतिति। तस्मात् कोऽनयोः अवस्थयोः विशेषः?। हृष्ठा च साध्यप्यत्वश्योगादेः प्रतिक्रावचनमन्तरेणापि प्रतीतिः पक्षधमीसम्बन्धवनमान्नारं । तत् कस्तस्योपयोगः?।" हेतुनिन्दु लि० पृ० ७१ हेतु० टी० पृ० ६३ । प्रमाणवा० ४.१६—२७।

पृ० १०२. पं० २७. 'अन्यथानुपपुत्रत्वम्' यह कारिका अक छंक कृत न्या य वि-निश्च य में है — का० ३२३ । इस कारिका के विषयमें प्रवाद है कि पद्मावतीके द्वारा सीमन्धर खामीके पाससे वह छाई गई यी और पात्र के सरी खामीको समर्पित की गई थी। देखो प्रमाणसी० मावा० पृ० ८३।

पृ० १०२. पं० ३०. 'सीगतैः' उपनय और निगमनका प्रयोग अनावश्यक है यह बात सां ह्य, मी मां स क और सी गत को मान्य है। प्रस्तुतमें शा न्या चा र्य ने सौगतकृत उपन य और निगमनके प्रयोगके निरासका निर्देश किया है। इसके लिये देखो, वादन्याय पृ० ६१। हेतुबि० टी० पृ० ७०।

पृ० १०३. एं० २८. 'कार्य' व्याख्या -- "कार्यकारणमायास् - तदुत्स्चेर्का निवासकात् साधनस्य साध्याव्यभिचारकारणात् समावात् -तावात्स्याद्धाः नियासकात् अनिवासाय-नियमः साधनस्य । विपक्षे हेतोरदर्शनात्, न सपसे दर्शनात्। दर्शनाद्शंनयोर्व्यभिचारिण्यपि हेतौ सम्मवात् नियमहेत्वभावाचः ।" प्रमाणवा० मनो० ३.३० ।

पृ० १०३. पं० २०. 'तर्कात' शा न्या चा ये ने तर्कसे व्याप्तिका प्रहण माना है किन्तु तर्कका समावेश उनके मतसे किस प्रमाणमें होता है यह उन्होंने नहीं बताया। अन्य जैना-चार्योंके मतसे तर्क परोक्ष प्रमाणका एक खतन्न मेद है। किन्तु शान्याचार्यने परोक्षके दो है मेद बनुमान और आणम माने है। उन्होंने तर्कके विषयमें मतान्तरोंका उद्धेख इस बाक्यमें किया है—

"तक तकीक्यं प्रमाणं केविय् प्रसासं अन्यन्ते । अपरे अनुमानम् । अन्ये प्रमाणान्तरः मिति ।" पृे० २०४. पं० ९ ।

इस वानवारे यह पता छगाना कठिन है कि उनका इस विपन्ने क्या शक्तित था। तर्कते विवयमें विशेष विचारके लिये देखों, प्रमाणमीमांसा० मावाद्विपण्ण० पूर ७६। ए०१०८, ५०९, किचित्रं देया विक, स्वह की के किए के केले, कारणक पृष्ठ ४४ । तात्पर्ये० पृष्ठ १६६ । न्यायमं० विष्ठ पृष्ठ १२१ । श्लोकवाण अनुष्ठ १२ । कंदकी० पृष्ठ २०९ ।

पृ० १०४. पं० ९. 'अपरे' न्याप्तिका प्रहण अनुमानसे होता है – यह किस दार्शनिकका मन्तन्य है कहना कदिन है। दार्शनिकोंने इस पक्षका खण्डन तो किया है किन्तु वह मत किसका है इस विषयमें कुछ निर्देश नहीं किया है। देखो, कची० स्व० का० ११। न्यायकु० पृ० ४१३। प्रकरणपं० पृ० ६९। न्यायक टी० पृ० ५१। इस्मादि।

पृ० १०४. पं० ९. 'अन्ये' व्यातिप्राहक तर्क स्वतन्त्र प्रमाण है यह मत अन्य जैन दार्शनिकोंका है। न्यायागतारके दीकाकार सिद्धर्षिको मी तर्कप्रामाण्यका स्वातक्य मान्य है – न्याया ० टी० पू० ५९ ।

पृ० १०४. पं० १७. 'यो हि' तुल्ना — "यो हि सकलप्यार्थव्यापिनी श्रणिकताम् इच्छिति तं मित कस्यचित् खपक्षस्यैयामावात्।" हेतु० टी० पृ० १५. पं० २० । प्रमा-णमी० पृ० ४४. १४७ ।

पु॰ १०४. पं॰ २०. 'प्राणादिः' विवेधनाके लिये देखी प्रमाणमी॰ भाषादिप्पण पू० ८६ | Buddhist Logic Vol. I p. 838., Vol II p. 208।

पृ० १०५ पं० १२ 'संबन्धमन्त्रोण' बैद्धों ने अविनाभाव के नियामक तादात्म्य और तहुत्पि इन दो सम्बर्धोकी कल्पना की है—"स च मतिबन्धः साध्येऽचे लिक्कस्य वस्तुतः तावात्म्यात् साध्यार्थोद्वस्य वस्तुतः वावात्म्यात् साध्यार्थोद्वस्य वस्तुतः वावात्म्यात् साध्यार्थोद्वस्य वस्तुतः वत्रामतिबद्धस्यभावत्वात् ।" न्यायिव० पृ० ४१ । प्रमाणवा० २.२० । हेतु० टी० पृ० ८ ।

शान्या कार्य ने प्रस्तुत में उसी कल्पना को उक्य में रख कर पूर्वपक्ष किया है।

धन्य दार्शनिकोंने अविनामाय के नियामक रूपसे किसी मी सम्बन्ध की अनिवार्यता निश्चित नहीं की है। यही कारण है कि अन्य दार्शनिकोंने समाव और कार्यसे अतिरिक्त हेतुओंकी की सक्यता मानी है।

नै मा पिका ज य न्त के मतसे हेतु और साध्यमें व्याप्ति — अविनामान — निस्न साहचर्यका होना ही पर्याप्त है। व्याप्तिको सूक्ष्म विचार करके भी तादाल्य और ततुत्वि में सीमित करने की अपैक्षा स्यूच दृष्टिसे इतना कहना ही पर्याप्त है कि साध्य-साधन में निस्न साहचर्यरूप सम्बन्ध है। क्योंकि सीमित करने पर कार्य और समाव ही हेतु होंगे किन्तु विचार करने पर स्पष्ट होता है कि कार्य और समाव से अतिरिक्त भी कई प्रकारके हेतुओंकी सिद्धि होती है — स्यायमं० वि० पृ० ११३ — ११७।

वा च रप ति का कहना है कि साध्य और साधन में कई प्रकार के सम्बन्धकी कल्पना की वा सकती है। अत एव साध्य-साधनके सम्बन्ध की संख्याका नियम करना ठीक नहीं। सम्बन्ध कोई मी हो किन्तु जो खभावसे ही किसीसे नियत होगा वही गमक होगा। मतलब यही है कि एक खामाविक सम्बन्ध अर्थात् अविनाभाव — अन्ययानुपपत्ति ही पर्याप्त है। अन्ययानुपपत्ति क्यों है इसका नियम किया नहीं जा सकता। कहीं कार्यकारणभावप्रयुक्त, कहीं पूर्वाप्रसावप्रयुक्त, कहीं सहचारप्रयुक्त इस्रादि अनेकरूप अविनाभाव हो सकता है इन कार-

गोंकी — सम्बन्धोंकी इयलाका निश्चय कठिन है — "तसाची वा स वाउस्तु सम्बन्धः । केवछं यसासी सामाधिको नियतः स पव गमको गम्यक्षेतरः सम्बन्धीति युज्यते । "तथा-युपाधि प्रयक्षेनान्विष्यन्तोऽनुपलभमाना नास्तीत्यवगम्य सामाविकस्वं सम्बन्धस्य निश्चि- नुमः ।" तात्पर्ये० पृ० १६५ ।

वैशे विक सूत्र में (९. २. १) चार प्रकारके 'सम्बन्धका उद्घेख है किन्तु प्रशस्त पाद ने स्पष्टीकरण किया है कि सूत्रमें कार्यादिका प्रहण हेतुसंख्याके अवधारणार्ध नहीं किन्तु निदर्शनार्ध है। अत एव सूत्रनिर्दिष्ट सम्बन्धेंसे अतिरिक्त सम्बन्धके कारण मी कोई हेतु हो सकता है। वस्तुतः सम्बन्धसामान्यका प्रहण ही पर्याप्त है विशेष सम्बन्धोंका नियम नहीं किया जा सकता।

"शासे कार्यादिमञ्चलं निदर्शनार्ये कृतं नायधारणार्थम्। कसाद् श्व्यतिरेकदर्शनात्। प्रवस्ति तत् सर्वे 'अस्येदम्' इति सम्बन्धमात्रवचनात् सिसम्। प्रशस्ति वि० पृ० २०५। कंदली० पृ० २११।

जै नों मे भी अविनामानरूप एक सामान्यसम्बन्ध ही पर्याप्त माना है। अविनामानके नियामक सम्बन्धोंकी संख्या नियत नहीं की है—परी० ३.१५–१६: ६१–६४।

मी मां स कों को मी अविनाभाव — ज्यासिरूप एक सम्बन्धसामान्य ही इष्ट है। ज्यासिनियामक अन्य सम्बन्धोंकी संख्याका नियम नहीं किया जा सकता है ऐसा उनका मन्तज्य है — शाखदी । प्रकरण पं० पृ० ६४ ।

पृ० १०५. पं० २२. 'कालादिपरिकल्पनात्' हेतुका त्रेक्षप्य छक्षण मानने पर पक्ष-सत्त्व — अर्थात् हेतुका पक्षवृत्तित्व एक आवश्यक अंग सिद्ध होता है । किन्तु 'शकटका उदय होगा, कृतिकाका उदय होनेसे', हमादि अनुमानोंमें कृतिकाका उदय पश्चधर्म नहीं फिर मी उससे शकटोदय सिद्ध होता है अत एव पश्चवृत्तित्व अन्याप्त होनेसे हेतुछक्षण नहीं । इस आक्षेपके उत्तरमें बौद्धोंने कहा कि ऐसे स्थलमें काल या देशको पश्च मानकर हेतुकी पक्षधर्मता सिद्ध की जा सकती है —

"यचेवं तत्कालसम्बन्धित्वमेव साध्यसाधनयोः । तदा च स एव कालो धर्मी तत्रैव ख साध्यानुमानं चन्द्रोदयक्ष तत्सम्बन्धीति कथमपक्षधर्मत्वम् ।" प्रमाणवा० कर्ण० ५० १९ ।

देशे पिक दर्शनमें भी त्रैरूप्य हेतुलक्षणरूपसे मात्रागया है। प्रशस्त पादने 'अनुमैयेन सम्बद्धम्' का अर्थ किया है कि ''यदनुमेयेन अर्थेन देशविशेषे कालविशेषे वा सह-चरितम्।" प्रशस्त० वि० पु० २०१।

वार्तिककारने प्रस्तुतमें अन्य जैना चा योंका अनुसरण करके पक्षधर्मताकी सिद्धिके लिये की गई कालादि धर्मीकी कल्पनाका निरास किया है।

पृ० १०६. पं० १. 'विशेषेऽनुगमामावात्' इत्यादि अनुमानका दूषण चा र्वा क के किसी प्रन्थाश्रित है। ज य राशि ने इस पद्यांशका अनेक प्रकारसे अर्थ करके अनुमानके प्रामाण्यका निरास किया है। और अन्य दार्शनिकोंने भी इसका उत्तर विस्तारसे दिया है – उत्तेष पृ०

<sup>1.</sup> तारपर्ये० पृ० १६४ । २. तुक्रवा - महोक्तवा० अर्थापत्ति० १७ । प्रमाणसं० पृ० १०४ । तरवार्थमहो० पृ० १९८-२०० । प्रमाणप० ए० ७१ । न्यायकु० पृ० ४४० । स्याद्वादर० पृ० ५१९ ।

७२,७३,८२,८९। त्यायमं० वि० ११९। शास्त्रदी० पृ० ६३। प्रकरणपं० पृ० ७१। सन्मति० टी० पृ० ५५४। न्यायकु० पृ० ६९। स्याद्वादर० पृ० २६३। प्रमाणवा० कर्णे० पृ० ३५१।

प्रमेय कम लमा तेण्ड में इसके उत्तरार्थकी पूर्ति टिप्पणमें की गई है, यथा-

"नानुमानं प्रमाणं स्वानिश्चयाभावतस्ततः।" प्रमेयक० टि० पृ० १७७ ।

पु० १०६. पं० ८. 'पक्षलक्षणम्' विशेष विवेचनके लिये देखों, — प्रमाणमीमांसा-माषा-टि० पृ०८७-९० ।

पृ० १०६. पं० २५. 'समानतच्यः' दिगम्बरिरिस्पर्धः । देखो — प्रमाणसं० पृ० ९७ पं० ६ । पृ० १०६. पं० २९. 'हेस्वाभासान्' विशेष विवेचनके लिये देखो — प्रमाणमी० भाषा- टि० पृ० ९६,१४२ ।

पृ० १०७. पं० १६. 'असिद्धः' दिगम्बराचार्यभक्षक ने प्रमाण संप्रहमें कहा है कि—

> "शसिद्धः सिद्धसेनस्य विवद्धो देवनन्दिनः । द्वेषा समन्तभद्रस्य सस्वादिरचलात्मनि ॥" प्रमाणसं० का० ५६ ।

सि दि वि नि श्र य में भी यही कारिका है किन्तु वहाँ उसका अन्तिम पद प्रमाण सं प्रह जैसा नहीं किन्तु प्रस्तुत वार्तिकसे भिळता हुआ होगा ऐसा सिद्धिविनिश्चयकी टीका देखनेसे प्रतीत होता है—सिद्धिवि० टी० पृ० ३२३।

यह कारिका न्या य वि नि श्व य में उद्धृत है — १० ५०२ । वहाँ भी उसका अन्तिम पाद 'हितुरेकान्तसाधने' ऐसा है । अतएव वा तिं क की प्रस्तुत कारिकाका सीधा सम्बन्ध सि दि वि नि-श्व य की कारिकासे हो तो कोई आश्वर्य नहीं ।

वार्तिक कारने दिगम्बराचार्य पूज्यपाद — देवनन्दी के स्थानमें श्वेताम्बराचार्य महावादी का उक्षेप्त किया है। महावादी का नयच का प्रसिद्ध है। वह प्रन्य दोनों संप्रदायमें प्रमाणभूत माना जाता है — प्रमाणसं० का० ७७ । न्यायिव० का० ५७७ । तस्वार्थ- भ्रो० पृ० २७६।

पृ० १०७. पं० १९. 'पूर्वमेव' देखो - पृ० ९६. पं० ३१ ।

## **४. आगमपरिच्छेदः** ।

पुरु १०९. पंरु २. 'न्तु शब्द्स्य' नौ द आगम को प्रमाणभूत नहीं मानता है। उसीकी यह आशंका है।

बौद्धका कहना है कि शब्दका अर्थके साथ कोई सम्बन्ध नहीं । अतएव शब्दसे किसी भी अर्थका बोध नहीं हो सकता ।

<sup>3. &</sup>quot;बाह्या अर्थाः शब्दस्य न रूपम्, नापि शब्दोऽधीनाम्। येनाभिश्वास्मतया व्यवस्थानेदेषि कृतकःवा-नित्यस्ववद् अविनाभाविता स्वात् । नापि शब्दा विवक्षाजम्मानो नाष्यक्रमानो विवक्षाव्यंग्वाः नार्धा-यत्ताः।" प्रमाणवा० स्त्रो० पृ० ४१६। "शब्दानां वहिर्धे प्रतिवन्धाभावात्" हेतु० दी० पृ० २। हेतु० आस्त्रोकः० पृ० २३९। स्था० १५

ध में की ति ने तो यह नियम किया है कि परोक्षार्यप्रति पत्ति अनुमानाश्रित ही है'। अतएव राज्दादिको किसीप्रकार प्रमाण मानना भी हो तबभी अनुमानसे उसका पार्थक्य नहीं। राज्द अनुमान ही होगा, उससे पृथक् नहीं'।

पृ० १०९. पं० ३. 'ये यत्र' तुल्ना — "ये यत्र भावतः क्रतसमया न भवस्ति न ते परमार्थतसम्भिक्षति यथा साक्षादिमति पिण्डेऽश्वदान्त्रोऽकृतसमयः, न भवस्ति सभावतः क्रतसमयाः सर्वेक्षित् वस्तुनि सर्वे भ्वनय इति व्यापकानुपलन्धेः।"तत्त्वसं० पं० पृ० २७६ । सन्मति० टी० पृ० २७४ पं० १९ ।

पृ० १०९. पं० ५. 'अञ्चयक्रियत्व' तुल्ना -

"मशक्यं समयस्याऽस्य जातेऽजाते च कस्पमम् । नाऽजाते समयो युको माविकोऽश्यविदाणवत् ॥ नापि जाते गृद्दीतानां पूर्वे वाचामजुस्मृतौ । क्रियते समयसात्र विरातीते कथं उत्तर् ॥" तस्वसं० का० ८७६–८७७ ।

सन्मति० टी० पु० १७६. पं० ११ ।

पृ० १०९. पं० १२. 'अथ' तुलना - तस्वसं० का० ८७८ ।

पृ० १०९. पं० १५. 'कल्पित्विषय' तुल्मा -
"अनादिषासनोक्त्रविषस्पपरिनिष्ठितः ।

शस्त्रार्थेस्त्रिषिधो धर्मी मावामायोभयाभ्रयः ॥

परमार्थेकतानत्वे शब्दामामनिबन्धना ।

न सात् प्रवृत्तिरर्थेषु दर्शनान्तरमेदिषु ॥

अतीताजातयोवीपि न च स्वादनृतार्थता ।

वाचः कस्याध्वित्येषा बीदार्थविषया मता ॥"

प्रमाणना० ३.२०४ २०७, २१२ । ३.२८६ ।

"निवेदितं तायत् यथा पते राष्ट्रा न खळक्षणविषयाः। अनादिकालीनयासनाप्रभवे विकक्षे प्रतिमासिनमर्थे विषयत्वेनात्मसात् कुर्वन्ति।" प्रमाणवा० स्ते० पृ० ३८४।

पृ० १०९. पं० १६. 'सम्बन्धकरणं' तुल्ना — "स चायं चक्षुप्रोद्यः सन् सबुक्षौ तदन्यविवेकेन करेणाप्रतिभासमानः कथं तथा स्थात्। "नानुमानात् प्रतिपक्तिः, सिङ्गाः भावात् बद्यान्तासिक्रेः।" प्रमाणना० स्त्रो० पृ० ४२४ – ५२५ । सन्मति० टी० पृ० २३५. पं० २७ ।

पृ० १०९. पं० २१. 'त्रद्युक्तं' तुल्ना — "मन्ययैषाप्तिसम्बन्धाहाहं दम्घोऽभिमन्यते । अन्यथा दाह्यस्येन दाहायः संप्रकाश्यते ॥"

वाक्यप० २.४२५ । तत्त्वसं० ८७९ ।

पृ० **११०. पं० ५. 'अथार्थापस्या'** तुल्ना — "सत पव अर्थमतीत्यन्यचानुपपस्यापि शक्तिसंबन्धकस्पना निरस्ता।" प्रमाणवा० कर्ण० पृ० ४२७। सन्मिति० टी० पृ० २३५ पं० ७।

१. "परोक्षार्यप्रतिपत्तेरचुमानाभवत्वाद्" हेतु० पृ० ३। १. "ततस्र सन्दादीनां सति प्राप्ता-क्वेऽनुमानता" हेतु० दी० पृ० ४।

पृ० ११०. पं० १०. 'संकेतव्यवहार' तुल्मा - सन्मति० टी० पृ० ९७५ ।

पृ० ११०. पं० १३. 'अथ' यह पूर्वपक्ष नैया थिक के मतको लेकर हुआ है—
"व्यक्त्याकृतिजातयस्तु पदार्थः" न्यायसू० २. २. ६५ । तत्त्वसंग्रह० पं० पृ० २८९ ।
सन्मति० टी० पृ० १७७. पं० १९ ।

पूर्व ११०. पर्व १८. 'तथाहि' तुलना - सन्मति वटी पृत्व २३३. पंत्र ६ १

पूर्व ११०. पं २६. 'अथ' तुल्ना — सन्मति । दी पृत्व २३४. पं १ १ यह पक्ष भाहोंका है — देखो शास्त्रदी । अठ १. पा ३. अधि १०. पुरु ५१ ।

पृ० १११. पं० १४. 'नाक्रमात्' संपूर्ण कारिका इस प्रकार है-

"नाकमात् क्रमिणो भावो नाप्यपेक्षाऽविशेषिणः । क्रमात् भवन्ति घीः कायात् क्रमं तस्यापि शेसति ॥" प्रमाणवा० १.४,५ ।

ह्याख्या — "नाक्रमात् क्रमिणः कार्यस्य भावः । क्रमरहितत्वात् कारणस्य । तिक्रिणाः चानि कार्याणि सङ्क्रायेरन् । क्रमवतः सहकारिणोऽपेक्ष्य क्रमाजनयिष्यतीति चेत् । नाप्यविद्येषिणः स्थिरेकरूपस्य परैरनाधेयविद्येषस्य परेषां सहकारिणामपेक्षास्ति । तस्मात् क्रमाव् भवन्ती घीः कायात्, क्रमं तस्यापि कायस्य दांसति ।" मनो० १.४.५ ।

पृ० १११. पं० १७. 'ताप-च्छेद' तुलना -

"तापाउछेदाश्विकवाद्वा कलघीतिमियामलम् । परीक्ष्यमाणं यश्वेष विकियां प्रतिपद्यते ॥ तापाउछेदाश्व निकवात्सुवणैमिय पण्डितैः । परीक्ष्य भिक्षवो प्राद्यं मद्रचो न तु गौरवात् ॥"

> तत्त्वसं० का० ३५४४,३५८८ । ज्ञानसारसमुद्यय ३१ ।

पृ० ११२. पं० १४. 'अथ न द्दाति' वीतराग कोप और प्रसाद रहित होनेसे उनकी आराधना निष्फल है इस शंकाका समाधान अतिविस्तारसे जिन भद्र ने किया है । उसका सारांश यही है कि जैसे दानादि शुभाशुभ कियाओंका फल खायत्त है—अपने परिणाम पर निर्भर है उसी प्रकार वीतरागकी प्रजाका फल भी अपने परिणाम पर ही निर्भर है अतएव यद्यपि जिन और सिद्ध वीतराग होनेसे कुल फल देते नहीं तथापि उनकी आराधनासे आत्माके परिणाम विशुद्ध होते हैं और उसी विशुद्ध परिणामका शुभ फल मिलता है अतएव उनकी आराधना करना चाहिए।

यह नियम नहीं किया जा सकता कि जो जो कोपादि रहित होगा वह फल्द नहीं होगा— निष्फल होगा। क्योंकि अन्नादि कोपादिरहित होते हुए भी निष्फल नहीं। और देखा तो यह गया है कि कोपादिविरहित ही सब वस्तुएँ फल्द होती हैं—अनुप्रह और उपघातकी जनक होती हैं। जैसे चिन्तामणि, विष, गुड, मरीचादि औषधियाँ, इस्रादि।

'यदि कोपादि विरहित हीसे फलावाप्ति मानी जाय तब राजादिके द्वारा कुपित होनेपर धन-हरण और प्रसन्त होनेपर धनप्रदान होता देखा गया है—वह नहीं होना चाहिए'— इस शंकाका—समाधान जिन भद्र ने यह किया है कि वस्तुतः धनके हरण या धनकी प्राप्ति में सकृत कर्म ही कारण है। राजादिका कोधादि निमित्त मात्र है। बस्तुतः जिन पगवान्की पूजा उनको प्रसन्न करनेके लिये नहीं की जाती किन्तु अपने चित्तकी प्रसन्नताक लियेही की जाती है क्योंकि धर्म और अधर्म दूसरोंकी — प्रसन्नता या कोपादिके पर निर्भर नहीं किन्तु अपने भावकी शुभाशुभताके ऊपर निर्भर हैं । अतएव वीतराग की पूजा निष्फल न होनेसे करणीय है। विशेषाठ गाठ २२२८ से

पृ० ११२. पं० १७. 'पूर्वापरच्याघातः' दूसरोंके शास्त्रवचनोंमें परस्पर विरोध किस प्रकारका है उसका प्रदर्शन धर्म की र्ति ने निम्न कारिकामें किया है—

> ''विरोधोक्सवनप्राया परीक्षाप्यत्र तद्यथा । अधर्ममूळं रागादि स्नानं चाधर्मनासनम् ॥'' प्रमाणवा० ४. १०७ ।

इसकी व्याख्यामें प्रशाकरने जिन दो स्त्रोकोंको उद्भृत किया है शान्त्या चार्यने भी उन्हींको प्रस्तुतमें उद्भृत किया है—प्रमाणवा० अलं० छि० पृ० ६४३ ।

तुलना—न्यायकु० पृ० ६३४ । स्याद्वादमं० का० ६ ।

पृ० ११२. पं० २९. 'विधि' यहं कास्कि। नयचक्र की है—देखो — नयचक्र किखित पृ०६।

पृ० ११३. पं० १. 'सत्यत्वम्' बुद्ध को अर्थात् बुद्ध वचनको प्रमाण माननेमें धर्म की-ति ने हेतु दिया है कि भगवान् बुद्धने अपने दोषोंके क्षयका जो मार्ग प्रस्नक्ष किया था उसीका उपदेश दूसरोंको किया था। उनकी तो प्रस्नेक प्रकृति दूसरोंके हितकी दृष्टिसे होती थी, वे ज्ञानी थे, कृपावन्त थे; वे निष्प्रयोजन झूठ क्यों बोळते — अतएव भगवान् प्रमाणभूत हैं—

> "तायः सरप्टमार्गोक्तिः वैफस्याद्वक्तिनानृतम् । दयानुरवात् परार्थे च सर्वारम्भाभियोगतः ॥" प्रमाणवा० १.१४७,८ । "दयया श्रेय आचप्टे झानात् सत्यं ससाधनम् ।" वही १.२८४ ।

इतनाही नहीं किन्तु उनके उपदेशमें विसंवाद भी नहीं इसिलिये भी वे प्रमाण हैं । अर्थात् बुद्धने वस्तुका स्वरूप जो बताया कि सब कुछ क्षणिक होनेसे दु:खरूप हैं और दु:खरूप होनेसे अनात्म हैं – उसमें कोई बाधा नहीं यह भी बुद्धके प्रामाण्यमें हेतु है — "उपदेशतथाभावः" वही १. २८५।

निष्कर्ष यह है कि बौ दों के मतसे तत्त्वका खरूप अनित्य, दुःख और अनात्म इन तीन शब्दों में कहा जाता है और वही सत्य है। इसके विपरीत म छवा दी का कहना है कि उत्पाद, व्यय और ध्रोव्य इन तीन शब्दोंमें ही वस्तुका सत्यखरूप कहा गया है अतएव सदुपदेष्टा मगवान् ही प्रमाण है और अन्य अप्रमाण!

पृ० ११२. पं० ११. 'द्व्वद्विओ' कारिका का पूर्वार्थ इस प्रकार है—
"तिरथवरवयणसंगह-विसेसपस्थारमूळवागरणी।"

व्याख्या — "तरन्ति संसारार्णवं येन तत् तीर्थ-द्वाव्याङ्गं तवाधारो वा सङ्गः- तत् कुर्वन्ति उत्पद्यमानमुत्पादयन्ति तत्स्वामाव्यात् तीर्थकरनामकर्मोदयाद्वेति ''तीर्थकराणां वचनम्-आचारादि, अर्थतस्तस्य तदुपदिश्त्वात्-तस्य संप्रदृषिशेषी-द्रव्यपर्यायी-

<sup>ा. &</sup>quot;अनिस्मात् प्राह तेनैय दुःसं, दुःसाविसस्मताम् ।" प्रमाणद्या० १.२५६ । "यदनिषं तं दुक्सं । यं दुक्सं तदनता ।" संयुक्तविकाय ३.२२ । विसुद्धिमग्य २१.७-८ ।

सामान्यविशेषशब्दवाच्याविभिषेयौ-तयोः प्रस्तारः - प्रस्तीर्थते येन नयराशिना संग्रहादि-केन स प्रस्तारः । तस्य संग्रहच्यवहारप्रस्तारस्य मूळव्याकरणी-आद्यवक्ता झाता वा द्रच्यास्तिकः "पर्यवनयः । शेषास्तु नेगमादयो विकल्पा मेदाः अनयोर्द्रव्यार्थिकपर्याया-र्थिकयोः।" सन्मति० टी० पृ० २७१ ।

पृ० ११३. पं० १२. 'कापिलम्' जैनेतर दर्शनोंको जैनसंमत नयोंके आभास मानकर दुर्नयोंमें समाविष्ट करनेका प्रारम्भ संभवतः सिद्ध से न ने किया है। उन्होंने स्पष्टक्रपसे कापिल दर्शनको द्रव्यार्थिकमें, बौद्धदर्शनको पर्यायार्थिकमें और काणाद दर्शनको द्रव्यपर्याय – उभयनयमें समाविष्ट किया है और उन समीको मिध्यावाद कहा है। – सन्मति० ३. ४८. ४९।

इसी प्रकार हरिभद्र अकलंक, विद्यानन्द आदिने ऋमशः खसमयप्रसिद्ध दर्शनोंकी नयवादों में जो घटना की उसका उपयोग करके उ० यशोविजयजीने सातों दुर्नयोंके साथ दर्शनान्तरोंको जोड दिया है वह इस प्रकार --

- १. नैगमामास = वैशेषिक और नैयायिक
- २. संप्रहाभास = वेदान्त, समी अद्वैतद्र्शन, सांख्य
- ३. व्यवहाराभास = सांख्य<sup>र</sup>, चार्वाक
- ऋजुसूत्राभास = ताथागत सौत्रान्तिक¹
- भ. शन्दनयाभास = शन्दनदावाद, ताथागत (वैभाषिक)
- ६. समिक्दडामास = योगाचार
- ७. एवं भूतामास = माध्यमिक<sup>र</sup>

पृ० ११३. पं० १७ 'सत्कार्यवादः' प्रस्तुतमें शान्स्याचार्यने सःकार्यवादके पूर्वोत्तरपक्षकी — रचना तत्त्वसंप्रह और सन्मतिटीकाके आधारसे की है—तत्त्वसंप्रह का० ८ से । सन्मति० टी० पृ० २८२ से ।

पृ० ११६. पं० २८. 'निहि' तुल्ना तस्त्रसं० का० १६ । सन्मति० ठी० पृ० २९६ । पृ० ११४. पं० ९. 'हेतुमन्वादि' इस पूर्वपक्षवचनका मूलाधार निम्म कारिका है -- उसमें सांख्य मतानुसार व्यक्त और अन्यक्तका वैधर्म्य वर्णित है---

"हेतुमद्नित्यमव्यापि सिक्षयमनेकमाश्रितं लिङ्गम्। सावयवं परतन्त्रं व्यक्तं विपरीतमव्यक्तम्॥" सांख्यका० १० ।

पृ० ११४. पं० २३. 'परिणामो' तुलना — "अवस्थितस्य द्रव्यस्य पूर्वधर्मनिवृत्तौ धर्मान्तरोत्पत्तिः परिणामः ।" योगसू० भा० पृ० २०५ । "तद्भावः परिणामः । अनादि-रादिमाधा।" तत्वार्थ० ५.४१,४२ । "धर्मादीनां द्रव्याणां यथोक्तानां च गुणानां सभावः स्तत्वं परिणामः ।" तत्वार्थभा० ५.४१ ।

**४० ११५.** पं**० १०. 'स**लिलात्' तुल्ना –

"न चान्ये न च नानन्ये तरङ्गा ह्युद्ध्यान्विताः। विद्यानानि तथा सप्त चित्तेन सद्द संयुताः॥

<sup>1.</sup> यशोबिजयजीने अन्यत्र नयनिवयक प्रकरणोमें सांख्यको संप्रदामासमें समाविष्ट किया है किन्तु अनेकान्तवस्थामें व्यवहारामासमें सांख्यका समावेश किया है-पृ० ३१। २ अनेका० पृ० ५५ सन्मति० टी० पृ० ३१८।

उद्येः परिणामोऽसौ तरक्षणां विचित्रता । मालयं हि तथा चित्रं विक्रामाक्यं प्रवर्तते ॥" लंकावतार १०. ३८६, ३८७ । तस्वार्थको० पृ० ११८. पं० १७ ।

प्र० ११५. प० १०. 'अहे:' तुल्ला —

"तसाबुभयहानेन व्यादुस्यतुगमात्मकः । पुरुषोऽम्युपगन्तव्यः कुण्डस्थादिषु सर्पषत् ॥" क्षोकवा० आत्म० २८ । "यथाहेः कुण्डस्थाव्योति तद्नम्तरम् । सम्मवत्यार्जेषावस्था सर्पत्वं त्वचुषतेते ॥" तस्त्वसं० का० २२३ । न्यायिक

का० ११७।

प्र०११५. पं०१२. 'आविमीवः' तुल्ला तस्वसं० का० २६-२७ । सन्मति० टी० पु० २९९. पं० २२ ।

४० ११५. पं० १९. 'बुद्धिः' तुलना — "बुद्धिरुपलन्धिर्वानसिलानर्वान्तरम् ।" न्याय-सृ० १.१.१५ ।

१०११५ पं २०. 'सिध्यात्विमिति' तुल्ना — इन्यास्तिकनयवादी सांस्थोंका खण्डन निम्न प्रन्थों में देखना चाहिए— ब्रह्मसू० शां० २. २. १ – १०। प्रमाणवा० स्वो० कर्ण० पृ० २२०। तस्त्वसं० का० ७ – ४५। न्यायमं० वि० पृ० ४८७। न्यां पृ० ५४३। कंदकी० पृ० १४३। आसमी० का० २७ – ४०। सन्मति० टी० पृ० २९६। न्यायकु० पृ० २५४। प्रमेयक० पृ० २८५। स्याद्वादमं० का० १५।

ए० ११६. पं० २. 'सर्वष्यापित्वं' आत्माके परिमाणके विषयमें उपनिषद्के ऋषिओं ने नाना करणनाएँ की हैं। किन्तु पर्यवसान उसे व्यापक माननेमें हुआ इसका प्रमाण दार्शनिक स्वॉमें मिल जाता है। क्योंकि वेदान्तस्त्रके व्याख्याता निवार्क, मल, रामानुज और क्छमके कलावा सभी दार्शनिकस्त्रकारोंने और उनके व्याख्याताओंने आत्माको व्यापक ही माना है और सिद्ध किया है। वैदिक दार्शनिक रामानुजादि और अवैदिक दार्शनिक जैनोंने क्रमशः आत्माको अणुपरिमाण और देहपरिमाण माना है। आत्माको अणुपरिमाण माननेकी तथा देहपरिमाण माननेकी परंपराका दर्शन उपनिषदोंमें होता है। किन्तु उपनिषद्कालके बादके सभी वैदिक दार्शनिक आत्माको परिमाणकी अन्य सभी करपनाओंका निरास करके उसे सिर्फ व्यापक मानने लगे।

उपनिषदोंमें भारतपरिमाणके विषयमें जो करपनाएँ की गई हैं वे ये हैं—

कीषितकी उपनिषद्के ऋषिके मतसे आत्मा शरीरन्यापी है। उनका कहना था कि जैसे धुरा अपने म्यानमें, जैसे अग्नि अपने कुण्डमें व्याप्त है वैसे ही आत्मा शरीरमें नख और रोम पर्यन्त व्याप्त होकर रहता है'।

जैनाचार्योंका भी वही मत है।

मृहदारम्यक्तमें कहा गया है कि आत्मा चावल या यवके दाने जितना है'।

<sup>1. &</sup>quot;वर्षमा श्रुरः श्रुरधाने हितः, विश्वंतरी वा विश्वंतरकुकाने एवमेवैष प्रज्ञारमा इदं शरीरमञ्जूषिष्ट ना कोमस्यः मा वर्षेत्र्यः"। कीपी० ४, २०। २. "वधा ब्रीहिवा वदो वा स एव सर्वस्वेद्यानः" बृह्द्वा० ५.६.१.।

अनेक बार विभिन्न उपनिषदों में यह कहा गया है कि आतमा अंगुष्ठपरिमाण हैं! छान्दोग्योपनिषद्में प्रादेशपरिमाण होनेका उछेख हैं। प्रादेशका मतलब है बिक्सां। इसप्रकार परिमाणको उत्तरोत्तर बढाते ऋषिओंकी कल्पना व्यापक तक पहुँच गई। मुण्डक उपनिषद्में कहा है कि आत्मा निस्म है, विमु है, सर्वगत है—"निस्म विमुं सर्वगतम्" मुण्डको० १.१.६।

इसीको दार्शनिक ऋषिओंने अपनाया।

प्रो० रानडेका कहना है कि इन परस्पर बिरोधी मन्तव्योंमेंसे किसको ठीक मानना इसका जब निर्णय करना कठिन होगया तो किसीने कह दिया कि "शरीरप्रादेशांगुष्ठमात्रमणोर-प्यण्डयं ध्यात्वा"—भैत्री० ६,३८ इलादि ।

इतना ही नहीं किन्तु विरोधके समन्वयकी भावनासे किसीने तो यहाँ तक कह दिया कि आत्मा अणुसे भी छोटा है और महत्त्से भी महान् हैं । किन्तु इस कयनकी संगति क्या हो सकती है इसका स्पष्टीकरण उपनिषदोंमें नहीं । यही कारण है कि बादके दार्शनिकोंने उसे सिर्फ व्यापक मानना ही उचित समझा ।

जै न दार्शनिकोंने देहपरिमाण और व्यापकताका समन्वय अपनी दृष्टिसे किया है। केवल-ज्ञानकी दृष्टिसे आत्मको व्यापक और आत्मप्रदेशकी दृष्टिसे अव्यापक — अर्थात् शारीरव्यास माना जा सकता है ऐसा द्र व्य संप्रह की वृत्तिमें ब्रह्म दे व ने कहा है ।

उपाध्याय यशोविजयने कहा है कि समुद्धात दशामें आत्मा छोकव्यापी होता है उसी बातको चढ़ाकर दूसरोंने आत्माको व्यापक माना है जो अर्थवाद मात्र हैं। उन्होंने अन्यत्र आत्माकी छोकप्रमित प्रदेशमें व्याप्त होनेकी शक्तिके कारण उसे विमु कहा है और आवरणके कारण उसे देहपरिमाण माना है—

"शक्या विभुः स इह लोकमितप्रदेशः । व्यक्या तु कर्मकृतसीवशरीरमानः॥" न्यायसण्डसाद ।

आत्माकी न्यापकताकी चर्चाके छिये देखो० वैके० ७. १. २२ । न्यो० पृ० ४१० । कंदकी पृ० ८८ । न्यायमं० वि० पृ० ४६८ । प्रकरणपं० पृ० १५८ सन्मति० टी० पृ० १३३ । न्यायक० पृ० २६१ । प्रमेयक० पृ० ५७० । स्याहादमं० का० ९ ।

पृ० ११६. पं० ४. 'यस्याप्यभ्युपगमः सोपि' इसे इस प्रकार शुद्ध करना चाहिए-

प्राचीन न्याय और वैशेषिक दर्शन्में आत्माका प्रस्थक्ष नहीं किन्तु अनुमान माना गया था

१. "अंगुष्टमात्रः पुरुषो मध्य आस्मिन तिष्टति"। कठो० २.२.१२। मैत्री० ६.३८। २. "प्रादेश-मात्रमभित्रमानमाश्मानम्" छान्दो० ५.१८.१। मैत्री० ६.३८। ३. अभिधानसि० ३.२५९। १. A. Constructive survey of Upanishadic Philosophy—P. 139. ५. "अणोरणीयान् महतो महीयान् आस्मास्य अन्तोर्निहितो गुहायाम्।" कठो० १.२.२०। छान्दो० ३.१४.३। ६. देवकत्रानोरपत्तिप्रसावे ज्ञानावेश्वया ध्यवहारनवेन कोकाकोकस्थापकः, म च प्रदेशा-वेश्या।" मुख्यसं० हु० गा० १०। ७. शास्त्रवा० यशो० टी० ए० ३३८।

किन्तु उद्बोतकर और उससे बाद के नवीन नैयायिकोंने आत्माका मानस प्रस्थक्ष माना है — देखो — प्रमाणमीमांसा भाषा० पृ० १३७ ।

पृ० ११६. पं० २०. 'सर्वत्रीपलभ्यमानगुणत्वात्' तुल्ता -- "तथा धर्माधर्मयोरात्म-गुणत्वात् तदाभयस्याच्यापकत्वेन स्यादमेकाचैज्यलनम्, वायोस्तिर्यगमनम्, अणुमन-सोस्त्वाचं कर्मेति तथोः साभयसंयोगापेकित्वात्।" व्यो० पृ० ४९९ । सन्मति० टीव पृ० ९४५ ।

पु० ११७. पं० १. 'एकान्तामेदवादिनो' जो छोग उत्पाद और विनाशकृत मेद नहीं मानते उन्हें प्रस्तुतमें आचार्यने अमेदवादी कहा है। अर्थात् आकाश, काछ, दिग्, आत्मा और मनको एकान्त निस्य माननेके कारण नै या यि क और वै शे वि क एकान्तामेदवादी हैं। और शब्दको एकान्तिनस्य मी मां स क मानता है अतएव शब्दकी अपेकासे मी मां स क मी एकान्तामे-दवादी है। इसी दृष्टिसे 'पतेन आकाशकालदिगातममनःशब्दानां केवलं औष्यमभ्यूपः गब्द्यन्तोऽशुद्धनयवादिनो निरस्ताः' (पृ० ११६. पं० १) इस कथनको समझना चाहिए।

पृ० ११७, प० ४ 'विनाशस्याहेतुकरवात्' दि झा गा दि बौद्धोंने वस्तुकी क्षणिकताको तार्किकमूमिका पर लेजाकर कहा है कि यदि वस्तुको अनित्य मानना हो तब उसकी स्थिति एक क्षण, जो कि अविभाज्य समय रूप है, उससे अधिक नहीं मानी जासकती है। वह उत्पन्न हुई यही उसका विनाश है। यदि वह एकाधिक क्षण स्थायी होजाय तब वह नित्य हो जायगी। यदि उसको अनित्य मानना हो तो उसके विनाशको उसके खभावरूप मानना होगा विनाश स्थीर वस्तुको अमिन मानना होगा ।

उत्पत्ति और विनाशका काळ एक ही है। अतएव फिलत यही होता है कि जिन कारणोंसे बस्तु उत्पन्न हुई तद्तिरिक्त कारणोंकी औवश्यकता विनाशके छिये नहीं — ऐसा मन्तव्य दिशा ग का रहा होगा इसका पता उद्योतकरके "अयोत्पन्नः विनष्टः इत्येककाळः । उत्पत्तिविनाशौ पक्काळौ" (न्यायवा० पृ० ४१५) इस बैाइपूर्वपक्षसे चळाता है । इसी निर्हेतुक विनाश-वादका समर्थन ध में की तिं आदिने किया है —

"अतेतुत्वाद्विताशस्य समावाद्युवन्धिता । सावेक्षाणां द्वि भावानां नावदयंभावतेक्यते ॥" प्रमाणवा० ३.१९३ ।

"येषां तावत् विवाधो ध्रवते तेषां यदि न प्रतिक्षणं विनाशः स्यात् तदा विनाशप्रती-तिरेव न स्यात् । तथा दि यदि द्वितीये सणे भावस्य स्थितिस्तदासी सर्वदेव तिष्ठेत्। द्वितीयेऽपि सणे सणद्वयस्थायिसभावस्वात् । तदा च तेनापरक्षणद्वयं स्थातस्यम् "इति न विनाशो भावस्य स्यात् । ध्रवते च । तसाव् विनाशप्रतीसन्यथानुपपत्त्वा प्रतिक्षण-विनाशानुमानम् ।" प्रमाणवा० स्वो० कर्ण० पृ० ३६९ । हेतुवि० टी० पृ० १४१ ।

इन तार्किक बौ दों ने सत्त्व और क्षणिकत्वका अविनामान माना है। ऐसा कोई सत् नहीं जो क्षणिक नहीं। संस्कृत—असंस्कृत सभी — वस्तुएँ यदि सत् हैं तो क्षणिक ही मानना चाहिए। अन्यथा असत् ही होंगी — "यत् सत् तत् क्षणिकमेष" हेतु ० पृ० ४४।

१ "न चात्र बिनाशो नाम कश्चिद्, भाव एव हि नाशः।" प्रमाण्या० खो० ए० ३६६। "यो हि भावः संजयस्थायी बिनाश इति गीयते ।" तस्यसं० का० ३७५। "तत् खमाववत् तद्व्यतिरेकियो नाशस्य तक्षिणस्तौ एव निष्णवस्थात्।" तस्यसं० एं० का० ३७६।

"यदि तु स्रोमकालाग्राः सन्तः स्युत्ते तथा सति । नातिकामन्ति तेऽप्येनं सणभन्नं कृता १व ॥ ३९१ ॥ तथा हि सन्तो ये नाम ते सर्वे भणमहिनः । तथ्या संस्कृता भाषास्तथानिका सनन्तरम् ॥ ३९२ ॥ सन्तक्षामी त्थयेष्यन्ते व्योमकालेश्वरावयः । भणिकत्ववियोगे तु न सत्तेषां प्रसम्यते ॥ ३९३ ॥ तस्तसं० ।

शान्तरक्षितने क्षणिक शन्दका अर्थ भी स्पष्ट करदिया है ---

''उत्पादानन्तरास्थाभि सक्ष्यं यश्च वस्तुनः । ततुष्यते क्षणः सोस्ति यस्य तत् क्षणिकं मतम् ॥ ३८८ ॥ असत्यव्यर्थमेदे च सोऽस्त्यस्थिति न बाध्यते । १ष्डारचितसङ्केतमात्रभावि हि वाचकम् ॥ ३८९ ॥'' तस्त्रसं० ।

अब प्रश्न यह है कि क्या दिग्रा गा दि योगाचार-सौत्रान्तिक बीडोंने क्षणिकताका जैसा अर्थ लिया है और उसकी जैसी सर्ववस्तुमें व्याप्ति मानी है, वैसाही अर्थ और उसकी वैसीही व्याप्ति भगवान् बुद्धको अभिप्रेत थी ? !

उत्तर स्पष्ट है, कि ऐसा नहीं था। इस विभयमें प्रथम यह बात ध्यान देनेकी है कि मगवान् बुद्ध ने उत्पाद, स्थिति और व्यय इन तीनोंके भिन्न क्षण माने थे ऐसा वं गु स र नि का य और अभिधर्मप्रन्थोंके देखनेसे प्रतीत होता है। वं गु स र में संस्कृतके तीन छक्षण बताये गये हैं संस्कृत वस्तुका उत्पाद होता है, व्यय होता है और स्थितका अन्यथाल होता है'। इससे फिलत होता है कि प्रथम उत्पत्ति फिर जरा और फिर विनाश इस कमसे वस्तुमें अनिस्थता— क्षणिकता सिद्ध है। उत्पत्ति, स्थिति और विनाश एककाछिक नहीं। उत्पत्ति, स्थिति और विनाशकों तीन क्षण भिन्न होते हैं ऐसा अभि ध म्म त्य संप्रहमें चित्तकी आयु बताते हुए स्पष्टरूपसे कहा है। और वित्त ही सब वस्तुमें चन्नछ अधिक है। अर्थात् वित्तक्षण क्षणिक है इसका मतछब है कि वह तीन क्षणतक है। प्राचीन बौद्धशाक्षमें मात्र चित्त—नाम ही को योगाचारकी तरह वस्तुसत् माना नहीं है किन्तु नामके अतिरिक्त रूप — बाह्य मौतिक पदार्थ भी — वस्तुसत् माना है और उसकी आयु योगाचारकी तरह एकक्षण नहीं, सर्समत वित्तकी तरह त्रिक्षण नहीं किन्तु १७ क्षण मानी गई है। ये १७ क्षण भी समयके अर्थ में नहीं किन्तु १७ चित्तक्षणके अर्थमें छियागया है अर्थात् वस्तुतः एकचित्तक्षण = ३ क्षण होनेसे ५१ क्षणकी आयु रूपकी मानी गई है।

यदि अभिभ्रमारपसंगहकारने जो बताया है वैसा ही भगवान् बुद्धको अभिप्रेत हो तो कहना होगा कि बुद्धसंगत क्षणिकता और योगाचारसंगत क्षणिकतामें महस्वपूर्ण अन्तर है।

दूसरी बात यह है कि योगाचारसे मी प्राचीन सर्वास्तिवाद है। उस वादमें भी प्राचीन मार्गका अवलंबन दिखाई देता है। सर्वास्तिवादिओंने योगाचारकी तरह मात्र विद्वान — नामको ही वस्तुसत् नही माना किन्तु नाम और रूप दोनोंको पारमार्थिक माना है। इतना ही नहीं

 <sup>&</sup>quot;तिणीमानि भिष्यां संवातस्य संवातक्ष्यवणानि । "उप्पादि पण्यापति, वयो पण्यापति, ठितस्य अञ्चयतं पण्यापति ।" अंगुत्तर्य तिकनिपात । २. "उप्पादिति अञ्चयतं वक्षयतं प्रविक्तवकं गाम । तानि यम सत्तरस विवारकणानि कपभ्रमाम आयु ।" अभिध्यम्मरस्यसंगद्दी ४.८ । न्या । ३६

निन्द्र दोनोंकी श्रणिकताकी कल्पनामें मी जनीन-जासनानका जन्तर है। योगाचारने निरप-बादरूपसे व्यवश्रणिकताका सिद्धान्त स्थिर किया है। उसके मतमें सत्त्व और श्रणिकताकी व्यक्ति हैं। इसके विरुद्ध सर्वस्तिवादिजोंके मतसे सद् की त्रैकालिक अस्तित्वसे व्यक्ति है। जो सद् हे अर्थाद् वस्तु है वह तीनों कालमें अस्ति है। 'सर्व' वस्तुको तीनों कालोंने 'अस्ति' माननेके कारण ही उस बादका नाम सर्वस्तिवाद पड़ा है। वस्तुकी विभिन्न अवस्थाएँ ही अनिक्ष हैं क्षणिक हैं, वस्तु तो त्रिकालवर्ति होनेके कारण निक्ष है।

सर्वास्तिवादिओंने रूपपरमाणुको निस्न मानकर उसीमें पृथ्वी, अप्, तेज और वायुरूप होनेकी शक्ति मानी हैं। यही मत जै नों का मी है। और सां स्पों का मी यही मत है कि एक ही प्रधानमें पांचों भूतरूपसे आविर्भूत होनेकी योग्यता है। म्लत्स्व एक ही है। सर्वास्तिवादी, जैन और सांस्थ ये तीनों म्लतस्वको समान रूपसे निस्न मानते हैं।

सर्वास्तिवादिश्रोंने नैयायिकोंके समान परमाणुसमुदायजन्य अवयवीको असिरिक नहीं किन्तु परमाणुसमुदायहीको अवयवी माना है । दोनोंने परमाणुको निश्य मानते हुए भी समुदाय और अवयवीको अनिश्म माना है । सर्वास्तिवादिश्रोंने एक ही परमाणुकी अन्य परमाणुके संसर्गसे नाना अवस्थाएँ मानी हैं और उन्ही नाना अवस्थाओंको या समुदायोंको अनिश्य माना है, परमाणुको नहीं।

सर्वास्तिवादका यह परमाणुसमुदायवाद सांख्योंके प्रकृति-परिणामवादसे, जैनोंके द्रव्य-पर्यायवादसे और मीमांसकोंके अवस्था-अवस्थातावादसे जितना अधिक सिक्षकट है उतनाही अधिक दूर वह योगाचारके क्षणिकेकान्तवादसे हैं। परमाणुसमुदायकी क्षणिकताको योगाचारने तर्ककी भूमिका पर लेजाकर क्षणिकेकान्तवादकी कोठिमें रख दिया और परमाणुकी वास्तविक निस्यताको काल्पनिक सन्तानमें सिक्षहित कर दिया। परिणाम यह हुआ कि सर्वास्तिवाद और योगाचारका मार्ग अस्यन्त विरुद्ध हो गया। मगवान बुद्धके एकही अनिस्थताके उपदेशको एकने समुदायमे घटाया तो दूसरोंने सर्व वस्तुओंमें स्यापित किया।

सर्वास्तिवादका समावेश हीनयानमें किया जाता है । महायानी विद्वानवाद और माध्यमिकोंके संवृतिसन्त और पारमार्थिक सन्तके सिद्धान्तको अस्ववोषने सुद्ध किया है । और अधिक तर्कसंगत करके उस सिद्धान्तको भूततयतावादमें उसने परिणत कर दिया है । इस भूततयतावादको महायानके अन्यवादोंकी तुल्लनामें उन्न स्थान प्राप्त है । इतना ही नहीं किन्तु वह बाद संपूर्ण विकसित महायान समझा जाता है । इस भूततयतावादका प्रतिपादन अस्वघोषने अपने प्रन्थ Awakening of Faith (श्रद्धोत्पादशास्त्र )में किया है ।

<sup>1.</sup> तत्त्वसं० का० ३९१-३९४। २. It means rather the doctrine which lays down that substance of all things has a permanent existence throughout the three divisions of time." Systems of Buddhistic Thought, p. 103. ३. वही p. 134,137 etc. ३. वही पू० १२५। ५. वही पू० १२१,१३७ आदि। ६. Systems of Buddhistic Thought, p. 252. ७. मूक्संस्कृत प्रस्य छुत है। परमार्थ और शिक्षानस्के बीनी अञ्चलके आवारसे स्वकीने अपेकी अञ्चल किया है।

भूततपतानादका प्रतिपादन पढते हुए के नों के द्रव्य-गुण-पर्यायकादका निश्चय और व्यवहारनयसे किया हुआ विचार सामने आ जाता है।

जैन संगत आत्माकी तरह भूततथताके दो रूप अवशोपने नताये हैं। पारमार्थिक और सांबृतिक — ज्यावहारिक। पारमार्थिक भूततथता वह है जो विश्वका परमतत्त्व है। और ज्यावहारिक भूततथता संसारके रूपमें है अर्थात् जन्म और मृत्युके रूपमें । जैनोंने जिसे नैश्विक आत्मा कहा है वही रूप भूततथताका है। फर्क यही है कि जैनोंने नैश्विकआत्माको एकमात्र परमतत्त्व नहीं माना। तदितिरक्त एक अजीवतत्त्व मी माना है। अथवा एक दूसरी दृष्टिसे देखा जाय तो कुन्द कुन्दा चार्य जिसे सत् कहते हैं वही भूततथताके निकट है। सांख्योंकी प्रकृति जो समस्तभौतिकपदार्थ और विस्तका मूळतत्त्व है वह मी भूततथताके समीप है।

भूततथताके ज्यावहारिकरूप अर्थात् सांवृत्तिकरूप संसारके सुक्य तीन रूप है—द्रव्य, गुण और क्रिया। संसारकी अर्थात् ज्यवहारकी ऐसी कोई वस्तु नहीं जिसमें वे तीन न हों है गुण और क्रिया (भाव — पर्याय) उत्पत्ति और विनाशको प्राप्त होते हैं किन्तु द्रव्य धुवभावी है । ज्यावहारिक आत्माका जो रूप जैनोंने माना है या सां क्यों ने प्रपन्नका जो रूप माना है उसके समीपका यह भूततगताका सांवृतिकरूप है।

यो गाचा र बोहोंने एकान्तमेदको ही परमतस्य माना है। विज्ञानाहैतका मतल्ब बहााहैतकी तरह एक मात्र विज्ञानका अस्तिस्य तो है किन्तु इसका मतल्ब यह कदापि नहीं कि सब विज्ञान मी एक हैं। धर्म की तिं ने सन्तानान्तरसिद्धि लिखकर इस वक्तव्यको स्पष्ट किया है जिससे यह स्पष्ट है कि विज्ञानाहैत मानकर मी योगाचार एकान्त अमेदकदी नहीं किन्तु मेदबादी है। जबकि इसके विपरीत मृततथदाबादके अनुसार परम तस्वमें सबका समन्वय है। और वह सांस्थोंकी प्रकृतिके समान और जैनोंके सामान्य ह्य्यके समान निस्न हैं।

बोर्होंके ऐसे सिद्धान्तोंकी तुलना जब हम दिग्नागादि प्रतिपादित पूर्वोक्त क्षश्रिकेकान्त-वादसे करते हैं तब यही कहना पडता है कि मगवान् बुद्धको अभिप्रेत वही हो सकता है जो सर्वास्त्रावादि प्राचीनवादोंमें प्रतिपादित है।

अतएव 'विनाशस्य अहेतुकस्थात्' बैसे क्षणिकैकान्तके साथक हेतुका प्रयोग दिआगादि तार्किक योगाचारोंके प्रन्योंमें ही मिले तो कोई आश्चर्यकी बात नहीं । इस हेतुका खण्डन उद्योतकर तथा कुमारिल खादिने किया है' । इससे वह धर्मकीर्तिसे पहलेके बहुवन्धु और दिग्नागके प्रन्थमें होना चाहिए। उसीका उपयोग धर्मकीर्तिने मी किया है यह स्पष्ट है'।

<sup>ा.</sup> बही पूर्व २५४ पंत १६ । र. बही पूर्व २५४ । १. बही पूर्व २५५ ।

v. "Bhūtatathatā implies oneness of the totality of things or Dharmadhatu—The great all-including whole, the quintessence of the doctrine. For the essential nature of the Soul is uncreated and eternal." Awakening of faith p. 55-56. Systems of Buddhistic Thought p. 255:

५ न्यायवा० पृ० ४१३ । महोकचा० शुक्कति० २४ । १. "वर्षे विवासं प्रस्तविक्षामसामध्ये-वैवर्ष्यांभ्यां वदेखवोगेन इतक्कसम्बद्ध सम्बद्ध पूर्वाचार्यदक्षितां प्रतिपाय"-देतुविन्दुद्धीका पृ० १४३ । प्रमाणवा० ३.१९३,२६९ ।

धर्म की र्ति के बादके समी दार्शनिकोंने<sup>र</sup> उक्त क्षणिकसाधक हेतुका निरास करनेका पूरा प्रयत्न किया है।

पु० ११७. पं० ५. 'ये यद्भावस्' तुलना — "प्रयोगस्तु एषम्-ये यद्भावं प्रसावपेक्षाः ते तद्भावनियताः । तद् यथा अन्या कारणसामग्री सकार्योत्पादने" हेतुबि० टी० पृ० १४३ । प्रमाणना० स्तो० कर्ण० पृ० २६१ ।

पृ०११७. पं०१०. 'कालान्तरस्यायित्वे' गुलमा — हेतुबि० टी० पृ०१४१। देखो, प्रस्तुतं टिप्पण पृ० २८० ''येषां ताबक्रिमाशो बहयते तेषां यदि म मतिसणं बिमाशः स्यात् तदा बिमाशमतीतिरेय म स्यात् । तथाहि यदि क्रितीये सणे भाषस्य स्थितिस्तदासौ सर्वेदैय तिष्ठेत्। क्रितीयेपि सणे सणक्रयस्यायिसभाषत्वात्।" प्रमाणवा० स्त्रो० कर्ण० पृ० ६६९।

प्र० ११७. पं० १५. 'कि पर्युदासहराः' तुलना – हेतुबि० टी० पृ० ८० ।

ए० ११७. पं० २६. 'अथ प्रसज्यह्रपम्' तुल्ना — हेतुबि० टी० पृ० ८० । प्रमाणवा० कर्ण० पृ० ३६७ ।

पृ० ११७. पं० २९. 'केनचिद्र्पेण' तुलना — ''केनचिद्र्पेणोन्मज्जनम् हि भवनम्।''
हेतुबि० टी० पृ० ८९ पं० १० ।

पृ० ११८. पं० १०. 'यद्यहेतुकत्वं' तुलना -- "यद्यकारणत्यान्नित्यो विनादाः, कार्य-स्योरपादो न प्राप्तोति । उत्पन्नस्य च भावस्य विनादोन सहावस्थानमिति च दोषः । ततस्य भावानामभावाविरोधादत्यन्तमवस्थानमिति । अधासन् विनादाः, प्रवमपि सर्वेनित्यत्वं विनादााभावात् ।" न्यायवा० पृ० ४९४ ।

पृ० ११७. पं०१८. 'अथ' तुलना — "परस्य सकारणव्यतिरिक्तस्योश्वरकालं मुद्ररा-देनीशकस्याभावादहेतुकमिष्णामः।'' तस्त्रसं० पं० पृ० १३८ ।

पृ० ११८. पं॰ १९. 'खहेतोः' तुलना—''न हि नाशो भाषानां कुतिश्चित् भवति । तत् भाषस्थभाषो भवेत् भाषस्थैष स्वदेतुभ्यः तक्षमंणो भाषात् ।'' प्रमाणवा० स्तो० पृ० ५१० ।

पृ० ११८. पं० १९. 'न पुनः' तुलना — "न तस्य किञ्चित्रवित न भवत्येव केवलम्" प्रमाणवा ३.२७७ । "न द्वारं विनाशोऽन्यो या किश्चित्रविताद्य । किन्तिर्दि । स एव भावो न भवतीति ।" वही० स्त्रो० पृ० ५२३ । "तेनायमर्थः प्रथमे क्षणे भावोऽभूतो भवति । द्वितीये स्रणे तस्य न भावो भवति नामावो या नामि सरसदानिर्वा भवति । केवलं स्वयमेव निवर्तते ।" कर्णे० पृ० ५२३ ।

पृ० ११८. पं० २४. 'अथ' तुल्ना — "नाशस्तु मसज्यमितिषेषस्पो निःसभाष-स्वात्" मनो० २.२७८ ।

पु॰ ११९. एं॰ ८. 'पर्युदास' तुलना - "पर्युदास परेको नमर्थम स्यात् । सर्वत्र विषेः माधान्यात् । सोऽपि वा न भवेत् । यदि हि किञ्चित् कुतिश्चित् निवर्शेत तदा तहा-

ब्यो॰ ए॰ ३९९ । न्यायमं० वि॰ ए॰ ६१;४५७ । तात्पर्य॰ ए॰ ४५७ । मकरणपं॰
मीमांसाजीवरक्षा ए॰ ७ । शाक्षदी॰ ए॰ १४५ । अष्टश॰ का॰ ४१ । सन्मति॰ दी॰
ए॰ ३८८ । न्यायकु॰ ए॰ ३८६ । स्याद्यदर॰ ए॰ ७८७ ।

तिरेकि संस्पृत्येत तर्पर्युदासेम् । तथ नास्ति । सर्वत्र निवृत्तिर्भवति दर्युके वस्त्वन्तर-स्पेव कस्यचित् विभागात् ।" हेतुनि० टी० पृ० ८९ । कर्प० पृ० परे ।

ए० ११९. पं० ९. 'तद्व्यतिरेकि' अधुद्ध है । इस प्रकार ग्रुद्ध करना चाहिए → "तद्व्य[ग्र]तिरेकि" देखो, ऊपरका टिपण ।

पृ० १२०. पं० २. 'ब्रीणामसोक्षम्' क्रीमोक्षकी दार्शनिक क्वी संस्कृतमें छा कटा य नने सर्वप्रथम की हो ऐसा जान पडता हैं। उनके पहले क्वी चल पडी थीं इसमें तो संदेह नहीं किन्तु उस क्वीको व्यवस्थित रूप सर्व प्रथम उन्होंने दिया है यह इसलिये संभव जान पडता है कि क्रीमोक्षका समर्थन करनेवाले क्रिताम्बर दार्शनिक प्रन्थ और क्रीमोक्षका निराकरण करनेवाले समस्त दिगम्बर दार्शनिक मन्य शाकटायनके क्रीमुक्ति प्रकरणको ही आधारभूत मानकरके कलते हैं। विताम्बर अपने पक्षके समर्थनमें उक्त प्रकरणका उपयोग करते हैं और दिगम्बर उक्त प्रकरणकी प्रत्येक शुक्तको पूर्वपक्षमें रखकर उसका खण्डन करते हैं।

भाषार्थ जिन भद्र ने युक्तिपुरःसर वसका समर्थन करनेका प्रयत्न किया है किन्तु कीमुक्तिकी वर्षा उन्होंने नहीं की । भाषार्थ कुन्द कुन्द ने इस प्रश्नको उठाया है किन्तु वह दार्शनिक ढंगकी वर्षा न होकर भागमिक माध्य होती हैं। उनके बादही इस वर्षाने गंमीर रूप पक्षा है इसमें तो संदेह है ही नहीं। पूज्य पाद जैसे आचार्य मात्र निषेध करके ही चुप रह बाते हैं विशेष युक्ति नहीं देते। अक छंक ने मी विशेष चर्चा नहीं की ।

प्रतीत होता है कि जीमुक्तिकी चर्चा प्रथम यापनीय और दिगम्बरोंके बीच शुक्र हुई। यापनीयोंने जीमोक्षका समर्थनः किया । उन्होंकी युक्तिओंको सेताम्बरोंने अपनाया । आचार्य हिर मह ने इस चर्चाको सेताम्बरीय प्रन्थोंमें प्रविष्ट की हो ऐसा जान पडता है । आचार्य हिरमहने इस चर्चाको यापनीयोंसे लिया है इस विषयमें सन्देहको स्थान नहीं । क्योंकि उन्होंने छलितविस्तरामे इस विषयमें प्रमाणमूत यापनीय तक्कको साक्षी क्रपसे उद्धृत किया है । किकितविस्तरा पृ० ५७ ।

इसके बाद तो यह चर्चा मुख्य रूपसे श्वेताम्बर और दिगम्बरोंके बीच हुई है । किन्तु होनोंकी चर्चाकी मूळ मित्ति शा कटा यन का कीमुक्तिप्रकरण ही रहा है। उसीके आधार पर अभयदेव, प्रभाषन्त्र, वादीदेवस्रि और यशोविजयजीने इस चर्चाको उत्तरोत्तर प्रकृतित की हैं।

प्रस्तुतमें शान्याचार्यने भी मुख्यरूपसे शाकटायनके प्रकरणको ही पूर्वीचरपक्षकी चर्चाका आधार बनाया है जो तुलनासे स्पष्ट होगा ।

पू० १२०. पं० ५. **'रहत्रयस्य'** तुलना –

"बस्ति श्रीनिर्वाणं पुँचस् यदविकछहेतुकं स्तिष्ठ । न निरुष्यते हि रक्षत्रयसंपद् निर्वृतेहेतुः ॥" सीमु० २ । सन्मति० टी० पृ० ७५२ । न्यायकु० पृ० ८६५ ।

<sup>1.</sup> देशो बीसुकिमकावर्षे पूर्वपक्ष । २. विदेशिया गाव २५५८ से । ३. सूत्रप्राश्वस ( ब्रह्माश्व-सान्तर्गत ) गाव २३-२६ । ४. सर्वार्थक १०.९ । आजवाक एव ३६६ । ५. सम्मतिव द्वीव पूर्व ७५१ । न्यायकुर्व एव ८६५ । प्रमेयकव पूर्व ३२८ । झास्त्रवाव यद्योव पूर्व ४२४-४३० । स्याद्यादरव ( ब्रुटित ) पूर्व ११२२ ।

प्र० १२०. पं० ९. 'यद्विकल' तुलना - सन्मति० दी० पृ० ७५२ पं० ६० १

पृष् १२०. पं**० ५. 'अमाबी**ऽमिहिले' तुल्ला —

"रक्षत्रयं विरुद्धं कीत्वेन यथामराविभावेन । इति वास्तात्रं नात्र प्रमाणमासागमोऽन्यद्वा ॥ जानीते जिनवचनं अस्ते चरति चार्यिकाऽशवसम् । नात्यास्त्यसंमवोऽस्यां नादश्विरोधगतिरस्ति ॥" सामु० २,४ ।

पृ० १२०. पं० ११. 'अथाधस्तात्' तुल्ला --

"सत्तमपृथिषीगमकायभाषमच्यासमेव मन्यन्ते । निर्याणामावेनापिकामतनवो न तो यान्ति ॥" स्नीमु० ५ | सन्मति० टी० पृ०

७५२. पं० ३६ । प्रमेयक० पृ० ३२८ । न्यायकु० पृ० ८६६ ।

पृ० १२०. पं० २४. 'नोत्कृष्टश्रुताणे तुल्मा --

"वादविकुर्वणत्यादिस्तिविषदि श्रुते कनीयसि ख ! जिनकस्पमनःपर्ययविषदिपि न सिखिविषदोऽस्ति ॥ बादादिसम्बन्धमाववद् अभविष्यद् यदि च सिखाभावोपि । तासामबारविष्यद् ययैव जम्मूयुगादारात् ॥" स्नीमु० ७,८ । न्यायकु० पृ० ८६७ ।

पृ॰ १२०. पं० २५, 'न च बस्नेष' तुल्ना --

"यदि वसाविमुक्तिः खजेत तत्, भथ न कस्पते द्वातुम्। उत्सन्नमतिकेषगवद्, बन्यथा तूपको तूप्येत ॥" इत्यादि स्नीमु० १०-२९ । सन्मति० टी० पृ० ७४७,७४९ । न्यायकु० पृ० ८६८ । प्रमेगक० पृ० ३३०।

पु० १२१. पं० १२. 'अवन्द्याः' तुल्ना —

"अप्रतिवन्द्यत्वात् चेत् संयतवर्गेण कार्यिकासिद्धिः ।

वन्द्यतां ता यदि ते नोनत्वं करूप्यते तासाम् ॥''

इसादि सीमु० २४-२६ । सन्मति० टी० पृ० ७५४ । न्यायकु० पृ० ८६९ ।
प्रमेयक० पृ० ३२० ।

पृ० १२१. पं० १८. 'अतिसंक्षिष्टत्वात्' तुल्ना — "मद्दता पापेन कीमिण्यात्वसद्दायकेन न सुद्वद्दिम् । कीरवं चिनोति, तम्र तदक्के श्रपमेऽपि निर्मानम् ॥" सीमु० ३३ ।

पृ० १२१. पं० १९. 'मायाप्रधानत्वात्' तुल्ना — "मायादिः पुरुषाणामपि देशाधि( द्वेषादि )त्रसिक्षमादस्य । यण्णां संस्थानानां तुस्यो वर्णत्रयस्यापि ॥" स्नीमु० २८ । सन्मति० टी० पृ०

७५८ । त्यायकु० ८६९ ।

पृ० १२१. पं० २०. 'शीलाम्बु' तुल्ना - सीमु० २९--२०,३२।

पृ० १२१. पं० २५. 'अ**हुसमय'** तुल्ना – स्रीमु० ३५–४० ।

पृ० १२२. पं॰ ६. 'चतुर्द्श्व' तुलना – स्रीमु० ४१ ।



### परिशिष्ट

#### १. न्यायावतारकी तुलना ।

कारिका १. "सपरावमासकं यथा प्रमाणं भुवि बुद्धिलक्षणम्।" वृहत्त्व० ६३ । "प्रत्यकं च परोशं च हे प्रमाणे तथा मते" बहुद० ५५ ।

"प्रत्यक्षं विदादं द्वानं मुक्यसंव्यवद्वारतः। परोक्षं देवविद्यानं प्रमाणे दति संप्रदः॥" तदी० ६ ।

"प्रत्यक्षं विशवं क्षानं विधा श्रुतमविद्यसम् । परोक्षं मत्यभिकादि प्रमाणे इति संग्रहः ॥" प्रमाणसं का० २ । न्यायदि० ४६९,४७० ।

"व्यवसायात्मकं बानमारमायेप्राहकं मतम् । ब्रह्मं निर्णयसेन सुरुयं प्रामाण्यमसुते ॥ तरमस्यकं परोकं च हिषेवाजान्यसंविदाम् । मन्तर्मायात्र युज्यन्ते नियमाः परकदिपताः ॥" कृषी० ६०,६९ । "सापूर्वाषेव्यवसायात्मकं श्रानं प्रमाणम् । तद्रेचा । प्रस्केतस्येदात् ॥" परी० १.९;२.९,२ । "सपरव्यवसायि प्रमाणम् ।" प्रमाणन० १.२ । "तद् हिसेदं प्रस्कं च परोक्षं च ॥" प्रमाणन० २.१ ।

प्रमालक्षमकी प्रथम कारिका यही है। वार्तिक और शृतिकार शान्त्याचार्य और प्रमालक्ष्मकार जिनेक्टने 'क्रिका मेयविविकायात' इस प्रयाशको प्रमाणविष्ठववादके अर्थमें व्याख्यात किया है और तार्त्यय निकाला है कि प्रमाणमेद प्रमेयमेदाधीन है, देखो, टिप्पण पृ० २१७ – २१८।

इस सिद्धान्तके लिये तुळना करो, दिमाग – प्रमाणसमु० वृ० १. २।

"न प्रत्यक्षपरोक्षाभ्यां मेयस्यान्यस्य संभवः । तसात् प्रमेयद्वित्वेन प्रमाणद्वित्वमिष्यते ॥ प्रयेकसंस्थानिरासो वा प्रमेयद्वयवर्शनात्।" प्रमाणवा० २.६५,६४ । "मानं द्विचिषं विषयद्वैविष्यात्।" वही २.९ ।

का॰ २-३, "शासं मोहनिवर्तनम्" प्रमाणवा॰ १.७। "असंमोहाय उक्षणम्" प्रमाणवा ४.२८।

"यदि तर्डि व्यवहारेण प्रामाण्यं प्रमाणलक्षणशास्त्रं तर्दि किमर्थम्? शास्त्रं हि निर्दे(?) ह मिष न वचनमात्रात् तथा भवति अपि तु व्यवहाराविसंयादादेव । स चेदस्ति व्यर्थकं शास्त्रमित्याह "शास्त्रं मोहनिचर्तनम्" - प्रमाणवा० अ० पृ० ३६ । पृ० ७७४ ।

> ''घर्मार्थिभिः प्रमाणादेर्रुक्षणं न तु युक्तिमस् । प्रयोजनाद्यमादेन तथा चाद महामतिः ॥

प्रसिद्धानि प्रमाणानि व्यवहारम् तत्कृतः । प्रमाणकक्षणस्योक्ती कायते न प्रयोजनम् ॥" हरि० अष्टक् ० १३.४,५ ।

"प्रामाण्यं यदि शासगम्यमध न प्रागर्थसंवादनात्, संक्यालक्षणगोचरार्थकथने किं कारणं चेतसाम्। मा शतं सकलागमार्थविषयकानाविरोधं बुधाः, प्रेक्षम्ते तदुरीरितार्थगहने सम्बेहविष्ठिक्षचये ॥" न्यायदि० ३८५ ।

का० ध्र. यही कारिका पद्दर्शनसमुख्यमें शब्दशः है-बद्द० का० ५६ ।

"प्रत्यक्षं विश्वतं कानम्" कथी० ६ ।

"शतुमानाचतिरेकेण विशेषप्रतिमाससम्। तद्देशचं मतं बुकेरवैशसमतः परम्॥" तथी० ४ ।

"प्रत्यक्षलक्षणं प्राद्यः स्पष्टं साकारमञ्जला।" न्यायदि० ३ ।

"प्रसम्बद्धा स्पद्म्" नही ४६९ ।

"साम्राहतिहैं मत्यसम्" प्रमाणवा० अरुं० पृ० ३१ ।

"ध्रवं तर्दि कथं प्रत्यक्षानुमानयोः स्रक्षणभेदः । उक्तमत्र । स्पष्टेतरव्यतिमासमेदात् ।" वही पृ० २०७ ।

विशेष तुल्नाके लिये देखों 'वैशय' शब्दका टिप्पण पू० २३७। का० ५, "जिक्क्पाछिकतोऽर्थंडक" प्रमाणसमु० परि० २ । न्यायिक पू० २९ न्यायप्र० पू० ७, पं० १४।

"सिक्कात् साध्याविनामावाभिनिकोधैकरुक्षणात्। सिक्किचीरजुमानम्॥" रुपी० १२,१३ । न्यायवि० १७० । परी० ३.१४ । प्रमाणन्० ३.१० । प्रमाणमी० १.२.१३ । प्रमारूक्ष्म २१,४५ ।

का॰ ५-७. यहाँ प्रो० वैच और जेकोबीका यह कहना है कि प्रस्तुतमें जो अनुमानमें आन्तताका निवारण किया गया है वह धर्मकीर्तिके मतका निराकरण है क्योंकि धर्मकीर्तिने ही सर्व प्रथम प्रस्थक्षको अभान्त कह कर यह स्चित किया था कि अनुमान आन्त होता है।

अन्य सुनिश्चित प्रमाणों से जब सिद्धसेनका समय धर्मकीर्तिके पूर्वमें ही स्विर होता है तब प्रस्तुतमें यह दलील नहीं दी जा सकती कि इन कारिकाओं में धर्मकीर्तिका खण्डन है। तब मी इस अम्रान्तपदके विषयमें जो यह कहा जाता है कि सर्व प्रयम धर्मकीर्तिने ही इसे प्रस्थक्ष लक्षणमें प्रयुक्त किया है, उसका मी निराकरण आवश्यक है। प्रस्थक्ष लक्षणमें अम्रान्त पदकी योजनाका इतिहास बतातें समय प्रो० चारबिट्स्कीने स्पष्ट ही कहा है कि सर्वप्रयम असंग ने अभ्रान्तपदका प्रहण किया था। किन्तु दिशागने उसे अनावश्यक समझ छोड दिया। और फिर धर्म की ति ने उसका ग्रहण किया।

वस्तुतः असंगसे मी पहले सौत्रान्तिक मैत्रेयनायने उसका प्रहण प्रसक्ष लक्षणमें किया या । इतनाही नही किन्तु धर्मकीर्तिके 'तिमिरांशुक्रमणनीयानसंक्षोभाधनाहितविश्रमम्'

<sup>1.</sup> Buddhist Logie Vol. I. p. 155. Sanmati Tarka-Intro. p. 13. 3. Journal of the Royal Asiatic Society 1929, p. 464.

्र त्यायवि० पृष्ट ६६ ) इस स्त्रका पूछ मी उतनाही पुराना है । मैत्रे य ना य ने सात प्रकारके अस बताए हैं और उन अमोंसे रहितको अधान्त कहा है! ।

न्या य बिन्दु टीकाटिप्पणमें म छ वा दी ने कहा है कि वस्तुतः यो गा चा र की दृष्टिसे प्रस्पक्ष छक्षणमें अभान्त पद अनावस्यक होते हुए मी ध में की ति ने सी त्रा नित ककी दृष्टिसे अभान्त-पदका प्रहण किया है। इससे स्पष्ट है कि अभान्तपद यह धर्मकीर्तिकी नई सूत्र नहीं किन्तु योगाचारके पूर्ववर्ती सीन्नान्तिकका अनुकरण है। इस बातकों प्रो० दूचीने स्पष्ट शब्दोंमें सीकार किया है।

बस्ततः देखा जाय तो बो गा चार निराज्यवनवादी हैं। अतएव प्राह्मप्राह्मभाषको लेकर जो मी प्रमाणाप्रमाण व्यवहार है उसे आन्त ही मानते हैं। उसके मतमें म सिर्फ अनुमान ही, न सिर्फ प्रस्थक्ष ही, किन्तु सभी बाह्याज्यक्य आन्त हैं। अनुमानकों लक्षणकों समाप्त करके अनुप्राप्त प्रस्थक्षकों लक्षान्तता सिद्ध करनेके अजाय अनुमानकी लक्षान्तता सर्वप्रयम् सिद्ध की गई है इसीसे यह अम होता है कि सिद्ध से न च में की सिका खळक कर रहा है क्योंकि धर्मकीर्तिके टीकाकारोंने प्रस्थक्षमें अञ्चान्तपद देखकर 'आन्तं है अनुमान' ( प्रमायम् विक्र टीठ पृठ १३) कहा है तथा खयं धर्मकीर्तिने—"अभिप्राचाविसंवादादिप आन्तेः प्रमाणवा २. ५६) कहा है।

क्षित्रसेनने अनुसानको अभान्त सिद्ध करने के लिये जो अनुमानप्रयोग किया है उसमें 'समक्ष' – प्रसक्षको इष्टान्त बनाया है। 'प्रसक्ष' को मी पूर्वपक्षीने भान्त माना है। तमी सिं सिद्धसेनको यह कहना पढ़ा है कि ''स प्रस्यक्षमधि आक्ष्तं प्रमाणस्विनिक्षयास्।" (६) इक्षादि। पूर्वपक्षी सिर्फ अनुमान या सिर्फ प्रसक्षको ही भान्त मामता हो यह बात नहीं किन्तु उसने तो सक्छ प्रतिमासको ही भान्त माना है। तभी तो सिद्धसेन ने अन्तमें कह दिया कि ''सक्छप्रतिमासको ही भान्त माना है। तभी तो सिद्धसेन ने अन्तमें कह दिया कि ''सक्छप्रतिमासका आन्तत्वासिक्तिः स्फुटम्।" (७) इस्लादि। ऐसी स्थितिमें सिद्धसेनके सामने पूर्वपक्षीके रूपमें धर्मकीर्ति नहीं है क्योंकि उन्होंने तो प्रसक्षको स्पष्टस्पर्ध अभान्त कहा ही है।

अतएव जब अभान्तपदका प्रयोग धर्मकीर्तिसे भी पहलेके मैत्रेयनाथके योगाचारभूमिशासमें मिलता है और धर्मकीर्तिका खण्डन रुपर्युक्त युक्तिसे संमव नहीं तब यही मानना पडता है कि प्रस्तुतमें योगाचार सम्मत निरालम्बनवादके 'सबैमालस्वने आन्तम्' इस सिद्धान्तका ही सण्डम है।

मोगाचारमतमें वातुके तीन प्रकारके खमान माने गये हैं - कस्पित, परतम्न और परि-निष्यम । लोकमें जो वातुएँ मिम्न मिन्न आकार प्रकारकी दीखती हैं यही परतम्न समान है । परिनिष्यम - परमार्थ प्राध्यमहकभावसून्य है किन्तु संवृतिक कारण प्राध्यमहकरूपसे परमार्थका महण होता है - यही तो अम है । इसका निरूपण अनेक प्रकारसे योगाचारके अन्योमें हुआ है और इसी निरालम्बनबादका प्रस्तुतमें खण्डन है । अतएव यहाँ सिद्धसेनके पूर्ववर्ति अन्योमेंसे कुछ अवतरण दिये जाते है--जिनमें अम-आन्ति जैसे शब्दोंका महण हुआ है-

<sup>1.</sup> देशो, वही p. 464 । २. वही । ३. विवरणके छित्रे देशो. प्रमाणवा० अछं० पू० ४१४ । न्यायविश्वदीकारित्यण पू० १९ । व्यान ३५

"य एव कश्यितो भाषः परतन्त्रः स यव हि।" लंका० १०.२९८ । "भ्रान्तिनिमित्तं संकश्यः परतन्त्रस्य लक्षणम्।" वही १०.१३८ ।

"तेन प्राह्मप्राहकेण परतन्त्रस्य सदा सर्पकालमसन्तरहितता या स परिनिष्णस्य-भाषः" विद्वप्रिमात्रतासिद्धि पृ० ४० ।

"आन्तेः सिक्तभयः परतन्त्रः" महायानसूत्रालंकार पृ० ५८ । "विद्यते भ्रान्तिभावेन यथाच्यानं न विद्यते । परतन्त्रो यतस्तेन सदसञ्जसणो मतः॥" त्रिस्वभावनिर्देश १२ ।

"यथा मायायक्रपरिगृहीतं भ्रान्तिनिमित्तं काष्ठलोष्ट्रादिकं तथाऽभूतपरिकरपः परतकः समायो वेदितव्यः । यथा मायाञ्चतं तस्यां मायायां इस्त्यश्वसुवर्णाद्याकृतिस्तद्भावेन प्रतिभासिता तथा तस्मिन्नभूतपरिकरूपे स्यभान्तिप्राह्यप्राह्यक्त्वेन प्रतिभासिता परिकर्तिपत-सभावाकारा वेदितव्या ।" महायानसूत्रालंकार पृ० १५ ।

दि ज्ञा ग ने प्रत्यक्षमें अभ्यान्तपदका प्रहण नहीं किया है अतएव वह और तदनुसारी अन्य विश्वमको मी प्रमाण मानते हैं (देखो तस्वसं० का० १३२४) उसीको छक्ष्यमें रखकर ही सिद्धसेनने कहा है कि — "आन्तं प्रमाणमित्येतत् विरुद्धं वचनं यतः"—

तुलना — "पीतशंकादिवृद्धीनां विश्वमेषि प्रमाणताम् । अर्थिकयाऽविसंवादादपरे संप्रचक्षते ॥" तत्त्वसं० का० १३२४ ।

न्याया० की प्रस्तुत कारिकाओंकी तुलना — न्यायवि० का० ५१-५४, तथा प्रमासक्ष्म १६७ से करना चाहिये।

कारिका ८-९. "विकल्पयोनयः शब्दाः विकल्पाः शब्दयोनयः।" इस्रादि कारिकाको हिरिमद्रने भदन्त दिलकी कही है। संभव है दिल और दिम्नाग अभिन्न हों। इस कारिकामें प्रतिपादित सिद्धान्त कि शब्दका संबन्ध बाह्यार्थसे नहीं है, शब्द बाह्य अर्थका प्रतिपादन नहीं करते, शब्द विकल्पसे उत्पन्न होते हैं और विकल्पको उत्पन्न करते हैं, आचार्य धर्मकीर्तिन भी अपनाया है और समर्थन किया है।

"अनादिवासनोद्भृतविकस्पपरिनिष्ठितः दाब्दार्थः" प्रमाणवा० ३.२०४ ।

"शब्दार्थः कल्पनाक्षानविषयत्वेन कल्पितः। धर्मो वस्त्वाश्रयासिद्धिरस्योक्ता न्यायवादिना॥" वही २११।

''विकल्पवासनोद्भृताः समारोपितगोचराः । जायन्ते दुदयस्तत्र केवलं नार्थगोचराः ॥" वही २८६ ।

उन्होंने स्पष्ट ही कहा है कि शब्द परम अर्थका वाचक कभी नहीं हो सकता । अन्यथा एक ही अर्थके प्रतिपादनमें दार्शनिकोंका विवाद क्यों होता —

> "परमार्थेकतानत्वे शब्दानामनिवन्धना । न स्यात् प्रवृत्तिरर्थेषु दर्शनान्तरमेदिषु ॥" वही २०६ ।

इसी सिद्धान्तके विरुद्ध प्रस्तुत कारिकामें 'परमार्थाभिधायिनः' तथा "तःवोपदेशकृत" ये विशेषण दिये गये हों तो आश्चर्य नहीं।

१. अनेकास्तज्ञ० ए० ३३७।

और भी तुलना करो-

"सम्बद्धानुगुणोपायं पुरुषार्थाभिधायकम् । परीक्षाधिष्ठतं वाक्यमतोनधिकृतं परम् ॥" वही २१५ ॥

इस कारिकाकी व्याख्या और प्रस्तुत न्याया**ः** की कारिकाकी सि**द्धिकृत व्याख्याने अस्मिक** साम्य है।

धर्मकीर्तिने शासका उक्षण इस प्रकार किया है -

"शास्त्रं यत् सिद्धया युक्त्या सवाचा च न बाध्यते । इष्टेऽदष्टेऽपि तद् माह्यमिति चिन्ता प्रवर्तते ॥" वही ४.१०८ ॥

और भी तुलना करो – न्यायामू० १.१.७-८ । शास्त्रवा० २. २८ । प्रमाणसं० ६३ । कपी० २८ । न्यायवि० ३८७ । परी० ३. ९९ । प्रमाणन० ४. १ ।

कारिका ९, यह कारिका रतकरण्डश्रावकाचारमें भी है । प्रो० हीरालालने वर्ष ८ के 'अनेकान्त' मासिकमें निश्चित किया है कि रतकरण्डश्रावकाचार समन्तमद्रकृत नहीं । पंदित प्रखलालजीने यह सिद्ध किया है कि प्रस्तुत कारिका न्यायावतारकी ही है । ऐसी स्थिति में यही कहना चाहिए कि रतकरण्ड में ही न्यायावतारसे यह कारिका लोगई है।

कारिका १०, "सिनिश्चयवदन्येषां निश्चयोत्पादमेच्छया" यह वाक्य विद्रागका है — प्रमाणवा० अ० पृ० ५४१ । ५७२ । "परार्थमञ्जमानं तु स्वद्धार्थप्रकाशकम्" — इस दिम्नागकृत परार्थानुमानकी तुलना न्याया० के परार्थमानके साथ करने योग्य है । इस लक्षणवाक्यके लिये देखो, प्रमाणवा० मनो० ४.९ । श्लोकवा० निरा० न्यायरत्ना० पृ० २५२ । प्रमाणवा० अर्तं० पृ० ५७२ ।

इसी प्रकार प्रशस्तपादमें भी परार्थानुमानके छक्षणमें 'स्विनिक्षतार्थमितिपादनम्' यह पद पड़ा हुआ है — प्रशस्त० पृ० ५७७ । माठर० ५ ।

कारिका ११-१२. 'द्वयोरिप' इसमें 'अपि' पदके द्वारा और १२ वीं संपूर्ण कारिकासे न्यायावतारकारने यही सूचित किया है कि अनुमानकी तरह प्रस्थक्षकों भी परार्थ मानना चाहिए। दिग्रागने अनुमानके ही खार्थ-परार्थरूप दो मेदोंकी स्पष्टता की है। न्यायप्रवेशके प्रथम पष -

- "साधनं दूषणं चैय साभासं परसंबिदे । प्रस्यक्षमञ्जमानं च साभासं स्वारमसंबिदे" ॥ से यही सूचित होता है । धर्म-की तिं ने उन्हींका अनुकरण किया है । धर्मकीर्तिके टीकाकार प्रज्ञा कर ने इन शब्दोंने प्रस्यक्षकी परार्थताका निराकरण किया है –

"यचनुमानोत्पादनाद्वचनम् अनुमानं प्रत्यक्षोत्पादनात् वचनमप्रि परार्थे प्रत्यक्षं भवेत्। नेदं चतुरक्षम् -

> यथा गृहीतसम्बन्धसारणे वचनात् सति । अनुमानोदयस्तद्वन्न प्रत्यक्षोदयः क्वित्॥

<sup>1.</sup> उत्तरार्थं इस प्रकार है - "पक्षधर्मस्वसम्बन्धसाध्योक्तेरन्यवर्जनम् ।" यह कारिका प्रमाणसमुख्यकी है - प्रमाणवार अलंक पूर्व ५७२ ।

त्रिकपश्चित्रसारणे नियमेनालुमोद्यः । समसीतार्थमात्रस्य वसनेश्यसवित्र तु ॥

न वचनमात्रावृष्यसं परस्योदेति । नतु 'पश्य सुगी भावति' इति दश्यते वर्शनोदयः । न । तत्राप्यतुमानस्यानन्तरत्वात् । तथाहि -

> तद्यींग्नुबातायां स पर्यत्येषं नियुज्यते । मथा प्रतीतमेतच सामर्थ्यात्मतिपादितम् ॥

'मिश्रमुक्ती भव सुगर्वाने' इति नियोगवश्वनमेत्रत् । अभिसुद्धीसावश्च यथा सम तथा तवापि । तत प्रथमभिमुक्तीभवने हेत्नां व्यापार इति सारन् प्रवर्तत इति अनुमानमेव ।'' प्रमाणवा० अकं० पृ० ५२४ ।

बौ हों ने परार्थ प्रस्थक्ष इसिंग्ने नहीं माना है कि प्रस्यक्षार्थ — सक्क्षण — वचनयोचर नहीं । इसके विपरीत जै नों ने प्रस्यक्षणोचरको वाष्य माना है । उसी दृष्टिसे ब्रस्तुतमें परार्थप्रस्थको कल्पना की गई है । अक अंक आदि किसी जैनदार्शनिकने प्रस्यक्षकी परार्थता प्रतिपादित नहीं की है । सिर्फ देन सूरि ने न्यायानतारका आश्रय छेकर परार्थ प्रस्यक्षका वर्णन किया है । स्याद्वादर० ५० ५५७ ) यह एक आश्रय है ।

न्या य प्रवे शकी टीकामें हिरि भद्र ने कहा है — "साधनदूषणे पव सामासे परसंविदे पराववीधाय, न मत्यक्षाजुमाने । प्रत्यक्षाजुमाने एव सामासे भारमसंविदे भारमाववीधाय, न साधनदूषणे बात्मसंविद्यक्षत्यात् तयोः ।" न्यायप्र० वृ० पृ० १०—१९ ।

कारिका १२. दिशागने परार्थ अनुमानका लक्षण दो प्रकारसे किया है एकमें तो हेतुवचनको धौर वूसरेमें पक्षादिवचनको परार्थ अनुमान कहा है। उन दोनों प्रकारका समावेश सिद्धसेनने प्रस्तुत कारिकामें किया है।

"पक्षादिवजनानीति साधनं" यह न्यायमुखने परार्थ अनुमानका कक्षप है ब्रातीका अनुकारण न्यायप्रवेशमें है - यथा --

"तत्र पञ्जादिवसमानि साधनम्, पस्हेतुब्द्धान्तवस्रनैर्दि मानिकानासमतीतोर्दः मित-पाधत इति ।" इस उक्षणका प्रदण सिद्धसेनने इन शन्दोंमें किया है—"तत् पक्षादि-वसनात्मकम्।"

प्रमाणसमुख्यमें परार्थ अनुमानका लक्षण दिग्रागने किया है कि "परार्थमनुमान तु स्वर्धार्थंप्रकाशनम्" इस वाक्यांशमें 'अर्थ' शब्दका अर्थ हितु' है ऐसा मीमांसा छोकवार्तिकके निम्नप्रासे स्चित होता है —

"न च ध्याप्रियतेऽन्यत्र वचनं प्राक्तिकान् प्रति । सनिस्थयाय यो हेतुस्तस्यैव प्रतिपद्दनात् ॥" पृ० २५३ ।

इतना ही नहीं किन्तु प्रझाकर और मनोरथनन्दीने दिग्नागके उक्त छक्षणको जो ज्याख्या की है उससे भी फरित यही होता है कि हेतुवचन परार्थ अनुमान है —

"स्रोत दृष्टं सदृष्टं वादिमतिवादिभ्यां सदृष्टसः इसर्थः । यदि प्राक्षिकास्तेषामपि, [वादे ] तेषामधिकारात् । "तत्र सदृष्टोऽर्थः त्रिक्रपम् लिक्सम् ।" प्रमाणवा० अर्ते० प्र० ५३३ ।

<sup>1.</sup> प्रमाणवा० मनो० में उद्भुत-ए० ४१३। क्रोकवा० निरा० न्यायर**वा० में** उद्गत ए० २५२।

"तत्र 'परार्थमनुमानं [तु] सदद्यार्थप्रकाशनम्' इति आचार्यीयस्कक्षणम् । स्तेन हृदः सदद्यः । सदद्यमासावर्थभेति त्रिक्यो हेतुः । तस्य प्रकाशनं वचनम्, अनुमानहेतु-स्वादित्यर्थः ।" प्रमाणवार मनोर ४.१ ।

प्रमाणसमुखयवृत्ति जो दिशागकृत ही है उसका एक वाक्य प्रज्ञाकरने उद्भृत किया है उससें भी यही प्रतीत होता है कि दिशागको हेतुवचन परार्थातुमानरूपसे इष्ट था — "ततः 'त्रिक्प-छिक्वाक्यानं परार्थातुमानम्' इति प्रमाणसमुखयवृत्तिर्विक्ष्यते ।" प्रमाणवा० अतं० पृ० ५३५ ।

इस दिम्रागप्रोक्त एक्षणका भी संप्रह सिद्धसेनने इन शब्दोंमें किया है — साध्याविनाशुवी हेतोर्थको यत् प्रतिपादकं।''

तुल्ना — "पश्चाययदेन याक्येन स्वनिश्चितार्थप्रतिपादनं परार्थातुमानम् " प्रशस्त० पृ० ५७७ । माठर० ५ । "त्रिरूपलिङ्गाक्यानं परार्थातुमानम्" न्यायिव० पृ० ६९ । परी० ३.५५, ५६ । प्रमाणक्य का० ५५ । प्रमाणमी० २.१.१ –२ । प्रमाणन० ३.२३ ।

कारिका १४-१६. दिमागने पक्षका लक्षण दो प्रकारसे किया है। एक है न्यायमुखर्मे और दूसरा है प्रमाणसमुखर्भे । विशेषता यह है कि न्यायमुखर्मे खयंशब्दवर्जित पक्षलक्षण है तब प्रमाणसमुखर्मे खयंशब्दसहित ।

न्यायमुखर्मे पक्षका लक्षण यह है-

"साध्याचेनेिसतः पक्षो विरुद्धार्थानिराष्ट्रतः।" इसके छिपे वेखो प्रमाणवा० अरुं० पृ० ६९३, ६२८, ६३४। प्रमाणवा० मनो० ८६। ध्रमाणसमुचयमें पक्षका छक्षण इस प्रकार है —

"सक्रपेणैन निर्देश्यः स्वयसिष्टोऽनिराकृतः।" इसके लिये देखों, प्रमाणना० अर्ज० ६७६ । प्रमाणना० मनो० ४. २८ ।

पक्षप्रयोग कर्तव्य है या नहीं इसके विषयमें दिम्नागका मन्तव्य क्या हो सकता है तरसम्बन्धी प्रकाश हमें पूर्वीक दिम्नागकियत परार्थातुमानके छक्षणींसे मिछता है। देखी, कारिका १३ की कुकना ।

न्यायमुखके छक्षणके अनुसार तो पक्षका वचन परार्थानुमानमें होता है ऐसा फिलत होता है किन्तु प्रमाणसमुख्य जो उनके भिन्न भिन्न अनेक प्रन्योंके मन्तन्योंका विकसित निष्कर्षमात्र है उसमें तो उन्होंने जो छक्षण परार्थानुमानका किया है उससे यही फिलत होता है कि दिप्रागको पक्षप्रयोग अभिगत नहीं या क्योंकि उसने प्रमाणसमुख्यमें परार्थानुमानका जो छक्षण किया है उससा अर्थ कुमारिजसे लेकर बादके सभी टीकाकार जो करते हैं उससे यही फिलत होता है कि हेतुवचन परार्थ अनुमान है। खयं दिग्रागने प्रमाणसमुख्यकी वृत्तिमें त्रिक्षपलिङ्गाख्यानको परार्थानुमान कहा है। इसका मतलब यही होगा कि पक्षप्रयोग अनावस्यक है। देखो, पूर्वोक्त १३ वीं कारिकाकी तुलना।

प्रमाणसमुख्यके वार्तिककार धर्मकीर्तिने पक्षप्रयोग अनावश्यक बताया है ( प्रमाणवा० इ.१६-२७ ) वह उनकी खतन्न सून्न नहीं किन्तु उन्होंने यह स्पष्ट ही कहा है कि खयं 493 1

विकासको भी यही बात इस पी । इससे की वही कहा जा सकता है कि दिशालको एकावचन अभीष्ट नहीं या । दिशासकी एक कारिका इस प्रकार है —

> "सिनिश्चयवदम्येषां निश्चयोत्पादमेष्ट्यया। प्रश्चमत्त्वसम्बन्धसम्बोक्तेरम्यवर्जनम् ॥" – प्रमाणवा० अकै० में उद्धतं पृ०

इस कारिकामें आये हुए 'साध्योक्ति' शब्दसे पश्चप्रयोगको आवश्यक समझनेबाले यह शंका करते थे कि दिशागने पश्चप्रयोग आवश्यक माना है किन्तु इस शंकाका निरास सम धर्मकीर्तिने किया है तथा प्रज्ञाकरने उक्त कारिकाके अधैको स्पष्ट किया है उससे मी यही ज्ञात होता है कि दिशागको पश्चप्रयोग अमीष्ट नहीं था।

#### "देखर्वविषयत्वेन तद्शकोकिरीरेता।" प्रमाणवा० ४.९८ ।

"नतु माचार्यस्य पस्यचनमसाधनत्वेनेश्वमिति कथं शयत इत्याह-हेतोर्यः साम्यः, स विषयोऽस्य इति हेत्वर्थनिषयः तस्येन साध्यायोपदर्शकत्वेन तस्य पश्चचनस्य साध्य-साधनं प्रति मशकस्य अकिरीरिता-निर्दिश भाषार्थेण-'तत्रातुमेधनिर्देशो हेत्वर्थविषयो मतः' इस्येन प्रम्येन। ततो शयते पश्चचनमसाधनमिश्वमाषार्थस्येति। मृत्ये० ४.१८।

प्रहाकरने दिग्रागकी उक्तकारिकाके अंशका इस प्रकार व्याख्यान किया है — "अवसकं द्व योऽनुमेयनिर्देशः स हेत्यवैनिषयत्वेन, न साधनत्वेन, अतः साझात् साधनत्वप्रतिक्षेपात् तस्य साध्यस्य उक्तेरशकता किन्ता। कथं वर्हि — पक्षधमैत्वसम्बन्धसाध्योक्तिनिर्देशास्यु-पगमः। नास्यायमधः — पक्षधमैक्त सम्बन्धका साध्योक्तिकेति । अति तु — सम्बन्धोक्ति-संगता साध्योक्तिः सम्बन्धसाध्योक्तिः। यत् इतकं तद्निस्पमिति ब्यात्पन्तर्गता साध्योक्तिनं प्रतिकाक्षयेण । अवद्यं हि साधने ब्यापक्तवं साध्यक्षोपद्श्रीयम्।" प्रमाणवा अकं ० पु० ५७२ ।

दिशागके न्यायमुखके किसी टीकाकारने पक्षप्रयोग संबंधी पूर्वपक्षका जो परिहार किया था वह परिहार भी धर्मकीर्तिको जंबा नहीं और उसने उक्त पूर्वपक्ष और परिहार दोनोंको विदम्बना मात्र बताया है — इससे भी यही फलित होता है कि पक्षप्रयोगकी अनावश्यकता बतानेवाले धर्मकीर्ति नहीं किन्तु दिशाग है — प्रमाणवा० मनो० थ. २७। प्रवाणवा० अतं० ५० ५८२।

इस बातकी साक्षी भर्तृहरि भी देते हैं कि पक्षप्रयोगकी अनाक्स्यकता बौदोंने सिद्ध की थी। भर्तृहरि धर्मकीर्तिले पहले हुए हैं। अत एव यह कहा जा सकता है कि धर्मकीर्तिके भी पहले पक्षप्रयोग बौद्धपरंपरामें प्रतिपादित हुआ था। संभवतः वह कथन दिशागके मन्तन्यको केका ही हो – बाक्य० कां० ३. पृ० १०९।

सिद्धसेनने दिग्रागके इसी मन्तब्यका -

"तत्प्रयोगोऽत्र कर्तव्यो देतोर्गोधरदीपकः ॥"

इसादि कारिकाओंमें निरास किया है।

कारिका १४ पू॰, न्यायसू॰ १.१.३३ । न्यायिक पृ॰ ७९ । प्रमाणका॰ ४.८६ । न्यायिक पृ॰ १ । न्यायिक १७२ । प्रमाणकं॰ का॰ २० । परी॰ ३.२० । प्रमाणकं॰ ३.१४ । प्रमाणकी॰ १.२.१३ ।

कारिका १४ उ०. परी० ३.३४ । प्रमाणन० ३.२८ । प्रमाणमी० २.१.८ । कारिका १६. प्रभाचन्त्रने इस उपमाका छपयोग किया है — न्यायकु० पृ० ४३७ । कारिका १७. न्यायसू० १.१.३४,३५ । न्यायप्र० पृ० १. पं० ८ । न्यायकि० पृ० १२-६३ । परी० ६.९४ । प्रमाणन० ३.२९ — १२ । प्रमाणमी० २.१.४ – ६ । न्यायकु० प्० ४२३ ।

कारिका १८-१९. न्यायस्० १.१.३६,३७। असंगने दशन्तके साधम्य और वैधम्य भेद माने हैं — J. R. A. S. 1929 p. 476. न्यायप्र० पृ० १, पं० १५। न्यायिक कार्क ३८०। परी० ३. ४७-४९। प्रमाणन० ३.४२-४७। प्रमाणमी० १.२.२०-२३।

कारिका २०. न्यायिन्दुमें हेतुके साधर्म्य और वैधर्म्य प्रयोगसे ही साधर्म्य और वैधर्म्य दर्धत कैसे गतार्य हो जाते हैं इसका धर्मकीर्तिने स्पष्टीकरण किया है अतएव पृथक् दृष्टान्तका विवरण अनाक्त्यक उन्होंने बताया है — न्यायिक० पृ० ११७–१२१ । प्रमाणसं० का० ३२,५० । न्यायिक० का० ३८१ । परी० ३.३७-४२ । प्रमाणन० ३.२८,३३–३८ । प्रमाणमी० १.२.१८,१९ ।

प्रो० ट्रचीका कहना कि दिमागके पहले के कुछ बैस्ट्रिश्तिकोने दृष्टान्तका प्रयोग अना-क्यक माना है – देखी J. R. A. S. 1929. p. 487.

ऐतिहासिक अम यह जान पडता है कि जबतक हेतुका उक्षण सुनिश्चित नहीं हुआ पा तबतक हिएन्सके बठसे ही साध्यको हेतुके हारा सिद्ध किया जाता था। जब तक ऐसी स्थिति रही तबतक हेतुके साथ दृष्टान्तका पृथक् अवयवके रूपमें प्रयोग नितान्त आवश्यक माना जाता था। किन्तु जबसे हेतुका उक्षण स्थिर हुआ यानि साध्य और साधनकी व्याप्तिका पता उग तब अन्तर्व्याप्तिका सिद्धान्त आविर्भृत हुआ और उसीके बठसे साध्यकी सिद्धि हेतुसे की जाने उमी। यह सिद्धान्त बसुबन्धु और दिमागसे पहले का है। बसुबन्धु और दिमागने फिरसे अन्तर्व्याप्तिके सिद्धान्तको मानते हुए भी दृष्टान्तकी उपयोगिता व्याप्ति स्मारकरूपसे मानी यानि दृष्टान्तको पृथक् अवयव न मानकर हेतुके ही अन्तर्गत कर लिया। अतएव फलितार्य यह हुआ कि वह साधनावयव तो रहा नहीं किन्तु पूर्ववत् असन्त निरुपयोगी भी नहीं माना गया और न एकान्त आक्ष्यक ही माना गया। यही सिद्धान्त धर्मकीर्तिका भी है।

आचार्य सिद्धिसेनका भी यही मन्तन्य है। जो उन्होंने १८-२० कारिकाओं में प्रतिपादित किया है।

कारिका २१. "यत्पुनरजुमानं प्रत्यक्षागमविरुद्धं न्यायामासः स इति।" न्यायमा० १.१.१।

"प्रस्यक्षार्थानुमानासमसिकेन निराक्ततः।" यह दिग्नागसंगत बाधित — निराकृत पक्षामास है। दिग्नागकी इस कारिकाको प्रज्ञाकरने उद्भृत किया है — प्रमाणवा० अर्ल० पृ० ६७७।

सिशेष तुल्नाके लिये देखों — प्रमाणमी० भाषा० पृ० ८८ ।

 <sup>&</sup>quot;वद्वावहेतुआवी हि इहास्ते तदवेदिमः । क्याचेते विदुर्ग वास्यो हेतुरेव हि केवळः ॥" प्रमाणवा० ३.२६ ।

दिग्रागने निराकृत पक्षाभासीका परिष्कृतरूप जैसा धर्मकीर्तिने स्थिर किया है - सिहस्तेनने भी कुछ ऐसा ही किया है -

१ विशास – प्रसक्षनिराष्ट्रस, अनुमाननि० खबचननि० आप्तनि० प्रसिद्ध०

·**२ घर्नकोति** " " " , प्रतीति०

३ न्यायावतार ,, ,, ,, लोकनि०

सिद्धसेनसंगत खनचनिराकृत यथि दिश्वागकी उक्त कारिकामें नहीं किन्तु दिश्वागसंगत है जो कि प्रशासापादीं तथा कुर्मारिक्षमें है—श्रोकना० अनु० ६२,६३ । Buddhist Logic Vol 1. सिद्धसेनका लेक्सेनराकृत और दिश्वागका प्रसिद्धनिराकृत अभिन है। किन्तु लेक्सिनिराकृत अधिक न्यापक है। प्रतीतिमें भर्मकीर्तिने सकल निक्क्षकानोंका समावेश किया है। किन्तु लेक्स्प्रसानोंका समावेश किया है। किन्तु लेक्स्प्रसानिद्धका क्षेत्र कुछ संकुष्टित है ऐसा लेक्स्किन द्वारहणसे माख्म देता है—"लोकविद्धको यथा शुचि नरिह्यराक्ष्म ।" न्यायिक पृ० २. पं० २०। "प्रतीतिनिराकृतो यथा अध्यम्द्रः शशिति।" न्यायिक पृ० ८३। प्रतीतिनिरद्धको यह धर्मकीर्तिका उदाहरण नया नहीं है। उसका उद्धेख धर्मकीर्तिसे भी पहले होनेवाले कुमारिलने सर्वलोकनिरद्धके उदाहरणरूपसे किया है—

"चन्द्रशब्दासिषेयस्यं शशिनो यो निवेधति । स सर्वेळोकसिद्धेन चन्द्रशनेन वाध्यते ॥" श्लोकता० अनु० ६४,६५ ।

तुलना करो-परी० ६. १५-२० । प्रमाणन० ६. ४०-४५ । प्रमाणमी० १.२.१४ । कारिका २२-२३. 'ईरितम्' पद न्यायावतारके पूर्वोक्त हेतुलक्षणका समास्क है, देखों का० १७ ।

''अन्यधानुपपन्नत्वरहिता ये विडन्धिताः।

हेतुत्वेत परैसीषां हेत्वामासस्वमीक्ष्यते ॥" न्यायिव ३४३ । ३२३ । प्रमा-णसं का० ४०-५० । न्यायिव ३६५-७१ । न्यायप्र ० पृ० ६. पं०८ । न्यायिव ८८ से । परि ६.२१-३९ । प्रमाणन० ६.४७-५७ । प्रमाणमी० २.१.१६-२१ । प्रमाणमी० माषा० पृ० ९६-१०३ ।

कारिका २४-२५, देखो प्रमाणमी० भाषा० पृ० १०४-१०८। इन दोनों कारिकामें 'न्यायविदीरिकाः' शब्द है। संभव है 'न्यायविद्' शब्दसे दिग्नाग अभिग्रत हो।

कारिका २६. देखो, प्रमाणमी० पृ० भाषा० १०८-१२४। कारिका २७. देखो वही - पृ० २७ से। प्रमारुक्ष्म २८२।

कारिका २८. "अज्ञानादेने सर्वत्र व्यवच्छेदः फलं न सत्।" प्रमाणसमुश्रयकी इस कारिका (१.२३) का खण्डन प्रस्तुत में हैं।

"उपेक्षा फलमाद्यस्य रोषस्यादानहानधीः।
पूर्वा वाऽश्वाननाशो वा सर्वस्यास्य सगोष्यरे॥" आप्तमी० १०२ । सर्वार्धे०
१.१० | न्यायवि० ४७६ | परी० ५. १ । प्रमातक्षम ३१६ | प्रमाणन० ६. १-५ ।
प्रमाणमी० १.१.३४,३८,४०-

बादी देवस्रिने केवलज्ञानका फल सुख भी है इस न्यायावतारके मतकी असंगति होनेसे उपेक्षा की है – स्याद्वादर० पु० ९९५ ।

"नतु उपेक्षावत् केवलकाने सुखसापि फलत्यं वक्तुमुचितमन्यथा 'केवलस्य सुखो-पेक्षे' इति पूर्वाचार्ययस्वतिरोधो तुष्परिहर इति चेत्। सत्यम्। किन्तु न सहदयक्षो-दक्षमोऽयं केवलकानस्य सुखकलस्वपक्षः, इत्युपेक्षितोऽसाभिः । सुखस्य हि संसारिणि सहद्यक्षमोद्यकलस्वम् । मुक्ते तु समस्तकमेक्षयफलत्वं प्रमाणोपपक्षम्। न पुनक्षान-फलत्वम्।"

कारिका २९ "तस्वं त्वनेकान्तमशेषरूपम्।" युक्त्यनु० ४७ । "अनन्तधर्भकं वस्तु प्रमाणविषयस्तिवद्य । "येनोत्पादव्ययभौव्ययुक्तं यत् सत् तदिष्यते । अनन्तधर्मकं वस्तु तेनोक्तं मानगोषरः।" वहुद० ५५,५७ ।

"ततः सिद्धं द्रव्यपर्यायात्मकं, उत्पादव्ययभीव्ययुक्तं वस्तुतत्त्वमन्तर्वहिश्च प्रमेयम् । एकान्तस्यानुपलक्षेः तदनेकान्तारमार्थः।" रुधी० स्व० ९ १ रुधी० ६२ ।

"व्यावहारिकप्रकृत्यादिप्रक्रियाप्रविभागेन यथा पारमार्थिकाद्नेकान्तात्मकाद्यीद्पोद्त्य तद्शमेकान्तं व्यावहारिकं तत्प्रतिपत्युपायं प्रकाशयद्ययो न मिथ्यात्यमनुभवेत्, निरपेक्ष-त्वस्यव मिथ्यात्वात्"। कृषी० स्व० ७२ ।

"साद्वादमविभक्तार्थविशेषव्यक्षको नयः।" आप्तमी० १०६ ।

''प्रमाणप्रकाशितार्थविशेषप्ररूपको नयः।'' राजवा० ९.३३.९ । ४.४२.९६,

१७। प्ररी० ४.१। प्रमालक्ष्म ३९५। प्रमाणन० ५.१। प्रमाणमी० १.१.३०।

कारिका ३० "उपयोगौ श्रुतस्य ह्रौ स्याहादनयसंहितौ।

स्याद्वादः सकलादेशो नयो विकलसंकथा ॥" क्यी० ६२ ।

कारिका ३१ "यः कर्ता कर्ममेदानां भोका कर्मफलस्य च ।

संसर्ता परिनिर्धाता स हातमा नान्यलक्षणः ॥" शास्त्रवा० ९० ।

"तत्र शनादिधर्मभ्यो भिद्याभिष्ठो विवृत्तिमान् । गुभागुभकर्मकर्ता भोका कर्मफलस्य च ॥

चेतन्यस्था जीवः" वड्द० ४८,४९ । प्रमास्थम ३०६-७ ।

प्रमाणन० ७.५५-५६ । प्रमाणभी० १.१.४२ ।

### २. न्यायावतारसूत्रवार्तिकतुलना ।

कारिका १. प्रमाणवा० १.५ न्यायवि० ४ ।

का० २, यह कारिका न्याया० की है। प्रमालक्ष्मकी प्रथम कारिका मी यही है।

का० ३. पू० तथी० स्व० ३ । तथी० ५५ ।

का० ३. उ० लघी० ६० ।

का० ४. वाक्यप० १.५० । प्रमाणवा० २: ३२९ । २. ४४४ । अष्टरा० का० ३१ । प्रमालक्षम का० १५४ । स्याद्वादम० का० १२ ।

का० ६. प्रमाणवा० १.१० ।

का० ७. तत्त्वसं० का० ५६,६९ ।

का० ८. पू० तत्त्वसं० का० ७४ ।

का० ८. उ० प्रमाणवा० अरु० पू० १९०

न्या॰ ३८

```
ह्माव ९. एव प्रमाणवाव अर्कोठ पृत्र ५०९ । न्यायविव काठ ३६४ ।
 का० ९, उ० न्यायवि० का० १५९।
  का० १०. प्रमाकक्ष्म २८२ ।
  का० १२, पू० न्यायवि० का० ३६०।
  का० १२. उ० न्यायीव० का० ९ ।
  का० १३. प्रमाणवा० २. ५९ । न्यायबि० ५० २३ ।
  का० १४. पू० प्रमाणवा० २. ६४ ।
  का० १४. उ० तत्त्वसं० का० १५५९ । तथी० १९ ।
  का० १५. पू० प्रमारुक्ष्म ३६४।
  का० १५. उ० क्षोकवा० अभाव० १ । तस्वसं० १६४८ प्रमालका ३८२ ।
  🖬० १६. प्रमाणवा० ४. २७४ । प्रमाणवा० अर्तः ५० ६ । प्रमातक्ष्म० ३९२ ।
  का० १७. प्रकरणपं० पु० ५१ । प्रमाणसं० पु० ९७ । प्रमाणप० ६८ ।
  क्षा० १७. उ० प्रमाणमी० १. १. १४।
  का० २१. न्यायवि० १६८।
  का० २२. पू० न्यायवि० ४ ।
  का० २३, पू० न्यायवि० ३ । कघी० ७ ।
  का० २३. उत्पादादिसिद्धि पु० ७२ और १३२ में उद्धृत ।
                       पुरु २२ में उद्भुत ।
  का० २५.
                    पृष्ट २६ में उत्तृत।
पृष्ट २८ में उद्भृत।
   का॰ २९.
                 11
  का॰ ३०-३१. ,,
   का० ३४. आतमी० का० ३६ । न्यायवि० ११४–११५ । १२५, १२६।
            'उत्पादा० पृ० ११९ में उद्धृत ।
  🕠 ३५. आतमी० ५९ । उत्पादा० ५० १२२ में वद्युत ।
  का० ३६. प्रमाणसंगु० १. ९ से प्रमाणवा० २. ३०७। प्रमाणवा० अलं पृ० २८।
वही मु० ५० ३, प्रमालक्ष्म का० ३१६ ।
   का० ३९, प्रमाणसं० का० २ । न्यायवि० ४६९-७० ।
   का० ४१. न्यायवि० का० १७० । तथी० १२,१३ । प्रमातक्ष्म, २१,४५ ।
   का० ४३. न्यायवि० ६२३।
   का० ४५, त्यायवि० ३४४, ३८९ ।
   का० ४७, "इयोरेकामिसम्बन्धात्" इस्रादि सन्बन्ध परीक्षाकी कारिका जो जैन
प्रन्योंने उद्धृत है – प्रमेयक० पु० ५०६ । स्वाद्वादर पु० ८९३ । उससे भावसान्य है ।
   का० ४९. न्यायवि० १८४, १८५।
   का० ५०, न्यायवि० १७२, १७३ । प्रमालक्ष्म१०२-१०५ ।
   का॰ ५२. प्रमालक्ष्म का॰ ७२।
  का० ५३. स्याद्यादर० में (५० १२३२ ) उड़त । प्रमाणसं० का० ५६ ।
   का० ५४-५५. ज्ञानसारसमुख्य ३१ । तस्वसं० ३३४४, ३५८८ । तस्वसं०
             पॅ० पृ० १२ । पश्चवस्त १०२०-२३ । प्रमालक्ष्म ११४, ११८, ११६ ।
   का० ५६ वह एक नयचकका है। उत्पादा० पू० २२२ में उद्धृत।
```

# ३. न्यायावतारसूत्रकारिकासूंची ।

| अञ्चरानं राष्ट्रशान्तं        |
|-------------------------------|
|                               |
| भन्तकारमेर साज्यस             |
| अनेकान्तात्रकं वस्तु          |
| मन्यभाजुपरकार्य               |
|                               |
| अव्यक्ष ग्रामिशेत*            |
| जपरोक्त उपार्थेल              |
| अवस्थापहेत्स्थाः              |
|                               |
| असिबस्त्वप्रतीयो यो           |
| षासोपक्रमञ्जू हुन्ना          |
| वृक्तदेशविक्षिष्ठोऽभी         |
|                               |
| केरकल सुकोरेहे                |
| क्याप्यते दन्न रहान्ते        |
| तत्त्वमाहित्योत्तर्थ          |
|                               |
| तत्त्वोपदे <b>सङ्</b> रकार्य  |
| वव्यवोगोऽत्र क्वैच्यो         |
| वद्मतीतिसंदेह <sup>0</sup>    |
|                               |
| वद्यामोहतिवृद्धिः सार्        |
| कूपनं शिरवचे हु               |
| इंडेझाम्बाइतात् वाक्वाय्      |
| oceratent atalit              |
| दिविधोव्यतरेवापि              |
| पाञ्च <b>णशुभक्षेत्रेशि</b> ° |
| William Green                 |

| 4   | न प्रसक्षमपि भानतं               |
|-----|----------------------------------|
| ₹•  | नवानामकविद्यानी                  |
|     | परस्य संदुषायस्याद्              |
|     | पराचै मानमाक्यार्व               |
|     | परार्थमञ्जूमानं राष्             |
|     | प्रतिपाचल यः लिखः                |
|     |                                  |
|     | प्रसम्बंद परोक्षं च              |
|     | मलकं प्रतिभासल                   |
| - 3 | प्रसंक्षं स <b>क्</b> यार्गास    |
| 33  |                                  |
| ?९  | मलकसिवरच्छेपं<br>मलक्षेणाबुमानेन |
| 36  | प्रसम्बोगायमानेन                 |
| E   | प्रकार्यक सबेत् हेतुः            |
| •   | 1                                |
| 18  | त्रमानं खपरामासि                 |
|     | श्मानं साम्बनिधानि               |
| 1   | प्रमाणकश्चलको की                 |
| ₹€  | प्रमाणक फर्क सामार्              |
|     | प्रमाणादिव्यवस्थेवं              |
|     | प्रमाण सामनिगासी                 |
|     | मसिकाको ममानाना                  |
|     | मसिदाबि धमाणावि                  |
| * * | interesting watering             |

| 4  | आन्तं मनाणमित्रेतद्            | •    |
|----|--------------------------------|------|
| 10 | कोकसम्बद्धारम्यां च            | . 23 |
|    | बाह्यके साधने मोक              | 34   |
|    | विस्त्रो योऽन्ययाप्त्रज        | 44   |
|    | वैवर्गेणात्र रहान्त"           | ąч   |
|    | खर्या कारत्वस्थाने             | ₹•   |
| 1  | संपूर्णाये विकिशायि            | 2.   |
| 18 | संस्क्रप्रतिभासल               | •    |
|    | संबद्धावरणसुकातम               | **   |
|    | सर्वेश्रेष्यवहर्तृष्यः         | 28   |
|    | सायम्बॅभ सं स्थानाः            | 16   |
|    | साधर्मेजाच रहान्त <sup>0</sup> | 18   |
| 14 | सरमसाधनशुरमाना <sup>०</sup>    | *4   |
| 1  | साध्यसायनयोर्व्यांहिः          | . 14 |
| •  | साम्बारयुपरामः पद्मः           | 18   |
|    | साम्बाविषाञ्चयो किङ्गात्       | *    |
| 26 | साम्याविवासुदो देवोः           | 12   |
| 14 | साम्बे विवर्तमाने ह            | 15   |
|    | स्रतिअयवदुन्नेदां              | **   |
|    | <b>सरंवेद्</b> नसंसिद्धे       | 11   |
| -  | हेतीसधीपपत्या वा               | 10   |



### ४. न्यायावतारसूत्रशब्दसृंची ।

| अक्ष                                          | 34         | भानुस्क                 | 18                                    | त्रामभित्रेतहे <b>तु</b> गो |                 |
|-----------------------------------------------|------------|-------------------------|---------------------------------------|-----------------------------|-----------------|
| <sup>क्रा</sup> र<br><b>अञ्</b> गतिनित्रतंत्र |            | गं <b>ड</b><br>मंद      | २ <b>९,३</b> ०                        |                             | - •             |
| <b>अर्</b> शनामान्यम्<br><b>अर्थेडनिरोधक</b>  |            | निरवध                   |                                       | विरुद                       | . २२            |
| अमृद्धित्यन्।सिका<br>अमृद्धितिधन्।सिका        | 1          | न्यायविद्               | २०,२४,२५                              | _                           | 4,43            |
|                                               |            |                         |                                       | विवृत्तिसत्                 | 14              |
| अनुसाय<br>                                    |            | पक्ष<br>पक्षाविकचनासम्ब | , ,                                   | <b>विषम</b>                 | <b>ξ</b> 3      |
| <b>अभिन्द</b>                                 | I          |                         |                                       | विभाग्यं                    | * **            |
| अनेकान्तासक<br>अनेकान्तिक                     |            | <b>पसा</b> भास<br>      |                                       |                             | \$ <b>9,</b> 24 |
| •                                             | ,          | परमार्था निधासि<br>—    | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | स्पवहार<br>                 | ₹               |
| अन्तर्कांसि                                   |            | परार्थ<br>परार्थस्य     | 10,12                                 |                             | . 16            |
| भव्यानुपरचस                                   | ]          |                         |                                       | व्याम्डमनस्                 | 1               |
| अपरोक्षता                                     | 7.1        | परोक्ष<br>———           |                                       | इसक्द                       | . 4             |
| भप्रतीव                                       | 54.1       | प्रतिपाध                | 3.3                                   | नाम                         | 9               |
| ्रह्मतीति<br>-                                | 7.7        | प्रतिभास                | 17                                    | श्चनस्मिन्                  | ₹ 0             |
| अञ्चान्द                                      | •          |                         | 8,2,11,12,20                          | संबेष                       | . २२            |
| <b>अर्थे</b>                                  | - T        | प्रत्यक्षप्रतिपश्चार्थः |                                       |                             | मेच् ३०         |
| बसिद                                          |            | प्रस्थायनिराष्ट्रत      |                                       | संबन्धसारण                  | 44              |
| आवानदानची                                     | 20.        | प्रसादम                 | 3,42                                  | संबिद्                      | · ₹\$           |
| <b>असोपञ</b>                                  | 1          | असरण                    | 3,4,2,4,0,76                          | संघय _                      | 14              |
| दज्रावन                                       | 12 E I     | धमानस्य                 | 49                                    | सक्काप्रतिभास               | . <b>●</b> .    |
| अपेका                                         | 96         | ममाणश्ववित्रिक्षर       | •                                     | स्कवार्याससस                | प्रमित्रासम् ३५ |
| कर्ता                                         | 23         | <b>प्रमाणक्</b> रण      |                                       |                             | क्ष्मन् २७      |
| कारथघड्न                                      | •          | प्रमाणाविष्यवस्य        |                                       | •                           | 4               |
| केवक                                          | २७,२८      | प्रमावा                 | 33                                    | साधन                        | १८,१९,२५,२६     |
| गोचर                                          | 38         | प्रयोग                  | 18,10                                 |                             | 34,28           |
| गोचरदीप <b>क</b>                              | 18         | प्रयोजन                 | 2,1                                   | साध्य                       | 19,20,24,16     |
| गा-बर्वायक<br>प्रहणेक्षा                      | 8          | प्रसिद्धार्थप्रकाश      | f 33                                  | साध्यनिमायक                 | ų               |
| अरूपका<br>जीव                                 |            | कुछ                     |                                       | साध्यसिदि                   | \$0             |
|                                               | 1,8;<br>11 | बाधविवर्जित             | 3                                     | 1                           | 5.8             |
| श्चान<br>तरबद्राहितः                          | 4,5        |                         | 31                                    |                             | 18              |
| तरबंशाहरा<br>सरबोपदेशकुद्                     | 9          | <b>411 (431</b>         | 17                                    | साध्याविनाशु                | ય, ૧૧           |
|                                               |            | आस्त                    | *                                     | सिद                         | 53              |
| तयोपपत्ति                                     | 30         | भ्रान्तस्यसिदि          | •                                     | धुस                         | २८              |
| तदामता                                        | <b>२</b> २ |                         | ۵,30                                  |                             | 79              |
| समामोइनिवृत्ति                                |            | मेयविनिश्चय             | \$                                    | , ,                         | 10              |
| बूचण                                          |            | <del>डिप्र</del>        | ય,ર ૧                                 | खपराभासित्                  | 1               |
| <b>ब्</b> षणाभास                              |            | कोक                     |                                       | सवचन                        | ₹\$             |
| श्रहान्स                                      | 16,19      |                         |                                       | खसंबेदनसंसि                 | •               |
| <b>इष्टान्तदो</b> ष                           | १४,१५      | · ·                     |                                       | सान्यनिर्भातिक              |                 |
| <b>रहेश</b> स्याहत                            |            | बाक्य                   |                                       | साम्बनिश्चायि               | τ •             |
| ं दोष                                         | ३६         | वादिन्                  | ₹₹                                    | हेतु !                      | 12,28,24,20,22  |
|                                               |            | -                       |                                       |                             |                 |

९ बद्धाः कंरिकाइस्चकाः ।

## ५. न्यायावतारसूत्रवार्तिककारिकांसूची ।

| अताद्भवेऽपि बोध्यस्यात्    | ३६ वयेषाभेवविज्ञासाद्           | ३४ भिन्नदेशस्यरुपाणां                         | 3.0        |
|----------------------------|---------------------------------|-----------------------------------------------|------------|
| भयास्तु युगपद्मासो         | ३२ वदा स्थाचान्ययापेका          | ४६ मिस्रमिक समानं तु                          | 13         |
| कनवस्था प्रसम्बेत          | ४७ दक्षिमित्रं द्विषा मानं      | १४ मेंदज्ञानास् प्रतीयन्ते                    | \$8        |
| भनासाबेदने ज्ञाने          | ४ तापच्छेदकवैः सुद्             | <sup>५५</sup> मनःसंश्रस जीवस                  | ₹•         |
| बन्धसामध्यवदेतुः           | ३१ तापो साप्तप्रणीतस्वं         | <sup>पश्च</sup> पचीक नागमापेक्षं              | 80         |
| 'अञ्चयानुरपन्नत्वं'        | ४३ तेन तत्करपनाञ्चानं           | <sup>२७</sup> यतकित्री ततो ज्ञान <sup>०</sup> | ₹0         |
| मन्ययेहादिकं सर्व          | ४० दीपनकोपपदोत                  | वया सर्वगमध्यक्षं                             | 49         |
| <b>मन्यसासायनां हाह</b>    | ४२ तूरासकादिमेदेन               | <sup>१ है</sup> यदि स्वात् पक्षभगैत्वं        | 86         |
| भमाबोऽपि च नैवास्ति        | १६ इस्यपर्यायसामान्य            | and been decided                              |            |
| वयोगे प्रतिभासोऽपि         | २९ देशा समन्तभद्रस              | ्रायाण चात वशस                                | 10         |
| <b>अयोपत्तेर्न</b> मानत्वं | १५ न वहस्यावमासोऽस्ति           | क्यामताम् वाञतास्                             | A.         |
| भवभासी स्ववसायी            | ३ न नास्तीति यखी ज्ञानं         | 🥦 🕾 । स्टब्स्स स्टब्स                         | 44         |
| मविस्पद्यासयेव स्युः       | २३ न भिषाविषयं ज्ञान            | ३५ काङ्गकात् प्रस्थाभज्ञाति                   | \$6        |
| मतिदः सिद्येगस             | <b>५३ 'मान्यधानुपपद्यत्वं'</b>  | भ <b>व</b> वश्वसोऽपीरुवेयत्वं                 | •          |
| मानुतिप्रश्चयाञ्चान        | 10 नासकिन च वैकस्पं             | ४९ वस्तु तत् कस्पनाज्ञानं                     | 44         |
| माहारासकि चैतन्त्रं        | ११ नासंयुक्तैः                  | २९ 'विधिनियस <b>अङ्गवृ</b> त्ति"              | 44         |
| इइं सामग्रितं शक्यं        | ५० निसारवे सर्वदा मोक्षो        | े विनाप्यम्बयमात्मावी                         | 24         |
| रपचारेण चेद तद साद         | ४२ निसमेकान्ततः सत्वात्         | ५ विपरीयो विद्यास                             | ₹₩         |
| कथं सरवं विमा तेम          | ४५ निरंशपरमाण्नाः               | २८ विरुद्धं चेष्टवातेन                        | E          |
| क्षः पूर्वीपरावातः         | ५५ नैतदक्षि पतो नासि            | ३१ बेदनं च परोक्षं च                          |            |
| कार्यकारणसङ्ख्यः           | ४४ परीक्षं दिविषं प्रादुः       | ३८ वेदेशराद्यो नैव                            | **         |
| काकवेतुस्ववोरवस्य          | ९ परोक्षं प्रत्यभिश्चादि        |                                               | •          |
| <b>क्र</b> तिकोदचपुरादेः   | ४८ परोपदेशकं श्रीतं             | <sup>३९</sup> व्यतिरेकोनुपपत्तिमेत्           | 8.4        |
| बटमी छिसुबर्भेडु           | ३५ पर्यवस्तित पर्यायाः          | <sup>३९</sup> संबन्धिम्यां विभिन्नशेत्        | 81         |
| चकारित योखितं यश           | ३३ पूर्वमेग परोक्षस             | रेड संबिदिस दमति हो पे                        | <b>?</b> 4 |
| धातमिन्दियंत्र ज्ञानं      | ३८ प्रकृतेरम्तरकार्ग            | देण संविक्तिका हि भावामां                     | રૂપ        |
| जिनलाहोतु सर्वेतु          | २३ म्तीतेस्य फर्क गाम्यस्       | ्र सर्द्युक्मसाद                              | 10         |
| धीरांसात् क्रमेंतिशुंकात्  | १८ मलकं करपनायुक्तं             | २८ सरशः परिणामी यः                            | 39         |
| 'बैनाइन्चच्छासनमन्दं'      | ५६ प्रसाध च परोक्षं च ग्रा°     | ्र सक्रिक्यंदिकं नैव                          | R          |
| इतिषेशं अमेयस              | ३२ 'प्रत्यक्षं च परोक्षं च द्वि | t                                             | 25         |
| <b>श्वानवर्धनमध्येषां</b>  | २१ प्रत्यक्षं विश्ववं ज्ञानं    | १७ साहस्यं चेत् भर्मेयं सात्                  | 18         |
| शानगुष्यवयो भारत           | i                               | साध्याभावं विना हेतः                          | 48         |
| म्बोतिः साक्षाकृतिः        | २५ प्रसम्पूर्वकासकीत्           | ४ ४ । साच्या मासमग्रहपरदात                    | 40         |
|                            | १२ मलेति हि स्था वादी           | सर्व सत्रकता कर्व                             | 40         |
| वव् असम्बं परोक्षं ह       | १३ प्रमाणं बाधवेषस्याद्         | `\                                            | 18         |
| वत् मसामं प्रवस्ताति       | १ 'ममाणं खपरामासि'              |                                               | -          |
| <b>एकेन्द्रियसम्बद्धः</b>  | २२ प्रमाणप्रकाभावे              | १५ सम्बद्धानसत्त्रम्ये                        | 15         |
| तत्त्वरीसं वदि करवेत       | ३० ममायग्रकसञ्चावः              | ६१ सक्येण विश्वेपेण                           | •          |
| तयापि कवाना नेपा           | ३२ वाचनात् संसवाकासे            | भ हिताहितार्थसंमासि                           | 3          |
|                            |                                 |                                               |            |

<sup>🤋</sup> नद्याः करिकद्वानां स्वकाः ।

## ६ न्यायावतारसूत्रवार्तिकशब्दसूची ।

| [#]                       | 1               | आगमाचथ                                | <br>        | [37]                      |
|---------------------------|-----------------|---------------------------------------|-------------|---------------------------|
| <b>現実的</b>                | 23              | भारमञ्                                | 94          | _ <b></b>                 |
| श्रपु                     |                 | भारत                                  |             | सगराम्ध्यं ४              |
| अञ्चलात                   | 39              |                                       |             | जिम २९,३९                 |
| असाब्ध्य                  |                 | आ <b>वृ</b> तिप्रक्षय                 |             | वीव २०                    |
| <b>अमच्या</b> श           |                 | माहारासकियेतम                         |             | धीर्याच १८                |
| अनवस्था                   | 20              | [13]                                  |             | जैम ५६                    |
| <b>अना</b> क्षक           | 43              | <b>इर्</b> मस                         | 30          | ज्ञानपेस १२               |
| वनाव्यवेदम                | *               | इन्द्रियज                             |             | अग्न २,४,१०,१६,१७,१८,     |
| <b>अवि</b> न्युप          | 30,76           | 15                                    | 40          | £8,85,£5                  |
| <b>वंजु</b> पपसिः         | . 84            |                                       |             | ञ्चानबीगपच २०             |
| <b>अडु</b> पपश्चिमत्      | 48              |                                       |             | ञ्चानभूत्ववत् २५          |
| <b>अनुपरव</b> ता          | 28              | इंशिक                                 |             | ज्ञानाषुति २०             |
| र्वपुराव                  | 83              | उपवार                                 | श्वर        | ज्योति १२                 |
| अप्रकृत                   | 24,42,43        | दर                                    | 19          | [त, द, ध, न]              |
| जन्तरमान                  | e               | पुकान्तसार्थन                         |             | दरववेदन १२                |
| अन्यक्षामध्यमदेषु         | 33              | वेतित्रथ                              |             | तस्थायंत्रेदम ६           |
| शन्त्रभा <u>त</u> ुवरकश्य | 35              | [46]                                  |             | तकं ४४                    |
| भागम                      | 84              | <b>क्</b> र्युक्षाचन                  | e.          | दादारम ७७                 |
| सम्बद्धीयन्त्रम           | 84              | करप्रा                                | <b>\$</b> ₹ | वाप ५४                    |
| अभावानेशा                 | 84              | <b>क्ट</b> प्याङ्गान                  | 20,22       | दर्शन २३                  |
| अपीक्षेपस                 | •               | <b>कारमायक</b>                        | ₹6          | दीपवर्ष ४                 |
| <b>मगाय</b>               | 14,14           | <b>44</b>                             |             | व्रास्त्रवादिमेद १३       |
| भमेद                      | \$8             | कार्य                                 | E           | इमा १३,२६,३२              |
| ननेद्विश्वान<br>अवेता     | 58              | <b>कार्यकारणसङ्ख्य</b>                | ##          | P •                       |
| जनसः<br>श्रे <b>नै</b>    | <b>રવ</b><br>રવ | कार्वकृत                              | 33          | ध्यति ५८                  |
|                           |                 | <b>भावनेपुरम</b>                      | •           | निव्य ५७                  |
| अर्थापरिः<br>अर्थेष       | . 14            | काकाविपरिकायम                         | 36          | निवतार्थ ३९               |
| जर् <b>य</b><br>जन्मस     | 2,2*            | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |             | नियम १५,५६                |
| भवभासम                    | 4 10            | इतिकोदम                               |             | नियमप्रद् ४९              |
| अविश्वष्ट                 | 53              | क्षविकत्वप्रसाधक                      | 84          | निरंश २९                  |
| असरिक                     | **              |                                       |             | निर्देशपरमाञ्च २८         |
| अक्रमदा                   |                 | नोचर                                  | 2.5         | विरंकामतिनासन ३३          |
| <b>अवंतुष्ट</b>           | 89              |                                       | 4           | t                         |
| जिंद <u>्</u>             | <b>પર,</b> બર્  |                                       | _           | पश्चासीतम ४४              |
| ् [सा]                    |                 | at                                    |             | परमाञ्च २८                |
| ्रकाणम<br>                |                 | बाह्यस्य                              |             | परिमाम २६                 |
| शास्त्रापेश               |                 | <b>चे</b> ष                           | 48,44       | परोक्ष २,५,१३,२२,३७,३८,३९ |
|                           |                 |                                       | <del></del> | <u> </u>                  |

५. जद्यः गरिकदृष्यकः ।

| ą.                                      | 11 303                      |                       |
|-----------------------------------------|-----------------------------|-----------------------|
| परोपदेशम १९                             | [य, र, छ]                   | सूत्व १४              |
| वर्षाय १३,२६,३१                         | _                           | भीत १८,४०             |
| पूर ४८                                  | T                           |                       |
| वृतीवरावात ५५                           |                             | संबन्धिम् ४०          |
| प्रकृति ८                               |                             | संयुक्त १९            |
| प्रतिभाष १३,२९                          |                             | संघोग १९              |
| प्रतिवादिन् ४३                          | - · · · - ·                 | संविश्लिद्यतिक्षेप २५ |
| प्रतीति १६                              | · •                         | संविक्तिका ३५         |
| मसम् १,५,१३,१७,१८                       |                             | संतरावास ५            |
| प्रस्कर्तंबर त्रेड                      |                             | सम्ब ४५,५१            |
| प्रसम्बर् ३७                            | वैशिक ३८                    | सर्वेत्रक १०          |
| मसमिकादि ६८,६९                          | [च]                         | सरस २६                |
| प्रमाण १,२,६,६,६६                       | विचन ५४<br>विचन             | सक्रिक्य है           |
| प्रमाणकृत्रकार्य १५                     | यदस ७                       | समन्त्रभव ५३          |
| प्रमाणकक्षतज्ञान ३७                     |                             | समानपरिचाम ४९         |
| प्रमेच १२,१४,१६                         | वादिन् ४१,५०                | सर्वेग ५१             |
| प्राफाति ४६                             | बार्तिक ५७                  | सासाकृति १२           |
| प्रातिम १९                              | विधि ५६                     | <b>!</b>              |
| प्रेक्ससुकारद् पर                       | विपक्षम ५२                  | 1                     |
| [फ-म]                                   |                             | <u></u>               |
| ## \$4                                  | विश्वद ८,५२,५६<br>विश्वद ३७ | साध्य ४२,४६,५०        |
| बाबविधर्जित २                           | !                           | साम्बासाय ५२          |
| बावसंभव ६                               |                             | साम्बाधास ५०          |
| वासवस्कृतकासरू ध                        | स्वयः १०<br>देवः ६          | क्षामान्य २३,२३       |
| - ·                                     | t_                          |                       |
|                                         | ) ·                         | सार्वस्य ३०           |
| · ·                                     |                             | सिद्धीन ५३            |
|                                         | ia.                         | सिक्षेगर्क १          |
|                                         | 1.                          | पुर्व ३५              |
|                                         | 1.                          | स्व ५३                |
| भेदावगासिनी ३५<br>मति ३९                | वैश्रम १७                   | स्वस्य १६             |
| ् सम <del>ार्थम् । १</del> ०            | स्रतिरेक ४५                 | स्पीक्य ३०,३३         |
| . सम्बद्धिः ५३<br>म <b>श्चनादिन्</b> ५३ | व्यक्रिकारित् ५२            | स्वीक्ष्यवेदन २८      |
| महत् २९                                 | ] सावसाव १                  | स्पृति १९             |
| शांच १७.४०                              | [ श्व, स, द ]               | समिवशान १९            |
| सामस्य १५                               | <b>सम्ब</b>                 | क्रपराभासिष् १        |
| ग्राससग्रहण ५५                          | सम्बस्धानुबन १८             | संकर ७                |
| <del>शेवविविवय</del> २                  | शब्दार्थयोजन २७             | ससंदेदन १९            |
|                                         | •                           | दिवादिवार्थ १         |
| मीकि ३५                                 | सासन ५६                     | हिंदु ४२,४६,५२,५६     |



### ७. न्यायावतारवार्तिकद्वत्तिगतानां वाद-वादि-प्रन्थ-ग्रन्थकाराणां सृची ।

| <b>अंद्रे</b> तवादिन् | <b>२</b> ५.१२    | जैन २            | ९.२५,२६,२८,          | २९;   | दार्तिककार                 | 99.11              |
|-----------------------|------------------|------------------|----------------------|-------|----------------------------|--------------------|
| <b>समन्त्र</b> कीर्वि | 1919,99          |                  | ९;५८.२५;७३.          |       | विषरक्रकिका                | ११२.19             |
| क्षणन्तवीर्य          | 19.30            | ₹0 <i>\</i> 9.1  | ६;११३. <b>४;१</b> १९ | .₹७   | वेव २८.२३:                 | ₹0.₹,9,19;         |
| <b>अनेकाम्ब</b> काद्  | ११९,२४           | जैमिन            | <b>५</b> ८           | .92   | 38.4,0,0,10;38             |                    |
| <b>अम्बरबंदुस</b>     | ११९.२८           | शानवादिन्        | ८७,                  | .२७   | २०१३८.५,१५;                |                    |
| भरेंच                 | १२२.६            | इ।नद्भाराह       | त् ८०.               | . 2 2 |                            | . \$4,128.4        |
| <b>मंदिह</b>          | २९.२५            | डिण्डिक          | .3.                  | 0.0   | <b>.</b> _                 | 18;36.10;          |
| अधुद्रनवदादिन्        | ११६.१            | दिगस्बर          | १०१                  |       |                            | ₹₹.1 <b>4,</b> 16; |
| भरद                   | <b>३१.</b> ५     | ह्रम्यास्त्रिकनप |                      | - 1   | ् ५५.१.<br>देशांचिक        | <b>९८.</b> ६       |
| अस्वसंबेदनवादिन्      | 29.90            | धर्मकीर्ति       | • •                  | - 1   | <b>.</b>                   | . ea; {o\u0.4      |
| <b>आकारवादिल्</b>     | <b>९</b> ५.३     | त्यचक्रविधा      |                      |       | शान्ति                     |                    |
| अस्तम                 | १००,11           | नास्तिक          |                      | 1     | शास्त्र<br>शासर            | १२२.१८<br>२९.९     |
| <b>हैश्वरवादि</b> न्  | 8१.२४            | नित्याणुवादिः    |                      |       | _                          |                    |
| क्षान्यवाद            | <b>११९.</b> २४   | निराध्मवादिन्    |                      |       | सस्कार्येवाद               | <b>११२.</b> १७     |
| युक्तान्तवादित्       | ₹0 <b>%,</b> 98; |                  | -                    | i     | सत्यभामादि<br>             | <b>१२१.</b> २१     |
|                       | ११९.12           | निर्देशकविनार    |                      |       | सदसदा <b>श्मकवस्टुवा</b> ह | त्र् २८.१२         |
| नुकान्यमेदवादिन्      | \$\$19.8         | बुब ५३.          | ા ફકાયલ, ૧૬,         |       |                            | १०८,१६             |
| द्यान्यस्मेदंगदिन्    | 219.1            | <b>बोद</b>       | <b>\$</b> ₹.४;₹₹₹    |       | सम्बन्धापीक्नेयवाति        | म् ३१.२४           |
| कानाए                 | 28.4             | भइ               |                      | . 32  | सर्वेशकावृद्धीका           | 44.41              |
| कारम्बरी              | 30.24            | मञ्चादिन्        | १०८.११;११२.          | ₹6;   | सर्वेञ्चनादित्             | <b>₹9.₹</b>        |
| काम्यकुरश             | ₹9.₹0            | _                | १२२                  | . 98  | सांनय ४४.१;१० <b>७</b>     | .u:११३.11          |
| कारिक                 | ११३. १२          | माभ्यखेट         | ३७                   | 3 -   |                            | .98194.6;          |
| चन्द्रकुक             | १२२.१६           | मीमसिक           | ३०.२७;३३.            | 12,   |                            | ₹0 <b>७.</b> 9¢;   |
| •                     | .१८,६१.२३        |                  | १६;१२                | २.५   | सिद्धसेनार्क               | 96.10              |
| <b>भू</b> कामणि       | ५९,३०            | मीमांसा          | ५६                   |       | सीतादि                     | १२१.२३             |
| मिन                   |                  | वर्षमान          | १२२                  |       |                            | 12,12;99.          |
| विश्रप्रणीत           |                  | वादन्याय         |                      | .95   |                            |                    |
| जिनाग <b>म</b>        | १८०,५            | वार्तिक          | ५०                   | .94   | हिरण्यगर्भ                 | 38,4               |
|                       |                  |                  |                      |       |                            |                    |



**९ रम्लाहाः पृष्ठस्**त्रकाः; सूक्ष्माश्च पङ्क्तिसूचकाः ।

### ८. न्यायावतारसूत्रवार्तिकवृत्तिगतानां शब्दानां सूची।

| र्मस                          | ₹ <b>९.</b> २२           | भमुगवाकार              | ८४.२३                                   | भम्बापोड्                    | <b>54.31</b> :              |
|-------------------------------|--------------------------|------------------------|-----------------------------------------|------------------------------|-----------------------------|
| <b>গ</b> হিন্                 |                          | अनुसमाभाव              | १०६.1                                   | °विचया                       | 49.88                       |
| <b>अकरणां चीनवा</b>           | ५९,१९                    |                        | १७.२                                    | <b>मन्योपक</b> डिच           | <b>\$8.</b> 4               |
| अ <b>कार्यकारण</b>            | ६९.१३:                   | अनुपरसि                | १०५.२०                                  | मन्दय १०४,                   | ११;१०५.२१:                  |
| °মূত্র                        | ६९.१६                    | भञ्जपक्रिय             | २५.२५;६३.२१;                            |                              | :°श्चबर्९, १७               |
| शक्ष २७                       | .इ.इ०.२४;                | _                      | 1 <b>5</b> 4.9186.2,2;                  | _                            | 80,44                       |
| भक्रम                         | ५९.११                    |                        | ३१.१६; प्रापक                           |                              | <b>96,</b> 74               |
| अक्रियाक्य                    | 20.11                    |                        | <b>१२.18</b>                            |                              | 80.20                       |
| <b>अ</b> द्विहरेत्र           | ₹8.0                     | भनुरकस्म               | १९.२०, अधह्य°                           | अपोद्द ९७.७                  | ;°प <b>श</b> ्ट,२२।         |
| मजनक ६८.२८: '                 | °श्व ६८.१६               | <b>१</b> ९.:           | १९, ४१व <sup>०</sup> १९,२२              |                              | विषय५७, १३                  |
| अजग्र                         | २०.५                     | अनुभवसिद्ध             | ८४.१०                                   |                              | .२३;३६.३७;                  |
| <b>अज्ञात</b>                 | १५.२८                    | अनुमा                  | ८६.१४;                                  |                              | १९.१,३४.११                  |
| <b>अ</b> ज्ञान                | २०.३२                    | भमुमान                 | १४.२४;१६.१६,                            |                              | ₹७.२                        |
| भतिशय                         | ધર.વઃ                    |                        | ; 3 & ; 3 & ; ₹ ₹ . ₹ ७ ;               | अप्रतिभासमान                 | 88.40                       |
| ज्ञाम <sup>०</sup>            | ५२.२५                    | २३.१,४;२               | 4.4,18;30.28.                           | भप्रतीति                     | ₹८.५                        |
|                               | २३;५२.२६                 | ₹१.१,७;                | ३५,२९,३८,२४;                            | <b>अत्रत्यक्षोपकस्म</b>      | ₹८.३•                       |
| °वर्शन ५२,१२ः '               |                          | 88.86                  | 84.90,48.24;                            | भप्रमत्त                     | <b>१</b> २१.३               |
| °विज्ञान                      | 46.30                    | ६०.९;६१,               | २३;६३.३२;७०.                            | जनमांण १                     | ₹.16;₹₹.14                  |
| भ <u>तु</u> क्पडूपत्।         | ८५.११                    | २०,२८।८५               | <b>39,68.30;69.</b>                     |                              | . 90.88                     |
| <b>अरहवाञ्चवकाभ</b>           | <b>१</b> ९,२१            | <b>₹;</b> ₹₹.1¥;       | ९५१४;१०१.१५;                            | <b>अवस्थितिस्</b> तिक        | 98.10                       |
|                               | 6;238.99                 |                        |                                         | <b>न</b> प्राणात्मस्यप्रसङ्ख | \$9.80\$                    |
| <b>अद्रे</b> स                | <b>२५.</b> १             |                        | ६ः <sup>°</sup> अनयसर् <sub></sub> ०२,६ |                              | \$0.25,0¥.                  |
| भ्रथमें                       | <b>११२.</b> १६           | अञ्चरेषसतक्षान         | લ્લ.ફ્ર                                 |                              | ₹4304, €                    |
| अधिकरण<br>**                  | १२०.६०                   | <b>जनुस्यू</b> ताकारता | 38.24                                   | भप्रामाण्य २७.१६             | ,२७;११२,२८                  |
| अधिकारिश्व                    | 88.88                    | अनेकवृत्ति             | ३९.इ                                    | भवाभित २८                    | .14:°ख २२.                  |
| अथवक्ष ३७<br>५८. २७; ७३       | . ७३५६.२५३<br>. ७८: असि- | भनेकान्सासम्           | 45.55                                   | ८;२६.१६;३                    | <b>६.२२;२७.</b> १;          |
| न्द्रिय <sup>0</sup> ७७.५,    |                          | भनेकाम्बास्मन्         | १०८,२३                                  | °इइप्र                       | त्यवस्य १६.१३               |
| ७८, १६, योग                   |                          | भनेकारितक              | १०७.३२;१०८.                             | भभाद [प्रमेष] २              | ¿.99,58.29;                 |
| अत्वेक्ष                      | <b>११७.</b> ५            |                        | 6,12;                                   | 1 17 7                       | 1;58.18,30;                 |
| अनुसमत                        | <b>१२.</b> 4             | <b>अ</b> श्वर          | ८३.६                                    |                              | ,94,86;89.                  |
| अनर्थं संशयनिषु स्थ्यें       |                          | अन्तरङ्ग               | ९२,१७                                   | !                            | .09;09.FU;                  |
| अनवस्थाः                      | १०७,२५                   | अन्तरुपञ्जब            | રઇ.ર૪                                   |                              | 19,86; { { } }.             |
| <b>अनास्मविद्</b>             | २०.२६                    | <b>जन्सकारणसाम</b>     | प्री ३९.९                               |                              | और ६७,२०;                   |
| <b>अनासावेदम</b>              | १८.५                     | मन्त्रवीजादिसः         | मभी ६१.१७                               |                              | इल १५,२२;                   |
| <b>अन</b> !सप्रणीतस्व         | १२.२७                    | धम्ब-मूक               | १८.४                                    |                              | °वान ६८.१८;                 |
| अतिह्य                        | <b>९</b> ०,२५            | अन्यथानुवयस्ति         | १०४.११                                  |                              | करण ६६,२६;                  |
| <b>अनि</b> न्द्रिय            | B8.30                    | मस्यथानुपपश्च          | १०२.२९:                                 |                              |                             |
| अनिवर्त्य <b>विका</b> रारम्भव | 1.58                     |                        | °ख१०४,१०;                               |                              | : °प्रसाम ३१.               |
| <b>असिश्चितप्रसा</b> षय       | २१.१२                    | <b>भ</b> न्य निवेध     | ९७.२९                                   | ,                            | . १९३ <sup>°</sup> प्रमाणवा |
| <b>भ</b> नुगत                 |                          | <b>अस्य।पेक्ष</b>      | <b>१</b> ४.२६                           |                              | 48.84                       |
| न्या - ३                      | \$                       | =                      |                                         |                              | - ·                         |

| अभिवास्ताकार ११०.२२                 | अविकळकारण ५१.२२               | \$4,\$0.20;00.20; <b>9.2.2</b> ,     |
|-------------------------------------|-------------------------------|--------------------------------------|
| समिशान १७.३९                        | अविद्या २५,२८।२५,१            | ९४.२१; ११६,४,२० °मणा-                |
| भभिषेप ११.५०                        | श्रविशाभावतियम १०३,२९         | शक १८.१। "आपार १८.७                  |
| मसेष २५.१२,१८,८४.२३:                | अविष्यस ९९,२०                 | भावरी-सहादि ६२.३०                    |
| "ज्ञान८४, २३: <sup>०</sup> अध्यवसाथ |                               | भावित्व ३३,६                         |
| 42.81                               |                               | माविवास्य १२.१;१२.१९                 |
| बाम्बक्स ५२,२४३५९.३                 |                               |                                      |
| अस्पृष्ट १०३.३०                     |                               | ३५,५: <sup>व</sup> नावेषमाव १७.      |
| स्थान [स्थानक] १२०.२                | · -                           | 1:८२.१ 'आवेषमूद १६,                  |
| सद्ध्यान्दंशकायाय ११२.१             |                               | [                                    |
|                                     |                               | भाषेपता १५,५                         |
| अनुवसिद्ध १६.२२;३६१२                | -                             | * **                                 |
| धानुतसिक् १६.२२                     | 19189,30                      | _                                    |
| नर ८०.१९,११०,२।°किया२२.             |                               |                                      |
|                                     |                               |                                      |
| 1, 48.14, 92. 12,98.                |                               |                                      |
| १८३६५, १६ °कियाकारिस                |                               |                                      |
|                                     |                               |                                      |
|                                     | असामर्थोत्पाद ८९.७            | °विनाहाः ३३.८                        |
| २५: °तयात्वप्रकाशनशक्ति             | मसिक ३८.२१:१०७.११,३८;         |                                      |
| २७, १२:°वर्षभाद्य, ९°निवेष          | १०८ <b>साह्य</b> े १०७.३:     | मास्रय ३५,२१: <sup>०</sup> मास्रयमाच |
| ७९. १४ व्यरिक्डेक्स ९४.             | सन्दिग्ध <sup>०</sup> १०७, ३: | <b>४९.२२: °माश्र</b> यिसाव-          |
| ३८ः भकासकत्यान्यपानुप-              | भाग° १०७, ४. बादि°            | प्रतिवेश ४९.२२                       |
| पत्ति १८.२ः भतीति ३२.               | १०७. पः प्रतिवादि°            | साशिताय २०.२२                        |
| र∙।° प्राक्षक रे९,५। °वस्           | १०७.६:मासव <sup>०</sup> १०७,  |                                      |
| ६१. १५: वर्ष ६१. ११:                | ७:सन्दिशास <b>य</b> े१०७,     | इत्त्रिय २२.१८/७४.२२।                |
| °बाइरव ६३,१९: °बेदन                 | ८:°तोज्ञादन १२,१४             | ७६.७,१६, °शन्यमध्यतिरेका-            |
| १७.१२: "संशयोत्पावन १२.             | MESTE No. 14: 95 333          |                                      |
| ७१ <sup>०</sup> बाकारता ९४, २३:     | DO- CHIERT UP SIN             |                                      |
| क्षियति ९४. ९ः भगाव                 | सरफुट. ४०,२७                  | 1                                    |
| ७८.२७ <sup>०</sup> वस्थाच ८०.१ः     | attered By 5                  | •                                    |
| अर्थपति १९.४;३१.१८                  | अदिव १३.४.३२                  | 1                                    |
| <b>६२.</b> १७;६३.१६;११०,५           | अहेतुक ११९.३३:°वापसङ्ग        |                                      |
| <b>मर्ग्स</b> २८,२७;४५.१५           | 3 / 14 Oury 30 as. Ozw        |                                      |
| नकौक्षिकत्व २६.१७                   | 01.55518.655                  | I                                    |
| अवसम्बद्ध ९४.१                      | आकार ६९,५;९४.२३               |                                      |
| <b>अवभासमान</b> ४१,२०               |                               | 1                                    |
| <b>अवपव</b> ३८.१५;४०,१६;            | ·                             | उत्परपत्रशतस्यतिसेद् ७५.१४           |
| १०२,६;                              |                               | · -                                  |
| अवयवित् ३८.२८,३९,१५,४०,             | 1 .                           |                                      |
| 3,6,14,28;88,1,9,12:°               | 1                             |                                      |
| 'स्प ८०.१९                          | 1                             |                                      |
|                                     | भारमन् १६.४;१७.१;१७.          | 1                                    |
| मनाव ७७,९,१६;१०१.४                  | * <b> </b>                    |                                      |
| FF4 47                              |                               | •                                    |

| ••                            |                                    |                  | •                              |                  | _                                |
|-------------------------------|------------------------------------|------------------|--------------------------------|------------------|----------------------------------|
| वपकार्जी विभाव                |                                    | काचपच्य          | - ,                            | भीजवेद           | <b>१२२.</b> 1                    |
| <u> दशकार्याभाव</u>           |                                    | कामादिभादमा      | · .                            | क्यांति          | २३.१४;-मसत्                      |
| <b>उपकार्योपकार्</b> कन       |                                    | कारकंजस्य        | ₹0,4                           |                  | र;-जङोकिकस्व° २४.                |
| उपचार                         | १०२.३                              | -                | ध९.१९;९ <b>१.</b> १८;          |                  | -भारम <sup>०</sup> २४.१४;२३;     |
|                               | ७२.८,३०,३१                         | <b>૧૨, ૧</b> ૫;  | ११९. १३;१२०.९;                 | मिपरी            | त° २३. २४; –स्यति-               |
| <b>उ</b> पमान                 | ५८.६३;६२.६,                        |                  | ;-अवस्था <sup>०</sup> १५.६;    | _                | प्रमोष २४.१३                     |
| _                             | ६३.२०                              | सविक् <b>क</b> े | ५१.२२; उषादान°                 | सिद्             | ₹0.9€                            |
| श्चयोग                        | ७६.२६                              | 6.20             | शुणज्ञान २१.१४;                | गुब-नागर         | 5.55;5 <b>5.0</b> 5              |
| डएकविषमति पेथ                 | ે ફેઇ. શ                           | <b>૨૨.</b> ૨૭    | ;–°गुजनिश्चय २७.               | गुण              | १५.१९;२३.७;५१.                   |
| <b>बप्छवित्र छस्</b> णप्रा    |                                    | 9;               | सहकारि° २१. १६;                | 12;              | २९; −°प्र <b>इ</b> ण १५,         |
|                               | १६३°कारण <b>४८.</b>                |                  | सामग्री ५१.२२                  |                  | २१;-९वमहण १५.२१                  |
| _                             | 'विकार ४८.३३                       | कार्य ५४.२३      | 1988.44186°60!                 | गृहीतमः हि       | क २२.१६;९६.७                     |
| डपादेच                        | 85.18                              |                  | ; <b>९२.</b> ८;१५;११९.         | झहण              | ७२.१६;११२.१                      |
| <b>उपामनिश्च</b> य            | १२.९                               | <b>७३</b> ३१     | २०.९; °अञ्चलादक                | प्रहोपसम         | ५१,२३;-°वादि-                    |
| <b>उ</b> पायसेव               | <b>90.</b> ₹0                      |                  | <b>१</b> ४,२५;                 |                  | कासकर्ष्ट्र ५१.२८                |
| डपायोपेय                      | <b>१</b> १.३३                      | ° <b>4</b>       | ारणप्रवाह २१.३०;               | प्राप्तस्य       | \$9.2,18                         |
| <b>उपेक्षमीय</b>              | ₹₹.8                               | °कारप            | भाव १९.२४;८१.                  | प्राक्ताकार      | <b>६९.1,1</b> २                  |
| <b>र भयक्</b> यस्य            | <b>९</b> ३.२७                      |                  | ९, ६०; °कारणभा-                | वक्रक            | <del>૨</del> १, <b>૨</b> ૧,૨५,२८ |
| उभवासक ८                      | ૭.૨૮;११ <b>૧.</b> ૧૧               |                  | ६६.९; <sup>*</sup> कारणभा-     | चञ्चच            | ₹ <b>७.</b> ५;४८.२०;७२.          |
| <b>कामीताक्</b> य             | ८१.११                              |                  | वस्या ४६.४;-जन-                | _                | 198.20194.20198.                 |
| <b>कर्ण</b> तासामा <b>न्य</b> | ₹8.88;-                            |                  | र ६९,२२;∽°ताहेतु               |                  | १७७,४;- <sup>०</sup> आदिकार्यता  |
|                               | भादित ८३.२१                        | I .              | ्रेश्व देट.१७;                 |                  | 86.8                             |
| _                             | <b>,</b> ,,,६;१० <b>१.</b> ७       | 1                | ८,२४,२७;-°स्पता                | चन्द्रसम्ब       |                                  |
| पुक्कार्यकरण                  | ૮ <b>૧</b> .૧                      | Ì                | \$6.80                         | <del>Perio</del> | ४८.२ <b>३,४९</b> .२३             |
| एकझानसंसर्ग 🔻                 | 30.70; <i>\</i> 90.96              | संख              | <b>१</b> ०५,१५                 |                  | <b>₹</b> ₹ <b>२.</b> ₹१          |
| एकऱ्य                         | ફેલ્. ૧∞                           | कीटसंक्यापरि     |                                | नित्र ।          | ४७.२;- <b>'भरे</b> त ८०.२२       |
| एकस्य                         | <b>₹.७.</b> २                      | <b>87730</b>     | <b>९१.</b> १;-                 |                  |                                  |
| <b>एकसामग्रवची</b> नर         |                                    | 1                | °निख–९०,२५                     | चेतस             | ४८.२६;५०.२५                      |
| <b>एकान्त्रसमिक</b>           | વ્દુ.૧૨                            |                  | <b>३१.</b> २८                  | 1                | -कासासम्बंग ५०,२६;               |
| युवान्तसाधन                   | १०८.२३                             |                  |                                | 1.               | -कायाश्चितं म ५०.२५              |
| <b>एकार्थ</b> सम्बाद          | <b>૨</b> ૦.૨૮                      | क्या             | કરે. ક                         | 1                | 84.48;85.48                      |
| पुकोपक्रमानुभव                | ₹ <b>'</b> 90.4                    |                  | १२.७                           |                  | 89.79;40.73,40;                  |
| क्यक्रिदेक्त                  | 23.10                              |                  | ४४.१०;४५.४                     | 1 -              | °कारणस्य ४७.६                    |
| कर्त हेरे.राध                 | <b>3,6,9,88,88</b>                 | कोशपान           | २९.२८                          | 1                | <b>२९.</b> १                     |
|                               | ्रव १०५.९                          | कोष्ठ            | 32.70                          |                  | 99.48                            |
| क्मै १८,२२;                   | 32.94:82.46                        | कैवस्य           | <b>९</b> १.१६                  | जनक              | ६८,२८;६९,३;-                     |
| 83.118                        | ७.१५-°चासन                         | ऋस               | ३३,२५;-°योगप्य                 | T .              | श्या ३५.११,६९.२                  |
| ₹ ₹ ₹ \$ 6;°€                 | वाधिकाय ४८.२०                      | ,i [             | <b>ત્રુપ,</b> રપ;૮ <b>૭.</b> ૫ |                  | ४५.२४।११९.१३                     |
| <b>WATE</b>                   | 21.81:68.8                         | किया कारकव्य     |                                | जन्यजनक          |                                  |
| 220 23                        | : <sup>°</sup> ਵਧੀਵ <b>८</b> ६.५:- | क्षिपहर          | ₹0.11                          | जन्यत्व          | २०.२३                            |
| ्रधान                         | 28.96,68.29                        | कीकार्था ( प     | हसि ) ४३.६                     | जामस्शा          | ७९.६                             |
| कृषियम                        | १७.२६                              | <b>अधिक</b>      | CO.30; 22.30;-                 | - जास            | ९६.२५;११०.१६,२६;                 |
| *134-                         | ം ക്ലാ                             | . °a             | 1 208,30;204.9                 | ા ૧              | ११,५;–°ठान्तर८८.१९,              |
| काकदन्तपरीका                  | 12.4                               | °क्समादी ८       | ६,३७−°स्व २८.३९                | ् २१             | ;-°झर्थकिया ११०.२६;              |
| 4144.01/141                   | • ***                              |                  |                                |                  |                                  |

| _ :                                |                               | •                                 |
|------------------------------------|-------------------------------|-----------------------------------|
| −°शामीपसंहार ५४.३७;                | युवादाकिमादिवाश्य ११३.६       | सिकी मूक्ष्मयो ११३,९;पर्वा-       |
| −°शापक ३५,१६;−°प्रति-              | वर्शन ७१,४                    | यनम ९३,२९ ह्युड्डाधास्तिक         |
| मासामाव ११०,१८°;मेर                | दुर्भणस्य २९.७                | ११३.१२;- <b>ग्रह्म</b> पर्यायासिक |
| <b>९८.१३;–°क</b> क्षित५४,          | रहस्य ८५, ६५                  | ११३.१२;-ग्रहाग्रह ११३.            |
| १६;−°सरण ४६,२६                     | इस्वाच ६८.४;७९.१९             | 12                                |
| जिन ११,७;७८,४                      | दश्य-विश्वक्य ९८,५,२३;-       | नानात्रकृतिकरथ ७५,२२              |
| बीव २८.२७;५१,२४;१००,               |                               | नाखिकेरद्वीपायात ३८,२२            |
| १६;- <sup>°</sup> हमा ४५,६४;५०,६१; |                               | नारा ५०,७;११८,१०                  |
| -°सामाम ४५.१२                      | १०४.१७                        | निःश्रेयसकारण १२०.1०              |
| इस्त १५.२७                         |                               | नियमन १०२,८।१०३,४,३०              |
| कार्ट ६०.६                         |                               | नित्य ८७,९;-°मनित्यासार           |
| कान १४.५;१७.१,५;१८.१               | i _                           | ८७.२५;९०,२२;-°अतिसा-              |
| 24.24,29,20.21;84.                 | १६; <b>'विशेष १</b> ०५.२६     | श्मर् ९२.१३;-°श्व ३२.२३:          |
| 14,48.8,49.49,60,20;               | वेद ४६.३०-°कार्या (मति)       | −°एरमाधवारच्य ३३.२३;              |
| १००,१६;-मनुगद° ८४,२५;              | ४६.३०;°अस्मिका ( सति )        | ंबर्णास्टब ३३.२३                  |
| −°शन्तर ९४.३०;−°शक्रियान-          | धद.३०;°गुणा (मति) धद्         | लिबम ६२.१५;११३.६,                 |
| मक्ति १७.१६;- शाकार ४१.            | ३०;°माधित ४९,२२               | ७,१२०,१४;-°प्रद् १०६.५;-          |
| ५;८०,२०,९७,२८;°बासा-               | _                             | अविनाभाव <sup>०</sup> १०३,२९      |
| वेवन ८०.९;-°आवृतिक्षय              | (411)4-810)                   | निकोक्त ५७.२६                     |
| ४५.१५।-केवक°४४.१०;४५.              | मस° २७,६;°मभाव                | सियोग ५६.२२,२४,५७.१;              |
| ¥;∵°प्रतिमासमेव ४१,३;-°            | २३.७; आश्रार° २७,३            | 44.4;209.11                       |
| °बद ५४.३५;-शब्दो-                  | व्रव्य २२.२१;३४.२४;३९;        | नियोज्य ५७.२३                     |
| हेसि° ८२,४                         | 14,60.20,62.26,20,68.         | निरंधा ९१.२४                      |
| ज्ञापकरव १८.२९                     | २३; ९९,३५,३७;१०५,५०;          | निराकस्वन ५७.१३;८०.८;             |
| ज्योतिर्विद् ५२,१६                 | ११७.५;११८.८;                  | मिर्गुण १५,१९                     |
| न्दरहरतक्षकपुढारस १२.५             | °मकिक्तप ११३.५                | विद्याल १२०,२५;                   |
| तस्युत्रस्य १६.२०                  | -°प्रहण १५.२०;-'पर्वाय-       | <b>ेहेतु १२०.</b> ५               |
| तरव २८.२७                          | सामान्यविशेष ७८.२५            | निर्विकरप्रवर्शन ९२,४             |
| तदत्रकृषिण् २०.३१                  | भर्मे ६७.१९;°अधर्मे ५९.१४;    | निवर्षन ८९.१,८                    |
| वदाभासवा १७.२६                     | -°मभमैजता ५९.१४;५९,९          | निवर्तनिवर्तकभाष ८९.1०            |
| वहुत्वति ३६.६                      | °तः ५५,७;-°क्तस्वज्ञिदेश्व५५, | निवर्शविकारारस्थक ४८ २            |
| तज्ञायनियत ११७.५                   | १३- वर्सिमाव ५७.२०            | तिहृत्ति ८९,१२                    |
| वद्यवा ६०.११                       | °सायकत्व ६२, ११               | निमयप्रत्यक्ष ७८.१९               |
| <b>बह्न्यस्य २०.</b> २२            | वर्तिन् ३९.१;६७.१९;           | निक्षितमागम २१.1२                 |
| तमस् ४४.२२;७६.२३                   | १०५,२५                        | निविद्यास ८५.३५                   |
| वर्ष १०३.३०,१०४.३,९,               | प्स ४६.६;४७.१;                | निवेष ९६.३३                       |
| वाद्रास्य ३६.४;९६.२०,६८;           | भ्वान ३०.१                    | निव्यदोजन १२.13                   |
| - वदुत्पति १०३.३३                  | त्रीव्य ११३.३३;११६.३          | पक्षदेशिज् ११.७                   |
| वापावि ११२.६                       | ध्वंस ११७.२२                  | पसपर्म १०२.११; वर्णसंहार          |
| तिरोभाव ११५.२४                     |                               | १०२,३६;-ल्स १०५,२१;               |
| तिर्वभूव ८१.११                     |                               | °वयन १०२.१४;-संबन्ध-              |
| रुष्टरूप २८.१३;११८.२५              | नव ११६.९;-वैद्यम-संग्रह-व्यव- | वचन १०२.३९                        |
| मैक्ष्म १०३, १०;-                  |                               | पंश्वकश्चनं १०६.८                 |
| <b>ेवचव १०२.</b> २५                | -११६.९ -प्रकाशिक-पर्वायः-     |                                   |
|                                    |                               | •                                 |

|                      | 22.54                                  |                        | 363 to 6.0          |                                 | ) °er                | <b>६०.२२;−°</b> ( <b>₹७३.</b> ४;−          |
|----------------------|----------------------------------------|------------------------|---------------------|---------------------------------|----------------------|--------------------------------------------|
| पट-इंडी<br>          | · •                                    | -                      |                     | ६०;११४.१;<br>स्टान ४४ ०         | 1 _                  | हृति ६१.२९;-लिश्रय−°                       |
| पश्चिकासि            | <b>38,</b> 80                          | प्रज्ञोम्सेव           | - 2041-1            | रक्षान ४४.१<br>५८.१३            |                      | ९;-स्यवहार°७८.१८;-                         |
| य <b>व</b>           | ४.२५<br>३४ <b>,२</b> ४;७१,२४;          |                        | ·                   |                                 | ,                    | °सब्दवाच्य ५२.४                            |
| -                    |                                        |                        |                     |                                 | प्रशासिका            | 39.19;64.19;66.                            |
| •                    | ; \$ 5.0\2; & \$ .0\3<br>0 0\2 =====   | न्यास्टब्स् र          |                     | .१;५३.२९;<br>०२.१०,२ <b>३</b> ; |                      | ९.१५;१०१.१, °मलक                           |
|                      | <b>°संकर ६७.</b> ९                     | ,                      |                     | गत्य ८७.२९                      | , ,,,,               | <b>९२.१८;९३.</b> २१,                       |
| परप्रसिद्ध           | 95.50                                  | प्रतिप:द <b>न</b>      | _                   | ₹.९<br>३ <b>६.</b> ९            | <b>प्रत्य</b> भिज्ञा |                                            |
| -                    | ३८.२८;८२.१७;                           | मालकायून<br>प्रतिबन्धः |                     | २३.१                            | - न्यामकः            |                                            |
|                      | ४.११;९२,२९; <del>-</del>               | मति चिस्व              | •                   |                                 | प्रत्यस्य            | ۵۰.۵                                       |
|                      | ९-°समूह ८३.३०                          | प्रतिभा                |                     |                                 | प्रलंबसेद            |                                            |
| _                    | ;६८.१;११९.१२                           | न्नार<br>प्रतिभास      | \$9 s.              | \$6.18,7 <i>6</i> ;             | ,                    | 39.49<br>39.49                             |
| परकोक ध              | <b>ફ.३१;६१,</b> २८;-                   | ı                      |                     | स्य <b>६९.</b> २०;              | 1                    |                                            |
|                      | <b>°भनुमान ५१.</b> ८                   |                        |                     | मधान देप, १५                    | 1 _                  |                                            |
| परकोकिन्             | <b>४६.</b> २५                          | ` ` ` `                |                     | मेद ७०,२०;                      |                      | ११.१९;°बस् १८.१                            |
| प्रविचन              | <b>.</b> १०१.२७                        |                        |                     | ाकश्य ६९,२                      | अवश्य                | ११४.१४;°बग्वरकान                           |
| परस्परयरिहार         | ८८,२७                                  | प्रतिभास्य             |                     | –°सेद ७०.७                      |                      | २८.२३<br>६७.२;-°समाव९०.१८                  |
| परस्परासङ्कीर्णस     | • •                                    | प्रतिवादिः             | _                   | ०,०८<br>३२,१८                   | ļ.                   |                                            |
| परारमन्              | €0.13                                  |                        | र<br>से <b>द</b>    |                                 | ŗ                    | ११.1८;१३.1 <b>१;</b> १४.५;                 |
| परार्थोजुमान         | १०२,२१                                 |                        | _                   | ५०७.५<br>मरण ६९,३७              |                      | \$. <b>\$</b> ,७;१६.३०;१७.५                |
| परिप्रद              | १२०.२७                                 | l                      |                     |                                 |                      | ₹;₹८.₹ <b>₹</b> ₹.¶¥; <b>५</b> &           |
| परिणाम               | ८०,३२;                                 | भातामध्य               | मा <b>नवस्तू</b> पव | ऽडिसप्रति <b>रे</b> घ           | 1 .                  | ५ <b>९.</b> ११;६१.१५;७१.५                  |
| _                    | मसिद्धि ११४, १५                        |                        |                     | ६३.२७                           | •                    | १७,२०;९४.२३;१०८,३                          |
| परिस्कुट             | 80.38                                  | प्रति विश्व            | मासवस्त्रव          | हणस्त्रभावा                     | l                    | खित २८.१६; °भाभास                          |
| परोक्ष १८.५          | ६ <b>,१९.४</b> ;६०.७,८                 |                        |                     | ६३,२६                           |                      | २६;-°गोचरचारिन् ५६,<br>°                   |
| રપ;દ્ર               | <b>₹.९,१३;७३.</b> २८;                  |                        | मश्नवस्य ४          | _                               |                      | ेजनन १६,३;°स्व१५,५                         |
|                      | ९५,११,१४;९६.                           | I                      | सानसारण             | ७०,९                            | ·                    | क ५६.१२;-°पञ्चक ५३<br>°                    |
| 24                   | <sup>६</sup> ;९९. <sub>८</sub> ,१२,१५; | प्रतिषेधि              | कस्प ६              | C. २७;७१.६                      | 1                    | ैभूत१३.१३;°कक्षण२६<br>°किस्स्टराइ २००°किस  |
|                      | <b>ુમને ૧૦૧.</b> ૨૪                    | प्रतिसंधा              | त                   | ८८.२३                           | 4 # 3-               | °विष्ठव२६.२०;-°विष्र<br>६०.६;°सिस्र१७.२६   |
| परोपदेश              | १००.१०                                 | प्रतीति                | <b>૧</b> ૪.         | २०;१११,२७                       | प्रमाता              | ₹ <b>६.</b> ३९                             |
| पर्याप ८०.           | .२८;८४.२३;९२.                          | प्रस्पक्ष              | ११.७,१९             | ,? <b>४,१०</b> ;?६,             | अमादादि              |                                            |
| \$4,\$0              | ;-°नय ५३,२९;-                          | \$8;                   | १८.८;१९             | 96,28.95                        |                      | <b>૨૨.</b> ૨૧                              |
| *                    | भारमक ८३.३०;-                          | र २                    | २.२७;२३.            | २;२५,४,१०                       | प्रयक्षानम           |                                            |
| •                    | मसिक ११३.१०;                           | 12;                    | ३०.२३;३             | १ ७;३५ २९                       | , प्रयोजन            | ११.१०,१६;२२.१;२६                           |
| पर्युवास             | ६६.२६;११९.८;                           | 1                      | ७.७;४५.             | १६;६०.७,८                       | २४;४                 | <b>૨.</b> ೩૨;५ <b>੪.</b> ५; <b>१</b> १૨.૧૨ |
| _                    | ६६.इ१;११७.३६                           |                        | .२५;६१.             | ६,१३;६३.८                       | प्रवर्तक             | २१.१७;- <sup>०</sup> स्य <b>९</b> ४.१८     |
| पारतश्म              | ८१.२५                                  | ७०,३                   | 0;97.96             | ७३.३३,२८                        | प्रदृत्ति            | १७ <b>.</b> १६;९४.१                        |
| <del>पुष</del> ्यपाप | <i>બ</i> લ્નુ.૪                        | 68                     | .१;८१.११            | ;८२.१२;८३                       | . प्रसङ्गविप         | र्थयसाधन ३९.३                              |
| <b>पुत्रक</b> ावते   | કેવ.૧૨                                 | 1                      |                     | ७.६,२४;९२                       | 1                    |                                            |
| <b>युक्</b> ष ४      | <b>છ.પ,ર્</b> ૦;ધર. <b>ર</b> પ;        | 1                      |                     | ६,२०;९८.१                       | 1                    |                                            |
| _                    | ;-°काश्रयःव ३०.                        |                        | _                   | .१६;८१२.१                       |                      | ख १०५.२१                                   |
|                      | °प्रासाण्य १२.२४;                      |                        |                     | बाधित १०६                       |                      | <b>१९.</b> १                               |
|                      | <b>१११</b> .૧્લઃ ११૨.૧                 | 79                     | ;-'अनुपक            | म्ससाधकर्९                      | . प्रागभाव           | ६७.५;९०.१८;९२.                             |
| प्रकाश ७९.           | २८;°योग ७९,२३                          | !!                     | २४;−ऍि              | म्बर्७४.१९                      | ; । अ(णापाः          | न <b>४९.५;−°कार्य</b> ता४९ः                |

| मार्थि भ                |                                       |                     |                               | Δ            | - <u>-</u>                             |
|-------------------------|---------------------------------------|---------------------|-------------------------------|--------------|----------------------------------------|
|                         | .99,11,10                             |                     | ११७.२७;~° <b>अ</b> श          |              | २३.१४;२४.१६;                           |
| मा <b>या</b> न्य        | ८१.३०                                 |                     | ;७३,२;-°अभा-                  |              | २७.३३;-°हेत्र ३०.३८                    |
|                         | <b>55.83.99.19</b>                    |                     | 90.10;-°9%-                   | _            | दुरुष                                  |
| अन्यकारका               | ७२.१३                                 | परमा                | वे ६८.१;-°शकि                 | मीमांसा      | 48.94                                  |
| नामान्य १७३५            |                                       |                     | 29,12,21                      | सुबर         | £0.3                                   |
|                         | .9 <i>0</i> 2; 11.53; 14.             | भावना               | . २१.२;५८.१                   | <b>.</b>     | १२०.२७                                 |
|                         | K&-8; <b>११</b> १. १९;                | निष्ट .१            | <b>६६.२९;−°</b> प्रसय-        | मुखनय        | १९₹.14                                 |
|                         | .३;- <sup>-</sup> शिक्षय २२,          | _                   | निषयस्य ७०,४                  | संचक्द्रवि   | ७१.२६                                  |
| GP\$.14                 | ;दरा २७.१२;                           |                     | <b>₹7.</b> ₹८.९;              | मोक्ष        | 88.10                                  |
|                         | निश्चित°२१,१२                         |                     | ८.२३;−° <b>अ</b> शुमान        | या चित्रका   | मण्डम ४४. १२                           |
| সাস্থাবিক্ষন            | इर्प                                  |                     | °ज्ञान ८४,२२;                 | युगपञ्चा     | गद्धत्पत्ति १८.१२                      |
| मा <b>बुक्तिक</b> न्याय | <b>રૂર.</b> ૪                         | °दर्शन २            | २.२०)- <sup>े</sup> म्बदश्हार | योग          | <b>58.19;</b> ~                        |
| प्रकार्वकारित्          | ११.३५                                 | _                   | <i>3</i> 9.9                  | 1            | °অ ও৪.२०;७८.१                          |
| · · · · ·               | <b>3.</b> २७; <del>२</del> ०.२०;      | भोक्ष               | 88.80                         | योगिज्ञान    | 3.30                                   |
|                         |                                       | भोग                 | <b>૨</b> ૧.૪                  | योग्यता      | 90.17,12,92.16;                        |
| 64.9324                 | }_९5−°विमसिवस्ति                      | <i>सोश्य</i> रूपा   | ४४.३०                         |              | 98.86                                  |
|                         | <b>લ્</b> યુ. હ                       | भोराक्यान           | ક્ષ્મેર્ફ, ક્રપ               | येश्गवच      | ९१,३७                                  |
| वरमास्त्र               | १२१.४                                 | ł                   | <b>98.</b> 22                 | रचनावत्      |                                        |
| पहिरङ<br>               | ९३.१७                                 | ,                   | <b>૨૮.</b> ૨                  | रसत्रप       | <b>હેલું.૧૪</b> ,૧૨૦,૫                 |
| <b>बहिमां</b> जिसहण     | 603.11                                | आगर                 | ₹8.11,₹८                      | रागावि       | 88.22                                  |
|                         | हरेद्रां–°मगव                         | आगित २४.            | २४;२५,३;२८.1                  | रूपशब्द      |                                        |
|                         | ममाबसिश्चय २८,                        | सम्बद               | ३०.१                          | रुपादिवैष    |                                        |
|                         | किव्य २२,२५%                          |                     | ६.३०;१००.३०;                  | स्थान        | ₹ <b>₹.</b> ₹°,                        |
| - भंगाप                 | ે ટ્રેટ્ટર;૧૦૪.ફ                      | देहारिमक            | र° ४६.६०;−दे <b>इ</b> -       | कक्षित्रक    |                                        |
| नाविसत                  | <b>२२.५</b> ,२३.११;                   | काय                 | ि ४६.३०;देशाज                 | कश्य         | ₹ <b>8.1</b>                           |
|                         | <i>७</i> ९. इ                         | _                   | <b>86.</b> 30                 | कृष्टिम      | ७६,२५                                  |
| <b>व्यक्तिकाल्</b> य    | ₹ <b>0</b> €.₹0                       | मद्शक्ति            | 80.1                          | काश्रमिक     |                                        |
| Wind .                  | <b>₹₹,1</b> ₹,780.21                  | L                   | 9.3;8<.२ <i>७;७</i> 8.        | Document 1   | \$\$.\$2,??. <b>?</b> 0 <b>?.</b> \$0, |
| न्द्राज्यवत्त्रकुरत्य   |                                       |                     | २०,२७,३०.७८,                  |              | १९°भूत २१,१५;-                         |
| गांच्यविद्यानः          | 24.4                                  |                     | भिसन्धि ३३.२९                 |              | °अनित् ९९,1३;−                         |
| बाह्यार्थी मात          | 92.84                                 |                     | <b>फर</b> पना १८,२३;-         |              | ंबक ३१.१३                              |
| <b>કહિ</b> ર૨.૨         | 4185'A' MF#!                          |                     | ३९,, १,५५-°संकरप              |              |                                        |
|                         | C141284.4*.                           |                     | °संकान्ति ५१,३;               |              | \$0\$,\$0                              |
|                         | <b>कारा ८५,३</b> ०३°स-                | "सद्भाव             | १८.११,°सम्बन्ध                |              | `\$.\$\$;98,\$ <b>\$</b>               |
|                         | २०१°सरकास् <del>णात्व</del> क         |                     |                               |              | <b>९९.१५</b> ;१०१.१३                   |
|                         | ,°सस्युचैक श्रद्धकः                   | सङ्घ २९,            | !;−° <b>अर्थवाद ५३</b> ,      |              |                                        |
|                         | (जाककोर <sup>©</sup> ≪ो <b>०.</b> २ १ | 1                   | ्र-°स्य २९.१०                 | i _          | १२,२१                                  |
|                         |                                       | मकारी विका          | <b>१</b> २.२५, <b>१</b> ७.1२  | !            | \$\$,?8;\$&.?. <b>\$\$</b> .9#;        |
| - <del>100</del>        |                                       | <b>सहाम्यपरिणाम</b> | 80.4                          | 1            | ३७.३,२५;− <b>अनुस्</b>                 |
| <b>美利</b> 克             | 7/Q.7Q)                               | मारुविवाहीपदेश      |                               | •            | ₹७.२२                                  |
| श्रह<br>शाससिद          | REAL COM                              | मान ५               | 14,90;48,98;-                 | _            | 86,18;80.0;62.11;                      |
|                         | g.gap.                                |                     | ्रीहा ५९.१०                   |              | <b>૭, ૧૫, ९</b> १, २४, <b>९३</b> , २३, |
|                         | A4.54.40.80                           |                     |                               |              | ११९.११;- <sup>*</sup> असङ्गर ६७.       |
| 40140                   | . <b>43, 10/4</b> 0.16                | ' सञ्चाम् ।         | १७.१७,६१.१५                   | <b>3</b> ` . | २४;० <b>शन्तर ११२.</b> ८;-             |

| श्यादव्ययञ्जैव्यासम् ९३,              | बिरोध १७.२७;३९.२०;६५.               | म्यशक ३२.६०;३३.८;३७.१९                                      |
|---------------------------------------|-------------------------------------|-------------------------------------------------------------|
| २४;-उभवस्पस्य ९३,२७.                  | २५;८७.२१;८८.२७;८९.१५;               |                                                             |
| डभयात्मक८७.२८;११९.११;                 | - अविरोध ६६.५; क ६६.५               | १६,२३;−°मुल <b>१९.१७</b>                                    |
| -निसानिसास्मक ९३,२३;-                 | · i                                 | व्यतीतममस् ५९,६४                                            |
| निरंश ६१,२४-भावाभावात्मक              |                                     | व्यभिचार ४२.१०                                              |
| ९०,1७;- <sup>०</sup> व्यवस्यापकाव१६,  | B                                   | ध्यभिचारित्व १०८.१६                                         |
| १८; सदसदारमक ९३, २४;                  | विशेष २९.७;३४.१९;८१.१५,             | स्यवसाय १७.१४,१६                                            |
| -सामान्यविशेषात्मक ९३,२४;             | <b>९०.</b> १२; <b>९५,२१;९६.</b> २८; | व्यवद्वारत्रसम्                                             |
| −°समाव १६.१                           | १०१.६;१०७.१९;११०.१३;                | ध्याकरण ५२.१७                                               |
| बाक्य १२.२६;२९.६;३१.२६;               | ११२.५;-°कारणाविद्यविकृत             | ब्यापकानुपलिक १२.१४                                         |
| <b>३६.२३</b> ;३७.९,२२;५७.             | _ કુશ્ર-, ખ                         | व्यापार २०.३,२०                                             |
| ३३;- क्ये ५७.६;५८.१                   | विद्येषण ३०,११; °विद्येष्यभाव       | व्यापित्व ३२.२३                                             |
| वाचकत्व ३३,२४                         | १५,२२;६५,९,१८;८१,२५                 | व्यक्ति १०३.१०;८७.६;                                        |
| वाधिकः ३२,१७                          | विशेष्य ३०,११                       | ेशसारण १००,३; ेप्रहण                                        |
| बाव्यवाचकभाव ३६.१४                    | विषय ७८.२३,२५;९५.१५;९६.             | ८७.१; ८७.३०; °प्राहक                                        |
| वाक्यवासकसम्बन्ध १०८,१७               | २९; °दोष २७.२;-                     | ९३,२०;                                                      |
| बाच्यशक्ति ३२,१७                      | ्रदेविष्य ६०.२४; °मेद ४१.३;         |                                                             |
| बारील १२.१७                           | ७०.२६ °बसा ६१.१६;                   |                                                             |
| बाबु ३२,२७;४९,३७                      | ेबिमतिपत्ति ७८.१२,२०;               |                                                             |
| बासना ९७.१९;-°प्रतिबोध                | °विषयिभाव ३६,१४;°विषयि-             | व्यावृत्ति ६७,२४;९८.३२                                      |
| 96,79                                 | लक्षण ३६,४;°स्यवस्थापनार्थं         | व्यादारादिकिङ्ग ६१.२६                                       |
| विककादेश ९४.२                         | १०२.१९;°व्यवस्थिति ८८.७             | शकि १८.२४;२७.१४,३५;३०.                                      |
| बिकस्प ३२,४;६८,२१;                    | विसंवाद ७९,५                        | १४;३२.१७;४४.२४;६२.                                          |
| °विद्याम २०.१;३७.८                    | वीतराम ११२. १२                      | २४;९९.२९; भर २७.                                            |
| विज्ञान २४,२३;-अनाःमविद्°             | ष्ट्रति ३५,५;७६,७; ₀विकरुप          | १५;९१.१; °रूपता ४४.                                         |
| २०.२६                                 | ६९.१२;                              | ₹₹                                                          |
| बिटकं ७७.९                            | वेदन १७.२४                          | शब्द ११.१९;१२.२७;३२.२०,                                     |
| विधि ४३.१८;५८:४;९६.६२;                | वेदाध्ययन ३१.१९;० व३१.१९            | २२;३३,१२;३६.६;५६.                                           |
| ११३.२,६; °स्त्यापोइ ९७.२९             | वि <b>धा</b> १७.२४                  | वदः६७.१०,१०,२६ः८६. <b>६</b> ः                               |
| <sup>0</sup> बाक्य ५६. ३ ६;५८, ६;१२२. | वैदिक ३१.१४                         | 45'A'48'500'1A'48!                                          |
| ५; °विकल्प ७१.४                       | वैधर्म्प्रयोग ११३.१                 | १०१.६०;१०९.२;११०.                                           |
| बिनास ११७.४;-लिस्टबयक्षणिक            | विधार्यवत् १०२.१३                   | २;१११,१९; <sup>०</sup> मर्थ ९६.                             |
| <b>२१.२५;-'हे</b> तु ११७.७            | वैपरीस्य २३.१४                      | ६२; अर्थवोजना ८२.७;<br>"अर्था १००,२४; <sup>०</sup> डक्रेलि- |
| विपक्षमावृत्ति १०५.११                 | वैकस्य १०९,५                        | ज्ञान ८२,४; °महण १५.                                        |
| विवर्षेय १८.६;२३.११;°आकान्त           | बैलक्षण्य ६२.८,६९.२३;७०.७           | 540mfb# 00 41.                                              |
| १७, १३                                | 1 TO                                | ेश्वप्रहण १५.२२; °तिर्मित                                   |
| विभावा ५९.१०                          | वेशिष्ट्य ९५.२८                     | ८१.२२; °निःपत्ति ३६.                                        |
| विस्त धर.२२;१०७.१०;१०८.               | 1.                                  |                                                             |
| ४,११,१३;°धर्मसंसर्ग३९,                |                                     |                                                             |
| १५; <sup>०</sup> धर्मोक्तान्तता ४०.१; |                                     | 1                                                           |
| <b>"थर्मात्मता ३९.३१;</b> °धर्माः     |                                     | 1 -                                                         |
| <b>प्यास ३८,९,३९.१०</b> ;०धर्मा       | ·                                   |                                                             |
| व्यासिता ३९.२५                        | । स्पत्तप ३७.१८                     | , -                                                         |
|                                       |                                     |                                                             |

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                      | - ******                                |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------|-----------------------------------------|
| कारूद ९५,३४,९८,२,१०९,२,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                      |                                         |
| शासूक ४६.७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                                      | सिद्धि ५५.६०                            |
| सास्त् २७.४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | <b>ंभग्यथानुवर्गतः ८७.२५</b>                         | सर्वेत्रोपकभ्वमानगुणासु ११६,२०          |
| सास ११.१७;१२.४,१३;२६.३२;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                      | D                                       |
| <b>ंवर्ष १२,१९; १३,२१</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | १७.३५                                                | सविकरण ८३.३१<br>सविकरणक ८१.२०:१००.६:    |
| सुतः ७४.७;९९.१६,१७;१००.<br>१६;१८; °द्यान २७.५;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                      | * * * * * * * * * * * * * * * * * * * * |
| A                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                      | १०१.१७।-°सा ८५.३५।-                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | सदुपसम्भक्तमसाण १८.६<br>सद्द्रा ३५.१५:-°परिणति ८१.२  | °तिवि ८१,१६;                            |
| _                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                      |                                         |
| • • • • • •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | सम्रावहार ७३.१३<br>सम्रावहति ८४.१८;− <sup>०</sup> पथ | ^                                       |
| _ · .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | १८.६;५६.१८                                           |                                         |
| श्रीत ९९.१७; १००.६,१०;१०१,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | सम्तान २१.२७; ३३.११; कारण                            |                                         |
| क्षक्रपूर्व <b>५५,१८३</b> -शब्द-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                      |                                         |
| पूर्व ५९.१८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                                      |                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | · ·                                                  | l                                       |
| संयुक्तसमवेतसमवाय १५.२०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                      | · ·                                     |
| संयोग १४.९;३६.३,११;७२.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                                      | ł                                       |
| 19;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                      |                                         |
| संवादक २८.६; °ज्ञान २२.९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | \$\$,2; <b>\$</b> 9.9                                | ७,1०<br>साधनाङ्गस्य १०२,६               |
| संवादकान २१.१४,१५,११,३२२.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                                      |                                         |
| de la contraction de la contra | समय ३१,२५; व्कार ३४.७;                               |                                         |
| _                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | –°स्मरण ६४.१३                                        |                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | समवाय १५.२१,१६.११;१३)                                |                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                      |                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                      | <b>9</b>                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | _                                                    |                                         |
| संस्कार ४६.२२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | l 8                                                  | सामग्रीमेद ७०.८                         |
| संस्थानवत् ३८,२%<br>संद्रार ४३,१८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | समान्यरिणाम १०८.२०                                   |                                         |
| _                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | समामहेतुक २९,५                                       | · -                                     |
| सक्कावेश ९५.१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | समागाधिकरण ६७.1३                                     |                                         |
| सबेत १४.१६;३२.२०;५६,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 35                                                   | सामान्य ३४.३५,३६,८०.३१,                 |
| इ२;१०९,६;११०,६०;<br>मशस्यक्रियस्य १०९,५;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 1 • -                                                |                                         |
| वैद्दव १०९.५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 1                                                    |                                         |
| ्द्रसि १० <b>९.३</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | l                                                    |                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 88,98; 204,98, 94;                                   |                                         |
| सञ्जूषः २०.२० स्वया-क्वया-<br>कार्यभेद् ८८,३६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                                      | 1                                       |
| सवातीयस्य ९८.३१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 1                                                    |                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                      | सारूष ३५.३५                             |
| समातायाणयसस्य १८.१<br>सत् ११९.१२;- <sup>०</sup> कार्यवाद                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | , -                                                  | सार्वज्ञकान ५९.३२; अकरणा-               |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | सर्वज्ञ ५२.३१;५३.६;५५.८;                             | _                                       |
| ्र्रूर. ३७<br>सत्ता १४.१८;-°समवाय ९०.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | · _                                                  |                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | °त्व ३८.१६;५४.१९;११२.९;                              | • -                                     |
| And Made Jalla                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | to say of the a say of the same as a say of the sa   | 1919 <b>3-401</b>                       |

| ८. न्यायावतारसूत्रवार्तिकवृत्तिगतानां सन्दानां सू | थी । |
|---------------------------------------------------|------|
|---------------------------------------------------|------|

393

|                  |                                         | **.              | -                     | . ••               | * : -            |
|------------------|-----------------------------------------|------------------|-----------------------|--------------------|------------------|
| सुच २०           | . <b>६२;-<sup>*</sup>हु:स</b> २०.२६     | °डपशीस           | ८५.२१                 | श्रसाध्यप्रतियम्ब  | <b>65.1</b> 9    |
| सनपान            | 88.1                                    | !                | <b>११.</b> ६          | स्रक्षमानम्बन्धिति | 96.10;           |
| स्यानकरणारि      | म्बात ३६.९                              | स्तरवर्शन        | ७८.२८                 | स्वसानस्यति        | <b>\$19.</b> 74  |
| रिवर             | ₹७.२                                    | स्रमदद्दान्त     | <b>99.9</b>           | साकारजनन           | 84.8             |
| स्योज्य          | ८२.१६;८३.५                              | स्रमग्रह्मय      | 4-41                  | स्वाकारायैण        | 98,8             |
| धान              | <b>११२.</b> १७                          | स्रक्षकान        | (0.0 0 9 0 m)         | सार्थंगराथंभेद     | १०१.२३           |
|                  | 92,19                                   | स्वप्नान्तिकसरीर | समार ५९.४।            |                    |                  |
| स्पर्धनेन्द्रिय  |                                         | क्स्मतिवश्थवक    | 2.03                  | सार्योद्धमान       | १०२.२•           |
| स्रष्ट           | 80,14;                                  | स्रभाव           | <b>४३.३७;६४.२५.</b>   | <b>हिं</b> सा      | <b>१२१.४,</b> 11 |
| °क्षरवष्ट्रस     | r <b>६१.</b> ६                          | -°85             | &8.19;                | Ar 28 2 22         | अहितर्र. १०      |
| स्याः            | 80.84!                                  |                  |                       |                    | _                |
| •                | तिभासमेव ४१.१                           | सरूप             | <b>६८,१;११९.१</b> १;  | 'आह <sub>े</sub>   | डाये-६१.१२       |
|                  |                                         |                  | ६;°बाचकस्द५८,५        | हेत ५०.२१:५१       | 19;202.6;        |
| सारम             | \$\$.4;\$%.4;%o.                        |                  | इ४.८;५६.२७;           | १०३.६,२६;१         |                  |
|                  | <b>ঀ৽</b> ৻८५.२२;९२,५                   | सब्धन            | 9,0.26;96.9;          | i '                |                  |
| कार्व            | <b>در. ۹</b> ۷                          | स्तसंबेदन        | <b>१५.२५७७.1</b> ३;   | <b>ंपक्स</b>       | 4 49.25          |
|                  |                                         | 1 -              | <b>36.15;96.85</b> ;  | देश्याभास          | १०६.२९;          |
| स्यृति<br>७७.९.९ | २३.२९;४१.२४;<br>१. °प्रमोष २४.१६;       |                  | भाषास १५.१ <b>७</b> । | देवोगादेवतस्य      | 48.24            |
|                  | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |                  | ·                     |                    |                  |

# ९. न्यायावतारसूत्रवार्तिकदृत्तिगतानामवतरणानां स्वोपज्ञकारिकाणां च सूची ।

| अप्तिहोत्रं जुहुबात् [ सैत्रा० ६.३६ ] ३४.७              | भित्रदादाश्रयासिद्धिः ५८.१                        | ţ•  |
|---------------------------------------------------------|---------------------------------------------------|-----|
| अग्रेनिंब्सी तामस्य [ प्र० अर्ज० ए० ९४ ]४८.२२           | भाकारमन्तरेण ५५.३                                 | 36  |
| भहस्ममेगसमये १२१.२५                                     | इति निखिकविभाना° [स्बो०] ४३,1                     |     |
| <b>अ</b> वजोवनानुगयानं [सन्मति० १.४७] ७३.२१             | इति निगदिवमेतत् [स्वो०] ५१.                       |     |
| शतक्ष व्यक्तिभेदानां ५४.१८                              | इति वास्यस्य ये वाद्यं ५८                         |     |
| अञ्चटपद्भूपता केवं ८५.११                                | इस्यन्यलक्षणतमःपदकं निरस्य [स्बो०] ९५             |     |
| <b>भथ तह</b> घनेनेव [सरवसं० का० ३१८८] ५३.८              | उचालियन्मि पाप [ कोघ० ७४८ ] १२१                   |     |
| भग प्रत्यमेदेपि ८५.७                                    | उपदेशो हि बुद्धादेः [ सन्तसं० का० ६२९७ ]          |     |
| <b>भग स्मृ</b> त्युपनीतेन ८५,२१                         | બું ફે.                                           | 90  |
| अथाव्यद्वत्तया भाति ८५.९                                | एकत्वात् प्रसमिज्ञानं ८६.                         |     |
| <b>अयातिसः सहेतुः</b> स्थात् ४३.१९                      | एकशास्त्रविचारेषु [तरवसं० का० ३१६४] ५२.           | 34  |
| मयेदशः समावोऽस्य ४३.१७                                  | एकस्य क्षणिका तृतिः ४३                            |     |
| अनात्मविदि विज्ञाने २०.२६                               | एकाधेसमदायस्य २०,                                 |     |
| भनित्यं यससंभूतं [प्रमाणवा॰ ३.२५१] ३७.१४                | एतच फलवण्हानं [ तत्त्वसं० का० ३२०६ ] ५४           |     |
| अनिर्दिष्टफर्छ सर्वे १३.१५                              | पुतावतेव सीमांसा <sup>०</sup> [तत्त्वसं० ३१४३] ५५ |     |
| अञ्चमानत्त्रेषि नैवास्यः ८६.३१                          | l                                                 |     |
| भन्नुमानाहते नान्यत् ८५.३९                              | . <b>.</b>                                        |     |
| <b>ब</b> तुमानेन नो बाध्यम् ८६.१९                       | एवं जिनवरकथितं [स्त्रो०] १२२                      | _   |
| मञ्जमा बाध्यतेऽध्यक्षात् ८६.२३                          | एवं तत्वदक्षिद्धःवं ५६                            |     |
| अन्यस्मिन्नहि सर्वेहे [तश्वसं० का० ३२३४ ] ५५.           | एवं सप्तनयाम्ख्येः [स्वो०] १२२                    |     |
| #8                                                      | कप्पइ निर्मांथाणं १२०.                            |     |
| अन्यार्थंदचेति [स्रो०] ११.८                             | कर्मणामीयाता प्राप्ता ४३.                         |     |
| बन्दोन्यसहकारित्वाव् [प्र० भलं० २० ९४]४८,२४             |                                                   | . 4 |
| भन्योन्याभयदोषोपि ८६.१३                                 | कश्चित्रीतः किलान्येन [प्र० भुरूं० पु. ६७ ]       |     |
| अपौक्षेम्बर भे चेत् ५८.३२                               | <b>ક</b> દ્દ.                                     | 15  |
| नप्रवासीपस्मस्य १८.३०                                   | कसाम्साचाविमत्त्वेद                               |     |
| अप्रामाण्येन युक्तायाः ८६.११                            | [श्लोकवा० भाक्र० ४७] ९६,                          | 18  |
| अर्थसासंभवे भावात् ८६.२१                                | कारणादुष्टताप्यस्योः ८६,                          |     |
| जवज्ञानं द्वीने [स्वो०] १२२.२०                          | कार्यकारणसावाद्वा [प्रसाणवा० ३. ३०]               |     |
| <b>अवस्थाकारणं वस्तु</b> [प्रव्यक्षंव्र पृष्ट ९४] ४८.१८ | १०३.                                              | 9.6 |
| अतिहोत्रेषि वाह्यस्य २१.१                               | कार्यकारणसञ्ज्ञाचात् ५१,                          |     |
| असत्यार्थं च तद्राक्यं ५६.७                             | किं वा सेवेन पूर्विधान् ८५                        |     |
| <b>असदकरणायु</b> पादान° [सांस्थ० ९ ] ११३,१४             | कि इष्टे प्रत्यभिज्ञानं ८४.३                      | -   |
| असद्दा इत्मन्ने [तैत्ति० २.७] ६३.१८                     | किय किं रष्टती वेश्ति ८५                          |     |
| वसर्वज्ञप्रणीतातु [ तरवसं० का० ३१९० ] ५३,१२             | कि सा तत्काकयोगेन [प्र० अछं पु॰ १३८]              |     |
| असामान्यस छिहत्वं [ <u>स्रोक्ष्या० अनुसूर</u> ० ३५० ]   | ઁ પવ,ઃ                                            | २४  |
| १०७.२८                                                  | किञ्चिनमात्रविद्युद्धोऽपि ध३                      |     |
| <del></del>                                             |                                                   |     |

९ स्पूला**दाः प्रष्ठस्**चकाः स्ट्याश्च पञ्चिस्चकाः ॥

## ५. न्यायायतारस्यवार्तिकृतिगतानाम् अवतरणानां स्त्रोपज्ञकारिकाणां च सूची । ३१५

|               | - 330 00 1                               | <b>7</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|---------------|------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|               |                                          | -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|               |                                          | ८५.२९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|               |                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|               | _ · · · · · · _ · · · · · · · · · · · ·  | -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 1             | <u> </u>                                 | 46.3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|               |                                          | ८१.८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 10.10         | _                                        | 46.28                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|               |                                          | 48.1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 10.10         |                                          | <b>48</b> .२८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 12.16         | तद्भवीजात् कमलादिभेदः [ प्रव्यक्षं०५०    | -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 323           | •                                        | 89.14                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|               |                                          | -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| )             | तसादबुष्टेयगतं [ प्रमाणवा०१.३३ ]         | 48.50                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 92,20         |                                          | -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 16.14         |                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ८८.१२         | तस्य चाप्यनुमानेन [ श्लोकवा०अनुमा०१५     | :4]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| <b>३८.३</b> २ |                                          | १०७.३०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| १२.२१         |                                          | ५८.२८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ક્ષદ્દ.વ      | 1 -                                      | 46.80                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ४३.५          |                                          | 48.18                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| <b>४२.</b> ६२ |                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 18,20         | i .                                      | ૮ફે.૧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 128.4         |                                          | <b>४३.२३</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 14.92         |                                          | 86.50                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|               |                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ७८,९          |                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| १९.१५         | व्याहस्यान्तरं व्योभः [स्टब्सं०का०३१६८   | _                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|               | _                                        | 42.88                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|               |                                          | 46.30                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|               | ्दुकैसःवाद् समाधातुः [ प्रामानवा० १.६    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 12.10         |                                          | 4.58                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|               |                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ₹ <b>₩.</b>   |                                          | 69.21                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| _             | _                                        | 88.30                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|               | l                                        | 98.90                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|               |                                          | <b>64.4</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|               |                                          | <b>२३.</b> १                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|               |                                          | 44.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| -             |                                          | S10 40                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|               |                                          | \$0.19                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|               | ·                                        | 49.9                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|               | ध्याध्या तयाः काय                        | 49.98<br>3 US 8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 18.13         | : संभा संभान्तरस्थानाः [ यव सक्त स्व देव | 68.42<br>  94.4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 18,24         | ं बूनः धूनास्थानूतः । ४० जक्षण ३० ४०।    | 4,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|               | 9 4 5 9 9 9 9 9 9 9 9 9 9 9 9 9 9 9 9 9  | तथा हि चान्दने गर्थे तथा हि स्वतिहासः [ प्रभाणवा० २.२५१ व्या हि स्वतिहासः [ प्रभाणवा० २.२५१ व्या त्वत्व्यणि भावाः [ प्रभाणवा० २.२५१ व्या स्वकारणादेव तदेवं वोषवुष्टस्व तदेवं वाषवुष्टस्व तदेवं वाषवुष्टस्व [ प्रभाणवा०११६९] तसादवुष्टयगर्व [ प्रमाणवा०११६९] तसादवुष्टयगर्व [ प्रमाणवा०११६९] तसाद्यो वेत सन्देव [ प्रमाणवा०११६९] तसायो वेत सन्देव [ प्रमाणवा०११६९] तसायो वेत सन्देव [ प्रमाणवा०११६९] तसा वाष्यवुमानेन [ स्रोकवा०भवुमा०१५८९] तसेव वेदिषीयेत तिमावाध्यवमान्यव्याः तिनेव वेदिषीयेत तेवां समस्वमारोग्यं [ प्रमाणवा०११९] व्यवहिको भ प्रजव [ प्रमाणवा०११९] व्यवहिको भ प्रविद्य वा मा वा [ प्रमाणवा०११९] व्यवहिकाची वोहि वि णएहि [ सम्पति०११९] व्यवहिकाची विद्य सोर्थे विविद्य [ प्रवच्च व्यवहे व्यवहे विविद्य [ प्रवच्च व्यवहे व्यवहे व्यवहे विविद्य [ प्रवच्च व्यवहे व्यवहे विविद्य [ प्रवच्च व्यवहे व्यवहे व्यवहे विविद्य [ प्रवच्च व्यवहे व्यवहे विविद्य [ प्रवच्च व्यवहे विविद्य विविद्य [ प्रवच्च व्यवहे विविद्य विविद्य [ प्रवच्च व्यवहे विविद्य विविद्य विविद्य विविद्य विविद्य विविद्य विव्यवहे विव्यवहे विविद्य |

## ३१६ ९. श्यायावतारस्त्रवार्तिकदृत्तिगतानाम् अवतरणानां स्थोपक्रकारिकाणां च सूची ।

| <b>नवता</b> रवराष्ट्रादि                    | 46.6                       | पिण्डः स्थार्णुमात्रकः [ विश्व० वि० ३१      | ] ८२. <b>२</b> ७ |
|---------------------------------------------|----------------------------|---------------------------------------------|------------------|
| भ च सञ्चाचेदादानी                           | 43.2                       |                                             | 64.80            |
| न वागमविधिः कतिए तकि                        | 49.0                       | पूर्वकाकावियोगित्वे                         | 64.10            |
| न चार्गमधिषिः कश्चित् [ तस्वसं० का०         | ,                          | पुषिव्यादिमहाभूत०                           | 48.88            |
| <b>1160</b> ]                               | 42.88                      | मक्राविशश्चिति श्वाचित्र व                  | 28.3             |
| ग चानुवदितुं सक्वं                          | 48.4                       | प्रसम्भं च परीशं च [न्वाचा॰ ३]              | 37,50            |
| न चारसात्रमस्यापि                           | <b>८४.३∘</b>               | अत्यक्षकोऽवि नाक्षाणां                      | C4.88            |
| ्म वैषं कञ्चनावेष [प्रमाणवा+ १.१२५          | 1] 49.8                    | प्रत्वशिक्षानिरवेर्षः                       | 6.03             |
| भ सम्बद्धियेनेवा [ <u>क्षोक्</u> रता०क्षमा० | 2.58 31                    | <b>मसमिक्षायमानस्त्रं</b>                   | 4                |
| म भरः सिंहस्यानाम्                          | 66,14                      | ममानपवर्षं यत्र [क्षीक् अभाव : ]            | 48.78            |
| <b>अ अभा</b> षसभा <b>राज्यं</b>             | 46.44                      | भमागेतरसामा <del>ग्य</del> °                | 48.48            |
| नमः सतः प्रमानाव [स्तो०]                    | ·                          | प्रयोजनं विमाध्यस                           | ¥₹.4             |
| च बाति म च चत्रासीय [ प्रमाणवा • ६.         | 141.2]                     | मसिद्धानि ममानाति [न्वाचा०१]                | 98.48            |
| · •                                         | 64.64                      | भाकोपि हि नरः सूदमान् [ सरवर्षः भा ।        |                  |
| नरः कोव्यक्ति सर्वज्ञः [ तश्वसं • का • :    |                            |                                             | 42.12            |
| - ,                                         | 94.98                      | मा <b>द्धापन्न</b>                          | 98.1             |
| ंगरान् रम्बदा त्वसर्वभान् [ सरवर्ध-का       | 2214]                      | मामार्थ्यं वस्तुविवर्य                      | \$5,00           |
|                                             | 48.80                      | नेकावर्ता वले वृतिः                         | 83.1             |
| न स कवित् प्रविकारोः [ प्रमाणवा • ३.        | 3.08[ 25                   | वक्वकोरवसम्बुद्धैः                          | 99.4             |
| भ दि जन्मनकं                                | 98.10                      | नाबादकङ्गविक्छं [स्तो•]                     | 44.38            |
| भ हिंचास् [ काम्हो । अ०८ ]                  | 282.88                     | द्वदादयो सदेवताः [ तत्त्वसं । का । ३२३      |                  |
| म हि नीकोलक्र्यानं                          | 69.42                      |                                             | 48.15            |
| महि ममानं नके गुहीत्वा                      | 98.10                      | माचे दु पूर्वकाकादेः                        | 69.95            |
| न हु तस्य धनिनमिश्रो [बोब०७४९]              | 121.4                      | मिकामः सिवदुःबाहिः                          | ₹₹.₩             |
| नाकसाय कमिनो सावाः [प्रमाणवा०३              | .84 ]                      | भूमेर्च प्रकासकः                            | 48.88            |
|                                             | <b>{</b> { <b>?</b> {?.18} | भूजकान्यत उत्पत्तिः [प्र०४७०५०४५]           |                  |
| नाकमान् कविजो भाषाः                         | ८६.७                       | महरं प दि सर्व काव [हेतु० डी॰ ए० १०         |                  |
| नानासीकरवकोपः स्थात्                        | 28.4                       | मनुष्यत्वे सतीह्येवं                        | 46.18            |
| भाजुमानं भमेलेवव [स्तो•]                    | 84.14                      | मूक्पकृतिरविकृतिः [सांस्थ+३]                | 1,835            |
| नाम्यको नेदक्यस्थात्                        | ८८.२०                      | <b>घते विवादिसंदारात् [ प्रमाणवा०३.६३</b> ] |                  |
| नासामध्ये न चैकावं                          | 83.14                      | वजातीयैः प्रसामेस्तु [ क्षोक•२,३१३ ]        | 48.6             |
| विसं सत्त्वससर्वं वा [ प्रभाववा॰ ३.३१       | P1.08[ 8                   | नमापि चोपयुक्यन्ते                          | 48,14            |
| निसम्बन्धापित्वेऽपि                         | ३२.२६                      | वशायतिसयो १४: [ क्रोक्स्- १.११४ ]           |                  |
| निमिषं दु पुनवास                            | 46.88                      |                                             |                  |
| निवतविषयस्वेश                               | <b>ર</b> શ્.પ              | वरसंवमोपकाराव [सीप्त- क्रो- ३२ ]            | (40.44           |
| मिरके इमयप्पान्ते [ को॰ ]                   | ४५.६                       | यद् सार्थ गाम कोकेषु [ तश्वर्य • का •       |                  |
| निक्कुम्सयका हेत                            | ८६.1७                      | ३१३५ ]                                      | 44.90            |
| मिविंशेषं न सामान्यं [ क्रोक्वा० आकृति      | άō                         | यस्ताध्यरावनायोक्तम्                        | 44.94            |
| 1+]                                         | 20,11                      | वया च चछुचा सर्वीत् [तरवरी- का-             |                  |
| मिवियाचं दशस्यं या                          | ૮૫,૧૫                      | इध्दर]                                      | 44.58            |
| पश्चभिन्ववानेऽपि [ प्रमाणवा• ३.१३३          |                            | पमः स रष्टः शुरदातिकाके [ अं                |                  |
| प्रवसक्तरं च एतं                            | १२०.६                      | प्रक १३९ ]                                  | ५९,र८            |
| परोबं मजविकादि                              | 66.14                      | यदि वशुस्यवा भाति                           | &4.14            |
|                                             |                            |                                             |                  |

#### ९. न्यायायतारवार्तिकसूत्रपुत्तिगतामाम् अक्तरणानां स्वीपक्षकारिकाणां च सूची । ३१७

| <b>वदि बुद्धातिरिक्तोऽन्तः</b> [ तरपसं का०   | सरीराजिजमासानं [स्रो०] ४५,३६                   |
|----------------------------------------------|------------------------------------------------|
| इश्हें•] ५५.१३                               | शरीरान्यर्गतसीय ५४.३०                          |
| वरीवागमसंसंस्व [,, ,, ३२३२] ५५,३०            | शीकाखरोबवेका [को॰] १२१.२०                      |
| बहेद इकि स्त्रारं ११४.६                      | श्वभाग्येव सुर्वासुर्थाः ४३,१३                 |
| नश्चमानको न्यासिः ८६.३                       | श्चतिः स्ता च १००.३०                           |
| अवर्धवेदनं ज्ञानं १७.२२                      | शूबन्ते चानन्ताः [ तश्वार्थसं० का० २७ ]        |
| विश्वित हि सन्दाने ११.२७                     | <b>१२०.</b> १३                                 |
| यावन्त्रेवं समस्तर्वे ५५.३८                  | पहसराति विद्वनान्ते ११२.२५                     |
| चारर हुदो म सर्वकः [ क्षत्रं+ का+            | संवार्तिकताव्यासिः ४३.२५                       |
| इरहरू] ५५.३१                                 | संवाहुरवाम् [बेता॰ २.६] ५२.६७                  |
| नेऽपि च व्यवस्थात् [ तावसं - का -            | संस्थानसञ्ज्ञाण्यस्यं ५६.३९                    |
| <b>[ 188 ]</b>                               | सचेतनं वहा कर्म ४२.१८                          |
| बेडवि मन्बादवा सिद्धाः [ तस्वर्स+ का+        | सधामेनस्वमिस्वेतद् ५५.२३                       |
| <b>११२८]</b> ५ <b>१.</b> २१                  | सन्तानकारनं वजु [प्र० अर्व० ए० ९४] ४८.२०       |
| वेषि बारिसवा दहाः [ करवर्त- ३१६० ] ५२,११     | स प्राप्त इसेवीयन्ते [प्र० गर्ड० ४० २७]        |
| रवात्रशास्त्रं कुससं [को+] ४५.१४             | ¥\$.1¢                                         |
| कताः सोमपुर्वाताः ५४.८                       | समयः मतिमत्यं या [ क्रोपपा क्षेत्रस्था ]       |
| कालुपयोगी [तरवार्य • २.१८] ७६.२५             | 32] 32.84                                      |
| किशकित्रवर्गानानां [कोक्ना॰ अनुगा॰           | समकदस्विकारि ५९.1२                             |
| १५६ ]                                        | समकाथनवस्तिव [ तरवर्षं • स •                   |
| ववतो अपीक्षेपरवं ५६.६                        | दाइट] ५६.६३                                    |
| वहेशानमञ्जेदस ५५.२४                          | सञ्चवीऽपि नेवेवां [ क्रोडवा॰ संवश्वा॰          |
| विश्वावते वतः पक्षः ५५.१६                    | 10] \$2.18                                     |
| विकृती वाच्यी देहरेथ [ ममानवा+ ६-१६ ]        | वार्विची विदे सीरार्थ [की • !] २६.३६           |
| १०३,१५                                       | स्रवेद्वस्त् किसिय् स्थानं का॰                 |
| विविद्यालया प्रम्मेत ५८.६                    | • · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·        |
| विवेदनि विवेदाने ५८.७                        |                                                |
| तिनेत्रियं च वैश्वर्य १५८.१८                 |                                                |
| विशेषः परिहाराव "१६.२३                       | सर्वेद्वोक्तत्वा थानवं [ तत्त्वर्त्तं । धान    |
| विशेषाः ग्रंति दश्यन्ते ५८.३७                | ११८६] ५३.16                                    |
| विशेषेऽजुगमाभाषाच् १०६.१                     | सर्वज्ञी दहनते दावद् [ तस्वतं • भा •           |
| विश्वतः वश्चवत (श्रेता॰ ३.३) ५२.३६           | ११८६] ५२.६१                                    |
| विच्यानस्थीत्वचकार् [ बीहु॰ क्षी॰ ६ ] १२०,२१ | सर्वको बस्स्वमिप्रतः [ कत्वर्स० का•            |
| मीहिश्वामाक्तीवार ५४.1०                      | ्रत्रू प्रमुख                                  |
| देवाहमारे [वेता॰ १.७] ५२.१५                  | सर्वेत्रतातुसंबन्धि [ स्टब्सं॰ का॰ ३१४२ ] ५५-३ |
| वेदाहमारे पुरुष संदाल्यं ५६.१७               | सर्वकोअयक्यत्वे [प्रमाजवा॰ ३.१८३] ९३.२७        |
| अविश्वयान्यकाता चेद                          | सर्वोत्तां श्रमिकत्वेत ८५.३७                   |
| व्यक्तिमहो न चेत्रहा ९६.२३                   | सर्वजाबाः सत्तजाव <sup>०</sup> १७,२५           |
|                                              | सर्वे आवाः सभावेन [प्रमानवा॰ ६.६९]             |
|                                              | 96.96                                          |
|                                              | सर्वेषां परतकरवादः ४३.३३                       |
| dind same much as                            | सविकश्वमध्यमं ८५.२५                            |
| सरीरचेद्या यावनः ४९१३                        | ( Ministration and Market State )              |

#### ११८ १. स्थानंत्रवारस्त्रवार्तिकृतिनवानान् अवसर्वानं स्रोपक्रकारकार्यं व स्वी ।

| सहेवोहेंतुरस्वास्तु              | <b>83.4</b> 2  | सार्वते समर्वपरः [अनानवा• ७.१३७]   | 48.14  |
|----------------------------------|----------------|------------------------------------|--------|
| सा विय सहत्यो [तिहोबा० १७५]      | \$00,33        | स्वयसीयमेमात्रकः [ सरवसं० का० ३१४] | 48.84  |
| -                                |                | स्तक्षपरस्याम्यास् [कोब्दा: असः ।  |        |
|                                  | \$00.88        |                                    | 41.03  |
| सिसायविषियो ( तश्यसं - का - ३२३) | ] ५५.१८        | स्वयसार्व दर्श च [ स्रोहता असूर २८ | ] ७२.५ |
| सुबकारनं बंबों सी [विद्योषा० ९९] | ₹9.00}         | कार्यकासः [सेन्यु० ६.३६]           | 48.80  |
| स्रिमग्रङ्गका° [स्रो०]           | <b>१२२,1</b> 4 | सारक्षेण कवित् तेपाय               | 47.70  |
| स्रोप्त्रम्थेन तत्रम्योपि        | 85.43          | देवना यः समयेण [ वसामगर- २-१ ]     | 44.53  |
| .कोक्कोकान्तर <b>क</b> रवं       |                | देवोबदेवतस्यसः [" १.३४]            | 48.55  |



## १०, टिप्पणगत वाद और बादी ।

| क्ष्मावित्राद्                     | 14+,144,140           | द्यानव                   | २७७                         | \$46 \$1-4 \$1 <b>8</b> | ,708,760,761 <sub>,</sub>               |
|------------------------------------|-----------------------|--------------------------|-----------------------------|-------------------------|-----------------------------------------|
| after travery                      | ,                     | व <b>ण्डोपद्भक्ता</b> दी | 1750                        |                         | १८३                                     |
| च्येक्ट्रकंड                       | ₽ <b>e</b> e          | श्चिम्                   | 303,344                     | MARKET                  | 40.50.50.5                              |
| स्क्रीसमादी १                      | ५८,३६०,३६५,           | मु <b>ञ्चान्यतीयवाद</b>  | 242                         | <b>व्यास्त्रकेताम्</b>  | 198                                     |
| 100,10%                            | 146,193,193           | इव्यपनीयवाद              | 262                         | सम्पादीय                | 141.542                                 |
| अहैती देवाची                       | 986                   | इच्छा के क्या वस्त्री    | <b>Rac</b>                  | शका है तया दि           | \$44                                    |
| <b>अविकाम्सवाय</b>                 | 168,158,              | नव्यनेपायिक              | 184                         | भइन्य                   | 258                                     |
| 196,                               | 927,940,846           | तिराकम्बन <b>या</b> द    | 134                         | भार १५३                 | ,988,948,848                            |
| श्रदेशस्तवादी                      | 840                   | तिराकस्थन <b>वादी</b>    | 151                         |                         | - 848,844                               |
| अपोडनाद                            | २०९                   | <b>विर्देशकविनाशवाद</b>  | 441,960                     | भावमावाद                | 208                                     |
| अवस्था-अवस्थात                     | वाद २४२               | <b>.</b> .               | ~122, 124,                  | ۲ <sub></sub>           | २८२,२४३,                                |
| <b>असे</b> च्यादी                  | १८०,२८६               | 184,186,14               |                             | ł _                     | 108                                     |
| वायुर्वेद                          | 688                   | 146,181,18               |                             | 1 A -                   | 508                                     |
| वाकारवाद                           | . 844                 | 101,100,10               |                             | , ·                     | 848                                     |
| बारम्भवाद                          | 188                   | 199-198139               |                             | 1                       | 163,147,194,                            |
| हेशरकारणवाद                        | 190                   | 230,220,22               | . 21                        |                         |                                         |
| हैकरमाद                            | २०३                   | २२९,२३७,२४               |                             | , ,,,                   | 1,888,800,848                           |
| <b>क्षमध्याद</b>                   | २१४,२१५               | 1                        | <b>९,२५</b> ₹–२५८,          | सासासक                  | 129,191,194,                            |
| वृक्षान्तवाव                       | 140,734               | २१६-२१८,२४               |                             | ì                       | ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, |
| <b>एकान्यामेदना</b> री             | 260                   |                          | 240,262                     | las'sas'                | 140-168,168,                            |
| करणायु                             | २४६,२५२               | न्वाय (दर्शन)            | ₹ <b>%</b> ,₹ <b>%</b> \$,  | 30.2934.2               | ,198,198-198,                           |
| कारमीरवै माचिक                     | 148                   | मानदर्शन                 | 304                         | 700,710                 | -                                       |
| श्रमिकराय                          | 211,214               | परमाञ्चादी               | 198                         | रहर:                    | - <i>51</i> 4,680,684                   |
| <b>क्षविका</b> न्यवाद              | २८२,२८३               | परमाञ्जससुदावदाव         | १८२                         | १५४-१५६                 | ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, |
| क्वातियाद                          | 198                   | परिणास वाद               | 199,194                     |                         | \$60,868                                |
| বাৰাঁক :                           |                       | परिणासवादी १९            |                             | माभावादसन               | <b>?4£</b>                              |
| <b>₹</b> • <b>ફ</b> ,₹• <b>६</b> , | ,898,888,88 <u>7</u>  | परोक्षकानवाती            | 724                         | મામાસાય                 | \$40                                    |
| **5,5*5                            |                       | प्रकृतिपरिजामवाद         | 268                         | यापनीय                  | <b>२</b> ८५                             |
| <b>A</b>                           | 125,180-181,          |                          | 6,142,102,                  | योग ( दर्शन )           | 151,157                                 |
| 184-142,                           | 148, 144, 146,        | 1                        | ¥¥,२५ <b>३,</b> २५ <b>६</b> | 1 3                     | 141,141-144                             |
| 146,144,                           | 140,142,161,          | प्रतीससञ्जलाव्याद        |                             | I                       | •,२६१,२८२,२८६                           |
|                                    | 64, 16 <b>9,1</b> 91, |                          | (0,388,284,                 |                         | २६८                                     |
|                                    | 900,70 <b>2,</b> 704, | त्रव १                   | <b>*4,</b> ₹८ <b>3,</b> ₹८₹ | विद्यानवाद              | 144,101,767                             |
|                                    | 10,911-320,           | 1 4                      | 4,186,184-                  | طلبوب ويسمخنا           | 144,289,248                             |
|                                    | १२४,२२६,२२८,          | 1 1                      | .,151,15V,                  | 1                       | 197,763                                 |
|                                    | <b>२३</b> ८,२४०,२४२,  |                          | 2,504,568                   | 'I                      | २०९                                     |
|                                    | <b>२४८,२४९,२५३</b> ,  | 1                        | ८७,२००,२०४                  |                         | 102                                     |
| -                                  | 46, <b>241</b> –244,  | 1                        | ८ <b>–२३</b> ८,२ <b>७३</b>  | 1                       | ,588,184,768,                           |
|                                    | २७८,२७९,२८२           | 1                        | 4,54 <b>1</b> —544          |                         | ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,  |
| · •                                | 961                   | i                        | <b>4</b> 7,348,344          | 4 . 33                  | d's48's48'sam                           |
|                                    |                       |                          |                             | •                       |                                         |

| बेदान्ती  | 19,0,288,244,244         | शब्दा है दूरि | 100,240,     | स्रोक्य १४१,१४४,१४५,१४८,    |
|-----------|--------------------------|---------------|--------------|-----------------------------|
| वेभागिक   | 142,409                  | झावर          | \$48         | 143,141,144,162,161,        |
| वैशेषिक   | 120,182,188,184,         | धूनकाव        | 141,144-146, | 191-192,194,192,            |
|           | 144,153,106,198,         |               | 101,402      | <b>२०२,२२५,२३७,२४३,२४४,</b> |
|           | 193-194,194,194,         |               | 140,864      | २५४,२५६-१५८,२६४,            |
| 2 34      | <b>??4,??9,?20,?6</b> ?, | सर्वास्त्रवाक | ₹6₹          | २६७,२७७,२७८,२८२,२८३         |
|           | २ <b>७७</b> ;२७९;२८०     | सःकार्वेदाद   | \$00         | सीवव १६१                    |
| Sections. | प्रि <b>य</b> २५७        | सत्कार्यवादी  | 157,167      | सीमान्तिक १४९,१९४,१९६,      |
| संस्कृतिय |                          | सदेकान्यवाद   | 191          |                             |
| शंक्राहैक | सदी १५४                  | सर्वक्रियाद   | २८१,१८२      |                             |



## ११. टिप्पणगत प्रन्थकार ।

| श्रीतरस १८७                             | केशवसिम २४८                           | न्यावनिश्वरीकाकर १३६      |
|-----------------------------------------|---------------------------------------|---------------------------|
| <del>- 11164</del> - 534,224,342,344,   | कीरिका २०४                            | देको, पर्सोचर             |
| ,१५३,१७२,२२४,२३३,२३८,                   | गंगेस १६८,२४०                         | भावभाषकार ११५,१३३         |
| \$ <b>29-</b> 283,28 <u>4,284,284</u> , | जगरीसचन्त्र १७१                       | देवा, पात्कावय            |
| 284,442,44c,400,202,                    | i                                     | न्यावतिद्वालामसरीकार २३८  |
| 464                                     | 146,192,814,819,889;                  | न्यानस्वकार १९५,१९६,३९१   |
| अवन्त्रकीर्वि २४७                       | २२४,२४६,३५२,२५४,२५५,                  | पत्रशक्ति १२०,१३३         |
| जबन्तवीर्थ १३३,३३३,२४५,                 | 201                                   | परमार्थ १८१               |
| 984                                     | बदरावि १५०,१५८,२०॥-                   | पात्रकेसरी १७०            |
| बमक्षेत्र १३१,१३४,१३९,१४६,              | \$+\$,8\$\$,88 <b>\$</b> ,\$          | राजेसारवि १३९,२५६         |
| \$45,7 <b>08,200,2</b> 32,285,          | देखी तस्त्रीपव्यवकार                  | प्रस्कृतः २०३             |
| \$20,564                                |                                       | प्रथमाद (देवनभी) १२७,     |
| देशो, सन्मतिरीकाकार                     | देखो, मसाकश्मकार                      | ₹9\$,₹44                  |
|                                         | dail unindusit                        |                           |
| 263                                     | विषयप्राचि ३३६,२३३,२४७,               | मक्तिर १४१,१४२,१५६,१५७,   |
| देखो, हेतुबिश्वधीकाकार                  | . २६८,२७५,२८५                         | 101,100,100,169,700,      |
| वसीक १९३,१९९                            | तश्यार्थस्यकार १३३                    | \$05,\$05,\$15,\$05       |
|                                         | देको, बमासावि                         | मभाकर १५३,१६७,१६६-१६९,    |
|                                         | व्यवीयव्यवहरू १५१,१५७,१६१,            | 341,383,333               |
| 165<br>165                              | देखरे, सबस्दि                         | प्रभावनम् ३२५,१२७,१२१     |
| बह्योक्टर १२५,३१९,३३३,                  | विचाय १२५,३४०,३४३,१६४,                | 154,184,141,145,144,      |
| \$82,349,223,222,240,                   | 192,194,750-217,772,                  | 161,100,168,200,219,      |
| 362                                     | <b>₹</b> 40,₹८0,₹८1,₹८३               | २६१,२४०,२४५-२४७,२८५       |
| देखो, वार्तिकहार                        | देवस्ति ३३१,३३७,३३६,१३७,              | प्रसारक्षमकार १३७,२१७,    |
| वश्वरं २२०,२२१                          | 148,219,229,380,380,                  | \$19,814                  |
| डमांकाति १३२,१३५,१४७,                   | 464                                   | देखों, जिनेश्वर           |
| ***,***,***                             | धर्मकीर्ति १२५,१२०,१४३,               | प्रसस्तपाद १४६,१६९,१७२,   |
| वेची, शावार्यसूत्रकार                   | 140,144,148,144,146,                  | २४१,२४६,२४८,२५२,२७२,      |
| काक्सीक १३१,१३३,१३४,                    | 162,168,169,168,180,                  | इदिसागस १२६               |
| 3681840                                 |                                       | बृहस्पति २०३–२०५          |
| क्रांक्योमी १३९                         |                                       | महादेव २७९                |
| - <del> </del>                          | २३० <b>–२१५,२२०,२</b> २ <b>९,२३०,</b> | मर्त्यरि १३५,१५२,१७५,५०३, |
| कविदास ११८                              | रहर,रहर्,रह८,२४२,२५१,                 |                           |
| _                                       | ₹ <b>०,२६४,</b> ₹६४,₹६६,₹६९,          | \$+9,219,288,248,244      |
| कुन्दुक्तामार्थ २८३,१८५                 | ***,***,***,***                       | भवदास १४१                 |
|                                         | पर्मोत्तर १२५,१३१,१३६,१३७,            |                           |
| 184,188,183,148,144,                    | 140,198,889,823                       | •                         |
| 149,140,141,148,144,                    | देवो, व्यावनिनुदीकाकार                | ब्यु १८७                  |
| 164,799,706,876,879,                    |                                       | शब्द १७६                  |
| २२१,२२७,२१८,२५५,२५६,                    |                                       | l =                       |
| २५७,१८३                                 | संस्थानारः ११९                        | मनोरभवन्दी २३०            |

| महावादी २७६                                           | विद्यातस्य १२८,१३१,१३३,   | २१०,२१४,२१५,२१७,२१८,        |
|-------------------------------------------------------|---------------------------|-----------------------------|
| माणिक्यनम्हि ३४९,२४०                                  | 128,220,340,141,140,      | २२४,२२४,२२८,२३७-२४१,        |
| साधवायार्व २०४                                        | 100-187,809,819,          | १४३,२४५,२४९,२५०,२६०,        |
|                                                       | २३१,२६३,२६८,२४०,२४६,      | २६४,२६५,                    |
| वसतिमा १८७                                            |                           | <b>२६८-२७३,२७१,२७७,२८</b> ५ |
| बसोबियम १७४,२४०,२७७,                                  | 284-280,246,248           | देखो, बार्विक्कार           |
| <b>₹</b> ₩6,₹6₩                                       | वृत्तिकार (मीमांसक) १६७,  | तालिकगाम ३४१,१५६,१८१,       |
| षोगसेन २६२                                            | 146                       | २६८,२५३                     |
| राषाकृष्य २०४                                         | वेस्सामिच १८७             | शिक्षावन्त १८२              |
| रावडे २७९;                                            | व्यास १६२,                | शीकाष्ट्र १६१               |
| राप्तालुख १६२,१६१,२७८                                 | व्योमशिष १४६,१७२,२०२,     | स्रुवाह १९७,१९८,१६०         |
| बहुभ १७८                                              | · ·                       | श्रीपर 111                  |
| · •                                                   | <del></del>               | · 🖈 💰                       |
| ब <b>सुवाय</b> १९२-१९४,२८६                            | 193                       | सम्मतिरीकांकार १३१,१३४,     |
|                                                       |                           | 781,786                     |
| बाचलसि १३१,१३२,१३५,                                   |                           | देखो, अमपदेव                |
| \$\$\$,\$ <b>द</b> 4,\$ <b>द</b> 9,₹₹ <b>द,</b> ₹¥\$, |                           | समन्तभव् १२५,१३३            |
| ₹७1                                                   | 100,100,771               | सिक्षि १२६,१३१,१३६,१३७,     |
| बारकावन १२५,१३२,१४०                                   | बाकटायन २८५               | D DDF DFR Det               |
| देखो, म्हायभाष्यकार                                   | सान्तरक्षित १३०,१३३,१३९,  | सिब्रसेन १२५,१२६,१३६,       |
| वाविराज २३४                                           | . १४३,१८३,२०८,२२६,२२५,    | \$44,368                    |
| बामदेच १८७                                            | २२६,२८३                   | क्वाकी २८१                  |
| बार्तिकार १४०,१५२                                     | साम्याचार्य, १२५,१२६,१३३, | ERME 120,121,122,102,       |
| देकी, बद्योतकार                                       | 158,156,156,286,186,      | 164,208,241,264             |
| वार्तिकवार ३३६,३७४                                    | <b>184,140-149,188,</b>   | ·                           |
|                                                       | 108,168,968,968,191,      |                             |
| देशो, शाश्यापार्य<br>वासेट १८७                        |                           | A                           |



## १२. टिप्पणगत प्रन्थ ।

|                                   | 201                                 | ৱানবিদ্যু ১৯৬,                  | २४९, २६८.                              | สมันาชา                                 | रेष्ट                                      |
|-----------------------------------|-------------------------------------|---------------------------------|----------------------------------------|-----------------------------------------|--------------------------------------------|
| <b>श्रं</b> गुत्तरशिकार्य         |                                     | शनसारसञ्जूष                     |                                        |                                         | 121,124,180,                               |
| अनुवोगद्वारसूत्र                  |                                     | करणकारसञ्ज्ञान<br>तस्यविश्वामनि | २३८, २४०,                              |                                         | ,144,155,192,                              |
| वनेकान्तवपताका                    | 241,150                             |                                 | 127                                    |                                         | ,142,191,7+1,                              |
|                                   |                                     | उपनसारक<br><b>उपनसंग्रह</b> ३३  | - I                                    |                                         | , २ द २, २ ७ ३, २ ७ २                      |
| सनेकाम्तरमयस्याः<br>सभिवनस्यसंगद  | 261                                 |                                 | 44,968,963,                            | ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, | 868                                        |
| जाभवन्मत्यसगर्<br>जासवानविष्यामणि | 239                                 | 3/1.368.30                      | <b>د</b> ۹,३९३,३९७,                    | ते <b>चिरीयसंडि</b> त                   | 369.                                       |
| मानवागरपटामाल<br>म <b>र्वेशास</b> | 808                                 | 988.509.50                      | 2,200,209,                             | दिगकरी                                  | 275                                        |
| जनसाम<br>जन् <b>यवितिराक्</b> रण  | 192,199,                            |                                 | १३,२२५,२२७,                            | रीवेनिकाय                               | 160                                        |
| M44444444                         | 200                                 |                                 | 40,248,250,                            | त्रवसंग्रहकृति                          | 709                                        |
| अश्वती ३३०,३५०                    | · i                                 |                                 | 44,540,202,                            | धरमपद                                   | <b>१५</b> ६                                |
| 149,800,814                       | ŀ                                   |                                 | <b>0</b> 6,260,263,                    | वर्गसंग्रहकी                            | 306                                        |
| 10 31 ( 1 ( )                     | 208                                 |                                 | २८२                                    | <b>पर्नसंप्रकृषी</b> टी                 | हा २६३                                     |
| अवसद्भी १५०                       | ,944,944,                           | शरवसंग्रहपंजिका                 | _1 <b>2</b> 8,1 <b>2</b> 4,            | मन्दिस्य                                | 151,184,288,                               |
|                                   | <b>,,,,,,,</b> ,,,,,,               |                                 | o <b>o</b> ,२ <b>६</b> ०,२ <b>६</b> ५, |                                         | २४५,२६८                                    |
|                                   | 8,165,201,                          |                                 | २७५,२८०,२८४                            | मक्द%                                   | २५७,२ <b>७३</b> ,२ <b>७६</b>               |
|                                   | 9,218,214,                          | तस्वार्थाचिगम <b>स्</b> त       |                                        | न्यावकन्द्रकी                           | 121,122,102;                               |
| २४९,२५०,२५                        |                                     |                                 | 144,288,200                            | 384,36                                  | ,191,195,791,                              |
| अष्टसङ्खीचित्रण                   | 198,241                             | तरवाचीचिगमसः                    |                                        | २१५,२४                                  | १,२६२,२७१,२७२,                             |
| जाःम <b>ाचन्यविदे</b> क           | 124                                 | !                               | २२७, २७७                               | •                                       | 204,208                                    |
| वापसान्दश्रीतस्त                  | 189                                 | दश्यामी विगमाण                  | <b>ा</b> डीका                          | मायकुपुर्वन                             | g 121,124,                                 |
| आहपरीका                           | 203                                 | (सब्देग)                        | 179                                    | 324,98                                  | ,,181,185,18 <b>€</b> ,                    |
| वासमीमांसा १४                     | 2,186,340,                          | <b>उत्त्वापीचिग</b> सम          | व्यदीका                                | \$48-34                                 | £,140,702,702,                             |
| 141,142,20                        |                                     | (इरिशह)                         | 121                                    | 205                                     | -106,162-168,                              |
| १६०,२                             | 505,895,13                          | तस्यार्थराजनार्विक              | हा <mark>ळंडा</mark> र २ <b>१</b> ४    | 4                                       | -140,200-302,                              |
| भाकस्थनपरीक्षर                    | 198,190                             | तरवायेकोकवार्ति                 | <b>4</b> 126,121,                      | •                                       | <b>૧,</b> २२ <b>९,२३१,२३६</b> ,            |
| बावश्यकतिर्युक्ति                 | 120,288                             | 122,128,1                       | 20,181,184,                            | 280                                     | <b>२४४-</b> २४ <b>७,२४९,</b>               |
| कत्याकावितिकि १                   | <b>4,</b> २० <b>५,</b> २ <b>६</b> ७ | 384,384-                        | 942,944-940                            | २५०,२५                                  | ,२५३,२५८-२६६,                              |
| <b>र सराध्ययमञ्</b> त             | १५१                                 | 1,00,1                          | # <b>₹,</b> १#५,1८२~                   | - २६१                                   | (,२ <b>६७,२</b> ७१ <b>–२७३</b> ,           |
| ऋग्वेद                            | 140                                 | 768,                            | 398,394,803,                           | २०६,२७                                  | 6, <del>२७<b>९</b>,२</del> <b>८४,</b> २८५, |
| कठोपनिषद्                         | २७९                                 | २०६२०५,                         | <b>₹१२,</b> २१५,२१९,                   | ,                                       | 764                                        |
| युत्तरेयमञ्ज्ञा                   | \$64                                | 222,7                           | <b>29,724-</b> 780,                    | म्बावकोव                                | \$85                                       |
| कारिकावकी                         | 241,281                             | \$\$4, <b>\$</b> \$4,           | १५२,२५८,२५९,                           | न्धानसम्बद्धाः                          |                                            |
| <b>अञ्चना</b> शक                  | 3+1                                 |                                 | , 445, 44 <b>2</b> , 444               |                                         | 3\$\$,348                                  |
| <b>स</b> ण्डनसण्डसाम्             | १०५,२२४                             | वस्योदह्रवसिंह                  | 184,9%9,1%0                            | न्यायमवेसपूर्वि                         | क्ष १३१                                    |
| <b>- कै</b> निक्की                | २७८                                 | 141,102                         | ?&\$, <b>₹</b> 0 <b>₽,₹</b> ₹          | न्यानप्रवेशवृति                         | प्रयंतिका १३४,२५४                          |
| निसुची                            | 1 44                                | २५०,२५९                         | ,२६१,२६६,२७३                           | भागविन्दु                               | 185,348,158,                               |
| ज्ञान्दोन्दोदश <u>ि</u> षद्       | ***                                 | वज्रभाविक १                     | 149-161,162                            | , 194,29                                | ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,     |
| वैकार्यवारा                       | 480, <b>4</b> 80                    | •                               | 168,341                                | 1 256,53                                | <i><b>२,२११,२१७,</b>२१८</i> ,              |

|                                                        |              | _                         | 1                                      |                             |                             |
|--------------------------------------------------------|--------------|---------------------------|----------------------------------------|-----------------------------|-----------------------------|
| <b>१४२,२५९,२६१,२६६,</b> २                              | 1            | रात अक्रमहा भाष           |                                        | प्रमाणवार्तिकार्छकार        |                             |
|                                                        |              | शरस् <b>करगृद्धस्</b> त्र | 356                                    | 124,126,124                 |                             |
| भ्यायविश्रुदीका ३२५,१३१,३                              | ļ            |                           | 358;383,                               | 186,949,349                 |                             |
| 124,124,140,152,1                                      | ₹8,          | 942,344,                  | 140,946,192,                           | 148,944,947                 |                             |
| \$\$0,\$\$ <b>\$</b> ,₹\$0,₹ <b>\$</b> \$,₹            | ₹९,          | \$98,869,                 | १८३,१८४,२२१,                           | 169,189,201                 |                             |
| २१३,२३७,                                               |              | २२८,२२९,                  | २३८,२४२,२५३,                           | २१०,२१६,२२                  |                             |
| भावविश्वदीकाटिप्पणी ः                                  |              | २५४,२७१-                  | -२७इ,२७९,२८४                           | २२८,२३१,२४                  |                             |
| म्बायमाप्य १२५,१६२,१                                   | ١,           | प्रमाणनगत्तर दाळे         | कि १२४,२२३,                            |                             | ११,२३७,२७६                  |
| 14 <del>२</del> ,196,२14,२२२,२                         | 81,          | २६८,२४०,                  | २५९,२६५,₹६६,                           | प्रमाणसंबद्ध १२             |                             |
| म्बायमञ्जरी १२८,१२९,१                                  | Į.           |                           | २६८                                    | १४९,२४०,२४                  |                             |
| \$87,984,384,744,5                                     | 48'          | प्रमाण निर्णय             | २४४                                    |                             | २७२,२७३                     |
| 144,144,144,144,1                                      | • <b>₹</b> − | प्रसाणवरीकाः              | 140,238,220,                           | प्रमाणस <b>मुचय</b> १२      | 4,181,150,                  |
| 1:04,106,962,968,9                                     | 93,          |                           | ,२४५,२४७,२७२                           |                             | 211,                        |
| 193,199,401,700,7                                      | 06,          |                           | ,<br>\$२८, <b>१५०,१५</b> १,            | प्रमाणसमुचवडीका             | 124,194,                    |
| २१६,२१७,२१८,२२१,                                       | २२२          |                           |                                        |                             | 210                         |
| <b>२२४,२२९,२४५,२४९,</b>                                | २५२          |                           | २९५,२ <b>६</b> ८,२४०,<br>२६८,२७०,२७१,  | प्रमाणसमु <b>चयद्</b> ति    | (दिझाग)                     |
| <b>२५६–२५५,२६०,२६</b> २,२                              | 44,          |                           | *                                      | 11                          | 18,990,810                  |
| <b>२७१,२७३,२७</b> ८,२७९,                               | २८४          |                           | बाटिपण १३५,                            | प्रसाक्त्रंस १३             | 1,124,147                   |
| <b>म्यायहोका</b> वती                                   | 208          |                           | ,२०८,२२९,२३७                           | ₹1 <b>₹,</b> ₹1 <b>€,</b> ₹ |                             |
| म्बानगार्विक १२५,१६१,                                  | ।३२,         |                           | २६०,२६२,२६४,                           | प्रसाद्धमङ्क्ति             |                             |
| . 128-191,188,184,5                                    | 189,         | २६९,२७०                   | ,२७१,२७३,२८०                           | प्रसेयक्रमक्रमातैण्ड        |                             |
| 191,194,199,201,                                       | १२२,         | प्रमाणवार्तिक             | 9 <i>२५,9२७,9<b>३</b>७</i> –           | i                           | 2,124,124,                  |
| <b>२४१,२५२,२६१,२७</b> १,३                              | ₹८७,         | 129,181,                  | 98 <b>2,98</b> 8,940,                  | 1                           |                             |
| २८३,                                                   | २८४          | 142,142                   | ,944,946,948,                          | , ,                         | <b>4</b> —948,94 <b>8</b> , |
| व्यानंत्रितमय १२५,                                     | 142,         |                           | 968,368,360,                           | 140-142,19                  |                             |
| १५६,२६८,२४९,२६६,३                                      | ₹७०,         |                           | 199,201,208,                           | 161,168,16                  |                             |
|                                                        | २७३          |                           | २०९,२११—२१४,                           | 1                           | 2,914,914,<br>              |
| भागसार                                                 | २३८          |                           | २३४,२३५,२३८,                           |                             | C-980,984,                  |
| म्बाबस्त्रं १२९,१५२,१८९,                               | 990,         | -                         | 241,240,241,                           | 1                           | 8 <b>555,702,</b><br>       |
| 184-180,188,801,                                       |              |                           | <b>२६७,२६</b> ९,२७१,                   | 1                           | <b>63</b> ,264,26 <b>4</b>  |
| ₹04,₹₹₹,₹¥\$,₹¥ <b>₹</b> ,                             |              |                           | ,२७६,३८०,२८३                           | असस्यपाय मान्य              |                             |
|                                                        | ,२७८         | प्रमाणवार्तिकरः           | •                                      | 583'68£'£                   | 86,747,787                  |
| न्यायासतार १२५,१२६,                                    |              | 1                         | 180,168-169,                           | प्रशसरति                    | 154                         |
| 124-120,144,212                                        | ,२१४         |                           | २५४,२६०,२७२-                           | बृहती १५३,१३                | w,14c,30 <b>2</b> ,         |
| <b>₹\$</b> ₹;₹ <b>₹</b> \$,₹ <b>₹</b> \$,₹ <b>₹</b> ¢, | २६९.         |                           | ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, | 1.                          | ८४,२०४,२४९,                 |
| भ्याचावतारहीका १६१,                                    | 112,         | 1                         |                                        | बुइस्कूटपभाष्य              | 150                         |
| <b>128-320,384,3</b> 42,                               | ₹\$0,        | प्रमाणवार्तिकम            |                                        | <b>बृहदारण्यक</b>           | 806                         |
| २१९,२२६,२३८                                            | ,२७१         | i                         | , <b>150, 155,</b> 217,                | the second second           | 100,408                     |
| <b>पद्म</b> सक्तीप्रस्थ                                | २०३          |                           | ,२३०,२३४,२३५,                          |                             | 88,544,555                  |
| पद्मसंग्रह २०२                                         | ,२०३         | २३८,२४९                   | ,२६३,२६५–२६७,                          |                             |                             |
| वश्येषमंत्रंग्रह                                       | 127          | }                         | २७०,२७५,२८४                            | 129,188,1                   | 757,501,98                  |
| वरीक्षामुख १२६,१४९,                                    |              | प्रमाणवार्तिकस            | रेपज्ञ दृत्ति                          |                             | 06,248,206                  |
| <b>₹₹₹₹6,₹</b> 80,₹%९,                                 |              |                           | ,160,241,348                           | •                           | ः २२२,२२५,                  |
| managerina i e e e e e e                               | 246          | 1                         | <b>₹₩¥,</b> ₹८०,₹८%                    |                             | 4 <b>६,584,4</b> 40         |
|                                                        |              |                           |                                        |                             |                             |

|                                  |                      | -                     |                    |      |
|----------------------------------|----------------------|-----------------------|--------------------|------|
| शक्यान्तविभाग                    | 141,125              | विशेषावश्यकभाष्य      |                    | *    |
| सहायामविशक                       | 200                  | १४७,२०८,२१०           | ,२४४,२४६,          | 8    |
| शहायामसूत्राकंकार                | 300                  | २४७,२६                | ८,२७६,२८५          |      |
| भाउरदृति                         | २०२                  | विशेषायस्यकभाष्ययु    | इद्वसि             | ] चः |
| आस्वतिककारिका                    | 199,199              |                       | २६८,२६९            | 4    |
| माध्यमिककारिकावृत्ति             |                      | <del>विद्</del> यसम्म | २७६                | या   |
|                                  | 230                  | वेष ३२६,१४९           |                    |      |
| मी मौसासूत्र                     | २२८                  |                       | 164,164            | ਜ਼ਂ  |
| मुक्तावली                        | <b>2</b> 26,280      | वेदान्तपरिभाषा        |                    | स    |
| शुक्रकोपनिष्य्                   | २७९                  |                       | ,944,284,          | स    |
| सुरक्कारल १५<br>मेन्रीच्युपनिषद् |                      |                       | ,202,202,          | स    |
|                                  | २०२,२४७              | वैशेषिकस्त्रीयस्कार   | 580                |      |
| योगदर्शन                         |                      | ध्यकरणमहाभाष्य        | 350                |      |
| योगरहिसमुभाग                     | 150,303              | ध्योमवरी १४६          |                    |      |
| योगदहिसमुचयटीका                  | 13:                  | १६९,१७२,१७३           |                    | 1    |
| योगनिन्दु                        | \$ <b>? (</b> *)     |                       | -२०२,२०८,          |      |
| योगभाष्य १६२,                    | २०२,२४७,             | २१५,२४३,२४४           |                    |      |
|                                  | 200                  |                       | ८,२८०,२८४          |      |
| रञ्जुवंश                         | १२८                  | शसपथडा इरण            | 120                | Į.   |
| राजवार्तिक                       | २८५                  | शादरमाध्य १५२         |                    |      |
| <b>अंका</b> वतार                 | 100,200              | 104,184,161           |                    | 1 .  |
| छवीयस्य १२९                      | ,२३६,5४८,            |                       | ९,१९०,२२१          | 1 .  |
| <b>₹\$</b> ₹,₹₹¢                 | ,२३८,२३९,            | शाबरभाष्यध्याख्या     |                    | יו   |
| <b>२</b> ४१                      | <sub>।,२४५,२६८</sub> | शास्त्रदीपिकः १३९     |                    |      |
| क्र <b>ीयक्रयस्</b> वीयज्ञकृति   | 124,                 | 949,960,96            |                    |      |
| 349,324,382                      |                      | २२१,२२७,२२            |                    |      |
|                                  | 203                  | २५४,२५६,२६            |                    |      |
| छछितविस्तरा                      | २८५                  |                       | २७५,२८४            |      |
| क्षाच्यायनश्रीतस्त्र             | 129                  | शास्त्रवार्वासमुख्य   |                    | ١,   |
| बन्दनकप्रकीर्णक                  | 176                  |                       | o,२० <b>१</b> ,२०४ | Ί,   |
|                                  |                      | शासवार्तासमुख्यर्ट    | [ <b>क</b> [       | 1    |
|                                  | , 9 4 8 , 9 4 W ,    |                       |                    |      |
| 104,100,20                       | १,२०,२,७४            | Sefficate distriction | २८३                | - 1  |
|                                  |                      | व्यामाण्य             | 3 € 3              | ۱į,  |
| वास्यपदीयटीका                    | 300                  | क्रोकवार्षिक (जिने    | भार) १२६           | ŧ۱.  |
| वादन्याय १३०                     | ,209,280             |                       | ।रिक)              |      |
|                                  | <b>३</b> ६९          | प्रस्,प्रस्ट,प्रस     | ९,३३३,१३४          | ٠,   |
| वायुग्यायरीका                    | 923                  | 181,107,14            | £,986,948          | ,    |
| विप्रह्मावर्तनी १६               |                      | 1                     |                    |      |
| विचारकलिका                       | 356                  |                       | ,१,२०८,२१८         |      |
| विक्रिशिमात्रहासिक्              | 945                  |                       |                    |      |
| _                                | २६                   | 14.1.4.4.             |                    |      |
| विज्ञक्षिमात्रसासिद्धिः          | <b>शब्द १</b> ९३     |                       |                    |      |
|                                  | 191                  | ६ २७१,२               | ७२,२७८,२७          | ٩,   |

| क्षोकवार्तिकतास्पर्यटी <b>य</b> |                              |
|---------------------------------|------------------------------|
| श्चोकवार्तिकम्बायर <b>का</b> ष  | र                            |
|                                 | 226,886                      |
| पर्सण्डाशम                      | ₹0₹                          |
| <b>वस्त्र</b> ांनस <b>मुख्य</b> | 120,408                      |
| <b>पह्दशेगसमुख्यडीका</b>        | ( गुणस्ब )                   |
|                                 | 190                          |
| संयुक्तनिकाय                    | २७६                          |
| सन्तानान्तरसिद्धि _             | २८३                          |
| सन्पतिस <b>र्व</b>              | ્ર શ્વલ                      |
| सम्पतितर्कटी का                 | 121,122,                     |
| \$28,928,929,                   |                              |
| 949,94 <del>8,9</del> 48,       |                              |
| १६७,१७३,१७४.                    |                              |
| 168,960-199                     | ,२००,२०१,                    |
| २०१,२०७,२०९                     |                              |
| २३७,२३९,२४४                     |                              |
| २४९,२५०,२५३,                    |                              |
| २६६,२६७,२७३                     |                              |
| -                               | १,२८५,२८६                    |
| समयसार                          | 104                          |
| सम्बन्धपरीक्षा                  | 766                          |
| सर्वज्ञसिद्ध                    | 250                          |
| सर्वदर्शनसंप्रह                 | २०४                          |
| सर्वार्थसिदि १२७                | ,२०३,२३३,                    |
|                                 | २४४,२८५                      |
| संस्पकारिका                     | २०२,२७७                      |
| सारपतस्वकामुदी                  | 188,968,                     |
| _                               | <b>६,२२५,२२६</b>             |
| स्रोक्कयमभौतस्त्र               | 160                          |
| सिद्धिविनिश्चय                  | <b>३७</b>                    |
| सिद्धिवित्रश्चवरीका             | 121,                         |
| 133,131                         | 9,२४ <b>६,२</b> ७ <b>३</b> , |
| सूत्रप्रास्ट्रत                 | २८५                          |
| स्त्रकृताङ्गस्त्र               | 151,508                      |
| <b>स्रीयुक्तिप्रकरण</b>         | २८५,२८६                      |
| साहार्क्चोचपरिदा                |                              |
| स्याद्वादमश्ररी                 | 190,191,                     |
| २१०,२६२,२७                      | इ,२७८,२७९                    |
| स्याद्वादरशास्त्र               | 121,122,                     |
| 128-12                          | ६,१३९,१४१,                   |
| 186,186,14                      |                              |
| .1                              | 140,                         |
| •                               |                              |

|               | 102,102,100,            | देइविन्दुडीका     | 121,124,             | Constructive Surve     | Ţ     |
|---------------|-------------------------|-------------------|----------------------|------------------------|-------|
| 16            | 1,-168,189,201,         | \$82,540,2        | <b>(1,</b> 929,728,  | of Upanishadic I       | ?hi-  |
| १०८,२         | <b>32,</b> २34,२39,२२०, | २३६,२३७,२६        | 9-244,244,           | losophy                | 279   |
| <b>₹₹₹,</b> ₹ | २९,२३१,२३८,२४०,         | 200,205,2         | • <b>૨,</b> २७४,२८०, | - •                    |       |
| २४३,२         | ४७,२४९,२५०,१५३,         | •                 | ८३,२८४,२८५           | Early Monastic Budhism | 187   |
| <b>₹</b> ५४,₹ | ५७,२५८,२६१,२६४,         | देतुविन्दुरीकाकोक | २६१,२७३              |                        |       |
| 244,2         | ७२,२७३,२८४,२८५,         | Awakening o       | f Faith २८२          | Indian philosophy      | 205   |
| देएविन्द      | 122,900,712,            | Buddhist Lo       | gio 141,             | Systems of Buddhi      | stic  |
| े २३७,२       | <b>4</b> 2,200,208,260, | ļ                 | 148,201              | Thought 34             | १,२८३ |



# १३. टिप्पणगत शब्दों और विषयोंकी सूची।



| ब्रामुद्दीसार्वेद्रायम १४९                                  | अन्द्रवानुपरसि                             | रश्यमंत्रवदीके विदयमें भावा                               |
|-------------------------------------------------------------|--------------------------------------------|-----------------------------------------------------------|
| अप्रद ३६४                                                   |                                            | मस १९६, का विवास १९४,                                     |
| अतरवद्यान ३५५                                               | अन्यापोद २५१,२६७                           | जैनमत १९४, बीब-जैनतुरू-                                   |
| जतिदेशकाक्य २२०,२२३                                         | , ,                                        | नः १९५, सीमांसकमतः १९५,                                   |
| 224,224                                                     | l "_                                       | प्रसम्बद्धी चर्ची १९५, का                                 |
| अबुक्कारकसम्दोहोत्पाद्यता १५१                               | देखो, सकि                                  | अञ्चराम् १९६, अनेकान्त                                    |
| अनुक्रकारमारक्षरक १५१                                       | I                                          | १९८, जैनहहिसे प्रहण २००,                                  |
| अद्भुषाञ्चपकविष २३३                                         | 1                                          | अनिस हैं २५८                                              |
| श्ववास १७०                                                  | 1 _                                        | भवाव २४८                                                  |
| अवधिगतार्थगन्तुत्व १५१                                      | l _                                        | अविद्या १५७,१६५,१७०,१७५,                                  |
| अन्धवदक्षय ३५४                                              | 1                                          | 102,100,                                                  |
| जनमे १६४                                                    | -प्रमाणका पार्धक्व २१९                     | भविगाभाव                                                  |
| अनाकारच्यापृत्ति २६५                                        | I                                          | -के निवासककी चर्चा २७१                                    |
| अविवैचनीयक्याति १६५,१६९                                     |                                            | सविसंदाद १५०,१६१,                                         |
| अञ्चषक्रिय २२९                                              | 1                                          | अविसंवादिस्य १५१                                          |
| अनुवासम्बद्धन ११                                            |                                            | अव्यप्तेस्य १९४,                                          |
| <b>अहुबृति</b> ३५३                                          |                                            | अव्यक्तिकारि १५०                                          |
| •                                                           | अधुतसिद्धि १९५                             | असलगाति १६१,१६९                                           |
| अनुमान<br>-भ्रास्त किस दक्षि ? १६१                          | mas 450                                    | असमावहार २२९,२३३                                          |
|                                                             | '  依 32                                    | असम्बन्धान १५७                                            |
| -प्रासाम्य २०५,२९२<br>-का विषय सामान्य२९२,२६१               |                                            | भाकार २६५                                                 |
| -सः विषय सःशास्त्र र १२,२६।<br>-से शास्त्रादि भिन्न हैं २१४ | 1 <del>20</del>                            | भागम                                                      |
| २१९, -परोक्षाश्वरीत २२१                                     | ممم حسيسا                                  | -प्रामाण्यस्थिय १३४                                       |
| २६८, में °डपमानका अन्तर्भाः                                 | ·   • _•                                   | -में डरमानका समावेश २५५                                   |
| २२५,-मॅंबरांपतिका भन्तमा                                    |                                            | -परोक्षका मेद २६६                                         |
| २२९, में <sup>°</sup> प्रत्यशिक्षाका अन्य                   | I <b>9</b>                                 | -प्रथक् प्रमाण नहीं २७३,<br>-बुद्धकारो प्रामाण्य में देतु |
| भौध २६८, का शास्त्राचार्यंच                                 | 1                                          | -बुद्धवयाक मानारन न <b>रह</b><br>२७६                      |
| सार्थ-परार्थमेव असंमत                                       | . h                                        |                                                           |
| २६९, के अवयव २६                                             | -                                          |                                                           |
| से व्यक्तिका शह २७                                          | 1 . '                                      | -बारसवायारक्य प्रमाण १५३<br>-से सुकतुःसावि अभिन्न १५५     |
| -एश्वर्गस्तश्चादेतुम्बद                                     | मकोकिकार्यस्थाति १६६                       |                                                           |
| २७२, का चार्वाकसंगत त्थम                                    |                                            |                                                           |
| Şu                                                          | 1.33.3                                     |                                                           |
| जबुबारसाय १४                                                |                                            |                                                           |
| शतेकान्त                                                    | 388                                        |                                                           |
| -भा <b>त्वारवर्गे</b> १३                                    | L .                                        | आसास्वाति ३२३,३३५,३२९,                                    |
| · ·                                                         | र अवस्थानक १६५<br>स्थापनी १४२,१४४;१९९,२०९, |                                                           |
| —का बसकातक्षतकार व<br>इसका दक्षर २१                         | ·                                          |                                                           |
| <b>वसका वसर</b> १५<br><b>शर्वकान्त्राधाक</b> २५             | 'I '_ '                                    | -का साक्ष्य और स्थाम १२९,                                 |
| क्रम कारण(स्थाक ९५                                          | -1 atig 224                                | ् -कारमधाकार स्थाप १९७)                                   |

|                        |                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |       | •                          |
|------------------------|-----------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|----------------------------|
| . –थर्चाका प्रारंभ     | <b>\$ P Q</b> , | कर्म र                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 48    | देको, सामान्य              |
| <b>न्हा प्रतिपाच</b>   | 188,            | कर्राष्ट्री र                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 44    | बारिकेश १५९                |
| –का प्रदोक्तन          |                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | १५९   | হ্বান ওপণ                  |
| –सें अनेकान्त          | 358             | कस्पनापोड :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 168   | ञानवर्षां नोपयोगः          |
| -अबुसान वा आ           |                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ĺ     | -व्यक्तिकता, अक्रसिकता और  |
| आधारायेवमाव            | 182,188         | -वासनाकृत १                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ₹७,   | पृष्णता १४९                |
| भास                    |                 | -का प्रकृतिसे असेद                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | १५४   | वातुम्यापार १५३            |
| नाना वादिसंगढ          | 184             | -की सत्तवा और माय                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | कता   | वरद १८३                    |
| सामेश्वाप              | 121             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |       | तरवञ्चान १५०,२०१,          |
| धाकायन                 | 151,150         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |       | वदुत्पचि २७१               |
| <b>अरअवाभविभाव</b>     | 182,161,        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 185   | वसन                        |
|                        | 200,            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 188   |                            |
| आर्थ                   | 785             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |       |                            |
| इन्द्रिय               | 282             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |       | का प्रासाण्य १५३, परीक्षरी |
| का प्राप्यकारित्व      | 191             | -प्रमाण जीर फकरें गर्दी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 199   | बन्दर्भोद १६८, व्यासिमाहरू |
| <b>प्</b> रिव्चक्काम   | 149             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 198   |                            |
|                        | ,100,162,       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 145   | वाबास्य १९५,२१५,२७१        |
| -कारणवाद               |                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |       | वाहूम १६५                  |
| उससि                   |                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |       | शिर्वप्रुप २५९             |
| -विराकरण               | 398             | कियाकारक                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |       | द्विवैन्सामान्व २५७        |
| उरवाद                  | 261             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 148   |                            |
| <b>ब</b> एमान          |                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |       | दुर्जणस्य १८४              |
| -का सक्य               |                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |       | दृश्यंत्व २३२              |
| -हा प्रामाण्य          | २२३             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |       |                            |
| –का अन्तर्भाव          |                 | t .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |       | दश्यां वृपकाम १५३          |
| -का पूजनग्रहास         | 4 444           | श्रामिकस्य                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |       | दोष १८६                    |
| –अवेदान्त              |                 | · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |       | द्रव्य १३९,१४३,१४५,१७९,    |
| <b>⊶का फक</b>          |                 | i                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 848   | 1                          |
| –का प्रयोजन            | २१८             | 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 248   | l .                        |
| <b>बपमिति</b>          |                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |       | इसकी १८१                   |
| उपक्रकिय               | 284             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | R = ₹ | हम्बद                      |
| <b>उपक</b> रम          |                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |       | इस्तरवीयासक १४९,२१३        |
| वरादानोपादेश्याद       | 397,886         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |       | इच्चार्थिकाच १५५           |
| <b>४पेक्षणीय</b>       | 384,384         | à                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |       | धर्म २१८                   |
| कर्मवाकर               |                 | 1 -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | _     | धर्म-धर्मि ३४२,३४४         |
| <b>अर्थे</b> वासामान्य | २५७,२५८,        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |       | धर्मी ११८                  |
| •                      | • • • • •       | Į.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |       | नप्रस्कार                  |
| क्ट                    |                 | चैतन्य                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |       | ह्रव्य और भाष १२७          |
| युकाकारपरामधी          | 241,246         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Į     |                            |
| रकान्तमेद              | 768             | j.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | २०६   |                            |
| देन्द्रियक्कान         | r               | अव्यक्षक साथ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 355   |                            |
| <b>नी</b> पम्प         |                 | į.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |       | निःसमाय १६१                |
| क्राज                  |                 | सम्बद्धाः २५३, श्राह्मकरव                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |       | I                          |
|                        |                 | the state of the s |       | 11111                      |

| विश्वस्था १          | [42,25 <b>9,25</b> 5,] | - दुव्                | 324,          | 180   | भाष्यासिक मीरः व                 | वहारिक               |
|----------------------|------------------------|-----------------------|---------------|-------|----------------------------------|----------------------|
|                      | २५०                    | -बीदसंमव              |               | 120   | १४६, अदेशवादिओं                  | के सवर्गे            |
| मिर्णय               | 940                    | -नेयाविका             |               | •84   | १४७, नैयानिकामि                  | ं यत्रमें            |
|                      | 144,249,220            | -सामग्रीक्            | <b>q</b> 1    | 184   | १४८ ज्ञानप्राहरूआन               | FI 194,              |
| निवाप( गय )          | ₹6≹                    | -इत्दिय               |               | 185   | का तियामक क्या १४                | ८, बोब,              |
|                      | 92,998-999,            | -छभणवर्ष              |               | 286   | मीमांसक, जैन, वर्मर्थ            | रेति सावि            |
| _                    | <b>१३३,२६०,२८२</b>     | -भारमध्य              |               | 942   | 189,-141, W                      | व्यक्तपार            |
| वरमाणुपुत्र          |                        | –भकुष्ट्रति           | •             | 148   | १५३, का ज़िल्म १५                |                      |
| ⇔के तीन मत           | 198                    |                       | क जीर पारमा   | र्थिक | ्रवेदका १८६, विन्य               | (493,                |
| -का प्रस्पक्ष        | 198                    |                       |               | 148   | फंडबिप्रतिपश्चि                  |                      |
| परिणाम               | २५४,२७७                | –अनेकास्त             |               | 302   | शान्यचार्यकी विद्रोप             | वा १६४               |
| परोक्ष               | 293,280                | −प्रसिद् है           |               | 302   | <b>असेद्</b> पश                  | 244                  |
| –भेद                 | २६८                    | -सृदद्यवस्            | ार -          | 198   | बार्स                            | 108                  |
| परोक्षार्थमतिपश्चि   | 232                    | -कें निवास            | <b>इत्</b> रव | 348   |                                  | 148                  |
| पूर्यांच             | 124,184,               | -संच्छव सी            | र विष्डवर ११, | २९५   | °হাৰ                             | 40,148               |
| वर्गामधीर            | २१५                    | -सारूव                |               | १६५   | बाध्यबाधकमार्थः ।<br>बाधारदितस्य | 797                  |
| पर्यायमय             | <b>૧</b> ૫૫            | - <i>4</i> -4         | 124,124,      | i     |                                  | 158                  |
| पारमार्थिक संख       | २८२                    |                       | वामक स्था है  |       | याक्षाय<br>∸कृष्यसार्व           | 289                  |
| पुत्रकत्न्य          | 3 6.4                  | प्रमाणसं <b>स्र</b> व |               | 231   | 1                                | २५८                  |
| पुष्रकपरावर्त        |                        | 444.42.44             |               |       | जन्म<br>जाह्यजर <b>र</b> जाति    | *4*                  |
| -चार प्रकार          | 203                    | Ambra 1               | वेशेषिक संमव  | 310   | ज्ञाह्मभरक्ष्यास्त               | 161                  |
| पुरुषकर्म            | 390                    |                       | ASICAM CINIC  | 717   | ?                                |                      |
| पुर्वापरभ्याचात      | 305                    | प्रमाण <b>विश्व</b> य |               | r.a   | भूतरथदा                          | <b>\$8\$</b>         |
| _                    | २५४,२५७,२५८,           |                       | त २११ धर्मे   |       |                                  | 44,140               |
|                      | २८३                    | समव २३                | २, जैन संमत   |       |                                  | 140                  |
| प्रकृतस्यस्यस्थितः।न |                        |                       |               |       | संग8                             | 789                  |
| प्रतिश्वः            | <b>२६</b> ९            | <b>प्रमिति</b>        |               |       |                                  | 195 <sub>i</sub> tel |
| प्रतिचे अविकश्य      | 258                    |                       | रेष २१०, 🕏    |       | 1                                | 64 <b>4'5</b> 88     |
|                      | 140,292,292,           |                       | द २१०,२१६,    |       |                                  | 788                  |
|                      | ,२२०,२२३,२२६,          |                       | मत एक २११     |       |                                  | 148                  |
|                      | २५९,२६०                | 1 _                   | तुक्रमी २१३   |       |                                  | 284                  |
| −प्रादेशिक           | २४९                    | कानका                 |               |       |                                  | 164                  |
| -विशव्               | २३७                    | ) mdg#1 ,             | मत २१६,की     |       |                                  | 184                  |
| -बीस्कृतकः           |                        | ablacticet.           |               | •     |                                  | <b>१४६,२४</b> ९      |
| -जैनाविका            | ₹₹6                    | प्रयोजनादिक           | 4             | 350   | )                                | 588                  |
|                      | र विश्वद्यामें सेद     | प्रवर्तेकस्व          |               |       | 1 ***                            | 104,100              |
| २३८,-सेद             | 281                    | प्रवृत्तिसामध्ये      |               | 343   | . 444 146, 4 _ 4                 | _                    |
| -सांध्यवदारि         | रेक २४४                | प्रसिद्धार्थक्या      | ति            | 142   | -का जगराशिके मह                  | में बचाव             |
| प्रसमिज्ञा           | २४७,२६०                | प्रातिम               |               | 288   |                                  | 140                  |
| प्रसिक्तान           | २२३,२२४,२२६            | 1 '                   | नागामव        | श्च   |                                  | स्मि ३५८             |
| -अन्तर्भाव           | 346                    |                       | वैसेमव षश्माः | हाक्य | सावस <b>शक्ती</b> द्र            |                      |
| प्रपञ्च              | 154                    |                       |               | 288   |                                  |                      |
| प्र <b>स्</b> रण     |                        | प्रापकरव              |               | 114   | -भाष्यभिक्की                     | बसंस्थाति            |
| - भगवान्             | 120                    | प्रा <b>मा</b> ण्य    |               | -     | !                                | 363                  |
| • न्य                | ‼० ४२                  |                       |               |       |                                  |                      |

| -संक्ष्यकी मसियार्थंक्यांति                       | ्रक्रमारिकसंगत उभवाशमध्या    | ध्यवसाय १४८,१५०,१५१,                    |
|---------------------------------------------------|------------------------------|-----------------------------------------|
| 148                                               | 540                          | •                                       |
| -योगाचारकी आसम्बर्गात                             | -स्वभावद्वारा उत्तर १४       | 1                                       |
| 163                                               | -की उत्पाद-व्यवभीव्याध्यक्ता | 144                                     |
| -गीमसिक्की वकीकिकार्थ-                            | 163                          | 1                                       |
| -कार्यासः १६३,-प्रशाहरकी                          | -संस्कृतका कक्षण २८१         | 1                                       |
| -चरातः १९५,-तमावस्ताः<br>भ <b>ण्याति</b> १६६      | बारवराचकभाव १७               | 1                                       |
| -नैवाविकाविकी विश्रीत                             | बासमा १३९,१४८,१६१,१६४        | 1 '                                     |
| क्वारि १६९,                                       | \$64,200,306,398,294         | · -                                     |
| दोषमीमांसा १६९                                    | विकल्पनुदि १६०               | 1 - 7                                   |
| -अस्मेतरभ्रम १७०                                  | विशासकरम १५:                 | •                                       |
|                                                   | विजातीयस्यावृत्ति १३७,२५१    |                                         |
| -प्रासावयविवार १७२                                |                              | 4 ** * **                               |
| सिष्यात्व १५७,३७६                                 | विद्या २४१                   | i de mainimient mad                     |
| मिन्यामसभा ३५७                                    | विभिविकस्य २३।               | -भ्रान्यवादीके मतसे १७६                 |
| सुर्श-सब्दक १८५                                   | विनास २८०                    | - Manager and the state of the state    |
| सेवक्षका ३६५                                      | मिप्रीबन्पति १६६,१६७         |                                         |
| सवाये १६०                                         | 158,908                      |                                         |
| धामः १७९                                          | विपर्यंग १५७                 | 1 44 100                                |
| मोगिक्कान १६३                                     | –सहय सीर माहार्य १७१         | 420 4 0                                 |
| योग्यता १४१,१८०                                   | विसंग १७१                    |                                         |
| रकेत्रव २०३                                       | विज्ञम ३५४                   | १७८<br>-मीमांसकका मत १७९                |
| क्ष १९३,२८१,-परमाणु १८२                           | विवक्षा                      | -के दो प्रकार १८०                       |
| क्षक्षित्व १७५                                    | .–का भूक १५३                 | !}                                      |
| क्साम १३,६                                        | विवेकाक्याति १५९,१६०         | –सकिय=दिश्कय १८०<br>–का शासर १८०        |
| क्ष-क्षमंत्रका तादास्य १३६,                       | \$ 50,70                     | —का आसर १८०<br>—अमुर्ते ३८१             |
| 1३७, का अनुवाद या विधान,                          | विवेक:प्रहण १६७              | -अपूर्व मोर भावकर्मकी                   |
| ११९, आक्रयूत-अवास्त्रभूत                          | विहोद २५२,२ ४,२५५, १५९       | तुळना १८१                               |
| 126                                               | विदेशकाविदेशियभाव २३१        | 1 4                                     |
| केंकिकार्य १६६                                    | <b>२</b> ५१                  | , and and the court of the first        |
| वत १४५,१९६                                        | विषयदोष ११७६                 |                                         |
| <b>46</b>                                         | विषयस्यवस्यायक २६६           | , ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, |
|                                                   | बीवसग                        | १८२,- शंकराचार्यका सत                   |
| -वीक्के मंत्रसे समिक ११८,<br>१४९,२५८,२८०, जैनसंगत | -की पूजाकी सफलता २७५         |                                         |
| वृष्यपर्याचासाक १४९,२१३,                          | वैकक्षण्य                    | CAC TOTAL TARRET # N P TOTAL D          |
| २१४, बस्तुमेदका माचार                             | -का नियासक २३६               | शब्द                                    |
| १६८,१६९, <b>पस्तुनेत्रका काश्वा</b> र             | वेशस                         | मखार्थमें अप्रमाण १३६                   |
| नामसेय नहीं १७३, की अनेक                          | -जैन-बोदादिकी दक्षि २३७      | ,                                       |
| मकारसे विश्वति मध्य, धर्म-                        | —के माना कक्षण उ३९           | ***                                     |
| कीर्विष्ट्रय क्ष्मकात्मकता का                     | वैसादद्वज्ञाम २२०            | त्रहा २५४,१७७,२५४,२५७                   |
| निरास -२१४                                        | व्यंजनपर्याय १८२             | नय २२६                                  |
| -वर्वकीर्डिसंगव वस्तुके हो रूप                    | व्यक्तिचारिज्ञान १५७         | ग्राब्द् २१८                            |
| र १५                                              | !<br><b>स्यम</b> २८१         |                                         |
|                                                   |                              |                                         |

| शास                                       | सीमांसक्सव १४५, वैनमस         | -संविधका अभिन्न सामान्ववाद     |
|-------------------------------------------|-------------------------------|--------------------------------|
| मक्रियामेद्से मेव १७५                     | A                             |                                |
|                                           | समवाधिकारण २५८                | –वेदान्तमत १५४                 |
| प्रवृत्ति-उदेश, सक्षण प्रवृत्ति-          | l .                           | -सब्दाद्वैतीका मत              |
| १३२, शरीर-शब्दरूप, अर्थरूप                | _                             | -सीमांसकोका भिकामिक            |
| १३२, शासार्थ संप्रहर्क सीनरूप             | सम्बद्धान १५०                 |                                |
| 922                                       | सर्वश २३३,२०८                 | -जैनमद १५७                     |
| श्रुत १७०२,४७,                            | सविकस्य २५९                   | -तिर्वेगूच्यैता सामाव्य २५७    |
| ज्ञान २२६, दूरदेशस्य वस्तुका              |                               | -जैनमतकी पुक्रमा २५८,२६०       |
| <b>अस्पष्ट दर्शन श्रुत है या वहीं</b> ?   |                               | देखों, जाति                    |
| २४०, ज्ञान के तीन सेंद् २४०               | साक्षारकातिस्य १३५            | 1                              |
| निःस्त २६८, अज्ञान ३७०,                   | साहरूय २२०,२२३                | सामान्द्रावहावाक्षक रूउ        |
| 3/4/3                                     | —कुमारिककृत <b>कक्ष</b> ण २२७ | GIA-4                          |
| संकलना २२३                                | –सामान्यसे भिन्न २२४          | 400 %                          |
| संकलनात्मक २२०                            | -नैग्राबिङ्मत २२४             | Alman.                         |
| संज्ञासंज्ञिसम्बन्धप्रतिपत्ति २२५,<br>२२७ | –शैद्धमत १२८                  | 15 al des                      |
| ररण<br>संतान २०६,२०७                      | -प्रतिश्यक्ति भिक्ष १३९       | ्रमु <b>ल</b>                  |
| संप्रयोग १७६,२७७                          | -प्रमाण २६५                   | -की असेकीविसमय ज्ञानक्यवा      |
| संबन्ध १३३,२३५,२७३,                       | −ऋ।स २२०,३२१,२२७              | 194                            |
| संबोग                                     | -वैसादस्यकान २२३              | -शान्त्वाचार्यके मतकी संगत     |
| वैहीविक-नैयायिकमत १३७,                    | साथकतम १४०,१५५                | 144                            |
| यौद्धमत १३७, वेदान्तमत                    |                               | Andrea mark dres acce          |
| १३८, जैन १३९, मीमांसकमत                   | सामध्ये १८०                   | -न्यायवेशेविकसंसत ज्ञानसे इ    |
| 256                                       | सामान्य                       | 344                            |
| संवादकज्ञान १७४                           | -अनुमानग्राक्ष अनर्थ १६४      | , -प्रकृतिका परिणाम १५५        |
| संवादकत्व १५१                             | 190,72                        | 1                              |
| संवृतिसस्य २८२                            | -धर्मकीर्तिकृत निराकरण ३८९    | 3                              |
| संशय १५७                                  |                               | सेना १९६                       |
| संस्कार १८०,१८१                           | -स्वलक्षणका पररूप             | चीमोश्च २८५                    |
| सत्क्वाति १६२,१६९                         | -सामान्य २१३                  | And the second                 |
| सस्य २८०,२६२                              | – बासनामूलक २१५               |                                |
| सदशपरिणति २५७                             | –अवस्तुभूत २१४                | leater                         |
| सदरापरिणाम २५८                            | -वस्तुभूत २१६                 | Edwar.                         |
| सक्रिकर्ष                                 | -परोक्ष २ १ <b>४</b>          | Laker Adem                     |
| अप्रसाण १३७,१४०, प्रसाण                   | -उपवेदासामान्य कौर तियेश      | alulato.                       |
| १४०, कुमारिकमत १४१                        | सामान्य का प्रस्य १२६         | ्   स्पृष्टस्य                 |
| जैनमत् १४१, के छः सेद् १४१,               | -चार्वाक्डा मत २५०            | ्रम्रातः २२ <b>३</b> ,२२४,१२२५ |
| शालिकनाथका मव १४:                         | ਲੀਤੀਵਾ ਅਨੁਵਰਵੰਧ ਸ਼ਾਸ਼ਾਆਂ      | –सारवसप्रवाहरूप १४३            |
| सप्तभंगी २६४                              | -बाद्धाका अवस्तुरूप सामान्य   |                                |
| समवाय                                     | 330-0-0-                      | Maid idalidalizzioad           |
| वैशेषिक-नैयायिकम्त १४२,                   |                               | 4                              |
| बीद्रमत १४२, अद्वेतवादिमत                 | _                             |                                |
| १४४,२५४, संक्यमत १४४                      | ं –प्रामाकरीका सत्त २५        | ६ -परोक्षाम्तर्गेत प्रमाण २६८  |

| स्वा               | 1        | <b>स्ट</b> भ्रंप | 148,390,  | हिटाहिवार्थे १         | १२५           |
|--------------------|----------|------------------|-----------|------------------------|---------------|
| मानसशासकी रहिसे    |          |                  |           |                        |               |
| मानस प्रत्यक्ष है  |          | स्वसंबेदन १४८    | ,१५१,१५६, | काकादि धर्मिको मानकर ९ | क्-           |
| केशयसिक्षके मतसे स | सृति रूप | !                | २४८,२४९   | भगैत्य ५               | ş er          |
|                    | २४८      | शान्याचार्यका सः | ३ २४८     | हेरदा शास              |               |
| शान्याचार्यका भव   | २४९      | सार्थनिर्भित     | 141       |                        |               |
| रामानुजका सत्त     | २६३      | सार्थव्यवसाय     | 340,949   | विषयक वार्तिककी तुलना  |               |
| स्वप्रकारा         | 886      | स्वार्थाधिगमरव   | 449       | ١ .                    | ₹ <b>0</b> \$ |

-----

सरस्वती पुस्तक भंडार हाथीखाना, रवनपोल

अमदावाद - 380001