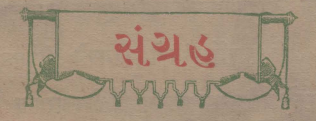
**भीन्यायविकय**छनुं

# મુંખઇનું ચતુમીસ

वि. सं. १६८७ ना

મું અઇના ચતુર્માસમાં તેમણે આપેલાં સાર્વ લાકિક વ્યાખ્યાન આદિના



સંચાહક અને પ્રકાશક વર્ગ

મું અઇ, કારના

લાલજીભાઇ કેશવજી શાહ વન્દ્રાવનદાસ મદનજી શાહ રણુછાંડલાલ છોટાલાલ શાહ દુલભદાસ ઝવેરચંદ શાહ

वीर सं. २४५६ ]

धर्भ-संवत् ११

[ विक्रम सं. १८८८

- mg town to get

શારદી પૂર્ણિમા

प्रतिसं ज्या १०००

भृदय सा इधीया

# गुरु-बन्दना



यस्य क्षान्तिरनल्पकोपनजनकोघाप्रिघाराघरः।

यस्य क्षान्तिरनल्पकोपनजनकोघाप्रिघाराघरः।

यस्य ब्रह्मतपःसहस्राकिरणो भूमण्डलोद्द्योतको

विश्वाभ्यार्चितसंयमो विजयते श्रीधर्मसूरीश्वरः॥

वन्यन्तेऽप्रतिमप्रभावकवला विश्वोपकारव्रता

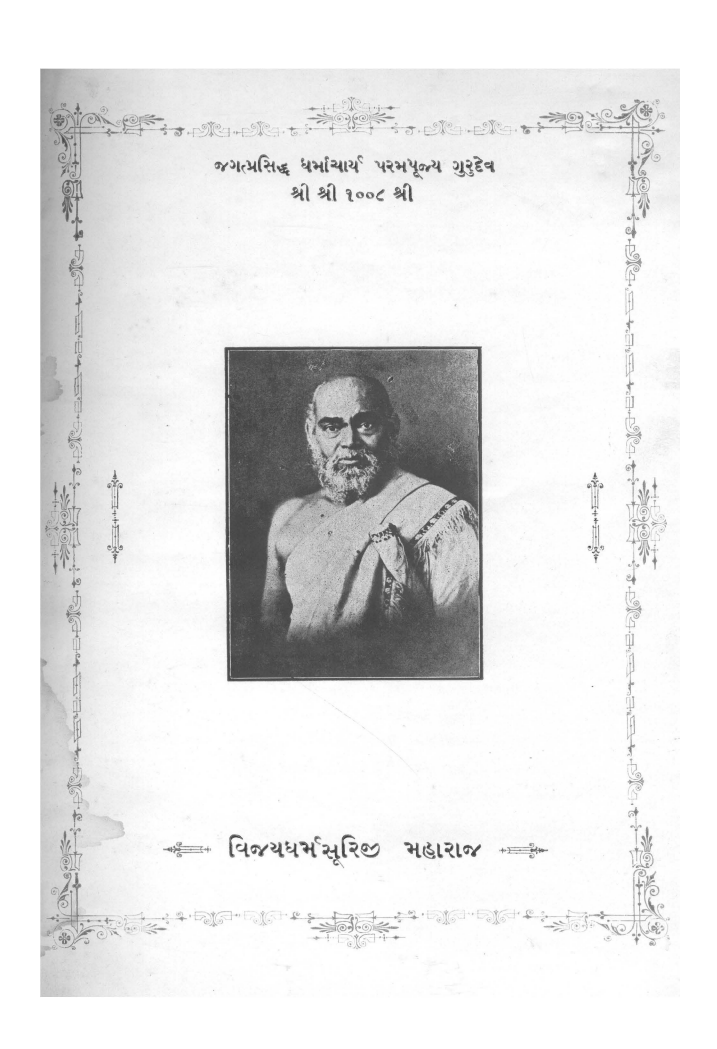
दुर्दान्तप्रतिवादिकुञ्जरघटासन्त्रासकण्ठीरवाः।

वेराग्यामृतवर्षणप्रशामितप्रोद्दाममोहानलाः

सर्वत्रापि गुणादरन्यसनिनः श्रीधर्मसूरीश्वराः॥

—न्यायविजयः







Bre-there

મહારાજ શ્રી ન્યાયવિજયજીનું મું બઇનું ગયું (વિ. સં. ૧૯૮૭ નું) ચતુર્માસ ખૂબ પ્રવૃત્તિમય (Active) રહ્યું. તેઓ મું બઇમાં આખું ચતુર્માસ લેખે અને લેકચરા દારા પ્રચારકાર્ય કરવામાં મંડયા રહ્યા છે. તેમનાં જાહેર લેકચરા હીરાબાગ, માધવબાગ, ટાઉનહાલ, કાંગ્રેસહાઉસ, મહાવીર-વિદ્યાલય વગેરે પ્રસિદ્ધ સ્થાનામાં મહાેટી જનમેદની સામે જેરશારથી થયાં છે. અને દરેક લેકચરમાં તેમની પ્રચંડ વકતૃતાના ખૂબ પ્રકાશ પડયાે છે. જેનાના તમામ ફિરકા ઉપરાંત જેનેતર જનતાની પણ તેમના દરેક ભાષભુમાં મહાેટી ઉપસ્થિત રહી છે. જેનેતર વર્ગના અધિકારસમ્પન્ન પ્રતિબ્લિત પુરૂષા પણ તેમના દરેક વ્યાપ્યાનમાં હાજરી આપતા રહ્યા છે.

ત્નિમનાં ભાષણા આ સાંગ્રહમાં અમે આપવા બનતા પ્રયાસ કર્યો છે. કોઇ છૂડી ગયું પણ હશે. 'દીવાળી' પછીનું તેમનું 'માધવબાગ'નું ભાષણ જે બહુ મ્હાેટા જનસમુદાય સામે થયેલું તે પ્રાપ્ત નહિ થવાથી આપી શકાયું નથી. કાેટના ઉપાશ્રયમાં તેમનાં રાજનાં ચાલતાં વ્યાખ્યાના પૈકી 'એાળી' ના નવ દિવસામાં ક્રમવાર 'નવ પદ' પર આપેલાં વ્યાખ્યાના અને 'સ્યાદાદ' પર આપેલાં વ્યાખ્યાના મહાન્ તત્ત્વજ્ઞાનપૂર્ણ હાેઇ વિશેષ પ્રભાવશાળી નિવહેલાં; અને તે પણ આ સંગ્રહમાં આપવાને મન લાભાયલું; પણ એની કાપી ન મળી શકવાથી આપી શકાયાં નથી.

મહારાજશ્રીનાં કાટના ઉપાશ્રયમાં થતાં નિત્યનાં વ્યાખ્યાનામાં પણ શહેરના જુદા જુદા ભાગામાંથી અને 'ઘાટકાપર' જેવા દ્વર દૂરનાં સ્થળાથી પણ શ્રાતાએન હમેશાં નિયમસર ઉપસ્થિત થતા. અને પર્યુષણા પર્વના દિવસામાં તા માણુસાની ગડદી એટલી ઉભરાતી રહેતી કે સેંકડા માણુસાને પાછા જવું પડતું. બહારકાટની જેન જનતાના બહુ મ્હાેટા દરાડા પડતા. માણુસાની મ્હાેટી ભીડ સામે બધાને વ્યાખ્યાનના અવાજ સુખેથી પહાંચી શકે તે માટે આખી સભાની ઇચ્છા 'લાઉડસ્પીકર' ગાઠવવાની થયેલી; પણ બે ત્રણ કાર્યવાહકાની સમ્મતિ ન થતાં તે વાત મુલ્તવી રહી હતી.

મુહારાજશ્રીના ઉપદેશથી પર્યુ પણમાં મહાવીરજન્મવાચનના દિવસે કાેટના ઉપાશ્રયમાં નાળિયેર ફાેડવાનુ બિલ્કુલ અધ રહ્યું હતુ. અને 'સાંવત્સરિક' પર્વાના દિવસે તપસ્વી નર–નારોએાને શુદ્ધ ખાદીની પ્રભાવના કરવામાં આવી હતી.

જેનેતર સાક્ષરા અને વિદ્વાના, રાજદ્વારી નેતાઓ અને અધિકારીઓ મહારાજશ્રીને મળવા આવતાં તેમનું વિપુલ જ્ઞાન અને તેમની ઉદાર દૃષ્ટિ તથા વિશાળ ભાવના પર ખુશ થઇ જતા. ઉદાહરણાર્થ, પારસી વિદ્વાન ડાં બહરામ ન. ખંખાતા અને પ્રસિદ્ધ દેશભક્ત વીર નરીમાનના હુદય પર પહેલી અસર આ સંગ્રહમાં તેમના આપેલા ઉદ્ગારા પરથી વાચક જોઇ શકશે. મહાન્ જેનાચાર્ય શ્રીવિજયધર્મ સૂરિજી મહારાજનો જયંતિ પર શ્રીમાન વલ્લભભાઇ પટેલે પધારી પ્રમુખસ્થાન સ્વીકારી જેન મેળાવડાને દીપાવવા એ શાસનશાભાની રમણીય ઘટના ગણાય. કોંગ્રેસહાઉસમાં રાષ્ટ્રધ્વજવન્દન પ્રસંગે વીર નરીમાનના આમન્ત્રણથી મહારાજશ્રીનું પધારવું, મહારાજશ્રીએ જેરદાર શખ્દામાં દેશભિલ્લ માટે પ્રજાને આવ્હાન કરવું, વીર નરીમાને એ પછી મહારાજશ્રી માટે મહાન્ પ્રશસ્ત ઉચ્ચારવી એ જેન સાધુ માટે જેટલી અદ્ભુત ઘટના છે, તેટલાજ એ જેન શાસનને માટે જવલન્ત મહિમનાદ છે.

લેખા અને લેકચરા ઉપરાંત, મું બઇની જનતામાં મહારાજશ્રીનાં લખેલાં દ્રેકટા અને પુસ્તકાના પણ ખૂબ ફેલાવા થયા છે. મહારાજશ્રીનાં જન-સામાન્યાપયાગી ઉદારવિચારપૂર્ણ આલેખનાએ મું બઇની પ્રજામાં પ્રેરણા રેલાવી ખરેખર જેન ધર્મની પ્રતિષ્ઠા વધારી છે.

ચાર્યાસ્પદ પ્રશ્ના પર તેમના ખુલ્લા વિચારા અને નિર્ભય ગર્જનાઓથી જેનાના કેટલાંક વર્ગ ખળભળી ઉઠે છે. પણ યુક્તિ અને દલીલામાં સામના ન કરી શકવાથી તે લાકોને कमजोर गुस्सा बहुतनी લાઇન પકડની પડે છે. મહારાજશ્રીના પરિચયમાં આવેલાએ તો જોઇ શકે છે કે વિરાધી વર્ગના વિરાધા અને આક્ષેપા તેમના આનન્દી ચેહરાને સ્પર્શા શકતાજ નથી. વનરાજ જેમ વાનરાની કુચેષ્ટાથી ગભરાય નહિ કે ચીડાય નહિ, કિન્તુ પાતાની



વીર મુખમુદ્રાથી સામેના વાનરા સામુ મજાકની દૃષ્ટિએ જીએ; તેમ મહારાજશ્રીની પ્રસન્ન વૃત્તિ, ધીર પ્રકૃતિ અને ગ'ભીર પ્રવૃત્તિ મહાપુરૂષના સ્વભાવને અનુરૂપ જોવામાં આવે છે.

241 સ'ગ્રહમાં તેમની રાષ્ટ્રભાવના અને તેમના સમયધર્મ પરત્વેના વિચારા ભારાભાર ભરેલા મળશે વીરવાપારલામાં વી. પી. મહાસભાસમિતિ तरक्षी तेमनु स्वराज्य आणत पर के लेरहार सावा धयें ते आ पुस्तकना અન્તમાં વાચક જોશે. તેમની નિલ'ય વિચારદેષણાએાની પ્રતિધ્વનિએા આ સંગ્રહમાં ગડગડી રહી છે. તેમની પ્રકૃતિના જેમને પરિચય છે તેઓ સમજતા હશે કે તેમને સમાજને રાજી રાખવા 'ગાળ ચાપડી ' વાત કરતાં આવડતીજ નથી. સત્યને નિલ'યપણે ઉચ્ચારતાં સમાજના અણગમા ઉતરે તો તે સહેવા તેઓ સહર્ષ તૈયાર બેઠેલા હાય છે. સાથેજ તેમના મહાનુ મનની ખૂખી તો એ છે કે, જેન સમાજમાં આટલું કલહુપૂર્ણ વાતાવરણ ચાલી રહ્યું છે છતાં કાઇ પણ વિરાધી વ્યક્તિની નિન્દા તેમના મુખથી વ્યાખ્યાનમાં કે બીજે વખતે કાઇએ નહિ સાંભળી હાય. એવી છીછરી વૃત્તિ તેમના સ્વભાવમાંજ નથી. 'લડા તા પ્રામાણિકપણે શિષ્ટ જ્ઞાનચર્ચાથી, પણ પ્રશ્નના મુદ્દાથી ખસી જઇ અંગત ' હમલા ' કરવા એ પામરતાની અવધિ થાય છે ' એમ તેઓ શ્રીને અનેક વખત કહેતાં સાંભાવ્યા છે. તેઓ 'શુ'ક ' ઉડાડનારની સામે 'શુ'ક ' ઉડાડવામાં હીણપત સમજે છે. દરેક વિવાદાસ્પદ પ્રશ્નામાં ઉત્સાહપૂર્ણ ભાગ લેવા છતાં, કહેવું જોઇશે કે, કહુષિત વાતાવરણથી તેઓ નિરાળાજ રહે છે. વેરઝેર અને નિન્દાનું ગંદું વાતાવરણ તેઓ પાતાની નજીક પ્રસરવા દેતાજ નથી એમ અનુભવ પરથી જોવાયું છે. તેએ વ્યાખ્યાનમાં અને લખવામાં જેટલા પ્રચ'ડ છે, તેટલાજ, પ્રકૃતિએ નમ્ર, શાન્ત અને પ્રસન્ન છે. વાતચીતમાં તેમની ભદ્રિકતા કેટલીક વખતે બાળક જેવી દેખાય છે. હસમુખ ચેહરા અને સરળતા એ એમના પરિચયમાં આવનારને એમના સાધારણ સ્વભાવ તરીકે જણાયા વગર નહિ રહે.

ચતુર્માસ દરમ્યાન મું બઈ-કાટના શ્રાવક વર્ગે તેમના ગુણા પરના અનુરાગે તેમની તરફ ભક્તિભાવ અખ'ડપણે ખજાવ્યા છે. કાટના શ્રીશાન્તિનાથ જૈન દેરાસરના ડ્રસ્ટી મહાશયાએ મહારાજશ્રીના ' જૈનદર્શ'ન ' ને પુનઃ પ્રકાશનમાં મૂકી જ્ઞાનભક્તિના લાભ મેળવ્યા છે. કાટના સુપ્રસિદ્ધ શ્રાવક સ્વ. શ્રીમાન્ શેઠ દેવીદાસ કાનજીની ભક્તિ મહારાજશ્રી તરફ ઉત્તરાત્તર વધુ જવલન્ત રહી. મહારાજશ્રી પ્રત્યે તેમના સેવાભાવ કાટના ચતુર્માસના ઇતિહાસમાં ચિરસ્મરણીય રહી જશે.

મહારાજશ્રીના મુખઇમાં પ્રવેશ અને ત્યાંથી નિગ મન થતાં શાન્તાકુ અમાં શ્રીમાન્ કેકલભાઇ ભૂધરદાસ વકીલ અને શ્રીમાન્ ગિરધરલાલ ત્રિકમલાલ, ખારમાં શ્રીમાન બેરિસ્ટર મકનજી જૂઠાભાઇ, અન્ધેરીમાં શ્રીમાન્ ભાગીલાલ લ્હેરચંદ અવેરી, વીલાપારલામાં શ્રીયુત ગાવિન્દજીભાઇ રૂગનાથ અને મલાડમાં શ્રીયુત વૃષ્ધિલાલ ત્રિકમલાલ વગેરે શાસનપ્રેમી સર્જુનાએ સહુષ ભક્તિભાવ ખજાવ્યા છે.

જેન સાધુ સાંકડા દિલના નહિ, પણ ઉદાર વિચારક, બધા ધર્મવાળાઓ સાથે મિલનસાર અને વિશ્વબન્ધૃત્વની ભાવનાના પાષક અને પ્રેરક હાય છે એમ મહારાજશ્રીએ તે પ્રમાણે આચરીને જાહેર જનતા સમક્ષ ખુલ્લું કરી દીધું છે. અને એ રીતે તેઓશ્રીએ જૈન સાધુની ઇજુંત વધારી જૈન ધર્મનું મુખ ઉજુવળ બનાવ્યું છે. તેમણે પાતાના ઉદાર વ્યાપક જીવનથી મુંબઇની જાહેર પ્રજામાં બહુ સુન્દર અસર ઉપજાવી છે.

સારાંશ, તેમનું મુંબઇનું આખું ચતુર્માસ જ્વલન્ત પસાર થયું છે. તેમના ચતુર્માસની વિવિધ પ્રવૃત્તિઓનો સઘળા ઉલ્લેખ તા કયાંથી થાય; પણ યાદ આવ્યું અને સાધન મળ્યું તેટલું સગ્રહીત કરી પુસ્તક પ્રગટ કરવાનું જે સાલાગ્ય અમને સાંપડ્યું છે તે બદલ ગુરૂદેવના આભાર માની અને વાચકા મધ્યસ્થ દિવ્ટથી આ પુસ્તકના ઉપયાગ કરે અને યાગ્ય સાર ગ્રહણ કરે એમ ઇચ્છી અહીં અમારૂં વક્તવ્ય સમાપ્ત કરીએ છીએ.

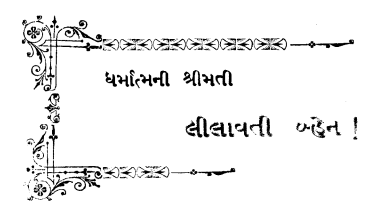
તા. ૧૪–૧૦–૩૨ કોટ, **મુંબ**ઇ

નિવેદક પ્રકાશકમ**ં**ડળ









મૃહારાજ શ્રીન્યાયવિજયજીના મુ'બઇ-કેાટના ચતુર્માસમાં કેાટના મુપ્રસિદ્ધ શ્રાવક સ્વ. શ્રીમાન શેઠ દેવીદાસ કાનજીએ અસ્વસ્થ હાલતમાં પણ મહારાજશ્રીના ધર્મ પ્રચાર–કાર્યમાં સમ્પૂર્ણ પ્રાત્સાહન આપી અને તેને અ'ગે સમ્પૂર્ણ સેવા બજારી ધર્મ બજિતના જવલન્ત પ્રકાશ વહેવડાગ્યા છે.

તે ધામિ'ક પુરૂષની ધર્માત્મની ધર્મપત્ની આપ શ્રીમતીએ તેમના અવસાન પર મરણને લગતી તમામ કુરૂઢિએા પર છીણી મૂકી સમાજ–સુધારના માર્ગ ખાલવામાં જે પુરૂષાર્થ ફેારવ્યા છે અને એ રીતે આપનાં જ્ઞાન, શિક્ષણ અને સ'સ્કારાનું સક્રિય પરિણામ જે ઉજુવળ કાેટીનું આપ લાવ્યા છાે તે માટે આપ સમાજમાં એક જવલન્ત આદર્શક્ષ્ય બન્યાં છાે.

મુંહારાજ શ્રીના ચતુર્માસમાં આપના સ્વામીની આજ્ઞાનુસાર ધર્મ-પ્રભાવનાનાં કાર્યોને દરેક તકે દીપાવવામાં આપે ખૂબ ઉત્સાહપૂર્ણ રસ લીધા છે. માધવળાગમાં મહિલાઓની જાહેર મિટિંગ બાલાવી તેમને મહારાજ-શ્રીના વ્યાખ્યાનના લાભ અપાવવામાં આપે અગ્રભ્રાગ ભજવ્યા છે. આપની રાષ્ટ્રમજ્તિ, શાસનસેવા અને સામયિક ભાવનાના પ્રકાશ આપની અવાર નવાર ચાલુ રહેતી તથાવિધ પ્રવૃત્તિઓથી હંમેશાં પ્રસરતા રહે છે. અ[પના દાનવીર સ્વામીએ પાતાની પાછળ જીદાં જીદાં ધર્માકાર્યોમાં લગભગ એક લાખ રૂપીયા જેવડી મ્હાેડી રકમ ખર્ચાવાની કરેલ યાજનાને આપે તુરન્ત અમલમાં મૂકી દઇ તેમણે નિર્દિષ્ઠ કરેલ સ્થળામાં તે તમામ રકમ પહેાંચાડી દેવાનું કામ સત્વર ખજાવ્યું છે.

રમાપની ઉદાર વૃત્તિ ખાસ નેંધવા યાંગ્ય છે. આપના દાનપ્રવાહ સતત વહેતા રહે છે. મુંબઇના છેલ્લા હિન્દુ—મુસ્લીમરમખાણના ભયંકર વખતમાં કાંઇ પણ નિરાધાર દુ:ખી જન આપની પાસેથી ખાલી હાથે નહિ ગયા હાય. આપે તે કટેલ્કટીના મામલા વખતે દાનવૃષ્ટિ કરી સેંકડા નિરાધાર દુખિયાઓની આન્તરડી ઠારી તેમના આશીર્વાદ મેળવ્યા છે. આપ અસહાય વિદ્યાર્થીઓને પણ અવાર નવાર સ્કાલરશિપ કે છુટક દાન આપી તેમને તેમના વિદ્યાભ્યાસમાં પ્રાત્સાહન આપતાં રહા છા. અશક્ત, બેકાર, ગરીબ ભાઇ—બ્હેનાને યથાયોગ સંતાષતું આપનું દાનવર્ષણ સદા ચાલુ રહે છે. આપના દાનની રસધાર પ્રાચીન અને નવીન ચન્થ-સાહિત્યના પ્રકાશનમાં પણ બહુ સરસ યોગ આપી રહી છે. આપના 'સવ'ધમ'સમભાવ' પણ ઉદલેખનીય છે. આપ પ્રગતિકારક અન્યધમ'સ'સ્થાઓમાં પણ યથાયોગ્ય દાન આપી જેન જીવનની ઉદારતા અને માયાળુતાના પરિચય કરાવા છો.

**ગ્યા**પ મુંબઇ-મહિલાસમાજના મન્ત્રી પદને કુશળ કાર્ય-પદ્ધતિથી શાસાવી રહ્યા છે. સમાજસુધારની દિશામાં આપ આપની બલવતી ભાવતાઓને પાષવામાં ખૂબ તત્પર રહાે છે. મહિલાવગે ને વિકાસભૂમિ પર આણવાના આપના પ્રચંડ મનારથ આપના વિચારવાતાવરણમાં સતત ગાજ્યા કરે છે. સામાજિક કે રાષ્ટ્રીય જાહેર મંડળામાં ભાગ લઇ તત્સં બંધી ભાવનાઓને વેગ આપવામાં આપ ખૂબ રસ ધરાવા છાે. મુંબઇના શિક્ષિત અને સંસ્કારી મહિલા-વર્ગમાં આપનું સ્થાન યશસ્ત્રી અને ગારવભાજન છે.

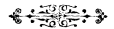
અનિયના સ્વામીના અવસાન પછી તાજેતરમાંજ આપના લખેલા પત્ર ખહાર આવ્યા છે, કે જે આ પુસ્તકના અન્તભાગમાં પ્રગટ થયા છે. જે વખતે વૈધવ્ય સ્થિતિના તુરતના તાજા ઘામાં નારી -હુદય સન્તાપમાં બળી રહ્યું હાય છે તે વખતે પણ આપ આપના મહાન્ ધર્મસંસ્કારના બળે મન ઉપર પૃષ્ધું ધૈયે રાખી આપના પત્રમાં આપની મનાદશાનું ચિત્ર ખડું કરતાં અધ્યાત્મ- ભાવના ઉચ્ચ પ્રદેશમાં વિહરતાં જણાઓ છા.

ઉર્જુવળ જ્ઞાનમય જીવન અને ઉચ્ચ સ'સ્કારી ભાવનાથી આપનાં દાન, તપ અને ધર્માનુષ્ડાનનાં વિશેષ પ્રકાશ પડે છે. આપની વિશુદ્ધ ચારિત્ર-વિભૂતિ, દેશસેવા, શાસનપ્રભાવના, સ'સ્કારશાલીનતા અને વિદ્યાવ્યાસ'ગ ઉપરાંત વીરતા અને નિર્ભયતાનાં તત્ત્વા પણ આપનામાં જળહળે છે, જે વીરશિષ્યા તરીકે વીર મહિલાના જીવનનું એક પ્રધાન લક્ષણ ગણાય.

શું હ સફેદ ખાદીના વેષમાં શ્વેતામ્બર સાધ્વીના આપના દેખાવ, પવિત્ર વાતાવરણ પ્રસરાવતું આપનું ઉચ્ચ આત્મજીવન અને શ્રેષ્ઠ આત્મ-ભાવની ત્રાનધાર વહેવડાવતી આપની મધુર વાણી એ આપના શુબ્ર જીવનના નિર્મલ પુષ્ય પ્રકાશ છે.

**રમા**પની આ મહાન્ ગુણવિભૃતિ તરફ આકર્ષાઇ, મહારાજ સાહેબના ત્રાનાપદેશથી પરિપૃણું એવું આ પુસ્તક આપનાં પવિત્ર કરકમળમાં સાદર સમપી અમે આનન્દિત થઇએ છીએ.

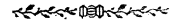
—પ્રકાશકમ ડળ



# 

|      | વિષય.                                                               |           |                | યુષ્કાંક   |
|------|---------------------------------------------------------------------|-----------|----------------|------------|
| 9    | મુંખઇમાં પધરામણી                                                    | ••••      |                | ٩          |
| २    | ચ્યાત્માે <b>ત્ર</b> તિ                                             | ••••      | ••••           | 3          |
| 3    | સાત્ત્વિક સ્મારક                                                    | ••••      | ***            | 9          |
| ४    | જૈનોને મહારાજશ્રીના ચાળખા                                           | ****      |                | e          |
| ય    | ઝગમગતું જૈનત્વ                                                      | ****      | • • • •        | ૧૩         |
| ξ    | શક્તિયોધક ઉદ્ગાર                                                    | ****      |                | १६         |
| હ    | મતુષ્ય -કત્ત <sup>c</sup> ્ય                                        | ****      | ••••           | ૧૭         |
| <    | મહાવીરનું પ્રભ્રજીવન અને ભક્તિમાર્ગની દિશ                           | u         |                | २६         |
| e    | આપણી ઉત્રતિનાે માર્ગ <sup>૬</sup>                                   |           |                | 3 <b>3</b> |
| ફે ૦ | ભગવાન્ મહાવીરસ્વામીનું અનેકાન્ત–દર્શ <sup>૧</sup> ન                 | ••••      |                | 3:         |
| 9    | શ્રીન્યાયવિજયજીકૃત પુસ્તકાની સમાલાેચના                              |           |                | ४७         |
| ૧૨   | શ્રી વિજયધર્મ સૂરિજી મહારાજની જયન્તિને                              | ો મેળાવડા | ••••           | પ૧         |
| ૧૩   | દીક્ષાસં બંધી ખરડે!                                                 | ****      | <b>, , ,</b> ; | ६७         |
| ૧૪   | ગાન્ધી–સપ્તાહ પર સન્દેશ                                             | ••••      | ,,,,           | ६८         |
| ૧૫   | માધવળાગની મહિલામિટિંગમાં સ્ત્રીજીવન પ                               | ર ભાષણ    |                | ७२         |
| ૧૬   | " પ્રયુદ્ધ જૈન " ના પ્રારંભમાં સન્દેશ                               | ****      | ,              | ८४         |
| 99   | કલમના કટાક્ષ                                                        | * * * *   |                | ૮પ         |
| ૧૮   | સાધુસ <sup>ં</sup> સ્થાની વત્ત <sup>ર</sup> માન જીવનદ <sub>શા</sub> | ••••      | ••••           | < ও        |
| ૧૯   | વીતરાગ પરમાત્માની મૂતિ <sup>ર</sup> પર અંગપ્રશાેલ                   | ન ધંદે ?  |                | ૯૫         |
| २०   | વૈભવભર્યાં જિનાલયા                                                  | ***       | • • • •        | 200        |
| ર ૧  | .ત્યાગીની સેવા માટે બે તબીબાને માનપત્ર                              | 1 * 1,5   | .,.,           | १०२        |
| २२   | શ્રીન્યાયવિજયજીકત સંત્રકૃત કાવ્યાનું પઠન                            | –પ:ઠન     |                | 908        |

|            | વિષય.                                             |              |                  |            |         | <i>પૃષ્</i> કાંક. |
|------------|---------------------------------------------------|--------------|------------------|------------|---------|-------------------|
| <b>२</b> 3 | સન્દેશ                                            | ••••         |                  | ****       |         | 11                |
| २४         | મુદ્રાલેખ– <sub>દ્રા</sub> ત્રિ <sup>'</sup> શિકા | ••••         |                  | ****       |         | ૧૧૮               |
| રપ         | દીનાક્રન્દનમ્–દ્વાત્રિંશિકા                       | ••••         | ****             | ••••       | ••••    | ૧૨૫               |
| २६         | અનેકાન્તવિભૂતિ–દ્રાત્રિંશિક                       | sl           |                  | ••••       |         | ૧૩૨               |
| २७         | વીર–વિભૂતિ                                        |              | ••••             | ****       | ••••    | १४०               |
| २८         | કર્મ <sup>ા</sup> ના સંયાેેેગ–વિયાેગે સ           | ધાતી ચ       | યાત્માન <u>ી</u> | ભિન્નભિન્ન |         |                   |
|            | અવસ્થાએ৷ પર જૅનદૃષ્ટિનુ                           | ું સૂક્ષ્મ   | નિરીક્ષણ         | ••••       | ••••    | १५२               |
| ર∈         | શ્રીમહાવીર–જીવ <b>ન</b>                           | ••••         | ****             | ••••       | * · · • | 186               |
| 30         | પર્યુ <sup>ષ</sup> ષણા અને સાહમિવ <sup>ર</sup>    | ન્છળ         | ****             | ••••       | ••••    | १८०               |
| 38         | સમય–ધમ <sup>ર</sup>                               | ••••         | ***              | ***        |         | ૧૮૩               |
| 32         | લીલવણી–સુકવણી વિષે                                |              |                  | ••••       | • • • • | १८६               |
| 33         | ક્રિયાકાંડના ઝધડા શાને ક                          | t            |                  | • • • •    |         | १८२               |
| 38         | જગત્ના મૂળ ધમ <sup>°</sup>                        | ••••         |                  |            | •••     | १८६               |
| ૩૫         | રાષ્ટ્ર <sup>દ</sup> વજ અચળ રાખાે !               | ••••         | ••••             | ****       | ••••    | ૧૯૯               |
| 35         | આજનું આપણું કત્ત'વ્ય                              | ****         | ••••             | •••        | •••     | २०३               |
| ૩૭         | દીક્ષા–મીમાંસા …                                  | <b>⊕ •</b> • | •••              | •••        | •••     | २०८               |
| 36         | દીક્ષા–મીમાંસા પર કતિપ                            | નય અહિ       | <b>લેપ્રા</b> યા |            | •••     | २२७               |
| ૩૯         | <del>રે</del> વરાજ્યને પંચે                       |              |                  | •••        | •••     | २३३               |
| ጸ٥         | એક સંસ્કારી પત્ર                                  | •••          | •••              | •••        | •••     | २३६               |
| ४१         | એક કરુણ અરજ                                       | ***          | ••••             |            | • • •   | २४२               |
| ४२         | મું ખઇમાં ભરાયલા 🕏 ન યુ                           | ાુવક પરિ     | ષદ્ના અ          | ધેવેશનપર   |         |                   |
|            | ન્યાયવિજયજી મહારાજે મા                            | ાકલેલાે પે   | ાતાના સન્        | દેશ        | ••••    | २४३               |
| ४३         | ' ખંડખાર' કે વિશ્વખંધુ !                          | ••••         | ••••             | ****       | • • • • | २४५               |
| ४४         | ન્યાયવિશારદ-ન્યાયતીધ <sup>ર</sup>                 | સુનિરાજ      | શ્રીન્યા         | યવિજયજી    |         |                   |
|            | મહારાજનું સ્વાગત કાવ્ય (                          | વડાેેલ્સ)    | ••••             | ••••       | ,       | २४६               |





#### આ પુરતક

કુંવરજ કેશવજ શાહે "સત્યપ્રકારા પ્રિટિંગ પ્રેસ, ચિંચપાકલી, મુંબઇ નં. ૧૨ (ટેલી. નં. ૪૨૨૩૨) મધ્યે છાપ્યું અને

કાટના લાલજીભાઇ કેશવજી શાહ, વન્દ્રાવનદાસ મદનજી શાહ, રુજાછોહલાલ છાટાલાલ શાહ અને દુલભદાસ ઝવેરચંદ શાહ તરફથી મુખઇ કાટમાં પ્રગટ થયું.

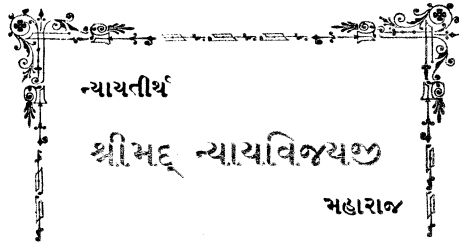


યુસ્તક મળવાનું ઠેકાશું —

જૈન યુવક સંઘ—આફ્રીસ ઘડાયાળા પાળ વડાદરા.







નેઓ લીની મુંબઇમાં પધરામણી અને સ્વાગત.

મું બઇના કાેડના શ્રીજેનસ'ઘસમસ્તની અતિઆગહભરી વિન'તિથી આચાર્ય શ્રીવિજયધર્મ સૂરિજીના શિષ્ય પૃજ્ય શ્રીન્યાયવિશારદ—ન્યાયતીથ' શ્રીમદ્ ૧૦૦૮ શ્રીન્યાયવિજયજી મહારાજ આષાઢ શુદિ ૧ ગુર્વારના રાજ અત્રે ચાતુર્માસ માટે પધારનાર હાેવાથી મું બઇના જેન સમાજમાં આનન્દ પ્રસરી રહોા હતાે. પૃજ્યશ્રીના બીલીમારા તરફથી મું બઇ તરફ વિહાર દરમ્યાન અનેક સ્થળે મું બઇના પ્રતિષ્ઠિત આગેવાના વન્દન કરવા જતા હતા અને તેએાશ્રી અગાશી પધારતાં કાેટની જેનમિત્રસભાના તરફથી પૃજા આદિ રાખવામાં આવ્યાં હતાં. ત્યાંથી વિહાર કરી મલાડ, શાન્તાકુઝની જનતાને પાતાના ઉપદેશામૃતથી લાભ આપી પૃજય મુનિશ્રી ભાયખલા પધાર્યો હતા અને બુધવારના રાજ ત્યાંથી વિહાર કરી શ્રીપાયધુની ઉપર આવેલ આદી ઘતા અને બુધવારના રાજ ત્યાંથી વિહાર કરી શ્રીપાયધુની ઉપર આવેલ આદી ઘતા અને બુધવારના રાજ ત્યાંથી વિહાર કરી શ્રીપાયધુની ઉપર આવેલ આદી ઘતા અને બુધવારના રાજ ત્યાંથી વિહાર કરી શ્રીપાયધુની

પૂંજયશ્રીના બીજા આષાઢ શુદિ ૧ ના રાજ કાટમાં પ્રવેશ-મહાત્સવ દાવાથી ત્યાંના શ્રીસ મે અગાઉથી માટી તૈયારીએ કરી હતી. પાયધુનીથી સવારે આ કલાકે વરષાેડા ચઢાવવામાં આવ્યા હતાે. વરષાેડામાં મહાેટા સમારાહ સાથે સ્વયં સેવકા પાછળ પૂજ્ય શ્રીન્યાયવિજયજી મહારાજ પં શ્રીરત્નમુનિજીમહારાજ અને શ્રીહિમતિવમળજીષિણમહારાજના શિષ્યસમુદાય સાથે જૈન-જૈનેતરાની કૃષ્ટિ આકષિત કરી રજ્ઞા હતા. જૈન અન્ધુએા, પ્રતિષ્ઠિત ગૃહસ્થા અને ભગિનીએાએ અહુ માટી સંખ્યામાં વરષાડામાં હાજરી આપી હતી. જૈન સમાજના આગેવાનાની હાજરી ખાસ ધ્યાન ખેંચનારી થઇ પડી હતી.

ધાયધુનીથી ઝવેરીળજાર તરફ વરવાટા જતાં જૈન તેમજ જૈનેતરાની માનવમેદની પૃત્રયશ્રીના દર્શન માટે ખૂબ જામી હતી. દુકાને-દુકાને, અટારીએ-અટારીએ અને અગાશીએા ઉપર મ્હાેટી સંખ્યામાં પ્રેક્ષકા નજરે પડતા હતા.

ઝેવરીબજાર, શેખમેમણ સ્ટ્રીટ, માતીબજાર, કલાંઘ મારકેટા, કાફડે મારકેટ, બારીબજાર આગળ થઇ વરવાદા કાટ-બજારગેટમાં પ્રવેશ કરતાં કાટના શ્રીસંઘના આગેવાના, પુરૂષ-સ્ત્રીઓ, આળક-આળિકાઓએ પૂજ્યશ્રીનું નવ્ય સ્વાગત કર્યું હતું. આખી બજારગેટ સ્ટ્રીટ રમણીક તારે શાયી શાળુગારવામાં આવી હતી. કાટના સર્વ જૈન યુવાન-વૃદ્ધ, સ્ત્રી-પુરૂષોએ આ વરવાદામાં ઘણા ઉત્સાહથી ભાગ લઇ શાસન અને સમાજની શાભામાં વૃદ્ધિ કરી હતી. બજારગેટમાં શેઠ આતમચંદ હીરજી અને શેઠ હઠીસંગ જેઠાલાઈ વગેરે આગેવાન સર્જુનોએ ગહું લીએ! ભરી મહારાજશ્રીનું ભક્તિલીનું સ્વાગત કર્યું હતું, સરઘસ દોઢક કલાક સુધી સર્વ સ્સ્તાઓમાં પસાર થઇને બારાબજાર જૈન દેશસર આગળ આવ્યું હતું.

જૈનસ્વયં સેવકમાં ડળના વેલ્લ ટીયરાએ વરઘાડામાં સારી વ્યવસ્થા જાળવી રાખી હતી.

ક્રિટિમાં દેહરાસરજમાં પ્રભુદર્શન કર્યા બાદ વ્યાખ્યાનશાળામાં પૃજ્યશ્રીએ પરમાત્મસ્વરૂપ, પ્રભુનું મિશન અને આત્મધર્મ ઉપર સરળ પણ સચાટ ઉપદેશ આપી જનતાને મુખ્ય કરી દીધી હતી. તેઓશ્રીના ઉપદેશથી શ્રાતા વર્ગ ઉપર વણી સારી છાપ પડી હતી.

ે ' સ્તુવ'મ'ગલ ''ના ધ્વનિથી વ્યાખ્યાન સમાપ્ત થયા ભાદ પ્રભાવના કરવામાં આવી હતી.

( મુંબઇસમાચાર તા. ૨૫-૭-૩૧. )



## મુનિમહારાજ શ્રીન્યાયવિજયજીનું ભાષણ.

[ શ્રીમુંબઇ-જૈનયુવકસંત્ર તરફથી ન્યાયવિશારદ-ન્યાયતીર્થ મુનિ મહારાજ શ્રીન્યાયવિજયજીએ તા૦ ૧૫-૭-૩૧ ના રાજ પાયધુની ઉપર આવેલ શ્રીઆદીધરજીની ધર્મશાળામાં આપેલું ભાષણ નીચે મુજબ છે. ]

🖳 માત્રની પ્રવૃત્તિ સુખને માટે છે. દરેકને સુખ ઇષ્ટ છે અને દુઃખ અનિષ્ટ છે. આપણે પરમેષ્ડીનમસ્કારનું સ્મરણ કરીએ છીએ. પણ નમસ્કાર-મન્ત્ર કેટલા મહત્ત્વશાલી, કેટલા પ્રભાવશાલી છે તે સમજવાની જરૂર છે. એ મન્ત્રમાં પાંચ પરમેષ્કીઓની સ્થાપના છે. પરમેષ્કી એટલે પરમપદ પર સ્થિત. અહુંનુ અને સિધ્ધ એ પરમયદપ્રાપ્ત હાઇને પરમેષ્ઠી છે. બાકીના ત્રણ પરમેષ્કી થવાના મહાનું અભ્યાસ કરી રહ્યા છે એટલા માટે પરમેષ્કી કહેવાય છે. અહુંનુ અને સિધ્ધ એ દેવ છે અને શેષ ત્રણ ગુરૂઓ છે. અહુંન્ એ સાકાર ઇશ્વર છે, જ્યારે સિધ્ધ નિરાકાર ઇશ્વર છે. આમ નમસ્કાર–મન્ત્ર સાકાર, નિરાકાર ઇધરવાદીઓના કલહ-કાલાહલના કુંસલા કરી આપે છે. અહુંનુને દેહુધારણ કર્મા અવશિષ્ટ છે, જ્યારે સિધ્ધ સમ્પૂર્ણ અકમંક છે. આ દુષ્ટિએ પહેલે પદ્દે અહુંન્ને ન મૂકતાં સિધ્ધને મૂકવા જોઇએ એમ પ્રાક્ષિકને પ્રશ્ન થાય ખરાે. પણ અહ'ન્ શેષ ચારે પરમેલ્ડીઓનું મૂળ કેન્દ્રસ્થાન છે, એટલે તે પહેલે પદે મૂકાયા છે. અહુંન્માંથી સિધ્ધ થવાય, અહુંનુ દ્વારા આચાર્યાદિ અને, આમ સિધ્ધાદિ પરમેષ્કીઓનું મૂળ અહુંન્ છે. એ સર્વ પ્રકાશક છે, લાેકદૃષ્ટિ-સમક્ષ પ્રત્યક્ષ દેહધારી ઇશ્વર છે, વિશ્વના મહાનુ ઉપકારક છે, વિશ્વવ્યાપી ધર્માસ સ્થાના યોજક છે. એટલા માટે એ પ્રથમ પદે સ્થાપિત છે.

## " મહાવીર થવાના ઇજારા કાઇએ લીધા નથા."

અહુંન્ વગેરે ચારેના સ્પેશિયલ કલાસ છે, જ્યારે સાધુ એ સામાન્ય અને વ્યાપક પદ છે. સાધુત્વ એટલે ચારિત્ર. એ ચારિત્ર પાંચે પરમેષ્કીએામાં છે. યાવત્ સિધ્ધમાં પણ છે. ચારિત્ર એ આત્માનું સ્વરૂપ રહ્યું. એટલે એના વિકાસમાં આત્માના વિકાસ રહ્યા છે. અર્કન્ અને સિધ્ધ એ ચારિત્રના પૂર્ણ વિકાસ-નુંજ પરિણામ છે. આમ નમસ્કાર–મન્ત્રમાં વિરતિની પ્રતિષ્ઠા છે, ચારિત્રની પ્રતિષ્ઠા છે. પાંચે પરમેષ્ડીએાનુ કેરેક્ટરીસ્ટીક ચારિત્ર છે, વિરતિ છે. નમસ્કાર-મન્ત્રમાં વિરતિનું પૂજન છે. અને વિરતિ એજ જ્ઞાનનું ફળ છે. એટલે સમગ્ર જ્ઞાનરાશિના સાર નમસ્કાર–મન્ત્ર છે, એ સ્પષ્ટ થઇ જાય છે. ત્રાનાદિ આત્મગુણા આત્મામાં માજાદ છે, સ્વયંસિદ્ધ છે. એને કંઇ ઉત્પન્ન કરવાના નથી. મુમુક્ષુના પ્રયત્નના વિષય તાે એક માત્ર આત્મા ઉપરનાં આવરણોને ભેદન કરવાના છે. એનુંજ નામ ચારિત્ર છે. એ ચારિત્રનેજ લઇને મહાવીર આપણા પૂજ્ય છે. ચારિત્રની પરાકાષ્કાએ પહેાંચી મહાવીર પરમાત્મા ખને છે. મહાવીર થવાના કાઇએ ઇજારા લીધા નથી. એ મહાત્માને પગલે ચાલનાર કાેઇ પણ મનુષ્ય મહાવીર અની શકે છે. શ્રીહરિભદ્રાચાર્યે મહાવીરનું શરણ લેવામાં કારણ એ બતાવ્યું છે કે વાણી અને વર્ત્તનમાં મહાવીર સાથી ઉચ્ચ સ્થાને આવે છે. જીવનની સફળતા ચારિત્રમાં છે. એક ખાંડી માહાના ઉપદેશ કરતાં એક અધાળ વર્ત્તન વધુ લાભદાયક છે. શાસ્ત્રો વાંચવાં, સમજવાં, સમજાવવાં રહેલાં છે, પણ જીવનમાં ઉતારવાં દોજ્ઞલાં છે. ધીમે ધીમે અભ્યાસમાં આગળ વધા. તેમ કરતાં આ<sub>ત્</sub>માના વિકાસ <mark>થશે.</mark> નકામી પ'ચાતમાં પડી આત્માનું ન હારા. "અધી જાન જમી ગઇ અને વરરાજા રહી ગયા " એવું ન બને એ ધ્યાનમાં રાખા.

### મહાવીરનાે ભક્ત કેવા હાેય?

મૃહાવીરના લક્ત, મહાવીરના ઉપાસક કેવા હાય? મહાવીર સમતામય જીવન જીવી આત્મવિકાસ સાધ્યા છે. એક બાજી લયકર ભુજંગ ઉપદ્રવ મચાવે છે અને બીજી તરફ બત્રીશ લાખ વિમાનાના સમ્રાટ્ સાધમં ઇન્દ્ર પૂજે છે. પણ મહાવીરની મનાવૃત્તિ તો એ બન્ને પર સરખી છે. કાઇ ઉપર રાગ, દ્રેષ થતા નથી. એ મહાવીરનું સામ્ય જીવન. આપણે એ જીવનના અલ્યાસ કરવાના છે. સમતામય જીવન એ આપણા આદર્શ છે. રાગદ્રેષને દૂર કરવામાંજ ચારિત્રના મહિમા છે. એમાંજ એઘાના સદ્વપયાગ છે. અમે લાંબાં લાંબાં વ્યાખ્યાના કરીએ અને ક્ષાય-શમનના પાઠ તમને લાણાવીએ, પણ અમારામાંજ ક્ષાયાની, રાગદ્રેષની,

વૈર-વિરોધની હોળી સળગતી હોય એનું શું કરવું ? અમારામાં વેરઝેર લયાં હોય તો અમારા ઉપદેશની કેટલી અસર ? પોતે ન સુધરે એ બીજાને શું સુધારશે ? સાધુ જે સાધુતાનું ભાન ન રાખે અને ધાબીની સાથે ધાબી થાય તો તે એાઘાને લજવે, તેની ખુરી દશા થાય. (અહીં ધાબી અને સાધુના કિસ્સો રજી કરી આજની સાધુતાના તાટશ ચિતાર ખડા કર્યો હતો.)

## આત્માન્નતિના મહાનુ સિધ્દાન્તા.

અહિંસા, સમતા, સત્ય, સંયમ એ આત્માન્નતિના મહાનુ સિદ્ધાન્તા છે. મહાવીરની અહિંસાના એ પ્રભાવ કે એની સામે જઇ શાન્તિરસમાં પણ પાતાનાં વૈર ભૂલી પ્રાણીએા ઝીલવા માંડે. મહાવીરની નસ નસમાં અહિંસાની સરિતાએ વહે છે, એના રામરામમાં અહિંસાના દીવા પ્રકાશે છે. એટલે એ મહાનુ પ્રભુનું અહિંસામય જીવન ઉપર અહિંસાની છાપ પાંડે છે. એની વાણીમાં અહિ'સા-રસના ધાધ ઉપસ્થિત પ્રાણીવર્ગના હૃદયમાં શાન્તિના રસ રેડે છે. એ મહાનું આત્માને નિહાળનારા અને એની વાણીનું પાન કરનારા વૈર– વિરાધના પંજામાંથી છુટી જાય એ એની અહિંસાની મહાન્ શક્તિના પ્રભાવ છે. આજે પણ આપણે શું જોઇ રહ્યા છીએ? આપણી નજર સામે આજે અહિંસાના ચમત્કાર દેખાઇ રજ્ઞા છે. અહિંસાની શક્તિ કેટલું કામ કરે છે એ આજે ભારતવર્ષ જગત્ને ખતાવી રહ્યું છે. આજે દુનિયામાં જ્યારે ઐકય સ્થાપવાના સન્દેશા ફેલાઇ રહ્યા છે અને હિન્દ્રમુસલમાન–ઐકયની મન્ત્રણાએા ચાલી રહી છે ત્યારે તમે અહિંસાના પૂજારીએા કહેવાવા છતાં અદર અદર લડા એ કેટલું અજાયળી અને દિલગીરીભરેલું છે એના જરા વિચાર કરાે. શાસનની કેટલી અધાગતિ થઇ રહી છે એ તમે નથી જોતા? અહિ'સાના પૂજારીમાં હિ'સામય આચરણ હાેય ? તમારાથી વધુ ન ખને તાે છેવટે શાન્તિના ભ'ગ કરવામાં તે৷ તમારે ઉભા નજ રહેવું જોઇએ. એટલું તમે સમછ જાએ તો આજ સમાજમાં ચાલતું ગ્લીચ વાતાવરણ એકદમ શાન્ત **પ**ડી જશે એમાં જરા પણ શક નથી. તમે પક્ષાપક્ષીના ઝઘડામાંથી નિકળી **જાએ** તો સમાજનું વાતાવરણ તત્કાળ ચાખ્યું થઇ જાય. પક્ષકાર ન બના અને એક માત્ર તટસ્થપણે ગુણના પૂજક બના તા હમણાં ખધી શાન્તિ ઘઇ જાય.

## " બહુરૂપીઆ ના અના ! "

અનુ જેના 'વાળુઓ' દેરાસરમાં હાય ત્યારે જુદા અને ખજરમાં હાય ત્યારે જુદા ! આમ બહુરૂપીઆ બનવામાં અમૂલ્ય જીવન હારી જવાય છે.

દમ્લ, પાખંડને દ્ર કરી નિખાલસપણે સદ્વત્તંન રાખવામાં આત્માનિ છે. રાગદ્વેષને જીવવાના અભ્યાસ કરે તે જૈન. એ જૈનજીવનની પ્રણાલી સાધુઓએ અને ગૃહસ્થાએ સમજવાની છે. જૈનત્વ ખિલ્યા વગર ન શ્રાવક થવાય, ન સાધુ થવાય. જિનના માર્ગનું અનુસરણ કરે તે જ સાચા જૈન. પશ્ચપાતના અખેડામાંથી નિકળી જઇ સાચું જૈનત્વ ખિલવા. સાસું જૈનત્વ ખિલવા. સાસું જૈનત્વ કોઇ પણ ખિલવી શકે. જૈનત્વના કાઇએ ઇજારા લીધા નથી. મહા-વીરના મહાન્ દશ શ્રાવકામાં કોઇ એલસવાળ, પારવાડ કે શ્રીમાળી નહાતા. તેઓમાં તો હતા પટેલ, પાટીદાર અને કાઇ કુંભાર. છતાં તેઓ ભગવાનના ઉંચામાં ઉંચા શ્રાવક ગણાયા.

## જૈન ધર્મમાં ગુણની પૂજા છે.

જેન ધર્મમાં ગુણુની પૂજા છે. ધનની, અધિકારની કે કુળ, જાતિની નથી. જે આત્મિવિકાસમાં ચઢે તે ઉચ્ચ અને પડે તે નીચ. આ ઉચ-નીચની વ્યાખ્યા. આત્મભાવનાને ઉચ્ચ બનાવો, છવનને સદાચારી બનાવો, વિચાર અને આચારમાં પવિત્ર બના એમાંજ આત્માની ઉજ્ઞતિ છે.

સાંભળીને અહાર કાઢી ન નાંખતા, જીવનમાં ઉતારજે. "સાંભળી સાંભળીને પુટ્યા કાન તેાય ન આવ્યું પ્રદ્મા જ્ઞાન " એવું ન થાય! જે જે "ગાયમાં" ને અદલે "એાયમાં" ન સાંભળતા! (અહીં ગાયમા અને એાયમાના કિસ્સા કહી ભાષણ પુરૂં કહું હતું.)

( મુંબઇસમાચાર તા. ૨૧-૭-૩૧. )

•35·•35·•3E•

तत्त्वाववेष्यप्रविकासहेतोः
र्यस्य स्वभावो न विचारणायाः।
यातानुयातस्य पृथ्यजनस्य
न तस्य वैराग्यमुदोते साधु

न साधुवैराग्यविवर्जितत्वेऽ पवर्गमार्गे भवति प्रवेशः। एवं च मानुष्यमनर्थकं स्याद् विचारमभ्यस्यतु तेन सम्यक्॥ તન્ત્વખાધના વિકાસ થાય એવી વિચારશીલતા જેનામાં નથી એવા ગતાનુગતિક પામર જનને સાચા વૈરાગ્ય ન પ્રગટે.

અને સાચા વૈરાગ્ય વગર માેક્ષ-માગ'માં પ્રવેશ ન થાય. એઠલે મતુષ્ય જિન્દ્રગી નિસ્થ<sup>લ</sup>ક ખલાસ થાય. માટે સદ્દવિચારા-ભ્યાસ કત્ત<sup>લ</sup>્ય છે.

## સાન્ત્વિક સ્મારક

મુનિમહારાજ શ્રીન્યાયવિજયજીનું દ્યાખ્યાન

3330000EE

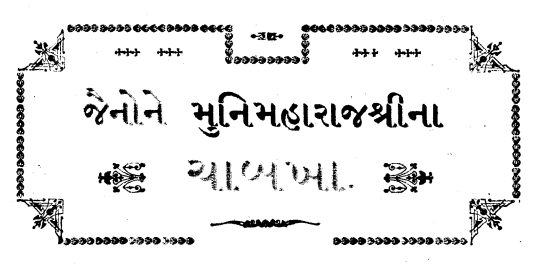
[ ગુંડાઓની કાતીલ છરીને અંગે વેરાવળમાં સ્વગંવાસ પામેલ શેઠ ગાવિન્દજ ખુશાલના કરૂલ અવસાનને અંગે શાક પ્રદર્શિત કરવા તા. ર૩ મીએ મુંબઇ-કાેટના શ્રીશાન્તિનાથજીના ઉપાશ્રયે, શ્રીકાેટ–સંઘ, ગિરનારજ ખાતું અને જૈનમિત્રસભા તરફથી જૈન-જૈનેતરાેની વિશાળ સભા મળતાં ન્યા. ન્યા. મુનિશ્રી ન્યાયવિજયજી મહારાજે નીચેનું વક્તવ્ય રજી કર્યું હતું:- )

જ્યાં તમારા જાનમાલની સલામતી નથી, ત્યાં તમે દેરાસરાને શું સાચવી શક્યાના હતા! સાધ્યીએાનું શું રક્ષણ કરી શક્યાના હતા! તમારે જીવવું હોય, તમારૂં અસ્તિત્વ ટકાવી રાખવું હોય, તો તમારી પ્રજાને હિમ્મતવાન અને બળવાન અનાવ્યા વગર છૂટકા નથી. તમારી એાલાદમાં વીરત્વ રેડાશે તો જ તે ભવિષ્યમાં નીડર અને બહાદૂર પ્રજા નિવડશે. જેઓ પાતાનું-પાતાના જાનમાલનું રક્ષણ કરવા સમર્ય નથી અને ભયમાં મૂકાયલાં પોતાનાં ખૈરી-છોકરાંને રજીયતાં મૂકી ભાગી જાય છે, નાસતા કરે છે તેવા નામદોં શ છવવાના હતા! " बलमूलं हि जीवितम् " એ મહાત્માઓના મુદ્રાલેખ છે. ળળના અખાડા ઠેર ઠેર સ્થાપન કરો. ધર્મસાધન તમે અળને કેળવા. અને ધર્મારક્ષણ પણ અળ તથા શક્તિ પર અવલંબિત છે. માય-'કાંગલાએ ધર્માસાધન માટે નાલાયક છે. હવા, પાણી અને અનાજની જરૂર છે તેમ શક્તિવિકાસની આવશ્યકતા હાઇ, શક્તિવર્ધક પ્રણાલી ચાજવાની જરૂર છે. ભગવાન મહાવીરદેવના પિતા સિદ્ધાર્થરાજાની દિનચર્યામાં વ્યાયામક્રિયા (કસરત) પણ સ્થાન લેણવે છે એ તમે કલ્પસૂત્રથી કર્યાં નથી જાણતા ? સિદ્ધાર્થ રાજા એટલે આદર્શ ગૃહસ્થ. તેમની દિનચર્યામાં વ્યાયામને રીતસર સ્થાન હોય એ શું સૂચવે છે? હેમચન્દ્ર કુમારપાળ રાજાના ચરિત્રમાં કુમારપાળની વ્યાયામ–ક્રિયાનું વર્ણન કરે એ શું બતાવે છે? રાજાને શક્તિ ખિલ-ववानी अ३२ डाय ते। शुं प्रकाने न डाय ? "वलापाय प्रतिक्रिया" स्थे સત્રથી હરિભદ્રસૂરિ ધર્માળન્દુમાં શું કહે છે? તેઓ લાેકાને સ્પષ્ટ ક્રમાવે છે કે, બળના દ્વાસ ઘતાં બળને પુનઃ સતેજ કરવા માટે–શક્તિને ખિલવવા માટે ચાેગ્ય ઉપાયા લેવા ઘટે. આ બધા પરથી તમારા માર્ગ તમે સમજી જાંએા.

**ોા**ત્રિન્દ**્ર શેઠ**તું મૃત્યુ એક વિચિત્ર અને ભય'કર ઘટના છે. ્તમારૂ' લાહી ખરેખર ઉકળતું હાેય તાે એ શેઠનું એક સ્મારક ઉભું કરાે. એ સ્મારકના ઉદ્દેશ હિન્દુ કામની રક્ષા. એ સ'સ્થાનું કાર્ય હિન્દુ કામના સંગઠન માટે પ્રયાસા ઉઠાવવાનું. જેથી હિન્દુ કામનું ખળ વધે અને તેની ંસલામતી જળવાય. સ્વર્ગસ્થ શેડજીનું ખરૂં સ્મારક આ છે. જેવા માતથી ંતેએ৷ મર્યા છે તે જેતાં તેમની પાછળ આવી જાતનું સ્મારક તેમના નામને શાભાવી શકે. તેમના પ્રત્યેના તમારા સ્નેહ–સાહાદ' અને ભક્તિભાવ**નુ**ં માપ પણ એવી જાતનું રચનાત્મક કાર્ય કરવા ઉપરથીજ અંકાય. અને તેમના सहगत आत्मा पणु की आ तरह हिन्द्रिपात हरे ते। आदी कातन प्रात्साव-વર્ષાંક કાર્ય જુએ તાજ પ્રપુદ્ધિત થાય. આ વસ્તુ સમજ જાઓ. કયાં સુધી ડર્યા કરશા ? તમારી આ ડરપાક સ્થિતિ તમને માતના માહામાં લઇ જઇ રહી છે. ક'ઇક સોચા ! સમજો ! બ્રાતુભાવને ખિલવાે. હિન્દ્ર ભાઇઓને અપનાવતાં શિખા. આજે તમામ હિન્દુઓમાં જગ્બર સંગઠન જરૂર છે. એ વગર એના ઉદ્ધાર નથી. મહાન્ સ'ગઠન પાછળ તમારા પૈસાના સદ્દઉપયોગ થવાની જરૂર છે. તાજ ધર્મ સચવારો, તાજ શાસન સચવારો. નકામી રાઉા પાડવાથી દહાઉા નહિં વળે. તમે મરતા જતા હેા ત્યાં તમારા દેશસરા અને ઉપાસરા ક્યાંથી સચવાવાના હતા? સમજી જાએા! અન્ત્યંજોને ન તિરસ્કારા. એમને તિરસ્કારી કાઢવામાં વિધમી'એ અને ગુ'ડા-એાનું ખળ વધારે મજબૂત થાય છે. હિન્દુએાથી ધિક્કારી કાઢેલા અગણિત હિન્દુઓ કિશ્ચિયન અને માહમેડન થઇ ગયા છે અને થઇ રજ્ઞા છે. સ્થિતિ હિન્દુ સમાજ માટે ખહુ ભય'કર છે. શાખાશ છે પેલા આય'સમાજીઓ-ને, જેએા આજે વર્ષાથી હિન્દુ કાેમની સેવા પાછળ ચાહાેમ કરી ઉતરી પડયા છે. એ બલવાન્ સમાજ સેવાના મેદાને ન ઉતર્યો હત તા હિન્દુઓના 'કેટલાે કચ્ચરઘાણ વળી જાત ! સાવધાન થાએા ! **હેડ, ચમાર, ભ'ગી. ખારવા બધા આપણા ભાઇએા છે.** તેમને તેમની સગવડા રીતસર પૂરી પાડી અપ-નાવી લ્યાે! જીગરના પ્રેમથી તેમને બાંધી લ્યાે! એ બધાનું એક સંગઠિત ખળ જ્યારે ખિલશે ત્યારે મગદ્ભર નથી કે કાઇ હિન્દુના એક વાળ પણ વાંકા કરી શકે.

(कैन ता. २ ८-३१)





## શક્તિવર્ધક સંસ્થાએા સ્થાપા અને હિન્દુસમાજની એકતા કરાે.

આજે રહવારે જૈનાની કાેટમાં મળેલી મ્હાેટી સભા. વેરાવળમાં બદમાશ મુસલમાનાના હાથે માર્યા ગયેલા જૈન શેઠીયાના અવસાન માટે ખેદ.

મું ખઇ તા. ૨૩ મી જુલાઇ.

વેરાવળ ખાતેના અત્યાચારના ભાગ થયેલા શ્રીમાન્ શેઠ ગાવિન્દજી ખુશાલના ખેઠજનક અવસાન માટે ખેઠ પ્રદર્શિત કરવા શ્રીકાટના સકળ જૈનસ'ઘ, શ્રીગિરનારજી તળેટી રસાહાખાતા અને શ્રીજૈનમિત્રસભાના આશરા હેઠળ જૈનાની એક જાહેર સભા આજે સ્હવારના ૯ કલાકે કાટના ઉપાશ્રયમાં મળી હતી.

સ્તુભાની શરૂઆતમાં **રોઠ પ્રેમજ નાગરદાસે** નીચલા શાકના ઠરાવ રજી કર્યા હતા.

અનુ સ્તિ ધના એક અગ્રેસર અને આપણી અનેક જાહેર સંસ્થાએના એક આગેવાન કાર્યંકર્ત્તા તથા પાષક શ્રીયુત રોઠ ગાવિન્દજી ખુશાલના શ્રી વેરાવળ ખાતે બદમાશ મુસલમાનાના હાથે છરીથી અકાળ અવસાન થયાના દુઃખદ સમાચાર સાંભળી આજની સભા અત્યન્ત દિલગીરી જાહેર કરે છે. તેમના અવસાનથી આપણા કાેટના શ્રીસ'ઘને તેમજ જૈન- સમાજને મ્હાેટી ખાટ પડી છે તેની નોંધ લે છે, તથા સદ્ગતના આત્માને શાન્તિ ઇચ્છે છે અને તેમના કુટુમ્બ પર આવી પડેલી અણુધારી આક્ત પ્રત્યે હાદિ'ક સહાનુભૂતિ જાહેર કરે છે.

આ કરાવ સદ્ગતના કુડુમ્બ ઉપર માકલી આપવા કરાવે છે.

ઉપલા ઠરાવને **શેઠ લલ્લુભાઈ દી પચ'દ ઝવેરીએ** ટેકા આપતાં સ્વર્ગસ્થ શેઠના ધામિ'ક અને સખાવતી દિલનો પ્રશ'સા કરી હતી.

ઉપલા ઠરાવને ગિરનારજી તળેડી રસોડાખાતાના સેક્રેટરી શા. ઝવેરચ'દ પરમાણુ'દ ભણશાલીએ વધુ ટેકા આપતાં સ્વર્ગ'સ્થ શેઠે અનેક જૈન સંસ્થા-ઓને પાષણ આપીને દેખાઉલા સખાવતી દિલનાં વખાણ કર્યાં હતાં.

તો પછી કાટ-જૈનમિત્રસભા તરફથી તે સભાના મન્ત્રીએ ઉપલા ઠરાવને વધુ ટેકા આપ્યા બાદ સવેંએ ઉભા થઇને ઠરાવ ગમ્ભીરતા-પૂર્વંક પસાર કર્યો હતો.

## મુનિમહારાજ શ્રીન્યાયવિજયજીનું વ્યાખ્યાન.

ભાદ મુનિમહારાજ શ્રીન્યાયવિજયા એ જણાવ્યું કે આજનું વાતાવરણ કેટલું ગમ્ભીર, વિચિત્ર, ભયંકર અને વિકેટ છે તે બધાએ ધ્યાનમાં લેવાની જરૂર છે. તેમા બધા ભેગા થઇને, દિલગીરી ખતાવીને અને બે આંસુએ પાડી ગુણુગાન ગાઇ વિખેરાઇ જાઓ તેમાં કંઇ અર્થ નથી. એ તો વાણીયા ભાઇએ કરતાજ આવ્યા છે. પણ આટલાથી મને સન્તાષ નહિં ઘાય. કંઇ પણ રચનાત્મક કાર્ય કરવામાં ન આવે તો આમ ભેગા મળવું નકામું છે. આજે સમાજની નામદાઇએ કાળા કેર વર્તાવ્યા છે. તેમાં હાલમાં કર્યા ઉભા છો તે શેઠ ગોવિન્દ છના અવસાનના આ બનાવે અતાવી આપ્યું છે.

#### સાચા નાગરિકા બનાવનારા ધર્મ.

તિમારે દેખાડી આપવું જોઇએ કે કેટલાકા કહે છે તેમ જૈનધર્મ લોકાને નામદં બનાવનારા ધર્મ નથી, પરન્તુ સાચા નાગરિકા બનાવનારા ધર્મ છે. વીરના ધર્મ તા તેના અનુયાયીને હિમ્મતવાન બનાવે. આગલા જમાનામાં કુમારપાળ વગેરે જૈનધર્માંઓએ ભારતવર્ષને દીપાબ્યું હતું. ત્યારે આજના જૈનભાઇએાની હાલત કેવી છે! આજે જૈનાની સ્થિતિ દુખંળ છે. તમે ઉપાશ્રયમાં આવીને અલખલીયાં વગાડીને ચાલ્યા અવ અને

ધર્મના ખરા તત્ત્વના ક'ઇ પણ અ'શ તમારા દિલમાં ન ઉતરે તા ધિક્કાર છે તમારા જીવનને. સમજો. જેનધર્મ ક્ષત્રિયાના ધર્મ છે. અહાદૂરના ધર્મ છે. એ કાયરના ધર્મ નથી. અહ'ન્ ક્યાં પેદા થાય? વીર કયાં પેદા થાય? એ તા બળવાન્ અને બહાદૂરના ધેર પેદા થાય.

#### ખરા જૈન કેવા હાય?

આ વિશ્વ ભયંકર પ્રસંગ અને અને તમારા પેટનું પાણી પણ ન હાલે તો ખરેજ તમે ભીરૂ અને માયકાંગલા છો. જેઓ આવા પ્રસંગે બૈરાં-છાકરાંનું રક્ષણ કરવાને બદલે નાસતા કરે અને છુપાઇ જાય તો હું કહીશ કે તેવાઓ સાચા જેનજ નથી. જેન હાય તે નમાલા ન હાય, માયકાંગલા ન હાય. ખરા જેનના હાથમાં તલવાર દેશ, ધમં અને તીર્ધની રક્ષા માટેજ હાય. ખરા જેનના હાથમાં તલવાર દેશના ઉદ્વાર માટે હાય. આગલા ઇતિહાસ તપાસા તા અન વસ્તુ સાચા જેનામાંથી મળી આવશે. પૂર્વ કાળના જૈના એવું જીવન લાગવી ગયા છે કે જેને વાંચતાં આપણાં રામાંચ ઉદલસિત થાય છે. વસ્તુપાલનું ચરિત્ર સામેશ્વર નામના મહાવિદ્વાન્ ધ્રાહ્મણે લખ્યું છે. તેમાં વસ્તુપાળના ગુણાનું વર્ણન કર્યું છે. તેમાં જણાવ્યું છે કે વસ્તુપાળ રણના મેદાનમાં શત્રુઓને થધરાવતા હતા. તે એક મહાન્ જેન હતા. તેમના શ્રુરાતન પર તેમનું જેનત્વ પ્રકાશમાન થતું હતું. તેવા વીરાના દાખલા ધ્યાનમાં દ્યા અને તમારામાં શ્રુરાતનના ઝરા વહેવડાવા.

## દુઃખદ સ્થિતિ.

અનુગલા ઇતિહાસને ભૂલીને તમને નળળાઇના પાઠા જેણે ભણાવ્યા હોય તે જેનધમ'ના દુશ્મન ગણાય. અત્યારની જેનાની સ્થિતિ દુ:ખદ છે. તમે તમારી સ્થિતિ નિહાળા. જ્યાં તમારી સ્થિતિ જેખમાઇ રહી હાય ત્યાં તમારા દેરાસરનું, તીર્થનું અને ધમ'નું કાણુ રક્ષણ કરવાનું! તમે આંખા મી'ચીને કયાં સુધી ચાલશા ! કંઇ ધ્યાનમાં લેવાની જરૂર છે. તમારી કરજ શું છે, તમારે કયા માર્ગ લેવાના છે તે હું સમજાવવા માર્ગ છું.

## શક્તિવર્ધ ક સંસ્થાએાની જરૂર.

તમારું જીવન પુનર્રચના માંગે છે. તમારી ઉછરતી એલાદ માટે શક્તિવર્ષા સંસ્થાની જરૂર છે. શક્તિના કાઇએ ઇજારા લીધા નથી. તમારી પ્રજાને તમે શક્તિશાલી નહિ અનાવા તા પછી દેરાસરા અને તીર્થાને ભવિષ્યમાં કાેણુ સંભાળશે ? ધમ'ને કાેણુ રક્ષશે ? ધમ' કાેણુ પાળશે ! સમાજ એ ધમ'નું મન્દિર છે. તે મન્દિર આજે પડું પડું થઇ રક્ષું છે. તે મન્દિર ટકાવી રાખવા માટે-ધમ'ને ટકાવી રાખવા માટે શક્તિવર્ષા સંસ્થાઓની સખ્ત જરૂર છે. જીવનનું મૂળ

તમે અળવાનુ, શક્તિમાનુ અના. તમારી ધાક અજિએ સ્થિતિ જોઇએ. બેસે તેવી ઉપજાવવી તમારામાં ગાઅડાં છે. નથી અને **વીય**ે નથી. સંપ આથી તમારું પતન થઇ રહ્યું છે. આજે જયાં એક મન્દિર ન સ'ભાળાતું હોય ત્યાં બીજી મન્દિર ભાંધવા કાઇ ઉભાે થાય તે પાપના ભાગી અને છે. સમાજને જેની જરૂરીયાત વધારે હાય તેમાં દાન આપવું એ મહાદું દાન કહેવાય. વખત, પરિસ્થિતિ અને દેશ-કાળ સમજે. ધર્મના સિદ્ધાન્તો સમજે. જે વખતે પ્રજા કચડાઇ રહી હાેય, બીજાની ગુલામ બની રહી હોય તે વખતે શક્તિવ**ર્ધ**ક દિશામાં દાન કરવું તે મ્હાેટું દાન છે.

વિકાદરામાં વીર વ્યાયામશાળા ગયા ચામાસામાં સ્થપાઈ છે, જેમાં જૈન બાળકો તાલીમ લે છે. ધર્માનું સ્થાન અન્તઃકરણું છે. ધર્માના કાઇએ ઇજારા લીધા નથી. આન્તરિક ચારિત્ર શુધ્ધ હાવું જોઇએ. તેમાં કામી લેદને સ્થાન નથી. ચારિત્ર વગર માલ ન હાય, પણ તે આન્તરિક ચારિત્ર સમજતું. કાઇ પણ મનુષ્ય અહિંસક હાય, ત્યાગપરાયણ અને સેવાભાવી હાય અને રાગદ્વેષના હનનમાં ઉઘત હાય તો તે માલપદને લાયક છે.

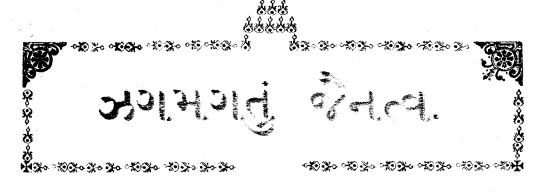
## સંકુચિત દૃષ્ટિ દૂર કરાે.

ત્તિમ સ'કુચિત ૬ષ્ટિ કહાડી નાંખા. અન્ત્યજે કે જેએા હિન્દુ છે, હિન્દુધમ'ને અને ગાયને પૂજે છે તેને તમે ધિક્કારી કહાઉા છા પણ તે જ અન્ત્યજ મિયાં બની તમારી પાસે આવે ત્યારે તમે તેને માન આપશા ! કેટલી બધી અજ્ઞાનતા ! ધર્મના પાયા મજળત ખનાવવા માટે સમસ્ત હિન્દુઓનું **ધ**વું જરૂરી છે. ગરીબાને સાધનાે પુરાં અને સગવડ તેમ કરશા તા તમે તેમને સમજાવી શકશા અને તેઓ ત્તરક ખે ચારો. તમે તેઓને ધિક્કારા છા તેથી તેઓ તમારાથી વેગળા ખસી શુંડાએોને મજબૂત બનાવે છે. જે કન્વટેંડ છે તે વધુ નુકશાન કરે છે. તમારે રચનાત્મક કાર્ય કરવું જોઇએ. છેવટે, સ્વર્ગસ્થ શેઠને માટે તમને માન હાય તા તેમને માટે સાચુ સ્મારક ઉભુ કરવુ નેઇએ. સ્મારક તે હિન્દુકામની રક્ષા માટે છે. સમયાચિત કત્ત'વ્ય સમજો પ્રગતિના પંઘે આવી જાએા.

િએ પ્રસ'ગે એક વિધવા બાઇએ સ્વ. શેઠના સ્મારક ફ્ર'ડમાં રૂ. ૫૦૦ આપવાનું જાહેર કર્યું હતું.

એ ત્રે એક સભાસદે જણાવ્યું કે આ સભા માત્ર શાક પ્રદર્શિત કરવા માટે મળી છે, અને વખત પણુ થઇ ગયા છે, માટે બીજી સભામાં આ આબતની વિચારણા કરવી ઠીક પડશે. એ પછી સભા વિસ**જ'ન થઇ હતી.** ] "માંજવત'માન" ગુરવાર તા. ૨૩ જુલાઇ ૧૯૩૧.

ないかんのころんとんべん



# મુંબઇના વ્યાખ્યાન-પીકપરથી ન્યાયવિશારદ-ન્યાયતીર્થ શ્રીન્યાયવિજયજ સહારાજે

## ઉચ્ચારેલાં વચન.

સ્તિમાજની નામફી ધમંને શ્રાપરૂપ છે. તમારાં કેટલાંક વત્તંન ઉપરથી લોકોને આરોપ મૂકવાને કારણ મળે છે કે જેનધમં તેના અનુયાયી- ઓને કાયર બનાવે છે. પુષ્યના યાંગે તમે જેનધમં પામ્યા, પણ તમારે સમજી રાખવું એઇએ કે જેનધમં વીરતાપાષક ધમં છે. માણુમને સાચા નાગરિક બનાવનાર એ ધમં છે. આજના જેનાની નખળાઇ એઇને દિલગીરી થાય છે. પૂર્વકાળના જેના કેવા બહાદ્વર અને વીર હતા. વસ્તુપાલ, તેજપાલ, પેથડશાહ, ભામાશાહ, ઉદાયન, વિમલશાહ વગેરે પૂર્વકાળના જેનાની કારકિર્દી- એ કેવી ઉજ્જવળ હતી. તેઓ ખળવાન અને લડાયક હતા. તેમના શુરાતનથી તેમનું જેનત્વ અગમગી રહ્યું હતું. તેમણે પેલાના શાયંથી અને પોતાના પ્રતિભાખળથી મ્હાટાં મ્હાટાં રાજતન્ત્રા અલાવ્યાં છે. ઇતિહાસનાં પાનાં એ મહાન્ જેનાનાં વીર ચરિત્રાથી વિભૂષિત છે. આજે તમારી કેવી સ્થિતિ છે? આજે તમારી બેઠક કયાં? આજે તમાર્ગ સ્થાન કેટલું? ધરતીના પટ પર રાઇને પણ કોઇ તમારૂં નામ લેતું નથી! તમારી આગળની અહાજલાલી કયાં અને આજની પામર સ્થિતિ કયાં? આજે જેન સમાજ વિષમ પરિસ્થિતમાંથી પસાર શાય છે. તમે તમારી દુખંળતાને નહિ ખંખેરો

તો તમારાં દેરાસરાને કાણ સ'ભાળશે ? તમારૂ' જીવન જોખમાય ત્યાં તમારી ધમ'સ'સ્થાઓની શું સ્થિતિ? તમે તમારા જાનમાલનું રક્ષણ ન કરી શકા તો ધર્મ નું રક્ષણ શી રીતે કરવાના હતા! મારૂં તાે એ કહેવું છે કે તમે ક્ષત્રિયત્વને કેળવા ! અહુ'નુ ક્ષત્રિયના ઘરમાંજ–યાદ્ધાના ઘરમાંજ પેદા થાય. તમે એ વીરના અનુયાયી છેા. પણ તમારામાં વીરતા કયાં છે? પીરતા વગર વીરના અનુયાયી શી રીતે થવાય? તમારી ઇજજત-આળરૂ તમારા મહાન્ પૂર્વ જોને આભારી છે. બાકી આજની સ્થિતિ તો તમારી શાચનીય છે. कैन એટલે સાચા क्षत्रिय. कैन એટલે સાચા યાહો. " **क्षत्रियाः शस्त्रपाणयः** "-જેના હાથમાં તલવાર છે તે ક્ષત્રિય છે. સાચા યાહાના હાથમાં ચમકતી તલવાર બીજાને મારવા માટે નહિ, બીજાનું છુરૂં કરવા માટે નહિ, પણ દેશની, સમાજની, ધર્મની, તીર્થાની, ગરીબાની રક્ષા કરવા માટે છે. એ એની વીરતાતું આભૂષણ છે, એ એના જવલન્ત જીવનની જયાત છે, એ એતું ધર્મ ખડ્ગ છે. પૂર્વ કાળના જૈના સાંકડા વિચારના ન્હાેતા, પણ પાતાની વ્યાપક જીવનપ્રભાથી બીજાઐા પર–૫િલક પર પેતાના પ્રભાવ પાડનારા હતા. તેમની જીવન–વિભૂતિનાં વર્ણન શ્રમણેએ-સાધુએ!એ પણ કર્યાં છે અને જૈનેતર વિદ્વાનુ પ્રાદ્ધાણાેએ પણ કર્યાં છે. સમકાલિક વિદ્વાનુ વિપ્ર સાેમેશ્વર દેવ કીતિ'કૌમુદીમાં વસ્તુપાળ માટે લખે છે:—

## "अहंकरोति नात्मानं त्वंकरोति न सद्गुरून्। स पुनः प्रथनारम्भे हुंकरोति विरोधिनः"॥

અર્થાત્—એ (વસ્તુપાળ) આત્માને અહ'કૃત કરતા નથી, સદ્ગુરૂઓને દુ'કારા કરતા નથી, પણ યુદ્ધના મેદાનમાં શત્રુદળને હુ'કારથી પડકાર કરે છે. જુઓ! જૈન શ્રાવકનું શ્રાતન! તમને નખળાઇના અપપાઠ કોણે ભણાવ્યા? તમને નખળા કોણે રાખ્યા? તમે નખળાઇને નહિ ખ'ખેરા તા ધમ'ના ડાટ વળવા છે! શરીરને અન્ન, પાણી, હવાની જરૂર છે, તેમ શક્તિપાષક યાજનાની જરૂર નથી શું? સમાજ એ ધમ'નું મન્દિર છે. મન્દિરના નાશમાં ધમ'ની સલામતી હાય? તાકાત કેળવા! ધમ'બિન્દુમાં હરિભદ્રાચાય' '' बलापाय प्रतिक्रिया,'' '' शरीरस्थिता प्रयत्नः'' એ સ્ત્રાથી શક્તિસંગ્રહના પાઠ ભણાવે છે તે જરા ધ્યાનમાં ઉતારા! '' जिसकी लाठी उसकी मैंस!'' સમય એાળખા! દેશ-કાળ પર નજર કરા! દાનના પ્રવાહ કઇ દિશામાં વહેલાવાલે હચિત છે એ જરા સમજો! એક દેશસર ખરાખર સચવાતું ન હાય ત્યાં બીજી' દેશસર ખપાવનાર દાષના ભાગી થાય છે. જેની જરૂરીયાત

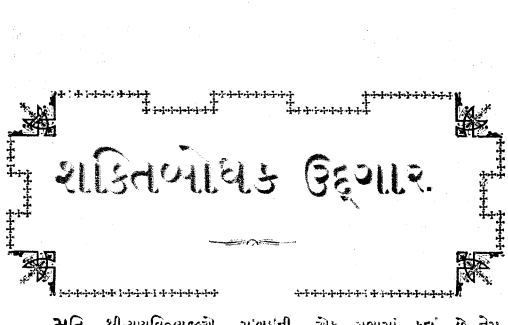
Jain Education International

વધારે તે દાન મ્હાેડું. ભરતામાં ન ભરા ! નિરચંક ન ફેંકા ! આંખાે ઉઘાડી રાખી વિશેષ લાભ થાય ત્યાં-વિશેષ જરૂરીયાત હાેય ત્યાં તમારા પૈસા વેરા! એમ કરશા તાે ખરા પુષ્યના ભાગી થઇ શકશા અને સમાજ તથા ધર્મની સાચી ઉત્રતિ સાધી આત્મહિત સમ્પાદન કરી શકશાે.

જીવનના મહાન્ સિદ્ધાન્ત Universal brotherhood—વિશ્વન્યાપી ભાતુ-ભાવને કેળવવામાં છે. જીવનમાં જે ધમ' ન હાય તો કારા ચાંદલામાં કે કારા એાઘામાં ધમ' નથી એ સમજી જાઓ! ધમ'ના કાઇએ ઇજારા લીધા નથી. જેનધમ' સવ'દેશીય ધમ' છે. અને એની સખૂત એના અનેકાન્તવાદ છે. વધારામાં એનું પન્દરલેદે માલલાલનું નિરૂપણ એ વસ્તુને વધુ સમર્થન કરે છે, એાઘાધારી પણ લાઇનથી ખસે તો દુર્ગાવિએ જાય, અને એાઘા વગરના પણ ચારિત્રવિભૂષિત હાય તા માલે જાય. ગમે તે મજહખના, ગમે તે કુળ— જાતના માણસ " सममावमावियणा" હાય તા જરૂર માલને પામે એમાં મુદ્દ શક નથી. જેન દર્શનના મહાન્ સિદ્ધાન્તા સમજો, આંખા મી'ચી કાઇના ભમાવ્યા ન ભમતાં, વસ્તુસ્થિતિને સમજવામાં તટસ્થપણે તમારી ખુદ્ધિના ઉપયાગ કરા અને સવ'ત્ર ગુણુગ્રાહી ખની આત્મહિત સાધવામાં દિપ્તને પ્રકાશમાન અનાવા! વિશેષ શું?

कैन वा. ६-८-३१.





મુનિ શ્રીન્યાયવિજયજીએ મું બઇની એક સભામાં કહ્યું છે તેમ "આપણે આપણી ઉછરતી પ્રજાને માટે હવે શક્તિવધ'ક સ'સ્થાએ સ્થાપવાની જરૂર છે. જે સમાજરૂપી મન્દિર આપણી નિર્માલ્યતા અને ક'ગાલિયતને લીધે પડું પડું થઇ રહ્યું છે, તેને ટકાવી રાખવા આપણે બળવાન બનવાની જરૂર છે. જે વખતે જૈન જાતિ કચડાઇ રહી હાય, ગુલામ બની રહી હાય, તે વખતે શક્તિવધ'ક સ'સ્થાએ ઉભી કરવા માટેનું દાન તે જ મહાદું દાન છે." વેરાવળના શાચનીય પ્રકરણના આ પહેલા પદાર્થપાઠ છે. પણ એ કરતાંયે વધુ મહત્ત્વના અને જૈન તેમજ જૈનેતર હિન્દુ સમાજને પણ ગમ્ભીરપણે વિચારવા જેવા પાઠ તો આ છે:—

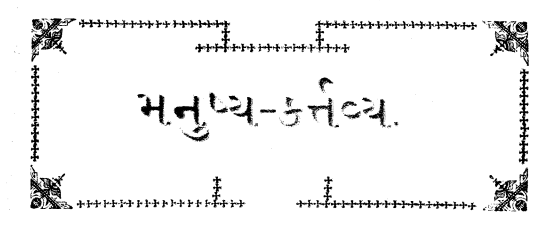
"તો મે સંકુચિત કૃષ્ટિ કહાડી નાંખા. જેને તમે ધિક્કારી તમારા સમાજમાંથી ખહાર હાંકી કહાડા છે તેઓજ તમારી સામેની છાવણીમાં જઇ મળી જાય છે અને શુંડાઓના હાથ મજબૂત ખનાવે છે. જે હિન્દુ, સમાજના અત્યાચારને લીધે ધર્માન્તર ગ્રહણ કરે છે તે આપણુને વધુ નુકશાન કરે છે. એટલેજ આજે રચનાત્મક કાર્યની વધુ જરૂર છે." હિન્દુઓની સંખ્યા કયા કારણે શ્રીણ ખને છે અને બીજી તરફ મુસલમાનાની સંખ્યા કઇ રીતે સાત કરાડ સુધી પહેંચે છે તેનું રહસ્ય ઉપલા કથનમાંજ આવી જાય છે.

તા. ૯–૮–૩૧ ના "જૈન" પત્રની સમ્પાદકીય નેાંધમાંથી

www.jainelibrary.org



Jain Education International



મુંબઇ તા. ૨૬–૭–૩૧ ના રાજ મિન્ટરાંડ પર આવેલી શ્રી. કાંડારીની વાડીમાં શ્રી. માંગરાળ-યુવકસંધના પ્રબન્ધથી ન્યા. ન્યા. શ્રીન્યાયવિજયજી મહારાજે 'મનુષ્ય–કર્ત્તાવ્ય ' પર આપેલું ભાષણ.

[શરૂઆતમાં પી. પી. હાઇસ્કૂલના ધાર્મિક શિક્ષક પંડિત શ્રી. માવજી દામજી શાહે મહારાજસાહેબના જીવન પર પ્રારંભિક વક્તવ્ય રજી કર્યા પછી શ્રીમતી લીલાવતી મુન્શી સ્વદેશી ભાવના પર બાહ્યાં હતાં. એ પછી મહારાજશ્રીએ પાતાનું વ્યાખ્યાન શરૂ કર્યું હતું, જે તા. ૧-૮-૩૧ ના મુંબઇસમાચારમાં પ્રગઢ થયેલ, પણ તેનું યાગ્ય પ્રકાશન અહીં કરવામાં આવે છે:—]

દુનિયામાં સર્વોત્તમ પ્રાણી મનુષ્ય છે. ઉંચામાં ઉંચું જીવન મનુષ્ય-જીવન છે. સ્વર્ગના દેવતાએ અને ઇન્દ્રો પણ મનુષ્ય જિન્દગીની ઉત્કંઢા ધરાવે છે. આત્મજીવનના પૂર્ણ વિકાસ એક માત્ર મનુષ્યજ સાધી શકે છે. મેઢાટા મેઢાટા ઋષિ—મફાત્માએ અને તત્ત્વજ્ઞાનીએ મનુષ્યગતિમાં થાય છે. માશ્ર મેળવવાના ઇજારા મનુષ્યને છે. મનુષ્ય અનન્ત શક્તિના મઢાસાગર છે. અનન્ત જ્ઞાની (Omniscient) એક માત્ર મનુષ્યજ થઇ શકે છે. મહાન્ કર્મજ્મિ અને યાગભૂમિ એક માત્ર મનુષ્યયેત્ર છે. પૂર્ણાત્મજીવન નરદેહેજ સધાય છે. આત્મજીવનના પૂર્ણ વિકાસે મનુષ્ય પ્રભુ, પરમાત્મા અને છે. અખિલ વિશ્વ તેને નમે છે. તેની મહાન્ વાણી પર દુનિયાનાં કલ્યાળકારક ધર્મશાસ્ત્રા સરજાય છે. મહાન્ પુષ્યયોગે મનુષ્ય-જન્મ સાંપડયા છે. એક તત્ત્વવેત્તા કહે છે:— Man is the master of the whole cosmos. If you are not man, be man. If you are an angel' descend to manhood; if you are an animal, ascend to manhood.

રમુર્ધાત—મનુષ્ય અનન્ત ખ્રદ્ધાન્ડના માસ્તર છે. જો તું મનુષ્ય નથી, તા મનુષ્ય અન. જો તું દેવતા છે, તા આ મનુષ્ય-જિન્દગીમાં આવી જા; જો તું જાનવર છે, તા આ મનુષ્ય-ગતિ પર આવી જા.

અજિ મનુષ્ય-કત્તંવ્ય પર કઇ દિશામાં છેાલવું એ મને વિચાર-ભરેલું થઇ પડ્યું છે. જીવનની સફલતા કર્ત્તવ્ય-પાલનમાં છે. આપણે આપણી જવાબદારી સમજવી જોઇએ. જે મહાન્ ઉદ્દેશે આપણે આવ્યા છીએ તે આપણે બજાવવા જોઇએ. આપણે વિષય-વિલાસ માટે નથી આવ્યા. ભાગ તા જાનવરા પણ ભાગવે છે. આપણા આદર્શ મહાન્ છે. આપણું કર્ત્તવ્યક્ષેત્ર મહાન્ છે. આપણે આપણા જીવન-વિકાસ સાધવાના છે. જીવન-વિકાસના કાર્યક્રમમાં પરાપકારવત એ આપણા જીવનના મન્ત્ર બનવા જોઇએ.

તાંત્ત્વવેત્તાઓએ જગત્ પર બહુ ઉપદેશ-વર્ષા કરી છે. આજે સામાન્ય રૂપે મનુષ્ય-કર્ત્તાવ્ય તરીકે છ કર્મા આપની આગળ રજી કરીશ. અધા શાન્ત ચિત્તે સાંભળશા.

#### દેવપૂજા.

પુરમાત્માનું સાચું સ્વરૂપ સમજવું એઇએ. રાગાદિ સર્વ દોષોના નાશ કરી જેણે પોતાનું પૃંદ્ધું સ્વરૂપ પ્રગટ કર્યું છે તે પરમાત્મા છે. તેને ચાહે શિવ કહા, જિનેશ્વર કહા, પ્રદ્મા કહા, વિષ્ણુ કહા કે અહુંન્ કહા. નામમાં તકરાર ન હાય. ઇત્વરનાં અનેક નામ છે. તેનું પૂજન તેની હાર્દિક પ્રાર્થનામાં છે. શુદ્ધ હૃદયથી, એક તાનથી પ્રાર્થના થવી એઇએ. પ્રાર્થનામાં જેટલું બળ હાય તેટલી આત્મશુદ્ધિ થાય. પ્રાર્થના–શક્તિ ચેતન–શક્તિને જગાડે છે. લગવાન્ તમારૂં માનસ જીએ છે. તેને તમારા મિઠાઇના થાળ નથી એઇતા. તે જેવરાતનાં આભૂષણા ચઢાવવાથી રાજી નહિં થાય. તે તા પૂર્દ્ધ વીતરાગ, પૂર્દ્ધ સચ્ચિદાનન્દસ્વરૂપ, પરપ્રદ્ધા પરમેત્વર છે. મનના મેલ દ્દર કરી હૃદયશુદ્ધિ કરવી એજ એની પૂજનું ફળ છે. ગરીબમાં ગરીબ માણસ પણ કંઇ ચીજ ચઢાવ્યા વગર પણ સાચા આત્મનિવેદનથી, હાર્દિક પ્રાર્થનાથી પૂજાનું ફળ મેળવી શકે છે, જ્યારે આડમ્બરામાં હજારા–સાખા

રૂપિયા વેરવા છતાં હૃદયશુદ્ધિ વગરના મહાટા શ્રીમન્ત કે મહારાજ પણ "કારા ધાકાર" રહી જાય છે. "લે દેવ ચાખા ને છોડ મારા છેડા " જેવુ કરીને દેરાસરનાં પગથિયાં ઘસી નાંખ્યાં, પણ આ કઠણ કાળજા ન પિગળ્યાં!

## " મુંહમેં રામ ઐાર બગલમેં છુરી, ભગત ભયે પર દાનત બુરી!"

ખુંદય-પલટા ન થાય, વિચાર અને આચરા શુદ્ધ ન થાય, સદાચારના પાંઠા જવનમાં ન ઉતરે, તો પ્રભુ-પૂજા કરી કેમ કહેવાય. પ્રભુની પૂજા તેની આજ્ઞાનું પાલન કરવામાં છે. દેવાલયે જઇએ છીએ મનના રાગા દ્વર કરવા માટે, અન્દરના મેલ ધાવા માટે, મહાન આત્માના મહાન જીવનમાંથી મહાન આદર્શોના અભ્યાસ માટે, મહાન ભાવનાએ અને ઉજુવળ પ્રેરણાએ મેળવવા માટે. આ માટે આપણે પ્રભુ-મન્દિરે જઇએ છીએ. શુદ્ધ હૃદયમાં પ્રભુ બીરાજે છે. નાપાક જગ્યાથી આપણે છેટા ભાગીએ છીએ, તો આપણું હૃદય નાપાક હોય તો ત્યાં પ્રમુ કેમ પધારે! સ્થળ મન્દિર એ સાધન છે. એના સદુપયાંગ કરી આપને ખરૂં તો શારીરિક મન્દિરમાં બીરાજેલ આત્મદેવનું અર્ચન કરવાનું છે. અને તે જીવન-વિકાસના માર્ગે થાય. અને એ માર્ગે—

#### " त्वत्प्रसत्तेर्मत्प्रसादो मत्त्रसादादियं पुनः "

એ જાતના "અન્યાન્યાશ્રય"ની "આંડીઘૂંડી" ના નિકાલ આવી જાય. જીવનના મહાન સિદ્ધાન્તોનું પાલન એજ આત્મદેવનું આરાધન. અને એજ વાસ્તવિક રીતે ઇશ્વર—પૂજન. અહિંસા, સત્ય વગેરે આઠ ગુણાની આરાધના એ પ્રભુની અપ્ટપુષ્પી પૂજા છે, એમ હરિસદ્રાચાર્ય પાતાના અપ્ટકમાં જણાવે છે. આ અપ્ટપ્રકારી પૂજા ક્યારે કરશા ? 'દ્રવ્યપૂજા' તા એક ઉપચાર છે. મુખ્ય પૂજા 'સાવપૂજા' છે. અને સાવપૂજામાંથી 'આચરણપૂજા' થવી જોઇએ. ત્યારે જીવનનું કલ્યાણુ થાય.

(આ સ્થળે સ્મરહ્યુલકિત, દર્શાનલકિત અને સ્પર્શાનલકિત એમ લકિતની ત્રિવિધતા સમજાવી તે પર એક પિતા-પુત્રના રમુજી કિસ્સા સ'લળાવ્યા હતા.) ગુરૂભક્તિ.

કહેવાય છે કે હિન્દમાં છપ્પન લાખ બાવા છે. પણ પથરે પધરે મણિ નથી હાતા. સાચા સન્ત વિરલા છે. ગુરૂનું ગારવ ગુરૂના ચારિત્રમાં છે.

गुणाः पूजास्थानं गुणिषु न च हिंगं न च वयः "

પૂજાસાજન ગુણીના ગુણુ છે, લિંગ, વેષ કે વય નથી. વેષ વગરતું પણુ ગ્રાસ્ત્રિ પૂજનિક છે, પણ ગ્રાસ્ત્રિ વગરના વેષ પૂજનિક નથી. ઉલ્ટાે એ દમ્ભ, પાખ'ડ, ઢાંગ હાઇ ધિક્કારસાજન છે. અહિ'સા, સત્ય, અસ્તેય, **પ્રદ્માચય'** અને અપરિગ્રહ એ સાવ'ભામ મહાવતા સાધુજીવનનું સવ'વિરતિ–ચારિત્ર છે. ગુરૂને માપવાના ગજ આ રહ્યાઃ

> "पंचिदियसंवरणो तह नविवह बंभचेरगुत्तिधरो । चउव्विहकसायमुको इअ अद्वारसगुणेहिं संजुत्तो "॥ "पंचमहव्वयज्जतो पंचिवहायारपालणसमत्थो । पंचसामिओ तिगुत्तो छत्तीसगुणो गुरू मज्झ "॥

અધાત્—પાંચ ઇન્દ્રિયા પર કાબુ ધરાવનાર, નવવિધ બ્રહ્મગ્રય'–ગુપ્તિઓને ધારણ કરનાર, ગતુવિ'ધ કષાયાના વિદારણુમાં ઉદ્યત, પાંચ મહાવતાથી સમ્પન્ન, પ'ચવિધ આગારોના પાલક, પાંચ સમિતિએા અને ત્રણ ગુપ્તિઓથી વિભૂષિત આમ છત્રીસગુણુવાળા મારા ગુરૂ છે.

આમિ મહાન્ ગુણાના અનુશીલનમાં સાધુપદ છે. ચન્દ્ર અને ચન્દન કરતાંય સાધુસ°ગતિ અધિક શીતળ છે. સાચા સન્તેા શાન્તિના પાઠા અને અહિંસાના નાદોથી જગત્તે ખરાે માર્ગ અતાવે છે. સાધુ એટલે વિધ્યપ્રન્ધુ. સાધુજીવન એટલે પરાપકારમય જીવન. એના વિચારામાં સવ'ભૂતદયા. નિવિ'કાર એનું આચરણ અને એની વાણીમાં આત્મશાન્તિના હોય છે. છે. કેારા વેષ પહેરી લીધાથી ગુરૂજીવન કેવળ ચાષ્ક્રસ જાતના પાશાકથી ક'ઇ સ્ટીમરના કેપ્ટન ન થવાય. અગુઘડ ખલાસીની હાેડીમાં બેસનાર પ્રવાસી અને એ ખલાસી બન્નેનું માેત!

## મુંડ મુંડાયે તીન ગુણ મિટે શીષકી ખાજ, ખાનેકા લક્ષ્કું મિલે, લેાક કહે મહારાજ!

અના મહારાજ શું ઉકાળે! સાચા સન્ત જગત્ને આશીર્વાદરૂપ છે, પણ સાધુતાની લાઇનથી ખસી ગયેલ ખડપડો વેષધારી પાયખાના કરતાં નપાવડ છે. સાધુના લેખાશ પાછળ માહવાસના પાષનાર અને સમાજને ઉધા પાડા અધાવનાર ઢાંગી ગુરૂઓ સમાજના શ્રાપરૂપ છે. એવાઓ હમેશાં પ્રજાના હિતશત્રુ અનતા આવ્યા છે. બીજાના માલમલીદા પર તાગડધન્ના કરી વઢી મરનારા અને બીજાઓને વઢાવી મારનારા સાધુઓ દુનિયાના ઉતાર છે. એવા શયતાનાને ભાળા માણસોને ઉઠાં ભણાવી ભાગ, વૈસવ, સત્તા અને અધિકાર ભાગવવામાં 'સાધુવેષ' અહુ ફાવતા હાય છે. સાધુવેષની આડ તેઓને ભાળી જનતા આગળ પાતાના સ્વચ્છન્દી રાગ અલાપવામાં અને ધમ'ના

ઝન્ની જેશ દેખાડી પોતાની મેહવાસનાને તૃપ્ત કરવામાં અહુ ઉપયુક્ત ઘઇ પડે છે. આવાને નભાવનારા પણ ધર્મ દ્રોહ કરી પ્રજાનું અહિત કરે છે. એટલે ગુરૂબક્તિનું સાચું સ્વરૂપ સમજી લેવાની જરૂર છે. વ્યક્તિના અન્ધરાગી ન અનતાં ગુણુના રાગી અને!. ગુણીનો સંગ કરતાં ગુણી થવાય અને દુર્ગુંણીની સોઅતથી દુર્ગુંણ આવે. પશ્ચપાતનાં અશમા ઉતારી નાંખા. ઝઘડાથી વેગળા ખસી જાએ!. કાઇના ઝઘડાના હથિઆર ન અને!. અને તટસ્થપણે પોતાના ગ્રાસ્ત્રિગુણના વિકાસ ખાતર સત્સંગના નિર્મળ યાંગના શુલ લાલ પ્રાપ્ત કરો.

#### સ્વાધ્યાય.

સ્બ એટલે આત્મા. તેનું ચિન્તન એ સ્વાધ્યાય. "એંકાર" એ સર્વ મન્ત્રોના શિરામિણુ છે. એ ઇશ્વરવાચક પ્રણવ શખ્દ છે. એમાં જૈન દબ્ટિએ પાંચ પરમેષ્ડીઓના સમાવેશ છે. હિન્દુ દબ્ટિએ પ્રદ્મા, વિષ્ણુ અને મહેશના તેમાં સમાવેશ કરાય છે. આત્મવિચારણા, આત્મશાસ્ત્રાધ્યયન, આધ્યાત્મિક વાચન, ઇશ્વરભજન એ ખધું સ્વાધ્યાય છે. સ્વાધ્યાય એ આત્માનું સ્નાન છે. ઉષઃકાળમાં જાગૃત થઇ સ્વસ્થ ચિત્તે આત્મચિન્તન અને ઇશ્વરપ્રાર્થના કરવામાં ખહુ લાભ છે. એથી આત્માને શાન્તિ મળે છે, એથી જીવનવિકાસના માર્ગ સરળ થાય છે. એ કલ્યાલ્—સાધનના આદિ ઉપાય છે.

#### સંયમ.

સ્વાધ્યાય અને અભ્યાસનું પરિણામ સંયમ છે. જ્ઞાનનું ફળ સંયમ છે. આત્મિક, શારીરિક, માનસિક દરેક શક્તિના વિકાસનું મૂળ સંયમમાં છે. સંયમનું બળ જેમ જેમ વધે છે તેમ તેમ આત્મબળ ખીલે છે. સુખ અને શાન્તિના સાચા માર્ગ સંયમ છે. સંયમના માર્ગ માણસ પોતાના જીવનને નિરૂપદ્રવી રાખી શકે છે, ઘણા ઘણા રાગા અને દુઃખામાંથી ખચી જાય છે. પવિત્ર અને સુખી જિન્દગી ગુજારવાના રસ્તા સંયમ સિવાય બીજો કાઇ નથી. ઇન્દ્રિયો પર કાબુ, મન ઉપર કાબુ એ સંયમ છે. જિતેન્દ્રિય થયા સિવાય કલ્યાણુ નથી. ઇન્દ્રિયાણુ નથી. ઇન્દ્રિયવશીકાર વગર સાચા ગહસ્થ પણુ ન થઇ શકાય, તો મુનિજીવનનું જિતેન્દ્રિયત્વ કઇ કાંટીનું હશે? માક્ષની વાતા કરવી રહેલી છે, પણુ સંયમ વગર જીવનની કિમ્મત કેટલી? રાગ—દ્વેષના પરાજયમાં સંયમનું માપ અંકાય. રાગ—દ્વેષ અને પરદ્રોહવ્યાપાર ખાંડી ખાંડીને ભર્યા હાય, ત્યાં સન્ધ્યા, વન્દન, પૂજન, પાષધ, પ્રતિક્રમણુ આદિ કમંકાંડમાં શું ભલીવાર! કમંકાંડની સફળતા સંયમના પાઠા ઝીલવામાં છે. દેવપૂજામાંથી અને સન્ધ્યાવન્દન, સામાયિક આદિ

કર્મ કલાપમાંથી સંચમનાં પવિત્ર ઝરગુાં પીવાનાં છે. અને એમ કરી આત્મજીવનની પુષ્ટિ કરવાની છે. જ્ઞાન પ્રમાણે વર્ત્તાન બેઇએ.

> મારે કહેવું છે કાંઇ, મારે કરવું છે કાંઇ, એમ કરી ભવ–જળ તરવા છે ભાઇ?

પણ એ કેમ બને?

માંચ લાખને હું ફાવનારા શૂરા યોહા પાંચને હું ફાવવામાં કાયરખની જાય છે, જ્યારે પાંચને હું ફાવનાર જગત્ના મહાત્મા ખને છે. એ પાંચ કાેેે શું ? એ પાંચ ઇન્દ્રિયા. Command yourself and you may command the world.

જે મનના વિજેતા છે તે વિશ્વના વિજેતા છે. જે તૃષ્ણાના દાસ છે તે જગત્ના દાસ છે અને જે તૃષ્ણાને પાતાની દાસી અનાવે છે, જગત્ તેનું દાસ અને છે.

કત્ત વ્ય પાળે તે પ'ડિત. પ'ડિતના પર્યાયશાવદામાં (સ'સ્કૃત-શાવદકાષમાં) એક " દોષજ્ઞ " શબ્દ પણ છે. જે પોતાના દોષોને જીએ છે, પોતાની અન્દર શું ભુરાઇએ! છે તે નિંહાળે છે અને તેને ખ'ખેરવા પ્રામાણિક પ્રયત્ન સેવે છે તે દોષજ્ઞ છે અને તે જ સાચા પ'ડિત છે.

24 યમમાં અહિંસાને મુખ્ય સ્થાન છે. સંયમ સત્યના પાયા પર પ્રતિષ્ઠિત છે. અહિ'સા પરમ ધર્મ છે. સત્યમાં સર્વ ધર્મો પ્રતિષ્ઠિત છે. સ'સાર અસાર છે. સાર માત્ર પરમાત્મા અને તેનું કરમાન છે. સત્ય એ તેનું કરમાન. અહિંસાની સાધના એ તેનું કરમાન. ધર્મનું મૂળ સ્વરૂપ સત્ય છે. સત્ય એ ધર્મ છે. ધર્મ એ પ્રકાશ છે અને પ્રકાશ એ સુખ છે. અસત્ય એ અધર્મ છે. અધર્મ એ અન્ધકાર છે અને અન્ધકાર એ દુઃખ છે. સત્યથી અહિંસા અને અહિ'સાથી સત્ય. આમ એકનાે ઉત્કર્ષ બીજાના ઉત્કર્ષ પર અવલ'એ છે. સા ગાંડાના સા મત પણ સા ડાહ્યાના એક મત. બેને બે ચાર એ એકજ સત્ય. સાે ડાહ્યા એ એકજ જવાબ આપશે. પણ સાે મૂર્ખા સાે જાતના જાઠા જવાબ આપશે. દુનિયાનાં ધર્મ'શાસ્ત્રા અહિ'સા અને સત્ય સમજાવવા સરજાયાં છે. એ વિશ્વધમ' છે. એ મતુષ્ય-જીવનનાે મહાન્ આદર્શ છે. પણ અહિ'સા કયારે સધાય? જ્યાં બીજાનું ખુરૂ કરવાની વૃત્તિ હાેય ત્યાં અહિંસાની વાત કેવી! જ્યાં બીજાનું ભુંડું વ'ચાતું હોય ત્યાં અહિંસાને શું લાગેવળગે ! મનમાંથી કુવિચાર નિકળી જાય, વિચારસુદ્ધામાંથી હિ'સા નિકળી જાય ત્યારે અહિ'સાનાં દર્શાન થાય. "નાના જીવાને ખચાવે અને માેટા જીવાને મારે" એવા આક્ષેપ કાન પર અથડાતાં ભારે ખેદ થાય છે. કાેઇનું છુર્ ચિન્તવલું, કાેઇના પર દ્રેષ રાખવા, がいるかのものものものものもの

કાઇની સાથે વૈર બાંધવું એ એાઇી હિંસા નથી. કાઇને અન્યાય કરી તેની આન્તરડીએ કકળાવવી એ એાઇી હિંસા નથી. વિધાસઘાત એ એાઇી હિંસા નથી. અશક્ત ગરીબા પર અત્યાચાર ચલાવી તેમનું બચ્યું — ખુચ્યું લૂટી તેમને રાતાં—રડવડતાં કરી મૂકવાં એ એાઇી હિંસા નથી. એવી હિંસા પાષનાર હજાર દેરાસરો બંધાવવા છતાં, હજાર પૂજા—પ્રભાવનાએ અને હજાર સન્ધ્યા—વન્દન કે પાષધ—પ્રતિક્રમણ કરવા છતાં પાતાના ઉદ્ધાર કરી શકતા નથી. ગમે તેવા આકરા તમ કે પ્રચંડ અનુષ્ઠાના કરવા છતાં ઇપ્યાં—દ્વેષ, વૈર—વિરાધ કે પરદ્રોહના માનસિક રાગા ખસે નહિ તો તે તપ અને અનુષ્ઠાન નિઃસાર છે. સંયમી હૃદય દરેકનું હિતેચ્છ હાય, પાપી—અધમી પર પણ તેને દયાનીજ લાગણી હાય. તે દરેકનું ભલુંજ ચાહે. કાઇનું બુરૂં કરવાના વિચાર સરખા તેને ન આવે. પ્રાણી માત્ર સાથે તે મૈત્રીભાવ અનુભવે. સંયમાર્જુવળ હૃદય વિધ્યેપ્રેમના દરિયા હાય. પરાપકાર એ એના જીવનના મનત્ર હાય. આ અહિંસક જીવન જે આત્મામાં અહિંસાની પ્રતિષ્ઠા થાય છે તેની પ્રશમાર્જીવલ જીવન—પ્રભા આગળ વૈરીએાનાં વૈર દ'ડાં પડી થઇ જાય છે.

આજે સુઠ્ઠીલર હાડકાંના માણસ આખા દેશને ડાલાવી રહ્યા છે. એ એની અહિંસાના પ્રતાપ છે. એના ઉજ્લળ ચારિત્રને આપું જગત્ નમી રહ્યું છે. ચારિત્ર કંઇ લગવા કપડામાં નથી. એ તો જીવનમાં એઇએ. જીવનમાં નથી તો ખહારનાં ઉપકરણ વિડમ્બનામાત્ર છે. પ્રાહ્મણ હાય પણ તેનામાં સદાચાર ન હાય તો તે શુદ્ર છે. અને શુદ્ર પણ સદાચરણસમ્પન્ન હાય તો પ્રાહ્મણ છે. એજ વાત મહાલારત કહે છે:

### "शूद्रे चैव भेवद् वृत्तं ब्राह्मणेऽपि न विद्यते। शूद्रोपि ब्राह्मणो क्षेयो ब्राह्मणः शूद्र एव च"॥

ઉંચા તે ઉંચ અને નીચા જે ગુણમાં તે નીચ. ત્રાનના અને ચારિત્રના અધિકારી છે. મનુષ્યમાત્ર જ્ઞાન અને ચારિત્રમાં કરી માેક્ષ મેળવી શકે છે. અન્ત્યનો ઉત્કર્ષ પ્રાપ્ત અને ચાંડાળા પણ ઉજુવળ અને ચારિત્રના યાેગે જ્ઞાન–સમ્પત્તિ ઋષિ–મહુષિ<sup>\*</sup> અન્યા છે અને સાધનાના શિખરે પહેાંચી પરમાત્મપદને પ્રાપ્ત થયા છે. જાતિમ**દ** કે કુલમદ ટૂં'કી દૃષ્ટિનું પરિણામ છે. એ અધાગતિમાં પાડનાર છે, ભવાન્તરમાં દુર્ગ'તિના ગત'માં નાંખનાર છે. માણુસ અસ્પૃશ્ય નથી પણ પાપ અસ્પૃશ્ય છે, નિન્દિત આચરણ અસ્પૃશ્ય છે. માણસને અસ્પૃશ્ય સમજી ધિક્કારી કાઢવા અને દ્વર ક્રે'કી દેવા એ હિ'સા છે. એ બ્રાતૃદાહતું મહાપાય છે. એ મતુષ્ય-વિરાધના છે. જીવન-વ્યવહારમાં માણુસ માત્રે બાહ્મણ, ક્ષત્રિય, વૈશ્ય, શૂદ્ર અનવુ જોઇએ. એ ચારે તત્ત્વાના સમ્મિશ્રણમાંજ પૂર્ણ મનુષ્ય થવાય. પ્રદ્માતત્ત્વનું, આત્મતત્ત્વનું જ્ઞાન—જ્ઞાન-

સમ્પત્તિનું અર્જન કર્યા માણુસને આવશ્યક નથી ? એ રીતે પ્રાહ્મણ થયા વગર કાઇને પણ કેમ ચાલે ? હિમ્મત અને શોર્ય જે ક્ષત્રિયનું લક્ષણ છે અને જેના ઉપયાગ ક્ષત્રિય પરાપકાર માટે કરે છે તે કયા માણુસમાં ન જેઇએ ? અર્થાસવ્યવસાય અને વ્યાપારવાણિત્રયના પ્રખન્ધ જે વશ્ય-કર્મ છે તે પ્રજાને શું એહ્યું ઉપયોગી છે? શૂદ્રનું લક્ષણ સેવાભાવ છે. સાચા સેવાભાવ દરેક માણુસમાં જોઇએ. સેવાભાવ એ જીવનનું સુન્દર અને શ્રેષ્ઠ તત્ત્વ છે. અઢાર પુરાણે લખી વ્યાસ છ કરમાવે છે કે અઢાર પુરાણેના સાર બે વચન છે. પરાપકાર એ પુષ્યના માર્ગ છે અને બીજાને દુ:ખ આપવું એ પાપના માર્ગ છે. જેમકે—

#### अष्टादश पुराणानां च्यासस्य वचनद्वयम् । परोपकारः पुण्याय पापाय परगीडनम् ॥

સંયમમાં પ્રફાચર્ય પર ખાસ ધ્યાન આપવાનું છે. ગૃહસ્થાશ્રમના નિયમા સમજી સ્વપત્ની સાથે પણ જેમ વધારે પ્રદ્મચય પળાય તેમ વર્તાવું જોઇએ. પ્રદાચર્યાનાં પ્રત્યક્ષ સુન્દર કળ શરીરમાં, ખુદ્ધિમાં, મનમાં અને અહમામાં અનુભવી શકાય છે. પ્રદ્માચર્યના પ્રતાપે માણુસના ચહેરા તગમગે છે. બ્રહ્મચર્યાથી માણસ આરાખ્ય ભાગવે છે. બ્રદ્મચર્યાથી મન સ્થિર અને મજબૂત બને છે. બ્રહ્મચર્યાથી મનની એકાગ્રતા, ચિત્તની દૃઢતા અને વિચારની સ્થિરતા મેળવાય છે. ખુલચર્યાથી ખુદ્ધિ અને દૃષ્ટિના વિકાસ થાય છે. પ્રદ્માચર્ય ના પુષ્ય ખળથી માણુસની ધારણા સફળ થાય છે. પ્રદ્માચર્યથી શરીરમાં કાવત આવે છે અને પુરુષાર્થ સાધવામાં યાગ્ય થવાય છે. જીવનનાં દરેક અંગોના વિકાસ સાધવામાં પ્રદ્મચર્યાની સહાયતા ભારે કિમ્મતી થઇ પઉ છે. ધર્માસાધન પણ પ્રદ્રાચર્ય વગર કેમ શાય? મુડદાલ ચેહરા જોવાય છે તે પ્રદ્માચર્ય હુનનનાં દુષ્પરિણામ છે. છાતી દુખે, કમર દુખે, માથું દુખે, હાથ-પગ કળે અને મગજ ભમ્યા કરે, રસ ઝર્યા કરે, મન નળળું રહે, ચિત્તમાં ગ્લાનિ રહે, શરીર સુસ્ત રહે, વિચારા મેલા આવે એ બધું બ્રહ્મચર્યાના ઘાણ વાળવાશી થાય છે. સાદા ખારાક, સાદા પહેરવેશ, સાદું જીવન, સત્સગ, સદ્વિચાર અને સદાચરણ એથી સ'યમ સધાય છે, બ્રહ્મચર્ય પળાય છે. માજમજાહ પણ निर्देश અને धीलने ઇજા ન થાય તેવી હાવી જોઇએ; તન, મન ને ધન ન હણાય તેવી હાવી જોઇએ. ધન કરતાં ચારિત્ર મ્હાેટી વસ્તુ છે. ધનના ભાગે ચારિત્ર રક્ષીએ, પણ ચારિત્રના ભાગે ધન ન જોઇએ. કાળજ રખાય છે તે કરતાં ચારિત્ર માટે કાળજી વધુ હાવી ખાવાપીવામાં, **પહે**રવામાં, વાુીવ્યવહારમાં, વ્યવસાયમાં~જીવનની દરેક ફ્રિયામાં સ'યમ જેમ જેમ પથરાશે, તેમ તેમ આત્મળળની જાગૃતિ વધુ ધશે. પરમ શાન્તિના માર્ગ એ છે.

તંધે.

વાસનાને ખાળે તે તપ. આવરેલાને એક તે તપ. મનઃપ્રસાદ, વિચાર-શુદ્ધિ, શુભચિન્તન, ભૃતદયા, મૈત્રીભાવ, સન્તોષ એ માનસ તપ છે. બીજાને ઉદ્દેગ ન પમાં એવું સત્ય, હિત વચન તથા સ્વાધ્યાયાભ્યાસ એ વાચિક તપ છે. અહિંસા, સેવા, પરાપકાર, ભક્તિ, ઉપાસના, બ્રહ્મચર્ય એ શારીરિક તપ છે. પેટ ઉદ્ધું રહે એટલું જમવું, પરિમિત વસ્તુથી સન્તોષ કરવા, એક વખત જમવું, નીરસ યા સાદું જમવું, સ્વાદુ જમણું પણ સમતાથી જમવું એ પણ તપ છે. ઇચ્છા—નિરાધ એ તપ છે. વાસના-લાલુપતા પર અંધુશ એ તપ છે. શ્રમા, નમ્રતા, મદુતા, નિખાલસતા એ તપ છે. પરાપકારને મહાન્ ધર્મ સમજ જનકલ્યાણના પવિત્ર કાર્યમાં પોતાના લાગ આપવા અને જાતે દુઃખાં સહી બીજાનું ભલું કરવા ઉદ્યત થવું એ તપ છે.

ઉપવાસ એટલે પાસે વસવું, અર્થાત્ પ્રભુની સમીપમાં, શુદ્ધ આત્મ- સ્થિતિમાં વસવું એ ઉપવાસ છે. કેવળ અન્ન-જળના ત્યાગ કરવાથી ઉપવાસ નથી થતા. પણ તેની સાથે ક્યાયા અને વિષયાના ત્યાગ પરમ આવશ્યકતા ધરાવે છે. માલ-મલીદા ઉડાવી ઉપવાસ થતા હશે કે? એ તો ઉપવાસના ઉપહાસ છે. એ તો लालाजी की एकादशी द्वादशी की दादी है! એ તો પલાહારમાંથી કલાહાર અને કલાહારમાંથી દગલાહાર થઇ ગયા! વાહવાદ માટે કે લાકદેખાવ સારૂ ઉપવાસ એ અને આળાડી-આળાડી ક્લેશવૃત્તિથી દિવસા પૂરા કરવા એ તપ નથી. નિન્દા-કૃથળી અને ઇવ્યાં-દ્રેષથી ખરડાયલા ઉપવાસ તપની કાંડીમાંથી બાતલ થઇ જાય છે. રાગદ્રેષને શાન્ત કરી સ્થિર અત્તે, ઉર્જુવળ પરિણામે આત્મભાવમાં રમણ કરવું એમાં તપનું તમામ રહસ્ય આવી જાય છે. અહિંસા, સત્ય, પ્રસચર્ય, ક્ષમા, નમ્રતા, સેવા, સદાચાર એ તપને સાધા એટલે આત્મકલ્યાણ સુક્ષભ છે.

#### દાન.

સેવા, પરાપકાર એ મહાતું દાન છે. અલયદાન પણ પરાપકાર છે અને અનુકમ્પાદાન પણ પરાપકાર છે. એ મહાન્ કળને આપનાર છે. ભરતામાં ન ભરતાં જરૂરીયાત હાય ત્યાં નાંખવું જોઇએ. આજે સમાજ બેકાર હાલતમાં દુઃખી છે અને આખા દેશમાં આર્થિક મું ક્રવણ વ્યાપી રહી છે, દેશના લાખા-કરાઉા ગરીબા ભૂખમરાની આગમાં અળી રજ્ઞા છે-એવા વિષમ સમયમાં નિરૂપયાગી જમણવારામાં, નાકારસી-સાહમિવચ્છલામાં ધર્મને નામે પૈસા વેરવા અયોગ્ય છે. દાનની દિશા સમજવાની જરૂર છે. સમાજ પર કે દેશ પર આગ વરસી રહી હાય એવા કુસમયમાં પણ પ્રજાના હિતાર્થ,

કેલ્યાણાધ', સકલ સ'ઘના ઉપકાસર્થ દેવાલયની ધનરાશિના એક પૈસા પણ ખરાવા જો નાજાયજ મનાય છે તા એવા ધનની વૃદ્ધિ કરવી નકામી છે. વૃદ્ધિ તે৷ એવા ધનની કરવી આવકારદાયક લેખાય કે જે પ્રજાજવનનાં ્યાવહારિક અને ધાર્મિક બન્ને અંગોને પોષણકર્તા હોય. જે ધન પ્રજાની અનુકમ્પામાં ઉપયુક્ત થઇ શકે તે ધનની વૃદ્ધિ કરવી સમુચિત છે. <mark>અને</mark> એમાં વધુ પુષ્ય છે એ સમજાવું જોઇએ. જ્યાં સુધી દેવધનની મર્યાદા અતિસ કીલું મનાતી રહે ત્યાં સુધી તે ધનના ભ ડારા ખાલી પડયા રહેશે તાેથે ડરવા જેવું નથી. સામાજિક ધનમાંથી ધર્માનાં ક્ષેત્રોને પુષ્ટિ મળવાને પૂર્ણ અવકાશ છે. અત્યારે તો દેવધનના ભ′ડારા સરકારી લોનોની દિશામાં ઠલવાય છે અને પછી તેના ઉપયોગ કતલખાનાં, કારખાનાં, લશ્કરી વ્યૃહ અને લડાઇ વગેરે મહાપાપનાં કામામાં થાય છે. દેવધનના આ ઉપયોગ! એક મન્દિરનુ <mark>ધન તેના કારભારીએા બીજા મન્દિરની ભી'ત સમારવાને આપતાં</mark> આંગકાે ખાય, અને જાણે પેતેજ દેવધનના માલિક હાય એવું સ્વચ્છન્દ વર્ત્તન ચલાવે એ કેટલી દયામણી સ્થિતિ છે! પુણ્યના નામે એવું ધન વધવું અને એના સદુપયાંગ ન થતાં, પ્રજાજનના કરયાળમાં તો તદન નકામું રહેતાં ભાદ્ય ઓડમ્બરાના ભષકા ખતાવવામાં અને ગાટાળા કે અખેડા ચલાવવામાં કામ લાગે એવી સ્થિતિ આ યુગમાં હવે ન નબી શકે. દાનની દિશા સમજો. સમજ જાએ! કે શ્રાવક-શ્રાવિકા વર્ગ પર તમામ ક્ષેત્રાના આધાર છે. તમામ **ષમાં સ'સ્થાએ**။ તેમના પર અવલમ્થિત છે. તેમની પુબ્ટિ પર ઇતરની પુબ્ટિ છે. **આજે** તે વર્ગ બેકારીથી. ઉદ્યાગના અભાવથી અને ક્રેળવણીનાં સાધનાે નહિ મળવાથી સીદાતો જાય છે. તેમની પુષ્ટિમાં ધન ન વૈરાય અને ભગવાનના અ'ગ પર લાખાેના દાગીના ચઢાવાય એ કેટલું અસમ'જસ છે*ં*. "**ભગવાન માલદાર અને ભગવાનના ભક્તા ક**ંગાલ !'' કેવું વિચિત્ર ! પણ ભક્તા નિર્દ્ધ હ્લાય તો ભગવાનને કેહ્યુ પૂજશે ? ધામિ'કા વગર ધર્મ દેહ્ય ? લાંબી નજર કરતાં માલુમ પડશે કે, જ્યાં શ્રાવકોનાં ઘર તારાજ થઇ ગયાં છે ત્યાં સારસ'ભાળ રાખનાર કોઇ ન હોવાથી દેરાસરા પશુ–૫°મીએાના આવાસ બની જઇ દુર્ગાન્થી ખંઉર બની રહ્યાં છે. ત્યાં ધામિંકાની જાગૃતિ હતે તો આ સ્થિતિ આવતે? ત્યારે દાનની દિશા કઇ ? જેએને પાતાની આઝવિકાનાં પણ કાંકાં છે તેએન મન્દિરાને શું સ'ભાળી શકશે ? એક-બે વખત જમણ પીરસી દેવાથી ક'ઇ સાધમિ'કાનાં ઘર નથી અ'ઘાઇ જતાં. સાધમિ'કવાત્સક્ય તેા સાધમિ'કાને તેમના જીવનનિર્વાહના રસ્તા સરળ કરી આપવામાં છે અને યોગ્ય કેળવણીના માર્ગો ખુલ્લા કરી સાધમિંક બાળ–યુવકાને વિદ્યાની લાઇન પર આગળ વધા-રવામાં છે. આ સાહમિવચ્છલ્લ છે. જમણવારામાં કે નવકારસીએામાં સાહમિ-લચ્છલ્લ માનનારા આજે ભીંત ભૂલી રહ્યા છે. કરવા લાયક સૂઝતું નેથી અને

**મા**ડે માર્ગ પૈસાના ધુમાંડા કરાય છે! પ્રજાને ભરખી રહેલી બેકારી, ગરીબાઇ અને અજ્ઞાન દશા તરફ આંખમી ચામણાં કરવાં બહુ મુર્ખાઇ બરેલું છે. **એમાં ધમ**ે **ન**થી, પણ ધમ'ઠોહ છે, શાસનની અધાગતિ છે. કહું છું કે દાનની દિશા સમજો! અને ઉપયોગી દિશામાં દાનના પ્રવાહ વહે-વડાવી ધર્મ, સમાજ અને રાષ્ટ્રનું ભલું થાય અને એ રીતે શાસનના જય-જયકાર થાય તેમ પ્રયત્ન ફારવા. ખરા દાનધર્મ સમજે અને વિશાળ દબ્ટિએ ઉદાર દયાનાં ઉપયુજ્ત ઝરણાં વહેવડાવી હુજારા-લાખા દુઃખી હુદયાના શુભ આશીર્વાંદ મેળવાે. એમાં જીવનનું કલ્યાણું છે.

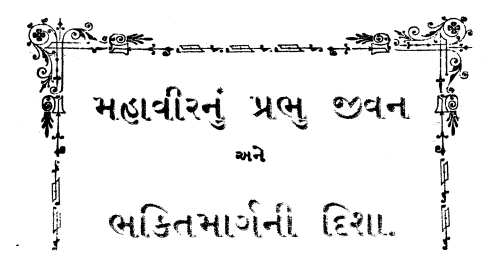
છે કર્મ પૂરાં થયાં. હવે વત્ત માન પરિસ્થિતિ પર પણ જરા કહી લઉ. આજે આપણું રાષ્ટ્રીય જીવન ગ'લીર સ્થિતિમાં છે. રાષ્ટ્રધર્મ તરીકે દરેક હિન્દીની ક્રવજ છે કે તેણે સ્વદેશી ભાવના પાષવી જોઇએ અને પાતાની જરૂરી-યાત એાછી કરી ચાલે ત્યાં સુધી દરેકે દરેક ચીજ સ્વદેશીજ વાપરવી જોઇએ. ખાસ કરી પરદેશી કાપડેના સમ્પૂર્ણ ત્યાગ કરી શુદ્ધ ખાદીના પહેર-વેશમાં પાતાના પવિત્ર દેશપ્રેમ પ્રકાશવા જોઇએ. અહિંસાની દબ્ટિએ પણ પરદેશી કાપડ વાપરવાં ન ઘટે. જેની પાછળ લાખાે જાનવરા કતલ થતાં હાય અને લાખાે મણુ ચરળીના વપરાશથી જે બનતુ હાય તેવું નાપાક અહિં'સાધમીં કેમ વાપરી શકે. **ડું ગળી ખાવામાં જે દેાષ છે તેના કરતાં** હજારગણું-લાખગણું-કરાદેગણું-અનન્તગણું પાપ ચરબીવાળાં નાપાક **કપડાં વાપરવામાં છે** એ તમારે સમજ લેવું જોઇએ. પરદેશી કાપડે દેશના ઘ'ઘાના નાશ કર્યો છે. પરદેશી કાપડ પાછળ દેશનુ' કરાેડાનું ઘન પરદેશ ઘસડી જવામાં આવે છે. પરદેશી કાપઉ દેશમાં બેકારી અને ભુખમરા વધાર્યાં છે. એટલે જે તમે તમારા દેશનું હિત ચાહતા હા અને કરાઉા દરિદ્ર-નારાયણનું ભલું ઇચ્છતા હૈા તેા તમારા ઘરમાં કે તમારા અગ પર પરદેશી કાપડનું એક ચી'થરૂં પણ ન હેાવું જોઇએ. એ દેશની દાર બીમારી છે. મતિવિભ્રમના રાગે દેશની દુદ'શા ઘઇ છે. અને એનુ નિદાન વિદેશી દૃષિત હવા <del>છે. ભાન</del> લાવનાર **મહાત્મા** પ્રગટ થયેં છે. તેને સાંભળા ! જાગા ! અને કત્ત વ્યપરાયણ થાએ ! સમગ્ર જગત્માં જવનકલઢ વ્યાપી રહ્યો છે. આ સંક્રાન્તિ-કાળ છે. સ્વાતન્ત્ર્ય મેળવવું હાય, ઠંડે પાણીએ ખસ કાઢવી હોય તા ખાદીના પૃજારી બની જાએા! ખાદીમાં અનેક લાભ છે. ખાદીમાં સાદાઇ છે, સ'યમ છે. ખાદીથી જરૂરીઆત એાછી થઇ જાય, ખર્ચા ઘટી જાય, પૈસાના ખચાવ થાય. ખાદીથી દેશના ગરીબાને રાજી મળે, તેમના ધ'ધા સજીવન થાય. ખાદીના ઉદ્યાગથી ભુખે રીબાલા દેશના કરાેડા દુખિયા માણુસાે રાટલા ભેગા થઇ શકે. ખાદીની વપરાશ અને ભાવના વધતાં જીવન એની મેળે સાદુ

અને સરંગ અની જાય. અને ઉચ-નીંચ અધાયમાં એક્ય અને સમાનતાની ભાવના જાગૃત થાય. આથી ગામડાં અને શહેરા વચ્ચે પરસ્પરને લાભદાયક આર્થિક સમ્અન્ધ અને વ્યવહાર અધાય. એકન્દર દેશની હાલત સુધારવા માટે ખાદીના ઉપયોગ મહત્ત્વપૂર્ણ સ્ધાન ધરાવે છે. ઘરે ઘરે રેંટિયા જોઇએ. એ તાલા જેટલું પણ માણસ રાજ કાંતે તા વરસ-દહાડામાં અહાર રતલ જેટલું કંતાવાથી પાતાનાં કપડાં તેમાંથી પૂરાં પાડી શકે. માણસને શ્રમ જોઇએ. રેંટિયા સ્વાવલમ્બી જીવનનું નિર્દોષ સાધન છે. એ સનાતન ગૃહ-ઉદ્યોગની મૂર્ત્તિ દરેક હિન્દીના ઘરમાં પુનઃ પ્રતિષ્ઠિત થવી જોઇએ. એમાં અર્થલાભ છે, ધર્માલાલ છે અને દેશહિત છે. એમાં ગરીબાને અનુકમ્પાદાન છે.

**ા** કેના રેશમી સાડી કેમ પહેરી શકે ? શોબા અને સાન્દર્ય તો શીલમાં છે. સર્વોત્તમ આભૂષણ શીલ છે. બારીક, ઝીણાં અને ઉદ્દ્ભટ કપડાંથી તો શીલ જેખમાય. ખાદીથી અ'ગાપાંગ ખરાબર ઢ'કાય. રેશમમાં તા પાપ છે. લાખા કીડાઓની હિ'સાથી તે અને છે. એટલે તે પહેરવા લાયક નથી. મન્દિરા અને ધમ'સ્થાનકામાં તે ખૂબ વપરાય છે. પણ તેની પાછળ ભારાભાર અજ્ઞાન લયું છે. એ માહજનિત મૂર્ખ અને નાપાક આડમ્બર છે. એ ધર્મને નામે પાપને માગે<sup>°</sup> પૈસાના ધુમાડા છે. એ પાપમાંથી ખ**ચી જ**ઇએ. સાધુ-સન્તાને એ ન આપીએ. પરદેશી કાપડ પણ, નાપાક કાપડ પણ ન આપીએ. તેમને અન્ન-પાણી અને વસ્ત્ર શુદ્ધજ કલ્પે. ડુંગળી ન ખપે તેા નાપાક વસ્ત્ર કેમ ખપે ? તેમને ખાદી વહારાવીએ. સાધુ તો ત્યાગી રહ્યા, એટલે તેમના ત્યાગ ગૃહુસ્થા કરતાં ઉચા હાવા જોઇએ. ગૃહુસ્થા ખાદી પહેરી સાદાઇ ત્યાગની ભાવના પાષે તા સાધુ શું કામ ન પાષે ? સાધુને મલમલ, રેશમ આદિના ઉદ્ભટ વેષવિન્યાસ કેમ શાેેે ? ખાવામાં સંયમ, અને રસકસનાે ત્યાગ જોઇએ, તો પહેરવામાં સંયમ અને ત્યાગ ન જોઇએ ? ફૂલફટાક કપડાં પહેરી સાધુ પાતાના શણગાર સજવા માંગે છે શું ? સાધુ અન્ન-પાણી શુદ્ધ માંગી શકે, તેમ વસ્ત્ર પણ શુદ્ધ માંગી શકે. અન્ન-પાણી કાેઇ અશુદ્ધ આપે તા સાધુ ન લ્યે, તેમ વસ્ત્ર પણ કાઇ અશુદ્ધ આપે તા સાધુ ન લ્યે. ખપે તે હયે અને ખપે તે માંગે. ન ખપે તે ન હયે અને ન માંગે. સાધુઓ-ધર્મા ગુરૂઓ અહિંસાધર્માને સમજી જાય અને પ્રજામાં રાષ્ટ્રધર્માની પ્રેરણાએક ઉત્સાહુથી રેડે તો દેશનું બહુ કલ્યાણ સધાય. ધર્મના ઉદ્દ્યોત પણ એમાં છે.

[મહારાજશ્રીતું ભાષણ પૂર્ થયા પછી યતિવર્ય શ્રી. આલચન્દ્રાચાર્ય જએ મહારાજશ્રીના વ્યાખ્યાન પર સ્તુતિપૂર્ણ ઉદ્દ્ગારા પ્રગઢ કરી સભાજનાને સામયિક સદ્દેશધ આપતાં અસરકારક વિવેચન કર્યું હતું.]

•11 E • • 20 E • • 20 E •



#### とととうこのでんろうろ

[ મુંબઇ–કાેટના વ્યાખ્યાનપીઠ પરથી ન્યાયવિશારદ ન્યાયતીર્થ શ્રીમદ્ ન્યાયવિજયજી મહારાજે ઉચ્ચારેલ પ્રવચન.]

•335••41E••41E••41E•

ભાગવાન મહાવીરની ઐતિહાસિકતા આજે ભૂમંડળમાં કયા વિદ્વાનને સમજાવવી પડે તેમ છે? તેમના જીવનની શ્રેષ્કતાથી દુનિયાના કયા પ્રાચ્ય- તત્ત્વવેત્તા અપરિચિત હશે? તેમની તીર્થ'કરતા એટલે? વિશ્વકલ્યાણુ માટે પ્રાદુર્ભૂત થયેલી એક મહાન્ તેજેમય વિભૂતિ. આ વિભૂતિ પ્રાણી માત્રની અન્દર માજુદ છે. સંસાર એની તિરાહિત દશાનું જ નામ છે. એનાં તિરાભાવક આવરણોને ખસેડવામાં મહાવીરનું મહાવીરત્વ ગવાયું છે. સુમેરૂ મહીધરને હલાવ્યેથી આપણે તેમને ભગવાન નથી કહેતા. ઇન્દ્ર--ચન્દ્ર-નાગેન્દ્રોએ તેમને ચામર ઢાત્યા અને અસંખ્ય દેવતાઓએ મળી જેજન પ્રમાણુ નાળચાવાળા હજારા-લાખા કળશા વહે તેમને ન્હવરાવ્યા, એથી આપણે તેમને 'પ્રભુ' નથી કહેતા. જુએ! શ્રીસમન્ત જદ્રાચાર્ય મહારાજ "આમ-મીમાંસા"ના પ્રારમ્લમાં શું વદે છે:—

દેવતાઓનું આગમન, આકાશ-ગમન અને ચામરાદિ વિભૂતિએ તો માયાવી-ઇન્દ્રજળીઓઓમાં પણ જેવાય છે. એથી તું અમારા 'પ્રસુ' નથી.

લોકાત્તર અમત્કારી વધુંના તો અન્ય તીર્થ ધરાને અંગે પણ વધુંવાયાં છે; પણ તે વધુંનામાં જે તત્ત્વ સુધી વધું કાની દૃષ્ટિ પહેંાંચી નથી, તે તત્ત્વને સિદ્ધ કરવામાં મહાવીરની મહાવીરતા ઝળહળી ઉઠે છે. તે તત્ત્વ છે રાગ-દ્રેષ ઉપર સમ્પૃષ્ધું વિજય. એટલાજ માટે તેએ "અરિદ્ધાંત" કહેવાય છે. એટલાજ માટે તેએ "જિન" તરી કે એળખાય છે. એમાંજ તેમની સાચી પ્રભુતા છે. પાંચ લાખ કે પાંચ કરાડને હું ફાવવા કરતાં પાંચને હું ફાવવા છે. પાંચ કામ ખડુ વધારે દુષ્કર છે. એ પાંચ કાણ જાણો છે જે છે પાંચ ઇન્દ્રિયા. મનના પરાજય થતાં યા મન સ્વાધીન થતાં સર્વ ઇન્દ્રિયા સ્વાયત્ત થઇ જાય છે, અને સર્વ દાવાને ખંખેરી શકાય છે. આત્મા ઉપર-પાંતાની જાત પર કાયુ મેળવાતાં સર્વ છતી શકાય છે.

#### निःसन्देख.

He alone is courageous, he alone is vigorous, he alone is learned and he alone is a sage or saint who gets mastery over his senses by curbing his mind.

અર્થાત્—તે જ ધીર છે, તે જ વીર છે, તે જ વિદ્વાન છે અને તે જ સાચા સન્ત છે, કે જે પાતાના મનને વશમાં કરી પાતાની ઇન્દ્રિયા પર કાળુ મેળવે છે.

મેં હાવીરની વિચાર-દૃષ્ટિમાં સ્પષ્ટ ભાસ્યું હતું કે-આળા સંસારની મળતરાનું ઉદ્દેગમ-સ્થાન કેવળ રાગ-દ્રેષજ છે. રાગ-દ્રેષજ એવા લૂંટારા છે કે જેઓ તમામ ભુરાઇ અને પાપાને પોતાની સાથે લઇને કરે છે. ખરેખર, એ દાર્ણ પિશાચાના ભીષણ ઉપદ્રવાથી આખું જગત્ રાઇ-કકળી રહ્યું છે. રાગ-દ્રેષની એ અનન્ત શક્તિ છે કે આત્મ-વિભૂતિ પર છવાયલાં તમામ આવરણા કેક્ત એમનાજ અળ પર ટકી રજ્યાં છે. દુ:ખ અને અજ્ઞાનની અસલ જડ શગ-દ્રેષ સિવાય બીજી એક્કે નથી.

રમા શોધને પરિજ્યામ 'મુલં નાસ્તિ કુતા શાખા' એ ન્યાય મુજબ રાગ-દ્રેષનીજ રહ્યામે યુદ્ધ માંડવાના મહાવીર નિશ્ચય કર્યો. રાજપાટ અને ભાગ-વિલાસને સવ'થા તિલાંજિલ આપી તેમણે સંન્યાસ લીધા. જે રાક્ષસાના લય'કર હુમલાઓ રહ્યામે ભલસલા ચાગીઓનાં પણ હુાજા' ગગડી ગયાં છે, તે રાગ-દ્રેષનું નિકન્દન કરવા મહાવીરે પૃષ્ણું અળથી તપઃસાધના શરૂ કરી. તેમના તપામલ જીવનમાં ઘણાં ઘણાં કહેા અને ઉપદ્રવા તેમના પર વરસ્યા, પણ રાગ-દ્રેષને હુણાવાનો તેમની ધૂનમાં જરાય ક્રશ્ક ન પડયા. એ ધૂન તે કેવી?

રાગ-દેષને હણી નાખવા પાછળ એ વીરે ખાવું મૂકી દીધું, પીવું મૂકી દીધું અને ઉઘવું પણ તદ્દન છેડી દીધું. એમના સમયના બીજા તપસ્વીએા તો તપઃ-પ્રવાસમાં થાકી ગયા, પણ આ વીરની તો ધીરજ જરાય ન ખુડી. ખાર ખાર ભર્ષ આમ વીતી જતાં જ્યારે એ મહાત્માનું ધાયું પાર પડ્યું, ત્યારે તેમને નિરાંત વળી. રાગ-દેષ વિખરાતાં આખું માહનીય, અને સાથેજ તમામ આવરણા તથા અન્તરાયા તત્કાળ સુકાઈ જઇ વિખરાઇ જાય છે. આમ વીતરાગ દશાએ પહેાંચી મહાવીર 'પ્રભુ' અને છે. આ પ્રભુતા પૃષ્ધું ખ્રદ્યસ્વરૂપિણી છે, અનન્તતે જેમયી છે અને અખ'ડ સચ્ચિદાન-દરૂપ છે. આ ખધી જજવલ્યમાન વિભૂતિએા એ વીતરાગ દશાના વિભૂતિએા છે, આ સવ' દેદી પ્યમાન ચૈતન્ય-પ્રકાશ એ વીતરાગ દશાના પ્રકાશ છે.

અમા ઉપરથી તમે સમજી ગયા હશા કે મહાવીર આપણા શા કારણે 'પ્રભુ' છે. લેકિત્તર ચમત્કારકારી કાર્ય એક માત્ર રાગ-દ્રેષના પરાજય કરવા એ છે. રાગ-દ્રેષના મહાસાગરને એાળ'ગી ગયેલા, સ'સારમાં સહુથી મહાદો વીર છે. એ વીરની આગળ દુનિયાના મહાદામાં મહાદા વીરા પણ પાણી ભરે છે. એ વીરનાં ચરણાની રજ માનવ-લોકના ચકુવત્તી'એા, સ્વર્ગ'ના સમાદા અને પાતાલવાસી સરદારા, આખા સ'સારના લીડરા અને સમગ્ર પ્રદ્યાંડના નાયકા પાતાલવાસી સરદારા, આખા સ'સારના લીડરા અને સમગ્ર પ્રદ્યાંડના નાયકા પાતાલવાસી સરદારા, આખા સ'સારના લીડરા અને સમગ્ર પ્રદ્યાંડના નાયકા પોતાને માથે ચઢાવે છે. આ એ 'વીર'ની વીતરાગ દશાની પૂજા છે.

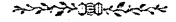
આ પણે પણ એ પ્રભુને વીતરાગ દશા મેળવવા માટેજ પૂજીએ છીએ. એ પ્રભુને આપણું નમન-વન્દન-પૂજન જે એડ્ર લાંકિક ફળ માટે હાય, સાંસારિક લાભ માટે હાય, તાય ભક્તિના પ્રભાવ એવા છે કે અન્તરાયાના પડદા ચિરાઇ જતાં અભીષ્ટ ફળ સાંપડે. કિન્તુ આવી મનાવૃત્તિ કનિષ્ઠ ગણાય. આપણે પ્રભુને વન્દન કરવા જઇએ છીએ એના ખરા હતુ આપણા દાષાનું પ્રશાલન કરવાના છે અને પ્રભુની ગુણરાશિનું ચિન્તન કરી તેમાંથી યથાશિક્તિ ગુણુ શહેણ કરવા પ્રયાસ કરવાના છે. પ્રભુ–દર્શનના ઉદ્દેશ જીવન-શુદ્ધિ કરવી યા આત્મશાન્તિ મેળવવી એ છે. રાગ-દ્રેષના ભયંકર ભડકાઓથી ખળ્યા-અલ્યા આત્મશાન્તિ મેળવવાનું સાધન વીતરાગ-શરણ સિવાય બીજું એક નથી.

વીતરાગ પ્રભુની શાન્ત મુદ્રાનું દર્શન તેના અનેક ગુણાનું આપણને સ્મરણ કરાવે છે, તેના પ્રત્યે ભક્તિ જગાડે છે, તેના મહાન્ આદરાં પ્રત્યે શ્રદ્ધા ઉપજાવે છે, તેના શાસન-પંચે ચાલવા ઉત્સાહ પ્રગટાવે છે અને અન્તઃકરણમાં એક સુન્દર આનન્દ રેડે છે. પ્રભુની શાન્ત મુદ્રા નિદ્યાળતાં આપણને અનેકાનેક ઉચ્ચ ભાવનાઓ કપુરી આવે છે, અને આપણા અધઃપતિત જીવન માટે આપણા હુદયમાં ખેદ ઉત્પન્ન થાય છે.

અપણે દર્શન કરવા જઇએ છીએ ધ્યાનસ્થ વીતરાગની શાન્ત આકૃતિનાં; આપણે સ્મરણ કરવા જઇએ છીએ તે પ્રભુના ઉચ્ચ ગુણાનાં; આપણે લેવા જઇએ છીએ તે પ્રભુના ચરણે તેમની ગુણ-વિભૂતિના થાડા--ઘણા અરોા. આ તેમની દર્શન-વિધિ છે. આ વિધિમાં તેમનાં પ્રશમાદિ, ક્ષમાદિ, વૈરાપૃ્યાદિ, ધૈયાંદિ અને જ્ઞાનાદિ ગુણાનાં ચિન્તન-સ્મરણ-સ્તવન સમાયાં છે. તેમના આ ગુણાનાં ગાન-તાન અને ભજનાના નાદ અન્તર્નાદ પ્રગટાવી મનામળને ક્ષીણ કરે છે. પ્રભુની આ ઉપાસના આત્મ--પ્રસાદરૂપ પ્રસાદી મેળવવાના ધારી માર્ગ છે. સાચેજ આપણે ભગવાનના માથાના મુગટ એવા નથી જતા; આપણે તેમનાં ઘરેણાં કે દાગીના નિહાળવા નથી જતા. નિ:સન્દેહ, એ આપણા દર્શનના વિષય છે જ નહિ. ભગવાનને માથે મુગટ હોય કે ન હાય, આંગી કે અલ'કારાની સભવટ હાય કે ન હાય, એની સાથે ઉપાસનાને ક'ઇએ મતલબ નથી. એ ઉપાસનાના વિષયજ નથી. ઉપાસનાનું સ્થાન એક માત્ર પરમધ્યાનસ્થ ગુણ-તર'ગિત શાન્ત આકૃતિ છે. એજ માત્ર આપણી ચિન્તાના વિષય છે, એજ માત્ર આપણે સ્મરણીય તત્ત્વ છે, એજ માત્ર આપણ કે ધેય-આલમ્બન છે.

અમા વસ્તુ સમજી જઇએ તો સાચા ભક્તિલાભ સધાય અને દેરાસરા-નાં સ્થાન જે અભયના પાઠ ભણાવવા યાન્નયલાં છતાં આજે એક પ્રકારે સભય અની ગયાં છે તેની પણ દશા સુધરે અને દેરાસરાની ધનરાશિ, જે વ્યવસ્થિત સદુપયાગ ન થવાના પરિણામે વેડફાય છે અને જેના યાગ્ય લાભ સમાજ કે શાસનને પંહાંચતા નથી, તેની દશા પણ સુધરી નય. નાણાં ભરી રાખવા કરતાં અને લાન વગેરેના માગે' "લાખના ખાર હુજાર" કરવા કરતાં તથા સરકાર જેવાના હાથે મહાહિ'સામય પાપનાં કામામાં પૈસા પડવા કરતાં સમાજ અને શાસનનું હિત થાય તેવા યાગ્ય રસ્તે તે (ચૈત્ય-) ધનના ઉપયાગ કરાય તા કેવું સારૂં!

" <u>સાંજવત'માન ''</u> તા. ૨૨–૮–**૩**૧.



# આપણી ઉત્તનો માર્ગ

विद्या. अण, संयम राते राष्ट्रवाहता पहार्यपाह.

ન્યાયવિશારદ-ન્યાયતીય' શ્રીમાન્ ન્યાયવિજયજી મહારાજે સી. પી. ટેન્ક હીરાળાગના હોલમાં શનિવાર તા. પ મીએ આપેલું નીચલું ભાષણ પ્રગટ કરવાની અમને એક્તેમાસ કરવામાં આવી છે:—

દુરેક આત્મા પાતાની ઉન્નિત ઇચ્છે છે. કાઇ પણ આત્મા કત્ત બ્યાનું પાલન કર્યા વગર પાતાની ઉન્નિત ન સાધી શકે. ઉન્નિતની ચાવી એક માત્ર કત્ત બ્યાની સાધના છે. સ્વઉન્નિત વગર ન સામાજિક ઉન્નિત સાધ્ય છે, ન રાષ્ટ્રીય ઉન્નિત શક્ય છે. ઉન્નિતના પાયા માંડવામાં વિદ્યાની જરૂરીયાત છે. સાચું ગ્રાન ઉન્નિતના મૂલાધાર છે. સદ્દવિદ્યા વગર જીવન અન્ધકારમય હાઇ નરકમય અને છે. આજની સરકારી નિશાળામાં અપાતી કેળવણી અહુ ત્રુટિપૂર્ણ છે. આ દ્વિત કેળવણી ભારતીય બાળકાના મગજને બગાઉ છે, તેમના મગજમાં ખરાબ સંસ્કાર ભરે છે, અને આગળ વધીને કહું તો તેમના જીવનમાં એક જાતનું વિધ રેઉ છે. ''સાં વિદ્યા યા વિમુક્તયે.'' વિદ્યા તે છે જેનાથી જીવનના વિકાસ થાય. વિદ્યા તે છે જેનાથી જીવનના વિકાસ થાય. વિદ્યા તે છે જેનાથી શારીરિક, માનસિક અને આધ્યાત્મિક શક્તિઓ ખોલે. અને વિદ્યા તે છે જે આ લાકમાં અને પરલાકમાં આત્મકલ્યાણના માર્ગ સરળ કરી આપે. આ વિથા છે. આ પ્રકારની વિદ્યાનાં આશ્રમા સ્થળે સ્થળે ઉઘાડવાં એઇએ. ભારત શિ ઉન્નિત ભારતના બાળકાને તૈયાર કરવામાં છે. અને એ દિશામાં સ્હેટા પાયા પર મહાન્ પ્રયત્ના પ્રારંભવાની જરૂર છે. આપણો દેશ આજે

પરાધીન છે, ગુલામી દશા ભાગવે છે. દેશની ગુલામીનાં અન્ધના તાડવા માટે વિવેક્ષ્યુદ્ધિના પ્રયાગ કરવામાં લાગી જવું એ આજની મહાન્ વિદ્યા છે.

**ર્ગી**!ધુનિક રાષ્ટ્રીય પરિસ્થિતિની નજરે વિચારતાં સમજી શકાય છે કે, ખરી પ્રજાકીય કેળવણી કેવળ અક્ષરજ્ઞાનમાં નથી, પણ ચારિત્રમાં અને ઢાથપગના ઉદ્યાગમાં છે—જાતમહેનતમાં છે.

એ સી ટકાથી વધારે ખેડુતા અને દશ ટકા ઉદ્યોગ કરનારાઓની વસ્તીવાળા દેશમાં ફક્ત અક્ષરવિષયક કેળવણી આપવી અને બાળક-બાળકાઓને તેમના ભાવી જીવનમાં હાય-મહેનતના કામ માટે નાલાયક બનાવી મૂકવા એ એક ગુન્હો છે.

વિદ્યા સાથે વ્યાયામ-શિક્ષણની પણ અગત્ય છે. વ્યાયામદ્વારા શારીરિક અને માનસિક એઉ અળ મેળવાય છે. વ્યાયામ અને બલ-પ્રયોગાંથી માણસ પોતાની શક્તિને ખિલવી શકે છે. અળ અને તન્દુરસ્તી જીવનવિકાસના માર્ગમાં મહત્ત્વભર્યો ભાગ ભજવે છે. મુડદાલ શરીરમાં રહેલું મન પણ મુડદાલ હોય છે. સંસારના નિયમ છે કે બલવાન જાતિજ વિધના સમૃદ્ધ મંડપમાં ટકી શકે છે. માયકાંગલાઓ માટે ગુલામીજ સરજાયલી હાય છે. આજે કેવી સ્થિતિ છે? તમારાં દેવળા પર તાફાની ગુંડાઓ ચઢી આવે તા તમે મુફીઓ વાળી ભાગી જવાના! પછી છાં તમારા ભગવાનની મૂર્તિંઓના કકડા ઘાય! આ તમારી મૂર્તિંપૂજા ને! મૂર્તિંપૂજા શા સારૂ કરા છા? ખબર છે? જેની મૂર્તિં પૂજવામાં આવે છે તેવા મહાન આત્રા મેળવવા માટે મૂર્તિં-પૂજન છે. એવા આત્મા ખળ વગર મેળવાશે વારૂ? ઉપનિષદ્ધ શું કહે છે? જાણે છા? ઉપનિષદ્ધ ચાકપું કહે છે કે, " નાયમાત્મા બલહીનેન લભ્યા." અર્થાત્ નબળાઓ આત્માને પામી શકતા નથી. "બલમૂલ હિ જિલતમ્" એ અનુભવીનું જીવન-સૂત્ર છે; અને તે બળને-કાવતને જીવનના મૂલાધાર તરીકે ઠરાવે છે.

જમાના નથી જોતા? વાતાવરણ કેવું છે? તમારે જીવવું હાય, કીડાની જેમ નહિ, પણ મરદની જેમ, તો તમારા સન્તાનને અળવાન અને અહાદ્વર અનાવવા પ્રયત્ન કરા! તમારી ઓહાદને " ક્ષત્રિયાઃ શસ્ત્રપાણયઃ"ના વીરપાઠ ભણાવા! સમજી જાઓ કે વિદ્યા અને વીરતા ખિલવ્યા વગર હરગિઝ ઉન્નતિ નથી. જે સમાજમાં સમયજ્ઞાન, કત્તં વ્યશિક્ષા અને શાયાના વખત આવશે!

એક ત્યાના પેલું જેમનામાં તાકાત નથી, ભયમાં મેકાયલાં પોતાનાં ખેરાં-છે કરાની સભાળ લેવા જેટલી પણ જેમનામાં હિમ્મત નથી, એવા, ખીજાની ગુલામી શોધતા કરનારા નામદોને ધરતીના કયા ખુણા સધરવાના હતા ?

જે નખળા અને શક્તિહીન હાય, જે ખ્હીકહ્યુ અને કાયર હાય, તે પરની દયા શું કરી શકશે ? તે ખીજાને આક્તમાંથી શું ખચાવી શકશે ? તે બીજાના ભલા માટે, બીજાનું રક્ષણ કરવા માટે શું ઉઘમ ફારવી શકશે ? એવા તા પાતાની આંખા સામે અત્યાચારના લાગ થઇ પડતા માણુસોને રાતડ માઢ ઉલા ઉલા ટગમગ એયા કરશે. તેનાથી બીજું શું વળવાનું ? એવા જીવી પણ ન જાણે અને મરી પણ ન જાણે. પણ એવા પ્રસંગે જો અળવાન અને ખહાદ્વર ઉલાે હશે તાે તે આક્તમાં આવી પહેલાઓને ઉગારી લેવા પાતાની શક્તિ ફારવશે. આ ઉપરથી શું સમજાય છે? દયા ધમ' કેાણુ ખજાવી શકે? નિશ્ચિત વાત છે કે શક્તિ વગરના અને દુર્બળ મનના માણુસાે ધર્મ-સાધન માટે નાલાયક છે. તેએા અહિંસા, સત્ય કે બ્રહ્મચર્ય નથી સાધી શકતા. શક્તિશાલી હશે તે પાતાના ઘર પર ગુ'ડાઓના હુમલા થતાં યા પાતાની ઐારત પર ખદમાશા કૂદી પડતાં તે ગુંડાએ અને તે બદમાશાને મારી લગાડશે અને પાતાની તથા પે.તાના ઘરની રક્ષા કરશે અને પાતાની સ્ત્રીની ઇજુતને બચાવશે. પણ પાતે જો માયકાંગલા હશે, તા પાતાના, પાતાના ઘરની અને પાતાના સ્ત્રીના કેટલ<mark>ી</mark> દુર્દ'શા કરી મૂકશે? ખલવાનુ વીરાજ પાતાના દેશ પર હુમલા કરવા દાહી આવતા હુલ્લડ<mark>ેખારાને મારી ભગાવશે,</mark> તેએાજ ધર્મ'–સ'સ્થાએા ઉપર ત્રાપ મારતા વિધમી'ઓને ઢાંકી કઢાડશે અને તેએાજ દેશતું અને ધર્મતું રક્ષણ કરી શકશે. તેએાજ ઉન્નત મસ્તકે સ'સારની સપાર્ટી પર નિલ'યપણે સ્વાધીનતાપૂર્વક વિચરણ કરી શકશે.

પૃ છું ખળ અને શક્તિના મૂલાધાર બ્રહ્મચર્ય અને સંયમ છે. તે વગર જીવનના વિકાસ નથી. તેમ તમારાં બાળક-ગાળિકાઓને બચપણથી બ્રહ્મચર્ય અને સંયમના પાઠ ભાષાવા. ખચપણથી તેમના જીવન પર નૈતિક સંસ્કારા પાડવાની કાળજી રાખા. યાંગ્ય ઉમ્મરે લગ્ન-સંસ્થામાં જોડાયા પછી પણ જેમ બ્રહ્મચર્ય વધુ પળાય તેમ વર્તવાની જરૂર છે. બ્રહ્મચર્ય એ જીવનના દીવા છે. આત્માની રાશની છે, મુક્તિનું દ્વાર છે. બ્રહ્મચર્યના અપાર મહિમા છે. એ ઇધરીય તેજ છે. એ જીવનની જયાત છે. પણ બ્રહ્મચર્યની શિક્ષા કાેણ આપે? આપણે શું જોઇએ ઇીએ? બાળકાની અન્દર આજે તા ન્હાની ઉમ્મરમાંથીજ ખરાબ સંસ્કાર અને કુટેવા પડવી શરૂ થાય છે.

મામાપાને પાતાના માળકાન છળનમુધાર તરફ ધાત મામવાની નવરાશ કયાં છે? ઘરની અજ્ઞાન દશા, ગલી-રોરી-મહેાદ્યા-બજારાની વિષમ પરિસ્થિતિ, સ્કુલ અને કાલેજોનાં મલિન વાતાવરણ અને સત્સંગના અભાવ તથા સદુ-પદેશ અને સુશિક્ષણની ખામી, આથી આજનો ઉછરતી પ્રજા ખેટે રસ્તે ઝટ દારવાઇ જાય છે. નાટક, હાટલ અને સિનેમાના શાખ તેમને ખુવાર કરી રહ્યા છે. શંગારિક વાચન તેમનું ખૂન ચુસી રહ્યું છે. અધિકાંશ છેલછળીલા ખની વિષયવિલાસ શાધતા કરે છે. જમાનાના ભપકા ઉપરથી ક્ષ્કુડ દેખાય છે, અને અન્દરખાને પ્રદ્યાચ્યં પર ભારે કાપ મૂકાઇ રહ્યા છે. આ સ્થિતિ હાય ત્યાં ઉજ્ઞતિના રસ્તા ક્યાં? તમારે સ્વાદેન્દ્રિય પર કાણ રાખવા જોઇએ. ખાવા, પીવા તથા પહેરવામાં સંયમ રાખવા જોઇએ. દરેક વર્ત્તન-પ્રવત્તંનમાં સંયમ તથા વિવેકની જરૂર છે. વસ્ત-પરિધાનમાં સંયમ રાખી પરદેશી કાપડના ત્યાં કરવા જોઇએ

મીશિસ જરૂરીયાતા વધારી અને વધારે ખરચા રાખી હાથે કરીને ું કુઃખને નાતરે છે. જેટલા ખર્ચા વધારે તેટલી ઉપાધિ વધારે અને તેટલુ **ુપાપ વધારે.** સાદાઇમાં સુખ અને શાન્તિ સમજાય તેા ઘણી ઉપાધિ એાછી **થઇ જાય. વધારે ખ**ર્ચા રાખીને, મેાજશાખમાં પૈસા વેડફીને અને બહુ સંગ્રહશીલ બનીને આપણે પાંડાશીને દુઃખમાં નાંખીએ છીએ. એથી ખીજા-એાને પાતાના જીવનનિર્વાહુની મુશીબત પડે છે. એથી દેશમાં ગરીબાઇ અને ભૂખમરા વધે છે. એથી વિષમતા વધે છે. એથી પાપ વધે છે. **માંમ, પાંપની પરમ્પરા પ્રસરતાં પ્રજામાં અશાન્તિની ઉ**લ્બણ આગ **કા**ટી નિકળે છે. માણુયને જોડુએ છે ખાવાને ધાન અને પહેરવાને કપડાં. એટલું તો સ'યમી, સન્તેષી અને પરિશ્રમી આસાનીથી મેળવી શકે. પણ તમે તો પૈટ નહિ, પેણ પેટી અને પટારા લરવા વળખાં મારા છાં! એની આ હોળી છે! પરદેશીના માહમાં અજઇને તમે કરોડાની રાજી પર છૂરી ફેરવી છે. અને એના પરિણામે દેશ દિવસે દિવસે બિખારી ઘઇ રહ્યો છે. આ દેશમાં અતાજ અને કપાસ જરૂરિયાત કરતાં વધારે પાકે છે. આખા દેશ તૃપ્ત થાય તે ઉપરાંત પણ પરદેશ માેકલવા વધે છે. છતાં આપણે શું જોઇએ છીએ ? દેશમાં લાખાે કુદું બા એવાં દુઃખી છે કે જેમને પેટ પુરતુ ખાવાને અન્ન મળતુ નથી અને અંગ ઢાંકવાને કપડાં મળતાં નથી. કેટલી ક'ગાલ હાલત!

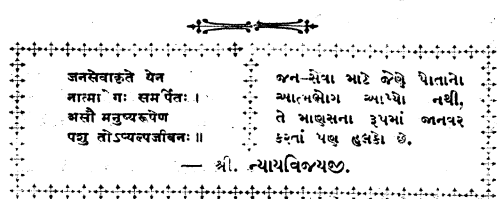
ે પુષ્ણું એનું ઐષધ એક સ્વદેશી છે. એક પરદેશી કાપડના અહિષ્કાર પણું જે આખા હિન્દમાં બરાબર થાય તો એટલુંયે દેશની આબાદી માટે એાજું નથી. દેશના કાપડીયાએમાં દેશલક્તિ વસવી જોઇએ. લોલમાં તણાઇ તેઓ ઉધુ મારે છે. મને યાદ આવે છે કૈ- દિશ્લીમાં એક વખત જ્યારે સખ્ત પિકેટિંગને પરિણામે ત્યાંના કાપડીયા ખહુ વ્યાકુળ થઇ ગયા હતા, ત્યારે તેમનું હેપ્યુટેશન અલ્હાબાદ સ્વ૦ પાંડિત માતીલાલ પાસે ગયું હતું. તેમની કરિયાદા પાંડિત અને ધીરજથી સાંભળી. પછી તેમને એટલા રાજ થયા કે, તેમણે તે કાપડીયાઓને કહ્યું કે, દિલ્હીના કાઇ ભાગમાં તમામ પરદેશી કાપડ એક કું કરા, મહાટા હગ ખનાવા અને તે ઉપર મને એસાડા, પછી તેને સળગાવી મૂકા, કે જેથી સ્વયાસેવકાને તમારી દ્રકાના પર પિકેટિંગ કરવાનું કહ્ય ઉઠાવવું ન પહે! અને મને તમારી દેશદ્રોહી કરિયાદા સાંભળવી ન પહે!

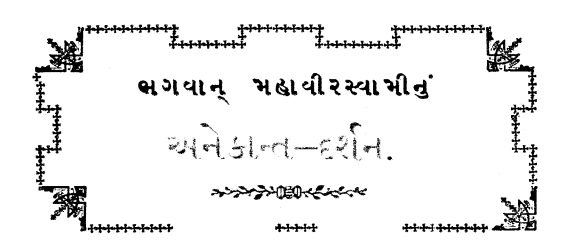
#### ભાઇએ ને હહેના !

ઉન્નિતા માર્ગ સમજ જાઓ! તમે બધાઓ શુદ્ધ ખાદીને અપનાવા! દરેકના ઘરમાં રેટિયા જેઇએ. માજ-મજમાં, હરવા-કરવામાં, સેર-સપાટા કરવામાં અને ગામ-ગપાટા હાંકવામાં તમારા કેટલાય વખત બરબાદ જતા હશે. તો રાજ શાંદા વખત રેટિયાને આપો તો કેવું સારૂં! એમાં લાભ છે. રેટિયાને અપનાવી ખાદીના ઉપયાગ કરવામાં દયાધમં, અનુકમ્પાધમં અને પરાપકાર-ધમં બજાવાય છે. એ મહાન્ પુષ્યતું કામ છે. એમાં "વાયુકાયની વિરાધના" બતાવી લાકોને ભ્રમિત કરવા એ મહામૂખં અને ઉદ્ધત આચરણ છે. રાષ્ટ્રધમં એટલે લાકાપકારધમં. અને લાકાપકાર ધમં દ્રનિયાનાં ધમંશાસ્ત્રામાં મુખ્ય સ્થાન ભાગવે છે. દેશની આખાદીમાં ધમંની આખાદી સમજ રાષ્ટ્રહિતના કાયંમાં તમારા યાંગ આપા અને જીવનનું શ્રેય સાધા.

િએ પછી મહારાજશ્રીએ સ'ગઠન-અળ તરક જનતાનું ધ્યાન એ'ચી દ્વધ્ર અને પાણીના કિસ્સા રજી કર્યા હતા અને તેની સાથેજ વ્યાખ્યાનની પૂર્ણાંહુતિ કરવામાં આવી હતી.]

<u>" મુંબર્ધસમાચાર"</u> તા. ૧૧–૭–૩૧.





# એ મહાન્ પ્રભુની ધર્મ પદ્ધતિનું વિશાળ પ્રદર્શન.

#### 

[ લેવક ન્યાયવિશાસક ત્યાયત્રીથી બીકાક્ ત્યાયવિજયેશ મેઢામાજ.]

મુંઢાવીરનું શાસન એટલે અનેકાન્ત-દર્શન. જ્યાં એકાન્તના કદાશ્રઢ દાય ત્યાં મહાવીરનું શાસનજ નથી. મહાન્ તપશ્ચર્યા પછી મહાવીરને જે સત્ય પ્રગટ થયું છે તેમાં અનેકાન્ત-દિવ્ટના પ્રકાશ પૃશું રૂપે ઝગમએ છે. જગત્ પર એ મહાન્ દિવ્ટના પ્રકાશ મહાવીરે બહુ સરસ રેડયા છે. એના માલિક પ્રવચનમાં એ સિદ્ધાન્તની જયાત ખૂબજ ઝળહળી રહી છે. છતાંય એના પૂજરીઓ આજે એને નિદ્ધાળવામાં પણ અસમર્થ થઇ પડયા છે. એના કહેવાતા પ્રવચનધરાની મનાદશા પર પણ એકાન્ત-મતનાં પડળ ચઢી ગયાં હાય એમ એમની કાર્યવાહી પરથી જેવામાં આવે છે. જે અનેકાન્તદર્શન જગત્ની અશાન્તિને દૂર કરવા માટે મહાવીર પ્રકાશ્યું હતું, જે અનેકાન્તદર્શન જગત્માં મૈત્રીલાવની લાવનાને બહમૂળ કરવા માટે મહાવીરે પ્રરૂપ્યું હતું, તે અનેકાન્તદર્શન પર આજે જાણે સમાજમાં મેઢાટા પડદા પડી ગયા ન હાય એવું સખેદ એવામાં આવે છે.

અને કાન્ત-દર્શનની મહત્તા અને ઉપયોગિતા અતાવતાં મે' મારા "એનદર્શન" માં લખ્યું છે કે:—

ં **િભિ**ન્ન સિન્ન દુર્જિ પર ઘડાયલા જુદા જુદા અભિપ્રાયા જેને 'નય' કહેવામાં આવે છે, પાતાના પ્રદેશ પુરતા સત્ય છે. એટલે નયવાદ એ આશિક, આપેક્ષિક સત્યવાદ છે. જુદા જુદા દૃષ્ટિકાંશુને અવલ બી જુદી જુદી વિગાર-સરહ્યુંએા ઘડાય છે. સ\*સ્કારી દુબ્ટિ જુદા જુદા વિચારા પાછળ તેના આધારરૂપ જે જુદા જુદા દૃષ્ટિબિન્દુઓ હોય છે તેને તપાસે છે. અને એમ કરી મેળ સાધે છે. નયવાદની સરણી સમન્વય કરવાના માગ છે. અપેક્ષા સમજાય તો સમન્વય શાય અને વિખવાદ મટી જાય. નયવાદ વિચાર--દ્ધિમાં સુન્દર અજન પૂરવાનું કામ કરે છે. એ અજનથી દિવ્ટિનું વૈષમ્ય ટળી જાય છે. આ રીતે નયવાદ મનુષ્ય-પ્રજાની દૃષ્ટિને વિશાળ અને હૃદયને ઉદાર અનાવી મૈત્રીભાવના રસ્તા તેમને સરળ કરી આપે છે. આમ, જીવનના કલેકા શમા-વવામાં અને જીવનવિકાસના માર્ગ સરળ કરી આપવામાં નયવાદ સ'સ્કારી જીવનનું સમધ અંગ છે. એ દૃષ્ટિ-વૈભવ વ્યવદ્વારૂ પણ છે અને આષ્યાત્મિક પહ્યું છે. એને વ્યવહારૂ જગત્ના કુનેહુબાજ પહ્યુ સમજે અને માક્ષમાર્ગના પ્રવાસી પણુ સમજે. નયવાદના વિમળ જળથી દેષ્ટિનું પ્રક્ષાલન થતાં રાગુ-દ્વેષના પ્રચાર અધ પડી જાય છે. એટલે ચિત્તની શુદ્ધિ થતાં આત્મસમાધિના માર્ગ સુલબ થઇ જાય છે."

' વિચારાની અધડામણને લીધ જ્યારે પ્રજાનાં માનસ ક્ષુણ્ધ બંને છે અને વાતાવરણ અશાન્ત અને છે ત્યારે તત્ત્વદર્શી એ પ્રજાની સામે 'સ્યાદ્વાદ' ના પ્રકાશ ઘરે છે અને વસ્તુસ્થિતિને જીદી જીદી દૃષ્ટિએ અનેક રીતે તપાસી સમન્વય કરવાના માર્ગ સમજાવે છે. સ્યાદ્વાદના સિદ્ધાન્ત આ રીતે અવલાકનદૃષ્ટિને વિશાળ ખનાવે છે અને સ'કુચિત દૃષ્ટિથી ઉત્પન્ન થનારા કાલાહુલાને શમાવે છે. આમ, રાગ-દ્રેષના લડકા શમાવી જનતામાં મેત્રીભાવ રેડવામાં સ્યાદ્વાદની ઉપયોગિતા છે. જેન ઉપદેશનું રહસ્ય એક જ અને તે રાગ-દ્રેષની નિવૃત્તિમાં છે."

આ ધ્યેય આજના જેન ગુરૂઓના જીવનમાં કેટલું રમી રહ્યું છે! જે ગુરૂઓનાં પનાતાં પગલાં ઠેર ઠેર ઝઘડાની હહાય સળગાવી મૂકે, જેમની કજીઆખાર મનાદશામાંથી નિકળતાં એકાન્ત—મૃદ પ્રવચના લાળી પ્રજાને ઉશ્કેરી મૂકે અને એવા લાળાઓને હૃથિયાર અનાવી જેઓ સામા વગંને ગાળા લાંડવામાં અને ધર્મમાર્ગના એક પંચીડા કસ્ત પાતાનેજ માનવા—મનાવવામાં અને પાતાના નવા વાઢા વધારવાનું જેર અતાવવામાં અહાદ્દરી માને, તેમનાથી અનેકાન્ત—દશંનના મહિમા પ્રસરવાની આશા શી રીતે રાખી શકાય!

દુરેક સમજદાર આજે ચાપ્પું જોઇ રહ્યા છે કે, આજના સમાજમાં ચાલી રહેલા ધામિ'ક ઝઘડાઓનું મૂલાદ્રમ-સ્થાન સાધુઓ છે. તેમના કલુષિત વર્ત્તન-પ્રવર્ત્તનમાંથી કલહુની આગ ભભૂકે છે. તેમના કાંઠામાં સળગી રહેલી વૈર-વિરાધની ભઠ્ઠી સમાજને ઝઘડાની હહાયમાં લપેટી રહીં છે. તેમનામાં સમન્વયવાદના અભ્યાસ હાત તો સમાજમાં આ અખેડા કેમ ઉભા થતે! સમન્વય, અવિરાધ, સાધન અને કળ એ ક્રમ છે. જ્યાં સમન્વય-દૃષ્ટિ છે, ત્યાં સ્યાહાદ છે. અને ત્યાં વિરાધવૃત્તિ શમી જાય છે. એટલે પછી સાધન-માર્ગ સાંપડેજ અને કળ પણ મેળવાયજ.

**દુ**નિયાના આધ્યાત્મિક દર્દ'નું મુખ્ય નિદાન મહાવીરને " એકાન્ત દબ્ટિ"– नी विषमतामां જણાયું અને તેના વિદારણ તરફ તે મહાન્ આત્માની પ્રવૃત્તિએ જગતનું પરમ હિત સાધ્યું છે. " એકાન્ત " ની બીમારીમાં સબડતી દુનિયા પાસે તે મહાપુરૂષે "અનેકાન્ત " ની ઐાષધિ મૂકી. એ મહાન્ તત્વવાદ એકાંગી દૃષ્ટિબિન્દ્ર પર રચાયલા પ્રવાદામાં ખળભળાટ મચાવે છે, જણ્બર ક્રાન્તિ ઉત્પન્ન કરે છે. " અનેકાન્ત " ના ઉજ્જવળ સિધ્ધાન્તની સામે એકાંી પ્રવાદો અધા ફિક્કા પડી જાય છે. મહાવીરના અનેકાન્તવાદ જંગતને સામ્યવાદનું શિક્ષણ આપે છે. અનેકા-તવાદના ઉદ્દેશવ સાથે સામ્યવાદના સમ્ખન્ધ વિચારવા જેવા છે. "અનેકાન્ત"ના પાઠ જગતુની ભિન્ન ભિન્ન જણાતી વિચાર સરણીઓને લિન્ન લિન્ન અપેક્ષાદુષ્ટિએ સમન્વયના ધારણ પર વિચારવાનુ શિખવે છે. આ શિક્ષણ જગતના કલહુકાલાહુલને શમાવવામાં અને રાગ-દ્વેષની અંળતરાને ઠારવામાં મહાન્ ઉપયોગી નિવડે છે. સ્યાદાદની પાછળ આ સામ્યવાદનું રહસ્ય છે. સ્યાદાદના અભ્યાસપાદમાં અપેક્ષાવાદ અને સમન્વયવાદનું જ વિવેચન છે. અને એમાંથી સામ્યવાદનું સુન્દર પરિણામ નિપજે છે. એટલે એ ત્રણે (અપેક્ષાવાદ, સમન્વયવાદ અને સામ્યવાદ) સ્યાદ્વાદ યા અનેકાન્તવાદનાં નામાન્તર થઇ પડયાં છે.

જુગત્ના છુટા છુટા વીશૃ'ખલ વિચારસૂત્રોને રીતસર સુચાજિત કરી, સમન્વયદ્દિએ સ'ગઠિત કરી તે બધાને અ'ગે ચાલતી તકરારોને હાલવવી અને મજાનાં ઉકળતાં માનસ પર શાન્ત રસતું સિંચન કરવું એ અનેકાન્તવાદનો સિદ્ધાન્તપાઠ અને પ્રયોજનપાઠ છે. મહાવીરના આ પદાર્થપાઠ કેટલા મહત્ત્વપૂર્ણ છે એ આજના અલ્પાભ્યાસી અને દુરાશ્રદ્ધો ગુરૂઓ ક્યારે સમજતા થશે ? કયારે તેઓ એ મહાન પાઠને હૃદય ગમ કરી પ્રજાના ઉકળાટ પર શાન્ત-સુધાની રસધાર વરસાવશે ? જગત્ને શાન્તિના મન્ત્ર સુણાવતાં મહાવીર સ્પષ્ટ વદ્દે છે:

> "પુરિસા! સચ્ચમેવ સમલિજાણાહિ! સચ્ચસ્સ આણાએ સે ઉવદ્રિએ મેઢાવી માર તરઇ. "

અધાત્-હે મનુષ્યા ! સત્યને બરાબર સમજો ! સત્યની આજ્ઞા પર ખઉદ થનાર મેઘાવી મૃત્યુને તરી જાય છે. (આચારાંગ)

કીંડની સાથે પણ વિરાધભાવ ન કરવા માટે ભગવાન કરમાવે છે કૈ:—

" પભૂ દેાસે નિરાકિચ્ચા ન વિરુજ્ઝેજજ કૈષ્યુઇ, મણુસા વયસા ચેવ કાયસા ચેવ અ'તસાે. "

અ ર્થાત્—મનથી, વાણીથી, કાયથી કદ્દી કાેઇ ઉપર દ્વેષ કરીશ માં, વિરાધ કરીશ માં. (સૂત્રકૃતાંગ.)

🧲 ગવાનુનું અનેકાન્તવાદી શાસન એકલા એાઘામાંજ મુક્તિ અતાવતુ નથી. પણ 'પન્નવણા' વગેરે પ્રવચનામાં ભગવાનની આજ્ઞાનું પ્રવચન એટલું વિશાળ ઝળકે છે કે કાઇ પણ દર્શનકાર જે નિષ્પક્ષભાવથી જુએ તો ભગવાનના શાસનની નિષ્પક્ષતા અને વિશાળતા ઉપર મુગ્ધ થયા વગર રહેજ નહિ. ભગવાનુનું પ્રવચન પન્દર લેદે મુક્તિ ખતાવે છે. ભગવાન ચાખ્ખું ભાખે છે કે, ગમે તે અવસ્થામાં, ચાંહે સાધુના વેષ હાય કે ન હાય, ચાંહે એાયા હાય કે ન હાય, ચાહે દિગમ્બર હાય, શ્વેતામ્બર હાય, પીતામ્બર હાય, રક્તામ્બર હેાય યા કોઇ અમ્બરવાળા હાય, અને તે ચાહે સ્ત્રી હાય કે પુરુષ હાય, કાઇ પણ માનવ હાય અને કાઇ પણ સ્થિતિના હાય, પણ રાગ-દ્રેષથી મુક્ત થતાં કૈવલ્ય-સ્થિતિને જરૂર પ્રાપ્ત થાય એમાં શક નથી. મતલળ કે ક્ષાયાથી મુક્ત થવામાંજ મુક્તિ છે. અને કષાયાથી મુક્ત થવાના વ્યાપારમાં " ઓથા એકાન્તે જોઇએજ, એાઘા વગર કષાયનાશ થાય*જ ન*હિ.'' એ માન્યતા એકદમ ભૂલસરેલી છે. એાવાે તેા એક ખાદ્યા ઉપકરણ છે. ચારિત્ર ક'ઇ એાઘામાં નથી, પણ ચારિત્ર આત્મામાં છે. જીવનમાં જો ચારિત્ર નથી તે৷ કારા એાઘામાં ક'ઇ નથી. એવા એક નદ્ધિ પણ એકવીશ એાઘા બગલમાં મારી ક્યાં કરે તાેયે ક'ઇ ન વળે. એાથા ધારણ કરવા છતાં પણ ક્રરજથી ચુકેલા-લાઇનથી ખસી ગયેલા અનેક મરીને દુગ'તિના મહેમાન ખન્યા છે, જ્યારે એાલા વગરના પણ જીવનશુદ્ધિ કરી પરમાત્મપદને પ્રાપ્ત થયા છે. એટલે ક્ક્ત એાઘામાંજ ચારિત્ર કે દીક્ષા સમાયાની ખૂમ મારવી બાલિશ ચેબ્ટા છે.

**ચા**રિત્ર–સાધનમાં મુખ્ય કાર્ય એક માત્ર કષાય–જય છે. એ**લો** એ કા**ય'થીજ દી**પે છે. જયાં એ બાબત નથી અને જયાં ધી'ગામસ્તી છે ત્યાં એાયા લજવાય છે, વગાવાય છે અને દીક્ષા નિન્દાપાત્ર થઇ પઉ છે. એાયા શરીરને વળગીને ચારિત્રની કરજે યાદ દેવડાવે છે. છતાં એાઘાધારક એને ન સાંભળે અને એથી વિપરીત ચાલી એનું અપમાન કરે ત્યારે એ વેષવિડમ્બકની કેવી દશા સમજવી ! એની કઇ ગતિ થાય ! જે ક'ઇ છે તે વસ્તુમાં નહિ. પણ વસ્તુના ઉપયોગમાં છે. વસ્તુના સદુપયાગ સુપરિણામ અને દુરૂપયાગ દુષ્પરિણામ લાવે છે. એામા લઇને પણ તેના સદ્વઉપયાગ કરાય તાજ કરયાણ છે. નહિ તો તેના દુરૂપયાગે અહિં અને પસ્ત્ર છવનની દુગ'તિજ છે. જેને પોતાના આત્મ–કલ્યાણુની તમન્ના છે, જે પાતાનું આત્મશોધન કરવામાં સદા સંલગ્ન છે તે પર∹ક≉યાણુની પ્રવૃત્તિ પણ બહુ પ્રશમવૃત્તિપૂર્વ'કજ કરે. પર⊦ કલ્યાબુતું કામ પણ એ બખેડાથી વેગળા રહીનેજ કરે. ચેલા–ચાપટના માહ તો એને હેલ્યજ શાનેહ! વેયઘારીને ચેલઃ⊸ચાપટના મેહુ અને સ'સારીને છેાકરાં-છૈયાંના માહ ! શું ફરક ! સાચા સાધુ બીજાને દીક્ષા આપવામાં શિષ્ટતા, સભ્યતા અને વિવેકને નજ ચુકે અને એમાંજ શાસનની શાભા છે. ચેલા-ચાપટના માહે આંખા મીંચી આંધળીયા કરનાર દીક્ષાની ક્જેવી કરાવી શાસન-મોલિન્યનાં મહાપાપ બાંધે છે. દીક્ષાનાે ઉમેદવાર સત્યાગ્રહ કરીને પણ વહીલાનાં હુકયાને પીગળાવી શકે છે. અને એ રીતે ખુક્લે આમ વિજયનાદ સાથે દીક્ષા લઇ શકે છે. આ કહેવાય વીર દીક્ષા. જે માયકાંગલાે ચારી-છુપીથી ભેખ પહેરવા ઉતાવળા થાય છે, તે અને તેને ચારી-છપીથી ભેખ પહેરાવી દેનારા તેના બડીકણ ગુરૂએા સમાજનું શું ઉકાળવાના હતા ! શાસનનું શું લેલું કરવાના હતા! પૂર્વકાળના મહાન્ સન્તાએ બીજાને મુંડવા માટે કયારે પણ દાેહાદાેડી કરી છે કે ? તેમની સુન્દર ચારિત્ર-સુગન્ધથી ખે'ચાઇ સ્વયમેવ " મધુકરા " તેમની પાસે દેહિયા દેહિયા આવતા અને ડ'કાની ચાેંટ સાથે દીક્ષા બ્રહુણ કરી આત્મસાધનમાં ઉજમાળ બનતા. આજે પણ આપણે શું જોઇ રજા છીએ ? ગાંધીજી જેવા મહાપુરૂષ પાસે સેંકડા મનુષ્યાે વગર બાલાવ્યે-વગર તેડયે તેમના શિષ્ય બનવા દાેડયા આવે છે. અને તેમના એક બાલ પર મેદાને જ'ગમાં કુદી પડે છે, પાતાના પ્રાણ આપવા સુદ્ધાં તૈયાર થાય છે. ગારિત્રની સાચી સુગન્ધ હાેય ત્યાં સ'તાડી–ભગાડીને આપવાનું હિચકારૂં કામ થતુંજ નથી. નાની ઉમ્મરના, કાચી દીક્ષા વયના બાળકોને આજના પામર, જક્કી અને અલ્પન્ન સાધુઓ સમજાવી

પટાવીને, ફેાસલાવી–ખંહેકાવીને દીક્ષા આપી દે છે, તે કેટલું જીલ્સભરેલું છે! ત્યાગમાર્ગ સર્વોત્તમ છે, એમાં તો કાઇના પણ મતલેદ ન <mark>હાય. સ'ન્યાસના માર્ગ દુનિયાભરમાં એકી અવાજે પરમાૈતકુલ્ટ મનાયા</mark> છે એમાં શક નથી. પણ એ જેટલાે મહાનુ છે, તેટલાજ દુષ્કર પણ છે, એ ન ભૂલવું જોઇએ. એ એવું કંઇ રમકડું નથી કે ચપ દઇને બાળકના હાથમાં કે જેના તેના હાથમાં આપી દેવાય. એ મહાન્ રસાયણ છે. નાલાયકના હાથમાં જાય તે તેના ડુચા કાઢી નાંખે, તેને ધરતીભેગો કરી નાંખે. ખહુ વિચાર કરીને તેના પ્રયોગ કરવાના છે. ભલે એના અધિકારી થાડા નિકળે એની હરકત નહિ, પહ્યુ નાલાયકના હાથમાં જઇને તેની ફજેલી ન ધાય એ ખાસ ધ્યાનમાં રાખવાનું છે. કોઇ ધર્મ ન પામે એની હરકલ નહિ, પણ ધર્મના ભવાડા ઘઇને કોઇ અધર્મ ન પામે અને ધર્મની હાંસી ન કરી બેસાય એના ખ્યાલ તો અવશ્ય રાખવા જોઇએ. પણ, સસ્તો કરવાની ધૂન તે કેટલે લગી? રસ્તે ચાલતા હાલી-મવાલી પણ જો ધારે તો ઘડીના છકું ભાગે એાઘા ઉઠાવી વાણિયાના ગુરૂ બની બેબી શક છે. જે ધમ'ધ્વજનું પૂર્વ'કાળમાં ગારવભર્યું માન હતું તેનું આજે જાણે લીલામ ન થઇ રહ્યું હોય એવું શાચનીય કાર્મ ભજવાય છે. હાય! આ અનૈકાન્ત ! અનૈકાન્ત તેઃ એ કે જેમાં અનેકના અન્ત આવે, અર્થાત્–આત્મા અને માેહુ એ દ્વેત-યાગના અન્ત આવે અને આત્મા અદ્વેત-શુદ્ધ સ્વરૂપે પ્રકાશે એ અનેકાન્ત! બીઝ રીતે જોઇએ તો સત્ય એક છે, જ્યારે અસત્યની ાહાશ્રી નથી. એટલે ''અનેક''ના અર્થાત્ અસત્યના ''અન્ત ''તે અનેકાન્ત. ંએ સત્યમય જીવન છે, એ સામ્યજીવન છે. ત્યાં જાતિ–ભેદને પણ સ્થાન ન હાય. મહાભારત પણ વનપવધ્માં કહે છેઃ '' चतुर्वेदोपि दुर्वतः स शूद्रादतिरिच्यते.'' અર્ચાતુ–ચાર વેદાના ગાતા પણ દુરાચરણી હાય તો શાદ્ર કરતાં નપાવડ છે. સત્યના માર્ગે ચાલનાર ભંગી ઉંચ છે અને અસત્યના રસ્તે સાલનાર 'બ્રાહ્મણ' કે 'શ્રાવક 'પણ નીચ છે. ખરા જૈન કાઇ પણ હાઇ શકે. "જૈન કામ"ની બહાર-ેના માણસ પણ, " જેન સમ્પ્રદાય " ની બહારના માણસ પણ અને જંન સમ્પ્રદાયની સામ્પ્રદાયિક ક્રિયા અને આચારવ્યવહારપદ્ધતિવિદ્ધાણા માણસ પણ જેન (ખરા જેન) હોઇ શકે. એટલે જેનત્વ કામમાં કે સમ્પ્રદાયમાં સમાયુ નથી. જેનત્વ એ અહ્મધમ<sup>ક</sup> છે. રાગ–દેષ જીતવાના અભ્યાસ કરે તે જેન. જે શુદ્ધ જિજ્ઞાસ હોય, જે ગુણના પૂજારી હાય, જેના જીવનમાં અહિંસાના નિવાસ હાય અને જે સત્યના શાધક તથા ંઉપાસક હાેય તે કાેઇ પણ મુમુક્ષુ જૈન છે. આમ "સમ્પ્રદાય " અ**હારના** પણ વાસ્ત્વિક જૅનત્વના પ'થે ખરા જૅન બનીને પાતાનું આત્મકલ્યાણ સાધે છે.

**અ**નિકાન્તદશી' મહાવીરે જૈનત્વ-વિકાસની ભૂમિકાનું નિરૂપણ કરતાં સાધુ-ધર્મ અને ગૃહસ્થ-ધર્મ એમ દ્વિવિધ ધર્મ કરમાવ્યા છે. એ મહાનું આત્માનું અનેકાન્ત-દર્શન જેમ સાધુ-જીવનના ઉપદેશ કરે છે, તેમ ગૃહસ્થ-ધર્મના પણ ઉપદેશ કરે છે. સાધુ ત્યાગના જ ઉપદેશ કરે એ સાચી વાત છે. પણ 'ત્યાગ' એ સાપેક્ષ શબ્દ છે. એટલે ત્યાગ કોના ? ધર્મના કે અધર્મના ? પુષ્યના કે પાપના ? સદાચરણના કે દુરાચરણના ? પહેલા-પહેલાના ત્યાગ કરવાનું કહેનાર શયતાન છે. જ્યારે ખીજા-ખીજાના ત્યાગ કરવાનું તા કાંઇ પણ સર્જન ઉપદેશ એ તાે ખુલ્લું જ છે. આમાં ભલા કાેના મતભેદ દ્વાય ? ગૃહસ્થાશ્રમની નીતિ-રીતિ અને નિયમ-પદ્ધતિ તથા વ્યવહાર-પ્રણાલીના ઉપદેશ કરનારા સાધુએા વાસ્તવમાં તે આશ્રમમાં ભરાઇ રહેલી બદીના જ ત્યાગ કરવાના ઉપદેશ કરે છે. મતલબ કે ત્યાગના ઉપદેશ ત્યાગીઓ બે રીતે કરે<del>:</del> સાધુ–છવનને અનુકૂળ અને ગૃહુસ્થ–જીવનને અનુકૂળ. કેવળ એાઘાના રાગ અલાપવામાં જ ત્યાગના ઉપદેશ સમાઇ જતા નથી. ત્યાગીના ઉપદેશ જેમ સ'યમ અને વૈરાગ્ય ભાવનાનું મનાહુર ચિત્ર દેહરી જનતાના ચિત્તને ત્યાગ-છવન ભણી આકર્ષવા પ્રયત્ન કરે, તેમ ગૃહસ્થધમાંનું સુયાગ્ય પ્રતિપાદન કરી ગૃહસ્ય-જીવનને પણ પ્રગતિના પ'થે દેારવા યત્નશીલ હાય. મુનિ-वरीतुं परे।पडारमय छवन, सद्वपदेशङ छवन केम सर्वाविरतिना मार्ग पर પ્રકાશ નાખે, તેમ ગૃહસ્થાશ્રમના સુપથ પર પણ પ્રકાશ નાખે. ગૃહસ્થાની સદાચાર-નીતિ ત્યાગી મુનિવરા નહિ સમજાવે તેા સ'સારલિપ્ત ગૃહસ્થાનું કાેેેે છા સાંભળે તેમ હતું ? ગૃહસ્થાશ્રમમાં ઘુસેલા સડાઓના નિદે શ કરી તેને ઉખેડી ફે કી દેવા બાબત પ્રેરણા કરવી એ ત્યાગી મુનિવરાનું મહુત કર્ત્તવ્ય છે. એ સંમ્બન્ધી તેમના ઉપદેશ એ ત્યાગમયજ ઉપદેશ છે. લગ્ન-સ'સ્થાનું શ્રીહરિભદ્રાચાર્ય, મુનિચન્દ્રાચાર્ય કે હેમચન્દ્રાચાર્યની જેમ નિરૂપણ કરી લગ્ન-પદ્ધતિની શુદ્ધ દિશા પ્રેબાધવામાં અને તેમાં પેસી ગયેલા અનાચારાને દક્ષ્નાવી દેવાની ભલામણ કરવામાં ત્યાગનાજ ઉપદેશ સમાયા છે. આરાગ્યના નિયમા પર જનતાનું ધ્યાન ખેંચી (હરિક્ષદ્રાચાર્યે અને મુનિચન્દ્રાચાર્યે એ<sup>.</sup>વ્યું છે તેમ) શક્તિ—વિકાસનાં ઉપયોગી સાધન તરીકે વ્યાયામનું સ્પષ્ટી-કરણ કરી નિર્જાળતા અને કાયરતાને ખંખેરી ન ખવાતું ઉદ્દેશષવામાં ત્યાગના જ ઉપદેશ સમાયા છે. સમાજમાં યાગ્ય શિક્ષણના પ્રચાર કરી અજ્ઞાન-અન્ધકાર દ્ધર ક્ષરવાનું અને એ રીતે ધર્મ અને સમાજની પ્રતિષ્ઠા વધારવાનું ઉપદેશવામાં ત્યાગનાજ ઉપદેશ સમાયા છે. આ પ્રકારના બધા ઉપદેશ પરત્વે છે. એ પ્રકારના ઉપદેશ રાષ્ટ્રીય કે સામાજિક સ'સ્થાએામાં ભરાઇ ગએલ કાદ્રવ કે મેલને દૂર કરવા પર્ત્વે છે, પાપ-વાસનાઓ તથા વિષમતા- જનિત કલોહો અને અશાન્તિનાં દર્દોને શમાવવા પરત્વે છે અને અજ્ઞાનતા તથા નિર્ભળતાને હાંકી કાઢવા પરત્વે છે. આમ પ્રેરણાદાયક અને બળ-વર્ષક ઉપદેશ ત્યાગીઓના મુખથી જેટલા અસરકારક થાય તેટલા બીજાના મુખથી ન ધાય. આવા ઉપદેશો દારા ત્યાગીઓ દેશનું, સમાજનું, અને ધર્મનું જેટલું ભલું કરી શકે, તેટલું બીજાઓ ન કરી શકે. સુતરાં ત્યાગીઓ દ્વારા તેવા ઉપદેશ થવામાં શાસનની સુન્દરમાં સુન્દર સેવા છે. એ રીતે ધર્મનું સરસ ઉદ્દોતન થાય એ વાતની કાલુ ના પાડી શકરો ?

ર્સં સારમાં મતભેદાનું પ્રચલન આજનું નથી, અનાદિથી છે. સર્વજ્ઞાના સમયમાં પણ જગતમાં મતભેદાનું પૂર જોશબધ વહ્યા કરતું હતું. દુનિયામાં એક મતની સ્થાપના કોઇ કાળે થઇ નથી અને કદી થઇ શકેજ નહિ. જગત્ના અયંજ વિભિન્ન અને વિચિત્ર વૃત્તિઓના સમૂહ.

<sup>ખૂ</sup>વ' કાળના મહાન્ શ્રુતપ્રણેતા પ્રવચનધર મહુષિ'એા <mark>પણ મતભેદોથી ખાલી</mark> નથી રહ્યા. ઉદાહરણાર્થ, કેવલજ્ઞાન-દર્શનના સમ્બન્ધમાં શ્રીજિનભદ્રગણિજી કુમવાદના, શ્રીનક્લવાદી યુગપદ્વાદના અને શ્રી સિદ્ધસેન ્યભેકવાદના હિમાયતી છે. અને એ મતત્ર<mark>યનાં પારાયણ</mark> ખુબ ચાલ્યાં છે. નજીકના ટાઇમની વાત કરીએ તેા શ્રીહીરવિજયસૂરિજીના સમયમાં ધર્માસાગરજીના મતભેદાે ક્યાં એાછા ફાટી નિકન્યા હતા! એ વખતે મુનિઓની પાટી એા વચ્ચે પરસ્પર વિચારભેંદોની અથડામણ કેટલી હુતી? પણ વિચાર–ભેદાે માટે રાગ–**ઠેષ પાેષવાના ન**ે **હાય**. અનેકાન્તના પૂજારી હ'મેશાં સત્યના જિજ્ઞાસુજ હાય, એટલે સામ્પ્રદાયિક દુર્મોહ અને મતદુરાશ્રહ તેનામાં હાયજ શેના ? જે કાઇમાં એ દોષા હાય તેણે તે છાડવાજ જોઇએ અને પાતાની મધ્યસ્થ વૃત્તિને ખુબ કેળવવી જોઇએ. શુદ્ધ વિચારદેષ્ટિથી પાતાના મન્તવ્યના પરામશ' કરતાં તેમાં પાતાની ભૂલ જણાય તેં તેના ત્યાંગ કરવામાં સંકાચ ન રાખતાં ખીજાની ખરી જણાતી વાત કળૂવ કરવામાં સુજ્ઞ જનને હુર્ષ અનુભવાવા જોઇએ. સરલ વૃત્તિ અને ગુણુત્રાહકતાના ગુણુ એ આત્મવિકાસની પ્રથમ ભૂમિકા છે. આત્માના નૈતિક ખળની એ અળહળતી જયાત છે.

છેવટે હાલની સ્થિતિ પર શુરૂદેવાને વિનવીએ કે, મતભેદો હોવા છતાં પરસ્પર ઉદાર વ્યવહાર રાખી સંગઠન-અળમાં વિચ્છેદ ન પડવા દેવામાંજ તેમના સાધુત્વની ખરી કિમ્મત છે. મતભેદ છતાં મૈત્રી રાખી શકવાનું વિશાળ સૂત્ર સમજવામાં જેટલી ઢીલ થાય છે તેટલીજ હરકત છે. મતભેદ છતાં પરસ્પર મેળ રાખી કામ કરવાનું ડહાપણ જે દિવસે ગુરૂદેવા દાખવશે, તે ધન્ય દિવસે સમાજ પાતાને ખરા તારણુહાર મળ્યાના વિપુલ આનન્દ અનુભવશે. અને તે પુનીત ઘડીથી શાસનની જયાત ફરી ઝગમગવા માંડશે.

**અ**ન્તમાં, ભગવાનું મહાવીરદેવના અનેકાન્ત–દર્શનના મહામુદ્રાલેખ પણ હૃદય–પટ પર અકિત કરી લઇએ–

"મિત્તી મે સવ્વભૂએસુ, વેર મજબ ન કેણઇ."

આ મહામન્ત્રના પૂજારી ધમ'ભેદ કે વિચારભેદના કારણે કાઇ સાથે વૈશ-વિરાધ કરે કે કે કદી નહિ. જ્યાં લમામ જગત્ના સર્વ જીવા સાથે મૈત્રીભાવ રાખવાનું કરમાન હોય, ત્યાં વિરૂદ્ધ મલવાદીઓ સાથે વૈર-વિરાધ રાખવાના હોય કે કે અરે ! અધર્મી કે વિધર્મી ઉપર પણ ભગવાન મધ્યસ્થ ભાવ રાખવાનું કરમાવે છે. જુઓ ! હેમચન્દ્ર શું વદે છે:—

> " ક્ર્રકમ'સુ નિઃશ'ક દેવતા–ગુરુનિન્દિષુ– આત્મશ'સિસુ યાેપેક્ષા તન્માધ્યસ્થ્યમુદીરિતમ્ ".

> > / ધાેગશાસ્ત્ર 🖟

અનેકાન્ત-દર્શનના આ દુન્દુલિનાદ ગુરૂઓના કાને, સંઘના સરદારાના કાને, ઉત્સાહી વીર-યુવકાના કાને પડે એમ ઇચ્છીએ. મહાવીર લગવાનના શાસનના ખરા જયદાષ એ નાદમાંથી નિકળતા મહાન્ સન્દેશને હુદય'ગમ કરવામાં જે છે. અને ત્યારે જ જેન સંઘ પાતાને વારસામાં મળેલા મહાવીર લગવાન્ના મહાન્ સિદ્ધાન્તાના જગત્માં ફેલાવા કરવા અને એ રીતે શાસનની મહાન્ સેવા બજાવવા લાગ્યશાલી ઘઇ શકશે. તઘારત!

" મુંભઇસમાચાર " તા. ૧૬–૯–૩૧.

·209999992·

# ર્શ્વીન્યાય**વિજય**જકૃત

[તા. ૨૬–૯–૩૧ ના '' મું'બઇસમાચાર'' માં ન્યા. ન્યા. શ્રાન્યાયવિજયજી મહારાજનાં પુસ્તકાની પ્રગટ થયેલી સમાલાેચનાઃ– ]

ન્યાયવિશારદ—ન્યાયતીર્થ શ્રીન્યાયવિજયછ મહારાજે લખેલા લેખાં અને પુસ્તકો વહાદરાના શ્રી જેનચુવકસાથે પ્રગટ કરી જેન સમાજ અને ધર્માની કિંમતી સેવા બજાવી છે, એમ સહજ પણ અતિશયાકિત વિના કહી શકાશે. આ મુનિમહારાજ હમણાં અત્રે કાેટના જેન ઉપાશ્રયમાં બિરાજે છે. અને તેમનાં ભાષણા સાંભળવા માટે જેનેતરાની પણ તુટાતુટ પડે છે. તે તેમનાં જ્ઞાન અને ભાષણ કરવાની શૈલીનેજ આભારી ગણી શકાશે. તેમનાં પુસ્તકાની જેના વચ્ચે છુટથી લહાણી થવી જોઇએ. તેમના જેવા ધર્માન્યું કાેઇ પણ સમાજ મગરૂર થઇ શકે. અમને તેમનાં નીચલાં પુસ્તકાે મળ્યાં છે:—

- ' વીરધમ'ના પુનરૂદ્ધાર, '
- ' જૈનદરા°ન. '
- ' વિચારસં સ્કૃતિ. '
- ' સન્દેશ. '
- ' માનવધમ<sup>ુ</sup>. '
- ' મુદ્રાક્ષેખ. '

# વીરધર્મના પુનરૂદ્ધાર.

જૈન સમાજમાં ક્યાં સડા લાગ્યા છે, શાથી લાગ્યા છે અને તેના ઉપાય શું છે તે આ પુસ્તકમાં મુનિમહારાજ શ્રીન્યાયવિજયજીએ ખતાવ્યું છે. દ્વાલમાં " જુનું તે જ સાનું" એ ન્યાયે ખાટા રીતરિવાજના પણ ખચાવ થઇ રહ્યા છે ત્યારે જેન સમાજને કયા જીવડાં કારી રહ્યાં છે, તે ખતાવવાની જાહેર હિમ્મત માટે મુનિમહારાજને ધન્યવાદ ઘટે છે. તેમણે આ પુસ્તકમાં લગ્ન-સ'સ્થા, સ'ગઠન, દમ્પતિધમ', ગૃહસ્થાશ્રમ, પુનલ'ગ્ન, આરાગ્ય અને પ્રદ ચર્યાશ્રમ, સાધુ–સ'સ્થા વગેરે પ્રશ્નાની ઝીહી ચર્ચા કરી તેમાં કયાં સુધારાને સ્થાન છે, તે સૂચવ્યું છે. પુનલ<sup>જ</sup>નના પ્રશ્ન પણ તેમની ચર્ચા બહાર રહ્યાે નથી. પણ તેના ઉપાય સચવવામાં તેઓ મું ઝાયા હાય તેમ જણાય છે. તેમણે પુનલ અની તરફેણુ તેમજ વિરુદ્ધની દલીલાે રજા કરી છેવટે જણાવ્યું છે કે "સમાજ હુજુ પણ નહિ ચેતે તો જતે દહાઉ પુનલ અનો રસ્તા ખુલ્લા થવાના સભવ છે. આજે સમાજના માટે ભાગ, સામાન્ય રીતે જેઓ પુન-લ'અનના પક્ષકાર નથી તેવાએ પણ પતિની સ'ગતમાં નહિ આવેલી એવી કહેવાતી વિધવા બાળાઓને કરી પરણાવી દેવાની તરફેણમાં છે. મ્હાેટા મ્હાેટા અનુભવીએ અને સચ્ચારિત્રશાલી સજ્જના, વૃદ્ધા અને પ્રજામાન્ય મહાપુરૂષા પણ જામાં સમ્મત છે." મહારાજશ્રી પાતે પુનલંબની તરફેણમાં છે કે નહિ તે સમજી શકાતું નથી. પણ છેવટે તેમનાથી પણ એ કહ્યા વિના ચાલ્યું નથી કે "સમાજના સરદારા અને દેશભક્ત યુવકા તથા ધામિ'ક સજ્જનાતું કત્ત વ્ય છે કે તેઓ દયાપાત્ર ખંદેનાની ખબર હયે. દેશસેવા તથા ધર્મોન્નતિનાં કાર્યામાં એ ખ્હેના પણ પુરુષવર્ગ જેટલા પાતાના ફાળા આપી શકે તેમ છે. તેમનામાં ક'ઇ એાછી શક્તિ નથી. તેમની શક્તિએાને ગુ'ગળાવવામાં કંઇ કાયદા નથી. " આ પુસ્તક જેન સમાજ વચ્ચે એટલું લાેકપ્રિય થઇ પડ્યું છે કે ટુંક સમયમાં તેની આ ચાથી આવૃત્તિ કહ્યાંડની પડી છે.

# જૈનદર્શન.

અત પુસ્તક પણ મુનિમહારાજ શ્રીન્યાયવિજયજએ લખ્યું છે. તેમાં જૈનધમંત્તું તત્ત્વજ્ઞાન સમજાવવામાં આવ્યું છે. મહારાજશ્રી પેતે જણાવે છે કે " બીજાના વિચારાને પાતાના વિચારાથી વિરૃદ્ધ જતા જોઇ એકદમ ઉશ્કેરાઇ જવ્નુ એ માનસિક નિખંળતા છે." જૈન સાધુઓ વિરૃદ્ધ પક્ષને

સમજવામાં આટલા વિવેક જળવે તો આજે એ સમાજમાં જે ક્રાયક છે તેને સ્થાનજ ન રહે. આ પુસ્તકમાં 'જગત્ શી વસ્તુ છે?' 'સ'સારમાં જીવો અનન્ત છે,' 'માલ,' 'ઇશ્વર,' 'માલ,નું શાશ્વતત્વ,' 'સવ' કર્મોના ક્ષય હાઇ શકે છે' વગેરે સમજાવવામાં આવ્યું છે. મહારાજશ્રી જણાવે છે કે "જેન ધમ'ના એક સિહાન્ત વિચારશીલ વિદ્વાનાનું વધારે ધ્યાન ખેંચ એવો છે. તે એ છે કે ઇશ્વર જગતના કત્પાદક નથી. જેન શાસ્ત્રા એમ જણાવે છે કે કમ'સત્તાથી કરતા સ'સારચક્રમાં નિલેપ, પરમ વીતરાગ અને પરમ કૃતાર્થ એવા ઇશ્વરનું કત્તું ત્વ કેમ ખની શકે ? દરેક પ્રાણીનાં સુખ-દુઃખા તેની કમ'સત્તા પર આધાર રાખે છે. વીતરાગ ઇશ્વર ન કાઇના ઉપર પ્રસન્ન થય છે કે ન કાઇના ઉપર રૂપ્ટ અને છે. પ્રસન્ન થયું કે રૂપ્ટ થયું એ વીતરાગ સ્થિતિએ પહોંચેલાને ન ઘટે.' તેએ જણાવે છે કે જેન શાસ્ત્રકારાનું કહેવું એવું છે કે ઇશ્વરની ઉપાસના ઇશ્વરને પ્રસન્ન કરવા વાસ્તે નથી. કિન્તુ પોતાના હ્રદયની શુદ્ધિ કરવા માટે છે."

# વિચારસંસ્કૃતિ.

મુનિમહારાજ શ્રીન્યાયવિજયજીના વર્તામાનપત્રામાં પ્રસિદ્ધ લેખોના આ સંગ્રહ છે. સાંકડા વાડા, પર્યુષણા, સાસુ સાહિમ્મિવચ્છલ્લ, લીલવણી–સુકવણી, ભવદેવની દીક્ષા વગેરે લેખા વાંચવા જેવા છે. પર્યુપણા તહેવાર વિષે મહારાજશ્રી લખે છે કે "શિક્ષિત મુનિઓ પશુધાણાના દિવસામાં નવ્ય પદ્ધતિએ ભાવવાહી વ્યાખ્યાના કરી શકે છે અને શ્રેાતાએોના મુડદાલ જીવનમાં ચૈતન્ય રેડી તેમને પ્રાણવાન ખનાવી શકે છે. જુની ઘરેડનાં શુષ્ક અને નિષ્પ્રાણ વ્યાખ્યાને! સાંભળી સાંભળીને સમાજ ઉબકી ગયા છે. વિદ્રાન સાધુઓએ તેા મહાવીર સ્વામીના જીવનને વૈજ્ઞાનિક પદ્ધતિએ સમજાવવાની જરૂર છે." એવા જેન મુનિમહારાને કેટલા છે? અત્યારે તાે જેન સમાજ અને ખાસ શ્રીમન્તાને થાખડી તેમને ધર્મિષ્ક નહિ, પણ ધર્માન્ધ ખનાવતા મુનિમહારાજો વધુ નજરે પંદે છે. સાહિમ્મિવચ્છલ્લ વિધે મુનિમહારાજ કહે છે કે " ખરૂં સાહિમ્મિવચ્છત્લ તો એ છે કે રીબાતા ગરીબ બન્ધુઓને સહાયતા આપી રસ્તે ચઢાવવાઃ સાહિમ્મિવચ્છદ્વ તો એ છે કે વેપાર-ધ'ના વગરના કે લાઇન વગરના આત્મબન્ધુએોને વેપાર-ધ'ધે કે લાઇન પર ચઢાવી ધર્મમાં સ્થિર કરવા. imes imes imesએક ટ'ક કે છે ટંક લાડવા પીરસી દેવામાં ક'ઇ સાહુમ્મિવચ્છલ્લ સમાયું નથી. જમણવારમાં આવનારા કંઇ દાળ–રાેઠી વગરના હોતા નથી કે તેમને જમાડવામાં પુષ્યના થાક અધાય. અને એક બે ટ'ક જમાડી દ્વાથી ક'ઇ દુખિયાનું દારિદ્રય ફીટતું નથી." જૈન શ્રીમન્તો સાહમ્મિ વચ્છલ્લને નામે જમણવાર પાછળ નાણાંની ખરખાદી કરે છે તેઓ આ સદ્દેબાધ પર કંઇ લક્ષ આપશે ?

#### સન્દેશ.

આ પુસ્તકમાં મહારાજ શ્રીએ બનાવેલા સ'સ્કૃત શ્લોકો ગુજરાતી અર્થ સાથે આપવામાં આવ્યા છે. તે પરથી પ્રેાત્સાહન, વિરક્તશાન્તિ, આધાસન અને આત્મપ્રભાધ સમ્બન્ધી સન્દ્રેશા મળે છે. વિદ્યાર્થીઓા અને અભ્યાસીઓ માટે આ સંગ્રહ ઉપયોગી છે. તેઓ કહે છે કે "સ'સારવાસમાં વસતા માણુસોને સુખ અને દુ:ખ હ'મેશાં સાથે લાગેલાં છે. બધા દિવસા સુખના નથી હોતા. કયારેક દુ:ખના પ્રસાગ પણ ખમવા પહે છે." "શ્રીમન્તાથી ક'ઇ પ્રયોજન નથી. આગેવાનાથી ક'ઇ જરૂરીયાત નથી. વિરક્તને હ'મેશાં સર્વજ સાધારણ ભાવે, મધ્યસ્થપણ વર્ત્ત રાખવું યુક્ત છે." "ધન ગયું છે તો ક'ઇ નથી ગયું, તન્દુરસ્તી ગુમાવી છે તા ક'ઇ'ક ગુમાવ્યું છે, પણ જે ચારિત્ર બળ હણાયું છે તા હાય બધું હણાયું છે." "પૂર્વજન્મ યા જન્માનાં ઉપાજન કરેલ કમ' તેના વિપાકાદય ભાગવા વગર કેમ નષ્ટ થઇ શકે શું કે?"

#### માનવધર્મ.

તુંનિમહારાજ શ્રીન્યાયવિજયજીએ મહત્વધર્મ વિષ શુક્લતીર્થ ખાતે ગુરૂકુલ-વિદ્યાલયના મેળાવડામાં આપેલું વ્યાખ્યાન પુસ્તિકારૂપ પ્રગટ થયું છે. તેઓ આ બાષણમાં કહે છે કે અજ્ઞાનવિલાસ, મતદુરાગ્રહ અને સંકુચિત મનાદશાથી મજહળી ઝઘડા ફાઠી નિકળે છે. એનાથી દેશને ઘણું નુકશાન પહેાંચ્યું અને પહેાંચી રહ્યું છે. દેશની દુર્ગતિનાં કારણોમાં ધાર્મિક રમખાણ પણ એક મહાન જગ્ળર કારણ છે. ધર્મને નામે ઝઘડા કરવા એ ધર્મનથી, પણ અધર્મ છે. તેઓ આગળ ચાલતાં કહે છે કે "આપણા મતલેદો આપણી સામાજિક કે રાષ્ટ્રીય પ્રગતિના કાર્યમાં ળાધા નાખનાર ન થવા એઇએ."

## મુદ્રાલેખ.

અતા પુત્રતિકા પણ મુનિમહારાજ શ્રીન્યાયવિજયજીએ લખેલી છે. તેમાં સાવ'ધમ', પ્રખાધ અને પ્રેરણા વિષે કેટલાક મુદ્રાલેખ છે. સ'સ્કૃત શ્લોકા સાથે તેના અથ આપેલા છે. મહારાજશ્રી કહે છે કે 'અહિ'સા, સત્ય, અચાર્ય, બ્રહ્મચર્ય અને નિર્લાલતા એ જગનમાન્ય ધમ'ને સન્તોએ સાવ'ભામ ધમ' કહ્યા છે. કાઇ પણ દેશ, કાઇ પણ કુળ, કાઇ પણ જાતિ અને કાઇ પણ સમ્પ્રદાયના માણસ આ માર્ગે વિચરતાં કલ્યાણભાગી થવાના.' તેઓ આગળ ચાલતાં કહે છે કે 'પ્રજામાં ચામેર ફ્રાન્તિ થાય ત્યારે કાલાહલ થવાજ, જોઇએ. એમાંજ સમાજના ઉત્યાનનું બીજ સમાયું છે. ઉત્પીડન વગર તે પ્રસવ પણ નથી થતા.' જેન સમાજમાં અત્યારે કાલાહલ મચી રજ્યો છે તે ફ્રાન્તિની આગાહીરૂપ તો નહિ હાય ?

·3333300000E

# જગત્પ્રસિદ્ધ જૈનાચાર્ય શ્રીવિજયધર્મસૃરિજી મહારાજની જયન્તીનો મેળાવડો.

દેશના મહાપ્રમુખ સરદાર વ**દ્વભભાઇનું જૈનાની** જંગી સભામાં ભાષણ.

マンシンシン(第0分できない

# પીળો ચાંલ્લો કરવાથીજ કંઈ જૈન થવાતું નથી!!

ખરા જૈનત્વની ભાવના ખિલવવાની જરૂર.

+

'અહિંસાનો ધર્મ કાયરાના નહિં, પરન્તુ વીરાના છે.'

沙湖田长年

મહાત્મા ગાંધીજીએ અહિંસાના સિદ્ધાન્તના દેખાડેલા ચમત્કાર. પક્ષાપક્ષી અને ઝધડાએા છેાડી દેવાની જૈનાને સ<mark>લાહ</mark>.

રાષ્ટ્રધર્મમાં ફાળા આપવાની જૈનસાધુએાને શ્રી. મણિલાલ કાઠારીની અપીલ સભામાં વેચાયેલી રૂ. ૫૦૦૦ ની ખાદી.

minimizer which

@@@ODDOOGCCCCCC

[તા. ૨૫--૯--૩૧, ભાદરવા શુદિ ચાદરા ને શુક્રવારને રાજ મુંબઇ—કાંડ–ટાઉનહાલમાં રાષ્ટ્રપતિ સરદાર શ્રીમાન્ વલ્લભભાઇ પટેલના પ્રમુખપણા હેઠળ મળેલી ગંજાવર જાહેર સભામાં જગદ્વિખ્યાત જૈનાચાર્ય શ્રીવિજયધમ સૂરિજી મહારાજની નવમી જયન્તી ઉજવાઇ હતી, જેનો હેવાલ મુંબઇનાં દૈનિક પેપરામાં પ્રગટ થએલ છે. તેનું યોગ્ય પ્રકાશન અહીં કરવામાં આવે છે.]

રીરમાં મુનિમહારાજ શ્રી. ન્યાયવિજયજીએ આપેલું ભાષણ:-

આ ચાર્ય શ્રીવિજયધમ'સૂરિઝમહારાજનું નામ જગત્પ્રખ્યાત છે. તેમનું ચિત્ર આપની સામે ઉપસ્થિત છે. એક જૈનાચાર્યની 'જયન્તી' ઉજવવામાં રાષ્ટ્ર'પતિ સરદાર શ્રીમાન્ વધાલભાઇ પટેલ સભાપતિના આસનને અલ'કૃત કરે એ તો 'સોનું ને સુગન્ધ' ગણાય. જયન્તીનું પાત્ર જેમ ઉચ્ચ, તેમ સભાપતિનું આસન પણ ઉચ્ચ. આવે સુયોગ વિચારતાં મને બહુ આનન્દ થાય છે. હવે હું મૂળ વાત પર આવું.

**ડે**ડીયાવાડમાં ભાવનગરના 'મહુવા' ગામની શેરીએા–ગલીએામાં રખડતા ભમતા **બૂ**ત 'મૂલચ'દ' છેાકરા કેટલા વિચિત્ર છે તે જરા પદ્યોમાં અતાવુ':–

માતા-પિતા ને નામ ઇનકા 'મૂલચન્દ્ર' કિયા સહી, પર પઠન મેં ઇનકા જરા બી ચિત્ત લગતા થા નહીં; ખેલાં, તમાશાં મે' નિરન્તર રમણ કરતે યે રહે, ત્કાન હી મે' મસ્ત હા કર યે સહા ફિરતે રહે. દશ વર્ષ કી વય મે' ઇન્હાને વર્ણ-પરિચય હી કિયા, ઇસસે પિતાશ્રી ને ઇન્હે' દ્રકાન પર બેઠા દિયા: વાણિજય મે' વ્યાપાર મે' યે અનુસવી હાતે ગએ, શઠ-દ્રજ'નાં કે સંગ મે' બી સાથ હી પડતે ગએ. જિસને હજારાં ધનિજનાં કા દીન-હીન બના દિયા, જિસને બેઠ નામી જનાં કા કીત્તિ'હીન બના દિયા; ધન્ધા વહી 'સદા' વિકેટ, જો દેશ મે' હૈ છા ગયા— કરને લે ફિર ઘૃત, ચારી, તિમિર ઇનમે' છા ગયા.

મૂલગન્દ જુગારની ખરાખ લતમાં પડે છે. જુગારમાં પૈસા હોમે છે. એક વખત તે પોતાના અંગ પરના દાગીના જુગારમાં હોમી દે છે. માતા-પિતાને ખબર પડે છે. તેઓ તેને ક્ટકાર છે. ખસ, અહીંજ એના જીવનમાં ક્રાન્તિનું બીજ વવાય છે. તે વખતે તેના વિચારામાં મહાનુ પરિવર્ત્તાન થાય છે. તેના હૃદયમાં જખ્બર ખળભળાટ થાય છે. તેને જગતની વિચિત્રતાનું ભાન થાય છે. તેને સંસારની અસારતાનું જ્ઞાન થાય છે. તેને મહારમાં મજબૂત વૈરાખ્ય પ્રગટ થાય છે. તે ભાવનગર આવે છે. ત્યાં શ્રીમદ્ વૃદ્ધિચન્દ્રજી મહારાજને મળે છે. તે મહારમાની આગળ તે દીક્ષાની માંગણી કરે છે. વૃદ્ધિચન્દ્રજી મહારાજ અમારા જેવા ચૈલા-ચાપટના લાભી ન્હોતા. તેઓ મહાન ત્યાગી, વૈરાગી અને શાસહર્શી સન્ત હતા. તેઓ નસાડી-ભગાડી છાની રીતે દીક્ષા આપવામાં પાપ સમજતા હતા. તેઓ લઘુ વયના બાળકોના ભાળપાયુનો ગેરલામ લઇ તેમને ઉતાયળથી મૂંડી નાંખવામાં અધર્મ સમજતા હતા. તેઓ પરીક્ષાપ્ત્ર થે યેગ્યતા જણાતાં દીક્ષા આપવાના શાસ્ત્ર હેશને અનુસરનારા હતા.

વૃદ્ધિચન્દ્રજી મહારાજ મૂલચન્દને પરીક્ષાની કસાંડીએ કસે છે. મૂલચન્દ તેમાં આળાદ પસાર થાય છે. એ પછી તેને દીક્ષા અપાય છે. એાગણીશ વર્ષની ઉમ્મરે તે દીક્ષા ગ્રહુણુ કરે છે. 'મૂલચન્દ્ર' મઠી હવે તે 'ધર્મવિજય' બને છે.

ધામ વિજય ગુરૂભક્તિમાં ઘણા રસ લે છે. ચારિત્રના શુદ્ધ આરાધન સાથે જ્ઞાનમથ જીવનમાં આગળ વધે છે. ક્રુમશઃ મહાન્ વિકાસના પરિણામ 'ધર્માવિજય'માંથી વિજયધર્મ'સૂરિ ખને છે. હવે વિજયધર્માસૂરિને જોઇએ.

વિજયધમ'સૂરિ એટલે અકમ'હયતાને ઉખેડી કું'કી દેનાર સાંચા વીર. વિજયધમ'સૂરિ એટલે ઉત્સાહની જાજવદયમાન મૂર્ત્તિ. વિજયધમ'સૂરિ એટલે દહતા અને ધીરજના પહાડ. અને વિજયધમ'સૂરિ એટલે ચાસ્ત્રિનું જળહળતું ભામ'ડળ. તેમની યશાપતાકા ગુજરાત કે કાઠીયાવાડ, મારવાડ કે મેવાડ, માળવા કે દક્ષિણ, યું પી કે બે'ગાલ, તમામ સ્થળે કરકી રહી છે. એટલું જ નહિ, પણ યુરાપ અને અમેરિકા સુધી તેમના જીવનની માહાત્મ્ય—ગાધાએ! ગવાઇ રહી છે. તેમની વિશ્વપ્રસિદ્ધિ તેમના પુરૂષાય'મય જીવનને આમારી છે. તેમણે દ્રર દૂર દેશામાં ભ્રમણ કરી જૈનધમ'ના પડહ લગદાવ્યા છે.

અહીં જૈનધર્મ વિષે જરા કહી લ©:

જૈનધર્મ એટલે વીતરાગધર્મ, જૈનધર્મ એટલે આત્મધર્મ, જૈનધર્મ એટલે અહિંસાધમ અને જૈનધમ એટલે પરમ સત્યને આરાધતુ **પવિત્ર** જીવન. જૈનધમ<sup>4</sup>ના અભ્યાસ એટલે રાગ–દેષને જીતવાના અભ્યાસ. જૈનજીવન એટલે જિતેન્દ્રિય જીવન. જૈનજીવન એટલે અહિંસામય, સત્યમય અને સદાચારમય જીવન. જૈનના વિચારા જેમ ઉચા હાય, તેમ આચારા પણ <del>ઉંચા **હે**ાય. જૈનની ભાવના વિશાળ અને</del> ઉદાર **હે**ાય. તેનું જીવન પવિત્ર અને ઉજ્જવળ હાય. આ જૈનત્વ છે. તેના કાઇએ ઇજારા લીધા નથી. દુનિયાના કાેઇ પણ માણસ જૈનત્વને પાતાના જીવનમાં ખિલવી શકે છે. મહાવીર ભગવન્તના લક્ષાવધિ શ્રાવકામાં દશ શ્રાવકા મુખ્ય ગણાયા, પણ તેએામાં કાેઇ ઐાસવાલ–પારવાડ કે દશા–વીશા ન્હાેતા. પણ તેઓમાં કાેઇ હતા ખેડુત, પટેલ અને પાટીદાર અને કાેઇ કુંભાર. જેના જીવનમાં અહિંસા, સત્ય, સ'યમ, ત્યાગ અને સેવાભાવના સદ્દુગુણા ખિલ્યા હોય, તે ચાહે ઢેડ કે<sup>ુ</sup> ભ'ગી ૈહાેય, પણુ તે સાચા *જેન* છે. તે ઉચ્ચ છે અને ઉચે ચઢી રહ્યા છે. એથી વિપરીત, એ વસ્તુ જેના જીવનમાં નથી, જેના વિચારા ગન્દા અને જેનું આચરણ મલિન છે, જે હડહડતા અન્યાયે કરે છે અને ુ અનાચારા સેવે છે, તે જાતપાંતથી કે કુલધમધી ગમે તેટલા ઉચ્ચ કહેવાતા હોય, પણ ખરી રીતે તે નીચ છે. અત્મવિકાસમાં ચઢે તે ઉચ અને પઉ તે નીચ. જીવનમાં જે અહિ'સા, સત્ય અને સ'યમના **અલ્યાસ** નથી, તેા કાેરા ચાં¢લામાં કે કાેરી મુહપત્તીમાં કંઇ નથી.

રમાજે મહાટા જેન સાળરમતીના સન્ત છે. એ 'અર્ધનગન ક્કીર,' એ મુઠ્ઠીલર હાડકાંના માણુસ આજે આખા દેશને ઉાલાવી રહ્યો છે. એના શબ્દો પર આજે જગત્ મુગ્ધ બની રહ્યું છે. એનું કારણ છે એની અહિંસા–શબ્તિમાં, એના ચારિત્રબળમાં. એ મહાત્મા આજે આપણી પાસે નથી. એ 'દરિયાપાર પાંત્ર હતાર માઇલ છેટે જઇ બેઠા છે–દરિદ્ર-મારાયણના પ્રતિનિધિ થઇને. એ મહાન સન્તના દર્શન માટે આજે યુરાપ અને અમેરિકાના લોકો તલપાપડ થઇ રહ્યા છે.

એ મહાન જેનના મહાન્ "ગલુધર" આજે સમાપતિના આસંન પર છે. ('ગલુ' એટલે સમૃદ્ધ, તેના 'ધર' એટલે નાયક, કમાન્ડર એ 'ગલુધર') એક જૈનાચાર્ય'ની જયન્તી ઉજવવા તેઓ હ્ય'લેર પધારે એ એમની મહાન્ ઉદારતામાં એમનું જૈનત્વ પ્રત્યક્ષ થાય છે. આજે તેઓ અહિ'સાના, સેવાભાવના અને લેલકક્યાલુના પાઠ ભલાવવા

: .\*

અહિં પધાર્યા છે. એ એમનું જૈનત્વ ન ગણાય તો શું ગણાય ! જૈનત્વના ઉમ'ગમાં આવી તેઓ કદાચિત્ જૈનોને તેમની કાઇ ભૂલ માટે યાંગ્ય ઠપકા આપે, કે જરા આકરા લાગતા શખ્દામાં વ્યાજખી શિખામણ આપે તા એ વધાવી લેવા તેના હાય. તેની સામે રીસાવું, ચીડાવું કે ક્રોધાયમાન થવું એ તો મૂર્ખાઇ ગણાય.

હેવે મૂળ વાત પર આવીએ. વિજયધમ સૂરિએ કાશી અને અ'ગાળ જેવા દેશાના શાસ્ત્રીએ તથા પાંડિતાને જેનધમ'ના પ્રશાસક બનાવ્યા છે. બ'ગાળ અને મગધની સફરમાં તેમણે દયારસની ઝડી વરસાવીને હજારા ળ'ગાલીએા તથા બીજાએાને માંસભક્ષણ છેાડાવ્યાં છે અને હિ'સા કરતાં અંડકાવ્યા છે. તેમણે કાશી જેવા હિન્દુધર્મના જબરદસ્ત કિલ્લામાં, જે વખતે વૈમનસ્યનું વાતાવરણ જગ્બર પથરાયક્ષું હતું, વિરાષ્ટ્રી વર્ગાના અનેક અનેક વિધ્ના વચ્ચે પદપ્રવેશ કરી જૈનવિદ્યાલયના ઝંડા કરકાવ્યા છે. તેમણ નવા સ'ખ્યાળ'ધ વિદ્વાના ઉભા કરી સમાજમાં વિદ્યાધ્યયનના પ્રચાર કર્યા છે અને સ'ક્કૃત-પ્રાકૃત ભાષાની અભ્યાસ-પ્રણાલીને પુનરુજ્છવિત કરી છે. તેમણે જેન સાહિત્યના બહાળા પ્રચાર કરી પાતાની વિદ્વત્તા સ'શાેધન–શક્તિથી પાક્ષાત્ય સ્કાેલરાેને આકર્ષિત કર્યા છે અને તેમને જૈન સાહિત્યમાં સરસ રસ લેતા કર્યા છે. તેમણે ગુરૂકળ, બાહીંગ, બાલાશ્રમ, વિદ્યાશ્રમ, પુસ્તકાલય જેવાં વિદ્યાનાં સરાવરા ઠેકઠેકાણે નિર્માણ કર્યાં છે. કાડીયાવાડના લગભગ તમામ સ્ટેટોના નરેશા તેમને મત્યા છે અને તે નરેશાને તેમણે ધર્માપદેશ આપ્યાે છે. તેમના વિદ્વાર દરમ્યાન તે તે સ્થળના એડમિનિસ્ટ્રેટર મહાશયાએ તેમના બાધનું પાન કયું છે. ઉદ્દેપુર, નેધપુર, ઇન્દાર, ગ્વાલીયર જેવાં સંસ્થાનાના મહારાજાએા તેમના પ્રભાવશાલી વ્યક્તિત્વ પર મુગ્ધ બન્યા છે. દરભ'ગામહારાજાએ ભરી સભામાં તેમની વિદ્વત્તાની તારીક કરી છે. મહારાજા ખનારસ તેમના ભક્ત નરેશ. કાશી જેવા વિદ્યાના મહાન કેન્દ્રમાં ભારતીય વિદ્વાનાની ગંજાવર સભા વચ્ચે તેમને " શાસ્ત્રવિશારદ-જૈનાચાર્ય '' પદ અપ વાતું માન મહારાજ્ઞળનારસને છે. સુરત અને ધુળીયાના કલેકટરાએ તેમનાં પ્રવચન સાંભાત્યાં છે. તેમણે રાજકાટની રાજકુમાર–કાેલેજમાં જઇને રાજકુમારાને રાજપદ્ધતિના અસરકારક ઉપદેશ આપ્યા છે. ઇ. સન ૧૯૨૦માં આચાર્ય મહારાજ અહીં મુંબઇમાં હતા તે વખતે અહીંના ગવન'ર સાહેબને તેઓ તેમના ખાસ ગવન્મે'ન્ડ-હાઉસમાં મળ્યા છે.

તેમણે અનેકાનેક પ્રાચીન બ્રન્ધસાહિત્ય પ્રકાશમાં આષ્યું છે. કલકત્તા-યુનિવસિ'ટિની સ'સ્કૃત પરીક્ષાએામાં તેમણે જેનબ્રન્થા દાખલ કરાવ્યા છે. પાતાના ઉ'ચી પ'ક્તિના બે વિદ્રાન્ શિબ્યાેને 'સીલાેન' (લ'કા) માકલી ત્યાંની **ખોત્ક પ્રજામાં તેમ**ણે જેન ધર્મના સન્દેશ પહેાંચાડયા છે. કલકત્તા અને અલાહાભાદમાં 'સવ'ઘમ'સભા' (કન્વેન્શન એાક રિલિજિયન્સ ઇન ઇન્ડિયા) ત્તરક્રથી આમન્ત્રણ આવતાં તેમણે ત્યાં જઇ મહાન્ પ્રભાવશાલી અને જેશીલાં લેકચરા આપી ત્યાં ઉપસ્થિત થ**યેલ મ્હાે**ટા મ**હાેટા વિદ્રાનાે, સાધુ**–સ'ન્યાસી મહન્તો અને અન્ય નાગરિકાનાં અન્તઃકરણામાં જળ્બર અસર પેદા કરી છે. તેમણે, લ'ડનના ડાે. એફ. ડબલ્યુ. થામન્ન સાંહેબની સિફારસના આધાર પર **એજન્ટ ડુ ધી ગવન**'ર જનરલ રાજપુતાના 'કાલ્બીન**' સાહેબને** રૂળરૂ મળીને 'આસુ' તીર્થ'ની આશાતના (વિદેશીયા ચામડાના ખૂટ સાથે મન્દિરામાં જતા હતા તે ) દ્વર કરાવી છે. બ ગાલની એસિઆઇટિક સાસાયટીએ અને જર્માની તથા ઇટલીની એારિયન્ટલ સાસાયટીઓએ 'એાનરરિ મેમ્બર' તરીકે <mark>તેમનાે યાેગ મેળવવાનું</mark> સાભાગ્ય પ્રાપ્ત કર્યું છે. તેમણે જર્માન ડાેકટર **હર્મન જે**કાર્<mark>યીની હિન્દુસ્તાનમાં ઉપસ્થિતિ થતાં જોધપુરમાં મહામહાપાધ્યાય</mark> હો. સતીશચન્દ્ર વિદ્યાભૃષણના અધ્યક્ષપણામાં '*જે*નસાહિત્યપરિષદ્' બાેલાવી દેશ−વિદેશમાં જેન સાહિત્યની મહત્તાના હ'ઢેરા પિટાવ્યાે છે. ઇવ્લેન્ડ, ક્રાન્સ, જર્માની, ઇટલી અને અમેરિકા વગેરે દેશાના મ્હાેટા મ્હાેટા સ્કાેલરા સાથે તેમના કારમ્પાન્ડેન્સ વધતા ર**જ્ઞા**ંછે. આજે લગભગ દાહસા જેટલા પાશ્ચાત્ય સ્કાલરા તેમની પુષ્યમયી જીવનપ્રભાના દારાયા જેન સાહિત્યની સેવા ખજાવી ર**દ્યા**ં છે.

રત્િ રિજી મહારાજની મુલાકાત લેવામાં છેલ્લા પાશ્ચાત્ય સ્કાલર પ્રેન્ચ વિદ્વાન્ ડા. સીલ્વન લેવી છે. તેઓ આચાર્ય મહારાજને શિવપુરીમાં મળ્યા હતા. તે વખતે આચાર્ય મહારાજ માંદગીમાં હતા. કૃષ્ટ્રત સાત દિવસના મેહિમાન હતા. એ સ્થિતિમાં પણ આચાર્ય શ્રીની મહાન જીવન-વિભૃતિએ ડાક્ટર મહાશયના હૃદય પર જે અસર કરી હતી, તેનુજ એ પરિણામ છે કે, ડાકટર મહાશય દુનિયાની આગળ માષણાપૂર્વક કહી રહ્યા છે કે:—

"I can tell you that he is one of the most impressive personalities I ever met with in the whole world,"

અર્થાત્—હું તમને કહી શકું છું કે તેએ ક્રાંચામાં ઉચા પ્રભાવ-શાલી વ્યક્તિઓમાંના એક છે, જેમના જેવા મહાત્મા દુનિયાભરમાં શાયદજ મને મળ્યા હાય.

લંડનના સર જ્યાજ બ્રીઅમંન લખે છે કે:—

"I never had the privilege of meeting him, but many people in this country will unite with me in deploring the loss of a ripe and learned scholar of world-wide reputation."

**૨)ન્**ર્યાત્—હું તેમને (વિજયધમ'સૂરિને) કહી મળ્યા નથી. પણ આ દેશના ઘણા મનુષ્યા એ વિશ્વવ્યાપિ–કીતિ'માન પ્રાહ વિદ્વાન્ સ્કાલરની ખાટના દુઃખમાં મારી સાથે જોડાશે.

**ામાં** મહાન આચાર્યની જ્ઞાનિવિભૂતિના એ પ્રભાવ છે કે, ભારતીય અને પાશ્ચાત્ય વિદ્રાનામાં જૅનધર્મના સમ્બન્ધમાં જે કેટલીક ગેરસમજીતીએ ફેલાયલી હતી તે નાબુદ થવા પામી છે.

જમંત્ત વિદ્વાન્ છે. હ્રદંલ જૈનસાહિત્યની મહત્તા બતાવતાં જણાવે છે કે:—

"Now what would Sanskrita poetry be without the large Sanskrita literature of the Jainas! The more I learn to know it. the more my admiration rises."

અધાત જેનાના મહાન્ સ'સ્કૃત સાહિત્યને અલગ પાડવામાં આવે તા સ'સ્કૃત કવિતાની શી દશા થાય ! આ બાબતમાં જેમ જેમ વધુ જાણવાના અભ્યાસ કરૂં છું, તેમ તેમ મારા આનન્દયુક્ત આશ્રય'માં વધારા થતા જાય છે.

<sup>\*</sup> અમેરિકન ડો. એચ. એમ. જોહન્સન લખ છે કે:--

<sup>&</sup>quot;The Acharya Maharaj Vijaya-Dharma Suri was most courteous in assisting me in every way to collect material for my work and in explaining Jain terms to me."

અર્થાત:— આચાર્ય મહારાજ વિજયધમ સૃતિ મને મારાં કાર્ય – સાધનની સામમી માટે દેરેક રીતે મદદ કરવામાં અને મને જૈન સિધ્ધાન્તાની પરિસાયાઓ સમજાવવામાં ખહુ લક્ષા હતા.

**ઇટાલીના** ઉં. એફ. ખેલાની પ્રીકપા લખે છે કે—

<sup>&</sup>quot;We miss not only a holy man, but a renowned broad-minded scholar in the circle of Jainologists."

અર્થાત્—'અમે કેવળ એક સાધુ પુરુષતેજ નથી ખાયા, બક્કિ જૈતાલાજિસ્ટાના સર્ક'લમાં એક યશસ્વી ઉદાર–મનના સ્કાલરતે ગુમાવ્યા છે.

ઇન્ડા-ચાઇનાના ડા. એલ. ફિનાટ સાહેબ લખે છે કે—

<sup>&</sup>quot;Although I never had the opportunity of meeting him, I was able, in the course of a friendly correspondence, to appreciate his profound learning, lofty spirit and kindness of heart."

## જમન વિદ્વાન્ ડા. હમાન જેકાળી કહે છે કે:—

"In conclusion let me assert my conviction that Jainism is an original system, quite distinct and independent from all others: and that therefore it is of great importance for the study of philosophical thought and religious life in ancient India,"

અર્થાત્ અન્તમાં મને મારા થયેલ નિશ્ચય જણાવવા દો કે જૈનધમે એ મૂળ ધમે છે અને તમામ દર્શનાથી તદ્દન ભિન્ન અને સ્વતન્ત્ર છે. પ્રાચીન ભારતવર્ષના તત્ત્વજ્ઞાન અને ધામિક જીવનના અભ્યાસ માટે તે ઘણા અગત્યના છે.

હેવે છેલ્લે, ઉપસંહાર કરતાં જણાવીશ કે, મહાત્માઓના છવનમાંથી છવનની મહાન વસ્તુ બરાબર સમજી જઇ તેને આપણે પાતાના જવનમાં ઉતારવા પ્રયત્ન કરવા જોઇએ. મૈત્રીસાત્ર, સેવાભાત્ર, સત્ય, સંયમ, ત્યાગના બાધપાઠ જીવનમાં ન ઉત્તરે ત્યાં સુધી આત્મજીવનને વિકાસ અશક્ય છે. આગળ વધવા માટે પ્રજામાં એકીકરણની પહેલી જરૂર છે. એકીકરણ કેટલું કામ કરે છે તે જુઓ!

"I shall always entertain the highest regard for him. As a man and a scholar, it is impossible to surpass him, but we all must try to imitate his example. He was a famous man, not only among his coreligionists, but, among European scholars as well. His distinguished services to the cause of sanskrita literature will never be forgotten, as long as Indian literature continues to be studied."

અર્થાત્:—'તેમને માટે હું હુમેરાં ઉંચામાં ઉંચું માન અને પૂજ્યભાવ રાખીશ. એક સાચા મનુષ્ય અને રેકાલર તરીક તેમનાથી ચઢીઆતા થવું એ આપણે માટે અશક્ય છે; કિન્તુ તેમના નમૃતેદાર આદરોનિ અનુસરવા આપણે બધાઓએ પ્રયત્ન કરવા જોઇએ. તેઓ કેવળ પાતાના ધર્માવાળા સમાજમાંજ મશક્ર હતા, એમ નથી, પહ્યુ યુરાપીયન રેકાલરામાં પગુ તેઓ પ્રખ્યાત યશસ્ત્રી હતા. સંસ્કૃત લિટરેચરના ક્ષેત્રમાં તેમણે બજાવેલી સુપ્રસિદ્ધ સેવા, ભારતીય સાહિત્યનું અધ્યયન ચાલ્યા કરશે ત્યાં સુધી નહિ ભૂલાય.

<sup>ે</sup> અર્થાત્—'યદ્યપિ તેમતે મળવાની તક મને કદી પ્રાપ્ત થઇ નથી; છતાં તેમની સાથેના મિત્રાચારી પત્ર–વ્યવહારના પ્રસંગમાં તેમની અગાધ વિદ્વત્તા, તેમનાે ઉચ્ચ કાેેેડીના સ્પિરિટ અને તેમના માયાળુ હૃદયની કદર કરી શક્યો છું.'

જમ'ન ડાંગ જે. જોવી લખે છે કે---

જમ<sup>ન</sup> ડા. હેનરિચ ઝિમર સાહેબ લખે છે કે:-

<sup>&</sup>quot;I shall ever keep his memory and look at his letters as a precious token of his all pervading, kind and strong mind."

" પિપીલિકા સ'પ કરી કરે છે મહા અહિના પણ પ્રાણ લે છે; તમે અધા રાષ્ટ્રીય પક્ષ તાણા! અરે! સ્વદેશીઅભિમાન આણા!"

#### ખરેખર---

ઇસ ફૂટને હી હમ સભી કા શક્તિહીન બના દિયા; ઇસ ફૂટને હી જાતિયાં કા છિન્ન-ભિન્ન બના દિયા; ઇસ ફૂટને હી ધર્મ કા ભી ગ્લાનિપૂર્ણ બના દિયા ઇસ ફૂટને હી દેશ કા ભી નષ્ટ-ભ્રષ્ટ બના દિયા. ઇસ ફૂટ કા સિર ફાડ કર અબ એક્ય કરના ચાહિએ સબ ધર્મવાલાં કા પરસ્પર મેલ રખના ચાહિએ; પરદેશિશાસનબન્ધનાં કા નાશ કરના ચાહિએ. ઇસ માર્ગ સે ઇસ દેશ કા ઉદ્ધાર કરના ચાહિએ.

#### એં શાન્તિ:!

અર્થાત્:—' તેમની યાદગીરી મને હમેશાં રહેશે. અને તેમના સર્વ વ્યાપક, માયાળુ અને બલવાન્ અન્તઃકરણની કિમ્મતી નિશાની તરીકેના તેમના પત્રાને અવલાકયા કરીશ.' વળી તેઓ લખે છે કે:—

"It will be impossible for anybody who came in contact with him, not to remember his great and singular personality."

અર્થાત્:—'જેઓ તેમના સંખંધમાં આવ્યા છે, તેઓ તેમના મહાન્ અને વ્યસાધારણ વ્યક્તિત્વને નહિ ભૂલી શકે. '

સ્વીડનના ડા. જાલ' ચારપેન્ટીઅર લખે છે કે-

"As a standard example of truly great man, I pointed to the lamented Guru Maharaj, in whom I found the highest human ideal, the combination of saint and scholar."

અર્થાત્ઃ—'સ્વર્ગ'સ્થ ગુરમહારાજ સાચા મહાપુર્યોના પ્રમાણભૂત નમ્તાર્યે હતા, જેમનામાં ઉંચામાં ઉંચો માનવીય આદર્શ જોયો છે, જે આદર્શ'માં સાધુતા અને વિદ્ગતાનું સુન્દર સમ્મિત્રણ હતું.'

ઈંડાલીના પ્રાફેસર મહાશય Giuseppe Tucci લખે છે કે-

"I think that not only Jainism has lost one of its most distinguished leaders, but that, with the death of Dharma Vijaya Suri, the world itself is deprived of one of its greatest men."

અર્થાત—'હું ધારૂં છું કે કેવળ જૈનીઝમેજ પાતાના મ્હાટા પ્રખ્યાત લીડર ગુમાવ્યા છે, એમ નધી, બલ્કિ ધર્માવજયસૂરિતું અવસાન થવાથી ખુદ દુનિયાને તેના એક પરમ ઉચ્ચકાટીના મહાપુરૂષના વિરદ્ધ થયા છે.'

## राष्ट्रपति सरदार

## શ્રીમાન્ વલ્લભુલાઇ પટેલનું ભાષણ.

રીષ્ટ્રપતિ સરદાર શ્રીમાન્ વસ્લભભાઇએ જણાવ્યું કે આજના પ્રસંગે મને પ્રમુખસ્થાન લેવા માટે આપે આજ્ઞા કરી તે વખતે મેં તે આજ્ઞા માથે ચઢાવી તેનું કારણ માત્ર એકજ છે. આ પ્રસંગે પ્રમુખપદ લેવાની લાયકાત માારામાં નથી તે વાત મારી જાણખહાર નથી. પરન્તુ હું જાણું છું કે સંઘ તરફના હુકમના અનાદર મુનિમહારાજો પણ ન કરી શકે, તો મારા જેવા પામર પ્રાણી કેમ કરી શકે! તેથી પ્રમુખપદ લેવાના સ્વીકાર કરી યેઅદબી સ્વીકારીને મેં પ્રમુખપદ લેવા હા પાડી હતી. સારાષ્ટ્ર સ્તોની ભૂમિ છે. વિજયધર્મ સૂરિજી સારાષ્ટ્રમાં પેદા થયેલા છે. તેમના જીવનની રૂપરેખા મુનિજીએ આપી છે. આજે આપણે શ્રી. ધર્મ વિજયજી મહારાજની જયન્તી ઉજવવા મળ્યા છીએ. મહાપુરૂષાના ગુણા ગાવા તે આપણા ધર્મ છે. પણ એકલા ગુણ ગાવાથી આપણું કલ્યાણ નથી. ઇમ્પીરીયલ બેંકમાં ઢગલાખંધ નાણાં પડેલાં છે. પણ ત્યાંના કલાર્કાને તો તે ગણીને હાથ કાળા કરવા પડશે પરન્તુ પૈસાના પગાર જેટલા હશે તે જ મળશે. મુનિમહારાજોએ તમને ઢગલાખંધ વ્યાખ્યાન સંભળાવ્યાં હશે. કથાઓ

જમીનીના ડા. હટલ લખે છે કે---

<sup>&</sup>quot;Dharma Vijaya Suri was one of the greatest scholars, and at the same time one of the best Sadhus of India."

અર્થાત્—'ધમ'વિજયસરિ એ મ્હાેટામાં મ્હાેટા રકાલર હતા અને સાથેજ સાથે તેઓ ભારતવર્ષીધ સાધુઓમાં સહુથી ઉચ્ચકાેટીના મહાત્મા હતા.'

જમન ડા. હેલ્મુથ લખ છે કે---

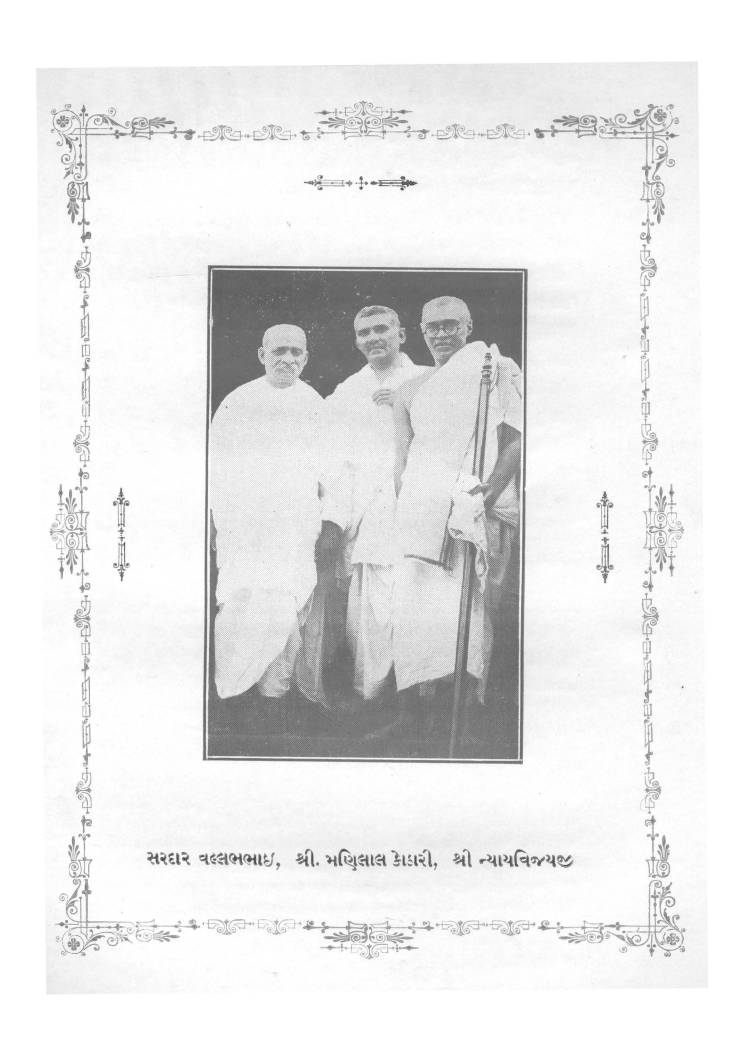
<sup>&</sup>quot;He will ever, in my mind remain as a man who deserves the highest veneration from the part of men of all creeds and nations."

અર્થાત્—' જે તમામ ધર્મા અને દેશાના મનુષ્યા તરફથી ઉંચામાં ઉંચા સમ્માનને યાગ્ય છે, એવા મહાપુરૂષ તરીકે તેઓ મ્હારા હૃદયમાં સદા રહેશે. '

**ઇંટાલીના** લેટ ડા. એસ. પી. ટેસિટારિએ **સ**રિજીનું જીવન-ચરિત્ર લખ્યું છે, તેમાં તે વિદાન શરૂઆતમાં નીચે પ્રમાણે લખે છે---

<sup>&</sup>quot;I should not hesitate to say that he is the most note-worthy figure, of whom the entire Jain community of India may boast at the present day."

અ**ર્થાત્**—'મ્હારે કહેવાને સંકાચ ન કરવા જો⊎એ કે તેઓ મ્હાેટામાં મ્હાેટા મહિમાશાલી મહાત્મા છે, જેમને માટે ભારતવર્ષના આખા જૈન સમાજ મગ**ર**ર થક શકે છે.



કંકેનારા માણસામાંના કેટલાકના એ જીવનવ્યવહાર હાેય છે. છતાં તેમાં કાઇનું કલ્યાણ થતું નથી. કથા કહેનાર પૈસા કેટલા મળશે તેની ધુનમાં અને કથા સાંભળતારા મઝા મેળવવાની ધુનમાં હાય છે. આચાય<sup>૧</sup>મહારાજ श्रीविजयधभिभुश्कित्ं छवन आपणी समक्ष पडेक्षं छे. जैने। तेमनुं छवन ચરિત્ર જાણે છે. પણ તેમાં તમારી મર્યાદા છે. તમારા અધિકાર બેંકના કલાર્ક ના પગાર જેવા છે. જેમ તમે તે મર્યાદા વધારશા તેમ તમારા અધિકાર વધશે અને તમે મહારાજશ્રીના સિદ્ધાન્તા જીવનમાં ઉતારી શકશા. એકલા પીળા ચાંલ્લા કરવાથા જૈન થવાતું નથા. પરન્તુ જૈનમાં ખરા જૈનત્વની ભાવના હાેવી જોઇએ. આપણામાં જો તે લાયકાત ન હાેય તાે આજેજ આપણે આત્મશુદ્ધિ કરી લેવાના નિર્ણય કરી લેવા જોઇએ. જો તેમ ન કરો અને બેંક કયારે ખુલે તેના ચિંતવનમાં રહેા તો પછી મારો, મુનિમહારાજોના અને તમારા વખત નકામા ગયા છે. જૈ<mark>નધર્મ સર્વાપરિ</mark> ધર્મ ગણાય છે. અહિંસા પરમા ધર્મ એ જૈનધર્મના સિદ્ધાન્ત છે. આ ધર્મ જો કાયરોના હાય તો તેને આપણે છોડી દઇએ. અત્યારે વણા માણસામાં એવી લાગણી પેદા થઇ છે કે જૈન કામની જ્યાં માેઠી વસ્તી છે ત્યાં અહિંસાના પાકળ પ્રચારથી કાયરતા પેઢા થઇ છે. પરન્તુ આપણામાં એક ખરા જૈન પેદા થયેં। છે. તે આજે અહીં થી. પ૦૦૦ માઇલ છેટે બેંડા છે. તેને નખળામાં નખળા માણસ દશ ગુલાંટા ખવાડી કે તેમ છે.

અર્થાત્ —' છેલ્લા ત્રણ વર્ષમાં હું તેમને સાર વખત મહ્યો છું, અને દરેક વખતે તેમના અદ્દુષ્ત્રત અસાધારણ વ્યક્તિત્વે મારી અંદર બહુ સરસ ભાવ અને મહાન વિસ્મય ઉપજાવ્યા છે. મેં તેમને એક રકાલર તરીકે જાણ્યા છે, મેં તેમને એક મહાન વક્તા તરીકે અનુભવ્યા છે, મેં તેમને એક સાધુ મહાત્મા તરીકે પીછાણ્યા છે: અને

આગળ જતાં તે વિદ્રાન્ મહાશય પાતનાા અનુભવ જણાવતાં લખે છે કે—

<sup>&</sup>quot;I have visited him four times during the last three years, and every time his extraordinary personality has aroused in me more interest and admiration. I have known him as a scholar, I have known him as an orator, I have known him as a mork, and, though he is not permitted to yield to feelings of worldly affection, I think I can say that I have also known him as a friend. In the cells of the Upasrayas I have sat by his side listening to his explanations of philological or philosophical difficutties which had been puzzling me; in the open halls of the Dharmasalas I have listened to his sermons delivered in Hindi or in Gujarati before a motionless and ecstatic audience, and have admired his simple and yet subtle and forcible eloquence; in the temples I have been taken by him right before the marble idols and have read with him the Sanskrita inscriptions engraved on their besements."

પરત્તુ તેનામાં જે તેજ ભરેલું છે તે આખી દુનિયાને ડોલાવી રહ્યું છે. અને તે રીત તે મહાપુરૂષ જૈનત્વને શાભાવી રહ્યા છે અને તેથી આપણે મહાત્મા ગાંધીજીની જય પાકારીએ છીએ. (તાળીઓ) મહાત્મા ગાંધીજીએ ખતાવી આપ્યું છે કે અહિંસા એ કાયરાના ધર્મ નથી, પણ વીરોના ધર્મ છે. જે સત્તા પાસે પશુબળ, દરીયાઇ સત્તા વગેરે આસરી શક્તિઓ જખરી જખરી છે તે મહાનુ સસ્તનત સામે એક નિઃશસ્ત્ર મનુષ્યે માત્ર આત્મશક્તિના અવાજથી સામે થઇ હંધાવી તે સક્તનતના સત્તાધારીઐાતું આમન્ત્રણ મેળવ્યું છે. આ રીતે તે મહાપુરૂષે વિજય મેળવ્યા છે. તેમણે દેખાડ્યું છે કે અહિંસા એ તા વીરોના ધર્મ છે. અહિંસા પાળનારા જૈના વીર અને ખહાદૃર હાેવા એઇએ. તેમનામાં કાયરતા ઢાય ઢેમ ! તેમના પરતું કાયરતાનું કલંક તેમણે સાચા પુરૂષાર્થ ફારવીને, ખરૂં જૈનત્વ કેળવીને ભૂંસી નાંખવું એકએ. જે ધર્મમાં અહિંસા, સત્ય અને સદાચારના સિહાન્ત છે તે ધર્મના અનુયાયીઓમાં પક્ષાપક્ષી હેાય, કુસંપ હેાય તા પછી આખા દેશની એકતા કેમ થાય. હું ડરતે৷ ડરતે৷ કહું છું કે તમારામાંના ઝઘડા સાંભળી મને દુઃખ ધાય છે, ક્લેશ ધાય છે. તમને **અ**ાવા **ઝ**ઘડા શોભતા નથી. તમે રાષ ન કરશાે. હું તાે જૈનેકામનાે સાચાે સિપાઇ ખનવા ઇચ્છું છું. એટલું કહી હું આ બાબત અતિશય

યદ્યપિ તેઓ સાંસારિક સ્તેહ-લાગણીઓના તાળામાં નથો, તથાપિ મારા ધારવા મુજબ હું કહી શકું છું કે મેં તેમને એક મિત તરીક ઓળખ્યા છે. ઉપાશ્રયોની એારડીઓમાં તેમની જોડે એસીને, ભાષાશાસ્ત્રસંબન્ધી અને તત્ત્વનાનસંબન્ધી મુશ્કેલીઓ, જે મને મુંઝવ્યા કરતી હતી, તેના ખુલાસા મેં સાંભળ્યા છે. ધમ'શાળાઓના ખુલ્લા કમરાઓમાં સ્થિરતા-પૂર્વ'ક એક ચિત્ત શ્રવણ કરનાર શ્રાતાઓની આગળ હિન્દી એને ગુજરાતીમાં અપાતાં તેમનાં વ્યાખ્યાનો મેં સાંભળ્યાં છે અને તેમની સરળ, છતાં માર્મિક અને જીરસાદાર વકતૃતાને મેં પ્રશંસી છે. તેઓ મને જિલ-મંદિરામાં જિલ-મૃતિ'ઓની ખરાબર પાસે લઇ ગયા છે, અને તેમની સાથે તે મૃતિ'એશના સંરકૃત લેખા મેં વાંચ્યા છે.

શ્રીમાનું એ. જે. સુતાવાળા સાહેબ. જેએક દ્વાલ ભાવનગરના મેજીસ્ટ્રેટ છે, તેમણે અંગ્રેજીમાં લખેલું સરિજીનું જીવનચરિત્ર, જે કેમ્પ્રિજ-યુનિવર્સિકિ પ્રેસ, લંડનમાં જપાયું છે, તેની ભૂમિકામાં લંડનના મ્હોટા ફિલાસોકર ડેક એક ડબલ્યુ થામસ સાહેબ લખે છે કે:—

<sup>&</sup>quot;Apart from the purely personal Qualities depicted in the memoir, the singular force of character, and sincerity of conviction, the dignified, unaffected mildness and friendliness, which characterize the saint, we shall no doubt, be right in selecting his open-min-ledness and wideness of outlook as his most distinctive traits."

અદખથી રુજુ કરવા ઇચ્છું છું. મારા કાઇ પણ વ્યાખ્યાનથી જૈનાને દુઃખ થયું હેાય તે મને યાદ નથી. જો કે મે જેલમાં સાંભળ્યું કે અમદાવાદના જૈના સમક્ષ આપેલા ભાષણથી પાછળથી જૈનોમાં કંઇક ચકચાર થઇ હતી. આજે પણ પ્રમુખપદ લેતાં મને ખ્યાલ આવ્યો હતા કે જૈનાની સેવા કરવા જતાં બે બાલ કહેવાઇ જાય તા તેથી કુસેવા તો નહીં થાય ! તમારે શહેરની અન્દર બે પક્ષ પાડી લડવું ન એકવે. તમે લાઠી લકને લડશા તા અહિંસા કાણ પાળશે ! તમારામાં દ્યા અને પ્રેમના સાગર દેવો જોઇયે. તમાને તમારા કુટું ખ–ેકામી બાઇએ। પ્રત્યે પ્રેમ નહીં હોય તે પછી દેશની પ્રજા પ્રત્યેના પ્રેમની વાતજ કર્યા ? આજે મહાપુરૂષની જયન્તી પ્રસંગે આ પક્ષભેદની અને વેરઝેરની લાગણી દૂર કરી જૈનેકામમાં એકતા સ્થાપવી જોઇએ. અમદાવાદના જૈનાએ કાઇ કુતરાં મારે નહીં તે માટે હજારા ં રૂપીઆ ખર્ચ્યા છે. કબુતરાને જાવાર નાંખવાથી અને કૃતરાંને માટે પૈસા ખર્ચાથી કંઇ જૈનત્વ પુરૂં ધતું નથી. આપણે અહિંસા જીવનમાં ઉતારવી જોઇએ. અત્યારે આપણા કરોડા ભાઇ–બહેનોને એક ટેક પૂરૂં ખાવાનું મળતું નથી અને લાખાે માણસાે લુખે મરે છે. શું આપણા ધમ<sup>િ</sup> એમ શિખવે છે કે પશુપક્ષીઓની રક્ષા કરવી અને મનુષ્યાની

અર્થાત્—' ચરિત્રમાં વર્ણુ'વાયલા તેમના પતિત્ર વૈયક્તિક ગુણા, જેવા કે ચારિત્રનું અસાધારણ બળ, હાર્દિ'ક શ્રહા, તથા નૈસગિ'ક અમીરી સામ્યસ્વભાવ અને મિત્રભાવ, જે એક સાધુનાં લક્ષણા છે, તે બધાના ઉપરાંત, તેમની નિખાલસવૃત્તિ અને વિશાળ ગવેષણ યુદ્ધિને તેમના મહાન્ વિશિષ્ટ લક્ષણ તરીકે સુંટવામાં અમે નિઃસંદેહ ખરા છીએ.'

એજ ભૂમિકામાં આગળ જતાં તેઓ લખે છે કે---

<sup>&</sup>quot;He has come to be regarded as the true mediator between Jaina thought and the west."

અર્થાત્— તેએક (સુરિજી) જૈત-વિચારભાવના અને 'પશ્ચિમ'ની વસ્ચે સાચા મધ્યસ્થ (મધ્યસ્થગીરી કરનાર) તરીકે ગણાયા છે.

સુપ્રસિદ્ધ કવિસન્નાટ્ રવીન્દ્રનાથ ટાગાર લખે છે કે—

<sup>&</sup>quot;His great reputation of liberal culture and large-mindedness had often urged me to visit him, and put before him my claim for help in founding a centre of Jaina learning, in connection with our Vishvabharati in Shantiniketana."

અર્થાત્—'તેમના વિશાળ સુધારકપણાની અને ઉદાર ભાવનાની મહાન્ કોત્તિ<sup>'એ</sup> તેમને મળવા માટે, અને અમારી 'શાન્તિનિકતન'ની 'વિશ્વભારતી'ના વિભાગમાં જૈન-શિક્ષણનું સેન્ટર સ્થાપવામાં સહાયતા સમ્યત્ધી માગગી તેમની આગળ રજા કરવા માટે મને વાર્ટવાર ઉપકર્શો હતા.

#### જૈન બહેનોને અપીલ.

જેન બહેનોને હું કહીશ કે ખારીક કપડાં પહેરવાં તે જૈન ધર્મની વિરુદ્ધ છે. આપણે અપાસરે સંયમ શિખવા જઇએ છીએ. તે સમજીને સાધુઓ પાસેથી સાધુતાના ગુણ જીવનમાં ઉતારવા એઇએ. હું જૈન ખાંહેનોને નમ્ન પ્રાર્થના કરૂં છું કે તેઓએ હાર્ય કંતાયલા સુતર અને હાર્ય વણાયેલા કાપડને પહેરવાની પ્રતિજ્ઞા લેવી એઇએ. મહાત્મા ગાંધીને અર્ધન ન ક્કીર કહેવામાં આવે છે અને તેને બ્રિટિશ સરકારમાં માન મળે છે, જ્યારે નેકટાઇ કાલરવાળા માણસના ભાવ કાઇ પૂછતું નથી. અત્યારની હાલની સ્થિતિ ગરીખના ત્રાસના શ્રાપનું પરિણામ છે. તમે હિમ્મતથી, સત્યથી અને સદાચરણથી ચાલા અને કંગાળ ખનેલા આ દેશને સમૃહ ખનાવવાની તૈયારીઓ કરા. મેં જે કાંઇ કહ્યું છે તે તમારા પ્રત્યેના અગાધ પ્રેમને લઇનેજ કહ્યું છે. અને તેના ખરાખર વિચાર કરજો. એટલુંજ કહી હું મારૂં બાલવું પૂર્ણ કરીશ. ઇશ્વર સર્વનું કરયાણ કરા. (તાળીઓ.)

**એ ગાલના** પ્રખ્યાત વિદાન હરિસત્ય ભાકૃત્રચાય છ એમ. એ, બી. એલ. લખે છે કે:---

O BRAHMANA, if you want to see a real embodiment of the ascetic--ldeal, then go to the great Vijaya Dharma.

O KSHATRIYA, if you look for a mighty Hero, I would name the Great Vijaya Dharma, the conqueror of Raga (Attachment and love) and Dvesha (Repulsion and Hatred)-the most powerful of Human enemies.

O VAISHYA, if you like to see the Wealthiest man, stand before the great Vijaya Dharma who is possessed of "Right faith," "Right Knowledge" and "Right Conduct"-the three priceless gems of purest ray screen.

# **ત્રી. મણિ**લાલ કાઠારીનું ભાષણ.

શ્રી. મણિલાલ કાંઠારી બાલવા ઉઠતાં તાલીઓના અવાં થઇ રહ્યા હુતા. તેમણે જણાવ્યું કે મારા જન્મ જેન કામમાં થયા છે. ખરા મહાન જૈન વર્તામાન કાળમાં પેદા થયા છે, તેને હું અનુસરી રહ્યો છું. આજે આપણે એક મહાપુરૂષની જયન્તી ઉજવવા માટે મળ્યા છીએ કે જેમણે જૈન ધર્મની, જૅન સમ્પ્રદાયની તથા જૅન સાહિત્યની ભારે સેવા ખજાવી છે. ઉપરાંત, વિશાળ ભાવનાથી ભારતવર્ષની સેવા બજાવી છે. તેમનામાં **રહે**લી વિશાળ ભાવના આપણામાં નથી એ તો આપણે કબૂલ કરવું જ રહ્યું. હું આજે અમુક લાગણીથી કહું છું કે પૂર્વ જેન કેામ ઘણી જ માટી હતી, પણ હાલમાં તે સ્થિતિ નથી. આપણી સંખ્યામાં બહુ ઘટાડા થયા છે. આપણે નીચે ઉતરતા જઇએ છીએ. હિન્દુસ્તાનમાં પૂર્વે જેનાની જાહાજલાલી હતી. અગાઉના જેનાએ અધાવેલાં તીર્થાની રક્ષા કરવાની જેને⊦માં આજના જેનાે સનેપાતરૂપી સ**ટ્ટાના વેપાર અને મી**લાે તાકાત નથી. ચલાવી રહ્યા છે. કયાં અહિંસા ધર્મ ? આપણે આચાર્ય મહારાજ વિજયધમ'સૂરિજીના જીવનના અભ્યાસ કરીને તેમનામાંના ગુણા આપણા જીવનમાં ઉતારવા જોઇએ. હું તમાને અદબ અને ભાવપૂર્વક કહું હું કે જાગા, જાગા અને બીજી કાેમાેની પ્રગતિની માફક પ્રગતિ કરાે. નહીં તેઃ થાેહા વખત પછી જેનાેનું નામનિશાન પણ રહેવું મુશ્કેલ થઇ પડશે. હું આજે સાધુ મહારાજોને પ્રાર્થના કરો કહું છું કે તમારૂ સ્થાન શહેરા અને નાના ઉપાશ્રયોમાં નથો, પરન્તુ રાષ્ટ્રના કલ્યાણુમાં

O SUDRA, if you have not yet properly learnt what Service is, then follow the Great Vijava Dharma the truly humble and unselfish Servant of Hamanity."

<sup>&#</sup>x27;એો બ્રાહ્મણુ ! સંત્યાસી-આદશક્તી સ.ચી મૃત્તિ નાં દર્શન કરવા ચાહેતા હાૈય તા મહાત્મા વિજયધર્મ સૃગ્તિ પાસે જા

એક ક્ષત્રિય ! તું જે શક્તિશાળી વીન્તે શાધતા હેક્ય તો હું વિજયધર્મા સારિતું નામ જણાવીશ, જેઓ મતુષ્યજાતિના મ્હોટામાં મ્હેટા બલવાન દ્દુશ્મનો, જે રાગ અને દુંબ છે, તેને હાંકી કાઢનારા છે.

એને વૈશ્ય! તું જો મ્હોટામાં મ્હોટા ધનવાન્ માણસને મળવા ચાહતો હોય તો મહાત્મા વિજયધમ સૃદિ પાસે જઇ ઉમા રહે, જેએન સમ્યગ્ દર્શન, સમ્યગ્ જ્ઞાન અને સમ્યગ ચારિત્રરૂપી અમૃશ્ય રત્નત્રયના સ્વામી છે.

એ શ્રેષ્ટ્ર! તું હજુ સુધી, સેવા-ધર્મ શું છે, એ જો બરાબર ન શિખ્યો હોય તા વિજયધર્મ દ્રિનું અનુસરણ કર, જેઓ ખરેખરા નમ્ન અને માનવજાતિના નિઃસ્વાર્થ સેવક છે.

છે. તમારૂં સ્થાન અમદાવાદની મીલાનાં ભુંગળાંમાંથી ધુમાડા કાઢી ગરીબાનાં લાહી સુસનાર—રેંસનાર જેના વચ્ચે નથી, પરન્તુ ગામડાઓમાં તમારા સન્દેશા ઝીલનારી પ્રજા વચ્ચે છે. જેમ ભગવાન્ વીરે અનાર્યાને અપનાવવા માટે પ્રયાણ કર્યું હતું તેમ કરા, અને રાબ્દ્રધમ'ને અરાબર અજાવા. આજે આણુંદ છ-કલ્યાણું છેની પેઢી નાણાંથી આપણાં તીર્થા નહીં રક્ષી શકે. એકાદ બે માણુસની લાગવગથી તીર્થા નહિ ખચી શકે. આ વાત મેં કલકત્તામાં જેનાની મળેલી સભા સમક્ષ ગદગદ કંઠે કહી હતી. પૂર્વે થયેલા પાપના પ્રાયક્ષિત્તને ખાતર તમે રાબ્દ્રયત્તમાં તમારા ફાળા આપા. મહાતમા ગાંધી આપણું સ્વરાજ લાવી દેશે એ ખ્યાલની પાછળ જગત્ના કલ્યાણુના ખ્યાલ પણ રહેલા છે. સાધુઓ અને આચાર્યોને વિન'તિ કરૂં છું કે તમા એ મહાપુરૂષને એલળેમાં અને સાધુ મહારાજો, તમે તમારી જાતને વ્યાખ્યાન આપા અને રાબ્દ્રકલ્યાણના મહાન્ કાર્યમાં તમારા તમારી જાતને વ્યાખ્યાન આપા પ્રસાને રાબ્દ્રકલ્યાણના મહાન્ કાર્યમાં તમારા તમારી જાતને વ્યાખ્યાન આપા પ્રસાને રાબ્દ્રકલ્યાણના મહાન્ કાર્યમાં તમારા તમારી જાતને વ્યાખ્યાન આપા પ્રસાને રાબ્દ્રકલ્યાણના મહાન્ કાર્યમાં તમારા તપાલ રહ્યાણના સહાન્

છેવટે, જગત્ના તમામ જીવાની રક્ષા કરવાના તથા મદદ કરવાના અને અરસપરસના ઝગડા છાેડી દેવાના હું તમાને આગ્રહ કરૂ છુ<sup>.</sup>.

#### ખાદીનું વેચાણુ.

એ પછી શ્રી. કેાઠારીજીએ જણાવ્યું હતું કે, આવતી ગાંધી–જય'તી ઉજવવા માટે તમારે ખાદી ખરીદવી જોઇએ અને તમા સવે' ખાદીના કાય'માં ફાળા આપશા એવી હું આશા રાખું છું.

િએ પછી આદીવેચાલુનું કાર્ય હાથ ધરવામાં આવતાં લગભગ રૂ. ૧૦૦૦ ની આદી વેચાઇ હતી, જેમાં શ્રી. વીરચ'દ પાનાચ'દ તરફથી રૂા. ૧૦૦૦, શ્રી. ભાગીલાલ લહેરચ'દ તરફથી રૂા. ૧૦૦૦ અને શ્રી. મેઘજ સોજપાલ તરફથી રૂા. ૧૦૦૦ ની રકમા હતી.

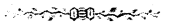
બીજી તરફ સ્વય'સેવકોએ રોકડ ફાળા ઉઘરાવવા માટે એાળી ફેરવી હતી. જેમાં પણ સારી જેવી રકમ મળી હતી. એ પછી સભાની પૂર્ણાંહુતિ જાહેર કરવામાં આવી હતી. ]

सांक्यवतंभान ता २५-६-३१.



# દીક્ષા દીક્ષા સંબંધી ખરડો.

## શ્રીમાન ન્યાયવિજયજીના અભિપ્રાય.



**વ્ય**ડોદરાના "દી**ક્ષા** " સમ્બન્ધી " **ખરડા** " ને રદ્દ કરાવવા નિમાયલી અમદાવાદની " જૈન કમિટિ " ના તા. ૧-૯-૩૧ ના પત્ર પર ન્યાયવિશારદ-ન્યાયતીથ શ્રીમાનુ ન્યાયવિજયજી મહારાજે વાળેલા ઉત્તર નીચે મુજબ છે:—

મુ'બઇ—કાેટ, બાેરાબજાર, જેન ઉપાશ્રય.

તા૦ ૧૯-૯-૩૧ શનિવાર.

શ્રીમાનુ "કમિટિ " ના સજ્જન મહાશયા ! ધર્મ લાભ.

અક્ષય સજ્જનાના મુદ્રિત પત્ર મળ્યા હતા. હું પણ દીક્ષા જેવી મહાનુ ધાર્મિ'ક વસ્તુના વિષયમાં રાજ્ય તરફથી અ'કુશ મૂકાય એ પસન્દ કરતા નથી. પણ આપણે આપણા પ્રમાદ નથી ખંખેરી શકતા એ બહુજ દિલગીરીભયુ<sup>લ</sup> છે.

આજે દ્વાલાના સમ્બન્ધમાં વર્ષાથી કેવી ધમાલા ચાલી રહી છે. એ આપ સજજના પણ જોઇ જ રહ્યા છે. દીક્ષાના સમ્બન્ધમાં જે ઉત્માદ સેવાઇ રહ્યા છે, જે મર્યાદા તાડાઇ રહી છે, એનું જ એ પરિણામ છે કે રાજ્યના મન્ત્રીએ। અને નરેશા પણ ખળલળી ઉડયા છે.

દીક્ષાસમ્બન્ધી રાજ ઉઠીને ઉભા થતા આપણા ભવાડાઓએ દીક્ષાનું માન કેટલું ઘટાડયું છે અને સાધુ–સંસ્થાની ઇજજત કેટલી ઝાંખી પાડી છે એ આપ જેવા સજ્જનોને અજાહ્યું કેમ હોય !

દીક્ષા જેવી મહાન્ પવિત્ર વસ્તુના સમ્બન્ધમાં રાજ્યને પડવામાં કાઇ જવાબદાર દ્વાય તો તે આપણી દીક્ષા વિધેની વારંવાર ભજવાતી ધમાલ અને ધાંધલ જ મને લાગે છે.

અમાપણે પાતે એટલે જેન સધજ અગાઉ સચેત થઇને દીક્ષાના ક્રાય'ને બરાબર વ્યવસ્થિત અને પદ્ધતિસર બ'ધારણ પર ગાેડવ્યુ' હોત તો એક તરફ જેન દીક્ષાના સુન્દર આદર્શ જગમાં ઝગમગત અને બીજી તરફ કાેઇથી પણ દીક્ષાની બાબતમાં દબલગીરી કરવાનું ન થઇ શકત.

અનુ પાણે પોતેજ ઘણા ઘણા દીક્ષા વિષેની ધાંધલા મચવા છતાં પ્રમાદમાં રહ્યા અને દીક્ષાની બાબતમાં યાગ્ય વ્યવસ્થા બાંધવાનું ન સુઝયું, એટલે પછી આવા માર્કા (વખત) આવે એ બનવાજોગ નથી શું?

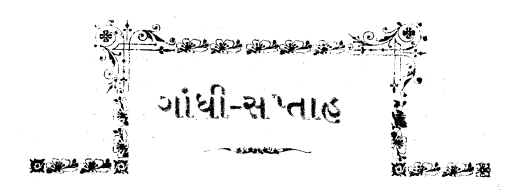
અનુ-યાય અને ઉત્પાત, ધ્રમાલ અને બખેડા પર સમાજ જયારે અંકુશ મૂકવા તૈયાર ન ઘાય તો પછી તેના પર યેાગ્ય અંકુશ મૂકવા એ સુરાજાની ધ્રમ્ય કરજ થઇ પડ છે, એમ મારા નમ્ર મત છે. તો પછી શ્રીમન્ત ગાયકવાડ સરકાર એ વિષયમાં અંકુશ મૂકે એ તો સ્વાસાવિક જ ગણાય, એમાં શું કહેલું ?

હિંજી પણ આપ જેવા અનેક સજ્જનોની મહાન્ કમિટિ–જેન સ'ઘની મહાન્ કમિટિ દીક્ષા બાબતમાં યાેગ્ય નિયમિત ધાેરણ ઘડી તૈયાર કરે તો જૈનસ'ઘ ઉન્નત મસ્તકે શ્રીમન્ત ગાયકવાડ સરકારના " ખરડા" ને રદ્દ કરાવવાનું પ્રભુત્વ જરૂર દાખપી શકશે, એમ મારા દઢ વિધાસ છે. આથી વધુ આપને શું જણાવવાનું હાેય!

તાઢ કેબ-નસાડી-ભગાડી, છાની રીતે દીક્ષા આપવાનું જૈન શાસ્ત્રથી તદ્દન વિરુદ્ધ છે, એ આપ ખચીત માનશાજી અને લઘુ વયના બાળકો માટે પણ દીક્ષા બાબત ઉતાવળ કરવી ગેરન્યાજબી છે, એમ મારા શાસ્ત્રાનુસાર દૃઢ મત છે.

્રાસનસેવક - **ન્યાયવિજય.** 

ર્ક્કું કરવા કરવા કરવા કરવા મુંબદસમાચાર તા ૨૯–૯–૩૧ મંગળવાર.



# ન્યાયવિશારદ⊸ન્યાયતીથ<sup>દ</sup> મુનિમહારાજ

## લીન્યાયવિજયછના સન્દેશા.

#### いいかんかいこう くんんべん

4ી ગુજ રલેડી ઝરેના શીયલ કલળ અને શ્રીનવયુગ - ઉદ્યોગમન્દિરના સંયુક્ત આશ્રય નીચે તા. ર છના રાજથી શરૂ થતા ગાંધી - સપ્તાહને અગે અખ ડ રેડિયા ચાલુ કરવાની રાષ્ટ્રપતિ સરદારશ્રીના પુનિત હસ્તે થનાર ક્રિયા વેળા હાજર રહેવાનું આમ ત્રહ્યું પૂજ્ય મુનિ શ્રીન્યાય વિજય છને આપવામાં આવ્યું હતું. પરન્તુ વરસાદના કારણે તેઓ શ્રી હાજર રહી શક્યા ન હતા. પણ તેમણે નીચે પ્રમાણે સન્દેશ માકદ્યો હતો.

'' આજે દુનિયાના મહાન સન્તની (અંગ્રેજી તારીખ અનુસાર) જન્મ-તિથિ છે. એની ઉજવણી એ મહાપુર્યના પવિત્ર સન્દેશનું અનુપાલન કરવામાં છે. આજે એ મહાન આત્મા કેવળ હિન્દના સ્વશજ માટે નહિ, પણ આખા જગતનું કસ્યાણ કરવા સારૂ પ્રગટ થયા છે. એ મહાન સાધુ પુરૂષની દૃષ્ટિમાં ભારતનું ભવિષ્ય ઉજૂવળ મુખ્યત્વે ખાદી અને રે ટિયામાં દેખાય છે. દેશના માણુસાને તે વિષેની પ્રેરણા આપવામાં તે મહાત્માના પ્રયત્ન સર્વોપરિ સ્થાન ભાગવે છે. દેશની પ્રજાએ એ દિશામાં ખુબ આગળ ધપવાની આવશ્યકતા છે.

મને એ જાણી ખહુ આનન્દ થયેં કે, રાષ્ટ્રપતિ સરદાર શ્રીમાન્ વલ્લભભાઇ પટેલના પુનિત હસ્તે ગાંધી-સપ્તાહને અગે આજથી અખ'ડ

રે'ટિયા શરૂ કરવાના શુભ ક્રિયા ઘનાર છે. ખરેખર, આ રીતે પ્રજાની અન્દર રે'ટિયા તરફ હાર્કિંક ઊમિં ઉભરાય એ બહુ જરૂરનું છે. વરસાદના કારણું હું સમામાં આવી શક્યા નથી, એ માટે દિલગીર પાચુ આથી હું મારા ભાઇ–જેહેનાને જણાવવા માગુ છું કે જો દેશનું ભહું ચાહતા હા, અધાગતિના બીષણ ખાડામાંથી દેશના ઉદ્ધાર કરવા હાય તા **થરે ઘરે રે** ટિયાના ઉપયોગ થવા જોઇએ. વિદેશી કાપ**ે દેશના ધ** ધાના નાશ કર્યો છે. એથી દેશમાં ગરીબાઇ અને ભૂખમરા વધતાં ચાલ્યાં છે. દેશ દિવસે દિવસે સિખારો થઇ રહેા છે. લાખાે કુટુમ્બા અર્ધ નાળા અને અર્ધ ભુખ્યા **રહે છે. હિન્દ એક એવે**। દેશ છે કે જ્યાં જોઇએ તે કરતાં વધારે અનાજ અને રૂ પૈકા થાય છે. છતાં એક વખતના રાટલા પણ કરાેડા માણુસા પેટ ભરીને પામતા નથી. કેટલી કંગાળ હાલત! દેશની આ દુદ'શા શી રીતે દ્વર થાય ? ખાદીને રસ્તે એના નિકાલ આવી શકે છે. દરેક હિન્દીના અ'ગ ઉપર શુદ્ધ ખાદી હાવી જોઇએ. પણ ખાદીનાં થાન ક'ઇ આકાશમાંથી નહિ<sup>.</sup> ઉતરે. એ માટે દ્વરેકે કાંતવું એઇશે. વિદેશીના માહમાં પડી કરેલાં પાપ રેંટિયા–યત્તથી ધાવાં પડશે. અનાજમાંથી ભાજન બનાવવામાં જેમ સ્વાધીનતા ધરાવે! છેા, તેમ રૂમાંથી કપડાં બનાવવામાં જ્યારે સ્વાશ્રયી ખનશા ત્યારેજ દેશની ગુલામીનાં ખન્ધન છુટશે. દેશના એક કરાેડ માણસાે દરરાજ એક એક કલાક કાંતે અને એ રીતે રાજ પાતાના એક કલાકના સદુપયાગ કરે તે દરરાજ પત્રાસ હુજાર રૂપીયાના દેશના ધનમાં વધારા થાય.

રે ટિયા એ બારતની પ્રાચાન સંસ્કૃતિ છે. આજથી અઢી હુજાર વર્ષ ઉપર પણ રે ટિયા નિરાધારાના આધાર અને અશરશોાનું શરણ ગણાતા હતા. આજે તા દેશની પડતી દશામાં રે ટિયાની ઘેર ઘર જરૂર છે એ કાલ્યુ નહિ સમજ શકે ? હાલની ગરીબાઇને દ્વર કરવાનું એનામાં મહાન બળ છે. શ્રીમન્તા સમજતા હાય કે અમારે રે ટિયાની શી જરૂર છે, તા તેમની તે બ્લૂલ છે. તેઓ પણ દેશનું એક અંગ છે અને દેશની ઘાર ગરીબાઇ કાઢી નિકળતાં તેમની પણ સગામની કેટલી ? ખરી રીતે તો તેમણે દેશની ગરીબાઇને પાતાની ગરીબાઇ સમજવાની જરૂર છે. ધમ'ની દૃષ્ટિએ પણ ગરીબાના ઉપકાર ખાતર તેમણે પાતાના હાય લંબાવવાની જરૂર છે. આટલું જો દેશના ધનવાના સમજ જાય તો જરૂર તેઓ રે ટિયાને અપનાવે અને પાતે શુદ્ધ ખાદી ધારણ કરી દેશહિતના કાય'માં સહાયક બને.

કુંભાંગ્યે રેટિયાની જગ્યા મિલાએ લીધી અને કપાસ પિલવાની જગ્યા હાથ-ચરખાને ખદલે છેતાએ લીધી, તેમી મેહાટાં મહાટાં જંગલા ન કાપે તે

મિલા વગેરમાં આળે શું? જંગલા કાપવાથી વરસાદ એાછે આવે છે. અને તેથી દેશમાં વારે વારે દુકાળ પઉ છે. વળી જ'ગલાે કાપવાથી લાકડાં માંઘાં થયાં, તેથી હિન્દતું ઉચામાં ઉચું ખાતર જે છાણ, તેનાં છાણાં કરી લોકો બાળવા લાગ્યા, તેથી ખેતરામાં ખાતર પુરતું ન મળવાને લીધે <u>જમી</u>નના કસ ઘટયા. રે'ટિયા બ'ધ થવાથી મિલા વધી, તેથી તેમાં ચરબી વાપરવા હુજારા-લાખા હારાના નાશ થાય છે. ઢે.રા ઘટવાથી ઘી–દ્ભધ વગેર પાૈષ્ટિક પદાર્થી માેઘા ઘતા ચાલ્યા અને તેથી માણસોને તેના લાલ મુશ્કેલ થઇ પડવાથી તેમની શક્તિ, ખુદ્ધિ, બળ ઘટવા લાગ્યાં અને મૃત્યુ–પ્રમાણ વધતું ચાલ્યું. આ ઉપરથી એક રે'ટિયા વગર દેશને કેટલું તે સમજ શકાય છે. દયા ધર્મ માણસ માત્રના નુકશાન થાય છે છે અને તે પાળવા હાય અને પશુધનની રક્ષા કરવી હાય, માણસ જાતનું જીવન સુધારવું હોય અને હવા સ્વચ્છ રાખવી હાય તો એક રેંટિયા જળરદસ્ત ઉપયોગી છે એ આપણે સારી રોતે સમછ લેવું જોઇએ. રેંટિયા-માં જ એ શક્તિ છે કે તે દેશને પાયમાલ કરનાર કારખાનાઓને ભાંગી પાડશે. એટલા જ માટે આજના મહાન્ કમધોગી મહાત્માછએ રેટિયાને દેશની સામે ધર્યો છે. આશા છે કે મહાત્માજીના અવાજને દેશની તમામ પ્રજા વધાવી લ્યે અને રે ટિયા-પ્રચારનું કાર્ય ખૂબ આગળ ધપીને દેશ સ્વાધીનતાને વરે એજ શાસન–દેવની આગળ નમ્ર પ્રાર્થના છે. "

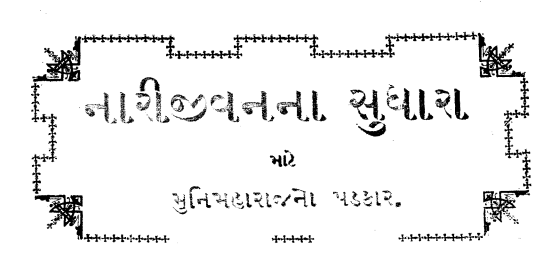
લી૦ ન્યાયવિજય.

મું બઇસમાચાર તા. ૧૦-૧૦-૩૧.

हिंसादिकं पापमिति प्रसिद्धं तत्र प्रवर्तेत न चेत् कदापि । ईशस्य क्वर्याद् भजनं च तर्हि सुनिश्चितं साधितमात्मकार्यम् ॥ હિંસા આદિ પાપ તરીકે પ્રસિદ્ધ છે. એમાં પ્રવૃત્તિ ન કરાય અને પ્રભુ–પ્રાથ'નામાં રસ લેત્રાય તેા નિ:સન્દેહ, આત્મકાય' સધાયું.

અધ્યાત્મતત્ત્વાલાકમાં શ્રી. ન્યાયવિજયછ.

ဆို့မှာလို့သည့်ခဲ့သည့်ခဲ့သည့်ခဲ့သည့်ခဲ့သည့်မသည့်သည့်သည့်သည့်ခဲ့သည့်ခဲ့သည့်ခဲ့သည့်သည့်ခဲ့သည့်ခဲ့သည့်ခဲ့သည့်ခဲ့သ



ક્ષગ્ન–સંસ્થાનું નિરૂપણ. દુષ્ટ રિવાજેની ઝાટકણી. આરોગ્ય અને સ્વચ્છતાના પાઠ. નારી–વિભૂતિની યશઃપ્રશસ્તિ. ખાદી અને રે'ટિયા.

તા. ૪-૧૦-૩૧ રવિવારને રાજ મું બઇ-માધવળાગમાં શ્રી જેન-મહિલાસમાજ તરફથી ન્યાયવિશારદ-ન્યાયતીથ શ્રીમદ્દ ન્યાયવિજયજી મહારાજે "સ્ત્રી-જીવનની ઉજ્ઞતિ " પર આપેલું ભાષણ.

[શ્રીમતા લીલાવતા દેવાદાસે વ્યાખ્યાન માટે પ્રસ્તાવના રજી કરતાં જણાવ્યું હતું કેઃ ન્યાયવિશારદ-ન્યાયતીથં મુનિમહારાજ શ્રીન્યાયવિજયછ સમા જેન શાસનના જ્યાતિ ધરાશી, જેન શાસનના જગમગતા સિતારાથી જૈન-જગત અપરિચિત ન જ હાય. એમનાં એજસભર્યાં વક્તવ્યા, જેન જગતમાં નવીન ચેતન સ્કુરાવતાં અમૃલ્ય પ્રવચના, જેન સમાજમાં પેસી ગયેલાં અનેક કુરૂઢિઓનાં જાળાં કાપતી, તેમજ આધ્યતિમક વિષય ચર્ચા તી એમની પ્રભાવશાલિની લેખિની, જેન શાસનના અલ્યુદય માટે તેઓશ્રીનું દ્રવતું હૃદય, ઉપાશ્રયની ચાર દીવાલામાં નહિ, પણ પૃથ્વીને ચારે છેકે દબ્દિ સ્થાપી દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ, બાવ પ્રમાણે ઉપદેશાતા માલિક સમયધમં અને સેળભેળ થઇ ગએલ ધમં તથા

રૂઢિને જુદા તારવતી એમની વીરત્વભરેલી વાણી આજે જેન સમાજના શરીરમાં અનેરી ભવ્યતા અપી રહ્યાં છે. આવા મહાન્ આધ્યાત્મિક તત્ત્વવેત્તા, આત્માથો, નિડર, પ્રસિદ્ધ વક્તાની અમૃતમય વાણી આપ સવે શાન્તિ રાખી સાંભળશા, એ આશા સાથે શ્રી જેનમહિલાસમાજ તરફથી મહારાજશ્રીને એમનુ પ્રવચન મ'ભળાવવા અરજ ગુજારી બેમી જવાની રજા લઉ છું.

## મહારાજધીનું ભાષણ.

ઉપક્રમ.

ભિલ્ડિંગ ખડી કયારે ધાય ? અવ્વલ તેના પાયા મજબૂત જોઇએ. તેમ મનુષ્યજીવનના મહાન સિદ્ધાન્તની બિલ્ડિંગ ખડી કરવા સારૂ તેના પાયા તૈયાર કરવાની જરૂર છે. એટલે આજે આપની સમ્મુખ એના પાયા તરીકે મારા વિચારા રજી કરીશ.

. અર્થ<sup>દ</sup>–કામ.

ધીમ' સાથે અથ' દુરૂષઃથ' અને કામ પુરૂષાથ' સમ્બન્ધી ઉ∈લેખ કરતાં 'સિન્દ્રરપ્રકર' જણાવે છે કે—

# " त्रिवर्गसंसाधनमन्तरेण पशोरिवायुर्विफलं नरस्य। तत्रापि धर्म प्रवरं वदन्ति न तं विना यद भवतोऽर्थकामौ "॥

અધિત:—ત્રણ વર્ગ (ધર્મ, અર્થ અને કામ)નું યાેેે સાધન કર્યા વગર માણસનું, ગૃહસ્થનું આયુષ્ય પશુની જેમ નિષ્ફળ છે. તેમાં પણ ધર્મ શ્રેષ્ઠ છે. કેમકે તે વિના અર્થ-કામ સિદ્ધ થઇ શકતા નથી.

અધિ કામમાં આંધળા બનવું એ ભયકર મૂર્ખાઇ ગણાય. પણ ધમ'-નીતિના પથ પર અર્થાદિની યોગ્ય પ્રવૃત્તિને અર્થ પુરૂષાર્થ અને કામ પુરૂષાર્થ કહેવામાં આવે છે. અને તે વિષે ગૃહસ્થાને માટે પાંચ મહાત્રતધારી મુનિવરા⊢ એ પાતાના ચન્થામાં ઉપદેશ કર્યા છે.

ધીમ'બિન્દુમાં હરિભદ્રાચાર્ય અને મુનિચન્દ્રાચાર્ય અને યોગશાસ્ત્રમાં હેમચન્દ્રાચાર્ય અર્થ-કામ પુરૂષાર્થ બાળત ઉપદેશ કરે છે. હેમચન્દ્રાચાર્ય (યોગશાસ્ત્રના પ્રથમ પ્રકાશના છેલ્લા શ્લોકોના કુલકના પ્રારમ્ભમાં ) લખે છે કે:—

## न्यायसम्पन्नविभवः, शिष्टाचारप्रशंसकः । कुलशीलसमैः सार्धं कृतोद्वाहोऽन्यगोत्रजैः ॥

અધાત્–ગૃહસ્થ ન્યાયથી ધનાેપાજ'ન કરે અને શિષ્ટાેના આચરણુના પ્રશ'સક હાેય અને કુલ–શીલથી સરખા એવા અન્યગાત્રીય સાથે વિવાહ કરતાર હાેય.

#### લગ્નસંસ્થા.

ઉપરના શ્લાકમાં પ્રથમ અર્થાપાજન કરવામાં પ્રામાણિક વૃત્તિ રાખવાનું કરમાવે છે. અને ઉત્તરાધંમાં લગ્નસંસ્થા બાબત ઉપદેશ છે. એની ટીકામાં આચાર્ય મહારાજ લગ્નના પ્રાહ્મ, પ્રાજાપત્ય, આષં, દેવ, ગાન્ધવં, આસુર, રાક્ષસ અને પૈશાચ એમ આઠ પ્રકાર બતાવીને શરૂના ચાર પ્રકારનાં લગ્નોને ધમ્ય બતાવે છે. માતાપિતાની સમ્મતિ વગર પરસ્પર અનુરાગપૂર્વંક વિવાહ એ ગાન્ધવં વિવાહ છે. શરતથી કન્યાત્રહણ એ આસુર, બલાતકારથી કન્યા- શ્રહણ એ રાક્ષસ અને સુતેલી કે અસાવધાન કન્યાનું અપહરણ એ પૈશાચ છે. આ ચાર વિવાહને અધમ્ય બતાવીને પછી આચાર્ય મહારાજ એ વિધે એમ સ્ફાટ કરે છે કે:—

## " यदि वधूवरयोः परस्परं रुचिरस्ति तदा एते अधर्म्या अपि धर्म्याः "।

અર્થાત—વધૂ-વરની જો પરસ્પર રૂચિ હોય તો આ અધમ્ય ગણાતા વિવાહ ધમ્ય બની જાય છે.

એ પછી આચાર્ય મહારાજ વિવાહનું ફળ ખતાવતાં લખે છે કે:-

"शुद्धकलत्रलाभफलो हि विवाहः । अशुद्धभार्यादियोगेन नरक एव"।

અર્થાત્—શુદ્ધ પત્નીના લાભ થવા એ વિવાહનું કળ છે. અશુદ્ધ સ્ત્રીના તેમજ પતિના યાગ નરકરૂપ શઇ પડે છે.

લાેકમાં પણ કહેવાય છે કેઃ—

**'' રાાક** અગડશું તેા દિવસ અગડયેા, અથાહ્યું અગડશું તેા વરસ અગડશું, આયડી અગડી તેા ભવ અગડયેા. " **્મા**માં " ખાયડી " ની જગ્યાએ " ભાયડા " પણ મૂકી શકાય. ખાયડી બગડતાં ભાયડાના ભવ બગડે તાે ભાયડા બગડતાં બાયડીના ભવ બગડે.

વિવાહનું કળ ખતાવતાં આચાર્ય મહારાજ આગળ વધી જણાવે છે કે-

" તત્કલ' તુ સુજાતસુતસન્તતિઃ, અનાખાધચિત્તનિવૃત્તિઃ, ગૃહકૃત્યસુવિ-હિતત્વમ, આભિજાત્યાચારવિશુદ્ધત્વમ્, દેવાતિથિબાન્ધવસત્કારાનવદ્યત્વ' ચ. ''

અર્થાત્—વિવાહનું ફળ ઉત્તમ સન્તતિના લાલ, ચિત્તની નિરાળાધ શાન્તિ, ઘરના કામકાજની સુવ્યવસ્થા, સત્કુલાચાર–વ્યવહારની શુદ્ધિ અને દેવ, અતિથિ અને બાન્ધવાના સત્કાર–સન્માનના શુભ લાભ.

રેત્રી-પુરૂષ મગની બે ફાડ છે. એ સમાજરૂપી કે ધમ'રૂપી રથનાં બે પૈડાં છે. બે પૈડાં બરાબર હાય તો રથની કે શકટની પ્રગતિ થઇ શકે, તેમ સ્ત્રી-પુરૂષ, દમ્પતિ પરસ્પર ચાગ્ય ગુણુસમ્પન્ન હાય તો તેઓ પાતાના ઉત્કર્ષ સાધી શકે, ગૃહસ્થાશ્રમને શાભાવી શકે અને તેમનાથી સમાજ અને ધમ'ની ઉન્નતિ પણ થાય.

પુંચુ ખેદની વાત છે કે, સ્ત્રી-વર્ગ માટે ઘણા હલકા શખ્દા વપરાતા આવ્યા છે. કાેઇએ કહ્યું કેઃ—

# आपदामाकरो नारी, नारी नरकवर्त्तनी। विनाशकारणं नारी, नारी प्रत्यक्षराक्षसी॥

'પૃષ્ણ આની સામે નારી--વર્ગ ધારે તો એવાજ જવાબ આપી શકે છે કે:---

# पुरुषा विषदां खानिः, पुमान् नरकपद्धतिः । पुरुषः पाप्मनां मूलं पुमान् प्रत्यक्षराक्षसः ॥

પૃંહુ આમ એક-બીજાને લાંડવાથી શું ? નથી સ્ત્રી નરકની ખાદ્યુ અને નથી પુરૂષ નરકની ખાદ્યુ. નરકની ખાદ્યુ છે એક માત્ર પાતાની મલિન લાવના અને પાપ વાસના. પુરૂષને સ્ત્રી પર વૈરાગ્ય થાય એટલા માટે જો સ્ત્રોને માટે હલકા શખ્દા વપરાયા હાય, તા સ્ત્રીને પુરૂષ પર વૈરાગ્ય થાય એટલા માટે ખરી વેરાગ્ય થાય એટલા માટે પુરૂષ માટે પણ હલકા શખ્દા નહિ વપરાય કે ? માટે ખરી વાત તા એ છે કે, પાપ વાસનાને ખ'ખેરી નાંખી આત્મશુદ્ધિ કરવામાંજ છવનનું શ્રય છે.

#### સ્રી–શિક્ષણની જરૂર.

📆 એ સૃષ્ટિની માતા છે. એટલે તેની અજ્ઞાનદશા તેા સ'સારને માટે ભારે શ્રાપરૂપ ગણાય. નારીજીવનમાં જ્ઞાનરૂપી દીપક પ્રગટ ન થાય ત્યાં સુધી જગત્ના અન્ધકાર કદી દ્ર થઇ ન શકે. બાળકને નવ મહિના સુધી પાતાના પેટમાં ધારી રાખનારી માતા છે. તેને જન્મ આપીને ઉછેરનારી-પાષનારી માતા છે. માતાનાજ ખાળામાં લાંબા વખત આળક પળે છે. તેણીનાજ અધિક સહવાસમાં તે મ્હાેંદ્રું થાય છે. એજ કારણ છે કે, માતાના સ'સ્કારા બાળકમાં ઉતરે છે. માતા <mark>જો સુસ'સ્કારશાલિની હ</mark>ોય તો ખાળકના જીવનમાં સારા સ'સ્કારા પ**ે** છે. માતાના વિચાર, વાણી અને વર્ત્તાન ઉચ્ચ હેાય તેા તેના સુન્દર વારસો ભાળકને પ્રાપ્ત થાય છે. ઉચ્ચ માતાનું ઉચ્ચ વાતાવરણ બાળકને ઉચ્ચગામી બનાવે છે. ખરેખર બાલક-બાલિકાના જીવનસુધારના મુખ્ય આધાર માતા પર રહેલા છે. એટલે દરેક માતાએ પાતાને માટે, પાતાની એાલાદને માટે, પાતાના કુટુમ્બ~પરિવાર માટે વિચારમાં, વાણીમાં અને વર્ત્તાનમાં ઉચ્ચ બનવાની આવશ્યકતા છે, અને સમાજ તથા દેશના કલ્યાણ માટે આશીર્વાદ-રૂપ છે. પણ આ ઉચ્ચતા કેમ સાંપડે? આદર્શ શિક્ષણ વગર નજ સાંપડે સુતરાં, સ્ત્રી–શિક્ષણની અનિવાર્ય આવશ્યકતા છે. પાદ્ચાત્ય તત્ત્વવેત્તા સ્માઇલ્સ કહે છે—

"If the moral character of the people mainly depends upon the education of the home, then the education of women is to be regarded as a matter of national importance."

અર્થાત્—મનુષ્યનું નૈતિક ચારિત્ર જે મુખ્યત્વે ગૃહશિક્ષણ પર આધાર રાખતું હાય તા સ્ત્રીશિક્ષણ એ પ્રજાકીય જરૂરિયાતવાળી બાબત ગણાય.

**ા** આ તેવું સ્વભાવ છે કે, તે જેવું જુએ તેવું કરે છે. બીજાની કેખાકેખી નકલ કરવા તે જલદી પ્રેરાય છે. ઘરમાં જેવું કેખે છે તેવું તેનું જીવન ઘડાય છે. ઘરના માણુસાની બાલીચાલી અને વ્યવહાર હલકો અને ભદ્દા હાય તે બાળક પણ તેવું જ શિખવાના. સ્કૂલમાંથી ગમે તેવું સારૂં શિક્ષણ મળે, પણ ઘરની ખુરી હવા આગળ તે રદ્દ થવાનું. સ્કૂલના સંગ કરતાં ઘરના સંગ તેને વધારે હાય છે, એટલે ઘરના આંગણામાં જે સંસ્કારા ઘડાય તે સ્કૂલના શિક્ષણથી નહિ ઘડાવાના. ખલ્કે સ્કૂલના શિક્ષણ-માંથી મળતા સદાચાર—પાઠાને ઘરની અજ્ઞાન પ્રવૃત્તિઓ ભૂસી નાંખવાની. ખરેખર, બાળકના જીવનવિકાસ માટે પહેલી અને ખરી સ્કૂલ જે 'ઘર'

ગણાય છે તે શિક્ષાસમ્પન્ન અને ચારિત્રવિભૃષિત દાવું જોઇએ. મ્**માઇલ્સ** કહે છે—

"Home is the first and most important school of character.

It is there that every human being receives his best moral training or his worst."

<sup>2)</sup> ર્થાત્—ચારિત્રની પહેલી અને ખરી અગત્યની સ્કૂલ 'ઘર ' છે. દરેક માણુસ સારામાં સારૂ' નૈતિક શિક્ષણ યા ખરાખમાં ખરાખ ત્યાંથી મેળવે છે.

#### નારીજીવનનું મહત્ત્વ.

અાજની કન્યાઓ એ આવતા કાલની માતાઓ છે. એટલે તેમને પુસ્તકીય જ્ઞાનની તો જરૂર છે જ, પણ ગૃહશિક્ષણની, માતૃત્વશિક્ષણની અને સદાચારશિક્ષણની એથીય વધારે જરૂર છે. વિદ્યા, શિક્ષણ અને સદાચાર, શીલ, સ'યમ અને લજ્જા, બળ, હિમ્મત અને વિવેક, પતિભક્તિ, સેવાધમ' અને ડહાપણ એ રમણીની રમણીય વિભૃતિ છે, લલનાનું લલિત લાવણ્ય છે, સુન્દરીનું સુન્દર સાન્દર્ય છે અને સતી–સત્ત્વનું સરસ સારભ છે. આવી ગૃહિણી એ ગૃહના દીવા છે. એજ ગૃહ છે. આવી મહાત્મની ગૃહિણીને ઉદ્દેશીને જૈનાચાય' અમરચન્દ્રસ્રિજીએ કહ્યું હતું:

## अस्मिन्नसारे संसारे सारं सारंगलोचना। यत्क्वक्षित्रभवा एते वस्तुपाल! भवादशाः॥

અર્થાત્—આ અસાર સ'સારમાં ગૃહિણીનું સ્થાન મહત્ત્વપૂર્ણું છે કે જેની કુક્ષિમાંથી, હે વસ્તુપાલ! તમારા જેવા રતેના પ્રગટ થયા છે.

" જિનસર " મુનિરાજ લખે છે કે:

## संसारभाराविन्नानां, तिस्त्रो विश्रामभूमयः। अपत्यं च कलत्रं च सतां संगतिरेव च ॥

અયુર્ધાત્—સ'સારબારથી ખિન્ન થએલાઓને ત્રણ વિશ્રામભૂમિએ છે: સુસન્તાન, સુકલત્ર અને સત્સ'ગ.

શ્રાદ્ધગુણવિવરણમાં 'જિનમ'ડનગણિ ' લખે છે કે---

## " दक्षा तृष्टा प्रियालापा पतिचित्तानुवर्तिनी । कुलौचित्याद् व्ययकरी सा लक्ष्मीरिव चापरा " ॥

અનું ઉચિત રીતે ખરચ કરનારી એવી ગૃહિણી બીજ લક્ષ્મી છે.

આવી ગૃહિણીનાં ગૃહ-મન્દિર કેવાં પવિત્ર હાય! એમની આહારવિધિ, જલપાન, વસ્તપરિધાન, જગ્યા તથા રહેઠાણુ કેવાં સ્વચ્છ હાય! પતિને આલ્હાદ આપવામાં તેમની વિનયભક્તિ કેવી ઉજ્જવળ હાય! પહિને ગૃહસ્થાશ્રમને સુખસમ્પન્ન ળનાવવામાં સમયસૂચકતા અને ડડાપણુ તેમનાં કેવાં રૂડાં હાય! તેમનું આરાગ્યજ્ઞાન અને બાળઉછેરની જાણકારી ગૃહ-પરિવાર અને બાળબચ્ચાંને કેવાં લાભકારી નિવડે! અને તેમના સેવાધમં સમાજ અને દેશને કેટલા ઉપકારક થાય!

#### રડવા કુટવાના રિવાજ.

'પૃષ્યુ આજે અજ્ઞાનદશાએ સ્ત્રીવગ'ને બહુ હલકી પાયરીએ મૂકી દીધા છે. અને એજ કારણ છે કે તેમનામાં અનેક જાતનાં વ્હેમ, ઢાંગ અને હવ્દ રીતિસ્વાર્જો ઘર કરી બેઠા છે. અને એથી તે વગ'નું જીવન નિઃસત્ત્વ ખની ગયું છે. મરનારની પાછળ અજાર વચ્ચે લાઇનઅ'ઘ ગાઠવાઇ છાતી ખાલીને કુંટલું એ કેવી ભુંડી રીત છે? આ નિલંજજ રિવાજ ગુજરાત–કાઠીયાવાડ સિવય બીજે નથી. બીજા દેશવાળા ગુજરાત–કાઠીયાવાડમાં આવી, છડેચાંક સ્ત્રીઓને છાતી કુંટતી જુએ છે, ત્યારે તેમને અહુ અજાયળી ઉપજે છે. અમે જ્યારે ઉત્તર હિન્દુસ્થાનમાં વિચરતા હતા, ત્યારે ત્યાંના, ગુજરાત–કાઠીયાવાડ જઇ આવેલા લોકા અમને કહેતા કે–

"મહારાજજ! હમને ગુજરાતમેં એક બઉ મજેકા તમાશા દેખા!"

**્યા**ર અમે તેમને પૂછતા કે-" કહિએ! કયા દેખા ?"

त्यारे तेंथे। इंद्वेता है—

" વહાંકી ઐારતે' બાજાર કે મીચમે' લાઇનને ખડી રહ કર, છાતી ખુલ્લી કિએ હુએ, ઇસ તરહસે હાથ ઉચા ઉચા કરકે કુટતી હૈં; કિ કયા બતલાવે'! સાથ હી સાથ રાગ–રાગનિયા ભી અલાપતી જાતી હૈં ઐાર પાવાંકે થપકે ભી દેતી જાતી હૈં. કઇ ઐારતે' ઇસ કલામે' અપની કુશલતા દિખલાને કે લિએ "પ્લેટ-ફામ'" પર આ કર (આગે આ કર) મુખ્ય પાર્ટ લેતી હૈં. એાર સબકા ચકાચાંધ કર દેતી હૈં."

ચુજરાતના નારીવગં માટે આ ઉપહાસ કેટલા નામાશીભરેલા ગણાય! આવા એવક્ફીભરેલા રીત-રિવાજ ઘડીયે નસાવી લેવા જેવા નથી. ઉપરાંત આ દુષ્ટ રિવાજથી ઘણી ખાઇઓને ક્ષય અને છાતીનાં દર્દોના ભાગ થવું પડે છે. અને ગર્ભવતીઓના ગર્મ ઉપર પણ માઠી અસર થાય છે. આ ખું વિચારી રડવા-કુટવાના રિવાજને સદેતર બધ કરી દેવાની જરૂર છે.

મેરનારને ઘેર, બહારગામથી પણ થાકબ'ઘ લાેકા લાંબે સાદે પાકરાણ મુક્તા આવે છે અને બહારથી આવતી બાઇએ સાથે, વારે વારે ઘરની બાઇઓને છાજીઓ લેવા અને છાતી કુટવા ઉતરવું પહે છે. એટલુંજ નહિ, પણ એક પછી એક બહારગામથી આવનાર મહેમાનાનાં ટાળાંના ગરીબના ઘર પર એટલાે સખત બાજો પડે છે કે તેના સળગતા કાળજા પર કડકડતું તેલ રેડાય છે ! ગરીબ ઘણી મરી જતાં તેની નિરાધાર બાળ-વિધવા ખુણામાં ધુસકે ધુસકે રાઇ રહી છે⊷દુઃખના સાગરમાં પટકાયલી તે ભાળા હુ<mark>દયભેદ</mark>ક આકુન્દ્ર કરી રહી છે, ત્યારે બીજી બાજી બહારથી આવેલાએ ધીમાં લચ પચતા માલ-મલીદા ઉઠાવી રહ્યા છે! કેવી નિષ્દુરતા! આ શાક જાહેર કરવા આવ્યા છે કે માલ ઝાપટવા આવ્યા છે? સહાનુભૂતિ પણ તેમને કયાં ખતા-વવી છે? દિલાસા કે શાન્તિ આપવાને બદલે તેઓ ઉત્રદું એવું કરી મૂક છે કે, દુ:ખીયાઓના શાક-સન્તાપને ઐાર વધારે ઉત્તેજન મળે છે. કાણે-માકાણે જનાર રાવા-કુટવાની અજ્ઞાન-જાળ યા દમ્ભ-જાળ પાથરી તે દુઃખિ-યાઓને વધારે રાવરાવે અને કુટાવે છે. રાનાર જેમ વધારે લાંબે સાદે પાક મૂકી રાવે અને કુટનાર જેમ વધારે કુટે તેમ તેની વધારે પ્રશંસા થાય, અને એમાં પાછળ રહેનાર ટીકાને પાત્ર થાય! અજબ અજ્ઞાનતા! ખરી વાત એ છે કે, મરનારની પાછળ આત્મ-ભાવના કરવાની હાય, વૈરાગ્ય-ભાવને પાપીને ખળતા કાળજાને શાન્તિ આપવાની હાય. હિન્દુ ધર્મમાં તા એવુ લખ્ય છે કે--

> " श्रेष्माश्रु बन्धुभिर्मुक्तं प्रेतो सुक्ते यतोऽवशः। अतो न रोदितव्यं हि कियाः कार्याः स्वशक्तितः॥"

> > (याज्ञवहड्य)

અનુ થાત્—મરનારની પાછળ રાનાર બન્ધુએ અને બાઇઓનાં આંસુ અને તેમનાં શ્લેષ્મ એ મરનારને પરવશ થઇ પીવાં પડે છે. માટે રાવું નહિ અને શક્તિ પ્રમાણે ક્રિયા કરવી.

#### દાડા કે ખર્ચ.

અમા પ્રમાણે દાંડા કે ખર્ચ કરવાની રીત પણ હુવ્ટ છે. મરનારનો પાછળ જે ગરીબ અને હુઃખી કુટુંબ છે તેની સારસંભાળ લેવી દ્ર રહી, તેને સહાયતા પહેાંત્રાડવી દ્રર રહી, પણ તેનું બચ્યું-ખુચ્યું પણ આપટવાને થાળી-લાંટો લઇ દાંડયા આવવું એ કઇ જાતની માણસાઇ ગણાય! દયાના હિમાયતીઓ કેવળ લીલવણી-સુકવણીની ઝીગુવટમાં રાકાઇ જઇ આવા માનવદ્યા કરવાના પ્રસંગે નિષ્દુર વ્યવહાર આચરે એ તેમના દયા—ધર્મને આંખપ લગાડનાર નથી શું ? વસ્તુતઃ દાંડા કે ખર્ચ કરવાની પ્રથા મિશ્યાત્વના મૂળમાંથીજ ઉદ્દસ્તી છે. એટલે એવી નિરર્થક અને હાનિકારક પ્રથાને ઉખેડીજ નાખવી રહી. તેટલું ધન કેળવણીમાં, સાધમિંકાના ઉદ્વાર—કાર્યમાં યા પરાપકાર—ક્ષેત્રમાં વાપરવું ઘટે.

## આરાગ્ય અને સ્વચ્છતા.

અને રાખ્ય માટે ચાષ્મી હવા, શુદ્ધ ખારાક, સ્વચ્છ જળ અને વસ્ત વચા ઘર-મકાનની ચાષ્માઇ વગેરેની જરૂરીયાત છે. પણ દિલગીરીની વાત છે કે ગુજરાત-કાડીયાવાડમાં એડા-જૂડાના વિચાર બહુ એછી હાય છે. આ ગન્દાઇને લીધે તેઓ વગાવાય છે, બીજા દેશવાળાઓ તેમની ટીકા કરે છે, તેમને હસે છે. ગાળામાં પાણી પીધેલા લાટા કે પ્યાલા કરીયી બાળાય એ એાછી મલિનતા છે? એવા પાણીમાં અતેક માણુસાનાં માંઠાની લાળ કે છેકરાનાં નાકનાં લીટ દાખલ થવાના સ'લવ નથી કે? આથી ધાર્મિક કબ્ટિએ જીવાની વિરાધના થવા ઉપરાંત ક્ષય, ખાંસી વિગેરે ચેપી રાગાપણ લાગુ પડે. એડા ભાત હાંડલામાં પાછા ન'ખાય, એઠી કરેલ રાટલી રાટલીના ભાજનમાં પાછી મૂરી દેવાય, કડછીથી કઠી ચાખીને પછી એની એ કડછી કઠીની હાંડલીમાં ન'ખાય, કાળાં મે'શ જેવાં મહાતાંથી કામ લેવાય, કહ્યુંક મસળતાં પડે એકેલ બળકનું મહાં કે નાક સાફ કરી એવા ને એવા લીંટાળા હાથે કરી કહ્યુંક મસળાય. આવી આવી અતેક ગન્દાઇએા વાલ્યુયાન્ઓના ઘરમાં ઘુસેલી છે એ ખરેખર શરમાવા જેવું છે.

અદિાગ્ય માટે કપડાં-લત્તાંની જેમ બિછાનાં પણ સ્વચ્છ રાખવાની જરૂર છે. તેને મેલાં-ગન્દાં રાખી જવાત્પત્તિ વધારવી એ જવિદિસા કરવા બરાબર છે. સ્વચ્છતાના નિયમા પર ધ્યાન આપી જવ-જન્તુએા ઉપજવાન પામે તેમ પહેલેથીજ યાગ્ય ગાઠવણ રાખવી એમાંજ અહિ'સાધમી'નું ડહાપણ અને અહિ'સા-ધમ'નું પાલન છે.

#### सुवावर.

ખેદની વાત છે કે-સુવાવડી તરફ આપણા સમાજની એવી ઘૃણા-દૃષ્ટિ છે કે, તે બીચારીને ઝુટેલા વાણુના ખાટલા અને સુવાવડખાતાનું રાખી મૂકેલું ગ'ધાતું ગાભા જેવું ગાદડું કે સાદર આપે છે. જ્યાં ઉજાશ નથી, હવા આવવાની જગ્યા નથી એવી અ'ધારી કાટડીમાં તે ગરીખડીને પૂરવામાં આવે છે. આ કેટલી મૂર્ખાઇ ગણાય! વળી બીજી મૂર્ખાઇ એ પેસી ગઇ છે કે સુવાવડીની સુવાવડ કરવામાં પાપ મનાયું છે. ગજબ! ત્રિશલા માતા (ભગવાન મહાવીરનાં માતુશ્રી) ની જેમણે સુવાવડ કરી તેમને પાપ લાગ્યું હશે કેમ ! સુવાવડ એક જાતની માંદગી ગણાય; એવી માંદગીવાળીની ત્રેવા-છુશ્ધા કરવી એ તો ત્રેવાધમ છે, દયાધમ છે, પરાપકારધમ છે, એ અનુકમ્પા છે અને એમાં પુષ્ય છે. આ વાત બાઇએ ખાસ ધ્યાનમાં હયે અને સાધુ-સાધ્વીએ પણ એવી બાધા આપવાની ખટપટમાં ભલા થઇ ન પહે.

#### વ્યાયામ અને અંગખીલવણી.

પૃત્ર કાળના પુરૂષાની જીવનીઓ જેતાં માલ્મ પડ છે કે, તેઓ યાગ્ય ઉમ્મરે વિવાહિત થવા પહેલાં અંગળીલવણી અને શસકલાઓનો અભ્યાસ કરતા હતા. દુર્યોધન, ભીમ અને અર્જીનની બાલ્યાવસ્થાની કસરતા અને તેમના શસ્ત્રખેલા આ વાતની સાબિતી છે. ભગવાન્ મહાવીરદેવના પિતા સિદ્ધાર્થ રાજાનાં વિવિધ પ્રકારનાં વ્યાયામાનું વર્ણન, જે કલ્પસૂત્રમાં આપેલું છે તે સ્પષ્ટ પ્રવાર કરે છે કે, પૂર્વ કાળના પુરૂષાની દિનચર્યામાં વ્યાયામ-ક્રિયા પણ એક આવશ્યક ક્રિયા ગણાતી હતી. કુમારપાળ રાજાનાં વ્યાયામાનું વર્ણન હિમચન્દ્રાચાર્ય પ્રાકૃત ' દ્વયાશ્રય ' કાવ્યમાં કરે છે. રાજકુમાર હાય કે વર્ણકુમાર હાય, દરેકને બ્રહ્મચર્ય તથા વ્યાયામ દ્વારા, શરીરખીલવણીની સખત જરૂર છે. આ વિષયમાં વસ્તુપાલ-તેજપાલ, વિમળશાહ, ઉદયન, લામાશાહ વગેરે વર્ણિક સજ્જનાનાં ઉદાહરણ મશહૂર છે. પહેલી ઉમ્મરમાં બાંધા બાધાઇ ગયા તે અપાઇ ગયા. પછી તો એ કે '' જાગ્યા ત્યાંથી સવાર છે જ," પણ " રાઇના ભાવ રાતે ગયા" એમજ કહેવાય.

#### સ્ત્રીઓને અંગકસરતની જરૂર.

ધુર્ષાની જેમ ઓએને પણ અંગખીલવણીની જરૂર છે. પૂર્વકાળની કુમારીઓ તથા મહિલાઓની શક્તિઓનાં વર્ણન જેઇએ છીએ, ત્યારે આજની કમજેર અબળાઓની નિબંળ દશા પર ખરેજ દિલગીરી છુટે છે. પરિણામે જેવી ભૂમિ તેવા પાક થાય એમાં શી નવાઇ? ગામડાંની કણુપણા, પટલણા,

ભરવાડણાં જુઓ કેવી હુફી-કઠ્ઠી, મજબૃત અને બલવાન્ હાય છે. એક મુક્કો મારે તા માણુસને ધરતી ભેગા કરી દે. જ્યાં સુધી માતાઓમાં શક્તિ નહિ ખીલે, ત્યાં સુધી બલવાન સન્તાનની આશા રાખવી વ્યથ છે.

અતિજની કન્યાએ આવતી કાલની માતાએ છે. અને નેશનલ બિલ્ડી ગના થાંભલા તેમની પાસેથી પૂરા પડવાની આશા છે. એટલે તેમને પણ પ્રદ્માચર્ય કાળમાં વિદ્યાધ્યયનની સાથે સાથે વ્યાયામ અને બલપ્રયાગમાં પ્રવીણ બનાવવાની આવશ્યકતા છે.

#### પ્રાચીન નારીવિભૃતિ.

🗳 કૈકયીએ સમરાંગણમાં દશરથરાજાના સ્થની ધરી એકાએક ટુટી જતાં પાતાની આંગળીને તે ધરીની જગ્યાએ ગાેઠવીને, પાતાના સ્વામિનાથને નિરાશામાંથી ઉગા**રી લીધાે** હતાઃ જે સીતા, રાવણ જેવા મદાન્મત્ત રાક્ષસથી પણ જરાય ભય-ભીત ન્હાતી થઇ: અને જે દ્રાપદીએ જયદ્રથરાજાને ધકકા મારી નીચે પાડી દીધા હતો, તેમનાં પરાક્રમ કેવાં હશે! એવી વીરાંગનાઓના પુત્રા મહાન વીર ચાહા નિકળે એમાં શું આશ્ચર્ય ! ઉદરા તો ઉદરડીમાંથી અને ગુલામાં ગુલામડી માંથી પેદા થાય. બહાદ્દર નેપાલીયન કહે છે કે મને વીરતાના પાઠ ભણ વનાર મારી માતા છે. જ્યારે જ્યારે કોઇ દેશની ઉન્નતિ થઇ છે, તેમાં આદિ કારણ તરીકે નારી–શક્તિના પ્રભાવ છે. હિન્દુધમ'માં 'ગાર્ગી,''ગાંધારી' વગેરે મહા-તમનીઓનાં નામ પ્રખ્યાત છે. જે, યાજ્ઞવલ્કયઋષિને શાસ્ત્રાથ માં હાર ખવરાવે છે તે બાળ ત્રદ્મચારિણી "ગાર્ગી" તું નારી જીવન કેટલું પ્રભાવશાલી હશે ? 'ગાંધારી' રાજસભામાં આવી "મહાભારત ચુદ્ધ" માંડવું કે કેમ ? એ પ્રશ્નની ચર્ચા પ્રસુ ગે પાલિટિકલ મેટરમાં ભાગ લે છે અને પાતાના પુત્ર દુર્યોધનને યુદ્ધ ન કરવા માટે ઉપદેશ આપે છે. સ્થૂલભદ્ર મહાત્માની બહેના યક્ષા, યક્ષદત્તા, ભૂતા, ભૂતદિન્ના, એણા, વેણા અને રેણા એવી યુદ્ધિશાલિની હતી કે પહેલીને, એક વાર સાંભળતાં, બીજીને બે વાર, ત્રીજીને ત્રણ ત્રાર, એમ છેક્લીને સાત વાર સાંભળતાં સંખ્યાખ ધ શ્લાકા યાદ રહી જતા હતા. આજે સ્ત્રીનું સ્થાન કેટલું દીન-હીન છે. તેને તુચ્છ, અગ્રાન, દુખળ અને એક પ્રકારનું "મશીન" સમજ તેનો જે અવગણના થતી આવી છે તેનું જ એ પરિણામ છે કે "શક્તિમાતાના," ક્રાપ દેશ ઉપર ઉતરી આવ્યા છે, અને દેશની દીન દશા સુધાર્ય સુધરતી નથી. જે કે હાલના રાષ્ટ્રીય યુદ્ધમાં મહિલાએાએ પાતાની શક્તિના સરસ પરિચય દેખાડયા છે. અને તેમના ત્યાગ, તેમના સેવા, તેમના હિમ્મત અને તેમના મહેતુત દેશની વર્તમાન હિલચાલમાં સુન્દર રંગ પૂરી રહ્યાં છે. છતાંય મોટે ભાગે અબળાએ હુજુ નિર્બાળ હાલતમાં છે અને ખાસ કરીને જ્યાં પડદાના

રિવાજ છે ત્યાંની અબળાઓનું તો પૂછવુંજ શું ? એક ગૃહસ્થ સ્ટેશન પર એક ઓળખીતા ભાઇને કહે છે કે "ભાઇ! આ પાંચ ટ્ર'ક છે, જરા ધ્યાન રાખજો, હું ટિકિટ લઇ આવું." ત્યારે પેલા ભાઇ કહે છે કે—" મહેરખાન! પાંચ કયાં છે. આ તા ચાર છે." ત્યારે એ ગૃહસ્થ મહાં મલકાવીને બાલ્યાઃ "ચાર ટ્ર'ક આ અને પાંચમાં ટ્ર'ક આ મારી આરત!" હાય! સ્ત્રીને પણ એક ટ્રંકની જેમ સાચવવી પહે એ કઇ હદની દુખ'લતા! એ તે હી'ગલી સમજવી કે પૂતળી!

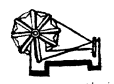
9 તાં ન બૂલવું જોઇએ કે, નારીની આત્મસત્તામાં એક એવી વિલક્ષણ શક્તિ છુપાયલી છે કે જેના સમુચિત વિકાસ થાય તાે તેના આધાર પર આખા રાષ્દ્રતું ઉત્થાન થઇ શકે. એક વિદ્વાનના શબ્દો છે:—

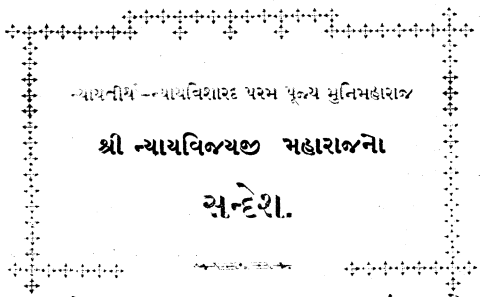
"The hand that rocks the cradle rules the world,"

અ કરવાની પણ શક્તિ માજદ છે.

#### રેંટિયા અને ઉપસંહાર

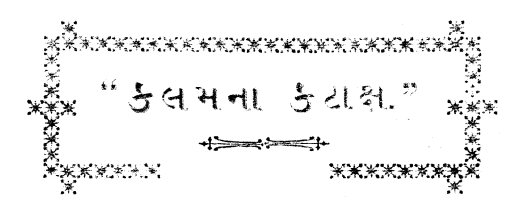
હુવે ઉપસંહાર કરતાં, ખહેનાનું ધ્યાન ખાદી અને રેંટિયા તરફ ખેશું છું. ઘરે ઘરે રેંટિયાના ઉપયાગ થવા જોઇએ. એમાં ખહુ લાભ છે. ગરીખ— ભૂખ્યાને રાટલા ઘડીને ખાવા આપીએ તો એમાં પુષ્ય કે પાપ? પુષ્યજ. જો કે રાટલા ઘડવામાં અબ્નિકાય વગેરે છકાયની વિરાધના સમાયલી છે, છતાં તેમ કરીને ભૂખ્યાને રાટલા ખવરાવવા એમાં પુષ્ય છે. તેમ રેંટિયા કેરલવાથી અને ખાદી ધારણ કરવાથી લાખા ભૂખ્યાં કુટું એનાં મહાંમાં રાટલા પડે છે. માટે તેમાં પુષ્ય છે, ધર્મ છે, દયા છે, પરાપકાર છે. એમાં અનેક કાયદા સમાયલા છે. માટે "વાયુકાયની વેવલી" વાતા ઉપર નહિ ભમી જતાં સ્વ-પરના ભલા માટે, કુથળીમાં ટાઇમ ખરાબ ન કરતાં રેંટિયાના ઉપયોગ કરવા ખહુ જરૂરી છે. આશા રાખું છું કે મારા શખ્દામાંથી યાગ્ય સાર શ્રહણ કરીને આત્માનું હિત થાય એવા માર્ગ તમને સાંપડે અને તમારૂં કલ્યાણુ થાય. ખસ, એાં શાન્તિ!





# ["પ્રબુદ્ધ જૈન" ના તા. ૨૦–૧૦–૩૧ ના શરૂઆતના અંકમાં પ્રગટ થએલ.] વ્હાલા ઉત્સાહિત યુવકા !

**સીમા**જિક, રાષ્ટ્રીય કે ધામિ'ક સંસ્થાના પુન્રુદ્ધારનું કાર્ય કુદરતે તમને અપ્યું છે. તે તમેજ કરી શકવાના. તત્કાળ સંગઠન તમારામાં થવાની જરૂર છે. પ્રદ્માચર્યાના પ્રચાંડ કાંડ ધારણ કરી કર્માક્ષેત્રમાં ઉતરાે! પ્રજામાં આન્દોલન મચાવા ! સમાજમાં ક્રાન્તિ ઉત્પન્ન કરાે! લાેકામાં 'હા ! હા !' થઇ તો રહ્યાજ છે, વળી ખુબજ થવાના, અને થવાજ જોઇએ. ક્રાન્તિના કેંાલાહુલામાંથી જ અ**૩**ણાદય પ્રકટે છે. સમય તમને હાકલ મારી રહ્યા છે. સાંભળશા ? તમારી જવાબદારીના ખ્યાલ કરશા ? સમાજમાં હદ્વાય લાગી દ્વાય અને ધર્મના ડાટ વળવા ખેડા હાય તેવે વખતે તમને ઐશઆરામ કેમ સુંજે ? તમારી ત્યાગભાવના પર તેા દેશ, સમાજ અને ધર્માનાં પુનવિ<sup>દ</sup>ધાન ઘડાયાં છે. તમારી નળળાઇ પર તે**ા સમાજ** રસાતળમાં જાય! અને એના શ્રાપ તમારે માથે ઉતરે! તમારી જુવાનીના જોશ, તમારૂં ઉછળતું ખમીર, તમારી જ્ઞાન-શિક્ષા અને તમારૂં જીવન-સર્વસ્વ ધમ'ની ખુઝાતી જયાતને પુન: પ્રજ્વલિત કરવામાં ખતમ થઇ જવું જોઇએ. ઉઠા ! અને ખ'ખેરી નાંખા કાયરતાનાં જાળાં ! યા હામ કરીને કૂદી પહે કમ'ક્ષેત્રના મેદાનમાં! શાસનદેવ તમારા સહાયક છે. અને વીર-ધમ'ના જય-દાષની યશામાળ તમને વરશે. ં —₊યાયવિજય



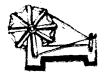
[ તા. ૨૬-૧૦-૧૯૩૧ ના હિન્**દુસ્તાન** અને પ્રજામિત્રમાં પ્રગટ થયેલ.] અહિંસાના અતિરેક.

જેન કામે 'અહિંસા'ના અતિરક કર્યો છે, અને તેનાં વધુ પડતાં વ્યસનથી પ્રજાને બાયલી અને નમાલી બનાવી છે, એવા આક્ષેપ કેટલીક વખત કરવામાં આવે છે; એને તેમાં તથ્યાંશ રહેલું છે, એમ જનતાની ખરી હુલતના કાઇ પણ જાણકાર કથા વગર રહી શકશે નહીં. આ બાબતમાં હાલમાં કાંઇના ઉપાશ્રયમાં બીરાજતા ન્યાયવિશારદ—ત્યાય-તીર્થ મુનિ શ્રીન્યાયવિજયજી સાથે વાર્તાલાપ કરતાં, તેઓએ જે ખુલાસા કર્યો હતા, તે દરેક એન ભાઇબહેને પાતાના અન્તરમાં કાતરી રાખવા ઘંટ છે. શું દુષ્ટા આપણા પેટને પીડી રથા હાય, અને આપણું ગળું ધુંઠી રથા હાય, ત્યારે પણ આપણું 'અહિંસક' રહેલું જોઇએ છે એવી મતલબના સવાલ પૂછવામાં આવતાં, સાધુ–સન્તાએ તાં મન–કર્મ–વચન વડે અહિંસક રહેલું જે જોઇએ, એમ કહી, વ્યવહારમાં પડેલા અન્ય ગૃહસ્યા માટે તેઓએ શ્રી. હેમચન્દ્રના યાંગશાસ્ત્રનું નીચેનું સૂત્ર કહી સંભળાવ્યું હતું:—

## " નિરાગસ્ત્રસજન્તૂનાં હિંસાં સંકલ્પતસ્ત્યજેત્. "

આ સુત્રના તેઓશ્રીએ કરેલા અર્ધ હું એમ સમજ્યા છું કે, કાઇ પણ માણસે સ્વાર્ધ, શાખ કે આગ્રહની ખાતર નિરૂપદ્રવી જ્વાની સંકલ્પપૂર્વક હિંસા કરવી નહીં. મતલબ કે અજાણતાં હિંસા થઇ

જાય તો આપણા ઉપાય નથી; અને આત્મસંરક્ષણા<sup>થે</sup> ઉપદ્રવી અપરાધીઓની હિંસા કરવી જેને અનિવાર્ય થઇ પડે તો તેમાં આપણા દેશ નથી. આશ્રય<sup>ર</sup>ની વાત એ છે કે, અસંખ્ય જીવાની હિંસા વડેજ થતાં રેશમ, માતી સ્પાદિના વેપાર ધર્મિષ્ટ કહેવાતા જૈના યથેચ્છ રીતે કર્યે જાય છે: પણ જયાં 'હિં'સા–અહિંસા 'ની ચર્ચા સાલે. દે આત્મરક્ષણ વ્યાગર દેશરક્ષણ માટે હિંસા વગર ના ચાલે એમ કાઇ કહે તો, એ જ જૈન ભાઇએ 'અહિંસા'ના શંખધ્વનિ વંડે આપણા કાનના પરદા ચીરી નાંખે છે ! અહિંસાના અતિરેક કરનારા આવા ધર્મધેલા જૈન ભાઇએા શ્રી. **હેમચન્દ્રાચાર્ય છ** અને મુનિ શ્રીન્યાયવિજયજના સદ્યોધ સમજે, અને સમયને ઓળખીને ચાલે એટલુંજ કહેવું આજે તે! બસ થશે.



THE PART THE TREE WAY THE WAY THE WAY THE THE PARTY OF TH

लेलिय लीलं मन एकमस्ति कार्य परं निग्रहणं च तस्य। अपेक्ष्यते तत्र महान प्रयत्न-

ચંચળમાં ચંચળ એકમાત્ર મન 🖟 છે. અને તેના નિગ્રહ એ મ્હાેટામાં 🖫 મહોદું કામ છે. તેમાં મહાન પુરુષા-🤼 થ<sup>ન</sup>ની દરકાર છે. તેને બાટે હું મેશાં 🏻 स्तदर्थमभ्यासपरःसदा स्यात्॥ 🐍 अभ्यास-परायण् रहेवुं केछ्ये.

અધ્યાત્મતત્ત્વાલાકમાં શ્રી. ન્યાયવિજયજી.ી

# <sub>સાધુ-સંસ્થાની</sub> વર્તમાન જીવન-દશા.



[તા. ૧–૧૧ ૩૧ ના 'જૈન'માં પ્રકાશિત.]

(अभक्त-न्यायविशारक-न्यायतीध<sup>९</sup> श्रीभक्द न्यायविकयक श्रद्धाराक)



**્યો**ગ-માર્ગ સર્વાત્તમ ધર્મ છે. સંન્યાસના પાંચે એ મહાનુ ધર્મ સઘાય છે. મુનિ-જીવનનું અદ્ભુત માહાત્મ્ય છે. તેની શીતલતા ચન્દન અને ચન્દ્ર કરતાંય અધિક વર્ણ વી છે. વૃક્ષાદિ એકેન્દ્રિયની છાયામાં જતાં ટાઢક વળે છે, તો મુનિનાં ચરણાની છાયામાં બેસતાં કેટલી શીતળતા મળે ! મુનિના મુનિધમ'નું એ સારભ છે કે તેની આસપાસનું વાતાવરણ શાન્તિમય હાય. તેનું સંયમ-તેજ આત્મ-ળળના ભાસ કરાવે, તેની શાન્ત મુદ્રા આલ્હાદ આપે અને તેનાં વચન **મી**ડા રસ પાય. આવું પુષ્યમય જીવન કોને વન્દનીય ન હાય ? છતાં આજે દિવસે દિવસે મુનિવર્ગ તરફ આદર કેમ ઘટતા જાય છે? આ વાતના અમારે પાતેજ ત્રિચાર કરવા રજ્ઞા. અમારા અશાન્ત વ્યવહારે, અમારા કલહ-છવને, અમારી ઉપાધિ-ધમાલે સમાજના વાયુમ'ડળને ખહુ ક્ષુખ્ધ કરી મૂક્યું છે. પદ્માપક્ષી, ખે'ચાખે'ચી અને ઇર્ધ્યા-દ્રેષના ખળભળાટ એવા મચી રહ્યા છે કે મુનિવર્ગ પત્યે જનતાની આસ્થા બહુ એાછી થતી ચાલી છે. એક તો અમારામાં અલ્પાક્ષરાની સંખ્યા બહુ અધિક છે, અને વિદ્વાન ગણાતાઓનું પણ જ્ઞાન-તેજ પ્રાયઃ જોઇતા પ્રમાણમાં ઝગમગતું નથી, જેથી આજના શિક્ષિત\_ વર્ગ સાધુઓ તરફ આકર્ષાતો નથી. અમારી સંસ્થામાં કુસંપ તથા ઝવડાએોનાં વાદળ હાલ એવાં **ધેરાયાં છે** કે, અમારા વર્ગ **તરફ તેમની અર્**ચિ

વિશેષ વધતી જાય છે. એકન્દ્રર તમામ સમાજની લિક્તિ-લાગણીમાં ખહુ ફ્રેરફાર થઇ ગયા છે. સુગન્ધ વગરના પુષ્પની કેટલી કદર! અંગત રાગી યા વ્યક્તિગત માહ ધરાવનારા ભલે અમને ગાતમાવતાર (!) માનતા હાય, એથી શું દહાઉા વળ્યા ?

મુનિ-ચર્યાની વાસ્તવિક સ્થિતિ વિચારતાં અહિંસા, સત્ય અને અપરિ-યહ્નના મહાન્ આદર્શો ક્યાં અને આજની વધતી જતી અનેકાનેક ઉપાધિ-ઓની ધમાલા કયાં ? મહાવતધારીઓને તરપણી-પાતરાં, કપડાં-કાંબળ, મલ-મલ-ક્લાટીન, એાઘા--વાઘા અને પુસ્તક--પાનાં વગેરેના પેટી--પટારા ભરવાના હાય ? એવા પટારા અને કબાટાના સ્વમાલિકીના સ'ગ્રહ કરવાના હાય ? આવા પરિગ્રહના પાટલા રાખવાના હાય ? નિગ્ર'ન્થ--જીવનની ચર્યાના ખ્યાલ કરતાં અમારામાં પહેલું ગાળડું અમારે નિહાળવું જોઇએ. શ્રમણ-જીવનમાં સ્વાદેન્દ્રિયને યકવવાની કાેશિશ ચાલે; ત્યાં સતત સરસ માલમલીદાની ગવેષણા ન હાેય. એ સ'ન્યાસી જીવન, તટસ્થ સદુપદેશ આપી આખા સમય શુલ જ્ઞાન-ક્રિયામાં જીવવાનું છે. એ કષાય--શમનની સાધના છે, ત્યાં પછી રાગ-દ્રેષના બખેડાએમાં પડવાનું કેવું?

" अज्ज**प्यभिइ संजमे दुराराहए भविस्सइ** " क्षेत्रां वजन आगण કરી અમે અમારા શેથિલ્યના બચાવ નથી કરી શકતા. તેવાં વચનાના તાત્પર્યાર્થ એ જ છે કે, જિનકાલિક યુગના શારીરિક સંહુનનથી જેટલે દરજે સંચમ−સાધન બની શકતું હતું તેટલે દરજ્જે બનવું આજે શક્ય નથી. પણ આજના કાળમાં બની શક તેટલી હુંદે સાધન ન કરાય તા એ શ્રમણ-જીવનની ચાેબખી નળળાઇજ ગણાય. આપણે આપણી સંચમ–ભાવનાના ઉપયોગ કરવામાં સ'લગ્ત હાઇએ તો પદવીઓની પાછળ જે ધમપછાડા થાય છે તે શેના બને! સહગુણીને તો પદવી શોધવા નિકળે છે, જ્યારે નિર્ગુણી માણસ પક્ષ્વી પાછળ દોડધામ કરે છે. સદગુણીના સંગ થતાં પદ્વીનું મહત્ત્વ વધે છે, જયારે નિગુંણીને પક્લે પડવાથી તે વગોવાય છે. ઉમેદવાર ચાહે નિરક્ષર-ભુકાચાર્ય હોય, તો પણ ગતાનુગતિક તપ-ક્રિયાની મેહુનતે તે ' પ'ન્યાસ ' થઇ શકે છે. તેવી જ રીતે એકાદ શિષ્યના સહકાર મળતાં અયોગ્ય હાલતમાં પણ 'આચાર્ય' પદવીના શિખર સુધી પહેાંચી શકાય છે! કેટલી અન્ધાધુન્ધી! એક સમય એ હતો કે પદવીનું માન હતું અને પદવીધારી પૂજાતા. પણ આજે તે! પદવીએ!ના રાક્ઉા કાટયા છે અને અધિકાંશ જ્યાં-ત્યાં ટકાના થઇ કરે છે.

નીતિ-સૂત્ર તે એ છે કઃ—

" First deserve and then desire."

અર્થાત્—પહેલાં યાેગ્ય ખેના અને પૃછી મનાેરથ કરાે. અસ્તુ.

વળા અમારામાં કેટલેક સ્થળે ચેલા-ચાપટ વધારવા ખાતર પણ કાવતરાં ક'ઇ એાછાં રચાતાં નથી. અને એ વાત તો આજે જગમાં ચકડાળે ચઢી છે. મહામાહનું વાદળ એવું ઘેરાએલું છે કે, એક સમુદાયના ગુરુ-ભાઇઓ-ની અન્દર અન્દર પણ એકના ચેલાને બીજો હડપ કરવા જાળ પાથરે છે! એકની કમાણીને બીજો " હાયાં" કરી જવા મથે છે! સ્વાર્થદૃષ્ટિ અને સ'કુચિત-તાની મલિન મનાદશાના પરિણામે સાધુઓ માંહામાંહ લડે છે, ઝઘડે છે અને વાતવાતમાં મારામારી પર આવી જાય છે. હાય! મુનિપદની કેટલી કમળખતી! ન્હાના-મ્હાેટાના વન્દન-વ્યવહારને અંગે પણ મનામાલિન્ય બહુ વધ્યું છે. એ બાબતના વાંધાએ સાધુ-વર્ગની વિચ્છિન્ન દશા કરી મૂકી છે. એક મકાનમાં પચાશ સ'સારીઓ પોતાના ઉતારા કરી શકશે, પણ એક મકાનમાં ચાર સાધુઓ કે બે સમુદાયા શાન્તિપૂર્વંક નહિ રહી શકે. હાય! શ્રમણ-જીવનની ઉદારતા તે કયાં ચાલી ગઇ!

શ્રીમણ-જીવન એ વિશ્વ બન્ધુત્વનું વત છે. તેઓ બીજાનું ભહું જ કરે. તેમનાથી બીજાનું છુરૂં કરાવાના સંભવ જ કયાંથી દ્વાય! તેમના માઢેથી કડેવી-કંડાર ભાષા નિકળે જ શી રીતે! સુગન્ધી હુદય-કમલમાંથી સુવાસ જ નિકળે. તેઓ બીજાને ઉદ્વેગમાં ન નાખે. '' परोद्रेगाहेतुता '' એ ધમ'બિન્દુનું હારિભદ્ર વચન તેમના સ્મરણમાં હાય. તેમની આલ્હાદક જીવનપ્રભાથી કદાચ કાઇ અભાગી આને આલ્હાદ ન થાય, તા સન્તાપ તા ન જ થાય. દેષ કરનારની તરફ તેઓ ન અફળાય. કાેધ કરનારની સામે કાેધ ન કરે. આક્રોશ કરનાર સામે કુશલ વાણી વદે. નિન્દકની તરફ પણ તેઓ માેડું પેટ રાખે. વિરાધીને જવાબ આપે તા સુક્તિસદ્ધ શૈલીમાં અને મિષ્ટ શળ્દોમાં. નીચ, ગ્લીચ ભાષાની મારી તો જે હુદય 'પાયખાનું' બનેલું હાેય તેમાંથી જ નિકળે. હુરિભદ્રાચાર્ય સાધુ-જીવનનાં લક્ષણોમાં એક લક્ષણ '' पारुष्यापरित्यागः '' મૂકે છે. મહાવતાની મહત્તા પર ધ્યાન અપાય તા અમારાં માયા–દમ્ભ, કૂટ–કપટ, નિન્દા–વિકથા, ઇર્ધ્યા–દેષ અને ઇળ–પ્રપ'ચ–મૃષાવાદનાં આચરણ ખરે જ અમને ભાન કરાવે કે અમે કયાં સુધી નીચે ઉતરી ગયા છીએ.

અ! તે અંગત કથા થઇ. જાહેર પદ્ધતિ પણ વિચારવા <mark>લાયક છે.</mark> પહેલી વાત દીક્ષા–પ્રણાલીની વિચારવા જેવી છે. મારા નમ્ર મત પ્રમાણે જીવનના

સાધારણુ માર્ગ પ્રદ્મચર્યાશ્રમ, ગૃહસ્થાશ્રમ, વાનપ્રસ્થાશ્રમ અને સ'ન્યાસા શ્રમની પરાપૂર્વથી ચાલી આવતી પદ્ધતિ પર છે. પહેલી ઉમ્મરમાં પ્રદ્મચર્યાશ્રમ સાધી જ્ઞાન-ભળ-શક્તિમાં ચાેગ્ચતા સમ્પાદન કરીને પછી વીચેહિલાસના પરિણામ વધતાં એકદમ-વશ્ચેનાં યડતાં એઉ આશ્રયે મુકી ચાેથા આશ્રમ પર પહેંચવું એ મહાન્ ગાૈરવની વાત છે. એવા મહાત્મા પૂર્વે થયા છે અને થઇ શકે. પણ એ વિરલ વસ્તુ છે. *ં*ઐતિહાસિક દ્દષ્ટિએ ઋને સામાન્ય સ્થિતિ પર વિચારણા કરતાં એ ખાસ ધારી રસ્તા કે 'રાજ–સડક' ન ગણાય. એમ મારા નમ્ર મત છે. મે' મારા જણાવ્યું છે કે---

'' ટુંહસ્થાશ્રમ સાધીને સંન્યસ્ત થવું એ રાજ-સડક છે. તીથ'કરા, ગણધરા, ગ્રાનીઓ, મુનિવરા, મહાત્માએ બધાય એ રાજ-સડકે ચાલેલા છે. ગૃહસ્થાશ્રમમાં આવ્યા વગર સંન્યાસી થયેલાએાની સંખ્યા એ રાજ-સડકે ચાલેલાએાની સંખ્યા આગળ એટલી બધી જુજ છે કે સમુદ્રની આગળ જળ-બિન્દુ. ગૃહસ્થાશ્રમમાં આવ્યા વગર એકદમ જ સંન્યાસ શ્રહણ કરવા એ વિરલપ્રકૃતિસિદ્ધ હોઇ એમ કરનારાઓની સંખ્યા સહેજે જુજ જ હાય; જ્યારે ગૃહસ્થાશ્રમમાં પસાર થઇને સંન્યાસ તરફ વળવું એ વિશ્વવ્યાપક સાધારણ માર્ગ ગણાય. એટલે શ્રાહ અપવાદાને બાદ કરતાં બધાય એ રાજમાર્ગ ચાલેલા અને ચાલે એ દેખીતું છે. ''

અને સંત્યાસભૂમિ પર કૂદકા મારી પહોંચી જનારા વીર જેમ પૂર્વકાળમાં નિકળતા હતા, તેમ આ કાળે કે છે નજ નિકળી શકે એમ નથી. પણ આજે તો " अनुप्रहिषया पराम्युपगमः " ન રહીને માહ, પરિવારવૃદ્ધિ અને માનૈષણાની વાસનાજ મહાટે ભાગે દીક્ષા—મુંડન કરી રહી છે. "अनुप्रहिषया पराम्युपगमः" તો એવા હાય કે ઉપદેશ અપાય તટસ્થ અને એને પરિણામે સમુદ્ધ પ્રાર્થના કરે ત્યારે તેની યાગ્યતા તપાસી, તેને લગતી આન્યુબાન્યની સ્થિતિના વિચાર કરી, કલહ-કાલાહલ કે શાસન-ઉડ્ડાહ થવાના પ્રસંગ ન ઉભા થવાનું ખાસ લક્ષ્યમાં રાખી કેવળ તેના આત્મહિત માટે કારૃિણુક શું તેને પ્રવન્ત્યા આપે. આ દીક્ષાની રીત છે. વગર વિચારે ઉતાવળ કરી મુનિ—ધર્મના પવિત્ર સિંહાસન પર "કાગડો" બેસાડવામાં બહુ બેહુદ્દ થાય છે. દુ:ખની વાત છે કે આજે દીક્ષા જેવી મહત્ત્વપૂર્ણ વસ્તુ, જે આવે તેને આંધળીઆ કરી મુંડવાની તાલાવેલીમાં બહુ વગાવાઇ રહી છે! આજ કારણ છે કે ભારતવર્ષમાં સામાન્યતા સાધુ—સંસ્થા જે માનનીય-પૂજનીય ગણાતી હતી, તે આજે અધિકાંશ પોતાનું તેજ ગુમાવી બેઠી છે. આજના પ્રતિષ્ઠિત મહાપુર્યા પણ છે ચાક વેદ છે કે:-

"અતિ કાલની લેવાતી દીક્ષામાં કાયરતા સિવાય ક'ઇ જોવામાં આવતુ નથી. અને તેથી જ સાધુએ પણ તેજસ્વી હોવાને અદલે ઘણા ખરા આપણા જેવા દીન અને ગ્રાન–હીન હોય છે."

(મ૦ ગાંધી.)

ગુણ—અળની જેમ સંખ્યા—બળમાં માનીને પણ એટલું તો જરૂર સમજવું જોઇએ કે નિબ'ળાની સંખ્યા વધારવા કરતાં સબળ આત્માઓ થાડી પણ સંખ્યામાં પ્રગટે એ વધારે યાગ્ય અને લાભકર્તા છે. પણ તે બાલ-દીસાથી નહિ. વિગારક જોઇ શકે છે તેમ આજે સમય-ધર્મ સાફ કહી રહ્યા છે કે:—

Early Diksha is generally More dangerous than early Marriage.

અધાત્—' બાલદીક્ષા ઘણે ભાગે બાલલગ્નથી વધુ ભયાવહ છે.' પણ શા માટે દીક્ષા આપવામાં "હાય-વાય" કરી ઉતાવળ કરવી જોઇએ? હિરિભદ્રસ્ર્રિનાં '' उपायतः कायपालनम् '' ' मावदृद्धिकरणम् '' એ વગેરે સ્ત્રો પ્રમાણે દીક્ષા એકદમ ન આપતાં ઉચિત સમય સુધી દીક્ષાથી'ને દીક્ષાના ગુણેના અભ્યાસ કરાવવામાં આવે તો શું ખાંદું? પહેલેથી ઘડાવામાં મુમુક્ષુને ક'ઇ ગેરલામ ખરાે? દીક્ષાપૃવ'વિતિ'ની અભ્યાસી અવસ્થા પણ ક'ઇ એાછી પવિત્ર છે? એ અવસ્થામાં દ્રવ્યતઃ ભલે ગમે તે ગુણુસ્થાન હોય, પણ આનતર જીવનમાં ભાવાદલાસ વધતાં ઉંચું ગુણુસ્થાનક કરસી જાય તા કામ નિકળી જાય. ગુરૂજી તો 'વા' ખાતા રહે અને ચેલા (દીક્ષા-વેષ વગર પણ) કામ કઃઠી દેયે! એવી અવસ્થામાં માત આવી જાય, તાય સદ્દગતિ હાજર જ છે. દીક્ષા-ગુણાનું યોગ્ય પરિશીલન કર્યા પછી યાગ્ય ઉમ્મરે દીક્ષા શ્રહ્યુ થાય તો એવા કૃત-પૂર્વાભ્યાસ મહાભાગ પર ચારિત્રની ઝુલ કેવી દીપી ઉઠશે! તેનું સ'યમ-તેજ કેવું ખિલી ઉઠશે! અને જનતાને તેથી કેટલા લાભ પહોંચશે!

અનુ યોગ્ય ઉમ્મરે, જ્ઞાન-ચારિત્રની સમુચિત શિક્ષા સમ્પાદન કરી અનુભવમાં આવેલી માહ-રાજાની વિકટ બાહ્યાવલીને પહેાંચી વળવાની આત્મશક્તિના સંગ્રહ-લાભ સાથે દીક્ષા લેવામાં કંઇ ખાવા જેવું છે જ નહિ. માત્ર ધીરજની જરૂર છે. વિલ'બ થાય પહ્યુ શ'ક્તિ કરતાં આશ'ક્તિ માર્ગ શ્રહ્ય કરવા સારા.

લિંગન-સ'સ્થાના યથાયાં સુધારા થતાં ન બાલવિધવાઓની સ'ખ્યા વધવાની અને ન તેમને માટે દીક્ષાના પ્રશ્ન ઉઠવાના. મતલખ કે ન્હાની બાળા કે સુવતિને દીક્ષા આપવી એ ઉચિત નથી જણાતું. આચાર્ય શ્રીવિજયદેવ-સુરિના સસમયમાં પણ આવી જાતનું બ'ધારણ ઘડાયલું. આજે તા બાલિકા પણ વૈધવ્યના કપ્ટથી ક'ટાળી અને ચેલીઓ માટે તરસી રહેલી સાધ્વીઓથી ભરમાઇ જઇ ઝટ વેષ ધારણ કરી લે છે. આમ શ્વેતાંબર કે સ્થાનકવાસી સમુદાયમાં શીધ્ર વેષ પહેરાવી દેવાનું અહુ વધી ગયું છે. દીક્ષા ન લે ત્યાં સુધી તો ઉમેદવારને માન-સમ્માનથી રખાય, ઘણા પ્રેમ-વહાલ દેખાડાય, અને એ રીતે પ્રયત્ન કરતાં 'પક્ષી' ફાસલામાં આવ્યું કે પછી જોઇ હયા, કેવા દ'ડા ઉઠે છે! એક તો નારીજાતને તેની અજ્ઞાન દશાએ ઝઘડાખાર કરી જ મૂકી છે અને એથી જ એ ત્યાં સુધી ગવાય છે કે:—

" ચાર મળે ચાેટલા, કેઈના ભાંગે એાટલા.!" " ચાર મળે ચાેટલા, કેઈના ભાંગે રાેટલા!"

તમાં વળી દીક્ષાના હાદ્દા મળ્યા, પછી શું પૃછવું ! હા, જેમના આત્માઓ ગ્રાન-સંચમની શિક્ષાઓથી વિભૂષિત છે, જેઓ વૈરાગ્યવાસિત છે અને જેઓ પાપલીરુ હાઇ ચારિત્ર-સાધનમાં સતત ઉજમાળ રહે છે, તેઓ ખરેખર વન્દ્રનીય મહાત્મનીઓ છે. તેમને પૂર્વાક્ત ટીકા સાથે કંઇયે લાગે વળગે નહીં. તેવી શ્રમણીઓ મહિલા-સમાજને સુધારવામાં શ્રમણાં કરતાં પણ વધારે સફલ-પ્રયત્ન થાય. એવી શ્રમણીઓનું ચારિત્ર વિશ્વ-કલ્યાણ માટે પણ શ્રમણ-જીવનના જેટલે દરજ્જે જરૂરી અને ઉપયોગી છે. અને હું તો એટલે સુધી કહેવાની રજા લઇશ કં, બાઇઓનાં જો વિવેકપુરસ્સર ઉપધાન થાય તો તેવી ભિલ્નુણીઓના આશ્રય નીચે થાય, જયારે સાધુઓ માત્ર પુરુષાને જ કરાવે. પણ એવી કેટલી નિકળશે! મહોટો ભાગ તો ઝઘડાખાર છે. તેમનાં લડાઇ-ઝઘડાનાં પ્રદર્શનો, તેણીઓ જયાં જયાં પધારે છે, ત્યાં ત્યાં બરાબર ખુકલાં મૂકી કે છે. ભણવા-ગણવાના ઉત્સાહ તો તેમનામાં છે જ કયાં? કાઇ કદાચ લોક-દેખાવ સારૂ જેન-શાળાના શિક્ષક પાસે જરા ટે છે કરી આવશે. બસ, પછી પત્યું.

" સાધ્વા-સંસ્થા" ઉપયોગી અને મહાન્ ઉપયોગી હોવા છતાં આજે તે વર્ગ મહારે ભાગે નિરુપયાગી થઇ પડયા છે. મહારે ભાગે તેમની દિનચર્યા સીવવા-સાંધવામાં કે કપડાં ધાવામાં પુરી થાય છે. તેમના વખત ઘણે ભાગે સંસારી બાઇઓની જેમ કુથળીમાં અને ગામગપાટા હાંકવામાં પસાર થાય છે.

<sup>\*</sup> શ્રી. બાલાભાઇ કકલભાઇએ છપાવેલ ''સંવેગી સાધુ યેાગ્ય નિયમ સંત્રહ,''માં આચાર્ય શ્રી હીર્રાવેજયસ્**રિજીના પ્રશિષ્ય પટુધર શ્રી વિજયદેવસ્ર**રિજીએ કરેલ ''સાધુમર્યાદા-પર્વુક'' જુઓ ! તેમાં મહિલાને દીક્ષા દેવા બાબત કડક અંક્શ છે.

તેઓ પશુ ખ'તથી અલ્યાસ કરીને જ્ઞાનાપાજન કાં ન કરે! તેઓ પણ વિદ્યા-ભ્યાસમાં આગળ વધી વિદુષી કાં ન ખને! તેએક પણ સંસ્કૃત, પ્રાકૃત અને સુત્ર-સિદ્ધાન્ત તથા દાર્શાનિક ફિલસુકીમાં પાંડિત્ય સ'પાદન કરી સરસ ધર્માપદેશિકા કાં ન ખને! વ્યાખ્યાના અને ધર્માપદેશ દ્વારા તેઓએ સમાજ અને શાસનને ઉપયોગી નિવડવું જોઇએ. અને એ માટે વિદ્યાવ્યાસંગની સખ્ત જરૂર છે, એ તેમના ધ્યાનમાં ઉતરવું જોઇએ. પણ સાધુઓનાજ ધ્યાનમાં હજી એ નથી ઉતરતું, ત્યાં પછી સાધ્વીઓની વાતજ કયાં કરવી? સાધુઓ જ નિરંકુશ પણ દીક્ષાની માજ-મજા માણવામાંથી ઉચા આવતા નથી, તેમને જ નિરક્ષરાના સહવાસમાંથી નિકળી વિદ્વાનાના સત્સંગમાં રહેવાના ઉમ'ગ કે ઉત્સાહ જાગૃત થતા નથી, તેઓ જ વિદ્વાન અને મુખ સાધુ ખન્નેની માન-પૂજા થતી દેખી વિદ્યાભ્યાસને નકામા સમછ બેડા છે, અને તેઓ જ વાણીયાઓનું મનાર જન થાય એટલા પુરતું શિખી લેવામાં પાતાના જ્ઞાન-વિભવની ઇતિશ્રી સમજતા હાય છે! જ્યાં સાધુઓની જ પ્રાયઃ આ સ્થિતિ છે ત્યાં સાધ્યીઓની વાત કર્યા કરવી! પણ આમ તે ગાડું કર્યા સુધી ચાલશે? ચાબખી વાત એ છે કે, સાધુસ'સ્થાની અધાદશાનાં મૂળીયાં તેમના સ'ગડન-વિચ્છેદના તળમાં સમાયાં છે. સંગઠન–શક્તિના વિકાસ થયા વગર એ સમાજના સડા દ્વર થવા શક્ય ન હોઇ વિનાશના પંચે તેન' વાડન રહેવાનું. સાધુ~સંસ્થાના સમુદ્ધાર માટે સાચી ધળશ મહાનુભાવાએ તેમનાં અદર અદરનાં વેર–ક્રેર દબાવવા એવી લાઇન ગાેડવવી જોઇએ કે ધીરે ધીરે તેમના સંગઠનનો માર્ગ સરળ થઇ જાય. તો જ સાધુસમાજનું ભલું થવું છે. નહિ તેં। એ મહાન સ'સ્થાનું તેજ આજે એટલું બધુ' હુણાઇ રહ્યું છે, હુણાતુ' જાય છે કે, એ સંસ્થાનુ' ભય'કર ભવિષ્ય સાદી અક્રેક્લના માણ્સ પણ ખુલ્લી કલ્પનાથી જોઇ રહ્યા છે.

બીજી વાત અમ લોકોને માટે એ ધ્યાનમાં લેવા જેવી છે કે, અમારે અમારી ઉપદેશ-રૈલીને ઉચિત માત્રામાં ઉદાર બનાવવાની જરૂર છે. "લીલવણી-સુકવણી" જેવી બાબતો તરફ સમાજને આકર્ષવાના જેટલા પ્રયત્ન થાય છે, તેટલા તેને નૈતિક જીવન વિધેના ઉપદેશા પુરા પાડવામાં નથી થતા, એ મ્હાેટી ખામી છે. વળી વ્યાખ્યાનનું ઐાચિત્ય પણ સમજવાની જરૂર છે. સાધારણ સમજવાળા શ્રાતા વર્ગની આગળ 'પન્નવણા' જેવાં સુત્રા વ્યાખ્યાનમાં વ'ચાય એના શું અર્ધ'? તેમને તેમાં શું રસ પઉં? તેથી તેમને શાં નાનો લાબ ધાય? હા, પાતાને તેમ સૂત્ર-સ્વાધ્યાય થાય, પણ વ્યાખ્યાન તરીકે એની સફળતા કેટલી! સમાજની પરિસ્થિતિ જેતાં તા તેમને સાચા ગૃહસ્ય તરીકેનાં કર્તાવ્યાના પાઠા નિયમસર શિખવવાની જરૂર છે. અમારી વ્યાખ્યાન-શાળા આ રીતે એક શિક્ષણ-શાળા બનવી જોઇએ. શ્રાતાઓમાં સારી વિચાર-ભાવનાએ સિ'ચાય, તેમના કત્ત્વ'વ્ય-માર્ગનું તેમને ભાન થાય, હાનિ-

કારક રિવાજો દ્વર થાય અને તેમની જ્ઞાન-શિક્ષામાં વૃદ્ધિ થાય, એ ચાતુર્માસિક વ્યાખ્યાનાનાં ફળ છે. ધર્માપદેશક મુનિવરાની ધર્માપદેશકતા આ રીતે ચરિતાધ થવાની જરૂર છે. જેને ખરી રીતે 'જાહેર ભાષણ ' કહેવામાં આવે છે, તેની પણ અમ મુનિએામાં મહાેટી ખામી છે. વાણિઆએાના કે શ્રાવકાના ટાળામાં વ્યાખ્યાન આપવું એ જાહેર ભાષણ ન કહેવાય. જેન શાસનના વિશિષ્ટ ઉદ્દુધાત તો જેનેતર જનતા અને જેનેતર વિદ્વાનાવાળી સભામાં વ્યાખ્યાના આપવાથી થઇ શકે. વિદ્વત્તાની ખરી કસાટી ત્યાં થાય. એ માર્ગે કામ કરતાં આવડે તે৷ જૈનધર્મની મહત્તા ફેલાય. નહિ તે৷ **સમયધર્મ**ના અનભિન્ન ''વેદીયા'' " વિવાહની વરસી " જેવું કરી મૂકે. તેવી સભામાં જુની ઢળે પાતાના સામ્પ્રદાયિક ધર્માનું પારાયણ કરવાથી કામ ન ચાલે. ત્યાં તા વિશ્વધર્મ પર પ્રકાશ પાડવાના હૈ.ય. સત્ય સિદ્ધાન્તને આધ ન આવે તેમ વિધામાન્ય સિદ્ધાન્તોનું પ્રતિપાદન કરવાનું હોય. એથી જેત ધર્મનું માન વધે. આવી વ્યાખ્યાતૃત્વ–શક્તિ વિકસાવવા માટે અન્યાન્ય ભાષાનાં સારાં સારાં પેપરા અવ <mark>લાેકવાની જરૂર છે, અન્ય ધર્માશાસ્ત્રાેનું સમ</mark>ુચિત જ્ઞાન સંગ્રહવાની જરૂર છે અને મેંહાેટું મન રાખી ઉદાર સ્વભાવ કેળવવાની પણ જરૂર છે. ઉચિત માત્રામાં મત-સહિષ્ણુતા અને સમય સ્ત્રાગકતાના ગુણા વ્યાખ્યાતામાં અવશ્ય ખિલવા જોઇએ. આ બાળતની અમ લાધુઓમાં જે ખામી છે, તે દૃર થવી જોઇએ. અમ મુનિએા આગળ નવીન શિક્ષિતો આવતાં લડકે છે, એનુ<sup>.</sup> કારણ પણ દૂર થવું જોઇએ. તેમને જયારે તેમના પ્રશ્નના માકૃલ જવાળ નથી મળતો, ત્યારે તેમને અસન્તાષ થાય છે. પણ એવા માકૂલ જવાબ આપ-નારા અધા કયાંથી હાય ! પણ એવા ન હાય તેમણે તેમને "નાસ્તિક " આદિ વિશેષણાથી શું કામ તરછાડવા જોઇએ ? એમ તરછાડવાથી શું તેઓ ડેકાણ આવશે ? " अबोधे<sup>ऽत्</sup>यानिन्दा " એ હરિસદ્રનું ધર્માળેન્દ્રમાં કરમાન છે. એ ખાસ ધ્યાનમાં રાખવા ક્ષાયક છે. એહ્લું કે વિપરીત સમજનારને પણ નિન્દીએ નહિ, એમ તેએ બ્રી એ સુત્રથી કરમાવે છે. કાં તે જ્ઞાનશક્તિથી તેમના ખુદ્ધિ-પ્રદેશ પર પ્રકાશ નાખવા જોઇએ, યા તા સમતા ગુગુથી તેમના હુદય પર પ્રસાવ પડવા **ને**કએ. તેએ સ'તાવાય એવી આ બે રીતાે છે. જે કે એ બે રીતાેમાં બહુ તફાવત છે. પણ તુચ્છકારવાથી તેં તેંગા મુનિઓથી વધારે વેગળા ખસતાં જાય છે. અને યાદ રાખવું જોઇએ કે, ભાવી સમાજ તાે એમનાથી બનવાના છે. એટલે તેમના હુદયપ્રદેશા વિપર્યક્ત થતાં તેમની એાલાદ પર પણ શાયક તેવા સ'સ્કારા પડવા સ'ભવ છે; અને એ સ્થિતિ ધર્મ'સ'સ્થાને કેટલી ભાધક નિવઉ એ વિચારવા જેવું છે. કેટલીક વખત અકપાક્ષર મુનિઓની જેમ સાક્ષર મુનિવરા પણ તે લોકોના વિચિત્ર પ્રશ્ના પર ઉશ્કેરાઇ જાય છે. આથી તે લોકોને વધારે નારાજ થવાનું કારણ ઉત્પન્ન થાય છે. વિકટ પ્રશ્ના પર પડદે નાખવાની ખૂબીથી પણ વાકેક થવાની જરૂર છે. એથી આકર્ષણ ન શાય તો સામનસ્ય તો જળવાય જ, વૈમનસ્ય તો ન જ ઉભું થાય.

## વીતરાગ પરમાત્માની મૂર્તિ પર અંગપ્રશોભન ઘટે ?

મુંબઇ-કાેટના વ્યાખ્યાન-પીઠ પરથી ન્યાયવિશારદ— ન્યાયતીથ' શ્રીમદ્ ન્યાયવિજ્યજ મહારાજે આપેલું ભાષણ

'પુરમાત્મા પરમેધ્વર વીતરાગ છે. રાગદ્રેષાદિ સકલ દોષાથી રહિતપણ એ જ ઇશ્વરત્વનું લક્ષણ છે. એ દેવની સ્થાપનાનું ધામ તે દેવાલય. ત્યાં આપણે શું કામ જઇએ છીએ? દર્શન કરવાનું કંઇ કારણ કારણ એક આત્મશાન્તિ મેળવવી એ છે. રાગ-દ્રેષરૂપ સ'સાર-દાવાનલના પ્રચંડ તાપથી બજ્યા-ઝજ્યા છવાને વીતરાગ પરમાત્માનાં શરણ બીજું કાઇ શાન્તિનું સાધન નચી. હુદયની શુદ્ધિ માટે, આત્માની શાન્તિ માટે અને કષાયાના પરાજય કરવા માટે માટે. ઇન્દ્રિયાના વશીકરણ આપણે દેવદર્શને જઇએ છીએ. અન્દરનાે મેલ ધાવા માટે, અન્દરના રાગાને નાબદ કરવા માટે, રાગદ્રેષને ખંખેરવા માટે, સત્યના પાઠ શિખવા માટે, અહિંસાના બાંધ લેવા માટે, આત્મશક્તિના નાદ સુણવા માટે દેવાલયે જઇએ છીએ. અનન્ત ગુણી મહાપ્રભુના મહાન જવનમાંથી જવનના મહાન પાંઠા વિચારવા માટે, શહુણ કરવા માટે ત્યાં જઇએ છીએ. દેવદર્શાનના આ મુખ્ય હેતુ ખાસ ધ્યાનમાં લેવા જોગ છે. આપણે આપણા આત્મજીવનનાે વિકાસ કરવા સારૂ દેવાલય જઇએ છીએ. ત્યાં જઇને પરમેઃ%વલ વિધ-પ્રભુના ગુણાનું ચિન્તન કરી તેમાંના કંઇક અંશા આપણે પાતાના જીવનમાં ઉતારવા પ્રયાસ કરવાના છે. જીવનમાં ઘુસેલા દાષાનું પ્રક્ષાલન અને સદ્ગુણાનું પ્રાદુષ્કરણ કરવાના ઉદ્દેશ દેવદરા નદ્રારા સાધવાના છે. પરમાત્માની સાચી ઉપાસ્તિ જીવનની શુદ્ધિ કરવામાં છે.

**અા** ઉપરથી એ સ્પષ્ટ જણાઇ આવે છે કે, દેવાલય એ શાન્તિનાં ઘામ છે. પણ જ્યારે તેમાં ધમાલ અને અખેડાનાં કૃષિત તત્ત્વા ઘુસે છે ત્યારે તે, શાન્તિનાં ધામ મટી જઇ અશાન્ત વાયુમ'ડળને વિસ્તારનારાં થઇ પડે છે. દેવનાં ધામ કેવાં હોવાં જોઇએ ? વિકારના વાયરાથી વેગળાં, પ્રલાભન અને માહાકપ'ણથી વિમુક્ત અને શાન્તિમય જીવનનાં પ્રેરક હાવાં જોઇએ. દેવાલયમાં દાખલ થતાં ભક્ત જનનું હૃદય હિલ્લસિત થાય અને પ્રસન્ન વૃત્તિએ ઇશ્વર—ભજન સાધી આત્માનન્દની સુન્દર અનુભૃતિ મેળવી શકે, એવું મન્દિરનું સ્વચ્છ અને શુદ્ધ વાતાવરણ હોવું જોઇએ. પણ—

### આજે આપણે શું જોઇએ છીએ?

માટે ભાગે દેરાસરામાં એટલાે થાંઘાટ અને ગડળડાટ જોઇએ છીએ કે ત્યાં **મુમુક્ષુને** આત્મ–ચિન્તન કરવાનાે માર્ગ મુશ્કેલીભર્યાે થઇ જાય છે. **દે**રાસ**રની આ** સ્થિતિ હાય? એક તરફ કાેઇ જુદા રાગડા તાણતા હાેય, ત્યારે ખીજી તરફ બીજા જુદા ખરાડા પાડતા હાય! દેવદર્શનની આ પદ્ધતિ? પીજાઓનાં પ્રાર્થના-મન્દિરા <u>જ</u>ુઓ! ત્યાં હજારા ભેગા થવા છતાં કેટલી ગધી શાન્તિ પથરાયલી રહે છે. આપણે આ રીતભાત કયારે શિખીશુ**ં**! ભગવચ્ચિન્તનમાં રસ લેનારાએાને આજનાં દેરાસરાના ઘાંઘાટ અને કલળલાટ ળહુ અકારા થઇ પડ્યા છે. ધમાલ અને ઉપાધિના અતિરેકના કારણે દેરા-સરા અનેકાને અરચિના વિષય થતા જાય છે અને અનેકા દેશસર આવતા બ'ધ થઇ ગયા છે. આ એોછી દિલગીરીની વાત ગણાય**ે? વિવેક અને** સભ્યતાની ખામીનું આ પરિણામ છે. વિવેક અને ડહાપણ વગરની ક્રિયા અનિષ્ટ પરિણામ લાવે છે. પ્રભુમક્તિમાં દયાપૃર્વાંક વર્તાનની ખાસ આવશ્યક-તા છતાં તે બાબતમાં ગડબડાધ્યાય કેટલા ચાલે છે એ આપણે ક્યારે તપાસીશું? વિવેક વગર કુલાના ઢગના ઢગ ચઢાવવામાં આવે અને તે માણસા-ના પગે ખુ'દાય તથા કચરાય અને વળી કેટલેક સ્થળે વાબી ફૂલાે, જેમાં અસં જ્ય જવજન્તુઓ ઉત્પન્ન થયા હોય તેની પરવા કર્યા વગર એમને એમ " નમણુમાં " ( પાણીમાં ) પધરાવી દેવાય એ શું દયાપૃત આગ્રરણ ગણાય ? અંગરચના કરવામાં કેટલા અવિવેક થાય છે તેનું પણ કર્યા ભાન છે? કાટ, અ ગરખા, કબજા, જાકીટ વગેરે વગેરે ભગવાનને પહેરાવીને તમે ભગવાનને કેવા ચિતરથા માંગા છા? એના કાઈ દિવસ વિચાર કર્યો છે? ભગવાનને કાઇ શેડ, કાકાર, રાજા કે નરેશ સમજી લીધા છે શું? ભગવાન કોણ છે એ પહેલાં સમજવુ જોઇએ. લગવાનને એાળખા ! એ છે વીતરાગ. એનું આસન ધ્યાનસ્થ યાગીનું છે. એનું આસન, એની બેઠકજ આપણને બતાવે છે કે, એ મહાનુ યાગી અને પરમ સ'ન્યાસી છે. 'કુમારપાળ'ની મૂર્તિ પર સાંસારિક પ્રશાેભન ઘટી શકે, પણ 'હેમચન્દ્ર' ની પ્રતિકૃતિ પર ન ઘટે. દેવતાએ અને ઇન્દ્રો "સમવસરણ" ની રચનામાં સુવર્ણ, રત્ન આદિના ગઢ કરતા અને અનન્ત લક્ષ્મી પાથરતા, પણ ભગવાન્ના અંગ પર—એક પણ અંગોપાંગ પર—જરા પણ આભૂષણ ન્હોતા પહેરાવતા. ઇન્દ્રો પાસે કંઇ ખાટ હતી? નહિ, પણ તેઓ વિવેકી હાય છે. તેઓ સમજે છે કે સભા—સ્થાનને સુવર્ણાદથી ગમે તેટલું મઢી શકાય, પણ વીતરાગના અંગ પર તા કંઇ પણ આભૂષણ ન ચઢે. તેઓ સમજે છે કે અલંકારા પહેરાવીને તેમને ગૃહસ્થના દેખાવમાં ન મૂકાય. તેઓ સમજે છે કે, આભૂષણા પહેરાવવાથી એ વીતરાગ પ્રભુના પરમ સંન્યાસી શુદ્ધ સ્વરૂપને બાધ આવે. તેમના આ વિવેક અને ડહાપણને આપણે સમજવાની જરૂર છે.

ભીગવાનની મૃત્તિ એ પરમ વાતરાગની મૃત્તિ છે. એટલે કે એ મહા-ધ્યાનસ્થ પરમ યાંગીની મૂત્તિ છે. એ ગૃહસ્થાશ્રમની અવસ્થાનું કે રાજાની અવસ્થાનું ચિત્ર નથી. ગૃહસ્થાશ્રમ કે રાજાની અવસ્થાવાળું ચિત્ર હોય તો તેની ઉપર આભૂષણ ઘટી શકે; પણ વીતરાગ યાંગીની ધ્યાનસ્થ આકૃતિ ઉપર આમૂષણ કેમ ઘટી શકે? આ બાબત એટલી સાફી, સરલ છે કે કાઇ પણ સમજી સહેલાઇથી સમજી શકે તેમ છે. વીતરાગની મૂર્ત્તિ પર આભૂષણ ચઢાવવાથી તેમની ધ્યાનસ્થ યાંગી આકૃતિ ન સચવાય-તેમાં બાધ આવે-તેમાં બગાંગ થાય અને ધ્યાનસ્થ યાંગીના દેખાવ મટી જઇ ગૃહસ્થાશ્રમી કે રાજાના દેખાવ થાય. આ રીતે વિચારતાં સ્પષ્ટ સમજી શકાશે કે વીતરાગ પરમાત્માની યાંગવાહી મૃત્તિ પર આભૂષણ ચઢાવવામાં તે મહાન પ્રભુની આશાતના થાય છે.

વીતરાગ દેવનું બાલ અવસ્થાયી માંડી અવસાન સુધીનું તમામ જીવન (Whole Life) પવિત્ર અને ઉચ્ચ છે. તેમનું આપું જીવન વિચારવા યાંગ્ય છે. તેમના જીવનની દરેક ઘડી અને દરેક પળ મંગળભૂત છે. તેમના જીવનની તમામ મિનિટા અને તમામ સેકન્ડા કલ્યાણુક છે. મતલબ કે તેમનું તમામ જીવન ભાવના કરવા લાયક છે. બાલ અવસ્થામાં તેઓ કેવા નીડર, સુશીલ, પ્રીર અને હિમ્મતવાન હતા, એવા પ્રકારની ઉચ્ચતાવાળું એમનું બાલજીવન; અને કુમાર અવસ્થામાં તેમના મનઃસંયમ અને બ્રહ્મચયં આદિ શુણુ-વિભવ કેટલા દેદીપ્યમાન હતા-એવા પ્રકારનું એમનું શ્રેષ્ઠ કામાર જીવન વિચારવા લાયક છે. એ પ્રમાણે, એમના ગહસ્થાશ્રમ અને રાજ્યાશ્રમની મહાન્ જ્ઞાનમય, મહાન્ સંયમમય, મહાન્ નીતિમય, મહાન્ વિવેકમય, મહાન્ સન્તોષમય અને મહાન્ પરાપકારમય જીવન-વિભ્રતિ વિચારવા લાયક છે. એમના સંત્યાસની મહત્તાનું તો પૂછવું જ શું! અને એમના વિશ્વદર્શી જીવનની તો પ્રતિમાઓ કરી બેસાડીએ છીએ. આમ અર્ડન્ ભગવાન્નું તમામ જીવન ચિન્તન કરવા લાયક છે. અને એ

પ્રકારના ચિન્તન માટે જ આપણે દેવાલય જઇએ છીએ. ચિન્તન કરી આપણે આપણા જીવનના ગુણ-વિકાસ સાધવાના છે. પણ ચિન્તન કરવા માટે લગવાન્તા જીવનની તે તે અવસ્થાના દેખાવા મૂર્ત્તિ'માં ઉભા કરવાના ન હાય. ગૃહસ્થાશ્રમ કે રાજાવસ્થાની ભાવના કરવા માટે જે ગૃહસ્થાશ્રમ કે રાજાપણાના દેખાવ મૂર્તિ' પર લવાતા હાય અને એને માટે જે મૂર્તિ' પર ઘરેલાં કે દાગીના ચઢાવાતા હાય તો તે હવે આટલું વાંચ્યા પછી વ્યાજળી નહિ કરે. ભગવાન્તા બાલ જીવન કે કોમાર જીવનની ભાવના કરવા માટે જેમ તે તે જીવનના દેખાવ ( ખાલકની ચેપ્ટા વગેરે ) મૂર્ત્તિ' પર નથી લાવતા, તેમ ગૃહસ્થાશ્રમ કે રાજાપણાની અવસ્થાના ચિન્તન માટે ગૃહસ્થાશ્રમ કે રાજાવસ્થાનો દેખાવ પણ મૂર્ત્તિ'માં લાવવાના ન હાય. દેખાવ તો માત્ર એકજ, અને તે વીતરાગની પ્રશાન્ત ધ્યાનસ્થ યાગી આકૃતિનોજ. એ શિવાય સાંસારિક ભાગ-વૈભવના દેખાવ વીતરાગની ધ્યાનસ્થ આકૃતિ પર ન ઘટી શકે. કંચન અને કામિની એ બે સંસારનાં મહાન બન્ધન ત્રણાય છે. એ બન્નેના જેણે ત્યાગ કરી સમ્પૂર્ણ યાગી જીવન પ્રાપ્ત કર્યું છે, તેના ઉપર-તેની મૂર્ત્તિ' ઉપર કંચનના અલ'કારા સજાવી ગૃહસ્થાશ્રમના દેખાવ લાવવો એ શું ઠીક ગણાય વાર ?

શુંહસ્થાશ્રમના કે રાજાવસ્થાના દેખાવ પણ એકલા કંચનથી કેમ લાવી શકાય? બીજા પણ ઉપકરણ જોઇએ ને! કંચન સાથે કામિની પણ જોઇએ! રામની પાસે સીતા, કૃષ્ણની પાસે રાધા, તેમ મહાવીરની પાસે 'ચરાહા' મૂકા અને ઝાયભદેવની પાસે 'સુન'દા-સુમ'ગળા' મૂકા. ત્યારે અરાબર શહસ્થાશ્રમના દેખાવ આવે! ઉક્ ! કેટલી ગેરસમજ!!

ચેલી, રાગનું ચિદ્ધ છે અને શસ્ત્ર—હિથયાર દેષનું ચિદ્ધ છે, તો કંચન કોઇનું ચિદ્ધ ખરૂં કે નહિ? સાફી સમજના માળુસ પણ સમજ શકે છે કે સ્ત્રી રાગનું ચિદ્ધ છે, તેમ કંચન પણ રાગનું ચિદ્ધ છે. કંચન અને કામિની બન્ને રાગનાં ઉચ ચિદ્ધા છે. તેમાંથી એક્કેના સમ્પર્ક, રાગને ફગાવી દર્ક પરમ વીતરાગ દરાને પહોંચેલા મહાપ્રભુની ધ્યાનસ્થ વીતરાગ યાગી મૂિત્તે પર ન ઘટી શકે. આ ખાબત સચ્ચાઇથી એટલી પરિપૂર્ણ છે કે આની સામે, કેવળ પુસ્તકાના કારા અક્ષરાના સ્થૂળ, ખાદ્મ અને શુષ્ક દેખાવા ધરવાના કદાચ પ્રયત્ન થઇ શકે, ખાકી આહું મૂકાય એવું કાઇ તત્ત્વજ નથી. રૂઢિપૂજાની ચિરપરૂઢ લકીર, મધ્યસ્થ વિચારણા કરતાં જે ખસી જાય તા આ પરમાથે તત્ત્વ તત્કાળ હૃદયમાં ઉતરે તેવું છે.

રી નિતનાં ધામરૂપ દેવાલયા પ્રજાને અભયના પાઠ શિખવવા માટે યાજાયલાં, તે આજે લક્ષ્મીના થનથનાટ કરતા ભ'ડારાથી સભય દશામાં મૂકાઇ ગયાં છે અને તૈયાએાની ચાકી નીચે રક્ષાઇ રજ્ઞાં છે. અલયનાં શિક્ષણાલયાને આમ લયા-વડુ સ્થિતિમાં મૂકવાં એ શું ડહાપણની વાત ગણાય ? વાણિયાશાહીસ્વભાવ-સુલભ વાણિજયવત્તિ નીચે કચરાતું "દેવ-ધન" વેપારને ચકડાળે ચઢે છે અને એકનું અનેકગણું કરવા ગમે તેવા અધમ રસ્તે પણ ધકેલાય છે. એ ઘલાઇ પણ જાય છે અને અન્દર--અન્દર ભરખાઇ પણ જાય છે. પાલાના વેપાર-ધન્ધા પાષવાની ખુરી દાનત પણ એના મજેથી લાભ ઉઠાવે છે! અત્રાન દશાના પ'જામાં સપડાયલું એ "મ'ગળ ધન " દુરૂપયાગના રસ્તે વેઠકાય છે અને એથી સમાજ તથા ધર્મનું તેજ વધવાને બદલે તેના વધ થઇ રહ્યાે છે. દેવના અલ'કારાે અને દેવના ધનભ'ડારાથી દેવાલયમાં ચારાને પણ પેસવાના ખૂબ અવકાશ મળે છે. અને "કતારગામ" જેવા સ્થળે દેરાસરની ચાકી કરતા ભૈયાને કતલ કરીને પણ લૂંટારા દેવના ધન તરક ધરો છે. હાય! દેવાલયની આ સ્થિતિ? પાતાના જાનમાલનુ રક્ષણ કરવાની પણ જેમનામાં તાકાત નથી, ભયમાં મૂકાયલાં પાતાનાં ખેરાં-છાકરાંની સ'ભાળ લેવા જેટલી પણ જેમનામાં હિમ્મત નથી એવા વર્ણિક્-વર્ગ કે જૈન સમાજ દેરાસરાને ધનમાલથો ભરી દેવા પહેલાં પાતાની નિળળ હાલત પર જરા ધ્યાન ન આપે?

[ મુંબઇસમાચારના તા. ૩–૧૦–૩૧ શનિવારના અંકમાં અને તા. ૮--૧૧-૩૧ ના <u>' જૈન '</u> માં તથા 'હિન્દુસ્તાન અને પ્રજ્ઞમિત્ર ' માં આ લેખનું પ્રકાશન થયું હતું. ]





## વેલવભર્યાં જિનાલયો!

とうとうののくれんべん

[તા. ૬--૧૨--૩૧ ના <u>'જૈન'</u> પત્રમાં પ્રગટ થએલી સમ્પાદ**કીય** નોંધ.]

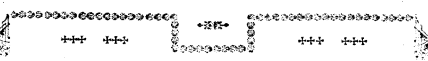
પ્રજાની સ'સ્કૃતિ અને રૂચિ, એમના સ્વમાવ અને રહેણી: સ્પષ્ટ દર્શન એમનો સંસ્થાએામાં મળી આવે. જે પ્રજા નિયન્ત્રણ અને નિયમિતતામાં માનતી હાય, જે સમાજ સાચેજ શાન્તિ અને ગાંભીય'ની ચાહના રાખતા હાય તે પ્રજા અને તે સમાજનાં ધમ'મન્દિર, ઉપદેશમન્દિર કે કળામન્દિરમાં પણ ઐજ વસ્તુનાં સ્પષ્ટ-અસ્પષ્ટ પ્રતિબિક્બ દૃષ્ટિગાેચર થયા સિવાય ન રહે. પૂજા, ઉપાસના અને કળાપ્રદર્શનનાં સર્વાસામાન્ય મન્દિરા પ્રજાસમૂહની સવ'સાધારણ રૂચિ અને સ્વભાવમાંથી જન્મતા હૈ વાથી, જેમ માતપિતાની અસર સન્તાન ઉપર પઉજ તેમ સમૃહના માનસની છાપ જાહેર સ'સ્થા ઉપર ૫કે એ સ્વાસાવિક છે. એ કૃષ્ટિએ આપણાં જિનાલયા વ્યાખ્યાનશાળાએ৷–એટલું જ શા સારૂ ?–આપણાં સાધમિંકવાત્સક્યા, આપણા વરપાડાએક અને પ્રાયઃ બધા જાહેર સમાર લે વિગેરમાં આપણી સ્વાભાવિક વૈશ્યવૃત્તિ, વેંમવપદર્શનની મહત્ત્વાકાંક્ષા અને નિયન્ત્રણના છેક અભાવવાળી ધમાલ દેખાઇ આવે છે. શાન્તિ, ભવ્યતા અને ઉપાસના-ભક્તિને યાગ્ય પવિત્ર વાતાવરણ નહીં મળવાથી કેટલાક લક્તા અને સુરૂચિ ધરાવતા ભાઇએાનાં દિલ આથી ઘવાય છે. તેમને લાગે છે કે આપણે જિનાલયાને એવાં વૈભવી અને એવાં અશાન્ત ખનાવી દીધાં છે કે આપણી ભષ્ટ્રિતસાવના અને આપણી સ'સ્કૃતિ એથી શરમાય છે. જિનમન્દિર અને વ્યાખ્યાનશાળામાં આપણે પરમ શાન્તિ, સરળતા અને નિરાડમ્બરતાની આશા રાખીએ. કેમકે એ આપણા . આદર્શ હાય છે. એને બદલે જ્યારે કેટલાહુલ, પ્રમાણ વગરના ઠાઠમાઠ-વૈભવ અને અસ્તવ્યસ્તતા નિહાળીએ ત્યારે આપણુને જરૂર એમ થાય છે કે આમાં

મૂળ આશય અને આદર્શ ભૂલાઇ જવાયા છે. આશ્ચર્યની વાત એ કે શ્રીન્યાયવિજયજ મહારાજ જેવા વિદ્વાના જ્યારે મન્દિરના કાલાહલ અને વધી પઉલા વૈત્રવના આડમ્બર વિધે કર્યાદ કરે છે. ત્યારે કેટલાકા તેની સામે શાસનાં થેડાં છૂટાં-છવાયાં અવતરણા ઘરી રાખી, આગ્રહપૂર્વક આજની સ્થિતિના ખચાવ કરવા મેદાને પઉ છે. પરમ વીતરાગ પુરુષના દેહની આસ-પાસ સે:ના–રૂપાના થથેરા એ શાસીય બચાવની વસ્તુ શી રીતે હાઇ શકે એ નથી સમજાતું. શાસ્ત્રીય રીતે સાવ સાદા પ્રશ્નનું પણ નિરાકરણ શાધાલું જ એઇએ એમ જેએ**ા કહે છે અથવા માને છે તેએ**! પાતાની સામાન્ય વિવેક-દેષ્ટિ કે બુદ્ધિના ઉપયોગ કરે તો પણ તેમને યોગ્ય સમાધાન મળી રહે. જિનાલયામાં અવ્યવસ્થિતપણાને લઇને આપણે ભક્તિ-ઉપાસના-ધ્યાનને યાગ્ય શાનિત તો ગુમાવી છે જ, પણ વૈસવસૂચક શણગારને વધારવા જતાં આપણે બીજી અનેક ઉપાધિએા વ્હાેરી લીધી છે. અને એ બધાનાં પરિણામે પૂજાના આશય અને આદર્શ પ્રત્યે પણ ઉપેક્ષાજ દાખવી છે. અમને તા આ બધી જંજાળનું એક જ કારણ સમજાય છે. આપણા સ્વભાવમાં જે વૈશ્યભાવના લરી પડી છે તે જ લાગ મળતાં દેરાસરા વિગેરમાં પણ પાતાનું સ્થાન જમાવે છે. આભરણા પ્રત્યેના આપણા મેહ અને થાંઘાટ પ્રત્યેનું આપ**લ**ં મમત્વ એ ઘર અને બજારની વસ્તુઓ આપણા મન્દિરમાં પણ ઓપણ ન સમછએ એ રીતે ઘુસી જાય છે. આપણને અત્યન્ત પરિચિત હાવાને લીધે તે ત્યાં પણુ આપણને વ્હાલાં લાગે છે. કારણ કે મૂળે આપણા સ્વભાવ અને રૂચિમાંથી જ તે જન્મ્યાં છે, પહ્યાં છે અને પાષાયાં છે. જ્યારે આપણે વૈક્ય મટી જૈન બનશું ત્યારે આપણે એની અશાભનતા જોઇ શકીશું. પછી તા શાસ્ત્રીય ચર્ચા કે વાદ- પ્રતિવાદની પણ જરૂર નહીં રહે.

इन्द्रियार्थविलासाय न जातं तव जन्मना । विकासायितुमात्मानं कर्तव्यं ते विदाङ्करु !॥

વિષય-વિલાસ માટે તારા જન્મ નથી થયા. આત્માના વિકાસ માટે તારા કત'વ્ય-માગ<sup>લ</sup> તું સમજી જા!

[ શ્રી. ન્યાયવિજયજી ]



## ત્યાગીની સેવા માટે બે તબીબોને અપાયલાં માનપત્ર.

સાધુએાની માફક ગરીબાની પણ વિના મૂલ્યે સેવા બજાવવાની સલાહ.

202233333333333

મુનિ ત્રીન્યાયવિજયજીએ આપેલા ખાધ.

• 33 +000 GEEGE & GEORGE (A) 15 +

ચ્યા '' માનપત્ર '' નહિ, પણ '' <mark>ભાનપત્ર</mark> '' છે !

તા૦ ૮ મી નવેમ્બર અને રવિવારે ડા. એમ. વી. માંદી અને ડા. ધીરજલાલ એન. દક્તરીને માનપત્ર આપવાના એક મેળાવડા મિન્ટરાડ પર આવેલી કાનજી ખેતશીની વાડીમાં કોટના જૈન સાંઘ તરફથી કરવામાં આવ્યા હતો. જે વખતે સર લલ્લુલાઇ શામળદાસે પ્રમુખસ્થાન લીધું હતું. આ સલામાં જાણીતા ગૃહસ્થાએ હાજરી આપી હતી. જેમાં શ્રી. દેવચંદ કલ્યાણજી, શ્રીયુત મણિલાલ કાંઠારી, હીરાચંદ વનેચંદ દેશાઇ, શેક માવજી ગાવીંદજી, ડા. પુનશી મઇસરી, ડા. કલ્યાણુદાસ, ડા. ચીમનલાલ મહેતા, શ્રી અમૃતલાલ ખાખાણો, ડાહ્યાલાલ મકનજી ઝવેરી, કરશનદાસ દામાદર, ડા. એચ. પી. મહેતા, શ્રી. બેરીસ્ટર મકનજી જૂકાલાઇ તથા શ્રી. વજેશંકર સંઘવી વગેરે હતા.

**રેને** ઘના સેક્રેટરી તરફથી આમનત્રણ–પત્રિકા વ'ચાયા બાદ મિ૦ છેાટા-લાલ <mark>ઘેવરીયા</mark> વકીલે પ્રમુખની દરખાસ્ત મૂકતાં જણાવ્યું કે વકીલાે અને ડાેક્ટરા નિઃસ્વાર્થ ભાવે ભાગ્યેજ સેવા બજાવે છે. પણ માહી અને

દક્ષ્તરી એ સેવાભાવી અને દયાલુ ડાંકટરા છે. તેમણે મુનિમહારાજ શ્રીન્યાય-વિજયજની ધમ'ભાવે બજાવેલી સેવા માટે સ'ઘ તેઓના આભારી છે. અને આવાં સત્કાર્યોમાં સર લલ્લુસાઇ જેવા વચાવૃદ્ધ પ્રમુખસ્થાને બિરાજે એ અત્યન્ત ઇચ્છવાજોગ છે. શ્રીજમનાદાસ ખુશાલે ટેકા આપ્યા બાદ દરખાસ્ત તાળીઓના અવાજ વચ્ચે પસાર થઇ હતી.

#### સર લલ્લુભાઇનું ભાષણ.

ત્મિર લલ્લુભાઇએ જણાવ્યું કે હું જેન નથી. અને પ્રાન્તિક ભાવનાને પણુ પોષનારા નથી. મારી ઇચ્છા તો આખા દેશ એક ખનીને આગળ વધે એમ જેવાની છે. આમ છતાં કાઠિયાવાડી તરીકેના મારા કુદરતી અભિમાને મને અહીં આવવા પ્રેયો છે. અને બે કાઠિયાવાડી ડાકટરાને માન આપવાના કાર્યમાં ભાગ લેતાં મને ઘણા આનન્દ થાય છે. વકીલાના અને ડાકટરાના સમ્ખન્ધમાં વકીલા કદાચ ઉદાર હાય કે ન હાય, છતાં ડાકટરા તા કંઇક ઉદાર હાય છે. અને ધર્માચાર્યા જયારે મનના રાગ મટાડે છે ત્યારે ડાકટરા શરીરના રાગ મટાડવાનું શુભ કાર્ય કરે છે એમ જણાવી તેઓએ સહાનુભ્રિના આવેલા અનેક સન્દેશા, તારા અને પત્રા વાંચી સંભળાવ્યા હતા.

#### ંડાેકટરાેના પરિચય.

**ા) કરાવતાં અન્તે** હાકટરાના પરિચય કરાવતાં જણાવ્યું કે ડાે. માદીએ ૨૫ વરસની નાની ઉમ્મરે એફ. આર. સી. એસ. ની માનવ'તી ડિગ્રી પ્રાપ્ત કરી છે. અને હરકીશનદાસ તથા છે. ટી. હાસ્પીટલામાં તેઓ એત. સરજન તરીકે અચ્છ' કામ બજાવી રહ્યા છે. સદ્ગત ખાયુ તેમનેજ હાથે થયું હતું. તેમની ઉંચી વિદ્વત્તા ગનનું એાપરેશન કારણે તેમને પરીક્ષક પણ નિમવામાં આવે છે. અને લાયકાતને તેમની પ્રયાગકશાલતા મહાન યશસ્વી ગવાય છે. સા**યેજ** તેમ**ની નસ**તા, સુજનવત્તિ અને મૃદુ સ્વલાવ ખરેજ એટેકિટવ છે. ડો. દક્ષ્તરી ( M.B.B.S. ) એક ગલ'શ્રીમ'ત, મારખીના જાણીતા દક્તરો કુડુ'બના ક્રજન્દ છે. દકતરી કુટુમ્બમાં મારબીના મહાન દિવાન કીરચ'દભાઇ અમરચ'દભાઇ ગાકળદાસભાઇ વિગેરેએ દિવાનગીરી કરી માેરબી રાજ્યની સેવામાં ઉત્તમ કાળા આપ્યા છે. ડા. દક્તરીના વયાવદ્ધ પિતાશ્રી શ્રીયુત નવલચંદ દેશાભાઇ મારળીના આગેવાન વકીલ છે અને તેએ પણ હાલના જમાનાને અનુકૂળ ખહુ આગળ પડતા વિચારા ધરાવે છે. ડાે. **ધીરૂલાઇ નાન્**પણ<mark>થીજ ભણવામા</mark>ં ખહુ ચાલાક હતા અને મુંબઇ તેમજ ઘાટકાપરમાં તેઓ એક કાબેલ તેમજ યશનામી ઢાકટર તરીકે જાણીતા થયા છે. ગરીબા પ્રત્યે તેઓ હું મેશાં રહેમદિલી ખતાવે છે. અને કેાંત્રેસની સેવામાં પણ તેઓએ પોતાના ઉત્તમ કાળા આપ્યાે છે.

એ પછી એ બન્ને ડાકટરાને સુન્દર કાસ્કેટા સાથે માનપત્રા તાલીઓના હર્ષનાદ વચ્ચે અપ'ણ કરાયાં હતાં.

### મુનિ મહારાજ શ્રીન્યાયવિજયજી.

મુનિ મહારાજશ્રીએ જીવન-વિકાસના ઉત્તમ ધ્યેય વિષે પાતાની લાક્ષણિક ભાષામાં ઘણું સુમધુર અને બાધક વ્યાખ્યાન આપ્યું હતું. લાક્ષણિક ભાષામાં ઘણું સુમધુર અને બાધક વ્યાખ્યાન આપ્યું હતું. લાક્ષ એ જ દરેક પાપનું મૂળ છે એ મુદ્દાને દાખલા-દલીલાથી સમજાવી તેએ શ્રીએ સેવા, સત્ય, અહિંસા, ત્યાંગ અને પ્રદ્વાચયં વહે માનવ-જીવનને સફળ કરવાના બાધ આપ્યા હતા. અને વ્યક્તિ, સમાજ તેમજ રાષ્ટ્રને એકસંપીના મન્ત્ર સાધી પાતાની ફરજ બજાવવાની બલામણ કરી હતી.

#### માનપત્ર કે ભાનપત્ર?

**શ્રી મણિલાલ કાેઠારીએ** બન્ને ડાેકટરાેને માનપત્રથી મૃચ્છિંત નહીં થતાં આ તો ભાનપત્ર છે અને તમારા શિર પર સાધુઓની માક્કજ ગરીબાની પણ વિના મૂક્યે અને નિઃસ્વાર્થ ભાવે સેવા કરવાની ક્રજ નાંખે છે એમ ઘહ્યી અસરકારક ભાષામાં સમજાવ્યું હતું. અને દેશની વર્તમાન ગંભીર પરિસ્થિતિ તથા દરિદ્રનારાયણાના દુઃખની હુદયભેદક વાતો કહી સંભળાવી હતી. અને, 'ખર્ચા એાછા કરાે! ડૉકટરાે! અને વકીકાે! તમે તમારી ફી ઘટાડા ! ગરીબાને સહાય કરા ! અને ખાદી પહેરા ! વગેર મીઠી વાણીમાં <mark>જોરદાર ઉપદેશ કર્યો હતો. અને સિવિલ હ</mark>ાસ્પીટલાને કતલખાનાની ઉપમા આપી મર્મક્ષ્પર્શી શિખામણ આપી હતી. એ પછી વિજ્ઞાગાપટમના સંકટ-નિવારસુ કંડ માટે તેઓએ ૧૫૦૦ રૂપીયાની અપીલ કરી હતી. તે વેખતે ડા. દક્તરીએ માનપત્રની કાસ્કેટ એ ક્'ડમાં ભેટ આપતાં અને ડાં. દક્તરીનાં ભત્રીજી કુમારી મધુકાન્તા શ'કરલાલ દક્તરીએ પાેતાની સાનાની ખંગડીઓ અર્પાણ કરતાં સભાજનાએ એ બેટાને સહર્ષ વધાવી લીધી હતી. અને કાસ્કેટનો હરરાજીમાં ડેા. દફતરીએ રૂ. ૫૦૦) ની ળીડ આપતાં તે પાછી તેમનેજ સુષ્રત કરવામાં આવી હતી. અને પ'દરસોની ૨કમ સભામાં જોતજોતામાં ભરાઇ ગઇ હતી.

મીનપત્રોના જવાબ આપતાં ડા. માદીએ જણાવ્યું કે મેં મારી કરજ બજાવવા સિવાય કાંઇ વિશેષ કર્યું નથી. છતાં મારી નાની સેવા માટે આપે મને જે માહું માન અને આશીર્વાદ આપ્યા છે તેને માટે હું આપના આભારી છું.

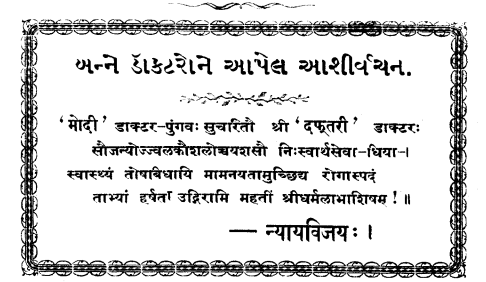
#### ડાકટર દકતરીના જવાબ

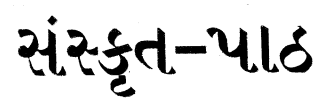
**ડા. ધીરજલાલ દક્તરીએ માનપત્રના જવાબ આપતાં જણાવ્યું કે,** આજે આપે મારી કિચિત અલ્પ સેવા બદલ માનપત્ર આપીને મને અનુદ્ધદ ઉપકારના બાજા તળે દાબી દીધા છે. આજે આપે મ્હારી પર વેરેલાં પ્રશ'સાનાં પુષ્પા એટલાં તો વજનદાર છે કે પરમાત્મા તેના બાજો ઉચકવાની મને શક્તિ અને લાયકાત આપે એજ મ્હારા અન્તરની મ્હાટામાં મ્હાટી ઇચ્છા છે. મ્હારી લાયકાતના કરતાં મ્હારી અપૂર્ણ તાએાનું મને વિશેષ ભાન છે. અને આપના માનપત્રથી મારી ત્રુટિઓ દૂર કરવાની મને જે પ્રેરણા મળે છે તેને માટે હું આપના ખાસ ઋણી છું. મુનિમહારાજ જેવા ત્યાગી વિદ્રદ્વય અને સુત્ર સજ્જનની સેવા કરવાની મને મળેલી તકને હું મ્હારાં અહાલાગ્ય સમાન સમજાં છું. અને મ્હારા જીવનનું લક્ષ્યબિન્દુ પણ તેઓ શ્રીની ત્યાગવૃત્તિ તથા સેવાભાવનાથી રંગાઇ જાય અને રાગગ્રસ્ત, દુઃખી જનતાની નિઃસ્વાર્થ ભાવે સેવા કરવાની મ્હારી અંતર ઉમિ'ઓ સબળ અને એવું ખરા જીગરથી ઇચ્છું છું.

રીમાજ-સેવાનાં કાર્યો લક્ષ્મીની પાછળ ફાંફાં મારવા માટે નહિં, પણ પ્રભુના ખરા દાસ તરીકે સમાજની સેવા કરવા સારૂજ હોય. આ આદર્શ આજે ઘણું અંશે ભૂલાઇ ગયા છે. એમ ખિન્ન હૃદયે મારે કહેવું પહે છે. પણ મુનિશ્રી જેવા સદ્ગુરૂઓના માનવ-જીવનની મહત્તાના સદ્બાધ સાંભળ્યા પછી પરાપકારી ભાવનાઓ પ્રભળ બને અને તવંગરાના કરતાં ગરીબાની વિના મૂલ્યે સેવા કરવાની સદ્દૃત્તિ સવંત્ર જાગૃત થાય એવું જાનાજીગરથી ઇચ્છી મુનિશ્રી તેમજ આપ સવેં સકળ સંઘના મને આપેલા માન બદલ હું એક વાર ફરીથી અન્તઃકરણપૂર્વક ઉપકાર માની બેસી જવાની રજા લઉં છું.

છેવટે પ્રમુખશ્રીના બાેધક અને બન્ને ડાેકટરા માટે માર્ગ દર્શાંક થઇ પડે તેવા ઉપસંદ્ધાર બાદ જયજિનેન્દ્રના પાેકારા વચ્ચે મેળાવડા વિસર્જન થયા હતા.

<u>'સુંબઇસમાચાર'</u> તા. ૧૬-૧**૧-**૩૧. " <mark>સાંજ</mark> " ૯–૧૧–૩૧.





શ્રી. ન્યાયવિજયજી–રચિત સંસ્કૃત કાવ્યાનું પઠન–પાઠન.

**\*\*\*\*** 

[ મુંબઇમાં અંગ્રેજી સાથે સંસ્કૃત શિખતા કેટલાક વિદ્યાર્થીઓ ન્યાયવિજયજી મહારાજની પાસે સંસ્કૃત–વાચન કરતા; તેમાં તેઓલીની બનાવેલી કતિપય સંસ્કૃત કૃતિઓનું પણ વાચન ચાલેલું, જે અહીં પ્રગટ કરવામાં આવે છે:]



#### **प्रस्तावना**

इंग्लीशभाषया सार्ध संस्कृतां भारतीमपि—। सम्पठत्सु कुमारेषु विद्यार्थिषु सुबुद्धिषु ॥ ५ ॥ अन्यान्यकाले पत्राणां संस्कृतश्लोकरूपतः—। लिखितानां मया प्रेम्णा सङ्कोऽयं प्रकाशतं ॥ २ ॥

(युग्मम्)

૧ – ર

—અંગ્રેજી ભાષા સાથે સંસ્કૃત ભાષાના પણ અભ્યાસ કરતા અહિશાલી વિદ્યાર્થી કમારા પર ઘણાં વર્ષા પહેલાં જીદા જીદા વખતે સસ્કૃતશ્લોકબન્ધમાં મારા સ્તેહપૂર્વ કલખેલા કતિપય પત્રાના આ (અલ્પ) સંગ્રહ પ્રગટ થાય છે.

निज 'गुर्जर' वाक्कुप्ता—

- नुवादसाहितो लघुः—।

सन्देश उपयोगी स्ताद्

वाचकानां यथास्थिति ! ॥ ३ ॥



---' ગુજરાતી ' અનુવાદસહિત લઘુ ' સન્દેશ ' વાંચનારાએોને તેમની સ્થિતિ અનુસાર ઉપયોગી થાએો !

### प्रोत्साहनम् ।

()

अयि ! त्वदीये कुश्तलं शरीरे ?
किचत् त्वदीयं हृदयं प्रसम्भम् ? ।
प्रवर्तते तेऽध्ययनं च किचद् ?
गच्छन्ति किचत् सुखवासरास्ते ? ॥

(9)

—ભાઇ! શરીરે કુશળ છે! ચિત્ત પ્રસન્ન છે! વિદ્યાભ્યાસ ખરાબર ચાલે છે! દિવસા આનન્દ્રમાં જાય છે!

( ? )

वचस्त्वदीयं पयसः सहोदरं
मदीयचेतस्युपतिष्ठते यदा-।
तदा त्वदेकाग्रमनीभवन्नहं
क्षणं प्रमोदे यददः प्रमातु कः १॥

(२)

—તારાં દૂધ સરખાં મીઠાં વચના જયારે મને યાદ આવે છે ત્યારે તારી તરફ એકાગ્રમનવાળા બનતા ક્ષણ-ભર જે પ્રમાદ અનુભવું છું તેને કાણ માપી શકે!

( 3 )

परस्य देहोऽपि नहि प्रवेष्टुं शक्यों भवेद् योगिवरेतरेण। प्रविज्य मे चेतिस वर्त्तसे त्वं तदक्रुतं कस्य पुरो वदामि (॥  $(\varepsilon)$ 

—બીજાના શરીરમાં પણ મહાન્ યાગી સિવાય બીજાથી પ્રવેશ કરવા શક્ય નથી, તા તું તા મારા ચિત્તમાં પ્રવેશ કરીને બેઠા છે. એ આશ્ચર્યની વાત હું દાની આગળ કરૂં!

(8)

विलास-खेल-भ्रमणेष्वनर्थं
न यापनं ते समयस्य युक्तम्।
क्षणो गतो नैव पुनः समिति
ततोऽप्रमत्तः पठनोद्यतः स्याः॥

—િવલાસ, ખેલ અને ભ્રમણમાં નિરથેક વખત ગુમાવવા તને વ્યાજબી નથી. ગયા વખત કરી હાથ આવતા નથી. માટે પ્રમાદ દૂર કરી વિધા-ધ્યયનમાં ઉદ્યમશીલ થા. (4)

ज्ञानाय चेत् सन्ततमुद्यतो भवे-र्महोत्रतोऽग्रे भिवतं तदहिस । वयस्तवाऽऽस्ते लघु, बुद्धिरुत्तमा समग्रसामग्न्यद्यार्थमस्ति ते ॥

**( ξ** )

मा निर्वलो भूर्मनसा शुभैषिन् ! सर्वं त्वयि स्यादुपपद्यमानम् । मया यथार्थं हि परीक्षितस्त्व-मेकं दृढं चित्तमपेश्यते ते ॥

(**७**)

त्रह्माऽऽदिमं साधनमुत्रतीनां सम्पालयन् सचरितोज्ज्वलस्तत्-। विद्यां परां जीवनसंविकासाऽऽ-वहामवाप्तुं प्रयतस्य सम्यक् ॥

(c)

मनोबलं स्वं प्रकटीकुरुष्त्र प्रोत्साहपूरं हृदि वाहयस्त्र। कार्यस्य सिद्दी प्रवलाभिकाङ्काऽऽ-विभीव आवश्यकतां हि धत्ते ॥

(S)

यः सन्मतिः सत्पुरुषार्थशील-स्तस्योदयाप्तौ न भवेद् विलम्बः। विचारयान्तः करणे तदेतत् स्कारं परिस्कारय पौरुषं स्वम् ॥

(Y)

—વિધા માટે જો સતત ઉઘમશીલ બને તે**ા આગળ ઉપર તું મહાન્** ઉન્નતિ સાધી શંકે છે. તારી ઉમ્મર ન્હાની છે અને ખુદ્ધિ શ્રેષ્ઠ છે. એટલે ઉત્નતિ માટે સર્વ સામગ્રી તને પ્રાપ્ત છે.

(\$)

—ઐા! શુબે<sup>૨</sup>છક! મનના નખળા યા માં. તારી અન્દર બધું બની શંકે તેમ છે. મેં બરાબર તને પારખ્યાે છે. ક્કત એક મન દદ યવાની જરૂર છે.

( **9** )

**લ્વ્રતિ–પ્રવાહનુ**ં —-ખુ**લ**ચર્ય સાધન છે. સચ્ચરિતથી આાદ ઉજ્જવળ ખની તેનું પાલન કરતા, જીવન–વિકાસ સાધે એવી ઉત્તમ વિધા ઉપાજેન કરવા બરાબર ઉધમ કર.

( < )

—તારા મનાેેેબલને પ્રગટ કર! હ્રદયમાં ઉત્સાહનું પૂર વહેવડાવ ! કાર્ય સિદ્ધિ કરવામાં દઢ ભાવનાળલની પહેલી જરૂર છે.

( )

—જેની **યુદ્ધિ સારી છે** અને જે રીતસર ઉધમશીલ છે તેને ઉન્નતિ મેળવતાં ઢીલ ન યાય. આ બાબત તું તારા દિલમાં વિચાર. તારા જબ્બર પુરુષાથ<sup>ે</sup> ફાેરવ.

( १० )

स्वल्पश्रियां तुष्यति यस्य चेतो नाग्ने विधिर्वर्धयते जनं तम् । इदं विचिन्त्य प्रकटीक्करुष्व इंहो ! स्वकीयं पुरुषार्थमुप्रम् ॥ (9.0)

—યાડી વિભૂતિમાં જેનું ચિત્ત ધરાઇ જાય છે (વિવેકથી નહિ, સન્તાેષથી કે ત્યાગથી નહિ, પણ અકમ પ્યાનાથી) તેની પ્રગતિ ત્યાંજ અટકી જાય છે. "વિધિ" તેને ત્યાંથી આગળ વધારતા નથી. આમ સમજને તું તારા ઉચ પુરુષાથ ને પ્રકાશમાં લાવ!

(??)

विनष्टमुत्साहधनं यदीयं
मृतः स जीवन्नपि भाग्यहीनः ।
ज्ञानोज्ज्वलेात्साहबलप्रकर्षे—
मालम्बते जीवन—संविकासः ॥

( 22 )

—જેનું ઉત્સાહરૂપી ધન નષ્ટ ધયું છે તે અભાગીઓ જીવતા પણ મરેલા ખરાખર છે. જીવનના સુન્દર વિકાસ પ્રશસ્તજ્ઞાનવિભૂષિત એવા ઉત્સાહ--ખલના ઉત્કર્ષને આભારી છે.

( १२ )

मा वीविवश्चित्तमसद्विचारात्, अन्तःप्रविश्याऽऽत्मनिपातकास्ते । ध्येये स्थिरीकृत्य परे दृशं स्वां प्रलोभनेमी स्म पराजितो भूः ॥ ( 22 )

—ખરાબ વિચારાને તારા હૃદયમાં પેસવા ન દે. તેઓ અન્દર દાખલ યઇને આત્મ--બલને હણે છે. મહાન્ ધ્યેય પર તારી દૃષ્ટિ સ્થિર કરી પ્રેલાેબનાથી પરાજિત ન યા.

( १३ )

उच्चं धनं सर्वधनेभ्य एकं चारित्र-पावित्र्यमशेषविश्वे । द्धाति रङ्कोऽपि स सार्वभौमात् स्थानं महद्, यस्य सतस्तदस्ति॥ (23)

— દુનિયાભરમાં તમામ ધન કરતાં ઉંચું ધન એક ચારિત્ર છે. જે સજજનની પાસે એ ધન છે તે ગરીબ હાેય તાે યે એક ચક્રવર્તી— ખાદશાહ કરતાં પણ ઉંચું સ્થાન ધરાવે છે.

(88)

गतं धनं चेन्न गतं हि किश्चित् स्वास्थ्यं गतं चेद् गतमस्ति किश्चित्। परं च चारित्र-वलं हतं चेत् सर्वं तदानीं हतमस्ति हन्त!॥

(१५)

विद्यानुषङ्गो विमलं च वृत्तं
सेवानुरागश्च विनीतभावः ।
विद्यार्थिकर्त्तव्यदिशाऽनया यान्
स्वजीवनस्योन्नतिमातनुष्व ॥

(१६-१७)

निपुणोऽसि समर्थोऽसि शिक्षायाप्तोऽसि च स्वयम्। चित्रणं केकिपिच्छाना— मिव ते दक्षता स्वतः॥

तथापि शिक्षणं दत्तं यदेतत् तत्तु वस्तुतः- । पवित्रवेमपुरस्य मदीयस्यास्ति गर्जनम् ॥

(युग्मन्)

## विरक्तशान्तिः।

(5)

यथा तथा जल्पतु मां मनुष्यो न तेन किञ्चिद् मम हानिरस्ति । निर्दोषभावो यदि मामकीनः किं म पलापश्सरेण भूणाम् ?॥ ( 28)

—ધન ગયું છે તેા કંઇ નથી ગયું, તન્દુરસ્તી ગ્રુમાવી છે તેા કંઇક ગ્રુમાવ્યું છે, પણ જો ચારિત્રખળ હણાયું તેા ખધું હણાયું છે.

(३५)

—િવિદ્યાભ્યાસમાં આસકિત, નિર્મળ ચારિત્ર, સેવાભાવ અને વિનીત આચરણ એ વિદ્યાર્થિ જીવનની કત્ત્ત વ્ય–િદેશા છે. એ દિશાએ પ્રયાણ કરતા તું નારા જીવનની ઉત્નતિ સાધ.

( 95-99 )

—તું સ્વયં નિપુણ છે, સમર્થ છે અતે શિક્ષણ લીધેલ છે. માેરનાં પીછાંની ચિત્ર–સ્ચનાની જેમ તારૂં હહાપણ સ્વાભાવિક છે. છતાં આ જે 'શિખામણ' અપાય છે તે તે৷ ખરી રીતે મારા પવિત્ર પ્રેમનું પૂર ગાજી રહ્યું છે.

( **२** )

—માણસા મને ગમે તેમ બાલે, એથી મને કંઇ હાનિ નથી. હું જો નિર્દોષ છું તા લાેદાના ખક-વાદથી મને શું! (२)

आस्तां विरुद्धो मिय रागिवर्गों महाजनिस्तष्टतु वक्रवक्तः । एतावता नञ्चति किं मदीय-मालम्बनंःमे यदि विश्वनाथः !॥

(3)

को रागिवर्गेण ममास्ति लाभः ?
का द्वेषिवर्गेण ममास्ति हानिः ?।
एवं च सर्वस्य विरोधितापि
न कण्टकः स्यान्मम जीवनस्य।।

(8)

ये रागिणः सन्ति त एव कालान्तरे विरुद्धाचरणा भवन्ति।
एवं च को रागितयाऽवसेयः?
किं रागनिष्पादनमर्थवच्च :॥

(4)

न श्रीमतः किश्चिद्पि पयोजनं न किश्चिदावश्यकमग्रगीजनात्। सर्वत्र साधारणभावतस्सतो युक्तं विरक्तस्य सदा प्रवर्तितुम्॥

**(ξ)** 

पूर्वार्जितं कमें विना विपाकं कथं प्रणश्येदिति चिन्तयन्तः-। सन्तो न ताम्यन्त्ययशः प्रचारे प्रशान्तितः श्रेयसि सञ्चरन्ति ॥ ( 2 )

— રાગી લોકા મારી વિરુદ્ધ થાય અને માટા માણસા મારી તરક વાંકું માદું કરીને બેસે, એથી મારૂં શું ખગડવાનું હતું — જો મને જગત્ના નાથ પરમેશ્વરના આસરા છે તાં!

(3)

—સગી માણસાથી મને લાભ શું! અને દ્વેષી લોકાથી મને હાનિ શી! એટલે બધાય વિરાધી યઇ જાય તાેયે એ મારા જીવનને કંટક-સમાન નથી.

(X)

— જેઓ આજે રાગી હાય છે તેઓજ વખત જતાં ક્યાં ઉલટા નથી થઇ જતા! પછી, કાને પાતાના રાગી સમજવા! અને રાગ કરવાથી ક્ળ શું!

( \mathred{u})

—શ્રીમન્તાથી કંઇ પ્રયોજન નથી. આગેવાનાથી કશી જરૂરી આત નથી. વિરક્ત સુજનને હંમેશાં સર્વત્ર સાધારણ ભાવે, મધ્યસ્થપણે વર્ત્તન રાખવું યુક્ત છે.

( \$ )

— પૂર્વ જન્મ યા જન્મામાં ઉપાર્જન કરેલ કર્મ તેના વિપાકાદય ભાગવ્યા વગર કેમ નધ્ટ થઇ શંક-- આમ ભાવનાને પાષતા સજ્જના અપક્રીત્તિના પ્રચાર થતાં દુ:ખી થતા નથી; કિન્તુ શાન્તિપૂર્વક કલ્યાણના પંચે વિચરતા રહે છે.

#### आश्वासनम् ।

(?)

विमुश्च खेदं हृदयं प्रसन्नी— कुरुष्व धेर्यं समुपाश्रयस्व । विवेकदीपं हृदये विधाय शोकान्धकारं जहि सन्वशालिन् ! ॥ ( % )

હે ખલવાન આત્મા ! એક મૂકી દે! ચિત્તને પ્રસન્ન રાખ! ધીરજને ધારણ કર! વિવેકરૂપ દીપક હુદયમાં પ્રગટાવી શાકરૂપ અત્ધકારને મારી ભગાડ!

(२)

यद् भाविकाले नियमेन भावि केनापि दूरीकरणं न तस्य। इत्येवमालोच्य गमीरबुद्धवा सन्तोषमन्तःकरणे निधेहि॥ ( 2 )

— ભાવિષ્યમાં જે ચાકકસ ખનનાર હાય છે તે કાઇથી હડાવી શકાતું નથી. આમ ગમ્ભીર દૃષ્ટિથી વિચાર કરા અન્તઃકરણમાં સન્તાપ-ની સ્થાપના કર.

(3)

यतेत देवो यदि सर्वशक्तया तथापि शुष्येत्र हि भाविरेखा। सूर्यः पतीच्याग्रुदितो यदि स्याद्, न निश्चितं कर्म तथापि नध्येत्॥  $(\mathbf{\epsilon})$ 

— દેવતા પણ જો સર્વ શક્તિથી પ્રયત્ન કરે તે એ ભાવિ રેખા મઠી શક્તી નથી. સૂર્ય પશ્ચિમ દિશામાં ઉદ્ધય પામે તો પણ નિશ્ચિત કર્મ (ભાગવ્યા વગર) નષ્ટ થઇ શકતું નથી.

(8)

अनल्पवीर्येण गति वितन्वन् कचिद् यदि प्रस्वलनं लभेत । तथापि पात्रं खलु धन्यवाद— हारावलीनां स महानुभावः ॥ (8)

—પ્રખળ વીય થી ગતિ કરતા કાઇ ચાલતાં ચાલતાં યદિ ક્યાંય સ્ખલના પામે, ક્ષતિ અનુભવે તા પણ તે મહાનુભાવ ખરેખર ધન્યવાદના હારાની શ્રેણીઓથી અભિનન્દનને પાત્ર છે.

( **'4**)

संसारवासे वसतां जनानां
सुखं च दुःखं च सदा सह स्तः।
न सन्ति सर्वे दिवसाः सुखस्य
दुःखनसङ्गोऽपि कदापि सद्यः॥

( **u** )

—સંસારવાસમાં વસતા માણસાને સુખ અને દુઃખ હમેશાં સાથે લાગેલાં છે. બધા દિવસા સુખના નથી હાતા. કયારેક દુઃખના પ્રસંગ પણ ખમવા પડે છે. ( )

नोपार्जिता तादशपुण्यभ्रति— र्यतः सदा सौख्यमवाप्नुयाम । अतः परिक्लेशनिमित्तयोगे युक्तं मनः सान्त्वयितुं सुधीनाम् ॥

(9)

पाञ्चो महान्तोऽपि दृढस्वर्केमे
श्विक्तं विना मृक्तिमवाप्नुवन्न ।

किं सर्वेसाधारणकर्मजन्य
क्षितिसङ्गे वितनोषि शोकम् १॥

(c)

अग्निमसङ्गे कनकस्य कान्ति— यथाथिकं दीप्यत एवमेव—। क्षतिमसङ्गेऽपि महाशयस्य मनोबर्लं याति विशेषदीप्तिम् ॥

(3)

ते स्वल्पवीर्याः, पतने हताशा
भवान्ति शोचन्ति मुहुर्मुहुर्ये ।
अनेकवारं पतनेऽपि ते चोत्साहस्थिराः स्युर्विपुलीजसो वे ॥

( %)

उत्साहवृत्तिनिहि शोकसत्त्वे नोत्साहवृत्तेर्विरहे च धैर्यम् । विना च धैर्येण न कार्यसिद्धिः शोकस्ततोऽस्माकमनन्यशत्रुः ॥ ( \$ )

— તેવી પુષ્ય-લક્ષ્મી કર્યા ઉપા-જેન કરી છે કે જેથી હંમેશાં સુખ જ મત્યા કરે ! માટે દુઃખના પ્રસંગ ઉપસ્થિત થતાં સમજીઓએ પાતાના મનને સાન્ત્વન આપવું જોઇએ.

(9)

— પૂર્વ કાળના મહાત્માંઓ પણ પાતાનાં દૃઢ કર્મોના ભાગામાંથી છૂટી શકયા નથી. પછી, કર્મ જનિત વિષમ પ્રસંગ, જે સર્વ—સાધારણને લાગુ પડે છે, તે ઉભા થતાં તું કેમ શાક કરે છે!

(c)

—અગ્નિનો પ્રસંગ મળતાં સુવર્ણ-ની કાન્તિ જેમ વધુ ઝળંકે છે, તેમ ક્ષતિના પ્રસંગ વખતે પણ મહા-શયતું મને ખળ વિશેષ પ્રકાશે છે.

( & )

—તે અલ્પ વીર્ય ના માણસા છે, જેઓ પડી જતાં હતાશ બને છે અને વારવાર શાક કર્યા કરે છે. અનેક વાર પડવા છતાં પણ, જેઓ વિપુલ શક્તિ ધરાવે છે તેમના ઉત્સાહ અચલ રહે છે.

( 20 )

— શાેક ઉભરાતાં ઉત્સાહ ચાલ્યાે જાય છે, ઉત્સાહ જતાં ધૈર્ય ખલાસ યાય છે અને ધૈર્ય નહિ રહેતાં કાર્ય-સિદ્ધિ ખનતી નથી. માટે શાેક અમારાે અસાધારણ દુશ્મન છે.



#### ( ११ )

करोति शोको हृदयस्य हानिं बुद्धिं परिश्रंशयति स्मृतिं च । शोकेन मस्तिष्कमपि अमत् स्याद्, न तेन शोचन्ति महामनस्काः ॥

( १२ )

यदेव जातं खलु जातमेव शोकेन जातं न भवेदजातम्। ततः कयं शोकद्वताशदाहे स्वकीयमन्तःकरणं जुहोषि ।।।

( १३ )

संसारवासे घटना अनेका विचित्ररूपाः सततं भवन्ति । जगत्मवाहो ध्रुवमेवमेव सदा वहन्नस्ति किमत्र शोच्यम् / ॥

( \$8 )

एकान्तिकं नास्ति सुखं पृथिव्या-मित्येत्रमूचुर्भुनयः पुराजाः । वयं च साक्षाद्वलोकयामः स्वस्थेन चित्तेन निरीक्षमाणाः ॥

( 24 )

एवं च शोकावरणं जहीहि
मनःप्रकाशं प्रकटीकुरुष्य ।
पाग्वत् पुनः सज्जकटीतधीस्याः
सम्पासिमृद्दिश्य महोदयस्य ।।

( २१ )

— શાક હૃદયને હાનિ પહેાંચાંડે છે અને બુદ્ધિ તથા સ્મરણ-શક્તિના બ્રંશ કરે છે. શાકથી મસ્તિષ્ક પણ ભમવા લાગે છે. માટે મ્હાેટા મનના મનુષ્યા શાક કરતા નથી.

( १२ )

— જે બની ગયું તે બની ગયું. શાેક કરવાથી હવે બની ગયું તે 'ન બન્યું' નહિ થાય. માટે શાેકરૂપ આગની ઝાળમાં તારા અન્તઃકરણને શા માટે હાેમે છે !

( 33 )

--સંસારવાસમાં અનેક વિચિત્ર જાતની ઘટનાએા હંમેશાં બન્યા કરે છે. નિશ્ચય, જગતના પ્રવાહ હંમેશાં આમજ વહેતા ચાલે છે. એમાં શાક કરવા જેવું શું !

( 88 )

— દુનિયામાં ઐકાન્તિક સુખ કયાંય નથી એમ પુરાણા મુનિએ કહી ગયા છે અને આપણે પણ સ્વસ્થ ચિત્તથી નિરીક્ષણ કરતાં એ વાત સ્પષ્ટ રીતે જોઇ શકીએ છીએ

( १५ )

—માટે તું શાકના પડદાને ફેંકી દે! અને મનના પ્રકાશને પ્રગટાવ! અને મહાન્ ઉન્નતિને માટે પહેલાંની જેમ ફરી પાછા ઉદ્યમ કરવા કઠીબહ થા !



## आत्मप्रबोघः ।

(?)

सुदुर्रुमं मानुषजन्म बुद्धवा तत्सार्थकत्वाय बुधा यतन्ते । स्वार्थे न यः साधयते स मूर्खः स्वार्थेश्व नात्मोन्नतितः परोऽस्ति ॥

( ? )

संसारभावाः सकला त्रानित्या

मा विश्वसीस्तत्र महानुभाव!।
विज्ञानशक्तौ पविश्राय चित्र—

मात्मोन्नतेर्मा विषराङ्गुखो भृः॥

( 3 )

परायगा ऐहिक-चिन्तनायां निरन्तरं सन्ति जगन्मनुष्याः । आमुष्मिकार्थे विहितावधानो विवेकवानेव महाशयः स्यात् ॥

(8-4)

इदं शरीरं यदि नाशि न स्पाद्, न वा पुनर्जन्मगतिर्यदि स्पात्-। न कर्मसृष्टेर्यदि सम्भवः स्याद्, न भोग-योगे प्रतिबोधनं स्यात्॥

सर्वोऽऽस्तिकानां परमागमेषु
भवान्तरं कर्म च सिद्धमुच्चैः ।
साक्षाच्छरीरादि विनश्वरं च
तस्माद् विरागस्थितिरेव युक्ता ॥
( युगमम् )

( )

— મતુષ્યજન્મને ખહુ દુર્લ ભ સમજ તેને સાર્યક બનાવવા સુજ્ઞ જનાે પ્રયત્ન કરે છે. જે સ્વાર્થને સાધતાે નથી તે મૂર્ખ છે. અને આત્માની ઉત્તતિ સિવાય બીજો કાઇ સ્વાર્થ પણ નથી.

( 2 )

—સંસારના ભાવા તમામ અનિત્ય છે. તેમાં હે મહાનુભાવ ! વિધાસ ન કર. ભાતિક સાયન્સની પ્રયાગ--શક્તિ પર આશ્ચર્ય કરી આત્માન્નતિના કાર્યથી પરાહ્મુખ ન થા.

(3)

અંધિક (આ જિન્દગીના) અધિની ચિન્તામાં જગત્ના માણસે હમેશાં મશગૂલ છે. પણ પરલાક-સાધનમાં, મહામના વિવેકવાન્ હોય તે જ સાવધાન ખેતે.

( ४-५ )

જો આ શરીર નાશવન્ત ન હોત અને જન્માન્તર કે પરલાક જેવું કંઇ ન હોત અને કર્મસૃષ્ટિનુ નિયમન ન હોત તો ભાગ-યાગન સમ્યન્ધે યાધ આપવા જેવું ન રહેત. —પણ તમામ આસ્તિકાન આગમામાં પુનર્જન્મ અને કર્મનુ અસ્તિત્વ ખૂબ સાંબિત કરવામ આવ્યું છે. અને શરીર વગેરે સાક્ષા નાશવન્ત દેખાય છે. માટે વિરાગ વૃસ્તિ જીવન—કલ્યાણના સાચા માર્ગ છે ( \ \ \ )

विचार्यमाणः परिशुद्धबुद्धया
भात्येष निःसारतया प्रपञ्चः।
परं महामोहतमोऽन्धलत्वे
न वस्तुतत्त्वं प्रतियन्ति लोकाः॥

( **v** )

किं खल्बहो ! स्त्रीयतयाऽम्युपेयं सर्वत्र विश्वेऽपि विचारयस्त्र ! । न नाम मोहास्पदमस्ति किञ्चिद्, निर्मोह एकः परमः सुखी स्यात् ॥

(c)

स्नेहः स्थिरो नास्ति, वियोगितान्ता संयोगिता तेन सुखं क मृग्यम् ?। मेम्णा विमोहाऽऽवरणात्मकेन स्वजीवनं दुःखि जनाः सृजन्ति ॥

(9)

सुभोजनं सुन्दरपानकं च

मनोजनस्वाभरणादिकं च।
अनन्तशो भूयनवानभुङ्कः

तथाप्यहो! शाम्यति नो रिरंसा॥

( १० )

संसारत्रास सुखमस्ति दुःख्मिश्रं ततः को मितमांस्तिदिच्छेत् ?।
चैतम्यशक्तेः परमोत्रतत्वे

यन्निर्मलं शं सुधियां तदिष्टम् ॥

( \$ )

—શુદ્ધ ખુદ્ધિથી વિચાર કરતાં આ સંસાર–પ્રપંચ નિસ્સાર ભાસે છે. પણ મહામાહના અન્ધકારે ઉપજાવેલી 'અન્ધ' દશાની હાલતમાં લેકાિ વસ્તુતત્ત્વને સમજી શકતા નથી.

( @ )

— ઓહ! સમગ્ર જગત્ની અન્દર કઇ વસ્તુ મમત્વને પાત્ર છે? કઇ પાતાની સમજવા યાગ્ય છે? વિચાર કર! ભલા! માહ કરવાનું સ્થાન ખરી રીતે કંઇ નથી. એક નિર્માહ આત્માજ દુનિયામાં પરમ સુખી હોય.

(()

— રનેહ સ્થિર નથી. સંધાગના અન્તે વિયાગજ હાય. એટલે પછી સુખ કયાં શાધવું? વિષમ માહના આવરણ રૂપ પ્રેમ વડે માણસા હાથે કરી પાતાના જીવનને દુઃખી બનાવે છે.

( & )

—મિષ્ટ ભાજન, સુન્દર પાન અને મનાહર વસ્ત્ર, આભરણ વગેરેના ભાગા આ જવે અનન્તવાર ભાગવ્યા હશે. છતાં આહ! રતિવાસના હજુ શાન્ત પડતી નથી! ગજબ માહ!

( २၁ )

— સંસારવાસમાં જે સુખ છે તે દુઃખમિશ્રિત છે. માટે કાણ સમજી એવા સુખતે ઇચ્છે! ચૈતન્યશક્તિની પરમ ઉચ્ચ દશામાં જે નિર્મળ સુખ પ્રગઢ છે તે જ સુજ્ઞ દબ્ટિને ઇપ્ટ હાય.

( ११ )

न दक्षतासी पविनाशिश्चर्मणे व्युच्छेदनं शाश्वतशर्मवर्त्मनः । तृष्णाप्रवाहं विनिरुध्य चेतनाऽऽ नन्दानुभूती यतनं तु दक्षता ॥

(१२)

नान्यव्यपेक्षा सुखसिद्धिरस्ति, पतीयते यद्यपि किन्तु तुच्छा । अनन्तसाचित्सुखशक्तिरूपं निजं विदित्वा सुखितः स्वतः स्याः॥

( १३ )

महान् बभूवान् बहुशो विशारदः
सर्वेषु शास्त्रेषु तथापि नाऽऽपिवान्-।
आत्मोन्नर्ति बास्तविकीमयं जनोऽ
पराधिनी तत्र विमोहवासना ॥

(१४)

प्रवर्त्तमानो व्यवहारमार्ग आत्मार्थ-कार्याण्यपि साधयेत । आत्मीयसंश्चाद्धिमसंस्पृत्तत् तु सर्वे वृथा कर्म विदाङ्करोतु ॥

( १५)

आत्मोशिनीषां प्रवलीक्करुष्व
स्थैयेंण तत्त्वं प्रविचारयस्व ।
सनातनं सच्च विनाशि चाऽसत्
सम्यग् विविच्य प्रथमे यतस्व ॥

( 88 )

—સંસારના વિનશ્વર વૈષયિક સુખ માટે શાશ્વત આનન્દના માર્ગનો ઉચ્છેદ કરવા એ કંઇ ડહાપણવાળું કામ ન ગણાય. કિન્તુ તૃષ્ણાના પ્રવાહને અટકાવી ચેતન–શક્તિના હજ્બવળ આનન્દલાભ માટે પ્રયત્ન કરવામાં ખરૂં ડહાપણ સમાયલું છે.

( 22 )

—સુખની સિદ્ધિ પરને અધીન નથી- વિષયાધીન નથી. વિષયસ યાગ-સાપેક્ષ સુખ યદ્યપિ અનુભવાય છે, પણ તે ખરી રીતે તુચ્છ છે. અનન્ત— સચ્ચિદાનન્દશક્તિરૂપ એવા પાતાને તું ઓળખ! અને એમ પાતાને ઓળખીને સ્વત એવ સુખી થા!

( 83 )

—આ માણસ સર્વ શાસ્ત્રામાં મ્હાેટા પંડિત ઘણીવાર ખની ચુકયા હશે. તા પણ સાચી આત્માન્નતિના માર્ગ તેને ન સાંપડયા, એમાં વાંક એની માહવાસનાના છે.

(88)

— માણસ વ્યવહારમાર્ગમાં વર્ત માન હોય, છતાં તેણે આત્મ– હિતના સાધનમાં પણ હઘત રહેવું એઇએ. આત્મશહિને સ્પર્શ નહિ કરનાર તમામ આચરણ પરમાર્થતઃ નિર્શ્યક જ સમજવાં એઇએ.

( १५ )

—આત્માનનતિની ઉત્કંઠાને પ્રખળ ખનાવ! સ્થિર દૃષ્ટિથી તત્ત્વ-સ્વરૂપના યથાસ્થિત વિચાર કર! અને, સત્ અને શાક્ષત શું છે તથા અસત્ અને નાશવન્ત શું છે એ બાબતના ખરાબર વિવેક કરી સત્ના માર્ગ ચહણ કર!

(१६)

सम्पाद्य धेर्यं विपुलं यतस्व हुष्णापिशाचीं शिथिलां विधातुम् । अयं हि पन्थाः परमोदयस्य रहस्यमाध्यात्मिकमेतदेव ॥

( 29)

क्कवासनानामुद्यं निरस्य संरक्ष चेतः सततं पवित्रम् । कस्यापि वाञ्छेरशुभं च नैव चरेः सदा शान्त-गभीरवृत्या ॥

(36)

आत्मान्नतिमानवजीवनाद् या न देवदेहादपि लभ्यते सा । इत्येवमालोच्य महानुभाव ! मा भूः प्रमादीति ममोपदेशः ॥ ( % 5 )

— મહાનુ ધૈર્યાને કેળવી તૃષ્ણારૂપ પિશાચનીને નિર્ભળ બનાવવા પ્રયત્ન સેવ! ખરેખર પરંમ ઉત્તત સ્થિતિ મેળવવાના એ જ માર્ગ છે. એ જ આધ્યાત્મિક નત્ત્વરહસ્ય છે.

(१७)

—કુવાસનાઓને ઉદયમાં આવતી રોક! મનને હમેશાં નિર્મળ રાખ! પવિત્રતા હમેશાં જાળવી રાખ! કાઇનું પણ બુરું ન ચાહ! અને સદા શાન્તં તથા ગમ્ભીર રીતે વિહર!

(36)

—માનવજીવનમાં જે આત્માજાત સાધી શકાય છે તે દેવતાના શરીરથી પણ સાધી શકાતી નથી. આમ સમજીને હે મહાનુલાવ! તું પ્રમાદી બનીશ માં! એજ મારા ઉપદેશ છે.

આ સન્દેશનું સંસ્કરણ વડેાદરા-જૈનયુવક-સંઘ તરકથી પ્રક્રે થયેલ છે.



सार्वधर्मः ।

(१)

दुःखस्य मूलमझानं तेन मुद्यान्ति जन्तवः। सत्सङ्गेत सुखाकाङ्क्षी समच्छेतुं तदहीति॥

્દુઃખનું મૂળ અજ્ઞાન છે. તેનાથી જીવાે સુંઝાય છે. સુખના અથી` તેને સત્સંગ વડે ઉચ્છેદી શકે છે. (२)

आवश्यकमुपासीत झानं कर्त्तव्यगोचरम् । यद् विना सर्वशास्त्राणां निष्फला ज्ञानराज्ञयः ॥

(३)

मुमुक्षवोऽपि विद्वांसः साम्प्रदायिकदुर्ग्रहातः । क्लिष्टचेतःपरीणामात् जायन्ते कापथोन्मुखाः ॥

(8)

तमपास्य सदालोक— रोधि–कालुष्यकारिणम्– । जिज्ञासु–ज्ञान्त–मध्यस्थ – दृत्तिना भाव्यमात्मना ॥

(4)

तत्त्वं धर्मस्य सुस्पष्टं मैत्रंभाव-विकासनम् । परोपकारनिर्माणं शम-वृत्तेरुपासनम् ॥

(६)

इत्थं धर्ममुपासीना भिन्नदिग्वर्त्तिनोऽपि हि-। न सन्तः कलहायन्ते धर्मभेद-निबन्धनम्॥ ( ? )

'કર્ત્ત વ્ય શું છે' એ વિષેતું જ્ઞાન, જેની પુરેપુરી જરૂર છે તે મેળવવું જોઇએ; જે વગર સકલ શાસ્ત્રાની જ્ઞાન–રાશિ પણ નિરથક છે.

(3)

વિદ્રાના મુમુક્ષુ છતાં સામ્પ્રદાયિક દુરાયહને લીધે કષાયકલુષિત ચિત્તપરિણામવાળા બને છે, અને એથી આડે રસ્તે ઉતરી જાય છે.

(8)

સામ્પ્રકાયિક દુરાચહ સત્જ્ઞાનને અટકાવનાર અને મલિન વૃત્તિ ઉત્પન્ન કરનાર છે. તે મૂકી દઇ પાતાના આત્માને જિજ્ઞાસુ, શાન્ત અને મધ્યસ્થભાવી બનાવવા એઇએ.

( ¥ )

ધમેનું તત્ત્વ તેા સ્પષ્ટ છે. અને તે મૈત્રીભાવને વિકસાવવામાં, પરાપકાર કરવામાં અને શમ–વૃત્તિને કેળવવા-માં છે.

( \$ )

અા પ્રકારે ધર્મ ની ઉપાસના કરતા સજ્જના જુદી જુદી દિશામાં પ્રવર્ત વા છતાં સમ્પ્રદાય-ભેદના કારણે અરસપરસ કલહ કરતા નથી. ( e)

ऐकरूप्यं न सर्वत्र कर्मकाण्डेषु सम्भवि । लभन्ते तद्विभेदेऽपि श्रेयः प्रज्ञम–वृत्तयः ॥

(6)

सद्विचार-सदाचारी
धर्मः सत्यः सनातनः।
सर्वं तद्वचितरेकेण
साधनं स्यादसाधनम्।।

(9)

धर्म-वर्त्मनि खल्वत्र क्कतो हिंसादिसम्भवः । कुतो विषयलाम्पट्यं कुतोऽन्याहितभावना ॥

( ( ( )

अहिंसा सत्यमस्तेयं ब्रह्मचर्यमलोभता । एष धर्मी जगन्मान्यः सार्वभौमः सतां मतः ॥

( ?? )

कापि देशे कुले कापि कापि जातौ मतेऽपि च-। वर्त्तमानः पथानेन भावी कल्याण-भाजनम् ॥ ( 9

કર્મ કાંડામાં સર્વત્ર ઐક્ય કે અભિન્નતા થવી અસમ્ભવિત છે. ક્રિયામાર્ગ ભિન્ન ભિન્ન છતાં શાન્ત વૃત્તિ અને સમભાવ ધરાવનારા આત્મકહ્યાણ સાધી શકે છે.

( )

સદ્વિચાર અને સદાચાર એ સત્ય– સનાતન ધર્મ છે. એના વગર કાેઇ સાધન સાધન ન નિવેડે. સાધન બાધન થાય.

(4)

આ ધર્મ –માર્ગમાં હિંસાદિનાં આચરણ, વિષયલામ્પટય અને પર-દ્રોહવૃત્તિને અવકાશ કયાંથી હાય.

( **%**)

અહિંસા, સત્ય, અચાૈર્ય, બ્રહ્મચર્ય અને નિર્કોભતા એ જગન્માન્ય ધર્મને સન્તોએ 'સાર્વ ભાૈમ ધર્મ'' કહ્યાે છે.

( ११ )

કાઇ પણ દેશ, કાઇ પણ કુલ, કાઇ પણ જાતિ અને કાઇ પણ સમ્પ્રદાયના માણસ આ માર્ગે વિચરતાં કલ્યાણ-ભાગી થાય.

## प्रबोघनम् ।

(8)

प्रज्ञप्ता लोक-लाभाय चतुराश्रम-पद्धतिः । ब्रह्मचर्याश्रमस्तत्र जीवनाधार आदिमः ॥

(२)

जीवनं नेतुमुचत्वं संस्कार्यं प्रथमं वयः । तदा–निहित–संस्कारा दृढमूला भवन्ति हि ॥

( 3 )

दुईत्तिपरिहारेण ब्रह्मचयेपुरस्सरम् । विद्यार्थितिं सतां सङ्गे कुर्यात् पथम आश्रमे ॥

(8)

शारीरीं मानसीं शक्तिं शक्तिमाध्यात्मिकीं तथा-। सम्पादयेत् समुत्कर्षे ब्रह्मचर्याश्रमे स्थितः॥

(4)

बलवदेहसम्पन्ना दढ-निर्भय-मानसाः-। तेजस्विनः स्फुरत्प्रज्ञा अस्माञ्जायन्त आश्रमात्॥ (9)

લોકાના ઉપકાર માટે ચાર આશ્રમાની પદ્ધતિ ખતાવવામાં આવી છે. તેમાં પહેલું બ્રહ્મચર્યાશ્રમ છે, જે જીવનના આધાર છે.

( ? )

જીવનને ઉચ્ચ ખનાવવા માટે પહેલી ઉમ્મરને સંરકારિત ખનાવવાની જરૂર છે. કેમકે તે વખતના પડેલા—પાડેલા સંરકારા દઢમૂલ ખને છે.

**(E)** 

પ્રથમ આશ્રમમાં, સત્સગમાં રહી બ્રહ્મચર્ય`પૂર્વ'ક સદાચરણ સાથે વિદાધ્યયન કરવામાં આવે છે.

(8)

ત્રલચર્યા શ્રમમાં રહેલા મનુષ્ય, તે મહાન આશ્રમમાં સધાતા સદ્યુણાના પ્રતાપે શારીરિક, માનસિક અને આધ્યાત્મિક શક્તિના વિકાસ પ્રાપ્ત કરે છે.

( **4**)

આ આશ્રમમાંથી ખલવદેહસમ્પન્ન, દઢનિલ<sup>િ</sup>યમાનસ, તેજસ્વી અને પ્રજ્ઞાવાન્ મતુષ્યાે ઉત્પન્ન થાય છે.

Jain Education International

For Private & Personal Use Only

सर्वमङ्गलसम्पनः सर्वेकस्याणकारणम् । सर्वोन्नतीनामाधारो बह्यचर्याश्रमो मतः॥

(७)

यथावत् पालितो येन महानाश्रम एपकः – । महादुर्गविजेतापि तेन स्वस्वधरीकृतः ॥

(c)

विद्या-शिक्षण-शक्तीनां कन्यास्विष विकासनम् । परमावश्यकं पुंचद् भाविन्यस्ता हि मातरः ॥

(9)

ज्ञानिक्षश्रणसम्पन्नाः
सुशीलास्ता महाज्ञयाः ।
आरुद्य गृहिणीस्थानं
द्योतयन्ति गृहाङ्गणम् ॥

( 80)

ईदशो मातरः स्वीयाः सन्ततीर्नेतुमुचताम् । प्रभवन्ति विशेषेण शिक्षकेभ्यः श्रतादपि ॥ ( 3)

નિ સત્દેહ, સર્વમંગલસમ્પત્ન, સર્વ કલ્યાણકારણ અને સર્વ ઉત્નતિઓના આધાર એવા બ્રહ્મચર્યાશ્રમ છે.

(७)

ં આ મહાન્ આશ્રમને જેણે બરાબર સેવ્યા છે, તેણે મ્હેંદા ગઢ જીતનારા યાહાને પણ મહાત કરી દીધા છે.

(2)

પુરુષાની જેમ કન્યાંઆમાં પણ વિદ્યા, શિક્ષણ અને શક્તિના વિકાસ-સાધનની જરૂર છે. કેમકે તેઓ ભવિષ્યની માતાઓ છે.

(生)

જ્ઞાન-શિક્ષણ-સમ્પત્ન અને સુશીલ એવી એ મહાશયાએ ગૃહિણીના પદ ઉપર આવીને ઘરના આંગણાને અજવાળ છે.

( 20 )

ચ્યાવી માતાએા પાતાની સન્તતિના જીવનને ઉચ્ચ ખનાવવામાં સા શિક્ષકા કરતાં પણ વધારે સમર્થ નિવડે છે. ( ?? )

ईदशां युवकानां च युवतीनां च तेजसा-। उज्ज्वलस्य समाजस्य कि त्रुगोऽभ्युदय-श्रियम्!॥

( ?? )

उत्तिष्टध्वमये ! धीराः ! निद्रामुत्सार्य सत्वर्ग्-। अथोगतिमुखीं जाति समृद्धर्त् पयत्नतः ॥

# प्रेरणा ।

(?)

ब्रह्म-दण्डं गृहीत्वोधे--र्वेहिरागच्छ ! कर्मणे । अन्दोलय ! प्रजाः सुप्त--प्रमत्ता आत्म-नाद्तः॥

(२)

लोक-प्रसादनं सत्य-भाषणं च विरोधिनी । आहुत्यापि यशोवादं सत्यं सर्वत्र घोषय ! ॥

(3)

न भेतव्यं न भेतव्यम्-अयि! लोकापवादतः। तुष्य मत्वा तमाराटिं कटुकौषध-पायने ॥

( 22 )

આવા યુવંકા અને આવી યુવતિ-એ!ના તેજ-પુંજથી જે સમાજ ७३४वण द्वाय तेना અલ્યુદયનું શું પૂછવું !

( १२ )

આ! ધીરા! પ્રમાદ-નિદ્રાને જલ્દી દૂર કરાે! અને અધાગતિ તરફ ધસતા જતા સમાજના ઉક્રાર સારૂ ઉંડા ! તૈયાર ધાંચા !

( )

**બ્રહ્મ-દંડને ખરાખર જોરથી ગ્રહણ** કરીને કમ<sup>દ</sup>–સાધના માટે ખહાર આવ ! અને અન્તરના અવાજથી સુ<sup>ર</sup>ત–પ્રમત્ત પ્રજામાં -ચ્યાન્દેાલન મચાવ!

( ? )

લેકાને રીઝવવા અને સત્ય ભાષણ કરવું એ એક-બીજાથી વિરુદ્ધ છે. યશેઃવાદને હેઃમીને પણ સવ<sup>૧</sup>ત્ર સત્યની ધાષણા કર!

(3)

સુદ્ધદૂ ! લાેકાપવાદથી ન ડર! ન ડર!! લાેકાના અપવાદપૂર્ણ કાલા-હલતે એમ સમજ કે તેઓ કડવું 'ઐાષધ' પીવરાવતાં રાડ નાંખી રહ્યા છે અને એમ સમજી મન પ્રકુલ્લ રાખ!

(8)

समागते।ऽसि मानुष्यं पुरुषे।ऽसि सुधीरसि । विजानीहि स्व-कर्त्तव्यं भुजते पशवे।ऽपि हि ॥

(4)

क्षीयमाणमनेक्षस्त समाजं धर्म मन्दिरम्। आवश्यकं च कर्त्तव्यं तम तम्र विचारम्॥

(६)

उत्तिष्टोत्तिष्ट ! निर्भीकः स्कारय ! स्कार-पेहियम । समर्थय ! निजं येगं समाजेत्थान-कर्मणि ॥

(**७**)

कोलाहलेन महता भिवतव्यमेव कान्तियदा भवति खल्वभितः प्रजासी उत्थान-बीजकमिहैव निविष्टमासाम् , उत्पीडनेन हि विना मसबोऽपि न स्यात्।।

(3)

महात्मभावाः खळु कर्मयोग-परायणीभ्य सृजन्ति यत्नैः। प्रजाकृते जीवन-वर्तम भव्यं कार्यैर्महद्भिश्च भवेन्महात्मा॥ (8)

માનવરૂપે તેં અવતાર લીધા છે. તું પુરુષ છે, સમજી છે. તારા કર્ત્તવ્યને સમજ! ભાગ તાે જાનવરા પણ ભાગવે છે.

( Y)

સમાજ એ ધર્મ તું મન્દિર છે. એની પડતી હાલત પર ધ્યાન આપ! અને એ બ.બતમાં તારૂં અવશ્ય કરવા લાયક કત્તિ વ્યશું છે, એનો વિચાર કર!

( \$ )

ભયને દૂર ફેંકી ઉમેા યા! નીડર બની તૈયાર થા! વિપુલ પુરુષાર્થને ફેારવ! અને સમાજના ઉત્થાન--કાર્યમાં તારા યાેગ્ય હિસ્સા આપ!

( **9**)

પ્રજામાં ચામેર ક્રાન્તિ થવા માંડે ત્યારે મહાન્ કાલાહલ થવાજ જોઇએ. એમાં જ સમાજના ઉત્યાનનું બીજ સમાયું છે. ઉત્પીડન વગર તા પ્રસવ પણ નથી થતા!

( 2 )

મહ:ન્ આત્મભાવ ધરાવનારા મ્હાેટા માણસા કર્મ યાગપરાયણ બની પ્રયત્ના દ્વારા જન-કદયાણ માટે જીવનના ભવ્ય માર્ગનું સર્જન કરે છે. મહાન્ કાર્યા કરવાથી જ મહાત્મા થવાય છે. (9)

मनोमलं स्वं समपास्य धीरः शान्तः सहिष्णुर्विनयी च भूत्वा-। प्रजामलं दुर्गतिहेतुभूतं बहिः समुत्पाटयितं समहि!।। (と)

પાતાના મનામલ દૂર કરી, ધીર, શાન્ત, સહિષ્ણુ અને વિનીત ખની પ્રજાના સડા, જે દુર્ગ તિનાં કારણભૂત છે તેને ઉખેડી કે કી દેવા બહાર આવ!

આ ' મુદ્રાલેખ ' વડાદરા⊸જૈનયુવકસાંઘ તરફ્યી બહાર પડેલ છે.



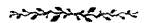
#### પ્રસ્તાવના.

પરમેશ્વર આગળ આ દીનનું આક્રન્દન છે, દુખિયાના આત્ત'નાદ છે.

ડાર્દિ'ક આક્રન્દન હુદય–પટને ધાવામાં બહુ સરસ કામ કરે છે. એથી જીવન પર ભક્તિના ર'ગ પૂરાય છે, એથી માણસ અનેક મુશ્કેલીઓમાંથી ઉગરી જાય છે, તેની ગ્લાનિઓ ટળી જાય છે અને શાન્તિમય જીવનના માર્ગ તેને સરળ થઇ પડે છે.

ભક્તિમાર્ગ બહુ રમણીય યાેગ છે. એના અભ્યાત્રી એમાંથી બહુ સરસ આનન્દ લ્ટે છે. એ રસ્તે આત્નજીવન ઘડાય છે. પ્રભુમય જીવન પામવાની એ દિશા છે.

આ સ્તાત્ર-પાઠ દરેકને ઉપયુક્ત સમજી પ્રકાશનમાં મૂકાય છે. પાઠક આથી પાતાના લક્તિલાવને ખિલવે અને આત્મશાન્તિના માર્ગ સાધે એટલે બસ.



及这位是是是是是是

因对政策及过过过过

及河口及河口西西西西

**DODDDDDDDDDD** 

**ADDITION OF THE PARTY OF THE P** 

( ? )

त्रैलोक्य-देवता क्व त्वं दीन-हीनः क्व मादशः !। पश्यतस्त्वामहो ! अद्य नानन्दो मानि में हृदि ॥

(२)

सन्तप्तस्यासहायस्य अमतो यत्र-तत्र मे-। अकस्मात् पथि दृष्टोऽसि यसीद ! परमेश्वर ! ॥

(3)

मादृशानामभागानां सुलभं दर्शनं क्व ते !। पसरान्ति शुभा आशा अद्य त्वां पञ्यतस्तु मे ॥

(8)

कल्पद्रोरि कल्पद्रु—

महतोऽपि मणेर्माणः।
देवानामपि पूज्योऽसि
कियत् ते मम पूरणम्!।।

(4)

स्वयं जानासि हे देव !—
कीद्दशोऽस्मि दयास्पदम् !।
दयारत्नाकरश्चासि
नाथ ! नाथामि ते दयाम् ॥

( )

ત્રણ જગત્ના દેવ તું કયાં અને મારા જેવા દીન-હીન કયાં? આજ તને નિહાળતાં અહા! મારા હુદયમાં આનન્દ માતા નથી.

સન્તાપથી અળી રહેલા અને સહાય વગરના એવા જ્યાં–ત્યાં આથડનારા હું આજ રસ્તામાં ભમતાં–ભમતાં અકસ્માત્ તને દેખવા પામ્યા છું! હે પરમેશ્વર! પ્રસન્ન થા!

 $(\mathbf{z})$ 

મારા જેવા અભાગીયાને તારૂં દર્શન કર્યા પડેયું છે! પણ આજ તારૂ દર્શાન થતાં મને સારી આશાએા સ્કુરી રહી છે.

(8)

તું કલ્પવૃક્ષના પણ કલ્પવૃક્ષ છે, મહાન મણિના પણ મણિ છે, તું દેવોને પણ પૂજ્ય છે, તા મારા જેવાનું પૂરણ કરવું એ તને શા હિસાબમાં!

(4)

હે દેવ ! તું સ્વયં જાણે છે કે, હું કેવા દયાપાત્ર છું. અને તું તાે દયાના મહાસાગર છે. **હે** નાથ ! તારી દયા યાચું છું. addadadada

कार्याक्राक्षाक्राक्षाक्राक्ष

( ( )

लग्नोऽस्मि ते पदाम्भोज—
युगे महिमशालिनि ।
कृपा वर्षतु ते स्वाभिन् !
महौर्भाग्य-हुताशने ॥

(0)

मां दहत्येकतश्चिन्ता वासना हन्ति चान्यतः । दुर्बले।ऽस्मि दरिद्रो।ऽस्मि रोगितो।ऽस्मि च पभ्य ! माम् ॥

(6)

दैं(र्बल्येऽपि स्वरः क्रोभो नैर्गुण्येऽप्यभिमानिता । वैयर्थ्येऽपि महामाया - लोभो दैं।ःस्थ्येऽपि मे महान् ॥

(9)

एवंतिघे कषायाग्नी विश्वेशश्चेत् त्वमेव माम्-। दद्यमानमुपेक्षेथा हा ! हतानाश्चया दया !।।

( 80 )

ममिन्द्रियाणि मत्तानि चञ्चलं च मनो भृशम् । ऊर्मयश्च विकाराणा— मुच्छलन्ति क्षणे क्षणे ॥ ( 5 )

તારાં ચરણુ પ્રભાવશાલી છે. હું તારા ચરણે વળગ્યાે છું. હું તારે પગે પડું છું. હે સ્વામિન્! મારા દુર્ભાગ્યરૂપ આગ પર તારી કૃપા વરસાે!

**(9)** 

મને એક બાજુ ચિન્તા બાળી રહી છે અને બીજી બાજુ વાસના સતાવી રહી છે. હું દુખંળ છું, દિરિદ્ર છું, રાગી છું. પ્રભુ! મારી સામું જરા જો!

(c)

દુબ'ળતા છતાં ઉચ ક્રોધ, નિર્ગુ ઘુતા છતાં પ્રભળ અભિમાન, અકમે પ્યતા યા અર્થ હીન સ્થિતિ છતાં મહામાયા અને દારિદ્રય છતાં મહાન લેાભ મારામાં ભરેલા છે! પ્રભુ!

( )

આમ કષાયરૂપી અગ્નિમાં અળી રહેલા એવા મને વિશ્વના ઇશ્વર એવા તું જ જો ઉવેખે, તા હાય! આશ્રય વગરની-ઠામ-ઠેકાણા વગરની બની જતી દયા હાણાઇ ન જાય?

( to )

મારી ઇન્દ્રિયો ઉદ્ધત છે. મારૂં મન અતિશય ચ'ચળ છે. વિકારાની ઉમિ'ઓ ક્ષણે ક્ષણે ઉછાળા મારે છે. REPRESENTE

( ११ )

विचाराणां न मे शुद्धि— वीणीसंयमनं न च । महानुच्छृङ्खलः कायः किं बुवे स्वविद्यम्बनम् ॥

( 22)

आस्त्राद्य तत्र सिद्धान्तं पीत्त्रापि शम-भारतीम्-- । वासना-परितापो मे न ही शास्यति तृष्णनः ॥

( १३ )

परःसहस्रानाकपैत्प्रणाल्योपदिशास्यहम् ।
स्वकीयं पुनरात्मानं
नोपदेष्टुं भवास्यलम् ! ॥

( \$8 )

शास्त्राणां पठनं झानं योधनं सुकरं किल । दुष्करं तु परं नाथ ! जीवने स्वे प्रवेशनम् ॥

( १५)

म्वार्थवृत्ति-मृषावादि-मायि-दुःशील-मूर्च्छतः-। अद्दिंसा सत्यमस्तेयं क्व मे ब्रह्मापरिग्रहः े।। ( 22 )

મારા વિચારા શુદ્ધ નથી. વાણી પર મારા કાળૂ નથી. મારી શરીર– ચેપ્ટા પણ અહુ ઉચ્છ ખલ છે. પ્રભાે! મારી વિડમ્બના તે હું શું વર્ણું છું!

( 12 )

તારા સિદ્ધાન્તાના સ્વાદ લઇને અને તારી પ્રશમપૂર્ણ વાણીનું પાન કરીને પણ હું તૃષ્ણાશીલ અની રહ્યા છું. પ્રભુ ! મારો વાસનાના પરિતાપ ઠંડા પડતા નથી.

( 23 )

હજારા માણસોને હું આકર્ષક રાેલીથી ઉપદેશ કરૂં છું. પણ મારા પાતાના આત્માને હું ઉપદેશ કરી શકતા નથી! મારી જાતને હું વ્યાખ્યાન આપતા નથી!

( 88 )

શાસ્ત્રો ભણવાં, જાણવાં અને બીજા-ઓને સમજાવવાં સ્હેલાં છે, પણ હે નાથ! પાતાના જીવનમાં ઉતારવાં દેહાલાં થઇ પડયાં છે.

( ૧૫ )

સ્વાર્થ વૃત્તિપરાયણ, મૃષાવાદી, માયા-પ્રપ'ચી, દુઃશીલ અને મૂચ્છાંત્રસ્ત એવા મારામાં અહિ'સા, સત્ય, અસ્તેય, પ્રદ્રાચર્ય અને અપરિગ્રહ કયાંથી હાય ? **网络阿拉西西西西西西西** 

西西西西西西西里西西

**对回应应应应应应**回回

可可可可可可可可可可可

( १६ )

मोहारण्यं महाघारं विलश्यमानस्य मेऽउतः-। नान्य आश्वासकः कश्चिद्, मावक्षासीस्तदीश ! माम्॥

( 29)

स्तामिनं श्रद्धधामि त्वां त्विय भक्तिं वहामि च । न तु ते बचनं कुर्वे जानश्रपि सुखावहम् ! ॥

( \$4)

यादृशस्तादशो वापि देव ! दासोऽस्मि नावकः । दासोद्धरणैशेथिर्लय स्वामिनो न दि शोभेते ॥

( 35)

क्वानं पूर्णं परा शक्ति— रनन्तस्ते दयारसः। बहुतुद्धरः पापान् मत्कृते विमुखोऽसि किम्?॥

( 20 )

पूत्करोमि तव द्वार—
मुपस्थाय स्वदुर्दञाम्।
त्वं चेत् पिधास्यसे कणी
का गतिमें भविष्यति !।।

( १ \$ )

મહાલય કર માહ-જ ગલમાં દુઃખી હાલતે રખડતા એવા મને આશ્વાસન આપનાર કાઇ બીજો નથી. હે ઇશ ! તું મારી અવજ્ઞા ન કર!

( ૧૭ )

હે દેવ! હું તને સ્વામી તરીકે સદ્દહું છું અને તારી તરફ ભક્તિ ધરાવું છું. પણ કેવા અભાગીયા છું કે તારૂં કથન સુખદાયક જાણવા છતાં કરતા નથી!

(30)

દેવ ! જેવાં–તેવા પણ હુ' તારા દાસ છુ'. દાસના ઉદ્ધાર કરવામાં શિચિલ થવુ' સ્વામીને ન શોજો.

( 25 )

તારામાં જ્ઞાન પૃર્ણુ, શક્તિ પરમ અને દયારસ અનન્ત છે. તે ઘણા પાપીઓને ઉદ્ધર્યા છે. તા આજ મારે માટે તું વિમુખ કેમ છે?

( %)

તારા દ્વાર આગળ ઉપસ્થિત થઇ હું મારી દુદ'શાના પાકાર કરી રહ્યા છું. તું જો કાન ખંધ કરી દઇશ, તો પછી મારી શી વલે થશે ! પ્રભુ ! ( 2? )

मनोऽप्यधिकपाप्मानो दृश्यन्ते मुखशालिनः। निष्ठुरच्यवहारण विधिर्मय्येव वर्त्तते !॥

( २२ )

द्वीर्षे में त्वाहरा स्वामी दुःस्थेयं च दशा मम । असम्भाव्यमिदं शम्भी ! कथं चु घटते हहा ! ॥

( २३ )

जानेऽहं बीतरागोऽसि निर्ममोऽसि समोऽसि च । नथापि श्रद्धे बाहं नाफर्ट में निवेदनम् ॥

( २४ )

जानामि, स्वयमेवास्ति
कर्ता भोक्ता च चेतनः।
स्वकृतं खलु भोक्तव्यं
नान्यथा प्रकृति क्रमः॥

( २५ )

परन्त्राक्रन्दनेऽपि स्यात् मुखं मे पुरतस्तव । प्रमीदति मनोऽनेन प्रसादस्ते तदेव च ॥ ( २३ )

માસથી પણ વધુ પાપ કરનારા દુનિયામાં સુખી દેખાય છે. હાય ! "વિધાતા" મારા પર જ કેમ નિષ્ફર વ્યવહાર ચલાવે છે ?

W W W W W

( **२२** )

મારે માથે તારા જેવા સ્વામી અને મારી આ દુકશા! હે શસ્ભા! આવી અસસ્ખેત, આવી અસસ્ભાવ્ય ઘટના કેમ ઘટે?

( 33 )

હું જાહું છું કે, તું વીતરાગ છે. તને કાઇ પર મમત્વ નથી. તું સવંત્ર સવં પર સમ છે. તો પહુ મને પાકી ખાતરી છે કે, મારૂ નિવેદન અક્ળ નહિ જાય.

> (२४) ः

હું જાહું છું કે દરેક આત્મા પાતજ કર્તા છે અને ભાકતા છે. પાત કરેલું પાતેજ ભાગવવું પડે. પ્રકૃતિના કુમ અન્યથા થઇ શકતા નથી.

પરન્તુ તારી આગળ આકુન્દન કરવામાં પણ મને સુખ થાય છે. એથી મન પ્રસન્ન થાય છે. અને મનની પ્રસન્નતા એજ તારી પ્રસન્નતા છે. આત્મપ્રસાદ એજ પરમાત્મ–પ્રસાદ.

(२५)

SIDVOIS

( २६ )

जगतामेक्तमाथारं
भवव्याधिभिषम्बरम्—।
अखण्डानन्द्चिन्मूर्ति
धन्योऽहं त्वाम्रुषागतः॥

(२७)

महादेवोऽसि बुद्धोऽसि शङ्करोऽसि शिवोऽसि च । जिनोऽसि वीतरागोऽसि विश्वविश्वेश्वरोऽसि च ॥

( २८ )

नमस्तुभ्यं जगक्षथः!

नमस्तुभ्यं जगत्यते !।

नमस्तुभ्यं जगत्स्वामिन् !

नमस्तुभ्यं जगक्कामिन् !॥

( २९ )

गतं ममाद्य दारिद्रचं रोगाः सर्वे पलायिताः—। दृष्टे त्वायि महानन्द्र— मये श्रीपरमात्मानि ॥

(30)

अद्य प्रोक्षसितं पुण्यं पापं पातालमत्रजत्-। त्वद्भक्त्या भव--निर्वेदो भूयान्मे शिवसम्पदे॥ (२६)

હું ધન્ય છું કે જગતનો એક આધાર, ભવની વ્યાધિના મહાન્ વૈદ્ય અને અખ'ડાનન્દ-ચિત્સ્વરૂપ એવા તને દેખવા પામ્યા છું!

(२७)

તું મહોદેવ છે, છુદ્ધ છે, શંકર છે, શિવ છે, જિન છે, વીતરાગ છે અને અખિલ વિધાના ઇધાર છે.

( २८ )

હે જગત્ના નાથ ! હું તને હાથ જોડું છું. હે જગત્ના પતિ ! તને મારા નમસ્કાર છે. હે જગત્ના સ્વામી ! તને મારાં વન્દન છે. હે જગત્ના ગુર ! હું તને પૂજું છું.

( 국全 )

આજ, પરમ આનન્દના અવતાર– રૂપ આપ શ્રીપરમાત્માનાં દર્શ'ન થતાં મારૂ' દારિદ્રય ચાલ્યુ' ગયુ' અને મારા બધા રાગા દૂર થયા.

(3)

આજ મારૂં પુષ્ય ઉલ્લસી રહ્યું છે. અને પાપ તો પાતાલે ગયું. તારી લક્તિના પ્રભાવે, હે ભગવન્! મને માેક્ષ–લક્ષ્મીને અનુકૂળ ભવ– તૈરાગ્ય પ્રાપ્ત થાંઓ!

DEED BEEN DEED END

( 38 )

नमामि त्वां नमामि त्वां नमामि त्वां पुनः पुनः। मदा भक्तिलहर्य्यस्ते प्रवहन्तु ममाऽऽस्मनि।।

(32)

निर्मोहावरणे।ऽनुपाधिरमले।
विश्वपकाशः पश्चमनुष्टो न श्रियमाद्धाति न पुनः
कर्यापि रुष्टोऽपियम् ।
वितारोगनिवारणेन सफलं
भ्यान्ममाऽऽक्रन्दनं
ते।पस्तस्वत आत्मनो भगवतः
सम्पद्यतामुङ्ब्वलः ! ॥

#### (3%)

હું તને નમન કરૂં છું, નમન કરૂં છું, કરી કરી નમન કરૂં છું-તારી તરફ ભક્તિની કહેરા હમેશાં મારા આત્મામાં વદ્યા કરા ! પ્રભુ!

(32)

માહના આવરે હાથી વિસુક્ત, નિર્-પાધિ અને નિર્મળ એવો વિશ્વપ્રકાશરૂપ ભગવાન તુષ્ટ થઇને કેાઇનું સાર્ક કરી દેતા નથી, તેમજ રુષ્ટ થઇને કાઇનું બુરૂ કરતા નથી.

મારૂ' 'આકન્દન ' મનના રાગાને નિવારણ કરવામાં સફળ સિદ્ધ થાએ! ! અને તત્ત્વધિટએ ચિદ્ધુપ, પ્રભુસ્વરૂપ એવા આત્માને ઉજ્ભવળ સન્તોષ પ્રાપ્ત થાએ!! અથવા, આત્માની ઉજ્ભવળ તુષ્ટિ એ જ વસ્તુતઃ પરમાત્માની તુષ્ટિ & અને એ મને પ્રાપ્ત થાએ!!

ચ્યા ≐ દીનાક્રન્દન ે વંડાદરા–જેનસુવકસંધ તરફ્ધા પ્રકાશિત થયેલ છે.



dedededededededededede

#### **यस्तावना**

क सिद्धसेनस्तृतयोः

हेमसूरेः क्व सुक्तयः ।

यशांविजयवाचः क

क्वेदं में बाल-बापलम् 🗀।

DESERVE

—સિદ્ધસેનની સ્તુતિએો ક્યાં ? હેમચન્દ્રની સ્કિતએો ક્યાં? યશાવિજયજીની વાસી ક્યાં? અને આ મારે બાલ–ચાપલ ક્યાં? तथापि श्रद्धामुग्धस्य

निर्गता मे हृद्र्मयः । भगवचरणाभ्यणे

🥶 न हि यास्यन्ति निष्फलाः ॥

सर्वे माध्यस्थ्यमास्थाय

साधवश्च विशेषतः । सक्रदेतद् विलोकेर--

त्रिति नम्नस्य मेऽर्थना ॥

**STORES** 

—તથાપિ, ભગવન્તના ચર**ણ સમીપે** શ્રદા–મુગ્ધ ભાવે નિકળેલી મારી હૃદયોમિ'એ નિષ્ફળ નહિ જાય

विविविविव

— બધા અને ખાસ કરી સાધુ જના માધ્યસ્થ્યવૃત્તિથી એક વાર અના અવલોકો જાય એમ મારી નમ્ર**ેપ્રાર્થના છે.** 

ૄ વિષય -પરિચય, અનેક=અન્ત અનેકાન્ત, આત્મા અને માહ યા આત્મા અને પાપનો પાપનો પાપનો એ અનેકપોગ. એ 'અનેક' તે અન્ત એ 'અનેકાન્ત.' મોહ યા પાપને ખેંગરવાના ઉદ્યમે એ 'અનેકાન્ત' સધાય.

સત્ય એક છે, જ્યારે અસત્યની મણત્રી નથી. અર્પાત્ અસત્ય અનેક છે. તેનો અન્ત તે 'અનેકાન્ત.' એટલે સત્યમય જીવન એ 'અનેકાન્ત.' જીવન એ અંશામાં: ત્રાન અને આચરણમાં.

અતેકતા અન્ત તે 'અતેકાન્ત', અર્થાત્ એક્ય. એટલે અતેકાન્તનું સૂત્ર એ એક્યના પાઠ છે. એ સર્વ ભૂતા સાથે મત્રી રાખવાના પાઠ પડાવે છે. લિન્ન લિન્ન વિચાર–સરણાઓના સમન્વય એ કેવી રીતે સાધે છે એનું કિચિત્ કિગ્દર્શન આ ખત્તીસીમાંથી મળી શકે છે.]

(8)

महातपःसाधनतोऽवध्ययः
रजः समग्रं भवचक्रवाहि ।
परं महः प्रादुरविभवो यदः
नमेऽस्तु तस्मै जगर्दाशः वार !।।

( )

સ'સારચક-સંચાલક તમામ રજ મહાન્ તપના સાધનથી ખ'ખેરી નાંખીને જે પરમજયાતિ તે તારી અન્દર પ્રગટાવી છે તેને હે વીર! હે જગદીશ! મારાં નમન છે.

( २ )

तस्मिन् परे तेजिस भासमानेऽ-नेकान्ततत्त्वं महदस्फुरद् यत्-। प्ररूपणं लोकहिताय तस्य परोपकारः सुमहानयं ते ॥ (

તે પરમ પ્રકાશમાન તેજની અન્દર જે મહાન અનેકાન્ત- તત્ત્વ સ્કુયું છે તેનું લાેકહિત માટે પ્રકાશન કરીને તે જગત્ ઉપર ખહુ મ્હાટા ઉપકાર કર્યા છે. (3)

एकान्तदुर्नीतिमहामयार्चयजापुरस्तादुपढीकनेन ।
स्वामि अने कान्तमहीषथस्य
अविशोषकायर्थीमनमागनं।ऽसि ॥

(8)

मताग्रहोत्मत्तविरोधवातः प्रचारसन्तप्तजगत्त्रजासुः । व्यथा अनेकान्त-सुधानिषेकं शमस्य पन्याः परमाद्रुतस्ते ॥

( %)

× त्रद्राध्यपेक्षानयतो विमर्शः समन्त्रयालोचनतो विवेकः । स्याद्वाद एष त्वद्रुपत्र उचेऽ— नेकान्त—नामान्तर आप्तनाथ !॥

( 妄 )

यशान्तवाही समभावपृष्ठं
स साम्यवादोऽपि सतां प्रसिद्धः।
सम्योच्य सिद्धान्तमिमं महान्त—
मारेश्व सुख्यो जगतां मतोऽसि ॥

(9)

म्ल्यकृत्या यदिहास्ति नित्यं तदेव पर्यायवशादिनत्यम् । इत्यं विविच्याऽऽद्रधतः समाधि विवादिनां कीशल्युत्तमं ते ॥

क्रिविश्वोपकारि=आसनम् । विश्वमुपकार्ये यत्र तथाविधं वा आसनम् । × अदोषी । (3)

એકાન્ત-દુર્નીતિરૂપ મહારાગમાં સપડાયેલ પ્રજા આગળ, હે સ્વામિન્! અનેકાન્તદર્શનરૂપ મહાન્ આષધ મૂકવાથી 'વિશ્વાપકારી' તરીકેના આસન પર તુ' વિરાજમાન થયા છે.

(8)

મતાબ્રહ્ન-હઠવાદ-જનિત ઉન્માદી કલહાના ઉષ્ણુ વાતાવરણથી સન્ત્મ અનેલ જગત્ની પ્રજા પર તે અનેકા-તદર્શાનરૂપ અમૃતનું સિંધ્યન કર્યું છે. પ્રભુ! શાન્તિ પમાડવાના તારા માર્ગ ખૂબ અદ્ભુત છે.

( **4** )

હે વિશ્વ-હિતૈષિન્! અપેક્ષાદિવ્ટએ યથાસ્થિત વિચારણા, સમન્વયદૃષ્ટિએ વિવેક એ તારા પ્રકાશેલ ઉચ્ચ સિદ્ધાન્ત 'સ્યાદ્ધાદ ' છે. જેનું બીજું નામ અનેકાન્તવાદ છે.

( \$ )

એ સિદ્ધાન્તવાદ જનતામાં શાન્તભાવનું વાતાવરણ ઉપજાવનાર છે. અને એથીજ એ સમભાવનું મૂળ છે. એટલા માટે સન્તો એને 'સામ્યવાદ' પણ કહે છે. આ મહાન્ સિદ્ધાન્તનું પ્રવચન કરવાથી જગત્ના આપ્તામાં તારૂં મુખ્ય સ્થાન ગવાયું છે.

(9)

મૂલ પ્રકૃતિ ( દ્રવ્ય ) શ્રી જે નિત્ય છે તે જ પર્યાય–દૃષ્ટિએ અનિત્ય છે. આમ વિવેચન કરીને વિવાદીએાનું સમાધાન કરનાર તારૂ કૈશલ ઉત્તમ છે. (4)

स्वभावतः सत् परभावते। इसत्. व्यक्तया च शक्तया च भवेदसत् सत्। इत्यं त्वदीयं सदसत्प्रवादं निशम्य को दार्शनिको न तुप्यत्!॥

( 3 )

हैतं यथार्थं जड-चेतनाभ्या-मद्रेतमात्मोश्रतिदृष्टियंगात्। इत्यं द्रयं तत् पद्ध संगमस्य शान्तम्त्यया तार्क! तद्विरोधः॥

( १०

एकान्सवादे। हि समात्मवादः स सर्वभूतेः समभाववादः । इत्थं सुवीर्भावयाति श्रितोऽपि नानात्मवादं परमार्थसिद्धम् ॥

( ११ )

मुक्तस्य भूयो न भवावतारो मुक्ति-व्यवस्था न भवावतारे । उत्कृष्टजन्मान उदारकार्वे-मेहावतारा उदिता महान्तः ॥

( १२ )

निषाधिरात्मा जगित प्रवृत्तोऽ— नुषाधिरात्मा न वहेदुपाधिम् । एवं हि कर्नृत्वमकर्तृतां चाऽऽ श्रित्योद्भवन्तः कलहा अपेयुः ॥  $\mathcal{L}(\mathcal{L})$ 

સ્વભાવ સત્ અને પરભાવે અસત્ . વ્યક્તિ રૂપે અસત્ અને શક્તિ રૂપે સત્ આમ તારા સદસદ્વાદ સાંભળી કાહ્ય દાર્શનિક ખુશ નહિ થાય!

( & )

જગત જડ અને ચેતન એમ બે તત્ત્વરૂપ હોઇ 'દ્વૈતવાદ' યથાથ' છે. તેમજ અત્મભાવની ઉચ્ચ કબ્ટિએ, આત્માનિતા સાધનની કબ્ટિએ 'અદ્ભેતવાદ' પણ યથાથ' છે. આમ, એ બન્નેની કુશલ સંગતિ કરીને, હે તારક! તેમના વિરાધ તે શાન્ત કરી કીધા છે.

( 20 )

એકાત્મવાદ એટલે સમાનાત્મવાદ, અર્થાત્ બધા આત્માએ મૂળ ચિત્સ્વરૂપે સમાન છે. અને એ વાદ ખરી રીતે સર્વ બૂતા સાથે સમભાવના પાઠ શિખાડવા માટે છે. એટલે 'એકાત્મવાદ' વસ્તુતા સર્વાત્મસમભાવવાદ છે. સુદ્ર માનસ અનેકાત્મવાદના વાસ્ત્વિક સિદ્ધાન્તનું અનુગામી છતાં આ પ્રકારની ઉદાર ભાવના પાષે છે.

(ાર્ક)

મુક્તિ પામ્યા પછી મુક્ત આત્માનું પુનઃ સંસારમાં અવતરણું થતું નથી. સંસારમાં પુનરવતાર માનવામાં મુક્તિની વ્યવસ્થા રહેશે નહિ. મહાન્ પુરૃષોના જન્મ મહાન્ કાર્યો કરવા વહે મહાન્ ગણાય છે. અને એથીજ, અવતારના અર્થ 'જન્મ' હાઇ તેઓ મહાન્ અવતારી ગણાય છે.

( १२ )

ઉપાધિવાળા આત્મા જગતમાં પ્રવૃત્તિ કરે છે. ઉપાધિરહિત વિશુદ્ધ સચ્ચિદાનન્દમય આત્માને ઉપાધિ ઉઠા-વવાતું અઘિટત છે. આમ, કર્ત્તૃત્વ અને અકર્ત્તૃત્વવાદને અ'ગે ઉભા થતા કલેહા શમી જાય છે. ( १३ )

साकारभावे सञ्चरीरतायां निराकृतित्वे च विदेहतायाम् । संगच्छमाने परमेश्वरस्य सर्वकृदेवस्य न संविरोधः॥

( 88 )

शारीरमानोऽस्ति शरीरधारी विश्वः पुनर्ज्ञानविश्वत्वयोगातः। इत्यं बुधोऽवैभव-वैभवस्य समन्त्रयं सन्द्रस्ते त्वदीयम्॥

( 84 )

भवावटे किंचन नास्ति सार—

मिति पबुद्धो निजगाद शून्यम् ।

विनश्वरं च क्षणिकं तदेवं

ज्ञात्वाऽऽशयं कः क्रुरुतां विरोधम् ! ।

( १६ )

'दिगम्बरा' नाम दिगम्बरत्वे 'सिताम्बरा'नाम सिताम्बरत्वे—। एकान्ततो मुक्तिपदं वदन्तः कथं मिथः स्युः कल्रहायमानाः ।।

(20)

कषायमुक्ताववगत्य मुक्तिं बुद्धाऽप्यनासक्ति-समर्थयोगम्-। इत्त्वा कमं साधनसंश्रयं च को नाम निन्दिष्यति वस्तवादम्!॥ ( 23 )

પરમેધર સર્વ જ્ઞદેવતું શરોરધારી અવસ્થામાં સાકારપણું અને વિદેહ દશામાં નિરાકારપણું એમ એ ખન્ને સંગત હાઇ તેમાં વિરાધને અવકાશ નથી.

( 28 )

શરીરધારી આત્મા શરીરપ્રમાહ્યું છે. અને જ્ઞાનશક્તિની વ્યાપકતાના યાગે વળી તે 'વિભુ' છે. આમ તારા વિભુત્વ-અવિભુત્વના સમન્વયને સુજ્ઞ જન સત્કારે છે.

( **i**¥)

સંસારના ખાડામાં કંઇ સારભૂત નથી એમ સમજનારે 'શૂન્ય' કથન કર્યું છે. અને, વિનશ્વર સમજનારે 'ક્ષણિક' ઉચ્ચાયું છે. આ પ્રમાણે આશય સમજતાં કાેેેે વિરાધ કરે!

( 25.)

શા માટે 'દિગમ્ખરા' દિગમ્ખરપણા-માં અને 'સિતામ્ખરા' સિતામ્ખરપણા-માં એકાન્તપણે સુક્તિ ખતાવી અસ્સપરસ ઝગડતા હશે ?

( 29 )

કષાયમુક્તિમાં 'મુક્તિ' જાણ્યા પછી, 'અનાસક્તિ' યોગનું સામમ્ય' સમજ્યા પછી અને સાધનમાર્ગના કુમનું ભાન કર્યા પછી કાેેે લ્યુ 'વસ્ત્રવાદ'– ને વખાડશે! ( १८)

न मुक्तिसंसाधनयोगमार्गी
वस्त्राद् विना न्यूनदशो यदि स्यात् ।
नग्नो विम्रुच्येत कथं न तर्हि ?
सतामनेकान्त-विचारणेयम् ॥

( ? ? )

प्रपद्यते मुक्ति-द्शां समर्थ-शक्तिप्रयोगान्महिलापि पुंचत् । स्वातन्त्र्य-साम्यं पवदन्तमित्थं न कः सुधीस्त्वां विनिशम्य तुष्येत्!॥

( २० )

श्रद्धोऽपि खर्ब्बहित धर्म-मार्ग भयत्नयोगाह्यभते च प्रक्तिम् । इत्यं गिरं ते महतीमुदारा-म्रदारधीः को न समभ्युपेयात्!॥

( २१ )

शृद्धा अनेके पुनरन्त्यजा अपि
पाप्तास्त्वदीयं चरणं त्वयोद्धृताः ।
उपासकानां गृहिणां कृपानिधे !
मुख्या मतास्ते कृषकाश्च कुम्भकृत् ॥

( २२ )

सद्भावना जाग्रित मूर्त्तियोगाद्, उपासकास्तं तत आश्रयन्ते । योगापमत्तस्थिरमानसाना— मावश्यकः स्यान्निहि मृत्तिवादः॥ ( 26 )

મુક્તિલાભમાં સાધનભૂત જે યાગમાર્ગ છે તેમાં જો વસ્ત્ર વગર ખામી ન આવતી હાય તા નગ્નની મુક્તિ કેમ નહિ થાય! આમ સુરા માનસની અનેકાન્ત-વિચારણા હાય.

( 26)

પુરુષની જેમ સ્ત્રી યણ સમથ' શક્તિ ફેારવવાથી મુક્તિદશા પામી શકે છે. આમ સમાન સ્વાતન્ત્ર્યની તારી ઘેાયણા સાંભળીને કાેેેેે ણ સમજદાર મનુષ્ય રાજી નહિં થાય!

( **ર**ં)

શ્દ્ર પણ ધર્મ – માર્ગ ને અરાબર યાગ્ય છે. અને પુરુષાર્થ – બળથી તે પણ મુક્તિ મેળવી શકે છે. આમ તારી મહાન્ ઉદાર વાણીના સ્વીકાર કાલ્ ઉદાર–મના નહિ કરશે!

( २३ )

અનેક શ્દ્રો અને અન્ત્યજે પણ તારા ચરણે આવેલા, જેમને તે ઉદ્ધર્યા છે. હે કૃપાનિધાન! તારા ગૃહસ્થ ઉપાસકામાં 'કૃષકા' અને 'કુ'ભાર' ને તે અવ્વલ નમ્બરે મૂક્યા છે.

( 22 )

પરમાત્માની મૂર્ત્તિના યોગથી સદ્ભાવના જાગૃત થાય છે. માટે ઉપાસકા તેના આશ્રય લે છે. યાેેગની અપ્રમત્ત દશામાં સ્થિર મનવાળાએાને માટે મૂર્ત્તિ'વાદ જરૂરી ન હાેય. (२३ ः

सद्रावनाजागृतिसाधनानां

मृत्यीतमकं खल्वधिकं य एकम् ।
श्रयद् यथाशक्ति विवेकप्रवं

करोति नैवानुचितं स किञ्चित्॥

(२४)

कपायरोपाय हि मूर्नियोगः समाश्रयंस्तं तमनाश्रयद्भिः । मार्थं विरोधाचरणं विद्ध्यात कृतस्तदा तस्य स मार्थकः स्यातः॥

( \*\*\*

न कमेकाण्डाऽऽस्यददुग्रेहस्याऽ नेकान्तद्वी द्देतऽत्रकाशम् । सर्वोः क्रियाः शुद्धिभृतः सुयोगाः शुनावहाः कोञ्च सर्ता विरोधः !॥

( २६ )

माध्यं भंदत् स्वष्टतया यथार्थं भिन्नाः पुनः साधनवर्ममार्गाः। तदेदमाश्रित्य विरोधभावः प्रसारकास्त्वां नहि संविद्गति ॥

(२७)

न माधनानामिह कश्चिदाग्रहां श्री विशुद्धिमत् साधनमाददीत सन्। श्री परम्परोपस्थितसाधनान्यपि त्यजेद भवेषुः परिदृषितानि चेत्॥ श्री । **२३**ा

સદ્દભાવનાને બાગૃત કરવાનો આધાનામાં એક વધુ સાધન મૂર્તિ'શેણ પણ છે. તે એક વધુ સાધનના જે વધાશક્તિ. વિવેકપુરસ્સર આશ્રય લે છે, તે શું ક'ઇ બેરુબ્યાજળી કરે છે? નહિ જ.

1 46 )

મૂત્તિયાં ક્યાયાના નિરાધ માટે દે. તેના આશ્રય લેનાર તેના આશ્રય તરિ લેનાર સાથે દેતે વિરાધભાવ ચલાવે તા તેનું મૃત્તિ'-ઉપાસન કેમ સાથ'ક શાય!

( RM )

અને કાન્તદથી ક્રિયાકાંડની ભાગત માં દુરાગઢ કે હુડવાદને અવકાશ ન આપે. દરેક ક્રિયા જે શુદ્ધિવાળી હોય અને જેમાં મન-વચન-કાયના યોગો શુદ્ધ હાય તે હસ્યાણકર છે. એમમાં તે શાળા માળુસાની તકરાર શું !

( 44 )

મુખ્ય બાળત એ છે કે, શુદ્ધ સાધ્ય બરાબર સ્પષ્ટ હોલું જોઇએ. સાધન માર્ગો તો હમેશાં જીદ જીદા હોય. સાધન માર્ગીના ભેદો પર વિરાધભાવ ફેલાવનારા, હે બગવન્! તમે એાળખતા નથી.

( وه )

સાધન–માર્ગોમાં કાઇ આશ્રદ નથી. જે સાધન શુદ્ધ હેાય તેને રીતસરશ્રદ્ધણ કરીએ. પરમ્પરાથી ચાલ્યાં આવતાં સાધન પણ જે દેશ–કાળે અશુદ્ધ તથા ફળિત બની ગયાં હાય તે તેના ત્યાગજ કરવા ઘટે. (34)

सम्यक् समाधाय समन्वयेन सर्वत्र साभ्यं सम्रुपेत्य मेत्रीम् -- । कल्याणसंसाधनमर्थ एकोऽ— नेकान्तनीतिमतिपादनस्य ॥

(39)

रागादिनेता भगवन् ! जिने।ऽसि बुद्धोऽसि बुद्धिं परमामुपेतः । कवल्यचिद्व्यापितयाऽसि विष्णुः शिवोऽसि कल्याणविभृतिपूर्णः ॥

(30)

मतान्तराणां रचनं च पाप-आस्तां भवन्ती भगवन्! यदेहः । तदा तदान्दोलिततापशान्त्ये विश्वस्य धर्मे न्यगदः शिवाय ॥

(३१)

रागाच रोपाच वहिंगतोऽपि साम्यस्य पाटं जगतो ददानः – । महत्तमं कारुणिकः परोऽसि विरः किमीयं न नमेत् तवांबी !॥

(३२)

जनान् पुण्याचारान् न परमनयस्सद्दातिपटं कृपादृष्टेद्दष्टेरथमहृदयानप्युद्ध्यरः । महांस्तन्त्वालोको विमलचरितं साम्यमसमं परेयं ते भृतिभवतु जगतो मङ्गलकरी ! ॥ ( २८ )

અનેકાન્ત-નીતિનું પ્રતિપાદન કરવામાં મુખ્ય ઉદ્દેશ એકજ છે અને તે યાગ્ય સમન્વય વડે ત્રિત્તનું સમાધાન થાય, સર્વત્ર સમવાત્ત તથા મૈત્રીભાવ મેળવાય અને એ રીતે જીવનનું કલ્યાણ સુધાય.

( २६ )

હે ભગવન ! તુ' રાગાદિ સર્વ દાષાના જેતા હાઇ 'જિન ' છે. પરમ બુહિને પ્રાપ્ત થયેલ હાઇ ' બુદ્ધ ' છે. કેવલ્યચેતનાથી વ્યાપક હાઇ 'વિષ્ણું' છે. કલ્યાણવિભૃતિપૃણ' હાઇ 'શિવ ' છે.

(30)

જયાર ભારતમાં અનેકાનેક મત્ મતાન્તરાના વાડા ળંધાતા હતા અને તેમને મજળૃત બનાવવાના પ્રયાસા ચાલી રહ્યા હતો, તે વખતે તે તે વાડા-બન્દીના કલહ—કાલાહલની ઉષ્ણ જવાળાને શમાવવા ધર્મના મહાન્ મ'ગલમય આદર્શ જગતની આગળ પ્રકટ કર્યો છે.

(31)

રાગ અને દ્રેષથી અહિબુંલ છતાં તે જગતને સામ્યવાદના મહાન પાડ ભેટ ધર્યો છે. ખરેખર તું સાચા-શ્રેષ્ડ કારુણિક છે. પ્રભુ! કોતું શિર તારા ચરણમાં ન નમે!

( उंर

તે' કેવળ ભલા માણુસાને જ સદ્દગતિ પર નથી ચઢાવ્યા, પણ તારી કૃપાવૃષ્ટિભરી દષ્ટિથો અધમ જીવાને પણ તે' ઉદ્ધર્યા છે.

તારી મહાન્ વિભૂતિ જે મહાન્ તત્ત્વાલાક, ઉચ્ચ ચારિત્ર અને અનુપમ સમભાવ છે એ જગતુનું મંગલ કરા !

આ 'અનેકાન્ત-વિભૂતિ' વડાદરા–જૈતન– યુવકસંઘ તરકથા પ્રગટ થએેલ છે.



#### मस्तावना

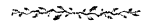
कर्त्तुं मनुष्य-कर्त्तव्यं इतितुं मानव-जीवनम्-। सम्यम्हपमधीयीत श्रीमहावीर-जीवनम्॥ ९॥

श्रीमहावीर--ष्ट्रत्तस्य प्रन्थाः सन्ति प्रकाशकाः । प्रणीताः पूर्वविद्वद्भि--षेद्वः सुप्रतिष्ठिताः ॥ २ ॥

अयं क्षुद्रः प्रयासस्तु जीवनात् तन्महारमनः--। कर्त्तथ्यवेषधपाठाना--मुपदर्शन-दृष्टितः॥३॥ — મનુષ્ય–કત્ત<sup>દ</sup>વ્ય બજાવવા અને માનવ– જીવનનું જ્ઞાન મેળવવા માટે ભગવાન્ મહાવીરનું જીવન સારી રીતે અધ્યયન કરવા યાગ્ય છે

—મહાવીરસ્વામીના જીવન–ચરિતના પ્રકાશ કરે એવા, પૂર્વ વિદ્વાનાના કરેલા અનેક સુપ્રતિષ્ઠિત ગ્રન્થા હયાત છે.

— આ ક્ષુત્ર પ્રયાસ તેા મહાવીર ભગવાન્ ના જીવનમાંથી કર્ત્ત વ્ય–વિષયક બાેધ–પાઠો પ્રદર્શિત કરવાની દૃષ્ટિએ છે.



(१)

तपश्चराणां धुरि कीर्त्त्यते यो महानहिंसाचरणावतारः । जगद्धिताऽऽदर्शिवभासिवाचः \* स्मरामि तं किञ्चन वर्धमानम् ॥

🗱 "यथा वाचा निशा दिशां।"

( )

જે તપકવીઓમાં અગ્રેસર તરી કે ગવાય છે, જે અહિં સાના યા અહિં સાન્ય અહિં સાન્ય આદિવાન અવતાર છે અને જેની વાણી, જગત્ને હિતાવહ એવા આદશ'ના પ્રકાશ કરનારી છે, એ વધ માનને હું કંઇક ચાદ કરે છે.

(२)

मुलाभिथातः खलु वर्धमानो देवार्यनाम्नाऽभिद्धे प्रजाभिः। वीरः पुनर्वीरतया प्रसिद्धः स सन्मतिक्षीतसुतोऽप्यभाषि॥ **(**,२ )

મૂલ નામે 'વધ'માન' છે. પ્રજાએ એમને 'દેવાય'' નામથી સંબોધ્યા છે. વીરતાના યાગે 'વીર' નામથી પ્રસિદ્ધ થયા છે. 'સન્મતિ' અને 'જ્ઞાતપુત્ર' પણ એ કહેવાય છે.

(३)

प्राचीनवर्णाश्रमवर्त्मना स्वां गतिं तनोति त्रिशलाङ्गजन्मा । चतुर्ष्वसौ विश्रममाश्रमेषु कुर्वन् क्रमादन्तत एति पूर्णम् ॥ (3)

'ત્રિશ લાનન્દન' પ્રાચીન વર્ણા-શ્રમ-પદ્ધતિના માર્ગે પાતાની ગતિ લ'ળાવે છે. ચાર આશ્રમામાં ક્રમશઃ વિશ્રામ લેતા એ મહાપુરૃષ આખરે પૂર્ણ વિશ્રામી અને છે.

(8)

पदं समस्ति प्रथमं जनन्या
आराधनीयः प्रथमः स देवः ।
कर्त्तव्यभ्तामिति मातृभक्ति—
मसौ विधत्ते कियदग्रकोटिम् ! ॥

(8)

માતાનું સ્થાન પ્રથમ છે. માતૃ-દેવ પ્રથમ આરાધન કરવા યાગ્ય છે. એ માટે 'વધ'માન' કત્ત'વ્યભૂત માતૃ-ભક્તિ કેટલી ઉ'ચી હદની બજાવે છે!

(4)

खेदो जनन्या मम कोऽपि मा भूद् इति स्थिरीभावमवाष्य गर्भे-। स मातृभक्तेरनुशास्ति पाठं स्वयं समाचर्य महत्तमां ताम्।। ( **\upsilon** )

મારાં માતાજીને કાઇ પ્રકારનું દુ:ખ ન થાય એ ઇરાદે ગર્ભમાં સ્થિર થઇને–પાતાનું હાલવું–ચાલવું અધ્ય કરીને એ મહાનુભાવ માતૃભક્તિના પાઠ શિખવે છે–સ્વયં એ મહાનુ ભક્તિને પાતે આચરહ્યમાં મૂકીને શિખવે છે.

( ( )

स बैशवेऽप्यद्भुतनिर्भयत्वः क्रीडन् वयस्यैः सह बालवीरः-। विलोकते भीषणमन्यदाऽहिं क्षिपत्यमुं रज्जुवदन्यतो द्राक् ॥ ( \$ )

આલવયમાં પણ અહુત નિલધ્ય તા ધરાવનાર એ આલ–વીર પાતાના ગાઠીયાઓ સાથે રમત રમતાં એક દિવસે એક ભય'કર ભુજ'ગ દેખે છે. અને તુરતજ તેને દારડીની જેમ પકડી અલગ ફે'કી દે છે. **(७**)

कीडां सुहाद्भेः स पुनः करोति भत्यागतैः सर्पभयात् पळाच्य । सञ्चारणं निर्भयः संस्कृतीनां भजासु वाल्यादृपदिश्यतेऽतः ॥ ( **( )** 

અને કરી એ, સર્પાના ભયથી નાસી જઇને પાછા ઉપસ્થિત થયેલા મિત્રા સાથે રમવા લાગી જાય છે. આ ઉપરથી, બાળકામાં બચપણથી નિર્ભયતાના સ'સ્કારા પાડવાનું સ્ટાવાય છે.

(4)

तमष्टवर्ष पठनस्य हेता— रशीतिशास्त्रां नयतः पिताऽस्या । माता च शत्रुर्जनकश्च वैरी न यो समध्यापयतः प्रजां स्वाम्।।  $(\zeta_{\bullet})$ 

આંડ વર્ષાની ઉમ્મર થતાં વર્ષામાન કુમારને ભણાવવા માટે માતા– પિતા વિદ્યાશાક્ષામાં લઇ જાય છે. તે માતા શત્રુ છે અને તે પિતા વૈરી છે કે જેઓ પાતાની ઓલાદને બરા બર વિદ્યાભ્યાસ કરાવતા નથી.

 $(-\mathbf{o}, -)$ 

परं महोद्रासिमतेरधीती नावश्यकस्तस्य परिश्रमः स्यात् । तथाविधाः खल्वनधीति–विज्ञाः मारजन्मसंस्कारसमर्थशक्तवा ॥ (4)

પણ, મહાન તેજસ્વી પ્રજ્ઞાધારક એવા વર્ધ માનને વિદ્યાધ્યયન માટે પરિશ્રમ કરવાની જરૂર ન હોય. એવાએ વસ્તુતઃ જન્માન્તરના સમર્થ સંસ્કાર-બળથી અનધ્યયન-વિદ્યાન હોય છે.

(90)

युवत्व-कालः स्मर-रङ्गभूमि-न चापलं तन्मनसम्तदापि । तन्मानसं संयमयोगमुद्रं विकान्ति नो वेपयिका विचाराः॥ (10)

યાૈવન–કાળ એ કામદેવની રંગ ભૂમિ છે. તે વખતે પણ તે કુમારનું મન ચપળ થતું નથી. તેના સ'યમ-યાેગથી મુદ્રિત માનસમાં વિષયના વિચારા પ્રવેશ પામતા નથી.

( 99 )

न तादृशो राजकुमारकस्य दुरापता राजकुमारिकाणाम्। परं पुरस्तस्य विवाद-वार्ता-मृद्धाटयेत् कः प्रशमोज्ज्वलस्य ?॥ (11)

તેવા રાજકુમારને રાજકુમારી-ઓની શી ખાટ હાેચ ! પણ, પ્રશમ-ભાવથી ઉજ્જુવળ એવા એ યુવકની આગળ વિવાહ કરવાની વાત કાેણ મ્રેકે! ( ?? )

विचिन्तयेयुश्चपला युवानः
पदार्थपाठं सुमहान्तमेतम् ।
कुचालतो बालक—जीवनानां
रक्षा प्रबन्धः प्रविधेय आप्तः॥

( १३ )

अज्ञानयोगं चरितं गृहस्य शिक्षालया दूषितवातसङ्गाः । सत्सङ्ग-बोधो विरलस्ततोऽद्य प्रजाः कुमार्गे द्रुतमाविशन्ति ॥

(88)

तासां बल्लं 'नाटक'-'होटला'द्या 💥 निम्नन्ति, शृंगारिकवाचनं च-। 💥 रक्तस्य शोषं कुरुते, विलासा- 💥 न्वेपाय चाटन्ति विलाससक्ताः ॥ 💥

( १५)

जितेन्द्रियं <u>ज्ञातस्रतस्य</u> वृत्तं निवेदनं साधु कुमारकाणाम्-। ब्रह्माश्रमी योग्यविवाहपूर्वे ब्रह्मव्रतं पूर्णतयाऽभिरक्षेत् ॥

( १६ )

त्रक्षत्रतं जीवनमृलभूतं त्रह्माश्रमः सद्गुणराशिदीपः । त्रह्माऽऽस्पदं शक्ति-महः-सुखानां कर्त्तव्यमाद्याश्रमपालनं सत् ॥ ( 93 )

ચપળ યુવાનાએ આ મહાન્ પદાર્થ-પાઠ પર ધ્યાન આપવા જેવું છે. આળકાના જીવનને ખરાબ ચાલથી બચાવવા સંખન્ધે આપ્ત જેનાએ પ્રબન્ધ કરવા જોઇએ.

( 33 )

ગૃહજીવનની અજ્ઞાન દશા, શિક્ષણાલયાનાં દ્ષિત વાતાવરણ અને સત્સ'ગ તથા સદ્ધપદેશની ખામી-એથી આજની ઉછરતી પ્રજા ઝટ આઉ રસ્તે ઉતરી જાય છે.

( 38 )

નાટક-હાટલ વગેરેના શોખ તેમનું મળ હણી રહ્યા છે, શંગારિક વાચન તેમનું ખૂન ચુસી રહ્યું છે અને વિલાસીએા વિલાસની શોધમાં આયડે છે.

( 14 )

ગ્રાતપુત્રનું જિતેન્દ્રિય છવન જગતના કુમારાને માટે સુન્દર "નિવેદન " તરીકે છે કે, યાગ્ય વિવાહ કરવા પૂર્વે પ્રદ્મચર્યાશ્રમના પાલકે પૂર્ણું રીતે પાતાના પ્રદ્મચર્યાનું રક્ષણ કરવું જોઇએ.

( 3.5 )

પ્રદ્રાચર્ય એ જીવનના મૂલાધાર છે. પ્રદ્રાચર્યાશ્રમ એ સદ્દગુણરાશિના દીવા છે. પ્રદ્રાવત એ શક્તિ, તેજ અને સુખનું સ્થાન છે. ખરેજ, પ્રથમ આશ્રમનું પાલન કરવું એ પવિત્ર કર્ત્તાવ્ય છે. ( 29)

चतुर्षु खण्डेष्विह् जीवनस्य श्रीत्रह्मदेवः प्रथमेऽस्ति राजन्। गच्छन्ननर्चेन् मनुजस्तमग्रे स्वजीवनाधोगितिमातनािते।।

( 26 )

कि सन्मतेः सम्मातिमन्तरेण लग्नाय सिद्धार्थनृपोऽपि कुर्यात्!। अथेहते तत्सुहृदस्तद्ग्रे स भेष्य तं बोधिथितुं तद्थे॥

( 25)

मित्रेषु साफल्यमनाष्त्रुवत्सु स्वयं जनन्येत्युपवर्धमानम् । स्नेहस्य षृष्ट्या करुणाग्रहाच मातुर्वचः स्वीकुरुतेऽन्तते।ऽसौ ॥

(२०)

विवाह-संस्थामथ सम्माविद्य त्रह्माश्रमाद् याति गृहाश्रमं सः। तद्धमेपत्न्या अभिधा यशोदा प्रमृतिरेका च तयोः कुमारी।।

( २१ )

विहाय काँश्रित् सकला अनेनाऽऽ श्रमाध्वना तीर्थकरादयोऽगुः । गार्हस्थ्यमप्राप्य पुरोऽगमन् ये तेऽत्यल्पसङ्ख्याः क्रमगामुकाग्रे ॥ ( 209 )

જીવનના ચાર ખ'ડા પૈકી પ્રથમ ખ'ડમાં શ્રીણદ્ધાચય'–દેવ વિરાજમાન છે. તેનું પૂજન કર્યા વગર આગળ ચાલતા માણુસ પાતાના જીવનની અધાગતિ કરે છે.

( 26 )

'સન્મતિ' ( વર્ધ માન )ના લગ્ન માટે તેની સમ્મતિ વગર 'સિદ્ધાર્થ' રાજા પણ શું કરે! હવે 'સિદ્ધાર્થ' રાજા વર્ધ માનના મિત્રાને તેની પાસે માકલી લગ્ન માટે તેને સમજાવવા કેશિશ કરે છે.

( 원순 )

વર્ધ માનના મિત્રોને સક્લતા નથી મળતી, તે અવસરે માતા 'ત્રિશલા દેવી ' ખુદ વર્ધ માનની પાસે ઉપસ્થિત થાય છે. માતાની સ્નેહ- વૃષ્ટિ અને તેમના કરુણાપૃણું આગ્રહ-થી આખરે વર્ધ માન માતાનું કહ્યું માની દયે છે.

( 40 )

હવે વિવાહસ'સ્થામાં પ્રવેશ કરીને મહાવીર પ્રદ્માચર્ચાશ્રમમાંથી ગહસ્થાશ્રમમાં દાખલ થાય છે. તેમની ધર્મ'પત્નીનું નામ 'યશાદા ' છે. પ્રસ્તિમાં તેમને એક કન્યા થાય છે.

( २२ )

કેટલાકને બાદ કરતાં, 'તીર્થ-કર' વગેરે બધા આ આશ્રમ-પદ્ધતિ-ના માર્ગે' ચાલ્યા છે. જેઓ ગૃહ-સ્થાશ્રમમાં આવ્યા વગર આગળ ગયા છે તેએા, આશ્રમ-પદ્ધતિના ક્રમે ચાલનારાઓની આગળ બહુજ શોડી સ'ખ્યાવાળા છે. ( २२ )

गाईस्थ्यमप्राप्य पुरा गमस्तु संसाधनीयो विरल-प्रकृत्याः। विश्वप्रसिद्धः क्रमिकाश्रमाध्वा प्रायोऽत्विलास्तेन ततः प्रयान्ति॥

( २३ )

यः स्यात् प्रमोदस्तनयावतारे न स प्रमोदस्तनयावतारे । कन्योद्भवः प्रत्युत खेदहेतुः संजायमानः परिदृज्यतेऽद्य ॥

( 28 )

परिस्थितावीद्दिश कारणं तु
समाजसंस्थागतदुर्व्यवस्था ।
पुत्रश्च पुत्री परमार्थतस्तु
देशस्य खल्वस्ति समा विभूतिः ॥

(२५)

ईद्दश्नसाम्योज्ज्वस्त्रभावनाया विकासनाये जनतामनस्तु । अदृष्टसंकेतवशेन मन्ये महात्मवीरस्य कनीपितृत्वम्॥

(२६)

स्वभागिनेयेन 'ज्ञािलिना'ऽमा वीरः समुद्वाहयति स्वकन्याम् । रूढिप्रकारा भ्रुवि भिन्न-भिनाः काले च काले परिद्वाचिभाजः ॥ (२२)

ગૃહસ્થાશ્રમમાં આવ્યા વગર આગળ જવું એ વિરક્ષપ્રકૃતિસાધ્ય છે. જગત્પ્રસિદ્ધ માર્ગ આશ્રમ-પદ્ધતિના માર્ગ છે. એટલે પ્રાયઃ બધા એ જ માર્ગે ચાલે છે.

(33)

પુત્ર અવતરતાં જે હુધ થાય, તે પુત્રી અવતરતાં ન થાય. બલ્કે, દીકરીના જન્મ આજે ખેદજનક થતા જોવામાં આવે છે.

(28)

આવી પરિસ્થિતિ થવામાં કારણુ તો સમાજસ'સ્થાગત દુવ્ય'વસ્થા છે. પરમા-થ'તઃ પુત્ર અને પુત્રી અન્ને દેશની સરખી વિભૂતિ છે.

(२५)

આવી 'સમાનતા'ની ઉજીવળ ભાવના જનતાના મનમાં ખિલવવા માટે, હું માનું છું કે, અદેષ્ટ સંકેત-વશાત મહાત્મા વીરને કન્યાના પિતા થવાનું સાંપડયું હશે!

( २६ )

મહાવીર પાતાની કન્યા પાતાના ભાષ્યુંજ 'જમાલિ 'સાથે પરણાવે છે. દુનિયામાં રૂઢિની રીતા ભિન્ન–ભિન્ન હાય છે, અને સમયે સમયે બદલાયા કરે છે. ( ২৩ )

सन्तो महान्तोऽवतरान्ति नेव भागाय सांसारिकवेभवस्य। सहावतारेण तथाविधानां भवेन्सहत् संकलितं रहस्यम्॥

(26)

वीरा यदाऽजायतः भारतस्य
म्थितिर्विचित्रा समभूत् तदानीम्।
मृहिक्रयाकाण्डविमोहजास्रे
निबध्यमाना जनता यदाऽऽसित्।।

( 29)

"धर्माधिनार्थ"श्च जना यदाऽन्ध-श्रद्धावटेऽभूत् परिपात्यमानः। उच्चब्रुवा नीचपदेऽवगम्य परान् यदानल्पमद्दर्वश्च॥

(30)

यदापजहुर्महिलाधिकारा— नन्यायतः पौरुषगर्वमत्ताः। भर्माय यज्ञादिषु भूरिहिंसा— पाषानलः प्रज्वलितो यदाऽऽसीत्॥

( ३१ )

एताद्दंश भारत-द्वाःस्थ्यकाले देवार्यदेवो 'मगध'-प्रदेश । ख्याते पुरे 'क्षत्रियकुण्ड'नाम्नि मानायत क्षत्रियराजगेहे॥ ('चतुर्भिः कलापकम् (२७)

મહાન આત્માએ સ'સાર-વિલાસ ભાગવવા માટે જન્મતા નથી. તેમના અવતરણ સાથે મ્હાેટુ રહસ્ય સ'કળાયલું હોય છે.

( २८ )

મહાવીર જન્મ્યા તે વખતની ભારતવર્ષની સ્થિતિ વિચિત્ર હતી. જે વખતે જનતા અજ્ઞાન કર્માકાંડની માહજાળમાં કસાવાતી હતી.

( 36)

અને, જેવખતે ધર્મના "ઠેકેદારા" લાેકાને અન્ધશ્રદ્ધાના ખાડામાં પટકી રજ્ઞા હતા, અને, જે વખતે પાતાને ' ઉચ્ચ' માનનારાએ! બીજાઓને " નીચ" સમજી બહુ સતાવી રહ્યા હતા.

(30)

અને, જે વખતે પારુષ–મદથી છકી ગયેલા પુરુષા અન્યાયથી સ્ત્રીજાતિના હક્કા પર ત્રાપ મારી રજ્ઞા હતા, અને, જે વખતે ધર્માના નામે ચજ્ઞાદિમાં પશુ–વધના પાપાનલ ભયંકર રીતે ધર્મધર્મી રજ્ઞા હતા,

(37)

—એવા દેશની દુર્દ શાના વખતમાં ' દેવાય' ' દેવ ' મગધ ' દેશમાં, જાણીતા ' ક્ષત્રિયકુ'ડ ' નગરમાં, ક્ષત્રિય રાજાના રાજમહાલયમાં અવતરે છે.

( ३२ )

अभूदसौ सार्धसहस्रयुग्म-वर्षोर्ध्वकालो बहुदूषितत्वः-। पाखण्ड-दम्भैश्च कुलाभिमान-मदौरनाचार वधोपतापैः॥

( 33 )

अशान्तवातावरणाश्रपुंजाऽऽ वृतपजोद्धारविधानहेतोः—। स्वाभाविकः कस्यचनावतार आसीत् तदानीं सुमहान्मशक्तेः॥

( ३४ )

थर्मान्य सत्तोन्मद्-निर्दयत्वा-त्याचारवायुः पसरीसरीति-। तदा तदातापशमाय शान्ति-पाठाय कोप्येति भुवं महात्मा ॥

(३५)

उन्ने न्वशक्तेरवतार एष

यद् वर्धमानी भ्रवमानगाम ।

असी विरक्ती जगढ़ार्चनाँदै—

भैवत्यनल्पाऽऽत्मविम्नुक्तिचिन्तः ॥

( ३६)

दीक्षायनाप्तुं कुरुते स्म पित्रोरा जीवितं गर्भपदे प्रतिज्ञाम् ।
खेदाकुलीभृततया स्वगर्भस्थैर्येण मातुः स विवेकशाली॥

(34)

લગભગ અઢી હજાર વર્ષ ઉપરનાે એ કાળ અનાચાર, દ'ભ, પાખ'ડ અને જાતિકુલાભિમાન–મદાેથી તથા હિંસા– ત્રાસથી બહુ દૃષિત હતાે.

(33)

અશાન્ત વાતાવરણનાં અભ્રપટલથી ધેરાયલી પ્રજાના ઉદ્ધરણ માટે તે વખતે કાઇ સુમહાન આત્મશક્તિનું અવતરણ ધવું સ્વાભાવિક હતું.

(38)

ધર્માન્ધતા, સત્તાનમાદ અને નિદ'યતાના અત્યાચાર–વાયુ જયારે ખૂબ ફેલાય છે ત્યારે તેના સન્તાપને શમાવવા અને શાન્તિના મન્ત્રપાઠ બહ્યાવવા માટે કાંઇ મહાત્માનું પૃથ્વી પર આગમન થાય છે.

(34)

આ ઉ'ચીમાં ઉ'ચી શક્તિનું અવતરણ છે કે મહાવીરનું પૃથ્લી પર આગમન થયું. એ મહાન પુરુષ જગત્ના આત્ત નાદોથી વિરક્ત બની આત્મમુક્તિના મહાન ચિન્તનમાં મગ્ન બને છે.

( 33)

મહાવીર ગર્ભાવાસમાં સ્થિર થવાથી તેમનાં માતાજી બહુ ખેદાકુલ થયાં હતાં. એથી એ વિવેકશાલી પુરુષ માતા-પિતા જીવન્ત હાય ત્યાં સુધી સંન્યાસ-દીક્ષા નહિ થહેણુ કરવાની, ગર્ભાવસ્થામાં જ પ્રતિજ્ઞા કરી હતી. (39)

स चिन्तयामास तदोज्ज्वस्नातमा :शुश्रूपमाणस्य गुरू इमौ मे-।
गृहानुषित्वा क्रमयोगतोऽन्ते
सम्पत्स्यते न्याय्यतया तपोपि ॥

(३८)

समग्रपापापगमस्वरूपा दीक्षा मता निर्मेलभावयोगा। पित्रोः सम्रद्वेगविधायकस्या-त्यन्तं न सान्यायसमन्विता स्यात्॥

( ३९ )

पित्रोरुपास्तिर्वतसम्पदादि—
भूतं महामङ्गलमस्ति लोके।
सुदुष्प्रतीकार-महोपकारी
पूजास्पदं धर्म्यधियां महत् तो।।

(80)

स शुद्धधर्मा स पुनः कृतज्ञः
सती च तद्देवगुरुक्रमाची।
समुद्भवलान्तःकरणेन सम्यग्
एती महान्तौ प्रतिपद्यते यः॥
(चतुर्भिः कलापकम्)

(88)

साधारणस्वार्थकृतेऽपि पित्रो-विमाननाचापलमाचरद्भिः-। एष प्रसङ्गः परिचिन्तनीयो देवार्यदेवस्य महोदयस्य ॥ (30)

તે મહાન્ પવિત્ર આત્માનું તે વખતે એવું ચિન્તન કેં: મારા આ માતા-પિતાની ઘરમાં રહી સેવા–શુશ્રૂષા કરતાં અન્તે પરિત્રદ્ધ્યા પણ મને અનુક્રમે ન્યાયસર સાંપડશે.

(36)

"દીક્ષા સર્વ પાપાની નિવૃત્તિરૂપ અને નિર્મળ ભાવવૃત્તિરૂપ ફરમાવવા-માં આવેલી છે. માટે માતા-પિતાને અત્યન્ત સન્તાપમાં નાંખી દીક્ષા શ્રહ્યુ કરવી ન્યાયસર નથી.

(35)

'' ચારિત્ર–ત્રતની સાધનાનું પહેલું મહામંગલ માતા–પિતાની ઉપાસના છે. જેમના પ્રત્યુપકાર બહુ ૬૧્કર છે એવા મહાપકારી માતા– પિતા ધર્માથી જનને મહાન્ પૂજ-નીય હાેય છે.

( 80 )

"તે શુદ્ધ ધર્મ'ને લજનારા છે, તે કૃતગ્ર છે અને તેની દેવગુરૃસેવા પ્રશસ્ત છે, કે જે, આ મહાન્ ગુરૂઓ– (માતા–પિતા) ને ઉજ્બવળ અન્તઃ- કરણથી યાગ્ય રીતે આરાધે છે."

( 88 )

સાધારણ સ્વાર્થ માટે પણ જેઓ પાતાના માતા–પિતાનું અપમાન કરવાની ચપળતા કરી બેસે છે તેમણે મહાદય ' દેવાર્ય' દેવના આ પ્રસ'ગ વિચારવા ઘટે. (83)

यदीयमन्तःकरणं विरक्तगत्यन्तमुरकं तपसे प्रयातुम् ।
विलम्बते प्रश्नितुं तथापि
स केवलं तोषकृते स्वपित्रोः ॥

(83)

अमुत्र मातापितरी प्रयातोऽ ष्टाविंशवर्षे सति <u>वर्धमाने</u>। राज्याभिषेकोऽथ शिरः किमीयं "सिद्धार्थ"-सून्वोः समळङ्करोतु!॥

(88)

पुत्रः पिता बान्धव—दान्धर्वो च परस्परोच्छेदपरौ भवेताम्–। यदर्थमुग्राः समरा भवन्ति तत्रास्ति लक्ष्म्यां जगदन्त्रभूतम्॥

(84)

परन्तु 'नन्दे'रधिकः भियोऽस्ति लक्ष्म्याः स्वकीयो लघुसोदरोऽसौ। निवेदयत्याग्रहपूर्वकं तं 'नन्दि'र्नृपत्वासन आसनाय॥

( ४६ )

विरस्तदस्वीकृतिमादरेण कृत्वा स्वदीक्षाविषये तमाह-। 'मम व्रताभिग्रह आर्य ! पूर्ण-स्ततोऽनुमन्यस्व तपःकृते माम् '।। ( ४२ )

જેનું વિરક્ત અન્તઃકરણ પ્રવજ્યાના પ'થે પ્રયાણ કરવા અત્યન્ત ઉત્કઃઠિત થઇ રહ્યું છે, છતાં તે મહાન્ યુવક કેવળ પાતાના માતા–પિતાને સંતાયવાની ખાતર દીક્ષા લેવામાં વિવસ્બ કરે છે.

(83)

વર્ધ માનની અઠાવીશ વર્ષની ઉમ્મર થતાં તેમના માતા–પિતા પર-લાેક સિધાવે છે. હવે રાજ્યાભિષેક બ ભાઇએામાં કાેના થાય!

(88)

જેને માટે બાપ-બેટા અને ભાઇ-ભાઇ એક-બીજાનું ઉચ્છેદન કરવા તૈયાર થાય છે અને જેને માટે ભયં-કર યુદ્ધા ખડાં થાય છે તે લક્ષ્મીનો અન્દર જગત્ આંધળું બન્યું છે.

( ४५ )

પરન્તુ 'નન્દિ' ('નન્દિવધ'ન') ને લક્ષ્મી કરતાં પાતાના ન્હાના ભાઇ (વધ'માન) વધારે ગ્હાલાે છે. 'નન્દ્રીવધ'ન ' વધ'માનને રાજ્યગાદી પર બેસવા આગ્રહપૂર્વ'ક નિવેદન કરે છે.

(88)

મહાવીર તેના આદરપૂર્વક અસ્વીકાર કરી પાતે દીક્ષા લેવા આળત જણાવે છે કે, હે આર્ય! મારા વ્રતાભિગ્રહ હવે પૂર્ણ થાય છે. માટે દીક્ષા માટે મને અનુમતિ આપા!

\*\*\*\*\*

\*\*\*\*\*\*\*

(89)

स आह पित्रोविंरहोपरिष्टात् सुदुःसहं मे भवि ते प्रयाणम् । वर्षद्रयं तन्मम तोषणायाऽ— भिकं गृहानावस वर्षमान ! ॥

(85)

तद्वाचमङ्गीक्रस्ते विनम्रोऽ धिकं गृहे तिष्ठति वर्षयुग्मम्। क्रियाविशेषाच् व्रतिजीवनस्य गृहस्थवेषेऽपि समाचरन् सः॥

(86)

इमां श्वांति किल वेद 'वान--प्रस्थाश्रम'म्थानतया तदीयाम् । आवश्यकोऽभ्यासविधिर्मुमुक्षोः भवेशतः प्रागनगार-धर्मे॥

(40)

अभ्यन्य हि त्यागविधि प्रवेशो हितावहः स्यादनगार-धर्मे । इत्थं तृतीयाऽऽश्रम-संविधानं संन्याससम्पादनपूर्वभृमिः॥

(4?)

आवज्यकोऽभ्यासविधिन पूर्वं भवन्महावीरविधोत्तमानाम् । तथापि दातुं स्ववि बोधपाठं तथा महानाचरति स्वयं सः ॥

( 42 )

त्रिंशेऽथ वर्षे स समाप्तिमाप्ते \*संन्यासरूपाम्रुपयाति दीक्षाम् । सृविस्मितास्तत्समयाः परेऽपि सन्तस्तपस्तस्य विलोक्य घोरम्।।

\* सर्वविरतिलक्षणाम् । ( 80 )

' નન્દી ' જવાબ આપે છે: ભાઇ! માતા–! પતાના વિરદ્ધ ઉપર વળી તારૂ પ્રયાણ શાય એ મને બદુ દુઃસહ થઇ પડે. માટે મને સ'તોષવાની ખાતર હે વર્ધમાન! એ વર્ષ વધુ ઘરમાં ઠેરી જાએો.

(86)

મહાવીર વિનન્નપણે પાતાના મેહાટા ભાઇનું કહ્યું સ્વીકારી લે છે. અને, ગૃહસ્થવેષભૃષામાં પણ ત્યાગી છવનની વિશેષ ક્રિયાએાનું આચરણ કરતા તેઓ બે વર્ષ વધુ ગૃહવાસમાં રહે છે.

(84)

મહાવીરની આ પ્રવૃત્તિને હું " વાનપ્રસ્થાશ્રમ "ના સ્થાન સમજી હું. મુમુક્ષુને અનગાર–ધર્મમાં પ્રવેશ કરવા અગાઉ ત્યાગનું અભ્યાસ–વિધાન આવશ્યક છે.

( Yo )

ત્યાગ-વિધિના અભ્યાસ કરીને અનગાર-ધર્મમાં પ્રવેશ કરવા એ હિતાવહ પદ્ધતિ છે. આમ, ત્રીજ આશ્રમનું વિધાન એ સંન્યાસ-ચહુણની પૂર્વભૂમિરૂપ છે.

( **પર** )

મહાવીર જેવા ઉત્તમ આત્મા-ઓને ચારિત્ર ગ્રહણ કરવા પૂર્વ ત્યાગનું અભ્યાસ–વિધાન કરવાની કંઇજ જરૂર ન હાેય. છતાં જગતને બાેધ–પાઠ આપવા સારુ એ મહાન આત્મા સ્વયં તે પ્રમાણે આગરણ કરે છે.

( 42 )

ત્રીશ વર્ષની ઉમ્મરે એ મહા-તુભાવ સંન્યાસરૂપ (સર્વાવરતિરૂપ) દ્રીક્ષા અ'ગીકાર કરે છે. તેમના થાર તપ જોઇ તે કાળના ખીજા મહાન્ સન્તા પણ ખ્ળ અજાયળ થાય છે. (43)

मौनाश्रितो द्वादश वत्सराणि प्रायेण हित्वाऽशन-पानकं सः । उज्जागरो नग्नशरीरपादो महीमटन्यारत आत्मशोधे ॥

(48)

महामहोपद्रवकष्ट्रपाते—
 प्विप स्थिरात्मा स महर्षिनाथः -।
 न रुष्यित क्वाप्यधमाधमेऽपि
 श्रमां द्धानः परमां कृषां च ॥

( 44 )

एवंविधे द्वादशवर्ष-साधन समाप्तिमागच्छति तस्य योगिनः-। सर्वपकाराऽऽवरणप्रहाणतः पूर्ण परब्रह्म-महः प्रकाशते ॥

(45)

पूर्णात्माऽसौ परमविमलालोकचैतन्यरूपः पूर्णानन्दः परमविश्चतः श्रीमहावीरदेवः—। तत्त्वालोकं सृजति परमं लोककल्याणहेतो-रागृष्पुचौभवति च निराकारसिद्धस्वरूपः॥

( ५७ )

एवम्भृताय देवाय वीतरागाय शम्भवे । ब्रह्मणे विश्वनाथाय शीवीराय नमी नमः ॥ ( 43 )

આત્મ-શાધમાં મગ્ન થયેલ એ મહાન્ આત્મા ખાર વર્ષ લગી પ્રાયઃ ખાલું-પીલું મૂકી દઇ, માનપણે ઉજાગરા કરતા ઉઘાડે શરીરે તથા ઉઘાડે પગે પૃથ્વી પર પ્યાર્ટન કરે છે.

( YX )

મહામહાઉપદ્રવાનાં કપ્ટા પડવા છતાં જેના આત્મા સ્થિર છે એવા એ મહાન મહર્ષિ કાઇ પર રાષ કરતા નથી. અધમાધમ ઉપર પણ તેના મહાન્ જીવનમાંથી ક્રમા અને દયા જ નીતરે છે.

( **44** )

આમ, બાર વર્ષની સાધના પૃર્ણુ થતાં તે મહાત્માને સર્વ પ્રકારનાં આવરણા (ઘાતી કર્મા) ખત્રી જતાં પરખ્રદ્ધાના પૃર્ણ પ્રકાશ પ્રકટ થાય છે.

( પુક્ )

પૂર્ણાત્મા, પરમનિર્મલપ્રકાશમય-ચૈતન્યસ્વરૂપ, પૂર્ણાનન્દ અને પરમવિલુ શ્રીમહાવીરદેવ હવે લાેકકલ્યાણ માટે મહાન્ તત્ત્વાલાેકનું સર્જન–મહાન તત્ત્વાદર્શનું પ્રકાશન કરે છે. અને આયુષ્ય ( ૭૨ વર્ષનું ) પૂર્ણ થતાં નિરાકાર સિદ્ધસ્વરૂપને પ્રાપ્ત થાય છે.

( ૫૭ )

આવા વીતરાગદેવ, શમ્ભુ, બ્ર**હ્યા**, <mark>વિશ્વનાથ શ્રીમહ</mark>ાવીર પરમાત્માને વાર'વાર નમન હેા!

આ કાવ્ય વડાદરા⊸જૈનયુવકસાંઘ તરક્યા પ્રક્ટ થયેલ છે,

# ર્કું મેના સંચાગ–વિયાગે સધાતી આત્માની ભિન્ન ભિન્ન અવસ્થાએા પર જૈન દૃષ્ટિનું

# સૂક્મ નિરીક્ષણ

ભાવ'પ'ચ*ક*–વિવરણ

In a salabate is topic reserves base base to be

#### **વ્યા**ખ્યાતા

ન્યાયત્રિશાસ્દ ન્યાયતીર્ધ શાંમદ ન્યાયવિજયજ મહારાજ

भावः श्रायिक एयभीपशमिकी मिश्रस्तृतीयः पुन-स्तूर्यश्चीदयिकस्तथा 'परिणति 'ख्यातो भवेत् पश्चमः । तेषां सम्मिलनैर्द्धिकादिकतया पष्टथ सांयोगिक-स्तेषामत्र निक्रपणं परिमितं कुर्वे यथाधीबलम् ॥

અમાત્મસ્થિતિના વિચાર કરતાં શાસ્ત્રપત્રપત પાંચ "ભાવા" તરફ સહેજે નજર જાય છે. કમંશાસ્ત્રના અલ્યાસી અને આધ્યાત્મિક તત્ત્વોના ગવેષકને એ વિષયના વિમર્શ રમણીય લાગે તેમ છે. આત્મસંખન્ધી વિચારણા કરતાં કમં—સિદ્ધાન્તોની વિચાર—ચર્ચા એકદમ દોડી આવે છે. અને એવા પ્રસંગે એષપશમિકભાવ ક્ષાયિકભાવ, શ્રાયોપશમિકભાવ, ઐાદયિકસાવ અને પારિણામિકભાવ એ પાંચ ભાવાનું પર્યાલાચન બહુ ઉપયુક્ત થઇ પડે છે. અહિં 'ભાવ' શખ્દના અર્થ 'સ્થિતિ' 'અવસ્થા' (Condition) થાય છે. હવે આપણે એ વિષયને નિહાળવા પ્રયત્ન કરીએ.

#### ઐાપશમિકભાવ.

માહિના ઉપશમથી જે સ્થિતિ, જે અવસ્થા પ્રાપ્ત થાય છે તે ' આપશમિક ભાવ' કહેવાય છે. માહિના (દર્શનમાહિના) ઉપશમથી જે ઉજુવળ સમ્યગ્દર્શ'ન (તત્ત્વદ્રષ્ટિ) પ્રાપ્ત થાય છે અને માહિના (ચારિત્રમાહિના) ઉપશમથી જે ઉજુવળ ચારિત્ર પ્રાપ્ત થાય છે તે (અન્તે) આપશમિક ભાવ છે.

#### એાપશમિકભાવ ૨—

૧ સમ્યક્ત્વ

ર ચારિત્ર.

ઉપશમ, માેહુનાજ થાય છે અને માેહુના પેટા ભાગ દર્શાનમાેહુ અને ચારિત્રમાેહુ એમ બે છે. એટલા માટે ઉપશમસમ્પન્ન સમ્યક્ત્વ અને ચારિત્ર એ બેજ ભેદા આપશમિક ભાવમાં ગણાવ્યા છે.

#### ક્ષાયિકભાવ.

કર્મ ક્ષયથી જે સ્થિતિ પ્રાપ્ત થાય છે તે 'ક્ષાયિકભાવ' છે. ક્ષાયિકભાવમાં જ્ઞાનાવરણક્ષયસમુત્ય કેવલજ્ઞાન, દર્શ નાવરણક્ષ્યોદિત કેવલદર્શન, માહક્ષયસમ્પન્ન સમ્યક્ત્વ અને ચારિત્ર તથા અન્તરાયક્ષયસિદ્ધ પાંચ દાન–લાભ–ભાગ–ઉપભાગ–વીય'લબ્ધિએા, એમ નવ લેવાય છે. આમાં ક્ષ્ક્રત ઘાતિકમ ક્ષયસાધિત ક્ષાયિકા લેવાયા છે.

# ક્ષાયિકભાવ ૯—

૧ કેવલજ્ઞાન

૩ સ**મ્યક**ત્વ

ર કેવલદર્શન

૪ ચારિત્ર.

૫–૯ દાનાદિ પાંચ લિખ્ધેઓ.

- (૧) દાનલિબ્ધ
- (૪) ઉપભાગલબ્ધિ
- (૨) લાભલગ્ધિ
- (પ) વીય'લખિધ
- (૩) લાગલબ્ધિ

# ક્ષાયાપશમિક ભાવ.

ઘાતિકર્મોના ક્ષચાપશમથી જે સ્થિતિ પ્રાપ્ત થાય છે તે 'ક્ષાચાપશમિક ભાવ' છે. જ્ઞાનાવરણ કર્મ'ના ક્ષચાપશમથી સાધિત મતિસદસત્જ્ઞાન (મતિજ્ઞાન તથા મતિઅજ્ઞાન), શ્રુતસદસત્જ્ઞાન (શ્રુતજ્ઞાન તથા શ્રુતાજ્ઞાન), અવધિજ્ઞાન તથા વિભ'ગજ્ઞાન અને મનઃપર્યવજ્ઞાન એમ સાત ભેદાે, દર્શનાવરણના ક્ષચાપશમથી સાધિત ચક્ષુદ'ર્શન, અચક્ષુદ'ર્શન અને અવધિદર્શન એમ ત્રણુ ભેદો, માહનીય કર્મના ક્ષયાપશમથી સાધિત સમ્યક્ત્વ તથા દેશવિરતિ–સવ'વિરતિ એ ગ્રારિત્રદિક એમ ત્રણુ ભેદો તથા અન્તરાય કર્મના ક્ષયાપશમથી સાધિત થતી પાંચ દાન–લાભ–ભાગ–ઉપભાગ–વીય'લિબ્ધિએા, એમ અધા મળી અઢાર ભેદો ક્ષાયાપશમિક ભાવમાં ગણાવ્યા છે.

દાનાદિ લબ્ધિપ ચક ક્ષાયિક અને ક્ષાયો પશમિક એમ બે પ્રકારનાં હોઇ, ક્ષાયિકભાવમાં તે ક્ષાયિક રૂપે મૂકાયેલ છે અને ક્ષાયો પશમિક ભાવમાં ક્ષાયો પશમિક રૂપે છે. જેવી રીતે, સમ્યક્ત અને ચારિત્ર ઐાપશમિક, ક્ષાયિક અને ક્ષાયો પશમિક એમ ત્રણ પ્રકારનું હોઇ ઔપશમિક ભાવમાં ઔપશમિક રૂપે રૂપે, ક્ષાયિકભાવમાં ક્ષાયો કર્ષે અને ક્ષાયો પશમિક ભાવમાં ક્ષાયો પશમિક રૂપે મૂકાયેલ છે.

### ક્ષાયાપશમિક ભાવ ૧૮—

| ٦. | મતિજ્ઞા <b>ન</b> | ૮ ચક્ષુદંર્શન                  |
|----|------------------|--------------------------------|
| ગ્ | શ્રુતનાન         | ૯ અચક્ષુક <b>ે</b> શ <b>ેન</b> |
| 3  | અવધિજ્ઞાન        | ૧૦ અવધિદર્શન                   |
| 8  | મનઃપર્યાયજ્ઞાન   | ૧૧ સમ્યકત્વ                    |
| પ  | મતિઅજ્ઞાન        | ૧૨ દેશવિરતિ                    |
| ę  | શ્રુતઅજ્ઞાન      | ૧૩ સવ'વિરતિ                    |
| 9  | વિભ'ગગ્રાન       | ૧૪-૧૮ દાનાદિ લબ્ધિપ'ચક         |

# **ચ્યાદયિક ભાવ.**

કમંના ઉદયથી પ્રાપ્ત થતી સ્થિતિ 'ઐાદયિક ભાવ' છે. ઐાદયિક ભાવમાં અજ્ઞાન, અસિદ્ધત્વ, અસ'યમ, લેક્યા (કૃષ્ણુ-નીલ-કાપાત-તેજઃ-પમ-શુક્લ એ છ લેક્યાઓ), ચાર કષાયા (ક્રેાધ-માન-માયા-લાભ), ચાર ગતિ (દેવ-મનુષ્ય-તિય'ચ-નારકગતિ), ત્રણ વેદા (પુરુષ-સ્ત્રી-નપુંસક વેદ) અને મિશ્યાત્વ એમ એકવીશ લેવામાં આવ્યાં છે. આ બધાં કમેદિયનાં પરિણામરૂપ છે.

અજ્ઞાન મિથ્યાત્વેહિયથી છે. અસિદ્ધત્વ અષ્ટપ્રકારક કર્મોના ઉદયનું પરિણામ છે. અસંયમ (અવિરતિ) પ્રત્યાખ્યાનાવરણુ ક્યાયેાના ઉદયને આભારી છે. લેશ્યા × મનાયેલગપરિણામ છે. ક્યાયેલ મોહનીયકર્મેદિયથી થનારા છે. ગતિ

<sup>×</sup> મનાયોગ મનઃપર્યાપ્તિને આભારી છે. અને મનઃપર્યાપ્તિ નામકમ'ના એક બેદ છે.

#### ૧૫૫

ગતિનામકર્માદયને આભારી છે. વેદ પુરુષાદિવેદમાહનીયાદયનું પરિણામ છે. મિશ્યાત્વ મિશ્યાત્વમાહની પરિણતિ છે.

આ સિવાય દર્શનાવરણસમુદ્ભુત નિદ્રાદિ પંચક, વેદનીયકર્મસમ્ભૂત સુખ-દુ:ખ, મેહનીયજનિત હાસ્યાદિ છ, આયુષ્યકર્મસમુત્ય ચાર આયુષ્ય, નામ કર્મનો સર્વ પ્રકૃતિપરમ્પરા અને ગોત્રોદયજન્ય ઉચ્ચાનુચ્ચ ગાત્ર એ બધાંએ એદિયિક ભાવમાં સમજવાનાં છે. એકવીશ સંખ્યા બતાવી છે તે ઉપલક્ષણમાત્ર છે. એટલે એ સિવાય બીજા પણ એદિયિકમાવમાં લેવાય છે. અથવા એકવીશમાં બાકીનાઓનો પણ સમાવેશ કરી શકાય છે. અને તે આ રીતે—

'અજ્ઞાન'નું શ્રહુણુ કરવાથી નિદ્રાદિ પંચક પણુ ખેંચી શકાય છે. કેમકે જ્ઞાન–દર્શ'નાવરણુ અને દર્શ'નમોહનો ઉદય અજ્ઞાનનું કારણુ છે. એટલે એ કર્મોના ઉદયજનિત પરિણામ બધાં 'અજ્ઞાન'થી આવી જાય છે. મિશ્યાત્વના પૃથગ્ ઉદ્લેખ કર્મ'–વૃક્ષના મૂલાધાર રૂપે તેને જાહેર કરવા માટે છે. 'ગતિ' શ્રહુણુ કરવાથી શેષ નામભેંદા અને બાેત્ર, વેદનીય અને આયુષ્ક એએાના પણ સમાવેશ કરી શકાય છે. કેમકે આયુષ્ક, જાત્યાદિ નામ, બાેત્ર અને વેદનીય એમાંથી એકના પણ અસાવ હાય તા ગતિના સ'લવ નથી. કારણુ કે એ કર્મા લવ–ધારણુનાં કારણુ છે. 'વેદ' શ્રહુણુ કરવાથી હાસ્યાદિ છ પણુ લઇ શકાય છે. કેમકે તે વેદાપશ્રહકારક છે. અથવા કષાયના નિદે'શમાં હાસ્યાદિ નાકપાયોના સમાવેશ થવા સુકર છે. કેમકે નાકપાયા કષાયસહવતી હાસ્યાદિ

# ઔદયિકભાવ ૨૧—

| ૧ ક    | મજ્ <del>ઞાન</del> ' | ૧૦–૧૩                  | કષાય  | (8)             |
|--------|----------------------|------------------------|-------|-----------------|
| ંર ક   | પસિદ્ધત્વ <b>ે</b>   | <b>९४</b> – <b>१</b> ७ | ગતિ   | (8)             |
| ૩ ચ    | <b>ાસ</b> 'યમ        | १८–२०                  | વેદ   | $(\varepsilon)$ |
| ४-६ हे | ોશ્યા (૬)            | <b>૨</b> ૧             | મિથ્ય | <b>ા</b>        |

# પારિણામિક ભાવ.

આત્મસ્વરૂપ જીવત્વ અને આત્માની વિશેષ સ્થિતિરૂપ લગ્યત્વ તથા અભગ્યત્વ એમ ત્રણ પારિણામિક ભાવ છે.

# પારિણામિક ભાવ ૩—

૧ જીવત્વ ૨ ભવ્યત્વ ૩ અભવ્યત્વ આમ, ઉપર જણાવ્યા પ્રમાણે—

#### ૧૫૬

| ઐાપશમિક ભાવના     | ર   | ભે <b>દ</b> |
|-------------------|-----|-------------|
| ક્ષાયિક ભાવના     | ۴   | ભેદ         |
| ક્ષાયાપશમિક ભાવના | 9.4 | ભેદ         |
| ઐાદચિક ભાવના      | ૨૧  | ભેદ         |
| પારિણામિક ભાવના   | 3   | ભેદ         |

જોઇ લીધા. અને એ સર્વાના સરવાળા કરતાં પક ભેદાે થયા. અર્થાત પાંચ ભાવાના ભેદા બધા મળી પક શાય.

#### સાન્નિયાતિક ભાવ.

સિવાત એટલે સ'યાગ. સ'યાગસિદ્ધ ભાવ એ સાન્નિપાતિક ભાવ. આ પાંચે ભાવાના દ્વિક સ'યાગ, ત્રિક સ'યાગ, ચતુષ્ક સ'યાગ અને પ'ચક સ'યાગ વડે ભાંગા પાડીએ તાે ૨૬ ભાંગા થાય. તે આ પ્રમાણે—

| દશ દ્ધિક-સ્ | ા'યેાગાે— |            | •  |
|-------------|-----------|------------|----|
| <b>૧</b> ૨  | २३        | 38         | ૪૫ |
| 9.3         | ૨૪        | <b>૩</b> ૫ |    |
| 18          | સ્પ       |            |    |
| ૧૫          |           |            |    |

#### દશ ત્રિક-સંયોગા-

| ૧૨૩ | 138 | ૧૪૫ | २३४          | ૨૪૫ | <b>૩</b> ૪૫ |
|-----|-----|-----|--------------|-----|-------------|
| १२४ | ૧૩૫ |     | <b>ર્</b> કપ |     |             |
| ૧૨૫ |     |     |              |     |             |

પાંચ ચતુષ્ક–સ'ચાગા––

| <b>૧</b> ૨૩૪ | <b>૧</b> ૨૪૫ | ने उ४प | ર૩૪૫ |
|--------------|--------------|--------|------|
| ૧૨૩૫         |              |        |      |

એક પંચક-સંયોગ--

**૧૨૩૪૫** 

આમ ૨૬ સાંગા થાય.

સ્પષ્ટ કરવા ખાતર ઐાપશમિક આદિ પાંચે ભાવાનાં નામ લઇને તેમના દ્રિક-ત્રિક-ચતુષ્ક-પ'ચક—સ'યાગા જોઇ જઇએ.

દશ હિક સંચાગા-

- ૧ ઐાપશમિક—ક્ષાયિક
- ૨ ઐાપશમિક—ક્ષાચાપશમિક

- ૩ આ પશમિક—આદ્યક
- ૪ ઐાપશમિક—પારિણામિક
- પ ક્ષાયિક—ક્ષાયાપશમિક
- દ લાયિક---ઐાદયિક
- ૭ ક્ષાયિક—પારિણાનિક
- ૮ ક્ષાયાપશમિક-ઐાદ્યક
- ૯ ક્ષાયાપશમિક-પારિણામિક
- ૧૦ ઐાદયિક-પારિણામિક

#### દશ ત્રિક સ'યાેગા--

- ૧ ઐાપશમિક-ક્ષાયિક-ક્ષાયાપશમિક
- ર ઐાપશમિક-ક્ષાચિક-ઐાદચિક
- ૩ ઐાપશમિક-ક્ષાચિક-પારિણામિક
- ૪ ઐાપશમિક-ક્ષાયાપશમિક-ઐાદચિક
- પ ઐાપશમિક-ક્ષાયાપશમિક-પારિણામિક
- દ ઓપશમિક–ઐાદચિક–પારિણામિક
- ૭ લાયિક-લાયાપશમિક-ઐાદયિક
- ૮ ક્ષાયિક–ક્ષાયાપશમિક–પારિણામિક
- ૯ ક્ષાયિક-ઓદયિક-પારિણામિક
- ૧૦ ક્ષાચાપશમિક–ઐાદચિક–પારિણામિક

# પાંચ ચતુષ્ક સ<sup>.</sup>યોગાે—

- ૧ ઐાપશમિક-ક્ષાચિક--ક્ષાચાપશમિક-ઐાદચિક
- ર ઐાપશમિક–ક્ષાયિક–ક્ષાયાપશમિક–પારિણામિક
- ૩ ઐાપશમિક-ક્ષાયિક-ઐાદયિક-પારિણામિક
- ૪ ઐાપશમિક-ક્ષાયાપશમિક-ઐાદયિક-પારિણામિક
- પ ક્ષાયિક–ક્ષાયાપશમિક–ઐાદ્રયિક–પારિણામિક

# એક પ'ચક સ'યાેગ—

૧ ઐાપશમિક-ક્ષાયિક-ક્ષાયાપશમિક-ઐાદયિક-પારિણામિક.

આ પ્રમાણે ઐાપશમિક આદિ પાંચ ભાવાના દ્વિક આદિ સંયોગો વડે ૨૬ ભાંગા થાય. પણ એમાં કક્ષ્ત છ ભાંગ જ સંભવિત છે. બાકીના ૨૦ સંયોગો સ્થાનશુન્ય છે.

સ લિવત છ સંધાગા આ છે—

૧ દ્ધિક સંધોગ (એક) ૨-૩ ત્રિક-સંધોગ (એ) ૪-૫ ચતુષ્ક-સંધોગ (એ) ૬ ૫'ચક-સંધોગ (એક) એક દ્ધિક સંધોગ—

૧ ક્ષાચિક-પારિણામિક સ'ચાેગ (સાતમાે).

આ દ્રિક–સ'ચાેગ સિદ્ધમાં છે. સિદ્ધમાં જ્ઞાનાદિ ક્ષાયિક ભાવ છે અને જીવત્વ પારિણામિક ભાવ છે.

- એ ત્રિક−સ'ચાેગ---
  - ૧ ક્ષાયિક–ઐાદયિક–પારિણામિક સ'યાેગ (નવમાે ).
  - ર ક્ષાયાપશમિક-ઐાદયિક-પારિણામિક સંયાગ (દરામા).

આમાં પહેલા ત્રિક સ'ચાગ ભવસ્થ કેવલીમાં છે. ભવસ્થ કેવલીમાં જ્ઞાનાદિ ક્ષાયિક ભાવ છે, મનુષ્યગતિ ઐાદયિક ભાવ છે અને જીવત્વ પારિણામિક ભાવ છે.

ક્ષાયાપશમિક, ઐાદયિક અને પારિણામિક એ ત્રણ ભાવા કક્ત ઇર્ફ્ન સ્થમાં જે હાય. અને તે તમામ ઇર્ફ્ન સ્થામાં. કેટલાક ઇર્ફ્ન સ્થામાં એ ત્રણ ઉપરાંત અન્ય પણ ભાવ યા ભાવા હાય. પણ આ ત્રિક સંચાગ (કેવળ આ ત્રિપુડી) તા માત્ર સમ્યકત્વ વગરના જીવમાં અને ક્ષાયાપશમિક સમ્યકત્વવાળામાં હાય છે. એટલે આ બીજો ત્રિક સંચાગ ચારે ગતિઓના તમામ મિશ્યાદિષ્ટ (સમ્યકત્વ વગરના) જીવામાં હાય છે. કેમકે તેમની નરકાદિ ગતિ આદિ એ ઐાદયિક ભાવ છે, તેમની ઇન્દ્રિયા એ ક્ષાયાપશમિક ભાવ છે અને તેમનાં જીવત્વાદિ એ પારિણામિક ભાવ છે. ચારે ગતિઓના ક્ષાયાપશમિક સમ્યકત્વધારી જીવામાં પણ આ ત્રિક સંચાગ હાય છે. કેમકે તેમનું ક્ષાયાપશમિક સમ્યકત્વ ક્ષાયાપશમિક ભાવમાં સ્થાન લે છે. બાકી ઐાપશમિક અને ક્ષાયિક ભાવની એકે ચીજ તેમને હાતી નથી. ક્ષાયાપશમિક સમ્યકત્વ સાથે આપશમિક ભાવને સાથે આપશમિક ભાવને ક્ષાયાપશમિક ભાવને સાથે છે.

- બે ચતુષ્ક સંયોગા--
  - ૧ ઐાપશમિક–ક્ષાયાપશમિક–ઐાદયિક–પારિણામિક સંયાેગ (ચાથા)
  - ૨ ક્ષાચિક–ક્ષાચાપશિમક–જૈયાદચિક–પારિણામિક સ'ચાગ (પાંચમા)

આમાં પહેલા (ચાથા) ચતુષ્ક સ'યાગ ઐાપશમિકસમ્યકત્વધારકને અને ઔપશમિકસમ્યકત્વચારિત્રાભયધારકને હાય છે.

ખીજો (પાંચમા) ચતુષ્ક સંયોગ ઉપશમશ્રેણી વગરના છદ્દમસ્થ ક્ષાયિક-સમ્યક્ત્વધારકને અને છદ્મસ્થ ક્ષાયિકસમ્યક્ત્વ-ચારિત્રાભયધારકને હાેય છે. એ પશિમિકસમ્યકત્વધારક ચારે ગતિએ માં હાેઇ શકે. અને એ પશિમિક-સમ્યકત્વ–ચારિત્રાભયધારક કેવળ મનુષ્યગતિમાંજ હેેાય. એમ એ બધામાં પહેલા ચતુષ્કસ યાેગ (ચાેથા) પ્રાપ્ત થાય.

ક્ષાયિક સમ્યકત્વ પણ ચારે ગતિએામાં સંભવે. એટલે દેવ, નરક અને તિર્યંચ એ ત્રણ ગતિએામાંના ક્ષાયિકસમ્યકત્વીએામાં અને ઉપશમશ્રેણી વગરના અથવા અગ્યારમા ગુણસ્થાન વગરના \* છર્જુસ્થ ક્ષાયિકસમ્યકત્વી મનુષ્યામાં તથા ક્ષાયિકસમ્યકત્વ-ચારિત્રાભયધારક છર્જુસ્થ મનુષ્યામાં ખીજો (પાંચમા) ચતુષ્કસંયાગ પ્રમાય.

આમ, બન્ને ચતુષ્કસંયોગા ચારે ગતિઓમાં પ્રાપ્ત થાય. એક પંચક સંયોગ—

૧ ઐાપરામિક-ક્ષાયિક-ક્ષાયાપશમિક-ઐાદયિક-પારિણામિક સંયોગ.

આ પંચક-સંધાગ ઉપશમશ્રેણીવાહીમાં જ પ્રાપ્ત થાય છે. પણ તે અવસ્થામાં ક્ષાયિક સમ્યકત્વ હાય તો. એટલે સમ્યકત્વ ક્ષાયિકભાવ, ચારિત્ર એાપશમિક ભાવ, ઇન્દ્રિયા ક્ષાયાપશમિકભાવ, મનુષ્યગતિ એાદયિકભાવ અને જીવત્વાદિ પારિણામિકભાવ એમ પાંચે ભાવાના સંયોગ ઉપશમશ્રેણીવાહી × ક્ષાયિક સમ્યકત્વવન્તને પ્રાપ્ત હાય છે.

અામ, પાંચ ભાવાના દ્વિકાદિ સંયોગાથી નિષ્પન્ન થતો છકું ' સાન્નિપાતિક ભાવ' છ ભેદ વાળા ગણાય. પ'દર પ્રકારના પણ અતાવાય છે. તે આ પ્રમાણે— ૧ ક્ષાયિક–પારિણામિક સંયોગ, સાતમા (સિદ્ધમાં).

- ર ક્ષાયિક–ઐાદયિક–પારિણામિક સંચાેગ, નવમાે (ભવસ્થ કેવલીમાં).
- ૩-૬ ક્ષાયાપશમિક-ઐાદયિક-પારિણામિક સંયોગ, દશમા (નરકાદિ ચારે ગતિએાને આશ્રીને ૪).
- ૭–૧૦ ઐઃપશમિક–ક્ષાયેાપશમિક–ઐાદયિક–પારિણામિક સ'યોગ, ચાથે ( નરકાદિ ચારે ગતિએાને આશ્રીને ૪).
- ૧૧–૧૪ ક્ષાયિક–ક્ષાયાપશમિક–ઐાદયિક–પારિણામિક સ'યાેગ, પાંચમાે ( નરકાદિ ચારે ગતિએાને આશ્રીને ૪. )
- ૧૫ ઐાપશમિક-ક્ષાયિક-ક્ષાયાપશમિક-ઐાદયિક-પારિણામિક સ'યાગ (ક્ષાયિક સમ્યકત્વધારકની ઉપશમશ્રેણીમાં )

આમાં દશમા ત્રિક–સંયોગને અને ચાથા તથા પાંચમા ચતુષ્ક સંયોગને નરકાદિ ચાર ગતિઓને આશ્રીને ચાર ભેદોમાં વ્હેં'ચી દીધા છે. એટલે એ ત્રણ સંયોગાના બાર ભેદા અને શેષ એકવિધ ત્રણ સંયોગા એમ પ'દર ભેદ થાય.

<sup>🔅</sup> નવમા–દશમા ગુણસ્થાનામાં આપશમિક ચારિત્ર ન માનવાના હિસાળે.

<sup>×</sup> ખરી રીતે અગ્યારમા ગુણસ્થાનવાળાને; કેમકે તેને જ વસ્તુતઃ ઐાપશમિક-ચારિત્રલક્ષણ ઐાપશમિકભાવ પ્રાપ્ત હેોય છે.

#### કર્મામાં ભાવ.

કર્મ'ના વિષયમાં પણ આ ભાવા વિચાસય છે. જેમકે––

ઉપશમ, માહનીય \*કમંનાજ હાય છે. ખીજાના નહિં.

ક્ષયોપશમ, ચાર ઘાતી કર્માનાજ હાય છે. બીજાના નહિં. ઐાદયિક, ક્ષાયિક તો આઠે કર્માને અંગે હાય છે. એટલે કે આઠે કર્માના ઉદય પણ હાય છે પારિણામિક ભાવ જીવત્વ, ભવ્યત્વ અને અભવ્યત્વ છે. માટે જેમ કર્મના ઉપશમ, ક્ષયોપશમ, ક્ષય અને ઉદય, તેમ કર્મના પારિણામિક ભાવ શું? કર્મનું તે તે રૂપે પરિણુમન થતું રહે છે. પણ તે પરિણુમનરૂપ પરિણુમ અહીં પારિણામિક ભાવથી વિવક્ષિત નથી. 'પારિણામિક' ભાવથી તો ખાસ જીવત્વ, ભવ્યત્વ અને અભવ્યત્વ લીધાં છે. ભવ્યત્વ અને અભવ્યત્વ માહાદિકર્માસત્તા પર અવલમ્બિત છે. અને જીવત્વ સ્વાભાવિક સનાતન તત્ત્વ છે.

માહનીય કર્મના બધા ભાવા અને છે. 'પરિણુમન ' અર્થમાં 'પારિણુમિક ભાવ ' પણ ઘટે. માહવર્જિત શેષ ત્રણ ઘાતી કર્મોના ઉપશમ વગર ચાર ભાવા હાય છે અને શેષ ચાર અઘાતી કર્મોના ઉદય, ક્ષય અને પરિણુમરૂપ ત્રણ ભાવા છે. કેવલજ્ઞાનાવરણ અને કેવલદર્શાનાવરણ કર્મા 'ઘાતી' છતાં તેમને ક્ષાયાપશમિક ભાવ ન હાય. કેમકે વિપાકાદય-વિષ્ક'ભ તેમના નથી હાતા.

# ગત્યાદિ માર્ગણાએોમાં ભાવ.

નરકાદિ ચારે ગતિઓમાં દરેક ગતિમાં પાંચ ભાવા હાય છે. કેમકે લાયોપશિમક, ઐાદયિક અને પારિણામિક ભાવ એ ત્રણની વ્યાપકતા તો જોવાઇ ગઇ છે, અને ક્ષાયોપશિમક, ઐાપશિમક તથા ક્ષાયિક સમ્યકત્વ દરેક ગતિમાં સંભવે છે.

ગત્યાદિ માર્ગ હ્યા-દ્વારામાં ક્ષાચાયશમિક, ઐાદચિક અને પારિણામિક એ ત્રણ ભાવો તો નિયત છે. અને ક્ષાચિક તથા ઐાપશમિકની ભજના છે. જ્યાં ક્ષાચિક તથા ઐાપશમિકના સ'ભવ હોય, ત્યાં પાંચે ભાવા સમજવા. તે બેમાં અન્યતર હાથ તો ચાર. એ બન્નેમાં એક્કે ન હાય તો ક્ષાચાપશમિક, ઐાદચિક અને પારિણામિક એ ત્રણ ભાવા જાણવા. એ ત્રણ ભાવા તો દરેક સ'સારી-માહાવૃત-છર્ફ્ષસ્થ જીવમાં છે, સૂક્ષ્મનિગેલ સુદ્ધાંમાં

<sup>ः &</sup>quot;सर्वोपशम एवायं विश्वयो न तु देशतः । यद् देशोपशमस्तु स्याद् अन्येषामपि कर्मणाम्॥"

છે. કેમકે તેમને ત્વગિન્દ્રિયરૂપ ક્ષાયાપશિમિકભાવ, તિયંગ્ગતિ આદિ ઐાદયિક ભાવ અને જીવત્વાદિ પારિણામિક ભાવ એમ ત્રણ ભાવા છે. જ્ઞાનાવરણના ક્ષયાપશમ દરેકે દરેક જીવમાં, પરમસૂક્ષ્મ જીવમાં પણ છે. એટલે આ ત્રણ ભાવ તા દરેકે દરેક છર્નસ્થ જીવમાં હાયજ છે. ગુણસ્થાનામાં ભાવ.

અવિરત-સમ્યગ્દિ આદિ ચાર ગુણસ્થાનામાં ત્રણ અથવા ચાર ભાવા પ્રાપ્ત હાય છે. એ ચાર ગુણસ્થાનામાં જો ક્ષાયાપશમિક સમ્યકત્વ હાય તો ત્રણ ભાવ સમજવા; અને જો એપશમિક યા ક્ષાયિક સમ્યકત્વ હાય તો ચાર ભાવા જાણવા. જ્યાં સમ્યકત્વને લગતા ક્ષાયાપશમિક ભાવ ન હાય ત્યાં પણ ઇન્દ્રિયાદિરૂપ ક્ષાયાપશમિકભાવ તા સ્પષ્ટજ છે. અને તે બારમાં ગુણસ્થાન સુધી છે. અને પાંચમા-છડા-સાતમા દેશવિરતિ-સર્વાવરતિ પણ ક્ષાયાપશમિક ભાવ છે.

નવમા અને દશમા શુણસ્થાનામાં ચાર ભાવા હાય છે. એ ગુણસ્થાનતાળા જે ઉપશમશ્રેણીવાહી હાય તા તેમને એપશમિક યા ક્ષાયિક સમ્યકત્વ હાય; અને જો ક્ષપકશ્રેણીવાહી હાય તા તેમને ક્ષાયિક સમ્યકત્વ જે હાય. આમ તેમને ચાર ભાવા સમજવા. કેટલાકના મતે તે ગુણસ્થાનામાં ઉપશમશ્રેણીવાહીને એપશમિક ચારિત્ર પણ ગણાય છે. તેમના મતે તે ગુણસ્થાનામાં ઉપશમશ્રેણીવાહીને એપશમિક ચારિત્ર માનીએ તો ક્ષાયિક સમ્યકત્વની ગણના કરતાં પાંચ ભાવા પણ ગણાવાય. અગ્યારમા ગુણસ્થાનમાં ચાર યા પાંચ ભાવ હાય છે. ત્યાં જો ક્ષાયિક સમ્યકત્વ ન હાય તો ચાર ભાવ, અને હાય તો પાંચ ભાવ સમજવા. આઠમા અને બારમા ગુણસ્થાનમાં ચાર ભાવો હાય છે. આઠમામાં ક્ષાયિક યા એપશમિક એ એમાંથી એક સમ્યકત્વ તો હાયજ, એટલે ચાર. બારમામાં ક્ષાયિક સમ્યકત્વ અને ચારિત્રના અવશ્યમ્ભાવને લીધે ચાર. મિશ્યાદિષ્ટિ—સાસ્વાદન—મિશ્ર એ ત્રણ ગુણસ્થાનેમાં એપશમિક કે ક્ષાયિક વસ્તુ કોઇ નથી એટલે ત્રણ ભાવ. તેરમા અને ચાદમા ગુણસ્થાનમાં એપશમિક અને ક્ષાયેપશમિક ભાવ ન હાવાથી ત્રણ ભાવ.

સામાન્ય પ્રકારે અનેક જીવાપેક્ષયા વિચારીએ તો ચાથાથી અગ્યારમા ગુણસ્થાન સુધીના દરેક ગુણસ્થાનકમાં પાંચ ભાવો લાભી શકે. કેમકે ચાથાથી સાતમા સુધીના દરેક ગુણસ્થાનમાં ક્ષાયાપશમિક, ઔપશમિક અને ક્ષાયિક એ ત્રણે સમ્યક્ત્વના સંભવ છે. સમ્યક્ત્વની દૃષ્ટિએ ચતુર્થ ગુણસ્થાની, પંચમગુણસ્થાની, ષષ્ઠગુણસ્થાની અને સપ્તમગુણસ્થાની ત્રણ ત્રણ ભાગામાં વહેં ચાય છે. જેમકે ચતુર્ય ગુણસ્થાની ત્રણ પ્રકારના ફ્યાયાપશમિકસમ્યક્ત્વધારક, ઔપશમિકસમ્યક્તવધારક અને ક્ષાયિકસમ્યક્તવધારક. એમ પાંચમા, છઠ્ઠા અને સાલમા ગુણસ્થાનવાળા માટે પણ સમજવું

the angle of the control of the control of

આડમાથી અગ્યારમા સુધીનાં ચાર ગુણસ્થાનામાં ઐાપશમિક તથા ક્ષાયિક સિવાય બીજાં સમ્યકત્વ જ નથી. એટલે એ ગુણસ્થાનામાં સમ્યકત્વ-વિષય ક્ષાયાપશમિકભાવ તા નજ હાય. આડી ઇન્દ્રિયાદિરૂપ ક્ષાયાપશમિક ભાવ તા બારમા સુધી ઇજ. ઉપરાંત, આઠમા-નવમાં ક્ષાયા ગુણસ્થાનાનું ચારિત્ર પણ ક્ષાયાપશમિકભાવમાં ગણાય છે, જ્યારે અગ્યારમામાં તા ઐાપશમિક જ ચારિત્ર હાય છે.

' ક્ષીષ્ણુમાહ 'માં આપશિમકભાવ મુદ્દલ ન હાય. એટલે ત્યાં ચારજ ભાવ હેત્ય. ઇન્દ્રિયાદિરૂપ ક્ષાયાપશિમક ભાવનું અનુસરષ્ણુ તો પહેલાથી લઇ બારમા સુધી સમગ્ર છજ્ઞસ્થ-સંસારમાં છે. છેક્લાં બે ગુષ્ણુસ્થાનામાં ક્ષાયાપશિમક અને આપશિમક એ બન્ને ભાવા હોતા નથી. એટલે ત્યાં ત્રષ્ણુજ ભાવ સમજવા. ગુષ્ણસ્થાનામાં ક્ષાયાપશિમક ભાવના બેદા.

પ્રથમનાં બે ગુણુસ્થાનામાં ક્ષાયાપશમિકભાવના દશ ભેદા હાય છે-ત્રણ અજ્ઞાન, બે ચક્ષુરચક્ષુદ'શ'ન અને દાનાદિ લબ્ધિપ'ચક.

મિશ્ર ગુણસ્થાનમાં જ્ઞાનત્રય, દર્શ'નત્રય, દાનાદિ લબ્ધિપ'ચક અને મિશ્રરૂપ સમ્યકત્વ એમ બાર ભેંદાે ક્ષાયાપશમિક ભાવના ગણાવ્યા છે.

મિશ્ર ગુણસ્થાનમાં જ્ઞાનત્રયની માન્યતા મતલેદગ્રસ્ત છે. કેટલાકા અજ્ઞાનત્રયમાં આદિનાં ત્રણે ગુણસ્થાના માને છે. તેમના મતે જ્ઞાનત્રયને બદલે અજ્ઞાનત્રય મિશ્ર ગુણસ્થાનમાં ગણાય. દર્શાનત્રયગત અવધિદર્શાન પણ કેટલાકા-ના મતે આદિનાં ત્રણ ગુણસ્થાનામાં નથી હાતું. કિન્તુ 'સિદ્ધાન્તકાર' 'અજ્ઞાની' મિશ્યાદેષ્ટિમાં પણ તેના સદ્સાવ માને છે.

ક્ષાયાપશમિકભાવના ભેંદામાં 'મિશ્ર' રૂપ સમ્યકત્વ તો મૂકાયું જ નથી. છતાં જ્યારે અમુકના મતે અમુક દિવ્છે જ્ઞાનત્રય સુદ્ધાં મિશ્ર ગુણસ્થાનમાં માનવામાં આવે છે, તો પછી તેમાં 'સમ્યકત્વ' ની ગણત્રી તો આપાસાપ થઇ જ જાય. મિશ્ર ગુણસ્થાનમાં જ્ઞાનત્રય માનનારાઓનું એમ કહેલું છે કે યદ્યપિ મિશ્ર ગુણસ્થાનમાં યથાસ્થિત વસ્તુતત્ત્વના નિર્ણય નથી, તથાપિ તેનાં જ્ઞાન અજ્ઞાન જ ન કહેવાય. કેમકે તે, સમ્યગ્જ્ઞાનાંશ—મિશ્રિત હાય છે. જે મિશ્ર—દિવ્યાં મિશ્યાત્વનું આધિક્ય છે તે અજ્ઞાન-બહુલ અને જે મિશ્રદિયાં સમ્યકત્વનું આધિકય છે તે સમ્યગ્જ્ઞાન-બહુલ ગણાય. પહેલામાં અજ્ઞાનબાહુલ્ય અને બીજામાં સમ્યગ્જ્ઞાનબાહુલ્ય સમજવું. એટલા માટે જ્ઞાનાંશબાહુલ્યની વિવક્ષાએ મિશ્રગુણસ્થાનમાં જ્ઞાનત્રય માન્યું છે.

આ મન્તવ્ય ઉપરથી સમજી શકાય છે કે, મિશ્ર ગુણુસ્થાનમાં, જ્ઞાનત્રય જેવા પ્રકારનું સમ્યગ્દબ્ટિમાં દ્વાય છે તેવા પ્રકારનું નથી હાતું. છતાં પણ કથ ચિત્ માન્યું, તો 'સમ્યકત્વ ' પણ કથ ચિત્ માનવું પહેજ. કેમકે જ્યાં 'જ્ઞાન ' માનવામાં આવે, ત્યાં સમ્યકત્વ પણ માનવું જ પહે. એવા જ હિસાબે મિશ્રગુણસ્થાનમાં ક્ષાયાપશમિક ભાવના ભેદ તરી કે સમ્યકત્વને 'મિશ્ર ' વિશેષણથી નવાજવામાં આવ્યું હશે! વાસ્તવિક રીતે તો 'મિશ્ર ' સમ્યગ્દિપ્ટ અને સમ્યગ્જ્ઞાનશાલી નથી.

અવિરત-સમ્યગ્દેષ્ટિમાં ક્ષાચાયશમિક ભાવના ખાર ભેદો મિશ્ર ગુણ-સ્થાનની જેમ સમજવા. ફરક એટલાે કે 'મિશ્ર' સમ્યકત્વના સ્થાને અહીં ક્ષાચાયશમિક સમ્યકત્વ ગણવું.

દેશ-વિરતમાં, ચતુર્થ ગુણુસ્થાનના ઉક્ત ખાર ભેદોમાં દેશવિરતિના પ્રક્ષેપ કરતાં તેર ભેદા ક્ષાયાપશમિક ભાવના સમજવા.

છકુા અને સાતમા ગુણુસ્થાનમાં ચાૈદ ભેદાે ક્ષાયાપશમિક ભાવના સમજવા. પૂર્વાક્ત (દેશવિરતિના) તેર ભેદાેમાંથી દેશવિરતિ કાઢી નાંખવી. અને સર્વાવરતિ તથા મનઃપર્યાય જ્ઞાનના ઉમેરા કરવાે.

આઠમા-નવમા-દશમા ગુણસ્થાનામાં તેર લેદા ક્ષાયાપશમિક ભાવના સમજવા. પૂર્વોક્ત (છઠ્ઠા-સાતમાના) ચાદ લેદામાંથી ક્ષાયાપશમિક સમ્યકત્વ કાઢી નાંખવું.

અગ્યારમા-બારમા ગુણુસ્થાનામાં બાર ભેંદા ક્ષાયાપશમિક ભાવના સમ-જવા. પૂર્વોકત તેરમાંથી ક્ષાયાપશમિક ચારિત્ર અલગ કરવું. કેમકે અગ્યારમામાં ઔપશમિક ચારિત્ર અને બારનામાં ક્ષાયિક ચારિત્ર હાય. દર્શાનિત્રિક, જ્ઞાન-ચતુષ્ટય, અને લિબ્ધ-પંચક એમ બાર ભેંદા ક્ષાયાપશમિક ભાવના અગ્યારમા-માં અને બારમામાં હાય છે. બસ, અહીં સુધીજ ક્ષાયાપશમિક ભાવ હાય છે. તેરમામાં અને ચાદમામાં ક્ષાયાપશમિકભાવ મુદ્દલ નથી.

## ગુણસ્થાનામાં ઔદયિક ભાવના ભેદાે.

પ્રથમ ગુણુસ્થાનમાં ઐાદયિક ભાવના તમામ (૨૧) લેદા પ્રાપ્ત થાય છે.

સાસાદન ગુણસ્થાનમાં મિથ્યાત્વ વગર ૨૦. મિશ્ર ગુણસ્થાનમાં અજ્ઞાન વગર ૧૯. અવિરતિ–સમ્યગ્દિયાં પણ તે જ મુજબ ૧૯ (ત્રણ વેદ, ચાર કપાય, ચાર ગેતિઓ, છ લેશ્યા, અસ'યમ અને અસિદ્ધત્વ એ એાગણીશ). દેશવિરતિમાં ૧૭ (એ એાગણીશમાંથી દેવગતિ–ધભ્રગતિ એ બ કાઢી નાંખતાં ૧૭). કેમકે દેવગતિ અને ધભ્રગતિમાં દેશવિરતિ નથી હાતી.

પ્રમત્તમાં ૧૫ ( એ સત્તરમાંથી તિય'ગ્ગતિ અને અસ'યમ એ બે કાઢી નાંખવા ). તિય'ગ્ગતિમાં દેશવિરતિ સુધીજ ગુણસ્થાના હાય. અપ્રમત્તમાં ૧૨ ( આદિની ત્રણ લેશ્યાએ અલગ કરવી ).

આઠમાં અને નવમામાં ૧૦ (તેજ અને પદ્મ લેશ્યા એ બે કાઢી નાંખવી ).\*

સૂક્ષ્મસ'પરાયમાં ૪ (સંજવલનલાેભ, શુકલ લેશ્યા, મનુષ્યગતિ અને અસિદ્ધત્વ એ ચાર ઐાદયિકભાવ છે).

ઉપશાન્તમાહુમાં ૩ (ઉપરના ચારમાંથી સંજવલન લાેભ નિકળી જતાં).

ક્ષી**ણમાે**હમાં

૩ ઉપર પ્રમાણે

સયાગ કેવલીમાં

з ,

અયાગી કેવલીમાં

૨ (શુક્લ લેશ્યા નિકળી જતાં).

# ગુણસ્થાનામાં ઐાપશમિક ભાવના ભેદાે.

ચાંથા ગુણુસ્થાનથી અગ્યારમા પર્યન્ત ઐાપશિમિક સમ્યક્તવરૂપ ઐાપશિમિક લાવ પમાય છે, અને ઐાપશિમિક ચારિત્રરૂપ ઐાપશિમિક લાવ કેટલાકના મતે નવમાથી અગ્યારમા પર્યન્ત ગણાય છે. પણ કેટલાક નવમા અને દશમા ગુણુસ્થાનામાં ઐાપશિમિક ચારિત્ર નથી માનતા. તેમના મતે ઐાપશિમિક ચારિત્ર અગ્યારમામાં સમજવું. નવમા-દશમામાં ઐાપશિમિક ચારિત્ર માનનારાએાએ " सत्सामीप्य सद्वद्" ન્યાયના આશ્રય લીધા હશે. પણ એ ન્યાયના આશ્રય લઇએ તા લપકશ્રેણીવાહીને નવમા-દશમામાં ક્ષાયિક ચારિત્ર પણ માનવું પડશે! નવમા-દશમામાં ઐાપશિમિક ચારિત્ર માને છે. કેમકે ચારિત્રમાહેના પૂર્ણ ઉપશામ તો અગ્યારમામાં થાય છે; તે પહેલાં નવમા-દશમામાં નહિ. એકલું ઐાપશિમિક સમ્યક્ત ચાથાથી આઠમા સુધી અથવા દશમા સુધી અને ઐાપશિમિક સમ્યક્ત અને ઐાપશિમિક ચારિત્ર એ યુગલ નવમા-દશમા-અગ્યારમામાં અથવા કેવળ અગ્યારમામાં હોય છે.

<sup>\*</sup> કૃષ્ણ-તીલ-કાપાત એ ત્રણ લેશ્યાઓ પ્રથમ ગુણસ્થાનથી લઇ છકા ગુણસ્થાન સુધી બતાવી છે.૧ તેજ અને પદ્મલેશ્યા એ પ્રથમ ગુણસ્થાનથી લઇ સાતમા ગુણસ્થાન સુધી દર્શાયી છે. અને શુક્લલેશ્યા પ્રથમ ગુણસ્થાનથી લઇ તેરમા સુધી જણાવી છે.

શુક્લ લેક્યા ૧ લા ગુણસ્થાનથી ૧૩ મા ગુણસ્થાન સુધી. તેજોલેક્યા અને પદ્મલેક્યા ૧ લા ગુણસ્થાનથી ૭ મા ગુણસ્થાન સુધી. કૃષ્ણ–તીલ–કાપાતલેક્યા ૧ લા ગુણસ્થાનથી ૬ ઠા ગુણસ્થાન સુધી. પહેલા ગુણસ્થાનથા ૬ ઠા સુધી છએ લેક્યાઓ હોય. સાતમામાં તેજ–પદ્મ-શુક્લ એ ત્રણ હોય. આઠમાથી તેરમાર પર્યાન્ત એક શુક્લ લેક્યા હોય.

૧ આદિતી ત્રણ લેશ્યાએામાં અહિનાં ચાર ગુણુસ્થાના હેાય. અર્થાન્ કૃષ્ણુ-નીલ--કાપાત એ ત્રણુ લેશ્યાએા પહેલા ગુણુસ્થાનયી ચાેથા ગુણુસ્થાન સુધી હેાય, આવેા મતાન્તર પણુ છે.

૨ ચાદમું ગુણસ્થાન અલેશ્ય (લેશ્યા વગરનું) છે.

# ગુણુસ્થાનામાં ક્ષાવિકભાવના ભેદેા.

ચાયા ગુણસ્થાનથી અગ્યારમા સુધી ક્ષાચિક સમ્ચકત્વરૂપ એક ક્ષાચિક ભાવ પમાય છે. બારમા ગુણસ્થાનમાં ક્ષાચિક સમ્ચકત્વ અને ક્ષાચિક ચારિત્ર એ બન્ને ક્ષાચિકભાવા હાય છે. અને તેરમા–ચાૈદમામાં કેવલજ્ઞાન–દર્શન, ક્ષાચિક સમ્ચકત્વ-ચારિત્ર અને દાનાદિલબ્ધિપ ચક એમ નવ ભેદાે ક્ષાચિકભાવના પ્રાપ્ત હાેય છે.

# ગુણસ્થાનામાં પારિણામિક ભાવના ભેદાે.

પ્રથમ ગુણુસ્થાનમાં જીવત્વ, ભગ્યત્વ અને અભગ્યત્વ એમ ત્રણે પારિણામિક ભાવા હાય. બીજા ગુણુસ્થાનથી બારમા સુધી જીવત્વ અને ભગ્યત્વ એ બેજ હાય. ચરમ બે ગુણુસ્થાનામાં કેવળ જીવત્વ હાય. કેવલી માત્ર પરમાત્મપદે બિરાજે છે. એટલે એમનામાં "ભગ્યત્વ" ન હાય.

# ગુણસ્થાનામાં સાન્નિયાતિક ભાવના ભેટા.

જે ગુણસ્થાનમાં જેટલા ભાવાના જેટલા ભેદો અતાવ્યા છે, તેટલા ભાવાના તેટલા ભેદોના સરવાળા કરતાં જે પ્રાપ્ત થાય તેટલા ભેદો તે ગુણુ-સ્થાનમાં સમજવા. જેમકે, મિથ્યાદૃષ્ટિ ગુણુસ્થાનકમાં ઐાદ્ધિકભાવના ૨૧, ક્લાયાપશમિક ભાવના દશ અને પારિણામિક ભાવના ત્રણ ભેદો અતાવ્યા છે. એટલે એ સર્વાના સરવાળા કરતાં ચાત્રીશભેદનિષ્પન્ન સાન્નિપાતિકભાવ મિથ્યા-દૃષ્ટિમાં સમજવા. અર્થાત્ મિથ્યાદૃષ્ટિ ગુણુસ્થાનમાં સાન્નિપાતિકભાવના ૩૪. લેદો ગણુય.

સાસાદન ગુણુસ્થાનમાં ૩૨ (ક્ષાયાપશમિકના ૧૦, ઐાદયિકના ૨૦, પારિણામિકના ૨).

મિશ્રમાં ૩૩ (ક્ષાચાપશમિકના ૧૨, ઐાદ્દચિકના ૧૯, પારિણામિકના ૨).

અવિરતિ ગુણુસ્થાનમાં ૩૫ ( ક્ષાયાપેશમિકના ૧૨, ઐાદયિકના ૧૯, પારિણામિકના ૨, ઐાપશમિકના ૧, ક્ષાયિકના ૧).

દેશવિરતિ ગુણસ્થાનમાં ૩૪ (ક્ષાચાપશમિકના ૧૩, ઐાદયિકના ૧૭, એાપશમિકના ૧, ક્ષા<mark>યિકના ૧,</mark> પારિણામિકના ૨).

પ્રમત્ત ગુણુસ્થાનમાં ૩૩ (ક્ષાયાપશમિકના ૧૪, ઐાદયિકના ૧૫, પારિણામિકના ૨, ઐાપશમિકના ૧, ક્ષાયિકના ૧).

અપ્રમત્ત ગુણુસ્થાનમાં ૩૦ (ક્ષાયાપશિમકના ૧૪, ઐાદયિકના ૧૨, પારિણામિકના ૨, ઐાપશિમકના ૧, ક્ષાયિકના ૧). અષ્ટમ ગુણુસ્થાનમાં ૨૭ (ક્ષાયાપશિમકના ૧૩, ઐાદયિકના ૧૦, પારિણામિકના ૨, ઐાપશિમકના ૧, ક્ષાયિકના ૧).

નવમા ગુણુસ્થાનમાં ૨૭ (ક્ષાયાપશિમકના ૧૩, ઐાદયિકના ૧૦, પારિણામિકના ૨, ઐાપશિમકના ૧, ક્ષાયિકના ૧).

દશમા ગુણસ્થાનમાં ૨૧ (ક્ષાયાપશિમકના ૧૩, એાદયિકના ૪, એાપશિમક-ના ૧, ક્ષાયિકના ૧, પારિણામિકના ૨).

ઉપશાન્તમાહુમાં ૨૦ (ક્ષાયાપશમિકના ૧૨, ઔદયિકના ૩, પારિણામિક-ના ૨, ઔપશમિકના ૨, ક્ષાયિકના ૧).

ક્ષી ભુમા હમાં ૧૯ (ક્ષાયા પશમિકના ૧૨, ઐાદયિકના ૩, પારિભામિકના ૨, ક્ષાયિકના ૨).

૧૩ મા ગુજુસ્થાનમાં ૧૩ (ક્ષાયિકના ૯, પારિજ્યામિકના ૧, ઐાદયિકના ૩).

૧૪ મા ગુણસ્થાનમાં ૧૨ (ક્ષાયિકના ૯, પારિણામિકના ૧, ઐાદયિકના ૨).

આમાં નવમા-દશમા ગુણસ્થાનામાં ઔપશમિક ચારિત્ર માનીએ તો ઐપશમિકભાવ બે, અન્યથા એક.

## ભાવામાં ચતુર્ભેગી

સાદિ–સાન્ત, સાદિ–અનન્ત, અનાદિ–સાન્ત અને અનાદિ–અનન્ત એમ ચાર ભ'ગોથી એાપશમિક આદિ ભાવા વિચારાય છે. તે અહીં જોઇએ.

ઐાપશમિક-લેદા સમ્યક્ત અને ચારિત્ર બન્ને સાદિ-સાન્ત છે.

માેહના ઉપશમ થયા પછીયે માેહના ક્ષયને અવકાશ છે. એટલે માેહક્ષયથી પ્રકટ થનારાં સમ્યકત્વ અને ચારિત્ર જ અન્તિમ કાેટીનાં ગણાય. ઉપશમસાધ્ય સમ્યકત્વ અને ચારિત્ર અવશ્ય પડનારાં છે. એટલે સાદિ–સાન્ત ગણાય. સુતરાં ઐાપશમિક ભાવમાં સાદિ–સાન્ત એ એકજ ભ'ગ લાલે.

ક્ષાયિક ભાવના ભેદો તમામ સાદિ-અનન્ત છે. ક્ષય-સમ્પન્ન ભાવો સદા શાશ્વત હોય. એટલા માટે ક્ષાયિકભાવ સાદિ-અનન્ત પ્રકારના છે. મતાન્તરે, દાનાદિલિબ્ધિપ ચક અને ચારિત્ર સિદ્ધ-દશામાં ન ગણવાથી તેમને આશ્રીને ક્ષાયિકભાવ સાદિ-સાન્ત પણ ગણાય.\*

ઋ આત્માની ઉજુવળ સ્થિતિ એ ચારિત્ર, અને એજ મુક્તિ. પછી મુક્તિમાં ચારિત્ર નથી એ બાલવું કેટલું અસંગત છે. સિહ્લમાં ચારિત્રાભાવદર્શક ઉલ્લેખ યાગમાપેલ ચારિત્રના અભાવ ખતાવે છે. આત્મજીવનરૂપ ચારિત્ર આત્મામાં ન રહે તે આત્માજ ન રહે. શુદ્ધ આત્મામાં અન્તરાયક્ષયાદિત અતન્ત શક્તિ હોય.

ક્ષાયાપશમિકભાવમાં છાદ્રસ્થિક ચાર જ્ઞાના સાદિ–સાન્ત છે. સમ્યગ્દર્શાનના ઉદય થતાં તે સાદિ ગણાય, અને મિશ્યાત્વના ઉદય થતાં યા કેવલજ્ઞાન પ્રગટ થતાં સાન્ત ગણાય.

મતિઅજ્ઞાન, શ્રુતઅજ્ઞાન અને અચલુદ'શ'ન ભવ્યોને આશ્રીને અનાદિ-સાન્ત અને અભવ્યોને આશ્રીને અનાદિ-અનન્ત છે.

વિભગત્તાન, અવધિદર્શન, ચક્રાદ'ર્શન, દાનાદિ લખ્ધિપ'ચક, દેશસ'યમ તથા સર્વ'સ'યમ અને સમ્યકત્વએ અગ્યાર ક્ષાયાપશમિક ભાવા સાદિ–સાન્ત છે.

આમ, ક્ષાયો પશમિક ભાવમાં સાદિ-સાન્ત, અનાદિ-સાન્ત અને અનાદિ-અનન્ત એમ ત્રણ ભાંગા ઘટે.

ઐાદયિકભાવમાં 'ગતિ' સાદિ–સાન્ત છે. અને શેષ સત્તર ભવ્યાપેક્ષયા અનાદિ–સાન્ત અને અભવ્યાપેક્ષયા અનાદિ–અનન્ત છે. એટલે ઐાદયિક ભાવમાં અનાદિઅનન્ત, અનાદિસાન્ત અને સાદિસાન્ત એ ત્રણ ભ'ગા પમાય.

પારિણામિકભાવમાં જીવત્વ અને અભવ્યત્વ એ બે અનાદિ-અનન્ત છે. ભવ્યત્વ અનાદિ-સાન્ત છે. ભવ્યત્વની અવધિ બારમા ગુણસ્થાન સુધીજ છે.

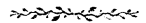
**બસ, પાંચ ભાવાનું અવલાકન પૂરૂ થાય છે. એમાં પારિ**ણામિક ભાવની વસ્તુએ। તેા સ્વભાવસિદ્ધ છે. એટલે એને માટે પ્રયાસને સ્થાનજ નથી. એહિયક ભાવ કર્મના ઉદયથી નિષજનાર છે. એટલે એ કાર્મિકપ્રયોગ-સિદ્ધ હાેઇ હાનસ્થાને છે. એટલે રોષ ત્રણ ભાવા કત્તવ્ય-દૃષ્ટિએ ચઢે છે. આત્મવિકાસના આર'ભ ક્ષાયાપશમિક ભાવથી શરૂ થાય છે. ક્ષાયાપશમિક ભાવ, ઐાપશમિક ભાવ અને ક્ષાયિક ભાવ એ ત્રણ વિકાસની ભૂમિકાએ। છે. મુખ્યતયા સમ્યકત્વ અને ચારિત્ર ઉપરથી આત્મવિકાસનું માપ અંકાય છે. સમ્યકત્વ અને ચારિત્ર એ આત્મવિકાસની સાધના છે. એ સાધનાના ઉત્કર્ષ પરાકાષ્ઠા પર પહેાંચતાં ક્ષાયિક ચારિત્ર પ્રાપ્ત થાય છે. એ આત્મવિકાસના ઉચ્ચતમ લાભ છે. ઉચ્ચતમ સમ્યક્ત્વ તેો નજીકમાં નજીક ચાર્થે ગુણસ્થાને પણ પમાય છે. કિન્તુ ઉચ્ચતમ ચારિત્ર તો બહુ છેટે છે. બારમા ગુણસ્થાને તેની પ્રાપ્તિ થાય છે. અહીં છદ્મસ્થતાના અન્ત આવે છે. અહીં આત્મવિકાસની સાધના પૂરી થાય છે. અહીં આત્માનાં તમામ આવરણા ખરી પડે છે. અહીંના પરમ ઉત્કૃષ્ટ યાેગે આત્મા તત્કાળ પરમ નિર્મળ થતાં પૂર્ણ જ્યાેતિને પ્રાપ્ત થઇ પરમાત્મદશાને વરે છે. એ દશા આપણને પ્રાપ્ત થાંએા! એ દશાએ પહેાંચેલાઓને આપણાં ભૂરિ ભૂરિ નમન હા ! વન્દન હા એ વીતરાગ પદને !

# रागद्वेषमलोच्छेदप्राप्तसिचन्महोदयम् । शिवं ब्रह्माणमर्दन्तं जगद्शिग्रमुपास्महे ॥



#### વ્યાખ્યાતા

#### ન્યાયિવશારદ-ન્યાયતીય<sup>ે</sup> શ્રીન્યાયવિજયજી મહારાજ



ઉપક્રમ.

**રનુનાતન સમયથી જે અ.શ્રમ-પદ્ધતિ ચાલી આવી છે તેના ચીલે** ચીલે ભગવાને પાતાની ગતિ લ'બાવી છે. છદ્દાચર્યાશ્રમ, ગૃહસ્થાશ્રમ, વાનપ્રસ્થાશ્રમ અને સ'ન્યાસાશ્રમ એ ચાર આશ્રમામાં ક્રમપૂવ'ક વિશ્રામ લેતા મહાવીર આખરે પૂર્ણ વિશ્રામી અને છે.

## માતૃભક્તિ.

દુનિયામાં માતાના ઉપકાર થવા નથી. જગતમાં માતૃદેવનું પ્રથમ સ્થાન છે. **માતૃદેવો મવ! પિતૃદેવો મવ!** એ બહુ પ્રાચીન ઉપદેશ છે. માતૃભક્તિનું મહાન કત્ત્વ્ય બજાવવામાં મહાવીર કેટલા ઉચા નંબર લે છે! ગર્ભાવસ્થામાં ગર્ભનું હાલવું-અલવું જે નિસગ'સિદ્ધ છે, પ્રાકૃતિક છે, તેની ઉપર પણ મહાવીર અ'કુશ મૂકે છે. અને તે એટલા માટે કે, મારા હાલવા–ચાલવાથી રખેને મારાં માતાજીને દુઃખ થાય! માતા પ્રત્યે કેટલા ઉન્નત ભાવ!

#### ખાલ-જીવન.

બાલસ્વભાવસુલભ ચાંચલ્ય ખાલ મહાવીરમાં ન હાેય એ કેમ બને ! બાળ વધ'માન ∗ પોતાના સરખી ઉમ્મરના ગાેઠીયાએા સાથે રમે છે, ખેલે છે.

<sup>🕸</sup> વર્ધ માન, દેવાર્ય, જ્ઞાતનન્દન વગેરે મહાવીરનાં નામ છે. પ્રભુનું માતાપિતાસ્થાપિત

્પણ વિવિધ ક્રીડાઓમાં વિલસતા એ બાળકમાં ખ્હીકનું નામ નથી.

ખાલ મહાવીર એક વખત પોતાના ગાંડીયાઓ સાથે રમી રહ્યા છે, તો વખતે એકાએક એક લય'કર લુજ'ગ નિકળી આવે છે. બીજા છોકરાઓ એ લુજ'ગને જોઇ લાગાલાગ કરવા લાગે છે, ત્યારે મહાવીર એથી જરાય લયલીત ન થતાં નીડરપણે તે સપ'ને પકડી દ્વર નાખી દે છે. અને કરી પાછા છોકરાઓ સાથે રમવા લાગે છે. મહાવીરની આ બાલઘટના બાળકોને હિમ્મતવાન અને નીડર બનાવવા સ'કેત કરે છે. આજે તો બાળકોની સામે શરૂથીજ એવુ' વાતાવરણ રાખવામાં આવે છે કે તેઓ મ્હારે લાગે બહીકણ અને નાહિમ્મત બનતા જાય છે. "વાઘ આવ્યો", " બાઘડા આવ્યો", " આવે આવ્યો ", " એરૂ કરડશે " એમ કહી કહીને પણ બાળકોનાં દિલ બહીકણ બનાવી ન'બાય છે.

# કેળવણીપ્રિય માબાપ.

વર્ષ માનની આઠ વર્ષની ઉમ્મર થાય છે ત્યારે તેમને નિશાળ ખેસાડવા લઇ જવામાં આવે છે. જે માળાપ લાડમાં ને લાડમાં પોતાના પુત્રને કે પોતાની ઓલાદને વિદ્યાભ્યાસ કરાવવાનું વિસરી જાય છે, યા તે તરફ બેદરકારી કે એક્કી કાળજી રાખે છે તે માળાપ પોતાની વહાલી સન્તતિના સાચા હિતેષી નથી, પણ માતા શાત્રુ અને પિતા વૈરી છે; એ વાત શાણા 'સિદ્ધાર્થ રાજા ' અને ડાહી 'ત્રિશલા' દેવીના ધ્યાન બહાર હાઇજ કેમ શકે. પણ મહાવીર જેવા પ્રખર પ્રજ્ઞાવાન્ને વિદ્યાભ્યાસ સારુ બીજા વિદ્યાર્થીઓની જેમ પરિશ્રમ કરવાનું ન હોય.

# યાૈવન-કાળ.

વર્ષ માનના યાવન-કાળ પણ નિવિધાર છે. રાજવૈભવના વિલાસી ઠાઠ વચ્ચે પણ તે રાજકુમારના મનઃસંચમ અડગ છે. વિષય-વિચારાને એ મહાન્ અન્તઃકરણમાં પ્રવેશ મળતા નથી. મહાવીર જેવા રાજકુમારને રાજકુમારીઓની શી ખાટ હાય. પણ એવા જિતેન્દ્રિય યુવકની આગળ પરણવાની વાત કાણ મૂકી શકે. દુનિયાના યુવાના માટે આ એછો બાધપાઠ નથી. આજે તા બાળકા અને યુવકાની અન્દર ન્હાનપણમાંથી ખરાબ સંસ્કાર પડવા શરૂ થાય છે. ઘરની અજ્ઞાન દશા, સ્કૂલ કે નિશાળાનાં ખરાબ વાતાવરણ, સત્સંગના અભાવ અને સુશિક્ષણની ખામી-એથી આજની ઉછરતી પ્રજા ખાટે

મૂલ નામ 'વર્ધ'માન ' છે. મહાન્ વીરતાના ધારક હેાઇ 'મહાવીર ' કહેવાયા. દેવ જેવા રૂપાળા, સુન્દર, વ્હાલા અને પૃજ્તસ્પદ લાગતા હોઇ પ્રજાએ તેમને 'દેવાર્ય' નામથી સંધોધ્યા. 'ત્રાત ' કુલના 'સિદ્ધાર્થ' રાજાના પુત્ર 'ત્રાનનન્દન ' ગણાય. 'સન્મિતિ' પણ એમનું નામ છે.

રસ્તે ઝટ દારવાઇ જાય છે. નાટક, સીનેમા અને હાટલ વિગેરના શાખ તેમને ખુવાર કરી રહ્યા છે. શૃંગારિક વાચન તેમનું ખૂન ચુસી રહ્યું છે. અધિકાંશ છેલછબીલા બની વિષય-વિલાસ શાધતા કરે છે. વર્ધમાન કુમારનું જિતેન્દ્રિય જીવન જગત્ના કુમારોને સન્દેશ પાઠવે છે કે યાગ્ય ઉમ્મરે લગ્ન થાય ત્યાં સુધી પોતાનું બ્રહ્મચર્યા બરાબર સુરક્ષિત રાખવાની પોતાની કરજન બ્રહ્મવી જોઇએ. બ્રહ્મચર્યાશ્રમ એ જીવનના પાયા છે. એ શરૂઆતના મહાન્ આશ્રમમાં ભવિષ્યની આખી જિન્દગીના પાયા નંખાય છે. જીવનના ચાર ખંડા પૈકી એ પ્રથમ ખંડમાં બ્રહ્મચર્ય દેવનું આરાધન કરવાની મુખ્ય કરજ છે. એ કરજને અઢા નહિ કરનાર પાતાની જાતને અધાગતિમાં પટકે છે. એ પ્રથમ આશ્રમની સાધનામાં જે સફલ નિવડે છે, તેનું જીવન સુખી અને આન-દી બને છે; તેને કલ્યાણ-સાધનના માર્ગ સરળ બની જાય છે.

રાજા સિદ્ધાર્થને તો મહાવીરનાં લગ્ન કરી નાખવાની અહુએ ઉત્કંકા હોય, પણ મહાવીરની સમ્મતિ વગર તેઓ શું કરી શકે. વિવાહ માટે 'સમરવીર' રાજાનું 'કહેણું' આવે છે, 'કહેણુંજ' નહિં, તે રાજા પોતાની પુત્રી 'ચશોદા' સાથે પોતાના મન્ત્રીને રાજા સિદ્ધાર્થ પાસે માકલે છે; ત્યારે પણ રાજા સિદ્ધાર્થ સ્વયમેવ નિર્ણય ન કરતાં વર્ધમાનને તેમના મિત્રા મારક્ત પૂછાવે છે. નિદ્ધાન, પરણાવનારને પણ પરણાનારની સમ્મતિ લેવી જરૂરની અને ઉચિત છે. અને એ ઉપરથી બાળલગ્નના નિષેધ શાય છે. કેમકે પરણાનાર યોગ્ય ઉમ્મરના હોય તોજ તે સમ્મતિ આપવા યોગ્ય હાઇ શકે. ગહેર-યાશ્રમ.

લગ્ન માટે મિત્રો વધ'માનને વિનવી રહ્યા છે. પણ વધ'માન સ્વીકારતા નથી. આખરે માતા 'ત્રિશલા' ક્ષત્રિયાણી મહાવીર પાસે ઉપસ્થિત થાય છે. માતા પ્રેમની ઝડી વરસાવે છે અને કરુણામય વાણીમાં મહાવીરને લગ્ન કરવા વિનવે છે. મહાવીરની સામે પરિસ્થિતિનું જખ્બર ચિત્ર ખડું થાય છે. પરિણામે પરિસ્થિતિને વશ થઇ મહાવીર માતાનું કહ્યું માની લ્યે છે. 'યશાદા' સાથે મહાવીરનાં લગ્ન થાય છે. વધ'માન પ્રદ્રાચર્યાશ્રમમાંથી ગૃહસ્થાશ્રમમાં પ્રવેશ કરે છે.

તીધ' કરા, ગણધરા, જ્ઞાનીઓ, મહાત્માઓ, મુનિવરા બધાય બ્રહ્મચર્યા-શ્રમમાંથી ગૃહસ્થાશ્રમમાં આવીને પછી સ'ન્યસ્ત થયા છે. એ આપણે આગમિક જૂના કથા-સાહિત્ય પરથી જોઇ શકીએ છીએ. એટલે એ શૈલી 'રાજસડક' છે. ગૃહસ્થાશ્રમમાં આવ્યા વગરજ સંન્યાસી થએલાઓની સ'ખ્યા એ રાજસડકે ચાલેલાએાની સ'ખ્યા આગળ એટલી બધી જીજ છે, કે સમુદ્રની આગળ જલબિન્દુ. ગૃહસ્થાશ્રમમાં આવ્યા વગર એકદમ જ સ'ન્યાસ થહેલું કરવા એ વિરલપ્રકૃતિસિદ્ધ હાઇ એમ કરનારાઓની સંખ્યા હમેશાં દરેક કાળમાં સહેજે જુજજ હાય; જ્યારે ગૃહસ્થાશ્રમમાં પસાર થઇને પછી સંન્યાસ તરફ વળવું એ વિશ્વવ્યાપક સવધામાન્ય માર્ગ રહ્યો. એટલે થાડા અપવાદા બાદ કરતાં બધાય એ ધારી રસ્તે ચાલેલા, અને ચાલે એ દેખીતું છે. સન્તિત.

ગૃહસ્થાશ્રમના પરિણામરૂપે ભગવાનને એક સન્તતિ ઘાય છે. અને તે પુત્ર નહિ, પણ પુત્રી. આજે તો ઘણું ભાગે દીકરા આવતાં હુર્ષ ધાય એ દીકરી આવતાં ન ઘાય. બલ્કે દીકરીના અવતાર અળખામણા લાગે. પણ આવી મનાદશા થવામાં સમાજની કફાડી સ્થિતિ જ ભારે જવાબદાર છે. ખરી વાત તો એ છે કે, પુત્રની જેમ પુત્રી પણ સરખે દરજજે દેશની વિભૂતિ છે. અને આવી ભાવના જાગૃત ઘાય એ હેતુ તો એમાં (ભગવાનને પેર પુત્રી અવતરવામાં) નહિ સમાયા હાય શું ? મહાવીર પાતાની પુત્રી પાતાના ભાણેજ 'જમાલિ' સાથે પરણાવે છે.

પોતાના ભાણે જને પોતાની દીકરા આપવી એ નવાઇ જેવું લાગે; અણઘટતું લાગે. પણ સામાજિક રીતરિવાં અધાના એક સરખા નથી હોતા અને હમેશાં એક પ્રકારના નથી રહેતા. એક રિવાજ કે એક બાબત જે એક વખતમાં ઉચિત મનાય છે, તે જ, સમયના પલટા થતાં અનુચિત ગણાવા લાગે છે. આ પ્રશ્ન સામાજિક છે. પોતાની કન્યા પોતાના ભાણે જને આપવી એ જે ધમં થી વિરુદ્ધ હોત તો મહાવીર જેવા ધમં મૂર્તિ એમ કરત કે? એમ કરવામાં ક્ષત્રિયકુળના રિવાજને અનુસરત કે? અને પોતાના મામા 'ચેટક રાજા'ની પુત્રો સાથે પોતાના જ્યેષ્ઠ બ્રાતા 'નન્દીવધ'ન'નાં લગ્ન થવા દેત કે? આ બાબત પર વૈજ્ઞાનિક દૃષ્ટિએ વિચાર કરતાં વિશેષ પ્રકાશ પડવા સંભવ છે.

## મહાન્ આત્માનું અવતરણ.

મહાવીર જેવા મહાપુરુષા ભાગ-વેભવ ભાગવવા જન્મતા નથી. તેમના જન્મની પાછળ મહાન્ ભેદભયું રહસ્ય છુપાયલું હાય છે. જે સમયની વાત આપણે કરી રહ્યા છીએ તે વખતની ભારતવર્ષની સ્થિતિ બહુ વિચિત્ર હતી. જે વખતે કમં કાંડીઓ કમં કાંડની અજ્ઞાનજળમાં પ્રજાને ફસાવી રહ્યા હતા, પંડિતો અને ધર્માચાર્યો પ્રજાના ભાળપણના ગેરલાભ લઇ તેમને અન્ધશ્રદ્ધાની ખાઇમાં પટકી રહ્યા હતા, 'ઉચ્ચ' કહેવાતાએ બીજાઓને 'નીચ' સમજી સતાવી રહ્યા હતા, પુરુષા પારુષ-મદમાં છકી જઇ સ્ત્રીજાતિના હક્ક પર છીણી મૂકી રહ્યા હતા, અને જે વખતે ધર્મને નામે યગ્નાદિમાં પશ્રહિસાનાં પાપ

ધમધમી રદ્યાં હતાં, તેવે વખતે ભગવાન્ મહાવીરના પ્રાદુર્ભાવ થાય છે. લગભગ અઢી હુજાર વર્ષ ઉપરનાે એ સમય પાખેંડ, અનાચાર, દેભ, સત્તા અને જાતિ–કુલભિમાન–મદાેથી એટલાે ભરચક હતાે કે અશાન્તિનાં ઉગ્ર વાદળામાં **ઘેરાયલી તત્કાલીન પ્રજાના ઉદ્ધાર** કરવા કાઇ મહાન્ શક્તિનું અવતરણ થવું સ્વાભાવિક હતું. સ્વર્ગ –નરકના ઇજારદારા જ્યારે તીકનાં ટાળાંની જેમ ધરતી પર ઉભરાઇ નિકળે છે, અધિકારના રાહુ જ્યારે ખુલ્લી રીતે માનવતા પર આક્રમણ કરે છે, પરમ્પરા અને કુલીનતાના જેરે દીન, ગરીબ અને દુર્ળાલોને દબાવી દેવામાં આવે છે, ત્યારે એ બધા પાખ'ડા, વ્હેમા, દ'ભા, અનીતિએા અને મૂઢ પરમ્પરાએાના માંચડાએાને ફગાવી દેવા અને વિશુદ્ધ સત્યના મહાન્ પ્રકાશ જગત્માં પ્રગટાવી પ્રજાને મ'ગળ–નાદ સુણાવવા સમથ' ક્રાન્તિકાર મહાન્ આત્મા પ્રગટ થાય છે. મહાવીરનાે પ્રાદુર્ભાવ એટલેે ઉ'ચીમાં ઉંચી શક્તિનું જગત્માં અવતરણ. દુનિયાના કારૃણુ આત્ત'નાદે મહાવીરનું અન્તઃકરણુ વિરક્ત અને છે, અને તે વિરક્ત અન્તઃકરણ દુઃખની જડ કાપવાના વિચારમાં મશગૂલ અને છે; દુનિયાના કરુણુ કાલાહુલ કેમ શાન્ત થાય અને જગત્ના જીવો<mark>ને સુખન</mark>ે ખરા માર્ગ કેમ સાંપઉ એ પ્રકારની મહાન અમૃતમય ભાવનામાં નિરત અને છે.

## દીક્ષાગ્રહણમાં વિવેક.

મહાવીરના એ દઢ સંકલ્પ છે કે માતાપિતાની હયાતી સુધી દીક્ષા ત્રહણ ન કરવી. આવે સંકલ્પ તેમણે ગર્ભાવસ્થામાં જ કર્યો છે. જ્યારે તેમણે ગર્ભાવસ્થામાં પોતાનાં માતાજીને દુઃખ ન થાય એટલા માટે પોતાનું હલન–ચલન ખધ કરી દીધું હતું, ત્યારે માતા 'ત્રિશલા ' દેવીને પોતાના ગર્ભના સંખધમાં અનિષ્ટ શંકા ઉત્પન્ન થતાં પારાચાર સન્તાપ થયો હતો; અને તેની જે ગંભીર અસર મહાવીરના વિવેકી હુદય પર થઇ હતી તેનું જ એ પરિણામ છે કે તેમણે માતાપિતા હયાત હોય ત્યાં સુધી સંન્યાસના માર્ગ લેવાનું મુક્તવી રાખ્યું હતું.

'સ'કલ્પ' વખતની મહાવીરની મનોદશાના ચિતાર આપતાં મહા્ આચાર્ય હરિભદ્રસૂરિ જે વદે છે તે ખાસ ધ્યાનમાં લેવા જોગ છે. તેઓશ્રી પાતાના 'અષ્ટક' માં કહે છે કે—

# "जीवतो गृहवासेऽस्मिन् यावन् मे पितराविमौ । ताबदेवाधिवत्स्यामि गृहानहमभीष्टतः "॥ ४॥

—'મારા માતાપિતાની હયાતી સુધી ગૃહવાસમાં રહેવું મને અભીષ્ટ છે માટે હું રહીશ. '

# "इमौ शुभूषमाणस्य गृहानावसतो गुरू । भवज्याप्यानुपूर्वेण न्याय्यान्ते मे भविष्यति " ॥ ५ ॥

—' આ પ્રત્યક્ષ એવા ગુરુ માતાપિતાની ઘરમાં રહી સેવા–શુશ્રૃષા કરતાં અન્તે પ્રત્રજ્યા (દીક્ષા) પણ મને અનુક્રમે ન્યાયસર સાંપડશે '

# " सर्वपापनिवृत्तिर्यत् सर्वथेषा सतां मता। गुरुद्देगकतोऽन्यन्तं नेयं न्याय्योषपद्यते"॥६॥

—' દીક્ષા સવ' પાપાની નિવૃત્તિરૂપ છે એમ સન્તોના મત છે. માટે વડીકોને અત્યન્ત ઉદ્વેગમાં નાખીને દીક્ષા શ્રહણ કરવો ન્યાયસર નથી. '

# " प्रारम्भमंगलं हास्या गुरुशुशृषणं परम् । एतो धर्मप्रवृत्तानां नृणां पूजास्पदं महत् "।।७॥

—' દીક્ષાની સાધનાનું પહેલું મંગલ, મંગલ જ નહિ, પણ મહામંગલ માતાપિતાની સેવા છે. જે ધર્માથી છે, ધર્મિક છે તેને તો માતાપિતા મહાન્ પૂજનીય છે.

# " स कृतज्ञः पुमान् लोके स धर्मगुरुपृजकः। स शुद्धधर्मभाक् चैत्र य एती मतिपद्यते "।।८।।

—'જગત્માં તે કૃતન્ન છે, તે ધર્મ'-ગુરુના પૃજક છે અને તે શુદ્ધ ધર્મ'ના આરાધક છે, જે, માતાપિતાની સેવા કરે છે.'

સાધારણ સ્વાર્થ માટે પણ જેઓ માતા-પિતાની અવગણના કરે છે તેમણે મહાવીરના આ આત્મભાગ પર જરા દૃષ્ટિપાત કરવા ઘટે. જેનું વિરક્ત હૃદય ભવચક્રના સંગ ત્યજી દુધ સંન્યાસના પંચે નિકળી જવા તલપી રહ્યું છે, જેનું એક માત્ર ધ્યેય શુદ્ધ આત્મજીવન જીવવું એ છે, તેવા વિરક્ત મહાભાગને સંસારવાસમાં ઘડીય રહેવું કેમ ગમે! છતાંય એ મહાનુભાવ પાતાના માતા-પિતાને સારુ પાતાના એ પરમ સ્વાર્થને પણ તેઓ ( માતા-પિતા) જીવે ત્યાં સુધી મુક્તવી રાખે છે. ધન્ય છે એ રાજકુમારના પુત્રધમ'ને!

મહાવીરની ઉમ્મર અહાવીશ વર્ષની થતાં તેમના માતાપિતા સ્વર્ગે સિધાવે છે. હવે રાજ્યાભિષેકના કલશ કાની ઉપર ઢળે! જે લક્ષ્મી આપ-બેટામાં અને ભાઇ-ભાઇમાં વેર-ઝેર પ્રગટાવે છે, જે લક્ષ્મીના કારણે સગા ભાઇએા પણ એક-બીજાને છુંદી નાંખવા મેદાનેજંગ મચાવે છે, તે લક્ષ્મીના માહમાં દુનિયા કેવી આંધળી બની છે! કિન્તુ નન્દ્રીવધ'નને તે લક્ષ્મી કરતાં પાતાના ન્હાના ભાઇ વધ'માન વધારે વ્હાલા છે. ન'દ્રીવધ'ન મહાવીરને રાજ્યગાદી

પર બેસવાના આશ્રહ કરે છે. પણ મહાવીરને કર્યા રાજ્ય કરવું હતું. તેઓ રાજ્ય લેવા ઇન્કાર કરે છે. જુઓ ! ભાઇ ભાઇના પ્રેમ ! એ પછી મહાવીર નન્દીવધંન આગળ પાતાની દીક્ષા લેવાની તૈયારી જાહેર કરે છે, ત્યારે નન્દીવધંન તેમને નમ્રતાપૂર્વંક એ વર્ષ વધુ ગૃહવાસમાં રહેવા આગ્રહ કરે છે. મહાવીર પાતાના જયેલ્ઠ ભ્રાતાના કથનને માન્ય રાખે છે. અને એ રીતે જયેલ્ઠ ભ્રાતાના લાવે વર્ત્વાના દાખલા જગત્-સશ્મુખ રજી કરે છે.

માટાભાઇના આગ્રહથી બે વર્ષ વધુ ઘરમાં રાેકાઇને પણુ મહાવીર પાતાની જીવન–ચર્ચાને ત્યાગના રૂપમાં ફેરવી નાંબે છે. ગૃહસ્થવેષ–ભૂષામાં પણ તેઓ એક પ્રકારે સાધુજીવનની પદ્ધતિએ નિયમબદ્ધ રહે છે. તેમની આ ચર્યા આપણને 'વાનપ્રસ્થાશ્રમ 'ના ખ્યાલ કરાવે છે.

#### ' વાનપ્રસ્થાશ્રમ '

ચારિત્રના ઉમેદવારે ચારિત્ર ગ્રહણ કરવા પૂર્વે અમુક વખત સુધી ત્યાગ-ધર્મની પ્રેકિટસ કરવી બહુ જરૂરની છે. આ જ દૃષ્ટિબિન્દુ પર અહીં ત્રીજ 'વાનપ્રસ્થાશ્રમ'ની ઉપયોગિતા જણાય છે. ચારિત્રના-સંન્યાસના ઉમેદવારને લગતું આશ્રમ એ 'વાનપ્રસ્થાશ્રમ', અર્થાત્ 'વાનપ્રસ્થાશ્રમ' એટલે ચારિત્રગ્રહણ કરવા પૂર્વે ત્યાગધર્મની અભ્યાસ-પદ્ધતિ. આ એક કરોાટી છે. એ રસ્તે પાતાના જીવનને રીતસર કેળવીને પછી ચારિત્ર-મન્દિરમાં પ્રવેશ કરવા એ બહુ સરસ રીત છે. જો કે મહાવીર જેવાને અગાઉથી કઇ તેવી પ્રેકિટસ કરવાની જરૂર નજ હાય. છતાં તેઓ દુનિયાને બાધ-પાઠ શિખવવા ખાતર સ્વયં પાતાના આચરણથી તેવા દાખલા રજી કરે છે. અને એમ કરવું એ જગતના-માનવધર્મના એક મહાન્ અને શ્રેષ્ઠ આદર્શને અનુરૂપજ ગણાય.

## સંન્યાસ.

ત્રીશ વર્ષની ઉમ્મરે મહાવીર સંન્યાસ શ્રહુણુ કરે છે. તેમના સંન્યાસની ઉલ્લા સંસારમાં મશહૂર છે. તે વખતના તેમના સમકાલીન મહાત્મા ' ખુદ્ધ ' જેવા અન્ય તીર્થ કર તપસ્વીએ પણ તેમની તપશ્ચ્યા પર મુગ્ધ થયા છે. અને તેમને તેમણે 'દીધ' તપસ્વી ' તરીકે વર્ણ ગ્યા છે. સત્યની શોધ પાછળ ખાલું—પીલું મૂકી દઇ, માનપણે ખાર ખાર વર્ષના ઉજાગરા કરનાર અને ઉઘાડે શરીરે તથા ઉઘાડે પગે રણવગડાઓમાં તથા વિકટ જંગલામાં એકાકી અવધત વિસ્થરનાર એ વીર પુરુષનું સંન્યસ્ત જીવન કેવું વિકટ હશે! કેવું અદ્ભુત હશે!

્રત્રચંડ ધારાવાહિની તપશ્ચર્યામાં પ્રાહ્યાન્ત આફતા વચ્ચે પણ વિચલિત ન ઘતાં અને અગાધ શક્તિ તથા અનન્ત બળ ધરાવવા છતાં, દુષ્ટ માણુસોના ઉપદ્રવે પર જરા પણ ક્રોધ ન કરતાં સમ્પૂર્ણ શાન્તિપૂર્વક સત્યશાધમાં નિરન્તર ઉભે પગે મ'ડયા રહેનાર એ ક્ષમામૂર્ત્તિ દ્વારતપસ્વી જ્યારે બાર વધ'ને છેડે 'પરબ્રહ્મ' ના પૂર્ણ સાક્ષાત્કાર મેળવે છે, ત્યારે, પછી તે નિરાંત વાળી બેસે છે. હવે તે કૃતાર્થ, કૃતકૃત્ય અને પૂર્ણત્મા બને છે.

પૃર્ણ સમાધિની પૂર્ણ જ્યાતિથી પૂર્ણ જળહળતો એ પૂર્ણ આત્મા હવે માનવ–મેદનીની વચ્ચે આવી ખડા થાય છે. અને ધર્મસન્દેશ સુણાવે છે. વિશ્વ–હિતના કલ્યાણમય આદર્શ જગત્ની સમ્મુખ રજી કરી પછી એ મહાપ્રભુ 'પરપ્રદ્મસ્વરૂપ'માં લીન થઇ જાય છે.

नमन छै।! स्थे परम बीतराग परमपुरुषे।त्तम देवाधिदेवने!

**( ર** )

આત્મજ્યાતિના પૂર્ણ પ્રકાશ મેળવ્યા પછી તે મહાનૂ પ્રભુ મગધ ' દેશની વિશાળ ભૂમી પર પ્રજાની સામે જ્ઞાનની જ્યાત ધરે છે. એમાંથી મહાન્ કાન્તિ ઉત્પન્ન થાય છે. એ ક્રાન્તિ ગુરૂડમવાદનાં ઉન્માદી ગાડાં ઉંધાં વાળી નાખે છે, ધર્મનાં કગારા પાખે ડોને સળગાવી મૃકે છે, કર્મ કાંડની અજ્ઞાનજ્ઞળને વોંખી નાખે છે, ઉચ્ચ—નીચની ભેદભાવનાઓને ફગાવી દે છે અને ઉન્નિતા ક્ષેત્રમાં સ્ત્રી–પુરુષો ખેઉને સમાન હક અપે છે. એ ક્રાન્તિથી હિંસાવાદના ' રાગ-ચાળા ' પર જબ્બર ફટકા પડે છે અને અહિંસાધર્મ ના ધર્મ કરકવા માંડે છે.

ભગવાનના પ્રવચનનું સારભૂત રહસ્ય રાગ-દ્રેષને શમન કરવામાં છે. ધર્માનું સ્થાન એક માત્ર આત્મશુદ્ધિમાં છે. ચિત્તના દોષોનું પ્રક્ષાલન એનું નામજ ધર્મ-સાધના. જૈનદર્શનના એ સ્પષ્ટ મુદ્રાલેખ છે કે—

# " नाशाम्बरत्वे न सिताम्बरत्वे न तर्कवादे न च तत्त्ववादे । न पक्षसेवाश्रयणेन मुक्तिः कपायम्राक्तिः किल मुक्तिरेव" ॥

—' દિગમ્ખર થઇ જવામાં કે ત્વેતામ્ખર થઇ જવામાં મુક્તિ નથી. તક વાદમાં કે તત્ત્વવાદમાં મુક્તિ નથી. પક્ષ–સેવામાં કે મત–પુષ્ટિમાં મુક્તિ નથી. કિન્તુ ક્યાયાથી-રાગદ્રેષથી, ક્રોધ–લાેભ–મદ–માયાથી મુક્ત થવામાં જ મુક્તિ છે. ' 'આચારાંગ ' આદિ માૈલિક આગમામાં એ મહાન્ આત્માની મધુર વાણીનું રસ–પાન આજે પણ મળી શકે છે.

મહાવીરના પ્રવચનમાં જેમ તત્ત્વવિચારણાને સ્થાન છે, તેમ ચારિત્ર-સંખન્ધી ઉપદેશને પણ એટલુંજ સ્થાન છે. જેનદર્શાનના મુખ્ય વિષય નવ તત્ત્વો છે: જીવ, અજીવ, પુષ્ય, પાપ, આસવ, સંવર, બન્ધ, નિજંરા અને માેક્ષ. મુખ્ય તત્ત્વો જીવ, અજીવ એ બેમાં બધાં તત્ત્વોના સમાવેશ થઇ જાય છે.

જવતું મુખ્ય સ્વરૂપ જ્ઞાનશક્તિ છે. જેમાં જ્ઞાનશક્તિ નથી, તે અજીવ. સત્કર્મ તે પુષ્ય. અસત્કર્મ તે પાપ. કર્મ બ'ધાય એવાં કામ તે આસવ. કર્મ બ'ધાતાં અટકે તે સ'વર. કર્મ (આત્મા સાથે) બ'ધાવાં તે બન્ધ. બ'ધાયેલ કર્મ'ના નાશ થવા તે નિજ'રા. તમામ કર્મ'–બન્ધનાથી મુક્તિ તે માેક્ષ.

આ નવ તત્ત્વાની ટૂંક અને સાદી સમજ. આમાં છવ, અછવ દ્વારા ત્રેય તત્ત્વાનું નિરૂપણ છે અને પુષ્ય, પાપ, આસ્ત્રવ આદિથી ચારિત્ર—માર્ગનું.

ચારિત્ર એક ગૃહસ્થાશ્રમને અનુકૂલ અને ળીજું સ'ન્યાસીને અનુકૂલ એમ બે વિભાગામાં જૅનદર્શન ગતાવે છે. સ'ન્યાસીને અહિ'સા, સત્ય, અસ્તેય, પ્રદ્રાચર્ય, અપરિગ્રહ એ મહાવતો છે, ગૃહસ્થાશ્રમીને એ અણુવતો છે.

જેનદર્શાનમાં જાતિભેદને સ્થાન નથી. આત્મવિકાસમાં ચઢે તે ઉચ્ચ અને પડે તે નીચ. મહાવીરના લક્ષાવિધ વ્રતધારી ધર્મી શ્રાવકાની અન્દર ઉત્કૃષ્ટ ગણાતા દશ શ્રાવકામાં કાઇ વાણિયા કે શ્રાહ્મણ નહાતો, પણ દશે કણુખી-પટેલ-કુંભાર જાતના હતા. અન્ત્યજે અને ચાંડાલા પણ મહાવીરનાં ચરણાનું શરણ લઇને, મહાવીરના ઉપાસક અનીને પાતાના આત્મા સાધી ગયા છે. સત્યના પાયે ચાલનાર ભંગી ઉચ છે, અને અસત્યના માર્ગે ચાલનાર બ્રાહ્મણ નીચ છે એમ મહાવીરનું ધર્માશસ્ત્ર પાકારે છે. જે વાતને " चतुर्वेदांऽपि दृष्टितः स शूद्रादितिरच्यते" વગેરે મહાભારતાદિ-વચના પુષ્ટિ આપે છે.

જૂની કથાઓમાં જોઇએ છીએ કે, પૂર્વે અનેકાનેક જેન રાજાઓ, જેન મન્ત્રીઓ અને જેન સરદારાએ પ્રજાની ભલાઇ માટે, દેશના રક્ષણ માટે મ્હાટાં મહાટાં યુદ્ધા ખેડયાં છે અને એમ કરી તેઓએ પાતાની જેન-વીરતાને દીપાવવા સાથે માતૃભૂમિનું હિત સાધ્યું છે. આવા અનેક નરપુંગવાનાં ઉજુવળ જેન જીવન ધર્મ તેમજ દેશનાં ઇતિહાસ-પૃષ્ઠાને શાભાવી રહ્યાં છે. વીરજ વીરના ભક્ત થઇ શકે. જેન એટલે સાચા વીર. પરાપકાર અને સેવા એ એના જીવનમન્ત્રા હાય. એની અહિંસા ગુરાતનથી ઝગમને અને હિંસકા તથા આતતાયીઓને સીધાદાર કરી મેલે.

ભગવાન મહાવીરના દાર્શાનિક અને ચારિત્રવિષયક સિદ્ધાન્તો જગત માત્રને ઉપયોગી અને હિતાવહ છે. એ સિદ્ધાન્તો પર લખાયેલ ગ્રન્થસાહિત્ય આજે પણ બહુ મ્હાેટા પ્રમાણમાં છે અને જગત્ના સાહિત્ય-સ'સારમાં મહત્ત્વનું સ્થાન ભાગવે છે; જેના વિશિષ્ટ અધ્યયનના પરિણામે યુરાપીય સ્કાલરા આજે હજારા માઇલ છેટેથી પાતાના પાતાના અવાજ ફે'કી રજ્ઞા છે કે--

"In conclusion let me assert my conviction that Jainism is an original system, quite distinct and independent from all others; and that therefore, it is of great importance for the study of philosophical thought and religious life in ancient India."

અર્થાત્-અન્તમાં મને મારા નિશ્ચય જણાવવા દ્યો કે, જેન ધર્મ એ મૂળ ધર્મ છે, બીજા સર્વ દર્શનાથી તદ્દન જુદો અને સાવ સ્વતન્ત્ર છે પ્રાચીન ભારત-વર્ષના તત્ત્વજ્ઞાન અને ધાર્મિક જીવનના અભ્યાસ માટે તે બહુ અગત્યના છે.

"Now what would Sanskrit poetry be without the large Sanskrit literature of the Jainus! The more I learn to know it the more my admiration rises."

અર્થાત્-જેનોના મહાન્ સંસ્કૃત-સાહિત્યને અલગ પાડવામાં આવે તો સંસ્કૃત કવિતાની શી દશા થાય! આ બાળતમાં જેમ જેમ વધારે જાણવાના અભ્યાસ કરે છું, તેમ તેમ મારા આનેન્દ્યુક્ત આદ્યયંમાં વધારા થતા જાય છે. અસ્તુ.

છેલ્લે એટલું જણાવીશ કે, ભગવાન્ મહાવીરના છવનસિદ્ધાન્તો મહાન્ વિશાળ અને વ્યાપક છે, મનુષ્યમાત્રને ઉપયોગી છે અને છવન-વિકાસની સાધન–વિધિમાં તેનું સ્થાન અસાધારણ છે.

(3)

લગવાન્ મહાવીરના જીવન-વૃત્તનું અવલોકન કરતાં કાઇ પણ વિચારક નોઇ શકશે કે એ મહાપુરુષના આધ્યાત્મિક જીવનમાં તપ, વૈરાગ્ય અને સમભાવની પરાકાષ્ડા છે. અનેક જગદ્ભિખ્યાત મહાપુરુષોના જીવન-ગ્રન્થા આજે જગત્ની આગળ માજદ છે. પણ તપ, વૈરાગ્ય અને સમભાવમાં મહાવીર અનેડ છે એમ જગત્ના કાઇ પણ અભ્યાસી કે વિદ્વાન્ મનુષ્ય ને ન્યાયની લાઇન પર ઉભા હશે તો કહ્યા વગર નહિ રહે.

જે ભયં કર વિષધરની વિષ-જવાલાઓથી આખું જંગલ ભયભૈરવ બની ગયું છે અને જ્યાં માણુસોનો તો શું, પણ બીજાં પ્રાણીઓનો પણ રસ્તો બંધ થઇ ગયો છે તેવા ઘનપાર લીષણ જંગલના રસ્તે થઇ મહાવીર જાણીએઇને પસાર થાય છે. એનું એક જ માત્ર કારણ! એ બીહામણા સપંનું ભલું કરવા માટે. તેના અજ્ઞાન અને ક્રોધાન્ય જીવન પર એ કારૃિણકને હયા આવે છે અને એ અજ્ઞાની પ્રાણીના ત્રાસનું સ્વાગત કરતો એ મહાત્મા એની સમ્મુખ ઉપસ્થિત થાય છે. ભુજંગની ઉથ જ્વાળા મહાત્મા પર પડે છે અને મહાત્માના શાન્તિ-નાદ ભુજંગ પર પડે છે.

આખરે મહાત્માની જીત થાય છે. મહાત્માના શાન્તિ-રસના પ્રવાહમાં ભુજ'ગનો કોધ-મળ ધાવાય છે. મહાત્માના મહાન્ આત્મનાદ તેના આન્તર જીવનને સ્પર્શ કરે છે. ભુજ'ગનું રુગ્ણ માનસ સ્વસ્થ ખેતે છે.

શાન્તિથી શાન્તિ! અને પ્રેમથી પ્રેમ! વિપુલ પ્રેમના પ્રભાવે વૈરીનું વૈર ધોવાઇ જાય છે અને વૈરીને મિત્ર બનાવી શકાય છે. અહિંસાના આ મહાન્ સિદ્ધાન્ત મહાવીરના જીવનમાં છલાેછલ ભર્યા છે અને આજે પણ એના આભાસ જગત જોઇ રહ્યું છે.

'સંગમ' દેવ મહાવીરના ઉપર અનહુદ મારા ગ્રલાવી રહ્યો છે, ખૂબ અને ખૂબ પ્રહારા વરસાવી રહ્યો છે, છતાં તેની ઉપર મહાવીરનું એક રંવાડું પણ ક્રોધથી કડક્ડતું નથી. ઉલડું, એ અજ્ઞાનીને માટે એ મહાત્માના હુદયમાં દયા છૂટે છે. પાતાની પર પડતા મારાને તો એ મહાત્મા ગણકારતો નથી, પણ જે અજ્ઞાનમાંથી એ દુજંન ચેબ્ટા વરસી રહી છે તેને માટે તેની ઉપર મહાવીર દયા ખાય છે. ''એ બીચારાનું શું થશે!" ની દયાભરી લાગણી મહાવીરની આંખામાં પાણી લાવે છે! હદ થઇ જાય છે શમ્વૃત્તિની! સમતાની પરાકાલ્કા!

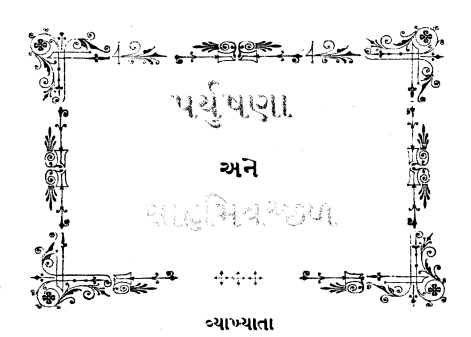
'शीता' ने। नाद छे—"परित्राणाय साधूनां विनाशाय च दुष्कृताम्। धर्मसंस्थापनार्थाय × × × ". पण् भढावीरने। आत्मनाद अधी ७ श्रे। लय छे. भढावीरना आत्मनादभां "विनाशाय दुष्कृताम् " ने अद्दे उद्धाराय दुष्कृताम् (पापीओने। नाश करवा भाटे निर्दे, पण् तेमने। पण् ७ द्धार करवा भाटे) संभाग्य छे. केटदे। ७ श्रे। आदश् ! केटद्धां ७ श्रुं छवन! केटदे। समलाव! विश्वजन्धु छवन अर्डी पराक्षाध्यो पहांचे छे! धतिहास-पट पर आ समलाव शोध्ये। करे तेम नथी.

અહિ સાના ચરમ શિખર પર બિરાજીને મહાવીર જળત્ને આત્મશક્તિના પાઠ સુણાવે છે. એ મહાનું જ્યાતિના મહાન્ તપ આગળ જડભાવનાં માહમય વાદળ વિખરાય છે. પુષ્ય હુદય તેમના આત્મભાવના સન્દેશ ઝીલે છે, તેમના ચેતનપ્રેરક બાેધ–રસનાં પાન કરે છે અને આધ્યાત્મિક જીવનના સુન્દર પ્રવાસે ચઢે છે.

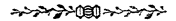
આજના મહાવીર-લકતો મહાવીરના આદેશનું કેટલું અનુપાલન કરે છે તે ક્યારે વિચારશે? અહિંસા, સત્ય, સંયમ, પરાપકાર, મૈત્રીભાવ અને સમભાવના જે આદર્શો મહાવીરે જગત્ની આગળ પ્રકાશ્યા છે તેની સામે થવામાં, તેથી ઉલંટા ચાલવામાં જેનત્વ હણાઇ તો નથી રહ્યું કે? વિષમભાવ અને સંકુચિત મનાદશા જે આત્માના મહાન્ રાગ છે, અને જેને નાબૃદ કરવાનું મહાન્ કાર્ય બજાવવામાં મહાવીરે પાતાનું મહાન્ તપ રેડ્યું છે,

તે જ રાગને પાષવામાં મહાપીશના શાસનના વિરાધી તાે નથી થવાતું ? અધર્મી કે વિધર્મી ઉપર પણ વૈરભાવ ન કરવાનું મહાવીરનું કરમાન જે જગત્પ્રસિદ્ધ છે, તેથી ઉધુ વાતાવરણ ચલાવવામાં જૅનશાસનના વિદ્યાતક તા નથી બનતા ? આ બધું કં'ડે પેટે વિચારવાનું છે. મહાવીરનું શાસન એ વીતરાગ શાસન છે. તેની વિશાળતા એટલી અસાધારણ છે કે તેમાં સમગ્ર વિશ્વને સ્થાન છે. પણ આજે આપણી સંકુચિત વૃત્તિ એટલી પંથરાયેલી છે કે તેમાં સગા ભાઇના પણ સમાસ થતા <mark>નથી! મૂળ</mark> આદર્શ પર ઘાર પડદાે પડયાે છે અને ધન, વૈક્ષવ અને અધિકારની જેમ ધર્મ પર પણ મદ વ્યાપી ગયે৷ છે! આ થાર દુર્ગ'તિના પરિણામે પાતાની મનગઢ'ત કલ્પેલી "લાઇનકોરી" થી જે ળહાર હોય તેને આપણે અધર્મી કે વિધર્મી જાહેર કરીએ છીએ અને એની તરફ વિકરાળ દબ્ટિથી જોઇએ છીએ. કેટલા ઉન્માદ ! " આશામ્બર હાેય કે શ્વેતામ્બર હાેય, વૈષ્ણવ હાેય કે એાહ હોય, કાેઇ સમ્પ્રદાયના હોય, પણ સમભાવભાવિત હોય તાે નિશ્ચય માેક્ષને પાસે " એમ જે દર્શનના ઉદાર નાદ આખા જગતને પાતાની તરફ આહ્નાન કરે છે અને શુદ્ધ આત્મભાવના મહાન્ વિકાસ પર જેનું આયોજન છે તે દર્શન કાઇ "વાડા" માં ભરાઇ રહેલું કેમ માની શકાય? રતન પર ગમે તે ંકપડું કે આવરણ લપેટાયું હાેય પણ તે ર<sub>ત્</sub>ન જ છે. તેમ બાહ્ય આકાર– પ્રકાર ભિન્ન છતાં ઉચ્ચ આન્તર જીવન જૅનત્વ જ છે. એથી વિપરીત, જે 'માઠી ' છે<sup>ુ</sup> તેના ઉપરનું આવરણ કે ઉપરના <mark>આકાર–દેખાવ</mark> ગમે તેવા સારા હાય પણ તે માટી જ છે. ખીજાને માટે બીજાના આન્તરિક જીવન સમ્બન્ધે મત આપવાની કે અભિપ્રાય આંધવાની પંચાયતમાં પડવું નિરથ'ક છે, અસાર છે, એ ઉદ્ધત વર્ત્તન છે. આત્માથી હાય, મહાવીરના શાસનના ઉપાસક હાેય તે તેમાં ન પડે**.** તે તો પાતાના આન્તર જીવનના રાગાની ચિકિત્સામાં મ'ડયા રહે, તે તા સમભાવને પાષી જીવનની શુદ્ધિ કરવામાં જ પહેલા હાય. બીજો મિથ્યાત્વી છે કે સમકિતી, ધર્મા છે કે અધર્મા, આસ્તિક છે કે નાસ્તિક એની ભાંજગડ એને શાની હોય! અને એવી બાળત પારખી પણ કેરણ શકે? એવી મૂઢ જ જાળમાં પડી માણસ પોતાના આત્મહિતના નાશ કરે છે. "જાનૈયા જમી ગયા અને વરરાજા રહી ગયા" જેવું થાય છે. એ પ્રમત્ત અને અજ્ઞાન આગ્રરણ છે. મહાવીર ભગવાનની જન્મતિથિએ એ મહાન્ પ્રભુના સ્મરણેહ્સવ (Commemoration) ની પવિત્ર આનન્દલહરીમાં એવી પામર અને સંકુચિત વૃત્તિએા, એવી મલિનતા અને દુખળતાની ખદીઓ ધાઇ નાંખી ભગવદાદિષ્ટ શમભાવ અને સમભાવના મહાન્ જીવન-સૂત્રને અનુસરવા તૈયારી કરીએ. એજ એ મહાપ્રભુની સાચી જય'તિ છે.

("જૈન" પત્રમાં પ્રકાશિત)



ન્યાયવિશારદ–ન્યાયતી<sup>થ</sup>ે શ્રીન્યાયવિજયજ઼ મહારાજ



પાયું પણાના દિવસો એ જેનાના પવિત્રમાં પવિત્ર દિવસો છે. એ દિવસોમાં આત્મશુદ્ધિ કરવાનું કરમાન છે. બારે બારે મહીને એ સ્વર્ગીધ ગંગા આપણી વચ્ચે આવી ઉતરે છે. એમાં સ્નાન કરી આત્મશુદ્ધિ મેળવવાની છે. એ ન કરાય તો એ ''ગંગા"નું અપમાન થાય. વરસે વરસે એ 'પર્વ-દેવ' આપણી સામે આવીને ખડા થાય છે; અને, પરમાત્માનું આદર્શ જીવન શ્રવણ કરીને અને ધાર્મિક ક્રિયામાં પ્રવેશ કરીને આત્મમલનું પ્રક્ષાલન કરવાના દિવ્ય સન્દેશ આપણને સુણાવી જાય છે. એ સન્દેશને આજ લગી આપણે કેટલા ઝીલ્યા છે એના વિચાર કદી આવે છે વારૂ! આપણા વિચાર-પ્રદેશ અને વર્તન-વ્યવહારમાં આટ આટલાં પર્યુ પણાની કંઇ પણ દીપ્તિ પ્રવેશવા પામી છે કે? દિવસે દિવસે ઉજ્જવળ થવાને બદલે વધુ કાળા તો નથી થતા જતા ને? એક ઇંચ આગળ વધવાને બદલે પચાશ હાથ પાછળ તો નથી ખસતા જતા ને? આટ આટલાં પર્યુ પણા વીતાવવા છતાં આપણું અધઃપતન ન અટકે એ શું? કંઇ વિચાર આવે છે? સમજી રાખા કે પર્યુ પણ પવંનું મુખ્ય આરાધન હૃદયશુદ્ધિ સંપાદન કરવામાં છે. એ વગર કોરી ધૂમધામથી તો કોના દહાડા વળ્યા છે! ગાડરીયાપ્રવાદે તો અનેક પર્યુ પણા વીતાવ્યાં,

પણ હવે સમજીઓએ જગૃત થઇ વિધિપુરસ્સર પર્યુ વધુ ઉજવવાં જોઇએ. વિધિ તમને શું ખતાવું? તમે સ્વયં સમજી શકા છો કે, આજે જેન સમાજનું ખાદ્ય અને આન્તર સ્વરૂપ કેવી વિકૃત દશામાં આવી ગયું છે. પૃજા—પ્રભાવનાઓ અને સામાયિક—પ્રતિક્રમણા કરવા છતાંય વેર—ઝેરની અને ઝઘડાની લ્હાય ડંડી ન પડે અને સાહમિવચ્છળ કરવા છતાં કામની ભૂખ ન ભાંગે તા પછી તેની કિમ્મત કેટલી? આ બધું ડંડેપેટે વિચારવાનું છે. બીજી કામો તો આજે સંગઠન કરી અનુકૃળ સાધનાનો લાભ લઇ પાતાની ઉત્તિ સાધતી જાય છે, ત્યારે આજે જેન કામ એવી કમનસીબ છે. કે જેનું દિવસે દિવસે પત્નન થઇ રહ્યું છે. કેટલી દિલગીરીની વાત!

'પાયુંષણા' શબ્દના અર્થ ધ્યાનમાં લઇએ. 'પાયુંષણા' એટલે આત્માના શુદ્ધ ભાવમાં વિદ્ધરતું. એ દિવસામાં કાઇની સાથે કલદ-કંકાસ ન કરીએ. કાઇનું છુર્ ન ચિન્તવીએ. કાઇ પર દ્વેષ કે રાષ ન કરીએ. કાઇ ગાળા આપે તા શાન્તિ રાખીએ. ઉપશમતું અને ઉપશમાવવું, ખમતું અને ખમાવવું એ જિનશાસનના સાર છે. જે ઉપશમે છે, ખમે-ખમાવે છે તે આરાધક છે. જે તેમ નથી કરતા તે વિરાધક છે. એમ શ્રીભગવાન ક્રમાવે છે.

રેમ દિવસામાં મનસા, વચસા, કમંણા અહિંસક બનવાના વિશેષ અભ્યાસ કરીએ. પાતે અહિંસક ન શાય, ત્યાં સુધી બીજાને કેવી રીતે અહિંસક બનાવી શકાય! વિચારમાત્રમાંથી જ્યારે હિંસા નિકળી જાય, ત્યારે ખરી અહિંસક દશા પ્રાપ્ત થાય.

એ દિવસામાં હલવાઇ વગેરેના ભડ્ડી-તાવડા ળ'ધ રખાવાય, તો પછી સાહમિવચ્છળનાં જમણા માટે ભડ્ડી-તાવડા મ'ડાયજ કેમ ? એ દિવસામાં આરમ્ભ-સમારમ્ભ ળને તેટલા કમ કરી દેવાના હાય.

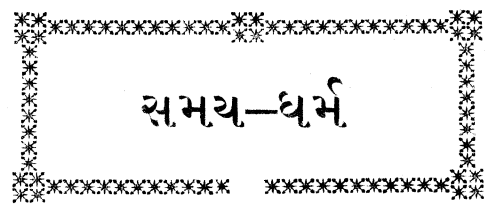
ત્યારિયા પણ ગળ પ્રમાણે કરીએ. ગળ-ઉપરવટ તપસ્યા કરી "વાહ વાહ " કરાવવામાં એ તપસ્યાનું કળ " વાહ વાહ " માંજ પૃરૂ યદ જાય છે. ઉપરાંત, દુધ્યાનથી પાપનાં ખાતાં બધાય એ નાખાં. આળાદી—આળાદીને કે રખડી–ભટકીને દિવસ પૃરા કરવા અથવા ગામગપાટા હાંકીને કે રમત-ગમત ખેલીને વખત ગાળવા એ તપસ્યા ન કહેવાય, એ ઉપવાસ ન કહેવાય. જેમાં વિષયા, કથાયા અને આહારના યાગ કરાય તેને ઉપવાસ કહેવાયા જેમાં વિષયા, કથાયા અને આહારના યાગ કરાય તેને ઉપવાસ કહેવામાં આવ્યો છે. દેખાદેખી, માન-પૂજાના માહે તપસ્યા ઘણી થાય છે. લીટે લીટે ટેવાઇ ગયેલી અજ્ઞાનદશા પણ તપસ્યા કરાવે છે. આવી તપસ્યા કેવળ લંઘનરૂપ હાય છે. એમાં શુદ્ધિનું તત્ત્વ ભાગ્યેજ હાય.

હુવે 'સાહમિયવચ્છલ્લ' વિષે વિચારા દર્શાવું. 'સાહમિય' એટલે સાધમિંક. એક રીતે જેનપરમ્પરાવાળા સાધમિંક છે, બીજી રીતે મનુષ્યમાત્ર સાધમિંક છે અને ત્રીજી રીતે પ્રાણીમાત્ર સાધમિંક છે. જેમના ધર્મ સમાન તે સાધમિંક. અહિંસા, સત્યના ધર્મ મનુષ્યમાત્રને સમ્મત છે. એટલે એ દેષ્ટિએ મનુષ્ય માત્ર સાધમિંક છે. આત્માના સચ્ચિદાનન્દ ધર્મ પ્રાણીમાત્રમાં સ્વરૂપત: માજદ છે. એટલે 'નિગાદ' સુધ્ધાં જીવા સાધમિંક છે. 'વાત્સલ્ય' એટલે તેમનું ભલું કરવાની ઉજ્લળ લાગણી.

વિસ્તુતઃ સાહમિવચ્છળ કરવાની કંઇ એક પ્રણાલી નથી. જે રીતે સમાજને લાભ પહેંચે અને શાસનની ઉન્નતિ થાય તેવું સાહમિવચ્છલ કરવાની જરૂર છે. પજ્જુસણુ સાથે જમણવારના મેળજ બેસતા નથી. તપસ્યા સાથે જમણવારાની કંઇ સંગતિજ થતી નથી. ગરીબાનું દારિદ્રય–દુઃખ એક કે બે વખતના જમણથી નહિ ફીટે, પણ તેમને સહાયતા આપવાનું બીજી રીતે બની શકે છે. મિષ્ટાન્ન ઝાપટવાથીજ ઉપવાસ સારા થાય એ માન્યતા બ્લભરેલી છે. સાદો ખારાક લેવા એ પણ એક તપશ્ચરણ છે. વળી, આજના જમણવારામાં કેટલી બધી હાડમારી, રસાકન્ની અને અન્ધાધુંધી ચાલે છે! મલિનતા, ગન્દકી અને એક્વાડની તા ત્યાં વાતજ કરવાની શી હાય! એટલા બધા એક્વાડ પથરાય અને ગટરમાં પધરાવાય કે જેમાં અસંખ્ય કીડાઓ ખદબદતા હાય! અનન્ત જવાની શાખ્બી હાણ! આવા જમણવારને ધાર્મિક જમણવાર કાણ કહે! આવા "સાહમિવચ્છલ" થી શું પુષ્ય! શું લાલ! આવાં જમણા પાછળ હિન્દુસ્તાનના જેનાના વરસે વરસે લાખા રૂપીયા વેડકાય છે એ એાછા દ્ર: મની વાત નથી.

ખેરું સાહુમિવચ્છલ ઉદ્યોગમન્દિરા, વિદ્યાલયા, બ્રહ્મચર્યાશ્રમા, ઐષધાલયા, સહાયક – કંડા, વિનેતામન્દિરા જેવી સંસ્થાએ સારા પ્રમાણુમાં ખાલીને સમાજના ઉત્કર્ષ વધારવામાં અને જેનદર્શનના સિદ્ધાન્તાને જગત્ની સામે વિકસ્વર કરવામાં સમાયું છે. આવાં ક્ષેત્રામાં સમાજના ધનરાશ જયારે ઉચિત પ્રમાણમાં વહેશે, ત્યારેજ જેનશાસનના ઉદ્યોત થશે.





#### વ્યાખ્યાતા

# ન્યાયવિશારદ–ન્યાયતીર્થ શ્રીન્યાયવિજયજી મહારાજ

#### ととから四个个个人

'રામિય' શખ્દના અર્થ કાળ, વખત, ટાઇમ થાય છે, એ સહુ કાઇને માલ્મ છે. પણ એના બીજો અર્થ આગમ, પ્રવચન કે શાસન પણ થાય છે. 'આગમ' શખ્દ આગમ અર્થમાં જેટલા પ્રચલિત છે, તેટલાજ, 'સમય' શખ્દ પણ આગમ અર્થમાં પ્રચલિત છે. 'આગમસાર,' 'પ્રવચનસાર' ની જેમ 'સમયસાર' નામથી અ'કિત શ્રન્થા પણ પ્રખ્યાત છે. 'જય વીઅરાય' સ્ત્રમાં

# " वारिज्जइ जइवि नियाण वंघणं वीयराय! तुह समये "

એ પાઠમાં છેક્લે 'સમય' શબ્દ મૂકાયલા છે. તેના અર્થ આગમ કે પ્રવચન થાય છે. ત્યાં આપણે એમ કહેવા માંગીએ છીએ કે, 'હે વીતરાગ! તારા આગમમાં નિયાણ <mark>આંધવાનું જો કે વજ્યું' છે,</mark>

## " तहिव मम हुज्ज सेवा भवे भवे तुम्ह चल्रणाणं "

—'તો પણ તારાં ચરણોની સેવા મને ભવા ભવ હા !'

અનામ 'સમય' શબ્દ આગમ અર્થમાં સમજાય તો 'સમયધમ'' શબ્દથી આગમધર્મ સંહેજે સમજી શકાય તેમ છે. એટલે 'આગમધર્મ' શબ્દ જેટલા 'જિનેન્દ્રશાસન' અર્થમાં માનનીય છે, તેટલાજ, 'સમયધર્મ'' શબ્દ પણ તે અર્થમાં માનનીય છે, એ સુત્તને સમજવું હ્રઘંટ નથી. અત એવ આગમધર્મ, વીતરાગધર્મ, આહું તધર્મ, જેનધર્મ, સમયધર્મ આ બધા પર્યાય–શબ્દો છે એ ખુલ્લું થાય છે.

હવે બીજી રીતે, 'સમય શાળ્દના અર્થ કાળ, વખત, સમય કરાએ અને એથી, 'સમય–ધમ'' ના અર્થ સમયને-વખતને–કાળને અનુકૃળ યાળ્ય આગ્રરણ, વર્તાન કે કત્ત વ્ય એમ કરીએ તો પણ કંઇ વાંધા નથી. અને એ અર્થ 'આગમધમ', 'પ્રવચનધમ' જેવા શખ્દામાં પણ નિગૃઢ રહેલા છે. કેમકે 'આગમધર્મ' શખ્દના ખરા અર્થ એજ છે કે આગમાકત દ્રવ્યક્ષેત્ર-કાલભાવનયાનુસારી અનેકાન્તદ્ધિપૂત જે ધર્મ તે આગમધર્મ.

**રમા** વસ્તુ જે સમજ જવાય તેા, સમય-પરિસ્થિતિને અનુકૃળ **યા**ગ્ય કર્ત્તાવ્ય એ અર્થામાં વપરાતા 'સમયધર્મા' શબ્દ પણ એટલાજ આદરણીય અને પૃજનીય છે એ સમજવામાં કાંઇ કસર ન રહે.

જ રા દીર્ઘ દબ્ટિએ વિચાર કરીએ કે---

નિશ્ચયધમં જે સમ્યગ્ દર્શાન, જ્ઞાન, ચારિત્ર છે તે ત્રણ કાળમાં હમેશાં સર્વાત્ર પૂર્ણ સ્થિર છે. એમાં કાઇ કાળ કાઇ પણ ફરક ન આવે. એ, માેક્ષનું અનન્તર, અસાધારણ અને પરમાવશ્યક કારણ છે. એટલે એમાં કદી જરા પણ ફેર ન પડે. એ રત્નત્રયરૂપ આત્મજીવનના પૂર્ણ વિકાસ કર્યા વગર કાઇ મુક્તિ પામ્યોજ નથી, પામતો નથી, પામશે નહિ અને હગિજ પામી શકે પણ નહિં. એ ચાક્કસ છે. પણ વ્યવહાર ધર્મ અર્થાત્ ધર્મના બાહ્ય વ્યવહાર સર્વાદા એકરૂપે ચાક્કસ ન હાય. એ પરિવત્તાનગામી છે, કાળે કાળે બદલાતાજ રહે, એમાં કાઇએ શાંકા રાખવાનું છેજ નહિં.

વારે જેવા, ઉજમણાં, જમણવાર, પ્રભાવના વગેરે વગેરે સમય-પરિસ્થિતિ પ્રમાણે અનેક નવાં નવાં યા વિધિત, પરિષ્કૃત આયોજના ઘડાય છે. એક ધર્મસંસ્થાના કાઠમાઠ જોઇ બીજીને પણ, લોકોને પોતાની તરફ વાળવા સારુ તેવા કાઠમાઠ ઉભા કરવાનું મન થાય છે. અને એમ જાણ્યે-અજાણ્યે એકની સંસ્કૃતિ કે રીતભાત બીજામાં પેત્રી જાય છે. અને કહી કહી તો વિકૃત રૂપની સાથે એવી ઘુસી જાય છે કે પોતાના મોલિક સિદ્ધાન્તને કેટલી બાધાકારક બને છે એ પણ નથી જોવાતું. અને રૂઢ થયા પછી કેટલીક વખતે એનું દ્ધિતપણું સમજવા છતાંએ એ પોષાતી રહે છે. જગતના પરિવર્તનની આ પ્રકારની ઘટમાળ સમજવા જેવી છે. પરિવર્તનશીલ જગત્ છે. એમાંથી દેશ કે સમાજ ન છુટે, તેમ ધર્મ પણ ન છૂટે. જેન ધર્મની રીતભાતમાં પણ સમયે સમયે અનેક પરિવર્તાનો થતાં રહ્યાં છે. રાજકીય કે સામાજિક ક્ષેત્રમાં સમયબળે જેમ ક્રાન્તિનું પૃર ધરી આવે છે તેમ ધાર્મિક પ્રકરણમાં પણ બને છે.

સ્નુનાતન સમયથી વાર્ષિક પર્વ તરીકે ચાલી આવતી પાંચમને છેડવી પડે અને તેનું સ્થાન ચાથ લ્યે એ શું ખતાવે છે? ચારિત્રના અંગભૃત 'પ્રતિક્રમણ ' જેવી આવશ્યક ક્રિયામાં આમ પલટા થાય એ શું સૂચવે છે! ચાતુર્માસિક પ્રતિક્રમણ પૂનમ પરથી ઉતરી ચાદશ પર આવી બેસે એ શું હશે?

કેઇ સમજાય છે? 'કલ્પસૂત્ર' અગાઉ એક વખતે ગૃહસ્થા આગળ ન્હાેતું વ'ચાતું. પણ મહાવીર દેવના અવસાન પછી દશમા સૈકામાં ગૃહસ્થા સમક્ષ વ'ચાતું પણ ખુલ્લું થઇ જાય છે કે, ગૃહસ્થા સમક્ષ જ્યારે કલ્પસૂત્ર ન્હાતું વ'ચાતું, ત્યારે સ્વપ્નાં ઉતારવાની અને 'ઘાડિયાપાલણા ' વગેરેની પ્રથા પણ હતીજ નહિ. એવી એવી પ્રથાઓ અનેક પાછળથી ઘુસી છે. લાેકાેએ તે તે પ્રકારની પાતાની મનાદશાથી એવી અનેક બાળતા ધામિક પ્રકરણમાં દાખલ કરી દીધી છે.

કંલ્પસૂત્ર ઉપર ટીકા નહિ અનેલી ત્યાં સુધી કુક્ત મૂળ કલ્પસૂત્ર વ ચાતું. આજે પણ સાંવત્સરિક દિવસે મૂળ કલ્પસૂત્ર વ ચાયજ છે. પણ તેના આગળના દિવસોમાં કલ્પસૂત્ર સાથે ટીકા પણ વ'ચાય છે. અને તે કઇ એના નિયમ નથી. જીદે જીદે સ્થળે જુદી જુદી ટીકાએ৷ વંચાય છે. આ ફેરફાર કેમ <sup>?</sup> કલ્પસ્ત્રતને અંગે ઘાેડિયાપાલ**ણ**ં અને તેમાં નાળિયેરની પધરામણી, સ્વપ્નાં ઉતારવાં, માળાએા ચઢાવવી, તે બધાનાં ઘી બાલવાં, જન્મ વખતે નાળિયેર વધેરલું વગેરે વગેરે અનેક પ્રથાએ તે તે ટાઇમે પાછળથી ઉભી કરવામાં આવી છે. ઘાડિયાપાલણામાં નાળિયેર મૂકીને તેને '**મહાવીર ભગવાન**' મનાવવાની મૂખાઇ તો હજુ પણ જૈનામાં ખુલ્લે આમ દેખાવ દે છે. એ 'કારસ' જેટલું ઉપહુસનીય છે, તેટલુંજ શાચનીય છે. વીતરાગ દેવની જન્મકથામાં વ્યાખ્યાતાના મુખથી ભગવાનના જન્મ થયાના શખ્દા નિકળતાં હજારા માણુસા ઉપાશ્રયમાં પ'ચમહાવતધારી મુનિની સમક્ષ ધડાધડ નાળિયેર ફાંડે છે. આવી મુખાઈભરેલી રીતા પણ જૈનામાં હાંસે હાંસે પાષાય છે. સ્વપ્નાં ઉતરવાં અને તેની પર અનેકાનેક માળાએા ચઢાવવાના દેખાવ જે થોડા સમયથી સમાજમાં પેડા છે તેની પાછળ પૈસાની ઉપજ વધારવાની વશ્યવૃત્તિ ચાજબી ઉઘાડી પડે છે. છતાં તેને પણ અજ્ઞાન ભેજા શાસીય સમજી રહ્યાં છે. આ રૂઢિપૂજા!

ભીગવાનની આરતી-પૂજા વગેરેની બાલીઓ બાલવાની પ્રથા પણ લાેકાએજ ઉભી કરેલી છે. પૂજકામાં કલહ્-ક'કાસ ન થાય અને સાથેજ સાથે ઉપજ પણ થાય એવા ઇરાદે ઉભી કરાયેલી એવી પ્રથાઓને શાસ્ત્રીય સમજવામાં, અને તેમાં ફેરફારને અવકાશ ન હાેવાનું પ્રબાધવામાં, તેને અપરિવર્ત્તાનીય મનાવવામાં ચાેખ્ખું મતિદાૈખ'લ્ય ઉઘાડું પઢે છે.

2નુ મયબળે ઉભી થયેલ નવીન રીતામાં જે યાગ્ય અને હિતાવહ હાય તેને અનુસરવામાં કાેઇનેજ વાંધા ન હાેય. પણ જે, સમાજ અને ધર્મનું અહિત કરનારી હાેય અને જે અજ્ઞાનમૂળ, નિરથંક તથા હાનિકારક હાેય તેને પણ નભાવી રાખવા માટે પાતાની દરેક શક્તિના ઉપયાગ કરવા લાગી જવું એ ખરેખર દયામણી સ્થિતિ ગણાય. વૃળી, પ્રતિક્રમણની કિયા જુઓ! તેમાં સમયે સમયે કેટલા નવા ઉમેરા થતા રહ્યા છે! હેમચન્દ્રનું 'સકલાહંત્' તેમના પહેલાં પાક્ષિકાદિ પ્રતિક્રમણામાં ન્હાતું. તેમનાથી કે તેમના પછી તે દાખલ થયું. 'સંસાર-દાવાનલ' હરિભદ્રસૂરિ પહેલાં ન્હાતું. 'સંતિકર'' મુનિસન્દરસૂરિ પહેલાં ન્હાતું. 'સંતિકર'' મુનિસન્દરસૂરિ પહેલાં ન્હાતું. નહાની 'શાન્તિ' 'માનદેવ' પહેલાં ન્હાતી. મ્હાટી 'શાન્તિ' શાન્તિસૂરિ પહેલાં ન્હાતી. આમ 'સ્નાતસ્યાપ્રતિમસ્ય' વગેરે પણ તેમના કર્ત્તા 'બાલચન્દ્ર' વગેરે પહેલાં ન્હાતાં, જે પછીથી પ્રતિક્રમણમાં દાખલ થયાં. આ વસ્તુ સમજાય તો ક્રિયાની વિધિ, જે જુદા જુદા ગચ્છાની જુદી જુદી છે તે માટે તકરાર થાયજ નહીં. અધા પાતપાતાની ક્રિયા સમભાવથી કરે અને સમ્પથી રહે અને આત્મકલ્યાણ સાધે.

આ પાય છે તેમાં શું તે પચ્ચકખાણ પ્રમાણે વર્તાય છે? છ ટંકનું ભાજન ત્યજાય ત્યારે 'છકું' કહેવાય. એટલે ચાર ટંકનાં ભાજનના ત્યાગ રૂપે બે ઉપવાસ કરાય અને એની આગળ-પાછળ એક ટંકના ભાજનના ત્યાગ રૂપ (એક વખત ભાજન લેવા રૂપ) 'એકાસણું' કરાય ત્યારે 'છકું' થાય. એ પ્રમાણે આડ ટંકનાં ભાજનના ત્યાગ કરાય ત્યારે 'અકુંમ' થાય. એટલે છ ટંકનાં ભાજનના ત્યાગ રૂપ ત્રણ ઉપવાસ કરાય અને એની આગળ-પાછળ એક ટંકનાં ભાજનના ત્યાગ રૂપ ત્રણ ઉપવાસ કરાય અને એની આગળ-પાછળ એક ટંકનાં ભાજનના ત્યાગ રૂપ ત્રણ ઉપવાસ કરાય અને એની આગળ-પાછળ એક ટંકનાં ભાજનના ત્યાગ રૂપ 'એકાસણું' કરાય ત્યારે 'અકુંમ' થાય. આ રીત છે. પણ આજે, એ પચ્ચકખાણના નિયમ પ્રમાણે આગળ-પાછળ એકાસણાં જે કરવાં જોઇએ તે વગર એ પચ્ચકખાણ ચલાવાય છે.

કિયાકાંડમાં, વિધિ-વિધાનમાં અને વ્યવહારમાં સમયે સમયે કેટલા ફેરફાર થતા રહ્યા છે એના હિસાબ લગાવવા હું અહીં બેઠા નથી. આ તા એક દિશા માત્ર છે. પણ આ ઉપરથી વિચારકની દૃષ્ટિ વિશાળ બની શકે છે. ક્રિયાલેદ કે વિધિલેદમાં કંઇ વજાદ નથી એ જો સમજાય તા 'વાડા-બન્દી'ની દીવાલા ટ્ટતાં વાર ન લાગે. અને અવાન્તર ફિરકાઓની તા કાણ કહે, પણ શ્વેતામ્બરા અને દિગમ્બરા, જેઓ ઘણા કાળથી રીસાઇ જીદા બંહા છે, તેઓમાં પણ પરસ્પર મેળ સધાય. એને માટે સમયધર્મનું અનેકાન્ત-શાસ્ત્ર સમજવું જોઇએ, જે જગત્ને સમન્વય-દૃષ્ટિના પાઠ શિખવે છે, જેને જીવનની વસ્તુતા પ્રાણશક્તિ છે, જેમાંથી જગત્લરની સાથે સમલાવ, મેત્રીલાવના મહાન આત્મપ્રકાશ પ્રકટ થાય છે.

શ્રીતામ્ખર સાધુ એટલે શ્વેતવસ્ત્રધારી. છતાં શ્વેત વસ્ત્રને બદલે રંગીન વસ્ત્રની પ્રથા ઉભી થઇ તે કેમ ? 'શ્વેતામ્ખર' નામના મૂળ લક્ષણમાં આમ ફેરફાર થાય અને મૂળ નામ તો એનું એજ ચાલુ રહે એ કેવું પરિવત્ત્તન ! સમયખળે કેવા પલટા ખવરાવ્યા ? પાંચમા આરાના આટલા ત્રૈકા કે જે સૈકાઓમાં મહાન્ પ્રભાવશાલી આચાર્યા વિદ્યમાન હતા, તે વીત્યા પછી હમણાં અઢારમા સકામાંજ આ નવી ઘટના બની, તો એ વખતે પરિસ્થિતિએ કેટલું જેર પકડ્યું હશે! એ વસ્તુ અત્યારે જે કે સુપરિચિત થઇ જવાથી નજીવી લાગે, પણ એ નવી પરિસ્થિતિ ઉપજાવતાં તે વખતે ક્રાન્તિનો વેગ કેટલા ઉલસ્ત્રો હશે એની કલ્પના વિચારકનેજ આવી શકે.

'ઉત્તરાધ્યયન' ના ૨૩ મા અધ્યયનમાં કેશિ-ગાતમના સ'વાદ ચાલ્યા છે. ત્યાં તેમના એક-ખીજાના સાધુઓ એક-ખીજાની આચાર-નિયમાદિની ભિન્નતા જોઇ શ'કિત થાય છે. પછી સમાધાન માટે એ બન્ને મહાતમાંઓ ભેગા થઇ જ્ઞાન-ચર્ચા કરે છે. કેશી પૃછે છે: પાર્શ્વનાથે ચાર મહાવતના માર્ગ ખતાવ્યા અને વર્ધમાને પાંચ મહાવતના ખતાવ્યા એનું શું કારણ ? આમ જીદા જીદા માર્ગ સર્વજ્ઞના શાસનમાં કેમ? વળી, વર્ધમાને 'અચેલક' ધર્મ બતાવ્યા અને પાર્શ્વનાથે વસ્ત-પરિધાનની માકળી અનુજ્ઞા આપી. એમ જીદું પ્રવચન કેમ કરાયું હશે ? અહુંનના શાસનમાં આમ જીદા રસ્તા કેમ?

કિશીના આ પ્રશ્નો પર ગાતમ વદે છે: શાસ્ત્રોના અલ્લરાથી નિર્ણય ન થઇ શકે. પણ પ્રજ્ઞાશ્રી વસ્તુસ્થિતિ સમજવી જોઇએ. જે સમયમાં જવા જેવા હાય છે તે પ્રમાણે ધર્માનાં આચાર-વિધાન નિરૂપાય છે. ઋષભદેવ અને મહાવીરના જમાનાના જવા કમશા ઋજી-જડ અને વક-જડ પ્રાય: હાય છે. એટલા માટે તે સમયને અનુલક્ષીને ધર્માના શ્રત-નિયમા અને વેષાદિ બ્યવહારા તેવા પ્રકારના ઘડવા પડે છે. તે સમયના જ્વાની તેવી સ્થિતિ હાઇ, મહાલ્રતાના નિયમા તેમને માટે પાંચ રખાવા યાગ્ય ગણાય છે અને તેમનું અભ્યાસ-વિધાન કડક રાખવાની જરૂર હાઇ તેમને માટે વેષાદિમાં 'અચેલક' પણાનું બ'ધારણ રાખવામાં આવે છે. વચ્ચેના સમયના અહ'ન્તાના જ્વા પ્રાય: અપેલ્રાકૃત ઉચ્ચ દબ્ટિના હાઇ તેમનું ધર્મ-અ'ધારણ પહેલા-છેલ્લા અહ'નના સમય જેવું ઘડવાની જરૂર નપી રહેતી. તેમની પ્રજ્ઞાશક્તિ અને મનાભાવના વિશિષ્ટ હોઇ ચાર મહાલ્રતાનીજ પરિભાષા તેમને માટે પુરતી ગણાય છે, અને વેષાદિ પર નિયમન મૂકવાની આવશ્યકતા રહેતી નથી.

**અ**1 ઉપરથી શું સમજાય છે? જેવા દર્દા હાય તેવા તેને સારુ ઐાષધ-પ્રયાગ રાખવામાં આવે છે. જે સમયના જીવા જેવા "દર્દા," તેવા પ્રમાણમાં તે સમયમાં ધર્માચરણનાં બધારણ ઘડાય છે. ધર્માના બાહ્ય બ્યવહારામાં ખાટી જક્ક પકડવી એ અજ્ઞાનદશા છે. સમયપરત્વે ધર્મા- સંસ્થામાં પણ સંસ્કરણ થયાજ કરે છે એ વાત કેશી-ગાતમના સંવાદમાં સાફ કહેવામાં આવી છે. તે અધ્યયનની ૩૩ મી ગાથામાં દીકાકાર પણ સાફ જણાવે છે કે, ધર્માના મૂળ માર્ગ જ્ઞાન-દર્શન-ચારિત્ર એજ છે.

"तत्त्वतो लिंगस्य अकिंचित्करत्वात् न तद्भेदो विदुषां विप्रत्ययहेतुः" અર્થાત્ ખરી રીતે લિ'ગ, વેષ અકિ'ચિતકર છે. એમાં ક'ઇ વળૃદ નથી. એ ચાહે ભિન્ન-ભિન્ન હાય એથી ક'ઇ માક્ષસાધનમાં વાંધા આવતા નથી. શું કહ્યું? 'લિ'ગ' પર જેર આપનાર અને ક્રિયાભેદ પર અસહિષ્ણુતા દાખવનાર, મૂળ માર્ગ'ને ભૂલી જાય છે એ વાત ઉપરના વચન પરથી સ્પષ્ટ થાય છે.

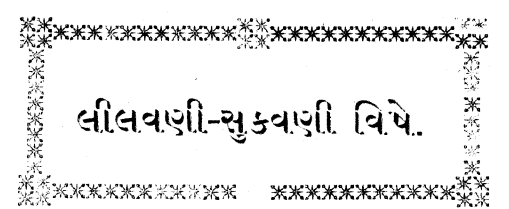
કુરી-ગાતમના આ સ'વાદમાં સમય-ધર્માનુંજ ચિત્ર દોરાયલું નજરે પઉં છે. પછી સમયધર્મ તરફ રાષ કેમ ?

કલ્પભાષ્ય તા ચાખ્યું કહે છે કે:---

" असढेण समाइण्णं जं कत्थइ केणई असावज्जं। न निवारियमभेहिं बहुजणमयमेयमायरिअं " ॥

'પુછી સમયના સ'યોગા જોઇ શાસનહિતની દૃષ્ટિએ, સમાજ અને ધર્માને લાભ પહેાંચે તે રીતે સામચિક સંસ્કરણ સમાજ કે સંઘ ઘઉે તે એમાં આપત્તિ કેમ લાવવી જોઇએ? દેશ, કાળને અનુસરી સાંસારિક તેમજ ધાર્મિક બાબતામાં ફેરફાર થતા આવ્યા છે, થયા કરે છે અને આકારમાં થવાજ જોઇએ. તેમ થાય તો જ સમ્પ્રદાય કે સમાજ જીવિત રહી શકે; નહિ તો ખાંબાચિયામાં પડી રહેલ પાણીની જેમ ગ'ધાઇ ઉઠે, કહેાવાઇ જાય. સમયાનુકૂલ યાેગ્ય પરિવર્ત્તાન કે સંસ્કરણ સમાજ કે સમ્પ્રદાયને જીવિત રાખવા કે પ્રગતિશીલ બનાવવા માટે બહુ જરૂરી છે. 'સ્યાદ્વાદ' સિદ્ધાન્તમાં પણ, ભિન્ન ભિન્ન દૃષ્ટિળિન્દુ પર સંગત થતાં પરિવત્ત નોને યથાયાેગ સત્કારવાની જ પ્રરૂપણા છે. એકાન્તના 'ગ્રહુ' નભે તાે જેનેતર માનસમાં; જૈન જીવનમાં તાે તે હાેયજ શેના ! યાેગ્ય સુધારા કાંઇના ઘરને માટે કે વ્યક્તિગત નથી, પણ સમાજના કલ્યાણ માટે મૂકાય છે. પછી એની સામે વિકરાળ દેષ્ટિ કરી વિરાધપૂર્ણ વાતાવરણ ઉડાવવુ' એ જેનાત્રિત આચરણ કેમ ગણાય? જ્યાં દુષ્ટિભિન્દુ ઉર્જુવળ છે, ત્યાં પછી કેવળ મદને વશ થઇ, ળીજાના વિચારાને વખાડી કાઢવા અને સુધારાના રસ્તાને ક'ટકમય કરી મૂકવા એ શિષ્ટાચરણ કેમ કહેવાય? સ'સ્કારી વિચારા બહાર આવતાં તેના પર સમાજને યાગ્ય વિચાર કરવાની તક આપવી જોઇએ. પાતે પણ શાન્ત મગજે તેના પર વિવિધ દુષ્ટિબિન્દુથી અને ઉદાર વૃત્તિથી વિચાર કરવેત જોઇએ. અને સભ્યતાથી તે પ્રશ્નને છણુવા-છણુવા દેવા જોઇએ. આમ, સહુથી પહેલાં, કાઇ પણ પ્રશ્ન પર મીમાંસા કેમ કરવી એટલું પણ હાલ સમાજના શુરુઓ સમજે તાેથે સારૂ:.

Jain Education International



#### વ્યાખ્યાતા

# ન્યાયવિશારદ-ન્યાયતીર્થ શ્રીન્યાયવિજયજ મહારાજ



અહિંસાના અભ્યાસી દયાની ન્હાની-સૂની વાતને પણ બનતાં લગી જતી ન કરે. તેના મનામિન્દિરની અન્દર અહિંસાની ભાવનાના ઉપયાગ સદા જાગરૂક હાઇ, સામાન્ય અને મામૂલી આચરણમાં પણ-ખાવાપીવાની બાબતમાં પણ તેનું પ્રવત્તન દયાદિષ્ટિ-પૂત જ હાેય.

કેન્દ્રમૂળ કે લીલાતરીના ત્યાગ વિષેના ઉપદેશ જૈનામાં સામાન્ય રીતે ઠીક પરિશુમ્યા ગણાય. વાત માત્ર એટલીજ વિચારવાની હાય કે, પ્રવૃત્તિ-માત્રમાં વિવેકના અધ્યક્ષપણાની બહુ જરૂર છે. વિવેકની ગેરહાજરીમાં ઘણી વખત ધમ્ય ગણાતું કાર્ય પણ વિપર્યાસ્ત દશાને પામી જાય છે. ઉદાહરણાર્ય, પ્રભુમક્તિમાં દીપ-ધૂપ-પુષ્પાદિ ઉપચારાને અંગે જે વિવેકની ખામી હાય તા તો ભક્તિરૂપ ગણાતું કાર્ય પણ કર્મળનધરૂપ થઇ પડે. પ્રભુ-સમક્ષ ખુલ્લા રાખેલ દીવા જીવહિંસાના માર્ગે કર્મળનધનનાં કારણ થાય. વિવેક વગર ફૂલાના ઢગના ઢગ ચઢાવવામાં અને સાય ઘાંચી ફૂલાની માળા બનાવવામાં પ્રભુભક્તિ થવાને બદલે પ્રભુભક્તિનું ભંજન થાય. પ્રભુભક્તિમાં પણ જેમ જયણાના ઉપયાગ રાખવાનું ખાસ ફરમાન છે, તેમ દરેક કાર્યમાં વિવેકવિભૂષિત ઉપયાગ રાખવાની જરૂર છે. અને તા જ કલ્યાણલાભ થાય.

વિચાર કરતાં જણાય છે કે લીલાેતરીના ત્યાગમાં બે ઉદ્દેશા રહેલા છે: એક અહિંસા–રસને પાષવાના અને બીજો રસેન્દ્રિય પર કાળ્ મેળવવાનાે. આત્મકલ્યાણ સાધવામાં આ ઉદ્દેશા અગત્યનાં સાધન છે. પરન્તુ જ્યારે લીલાતરીને સુકવી ભરો રાખવામાં આવે છે ત્યારે એ ઉદ્દેશા પર પડદા પડી જાય છે. તિથિએ કે વગર તિથિએ લીલાતરી ખરીદી લાવી, તેના કકડા કરી સુકવણી કરાય અને પછી તિથિએ લીલાતરીને અદલે તેને આરાગીને દયાધમ'ના પુષ્યલાભ તરફ હાથ પસારવામાં આવે તા એ ચાખ્ખું ભાળપણ નહિ તા અજિ. શું ગણાય?

2 હસ્થના ઘરમાં મહેમાન-પરાેેે આતર કે પોતાને સારુ જેમ બીજી અનેક ચીંજો વસાવવાની જરૂર પડે છે, તેમ સુકવણી પણ રાખવી પડે તો એ સમજી શકાય તેવી બીના છે. પણ સવાલ માત્ર એટલાેજ છે કે એમ કરી લીલાેતરીને બદલે તેને વાપરવામાં કંઇ પુષ્યલાભને અવકાશ છે કે કેમ?

સુકવણી અનાવી તિથિએ ખાનાર પાતાની આન્તર દશા તપાસે તો તેને જણાયા વગર ન રહે કે લીલાતરીના રસ તેને એટલા દાઢ વળગેલા છે કે તિથિએ પણ તે રસને અમુક ફેરફાર સાથે આરાગવામાં તેનું મન લાભાયલું રહે છે. આજ રસવૃત્તિનું એ પરિણામ છે કે તે ભવિષ્યને માટે એકી સાથે મણ–અધમણ કે એથી વધતી–એાઇી લીલાતરી સુકવી નાંખી સુકવણી અનાવે છે. આમ સુકવણી કરવામાં દયાપરિણામ કે રસવૃત્તિનિગ્રહ કયાં સમાયા છે એ કાઇ અતાવી આપશે કે?

લીલવણી ખાનાર અને લીલવણીને સુકવી ખાનાર માણસમાં શું તફાવત છે કે એક, બીજાના કરતાં દયાની દૃષ્ટિએ કે પુષ્યની દૃષ્ટિએ સારા ગણાય. વનસ્પતિની વિરાધના કરવામાં એ બન્ને સરખા છે. તિથિએ લીલવણી ખાનાર જેટલા વનસ્પતિવિરાધક છે, તેટલાજ વિરાધક, લીલવણીની સુકવણી કરી મેલીને તિથિએ તે આરાગનાર માણસ પણ છે. તિથિએ ઘર-મકાન અને રસાઇ-પાણી વગેરેના આર'લ-સમાર'લા ચાલુ રહે, તિથિએ વનસ્પતિ સમારવામાં, સુકવવામાં આવે અને તિથિએ લીલું-સુકું બન્નેને રાંધવામાં અગ્નિકાયાદિના સરખા આર'લ થાય તે માટે કાન ન ચમકે, અને એક માત્ર લાણામાં પહે ત્યારેજ સુકવણી કરતાં લીલવણી તરફ દાષ-દૃષ્ટિ ઝળકી ઉઠે એ કેવું નવાઇ જેવું! આ એક રૃઢ પડી ગયેલા સ'સ્કારજ તાં!

ધાર-મકાન વગેરે સંઅ'ધી સતત ચાલુ રહેતી ઢગલાબ'ધ સવ'કાય-વિરાધક આર'લ-સમાર'લની પ્રવૃત્તિઓમાં કેવળ શાક સમારવાની સ્વલ્પ પ્રવૃત્તિ, જે કયાંય ગરકાવ થઇ જાય છે તેને અઘટિત મ્હાંટુ' રૂપ આપી લાટબન્ધ વનસ્પતિને એકી સાથે વિરાધવાની, સુકવવાની અને લરી રાખવાની પ્રથાને દયાપાષક તરીકે પાષવી એ જબરા બુહિલ્રમ છે. મીરી નમ્ર ખુદ્ધિ તો એમ કહે છે કે, લીલાતરીને સમારી, સુકવી, લરી રાખીને જીવ-જન્તુએનું 'અધિકરશુ-શસ્ત્ર' બનાવનાર, અતએવ તેની પાછળ માહ-મૂચ્છાંને પાષનાર અને પછી તિથિએ લીલાતરીને બદલે તેના ઉપયાગ કરવામાં આચિત્ય માનનારના કરતાં તિથિએ ખપપુરતી તાજી લીલાતરી લાવીને ઉપયાગ કરનાર ઓછા દાષી છે.

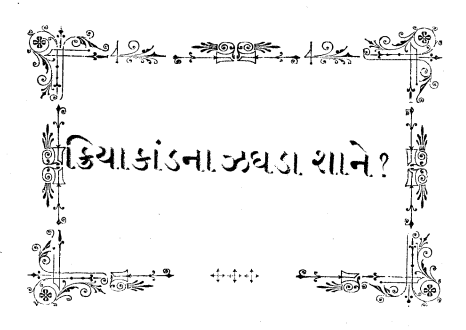
વ્યવહાર દેગ્ટિએ જોઇ શકાય છે કે એક લીલાતરી-ભક્ષક રાજ પાશેર લીલાતરી અજરમાંથી લાવી આરાગે છે, અને બીજો, જે સુકવણી-પ્રિય છે, તેને પણ રાજ તેટલીજ (પાશેર) સુકવણીનો દરકાર પહે છે. હવે, આ રીતે એક મહીનામાં એ બન્નેમાં લીલાતરીના વધારે વિરાધક કાેણુ સિદ્ધ થાય? લીલાતરી ભક્ષકથી મહીનામાં આ શેરની વિરાધના યશે, જ્યારે સુકવણી-ભક્ષકથી તેથી પ્રાયે ત્રણ-ચાર ગણી લીલાતરોની વિરાધના થશે ત્યારે તેના માેઢામાં આ શેર પડશે. કેમ, નહિ વારૂ! ત્યારે વધુ વિરાધક કાેણું? સુકવણી-ભક્ષકજ કે!

રનમાજની મનાદશા તો આજે એવી બનો ગયેલી જેવાય છે કે, વેપાર-ધન્ધામાં હડહડતાં જીઠાણાં હાંકનાર તરફ પ્રાયે એટલી ઘણા નહિ છુટે, કે જેટલી તિથિએ લીલાતરી કે બટાટા—ડુંગરી ખાનાર તરફ છુટશે. ધમ'ગુરૂએાની નજર પણ ઘણે ભાગે લીલાતરી કે કન્દમૂળ છાડાવવા તરફ પહેલી જાય છે. જેટલી કાળજી લાકાને કન્દમૂળ વગેરે છાડાવવા તરફ તેઓ ધરાવે છે તેટલી જો સત્ય—સદાચારના પ્રચાર ભણી ધરાવવા માંડે તા જન—સમાજ પર તેમના કેવા મહાટા ઉપકાર ઉતર!

**મી**રી સમજણ પ્રમાણે, કન્દમૂળ ખાનાર માણસ પણ જે પ્રામાણિક અને સદાચારી છે તો તેનું સ્થાન તે માણસથી ઘણું ઉંચું છે કે જે એક બાજુ કન્દમૂળના ત્યાગ કરવા છતાં બીજી બાજુ અપ્રામાણિક અને જૂઠા વ્યવહાર ચલાવવામાં રચ્યાે—પચ્યાે રહે છે.

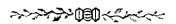
નેહારા આ ઉદ્દગારા પરથી વાંચનાર કાઇ એમ ન સમજી લ્યે કે, લીલાતરી કે કન્દમૂળ તરફ હું નમતું કે ઢીલું મૂકી રહ્યા છું. નહિ, જેટલા સંયમ કેળવાય, જેટલા ત્યાગ સેવાય તેટલું (વશેષ કલ્યાણુ છે એ ખાસ ધ્યાનમાં રાખવા યાગ્ય છે. એમાં કાના મતલેદ હાય. માત્ર મ્હારા મન્તવ્યની વિશિષ્ટતા એટલી જ છે કે, તેના (લીલાતરી—કન્દમૂળના) ત્યાગના પ્રકાશ સત્ય—સદાચારના સૂર્ય સરખા પ્રકાશ આગળ ખદ્યાત સરખા છે.





#### વ્યાખ્યાતા

ન્યાયિવશારદ-ન્યાયનીર્થ શ્રીન્યાયિવજયજ મહારાજ



(8)

સ્યુમાજ અને શાસનની ઉન્નિતિ માટે તમામ ગચ્છવાળાઓએ ફિયાકાંડના ઝઘડાઓ મેલી દઇ એક્સ'પી કરવાની સખત જરૂર છે. એ ! ગચ્છવાસીઓ ! જરા સમજી જાઓ કે, તમારી અન્દર અન્દરની લડાઇમાં પરમાત્મા મહાવીરના શાસનની કેટલી દુર્ગ'તિ થઇ રહી છે. પ્રભુના શાસન પ્રત્યે તમને જે સાચા રાગ હોય, તે જિનેન્દ્ર ભગવાનના શાસનની વિજય-પતાકા ક્રશ્કે તો જેવાને તમારાં અન્તઃકરણ ઉત્સુક હોય તો ક્રિયાભેદના દુર્મોહ મૂધી દઇ બધાય એક પ્રેમની રસ્સીમાં બહ્ર થઇ જાઓ. પાતપાતાને રૂચે તે ક્રિયા કરો, પણ બીજાઓની ક્રિયાઓને વગાવા ના. ક્રિયાભેદને વધારે પડતું મહત્ત્વ આપી, ખેંચતાણ કરવી અને વિરોધ વધારવા એ અવ્વલ દરજ્જાની બેવકૂફી સિવાય બીજું કશું નથી. કારી ક્રિયા માફ્ષે નથી લઇ જનારી, પણ ક્રિયાગત પ્રશમભાવ જ માફ્ષનું ઉપાદાન છે. જરા ધ્યાન આપા! એક જ સાધ્ય અદા પહોંચી વળવા માટે શું એક જ સાધન હાય છે કે ? એક જ સાધ્ય અદા

જુદા સાધનદારા નથી પ્રાપ્ત થઇ શકતું કે? ક્રિયા તો એક ખાદ્ય અ'ગ છે. તેમાં એકરૂપતા કદી હાેઇ શકેજ નહિ. જરા ઉડા ઉતરી વિચાર કરતાં સ્પષ્ટ માલૂમ પડશે કે, કિયામાર્ગ હંમેશાં વિવિધતાવાળા જ હાય છે. અને એ દરેક માર્ગ મુમુક્ષુ જો પાતાના આન્તર જીવનને કેળવી જાણે તા આત્મકલ્યાણના શિખર પર પહેાંચી શકે છે. કેાઇ ગચ્છે એ ભાંજગડમાં ઉત્તરવુંજ ન જોઇએ કે કયા ક્રિયામાર્ગ શ્રેષ્ઠ છે અને કયા નિકૃષ્ટ છે. ક્રિયાએા તો અધીય સારી છે, જો એમાં પાતાના આત્મા પરાવાતા હાય તા. અન્યથા શુષ્ક ક્રિયાથી તેા કાેઇનું પણ કલ્યાણ થયું નથી. માેક્ષના ઇજારા અમુક ગચ્છ કે ફિરકાને જ મળ્યા છે એ માન્યતા ભૂલભરેલી છે. ક્રિયા જેવી આગત માટે ઝઘડા કરવા એ તાે મને બહુજ મૂર્ખાઇલરેલું લાગે છે. ક્રિયા-ભિન્નતાએ ભિન્નતા ગણાવી જ ન જોઇએ. ક્રિયા-ભિન્નતાથી ભિન્નતા આવવી જ ન જોઇએ. એક ઘરની અન્દરના માણસાે ખાવાની ચીજો ભિન્ન ભિન્ન શ્રહણ કરવા છતાં તે બધામાં એકીભાવ બન્યાે રહે છે, તેમ ક્રિયાની ભિન્નભિન્ન રીતાે ગ્રહ્ણ કરવા છતાં ખધા વર્ગોમાં એકીભાવ બન્યા રહેવા નેઇએ. તમે નુઓ કે, કાઇ ધાતના વાસણમાં ખાય છે તો કાઇ માટીના ભાજનમાં, કાઇ કાચની રકેબીમાં ખાય છે તો કાઇ પત્રાવળીમાં, કાઇ કાષ્ઠના પાત્રમાં ખાય છે તો કાઇ તંખડામાં, અને કાઇ તો વળી એ અધામાંના કાઇના ઉપયોગ ન કરતાં પાતાના હાથ પર જ લઇને ખાય છે. આમ જુદા જુદા ઉપકરણથી અને જુદું જુદું ખાણું લેવામાં કાઇ તકરાર લેતું નથી અને એ રીતે એ દરેકનું ક્ષુધાશાન્તિનું કામ સધાય છે, તેમ ક્રિયાલેદને અ'ગે કે તત્સમ્યન્ધી ઉપકરણલેદને અ'ગે તકરાર કરવાની ન હાય. જુદી જુદી ક્રિયાથી કે જુદા જુદા ઉપકરણથી પણ અન્તરાત્મા જો સાવધ હોય તો આત્મભાવની પુબ્ટિનું કામ સધાય. અને જે અન્તઃકરણ 'સુષ્પ,' હાય તા કાઇ પણ ક્રિયા કે ઉપકરણ વ્યર્થજ જાય. વર્ગોની જે જે જાદી જાદી ક્રિયા-પદ્ધતિએ છે તે પૈકી એક પણ 'ક્રિયા' વગર જ્યારે અનેકા માેક્ષને પામ્યા છે તાે પછી તેને માટે આટલાે આગ્રહ કેમ ? ક્રિયા કરતાં સમતા મ્હાેટી છે. ક્રિયારહિત પણ સમતા કલ્યાણકારક થાય, પણ સમતાવિહીન ક્રિયા તો વિક્ળ છે. કાઇ પણ ક્રિયામાર્ગે જો સમતામાં રમણ હાય તા લાભ છે, અન્યથા સ્વસંમ્પ્રદાયની માનેલી ક્રિયાનું સમ્પૂર્ણ અનુષ્ઠાન પણ કષાયયુક્ત હાય તા નિફળ છે. ક્રિયાના મુદ્દા માત્ર એટલાજ છે કે તેમાં પરમાત્માનું સ્મરણ હાય અને પવિત્ર પ્રાર્થના હાય; આત્મચિન્તન હાય અને પાતાનાં દુષ્કૃત્યાની ગહાં યા આલાેચના હાય; ઉચ્ચ વિચારા હાય અને નિમ'ળ આચરણ હાય. આ મુદ્દા ખરાબર હાય તા, ગમે તે પ્રકારની-ગમે તેવી વિધિવાળી-ગમે તેવી યોજનાવાળી પણ ક્રિયા શ્રેયસ્કર છે, એમાં કાઇએ જરા પણ શ'કા લાવવા જેવું નથી.

જે સમયે દુનિયાના ધમ'નેતાઓ નવા નવા વાડા અંધવામાં અને પાતપાતાના વાડાઓને પાષવામાં મરાગૂલ હતા, ત્યારે ભગવાનુ મહાવીરે વાડા- અ'દીને તાંડવામાં પાતાની મહાન શક્તિ લગાવી હતી. મહાવીરે જગત્ને સામ્યવાદના પાઠ શિખવતાં ચાખ્ખું સમજાવ્યું છે કે, માલ કાઇ '' વાડા"માં નથી. 'સ્વેતામ્બર' થઇ જાય કે 'દિગમ્બર' થઇ જાય, એથી ક'ઇ માલ નથી. શાસ્ત્રાનાં શાસ્ત્રા પી જાય અને મતપુષ્ટિમાં પાતાના સઘળા તક'વાદ ખપાવી દે એથીયે માલ નથી. નગ્ન થયેથી માલ નથી, તેમ કપડાં પહેરો'થી માલ નથી. સફેદ વસ્ત્રમાં માલ નથી, તેમ ર'ગીન વેષમાં માલ નથી.

જેન દુષ્ટિના આ અવાજ શું ખતાવે છે? નથી માક્ષ " ચાથ "માં કે નથી " પાંચમ "માં. ત્યારે માક્ષ શેમાં છે?

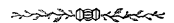
રમાના જવાબ ભગવાનનું આગમ બહુ સરસ આપે છે. ભગવાનના સકળ આગમાના એકજ સાર છે કે ક્યારોથી મુક્તિ મેળવવામાંજ મુક્તિ છે. આ એકજ માેક્ષની વાટ છે. ક્રિયાઓ આને સારુજ છે. જે ક્રિયાથી ક્યાયહનનનું કામ સધાય તે ક્રિયા માેટી, અને જેનાથી તે ન સધાય તે ખાેટી. જે જે ધામિ'ક ક્રિયાઓ યાજાયલી છે તે બધી મનના રાગા દ્ર કરવા માટે છે. સામાયિક કે પ્રતિક્રમણ શા માટે કરવાનાં છે? મનના વિકારા દ્ર કરવા માટે હે. સામાયિક કે પ્રતિક્રમણ શા માટે કરવાનાં મેલ ધાવા સારુ.

અતિ ઉદ્દેશ સમજી જઇએ તો મહાવીરનું પ્રવચન સમજાયું ગણાય. કોઇ પણ કિયા પર મુકિતની ' મહાર છાપ " નથી લાગી. કિયામાં માનસિક કિયાનું જ પ્રાધાન્ય છે. શારીરિક કિયા તો એક ખાખું છે. એમાં જીવરૂપે તો માનસિક કિયાજ છે. માનસિક કિયાની શુભાશુભતામાં જિયાનું શુભાશુભપણું છે. આ બાબત સમજી જવાય તો ગચ્છા અને ફિરકાઓના કિયાવાદસંખંધી ઝઘડાઓ આપાઓપ ઠંડા પડી જાય, એમાં મુદ્દલ શક નથી. ચાહે તે કિયા કરતાં જો માનસિક કિયા ઉજ્વળ છે તો તે કિયા જરૂર કલ્યાણકારક છે. અન્યથા તે કિયા દેખાવમાં ભલે ' ધર્માનુષ્ઠાન ' ગણાય પણ તેથી આત્માને કશા લાભ નથી.

મુક્તિસાધનનું માપ આન્તરિક ક્રિયાની ઉજુવલતા પરજ અંકાય છે. આન્તરિક જીવન પ્રમત્ત, સુષુપ્ત કે કહુષિત હાય તો માણસ 'સામાયિક 'માં બેઠાં-બેઠાં પણ નરકે જાય. 'પ્રસન્નચન્દ્ર 'નું ઉદાહરણ સ્પષ્ટ છે. તેનું " સામાયિક" તેને નરકમાં ધકેલવા તૈયાર થઇ ગયું હતું! 'કરટ' અને 'ધરટ' જેવા મુનિએા નરકે ગયા છે!

કિયામાગ' તો પાર'ભિક માગ' છે, શરૂઆતની ભૂમિકા છે. એમાંથી વિકાસ મેળવી આગળ જ્ઞાનયોગમાં જવાનું છે. ક્રિયામાગ'માંથી જ્ઞાનયોગમાં ગયા સિવાય મેાક્ષ છેજ નહિ. અપ્રમત્ત દશામાં આવતાં ક્રિયામાગે છૂટીજ જય. આ ઉપરથી ક્રિયામાગ'નું સ્થાન કેટલું અને કયાં સુધી છે એ શાસ્ત્રાભ્યાસીને સમજવું અધરૂં નથી. ક્રિયાનું સ્થાન એક માત્ર ચિત્ત-શુદ્ધિના પ્રાથમિક સાધન તરીકે છે. પછી ક્રિયાભેદને કારણે નાખા નાખા વાડા કેમ હોવા જોઇએ ? ગેચ્છો, સ'ઘાડાએ અને ફિરકાઓની તકરારા કેમ હોવી જોઇએ ? આ વસ્તુ ધ્યાન પર લેતાં મૂર્તિવાદ અને પૂજાવિધિના ઝગડા પણ દ્વર થઇ જાય. શ્રીમહાવીરના પ્રવચનનું મધ્યબિન્દુ સામ્ય છે. ક્રિયામાગ' એને કેળવવા સારુ છે. જે રસ્તે તે પમાય તે ધમ'; અને જે રસ્તે તેથી ઉલડું પરિણમે તે અધમ'.

સીમાયિક, પ્રતિક્રમણ, પાષધ, દેવપૂજા અને એાથા એ બધુ એવું છે કે એમાંથી સ્વર્ગ પણ પમાય અને નરક પણ પમાય; માક્ષ પણ સધાય અને સંસાર પણ વધે. સાધનને સાધન સમજી તેના ઉપયાગ કરતાં આવઉ તો લાભ થાય. નહિ તો જોઇજ રહ્યા છીએ કે "સાધન તો બાધન થયાં!" સીધી રીતમાં સમતા છે અને એને ઉલટાવતાં તામસ!

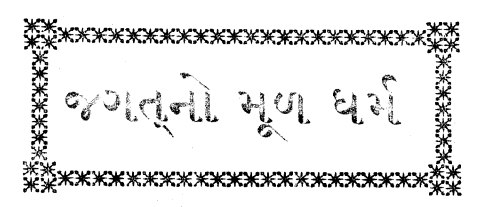


## શ્રાવકાની આશાતના:—

जिनशासनभक्ता गृहस्थाः श्रावका उच्यन्ते । आशातना तु—
" लखूण माणुसत्तं नाऊण वि जिणमयं न जे विरइं ।
पिडविज्जंति कहं ते घण्णा वृचंति लोगिम्म ? " ।।
सावगसुत्तासायणमृत्युत्तरं कम्मपरिणइवसाओ ।
जइवि पवज्जंति न तं तहावि घण्णित्त मग्गिठिया " ॥

(હારિભદ્ર આવશ્યક્રવૃત્તિ ઉ૦ પાને ૭૨૯)

અર્થા ત્:—જિનશાસનભક્ત ગૃહસ્થા શ્રાવક કહેવાય છે. તેમની આશાતના આ પ્રકારે: મનુષ્યપણું પામી અને જિનમત જાણીને પણ જેઓ વિરતિ પ્રાપ્ત કરતા નથી તેઓ કેમ ધન્ય ગણાય ? આમ કહેવું તે શ્રાવકાની આશાતના છે. કમ'પરિણ-તિવશાત્ યદ્યપિ વિરતિ ન પ્રાપ્ત કરે તો પણ તેઓ માગ' ઉપર હોવાથી ધન્ય છે.



લેખકઃ ન્યાયવિશારદ–ન્યાયતીર્થ શ્રી. ન્યાયવિજયજ મહારાજ

જગતના દરેક માનવી, દરેક પ્રાણી સુખ-શાન્તિ ચાંહે છે. સુખ-શાન્તિની ઉત્કૃષ્ટ ભાવનામાંથીજ ધર્મભાવનાનું પ્રકાશન થાય છે. દુનિયાના સર્વ ધર્મો સુખ-શાન્તિ માટે પાતાનું અસ્તિત્વ અતાવી રજ્ઞા છે. દરેક ધર્મ તેની ઉપાસના કરવામાં સુખ–શાન્તિના લાભ થવાનુ ખતાવે છે. આમ છતાં, આપણે જોઇએ છીએ કે, ધર્મના ઝઘડાઓએ દુનિયાનું વાતાવરણ ખહુ હાળી મૂક્યું છે. વિગાર કરવાની બાબત છે કે, સુખ-શાન્તિના ઉદ્દેશે નિકળેલા ધમ'-પ'થાથી દુનિયાની સુખ-શાન્તિમાં વધારા થવા જોઇએ કે જનતામાં અશાન્ત વાતાવરણ કેલાવું જોઇએ ? એક સંસ્થાના જે ઉદેશ હોય, તે એક સસ્થાથી જેટલાે સધાય, તેના કરતાં તે ઉદ્દેશવાળી અનેક સ'સ્થાએ થી તે વધારે સધાય એ ખુક્લું છે. ત્યારે પ્રશ્ન એ થાય છે કે, સુખ-શાન્તિના પ્રચાર કરવા નિકળેલા ધર્મના આટ આટલા પંચાથી સુખ-શાન્તિન બદલે આટલી અશાન્તિ કેમ ? શાન્તિ-પ્રચારને બદલે આટલા અશાન્તિ-પ્રચાર કેમ ? ઉંડું તપાસતાં જોઇ શકાશે કે, સુખ-શાન્તિની પવિત્ર ભાવનાને અદલે ધમ'-પ'થનો પાછળ મજહળી મામલાનું વાતાવરણ વધારે ફેલાયલું હાય છે. એનુંજ એ પરિણામ આવે છે કે, સુખ-શાન્તિના સાચા પ્રચાર કરવાનું એક ખાજુ રહી જાય છે અને મુખ્યત્વેન મજહુળી મહિમા વધારવાના રસ લેવામાં પડી જવાય છે. જે ધર્મીને કેવળ પાતાના સામ્પ્રદાયિક મહિમા વધારવાની જ પડી હાય તે ધર્માથી જગત્ને ખરી સુખ–શાન્તિ સાંપડવી અશકય છે. આવી મનાદશાવાળા ધર્મા કે સમ્પ્રદાયા જેટલા વધારે સ'ખ્યામાં હાય તેટલી વધારે, દુનિયાને શાન્તિ નહિ, પણ અશાન્તિ સાંપડે. એ હવે વાંચનારને સમજવું અઘરું નહિ પડે.

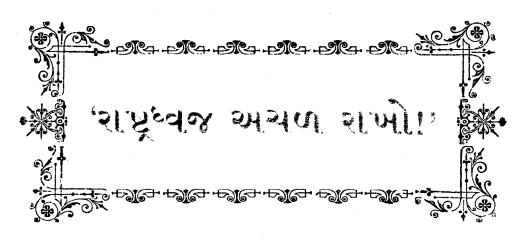
લે કિમાં વાસ્તવિક જ્ઞાન–શિક્ષણ બહુ એાછું છે. અને ધર્મના "ઠેકેદારા" ભાેળી પ્રજાની અજ્ઞાન દશાના લાસ લઇ, પાતાની જોડુકમી સત્તાના વૈસવના ભાગવટા સાચવી રાખવા તે ભાેળાએાને પાતાના સમ્પ્રદાયના 'સાંકડા એારડામાંજ' પૂરી રાખવાના પ્રયત્નાે સેવી રહ્યા હાેય છે. જગતમાં સુધારા જેમ પ'ડિતાેએ કર્યા છે, તેમ બગાડા પણ પ'ડિતાેએ કર્યા છે. થાેડી–ઘણી પ'ડિતાઇના બળ પર પાતાના " વાડાના " માણુસાને આંજી-ભાળવી–ષ્હેકાવીને તેમને તેમાં ને તેમાંજ ગાંધી રાખવાની તેમની મનાેદશા હાેય છે. એટલે આવા "પંડિતાે" યા ધર્મના " ઠેકેદારો " થી પ્રજાના આધ્યાત્મિક વિકાસનાં દ્વાર અધ થઇ જાય છે. ધર્મ ના " ઠેકેદારાની " આવી સ'કુચિત વૃત્તિએા, સ્થિતિચુસ્ત મનાદશાએા અને સ્વાર્થ પૂર્ણ વાસનાએ જ ધર્મ – જગતમાં અખેડા વધારી મૂકે છે અને પ્રજામાં અશાન્તિના ઉકળાટ ફેલાવે છે. આના પરિણામે એ બને છે કે, ભાવનાવાદી વર્ગ ઉશ્કેરાઇ જાય છે, તેમને ધર્માસ સ્થા તરફ ચીઢ ચઢે છે અને તેમનાં ઉકળી ગયેલાં માનસ ""ધમ'ને " જ દુનિયાની અશાન્તિ અને દુગ'તિનું મૂળ સમજવા લાગે છે. રૂ**સમાં લૈનિને** કહ્યું હતું કે, "ધમ' લાૈકાને માટે અફીણ સમાન છે. 'ધમ'' દ્વારા મનુષ્ય–સમાજ પર થાર આધ્યાત્મિક અત્યાચાર તથા અતિશય અનિષ્ટ થાય છે." હિન્દુઓનું રાજ્ય હતું ત્યારે એક વખતે તેમણે ધર્મના ઝનૃની નશામાં એાદ્રો પર ત્રાસ વર્તાવવામાં મજા ભાગવી હતી. " ઐાર'ગઝેબ 'ના ધમ'ઝનૂને ગુરૂ ગાેવિન્દસિ'હના બે સુકુમાર બાળકાેને જીવતાજ દીવાલમાં ચણી દીધા હતા. સને ૧૫૫૫ માં ઇંગ્લેન્ડની શાસિકા "મેરિ" જે ઇસાઇ ધર્મના પુરાણા ઉસુક્ષાને માનવાવાળી કેથાલિક હતી, તેણીએ ધર્મ અનુનના થાર આવેશમાં પરિવર્તાનવાદી પ્રાેટેસ્ટેન્ટાને ધર્મ દ્રાેહી સમજ લુધર, રાજસં, ફેરાર, ક્રેનમર, લૈટિમર તથા રિડલે વગેરે મુખ્ય મુખ્ય પ્રેક્ટેન્ટ નેતાઓને ધરાધગતી આગમાં હાેમાવી દીધા હતા. આ તાે એક દિશામાત્ર છે. ધર્મના ઝનૂની નશાએ દુનિયામાં જે કાળા કેર વર્તાવ્યા છે, જે ભય કર અત્યાચાર ચલાવ્યા છે તેનું જયારે જ્યારે સ્મરણ થઈ આવે છે, ત્યારે હુદયની વેદના ફરી ફરી જાગૃત થાય છે. આવી ઝનૂની નશાખાર અસર જે કાઇ ધર્મમાં થાડી ઘણી ઘુસવા પામે તે "ધર્મ" પવિત્ર રહેતા નથી અને જગત્ને લાભકારક નિવડતા નથી. આવી ઝનૂની ઝઘડાખારીના કારણ લાેકાને 'ધમ'' પર તિરસ્કાર છુટે છે અને આપણે સગી આંખે જોઇ રહ્યા છીએ તેમ મનુષ્યાનાં હુદય ધર્મ પરથી ખસતાં <mark>જાય છે</mark>–ખસી રહ્યાં છે.

ત્યારે ધર્મ એ વાસ્તવમાં શી વસ્તુ છે! એ પ્રશ્ન સ્હેજે ઉભાે થાય છે. અને એના ખુલાસા પરજ ધર્મની ઉપયાગિતાના ખુલાસા અવલ બિત છે.

ે મારી રીતે ધર્મ એ હૃદયની અથવા જીવનનો વસ્તુ છે. કાઇ પણ માણુત્રને એક ધમ'માંથી બીજા ધમ'માં ફેરવવે৷ એ એક વાત છે અને ોના જ ધર્મમાં એને રહેવા દઇ એને ધર્મનાં શુદ્ધ તત્ત્વોના અનુગામી ખનાવવા એ એક વાત છે. કાઇ પણ માણસ પાતાના ધમ માં રહી ખુરાઇ અને પાપાને છેલ્ડે અને સહાચારના પંથે ચાલે તેા જરૂર પાતાનું આત્મકલ્યાણ સાધી શકે છે. સામ્પ્રદાયિક મેહિને વશ થઇ, બીજાઓને પાતપાતાના સમ્પ્રદાયના ઝખ્યા પહેરાવવાનું જયારે વધો પડે છે ત્યારે જગતના શાન્તિમય જીવન પર અશાન્તિનાં વાદળ ઘેરાવા માંડે છે. સાચી વાત તો એ સમજવાની છે કે, સમ્પ્રદાયના ઝુખ્યા પહેરાવ્યા વગર કાેઇને સાચા પુષ્ય પથ પર શું નથી લાવી શકાતો ? દાખલા તરીકે, કાઇ પારસી કે મુસલમાન ભાઇ પાતાના મજહળમાં રહીને માંલાહારાદિ ખદીએ!ને છેાઉ અને અહિંસા, સત્ય, સંયમ, પરાપકાર અને સેવાભાવના પવિત્ર પાંચે ચાલે તેા તે પાતાનું આત્મકલ્યાણ શું ન સાધી શકે? જરૂર સાધી શકે. અહમાની સદુગતિ અને ઉન્નતિ અહમજીવનને પવિત્ર ખનાવવામાં છે. એટલી એક મુદ્દાની વાત બરાબર સમજ જવાય તા મજહળી મામલાના બખેડાએ ઉભા થવા ન પામે, એ નક્કી વાત છે. પ્રજાકીય શાન્તિના ભાગ કરવામાં ધામિધ્ક સાંકુચિવતાના આવેશ બહુ જબરદસ્ત ભાગ લે છે એ વાત જેટલી ખુક્લી છે તેટલીજ ખેઠજતક પણ છે. એ વાત જ્યારે જયારે યાદ આવે છે ત્યારે હુદય દ્રવે છે. ધર્માના મૂળ સિદ્ધાન્તો આત્મજીવન સાથે સંગ'ધ ધરાવે છે એટલે ધમ'ના મૂળ માર્ગ દુનિયાભરને સારુ એક જ છે એ વસ્તુ સમજી જવાય તે৷ જગત્મરમાં મૈત્રી ફેલાય અને જીવનમાં શાન્તિ પથરાય એમાં શક નથી.

મનિત્ય એ ધર્મ છે, ધર્મ એ પ્રકાશ છે અને પ્રકાશ એ સુખ છે; અસત્ય એ અધર્મ છે, અધર્મ એ અન્ધકાર છે અને અન્ધકાર એ દુઃખ છે. આત્મજીવન સાથે સંખંધ ધરાવનારા અને આત્મજીવનને પવિત્ર ખનાવનારા મૂળ સિદ્ધાન્તો અહિંસા, સત્ય, સંચમ, ત્યાગ અને સેવાભાવ છે. આ મૂળ ધર્મ છે. ધર્મ ના આ મૂળ માર્ગ છે. આ વિશ્વધર્મ (Universal truth) છે. જગત્તો કાઇ પણ માનવી આ મહાન્ પથ પર ચાલી પાતાના જીવનના વિકાસ કરી શકે છે. એ પવિત્ર સિદ્ધાન્તો જીવનના આન્તર પ્રદેશમાં જેમ જેમ ખિલે છે તેમ તેમ આત્માના વધારે વિકાસ થાય છે. આત્મજીવનના આ અભ્યાસ જયારે પરાકાષ્કાએ પહોંચે છે ત્યારે પરમ મંગલમય, પરમ શાન્તિમય, પરમ ઉચ્ય સ્થિતિ પ્રાપ્ત થાય છે. અનું નામ પરમાત્મજીવન.

" મુંબઇસમાચાર "-<mark>દીપાત્સત્રી અંક</mark> તા. ૯-૧૧-૩૧.



## કાંગ્રેસ–હાઉસમાં મુનિ શ્રીન્યાયવિજયજના ઉપદેશ.



## મહાવીરવિદ્યાલયમાં વ્યાખ્યાન માટે નિમન્ત્રણાત્મક પત્રા.

તા. ૨૮-૧૧--૩૧.

પૃજ્ય ન્યાયવિશારદ ન્યાયવિજયજીની સેવામાં, મુ. મુ:અઇ.

હુમણાં શ્રીયુત નરીમાનના મારા પર ટેલીફાન હતા. તેઓ જણાવે છે કે કાલે સવારે ૮ વાગે (સ્ટા.) ઝુ'ડાવન્દનની ક્રિયા કાંગ્રેસ-હાઉસમાં છે તા આપે વખતસર ત્યાં આવી પહાંચવું. અને તે વખતે પાંચેક મિનિટ ભાષણ કરવું. આપની ગાઠવણ પ્રમાણે પ્રથમ કેાંગ્રેસ-હાસ્પીટલમાં જવાનું હશે એમ તેઓ જણાવે છે, તે બાબત બપાર ઉપર મુલતત્રી રાખવા તેઓ કહે છે.

**લ્નાષણ** મહાવીરવિદ્યાલયમાં સવારે ૯ વાગે રાખેલ છે. તેમાં પણ તેઓ વિગેરે નેતાઓ જરૂર આવશે. વળી કેટલાંક છાપાઓ ઝંડાવન્દન વખતે વહે ચવાની ગાેઠવણ પણ કરી છે. તેની એક નકલ આપશ્રીની જાણ માટે આ સાથે માેકલી છે. પૂરતી જાહેરાત કાલ સવાર સુધીમાં થઇ જશે.

> લી. સેવક, માતીચંદ ગિરધરલાલ કાપડીઆ મ'ત્રી∶—

તા. ૨૮-૧૧-૧૯૩૧.

## પૂજ્ય મહારાજ શ્રીન્યાયવિજયજી મહારાજની સેવામાં,

िनंति साथ जण्यवानुं के आके श्री नरीमानने टेबीक्वान हते। के आपश्री सवारना अराजर ८ आह वाज्ये (स्टा. टा.) केंग्रिस-हाઉसमां पहेंची शक्वा. अने ते रीते त्यां ध्वक्व हननी क्विया प्रसंगे आपनी हाकरीथी तेओने साने अहु आनन्द थशे. अने से प्रसंगे आप हिन्हीमां अथवा गुकरातीमां थेडुं व्याण्यान आपश्री सेम पण् तेमना तरक्षी विनंति करवामां आवी हे.

આપિશ્રી સવારમાં કેાંગ્રેસ–હાસ્પીટલમાં જવાનું નહિ રાખતાં અપારના કાેઇ પણ વખતે રાખશા અને સવારના ખરાબર આઠ વાગ્યે કેાંગ્રેસ–હાઉસમાં આપ આવી જશા એમ તેઓએ મને જણાવ્યું છે.

હું આજે આપની પાસે હમણાં જરૂર આવી જાત. પરન્તુ હમણાં શ્રી. **નરીમાન** અહીં આવવાના છે. અને અમારે કેટલેક સ્થળે જવાનુ છે. તેથી આવી શક્યો નથી તેની ક્ષમા ચાહું છું.

લી૰ વીરચંદ પાનાચંદ.

#### રાષ્ટ્રધ્વજવંદન.

5ર માસના છેટલા રવિવારને દિવસે રાષ્ટ્રધ્વજ-વન્દનની ક્રિયા થતી હાઇ, તા. રલ્-૧૧-૩૧ ના રવિવારે સવારે સાડા છ વાગે પ્રભાત ફેરી-સંઘના આશ્રય નીચે એક સરઘસ વડગાદી-માંડવીથી નિકળી પ્રીન્સેસ સ્ટ્રીટ, કાલબાદેવી રાડ, દાહીશેઠ, અગીઆરી લેન, ગીરગામ રાડ અને પ્રાર્થનાસમાજ થઇ કોંગ્રેસ-હાઉસ ખાતે ગયું હતું. કેાંગ્રેસ-હાઉસમાં બરાબર આઠ વાગતાં વન્દેમાત રમ્નું ગીત સ્વયં-સેવિકા મોએ ગાયા બાદ વીર નરીમાને રાષ્ટ્રીય ધ્વજ કરકતા કર્યો હતો.

એ ક્રિયા કરતાં વીર નરીમાને જણાવ્યું કે માસિક રાષ્ટ્રધ્વજ-વન્દનના પ્રસ'ગ ગમ્ભીર, પવિત્ર અને અગત્યના છે. પણ આજે તા આપણે ખાસ ભાગ્યશાળી ગણાઇએ. કેમકે અનેક નેતાઓએ તા અનેક પ્રસ'ગે આ ક્રિયામાં ભાગ લીધા હશે, પરંતુ મુનિ મહારાજ ન્યાયવિજયજ જેવા મહાન્ ફિલસુક અને પ્રખ્યાત વિદ્વાન્ ધર્મ ગુરૂ આજે આપણી સાથે આવી ઉસા છે. તેમણે શહેરીઓને આભારી કર્યા છે. કારણ કે તેમણે પાતાનાં શુભ પગલાંથી આજે કેાંગ્રેસ– હાઉસને પાવન કર્યું છે. અને આપણા રાષ્ટ્રમ'દિરમાં આપણને તેમનાં પવિત્ર દર્શ'ન કરવાની તક આપી છે. મુનિ મહારાજશ્રી આજકાલના અનેક કહેવાતા ધર્મ ગુરૂ જેવા લાભી, સ્વાર્થી અને દેશદ્રાહી નહિ, પણ એક ઉદાર રાષ્ટ્રભાવભીના ધર્મ ગુરૂ છે. એ મને તેમના દુ'ક વખતના પરિચયથી સમજાયું છે એમની ઉદાર અને પ્રેરક કૃતિએા અવલાકન કરવા જેવી છે. નમૂના રૂપે એક ફકરા જરા આપની આગળ રજ્યુ કરૂં, જેથી આપ જોઇ શકશા કે તેઓ કેવા ઉદાર વિચારક અને સર્વ બ્યાપી કર્યાણમાવના પ્રેરનાર સાધુ પુરૂષ છે. (અહીં મહારાજશ્રીના "માનવ–ધર્મ" માંથી વીર નરીમાને થાલું ક વાંચી સંભળાવ્યું હતું.) હું ઇચ્છું છું કે તેઓ આજે આપણને આશિષના છે બાલ કહે.

## મુનિ શ્રીન્યાયવિજયજનું ભાષણ.

મુહારાજ શ્રીન્યાયવિજયજીએ જણાવ્યું કે આજની પવિત્ર ક્રિયાના પ્રસ'ને અત્રે હાજર રહેવાની અને બે બાલ બાલવાની મને તક મળી તેથી મને ખહુ આનન્દ થાય છે. રાષ્ટ્રધ્વજ એટલે આપણા વિજયધ્વજ. કાઇ પણ ભાગે તેનું રક્ષણ કરવું જોઇએ. એની ઉન્નત સ્થિતિમાં આપણી ઉન્નત સ્થિતિ, અને તેના પતનમાં આપણું પતન છે એ આપણું સમજી જઇએ. માતા અને જન્મભૂમિને સ્વર્ગ થી પણ શ્રેષ્ઠ કહ્યાં છે તે સત્ય છે. જન્મભૂમિ તો આપણી માતાની પણ માતા છે. એના યશ ફેલાવતા રાષ્ટ્રધ્વજ અચળ સ્થિર રહેવા જ જોઇએ. આપણા વિજયનું એ મૂર્તિ'મ'ત ચિન્હુ છે માતા જન્મભૂમિ પ્રત્યેની આપણી ભક્તિ સાચી હાય અને તેનાં બન્ધના તાહવા ભીષ્મ પ્રતિજ્ઞા કરી હાય તાે ભલે માથું કપાય પણ રાષ્ટ્રધ્વજ અચળ રહે એવા આપણા **દઢ નિ**શ્ચય હોવો જોઇએ. મરવાનું તો અધા**ને** છે. પણ કેમ જીવવું એ આપણે શિખવું જોઇએ. જે જીવી જાણે છે તે જ મરી જાણે છે. જીવ્યા તે જ ગણાય કે જે માતા અને માતૃભૂમિની ઇ<mark>જ</mark>ૂત**ને** માટે પાતાની કુરણાની આપવા તૈયાર રહે. આજ ઇ'ગ્લાંડ જગતભરના દેશામાં પહેલા ન બર ધરાવે છે. કારણ કે તેના કળજામાં ખત્રીસ કરાેડ ઘેડાં-બકરાં છે. એ ઘેડાં-બકરાં વાઘ બની જાય તે! તરત તેના પગ ઢીલા થઇ જાય.

અમાપણને ત્રણ વસ્તુની જરૂર છે: હિમ્મત, વર્તન અને એક્ય. હિમ્મત વગર આગળ કેમ વધી શકાય? "હિમ્મતે મર્દા તો મદદે ખુદા!" વર્તાનમાં શુદ્ધ ખાદી સિવાય ખીજું વસ્ત્ર હિંદીને પહેરવુંજ કેમ છાજે? ખાદીમાં અહિંસા છે, દયા છે અને ધર્મ છે. ખાદીના દેશવ્યાપી પ્રચારજ સ્વરાજ્યની ચાવી પૂરી પાડશે. એક્યના દાખલા પાનાની રમ્મતમાં ચાંખખા છે. ગ'જીપાની રમ્મતમાં જાંઆ કે ગુલામ એટલે નાકરશાહી દશના સમૃહને

હઠાવે છે. પણ રાણી આવીને તેને દખાવે છે. રાણી પછી રાજા આવે છે, ત્યારે તેના ડેકા ગઠગઠે છે. પણ રાજાનું વર્તન ધર્માનુસાર હાય તો તે નરકેસરી છે. પણ જો તે અન્યાયી અને જુલ્મી હાય તો તે નરકે જનારના અર્થમાં 'નરકેસરી ' ખને છે. રાજા ઉપર પણ એક સર્વોપરિ સત્તા રખાએલી છે. તે છે એક્કા. એક્કો એટલે સંઘ-શક્તિ. સંઘ-શક્તિ કેટલું કામ કરે છે! પજા-બળના પ્રચંડ વેગ આગળ મ્હાટાં મ્હાટાં ઉન્મત્ત સામ્રાજ્યા પણ લોય ચાટતાં થઇ ગયાં છે! કામી અને ધામિ'ક ઝઘડા તમારે પાણીમાં ડુબાવી દેવા જોઇએ અને બધાએ હિન્દી તરીકે એકદિલીથી બહાર પડવું જોઇએ. એકયનાજ જગતમાં વિજયધ્વજ ક્રકે છે. મારી પ્રાર્થના છે કે સહુ હિન્દીઓ પ્રેમની રસ્સીમાં ગાઠવાય અને આ રાષ્ટ્રધ્વજને અચળ રાખતાં માત આવે તો તેને પણ સત્કારવા તૈયાર રહે.

**બાદ વન્દેમાતરમ્**ના પાકારા વચ્ચે સહુ વિસર્જન થયા હતા.



"તા૦ ૨૯-૧૧-૩૧ ને રાજ મું અઇના કેંગ્રેસ-હાઉસમાં દેવજવન્દન-કિયા પ્રસંગે મુનિ શ્રીન્યાયિજયજીએ જે સંક્ષિપ્ત વ્યાખ્યાન મુદ્દાસરના શખ્દામાં આપ્યું તેની પ્રમુખશ્રીનરીમાને વાગ્ય શખ્દામાં સાચી તારીક કરી. એ પ્રસંગ એક રીતે જૈન સાધુસ સ્થાના ઇતિહાસમાં અભિનવ ગણાય. આપણા સાધુઓમાં એ પ્રકારના અભ્યાસ ન હાવાથી હજી જાહેરમાં ભાગ લેતાં તેઓ જરૂર ખંચાય છે. પણ અહિંસાના સન્દેશા ઝીલવા અત્યારે જનતા કેટલી આતુર થઇ રહી છે એ દશ્ય ઉક્ત ભવ્ય પ્રસંગે નિરંખવા લાયક હતું. × × × "

<sup>&</sup>quot; જૈનધમ<sup>દ</sup>પ્રકાશ "ના માગશરના અંકમાં (વિ. સં. ૧૯૮૮) પ્રકાશિત—



## શ્રીન્યાયવિજયજનું મનનીય ભાષણ

# મહાવીરજૈનવિદ્યાલયમાં મળાવડા

第二十十十余余

રાષ્ટ્રીય ધર્મનું મુનિશ્રીએ સમજાવેલું રહસ્ય

અહિંસાનું પાલન કરવા તેમની અપીલ

મુનિશ્રી શું કહે છે ?–દેશની આળાદીમાંજ ધર્મ ની આળાદી છે. સ્વદેશીનું બરાબર પાલન કરવા તેમની સલાહ

મુનિશ્રી ન્યાયવિજયજીએ ( તા. ૨૯–૧૧–૩૨ ) રવિવારે સવારે ૯ કલાકે ગાવાળીયા તળાવ પર આવેલ મહાવીરજૅનવિદ્યાલયમાં " આજનું આપણું કર્તાં અં ઉપર જાહેર ભાષણ કર્યું" હતું અને ધર્મની આબાદી કરવી હાય તા રાષ્ટ્રને આબાદ બનાવવા જોઇએ એવી સલાહ આપી સ્વદેશી અને અહિંસાનું બરાબર પાલન કરવા અપીલ કરી હતી. શરૂઆતમાં મી. માતીય દ કાપડીયાએ મુનિશ્રીની ઓળખાણ આપી મી. નરીમાનને ભાષણ કરવા વિન'તિ કરી હતી.

**મી.** નરીમાને પ્રસ્તાવના કરતાં જણાવ્યું હતું કે હું મહારાજશ્રીનાં દર્શન કરવા અત્રે આવ્યા છું. એમણે રાષ્ટ્રીયધ્વજ સંખંધી [કાંગ્રેસ–હાઉસમાં] જે ભાષણ કર્યું છે તે મનન કરવા જેવું છે. તેમના પ્રચંડ ભાષણમાં તેમના હુદયની ઉચ્ચ ભાવપૂર્ણ ઉમિ'એા હું જોઇ શકયા છું. મને અહુ આનન્દ થયા છે. આપણને આવાજ રાષ્ટ્રપ્રેમી સાધુઓની જરૂર છે. દરિદ્રનારાયણની સેવામાંજ ખરા ધમ છે. મુનિ મહારાજે જે લાષણ કર્યું છે તે પર મનન કરી તેનું પાલન કરવા હું તમા સવે'ને અપીલ કરૂ છું.

મેસરસ નગીનદાસ, વીરચંદ પાનાચંદ વિગેરેએ તે બાદ પ્રસંગોપાત્ત વિવેચના કરી મુનિશ્રીના કેાંગ્રેસહાઉસમાંના વ્યાખ્યાન પર મનન કરવા અપીલ કરી હતી. જે બાદ મુનિશ્રીનું ભાષણુ થયું હતું.

## મુનિશ્રીનું ભાષણ.

મુનિશ્રી ન્યાયવિજયજએ ભાષણ કરતાં શરૂઆતમાં મનુષ્ય–કર્ત વ્ય પર સ્પષ્ટીકરણ કરી આગળ ચાલતાં જણાવ્યું હતું કે, આ દુનિયામાં વાસ્તવિક કર્ત્તાવ્ય શુ**' છે એ ઘણા લે**કો સમજતા નથી. અને કહે છે ક'ઇ અને કરે છે ક'ઇ. યત્ર−તત્ર પક્ષપાતનું વિચિત્ર વાતાવરણ અધિક જોવામાં આવે છે. સત્કાય'માં દાન આપવાનું તમે સમજો ! પરાપકારમાં અને શિજ્ઞણુનાે પ્રચાર કરવામાં તમારા પૈસા રેડાવા એઇએ. " આત્મવત્ સર્વભૂતેષુ " એ મહા-વાકય તમારા હુદય–૫૮ પર ખરાખર અ'કિત થવુ' જોઇએ. કાેઇના હરામના પૈસા કેમ લેવાય ? પાડાશી દુઃખી હાય અને એના ભલા માટે તમને લાગણી પેદા ન થાય તેા તમારી ધર્મની માટી મોટી વાલા શા કામની ? પ્રસુની પાસે ક'ચન-કામિનીની માંગણી કરાે છે৷ પણ તમને જે આપવામાં આવેલું છે તેના સારા ઉપયોગ કેમ કરતા નથી ? પ્રભુ તમારૂં માનસ જુએ છે. ઇશ્વરનું કરમાન તે એકજ છે. અને તે આપણે પાતાનું ચારિત્ર ઉજજવલ બનાવવાનું. તેની સાચી ભજ્તિ તેની આજ્ઞાનું અનુપાલન કરવામાં છે. પવિત્ર આચરણથી આત્મપ્રસાદ સાંપડે. અને એજ ઇશ્વરીય પ્રસાદ છે. જેવી દૃષ્ટિ તેવી સુબ્ટિ. જેવી નજર રાખશે એવું મળશે. જેને કમળા થયે હોય એને બધું પીળુંજ દેખાય. અહિંસા પરમ ધર્મ છે. એને બરાબર વળગી **રહેા!** એકવચની થાએા, પણ બહુરૂપીની માફક વારે ઘડીયે ફરી ન જાએા. દેશમાં મ્હાેટા જ'ગ મ'ડાયા છે. તેને માટે તમારી તૈયારી જળરદસ્ત પણ અહિ'સાનુ' લક્ષ્યબિન્દુ ન ચૂકાય એ ધ્યાનમાં રાખશા. મુઠીભર હાડકાંના માણુસ આજે પાતાના આત્મતેજથી (તાળીએા) આખા દેશને ડાલાવી રહ્યો છે. તેનું કારણ એ મહાત્માના અહિ'સક જીવનના પ્રભાવ છે. એ મહાયુષના ઉજુવળ ચારિત્ર અને તપસ્વી જીવનને જગત્ નમી રહ્યું છે. ખધાનું ભલું કેમ થાય એજ એ સાધુ પુરુષની ભાવના છે. અને

એથીજ એ પુરુષ જયાં જ્યાં જાય છે ત્યાં સહુના સ્નેહ મેળવી શકે છે. સત્ય અને ત્યાગનું એ જવલન્ત દૃષ્ટાન્ત છે. એ મહાપુરુષના સન્દેશને અનુસરવામાં દેશનું તા કલ્યાણુ છેજ, પણ તેની પાછળ આખા જગત્નું પણ કલ્યાણ સમાયું છે. દેશની આળાદીમાં ધર્મની આળાદી છે એ વાત તમારા હુદયપટ પર કેાતરાઇ જવી જોઇએ. દેશની નિરાકુળ દશામાંજ અધા સમ્પ્રદાયા અને ધર્મા સ્વસ્થ રહી શકે. એટલે દેશના તમામ ધર્માના અનુયાયીઓએ પાતપાતાના ધર્મની ઉન્નતિ કરવાના ઇરાદે પણ દેશની આબાદીના સ'ગ્રામમાં જોડાવું જોઇએ. દેશહિતના કાર્યમાં યથાયાગ પાતાના યાગ આપવા એ દરેક હિન્દીની કરજ છે. ધર્મ લેદાની તકરારાને એક બાજીએ મકી સહ્થી પહેલાં દરેક હિન્દીએ સાચા હિન્દી અનવાની જરૂર છે, અને એ રીતે રાષ્ટ્રીય ભાવના પાષવાની આવશ્યકતા છે. જેનાથી ખીજુ કશુ ન ખની શકે, તે પણ જો પાતાને હિન્દી અને હિન્દી તરીકે પાતાના કત્ત'વ્ય-ધમ' સમજતા હાય તા તેણે પાતાની માતૃભૂમિની ખાતર કમમાં કમ સ્વદેશીભાવનાને તા પાષણ આપવુંજ જોઇએ. અને તેની દેશભક્તિનુ રમ્ય ચિત્ર તેના શુદ્ધ ખાદી-પરિધાનમાં દેખાવું જોઇએ. તમે જન્મ્યા હિન્દમાં, તમારા દેશ હિન્દુસ્તાન, તમારી જનની ભારતભૂમિ, પછી તમે તેનું 'દૂધ' પડતું મૂકી પરદેશના 'દ્રુધ' ને પસંદ કરા તા તમારી માતૃક્ષક્રિત કેટલી અંકાય! તમારે તમારા દેશમાં બનેલી ચીજ પસ'દ કરવી જોઇએ. દરેકે દરેક ચીજ સ્વદેશી મળે ત્યાં સુધી પરદેશી તમારાથી વપરાયજ કેમ? તમે દયાળુ કહેવાએ! અને તમારા કરાડા ભાઇ-બ્હેનાના ચૂલા ભાંગી પરદેશી માલના પુજારી ખેના એ કેટલું અઘિટત છે ? એમાં તમારા દયા–ધર્મ કેટલા નીચાવાય છે એના ખ્યાલ આવે છે? દેશદ્રાહના મહાપાપ તરીકે પરદેશી-માહ છાડા અને દેશવાસી કરાેડા દુખિયા ભાઇ-ખહેનાની દયા ખાતર સ્વદેશીનું પાલન કરવા કટીખદ્ધ થાંએા!

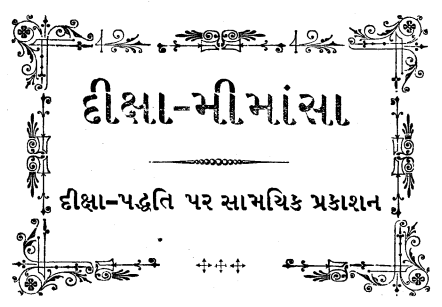
24%ના ! જીવનનું ધ્રુવત્વ સમજો. 'સંસાર અસાર છે' એમ કહા છો, પણ 'માયા' કયાં છેટે છે! 'માયા' પાછળ જીવનના સિદ્ધાન્તોનું નિકન્દન કરવું એ કયાંની ખુદ્ધિમાની! આયુષ્ય કેટલું ચંચલ છે અને લવપ્રપંચ કેવા વિષમ અને ક્ષણભંગુર છે એ કયાં સમજાય છે? માયાના માહમાં આત્મા વલખાં મારતા હાય ત્યાં ધર્મ શું હાય! જીવનના આદર્શ સમજો. લક્ષ્મી વગેરે કંઇ સાથે આવવાનું છે? પછી આ ધમાલ શાને? જીવવું થાંડું અને તાફાન ઝાઝું! ગરીખમાં ગરીખ માણસ પણ જે સદાચરણ-વિભૃષિત હાય, તેનું જીવન પવિત્ર ભાવના અને શુદ્ધ વર્ત્તાનથી પ્રદીપ્ત હાય તા તે એક ખાદશાહ કરતાં પણ ઉંચું સ્થાન ધરાવે છે. પવિત્રતા એજ જીવનની સાચી વિભૃતિ છે. વિચાર અને આચારમાં જે મેલ હાય, તે

કહાડી નાંખીએ. એજ ધર્મ છે. ધર્મ પૈસાદાર જ કરી શકે એમ કંઇ જ નથી. ધમ' તો જીવનની વસ્તુ છે. તે અન્તઃકરણમાં વસે છે. ગરીબનુ' પણ હૃદય જે ઉજ્જવળ હાેય તાે ત્યાં ધર્મ બિરાજે છે, અને શ્રીમન્તનું અન્તઃકરણ કાળું હાૈય તાે ધર્મ ના આડ'બરાે પાછળ હજારા–લાખાે રૂપીયા ખરચવા છતાં ધમ'નાે સ્પર્શ' સુદ્ધાં ત્યાં થઇ શકતાે <mark>નથી. અન્યાય કરી,</mark> ગરી**બાેને** પીસીને પૈસા ભેગા કર્યા, પછી 'દાન પુષ્ય ' કરી ધમી<sup>°</sup>માં ખપવા અહાર આવવું ઢાંગ નહિ તા બીજું શું ? 'એરણની ચારી અને સાયનું દાન!' યાદ રાખા કે અન્યાયાપાજિ'ત ધન અશુચિ છે. થાડેથી ચલાવીએ, ગરીબાઇ ભાગવીએ, પણ અન્યાયની લાઇન પર કદી ન ચઢીએ. '*न्यायसम्पन्नविभवः'* એ ગૃહસ્થજીવનના અધિકારમાં પ્રથમ સૂત્રપાત છે. દાન ક'ઇ એક જાતનુ નથી, અને પૈસાથીજ થઇ શકે એમ પણ નથી. કાયાથી સેવા કરવી, પરના ઉપકારમાં પાતાના યાગ આપવા એ કંઇ એાછું દાન નથી. વાણીમાં **બીજા સાથે શિષ્ટ વ્યવહાર રાખવા એ પણ દાનના એક** પ્રકાર જ મનની શુભ વૃત્તિ અને પરહિતકામના એ ઉચ્ચ દાન-ભાવના છે. ભૂતદયા અને મૈત્રીસાવ એ જીવન–કલ્યાણના મહાન્ સિદ્ધાન્ત છે. એના આધાર પરજ ધાર્મિક જીવનની ઇમારત ખડી થાય છે. એમાંથીજ પરાપકાર અને સેવા ઉદ્ભવે છે. અત્ર સ્કારી માણુસ એનો મતિ પ્રમાણે ધમ'માં પૈસા ખરચ છે, પણ ધર્માના મર્મા નહિ સમજતાે હાેવાથી ખર્ચાવા યાેગ્ય સ્થળે નહિ ખર્ચાતાં બીનજરૂરી સ્થળે ખરચી અર્થાવ્યયના ચાગ્ય લાભ ઉઠાવી શકતા નથી. એવા માણુસ પાતાની પંડાશમાંજ દુઃખી, રાગી, પીડિત માણુસા નજર સામે દેખાવા છતાં તેમની અનુકમ્પામાં દાન નહિ કરતાં, તેમને ટળવળતા મૂકી દેરાસરમાં રૂપીયા કે દાગીના ચઢાવશે! વિદ્યા પર છવનના આધાર છે અને તેના પ્રચારમાં સમાજનો અને ધર્મનો સાચી સેવા સમાયલી છે. પણ દૂ'કી દેષ્ટિના માણુસને એવા ઉપયાગી સ્થળમાં દાન વહેવડાવવાનુ એાછું સૂઝશે, પણ જમણવાર વગેરેમાં ઉત્સાહભેર પૈસા વેરવા દાેડશે ! દાનની દિશા અને લાભાલાસ સમજવાનો છુદ્ધિ જયાં કુંઠિત થઇ ગઇ હાેય છે ત્યાં એક ખાજુ હજારા–લાખાે રૂપીયા વેસવા છતાં સમાજ અને ધમ'ની કર્ફાડી સ્થિતિ દહાડે–દહાડે વધતી જાય છે. ધર્મગુરૂએા પણ અસ'સ્કારી રહ્યા. તેમને જ દેશ-કાળનું ભાન ન હાેય ત્યાં તમને તેઓ શું પ્રેરણા આપી શકે! પણ દિલગીરીની વાત તો એ છે કે જુની ઘરેડના નિરર્થંક અને હાનિકારક ચીલા પાષીને તેએા સમાજ અને ધર્માનું અહિત વધારી રજ્ઞા છે. જ્યાં સુધી તમે 'ઉઘમાં ' છે. ત્યાં સુધી જરૂર તેમની 'ગુરુશાહી' ચાલશે. પણ જ્યારે તમારામાં પ્રજ્ઞાશક્તિના ઉદય થશે કે પછી તેમના 'માંગ્રહા' પડવાના. પછી તેમનાં 'ઘરડાં' અને છીછરાં વ્યાખ્યાના હવામાં ઉડશે. માટે

હું કહું છું કે તમે જાગા! તમારી ખુદ્ધિને વિકસ્વર ખનાવા! સ્વપ્રજ્ઞાશક્તિથી વિચારતાં શિખા! ખીજાના પર અન્ધવિશ્વાસ ન રાખા! સામ્પ્રદાયિક રીતભાત જે દરેક સમ્પ્રદાયની નાખી નાખી હાય તે એક અલગ વસ્તુ છે અને ધર્મ એ અગગ વસ્તુ છે. દાન, શીલ, તપ એ મનાવૃત્તિની ઉજુવળ દશા પર ખડાં થાય છે અને જીવનને અમૃતમય ખનાવે છે. જીવન-વિકાસના એ મહાન માર્ગ છે. દરેક સમ્પ્રદાયની જુદ્દી જીદ્દી રીતભાતનાં આવરણાને ઉગ્ચકીએ તા તેની હેઠળ છુપાયલું તત્ત્વ ખધામાં એકજ નજરે પડે છે. અને તે નીતિ અને સદાચાર. આ ખન્નેમાં જીવનના સિદ્ધાન્તા તમામ સમાઇ જાય છે.

મિત્રા! કયું દાન મ્હાેટું ? શું કહેવાય! જે વખતે જેની અધિક જરૂરીયાત તે દાન મ્હાેંદુ. ખાઇ-ધરાઇને એડેલ માણુસ કપડા વગર ટાઢથી થીજી રેજ્ઞા હાય તેને અન્નદાન આપવું મહત્ત્વનું ગણાશે કે વસ્ત્રદાન ? ત્યાં અન્નદાન કરતાં વસાદાન વધારે પુષ્યવાળું લેખાશે. તે પ્રમાણે વિદ્યાના ઉમેદવારાને વિદ્યાપ્રાપ્તિ માટે સાધન કરી આપવાં એ વિદ્યાદાન તેમને સારુ મહત્ત્વનું ગણાય. જ્યાં પ્રજા રાેગાેથી ઘેરાયલી હાય ત્યાં ઐષ્ષધ–દાન ગડી જાય. આગ લાગી હાૈય ત્યાં 'અ'બાદાન ' (જળદાન) વધી જાય. આમ જે વખતે આવશ્યકતા તે દાન મ્હાેટું. આ વસ્તુ તમે સમજ જાંચા. આજે પ્રજાને શેની જરૂર છે એ વિચારી જે રસ્તે પ્રજાતું ભકું થાય, તેમના જીવનમાગ સરળ થાય અને ધર્મ સાધવાને શક્ત થાય એ રસ્તે તમે ધનવાના તમારૂં ધત સિ:ચા. ધર્મ પ્રસાવતાની ખરી દિશા આ છે. ધાર્મિકા પ્રેર ધર્મ છે. જે ધર્મના ધામિ'કા તેજસ્વી, તે ધમ' દુનિયામાં ઝગમગે. અને જે ધમ'ના અનુયાયીએ! માયકાંગલા, તે ધર્મ જગતમાં માયકાંગલા થઇ પડે. તમે આજે કયાં ઉસા છે એ વિચારા ! જગત્ની પ્રજામાં તમારૂ' સ્થાન કેટલું છે તે સમજો! તમારે તમારા ધર્માની પ્રતિષ્ઠા વધારવી હાય, તમારૂ સ્થાન તમારે ગારવપૃર્ણ બનાવવું હાય તા તમારે યુગધમ જરૂર એાળખવા પડશે. નહિ તા ' જીવવું ' પણ ભારે થઇ પડશે.

ધામ'ની કિમ્મત દુનિયાં ધમ'ના અનુયાયીઓના આચાર-વ્યવહાર ઉપરથી આંકે છે. ધમ' ગમે તેટલા સારા હાય, પણ તેના અનુયાયીઓનું વત્ત'ન સાર્' ન હાય, અન્યાય અને અનાચારથી કલુષિત હાય તા તેમના ધમ' જગતની દૃષ્ટિમાં હીનતાને પ્રાપ્ત થાય છે. ધમ'ના મહિમા, નહિ આડ ખરાથી થશે કે નહિ લાંબાં લાંબાં વ્યાખ્યાનાથી થશે. પણ એના મહિમા એના અનુયાયીઓના ઉચ્ચ જીવનથી થશે. જરા પણ ધાંધલ વગર પાતાના સદ્વ્યવહારથી ધમ'ના જે મહિમા થાય છે તે માટા આડ ખરાથી કે ઠાઠમાઠથી નથી થતા. સ'કુચિત મનાદશાને દ્વર કરા ! ઉદાર બના ! દૃષ્ટિને વિશાળ બનાવા ! અને ધમ'ના ખરા મમ' સમજ જઇ તમારા ઉજુવળ ચારિત્રથી ધમ', સમાજ અને રાષ્ટ્રને શાલાવા. તમારૂ' કલ્યાણ થાએા! એાં શાન્તિ:!



સંન્યાસ–દીક્ષા પર જેન દૃષ્ટિએ પ્રકાશ પાડતા એક ચર્ચાત્મક નિબન્ધ

#### となる四つ人でんくく

લેખકઃ ન્યાયવિશારદ-ન્યાયતી<sup>થ</sup>ે શ્રીમદ્ ન્યાયવિજયજી મહારાજ

[ આ નિઅન્ધનું પ્રકાશન ગત કાર્તિક મહીનામાં (વિ. સં. ૧૯૮૮) મુ'બઇમાં થયું હતું. આ લેખ 'મુ'બઇસમાચાર', 'હિન્દુસ્તાન ' વગેરે પેપરામાં પ્રગટ થવા ઉપરાંત ચાપડી–આકારે પણ પ્રચાર પામ્યા છે.]

#### પ્રસ્તાવના

'દીક્ષા' શબ્દ 'દીક્ષ્' ધાતુ પરથી બન્યો છે. 'દીક્ષ્' ધાતુ અનેક અર્થોમાં છે. જેવા કે માંડ્ય (મુંડવું), નિયમ, યાગ, ઉપનયન અને વ્રતાદેશ. આ અર્થોમાં 'દીક્ષા' શબ્દના પ્રયોગ થાય છે. દીજ્ઞા એટલે નિયમ, સંસ્કાર વિવાહના સંસ્કાર એ વિવાહ–દીજ્ઞા ગણાય. પરણનાર વિવાહ–દીક્ષાને પ્રહણ કરે છે એમ કહેવાય.

મહાકવિ કાલિદાસ પણ વદે છેઃ—

" विवाह-दीक्षां निरवर्त्तयद् गुरुः " (२धुवंश त्रीले सर्गः)

અામ દીક્ષાના અર્થ નિયમ–સંરકાર હોઇ, સમ્યકત્વારાપણ, શ્રાવકવતગ્રહણ, મહાવતસ્વીકાર એ સર્વ દીક્ષા છે. મનુષ્ય–જીવનની મહત્તા અને સફલતા દીક્ષાસમ્પન્ન થવામાંજ છે. ત્રાનીઓની શિખામણું છે કે, જીવનના કાઇ પણ ભાગ દીક્ષા વગરના ન જવા દઇએ. દીક્ષા વગરનું જીવન જીવન નથી એમ કહેવામાં કંઇ ખાટું નથી. જીવનના પ્રથમ ખંડ બ્રહ્મચય'-દીક્ષાથી જરૂર સંરકારિત હોવા જોઇએ. એ પછી ગૃહસ્થાશ્રમની જરૂર જણાય તા વિવાહ-દીક્ષા પ્રહણ કરાય. ત્યાર બાદ ત્યાગ-માગ'. 'મહાવતા 'પ્રહણ કરી શકાય તેમ ન હાય તા પણ મનુષ્યનું જીવન સત્ય, સંયમ, ત્યાગ, સેવા, સન્તાષ, દયા, પરાપકાર અને સદાચારના સુસંસ્કારા દ્વારા દીક્ષાસમ્પન્ન થઇ શકે છે. અને એ રીતે આત્મજીવનના વિકાસ સાધી શકાય છે, જીવનપ્રવાહ કરયાણ-પથ પર વહી શકે છે.

ચ્યાત્મ–કલ્યાજીના માર્ગમાં મહાવત–દીક્ષાનું મુખ્ય રથાન <mark>છે. સર્વા</mark>વિરતિ, સંન્યાસ, ચારિત્ર, વૈરાગ્ય, પ્રવ્રજ્યા, પરિવ્રજ્યા, ત્યાગ એ બધા પર્યાય–શબ્દાે <mark>છે. એ બધા મ</mark>હાવત– દીક્ષાના શબ્દાે છે. '**દીક્ષા**' શબ્દથી વિશેષ અથ'માં મહાવત–દીક્ષા પજ્ર લઈ શકાય છે.

સવ વિરતિ કે સંન્યાસ શું છે? અસલ તા એ આત્મપરિણામ-વિશેષનું નામ છે. 'સવ'વિરતિભાવ' એ એક પ્રકારના આત્મભાવવિકાસ યા ગુણુસ્થાનવિકાસ છે. એ આત્માની બહુ ઉન્નત દશા છે. એ એક ઉજુવળ પ્રકારની માનસિક વસ્તુ છે. એ આત્માના આત્મવાદી સવ' જગતે પાતાના મહાન્ આદર્શ તરીકે સ્વીકારી છે. એ વાડ વગર આત્મનેક્ષ ન સધાય એ આત્મવાદીને સમજવવું પહે તેમ નથી.

પોતાના અન્તરંગ જીવનમાં આ આત્મદશા પ્રાપ્ત થવી એ એક વસ્તુ છે અને 'દીક્ષા ' લેવી દેવી એ એક વસ્તુ છે. સવ<sup>c</sup>વિરતિ–ચારિત્ર કાઇ ચાક્કસ વેષ-વિન્યાસ સાથે ખાસ બ'ધાયલું નથી. એ અન્તરંગ આત્મ-જીવનની ઉજુવળ દશા છે. એ અન્તરંગ ત્યાગરૂપ છે. એજ કારણ છે કે એની શુભ્ર પ્રભા ત્યાશ જીવન પર પણ પથરાયલીજ હોય. એટલે અન્તરંગ ત્યાગીનું બાહ્ય જીવન પણ ત્યામ-ભાવથી સુશાબિતજ હોય.

દીક્ષાની બાજ્ઞ વિધિ ઉપયોગી છે. પણ બાજ્ઞ વિધિમાં દીક્ષા સમાઈ જતી નથી. દીક્ષા તો માનસિક જીવનમાં સધાય છે. દીક્ષા માટે માનસ-ક્ષેત્ર તૈયાર ન હોય તો વેષધારણ વિડમ્બનારૂપ છે અને કમંકાંડમાં પણ શું ભક્ષીવાર હોય! દીક્ષાનું ખરૂં રહસ્ય સમજાય તા વેષધારણમાં ઉતાવળ ન થાય. વગર વેષે પણ ખરી દીક્ષા પમાતાં અનેકા તરી ગયા છે અને 'વેષ' છતાં, બાજ્ઞ વિધિ છતાં દીક્ષાના અભાવે અનેકા સંસારમાં રખડયા છે. આ વસ્તુ જો સમજાય તા એાધા-પ્રચારની ધૂનમાં જે ગડજડાધ્યાય ચાલે છે તે બ'ધ થતાં વાર ન લાગે.

વસ્તુસ્થિતિ તે৷ એ છે કે, શ્રિષ્યા ગુરૂને ક્ષાધવા નિકળે; પણ જ્યારે ગુરૂઓ શ્રિષ્યમાહમાં મસ્ત બની શિષ્યશાધ પાછળ ધમાલ ચલાવે ત્યારે પરિસ્થિતિ કેવું રૂપ પકડે એતું શાચનીય ચિત્ર આપણી સામે ખડું છે!

હવે આપણું અહીં વધુ ન રાકાતાં દીક્ષા-પદ્ધતિના સમ્યન્ધમાં વિશેષ અવલાકન નિયન્ધમાં પ્રવેશ કરીને કરીએ.

—લેખક

#### વાચક મહાશય!

જેન સંમાજમાં અજે દીક્ષાનું વહ્તાત્રરણ અહું ઉછાઇ રહ્યું છે. ન્હાની ઉમ્બરમાં પણ, લધુ આળકને પણ, ગમે તેને નસાડી-લગાડીને પણ, જે કોઇ હાથમાં આવ્યો તેને કોઇ પણ રીતે દક્ષિ આપવામાં કેટલાક માને છે. આજે તેલાની '**દીસા**' અને દીંશાના ભવાડાના ખનેલા ખનાવા જગબંત્રીશીએ ચઢવા છે. છાપાના છાપરે ગડગડી રજ્ઞા છે. દીક્ષા છોડી ક્રી સ સારમાં આવેલાએ પૈકી કેટલાકના ' સ્થાનુભવ' તરીકે ખહાર આવેલા ઉદ્ગારા પણ આજે 'સાધુસ'સ્થા 'ની અધઃસ્થિતિ પર પ્રકાશ નાંખી રહ્યા છે. આ બધી ળાળતના દાખલા ટાંકી, લખાણ લંભાવી હું આપને વધુ તસ્ત્રી દેવા માંગતા નથી. હું તા અહીં ક્રિક્ષાની વ્યવસ્થાના સંખન્ધમાં મારા નમ્ર વિચોરા આપની આગંળ રજુ કરવા પ્રેરાયે છું. હું પાતે એક જેન સાધુ છું અને આજ લગલગ ૨૫ વર્ષ શ્ર્યા દીશ્વ-જીવનમાં છું અને એ જીવનનાં સરસ રસાસ્વાદ અનુસવી રહ્યા છું. એટલેં હું પાતે દીક્ષાના પૂજારી છું એ કહેવાની જરૂર રહેલીજ નથી. આ જ કારણ છે કે, અપેાગ્ય દીક્ષા, ઝવડામાર દીક્ષાની આજે વર્ષાથી ખની રહેલી દુધ ટનાઓથી તાત્વિક દીક્ષાના મહાન્ આદરા'ની જે ફર્જેલી થઇ રહી છે તે જોઇ મારૂં હૃદય બળે છે. અને એટલાજ માટે આ મારૂ નમ્ર નિવેદન શરૂ થાય છે.

જેન વર્ગના નેતાઓ આજે અકમંજ્ય જેવી સ્થિતિમાં પડ્યા હાય તેમ જણાય છે. એટલે, તેઓ પોતે એકત્રિત થઇ દીશાના સમ્બન્ધમાં વ્યવસ્થિત બંધારણ ઘડી સમાજમાં ભમકી રહેલી અઘડાની લ્હાય હાલવવાના સંમુચિત પ્રયાસ કરે અને સગીર આળકાના હિત-રક્ષણ તરફ સાવધાન બની તેમના સાંચા 'થાસી' ખનવામાં માન્તરિક ઉત્સાહ દાખવે એ આજે તો સમાજમાં દુરેં માની શકે તેમ મને જણાતું નથી. એ સ્થિતિ જે હત તો શ્રીમન્ત ગાયકલાડ સરકારને સંત્યાસ-દીશા-નિયમનસંખધી ખરડા ઘડવાના વખતજ શાંના આવત. ખેર, પણ હું સમજી છું કે, સમાજના મ્હારા વર્ગ હતુ પણ પ્રમાદમાં પડેલો હોય અને પોતાની કામમાં ચાલતી 'અન્ધાધું કી' ને દૂર કરવા એકરકાર કેતમ, મશકત હોય મથના યેડ્ય પ્રયત્ન ફાર્સી શકતો ન હાય તો શાસમસત્તા, જે ''વાસીની લાલી " ચણાય છે તેના ધમ' છે કે, પ્રજાને અન્યાય અને મત્યાસારને લાગ થતી અચાર્યા લેવા પાતાના શાસનના યોગ્ય ઉપયોગ કરે. આજે જેનામાં 'દીશા' ને મામલો ખૂબ ચકડાળે ચઢયો છે. પરિસ્થિતિ જોતાં વિચારક વાચી સામએજ કદ્યા સિલાય રહી શકરો કે જેઓ કાઇ પણ લોગે ગમે તેવાને ગમે તે રીતે

મુંડી નાખવાનાજ ધંધા લઇ બેઠા છે તેમનાથી બાળકા, છતે ઘણીએ વિધવા જેવી દુઃસ્થિત બનાવી મૂકાતી બાળાએ અને છતે દીકરે દીકરાને ઉડાવી દીકરાવિહાણા નિરાધાર બનાવી મૂકાતા માબાપ કે ઉાશી હાશાઓનું હિત છુંદાતું ધ્યાન પર લઇ તેમના હિતના સ'રક્ષણ માટે દીક્ષા બાબત યાંગ્ય નિયમન થવું અત્યન્ત જરૂરી છે.

ધારાયાં પ્રમ, ગૃહસ્થા પ્રમ, વાનપ્રસ્થા પ્રમ અને સંન્યાસા પ્રમની પરાપૂર્વ થી ચાલી આવતી જીવન—પદ્ધતિ મને બહુ યોગ્ય જણાય છે. હિન્દુશાસમાં તેને મહત્ત્વપૂર્ણ સ્થાન છે. જેન શાસ્ત્ર તે પદ્ધતિમાં માનતું નથી એમ કેટલાક કહે છે તે મને માન્ય નથી. જગતના સ્વભાવનું સ્વલોકન કરી તે પદ્ધતિનું અંધારણ ઘડાયલું છે. એ વિશ્વનો કુદરતી ક્રમ છે. એ ક્રમનું અનુસરણ દુનિંવાર છે. જગતના સઘળા ધર્માના મહાન સન્તો ઘણા પ્રાચીન કાળથી એ ક્રમનું પૂજન કરતા આવ્યા છે. જેન શાસ્ત્ર મુખ્યત્વે આધ્યત્મિક અને વૈરાગ્યપ્રધાન શાસ્ત્ર છે. અને એના પરમ આદર્શ એક માત્ર વિરતિ છે. છતાં જેન શાસ્ત્રકારોએ ગૃહસ્થાત્રમનું પણ નિરૂપણ કર્યું છે. અને સાધ્રધર્મ તથા ગૃહસ્થધર્મ એમ બે પ્રકારને ધર્મ દેખાડયા છે. હરિલદ્રાચાર્યના ' ધર્મ બિન્દુ' માં, મુનિચન્દ્રાચાર્યની તે ગ્રન્થની ટીકામાં, હેમચન્દ્રાચાર્યના ' યોગશાસ્ત્ર' માં અને તે ગ્રન્થ પરની તેમની સ્વાપત્ત ટીકામાં તે મહાન આચાર્યોએ લગ્નસંસ્થા વગેરે ગૃહસ્થાત્રમ સંબંધી વિષયા પર પણ વિવેચન કરી માર્ગદર્શન કરાવ્યું છે.

રનુવંસઃન્યાસના મહાન્ આદર્શ દરેકે સ્વીકાર્યો છે. છતાં જીવન-વિકાસની પહિતિના ક્રમ દરેક ધર્માચાયંને વિચારવા અને ઉપદેશવા પડયા છે. આદર્શ ઉચામાં ઉચા જેઇએ. પણ જગત્નું હિત સધાય તે પ્રકારની વ્યવહારૂ લાઇન જગત્ની સામે મૂકવી એ જગત્ના આપ્તાની મહાન્ કરજ છે. અને એમાં એમનું સાચું ડહાપણ સમાયું છે. જેન ધર્મ એમાંથી ખાદ કેમ હાઇ શકે? એજ કારણ છે કે, વિરતિધર્મનું પ્રતિપાદન કરવામાં ગૃહસ્થધર્મની દિશા સમજાવવાનું તે વિસરી ગયા નથી. જીવન ચાહે ઉતરતી કાેટીનું હાેય, પણ આદર્શ તાે ઉચ્ચ કાેટીનાજ હાેવા જોઇએ. તા જ જે કાેટીના જીવનમાં હાેઇએ તે ખરાખર સધાય અને આગળ વધવાના રસ્તાે સરળ થાય. એજ કારણ છે કે જેનશાસ્ત્ર ઉચ્ચ કાેટીનું (વિરતિ) જીવન ઘણા વિસ્તારથી વધું વે છે. દીક્ષાની આખતમાં પ્રાચીન સ્ત્રસિદ્ધાન્તવિધું ત જૂની કથાએા તપાસતાં ખુલ્લું જણાઇ આવે છે કે, તીથ'કરાે, ગણધરાે, આચાર્યા, સાધુએા, જ્ઞાનીઓ, મહાત્માઓ બધા સગીર વયને એમળ'ગીને અને વિવાહ-સ'સ્થામાં પસાર થઇને સ'ન્યાસને વર્યા છે. એટલે ઉક્ત આશ્રમાની પદ્ધતિના કુમ પર એ અધા ચાલ્યા છે. એટલા માટે એ 'રાજસડક' ગણાય. પહેલી ઉમ્મરમાંથી ઠેકડાે મારીને–ખ્રદ્માચર્યાશ્રમમાંથી એકદમ સ'ન્યાસ-ભૂમિ પર પહેાંચી જનારાએ હુમ્મેશાં અહુ વિરલજ હેાય છે. પ્રાચીનકાળથી લઇને અત્યાર લગીના હિસાબ તપાસીએ તાે તેવા વિરલાએાની સ'ખ્યા, આશ્રમાની '**રાજસડકે**' ચાલેલાએાની સ'ખ્યા આગળ એટલી ખધી જુજ છે કે સમુદ્રની આગળ જલખિન્દુ. જેન **દ**િટએ ત્રીજે–ચાેથા આરાે સત્યુગ ગણાય. તે સત્યુગમાં જે જે દીક્ષિતા થયા છે તે પ્રાયઃ ખધા લગ્નસ'સ્થામાં પસાર થઇને પછી દીક્ષિત થયા છે. પ્રદ્માચર્યાશ્રમમાંથી સીધા, લગ્નસંસ્થામાં આવ્યા વગર દીક્ષિત થયેલા પુરુષા '**નેમિનાથ** ' જેવા કોઇ વિરલ છે. અને બાલ-દીક્ષિત તા ચાથા આરાના વખતમાં એથીયે વધારે વિરલ છે. 'અઇસત્તા' જેવા કાકજ નિકળશે. ચાથા આરા જેવા સત્યુગના ટાઇમમાં પણ ઉક્ત આશ્રમ-પદ્ધતિનુંજ પ્રાયઃ અનુસરણ થતું રહ્યું છે અને બાલ દીક્ષિત તો કાેકજ નિકળેલ છે. તાે એથી એ સ્પષ્ટ થાય છે કે, એ વસ્તુ (બાલ-દીક્ષા) અતિશય વિરલપ્રકૃતિસાધ્ય છે. એ અદ્ભુત પંક્તિમાં, આશ્ચર્યદશામાં અગર અપવાદકાેટોની ગણાય. અને અપવાદકાેટીની એ વિરક્ષ વસ્તુ પાંચમા આરા જેવા કલિકાલમાં તો વધારે વિરલ હાય એ સુગમતાથી સમજ શકાય તેમ છે. પછી એ વિરલ વસ્તુના દાખલા શાધી કહાડી ખહાર મૂકવામાં કશી કિ'મત નથી રહેતી. પાંચમા આરાના બાલદીક્ષાના દાખલા શાધી શાધીને અહાર મૂકાય, પણ એ દાખલા '**ધોરી માર્ગ**' સામે ' આટામાં લુણુ ' જેટલાય નથી. અને દાખલા એટલે શું ? કેાણે કઇ મનાદશાથી કેમ કયું હાય? કાને ખબર? કાઇએ કાઇને કાઇ વખતે ખાલ દીક્ષા આપી એટલે શું એ દીક્ષાના **રાજમાર્ગ** બની જાય? હિંગિજ નહિ. કાઇએ ક'ઇ જ્ઞાન-દૃષ્ટિથી અને કાઇએ માહ્યુદ્ધિથી કાઇ બાળકને દીક્ષા આપી હાય તો તેથી ખાલદીક્ષા શું વ્યવહાર માર્ગ બની શકે? નહિજ. પણ આજે તેા છાશવારે ને છાશવારે બાલદીક્ષાના અઘટિત પ્રયત્ના સેવાઇ રહ્યા છે! પૂર્વ'કાળમાં આવી મલિન સ્થિતિ કેાઇ અતાવી આપશે કે? ખાલદીક્ષાના દાખલા જે જે મૂકાયા છે તે કેટલે કેટલે લાંબે આન્તરે ખન્યા છે તે પણ ધ્યાનમાં લેવું જોઇએ. કયારેક કયારેક ખનેલા એ દાખલા કઇ સ્થિતિના, કયા પ્રસ'ગના છે અને કેવા વાતાવરણના સ'સ્કારે ઉપજવા પામ્યા છે એના વિચાર કર્યા વગર તેને જનતાની સામે ધરી આલદીક્ષાને સાધારણ વ્યવહારૂ બાબત બનાવી દેવી અને ન્હાના બાળકાને મૂ'ડવા દાેડધામ કરવી કાઇ રીતે વ્યાજળી ન ગણી શકાય.

**ા** ભાવ તે તેના કાર્યા છે. તેની 'હા' વે. શે. વજન અને 'ના' તું શું વજન ? ગભરૂ આળકની છુદ્ધિ કેટલી ? તેની સમજ કેટલી ? તેની 'હા ' ઉપર તેના ઉપર પાંચ મહાવ્રતાના મેરૂભાર લાદવા એ તેના ઉપર ઘાર જુલમ છે. લઘુ ખાળકને દીક્ષા આપવા માટે તેના ભાળપણના, તેની કાચી ખુદ્ધિના, તેની અજ્ઞાન દશાનાે લાભ લેવામાં બહુ ખાેંદું થાય છે. જૈન દીક્ષા ખહુ આકરી છે અને તે જિન્દગીપર્યન્ત પાળવાની હેાય છે. એને માટે બાળકને ચાેગ્ય વિચાર કરવાની તક આપ્યા વગર એની મુગ્ધ સરલતાના ગેરલાલ લઇ એને દીક્ષા આપી દેવી એ એના ઉ**પર અત્યાચાર છે**. જેમ કન્યાવિક્રય થાય છે, વરવિક્રય થાય છે, તેમ દીક્ષા–કમાણીની દુર્ઘ′ટનાએા પણ બંને છે. જેમ કેટલાક માળાપ પૈસા માટે પાતાની લાડકી કન્યાનું પણ હિત જોતા નથી, અને તેણીને જ્યાં–ત્યાં પટકે છે, તેમ તેવા લાેભીયા માળાપ પૈસા માટે પે!તાના બાળ દીકરાને 'દીક્ષાની દૂકાને' વેચી દે છે. આમ માળાપનો રજા મેળવી લીધાનું જાહેર કરી ન્હાના છેાકરાને દીક્ષા આપવામાં કેટલા દ'લ, કેટલા પાખ'ડ સમાયા છે અને એ રીતે એ લઘુ બાળકના હિતનું કેટલું ખૂન કરાય છે તે સુજ્ઞ દુષ્ટિને સમજવું અઘરું નથી.

ભા લા સમર્યનમાં શાસ્ત્રાધારા અતાવવાના પણ પ્રયત્ના ખૂબ સેવાય છે. પણ કઇ વસ્તુના સમર્યનમાં તેના અનુગામીઓ શાસ્ત્રાધાર અતાવવાનો પ્રયત્ન નથી કરતા? 'સતીદાહ' ની ભૂંડી પ્રથા સામે જ્યારે પહેલ વહેલું આન્દોલન અંગાલમાં શરૂ થયું અને તે પ્રથાના ઉચ્છેદ કરવા રાજા 'રામમાહનરાય' જેવા સુધારકા અહાર આવ્યા, ત્યારે "સ્થિતિશુસ્તાઓ" તે સામે ધમપછાડા કરવામાં આકી ન્હાતી રાખી. તેમણે શાસાધારાના ટેકા ખડા કરી તે હુલ્ટ પ્રથાને ટકાવી રાખવા શાસ્ત્રકા કરી મૂક્યો હતો. આલલગની પુબ્ટિમાં " અષ્ટવર્ષા મવેલ્ ગૌરી" જેવા શાસાધારા કરા ઓછા અપાય છે? દ્ષિત અને હાનિકારક વસ્તુના સમર્થન માટે પણ "શાસ્ત્રાધારા" અતાવવા કઠણ નથી. શાસ્ત્રના 'ઉટડા' કઇ તરફ છે એની પણ જેને ખબર ન હાય એવા માણસ પણ "શાસ્ત્રમાં આમ લખ્યું છે, તેમ લખ્યું છે" એમ શાસ્ત્રની દુહાઇ દેવા તૈયાર થાય છે. દુનિયામાં અન્ધાધુન્ધી અને અત્યાચારા શાસ્ત્રના નામે ચલાવાય છે. શાસ્ત્રના નામે ધામિ'ક રમખાણ વાત વાતમાં ઉસાં થાય છે.

**રા**સ્ત્રિના યથેાચિત પ્રયોગે પ્રજાનું હિત થાય એ તેા સમજી શકાય તેમ છે, પણ શાસ્ત્રોને '**રાસ્ત્રો**' ખનાવી પ્રજાનું હિત છુંદવામાં અને પ્રજા પર ત્રાસ ગુજારવામાં ધર્માન્ધ ધર્માચાર્યાએ ક'ઇ બાકી રાખી નથી. શાસ્ત્રાના નામ જગતમાં મારામારી, કાપાકાપી ખૂબ ચાલી છે. શાસ્ત્રાના નામ પાછળ કહેવાતા ધર્મે કે અધર્મે દુનિયામાં જે કાળા કેર વરતાવ્યા છે તેના લાહીઆરો કરુણુ ઇતિહાસ આજે પણ વાંચનારાઓનાં કાળજા થરથર ક'પાવી મૂકે છે.

21 અનું કામ હિતાપદેશ કરવાનું છે. તેના કારા અક્ષરાને વળગી રહેવામાં ખરૂં રહસ્ય સાંપડતું નથી. એના એ શબ્દોના કાઇ કંઇ અલિપાય કાઢે અને કાઇ કંઇ અલિપાય કાઢે છે. પણ એટલેથી વાત અટકતી નથી. પછી તા મતલેદાની પરમ્પરા વધતાં 'વાડાબન્દીના મારચા ' મંડાય છે. અને પછી કલુષિત વાતાવરણના પ્રતાપે અરસપરસ ધમસાણ મચે છે. 'ધમ' ના ઝનૂની જોશ દુનિયાના લારે રાગચાળા છે. અને પ્રજાતું અહિત કરવામાં તેના ફાળા જગતના ઇતિહાસના પાને સહુથી વધારે નાંધાયા છે. સુન્નનિ શિખામણ તા એ છે કે:

## " केवरुं शास्त्रमाश्रित्य न कर्त्तव्यो विनिर्णयः। युक्तिहीनविचारे तु धर्महानिः प्रजायते "।।

અર્થા ત્—'કેવળ શાસ્ત્રના અક્ષરાને વળગીને નિર્ણય ન કરી શકાય. યુક્તિશૂન્ય વિચારને વળગવાથી ધર્માની હાનિ થાય.'

રમુંગ્વલ તો જેન વાહ્મયના ધારી પ્રવાહ જેતાં એ સ્પષ્ટ સમજ શકાય છે કે જેનવાણી માતાપિતા કે વાલી આદિની સંમ્મતિ લઇને, રીતસર વ્યવસ્થા કરીને વિવેકપૂર્વ દીક્ષા ચહુણુ કરવાનું કરમાવે છે. સૂત્ર-સિદ્ધાન્તાના ચરિતઘટનાદશ પાઠામાં આ પ્રકારનું વિવેકદર્શન બહુ સુલભ છે. સૂત્રામાં સ્થળે સ્થળે 'अम्मापियरो आपुच्छामि' (માતાપિતાને પૂછું, પૂછીને) આવા શખ્દે ઢગલાળ મનજરે પડે છે. આવા શખ્દે સૂત્રગત પ્રાચીન કથાઓમાં દીક્ષાના ઉમેદવાર મહાશયોના મુખકમલમાંથી નિકળે છે. 'ભગવતી,' 'ગ્રાતા-ધર્મ કથાં' વગેરે સૂત્રો તથા 'વસુદેવહિંડી,' 'આવશ્યકચૂિલ્' વગેરે પ્રાચીન ચન્થામાં 'જમાલિ,' 'મહાબલ,' 'ગજસુકુમાલ,' 'મેઘકુમાર,' 'જમ્ખૂકુમાર' વગેરેની કથાઓમાં દીક્ષાના એ ઉમેદવારાના મુખમાંથી નિકળતો 'अम्मापियरो आपुच्छामि' વગેરે વચનસન્દભ તેમના સાજન્ય અને વિવેક પર સરસ પ્રકાશ નાંખે છે. એ આખા પ્રબન્ધા પ્રસ્તુત દીક્ષાપ્રક્ષના અભ્યાસકાએ ખાસ સ્થવલાકન કરવા જેવા છે. એ કથાનાયક મહાશયોના ગુરૂદેવા પણ એ મુમુલુ શિલ્યોને દીક્ષા માટે માતાપિતાની આગ્રા લેવા બાબતમાં સમ્મત થાય છે.

એ ચરિત-ઘટનાએમાં જૈન સ'સ્કૃતિની સ્વાભાવિકતા, વિશિષ્ટતા, સભ્યતા અને ઉદારતાનું સુન્દર ચિત્ર દાેરાયહું નજરે પડે છે.

العالم સૂત્ર-કથાઓમાં 'अम्मिष्यरो आषुच्छामि '-' માતાપિતાને પૃછું' એ વસ્તુ જેમ સ્થળે સ્થળે નજરે પહે છે. તેમ 'पत्तजोव्यणो ' जोव्यणगमणु-पत्तो ' (' યાવન અવસ્થાને પ્રાપ્ત શ્રુપેલ ') એ વાત પણ એટલીજ નજરે પહે છે. સૂત્ર-સિદ્ધાન્તામાં આ અન્ને આખતાના સ્થળે સ્થળે કરાયલા ઉલ્લેખા મહાન અર્થ સૂચક છે. ' પ્રસવ ' તો તેમના માતાપિતાને પૂછવા ઉપરાંત રાજાની પણ અનુમતિ ( જુએા, વસુદ્દેવહિંડી, પૃ૦ ૧૬ ) મેળવે છે. અને પછી દીક્ષા શ્રહણ કરે છે, 'જમ્ખૂ' ના શિષ્ય થાય છે. કેટલી વ્યાવહારિકતા!

મહાવીર જેવા મહાન્ આત્મા, તેના મહાન્ પવિત્ર શાસનમાં તાેફાની કે ધાંધલી દીક્ષાની કલ્પના પણ કેાઇ કરી શકે કે ! નસાડી–ભગાડી, ધીંગાણાં કરી દીક્ષા આપવામાં અને વધારામાં તેના ઉપર ' ભાગવતી 'ની ' મહાર છાપ ' લગાવવામાં મહાવીરના શાસનની કેટલી વિડમ્બના થાય છે એ કોઇ વિચારશે ? માટી ઉમ્મરે દીક્ષા લેવામાં પણ માતાપિતા, વડીલ કે વાલી આદિની સમ્મતિ જરૂર લેવી ઉચિત છે. નાશી-ભાગીને, છાને છાને દીક્ષા લેનારા નાહિમ્મત, કાયર અને માયકાંગલા છે, અને એવી દીક્ષા આપનાર સાધુએ પણ ખ્હીકણ અને નખળા છે. એવી માયકાંગલી દીક્ષા સાધુસ સ્થાને, સમાજ અને દેશને તથા ધર્મને ખહુ હાનિકારક છે. ખહાદૂર મુમુક્ષુ તા પાતાની સત્યનિષ્ડાથી માતાપિતા કે વડીલના હુદયને પીગળાવી નાંખે અને તેમની સમ્મતિ લઇ છેકે ચાક દીશાના મેદાનમાં ઉતરે. 'શિવકુમાર,' જે 'જમ્પૂરવામી 'ના છવ છે તે દીક્ષા લેવાને તૈયાર થતાં તેના માતાપિતા તેને રાેકે છે. ત્યારે તે ઘરની અન્દરજ સર્વાસાવઘના નિયમ કરી ભાવયતિ બને છે. માબાપ તેને આગ્રહ કરી જમવા બેસાડે છે, પણ તે જમતો નથી. માન લઇને બેઠા છે. આમ સત્યાગ્રહ કરે છે. આથી તેના માતાપિતા ખહુ ઉદ્દવેગ પામે છે. પછી તેઓ શિવકુમારના મિત્ર 'દહેધમ', મારફત તેને સમજાવવાના પ્રયત્ન કરે છે. 'દ્**ઢધમ**' તેને સમજાવી નિરવઘ આહાર લેવડાવે છે. શિવકુમાર છઠને પારણે આંબેલ કરી છઠ કરે છે. એમ તપસ્યા કરતાં ખાર વર્ષ વીતી જાય છે. છતાં માહુવશ માતાપિતા તેને દીક્ષા લેવા રજા આપતા નથી. તે પણ માતાપિતાની સમ્મતિ વગર દીશા લેવા નાસસાગ કરતા નથી. પણ ઘરની અન્દરજ સાધુજીવન સાધી, મરીને પાંચમા પ્રદ્વાદેવલાકમાં મહાનુ પ્રભાશાલી 'ઇન્દ્ર-સામાનિક' દેવ થાય છે. જિએ હેમચન્દ્રના 'પરિશિષ્ટપર્વ' ના પ્રથમ સર્ગાના પર્યન્ત ભાગમાં અને વસુદેય-

હિંડીમાં 'કહુપુત્તી ' માં પૃષ્ઠ ૨૩–૨૪ મે ] દીક્ષાની વર્તમાન ચાલી રહેલી ધમાલ પર આવાં આદર્શભૂત વૃત્તાન્તા ખહુ ઉપયાગી થઇ પડે તેમ છે.

કે હિનું પણ કાર્ય રાગ્ય હાય તા યાગ્ય અને અયાગ્ય હાય તા અધાગ્ય કહેવાય. 'આર્ય રક્ષિત'ની ચારી તે જૈનશાસ્ત્રે ચારીજ કહી મ્હાટા ગીતાથે અને આગમપાઠી શ્રુતધર હાય, પણ તેનું ચારીનું કામ ચારીજ કહેવાયે. 'આર્ય રક્ષિત' પાતે ઉમ્મરલાયક છે, લગલગ રર વર્ષની ઉમ્મર ધરાવે છે. ચાર વેદ અને ચાદ વિદ્યા ભણી ઉતર્યા છે. વેદ—વેદાંગના મ્હાટા પંડિત અનેલ છે. અહારથી આવા મ્હાટા પંડિત અનીને જ્યારે તેઓ પાતાના શહેરમાં આવે છે, ત્યારે શહેરના રાજ મ્હાટા સામૈયાના ઠાઠમાઠથી તેમને શહેરમાં પ્રવેશ કરાવે છે. શહેરની જનતા તેમના માનમાં ઉત્તરાય છે. આમ, રાજમાન્ય અને પ્રજામાન્ય એ પંડિતવર્ય જ્યારે પાતાનાં માતાજને પગે પડે છે, ત્યારે તેમને માતા પાસેથી એક જીકીજ પ્રેરણા મળે છે. માતાના ઉપદેશથી મહાન્ જૈન આગમ 'દૃષ્ટિયાદ'નું અધ્યયન કરવા તેઓ પ્રેરાય છે. માતા હૈકાણું બતાવે છે ત્યાં–તે આચાર્ય મહારાજની પાસે 'આર્ય રક્ષિત' જય છે. એ આચાર્ય મહારાજનું નામ છે 'તાસિલિપુત્રાચાર્ય'' 'દૃષ્ટિયાદ' ના અધ્યયન માટે આર્ય રક્ષિત દીક્ષા લેવા તૈયાર થાય છે. પણ તે ગુરૂ મહારાજને પાતાની પરિસ્થિતિ જણાવતાં કહે છે કે:—

'મારા પર કૃપા કરી, વિહાર કરી અન્યત્ર જવાય અને અન્યત્ર દીક્ષા અપાય તા સારૂ'. કેમકે આ સ્થળે રહેતાં, મને એમ લાગે છે કે, રાજા અને નગરની પ્રજાના મારા પર અહુ અનુરાગ હાઇ, તેઓ કઢાચ મારી દીક્ષા ભ'ગાવી પણ નાંખે.'

'**આ**મ, આય' રક્ષિતના ઉપરાધ થવાથી આચાય' મહારાજ સપરિવાર તે પ'ડિતજીને લઇ અન્યત્ર વિહાર કરી જાય છે અને પછી તેમને દીક્ષા આપે છે.'\*

અના આપણું જોઇ શકયા છીએ કે, 'આર્ય રક્ષિત' પોતે પુખ્ત ઉમ્મરના છે. તેમનાં સમ્યકત્વધારિણી, મુમુક્ષુ માતાએજ પુત્રને 'દૃષ્ટિવાદ' ભણુવા આગ્રહ કરેલા. માતાનીજ સમ્મતિથી 'દૃષ્ટિવાદ' ભણુવા જતાં પુત્રે દીશા શ્રહણ કરી. ક'ઇ વાંધાવચકા નથી. પિતાના વિરાધના પણ ઉલ્લેખ નથી. કુદ્રત ઉપર અતાવ્યું તેમ, રાજ-પ્રજાના

<sup>\*</sup> જુએ હેમચન્દ્રના પરિશિષ્ટપવંમાં તેરમા સર્ગ અને ૭૮--૭૯-૮૦-૮૧ મા શ્લેકા. અનવશ્યક્યું શિંુના પ્રથમ ભાગમાં પણ ( મુદ્રિત પુસ્તકના ૪૦૧ મા પૃષ્ઠયી ) આયં રક્ષિતનું વર્ણન છે. અને ત્યો તેમની દીક્ષાને 'શિષ્યચેારી' કહી છે. હારિભદ્ર આવશ્યક્રવૃત્તિમાં પણ ( પ્રથમ ભાગમાં ૩૦૨ મા પાને ) એજ હકીકત નોંધાયલી છે.

તેમની પર અનુરાગ હોઇ તેમના તરફથી કદાચ વિક્ષ આવી પડે એટલીજ આશ'કા. અને એથી રિક્ષિતનું દીશા—કાર્ય સ્થાનાન્તરમાં જઇ સધાયેલ. એટલે આ દીશા એવી કઠાર નથી. આય'રિક્ષિતના ગુરૂ દિલ્લા વાદના પાઠી છે, મ્હાટા શ્રુતધર ગીતાર્થ છે. તેમણે સરલ અને શાન્તભાવે આય'રિક્ષિતને દીશા આપી છે. આય' રિક્ષિત પણ ભવિષ્યમાં વિશિષ્ટ શ્રુતધર તરીકે પ્રખ્યાત થાય છે. આમ છતાં જેનશાસ્ત્ર આ દીશાને ખુલ્લા શખ્દામાં 'ચારી' કહે છે. મહાવીરના મહાન્ શાસનની કેટલી ઉજ્જવળ સ'સ્કૃતિ! કેટલી ઉંચા આદર્શ! કેટલી શુદ્ધ માર્ગ! અને કેટલી વ્યવહારશુદ્ધિ!

**ં આંય રક્ષિત**ંની ઘટના પરથી જોઇ શકાય છે કે, સાળ વર્ષથી વધુ ઉમ્મરવાળાને પણ નસાડી-ભગાડી-સ'તાડીને કે છુપીરીતે દીક્ષા આપવામાં જૈનશાસ્ત્રની મનાઇ છે. અને એવી દીક્ષાને જૈનશાસ 'ચારી' કહીને વખાડી કાઢે છે. કેટલાક ' **આર્ય રક્ષિત** ' ની ઉમ્મર સાેળ વર્ષ ની અન્દરની અતાવે છે. પણ તેમના ' પરિશાષ્ટ્રપવ ' વગેરે શ્રન્થામાં આપેલા ચરિતવર્ણ નમાં તેમનું જે પાંડિત્ય વર્ણ વ્યું છે અને રાજા-પ્રજા તરફથી તેમના જે માન-સત્કાર ખતાવેલ છે તે પરથી કાેઇ પણ વિચારક તેમને સાેળ વર્ષની અન્દરના કહી શકે એ સ લવિત નથી. ' સુમતિગણિ' ની 'ગણધર-સાધ શતક' પરની અહદ્-વૃત્તિમાં આર્ય રક્ષિતના ગૃહસ્થપર્યાય ૨૨ વર્ષના જણાવ્યા છે. એજ પ્રમાણે '**સ**્રાજગણિ ' એ રચેલી ઉક્ત ગ્રન્થની લઘુવૃત્તિમાં પણ ઉલ્લેખ મળે છે. એટલે એ વાત પ્રમાણસિદ્ધ છે કે કાેઇને પણ ચારી–છુપીથી કે અસમ્મત દીક્ષા આપી શકાય નહિ. એવી દીક્ષા આપનારાને શાસકારાએ ચાર ઠરાવ્યા છે. '**પ'ચક્રલ્પચ્**ર્ણિ' શાસ્ત્રમાં એવા ચાર ચાર જાતના ખતાવ્યા છે: ચાર, ચાર–ચાર, પ્રતીચ્છક અને પ્રતીચ્છક–પ્રતીચ્છક. ચાેરીછુપીથી દીક્ષા આપનાર ચાેર. એના ચાેરીના માલને જે બીજો સાધુ હુડપ કરી જાય તે ચાર-ચાર, એવાને જે વિશેષ " આશ્રય" (ઉપસ'પદા) આપે તે 'પ્ર**તી ચ્છક**' અને એ પ્રતીચ્છકને જે વિશેષ "**આશ્ર્ય**" આપે તે ' પ્રતીચ્છક–પ્રતીચ્છક.'

અનુ રિક્ષતનું ઉદાહરણ લઇ જેઓ કાઇને ચારી-છુપીથી દીક્ષા આપે છે કે અસમ્મત દીક્ષાની હિમાયત કરે છે તેમને પંચકલ્પચૂર્ણિકાર 'મંદ્રધમમાં'-'મન્દધમીં' કહી ફીટકારે છે અને તેમને 'સહેલ વડ' ની ઉપમા આપી ધિક્કારે છે. એ સૂત્ર ઉપરથી, 'સોળ વર્ષ કે એથી વધુ ઉમ્મરવાળાને અસમ્મત પણ દીક્ષા આપી શકાય' એવી જે પ્રરૂપણા કરાય છે તે ખુલ્લી રીતે શાસ્ત્રોત્તીર્ણં ઠરે છે. પંચકલ્પચૂર્ણિકાર જ્યારે આયં રક્ષિતની દીક્ષાનું ઉદાહરણ લેવાની ચાખ્ખી ના પાઉ છે અને રક્ષિતની ઉમ્મર દીક્ષા લેતાં આવીશ વર્ષની

હોવાનું પ્રમાણસિદ્ધ છે, તો એથી એ સહજ સમજી શકાય છે કે ઉપગું કત 'પ્રરૂપણા' પંચકલ્પચણું થી આડી જાય છે. એથી એ અશાસ્ત્રીય છે, ત્યાજ્ય છે. એવી અનીતિની અદી ધામિંક જીવનમાં સંભવેજ કેમ? 'गुरुजनाद्यनुद्धा' વગેરે હરિલદ્રાચાર્યનાં ધર્માળેન્દ્રગત વચના દીક્ષાનું કાર્ય માતા-પિતા આદિની અનુત્રા પૂર્વક થવાનું કરમાંવે છે. આ મહાન્ કરમાનને તરછાડી નસાડી-લગાડી દીક્ષા આપવી એ અધમ અને પાપ આચરણ છે.

**ં પ્રવચનસારાહાર**ં નો અન્દર (મુદ્રિત પુસ્તકના ઉત્તર ભાગમાં ર૩૧ મા પાને ) દીક્ષાને અયોગ્ય અઢાર જાતના અતાવ્યા છે. ત્યાં અઢારમી વાત 'શૈક્ષ - નિ • ફેટિકા 'ની મૂકી છે. 'શૈક્ષ-નિ • ફેટિકા ' એટલે 'શૈક્ષ'-નું-દીક્ષાના ઉમેદવારનું 'નિષ્ફેંદિકા' એટલે અપહરાષ્. આમ શિષ્યાપહાર, શિષ્યચારી કરવાની સપ્ત મનાઇ જાહેર કરી છે. ત્યાં સ્પષ્ટ લેખે છે કે, 'માતાપિતા આદિની પરવાનગી ન હાય તા દીક્ષા આપવી અનુચિત છે.' અનુચિત કેમ છે? એના ખુલાસામાં તે સ્થળે ગ્રન્થકાર બે કારણ દર્શાવે છે: 'માતાપિતા વગેરેને કમ'બન્ધ થાય અને અદત્તાદાન વગેરે દાેષા લાગે.' આથી કેટલું ચાખ્ખું લખાણું જોઇએ ? કેટલી સ્પષ્ટ ભલામણ છે. દીક્ષા જ્યારે સ્વય પવિત્ર અને પાપનિવૃત્તિરૂપ મ'ગલ કાર્ય છે, તેા પછી તેને અ'ગીકાર કરતાં વાતાવરણુ ખરેખર ઉજજવળ અને પ્રપુલ્લ હોવું જોઇએ. ત્યાં પછી અમ'ગલભૂત બખેડા, ધમાલ અને ધાંધલ કેવી ? દીક્ષા લેનાર અને દેનાર બન્ને પવિત્ર, ઉજજવળ અને સાચા મુમુક્ષુ દ્વાય તા તેમનું દીક્ષા-કાર્ય કેવું દીપી નિકળે! પણ જ્યાં ભીરતા, માહ, અધીરાઇ અને ક્ષદ્ર પ્રકૃતિ હાય છે ત્યાં દીક્ષાના ભવાડા જગળત્રોશીએ ગઢે છે, અને એથી જેન ધર્મ પર જગત્ના ઉપહાસ વરસે છે.

જરા ધ્યાનમાં લેવા જેવી આખત છે કે, પ્રભુ શ્રીમહાવીર દીક્ષા ચહુણ કરવા અગાઉ બે વર્ષ ગૃહસ્થ-વેષમાં યતિજનના ક્રિયા-માર્ગનું અનુપાલન કરે છે. એ શા માટે? એમ કરીને ભગવાન જગત્ની સામે એક આદર્શ રજી કરે છે. અને તે એ કે, દીક્ષા ગ્રહુણ કરવા અગાઉ અમુક વખત સુધી ત્યાગ-માર્ગના અભ્યાસ કરવો ઉપયોગી છે. પ્રભુનું એ આચરણ 'પ'ચમ કાળ' સમીપ હોવાથી ખાસ અર્થસ્ત્ર્ચક છે. એમાંથી ભાવી પ્રજાને, ઉચિત અભ્યાસ પછો ચારિત્ર-મન્દિરમાં પ્રવેશ કરવાનું સ્ત્ર્ચન છે. ઉચિત અભ્યાસ કર્યા પછી ચારિત્ર-મન્દિરમાં પ્રવેશ કરવો એ સરસ રીતિ છે. ભગવાન તો મહાન સમર્થ છે. તેમને અગાઉ કંઇ અભ્યાસ કરવાની જરૂર નજ હાય. છતાં પણ તે રીતિ પર ચાલીને ભગવાન્ મુમુશ્રુ જનને સારુ માર્ગ પહિતની લાઇન દારે છે. ભગવદાચીર્ણ આ લાઇન ખહુ હિતાવ**હ છે. અને એનું અનુસર**ણ કરવામાં આવે તા દીક્ષાના અખેડાકાઇ ઉસા ન થાય.

24'-યાસના માર્ગ દુનિયામાં એકી અવાજે ઉચામાં ઉચા વખણાયા છે. પણ એ આત્મ-વિકાસની ઉગ્રમાં ઉગ્ર સાધના છે. સર્વાવિરતિના એ મહાન્ માર્ગ જેટલા મહત્વપૂર્ણ છે તેટલાજ કઠિન પણ છે. એ મહાન્ રસાયણ છે. જેવા તેવાના હાથમાં જાય તા તેના ડુચ્ચા કાઢી નાંખે, તેને ધરતી લેગા કરી નાંખે. એ કંઇ રમવાનું રમકડું નથી કે ઝટ બાળકના હાથમાં આપી દેવાય. દીક્ષા લેનારમાં કેટલી લાયકાત જોઇએ અને આપનારમાં કેટલી યાગ્યતા જોઇએ તે વિષે શાસ્ત્રામાં બહુ વિવેચન છે. પણ આજે કયાં યાગ્યતા જોવાય છે? કાઇ હાથમાં કે હડલેઠમાં આવવા જોઇએ, પછી મુંડતાં વારજ નહિ ને! રસ્તે ચાલનાર હાલી—મુવાલી પણ ધારે તા ઘડીને છેઠ્ઠે ભાગે 'એપાથા' શહણ કરી શકે છે અને સાધુવેષ ધારણ કરી વાણિયાઓના 'ગુરૂ' બની બેસી શકે છે. આમ, આજે દીક્ષાની બહુ કજેતી થઈ રહી છે. જાણે કે, 'રજાલરણ' નું લીલામ ન થઇ રહ્યું હાય એવું શાચનીય કારસ લજવાય છે. હાય! શાસન પર કેવા શ્રહપાત!

હિરિભદ્રસૂરિ ' ધર્મા (ખન્દુ ' માં ગૃહસ્થધમ'થી ગ્રન્થના પ્રારંભ કરે છે. તેઓ પ્રથમ ગૃહસ્થના સામાન્યધર્મ સમજાવે છે, પછી વિશેષધર્મ સમજાવે છે. અને એ પછી એએા સાધુ–ધર્મ નું નિરૂપણ કરે છે. આમ કરવામાં તેઓ પાતાના અભિપ્રાય સ્પષ્ટ રજી કરે છે. અને તે એ છે કે, ચારિત્ર શ્રહણ કરવા અગાઉ ધર્માભ્યાસથી જીવન કેળવાવું એઇએ. તેઓ ચારિત્રને પાંચ્ય જીવન કેળવાવાના સમ્ખન્ધમાં યાગ્ય અભ્યાસ કરવાના ખતાવે છે. દીક્ષા લેવા અગાઉ જીવન તે દીક્ષાને યાગ્ય ખનાવવા માટે તેઓ ગુણપરમ્પરા અને અભ્યાસ-પ્રણાલીનું વિસ્તારથી પ્રતિપાદન કરે છે. એ આખા પ્રખન્ધ (ધર્મ બન્દ્રના ત્રીએ, ચાંચા અધ્યાય) દીજ્ઞા-પ્રશ્નના અભ્યાસકે અવલાકવા જેવા છે. ત્રીએ અધ્યાય (ધર્મ બન્દ્રના) સમાપ્ત કરતાં આચાર્ય મહારાજ જણાવે છે કે:—

'જેમ બુદ્ધિશાલી માણુસ સમ્યક્ પ્રકારે પગલે-પગલે ચાલતો પર્વાત પર ચઢે છે, તેજ પ્રમાણે ધીર (જેણે શ્રમણાપાસકના ધર્માચાર નિષ્કલ'કપણે પાડ્યા છે એવા) મનુષ્ય ચાક્કસ ચારિત્રરૂપ પર્વાત પર આરાહણ કરે છે.'

એ પછી આચાય બ્રી લખે છે કે, ' થાડા ગુણાનું પરિશીલન કરવાથી માણસ આગળની લાઇનના બહુ ગુણાને પાળવામાં પણ સમય થાય છે. એટલા માટે ગૃહસ્થ-ધર્મા શિષ્ટોને પ્રથમ સમ્મત છે. અને એજ માટે અહીં ગૃહસ્થધમ નું પ્રથમ નિરૂપણ કર્યું છે. ' પાંચમા અધ્યાય પ્રારંભ કરતાં આચાર્ય મહારાજ દીક્ષાનું કાહિન્ય ખતાવતાં જણાવે છે કે, 'જેમ ક્રુજલચરપૂર્ણુ' મહાસાગરને અન્ને ભુલ્લ એથી તરવા દુષ્કર છે, તેમ યતિયારિત્રનું અનુપાલન દુષ્કર છે જેનું ક્લ જન્મમરણાદિસવ'દુઃખવિજ'ત અને પરમાનન્દસ્વરૂપ માેક્ષ છે તે દીક્ષા દુષ્કર હોય એમાં શું આશ્ચર્ય ! સંસારના સ્વરૂપનું ખરાખર ભાન થયું હોય, તેના ઉપરથી વાસ્તવિક વૈરાગ્ય પ્રગટ થયા હાય અને માેક્ષપદ-પ્રાપ્તિની ઉત્કટ અભિલાષા જાગી હાય, ત્યારે દીક્ષાની પ્રાપ્તિ થાય છે.' આ હરિભદ્રના મહાન્ ઉદ્યારા ખાસ ધ્યાનમાં લેવા યાગ્ય છે. કેવળ 'વેષ' પહેરી લેવાથી કે 'ઓઘા' પકડી લેવાથી કંઇ દીક્ષા આવી જતી નથી.

દીક્ષાની દુષ્કરતા દીક્ષાધારકા ખુદ અનુભવી રજ્ઞા છે. છતાં એ લાેકા 'મેરુપર્વત' ના ભાર અજ્ઞાન બાળક પર આંખા મી'ચી લાદવા તૈયાર થાય છે! હાય! કેટલી નિષ્ફરતા! ઉપરનાં હરિસદ્રનાં વચનામાં ખાલ-જેને સ'સારની સ્થિતિનુ ભાન નથી, દીક્ષાના નિષેધ સ્પષ્ટ તરી રહ્યા છે. જેને વૈરાગ્ય શું હાય છે એની ખબર નથી અને જેને માક્ષનાજ ખ્યાલ નથી, પછી માક્ષાભિલાષ તે કયાંથી હાય-એવા આળકને ગળે 'દીશાનુ દારડું' **ળાંધવું એ બહુ ત્રાસદાયક ખીના છે.** ખાળકને કેળવીને યોગ્ય સ્થિતિમાં આવવા દીધા પછી દીક્ષા કર્યા નહિ અપાય. પણ ઉતાવળ કરીને મુગ્ધ ળાળકને દીક્ષાના કેદ ખાનામાં પૃરી દેવા એમાં એના જવનની ઉન્નતિ નથી, પણ અધાગતિ છે. બાળકની બુદ્ધિશક્તિનું જાગરણ થયા વગર તેની વયઃસ્વભાવસુલભ 'નિ**દ્રિત**' અવસ્થામાં દીક્ષાના ગહુન જ'ગલમાં ત્તેને મૂકી દેવા એ બહુ મૂઢ આચરણ છે. જે 'વજા' જન્મથી જાતિ-સ્મરણધારક છે અને પાલણામાંજ અગ્યાર અંગાનું અધ્યયન કરી લે છે એવી અલાૈકિક વિરલતમ વિભૂતિના દાખલાે ખાલદીક્ષા માટે રજા કરવામાં માહાવરણસમ્ભૂત ઘનવાર પ્રમાદ જાહેર થાય છે.

હિમચન્દ્ર જેવાના પણ દાખલા લેવાના નથી. એવા કાદચિતક દાખવા-ઓનો આસરા લઇ બાલદીક્ષાને સામાન્ય અને સાધારણ વાત બનાવી દેવામાં બહુ ખાંડું થાય છે. કાઇ લિવિષ્યદર્શી જ્ઞાની પુરૂષે લિવિષ્ય-જ્ઞાનના આધાર પર કાઇ બાળકને હાનહાર જાણી દીક્ષા આપી અને કાઇ આચાર્યે માહાવેશમાં યા શિથિલ પરમ્પરાની સંસ્કૃતિને વશ થઇને કાઇ બાળકને દીક્ષા આપી, એટલે એ દાખલાએાનું અનુકરણ કરવાનું હાય? નહિ જ. એવા દાખલાએાનું આજે અનુકરણ કરવા જતાં શાસનમાલિન્ય કેવું કરી મૂકાય છે એ બાલ-દીક્ષાના માહમાં કદાચ ન જોઇ શકાય, પણ યાદ રાખવું જોઇએ કે, અનાભાગથી શાસનમાલિન્ય થાય એવું કામ બની જાય તાથે તે અનથ'કારક (હરિલદ્રના 'શાસનમાલિન્ય'-અષ્ટકમાં) જતાવ્યું છે, તો ર્ચલા-ચાપટ વધારવાની ધૂનમાં જે દીક્ષાની ધમાલા મચાવવામાં આવે છે અને એથી જે દીક્ષાની નિન્દા અને શાસનની અપભ્રાજના પ્રસરી રહ્યાં છે એ શાસનમાલિન્ય કેટલું ઉગ્ર પથરાતું હશે!

📝 શ્રમણ આત્મચારિત્રનું સાધન કરવામાં નિમગ્ન હેોય, તે મહાનુસાવ, અનગાર, સાવિતાત્મા મુનિ–મહાશયને બીજાને દીક્ષા આપવાની 'હાય વાય' હાય ખરી ? પાતાનું આત્મકાર્ય સાધવાનું કેટલું પડ્યું છે એ જો સમજાય તે৷ પારકી ખટપટમાં ન પડાય. સાચા શ્રમણુ આખા સમય શુભ જ્ઞાન–ક્રિયામાં જીવે અને ઉપદેશ આપે તટસ્થ. અને તેના પરિણામે કાેઇ મુમુક્ષુ દીક્ષા લેવા તૈયાર થાય અને દીક્ષાની પ્રાર્થના કરે ત્યારે તે તેનામાં ચાેગ્યતાની તપાસ કરે અને ચાેગ્ય જણાતાં શામ્તિપૂર્વ'ક તેને દીક્ષા આપે. મતલબ કે, આગન્તુકના સ્વીકાર તેનુ કત્યાણ કરવાની બુદ્ધિએ કરવાના છે, નહિ કે ચેલાચાપટ વધારવા માટે. દીયાના ઉમેદવારને તેના માળાય, વડીલ કે વાલી રજા ન આપે તો તેમને પ્રતિઓધ પમાંડવા તે પ્રયાસ કરે. એમ કરતાંય ન માને તો સાચા સત્યાચઢ માંડે. સત્યાત્રકુનું પવિત્ર અને શુદ્ધ સાધન અમાઘશક્તિશાલી છે. તે ખાલી જાયજ નહિ. 'શિવકુમાર' જેવા કાકજ દાખલા લાખામાં કદાચ નિકળે. પણ એ પણ દાખલે ખાલી ગયા કેમ કહેવાય? અરાબર તેણે નિરાળાધપણે સર્વ સાવઘનિયમ કરીને ભાવચારિત્ર પાળ્યું છે. અને એ ચારિત્રના જ પ્રતાપ છે કે વૈમાનિક ગતિનું ઇન્દ્રસામાનિક સ્થાન તેણે મેળબ્યું. એટલે સત્યાત્રહ રામળાણશસ્ત્ર છે. એના ખળથી દીક્ષાના સાચા ઉમેદવાર પાતાના વડીલાનાં દ્વાદય પીગળાવી શકે છે અને તેમની સમ્મતિ લઇ સજધજની સાથે છડેચાક દીયા લઇ શકે છે અને શાસનને દીપાવી શકે છે. ચારની જેમ સ'તાઇ 'કપડાં' પહેરી લેવાં એ તે બાયલાવેડા ગણાય. એટલે ચારો-છુપીયો કે ધાંધલ મચાવી દીસા લેવા-દેવાનું કામ જેન શાસ્ત્રથી એકદમ ખિલાફ છે અને શાસનમાલિન્યકારક છે એ વાત હવે ખૂબ સ્પષ્ટ થઇ જાય છે. માટે દીક્ષાની એવી અધમી' રીતિ સમાજમાંથી સદન્તર નિકળી જવી જોઇએ.

પુ ચસ્ત્રમાં ધર્મ સાધનના જે ક્રમવિકાસ અતાવ્યા છે તે જેટલા મહત્વપૂર્ણ છે તેટલાજ વ્યવહાર છે. ત્યાં બીજા સ્ત્રમાં, ઉતાવળ ન કરતાં શક્તિ-અનુરૂપ પ્રથમતઃ સ્થૂલ પ્રાણાતિપાતિવરમણ વગેરે ગૃહસ્થજનાચિત ધર્મ માર્ગના અભ્યાસ કરવાનું ફરમાવે છે. અને એ રીતે અભ્યાસ કરતાં મહાન ગુણાને કેળવીને વાસ્તવિક યાગ્યતા પ્રાપ્ત થાય ત્યારે જ સાધુધર્મ અંગીકાર કરતાં પણ માતાપિતાને

દુ: ખી કરાય, સન્તાપમાં ન ખાય તે તે મૂળમાંજ અકુશળ, અમંગળ અને વિદ્યાભૂત આર'લ થાય છે એમ સ્ત્રકાર ત્યાં ભાર દઇ જણાવે છે. ત્યાં માતાપિતાના ઉપકાર દુષ્પ્રતીકાર અતાવી લગવાન મહાવીરના દીક્ષાલિ- મહનો દાખલા રજુ કરે છે, અને વડીલાને સન્તાપ ન થાય તે રીતે જ દીક્ષાગ્રહ્યું કરવાનું પ્રબાધે છે. (જુએા ત્રીજું સ્ત્ર)

અનુ લિક્ષા માટે આઠ વર્ષના 'ઉલ્લેખા' ખૂબ ધરવામાં આવે છે. પણુ એ ઉલ્લેખની પાછળ રહસ્ય શું છે તે સમજવું જોઇએ. 'આય' શશ્યમ્ભવસૂરિ' પોતાના પુત્ર બાળક 'મનક' ને દીક્ષા આપે છે. પણુ એ દીક્ષા આપનાર 'ચાદપૂર્વધારી' શ્રુત-કેવલી છે. અને તે બાળક પણુ વયથી બાળ છે કિન્તુ ખુદ્ધિથી, સમજણથી, ડહાપણુથી અબાળ છે, એમ હેમચન્દ્ર [પરિશિષ્ટપવંમાં પાંચમા સગ'ના ૮૦ મા શ્લાકમાં] જણાવે છે. ધ્યાનમાં રહે કે વયથી બાળક કાકજ એવા નિકળે કે જે ખુદ્ધિથી બાળક ન હાય. ત્યારે શાસ્ત્રકાર ઉલ્લિખિત બાલવયના કેવા બાળકને દીક્ષાના અધિકાર બતાવે છે? એવાને કે જે ખુદ્ધિથી બાળક ન હાય, જે ઉપર જણાવેલ મુજબ હરિભદ્રવિણ્તિ યાગ્યતાવાળા હાય. પણુ એવા બાળક કાકજ નિકળે. સાધારણતા બાલજીવનમાં વયાસ્વભાવસુલભ અને વયાસ્થિતિસંગત મુગ્ધ તથા માંગાય સ્થિતિ જ હાય. એટલાજ માટે બાલ–દીજ્ઞાની ત્રણે કાળમાં વિરવતા છે. વિશિષ્ટત્રાનધારીજ, બાળકની વિશિષ્ટ કાંટીનું પરિજ્ઞાન કરી શકે. એ જ કારણુ છે કે, કાદાચિત્ક બાલદીજ્ઞાનું કાર્ય કાંઇ સમયમાં વિશિષ્ટજ્ઞાનધારી-થીજ અને.

દીક્ષા માટે ઓછીમાં ઓછી વયનું પ્રમાણુ ઉક્લેખવું હોય તો દીક્ષાના આપવાદિક કે કાદચિત્ક દાખલાઓ ઉપર પશુ નજર નાંખવીજ ઘટે. અને એવા અપવાદમૂન કાદચિત્ક બાલદીક્ષાના દાખલાઓમાં જે ઓછીમાં ઓછી વય હોય તે દીક્ષા-વયના જઘન્યપદે નેંધાઇ જાય. આ વસ્તુસ્થિતિ છે. એટલે એ સમજી શકાય તેમ છે કે, બાલદીક્ષાની વય જે ઓછીમાં ઓછી નેંધાયલી છે તે ઐત્સિગિંક કે સાધારણુ દીક્ષાપદને અંગે નથી, પણુ તે આપવાદિક, કાદચિત્ક બાલદીક્ષાના દાખલાઓમાં જે ઓછીમાં ઓછી વય જણાઇ છે તે નેંધાયલી છે. માટે શાસ્ત્રની એ નેંધનો લાભ લઇ કાચી ઉમ્મરના બાળકોને દીક્ષા આપવાના સાધારણુ ધંધા કરી મૂકવા એ બહુ ખાંડું છે. તેમ કરવામાં એ નેંધના દુરુપયાંગ છે, એમાં શાસનની અપભ્રાજના છે, શાસનું અપમાન છે. એ નેંધ કાઇ કાળે બનનાર એ વિરલ વસ્તુની છેકલા દરજ્જાની છેલ્લી નેંધ છે. આ કાળમાં એવી દીક્ષાના વિચ્છેદ તો કાણુ કહે ? પણુ એ કાર્ય જ્યારે દરેક કાળમાં, 'ચાથા આરા' જેવા કાળમાં પણુ બહુ વિરલજ

ખને છે, તો આ મહાવિષમ કાળમાં તો 'જાતિસ્મર્ણુ' જેવા ભાવાની જેમ ખાસ કરીને અત્યન્ત વિરક્ષ હોય એ સમજ શકાય તેવી બીના છે.

જન્મથી અવધિજ્ઞાનવાળા તીર્થ કર ભગવાન હાય અને બીજા પણ હાઇ શકે. પણ તેવા ઓછા. છતાંચે અવધિજ્ઞાનની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ ६६ સાગરા-પમની લખાઇ ગઇ. તે પ્રમાણે, આઠ વર્ષની વચે દીક્ષાપરિણતિધારક ખહુ વિરલ હાય. છતાંચે દીક્ષાની ઓછીમાં એછી વય આઠ વર્ષની અતાવાય.

નુવ વર્ષની ઉમ્મરે કાઇક વિરક્ષને કેવલગ્રાન થાય. તા પણ કેવલ-ગ્રાન-લાલની ઓછીમાં ઓછી વય અતાવવી હાય તા નવ નર્ષની નાંધાવી જોઇએ. તે પ્રમાણે દીક્ષાપરિણતિની ઓછીમાં ઓછી વય આઠ વર્ષની અતાવાય. પણ તેટલી ઉમ્મરે દીક્ષાપરિણતિધારક કેટલા? કાઇ વિરલ.

શુકલલેશ્યાની મનુષ્યગતિસ ગત સ્થિતિ વધારમાં વધારે નવવર્ષ-લન પૂર્વ કાેટી ખતાવી છે. પણ એ કાેઇક વિરલનેજ હાેય. તેમ ઓછીમાં એાછી આઠ વર્ષની વધે સર્વવરતિલાભ ખતાવાય, પણ તેટલી વધે તે લાભ કાેઇક વિરલનેજ સાંપહે.

ક્રિકિ પણ વસ્તુના વિરક્ષમાં વિરક્ષ દાખકા પણ તેની સ્થિતિના પરામશે કરતાં ખ્યાલમાં રાખવા જોઇએ છે અને તેની નાંધમાં તેના સમાવેશ છૂટી ન જાય એ પર ધ્યાન રખાય છે—તેમાં તેને સમાવેશ આપવા પડે છે. આ વસ્તુસ્થિતિ શાસ્ત્રશૈક્ષીના અભ્યાસીને સમજાવવી પડે તેમ નથી.

જેમ નવ વર્ષની ઉમ્મરે કેવલજ્ઞાનલાભ લખાયા છે, તેમ આઠ વર્ષની ઉમ્મરે સર્વાવરતિલાભ લખાયા છે. એટલી ઉમ્મરે કેવલજ્ઞાનલાભ વિરલ, તેમ એટલી ઉમ્મરે સર્વાવરતિલાભ પણ વિરલજ.

પુરમાત્મા કેવલજ્ઞાની સર્વવિરતિપરિણામ એાછીમાં એાછી આઠ વર્ષની ઉમ્મરે જુએ છે. કેમકે ઓછીમાં એાછી નવ વર્ષની ઉમ્મરમાં કેવલજ્ઞાન પ્રકટ થવાનું તેઓ ફરમાવે છે. કેવલજ્ઞાન સર્વાવિરતિ વગર પ્રકટ થાયજ નહિં. એટલે કેવલજ્ઞાનલાભની એાછીમાં એાછી ઉમ્મર નવ વર્ષની હોવાથી અને કેવલજ્ઞાન સર્વાવિરતિમય આત્મજીવન થયા વગર અશક્ય હોવાથી સર્વાવિરતિપરિણામ ફરસવાની એાછોમાં એાછી ઉમ્મર આઠ વર્ષની નોંધાવી તદ્દન યોગ્ય છે. વસ્તુતઃ શાસ્ત્રમાં જે દીક્ષા આખત આછીમાં એાછી આઠ વર્ષની નોંધ છે તે દીક્ષા-વેષના ધારણ સાથે ખાસ સમ્બન્ધ નથી ધરાવતી, કિન્તુ તત્ત્વદ્રિએ સર્વાવિરતિપરિણામના લાભ સાથે સમ્બન્ધ

ધરાવે છે. જીવને ઓછીમાં ઓછી કેટલી ઉમ્મરે સવ'વિરતિ–પરિણામ લાલે? એવા પ્રશ્ન જ્ઞાની મહારાજને પૂછતાં તે અનન્તજ્ઞાની પ્રભુ ત્રણે કાળના તમામ ભાવાને નિરખતાં અનન્ત કાળે કાઇ વિરલ આત્માને આઠ વર્ષની ઉમ્મરે અમે તે વેષમાં પણ સવ'વિરતિ–પરિણામ આવવાનું નુએ, તો સવ'વિરતિપરિણામ પામવાની ઓછીમાં ઓછી ઉમ્મર આઠ વર્ષની અતાવે એ બિલ્કુલ સ્વાભાવિક છે. એટલે દીક્ષાસમ્બન્ધી આઠ વર્ષની નોંધ પાછળ જે માલિક રહસ્ય રહ્યું છે તે આ રીતે આપણે બરાબર ધ્યાન પર લઇએ તો બાલદીક્ષા બાબત નિસ્સાર કલહ–કાલાહલ એકદમ ઠ'ડા પડી જાય એમ મારૂ' માનવું છે.

' પ્રયચનસારાદેધાર' ની અન્દર (મુદ્રિત પુસ્તકના ઉત્તર ભાગમાં રરલ્મે પાને) ખાલદીક્ષાના દોષો ખતાવતાં એક વાત એ લખી છે કે, " ખાલકને દીક્ષા આપતાં, આ શ્રમણો કેવા નિર્દય છે કે બાળકાને પણ ખલાત્કારે દીક્ષાના કેદખાનામાં નાંખી એમના સ્વાતન્ત્ર્યનું ઉચ્છેદન કરે છે આમ જનનિન્દા થાય." આ વ્યવહાર વાત પર ખાસ ધ્યાન આપવા જેવું છે. આ કારણ સાત વર્ષની ઉમ્મરમાં લાગુ પહે તે દશ વર્ષની ઉમ્મરમાં લાગુ ન પહે ? પહે તો (આવાં કારણુ) જેટલી ઉમ્મર સુધી લાગુ પહે તેટલી ઉમ્મરના બાળકને દીક્ષા આપવી વ્યાજળી ગણાશે ? વિચારવાની વાત છે.

"કાયદા"પરથી બાળકની 'સમજરાકિત' માટે અનુમાન ઘડી બાલક્ષિક્ષાના સમર્થનમાં ખેં ચાઇ જવું યોગ્ય નથી. જીવને વિષયવાસના અનાદિકાળની છે. હિંસા, જારૂક, ચારી આદિના પાઠ પ્રાણીને લગાવવા પડતા નથી. એ તો એનું અનાદિકાળનું લાગુતર છે. શિક્ષણ માટે અનેક શિક્ષણાલયો અને વિદ્યાલયો સ્થળે દથકે છે, પણ હિંસા, જારૂઠ કે ચારી આદિ શિખવવાની નિશાળા ઉઘાડવી પડતી નથી. કેમકે તેના અલ્યાસ જીવને અનાદિકાળના છે. જીવને માહુવાસના અનાદિની હાઇ, મૂઢ આચરણ તેનું અનાદિકાળથી ચાલ્યું આવે છે. એટલે એ જાતની સમજ તો બાળકામાં પણ હાય. એમાં કંઇ નવાઇ નથી પણ એટલા ઉપરથી તે કંઇ સર્વવરિતિ દીક્ષાને લાયક થઇ જતા નથી. એ મહાન દીક્ષાને લાયક થવામાં તો આત્મ-જીવનના સિદ્ધાન્તોની સમજશકિત હાવી જોઇએ. આત્મજીવનના સિદ્ધાન્તોની સમજશકિત હોવી જોઇએ. આત્મજીવનના સાદ્ધાં પ્રકાશે, ત્યારે તેના પર દીક્ષાના મહેલ ખડા કરી શકાય. એવી બાધકાકિત બાળકમાં હાય! વયાકૃત પ્રમાવ બાળક પર અનિવાય છે એ ન બૂલવું જોઇએ. 'મનક' જેવા બાળક તો કાકજ હાય. પછી બાલદીક્ષાની પૃષ્ટિ કેમ યાંગ્ય ગણાય!

અનુજ વર્તમાન સમયમાં જગત્લરનું વાતાવરણ કેવું એઇએ છીએ ? દુનિયાના તમામ પ્રજાવગ સગીર બાળકને સંન્યાસી બનાવવા તરફ ઘાર તિરસ્કાર ખતાવે છે. જે બાબતને માટે શાસનની મહાનિન્દા થાય તે ભાબતને જતી કરવામાં શાસનની અમિક્ત નથી સતી, પણ તેમાં તેની ખરી લિક્ત સમાયલી છે એ આપણે સમજી લેવું જોઇએ. પ્રદ્ભાર્યાશ્રમની પવિત્ર સંસ્થાઓ ખાલી તેમાં યા પવિત્ર ગુરુકુલવાસમાં આળકાને ઉચ્ચ શિક્ષણ આપવામાં આવે અને તેમના જીવન પર પવિત્ર સંસ્કાર રેડવામાં આવે તા, સાળેક વર્ષની ઉમ્મર સ્હેજે પસાર થઇ જતાં એવા વિદ્યાસમ્પન્ન, સંસ્કારસમ્પન્ન મુમુસુઓ જો દીક્ષા ગ્રહણ કરશે તા તેઓ ભવિષ્યમાં શાસનના સાચા તેજસ્વી હીરા નિકળશે. અને એવા ઉજ્જવળ મુનિરત્નાથી શાસન એક ઐારજ શાલી ઉડશે. આ વ્યવહાર માર્ગ સમજવામાં આવે તો બાલદીક્ષાના અત્રડા માર્ગ જશે, શાસનનિન્દા નહિ થાય અને સાચા સાધુઓ પ્રગટવાથી ધર્મના ઉદ્વાત થશે. સમયના પ્રવાહ એાળખીને, ' જામાં સંવી વાળમાં 'ના ન્યાય મુજબ, શાસનની હીલતા કે લાકાપવાદ ન પથરાય અને ધર્મના મહિમા વધે એવી કુશળ યાજના કાં અખત્યાર ન કરવી ?

ધાર્મની સાચી પ્રસાવના ધર્મનો મહિમા વધે એવું કામ કરવામાં છે. અને તેને માટે સમયને એાળખવાની ખાસ આવશ્યકતા છે. અહીં પ્રસંગોપાત્ત હું જણાવવા રજા લઇશ કે, પ્રસાવનાની દિશા સમજવામાં જૈન નેતાએ અને મ્હાેટાએ પગુ અધિકાંશ બહુ પછાત છે. તો પછી સાધારણ જનતાની વાત કયાં કરવી ! એનું જ એ પરિણામ છે કે, જૈન ધર્મ અને સમાજની ઉન્નતિ થવાને બદલે અવનતિ થઇ રહી છે. હરિસદ્રાચાર્યના અષ્ટકની (૨૭ મા અષ્ટકના પાંચમા શ્લાેકની) વૃત્તિમાં શ્રીજિનેશ્વરસ્ર્રિજી નિમ્ન લિખિત લાકિક ઉદ્યારના આદર કરતાં સ્પષ્ટ જણાવે છે કે—

## " उत्पद्यते हि सावस्था देशकालामयान् मति । यस्यामकार्ये कार्ये स्यात् कर्म कार्ये च वर्जयेत् "।।

અનુર્થાત્—' દેશ, કાળ આદિને લઇ એવી પરિસ્થિતિ ઉત્પન્ન થાય છે કે જ્યારે, નહિ કરવા યાગ્ય હાય તે કરવા યાગ્ય અને છે અને કરવા યાગ્ય હાય તેના પરિત્યાગ કરવા પડે છે.'

અના શું અતાવે છે? ખાસ ધ્યાનમાં લેવા જેવી વાત છે કે, સમયે સમયે દિશા બદલાતી હાઇ, જે સમયમાં ઉન્નતિની જે અનુકૂલ દિશા હાય તે સમયમાં તે દિશાએ મુખ્ય પ્રવૃત્તિ થવી જોઇએ. એમાંજ ડહાપણ છે. અને તો જ શાસનની સાચી ઉન્નતિ થાય. શાસનની વાસ્તવિક ઉન્નતિ થવામાં જગત્ભરના કલ્યાણના માર્ગ સરળ થાય એ આપણે કયારે સમજશું!

### **્પરિશિષ્**ટ

**વૈન હિસ** સ્થા જે પાતાના સાધુજીવનના આદશ'ને નહિ સ'ભાળે, પાતાની જવાયદારીને નહિ સમજે અને પાતાનું તેજ ગુમાવતી જશે, તા, જાતે દહાઉ, આજે દીક્ષા માટે વડાદરા સ્ટેટના જે મુસદો ખહાર આવ્યા છે તે પાસ થાય કે ન થાય, પણ તેથીય ઉત્તરાત્તર વધારે અ'કુશ દીક્ષા પર મૂકાવાના માઠા વખત આવશે એ ધ્યાનમાં લેવું જોઇએ. ખાલી ખળલળાટ કરી મૂકવામાં કે અન્દર–અન્દર વૈરવિરાધ પાષવામાં જો કાઇ દીક્ષાની સલામતી સમજતું હોય તો તે દાર અન્ધકારમાં છે. આજ લગી કેમ આવા પ્રસંગ ન આવ્યા, અને હવે રાજસત્તાઓના કાન દીક્ષા તરફ ઉચા થવા માંડ્યા એ કદી વિચાયુ ? ખરેખર આપણા ઉન્માદનુ એ પરિણામ છે. આપણે આપણી ભૂલ જેવી જોઇએ કે આ **સ્થિત** ઉભી કયાંથી થઇ? વર્ષાથી વખતા વખત ક્ષેક્ષાના ભવાડા કેવા ભજવાઇ રજ્ઞા છે અને નિમર્પાદ વર્ત્તન ચલાવી દીક્ષા પાછળ કેટલી ઘેલછા વધારી મૂકી છે એ તરફ કેમ નથી જોવાતું ? સાધુસ'સ્થાની કલુષિત મનાદશાનું એ દુષ્પરિણામ છે કે, આજે દીક્ષાની કમબખત સ્થિતિ થઇ રહી છે. સમાજમાં જે આજે ઝઘડાની લ્હાય સળગી રહી છે તેનું મૂળ કારણ તેમના મત્ત-પ્રમત્ત-ઉન્મત્ત આચરણમાં સમાયું છે. નિઃસન્દેહ, દીક્ષા–પ્રશ્નનું યાગ્ય સમાધાન સાધુજીવનની કહીષત સ્થિતિ ધાવાયા વગર અશક્ય છે એ ડિ'ડિમનાદથી સ'ભળાવી દેવું ઘટે.

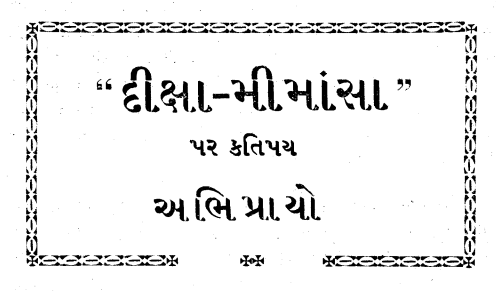
# संन्यास-दीक्षा।

सम्यग्ह्यानशुभिकयाविधिमयी सत्यप्रबोधोज्ज्वला कोधाहृङ्गतिदम्भलोभहृननोह्ममप्रयत्नावहा । चेतःशोधकरी विवेकिचरिता विश्वाङ्गिमेत्रीरता नम्रोदारगभीरधीरसहृना संन्यास-दीक्षा मता॥

अस्मिन्नेव समागते च चरितेऽभ्यासस्य काष्ठां परा-मात्मा बन्यनतो विमुच्य सकलात् प्राप्नोति पूर्णात्मताम् । एतत् कारणमस्ति, सर्वजगतामादर्शमेनं परं बन्दन्ते धनिनो नृपाः सुमनसश्चाखण्डला भक्तितः ॥ શુભત્તાનકિયામય, સત્યના પ્રકાશનથી ઉજવળ, ક્રેાધ-માન-માયા-લાલના હનનમાં પ્રચંડ પ્રયત્ન ધરાવતી, ચિત્તનું સંશાધન કરતી, વિવેકા આચરણવાળી, જગત્ સાથેના મૈત્રીભાવમાં રતિ ભાગવનારી અને નમ્ર-ઉદાર-ગંભીર-ધીર-સહિષ્ણુસ્વરપ એવી સંન્યાસ -દીક્ષા ખતાવવામાં આવી છે.

આ જીવન અભ્યાસની પરાકાષ્ઠા પર પહોંચતાં આત્મા સર્વ કર્મ બન્ધાથી મુક્ત થઇ પૂર્ણ સ્થિતિને પ્રાપ્ત થાય છે. આ જ કારણ છે કે, સર્વ જગત્ના આ પરમ આદર્શ-ને ધનવાના, રાજાઓ અને વિસુધા, દેવતાઓ તથા ઇન્દ્રો ભક્તિભાવથી વન્દન કરે છે.

—न्यायविजयः ।



િન્યાયવિશારદ-ન્યાયતીર્થ શ્રીન્યાયવિજયજી મહારાજના ''દીક્ષા-મીમાં સા" નિખન્ધે દીક્ષાના પ્રશ્ન પર અજવાળ નાખી દીક્ષા--તત્ત્વની સાચી આળખ આપી જનતાના દૃદય પર ખહુ સારી અસર ઉપજવી છે એમ જોઇ શકાય છે. એ નિખન્ધ પર આવેલ પ્રતિષ્ઠિત અભિપ્રાયામાંથી કતિપય અહીં રજી કરવામાં આવે છે.]

'દીક્ષા–મીમાંસા' નિખન્ધ મે' તથા મહારાજ સાંહેબે (કપૂરવિજયજી મહારાજે) વાંચેલ છે. લેખ બહુજ સારી પદ્ધતિથી ને ચાગ્ય લખાયેલ છે. યોગ્ય દલીલાથી યુક્ત છે. આજે પણ કરી હુ' તે લેખ એઇ ગયા છુ'. સારગ્રાહી જેનાને ખાસ ઉપયાગી છે.

#### —શેઠ કુ વરજ આણું દજી, ભાવનગર.

આપના તરફથી દીક્ષાસમ્બન્ધી નિબન્ધની ભુક મળી છે. તે લેખ બહુજ સુન્દર, યુક્તિપૂર્વ તથા શાસ્ત્રસમ્મત રીતે દેશ-ક્ષેત્ર-કાળ-ભાવ ધ્યાનમાં રાખીને લખાયેલા છે. તેમાંના વિચારાને હું સમ્પૂર્ણ રીતે મળતા છું.

-शान्तभूत्ति<sup> श्री</sup> अधन्तविकथ् भडाराक

('આખુ' પુસ્તકના મહાન્ લેખક)

ન્યાયતીથ' મુનિ શ્રીન્યાયવિજયજીએ દીક્ષા-પદ્ધતિ પર જૈન દિબ્દએ મકાશ પાડતા એક ચર્ચાત્મક નિખ'ષ પાતાની કસાયેલી કલમથી લખી સ્વળુદ્ધિમત્તાની સર્વોત્કૃષ્ટ શક્તિના ઉપયોગ કરી જૈન સમાજને ઋણી ખનાવ્યા છે. અને સદરહુ નિખન્ય વડાદરાના શ્રીજૈનયુવકસ'થે છપાવી ખહાર પાડેલ છે. આ નિખ'ષ મે' મનનપૂર્વ'ક સાઘન્ત વાંચ્યા છે અને વિચાર્યા છે. લેખકે વ્યાપક દેષ્ટિએ સ'ન્યસ્ત કાલ્યું હાઇ શકે તેમજ સ'ન્યાસ-દીક્ષા લેવામાં કેટલું જેખમ સમાયેલું છે અને એ સ'ન્યાસ-દીક્ષા આપનારમાં પણ પૂર્વાપર વિચારશક્તિભરેલું કેટલું ડહાપણ જોઇએ વિગેરે વિષયા અહુજ ઉત્તમ રીતે દાખલા-દલીલા સાથે ચર્ચલ છે.

ખાલ-દીક્ષા અને કુડુમ્બની આજ્ઞા વિનાની દીક્ષા એ શાસ્ત્રાક્ત દીક્ષ નથી એમ શાસ્ત્રાધારે યુક્તિપુરસ્સર ઘણીજ સરસ રીતે સ્પષ્ટીકરણ કરી ખતાવી આપેલ છે કે તેની સામી ખાજાની દલીલા પાકળ, સ્વાર્થમયી, યુક્તિ-વિહીન છે. સમજી વર્ગ નિષ્પક્ષપાતપણે વાંચશે તો તેને નિખન્ધની સત્યતા વિષે શ'કા નહીંજ રહે. આકી તો **યાદશી દર્શ:, તાદશી સૃષ્ટિ**:!

> —વિદ્વદ્વર્ય, પ્રસિદ્ધ વકતા શ્રીચારિત્રવિજયજ મહારાજ સાનગઢ (કાડીયાવાડ)

હુમણાં કલકત્તા થઇને આપશ્રીના 'દીક્ષા-મીમાંસા' નિખન્ધ મને અહીં મુજ્યા. નિખન્ધ સમયાપયાગી તેમજ શાસ્ત્રીય પદ્ધતિ પ્રમાણે અકાટય દલીલાથી ભરપૂર છે કાઇ પણ તટસ્થ પાઠકને તે સચાટ અસર કરનાર છે એમાં સન્દ્રેહ નથી.

—-યા. વ્યા. તીર્થ પ'હિતવર્ય શ્રીહરગાવિન્દ ત્રિકેમદાસ **રો**ઠ

મુનિમહારાજ શ્રીન્યાયવિજયજીએ તાજેતરમાંજ ખહાર પાઉલ ચાપાનીયામાં ખાલ-દીક્ષા વિરૂદ્ધના જૈન સિદ્ધાન્તા સખળપણે ચર્ચ્યા છે. ખાલ-દીક્ષાના હિમાયતીઓને આના જવાબ આપવા નિમન્ત્રણ આપું છું.

—શ્રીમાન્ વેલચ'દ ઉ. મહેતા, હાઇકોર' પ્લીડર, અમદાવાદ

આપના 'દીક્ષા-નિબન્ધ ' મળ્યા તેજ સમયે છે વખત વાંચવામાં આશ્યા. બહુજ અસરકારક છે.

દીક્ષાના મહિમા ઉચ્ચ હાવા છતાં આજે કેટલાંક કારણાને લીધે દીક્ષા કેટલી અધઃકક્ષામાં આવી ગઇ છે કે તેને સ'ભાલવા કહા કે નિભાવવા કહા, રાજ્યને દીક્ષાના કાન્ન પસાર કરવાની જરૂર જણાઇ! કેટલી શરમ! કેટલી નામાશી!

## —થ્રી. ચન્દનમલજ નાગારી,છાટી સાદડી (મેવાડ)

અત્યારે જ્યારે નસાડી ભગાડી દેવાતી દીક્ષાઓથી કલેશ, કુસ'પ, વૈર, કોંદ્રે' ચંડતા ઝગડા, સાધુઓ પર થતા દાવાએ અને તેથી જૈન સમાજની બીજી પ્રજામાં થતી હાંસીથી પણ જૈન સમાજે વિચાર કરવાની જરાદી જરૂર છે. હવે મુદ્દો એ છે કે જયારે હિં દુસ્તાનના જીદા જીદા શહેરાના સંધા વર્તામાન સમયના વિચાર કરી આ પહિતામાં દેશ, કાળ, ભાવ વિચારી ફેરફાર કરે, તે માટે ધારાધારણ કે અટકાવવા જેવું હાય ત્યાં તેના માર્ગ કરે તા કરી શકે તેવું છે. છતાં જયારે શ્રીસ'દ્દા તે માટે વિચાર નહિં કરતાં દીક્ષા જેવા મહાન આદર્શની જે ફજેતી થઇ રહી છે તેને માટે જૈનવર્ગના નેતાએ જયારે માન બેઠા છે અને વ્યવસ્થિત અધારણ ઘડી સગીરના સાચા વાલી અનવાના ઉત્સાહ દેખાડતા નથી ત્યારે જ શ્રીમ'ત ગાયકવાડ સરકારને દીક્ષા માટે આવા મુસદ્દા ઘડવાની જરૂર પડી છે તે માટે ન્યાયવિશારદ શ્રી ન્યાયવિજયજ મહારાજે પોતાના નિબ'ધમાં જણાવેલ વિચારા મનનીય અને યાંગ્ય લાગેલ છે.

દીક્ષાપદ્ધતિ પર શ્રીમાન્ ન્યાયવિજયજી મહારાજનાે આ નિબ'ધ શાસ્ત્રીય દૃષ્ટિએ શાસ્ત્રાધાર સાથે વિદ્વત્તાપૂર્ણ લખાયેલા છે જે ઘણાજ વિચારણીય છે. અને અત્યારે આ પ્રકરણને અ'ગે જૈન સમાજને શું કરવાની જરૂર છે તે સચાટ મુદ્દા અને દલીલ પૂર્વ'ક આ નિબ'ધમાં જણાવેલ છે.

—આત્માન-દપ્રકાશ, ભાવનગર.

ભાગવતી દીક્ષા આજે પોતાનું સામ્ય સ્વરૂપ છોડી રુદ્રસ્વરૂપા દેખાય <mark>છે. તે આજે નામીચી અની</mark> ગુઇ છે. દીક્ષા શખ્દ કાને પડતાંજ નાસભાગ, ચારી છુપી, કુચવિકુચ, અળાત્કાર આદિ અનેક કરુણ, ઘણાજનક દેશ્યા નજર-સમીપ ખડાં થઇ જાય છે. આનું કારણ શું ? કારણ એક જ. આળદીક્ષા-અયાગ્યદીક્ષાને શાસ્ત્રવિદ્ધિત ઠરાવવા અને તેને રાજમાર્ગ લેખાવવા આજે આકાશપાતાળ એક થઇ રહ્યાં છે અને દીક્ષામાં આશ્રય કરાતી અનેક અધમ રીતિઓને શાસભાષિત કરાવવાના પ્રયત્ના થઇ રજ્ઞા છે. દીક્ષા-પદ્ધતિમાં આજે શેતાનીયત દાખલ થઇ છે અને દીક્ષાપ્રદાતાઓના હ્રદયમાં શેતાને ઘર કર્યું છે. તેઓ આજે દીક્ષાનું શુદ્ધ સ્વરૂપ કે સમાજનું કલ્યાણ નિહાળી શકતા નથી. આવા દીવાંધા માટે ન્યાયવિશારદ—ન્યાયતીર્થ શ્રીમદ્ ન્યાયવિજયજી મહારાજની ' દીક્ષા-મીમાંસા ' જડભાતોડ જવાળરૂપે છે અને તેમની દૃષ્ટિ ખાલવામાં ' એાપરેશન 'ની ગરજ સારે તેમ છે. સામ્યા સચાટ, વ્યવસ્થિત, તક અદ ભાષામાં દીક્ષાનું રહસ્ય સમજાવતા એ એક અપૂર્વ નિખધ છે. विराधीओ तरक्षी शास्त्रनां એાઠાં આગળ ધરી તેને ઉતારી પાડવાના પ્રયત્ના નિઃશંક થશે. પણ તેથી ડરવાની કાંઇ જરૂર નથી. મહાન આંગ્લકવિ શૈકસ્પીયર કહે છે કે 'શાસાધારા તા શેતાન પણ આપી શકે છે' ( A devil can cite scriptures ).

દીક્ષા ઉપર મધ્યસ્થભાવે વિચાર કરનારાએા માટે આ પ્રકાશન ખબ મનનયાગ્ય અને આવકારદાયક થઇ પડશે એમ મારૂં મન્તવ્ય છે. સમાજ તેમાંથી કંઇક પ્રેરણા અને પ્રકાશ મેળવશે તેા મુનિશ્રીના પ્રયાસ સફળ નિવડયા ગણાશે.

—નાગકુમાર મકાતી બી. એ. એલએલ. બી. પાદરા

#### ન્યાયવિશારદ મુનિ શ્રીન્યાયવિજયજી,

આપે લખેલ " દીક્ષા–પધ્ધતિ પર સામયિક પ્રકાશન" નિર્ણધ મારા મિત્ર રા. ભગુભાઇ માક<sup>ર</sup>ત મને મલ્યાે, જે માટે આભારી છું

આ વિષય પર આપના આગલા લેખો પણ અન્યત્ર વાંચ્યા હતા અને તેમાં રહેલ સચાટપણું અને તત્ત્વાર્થ મને ખૂબજ ગમ્યાં હતાં. હુ જૈનેતર હાઇ દીક્ષા-વિષય પર વધુ તો શું લખી શકું યા અભિપ્રાય આપી શકું, તેમાં પણ આપના જેવા સમય વકતા અને લેખકના નિખધમાં શું ખૂબી—ખામી ખતાવી શકું, પણ રહેજ વાંચેલ, વિચારેલ વ્યક્તિ તરીક એટલું તેા જરૂર કહી શકું કે આ ઝગડા ઉપાડનારા "ધર્મની દૂકાનદારી" માંડી બેઠેલા ભાનભૂલ્યાજ હાઇ શકે.

અમુક જાતના વસ્ત્ર-ધારણ યા વ્યવહારના પ્રદર્શનથી કાંઇ સાધુ યવાતું નથી. કારણુ બાદ્યાચાર તેા **દમ્માર્થમપિ સેવ્યતે**. અને સંન્યાસ–ધર્મ તેા " અસિધારાવત " જેવા છે.

The Grass they bed, the sky they roof & food whatever chance may bring well cooked or ill, judge not; what food can taint that noble "Self," know thou art that san quains bold say.

Om tat sat (Vivekanand)

શું એક અલ્પવયરક બાળક આ માત્રા પચાવી, જીરવી શકે ? પણ કયા ધર્મમાં આવી દૂકાના નથી મંડાઇ ? અને કયા ધર્મને નામે અને એહાં નીચે અધર્મ નથી આચરાયા ? અમારા માથે ઠાકાયલા પુષ્ટિમાર્ગમાં તો તેના આચાર્યોએ (?) तस्माद् आदी स्वोपमोगात् पूर्वमेव सर्ववस्तुसमर्पणं कर्त्तव्यम्, અને વળી विवाहानन्तरं मार्यापुत्र्याद्यपि समर्प्य पश्चात् तानि तानि उपमोग्यानि આમ પણ લખી માયું અને તેવાં આચરણા પણ થયાં અને હજી થાય પણ છે! કેવું અધર્મ ? અને તે ધર્મનાં એહાં નીચે! આ બધું ધર્મ!!

આમ સર્વ'ત્ર પ્રવતી<sup>°</sup> રહેલ છે, ત્યાં આપના જેવા તત્ત્વવેત્તાઓની પ્રવૃત્તિ આશાનાં કિરણરૂપ છે. આપની પ્રવૃત્તિની સકલતા ચાહતા

ધનજી લક્ષ્મીદાસનાં પ્રણામ.

275 Hornby road, Fort, Bombay । नवेभ्यर ता. : २४ : १६३१.

# શ્રીમદ્ પૂજ્ય સુનિ ન્યાયવિજયજ મહારાજ,

ગઇ કાલે આપ પૂજ્યશ્રીએ આપના કિ'મતી સમયના ભાગે ઉ'ચી કાૈડીના સ'સ્કારવાળી શુદ્ધ વિચારાની પ્રસાદી આપી મને ખચિત રૂણી બનાવ્યા છે. મારા મનની કેટલીક શ'કાએા અધિકાંશે વાચુવેગે ઉડી ગઇ છે. અને તેને પરિશામે હૃદયમાં આન'દપ્રાપ્તિ થઇ છે.

એટલા માટે, અને પ્રેમભાવનાથી આપે મારા સત્કાર કરી બે અમૂલ્ય પુસ્તકાની જે લેટ આપી છે, તે માટે હું આ પત્રદ્વારા આભારની લાગણી પ્રદર્શિત કરવાને રજા લઉ છું.

વિશેષમાં મારે જણાવલું જોકએ કે, આપશ્રીના હસ્તે લખાયેલ "દીક્ષા-પહિતિ પર સામયિક પ્રકાશન " નામના લેખ મેં ખૂબ લક્ષથી વાંચી લીધા છે એ વાંચતાં પણ મને જે પ્રકાશ મલ્યાે છે, તે માટે પણ મારાથી આપ-શ્રીના આભાર માનતાં રહી શકાતું નથી.

" જૈનદર્શન " તેા હું અને મારાં પત્ની સાથે બેસી વાંચવાના ઇરાદ્રાે રાખીએ છીએ.

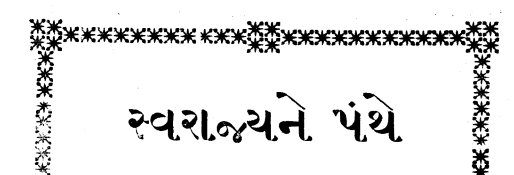
મારા જેવા એક પરધર્મના ત્રાહિત માણસને જે મમતાથી આપશ્રીએ આધ્યાત્મિક પ્રસાદી ગઇ કાલે ચખાડી છે, તે પુરવાર કરે છે કે, આપ જેવા ખરેખરા સાધુસ'તો અને પરમપૂજ્ય ગાંધી જેવા મહાત્માએ જ ભારતવર્ષને અને જગત આખાને ઉજ્જવલ પ'થે લઇ જાય છે, ટેકવી રાખે છે, અને અન'તકાલ સુધી ટેકવી રાખશે. તેમાં શક નહિ.

ઇ<sup>શ્</sup>ધર આપ જેવા સ'ત પુરૂષોને ઉત્તરાત્તર વિશેષ ઉજજવલ કરે અને ક દીર્ઘાયુષ **બ**શ્ને. એવી મારી પ્રાર્થના છે.

હું <sup>ઇચ્</sup>છું છું કે, ઇશ્વરકૃપાથી, મને ફરી એકવાર–ના અનેકવાર આપ જેવા સંતોને મળવાના પ્રસ'ગ મળે, કે જેથી આ ભાનભૂલી હાલતમાંથી સુક્તિમાગ'ને પ'થે ચાલવાને નહિ તો આ જીવન તેવા પવિત્ર પ'થની કાંઇક ઝાંખી કરવાને પણ ભાગ્યશાલી બની શકે.

આપે દાખવેલા સ્નેહ માટે ફરી એકવાર આભાર માનતો, હું છું, આપના રૂણી બનેલ સ્નેહાધીન સેવક

> એહ**રામ ન. ખ'ળાતા** ના પ્રજ્ઞામ વાંચશેહ



વીલેપારલામાં વી. પા. મહાસભાસમિતિ તરફથી બાેલાવવામાં આવેલી મિઠિંગમાં તા ૨૭-૧૨–૩૧ ના રાજ ન્યાયવિશારદ– ન્યાયતીર્થ શ્રીમાન્ ન્યાયવિજયજી મહારાજે આપેલું

# જાહેર ભાષણ

#### منعمين القامد مدرد

આ ત્રિકલ્યાણુના મૂલાધાર આત્મશ્રદ્ધા અને આત્મશૃદ્ધિ છે. ઓહિંસા, સત્ય, સંયમ, ત્યાગ અને સેવા એ જીવનના મહાન્ સિદ્ધાન્તા છે. એ મનુષ્યજીવનના આદર્શ છે. આપણે પાતાના જીવનમાં ખાનપાન અને વસ્ત્ર આદિમાં જેમ એાછું પાપ લાગે અને માહ ઉત્પન્ન ન થાય એવા વ્યવહાર રાખવા એઇએ. ખાનપાનના સમ્બન્ધમાં શરાભ વગેરે નિષિદ્ધ છે. શરાબ ખુરીમાં ખુરી અને બ્રષ્ટમાં બ્રષ્ટ ચીજ છે; વ્યક્તિ, સમાજ અને દેશને પાયમાલ કરનારી છે. એ જ કારણ છે કે વર્ત્તાના રાષ્ટ્રીય ચળવળમાં દારૂનિષેધનું પ્રચારકાર્ય પણ એક અંગ ખની ગયું છે. દુનિયાના તમામ ધર્માં ચરાબના નિષેધ છે. એને ખસેડવામાં કાઇ પણ પાતાના યાગ આપી શકે છે. એ પાપને દૂર કરવામાં જેટલા પ્રયત્ન સેવાય તેટલા લાભ છે.

હવે વસની બાબત. વસ ત્રણ રીતે પેદા થાય છે: પરદેશી કારખાના-માંથી, દેશો કારખાનામાંથી અને હાથ-ઉદ્યાગત્રી. પરદેશી કે દેશી મિલામાં હિ'સા ઘણી થાય છે તેમાં જાનવરાની ચરબીના ખૂબ ઉપયાગ કરવામાં આવે છે. લાખા મણ ચરબીના વપરાશથી એ વસ્ત્રા બને છે. એટલે અહિ'સાની દેબ્ટિએ એવાં વસ્ત્રા વાપરવાં યાગ્ય ન ગણાય. પરદેશી કારખાનામાં કામ

કરનારા મજૂરા રહાટે ભાગે દારૂડીયા અને માંસાહારી હાય છે. એટલે તેમાં જતો પૈસા માંસમાં અને દારૂમાં વપરાય એ પણ મહાહિ સાતુ કારણ અને છે. **દેશી મિલાેના મ**જૂરા પણ દારૂ પીનારા હાેય છે. એટલે દેશી કે વિદેશી ખન્ને કારખાનાએ!માં અનતાં નાપાક વસ્ત્ર અહિ'સાધમ'ના પૂજારીને વાપરવાં ન ઘટે. હાથક તામણ અને હાથવણાટથી જે વસ્ત્રા તૈયાર થાય છે તે નિદેષિ છે. શુદ્ધ છે. તેને મુકાબલે મિલાનાં નાપાક કપડાં વાપરવામાં અનન્તગણું પાપ છે. ડુ'ગળી ખાવામાં જે પાપ અતાવાય છે તેના કરતાં મિલાનાં હિ'સક કપડાં વાપરવામાં અનન્તગર્ભું પાપ છે. પરદેશી કાપડની પાછળ દેશના કરાેડા રૂપીયા પરદેશ ઘસડાય છે. પરદેશો ધ'ધાએ દેશના ધ'ધાના ડાટ વાડ્યા છે. દેશમાં બેકારી ભૂખમરાની ભીષણ આગ સળગાવી છે. શુદ્ધ તથા સ્વદેશી, શુદ્ધ ખાદી વાપરવામાં અનેક લાભ છે. ખાદીના માર્ગે જવન સ્વાવલમ્બી ઘડાય છે. એથી દેશના ધંધા સજવન થાય છે. દેશના ગરીબાને રાજ મળે છે. દેશના લાખા-કરાહા બેકારાને પેટ ભરવાના રસ્તા સરળ થાય છે. તેમની આન્તરડી ઠરે છે. દુખિયાએાની આન્તરડી ઠારવી એ મ્હાટી દયા છે. ગરીબાની સેવા એ સાચી ઇશ્વરસેવા છે. યેાગવાસિષ્ટ બાલે છે:

## " येन केन प्रकारेण यस्य कस्यापि जन्तुनः । सन्तोषं जनयेत् प्राज्ञस्तदेवेश्वर-पूजनम्" ॥

અર્થાત્--ખનતી રીતે કાઇનું ભક્ષું કરવું એ ઇશ્વર-પૂજન છે.

વળી, ખાદીથી જીવનમાં સાકાઇ આવે છે. ખરૂ સુખ અને શાન્તિ સાકાઇમાં છે. સાકાઇમાં સંયમ છે. સાકાઇ એક પ્રકારનું તપ છે.

મા લાર જરૂરીયાતા વધારી હાથે કરી દુ:ખને નાતરે છે. જેટલા ખર્ચા વધારે તેટલી ઉપાધ વધારે અને તેટલું પાપ વધારે. સાદાઇમાં સુખ અને શાન્તિ સમજાય તા ઘણી ઉપાધિ એાછી થઇ જાય. ખહુ સંત્રહશીલ ખનીને, માજ-શાંખ અને વિલાસમાં પૈસા વેડફીને આપણે પાડાશીને દુ:ખમાં નાખીએ છીએ. એથી બીજાઓને જીવનનિર્વાહની મુશીખતી પડે છે, એથી દેશમાં ગરીબાઇ અને ભૂખમરા વધે છે, એથી વિષમતા વધે છે, એથી પાપ વધે છે. આમ પાપની પરમ્પરા વધી પડતાં દેશ રાડ પાકારે છે. ભાગ અને વિલાસ પાપનાં મૂળ છે. મનુષ્ય-જીવનના મહાન આદર્શ ભાગ, વિલાસથી ઉપર ઉઠવામાં છે. માણસને જોઇએ ખાવાને ધાન અને અંગ ઢાંકવાને વસ્ત્ર. એટલું તો સન્તોષી અને પરિશ્રમી સ્હેલાઇથી મેળવી શકે. પણ તમે પેટ નહિ, પણ પેટી અને પટારા ભરવા વળખાં મારા છે!

એની આ 'હોળી' છે. પરદેશીની મોહ-જાળમાં અંજાઇને કરોડાની રાજી પર છુરી ફેરવી છે. અને એના પરિણામે દેશ દિવસે દિવસે ભિખારી થતો જાય છે. જે દેશમાં જરૂરી આત કરતાં વધારે અનાજ અને રૂ પેદા થાય તે દેશ કેવા સમૃદ્ધ હોવા જોઇએ? ત્યારે દેશમાં આટલા ભૂખમરા કેમ? દેશમાં કરોડા માનવા એવા દુ:ખી છે કે જેમને પેટ ભરી કેમ ખવાય છે એની ખબર નથી! અને અંગ ઢાંકવા પુરતાં કપડાં નથી! આ બધું કાણું 'હોયાં' કરી જાય છે? કાણું આ બધું ભરખી જાય છે? કાણું આ બધું લૂટી જાય છે? કાણું આ બધું

પૃષ્ણ દેશની સ્થિતિ સુધારવાને સબળ સાધન "બહિબ્કાર" તમારી પાસે માજૂદ છે. સમજી રાખા કે-સ્વદેશી એ સ્વરાજની ચાવી છે. દરેક હિંદુસ્તાનીના અંગ પર શુદ્ધ ખાદી જોઇએ. દેશમાં ઘરે ઘરે રેંદિયા ચાલવા જોઇએ. આર્થિક સ્વરાજ્યને આણુવામાં રેંદિયાના પ્રયાગ જબ્બર ઉપયાગી છે. માણુસ રાજ બે તાલા જેટલું કાંતે તા વર્ષ દહાઉ અહાર રતલ જેટલું કંતાવાથી પાતાના પહેરવાનાં કપડાં તેમાંથી પૂરાં પાડી શકે. આમ પાતાને કાયદા અને દેશને લાલ!

મિત્રા! પરદેશીઓ દેશમાં પધાર્યા છે તેઓ મુખ્યત્વે વેપારી દૃષ્ટિવાળા છે. તેમને હૈંક દેશની પ્રજા માટે શુભ લાગણી નથી. તેમને તો વેપાર કરી દેશનું ધન લ્ર્ટલું છે અને દેશને તારાજ કરવા છે. તેમના સઘળા કાર્યક્રમ દેશના ધ'ધાના રસકસ હાયાં કરી જવા માટે છે. આવી દાનતનું તન્ત્ર કેમ નમાવી લેવાય? પણ એનાં મૂળીયાં ખહુ ઉડાં ગયાં છે. પણ એને ઉખેડવાનું જખ્ખર ખળ દેશના વેપારીઓ અતાવી શકે છે. દેશના વેપારીઓ દેશના ભલા માટે પરદેશી માલના ખહિષ્કાર કરશે અને પરદેશીએ સાથે પાતાના વેપાર-સમ્ખન્ધ સ'કેલી લેશે કે તેજ શ્રેણે પરદેશી રાજના પાયા હાલવા માંડશે. એટલે આ લડતમાં દેશના વેપારીઓએ ખરી બહાદૂરી ખતાવવાની છે. તેઓ દેશનું હિત સમજી જઇ પાતાના લેાભ સ'કેલી લેશે અને વખત એલ્લખી સમયોચિત ખમી લેશે તે દેશ પર તેમના મ્હારો ઉપકાર ઉત્તરશે

અમિષ્ણા પર રાજ્ય કરનાર, આપણને ગુલામ કરી રાખનાર, આપણને ધર્મા સુલ્ટ કરનાર અને દેશને પાયમાલ કરનાર કાઇ શયતાન હાય તો તે પરદેશી કાપડ છે. પરદેશી કાપડના એક એક કકડા શયતાની સામ્રાજયના ઝંડા છે. એ....ઝંડા આપણે હાથે કરી આપણા શરીર પર ચઢાવ્યા અને પાયમાલી વહારો લીધી! પણ આપણે હવે જાગ્યા છીએ. હવે આપણને

ભાન આવ્યું છે. હુત્તુ પણ જેઓ પરદેશી કાપડ વેચે છે, ખરીદે છે, પહેરે છે, ઘરમાં ઘાલે છે, શરીર પર નાંખે છે તેઓ પરદેશી તન્ત્રને અને દેશની પરતન્ત્રતાને પાષનારા સીપાહીઓ છે. તેમણે યાદ રાખવું જોઇએ કે––

### " जननी जन्मभूमिश्र स्वर्गादपि गरीयसी "

અર્થાત્—માતા અને માતૃબૂમિનું ગારવ સ્વર્ગાથી પણ વધી જાય છે. જેમ માતા પુજ્ય છે, તેમ માતૃબૂમિ પણ પૂજ્ય છે. જનનો અને જન્મભૂમિ બન્ને માતા છે. જનનીની પણ જનનો જન્મભૂમિ છે. આજે એ માતા 'જન્મભૂમિ' ગુલામીની બેડીમાં જકડાયલી છે. પાતાને હિન્દી કહેનારાએ! 'માતા'ને બન્ધનમાંથી છાડાવ્યા વગર કેમ જ'પે?

સ્તિંદ્રના! પાપને પાષવામાં પાપ હાય તો જે તન્ત્રમાં પાપ ભરાયું છે તેને પાષવું એમાં પાપ છે. આપણા કાઇ વ્યક્તિ ઉપર દ્વેષ નથી, આપણ કાઇનું યુરૂં ચાહતા નથી. આપણા વિરાધ કક્ત અધર્મ સામે, અન્યાય સામે, અત્યાચાર સામે છે. તેને વીંખી નાંખવાના આપણા ધર્મ થઇ પડયા છે. આપણા અહિલ્કારના આદર્શ અધર્મના નાશમાં છે. ગીતા કહે છે કે—

#### '' स्वधमें निधनं श्रेयः परधर्मो भयावहः''

**અ**ર્ધાત્—સ્વધમ' એટલે સ્વરાજમાં મરવુ' એ સારૂ' છે, પણ પરધમ' એટલે પરરાજ તે ભય'કર છે.

પૃષ્ણ આપણા માર્ગ અહિંસાના છે એ ન ભૂલીએ. અહિંસાની શક્તિ અજેય છે. અહિંસા એ આત્મળળ છે અને હિંસા એ પશુળળ છે. આત્મ- ખળ સામે પશુળળ કદી ટકી શકે જ નહિ. ખરૂં સ્વરાજ એ આત્મરાજ છે. આત્મરાજય આત્મબળ ખિલવવામાં છે. આત્મશુદ્ધિ, સત્ય, દહતા અને અહિંસાના માર્ગે આત્મરાજ મળતાં ભાતિક રાજ્ય ખાકી રહેતુંજ નથી.

હિંસક યુદ્ધમાં સામાને મારવાની, સામાનું ખુરૂં કરવાની, સામાને ઉખેડી ફેંકી દેવાની ખુરી વૃત્તિ હાય છે, જ્યારે અહિંસક યુદ્ધમાં સામાનું ભલું કરવાની, સામાને સુધારવાની શુભ વૃત્તિ હાય છે; પાતે ખમીને, જાતે દુઃખા સહીને અને છેવટે પાતાના પ્રાણાની આહુતિ આપીને પણ સામાને અન્યાય તથા પાપમાંથી ઉગારી લેવાની પવિત્ર વૃત્તિ હાય છે. એટલે અહિંસક યુદ્ધ એ પાક યુદ્ધ છે. વળી હિંસક યુદ્ધમાં દારૂગાળા, લશ્કર અને શસ્ત્રા જોઇએ. પણ અહિંસક યુદ્ધમાં તેમાંનું કશું ન હાય. અહિંસક યુદ્ધમાં આત્મશૃદ્ધિ, સત્ય, દઢતા, ત્યાંગ અને સહિષ્ણુતા હાય છે. આમ આજે આપણા રાષ્ટ્રન્યું યુદ્ધનું ચણતર અહિંસાના પાયા પર છે. એ ન ભૂલી જઇએ.

21%ના! હિન્દ જેવા ગારવવાત દેશ દુનિયામાં બીજો કાઇ નથી. મનાહર ઉદ્યાના, જંગલા, મૈદાના અને વિહારલ્મિઓ, રમણીય પવંતા, સુન્દર દેકરીઓ, મનારમ સરિતાઓ અને લવ્ય વનનિકું જો વગેરે કુદરતી સાન્દર્ય અને વૈલવલર્યા પ્રદેશા જેવા આ દેશમાં છે તેવા દુનિયાના બીજા કાઇ દેશમાં નથી. આ દેશે સ'સારનું ગુરુપદ લાગવ્યું છે. આ દેશે જગતને સભ્યતાના પાઠા ભણાવ્યા છે. આ દેશને માટે ડિડિયનાદથી કહેવાતું હતું કે—

### " एतद्देशपस्तस्य सकाशाद् अग्रजन्मनः । स्वं स्वं चरित्रं शिक्षेरन् पृथिव्यां सर्वमानवाः "।।

અર્થાત્—આ દેશની સ'સ્કારસમ્પન્ન પ્રજા પાસેથી દુનિયાના બધા માણુસા પાત પાતાનું ચારિત્ર અને જીવનવિધિના પાઠા શિખે.

દુનિયાના બીજા મુલ્કાએ અહીંથી વિદ્યા-શિક્ષા સમ્પાદન કરી પાતાના દેશની ઉન્નતિ સાધી છે. દુનિયાના સવ'શ્રેષ્ઠ ઋષિ–મહુષિ'–મહાત્મા–જ્ઞાનીઓ આ દેશમાં થયા છે. આ દેશ યોગબૂમિ છે, તપાબૂમિ છે, કમ'બૂમિ છે. આવા લગ્ય, રમ્ય અને મહામ'ગલરૂપ દેશ ધરતીના બીજા કાઇ ખ'ડમાં નથી. કુદરતે દરેક પ્રકારની–ખાવાની, પીવાની, પહેરવાની વગેરે તમામ મહત્ત્વની ચીજો આ દેશમાં લરી દીધી છે. ઇંગ્લેન્ડને આ દેશમાંથી કે અમેરિકાથી ઘઉં મળે ત્યારે ખાવા રાટેલા મળે; પણુ આ દેશમાં ઘઉં વગેરે અનાજ એટલું બધું પેદા થાય છે કે આખા દેશ, આખું હિન્દ ખાઇ–પી ધરાવા ઉપરાંત પણુ બહાર માકલવા જેટલું રહે છે. રૂની પેદાશ પણ જખરી છે. લગભગ સાઠ લાખ જેટલી ગાંસડીએ આ દેશમાં તૈયાર થાય છે. જેમાંથી અડધા ભાગ બહાર જાય છે. ઇંગ્લેન્ડને તો બહારથી રૂ ન મળે તે મુશીબત આવી પડે.

મિત્રા! આ દેશમાં કોનું રાજ હોય? ઇંગ્લેન્ડમાં અંગ્રેને રાજ્ય કરે, જમ'નીમાં જમ'ને, અરબસ્તાનમાં આરબા, અમેરિકામાં અમેરિકના, ચીનમાં ચીનાઓ રાજ કરે તો હિન્દમાં કાેેે જા કરવાના હક છે. હિન્દીઓ ઇંગ્લેન્ડમાં રાજ કરવા લાય છે તેમને તે દેશમાં રાજ કરવાના હક છે. હિન્દીઓ ઇંગ્લેન્ડમાં રાજ કરવા લાય તો અંગ્રેને અરદાસ કરશે? અમેરિકામાં જમ'ના, જમ'નીમાં આરબા અને અરબસ્તાનમાં અંગ્રેને રાજ કરવા લાય તો તે દેશવાળા તેમને બરદાસ કરશે? નહિંજ. તો પછી હિન્દમાં અંગ્રેને રાજ કરે એ હિન્દીઓ કેમ બરદાસ કરો શકે? છેલ્લા મહાયુહ પછી અંગ્રેનેએ જ્યારે તુકી'ને દબાવ્યું હતું ત્યારે બહાદૂર તુકીએ વીર કમાલપાશાની તલવારના

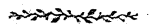
ખળથી પોતાના દેશની આઝાદી મેળવી હતી અને એ સાબિત કરી આપ્યું હતું કે તુકી માં તુકોનું રાજ હાય. તે વખતે ત્યાંના એક એક યુવાન, એક એક એક એક એક એક એક એક પાતાના દેશની આઝાદી માટે જાન આપવા તૈયાર થયા હતા. કેમકે જે દેશમાં જેઓ પેદા થયા તેમને તે દેશમાં—પોતાના દેશમાં રાજ કરવાના હક છે. હિન્દમાં પરદેશી રાજ હાઇજ કેમ શકે?

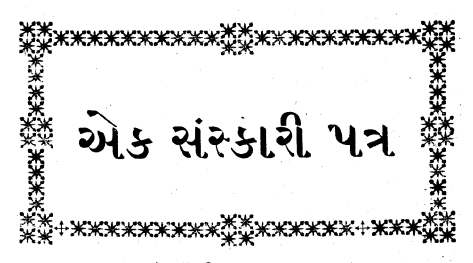
જે કરાડા હિન્દુઓના પૂર્વ જોએ આ દેશમાં પાંચ હજાર વર્ષ સુધી સુન્દર રાજ્ય કયું છે, જે મુસલ્માનાના પૂર્વ જોએ અહાદ્દરી અતાવી સ્પેન સુધી પાતાના ડ'કા વગાડયા છે, જે પારસી કામ ખુદિવાદમાં ચઢિયાતી અને દરેક મહત્ત્વનાં કામામાં આગળ પડતા ભાગ લેનારી ગણાય અને જે શિકખાએ જ'ગીમાં જંગી જ'ગમાં પણ કદી પાછી પાની ભરી નથી તે મહાન્ પ્રજન્સમૂહ, પાંત્રીશ કરાડ હિન્દ થાડાક પરદેશીઓના કાળમાં રહે એ કેટલી શરમની વાત છે? આ વાતના જે કાઇ વિચાર કરે તેનું દિલ દુખાયા વગર ન રહે. પણ દિલગીરી કરીને બેસી રહેવાના આ વખત નથી. મામલા કટાકટીના છે. પ્રજન ગંભીર છે. દેશને માથે મહાટી આકત છે. જવન–મરણના સવાલ છે. પ્રજ તયાર રહે! કયારે રણશીંગાં વાગશે એ શું કહી શકાય? પણ દરેક હિન્દી કમર કસીને—

" સિર જાવે તાે જાવે, પર આઝાદી ઘર આવે" એ મનત્રને લલકારતા મેદાનેજ ગમાં કૂદી પડવાને તૈયારજ રહે.

મિત્રા ! ઇંગ્લેન્ડ દુનિયામાં પહેલે નમ્બરે ગણાય છે એનું કારણ જાણા છા ? કારણ એ છે કે પાંત્રીશ કરાડ " ઘેટાં–બકરાં " એના કબજામાં છે ! એ " ઘેટાં–બકરાં ' મઠી જઇ " વાઘ " બની જાય, પછી જોઇ લ્યા ઇંગ્લેન્ડની સ્થિતિ ! એના સઘળા મદ ગળી જાય ! એના પગ ઠે'ડા થઇ જાય !

મિત્રા! હવે છેલ્લે એક વાત કહી મારૂં વક્તવ્ય પૂર્ણ કરીશ. તે એ છે કે ધર્મના કે જાતપાંતના ઝઘડા બધા પાણીમાં પધરાવી દેવા જેઇએ. આપણામાં ખૂબ સંગઠન-બળ જામલું જોઇએ. જેમ જેમ આપણામાં એક્ય-બળ ખિલશે અને જેમ જેમ આપણામાંથી નબળાઇએ ખંખેરાશે તેમ તેમ આપણા વિકાસ વધારે થશે. સંઘળળ પુષ્ટ થતાં કાઇ કાર્ય અશકય રહેતું નથી. માતના લય ટળી જતાં અને દેશસેવામાં મહાન્ ધર્મ સમજાતાં સ્વરાજ તા દ્વર નહિ જ રહે, પણ પ્રભુના દરબાર પણ દૂર નહિ રહે.





# આત્મશ્રદ્ધા, ધર્માને જા અને સિધ્ધાન્ત-પૂજાનું સુન્દર ઉદાહરણ

રૂઢિ–રાક્ષસી પર વીરાંગનાએ મેળવેલા વિજય

સતી–જીવનનું ઉજુવલ સાૈન્દર્ય

નારી-જગત્ના અન્ધાર જીવનમાં સળગતી ક્રાન્તિ!

[મૃત્યુ પછીની રડવા—કુટવા આદિની મૂર્ખ રહિ સામે એક શ્રાવિકાએ જે સિક્રય વિરાધ ખતાવ્યા છે તે સમાજને આદશ'રૂપ નિવડે એવા આશયથી તે શ્રાવિકાના ભાવવાહી પત્ર નીચે રજી કરૂં છું. નારી—જીવનના વ્યવહારમાં સિદ્ધાન્તનું કેવી સુન્દર રીતે પાષણ થઇ શકે છે તે આમાંથી મળી રહેશે.—ન્યાયવિજય.]

છતાં કુદરતે મદદ ન આપી. આખરે મેં તથા મારા પિતાએ આવશ્યક વત-પન્ચકખાણ કરાવ્યાં, અને ચાર-પાંચ મિનિટમાં જય જય ન'દાના શુદ્ધ ધ્વનિ સાથે સમ્પૂર્ણ સમાધિમાં પ'ડિત મરણે તેમણે દેહ છોડયાે. દુરૈંવે મારા જીવનસખાને મારી પાસેથી ખુ'ચવી હીધા.........

**મા**રા હુદયને આ આઘાત ન સહન થાય તેવા સજ્જડ લાગ્યાે. તાે પાયુ મેં મારા મનને કબજે રાખ્યું. અને કાઇ પણ લાકિક મૂર્ખ રૂઢિ જેવી કે રડવું, કુટનું, છેડા લેવા, પાક મૂકવી, તેવી એક પ્રણ મૂર્ખ કિયા મેં કરી નથી. ખગપણથી જ હું તે રૂઢિને ધિક્કારનારી છું. તેમજ મારા સહધમ'ચારીની મને તેજ આજ્ઞા હતી કે તારે મારી પછવાડે કાઇ પણ મૂર્ખ રહિને વશ ન થતાં સ પૂર્ણ સુધારા કરી આપણાં ઓ–પુરૂષની સમાજમાં ઉત્તમ આદશ' રજી કરવા. આ પ્રમાણે અમારા દ'પતિના વિચાર હતા. તે વિચારને આપ સાંહેળે આ ચામાસામાં ઉપદેશામૃતનાં વારિ સિ'ચી વિશેષ દેઢ ખનાવ્યા. એટલે મે તે મૂખ રૂઢિને અમારા સમાજની ભલામણ છતાં જરા પણ મચક આપી નથી. તેમના મૃત દેહને લઇ જવા પહેલાં મેં મારા પિતાને પાક મૂકવા આગ્રહપૂર્વક મનાઇ કરી શ્રી વીરના નામના જયધ્વનિ વચ્ચે લઇ જવા ભલામણ કરી હતી. તેમજ મુખઇ, માંગરાળ, કલકત્તા, પંચગની, વડાર વગેરે અનેક સ્થળે તારથી ખબર આપ્યા. તેમાં પણ સ્ત્રીએા <u>હ્યાૈકિક રિવાજ પ્રમાણે ન વર્તે તે માટે દરેક તારમાં,</u> સ્ત્રીઓને રડતી– કુટલી અટકાવા તે પ્રમાણે શખ્દા નાખ્યા હતા અને અમારા વિચારના દરેક સ્થળે અમલ થયા હતા. આખી નાતના તેમજ અન્ય સ્ત્રી-પુરૂષા માઢે થવા આવતા; પણ ખુદ મારા હાથમાં ધામિક પુસ્તક હાય તા તેમને વિકથા કરવાના અવકાશ જ શેના રહે. મે ખુણે પાળવાનું પણ રાખ્યું નથી. આપણા વિચાર અને નિશ્ચય ઉપર આપણે મક્કમ ન રહીએ, તાે સર્વે વિચાર નકામા જો કે જુને ચીલે ચાલનારાઓનું મારે સાંભળવુ પડ્યું. પ**ણ** હું તેવી કોઇની દરકાર ધરાવતી નથી. પ્રભુ મને મારા આત્મામાં જ રમણ્ કરવાની શક્તિ આપે અને હરહ મેશ મારૂ ચારિત્ર ચઢતે પરિણામે શુદ્ધતા પ્રાપ્ત કરે એજ મને ઇચ્છા છે.

માં દગીના દિવસોમાં પહેલા નવ દિવસો પૈકી દિવસ તેમજ રાત્રિના મોટો ભાગ આપણાં નવસ્મરણમાં અમુક અમુક સ્તેત્રા ચાલુ મારી પાસે ખાલાવી પાતે સાંભળતા. દશમા દિવસના પ્રભાતે પાતે ભાવદીક્ષા લઇને ખેડા. હું સવારે જ્યારે સાક્ષ્સુક વગેરે કાર્ય કરવાનું શરૂ કરવા મ'ડી તે વખતે મને કહ્યું કે મેં ભાવદીક્ષા લીધી છે. સદ્દગુરૂના અન્તઃકરણભર્યાં

ધમંલાલનાં મને તો સુન્દર ક્ળ પ્રાપ્ત થયાં છે. મને આખી જિન્દગીમાં કાઇ દિવસ કાઇ જાતની વિરતિ ઉદય આવતી નહાતી અને આજે મને સવ'- વિરતિ ઉદય આવી. મારૂં ચારિત્રાવરણીય કમેં ખપી ગયું. હું તો આમાંથી સાજે થઇ પરબારા મારા ગુરના ચરણમાં જવાના છું વગેરે શખ્દા મને કદ્યા અને ખરેખર પાતે જાણે ઉત્કૃષ્ટ પરિણામે દીક્ષા લીધી હાય તેવું વત'ન કરવા લાગ્યા. જિન્દગી દરમ્યાન દાનની દિશામાં પણ પોતાના વિચાર મુજબ ઘણા પૈસા સખાવતમાં રાખ્યા અને વીલમાં પણ આપ સાહેખના જાણવામાં છે તેવી રીતે એક લાખ રૂપીઆ સાતે ક્ષેત્રોમાં રાપવા પાતે પાતાના હસ્તે લખી કરમાવી ગએલ છે. હું પણ મારૂં ચાલશે તો તેઓના ઉત્તમાત્તમ વિચારના જેમ ખતે તેમ બે-ચાર મહીનામાં અમલ કરી ચેરીટીનું કાર્ય પૂર્ણ કરીશ. મારે માટે પણ તેમણે ઘણીજ સારી વ્યવસ્થા થાય તેવી ગાઠવણ કરી છે.

#### —શ્રાવિકા લીલાવતી દેવીદાસ

(તા. ૧૪–૨–૩૨ ના જૈન\_પત્રમાં પ્રકાશિત)

केन शास्त्रमां अस्पृश्यतानिषध—

नन्दीस्त्रनी भवयित्रीय टीक्षमां पृश्विष्ठ मां क्रणांचे छे है—

"स्पर्शास्पर्शव्यवस्थाया लोके काल्पानिकत्वात् ।

तथादि स्पर्शव्यवस्था न पारमार्थिकी × × × "

अर्थात्—' स्पर्शास्पर्श'नी आणत दोक्रमां काल्पनिक छे, दोक्रानी कर्यनाथी उसी छे, वास्तिविक नथी. × × × '

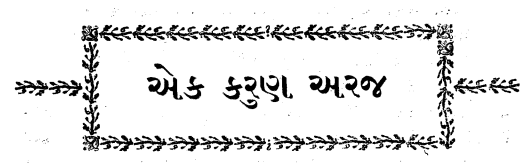
केन केछ पण् थर्छ शक्के

"अन्न नदेसमाया अन्ननाहारबह्टियसरीरा ।

जिणसासणे पवना सच्चे ते बंधवा भणिया " ॥

[शुक्षवर्ध'नगिष्ठिनी वर्ध'भानदेशना ]

—केछ पण्ड देशमां पेटा थयेटा अने केछ पण्ड जातना केशन्तिक थिया अने केशने केलिक थिया अने केशने केलिक केलिक

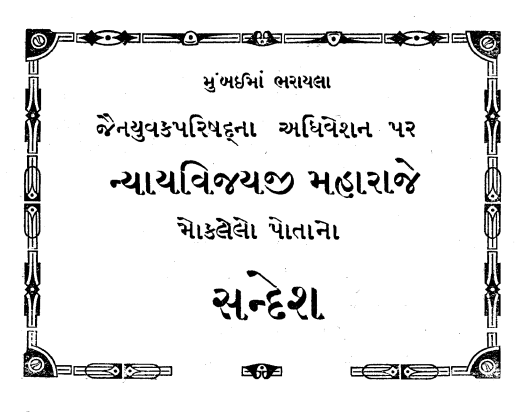


સજ્જના !

આપિણે અન્દર અન્દર આજ ઘણા વખતથી લડી ઘણું લડ્યા, ઘણું અઘડ્યા, અને એને પરિણામે આજે શાસનની નાૈકા ખરાએ ચઢી ગઇ છે. વીરના ભક્તોની આ વીર-ભક્તિ! મહાવીરના ઉપાસકાની આ શાસનસેવા! ખરેખર અજ્ઞાનનાં પડળ આપણને ઉધે રસ્તે દાેરી રહ્યાં છે અને દિવસે દિવસે આપણે આપણી છિન્ન-ભિન્ન દશા વધારતા જઇએ છીએ. સમાજ સડી રહ્યો છે અને શાસન નિસ્તેજ થતું ચાલ્યું છે. એ તરફ આપણે ધ્યાન નથી આપવું કે? ફિરકાએાના ઝવડા, ગચ્છાના ઝવડા, નાત-જાતના ઝઘડા, ધર્મ સ્થાનાના ઝઘડા, તીર્થાના ઝઘડા, સાધુઓના ઝઘડા, સાધ્વીઓના ઝઘડા, શ્રાવકાના ઝઘડા, સ'ઘના ઝઘડા એમ જેન શાસનના ગગનાંગણમાં સર્વ'ત્ર કલહ–ક'કાસનાં, કુસ'પનાં, વેર–ઝેરનાં, ઇર્ષ્યા–દ્રેષ અને અદેખાઇનાં ઘનું વાદળ છવાઇ રહ્યાં છે. પૈસે-૮કે સમાજ ઘસાતા જાય છે. એકારીના ત્રાસે જેના ખુવાર થતા ચાલ્યા છે. બળમાં, બુદ્ધિમાં અને લાગવગમાં જેના પછાત પડી ગયા છે. વિદા, કળા અને હુન્નર-શિક્ષણના પ્રચાર કરવા તરફ અને શક્તિ-વિકાસનાં સાધના યાજવા તરફ જૈન સરદારાનાં આંખમી'ચામણાં છે. આમ દરેક બાજુની અધાગતિના પરિણામે આપણે શું જોઇ રહ્યા છીએ ? વર્ષ – દહાડે જેન કામમાંથી સાત-આઠ હજારના ઘાણ વળતા જાય છે; જ્યારે નવા જૈનાના ઉમેરા તા આકાશમાં! જે સમાજ નાત-જાતના અનેક દુકડાએામાં <u>ું કે ચાઇ ગયા હાય, અળ તથા કાવત ગુમાવી નુખળાઇ અને કાયરતાના લાગ</u> થઇ પડયા હાય અને કુસ'પની ભડભડતા આગમાં ખદખદી રહયા હાય તે સમાજતુ ભવિષ્ય કેવું કલ્પવું ? ઉક્ષ! નજર ઉઘાડીને જેવાની પણ કયાં નવરાશ છે કે, સમાજનાં ગાડાં કયાં હ'કાઇ રહયાં છે! એા! શાસનદેવ! વિનાશના પંચે જતાં સમાજને અચાવ!

—ન્યાયવિજય**.** 

('પ્રયુદ્ધ જૈન' માં પ્રકાશિત)



મિત્રા!

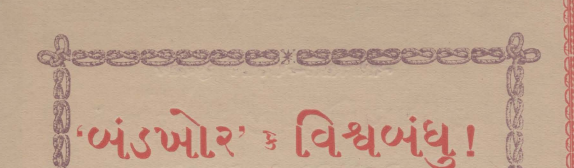
જેન કેમ થવાય ? એ આપણું પ્રથમ જાણું અગત્યનું છે. આજે આપણી દૃષ્ટિ પર 'એકાન્ત' દુરાયહનાં 'પટલ' ચઢી ગયાં છે. એનું જ એ પરિણામ છે કે સમાજમાં ચારે બાજી ઝઘડાની હૃહાય સળગી રહી છે. જે દૃષિત 'એકાન્ત વાદ'ને ચીરવા માટે ભગવાન મહાવીરે પ્રચંડ પુરૃષાર્થ સેવ્યા હતાં, તે એકાન્તના 'રાગ' આજે આપણુંને લાગુ પડયા છે, અને સડી રહ્યા છીએ. છતાં ખૂંબી તા એ છે કે આપણું પાતાને મહાવીરના કહેવડાવીએ છીએ ? મહાવીરના ઉપાસક કેવા હાય? એ મહાન્ પ્રભુના સંઘ કેવા હાય? એના સંઘમાં અંદર—અંદર વર—વિરાધની હાળી સળગે ખરી? આજે આપણું ઉધ રસ્તે ચઢી ગયા છીએ! આપણું વલણુ આજે અધાગતિ તરફ છે! અનેકાન્ત-તત્ત્વના આદર્શ, જે, મહાવીરના તપઃસાધનના કૃલ સ્વરૂપે જેનદર્શનની ઉચામાં ઉચી વિભૂતિ છે, એના ઉપયાંગ આપણું છવનમાં કયારે કરતાં શિખીશું?

જૈનદર્શન એ આત્મદર્શન છે અને અત એવ એ વિશ્વદર્શન છે. એમાં અખિલ જગત્ના સમાવેશને સ્થાન છે. પણ આજે આપણી કેટલી દુર્ખાલતા છે કે આપણે એકજ ઘરના અન્દર—અન્દર લડી મરીએ છીએ. આપણા અનેકાન્તવાદ જગત્નું સમાધાન કરવાના દાવા ધરાવે છે. તા આપણા ઘરના કજીયાઓના નિકાલ આપણે કેમ તેનાથી નથી લાવી શકતા? એક તરફ આપણે જેનલાવનાની મ્હાેટી મ્હાેટી ગજનાએ કરીએ છીએ, યાથુ બીજી ખાજુ આપણા કહુષિત જીવન પર જગત હતે છે એ આપણે કેમ નથી જોતા ? આપણે આપણી શક્તિ અન્દર–અન્દરની વઢવાડમાં વેડફી ર**દ્યા** છીએ. એ ભારે કમનસીળીની વાત છે. જ્યાં સુધી આ સ્થિતિ ચાલુ છે ત્યાં સુધી એમજ કહેવાલું જોઇએ કે આપણે પાતે જૈનત્વનું હનન કરી રહ્યા છીએ અને જગતની સામે જૅનતત્ત્વની વિડમ્પના કરી રહ્યા છીએ. આપણી જ આવી પામર સ્થિતિ હાેય તાે "સવિ છવ કરૂ' શાસનરસી" ના આપણે કરી માઢે અલાપી શકીએ! આપણી ઝઘડાખાર સ્થિતિમાં "मित्ती मे सव्वभूएस वेरं मज्झं न केणइ " એ જીવનના મહામન્ત્રને પણ આપણે ભૂલી છીએ. એ પવિત્ર સૂત્રમાં કાઇની પણ સાથે વૈર–વિરાધ ન રાખતાં પ્રાણીમાત્ર સાથે મૈત્રીસાવ પાષવાના સન્દેશ છે. આ આદેશ જો આપણા આદર્શ અને તા જ સાચા જૈન થઇ શકાય અને તા જ શાસનની સેવા થઇ શકે. મહાવીર પ્રસુના મહાનુ સિદ્ધાંતાના જગત્માં પ્રચાર કરવા માટે આ સમય બહુ સુન્દર છે. આજે જગતુમાં જિજ્ઞાસાગુણની લ્હેર ઉઠી છે. દુનિયાના મેહાટા મહાટા સ્કાલરાને આજે અન્યાન્ય દર્શનાના સિદ્ધાન્તા જાણવા-સમજવાની તમન્ના જાગી છે. આવા અનુ ળ સમયમાં આપણે જો આન્તર કલંહા ફગાવી દઇ પરસ્પર સંગઠન-શક્તિ જમાવીએ તો આપણે જૅનધર્મનો મ્હાેટી સેવા બજાવી શકીશ**ઃ** 

ઇચ્છું છું કે **પરિષદ્**ના કાર્યક્રમ આ દિશામાં ઘડાય અને તેતું અધિવેશન ક્લેહમ'દ નિવ**ે** ! એાં શાન્તિઃ

તાઃ ૩૧–૧૨–૩૧ ગુરૂવાર, અન્ધેરી (મુ'બઇ)

શ્રી સ<sup>.</sup>ઘનાે સેવક ે**ન્યાયવિજય** 

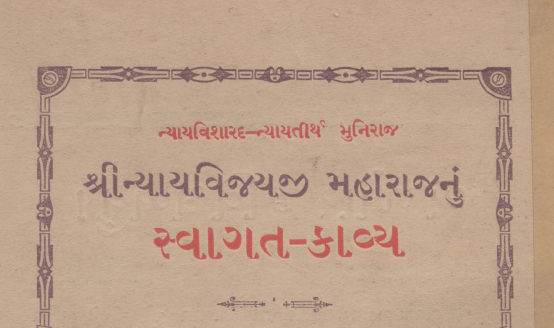


\*\*

વીલેપારલા મહાસભાસમિત તરફથી માગસર વિદ ત્રીજને રિવવારે ન્યાયવિશારદ—ન્યાયતીથ શ્રીમાન્ ન્યાયવિજયજી મહારાજનું જહેર વ્યાખ્યાન વીલેપારલાની રાષ્ટ્રીયશાલામાં રાખવામાં આવ્યું હતું. શરૂઆતમાં વી. પી.--મહાસભાસમિતિના પ્રમુખ શ્રી ગાંકુલભાઇએ મહારાજશ્રીની વિદ્વત્તા, વક્તતા, વિચારકતા અને વ્યાપક દિષ્ટિના પરિચય કરાવી વ્યાખ્યાનની ભ્રમિકા રજી કરી હતી. એ પછી ભાઇશ્રી પરમાનન્દ કુંવરજી કાપડિયાએ મહારાજ-શ્રીને નિભી વિચારક, લેખક ને વક્તા ઉપરાન્ત આજના યુગમાં સમાજમાં ક્રાન્તિકારક તરીક " ખંડખાર" જાંહેર કર્યા હતા. એ પછી મહારાજશ્રીએ પાતાનું ભાષણ શરૂ કરી હાલની રાષ્ટ્રીય લડત વિષે પાતાના વિચારા ખહુ છૂટથી જાંહેર કર્યા હતા. મહારાજશ્રીનું વ્યાખ્યાન થયાં ખાદ સ્વામા શ્રીઆનન્દે મહારાજશ્રીના વ્યાખ્યાન પર પાતાના આનન્દ જાંહેર કરતાં જણાવ્યું કે:—

सभावत के हुं आ व्याण्यान सांस्मिती हत तो हुं नव सभावत के कि मुनि आ व्याण्यान आपी रह्या छे. महाराव अंक अधिकारी पुरुष छे, अने तेमनी पासेथी आवा राष्ट्रीय संदेशा लेरहार साधामां निक्षे ओ हेशनुं महाहुं सहसाय सूचने छे. महारावशी कांच "साम्प्रहायिक" सांधु नथी, पण ओओ विश्वायन्धु सांधु छे अम आज भने ओमना व्याण्यान परथी सांस थाय छे. ओक केन सांधु आट्रेसी इहारताथी विश्वकृद्धपाणुनी सावना हैसाने ओ लेंछ भने आले अमुनह थेथे। छे. हेशना सांधुओ. आ रीते पातानुं सांधु छवन पिसने ते। हेशनुं हेटसुं क्रथाणु थाय.

[ "केन" पत्रना ता. ३-१-३२ ना आंडमां प्रकाशित ]



(મહારાજા થીએટર, વડાદરામાં ગવાયેલું)

( परम प्रेम परव्यक्षता राह )

સ્વાગત શુલ વિજય ન્યાય. પરમ ચરણુ રમણુકાર, ધર્મ કેતુ ધારનાર; 'વીરધર્મ-પુનરુદ્ધાર'ની નકીબના પુકાર. સ્વાગત શુલ વિજય ન્યાય—૧.

સત્ય-પ્રિય સત્ય-શૂર, કમ<sup>°</sup> અસહકાર ધૂર; વિરલ જ્ઞાન ભાલ નર, ન્યાય મુખ ન્યાય સૂર. સ્વાગત શુભ વિજય ન્યાય--ર.

'યુવક'–હુદય ઇંગ્ટ રાજ, દોર, ધગશ ધીર આજ; શત્રુ સાથ ક્રુઝન કાજ, અસ્ત્ર શસ્ત્ર આપ સાજ. સ્વાગત શુભ વિજય ન્યાય—૩.

નવીન જેન જગત હીર, 'હામ' પાઠ દે ફેકીર; હળત હુદય તુજ શિર, જોને જોન શર વીર.



For Private & Personal Use Only

યાય—૪.

'नागरुभार'

www.jainelibrary.org