श्रीमद् देवचंद्र ग्रन्थमाला पुष्प --- ३

# श्रीमद् देवचन्द्र सज्कायमाला भाग—२ पंच भावनादि सज्काय सार्थ

सम्पादक

#### अगरचंद नाहटा

प्रकाशक :---

भंवरलाल नाहटा

व्यवस्थापक—श्रीमद् देवचन्द्र ग्रंथमाला ४ जगमोहन महिक लेन,

कलकता—७

युगप्रधान जयन्ती आह्विनकृष्णा २ सं० २०२०

मूल्य०-७५ नये पैसे

श्रीमद् देवचंद्र ग्रन्थमाला पृष्य ----३

# श्रीमद देवचन्द्र सज्कायमाला भाग—२ पंच भावनादि सज्काय सार्थ प्रीरहर

सम्पादक अगरचंद नाहटा

प्रकाशक :—
भंवरलाल नाहटा
व्यवस्थापक—श्रीमद् देवचन्द्र ग्रंथमाला
४ जगमोहन मिह्नक लेन,

युगप्रधान जयन्ता आश्विनकृष्णा २ सं० २०२०

मूल्य ० - ७५ नये पैसे

#### पंचभावनादि सब्काय के भावों को आत्मसात् करने वाले

# स्वर्गीय श्री मनोहरलास नाहटा

दी

अमर

आत्मा को

सादर समर्पित

## अनुक्रमणिका

| १ पेच भावना सज्भाव रार्च                     | *           |
|----------------------------------------------|-------------|
| १ श्रुंत भावनां                              | ¥           |
| २ तेप भावना                                  | 3           |
| ३ सर्व भावना                                 | 7.8         |
| ४ एकस्य भावनी                                | `२ <b>१</b> |
| ५ तस्य भावनो                                 | 74          |
| भावना माहात्म्य                              | ₹•          |
| परिशिष्ट (क) बृहरकरंप और पैांच भावनीए        | <b>3</b> 3  |
| (ख) पांच अप्रशस्त भावनाएं                    | 34          |
| (ग) तप भावनोक्त तपस्वयी विविधी               | \$=         |
| (घ) तपस्वी मुनियी की जीवनियाँ                | ye.         |
| र देवण कुमार                                 | **          |
| २ संदक्ष मुनि                                | ¥₹          |
| ३ कुरुंदत्त मुनि                             | ¥X          |
| ४ मुनि मेतार्य                               | 86          |
| ५ की लियर सुकीशल                             | *9          |
| ६ मुनि गजसुकमाल                              | <b>ሂ</b> •  |
| ७ चकवर्त्ती सनत्कुमार                        | ४३          |
| <ul><li>प्रत्येकबुद्ध मृति करकण्डु</li></ul> | **          |
| ६ ,, निम राजींप                              | ুখুঙ        |
| २० , नगई                                     | ሂና          |
| 9 ७ हमारी                                    | 2.0         |

| १२ मृगापुत्र                                   | . ६०        |
|------------------------------------------------|-------------|
| १३ हरिकेशी                                     | દ્ <b>१</b> |
| १४ चिलातीपुत्र                                 | ६४          |
| १५ अनायी मुनि                                  | ६७          |
| १६ भरत चक्रवर्त्ती                             | 33          |
| १७ इलापुत्र                                    | 90          |
| १८ अमात्य तैतलीपुत्र                           | ७३          |
| २ प्रमंजना सज्भाय [सार्म]                      | ৩火          |
| 🙎 साधु भावना पद [सार्थ]                        | 60          |
| 🖟 साधु भावना सङ्क्रास् [सार्य]                 | <b>ह</b> ३  |
| १ साधू समस्या दोधक                             | १८          |
| ६ पद संग्रह                                    |             |
| पंचेन्द्रिय विषय त्याग                         | 33          |
| र मेरे जीड क्या मन में तुं चितइ                | 800         |
| । मेरे पीयु क्युं न आप विचादङ                  | १००         |
| ४ पीउ मोर <del>ा हो सांभनि स्मिनुसोरा</del> हो | १०१         |
| 1 आतम भाव <sup>्रभी</sup> हो                   | १०१         |
| ७ ढंढण मुनि सज्भाय                             | १०२         |
| ८ समकित सङ्काय                                 | १०४         |
| ६ <b>गजसुकु</b> माल मुनि सर्ज्ञितीय            | १०५         |
| १० ध्यानी निग्नन्य संज्ञाय                     | * ? ?       |

# प्रवाशिका

महान तत्वज्ञ श्रीमव् देवचन्द्र जी की स्वतान औं का स्वतान्वर समाजा हैं बहुत अच्छा प्रचार है। लगभग ५१ वर्ष पूर्व तप्तागच्छीम बोगनिष्ठ श्रीमव् हुद्धि-साणरपूरिजी का ध्यान उन समस्त स्थनाओं को संग्रहीस कर प्रकाशित करने की और गया और उनकी प्रेरणा से अध्यात्म जान प्रसारक नण्डल द्वारा श्रीमव् देवचन्त्र भाग १-२ के रूप में उनका प्रकाशन भी हो गया। यद्यपि अध्यात्म प्रेमी जनता ने उनको काफी अमसाया पर हिस्सी, आधानर के अभाव में उनका हिन्दी आपी जनता में वर्षेष्ट प्रचार नही सन्ता हिन्दी सोज से हुद्ध अज्ञानहत्न मए भी श्राप्त हुई और उनके प्रकाशन का प्रयक्ष भी समय-समय पर किया जड़ता रहा है। श्रीमव् देवचन्त्र जी के आममसार का हिन्दी अनुवाद बहुत वर्ष पूर्व भीषिराज श्री विदानन्द जी महाराज के किया मा जिसे अध्यालको को छारी ने अभयदेवसूरि ग्रन्थमाला से प्रकाशित करवामा। यह ग्रंथ वस्तुतः आन्यकाता सारही है अतः इसका कुद्ध विकेचन के साथ हिन्दी रूपान्तर स्थापित आनन्द्रसातर सूरिजी ने करके सेलाना से श्रकाशित करवाया। नयचन्त्रसार का हिन्दी रूपान्यर स्थापित अनन्द्रसातर सूरिजी ने करके सेलाना से श्रकाशित करवाया। नयचन्त्रसार का हिन्दी रूपान्यर स्थापित होती है।

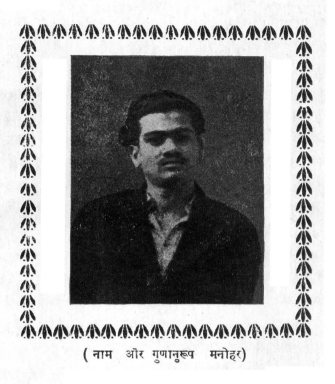
• अध्यास्म और मिक्त रस प्रधान श्रीमद् की रहवाओं में से स्नाव सूजा और वीवीसी मादि का प्रधार सबसे अधिक इहा है । बेबेसास्वर समाब के प्रधार प्रस्थेक अस्वर में स्नाव-पूजा असिदिन बड़े ही असि भाव से पढ़ाई जाती है । इसका प्रथम हिन्दी अनुवाद श्री चन्दनमल की नागोरी ने व बूसरा श्री उमस्वय- चन्द्र जी जरगड़ ने किया । श्री जरगड़ जी ने चौबीसी का भी संवित्त हिन्दी बिवे- चन तैयार किया । ये तीनों हिन्दी अनुवाद श्रीजनदत्तमूरि सेवासंघ, बम्बई से

मकाशित हो चुके हैं । हमारी कई वर्षों से इच्छा थी कि आपकी अन्य महत्वपूर्ण रचनाएं भी हिन्दी अनुवाद सह प्रकाशित की बाय । इसिलवे दो वर्ष पूर्व श्री नेणीचन्द्र अने से बाकानेर में अध्वप्रवचन माता, पंच भावना व प्रभंजना सज्भाव का हिन्दी में भावार्थ लिखवाया गया जिनमें से अब्द प्रवंचन माता का संज्ञाय भावार्थसह अलग से प्रकाशित की जा रही है। प्रस्तुत ग्रन्थ में पंच भावना प्रभंजना, साधु भावना पद, साधु भावना संज्ञाय अर्थ सहित व अन्य गजसकुमाल व ढढण मुनि की संज्ञाय व कतिपय पद-मज्ञाय मूलेक्प में प्रकाशित की जा रही है। पंच भावना की संज्ञाय व कतिपय पद-मज्ञाय मूलेक्प में प्रकाशित की जा रही है। पंच भावना की संज्ञाय बहुत ही महस्वपूर्ण है, सुर्व्व चितना को जायत करने में इसकी तीसरी चीथो ढालें ती इन्जेन्सन से भी अधिक काम करती है। इस संज्ञाय में उद्घितित संपस्त्री एवं वैरागी मुनिजमों की जीवनियां भी आज्ञा है पाठकों की बहुत ही प्रेरणादायक सिद्ध होंगी। साधु भावना पद और साधु भावना संज्ञाय का बालावबीध भी योगिराज ज्ञानसारजी रचित उपलब्ध हुआ था। उसके आधार से संक्षित भावार्थ श्रो केशरीचन्द्र जी धूपिया ने तम्यार कर दिया है। एतदर्थ हम उनके आभारी हैं।

श्रीमद् की अन्य कई श्चनाओं के हिन्दी अनुवाद भी तस्यार करवावे गये हैं जिनमें से शान्त-सुवारस का भंबरो वाई कृत अनुवाद मृद्रित हो रहा है। अध्यास्म गीता का हिन्दी भावार्थ श्री उमरावचन्दजी जरगढ़ ने तस्यार किया है जिसे शीघ्र ही प्रकाशित किया जायगा। आशा है हिन्दी भाषा जनहा हमारें इस प्रयास को अपनाकर पूर्ण सहयोग देगी।

अगरमन्द नाह्डा

#### पंच भावनादि सज्भाय-सार्थ



#### मृत्युञ्जयी मनोहरलाल नाहटा

ज्नम सं ०१६६२

निघन सं० २०१४

# मृत्युञ्जयी मनोहरलाल

इस असार संसार में लाखों व्यक्ति प्रतिदिन जन्म लेते हैं और मृत्यु को प्राप्त होते हैं पर मानव जन्म उन्हों का सार्थक है जो अपना कत्याण करने के साथ— साथ दूसरों के लिए एक आदर्श उपस्थित कर जाते हैं। भाई मनोहरलाल नाहटा एक ऐसा ही-प्रतिभासम्पन्न, सदाचारी और सर्व-प्रिय नवयुवक था जिसने अपने अल्प-जीवन में अपने आत्मीय जनों एवं मिलने-जुलने वालों के हृदय में अपने सद्य्यवहार से एक अमिट खाप छोड़ दी उसने ''मरण समं नत्यि भयं'' लोकोक्ति को मिथ्या प्रमाणित कर दिया। यमराज की भयानक गदा उसे क्लान्त न कर सकी और वह मृत्यु झयी बना।

मानव-जन्म की सार्थकता है -सम्यन्ध्यंन की प्राप्तिमें । बाई मनोहर ने जड़ बेतन की मिन्नता ब्रातकर वेह-ममत्व का परिहार किया और अपने सद्विचारों द्वारा सबको प्रभावित कर-अमृत-तत्व प्राप्त किया । इस तरुण ने सद्विचारवील, सौजन्ममूर्ति स्वर्धीय श्री तिलोकचन्द जी नाहुटा के इकलोते पुत्र परलोकगत बालचन्द जी नाहुटा के चर विक्रम सं १६६२ के भिती मिगन्नर सुदी १ को जन्म लिया । इसकी माता का नाम धापीबाई है । मनोहर अपने ४ वर्ष की ही बायु में पितृ-सुख से बंचित होकर भी अपने संस्कारी जीवन द्वारा सब का प्रेम-भाजन हुआ और मेट्रिक तक शिक्षा प्राप्त की । इसकी छोटी बहुन मोहिनी जो संसार से विरक्त होकर आत्मोन्नति के मार्ग में आख्द होने को उत्सुक थी अतः उसकी मानुश्री ने पूज्या लायांवर्य श्री विचक्षणश्रीजी जैसी विद्वर्षी एवं आत्मा-चिनी सार्वाश्रीक के चरणों में समर्पित कर निवृत्ति-प्यानुगामिनी बनाया ।

मनोहर ने अपना अघ्ययन पूरा करके व्यापार में प्रवेश किया और करीमगंज की दोही मुसापिदी में व्यापार की सारी सुक्ष्मताओं में अभिज्ञता प्राप्त कर ली। वहाँ उसने अल्प समय में बंगला भाषा का ज्ञान प्राप्त किया और उसमें धारा प्रवाह से बातचीत करने लगा। उसका विनय व्यवहार अद्भुत था। बड़ों के चरणों को प्रतिदिन स्पर्श कर उनकी आज्ञानुसार आचरण करना उसका स्वभाव सिद्ध अभ्यास था।

सं० २०१३ के मिती वैशाख बदी ४ के दिन श्री फागुणचन्दजी पारख की पुत्री किरणदेवी के साथ उसका पाणिग्रहण हुआ और १॥ वर्ष के पश्चात् अपनी पत्नी को सौभाग्य सुख से व चित कर सं० २०१४ के मिती माघ बदी १० की रात्रि में कलकत्ता के नीलरतन सरकार-अस्पताल में वह स्वर्गगामी हुआ। केवल २२ वर्ष की आयु में इस भन्यात्माका जिस तरह से देहविलय हुआ उसका सैक्षित संस्मरण नीचि दिया जा रहा है।

मृत्यु के कुछ महीने पूर्व बीकानेर में अभय जैन-ग्रंथालय की पुस्तकों की एक पारसल छुड़ाने के लिए वह स्टेशन गया और वापिस लौटते समय रांचडी बोक में साईकिल पर सवार होते हुए भी वहां एक कुत्ते ने मनोहर के पैर में काटलिया। चौक में रहने वालों में किसी को पता नहीं था कि कुत्ता पागल है। इसिलए उचित मल्हम-दवाई लगाने पर थोड़े समय में उसका पैर अच्छा हो गया। कुछ दिन परचात उसके करीमगंज जाने की आवश्यकता हुई और रवाने हो गया

साम बदी दूरिववार का दिन था। मैं प्रातः काल गद्दी में आकर बैठा सा । क्रीब व बजे सिलंबर का टेलीफोन आया। उसमें इन्द्रचन्द्र बोथरा ने कहा, ''कि ससोहर कीकार है - कारीमुगंज से फोन आया है कि कल रातसेपानी देखकर चमक उठता है। अतः यहां के डाक्टरों ने अविलम्ब उसे कलकत्ते भेजने की राय दी है। उसके मोटर द्वारा करीमगंज से आने पर सिलचर के डाक्टरों को दिखा कर हवाई अड्डे भेज रहा हूं। साथ में अजरतन जी पारस रहेंगे। इसलिए आप अभो से पागल कुत्ते से कटे रोगी के चिकित्सक डाक्टर की खोज करें और चार बजे दमदम हवाई अड्डे पर उचित व्यवस्था करके तथार रहें।" यह संवाद पाकर में स्तब्ध रह गया क्योंकि इस रोग की असाध्यता मालूम हो गयो। उसी समय मैंने अपने मित्र श्रीशांतिमलजो मेहता के साथ जा कर डा॰ सुराणा से परामर्श लिया। उन्होंने मेंडिकल कालेज के ट्रोपिकल होस्पिटल के डा॰ वीरेन्द्र-कुष्ण वसु और डा॰ बनर्जी से मिलकर रोगी को देखने का समय निर्धारित कर लेने का परामर्श दिया। हम लोगों ने वहां जाकर उनकी खोज की। रिववार का दिन होने के कारण उन दोनों डाक्टरों में कोई भी उस समय उपस्थित नहीं था। अन्त में दफ्तर में डाक्टरों की एक सूची मिल गयी। जिससे उन डाक्टरों के घर का पता व टेलीफोन नम्बर मालूम किया और उनसे डा॰ सुराणा और उपरोक्त दोनों डाक्टरों से सम्पर्क स्थापित किया।

ठीक चार बजे सिलचर का प्लेन दमदम हवाई अड्डे पर पहुंचा और श्री हजरतनजी पारख के साथ उतरते हुए मनोहर को लेकर हम ने उसे मोटर में बिठाया। उसने वहां जल पीने की इच्छा व्यक्त की और हमने सन्तरा खाने को कहा पर मुँह के पास ले जाते ही चौंक उठा। हम सीघे डा॰ सुराणा के यहां पहुंचे। उसका पानो पीने का आग्रह था अतः दो बार जल मंगाया गया और ने ज्यों ही स्लास सामने की वह भड़क कर बेकाबू हो जाता था। आधी घंटा प्रतीक्षा करने पर डाक्टर साहब आये और पंखा खोलने पर एवं पानी सामने आते ही चौंक उठने के लक्षण देखकर हमें भविष्य निराशा-जनक बतलाया

तथा हमें गद्दी में ले जाने को कह कर आध घण्टा के मीतर ही स्पेशलिस्ट डाक्टर को लेकर पहुंचने का कहा। हम उसे गट्टी में लाए। आते ही भगवान और गृहदेव के चित्रों को नमस्कार कर सबको प्रणाम किया फिर मेरे गोडे पर मस्तक रखकर सोया । डाक्टर ने आते ही पंखा खोल, बत्ती जलाई तो वह चौंकने लगा। डाक्टर ने श्री कानमल जी सेठिया की गही में जाकर मुझे बुलाया और कहा, ''रोंगी को हम किसी भी हालत में बचा नहीं सकते। साधारणतया ७२ घंटे से अधिक इस हाइडो़फोबिया का डेवलप होने के बाद कोई रोगी बच नहीं सकता । विश्व के विज्ञान की इस रोग के आगे पराजय है । गवर्नमेँट इसकी औषधि निर्माण के लिये कोटि कोटि स्पये व्यय कर सकती है पर अभी तक तो यह विश्व में रिकार्ड है कि इस रोग का कोई इलाज नहीं। हम आपसे ६६ परसेन्ट 🤋 पोइन्ट निराशा-जनक कह सकते हैं । हमने कहा होश-हवास बात-चीत आदि सब ठोक है फिर ऐसी क्या बात है ? उन्होंने कहा, ''यह स्थिति तो अन्तिम स्वांस तक रहेगी : आप अविलम्ब अस्पताल में भरतो कर दीजिए।" हम अपने प्रयक्त में न्युनता नहीं रखेंगे पर इलाज वही होगा कि जब तक जिये सुख से जिये, शक्ति बनी रहे। ! टेलीफोन करके तुरन्त ही एम्बूलेंस गाड़ी मंगा ली गुयी और शाम को ६॥ बजे नीलरतन सरकार अस्पताल में भर्ती करा दिया । पास में उपचारिका रख दी एवं हम लोग मन्त्रतंत्रादि के उपचारों की भी चेष्टा करने ं लगे। रात १२-१२॥ बजे तक घुमते फिरते एक होमियोपेथ-डाक्टर ने हमें आशा बंधाई और दबा दी। हमने डाक्टरों से अनुमति मांगी, उन्होंने उस समय तो ना कहा पर दूसरे दिन हमारे आग्रह पर उन्होंने उपचार करने को सहर्ष स्वीकृति दे दी । हमने नियमानुसार होमियोर्पेथिक दवाई दी पर कोई विशेष लाभ न हुआ । सारे डाक्टर इन तरुण रोगी में दिलचस्पी लेते थे। लेडी डाक्टर और नर्से

आखों में आंसू लाकर परमातमा से मनोहर के अच्छे हो जाने को प्रार्थना करतो थी। मंगलवार की रात को ह बजे उसने थोड़ा दूध लिया, दो एक कमला निम्बू की फांक भी खाई एवं थोड़ा पानी भी पिया। ७२ घंटे व्यतीत हो जाने से हमें आशा की किरण दिखाई दी। पर आयुष्य कर्म के अनुसार टूटी हुई डोर फिर संघ न सकी और उस आत्मा ने आयु की अवधि पूर्ण होते ही उस विनश्वर देह का त्याग कर दिया।

मनोहर जब तक जीवित रहा-असाधारण शान्ति और समता के साथ उसने अनन्त वेदना सही। उसके शब्दों में कभी भी दैन्य भाव नहीं आया और मोह ममता को त्याग कर केवल आत्मानन्द में लीन रहा। शारीरिक अवशता से कभी कोई ऐसी चेब्टा हो जाती तो वह तुरन्त कहता "भाई जी मेरी अज्ञानता वश हो कोई अनर्गल बात निकल जाय तो पता नहीं किन्तु मेरे मन में पूर्ण शान्ति है। यह शरीर नाशवान है। आत्मा अजर अमर अविनाशी है तो इस शरीर के लिए क्यों चिन्ता की जाय। जब मैं बीकानेर में किताबों की पार्सल लेकर रांघडी चौक में आया तो एक कुत्ते ने मुक्ते काट खाया। डा० हर्ष ने कहा कि यदि पागल कुता नहीं था तो हाइड्रोफोविया के कोर्स की आवश्यकता नहीं। दो एक पेनीसिलिन के इंजेक्सनों से घाव सुख गया और मैं निश्चन्त हो गया, यदि उस समय उचित कोर्स पूरा कर लिया जाता तो यह दशा आज क्यों होती! पर यह सब विकल्पमात्र हैं। मैं इसके लिए किसी को दोषी नहीं ठहराता। मेरे बन्धे हुए कर्म मुक्ते ही भोगने पड़ेंगे"। मेरे द्वारा समभाव की अनुमोदना करने पर, मनोहर ने कहा "ज्ञानो वेदे धैर्य्य थी, अज्ञानी वेदे रोय"

उसने कहा 'माई जी, मेरी मां की बुलवा दीजिये। मेरे मन में दो ही इच्छाएँ हैं एक तो मां के चरणो में मस्तक टेक कर उसका मुंह देख सकूं, दूसरी-गृहदेव श्री सहजानन्दजी के दर्शन करने की बड़ी तीव्र इच्छा है मैंने कहा भाई! तुम्हारी मां को लेकर आने के लिए पूज्य श्री काकाजी को तार और फोन द्वारा कहा जा चुका है और वे कल पहुंच जावेगें। मनोहर ने कहा भाईजी! वाबाजी मेरी मां को कैसे लावेंगे। वह तो रेल में भी घबराती है प्लेन में तो आ नहीं सकेगी। यदि किसी भा तरह एक बार उसके दर्शन हो जाते तो अच्छा होता" मैं उसे आस्वासन देता रहा पर भावी प्रवल है, जब उसकी माता और उसकी पत्नी पहुंची तब तक उसकी नाशवान देह, भस्म के रूप में परिणत हो कर पतितपावनी गंगा के अजस प्रवाह में विलीन हो चुकी थी।

उसकी दूसरी प्रवल इच्छा गुरुदेव के दर्शनों की थी। उसने कहा भाई जी ! मुक्ते गुरुदेव के दर्शन कराइये। मैं ने गुरुदेव का एक चित्र मनोहर को अस्पताल में दिया। उसने अनन्य भक्ति पूर्व क मस्तक के लगाया और मुक्ते गुरुदेव का प्रत्यक्ष दर्शन कराने के लिए आग्रह किया। मैंने कहां भाई तुम एक काम करना। तुम्हें आज रात को गुरुदेव के दर्शन अवश्य होगे। उसने कहा कि मुक्ते मार्ग बताइये। मैंने कहां 'अपने शरीर की सारी वेदना भूलकर-श्वासोच्छवास के साथ गुरुदेव का स्मरण करना और आस्मा के अविनाशीपन का सतत् ध्यान रखना। पूर्ण व्याकु- उस समय यदि तुम अपने अध्यवसायों को एकाग्र रख सके तो तुम्हें उनकी वाणी भी सुनाई देगी। उसने भेरे कथन को स्वीकार किया एवं मुझे कहां कि मैं आपक कथनानुसार ऐसा ही करूं गा। आप मेरी ओर से प्रमु शान्तिनाथ भमवान चरण भेटें एवं स्नात्रपूजा करादें। मैंने जब दूसरे दिन प्रमुचरण भेटने की बात कही तो उसने अनुमोदन करते हुए कहां कि कल फिर मेरे नाम से पूजा करें,

माई जी ! मेरे मन में ऐसे भाव आते हैं कि मुझे भवभव में जैन-धर्म मिले, प्रमुकी पूजा-भक्ति करूं। मुझे आप लोगों जैसे बाबा, भाई आदि मिले हैं, मैं अपने को धन्य मानता हूं। मुक्ते २२ वर्ष को तहण अवस्था में जाने को कोई चिन्ता नहीं है। मुझे इतना सन्तोष है कि मैंने अपने जीवन में किसी का बुरा नहीं किया। अपनी नजर खराब नहीं की अौर न कभी हाथ खराब किया। भाईजो ! मैने तो कोई पाप नहीं किया फिर यह दशा क्यों ? मैने कहा भाई ! सात कर्मी की प्रकृतियों का बन्ध तो सदैव होता ही रहता है पर आयुष्य-कर्म तो एक भव में एक ही वार भावी भव का बन्च करता है अत: पूर्व जन्म के बंधे हुए आयुष्य बंध को न्युनाधिक करने में तीर्थंकर चक्रवर्ती भी असमर्थ है तो फिर दूसरों की बात ही क्या ? यह शरीर तो नाशवाने है। एक वस्त्र जीर्ण हो जाने से फिर दूसरा वस्त्र पहनते हैं, इसी प्रकार यह चोला छोडकर नयी देह धारण करनी होती है। इस विनाशी देह पर मोह न करके-आत्मभावना में लीन रहने से ही मृत्यु पर विजय प्राप्त की जासकती है। मनोहर ने कहा-आपका कथन यथार्थ है, मुक्ते मृत्य से लेशमात्र भी भय नहीं। मैं अजर अमर अविनाशी हँ, आप लोग कोई भी मेरे लिए चिन्ता न करें। देखिये ! मेरे सुसराजी सामने खड़े हैं, उनकी आंखों में आंसून आने पावे।

फिर मनो इर से कहा:— "सुसराजो ! मैंने आयु थोड़ो पाई । आपकी पुत्रो से १॥ वर्ष का हो संबंध था । इस अविध में मैंने जो कुछ अनुचित व्यवहार किया हो उसके लिए मन, वचन, काया से क्षमा-प्रार्थी हूं।" भाईजो ! मेरी माँ को किसी प्रकार का कष्ट न हो । आप लोग इस बात का ख्याल रखें और संसार को प्रत्यक्ष अनित्यता देख कर यदि उसका दीक्षा का परिणाम हो जाय तो आप लोग उसे अवस्थ ही संयम मार्ग को पियक बनादें। मेरी स्त्री चाहे पिता इ

यहां रहे, चाहे दोक्षा ले अथवा मेरी मां के पास रहे, वह स्वतंत्र है। पर मेरी माँ दीक्षा ले तो मुक्ते संतोष होगा। मेरी बहुन चन्द्रप्रभाश्री जी को चतुर्मास के हेतु बीकानेर अवश्य बूलावें। दूसरे दिन जब मैं अस्पताल गया तो वह ''लामेमि सक्वे जीवा'' तथा ''खामिय खमाविय व चौदह जीव निकाय'' आदि गाथायें बोल रहा था। मुझे देखते ही कहा, "भाई जी मेरे लिए आपही गरुदेव हैं। जिन्होने मुक्ते गुरुदेव का दर्शन करा दिया। आज मुझे रात में गुरुदेव के दर्शन हो गये। मैं धन्य हो गया। अब मुक्ते प्रत्यक्ष दर्शन कराइए ! मैं ने कहा:— तुम्हारे ठीक होते ही तुम्हें गरुदेव के दर्शन कराने के लिए क्षत्रियकुण्ड ले चल गा। उसने कहा यह तो दुराशा मात्र है। क्योंकि डाक्टर लोग अंग्रेजी व बंगला में बातें करते हैं, वह अविदित नहीं है। मैंने कहा भाई यदि बच गये तो गरुदेव के दर्शन अवि-लम्ब करोगे अन्यथा भवान्तर में अवश्य दर्शन होंगे। उसने बंगला में निश्चयपूर्वक कहा -- "तिश्चयई आमि क्षत्रियकुण्ड जाबो एवं गुरुदेवेर चरण सेवाय थाकबो । मैैने कहा भाई ! तुम इस प्रकार के उत्तम मन के परिणाम को रखते हो, अतः तुम धन्य हो । ज्ञान घ्यान की बातें बना लेना सहज है पर समय पड़ने पर असमाधि को त्याग कर आत्म-स्थिरता में, समभाव में स्थिर रहने में कोई विरला ही समर्थ हो सकता है। तुमने तो वही स्थिति प्राप्त की है जो अत्यन्त दुर्लभ है। "आज रात में तम फिर एकाग्र व्यान से गुरुदेव को स्मरण करना, तुम्हें गुरुदेव के प्रत्यक्ष दर्श नहोंगे और वाणी भी सून पाओंगे। उसने मेरी बात स्वीकार की आगे अपने को समभाव में लीन रखकर वेदना को सहन करने लगा।

इस रोग के रोगी दौड़ना, भागना, दूसरों को काट खाना आदि पागलपन विशेष करने लग जाते हैं, पर मनोहर न अपना विवेक इतना जागृत रखा कि डाक्टरों ने जो उसके हाथ पँलग में बाँध रखेथे, खोल दिये। नर्स जब प्रेमपूर्व क उसके सिरहाने खड़ी हुई मस्तक सहला रही थी तो उसने कहा — "नर्स तोमार हाथ तो आमार माएर हाथेर मोतोन अत्यन्त प्रिय लागे।"

उसने सब लोगों को याद करके क्षमतक्षामना की। जब कोई उसके पास जाता तो वह उसके साथ धर्म की ही बार्त करता। मंगलवार की रात में करीब ११ व जकर २० मिनट पर नर्स से कहा- 'नर्स! आमार दादा के डेके दाओ, आमाके नवकार मंत्र दिवे।" इतना कहने के कुछ ही क्षण बाद उसकी आत्मा स्वर्ग को ओर चली गई। हम लोगों ने प्रात:काल दु: ली हृदय से उसकी अत्येष्टि क्रिया की। दूसरे दिन उसकी माँ और काकाजी शूमेराजजी कलकत्ता पहुंचे, पर उन्हें उसका मुख देखना नहीं बदा था, उसकी माँ अस्पताल जाने के लिए आग्रह करने लगी, पुत्र का मुख देखने के लिए हठ करने लगी। मैंने जब उसको अन्तिम भावना और पण्डित-मरण की बात बतलाई तो उनका चित्त कुछ ठिकाने आया। दो दिन बाद जब काकाजो अगरचन्दजी का पत्र आया और उनमें उद्घिष्टित श्रीमद् देवचन्द्रजी महाराज की अमरवाणी पढ सुनाई तब मनोहर को माँ का चित्त स्थिर हुआ।

''परिजन मरतो देखिने, शोक करे मन मूढ़! अवसर वारो आपणो, सहुजन नी ए रूढ़'' (पंच भावना सज्भाय)

मैंने पूज्य गुरुदेव श्रीसहजानन्दजो को एवं श्रीविचक्षणश्रीजी महाराज को उसके समाधि-मरण के दु:खद समाचार लिखे। श्रीगुरुदेव ने प्रत्युत्तर में लिखा:-मनोहर नी उत्तम भावना हती तैथी उत्तम गित थई छै, फिकर कथी जेवृंनथी "। तमारी सद्भावनाए काम कर्युं छै। आवी मददज कामनी छे, बाकी तो जीव अनादिनां फुटारामा फटकातो आवे जाय छे, तैमांथी जेओ समाधि-मरण

योग्य थई देह त्यागे ते जीव धन्य छे " ॐ शान्ति"

क्षत्रियकुंड से श्री मुखलाल माई का कार्ड (मिती माघ सुदी ४) आया जिसमें उन्होंने लिखा था:- ''आपने भाई मनोहरलाल को के बारे में लिखा सो जान कर ऐसा मालूम होता है कि उनको भावना उत्तम थी। उसका प्रत्यक्ष साक्षात् पूज्यश्री को मालूम हुआ। वे पत्र पढ़ते थे। उसीसमय एक बिजली का पलकारा जैसा हुआ और गुरुदेव ने पास में बैठे हुए हम लोगों से कहा देखो एक रोशनी का पलकरा हुआ। जब हम लोगों ने ऐसा ख्याल किया कि वह आत्मा देवयोनि से यहां आकर पुज्यश्री के दर्शन करके चली गई। पुज्यश्रीने कहा कि भावना सुन्दर थी।

जब मनोहर का दुखद समाधार अजमेर स्थित श्रीचन्द्रप्रभाश्रीजी को मिले तो वे इस विकल्प में चिन्तित ये कि न मालूम उसके मृत्यु के समय कैसे परिणाम रहे होंगे ! पर जब मेरा पत्र मिला तो उन्हें भी मनोहर के समाधि-मरण से सन्तोष हुआ। मितो माघ सुदी ३ के पत्र में श्रीचन्द्रप्रभाश्रीजी ने लिखा:—

"मनोहरलालजी के समाचार जब से सुने थे, तब से हृदय में गहरी चोट लगी थी पर आपकें पत्र नं मरहम-पट्टी का काम किया । युवावस्था के अन्दर इस प्रकार की उत्तम भावनाओं का होना धन्यवाद के योग्य है। आश्चर्य होता है कि उन्होंने एकदम ही जड़ और चेतन का भान किस तरह पाया। आपकें पत्र के पूर्व येही विचार मस्तिष्क में घूमते रहे कि न मालूम किस प्रकार से देह छूटीं होगी? क्या परिणाम रहे होंगे? बस इसीं चींज का दुख होता था। पर आपके पत्र ने सब विचारों को दबा कर आत्मा को भी सन्तोष दिया। मरने के दुख से ज्यादा सुख, उनके ऐसे उच्च परिणामों से हुआ।"

दूसरे रिववार को रात्रि ७॥ बजे जैन भवन के स्वाध्याय सभा में उसके समाधि-मरण और आत्म परिणामों के गुणानुवाद करने के पश्चात कुछ समय मौन रह कर स्वर्गीय आत्मा की शांतिकामना की गई।

भैवरलाल नाहटा

:---:

#### ॥ भावना भवनाशिनी ॥

# अध्यात्मरसिक श्री देवचन्द्रजी कृत

# साधु की पांच भावनायें

दोहा=

स्वस्ति सीमंधर परम, धर्मध्यान सुख ठाम । स्याद्वाद परिणामधर, प्रणमुं चेतन-राम ।१।

भावार्थ=िकसी भी शुभकार्य के प्रारम्भ में मंगलाचरण करना आवश्यक है।
मंगल दो प्रकार के माने जाते हैं,-द्रव्य और भाव। द्रव्य-मंगल की लौकिक-कार्यों
में प्रधानता रहती है, तथा लोकोत्तर कामों में भाव-मंगल काम में लिया जाता
है। सारे माव मंगलों में प्रथम मंगल-अरिहंत है, +अतः ग्रन्थकर्ता इस विधि
का पालन कर रहे हैं।

धर्मध्यान रूपी सुख के स्थान, स्याद्वाद के परिणामों को धारनेवाले, बात्म स्वरूप में रमण करने वाले, महा विदेह क्षेत्र में विवरने वाले कल्याणकारी श्री सीमंघर स्वामी को प्रणाम करता हूँ। अरिहंतव सिद्धस्वरूपी चेतन्य आस्मा को भी प्रकारान्तर से नमस्कार है ।१।

महावीर जिनवर नमी, भद्रवाहु स्रीश । वंदी श्री जिनभद्र गणी, श्री क्षेमेन्द्र सुनीश ॥२॥

+मंगलाणं च सक्वेसि पढमं हवइ मंगलं। (नमस्कार सूत्र)

भावार्थ — अभी भरतक्षेत्र में अंतिम तीर्थक्कर श्री महावीर स्वामी का शासन पक रहा है, अतः श्री वीरप्रमु को नमस्कार करता हूँ। तदनन्तर श्री तीर्थक्कर देवों के प्रतिनिधि "अजिणा- जिण संकासा" कहे जाने वाळे आचार्यों को नमस्कार करना उचित ही है। दोहे के दूसरे चरण में श्री भद्रवाहु स्वामी को, तीसरे पाद में श्री जिनमद्र-गणी (क्षमाश्रमण) को तथा चोथे चरण में श्रीक्षेमेन्द्रसृरि को वैनस्कार किया है।।२॥

प्रस्तुत पांच भावना के वर्णन का आधार वृहत् कल्प सूत्र है उसके रचियता बद्रबाहु स्वामी है और टीकाकार क्षेमेन्द्रसूरि हैं अतः उनको प्रारम्भ में नमस्कार किया गया है।

सद्गुरु शासन-देव नमी, वृहत्कल्प अनुसार । शुद्ध भावना साधुनी, भाविश पंच प्रकार ॥३॥

मावार्थ=उपर्युक्त नाम निर्देश करने के बाद ग्रन्थकर्ती सोचते है, वि अब नाम की बजाय ऐसा शब्द लिखा जाय, ताकि सारे योग्य व्यक्तियों को नमन हो सके, इसिलए सद्गृह-देव (सद्=सच्चे गृह-गौरवश।ली) को नमस्कार किया है चौबीस तीर्थं इरों के चौबीस शासन देव होते हैं, अतः जैन शासन को रक्षा में सचेष्ट रहने वाले शासनदेवों को नमस्कार किया है। देव-गृह-तथा शासनदेव को नमस्कार करके किव कहते हैं, कि मैं अी शृहत्कल्पसूत्र के अनुसार साधु की वांच प्रश्नास्त भादनाओं का वर्णन करूं गा—भावूं गा।३॥

इन्द्री-योग-कषाय ने, जीपे म्रुनि निःशंक । इण जीते कुष्यान जय, जाये चित्त तरंग ॥४॥ आवार्य=निर्मयता के साथ मुनि अपने आंतरिक रिपुओं को जीते । पांच इन्द्रियाँ चार कषाय, तीन योग रूप इन बारह (कर्म बंध के स्वरूप शत्रुओं को जीतने से अपध्यान पर विजय पाता है और चित्त की तरगें (विकल्प) शान्त व शमित होती हैं ॥४॥

प्रथम भावना श्रुत तणी, बीजी तप तिय सन्त । तुरिय एकता भावना, पंचम भाव सुतन्त्व ॥४॥

भावार्य=पांच भावनाओं के नाम ये हैं १ श्रुत भावना २ तपभावना ३ सत्व भावना-४ एकत्व-भावना और १ तत्त्व भावना ॥५॥

श्रुत-भावना मन थिर करे, टाले भवनो खेद। तप भावना काया दमे, वामे वेद उमेद॥६॥

मावार्य=कौनसी मावना से कौनसा लाभ होता है! यह इस पद्य में कहा बया है। पहली श्रुत-भावना से मुनि अपने मन को स्थिर कर तथा संसार से उत्पन्न खेद को टाले। दूसरी तप भावना द्वारा बाह्य-दृष्टि से काया का दमन करे। और आँतरिक भावों से वेद (स्त्री-पुं-नपुँसक) की उमेद को छोड़े ( अर्थात् वेदोदय को उपशमावे ) ॥६॥

सच्च भावना निर्भय दशा, निज लघुता इकभाव ॥ तच्च भावना आत्म गुण, सिद्ध साधना दाव॥७॥

माबार्य=तीसरी सत्त्व-भावना से निर्भय-दशा को प्राप्त करे। चोथी एकत्व बावना से अपनी लघुता (कर्मी वपापों का हल्कापन) की पावे तथा पाँचवीं बावना तत्त्व से आत्म गुणों की साधना द्वारा सिद्ध बनने का दाव लगावे॥॥॥

:--:-:

# ढाल-पहली श्रुत भावना की

लोक स्वरूप विचारो आतम हित भणीर ----ए देशी

श्रुत अम्यास करो म्रुनिवर सदा रे, अतिचार सहु टालि हीण अधिक अक्षर मत उच्चरो रे, शब्द अस्थ संभालि।श्रुत्तश्म

मावार्ष —ये भावनायें मुनियों के लिए बतलाई गई हैं इससे कोई यह न सममे, कि श्रावकों के लिए इनका क्या उपयोग है ? परन्तु यह एक ऐसी वस्तु है, कि सदा बीर सभी के लिए उपयोगी थी, है, और रहेगी। भावनाओं के प्रधान अधिकारी मुनि होते हैं अतः मुनियों को सम्बोधित करके कहा गया है कि हे मुनिवर! सदा ज्ञान का अभ्यास करो। यहां पर 'सदा' शब्द हमें सूचित करता है, कि निर्वर का श्रुताभ्यास जड से भी जड ब्यक्ति को श्रुताधारी (ज्ञाता) बना सकता है। कहा भी है; कि 'हमेशा एक क्लोक याद करो, एक न कर सको तो आधा करो, आधा न कर सको तो चौथाई करो और वह भी न कर सको तो चतुर्थां श्र का अध्टमांश अर्थात् एक अक्षर तो अवस्य याद करो।"

ज्ञानाम्यास करते समय यह भी आवश्यक है, कि ज्ञान के सारे अतिचार (दोंष) टाले जायें। जो पाठ जिस रूप में है, उससे हीन (कम) अक्षर तथा अधिक सक्षर बोलना आदि जौदह अतिचार (दोष) हैं। फिर जो पाठ बोला जाय, उसका शब्द (व्याकरण) और अर्थ भी संभालो (ध्यान में लो)। क्योंकि तोते वाली रटना कल्याणकारिणीं नहीं हो सकती ॥ १॥

## सक्ष्म अर्थ अगोचर दृष्टि थी रे, रूपी रूप विहीन। जेह अतीत अनागत वर्तता रे, जाणे ज्ञानी लीन। २ श्रु०।

मावार्थ=अतीत, अनागत (भविष्य ) और वर्तमान काल के जो रूपी (मूर्ता) और अरूपी (अमूर्ता) सूक्ष्म-अर्थ (रहस्य) हैं, ज्ञानी पुरुष उन्हें अपनी अतीन्द्रिय (आत्म) दृष्टि (ज्ञान-चक्षु) से जानता है ॥२॥

नित्य अनित्य एक अनेकता रे, सदसद् भाव स्वरूप। छः ए भाव एक द्रव्य परिणम्या रे,एक समय मां अनुप ।३श्रु४०

भावार्थ—यह त्रिकाल सत्य है, कि एक ही समय (सूक्ष्म से-सूक्ष्म-काल)
में, एक ही पदार्थ में निज-निज स्वरूप से छहों भाव परिणमते हैं। वे छः भाव
में है—१ नित्यता, —अनित्यता, ३—एकता, ४—अनेकता, ५—सत् और ६=
असत्। श्रुत ज्ञान द्वारा द्वव्यों के इन ६ भावों को विचारे॥ ३॥

उत्सर्ग अपवाद पदे करी रे, जाणे सह श्रुत चाल। वचन विरोध निवारे युक्ति थी रे, थापे दृषण टाल। ४ श्रु०।

भावार्थ...श्रुत की सारी चाल (गित) को उत्सर्ग (निरुचय) और अपवाद (व्यवहार मार्ग) से जाने, कि कौन-सा वचन उत्सर्ग का है, और कौन-सा कथन व्यवहार आश्रयी है। आगम-वचनों में भी यदि कहीं-कहीं वचन-विरोध दिख्यात हो, तो उसे युक्तियों द्वारा हटाकर निर्दोध वचन की स्थापना करे ॥ ४॥

द्रन्यार्थिक पर्यायार्थिक घरे रे, नय-गम-भंग अनेक । नय सामान्य विशेष बेहुँ ग्रहे रे, लोकालोक विवेक । भ श्रुव । भावार्य-किसी शास्त्रीय पद की स्थापनाकरते समय द्रव्यार्थिक नय (द्रव्यके गुणोंकी अपेक्षाहिष्ट) और पर्यायार्थिक नय (पर्याय-अवस्था की अपेक्षा हिष्ट) को ध्यान में रखे। नय-गम और भङ्ग अनेक अर्थीत् अनन्त हैं, उनका यथासाध्य लक्ष्य रखें पर उनका पार नहीं। अतः कम-से-कम सामान्य और विशेष इन दोनों नयों को लेकर लोका-लोक का विवेचन करे।। प्रा

## नन्दि सत्रे उपगारी कह्यो रे, विल अञ्चन्ना ठाम। द्रव्य श्रुत ने वांद्यो गणधरे रे, भगवई अंगे नाम। ६ श्रुत ।

भावार्थ पांच ज्ञानों में से उपगार करनेवाला एक श्रुतज्ञान ही है। बाकी के चार ज्ञान तो स्थापना मात्र हैं, ऐसा श्री नन्दीसूत्र में कहा है। तथा श्री भगवती सूत्र के शतक ६ उद्देश ३१ में "असोच्चा केवली" के अधिकार में भी इसका प्रमाण है। इसी सूत्र के प्रारम्भ में स्वयं श्री गणधरदेव के द्रव्य श्रुत को नमस्कार करने का पाठ भी है... "नमो सुयदेवयाए"। अतः श्रुताम्यास का महत्व स्वतः सिद्ध है।। ६।।

### श्रुत अभ्यासे जिनपद पामिये रे, छहे अंगे साख। श्रुत नाणी केवलनाणी समोरे, पन्नवणिज्ञे भाख। ७ धृत।

भावार्थ...श्री ज्ञाता सूत्र के अन्दर तीर्थङ्कर पद प्राप्ति के वीइ स्थानों का वर्णन है। उनमें श्रुत अभ्यास से भी तीर्थङ्कर गोत्र कर्म का बन्ध होना बतलाया है। श्री पन्नवणा सूत्र में तो श्रुतज्ञानी को केवलज्ञानी के समान कहा है। केवलज्ञान से जाने हुए पदार्थों की प्ररूपणा तो श्रुतज्ञान के आघार से ही होती है। केवलज्ञानी और श्रुतज्ञानी की प्ररूपणा में कोई अन्तर नहीं है। तथा को पदार्थी श्रुतज्ञान के अविषय हैं, उनकी प्ररूपणा न तो किसी केवलज्ञानी ने की है,न कोई कर सकता है।। ७॥

#### श्रुत भावना

## श्रुतधारी आराधक सर्व ते रे, जाणे अर्थ स्वभाव। निज आतम परमातम सम ग्रहे रे, घ्यावे ते नय दाव। ८ धृत।

मावार्थ...श्रुतघारी को सर्व आराधक कहा है, तथा श्रुतविहीन चारित्री को देश (अंश)...आराधक । क्योंकि ज्ञानी पदार्थों के स्वभाव को पिछानता है, तथा संग्रह नय की दृष्टि से अपनी आत्मा को परमात्मा के झमान समभता हुआ घ्यान करता है। ॥ ८ ॥

## संयम दरशन ते ज्ञाने बधे रे, ध्याने शिव साधंत! भव स्वरूप चउगति नो लखे रे, तेणे संसार तजंत। ६ श्रुत।

भावार्थ...दर्शन और चारित्र की मूलिमित्त ज्ञान है। कहा भी है---'नाणेण विना न हुंति चरण गुणा', अर्थात ज्ञान के बिना चारित्र गुण नहीं होता। ज्ञान से ही दर्शन और चारित्र की शुद्धि तथा दृद्धि होती हैं। ज्ञानी पुरुष ध्यान द्वारा मोक्ष को साधना करता है। ज्ञान से ही चारों गतियों का स्वरूप जाना जाता है। जानने के पश्चात् संसार का त्याग करने का काम भी ज्ञानी पुरुषों का है, ''ज्ञानस्यफलं विरतिः ॥ ६॥

## इन्द्रिय सुख चंचल जाणी तजे रे,नव-नव अर्थ तरंग। जिम-जिम पामे तिम मन उछसे रे, वसे न चित्तअनंग।१०<sup>शृत</sup>।

भावार्थ...श्रुताम्यासी मुनि इन्द्रिय-सुखों को चञ्चल जान कर छोड़ता है। तथा ज्यों-ज्यों शास्त्रों के नये-नये अर्थों की लहरियों को प्राप्त होता है, त्यों त्यों उसका मन उल्लास से भर जाता है। ऐसे मुनि के मन में अनञ्ज (काम बासना) नहीं बस सकता। वह तो शास्त्राम्यास व चितन में ही लीन रहता है। १०

#### काल असंख्याता ना भव लखे रे, उपदेशक पण तेह। परभव साथी आलंबन खरो रे, चरण विना शिव गेह।११<sup>% त</sup>।

भावार्थ...ज्ञानी पुरुष असं ख्यात-काल के पिछले जन्मों को देख सकता है। श्रुत के आधार पर उन्हें बतला भी देता है। अतः परभव में जाते समय खरा साथी श्रुतज्ञान है। सभी को श्रुत का ही सहारा है। श्रुत का बल हो, तो द्रव्य चारित्र के बिना भी मोक्ष पाया जा सकता है। यहां यह घ्यान रहे कि भाव-चारित्र के बिना तो किसी की भी मुक्ति नहीं हुआ करती। ॥ ११॥ पंचमकाले श्रुतबल पण घट्यो रे, तो पण ए आधार। 'देवचन्द्र' जिनमत नो तत्त्व ए रे,श्रुत स्रं धरज्यो प्यार१२ श्रुत

भावार्थ...यद्यपि पञ्चमकाल (किल्युग) में श्रुत की शक्ति बड़ी क्षीण हो गयी है। फिर भी मुमुक्षुओं को आधार तो श्रुत ज्ञान का ही है। जिनेस्वरदेवके मर्म्मका यही सार है कि, ज्ञानसे प्यार घरना अर्थात ज्ञान पाने की रुचि रखना। श्री देवचन्द्रजी महाराज यों कहते हुए पहली श्रुत-भावना को सम्पूर्ण करते हैं १२

.....

## ढाल ? तप भावना की

अनुमति दीधो माए रोवती... ए देशी...

१ रयणावली २ कनकावली, ३ म्रुतावली ४ गुणस्यण भवज्जमध्य ने ६ जवमध्य ए,तप किर ने हो जीपोरिषु मयण ।१। भवियण तप गुण आदरो, तप तेजे रे छीजे सह कर्म । विषय विकार सह दले,मन गंजे रे भंजो भव भर्म । भवि० २ ।

मावार्थ...श्रुत भावना के पश्चात् तप भावना का स्थान है। क्योंकि कानी पुरुषों को भी पुरातन कर्मों को तोड़ने के लिए तप का सहारा लेना पड़ता है। हे भव्यजनो ! तपस्या के गुण अपनाओ ! इस तपके तेज से सारे कर्म छीज बाते हैं और विषय विकार टल जाते हैं। मन वश में आ जाता है। जन्म-मरण का भ्रम दूर हट जाता है। आगमों में तप करने की अनेक विधियाँ बतलायी हुई हैं, उनमें से रत्नावली, कनकावली, मुक्तावली, गुणरत्न सम्वत्सर, वज्रमध्य, जवमध्य, जैसी कठिन तपस्याओं से अन्तरङ्ग शत्रु मदन (काम वासना) को अवश्य जीतो। शरीर एवं इन्द्रियों की कमजोरी से वासनाण भी निर्बल बन जाती हैं। १-२। जोगे जय इन्द्रिय जय तदा, तप जाणो हो कर्म सूडण सार। उवहाणे योग वृहा करी, शिव साधे रे स्था अणगार। ३भ०।

भावार्थ...तपस्या से योगों ( मन-वचन-काया ) तथा इन्द्रियों पर विजय पायी जाती है, इसलिए कर्मों को तोड़ने में तप सारभूत है । उपधान तथा योगोड़-बहुन करके सरल व शुद्धाचारी मुनि मोक्ष को साधे...।! ३ ॥ जिम-जिम प्रतिज्ञा दृढ थको, वैरागीयो तपसी मुनिराय। तिम-तिम अग्रुभ-दृल छीजवे, रिवतेजे रे जेमशीतविलाय। ४। भ०

भावार्थ...तपस्या भी वैराग्य एवं दृढ़ मनोबल के बिना नहीं हो सकती; देहासिक का त्याग तो तप के लिये अत्यावश्यक है। इसलिये कहा गया है कि वैरागी और तपस्वी मुनि ज्यों-ज्यों अपनी की हुई (व्रत व तप की) प्रतिज्ञा पर दृढ़ होते जाते हैं, कष्ट उठा कर भी दृढ़ निश्चय पर ड्रटे रहते हैं; त्यों-त्यों कशुभ कर्मों का समूह छीजता जाता है। जैसे कि शरियों में ज्यों-ज्यों सूर्य का प्रकाश फैलता है त्यों-त्यों शीत का विनाश होता जाता है। ४॥ जो भिक्षु पिडमा आदरे, आसन अकंप सुधीर। अतिलीन समता भाव मां. तृण परे हो जाणंत शरीर ॥५॥भ०

भावार्थ...जो मृति भिञ्च-पिडमा (साधु के लिए बारह प्रकार की विशेष प्रतिज्ञाएँ) आदरता है, वह धैर्यवान मृति अपने आसन को अकम्प (अचल) रखता है अर्थात उपसर्ग आने पर भी डोलता नहीं। तथा समता में इतना लीन हो जाता है कि अपने शरीर को भी तृण तुल्य समभता है अर्थीत शरीर की भी परवाह या सार सम्भाल नहीं करता ॥ १॥

जिण साहु तप तलवार थी, खडयो छै हो अरि मोह गयंद तिण साधु नो हूं दास छूं, नित्य वंदुं रेतसपय अरविन्द।६। भ॰

मावार्थ=जिस साधु ने तप रूपी तलवार लेकर शत्रु के समान मोहरूपी हाथी को मार डाला है,उस साधु का मैं दास हूँ। और उसके चरणकमखों को नित्य बंदना करता हूं—६

टिप्पणी... १ से ६ तप का विवरण परिशिष्ट में देखी।

आचार स्यगडांग मां, तिम कहयो हो भगवई अग। उत्तराध्ययन गुणतीशमें, ता संगे हो सह कर्म नो भंग। ७। भ०

मावार्थ=आचारांग, सूयगडांग, भगवती, तथा उत्तराब्ययनसूत्र के उनतीसके बच्ययन में कहा है कि, तपस्या से सारे कर्मों का नाश हो जाता है ॥ ॥ ते दुविध दुक्कर तप तपे, भव पास आश विरत्त । धन्यसाध मुनि हं हण समा, २ ऋषि छांधक हो ३ तीलग ४ कुरूद त्ता ८। भ ०

भावार्थ=वे मुनि बाह्य आम्यंतर इन दोनों प्रकार का दुब्कर कठोर तर करते हैं और सांसारिक बंधन स्वरूप किसी वस्तु के प्रनि अप्रिलाषा नहीं रखते, सांसारिक आशाओं से विरक्त रहते हैं ऐसे निष्काम भावों से तपस्या करने वाले १ ढंढण २ खंधक, इतीलग, तथा ४ कुरुदत्त जंसे मुनियों \*को धन्य है ॥=॥
निज आतम कंचन भणी, तप अग्नि करी शोधंत ।
नव नवी लिब्ध-बल छते. उपसर्ग हो ते सहंत महंत । १ । भ०

भावार्थ=अपनी आत्मा रूपी सोने को तपस्या रूपी आग द्वारा तपाकर कर्मो-का मैल निकाल डाले, ऐसे उग्रतपिस्वयों को नई नई लिब्बयाँ और सिद्धियाँ प्राप्त हों बाती है किंदु पिद्धियों के होते हुए भी उनका उपयोग वे स्वकष्ट-निवारण के लिए नहीं करते हैं अपितु कष्टों को समता से सहन करते रहते हैं — १ धन्य! तेह जे धन गृह तजी, तन स्नेह नो करी छेह। नि:संग वनवासे वसे, तपधारी हो ते अभिग्रह गेह।१०।४०

<sup>#</sup>१-२-४ इनकी जीवनियां परिशिष्ट में पढ़िये । तीलय का वृतांतः बात नहीं हो सका ।

भावार्थ= घन्य है उन मुनियों को, जिन्होंने धन-संपत्ति-और घर छोड़कर साधु जीवन स्वीकारा है। उनमें भी तपस्वी मुनियों की तो और भी विषेशता है किउनने तो शरीर के स्नेह का भी अंत कर डाला है। उन तपस्वियों में भी विशेष प्रकार के अभिग्रह (त्याग) धारी मुनि तो नि संग (राग रहित) बनकर वनवासी ही हो गये हैं। अतः वे विशेष-विशेष घन्यवाद के पात्र हैं। अर्थात् एक-एक से बढकर सराहनयी हैं। १०।

धन्य ! तेह गच्छ-गुफा तजी, जिनकल्प भाव अफंद । परिहार विशुद्धि तप तपे, ते वंदे हो 'देवचन्द्र' मुनीन्द ।११।भ०

मानार्थ=इस दूसरी ढाल के अंतिम पद्य में जो धन्यवाद दिया है, उसके अधि-कारी बहुत कम हुआ करते हैं। इस युग में तो ऐसे मुनियों की नास्ति सी है। जिन्होंने गच्छारूपी गुफा को छोड़कर जिनकल्प१ को अपनाया है तथा निरुद्धक मान से परिहारिवशुद्धि नामक२ तपस्या करते हैं, उन्हें धन्यवाद के साथ श्री देवचन्द्रजी बंदना करते हैं।—११

#### :--:--:

१ वष्त ऋषम नाराच संहतन वाला, नवर्वे पूर्व की आचार नामक तीसरी बस्तु का जानकार, अभिग्नह सहित तीसरे प्रहर में अलेप आहार और विहार वाला, मुनि जिनकल्पी होता हैं। विशेष विवरण के लिए व्यवहारसूत्र के भाष्य की गाथा १३७६ से १४१७ तक पढिये...।

२ नव साधुओं का समूह मिलकर परिहारविशुद्धि तप करता है।

# हाल तीसरी —सत्त्व भावना की

( हवे राणी पदमावती - ए देशी... )

रे जीव ! साहस आदरो, मत थाओ दीन। सुख दुःख संपद आपदा, पूरव कर्म आधीन। रे जीव १।

भावार्थ=अब तीसरी सत्त्व-भावना का वर्णन चलता है । कहीं कहीं ऐसा हुआ करता है कि महान तपस्वी मुनियों को भी सत्त्व-हीन भावना मटका देती है। इसिलये मुनियों को ही क्या, प्राणीमात्रको सत्त्व भावना की आवश्यकता है। रे जीव! साहस रखो। दीन मत बनो। तेरे जीवन में होने वाले ये सुख, दु:ख, संपदा, आपदा (विपत्ति) पूर्व-कर्मों के आधीन हैं। तुम हिम्मत मत हारो। यह समक्रो कि यह सारा सुख व दुख अपने ही किए हुये कर्मों का फल है। और इन्हें समभाव से भोग लेना ही कल्याण का मार्ग है॥ १॥

कोधादिक वसे रण समे, सद्या दुःख अनेक । ते जो समता मां सहे-तो खरो विवेक-रे जीव । रे २ ।

मावार्थ=क्रोघ, अहंकार, लोभ, प्रतिशोध आदि की भावनाओं से तो तैंने यूद क्षेत्र में अनेक कष्ट सहे हैं। परन्तु उदयमें आये हुए कर्मों के फल स्वरूप कष्ट यदि तूं समभाव से सह लेता हैं तो तुम्हारा विवेक सच्चा-खरा कहा या गिना जायगा॥२॥

### सर्व अनित्य अशास्त्रतो, जे दीसे एह । तन धन सयण सगा सहु, तिणसुं स्यो नेह। रे ३।

भावार्थ=इस जगत में जो भी दृश्यमान पदार्थ हैं, । वे सभी पौद्गलिक हैं क्यों कि ६ द्रव्यों में रूपी द्रव्य वह एक ही है ये सारे दृश्यमान पदार्थ अनित्य और क्याद्वढ हैं । इसलिए धन-तन-स्वजन -सगों आदि अनित्य वस्तुओं पर स्नेह केसा ? अर्थीत इन सब से स्नेह करना उचित नहीं है ॥३॥

जिम बालक बेलू तणा, घर करीय रमंत । तेह छते अथवा ढहे, निज-निज गृह जंत । रे ४।

माबार्थ = जैसे बच्चे गीली रेत के घर बनाकर खेळते हैं। उन घरों के प्रति बास्कों के मन में क्षणिक आसक्ति ही होती है क्योंकि उन घरों के ढह जाने पर बा इनके रहने पर भी उन्हें वैसे ही छोड़कर बालक अपने-अपने घर चले जाते हैं। इसी तरह संसारी लोग भी अपने बनाये हुए घरों को छोड़कर परलोक को चल बैते हैं। अत: इनको अपना मानकर आसक्त होना उचित नहीं ॥४॥

पंथी जेम सराय मां, नदी नाव नी रीति। तिम ए परियण तो मिल्यो, तिण थी शी प्रीति। रेध!

भावार्यं=जैसे वर्मशाला में पिषक (राहगीर) मिलते हैं और विछुर जाते हैं। अधवा नदी को पार करने के लिये जहां नौकार्ये लगी हुई हों, वहां उन नावों पर साथ में बैठकर पार उतरने वाले मुसाफिर अपने-अपने रास्ते से चले जाते हैं। वैसे ही इस संसार में स्वजन संबन्धियों का मेला मिला है, इनसे प्रीति कैसी ? ये सारे वपना-अपना आयुष्य अथवा स्वार्थ पूरा होने पर उठ जायेंगे, विछुर बायेंगे ॥१॥

### ज्यां स्वारथ त्यां सहु ए सगा, विण स्वारथ द्रा। पर काजे पापे भले तूं किम होये शुराहरेग

मावार्य=रे जीव! जिनको तू सगा समभता है, वे स्वार्थ पर्यन्त सगे हैं . बिना स्वार्थ दूर हो जायेंगे। सोच तो सही तू औरों के लिंगे पाप कार्य करने में बूरवीर क्यों हो रहा है ?—॥ ६॥

तज बाहिर मेलावडो, मिलियो बहुवार। बे पूरव मिलियो नहीं, तिणम्रं धर प्यार। रे ७।

मावार्थ=रे जीव ! यह बाहिर का मेला (मिलाप-१ लाप) छोड़ दे। ऐसा मेला को तुम्हे पहले भी बहुत वार मिल चुका है। जो मेला तुझे कभी नहीं मिला, ऐसे अपूर्व आंतरिक (आत्मस्वरूप) मेले से प्रेम कर ! महापुरुषों, सत्पुरुषों व आस्मिक सद्गुषों से प्रेम कर ! उनकी ही प्राप्ति दुर्लभ है, अबतक मिल न सकनेसे अपूर्व है।

चक्री हरि बल प्रतिहरी, तस विभव अमान। ते पण काले संहरया, तुज धन इये मान।रे८।

भावार्थ—रे जीव ! तेरे पास वेभव है कितना हीक ? इस तुच्छ वेभव पर भी तू इतना अभिमान करता है ? जरा सा सोच ! कि, चक्रवर्ती, वासुदेव, बल्देव, प्रतिवासुदेव आदि महापुरुषों का वेभव अमित होते हुए भी कालने सारा इरण कर लिया अर्थात् नामो-निशान मिटा डाला । तब तेरी हस्ती ही क्या है ? उनकी तुलना में तेरा धन है कितना सा ? ॥ ८॥

हा हा हुँतो तू फिरै, परियण नी चिंत। नरक पड्यां कहें तुजने, कोण करे निर्चित। रे है। भाषार्थ वहा सेंद है कि त् परिजनों की चिंता करात हुआ इचर-उघर चक्कर काट रहा है और दिन रात पापकर रहा है। परन्तु उन पापों के कल स्वरूप तैरी दुर्गति होगी, तब तुझे निश्चित करनेवाला (खुड़ानेवाला) कौन है ? अर्थात् कोई नहीं। परिजनों की तो तू इतनी चिंता करता है पर अपने आत्म कल्याण की चिन्ता नहीं करता, यही सबसे बड़े दुख की बात है।। १॥

रोगादिक दुःख ऊपने, मन अरित म धरेव। पूरव कृत निज कर्म नो; ए अनुभव देव। रे १०।

मावार्थ=रे जीव ! रोग-शोक आदि दुःख उत्पन्न होने पर तुं मन में अरित (अशान्ति) मत घारण कर । यह सोच कि वह तब तेरे ही किये हुये पूर्व कर्मों के फल का अनुभव (परिणाम) है।—१०

एह शरीर अशाश्वतो, खिण में छीज'त। प्रीत किसी ते उपरे,जे स्वारथवंत। रे ११।

भावार्ध=तू औरों की बात जाने दे। तेरा यह शरीर भी एक क्षण में छीजने-बाला है, अशास्त्रत है। स्वार्थी है। इससे प्रीति केसी? अर्थात् इस स्वार्थी बरीर से भी प्रीति करना उचित नहीं।—११

ज्यां लगे तुज इण देह थी, छे पूरव संग।

त्यां लगे कोटि उपाय थी, निव थाये भंग। रे १२।

सावार्य = यह भी निविचत है कि, जबतक इस देहके साथ तेरा पूर्वसंग

(आयु कब्ट बंबन) है तब तक तो कोटि उपाय करने पर भी इसका नाश महीं
होगा, इसिलिए इसके नष्ट होने की चिन्ता न कर ।१२।

सागल पाछल चिहुं दिने, जे निगसी जाय
रोगादिक थी निव रहे, कींधे कोटि उपाय ॥१३रेजीव०॥
भावार्य = वो दिन पहले हो या पीछे, पर यह शरीर विनाश होनेवाला ही है,
और कोड़ उपाय करके भी उसे रोगादि से मुक्त नहीं रखा जा सकता। अतः
नष्ट होनेवाले एवं रोगों के मंडार इस शरीर पर प्रीति करना युक्त नहीं —१३
अंते पण एने तज्यां, थाये शिव सुख।
ते जो छूटे आप थी, तो तुज्ञ क्यो दुःख ॥१४ रेजीव०॥
भावार्य — आखिर तो इस शरीर (कर्म) को छोड़ने से ही मोक्ष के सुख
मिलेंगे। अतः यह शरीर अपने आप छूट रहा है, तो तुभे दुःख क्यों होना चाहिए।
एक न एक दिन इस शरीर को तो छोड़ना ही पड़ेगा न ? —१४

ए तन विणसे ताहरे, निव कोई हाण । जो ज्ञानादिक गुण तणो, तुज आवे काण ॥१५ रेजीव०॥

भावार्थ=तुभे यदि यह ध्यान हो जाय, कि ज्ञान-दर्शन-आदि गुण ही मेरी चीजें है। तो इस शरीर के विनाश होने से तेरी कोई हानि नहीं है, क्योंकि तेरे गुण तो तेरे पास हैं। शरीर तो पुद्गलों से बना होने से आत्म से पर ही है, यह जाता है तो जाने दे, उसके जाने की चिन्ता न कर।—१५

त् अजरामर आतमा, अविचल गुण राण ।
क्षण मंगुर जड देह थी, तुज किहांपिछाण।।१६ रेजीव०॥
भावार्य=त् अवर-अमर-अविचल गुणों का राजा-आत्मा है। इस सणमगुर
क्क (अवेतन) घरीर से तेरी परिचान वास्तविक नहीं है। तेरी पहचान तो ज्ञान-

दर्शन आदि आत्मिक गुण एवं चैतन्य स्वभाव से है। शरीर जड हैं, आत्म चेवन है अतः जड पदार्थ से तेरी पहिचान नहीं हो सकती । =१६

छेदन भेदन ताडना, वध बंधन दाह। पुदगल ने पुद्गल करे, तू अमर अगाह।।१७ रेजीव०।।

भावार्थ = काटना, टुकड़े करना, ताड़ना, मारना, बांधना, जलाना, वगैरह-तो पुद्गलों द्वारा एव पुद्गलों का ही होता है। रे जीव ! तूं तो अखेदा, अभेदा, अदाह्म, अमर तथा अगांध है। यदि तुझे कोई कष्ट दे, तब तू ऐसा सोच कि कष्ट देनेवाला भी देहादि जड़ पदार्थों से देता है और जिसे देता है वह शरीर भी पुद्-गल रूप जड़ ही है। आत्मा को तो कोई वध, बंधन, दाह होता ही नहीं है अतः तूं उसके लिए दुखी मत हो—१७

पूर्व कर्म उदये सही, जे वेदना थाय। ध्यावे आतम तिण समे, ते ध्यानी राय।।१८।। रे जीव०।।

भावार्थ = पूर्व- कर्मी के उदय से जो भी व जब भी वेदना का अनुभव हो तू समभाव व शांति रख। ऐसे वेदना के समय में जो आत्मा का ही ध्यान करता है-वही विशिष्ट घ्यानी है अर्थात् वेदना, घ्यानी के लिए परीक्षा का समय है। उस समय शरीर का घ्यान न कर आत्मा का हो घ्यान रखता है वही घ्यानियों में श्रेष्ट है।— १८

ज्ञान-ध्यान नी वातड़ी, करणी आसान।
अंत समे आपद पडयां, विरला करे ध्यान ॥१६ रेजीव०॥
भावार्थ=(उच्च कोटिके) ज्ञान एवं ध्यान की बातें बनानी तो आसानहें है।

परंतु जब अंतकाल (मृत्यु के निकट) आने पर, वेदनाओं व विपत्तियोंके पहाड ट्रटते

हैं तब कोई विरले पुरुष ही आत्मा का घ्यान घर सकते हैं अर्थीत् केवल बातों से कुछ सिद्धि नहीं होती, अंतिम समय आपदाओं के आनेपर भी सममाव व आत्म घ्यान बना रहे, तभी सिद्धि मिलेगी —१९

### अरित करी दुःख भोगवे, परवश जिम कीर । तो तुज जाणपणा तणो, गुण केवो धीर ॥२० रे जीव०॥

भावार्य = यह तो निश्चित है कि रोग और विपत्तियाँ के सहे बिना कोई न्चारा नहीं। चाहे कोई रो कर सहे, या हंस कर। जैसे पिजरे में पड़ा हुआ तोता परविश्वता से दु:ख भोगता है, वैंसे ही यदि तूं रो कर के कि दन गुजारता है तो है धीर! तैरे पाये हुये ज्ञान का कौन सा गुण हुआ? फिलतार्थ यह है कि विपत्तिकाल में हाय। यह दुख क्यों आ गया, कैसे छूटेगा? ऐसा आत्त ध्यान नये कर्मों का बंध करने वाला है। समता से कष्टों के सहने का यह लाभ है कि पिछले कर्म भोग लिये जाते हैं और नये कर्मों का बंध नहीं पड़ता—२०

### शुद्ध निरंजन निरमलो, निज आतम भाव। ते विणशे कहेदुःखकिसो, जे मिलियो आव॥२१रेजीव०॥

भवार्थ =तेरी आत्मा का स्वभाव या स्वरूप तो शुद्ध निरंजन और निर्मल है इसके अलावा जो कर्मों के योग से शरीर, धन परिजनादि मिले हैं, उनके विनास से तुभ्रे दुःख कैसा ! अर्थात् किंचित भी कष्ट नहीं होना चाहिये, क्योंकि ध्वनका आत्मा के साथ कोई तात्विक सबंध नहीं।—-२१

देह गेह भाड़ा तणो, ए आपणो नोहि। तुज गृह आतम ज्ञान ए, तिण मांहे समाहि ॥२२रेजीव०॥ भाषार्च = जैसे किराये पर लिया हुआ मकान अपना नहीं होता हैं, बेसे ही यह करीर रूपी आवास थोड़े दिन के लिए ग्रहण किया हुआ है; अत: इसे बन कभी भी छोड़ना ही हैं। तेरा अपना घर तो आत्म-ज्ञान है। उसी में रहने से समाधि है। अर्थात् शरीर पर अपना ममत्व त्यागकर आत्म स्वरूपमें ,निवास किया कर 1—22

मेतारज सुकोसली, वली गजसुकुमाल।
सनतकुमार चक्री परे, तन ममता टाल।।२३ रे जीव।।
भावार्थ = मुनि मेतार्थ, १ मुनि सुकोसल, २ मुनि गजसुकुमाल, ३तथा
सनत्कुमार चक्रवर्ती की तरह तू भी अपने शरीर की ममताको टाल, हटा।-२३।

कष्ट पड्यां समता रमे, निज आतम ध्याय।

'देवचन्द्र' तिण मुनि तणां, नित वंदुं पाय ॥२४रे जीव०॥

भावार्थ - जो मुनि कष्ट पड़ने पर भी अपनी आत्माको घ्याते हुये समतामेर मते हैं। उन मुनियों के चरणों में मैं नित्य वंदना करता हूं, यों श्री देवचन्द्र जी महाराज कहते हैं।—

नोट--१-२-३-४ की जीवनियां परिशिष्ट में पढिये ।



# ढाल४—चौथी एकत्व भावना की

( प्राणी घरीए संवेग विचार-ए देशी )

क्रान भ्यान चारित्र ने रे, जो दृढ करवा चाह । वो एकाकी विहरतां रे, जिन कल्पादि साय रे प्राणी । एकल भावना भाव ! शिव मारग साधन दाव रेप्राणी ॥ १ ॥

बावार्च बीयो भावनाकी आधार-शिला स्वरूप तीसरी सत्त्व-मायना बढ़ा कुके। क्योंकि बीयी एकत्व भावना का अधिकारी वही मृति है, को कि सत्त्व-बाली है। चाहे ज्ञानी हो, तपस्वी हो, यदि सत्त्वहीन हो, तो वह एकाकी विचरने के अयोग्य है। इसलिए सत्त्व के पश्चात एकत्व का स्थान है। हे पूर्ति! हुके ज्ञान, व्यान, और चारित्र को हढ बनाने की इच्छा हो, तो एकाकी विचरवा हुआ जिनकल्पीपना साध। रे प्राणी! तू एकत्व-भावना रखा कर। यही मोख का मार्ग है। अर्थात सिद्धिसाधना का दाव (उपाय) है। १ ...

साधु भणी गृहवास नी रे, छूटी ममता तेह। तो पण गच्छवासी पणो रे, गण गुरु पर छै नेह, रे प्राणी।२।

भावार्थ — यद्यपि साधु बनने से गृहवास की ममता तो छूट गई। फिर भी बच्छवासी अवस्था में अपने सम्प्रदाय और गुरु पर स्नेह तो विद्यमान है ही। इस-किए कहते है कि त् इनका प्रतिबंध भी छोड़ ...। २

### वन-मृगनी परे तेहथी रे, छांड़ि सकल प्रतिबंध। तृएकाकी अनादि नोरे, किण थी तुज प्रतिबंध रेप्रा०॥३॥

भावार्थ—सारे प्रतिबंधों को छोड़कर वन-मृग की तरह विचर । जब कि तू अनादिकाल से अकेला है, तब तेरे पर प्रतिबंध लगाने वाला कौन है । अर्थांत ये प्रतिबंध अज्ञान एवं कल्पना के कारण ही है, इनसे उपर उठ । ३...

### शत्रु मित्रता सर्वे थी रे, पामी बार अनन्त। कोण सयण दुक्मन किक्यो रे,काले सहुनो अंतरे प्रा०॥४॥

भावार्थ-तू सभी जीवों के साथ एकवार नहीं, किंतु अनंतवार शत्रुता और मित्रता का सम्बद्ध बांध चुका है। तब कौन मित्र है और कौन तेरा शत्रु! आखिर समय आने से शत्रु और मित्र सभी का अंत हो जाता है। अतः शत्रु या मित्र किसीका भी सम्बन्ध व प्रतिबंध न रख ॥ ४॥

### बांधे करम जीव एकलो रे, भोगवे पण ते एक । किण ऊपर किण वातनी रे, राग द्वेष नी टेक रेप्रावाशा

भावार्थ—यह जीव कर्मबंघ भी अकेला करता है और भोगता भी अकेला ही है। फिर किसी पर राग और द्वेष की टेक किस बात के लिये रखता है। ५

जो निज एक पणुं ग्रहे रे-छोड़ी सकल परभाव। शुंद्धातम ज्ञानादिशुं रे एक स्वरूपे भाव रे प्रान्॥६॥

भावार्थ —यदि तू सारे परभावों को छोडकर अपना एकत्व-भाव ग्रहण करले तो तूं ज्ञानादि से एकस्वरूप याने अभिन्न हैं ऐसी ज्ञानादि गुण सम्पन्न शुद्धात्मा की भावना कर -६

आत्यो पण तू एक हो रे, जाइश पण तू एक ।।

तो ए सर्व कुटुम्ब थीरे, प्रीत किसी अविवेक रे प्राः॥ ।।।

भावार्थ — तू अकेला ही आया और अकेला ही जायेगा अरे अविवेकी !

फिर तुम्मे सारे कुटुंब से प्रीत कैसे हो रही है ? अर्थात यह अविवेक छोड ॥ ७ ॥

वन मांहे गज सिंहादि थीरे, विहरतां न टले जेह। जिण आसन रवि आथमेरे, तिण आसन निशि छेहरेप्राः ॥८॥

भावार्थ — जगल में विहार करते समय यदि दुष्ट हाथी, सिंह बगेरे हिं-सक जानवर सामने आजाये तोमी जिनकत्यी मुनि अपना मार्ग बदलते नहीं, अपितु निर्मय होकर उनके सम्मुख जाते हैं और जिस स्थान पर, जिस आसन से खड़े या बैठे सूर्यास्त हो गया, तो उसी आसन से सारी रात बिता देते हैं । इधर । उधर हिलने डोलने तक का काम नहीं। एकत्व भावना वाले मुनि ऐसे ज्यान मझ होते हैं कि रात भर एक ही आसन से ज्यान करते रहते हैं। द ...

आहार ग्रहे तप पारणे रे, करमां लेप विहीन। एक बार पाणी पीवतां रे,वनचारी चित्त अदीन रे प्रानाह।

भावार्थ — जिनकल्पी मुनि तपस्या के पारणे में ही आहार ग्रहण करते हैं। अर्थात् प्रतिदिन कोई न कोई तप चालू रहता ही हैं। वह आहार भी लेप न लगे वैसा, अर्थात रूखा सूखा लेंगे वह भी कर पात्र में। वे आहार के समय ही पानी भी एक ही वार पीते हैं। वे वनचारी अर्थात सदा वन में विचरते हुए भी चितमें नहीं लाते कि मेरा क्या होगा ॥ ६॥

एह दोष पर ग्रहण थी रे, पर-संगे गुण हाण। पर-धन-ग्राही चोर ते रे, एकपणो सुख ठाण रे प्राना१०॥ मावार्य — यह जितना भी दोष है, वह सारा पर (पृद्गल ) को ग्रहण करने से हैं। पर-संग्र (पुद्गलों के संग्र) से आत्म गुणों की हानि होती है। व्यवहार दृष्टि से भी "पर धन ग्राही" चोर कहा जाता है व कष्ट पाता है। ब्राहारादि ग्रहण करना भी पर पुद्गलों का ही ग्रहण हैं। अतः पर संग को खोड़ कर एकाकीपन रखना ही सुखों की खान है।। १०॥

पर संयोग थी बंध छैं रे, पर वियोग थी मोक्ष । तेणे तजी पर मेलावडो रे, एकपणो निज पोष रे प्रान्॥११॥

मावार्य = पुद्गलों के संयोग से बंध है और इनके वियोग से मोक्ष । इसिक्सि पर का मिलाप छोडकर एकाकीपन का पोषण कर अर्थात् तेरा इन पर संयोगों के कोई सम्बन्ध मान । मैं अकेला हूँ, मेरा इनसे कोई सम्बन्ध नहीं, ऐसे भाव को = पुष्ट करता रह — ११

जन्म न पाम्यो साथ को रे-साथ न मरशे कोय।

दुःख वहेंच्वा को नहीं रे, क्षणभंगुर सहु लोय रे प्रा॰॥१२॥

भावार्थ—न तों कोई तेरे साय जन्मा है न कोई तेरे साथ मरेबा ही।

बीते-जी भी तेरे रोगादि दुख में हिस्सा बंटानेवाला कोई नहीं है, अपने कच्च
हुके स्वयं ही मोगने पड़ते हैं। सोच! सारा संसार ही क्षणमंगुर है ॥ १२॥

परिजन मरतो देखीने रे, शोक करे जन मृद ।

अवसर वारो आपणो रे, सहु जन नी ए रूढ रे प्रा॰॥१३॥

भावार्थ—किसी कुट्रम्बी का मरण देखकर मनुष्य शोक करता हैं।

परना सोचना चाहिए, कि अवसर आने पर तेरा भी बारा आनेवाला है। क्योंकि

को अने हैं, वे सारे मरनेवाले हैं ॥ १३ ॥

सुरपति चक्री हरि बिल रे, एकला परभव जाय।

तन धन परिजन सहु मिली रे,कोई सखायन थायरे प्राः॥१४॥

भावार्थ—इन्द्र, चक्रवर्ती, वासुदेव, बलदेव, जैसे महापुरुष भी परभव में
अकेले ही जाते हैं। तन, धन, परिजन में से कोई भी उनका सहायक व
साबी नहीं बनता—॥ १४॥

बायक रूप हूँ एक छूंरे, ज्ञानादिक गुणवंत।
बाह्य जोग सहु अवर छैरे, पाम्यो बार अनंत रे प्रा०॥१४॥
भावार्थ—जानादिक बनन्त गुणोंवाला मैं ज्ञायक स्वरूप अकेला काला
हूं। बाकी के सारे बाह्य संयोग मेरे से फिल हैं। इन बाह्य संयोगों को
मैं बनवार पा चुका हूं। इसकिये इनको बोकने में डीक नहीं
करना चाहिए॥ १४॥

करकंदु१ निम२ नग्गई३ रे, दुम्मुह४ प्रमुख ऋषिराय।
सुगापुत्र५ हरिकेशीना६ रे, वंद्ं हूँ नित पाय रे प्रा॰॥१६॥
साधु चिलाती७ सुत भलो रे, विल अनाथी तेम।
इम मुनि गुण अनुमोदतां रे, 'देवचन्द्र' सुख क्षेम रेप्राणी ।१७।

भावार्थ — करकंडु, निमराजिष, नगाई, दुम्मुह, ये ४ प्रत्येक बुद्ध हैं।
मृनापुत्र, हिरकेशी, विलातीपुत्र, तथा अनाथी मुनि वगैर मुनियों के वरणकमकों
में नित्य नमस्कार करता हूं। क्योंकि ऐसे मुनिजनों के गुणों की अनुमोदना
(प्रशंसा) करने से सुख और कल्याण होता है। यों श्री देवचन्द्र बी
महाराज कहते हैं। १६-१७॥

नोट :-१-२-३-४-५-६-७-६ की जीवनियाँ परिशिष्ट में पढ़िये ।

### ढाल ५ पांचवीं तत्त्व भावना की

(इणि परे चंचल आउखो जीव जागो रे.....ए देशी)

चेतन ए तन कारिमो तुमे ध्यावो रे शुद्ध निरंजन देव भविक तुमे ध्यावो रे, शुद्ध स्वरूप अनुप भविक १ आंकणी ।

भावार्थ—रे चेतन ! इस तन को अनित्य समभो । शुद्ध निरंजन देव का च्यान घरो । तथा आत्मा के अनुपम शुद्ध स्वरूप को घ्यावो ॥ १ ॥ नरभव श्रावक कुल लह्यो,तुम०,लाधो समकित सार ।भविक। जिन आगम रुचि सुं सुणो,तुम०,आलस नींद निवार ।भविकर।

भावार्थ-रेजीव ! तुभे मनुष्य का जन्म मिला । श्रावक का कुल मिला । सारभूत समिकत मिला । अब आलस्य और नींद को त्याग करके रुचि पूर्वक जैनागमों को सुना कर ॥ २॥

समयांतर सहभाव नो, तु०, दर्शन ज्ञान अनंत। भ०। आतम भावे थिर सदा: तु०, अक्षय चरण महंत। भ०३।

भावार्थ जिसे समकित की प्राप्ति हो गयी, उसे किसी न किसी समय केवलज्ञान अवस्य होगा। केवलज्ञान और केवल दर्शन सहभावी हें, मतान्तरा- नुसार समयांतर से। आत्म भावों की सदा के लिये स्थिरता हो जाना ही अस्या चारित्र हैं। ज्ञान दर्शन चारित्र यहो मोक्ष मार्ग है। ३॥ तीन लोक त्रिहुं कालनी, तु० परिणति तीन प्रकार । भ०। एक समे जाणे तिणे, तु० नाण अनन्त अपार । भ० ४।

भावार्थ—केवलज्ञान एक ही समय में तीन लोक (ऊर्घ्य-मध्य-अघोलोक) तथा तीन काल (अतीत-अनागत-वर्तमान) की, तीन प्रकार ( उत्पाद-व्यय-घ्रौव्य) की परिणित को जान लेता है। अनन्त द्रव्य तथा अनन्त द्रव्यों की अनन्त अवस्थाओं को एक ही साथ में जानने के कारण ज्ञान अनन्त एवं अपार कहा जाता है। ४।

सकल दोषहर शास्त्रतो, तु० वीरज परम अदीन । भ० । स्रक्ष्म तनु बंधन विना, तु० अवगाहना स्वाधीन । भ० ।

भावार्थ आत्म वीर्थ (आत्म शक्ति) सारे दोषों को हरनेवाला हैं। तथा परम उल्लासमय और शाश्वत है। सूक्ष्म शरीर (तैजस और कार्मण) के बन्धन बिना उसकी स्वाधीन (स्वतंत्र) अवगाहना है। १॥

पुद्गल सकल विवेक थी, तु० शुद्ध अमूर्ति रूप। भ० । इन्द्रिय सुख निस्पृह थई, तु० अकषाय अबाह स्वरूप। भ० ६ ।

भावार्थ—सारे पुद्गलों को दूर करने पर आत्मा अमूर्त और शुद्ध है। इन्द्रियजनित सुखों की स्पृहा त्यागने से आत्म स्वरूप निखर आता है, आत्मा को अकवाय तथा अव्याबाघ स्वरूप माना गया है।। इ.।।

द्रन्य तणा परिणाम थी, तु० अगुरू रुघुत्व अनित्य। भ०। सत्य स्वभाव मयी सदा, तु० असत्य तजो तुमे मित्त। भ० ७।

भावार्थ—जोब द्रव्य की परिणमनशीलता से तू अगुरुलघु (न हल्का न भारी) और नित्य है। सदा सत्यस्वभाव वाला है। हे मित्र ! असत्य—पर-अवों को छोड़ दे॥ ७॥

निजगुण रमता राम ए, तु० सकल अकल गुण खाण । भ० । परमातम पर ज्योति ए, तु० अलख अलेप बखाण । भ० ८ ।

भावार्य — यही चेतन निज गुणों में रमण करने से "रमताराम" है। सारे ही अकलनीय गुणों की खान है। परमात्मा है। परंज्योति है। अध्या है। निर्लेप है। म

पंच पूज्य थी पूज्य ए, तु० सर्व ध्येय शिष्येय । भ०। ज्याता ध्यान अरु ध्येय ए, तु० निश्चै अमेद ए श्रेय । भ० १ ।

भावार्य — निश्चय दृष्टि से यह आत्मा पांचों ( अर्हत, सिद्ध, आचार्य, कपाच्चाय, साम् ) पूज्यों से पूज्य, सारे घ्येयों से घ्येय है। घ्याता भी वही हैं, च्यान भी यही है, तथा घ्येय भी आत्मा ही है। निश्चय नय की दृष्टि से यह अभेदभाव हो श्रेय--कल्याणकारी है ॥ ६ ॥

अनुभव करतां एहनो, तु० थाये परम प्रमोद । भ० । एक रूप अभ्यास सुं, तु० शिव सुख छै तसु गोद । भ० १०

श्रावार्ष —इस आत्म तत्त्व का अनुभव करने से ही आनन्द प्राप्त होता इहै। जिसे एकरूप (अमेदभाव ) से इस का अभ्यास है; मोक्ष सुख तो उसकी स्वोद में ही समभो, अर्थीत् वह जीवन्मुक्त पुरुष हैं॥ १०॥

### बंध अबंध ए आतमा, तु० करता अकरता एइ । भ०। एह भोगता अभोगता, तु० स्यादवाद गुण गेह । भ० ११।

भावार्थ-----यह आत्मा बन्च भी है अबन्च भी है। कर्ता भी है अकर्ता भी है। भोक्ता भी है, अभोक्ता भी है। इस प्रकार स्याद्वाद रूप विभिन्न मुणों का घर है।। ११।।

### एक अनेक स्वरूप ए, तु० नित्य अनित्य अनादि । भ० । सदसद भावे परिणम्या, तु० मुक्त सकल उन्माद । भ० १२।

भावार्थ — यह आत्मा एक भी है अनेक भी है। नित्य भी है, अनित्य भी है, अनादि है। सत् भी है असत् भी है। ऐसे अनन्त धर्मी से युक्त अनादि आत्मा सारे उन्मादों से मुक्त है॥ १२॥

जप तप किरिया खपथकी, तु० अष्ट करम न विलाय । भ० । ते सहु आतम ध्यान थी, तु० क्षण में खेरू थाय । भ० १३ ।

भावार्थ — बड़े प्रयत्न पूर्वक जप और तप आदि क्रियानुष्ठान करने से भी जिन अष्ट कर्मों का क्षय नहीं होता, वे सारे कर्म आत्मा के घ्यान से एक क्षण में क्षय हो जाते हैं ॥ १३॥

ग्रुद्धातम अनुभव विना, तु० बंघ हेतु श्रुभ चाल । भ० । आतम परिणामे रम्या, तु० एहज आश्रव पाल । भ० १४ ।

भावार्थ=जिस पुरुष को शुद्धात्मा का अनुभव नहीं है, उसके लिये शुभ-कार्य भी बंधन के कारण हैं। और आत्म भाव में रमे हुये मुनिके लिये वही कार्य आश्वद (बंध) को रोकने वाले संवर स्वरूप हो जाते हैं 'जे आसवा ते परिसवा' ।१४, इम जाणी निज आतमा, तु० वरजी सकल उपाध। भ०। उपादेय अवलंब ने, तु० परम महोदय साध। भ०१५। भावार्थ=रे जीव! यो समक्त करके सारी उपाधियों को छोडकर, उपादेय

भावार्थ =रे जीव ! यों समफ करके सारी उपाधियों को छोडकर, उपादेय आत्म तत्त्व का अवलंबन (सहारा) लेकर परम महोदय (मोक्ष) की साधना कर ।—१५

भरत१,इलासुत२,तेतली३,तु० इत्यादिक स्रुनिवृन्द ।भ० ।
आतम ध्यान थी ए तरचा, तु० प्रणमे ते देवचन्द्र ।भ० १६।
भावार्थ = मरत चक्रवर्ती, इलापुत्र, तेतली प्रधान आदि मुनिगण, जो आत्मा
के थ्यान मात्र से तरे हैं । उन्हें श्री देवचन्द्र जो महाराज प्रणाम करते हैं । —१६

नोट -- १ - २ - ३ का जीवन पढ़िये, परिशिष्ट

# ढाल ६ छठी(प्रशस्ति)भावना महात्स्य

(''सेलग़ शत्रु'जे सिद्धा'' ए देशी)

भावना मुक्ति निशाणी जाणी, भावो आसक्ति आणीजी। योग कषाय कपटे नी हाणी, थाये निर्मल जाणी जी। १।

भावार्य = मोक्ष की निशानी समभकर तन्मय पूर्वक (अंतर राग से ) ये पांची भावनार्ये भावो । जिससे योग, कथाय-कपट का नाश होकर आत्मा निर्मल होती है ।— १

पंच भावना ए मुनि मन ने, संवर खाणी बखाणी जी। बृहत्कल्प मूत्र नी वाणी, दीठी तेम कहाणी जी।२।

भावार्य = मुनि जोवन के लिये तो ये पांचों भावनायें संवर की खान बतलाई हैं। जैसा "श्री ष्टहत्कल्प सूत्र" में देखा, वेसा इनका स्वरूप यहाँ कहा ग्रया है।२। कर्म कतरणी शिव निसरणी, ध्यान ठाण अनुसरणी जी। चेतन राम तणी ए घरणी, भव समुद्र दुःख हरणी जी। ३।

भावार्थ = ये भावनायें कमों को काटने के लिए कैंची, मोक्ष महल पर आरो-हण करने के लिये सीढ़ी, शुभ व्यान के स्थानों का अनुगयन करनेवाली, चेतनराम की गृहिणी, तथा भव समुद्र के दुःखों को हरण करने वाली हैं।——३

जयवंता पाठक गुण धारी, राजसागर सुविचारी जी। निर्मल ज्ञान धरम सम्भाली पाठक सहु हितकारी जी। ४।

भावार्थ = अब ग्रन्थ समाप्ति करते हुए किव अपनी गुरु परंपरा का वर्णन करते हैं। "श्री राजसागर" नाम के उपाघ्याय बड़े अच्छे विचारशील, गुणवान, तथा जयवंत हुये। उनके शिष्य श्री "ज्ञानधर्म" नामक उपाघ्याय बड़े निर्मल और हितकारी हुये।—४

राजहंस सद्गुरू सुपसाये, देवचन्द्र गुण गाय जी। भविक जीव जे भावना भावे, तेह अमित सुख पायजी। ४।

भावार्थं = उनके शिष्य "श्री राजहंस" उपाध्याय हुये। इनकी कृपा से मुनि देवचन्द्र भावनाओं के गुण गाता है। जो कोइ भव्यजीव इन भावनाओं को भावेगा, वह अमित सुख (मोक्ष) पायगा।——५ जेसलमेरी साह सुत्यामी, वर्ड मान बड़मागी जी। पुत्र कलत्र सकल सोभागी, साधु गुण ना रागी जी। ६।

भावार्थ = जेसलमेर निवासी सेठ श्री वर्द्ध मान शाह बड़े त्यागी और सज्जन ये। पुत्र-स्त्री-इज्जत आदि सुखों की दृष्टि से भी भाग्यशाली थे। और साधुओं के गुणों के अनुरागी (भक्त) थे।——६

तस आग्रह थी भावना भाई, ढालवंध मां गाई जी। भणशे गुणशे जे ए ज्ञाता, लहरो ते सुखसाता जी। ७।

भावार्थ = उनके आग्रह से इन भावनाओं को ढालबद्ध लोक-देशियों की रागि-नीमय पद्मबद्ध बनाया है। जो कोई जानकार जीव पढ़ेगा, व मनन करेगा उसे सुख और शान्ति की प्राप्ति होगी ॥७॥

मन ग्रुद्ध पंचे भावना भावो, पावन जिन गुण पावोजी। मन ग्रुनिवर गुण संग बसावो, सुख सम्पति गृहथावोजी। ८।

भावार्ष = यह अंतिम पद्य शिक्षात्मक और आशीर्वादात्मक है। हे भव्यों! मन की शुद्धि पूर्व क ये पांचों भावनायें भावो। और पवित्र जिन गुण को पाओ। मुनिजनों को, जनके गुणों के साथ अपने मन में वसावो। तुम्हारे घर सुख और संपति हो।—— द

''इत्यलम्'

:-:-

## परािशष्ट (क)

#### वृहत्कल्प और पांच भावनायें

श्रीमद् देवचन्द्र जी महाराज ने मंगलाचरण के तीसरे दोहे में पंच-भावनाओं का आधार बृहत्कल्प सूत्र बतलाया है। श्री बृहत्कल्प सूत्र में भावनाओं को संख्या तो यही है, किन्तु नाम और क्रम में अन्तर है। सूत्रानुसारी नाम और कम इस प्रकार है।

इनमें दूसरी सत्व भावना और पांचवीं बल भावना में शाब्दिक अर्थ की दृष्टि से विशेष अन्तर नहीं है। किन्तु भाष्यकार ने शारीरिक शक्ति को बल गिन-वाया है। तथा सत्व-भावना के अभ्यासार्थ पांच विशेष प्रतिज्ञायें बतलाई हैं। वे ये हैं—(१) उपाश्रय में (२) उपाश्रय से बाहर (३) चौराहे पर (४) शून्यगृह में तथा (५) श्मशान भूमि में जाकर घ्यान करना। पहली प्रतिज्ञाका पालन करते समय रात्रि में शेष साधुओं के सो जाने पर मुनि कायोत्सर्ग करके बैठे। उस समय उपाश्रय में गाढ अंधकार होने से रात्रि परिश्रमणशील जानवरों (चूहे बिल्लियाँ आदि) द्वारा स्पृष्ट होने से अथवा काटे जाने से रोंगटे भी खड़े न हो, इस प्रकार का सत्व (साहस) रखे। इस तरह अगली २ प्रतिज्ञाओं में देवता-मनुष्य तिर्यञ्च आदि के विशेष भय पैदा होने पर भी डरे नहीं। पै

श्रुत से कालमान वोसरी सूत्र-भावना में कहा है कि, यद्यपि

अपने नाम की तरह ही मुनि को सारा श्रुत कष्ठस्थ है। फिर भी काल-परिमाण के लिये श्रुताम्यास करे। श्रुत-परावर्तन के आधार पर उछ्वास का काल मान जाना जाता है। फिर उछ्वाससे निःश्वास, निःश्वाससे प्राण, प्राणसे स्तोक, स्तोक से मुहूर्त्त, मूहूर्त्त से पौरुकी, पौरुकी से दिवस और निशा का परिज्ञान होता है।

कारु मान की आवश्यकता—जब कभी आकाश मेघाच्छल हो, तब मुनि को उभय काल की क्रियाओं के प्रारम्भ और परिसम्प्रित का ज्ञान श्रुत परावर्तन से करना पड़ता है। श्रुत परावर्तन से कालमात निकालने की महत्ता इसलिये हैं कि जब आकाश निर्मल हो तब भूप और छाया से काल-माप निकालने से श्रुताम्यास में विष्न आता हैं। श्रुताम्यास में 'इतना सूक्ष्म क्याचात भी क्यों होने दिया जाय, जब कि काल मापने का साधन स्वयं श्रुत परावर्तन है।

समसे बड़ा तप-श्रुत—भाष्य की ११६६ वीं गाथा में श्रुत-स्वा-घ्याय को सब से बड़ा तप कहा है (निव अस्थि निव होही सर्जभाय समंतवोकम्म) इसलिए सुत्र भावना का विशेष महत्व है।

चौथी एकत्त्व-भावना में कहा है कि दीक्षित होने से स्वजनों का स्नेह तो खूट जाता है। किंतु सम्प्रदाय, आचार्य, गृह श्राता, तथा विष्यों के साथ स्निम्ब अवलोकन, आहार उपिच आदि का लेन देन, सूत्र, तथा अर्थ की प्रतिपृच्छा, समवयस्कों से किंचित हास्य तथा बार्ते करते रहने से एक विशेष प्रकार का ममस्य हो जाता है। इस राग का निवारण के लिये एकलविहारी बनना उचित है, संघ, अ।चार्य, शिष्य आदि का स्नेह छूट जाने के पश्चात् आहार और उपिच का ममस्य क्षोण होने लगता है। तत्पश्चात् शरीर का ममस्य छोड़ने का समय आ

जाता है। निर्ममत्व की दिशा में संकेत करते हुये कहा है कि किसी वचक द्वारा अपने को तथा स्वजनादि को भी मारते देखकर निश्चित स्थान और ध्यानासन से विचलित न हो।

पांचवीं बल-भावना में कहा गया है कि, अपत्य, कलत्र, आदि स्वजन दिना में जो अप्रशस्त स्तेह है, उसे, तथा गुरु-गच्छ-शिष्य-उपिध-शरीर आदि पर जो प्रश-स्त राग है, उसे छोड़ देने का नाम मानसिक बल है। मानसिक बल में शारीरिक बल की भी अपेक्षा है। संक्षेप में सारी भावनाओं का मूल सत्त्व और बल को बतलाया है।

संघ में रहता हुआ भी तीसरे प्रहर में गोचरी तथा प्रान्त आहार करें। इति भावनाओं से भावितात्मा मुनि जिनकत्मी के पूर्व रूप की साधना करे। फिर जिनकत्म, परिहार विशुद्ध कल्प, तथा अहालंद कल्प आदि में से एक को अंगीकार करें।



### परिशिष्ट (ख)

#### =पांच अप्रशस्त-भावनार्ये=

पूर्वोक्त पांचों भावनायें प्रशस्त होने से मुनि के लिये आदरणीय हैं। और निम्नोक्त पांचों-भावनायें अप्रशस्त होने से सर्वधा त्याज्य हैं। अपनी आत्मा का उत्तरोत्तर विकास चाहने वाले को चाहिये, कि इन अप्रशस्त भवनाओं से परे रहे। संक्षेप में इनका स्वरूप तथा भेद इस प्रकार है।—

- (१) कांदर्पी-भवना=अट्टहास्य करना, गुरुजनों के साथ निष्ठूर तथा वक्र बोलना, काम की कथा-काम की प्रशंसा-तथा काम का उपदेश करना, भांड की तरह कायिक तथा वाचिक कुचेष्टाओंसे औरोंको हँसाना कांदर्पी-भावना कहलाती है। ऐसा करनेवाला मुनि संयमका विरोधक होकर बिङ्ग प्राय (कंदर्प-विट प्राय) देवता में जन्म लेता है—(१)
- (२) दैविकिल्विषी भावना)=ज्ञान की, केवलज्ञानी की, धर्माचार्य की, साधुओं की निंदा करना "दैविकिल्विषी" भावना कही जाती है। इस भावना वाला मुनि किल्विष (अंत्यज स्थानीय) देवता का आयुष्य बाँधता है .।...(२)
- (३) आभियोगी भावना=भूतिकर्म, (डोरा बांधना) प्रश्न, (रमल प्रश्नावली प्रश्नाप्रश्न, (विद्याधिष्ठित देवी का कहा हुआ उत्तर प्रश्नकर्त्ता को बतलाना) निमित्त, (अष्टांग निमित्त ) आदि से आजीविका करनेवाला मुनि आयुष्य पूर्ण करके आभियोगिक (भृत्य स्थानीय) देवयोनि में उत्पन्न होता है ...(३)
  - (४) आसुरी-भावना=कलह करना, पूजा प्रतिष्ठा के लिये तपस्या करना,

दया रहित होना, आसुरी भावना है। इस भावना वाल मुनि असुर ( भुवनपति ) देवता में उत्पन्न होता है।—४

(४) साम्मोही भावना-उन्मार्ग का उपदेशक, सत्यमार्ग का निन्दक, उन्मार्ग को ग्रहण करनेवाला अपनी तथा औरों की आत्मा को मूळ श्वनानेवाला "साम्मोही-भावना" का अधिकारी होकर अगला जन्म सम्मोह (देव-विशेष) देवता में लिता है ॥ ४ ॥

फिलतार्थ यह है, कि भावनाओं के आधार पर ही आयुष्य-कर्म का बंध होता है। अतः विवेकशील व्यक्ति का यह कर्त्त व्य हो जाता है, कि वह अपनी भावनाओं का निरीक्षण करता रहे।

यदि अशुभ कोंमदय तथा गंदे वातावरण से अप्रशस्त-भावनायें आती हों। उन्हें तत्काल निकाल कर सत्-साहित्य, सत्संगति, सद्धर्म-ध्यान द्वारा भावनाओं को प्रशस्त बनाने का प्रयास करता रहे। "भावना भव नाशिनी" भावना है संसार-भवभ्रमण का नाश होता है।

## पराशिष्ट (ग)

#### द्वितीय ढाल की प्रथम गाथा में निर्दिष्ट

तप भावनामें उल्लिखित तपस्याओं की विधियां

#### १ स्त्रावली तप की विधि:-

सर्व प्रथम एक उपवास, एक बेला, एक तेला, फिर लगातार आठ बेले। तत्परचात् एक उपवास से लेकर सोळह उपवास तक चढता जाये। फिर बौतीस (३४) बेले करे। तत्परचात् सोलह उपवास करके एक उपवास तक उत्तर बाये। फिर आठ बेले करे। फिर एक तेला, एक बेला, एक उपवास करके पूणाहृति कर डाले। इसमें तपस्या के दिन तीनसी चौरासी (३८४) और पारणे अठ्यासी ८८ होते हैं। कुल मिलाकर पन्द्रह महीने और बाईस (२२) दिन लगते हैं।

इस तपकी चार परिपाटी हुआ करती हैं। पहली परिपाटी में पारणे के दिन विगयादिक भी लिया जा सकता है। दूसरी परिपाटी में विगय (धृत- दूष-दही-मिष्टान्नादि) का सर्वथा त्याग रहता है। तीसरी परिपाटी में निर्लेष (विना बघार) आहार लेना। चौथी परिपाटी में आयंबिल (किसी एक प्रकार के अनाज की बनी चीज, वह भी पानी में डुबोकर) करना आवश्यक हैं। इस प्रकार की कठिन तपस्या राजा श्रेणिक की रानी "काली" नामक" बार्या ने की थी।——(सूत्र-अंतबढ़० वर्ग आठवाँ)

२ "कृनकावली—तप" पूर्वोक्त रक्षावली तप में जिस जगह आठ बेले करने का विधान है, वहां कनकावली में आठ तेले तथा चौतीस वेलों की जगह चौतीस तेले करने पडते हैं। बाकी सोलह उपवास तक आरोहण और अवरोहण उसी प्रकार का है। तपस्या के दिन पारणे भी उतने ही हैं। परिवादियाँ भी चार हैं। वह तप राजा श्रेणिक की दूसरी रानी "मुकाली" ने किया था (बंसक आठवाँ वर्ग)

### ३ ''म्रुक्तावली—तप"

एक उपवास के बाद एक वेला, फिर एक उपवास के बाद एक तेला। ऐसे एक र उपवास के अंतर से पन्द्रह उपवास तक चढना। फिर सोलह उपवास करके एक उपवास, पन्द्रह करके एक उपवास, यूँ बेला करके एक उपवास तक उत्तर जाना। इसमें तप दिन २८६ और ५६ पारणे होते हैं। कुल इन्पारह मास और पन्द्रह दिन लगते हैं। चारों परिपाटियों को पूर्ण करने में तीन वर्ष दस महीने चाहिये। पारणे की विधि रत्नावली तप के ही तुल्य है। यह तप श्रेणिक की नौबों रानी "प्रियसेन कुल्णा" ने किया था। — (कं का )

#### ४ ''गुण-रत्न-संवत्सर—तप"

प्रथम महीने में एकाभार उपवास करना । दिवस में सूर्य कैसम्मुख दृष्टि रख कर जहां घूप आती हो वहां "आतापना-मूमि" में बैठ रहना । रात्रि में किसी भी वस्त्र को ओढ़े या पहने विना वीरासन से बैठना । इस प्रकार दूसरे मास में बेले२ पारणा । तीसरेमें तेले तेले । चौथे में चोले-चोले, पांचवें, छठे, सातबें, आठवें नौवें, दसवें, ग्यारहवें, बारहवें, तेरहवें, चौदहवें ,पन्द्रहवें ,सौलहवें मासमें बमशः पांच, छः, सात, आठ, नौ, दस, ग्यारह, बारह, तेरह, चौदह, पन्द्रह, सोलह, सोलह उपवास करना ।

इस तप में कुल तेरहमास और सित्तर दिन उपवास के और तिहस्तर दिन पारणा के होते हैं। श्री स्कंघक मुनि ने यह तप किया था। (भगवती-शतक२;)

भु "जाब मध्य तप" जैसे शुक्रपक्ष में एक-: एक कला करके चांद बढ़ता है। वैसे जब मध्य तप करने वाला प्रतिपदा के दिन सिर्फ एक कवल आहार ले। दूसरे दिन दो कवल। यूं पूर्णिमा के दिन तक पन्द्रह कवल का आहार बढ़ाये। फिर कृष्ण पक्ष के चन्द्रमा की कलाओं की तरह कवल संख्या घटाता चले। अर्थात् प्रतिपदा को पन्द्रह कवल। द्वितीया को चवदह। यो अमाबस्या को एक कवल तक आहार लेकर इस तप की समाप्ति करे। इस तप में एक महीना लग जाता है।

#### ६ ''वज्र मध्य तप"

जैसे ''जव मध्य तप शुक्क पक्ष की प्रतिपदा से शुरू होकर कृष्ण पक्ष की अमावस्या को पूर्ण होता है।

वैसे ही उससे विपरीत यह वज्र मध्य तप, कृष्ण पक्ष की प्रतिपदा को पन्द्रह कवल, अमावस्था को एक कवल फिर शुक्र पक्ष की प्रतिपदा को एक कवल, भूणिमा को पन्द्रह कवल आहार लेने से एक महीने में समाप्त होता है।



### परिाशिष्ट [घ]

#### तपस्वी मुनिओं की जीवनियाँ

## [१]मुनि ढंढरा कुमार

#### ढा० २गा० ८ में निर्दिष्ट

द्वारकाधीश श्रीकृष्ण वासुदेव के पुत्र का नाम ढंढण कुमार था। ग्राप बड़े गुणवान और लावण्य वाले थे।श्री नेमिनाथ भगवान की वैराम्य-मयी वाणी सुनकर एक सहस रानियों का त्याग करके बाप साधु बने। दीक्षा के साथ ही आप ने यह अभिग्रह किया, कि यदि मुक्ते अपनी लिब्ध (भाय्य) का आहार मिले तो लेना नहीं तो तपस्या चालू :रखनी। मैं अन्य साधुओं द्वारा लाया हुआ आहार न लूंगा, न मेरा लाया हुआ किसी को दूंगा। इस प्रकार का सम्भोग प्रत्याख्यान करके प्रतिदिन गौचरी जाते हैं।परन्तु पूर्वोपार्जित अंतराय कर्म के उदय से शुद्ध आहार तो क्या, पानी तक नहीं मिला। इतने पर भी मुनि सौचते हैं।मेरे सहज-सहज तप हो रहा है। उत्सर्ग मार्ग की बाराधना से पुद्गकों का संग छूट रहा है!

#### पूर्व-भव वर्णन

मृति ने एक दिन प्रमु से पूछा, कि मगवन् ! मेरे ऐसा क्या अन्तराय कर्म बंघा हुआ है ? आहार-पानी भी नहीं मिछता । प्रमु बोले — तू किसान के जन्म में राजा की आज्ञा से पांच सौ हलों द्वारा खेती करवा रहा था। एक वक्त उन बेलों और आदिमियों के भोजन का समय हो जाने पर भी, तूने लोभ के कारण अपने निजी खेत की एक चास मुफ्त में निकलवाई थी। इस प्रसंग से बड़े तीज़ रस के साथ तेरे अन्तराय कर्म बंध गया। यहां आहार पानी न मिछना, उसी कर्म का फल है ! अब इसे समता से सहकर काट डालो।

सवी त्रुष्ट मुनि-श्री कृष्ण वासुदेव ने प्रमु से पूछा कि मगवन् आप के अठारह हजार साघुओं में सर्वोत्कृष्ट कौन है ? प्रमु ने फरमाया, कि ढंढण मुनि सर्व श्रेष्ट है। इसका कारण यह है कि छः महीने होने आये हैं नितप्रति गौचरी को जाना और बाहारादि न मिलना, तिस पर भी समता में लीन रहना, लोगों के प्रति द्वेष और अपने प्रति दीनता न होने देना, कर्मों को न कोसना; प्रमुख २ विशेषतायें हैं। ऐसा सुनकर प्रसन्न होते हुये श्रीकृष्ण महल को लोट रहे हैं। राज मार्ग पर सामने से श्रीढंडण मुनि को पधारते देख-कर श्री कृष्ण ने हाथी से उतर कर मुनिजी को व दना की। इस प्रसंग को देखकर किसी सेठ ने मुनिजी को मोदकों की मिला दी। मुनिजी भगवान के पास पहुंचकर आहार दिखलाते हुये बोले-आज अंतराय कर्म टूट गया। प्रमु बोले-यह आहार तेरी लब्धि का नहीं है; यह तो श्री कृष्ण की लब्धि का है ॥ ढंढण मुनि ने इस बात का यह गुण लिया; कि आज प्रभु की कृपा से ही मेरे अभिग्रह की सुरक्षा हुई है। नहीं तो टूट जाता।

कर्मी का चूग-प्रमुकी आजा लेकर लाया हुआ मोदक परठने को चले। जिस आहार को परठना पडता है, उसे इस तरह मिट्टी या राख में मिलाया जाता है; कि उस पर चीटियाँ आदि न आवे इसलिये मुनिजी मोदकों का मिट्टी के साथ चूरा कर रहे हैं। और माबना से कर्म रूपी पुद्गलों का चूरण करते हैं। जब तक मेरा अभिग्रह फला नहीं है तब तक आहार कैसे ग्रहण करूः? तथा साघक आहार तभी लेता है; जबिक साधना में अभिनृद्धि हो। इस प्रकार के चिंतन के साथ आत्म-तत्त्व में इतनी एकाग्रता बढी; कि उसी क्षण केवलजाझ प्रगट हो गया। इस प्रकार श्री ढंढण मुनि ने अपना कल्याण कर लिया।

ढंढण मुनि के सम्बंध में श्रीमद् देवचंद्र जी रचित एक महत्वपूर्ण सकाय भी प्राप्त है।

## (२) श्री खंधक मुनि

( ढा० २ गा० द में निर्देश )

श्रावस्ती नगरी के "गर्दभालि" नामक परिक्राजक के शिष्य का नाम संघक संन्यासी था। वह चार वेद इतिहास और निघण्टु (कोष) का सांगोपांग ज्ञाता था। एक वक्त श्रमण भगवान महावीर के श्रावक (उपदेश सुनानेवाला) पिंगल नामक निग्नंथ ने परिव्राजक के स्थान पर जाकर निम्नोक्त प्रधन-पूछे। हे स्कंघक । लोक; जीव; सिद्धशिला और मुक्त जीव अंत सहित हैं या अंत रहित, तथा किस प्रकार के मरण से संसार (जन्म-मरण) बढता या ध्वटता है। इन प्रधनों को दो तीन बार दुहराने पर भी स्कंघक को उत्तर नहीं आया। तब लोगों की कहते हुये सुना कि श्रमण भगवान महावीर समीपवर्ती "क्यंगला नगरी" में आये हुये हैं। अतः स्कंघक ने वहां जाकर इन प्रक्तों का समाघान पाना उचित समभा। इसी भावना के साथ वह उघर चला।

उधर श्रमण भगवान महावीर ने श्री गौतम गणधर से फरमाया कि आज तुम्हें तुम्हारा पूर्व स्नेही मित्र मिलेगा।

गौत्तम बोले-भगवान् ! वह कौन होगा ?

प्रमु बोले-उसका नाम है खंधक संन्यासी।

गौतम बोले-उनके मिलने में कितनाक समय है ?

प्रमुबोले—बस ! थोड़ा सा। वह अभी इन २ प्रश्नों का समाधान पाने के लिये यहां आ रहा है।

गौतम बोले--क्या वह आपके पास दीक्षित होगा ?

प्रमु बोले-हां ।

यह सुनकर पूर्वराग से प्रेरित; अथवा प्रमुकी ज्ञानातिशय बताने के लिये; श्री गौतम स्वामी खंधक के सम्मुख जाकर बोले।

भो ! स्कंघक ! स्वागतम्-सुस्वागतम् । फिर प्रमु के मुख से सुनी हुई बात का स्पष्टीकरण करते हुये कहने लगे कि; क्या आप इसीलिये आये हैं। स्कंघक ने आश्चर्य के साथ कहा कि; तुम्हें इन बातों का पता कैसे चला ?। गौतम बोले मेरे धर्माचार्य श्री श्रमण भगवान महावीर ने मेरे से कहा था;। वे सर्व ज्ञ हैं; अनंत ज्ञानी हैं। चलिये अब उनके पास चलें। प्रमु के पास पहुंचते ही खंघक सन्यासी ने तीनबार प्रदक्षिणा पूर्व क भगवान को नमस्कार किया। प्रमु ने इन के खःहों प्रक्तों का समाधान कर दिया। इससे प्रभावित होकर खंघक संन्यासी ने भगवान के पास जैनी दीक्षा लेली। फिर उन्होंने स्यारह अंगों का अम्यास किया साधु की बारह प्रतिमाएं (प्रतिज्ञायें) धारन की; गुण रत्न संबत्सर नामक तपस्या की और बारह वर्ष की दीक्षा-पर्याय का पालन कर अंत में विपुलगिरि पहाड़ पर पादोपगमन संथारा करके बारहवें देवलोक में गये। (भगवती-शतक २)



## (३) मुनि कुरुदत्त

#### (निर्देश—ढाल २ गाथा ८)

हस्तीनागपुर के निवासी कुरुदत्त नामक एक कुमार ने जैनी दीक्षा ली।

फिर गुरुजी के पास आगमों का अम्यास करके एकलिवहारी होने की आज्ञा ली। आपने विहार करते २ एक उद्यान में पांच प्रहर तक घ्यान करने की प्रतिज्ञा लेकर पद्मासन लगा लिया। उस वक्त कई चोर किसी के यहां से गौओं कर को चुराकर मुनि के पास से निकले। पीछे से गौओं का मालिक वहां पहुंच कर मुनि से पूछूने लगा कि, बतलाइये चोर किघर गये। मुनि ने सोचा बोलनेसे हिंसा को संभावना है, अतः ऐसे प्रसंग पर मौन ही श्रेयकर है। तब गौओं के मालिक ने नोकरों से कहा, इस मुनि के सिर पर अंगारे रखो, फिर अपने आप बतलायेगा। नोकरों ने तत्क्षण गीली मिट्टी लेकर मुनि के सिर पर पाल बांध डाली। और उसमें जाज्वत्यमान अंगारे भर दिये। सिर जलते हुये भी मुनि सत्त्व भावना के बल से अडिंग बैठे रहे। और सोचने लगे, जलनेवाली वस्तु तो पुद्मल है। मेरी आत्मा तथा आत्मा के गुण ज्ञान, दर्शन चारित्र आदि तो कभी नहीं जलाये जा सकते। इस तरह एकत्व-भावना द्वारा समस्त कमों का क्षय करके मृक्ति पहुंच गये। (उत्तराध्ययन २)



## (४) मुनि मेतार्य

( निर्देश ढाल० ३ गा० २३ )

मृति मेतार्य महान तपस्वी थे। एक वक्त पारणा लेने के लिये किसी सनार के घर पहुंच गये। उस समय वह किसी की 'जबमाला' बनाने के लिये सोने के जब घड़ रहा था। उन जवों को खुलै ही छोड़ कर मिन को आहार देने के लिये उठ गया । पीछे, से पास में बैठे हुए एक क्रोंच पक्षी ने वेजव खालिये, और उड़ कर सामने एक की डाली पर जा बैठा। मेतार्य मुनि ने इस पक्षी का यह काम देख लिया । अब गौ-चरी लेकर मुनि जाने लगे। इघर सुनार देखबा है कि घड़े हुए जब नहीं है । सुनार का बहम मूनि पर गया और उन्हें पकड कर लामा । पहले तो धीमे से बोला मेरे जब लेकर कड़ां मले हो । लाओ मेरे जब । मुनि मौन रहे । तब वह जोशसे बोला. जब देते हो या नहीं। मुनि ने पंखी का नाम इसलिये नहीं बताया कि हिंसा की सम्भावना थी। मुनि द्वारा कुछ भी उत्तर न मिस्नने से वह मृति को पीटने लग गया। मुनि तो फिर भी मौन। तब उसने रस्त्री से हाय पैर बांध कर गरमागरम रेत में बिठा दिया। फिर भी मौन रहे। अन्त में चमड़े की रस्सी की गीली करके मुनि का सिर बांध दिया । ज्यों-ज्यों रस्सी सूखने लगी त्यों-त्यों सुनार का सुस्सा और मुनि की वेदना बढती ही गयी। मेतार्य मुनि ने तो जीवदया के लिये अपना बलिदान करना ही श्रेष्ठ समभ रखाया।

मुनि की आत्मा तो देहाध्यास से अपर उठी हुई थी। इनको शारीरिक

धर्मों का अनुभव ही नहीं रह गया था। सिर फ़टने के साथ-साथ कर्मों के बन्धन टूट गये।

एक जीवदया के लिये ऐसे महान मुनि ने अपना बलिदान करके सख्य भावना का महान आदर्श उपस्थित कर दिया। पीछे से सुनार के घर के सामने किसी लकड़हारे ने विश्राम लेने के लिये अपना भारा इतने जोर से जमीन पर फेंका, कि उस आवाज के धक्के से डर कर क्रींच पक्षी ने सारे जब वापिस कर निकाल दिये। सुनार ने अब समभा कि निष्कारण ही मेरे द्वारा एक म हान तपस्वी मुनि की हत्या हो चुकी। अब मेरा क्या होगा? इस भय से घबरा कर मेतार्य मुनि का वेष पहन कर घर से निकल गया। अन्त में इसने भी अपना कत्याण कर लिया।

## ( ५ ) कार्तिघर श्रौर सुकोसल

( निर्देश ढा० ३ गा० २३)

अयोध्या के नरेश कीर्तिघर अपने पुत्र को राजगही देकर साधु बने। इससे महारानी को बड़ा दुख लगा। कालान्तर से कीर्तिघर मुनि पारणा लेने के लिये अयोध्या में आये। ऋरोखे में बैठी हुई महारानी ने मुनि को देखकर सोचा आप मुझे छोड़कर चला गया अब मेरे लड़के को भी साधु बना कर ले जायगा। यों सोच कर सेवकों से मुनि को नगरी से बाहर निकालने की आजा दे ती। उन्होंने वैसा ही किया। तपस्वी और राजर्षि के साथ में ऐसा व्यवहार देखकर देखकर सारी जनता रानी को धिक्कारने लगी। राजमहक्तों में रहने वाली एक धाय माता ने सुकोसल राजा को इस बात की सूचना दे दी। राजा घबराया हुआ उठा और मुनि को वंदन करने के लिये चल पढ़ा। मुनि ने उसे उपदेशा-

मृत का पान करवाया । अपनी माता के व्यवहार से संसार का स्वार्थीपन देखकर राजा सुकोसल संयम लेने को तैयार हो गया । तब सुकोसल की रानी चित्रमाला ने कहा, है राजन । आप का वंश कैंसे चलेगा ? राजा बोला—अभी तू गर्भवती है, मैं तेरे उदरस्थ को राज्य देता हुं। मेरे इस शुभ कार्यों में कोई विष्न मत करो । यो समभा कर राजा सुकोसल ने अपने पिता मुनि कीर्त्तिधर के पास दीक्षा ले ली।

इस प्रकार की दीक्षा का पता चलते ही सुकोसल की माता रानी सह-देवी महलों से गिर कर मर गयी। और विशेष आर्त्ताच्यान के कारण जंगल में बाधिनी हुई।

#### घोर उपसर्ग--

अब कीर्तिधर और सुकोसल मृिन ने चौमासी तप के साथ गुफा में चौमास बिताया। फिर पारणा लेने के लिये दोनों मृिन शहर की तर्फ आ रहे हैं। रास्ते में वह (पूर्वजन्म की मां) बाधिनी आ गयी। पिता बोले-वत्स ! भयंकर कष्ट आ रहा है। अतः मुक्ते आगे आ जाने दो और तुम पीछे हो जाओ ! पुत्र बोला-पिता जी! क्षत्रिय का यह धर्म है कि युद्धक्षेत्र में पीछे पग न देना। मैं क्षत्रिय हूं, साधु हूं और तपस्वी भी हूं। इसलिए बीरतापूर्वक कर्मों से युद्ध करने का समय आया है। मैं समभाव से उपसर्ग को सहकर मोक्ष को साधूँगा। आप अपने पुत्र का बीरत्व देखिये। इतना कहकर 'मृिन घ्यान लगा कर खड़े हो गये। अब वह बाधिनी पूर्व वैर के कारण मृिन (अपने पुत्र) पर टूट पड़ी। निक्षों से कोमल चमड़ी को विदार-विदार कर लोही पीने लगी।

मुकोसल मुनि एकत्व भावना में लीन बने हुए सोचते हैं, देह से मैं भिन्न हूं। देह जड है, मैं चेतन हूं। देह विनाशशील है, मैं अविनाशी हूं। देह के टुकड़े हो सकते हैं, मैं अखण्ड हूं। देह को बुढापा आता है, मैं अजर भी अब तेरा घर में रहना इन्हे भारी लगेगा अरे ! अब तो इस शरीर को छूना भी पाप मार्नेगे यह अछूत हो जाता है। देख ले, तेरे बिना इस शरीर का यह मूल्य है। ऐसे संसार से शीघ निश्त हो।

हे जीव ! मात्र अपने एकान्त सुख स्वभाव को अलाकर ही तू इन ग्रुभा-ग्रुभ कर्माधीन विकारों में अनुरागी तथा अरुचिकर सामग्री में खेद खिन्न बना है। अब विवेकी बन कर इस राग द्वेषात्मक परिणतिसे मुक्त होकर परमानन्द प्राप्त कर । हे जीव ! इष्ट अनिष्ट संयोगों में तू आर्च ध्यान रौड़-ध्यान करता है। उस आर्च ध्यानके चार पाए-यानी प्रकार है

## त्रार्त्तध्यान के चार पाए

१-संयोगार्चं घ्यान, २—इष्टंवियोगार्चं घ्यान, ३—चिन्तार्चं घ्यान, ४—भोगार्चं निदानार्चं घ्यान।

अग्नि, जल, विष, के संसर्ग से शस्त्र, तलवार, तोप, बन्द्क, कटार के प्रहार से। बाघ, शेर, सर्प के स्पर्श से आक्रमण से, जलचर, मगर, गेंड़ादि की पकड़ से उत्पन्न भयसे, शत्रुओं के उपद्रव से, राजकोप से दुष्टजन सम्पर्क से, धन सम्पत्ति के नष्ट होने से, दारिद्रय से पीड़ित संयोग से दुखार्त चित्त की एकाग्रता।

इष्टवियोगार्त्तं घ्यान-

धन, ऐक्वर्य, स्त्री-पुत्रादि के वियोग से बन्धु-बान्धवों के मरण से, सीभाग्य, महत्ता के अंश से, रुचिकर, मनोज्ञ, आशापूर्ण सम्बन्ध भंग से। मोह ग्रुग्ध दशा में भय-भ्रान्त हाय, कलाप करते हुए शोकार्त्त परिणाम।

चिन्तार्त्तं घ्यान--

महान्याधि, भ्वास, खांसी, भगंदर, पेटशूल, कोढ़,

निर्विकारी संयमी को को सुख उपसम भाव में शास होता है, वह सुख इन्द्र को भी दुर्रुभ है।

जिस समय विकारमुक्त होकर निजत्व के अज्ञान के। विलय करता है उस समय मिथ्यात्व मुक्त होकर निर्वाण पथ पर अग्न-सर होता है जब तक निजत्व का अज्ञान मौजूद है तबतक जप, तप, संयमसाधनाएँ परमपद की हेतु नहीं विलक संसार परिश्रमण का कारण मात्र है।

हे पथिक! जब तक तू अपने आप को भूलकर चौरासी
में भटक रहा है, तब तक चाहे जितना धीर-बीर पराक्रमी
मुनि बन कर व्यवहार संयम का पालन कर, किन्तु मुक्ति
नहीं मिलने की। द्रव्यिलेंगी भाविलेंग के अभाव में सर्वथा
निव्यिरमही होकर एकानत हिमालय कन्दरा में अथवा निर्जन
तटिनी तट पर चाहे जितना तप करे फिर भी कर्म पास तोड़ने
असफल ही रहेगा। उसका सारा का सारा साधन संसार
अमण का कारण होगा। अतः हे चेतन अपनी लब्धि की रक्षा

हे चेतन ! भले, सुन्दर ग्रुभ शरीर, मनोहर रूप, अन्छे ये-अच्छा संयोग मिल जाय, किन्तु जिसे अपने आप के

कर शान्त रस चख। ताकि परमपद प्राप्त हो।

अस्तित्व का ज्ञान नहीं, वह बहिरात्मा ही है। मोहनिद्रा में पड़े प्राणी को आत्मानन्द की अनुभूति कहां पड़ी है! जिस समय मोह निद्रा टूटेगी आत्म-ज्ञान होगा और ऐसा समभ में आएगा कि ये विषय विकार, शरीर सम्बन्ध मुमे बंधनरूप है, महान बेड़ियां है, न जाने कब इनसे मुक्ति मिलेगी तभी आत्मानन्द की अनुभूति उपलब्ध होगी।

रे मन ! जिस सुख, धन, वैभव, राज्य-सम्पदा के लिये पिता-पुत्र और पुत्र-पिता की हत्या तक करने पर उतारू हो जाय ऐसे निकृष्टतम संस्परी सुखों के भूलग्रुलैये में फंसा त स्वयं यमराज की सबल दाढ़ों में दबोचा पड़ा है। ये हलाहल विषय-विष .जिनके लिये क्यों तू अपना अमृत भण्डार लटा रहा है ? हे परस्वभाव रक्त ! तू क्यों नहीं जान लेता कि इन पुत्र, बन्धु-बान्धव, इष्टवर्ग के सम्पर्क 🖻 किसी ने भी सुख नहीं पाया है। अरे ! जबतक स्लाध-की पूर्ति होती है ये प्रेमी बने फिरते हैं, जिस दिन स्वार्थ पूर्ति करने में तू असमर्थ हो जायगा इन्हें दुश्मन बनते देर नहीं। यदि तू अभी चल बसा तो ये प्रिय निकट सम्बन्धी तेरे इस शरीर को स्मशान में ले जा कर फूँक आयें गे। एक क्षण क्षणों वाला, आर्च ध्यानित दुर्गत का हेतु है। अतः मनीषी को इसका त्याग कर ही देनाचाहिये।

विपरीत बुद्धिवश ही जीव रौद्रध्यान करता है। दुष्ट परणामी, दुष्ट चिन्तन वाला जीव रौद्रध्यानी कहाता है। इसके भी चार पाए हैं।

### रौद्रध्यान के चार पाए

१ — हिंसानुवंधी रौद्रध्यान, २ — मृषानुवंधी रौद्र ध्यान ३ — चौर्यानुवंधी रौद्रध्यान, ४ — परिग्रह--संरक्षणानु वंधी रौद्रध्यान

१--हिसानुबधी रौद्रघ्यान--

किसी भी प्राणी को बध किया बंधन में देख कर खुश होना। छोटी जगह में किल-बिलाते अनेक प्राणियों को दुखार्ज बिल-बिलाते देखकर खुश होना। तमाशा देखने जैसा मनोरंजन मानना। स्वयं किसी को मार्ना-मरवाना मारनेवाले की प्रशंसा करना, शाबासी देना। दयाहीन, मदोन्मत्त पापमितिपूर्ण, हिंसादि कार्यों में छुशल, नास्तिक, सदैव मारने व मरवाने की घात में ही लगे रहना। पापो-पदेशी मारने-मरवाने में ही सुख माननेवाला। ऐसों का ही संग चाहनेवाला, कोई शूरवीर का संग मिल जाय तों मैं इन सारे जीवों को एक ही साथ खत्म कर डालूँ, इनकी चटनी बना दूं, इनका बलिदान कर बाह्मण देव—दैवी कुल गुरूओं को प्रसन्न करूं। मेरी कीर्ति होगी, इसीसे सुभे शान्ति मिल संकती है। तभी मेरा जीवन सफल है। इत्यादि महारौद्र परिणाम, जिससे कि दुर्गति प्राप्त हो, ऐसी एकाग्रता को हिंसानुबंधी रौद्रध्यान कहते है।

#### २ - मृषानुबंधी रौद्रध्यान —

असत्य भाषण, अनर्थकारी मनः परिणाम, पाप मल से मिलन हृदय, दुष्ट परिणाम। वंचक, झूठा, छली, प्रपंचपूर्ण युक्ति प्रयुक्तियों से नए शास्त्रों का विधान कर, अथवा अपनी इच्छानुसार अर्थ निकाल कर, दयाहीन धर्म मार्ग का प्रवर्त न करें। धर्म की आड़ लेकर निवध विषय भोगों का सेवन करें। मार्याचार से भौलैमाले सरल भद्र प्रकृति लॉगों की अतिसार, ज्वर, पित्तप्रकोप इलेक्मविकार, गठिया, संधि-वात आदि भयंकर रोगों से उत्पन्न मरणान्त वेदनावश आकुल-व्याकुलता। हाय! स्वप्न में भी कल्पना नहीं की थी कि ऐसी वेदना भोगनी पड़ेगी? इससे कैसे जल्दी मुक्त बन्ं? क्या करूं? कौन-सी दवा लूं? आदि चिन्तामें ही अहर्निश व्यस्त परिणाम।

भोगात्तं-निदानात्तं-ध्यान-

मुझे देव-देवेन्द्र, सम्राट, चक्रवर्ती की विलास सम्पदा कब प्राप्त होगी? त्र लोक्य में श्रेष्ठ ऐसा सुभग रूप यौवन कैसे प्राप्त हो? मेरे सब शत्रुओं का विनाश कब होगा? न जाने कब सुन्दर--स्त्रीसंग से खूब तृप्त होकर भोग भोग्ंगा? सब शत्रुओं को नष्ट कर कब निश्शंक विश्व पर राज्य करूंगा? देवांगनाएं कब मेरे समक्ष नृत्य करेगी? वर्णरह विकल्पों में चित्त की एकाग्रता।

तप, संयम, इन्द्रियादि दमन, के प्रतिफल में इन्द्रादि पदवी की वांछा, मेरे तप के प्रमाव से मेरे शत्रु का नाश हो जाय। उसका पूरा कुल खत्म हो जाय, कोईनाम लेवा न बचे, तभी मुक्ते शान्ति होगी! इस प्रकार क्रोधाधीन

होकर, तपादि के प्रतिदान में संसार दृद्धि करनेवाले, महा दुख के कारणरूप, संकल्प विकल्प करना। इस प्रकार के निदान करने से जीव प्रतिपल दुख दावानल में जलता ही रहता है।

हे जीव ! विना पुण्य किसी के भी मनोरथ सिद्ध नहीं होते, तू मिथ्या विकल्प मत कर।

अपथ्य सेवन से जैसे रोग उग्र हो जाता है, वैसे ही निदान करने से सुकृत नष्ट हो कर, जन्म-मरण रूप व्याधि बढ़ जाती है।

इस आर्च ध्यान रूप व्याधि की उपस्थिति की सम्भावना,
मिथ्यात्व से लेकर पंचम देशविरतीय गुणस्थान तक रहती
है। आगे कृष्ण, नील, कापोत लेक्या के कारण, छठे गुण-स्थान में भी आर्च ध्यान ग्रीन को उपसर्ग कर सकता है।
आर्च ध्यान में यदि आयुवंध हो जाय तो गुणस्थानों से पतित
होकर तिर्यञ्चगति में आता है।

यदि अन्तर्म हूर्त मात्र जीव को अत्र ध्यान हो तो उसकी दशा सशंक सी हो जाती है। शोक, पीड़ा, भय, प्रमाद, करूह, अम, उन्माद, अतिनिद्रा, कपाय, कामपीड़ा, ऐसे

कल्पना करता है, चाप से बाण से वैरियों के हृदय वेश डालूं, गाम नगर जलाकर लूटकर, सारी सम्पदा अपने अश्वि-कार में करलूं ? अपने पराक्रम से अनेक कुल संहार कर, गढ़ किले ढाह कर, समुद्र खाइयां पार कर, जहां भी मेरे शत्रु हैं, उन्हें जीतकर, हों, पना प्रताप फैलाऊं, राजा बन जाऊं। परिग्रह प्राप्ति लिए अनेक विकल्प करता है।

रोगने एक अंग को पीडित करता है, किन्तु यह लालसा तो सर्वाग वेदना करती है। धन के लिए अपने परि-णामों का, भावनाओं का, अन्तरध्वनि का गला घोंटता है। कृष्ण लेक्या वाले जीव को रौद्रध्यान होता है। परिणाम में नरक प्राप्त होता है। यह ध्यान पंचम गुणस्थान पर्यन्त रह सकता है।

रोद्रध्यानी का वचन उग्र, तीक्ष्ण, कठोर, भयोत्पदाक होता है। हत्या उसके बांए हाथ का खेल है। आंखें क्रोध के अंगारे उछालती रहती हैं। शरीर कांपता ही रहता है।

हे चिदानन्द ? आर्च रौद्रध्यानाग्नि से धर्म कल्पतरू मुलस जाता है।इन्द्र; चक्रवर्ती, तीर्थकर पद देनेवाले धर्म ध्यान का आलम्बन लेना चाहिए। जो मूर्ख होते हैं वे ही पिरग्रह विषय विकार सामग्री देखकर खुश होते हैं। पिरग्रहधारियों को सुखी मानना वजाित्र को शीतल मानने जैसी मूर्खता है। इन्द्रिय जन्य विषय भोगों में आनन्द मनाना काल कर विष पानकर अमर होने की लालसा जैसी भूल है। शरीर को निर्मार मानना चपला की कोंध में रत्न की परीक्षा जैसा साहस है हे जीव! भले अज्ञानाधीन होकर इन नश्चर सुखों को र्न्मीय-मनोज्ञ मान, परंतु वास्तव में ये इन्द्रजाल जैसे मायावी ही हैं। स्वमन्वत् मिथ्या हैं। आर्च और रौद्र ध्यान अनादिकाल से जीव के साथ लगे हैं इनका फल दुर्गति ही है। यह स्वयं पापवृश्च हैं भला इस के फल मधुर कहां से होंगे? अतः सम्यग्दर्शन, ज्ञान पूर्वक विचार कर आर्च-रौद्र परिणामों से मुक्त होजा।

श्रद्धा का अनुचित लाभ उठा कर, उन्हें कुमार्ग पर चढ़ा कर, श्रम में डाल कर, विश्वास जमा कर; अपना उल्लू-सीधा करें। भोग-मार्ग में भी धर्म है, ऐसी रहस्यपूर्ण भाषा से अपना मनोभिलित प्राप्त करें। असत्य मार्ग से भोग-भोगने में शंकित न हो, लोकलाज भी जिसे नहीं। मद्य, मांस, पर-स्त्री संग में रत। अनुचित सम्बन्ध गांठनेवाला। धन ठग कर भोगोपभोग सम्पदा पाने की अभिलाषा। ऐसी बोली बोले जिस से स्वयं को सुख और दूसरों को कष्ट हो। ऐसी अनर्थमय दुखप्रद विडम्बना वाला विकल्प 'मृषानु-बंधी रौद्र ध्यान कहाता है।

#### ३-चौर्यानुबंधी रौद्रध्यान :--

महा दुष्ट पल्लीपति, भयंकर डाक्, लुटेरे, इनके दल को, सरदार को, साथ लेकर निर्दोष प्रजा को लूटूँगा। इन लोगों को धन ए स्वर्य, सुख भोगते बहुत समय हो गया "अब इनके दिन पूरे हो गए, एक न एक दिन मैं अवस्य इनके धन का मालिक बनके रहूंगा। इनके ये हाथी, धोड़े, दास,—दासी, सुन्दरी कोमलांगी स्त्रियां एक दिन जरूर छीन कर सुखी बनुंगा। चोर लुटेरों के सहयोग से यह सारी श्रीमंताई मेरे चरणों तले होगी। ज्यों — ज्यों धनी, मानी, गुणवंतों को देखता है, त्यों -त्यों मन ही मन इर्षा, द्वेष डाह से जलभ्रन कर खाक हो जाता हैं। परसुख असहिष्मुता से सतत पीडित रहता है। कैसे इस सुख को चुराकर अपना बनाऊं इसी मनोरथ में गर्क चित्त चौर्यानुवंधी रौद्रध्यान करता है।

४-परिग्रह संरक्षणानुबंधी रौद्रध्यानः-

घोर आरंभ समारंभ से परिग्रह संग्रह करूं। जीव हिंसा करके भी धन को बचाकर किसी भी उपाय से हो मैं धनवान बन्ं। कोई मेरा धन चुरा न जाय; ऐसी शंका से सभी को चोर समझे, धन के मामले में अपने स्त्री, पुत्रादि का भी विश्वास न करे, अत्यधिक लोभाभिभूत स्वयं अन्यों को ठगता है, अपने जैसा सभी को ठग मानता है। हाथी, घोड़े रथ, दास, दासी, स्वर्ण रत्न धन, धान्यादि असीम परिग्रह को देख-देख फूला नहीं समाता, ऐसा मानता है मानों स्वयं साक्षात परमात्मा ही हो। मेरे जैसा संसार में कोई नहीं, जो हूं मैं ही हूं। इस प्रकार गर्वोन्मत्त न करने योग्य आचरण करता है।

में गंडासी से पकड़ कर जल में डुबा देने पर वह स्वभाविकता की ओर अग्सर होता है फिर भी जल में डालने के साथ एक दम ही न तो वह शीतल ही हो जाता है, और न चिकना व कठोंर ही बनता है। कुछ समय जल-निवास करने के पश्चात ही उसमें सहजता आती है। उसी प्रकार सुखिपण्ड आत्मा, मोहाधीन, मिथ्यात्व, अविरति आदि अग्नि में दहकता है। उसे सम्यग् दर्शन, चारित्र रूप गंडासी से पकड़ कर उपशम रूप ज्ञानजल में इबा देने पर भी एका-एक मोहजन्य ताप से मुक्त नहीं हो पाता-धीरे-धीरे ही स्वस्थ होता है।

हे जीव, तुं न्यर्थ ही अनादिकाल से मिथ्यात्व, अवि-रित आदि तापों से तपता रहा,। किन्तु, कोई चिन्ता नहीं! तेरे जैसी ही एक नहीं, अनेक आत्माएँ, इसी उपशम जल में डुबकी लगाकर, शान्त हुई है। मात्र एक बार मोहनिद्रा से जागृत होजा! फिर अपने सहज शान्तरस में अवश्य समाधि प्राप्त करेगा।

हे चेतन त् अपने से भिन्न जो भी पदार्थ देखता है वे सभी चेतनाश्र्न्य है। उन्हें सुखानुभव नहीं होता। लेकिन जो जाता हरू। सुखानुभूति का अनुभव करने वाला है कह चुर्म हिन्द से दिखाई नहीं देता फिर भी उसके अभाव में जगत निष्क्रिय है। रूपी पदार्थ नाना प्रकार के विकारों से युक्त है, शब्द, रूप, रस, गंध, स्पर्श जिसके गुण है, और तुझन दर्शनादि संयुक्त है तेरा इसका प्रेम कैसा ? इस जड में तो ग्रेमानुभूति ही नहीं है और न इसे निज पर का ज्ञान ही है। फिर यह तेरे अनन्त गुणों से कैसे परिचित हो सकता है ? फिर ग्रेम कैसा ! जिस प्रकार तूं सर्वस्व भ्रुलाकर पुद्गक आशक्त हैं उसी प्रकार यदि यह भी तेरे पर अनुरक्त हो तब बो इस प्रेम में मजा है शोभा भी है,। वर्ना जड और चेतन की जीवित और मृतक की कैसी प्रीत ? सती का प्रेम मूढ़ नहीं जानता, वैसे तेरा प्यार यह जह नहीं समभता।

हे जीव ! संतोष से विश्वास कर कि तू अकेला है यह सब संसर मिथ्या है, ऐसा जानने वाला ही स्वभावरस में रमण कर ज्ञान्तरस आस्वादन करता है। हे चेतन। आज पर्यन्त तू अपने गुणों से, महिमा से अनिभन्न रहकर बाह्य सुखों में भटकता रहा है। मन में विकल्प करता रहा कि कौन से मार्ग को ग्रहण करूं ? किस किया से मुक्ति होगी। मिथ्या

### तीन क्लिंग

हे चेतन! रूपी पदार्थों का द्रव्य दृष्टि से अवलोकन करने पर लिंग तीन प्रकार के दृष्टि गोचर होते हैं। इन्हीं लिंगों में विश्वास करके तू अपने पराये के मोहजाल में आबद्ध होता है। किंतु जो लोग लिंगजाल से मुक्त भाव-दृष्टि से आत्म स्वरूप देखते हैं, वे लैंगिक विषय विकारों से अनाशक्त रहते हैं। वह आत्मा को शन्दादि विषय से पर देखते हैं। लिंग दो प्रकार के हैं। १भावलिंग २द्रव्यलिंग

१--भावलिंग

भाविलंग का स्वरूप अम्यन्तर परिणामों के अधार पर निश्चित किया जाता है। (परमात्मा) पुरुषिलंग (अन्तरा-त्मा स्त्रीलिंग बहिरात्मा नपुंश लिंग

२---द्रव्य लिंग...

द्रन्य दृष्टि से दिखाई देने वाले अवयवों की भिन्नता से जो भेद पुरूष, स्त्री, नपुसंक के रूप में दृष्टिगोच्र होते हैं वे द्रन्यिलं।

द्रच्य लिंग की प्राप्ति का आधार भाव लिंग है। एगर के वा

माया प्रपंच रहित, सरल-ग्रुद्ध चित्त, दयालु, कोमल इदय, संयम की भावना ग्रुभ लेक्या, ए से भावोंसे "पुरुषिलंग" का बंध होता है।

मायाचार, अनाचार, कुटिलता करके भी सच्चे-सीधे बने रहना, मुख से मीठी-मीठी बातें करना, हृदय में सदा धात लगाए रहना। इत्यादि परिणामों से "स्त्रीवेद" का बंध होता है।

महाक्लेश, कंकास, कलह, आर्त्त-रौद्र परिणाम, निरंतर कामपीडित मन से 'नपुंसक वेद' का बंध होता है।

हे जीव ! तू अरूपी है, अनादि सिद्ध है, वचनातीत अगोचर है। सर्व विकारमुक्त ऐसा अपना छिंग जानकर छैक्किक विकार तजकर आत्म प्रेम जागृत कर शांतरस चख।

हे चिदानन्द ! अनादिकाल से तू मिथ्यात्व, अविरति रूप भ्रममें पडा है अतः एकाएक इस अनादि पाप मूल

में भटकता है। क्योंकि जिस प्रकार में भटकता है। गोले को अग्नि में तथा कर सर्ख अग्नि जैसा ही मार्ग को सहग्र इससे सेठ वगेरे सुसमा के शव को देखकर रोते-रोते घर कोट आये। सुसमा के मुंड के लोही से चोर का सारा शरीर पुत गया। वौड़ते-दोड़ते चोर का सारा शरीर शिष्णल हो गया। जिस सुसमा को पाने की तीव अभिलाषा थीं उसी का सिर हाथ से काटना पड़ा, इसलिये मन भी ग्लानि से भर गया। भय तो था ही, कि सेठ वगेरे पीछे आ रहे होंगे। इन कारणों से घवराहट का कोइ पार नहीं था। इतने ही में एक कुछ के नीचे एक मुनि को कायोत्सर्ग करते हुये देखकर उनके पास आकर कहने लगा, हे मुनि! जल्दी से धर्मापदेश दीजिये, नहीं तो देखिये, इस तल-वार से इस कन्या के सिर की तरह तुम्हारा ही गला उतार देता हूं। मुनिने चोर का रोद्रहप देखेकर सोचा, कि धर्म सुनने की इतनी त्वरता योग्यता की व्यक्त करती है। यथा इसे कोई उग्र भय अथवा आवश्यक कार्य है, अतः इतनी त्वरता है। उपदेश लेने का तरीका भी तलवार से बता रहा है। इसलिये ध्यान को छोड़ कर धर्म का अत्यंत संक्षेप रूप करते हुये बोले—भाई । र उपशम-रिववेक और इसंवर ही धर्म है। मुनिजी तो इतना सा, परन्तु सारभूत उपदेश देकर नमोक्कार बोलते हुये जंघा पर हाथ रख कर आकाश मार्ग से उड़ गये।

पापी से धर्मी - अब चिलातीपुत्र सोचने लगा कि इन तीन पदों का क्या अर्थ हो सकता है। फिर समफ में आया कि उपशम का अर्थ है कोध की शान्ति। मेरे हाथ में तो कोध का प्रतीक खड़ है। यदि मुझे उपशम चाहिये तो खड़ा को फैंक-ना होगा। विवेक का अर्थ है अच्छे कामों में प्रवृत्ति और बुरे कामों से निवृत्ति। मेरे एक हाथ में जो सुसमा का सिर है, यह दुष्टता का सूचक है। इसे भी छोड़-ना होगा। इन दोनों को बड़ी दूर फैंक दिया। संवर का अर्थ है रोकना । मैं किसे रोकूं? फिर पांच इन्द्रियाँ और मन को रोकने का ध्यान आगया। यों सोचकर जैसे साधु खड़े थे, ठीक उसी प्रकार उसी स्थान पर ध्यान लगाकर खड़ा

हो गया। तथा यह नियम कर लिया कि जब तक इस स्त्री-हत्या की स्मृति भी मेरे मन में रहेगी, तब तक कायोत्सर्ग करके खड़ा रहूंगा। अर्थात् तब तक मेरे घरीर को बोसिराता हूं। इस प्रकार भावनाओं में साधुपन आने से चोर, जुआरी, घराबी, पल्लीपित वगेरे पापसूचक विशेषण 'हटकर मुनि चिलातीपुत्र बन गया। मुनिजी का घरीर सुसमा के रुधिर से पुता हुआ था, इसिलिये उसकी गंध से बिलों में से निकल-निकल कर असंख्य चींटियाँ मुनि के घरीर को काटने लग गई। काटा भी तो इतना काटा कि पैरों की ओर से काटती स्ततक की तफ सुराक बनाकर निकलने का मार्ग बना डाला। सारा घरीर चलनी की तरह विध गया इतनी उग्र वेदना होते हुये भी, अपनी प्रतिज्ञा के पक्के, घ्यान और योग में लीन, आत्मा और घरीर की भिन्नता विचारते हुए श्री चिलाती मुनि मेरु पर्वत की तरह अडोल ही खड़े रहे। इस अवस्था में केवल अढाई दिन की अल्प अवधि 'में ही आयुष्य समाप्त करके आठवें स्वर्ग में देवता बन गये।

सार-इस कहानी में एकत्व-भावना और सत्त्व-भावना साकार रूप से पाठकों के सामने आरही है।

m 0 -

# (१४) श्री ग्रनाथी मुनि

( ढा॰ ४ गा॰ १७)

कौशांबी नगरी के धनसंचय नामक इम्य-सेठ के आप सुपुत्र थे। आप, माता, पिता, भाई, बहन, पत्नी आदि स्वजन समूह की ओर से भी महान सुखी कहलाते थे। किन्तु एक दिन आप की आँखों में ऐसी असह्य वेदना उत्पन्न हुई, जिससे सारा शारीर भार स्वरुप प्रतीत होने लगा। पिताने अपने लाडले लड़के को, स्वस्थ करने के हेतु उपचार तथा सेवा करवाने में कोई कमी नहीं उठा रखी। अच्छे-अच्छे अनुभवी चिकित्सक बुलवाये गये, पानी को नाई पैसा बहाया गया, परन्तु शान्ति की बजाय पीडा तो उत्तरोत्तर बढ़ती ही चली। दिन की भूख और रात की नींद हराम हो गई। एक दिन आपने सोचा, पीड़ा का मूल कारण कर्म है। कारण मिटने से तज्जन्य कार्य स्वयं समाप्त हो जायगा। अतः मै यह संकल्प करता हूं। यदि मेरी यह वेदना मिटकर आज रात को मुक्ते नींद आजाय, तो मैं संसार को परित्याग करके चारित्र ग्रहण कर लूंगा। संयोग ऐसा हुआ, कि वेदना समाप्त हो कर रात को नींद आगई। फिर आपने सूर्योदय होते हो परिवार के सम्मुख अपना निहचय प्रगट करके दीक्षा लेली।

राजा श्रेणिक भी अनाथ—िं श्री अनाथी मुनि विहार करते २ राजगृही नगरी के मंडीकुक्षि नामक उद्यान में आ ठहरे। मगघाघीश ने जब इन मुनि जी को देखा, तब उनके रूप और लावण्य पर विस्मित होता हुआ घोड़े से उतर कर पूछने लगा कि, भगवन् ! आप कौन हैं ?

मुनि ने कहा-मैं अनाथी नामक निग्रंथ हूँ।

राज बोला—आप जैसे व्यक्तियों का कोइ नाथन हो, तो मैं आप का नाथबन सकता हुँ।

मुनि-बोले—राजा ! जब तू आप ही अनाय है, तब मेरा नाथ कैसे हो सकता है।

राजा बोला—आप असत्य तो नहीं बोल रहे हैं न ? आप को ज्ञात रहे मैं है मगघ नरेश हूँ। मेरे पास करोड़ों की संपत्ति है और लाखों का नाथ हूँ।

मुनि बोले —मेरे कहे हुये अनाथ शब्द का आशय तुम अभी तक नहीं समभ सके हो।

राजा बोला—कृपया समभाइये।

मुनि ने अपना जीवन वृत्तान्त सुनाते हुये कहा कि धन, संपत्ति, परिवार, माता, पिता, भाई, बहन, पत्नी के होते हुये भी मेरी अिल-वेदना को कोइ नहीं मिटा सका। यह मेरा अनाथीपन था। तब से मैने समक्ता कि सारे प्राणी अनाथ हैं। कोइ किसी का नाथ नहीं। यदि कोई नाथ है, तो अपने आप का नाथ अपनी आत्मा ही है। जो संयमी है, इन्द्रियों के विषय भोगों का दास नहीं, बिल्क उनको जीतने वाला है, सर्वजीवों को अभय दाता है, मेरी व्याख्या के अनुसार वह सच्चा नाथ है। राजन्! अब सोचलो ! तुम नाथ हो, या अनाथ। मुनि के इस उपदेश का ऐसा असर हुआ कि राजा का नाथ बनने का मोह नष्ट होते ही अंतर की आँखें खुल गई। अब राजा श्रेणिक श्री अनाथी मुनि का उपासक बन गया।

सार: \_\_कोइ किसी का नाथ नहीं है, यह अन्यत्व-भावना इस कथा में बिलकुल स्पष्ट है।

इति

# (१५) भरत चक्रवतीं

( ढा०५ गा० १६, )

अयोध्या नगरी में श्री ऋषभनाय भगवान के पुत्र श्री भरत चक्रवर्ती हुये । उनकी पचीस हजार देवता और बत्तीस हजार मुकुट बंघराजा सेवा बजाते श्रे । उनकी पचीस हजार देवता और बत्तीस हजार मुकुट बंघराजा सेवा बजाते श्रे । उनकी नौरासी लाख रथ, तथा छिन्नवे करोड़ पैदल सेना थी। और एक लाख छिन्नवे हजार रानियाँ थी। इस प्रकार छ: खंड की ऋदि और विपुल भोगों को भोगते हुये भी अंतरात्मा से विरक्त और अनासक्त थे। एक दिन का प्रसंग है कि चक्रवर्ती आरीसा-भवन में बैंठे-बेंठे अपनी सुन्दरता निरख रहे थे। इतने में एक अंगुली से अंगूठी के निकल जाने पर अन्य अंगुलियों के सामने वह अंगुली शोभा-विहीन नजर आने लगी। इस की पुष्टि के लिये अपने एक—एक करके सारे आभूषण उतार डाले। फिर सोचा, वस्त्र भी पुद्गल, गहने भी पुद्गल, शरीर भी पुद्गल, और क्या संसार का सारा खेल ही पुद्गलमय और क्षणभंगुर है। यो आरीसाभवन में ही अनित्य-मावना के बल से नित्य और शाश्वत आत्म तत्व को पाते ही केवल-ज्ञान हो गया।

# (१६) इलापुत्र

( ढा०५ गा० १६, )

इलावर्धन शहर में धनदत्त नाम का सेठ था। इलादेवी की आराधना से उसके एक पुत्र हुआ, अतः उसका नाम इलापुत्र रखा। एक दिन बह लड़का अपने मित्रों के साथ नाटक देखने को चला गया। वहाँ पर वह नटराज की लड़की को देखकर उस पर मुख होगया। घर आकर माता पितासे कहने लगा कि मैं नटकन्या के साथ विवाह करना चाहता हूँ। इस कार्य के लिये माता पिता के इन्कार होने पर इसने लड़की के पिता को बुलाकर अपनी राम-कहानी सुनादी वह बोला यदि तुम घर छोड़कर हमारी टोली में आ मिलो, और नाट्यकला सीखलो तो मैं मेरी न्यात की अनुमित से मेरी कन्या तुम्हें दे सकता हूँ। इलापुत्र सब कुछ स्वीकार करके अंत में एक कुशल नाटककार हो गया, परन्तु बारह वर्ष व्यतीत होने पर भी अभी तक विवाह को कोई बातबीत ही नहीं हो रही है। एक दिन इलापुत्र के पूछने पर नटराज ने कहा, तुम अपनो अध्यक्षता में एक नाटक सम्पादन कर एक लाख रुपये ले आओ। फिर विवाह हो जायेगा। अब नाटक का सारा साज बाज लेकर इलापुत्र विवाह की आशा से धन कमाने को वह चल पहा।

नया नाटक — एक राजा की आज्ञा से राजमहल के सामने बड़े मैदान में नाटक की तैय्यारी होने लगी। एक बहुत लंबा वांस गड़ा हुआ, है रिस्सियाँ तनी हुई है, वांस के ऊपर लकड़ी का एक फट्टा रखा है, फट्टे पर लोहें की कील है। उस कील पर अपनी नामि टिकाकर एक हाथ में तलवार और एक हाथ में ढाल

बेकर इलापुत्र नये–नये खेल दिखा रहा है। नीचे खड़ी२ नटराज को लड़की∈ ढोल वजा रही है। हजारों की संख्या में दर्शक लोग बड़ी तन्मयता से देख रहे हैं राजा और रानी भी महल के भरोखे मैं बैठेर खेल देख रहे हैं। राजा का ध्यान उस नट कन्या पर जाते ही वह उसे पाने की और इलापूत्र के मरजाने की मन ही मन कामना करने लगा। तथा एक बार और, एक बार और, कह कह कर राजा ने इलापुत्र को तीन वार वांस पर चढाकर खेल देखे। परन्तु इलापुत्र सकुशल नीचे उतर आया। अब धन की आशा से राजा का मुंह देखने लगा। तब राजा ने कहा, एक खेल और दिखलाओ। इछापुत्र तीन२ वार खेल दिखाने से इतना थक गया था, कि अब मन और शरीर दोनों ने उत्तर दे दिया । सोचा, यह कंजूष राजा कुछ देना नहीं चाहता, प्रत्युत मुक्ते वार-वार वांस पर चढाकर, नीचे गिरकर मरजाने से मेरी भावी पत्नी इस नटकन्या को हरूपना चाहता है। धिक्कार है इस कामी नरेश को । किन्तु नटकन्या ने अपने भावी पति की मनो भावना को भाँपते इये कहा, चबराइये मत ! चढजाइये ! सफलता आपके चरण चुमेगी । इस प्रकार अपनी भावी पत्नी द्वारा प्रेरणा पाकर इलापुत्र चौथीवार खेल करने को वांस पर चढ ही गया।

वांस पर केवलज्ञान—वांस इतना ऊ चा था, कि आस पास के घरों का भीतरी भाग आसानी से नजर आरहा था। एक घर में एक अत्यन्त रूपवती नवयौवना सेठानी अपने आंगन में भिक्षार्थ आये हुये मुनिके सामने मोदकों का थाल भर कर खड़ी हुई कह रही है। भगवन्! लीजिये। भगवन्! कृपा करो। किंतु मुनि की नजर अपनी संयमी-भावना के अनुसार आहार की ओर है, स्त्री सौंदर्य की ओर कोइ लक्ष्य ही नहीं है। इस प्रसंग को देखकर नाटक करते २ ही इलापुत्र ने सोचा धन्य है इस मुनिजी को। जो कि एक अत्यन्त रूपवती स्त्री के

सम्मृत औं खं उठांकर भी नहीं देखतें। जब कि मैं इस नट कन्या पर मुख हुआ क्या र नहीं कर रहा हूँ विकार है भेरी वासनावृत्ति को। इन विषय विकारों ने ही तो मुक्ते नट बनाकर वांस पर चक्कर लगाने को बाव्य किया है। इन विषयों से भेरी क्या संबंध है। ये सारे विषय अनित्य, अशास्त्रत और अशुचिमय पौद्गलिक पदार्थ हैं। मैं तो एक, नित्य, अखंड, अजर, अमर, अबिनाशी, सिद्ध स्वरूप आत्मा हूँ। आत्मभावों के सिवाय विभावों का कर्त्ती तथा भोक्ता मैं नहीं हूं। मैं तो मेरे शुद्धस्वभाव का धनी हूं। इलापुत्र स्थूल शरीर से तो वांसपर चक्कर लगताा हुआ लोगों को नजर आरहा है और अंतर में अन्यत्व भावना का वेग इतना बढ़ा कि वांस पर ही केवलज्ञान हो गया। फिर वांस से नीचे उतर कर जनता के सामने अपना जीवन वृत्त सुनाने से राजा-रानी और उस नटकस्या ने आत्म ज्ञान पांकर संसार का परित्याग कर दिया। इलापुत्र मुनि की मुक्ति हो चुकी।

स्मार--वांस पर खेल दिखलाते २ केवलज्ञान का होना-अन्यत्व-भावना के महान फल का सुचक है।

इति

# (१७) ग्रमात्य तेतलीपुत्र

(ढा॰५ गा० १६)

तेतलीपुर के राजा कनकरथ के अमात्य का नाम तेतलीपुत्र था। शहर के मूषिका दारक सुनार की एक पोट्टिला नाम की कन्या को इसने करके अपनी अर्द्धाङ्गिनी बनाया था । कालांतर से अमात्य तेतली का प्रेम पोटिला पर से समाप्त हो गया। उस दिन से वह उदासीन सी रहती हुई दिवान के घर आये हये श्रमण ब्राह्मणों को दान देती हुई अपना शेष जीवन बिताने लगी । एक दिन गौचरी के लिये आई हुई जैन साध्वी को इसने फिर से पति को प्रिय बनने के िलये कोइ मंत्र बतलाने को कहा। आर्या बोली, यदि तुम चाहो तो हम धर्म का उपदेश दे सकती हैं, किंतु वशीकरणादि मंत्र नहीं बतला सकती। इसने कहा, यह ही सही। तब आर्या ने श्रावकोचित बारह वतों का उपदेश देकर संसार की अनित्यता तथा वैषियक सुखों की क्षणिकता की ओर इसका ध्यान आकृष्ट वर दिआ। इस उपदेश से प्रभावित होकर इसने अमात्य तेतली से साध्वी बनने की आज्ञा मांगी। तेतली बोला-तूम स्वर्ग से आकर मुक्ते प्रतिबोधित करने का वचन दो तो दीक्षा ले सकती हो । इसने अपना वादा पका करके सूबता नामकी गुरुणी के पास दीक्षा हेली। फिर गरूणी जी की सेवा में रहते हुये इसने ग्यारह अंगों का अध्ययन कर लिया। तथा अंत में अनेक प्रकार की तपस्याओं द्वारा अपने चित्त को विशद्ध बनाकर, समाधि पूर्वंक पंडित मरण करके देवता बन गई।

अपने पति को प्रबोध-- फिर अपने पूर्वजन्म के पति अमात्य तेतली को प्रतिबोध देने के लिये ऐसा किया मंत्री जब राजसभा गया, तब राजा कनकथ्वज ने इसका किंचित भी सम्मान नहीं किया। इससे वह मन ही मन अनेक प्रकार के भावी भय को सोचता हुआ उसी वक्त घर को लौट आया। वहां 'पर' भी माता पिता ने तो क्या, किंतु किसी तुच्छ सेवक ने भी आज इसका कोइ सत्कार नहीं किया। इस प्रकार के अपमान को देखकर मंत्री ने आत्महत्या करने के लिये विष खा लिया, परन्तु मरा नहीं। फिर गले पर छुरा चलाया, परंतु गला किटा नहीं। फिर फांसी लेने लगा तो फंदा ही टूट गया, परंतु मरा नहीं फिर एक बड़ा वजनदार पत्थर गले में बांध कर पानी में डूबने गया, परंतु मरा नहीं। फिर एक घास के ढेर में आग सुलगाकर उस में कूदा, परंतु जला नहीं।

हाय !! मौत भी इतनी महंगी कि आत्महत्या के लिये किये गये इतने सारे उपाय भी निष्फल चले गले। यों सोचता हुआ सिर पर हाथ रखकर बेठ गया। तब वह देवता पोट्टिला का रूप बनाकर कहने लगा; वे अमात्य तेतली ! मानो, कि सामने तो एक बड़ा गहरा खड़ा हो, दायें और बायें गाढ़ अंधकार हो, पीछे से एक मदोन्मत्त हाथी आ रहा हो, बीच में सन-सन करते हुये बाणों की वर्षा हो रही हो, ऐसी स्थित में मानव कहां जाय और क्या करे। इसके उत्तर में दिवान बोला-जंसे भूखे को अन्न का, प्यासे को पानी का, रोगी को औषध का, थके हुये को वाहन का, सहारा होता है, ठीक उसी प्रकार जिसके चारों ओर भय हो, उसे प्रवृज्या का सहारा है। क्योंकि प्रवृज्ञित व्यक्ति को किसी प्रकार का भय नहीं सताता। हे अमात्य! जब तुम इस प्रकार जानते हो और कहते भी हो, तो तुम्हें संयम का आश्र्य ले लेना ही उचित है। इतना कहकर देवता तो अंतर्धान हो गया। पीछे से अमात्य तेतली को जातिस्मरण ज्ञान होने से संयम ग्रहण करने को तत्काल तैयार हो गया। फिर संयम लेकर, शुद्धभावों द्वारा इसका पालनकर, अष्ट कर्मों को खपाकर अमात्य तेतली मुक्तिपूरी में जा विराजे।

सार—संयम के सिवा कोई भी शरण—स्थान नहीं है। इस तरह अशरण—भावना का आदर्श स्वयं चमक उठता है।

;,,,,,,;

## श्री देवचन्द्र जी महाराज कृत प्रमंजना नी सज्भाय

ढाल १-पहली

''नाटकिया नी नंदनी'' ए देशी

गिरि वैताळा ने ऊपरे-चक्रांका नयरी लो। अहो चक्रांका क चक्रायुध राजा तिहां-जीत्या सिव वयरी लो-अहोजीत्या॥१॥

भावार्थ-वैताढ्य पर्वत के ऊपर चक्रांका नाम की नगरी में सर्वशत्रुओं को जीत-नेवाला चक्रायुघ नाम का राजा था .....१

मदनलता तसु सुन्दरी-गुण शील अचंभा लो । अहोगुण । पुत्री तास प्रभंजना-रूपे रतिरंभा लो । अहो रूपे । २ ।

भावार्थ- उस राजा के मदनलता नामकी महारानी थी। उसके शील और गुण आश्चर्यकारी थे। उनकी पुत्री का नाम प्रभंजना था। वह रूप और सौन्दर्य में रित अथवा इन्द्राणी के समान थी...... २

विद्याधर भूचर सुता बहु मिली इक पंते लो । अहो बहु । राधावेध मंडावियो-वर वरवा खंते लो ।अहो वर ।६।

भावार्थ-प्रमंजना ने अन्य विद्याघरों एवं राजाओं की एक हजार कन्याओं के साथ मिछ कर एक ही पति वरने के लिये राघावेघ का आयोजन करवाया था। इसका अर्थहें कि जो कोई व्यक्ति नीचे तैलकुंड में भांकता हुआ ऊपर घूमते हुये चक्र में राधा नाम की पुतली की एक आंख को बाण से वींघेगा, वह इनका पित होगा ॥३॥ कन्या एक हजार थी, प्रभंजना चाली लो। अहो प्रभं०। आर्यखंड मां आवतां, वनखंड विचाली लो। अहो वन०४।

भावार्थ—अब एक हजार कन्याओं के परिवार से प्रभंजना कुमारी चलपड़ी। जहां राघावेघ का आयोजन किया हुआ था, वहां आर्य खंड में आते हुये वीच में एक वनखंड अर्थात् बाग आगया......४

निर्प्रनथी सुप्रतिष्ठिता, बहु मुणणी संगे लो । अहो बहु० साधु विहारे विचरतां, वंदे मन रंगे लो । अहो वंदे०। ६। भावार्थ-वहां अनेक साध्वियों के साथ साधु धर्म का पालन करती हुई सुप्रति-ष्ठिता नामकी साध्वी को देखकर वे कन्याएं बड़े उमंग से उन्हें वंदना करने लगी ६।। आर्या पूछे एवड़ो, उमाहो क्यों छै लो । अहो उमाहो०। विनये कन्या वीनवे, वर वरवा इच्छै लो । अहो वर० । ६।

भावार्थ-आर्थिका ने उन्हें सहज स्वभाव से पूछा, कि आज तुम्हारे चित्त पर इंतेनी प्रसन्तता किस बात की है। तब कन्याओं ने विनय के साथ कहा आज हम सभी सहैलियाँ अपने जीवन साथी को वरने के लिए जारही हैं। ६

ए क्यो हित जाणो तुम्हें, एथी नवी सिद्धि लो । अहो ०एथी। विषय हलाहल विष जिहां, शी अमृत बुद्धि लो। अहो शी०।७।

भावार्थ—साध्वीजो बोली, बहनों ! इसमें तुमनें अपना क्या हित देखा है । इससे कौनसी सिद्धि होने वाली है । जिस में पांचों इन्द्रियों के विषय हलाहल विष है उस वैद्याहिक संबंध में अमृत की कल्पना करना नितान्त स्नम है । ॥७॥

भीग संग कारमा कहा, जिनराज सदाई लो। अहो जिन०। राग द्वेष संगे वधे, भवश्रमण सदाई लो। अहो भव०। ८

मावार्थ-श्रीजिनेस्वर देवने भोगों के संग को अस्थिर कहा है। इनके संग से राग और द्वेष की बृद्धि होती है जिससे सदा मन ग्रमण होता है।।।। राजसुता कहें साच ए, जे भाखों वाणी लो। अहो जें०। पण ए भूल अनादिनी, किम जाये छंडाणी लो। अहो किम०। ह

भावार्थ—भोगों की अस्थिरता तथा विषयों की विष तुल्यता सुनकर प्रभंजना बोली जो आप फर्मा रही हैं वह वास्तव में सत्य है! परंतु इस जीवात्मा का अनादि काल, से पड़ी हुई यह टेव अब एकदम कैंसे छोड़ी जा सकती है ?॥१॥ जीह तजे ते धन्य छै, सेवक जिनजी ना लो। अहो सेवक०। इमे जड़ पुद्गल रस रम्या, मोहेयललीना लो। अहो मोहे०।१०

भावार्थ—जो कोई श्री जिनेश्वर देव का मक्त व्यक्ति इन भोगों को ठुकराता है, उसे वार-वार धन्य है। हम सब तो मोहाशक्त होकर उन पुद्गलों के रंगरस में रमने वाली हैं ॥१०॥

अध्यातम रस पान थी, भीना म्रुनिरायालो । अहो भीना०। ते पर परिणित रति तजी, निज तत्त्वे समाया लो । अहो निज।११

भावार्थ-अध्यात्म रस के पान से जिनका अंतर भींग गया है, ऐसे त्यागी मुनि
पुद्गल परिणति को छोड़कर आत्मतत्व में समाये हुये रहते हैं ॥११॥
अमने पिण करवो घटे, कारण संयोगे लो । अहोकारण०।
पण चेतनता परिणमे-जड़ पुद्गल नामोगे लो । अहोजड़०॥१२॥

भावार्थ-हमें भी यही उचित है कि ऐसे निमित का संयोग मिलने पर त्यागमां का आश्रय लें। परन्तु अभी तो चेतन पुद्गलों के भोगों में फँसा हुआ है। ॥१२॥ अवर कन्या पण उच्चरे, चितित हिवे कीजे लो। अहोचिं०। पछी परम पद साधवा, उद्यम साधीजे लो। अहो उद्यम०।१३ भावार्थ—इसी बीच दूसरी कन्याओं ने भी प्रभंजना से कहा, अभी तो जिस इच्छित काम के लिये हम जारही हैं, वही कर लीजिये। उचित अवसर आने पर परमपद साधने का उद्यम करेंगी। ॥१३॥

प्रभंजना कहै हे सखि, ए कायर प्राणी लो। अहो ए कायर०। धर्म प्रथम करवो सदा, देवचन्द्रनी वाणीलो।अहो देवचन्द्र०१४

भावार्थ-पूर्ण संवेग रंग में रंगी हुई प्रभजना ने कहा, कि हे सिख ! यह तो कायरों का काम है जो भोगों को भोग कर पीछे त्याग करने की सोचता है। मानव को सबसे पहले धर्म करना चाहिये क्योंकि मृत्यु का कोइ ठिकाना नहीं है। यह बाणी श्री- देवचन्द्र जी महाराज की है ॥१४॥

ढाल २-दुसरी

'हूं बारी घल्ना तुज्क जाण न देस'' ए देशी

कहै साहुणी सुण कन्यका रे धन्या। ए संसार कलेश। एहने जे हित करी गिणे रे। धन्या। ते मिथ्या आवेश रे। सुज्ञानी कन्या ! सांभल हित उपदेश । जग हितकारी जिनेशरे सुज्ञानी०! कीजे तसु आदेश रे । सुज्ञानी०। ए आंकडी । १ ।

भावार्थ-राजकुमारी प्रभंजना की बढ़ती हुई संवेगधारा को सुदृढ़ बताने के लिये साध्वीजी बोलो कन्याओं। यह संसार ही क्र शमय है। भोग विलासमय जीवन को जो कोइ अपनाता है:, वह उसका आवेश (विचार) मिथ्या है मृग मरीचिका मात्र है समफदार बालिकाओं! हित का उपदेश सुनो और जगत का हित करने वाले श्रीजिनेश्वर देव के उपदेश का पालन करो.....१.....

खरडी ने जे धोयवुंरे, कन्या तेह न श्रेष्ठाचार । रत्नत्रयी साधन करो रे ! कन्या । मोहाधीनता वार रे सुज्ञानी २ भावार्ध-अभी आपकी सहेलियों ने जो मुक्त भोगी बनकर त्यागी बनने की बात कही थी, वह अनुचित है । जैसे अपने आपको जानबूक्ष कर कोचड़ में फंसाना, और फिर बाहर निकल कर शरीर वस्त्र आदि को धोने का प्रयास करना, यह श्रेष्ठ पुरुषों का आचार नहीं है । वैसे ही अपनी आत्मा को पहले तो विषय वासना रूपी कीचड़ में फंसाकर फिर उसे त्याग रूपी जल द्वारा शुद्ध बनाने की कोशिश करना ठीक नहीं है । उत्तम पुक्ष का काम ते। यह है कि पहले से ही विषय वासना से अपनी आत्मा को मलिन न होने दे । अतः मोह की आधीनता छोड़कर रख श्री अर्थात् ज्ञान-दर्शन-चारित्र की आराधना में लग जाइये ।

जे पुरुष वरवा तणी रे। कन्या । इच्छे छैते जीव । इये संबंध पणे भणो रे। कन्या । धारी काल सदीव । सु ३ ॥

भावार्थ-हे बाला जिस किसी पुरुष को वरने की इच्छा है, वह जन्मान्तर के कौन से संबंध से मिला है। यह जीव ता एक बार नहीं अनादि काल से इस संसार में अनेक वार अन्य जीवों से सम्बंध स्थापित कर अपना जन्म मरण रूप ससार बढाया है। इस पर जरा विचार करके देखिये ॥३॥

तब प्रभंजना चिंतवे रे। अप्पा। तूं छे अनादि अनंत। ते पण मुज सत्ता समो रे। अप्पा। सहज अकृत सुमहंत ।सु०४

भावार्य-साध्वीजी के इस वक्तव्य के बाद प्रभंजना सोचने लगी है आत्मा ! तंू तो अनादि अनंत है, सहज है, अकृत्रिम है; तथा निजी गुणों से महान है । अब जिस को मैं वरने के लिये चली हं । वह भी उपरोक्त गुण वाला आत्मा ही तो है । फिर मुभे इस वैवाहिक संबंध की लालसा क्यों हो रही है ॥४॥

भव भमतां सिव जीव थी रे । अप्पा । पाम्या सिव संबंध । माता, पिता, भ्राता, सुता रे । अप्पा । पुत्रवधू प्रतिवंध सु।५ ।

भावार्थ-संसार में जन्ममरण रूप स्रमण करते हुये इस जीव ने अनेक जीवों के साथ में सारे संबंध स्थापित कर लिये । अर्थात् यह जीव माता, पिता, भाई, पुत्र, वधु, पुत्रवधू आदिब न चुका है ॥४॥

क्यो संबंध कहूं इहां रे। अप्या। शत्रु मित्र पिण थाय । मित्र शत्रुता विल लहेरे। अप्या। इस संसार स्वभाव।सु॥६॥

भवार्थ— इन सबंधों के विषय में क्या कहूं ? जो शत्रु है वहीं मित्र बन जाता है तथा आज जो मित्र है स्वार्थ सिद्ध नहीं होने से वही शत्रु बन जाता है संसार का ऐसा ही स्वभाव है ॥६॥

सत्ता सम सवि जीव छै रे। अप्पा । जोतां वस्तु स्वभाव । ए महिरो ए पारको रे। अप्पा। सवि आरोपित भाव। सु॥७॥ भाषार्थ— बस्तु स्वभाव की देखते हुये सारे जीव सत्ता की दृष्टि से एक समान हैं। यह मेरा और यह पराया, यह सब आरोपित अर्थीत् कल्पित भाष है ॥॥॥

## गुरुणी आगल एहवुं रे। अप्पा। जुठं केम कहवाय। स्व पर विवेचन कीजतां रे अप्पा। मांहरो कोई न थाय।सु॥८॥

भावार्थ — निज का और पर का विवेचन करने पर यह निश्चित है कि इस आत्मा और आत्मधर्म के सिवाय मेरा कोई नहीं है। फिर गुरुणी जी के सम्मुख भूठ कैसे बोला जाय, कि इस दुनिया में दूसरा भी कोई मेरा है ॥ जा।

### भोगपणो पण मूल थी रे। अप्पा। माने पुद्गल खंघ। हूं भोगी निजभाव नो रे। अप्पा।पर थी नहीं प्रतिबंध।सु॥१।

भावार्थ—वैवाहिक संबंध के अंदर भोगीपन का जो भाव है वह भी पुद्गलों का स्कंध (समूह) है अर्थीत् पुद्गलों का भोगी पुद्गल ही है। मैं तो अपने आत्म स्वभाव का भोगी हूं। पुद्गलों से अथवा दूसरों से मेरा कोई सम्बंध हकावट) नहीं है ॥ ह॥

### सम्यक् प्याने वहेंचतां रे । अप्या । हूं अमूर्त्त चिद्रूप । कर्त्ता भोक्ता तत्त्व नो रे ।अप्या । अक्षय अक्रिय अनूप रे-।सा।१०।

भावार्थ-पुद्गल को और आत्मा को सम्यग् व्यान पूर्वक भेद-ज्ञान द्वारा अलगर छांटा जाये तो मैं अमूर्त और ज्ञान स्वरूप हूं। आत्म स्वभाव का ही कर्त्ता और अनुपम सुख का भोक्ता हूं। तथा अक्षय और अक्रिय हूं।॥१०॥ सर्व विभाव थकी जुदो रे। अप्पा। निश्चिय निज अनुभूति। पूर्णानन्दी परिणमे रे। अप्पा। निह पर परिणति रीति। सु।।११।

आवार्थ—आत्मा को जो अपने स्वरूप का अनुभव होता है, वह सर्व विभावों से निष्टिचत ही पृथक है। ऐसा विकल्प रहित निर्विकल्प पूर्णानन्द का रसास्वादन करने वाला परमात्मा फिर विभाव में कभी परिरमण नहीं करता। जैसे अमृत का स्वाद लेने वाला जहर नहीं चखता ॥११॥

सिद्ध समो ए संग्रहे रे। अप्पा। पर रंगे पलटाय। संयोगी भावे करी रे। अप्पा। अग्रुद्ध विभाव अपाय।सु १२।

भावार्थ — संग्रह नय की दृष्टि से आत्मा सिद्ध परमात्मा के समान है। किन्तु विभाव का रंग चढ़ जाने से आत्मा विकृत हो गया यानि कर्म पुद्गल के संयोग के कारण आत्मा अशुद्ध तथा विभाव दोषवाला कहा जाता है ॥१२॥

शुद्ध निञ्चय नये करी रे । अप्पा । आतम भाव अनंत । तेह अशुद्ध नये करी रे । अप्पा । दुष्ट विभाव महंत ।सु।१३।

भवार्थ--शुद्ध और निश्चय दृष्टि से तो आत्मा के शुद्ध भाव अनंत हैं। अर्थात् अनंत ज्ञान, अनंत दर्शन, अनंत चारित्र, अनंत सुख आदि आत्म स्वरूप है। वहां आत्मा अशुद्ध नय की दृष्टि से अनेक दृष्ट विभावों अर्थात् विकारोंवाला भी कहा जाता है १३॥

द्रन्य कर्म कर्ता थयो रे। अप्पा। नय अशुद्ध न्यवहार। तेह निवारो स्वपदे रे। अप्पा। रमता शुद्ध न्यवहार सु ।१४। भावार्य-आत्मा को द्रन्य कर्म का कर्ता 'अशुद्ध न्यवहार नय' की टिष्ट

से कहा जाता है। पर में कर्त्तापन निवारण करके स्वपदे अर्थात स्वभाव में रमण करने से शुद्ध व्यवहार नय कहलायेगा॥ १४॥

न्यवहारे समरे थके रे। अप्पा। समरे निश्चय तिवार प्रवृत्ति समारे विकल्प ने रे।अप्पा। तेथी परिणति सार ।साः ।।

भावार्थ—समता रूप आचरण से आत्मा अवश्य शुद्ध होता है। उस शुद्ध नय की प्रकृत्ति से आत्मा के विकल्प समाते हैं। विकल्पों की समाप्ति से आत्मतत्त्व की परिणति अर्थात निविकल्प दशा प्राप्त होतो है॥ १५ ॥

पुद्गल ने पर जीव थी रे। अप्पा। कीघो भेद विज्ञान। बाधकता दूरे टली रे। अप्पा। हवे कुण रोके ध्यान।सु।१६।

भावार्थ—अतः आत्मा को भेद विज्ञान के द्वारा ऐसा सम्यग् ज्ञान हो जाने से कि मेरी आत्मा पुद्गल शरीरादि एवं अन्य जीवों से पृथक हैं, सभी बाधक परिणाम नाश हो गये, अतः अब आत्मा के शुद्ध स्वरूप के ध्यान को कौन रोक सकता था ॥ १६॥

आलंबन भावन वसे रे । अप्पा । धरम ध्यान रे प्रगटाय । देवचन्द्र पद साधवा रे । अप्पा । एहिज शुद्ध उपाय ।सु।१७।

भावार्थ— हे आत्मन् ! आत्मसिद्धि साधने के लिये यही शुद्ध उपाय है कि भावना का आलम्बन लेकर के धर्म ध्यान प्रगट किया जाय । ऐसा श्री देवचन्द्र जी महाराज कहते है ॥ १७॥

#### ढाल ३ तीसरी

'तूठो तूठो रे मुज साहेब जग नो तूठो' ए देशी

#### आयो आयो रे अनुभव आतमचो आयो।

#### गुद्ध निमित्त आलंबन भजतां आत्मालंबन पायो रे ।अनुभव।१।

भावार्थ— बढ़ती हुई संवेगधारा से उसी समय महासती प्रभंजना को अपने शुद्ध आत्मस्वरूप का साक्षात्कार-अनुभूति हुई। सद्उपदेश रूप शुद्ध निमित्त का आलम्बन कर घ्यान करने से उन्हें अपने शुद्ध आत्म-स्वरूप में रमणता रूप अवलम्बन मिल गया।। १।।

## आतमक्षेत्री गुण परजाय विधि, तिहां उपयोग रमायो । पर परिणति पर री ते जाणी, तास विकल्प गमायो रे ।अनु २।

भावार्थ—अन्तरात्मा में (जीवके आठ रूचक प्रदेशों) सत्ता में रहे हुए केवलज्ञान गुण और पर्याय-अवस्थाओं में अपने उपयोग को रमाया, साथ ही विभाव रूप उपयोग को अपने आत्म स्वभाव से भिन्न जान कर तत्सम्बन्धी संकत्प-विकत्प को हमेशा के लिये त्याग दिया ॥ २ ॥

#### पृथकत्व वितर्क ग्रुकल आरोही, गुण गुणी एक समायो। परजय द्रन्य वितर्क एकता, दुई र मोह खपायो रे। अनुभव३।

भावार्थ-- शुक्ल व्यान के चार भेद हैं । १--पृथक्त्व-वितर्क-विचार २---एक्त्व-वितर्क-अविचार, ३---सूक्ष्म क्रिया प्रतिपाति, और ४---समुच्छिन

किया। पहले भेद में एक पदार्थ से दूसरे पदार्थ का वितन करना अर्थसंक्रान्ति है। एक व्यञ्जन (अक्षर) से दूसरे व्यञ्जन का विचार करना व्यञ्जन संक्रान्ति है। एक योग से दूसरे योग में गमन करना योग संक्रान्ति है। पृथक् अर्थात अलग-अलग, वितर्क अर्थात श्रुत, विचार अर्थात् संक्रमण यह शाब्दिक अर्थ है। व्याता जिस प्रकार संक्रमण करता है उसी प्रकार वापिस लौट आता है प्रथम शुक्ल व्यान द्वाराबाल ब्रह्मचारिणी प्रभंजना का चित्त निर्मल एवं शान्त हो जाने से वे दूसरे शुक्ल व्यान को व्याने की अधिकारणी हो गई। एकत्त्व-वितर्क-अविचार अर्थात् यह व्यान पृथक्त्व रहित विचार रहित और वितर्क सहित है। इस व्यान से गुण और गुणी का भेद मिटा कर गुण- गुणी में समा गया। परजय अर्थात सर्व विकल्पों पर विजय प्राप्त करके अपने चिर शत्रु दुईर मोह को खपा दिया। ३॥

अनन्तानुबन्धी सुभट ने काढी, दर्शन मोह गमायो। तिरि-गति हेतु प्रकृति खय करी, थयो आतमरसरायो रे।अनु४। द्वितीय तृतीय चोकड़ी खपावी, वेद युगल खय थायो। हास्यादिक सत्ता थी ध्वंसी, उदयवेद मिटायो रे।। अनु ५।।

भावार्थ—अब इस मोह कर्म को खपाने का क्रमानुसारी वर्णन करते हैं। सबसे पहले अनन्तानुबंधी क्रोध-मान-माया-लोभ को तथा दर्शन मोहनीय अर्थात सम्यक्त्व मोहनीय, मिथ्यात्व मोहनीय, और मिश्र मोहनीय को खपाया। फिर अप्रत्याख्यानी और प्रत्याख्यानी कषाय को खपाते समय इन्हें आधा खपा करके नरकगित की आनुपूर्वी २, तिर्यञ्चगित की आनुपूर्वी ४, एकेन्द्रिय जातिनाम, बेइन्द्रिय जाति नाम, ते इन्द्रिय जाति नाम तथा चौइन्द्रिय जाति नाम ६. आतप

नाम १ उद्योत नाम १० स्थावर नाम ११ सुक्ष्म नाम १२ साधारण नाम १३ निद्रा-निद्रा १४ प्रचला प्रचला १५ और स्त्यानि द्धि १६ इन सोलह कर्म प्रकृतियों को खपाते हैं। फिर अधबीच में छोड़ी हुई कषाय अर्थात द्वितीय तृतीय चौकड़ी (अप्रत्या ख्यानी चतुष्क और प्रत्याख्यानी चतुष्क का नाश किया है। उसके बाद युगल वेद अर्थात अपने चालू वेद को छोड़ कर शेष दो वेदों को खपा कर हास्य-रित-अरित-भय-शोक-दुगु छा की सता को मिटा करके अपने वेद (अर्थात् स्त्रीवेद ) को खपाया )॥ ४-५॥

### थइ अवेदी ने अविकारी, हण्यो संजलनो कषायो। मार्यो मोह चरण खायक करी, पूरण समता समायो रे।अ०६।

भावार्थ-तत्परचात् अवेदी और अविकारी होकर के संज्वलन क्रोध मान माया छोभ खपा करके चारित्र-मोहनीय कर्म को सर्वथा खपादिया । अर्थात् यथाख्यात चारित्र को पालिया । इससे पूरण समता में समा गई ॥६॥

#### घनघाती त्रिक योद्धा लिडिया, ध्यान एकत्व ने ध्यायो। ज्ञानावरणादिक भटे पडिया, जीत निश्चान घुरायो रे। अनु७।

भावार्थ—अब क्षीण मोहनीय के अंतिम दो समयों में से पहले समय में निद्रा प्रचला को खपाकरके अंतिम समय में एकता रूपी ध्यान से तीन घन घाती अर्थात् ज्ञानावरणोय, दर्शनावरणोय तथा अंतराय कर्म रूपी योद्धाओं को मार कर जीत का निशान घुरा दिया ॥७॥

केवल ज्ञान दरसन गुण प्रगट्या, महाराज पद पायो । शेष अधाती कर्मक्षीण दल, उदय अबंध दिखायो रे । अनु ८ । भावार्थ—तत्पश्चात केवलज्ञान और केवलदर्शन प्रगट होने से वीतराग महाराज का पर पालिया। बाकी रहे हुए जो अवातो कर्म हैं, उनका उदय रहते हुये भी अबंबकाल है। अर्थात् मोहनीय कर्म के नाश होने के पश्चात् कर्मों का बंध नहीं पडता। यद्यपि केवलियों के ईयीपिथिक कर्म का बंध बतलाया है, परंतु पहले समय में बंब और दूसरे समय में निर्जरा होने से उसे अबंध ही कहा है।। ।

# सयोगी केवली थया प्रभंजना, लोकालोक जणायो । तीन काल नी त्रिविध वर्त्तना, एक समे ओलखायो रे ।अनुह।

भावार्थ—कुमारी प्रमंजना अब सयोगी केवली बन गई । जिससे लोक और अलोक का समग्र स्वरूप प्रत्यक्ष हो गया । तीनकाल अर्थात् अतीत अनागत और वर्तमान की तीन प्रकार की प्रवृत्ति अर्थात् उत्पाद व्यय और श्रौव्य को एक ही समय में ओलख लिया । ऐसा कोई भाव अविशिष्ट नहीं रहा जो केवलज्ञानोपयोग से नहीं जाना गया हो ॥६॥

# सर्व साधविये वंदना कीधो, गुणी विनय उपजायो । देव देवी तव स्तुवे गुणस्तुति, जगजय पडह वजायो रे ।अनु१०।

भावार्थ — पूर्व परंपरागत क्रम के अनुसार देवों ने जब प्रभंजना केवली को साधुवेष दे दिया तब सारी साध्वियों ने उन्हें वंदना की । यद्यपि ये साध्वियाँ दीक्षा पर्याय की दृष्टि से बड़ी थी परंतु केवली का पद साधुपद से बड़ा है अतः इन्होंने वंदना करके गुणी का विनय किया कहा जायेगा । उसी क्षण देव और देवियों ने भी केवलज्ञान का महोत्सव मनाते हुये प्रभजना केवली के गुणों की स्तवना की । यही जगत में जीत का पडह बजाया कहा जाता है ॥१०॥

## सहस कन्यका दीक्षा लीधी, आश्रव सर्व तजायो। जग उपगारी देश विहारे, शुद्ध धर्म दीपायो रे। अनु ११।

भावार्थ इस प्रकार केवलज्ञान की उत्पति से प्रभावित होकर इसके साथवाली एक सहस कन्याओं ने भी सर्व आश्रव का परित्याग करके दीक्षा केली। उसके बाद देश देशान्तरों में विहार करते हुए शुद्ध धर्म को दिपाकर जगत का उपगार किया ॥११॥

### कारण जोगे कारज साधे, तेह चतुर गाइजे। आतम साधन निर्मेल साधे, परमानंद पाइजे रे। अनु १२।

भावार्थ—इस तरह किसी सत्पुरुष या सत्संग का निमित्त कारण मिलने पर को आत्मा अपना कार्य साध लेता है, वही चतुर कहा जाता है। आत्मा की निर्मलता जो साध्य है उसे आत्मिक साधनों द्वारा साध करके पूर्ण आनंद पाना चाहिये ॥१२॥

ए अधिकार कहाो गुण रागे, वैरागे मन भावी । 'वसुदेवहिंडी'तणे अनुसारे, मुनि गुण भावना भावी रे ।अ०१३।

भावार्थ—वैराग्य और गुणानुराग से प्रेरित होकर मैंने ''वसुदेव हिंडी'' के अनुसार मुनिगुणों की भावना रूप यह वर्णन कहा है। ॥१३॥

म्रुनिगुण थुणतां भावविशुद्धे, भवविच्छेदन थावे । पूर्णानन्द पद एहथी उलसै, साधन शक्ति जमावे रे। अनु१४ ।

भावार्थ — विशुद्ध भावना अन्तर रुची से मुनिगुणों की स्तुति करने से आत्मा का भव-विच्छेद होता है। तथा इससे पूर्णानन्द पद प्रगट होता है। ऐसा करनेवाला अपनी आत्मा की साधमशक्ति की मजबूत बनाता है ॥१४॥

#### म्रुनिगुण गावो भावो भावना, ध्यावो सहज समाधि। रत्नत्रयी एकच्वे खेलो, मिटे अनादि उपाधि रे। अनु १५।

भावार्थ — हे भव्यो ! मृनियों के गुण गावो । शुद्ध आत्म भावना भावो । और सहज समाधि लगावो । फिर ज्ञान-दर्शन-चारित्र रूप रक्षत्रयी की एकता में खेलो । जिससे अनोदिकाल से आत्मा के साथ लगी हुई कर्मों की उपाधि मिट जाये ॥१४॥

#### राजसागर पाठक उपगारी, ज्ञानधरम दातारी । दीपचन्द पाठक खरतर वर, देवचन्द्र सुखकारी रे । अनु १६ ।

भावार्थ—राजसागर उपाघ्याय बड़े उपगारी थे। उनके बाद ज्ञानघरम उपाघ्याय ज्ञान और धर्म के बड़े दाता थे। तत्पश्चात श्री दीपचन्द्र नामक उपाघ्याय हुए। इसी सुखकारी और श्रेष्ठ खरतर गच्छ में पण्डित मुनि श्री देवचन्द्र हुए। १६।

#### नयर लींबडी मांहे रहीने, वाचंयम स्तुति गाई। आत्म रसिक श्रोताजन मनने, साधन रुचि उपजाई रे। अनु१७।

भावार्थ —सौराष्ट्र प्रदेशान्तर्गत लीबड़ी नगर में रहकर यह मुनि गुणों की स्तुति की । इससे आत्मतत्व के रसिक लोगों को आत्म साधन करने की रुचि उत्पन्न करवायी गयी । १७ ।

#### इम उत्तम-गुण-माला-गावो, पावो हरष वधाई। जैन धर्म मारग रुचि करतां, मंगल लील सदाई रे। अनु १८।

भावार्थ — इस प्रकार उत्तम पुरुषों के उत्तमोत्तम गुणों की माला रूप स्तुति गावो । जिससे तुम हर्ष और बधाई के पात्र बन सको ! जैन धर्म के मार्ग की रूचि रखने से सदा लीला और मंगल होते हैं । १८ ।

इति पंडित-श्री देवचन्द्र जी महाराज विरचित प्रमंजना की सज्भाय समाप्त।

## श्रीमद् देवचन्द्रजी कृत साधु भावना पद ।

जगत में सदा सुखी मुनिराज।

पर विभाव परणत के त्यागी, आगे जातम समाज। जगत०। निजगुण अनुभव के उपयोगी, योगी ध्यान जहाज।जगत०।१।

भावार्थ:—इस त्रासमय संसार में वास्तविक सुखी मुनिराज ही हैं। क्योंकि न उन्हें शारीरिक सुखों में ही रुची रही, न इन्द्रियों के विषय भोगों की कामना। जब कि किसी चीज की कामना ही नहीं, इच्छा ही नहीं, तो आकुलता ही कैसे रहेगी ?

आकुलता-अतृप्ति ही मनुष्य को अशान्त करती है। उसके सहज-सुसमय जीवन में बाधक है। मुनिराज ने जब इच्छाओं पर ही विजय प्राप्त कर लिया है, तब सहज सुख तो उन्हें स्वयं प्राप्त है।

मुनिराज सांसारिक-पौद्गलिक-जड़ वस्तुओं में आसक्त नहीं हैं। उसमें वेमोह-ममता-राग या द्वेष नहीं करते, तद् विषयक संकल्प विकल्प भी नहीं करते।

वे तो अपने मन को अन्तर्मुखी बनाकर अपने आत्म 'समाज में ही विचरण करते हैं। सम्यग् दर्शन, ज्ञान, चारित्र और सहज सुख, शान्ति ही उनका समाज है।

इस प्रकार अन्तर्मुखी मुनिराज का केवड ज्ञातमय आत्म-प्रशिप प्रज्वलित हो माने से, वे अपने आत्मिक गुणों का ही अवलोकन, विन्तन करते रहते है उनका दर्शनोपयोग, ज्ञानोपयोग मात्र ही अपनी शक्ति है। वे अपने उपयोग कोः बाहर अन्य पदार्थों में नहीं लगाते, व्यर्थ नहीं गंवाते; उनसे उदासीन रहते हैं।

वे तो आत्म-व्यान रूपी जहाज के खेवेंगे हैं, शुद्ध-आत्म व्यान ही एकमात्र इस संसार रूपी भवजल से तरने का ही आलम्बन हैं। मुनिराज शुद्धात्म-व्यान के योगी बन कर जन्म मरण से छुटकारा पाने के मार्ग की ओर अग्रसर हो रहे हैं। हिंसा मोस अदत्त निवारी, नहीं मैथुन के पास । द्रव्य भाव परिग्रह के त्यागी, लीने तत्व विलास ।२। जगत।

भावार्थ — इस प्रकार मुनिराज ने पोद्गिलिक-सुख में मोह-ममता-राग या है ज त्याग दिया हैं। उनके सम्बंध में मन के संकल्प विकल्प को छोड़कर निर्वि—कल्प बन गये हैं। वे भाव से अहिंसक बन गये हैं। अनादिकाल से अज्ञानवरा होती हुई अपनी आत्मा की हिंसा के कारणों को सम्यग् ज्ञान से जान कर शुद्धात्म स्थान रूप सम्यक् चारित्र के द्वारा नष्ट कर रहे हैं।

मुनिराज सभी देहधारी आत्मा को अपनी आत्मा के समान जानते हैं, मानते हैं। अतः वे किसो प्रकार के देहवारी आत्मा को मन, वचन, काया से कष्ट नहीं देते, हिंसा नहीं करते। इसिलये वे परम दयालु हैं, पूर्ण अहिंसक हैं।

ऐसे उच्च कोटि के आत्म साधक असत्य-भूठ, अदत्त-चोरी से तो कोशों दूर रहते हैं। ऐसे निष्गृह साधक को मैथुन-पंच इन्द्रियों की विषय वासना कैसे छुभा सकती है। ब्रह्मचर्य्य के तेज के सामने विषय वासना ठहर ही नहीं सकती।

जो महापुरुष अपने शरीर को स्मसान की होने वाली राख मानते हैं, हीरे, मानिक को पत्थर का टुकड़ा जानते हैं, वे उन्हें अपनायेंगे, यह असम्भव है। आत्म-साधक मुनिराज इन सब से परे रहकर अपने अन्तरात्मा में विराजमाक केवल ज्ञानस्वभाव की अवस्थाओं के विलास में तल्लीन रहते है। निर्भय निर्मल चित्त निराकुल, विलगे ध्यान अभ्यास। देहादिक ममता सवि वारी, विचरे सदा उदास। जगत० ।३।

भावार्थ-मुनिराज सप्तभयों पर विजय प्राप्त कर निर्भय हो गये है। शुद्धात्म स्वरूप का ध्यान करते रहने से जिनका मन निर्मल हो गया है। कामनाओं-इच्छाओं पर विजय प्राप्त करने से निराकुल बन गये अब मुनिराज मन-वचन, काया को स्थिर करके अपने शुद्धात्म स्वरूप के चिन्तन में, ध्यान के अम्यास में सदा तल्लीन रहते हैं। अब शरीर में ममता न रहने से शारीरिक-सुख सन्मान आदि की इच्छा नहीं रही। अत: इनसे वे हमेशा उदासीन रहते हैं।

ग्रहे आहार वृति पात्रादिक, संयम साधन काज। देवचन्द्र आणानुजाई, निज सम्पति महाराज। जगत० ४।

भावार्थ — बचे हुए आयुष्य में शरीर धारण के लिये, आत्म साधन रूप संयम पालने के लिये आहार लेना आवश्यक है। और निर्दोष आहार लाने के लिये वस्त्र पात्र आवश्यक हो जाते हैं। सद्गुरू देवचन्द्रजी फर्माते हैं कि वीतराग सर्वज्ञ भगवान के आज्ञानुसार जो मुनि आत्म कल्याण रूप संयम की आराधना करते है, वे महान साधक अपने केवलज्ञानादि अनुपम सम्पति के स्वामी बनकर ज्जातपूज्य बन जाते हैं।

#### साधु भावना सज्भाय

:--:

साधक साधज्यो रे निज सत्ता इक चित्त। निज गुण प्रगट पणे जे परिणमें रे, एहिज आतम वित्त ।१।

भावार्ध—हे साधक ! (जिन आज्ञानुसार चलनेवाले मुनिराज) अन्तर में रहे हुए अपने अव्यक्त शुद्धात्म स्वरूप की घ्यान द्वारा एकाग्र मन से साघिये। साघते-साधते जब अपना केवलज्ञान प्रगट होगा, वही परमात्मा का सहजः स्वभाव है ॥ १॥

पर्याय अनंता निज कारण पर्णे रे, वस्ते ते गुण शुद्ध । पर्याय गुण परिणामें कर्त तारे, ते निज धर्म प्रसिद्ध ।२।

भावार्थ—अपने सहज ज्ञान में परिरमण को पर्याय कहते हैं। अनन्त ज्ञान की समय-समय में होनेवाली अनन्त पर्यायों अवस्थाओं में परिरमण करनेवाले परमात्मा का केवलज्ञानादि गुण विशुद्ध है। ऐसे विशुद्ध गुणों में वर्तन रूप परिणामों का कर्त्ता परमात्मा है, फलस्वरूप परमानन्द का भोक्ता भी। जिन प्रवचन में आत्मा के दर्शन, ज्ञान, चारित्र वीर्य रूप गुण धर्म नाम से प्रसिद्ध हैं।

परमावानुगत वीरज चेतनारे, तेह वक्रता चाल। करता भोक्तादिक सवि शक्ति मां रे, व्याप्यो उलटो स्याल।३

भावार्थ—किन्तु अनादिकाल से जीव अज्ञानवश अपने शरीरादि के मुख-की लालसा में पड़ा हुआ अपनो शक्ति का दुरुपयोग कर रहा है! यही उसकी विषय परिणति है, यही टेढ़ी चाल है। पुद्गल जड़ से उत्पन्न शरीरादि का जीव खुद कर्ता बन कर उसके मुख दुख का भोक्ता बनता है। इस प्रकार जीव पर में अहं और मम को बुद्धि करता आ रहा है। ऐसे विपरीत बुद्धि के कारण ही वह उलटे रास्ते चलता है, संसार में जन्म मरण रूप म्रमण करता है॥ ३॥

#### क्ष्ययोपशमिक ऋजुताने ऊपने रे, तेहिज शक्ति अनेक । ंनिज स्वभाव अनुगतता अनुसरे रे, आर्यव भाव विवेकाष्ठा

भावार्थ—संसार में स्नमण करते-करते जीव को जब क्षयोपशमिक लिख्य विशेष आत्मिक शक्ति प्रगट होती है, जिससे उसके लम्बी-लम्बी स्थितिवाले सातों कर्मों की अविध एक कोड़ा-कोड़ी सागरोपम से भो कम रह जाती है तब जीवके भावों की शुद्धि होती है, जिससे सरल-सहज भाव उत्पन्न होते हैं, उस सहज भाव की अनेक शक्तियाँ हैं जैसे दर्शन, ज्ञान, चारित्र, वीर्यं। जिससे आत्म स्वभाव के अनुकूल आचरण होता है, और उसे सहज-सरल मोक्ष मार्ग का विवेक-ज्ञान हो जाता है।

#### अपवादें परवंचकतादिका रे,ए माया परिणाम । उत्सर्गे निज गुणनो वंचना रे, परभावे विश्राम ।५।

भावार्थ—विशेष कथन है कि यदि जीव लोभवश माया-प्रपंच कर दूसरों को ठगता है तो सामान्यतया वह अपने ही सहज गुणों को प्रगट नहीं होने देता, उनसे बचित रहता है, तथा आर्त, एवं रोद्र घ्यान में व्यस्त रहता है।
साते वरजी अपवादे आर्ज वी रे, न करे कपट कषाय।
आतम गुण निज निज मित फोरवेरे, ए उत्सर्ग अमाय।६
भावार्थ—आत्म दर्शन में बाधक सातों दर्शनमोहनीय कर्मों को तीन करण

के द्वारा क्षय करके जब विशेष रूप से सरल-सहज स्वभावी बन जाता है, तब, वह कपट-कषाय नहीं करता है। अपने आत्म गुण सम्यग् दर्शन, ज्ञान, चारित्र वीर्य्य को अपने-अपने कार्य में प्रेरित कर मोक्षमार्ग-उत्सर्ग मार्ग साम्रते हैं। सत्तारोध अमण गति चारमें रे, पर आधीने वृत्ति। वक्रचाल थी आतम दुःख लहे रे, जिम नृप नीति विरत्त । ।

भावार्थ-ऐसा नहीं करने वाला जीव पोद्गलिक-विषय वासनाओं में आसक्त मनोवृति वाला होता है तथा अपने सत्ता में रहे हुंए अन्तरात्मा को अध्य कर्म रूपी बादलों से ढँका रखता है, फल स्वरूप चार गित में श्रमण करता रहता है। अपनी इस प्रकार की टेड़ी विगरीत चाल से जोव अनादिकाल से संसार श्रमण करता हुआ दुख पाता है। जैसे कि राजा अन्याय एवं अनीति कर दुख पाता है ते माटें मुनि ऋजुतायें रमेरे, वमे अनादि उपाधि। समता रंगी संगी तत्त्वना रे, साधे आत्म समाधि॥ ८॥

भावार्थ-इसिलये साधक मुनि अपने अनादिकाल के मिथ्या-हिष्टिपन (वक्रता) को त्याग चुके हैं, तथा सम्यग्हिष्टिपन (सरलता) में स्थित है। वे वक्र-चाल-अविरती को छोड़कर, मुनि-सर्वविरती बनकर विचर रहे हैं। अब पर में ममता न रहने से मन में समता का ऐसा रंग चढ़गया है कि वे अपने सम्यग् दर्शन, ज्ञान, चारित्र रूप निज तत्व में एक रस होकर अपने साध्य-विशुद्ध आत्म स्वरूप में समाधिस्थ रहने की साधना कर रहे हैं।

मायाक्षयें आर्जवनी पूर्णतारे, सवि गुण ऋज तावंत । पूर्व प्रयोगें परसंगी पणोरे, नहीं त स कर्तावंत्त ॥ ६ ॥ भावार्थ माया मिथ्यात्व नष्ट हो जाने पर, जीव अविरति-वक्षमाल ब्रोड देता है जिससे उसकी सरलता पूर्ण रूप से समताभाव रूप आत्मशक्ति विकशित होती हैं, समता भाव में सभी आत्मिक गुण सभाये हुए हैं ही। अब जो बाकी के कर्मों का तथा शरीरादिका जो पर संगीपन जीव के बच रहा है वह पहले के संचित कर्मों के प्रभाव से है, लेकिन जीव अब उनका कर्सा भोक्ता नहीं रहा।

साधनमाव प्रथम थी नीपजेरे, तेहोज थाये सिद्ध। द्रव्यत साधन विधन निवारणा रे, नैमित्तिक सुप्रसिद्ध ॥ १०॥

भावार्थ—सम्यगद्दष्टि होने के बाद आत्मा के जो साधनभाव-समताभाव उत्पन्न होता है, उसे ही साधते-साधते जब वह सिद्ध हो जाता है तब आत्मा ही परमात्मा बन जाता है। पंच महाव्रतादि द्रव्य साधन तो आत्म-साधन मार्ग में आनेवाले अनुकूल एवं प्रतिकूल उपसर्गों से बचाने में ढाल का काम करते हैं। लड़ाई में अपने बचाव के उपयोगी वस्तु की आवश्यकता है ही। जो कि निमित्त कारण नाम से जिन वाणी में प्रसिद्ध है॥ १०॥

भावे साधन जे इक चित्तथीरे, भाव साधन निज भाव । भाव सिद्ध सामग्री हेतु ते रे, निस्संगी ग्रुनिराय ॥ ११ ॥

भावार्य — समताभाव को जो मन, वच, काया की स्थिरता-एकाग्नता-पूर्वक एक समरसी होकर साधते हैं, वही भावसाधन है, आत्मा का शुद्ध स्वभाव है। विशुद्ध आत्मस्वरूप परमात्मस्वरूप की सिद्धि के लिये निसंग निर्विकार निर्विकत्य निरंजन, निराकारभाव साधक मुनि के लिये उपादेय है।। ११॥

हेय त्याग थी ग्रहण स्वधर्म नो रे, करे भोगवे साध। स्वस्वभाव रसिया ते अनुभवे रे, निज सुज अन्याबाध ॥१२॥ भावार्थ—परसंग त्याग, रागद्वेष विकार त्याग कर समताभाव सिहत जो अपने विशुद्ध आत्मस्वरूप केवल ज्ञान स्वभाव का एकाग्र चित से ध्यान करता है, अनुभव करता है वह केवल अपने स्वभाव सुख का रिसया हैं वही अपने विध्न बाधा रहित परमानन्द स्वरूप का अपने सिद्ध-बुद्ध स्वरूप का अनुभव करता है। १२॥

निःस्पृह निर्भय, निर्मम निर्मला रे, करता निज साम्राज । देवचन्द्र आणार्ये विचरतारे, निमये ते म्रुनिराय ॥ १३ ॥

भावार्थ —समता भाव की साधना करते हुए जो साथक मुनि स्पृहा रहित भय रहित, ममतारहित होकर निर्मल स्वभावी बन गये हैं वे अपने केवलज्ञानादि साम्राज्य को प्रगट करने में तत्पर है

श्रीमद् देवचन्द्रजी फरमाते हैं कि ऐसे उत्तम साधक मुनिराजों को जो जिनाज्ञानुसार विचर रहे हैं उन्हे बारम्बार सविनय वंदना करें ! ॥ १३॥

## साधु समस्या द्वादश दोधक

पर ग्रुण से न्यारे रहे. निज ग्रुण के आधीन । चक्रवर्त्ति तैं अधिक सुखी, ग्रुनिवर चारित लीन ।१। इह निज इह पर वस्तु की, जिने परीख्या कीन । चक्रवत्ति ते अधिक सुखी, म्रुनिवर चारित लीन ।२। जिणहुँ निज निज ज्ञान सूँ, प्रहे परिख तत्व लीन । चक्रवर्क्तिते अधिक सुखी, मुनिवर चारित लीन ।३। दस विध धरम धरइ सदा. ग्रद्ध ज्ञान परी कीन । चक्कनजि ते अधिक सुखी, सुनिवर चारित लीन । । । समता सागर में सदा, भील रहे ज्युं मीन । चक्रवत्ति ते अधिक सुखी, मुनिवर चारित लीन । प्र। आशा न धरे काहू की, न कबहुं पराधीन । चक्रवर्त्ति ते अधिक सुखी, मुनिवर चारित लीन ।६। तप संयम पावस वसै, दहै प्रमाद दुख भीन । चक्रवर्त्ति ते अधिक सुखी, मुनिवर चारित लीन ।७। पुदगल जीव की शक्ति सब, जात सप्त भय हीन । चक्रवर्त्ति ते अधिक सुखी, मुनिवर चारित लीन ।८। सप्तम गुणथानक रहे, कीयो मोह मसकीन । चक्रवर्त्ति से अधिक सुखी, मुनिवर चारित लीन १६। क्षयकोपशम पयड़ी चढे, आतम रस सुधीन । चक्रवर्त्ति ते अधिक सुखी, मुनिवर चारित लीन ११०। तूर्य घ्यान घ्यावत समें, कीये करम सब लीन । चक्रवर्त्ति ते अधिक सुखी, मुनिवर चारित लीन १११। देवचन्द्र वावे सदा, यह मुनिवर मुन बीन । चक्रवर्त्ति ते अधिक सुखी, मुनिवर चारित लीन ११२। इति प्राकृत माषायासमस्या दोधक द्वादस कृता पंर देवचन्द्रेण

## पद संग्रह

#### (१) पंचेन्द्रिय विषय त्याग-पद

चेतन छोड़ दे, विषयन को परसंग।

गिरोइ फिरत विलोल फरस वश, बंधोइ फिरत मातंग ११चे०।
कंठ छिदायो मीन आपनो, रसना के परसंग।
नेत्र विषय कर दीप शिखा पै, जल जल मरत पतंग।२चे०।
पटपद जलज मांहे फंस मूरख, खोयो अपनो अंग।
वीणा शब्द सुण श्रवण ततिखन, मोही मर्यो रे कुरंग।३चे०।
एक एक इन्द्रिय चलत बहु दुख, पायो है सरभंग।
पाँचों इन्द्रिय चलत महादुख, भाषत १ देवचन्द चंग।४चे०।

१ इम भाषत देवचन्द

(?)

मेरे जिउ क्या मन मह तूं चिंतह।
इक आवत इक जात निरंतर, इण संसार अनन्तह।१। मेरे जिउ०
करम कठोर करे जिउ भारी, पर त्रिया धन निरखंतह।
जनम मरण दुख देखे बहुले, चउ गइ मांहि ममंते।२। मे०
काम भोग क्रीड़ा मन करता, जे बांधत हरणंते।
बेर बेर तेहिज भोगवता, निव छूटे विलवंतह।३। मे०
क्रोध कपट माया मद झ्लइ, भूरि मिथ्याति भमंतह।
कहें देवचन्द सदा सुखदाई, जिन धूम एक एक तह।४। मे०

(3)

मेरे शीउ क्युं न आप विचारी ।
कहसे हों कहसे गुणधारक, क्या तुम लागत प्यारो । १ टेक ।
तिज कुसंग कुलटा ममता की, मानौ वयण हमारो ।
जो कल्लु कृठ कहूं इनमें ती, मोकूं सूंस तुम्हारो ।२ मे०
यह कुनार जगत की चेरी, याकी संग निवारी ।
निरमल रूप अनूप अवाधित, आतम गुण संभारो ।३। मे०
मेटि अज्ञान कोध दसम गुण, द्वादस गुण भी टारो ।
अक्षय अवाध अनंत अनाश्रित; राजविमल पद सारो ।४। मे०

(8)

राग—मारू

पीयु मोरा हो सांभिल प्रीयु मोरा हो।

निज अनुभव घर में बसी, ए मानि निहोरा हो। १। सां० मिथ्यामत द्रें हरी, करी ज्ञान सजोरा हो। पर त्रीय की मित लाग के, क्यूं भूलत बौरा हो। २। सां० समता कहें साहिब अम्हे, सेवक नित तोरा हो। ए कुलटा आइ आई बूढ़ा, सो तो कहो भोरा हो। ३। सां० राचि रहे इन संगत सुं ज्युं, शिश चित्त चकोरा हो। सां० सुंह मीठी दिल री धीठी, ए अनुभव की चोरा हो। ४। सां० देवचन्द अरु सुमित मिले जब, भागे अम सोरा हो। तब निज गुण इक बळ्ळम लागत, अवर न लाख करोरा हो। ४ सां०

[देरागाजी खान भंडार जयपुर, बनारसीविलास गुटके से]

# (4)

आतम भाव रमो हो चेतन ! आतम भाव रमो ।
पर भावे रमता हो चेतन ! काल अनंत गमों हो चे०।१।
रागादिक सुंमलीने चेतन ! पुद्गल संग भमो ।
चउगित मांहे गमन करंतां, निज आतम ने दमो हो चे०।२।
ज्ञानादिक गुण रंग धरी ने, कर्म को संग वमो ।
आतम अनुभव ध्यान धरंतां, शिवरमणी सुंरमो हो चे०।३।
परमातम नुध्यान करंतां, भव स्थिति मांन भमो ।
देवचन्द्र परमातम साहिब, स्वामी करी ने नमो हो चे०।४।

# ॥श्रथ ढंढरामुनिजीनी सज्भाय॥

।। वनिता विहसीने विनवें।। ए देशी।। धन धन ढंढण मुनिवरु, कृष्ण नरेसर पुत्तो रे. गुणमणि लविणम शोभतो, लखमी लीला जुत्तो रे, धन० १ कोमल कमलो का-मिनी, मुकी एक हजारो रे. नेंमिवचने वैरागीयो, लीधो संयम भारो रे **ग्रहणा ने आसे**वना, सीखी शिक्षा सारो रे. विचरता आच्याजी द्वारिका, नेमि सार्थे सुखकारो रे धन० ३ एक दिन गोचरी संचर्या, करता गवेषणा शुद्धि रे, आहार कांइ मिल्यो नही, मुनि मन समता बुद्धि रे धन० ४ म्रनि चिंते पुदगल बलें, क्यो निज गुण अभ्यासो रे. उतसर्गे (उछरंगे) आतम बलें, कीजे शिवपद वासो रे, धन० ५ शक्ति यथा में आदरे, अपवादें अनेको रे. सहजे जो संवर वधे, तो न ग्रहे पर टेको रे धन० ६ नितप्रति गोचरी संचरे, न मिले अन्नने पानो रे. प्रभुचरणे आवी नमी, पूछे तजी अभिमानो रे धन० ७ इब कारण कही नाथ जी, एवडो ए अंतरायो रे.

जिन भाखे कृत कर्मनो, एहवो छे व्यवसायो रे धन० ८ पूरवभव धन लोभथी, कीधो कूर अपायो रे, तीवरसें जे बांधीयां, तेहनो फल दुःखदायो रे धन० ह नृप आदेशें पाँचसे, हल खेडवा अधिकारो रे, चास एक निज क्षेत्रनी, खेडावी धरी प्यारो रे धन० १० भात चारीनो सर्वने, तुम्हे कीधो अंतरायो रे, तीवरसें जे बांधीयो, तसु विपाक ए आयो रे धन० ११ म्रुनिवर अभिग्रह आदर्यो, एह करम क्षय कीधे रे, लेखुं हवे आहारने, धीरज कारज सीधे रे धन० १२ मास गया षट इणिपरे, पण मुनि समता लीनो रे. अणपामें अति निर्जरा, जाणे तिणें निव दीनो रे धन० १३ वासुदेव जिन बंदीने, पूछे धरी आनंदो रे. साप्रक साधु में निरमलो, कवण कहो जिनचन्दो रे धन० १४ नेमि कहे ढंढण म्रुनि, संवर निर्जरा धारी रे. सहु साधु थकी अधिक छे, समता शुद्ध विहारी रे धन० १५ निजघर आवतां नरपति, दंद्यो म्रुनि शमकंदो रे, दीठो तब इक गृहपति, पाम्यों हरख आनंदो रे धन० १६ मृति आच्या तसु आंगणें, पडिलाभ्या मन रागेरे,

मोदक स्जता मुनि ग्रही, चढते मन वैरागें रे धन० १७ जिन वंदीने प्छियो, त्रुट्यो ते अंतरायो रे, नाथ कहे जदुनाथ ने, कारणथी तुम्हे पायो रे धन० १८ सांभली मुनि अति हरखीया, धन धन ए गुरुराजों रे, वीतराग उपगारिया, कृपा करी मुज आजो रे धन० १६ साध्य अधरे क्वंण करे. ए आहार असारो रे, पुद्गल जगनी एंठ ए, किमल्ये मुनि सुविचारो रे धन० २० साधन वधते आदरे. ए साधक व्यवहारो रे, निःकारण परवस्तु ने, छीपे नहीं अणगारो रे धन० २१ इम चिंतवी शुद्ध थंडिले, परठवतो ते पिंडो रे, पुद्गल संगनी निंदना, निजगुण रमण प्रचण्डो रे धन० २२ पर परिणति विच्छेदतां, निज परिणति प्राग्भावो रे, क्षपकश्रीण घ्याने रम्या, पाम्यो आत्म स्वभावो रे धन० २३ आतमतत्व एकाग्रता, तन्मय वीरज धारे रे. घन घाती सवि खेरच्या, रत्नत्रयी विस्तारे रे धन० २४ श्वीणमोह करी चरणनी, श्वायिकता करी पूरी रे, केवलज्ञान दर्शन वर्या, अंतराय सवि चूरी रे धन० २५ परम दान लाभ नीपनो, कीधो कारज सुधो रे, समवसरण में आवीया. साध्य संपूरण सीधो रे न० २६ एहवा मुनि ने गाइये, घ्याइयें धरी आणंदो रे, देवचंद पद पाइये, लहिये परमानंदो रे धन० २७

## ॥श्री समिकतनी सज्भाय॥

समिकत निव लहारे, ए तो रुल्यो चतुर्गित मांहे, त्रस थावर की करुणा कीनी, जीव न एक विराध्यो, तीन काल सामायिक करतां, शुद्ध उपयोग न साध्यो, स० १ जूठ बोलवाको व्रत लोनो, चोरी को पण त्यागी, व्यवहारादिक महा निपुण भयो, पण अंतरदृष्टि न जागी, स० २ उर्ध्व बाहु करी उंधो लटके, भस्म लगाइ धूम घटके, जटा जुट शिर मुंडे जूठो, विण श्रद्धा भव भटके, स० ३ निज परनारी त्यागज करके, ब्रह्मचारी व्रत लीनो, स्वर्गादिक याको फल पामी, निज कारज निव सिध्यो, स० ४ बाह्य किया सब त्यागि परिग्रह, द्रव्य लिंग धिर लीनो, देवचंद कहे या विध तो हम, बहुत वार कर लीनो, स० ४

# गजसुकुमाल मुनीश्वर सज्भाय

॥ ढाल (१) ॥ आस फली मेरी आस भली ॥ ए देशी ॥ द्वारिका नगरी ऋद्धि समृद्ध, कृष्णनरेश्वर भ्रवन प्रसिद्ध,

चेतन सांभलों (ए टेक)

वसुदेव देवकी अंग सुजात, गजसुकुमालकुमर विख्यात चे० १ नयरी परिसरें श्रीजिनराय, समवसर्या निरमम निर्माय, यादव कुल अवतंस मुर्णिद, नेमिनाथ केवल गुण वृंद चे० २

त्रिभुवनपति श्री नेमजिणंद, आव्या सुणी हरख्या गोविंद, सजी सांमईयो वंदन काज, हरखें वांद्या श्री जिनराज चे० ३ लघु वर्ये पण श्री गजसुकुमाल, रूप मनोहर लील विशाल, वीतराग वंदण अतिरंग, सुविवेकी आवे उछरंग चेतन० ४ समवसरण देखी विकसंत, त्रिकरणजोगें अति हरखंत, धन धन माने निज मनमांहि, गयो पाप हुँ थयो सनाह चे०५ क्रुमरे वंदी जिनवर पाय, आनंद लहरी अंग न माय. निःकामी प्रभु दीठा जांम, विसरी वामा ने घन घाम चे० ६ जिन प्रुख अमृत वयण सुणंत, भाग्यो मिथ्या मोह अनंत. दरशन नाण चरण सुखखांण, ग्रुद्धातम निजतत्व पिछाण चे०७ परपरिणत संयोगी भाव, सर्व विभाव न सुद्ध स्वभाव. द्रव्यकर्म नोंकर्म उपाधि, बंध हेतु पग्रहा सवि व्याधि चे० ८ तेहथी भिन्न अमुरति रूप, चिन्मय चेतन निज गुण रूप. श्रद्धा भासन थिरता भाव, करतां प्रकटे ग्रुद्ध स्वभाव चे० ६ नेमि वचन जाग्यो वडवीर, धीर वचन भाषे गंभीर. देहादिक ए मुजगुण नांहि, तो किम रहेवूँ मुजए मांहि चे१० जेहथी बंधाये निजतत्व, तेहथी संग करे क्रण सत्व. प्रभुजी रहेवुँ करि सुपसाय, हुं आवुं माता समजाय चे० ११

॥ ढाल (२) ॥ वहिलडा आवज्यो ॥ ए देशी ॥ माता जी नेमि देशन सुणो, मुज थयो आज आणंद रे, मनुज भव आज सफलो थयो, आज ग्रुभ उदय आणंद रे मा१२ देवको चित्त अति गहगही, इम कहे मधुर मुख वाणि रे, थन्य तु धन्य मति ताहरी, जेणे सुणी नेमि सुख वाणि रे मा०१३ माताजी एह संसारमां, सुखतणो नहीं लवलेश रे. वस्तुगत भाव अवलोकतां, सर्व संसार कलेश रे मा० १४ कर्मथी जन्म, तनु कर्मथी, कर्म ए सुख दुःख मूल रे, आतम धर्म नविए कदा, आज ग्रुज टली सवि भूल रे मा०१५ नेमि चरणे रहि आदरुं, चरण गुण शिवसुखकंद रेः विषय विष हिवें मुज निव रुचे, सांभले अमृतानंद रे मा॰ १६ माताजी अनुमति आपीये हवें मुज एम न रहाय रे. एक खिण अविरत दोषनी, वातडी वचन न कहायरे मा० १७ मोहवर्शे म्रंभी देवकी. विलवती इम कहे वात रे. पुत्र तें ए किक्यूँ भाखियुं, तुज विरह ग्रुज न सुहात रे मा० १८ वत्स! संयम अति दो हिलुं, तोलवो मेरु एक हाथ रे, प्राण जीवन मुज वालहो, माहरे तंहिज आथ रे मा० १६ मात तुंमे एक श्राविका नेमिनी, तुमें एम न कहाय रे, मोक्ष सुख हेतु संयमतणो, किम करो मात अंतराय् रे, मा० २०

वत्स ! मन भाव दुक्तर घणो, जीपवो मोह भूपाल रे, विषय सेना सह वारवी, तमे छो बाल सुकुमाल रे मा० २१ मातजी निज घर आंगणे बालक रमे निरबीह रे, तेम मुज आतम धर्म में, रमण करतां किसी बीह रे मा० २२ मोह विष सहित जे वचनडा, ते हिवें मुज न छिबंत रे, परम गुरु अमृत वचनथकी, हुँ थयो उपशमवंत रे मा० २३ भवतणो कंद हवें भाजवो, साधवो मोह अरिष्टंद रे, आतमानंद आराधवो, साधवो मोक्ष सुखकंद रे मा० २४ नेमथी कोई अधिको होवे (तौ) मानिये तास वचन्न रे, माताजी कांई निव भाखिये, माहरे संयमें मना रे मा० २४

शहाल (३) श वन वन साधु शिरोमणि इंडगौ ॥
धन धन जे मुनिवर ध्याने रम्या रे, समतासागर उपशमवंत रे
विषय कषायें जे निडिया नहीं रे, साधक परमारथ सुमहंतरे धन०
जादवपित परिवारे परिवर्यों रे, नेमि चरणे पुहुंता गजसुकुमाल रे
मात पिता आतें विहराविया रे, नंदन बाल मनोहर चाल रे ध०
प्रमुम्न सर्वविरित अंगीकरी रे, मुकी सरव अनादि उपाधिरें
पुछे स्वामी कही केम नीपजे रे, मुज ने वहेली सिद्धिसमाधिरे ध०
प्रमुम्न भाखे निज तत्व एकाग्रता रे, उदय अन्यापकता परिणाम रे

संवरवाधे साधे निर्जरा रे. लघुकालें लहिये शिवधाम रे. धन धन जे० २६ एगराई पडिमा तुमे आदरो रे, धरजो आतम भाव सुधीर रे समतासिन्धु मुनिवरें तिम कर्यों रे, शिवपद साधन वडवीर रे धन धन जे ०३० शिर उपर सिगडी सोमिलें करीरे, समता शीतल गजसुकुमाल रे, क्षमा नीरें न्हवराव्यो आतमारे, ब्युं दाझे तेहने ए भाल- रे धन धन जे० ३१ दहनधर्म ते दाह जे अगनिथी रे, हुं तौ परम अदाज अगाह रे; जं दाझे तेती माहरी धन नथी रे. अक्षय चिन्मय तत्व प्रवाह रे, धन धन जे० ३२ क्षपकश्रेणि ध्यान आरोहणें रे, पुद्गल आतम भिन्न स्वभाव रे

निजगुण अनुभव वली एकाग्रता रे. भजतां कीधौ कर्म अभाव रे. धन धन जे० ३३

निरमल ध्याने तत्व अभेदता रे, निर्विकल्प ध्याने तद्रूप रे पातकक्षयें निजगुण उल्लम्यां रे. निर्मल केवलज्ञान अनुप रे धन धन जे० ३४

थई अजोगी शैलेसी करी रे, टाल्यों सर्व संजोगी भाव रे, आतम आतम रूपें परिणम्या रे, प्रगट्यी पूरण वस्तुस्वभाव रे धन धन जे० ३५

सहज अक्रत्रिम वली असंगता रे निरुपचरित वली निर्द्धन्द रे

निरुपम अन्यावाध सुखी थया रे, श्री गजसुकुमाल मुनींद रे.
धन धन जे० ३६
नित्यप्रति एहवा मुनि संभारीये रे, धरीये एहनुं मनमांहींज
ध्यान रे
इच्छा कीजे ए मुनिभावनी रे, ज्युं लहीये अनुभव परमनिधान
रे, धन धन जे० ३७
खरतर गच्छ पाठक दीपचन्दनों रे, देवचन्द्र वंदे ए मुनिराय रे
सकल सिद्ध सुखकारण साधुजी रे, भव भव होज्यो सुगुरु
सहाय रे, धनधन जे ३८
इति श्री गजसकमाल सुक्भाय समाप्त

### इति श्री गजसुकुमाल सन्भाय समाप्त ध्यानी निर्यथ सन्भाय

रोहा

परमारथ निश्चय करी, वधते मन वैराग।
इन्द्रिय सुख निस्पृह थका, साधु इसा बड़पाग॥ १
भाव शुद्धि भव भ्रमण थी, छूटा जो जोगीश।
काम भोग थी ऊभग्या, तन नी स्पृहा न रोश॥ २
प्राण त्याग पण ध्यानथी, छूटे नहीं लगार।
पर त्यागी मुनिवर तिके, ध्यान तणा आधार॥ ३
महा-परिषह साप थी, जन निंदा थी जास।
क्षोम न पामें मन तनक, वसता निज गुण वास॥ ४
राग द्वेष राक्षस थकी, भय निव पामे जेह।

नारी थी मन निव चले, अक्षय निज रस गेह ॥ ध्र तप दीपक नी ज्योति थी, बाल्या कर्म पतंग। ज्ञान राज्य त्रय लोक नो, विलसे जेह निःसंग॥ तप थी तन ने पीड़वे, उपशम रस मंडार। लोक सर्व सुखकार जे, मोह अग्नि जलधार॥ ७ निज स्वभाव आनन्दमय, शांत सुधारस ठाम। योग महागज जीप ने, व्रतधारी शम धाम॥ ८ ढाल—नार सुक्ष तार संसार सागर थकी

महा शमधार सुखकार मुनिराय जे, ध्यान ध्यावा भणी जोग थावै;
देह आधार संसार सुख निस्पृही, तेह जोगीश निज देव पावै; म० १
शुद्ध विज्ञान रस पान थी शांत मन, थावर जगम दया धारी;
मेरू जेम अचल आकाश जेम निर्मला, पवन जेम संग विण लोभ वारी; म० २
भव्य सारंग सुखकार उपदेश थी, देह शोभा तजी मोक्ष साधे;
ज्ञान शक्ति करी आत्म निज ओलखे, शुद्ध निज ध्यान ते मुनि आराधे; म० ३
ओम निज देह नै मोक्ष ग्रह चढण ने, कही सोपान सम साधु सेवा;
ध्यान ते साधु ने मोक्ष कारण कह्यो, विमल विख्यात निज गुण वहेवा; म० ४
दांत मन विहग इंद्रिय भणी जे दमे, ज्ञान ना गेह पातक विडारे;
कर्म दल गंज ने चित्त निर्मल थका, एम जोगीश शिव मग सुधारे; म० ६
पिरि नगर कंदरा गेह शय्या शिला, चंद्र कर दीप मृग संग चारी;
ज्ञान जल तथ अशीन शांत आत्मा थका, धन्य निप्रंथ सुविहित विहारी; म० ६

प्राण इन्द्रिय वली देह संवर करी, रोकी संकल्प मन मोह भंजी; धन्य निज ध्यान आनन्द आलम्ब धरी, शुद्ध पर आत्मनी ज्योंति रंजी; म० ७ हेय आदेय त्रिभुवन गणे साधु जे, क्षय करे पुण्य ने पाप केरो; आतम आनन्द स्याद्वाद थी विषय ने, विष गणी भंजता कर्म घेरों. म० ८ कार्य संसार ना साधता ज्ञान विण, जगत में एहवा :बहुत दीसे; कापी भव दुख बली ज्ञान जल भीलता, एहवा साध दोय तीन दीसे: म० ६ बहे प्रासाद में नरम पल्यंक पर, रात जे पोढता नारी संगे; तेह गिरि कंदरा कठिन शिला परे, रहे नित जागता ध्यान रंगे; म० १० चित्त थिर राग ने द्वेष नों क्षय करी, जीप इन्द्रिय आरंभ छोड़ी: ज्ञान उद्दीपना थकी आनंदमय, देखो निज देव ने कर्म मोंडी: म० ११ छोडी परसंग आत्मा-भणी सिद्ध सम, घ्यावता सुमति सुं मोह वारे; आत्म स्वभावगत जगत सह अन्य गणी, ज्ञान निधि मोक्ष लक्ष्मी सुधारे; म० १२ तत्व चिंता करे विषय ने परिहरे, स्वहित निज-ज्ञान आनंद दरीयो; समित संयक्त तप ध्यान संयम सहित, एहवो साध चारित्र भरीयो; म० १३ एहवा पंडितो वचन रचना थकी, नित युणै आत्म ने बहुत ऐसा: बाद अनुभृति आनंद सु राचीगा, कटे भव पास दुरलंभ तैसा; म० १४ एहवा योग धारी जिके मुनिवर, घ्यान निश्चल ते केईज राखे; ध्यान ने योग अणयोंग नी ए कथा, ग्रंथ अनुसार देवचन्द्र भाखे; म० १५

| श्री अभय जैन ग्रन्थमाला के महत्वपूर्ण     | प्रकाशन |
|-------------------------------------------|---------|
| १ ऐतिहासिक जैन काव्य संग्रह               | رلا     |
| २ बीकानेर जैन लेख संग्रह                  | 90)     |
| ३ दादा जिनकुशलसूरि                        |         |
| ४ युग प्रधान श्री जिनदत्तसूरि             | थ       |
| ५ समय सुन्दर कृति कुसुमाञ्जलि             | رلا     |
| ६ ज्ञानसार ग्रन्थावली                     | 3)40    |
| साद्ल राजस्थान रिसर्च इन्स्ट्रीट्यूट के ! | प्रकाशन |
| १ विनय चन्द्र कृति कुसुमाञ्जलि            | (A      |
| २ पद्मिनी चरित्र चौपाई                    | 8)      |
| ३ धर्मवर्द्ध न ग्रन्थावछी                 | رلا     |
| ४ सीताराम चउपई (समय सुन्दर)               | 8)      |
| ५ समय सुन्दर रास पञ्चक                    | 3)      |
| ६ जिन राजसूरि कृति कुसुमाञ्जलि            | S)      |
| ७ जिन हर्ष ग्रन्थावली                     | X)      |
| श्रोमद् देवचन्द्र ग्रन्थावली              |         |
| १ चौवीसी वोसी स्तवन                       | JRX     |
| २ अष्ट प्रवचन माता सज्भाय सार्थ           | ١٤٥     |
| ३ पंच भावनादि सज्भाय सार्थ                | الم ال  |
| ४ शान्त सुधारस                            | •••     |
| उपाश्रय कमेटी प्रकाशन                     |         |
| राई देवसी प्रतिक्रम्ण                     | 738     |
| पूजा संग्रह Serving JinShasan             | रीप्रव  |
| ब्रद्से                                   |         |
| 102891 महिन लेन                           |         |
| gyanmandir@kobatirth.org                  |         |

gyanmandir@kobatirth.org
श्री हरि प्रसाद उपाच्याय द्वारा प्रभाकर प्रेस ७४ पथरियाघाट स्ट्रीट कलकता-६
से मुद्रित