# Pañcasūtrakam of Cirantanācārya

Critically Edited by

Muni Śri Jambūvijayajī



BHOGILAL LEHERCHAND INSTITUTE OF INDOLOGY DELHI (Extension Centre Patan)

### ABOUT THE EDITOR

The Editor, universally known and respected as Muni Śrī Jambūvijayajī, was only fifteen when he received the dīkṣā at the hands of Muniraj Shri Bhuvanavijayaji Maharaj who had attained mastery over Jain āgama literature, various systems of Indian philosophy and other branches of knowledge.

Muni Śrī Jambūvijayajī, gifted with sharp intelligence, mastered Sanskrit and Prakrit languages and the Jain āgama texts and the various darśanas, with Nyāya as the chief one.

He is deeply devoted to the twin ideals of a Jain monk jñāna and kriyā (knowledge and conduct) and provides a glorious example of these twin ideals rarely to be met with these days. Besides his command of Sanskrit, Prakrit and Gujarati he has working knowledge of other languages like Hindi, Marathi, Tibetan (Bhota), and English. His critical and standard editions of Sanskrit and Prakrit texts, prefaced with masterly and scholarly Introductions and Indices, more particularly of Vaisesikasūtra and Dvādaśāra nayacakra, have won for him international reputation. He is, indeed, a worthy pupil of a worthy Ācārya, who, in fact, in his pre-monk life was his own father, Shri Bhogilalbhai who later became widely known and highly respected as Muniraj Shri Bhuvanavijayaji Maharaj.

बी. एल्. सेरीज क. २ आचार्य श्रीहरिभद्रसूरिग्रंथमाला, ग्रंथ क. १ प्रधान संपादक : वा. म. कुलकर्णी

### ।। अर्हम् ।।

### याकिनीमहत्तराधर्मसून्वाचार्यप्रवरश्रीहरिभद्रसूरिविरचितव्याख्यासमलङकृतम् चिरन्तनाचार्यविरचितम्

# पञ्चसूत्रकम्।

श्री स्तम्भतीर्थ (खम्भात)—पत्तन (पाटण) नगरस्थप्राचीनतमतालपत्रलिखिता-दर्शादिविविधसामग्ऱ्यनुसारेण संशोध्य परिशिष्टादिभिश्च समलङकृत्य सम्पादकः

> पूज्यपादाचार्यमहाराजश्रीमद्विजयसिद्धिसूरीक्वरपट्टालङकार-पूज्यपादाचार्यमहाराजश्रीमद्विजयमेघसूरीक्वरक्षिष्य-पूज्यपादगुरुदेवमुनिराजश्रीभुवनविजयान्तेवासी

> > मुनि जम्बूविजय : सहायको मुनि धर्मचन्द्रविजयः



प्रकाशकम् भोगीलाल लहेरचन्द भारतीयसंस्कृतिसंस्थानम्, दिल्ही (विस्तारित केंद्र पाटण)

### प्रकाशक:

श्री प्रताप भोगीलाल चेअरमन, गव्हॉनंग कौन्सिल, बी.एल्. इन्स्टिटचूट ऑफ इंडॉलॉजी, २/८८ रूपनगर, दिल्ली ११०००७

प्रथमावृत्ति : १९८६

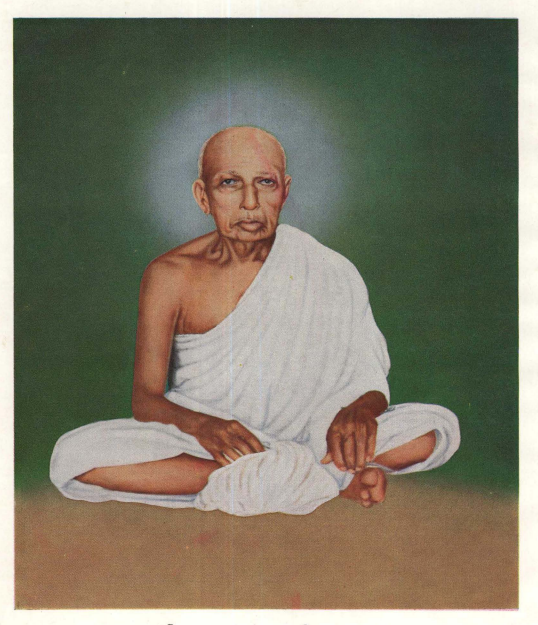
प्रतय:

१०००

मूल्यम् : १२०/- रूप्यका :

### मुद्रक:

अनिल स्टेशनर्स ॲण्ड प्रिटर्स ३०० कागदी बाझार, धोबीनो खांचो, अहमदाबाद ३८० ००१ પૂજ્યપાદ આચાર્ય દેવ શ્રી વિજય સિધ્ધિસૂરીશ્વરજી મહારાજના પટ્ટાલંકાર પૂજ્યપાદ આચાર્ય દેવ શ્રી વિજય મેઘસૂરીશ્વરજી મહારાજના શિષ્ય પૂજ્યપાદ ગુરુદેવ મુનિરાજ શ્રી ભુવનવિજયજી મહારાજના શિષ્ય પૂજ્યપાદ મુનિરાજ શ્રી જંબૃવિજયજી મહારાજના પ્રથમ શિષ્યરત્ન દેવતૃલ્ય



पूज्य सुनिराज श्री हेवलद्रविजयळ मહाराज

જન્મ વિક્રમ સંવત ૧૯૫૧ આષાડ સુદિ ૧૪, ઓડ (ડાકોર). દીક્ષા વિક્રમ સંવત ૨૦૧૫ ફાગણ સુદિ ૩, શંખેશ્વર તીર્થ. સ્વર્ગવાસ વિક્રમ સંવત ૨૦૪૦ કાર્તિક સુદિ ૨, લોલાડા, તા. ૬—૧૧—૧૯૮૩ રવિવાર. B. L. Series No. 2 (Ācārya Haribhadrasūri Granthamālā Vol. No. 1) General Editor: V. M. Kulkarni

## Pañcasūtrakam of Cirantanācārya

Critically Edited for the First-time with an Introduction, Variant Readings, Scholarly Notes and Appendices in Sanskrit

by

Muni Śrī Jambūvijayajī

Disciple of

His Holiness Munirāja Śrī Bhuvanavijayajī Mahārāja

Grand Disciple of

H. H. Ācārya Śrī Vijayasiddhisūrīśvarajī Mahārāja

Assisted by

Muni Śri Dharmacandravijaya



BHOGILAL LEHERCHAND INSTITUTE OF INDOLOGY DELHI (Extension Centre Patan)

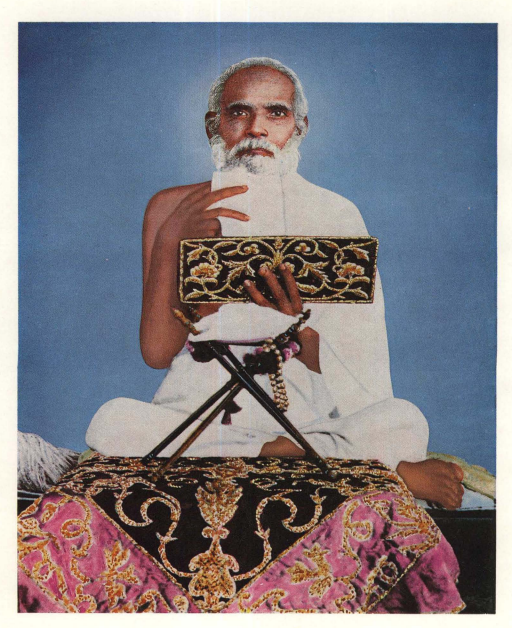
Published by
SHRI PRATAP BHOGILAL
Chairman, Governing Council
B. L. Institute of Indology,
2/88 Roopnagar, Delhi: 110 007

First Edition: 1986

Price: Rs. 120/-

Printed by
ANIL STATIONERS & PRINTERS
300, Kagdi Bazar, Dhobino Khancho
Ahmedabad-380 001

પૂજ્ય સંઘસ્થવિર આ. ભ. શ્રી વિજય સિધ્ધિસૂરીશ્વરજી મ. ના પટ્ટાલંકાર પૂ. પા. આ. શ્રી વિજય મેઘસૂરીશ્વરજી મ. ના શિષ્ય



પૂજ્ય ગુરુદેવ મુનિરાજશ્રી ભુવનવિજયજ મહારાજ

જન્મ વિ. સં. ૧૯૫૧ શ્રાવણ વદિ ૫, માંડલ.

5

**દીક્ષા** વિ. સં. ૧૯૮૮ જેઠ વદિ ૬, અમદાવાદ.

5

**સ્વર્ગવાસ** વિ. સં. ૨૦૧૫ મહાસુદિ ૮. શંખેશ્વરજી તીર્થ.

### ।। श्रीशंखेश्वरपार्श्वनाथाय नमः ।।

# प्रभोः करकमलयोः कुसुमाञ्जलिः

प्रातःस्मरणीयानां परमोपकारिणां परमपूज्यानां गृहावस्थायां पितृचरणानां सम्प्रति श्रामण्यावस्थायां श्री सद्गुरुदेवानां मुनिराजश्री १००८ **भुवनविजयजी महाराजानाम्,** तथा परमोपकारिण्याः परमवत्सलायाः परमपूज्यायाः गृहावस्थायां जनन्याः, सम्प्रति श्रमण्याः, साध्वीजीश्रीमनोहरश्रियः इत्येवमनन्तोपकारिणोर्माता-पित्रोः, तथा वर्षद्वयात् प्राक् (ता. ६-११-८३) दिवं गतस्य

मम प्रथमशिष्यस्य देवतुल्यस्य मुनिराजश्री देवभद्रविजयस्य

श्रेयसे

परमकृपालोः परमात्मनः पुरुषादानीयस्य त्रयोविशतितमतीर्थकरस्य भगवतः श्रीपाद्यवनाथस्य करकमलयोः कुसुमाञ्जलिरूपमेतं ग्रन्थं निधाय, इत्थं चाद्य प्रभुश्रीपाद्यवनाथजन्मकल्याणकदिने प्रभु पूजियत्वा परममानन्दं कृतार्थतां धन्यतां चानुभवामि ।

शिशुः **जम्बूविजयः** 

विक्रमसंवत् २०४२ श्रीशंखेश्वरतीर्थम् (गुजरातराज्यम्) मार्गशीर्षबहुलदशमी

वीरनिर्वाणसंवत् २५१२

ईसवीयो वर्षाङ्कः १९८६

नाणं पयासयं सोहओ तवो संजमो य गुत्तिकरो ।
तिण्हं पि समाओगे मोक्खो जिणसासणे भणिओ ।।
—श्रुतकेवली भगवान्
भद्रबाहु स्वामी ।

### ज्ञान-क्रियाभ्यां मोक्षः ।

तज्ज्ञानमेव न भवति
यस्मिन्नुदिते विभाति राग-गणः ।
तमसः कुतोऽस्ति शक्तिदिनकर-किरणाग्रतः स्थातुम् ।।

रुचीनां वैचित्र्यावृजुकुटिलनानापथजुषां नृणामेको गम्यस्त्वमसि पयसामर्णव इव ।।

### ग्रन्थानुक्रम :

|                                 |           | पृष्ठम् |
|---------------------------------|-----------|---------|
| आमुखम् (इंग्रजी)                |           | VIII    |
| प्रस्तावना (गुजराती)            |           | १-१५    |
| प्रस्तावना (संस्कृत)            |           | १६–२०   |
| संशोधन-आदर्श : प्रस्तुत प्रकाशन | (गुजराती) | २१–२७   |
| ग्रन्थसूचिसङ्केत-विवरण          | (संस्कृत) | २८–२९   |
| सटीक पञ्चसूत्रक-विषयानुक्रम     | (संस्कृत) | ₹0−₹    |
| प्रस्तावना (इंग्रजी)            |           | ३३–४६   |
| पञ्चसूत्रकम् (व्याख्यासहितम्)   |           | १-८१    |
| परिशिष्टानि १–५                 |           | ८३–११३  |

### CONTENTS

|                                                                         | Page    |
|-------------------------------------------------------------------------|---------|
| Preface                                                                 | VIII    |
| Introduction in Gujarati                                                | 1-15    |
| Introduction in Sanskrit                                                | 16-20   |
| Model of Research: Present Publication in Gujarati                      | 21-27   |
| List of Books used in                                                   |         |
| preparing the edition in Sanskrit                                       | 28-29   |
| Table of Contents of Pañcasūtraka along with the commentary in Sanskrit | t 30-31 |
| Introduction in English                                                 | 33-46   |
| Text with Sanskrit Commentary                                           | 1-81    |
| Appendixes and Corrigenda                                               | 83-113  |
|                                                                         |         |

### PREFACE

It gives us great pleasure in presenting to the world of scholars this critical edition of Pañcasūtrakam, with the Sanskrit commentary of Ācārya Haribhadrasūri, as the second volume of the Bhogilal Leherchand Series (and as the first volume of Śrī Haribhadrasūri-Granthamālā). This work has over many centuries occupied a position of high esteem among the post-āgama works on Jain Dharma. Muni Sri Jambūvijayajī Mahārāja has spared no pains to make this edition as perfect as humanly possible. In preparing this edition he has made use of all old palm-leaf and important paper manuscripts preserved at different places of learning and Bhandars. He has noted significant variant readings in the footnotes. He has added notes and cross-references to related texts-āgama as well as post-āgama texts and commentaries. He has also added four scholarly and highly useful Appendices besides one Appendix presenting the bare text for the convenience of sādhus and Sādhvīs who wish to learn by heart the whole text. He has further prefaced this edition with his learned introductions in Gujarati and Sanskrit dealing with some of the most important topics relating to the text.

We are indeed grateful to Munī Śrī Jambūvijayajī Mahārāja for preparing this critical edition for the B. L. Series at our request. We thank Professor V. M. Kulkarni, formerly Director of our Institute, for his comprehensive and scholarly Introduction in English.

We have no doubt whatsoever that this critical edition will be warmly welcomed by scholars of Indology, particularly of Jainology, and the Jain Samgha at large.

PRATAP BHOGILAL

Place: Delhi Chairman, Governing Council

Date: 16th September, 1985

Bhogilal Leherchand Institute of Indology



### SETH BHOGILAL LEHERCHAND

Born: 9th April, 1883

Died: 7th December, 1979

MOTTO IN LIFE
'Simple living — High thinking'

- ॥ श्री शङ्खेश्वरपार्श्वनाथाय नमः ॥
- ॥ श्री महावीरस्वामिने नमः ॥
- ॥ श्री गौतमस्वामिने नमः ॥
- ।। आचार्यमहाराजश्रीमद्विजयसिद्धिस्रीश्वरजीपादपद्मेभ्यो नमः ॥
- ॥ आचार्यमहाराजश्रीमद्विजयमेघस्रीश्वरजीपादपद्मेभ्यो नमः॥
- ।। सद्गुरुदेवमुनिराजश्रीभुवनविजयजीपादपद्मेभ्यो नमः ।।

### પ્રસ્તાવના

અતંત ઉપકારી પરમ કૃપાળુ શ્રી અરિહંત પરમાતમા તથા પરમ ઉપકારી પ્રાતઃસ્મરણીય પૂજ્યપાદ સદ્દગુરદેવ અને પિતાશ્રી મુનિરાજશ્રી ભુવનવિજયજી મહારાજની પરમ કૃપાથી પ્રાચીનતમ વિવિધ હસ્તલિખિત આદર્શ આદિ સામગ્રીને આધારે સંશોધન–સંપાદન કરીને યાકિની-મહત્તરાસનુ પૂજ્યપાદ આચાર્ય ભગવાન શ્રી હિસ્લિદ્રસ્પૃરિવિરચિત ટીકા સહિત પંચસ્ત્રક શ્રંથને તત્ત્વપ્રેમી જગત સમક્ષ રજુ કરતાં આજે અમને અત્યંત આનંદના અનુભવ થાય છે.

### પૂર્વભૂમિકા

આજથી ચાર-પાંચ વર્ષ પૂર્વે મૂળ પાટણના વતની સ્વ. શેક્ય્રી ભોગીલાલ લહેરચંદના સુપુત્રા શ્રી પ્રતાપભાઈ તથા મહેશભાઈની ભાવના થઈ કે તેમના પિતાશ્રીની પુર્યસ્મૃતિનિમિત્તે કંઈક પુષ્યકાર્ય કરવું. તેથી તેમણે પાટણમાં ભોગીલાલ લહેરચંદ ભારતીય સંસ્કૃતિ સંસ્થાન B. L. Institute of Indology નામની સંસ્થા સ્થાપવાના વિચાર કર્યો. એ અંગે માર્ગદર્શન માટે મહેશભાઈ (શ્રી શંખેશરજી તીર્થથી ૧૪ માઈલ દૂર) ધામા ગામે મારા પાસે આવ્યા. અને મને પૂછ્યું કે સંસ્થામાં શું શું કરવું ! મેં તેમને બે વાતની સૂચના કરી (૧) સાધુ-સાધ્વીજીઓ સંસ્કૃતના સુંદર અભ્યાસ કરી શકે એ માટે સંસ્કૃત પાઠશાળા સ્થાપા તથા (૨) પ્રાચીન શ્રુંથાનું સુંદર રીતે સંશાધન-સંપાદન કરાવીને પ્રકાશન કરા. તેમણે ખંને વાતાના સ્વીકાર કર્યો અને તેના ફૂળ સ્વરૂપે પાટણમાં કનાસાના પાડામાં તેમના પાતાના જ ઘરમાં સંસ્કૃત પાઠશાળાની શરૂઆત થઈ કે જેમાં દર વર્ષે અનેક સાધુ-સાધ્વીજી મહારાજો સંસ્કૃત શ્રુંથાના અધ્યયનના લાભ લઈ રહ્યા છે.

પ્રકાશનની ભાળતમાં મને વિચાર સ્કૃયો કે શ્રી હિરિલક્સ્ રિશે થમાળા જેવી કાઈ શ્રંથમાળા શરૂ થાય તે સારું કે જેમાં આ. શ્રી હિરિલક્સ્ રિવિરચિત સવે શ્રંથાનું નૃતન પહિતિથી સંશોધન સંપાદન કરવા પૂર્વક પ્રકાશન કરવામાં આવે. અને તે માટે નાના પણ અત્યંત મહત્ત્વના શ્રંથ પંચસત્રથી પ્રારંભ કરવામાં આવે. આ વાત મેં મહેશભાઈને જણાવી અને તેમણે તેના સહપ્ર સ્વીકાર કર્યો. આ વિચારણાના ફળસ્વરૂપે આ. શ્રી હિરિલક્સ રિવિરચિતટીકાસહિત પંચસત્ર શ્રંથ અત્યારે પ્રકાશિત થાય છે. શું થવું જોઈએ એ અંગે અમારી ભાવના જ અમે અત્ર વ્યક્ત કરી છે, ખરેખર તા શ્રંયમાળાનું કાર્ય આગળ કેવું વિકાસ પામે છે તે તા ભગવાનને મંજુર હિંશ તેમ હશે.

૧. પહેલાં આ સંસ્થા પાટણમાં હતી, અત્યારે આ સંસ્થાનું મુખ્ય મથક દિલ્હીમાં છે.

### જૈન સ'ઘમાં પ'ચસ્ત્રતુ' સ્થાન

જૈન સંધમાં, વિશેષ કરીને શ્વેતાંભર મૂર્તિ પૂજક જૈન સંઘમાં **પંચસૂત્રનું** સ્થાન અત્યંત મહ-ત્ત્વનું અને ગૌરવપૂર્ણ છે. હજારા સાધુ-સાધ્યી-શ્રાવક-શ્રાવિકાઓ પંચસૂત્રના, તેમાં પણ ખાસ કરીને તેના પાંચ સુત્રા પૈકી પ્રથમ સૂત્રના પ્રતિદિન પાઠ કરે છે. કારણ કે **પ**ંચસૂત્રમાં જ કહેલું છે કે-

'વીતરાગ સર્વં અરિહંત પરમાત્મા એમ પ્રરૂપે છે કે સંસાર દુ:ખરૂપ છે, એનું ફળ પણ દુ:ખરૂપ છે, અને પરંપરાએ પણ દુ:ખ આપનાર છે. આ સંસાર પરિભ્રમણના અંત શુદ્ધ ધર્મથી જ થાય છે, શુદ્ધ ધર્મની ખરેખર પ્રાપ્તિ જીવનમાંથી પાપ દૂર થાય તા જ થાય છે, તથાલવ્યત્વ આદિ સામગ્રી મળે તા જ પાપકર્મ દૂર થાય છે, અને તથાલવ્યત્વના પરિપાક ચતુ:શરણગમન, દુષ્કૃતગઢાં, તથા સુકૃત અનુમાદનાથી જ થઇ શકે છે. માટે જીવનમાં જેણે ખરેખર કલ્યાણ પ્રાપ્ત કરવું હોય તેણે ચતુ:શરણગમન, દુષ્કૃતગઢાં, તથા સુકૃત અનુમાદના હમેશાં પ્રણિધાનપૂર્વક કરવાં જોઈએ. જ્યારે દાઈ સંકલેશ આવી પડે ત્યારે-વારંવાર અને સંકલેશ ન હાય ત્યારે પણ ત્રિકાળ (ત્રિસંધ્યાએ) ચતુ:શ્રાણગમન, દુષ્કૃતગઢાં તથા સુકૃત અનુમાદના હમેશાં કરવાં જોઈએ.

આ જણાવ્યા પછી ચતુઃશરણગમન અર્થાત્ અરિહંત પરમાતમા, સિદ્ધ ભગવાન, સાધુ ભગવાન તથા કેવિલિપ્રરૂપિત ધર્મનું શરણ કેવી રીતે સ્તીકારવું જોઈએ તેનું, દુષ્કૃતગહોનું તથા સુકૃતઅનુ- માદનાનું પંચસ્ત્રમાં વિસ્તારથી વર્ણન છે. આ વર્ણનના અંતે જણાવ્યું છે કે આ સૂત્રના જે સારી રીતે પાડ કરે છે તેના અશુભકમંના અનુખધા મંદ થાય છે, વિશિષ્ટ અધ્યવસાયથા કરાય તા મૂળમાંથા પણ અશુભકમંના અનુખધાના ક્ષય થઈ જાય છે, જે અશુભકમં બાંધેલું હાય તેનું સામથ્ય તૂરી જાય છે, તેનું કળ અલ્પ થઈ જાય છે, તેના ક્ષય સહેલાઈથા થઈ જાય છે અને કરીશા તે ખધાનું નથી તથા શુભકમંના અનુખધા શરૂ થાય છે અને પુષ્ટ થાય છે. માટે પ્રણિધાનપૂર્વક આ સૂત્રના સારી રીતે પાડ કરવા જોઈએ, તેનું શ્રવણ કરવું જોઈએ, તેની અનુપ્રેક્ષા (ચિંતન—મનન આદિ) કરવી જોઈએ. તેથી પાપના પ્રતિઘાત થાય છે અને ગુણાનાં બીજોનું આધાન થાય છે.

આ આશયના પંચસત્રના પ્રથમ સૂત્રમાં ઉલ્લેખ હાવાથી ઘણા સાધુ-સાધ્ની-શ્રાવક-શ્રાવિકાઓ આ પ્રથમ સૂત્રના પ્રતિદિન પાઠ કરે છે. તેથી શ્વેતાંખર મૂર્તિપૂજક જૈનસંઘમાં આ ગ્ર'થના-પંચસત્રના ઘણા જ ઘણા પ્રચાર છે.

ું આ. શ્રી હોરભદ્રસૂરિ વિરચિત ધર્મા ભન્દુમાં તથા તેના ઉપર આ. શ્રી મુનિચ'દ્રસૂરિ-વિરચિત વૃત્તિમાં પ'ચસૂત્રના તથા તેની ટીકાના કેટલાક અ'શાના શબ્દ અથવા અર્થથી સમાવેશ કરવામાં અવ્યા છે.

े पंछी येशशास्त्रनी स्वापत वृत्तिमां (५० १प२) इसिडाससव त आ. स. श्री हिमय द-सूरिक महाराजे पंचसूत्रना भील सूत्रमांथी लामोचित्रदाणे लामोचित्रमोगे लामोचित्रपरिवारे लामोचित्रनिहिकरे सिया आ पाउ यदाह-इहीने ७५६त इथे छे. ७परांत तेमनी प्रसिद्ध कृति वीतराज-स्तीत्रना सत्तरमा प्रकाशमां आ. स. श्री हैमय द्रस्तिक महाराजे,

> स्वकृतं दुष्कृतं गर्हन् सुकृतं चानुमोदयन् । नाथ त्वच्चरणौ यामि शरणं शरणोज्झितः ।।१।।

(હે નાથ! મે' કરેલા દુષ્કૃતાની ગહાં કરતા, અને સુકૃતાની અનુમાદના કરતા, શરણરહિત હું આપના ચરણુના શરણું જઉં છું.) ઈત્યાદિ શ્લોકામાં પંચસૂત્રના પ્રથમ સૂત્રના સાર અત્યંત સુંદર રીતે ગુંધી લીધેલા છે. જૂઓ આ પંચસૂત્રક પ્રથનું દિષ્પણ પૃત્ર ૧૧૧.

પ્રસિદ્ધ વ્યાખ્યાકાર આ. લ. શ્રી **મલયગિરિ**સ્ રિ મહારાજે **ધર્મ સંગ્રહણીની** ડીકાના પ્રારંભમાં પંચસ્ત્રકટીકાના પ્રારંભના કેટલાયે ભાગ શબ્દ તથા અર્થથી ગુંથી લીધા છે. જુઓ આ પ્યંચસ્ત્રક ગ્રંથનું ડિપ્પણ પૃ૦ ૧૦૮–૧૧૦.

આ વધું જોતાં વિક્રમની ૧૧મી તથા ૧૨મી શતાબ્દીમાં આ ગ્રંથના કેવા સુંદર પ્રયાર હતા તેના આધાર આપણને મળે છે. તે પછી ૧૭મી શતાબ્દીમાં વાચકવર ઉપાધ્યાય ભગવાનથી યશા-વિજયજી મહારાજે તેમના ગ્રંથમાં આના ખૂપ જ ઉપયોગ કર્યો છે. જુઓ આ પંચસ્ત્રક પ્રયમાં ૫૦૧૩ ટિ૦ ૪, ૫૦૧૮ ટિ૦ ૩

### ગ્ર**ંથનું** નામ

સટીક પ'ચસૂત્ર પ્રંથના સંશાધન માટે આક હસ્ત લિખિત આદર્શાના અમે ઉપયોગ કર્યો છે. તેના વિગતવાર પરિચય પણ આ પ્રથના પ્રારંભમાં જ (પૃગ્ ૧-૨) ટિપ્પણમાં આપેલા છે. તેમાં પંચસૂત્રના મૂળના સંશે ધન માટે ત્રણ તાડપત્ર ઉપર લખેલા તથા બે કાગળ ઉપર લખેલા એમ પાંચ આદર્શાના ઉપયાગ કરવામાં આવ્યા છે, અને ટીકાના સંશાધનમાં એક તાડપત્ર ઉપર લખેલા આદર્શાના અંગ બે કાગળ ઉપર લખેલા આદર્શાના ઉપયોગ કરવામાં આવ્યા છે. પંચસૂત્રના પાંચ સૂત્રા પૈકા પ્રથમ સૂત્રની ટીકા સુધી તાડપત્ર ઉપર લખેલા બીજ પશુ એક આદર્શના ઉપયાગ કરવામાં આવ્યા છે. આ રીતે આ સટીક પ્રથના સંશાધનમાં નત્ર હસ્તલિખિત આદર્શાના ઉપયાગ કરવામાં આવ્યા છે, અતાં તાડપત્ર ઉપર લખેલા એક આદર્શનાં જ પ્રારંભમાં મૂળ અને પછી ટીકા લખેલા હોવાથી એક દરે આક હસ્તલિખિત આદર્શાના ઉપયોગ કરવામાં આવ્યા છે. તે તે આદર્શ પ્રતિઓના અતમાં જે ઉદલેખ છે તેની નોંધ પૃગ્ ૭૯ ઢિંગ રમાં તથા પૃગ્ ૮૧માં અમે આપેલી છે.

આ ઉલ્લેખા જોતાં, તાડપત્ર ઉપર લખેલી K તથા K! આ બે પ્રતિઓમાં पंचसूत्र એવે! નામાલ્લેખ છે, લાેકામાં પણ पंचसूत्र નામથી જ પ્રસિદ્ધિ છે, વિક્રમની પંદરમી શતાબ્દીમાં કાેઇ મહાપુરૂષે તે સમયના કેટલાક પ્ર'થાેની યાદી તૈયાર કરેલી છે કે જે बृहहिंगिनिका નામે પ્રસિદ્ધ છે. તેમાં,

७५. पाऋसूत्र' प्राकृतमूलम्, सूत्राणि २१०.

### (१) वृत्तिश्च हारिभद्री ८८०.

એવા ૭૫ મા નંખરના શ્રંથ માટે ઉલ્લેખ મળ છે. એટલે તેમાં પણ પંચસુત્ર એવા ઉલ્લેખ છે. અને ૩૨ અક્ષરના એક શ્લાક એ ગણતરીથા ૨૧૦ એ પંચસ્ત્રમળનું શ્લાક પ્રમાણ જણાય છે. ૮૮૦ એ ડીકાનું શ્લાક પ્રમાણ છે અને ડીકાના હસ્તલિખિત આદર્શમાં પણ એ સ્પષ્ટ જણાવેલું છે જ. (જુએ આ સડીક પંચસ્ત્રક શ્રંથમાં ૫૦ ૮૧). તેમ છતાં કાગળ ઉપર લખેલી C.D. પ્રતિઓમાં વંचસુત્રક એવા ઉલ્લેખ છે, વળા આચાર્ય શ્રી હિરિભાદ્રસ રિજી મહારાજે સર્વત્ર ૧૦૦ ૧, ૨૪, ૪૪, ६५, ૮૦, ૮૧, માં વચ્ચસ્ત્રક, વચ્ચસ્ત્રક ઉત્લેખ કરેશા છે, તેમજ યાગબિંદુની પ્રાચીનડીકામાં પણ વચ્ચસ્ત્રક શ્રુ લે સ્પષ્ટ ઉલ્લેખ મળે છે. એટલે

૧. જુઓ આ પંચસૂત્રક પ્રંથના પરિશિષ્ટમાં ૫૦ ૧૧૨

અમે મૂળ શ્રંથનું पञ्चसूत्रक અને ટીકાનું पञ्चसूत्रकटीका એવું આ. શ્રી. હરિભદ્રસ્રરિસંમત નામ જ અહીં આપ્યું છે.

ઉ. શ્રી **યશાવિજય**જી મહારાજે ધમ<sup>°</sup>પરીક્ષાની સ્વાપત્રવૃત્તિમાં આ ગ્રંથના पञ्चस्त्री थेवे। પહ્યુ નામાફ્લેખ કરેલા છે.

અા. શ્રી હરિભદ્રસુરિજી મહારાજે રચેલા એક શ્રંથનું નામ વ્યવધારમાં વच्चवस्तु એ રીતે પ્રચલિત છે, છતાં તેમણે તો તેનું વच્चवस्तुक નામ રાખેલું છે અને તેની વ્યુત્પત્તિ પણ એ રીતે જ તેમણે દ્રશિવિલી છે. જુઓ આ પંચસૂત્રક શ્રંથમાં ૫૦ ૮૦ ટિ. પ. વच्चसूत्रक શબ્દની વ્યુત્પત્તિ તથા અર્થ પણ એ રીતે જ સમજી લેવાનાં છે.

### કર્તા

પંચસૂત્રકટીકાના કર્તા યાકિનીમહત્તરાસૂનુ આ. શ્રી હિરિભદ્રસૂરિજી મહારાજ છે એ વાત તો સ્પષ્ટ છે જ. (જુઓ પૃ૦ ૮૧.) પંચસૂત્રક મૂળના રચયિતા કાેં હ છે આ જ વિચારહા માત્રે છે. પંચસૂત્રક મૂળ તથા ટીકાની પ્રતિઓના અંતમાં આવતા ખધા ઉલ્લેખો અમે આ શ્રંથના પૃ. હલ્ ટિંગ્ર તથા પૃ૦ ૮૧ ટિંગ્યમાં આપેલા છે. તેમાં પંચસૂત્રકમૂળના કર્તા તરીકે પંચસૂત્રક મૂળની અત્યંત પ્રાચીન ત્રહ્યુ તાડપત્ર ઉપર લખેલી પ્રતિઓમાં તથા ટીકાની સર્વપ્રતિઓમાં કાેં છેના જ નામાલ્લેખ કરેલા નથી. માત્ર પંચસૂત્રક મૂળની વિક્રમની ૧૭મી શતાબ્કીમાં કાંગળ ઉપર લખેલી ખે પ્રતિઓમાં समत्तं पंचसुत्रक ॥ છ ॥ इतं चिरंतनाचार्यं विवृतं च जािकनीमहत्तरासूनुश्रीहरिमद्राचार्ये: ॥ એવા ઉલ્લેખ મળે છે. જુઓ આ પંચસૂત્રક શ્રંથમાં પૃ૦ ૭૯ ટિંગ ર.

को है आ कागण ઉપર લખેલી C તથા D આ ખે પ્રતિઓમાં માત્ર મૂળ જ છે, એટલે તેમાં विद्वतं च जािकनीमहत्त्तरासूनुश्रीहरिमद्राचार्यैं: આ ઉલ્લેખની કશી જરૂર નહોતી, છતાં આવે! ઉલ્લેખ મળે છે એ હડીકત છે. આ કાગળ ઉપર લખેલી મૂળની પ્રતિના આધારે જ પ્રથના પ્રારંભમાં चिरन्तनाचार्यविरचितम् એવા ઉલ્લેખ અમે કર્યો છે.

અહીં એક વાત વિચારણા માગે છે કે વિક્રમની ૧૭મી શતાબ્દીમાં થયેલા લેખકને પંચસૂત્રક મૂળના કર્તા કાણ છે તેના ખ્યાલ ન હાય અને તેથી चिरन्तनाचार्यविरचितम् એવા ઉલ્લેખ તે કરે એ સંભવિત છે, પરંતુ આજથી લગભગ ૧૩૦૯–૧૪૦૦ વર્ષ પૂર્વે થયેલા ટીકાકાર આ. શ્રી હરિસદ્ર-સરિજી મહારાજને પણ તેના કર્તાના નામના ખ્યાલ ન હાય એ જરા વિચિત્ર લાગે છે. વળી ટીકા વાંચતાં, મૂળસ્ત્રકાર અને ટીકાકાર જુદા હાય એવા સ્પષ્ટ ભાસ પણ કયાંયે થતા નથી. આના ઉપરથી એવી શંકા જાય છે કે મૂળના કર્તા પણ કદાચ આ. શ્રી હરિસદ્રસ્ રિજી મહારાજ પાતે જ હાય. મુનિરાજશ્રી શ્રીલચંદ્રવિજયજી મહારાજનું ભારપૂર્વક માનવું કે 'પંચસ્ત્રકમૂળના કર્તા

### "नमा नमः श्री गुरुनेमिसूरये ॥

મારા પ્રતિ લાગ્યું કે આતા કર્તા પરત્વે મારી પાસે ખહુ દક્ષીલા નથી. મને તા વાંચ્યું ત્યારે મનમાં પ્રતાતિ-કર રીતે લાગ્યું કે આતા કર્તા શ્રી હરિભદ્રાચાર્ય જ સંભવે. વિદ્યા શબ્દે એમાં ખળ પૂર્યું, વળા આવા શ્રંથની ટીકા તેઓ લખે (તે શ્રંથ અન્યકૃત હોય), તા તે ટીકામાં અર્થની સ્પષ્ટતા કરવા

1803 S. V.

૧. જૂઓ આ પંચસ્ત્રક શ્રંથમાં ૫૦ ૧૮ ટિંગ ૩.

ર. મુનિરાજથા શીલચંદ્રવિજયજી મહારાજ તેમન એક પત્રમાં મને જણાવે છે કે--

પણુ આ. શ્રી હિરિલદ્રસ્ રિજી મહારાજ જ હોવા જોઈએ; અને ટીકાકાર તા હરિલદ્રસ્ રિજી મહારાજ છે જ. તેથી ટીકા સ્વાપત્ત હોવી જોઈએ. એટલે સ્વાપત્ત શકાલિત સંપૂર્ણ પ્રથ આ. શ્રી હરિલદ્ર-સ્ રિજી મહારાજની જ કૃતિ હોવી જોઈએ.' તેમની આ વાત વિચારણીય જરૂર લાગે છે. છતાં અતિ-સ્પષ્ટ ઉલ્લેખ ન મળે ત્યાં સુધી, કાગળ ઉપર લખેલી પ્રતિના અંતમાં આવના ઉલ્લેખને અનુસરીને અમે चिरन्तनाचाय विस्वितम् એવા ઉલ્લેખ જ પાંચસ્ત્રકમૂળના પ્રારંભમાં સ્વીકાર્યો છે.

### સમય

પંચાસૂત્રક મૂળ અને ટીકાના કર્તા જો અલગ અલગ વ્યક્તિ હોય તો મૂળકારના સમય સ્વતંત્ર રીતે જ વિચારવા જોઈએ. પરંતુ વિશિષ્ટ પ્રમાણના અભાવે, મૂળકારના સમય વિષે કંઈ પણ નિશ્ચિત કહી શકાય તેમ નથી. ચાથા તથા પાંચમા સ્ત્રમાં આવતા अतिप्रसङ्गे (પૃ १४५) दिद्दश्चा (પૃ૦૭૩) अन्वय (પૃ૦૭૪) આદિ શબ્દોમાં દાર્શનિક્યુગની છાયા તેમ જ સાંખ્ય તથા બોહમતની પરિભાષા જોવામાં આવે છે. પરંતુ તેટલા માત્રથી કાઈ નિશ્ચિત સમયનું અનુમાન થઈ ન શકે.

ટીકાકાર આ. શ્રી હિરિસદસ રિજી મહારાજના સમય વિષે વિદ્વાનામાં વિવિધ મતા પ્રવર્તે છે. ભિન્ન ભિન્ન લેખકા તરફથી ભિન્ન ભિન્ન રીતે ઘણું ઘણું આજ સુધી એ વિષે લખાયું છે. અત્યારે આ બધા મતમેદાની વિચારણા કરવાનું અમારાથી શકચ નથી. ભવિષ્યમાં યાગ્ય સમયે, આ અંગે વિચારણા કરવા અમારી ભાવના છે.

### વિષય

પંચસુત્રક પ્રથમાં મુખ્ય પાંચ સુત્રો છે. સમગ્ર ગ્રંથમાં અત્યંત વ્યવસ્થિત રીતે, જીવનની વ્યાવહારિક તથા આધ્યાત્મિક ખાજુને લક્ષમાં રાખીને, વિચારા રજી કરવામાં આવ્યા છે, એક એક

સિવાય કાઈ નવા પદાર્થ ન ઉમેરે આવા મહાન સમર્થ વિદ્વાન, એ પણ માનવાનું મન થતું નથી. ખહેંક સ્વરચિત ગુંથ હાય તા જ તેની ટીકા આવી હાઈ શકે. એમ હરિભદ્રાયાર્યની ટીકાપદ્ધતિ જોતાં કહી શકાય. વળી, સંસ્કૃતના તદ્દભવ-તત્સમ શબ્દા પ્રાકૃતમાં પ્રયાજવાની, અણે સંસ્કૃત शબ्दा-વાકયાની પ્રાકૃત છાયા કરી હાય તેવો શૈલી શ્રી હિરિસદ્રસૂરિજી મહારાજે પાતાના विंशतिविंशतिका વગેરે ગ્રાંથામાં પ્રયોજ છે: અને તેવી જ શૈલી આ પંચસૂત્રની ભાષામાં પણ વરતાય છે, એવી પણ આ કૃતિ તેઓની હેાવાની સંભાવના પુષ્ટ ખને છે. વળી, આ ત્રંથ ચિરંતનાચાર્યકૃત મનાય છે. એ ચિરંતના ચાર્ય આપણા માટે જરૂર ચિરંતન ગણાય. પણ હરિ મદસ રિ ભગવાન માટે તા ચિરંતન ન જ હાય. એવી કલ્પના કિલબ્ટ-અશકય નથી લાગતી. એ સંયોગામાં ટીકાકાર ટીકામાં કયાંયે પછા. મળતા કર્તાન નામ સુધ્ધાં ન નાંધે-નિદે શ તે કેવી રીતે માની લેવું ? વસ્તુતઃ એથી જ મારી ધારણાને પુષ્ટિ મળે છે કે પ્રથકાર અને ટીકાકાર એક જ હાવાથી જ, ટીકામાં મૂળકારન નામ નિદે શાયું નથી. મારં સમજવું એવું છે કે कृतिरियं सिताम्बराचार्यहरिभद्रस्य એ કે એ પ્રકારના લ્હ્લેખ મળ પ્રથત માટે હાવા જોઈએ. અને તે ગુંથ સ્વાપત્તરીકાવાળા હાવા જોઈએ. આમ છતાં. પાજળથી લહિયાએ દ્વારા કે અન્ય ગમે તે પ્રકારે સર્જાયેલી ભ્રમણાને કારણે એ ઉલ્લેખ ટીકા પ્રસ્તા જ મનાવા લાગ્યા છે. અને આપે તા જૂદી તાડત્રીય પ્રતિઓના ઉલ્લેખ પણ જોવા છે, જેમાં આવા ઉલ્લેખ તથી એવું આપે મને જણાવ્યું છે. તે એ પણ સૂચક છે. શક્ય છે કે મારી આ ધારણાતે તક્કર પ્રમાણ કે તર્કત પણ હૈય કે મળે, તે તેથી આ ધારણા, વિદ્વાનાની તજરમાં કદાચ લુવી કે અપોગ્ય પશુ કરે. પશુ તેલ્ય મારું આંતઃકરણ આ ધારણાને ગલત માનવા ઝટ તૈયાર નહિ થાય."

સૂત્રમાં તે તે વિષયતું ખૂબ જ ગંભીરતાપૂર્વક વિસ્તારથી નિરૂપણ કરવામાં આવ્યું છે. પાંચે ય સૂત્રમાં જીવનનાં સનાતન સત્યા એની સુંદર રીતે વર્ણવેલાં છે કે આપણે એના વિશિષ્ટ શબ્દો અને સ્યાદ્વાદ શૈલોથી વિવેકપૂર્ણ વર્ણુન ઉપર પદે પદે અત્યંત મુગ્ધ થઈ જઈએ તેવું અદ્ભુત તેમાં વર્ણુન છે.

પંચસ્ત્રકતા ખરેખર અભ્યાસીએ તો આ સડીક પંચસ્ત્રક્ર્ય જ વાંચી લેવા જોઈએ. એ જેનાથી શક્ય ન હોય તેમણે પંચસ્ત્રકનાં જે અનેક ભાષાંતરા તથા વિવેચના ગુજરાતી આદિ ભાષામાં થયેલાં છે તે વાંચી લેવાં જોઈએ. કેટલાંક ભાષાંતરા તથા વિવેચના એવાં સુંદર છે કે સંસ્કૃતભાષાના જાણુકારાને પણ પંચસ્ત્રકના મામિ ક અર્થાને સમજવામાં અનેક સ્થળે ઉપયોગી થાય તેવાં છે. અભ્યાસીઓને એ પણ જોવાની ભલામણ કરવામાં આવે છે. અહીં તા સંક્ષિપ્ત રૂપરેખા જેવા પંચસ્ત્રના સાર જ આપવામાં આવે છે. પંચસ્ત્રમાં પાંચ સ્ત્રો છે-

- ૧ પાપપ્રતિધાત યુણુ મીજાધાનસૂત્ર
- ૨ સાધુધમ<sup>९</sup>પરિભાવનાસૂત્ર
- उ प्रवक्यायद्विधिसूत्र
- ४ प्रव्रक्यापरिपासनासूत्र
- પ પ્રવજ્યાફલસૂત્ર
- (1) પ્રથમસૂત્રમાં સંસારના સાચા સ્વરૂપને વર્ણવતા વીતરાગ સર્વંત્ર ત્રૈલાકયગુરુ અરિહંત પરમાત્માને નમસ્કાર કરીને સંસારનું સ્વરૂપ વર્ણવાને, સંસારપરિભ્રમણના અંત લાવવા માટે ચતુઃ- શરાળુગમન આદિ શું શું અને કેવી રીતે કરવાની જરૂર છે અને તેવી શું શું કળ પ્રાપ્ત થાય છે, એનું વિસ્તારથી વર્ણન છે. આ સૂત્રમાં તેના નામ પ્રમાણે ખરેખર પાપના પ્રતિવાત કરીને ગુજુના બોજોનું આધાન કરવાની રીત ખતાવી છે.
- (૨) બીજ સ્ત્રમાં, ધર્મ યુણાના સ્વીકાર કરવાની રૂચિ થયા પછી શું શું કરવું જોઈએ, તેનું વિસ્તારથી વર્ણન છે. ધર્મ યુણાનું ઉત્તમ સ્વરૂપ અને દુલ ભપણું વિચારીને બ્રાવક પાંચ અણુવૃતા અત્યંત ભાવપૂર્વક સ્વીકારવાં જોઈએ. સ્વીકારીને તેનું પાલન કરવું જોઈએ. હમેશાં પ્રભુની આતાને જવનમાં સ્વીકારવી જોઈએ. આતા મહાન વસ્તુ છે, આતા દેષોને દૂર કરીને માલ સુધી પહોંચાડનારી છે. અધર્મ મિત્રોના સંબંધ ત્યજી દેવા જોઈએ. લોકવિર્દ્ધના ત્યાગ કરવા જોઈએ. લોકા ઉપર દયા લાવીને પણ, લોકાને ધર્મ ઉપર અભાવ ન થાય એ રીતે ધર્મા માણસે વર્તવું જોઈએ. ધર્મમિત્રા સાથે સંબંધ કરવા જોઇએ. ગૃહસ્થ જીવનને ઉચિત આચારામાં પણ, પાતે સ્ત્રીકારેલા ધર્મને ઉચિત વ્યવહાર કરવા જોઇએ. બ્રાવકનું જીવન કેવું હોવું જોઈએ, બ્રાવક કેવી રીતે વ્યાપાર આદિ કરવાં જોઈએ ઈત્યાદિ અનેક વાતાનું અતિ સુંદર વર્ણન બીજા સ્ત્રમાં છે. સંસારનું અને ધર્મનું સ્વરૂપ વિચારતાં, જીવનમાં સાધુધર્મ સ્ત્રીકારવાની તીત્ર અભિલાષા પ્રગટ એ સ્વાભાવિક જ છે. માટે આનું નામ સાધુધર્મ પરિભાવનાસૂત્ર (સાધુધર્મની પ્રાપ્તિના ઉપાયભૂત પદાર્થને સુચવનાર્ સૂત્ર) છે.
- (3) ત્રીજા સ્ત્રમાં, સાધુધર્મના લાભા સમજ્યા પછી, સાધુધર્મને પ્રાપ્ત કરવા માટે કેવું પવિત્ર જીવન જીવવું જોઈએ અને સાધુધર્મના કેવી રીતે સ્વીકાર કરવા જોઈએ, તેનું વિસ્તારથી અત્યંત સુંદર વર્ષન છે. સાધુપણું પ્રકૃષ્ણ કરવા ઈચ્છનારનું જીવન એવું હોવું જોઈએ કે એનાયી કાઈને ય

સંતાપ ન થાય, ખાસ કરીને માતા-પિતાને તે સંતાપ ન જ થવા જોઈએ. દાક્ષા લેતા પહેલાં, માતા-પિતાને કેવી રીતે સમજાવવા જોઈએ, તેમની વ્યવસ્થા કેવી રીતે કરવી જોઈએ, ઇત્યાદિ અનેક અનેક વાતાનું સાચા અર્થમાં ઉત્સર્થ-અપવાદસહિત અત્યંત હદયસ્પર્શા વર્ણન આ ત્રીજા સત્રમાં છે. માતા-પિતા આદિને સંતાષીને, વૈસવ પ્રમાણે દીન-દુઃખી આદિને પણ સંતાષીને, પ્રભુની પૂજા કરીને, સદ્યુર સમીપે, લોકિક ધર્મમાંથી લોકાત્તર ધર્મમાં જવા પૂર્વક દીક્ષા કેવી રીતે લેવી જોઈએ આ વાતનું અત્યંત માર્મિક વર્ણન આ ત્રીજા સ્ત્રમાં છે. એટલે આનું પ્રવજ્યાશહણવિધિસ્ત્ર એવું ખરેખર સાથેક નામ છે.

(૪) પ્રવજ્યા ત્રહેલું કર્યા પછી, પ્રવજ્યાનું પરિપાલન કેમ કરવું, એનું અત્યંત મહત્ત્વનું વર્લ્યન માત્રા સૂત્રમાં છે. દીક્ષા લેવા માત્રથી કાર્ય પૂર્લ્યુ થઈ જતું નથી. સાચા ઉપાયથી જ સાધ્ય સિદ્ધ થાય છે. અટલે સાચી રીતે સાધુ છવન છવતાની કળા ચાથા સ્ત્રમાં સુંદર રીતે વર્લ્યુ છે. છવનમાં સર્વત્ર સમતા હોવી જોઈએ. કાઈ પહ્યુ હડાબ્રહ ન હોવા જોઈએ. આબ્રહ એ પાતે જ દુઃખ છે. ગુર્કુલવાસ, ગુરૂ ઉપર અત્યંત બહુમાન, ગુરુવચનની આરાધનામાં જ મારે હિત છે આવી દઢ માન્યતા, ગુર્શુશ્ર્યા ઇત્યાદિ ગુલ્લા હોય તા જ દીક્ષા સાર્થક થાય છે. આત્રા ગુલ્લાથી યુક્ત ખની, આશંસાથી રહિત થઈ, માક્ષનું લક્ષ્ય રાખી શાસ્ત્રોનું અધ્યયન કરવું જોઈએ.

દીક્ષા લીધા પછી પણ, ઉપર જણાવ્યા પ્રમાણે આરાધનાની જેને પડી નથી એને કશા જ લાલ નથી. એવા માણુસને સાચી વાત કહેવાથી પણ દુ:ખ થાય છે, અથવા સાચી વાત કહીએ તો પણ એ અવગણના કરે છે, અથવા એને સ્વીકારતા તો નથી જ. એના કરતાં તા આરાધનાબુદ્ધિથી આરાધના કરવા જતાં, કમંભહુલતાને લીધે તથા માનવસ્વભાવની નિર્ભળતાને લીધે થોડો દાષ લાગી જાય-વિરાધના થઈ જાય તો પણ તે પરંપરાએ માફ્ષનું કારણ ખને છે. આવા આરાધક આત્માને સાચી વાત કહેવામાં આવે ત્યારે તે પાતાના હઠાંગ્રહને વળગી રહેતા નથી, સાચી વાતના સ્વીકાર પણ કરે છે અને સાચી વાતને અમલમાં મુકવાના પ્રારંભ પણ કરે છે. અને જેનામાં કમંભહુલતા નથી તેવા પવિત્ર આરાધક આત્માની તા ઉત્તરાત્તર વિશુદ્ધિ થતી જ જાય છે અને એને પારમાથિંક પ્રશમ સુખના પરમ આનંદના અનુભવ થાય છે.

સંયમના સાચા આરાધક સ્પષ્ટ રીતે સમજે કે શરૂ ઉપર ખહુમાન એ જ ખરેખર માેક્ષ છે, કારણ કે શરૂ ખહુમાન માેક્ષનું અમાેઘ કારણ છે, શરૂ ખહુમાનથી જ તીર્થં કર ભગવાન સાથે સંખંધ જોડાય છે. શરૂ ઉપર જેને ખહુમાન નથી તે ગમે તેટલી કિયા કરે તા પણ ખરેખર એ કિયા જ નથી. એની ધર્મ કિયાઓ કુલટા સ્ત્રીની ઉપવાસાદિ કિયાઓ જેવી છે. જેમ કુલટા સ્ત્રી ગમે તેટલી તપ આદિ કિયા કરે પણ એની કશી કિંમત નથી તેમ આવા શરૂ આતામાં નહિ રહેનાર શિષ્ય ગમે તેટલી કિયા કરે તા પણ તત્ત્રત્તાનીની દષ્ટિમાં એ નિંદા કિયા છે. સંસાર પરિભ્રમણ એ જ એનું ફળ છે. આવી સમજણ આવે એનું નામ સાચું ત્રાન છે. આવી ત્રાની સંયમના આરાધક આત્મા દીક્ષા લઈને, અનેક જન્મા સુધી આરાધના કરીને, કર્મા ખપાવીને, છેવટે અવશ્યમેવ માેક્ષમાં જય છે. ઈત્યાદ અનેક અનેક વાતા 'સંયમનું –પ્રવજ્યાનું યથાર્થ પરિપાલન કેવી રીતે થાય' એ જણાવવા માટે આ ચોઘા સ્ત્રમાં વિસ્તારથી સુંદર રીતે વર્ણવેલી છે. માટે આનું નામ પ્રવજ્યાપરિપાલનાસૂત્ર છે.

(૫) પ્રવજ્યાના સાચા પરિપાલનનું કળ સિહિની–મેાક્ષની પ્રાપ્તિ છે. આ સિંહ અવસ્થાનું સ્વરૂપ કેવું છે, એમાં કેવા પરમઆન'ફ છે ઇત્યાદિ અનેક વાતા દાર્થનિક પહિતથી શાસ્ત્રાનુસારે

પાંચમા સૂત્રમાં વર્ણ વેલી છે. સાંખ્ય તથા ખોહદર્શ તના વિચારાની પણ આમાં આલાચના કરવામાં આવી છે. આ પાંચ સૂત્રમાં કહેલા વાતા, યાંગ્ય પાસે વર્ણ વવી. અયાંગ્યને અપાત્રને કહેવામાં પણ જોખમ છે, એનું અકલ્યાણ છે. માટે અયાંગ્ય ઉપર કરણા લાવાને અયાંગ્યને ન કહેતાં, યાંગ્યને આ ખધા વાતા જણાવવી. યાંગ્ય આત્માનું એનાથી પરમ કલ્યાણ થાય છે, એમ આ ગ્રંથની સમાપ્તિમાં છેવટે જણાવ્યું છે. આમાં પ્રવજ્યાના કળ સ્વરૂપ સિદ્ધ અવસ્થાનું વર્ણન હોવાથી આ પાંચમા સૂત્રનું નામ પ્રવજ્યાક્લસૂત્ર છે.

આ પાંચે ય સુત્રા પ્રત્યેક સાધકે બહુ જ બહુ મનન કરવા જેવાં છે. એના અનેક શબ્દોમાં અગાધ ગંભાર ભાવા રહેલા છે.

આ પ'ચસ્ત્રક પ્રથ ઉપર ટીકા રચીને ભગવાન **હ**રિભદ્રસ્ર્રિજી મહારાજે સાધકા ઉપર મહાન ઉપકાર કર્યા છે.

આ પંચસૂત્રક મૂળ પ્રાકૃત ભાષામાં ગદ્યમાં છે. તેનું પ્રમાણુ ખૃહિદિપ્પનિકામાં જણાવ્યા પ્રમાણે (૩૨ અક્ષરના એક શ્લાક એ ગણતરીથા) ૨૧૦ શ્લાક જેટલું છે. તેના ઉપર આ. લ. શ્રી હરિઝદ્રસૂરિ-મહારાજે સંસ્કૃતમાં ટીકા રચેલી છે. તેનું પ્રમાણુ (૩૨ અક્ષરના એક શ્લાક એ ગણતરીથા) ૮૮૦ શ્લાક જેટલું છે.

### સટીક પંચસૂત્રકના સંશોધન-સંપાદનના પ્રારંભ.

આ સટીક પંચસ્ત્રક શ્રંથનું પ્રકાશન મહાન શ્રુતાપાસક પૂ. પ્રવર્ત ક શ્રી કાંતિવિજયજી મહારાજના શિષ્ય પૂ. મુનિરાજશ્રી ચતુરવિજયજી મહારાજે તેમના સમયમાં તેમને પ્રાપ્ત થયેલી કાગળ હપર લખેલી હસ્ત લિખિત પ્રતિઓને આધારે સંશાધન–સંપાદન કરીને જૈન આત્માન દસભા (ભાવનગર) દ્વારા વિક્રમ સંવત્ ૧૯૭૦માં કર્યું હતું. આજ સુધી એના જ પ્રચાર રહ્યો છે, અને હજારા અભ્યાસીઓએ એના ઉપયોગ કર્યા છે. એ માટે જૈન સંઘ એમના ૠણી છે.

જયારે અમે શ્રી હરિલક્સ રિશંથમાલાના અને તેમાં પ્રથમ પુષ્પ તરી કે આ પંચસ્ત્રક શ્રંથ લેવાના નિર્ણય કર્યો ત્યારે પાટણમાં મળતી પ્રાચીન પ્રતિઓ ને લેગી કરીને લાવવાનું કામ પાટણમાં કતાસાના પાડામાં શેડ લોગીલાલ લહેરચંદ તરક્થી ચાલતી સંસ્કૃત પાડણાળાના અધ્યાપક પં. ચંદ્રકાન્ત ભાઈ સરપચંદ સંઘવીને સોંપ્યું હતું. તાડપત્ર ઉપર લખેલી પ્રતિઓ લઈને, વિક્રમ સં. ૨૦૩૯ માં અમાર્ માંડલમાં ચોમાસું હતું ત્યારે ત્યાં, પં. ચંદ્રકાન્તભાઈ સંઘવી આવ્યા હતા. મુદ્રિત પ્રતિની તેની સાથે સરખામણી કરીને જયાં જ્યાં પાડલેદો લાગ્યા ત્યાં ત્યાં તેમણે પાડલેદો મુદ્રિત પ્રતિમાં નેપ્યા હતા. મુદ્રિત ઉપરથી તેમણે કેરીને જયાં પાડલેદો લાગ્યા ત્યાં ત્યાં તેમણે પાડલેદો મુદ્રિત પ્રતિમાં નેપ્યા હતા. મુદ્રિત ઉપરથી તેમણે કેરીને જયાં પાર કરી હતી. તે પછી વિક્રમ સં. ૨૦૪૦ માં અમારું ચોમાસું શ'ખેશ્વરજી તીર્થ પાસે (શ'ખેશરજીયી ૮ માઈલ દૂર) લોલાડા ગામમાં થયું હતું ત્યારે આસો મહિનામાં આ કાર્ય વ્યવસ્થિત રીતે શરૂ થયું. ત્યારે જણાયું કે આમાં મહત્ત્વના ઘણા પાડલેદો છે. અને હજુ પણ વિશેષ પ્રાચીન હસ્તલિખિત સામગ્રીની જરૂર છે. તે વખતે મારા પ્રથમ શિષ્ય વયાષ્ટ પરમ વિનીત દેવતુલ્ય મુનિરાજશ્રી દેવભદ્રવિજયજીની તિભયત અસ્ત્રસથ હોવાથી કાર્ય ધીમા ગતિએ ચાલતું હતું. પછી તો મુનિરાજ શ્રી દેવભદ્રવિજયજીનો સં. ૨૦૪૧ ના કાર્તિ કસુદિ બીજે (રિવાર તા. ૬–૧૧–૮૩) લાલાડા ગામમાં જ સ્ત્રગ્લાસ થયા. એથી મારા મત ઉપર પડેલા સખત આઘાતથી પંચસ્ત્રનું કાર્ય લંભાયું. કેટલાેક સમય વીતી ગયા પછી પં. ચંદ્રકાન્તભાઈ ને બાલાવીને, બીજી પણ પણ પ્રાચીન તાડપત્રીય સામગ્રી મેળવીને, કાર્યની શરૂ આત કરી, સામ–સામે બેસીને પંચસ્ત્રક સટીકનું છાપવા

લાયક મેટર લગભગ તૈયાર કરવામાં આવ્યું. કુટનાટા પણુ લખાઈ. જો કે કેટલાંક સ્થળામાં મને ખાસ સંદેહ હતા જ. છતાં જે સામગ્રી ઉપલબ્ધ હતી તેના આધારે જે તૈયાર થયું તે તરત જ છાપવા આપવાની તૈયારી કરી લીધી. તે પછી અચાનક ખંભાતના શ્રી શાંતિનાથ તાડપત્રીય ભંડારનું કેટલાંગ જોતાં ધ્યાનમાં આવ્યું કે હજુ પણ, અમારા પાસે જે સામગ્રી હતી તે બધાથી પ્રાચીન, એક તાડપત્રીય પ્રતિ ખંભાતના ત્રાનમંડારમાં છે, તેથી ત્યાંના કાર્યવાહંકાના સંપકે સાધી ફાટાગ્રાફરને લઈને પં. ચંદ્રકાન્ત સંધવી, આદરિયાણાના જીતેન્દ્રકુમાર મણિલાલ સંધવી તથા મજેઠીના કુમારપાળ ચિમનલાલ ફાટાગ્રાફીની બધી સામગ્રી સાથે ખંભાત પહેંચ્યા અને દ્રસ્ત્રીએાના ઘણા જ સૌજન્યથી પંચસ્ત્રક મૂળની ફિલ્મ લઇ આવ્યા. ફિલ્મને માઈકોફિલ્મ રીડર મશીન ઉપર ચડાવીને ચંદ્રકાન્ત સંધવીએ રાતારાત પાઠભેદા નોંધી લીધા. મને જણાવતાં અત્યંત આનંદ થાય છે કે જે જે સ્થળે મને શંકા હતી અને ત્યાં જે જે પાઠાની ખાસ આવશ્યકતા હતી ખરેખર તેવા પાઠા ખંભાતની સૌથી પ્રાચીનતમ પ્રતિમાં લગભગ મળી આવ્યા. અમે તૈયાર કરેલું પ્રેસ મેટર સુધારીને છાપવા માકલી આપ્યું. તે પછી તો પ્રફોમાં પણ ઘણા ઘણા સંસ્કારો થતા રહ્યા. તે પછી પરિ—શિષ્ટો તૈયાર કરવામાં આવ્યાં. આ બધા પરિશ્રમને અંત, દેવ-ગુરુ કૃપાથી જ જે જે તૈયાર થયું છે તે આજે વિદ્વાના સમક્ષ રજૂ થાય છે.

પંચસૂત્રકમૂળની તાડપત્ર ઉપર લખેલી પ્રતિઓ વિક્રમના તેરમા-ચૌદમા શતકમાં લખાયેલી છે, જ્યારે કાગળ ઉપર લખેલી પ્રતિઓ વિક્રમના સત્તરમાં શતકમાં લખાયેલી છે. બધાનું પરિશીલન કરતાં તાડપત્રીય પ્રતિઓના પાડ ઘણા શુદ્ધ છે તથા આ. શ્રી દુરિલદ્રસૃરિવિરચિત ટીકા સાથે લગસગ ભરાભર મળી રહે છે એવા અમારા અનુભવ થયા છે. તેથી તાડપત્રીય પ્રતિઓના પાઠોને જ અમે મૂળમાં પ્રાધાન્ય આપ્યું છે. ટીકામાં પણ તાડપત્રીય પ્રતિના પાઠો જ અમને પ્રાયઃ શુધ્ધ જણાયા છે. તાડપત્ર ઉપરથી કાગળ ઉપર કાપી કરવાની જે યુગમાં શરૂઆત થઈ હશે ત્યારે પહેલાં તા તાડપત્રમાં જેવા પાઠા હતા તેવા કાગળ ઉપર લખી લેવામાં આવ્યા હતા. પરંતુ તે પછી, કાઈક વાયકે પાતાની સ્વમતિથી તેમાં સુધારવા જતાં કેટલીયે વાર શુદ્ધ પાઠાને અશુદ્ધ બનાની દોધા છે. જુના મૂળ પાઠો હપર શાહી આદિથી કરેલા નવા સંસ્કારોનું ખારીકાઈથી નિરીક્ષણ કરતાં જુના પાઠો કવા હતા તે ઘણીવાર સ્પષ્ટ વાંચી શકાય છે. વર્તમાનમાં પ્રચલિત આત્માન દસભા તરફથી પ્રકાશિત મુદ્દિત મૂળ તથા ટીકા, કાગળ ઉપર લખેલી સંસ્કારિત પ્રતિઓના પાડને અનુસરે છે. એટલે અમે તે તે સ્થળે શુદ્ધ લાગતા તાડપત્રીય પ્રતિઓના પાઠો જ સ્વીકાર્યા છે, અને મહત્ત્વના પાઠભેદો નીચે પાદ દિષ્પણમાં— ફુટનાટમાં આપેલા છે.

મૃળની પ્રતિઓમાં યશુતિ હોય, પણ તે જ પાઠ માટે ટીકાની પ્રતિમાં તશુતિ હોય તા ટીકામાં અમે તશુતિ જ રાખી છે. જુઓ પૃ૦ ૩ પં૦ ૭ તથા પૃ૦ ૪ પં૦ ૮. પ્રાકૃતય થાના પ્રાચીન હસ્ત-લિખિત આદર્શમાં તશુતિ તથા યશુતિ ખંતે ય જોવા મળે છે. તેમાં પણ તશુતિ વધારે પ્રાચીન છે, એમ સ્વ. આગમપ્રભાકર પૂ. મુનિરાજશ્રી પુર્યવિજયજી મહારાજ આદિનું માનવું છે. હસ્તલિખિત આદર્શતે અનુસરીને જ અમે મૂળ તથા ટીકાના પાઠો આપ્યા છે.

### કાષ્ટકા

હસ્તલિખિત આદર્શીમાં જે પાંઠા મળ્યા તેના આધારે જ આ શ્રંથ છાપવામાં આવ્યો છે. કાઈક વાર ખધા હસ્તલિખિત આદર્શીમાં મળતા પાઠ અમને અશુદ્ધ જ લાગ્યા છે ત્યાં તે પાઠને ખદલે જે શુદ્ધ પાઠ હોવા જોઈએ એમ અમને લાગ્યું છે તે અમને લાગતા શુદ્ધ પાઠ ( ) આવા ગાળ કાષ્ઠદમાં અમે જણાવ્યા છે. અને જયાં કાઈ પાઠ ઉમેરવા જેવા છે, એમ અમને લાગ્યું છે ત્યાં તેવા પાઠ [ ] આવા ચારસ કાષ્ઠમાં અમે જણાવ્યા છે.

ટીકામાં ઉધ્ધૃત કરેલા પાઠાનાં મૂળ સ્થાન અમને જયાં ઉપલબ્ધ થયાં છે ત્યાં તે મૂળ સ્થાના પણ [ ] આવા ચારસ કાષ્ડ્રકમાં અમે જણાવ્યાં છે. જયાં મૂળસ્થાના મળ્યાં નથી ત્યાં [ ] આવાં ખાલી ચારસ કાષ્ડ્રકા અમે આપ્યાં છે. ઉધ્ધૃત કરેલા જે પાઠાનાં મૂળસ્થાન આ મથે અપાઈ ગયા પછી અમને મળ્યાં છે તે ચાથા પરિશિષ્ટમાં (તથા પાંચમા પરિશિષ્ટમાં પણ) જણાવ્યાં છે. પંચસત્ર મૂળને કંડસ્થ કરનારને અનુકૂળ રહે તે માટે પ્રથમ પરિશિષ્ટમાં તે તે સત્રને અમે અ'કા આપ્યા છે અને તે અ'કા પણ [ ] આવા ચારસ કાષ્ડ્રકમાં આપ્યા છે.

કાઈ પણ ગ્રંથનું અધ્યયન કરવું હોય ત્યારે તે તે ગ્રંથના શુહ પાઢા હોય એ સૌથા વધારે મહત્ત્વની વસતુ છે. અશુહ પાઢાને સમજવા–સમજાવવા તથા તેનું વિવેચન કરવા ઘણા ઘણા પરિશ્રમ કરવામાં આવે તા પણ તેના ખાસ અર્થ નથા. એટલે પાઠશુહિ તરફ સૌથા વધારે લક્ષ્ય આપવાનું અમારું વલણુ રહ્યું છે. તે પછી તે તે સ્વીકારેલા પાઢાના સમર્થનમાં જે જે પ્રમાણા અમને મળ્યાં હાય તે પણ દિપપણામાં આપવામાં આવે છે. તે તે અંશાની ઉપયોગી લાગતી તુલનાએ તથા તે તે અંશાને સ્પષ્ટ કરતા તે તે ગ્રંથાના ઉલ્લેખાના પણ યથાયાગ્ય સમાવેશ દિપપણામાં કરવામાં આવે છે. બીજી હસ્વલિખિત આદિ પ્રતિઓમાં મળતા યાગ્ય પાઠભેદાના પણ દિપપણામાં નિદેશ કરવામાં આવે છે.

### અમારી સંપાદન પહિત

કેટલાક શબ્દો એવા પણ હાય છે કે તે તે યુગમાં એના પ્રચાર વિપુલ પ્રમાણમાં હોવા છતાં, ઘણા સમયથી એના પ્રચાર અલ્પ થઈ જવાને કારણે આજે એના અર્થ ખરાખર ખ્યાલમાં ન આવવાથી તે તે શબ્દો અશુદ્ધ છે એમ સમજીને તેના સ્થાને કલ્પિત શબ્દો ગાઠવી દેવામાં આવે છે. જેમેકે પૃત્ર ૨૦ ૫. ૧૬ માં વૃથગ્નના પાડ છે. એક યુગમાં 'પ્રાકૃત માણસા' એ અર્થમાં વૃથગ્નન શબ્દના ઘણા પ્રચાર હતા. ખોદ સાહિત્યમાં તા તેના ઘણા જ ઘણા પ્રચાર હતા. પરંતુ આ વાતના ખ્યાલ ન હાવાથી તેના સ્થાને પંચસ્ત્રકટીકાના અર્વાચીન હસ્તલિખિત આદર્શમાં તથા મુદ્રિત પ્રતિમાં વૃથચનાના પાડ પ્રચલિત થઈ ગયા છે. જો કે પ્રાચીન હસ્તલિખિત પ્રતિમાં તા વૃથગ્નનાના પાડ છે જ. આવા સ્થળોએ તે તે શુદ્ધ પાઢાનું શ્રાં વાતરમાં મળતું સ્પષ્ટીકરણ પણ ટિપ્પણમાં આપવામાં આવ્યું છે.

આ શ્રંથમાં પાંચ પરિશિષ્ટા આપવામાં આવ્યાં છે. મૂળમાત્ર આ શ્રંથનું પઠન અનેક સાધુ— સાધ્યીજી મહારાજો કરે છે. એટલે તેમને આ શ્રંથ કંડસ્થ કરવા કાવે તે માટે પ્રથમ પરિશિષ્ટમાં, હસ્તલિખિત આદર્શોને આધારે શુદ્ધ કરેલા પાઠાવાળું મૂળમાત્ર પંચસૂત્રક અમે આપેલું છે. તેમાં સ્થીક પંચસૂત્રકમાં જે પાઠ છે તે જ પાઠ રાખેલા છે. માત્ર એક સ્થળ કાગળની પ્રતિના જે પાઠ અમે ટિપ્પણમાં આપ્યા હતા તે પાઠ અમે અહીં મૂળમાં આપ્યા છે.

૧. શુદ્ધપાઢાની અત્યંત ઉપયોગિતા વિષે સુંદર પ્રકાશ પાડતા એક મહત્ત્વના મનનીય લેખ પ. શ્રી પ્રદ્યુગ્નવિજયજ મહારાજે આ શ્રંથ માટે લખી આપ્યા છે કે જે આ પ્રસ્તાવના પછી પ્રદ્યાયો છે. તે વાંચવાથી શુદ્ધ પાઢાની ઉપયોગિતા તથા અનિવાર્યતા વિષે ઘણું જાણવા મળશે. આ સ્મુખ લખી આપવા ખદલ તેમના હું આભારી છું.

બીજા પરિશિષ્ટમાં પંચસત્રક મૂળમાં આવતા વિશિષ્ટ શબ્દોની અકારાદિક્રમથી સચિ આપેલી છે કે જેથી તે તે શબ્દ શાધવાની અનુકૂળતા રહે.

ત્રીજા પરિશિષ્ટમાં પંચસ્ત્રકટીકામાં આવતા વિશિષ્ટ શબ્દોની સૂચિ આપેલી છે. સામાન્ય રીતે આ. શ્રી હરિભદ્રસરિજી મહારાજની પહિત છે કે જે મૂળમાં પાઠ હોય તે ટીકામાં પહા, પ્રાય: બધા પાઠ, સંસ્કૃતમાં રૂપાંતર કરીને આપે છે. એટલે બીજા પરિશિષ્ટમાં પંચસ્ત્રકમ્ળના જે શબ્દા આવી ગયા છે તે શબ્દો અમે ત્રીજા પરિશિષ્ટમાં પ્રાય: લીધા નથી. તે સિવાયના શબ્દો લીધા છે.

ચાયા પરિશિષ્ટમાં, ટીકામાં આવતાં ઉદ્દરણાની સૂચિ આપેલી છે. આ. શ્રી હરિલદ્રસ્રિજી મહારાજે અનેક શ્ર ચાનું અવગાહન કરીને તેમાંથી પ્રસંગને યોગ્ય લાગતાં ઉદ્દરણા આ શ્રંથમાં કરેલાં છે. જૈન શ્ર થા ઉપરાંત અજૈન શ્ર થામાંથી પણ ઉદ્દરણ લીધેલાં છે. મહાકવિ બોલાયાર્થ અધિયા વિરચિત પ્યુદ્ધચરિત તથા સૌન્દરનન્દ્રમાંથી પણ એક એક શ્લાક ઉધ્ધૃત કર્યા છે. આ તેઓશ્રીના શ્રુતસાગરના વિશાળ અવગાહનને સૂચવે છે.

અધિષાત્રો સમય વિક્રમની પ્રથમ શતાબ્દી આસપાસ વિદ્વાનોએ નિશ્ચિત કરેલા છે. અશ્વ-ધાષિવિરચિં પ્યુદ્ધચરિતના પ્રાચીન જીલું –શીલું પ્રતિઓને આધારે ૧ થી ૧૪ સર્ગ સંસ્કૃત ભાષામાં પ્રકાશિત થયા છે. સંપૂર્લું ગ્રંથ ૨૮ સર્ગમાં છે. પ્રથમ સર્ગમાં કેટલાક શ્લોકા ત્રુટિત છે, તેમ જ ૧૪ મા સર્ગમાં પણ ૩૨ થી ૧૦૮ સુધીના શ્લોકા સંસ્કૃતમાં મળતા નથી. દાશૈનિક ચર્ચાઓમાં અનેક સ્થળ 'સ્વભાવવાદ અંગે જોવામાં આવતા कः कण्टकानાં प्रकरोति तैक्ष्यम्…॥ આ શ્લોક બુદ્ધચરિતના નવમા સર્ગના દર મા શ્લોક છે.

पञ्चसूत्रकटीकाना ૫૦ ૩૫ ૫. ૧૨ માં ઉધ્ધૃત કરેલા શ્લાલ વૃક્ષ समागम्य... ખુદ્ધચરિતના છઠા સર્ગના ૪૬ માં શ્લાક છે. આ વાત આ ગ્રંથ છપાયા પછી ખ્યાલમાં આવવાથી ચાથા પરિશિષ્ટમાં તથા પાંચમા પરિશિષ્ટમાં જણાવેલી છે. સંપૂર્ણ બુદ્ધચરિતના ૨૮ સર્ગોના ટિબેટન માધામાં, તથા ચીના લાષામાં થયેલા પ્રાચીન અનુવાદ, તથા તે ઉપરથી હમશાં અંગ્રેજી લાષામાં થયેલા અનુવાદો મળે છે; પંચસ્ત્રકટીકામાં ઉધ્ધૃત કરેલા કાઈ શ્લાક સંસ્કૃતમાં અત્યારે અનુપલબ્ધ બુદ્ધચરિતના અવર્શિષ્ટ સર્ગોમાં શ્લાક છે કે કેમ, તેની અમે તપાસ કરી નથી. માત્ર સંસ્કૃતમાં ઉપલબ્ધ અંશ જ અમે જોયા છે.

सीन्दरनन्द मહाधाय पण अश्ववीषती क रयता छे. सेना १८ सर्ग छे. कैनदार्शनिक अंथामां अनेक स्थणे छिंद्वत करेसा भौद्धोता निर्वाणुसंभंधी मतने वर्णावता दीवो यथा निर्द्वतिमम्युपेतो...तथा एवं कृती निर्द्वतिमम्युपेतो...केवलमेति हान्तिम् ॥ आ भे श्वीका रसीन्दरनन्द भढाकाव्यता १६ मा

૧. બુહ્રયરિતમાં પણ સ્વભાવવાદ, ઈશ્વરવાદ આદિતું વર્ણન નવમા સમેમાં આવે છે.

ર. સૌન્દરનન્દ વાંચતાં કેટલાક શ્લાકે તરફ અમારું ખાસ ધ્યાન ગયું છે. ચૌદમા સગમાં નીચે પ્રમાણે ત્રણ શ્લાક આવે છે.—

चिकित्सार्थं यथा धत्ते व्रणस्यालेयनं व्रणी । क्षुद्रिघातार्थमाहारस्तद्वत् सेन्यो मुमुक्षुणा ॥११॥ भारस्योद्रहनार्थं रथाक्षोऽभ्यज्यते यथा । भोजनं प्राणयात्रार्थं तद्वद् विद्वान् निषेवते ॥१२॥ समतिक्रमणार्थं च कान्तारस्य यथाध्वगौ । पुत्रमांसानि खादेतां दम्पती भृशदुःखितौ ॥१३॥

આ સાથે ભગવાન ઉમાસ્વાતિ વિરચિત પ્રશમરતિ પ્રકરણના નીચે જણાવેલા ૧૩૫મા શ્લાકતે સરખાવા—

वणलेपाक्षोपाङ्गवदसङ्गयोगभरमात्रयात्रार्थम् । पन्नग इवाभ्यवहरेदाहारं पुत्रपलवच ॥

સર્ગના ૨૮–૨૯ શ્લાક છે. આ **સૌન્કરનન્કના ન**વમા સર્ગના ૨૮ માે શ્લાક ऋતુર્વ્યતીતઃ વરિવર્તતે પુનઃ... પંચસૂત્રક્રટીકામાં પૃત્ર ૭૭ પં. ૭ માં ઉધ્ધૃત કરવામાં આવ્યા છે. આ વાત પણ પ્રથ છપાયા પછી જુયાલમાં આવવાથી ચાથા તથા પાંચમા પરિશિષ્ટમાં અમે જણાવી છે.

પાંચમા પરિશિષ્ટમાં વિશિષ્ટ ટિપ્પણા આપેલાં છે. આમ તા આ ગ્રંથમાં સર્વત્ર નીચે વિવિધ ટિપ્પણા આપેલાં છે જ. છતાં જે ઘણાં માટાં ટિપ્પણા હતાં તે પાંચમા પરિશિષ્ટમાં આપેલાં છે, તથા ગ્રંથ છપાયા પછી જેની પાછળથી સ્ક્રુરણા થઇ તેવાં ટિપ્પણા પણ પાંચમા પરિશિષ્ટમાં આપેલાં છે. કેટલેક સ્થળે શુદ્ધિકરણ સ્વરૂપનાં ટિપ્પણા પણ આ પરિશિષ્ટમાં છે.

પ્રસ્તાવના પછી અને વિષયાનુક્રમની પહેલાં सम्पादनोपयुक्तप्रन्यसूचि પણ આપેલી છે. આ ત્રાંથના સંશોધન–સંપાદનમાં અમે ઉપયોગમાં લીધેલા લગભગ ૬૮ ત્રાંથાની યાદી તેમાં આપેલી છે.

### આ ગ્ર'થના સ'શાધનમાં ઉપયુક્ત પ્રતિઓના પરિચય

સ્ટીક પંચસ્ત્રકના સંશોધનમાં અમે K1, K, S, H, A, B, C. D આ આઠ હસ્ત- લિખિત આદર્શોના ઉપયોગ કર્યો છે. આ હસ્તલિખિત આદર્શોના પરિચય આ પ્રાંથના પ્રારંભમાં જ પૃત્ર ૧–૨ માં ટિપ્પણમાં અમે આપ્યા છે. આમાં K1 તથા K ખંભાતના શ્રી શાંતિનાથ તાડ-પત્રીય ભંડારની પ્રતિઓ છે, બાકી જ પ્રતિએ પાટણના શ્રી હેમચંદ્રાચાર્ય જૈનજ્ઞાનમંદિરની છે. S પ્રતિ પાટણના સંઘવીના પાડાના ભંડારની છે, અને H પ્રતિ સંઘના ભંડારની છે. અત્યારે આ ભંતે ભંડારા શ્રી હેમચંદ્રાચાર્ય જૈનજ્ઞાનમંદિરમાં છે. આમાં K1, K, S તથા H આ ચાર પ્રતિએ તાડપત્ર ઉપર લખેલી છે, બાકીની A B C D આ ચાર પ્રતિએ કાગળ ઉપર લખેલી છે. K1, K, S નાં પ્રારંભનાં ૩૨ પત્રા, તથા C અને D માં પંચસ્ત્રક મૂળમાત્ર છે, S ના ૩૩ થી ૧૬૧ પત્રા તથા A અને B માં આ. શ્રી હરિભદ્રસ રિવિરચિત સંપૂર્ણ પંચસ્ત્રકટીકા છે. H માં પ્રથમ સ્ત્ર ઉપરની જ પંચસ્ત્રકટીકા છે. H પ્રતિના ડાખડા નંખર ૮૯ તથા પોથી નંખર ૧૦૫ છે. તે ૩૨ થી ૧૪ પાનામાં છે. તેનાં ૩૩, ૩૭, ૩૮, ૪૦, ૪૫ પાનાં મળતાં નથી. તેમ જ ૩૨, ૪૩, ૪૯, ૧૪ પાનાના બે ડુકડા થઇ ગયા છે. આ ભધી તાડપત્રીય પ્રતિએ ના પાનાની લંભાઈ ૧૨ થી ૧૪ ઈચની જ લગમગ છે. કાગળની પ્રતિનાં પાનાની લંભાઈ ૧૨ ઈચ લગભગ છે. આમાં પંચસ્ત્રક

सीन्हरनन्हना व्यढारमा सर्भमां नीचे प्रभाखे श्लीका व्यावे छे— इहार्थमेवारमते नरोऽषमो विमध्यमस्त्भयलौकिकां कियाम् । कियाममुत्रैव फलाय मध्यमो विशिष्टधर्मा पुनरपष्टक्तये ॥५५॥ इहोत्तमेभ्योऽपि मतः स त्त्तमो य उत्तमं धर्ममवाष्य नैष्टिकम् । अचिन्तयित्वारमगतं परिश्रमं शमं परेभ्योऽप्युपदेष्ट्रमिच्छति ॥५६॥

આની સાથે ભગવાન ઉ**માસ્વા**તિવિરયિત **તત્ત્વાથ ભાષ્ય**ની નીચે જણાવેલી સંત્ર'ધ કારિકાએને સરખાવા-

कर्माहितिमिह चामुत्र चाषमतमो नरः समारभते । इहफलमेव खधमो विमध्यमस्तूमयफलार्थम् ॥४॥ परलोकहितायैव प्रवर्तते मध्यमः क्रियासु सदा । मोक्षायैव तु घटते विशिष्टमतिरुत्तमः पुरुषः ॥५॥ यस्तु कृतार्थोऽप्युत्तममवाष्य घर्मः परेभ्य उपदिशति । नित्यं स उत्तमेभ्योऽप्युत्तम इति पूज्यतम एव ॥६॥ अममविचिन्त्यारमग<sup>त</sup> तस्माच्छ्रेयः सदोपदेष्टण्यम् । आत्मानं च परं च हितोपदेष्टानुगृह्णाति ॥३०॥ મૂળની K1 પ્રતિ વિક્રમના તેરમા શતકના પૂર્વાર્ધની હોવાથી સૌથી પ્રાચીન છે, K પ્રતિ તેરમા શતકના ઉત્તરાર્ધની છે, પાટ્યુની સંઘવી પાડાના ભંડાર ની ૧૯૮/૧ નંખરની તાડપત્ર ઉપર લખેલી S પ્રતિ ૧૪મા શતકની જ્યાય છે, H પ્રતિ પણ લગભગ તેરમા—ચીદમા શતકની હોવી જોઈએ. બાકીની કાગળ ઉપર લખેલી પાટ્યુની ચારેય A.B. C.D. પ્રતિઓ વિક્રમના ૧૭મા શતકના ઉત્તરાર્ધની છે. આ કાર્ય કરતાં જૈન આત્માનંદસભા પ્રકાશિત મુ૦ = મુદ્રિત પ્રતિ તા અમે સામે રાખી છે જ. ઉપરાંત સ્વ. પરમતપસ્વી પૂ. પં. શ્રી કાંતિવિજયજી મહરાજે સુધારેલી પાટ્યુની નગીનદાસ પૌષધશાળામાં રહેલી સટીક પંચ સ્ત્રકની પ્રતિના પણ આમાં અમે યથા યોગ્ય ઉપયોગ કરી લીધા છે ટિપ્પ્યુમાં જ્યાં જયાં અમે મુ૦ લખ્યું હોય ત્યાં આ જૈન આત્માનંદસભા પ્રકાશિત પ્રતિ જ સમજવી.

કેટલેક સ્થળ મૂળ પાઠ જુદા લખેલા હોય છે, પણુ પાછળથી વાચકાએ પાતાની છુહિયા એને સુધાર્યો હોય છે. આવા સ્થળામાં અમને ઘણીવાર એવા અનુમવ થયા છે કે મૂળ લખેલા પાઠ સાચા અથવા સાચા પાઠની નજકમાં હોય છે. એટલે મૂળ લખેલા પાઠ તથા પાછળથી સુધારેલા સંશાધિત કરેલા પાઠ એ જણાવવા માટે ઉપર જણાવેલા K1 વગેરે સંકેતા સાથે મૂંગ તથા તં જ શબ્દ જેડીને અમે કેટલેય સ્થળ K1મ્ગ, K1નંગ, Sમૂગ, Sનંગ વગેરે સંકેતા આપીએ છીએ. ત્યાં તે તે સ્થળ મૂંગ અને તંગ વાયોગય અર્થ સમજી લેવા. એમકે તમ્ એટલે તે માં મૂળ લખેલા પાઠ તથા તેમાં એટલે તે માં પાછળથી સુધારેલા—મંશાધિત કરેલા પાઠ. પૃગ હ પંગ ૪ માં રજ્ઞાસ—સ્વમાવ—નિવિત—પુશ્વજ્ઞારળવરિત્રદ્દ: એવા પાઠ છે. ત્યાં તાડપત્રમાં પુશ્વજ્ઞારળ પાઠ છે જ. તે માં પણુ પહેલાં મૂળ પાઠ તો એ જ હતા. પણુ કાઈક પાછળથી સુધારીને તે માં જ્ઞાર બનાવ્યા અને તેની જ કાપી કરીને પછી છમાં જ્ઞાર જ લખવામાં આવ્યા. તે ની સાક્ષાત્ કે પરંપરાએ પ્રાય: કાપી છે છે એમ અમને અનુભવથી લાગ્યું છે. એટલે ટિપ્પણમાં જ્ઞારવરિંગ તે સંગ એમ અમે જણાવ્યું છે અર્થાત્ જ્ઞારપરિંગ તે માં સંશાધિત પાઠ છે. અમે તાડપત્ર તથા તેમૂગમાં મળતા જ્ઞારળવરિંગ પાઠ જ શુદ્ધ પાઠ તરીકે સ્વીકાર્યો છે. કારણ કે આ. શ્રી હિસ્લદ્રસ્ સ્વિરચિત ઉપદેશપદ્રમાં તથા સન્મતિતક 3/૫૩ માં પણ પુશ્વજ્ઞારળ પાઠ જ છે. આ વાત પૃગ્ હ ટિગ તથા પાંચમા પરિશ્વિરમાં અમે સ્પષ્ટ કરી છે.

१. ઉદ્દાહરણાર્થ, S પ્રતિમાં છેલ્લા પાને रङ्गद्रागादिमङ्गे विषयविषधरे मज्जतां यो जनानां रोगोप्रयाहरौद्रे भवसल्लिनिधावक्षयं यानपात्रम् । प्राप्यन्ते यस्य चाप्त्रा भ्रमदल्किरटा दन्तिनोऽश्वाः स्त्रियश्च प्रोत्फुल्लेन्दीवराक्ष्यः शशध्यवद्नाः सोऽस्तु वो धर्मलाभः ।। आ श्क्षेष्ठ છે. तेमां दन्तिनो स्वाम्त्रियश्च એवे। હસ્तिविणितमां भूण पाठ सणेवे। હते। तेमां क्षिष्ठ वांचनारे सुधारीने क्षाने। छेड़ी नांणीने स्विश्वयञ्च पाठ क्षेष्ठ परंतु तेम करवा छतां ये दन्तिनो पाठ ते। अशुद्ध જ २६ छे. वस्तुनः अधी दन्तिनोऽश्वाः स्त्रियश्च साचे। पाठ छे. એटले अशुद्ध बागता भूण पाठे। धणीवार शुद्ध अथवा शुद्ध पाठनी नळाइ होय छे. आवां आवां आवां अनेक स्थणे। अमने लोवा मणे छे. એटले भूण सणेवा पाठे।ने पणु अमे णास ध्यानमां—विचारणामां सर्धने छी छो.

र आ वातने अश्वधापिवरियत सीन्दरनन्दना तीयेना श्वीक साथै सरणावे।— प्रवृत्तिदुःखस्य च तस्य छैकि तृष्णाद्या देषगणा निमित्तम् । नीवेश्वरे। न प्रकृतिने काले। नापि स्वभावो न विधिर्यहरू ॥१६।१७॥

શ્રંથ જપાય ત્યારે પુક્રવાંચનમાં અમે ખૂબ જ કાળજી રાખીએ છીએ. જતાં યે દબ્ટિકાય આદિ અનેક કારણે કેટલાક અશુદ્ધ પાઠા રહી જ જાય છે. જે અશુદ્ધ પાઠા અમારા ધ્યાનમાં આવ્યા તે સુધારવા શ્રંથને અંતે શુધ્ધિપત્રક આપેલું છે. તેના ઉપયાગ કરીને જ શ્રંથ વાંચવા વાચકાને વિજ્ઞપ્તિ છે.

### ધન્યવાદ

આ પ્રંથના મૂળ સંપાદક પૂ. મુનિરાજયા ચતુરવિજયજી મહારાજે આજથી હ૧ વર્ષ પૂર્વે આ સડીક પ્રંથતું જૈન આત્માન દસભા દ્વારા વિક્રમ સંવત્ ૧૯૭૦માં પ્રકાશન કર્યું હતું. તેના જ આજ સુધી હજારા અભ્યાસીઓએ ઉપયોગ કર્યો છે. તેમની આ શ્રુતાપાસનાને ભાવપૂર્વક મારી શ્રધ્ધાંજિલ છે.

આ ત્રંથના સંશોધન કાર્યને 'શેંડ ભાગીલાલ લહેરચંદ સંસ્કૃતિ સંસ્થાન' દ્વારા હાથમાં લેવા માટે ઉત્સુકતા તથા તે અંગે ખધા ખર્ય કરવા શેંડ શ્રી ભાગીલાલ લહેરચંદના સુપુત્રો પ્રતાપભાઈ તથા સ્વ૦ મહેશભાઈએ અત્યંત ઉત્સાહથી સદા તૈયારી ખતાવી છે, અને એ રીતે આવા ઉત્તમ ત્રંથના સંશોધન–સંપાદન દ્વારા પંચસત્રક શ્રંથના ચિંતન–મનનના અમૃશ્ય અવસર મને આપ્યા છે તે માટે તેમને અત્યંત ધન્યવાદ ઘટે છે.

પાટાના સંઘવીષાડાના તાડપત્રીય મહાન ભંડાર મારી સૂચનાથી, સ્વ૰ સેવંતિલાલ છાટાલાલ પટવાના સુપુત્રો ન રેદ્રકમાર, બિપિન કુમાર, તથા દીપકકુમારે પાટાના શ્રી હેમચંદ્રાયાર્થજૈનદ્રાનમંદિરમાં અપંદ્ય કર્યો છે. અત્યારે તેના વ્યવસ્થાપક ડાે. સેવંતિલાલ માહનલાલના સૌજન્યથી સટીક પંચસ્ત્રકના છ હસ્તલિખિત આદર્શ અમને ઉપયાત્ર કરવા મળ્યા છે. આ રીતે આ પ્રથના સંશોધનમાં સહાયક થવા માટે તેમને ઘણા ઘણા ધન્યવાદ છે.

આદરિયાણાના જિતે દ્રકુમાર માણિલાલ સંઘવી, તથા મજેઠીના કુમારપાળ ચિમનલાલે જેસલમેર તથા ખંભાતના પ્રાંથોની માઇક્રોફિલ્મ આદિ રૂપે સામગ્રી મેળવી આપવા માટે અપાર પરિશ્રમ ઉઠાવ્યો છે. તથા આ પ્રાંથના સંશોધનના પ્રારંભે પં. ચંન્દ્રકાન્તમાઇ સંઘવીએ S. H.નાં પાઠાંતરા લેવાના, તથા આ પ્રાંથની કાપી કરવાના, ખંભાત જઈ K1ની ફિલ્મ લાવવાના તથા તેના પાડાંતરાની નોંધ કરવા આદિના ઘણા ઘણા પરિશ્રમ કર્યો છે તે માટે તે બધાને અનેક અનેક ધન્યવાદ ઘટે છે.

ખ'ભાતના શ્રી રાાંતિનાથતાડપત્રીય પ્ર'થમ ંડારના કાર્યવાહેકાએ પ'ચસત્રકની બે તાડપત્રપ્રતિની ફિલ્મ લેવાની અનુકૂળના કરી આપી તે માટે તેઓ પણ અભિન દનના ખાસ ખાસ અધિકારી છે.

આ પ્રંથનું બીજું, ત્રીજું તથા ચાેયું પરિશિષ્ટ મારાં માેટાં માસી સાધ્યીજી શ્રી મહારાજ (સરકારી ઉપાશ્રયવાળાં)નાં શિષ્યા તથા ખહેન સાધ્યીજી શ્રી મનાહરશ્રીજી મહારાજ કે જે મારાં ૯૧ વર્ષનાં વચાેવૃધ્ધ માતુશ્રી છે તેમનાં શિષ્યા સાધ્યીજી શ્રી સૂર્યપ્રભાશ્રીજીનાં શિષ્યા સાધ્યીજી શ્રી સૂર્યપ્રભાશ્રીજીનાં શિષ્યા સાધ્યીજી શ્રી જિનેન્દ્રપ્રભાશ્રીજીએ કુશલતાથી તૈયાર કર્યું છે તે માટે તેમને મારાં અનેકાનેક અભિનંદન છે.

આ શ્રંથના સંશોધન-સંપાદન પુકરીડીંગ આદિ સર્વ કાર્યોમાં મારા વિનીત અંતેવાસી મુનિશ્રી **ધર્મવ્યંદ્રવિજય**જીએ ખડે પગે સંદેવ સહાય કરી છે તે માટે તેમને મારાં અંતઃકરહાથી અનેકાનેક અભિનંદન છે. અનંત ઉપકારી પરમકૃષાળુ પરમાતમાં દેવાધિદેવ શ્રી શંખેવર પાર્ધાનાથ ભગવાન તથા પરમ ઉપકારી સદ્યુરદેવ તથા પિતાશ્રી પૂજ્યપાદ મુનિરાજ શ્રી ભુવનવિજયછ મહારાજની અનંતકૃષાથી સિદ્ધ થયેલા આ કાર્યને, મારા પરમાપકારી પૂજ્યપાદ યુરદેવ તથા પિતાશ્રી મુનિરાજશ્રી ભુવનવિજયછ મહારાજ, મારાં પરમાપકારી પરમવત્સલ વયાવૃદ્ધ માતુશ્રી સાધ્વીજશ્રી મનાહરશ્રી છ મહારાજ તથા મારા પરમવિનીત પ્રથમ શિષ્ય મુનિરાજશ્રી દેવભાદવિજયછના શ્રેયાથે અહીં વેડ ગામના જિનાલયમાં વિરાજમાન મૂલનાયક પરમાતમા શ્રી ભગવાન મહાવીર મહારાજના કરકમલમાં પુષ્પરૂપે અપંચ કરીને આજે અત્યંત આનંદ અને ધન્યતા અનુભવું છું.

વિક્રમસ વત ૨૦૪૧ કાગણ સૃદિ ૨ (તા. ૨૧–૨–૧૯૮૫) વેડ (તા૦સમી) (જિ. મહેસાણા) ઉત્તર ગુજરાત

પૂજ્યપાદ આચાય<sup>૧</sup>મહારાજ શ્રીમદિજય**સિન્ધિસ્ત્ર્રીશ્વર**પદાલ કાર– પૂજ્યપાદ આચાય<sup>૧</sup>મહારાજ શ્રીમદિજય**મેઘસ્્રી ધર**શિષ્ય– પૂજ્યપાદ ગુરદેવ મુતિરાજશ્રી **સુવતવિજયાન્તે**વાસી મુતિ **જ'અ્વિજય**  ॥ श्री शङ्केश्वरपार्श्वनाथाय नमः॥

॥ श्री महावीरस्वामिने नमः ॥

॥ श्री गौतमस्वामिने नमः ॥

आचार्यमहाराजश्रीमद्भिजयसिद्धिसूरीश्वरजीपादपद्मेभ्यो नमः ।

आचार्यमहाराजश्रीमद्विजयमेवसूरीश्वरजीपादपद्मेभ्यो नमः ।

सद्गुरुदेवमुनिराजश्रीभुवनविजयजीपादपद्मेभ्यो

### पुरोवचनम्

नमः ।

परमङ्गालोः परमारमनः पूज्यपादानां परमोपकारिणां सद्गुक्देवानां पितृचरणानां मुनिराजश्री १००८ भुवनविजयजीतातपादानां च कृपया प्राचीनतमविविषहस्तिलिलितादशांदिसामग्रीमवलम्ब्य संशोधितं सम्पादितं च याकिनीमहत्तराधर्मसून्वाचार्यभगवच्छ्रीहरिभद्रसूरिविरचितटीकासमल्ब्कृतं चिरन्तनाचार्यविरचितं पञ्चस्वकं तत्त्वरिकानां विदुषां पुरत उपन्यस्यन्तो वयमद्यामन्दमानन्दमनुभवामः ।

पश्चस्त्रकाख्योऽयं प्रन्थः प्राकृतभाषायां गद्यरूपेण विद्यते । ३२ अक्षरैरेकः श्लोक इति गणनया, वृहिष्टिपितकाभिधप्राचीनलेखानुसारेण २१० श्लोकमानोऽयं ग्रन्थः । अस्योपिर आचार्यश्रीहिरिभद्रस्रिभिः संस्कृतभाषायां विरचिता ८८० श्लोकमाना टीका वर्तते ।

### ग्रन्थनाम

अस्मिन् प्रन्थे पञ्च सूत्राणि सन्तीति 'पश्चस्त्रम् ' इति सान्वर्थनाम्नैवास्य प्रन्थस्य जगित प्रसिद्धिः, तथाप्यत्र किञ्चिद् विचार्यते ।

सटीकस्यास्य प्रन्थस्य संशोधने K1, K, S, H, A, B, C, D इत्यष्टी हस्तलिखिता आदर्शा अस्मामिक्ययुक्ताः । एतेषु K1, K इत्यादर्शेद्धयं खम्भातनगरस्थश्रीह्यान्तिनाथतालपत्रीयप्रन्थमाण्डागारस्तकम्, अपरे षड् आदर्शाः पत्तन(=पाटण)नगरस्थश्रीह्यमचन्द्राचार्यजैनज्ञानमन्दिरसत्तःः । K1, K, S, H इत्यादर्शचतुष्टयं तालपत्रात्मकम्, A, B, C, D इत्यादर्शचतुष्टयं कागदपत्रात्मकम् । K1, K, C, D मध्ये पञ्चसूत्रकं मूलमात्रं वर्तते । S मध्ये १-३२ पत्रेषु केवलं पञ्चसूत्रकं वर्तते, ३३-१६१ पत्रेषु तु आचार्यश्रीहित्मद्रसूरिविरचिता टीका केवला वर्तते । A-B मध्येऽपि पञ्चसूत्रकटीकैव वर्तते । H मध्ये प्रथमसूत्रस्यैच केवला टीका वर्तते । अत्र K1 मध्ये पंचसूत्रं समत्तं 'इति ज्यम्यानते उल्लेखो इश्यते, K मध्ये 'समत्तं पंचसूत्रं 'इत्युल्लेखो इश्यते, 'पञ्चसूत्रम् 'इति नाम्नैव च लोकेऽपि प्रसिद्धिः । तथापि आचार्यश्रीहिरिमद्रसूरिमिरस्य प्रन्थस्य सर्वत्र (पृ० १, २४, ४४, ६५, ८०, ८१) 'पञ्चसूत्रक' नाम्नैव निर्देशो विहितः, C-D मध्येऽपि 'समाप्तं पंचसूत्रकं ' उद्युल्लेखो इश्यते, आचार्य श्रीहिरिमद्रसूरि-

बृहट्टिप्पनिका वैकमे पञ्चदशे शतके लिखितेति विदुषामिमप्रायः ।

२. एतेषामादर्शानां संक्षितः परिचयोऽस्य प्रन्थस्य पृ० १-२ मध्ये टिप्पणे द्रष्टब्यः ॥

३. एते उल्लेखा अस्य प्रन्थस्य ५० ७९ मध्ये टिप्पणे द्रष्टन्याः ॥

विर्यचतयोगिबन्दोः प्राचीनायां टीकायाम्पि 'पञ्चसूत्रक 'नामोल्लेखो वर्तते अत आचार्यश्रीहरिभद्रसूरि-स्वीकृतं 'पञ्चतुत्रकम् ' <sup>२</sup>इति नाम अस्माभिरण्यत्राङ्गीकृतम् ।

भगवद्भिर्वाचकपुङ्गवैः श्री **यशोविजयो**पाध्यायैरस्यैव ग्रन्थस्य **'पञ्चसूत्री**'नाम्नोल्लेखो विहितोऽस्ति **धर्मपरीक्षायाः** स्वोपज्ञवती<sup>3</sup> ।

तस्वतः संसारस्यासारस्वाद् दुःखरूपस्वाच्च, संसारान्मुक्स्यर्थं किं किं कर्तथ्यं सिद्धावस्थायाश्च कीदृशं स्व-रूपिमस्येतद्वर्णनपरोऽतीव मनोहरोऽयमाध्यास्मिको प्रन्थः । अस्य पञ्चस्विप सूत्रेषु तत्तद्धिकृतविषयस्य यादृशं वर्णनमुपलभ्यतेऽत्र तादृशमन्यत्र दुष्पापमिति जैनसङ्घे महती ख्यातिरस्य प्रन्थस्य वर्तते । विष्नविधाताय श्चेयो-षिगमार्थे च मङ्गलरूपमेनं ग्रन्थं (विशेषतः प्रथमसूत्रम् ) परःसहस्राः साधु—साध्वी—श्रावक—श्राविकाः महता भक्तिभावेन प्रतिदिनं पठन्ति ।

अस्मिन् प्रनथे पञ्च स्त्राणि-

१ पावप्रतिघातगुणबीजाधानसूत्रम् , २ साधुधर्मपरिभावनासूत्रम् , ३ प्रत्रज्याप्रहणविधिसूत्रम् , ४ प्रत्रज्या-परिपालनासूत्रम् , ५ प्रत्रज्याफलसूत्रम् ।

पापप्रतिघातः कथं करणीयो गुणबीजाधानं च कथं कर्तन्यमित्येतद् वर्णितं प्रथमसूत्रे विस्तरेण ।

गुणबीजाधाने सित धर्मगुणप्रतिरस्यभिलाषे सञ्जाते धर्मगुणानां परमक्रव्याणकरत्वादि विभाव्य धर्मगुणान् यथाशक्ति प्रतिपद्य तत्रालनं परमेण आदरेण विधेयम् । तत्र किं किं कर्तव्यं किं किं च चिन्तनीयमित्येतद् महता विस्तरेण वर्णितं द्वितीयसूत्रे । तथा च कुर्वतः स्वयमेव साधुधर्माभिलाषो जायते इति साधुधर्मपरिभावना-स्त्रमिदम् ।

साधुधर्मे परिभाविते साधुधर्मः कथं ग्रहीतन्यः, कीहशाश्च गुणाः साधुधर्मग्रहीतरि अधश्यमपेक्यन्ते इत्यादि विस्तरेण वर्णितं तृतीये प्रवज्याग्रहणविधिसूत्रे ।

प्रवर्षा गृहीत्वा भावतः कथं प्रवर्षा परिपारनीया इति चतुर्थे सूत्रे महता विस्तरेणातिसम्यग् वर्णितमिति चतुर्थे प्रवरुपापरिपालनासूत्रम् ।

प्रव्रज्यायाः सम्यक् परिपालनस्य फलं संसारान्मोक्षमासाद्य सिद्धपद्रप्राप्तिः । अतः पश्चमे प्रव्रष्याफलसृत्रे सिद्धावस्थाया विस्तरेण वर्णनमस्ति । तत्र च सांख्य—बौद्धमतं निरस्य जैनदर्शनाभिमतं सिद्धस्वरूपं वर्णितमस्ति ।

एवं क्रमशो व्यवस्थितरूपेण आत्मोन्नतिपथप्रदर्शकोऽयं प्रन्थः।

### रचियतारः

अस्य हस्तिलिखितेषु प्राचीनतमेषु अर्वाचीनेषु च K1, K, S, H, A, B इति षट्स्वप्यादर्शेषु कुत्रापि प्रन्थकर्तुर्नामिनिदेशो नास्ति । वैक्रमे सप्तदशे रातके लिखिते केवलं C. D. इत्यत्र ' कृतं चिरन्तमाः

- १. दृश्यतामस्य पञ्चसूत्रकस्य पञ्चमे परिशिष्टे पृ० ११२ ॥
- २. दृश्यतामस्मिन् पञ्चस्त्रको पृ० ८० टि० ५ । अत्र आचार्य श्रीहरिभद्रस्रिभिः स्वरचित-पञ्चवस्तुकप्रकरणस्वोपज्ञवृत्ती 'पञ्चवस्तुक'शब्दब्युत्पत्तिर्योद्दश्यभिहिता तादृश्येव 'पञ्चसूत्रक'शब्द-ब्युत्पत्तिर्ज्ञातन्या ॥
- ३. दृश्यतामस्मिन् पश्चसूत्रके पृ० १८ टि० ३ ॥

२

टीकाकारास्य याकिनीमहत्तरास्नव आचार्यश्रीहरिभद्रसूर्य इति टीकान्ते स्पष्टमेवोट्टङ्कितम्-

''पञ्चसूत्रकटीका समाप्ता । कृतिः तिताम्बराचार्यहरिभद्रस्य धर्मतो याकिनीमहत्तरासूनोः।'' [पृ० ८१]

एतेषां टीकाङ्गतां समयविषये विविधा विप्रतिपत्तयो वर्तन्ते---वैक्रमे षष्ठे शतके इति केचित्, केचितु सप्तमे इति । एतच क्वचिद्रयत्र विचारयिष्यते ।

### संशोधनप्रारम्भे बीजं फलं च

पत्तनाभिजनानां 'श्रेष्ठि श्रो भोगीलाल लहेरचंद' इत्याख्यानां स्विषतृचरणानां पुण्यार्थं 'प्रतापभाई' तथा 'महेशभाई' इत्याख्याभ्यां तत्सुपुत्राभ्यां पत्तनगरे 'भोगीलाल-लहेरचंद-भारतीयसंस्कृतिसंस्थानम्' इत्याख्या संस्था संस्थापिता । तत्र च संशोधिता प्रन्थाः प्रकाशनीया इत्यपि निर्धारितम् । तैः प्राधितेन मया 'संस्थान-मिदम् आचार्यश्री हरिभद्रसूरिविरचितग्रन्थमालां सम्यक् संशोध्य सम्पाद्य च प्रकाशयेदिति मे महती अभिलाषा' इति तेभ्य आवेदितम् । तैरिप स्वीकृतं तत् । तदनुसारेण आचार्यश्री हरिभद्रसूरिविरचितग्रन्थमालायाः प्रथमपुष्परूपेण अस्य पञ्चसूत्रकस्य संशोधनं मया स्वीकृतम् ।

विक्रमसंबत् २०३९ तमे वर्षे यदा **मांडल**नगरेऽस्माकं चातुर्मासिकमवस्थःनमासीत् तदाऽस्य सटीकस्य पञ्चसूत्रकस्य संशोधनं समारब्धम् ।

पत्तनगरे भोगीलाल-लहेरचंद-संस्कृतिसंस्थानसंचालितायां संस्कृतपाठशालायामध्यापकाः पण्डित-चन्द्रकान्तमहोरयाः पत्तनतः S.H. प्रती गृहीत्वा मांडलनगरमायाताः। S.H. प्रत्योर्विद्यमानाः पञ्चसूत्र-कस्य टीकायाश्च पाठभेदास्तैस्तत्र संगृहीताः। ततः परं बह्वो मासा व्यतीताः। विक्रमसंवत् २०४० तमे वर्षे लोलाडाग्रामेऽस्माकं चातुर्मासिकमवस्थानमभूत्। तत्राश्चितमासेऽस्य ग्रन्थस्य संशोधनं सम्यगतहितचित्तेन समा-रब्धम्। तथापि मम प्रथमान्तेवासिनो वयोवृद्धस्य मुनिराजश्ची देवभद्रविजयस्य शारीरिकास्वास्थ्यादिना संशोधनकार्ये विलिम्बतम्। देवतुत्या मुनिराजश्ची देवभद्रविजयाः विक्रमसंवत् २०४१ तमे वर्षे कार्तिक-शुक्कद्वितीयायां (ता. ६-११-८३ रविवासरे) दिवं गता इति मम अत्यन्तं खिन्नचित्तवात् पुनरपि भूयान् विलम्बोऽस्मिन् संशोधनकार्ये संजातः। ततः परं महता परिश्रमेण खम्भातनगरस्थौ K1, K आदशौँ सम्प्राप्य अष्टाविप हस्तिलिखतादर्शान् सम्यगुपयुज्य पाठभेदादिभिः पञ्चभिः परिशिष्टेश्च परिष्कृत्य विदुषां करकमले ग्रन्थोऽयमुपनिधीयते भगवतः श्री शाक्किश्चरपार्श्वनाथस्य पितृचरणानां गुरुदेवानां च प्रसादात्।

१ दृश्यतां पृ० ७९ टि० २॥

२ आचार्य श्री हरिभद्रसूरिविरिचतरीकायां कुत्रापि मूलग्रन्थकर्तुर्नामोव्लेखाद्यदर्शनात् 'हरिभद्रसूर्य एव मूलस्य टीकायाश्र विरचियतारः स्युः' इत्यपि केचित् सम्भावयन्ति । एतच् गुर्जरभाषात्मिकायां प्रस्तावनायां प्रपञ्चितमस्माभिः । जिशासुभिस्तत्र विलोबनीयम् ॥

### परिशिष्टानि

अत्र पञ्च परिशिष्टानि योजितानि । प्रथमे परिशिष्टे पिपठिषूणां सौकर्याय मूलमात्रं पञ्चसूत्रकं मुद्रितम् । द्वितीये परिशिष्टे पञ्चसूत्रकान्तर्गता विशिष्टाः शब्दा अकारादिक्रमेण सं नेवेशिताः संशोधकानां संशोधने सारस्याय । तृतीये परिशिष्टे पञ्चसूत्रकटीकान्तर्गता विशिष्टाः शब्दाः सिन्नवेशिता अकारादिक्रमेण । पञ्चसूत्रके प्राकृतभाषायां विद्यमानाः प्रायः सर्व एव शब्दाष्टीकायां संस्कृतभाषायां पुनरिष निर्दिष्टा हिरिभद्रसूरिभिः, अतो द्वितीयपरिशिष्टे प्राकृतभाषायां निर्दिष्टातात् तादशाः शब्दास्तृतीयपरिशिष्टे न गृहीताः, अपरे एव प्रायो गृहीताः । आचार्यश्रीहिरिभद्रसूरिभिः पञ्चसूत्रकटीकायां तत्र तत्र प्रसङ्गे अनेकेभ्यो जैनग्रन्थभ्यः, अश्वधोषविरिचत्वुद्धचरित-सौन्दरनन्दादिग्रन्थान्तरेभ्यश्च नैके पाठा उद्धृताः, तादशानां पञ्चसूत्रकटीकायाभुद्धृतानां स्रोकादीनाम-कारादिक्रमेण चतुर्थे परिशिष्टे सिन्नवेशो विहितः, येषां च मूलस्थानानि उपलब्धानि तेषां तान्यपि [ ] एतादशे चतुरसकोष्टके तत्र निर्दिष्टानि । ग्रन्थमुद्रणसमये यानि मूलस्थानानि न ल्रष्टानि, किन्तु पश्चास्त्रक्धानितान्यपि निर्दिष्टान्यत्र । पञ्चमे परिशिष्टे विशिष्टानि कतिपयानि टिष्पणानि वर्तन्ते । यद्यपि अस्मिन् ग्रन्थे प्रायः प्रतिपत्रं पःठभेद-नुला-स्पष्टीकरणाद्यर्थानि प्रभूतानि टिष्पणानि तत्र तत्र अधस्तनभागे सन्त्येव तथापि यानि महान्ति टिष्पणानि यानि च ग्रन्थमुद्रणानन्तरं स्फुरितानि तानि पञ्चमे परिशिष्टे निर्विश्वम् । किञ्च, ग्रन्थमुद्रणानन्तरं यत् पाठसंशोधनादिक्षमस्माकं मनित स्फुरितानि तानि पञ्चमे परिशिष्टे निर्दिष्टम् ।

कृतेऽपि महति प्रयत्नेऽस्माकमनवधानादिना येऽग्रुद्धाः पाठा मुद्रितास्तच्छुद्धवर्थं प्रन्थान्ते ग्रुद्धिपत्रकमण्यु-पन्यस्तम् । ग्रुद्धिपत्रकमुपयुज्येव ग्रन्थोऽयमध्येतम्य इति विद्वांसोऽभ्यध्येन्ते ।

इदं त्वबधेयम्—सर्वेष्विप हस्तिलिखितादर्शेषु केचित् पाठा अग्रुद्धा इति यत्रास्मान् प्रतिभातं तत्र यादराः गुद्धपाठस्तत्स्थानेऽपेश्यते ताद्दशः पाठः ( ) एताद्दशे वर्तुलाकारे कोष्ठके निवेशितः । यत्र तु पूर्वापरमन्दर्भान्तुसारेण किञ्चदपूर्णभित्र भाति तत्रास्माभिः पूरितः पाठः [ ] एताद्दशे चतुरस्रे कोष्ठके निवेशितः ।

### कृतज्ञताप्रकटनं धन्यवाद्वितरणं च

सटीकोऽयं वन्थो विक्रमसंवत् १९७० तमे वर्षं पूज्यप्रवर्तकमुनिराजश्रीकान्तिविजयजीमहाराजानां शिष्यैः परमैः श्रुतोपासकैः पूज्यमुनिराजश्रीचतुरविजयजीमहाराजैः संशोध्य सम्पाद्य च भावनगरस्थशी-जैनातमानन्दसभातः प्रथमं प्रकाशितः, तमेव चाद्याविध सर्वेऽपि पठन्ति उपजीवन्ति वा । अतोऽस्य व्रन्थस्य सम्पादकांस्तान् मुनिवरान् पूज्यभावेनादौ स्मरामि ।

अस्य प्रनथस्य संशोधने उपयुक्ता हस्तिलिखिता आदर्शाः **पत्तन**नगरे श्री हेमचन्द्राचार्यजैनज्ञानमन्दिर-व्यवस्थापकानां 'डा॰ सेवंतिलाल **मो**हनलाल' महोदयानां 'संघवीपाडा'ग्रन्थभाण्डागारस्य भूतपूर्वव्यवस्थापकानां स्व॰ पटवा-सेवंतिलाल **छो**टालाल' महोदयानां सुपुत्राणां नरेन्द्रकुमारादीनां च सौजन्यास्लब्धाः ।

श्रेष्ठिवर्यस्य श्री 'भोगीलाल-लहेरचंद' महोदयस्य सुपुत्राः स्व०'महेशभाई' महाशया अस्मिन् कार्ये मुख्यतया मे प्रेरकाः, अधुना 'प्रतापभाई' महोदया अपि प्रोत्साहयन्ति मां पुनः पुनः ।

पं. चन्द्रकान्तमहोदयेन S. H. K1 प्रतिस्थाः पाठभेदाः संग्रहीताः मुद्रणोपयोगिनी प्रतिकृतिश्च पञ्च-सूत्रकस्य सटीकस्य लिखिता । खन्मातनगरात् श्रीशान्तिनाथतालपत्रीयग्रन्थभाण्डागारात् पञ्चस्त्रकस्य प्रतिविम्बं Micro-Film भाण्डा-गारन्यवस्थापकानामौदार्यात् सौजन्याच महता परिश्रमेण आद्रियाणाग्रामाभिजनेन जितेन्द्रकुमार-मणिलाल-संववीमहोदयेन मजेडीनिवासिना कुमारपालेन चानीतम् ।

अस्यैव भोगीलाल्छहेरचन्द्-भारतीयसंस्कृतिसंस्थानस्य भूतपूर्वेण अध्यक्षेण (Director) 'कुलकर्णी ' इत्युपाह्वेन महादेवतनुजनुषा श्रीमता वामनाभिधेन विद्वन्महोदयेन (वा॰ म॰ कुलकर्णी Prof. V. M. Kulkarani) अत्रैव विस्तरेण लिखितायामाङ्गलभाषामय्यां वैदुष्यपूर्णायां प्रस्तावनायाम् (Introduction) पञ्चसूत्रकसम्बद्धा बहवो विषया विस्तरेण चर्चिताः । जिज्ञासुभिः साप्यवस्यं विलोक्तीया । एवं च आङ्ग्लभाषावेषुणां पञ्चसूत्रकस्वरूपादिजिज्ञासूनां विदुषां कृते महत् साहायकं श्री-कुलकर्णीमहोदयैविहितम् । यदा च तैरध्यक्षपदमलङ्कृतं तदापि महतोत्साहेन अस्य संशोधने मुद्रणे च महदानुकृल्यमनुष्टितम् । अधुनापि तेषामत्र भूयान् स्वरसः ।

पं० श्रीप्रद्युरुतिवजयगणिवरैः प्राचीनशास्त्रसंशोधनस्य आवश्यकतामुपयोगितां चाधिकृत्य महत्त्वपूर्ण एको लेखो लिखितोऽस्ति । अत्रैव मुद्रितः सोऽपि लेखो जिज्ञामुभिरवर्यं विलोकनीयः ।

मम वयोवृद्धायाः परमोपकारिण्याः परमवत्सलायाश्च मातुः साध्वीश्रीमनोहरश्चियः शिष्यायाः साध्वीश्री-सूर्यप्रमाश्चियः शिष्यया साध्वीश्रीजिनेन्द्रप्रमाश्चिया द्वितीय-तृतीय-चतुर्थ-परिशिष्टानि निर्मितानि ।

मम परमविनीतेन अन्तेवासिना मुनिश्री **धर्मचन्द्रविज्ञयेन** सञ्चिताक्षरपत्र (=प्रुफ)पठनादिकं सर्वमिष विविधं कार्यं भक्तिपूर्णेन चेतसा सदा विहितम् ।

एवं विविधेः प्रकारेरस्य प्रनथस्य संशोधने सम्पादने प्रकाशने च साहायकविधायिभ्यः सर्वेभ्यः सहस्रशो भन्यवादान् वितरामि ।

एवं परमकृताळूनां परमेश्वराणां देवाधिदेवश्री राङ्ग्लेश्वरपार्श्वनाथप्रमूणां परमोपकारिणां पूज्यपादानां पितृचरणानां सद्गुरुदेवानां मुनिराजश्री भुवनविजयजी महाराजानां च कृत्या साहाय्याच्चेव कार्यमिदं सम्पन्नमिति तेषां चरणेषु अनन्तराः प्रणिपातं विधाय, पितृचरणानां पूज्यपादगुरुदेवश्री भुवनविजयजी-महाराजानां, वयोष्टुद्धायाः परमपूज्याया मातुः साध्वीश्री मनोहरश्चियः, मम प्रथमशिष्यस्य वयोष्टुद्धस्य मुनिराजश्री देवभद्वविजयस्य च श्रेष्मे श्रीहरिभद्रस्रियम्थमाताया इदं प्रथमं पुष्पम् , इह विड्यामे श्रीमहावीर जिनप्रवादे विराजमानस्य भगवतः श्रीमहावीर चर्धमानस्वामिनः करकमलेऽच भक्तिभरनिभैरेण चेतसा निधाय भावतः प्रभुनर्चियत्वा परममानन्दमनुभवानि ।

**–इत्या वेदय**ति

पूज्यपादाचार्यमहाराजश्रीमद्विजयसिद्धिस्रीश्वरपट्टालङ्कार-पूज्यपादाचार्यमहाराजश्रीमद्विजयसेघस्रीश्वरहिष्य-पूज्यपादगुरुदेवमुनिराजश्रीभुवनविजयान्तेवासी मुनि जम्बूावजय:

विक्रमसंवत् २०४१
फाहगुनशुक्रनृतीया
(ता. २२-२-१९८५)
वेड (तालुका-समी)
(जिल्ला-महेसाणा)
(उत्तर गुजरात)

# સંશોધનના આદરા : પ્રસ્તુત પ્રકાશન

(લે. પૂ. ૫'. શ્રી પ્રદ્યુમ્ન વિજયજી ગણિવર)

'भारे ते। सुषभाथी हुषभा अवसर पुष्यनिधान रें'

આ પ્રચલિત પંક્તિનું મૂળ તા

सुषमातो दुःषमायां ऋषा फलवती तव ।

मेरतो मरुभूमौ हि श्लाध्या कल्पतरोः स्थिति :।।

એ કલિકાલ સવ<sup>6</sup>ત્ત શ્રી હેમચન્દ્રસ્રિજીમહારાજની અમર વાણી છે. કરીથી એજ શબ્**દાનું** પુનર્ચ્યારણ કરવાનું મન થઈ આવે તેવા વત<sup>6</sup>માનકાળ પ્રવતે છે (અપેક્ષાએ–અને વિશેષ કરીને ત્રાનાપાસનાના સાધનાના પરિપ્રેક્ષ્યમાં).

આ યુગને સાધનાના યુગ કહીએ તા તેમાં કશું અનુચિત નથી લાગતું. હર કાઇ ફેત્રે શું સાધનાની ભરમાર ખડકાઇ ગઇ છે. વૈદ્યાનિક શોધના યુગમાં યાંત્રિક સાધનાની ઉપનીષજ રૂપે તમામ ખાખત ઉપયાગમાં લેવાય તેવાં નિત્ત નવાં સાધના આજે જોવા—સાંભળવા મળે છે. જુઓને આ સાધનાની કેવી બલીહારી છે. મૂળ પ્રત હોય ડેંડ જેસલમેરમાં કેટલે દૂર, છતાં આપણે આટલે દૂર તે પ્રતના તે અક્ષરા મીલિક (Original) પ્રતની જેમ અહીં રહ્યા વાંચી શકાએ છીએ. એ મૂળ પ્રવેશના સંરક્ષણ સંવર્ષન માટે પણ ઘણું કરી શકીએ છીએ.

બીજી રીતે શ્રુતાપાસનાની દરિએ વિચારતાં એવું પણ લાગે છે શ્રી સંઘનું પુષ્ય પણ જાગતું છે કે શ્રી સીલાંકસ રિજી મહારાજે વિક્રમના દશમા સૈકામાં જયારે શ્રી આચારાંગ સૂત્ર ઉપર ટીકા રચી ત્યારે તેમની સામે चૂર્ળિસંમત પાઠવાળી સૂત્ર પ્રત હતી નહીં. એ ચૂર્ણિકારસંમત પાઠ આપણને મળ્યા.

નવાંગી ટીકાકાર શ્રી અભયદેવસૂરીધરજી મહારાજે શ્રી ભાગવતીસ્ત્રની ટીકા વિ. સંવત ૧૧૨૮ માં રચી ત્યારે તેમની સામે ભાગવતી સ્પાની જે પ્રતા હતી તેયી તેમને સંતાય ન હતા. જે સૂત્ર મળ્યું તેની જ અર્થ સંગતિ તેઓએ સ્યાદ્વાદ શૈલીથી કરી આપી. અન્યથા તેઓ જે શ્રી ભાગવતીસ્ત્ર ઉપર ટીકા લખે છે તે વર્ષની નજીકના જ વર્ષમાં વિ. સં. ૧૧૧ (એકડાથી લઇ શન્ય સુધીના કાઈ પણ એક અંક) લખાએલી તાડ૦ પાેથીમાં ઘણા શહ અને સુંદર પાઠા મળે છે. જે પોથી આજે આપણી સામે છે. આ પોથી અથવા એ કુળની પાેથી જો તેમને મળી હોત તે તેમને જરૂર કાંઇક સંતાય થાત.

છેલ્લે લગભગ છસા વર્ષ પૂર્વ वि० सं० १४४३ માં થયેલી बृहहियनिका માં જે લગભગ ૩૫ જેટલા શ્રંથા માટે नास्ति લખ્યું છે તે પૈકીના ૧૫ જેટલા મકત્ત્રના શ્રંથા આપણને મળ્યા છે અને તેમાંથી બે–યારને બાદ કરતાં બીજા સારી રીતે સંપાદિત થઈને પ્રકાશિત પણ થયા છે.

१. "न च टीकासंवादी एकोऽध्याद्द्याः समुपलब्धः ।" मुद्रित पत्र ३३६-А

દૂર દૂરના ભડારાની ભાળ મેળવી શકાએ છીએ અને તે ખધી પ્રતાના શુદ્ધ સંશોધન કરીને શુદ્ધ સ્ત્રપાઠ આપી શકોએ તેમ છીએ. સત્ર શબ્દ શુદ્ધ હોય તા જ અર્થ શુદ્ધ પામી શકાય અને ઉભય શુદ્ધ હોય તા જ પ્રરૂપણા-આચરણા શુદ્ધ થઇ શકે અને તેનાથી કર્મનિજરા અને અંતે નિઃશ્રેયસ પદ પ્રાપ્તિ સુગમ ખને.

આ સૂત્ર-શબ્દને શુદ્ધ કરનારમાં ઘણી ખધી સજ્જતા જોઈએ. લિપિજ્ઞાન, ભાષાપ્રસુત્વ, પર'-પરાપરિચય, અને વિષયતું તલસ્પશી જ્ઞાન હોવું જોઈએ. અને આ ખધા પછી પણ દીર્ઘકાળના મહાવરા જોઈએ. તા જ વિધ્વસ્ત સંશોધન થઈ શકે, અન્યથા સંશોધનના નામે પણ વિસંગતિઓ જ ઉભી થાય.

કાઇ પણ બ્રંથનું સંપાદન/સંશોધન હાથ ધરવામાં આવે ત્યારે તેની પ્રાચીનમાં પ્રાચીન અને શુદ્ધ પ્રત મેળવવાના આપ્રહ રાખવા જોઇએ. અને એ સાધના, જે સંદર્ભ હોય તેની પૂર્વાપરસંભદ્ધ અર્થ સંગતિ કરવા માટે જરૂરી છે. આપણુને વાંચતાં-વિચારતાં સમ્યગ્ અર્થભાધ ન થાય તા શુદ્ધ પાઠ મેળવવા યત્ન કરવા અને એમ છતાં અપેક્ષિત અને સુસંગત અર્થને અનુકૂળ પાઠ ન મળે ત્યાં કો સમાં પ્રશ્નચિન્હ મુધ્વાની આપણી નેતિક કરજ છે. જેપા બીજ વાચક પણ ત્યાં વિચારે અને સંગત પાઠ માટે પ્રયાસ કરે. અન્યથા જે પાડ મળે તેની ચિકિત્સા ન કરે અને જેમ હોય તેમ મુદ્રા દે તો અશુદ્ધ શબ્દના કારણે અશુદ્ધ અર્થપરંપરા ચાલુ થાય. એક બે ઉદાહરણ જોઈએ.

ચંદાવિजयपइण्णयं માં દશમી ગાથા છે. આજ સુધી છપાયેલા પયન્નાસંત્રહમાં આ પયન્ના ત્રહ્યુથી વધારે વાર છપાયા છે. અર્થ પછા આપવામાં આવ્યા છે. તેમાં ગાથાના પાઠ આ પ્રમાણે છે.

> विज्जा वि होइ बलिया गहिया पुरिसेण भागधिज्जेण । सुकुलकुलबालिया विव असरिसपुरिसं पदं पत्ता ॥१०॥

હવે આ ગાથાની આગળની નવમી ગાથા અને આના પછીની અગ્યારમી ગાથા બન્નેમાં દુવિ નીતતા દૂર કરવાના ઉપદેશ આપ્યા છે. એની વચ્ચે આ ગાથા છે. એટલું જ નહીં આજ ગાથાના પૂર્વાધ અને ઉત્તરાધ ની પણ સંગતિ થતી નથી અને અર્થ મંગત પાઠ શું હોઈ શકે તેના વિચાર ન કરીએ અને જે પાઠ છે એના અર્થ કરીએ તો એ અર્થ પણ પ્રન્થકારના આશ્યને અનુર્પ કે અનુકળ ન થાય.

હવે જોઈએ તેના અર્થ. વિ. સં. ૨૦૩૮ માં પ્રકાશિત અર્થ સાથેની ચાપડીમાં આ પ્રમાણુ અર્થ આપ્યા છે.

" વિનયાદિ ગુણોથી યુક્ત પુન્યશાળી પુરુષ વડે શ્રહણ કરાયેલી વિદ્યા પણ ભળવતી [પ્રભાવક] ખેતે છે. જેમ ઉત્તમ કુળમાં જન્મેલી ભાલા–પુત્રી અસાધારણ પુરુષને પતિ રૂપે પામી મહાન ભને છે. [દા. ૮. મયણા અને શ્રીપાળ ] ા૧ગા પૃ. ૯

હવે નવમી-અગ્યારમી ગાથાના અથ<sup>ર</sup>ને અતુરૂપ અર્થની સંગતિ માટે જ્યારે શુદ્ધ પાઠની ગવે-ષણા કરી ત્યારે આ પયન્નાની મેળવેલી કુલ નવ પ્રતમાંથી માત્ર એક તાડપત્રીય પ્રતે જ આ ગાથાને: શુદ્ધ પાડ આપ્યા અને તે પાઠથી શુદ્ધ-પ્રસ્તુતપ્રકરણસંગન-અર્થ મળ્યો. એ શુદ્ધ પાંડ અને તેના અર્થ જોઈએ તે પહેલાં આ જ ગાથા સંવેગરંગ સાઝા માં મુદ્રિત પૃ. ૧૨૭ ઉપર ૧૬૧૬ મી ગાથામાં સામાન્ય ફેરફાર સાથે આવે છે. ત્યાં પણ અશુદ્ધ જ પાંડ ચાલુ રહ્યો છે. એ ગાથા આ પ્રમાણે છે:

#### कि'च-

विज्जा वि होइ बलिया गहिया पुरिसेण विणयव'तेण । सुकुलपसूया कुलबालियव्य पवर' पइ'पत्ता ॥१६१६॥

આ ગાયાં અન્ય પ્રાંથતી છે અને અહીં પ્રસ્તુત વિષયની પુષ્ટિ માટે ઉધ્ધૃત કરી છે. હવે એ પ્રાચીન પોથીના પાડ જોઈએ.

> विज्ञा वि होइ विलिया गहिया पुरिसेणऽभागधिज्जेण । सुकुलकुलबालिया विव असरिसपुरिसं पइं पत्ता ।।

અહીં પહેલા चरण માં 'विलिया' પાઠ છે તે અગત્યના છે. એના અનુસારે पुरिसेण पह પછी અવપ્રક ચિન્ક મૂકલું જરૂરી જહાય છે, એટલે આ પાઠ મુજબ અર્થ આ પ્રમાણે થાય.

" विद्या पशु અપુષ્યશાળી પુરુષ વડે ત્રહણ કરાયેલી હતી લિજ્જિત થાય છે. ( तिलिया = त्रीहिता = त्रीडा = लज्जा). જેવી રીતે (ઉપમા આપે છે) સુકુલમાં જન્મેલી બાળા અસદશ = અસમાન (હીનાચાર-હીનગુશ્વાન) પુરુષને પતિ તરીકે પામીને લિજ્જિત અને છે તેમ."

( विलिया ना स्थाने विलिया पाउ धणुः अण्या प्रयक्षित यर्ध गया क्षां छे.)

એવું એક બીજું ઉદાહરણ છેઃ इતિમાલિયારંમાં ૧૫મા અધ્યયતમાં ૨૪મી ગાથા આ પ્રમાણે છે.

### पत्थरेणाहओ कीवो पत्थरमभिधावति । मिगारी ऊ सरं पप्प सरुपत्ति विमगाइ ॥२४॥

આ જ ગાયા શ્રી ધમેં દાસગિ હિવિરચિત उत्रएसमाला માં १३९ મી ગાયા છે. આ ગાયાના ત્રીજ ચરણમાં જે मिगारी ऊ सरं पण पाठ છે ત્યાં ऊ अक्षर ने જમેં નીના પ્રસિદ્ધ વિદ્વાને सरं ની સાથે મૂકયો અને અર્થ કરવામાં એવી તા કિલખ્ટ કલ્પના કરી છે કે તે વાંચીને આપણને હસવું જ આવે. એમણે એવા અર્થ કર્યો કે "સિંહ ઊખર ભૂમિને પાગીને સરાવરની ઉત્પત્તિને શાધે છે" અને उत्रएसमाला માં એ અક્ષરને मिगारी પક્તી સાથે મૂક્ષ દેવામાં આવ્યા છે અને અયામાં પંચમી વિભક્તિના પ્રયોગ દર્શાવ્યો છે.

જયારે વાસ્તવિકમાં જ એ તાે સંસ્કૃત તુ ના સ્થાને છે પ્રાકૃતમાં હ્રસ્વનું દીધ કરવાનું સ્વાભાવિક છે. આવાં તાે ઘણાં ઉદાહરણ ટાંકી શકાય, પણ કહેવાના આશય એટલાે જ છે કે પ્રાચીન શાસ્ત્ર પ્રાથાના શુદ્ધ અર્થસંગન પાઠવાળા સંપાદન–સંશાધન મુદ્રણમાં કેટલી ખધી સજજતા અપેક્ષિત છે. સંશાધનનું ક્ષેત્ર એ કેશવિહીન વિપ્રવનિતાનું ક્ષેત્ર નથી.

શ્રી સંઘના સદ્ભાગ્યે વર્તમાનમાં પણ શ્રુતોપાસનાના ક્ષેત્રે કાર્ય કરનાર શ્રમણ વર્ગમાંથી પણ કેટલીક વ્યક્તિઓ છે. પૂજ્યપાદ સાગરજ મહારાજ, પૂજ્ય પ્રવર્ત કશ્રી કાંતિ વિજયજ મ. મુનિરાજ શ્રી ચતુરનિજયજ મ. મુનિરાજ શ્રી પુષ્યવિજયજ મ. વગેરે. શાસ્ત્ર સંશોધકાની આગલી હરાળમાં જેઓનું નામ શાભે તેવા સ્વનામધન્ય પૂજ્ય મુનિરાજ શ્રી હનુવનવિજયાન્તેવાસી વિદ્વન્મધન્ય, અનેકલાષાપ્રવીણ, દર્શનાદિશાસ્ત્રનિપૃણમતિ મુનિરત શ્રી જંખૂવિજયજ મહારાજે જે જહેમતથી શ્રી આચારાંગ સૂત્ર આદિ આગમ શ્રંથાનું, શાસ્ત્રીય સંશોધન પૂર્વ કનું, જે આદર્શ સંપાદન કર્યું છે તે જોઈને ભારત ભરના અને દરીયાપારના દેશાના વિદ્વાનાના મસ્તક ડાલ્યાં છે અને તેમની સત્ય સંશોધન નિષ્ઠાને નમ્યાં છે.

પ્રસ્તુત ચિર'તનાચાર્ય વિરચિત पंचसुत्त ગ્રંથનું પણ તેઓએ જ ભારે મહેનત અને ખંતથી ચીવટ અને ચાકસાઈથી અનેક પ્રાચીન-પ્રાચીનતમ પ્રતા મેળવીને સંશોધન અને સંપાદન કર્યું છે. આ પાંચ સૂત્ર પૈકીનું પ્રથમ સૂત્ર તા છેલ્લાં કેટલાંક દાયકાઓથી પ્રાયઃ પ્રત્યેક આરાધક-સાધક આત્માને હૈયે અને કંઠે રમતું બન્યું છે ત્યારે તેની શુદ્ધ વાચના મેળવળી આપણા માટે નિતાન્ત આવશ્યક ખને છે.

શ્રમણ પ્રધાન ચતુવિધ શ્રી સંઘના પુરયોદયે શ્રી પંચસૂત્ર મૂળ અને ટીકાની અત્યંત શુદ્ધ પ્રેના મળી છે અને અદ્યાવધિ જે કેટલાંક સ્થળાએ પાડની અશુદ્ધિના કારણે સમ્યગ્ અર્થભાધ થવામાં ભાધકતા હતી ત્યાં હવે આ સંશોધિત વાચનાના કારણે એ સ્થળામાં અર્થભાધ સુગમતાથી થશે. ઉદાહરણ જોઈએ–

चे।था प्रवच्यापरिपालनास्त्र वृत्तिमां (આ પ્રકાશનનું પૃ. ૬૨ પંક્તિ ૧૪ માં) એક પાઠ છે: મૂળના પાઠ: असंकिल्ट्ठसुहरूवाओ । टी. असंक्लिप्टसुखरूपाः, न्यूनताऽभावेन संक्लेशाभावात् ।

અહીં વૃત્તિમાં જે ન્યૂનતા પદ છે ત્યાં અદ્યાવધિ પ્રકાશિત ટીકામાં શૂન્યતા પાઠ છે. હવે ન્યૂનતા પદ દ્વારા જે અર્થની અપેક્ષા છે તેની પૂર્તિ શૂન્યતા પદ દ્વારા શી રીતે થાય? અને જે ધ્યુબુદ વાયક છે તેને તો આવા સ્થળે મૂં ઝવણુ થાય જ. અને શુદ્ધ પાઠ મળતાંવે ત સાચા અર્થ મળી જાય છે. મળમાં પ્રથમ સૂત્રમાં एगंतसरणા એવા પાઠ પ્રચલિત હતા ત્યાં શુદ્ધ પાઠ एगंतसरणા મળ્યા.

'કેટલા સ'દર આ પાડ છે. આ તા સામાન્યદિકપ્રદર્શન માત્ર છે.

એજ રીતે પૃ. ६४ ૫ ક્તિ १९ માં महोदयोऽसौ,परपरार्थसाधनात्, હવે અહીં परपरार्थसाधनात् ના સ્થળે परंपरार्थसाधनात् એ રીતે માત્ર અનુસ્વારની જ અશુદ્ધિથી કેટલા બધા અર્થભેદ થઈ જાય? કયાં परपरार्थ અને કર્યા परंपरार्थ.

વળી આ પ્રકાશનમાં જે પાક શુદ્ધ માનીને મૂળ વાચનામાં સ્વીકાર્યો છે તે પાકની શુદ્ધતાના પાષક અન્યાન્ય ગ્રાંથના સંદર્ભો પણ આપ્યા છે. ઉદા. પૃ. ૨ ની બીજી ટીપ્પણી ટીકા માં ૩વાર્ધપુદ્દાન

૧. જુએ ઉચ્ચ પ્રકાશના પંચે આવૃત્તિ બીજ પુ ૪૨૧ (પ્રકા૦ વર્ષ ૨૦૨૨) 'શ્ન્યતા' શું! એ ચોક્કસ સમજાતું નથી,'

परावर्त શબ્દ છે. પ્રચલિત શબ્દ अपार्ध છે. હવે અહીં જે उपार्ध પાઠ રાખ્યા તેની પુષ્ટિ માટે श्रावक प्रज्ञित्तिका ने। પાઠ અપ્યો છે. અને અર્થની દષ્ટિએ પણ અપ + અર્ધ કરતાં ઉપ + અર્ધ વધારે સંગત જણાય છે. તત્ત્વાર્થભાષ્યમાં પણ उपार्ध પાઠ છે અને એ પાઠ પાંચમા પરિશિષ્ટમાં (પૃગ્ ૧૯૮) વિસ્તૃત ટીકા સાથે આપેલા છે.

पृ. ६१ मां टि. ३ मां दशवैकालिक ने। अणुसोओ संसारो पडिसोओ तस्स णिप्फेण ॥

આ પાઠમાં पडिसोओ तस्स उत्तारो એવા જ પાઠ પ્રયક્ષિત છે. છતાં णिष्केण પાઠ મૂળમાં મળેલા રાખીને પાઠનતર તરીકે उત્તારો, નિષ્कેહો, નિગ્લાહો એવા પાઠ નેાંધ્યા છે.

સંપાદક મહાશયશ્રીએ શુદ્ધ પાડની ગવેષણા માટે ભારે જહેમત લીધી છે. સંશોધન ક્ષેત્રના સવે પ્રથમ नामूलं लिख्यते किञ्चित् એ નિયમનું અક્ષરશઃ પાલન થયેલું જોવા મળે છે.

હવે આપણે શાસ્ત્રસંશાધન એ શું ચીજ છે, તેની શી જરૂરત છે, એ અંગે શાંકું વિચારીએ :

જૈત શ્રમણ પર પરાની છવાદારી એટલે જ શાસ્ત્રો-આગમ શ્રંથા, માર્ગના આધાર આ આગમ શ્રંથા છે. આ આગમને શ્રુત કહેવાય છે આગમા શ્રુતિથી-કર્ણા પકર્ણ-શિષ્ય પર પરામાં ઉતરતાં- સચવાતાં-છવતાં. પણ પછી કાળ પ્રભાવે છવાની ધારલ્-અવધારણ શક્તિની ક્રમશઃ ક્ષીણતા, મોહિક હાસ થવાથી એ શ્રંથોને-ક્રમને, અનેક વિમાસણ હોવા છતાં-માર્ગનું અસ્તિત્વ ટકાવી રાખવા માટે લખવાનું મુનાશીબ મનાયું. શરૂમાં તાડપત્ર પર, પછી કાગળ ઉપર લેખન શરુ થયું, ચાલ્યું, વિક્રસ્યું. અનેકના હાથે લખાયું. વિદ્રાનાએ પણ લખ્યું અને અસ્ણાએ પણ લખ્યું. અલ્લો કરતાં વિદ્રાનાના હાથે લખાયેલી પ્રતમાં પાઠાંતરા વધારે થવા લાગ્યાં.

શ્રી સંઘના કારુ-વિશાળ સંત્રહ રૂપે અનેક લંડારા લખાયા-લહીયાની પરંપરા સર્જાાઇ. આ લહીઆઓમાં પણ ચઉમ'ગી પડે છે.

- ૧. ભાષા-વિષયનું જ્ઞાન અને અક્ષર સુંદર
- ર. સાષા-વિષયનું જ્ઞાન અને અક્ષર અસુંદર
- 3. ભાષા-વિષયનું અજ્ઞાત અને અક્ષર સુંદર
- ૪. ભાષા-વિષયનું અજ્ઞાન અને અક્ષર અસુંદર

લખનાર, વિષયના પૂર્ણ અત્રાત હોય અને યથા—સ્થિત લખે તા તા સારું જ. પણ તે ધરતું કહાપણ કહાળ અને કાંઇક ઉમેરે કાંઇક ઘટાડે, અસાવધતાથી પંક્તિઓ છૂટી જાય કે કયારેક કાઈ એવા પણ લહીયા હાય, જે મૂળ પ્રતમાં જ્યાં શાહીના ડળકાં હાય ત્યાં પાતે એવા જ આકારનાં કળકાં પાડે. મૂળ પ્રતમાં કાઈ અક્ષર ખાટા લખાઈ જવાથી ચેકી નાંખ્યા હાય તા કાપી કરનાર લહીયા પણ તે અક્ષર એવી રીતે લખીને પછી કાઢી નાંખે. આવું વધું આ ક્ષેત્રમાં કામ કરનારને જોવા, જાણવા ખૂળ મળે.

ઘણા ભંડારા મુસ્લિમકાળમાં નાશ પામ્યા.

ઘણા ભ'ડારા વહીવટદારની ઉપેક્ષાથી, બેદરકારીથી રફે-દફે થઈ ગયા.

ું પૂજ્યપાદ ઉપાધ્યાયજી મહારાજ તો નજીકમાં જ થઈ ગયા ગણાય તે! તે છતાં તેઓશ્રીના શ્રંથા પણ પૂરા-પૂર્ણ મળતાં નથી. એક પણ શ્રંથ નવા મળે તા કેવા રામાં યપૂર્ણ આન દ થઇ જાય.

હાં, તા આવા સ્થિતિમાં ક્રાઇએ પણ નવા પ્રથ પ્રકાશિત કરવા હાય તા શું કરવું જોઈએ એ પ્રશ્ના ઉત્તરમાં કાંઈક આવું વિચારી શકાય.

સામાન્ય રીતે તમે કાઇ મુદ્રિત શ્રંથ વાંચા છા. કાઇ પંક્તિએ તમે અટક ચા. અર્થ સંગતિ થતી નથી, તમને એમ લાગે છે કે આ પાઠથી અહીં અર્થ બાંધ સમ્યગ્ નથી થતા. અહીં મૂળ પ્રકરણને ભાંધ બેસે તેવા પાઠ હાવા જોઈએ એવી શ્રહાથી ત્યાં મૂળ હ. લિ. પ્રતની ખાજ કરવામાં આવે તા અવશ્ય સુસંગત પાઠ મળે છે અને એ મળતાં આજુ ખાજુનું બધુંય બરાખર ખાંધ બેસતું થઇ જાય. કારણું કે ઉપર જોયું તેમ લહીયા વગેરે દ્વારા અને અગાઉના સંપાદકતી અને અનવધાનનાથી લિપી-દોષના કારણું થયેલી ક્ષતિના કારણું અયુદ્ધ પાઠ પ્રચલિત થઈ ગયા હોય છે, તે દોષને દૂર કરવા જે કરવું પડે છે તેનું નામ સંશોધન.

આ આવશ્યક એવું સંશોધન કેરી રીતે કરવું જોઈએ એ ઘણા અગત્યના મુદ્દો છે.

શાસ્ત્ર શુદ્ધ કરીએ છીએ તેવા ખ્યાલમાં – તે કાર્યમાં અપેક્ષિત ક્ષમતાના અભાવે – શાસ્ત્રબોધના અભાવે શાસ્ત્રના પાડને શુદ્ધ કરવાની વાત તો દૂર રહી, પ્રત્યુત જે શુદ્ધપાડ હોય તે અશુદ્ધ થઇ જવાનાં ઉદ્દાહરના ઓર્જાનથી, તેયા શાસ્ત્રસ શાયકની સજજતા, ક્ષમતા અને અધિકાર એ ઘના મોટી જવાબદારી છે. જે તે માના એ કામ ન કરી શકે. જેને તેને આ કામ ન સોંપાય. અને જેનો તેનો કામ કરવું ન જોઈએ. 'અમે સ શોધન કરીએ છીએ' એવી વાત કરી ગૌરવ લેવું તે કામ સહેલું છે, પણ વાસ્ત્રવાનાં તે કાર્ય કરવા શિક્ષમતા સંપાદન કરવી તે ઘનાં કપર છે.

આવા કામ માટે ખહેાળા શાસ્ત્રવ્યાસંગ. જે વિષયના પ્રથ હોય તે વિષયના અવિકલ બાધ. વ્યાકરશુ-અંદ, કાવ્ય, અલ'કાર પ્રથાનું અવગાહન, જે વિષયના પ્રથા હાથ પર હાય તે વિષયના પૂર્વાપર પ્રાચીન અર્વાયીન પ્રવાહોના સમ્યક્ પરિચય, અને ખાસ કરીને પ્રતમાં જે અક્ષર લખ્યા હાય તેના પૂર્ણ પ્રામાશિક વકાદારી, ભવમીરુતા, શાસ્ત્રકાર મહિષે પ્રત્યે અપાર બહુમાન વગેરે નિતાન્ત આવશ્યક ગણાય છે.

પછી આવે સંપાદનપદ્ધતિની વાત.

જે શ્રંથનું સંશોધન—સંપાદન કરવું હોય તે શ્રંથની ખને તેટલી પ્રાચીન-પ્રાચીનતર પેાથી— તાડપત્રની મળતી હોય તો તેને પ્રથમ પસંદગી, તે ઉપરાંત પછીના કાળની પણ એક બે પ્રત મેળવવા પ્રયત્ન કરવા જોઈએ. પ્રથમાદર્શ મળે તા વધુ સારું. દા. ત. શ્રંથની રચના ભારમા સીકામાં થઇ હોય તા કર્તાના કાળની નજીકમાં નજીકની પ્રત મેળત્રવી અને પછી ખીજી પ્રતા પણ અલગ સીકામાં લખાયેલી પ્રાચીન પ્રતિશ્વ ભિન્ન કુળની હોય તો તે પણ રાખવી જોઈએ. પાતે જ પ્રતને પસંદ કરી મૂળ પ્રત તરીકે સ્વીકારી તેના પાઠ કરતાં જુદા પાઠ (અર્થમાં કયાં સ્કુટતા-વિશકતા હોય તેવા પાઠ) જો એ પેથી આપે તો તે અન્ય કુળની કહેવાય. શ્રંથ પર ટીકા હોય-ચૂર્ણિ હોય તો તેની પણ પોથી મેગી કરવી, તેનાથી ટીકાકારસંમત ચૂર્લિકાર—સંમત પાઠ અને તેનાથી ભિન્ન પાઠવાળી પોથી સાથે રાખવી જોઈએ. આ બધામાં જે શુદ્ધ—એકદમ શુદ્ધ હોય તે પોથીની કાપી કરવી જોઈએ, પછી અન્યાન્ય પ્રતના પાઠા નાંધવા જોઈએ. પાઠાંતરા નાંધવામાં પણ જે પાઠ પ્રથમ નજરે અશુદ્ધ જ જણાય તે ન નાંધવા જોઈએ. એવા પાઠભેદ લેવાના કાઈ અર્થ નથી. પણ કાંઈ અર્થ દિષ્ટિએ ભેદ હોય વર્ષ-પર્યાયરૂપ પદના ભેદ હોય તો તે પાઠ નાંધવા જોઈએ.

આ પ્રમાણુ પાડભેક લેવાઈ જાય તે પછી મહત્ત્વનું કાર્ય આવે છે પાઠ નિર્ણયનું. આ કામ મહુ સજજતા માંગે છે. કરો પાઠ ઉપર લેવાના કે કરા નીચે લેવા તે વિવેક જરૂરી છે. કરારેક એવું પણ ખને કે ટીકાકારસંમત ન હાય તેવા જ પાઠ, ખૂબ ઉપયોગી હાય તા દિપ્પણીમાં સ્પષ્ટતા કરવા પૂર્વક ઉપર લેવા જોઈએ.

જ્યાં જે પાઠની સાથેના પાઠ મળતા ન હોય અને જરૂરી હાય તા ચારસ કો સમાં તે મુક્ષ શકાય છે, પણ મળમાં તે સામેલ ન કરી શકાય.

ટિપ્પણા પણ સંપાદનનું એક સુંદર અંગ છે.

મૂળ પાડના સમથ'ક અને તુલનાત્મક ટિપ્પણાથી શ્રંથનું ગૌરવ વધે છે. સાથે શ્રંથની ગરિમાપણ વધે છે. આ ટિપ્પણા માટે ખહેાળું જ્ઞાન જરૂરી છે. અનેક શાસ્ત્રોનું અવલાકન કર્યું હાય તા આ થઇ શકે.

પછી પરિશિષ્ટા તૈયાર કરવાનું કાર્ય. જે ટિપ્પણા આપ્યા તે વિષય વિસ્તારથી અન્ય ગ્રંથમાં વાચનાલેદે મળતા હોય તા તે આખા સંદર્ભ પરિશિષ્ટમાં આપી શકાય.

મૂળ ગાથાના અકારાદિ ક્રમ, ઉધ્ધૃત ગાથાના સ્થળ નિર્દેશ અને અકારાદિ ક્રમ, વિશેષનામ, ત્રથ અને ગ્રથકારનાં નામ, આ રીતે પરિશિષ્ટ હોય છે. પછી પ્રસ્તાવના પણ મહત્ત્વનું અંગ છે.

આ રીતે એક મૃંથ સંશાધિત—સંપાદિત થાય છે. પૂજ્યપાદ મુનિરત્નશ્રી જં ખૂ વિજયજી મહા-રાજની આવી જ આદર્શ સંશાધન પદ્ધતિ છે. એ રીતે સંશાધિત થયેલા પ્રાંથાના પઠનથી ભહુ વ્યાપક શાસ્ત્ર બાધ થાય છે.

મહાવીરવિદ્યાલય દ્વારા પ્રકાશિત શ્રી આચારાંગ સત્ર તેનું ઉદાહરણ છે.

પૂજ્યપાદ મુનિરાજશ્રી પુલ્યવિજયજી મહારાજે મુહત્ કલ્ય (છ લાગ)નું જે સંપાદન કહું છે તે પહ્યુ આદર્શ છે. આ પંચસવતું પ્રકાશન પહ્યુ એ જ હરાળનું છે આરાધનાલિલાથી, વિદ્વાના અને સંશાધન પ્રેમીઓ જરૂર આ પ્રકાશનથી અન્તસ્તાષ અનુભવશે મારી જેમ.

આવા આ કાળમાં વિરલકાેટિના શ્રમણ દિગ્ગજ વિદ્રાને સંપાદિત કરેલા શ્રંથના પ્રાસ્તાવિકને લખવાની મારી યાગતા નથી પણ તેઓ પ્રત્યેના સનેહને વશ થઇ તેઓની વાત નકારી ન શક્યા અને कि' बाललीलाकिलतों न बालः पित्रोः पुरो जलपित निर्विकल्पः । ની જેમ વિદ્રાના પાસે આ बालकीडा કરી છે. કાેઈને આ અનિધકાર ચેપ્ટા પણ લાગે તાે વિદ્રાના ક્ષમા કરે. અને અતે આ શ્રંથના અધ્યયન—અધ્યાપનથી આપણે સો શુદ્ધ જ્ઞાન-દશેન-યારિત્રને પામી સ્વાધીન સુખના લાગી અનીએ એજ શુભાભિલાયા.

સાભરમતી, રામનગર જૈન ઉપાશ્રય, અમદાવાદ-પ ચૈત્રવદિ એકમ : તા. ૧-૪-૧૯૮૫ —પૂજ્યપાદ આચાર્ય મહારાજથી વિજયહેમચંદ્રસૂરીશ્વરજી મહારાજતા ચરહ્યુસેવક **પ. પ્રદ્યુસ્તવિજયગણિ**.

# सम्पादनोपयुक्तग्रन्थसूचिः सङ्केतविवरणं च

प्रन्थनाम

प्रकाशकादि

अनुयोगद्वारस्त्रम् अष्टकप्रकरणं हरिभद्रस्रिविरचितम् आचाराङ्गस्त्रम्

आचाराङ्गसूत्रस्य शीलाच।र्यविरचिता वृत्तिः

आवश्यक स्त्रम्

आवश्यकिनर्युक्तिः

भावश्यकमूलभाष्यम्

आवद्यकसूत्रस्य हरिभद्रसूरिविरचिता वृत्तिः

उपदेशपदम्

उपदेशपद्धीका मुनिचन्द्रस्रिविरचिता

ओघनिर्युक्तिः

आघितर्युक्तिरीका होणाचार्यविरचिता

तत्त्वार्थस्त्रम्

तस्वार्थभाष्यम्

तस्वार्थस्त्रस्य विद्यसेनगणिविरविता वृत्तिः

त्रिषष्टिशलाकाषुरुषचरितम् दशवैकालिकस्त्रम्

द्शवैकालिकसूत्रस्य हरिगद्रस्रिविरचिता टीका

धर्मबिन्दुः

धर्मेबिन्दुदीका मुनिचन्द्रसूरिविरचिता धर्मपरीक्षास्वोपञ्चत्रुक्तिः यशोविजयवाचकविरचिता धर्मसंग्रहणिः

धर्मसंग्रहणिटीका मल्यगिरिस्रिविरचिता धातुपारायणं हेमचन्द्रस्रिविरचितम्

निशीथभाष्यम्

**निशी**थचूणिः

पञ्चवस्तुकम् [ हरिभद्रसूरिविरचितम् ] पञ्चवस्तुकटीका स्वोपज्ञा

पञ्चाशकम्

पश्चाशकवृत्तिः अभयदेवसूरिविरचिता

पातञ्जलयोगदर्शनम्

प्रमाणवार्तिकं बौद्धाचार्यधर्मकीर्तिविरचितम्

प्रमाणवार्तिकरीका मनोरथनन्दिविरचिता

श्रीमहावीरजैनविद्यालय, मुंबई मोती**ला**ल बनारसीदास, दिल्ही

" आगमोदयसमिति

,

32

मुक्तिकमलंजैनमोहनमाला, वडोदरा

आगमोदयसमितिः

" देवचन्द-लालभाई-पुस्तकोद्धार-फंड, सुरत

27

जैनधर्मप्रसारक सभा, भावनगर आगमोदयसमितिः

> ") आगमोदयसमिति

" जैनग्रन्थप्रकाशकसभा, अमदावाद देवचंद लालभाई, सुरत

> गीरधरनगर जैनसंघ, अमदावाद सन्मति ज्ञानपीठ, आगरा

देवचंद लालभाई, सुरत

,,

.

बौद्धभारती

"

प्रशामरतिः उमास्वातिवाचकविरचिता पुद्धचरितम् अश्वघोषविरचितम् मोतीलाल बनारसीदास, दिल्ही बृहद्भिष्पनिका नैनसाहित्यसंशोधक, खण्ड १, पुना ब्हत्संग्रहणी जिनभद्रगणिक्षमाश्रमणविरचिता जैनआत्मानंदसभा, भावनगर बहत्संग्रहणीटीका मलयगिरिसूरिविरचिता भगवतीसूत्रम् आगमोदयसमितिः भगवतीसूत्रटीका अभयदेवसूरिविरचिता भगवद्गीता योगद्दष्टिसमुद्ययः [हारिभद्रयोगभारत्यन्तर्गतः] दिव्यदर्शनट्स्ट, मुंबई योगदृष्टिसमुखयटीका स्वोपज्ञा योगबिन्दुः योगबिन्दुटीका योगशतकम् योगशतकटीका स्वोपज्ञा योगशास्त्रम् जैनसाहित्यविकासमंडल, मंबई योगशास्त्रटीका स्वोपज्ञा **ल्लितवि**€तरा वि**॰यदर्शनकार्यालय** लितविस्तरापिकका मुनिचन्द्रसूरिविरिचेता लोकतत्त्वनिर्णयः हरिभद्रसूरिविरचितः हंसविजय जैन लायब्रेरी, वडोदरा विशेषावर्यकभाष्यं जिनभद्रगणिक्षमाश्रमणविरचितम् दिव्यदर्शनट्स्ट वीतरागस्तोत्रम् जैन आत्मानन्दसुमा, भावनगर आवकप्रक्रदित: जैनज्ञानप्रसारकमंडल, मुंबई श्रावकप्रश्नितिटीका हरिभद्रस्रिविरचिता श्वेताश्वतरोपनिषत् निर्णयसागर प्रेस, मुंबई षोडशकप्रकरणम् आचार्यहरिभद्रसूरिविरचितम् सन्मतितकः सिद्धसेनदिवाकरप्रणीतः गुजरात विद्यापीठ, अहमदाबाद सन्मतिवृत्तिः अभयदेवसुरिविरचिता दर्शनसूरिविरचिता .,, सिद्धहेमबृहद्वृत्तिः मद्रास सिद्धान्तकोमुदी पाणिनीयन्याकरणटीका निर्णयसागर प्रेस, मुंबई सुश्रुतसंहिता सौन्दरनन्दं बौद्धाचार्याश्वघोषविरचितं काव्यम् मोतीलाल बनारसीदास, दिल्ही स्थानाङ्गसूत्रम् स्थानाङ्गवृत्तिः अभयदेवसूरिविरिचता स्याद्यादमञ्जरी Bombay Sanskrit and Prakrit Series 83. 1933 A. D.

**पृ•**=पृष्ठम् । **पं०**=पिङ्क्तः ।

# सटीकस्य पश्चसूत्रकस्य विषयानुक्रमः

|                                                                                                                                                                                | <b>g</b> o-∵           |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------|
| प्रथमं 'पापप्रतिघातगुणबीजाधानसूत्रम् '                                                                                                                                         | <b>१</b> –२४           |
| [ टीकाकारकृतं मङ्गलम् , पञ्चानां स्त्राणां नामानि, तत्क्रमे च प्रयोजनम्-टीकायाम् ]<br>[ सटीकस्य पञ्चस्त्रकस्य संशोधने उपयुक्तानामष्टानां हस्तलिखितादर्शानां स्वरूपम्-टिप्पणे ] | १ – २                  |
| परमात्मानं नमस्कृत्य संसारस्वरूपाख्यानम्                                                                                                                                       | 3                      |
| [ अस्यैव विस्तरेण व्याख्या-टीकायाम् ]                                                                                                                                          | ३ — ६                  |
| संसारान्मुक्तेरुपायः                                                                                                                                                           | <b>દ્ – ૭</b>          |
| तथाभन्यत्वविपाकसाधनानि—चतुःशरणगमनं दुष्कृतगर्हा सुकृतानुमोदनं च                                                                                                                | <b>9</b> – <b>2</b>    |
| अर्हदादीनां चतुर्णां <b>श</b> रण्यानां स्वरूपस्योपवर्णनम्                                                                                                                      | <b>८-१</b> २           |
| दुष्कृतगहीवर्णनम्                                                                                                                                                              | 83-86                  |
| [ मृन्मयघटसंस्थानीय-सुवर्णघटसंस्थानीयकर्मवर्णनम्-टिप्पणे ]                                                                                                                     | १६-१८                  |
| <u>मुकृतानु</u> मोद्नास्वरूपम्                                                                                                                                                 | 186-20                 |
| [ वनच्छेत्तु-बलदेव-मृगोदाहरणं विस्तरेण- टिप्पणे ]                                                                                                                              | २०-२१                  |
| स्त्रपाठपलम्                                                                                                                                                                   | २ <b>१-</b> २३         |
| अवसानमङ्गलं नमस्कारादि                                                                                                                                                         | २४                     |
| द्वितीयं 'साधुधर्मपरिभावनास्त्रम् '                                                                                                                                            | २५-३३                  |
| धर्मगुणानां स्वरूपं भावशित्वा श्रावकोचितव्रतप्रतिपत्तिः                                                                                                                        | <b>२५</b> , <b>२</b> ६ |
| श्रावकोचितत्रतानि कथं पालनीयानि, कि च तत्रालोचनीयम्, कथं च                                                                                                                     |                        |
| वृत्तिर्विषेया, कथं च चिन्तनीयमित्यादैर्विस्तरेण वर्णनम्                                                                                                                       | <b>२६</b> –३३          |
| तृतीयं 'प्रव्रज्याग्रहणविधिसूत्रम् '                                                                                                                                           | <b>३</b> ४-४४          |
| अवरोपतापं साधुधर्मोऽङ्गीकार्यः, मातापितृसन्तापश्च मुख्यः परोपताप इति                                                                                                           | 20<br>20<br>3          |
| मातापितृप्रतिबोधनविधिः                                                                                                                                                         | <b>३</b> ४–३७          |
| अप्रतिबोधे माता-पित्रोः िकं कर्तव्यं कथं च कर्तव्य-                                                                                                                            |                        |
| मित्यस्य सोदाहरणं विस्तरेणोपदेशः                                                                                                                                               | `३७-४३                 |
| अन्ते प्रभुपूजादिकं विधाय विधिवत् प्रबज्याग्रह्णोपदेशः                                                                                                                         | 8 <b>3-8</b> 8         |
| चतुर्थं 'प्रवज्यापरिपालनास्त्रम् '                                                                                                                                             | ४५-६५                  |
| प्रव्रजितेन कीद्दग्गुणेन भवितव्यं कथं च सूत्र-                                                                                                                                 |                        |
| मध्येतन्यमित्यस्य विस्तरेण वर्णनम् , सर्वथा अनाराधनायां न                                                                                                                      |                        |
| लामो म वा हानिः, सापायस्य भार्त्वसम्भिः विराधनापि पारम्पर्येण                                                                                                                  |                        |
| मोक्षाङ्गम् , निर्पायस्तु सूत्रोक्तकारी सभ्यगेतद् विज्ञानाति                                                                                                                   | ४५-५०                  |
| आश्वास-प्रकाशद्वीपोदाहरणम्                                                                                                                                                     | 40-48                  |
|                                                                                                                                                                                |                        |

| परीषहोपसर्गसद्भावेऽपि प्रशमसुखानुभवस्य सोदाहरणं वर्णनम्<br>गुरुबहुमानपूर्वकमेव सर्वे धर्मानुष्ठानं कर्तन्यम् , अन्यथा सर्वा | ५०-५५          |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|
| धर्मिकिया कुलटानारीक्रियातुत्या<br>गुरुबहुमानो मोक्षस्यावन्ध्यं कारणम्, ग्रुभोदयाद् गुरुबहुमानाच                            | ५ ५–५ ७        |
| उत्तरोत्तरं विविधसुखप्राप्तिः                                                                                               | ५७–६२          |
| ईंदशात् सम्यग्जानात् सुक्रियया परिनिर्वाणप्राप्तिः                                                                          | ६३–६५          |
| पञ्चमं 'प्रवज्याफलसूत्रम् '                                                                                                 | ६६-८१          |
| सिद्धस्वरूपम्                                                                                                               | ६६-७०          |
| सिद्धसुखवर्णनम् , कर्मबन्धरुगानादित्वम्                                                                                     | ७०–७२          |
| सांख्याभिमतदिदक्षानिरासः                                                                                                    | <b>99−9</b> 8  |
| बौद्धाभिमतनिरासः                                                                                                            | ७४-७५          |
| सिद्धमुखस्योत्तमत्वमभिधाय विद्धस्थानादिवर्णनम् , सर्वेवेवपा                                                                 |                |
| भागवती आज्ञा अपुनर्बन्धकादिगम्या इत्यभिधानम्                                                                                | ७५-७८          |
| अपुनर्बन्धकादिल्ङ्गिम्, 'योग्येभ्य एवाज्ञा देया' इत्यपि                                                                     |                |
| निःश्रेयसफला करुणैव                                                                                                         | 66-60          |
| टीकाकृतः ग्रुभभावनाः नामादि च                                                                                               | ८०-८१          |
| पञ्च परिशिष्टानि                                                                                                            | ८ <b>३-११३</b> |
| प्रथमं परिशिष्टम्-पञ्चसूत्रकम् [मूलमात्रम् ]                                                                                | ८३–९२          |
| द्वितीयं परिशिष्टम्-पञ्चसूत्रकान्तर्गता विशिष्टाः शब्दाः                                                                    | ९३-१०२         |
| नृतीयं परिशिष्टम्~पञ्चस्त्रकटीकान्तर्गता विशिष्टाः शब्दाः                                                                   | १०३–१०६        |
| चतुर्थं <b>परिशिष्टम्—ाञ्चस्त्रकटी कायामु</b> ख्ताः पाठाः                                                                   | १०६–१०७        |
| पतन परिशिष्टम्—कपियामंख्रिविशिष्टानि टिप्पणानि                                                                              | १०८-११३        |
| शुद्धिपत्रकम्                                                                                                               | ११३            |



#### Introduction

#### (i) The Author of Pañcasūtraka and his Date

It is very striking and noteworthy that the oldest palm-leaf MSS of the text as well as all the MSS of Acārya Haribhadra's commentary make no mention whatsoever of the author of this text. The two paper MSS (C and D) however refer to its authorship thus: "Kṛtam Cirantanācāryaiḥ" (i.e., it is composed by ancient ācāryas). The suggestion in some quarters that it is composed by an ācārya with the name Cirantana does not deserve serious notice or attention. In his Introduction to the text Prof A. N. Upadhye observes: "It is not possible to talk of individual authorship with regard to works like Pañcasūtra. The basic contents of this book are as old as Jainism. They are a literary heirloom preserved in the memory of Jain monks". Professor K. V. Abhyankar cautiously remarks: "...the Pañcasūtra... is a small elegant treatise written by some old writer whose name has still remained unknown.-" Muniraj Shri Shilacandravijayaji is almost positive in believing that Ācārya Haribhadra himself must be the author of Pañcasūtraka4. Munishri Jambuvijayaji finds this view interesting but for lack of evidence does not support it.5

"The language of the post-canonical Jain works is partly Prakrit—the so-called Jaina Māhārāṣṭrī—and partly Sanskrit". The language of the known Prakrit works of Haribhadra is Jaina Māhārāṣṭrī whereas the present work is written in Ardhamāgadhī prose; and this prose shares quite a few peculiarities of the diction and style of the canonical works. This fact suggests that Ācārya Haribhadra was possibly not its author. It is not unlikely that the author of Pañcasūtra regarded the contents of the text as the property of the entire Jain Saṃgha and preferred to remain anonymous. It is also suggestive of its early date of composition. How early it is difficult to say. Since Haribhadra does not know who its author was we may not be far wrong in saying that it was composed about a century or so before Ācārya Haribhadra flourished.

#### (ii) Summary of Contents

1. Pañcasūtraka opens with a homage to the Arhats (Tīrthamkaras) who thus expound their doctrine: "Here (in this world) the soul is eternal; and because of its association with karman since beginningless time, it wanders in this external samsāra, which is full of misery, suffering, and grief. One can put an end to this samsāra by adopting the right dharma (which consists of right faith, knowledge and conduct). One can obtain this dharma by annihilating sinful karmans; and these are destroyed by ripening (or fully developing) tathābhavyatva which is inherent in each individual. To ripen or fully develop this capability there are three means: (i) catuh ŝarana-gamana (taking the four-fold refuge,

<sup>1.</sup> Vide this edition p. 79, f.n. 2, p. 81 f.n. 1.

<sup>2.</sup> Vide this edition p. 79, f.n. 2.

<sup>3.</sup> Introduction to Prof. Shah's edition, p. 9.

<sup>4.</sup> Introduction to this edition; see the footnote to the discussion (in Gujarati) about Author.

<sup>5.</sup> Introduction to this edition; see the discussion (in Gujarati) about Author.

<sup>6.</sup> M. Winternitz: A History of Indian Literature, Vol. II, p. 475.

namely, that of the arhats, the siddhas, the sādhus and the (Jina-) dharma. (ii) Duşkṛta-garhā (Censuring one's evil deeds) and (iii) Sukṛtāsevana (Praising or approving of good deeds of others).

One should cherish ideas and feelings like the following: "I am ignorant and sinful and subjected to delusion since eternity; I am ignorant of what is advantageous or disadvantageous to me. May I know it (through the grace of the Arhats, etc.) and may I refrain from doing what is disadvantageous and practise only what is advantageous. With the conviction that it is to my advantage may I always and ever be of service to all beings".

The inauspicious karmans of one, who reads or hears, and reflects on the import of this  $s\bar{u}tra$ , are destroyed and the auspicious karmans produce good results like a sovereign drug, when taken as per physician's prescription.

- -Destruction of sinful karmans and sowing the seed of dharma-gunas (the anuvratas).
- When a strong desire to adopt the anuvratas (partial renunciation of violence, etc.), meant for a śrāvaka (householder) rules one's heart, one should first reflect on their nature, their inherent goodness, their fruit accompanying one in one's next birth, their beneficence, their being the indirect cause of liberation, their being difficult to practise and also the dreadful consequences of violating them such as being subject to delusion, and other difficulties in the way of adopting them. One should, thereafter, adopt them in accordance with the prescribed rules and to the best of his abilities. These vows are: Partial renunciation or abstention from (i) injury to living beings (ii) telling lies (iii) theft (iv) sexuality and (v) possessing property. He should also adopt the three gunavratas: (i) dig-virati—limiting one's movements to a particular direction, east, west, etc.; (ii) bhogopabhoga (or upabhoga-paribhoga)—parimāna—setting a limit as to articles of use, such as food, drink, clothing, etc.; and (iii) anarthadandaviramana—refraining from all unvirtuous or unprofitable acts; and the four śiksāvratas: (i) Sāmāyika—equanimity or inward peace obtained by desisting from all evil; (ii) deśāvakāśika—limiting every day the distance to be traversed in that particular direction (to which one has limited one's movements under the vow of digvirati); (iii) Pausadhopavāsa—observing fast on the 8th and the 14th day of each fortnight and on the full-moon day and the new-moon day (Thus a Jain layman is asked to observe six fasts in a month.); and (iv) atithi-samvibhāga—offering charities to guests (atithi) or to pious men of the Jain sect, such as monks, nuns, laymen and laywomen.

After adopting these vows the śrāvaka should strive hard to practise them. He should always study and reflect on the doctrine of the Jinas. For the doctrine is the greatest antidote against the poison of delusion, water that extinguishes the fire of hatred (and other passions), medicine for the disease of karman and the wish-yielding tree which produces the fruit of liberation. He should avoid allevil things, contact with irreligious people, and all immoral habits acquired from the beginningless time. Compassionate to all beings,

<sup>\*</sup>The Tattvārthasūtra, however, enumerates the three gunavratas and four Śikṣāvratas somewhat differently: The three gunavratas are: (1) Digvirati, (2) Deśavirati and (3) Anarthadanḍavirati; and the four Śikṣāvratas are: (1) Sāmāyika (2) Poṣadhopavāsa (3) Upabhogaparibhoga-parimāna and (4) Atithi-Samvibhāga. Inspite of this difference in the order of enumeration of these seven vratas, the fact remains that the nature of each and everyone of these seven vratas is the same according to the Jain āgama tradition described in the main body above and the Tattvārtha tradition noticed in this footnote.

he should avoid whatever is disliked by men in general and is against the ways of the world. He should take to religious people who are his friends. He should observe the code of conduct prescribed for a householder, always and ever guarding the activities of his mind, body and speech. He should avoid all sinful activities. He should not even think of causing harm to others. He should make gifts, enjoy himself, keep retinue and make savings in proportion to his earnings. He should not torment his attendants but should be compassionate to them. He should develop, however, no sense of attachment to them. All the souls are separate from one another and the sense of ownership or mineness is the rootcause of bondage. He should be circumspect in carrying out his duties as householder keeping all the while in mind his station in life, the family to which he belongs, the preceptor whose pupil he is, and the yows he has made. He should think of his age and the duties that are proper for that age. He should reflect on the harsh realities of life: "The pleasures of the senses are worthless, transient and bitter or unpleasant in the end. Death is dreadful, all-destructive and strikes one at any time, and that it is irresistible, and that it leads to the cycle of birth and death again and again. The only remedy against Death is Dharma, which is all pure, practised by great personages, beneficial to one and all and the source of the highest happiness of liberation".

#### -Reflecting on (the means of acquisition of) the sādhu-dharma (the stage of a monk)

The śrāvaka, who has deeply reflected on the stage of a monk, who is disgusted with samsāra and who is intent on attaining liberation, should strive to enter the ascetic order without offending others, say one's parents. Offending others (one's parents) is an obstacle in the way of entering the ascetic order. No good results from a wrong beginning. If the parents are not already enlightened, he should first try to enlighten them with the following arguments: "The life, which is successful both here and hereafter, is really praiseworthy. Karmans done in company yield the fruit in company. If we take to asceticism in company, we would not be separated from one another for many births to come. Otherwise, we would be separated from one another like the birds who frequent a tree and then fly away. Death is irresistible and imminent. Human birth is as difficult to obtain as a gem fallen in an ocean. There are many other states of existence, no doubt, but they are full of sorrow clouded by delusion, end in misery and are not suited to the practice of Dharma. It is in human existence also that one can attain liberation. The state of liberation is fit to be attained as it is free from birth, old age, and death and as there is no separation from desired things nor union with undesired things; there is neither hunger nor thirst nor any other trouble or suffering. In that state the soul is totally independent and free from the feelings of love, hatred, etc., and is full of peace and happiness and free from all kinds of trouble.

Contrary to this state of liberation is the nature of samsāra. It is unsteady. Even the so-called happy are really unhappy; the existent is non-existent; and every thing is transient or unreal like a dream. Therefore one should not be attached to this samsāra".

If the parents refuse to be enlightened he should arrange for their maintenance. It is gratefulness indeed. Karunā (Compassion) is the very mother (source) of the elevation (exaltation) of Dharma. He may, if need be, employ deceitful means to obtain the consent of his parents to enter the ascetic order. For, after all, following the Dharma, contributes to the welfare of all. If they refuse permission, he should desert them with a view to bring-

ing the medicine of true belief (samyaktva) for them. They might, per chance, be saved. He should, however, give no offence to his parents—keeping in mind the glorious example of Lord Mahāvīra who did not enter the ascetic order during the life-time of his parents, who were very fond of him. He should, however, remember that any separation from the parents for a beneficial purpose or a good cause need not be understood as desertion, though it really is so. The cause however is more important when he sees the long-term benefit of his ascetic life.

Thus without causing pain to others he should first worship the Jinas, pay homage to the monks, give gifts to the needy, put on auspicious garments and at an auspicious hour enter the ascetic order in the presence of a good (spiritual) preceptor. He should scrupulously practise the rules of conduct prescribed for a monk and never violate them.

-The Section on the Mode of accepting Ascetic order

4. To a monk who seeks liberation, a clod of earth and gold are alike, a friend and a foe are the same. Such a monk becomes free from the sorrows resulting from attachment and enjoys happiness and peace of mind (resulting from non-attachment). He stays with his spiritual teacher. He is devoted to him, he is modest, knows the true nature of things and rightly believes that nothing else is more beneficial than a stay with his preceptor. He attentively studies the sacred texts and carefully observes various injunctions. He knows that if the religious injunctions studied by him are not observed, they are as good as not studied at all. The non-observance leads neither to liberation nor heaven; transgression leads, no doubt, to calamities but this transgression may be regarded as the remote means of liberation—as it forms the first step on its path. The monk observes the five samitis (carefulness in walking, speech, etc.) and the three guptis (restraint of body, mind and speech), together regarded as the eight mothers of the Doctrine. He knows that just as a child, deserting its mother perishes, even so a monk who repudiates these eight mothers, perishes.

He knows very well that right conduct is like a safe island in this ocean of samsāra; a lamp in the darkness of delusion. Without any delusion and any eagerness for attaining the fruit of liberation, he observes the rules of right conduct.

Becoming purer and purer day by day he is released from sinful karmans. Thereafter with his mind all pure, he practises self-control and austerities and undistracted by troubles and suffering caused by hunger, thirst, etc., and calmly facing the disturbances caused by celestial or supernatural beings, etc., he gets rid of karmans and experiences the joys of peace of the soul like a leper who has been restored to health through treatment.

Knowing the mind of his preceptor, he acts up to it and thus honours him. 'One who accepts me from the bottom of one's heart also respects his preceptor'—this is the teaching of the Lord. Any religious acts, performed without respect to his preceptor are really as good as not performed. Such acts, like the fasts, etc., observed by an unchaste woman, do not bring him the fruit of liberation but make him wander in this Sainsāra and therefore are condemned by the wise.

Respect for one's preceptor is the surest means to attain liberation. The monk, who has the highest respect for his preceptor, never swerves from the right path to liberation.

He comes to possess spiritual qualities and he excels even gods in respect of happiness. He swims against the current of this worldly life and as he observes thoroughly the duties of a monk he is called a *yogin*.

In his next life such a monk is born in a good family, is endowed with a handsome form, etc., and all enjoyments are at his service; and at the end of that very life he shakes off all *karmans* and puts an end to all miseries and attains liberation.

—Observance of Asceticism

The mumuksu strictly observing the rules of conduct for an ascetic, attains perfection, realises his true self. He is neither sound, nor colour, nor odour, nor taste, nor touch (because of his siddha state he is absolutely free from these qualities of pudgalamatter). He exists eternally without a form—in a formless state. He is all bliss. This bliss of a siddha (a liberated soul) is absolute and independent of anything and everything else. He has absolutely no touch or contact even with space. It is the very nature of soul to rise upwards when completely freed from karmans and enjoy its innate and infinite (faith, knowledge, power and) bliss. This bliss cannot be compared with anything else. An idea of it, however, could be given by an illustration. The bliss or perfect happiness of a siddha, attained after conquering the internal enemies like attachment, hatred, etc. is infinitely greater than the happiness one gets when all of one's enemies are destroyed, diseases cured, the riches attained and the desires fulfilled. The perfect happiness of a siddha cannot be known to others just as the happiness of an ascetic cannot be known to a nonascetic or as that of good health to a sick man. The soul, even if bound by karmans from the beginningless time, can be separated from them as gold from ore (in accordance with the illustration of kāñcana and upala). The concepts of bondage and liberation are best -satisfactorily and logically-explained if they are related to the different states of the soul without bringing in the (Sānkhya) concept of didṛkṣā (desire to see). Again, karman is neither identical with the soul, nor is it imaginary; and liberation is not just the absence of worldly existence. It is not of the nature of the destruction of santāna—like the blown out/extinguished flame of a lamp (as held by some followers of Buddha).

In brief, the perfect happiness enjoyed by a liberated soul is infinite. The liberated souls—siddhas dwell at the top of the universe (lokākāśa). Infinite liberated souls dwell in as much place as occupied by one siddha (liberated soul). The liberated soul, as soon as freed from the eight-fold karmans rises upwards to the top of the universe just as a gourd-fruit, with its eight layers of clay completely loosened rises to the surface from the river-bed.

This doctrine of the Jinas is free of all defects and is appreciated by persons who do not attract karmans afresh and who follow the path of right conduct. Never should it be imparted to underserving or unqualified persons. This instruction is issued with a view to favouring the underserving or the unqualified in accordance with the illustration of Amakumbhodakanyāsa (pouring water in an unbaked earthen jar). Just as water when poured in an unbaked jar destroys that jar even so the imparting of secret doctrine ruins the underserving or unqualified. Not imparting it to them is, indeed, karunā (compassion) shown to them.

-The Fruit of Asceticism

#### (iii) The meaning of the word sūtra

A sūtra is defined as—

#### स्वल्पाक्षरमसंदिग्धं सारवद्विश्वतोमुखम्। अस्तोभमनवद्यं च सूत्रं सूत्रविदो विदुः।।

"A statement in few words, free from doubt, conveying an important sense, having a universal application, free from padding and free from any error (grammatical or logical)". It is a short, concise aphorism used as an aid to memory. It contains only the most essential words—words which are absolutely necessary for conveying the intended sense. In course of time the word sūtra was applied to a work containing such short, pithy aphorisms—a work treating of a particular subject in its entirety by means of such aphoristic mnemonic rules. In this sense the word is applied to scientific works as the Aṣtādhyāyī of Pāṇini and the works dealing with the various philosophical systems. But the word sūtra—is also used in a rather loose and inexact sense, viz., that of "a short sentence" without any concern for word economy. It is in this sense that the word sūtra is used in connection with the Prātišākhyas, Śrauta-sūtras (sūtra works based on the śruti or the Vedas), Gṛhya-sūtras (sūtra works containing directions for domestic rites and ceremonies) and Dharma-sūtras (sūtra works dealing with sacred and secular law).

In connection with the sacred texts of the Jains and the Bauddhas, however, the word sūtra is used in the sense of simply a canonical work. "These works are sometimes found to be written in ordinary prose and sometimes in verse and nowhere does one suspect the slightest attempt made to secure brevity and conciseness of expression. They are usually written, especially in their prose parts, in a characteristically prolix and verbose style, full of tiresome repetition and aggregation of synonymous words in one and the same place and to express the self-same idea." In view of their style they cannot lay claim to the title sūtra. J. Charpentier in his introduction to his edition of the Uttarādhyayana-sūtra (p 32) observes: "They (the Jains) doubtless adopted this name for their sacred writings more as a sort of formal counterpoise or set-off against Brahmanism, than with a view to imitating the style and modes of expression of the Brahamanical sūtra literature."

The learned editors of Nandisuttam and Anuogaddārāim (Jaina-Āgama-Series No. 1) however, defend the use of the title sūtra in connection with their sacred texts thus: ... "However, the Jainas have used the term sūtra for their Agamas not because they are composed in the sūtra style but because their aim has been the same as that of the Vedic sūtras. The aim of the Vedic sūtra literature has been to comprehend, in a nutshell, all the teachings pertaining to Vedic conduct. Similarly, the main object of the Agamas has been to comprehend, in a summary fashion, all the teachings of Lord Mahāvīra. ... When the varied gems or flowers are strung together they remain preserved, do not get scattered and are not lost. Similarly when the teachings regarding conduct are written down and given the form of a book they remain preserved for a long time. So, all these works deserve the term sūtra. In this context the meaning of the term sūtra is: 'sūtranāt sūtram' (i.e., those works that put the various ideas together are called sūtras). ... Again, the Jainas maintain that the meanings of one single sentence, grasped by different hearers, are innumerable in accordance with their innumerable capacities. As a sentence of the Agama has the power to suggest in various ways innumerable meanings, that sentence or a colletcion of those

sentences could legitimately be termed sūtra. In other words, the Jaina Āgama is called sūtra because it has the power to convey—to suggest various meanings. In this context the meaning of the term sūtra is: 'sūcanāt-sūtram' (i.e., that which suggests various meanings is a sūtra)."

#### (iv) The Title of the Text Pañcasūtraka

The text in question is popularly known as  $Pa\bar{n}cas\bar{u}tra^1$  (the Sanskrit equivalent of Pamcasuttam. As pointed out by the Editor, two of the palm-leaf MSS (K and K1) refer to the title of this text as  $Pa\bar{n}cas\bar{u}tra$ . The list of names of works, prepared in the 14th or 15th century (VS), and known by the name  $Pa\bar{n}cas\bar{u}tra^2$ .

The two paper MSS (C and D) however, read the title as *Pañcasūtraka*. Ācārya Haribhadra too refers to the work as *Pañcasūtraka*<sup>3</sup>. The *Vṛtti* (commentary) on Ācārya Haribhadra's *Yogabindu*, although not *svopajña* is quite ancient. It also refers to this work as *Pañcasūtraka*<sup>4</sup>.

Upādhyāya Śrī Yajovijayajī (17th century A.D.) in his Svopajña-Vṛtti (commentary) on Dharma-parīkṣā quotes a passage from this work with the introductory remark 'Pañcasūtryām apuktam'5. It is obvious that he knew this work by the name Pañcasūtrī.

It would thus seem that the present work had been known by three different names: (1) Pañcasūtra, (2) Pañcasūtraka<sup>6</sup>, and (3) Pañcasūtrī<sup>7</sup>.

Ācārya Haribhadra would like us to explain the title as follows: पापप्रतिघात-गुणबीजाधानसूत्रावीनि पञ्चसूत्राणि यस्मिन् प्रकरणे तत् पञ्चसूत्रम् । पञ्चसूत्रमेव पञ्चसूत्रकं प्रकरणम् ।8

 The printed edition, published by Sri Jain Atmanand Sabha Bhavnagar, 1914 bears the title: चिरन्तनाचार्यकृतं पञ्चसुत्रम्

The two editions of this text, prescribed for the B.A. Examinations of the University of Bombay for 1933 and 1934, are entitled *Pañcasuttain*: (1) Ed. with Introduction and Notes by Prof. A. N. Upadhye and pub. by Dr. P. L. Vaidya, 12 Connaught Road, Poona No. 1, 1932 (2) Ed. with Sanskrit rendering, introduction, Notes and Translation in English by Prof. V. M. Shah and pub. by Gurjar Granthratna Karyalaya, Gandhi Road, Ahmedabad, 1934. The edn. by Muniraj Rājāšekharavijayajī, with translation in Gujarati and pub. by Bhāratīya Prācya-tattva Prakāśana Samiti, Pindawada (Rajasthan) bears the title Srī *Pañcasatra*.

- 2. Vide,—(entry No. 75)
- 3. Vide the present edn., p. 11.3, p. 24, 1.19, p. 33, 1.17, p. 44, 1.16, p. 65, 1.16, p. 80, 1.18, p. 81, 1.3.
- 4. Vide the extract from the commentary on Yogabindu v. 179, cited in Pañcamam Parisistam, p. 112 of the present edn.
- 5. Vide the extract cited in f.n. 3 on p. 18 of the present edn.
- 6. Cf. the titles Pañcatantra and Pañcatantraka.
- 7. Cf. the titles Aştādhyāyī, Catuḥsūtrī, Dvādaśādhyāyī, etc.
- 8. Ācārya Haribhadra, at the beginning of his commentary says:

किमिदं **पञ्चसूत्रकं** नाम? उच्यते—पापप्रतिघातगुणबीजाधानसूत्रादीनि, पञ्च सूत्राण्येव । प्रक्रज्याविधानादीनि पञ्च वस्तूनि यस्मिन् प्रकरणे तत् पञ्चवस्तु, पञ्चवस्त्वेव पञ्चवस्तुकं ग्रंथे यथाकमम . . . कीर्तियिष्यामि ।

—पञ्चवस्तुकप्रथमगाथास्वोपज्ञवृत्तौ

<sup>\*</sup>Shri Mahāvīra Jaina Vidyālaya edn., Bombay, 1968, pp. 12-13.

#### (v) The Structure of Pañcasūtraka

The Pañcasūtraka is a short treatise for the spiritual guidance of Jain mumuksus. It is one whole work containing five sections closely knit together. Each and every section bears an apt title and each preceding section logically leads to the succeeding section1. These five sections form as it were a ladder leading to siddhi or moksa (liberation). The first section treats of the nature of Samsāra which abounds in misery and in which the soul, chained by karmans has been wandering since times immemorial. The soul can put an end to this samsāra by practising the true dharma consisting of right faith, knowledge and conduct. One can attain this dharma by destroying one's sinful karmans; and these sinful karmans can be destroyed by cultivating tathā-bhavyatva (one's capacity for attaining liberation). This capacity can be achieved by three means: (i) Catuh saranagamana (seeking shelter in (1) the arhats, (2) the siddhas, (3) the sādhus and (4) the dharma preached by arhats). (ii) Duskrtagarhā (censuring one's misdeeds). (iii) Sukrtāsevana (praising or approving of good deeds of others). The section is therefore called: Pāpapratighātadharmagunabījādhāna-sūtra: "The section dealing with the destruction of sinful deeds and the sowing of the seeds of religious vows (like Abstention from injury to living beings)." The second section then describes the five sthula (or anu)-vratas and recommends the mumukşu to adopt them, reflect on them, and put them into practice. In due course he cultivates an attitude of mind that is favourable to adopt dīkṣā (initiation). This section is called, Sādhudharma-paribhāvanā-sūtra: "The section dealing with Reflection on the duties of a monk". After reflecting on the duties of a monk the novice becomes totally disgusted with samsāra. He should then obtain consent of his parents to enter the ascetic order; if he fails in his efforts to obtain their consent, he should make arrangements for their livelihood and leave them with the express aim of securing the antidote of dharma for disabusing the minds of his parents of moha (delusion) and cheerfully adopt the ascetic order at the hands of a worthy guru. The section is aptly called: Pravrajyā-grahaṇa-vidhi: "The mode of adopting the ascetic order." The next section deals with the strict observance of the duties of a monk including reverential attitude towards his spiritual guide and preceptor while receiving instruction and advice from him and his actual study of the scriptures. The section is appropriately called Pravrajyā-paripālanā-sūtra: "The section dealing with the observance of monastic life." The concluding section treats of

---p., 2. 11 2-5.

The commentator very well demonstrates how the five sections are closely interlinked when he observes
at the commencement of his Vyākhyā:

<sup>...</sup>न हि प्रायः पापप्रतिघातेन गुणबीजाधानं विना तत्त्वतस्तच्छ्द्धाभावप्ररोहः, न चासत्यस्मिन् साधुधर्मपरि-भावना, न चापरिभावितसाधुधर्मस्य प्रव्रज्याग्रहणविधाविकारः, न चाप्रतिपन्नस्तां तत्परिपालनाय यतते, न चापालने एतत्फलमाप्नोतीति प्रवचनसार एष सज्ज्ञानिक्रयायोगात् ।

Professor K. V. Abhyankar, in his *Foreword* to the edition of *Pañcasuttam* by Prof V. M. Shah, pub. by Gurjar Granthratna Karyal 19a, Gandhi Road, Ahmedabad, 1934, observes thus:

<sup>... &</sup>quot;is a small elegant treatise... The book has occupied a position of high esteem among the post-Agama works on Jaina Religion. In the small treatise the author has given a cogent and logical presentation of the spiritual uplift of the pious individual in five chapters which mark the five successive steps of his spiritual progress. The presentation is fully logical although a little bit ummethodical and the expression is chaste and adequate although a little bit archaic at places. It is the semireligious character and antiquity of the book that attracted a great scholar like Haribhadrasūri to the book and inspired him to write a gloss on it." (Italics ours).

the fruit of asceticism, viz., siddhi or moksa (liberation by his rigorous monastic life and strict observance of tapas (austerities) and samyama (self-restraint) he completely annihilates his former karmans and his soul flies upward to the top of the universe and permanently dwells there in peace enjoying eternal happiness or bliss. In accordance with the contents the section is rightly called: Pravrajyā-phalasūtra: "The section dealing with the fruit of asceticism".

This brief analysis of the contents would show how the author has carefully planned and arranged the different sections to constitute one well-organised whole—one single work.

#### (vi) The Style of Pañcasūtrakam

The work is religio-philosophical in its nature. It would be therefore unfair to judge it as a literary work. Even then when we go through the text we are struck by some of the noteworthy features of its style. The whole work is written in Ardhamāgadhī prose. Here and there the style is reminiscent of the style of the Jain canonical prose. But on the whole it is refreshingly free from the glaring peculiarities that characterise the canonical prose. It is written in a didactic tone, no doubt, but not 'in a dry-as-dust, matter of fact, didactic tone'. The prose passages are not 'extremely prosaic'. They are not 'positively dry and uninteresting, and their style is not 'verbose, laboured and artificial'. A.N. Upadhye observes: "The whole work is written in Ardhamāgadhī prose... Generally the text is easy but it becomes difficult in the last two chapters where narration is intermixed with logical discussions?". And about the treatment of the subject matter he says: "The treatment of subject matter in this work is a queer admixture of personal exclamations, appeals to the authority, moral injunctions, aphoristic maxims, homely illustrations and their application, cryptic statements and arguments, and of short descriptions4".

As we read through this text we are struck by some literary excellences that lend a sort of beauty to this semi-religious and semi-philosophical treatise. In order to elucidate the various points pertaining to religion and philosophy the author makes effective use of some figures of speech and examples or illustrations. He is capable of epigrammatic brevity and writes brief, pointed, simple yet effective prose. We cite here below a few passages to illustrate these general observations regarding his style:

एवं सुहममेयं, न तत्तओ इयरेण गम्मइ, जइसुहिमवाजइणा, आरुग्गसुहं व रोगिण त्ति विभासा।

Here we have two apt similes to illustrate the point that none else than a liberated soul can truly realise the nature of the bliss of moksa just as one who is not a monk

<sup>1.</sup> A History of Indian Literature, Vol II, University of Calcutta edition, 1933, p. 426.

<sup>2.</sup> The Daśavaikālikasūtra: A Study by Prof M. V. Patwardhan, Willingdon College, Sangli, 1933.

<sup>5.</sup> The Pañcasuttram of an unknown ancient writer, edited with Introduction and Notes by A. N. Upadhye and pub. by Dr. P. L. Vaidya, 72 Connaught Road, Poona No. 1, Introduction, p. 10.

<sup>4.</sup> *Ibid*, Introduction, p.4.

cannot realise the happiness of a monk or a person afflicted with disease cannot realise the happiness of good health. In the following passage we have an apt  $m\bar{a}lopam\bar{a}$ :

सेवेज्ज धम्ममित्ते विहाणेणं, अंधो विय अणुकड्ढुगे, वाहिओ विव वेज्जे, दरिद्दो विय ईसरे, भीओ विय महानायगे।

A śrāvaka should follow his dharma-mitras (senior colleagues) just as a blind man follows his 'leader', a sick person his physician, a poor man his master and a person placed in danger a great general. Here is an appropriate simile:

. . . किरिया अकिरिया कुलडानारीकिरियासमा . . . ।

The religious duties, performed by a monk, who does not respect his guru (spiritual teacher), are as good as not performed like the austerities etc. of an unchaste woman—which prove totally barren.

Here we have a mālā-rūpaka:

आणा हि मोहविस-परममंतो, जलं दोसाइजलणस्स, कम्मवाहिचिगिच्छासत्यं, कप्पपायवो सिवफलस्स।

The Jain āgama is the supreme spell or incantation to quell the poison of delusion, the veritable water to put out the fire of hatred and the like, the science of medical treatment to cure the disease of karman, the wish-yielding tree that bears the fruit of mokşa. Here we have another mālā-rūpaka:

. . . मोहितिमिरदीवे, रागामयवेज्जे, दोसाणल-जलितिही संवेगिसिद्धिकरे हवइ अचितिचितामणिकप्पे ।

The monk who practises asceticism sincerely is a veritable lamp that dispels the darkness of delusion, a physician who cures the disease of attachment, an ocean to extinguish the fire of hatred,...

Here we have a virodha (paradox):

एस चाए अचाए। अचाए चेव चाए।

This desertion is indeed no desertion (as he deserts them—his parents—with a view to securing their welfare). Not deserting them (the parents) would amount to desertion (as it would jeopardize their well-being).

Here we have some striking subhāṣitas:

सव्वे जीवा पुढो पुढो ममत्तं बंधकारणं।

All beings have their own individuality—Each being is different from all others. Self-interest (sense of mine) is the cause of bondage (to the cycle of birth and death).

करणा य धम्मप्पहाणजणणी जणम्म ।

Karuṇā (Compassion) is the cause of the rise or prosperity of dharma.

धम्माराहणं खु हियं सव्वसत्ताणं।

Practising of the dharma contributes to the good of all beings.

The author has introduced about a dozen jñātas or nyāyas (nāyas)—examples or illustrations to elucidate the various points under discussion. A few of them may be noted here:

#### एगहक्खनिवासिस उणसूल्लं

The perching of birds on one tree for the night and flying away the next morning this illustration is introduced to explain the fact that union of beings ends in separation.

#### अद्वाणगिलाणोसहत्त्र्थचागनाय

The example of deserting (one's parents) who have taken ill in an out-of-the way place in a forest with the intention of bringing medicine for them. The son who has intense desire to receive the diksā but whose parents try to dissuade him, deserts them for bringing the medicine of dharma for their benefit.

#### आमकूं भोदगन(सनाय

The example of water, poured in a raw pot, destroying the pot itself. This illustration is cited to explain that the knowledge of Jain agama is not to be imparted to the unfitunqualified as it would lead to their ruin.

The author when he means can write brief, effective, forceful prose. We may cite here a passage or two by way of illustration:

... न चितेज्ज परपीडं। न भावेज्ज दीणयं। न गच्छेज्ज हरिसं। ... एवं न भासेज्ज अलियं, न फहसं, न पेसून्नं, नाणिबद्धं । हियमियभासगे सिया । एवं न हिंसेज्ज भूयाणि । न गिण्हेज्ज अदत्तं न निरिक्खेज्ज परदारं।...

'He should not think of causing pain to others. He should not feel dejected. He should not feel elated...Similarly, he should not speak a lie, nor harsh words, nor indulge in slander or backbiting nor speak incoherently. He should speak friendly or salutary words and measured words. Similarly he should not cause injury to living beings. He should not take what is not given. He should not look at another's wife'.

तहा जागरिज्ज धम्म नागरियाए—को मन कालो किमेयस्स उचित्रं, असारा विसया नियमगामिगो विरसावसाणा । भीसणो मच्च सव्वाभावकारी, अविश्वायागमणो, अणिवारणिज्जो, ... धम्मो एयस्स ओसहं ... परमाणंदहेऊ ।

"He should keep vigilant in the matters of dharma; What is now my age? Is it proper at this age to adopt dharma? Objects of senses are worthless; they are evanescent; they end in misery. Terrible is Death. He destroys everything. He comes near you-approaches you-stealthily. He is irresistible... Dharma is its antidote... is the source of supreme bliss'.

In conclusion, the author presents the dignified subject-matter of Pañcosūtraka in equally dignified style.

### (vii) The place of Pañcasūtraka in the post-canonical religious works of the Jains and the Jain community:

This ancient treatise "has occupied a position of high esteem among the post-āgama works on Jain religion". It has been regarded by tradition as a priceless jewel among the religious works of the Jains. The work is no doubt, small in extent, yet it succeeds in describing effectively the preliminary stage of śrāvaka-dharma that prepares for the intensified stage of sādhu-dharma which in its own way leads to the Mumukşu's cherished goal of mokşa.

The śrāvakas, śrāvikās, the sādhus and the sādhvīs, especially belonging to the Śvetāmbara sect, daily recite, if not all the five sūtras, at least the first sūtra. This sūtra declares that "When it is properly recited, heard, and meditated upon, the inauspicious karmans are... destroyed and... auspicious karmans are attracted... begin to yield results and in due course lead to mokṣa". With this promise and hope held out, the Jains recite, hear and meditate upon this sūtra.

As pointed out by Muni Śrī Jambuvijayajī the later works and commentaries of reputed Jain authors and commentators show an unmistakable influence of Pañcasūtraka. Thus Haribhadrasūri's Dharmabindu and Muni Candrasūri's Vṛtti on it adopt some portions from Pañcasūtraka and its commentary. Ācārya Hemacandra cites a passage² from this work in his svopajña commentary on Yogaśāstra. Further, in his famous Vītarāgastotra³ he beautifully summarises the first sūtra. The noted commentator Malayagiri makes use of the introductory portion of the Pañcasūtraka-Vyākhyā in his own commentary on Dharma-Saṃgrahaṇī⁴. These references lead us to conclude that our text was current and popular in the eleventh and the twelfth centuries of the Vikrama era. Much later in the seventeenth century we find Upādhyāya Yaśovijaya making liberal use of our text in his Dharma-parīkṣā-svopajña-vṛtti⁵.

The daily recitation of this *Pañcasūtraka* and its influence on later celebrated Jain authors and commentators speak volumes of its exalted place in post-canonical Jain works on religion and the Jain community.

#### (viii) Acarya Haribhadra6, the commentator of Pañcasūtraka:

In the 8th century (700-770 A.D.) there lived one of the most distinguished and prolific writers of the Jains, Ācārya Haribhadra. He was born as the son of a *Brāhmaṇa* in Rajastan and was well-versed in different branches of Vedic learning. After receiving the Jain-*Dīkṣā* he mastered Prakrit languages and literature including Jain āgama works. He thus com-

- 1. Professor K. V. Abhyankar in his Foreword to Prof. V. M. Shah's edition.
- 2. लाभोचियदाणे . . . लाभोचियनिहिकरे सिया । p.29, ll, 16-17
- 3. स्वकृतं दुब्कृतं गर्हन् सुकृतं चानुमोदयन् । नाथ त्वच्चरणौ यामि शरणं शरणोज्झतः ।। —Prakāśa 17.1 and other verses. Vide Appendix V. p, 111 (this edn.)
- 4. Vide this edn. f.n. Appendix V. p. 109.
- 5. Vide this edn. p. 13, f.n. 4, p. 18 f.n. 3.
- (i) M. Winternitz: A History Of Indian Literature, Vol. II, University of Calcutta edn. 1933, pp. 479, f. 485, 488, 507, 511, 519f, 522f, 526f, 561 and 583f.
  - (ii) Introduction to Samarāiccakahā ed by Dr. H. Jacobi and pub. by Asiatic Society of Bengal,
  - (iii) Sumadarśi Acārya Haribhadra (in Gujarati) by Pandit Sukhlal Sanghavi, pub. by Bombay University 1961.

bined in himself the Vedic and the Jain traditions and attained mastery over both Sanskrit and Prakrit. He wrote commentaries on āgama-sūtras as well as āgama-bāhya sūtras (including the present treatise), Prakaraṇa-works and comprehensive philosophical texts, works dealing with yoga, kathās and stuti. He is said to have composed 1400 Prakaraṇas (systematic, śāsīriya treatises)! This number is staggering, no doubt, but his extant works bear ample testimony to his versatile genius and encyclopaedic scholarship. "Haribhadra wrote both in Sanskrit and Prakrit. He was an eminent composer in verse and in prose, and also wrote systematic scientific treatises (Prakaraṇas) and comprehensive philosophical works. Probably, he was also the first to write commentaries to the Canon in Sanskrit... While utilising the ancient Prakrit commertaries he retained the narratives (Kathānakas) in their original Prakrit form".7

Compared to his predecessors and successors Ācārya Haribhadra leaves a deep impression on our minds of his two remarkable qualities: his non-sectarian approach and attitude, and courteous and respectful attitude towards his adversaries. His fair and impartial attitude is very well reflected in his famous statement:

पक्षपातो न मे वीरे न द्वेषः कपिलादिषु। युक्तिमद्वचनं यस्य तस्य कार्यः परिग्रहः।।

Ācārya Haribhadra's meeting with the Jain sādhvī mahattarā Yākinī marked the turning point in his life and led to his entering the ascetic order. Out of a sense of gratefulness he thenceforth called himself the spiritual son of the great nun Yākinī. It may be noted that got another name for himself, "bhava-viraha", out of his zest for mokṣa.

#### (ix) Ācārya Haribhadra's Pañcasūtraka-Vyākhyā

There are various kinds of expositions in Sanskrit and Prakrit literatures. Vyākhyā, Vṛtti, Paddhati, Vārttika, Vivaraṇa, Bhāṣya, Pañjikā, Nijjutti (Sk niryukti), Cūrṇi, Avacūri, Samīkṣā are well known types of expositions, each and every one of them having characteristic feature/s of its own. In his Kāvyamīmāmsā Rājašekhara defines some of these kinds of exposition. The term 'Vyākhyā' is thus defined:

"अर्थस्य अप्रतीयमानस्य पर्यायाभिधानेन विभज्य प्रतिपादनं व्याख्या, शब्दस्यापि व्युत्पादनं व्याख्या। एवमेते द्वे व्याख्ये (तयोरर्थपरिज्ञानमेकस्याः कार्यम्, शब्दपरिज्ञानमेकस्याः।)"<sup>8</sup>

The religio-philosophical nature and antiquity of this short but important Pañcasūtraka attracted a scholar of Ācārya Haribhadra's eminence and inspired him to write commentary on it. He has not only put his finger on the stiff points and pointed out their exact meaning "which the ancient unknown author "seems to have intended but at places he has beautifully preserved the traditional explanations which obtained at his time. The commentary is small in compass but rich in meaning, and its style is lucid and graceful. In support of his explanations he cites passages from earlier works of Jain āgama and postāgama Jain works and from poetic works as well. Thus we have citations from Daśavaikālika-sūtra, Bṛhat-saṃgrahaṇī, Niśtitha-bhāṣya, Āvaśyaka-niryukti, Viśeṣāvaśyaka-

<sup>7.</sup> A History of Indian Literature, Vol. II, pp. 480-481.

<sup>8.</sup> Oriental Institute, Baroda, 1934 edn., p. 5

bhāṣya, Āvaśyaka-sūtra, Srāvaka-Prajñapti, Bhagavatī-sūtra, Ogha-niryukti, Tattvārtha, Praśamarati, and Aśvaghoṣa's Saundarānanda and Buddha-carita and from his own other works like Lokatattvanirnaya, Yogadṛṣṭi-samuccaya and Yogabindu, Pañcāśaka, and Lalita-vistarā. There are quite a few citations which remain to be traced to their sources. These numerous citations attest to Ācārya Haribhadra's wide reading and ability to use them on appropriate occasions. Ācārya Haribhadra's Vyākhyā, though learned, is not more erudite and difficult than the text, but explains the text clearly and unambiguously.

Place: Bombay

- V. M. Kulkarni

Date: 5th September, 1985

### ॥ अर्हम् ॥

## याकिनीमहत्तराधर्मस्नन्याचार्यप्रवरश्रीहरिभद्रस्ररिविरचितव्याख्यासमल**ङ्ग**तं

# चिरन्त**नाचार्यविर**चितं

# पञ्चेसूत्रकम्।

॥ ॐ नमो वीतरागाय ॥

प्रणम्य परमात्मानं, महाचीरं जिनेश्वरम्। सत्पश्चसूत्रकव्याख्या, समासेन विधीयते॥१॥<sub>- २</sub>

र्जं औह –िकिमिदं पश्चसूत्रकं नाम ? उच्यते –पापप्रतिघातगुणबीजाधानस्त्रा-दीनि पश्च स्त्राण्येव, तद्यथाँ –्पापप्रतिघातगुणबीजाधानस्त्रम् १, साधुधर्मपरि-भावनास्त्रम् २, प्रव्रज्याग्रहणविधिस्त्रम् ३, प्रव्रज्यापरिपालनास्त्रम् ४, प्रव्रज्या-फलस्त्रम् ५ इति । , र

- १ अनेदमवधेयम्—अस्य सटीकस्य पञ्चस्त्रकस्य संशोधनमस्माभिः अष्ट हस्तलिखिता-दर्शानवलम्ब्य विहितम् । तेषु चत्वार आदर्शास्तालपत्रात्मकाः, चत्वारस्तु कागदपत्रात्मकाः । तेषां संक्षिप्तः परिचय इत्थम्—
- (१) K1=खम्भातनगरे श्रीशान्तिनाथतालपत्रप्रत्यभाण्डागारे विद्यमाना प्रतिः । अस्यां प्रती मूलमात्रं पञ्चसूत्रकं Catalogue of palm—leaf mss. in the Santinatha Jain Bhandara, Cambay अनुसारेण No. 114 मध्ये (११४ तममञ्जूषायां) ৬४ तः ८८ पर्यन्तेषु १५ पत्रेषु वर्तते । ईसवीयत्रयोदगशतकस्य पूर्वार्षे प्रन्थोऽयं लिखित इति लिख्यादानुमारेण लेखनसमयविषये ग्रन्थस्चिकारिणामभिष्रायः ।
  - (२) K=खम्भातनगरे श्रीशान्तिनाथतालपत्रग्रन्थभाण्डागारे विद्यमाना प्रतिः । अस्यां प्रतौ मूलमात्रं पञ्चसूत्रकम् उपरिनिर्दिष्टCatalogue अनुसारण No. 89 मध्ये (८९ तममञ्जूषायां) १-१६ पत्रेषु ग्रन्थोऽयं वर्तते । ईसवीयत्रयोदशशतकस्य उत्तरार्धे ग्रन्थोऽयं लिखित इति लिप्याद्यनुसारेण लेखनसमयविचारकाणां मतम् ।
  - (३) S=पाटणनगरे 'संघवीपाडा'सत्कतालपत्रग्रन्थभाण्डागारे विद्यमाना प्रतिः, सम्प्रति सम्पूर्णोऽप्ययं तालपत्रग्रन्थसंग्रहः पाटणनगरे एव श्रीहेमचन्द्राचार्यजैनज्ञानमन्दिरे वर्तते । अस्यां

15

### आचार्यश्रीहरिभद्रसूरिविरचितटीकासमळङ्कते पञ्चसूत्रके

६-/७- । आह-किमर्थमेवमेतेषामुपन्यास इति । अत्रोच्यते-एतदर्थस्यैवमेव तत्त्वतो भाव इति ख्यापनार्थम् ्रन हि प्रायः पापप्रतिघातेन गुणबीजाधानं विना तत्त्वत-स्तच्छ्रद्धाभावप्ररोहः, न चासत्यस्मिन् साधुधर्मपरिभावना, न चापरिभावित-साधुधर्मस्य प्रत्रज्याग्रहणविधावधिकारः, न चाप्रतिपन्नस्तां तत्पालनाय यतते, न चापालने एतत्फलमाप्नोतीति प्रवचनसार एष सज्ज्ञान-क्रियायोगात्। अन्यथा अनादिमति संसारे यथाकथि दिनेकशः एतत्प्राप्त्यादेः स्यादेतत् सर्वसन्त्रानामेव। न चैतदेवम् , सर्वसत्त्वानां सिद्धयभावात् । सिद्धिश्र प्रधानं फलं प्रवच्यापरि-पालनस्य । आनुषङ्गिकं तु सुदेवत्वादि । ६५-/--

वि र्वे यथाकथित्रविकश एतत्प्राप्त्यादि च वचनप्रामाण्यात् , सर्वसत्त्वानामेव प्रायो ग्रैवेयकेष्वनन्तश उपपातश्चतेः, न च साधुक्रियामन्तरेणोपपातः, न च सम्यग्दष्टेरूं-10

प्रतौ १-१६१ पत्राणि, तेषु १-३२ पत्रेषु मूलमात्रं पञ्चमूत्रकं वर्तते, ३३-१६१ पत्रेषु आचार्यश्रीहरिभद्रसूरिविरचिता टीका वर्तते ।

- (४) H=पारणनगरे श्री हेमचन्द्राचार्यज्ञानमन्दिरे विद्यमाना 'संघनो भंडार'सत्का ताल-पत्रिंखता प्रतिः (डाबडो नंबर ८९, पोथी नंबर १०५) । अस्यां प्रती ३२ तः ६४ पर्यन्तं पत्राणि सन्ति । तेषु च आचार्यश्री हरिभद्रसूरिविरचिता पञ्चसूत्रकटीका प्रथमसूत्रं यावदेव वर्तते ।
- (५) A=पाटणनगरे श्री हेमचन्द्राचार्यजैनज्ञानमन्दिरे विद्यमाना 'श्री संघनो जैनज्ञानमंडार'-सत्का कागदपत्रोपरि विक्रमसंवत् १६७३ वर्षे लिखिता प्रतिः (डावडो नंबर ५८, प्रति नंबर १४०३) । अस्यां प्रतौ १-२१ पत्राणि । एषु पत्रेषु पञ्चसूत्रकटीकैव वर्तते ।
- (६) B=पाटणनगरे श्री हेमचन्द्राचार्यज्ञानमन्दिरे विद्यमाना 'श्री संघनो जैन ज्ञानमंडार'-.20 सत्का विक्रमसंवत् १६७४ वर्षे कागद्वत्रोपरि लिखिता प्रतिः (डाबडो नंबर ५८, प्रति नंबर १४०१) । अस्यां प्रतौ १-२० पत्राणि । एषु च पत्रेषु पञ्चसूत्रकटीकैव वर्तते ।
  - (७) C=पाटणनगरे श्री हेमचन्द्राचार्यज्ञानमन्दिरे विद्यमाना 'श्री संघनो जैन ज्ञानभंडार'-सरका विक्रमसंवत् १६७३ वर्षे कागदपत्रोपरि लिलिता १-७ पत्रात्मिका प्रति: (डाबडो नंबर ५८, प्रति नंबर १३९९) । अस्यां मूलमार्ग पञ्चसूत्रकं वर्तते ।
    - (८) D=इयमपि प्रतिरुपरिनिर्दिष्टप्रतिवत् ज्ञेया, केवलं लेखनवर्षस्य निर्देशो नास्ति, (तथा प्रति नंबर १४०० शेयः) । अस्यामपि मूलमाशं पञ्चस्त्रकं वर्तते ॥ २ आक्षेपे Aहि॰॥ ३ ° पालन ° H. ॥
  - १ दृदयतां भगवतीस्त्रे १२।७॥ २ ° रपार्ध ° S. H. विना । " जेसिमवड्दो पुगालपरियद्दो सेसओ उ संसारो । ते सुक्कपिक्खआ खलु अहिए पुण किण्हपिक्खिया ॥७२॥ " इति

25

15

२

१८०० हे चेदमादिस्त्रम्—ूर्ण १८०० हे निद्पूइयाणं जहिंद्य-वत्थवाईणं तेलोकगुरूणं अरुहंताणं भगवंताणं जे एवमाइ-क्लंति-इह खलु अणाइजीवे, अणादिजीवस्स भवे अणादि-

कम्मसंजोगणिव्वत्तिए, दुक्लरूवे, दुक्लफले, दुक्लाणुवंधे र् णमो वीतरागाणमित्यादि । नमो वीतरागेभ्यः रूतत्र रज्यतेऽनेनेति रागः, रागवेदनीयं कर्म, आत्मनः वत्रचिद्भिष्वक्रपरिणामापादनात् । रञ्जनं वा रागः, रागवेदनीयकर्मापादितो भावोऽभिष्वङ्गपरिणाम एव र्वीतोऽपेतो रागो येषां ते वीतरागाः, तेभ्यो नमः । एतच वीतद्वेष-मोहोपलक्षणम् , वीतद्वेषेभ्यो वीतमोहेभ्यः । तत्र द्विष्यते उने नेति द्वेषः, द्वेषवेदनीयं कर्म, आत्मनः क्वचिद-प्रीतिपरिणामीपादनात् । द्वेषणं वा द्वेषः, द्वेषवेदनीयकर्मापादितो भावोऽप्रीति-परिणाम एव । एवं मुहाते इनेनेति मोहः, मोहवेदनीयं कर्म, आत्मनः क्वचिद-ज्ञानपरिणामापीदनात् । मोहनं वा मोहः, मोहवेदनीयकर्मापादितो भावोऽज्ञान-

25

10

<sup>20</sup> उमास्वातिप्रणीतायां श्राव कप्रज्ञप्तौ । " येषाम( मु ? )पार्धपुद्गलपरावर्त एव शेषः संसारस्तत ऊर्ध्व सेत्स्यन्ति ते ग्रुक्लपाक्षिकाः क्षीणपायसंसाराः, खलुशब्दो विशेषणार्थः, प्राप्तदर्शना वा अप्राप्तदर्शना वा सन्तीति निरोषयति । अधिके पुनरुपार्धपुद्गलपरावर्ते संसारे कृष्णपाक्षिकाः क्रूरकर्माण इत्यर्थः । पुद्गलपरावर्ती नाम त्रैन्नेक्यगतपुद्गलानामौदारिकादिप्रकारेण प्रहणम् । ् उपार्भपुद्गलपरावर्तस्तु किञ्चिन्न्यूनोऽर्भपुद्गलपरावर्त इति । '' इति आचार्यश्री**हरिभद्रसूरि**-विरचितायां श्रावकप्रशस्तिटीकायाम् ।

१॰ मात्रस्यैसा(षा?) प्राप्तिरिति  $H.\, \sqcap$  २ A B विना-अत एवतद्स्यैव  $^{o}$   $S.\, \sqcap$ अत एवतस्यैव  $^{
m o}$  H. । दृश्यतां पृ० २ पं० १॥ ३ सन्वन्नूणं  $^{
m K.}$ ॥ ४ पूईयाणं K1.॥ ५ अरहंताणं K1.S.॥ ६ निब्बत्तीए K.K1 ॥

भाचार्यश्रीहरिभद्रसूरिविरचितटीकासमळङ्कृते पश्चसूत्रके - 3 २?

परिणाम एवं र् एतदुपलक्षणं 'वीतराग'ग्रहणम् । तथा चाह—सञ्वण्णूणं, सर्वज्ञेभ्यः । ने ह्यवीतरागा इव अवीतद्वेषाद्यः सर्वज्ञा भवन्ति । सर्वे जानन्तीति सर्वज्ञाः, तेभ्यो नमः ।

आह-ये वीतरागास्ते सर्वज्ञा एवेति गतार्थे विशेषणम् , न, छग्नस्थवीत-रागाणामसर्वज्ञत्वात् । यद्येवं 'सर्वज्ञेभ्यः' ईत्येताबदेवास्तु, अलं 'वृीतराग'ग्रहणेन, न, अवीतरागाणामपि सकलशास्त्रविदाम्रपचारेण सर्वज्ञव्यवहारसिद्धेस्तद्वचवच्छेदार्थे 'वीतराग'ग्रहणमिति ।

एतद्विशेषणायैवाह—देविंदपूँजिताणं, देवेन्द्रपू जितेभ्यः। देवेन्द्राः शकादयः, तैः पूजिताः समभ्यिचताः, तेभ्यो नमः । आह्—ये वीतरागाः सर्वज्ञाश्च ते देवेन्द्र-पूजिता एवेति नार्थोऽनेन विशेषणेन, न, ग्रुण्डकेवलिप्रभृतीनां केषाश्चित् तत्पूजितत्वानुपपत्तेः,। यद्येवं देवेन्द्रपूजितेभ्य इत्येतदेवास्त, अलं वीतरागादि-ग्रहणेन, न, अवीतरागादीनामपि गणधरादीनां देवेन्द्रपूजितत्वसिद्धेस्तद्रच-वच्छेदार्थं वीतरागादिग्रहणमिति ।

एतद्विशेषणायैवाह-जहद्वितवत्थुवादीणं, यथास्थितवस्तुवादिभ्यः । यथा-15 स्थितमभिल्ठांप्यानभिलाप्यत्वादिना प्रकारेण स्थितं वस्तु वदितुं शीलाः यथा-स्थितवस्तुवादिनः, तेभ्यो नमः।

आह-ये वीतरागाः सर्वज्ञाः देवेन्द्रपूजिताश्च ते यथास्थितवस्तुवादिन एवेति न किश्चिदनेन विशेषणेन, न, असदभ्युपगमन्यवच्छेदार्थत्वात् । तथाहि-अस्त्येवं-विधोऽसदभ्युपगमः-किल वीतरागादयोऽपि न यथास्थितवस्तुवादिनः,

इति बचनात्। यंद्येवं 'यथास्थितवस्तुवादिभ्यः' इत्येतावदेव चारु, नार्थो वीतरागादिग्रहणेन, न, साम्यतः पूर्वधरादेरपि यथास्थितवस्तुवादित्वात्

20

**10** €)

S

तद्वचवच्छेदार्थे वीत्रागादिग्रहणमिति । व्यवच्छेदश्चेह , सर्वत्र गुणप्रकृषेतान् स्तवार्ह इति , तस्ये तत्संपादने तदन्तर्गतगुणानां तत्संपादनमेव , इति न्यायख्यापनार्थमिति, [न] तु निराकरणार्थमेव ।

एभिश्रतुर्भिविंशेषणपदेरैपायापगमातिशयादयश्रतारो मूलातिशया उक्ता वेदितव्याः। तद्यथा-अषायापगमातिशयः १, ज्ञानातिशयः २, पूजातिशयः ३, वागतिशयश्र ४, यथोदेशमेव च वेदितव्याः, अनेनैव क्रमेणैतेषां भावात्। तथाहि-वीतरागो १ भूत्या सर्वज्ञो २ भवति, सर्वज्ञस्य च पूजातिशयसंभवः ३, तद्तु धर्मदेशना ४ इति अनेनैव क्रमेणैतेषां भाव इति। एतदविनाभाविन-श्रान्येऽपि देहसौगन्ध्याद्यः प्रभूता वेदितव्याः। ततश्र चतुर्स्तिशदितशयसम-निवतेभ्यः परमात्मभ्यो नमः १ इत्युक्तं भवति।

10

5

अत एव सकलविशेषणार्थोपसंहारेणाह—तेलोक्कगुरूणं अरुहंताणं भग-वंताणं ति। त्रैलोक्यगुरुभ्यः, त्रैलोक्यगुरुभ्यः, त्रेलोक्यगुरुभ्यः, तर्गुणाधिकत्वात् तन्माननीयत्वाद्वाः, तेभ्यो नमः। एँतानेव सनिबन्धनेनान्वर्थनाम्नाऽऽह—अरुहेभ्यो भगवद्भय इति। न रोहन्ति न भवाङ्करोदयमासादयन्ति कॅर्मबीजाभावादिति अरुहाः, ते यः। किंविशिष्टेभ्यः ? भगः समग्रैश्वर्यादिलक्षणः, स विद्यते येषां ते भगवन्तः, तेभ्यो भगवद्भयो नम इति। एवंभूताश्च ते समधिकृतातिशयभाजश्चरमदेहस्थां अपि, ततो मुक्तिभावे जन्माङ्कुरोदयाभावात्।

20

15

अत एवाह एतदुक्तार्थस्त्रानुवादकृत्-जे एवमाइक्खंतीति। एवं चानन्तरेण ग्रन्थेनेष्टदेवतानमस्कारः अनुवादकरणस्यापि श्रेयोभूतत्वेन तदारम्भे विघ्न-विनायकोपशान्तये मङ्गलार्थ उक्तो वेदितव्यः।

चे वीतरागादिविशेषणविशिष्टा भगवन्त एवम् इति वक्ष्यमाणम् आचक्षते अत्यर्थं व्यक्तमभिद्धति । कथम् ? इत्याह – इह खळु अणादिजीवे, इह खब्ब-नादिजीवः । इह लोके, खळुशब्दोऽबधारणार्थः, लोके एव नालोके,

<sup>2</sup>**5** 

१ ०रपायातिशया० S.II २ अपायातिशयः Sमू० II ३ ° अर ° S. H II ४ एतेनैव A B II ५ कर्मभावबीजा ° H. II ६ अत्र H. मध्ये एकं पत्रं नास्ति, ततः 'स्था इत्यत आरम्य इह खल्व ' [पृ. ५ पं०२३] इतिपर्यन्तः पाठः H. मध्ये नास्ति II ७ नालोको ये अनादिः H. II

## आचार्यश्रीहरिभद्रस्रिविरचितटीकासमलङ्कते पञ्चस्त्रके

्र अनादिः सततं समवस्थितो जीव आत्मा, सर्वथाऽसतः सत्ताऽयोगात्, अति-प्रसङ्गात् , विशिष्टशैक्त्यसिद्धेः । रूँ रे रूँ

तथा अणादिजीवस्स भवे, अनादिजीवस्य भवः । भवन्त्यस्मिन् कर्मवश-वर्त्तिनः प्राणिन इति भवः संसारः विक्रितोऽयम् ? इत्याह-अणाइकम्म-संजोगणिव्वत्तिए, अनादिकर्मसंयोगनिर्वित्तितः अनादिश्वासौ कर्मसंयोगश्च, तत्कृत इत्यर्थः। नान्यथा कर्मसंयोगः, ग्रुक्तस्येव केवलस्य तदयोगात्, अहेतुकत्वा-पत्तेः। कृतकत्वेऽपि प्रवाहतस्तथाविधकालवत् अनादित्वाविरोधात्। づ

अयमेव विशेष्यते-दुक्खरूवे दुक्खफले दुक्खाणुवंधे, दुःखरूपो दुःख-फलो दुःखानुबन्धः । तत्र दुःखरूपः, जन्म-नरा-मरण-रोग-शोकरूपत्वात्, एतेषां च दुःखत्वात् । तथा दुःखक्लः, गत्यन्तरेऽपि जन्मादिभावात् द्विथा दुःखानुबन्धः, अनेकमववेदनीयकमीवहत्यात् । = 26/-32/-32/-32

🛂 🏅 कस्तर्ह्यस्य प्रतीकारः ? इत्याह 📑 🏃

35- एयस्स णं वोच्छित्ती सुद्धधम्माओ । सुद्धधम्मसंपत्ती पाव-कम्मविगमाओ । पावकम्मविगमो तहाभव्वत्तादिभावाओ ।

15 विक्रित विकास सिद्ध धर्माओं एतस्य भवस्य, णं इति वाक्या-लंकारे, व्यवचिछत्तिः उच्छितिः शुद्ध धर्मात् ज्ञान-दर्शन-चारित्ररूपात् औचित्येन सातत्य-सत्कार-विधिसेवितात् । अयं च श्रावकादेरप्यभिग्रहपालनेन कि

र्थे शुद्धधर्मसंप्राप्तिः कृतः ? इत्याह-सुद्धधम्मसंपत्ती पावकम्मविगमाओ । शुद्धधर्मी यथोदितः । तस्य सम्यक् प्राप्तिः संप्राप्तिः भावप्राप्तिरित्यर्थः । पापं कर्म मिथ्यात्वमोहनीयादि, तस्य विगमो विशिष्टो गमः, अपुनर्वन्धक-त्वेन पृथग्माव इति यावत् तस्मात् पापकर्मविगमात् ।

अयं पुनः कुत इत्याह-पाचकम्मविगमो तहाभव्वत्तादिभाव(वा)तो ।

१ ° शक्तासिद्धेः H. ॥ २ तुला-" अभ्यास-वैराग्याभ्यां तिन्तरोधः ॥१२॥ तत्र स्थितौ यत्नोऽभ्यासः ॥१३॥ स तु दीर्घकाल-नैरन्तर्य-सरकारासेवितो दृढभूमिः ॥१४॥ " इति पातञ्जलयोगदर्शने प्रथमे समाधिपादे ॥ ३ इत आरभ्य महा० [पृ• ७ पं. १२] पर्यन्तः पाठे H मध्ये नास्ति ॥

प्रथमं पापप्रतिघातगुणबीजाधानसूत्रम् । 📆 - 🗸 🧸 - 🤒

पापकमीविगमः यथोदितः, तथाभव्यदुवादिभावात्। भव्यत्वं नाम सिद्धिगमनयोग्यत्त्रमनादिपारिणामिको भावः तथाभव्यत्वमिति विशिष्टमेतत्, कालादिभेदेनात्मनां बीजसिद्धिभावात्। आदिशब्दात् काल-नियति-कर्म-पुरुषकार परिग्रहः । साध्यव्याधिकल्पत्वात्।

र्वायाभव्यत्वस्य विषाकसाधनान्याह-

ए हैं तस्स पुण विवागसाहणाणि-चउसरणगमणं, दुक्कडगरिहा, सुकडासेवणं। अओ कायव्विमणं होउकामेणं सया सुण्पणि-हाणं, भुज्जो भुज्जो संकिलिसे, तिकालमसंकिलिसे।

- 10 किंद्रितस्स पुण विवागसाधणाणि, तस्य पुनः तथाभृव्यत्वस्य विपाक-साधनानि अनुभावकारणानि । कानि तानि ? इत्याह चितुसरणगमणं, चतुर्णामईत्-सिद्ध-साधु-केवलिप्रज्ञप्तधर्माणां किंद्रारणगमनं प्रधानग्रणोपगम्, इत्यर्थः । महानयं प्रत्यपाये परिरक्षणोपायः ।
- परसाक्षिकी तथानिवेदनाप्रतिपत्तिर्दुष्कृतगर्हा क्षेत्रप्रतिहतेयं कर्मानुबन्धापनयने इति कर्त्तव्या।
- सिद्धेः परकृतानुमोदनरूपस्यासेवनं सुकृतस्य सित विवेके 'नियतभाविनोऽखण्डभाव-सिद्धेः परकृतानुमोदनरूपस्यासेवनं सुकृतासेवनम्। महदेतत् कुर्शेलाशयनिबन्धन-मिति परिभावनीयम् । कृत-कारिता-ऽनुमितिभेदभिन्ने हि पुण्य-पापे। एभिस्तत्तथा-स्वाभाव्यात् साध्यव्योधिवत् तथाभव्यत्वं परिपाच्यते इति । किं-

१ ०कारपरि० तसं. B। "कालो सहाव नियई एउस्य पुरिसकारणेगंता। मिन्छतं ते चेव उ समासओ होति सम्मत्त ॥१६४॥" इति उपदेशपदे ॥ २ सुक्कडा० K1॥ ३ ०मिणंति होउ० S.॥ ४ सुपणि० K1 ॥ ५ प्रत्यपायपरि० H. विना ॥ ६ ०भवगतेषु H. विना ॥ ७ तथा निवेदना प्रतिपत्ति० इत्यपि पदन्छेदोऽत्र भवेत् ॥ ८ नियमभा० H.। नियमा० Sमू., नियतभा० Sसं. ॥ ९ सुकृतासेवनम् H. विना नास्ति ॥ १० कुशाळनिवन्ध० H. ॥

### आचार्यश्रीहरिभद्रस्रिविरचितटीकासमलङ्कते पश्चस्त्रके

यत एवम् अओ कायव्विमणं हो उकामेणं। यस्मादुक्तवद्धिकृततत्त्व-सिद्धिः अतः अस्मात् कारणात् कर्त्तव्यम् इदं वक्ष्यमाणं भवितुकामेन मोक्षार्थिना भव्यसत्त्वेन। कथं कर्त्तव्यम्? इत्याह-सया सुप्पणिहाणं। सेदा सर्वकालं सुपणिधानम्, शोभनेन प्रणिधानेन नात्र कालो नियम्यते, किन्तु सुप्रणिधानमिति, यदा यदा क्रियते तदा तदा सुप्रणिधानं कर्त्तव्यमित्यर्थः। सुप्रणिधानस्य फलसिद्धौ प्रधानाङ्गत्वात् द्विकं च-

प्रणिधानकृतं कर्म मतं तीत्रविपाकवत् ।
सानुबन्धननियमाच्छुभांशाच्चेतदेव तत् ॥ [ ] ] ।

इत्थं चैतदङ्गीकर्त्तव्यम् इत्याह सुङ्जो सुङ्जो संकिल्लेसे, कर्त्तव्यमिदं

भयो भयः पुनः पुनः संक्लेशे सित तीव्ररागः दिसंवेदनरूपे, अरतावुत्पन्नाया
मिति यावत् । तथा तिकालमसंकिलिसे । चिकालं विसन्ध्यं कर्त्तव्यमिदम्

असंक्लेशे प्रकृत्या कालगमने सित ।

पूर्व कर्त्तव्यं तदाह-

हर्ग जावज्जीवं में भूमगवंतो परमतिलोगणाहा अणुत्तर-पुण्णरांभारा खीणरागदोसमोहा अचितचितामणी भवजलहि-पोया एगंतसरण्णा अरहता,सरणं। कि

जावज्जीवं मे भगवंतो अरहंता सरणं इति योगः। यावज्जीवं यावज्जीवितं मे मम भगवन्तः समग्रैश्वर्यादियुक्ताः अर्हन्तः शरणम् इति योगः। १ अत्र 'यावज्जीवम्' इति कालपरिमाणं परतो भङ्गभयात्, नै पुनरवित्वेन, परतोऽप्यधिकृतशंरणस्येष्टत्वात् । १०

एत एव विशेष्यन्ते -परमितलोगनाहा, परमाश्र ते दुर्गतिभयसंरक्षणेन त्रिलोकनाथाश्र, अत्र त्रिलोकग्रहणेन त्रिलोकवासिनो देवादयः परिगृह्यन्ते ।

20

5

<sup>20</sup> १ इत आरम्य काल [पृ०८ पं. १९] इतिपर्यन्तम् एकं पत्रं H. मध्ये नास्ति ॥ २ जावजीवं K ी. K. ॥ ३ ०रागहोस० K1 ॥ ४ न H. विना नास्ति ॥ ५ ०श्वरणत्वेनस्यष्टत्वात् H. । अत्र H. अनुसारेण 'अधिकृतशरणत्वेनास्येष्टवात्' इत्यपि पाटः संभवेत् ॥ ६ त्रिलोक्तग्रहणेन S,H. विना नास्ति ॥

### प्रथमं पापप्रतिचातगुणनीजाधानस्त्रम् ।

| पैत एव विशेष्यन्ते -अणुस्तरपुण्णसं भारा । अनुसरः सर्वे तमहेतुस्कर्षात्<br>पुण्यसं भारः तीर्थकरनामकर्मलक्षणो येषां ते तथा ।                                                                                                                            |               |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| त एव विशेष्यन्ते -स्वीणरागदोसमोहा । श्वीणा राग-द्वेष-मोहा अभिष्वज्ञा-<br>ऽप्रीत्यज्ञानस्रक्षणा येषां ते तथा ।                                                                                                                                         |               |
| त एव विशेष्यन्ते-अस्त्रितामणी । अचिन्त्यचिन्तामणयः, चिन्ता-<br>तिक्रान्तापवर्गविधायकत्वेन ।                                                                                                                                                           | <b>5</b><br>? |
| त एव विशेष्यन्ते—अवजलहिपोया । भवजलिथपोताः, तद्दुत्तारकत्वेन । त एव विशेष्यन्ते—एगंतसरण्णा । एकान्तशरण्याः, सर्वाश्रितहित्त्वेन । क एवंभूताः ? कि वा एते ? इत्याह—अरहंता सरणं, अईन्तः शरणम् ।                                                          |               |
| तत्राज्ञोकाद्यष्टमहाप्रातिहाँर्यलक्षणां पूजामईन्तीत्यईन्तः, ते मम दारणमाश्रय इति।                                                                                                                                                                     | 10            |
| तहाँ पहीणजरामरणा अवेयकम्मकलंका पणहवासहा<br>केवलनाणदंसणा सम्बद्धाः<br>• केवलनाणदंसणा सम्बद्धाः                                                                                                                                                         |               |
| क्यकिच्चा सिद्धा सरणं । र्वे क्यकिच्चा सिद्धा सरणं इति योगः। तथा न केवलमहैन्तः,                                                                                                                                                                       |               |
| किन्तु सिद्धाः त्ररणिनिति क्रिया ।<br>किंविशिष्ट।स्ते ? इत्याह-प्रक्षीणजरा-मरणाः । प्रक्षीणे सदाऽपुन-<br>मीनित्वेन जरा-मरणे येवां ते तथा, जन्मादिबीजामाबात् ।                                                                                         | 15<br>%)      |
| एत एव विशेष्यन्ते-अवेयकम्मकलंका । अपेतकर्मकलङ्काः, अपेतः कर्म-<br>कलङ्को येषां ते तथाविषाः, सँवेथा कर्मरहिता इत्यर्थः ।                                                                                                                               | •             |
| एत एव विशेष्यन्ते -पणद्ववाबाहा । प्रेनष्टव्याबाधाः, प्रकर्षेण नष्टा श्रीकां<br>व्याबाधा येवां ते तथा, सर्वव्याबाधावर्जिता ईति भावः ।<br>एत एव विशेष्यन्ते -केवलनाणदंसणा । केवलज्ञानदर्शनाः, केवले संपूर्णि                                            | 20            |
| ज्ञानदर्शने येषां ते तथाविधाः, सर्वज्ञाः सर्वदर्शिन इत्यर्थः।                                                                                                                                                                                         |               |
| १ त एव $S_{H}$ २ <b>०हार्यादिल०</b> $H_{H}$ ३ किन्तु $H_{H}$ नास्ति । ४ सर्वकर्मरहिता $H_{H}$ ५ प्रमाप्ट० $H_{H}$ विना । "नद्यः द्यः १२।३।७८। अतुरुपसर्गान्तःशब्दस्थाद्रपृत्रमास्य स्वित्य । भवित ॥" इति सिद्धहेमबृहद्वृत्ती ॥ ६ ह्रस्थर्थं $H_{H}$ । | 25            |

### आचार्यश्रीहरिभद्रसूरिविरचितटीकासमंलङ्कृते पश्चसूत्रके

्र एतं एवं विशेष्यन्ते-सिद्धिपुरवासी, सिद्धिपुरवासिनः, सिद्धिपुरे लोकान्ते वेस्तुं शीलं येषां ते तथा, मुक्तिवासिन इति गर्भः ।

पत एव विशेष्यन्ते-णिरुवम सहसंगया । निरुपमसुखसङ्गताः, निरुपम-सुखेनाविद्यमानोत्प्रेक्षेण संगता इति समासः । असायोगिकानन्दयुक्ता इत्यर्थः ।

पत एव विशेष्यन्ते –सञ्बहा कयकिञ्चा। सर्वथा कृतकृत्याः, सर्वथा सर्वप्रकारैः कृतं कृत्यं यैस्ते तथा, निष्ठितार्था इति भावः।

क एवंभूताः ? किं वा एते ? इत्याह-सिद्धा सरणं, सिद्धाः शरणम्, सिद्धाः परमतत्त्वरूपाः, ते मम शरणमाश्रय इति ।

तहा पसंतगंभीरासया सावज्जजोगविरया पंचविहार <sup>10</sup> यारजाणगा परोवयारिनुर्या पडमाँइणिदंसणा झाणज्झयणसंगया विसुज्झमाणभावा साहु सरणं। कि

तहा पसंतर्गभीरासया 'साहू सरणं' इति योगः। तथा न केवलं सिद्धाः शरणम्, किन्तु साधवः शरणमिति क्रिया। किंविशिष्टास्ते १ इत्याह - किंप्यान्तः श्वान्तियोगात् गैम्भीरोऽगाधतया आद्यायश्चित्तपरिणामो येषां ते विश्वान्तगम्भीराश्चयाः।

एँत एव विशेष्यन्ते—सावज्ञजोगविरया। सहावद्येन सावद्यः सपापो योगो व्यापारः कृतादिरूपः, तस्माद्विरताः सावद्ययोगविरताः।

एत एव विशेष्यन्ते-पंचविहायारजाणगा । पश्चविधमाचारं ज्ञानाचारादि-भेदभिन्नं जानते इति पश्चविधाचारज्ञाः ।

20 **ए**त एव विशेष्यन्ते परोचयार निरया। परोपकारे ए (ऐ)कान्तिका-त्यन्तिकरूपे निरताः परोपकारनिरताः ।

१ वसितुं H. ॥ २ ० नोत्प्रेक्षण H. । ० नापेक्षण S. । ० नापेक्षेण H.S. विना ॥ ३ ० वनार० S. ॥ ४ ० माय० Kl ॥ ५ साधू S. ॥ ६ गंभीरो भावनया H. । गंभीरो भतया Sमू० । गंभीरो S ]भयतया Sस., । गंभीराशयतया Sस. ॥ ५ त पव H. ॥ १० त एव H. ॥

25

्रि०

एंत एव विशेष्यन्ते-पडमाइनिदंसणा। पद्मादीनि पङ्कोत्पैत्ति-जलस्थिति-भावेऽपि तदस्पर्शनेन कामभोगापेक्षयैवमेव भाव इति निदर्शनानि येषां ते पद्मादिनिदर्शनाः, आदिशब्दाच्छरत्सलिलैं।दिग्रहः ।

एत एव विशेष्यन्ते-झाणज्झयणसंगया ध्याना-ऽध्ययनाभ्यां एँकाग्र-चिन्तानिरोध्-स्वाध्यायलक्षणाभ्यां संगताः ध्याना-ऽध्ययनसंगताः ।

एत एव विशेष्यन्ते — विसु इसमाणभावा । विशुध्यमानो विहितानुष्ठानेन भावो येषां ते विशुध्यमानभावाः । किं

क एवंभूताः ? किं वा एते ? इत्याह साहू सरणं । तत्र सम्यग्दर्शनादिभिः सिद्धिं साध्यन्तीति साधवः, ग्रुनय इत्यर्थः । ते मम दारणमाश्रय इति ।

तहा सुरासुरमणुयपूर्आ, मोहतिभिरंसुमाली, रागदोस-विसपरममंतो, हेऊ सयलकल्लाणाणं, कुम्मवणविहावसू, साहगो सिद्धभावस्स, केवलिपण्णत्तो धम्मो जावज्जीवं मे भगवं सरणं ॥

तहा सुरासुरमणुयपूजिओ 'केवलिपण्णत्तो धम्मो जावज्जीवं मे भगवं सरणं' इति योगः।

तथा न केवलं साधाः शरणम् , किन्तु केवलिप्रज्ञप्तो धर्म ईति संबन्धः ।

१ त पव H ॥ २ ०त्पन्नजळ० H.। तुला—"पुरुषवरपुण्डरीकेम्यः इति। पुरुषाः पूर्ववत् , ते वरपुण्डरीकाणीव संसारजलासङ्गादिना धर्मकलापेन पुरुषवरपुण्डरीकाणि। यथा पुण्डरीकाणि पङ्के जातानि जले विधितानि तदुभयं विहाय वर्तन्ते प्रकृतिसुन्दराणि च भवन्ति, निवासो भुवनलक्ष्म्याः, आयतनं चश्चराचानन्दस्य, प्रवरगुणयोगतो विशिष्टतिर्यग्नरामरः सेन्यन्ते सुखहेतूनि भवन्ति च, तथेतेऽपि भगवन्तः कर्मपङ्के जाताः दिग्यभोगजलेन विधिताः उभयं विहाय वर्तन्ते, सुन्दग्रश्चातिराययोगेन, निवासो गुणसम्पदः, हेतवो दर्शनाचानन्दस्य केवलादिगुणभावेन भव्यसन्तैः सेन्यन्ते, निर्वाणनिबन्धनं च जायन्ते" इति लिलतिबस्तरायाम् ॥ ३ कामलोकापेक्ष० प्रमू. । कामनाळवापक्ष० H. । (कामजलापेक्ष० ?) ॥ ४ ०दिपरिग्रहः H.॥ ५ "उत्तमसंहननस्य एकाग्रनिन्तानिरोधो ध्यानम् ॥९।२८॥" इति तत्त्वार्थसूत्रे ॥ ६ पूर्श्मो० K1॥ ७ इति योगः इति सम्बन्धः H.॥ ८ इति योगः इति सम्बन्धः H.॥

10

15

20

### आचार्यभीहरिभद्रस्रिकिर चित्रदीकासमळक्रते पश्चस्त्रके

कि विश्विष्टः ? इत्याह-सुरासुरमसुजैः पूजितः सुरासुरमसुजपूजितः । सुरा उथोतिषक-वैशासिकाः । असुरा व्यन्तर-भवनवतयः । मनुजाः पुरुव-विद्याधराः ।

अयमेव विशेष्यते—मोहितिमिरंखुमाली। मोहस्तिम्रिमेव मोहितिमिरं संदर्भनावारकत्वेन, तस्यांशुमालीवांशुमाली, तदपनयनादादित्यकल्पः।

अयमेव विशेष्यते - रागदोस्तविसपरममंतो । राग-द्वेषौ विषमिव राग-द्वेषविषम् , तस्य परममन्त्रः, तद्वातिस्वेनेति भावः ।

अयमेव विशेष्यते-हेऊ सयलकल्लाणाणं। हेतुः कारणं प्रवर्त्तकत्वा-दिना सकलकल्याणानां सुदेवत्वादीनाम्।

अयमेव विशेष्यते-कम्मचणिवहावस् । कर्मवनस्य ज्ञानावरणीयादिसेमु-विभावसुरिवाग्निरिव, तदाहकत्वेन ।

अयमेद विशेष्यते-साहगो सिद्धभाषस्य । साधकः निर्वर्तकः सिद्धभाषस्य सिद्धत्वस्य, तथा तत्संपादकत्वेन ।

कोऽयमेवं किं वेत्याह-केवलिपण्णात्तो धम्मो । केवलिप्रक्रप्तः केवलिप्रकृषितः धर्मः श्रुतादिरुपः जावज्जीवं मे भगवं, 'यावज्जीवम् ' इति वृद्धेक्त् मे मम भगवान् समग्रैश्वर्यादिगुणयुक्तः द्वारणम् आश्रयः।

15 इति पूरेक्त म मम भगवान जाता । प्राप्त प्रभूतानामप्यविरुद्धमेव । अत प्रव वरमार्थ(र्ष)म् – – ८०

्रवत्तारि सरणं पवज्जामि-अरहंते सरणं पवज्जामि, सिद्धे सरणं पवज्जामि, साह सरणं पवज्जामि, केवलिपण्णतं धम्मं सरणं पवज्जामि [आव ४] र इति।

20 १ समुदायस्य H. ॥ २ तथा तथा त्संपादकत्वेत S. ॥ ३ आश्रय इति । चतुःशरणगमनम् H. ॥ ४ अत्र 'पारमर्थम्' इत्यि पाठो भवेत् । 'परमार्थम्' इति पाठे तु 'परमं च तदार्षं च' इति विग्रहः कार्यः ॥ ५ ''चत्वा(तु)रः संसारभक्षरित्राणाय 'शरणं प्रपद्ये' आश्रयं गच्छामि भेदेन तानुपदर्शयन्नाह—'अरिहंते'त्यादि, 'अर्हतः शरणं प्रपद्ये' सांसारिकदुः खरारणायाहित आश्रयं गच्छामि, भक्ति करोमीत्यर्थः, एवं सिद्धान् शरणं प्रपद्ये, साधून् शरणं प्रपद्ये, केवल्पिज्ञत्तं धर्म शरणं प्रपद्ये ॥" इति आवश्यकस्त्रस्य हरिश्रद्रसूरि- विरचितायां वृत्ती ॥ ६ इति नास्ति H. ॥

13

चतुःश्वरणगमनानन्तरं दुष्कृतगर्होक्ता । तामाह सरणमुवगओ य एएसिमित्यादिना-

सरणमुवगओ य एएसि गरिहामि दुक्कडं-जण्णं अरहंतेसु वा, सिद्धेसु वा, आयरिएसु वा, उवज्झाएसु वा, साहुसु वा, साहुणीसु वा, अन्नेसु वा धम्मद्वाणेसु माणणिज्जेसु पूयणि-ज्जेसु, तहा माईसु वा, पिईसु वा, बंध्सु वा, मित्तेसु वा, उबयारीसु वा, ओहेण वा जीवेसु, मग्गडिएसु, अमग्गडिएसु, मग्गसाहणेसु, अमग्गसाहणेसु, जं किंचि वितहमायरियं अणा-यरियव्वं अणिच्छियव्वं पावं पावाणुबंधि सुहमं वा बायरं वा मणेण वा वायाए वा काएण वा कयं वा कारियं वा अणु-मोइयं वा रागेण वा दोसेण वा मोहेण वा, एत्थ वा जम्मे जम्मंतरेसु वा, गरहियमेयं दुक्कडमेयं उज्झियव्वमेयं, विआणियं मए कल्लाणभित्तगुरुभयवंतवयणाओ, एवमेयं ति सद्धाए, अरहंत सिद्धसमक्वं गरहामि अहमिणं 'दुक्तडमेयं उज्झियव्वमेयं'। एत्थ मिच्छामि दुक्कं, मिच्छामि दुक्कं, मिच्छामि दुकडं। 🗝 🖂

र्वारणमुपगनश्च सन्नेतेषामहेदादीनां गहें दुष्कृतम् । किंविशिष्टम् ? इत्याह-जं णं अरहंतेसु वा इत्यादि । यत् इति दुष्कृतनिर्देशः, णं इति वाक्यालङ्कारे । अहेत्सु वा अहिदिषयं वा । एवं सिद्धेषु वा, आचार्येषु वा

१ स नास्ति S. II २ ओघेण K I. II ३ अणुमोईयं K1. II ४ "पाप-प्रतिवात गुणकीजाधानस्त्रे हरिभद्रस्रिभरण्येतद्भवसम्बन्धि भवान्तरसम्बन्धि वा पापं यत्—तत्पदाम्यां परामृश्य मिथ्यादुष्कृतप्रायश्चित्तेन विशोधनीयमिरयुक्तम् । तथाहि—"सरण-मुक्सओ अ एएसि गरिहामि दुक्डं । जण्णं अरहंतेमु वा सिद्धेषु वा आयरिएमु वा उक्ष्याएमु वा साहुमु वा साहुणीमु वा अन्नेमु वा धम्मर्शणेमु मागणिष्जेमु पूअणिष्जेमु तहा माईसु वा पिश्सु वा बन्धूमु वा मित्तेमु वा उक्यारिमु वा ओहेण वा जीवेमु मगगरि्ठएमु वा अमगारि्रएमु वा मगसाहणेमु वा अमगासाहणेमु वा जं किंचि 10

15

20

10

الم الم

15

20

25

30

उपाध्यायेषु वा, साधुषु वा, साध्वीषु वा, अन्येषु वा धर्मस्थानेषु सामान्येन गुणाधिकेषु, माननीयेषु पूजनीयेषु । तथा मातृषु वा, पितृषु वा, अनेक जन्मापेक्षं बहुवचनम् । बन्धुषु वा, मित्रेषु वा, उपकारिषु वा, ओघेन वा जीवेषु, मार्गस्थितेषु सम्यग्दर्शनादियुक्तेषु, अमार्गस्थितेषु एतद्विपरीतेषु,मार्गसाधनेषु पुस्तकादिषु, अमार्गसाधनेषु, खङ्गादिषु, यत्कि-श्चिद् विनथमाचरितं अविधिपरिभोगादि । अनाचरितः यं किय्या । अनेष्टवं मनसा । पापं पापकारणत्वेन, पापानुबन्धि, तथाविपाकभावेन । सूक्ष्मं वा बाद्रं वा स्वरूपतः । कथमेतदाचरितम् ? इत्याह—मनसा वा वाचा वा कायेन वा । कृतं वात्मना १ । कारितं वान्येः २ । अनुमोदितं वा परकृतम् ३ । इतदिष रागेण वा द्वेषेण वा मोहेन वा । अनुमोदितं वा परकृतम् ३ । इतदिष रागेण वा द्वेषेण वा मोहेन वा । अनुमोदितं वा वाह्यतेन् । उज्जित्वेषु । गर्हितमेतत् कुत्सास्पदम् । दुष्कृतमेतत् संदर्भवाह्यतेन् । उज्जित्वयमेतत् हेयतया । विज्ञातं मया कत्याणमित्रगुरुभगवद्वचनात् । भगवद्वचनप्राप्तौ प्राय इयमानुप्दीत्येवप्रपन्यासः । एवमेत-दिति रोचितं श्रद्धया तथाविधकर्मक्षयोपश्यमजया । ततः किम् ? इत्याह—अईत्सदसमक्षं तानिधिकृत्य गर्हेऽहमिदं कुत्सामीत्यर्थः । कथम् ? इत्याह—

वितहमायरिअं अणायरिअव्वं अणिच्छिअव्वं पावं पावाणुवंधि सुहुमं वा वायरं वा मणेणं वा वायाए वा काएणं वा कयं वा काराविअं वा अणुमोइअं वा रागेण वा दोसेण वा मोहेण वा इत्थं वा जम्मे जम्मन्तरेसु वा गरिहयमेयं दुक्कडमेयं उिझयव्वमेअं वियाणिअं मए करलंणिम्ति-गुरुमावंतवयणाओ एवमेअं ति रोइअं सद्धाए अरहंतिसद्धसमक्खं गरहामि अहमिणं दुक्कडमेअं उिझयव्वमेअं इत्थ मिच्छामि दुक्कडं रे।'' एतद्वचाख्या यथा—चतुःशरणगमनान्तरं दुष्कृतगहींका, तामाह—शरणमुपगतश्च सन्नेतेषामहदादीनां रहें दुष्कृतम् । किंविशिष्टम् ? इत्याह—जण्णं अरहतेसु वा इत्यादि, अर्हदादिविषयमोधेन वा जीवेषु मार्गस्थतेषु सम्यग्दर्शनादियुक्तेषु, अमार्गस्थतेषु एतद्विपरितेषु, मार्गसाधनेषु पुस्तकादिषु, अमार्गसाधनेषु खङ्गादिषु, यिकिचिद्वित्यमाचरितम् अविधिपरिभोगादि, अनाचरितव्यं कियया, अनेष्ट्यं मनसा, पापम् पामकारणत्वेन, पापानुवन्धि तथा विपाकभावेन, गहिंतमेतद् कुत्साऽऽस्पदम्, दुष्कृतमेतद् धर्मबाह्यत्वेन, उिझतव्यमेतद् हेयतथा, विज्ञातं मया कल्याणमित्रगुरुमगबद्वचनाद्, एवमेतद् इति रोचितं श्रद्धया तथाविधश्चयो-पश्चक्या, अहित्सद्धमश्चं गहें, कथम् ? इत्याह—दुष्कृतमेतद् , उिक्ततव्यमेतद् । अत्र व्यतिकरे 'मिच्छामिदुक्कं' वारत्रयं पाठः । इति यशोविजयवाचकदिरिचतायां धर्मपरिक्षास्वोपक्षवृत्तो पृ० २३-२४॥ ५ इत्यादिना दुष्कृतनिदेशः सि.॥

१ सामान्येषु गुणा भ.॥ २ °गादिना अना भ. । ६ विना ॥ ३ "अनिच्छाविषयतया कर्तव्यमित्यर्थः" तिरे ॥ ४ मनसा वा वाचा कायेन वा ८ । मनसा वाचा कायेन वा भ.॥ भ तद्धमं भ.॥ ६ तामधि भ.॥

15

20

25

30

दुष्कृतमेतत् उजिझतव्यमेतत् । अत्र व्यतिकरे मिच्छामि दुक्कडं ३, वैरित्रयं पाठः । व्याख्या चूनुस्य अर्थविशेषत्वात् प्राकृताक्षरैरेव न्याय्या, निर्युक्तिकारवचनप्रामाण्यात् । आह च निर्युक्तिकारः-

> मि ति मिउमइवत्ते च्छ ति य दोसाण छायणे होइ। मि ति य मेराए हिओ दु ति दुगंच्छामि अप्पाणं॥ क ति कडं मे पावं ड ति य डेवेमि तं उवसमेणं। एसो मिच्छादुक्कडपयम्खरत्थो समासेणं॥ [आव³० नि० ६८६–६८७]

अत्रैतत् सुन्दरत्वान्नासँम्यगभिमन्यमान आह- 🍌

# होड मे एसा सम्मं गरहा । होउ मे अकरणनियमो ।

१ वार १ Aसं । । २ H विना—व्याख्या स्यार्थ ० Sम् ० । व्याख्यास्यास्यार्थ ० Sसं ० । व्याख्यास्यार्थ ० A. B. ।। ३ ''कः पुनरस्य भिश्यादुःकृतयदस्यार्थ इत्याशङ्कथाहः—

मि त्ति मिउमइवत्ते छ त्ति य दोक्षाण छायणे होइ । मि त्ति य मेराएँ ट्उओ उ दु त्ति दुगुंछामि अप्पाणं ॥१८६॥

्याख्या—'मी'त्येवं वर्णः मृदुमार्दवत्वे वर्त्तते, तत्र मृदुत्वं-कायनम्रता मार्दवत्वं-मानन-म्रतेति 'छे'ति च दोषस्य असंयमयोगलक्षणस्य छादने स्थगने भवति, 'मी'ति चायं वर्णः मर्यादायां चारित्ररूपायां स्थितोऽहमित्यस्यार्थस्याभिधायकः 'दु' इत्ययं वर्णः जुगुप्सामि निन्दाभि दुष्कृतकर्मकारिणमात्मानमित्यस्मिन्नथे वर्त्तत इति गाथार्थः ।।

#### कित कडं मे पावं डित य डेवेमि तं उवसमेणं । एसो मिच्छादुक्कडपयक्खरत्थो समासेणं ॥६८७॥दारं॥

द्यास्या — 'क' इत्ययं वर्णः कृतं मया पापमित्येवमभ्युपगमार्थे वर्त्तते, 'ड' इति च' डेवेमि तं'ते लङ्क्ष्यामि—अतिक्रमामि तत् , केनेत्याह—उपशमेन हेतु भूतेन, 'एपः' अनन्तरोक्तः प्राकृतशैल्या मिथ्यादुष्कृतपदस्याक्षरार्थं इति 'समासेन' संक्षेपेणेति गाथार्थः ॥ आह—कथमक्षराणां प्रत्येकमुक्तार्थतेति, पदवाक्योरेवार्थदर्शनादिति, अत्राच्यते, इह यथा वाक्यैकदेशत्वात्पदस्यार्थोऽस्ति तथा पदेकदेशत्वाद्वर्णार्थोऽप्यवसेय इति, अन्यथा पदस्याप्यर्थशून्यत्वप्रसङ्गः, प्रत्येकमभावात् , सिक्रवातेलवदिति, प्रयोगश्च-इह यद् यत्र प्रत्येकं नास्ति तत् समुदायेऽि न भवति, प्रत्येकमभावात् , सिक्रवातेलवदिति, इष्यते च वर्ण्यसमुदायात्मकस्य पदस्यार्थः, तस्मात्तदन्यथाऽनुपपत्तेवर्णार्थोऽिष प्रतिपत्तव्य इत्यलं प्रसङ्गेनेति द्वारम् २ ।" इति आवश्यकिर्त्युकेहिरिभद्र स्रिविरचितायां वृत्तो ॥ अत्र अत्र ८ । स्वेष्वर्णिति मन्यमान इति केनचित् संशोधितः पाठो वर्तते, स च सुन्दरतरोऽिष भाति, तथापि ८ मध्ये पूर्वं ०सम्यगभिमन्यमान इति पाठ एव आसीत् , अन्येष्विप सर्वेषु हस्तलिखितादर्शेषु ०सम्यगभिमन्यमान इत्येव पाठ उपलभ्यते, अतः स एव पाठोऽत्र मुले स्थापितोऽस्माभिः ॥ ५ गिरहा ८ ॥

बहुमयं ममेयं ति इच्छामि अणुसिंह अरहंताणं भगवंताणं गुरूणं कल्लाणमित्राणं ति । होउ मे एएहिं संजोगो । होउ मे एसा सुपत्थणा। होउ मे एत्थ बहुमाणो। होउ मे इओ मोक्सवीयं। , -१५, ८८

5

10

होड में एसा सम्मं गरहेत्यादि। भवतु मम एषा अनन्तरोदिता सम्यग्गर्हा भावरूपा रिभृवृतु मे अकरणनियमः ग्रैन्थिभेदवत्तदबन्धरूपः, गर्हाविषय इति सामर्थ्यम् । बहुमतं ममैतद् द्वयम् इत्यस्मादि च्छामि अनु-शास्तिम् उदितप्रपश्चवीजभूताम् । केषाम् ? इत्याह-अहेतां भगवताम्, तथा गुरूणां कल्याणमित्राणामिति । प्रतिपन्नतस्वानां गुणाधिकविषयैव प्रवृत्तिन्यीय्या इत्येवम्रपन्यासः ।

प्रणिध्यन्तरमाह-होउ मे एएहिं संयोगो । भवत मम एभिः अहर्दा-दिभिः संयोगः, उचितो योग इत्यर्थः । भवतु ममेषा सुप्रार्थना अईदादि-संयोगविष्या। भवतु ममात्र बहुमानः प्रार्थनायाम् । भवतु मम इतः प्रार्थनातो मोक्षवी जं सुवर्णधर्टसंस्थानीयं प्रवाहतः कुश्वलानुबन्धि कर्मेत्यर्थः।

15

<sup>८२</sup> पत्तेसु एएसु अहं सेवारिहे सिया, आणारिहे सिया, पंडिवत्तिज्ञत्ते सियाः निरइआरपारगे सिया । 🖵 🦈

20

१. ०मयमेर्य ति K1 ।। २. अणुसिहि K. ।। ३. अरुहंतांज K1 ।। ४. ति नास्ति S.॥ ५, इय K ।। ६, ०बीअं ति C D. ॥ ७, "न खबु भिन्नग्रन्थेर्भूयस्तद्बन्धः" इति लिलितविस्तरायाम् । "न खेलु नैत्र भिन्नग्रन्थेः सम्यक्तववतो भूयः पुनः प्रनिथनन्धः" इति मुनिचन्द्रसूरिविरचितायां लिलतिवस्तरापञ्जिकायाम् ॥ तद्बन्धः ८. घटस्थानीयं S. ।

> ''एईए उ विसिद्धं सुवन्नघडतुक्लमिह फलं नवरं। अणुबंधज्यं संपुःनहेउओ सम्ममवसेयं ॥२५०॥

एतस्याः पुनः-सुक्रियायाः सकाशाद् विशिष्टम्-अपरिक्रियाजन्यपुण्यविलक्षणम् । अत एव।ह-स्वर्णेघटतुल्यं-शातकुम्भकुम्भसन्निभमिह-जगति फ्लं-पुण्यलक्षणं नवरं-केवलं जायते अनुबन्ध-युतम्-उत्तरोत्तरानुगमरूपवत् । कुत इत्याह-'सम्पूर्णहेतुतः' सम्पूर्णभ्यो हेतुस्यो भावाद् , हेतवश्चास्य

| पाणिकहणादयः । यथोक्तम्—"दया भूतेषु संवेगो विधिवद् गुरुपूजनम् । विशुद्धा शीलवृद्धिश्च                        |            |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| पुण्यं पुण्यानुबन्ध्यदः ॥१॥" सम्यग्-यथावद् अवसेयमिदम् । न हि पूणकारणारब्धा भावाः                            |            |
| कदाचिद् निरनुबन्धा भवितुमहीन्त, अन्यथा तत्तयाऽनुपपत्तेः ॥२४०॥                                               |            |
| ननु क्रियामात्रमप्याज्ञाबहुमानशून्यानां कथं ज्ञायते ? इत्याशंक्याहः;—                                       |            |
| किरियामेत्तं तु इहं जायति लद्धादवेक्खयाए वि ।                                                               | 5          |
| गुरुलाघवादिसन्नाणविज्जयं पायमियरेर्सि ॥२४१॥                                                                 |            |
| क्रियामात्रं पुनरक्तरूपमिह—दूरभन्येष्वभन्येषु च जायते लब्ध्याद्यपेक्षयापि, इह लब्धिर्वैस्त्रपात्र-          |            |
| कीर्त्यादिलाभज्ञक्षणा ग्रह्मते, आदिशब्दात् स्वजनाद्यविरोधकुललज्जादिग्रहः, तान्यप्यपेक्ष्य स्यात् ।          |            |
| गुरुलाघवादिसंज्ञानवर्जितं, गुणदोषयोः प्रवृत्तौ गुरुलाघवमादिशब्दात् सस्वादिषु मैन्यादिभावपहरूतेषु            |            |
| यत्संज्ञानं ग्रुद्धसंवेदनरूपं तेन विनिर्मुक्तं प्रायो बाहुल्येनेतरेषां ग्रुद्धाज्ञाबहुमानविहीनानामिति ॥२४१॥ | 10         |
| पत्तो उ निरणुबंधं मिम्मयघडसरिसमो फलं णेयं ।                                                                 |            |
| कुलडादियदाणाइसु जहा तहा हंत एयंपि ॥२४२॥                                                                     |            |
| इतस्तु-क्रियामात्रात् पुनर्निरनुबन्धम्-उत्तरोत्तरानुबन्धशून्यम् , अत एव 'मिम्मयघडसरिसमो'                    |            |
| इति मृत्तिकामयघटसदृशं फलं पुण्यवन्घलक्षणं ज्ञेयम् । पुनरपि दृष्टान्तान्तरेण भावयति—कुलटाया                  |            |
| दुश्चारिण्याः स्त्रिया द्विजदानादयो ब्राह्मणविभववितरण-पर्वेदिवसोपवास-तीर्थस्नानप्रभृतयो ुंधर्मिक्रिया-      | 15         |
| विशेषास्तेषु यदा निरनुबन्धं फलं, तथा, इन्तेति कोमलामंत्रणे एतदपि क्रियामात्रजन्यं                           |            |
| पुण्यमिति ॥२४२॥                                                                                             |            |
| तम्हा भावो सुद्धो सब्वपयत्तेण हंदि परलोए।                                                                   |            |
| कायव्वो बुद्धिमया आणोवगजोगतो णिच्चं ॥२४३॥                                                                   |            |
| यस्मादेवं क्रियामात्रं निरतुबन्धफलं तस्माद्-भावो-मनःपरिणामः ग्रुद्धो-रागद्वेषमोहमलविकलः                     | <b>2</b> 0 |
| सर्वे प्रयत्नेन—सर्वेस्वसामर्थ्यागोपनरूपेण; हंदीत्युपप्रदर्शने, परलोके—स्वर्गापवरगादिलक्षणे साध्ये          |            |
| कर्त्तव्यो-घटयितव्यो बुद्धिमता-प्रशस्तमतिना पुरुषेण । कथमित्याह— 'आज्ञोपगयोगतो' आज्ञासुप-                   |            |
| गच्छन्ति-अनुवर्तन्ते ये ते आज्ञोपगास्ते च ते योगाश्च-अनुष्ठानमेदाः तेभ्यो, जिनाक्तंनुसारिणो                 |            |
| धर्मारम्भान् प्रतीत्येत्यर्थः, नित्यम्-अहर्निशमिति ॥२४३॥                                                    |            |
| सम्प्रत्याज्ञामेव पुरस्कुर्वन् दृष्टान्तमाहः;——                                                             | 25         |
| जो आणं बहु मन्नति सो तित्थयरं गुरुं च घम्मं च ।                                                             |            |
| साहेति य हियमत्थं पत्थं भीमेण दिहंतो ॥२४४॥                                                                  |            |
| यो जन्तुरासन्नभव्य आज्ञाम्-उक्तरूपां बहु मन्यते-पुरस्करोति, स-आज्ञाबहुमन्ता तीर्थकरम्-                      |            |
| अर्हन्तं गुरुं च धम्मीचार्यं धर्मं च श्रुतचारित्ररूपं बहु मन्यते, आज्ञाबहुमानस्य तीर्थकरादिः                |            |
| बहुमानाविनाभूतत्वाद् । साधयति घटयति, चः समुच्चये, हितं-कल्याणरूपमर्थं पुरुषार्थलक्षणम् ।                    | 30         |
| अत्र-अस्मिन्नाज्ञाबहुमाने भीमेन राजसूनुना दृष्टान्तः-उदाहरणं वाच्यम् ॥ २४४ ॥" इति                           |            |
| आचार्यश्री <b>हरिभद्रस्रि</b> विरचिते मुनिखन्द्रस्रिविरचितवृत्तिसहिते उपदेशपदे ॥                            |            |
| ''एवं पुण्णं पि दुहा मिस्मयकणयकलसोवमं भणियं। अण्णेहि वि इह मस्रो                                            |            |
| नामविवज्जासमेएणं ॥८७॥ एवं पुण्यमि द्विचा द्विप्रकारम् । कथम् ? इत्याह-मृण्मय-                               |            |
| <b>-कनकक्तळ शोपमं भणितम् ।</b> एकं मृण्मयक्रळ शोपमं क्रियामात्रजन्यमफळं सत् तत्फ <b>ळ दान</b> ः             | 35         |

स्वभावं वा । अन्यत् कनककलशोपमं विशिष्टभावनाजन्यं तथा तथा फलान्तरसाधनत्वेन प्रकृष्ट

तथा, पत्तेख एएस अहं सेवारिहे सिया, प्राप्तेषु एतेषु अईदादिषु अहं सेवार्हः स्याम् अईदादीनामेव, आज्ञार्हः स्याम् एतेषामेव, प्रतिपत्ति-युक्तः स्याम् एतेषामेव, निरतिचीरपारगः स्यामेतदाज्ञायाः।

र्व सातुषङ्गां दुष्कृतगर्हामभिधाय सुकृतासेवनमार संविग्गो जहा-सत्तीए सेवेमि सुकडं तीत्यादिना- 🚅

संविग्गो जहासत्तीए सेवेमि सुकडं [ति?] अणु-मोएमि सब्वेसि अरहंताणं अणुद्वाणं, सब्वेसि सिद्धाणं सिद्धभावं, सब्वेसि आयिश्याणं आयारं, सब्वेसि उवज्झायाणं सुत्तप्याणं, सब्वेसि साहूणं साहुकिश्यं। सब्वेसि सावगाणं मोक्खसाहणजोगे, एवं सब्वेसि देवाणं सब्वेसि जीवाणं

फलनकस्वभाविमिति । एतद् भिणतम् अन्यैरिप सौगतैः—"द्विविधं हि मिक्षवः पुण्यम्— मिथ्यादृष्टिनं सम्यग्दृष्टिनं च । अपरिशुद्धमाद्यं फलं प्रति मृद्घटसंस्थानीयम् । परिशुद्धमुत्तरं फलं प्रति सुवर्णघटसंस्थानीयम्" [ ] इह मार्गे योगधर्ममार्गे नामविपर्यास-मेदेन अभिधानभेदेन । एतद्पि "इतरस्य तथा सुखेनैव मोक्षगामीति" [गा०८५] एतद्नुपाति तस्वतः । इति द्वितीयगाथार्थः ॥" इति स्वोपञ्चानिसहिते योगशतके ॥

१ वारं H. विना ॥ २ सानुषंगं H. ॥

३ "पञ्चस्त्र्यामण्युक्तम्-'अणुमोएमि सन्वेसिं अरहंताणमणुट्ठाणं, सन्वेसिं सिद्धाणं सिद्धभावं, सन्वेसिं आयरियाणं आयारं, सन्वेसिं उवज्झायाणं सुक्तप्याणं, सन्वेसिं साहूणं साहुकिरियं,
सन्वेसिं सावगाणं मुक्खसाहणजोए, सन्वेसिं देवयाणं सन्वेसिं जीवाणं होउकामाणं कल्लाणासयाणं
मगासाहणजोए। होउ मे एसा अणुमोअणा॥' एतद्वृक्तिर्यथा—अनुमोदेऽहमिति प्रक्रमः।
सर्वेषामहितामनुष्ठानं धर्मकथादि, सर्वेषां सिद्धानां सिद्धभावमन्यावाधादिरूपम्, एवं
सर्वेषामाचार्याणामाचारं ज्ञानाचारादिलक्षणम्, एवं सर्वेषामुपाध्यायानां स्त्रप्रदानं
सिद्धिवद्, एवं सर्वेषां साधृनां साधृकियां सत्स्वाध्यायादिरूपाम्, एवं सर्वेषां श्रावकाणां
मोक्षसाधनयोगान् वैयावृत्त्यादीन्, एवं सर्वेषां देवानामिन्द्रादीनां सर्वेषां जीवानां
सामान्येनैव भवितुकामानामासन्नभन्यानां कल्याणाद्यायानाम्, एतेषां किम् ? इत्याह—
मार्गसाधनयोगान् सामान्येनैव कुशल्यापारान्, अनुमोदे इति क्रियानुवृक्तिः। भवन्ति
वैतेषामपि मार्गसाधनयोगाः, मिथ्यादृष्टीनामपि गुणस्थानकत्वाभ्युपगमाद्। अनिमप्रहे सित
प्रणिधिशुद्धिमाह—भवतु ममेषाऽनुमोद्नेत्यादि॥'' इति यशोविजयवाचकविरिचतायां
धर्मपरीक्षास्वोपक्षवृक्तौ पृ. १२६॥

25

10

15

20

Jain Education International

For Private & Personal Use Only

होउकामाणं कल्लाणासयाणं मग्गसाहणजोगे।

संविग्नः सन् यथाद्यक्ति, किम् ? इत्याह—सेवे सुकृतम् । एतदेवाह—अनुमोदेऽहमिति प्रक्रमः । सर्वेषामहताम् अनुष्ठानं धर्मकथादि । एवं सर्वेषां सिद्धानां सिद्धभावम् अव्यावाधादिरूपम् । एवं सर्वेषामाचार्याः णाम् आचारं ज्ञानाचारादिरुक्षणम् । एवं सर्वेषामुपाध्यायानां सूत्रप्रदानं सिद्धियत् । एवं सर्वेषां साधूनां साधुकियां सत्स्वाध्यायादिरूपाम् । एवं सर्वेषां आवकाणां मोक्षसाधनयोगान् वैयाव् (पृ?)त्यादीन् । एवं सर्वेषां देवानाम् इन्द्रादीनाम्, सर्वेषां जीवानां सामान्येनैव भवितुकामानामा-सन्नभव्यानां कल्याणाद्यायानां शुद्धाशयानाम्, एतेषां किम् ? इत्याह—मार्गसाधनयोगान् सामान्येन कुश्वरुव्यापारान्, 'अनुमोदे' इति क्रियानुवितः । भवन्ति चैतेषामपि मार्गसाधनयोगाः, मिथ्यादृष्टीनामपि गुणस्थानकत्या-कृत्युपगमात् । अनभिग्रहे सति प्रणिधिशुद्धिमाह—

होउ मे एसा अणुमोयणा सम्मं विहिपुव्विगा, सम्मं सुद्धासया, सम्मं पिडवित्तिरूवा, सम्मं निरइयारा, परमगुणजुत्तअरहंतादिसामत्थओ । अचितसत्तिजुत्ता हि ते
भगवंतो वीयरागा सव्वण्णू परमकल्लाणा परमकल्लाणहेऊ
सत्ताणं । मृढे अम्हि पावे अणाइमोहवासिए, अणिभण्णे
भावओ हियाहियाणं अभिण्णे सिया, अहियनिवित्ते सिया,

5

10

15

20

१ "अनुमोद इति हर्षगोचरतां प्रापयामीत्यर्थः"—Bटि० ॥ २ ०स्थान्युपगमात् म.॥ ३ "मिथ्याद्द्यिमेविन्मथ्याद्र्यतस्योदये सित । गुणस्थानत्वमेतस्य भद्रकत्वाद्यपेक्षया ॥३०॥ [१।१६, पृ० १०९ ] इति योगशास्त्रवृत्तो " इविजिनोक्ततत्त्वेषु ( यथावस्थिततत्त्वानाम् )" [योगशास्त्रे १।१६] इतिक्छोकवृत्तो । एतच्छ्छोकोक्तं यद् भद्रकत्वादिगुणस्थान्यतीर्थिकमार्गपराङ्मुखत्वे सित जैनमार्गाभिमुखतादिलक्षणमार्गानुसारित्वादिल्पस्य अपेक्षया गुणस्थानत्वं मिथ्याद्द्यः । तदेव ताद्दगुणस्थानत्वमत्रापि श्री हिरभद्रस्रिमिरभिहितमिति मन्तव्यम् । तद्भिन्यञ्चकं तु अनिमग्रहे सित प्रणिधिग्रुद्धिमाह् दत्ययेतनपदेन कदाग्रहाभावाभिधानमेवेति "— Aटि. ॥ ४ अत्र 'गुणस्थानकत्वाभ्युपगमात् अनिभग्रहे सित । प्रणिधिग्रुद्धिमाह्—' इत्यपि वाक्ययोजना सम्भवेत् ॥ ५ ०वित्रज्ञत्ता सम्मं K1॥ ६ °णज्ञत्ता अरहतादि० ऽ। °णसंज्ञत्ता । अरहतादि० ४ ।

हियपवित्ते सिया, आराहगे सिया, उचियपडिवत्तीए सञ्वसत्ताणं, सहियं ति इच्छामि सुक्कडं, इच्छामि सुक्कडं, इच्छामि सुक्कडं।

भवतु ममेषाऽनुमोदना अनन्तरोक्ता सम्यग्विधिपूर्विका, स्त्रानुसारेण । सम्यक्ष्णुद्धाशया, कर्मविगंमेन । सम्यक्षितिपत्तिस्त्या, क्रियास्रोण । सम्यग्निरतिचारा, सिर्विवंगेन । क्रुतो भवतु ? इत्याह-परमग्रुणयुक्ताईदादिसामध्येतः । आदिशब्दात् सिद्धौदिपरिग्रहः । प्रार्थनायाः
सिविषयतामाह-अँचिन्त्यदाक्तियुक्ता हि ते भगवन्तोऽईदादयः वीतरागाः
सर्वेज्ञाः, प्राय आचार्यादीनामप्येतद्वीतरागादित्वमस्तीत्येवमभिधानम्, तिष्ठशेषारेखं त्वाह-परमकल्याणा आचार्यादयोऽपि, परमकल्याणहेतवः सत्त्वानां
तैस्तैरुपायेः सर्व एवते । मूदश्चास्मि पाप एतेषां विशिष्टां प्रतिपत्तिं प्रति ।
अनादिमोहवासितः संसारानादित्वेन । अनिभन्नो भावतः परमार्थतः,
हिताहितयोरभिज्ञः स्यामहमेतत्सामध्येन । तथाऽहितनिवृक्तः स्याम्,
तथा हितप्रवृक्तः स्याम् । एवमाराधकः स्यामुचितप्रतिपत्त्या सर्वसत्त्वानां संवन्धिन्या । किम् ? इत्याह-स्वहितमिति इच्छामि स्रकृतं ३ 
एवं वारात्रयं पाटः । उत्तममेतत् स्रकृतासेवनं विशेषतः प्रथग्जनानां वनच्छेन्बलदेव-मृगोदाहरणात् परिभावनीयम् ।

१ आराहइत्तप सिया S.II २ ० गमनेन H. II ३ सिद्धादिप्रहः H.II ४ इत आरम्य ताद्वरोषापेक्षं त्वाह [१०५] इति पर्यन्तः पाठः H. मध्ये नास्ति ॥ ५ विशिष्टानां प्रतिपत्ति H. विना ॥ ६ स्वहितमिति H. मध्ये 20 ७ '३' नास्ति H. ।। ८ "पृथग्जनानामि सिद्धमेतत्, योगिबुद्धिगम्योऽयं व्यवहारः" इति लिलतिबस्तरायाम् । "पृथग्जनानामपि पृथक्-तथाविधालौकिकसामियकाचारविचारादेर्वेहिः स्थिता बहुविधा बालादिप्रकारा जनाः -प्राकृतलोकाः पृथग्जनास्तेषामपि शास्त्राधीनिधयां सुधियाः मित्यपिशब्दार्थः । " इति लिलतिबस्तराया मुनिबन्द्रसूरिविरचितायां पिक्षकायाम् ।। ९ " तलार्श्वे पावजदामस्तपस्तीवं चचार च । तुङ्गिकाशिखरे गत्वा सिद्धार्थोऽस्थाच रक्षकः ॥३७॥ 25 मासपारणकेऽन्येयुर्वलः कापि पुरे विशन् । कयापि सार्भया पौर्या कृपकंठस्थयैक्यत ॥३८॥ रूपातिंशयालोकनन्यप्रचित्तया । कुम्मस्थाने पुत्रकण्ठे तया रज्जुरबध्यत ॥३९॥ कपे तं क्षेप्तमारेभे सा यावत्तावदैक्यत । बलेन चिन्तितं चेदं धिङ्मे रूपमनर्थकृत ।।४०॥ नातः परं पुरम्रामादिषु वेश्यामि कि त्वहम् । वने काष्ठादिहारिभ्यः पारियष्यामि भिक्षया ॥४१॥ तां नारीं बोधियत्वाथ तदेव हि वनं बलः । जगाम तेपे च तपो दुस्तपं मासिकादिकम् ॥४२॥ 30

## ्र<sub>खत्रपाठे</sub> फलमाह-एवमेयं सम्मं पढमाणस्स सुणमाणस्स अणुप्पेहमाणस्स सिढिलीभवंति परिहायंति खिज्जंति असुहकम्माणुबंधा।

आनीतं भक्तपानादि तृणकाष्ठादिहारिभिः । दत्तं च तैः प्रासुकं च गृहीत्वा पारयन्मुनिः ॥४३॥ 5 काष्ठादिहारकास्ते च गत्वा चख्युः स्वभुभुजाम् । देवरूपः पुमान् कोऽपि चरन्नस्ति वने तपः ।।४४॥ इत्याराशंकिरे ते च किमरुमद्राज्यकांक्षया । करोति तप ईदृक्षं मन्त्रं वा साधयत्यसौ ॥४५॥ इमं हुन्मस्ततो गत्वेत्यालोच्य युगपच ते । ईयुः सर्वाभिसारेण मुने रामस्य सन्निधौ ॥४६॥ ततश्च देवः सिद्धार्थस्तस्य सन्निहितः सदा । विचक्रेऽनेकराः सिंहाञ्जगतोऽपि भयंकरान् ॥४७॥ राजानश्चिकतास्ते च नमस्कृत्य बलं ययुः । नरसिंह इति ख्यातो बलभद्रस्तदाद्यभूत् ॥४८॥ वने तपस्यतस्तस्य धर्मदेशनयार्प्रया । वासिता व्याव्यसिंहाद्या बहवः प्रशमं ययुः 10 केऽपि श्रावकतां भेजुः केऽपि भद्रकतां पुनः । कायोत्सर्गं व्यधुः केऽपि केऽपि चानशनं तदा ॥५०॥ मांसाहारान्निवृत्तास्ते बभुवुः पारिपार्श्विकाः। तिर्थभूपधराः शिष्या इव राममहामुनेः ॥५१॥ रामप्रारभवसंबन्धः कोऽपि जातिस्मरो मृगः । अतिसंवेगमापन्नः सदा सहचरोऽभवत् ॥५२॥ उपास्योपास्य रामर्षि स मृगो वनमभ्रमत् । अगवेषयदायातान् सान्नान् काष्ठादिहारिणः ॥५३॥ 15 यदापस्यत्तदैवैत्य रामर्षि ध्यानसंस्थितम् । पर्यस्यन् शिरसा पादे मिक्षादातृन् व्यजिज्ञपत् ।।५४॥ रामस्तदुपरोघेन ध्यानं मुक्त्वा क्षणादि । मिक्षायै निरगात्तेन हरिणेनाग्रगामिना तत्रान्येयुर्वने भभ्यदारुभ्यो रथकारुकाः । आययुश्चिच्छिदुश्चापि वृक्षान् सारानृजून् बहुन् ॥५६॥ तान प्रेक्ष्य स भ्रमन्नेणः सद्यो राममजिज्ञपत् । ध्यानं चापारयत्तस्योपरोधात् स महामुनिः ॥५७॥ 1.1 तेषु भोक्तुं निषण्णेषु भिक्षार्थं मासपारणे । रामर्षिराययौ तत्र हरिणेनाम्रगामिना 114211 रथकारामणी रामं प्रेक्ष्य प्रीतो व्यचिन्तयत् । अहो अत्राप्यरण्येऽसौ कल्पद्रुरिव कोऽप्युषिः ॥५९॥ 20 अहो रूपमहो तेजः प्रशमः कोऽप्यहो महान् । कृतार्थः सर्वयाप्यस्मि मुनिनातिथिनामुना ॥६०॥ रथकारो विचिन्त्यैवं पञ्चांगस्पृष्टभूतलः । बलर्षये नमस्कृत्य भोज्यपानान्युपानयत ।[६१]] अथ दध्यो बलमुनिः श्राद्धः कोऽप्येष शुद्धधीः । कर्मार्जितुं स्वर्गफलं भिक्षां मे दातुमुद्यतः ।।६२॥ न चेद् गृह्णाम्यम् भिक्षां तदेतस्य हि सङ्गतेः । इतो मयान्तरायः स्याद् गृह्णाम्येतेन हेतुना ॥६३॥ एवं विचिन्त्य भगवान् कारुण्यक्षीरसागरः । स्वकायनिरपेक्षोऽपि भिक्षां तरुमादुपाददे ॥६४॥ 25 ऊर्ध्वाननो मृगः सोऽपि बाष्पांभः प्लावितेक्षणः । मुनि वनच्छिदं चापि पश्यन्निदमचिन्तयत् ॥६५॥ अहो कृपानिधिः स्वामी निरपेक्षो वपुष्यपि । अन्वग्रहीद्रयकारं तपसामेक आश्रयः ।।६६॥ अहो वनिकछद्ध-योऽयं जन्म चास्य महाफलम् । येनायं भगवानेवं पानान्नैः प्रतिलंभितः ॥६७॥ अहं पुनर्मन्दभाग्यो न तपः कर्तुमीश्वरः । प्रतिलंभियतुं नापि धिड्यां तिर्यक्तवद्रिषतम् 118८11 एवं त्रयोऽपि ते यावद्धमे व्यानपराः स्थिताः । महावाताहतस्तावदर्धन्छन्नो अपतत्तरः ।|६९॥ 30 ते त्रयस्तरुणा तेन पतितेन हता मृताः । पद्मोत्तरिवमानान्तर्ब्रहालोकेऽभवन् सुराः 1100117 इति त्रिषष्टिशलाकापुरुषचरिते ऽष्टमे पर्वणि द्वादशे सर्गे ॥

<sup>🕴</sup> अग्रया श्रेष्ठया ॥ २ एणो मृगः ॥

निरणुबंधे वाऽसुहकम्मे भगगसामृत्थे सुहपरिणामेणं कडगबद्धे विय विसे अप्पष्ठे सिया, सुहावणिज्जे सिया, अपुणभावे सिया ।

१०२ एवमेयं सम्मं पढमाणस्स एवमेतत् स्त्रं सम्यक् पठतः संवेगसारम्, तथा सुणमाणस्स श्रुष्वतः आकर्णयतः अन्यसमीपात् , तथा अणुप्पेहमाणस्स अनुप्रेक्षमाणस्य अर्थानुस्मरणढारेण । किम् ? इत्याह-सिढिलीभवंति श्लयी-भवन्ति, मन्दविपाकतया । तथा परिहायंति परिहीयन्ते, पुद्गलापसरणेन । तथा खिज्जंति क्षीयन्ते ैनिर्मूछत एवाशयविशेषाभ्यासद्वारेण । के ? इत्याह-असुहकम्माणुर्वेघा ूँ अशुभकर्मानुबन्धा भावरूपाः कमिविशेषरूपा वा। ततः किम् ? इत्याह्-निरणुबंधे वाऽसुहकम्मे निरनुबन्धं वाऽशुभकर्मे 10 यच्छेपमास्ते भग्गसामत्थे सुहपरिणामेणं भग्नसामध्र्ये विपाक-प्रवाहमङ्गीकृत्य शुभपरिणामेनानन्तरोदितस्त्रत्रभवेन । किमिव ैविय विसे अप्पफल्ले सिया, कटकबद्धमिव मन्त्रसामर्थ्येनाल्पफलं स्यात् , अल्पविपाकमित्यर्थः । तथा सुहावणिज्जे सिया, सुखापनेयं स्यात् संपूर्णस्त्ररूपेणुत् र् तथा अपुणभावे सिया, 15 अपुनर्भावं स्यात् कर्म, पुनस्तथाऽबन्धकत्वेन्र्रो/एवमपायपरिहारः फलत्वेनोक्तः 🕂 

तहा आसगिलज्जंति परिपोसिज्जंति निम्मविज्जंति सुहकम्माणुवंधा । साणुवंधं च सुहकम्मं पिगाइं पिगाइ-भाविज्जंते नियमफलयं सुप्पउत्ते विय महागए सुहफले सिया, सुहपवत्तगे सिया, परमसुहसाहगे सिया। अओ अपिडवंधमेयं असुहभाविनरोहेणं सुहभाववीयं ति सुप्पणिहाणं सम्मं पिढयव्वं सोयव्वं अणुप्पेहियव्वं ति।

25

Jain Education International

१ निमूलत S.II २ विव H. II ३ अल्पफलमित्यर्थः S. I इत आरम्य अपुनर्भाव स्यात् [पं०१६] इतिपयन्तः पाटः S. मध्ये पश्चात् केनचित् पूरितः II ४ सहं कस्मं S. II

तथा आसगलिङ्जंति इत्यादि । आसकलीकियन्ते, आक्षिप्यन्ते इत्यर्थः । तथा परिपोसिज्जंति, परिपोष्यन्ते भावोपचयेन । तथा निम्म-विज्जंति, निर्माप्यन्ते, परिसमाप्तिं नीयन्ते । के ? इत्याह-सहसम्माणुषंधा, शुभकर्मानुबंधाः, क्रशलकर्मानुबंधा इति भावः ।

ततः किम् ? इत्याह साणुवंधं च सहकम्मं सानुबन्धं च शुभकम्म आत्यन्तिकानुबन्धापेक्षम् । ैिकंविक्षिष्टं किम् ? इत्याह-पिगृहं प्रकृष्टं प्रधानं पगिष्टभाविज्जयं प्रकृष्टभावार्जितं शुभभावार्जितमित्यर्थः, नियमफलयं नियमफलद्म , प्रकृष्टत्वेनैव । तदेवंभूतं किम् ? इत्याह-सुप्पयुत्ते विय महागदे सुप्रयुक्त इव महागदः एकान्तकल्याणः सुहफले सिया शुभफलं स्यादनन्तरोदितं कर्म। तथा सुहपवत्तगे सिया, शुभप्रवर्त्तकं स्यादनु-बन्धेन । एवं परमसुहसाहगे सिया, परमसुखसाधकं स्यात, पारम्पर्येण निर्वाणावहमित्यर्थः।

यत एवम् अतो अप्पडिबंधमेयं । अतोऽस्मात् कारणात् अप्रतिबन्धम् एतत् प्रतिबन्धरहितम् , अनिदानमित्यर्थः । असुहभावनिरोहेण सुहभाव-बीजं ति अशुमभावनिरोधेन अंशुभानुबन्धनिरोधेनेत्यर्थः, शुमभावबीजिमिति कृत्वैतत् स्त्रं सुप्पणिहाणं सुप्रणिधानं शोभनेन प्रणिधानेन सम्मं पढियव्वं सोंचव्वं अणुपेहियव्वं ति । सम्यक् प्रशान्तात्मना पठितव्यम् अध्येन् कर्णान तन्यम् । श्रोतव्यमन्वारुयानविधिना । अनुप्रेक्षितव्यं परिभावनीयमिति । न च 'होई मे एसा अणुमोयणा सम्मं विहिपुन्विगा' इत्यादिना, निदान- 💲 🗸 पदमेतदिति मन्तव्यम् भाष्टिक्षण्डवन्ध्रहेतो भेवानुबन्धिनः संवेगशून्यस्य महर्द्धि-भोगर्युद्धौ अध्यवसानस्य निदानत्वात् 🛴 अस्य च तल्लक्षणायोगात् । अनी दशस्य चानिदानत्वात्। आरोग्यप्रार्थनादेरपि निदानत्वप्रसङ्गात् । तथा चागमविरोधः-

आरोग्गबोहिलाभं समाहिवरमुत्तमं र्दितु । [ लोगस्स० ६ ] न्वे०० इत्यादिवचनश्रवणादित्यले प्रसङ्गेन ।

१A. B विता-किविशिष्टमित्याह H. II किविशिष्टिकमित्याह S. II २ अशु[भ ?]-५ न तु H. || ६ दृश्यतां पृ० १९ पं. १३ || ७ H.S. Аम्. विना किलब्दकर्मबन्ध० Aसं B. || ८ ०भोगस्य गृध्तो: अध्य H. ||

5

**1C** 

15

20

| आचार्यश्रीहरिभव           | सूरिविरचितटीकास  | मलङक्ते | पश्चसूत्रवे |
|---------------------------|------------------|---------|-------------|
| બા બા <i>બ ઝા</i> હારપત્ર | (421412121212121 | A CACA  | 100         |

990-

वश्री नेमो निमयनियाणं परमगुरुवीयरागाणं । नमो सेसनमोकारारिहाणं। जयउ सव्वण्णुसासणं। परमसंबोहीए सुहिणो भवंतु जीवा, सुहिणो भवन्तु जीवा, सुहिणो भवन्तु जीवा इति पावपैडिघायगुणबीजाहाँणसुत्तं समत्तं ॥१॥ ू

नमो निमयनिमयाणिमत्यादि । नमो नतनतेभ्यः, देवर्षिवन्दितेभ्य इत्यर्थः । केभ्यः ? इत्याह-परमग्रुख्वीयरागाणं परमगुख्वीतरागेभ्यः, क्षीणक्छेशेभ्य इति यावत ।

नमो सेसनमोकारारहाणं। नमः दोषनमस्काराहेंभ्य आचार्यादिभ्यो गुणाधिकेभ्य इति भावः।

्र जयड सव्वण्णुसासणं जयतु सर्वज्ञशासनं कृतीर्थापोहेन । १९३ - 🛴 परमसंबोहीए खुहिणो भवंतु जीवा इति परमसंबोधिना वरबोधि-लाभरूपेण खुरिवनो भवन्तु मिथ्यात्वदोषनिवृत्त्या जीवाः प्राणिन इति। अस्य वारात्रयं पाठः ।

पावपडिघायगुणबीजाधाणसुन्तं समन्तं । पापप्रतीघातेन अकुशला-नुबंन्धाश्रवव्यवच्छेदेन, गुणवीजाधानं भावतः प्राणातिपातविरमणीनिमित्तन्यासः, तथाऽनुबन्धतो विचित्रविपाकवत्कर्माधानमित्यर्थः एतत्स्चकं सूत्रं पापप्रती-घातधर्मगुणबीजाधानसूत्रं समाप्तमिति। BO

## पश्चर्मंत्रकव्याख्यायां प्रथमस्त्रव्याख्या समाप्ता ॥१॥

१ नमो २ नर्मियाणं  $\mathrm{K1}$  ॥ २ संबोहिए  $\mathrm{K1}$  ॥ ३ परिघाय  $^{\circ}$   $\mathrm{S.}$  ॥ ४ ० हाणं 20 ७ ९ घानभावतः H. ॥ ८ ९ णनिमित्तभ्यासः H. । ९ णमिति सन्यासः Sमू० ।  $^{\circ}$  णादिगुणन्यासः  $^{
m S}$ सं ।  $^{\circ}$  णमिति तत्-यासः  $^{
m AB}$  ॥ ९  $^{\circ}$  प्रतिघातकगुणबीजा  $^{\circ}$   $^{
m H}$  ॥ १० ९ सूत्रव्या ९ H.II 25

58

5

10

15

अधुना द्वितीयस्त्रव्याख्या प्रस्तूयते । अस्य चायमभिसंबन्धः इह धर्मगुणबीजमाहितं सत् तत्तद्वैचित्र्यात् तत्तत्कालादिनिमृत्तभेदेन विपच्यते एतदाभिगुण्बीजमाहितं सत् तत्तद्वैचित्र्यात् तत्तत्कालादिनिमृत्तभेदेन विपच्यते एतदाभिगुण्योन । तत एव धर्मगुणप्रतिपत्तिश्रद्धोपजायते । तस्यां सम्रुपजातायां यत्
कर्त्तव्यं तदभिधातुमाह-

्र जायाए धम्मगुणपिडवित्तसद्धाए, भावेज्जा एएसि सरूवं पयइ-सुंदरत्तं, आणुगामित्तं, परोवयारित्तं, परमत्थहेउत्तं। तहा दुरणुचरत्तं, भंगदारुणत्तं, महामोहजणगत्तं, भूयो दुल्लहत्तं ति। भावेऊणेवं जहासत्तीए उचियविहाणमेव अञ्चंतभावसारं पिडवज्जेज्जा, तंजहा—शूलगपाणाइवायविरमणं १, शूलगमुसावायविरमणं २, शूलगअदत्तादानविरमणं ३, शूलगमेहुणविरमणं ४, शूलगपरि-ग्गहविरमण ५ मिचाइ।

जायाए धम्मगुणपिडवित्तसद्धाए इत्यादि । जातायां धर्मगुणप्रति-पत्तिश्रद्धायां भावतस्तथाविधकर्मक्षयोपश्चमेन, भावयेत् एतेषां स्वरूपं धर्मगुणानाम् । प्रकृतिखन्दरत्वं जीवसंवलेशविशुद्ध्या । आनुगामुकत्वं भवान्तरवासनानुगमेन । परोपकारित्वं तथापीडादिनिवृत्त्या । प्रमार्थहेतुत्वं परंपरया मोक्षसाधनत्वेन । तथा दुरनुचरत्वं सदैवानभ्यासात् । भृङ्गदारुणत्वं भगवदाज्ञाखण्डनतः । मृहामोहजनकत्वं धर्मद्षकत्वेन । भूयो दुर्लभत्वं विपक्षानुबन्धपुष्ट्येति । भावियत्वा एवमुक्तेन प्रकारेण यथाद्याक्ति शक्त्यनु-रूपम् , न तद्धान्याधिक्याभ्याम् , उचितिविधानमेव शास्रोक्तेन विधिना, अत्यन्तभावसारं महता प्रणिधानवलेन प्रतिपचेत धर्मगुणान् न राभसिक्या प्रवृत्त्या, अस्या विपाकदारुणत्वात् । किंभूतांस्तान् ? इत्याह-तंजहा इत्यादि ।

25

www.jainelibrary.org

१ ° मुख्येतस्तत एव S. II २ भंगे K1. K. S. विना I ३ भावेऊण नास्ति K1. K.S. विना I अतः K1. K. S. विना-' एवं जहासत्तीए ' इत्येव पाटः II ४ विद्याणेण K1 K विना II ५ ° ग्गहाओ वेर ° K. II ६ भंड्रे A.B II ७ भाव इति एव ° A.B II

15

20

तद्यथा-स्थूरप्राणातिपातिवरमणं, स्थूरमृषावादिवरमणं, स्थूराद्त्ता-दानिवरमणं, स्थूरमैथुनिवरमणं, स्थूरपरिग्रहविरमणमित्यादि । आदि-शब्दाद् दिग्वतायुत्तरगुणपरिग्रहः । आदावुपन्यासश्चेषां भावत इत्थमेव प्राप्तेरिति । उक्तं च-

प्रमात्ति उ लक्के पलियपुहत्तेण सावभो होज्जा । चरणोवसमखयाणं सागरसंखंतरा होति ॥ पवं अप्परिवडिए सम्मत्ते देव-मणुयजम्मेसु । अण्णयरसेढिवज्जं एगभवेणं व सन्वाइं॥ [वि० भा० १२१९-१२२०] इत्यादि ।

पडिवज्जिऊण पालणे जइज्जा, सयाऽऽणागाहरो सिआ सयाऽऽणाभावरो सिआ, सयाऽऽणापरतंते सिआ । आणा हि मोहविसपरममंतो, जलं दोसाइजलणस्स, कम्भवाहिचिगिच्छा-सत्थं, कप्पपायवो सिवफलस्स् ।

पिडविज्ज्ज्ज्ण इत्यादि । प्रतिपद्य पालने यतेत अधिकृतगुणानाम् । कथम् ? इत्याहे सदाऽऽज्ञाग्राहकः स्यात् , अध्ययन-अवणाभ्याम् । आज्ञा आगम् उच्यते । सदाऽऽज्ञाभावकः स्यात् , अनुप्रेक्षाद्वारेण । सदाऽऽज्ञापर-तन्त्रः स्याद्नुष्ठानं प्रति । किमेशम् ? इत्याहे आज्ञा हि मोहविषपरममन्त्रः, तद्पनैयनेन । जलं द्वेषादिष्ज्वलनस्य, तद्विध्यापनेन । कर्मव्याधिचिकित्साज्ञास्त्रम् , तत्क्षयकारणत्वेन । कर्ल्पपादपः ज्ञावकलस्य, तद्वन्ध्यसाधकत्वेन ।

वज्जेज्जा अधम्मिमजोगं । चितेज्जा अभिणवपाविए गुणे, अणाइभवसंगए य अगुणे, उदग्गसहकारितं अधम्म-मित्ताणं, उभयलोगगरिहयत्तं, असुहजोगपरंपरं च्री

तथा वज्जेज्जा इत्यादि । वर्जयेत् अधर्ममित्रयोगम् अकल्याणमित्र-

10

15

20

25

संबन्धम्, चिन्तयेत् अभिनवप्राप्तान् गुणान् स्थूरप्राणातिपातविरमणादीन् र् अनादिभवसङ्गतांश्च अगुणान् सदैवाविरतत्वेन, उद्ग्रसहकारित्वमधर्म-मित्राणाम् अगुणान् प्रति । उभयलोकगहितत्वं तत्पापानुमत्यादिना, अद्युभयोगपरंपरां च अकुशलानुबन्धतः

पिरहरेजा सम्मं लोगविरुद्धे अणुकंपापरे जणाणं, न खिसावेज्ञ धुम्मं, संकिलेसो खु एसा, परमबोहिबीयं अबोहि-फलमपणो ति। एवमालोचेज्जा न—खलु एतो परो अणत्थो, अंधत्तमेयं संसाराडवीए, जणगमणिडवायाणं, अइदारुणं सरूवेणं असहाणुबंधमच्चत्थं।

तथा परिहरेज्जा इत्यादि । परिहरेत् सम्यग् लोकविरुद्धानि तद्-शुभाध्यवसायादिनिवन्धनानि । अनुकम्पापरो जनानाम् , मा भूत्तेषामधर्मः । न खिस्रयेद्धर्मम् , न गईयेज्जनैरित्यर्थः । संक्लेश एवेषा खिसाऽ-शुभभावत्वेन । परम् अबोधिबीजं तत्प्रद्वेषेणं । अबोधिफलमात्मन इति, जनानां तन्निमित्तभावेन । तथा एवमालोचयेत् स्त्रानुसारेण । न खल्वतः परोऽनथींऽबोधिफलात् तत्कारणभावाद्धा, लोकविरुद्धत्वादिति । अन्धत्वमेतत् संसाराट्यां हितद्शनाभावेन । जनकमनिष्ठपातानाम् , न्रकाद्यपपात-कारणत्या । अतिद्रारुणं स्वरूपेण, संक्लेशप्रधानत्वादे । अशुभानु-बन्धमत्यर्थं परम्परोपधातभावेनेति । अतं एवोक्तम्-

१ करुणापरे K विना ॥ २ ॰ मालोपज्ञा K. K1 विना ॥ ३ ॰ मणिट्टावायाणं K. K1 विना ॥ ४ "लोको जनपदः । खलुराव्दोऽवधारणे । लोक एवाधारः । सर्वेषां ब्रह्मचारिणां यस्मात् । ब्रह्म संयमः सप्तदराभेदः । तद्योगात् संयमिनः । तेषां सर्वेषामिति गच्छवासिनां गच्छिनर्गतानां च । तस्माल्लोके यद्विरुद्धं जातमृतकस्तक-समृहिनराकृतादिग्रहेषु मिश्चादिग्रहणमानेभोऽयेषु च परिहार्यम् । यच लोकैकदेशे विरुद्धं मद्य-मांस-ल्रह्मन्वोज्ञानन्तकायादि धर्मसाधनविरुद्ध-मनेकं तदिष परिहार्यमिति ॥१३१॥" इति प्रशासरिद्धिकायाम् ॥

10

सेवेज्ज धम्मिन विहाणेणं, अंधो विय अणुकड्ढगे, वाहिओ विव वेज्जे, दिखी विय ईसरे, भीओ विय महानायगे। न इओ सुंदरतरमञ्जति बहुमाणजुत्ते सिया, आणाकंखी, आणापडिच्छगे, आणाअविराहगे, आणानिष्फायगे ति।

तथा सेवेज इत्यादि । सेवेत धर्मिमत्राणि विधानेन सत्प्रतिपत्त्या-दिना। अन्ध इवानुकर्षकान, पातादिभयेन। व्याधित इव वैद्यान, दुःखभयेन। दिरद्र इवेश्वरान, स्थितिहेतुत्वेन। भीत इव महानायकान, आश्रयणीयत्वेन। तथा न इतो धूर्मिन्त्रसेवनात् सुन्दरतरमन्यदिति कृत्वा बहुमानयुक्तः स्यात् धर्मिनेत्रेषु,। आज्ञाकाङ्क्षी, अदत्तायामस्यां तेषाम्। आज्ञाप्रतीच्छकः, प्रदानकाले तेषामेव। आज्ञाऽविराधकः प्रस्तुतायां तेषा-मेव। आज्ञानिष्पादक इत्यौचित्येन तेषामेव।

विज्ञा पिहिसमुचिएसु गिहि-सपायारेसु पिसुद्धाणुडाणे पिससुद्धमणिकिरिए पिससुद्धवइिकरिए पिससुद्धकायिकिरिए ।

15 पिडवण्णेत्यादि । प्रतिपन्नधर्मगुणाई च वर्तत सामान्येनैव, गृहि-समुचितेषु गृहिसमाचारेषु नानाप्रकारेषु, परिशुद्धानुष्ठानः सामान्येनैव । परिशुद्धमनःक्रियः शास्त्रानुसारेण । परिशुद्धवाक् क्रियोऽनेनैवं । परिशुद्ध-कायिकयोऽनेनैव । ()

एतद्विशेषेणाभिधातुमाह-

20 किं वन्जेज्जाऽणेगोवघायकारगं गरहणिज्जं बहुकिलेसं आयइ-विराहगं समारंभं। न चितेज्ज परपीडं। न भावेज्ज दीणयं।

१ विवाणुकड्ढए K1 K. विना ॥ २ विव C. D. ॥ ३ विव C. D. ॥ ४ सुंदरमञ्ज K. ॥ ५ ैरहं K1 ॥ ६ शास्त्रानुसारेणेत्यर्थः-Aिट ॥ ७ ैरणं K1 ॥ ८ ैमासेज्ज K1 ॥

न गच्छेज्ञ हिरसं। न सेवेज्ञा वितहाभिणिवेसं। उचियमण-पवत्तगे सिया। एवं न भासेज्ज अलियं, न फरुसं, न पेसुन्नं, नाणिबद्धं। हियमियभासगे सिया। एवं न हिंसेज्ज भूयाणि। न गिण्हेज्ज अदत्तं। न निरिक्खेज्ज परदारं। न कुज्जा अणत्थदंडं। सुहकायजोगे सिया।

वर्जियेत् अनेकोपघातकारकं सामान्येन, गईणीयं प्रकृत्या, बहुक्छेद्रां प्रवृत्तो, आयितिविराधकं परलोकपीडाकरम्, समारम्भम् अङ्गारकमीदि-रूपम् । तथा न चिन्तयेत् परपीडां सामान्येन । न भावयेद् दीनतां कस्य-चिद्रसंप्रयोगे । न गच्छेद्धृषं कस्यचित् संप्रयोगे । न सेवेत चितथाभिनिवेद्धाम् अतत्त्वाध्यवसायम् । किन्तु उचितमनः प्रवक्तिकः स्याद् वचनातु-सारेण । एवं न भाषेतान्तमभ्याख्यानादि, न परुषं निष्ठुरम्, न पैद्धा(श्रु)-न्यं परप्रीतिहारि, नानिबद्धं विकथादि । किन्तु हितमितभाषकः स्यात् स्त्रनीत्या । एवं न हिंस्याद् भूतानि पृथिव्यादीनि । न गृह्णेयादद्तं स्तोकमिष । न निरीक्षेत परदारं रागतः । न कुर्यादनर्थद्ण्डं अपध्यानाचिरतादि । किन्तु श्रुभकाययोगः स्यात्, आगमनीत्या ।

तहा लाभोचियदाणे लाभोचियभोगे लाभोचियपिवारे लाभोचियनिहिकरे सिया, असंतावगे पिवारस्स, गुणकरे जहासत्ति, अणुकंपापरे, निम्ममे भावेणं। एवं खु तप्पालणे वि धम्मो जहऽन्नपालणे ति। सन्वे जीवा पुढो पुढो, ममत्तं बंधकारणं।

तथा लाभोचियदाणेत्यादि । तथा लाभोचितदानः, अष्टभागाद्यपेक्षया।
तथा लाभोचितभोगः, अष्टभागाद्यपेक्षया। लाभोचितपरिवारः, चतुर्भागादिभर्तव्यपरिमाणेन । लाभोचितनिधिकैरः स्यात्, चतुर्भागाद्यपेक्षयैव।

5

10

15

१ वधकारणं K1 ॥ २ • कार: Sei • A B ॥

10

#### उक्तं चात्र लौकिकै:--

ैपादमायान्निधि कुर्यात् पादं वित्ताय वर्द्धयेत्। धर्मोपभोगयोः पादं पादं भर्त्तव्यपोषणे॥ [

### तथाऽन्यैरप्युक्तम्-

आयाद ई नियुञ्जीत धर्मे यद्वा अधिकं ततः। शेषेण शेषं कुर्वीत यत्नतस्तुच्छमैहिकम् ॥ [

] इत्यादि ।

तथा असन्तारकः परिजनस्य, स्यादिति वर्तते, शुभप्रणिधानेन।
गुणकरो यथादाक्ति भवस्थितिकथनशीलत्वेन । अनुकुम्पापरः, प्रतिफलनिरपेक्षत्या । निर्ममो भावेन भवस्थित्यालोचनात् । के एवं गुणः स्यात् ?
इत्याह एवं यस्मात् तत्पालनेऽपि धर्मः, जीवोपकारभावात् । यथाऽन्यपालन
इति जीवाविशेषेण । किमित्येतदेवम् ? इत्याह सर्वे जीवाः पृथक् पृथग्
वर्सन्ते स्वलक्षणभेदेन, किन्तु ममत्वं बन्धकारणम्, लोभरूपत्वात् । उक्तं च-

्रेंटिं संसाराम्बुनियौ सत्त्वाः कर्मोर्मिपरिघद्दिताः। संयुज्यन्ते वियुज्यन्ते, तत्र क: कस्य बान्धवः॥[ ]

15 तथा-

अत्यायते ऽस्मिन् संसारे, भूयो जन्मिन जन्मिन । सत्त्वो नैवास्त्यसौ कश्चिद्यो न बन्धुरनेकथा ॥ [

] ॥ इत्यादि ॥

सर्वथा परिभावनामात्रमेतत्स्वजनो न स्वजन इति ॥

तहा तेसु तेसु समायारेसु सइसमन्नागए सिया, अर्मुगे अहं, अमुगकुले, अमुगंसीसे, अमुगधम्मद्वाणिहिए, न मे तिव्वराहणा, न मे तदारंभो, बुइढी ममेयस्स, एयमेत्थ सारं, एयमायभूयं, एयं हियं। असारमन्नं सव्वं विसेसओ अविहिग्हणेणं \* विवागदारुणं च ति है। एवमाह तिलोगबंधू परम-

१ अक्षरशः समानप्रायमिदं श्लोकद्वयं धर्मिबिन्दुरीकायानिष [पृ०८] उद्भृतमाचार्यश्री

मृतिचन्द्रस्रिभिः, तथा योगशास्त्रवृत्तौ [पृ०१५२] आचार्यश्री हेमचन्द्रस्रिभिः॥
२ एवं कृते को गुणः स्यादित्याशयः॥ ३ अमुगेहं K. K1 विना॥ ४ ° गित्रसे

K. K1 विना॥ ५ \* \* एतदन्तर्गतः पाटः S. K. K1 विना नास्ति॥

कारुणिंगे सम्मं संबुद्धे भगवं अग्हंते ति । एवं समालोचिय तदिवरुद्धेसु समायारेसु सम्मं वट्टेज्जा । भावमंगलमेयं तिन्निष्कत्तीए ।

तहा तेसु तेसु इत्यादि । तथा तेषु तेषु समाचारेषु गृहिसमुचितेष्विति वर्तते, स्मृतिसमन्वागतः स्यात् आभोगयुक्तः । कथम् ? इत्याह—अमुकोऽहं देवदत्तादिनामा । अमुककुळ इक्ष्याका(क्या) धपेक्षया । अमुकिकुळ इक्ष्याका(क्या) धपेक्षया । अमुकिकिक्यो धर्मतः तत्तदाचार्यापेक्षया । अमुकिधमस्थानस्थितः अणुव्रताद्युपेक्षया । न मम तद्वि-राधना सांप्रतम् । न मम तदारम्भः विराधनारम्भः । तथा वृद्धिममैतस्य धर्मस्थानस्य । एतद्व सार्तं धर्मस्थानम् । एतदात्मभूतमानुगामुकत्वेन । जन्मारमन्यत् सर्वमर्थजातादीति । विशेषतो-ऽविधिग्रहणेन विपाकदारुणत्वात् । यथोक्तम्—

र्वे पापेनैवार्थरागान्धः फलमाप्नोति यत् क्वचित् । विद्यासम्बद्धाः विद्यामिषवैत्तत्तमविनाश्य न जीर्यति ॥ [ ]ू॥ इति ।

पतदेवमेवेत्याह-एवमाह त्रिलोक्बन्धः सम्रुपचितपुण्यसंभारः, परम-कारुणिकः तथाभव्यत्वनियोगात्। सम्यक् संबुद्धोऽनुत्तरबोधिबीजतः। भगवानर्हन् सन्वविशेष इति, एवं समालोच्य तद्विरुद्धेषु अधिकृतधर्म-स्थानाविरुद्धेषु समाचारेषु विचित्रेषु सम्यग् वर्तेत सत्रनीत्या भावमङ्गल-मेतद्विधिना वर्तनं तन्निष्पत्तरिधिकृतसमाचारनिष्पत्तेरिति।

तहा जागरिज्ज धम्मजागरियाए-को मम कालो, किमेय-स्स उचियं, असारा विसया नियमगामिणो विरसावसाणा। भीसणो मच्चू, सब्वाभावकारी, अविन्नायागमणो, अणिवारणिज्जो,

१ अरिहंते K ॥ २ "युक्तिमस्ययें साम्प्रतिमिति शब्दोऽत्रावसेयः" -Aि ॥ ३ ° वत्तमिविधनास्य न जीर्यति S. । ° वत्तुत्त विना नाशं न जीर्यति S. विना । धर्मिबन्दुटीकायां [पृ० ४] योगशास्त्रवृत्तौ [पृ० १४७] च उद्धृतोऽयं श्लोकः, किन्तु तत्र ° वत्तत्तमिवनाश्य न जीर्यति इति पाठः, स च S. प्रतिपाठेन सह कथि समानः, अतोऽस्मारिमप्यत्र ° वत्तत्तमिवनाश्य न जीर्यति इति पाठः समाहतः ॥ ४ जागेज्ञा S, K. । जगेज्ञ K1 ॥ ५ ममं K. ॥

5

10

15

20

पुणो पुणोऽणुबंधी । धम्मो एयस्स ओसहं एगंतविसुद्धो महा-पुरिससेविओ सन्वहियकारी निरइयारो परमाणंदहेऊ 🛴 💪 🌣

तहा जागा(ग)रेज्जेत्यृद्धिः। तथा जागृयात् भावनिद्राविरहेण । धर्मजागरया तत्त्वालोचन्द्रप्या को मम कालः वयोऽवस्थारूपः। किमेतधर्मजागरया तत्त्वालोचन्द्रप्या को मम कालः वयोऽवस्थारूपः। किमेतस्योचितं धर्माद्यनुष्ठानम् । असारा विषयाः तुच्छाः शब्दाद्यो, नियमगामिनो वियोगान्ताः, विरसावसानाः परिणामदारुणाः । त्र्या भयानको
मृत्युः महाभयजननः। सर्वाभावकारी तत्साध्यार्थक्रियाऽभावात्। अविज्ञातागमनः, अदृश्यस्त्रभावत्त्रान्मृत्योः। अनिवारणीयः स्वजनादिबल्छेन।
पुनः पुनरनुबन्धी, अनेकयोनिभावेन । धर्म एतस्यौषधं मृत्योव्याधिकल्पस्य।
कितिशिष्टः ? इत्याह—एकान्तविद्युद्धः निवृत्तिरूपः, महापुरुषसेवितः तीर्थकरादिसेवितः, सर्वहितकारी मैत्र्यादिरूपतया । निरतिचारो यथागृहीतपरिपालनेन। परमानन्दहेतुः, निर्वाणकारणमित्यर्थः ।

नमो इमस्स धम्मस्स । नमो एयधम्मपयासयाणं। नमो एयधम्मप्यास्याणं। नमो एयधम्मप्यास्याणं। नमो एयधम्मप्यास्याणं। नमो एयधम्मप्यास्याणं। इच्छामि अहमिणं धम्मं पिडविज्जित्तए सम्मं मणवयणकायजोगेहिं। होउ ममेयं कल्लाणं परमकल्लाणाणं जिणाणमणुभावओ। सुप्पणिहाणमेवं चितेज्जा पुणो पुणो। एयधम्मज्जाणं अववायकारी सिया। पहाणं मोहच्छेयणमेयं। एवं विसुज्झमाणे विसुज्झमाणे भावणाए कम्मापगमेणं उवेइ एयस्स जोग्गयं। तहा संसारविरत्ते संविग्गे भवइ अममे अपरोवयावी विसुद्धे विसुद्धमाणभावे ति साहुधम्मपरिभावणा- सुत्तं समत्तं।

20

१ ° णमेयं K1 ।। २ ° माण K1.S. ।। ३ सुत्तं बीयं समत्तं K1 ।।

10

15

णमो इमस्सेत्यादि । नम् एतस्मै धर्माय अनन्तरोदितरूपाय । नम एतद्धर्मप्रकाशकेभ्योऽईद्भ्यः। नम् एतद्धर्मपालकेभ्यो यतिभ्यः। नम् एतद्धर्मप्ररूपकेश्यो यतिभ्य एवं मिन्स एतद्धर्मप्रतिपत्तृभ्यः श्रावकादिभ्यः । इच्छाम्यहमेनं धमप्रतिपत्तुम्, अनेनैतत्पक्षपातमाह । सम्यग् मनोवाकाय-योगैः, अनेन तु संपूर्णप्रतिपत्तिरूपं प्रणिधिविशेषमाह । भवतु ममैतत् कल्याणम् अधिकृतधर्मप्रतिपत्तिरूपं परमकल्याणानां जिनानामनुभावतः, तदनुग्रहेणेत्यर्थः । सुप्रणिधानुमेवं चिन्तयेत् पुनः पुनः । एवं हि स्वाशया-देव तन्निमित्तोऽनुग्रह इति र्वित्या एतद्धर्मयुक्तानां यतीनामवपातकारी स्यात्, आज्ञाकारीति भावः विश्वधानं मोहच्छेदनमेतत् तदाज्ञाकारित्वम्, तन्मोहच्छेदनयोगनिष्पचयङ्गतयेति हृद्यम्। एवं कुशलाभ्यासेन विशुद्धथमानो विशुद्धधमान एतत्सेवक इति प्रक्रमः, मिन्निनयोक्तरूपया, कमीपगमेन हेतुना, उपैति एतस्य धर्मस्य योग्यताम् । एतदेवाहन्तथा संसारविरक्त-स्तद्दीवभावनया, संविग्नो भवति मोक्षार्थी, अममः ममुत्वरहितः, अपरोप-तापी परपीडापरिहारी, विशुद्धः ग्रन्थ्यादिभेदेन, विशुद्धथमानभावः शुभकण्डकवृद्धचेति साधुधर्मपरिभावनासूत्रं समाप्तम्, भावतः साधुधर्म-प्राप्त्युपायभूतार्थस्चकं स्रत्रं समाप्तम् ।

पश्चसूत्रकच्याच्यायां द्वितीयस्त्रच्याच्या समाप्ता ॥



अधुना तृतीयस्त्रव्याख्या प्रक्रम्यते । अस्य चायमभिसंबन्धः अनन्तरस्त्रे जातायां धर्मगुणप्रतिपत्तिश्रद्धायां यत् कर्त्तव्यं तदुक्तम् , तच्च कुर्वता साधुधर्मः परिभावितो भवति, तस्मिन् परिभाविते यत् कर्त्तव्यं तदभिधातुमाह-

्रे परिभाविए साहुधम्मे, जहोदियगुणे जएज्जा सम्ममेयं पडिवज्जित्तए अपरोवतावं। परोवतावो हि तप्पडिवत्तिविग्घो। 5 अणुपाओ खु एसो । न खु अकुसलारंभओ हियं । अपिडि-बुद्धे कहिंचि पडिबोहेज्जा अम्मापियरे । उभयलोगसफलं जीवियं, समुदायकडा कम्मा समुदायफल ति । एवं सुदीहो अविओगो । अण्णहा एगरुक्खनिवासिसउणतुल्लमेयं । उद्दामो मच्चू पचासण्णो य। दुल्लहं मणुयत्तं समुद्दपडियरयणलाभतुल्लं। 10 अइप्पभूया अन्ने भवा दुक्लबहुला मोहंधयारा अकुसलाणु-बंधिणो अजोग्गा सुद्धधम्मस्स । जोग्गं च एयं पोयभूयं भवसमुद्दे, जुत्तं सकज्जे निउंजिउं संवरहृइयछिदं नाणकण्णधारं तवपवणजवणं । खणे एंस दुल्लहे सव्वकज्जोवमाईए सिद्धि-साहगधम्मसाहगत्तेण । उवादेया य एसा जीवाणं। जंन 15 इमीए जम्मो, न जरा, न मरणं, न इट्टविओगो, नाणिहसंप-ओगो, न खुहा, न पिवासा, न अन्तो कोइ दोसो, सव्वहा-अपरतंतं जीवावत्थाणं असुभरागाइरहियं संतं सिवं अब्वाबाहं ति।

परिभाविए साधुधम्मे जहोदियगुणे इत्यादि । परिभाविते साधु-धर्मे अनन्तरस्त्रोदितेन विधिना, यथोदितगुणः संसारविरकः संविग्नः अममः अपरोपतापी विशुद्धः विशुद्धचमानभावः सर्ने , यतेत सम्यग् विधिनाऽमुं धर्म

१ गुणो K1 || २ विग्धं K विना || ३ एस K K1 विटा नास्ति ||

प्रतिपत्तुम् । कथम् ? इत्याह-अपरोपतापमिति क्रियाविशेषणम् रे। किमेतदा-श्रीयते ? इत्याह,-परोपतापो हि तत्प्रतिपत्तिविद्नः, परोपतापो यस्माद्धर्म-प्रतिपत्त्यन्तरायेंः वितदेवाह-अनुपाय एवैष धर्मप्रतिपत्तौ परोपत्रापः विकथम् ? इत्याह-न खुट्वकुदालारम्भतो हितम् । अकुशलारम्भश्र धर्मप्रतिपृत्तावपि परोपतापः रिन चान्यस्तत्र प्रायोऽयं संभवतीति संभविपरिहारार्थमाहर् अप्रति-बुद्धौ कथश्चित् कर्मवैचित्र्यतः, प्रतिबोधयेन्मातापितरौ । न तु प्रायो महा-संचिस्यैतावप्रतिबुद्धौ भवत इति ूर् कृथिश्चित् ' इत्याह । उभयलोकसफलं जीवितं 'प्रशस्यते ' इति शेषः । तथा समुदायकृतानि कर्माणि प्रक्रमा-च्छुभानि, समुदायफलानीति, अनेन भूयोऽपि योगाक्षेपः । तथा चाह-एवं सुदीर्घोऽवियोगः भवपरभ्परया सर्वेषामस्माकिमति प्रक्रमः । अन्यथैवमकरणे एकवृक्षनिवासिशकुनतुल्यमेतच्चेष्टितमिति शेर्वः । यथोक्तम्-वासत्रृक्षं समागम्य विगच्छन्ति यथाऽण्डजाः । नियतं विषयोगान्तस्तथा भूतसमागमः ॥ [ ] ॥ इत्यादि । १९७७ <sup>९२</sup>ॅ एतदेव स्वष्टयन्नाह-उद्दामो मृत्युः अनिवारितप्रसरः, प्रत्यासन्नश्चा-

ल्पायुष्ट्रेन । तथा दुर्लभं मनुजन्वं भवाब्धाविति शेषः । अत एवाइ-समुद्रपतित-रत्नलाभतुल्यम् , अतिदुरापमित्यर्थः । कुतः ? इत्याह-अतिप्रभूता अन्ये भवाः पृथिवीकायादिसंबन्धिनः कायस्थित्या यथोकम्-

<sup>२</sup>अस्संखोसव्पिण-सव्पिणीओ एगिदियाण उ चउण्हं । ता चेव उ अणंता, वणस्सतीए उ बोधव्या ॥ १ ॥ [बृहत्सं. ३३३] 🗡

१ सरवावेताव ° Sto II २ असंखोसिंपिणि ओसप्पिणीआ S. Aम ा

"पुढवाईण भवठि,ई एसा में विष्णिआ समासेण। एएसिं कायिठिइं, उड्ढं तु अओ परं वुच्छं ॥३३२॥

ब्याख्या-एषाऽनन्तरोदिता भवस्थितिः पृथिब्यादीनां समासेन संक्षेपेण वर्णिता साम्प्रतमतः परमध्वीमेतेषामेव पृथिवीकायादीनां कायस्थितिं तमेव पृथिवीकायादिकं कायमपरित्यजतामवस्थान-रूपां वक्ष्ये ॥३३२॥ प्रतिज्ञातमेव निर्वाहयति—

अहसंखोसिविणिसिविणीओ एगिदियाण य चडण्हं। ता चेव उ अणंता वणस्सईए उ बोधव्वा ।।३३३।।

ब्याख्या—एकेन्द्रियाणां चतुर्णां पृथिब्यप्तेजोवायुरूपाणां प्रत्येकमुत्कृष्टा कायस्थितिरसङ्ख्येया उत्सर्पिण्यवसर्पिण्यः, एतच्च कालतः परिमाणम् । एतदेव कालपरिमाणं यदा क्षेत्रतश्चिन्त्यते तदैव-मबसेयम्—असङ्ख्येयेषु लोकाकारोषु प्रतिसमयमेकैकप्रदेशापहारे यावान् कालो लगति, तावत्काल-

5

10

15

20

10

15

पते च दुःखबहुला उत्कटासातवेदनीयाः, मोहून्धकाराः तदुइयतीव-तया, अकुक्षलासुबन्धिनः प्रकृत्याऽसच्चेष्टाहेत्त्वेन, यत एवमतः अयोग्याः शुद्धधर्मस्य चारित्रलक्षणस्य पोग्युं चैतन्मनुजन्वम् । किंविशिष्टम् ? इत्याह-पोत्तभ्तं भवसमुद्रे, तदुत्तारकत्वेन् । यत एवमतो युक्तं स्वकार्थे नियोक्तं धर्मलक्षणे । कथम् ? इत्याह-संवरस्थगितच्छिद्धम् , छिद्राणि प्राणातिपाता-विरमणादीनि,। तथा ज्ञानकणधारमभीक्ष्णं तदुपयोगुतः । तपःपवनजवनम् अनञ्जनाद्यासेवनत्या,। एवं युक्तं स्वकार्थे नियोक्तुम् ।

किम् ? इत्यत आहे - क्षण एष दुर्लभः । क्षणः प्रस्तावः । सर्वकार्योपः मातीतः एषः । कथम् ? इत्याह् - सिद्धिसाधकधर्मसाधकत्वेन हेतुना । उपादेण चेषा जीवानां सिद्धिरेव । यन्नास्यां सिद्धौ जन्म प्रादुर्भावलक्षणम् । न जरा वयोहानिलक्षणा । न मरणं प्राणत्यागलक्षणम् । नेष्टिवयोगः, तदभावात् । नानिष्टसंप्रयोगोऽत एव हेतोः । न क्षुद् बुग्रक्षारूपा । न पिपासा उदकेच्छारूपा । न चान्यः किष्टिहोषः शीतोष्णादिः । सर्वथाऽपर-तन्त्रं जीवावस्थानम् अस्यां सिद्धाविति प्रक्रमः । अद्युभरागादिरहितः मेतदबस्थानम् ॥ एतदेव विशेष्यते शान्तं शिवमन्यावाधिमिति । शान्तं शिकतोऽपि कोधायभावेन । किवं सकलाऽशिवाभावतः । अन्यावाधं निष्क्रयत्वेनेति ।

विवरीओ य संसारो इमीए अणविष्ठयसहावो । एत्थ खेळ सही वि असही, संतमसंतं, सुविणे व सञ्बमाउलं ति । ता, अलमेत्थ पिडबंधेणं । करेह मे अणुग्गहं । उज्जमह एयं वोच्छिदित्तए । अहं पि तुम्हाणुमईए साहेमि एयं निञ्जिणो

परिमाणपरिन्छिन्ना असङ्ख्येया उत्सर्पिण्यवसर्पिण्यः । ता एवोत्सर्पिण्यवसर्पिण्यो वनस्पतेर्वनस्पति-कायिकस्यान-तोत्कृष्टा कायस्थितिर्वोद्धन्या । इदमपि कालतः परिमाणं । क्षेत्रतः पूर्वोक्तप्रकारेणान-ता लोकाः, असङ्ख्येयाः पुद्रलपरावर्ताः, ते चाविलकाया असङ्ख्येयतमे भागे यावन्तः समयास्ता-वत्प्रमाणा वेदितन्याः । " इति जिनभद्रगणिक्षमाश्रमणविरचित्वृहत्संग्रहण्या मलयगिरि-सूरिविरचितायां टीकायाम् ॥

१ S. K1. K. विना–सुविणुव्य सव्यमालमालं ति D। सुविणुव्य सव्यमालं ति C.॥ २ अलं पस्य S.॥

10

15

20

जम्ममरणेहिं । समिज्झइ य मे समीहियं गुरुपभावेणं। एवं सेसे वि बोहेज्जा। तओ सममेएहिं सेबेज्ज धम्मं। करेज्जो- चियकरणिज्जं निरासंसो हुं सव्वदा। एयं परममुणिसासणं।

विवरीओ य इत्यादि । विपरीतश्च संसारोऽस्याः सिद्धेः, जन्मादि-रूपत्यात् सर्वोपद्रवालयः, यथाह-

जरा-मरण-दौर्गत्य-व्याधयस्तावदासताम् । मन्ये जन्मापि वीरस्य भूयो भूयस्त्रपाकरम् ॥ [

अत एवाई-अनवस्थितस्वभावः संमारः । अत्र खलु सुख्यप्यसुखी, पूर्यायतः। सद्प्यसत्, पर्यायत एवँ। स्वप्न इव सर्वमाक्कलमास्थाऽभावेने ति । यत एवं तदलमत्र प्रतिवन्धेन संसारे । कुरुत ममानुग्रहम् । कथम् ? इत्याह-उद्यच्छतैनं व्यवच्छेत्तं संसारं यूयम् । अहमपि युष्माकमनुमत्या साध्याम्येतद् व्यवच्छेद्रनम् । किमिति अत आह-निर्विण्णो जन्म-मरणाभ्यां संसारागामिभ्याम् । समृध्यति च मम समीहितं संसारव्य-वच्छेद्रनं गुरुप्रभावेन । एवं दोषाण्यपि भार्यादीनि बोध्येदौचित्योपन्यासेन । ततः सममेभिमौतापित्रादिभिः सेवेत धर्मं चारित्रलक्षणम् । कथम् ? इत्याह-निराशंस एव सर्वदा इहलोकपरलोकाभ्याम् । एतत् परमसुनि-शासनं वीतरागवचनमित्यर्थः ।

अबुज्झमाणेसु य कम्मपरिणईए विहेज्जा जहासति तदुवकरणं आओवायसुद्धं समईए। कयण्णुया खु एसा। करुणा य धम्मप्पहाणजणणी जणम्मि। तओ अणुग्णाए पडिवज्जेज्ज धम्मं। अण्णहा अणुवहे चेवीवहाजुत्ते सिया। धम्माराहणं

१ संममे ° S. || २ करेज्जोचियकरणिज्जं इत्यस्य टीकायां व्याख्या न दृश्यते || ३ हु सद्यहा K1 | उ सद्यहा K. | "हु खु निश्चन वितर्क-सम्भावन-विस्मये" इति सिद्धहेमशब्दानुशासने ८।२।१९८ || ४ सर्वमाळळमास्थाभावेन Sमू० | सर्वमाळमाळस्थाभावेन Sस० | "सर्वमाळमाळमाळ्या केति क्वित्वत् पाठः"—Aटि० || ५ ॰ प्यहाणा ॰ K. || ६ चेव उवहिजुत्ते K. K1. विना ||

# खु हियं सञ्वसत्ताणं । तहा तहेयं संपाडेज्जा । सञ्वहा अपडिवज्जमाणे चएज्ज ते अद्वाणगिलाणोसहत्थचागनाएणं।

अबुज्झमाणेसु इत्यादि । अबुध्यमानेषु च मातापित्रादिषु कर्मपरि-णत्या हेतुभूतया, विद्ध्यात यथादाक्ति शक्त्यनुसारेण तदुपकरणमर्थजाता-दीत्यर्थः । किम् ? कारणे कार्योपचारात् । किंभूतम् ? इत्याह—आयोपायशुद्धं स्वमत्या । ततोऽन्यसंभूतिरायः, कल्लान्तरादिरुपायः । किमेतदेवं कुर्यात् ? इत्याह—कृतज्ञतैवेषा वर्तते, करुणा च । किंविशिष्टेयम् ? इत्याह—धर्मप्रधान-जननी जने, शासनोन्नतिनिमित्तमित्यर्थः । तेतोऽनुज्ञातः सन् मातापित्रादि-मिरिति प्रक्रमः । प्रतिपद्येत धर्म चारित्रलक्षणम् ।

अन्यथैवमपि तदनुज्ञाऽभावे, अनुपघ एव भावतः, उपघायुक्तः स्यात्, व्याजवान् स्यादित्यर्थः । उक्तं च-

निर्माय एव भावेन मायावांस्तु भवेत् क्वचित् । पद्येत् स्वपरयोर्यत्र साद्वबन्धं हितोदयम् ॥ [

१ °सहचाग ° S. II

तुला—" तथा-गुरुजनायनुज्ञेति ॥२३॥ (२४९)

गुरुजनो-मातापित्रादिलक्षणः, आदिशब्दात् मगिनीभार्यादिशेषसंबन्धिलोकपरिग्रहः, तस्य अनुज्ञा-प्रवज्ञ त्वमित्यनुमतिरूगः, विधिरित्यनुवर्त्तते ॥२३॥ यदा पुनरसौ तत्तदुपायतोऽनुज्ञापितोऽपि न मुञ्जति तदा यद्विधेयं तदाह—

#### तथा तथोपधायोग इति ॥२४॥ (२५०)

'तथा तथा' तेन तेन प्रकारेण सर्वेथा परैरनुपलक्यमाणेन 'उपधायोगः' मायायाः प्रयोजनम् ।।२४।। कथमित्याहः—

#### दुःस्वप्नादिकथनमिति ॥२५॥ (२५१)

दुःस्वप्नस्य-खरोष्ट्रमहिषाद्यारोहणादिदर्शनस्य आदिशब्दान्मातृमण्डलादिविपरीतालोकनादि-ग्रहः, तस्य कथनं-गुर्वादिनिवेदनमिति ॥२५॥

#### तथा-विपर्ययलिङ्गसेवेति ॥२६॥ (२५२)

विपर्ययः—प्रकृतिविपरीतभावः स एव मरणसूचकत्वात् लिङ्गम्, तस्य सेवा—निषेवणं कार्यं येन स गुर्वादिजनः संनिहितमृत्युरयमित्यवबुध्य प्रव्रज्यामनुजानीते इति विपर्ययलिङ्गानि ॥२६॥ तेषु स्वयमेवाबुध्यमानेषु किं कृत्यमित्याह—

दैवज्ञैस्तथा तथा निवेदनमिति ॥२७॥ (२५३)

'हैबक्के: ' नि मेत्तशास्त्रपाटकैः 'तथा तथा ' तेन तेन निभित्तशास्त्रपाटादिरूपेणोपायेन

15

20

25

10

30

Jain Education International

'निवेदनं ' गुर्वादिजनस्य ज्ञापनं विपर्ययलिङ्गानामेव कार्यमिति ॥२७॥ नन्वेवं मायाविनः प्रवज्याप्रतिपत्तावपि को गुणः स्यादित्याराङ्कचाह—

#### न धर्मे मायेति ॥२८॥ (२५४)

'न' नैव धर्मे साध्ये माया क्रियामाणा 'माया' वश्चना भवति, परमार्थतोऽमायात्वात्तस्याः ।।२८।। एतदपि कृत इत्याह-

#### उभयहितमेतदिति ॥२९॥ (२५५)

उभयस्य-स्वस्य गुर्वादिजनस्य च हितं-श्रेयोरूपम् एतद्-एवं प्रव्रज्याविधो मायाकरणम् , एतत्फलभूतायाः प्रव्रज्यायाः स्वपरोपकारकत्वात् , पठचते च-" अमायोऽपि हि भावेन, माय्येव तु भवेत्कचित् । पश्येत्स्वपरयोर्थत्र, सानुबन्धं हितोदयम् ॥ ॥१४९॥" अथेत्थमपि कृते तं विना गुर्वादिजनो निर्वाहमलभमानो न तं प्रव्रज्यार्थमनुजानीते तदा किं विधेयमित्याशङ्कचाह-

#### यथाशक्ति सौविहित्यापादनमिति ॥३०॥ (२५६)

'यथाशिक्त' यस्य यावती शिक्तः शतसहस्त्रादिप्रमाणनिर्वाहहेतुद्रन्यादिसमर्पणरूपा तया सीविहित्यस्य—सीस्थ्यस्यापादनं—विधानं येन प्रज्ञजितेऽपि तस्मिन्नसी न सीदिति, तस्य निर्वाहो-पायस्य करणिमिति भावः, एवं कृते कृतज्ञता कृता भवति, करुणा च मार्गप्रभावनाशीजं, ततस्तेना-नुज्ञातः प्रज्ञजेदिति ॥३०॥ अथैवमि न तं मोक्तुमसाबुत्सहते तदा—

#### ग्लानौषधादिक्वातात्त्याग इति ॥३१॥ (२५७)

ग्लानस्य-तथाविषम्याधिबाधावशेन ग्लानिमागतस्य गुर्वादेलेकिस्य औषधादिज्ञातात—. औषधस्य आदिशब्दात् स्वनिर्वाहस्य च ग्रहः, तस्य गवेषणमपि औषधादीत्युच्यते, ततो ग्लानीषधाद्येव ज्ञातं – दृष्यान्तः, तस्मात् त्यागः कार्यो गुर्वादेरिति, इदमुक्तं भवति – यथा कश्चित्कुल-पुत्रकः कश्चिद्पारं कान्तारं गतो मातापित्रादिसमेतः तत्प्रतिबद्धश्च तत्र त्रजेत् , तस्य च गुर्वादेः तत्र व्रजतो नियमघाती वैद्यौषधादिरहितपुरुषमात्रासाध्यः तथाविधौषधादिप्रयोगयोग्यश्च महानातङ्कः स्यात् , तत्र चासी तत्प्रतिबन्धादेवमालोचयति—यथा न भवति नियमादेष गुरुजनो नीरक् औषधादिमन्तरेण, औषधादिभावे च संशयः कदाचित्स्यात् कदाचिन्नेति, कालसहश्चायम् , ततः संस्थाप्य तथाविधचित्रवचनोपन्यासेन तं तदौषधादिनिमित्तं स्ववृत्तिहेतोश्च त्यजन् सन्नसौ साधुरेन भवति, एष हि त्यागोऽत्याग एव, यः पुनरत्यागः स परमार्थतस्त्याग एव, यतः फलमः प्रधानम्, धीराश्चेतद्शिन एव भवन्ति, तत औषधसंपादनेन तं जीवयेदपीति , संभवात् सत्पुरुषो चतमेतत् । एवं गुक्लपाक्षिको महापुरुषः संसारकान्तारपतितो मातापित्रादिसंगतो धर्मप्रतिबद्धो विहरेत् , तेषां च तत्र नियमविनाशकोऽपाप्तसम्यक्त्ववीजादिना पुरुषमात्रेण साधियतुमशक्यः संभवत्सम्यक्त्वाचीषधी दर्शनमोहाग्रदयलक्षणः कर्मातङ्कः स्यात् , तत्र स ग्रुक्लपाक्षिकः पुरुषो धर्मप्रतिबन्धादेवं समा-लोचयति, यदुत—विनश्यन्त्येतान्यवश्यं सम्यक्त्वाद्यौषधिवरहेण, तत्संपादने विभाषा, कालसहानि चेमानि व्यवहारतस्ततो यावद्ग्रहवासं निर्वाहादिचिन्तया तथा तथा संस्थाप्य तेषां सम्यक्त्वाद्यी-षधनिमित्तं स्वचारित्रलाभनिमित्तं च स्वकीयौचित्यकरणेन त्यजन् सन्नभीष्टसंयमसिद्धया साधरेव. एष त्यागोऽत्यागस्तत्त्वभावनातः, अत्याग एव च त्यागो मिथ्याभावनातः, तत्त्वफलमत्र प्रधानं बुधानाम्, यतो धीरा एतद्दर्शिन आसन्नभग्याः, एवं च तानि सम्यक्त्वाद्यौषधसंपादनेन जीवयेदा- 5

10

15

**2**0

25

10

15

20

25

Jain Education International

एवं च धर्मौराधनमेव हितं सर्वसत्त्वानामिति । तथा तथैव दुःस्वप्नादि-कथनेन संपादचेद् धर्मौराधनम् । सर्वथाऽप्रतिपद्यमानान् अम्रनाऽपि प्रकारेण, त्यजेत्तान् मातापित्रादीन् अस्थानग्लानौषधार्थत्यागज्ञातेन । ज्ञातमुदाहरणम् ।

एतदेवाह से जहेत्यादिना-

से जहा नाम केइ पुरिसे कहंचि कंतारगए अम्मापिति-समेए तप्पडिबद्धे वच्चे ज्ञा। तेसि तत्थ नियमघाई पुरिसिमित्ता-सज्झे संभवतोसहे महायंके सिया। तत्थ से पुरिसे तप्पडि-बंधाओ एवमालोचियं 'न भवंति एए नियमओ ओसहमंतरेण, ओसहमावे य संसओ, कालसहाणि य एयाणि', तहा संठविय संठविय तदोसहिनिमित्तं सिवित्तिनिमित्तं च चयमाणे साहू। एस चाए अचाए। अचाए चेव चाए। फलमेत्थ पहाणं बुहाणं। धीरा एयदंसिणो। स ते ओसहसंपाडणेण जीवावेज्जा। संभवाओ पुरिसोचियमेयं।

तद्यथा नाम कश्चित् पुरुषो विविश्वतः कथित्रित् कान्तारगतः सन् मातापितृसमेतः भार्णाधुपलक्षणमेतत्, तत्वितिबद्धो ब्रजेत् । तयोर्माता-पित्रोस्तत्र कान्तारे नियमघाती पुरुषमात्रासाध्यः संभवदौषधः महा-तङ्कः स्यात् । आतङ्कः सद्योघाती रोगः । तत्रासौ पुरुषः तत्वितिबन्धात्

त्यन्तिकम् अपुनर्मरणेनापरणावन्ध्यवीजयोगेन, संभवात् सुपुरुषोचितमेतद्, यतो तुष्प्यतिकारौ नियमान्मातापितरौ रोपश्च यथोचितं स्वजनलोकः, एष धर्मः सञ्जनानां, भगवानत्र ज्ञातं परिहरन्न-कुशलानुबन्धिमातापित्रादिशोकमिति ॥३१॥" इति आचार्यश्रीहरिभद्र वृरिविरचिते सुनिचन्द्र-सूरिविरचितवृत्तिसहिते धर्मविन्दौ च १थेंऽध्याये ॥

१ नामए नास्ति K1 || २ किहिंचि K || ३ ° पिईस ° K. । ° पीइस ° K1 || ध संभवओसहे K1 K. विना || ५ ° चियं K. || ६ य नास्ति K1 K. ||

**७ संपायणेण** K1 विना ॥

मातापितृप्रतिबन्धेन एवमालोच्य 'न भवत एतौ मातापितरौ नियमत औषधमन्तरेण औषधं विना । औषधभावे च संदायः-कदाचिद् भवतोऽपि। कालसही चेतौ मातापितरीं । तथा तेन वृत्त्याच्छादनादिना प्रकारेण संस्थाप्य संस्थाप्य तदौषधनिमित्तं तयोमीतापित्रोरीषधार्थ स्व-वृत्तिनिमिन्तं च आत्मवृत्त्यर्थे च त्यजन साधुः शोभनः। कथम् ? इत्याह-एष त्यागोऽत्यागः, संयोगफलत्वात् । अत्याग एव त्यागः, वियोगफलत्वात् । यदि नामैवं ततः किम् ? इत्याह--फलमत्र प्रधानं बुधानां पण्डितानाम्। धीरा एतद्दशिनः, निपुणबुद्ध्या फलदर्शिनः। स ते इत्यादि, स पुरुषः तौ मातापितरी औषधसम्पादनेन जीवयेत् , सम्भवत्येतत् । अत एवाइ-सम्भ-वात पुरुषोचितमेतद यद्तेत्थं त्याग इति । एष दृष्टान्तः ।

अयमर्थीपनय इत्याह एवमित्यादिना-

एवं सुक्कपिक्वगे महापुरिसे संसारकंतारपिडए अम्मापिइ-संगए धम्मपडिबद्धे विहरेज्जा। तेसि तत्थ नियमविणासगे अपत्तवीजाइपुरिसमित्तासज्झे संभवंतसम्मत्ताइओसहे मरणाइ-विवागे कम्मायंके सिया । तत्थ से सुक्रपिक्खगपुरिसे धम्म-पडिबंधाओ एवं समालोचिय 'विणस्संति एए अवस्सं सम्मत्ताइ-ओसहविरहेण, तस्संपायणे विभासा, कालसहाणि य एयाणि ववहारओं', तहा संठविय संठविय इहलोगचिताए तेसि सम्मत्ताइओसहनिमित्तं विसिद्वगुरुमाइभावेणं सवित्तिनिमित्तं च किञ्चकरणेण चयमाणे संयमपडिवत्तीए ते साहु( हू ? )

5

10

15

१ "धीराः पण्डिताः फल्टिष्टपूर्वकं क्रियादिशिनः, 'मोक्षफलं प्रति एषा क्रिया कारणीभविष्यति' इति दर्शिन इत्यर्थः । न तु क्रियादष्टिपूर्वकं फलदर्शिन इति "  $-\Lambda$ टि० ॥ २ अम्मापीसंगए K1 ॥ 3 तस्स संपाडणे K K1 विना ॥ ४ य नास्ति K. K1 Sti. । दृश्यतां पृ० ४० टि॰ ६ । य याणि Sमू. । एयाणि Sसं॰ ॥ ५ संडविय इहलोग ॰ KI ॥ ६ ॰ त्तीप **साह्र** K विना ॥

| सिद्धीए। एस  | चाए   | अचाए   | , तत्तभाव   | गाओ । | अचाए   | चेव |
|--------------|-------|--------|-------------|-------|--------|-----|
| चाए, मिच्छाभ | विणाअ | ो । त  | ात्तफलमेत्थ | पहाणं | बुहाणं | पर- |
| मत्थओ । धीरा | एयदं  | सिणो : | आसन्नभव्य   | वा ।  |        |     |

एवं शुक्लपाक्षिको महापुरुषः परीत्तसंसार इत्यर्थः । यथोक्तम् – जैस्स अवहढो पोग्गलपिरयट्टो सेसओ य संसारो । स्रो सक्कपिक्सओ खलु, अहिंगे पुण कण्हपक्सीओ ॥ [आवकप्रज्ञप्ती गा० ७२]

किमयम् ? इत्याह-संसारकान्तारपिततः सन् मातापितृसङ्गतः, उप-छक्षणमेतत् भार्यादीनाम्, धर्मप्रतिबद्धो विहरेत् , तयोर्मातापित्रोस्तन्न संसारकान्तारे नियमविनाद्याकः अप्राप्तबीजादिपुरुषमात्रासाध्यः संभ-वरसम्यक्त्वाद्योषधो मरणादिविपाकः कर्मातङ्कः स्यात् , क्छिष्टं कर्मेत्यर्थः । तत्रासौ शुक्छपाक्षिकः पुरुषः धर्मप्रतिबन्धाद्धेतोः एवं समा-छोच्य 'विनद्यत एतौ मातापितरौ अवद्यं सम्यक्त्वाद्यौषधविरहेण सम्यक्त्वाद्यौषधाभावेन । तत्संपादने सम्यक्त्वाद्यौषधसंपादने विभाषा 'कदाचिदेतृत् संपादियतुं शक्यते कदाचिन्न' इत्येवंरूपा । कालसहौ चैतौ व्य-वहारतः, तथा जीवनसंभवात् , निश्चयतस्तु न । यथोक्तम्-

आयुषि बहुपसंगे वाताहतसिललबुद्बुदानित्यतरे । उच्छवस्य निःश्वसिति य: सुप्तो वा यद्विबुध्यते तिचत्रम् ॥' [

तथा तेन सौविहित्यापादनप्रकारेण सैंस्थाप्य संस्थाप्य इहलोकचिन्तया त्योमीतापित्रोः सम्यक्तवाद्यौषधनिमित्तं विशिष्टगुर्वादिभावेन धर्म-कथादिभावात् स्ववृत्तिनिमित्तं च कृत्यकरणेन हेतुना त्यजन् संयमप्रति-पत्त्या तौ मातापितरौ साधुः धर्मशीलः सिद्धौ सिद्धिविषये।

किमित्येतदेवम् ? इत्याह-एष त्यागोऽत्यागः, तत्त्वभावनातस्तिद्धतः । अत्याग एव त्यागः, मिथ्याभावनातस्तदितपृष्टतेः । तत्त्वफलं सानुबन्धमत्र प्रधानं बुधानां परमार्थतः परमार्थेन । धीरा एतद्दर्शिन आसन्नभव्या, नान्ये ।

5

10

15

•

20

20

१ **षुहाणं** नास्ति K1 विना ।। २ दृश्यतां पृ० २ टि० २ । यस्य अ(उ१)पार्धः पुद्रलपरिवर्तः शेषकश्च संसारः । स ग्रुक्कपाक्षिकः खलु, अधिके पुनः कृष्णपाक्षिकः ॥ ३ संस्थाप्य इहलोक-चिन्तया S. ॥

स ते सम्मत्ताइओसहसंपाडणेण जीवावेज्जा अच्चंतियं अमरणमरणावंझबीअजोगेणं । संभवाओ सुपुरिसोचियमेयं । दुण्डियाराणि अम्मापिईणि । एस धम्मो सयाणं । भगवं एत्थ नायं परिहरमाणे अकुसलाणुबंधि अम्मापिइसोगं ति । एवमप्रेवतावं सव्वहा सुगुरुसमीवे, पूजिऊण भगवंते वीयरागे साहू य, तोसिऊण विह्वोचियं किवणाई, सुण्यउत्तावस्सगे सुविसुद्धनिमित्ते समहिवासिए विसुद्धजोगे विसुज्झमाणे मह्या पमोएणं सम्मं पव्वएज्जा लोगधम्मेहितो लोगुत्तरधम्मगमणेणं । एसा जिणाणमाणा महाकल्लाण त्ति न विराहियव्वा बुहेणं महाणत्थभयाओ सिद्धिकंखिण त्ति पव्वज्जागहणविहिसुत्तं समत्तं ॥

स ते इत्यादि । स शुक्लपाक्षिकः पुरुषः तौ मातापितरौ सम्यक्तवाचौषधसंपादनेन जीवयेदात्यन्तिकम् । कथम् ? इत्याह-अमरणमरणावन्ध्यबीजयोगेन चैरममरणावन्ध्यकारणसम्यक्त्वादियोगेनेत्यर्थः । संभवत्येतदत्त
एवाह-संभवात् पुरुषोचितमेतद् यदुतैवं तत्त्याग इति । किमिति अत आहदुष्प्रतिकारौ मातापितरौ इति कृत्वा । एष धर्मः सतां सत्पुरुषाणाम् ।
भगवानत्र ज्ञातं महावीर एव परिहरन् गर्भाभिग्रहप्रतिपत्त्याऽकु द्वारानुबिन्धनं तथा कर्मपरिणत्या मातापितृद्वोकं प्रवज्याग्रहणोद्भवमिति । उक्तं च-

20

15

5

१ अमरणावंझ ° S. K1. K. विना ॥ २ ° राणि अ अम्मा ° S. K. K1 विना ॥ ३ ° पीईणि K1 K. ॥ ४ ° पीतिसोगं K. । ° पीईसोगं K1. ॥ ५ पूइत्ता C. D. ॥ ६ साहूण तो ° K1 ॥ ७ किवणाइ K. । किविणाइ Kसं । किविणाई K1 ॥ ८ विसुद्धजोगे नास्ति S. K. K1 विना ॥ ९ ° कंखिणे त्ति K। कंखिणो ति K1 ॥ १० ° सुत्तं तईयं समत्तं K1 ॥ ११ समस्तं नास्ति S. K. विना ॥ १२ अमरणावन्ध्य ° -Sसं ० Aसं ० B ॥ १३ अमरणा ° Sमू ० । अमरणा ° Sसं ० ।

अह सत्तमिम मासे गब्भत्थो चेव अभगहं गेण्हे । णाहं समणो होहं अम्मापियरे जियंतिमा ॥ [आवश्यकमूलभाष्ये ५९]

प्रस्तुतिनगमनायाह-एवमपरोपतापं सर्वथा सम्यक् प्रवजेदिति योगः। विधिशेषमाह-सुगुरुसमीपे, नान्यत्र। पूजियत्वा भगवतो वीतरागान् जिनान्, तथा साधून् यतीन्। तोषियत्वा विभवोचितं कृपणादीन् दुःखितसत्त्वानित्यर्थः। सुप्रयुक्तावद्यकः सन्तुचितेन नेपध्यादिना सुवि-शुद्धितिसत्तः प्रतियोगं समिभवासितो गुरुणा गुरुमन्त्रेण विशुद्धियमानो महता प्रमोदेन लोकोत्तरेण सम्यग् भाववन्दनादिशुद्ध्या प्रवजेत् । किमुक्तं भवति ? लोकधर्मभ्यः स(श्र?) वलेभ्यः लोकोत्तरधर्मगमनेन प्रकर्षण व्रजेन्दित्यर्थः। एषा जिनानामाज्ञा यदुतैवं प्रवजितन्यम् । इयं च महाकल्याणेति कृत्वा न विराधितन्या बुधेन, नान्यथा कर्तन्येत्यर्थः।

कस्मात् ? इत्याह-महानर्थभयात् । नाज्ञाविराधनतोऽन्योऽनर्थः । अर्थवत्त-दाराधना इति । अत एवाह-सिद्धिकाङ्कक्षिणा मुक्त्यर्थिनेति । न खल्वाज्ञाराधना-तोऽन्यः सिद्धिपथ इति भावनीयम् । प्रव्रज्याग्रहणविधिस्त्रं समाप्तम् , तस्वतः प्रव्रज्याग्रहणविध्यर्थस्चकं स्त्रं समाप्तम् ।

## ॥ पश्चसूत्रकव्याख्यायां तृतीयसूत्रव्याख्या समाप्ता ॥

१ "गमितका—अथ सप्तमे मासे गर्भादारम्य तयोर्मातापित्रोर्गर्भप्रयत्नकरणेनात्यन्तस्नेहं विज्ञाय अहो ममोपर्यतीव अनयोः स्नेह इति यद्यहमनयोः जीवतोः प्रत्रज्यां ग्रह्णामि नूनं न भवत एता-वित्यतो गर्भस्थ एव अभिग्रहं ग्रह्णाति, ज्ञानत्रयोपेतत्वात् । किविशिष्टमित्याह—नाहं श्रमणो भविष्यामि मातापित्रोजीवतोरिति गाथार्थः ॥" इति आवश्यकस्त्रस्य हरिभद्रस्रिविरिचतायां किती ॥ २ विषरंमि जीवंते" इति आवश्यकम् स्रभाष्ये पाठः ॥ ३ पूजित्वा ८. Аमू० В ॥ ४ तोषित्वा ८. Аमू० ॥ ५ समुचितेन Аसं० В । संमुचितेन Аमू० ॥



15

10

5

साम्प्रतं चतुर्थस्त्रत्रच्यारुयाऽऽरभ्यते । अस्य चायमभिसंबन्धः - अनन्तरस्त्रत्रे साधुधर्मे परिभाविते यत् कर्त्तव्यं तदुक्तम् , तच्च विधिना प्रव्रज्या ग्राह्येत्यत् । अस्य चर्यामभिधातुमाद्द-

स एवमभिपव्वइए समाणे सुविहिभावओं किरियाफलेण जुज्जइ, विसुद्धचरणे महासत्ते, न विवज्जयमेइ । एयाभावेऽ-भिष्पेयसिद्धी उवायपवित्तीओं । नाविवज्जत्थोऽणुवाए पयट्टइ । उवाओं य उवेयसाहगों नियमेण । तस्सतत्तचाओं अण्णहा, अइण्पसंगाओं, निच्छयमयमेयं ।

स एवमिनपव्वहए समाणे सुविहि भावतो किरियाफलेण जुज्जतीत्यादि। स प्रस्तुतो म्रुम्नुः, एवमुक्तेन विधिनाऽभिप्रव्रज्ञितः सन् सुविधिभावतः कारणात् कियाफलेन युज्यते, सम्यक्कियात्वाद्धिकृतक्रियायाः।
स एव विशेष्यते-विशुद्धचरणो महासन्त्वः, यत एवंभूतः अतो न विपर्ययमेति मिथ्याज्ञानरूपम्। एतद्भावे विपर्ययाभावेऽभिप्रेतसिद्धिः सामान्येनैव। कुतः १ इत्याह-उपायप्रवृत्तेः। इयमेव कुतः १ इत्याह-नाविपर्यस्तोऽनुपाये प्रवर्त्तते। इयमेवाविपर्यस्तस्याविपर्यस्तता यदुतोपाये प्रवृत्तिः, अन्यथा
तिम्निनेव विपर्ययः। एवमपि किम् १ इत्याह- उपायश्चोपेयसाधको नियमेन, कारणं कार्याव्यभिचारीत्यर्थः, अत्रजनननस्वभावस्य तत्कारणत्वायोगादितप्रसङ्गात्। एतदेवाह-तत्स्वतत्त्वत्याग एव उपायस्वतत्त्वत्याग एवान्यथा
स्वमुपेयमसाध्यतः। कुतः १ इत्याह अतिप्रसङ्गात्, तदसाधकत्वाविशेषेणानुपायस्याप्युपायत्वप्रसङ्गात्। न चैवं व्यवहारोच्छेद आशङ्कनीय इत्याह- निश्चयमतमेतदितम्रक्षमन्नद्विग्नम्यम्।

से समछेट्ठुकंचणे समसत्तुमित्ते नियत्तग्गहदुक्खे पसमसुह-समेए सम्मं सिक्खमाँइयइ, गुरुकुलवासी, गुरुपडिबद्धे, विणीए,

Jain Education International

5

20

15

१. विशिष्यते S. ॥ २ ° तमेतिदितिस्क्ष्म ° S. विना । तुला — " निश्चयनयमतमेतदिति सूक्ष्मबुद्धिगम्यमिति लोकोत्तमाः" इति आचार्यश्रीहरिभद्रसूरिविरचितायां लिलितिविस्तरायां 'लोकोत्तम'शब्दव्याख्यायाम् ॥ ३ लेट्ठकंचणे К. ॥ ४ ° माईयइ К. ॥

भूयत्थदिस्मी, न इओ हियतरं ति मन्नइ, सुस्सूसाइगुणजुत्ते तत्ताभिनिवेसा विहिपरे परममंतो ति अहिज्जइ सुत्तं बद्धलक्खे आसंसाविष्पमुक्के आययद्वी । स तमवेइ सञ्वहा । तओ सम्मं निउंजइ । एयं धीराण सासणं । अण्णहा अणिओगो, अविहि-गहियमंतनाएणं ।

5

अणाराहणाए न किंचि, तदणारंभओ धुवं। एत्थ मग्ग-देसणाए दुक्खं, अवधीरणा, अप्पडिवत्ती। नेवमहीयमहीयं, अव-गमविरहेण। न एसा मग्गगामिणो।

विराहणा अणत्थमुहा, अत्थहेऊ, तस्सारंभओ धुवं। एत्थ मग्गदेसणाए अणभिनिवेसो, पडिवित्तमेत्तं, किरियारंभो। एवं पि अहीयं अहीयं, अवगमलेसजोगओ। अयं सबीओ नियमेण। मग्गगामिणो खु एसा अवायबहुलस्स।

10

निखाए जहोदिए सुत्तुत्तकारी हवइ पवयणमाइसंगए पंच-समिए तिगुत्ते । अणत्थपरे एयच्चाए अवियत्तस्स, सिसुजणि-चायनाएण । वियत्ते एत्थ केवली एयफलभूए । सम्ममेयं विया-णइ दुविहाए परिण्णाए ।

15

से समेत्यादि । स एवमभित्रव्रजितः समलोष्टकाञ्चनः सन् सर्वथा

१. हिअं तत्तं ति C. D. ॥ २. आययहिई K1 ॥ ३ आणा ° K1 S. ॥

৪ <sup>©</sup> णारंभाओं K विना ।। ५ अवधीरणाए K1 ।। ६ ° रंभाओं K. S. विना ॥

७ एवमहीयमहीयं K. ॥

समरात्रुमित्रः । एवं निवृत्ताग्रहदुःखः, अतः स प्रश्नमसुखसमेतः अधि-कारितया सम्यक् शिक्षामादत्ते ग्रहणा-ऽऽसेवनारूपाम् । कथम् ? इत्याह-गुरुकुलवासी, तदनिर्गमनेन । गुरुप्रतिबद्धः, तद्बहुमानात् । विनीतो बाह्यविनयेन । भूतार्थदर्शीं तत्त्वार्थद्शीं । न इतो गुरुकुलवासात् 'हिततर-मिति मन्यते, वचनानुसारित्वात् । वचनं च-

ैणाणस्स होइ भागी, थिरयरओ दंसणे चरित्ते य । धण्णा आवकहाए, गुरुकुलवासं ण मुंबंति ॥ [पञ्चाशके ११।१६ ]

स खल्वत्र शुश्रूषादिगुणयुक्तः, शुश्रूषा-अवण-ग्रहण-घारणा-विज्ञाने(नो)हा-ऽपोइ-तत्त्वाभिनिवेशाः प्रज्ञागुणा इत्येतद्युक्तः । तत्त्वाभिनिवेशाद्
विधिपरः सन्, किम् ? इत्याह-परममन्त्रो रागादिविषद्यत्येति कृत्वाऽधीते
स्त्रं पाठ-अवणाभ्याम् । किंविशिष्टः सन् ? इत्याह-बद्धलक्ष्मोऽनुष्ठेयं प्रति,
आशंसाविप्रमुक्तः इहलोकाद्यपेक्षया, आयतार्थी मोक्षार्थी । अत एव स एवंभूतः तत् सत्रमवैति सर्वथा याथातथ्येन । ततः किम् ? इत्याह-ततोऽवगमात् सम्यग् नियुक्षके तत् सत्रम् । एतद्धीराणां शासनं यदुतैवमधीतं सम्यग्

१. हिततत्रमिति Sम् । हिततत्विमिति Sti । हितं तत्विमिति A.B. ॥ 15 २. गाथेयं पश्चवस्तुके १३५८ उपदेशपदे ६८२ चाप्यस्ति । "शानस्य श्रुतज्ञानादेः भवति स्यात् , भागी भाजनम् , गुरुकुले वसन्निति प्रकृतम् , प्रत्यहं वाचनादिभावात् । तथा स्थिरतरकः पूर्वप्रतिपन्नदर्शनोऽपि सन्नतिशयस्थिरो भवति दर्शने सम्यक्तवेऽन्वहं स्वसमयपरसमयतत्त्वश्रवणात् । तथा चरित्रे चरणे स्थिरतरो भवति, अनुवेहं वारणादिभावात् । चराब्दः समुच्चये । यत एवं ततो धन्या धर्मधनं लब्धारः यावत्कथं यावज्जीवम् 20 गुरुकुळवासं गुरुयहनिवसनं न मुञ्चन्ति न त्यजन्ति। इति गाथार्थः ।" इति अभयदेव-स्रिविरचितायां पञ्चाशकवृत्तौ ए० १८२ ॥ ३ "शुश्रूषा-श्रवण ग्रहण-धारणा-विज्ञानोहापोह-तत्त्वाभिनिवेशा प्रकागुणाः '' इति लिलितविस्तरायां 'तरणदयाणं' इत्यस्य व्याख्यायाम् । ''ग्रुश्रुषा श्रवणं चैव ग्रहणं धारणं तथा । ऊहोऽपोहोऽर्थविज्ञानं तत्त्वज्ञानं च घीराणाः ॥ तत्र गुश्रुषा श्रोतुमिच्छा । श्रवणमाकर्णनम् । ग्रहणं शास्त्रार्थोपादानम् । धारणमविस्मरणम् । उन्हो-25 Sविज्ञातमर्थमवलम्ब्यान्येषु तथाविषेषु व्याप्त्या वितक्रिणम् । अपोह उक्तित-युक्तिस्यां विरुद्धादर्थाद् हिंसादिकात् प्रत्यवायसम्भावनया व्यावर्तनम् । अथवा ऊहः सामान्यज्ञानम् , अपोहो विशेषज्ञानम् । अर्थविज्ञानमूहापोहयोगाद् मोह-सन्देह-विपर्यासन्युदासेन ज्ञानम् । तत्त्वज्ञानमूहापोहविज्ञानविग्रुद्धम् 'इदमित्थमेव' इति निश्चयः । शुश्रुषादिभिहिं उपाहितप्रज्ञापकर्षः पुमान् न कदाचिदकल्याण-(1/2) माप्नोति । एते च बुद्धिगुणा यथासम्भवं द्रष्टन्याः ॥" इति योगशास्त्रस्वोपश्चन्नतौ प्रथम-30 प्रकाशे पृ० १५३ ॥

5

नियुक्तमिति। अन्यथाऽविध्यध्ययनेऽनियोगः, नियोगाद्न्योऽनियोगः, विष-र्ययानि(न्नि?)योग इत्यर्थः। अत एवाइ-अविधिगृहीतमन्त्रज्ञातेन, तत्रापि ग्रहादिभावाद्विपर्ययात् नियोग एव।

अनाराधनायामेकाँन्तेन(ना)प्रवृत्तस्य न किश्चिदिष्टमनिष्टं वा फल मोक्षोन्मादादि । सदनुष्ठानं हि मोक्षफलमेव । यथोक्तम्-

5

श्रामण्यस्य फलं मोक्षः प्रधानमितरत् पुनः । तत्त्वतोऽफलमेवेह ज्ञेयं कृषिपलालवत् ॥ [

भक्तस्याप्युन्मादाद्येव । यथोक्तम्

<sup>४</sup>उम्मादं व लमेज्जा रोगातङ्क' व पाउणे दीहं। केवलिपण्णत्ताओ धम्माओ वा वि भंसेज्जा "।। [आव० नि० १४१४] नम्सम्स्यक्त्वमेव ।

10

न पुनरसम्यवत्वमेव ।

कथमत्र 'अनाराधनायां न किश्चित्' ? इत्याह-तदनारम्भता ध्रुवम् , तस्व-तस्तस्यानारम्भात् । नं चान्यस्मिन्नेवोद्भवत्यतिष्रसङ्गात् । इहैव लिङ्गमाह-अन्ना-नाराधनायाम् , मागदेशनायां तास्विकायां दुःखं श्रुण्वतो भवति । उक्तं च-

15

शुद्धदेशना हि श्चद्रसम्बद्धगयूथसंत्रासनसिंहनादः । [ लल्तिविस्तरा पृ० ६ ]
तथा अवधीरणा मनाग्लघुतरकर्मणः, न दुःखम् । तथा अप्रतिपत्तिस्ततोऽपि
लघुतरकर्मणः, नावधीरणा । ततः किम् ? इत्याह—नैवमनाराधनयाऽधीतमधीतं
स्त्रं तत्त्वतः । कुतः ? इत्याह—अवगमविरहेण सम्यगवबोधामावेन ।
नैषा मार्गगामिन एकान्तमनाराधना भवति, सम्यक्त्वादिभावे सर्वथा
सिद्ध्रयायोगात् ।

20

१ विपर्ययानियोग Sमू० A.B. । विपर्ययोनियोग Sस० । अत्र 'विपर्ययो[ऽ]नियोगः' इति अथवा 'विपर्यया[द]नियोगः' इति पाठोऽपि कदाचित् संभवेत् ॥ २ ° यात् योग एव Sमू० A.B ॥ ३. ° न्तेन प्रस्तुतस्य Sमू० । Sमू० विना ° न्तेन प्रवृत्तस्य इत्येनं यद्यपि सवषु हस्तिलिखतादशेंषु पाठ उपलभ्यते तथापि ° न्तेनाप्रवृत्तस्य इति पाठः समीचीनो भाति । 'अनाराधनायाम्' इति पदस्य 'एकान्तेनाप्रवृत्तस्य' इत्याशयोऽत्र ज्ञेयः । पृ० ४९ पं० १ मध्ये 'विराधना प्रक्रमादध्ययनस्य' इति वक्ष्यते, तदनुक्षारेणात्र यदि 'प्रस्तुतस्य अध्ययनस्य एकान्तेन अनाराधनायाम्' इति विवक्षा भवेत् तदा तु ०न्तेन प्रस्तुतस्य इति प्रमू० पाठोऽत्र समीचीनो भातीति ध्येयम् ॥ ४. व्याख्या—"खेत्तादिगो उम्माओ, चिरकालिओ रोगो, आसुघाती आयंको, एतेण वा पावेष्जा, धम्माओ मंसेष्जा, मिन्छदिट्ठी वा भवित, चिरताओ वा परिवहद ॥ " इति आवश्यकसूत्रस्य हरिभद्रसूरिविरचितायां वृत्ती ॥ ५. न चान्यस्मिन्नेवाद्भवत्य ०' ऽ । अत्र ऽ. अनुक्षारेण न चान्यस्मिन्नेवा[न्य]द्भवत्य ॰ इत्यि पाठः कदाचित् स्यात्॥

25

अत एवाह-विराधनेत्यादि ! विराधना प्रक्रमादध्ययनस्य अनर्थमुंखा उन्मादादिभावेन । अ(इ?)यं च गुरुतरदोषापेक्षयाऽर्थहेतुः, पारम्पर्येण मोक्षाङ्ग-मेवेत्यर्थः । कुतः ? इत्याह-तस्यारम्भाद् ध्रुवम् , मोक्षगमनस्यैवारम्भात, कण्टक-ज्वर-मोहोपेतमार्गगनत्वत् । उक्तं च-

मुनेर्मार्गप्रवृत्तिर्या, सा सदोषाऽि सैव हि । ेकण्टक-ज्वर-सन्मोहयुक्तस्येव सदध्वति ॥ [ 5

एतद्भावे लिङ्गमाह—अन्न विराधनायां सत्यां मार्गदेशनायां पारमाथिंकायामनिभिनिवेशः श्रृण्यतो भवति, हेयोपादेयतामधिकृत्य। यथाह—
समेषु स्वलन्नन्ध-बिधरवन्मूकवन्च रूपादिषु, तथा सन्मोहात् [ ] इति।
तथा प्रतिपत्तिमान्नं मनाग् विराधकस्य, नानभिनिवेशः। तथा कियारम्भोऽल्पतरविराधकस्य, न प्रतिपत्तिमात्रम् । एवं किम् ? इत्याह —एवम्पि
विराधनयाऽधीतमधीतं सत्रं भावतः। कृतः ? इत्याह —अवगमलेशयोगतः
सम्यगवबोधलेशयोगेन। अयं सवीजो नियमेन विराधकः, सम्यग्दर्शनादियुक्त
इत्यर्थः। कृतः ? इत्याह—मार्गगामिन एवेषा विराधना, प्राप्तवीजस्येति भावः।
न सामान्येनैव, किं तर्हि ? अपायवैद्युलस्य निरुपक्रमिवलष्टकर्मवतः।

15

10

१ ॰ मुखानुन्मादादि ॰ ८। ॰ मुखानन्मादादि ॰ Аमू० । ॰ मुखा उन्मादादि ॰ Аसं०॥ २ तुला—-''विध्नजयस्त्रिविधः खलु विजेयो हीनमध्यमोत्कुष्टः । मार्ग इह कण्टक-ज्वर-मोहजय-समः प्रवृत्तिफलः ॥३।९॥'' इति आचार्यश्री हरिभद्रस्रिविरचिते षोडशकप्रकरणे ॥

"अपायमेवाधिकृत्य परमतसंवादमाह-

कण्टक-ज्वर-मोहैस्तु समो विष्तः प्रकीर्तितः । मोक्षमार्गप्रवृत्तानामत एवापरैरपि ॥३७४॥ 20

कण्टक-ज्वर-मोहेस्तु कण्टकेन ज्वरेण मोहेन च पुनः समस्तुल्यः विद्नः प्रत्यूहो जवन्य-मध्यमोत्कृष्टभेदिभन्नः प्रकीतितो निरूपितः मोक्षमार्गप्रवृत्तानां सम्यग्दर्शनाद्याराधनाव-हितात्मनाम् अत पव योगनिरनुबन्धत्वादेव हेतोः अपरेरिप योगिभिः, न केवलमस्माभिरित्यिप-शब्दार्थः। यथा हि केषांचित् पथिकानां क्वचित् पाटलिपुत्रादौ गन्तु प्रवृत्तानां कण्टक-ज्वर-मोहेर-भिमूतानां यथाक्रमं स्तोक-बहु-बहुतरकालं गमनभङ्गहेतुर्विद्यः सम्पद्यते एवं योगिनामपि सिद्धिपथप्रस्थि-तानां तथाविधकर्मोदयात् त्रिप्रकारोऽन्तरायः समुपजायत इति ॥३७४॥" इति सटीके योगिबन्दौ ॥ ३ यद्यपि S.A.B. हस्तिलिखतादशेषु अत्र विद्युलस्यानिरुपकम इति पाठ उपलभ्यते तथापि विद्युलस्य निरुपकम इति पाठ एवात्र समीवीनः। तुला—"अथापायमेव व्याचष्टे—

**30** 

25

अपायमाद्यः कर्मेव निरपायाः पुरातनम् । पापाशयकरं चित्रं निरुपक्रमसंक्रकम् ॥३७३॥

10

15

20

25

निरपायो यथोदितः मार्गगामीति प्रक्रमः। एतदेवाह-सूत्रोक्तकारी भवति सबीजो निरपायः। प्रवचनमातृसङ्गतः, सामान्येन तद्युक्तः। विशेषेणै-तदेवाह — पश्चसमितः त्रिगुप्तः। ईर्यासमित्याद्याः समितयः पश्च, मनोगुप्त्या-द्याश्च तिस्रो गुप्तय इति। सम्यग्ज्ञानपूर्वकमेवमित्याह—अनर्थपरश्चारित्रप्राणश्चरणेन एतत्त्यागः प्रवचनमातृत्यागः। सम्यगेतिद्धिज्ञानातीति योगः। कस्यानर्थपर एतत्त्यागः १ इत्याह—अव्यक्तस्य भावबालस्य। केनोदाहरणेन १ इत्याह—शिशु-जननीत्यागज्ञातेन, शिशोर्बालस्य जननीत्यागोदाहरणेन, स हि तत्त्यागाद् विनश्यति। व्यक्तोऽत्र कः १ इत्याह—व्यक्तोऽत्र भावचिन्तायां केवली सर्वज्ञः, एतत्फलभूतः प्रवचनमातृफलभूतः। सम्यग् भावपरिणत्या एतद्विज्ञानात्यनन्तरोदितम्। एतदेवाह—दिविधया परिज्ञया ज्ञपरिज्ञया प्रत्याख्यानपरिज्ञया च। ज्ञपरिज्ञाऽवबोधमात्ररूपा, प्रत्याख्यानपरिज्ञा तद्गर्भक्रियारूपा।

तहा आसासपयासदीवं संदीणा-ऽथिराइमेयं। असंदीण-थिरत्थमुज्जमइ। जहासत्तिमसंभंते अणूसगे, असंसत्तजोगाराहण् भवइ। उत्तरुत्तरजोगसिद्धीण मुच्चइ पावकम्मुण त्ति विसुज्झमाणे आभवं भाविकरियमाराहेइ। पसमसुहमणुहवइ अपीडिण् संजम-त्विकरिआण्, अव्वहिण् परीसहोवसग्गेहिं, वाहियसुकिरिया-नाण्णं।

तहा आसासेत्यादि । तथा आश्वासप्रैकाशाद्वीपं दीपं वा 'संम्यग् विजानाति' इति वर्त्तते । किंविशिष्टम् ? इत्याह-स्पैन्दनवद्स्थिरादिभेदम् । इह भवाब्धावाश्वासद्वीपः, मोहान्धकारे दुःखगहने प्रकाशदीपश्च । तत्राद्यः स्पन्दनवान-स्पन्दनवांश्च, प्लावनवानप्लावनवांश्वेत्यर्थः । इत्ररोऽपि स्थिरोऽस्थिरश्च, अप्रति-

अपायमाहुः कर्मैव नापरं किञ्चित् निरपाया उपरतसकलक्षिष्ठादृष्टाः तीर्थकरादयः पुरातंन प्राक्षालोपार्जितं पापाश्यकरं मोक्षपथपतिकृलचित्तृहत्तिहेतुः चित्रं नानारूपं निरुपक्रमसंक्षकम्, उपक्रमणम् उपक्रमः सर्वत उच्छेदः, ततो वास्तविकविपाकसामर्थहरणम्, ततो विशिष्टानुष्ठानमिष्टयोगमिष, निर्गतमुपक्रमान्निरुपक्रमम्, तत् संशा नाम यस्य तत् तथा ॥३७३॥" इति सटीके योगिबन्दौ ॥ १ प्रकाशदीपं द्वीपं वा ऽ॥ २. दृश्यतां पं० ५, ९ ए. ४६ पं०१५॥ ३ "जहा से दीवे असंदीणे एवं से धम्मे आरियपदेसिए" इति आचाराङ्ग-स्त्रे पण्ठेऽध्ययने तृनीय उद्देशके। "द्विगता आपोऽस्मिन्निति द्वीपः, स च द्रश्यभावभेदाद् द्वेधा-तत्र द्रव्यद्वीप आश्वासद्वीपः, आश्वास्यतेऽस्मिन्नित्याश्वासः, आश्वासद्वीपः, स्थासौ द्वीपश्चाश्वासद्वीपः, यदिवा आश्वसनमाश्वासः, आश्वासय द्वीप आश्वासद्वीपः,

Jain Education International

पाती प्रतिपाती चेत्यर्थः । अयं च येथासंख्यं मानुष्ये क्षायोपश्चमिक-श्वायिक चारित्ररूपः, क्षायोपश्चमिक-श्वायिकज्ञानरूपश्च । उभयत्राद्यो नाक्षेपेणेष्टसिद्धये, सप्रत्यपायत्वात् । चरमस्तु सिद्धये, निष्प्रत्यपायत्वात् । सम्यगेतद् विजानाति ।

न केवलं विजानाति, अस्पन्दनवत्-स्थिरार्थमुद्यमं करोति स्वनीत्या। कथम् ? इत्याह-यथाद्याक्ति शक्त्यनुरूपम्, असंभ्रान्तो भ्रान्तिरहितः, अनु-त्सुक औत्सुक्यरहितः फलं प्रति । असंसक्तयोगाराधको भवति, निः-सपत्नश्रामण्यव्यापारकर्त्तो, स्वानुसारित्वात् । स्वतं च-

तत्र नदीसमुद्रबहुमध्यप्रदेशे भिन्नबोहित्थाद्यस्तमवाप्या श्वसन्ति । असाविष द्वेषा सन्दीनोऽसन्दीनश्चेति, यो हि पक्षमासादानुदकेन प्राग्यते स सन्दीनः, विपरीतस्त्वसन्दीनः सिंहलद्वीपादिः, यथा हि सायात्रिकास्तं द्वीपमसन्दीनमुदन्बदादेरुत्तितीर्षवः समवाप्याश्वसन्ति एवं तं भावसंघानायोत्थितं साधमवाप्यापरे प्राणिनः समाश्वस्यः । यदिवा दीप इति प्रकाशदीपः, प्रकाशाय दीपः प्रकाशदीपः, स चादित्य-जन्द्र-मण्यादिरसन्दीनः, अपरस्तु विद्युदुन्कादिः सन्दीनः, यदिवा प्रचरेन्धनतया विविधितकालावस्थाय्यसन्दीनः, विपरीतस्तु सन्दीन इति, यथा हासौ स्थपुटाचावेदनतो हेयोपादेय-हानोपादानवतां निभित्तभावमुपयाति तथा कचित्समुद्राचन्तर्वेत्तिनामाश्वासकारी च भवति एवं ज्ञानसंघानायोत्थितः परीषहोपसर्गाक्षोभ्यतयाऽसन्दीनः साधुर्विशिष्टोपदेशदानतोऽपरेषामपकारायेति । अपरे भावद्वीपं भावदीपं वा अन्यथा व्याचक्षते, तद्यथा-भावद्वीपः सम्यक्त्वम् , तच्च प्रतिपातित्वा-दौपरामिकं क्षायोपरामिकं च संदीनो भावद्वीपः, क्षायिकं त्वसन्दीन इति, तं द्विविधमवाप्य परीतर्संसारत्वात् प्राणिन आश्वसन्ति । भावदीपस्तु सन्दीनः श्रुतज्ञानम् , असंदीनस्तु केवलमिति. तचावाप्य प्राणिनोऽवश्यमाश्वसन्त्येवेति । अथवा धर्मे संदधानः समृत्थितः कश्चिचोदयेत्–किम्मृतोऽसौ धम्मी र्दुष्प्रधुष्यो भवतीत्युक्ते यत्सन्धानाय समुत्थित इति, अत्रोच्यते, यथाऽसौ द्वीपेऽसन्दीनः-असलिलण्छतोऽवस्गुणवहनानामितरेषां च बहुनां जन्तुनां शरण्यतया आश्वासहेतुर्भवत्येवमसाविष धर्मः 'आर्यप्रदेशितः' तीर्थकरप्रणीतः कष-ताप-च्छेद-निर्विटितोऽसन्दीनः, यदिवा कुतर्काप्रधृष्यतयाऽसन्दीनः-अक्षोभ्यः प्राणिनां त्राणायाश्वासभूमि-र्भविति ।" इति **इतिलाचार्य**विरचितायाम् आचाराङ्गसूत्रटीकायाम् पृ० २४७-२४८ ॥

१ 'यथासङ्ख्य'शाब्देन स्पन्दनवदिस्थरादिभेदो द्वीपो दीपश्च ग्राद्यः ॥ २ ''क्षायोपश्चिक-क्षायिकचारित्रयोः स्पन्दनवदस्पन्दनवत्पदवाच्ययोर्मध्येऽस्पन्दनवत्पदेन क्षायिकचारित्रमुच्यते इति । तथा स्थिरा-ऽस्थिरपदवाच्ययोः क्षायिक-क्षायोपश्चिकज्ञानयोर्मध्ये स्थिरपदेन क्षायिकज्ञानं केवलज्ञानरूपं गृह्यते । ततस्तदुभयावाप्त्ये यतेत्यर्थः (यतत इत्यर्थः?)" - A दि ॥ ३ उभयत्राचो नाक्षेपेणेष्टिसिद्धये इति हस्तिलिखतादर्शेषु पाटः। अत्र यदि न अक्षेपेणेष्टिसिद्धये इति एदच्छेदः स्वीक्रियते तदा क्षेपः कालविलम्बः इत्यर्थः, 'न अविलम्बेन, किन्तु विलम्बेन इष्टसिद्धये' इत्याशयः। यदि तु 'न आक्षेपेण इष्टसिद्धये' इति 'अनाक्षेपेण इष्टसिद्धये' इति वा पदच्छेदः स्वीक्रियते तदा 'इष्टसिद्धि साक्षान्नाक्षिपति, किन्तु परम्परया इष्टसिद्धिर्भवति 'इत्याशयो भवेत् ॥

5

10

**15** 

20

25

#### आचार्यश्रीहरिभद्रसूरिविरचितटीकासमळङ्कृते पश्चसूत्रके

ेजोगो जोगो जिणसासणम्मि दुक्खक्खया पउंजतो । अण्णोण्णमबाहंतो असवस्तो होइ कायव्या ॥ [ओवनि० २७६]

एवमुत्तरोत्तरयोगसिद्धचा धर्मव्यापारसिद्धचेत्यर्थः । किम् ? इत्याह— मुच्यते पापकर्मणा तत्तद्गुणप्रतिबन्धकेन इति एवं विशुद्धधमानः सन् आभवं आजन्म आसंसारं वा भाविकयां निर्वाणसाधिकामाराधयित निष्पाद-यत्यौचित्यारम्भनिर्वहणरूपाम् । तथा प्रदामसुख्यमनुभवति तान्त्रिकम् । कथम् ? इत्याह— अपीडितः 'संयम-तपः कियया आश्रवनिरोधा-ऽनशनादिरूपया । तथा अव्यथितः सन् परीषहोपसर्गैः श्लुद्-दिव्यादिभिः । कथमेतदेवम् ? इति

#### १ ''जोगो जोगो जिणसासणंमि दुक्खक्खया पउंजंतो । अण्णोण्णमबाहाए असवत्तो होइ कायव्वो ॥२७७॥

योगो योग इति वीप्सा, ततश्च व्यापारो जिनशासने प्रयुज्यमानो दुःखक्षयाय 'प्रयुज्यमानः' क्रियमाणः, कथम् ? 'अन्योऽन्याबाधया' परस्परापीडया, एतदुक्तं भवति—यथा क्रिया क्रियमाणाऽन्येन क्रियान्तरेण न बाध्यते एवमन्योऽन्याबाधया प्रयुज्यमानः 'असवत्तो' असपत्नः अविरुद्धो भवति कर्त्तेथ्य इति । इदानीं फलं प्रदर्शयन्नाह—

जोगे जोगे जिणसासणंमि दुक्खक्खया परंजंते । एक्किकंमि अणंता वहंता केवली जाया॥२७८॥

सुगमा । नवरम् एकैकस्मिन् 'योगे ' व्यापारे वर्त्तमाना अनन्ताः केवलिनो जाताः॥'' इति द्रोणाचार्यविरचितायाम् ओघनियुक्तिटीकायाम् ॥

१ "इमे ते खलु बावीसं परीसहा समणेणं भगवया महावीरेणं कासवेणं पवेइया, जे भिक्लू सोचा नचा जेचा अभिभ्य भिक्लायरियाए परिक्वयंतो पुट्ठो नो विहन्नेजा, तंजहा— दिगिंछा-परीसहे १, पिवासापरीसहे २, सीयपरीसहे ३, उसिणपरीसहे ४, दंसमसयपरीसहे ५, अचेलपरीसहे ६, अरइपरीसहे ७, इत्थीपरीसहे ८, चरियापरीसहे ९, निसीहियापरीसहे १०, सेज्जापरीसहे ११, अक्कोसपरीसहे १२, वहपरीसहे १३, जायणापरीसहे १४, अलाभपरीसहे १५, रोगपरीसहे १६, तणकासपरीसहे १७, जल्लपरीसहे १८, सक्कारपुरक्कारपरीसहे १९, पन्नापरीसहे २०, अन्नाण-परीसहे २१, दंसणपरीसहे २२" इति उत्तराध्ययनस्वे द्वितीयाध्ययने ॥२॥

''क्षुत्-िषपासा-शीतोष्ण-दंशमशक-नाग्न्या-ऽरति-स्त्रीचर्या-निषद्या-शय्या-ऽऽक्रोश-वध-याचना-ऽलाभ-रोग-तृण-स्पर्श-मल-सत्कारपुरस्कार-प्रज्ञा-ऽज्ञान-दर्शनानि ॥" इति तत्त्वार्थाधिगमसूत्रे ९।९॥

"चउब्विहा उवसगा पन्नत्ता, तंजहा—दिव्वा, माणुसा, तिरिक्खजोणिया, आतसंचेयणिउजा १। दिव्वा उवसगा चउव्विहा पन्नत्ता, तंजहा—हासा, पओसा, वीमंसा, पुढोवेमाता २ । माणुसा उवसगा चउव्विहा पन्नत्ता, तंजहा—हासा, पओसा, वीमंसा, कुसीलगडिसेवणया ३ । तिरिक्खजोणिया उवसगा चउव्विहा पन्नत्ता, तंजहा—भता, पदोसा, आहारहेउं, अवचलेणसारक्षणया ४। आत-संचेयणिजा उवसगा चउव्विहा पन्नत्ता, तंजहा—भट्टणता, पवडणता, थंभणता, लेसणता ५ ।" इति स्थानाङ्गसूत्रे सु० ३६१। "उग्सर्जनानि उपसुष्यते वा—धम्मित् प्रच्याव्यते जन्तुरेभिरित्युपसगा वाधाविशेषाः, ते च कर्तृभेदाचतुर्विधाः, आह च—"उवसज्जणसुवसगो तेण तओ य उवसिज्जए जम्हा । सो दिव्यमणुयतेरिच्छआयसंचेयणाभेओ ॥१॥" [विशेषावश्यकभाष्ये गा० ३५५२ ] इति ।

15

10

20

52

30

10

15

20

25

30

35

#### चतुर्थं प्रबज्यापरिपालनासूत्रम् ।

# निद्र्शनमाइ-व्याधितंसुकियाज्ञातेन, रोगितस्य शोभनिकयोदाहरणेन। एतदेवाह-

## से जहा केइ महावाहिगहिए, अणुभूयतव्वेयणे, विण्णाया

आत्मना संचेत्यन्ते क्रियन्त इत्यात्मसंचेतनीयाः, तत्र दिव्या हास ति हासाद्भवन्ति हाससम्भूत-हासा उपसर्गा एवेत्येवमन्यत्रापि, यथा भिक्षार्थं ग्रामान्तरप्रस्थितक्ष्रब्लकैर्धन्तर्या उपयाचितं प्रतिपन्नं यदीप्सितं लप्स्यामहे तदा तवोण्डेरकादि दास्याम इति, लब्बे च तत्र तवेदमिति भणित्वा तदुण्डेरकादि तैः स्वयमेव भक्षितं, देवतया च हासेन तहूपमावृत्य क्रीडितम्, अनागच्छरसु च क्षुल्लकेषु व्याकुले गच्छे निवेदितमाचार्याणां देवतया क्षुल्लकवृत्तम्, ततो वृषभैरुण्डेरकादि याचित्वा तस्यै दत्तं, तया तु ते दर्शिता इति । प्रद्वेषाद्यथा सङ्गमको महा-वीरस्योपसर्गानकरोत् । विमर्पात् यथा क्वचिद्देवकुलिकायां वर्षासूषित्वा साधुषु गतेषु तदीय एवान्यः पश्चादागतस्तत्रोषितः. तं च देवता किंस्वरूपोऽयमिति विमर्षादुपसर्गितवतीति । पृथग्-मिन्ना विविधा मात्रा-हासादिवस्तुरूपा येषु ते पृथग्विमात्राः, अथवा पृथग् विविधा मात्रा विमात्रा, तया, इत्येतल्छुप्त-तृतीयैकवचन पदं दृश्यम् , तथाहि-हासेन कृत्वा प्रदेषेण करोतीत्येशं संयोगाः, यथा सङ्गमक एव विमर्पेण कृत्वा प्रदेषेण कृतवानिति, तथा मानुष्या हासात् , यथा गणिकाद्दहिता क्षल्छकस्परसर्गितवती, सा च तेन दण्डेन ताडिता, विवादे च राज्ञः श्रीगृहदृष्टान्तो निवेदितस्तेनेति । प्रद्वेषाद्यथा गजसकुमारः सोमिलब्राह्मणेन व्यपरोपितः । विमर्षाद्यया चाणक्योक्तचन्द्रगुप्तेन धर्मपरीक्षार्थं लिङ्गिनोऽन्तःपुरे धर्मन माख्यापिताः क्षोभिताश्च, साधवस्त् क्षोभितं न शकिता इति । कुशीलम्-अब्रह्म, तस्य प्रतिषेवणं क्सीलप्रतिषेवणम् , तद्भावः क्सीलप्रतिषेवणता उपसर्गः, क्सीलस्य वा प्रतिषेवणं येषु ते क्सील-प्रतिषेवणकाः, अथवा क्रशीलप्रतिषेवणयेति व्याख्येयम् , यथा सन्ध्यायां वसत्यर्थे प्रोषितस्येष्पीलोर्गृहे प्रविष्टः साध्श्वतस्तिरीर्ध्यालुजायामिर्देत्तावासः प्रत्येकं चतुरोऽपि यामानुपसर्गितो न च क्षुमितः । तथा तैरश्चा भयात् श्वादयो दशेयुः । प्रद्रेषाच्चण्डकौशिको भगवन्तं दष्टवान् । आहारहेतोः सिंहादयः । अपत्य-लयनसंरक्षणाय काक्यादयः उपसर्गयेयुरिति । तथा आत्मसंचेतनीयाः घट्टनता घट्टनया वा, यथाऽक्षिणि रजः पतितं ततस्तदक्षि हस्तेन मिलतं दुःखितुमारब्धमथवा स्वयमेवाक्षिणि गले वा मांसाङ्क्ररादि जातं घट्टयति इति । प्रयतनया वा, यथा अप्रयत्नेन सञ्चरतः प्रयतनात् दुःखमुत्यद्यते । स्तम्भनता स्तम्भनया वा यथा तावदुपविष्टः स्थितो योवत् सुप्तः पादादिः स्तब्धो जातः । श्लेषणता श्लेषणया वा यथा पादमाकुञ्चय स्थितो वातेन तथै । पादो लगित इति । भवन्ति चात्र गाथा:-"हास १ पदोस २ वीमंसओ ३ विमायाय ४ वा मने दिन्वो । एवं चित्र माणुस्सो कसीलपडिसेवण चउरथो ॥१॥ तिरिओ भय १ प्यओसा २ ऽऽहारा ३ वच्चादिरक्खणत्यं वा ४। घट्टण १ थंभण २ पवडण ३ लेसणओ वाऽऽयसं वेओ ४ ॥२॥ दिव्वंमि वंतरी १ संगमे २ गजइ ३ लोभणादीया ४ । इत्युत्तरार्द्धम् , गणिया १ ओमिल २ धम्मोवएसणे ३ सालुजोसियाईया ४। तिरियंमि साण १ कोसिय २ सीहा ३ अविरन्वियमवाई ४ ॥३॥ कणुग १ कुडणा २ भिवयणाइ ३ गत्तर्रालेसणादओ ४ नेया । आओदाहरणा वाय १ पित्त २ कफ ३ सन्निवाया वा ॥४॥ [विशेषावश्यकभाष्ये गा. ३५५३-३५५४, ३५५८-३५६०] इति" इति अभयदेवसूरि-विरचितायां स्थानाङ्गरीकायाम् ॥ १ ° तस्य सुक्रिया ° S. विना ॥ २ जहा नामए केंद्र S. K. विना ॥

Jain Education International

10

15

20

सरूवेण, निव्विण्णे तत्तओ, सुवेज्जवयणेण सम्मं तमवगच्छिय जहाविहाणओ पवन्ने सुकिरियं, निरुद्धजिहच्छाचारे, तुच्छपत्थ-भोई सुबमाणे वाहिणा नियत्तमाणवेयणे समुवलक्मारोग्गं पव-इदमाणतब्भावे, तल्लाभनिव्बुईए तप्पडिबंधाओ सिराखाराइजोगे वि वाहिसमारोग्गविण्णाणेण इहिनप्पत्तीओ अणाकुलभावयाए किरिओवओगेण, अपीडिए, अव्वहिए, सुहलेस्साए वड्दइ, वेज्जं च बहु मन्नइ।

से जहेत्यादि । तद्यथा-कश्चित् सस्वो महाव्याधिगृहीतः कुष्ठादिग्रस्त इत्यर्थः। अनुभूततद्वेदनः, अनुभूतव्याधिवेदनः। विज्ञाता स्वरूपेण वेदनायाः, न कण्ड्रगृहीतकण्ड्रयनकारिवद् विपर्यस्तः। निर्विण्णस्तस्वतः तद्वेदनयेति प्रक्रमः। ततः किम् ? इत्याह-सुवैद्यवचनेन हेतुभूतेन सम्यगवैपरीत्येन तं व्याधिमवगम्य यथाविधानतो यथाविधानेन देवतापूजादिलक्षणेन, प्रपन्नः सुक्रियां परिपाचनादिरूपाम् , निरुद्धयह्व्छाचारः सन् प्रत्यपायभयात् , तथा तुच्छपथ्यभोजी व्याध्यानुगुण्यतः, अनेन प्रकारेण सुच्यमानो व्याधिना खसराद्यपगमेन, निवर्त्तमानवेदनः कण्ड्वाद्यभावात् , ससुपलभ्यारोग्यं सदुपलम्भेन, प्रवर्द्धमानतद्भावः प्रवर्द्धमानारोग्यभावः, तल्लामनिर्वृत्त्या आरोग्यलानिर्वृत्त्या, तत्प्रतिबन्धाद्धेतोः, विश्वराद्यार्थः। व्याधिश्वमाद् यदारोग्यं तद्ववोधेनेत्यर्थः। किम् इत्याह-इष्टनिष्यसेरारारोग्यनिष्पत्तेरेतोरनाकुलभावतया निवन्धनाभावात् , तथा कियोपयोगेन इतिकर्त्तव्यतायां बोवेन हेतुना, अपीडितः, अव्यथितो निवातस्थाना-ऽऽसनौष्धपानादिना। किम् ? इत्याह-ह्युभलेइयया प्रशस्तभावरूपया वर्द्वते

25

Jain Education International

१ ° रोगं S. K. ।। २ ° रोग ° S. ।। ३ अपीडिए नास्ति K. ।। ४ दृश्यतां सुश्चत तंहितायां तृतीये द्वारीरस्थाने ऽष्टमे ऽष्याये सिराज्यधविधौ, तथा प्रथमे सूत्रस्थाने एकादरोऽष्याये क्षारपाकविधौ ।।

वृद्धिमाप्नोति । तथा वैद्यं च बहु मन्यते, महापायनिवृत्तिहेतुर्यं ममेति सम्यग् ज्ञानात् । एव दृष्टान्तः ।

अयमथों पनयः-

एवं कम्मवाहिगहिए, अणुभूयजम्माइवेयणे, विण्णाया दुक्वरूवेणं, निव्विण्णे तत्तओ तओ, सुगुरुवयणेण अणुहाणा-इणा तमवगच्छिय पुन्वुत्तविहाणओ पवन्ने सुकिरियं पवज्जं, निरुद्धपमायचारे, असारसुद्धभोई, मुचमाणे कम्मवाहिणा, निय-त्तमाणिद्ववियोगाइवेयणे, समुवलब्भ चरणारोग्गं पवड्ढमाणसुह-भावे, तल्लामनिव्बुईए तप्पडिबंधविसेसओ परीसहोवसग्गभावे वि तत्तसंवेयणाओं कुंसलसिद्धीए थिरासयत्तेण धम्मोवओगाओ सया थिमिए तेउल्लेसाए वड्दइ, गुरुं च बहु मन्नइ जहोचियं असंगपडिवत्तीए, निसग्गपवित्तिभावेण एसा गुरू वियाहिया भावसारा विसेसओ भगवंतबहुमाणेणं। जो मं पहिमन्नइ से गुरुं ति तयाणा । अन्नहा किरिया अकिरिया कुलडानारी-किरियासमा, गरहिया तत्त्वेईणं, अफलफलजोगओ । विसन्न-तत्तीफलमेत्थ नायं। आवट्टे खु तप्फलं असुहाणुबंधे।

एवमित्यादि । एवं कर्मव्याधिग्रहीतः प्राणी । किंविशिष्टः ? इत्याह-अनुभूतजन्मादिवेदनः । आदिशब्दाज्जरा-मरणादिग्रहः । विज्ञाता दुःख- 5

10

15

10

www.jainelibrary.org

१° रोगं  $S. \parallel$  २° निव्वः ?)त्तीप  $K. \parallel$  ३ कुसलसुद्धीप थिरा०  $K. \parallel$  कुसलसुद्धीप थिरा०  $K. \parallel$  कुसलसिद्धिओ थिरा  $^\circ$   $S. \parallel$  कुसलासयबुड्ढी थिरा  $^\circ$   $C. D. \parallel$  ४  $^\circ$  वओगओ  $K1 \parallel$  4. णिस्संगप  $^\circ$   $S. \parallel$  ६. गुरु विया  $^\circ$   $K \parallel$  गुरुई  $S.C.D. \parallel$  ७ अफलजोगओ  $S. K. K1 विना <math>\parallel$  ८  $^\circ$  तेत्ती  $^\circ$   $S. K. <math>\parallel$ 

10

15

20

25

रूपेण जन्मादिवेदनायाः, न तु तत्रैवासक्त्या विपर्यस्त इति। ततः किम् ? इत्याह-निर्विण्णस्तत्त्वतः ततो जन्मादिवेदनायाः। किम् ? इत्याह-सुगुरुवचनेन हेतनाऽनुष्टानादिना उपायेन तमवगम्य सुगुरुं कर्मव्याधि च, पूर्वोक्त-विधानतस्तृतीयसूत्रीक्तेन विधानेन प्रपन्नः सन् सुक्रियां प्रवज्याम्, निरुद्धप्रमाद्चारो यदच्छया, असारशुद्धभोजी संयमानुगुण्येन, अनेन विधिना मुच्यमानः कर्मव्याधिना, निवर्त्तमानेष्टवियोगादिवेदनस्तथा मोहनिवृत्त्या, किम् ? इत्याह-समुपलभ्य चरणारोग्यं सदुपलम्भेन, प्रबर्द्धमान-शुभभावः प्रवर्द्धमानचरणारोग्यभावः बहुतरकर्मव्याधिविकारनिवृत्त्या तल्लाभ-निर्वृत्त्या तैन्प्रतिबन्धविद्योषात् चरणारोग्यप्रतिबन्धविशेषात् , स्वाभाविकात् कारणात्, परीषहोपसर्गभावेऽपि श्चुद्-दिव्यादिव्यसनभावेऽपि, तत्त्व-संवेदनात् सम्याज्ञानाद्तोः, तथा क्रैदालिसद्धचा क्षायोपशमिकभावः बृद्ध्या, स्थिराद्यायत्वेन चित्तस्थेर्यण हेतुना, तथा धर्मीपयोगात् इतिकर्तव्यता-बोधात् कारणात् , सदा स्तिमितः भावद्वन्द्वविरहात् प्रशान्तः । किम् ? इत्याह-तेजोछेइयया श्रमप्रभावरूपया चर्द्धते वृद्धिमनुभवति, गुरुं च बहु मन्यते भाववैद्यकल्पम् , कथम् ? इत्याह-यथोचितमौचित्येन, असङ्गप्रति-पत्त्वा स्नेहरहितैतद्भावप्रतिपत्त्वा। किमस्या उपन्यासः? इत्याह-निसर्ग-प्रवृत्तिभावेन सांसिद्धिकप्रवृत्तित्वेन हेतुना, एषाऽसङ्गप्रतिपत्तिर्भुवीं व्या-ख्याता भगवद्भिः, किम् ? इत्यत आह-भावसारा तथौदयिकभावविरहेण विशेषतः असङ्गप्रतिपत्तेः । इहैव युक्त्यन्तरमाह-भगवद्बहुमानेन अचिन्त्य-चिन्तामणिकल्पतीर्थकरप्रतिबन्धेन । कथमयम् ? इत्याह-यो मां प्रतिमन्यते भावतः स गुरुमित्येवं तदाज्ञा भगवदाज्ञा, इत्थं तत्त्वं व्यवस्थितम् ।

अन्यथेत्यादि । अन्यथा गुरुबहुमानव्यतिरेकेण किँया उपधिप्रत्युपेक्षणा-दिरूपा अकिया सित्क्रयातोऽन्या । किंविशिष्टा ? इत्याह-कुलटानारी-कियासमा दुःशीलवनितोपवासिक्रयातुल्या । ततः किम् ? इत्याह-गिहिता तत्त्ववेदिनां विदुषाम् । कस्मात् ? इत्याह-ऑफलफलयोगतः, इष्टफलादन्यद-फलम्, मोक्षात् सांसारिकमित्यर्थः, तद्योगात् । एतदेव स्पष्टयन्नाह-विषान्न-

१ कुशालाशद्भया Sमू॰ । कुशालाशयवृद्धया Sसं॰ A. B. । दृश्यता पृ॰ ५५ पं॰ ११ टि॰ ३ ॥ २ तत्प्रतिबन्धात् S. ॥ ३ °तस्तद्भाव ° S. ॥ ४ क्रियाप्यक्रिया प्रत्युपे S. विना ॥ ५ अफलगोगतः S. विना ॥

तृप्तिफलमत्र ज्ञातमरुपं विपाकदारुणम् , विराधनासेवनात् । एतदेवाह-आवर्त्त एव तत्फलम् , आवर्त्तन्ते प्राणिनौऽस्मिन्नित्यावर्त्तः संसारः, स एव तत्त्वतः तत्फलं विराधनाविषजन्यम् । किंविशिष्ट आवर्त्तः ? इत्याह-अशुभानु-षन्धः, तथा तथा विराधनोत्कर्षेण ।

एवं सफलं गुर्वबहुमानमभिधाय तद्बहुमानमाह आयत इत्यादिना-

आयओ गुरुबहुमाणो अवंझकारणत्तेण । अओ परमगुरु-संजोगो। तओ सिद्धी असंसयं। एसेह सुहोदए, पगिडतयणुबंधे, भववाहितेगिच्छी । न इओ सुंदरं परं। उवमा एत्थ न विज्जई। से एवंपण्णे एवंभावे एवंपरिणामे अप्यडिवडिए वड्ढमाणे तेउ-लेसाए दुवालसमासिएणं परियाएणं अइकमइ सञ्वदेवते उलेसं। एवमाह महामुणी। तओ सुके सुकाभिजाई भवइ। पायं छिण्ण-कम्माणुबंधे । खबइ लोगसण्णं । पहिसोयगामी, अणुसोयनियंत्ते, सया सुहजोगे, एस जोगी वियाहिए । एस आराहगे सामण्ण-स्स । जहागहियपइण्णे सञ्बोवहासुद्धे संधइ सुद्धगं भवं सम्मं अभवसाहगं भोगकिरिया-सुरूवाइकप्पं। तओ ता संपुण्णा पाउ-णइ अविगलहेउभावओ असंकिलिइसुहरूवाओ अपरोवतावि-णीओ सुंदराओं अणुबंधेणं। न य अण्णा संपुण्णा, तत्तत्त-खंडणेणं।

आयतो गुरुबहुमानः, साद्यपर्यविसतत्वेन, दीर्घत्वादायतो मोक्षः, स गुरुबहुमानः, गुरुभावप्रतिबन्ध एव मोक्ष इत्यर्थः । कथम् ? इत्याह-अवन्ध्य- 5

10

15

कारणत्वेन मोक्षं प्रत्यप्रतिवद्धसामध्येहेतुत्वेन । एतदेवाह-अतः परमगुरु-संयोगः, अतो गुरुवहुमानात्तीर्थकरसंयोगः। ततः संयोगादुचिततत्संबन्ध-त्वात् सिद्धिरसंदायं मुक्तिरेकान्तेन, यतश्चित्रमतः एषोऽत्र शुभोदयो गुरुवहुमानः, कारणे कार्योपचारात्, यथाऽऽयुर्घृतमिति। अयमेव विद्योष्यते—प्रकृष्टतद्नुबन्धः प्रधानभुभोद्यानुबन्धः, तथा तथाराधनोत्कर्षेण । तथा भवव्याधिचिकित्सकः गुरुवहुमान एव, हेतुफलभावात् । न इतः सुन्दरं परं गुरुवहुमानात् । उपमात्र न विद्यते गुरुवहुमाने, सुन्दरत्वेन भगवद्वहुमानादित्यभिप्रायः। स एवंपद्यः, स तावद्धिकृतप्रव्रज्ञितः, एवंप्रज्ञो विमल-विकेतत् । एवंभावः, विवेकाभावेऽपि प्रकृत्या । एवंपरिणामः सामान्येन गुर्वभावेऽपि क्षयोपश्चमान्मोषतुषवत् । यथोक्तम्—

विवेक-ग्रुभभाव-परिणामा वचन-गुरु-तद्भावेषु यमिनाम् [ ] इति ।

१ ''नन्विवज्ञातसुवचनविनियोगानामपि केषांचिच्छास्त्रे चारित्ररूपः ग्रुभपरिणामः श्रूयते, स कथं तेषाम् १ इत्यारांकयाह—

#### मासतुसादीयाण उ मग्गणुसारित्तओ सुहो चेव। परिणामो विन्नेओ सुहोहसण्णाणजोगाओ॥१९३॥

माषतुषादिकानां त्वागमप्रसिद्धानां जडसाधृनां पुनर्जीवाजीशादितत्त्वगोचरव्यक्तश्रुतोपयोगाभावेऽपि मार्ग्गानुसारित्वतस्तीव्रमिथ्यात्वमोहनीयक्षयोपश्यमभावात् , इह च मार्गश्रेत्रसोऽवकामनं भुजङ्गगमनतिकायामतुल्यो विशिष्टगुणस्थानावातिप्रगुणः स्वरसवाही जीवपरिणतिविशेषस्तमनुसरित तच्छीलन्ध्र्यः स तथा, तद्भावस्तत्त्वं तस्मात् , ग्रुमश्रेव परिगुद्ध एव व्यावृत्तविपर्यासदुःख एव परिणामो विशेषः । ननु मार्गानुसारित्वेऽपि बठरतया कथं तत्ररिणामग्रुद्धिरित्याशंक्याह—ग्रुमीयसंज्ञानयोगात् ग्रुममविपर्यस्तमोषेन सामान्येन सुबहुविशेषावधारणाक्षमं यत्संज्ञानं वस्तुतत्त्वसंवेदनरूपं तस्य योगात् । ते हि बहिर्बहु श्रुतमपठन्तोऽपि अतितीक्ष्णस्थमप्रज्ञतया बहुपाठकस्थूलप्रज्ञपुरुषानुपल्ब्धं तत्त्वमवनुध्यन्त इति । तदुक्तं—"स्पृशनित शरवत्तीक्ष्णाः स्वल्पमन्तर्विशन्ति च । बहुस्पृशापि स्थूलेन स्थीयते बहिरश्मवत् ॥१॥"

#### कथानकसम्प्रदायश्चेवम्-

बभूव कश्चिदाचार्यो गुगरत्नमहानिधिः । श्रुतमत्यथिशिष्यात्तिसैन्यमानक्रमाम्बुजः ॥१॥ सूत्रार्थपाथसां दाने महाम्भोद इवाश्रमः । संघादिकार्यभाराणां निस्तारे धुर्यसिन्नमः ॥२॥ तस्यै-वान्योऽभवद् भ्राता विशिष्टश्रुतवर्जितः । स्वेच्छ्या स्थानिद्रादेः कर्त्ता स्वार्थपरायणः ॥३॥ तत्र सूरिः किवित्कार्ये श्रान्तः सन् मुग्धबुद्धिभः । अज्ञातावसरेः शिष्येव्यांख्यानं कारितः किल ॥४॥ ततोऽसौ श्रान्तदेहत्वाद् व्याख्यायामश्चमत्वतः । चित्तत्वेदं जगामात्र चिन्तयामास चेदृशम् ॥५॥ धन्योऽयं पुण्यवानेष मद्भाता निर्गुणो यतः । सुखमास्ते मुखं शेते परतंत्र्यविवर्जितः ॥६॥ वयं पुनरधन्या ये स्वगुणेरेव वश्यताम् । परेषां प्रापिताः स्थातुं सुखेन न लभामहे ॥७॥ एषं

15

10

20

25

10

١.

15

20

25

30

35

चिन्तयता तेन निश्च कम सूरिणा । ज्ञानावरणमत्युग्रमज्ञानादिनिमित्ततः ॥८॥ नालोचितं च तत्तेन ततो मृत्वा दिवं गतः । ततोऽप्यसौ च्युतः कापि सत्कुले जन्म लब्धवान् ॥९॥ कालेन साधुसम्पर्काद् बुद्धोऽसौ जिनशासने । सद्गुरूणां समीपेऽथ प्रवन्नाज विरागतः ॥१०॥ ततोऽसौ सूरिपादान्तेऽधीते सामायिकश्रुतम् । उदीर्णं च तकत् तस्य कमं जन्मान्तरार्जितम् ॥११॥ तस्यो-द्याद् न शकोति ग्रहीतुं पदमप्यसौ । प्रपठन्नप्यविश्वामं बहुमानयुतोऽपि सन् ॥१२॥ ततः सूरिरश्चाकं तं पाठे ज्ञात्वा तपोधनम् । सामायिकश्रुतस्यार्थं तं संक्षेपादपीपठत् ॥१३॥ यथा मा रुध्य मा तुष्येत्येवमेव स भक्तितः । घोषयामास तत्रापि विस्मृतिस्तस्य जायते ॥१४॥ ततो महाप्रयत्नेम संस्मृत्य किल किञ्चन । तत्रासौ घोषयामास तुष्टो मासतुषेत्यलम् ॥१५॥ ततस्तद्घोषणान्नित्यं माषतुषेत्यिमिख्यया । एयाति नीतो महात्मासौ बाल्शाः क्रीडनापरैः ॥१६॥ अदोऽपि विस्मरत्येष यदा मोहात्तदा तकम् । शून्यचित्तमवान्तं च हसन्तो बाल्का जगुः ॥१७॥ अहो माषतुषः साधुरेष मौनेन तिष्ठति । एवमुक्तः स तैर्मेने साधु भो स्मारितं मम ॥१८॥ ततोऽधीते तदेवासौ मन्य-मानोऽत्यनुग्रहम् । साधवस्तु तथा श्रुत्वा वारयन्ति स्म सादराः ॥१९॥ दिश्वयन्ति स्म तं साधौ मा रुध्येत्यादि घोषय । अतः प्रमोदमापन्नो घोषयामास तत्तथा ॥२०॥ एवं सामायिकाद्यर्थेऽप्यशक्तो गुरुभित्तः । ज्ञानकार्यमसौ लेभे काल्तः केवलश्चियम् ॥२१॥१९॥

अथामुमेव ग्रुभीवसंज्ञानयोगमेषां भावयन्नाह---

#### रुद्दो खलु संसारो सुद्धो धम्मो तु श्रोसहमिमस्स । गुरुकुलसंवासे सो निच्छयओ णायमेतेणं ॥१९४॥

रोद्रो विषिवकारादिवद्दारणः, खल्डरवधारणे, संसारो नरनारकादिभ्रमणरूपः सर्वश्रारासाधारणः पारमार्थिकव्याधिस्वमावतामापन्नो यतः, ततः गुद्धो धर्म एव पञ्चनमस्कारस्मरणादिरूप औषधं निवृत्तिहेतुरस्य संसारस्य । यथोक्तम् — "पंचनमोक्कारो खल्ज विहिदाणं सत्तिओ अहिंसा य । इंदियकसायविजओ एसो धम्मो सहपओगो ॥१॥" एवमवाते यदेष पुनर्निणीतवान् तदाह - गुरुकुलसंवासे गुरोरुक्तलक्षणस्य कुलं परिवारस्तत्र सम्यक् तद्गतमर्यादया वासे सित स गुद्धो धम्मो निश्चयतः परमार्थवृत्त्या सम्यद्यते । अनिश्चयरूपस्तु कृत्रिमसुवर्णसद्दशः परीक्षामक्षममाणो- ऽन्यथापि स्यात् । न च तेन किञ्चित् , संसारफलःवेनासारत्यादिति ज्ञातमेतेन माषतुषादिना साधुजङ्गेनापि सता ॥१९४॥

कुत एतदेवमिति चेदुच्यते-

#### जं कुणति एवमेवं तस्साणं सब्वहा अलंघंतो । एगागिमोयणिमिवि तदखंडण मो इहं णायं ॥१९५॥

यद्यस्मात् कुरुते एवं निश्चयतः, एवं गुरुकुलसंवासं माषतुषादिः । कीदृश इत्याह्—तस्य गुरोराज्ञाभिच्छा-भिच्याकारादिपरिपालनरूपं सर्वथा मनसा वाचा कायेन च अलंघयन्ननिक्रामन् । नन्वेकािकानस्तस्य किमित्याह—एकािकमोचनेऽपि कुतोऽप्यशिवादिपर्यायादेकािकनोऽपरसाधुसाहाय्य-रिहतस्य किचित्याह् एकािकमोचनेऽपि कुतोऽप्यशिवादिपर्यायादेकािकनोऽपरसाधुसाहाय्य-रिहतस्य किचित्याह् ग्रामनगरादौ गुरुणा स्थापने सत्यपि तदखण्डना गुर्वाज्ञानुरूलंघना वर्त्तते 'मो' इति प्राग्वत् । अयमत्राभिप्रायः—बहुसाधुमध्ये लज्ञाभयादिभिरपि भवत्येव गुर्वाज्ञानुरूलंघनम् । यदा त्वसौ एकािकतया मुक्तोऽपि गुरुकुलवासप्रवृत्तां समाचारीं सर्वामनुवर्त्तते, तदा ज्ञायते निश्चयतो गुरुकुलसंवासवानसौ, तत्साध्यस्य क्रियाकलापस्य सर्वथाऽखण्डनात् , इह गुर्वाज्ञानुरूलंघने ज्ञातं दृशन्तो ज्ञेयम् ॥१९५॥''

इति आचार्यश्री हरिमद्रस्रिविरचिते मुनिचन्द्र स्रिविरचितवृत्तिसहिते उपदेशपदे॥

Jain Education International

10

15

20

25

एवमप्रतिपतितः सन् वर्द्धमानस्तेजोछेइयया नियोगतः, शुभप्रभाव-रूपया । किम् ? इत्याह-द्वादशमासिकेन पर्यायेण एतावत्कालमानया प्रवज्ययेत्यर्थः, अतिकामित सर्वदेवतेजोछेइयां सामान्येन शुभप्रभावरूपाम्। क एवमाह ? इत्याह-एवमाह महामुनिभगवान् महावीरः। तथा चागमः-

भेजेमे अङ्जलाए समणा णिग्गंथा एते णं कस्स तेउलेसं वीतिवयंति ? गोयमा ! मासपियाए समणे णिग्गंथे वाणमंतराणं देवाणं तेउलेसं वीद्दवयद् । एवं दुमासपिरयाए समणे णिग्गंथे असुरिद्विज्ञआणं भवणवासीणं देवाणं तेउलेसं वीतीवयति । तिमासपिरयाए समणे णिग्गंथे असुरकुमारिदाणं देवाणं तेउलेसं वीतीवयति । चडमासपिरयाए समणे णिग्गंथे गहगण-णक्खल्त-ताराह्म्वाणं जोति-स्वियाणं तेउलेसं वीतीवयति । पंचमासपिरयाए समणे णिग्गंथे चंदिम-स्रियाणं जोतिसिदाणं तेउलेसं वीतीवयति । स्तमासपिरयाए समणे णिग्गंथे सोहम्मीसाणाणं देवाणं तेउलेसं वीतीवयति । स्तमासपिरयाए समणे णिग्गंथे संग्लोग-संतिणाणं देवाणं तेउलेसं वीतीवयति । अट्टमासपिरयाए समणे णिग्गंथे संग्लोग-संतगाणं देवाणं तेउलेसं वीतीवयति । प्यमासपिरयाए समणे णिग्गंथे महासुक्क-सहस्साराणं देवाणं तेउलेसं वीतीवयति । प्यमासपिरयाए समणे णिग्गंथे आणय-पाणय-

१ "जे इमे मंते! अज्ञताए समणा निगंथा विहरंति एते णं कस्स तेयलेस्सं वीतीवयंति? गोयमा! मासपिरवाए समणे निगंथे वाणमंतराणं देवाणं तेयलेस्सं वीइवयंति, दुमासपिरवाए समणे निगंथे असुरिंदविज्ञियाणं भवणवासीणं देवाणं तेयलेस्सं वीवीवयंति, एवं एएणं अभिलावेणं तिमासपिरवाए समणे नि॰ असुरकुमाराणं देवाणं तेय॰, चउम्मासपिरवाए सगहनक्खत्ततारारूवाणं जोतिसियाणं देवाणं तेय॰, पंचमासपिरवाए य सचंदिमस्रियाणं जोतिसिदाणं जोतिसरायाणं तेय॰, छम्मासपिरवाए समणे सोहम्मीसाणाणं देवाणं०, सत्तमासपिरवाए सणंकुमारमाहिदाणं देवाणं०, अद्यासपिरवाए बंभलोगलंतगाणं देवाणं तेय॰, नवमासपिरवाए समणे महासुक्व सहस्साराणं देवाणं तेय॰, दसमासपिरवाए आणयपाणयआरणच्चुयाणं देवाणं०, एक्कारसमासपिरवाए गेवेज्ञनाणं देवाणं०, बारसमासपिरवाए समणे निगंथे अणुत्तरोववाइवाणं देवाणं तेयलेस्सं वीवीवयंति, तेण परं सुक्के सुक्काभिजाए भवित्ता तओ पच्छा सिज्झित जाव अंतं करेति । सेवं मंते! सेवं मंते सि जाव विहरति (सूत्रं ५३७) ॥१४-९॥

'जे इमे' इत्यादि, ये इमे प्रत्यक्षाः 'अज्ञत्ताए'त्ति आर्यतया पापकर्ममंबिहर्भूततया अद्यतया वा—अधुनातनतया वर्त्तमानकालतयेत्यर्थः 'तेयलेस्सं'ति तेजोलेश्यां—मुखासिकां, तेजोलेश्या हि प्रशस्त लेश्योपलक्षणम्, सा च मुखासिकाहेतुरिति कारणे कार्योग्चारात्तेजोलेश्याशब्देन मुखासिका विविध्वतेति, 'बीइवयंति' व्यतिव्रजन्ति व्यतिकामन्ति । 'असुरिंद्विज्ञियाणं'ति चमरबलिवर्जितानाम् । 'तेण परं'ति ततः संवत्सरात्परतः 'मुक्के'त्ति शुक्को नामाभिन्नवृत्तोऽमत्सरी कृतज्ञः सदारम्भी हितानुबन्ध इति; निरितचारचरण इत्यन्ये, 'मुक्काभिजाइ'त्ति शुक्काभिजात्यः परमशुक्क इत्यर्थः, अत एवोक्तम्—''आकिञ्चन्यं मुख्यं ब्रह्मापि परं सदागमविश्वद्रम् । सर्व शुक्काभिदं खलु नियमात्संवत्सरादूद्ध्वम् ॥१॥'' एतब्च अमणविशेषमेवाश्रित्योच्यते न पुनः सर्व एवैविविधे भवतीति ॥ चतुर्दश्याते नवुमः ॥१४-९॥ इति अभयदेवस्रिवरचितवृत्तिहिते भगवतीस्त्रे ।

35

10

15

es i

आरण-उच्चुयाणं देवाणं तेउलेस्सं वीतीवयति । एक्कारसमासपरियाप समणे णिग्गंथे गेविज्जाणं देवाणं तेउलेसं वीतीवयति । बारसमासपरियाप अणुत्तरो-ववातियाणं देवाणं तेउलेसं वीतीवयति । तेण परं सुक्के सुक्काभिजाती भवित्ता सिज्झति, जाव अंतं करेति । [ भगवति १४।९ ]

अत्र तेजोछेदया चित्तसुखलाभलक्षणा । अत एवाह-ततः हैंगुक्ल[ः] शुक्लाभिजात्यो भवति । तत्र शुक्लो नामाभिष्ठवृत्तोऽमत्सरी कृतज्ञः सदारम्भी हितानुबन्ध इति । शुक्लाभिजात्यश्चैतत्त्रधानः । प्रायदिछन्नकर्मी-नुबन्धः, न तद्वेदयंस्तथाविधमन्यद् बध्नाति । प्रायोग्रहणमचिन्त्यत्वात् कर्मन्त्रकतेः कदाचिद् बध्नात्यपि । स एवंभूतः क्ष्मपयित लोकसंज्ञां भगवद्वचन-प्रतिक्लां प्रभूतसंसाराभिनन्दिसत्त्वक्रियाप्रीतिरूपामिति । अत एवाह-प्रति-स्रोतोगामी लोकाचारप्रवाहनदीं प्रति । अनुस्रोतोनिवृत्तः एनामेवाधि-कृत्य, एतदभ्यासत एव, न्याय्यं चैतत् । यथोक्तम् —

ेअणुसोयपट्ठिए बहुजणंमि पडिसोयलद्धलक्खेणं । पडिसोयमेव अप्पा दायच्वो होउकामेणं । अणुसोयसहो लोगो पडिसोओ आसवो सुविहियाणं । अणुसोओ संसारो पडिसोओ तस्स णिप्फेण ॥

[दशवैकालिके गा. ५६१-५६२]

१ भिवता S. Aमू॰ II २ 'अत्र तेजोलेश्या चित्रसुखलाभलक्षणा' इति पाठः S मध्ये Aमू॰ मध्ये च नास्ति II

भ ''अणुसोयपट्ठिए बहुजणिम पडिसोयलद्धलक्खेणं । पडिसोयमेव अप्पा दायव्वो होउकामेणं ॥५६१॥ अणुसोयसुहो लोगो पडिसोओ आसवो सुविहियाणं । अणुसोओ संसारो पडिसोओ **तस्स उत्तारो** ॥५६२॥'' 20

इति दशेवैकालिकस्त्रस्य द्वितीयायां चूलिकायाम् । अगस्त्यखिंहस्र्रिकृतायां दश्वेकालिकचूणों 'तस्स उत्तारों' इत्यस्य स्थाने 'तस्स निष्फेडों' इति पाठः । वृद्धिविवरणे तु 'तस्स
निग्वाडों' इति पाठः । अस्य गाथाद्वयस्य आचार्यश्री हिरिमद्रस्रिकृता व्याख्या—"अनुस्रोतःप्रिश्यते नदीपूरप्रवाहपतितकाष्ठवद् विषयकुमार्गद्रव्यिकतातुकृत्वेन प्रवृत्ते बहुजने तथा विद्याभ्यासात् प्रभूतलोके तथा प्रस्थानेन उद्धिगामिनि, किमित्यह—प्रतिस्रोतोल्ड्खलक्ष्येण द्रव्यतस्तस्यामेव नद्यां कथिञ्चद् देवतानियोगात् प्रतीपस्रोतःप्रातलक्ष्येण, भावतस्तु विषयादिवैपरीत्यात्
कथिञ्चद्वाससंयमलक्ष्येण प्रतिस्रोत पव दुरपाकरणीयमण्यपाकृत्य विषयादि संयमलक्ष्याभिमुखमेव
आत्मा जीवो दातद्यः प्रवर्त्तिविवयः भवितुकामेन संसारसमुद्रपरिहारेण मुक्तत्या भवितुकामेन
साधुना, न क्षुद्रजनाचरितान्युदाहरणीकृत्यासन्मार्गप्रवणं चेतोऽपि कर्तव्यम्, अपि त्वागमैकप्रवणेनैव
भवितव्यमिति । उक्तं च—"निमित्तमासाद्य यदेव किञ्चन स्वधममार्गं विसुजनित बालिशाः ।

.

25

10

15

20

25

30

एवं सदा शुभयोगः श्रामण्यव्यापारसङ्गतः। एष योगी व्याख्यातः। एवंभूतो भगवद्भियौगी प्रतिपादितः। यथोक्तम्—

सम्यक्त्वक्षानचारित्रयोगः सद्योग उच्यते । एतद्योगाद्धि योगी स्यात् परमब्रह्मसाधकः ॥ [

एष एवंभूत आराधकः श्रामण्यस्य, निष्पादकः श्रमणभावस्य । यथागृहीतप्रतिज्ञः, आदित आरभ्य सम्यक्षवृत्तेः । एवं सर्वोपधाद्युद्धो निरतिचारत्वेन । किम् ? इत्याह – संधत्ते घटयति, द्युद्धं भवं जन्मविशेषलक्षणं भवैरेव ।
अयमेव विशेष्यते – सम्यगभवसाधकम्, सित्क्रयाकरणेन मोक्षसाधकमित्यर्थः।
निद्रश्नमाह – भोगिकिया- सुरूपादिकलपम्, न रूपादिविकलस्यताः सम्यग्
भवन्ति । यथोक्तम् –

'रूपवयोवैचक्षण्यसोभाग्यमाधुर्येश्वर्याणि भोगसाधनम् [ ] इति ।
ततस्ताः संपूर्णाः प्राप्नोति सुरूपादिकल्पाद् भवाद् भोगिक्रिया
इत्यर्थः । कुतः ? इत्याह—अविकलहेतुभावतः कारणादिति । किविशिष्टाः ?
इत्याह—असंक्लिष्टसुखरूपाः, न्यूनताऽभावेन संक्लेशाभावात् । तथा अपरोपतापिन्यो वैचक्षण्यादिभावेन । तथा सुन्दरा अनुबन्धेनाऽत एव हेतोः ।
न चान्याः संपूर्णा उक्तलक्षणाभ्यो भोगिक्रयाभ्यः । कुतः ? इत्याह—
तक्तस्वखण्डनेन, संक्लेशादिभ्य उभयलोकापेक्षया भोगिक्रयास्त्ररूपखण्डनेनेति
भावः ।

तपःश्रुतज्ञानधनास्तु साधवो न यान्ति कृच्छ्रे परमेऽपि विक्रियाम् ॥१॥" तथा—"कपालमादाय विपन्नवाससा वरं द्विषद्वेदमसमृद्धिरीक्षिता । विहाय लज्जां न तु धर्मवैद्यसे सुरेन्द्रता(सा)थेऽपि समाहितं मनः ॥२॥" तथा—"पापं समाचरित वीतवृणो जघन्यः प्राप्यापदं सवृण एव विमध्यबुद्धिः । प्राणात्ययेऽपि न तु साधुजनः स्ववृत्तं वेलां समुद्र इव लङ्क्षियतुं समर्थः ॥३॥" इत्यलं प्रसङ्गेन । इति सूत्रार्थः ।

अधिकृतमेव स्पष्टयन्नाह—अनुस्नोतःसुखो लोकः उदकिनम्नाभिसपीणवत् प्रवृत्त्यानुकूलिवययदिसुखो लोकः, कर्मगुरुत्वात् । प्रतिस्नोत प्रव तस्माद् विपरीतः आश्रवः इन्द्रियजयादिरूपः परमार्थपेशलः कायवाङ्मनोध्यापारः आश्रमो वा व्रतप्रहणादिरूपः सुविहितानां
साधूनाम् । उभयफलमाह— अनुस्नोतः संसारः शब्दादिविषयानुकृत्यं संसार एव, कारणे
कार्योपचारात्, यथा विषं मृत्युः, दिधत्रपुषी प्रत्यक्षो ज्वरः । प्रतिस्नोतः उक्तलक्षणः तस्येति
पञ्चम्यर्थे षष्ठी, 'सुपां सुपो भवन्ति' [ ] इति वचनात् तस्मात् संसारात् उत्तारः,
उत्तरणमुत्तारः, हेतौ फलोपचारात् यथा आयुर्वृतम् , तन्दुलान् वर्षति पर्जन्य इति स्त्रार्थः। "
इति आचार्यश्री हरिभद्रसूरिविरचितायां दश्वैकालिकटीकायाम् ।।

१ **रूपं** S 11.

एयं नाणं ति वृचइ। एयंमि सुहजोगिसद्धी उचियपिडवित्त-पहाणा। एत्थ भावे पवत्तगे। पायं विग्घो न विज्ञाइ निर-णुवंधासुहकम्मभावेण। अक्लिता उ इमे जोगा भावाराहणाओ तहा, तओ सम्मं पवत्तइ, निष्फाएइ अणाउछे। एवं किरिया सुकिरिया एगंतिनक्रळंका निक्ळंकत्थसाहिया, तहा सुहाणुवंधा उत्तरत्तरजोगिसद्धीए। तओ से साहइ परं परत्थं सम्मं तक्कुसछे सया तेहिं तेहिं पगारेहिं साणुवंधं, महोदए वीजवीजादिष्ठा-वणेणं, कत्तिविरिआइज्ञत्ते, अवंझसुहचेह्ने, समंतभद्दे, सुप्पणिहा-णाइहेऊ, मोहतिमिरदीवे, रागामयवेज्जे, दोसाणळजळिनहीं, संवेगिसिद्धिकरे हवइ अचितचितामणिकप्पे।

10

5

से एवं परपरत्थसाहए तहा करुणाइभावओ अणेगेहिं भवेहिं विमुचमाणे पावकम्मुणा, पवड्ढमाणे अ सुहभावेहिं अणेगभवियाए आराहणाए पाउणइ सन्वृत्तमं भवं चरमं अचरम-भवहेडं अविगळपरपरत्थनिमित्तं।

तत्थ काऊण निखसेसं किञ्चं विद्यययमले सिज्झइ, बुज्झइ, मुच्चइ, परिनिव्वाइ, सव्वदुक्खाणमंतं करेइ ति पव्वज्जा-परिपालणासुत्तं समत्तं ॥

20

10

*i* :

15

20

25

एतद् ज्ञानिमत्युच्यते यदेविष्टवस्तुतत्त्विन्हिपकम् । एतिस्मिन् शुभयोगिसिद्धिः । एतिस्मिन् ज्ञाने सिति शुभव्यापारिनिष्पत्तिः लोकद्वयेऽपीष्ट-प्रवृत्ती । किंविशिष्टा ? इत्याह—उचितप्रतिपत्तिप्रधाना, संज्ञाना(सज्ज्ञान ?)-लोचनेन तत्तद्तुवन्धेक्षणात् । न ज्ञस्तदारभते यद्विनाशयति । अत एवाह— अत्र भावः प्रवृत्तिकः प्रस्तुतप्रवृत्ती सदन्तः करणलक्षणः, न मोह इति । अत एवाह—प्रायो विघ्नो न विद्यते अत्राधिकृतप्रवृत्ती, सदुपाययोगादित्यर्थः । एतद्वीजमेवाह—निरनुवन्धाशुभकर्मभावेन, नह्यनीद्दश इत्थं प्रवर्तते इति हृद्यम्, सानुवन्धाशुभकर्मणः सम्यक् प्रवृत्याऽयोगात् ।

र्अंत एवाह-आक्षिप्ताः स्वीकृता एवैते योगाः सुप्रव्रज्याव्यापाराः। कुतः ? इत्याह-भावाराधनातः तथा, जन्मान्तरे तद्बहुमानादिप्रकारेण । ततः किम् ? इत्याइ-तत आक्षेपात् सम्यक् प्रवत्तेते, नियमनिष्पादकत्वेन । ततः किम् ? इत्याइ-निष्पाद्यस्यनाकुलः सन् इष्टम् । एवप्रुक्तेन प्रकारेण क्रिया सुंकिया भवति, सम्यग्ज्ञानादौचित्यार्ब्धेत्यर्थः । इयमेव विशेष्यते-एकान्त-निष्कलङ्का, निरतिचारतया । निष्कलङ्कार्थसाधिका, मोक्षसाधिकेत्यर्थः । यतस्तथा शुभानुबन्धा अव्यवच्छेदेनोत्तरोत्तरयोगसिद्ध्या। ततः शुभा-नुबन्धायाः सुक्रियायाः सकाशात् स प्रस्तुतः प्रविजतः साधयति निष्पादयति परं प्रधानं परार्थं सत्यार्थं सम्यगविषरीतम् । तत्कु दालः परार्थसाधनकुश्रलः, सदा सर्वकालम् । कथम् ? इत्याह-तैस्तैः प्रकारै बीजबीजन्यासादिभिः सात्र-बन्धं परार्थम् । महोदयोऽसौ परपरार्थसाधनात् । एतदेवाह-बीजबीजादिस्थाप-नेन, बीजं सम्यक्त्रम् , बीजबीजं तदाक्षेपकशासनप्रशंसादि, एतन्यासेन। किंविशिष्टोऽयम् ? इत्याह-कर्नृवीर्योदियुक्तः, परं परार्थे प्रति । अवन्ध्य-शुभचेष्टः, एँतमेव प्रति । समन्तभद्रः, सर्वाकारसंपन्नतया । सुप्रणिधानादि-हेतुः, काचिद्प्यंन्युनतया। मोहतिमिरदीपः, तद्यनयनस्वभावतया। रागा-मयवैद्यः, तिच्चिकित्सासमर्थयोगेन। द्वेषानलजलनिधिः, तिद्विध्यापनशक्ति-भावात् । संवेगिसिद्धिकरो भवति, तदेतुयोगेन । अचिन्त्यचिन्तामणि-कल्पः, सन्त्रसुखहेतुत्या।

सोऽधिकृतः प्रव्रजितः एवमुक्तनीत्या परपरार्थसाधकः धर्मदानेन।

१ अत एवाह S. विना नास्ति ।। २ सु ° नास्ति S. ।। ३ परंपरार्थ ° S. ॥ ४ एतमेव S. ॥ ५ ° प्यनून ° S. ॥ ६ घमें दानेन S.॥

10

15

कुतो हेतोः ? इत्याह-तथा करुणादिभावतः, प्रधानभव्यतया । किम् ? इत्याह-अनेकेभवैर्जन्मभिर्विमुच्यमानः पापकर्मणा ज्ञानावरणीयादिलक्षणेन। प्रवर्द्धमानश्च शुभभावैः संवेगादिभिः। अनेकभविकयाऽऽराधनया पारमार्थिकया प्राप्नोति सर्वोत्तमं भवं तीर्थकरादिजन्म। किंविशिष्टम् ? इत्याह-चरमं पश्चिममचरमभवहेतुं मोक्षहेतुमित्यर्थः, अविकलेपरपरार्थ-निमित्तम् अनुत्तरपुण्यसंभारभावेन।

तत्र कृत्वा निरवदोषं कृत्यं यदुचितं महासन्तानां विधृतरजोमलः बध्यमान-प्राग्वद्धकर्मरहितो व्यवहारतः सिद्धयति, बुध्यते, मुच्यते, परिनिविति, सर्वदुःखानामन्तं करोतीति । अत्र सिध्यति सामान्येनाणिमाद्येश्वयं प्राप्नोति । बुध्यते केवली भवति । मुच्यते भवोपग्राहिकर्मणा । परिनिविति सर्वतः कर्मविगमेन । किम्रुक्तं भवति ? सर्वदुःखानामन्तं करोति, सदा पुनर्भवाभावात् । यद्वा सिध्यति सर्वकार्यपरिसमाप्त्या । बुध्यते तत्रापि केवलाप्रतिधातेन । मुच्यते निरवशेषकर्मणा । परिनिविति समग्रम्रखाप्त्या । एवं सर्वदुःखानामन्तं करोतीति निगमनम्, नयान्तरमतव्यवच्छेदार्थमेतदेविमिति प्रव्रज्यापरिपालनास्त्रं समाप्तम् , तत्वतः प्रव्रज्यापरिपालनास्त्रं समाप्तम् । पश्चस्त्रक्वयाख्यायां चतुर्थस्त्रव्याख्या समाप्ता ।।



१ ०लपरार्थनि० S.। दृश्यतां पृ॰ ६३ दि० १० ।। २ ० सूत्रकं S.।।

इदानी पश्चमस्त्रव्याख्या प्रक्रम्यते । अस्य चायमभिसंबन्धः-इहानन्तरस्त्रेत्रे प्रविजितस्य चर्योक्ता, इह तु परं तत्फलमभिधातुमाह-

स एवमभिसिद्धे, परमबंभे, मंगळाळए, जम्म-जरा-मरणरहिए, पहीणासुहे, अणुबंधसत्तिवज्जिए, संपत्तनियसरूवे, अकिरिए, सहावसंठिए, अणंतनाणे, अणंतदंसणे ।

स एवमभिसिद्धे परमबंभे मंगलालये जम्म-जरा-मरणरहिए-त्यादि । स प्रक्रान्तः प्रवच्याकारी, एवम्रक्तेन सुखपरम्पराप्रकारेण अभि-षिद्धः सन् । किंभूत इत्याह-परमब्रह्म सदाशिवत्वेन । मङ्गलालयः, गुणो-त्कर्षयोगेन । जन्म-जरा-मरणरहितो निमित्ताभावेन । यथोक्तम्-

दग्घे बीजे यथाऽत्यन्तं प्रादुर्भवति नाङ्कुरः । कर्मबीजे तथा दग्धे न रोहति भवाङ्कुरः ।। इति [¹तत्त्वार्थका० ८]

प्रक्षीणाशुभः एकान्तेन, अनुबन्धशक्तिवर्जितः अशुभमङ्गीकृत्य, अत एव संप्राप्तनिजस्वरूपः केवलो जीवः, अकियो गमनादिश्न्यः, स्वभाव-संस्थितः सांसिद्धिकधर्मवान् । अत एवाइ-अनन्तज्ञानोऽनन्तद्शीनः शेया-नन्तत्वात् । स्वभावश्रास्यायमेव । यथोक्तम्-

स्थितः शीतांशुवज्जीवः प्रकृत्या भावशुद्ध्या । चन्द्रिकावच्च विकानं तदावरणमभ्रवत् ॥ [ैयोगद्दस्टि० १८३]

अथ की दृशोऽसौ वर्ण-रूपाभ्याम् ? इत्याशङ्कापोहायाह-

## सें न सहे, न रूवे, न गंघे, न रसे, न फासे,

१ "दग्धे इत्यादि । बीजे अत्यन्तं भस्मसात् कृते नाङ्कुरस्य प्रादुर्भावः एवं कर्मबीजे ध्वस्ते संसाराङ्कुरस्याप्रादुर्भावः" इति तत्त्वार्थभाष्यस्य अन्ते विद्यमानानां कारिकाणां सिद्ध-सेनगणिविरचितायां टीकायाम् ॥

२ "स्थितः, न स्थापनीयः, शीतांशुवन्चन्द्रवत्, जीवः-आत्मा, प्रकृत्याऽऽत्मीयया भावशुद्धया तत्त्वशुद्धयेत्यर्थः ॥ १८३॥" इति योगद्दिसमुच्चयस्य आचार्यश्री हरिभद्रविरिचितायां स्वोपश्चन्तो ॥

३ तुला—''अच्चेइ जाईमरणस्स वट्टमगं विक्खायरए, सब्बे सरा नियटंति, तका जत्थ न विज्ञह, मई तत्थ न गाहिया, ओए, अप्पइट्टाणस्स खेयन्ने, से न दीहे, न हस्से, न वट्टे, न तंसे, न चडरंसे, न परिमंडले, न किण्हे, न नीले, न लोहिए, न हालिहे, न सुक्किल्ले, न सुर्राभगंधे, न तत्ते, न कहुए, न कसाए, न अंबिले, न महुरे, न कक्खडे, न मडए, न गरुए, न लहुए, न उण्हे, न निद्धे, न लक्खे, न काऊ, न रहे, न संगे, न इत्थी, न पुरिसे, न अन्नहा, परिने, सन्ने, उचमा न विज्ञए, अरूवी सत्ता, अपयस्स पयं नित्य ।"

10 -

5

\$\$

20

25

#### पश्चमं प्रवज्याफलसूत्रम् ।

'अत्येति' अतिकामति जातिश्च मरणं च जातिमरणं तस्य 'बट्टमगंगे'ति पन्थानं मार्गम् उपादानं कम्मेति यावत् , तदत्येति-अशेषकम्मक्षयं विभन्ते, तत्क्षयाच किंगुणः स्यादित्याह-विविधम् -अनेकप्रकारं प्रधानपुरुषार्थतयाऽऽरब्धशास्त्रार्थतया तपःसंयमानुष्ठानार्थत्वेन (आख्यातो) ब्याख्यातो मोक्ष:-अशेषकर्मक्षयलक्षणो विशिष्टाकाराप्रदेशाख्यो वा तत्र रतो व्याख्यातरतः आत्यन्तिकैकान्तिका-नाबाधसुखक्षायिकज्ञानद्र्यनसंपदुपेतोऽनन्तमपि कालं संतिष्ठते । किम्भृत इति चेत् , न तत्र 5 शब्दानां प्रवृत्तिः, न च सा काचिदवस्थाऽस्ति या शब्दैरिभधीयेत इत्येतत्प्रतिपादियतुमाह-'सर्वे' निरवशेषाः 'स्वरः' ध्वनयस्तरमान्निवर्तन्ते, तद्वाच्यवाचकसम्बन्धे न प्रवर्त्तन्ते, तथाहि-शब्दाः प्रवर्त्तमाना रूपरसगन्धस्पर्शानामन्यतमे विशेषे सङ्केतकालगृहीते तत्त्वस्ये वा प्रवर्तेरन् , न चैतत्तत्र शब्दारीनां प्रवृत्तिनिमित्तमस्ति, अतः शब्दानिभधेया मोक्षावस्थेति । न केवलं शब्दानिभधेया, उत्पेक्षणीयाऽपि न सम्भवतीत्याह्-सम्भवत्यदार्थविशेषास्तित्वाध्यवसाय ऊहस्तर्कः 'एवमेवं चैतत्स्यात्', 10 स च यत्र न विद्यते ततः शब्दानां कुतः प्रवृत्तिः स्थात् ?। किमिति तत्र तकाभाव इति चेदाह-मननं मति:-मनसो व्यापारः पदार्थचिन्ता सौत्पत्तिक्यादिका चतुर्विधाऽपि मतिस्तत्र न प्राहिका, मोक्षावस्थायाः सक्तविकल्पातीतत्वात् , तत्र च मोक्षे कम्माशसमन्वितस्य गमनमाहोश्चित्रिष्कम्मणः ?, न तत्र कम्मेसमन्वितस्य गमनमस्तीत्येतदृशियतुमाह-'ओजः' एकोऽशेषमलकलङ्काङ्करहितः, कि च-न विद्यते प्रतिष्ठानमौदारिकशरीरादेः कर्मणो वा यत्र सोऽप्रतिष्ठानो-मोक्षस्तस्य 'खेदशो' निपुणो, 15 यदिवा अप्रतिष्ठानो-नरकस्तत्र स्थित्यादिपरिज्ञानतया खेदज्ञो, लोकनाडिपर्यन्तपरिज्ञानावेदनेन च समस्तलोकखेदज्ञता आवेदिता भवति । सर्वस्वरनिवर्चनं च येनाभिप्रायेणोक्तवांस्तमभिप्रायमाविस्क-र्वब्राह-'स' परमपदाध्यासी लोकान्तक्रोशषडभागक्षेत्रावस्थानोऽनन्तज्ञानदर्शनोपयुक्तः संस्थानमात्रित्य न दीर्घो न हस्वो न वृत्तो न त्र्यस्रो न चतुरस्रो न परिमण्डलो वर्णमाश्रित्य न कृष्णो न नीलो न लोहितो न हारिद्रो न शुक्लो गन्धमाश्रित्य न सुरिभगन्धो न दुरिभगन्धो रसमाश्रित्य न तिक्तो 20 न कटको न कषायो नाम्हो न मधुरः स्परीमाश्रित्य न कर्कशो न मृदुर्न छप्तर्न शातो नोष्णो न स्निम्धो न रूक्षो 'न काऊ' इत्यनेन लेश्या गृहीता, यदिवा न कायवान् यथा वेदान्तवादिनाम-'एक एव मुक्तात्मा तत्कायमपरे क्षीणक्लेशा अनुप्रविशन्नि आदित्यरहमय इवांग्रुमन्तमिति, तथा न रहः. "रुह, बीजजनमनि प्रादर्भावे च" [पा० घा० ८५९] रोहती ते रुहः, न रहोऽरुहः, नम्मेबीजाभावाद-पनर्भावीत्यर्थः, न पुनर्यथा शाक्यानां दर्शननिकारतो मुक्तात्मनोऽपि पुनर्भवोपादानमिति, उक्तं च-25 "दुरधेन्धनः पुनरुपैति भवं प्रमथ्य, निर्वाणमप्यनवधारितभीरुनिष्ठाम् । मुक्तः स्वयंकृतभवश्च परार्थ-श्रास्त्वच्छासनप्रतिहतेष्विह मोहराज्यम् ॥ १॥" तथा च न विचते सङ्गोऽमूर्त्तत्वाद्यस्य स तथा, तथा न स्त्री न पुरुषो नान्यथेति-न नपुंसकः, केवलं सर्वैरात्मप्रदेशैः परिः-समन्ताद्विशेषतो जानातीति परिज्ञ: तथा सामान्यत: सम्यग्जानाति-पर्यतीति संज्ञः, ज्ञानद्शीनयुक्त इत्यर्थः, यदि नाम स्वरूपती न ज्ञायते मुक्तारमा तथाऽप्युपमाद्वारेणादित्यगतिरिव ज्ञायत एवेति चेत् , तन्न, यत आह-उपमीयते 30 साद्द्यात् परिच्छिद्यते यया सोपमा-तुल्यता सा मुक्तात्मनस्तज्ज्ञानसुखयोर्वा न विद्यते, छोकातिगः त्वात्तेषाम्, कृत एतदिति चेदाह-तेषां मुक्तात्मनां या सत्ता सा अरूपिणी, अरूपिलं च दीर्घादि-प्रतिषेवेन प्रतिपादितमेव । किं च -न विद्यते पदम्-अवस्थाविशेषो यस्य सोऽपदः, तस्य पद्यते-गम्यते येनार्थस्तत्पदम्-अभिधानं तच्च 'नास्ति' न विद्यते, वाच्यविशेषाभावात् , तथाहि---योऽभिधीयते स शब्दरूपगन्धरसस्पर्शान्यतरविशेषेणाभिधीयते, तस्य च तदभाव इत्येतदृशीयतुमाह. 35 यदिवा दीर्घ इत्यादिना रूपादि विशेषिनराकरणं कृतम् , इह तु तत्सामान्यनिराकरणं कर्तुकाम आह—

अस्विणी सत्ता, अणित्थंत्थसंठाणा, अणंतवीरिया, कयिकचा, सञ्वाबाहाविवज्जिया, सञ्वहा निरवेक्खा, थिमिया, पंसंता। असंजोगिए एसाणंदे, अओ चेव परे मए।

अवेक्खा अणाणंदे, संजोगो विओगकारणं, अफलं फलमेयाओ, विणिवायपरं खुं तं, बहुमयं मोहाओ अबुहाणं, जमेत्तो विवज्जओ, तओ अणत्था अपज्जवसिया। एस भावरिषू परे अओ वुत्ते उभगवया।

नागासेण जोगो एयस्स। से सह्वसंिठए। नागासमण्णत्थ, न सत्ता सदंतरमुवेइ। अचितमेयं केवलिंगम्मं तत्तं। निच्छय-मयमेयं। विजोगवं च जोगो त्ति न एस जोगो, भिण्णं लक्खणमेयस्स। न एत्थावेक्खा, सहावो खु एसो अणंतसुह-सहावकणो। उवमा एत्थ न विज्जइ। तब्भावेऽणुभवो परं

से न सहे न रूवे न गंघे न रसे न फासे, इच्चेय त्ति बेमि घष्ट उद्देशकः । लोकसाराध्ययनं समाप्तम् ॥५-६॥

'स' मुक्तात्मा न शब्दरूपः न रूपात्मा न गन्धः न रसः न स्पर्श इत्येतावन्त एव वस्तुनो मेदाः स्युः, तत्प्रतिषेधाच्च नापरः कश्चिद्विशेषः सम्भाव्यते येनासौ व्यपदिश्येतेति भावार्थः । इतिरधिकारपरिसमाप्तौ, ब्रवीमीति पूर्ववत् । गतः स्त्रानुगमः, तद्गतौ चापवर्गमाप्त उद्देशकः, तद्दप्वर्गावाप्तौ च नथवक्तव्यताऽतिदेशात् समाप्तं लोकसाराख्यं पञ्चममध्ययनमिति ॥'' इति शिलाचार्यविरचितवृत्तिसहिते आचाराङ्गस्त्रे प्रथमे श्रुतस्कन्धे पञ्चमेऽध्ययने षष्ठ उद्देशके ॥

१ अरूवी सत्ताK1. K विना ॥ २ ०विरिया K1. K विना ॥ ३ ०बाहवि० K! K. विना ॥ ४ पसंता नास्ति K1 । ५ परमे पए K.॥ ६ खु यं S. । खु हं K.॥ ७ मोहओ K.॥ ८ ०रिवू K.॥ ९ केवलगम्मं S.K. K1 ॥ १० च नास्ति K.॥ ११ तब्भावेवेणुब्भवो परं । आणा K.। तब्भावाऽणुभवो परं । आणा S.॥

10

5

10

20

तस्सेव । आणा एसा जिणाणं सव्वण्ण्णं अवितहा एगंतओ । न वितहत्ते निमित्तं । न चानिमित्तं कज्जं ति ।

से न सदे इत्यादि । स सिद्धः न राब्दो न रूपं न गन्धो न रसो न स्पर्दाः, पुद्गलधर्मत्वादमीषाम् । अभावस्तर्हीत्येतद्पि नेत्याह—अरूपिणी सत्ता ज्ञानवत् । अनित्थंस्थसंस्थाना, इदंप्रकारमापन्नमित्थम्, इत्थं स्थित-मित्थंस्थम्, न इत्थंस्थम् अनित्थंस्थं संस्थानं यस्या अरूपिण्याः सत्तायाः सा यथोक्ता । अनन्तवीर्या इयं सत्ता प्रकृत्येव । तथा कृतकृत्या तन्निष्पाद्नेन निवृत्ततच्छक्तिः, सर्वांबाधाविवर्जिता द्रव्यतो भावतश्च । सर्वथा निर्पेक्षा, तच्छक्त्यपगमेन । अत एव स्तिमिता प्रद्यान्ता सुखप्रकर्षादनुकूला निस्तरङ्ग-महोद्धिकल्पा । एतस्या एव परमसुखत्वमभिधातुमाह—असांयोगिक एष आनन्दः सुखविशेषः । अत एव निरपेक्षत्वात् परो मतः प्रधान इष्टः ।

इहैव व्यतिरेकपाह—अपेक्षाऽनानन्दः, औत्सुक्यदुः स्वतात् । अपेक्ष्य-माणाप्त्या तिष्ठवृत्तौ दोषमाह—संयोगो वियोगकारणम्, तद्वसानत्या स्वभाव-त्वात्। औफलं फलमेतस्मात् संयोगात्। किम्? इत्यत् आह-विनिपातपरमेव तत् सांयोगिकफलम्। कथिमदं बहुमतम्? इत्याह—बहुमतं मोहादबुधानां पृथग्जनानाम्। तत्रापि निवन्धनमाह—यद्तो विपर्ययः, मोहादत एवाफले फल-बुद्धिः। ततो विपर्ययादनर्थाः असत्प्रवृत्त्या अपर्यविसताः, सानुबन्धतया। एवमेष भाविरिष्ठः परो मोहः अत एवोक्तो भगवता तीर्थकरेण। यथोक्तम्—

> ैअण्णाणतो रिपू अण्णो, पाणिणं णेव विज्जह । एत्तोऽसिक्करिया तीप, अणत्था विस्सतोमुहा ।। [ ] 25

यदि संयोगो दुष्टः कथं सिद्धस्याकाशेन न स दुष्टः ? इत्याशङ्कचाह— नाकाशेन सह योग एतस्य सिद्धस्य । किम् ? इत्यत आह—स स्वरूप-संस्थितः सिद्धः । कथमाधारमन्तरेण स्थितिः ? इत्याशङ्कचाह—नाकाशमन्य-त्राधारे । अत्रैव युक्तिः—न सत्ता सदन्तरसुपैति, न चाऽन्यथाऽन्यदन्यत्र । अचिन्त्यमेतत प्रस्तुतं केवलिगम्यं तत्त्वम् । तथा निश्चयमतमेतत् ,

Jain Education International

१ तस्सेव नास्ति S.K.K1॥ २ अफल फलमेतस्मात् S.॥ ३ अज्ञानतो रिपुरन्यः प्राणिनां नैव विद्यते । अतोऽसिक्तिया तया अनर्था विश्वतोमुखाः ॥

10

व्ययवहारमतं त्वन्यथा, सत्यिष तिस्मिन्निदं तत्संयोगशक्तिक्षयात् स्वपन्नमेव । अभ्युच्चयमाह—वियोगवांश्च योग इति कृत्या नैष योगः सिद्धाकाशयोरिति भिन्नं लक्षणमेतस्याधिकृतयोगस्य । न चात्रापेक्षा सिद्धस्य । कथं लोकान्ता-काशगमनम् ? इत्याह—स्वभाव एवैष तस्य अनन्तसुखस्वभावकल्पः कर्मक्षयव्यङ्गयः । कीद्दशमस्यानन्तं सुखम् ? इत्याह—उपमाऽत्र न विद्यते सिद्धसुखे । यथोक्तम्—

स्वयं वेद्यं हि तद् ब्रह्म, कुमारी स्त्रीसुखं यथा। अयोगी न विजानाति, सम्यग् जात्यन्धवद् घटम्"॥ [

अत एशह-तद्भावे सिद्धसुखभावे अनुभवः परं तस्यैव। एतदपि कथं इत्याह-आज्ञा एषा जिनानां वचनमित्यर्थः। किंविशिष्टानाम् ? इत्याह-सर्वज्ञानाम्। अत एव अवितथा एकान्ततः सत्येत्यर्थः। कुतः ? इत्याह-न वितथत्वे निमिक्तं रागाद्यभावात्। उक्तं च-

> रागाद्वा द्वेषाद्वा मोहाद्वा वाक्यमुच्यते ह्यनृतम् । यस्य तु नैते दोषास्तस्यानृतकारणं नास्ति ॥ [

15 न चानिमित्तं कार्यमित्यपि । तथा जिनाज्ञा । एवं स्वसंवेद्यं सिद्धसुख-मित्याप्तवादः ।

निदंसणमेत्तं तु नवरं — सञ्वसत्तुक्खए सञ्ववाहिविगमे सञ्व-त्थसंजोगेणं सञ्चिच्छासंपत्तीए जारिसमेयं एत्तोऽणंतगुणं खुं तं, भावसत्तुक्खयादितो । रागादयो भावसत्तू, कम्मोदया वाहिणो, परमलद्धीओ उ अत्था, अणिच्छेच्छा इच्छा । एवं सुँहुममेयं, न तत्तओ इयरेण गम्मइ । जईसुहिमवाजइणा। आरुग्गसुहं व रोगिण त्ति विभासा ।

**2**5

१ मुत्तं भाव० K. । तं तु भाव० S.C.D. ।। २ उ नास्ति K. ।। ३ अट्टा K. विना ।। ४ सुहम० K1 ।। ५ ०सुहं वाजहणा S. । ०सुहं व अजहणा AB ।। ६ आरोग० S.K. ।।

अचितमेयं सरूवेणं। साइअपज्जवसियं एगसिद्धावेक्खाए। पवाहओ अणाई। ते वि भगवंतो एवं, तहाभव्वत्ताइभावओ।

विचित्तमेयं तहाफलभेएणं । नाविचित्ते सहकारिभेओ । तदवेक्वो तओ त्ति अणेगंतवाओ तत्तवाओ । स खलु एवं । इयरहेगंतो । मिच्छत्तमेसो । न एत्तो ववत्था । अणारहयमेयं । संसारिणो उ सिद्धत्तं । नाबद्धस्स मुत्ती सहत्थरिहया ।

अणाइमं बंधो पवाहेणं अईयकालतुल्लो । अबर्द्धबंधणै अमुत्ती पुणोबंधपसंगाओ । अविसेसो बद्ध-मुक्काणं । अणाइ-जोगे वि विओगो कंचणोवलनाएणं ।

निद्र्शनमात्रं तु नवरं सिद्धसुखस्येदं वश्यमाणलक्षणम्। सब्बससुक्खयेत्यादि। सर्वशात्रक्षये सित, तथा सर्वव्याधिविगमे, एवं सर्वाधसंयोगेन सता, तथा सर्वेच्छासंप्राप्त्या यादृशमेतत् सुखं भवति अतोऽनन्तगुणमेव सिद्धसुखम्। कृतः इत्याह—भावशात्रक्षयादितः। आदिशब्दाद् भावव्याधिविगमाद्यो गृह्यन्ते। तथा चाह—रागाद्यो भावशात्रवः
राग-द्वेष-मोहाः, जीवापकारित्वात्। कर्मोद्या व्याधयः, तथा जीवपीदनात्।
परमलब्धयस्त्वर्थाः, परार्थहेतुत्वेन। अनिच्छेच्छा इच्छा, सर्वथा तिष्ठशृत्त्या।
एवं सुक्ष्ममेतत् सुखम्, न तत्त्वतः परमार्थेन इतरेण गम्यते। असिद्धेम
निद्र्शनमाह—यतिसुखमिवायतिना, विशिष्टक्षायोपशमिकभाववेद्यत्वादस्य,
एवमारोग्यसुखमिव रोगिणेति। उक्तं च—

रागाईणमभावे, जं होइ सुहं तयं जिणो मुणइ। ण हि सण्णिवायगहिओ, जाणइ तदभावजं सोक्खं॥ [ ] इति विभाषा कत्तिच्या। ្តីស្វី នេ

5

10

15

१ ०भावाओ S. ॥ २ इहरहे  $^{\circ}$  K. K1 विना ॥ ३ अणारिहमेयं K1. K.S. विना ॥ ४ ०बंधणे वामुक्ती S.C.D ॥ ५ ०गओ K1 K. विना ॥ ६ अविसेसी अ बद्धमुक्काणं K1 K. विना ॥

10

15

20

25

सर्वथा चिन्त्यमेतत् स्वरूपेण सिद्धसुखं ने तत्त्वतो मतेरविषयत्वात् । साद्यपर्यवसितं प्रमाणतः एकसिद्धापेक्षया, न तु तत्प्रवाहमधिकृत्य, प्रवाहतस्त्वनादि तदोघमाश्रित्य। तथा चाह-तेऽपि भगवन्तः सिद्धा एवम्, एकसिद्धापेक्षया साद्यपर्यवसिताः, प्रवाहापेक्षया अनाद्यपर्यवसिता इति । समाने भव्यस्त्रादौ कथमेतदेवम् ? इत्याह-तथाभव्यत्वादिभावात् तथाफलपरिपाकीह तथाभव्यत्वम् ।

अत एवाह-विचित्रमेतत् तथाभन्यत्वादि । कुतः ? इत्याह-तथाफल-भेदेन कालादिभेदभाविफलभेदेनेत्यर्थः । समाने भन्यत्वे सहकारिभेदात् फलभेद इत्याश हापोहायाह-नाविचित्रे तथाभन्यत्वादौ सहकारिभेदः । किमित्यत आह-तदपेक्षस्तक इति तदतत्स्वभावत्वे तदुपनिपाताभावादिति । अनेकान्तवादस्तत्त्ववादः, सर्वकारणसामध्यीपादनात् । स खल्वनेकान्तवाद एवं तथाभन्यत्वादिभावे । इतरथैकान्तः, सर्वथा भन्यत्वादेस्तुल्यतायाम् । ततः किम् ? इत्याह-मिध्यात्वमेष एकान्तः । कुतः ? इत्याह-नातो न्यवस्था एकान्तात् , भन्यत्वाभेदे सहकारिभेदस्यायोगात् , तत्कर्मताऽभावात् , कर्मणोऽपि कारकत्वात् , अतत्स्वभावस्य च कारकत्वासंभवादिति भावनीयम् । अत एवाह-अनाहितमेतदेकान्ताश्रयणम् । प्रस्तुतप्रसाधकमेव न्यायान्तरमाह-संसारिण एव सिद्धत्वम् , नान्यस्य । कोऽयं नियमः ? इत्याह-नाबद्धस्य मुक्तिः तान्विकी इत्याह-दार्बरहिता, बन्धाभावेन ।

अयं चानादिमान् बन्धः प्रवाहेण संतत्या । कथं युक्तिसङ्गतोऽभूतिभावेन ? इत्याह-अतीतकालतुल्यः, स हि प्रवाहेणानादिमाननुभूतवर्तमानभावश्च । यथोक्तम्-

भवति स नामातीतः, प्राप्तो यो नाम वर्तमानत्वम् । एष्यंश्च नाम स भवति, यः प्राप्स्यति वर्तमानत्वम् ॥ [

कि चाऽबद्धबन्धने प्रथमम् अमुक्तिर्मुक्त्यभावः। कुतः ? इत्याह-पुनबन्धप्रसङ्गात् , अबद्धत्वेन हेतुना । तथा चाह-अविद्योषो बद्ध-मुक्तयो-रिति । अनादिमति बन्धे मोक्षाभावः तत्स्वाभाविकत्वेनेत्याशङ्कानिरासायाह-अनादियोगेऽपि सति वियोगोऽविरुद्ध एव काश्रनोपलज्ञातेन लोके तथा

१ 'न चिन्त्यमेतत् स्वरूपेण सिद्धसुखम्' इत्यन्वयोऽत्र श्रेयः॥

दर्शनात् , योगो बन्ध इत्यनर्थान्तरम् ।

ण दिदिक्ला अकरणस्स । ण यादिहम्मि एसा । ण सहजाए णिवित्ती । ण निवित्तीए आयहाणं । ण यण्णहा तस्सेसा । ण भव्वत्ततुल्ला णाएणं । ण केवलजीवरूवमेयं । ण भाविजोगावेक्लाए तुल्लत्तं, तदा केवलत्तेण सयाऽविसेसाओ । तहासहावकप्णमप्पमाणमेव । एसेव दोसो परिकप्पियाए । परिणाममेया बंधादिमेदो ति साहू, सव्वणयविसुद्धीए णिरुव-चरिओभयभावेणं ।

आदावबद्धस्य दिद्धा, बद्धमुक्तस्य तु न सेति दोषाभावादादिमानेव बन्धोऽिस्त्वत्याशङ्काव्यपोहायाह-न दिद्धाऽकरणस्येन्द्रियरहितस्य, बद्धस्य चैतानि।
तथा न चाद्दष्टे एषा दिद्धा, द्रष्टुमिच्छा दिद्दक्षेति कृत्वा। सहजैवेषेत्यारेकानिराकरणायाह-न सहजाया निव्चत्तिर्दिद्धायाः, चैतन्यवत्। अस्तु वेयमित्यभ्युपेत्य दोषमाह-न निव्चतौ दिद्धाया आत्मनः स्थानम्, तद्व्यतिरेकात्।
तथा चाह-नान्यथा तस्येषा, आत्मनो दिद्धाऽयोगात्। तद्व्यतिरेकेऽपि
भव्यत्वस्येव तिमवृत्तौ दोषाभाव इत्याशङ्कापोहायाह-न भव्यत्वतुत्व्या न्यायेन
दिद्धा। कृतः ? इत्याह-न केवलजीवरूपमेतद् भव्यत्वम् । दिद्धा तु केवलजीवरूपेत्यर्थः। न भावियोगापेक्षया महदादिभावे तद्राऽकेवलत्वेन तुल्यस्वं
दिद्धायाः भव्यत्वेन। अत्र युक्तिमाह-तदा केवलत्वेन भावियोगाभावे सदा
अविद्योषात्, तथा सांसिद्धिकत्वेन तद्र्ध्वमपि दिद्धापित्तिरिति हृद्यम्।

एवंस्त्रभावैवेयं दिदक्षा या महदादिभावाद् विकारदर्शने केवलावस्थायां निव-र्तते इत्येतदाशङ्कचाह-तथास्वभावकल्पनं कैवल्याविशेषे प्रक्रमाद् दिदक्षाया भावाभावस्वभावकल्पनमप्रमाणमेव। आत्मनस्तद्भेदापत्तेः प्रकृति-पुरुषाधिकत्वेन तदभावापत्त्येति गर्भः। अत एवाह-एष एव दोषः प्रमाणाभावलक्षणः परिकल्पितायां दिदक्षायामभ्युपगम्यमानायाम्, तथाहि-परिकल्पिता न \_5

10

15

१ तस्येवा आत्मनो S. ।। २ तदाब्य  $^{\circ}$  S. ।। ३ तदा केवलत्वेन S. विना ॥ ४ प्रकृतेः पुरुषा  $^{\circ}$  S.  $\Lambda$ मू $\circ$  विना ॥ ५ तद्भावा  $^{\circ}$  S. विना ॥

10

15

किञ्चित्, कथं तत्र प्रमाणवृत्तिरिति । तदेवं व्यवस्थिते सति परिणामभेदा-दात्मन इति प्रक्रमः, बन्धादिभेदो बन्ध-मोक्षभेद इत्येतत् साधु प्रमाणोपपन्नम्, न खल्यन्ययोग-वियोगौ विहाय मुख्यः परिणामभेदः, भवाच मुक्तिरनादिमांश्र भव इति नीत्या, अत एवाह—सर्वनयिवशुद्धचा अनन्तैरोदितं साधु, फलोप-दर्शनायाह—निरुपचरितोभयभावेन, प्रक्रमात् मुख्यबन्ध-मोक्षभावेन । एवं द्रव्यास्तिकमतमधिकृत्य कृता निरूपणा ।

पर्यायास्तिकमतमधिकृत्याह-

ण अपभ्यं कम्मं। ण पिकिप्पियमेयं। ण एवं भवादि-भेदो। ण भवाभावो उ सिद्धी। ण तदुच्छेदे अणुप्पाओ। ण एवं समंजसत्तं। णाणादिमं भवो। ण हेउफलभावो। तस्स तहा-सहावकप्पणमज्जतं, णिराहास्त्रयंत्तओ णिओगेणं। तस्सेव तहाभावे जत्तमेयं। सुहुममद्वपयं। विचितियव्वं महा-पण्णाए त्ति।

नातमभूतं कर्म, न बोधस्त्रलक्षणमेवेत्यर्थः। तथा न परिकल्पितमसदे-वैतत् कर्म वासनादिरूपम्। कृतः ? इत्याह-नैवं भवादिभेदः। आत्मभूते परिकल्पिते वा कर्मणि बोधमात्राविशेषेण क्षणभेदेऽपि मुक्तक्षणभेदवन्न भवा-ऽपवर्गविशेषः।

तथा न भवाभाव एव सिद्धिः सन्तानोच्छेद्रूपा प्रध्यातप्रदीपोपमा।
अत्र युक्तिमाह-न तदुच्छेदेऽनुत्पादः, न सन्तानोच्छेदेऽनुत्पाद्स्तस्यैव, किं
तर्हि ? उत्पाद एव, यथाऽसौ सन्नुच्छिद्यते, एवमसन्नप्युत्पद्यतामिति को
विरोधः ? यद्येवं ततः किम् ? इत्याह-नैवं समझसत्वं न्यायोपपन्नत्वम्। कथम् ?
इत्याह-एवं हि नानादिमान् भवः संसारः, कदाचिदेव सन्तानोत्पत्तेः। तथा
न हेतुफलभावः, चरमा-ऽऽद्यक्षणयोरकारण-कार्यत्वात्। पक्षान्तरनिरासायाह-

१ ° रोदित साधु फलो ° S. Аमू० विना ॥ २ ° मंत भवो S. C. D. ॥
25 ३ ° न्नयत्तओ निरुण हि. । ० न्नयकओ णिओगेणं Sसं० C. D. ॥ ४ ° प्रयमेयं
विश्वि ° C. D. । यद्यपि टीकानुसारेणात्र C. D. पाटः साधुतरो भाति, तथापि सर्वेषु
त्रिष्वपि प्राचीनतालगत्रादर्शेषु विद्यमानत्वात् ° पयं विश्वि ° इति पाटोऽत्रास्माभिराहतः ॥

तस्य तथास्यभावकल्पनमयुक्तम् । कृतः ? इत्याह - निराधारान्वयत्वतो नियोगेन, अयमत्र भावार्थः – स्वो भाव इत्यात्मीया सत्ता स्वभावः । एवं च सै निवृत्तिस्वभाव इति [निवृत्तिः ?] स्वाभाविकी आत्मीया सत्तेति निराधारत्वम् । यहाऽन्वयाभावस्तित्ववृत्तेस्तत्त्वादिति । नियोगग्रहणम् 'अवव्यमिदमित्थम् , अन्यथा शब्दार्थायोगात् ' इति रूथापनार्थम् । एवमाद्यक्षणेऽपि भावनीयम् । अत एवाह – तस्यैव तथाभावे युक्तमेतत् तथास्वभावकल्पनमिति । सूक्ष्म-मर्थपदमेतद् भावगम्यत्वात् , विचिन्तित्ववं महाप्रज्ञया, अन्यथा ज्ञातुम- श्रव्यत्वादिति ।

आतुषङ्गिक्मभिधाय प्रकृतमाह-

अपज्जविसयमेव(वं) सिद्धसुक्तं। एतो चेवुत्तमं इमं। सन्वहाँ अणुस्सुगत्ते अणंतभावाओ। लोगंतिसिद्धिवासिणो एए। जत्थ एगो तत्थ णियमा अणंता। अकम्मुणो गई पुन्वपओगेण अलाबुप्पभिइणायओ। नियमो अओ चेव। अफुसमाणगईए गमणं। उक्करिसिवसेसओ इयं। अन्वोच्छेदो भन्वाणं अणंतभावेण। एयमणंताणंतयं। समया एत्थ णायं। भन्वत्तं जोगयामेत्तमेव केसिचि, पिडमाजोग्गदारुणिदंसणेणं। ववहारमयमेयं। एसो वि तत्तंगं, पिवित्तिविसोहणेण अणेगंत-

10

5

20

15

१ निराधारान्वयकृतो S. । निराधारोन्वयः कृतो S. विना ॥ २ 'स निवृत्ति-स्वभाव इति निराधारोऽन्वयः' इति पाठान्तरम्—Aटि० ॥ इदं पाठान्तरं समीचीनं भाति ॥ ३ °थंयोगात् S. ॥ ४ "इह पचुण् [धा० पा० ९।१३]—चितुण् [धा० पा० ९।७८] प्रभृतीनां सनकारनिर्देशमकृत्वा उदित्करणं चुरादिणिचोऽनित्यत्वज्ञायकम् ,.....तेन 'चोरति, चिन्तति' इत्यादि सिद्धम्" इति हमे धातुपारायणे । अतोऽत्र 'विचिन्तत्वयम्' इति प्रयोगः सिद्धः ॥ "चिति स्मृत्याम् [पा० धा० १५३६],.....चिन्तेति पठितव्ये इदित्करणं णिचः पाक्षिकत्वे छिङ्गम् ।...चिन्तितं, चिन्तेत् । एतच्च ज्ञापकं सामान्यापेक्षमित्येकं" इति पाणिनीय-सिद्धान्तकोमुद्याम् १।३।७४ ॥ ५ °मेयं К. ॥ ६ सिद्धिसोक्खं S. К. ॥ ७ °हा अणुसुगत्ते К. । °हा सुगत्ते S. ॥ ८ जत्थ य एगो К. विना ॥ ९ विसेसो इयं К. ॥

सिद्धिओं निच्छयंगभावेण। परिसुद्धों उ केवलं। एसा आणा इह भगवओं समंतभद्दा तिकोडिपरिसुद्धीए अपुण-बंधगाइगम्मा।

अपर्यवसितमेवप्रवतेन विधिना सिद्धसौख्यम् । अत एव कारणा-दुत्तममिदम् । एतदेव स्पष्टमभिधातुमाह—सर्वधाऽनुत्सुकत्वे सित अनन्त-भावात् कारणात् । क्व निवास एषाम् ? इत्याह—लोकान्तसिद्धिवासिन एते । चतुर्दशरज्ज्वात्मकलोकान्ते या सिद्धिः प्रशस्तक्षेत्ररूपा तद्वासिन एते सिद्धाः । कथं व्यवस्थिताः ? इत्याह—यत्रैकः सिद्धस्तत्र क्षेत्रे नियमान्नियोगेनानन्ताः सिद्धाः । उक्तं च—

10

15

5

जत्थ य एगो सिद्धो, तत्थ अणंता भवक्खयविमुक्का । अण्णोण्णमणाबाहं, चिट्ठंति सुही सुहं पत्ता ॥ [आव० नि० ९७५]

कथिमह कर्मक्षये लोकान्तगमनम् ? इत्याह —अकर्मणः सिद्धस्य गितिरितो लोकान्तं पूर्वप्रयोगेण हेतुना तत्स्वाभान्यात् । कथमेतदेवं प्रतिपत्तन्यम् ? इत्याह —अलाबुप्रभृतिज्ञाततः, अष्टमुल्लेपलिप्तजलक्षिप्ताधोनिमग्नतद्पगमोर्ध्वगमन् स्वभावाल। बुवत् । प्रभृतिग्रहणादेरण्डफलादिग्रहः । उर्ध्वगमनं तत्रैव वांऽसकृद्गमनागमनं किं न ? इत्येतदाशङ्कचाह—नियमोऽत एव अलाबुप्रभृतिज्ञाततः एक-समयादिः । उत्पलपत्रशतन्यतिभेददृष्टान्तेन एकसमये न तद्गतिर्युक्तेत्याशङ्कापोहायाह—अस्पृदादृगत्य। गमनं सिद्धस्य सिद्धिक्षेत्रं प्रति, स्पृशद्गतिमद्पेक्षया चोत्पलपत्रशतन्यतिभेददृष्टान्तः । कथिमयं संभवति ? इत्याह—उत्कर्षविद्योषत इयम्, गत्युत्कर्षविद्योपदर्शनादेवमस्पृशद्गतिः संभवतीति भावनीयम् ।

20

सिद्धस्यापुनरागमनात् , कालस्य चानादित्वात् , पण्मासान्तः प्रायोऽनेकसिद्धे-

१ "मृत्लेपसङ्गिनिमंक्षाद् यथा दृषा ऽप्स्वलाग्रुनः । कर्मसङ्गविनिमंक्षात् तथा सिद्धिगितः स्मृता ॥११॥ मृत्लेपेत्यादि । अलाबुनोऽप्मु उन्मज्जनं दृष्टं मृत्लेपसङ्गिनिमंक्षात् एवं कर्माष्टकसङ्गत्यागात् सिद्धगतिः सिद्धा ॥११॥ एरण्डयन्त्रपेष्ठासु बन्धच्छेदाद् यथा गितः । कर्मबन्धनिवच्छेदात् सिद्धस्यापि तथेष्यते ॥१२॥ एरण्डेत्यादि । व्याप्रपाद- बीजबन्धनच्छेदाद् यन्त्रबन्धनच्छेदात् पेडाबन्धनच्छेदाच् गतिर्देष्टा मिख्रा-काष्ठ-पेडापुटानामेवं कर्मबन्धनविच्छेदात् सिद्धस्य गितः ।" इति तत्वार्थभाष्यस्य अन्त्यकारिकाणां सिद्धसेनगणि-विरचितायां वृत्तौ ॥ २ चासकृद् ऽ. विना ॥

भैन्योच्छेदप्रसङ्ग इति विभ्रमिनरासार्थमाह-अन्यवच्छेदो भन्यानामनन्त-भावेन तथा सिद्धिगमनादावि । वनस्पत्यादिषु कायस्थितिक्षयदर्शनादनन्तस्याऽपि राशेः क्षयोपपत्तेः पुनः संशय इति तद्वचवच्छित्यर्थमाह-एतद्नेन्तानन्तकम् । एतद् भन्यानन्तकमनन्तानन्तकम्, न युक्तानन्तकादि, समया अत्र ज्ञातम्, तेषां प्रतिक्षणमतिक्रमेऽनुच्छेदोऽनन्तत्वात् ।

5

कथं तर्हि एतदुच्यते-

त्रमृतुर्व्यतीत: परिवर्त्तते पुनः, क्षयं प्रयात: पुनरेति चन्द्रमाः । गतं गतं नैय तु संनिवर्त्तते, जलं नदीनां च नृणां च जीवितम्॥ [] इति ।

10

उच्यत एतद्, व्यवहारतस्तूच्यते, अन्यथा तस्यैव परावृत्तौ वाल्याद्यनिवृत्तिः, तस्य तद्बाल्याद्यापादनस्वभावत्वादिति परिभावनीयम् । अतो न क्षयो भव्यानामिति स्थितम् । एवं च सति भव्यत्वं योग्यतामात्रमेव सिद्धं प्रति केषाश्चित्प्राणिनां ये न कदाचिद्पि सेत्स्यन्ति । तथा चागमः—

भव्या वि न सिज्झसंति <sup>3</sup>केई [ ] इत्यादि।

15

भन्यत्वं सिद्धिगमनयोग्यत्वम् । फलगम्या च योग्यता । को वा एवमभन्येभ्यो विशेषो भन्यानाम् ? इत्याशङ्कान्यपोहायाह-प्रतिमायोग्यदारुनिद्दानेन, तथाहि-तुन्यायां प्रति[मा]ऽनिष्पत्तो तथाप्येकं दारु प्रतिमायोग्यं ग्रन्थ्यादि-श्रून्यतया, न तदन्यत् तयुक्ततयेत्याविद्धदङ्गनादिसिद्धमेतत् । न चात्रापि तत्त-रस्त्रभावत्वादिविक्रन्पचिन्ता कार्यो। कुतः ? इत्याह-न्यवहारमतमेतत्, अयं चैवं न्यवस्थित इति भावितमेव । न चायं संवृतिरूप इत्याह-एषोऽपि तत्त्वाङ्गम्,

**2**0

१. "से किं तं अणंतए ? अणंतए तिबिहे पण्णत्ते, तंजहा—परित्ताणंतए जुत्ताणंतए अणंताणंतए । से किं तं परित्ताणंतए ? परित्ताणंतए तिबिहे पण्णत्ते, तं जहा—जहण्णए, उक्कोसए, अजहण्णमणुक्कोसए । से किं तं जुत्ताणंतए ? जुत्ताणंतए तिबिहे पण्णत्ते, तंजहा—जहण्णए, उक्कोसए, अजहण्णमणुक्कोसए । से किं तं अणंताणंतए ? अणंताणंतए दुबिहे पण्णत्ते, तंजहा—जहण्णए, अजहण्णमणुक्कोसए । " इति अनुयोगद्वारस्त्रे स्० १४६ ॥ "सिद्धा निगोअजीवा वणस्सइ काल पुग्गला चेव । सन्वमलोगनहं पुण तिविगाउं केवलदुगिग्म ॥४॥८५॥" इति चतुर्थे कर्मग्रन्थे । दृश्यतां षट्लण्डागमधवलाटीका १, २, २–३. लण्ड १, भाग ३, ५० १०–३१॥ २ बालाद्य ९ ८. ॥ ३ के इत्यादि ८. तमू० ॥ ध प्रतिऽनिष्पत्तो ८. तमू० । प्रतिनिष्पत्तो तिस्व । एकार्थप्रतिमासिन्या मावानाश्विरय मेदिनः ॥६८॥ तया संव्रतानात्वाः संवृत्या मेदिनः स्वयम् ।

25

. .30

एषोऽिष व्यवहारनयः परमार्थाङ्गम् इह प्रक्रमे, तथा योग्यताबुद्धेरिष सिन्न(नि?)-बन्धनत्वात् । तत्स्वभावाविशेषे तु दार्वन्तरवद् योग्यदारुण्यपि तथा बुद्ध्यसिद्धेरि-त्यादि निर्लोठितमन्यत्र इत्यनुष्ठानमेवाधिकृत्याह-एषोऽिष तत्त्वाङ्गम् । यथोक्तम्-

5

10

जद जिणमयं पवज्जह ता मा ववहारितच्छये 'मुयद्द । ववहारणयुच्छेप तित्थुच्छेओ जतोऽवस्सं ।। [पञ्चवस्तुके गा० १७२]

अत एषोऽपि व्यवहारनयस्तत्त्वाङ्गं प्रवृत्ती मोक्षाङ्गमित्यर्थः। कृतः ? इत्याह—प्रवृत्तिविद्योधनेन, तन्मतेन प्रवृत्यादिप्रदानात् परलोकप्रवृत्तिविद्योधनेन, इत्थमनेकान्तिसिद्धितः सँन्नीत्या, तथा निश्चयाङ्गभावेन एवं प्रवृत्त्याऽपूर्व-करणादिप्राप्तः। परिद्युद्धस्तु केवलमाज्ञापेक्षी पुष्टालम्बनः। एषाऽऽज्ञेह भगवत उभयनयगर्भा, अथवा संवैत्र पश्चस्त्रोक्ता। किविज्ञिष्टा ? इत्याह—समन्तभद्रा, सर्वतो निदींषा। कथम् ? इत्याह— निक्रोटिपरिद्युद्धत्या कष-च्छेद-तापपरिशुद्ध्या। इयं च भागवती सदाज्ञा संवैत्र अपुनर्बन्धकादिगम्या। अपुनर्बन्धकाद्यो ये सन्त्वा उत्कृष्टां कर्मस्थिति तथा अपुनर्बन्धकादिगम्या। अपुनर्बन्धकाद्यो ये सन्त्वा उत्कृष्टां कर्मस्थिति तथा अपुनर्बन्धकत्वेन ये क्षपयन्ति ते खल्वपुनर्बन्धकाः। आदिश्वद्यान्मार्गाभिम्रख-मार्गपतितादयः परिगृह्यन्ते द्दप्रतिज्ञालोचकादिलिङ्गाः, एतद्गम्येयम् , न संसाराभिनन्दिगम्या, वेषां ह्यतो विषयप्रतिभासमात्रं ज्ञानमुदेति, न तद्येयत्वादिवेदकिमिति। उन्तं च—

न यथाऽवस्थितं शास्त्रं, खल्वङ्को वेत्ति जातुचित् । ध्यामलादपि बिम्बातुः, निर्मलः स्यात् स्वहेतुत: ॥ [

**-. 2**0

15

अपुनर्बन्धकत्वादिलिङ्गमाह-

### एयपियत्तं खु एत्थ लिंगं, ओचित्तपवित्तिविन्नेयं, संवेग-साहगं नियमा । न एसा अन्नेसि देया । लिंगविवज्जयाओ

अभेदिन इवाभान्ति भावा रूपेण केनचित् ॥६९॥" इति प्रमाणवार्तिके स्वार्थानुमानपरिच्छेदे । "यया घियाः रूपं संवियते प्रच्छाद्यते सा बुद्धिः संयृतिरुच्यते " इति प्रमाणवार्तिकस्य मनोर्थनन्दिविरचितायां टीकायाम् ॥

१ मुह्य S. Aमू. । ''जइ जिणमयं पवज्जह ता मा ववहारणिच्छए मुअह । ववहारणउच्छेए तित्थुच्छेओ जओऽवस्सं ॥१७२॥ यदि जिनमतं प्रपत्रध्वं यूयं ततो मा व्यवहारनिश्चयो मुख्यत मा हासिष्ठाः, किमित्यत्र आह-ज्यवहारन गोच्छेरे तीथों ब्छेरो यतोऽवश्यम् । अतो व्यवहारतोऽपि प्रत्रजितः प्रत्रजित एव । गाथार्थः ।" इति आवार्यश्री हिरमद्गस् रिविरचितायां पश्चवस्तकस्योपश्चवस्तौ ॥ २ तन्नीत्या S. ॥ ३ तेषां गृह्यतो S. ॥

30

तेपरिण्णा । तयणुग्गहहाए आमकुंभोदगनासनाएणं । एसा करुण त्ति वुच्चइ एग्ंतपरिसुद्धा अविराहणाफला तिलोगनाह-बहुमाणेणं निस्सेयससाहिग त्ति पव्वज्जाफलसुत्तं ॥

#### ॥ समत्तं पंचसुत्तं ॥

एतित्रयत्वं खरुवत्र लिङ्गम्, आज्ञात्रियत्वमपुनर्वन्धकादिलिङ्गम्। प्रिय-त्वमुपलक्षणं श्रवणाभ्यासादेः। एतद्प्यौचित्यप्रवृत्तिविङ्गयम्, तदाराध-नेन तद्बहुमानात्। औचित्यवाध्या तु प्रवृत्तौ न तित्रियत्वम्, मोह एवासा-विति। एतित्रयत्वमेव विशेष्यते—संवेगसाधकं नियमात्। यस्य भागवती सदाज्ञा प्रिया तस्य नियमतः संवेग इति। यत एवमतो नेषा अन्येभ्यो देया, नेषा भागवती सदाज्ञा अन्येभ्योऽपुनर्वन्धकादिव्यतिरिवतेभ्यः संसाराभिनन्दिभ्यो देया। कथं ते ज्ञायन्ते? इत्याह्न लिङ्गविपर्ययात् तत्परिज्ञा, प्रक्रमाद-पुनर्वन्धकादिलिङ्गविपर्ययात् सज्ज्ञानद्वेषादिलक्षणात् तत्परिज्ञा संसाराभिनन्दि-परिज्ञा। उक्तं च-

१ तओपरिण्णा К. ॥ २ अत्र प्रतिष्वीदृशाः पाठाः—

°साहिगित्ति ।।छ।।छ।। पवज्ज फलसुत्तं समत्तं ।।छ।। समत्तं पंचस्त्रं ।।छ॥छ।।−К.

साहगत्ति ।। छ।। समत्तं [च ऽमू०] पंचमं सुत्रं ।। छ।।
निम्नेन्द्रमौलिगलितोत्तमपारिजात मालाचितकम भवन्तमपराजित(मपारिजात) ।
नामेय नौमि भुवनित्रकपापवर्गदायि......नास्तमदनादिकपापवर्ग ।। १॥
यादशं पुस्तके दृष्टं तादशं लिखितं मया ।
यदि शालमश्रद्धं वा मम् दोषो न दीयते ॥ २॥ छ॥ मंगलमस्त ॥ छ॥ -— ऽ.

यदि शुद्धमशुद्धं वा मम दोषो न दीयते ॥२॥छ॥ मंगलमस्तु ॥छ॥--ऽ.

े साहिग त्ति पव्वज्जाफलसुत्रं । समाप्तं पंचसूत्रकं ।।छ।। छतं विरंतनाचार्यै-विवृतं च जाकिनीमहत्तरासूनुश्रीहरिभद्राचार्यैः ।।छ।। संवत् १६७३ मागर्श सुद ६ सुधे लखत् ।। छ॥ सं १६७३ वर्षे दा० जीवराजेन सुतरायकरणादिपरिवार-परिवृतेन पंचसूत्रपुस्तकं लिबीकारितम् ॥——С.

े साहिंग त्ति पव्यक्ताफलंसुत्रं । समाप्तं पंचस्त्रकं ।।छ।। कृतं चिरंतनाचार्ये-विवृतं च जाकिनीमहत्तरास्नुश्रीहरिभद्राचार्यैः ।।छ।। क्युमं भवतु ।।छ।।श्री।।श्री॥ ।।श्री॥ कल्याणं भूयात् ।। —D. 5

10

15

20

<sup>॰</sup> साहिगत्ति पवज्जाफलसुत्तं संम्मत्तं । पंचसूत्रं समत्तं ।-K1.

#### आचार्यश्रीहरिभद्रसूरिविरचितटीकासमलङ्कृते पश्चसूत्रके

१ श्रुद्रो २ लाभरतिर्दीनो मत्सरी भयवान् राठः । अक्षो भवाभिनन्दी स्यान्निष्फलारम्भसङ्गतः ॥

[योगदृष्टि० ७६, योगबिन्दौ ८७]

किमिति न तेभ्यो देया ? इत्याइ-तद्नुग्रहार्थ संसाराभिनन्दिसचानु-ग्रहार्थम् । उक्तं च-

> अप्रशान्तमतौ शास्त्रसद्भावप्रतिपादनम् । दोषायाभिनवोदीर्णे शमनीयमिव उवरे ॥ [लोकतत्विनिर्णये ७]

#### इहैव निद्श्वनमाह-आमकुम्भोदकन्यासज्ञातेन। उक्तं च-

आमे घडे निहित्तं, जहा जलं तं घडं विणासेंह । इय सिद्धतरहस्सं, अप्पाहारं विणासेंह ॥ [२पञ्चवस्तुके गा० ९८२]

एषा करुणोच्यते, अयोग्येभ्यः सदाज्ञाऽप्रदानरूपा। किंविशिष्टा ? इत्याह-एकान्तपरिद्युद्धा, तदपायपरिहारेण। अत एवेयमविराधनाफला, सम्यगालोचनेन। न पुनर्ग्जनापथ्यप्रदाननिबन्धनकरुणावत् तदाभासेति। इयं चैवंभूता त्रिलोकनाथबहुमानेन हेतुना निःश्रेयससाधिकेति। किम्रुक्तं भवति ? नाऽनागिमकस्येयं भवति, किन्तु परिणतागिमकस्य। अस्य च भगवन्येवं बहुमानः। एवं चेयं मोक्षसाधिकेव सानुबन्धशुभप्रवृत्तिभावेन। प्रवृज्या-फलस्त्रं समासम्, एवं पश्चमस्त्रव्याख्या समाप्ता।।

॥ समाप्तं पेश्चस्रवकं व्याख्यानतोऽपि ॥

नमः श्रुतदेवतायै भगवत्यै । सर्वनमस्काराईभ्यो नमः । सर्ववन्दनार्हान् वन्दे । सर्वोपकारिणामिच्छामो वैयावृत्यम् । सार्वानुभावादौचित्येन मे धर्मे

25

20

20

10

१. "श्रुद्धः कृपणः । लाभरतिर्याच्याशीलः । दीनः सदैवाकल्याणदर्शा । मत्सरी पर-कल्याणदुःस्थितः । भयवान् नित्यभीतः । शहो मायावी । अज्ञो मूर्णः । भवाभिनन्दी संसार-बहुमानी स्यादेवम्भूतो निष्फलारम्भसंगतः सर्वत्रातत्वाभिनिवेशादिति ।" इति योगदृष्टि-समुच्चयस्य स्वोपञ्चवृत्तो ॥ २ लोभ ० / . В. ॥ ३. "आमे घटे निषिक्तं सत् यथा जलं तं घटमामं विनाशयति इय एवं सिद्धान्तरहस्यमप्यस्याधारं प्राणिनं विनाशयतीति गाथार्थः ।" इति पञ्चस्त्रकस्वोपञ्चवृत्तो ॥ ४. 'अन्येभ्यः' इति क्वचित् पाटः—Aटि० । अयोगेभ्यः सद्शाऽप्रदानरूपा Aमू० । अयोगेभ्यः प्रदानरूपा S. । ५ तुला—"प्रत्रज्याविधानादीनि पञ्च वस्तृनि यस्मिन् प्रकाणे तत् पञ्चवस्तु, पञ्चवस्त्वेव पञ्चवस्तुकं ग्रन्थं यथाक्रमम्...... कीर्तियिष्यामि" इति आचार्यश्री हरिभद्रस्रिविरिवितायां पञ्चवस्तुकप्रथमगाथास्वोपञ्चवृत्तौ ॥

प्रवृत्तिर्भवतु । सर्वे सत्त्वाः स्रुखिनः सन्तु, सर्वे सत्त्वाः स्रुखिनः सन्तु, सर्वे सत्त्वाः स्रुखिनः सन्तु ॥

#### । पश्चसूत्रकटीका समाप्ता।

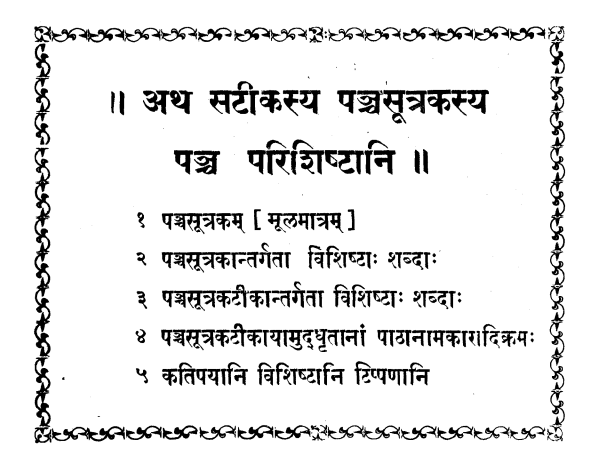
कृतिः सिताम्बराचार्यहरिभद्रस्य, धर्मतो याकिनीमहत्तरास्ननोः।

। प्रन्थाप्रमनुष्टुष्छन्दोद्देशतः शतान्यष्टावशीत्यधिकानि ८८०।

5

१ ° कानि ॥छ॥८८०॥छ॥
अल्पन्नचं महार्थे स्फुटलिलपदं सूक्तम्न्यैरनुक्तं
ग्रन्थं कुर्मः कत्रीन्द्रा वयमिति हि मदात्वेषनश्चित्तदर्थः(मदान्नैष नश्चित्तदर्षः)।
किन्तु ग्रन्थार्थतत्त्वग्रहविशद्धियां कोमलस्पष्टवाचामभ्यस्यन्तो गुरूणां वचनकुशलतां कालमेवं नयामः ॥१॥ 10
रङ्गद्रागादिभ(मो)गिविषयविषयरे मज्जतां ग्रो जनानां
रोगोग्रग्राहरोद्दे भवसलिलिलिधावक्षयं यानपात्रम् ।
प्राप्यन्ते यस्य चाष्त्या अमदलिकरटा दन्तिनो स्वस्त्रियश्च
प्रोत्फुल्लेन्दिवराक्षाः शशधरवदनाः सोऽस्तु वो धर्मलाभः ॥२॥छ॥
शुभं भवतु श्रीः—ऽ. 15
०कानि ॥छ॥ ग्रंथाग्रं ८८०। संवत् १६७३ वर्षे मागशर सुद ४ सोमे लखत॥
शुभं भवतु श्री कल्याणमस्तु ॥छ॥ श्री॥ —А.
०कानि ॥छ॥ ग्रंथाग्रं ८००। संवत् १६७४ वर्षे आसाहस्दि ८ —В ॥





॥ अर्हम् ॥ ॥ श्रो राह्वेश्वरपार्श्वनाथाय नमः ॥ ॥ श्री महावीरस्वामिने नमः ॥ ॥ श्री गौतमस्वामिने नमः ॥

# चिरन्तना चार्य विरचितं

# पञ्चसूत्रकम्

## [ मूलमात्रम् ]

### [ अथ प्रथमं पापप्रतिचातगुणबीजाधानसूत्रम् ]

- [१] णमो वीतरागाणं सन्त्रण्यूणं देविंदपूइयाणं जहिष्टयवत्थुवाईणं तेलोकगुरूणं अरुहंताणं भगवंताणं जे एत्रमाइ खंति इह खुळ अणाइ जीवे, अणादि जीवस्स भवे अणादि-कम्मसंजोगणिन्वतिए, दुवखरूवे, दुवखफुळे, दुवखाणुबंधे।
- [२] एयस्स णं वोच्छित्ती सुद्धधम्माओ । सुद्धधम्मसंपत्ती पावकम्मविगमाओ । पावकम्मविगमो तहाभव्यत्तादिभावाओ ।
- [३] तस्स पुण विवागसाहणाणि-चउसरणगमणं, दुक्कडगरिहा, सुकडासेवणं । अओ कायव्यमिणं होउकामेणं सया सुप्पणिहाणं, सुज्जो सुज्जो संकिलिसे, तिकालमसंकिलिसे।
- [४] जावज्जीवं मे भगवंतो परमतिलोगणाहा अणुत्तरपुण्णसंभारा खीणरागदोसमोहा अचिंतचितामणी भवजलहिषोया एगंतसरण्णा अरहंता सरणं ।
- [५] तहा पहीणजरामरणा अवेयकम्मकलंका पणडवाबाहा केवलनाणदंसणा सिद्धि-पुरवासी णिरुवमसुहसंग्या सन्वहा जयकिच्चा सिद्धा सरणं ।
- [६] तहा पसंतगंभीरासया सावज्जनोगविरया पंचविद्दायारजाणगा परोवयारनिरया पउमाइणिदंसणा झाणज्झयणसंगया विसुज्झमाणभावा साहू सरणं।
- [७] तहा सुरासुरमणुवपूड्ओ मोहतिमिरंसुमाली, राग-दोसविसपरममंतो, हेऊ सयल-कल्लाणाणं, कम्मवणविहाबस्र, साहगो सिद्धमावस्स, केवलिपण्णत्तो धम्मो जावज्जीवं मे भगवं सर्णं।
- [८] सरणमुवगओ य एएसिं गरिहामि दुक्कडं-जण्णं अरहंतेसु वा, सिद्धेसु वा, आयरिएसु वा, उवज्झाएसु वा, साहुसु वा, साहुणीसु वा, अन्नेसु वा धम्मडाणेसु माणणि-

ज्जेस प्यणिज्जेस, तहा माईस वा, पिईस वा, बंधूस वा, मित्तेस वा, उवयारीस वा, ओहेण वा जीवेस, मग्गद्विएस, अमग्गद्विएस, मग्गसाहणेस, अमग्गसाहणेस, जं किंचि वितहमायरियं अणायरियव्वं अणिच्छियव्वं पावं पावाणुबंधि सहमं वा बायरं वा मणेण वा वायाए वा काएण वा कयं वा कारियं वा अणुमोह्यं वा रागेण वा दोसेण वा मोहेण वा, एत्थ वा जम्मे जम्मंतरेस वा, गरहियमेयं दुक्कडमेयं उज्झियव्वमेयं, वियाणियं मए कल्लाण- मित्तगुरुभयवंतवयणाओ, एवमेयं ति रोइयं सद्धाए, अरहंत-सिद्धसमक्खं गरहामि अहमिणं 'दुक्कडमेयं उज्झियव्वमेयं'। एत्थ मिच्छामि दुक्कडं, मिच्छामि दुक्कडं।

- [९] होउ मे एसा सम्मं गरहा। होउ मे अकरणनियमो। बहुमयं ममेयं ति इच्छामि अणुसर्डि अरहंताणं भगवंताणं गुरूणं कल्लाणमित्ताणं ति। होउ मे एएहिं संजोगो। होउ मे एसा सुपत्थणा। होउ मे एत्थ बहुमाणो। होउ मे इओ मोक्खबीयं।
- [१०] पत्तेमु एएसु अहं सेवारिहे सिया, आणारिहे सिया, पडिवत्तिजुत्ते सिया, निरइयारपारमे सिया।
- [११] संविग्गो जहासत्तीए सेवेमि सुकडं। अणुमोएमि सन्वेसि अरहंताणं अणुद्वाणं, सन्वेसि सिद्धाणं सिद्धभावं, सन्वेसि आयरियाणं आयारं, सन्वेसि उवज्झायाणं सुत्तप्याणं, सन्वेसि साहूणं साहुकिरियं, सन्वेसि सावगाणं मोक्ससाहणजोगे, एवं सन्वेसि देवाणं सन्वेसि जीवाणं होउकामाणं कल्लाणासयाणं मग्गसाहणजोगे।
- [१२] होउ मे एसा अणुमोयणा सम्मं विहिपुव्यिगा, सम्मं सुद्धासया, सम्मं पडिवित्त-ह्वा, सम्मं निरइयारा, परमगुणजत्तअरहंतादिसामत्थओ । अचितसत्तिज्ञता हि ते भगवंतो वीयरागा सव्वण्णा परमकल्लाणा परमकल्लाणहेज सत्ताणं । मूढे अम्हि पावे अणाइमोह-वासिए, अणभिण्णे भावओ हियाहियाणं अभिण्णे सिया, अहियनिवित्ते सिया, हियपित्ते सिया, आराहगे सिया, उचियपिडवित्तीए सव्यसत्ताणं, सिह्यं ति इच्छामि सुकडं, इच्छामि सुकडं, इच्छामि सुकडं ।
- [१३] एवमेयं सम्मं पहमाणस्स सुणमाणस्स अणुष्पेहमाणस्स सिहिलीभवंति परि-हायंति खिज्जंति असुहकम्माणुवंधा । निरणुवंधे वाऽसुहकम्मे भग्गसामत्थे सुहपरिणामेणं कडाबद्धे विय विसे अप्पफले सिया, सुहावणिज्जे सिया, अपुणभावे सिया ।
- [१४] तहा आसगलिङजंति परिपोसिङजंति निम्मविङ्जंति सुहकम्माणुबंधा । साणु-बंधं च सुहकम्मं पगिद्वं पगिद्वभाविङ्जयं नियमफलयं सुप्पउत्ते विय महागए सुहफले सिया,

सुहपवत्तरो सिया, परमसुहसाहरे सिया। अओ अप्पिडवंधमेयं असुहभावनिरोहेणं सुहभाव-बीयं ति सुप्पणिहाणं सम्मं पिढयव्वं सोयव्वं अणुप्पेहियव्वं ति।

[१५] नमो निमयनिमयाणं परमगुरुवीयरागाणं । नमो सेसनमोक्कारारिहाणं । जयउ सच्वण्णुसासणं । परमसंबोहीए सुहिणो भवंतु जीवा, सुहिणो भवंतु जीवा, सुहिणो भवंतु जीवा इति पावपिडघायगुणबीजाहाणसुत्तं समत्तं ॥१३

#### [ अथ द्वितीयं साधुधर्मपरिभावनासूत्रम् ]

- [१६] जायाए धम्मगुणपिडवित्तसद्धाए, भावेज्जा एएसिं सरूवं पयइसुंदरत्तं, आणुगामित्तं, परोवयारित्तं, परमत्थहेउत्तं। तहा दुरणुचरत्तं, भंगदारुणत्तं, महामोहजणगत्तं, भूयो
  दुल्लहत्तं ति। भावेद्धणेवं जहासत्तीए उचियविहाणमेव अच्चंतभावसारं पिडविज्जेज्जा,
  तंजहा-थूलगपाणाइवायविरमणं १, थूलगमुसावायविरमणं २, थूलगअदत्तादानविरमणं ३,
  थूलगमेहुणविरमणं ४, थूलगपरिग्गहविरमण ५ मिचाइ।
- [१७] पिडविज्जिक पालणे जइज्जा, स्याऽऽणागाहरो सिया, सयाऽऽणाभावरे सिया, सयाऽऽणापरतंते सिया। आणा हि मोहिवसपरममंतो, जलं दोसाइजलणस्स, कम्म-वाहिचिगिच्छासत्यं, कप्पपायवो सिवफलस्स।
- [१८] वज्जेज्जा अधम्ममित्तजोगं । चितेज्जा अभिणववाविष् गुणे, अणाइभवसंगए य अगुणे, उदग्गसहकारित्तं अधम्ममित्ताणं, उभयलोगगरहियत्तं, असुहजोगपरंपरं च ।
- [१९] परिहरेज्जा सम्मं लोगविरुद्धे अणुकंपापरे जणाणं, न खिसावेज्ज धम्मं, संकि-लेसो खु एसा, परमबोहिबीयं अबोहिफलमप्पणो ति । एवमालोचेज्जा न-खल एत्तो परो अणत्थो, अंधत्तमेयं संसाराडवीए, जणगमणिडवायाणं, अइदारुणं सरूवेणं असुहाणुवंधमचत्थं।
- [२०] सेवेज्ज धम्मिमित्ते विहाणेणं, अंधो विय अणुकड्ढगे, वाहिओ विय वेज्जे, दिही विय ईसरे, भीओ विय महानायगे। न इओ सुंदरतरमन्नं ति बहुमाणज्जेत सिया, आणा-कंखी, आणापडिच्छगे, आणाअविराहगे, आणानिष्फायगे ति।
- [२१] पिडवन्नधम्मगुणारिहं च विडिज्जा गिहिसमुचिएस गिहिसमायारेस पिरसुद्धाणु-द्वाणे परिसुद्धमणिकरिए परिसुद्धवइकिरिए परिसुद्धकायिकरिए।
- [२२] वज्जेज्जाऽणेगोवधायकारगं गरहणिज्जं वहुिक छेसं आयइविराहगं समारंभं। न चितेज्ज परपीडं। न भावेज्ज दीणयं। न गच्छेज्ज हरिसं। न सेवेज्ज वितहाभिणिवेसं।

उचियमणपवत्तमे सिया। एवं न भासेज्ज अलियं, न फरुसं, न पेसुन्नं, नाणिबद्धं। हिय-मिय-भासमे सिया। एवं न हिंसेज्ज भूयाणि। न गिण्हेज्ज अदत्तं। न निरिवखेज्ज परदारं। न कुज्जा अणत्थदंडं। सुहकायजोगे सिया।

[२३] तहा लाभोचियदाणे लाभोचियभोगे लाभोचियपरिवारे लाभोचियनिहिकरे सिया, असंतावगे परिवारस्स, गुणकरे जहासत्ति, अणुकंपापरे, निम्ममे भावेणं। एवं खु तप्पालणे वि धम्मो जहऽन्नपालणे ति । सन्वे जीवा पुढो पुढो, ममत्तं बंधकारणं।

[२४] तहा तेसु तेसु समायारेसु सइसमन्नागए सिया, असुगे अहं, असुगकुछे, असुग-सीसे, असुगधम्मद्वाणद्विए, न में तिव्वराहणा, न में तदारंभो, बुड़्ढी ममेयस्स, एयमेत्थ सारं, एयमायभूयं, एयं हियं। असारमन्नं सव्वं विसेसओ अविहिगहणेणं विवागदारुणं च ति। एवमाह तिलोगवंधू परमकारुणिगे सम्मं संबुद्धे भगवं अरहंते ति। एवं समालोचिय तद्विरुद्धेसु समायारेसु सम्मं बहेड्जा। भावमंगलमेयं तिश्वरफत्तीए।

[२५] तहा जागरिजन धम्मजागरियाए — को मम कालो, किमेयस्य उचियं। असारा विसया नियमगामिणो विरसावसाणा। भीसणो मच्चू, सन्त्राभावकारी, अविन्नायागमणो, अणिवारणिज्जो, पुणो पुणोऽणुवंधी। धम्मो एयस्स ओसहं एगंतविसुद्धो महापुरिससेविओ सन्बहियकारी निरह्यारो परमाणंदहेऊ।

[२६] नमो इमस्स धम्मस्त । नमो एयधम्मपयासयाणं । नमो एयधम्मपालयाणं । नमो एयधम्मपालयाणं । नमो एयधम्मपवज्ञाणं । इच्छामि अहमिणं धम्मं पिडविज्ञत्तए सम्मं मण-वयण-कायजोगेहिं । होउ ममेथं कल्लाणं परमकल्लाणाणं जिलाणमणुभावओ । सुप्पणिहाणमेवं चितेज्जा पुणो पुणो । एयधम्मज्ञत्ताणं अवसायकारी सिया । पहाणं मोहच्छे-यणमेयं । एवं विस्रुज्झमाणे विस्रुज्झमाणे भावणाए कम्मापगमेणं उवेइ एयस्स जोग्गयं । तहा संसारविरत्ते सविग्गे भवइ अममे अपरोधयावी विस्रुद्धे विस्रुज्झमाणभावे ति साहुधम्मपरिभावणासुत्तं समत्तं ॥२॥

## [ अथ तृतीयं प्रवज्याग्रहणविधिसूत्रम् ]

[२७] परिभाविए साहुधम्मे, जहोदियगुणे जएडजा सम्ममेयं पिडविजित्तए अपरोवतावं। परोवतावो हि तप्पिडवित्तिविग्वो। अणुपाओ खु एसो। न खु अकुसला-रंभओ हियं। अप्पिडबुद्धे किहिंचि पिडवोहेडजा अम्मापियरे। उभयलोगसफलं जीवियं, सपुदायकडा कम्मा समुदायफल ति। एवं सुदीहो अविओगो। अण्यहा एगरुक्खनिवासि- सउणतुरलमेयं। उदामो मच्चू पच्चासण्णो य। दुरलहं मणुयत्तं समुद्दपिडयरयणलाभतुरलं। अइप्पभूया अन्ने भवा दुक्खबहुला मोद्दंधयारा अकुसलाणुबंधिणो अजोग्गा सुद्धधम्मस्स। जोग्गं च एयं पोयभूयं भवसमुद्दे, जुत्तं सक्त जो निउंजिउं संवरहृद्द्यि हं नाणकण्णधारं तव-पवणजवणं। खणे एस दुरलहे सन्वकज्जोशमाईए सिद्धिसाहगधम्मसाहगत्तेण। उवादेया य एसा जीवाणं। जं न इमीए जम्मो, न जरा, न मरणं, न इष्टविओगो, नाणिष्टसंपओगो, न खुहा, न पिवासा, न अन्नो कोइ दोसो, सन्वहा अपरतंतं जीवावत्थाणं असुभरागाइरिहयं संतं सिवं अन्वाबाहं ति।

- [२८] विवरीओ य संसारो इमीए अणविद्यसहावो । एत्थ खुळ सुही वि असुही, संतमसंतं, सुविणे व सन्वमाउळं ति । ता अळमेत्थ पिडबंधेणं । करेह मे अणुगाहं । उज्जमह एयं वोच्छिदित्तए । अहं पि तुम्हाणुमईए साहेमि एयं निन्विणो जम्ममरणेहिं । सिमज्झइ य मे समीहियं गुरुपभावेणं । एवं सेसे वि बोहेज्जा । तओ सममेएहिं सेवेज्ज धम्मं । करेज्जोचियकरणिज्जं निरासंसो हु सन्वदा । एयं परमसुणिसासणं ।
- [२९] अबुज्झमाणेसु य कम्मपरिणईए विहेज्जा जहासतिं तदुवकरणं आओवायसुद्धं समईए। कवण्णया खु एसा। करुणा य धम्मप्पहाणजणणी जणम्मि। तओ अणुण्णाए पिड-वज्जेज्ज धम्मं। अण्णहा अणुवहे चेवोवहाजुत्ते सिया। धम्माराहणं खु हियं सव्वसत्ताणं। तहातहेयं संपाडेज्जा। सव्वहा अपिडवज्जमाणे चएज्न ते अद्वाणिगळाणोसहत्थचागनाएणं।
- [३०] से जहा नाम केइ पुरिसे कहंचि कंतारगए अम्मापितिसमेए तप्पडिबदे वच्चेज्जा। तेसिं तत्थ नियमघाई पुरिसमित्तासज्झे संभवंतोसहे महायंके सिया। तत्थ से पुरिसे तप्पडिबंधाओ एवमालोचिय 'न भवंति एए नियमओ ओसहमंतरेण, ओसहभावे य संसओ, कालसहाणि य एयाणि', तहा संठिवय संठिवय तदोसहिनिमत्तं सिवित्तिनिमित्तं च चयमाणे साहू। एस चाए अचाए। अचाए चेव चाए। फलमेत्थ पहाणं बुहाणं। धीरा एय-दंसिणो। स ते ओसहसंपाडणेण जीवावेज्जा। संभवाओ पुरिसोचियमेयं।
- [३१] एवं सुक्कपिक्खंगे महापुरिसे संसारकंतारपिडए अम्मापिइसंगए धम्मपिडबद्धे विहरेज्जा। तेसिं तत्थ नियमविणासगे अपत्तबीजाइपुरिसमित्तासज्झे संभवंतसम्मत्ताइओसहे मरणाइविवागे कम्मायंके सिया। तत्थ से सुक्कपिक्खगपुरिसे धम्मपिडबंधाओ एवं समालो-चिय 'विणस्संति एए अवस्सं सम्मत्ताइओसहिवरहेण, तस्संपायणे विभासा, कालसहाणि य

एयाणि ववहारओं, तहा संठिवय संठिवय इहलोगिवताए तेसि सम्मत्ताइओसहिनिमित्तं विसिद्धगुरुमाइभावेणं सिवित्तिनिमित्तं च किच्चकरणेण चयमाणे संयमपिडवत्तीए ते साहु(हू?) सिद्धीए। एस चाए अचाए, तत्तभावणाओ। अचाए चेव चाए, मिच्छा-भावणाओ। तत्तफलमेत्थ पहाणं बुहाणं परमत्थओ। धीरा एयदंसिणो आसन्नभव्या।

[३२] स ते सम्मत्ताइओसहसंपाडणेण जीवावेज्जा अच्चंतियं अमरणमरणावंझ-बीअजोगेणं। संभवाओ सुपुरिसोचियमेयं। दुष्पिडियाराणि अम्मापिईणि। एस धम्मो सयाणं। भगवं पत्य नायं परिहरमाणे अकुसलाणुवंधि अम्मापिइसोगं ति। एवमपरोवतावं सव्वहा सुगुरुसमीवे, पूजिऊण भगवंते वीयरागे साहू य, तोसिऊण विह्वोचियं किवणाई, सुष्पउत्ता-वस्सगे सुविसुद्धनिमित्ते समहिवासिए विसुद्धजोगे विसुज्झमाणे महया पमोएणं सम्मं पव्वष्ज्जा लोगधम्मेहितो लोगुत्तरधम्मगमणेणं। एसा जिणाणमाणा महाबल्लाण त्ति न विराहियव्वा बुहेणं महाणत्थभयाओ सिद्धिकंखिण ति प्ववज्जागहणविहिसुत्तं समत्तं।।३॥

# [ अथ चतुर्थे प्रवच्यापरिपालनासूत्रम् ]

[३३] स एवमभिपव्यइए समाणे सुविहिभावओ किरियाफल्ठेण जुज्जइ, विसुद्धचरणे महासत्ते, न विवज्जयमेइ। एयाभावेऽभिष्पेयसिद्धी उवायपवित्तीओ। नाविवज्जत्थोऽणुवाए पयद्दइ। उवाओ य उवेयसाहगो नियमेण। तस्सतत्त्वाओ अण्णहा, अइप्पसंगाओ, निच्छयमयमेयं।

[३४ से समछेद्दुकंचणे समसत्तुमित्ते नियत्तग्गहदुक्खे प्रसमस्रहसमेए सम्मं सिक्ख-माह्यइ, गुरुकुलवासी, गुरुपिडबद्धे, विणीए, भूयत्थदरिसी, न इओ हियतरं ति मन्नइ, सुरुद्धसाइगुणज्ञत्ते तत्ताभिनिवेसा विहिपरे परममंत्रो ति अहिज्जइ सुत्तं बद्धलक्खे आसंसा-विष्पसुक्के आययही। स तमवेइ सन्बहा। तओ सम्मं निजंजइ। एयं धीराण सासणं। अण्णहा अणिओगो, अविहिगहियमंतनाएणं।

[३५] अणाराहणाए न किंचि, तदणारंभओ धुवं। एत्थ मग्गदेसणाए दुवखं, अवधीरणा, अप्पडिवत्ती। नेवमहीयमहीयं, अवगमविरहेण। न एसा मग्गगामिणो।

[३६] विराहणा अणत्थमुहा, अत्थहेऊ, तस्सारंभओ धुवं। एत्थ मग्गदेसणाए अणिभ-निवेसो, पडिवत्तिमेत्तं, किरियारंभो। एवं पि अहीयं अहीयं, अवगमलेसजोगओ। अयं सबीओ नियमेण। मग्गगामिणो खु एसा अवायबहुलस्स। [३७] निरवाए जहोदिए सुत्तुत्तकारी हवइ पवयणमाइसंगए पंचसिमए तिगुत्ते। अणत्थपरे एयचाए अवियत्तस्स, सिसुजणिणचायनाएण। वियत्ते एत्थ केवली एयफलभूए। सम्ममेयं वियाणइ दुविहाए परिण्णाए।

[३८] तहा आसासप्यासदीवं संदीणा-ऽथिराइभेयं । असंदीण-थिरत्थमुज्जमइ । जहा-सत्तिमसंभेते अणूसगे, असंसत्तजोगाराहण् भवइ । उत्तरुत्तरजोगसिद्धीण् मुच्चइ पावकम्मुण ति विम्रुज्झमाणे आभवं भाविकरियमाराहेइ। पसमसुहमणुहवइ अपीडिए संजम-तविकरिशाण्, अव्वहिण् प्रीसहोवसगोहिं, वाहियसुकिरियानाण्णं ।

[३९] से जहा केइ महावाहिगहिए, अणुभूयतन्वेयणे, विण्णाया सरूवेण, निन्तिण्णे तत्तओ, सुवेजजवयणेण सम्मं तमवगन्छिय जहाविहाणओ पवन्ने सुकिरियं, निरुद्धजिहन्छाचारे, तुन्छपत्थमोई सुन्चमाणे वाहिणा नियत्तमाणवेयणे समुवलन्भारोग्गं पवद्दमाणतन्भावे, तल्लाभनिन्चुईए तप्पिडवंधाओ सिराखाराइजोगे वि वाहिसमारोग्गविण्णाणेण इद्दनिष्फत्तीओ अणाकुलभावयाए किरिओवओगेण, अपीडिए, अन्वहिए, सुहलेस्साए वद्दइ, वेज्जं च बहु मन्नइ।

[४०] एवं कम्मवाहिगहिए, अणुभूयजम्माइवेयणे, विण्णाया दुक्खरूवेणं, निव्विण्णे तत्तओ तथो, सुगुरुवयणेण अणुद्वाणाइणा तमवगच्छिय पुच्चुत्तविहाणओ पवन्ने सुकिरियं पवज्जं, निरुद्धपमायचारे, असारसुद्धमोई, सुच्चमाणे कम्मवाहिणा, नियत्तमाणिद्ववियोगाइ-वेयणे, ससुवल्रब्भ चरणारोगंग पवड्डमाणसहभावे, तल्लाभनिच्चुई र तप्पिडवंधविसेसओ प्रीसहोवसग्गमावे वि तत्तसंवेयणाओ सुसलिसदीए थिरासयत्तेण धम्मोवओगाओ सया थिमिए तेउल्लेसाए वइढइ, गुरुं च बहु मन्नइ जहोचियं असंगपिडवत्तीए, निस्ग्गपिवित्ति-भावेण एसा गुरू वियाहिया भावसारा विसेसओ भगवंतबहुमाणेणं। जो मं पिडमन्नइ से गुरुं ति तयाणा। अन्नहा किरिया अकिरिया कुलडानारीकिरियासमा, गरिहया तत्तवेईणं, अफलफ्लजोगओ। विसन्नतत्तीफलमेत्थ नायं। आवद्दे स्नु तप्फलं असुहाणुवंधे।

[४१] आयओ गुरुवहुमाणो अवंझकारणत्तेण। अओ परमगुरुसंजोगो। तओ सिद्धी असंसयं। एसेह सुहोदए, पगिहतयणुवंधे, भववाहितेगिच्छी। न इओ सुंदरं परं। उवमा एत्थ न विज्जई। से एवंपण्णे एवंमावे एवंपरिणामे अप्पिह्विहिए वहृदमाणे तेउछेसाए दुवालस-मासिएणं परियाएणं अहकमइ सन्वदेवते उछेसं। एवमाह महामुणी। तओ सुके सुकाभिजाई भवह। पायं खिण्णकम्माणुवंधे। खबह छोगसण्णं। पिडसोयगामी, अणुसोयनियते, सया

सुहजोगे, एस जोगी वियाहिए। एस आराहगे सामण्णस्त । जहागिहयपद्वणे सन्त्रोवहासुद्धे संघद्द सुद्धगं भवं सम्मं अभवसाहगं भोगिकिरिया-सुरूवाइकप्पं। तओ ता संपुण्णा पाउणइ अविगलहेउभावओ असंकिलिहसुहरूवाओ अपरोवताविणीओ सुंदराओ अणुवंधेणं। न य अण्णा संपुण्णा, तत्तत्त्त्वंडणेणं।

[४२] एयं नाणं ति वुच्चइ । एयंमि सुहजोगसिद्धी उचियपिडवित्तपहाणा। एत्थ मावे पवत्तमे । पायं विग्घो न विज्जइ निरणुवंधासुहकम्मभावेण । अविखता उ इमे जोगा भावाराहणाओ तहा, तओ सम्मं पवत्तइ, निष्फाएइ अणाउले । एवं किरिया सुकिरिया एगंतिनकलंका निकलंकत्थसाहिया, तहा सुहाणुवंधा उत्तरुत्तरजोगसिद्धीए । तओ से साहइ परं परत्थं सम्मं तक्कुसले सया तेहिं तेहिं पगारेहिं साणुवंधं, महोदए बीजबीजादिद्वावणेणं, कित्तिविरिआइजुत्ते, अवंझसुहचेद्वे, समंतमहे, सुष्पणिहाणाइहेऊ, मोहतिमिरदीवे, रागामय-वेज्जे, दोसाणलजलनही, संवेगसिद्धिकरे हबइ अचितचिंतामणिकष्पे।

[४३] से एवं परपरत्थसाहए तहा करुणाइभावओ अणेगेहिं भवेहिं विग्रुच्चमाणे पाव-कम्मुणा, पवइदमाणे अ सुहभावेहिं अणेगभवियाए आराहणाए पाउणइ सन्वुत्तमं भवं चरमं अचरमभवहेडं अविगलपरपरत्थनिमित्तं।

[४४] तत्थ काऊण निरवसेसं किच्चं विहूयरयम्छे सिज्झइ, बुज्झइ, मुच्चइ, परिनि-च्याइ, सन्यदुक्खाणमंतं करेइ त्ति पन्यज्जापरिपाछणासुत्तं समत्तं ॥४॥

### [ अथ पश्चमं प्रव्रज्याफलसूत्रम् ]

[४५] स एवमभिसिद्धे, परमवंभे, मंगलालए, जम्म-जरा-मरणरहिए, पहीणासुहे, अणु-बंधसत्तिवज्जिए, संपत्तनियसरूवे, अकिरिए, सहावसंठिए, अणंतनाणे, अणंतदंसणे।

[४६] से न सद्दे, न रूवे, न गंधे, न रसे, न फासे, अरूविणी सत्ता, अणित्थंत्थसंठाणा, अणंतवीरिया, कयिकचा, सन्वाबाहाविवज्जिया, सन्वहा निरवेक्खा, थिमिया, पसंता। असंजीगिए एसाणंदे, अओ चेव परे मए।

[४७] अवेक्खा अणाणंदे, संजोगो विश्रोगकारणं, अफलं फलमेयाओ, विणिवायपरं खु तं, बहुमयं मोहाओ अबुहाणं, जमेत्तो विवज्जओ, तओ, अणत्था अपज्जवसिया। एस भावरिष् परे अश्रो बुत्ते उ भगवया। [४८] नागासेण जोगो एयस्स । से सरूवसंठिए। नागासमण्णत्थ, न सत्ता सदंतरमुवेह । अचिंतमेयं केवलिगम्मं तत्तं । निच्छयमयमेयं । विजोगवं च जोगो ति न एस जोगो, भिण्णं लक्खणमेयस्स । न एत्थावेक्खा, सहावो खु एसो अणंतस्रहसहावकष्पो । उवमा एत्थ न विज्जह । तब्भावेऽणुभवो परं तस्सेव । आणा एसा जिणाणं सव्वण्णूणं अवितहा एगंतओ । न वितहत्ते निमित्तं । न चानिमित्तं कज्जं ति ।

[४९] निदंसणमेत्तं तु नवरं-सञ्वसत्तुक्खए सञ्जवाहिविगमे सञ्जत्थसंजोगेणं सञ्जिच्छा-संपत्तीए जारिसमेयं एत्तोऽणंतगुणं खु तं, भावसत्तुक्खयादितो । रागादयो भावसत्तू, कम्मोदया वाहिणो, परमञ्ज्ञीओ उ अत्था, अणिच्छेच्छा इच्छा। एवं सुहुममेयं, न तत्त्रओं इयरेण गम्मइ, जइसुहिमवाजइणा, आरुग्गसुहं व रोगिण ति विभासा।

[५०] अचितमेयं सरूवेणं । साइअपज्जवसियं एगसिद्धावेक्खाए । पवाहओ अणाई । ते वि भगवंतो एवं, तहाभन्वत्ताइभावओ ।

[५१] विचित्तमेयं तहाफल्लभेषणं । नाविचित्ते सहकारिभेओ । तदवेक्खो तओ ति अणेगंतवाओ तत्तवाओ । स खल्ल एवं । इयरहेगंतो । मिच्छत्तमेसो । न एत्तो ववत्था । अणारहयमेयं । संसारिणो उ सिद्धत्तं । नावद्धस्स मुत्ती सद्दत्थरहिया ।

[५२] अणाइमं बंधो पवाहेणं अईयकालतुल्लो । अबद्धबंधणे अम्रुत्ती पुणोबंधपसंगाओ । अविसेसो बद्ध-मुकाणं । अणाइजोगे वि विओगो कंचणोवलनाएणं ।

[५३] ण दिदिक्खा अकरणस्स । ण यादिद्दम्मि एसा । ण सहजाए णिवित्ती । ण निविन्तीए आयद्वाणं । ण यण्णहा तस्सेसा । ण भव्यत्ततुरुष्ठा णाएणं । ण केवलजीवरूवमेयं । ण भाविजोगावेक्खाए तुरुलतं, तदा केवलत्तेण सयाऽविसेसाओ । तहासहावकष्पणमप्पमाणमेव । एसेव दोसो परिकप्पियाए । परिणामभेया वंधादिभेदो ति साहू, सव्वणयविसुद्धीए णिरुवचरिओभयभावेणं ।

[५४] ण अप्पभूयं कम्मं । ण परिकप्पियमेयं । ण एवं भवादिभेदो । ण भवाभावो उ सिद्धी । ण तदुच्छेदे अणुप्पाओ । ण एवं समंजसत्तं । णाणादिमं भवो । ण हेउफलभावो । तस्स तहासहावकप्पणमजुत्तं, णिराहारश्रयत्तओ णिओगेणं । तस्सेव तहाभावे जुत्तमेयं । सुहुममद्वपयमेयं । विचितियव्वं महापण्णाए ति ।

[५५] अपज्जवसियमेव(वं) सिद्धसुक्खं । एत्तो चेवुत्तमं इमं । सव्वहा अणुरसुगत्ते अणंतभावाओ । लोगंतसिद्धिवासिणो एए । जत्थ एगो तत्थ णियमा अणंता । अक्तम्सुणो गई पुन्वपओगेण अलाबुप्पभिइणायओ । नियमो अंओ चेव । अपुसमाणगईए गमणं । उक्करिस-विसेसओ इयं । अव्वोच्छेदो भव्वाणं अणंतभावेण । एयमणंताणंतयं । समया एत्थ णायं । भव्वत्तं जोगयामेत्तमेव केसिंचि, पिडमाजोग्गदारुणिदंसणेणं । ववहारमयमेयं । एसो वि तत्तंगं, पिवित्तिविसोहणेण अणेगंतसिद्धिओ निच्छयंगभावेण । पिरसुद्धो उ केवलं । एसा आणा इह भगवओ समंतभदा तिकोडिपरिसुद्धीए अपुणवंधगाइगम्मा ।

[५६] एयपियत्तं खल एत्थ लिंगं, ओचित्तपवित्तिविन्नेयं, संवेगसाहगं नियमा। न एसा अन्नेसिं देया। लिंगविवज्जयाओ तप्परिण्णा। तयणुग्गहद्वाए आमकुंभोदगनासनाएणं। एसा करुण ति बुचइ एगंतपरिसुद्धा अविराहणाफला तिलोगनाहबहुमाणेणं निस्सेयससाहिग ति पव्यज्जाफलसुत्तं॥५॥

॥ समत्तं पंचसुत्तं ॥



# ॥ अथ दितीयं परिशिष्टम् ॥

# पश्चस्त्रकान्तर्गता विशिष्टा शब्दाः

| विशिष्टाः शब्दाः                   | पृष्ठाङ्कः | विशिष्टाः शब्दाः                  | पृष्ठाङ्क      |
|------------------------------------|------------|-----------------------------------|----------------|
| अइक्सइ                             | ५ ७        | अणभिणो                            | १९             |
| अइपसंगाओ                           | ४५         | अणभिनिवेसी                        | ४६             |
| अईयकालतुल्लो                       | ७१         | अणवट्ठियसहावो                     | ३६             |
| अंतं                               | ६३         | अणाइ                              | ७१             |
| अंघत्तं                            | २७         | अणाइजीवे                          | <b>३</b>       |
| अंघो                               | २८         | अणाइजोगे                          | ७२             |
| अकरणनियमो                          | <b>१</b> ५ | अणाइभवसंगए                        | २६             |
| अकरणस्स                            | ७३         | आणाइमोहवासिए                      | १९             |
| अकिरिए                             | ६६         | अणाउले                            | ६्३            |
| अकिरिया                            | نربو       | अणाकुलभावयाए                      | 48             |
| अ <b>कु</b> सलाणुवंधिणो            | ₹४         | अणादिकम्मसंजो <b>गणि</b> व्वत्तिए | <b>ર</b>       |
| अ <b>कु</b> सलारंभओ                | ३४         | अणारहयं                           | ७१             |
| अक्खिता                            | ६३         | अणिओगो                            | ४६             |
| अगुणे                              | २६         | अणिच्छेच्छा                       | 90             |
| अ <b>चरमभवहे</b> उं                | ६३         | अणिट्ठवायाणं                      | २७             |
| अचाए                               | ४०, ४२     | अणित्थंत्थसंठाणा                  | <b>\$</b> 6    |
| अचितचितामणिकप्पे                   | ६३         | अणिबद्धं                          | <b>२</b> ९     |
| अ <b>चिं</b> तचिंतामणी             | 6          | अण <del>ुकं</del> पापरे           | २७, <b>२</b> ९ |
| अचिंतसत्तिजुत्ता                   | १९         | अणुकड्ढगे                         | २ <b>८</b>     |
| अ <b>ञ्चं</b> तभाव <b>सा</b> रं    | <b>ર</b> પ | अणुगाहं                           | ३६             |
| अट्टपयं                            | ७४         | अणुद्ठाणं                         | *              |
| अट्ठाणगिलाणोस <b>हत्यचागनाए</b> णं | ३८         | अणुत्तरपुण्णसंभारा                | , 6            |
| अणंतदंसणे                          | <b>६</b> ६ | अणुपाओ                            | ₹ ₹            |
| अर्णतनाणे                          | ६ ६        | अणुप्पाओ                          | 98             |
| अर्णतवीरिया                        | ६८         | अणु <sup>६</sup> पेहमाणस्स        | 2 (            |
| अणंतसुहसहावकप्पो                   | ६८         | अणुष्पेहियन्वं                    | ० १२           |
| अर्णताणंतयं                        | ७५         | अणुबंधसत्तिवज्जिए                 | ६६             |
| अणस्यदंडं                          | २९         | अणुबंधेणं                         | 4.0            |
| अणत्थपरे                           | ४६         | अणुभूयजम्माइवेयणे                 | 44             |
| अणत्थमुह्                          | ४६         | अणुभूयतन्बेयणे                    | 43             |
| अणस्था                             | ६८         | अणुमोयणा                          | <b>१</b> ९     |
| अणस्थो                             | २७         | अणुवहे                            | 3.6            |

48

# ब्रितीयं परिशिष्टम् ।

| अणुसोयनियसे अण्रसो ५० अमगायहणमु अणेगंतवाओ ७१ अमरणमरणावंसवीअजोगेणं ४४ अणेगंतविद्धिओ ७५ अमुग्रवम्मट्डाणिट्डिए ३१ अणेगोवियाए ६३ अमुग्रिसंगए ४१ अग्योवियायकारंगं २८ अम्मापिहसंगए ४१ अध्मामित्रजोगं २६ अम्मापिहसंगेण ४१ अध्मामित्रजोगं २६ अम्मापिहसंगेण ४१ अध्मामित्रजोगं २६ अम्मापिहसंगेण ४१ अध्मामित्रजोगं २६ अम्मापिहसंगेण ४१ अध्मामित्रजोगं ३६ अम्मापिरहेण ४१ अप्रज्ञवासियं ३५ अरहंतिसद्धसमक्षं १६ अप्रविवज्ञमाणे ३८ अरहंता अपरतंतं ३४ अरहंतांणं १६,१० अपरांवताविणीओ ५७ अहहंताणं अपरांवताविणीओ ५७ अहहंताणं अपरांवताविणीओ ५७ अहहंताणं अपरांवपाद्याची ३२ अहविणी सत्ता ६० अपुणावंध्याद्यामा ३६ अल्वं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | \$ <del>\$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ </del> |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------|
| अण्मांतवाओ ७१ अमग्रसाहणेसु १<br>अणंगंतवाओ ७१ अम्रणम्रणावंश्वीअजोगेणं ४<br>अणंगंतिसिद्धओ ७५ अमुग्रसम्य्ट्डाणिट्डिए ३<br>अणंगोविष्यायकारगं २८ अम्मापिइसंगए ४<br>अत्याहेक ४६ अम्मापिइसंगए ४<br>अयम्मित्ताणं २६ अम्मापिइसंगए ४<br>अयम्मित्ताणं २६ अम्मापिदीलं ४<br>अयम्मित्ताणं २६ अम्मापियरे ३२<br>अप्राह्मतिस्यं ७५ अरहंतिस्वसमक्षं १<br>अप्रह्मतिस्यं ७५ अरहंति।<br>अपर्वावाद्युरिसमित्तासञ्झे ४१ अरहंताणं १६,१०<br>अपरांततं ३४ अरहंताणं १६,१०<br>अपरांवतावं ३४ अरहंतीणं १६,१०<br>अपरांवतावं ३४ अरहंतीणं<br>अपरांवतावं ३४ अरहंतीणं<br>अपरांवतावं ३४ अरहंतीणं<br>अपरांवयावी ३२ अह्वणि सत्ता ६०<br>अपरांवयावी ३२ अह्वणि सत्ता ६०<br>अपुणांवयाद्युर्थमित्रमामा ७६ अल्यं<br>अपुणांवयाद्युर्थमित्रमामा ७६ अल्यं<br>अपुणांवयाद्युर्थमित्रमामा १०६ अव्युष्पमिङ्गायओ ७५<br>अपुणांवयाद्युर्थमेरं २२ अवंश्वस्तरणेलेण ५५<br>अपुणांवविष्यं १२ अवंश्वस्तरणेलेण ६०<br>अपुणांवविष्यं १२ अवंश्वस्तरणेलेण ६०<br>अपुणांवविष्यं १२ अवंश्वस्तरणेलेण ६०<br>अपुणांवविष्यं १२ अवंश्वस्तरणेलेण ६०<br>अपुणांवविष्यं १२ अवंश्वस्तरणेलेण ६०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ?                                                                    |
| अणेगंतलाओ ७१ अमरणमरणावंश्वाअजोगेण ४४ अणेगंतिसिद्धओ ७५ अमुगधम्मट्डाणिट्डिए ३ अणेगमिवयाए ६३ अमुगसिसे ३ अणेगोवघायकारगं २८ अम्मापिइसंगए ४४ अस्येष्टेंऊ ४६ अम्मापिइसंगए ४४ अध्मामित्तजोगं २६ अम्मापिईणि ४४ अभ्मापित्तजोगं २६ अम्मापियरे ३२ अभ्मापियरे ३२ अभ्मापियरे ३२ अप्रावतियं ७५ अरहंतांण १६,१० अप्रतंतं ३४ अरहंतांण १६,१० अपरतंतं ३४ अरहंताणं १६,१० अपरोवतावंणीओ ५७ अरहंताणं अपरोवतावंणीओ ५७ अरहंताणं अपरोवतावंणीओ ५७ अरहंताणं अपरोवयावी ३२ अलविणी सत्ता ६० अपरोवयावी ३२ अलविणी सत्ता ६० अपरावयावी ३२ अलविणी सत्ता ६० अपरावंष्णमङ्गममा ७६ अल्यं २० अप्रावेष्णमेयं २२ अवंश्वसहर्वेट्ठे ६३ अप्रावेष्णिक्षेष्णेयं २२ अवंश्वसहर्वेट्ठे ६३ अप्रावेष्णिक्षी ४६ अववायकारी १८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 3 3 3 4 4 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5                              |
| अणेगंतसिद्धिओ ७५ अमुगधममट्टाणिट्डए ३ अणेगमिवयाए ६३ अमुगसीसे ३ अणेगमेवयाए ४८ अम्मापिइसंगए ४ अत्येहेऊ ४६ अम्मापिइसेगए ४ अधम्ममित्त्रजोगं २६ अम्मापिईणि ४ अधम्ममित्त्रजोगं २६ अम्मापियेणि ४ अभ्रालणे २९ अम्मापियेणे ३८ अपज्ञतिस्यं ७५ अरहंतिषद्धसमक्वं १ अपज्ञतिस्यं ७५ अरहंतिषद्धसमक्वं १ अपत्रतीजाइपुरिसमित्तासज्ज्ञे ४१ अरहंताणं १६,१० अपरतंतं ३४ अरहंतिषु १ अपरातंतं ३४ अरहंतिषु १ अपरातंतं ३४ अरहंतिणं १६,१० अपरातंतं ३४ अरहंतिणं १६,१० अपरातंतं ३४ अरहंताणं १६,१० अपरातंतं ३४ अरहंताणं १६,१० अपरातंतं ३४ अरहंताणं १६,१० अपरातंतं ३४ अरहंताणं १६,१० अपरावतावणीओ ५७ अहहंताणं अपरावतावणीओ ५७ अहहंताणं अपरावतावणीओ ५७ अहहंताणं अपरावयात्री ३२ अहविणी सत्ता ६० अप्राव्यात्री ३२ अहविणी सत्ता ६० अपुणमावे २२ अवंझकारणतेण ५० अपुणमावे २२ अवंझकारणतेण ५० अपपडिबंषमेयं २२ अवंझकारणतेण १० अपपडिवंषमेयं २२ अवंझकारणतेण १० अपपडिवंषमेयं २२ अवंझकारणतेण                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 3 3 6 3 3 6 6 6 6 6 6 6 6 6 6 6 6 6 6 6                              |
| अणेगमिवयाए ६३ अमुगसीसे ३ अणेगोवघायकारगं २८ अम्मापिइसंगए ४ अत्थेहेऊ ४६ अम्मापिइसंगए ४ अध्येहेऊ ४६ अम्मापिइसोगं ४ अध्यम्मित्ताओं २६ अम्मापिईणि ४ अध्यम्मित्ताणं २६ अम्मापिदेणि ४ अन्नपालणे २९ अम्मापियरे ३ अपज्ञासियं ७५ अरहंतिसद्धसमन्स्लं १ अपदिवज्ञमाणे ३८ अरहंता अपत्तवीजाइपुरिसमित्तासज्ञे ४१ अरहंताणं १६,१९ अपराततं ३४ अरहंतिस्मित्तासज्ञे ११ अपरोवतावं ३४ अरहंतीय १ अपरोवतावं ३४ अरहंतेषु १ अपरोवतावं ३२ अहतिपी सत्ता ६० अपरोवतावणीओ ५७ अहहंताणं अपरोवतावं ३२ अहिवणी सत्ता ६० अपरोवयावी ३२ अलियं २० अपुणभावं २२ अवंझसहन्वेट्ठे ६३ अप्यडिवहिए ५७ अवधीरणा १०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 3 0 8 3 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8                              |
| अणेगोवधायकारगं २८ अम्मापिइसंगए अरथहेऊ अध्मामित्तजोगं २६ अम्मापिइसेगं अध्मामित्तजोगं २६ अम्मापिद्देणि अध्मामित्ताणं २६ अम्मापियेरे अप्राटणे २९ अम्मापियेरे अप्रज्ञतिसंदं अपर्डवज्जमाणे ३८ अरहंतिसद्धसमक्खं १ अपत्रविजाइपुरिसमित्तासज्झे ४१ अरहंताणं १६,१८ अपरंवतां १४ अरहंतांणं १६,१८ अपरंवतां ३४ अरहंतांणं १६,१८ अपरंवतांवं ३४ अरहंतांणं १६,१८ अपरंवतांवं ३४ अरहंतेसु १ अपरोवतांवं ३४ अरहंतेसु १ अपरोवतांवं ३४ अरहंताणं ४६ अरहंताणं ४६,१८ अपरोवतांवं ३४ अरहंतेसु १ अपरोवतांवं ३२ अरहंताणं ४० अरहंताणं ४० अरहंताणं ४० अरहंतांणं ४० अरहंता                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 88<br>88<br>88<br>88<br>88<br>88<br>88<br>88<br>88<br>88<br>88<br>88 |
| अत्थरिक ४६ अम्मापिइसोगं ४<br>अधम्मिम्त्रजोगं २६ अम्मापिद्देणि ४<br>अभ्रपालणे २९ अम्मापियरे ३२<br>अप्रजातियं ७५ अरहंतिसद्धसमक्खं १<br>अप्रजातिवाइपुरिसमित्तासज्झे ४१ अरहंताणं १६,१०<br>अपरतंतं ३४ अरहंताणं १६,१०<br>अपरोवतावं ३४ अरहंतिसुसमत्थ्यो १०<br>अपरोवतावं ३४ अरहंतिसुसमत्थ्यो १०<br>अपरोवतावंणीओ ५७ अहहंताणं<br>अपरोवयावी ३२ अल्विणी सत्ता ६०<br>अपीडिए ५८ अलाबुण्पमिइणायओ ७५<br>अपुणाभावं २२ अवंझकारणत्तेण ५८<br>अप्राडविहए ५० अवाधीरणा १०<br>अप्राडविहए ५० अवधीरणा १०<br>अप्राडविहर ५७ अववायकारी १०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | \$ <del>\$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ </del> |
| अधम्मिम्ताणं १६ अम्मापिद्देणि ४<br>अभ्रमाह्रणे १६ अम्मापियरे १<br>अप्रज्ञविसयं ७५ अरहंतसिद्धसम्बन्धं १<br>अपहिबज्ज्ञमाणे १८ अरहंता<br>अपत्त्वं १४ अरहंतां १६, १८<br>अपरतंतं १४ अरहंतदिसामत्यओ १९<br>अपरोवतावं ३४ अरहंतदिसामत्यओ १९<br>अपरोवतावं ३४ अरहंतेसु १<br>अपरोवतावं ३२ अलवंणी सत्ता ६८<br>अपरोवयावी ३२ अलवंणी सत्ता ६८<br>अपुणमावं १२ अवंश्वसार्गममा ७६ अलियं १९<br>अप्राह्वंधमेयं १२ अवंश्वसार्ग्वेण ५५<br>अप्राह्वंधमेयं १२ अवंश्वसार्ग्वेण ६६<br>अप्राह्वंधिस्थ ५८ अवधीरणा १९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 83<br>80<br>83<br>83<br>84<br>84<br>84<br>84<br>84                   |
| अधम्मिम्ताणं २६ अम्मापितसमेए ४<br>अन्नपालणे २९ अम्मापियरे ३१<br>अपज्ञविसयं ७५ अरहंतसिद्धसमक्षं १<br>अपिडवज्ञमाणे ३८ अरहंताणं १६,१०<br>अपरतंतं ३४ अरहंताणं १६,१०<br>अपरोवतावं ३४ अरहंतिषु १<br>अपरोवतावं ३४ अरहंतीणं<br>अपरोवताविणीओ ५७ अरहंताणं<br>अपरोवताविणीओ ५७ अरहंताणं<br>अपरोवताविणीओ १० अरहंताणं<br>अपरोवयावी ३२ अल्विणी सत्ता ६०<br>अप्रणवंधगाइगम्मा ७६ अल्वियं २०<br>अपुणमावे २२ अवंझकारणत्तेण ५०<br>अप्रडिवंधमेयं २२ अवंझसहचेट्ठे ६३<br>अप्रडिवंदिस ५७ अवधीरणा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 8°<br>88<br>83<br>84<br>84<br>84                                     |
| अन्नपालणे २९ अम्मापियरे १९ अप्रवासिद्धसमक्खं १ अप्रज्ञिवामाणे ३८ अरहंतासिद्धसमक्खं १ अप्रज्ञिवामाणे ३८ अरहंता १६, १८ अपर्वती १८ अरहंतां १६, १८ अपरावतीं १८ अरहंतां १६, १८ अपरावतां १८ अरहंतां १८ अरहंतां १८ अरहंतां १८ अरहंतां १८ अपरावतां १८ अरहंतां १८ अरहंतां १८ अरहंतां १८ अपरावतां १८ अरहंतां १८ अर                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | १ ३<br>८<br>८                                                        |
| अप्जविसयं ७५ अरहंतिसद्धसमन्त्वं १<br>अप्रिवेच्चमाणे ३८ अरहंता<br>अपर्त्तवं ११ अरहंताणं १६,१९<br>अपरांवतावं १४ अरहंतिस् १<br>अपरांवतावं १४ अरहंतीस् १<br>अपरांवताविणीओ ५७ अरहंताणं<br>अपरांवताविणीओ ५७ अरहंताणं<br>अपरांवयावी १२ अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं<br>अरहंताणं | १३<br>८<br>१८                                                        |
| अपिडविज्ञमाणे ३८ अरहंता अपत्तवीजाइपुरिसिमत्तासज्झे ४१ अरहंताणं १६,१९ अपरांतं ३४ अरहंतादिसामत्यओ १९ अपरोवतावं ३४ अरहंतेसु १ अपरोवताविणीओ ५७ अहहंताणं अपरोवयावी ३२ अह्वणी सत्ता ६० अपीडिए ५८ अलाबुप्पिझणायओ ७५ अपुणभावे १२ अवंझकारणतेण ५५ अप्पडिबंधमेयं २२ अवंझकारणतेण ५५ अप्पडिवहिए ५७ अवधीरणा ११ अप्पडिवसी ४६ अववायकारी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 6                                                                    |
| अपत्तर्वो इपुरिसमित्तासज्झे ४१ अरहंताणं १६,११ अपरांतं ३४ अरहंतादेसामत्यओ १९ अपरांवतावं ३४ अरहंतेसु ११ अपरांवतावं ३४ अरहंतेसु ११ अपरांवताविणीओ ५७ अरहंताणं अपरांवयावी ३२ अरहंताणं अपरांवयावी ३२ अरहंवणी सत्ता ६० अपीडिए ५८ अलाबुप्पभिद्दणायओ ७५ अपुणबंधगाइगम्मा ७६ अलियं २० अवंझकारणत्तेण ५५ अप्रांडवंधमेयं २२ अवंझकारणत्तेण ५५ अप्रांडवंधमेयं २२ अवंझक्षसहत्त्रेट्ठे ६३ अप्रांडवंदिए ५७ अवधीरणा ११ अप्रांडवंत्ती ४६ अववायकारी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | १८                                                                   |
| अपरांतं ३४ अरहंतादिसामत्थओ १९<br>अपरोवतावं ३४ अरहंतेसु १<br>अपरोवताविणीओ ५७ अरहंताणं<br>अपरोवयावी ३२ अर्ल्विणी सत्ता ६०<br>अपीडिए ५८ अलाबुप्पभिइणायओ ७५<br>अपुणभावे १२ अलंझकारणतेण ५०<br>अपुणभावे २२ अवंझकारणतेण ५०<br>अपडिबंधमेयं २२ अवंझसुहचेट्ठे ६३<br>अपडिवसिए ५७ अवधीरणा ११                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                      |
| अपरोवतावं ३४ अरहंतेसु १<br>अपरोवताविणीओ ५७ अहंताणं<br>अपरोवयावी ३२ अल्विणी सत्ता ६०<br>अपीडिए ५८ अलाबुप्पमिइणायओ ७५<br>अपुणबंधगाइगम्मा ७६ अलियं २९<br>अपुणभावे २२ अवंझकारणतेण ५५<br>अप्पडिबंधमेयं २२ अवंझसुहचेट्ठे ६३<br>अप्पडिवहिए ५७ अवधीरणा ११                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                      |
| अपरोवताविणीओ ५७ अरुह्ताणं<br>अपरोवयावी ३२ अरुविणी सत्ता ६०<br>अपीडिए ५८ अलाबुप्पभिइणायओ ७५<br>अपुणबंधगाइगम्मा ७६ अलियं २९<br>अपुणभावे २२ अवंझकारणतेण ५५<br>अपडिबंधमेयं २२ अवंझसुह्चेट्ठे ६३<br>अप्पडिवहिए ५७ अवधीरणा ११                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | <br>१३                                                               |
| अपरोवयावी ३२ अरूविणी सत्ता ६२<br>अपीडिए ५८ अलाबुप्पभिङ्णायओ ७५<br>अपुणबंधगाइगम्मा ७६ अलियं २९<br>अपुणभावे २२ अवंझकारणत्तेण ५५<br>अप्पडिबंधमेयं २२ अवंझसुहचेट्ठे ६३<br>अप्पडिवहिए ५७ अवधीरणा ११                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ```<br>३                                                             |
| अपीडिए ५८ अलाबुप्पभिइणायओ ७५<br>अपुणबंधगाइगम्मा ७६ अलियं २९<br>अपुणभावे २२ अवंझकारणतेण ५५<br>अप्पडिबंधमेयं २२ अवंझमुहचेट्ठे ६३<br>अप्पडिवडिए ५७ अवधीरणा १९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                                                      |
| अपुणबंधगाइगम्मा ७६ अलियं २९<br>अपुणभावे २२ अवंझकारणतेण ५५<br>अप्रडिबंधमेयं २२ अवंझसुहचेट्ठे ६३<br>अप्रडिविष् ५७ अवधीरणा ११<br>अप्रडिविसी ४६ अववायकारी ३३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                                      |
| अपुणभावे २२ अवंझकारणतेण ५५<br>अप्पडिबंधमेयं २२ अवंझसुहचेट्ठे ६३<br>अप्पडिवडिए ५७ अवधीरणा १२<br>अप्पडिवक्ती ४६ अववायकारी ३३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                                                      |
| अपडिबंधमेयं २२ अवंझमुहचेट्ठे ६<br>अप्पडिवडिए ५७ अवधीरणा १<br>अप्पडिवत्ती ४६ अववायकारी ३३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                                      |
| अप्पडिवडिए ५७ अवधीरणा १<br>अप्पडिवसी ४६ अववायकारी <b>३</b> ३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                      |
| अप्पडिवत्ती ४६ अववायकारी ३२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ``<br>} o                                                            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                      |
| अष्पणी २७ अवायबहुलस्स ४१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | १६                                                                   |
| and the state of t                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | <b>\</b>                                                             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | <b>.</b> (0                                                          |
| name and an ab                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ९                                                                    |
| अफ़ुसमाणगईए ७५ अविन्नायागमणो ३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                                      |
| nan-pinelli                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | <b>.</b>                                                             |
| अषुर्वं झमाणेसु ३७ अविराहणाफला                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                                      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | १०                                                                   |
| अबोहिगीयं २७ अविहिगहियमंतनाएणं ४६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | <b>ક</b>                                                             |
| अभिगवपाविए २६ अवेक्खा ६८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 6                                                                    |
| अभिण्णे १९ अवेयकम्मकलंका                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 9                                                                    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | پر                                                                   |
| अभिष्पेयसिद्धी ४५ अध्विद्दिए ५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 8                                                                    |

अन्वाबाहं आराहगे 38 असंकिलिट्ठ सुहरू वाओ ५७ आराहणाए असंकिलिसे आरुगासुहं असंगपडिवत्तीए आवद्दे ५५ ५५ आसंसाविप्पमुक्के असंजोगिए ६८ ४६ आसगलिज्जंति असंतावगे २९ २२ असंदीणथिरत्थं आसन्नभव्वा 40 ४२ आसासपयासदीवं असंसत्तजोगाराहए હ્ ૦ ५० इच्छामि सुकडं असंसर्य 6 20 इट्ठिनफ्ततोओ असारसुद्धभोई ५५ 48 इट्ठविओगो असारा ३१ ₹४ इहलोगचिताए असुभरागाइरहियं ३४ ४१ ईसरे असुहकम्माणुबंधा २१ २८ उ**क**रिस**विसेसओ** असुहकरमे २२ ७५ **उचियपडिवत्तिपहाणा** असहजोगपरंपरं ३६ ६३ **उचियपडिबत्ती**ए असहभावनिरो**हे**णं 42 २० **उचियमणपवत्तरो** असुहाणुबंधं २७ 28 उचियवि**हाणं** असुहाणुबंधे نر تو २५ अहियनिवित्ते उज्झियव्वं १९ १३ उत्तरत्तरजोगसिद्धीए आओवायसुद्धं ३७ ५०,६३ उदग्ग**सहकारि** तं आणा २६, ७६ २६ आणाअविराहगे उद्दामो २८ ३८ **उभयलोगगरहियत्तं** आणा**कं**खी 46 २६ उभयलोगसफलं आणागाहरो २६ ३४ आणानिष्पायगे २८ उवज्झाएसु १३ आणापहिच्छगे २८ उवज्झायाणं 26 आणापरतंते २६ उवमा **६८** आणाभा**व**गे उवयारीस् २६ १३ आणारिहे उवहाजुते १६ ३ ७ आणुगामितं उवादेया ર્ષ ३४ अमाकुंभोदगनासनाएणं उवायपवित्तीओ 98 ४५ आयइविराहगं उवेयसाहगो २८ ४५ आयट्ठाणं एगंतओ 9 રૂ ६९ एगंतनिकलंका आययट्ठी ४६ ६३ आयरिएस एगंतपरिसुद्धा १३ 90 आयरियाणं एगंतविसुद्धो 36 आयारं एगंतसरण्णा 86

# द्वितीयं परिशिष्टम् ।

| प्रशिक्ष विश्व वि                                                                       | एगस्क्ल <b>ि</b> वासिसउणतु <del>ल्</del> लं | ३४         | कि <b>च्चं</b>    | £ <b>3</b> |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------|------------|-------------------|------------|
| एश्वधम्मयवासयाणं ३२ किरियापंत्रेण ४५  एश्वधममयक्ष्वयाणं ३२ किरियापंत्रो ४६  एश्वधममयक्ष्वयाणं ३२ कुळ्डानारीकिरियासमा  एश्वधममयक्ष्याणं ३२ कुळ्डानारीकिरियासमा  एश्वधममयक्ष्याणं ३२ कुळ्डानारीकिरियासमा  एश्वधममयक्ष्याणं ३२ कुळ्डानारीकिरियासमा  एश्वधममयक्ष्याणं ३२ कुळ्डानार्यक्षियाणं ९  एश्वध्मणं ५० केबळ्वियाणमं ६८  एश्वंपणो ५० केबळ्याणंत्रेमं ६८  एश्वंपणो ५० केबळ्याणंत्रेमं ६८  एश्वंपणो ५० केबळ्याणंत्रे ११  एश्वंपणो ५० केबळ्याणंत्रे ११  एश्वंपणो ५० केबळ्याणंत्रे ११  स्वाध्माव्यावितिविक्नेयं ७८ क्षितावञ्च २०  ओवित्यावितिविक्नेयं ७८ क्षितावञ्च २०  ओवित्यावितिविक्नेयं ७८ क्षितावञ्च २०  ओवित्यावितिविक्नेयं ७२ क्षितावञ्च २०  ओवित्यावितिविक्नेयं ७२ क्षितावञ्च २०  ओवित्यावितिविक्नेयं ७२ क्षितावञ्च २०  अवित्यावणेण ४० क्षित्यावञ्चा ८८  कंत्रणीवळ्याणं ११ खुडा १५  कंतारगए ४० गीवे ६६  कड्णावित्यावञ्चे २२ गरहणिक्जं २८  कंत्रिविरिआइजुत्ते १२ गरहणिक्जं २८  कंत्रमविरिआइजुत्ते १२ गरहणिक्जं २८  कंत्रमविर्णार्वेण १० गिहिक्मावारेमु २८  कम्मवावित्याव्याचे २६ गरहिथं १२  कम्मवावित्याव्याचे ११ गिहिक्मावारेमु २८  कम्मवावित्याव्याचे १२ ग्राव्याव्याची ४५  कम्मवावित्याव्याचे १२ ग्राव्याव्याची ५०  कम्माण्यायेण ३२ ग्राव्याव्याची ५०  कम्माण्यायेण ३२ ग्राव्याव्याची ५०  कम्माण्यायेण ३२ ग्राव्याव्याची ५०  कम्माव्याचे १८ वरणारीमंग ५०  करणाव्याच्याचे १२ व्याप्यार्याचे १०  करणाव्याच्याचे १२ व्यार्यार्याचे १०  करणाव्याच्याचे १२ व्यार्यार्याचे १०  करणाव्याच्याचे १२ व्यार्यार्याचे १०  करणाव्याच्याचे १३ व्याप्यार्याचे १०  करणाव्याच्याचे १३ व्याप्यार्यार्वे १०  करणाव्याच्याचे १३ व्याप्यार्यार्वे १०  करणाव्याच्याचे १३ व्याप्यार्यार्वे १०  करणाव्याव्याव्याच्याचे १३ व्याप्यार्वे १०  करणाव्याव्याव्याचे १३ व्याप्यार्वे १४  करणाव्याव्याव्याच्याचे १३ व्याप्यार्वे १४  करणाव्याव्याव्याचे १३ व्याप्यार्वे १४  करणाव्याव्याव्याव्याचे १३ व्याप्यार्वे १४  करणाव्याव्याव्याव्याचे १३ व्याप्यार्वे १४  करणाव्याव्याव्याव्याचे १३ व्याप्यार्वे १४  करणाव्यायावे १३ व्याप्यार्यार्वे १४  करणाव्यायावे १३ व्याप्यार्यार्वे १४                                                                                                                                                                                                                                        |                                             |            |                   | •          |
| एसधम्मपस्वयाणं ३२ किरियारंमो ४६  एयधम्मपवाज्याणं ३२ कुल्डानारीकिरियासमा  एयधम्मपालयाणं ३२ कुल्डानारीकिरियासमा  एयधम्मपालयाणं ३२ कुल्डानारीकिरियासमा  एयधम्मपालयाणं ३२ कुल्डानारीकिरियासमा  एयंपर्म्प्यू ४६ केन्नल्जीवरूनं ७३  एयंप्रत्यूणो ५७ केन्नल्जी  एवंपरिणामे ६७ केन्नल्जी  एवंपरिणामे ६७ केन्नल्जी  एवंमावे ५७ केन्नल्जी  एवंभावे  एवंमावे  ५० केन्नल्जी  १६ ल्वावं  ३२ लिज्जीत  ११ क्ष्मणागतिसाणेण  ११ खुद्दा  ३२ मरहण्डा  १५ कंनणागत्याण  १६ मरहण्डा  १५ किरित्यापारीसाणेण  १६ मरहण्डा  १५ लिहिनमायारेमु  १८ कम्मवाहिनाविष्  ५० गुण्करे  १६ कम्मवाहिनाविष्  १५ गुण्करे  १६ कम्मवाहिनाविष्  १५ गुण्करे  १५ कम्मवाहिनाविष्  १५ गुण्करे  १५ कम्मवाहिनाविष  १५ गुण्करे  १६ नुण्वाविष्याचिणाणेण्वाचिए  १६ गुण्वाविष्याचिणाणेण्वाचिए  १६ गुण्वाविष्याचेणे  १६ नुम्मवावेणे  १६ नुम्मवावेणे  १६ नुम्मवावेणे  १६ नुम्मव्यावेणे  १८ नुम्मवावेणे  १४ गुण्कर्मवावेणे  १४ गुण्वाविष्याचेणे  १६ नुम्मवावेणे                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | _                                           |            |                   | •          |
| एयधगगवक्जाणं ३२ कुलहानारीकिरियासमा ५५<br>एयधगगविक्तं ७८ केन्नलीब्रीए ५५<br>एयपियतं ७८ केन्नलीब्रिया<br>एयंपणि ५७ केन्नलिगमं ६८<br>एयंपणि ५७ केन्नलिगमं ६८<br>एवंपणिमे ५७ केन्नलिगमं ६८<br>एवंपणिमे ५७ केन्नलिगमं ११<br>एवंपाविक्ताविक्ताविक्तावे ११<br>अभित्वपित्विनिनेयं ७८ विसावेच्च २७<br>ओसहं ३२ विन्नति २१<br>ओसहं ३२ विन्नति २१<br>अभित्वपावित्तिवाक्तायणं ७१ खुद्धा १४<br>क्ताराए ४० गीव ६६<br>क्ताराए ४० गीव ६६<br>क्ताराए ४० गीव ६६<br>क्राप्तावे २२ गरहणिच्चं २८<br>क्रामविरायाहेच्य १२ गरहिंच्याविस्य<br>६२ गरहिंच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच्यावेच् |                                             |            |                   |            |
| एयधम्मपाख्याणं इ २ कुसलसिद्धीए ५५  एयिपतं ७८ केवल्जीवरूतं ७३  एयभ्लभूए एवंगणे ५७ केवल्जीवरूतं १२  एवंगणे ५७ केवल्जागरंदणा १८  खावाइक्वंति ३ लव्वर ५७ ओवित्वरावित्तिवन्नेयं ७८ खिसावेण्य २०  ओवित्वरावित्तिवन्नेयं ७८ खिसावेण्य २०  ओसहं ३२ खिष्यांति १९  असहं १०  कंताराए १० गंधे ६६  कडगवर्से २२ गरहणिष्यं १८  कंताराए १० गंधे ६६  कडगवर्से १२ गरहणं १९  कम्मपरिणईए ३७ गिहिसमायारेमु १८  कम्मवणविहावस् १९ गिहिसमायारेमु १८  कम्मवादित्रिगच्छास्यं २६ गुणे २६  कम्मवाहित्रिगच्छास्यं २६ गुणे २६  कम्मवाहित्राव्छास्यं १९ गुणकरे २९  कम्मवाहित्राव्छास्यं ११ गुणकरे १९  कम्मवाहित्राव्छास्यं १९ गुणकरे १९  कम्मवाह्ता १८ गुणकरे १९  कम्मवाव्यां १९ गुणकरमाणुवंपे ५७  कम्णाक्ष्माव्यां १९ वाए ४०,४२  कल्लामित्ताव्यां १९ वामा-जरामण्हिए ६६  कल्लामित्ताव्यां १९ वामा-जरामण्हिए                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                             | ३२         |                   |            |
| प्यपियनं ७८ केवल्जीवरूवं ७३  प्रयफ्तरूप्ए प्वंपणे ५७ केवल्जाणदंसणा ९  प्वंपणे ५७ केवल्जाणदंसणा १९  प्वंपणे ५७ केवल्जाणदंसणा १९  प्वंपणे ५७ केवल्जाणदंसणा १९  प्वंपणे ५७ केवल्जाणदंसणा १९  प्वंपाये ६० केवल्जाणदंसणा १९  प्वंपाये ६० केवल्जा १९  प्वंपाये १० केवल्जा १९  प्वंपाये १९  प्व                                                                       |                                             | ३२         |                   | ५५         |
| प्रथफलभूप ४६ केवल्नाणदंसणा ९ एवंपण्णे ५७ केवल्गणदंसणा ६८ एवंपरिणामे ५७ केवल्गणदंसणा ११ एवंमावे ५७ केवल्गणदंसणा ११ एवंमावे ५७ केवल्गणदंसणा ११ एवंमावे ५७ केवल्गणदंसणा ११ प्रवासक्ति ३ लवद ५७ ओवित्तपवित्तिवन्नेपं ७८ विसावेज्ज २७ ओसहं ३२ विज्ञाति २१ ओसहं ३२ विज्ञाति २१ ओसहं ३२ विज्ञाति २१ ओसहं ३२ विज्ञाति २१ ओसहंपाडणेण ४० विसावेज्ज १८ कंतपायलंगा ७१ खुद्दा १६ कंतपायए ४० मंधे ६६ कंतपायएणं ४० मंधे ६६ कंतपायएणं १८ खुद्दा १८ कंतपायएणं १८ खुद्दा १८ कंतपायए ४० मंधे ६६ कंतपायएणं १८ खुद्दा १८ कंतपायवे २६ गरहण्जां १८ कंतपायवे २६ गरहण्जां १८ कंप्पायवे २६ गरहण्जां १८ कंप्पायवे १६ गरहयं १३ कंप्पायवे १६ गरहयं १३ कंप्पायवे १६ गरहियं १३ कंप्पायवे १६ गरहयं १३ कंप्पायवे १६ गरह्यं १३ कंप्पायवे १६ ग्राह्यं १३ कंप्पायवे १६ ग्राह्यं १६ कंप्पायवे १६ ग्राह्यं १६ कंप्पायग्रेणं १६ वरणार्गणं १७ कंपण्या १० वाए १०,४२ कंपण्या १० वाए १०,४२ कंपण्या १० वाए १०,४२ कंपण्या १० वाण्याप्रवेवे ५७ कंप्राह्माव्यां १६ वरणार्मणं १६ कंप्रणांम्मावंगं १६ वरणार्मणं १६ कंप्रणांम्मावंगं १६ वरममरणीर्हं १७ कंप्रणांमावंगं १६ वरणार्मणं १६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                             | 96         | केवलजीवरूवं       | ७३         |
| एवंपणो ५७ केवलिगम्मं ६८ एवंपणिमे ५७ केवलिगम्मं ६८ एवंपणिमे ५७ केवलिगण्यो ११ एवंभावे ५७ केवलिगण्यो ११ एवंभावे ५७ केवलिगण्यो ११ एवंभावे ५७ केवलिगण्यो १६ एवंभावे ५७ केवलिगण्यो १६ ओवित्तपवित्तिवन्नेयं ७८ विद्यांति १९ ओसहं ३२ विद्यांति १९ असहंगावरणे १९ खुद्दा १९ कंतारगए १० गंघे ६६ कडगबदे १२ गरहणिद्यं १८ कंतिविरिआइजुत्ते ६३ गरहा १९ कम्मवारिणईए ३७ गिहिसमायारेसु १८ कम्मवाणिव्हावस् ११ गिहिसमुविएसु १८ कम्मवादिविरिग्डणसंश्यं १६ गुणके १९ कम्मवादिविरिग्डणसंश्यं १६ गुणके १९ कम्मवादिविर्गञ्जाताणिव्यत्तिए १५ गुणके १९ कम्मवादिवर्गः ११ गुणके १९ कम्मवादिवर्गः ११ गुणके १९ कम्मवादिवर्गः ११ गुणके १९ कम्मवादिवर्गः १९ गुणके १९ कम्मवादेवरं १९ कम्मवादेवरं १९ गुणके १९ कम्मवादेवरं १९ कम्मवादेवरंगं १९ जम्मवादेवरं १९ कम्मवादेवरं १९ कम्मवादेवरंगं १९ जम्मवादेवरंगं १९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | एयफलभूए                                     | ४६         | केवलनाणदंसणा      | 9          |
| एवं मावे ५७ केतळी ४६  एवमाइक्खेति ३ खनइ ५७  ओचित्रपिवित्तिनेमं ओचित्रपिवित्तिनेमं ओसहं ३२ खिज्जंति २१  ओसहं ३२ खिज्जंति २१  ओसहं ३२ खिज्जंति २१  ओसहं ३२ खिज्जंति २१  अभेसहं ३२ खिज्जंति २१  कंचापोवलनाएणं ७१ खुहा ३४  कंतारगए ४० गंधे ६६  कडगबद्धे २२ गरहणिज्जं २८  क्रित्तिरिआइजुत्ते ६३ गरहा १५  कप्पाययो २६ गरहियं १३  कम्मपिरणईए ३७ गिहिसमायारेसु २८  कम्मवाहिगहिए ५५ गुणकरे २९  कम्मवाहिगहिए ५५ गुणकरे २९  कम्मवाहिणा ५५ गुककुल्वासी ४५  कम्मवाहिणा ५५ गुककुल्वासी ४५  कम्माणवर्गमणं ३२ गुक्मवित्रदे ४५  कम्माणवर्गमणं ३२ गुक्मवित्रदे ४५  कम्माणवर्गमणं ३२ गुक्मवित्रदे ४५  कम्मायंके ४१ गुक्कहुल्वासी ५५  कम्मायंके ४१ गुक्कहुल्वासी ५७  कम्मायंके ५१ गुक्कहुल्वासी ५०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | •                                           | 40         | केवलिगम्मं        | ६८         |
| प्रवाहक्संति ३ लवइ ५७ ओवित्तपश्चित्तिविन्नेयं ७८ खिसावेष्ण २७ ओसहं ३२ लिख्लांति २१ ओसहसंपाडणेण ४० खीणरागरोसमोहा ८८ कंखणोवल्नाएणं ७१ खुहा ३४ कंतारगए ४० गंधे ६६ कडगबद्धे २२ गरहणिष्णं २८ कृत्तिविरिआइजुत्ते ६३ गरहा १५५ कृप्पायवो २६ गरहा १५५ कृप्पायवो २६ गरहियं १३ कृम्मवर्णविहावस् ११ गिहिसमायरिमु २८ कृम्मवाहिगहिए ५५ गुणकरे २९ कृम्मवाहिगिव्छासत्थ २६ गुणे २६ कृम्मवाहिणा ५५ गुणकरे २९ कृम्मवाहिणा ५५ गुणकरे २५ कृम्मवाहणा १६ गुण्यावेणे १६ व्यावाणे                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | एवंपरिणामे                                  | 40         | केवलिपणतो         | 2.5        |
| ओचित्तपवित्तिविन्नेयं ७८ खिसावेज्ज २९ ओसहं ३२ खिज्जंति २१ ओसहसंपाडणेण ४० खीणरागरोसमोहा ८८ कंचणोवलनाएणं ७१ खुहा ३४ कंतारगए ४० गंधे ६६ कडगबर्धे २२ गरहणिज्जं २८ कृत्तिविरिआइजुत्ते ६३ गरहा १५ कृप्पायवो २६ गरहियं १३ कृप्पायवो २६ गरिहयं १३ कृप्पायवो ११ गिहिसमायारेमु २८ कृप्पायवो ११ गिहिसमायारेमु २८ कृप्पायवो ११ गिहिसमायारेमु १८ कृप्पायवेहात्वस् ११ गिहिसमायारेमु २८ कृप्पायविहात्वस् ११ गिहिसमायारेमु २८ कृप्पायविहात्वस् ११ गिहिसमायारेमु १८ कृप्पायविहात्वस् ११ गिहिसमायारेमु १८ कृप्पायविहात्वस् ११ गृश्कुल्वासी १५ कृप्पाविविगा १६ गृश्विष्ठिये १५ कृप्पायोगे १२ गृश्विष्ठिये १५ कृप्पायोगे १२ गृश्विष्ठिये १५ कृपणाया १० च्यापायारेमां १५ कृपणाया १० च्याप १०,४२ कृष्णाया १० च्यापायारेमां १५ कृपणाया १० च्यापायारेमां १० कृष्णाम्भावओ ६३ जहसुह १० कृष्णाम्भावओ १३ जम्म-जरा-मरणरिहए ६६ कृष्टणामित्ताणं १६ जम्मारणिहें ३७ कृष्टणास्थाणं १९ जम्मो ३५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | एवंभावे                                     | 40         | केवली             | ४६         |
| अोशहं ३२ लिज्जंति २१<br>अोशहंसपाडणेण ४० खीणरागरोसमोहा ८८<br>कंचणोवलनाएणं ७१ खुद्दा ३४<br>कंतारगए ४० गंधे ६६<br>कडगबंदे २२ गरहाणञ्जं २८८<br>कृत्तिविरिआइजुत्ते ६३ गरहा १५<br>कृप्पायवो २६ गरिह्यं १३<br>कम्मपरिणईए ३७ गिहिसमायारेसु २८<br>कम्मवणविद्दावस् ११ गिहिसमुनिएसु २८<br>कम्मवाहिणा ५५ गुणकरे २९<br>कम्मवाहिणा ५५ गुणकरे २९<br>कम्मवाहिणा ५५ गुणकुळवाली ४५<br>कम्माणवामेण ३२ गुश्वमञ्जे ४५<br>कम्माणवामेण ३२ गुश्वमञ्जे ५७<br>कम्मावंत्रे ४१ गुश्वमञ्जे ५७<br>कम्मावंत्रे ४१ गुश्वमञ्जे ५७<br>कम्मावंत्रे ४१ गुश्वमञ्जे ५७<br>कम्मावंत्रे १२ गुश्वमञ्जामणे ५७<br>कम्मावंत्रे १२ गुश्वमञ्जामणे ५७<br>कम्मावंत्रे १२ गुश्वमञ्जामणे ५७<br>कम्मावंत्रे १२ गुश्वमञ्जामणे ५७<br>कस्मावंत्रे १२ गुश्वमञ्जामणे ६५<br>कस्याणमञ्जामञ्जे ६३ जङ्गुह्म ७०<br>कस्याणमञ्जामञ्जे १३ जम्म-जरा-मरणरहिए ६६<br>कस्याणमञ्जामयाणं १६ जम्मारणहिं ३७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | <b>ए</b> वमाइक् <b>वं</b> ति                | ₹          | खवइ               | ५७         |
| अोसहसंपाडणेण ४० खीणरागरोसमोहा ८ क्रंचणेवलनाएणं ७१ खुहा ३४ कंचाराए ४० गंधे ६६ कडगब्दे २२ गरहणिउजं २८ कत्त्रावरेदे २२ गरहणिउजं २८ कत्त्रावरेदे १२ गरहण्यायवो १६ गरह्यं १३ कम्मपरिणईए ३७ गिहिसमायारेष्ठ २८ कम्मवणिवहावस् ११ गिहिसमायारेष्ठ २८ कम्मवणिवहावस् ११ गिहिसमायारेष्ठ २८ कम्मवाहिणहिए ५५ गुणकरे २९ कम्मवाहिणि १६ गुणे २६ कम्मवाहिणा ५५ गुरुकुळवासी ४५ कम्मवाहिणा १५ गुरुकुळवासी ४५ कम्माणवगमेण ३२ गुरुपडिचढे ४५ कम्माणवगमेण ३२ गुरुपत्रावर्षे १९ गुरुक्ळवासी १५ कम्माथंके ४१ गुरुक्डव्रासी १५ कम्माथंके ११ गुरुक्डव्रासी १५ कम्माथंके १६ जम्माथंके १६ जम्म-जरा-मरणरहिए ६६ कस्ट्राणमित्रागुरुमयवंतवयणाओ १३ जम्म-जरा-मरणरहिए ६६ कस्ट्राणमित्रागुरुमयवंतवयणाओ १३ जम्म-जरा-मरणरहिए ६६ कस्ट्राणमित्रागं १६ जम्मारणहिं ३७ कस्ट्राणमित्रागं १६ जम्मारणहिं ३० कस्ट्राणमित्रागं १६ जम्मा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ओचित्तपवित्तिविन्नेयं                       | 50         | खिंसावेज्ज        | २७         |
| कंचागेबल्नाएणं ४१ खुद्दा ३४ कंतारगए ४० गंधे ६६ कडगबद्धे २२ गरहणिङ्जं २८ क्तिविरिआइजुत्ते ६३ गरद्दा १५ कण्यायवो २६ गरिह्यं १३ कम्मपरिणईए ३७ गिहिसमायारेष्ठ २८ कम्मवणिवहावस् ११ गिहिसमायारेष्ठ २८ कम्मवाहिगहिए ५५ गुणकरे २९ कम्मवाहिणा ५५ गुणकरे २९ कम्मवाहिणा ५५ गुणकरे २६ गुणे २६ कम्मवाहिणा ५५ गुणकरे २५ गुणकरे २५ गुणकरे २५ गुणकरे २५ गुणकरे २६ गुणे २६ गुणकरे २५                                                                       | ओसहं                                        | ३२         | खि <b>ज्जं</b> ति | २१         |
| कंतारगए ४० गंधे ६६<br>कडगबद्धे २२ गरहणिड्वं २८<br>कत्तिविरिआइजुत्ते ६३ गरहा १५<br>कप्पायवो २६ गरिह्यं १३<br>कम्मपिरणईए ३७ गिहिसमायरेसु २८<br>कम्मवाहिवाहिए ५५ गुणकरे २९<br>कम्मवाहिवाहिए ५५ गुणकरे २९<br>कम्मवाहिवाणि ५५ गुरुकुलवासी ४५<br>कम्मवाहिणा ५५ गुरुकुलवासी ४५<br>कम्मावाहेणा ५५ गुरुकुलवासी ४५<br>कम्मावावगमेण ३२ गुरुपडिबद्धे ४५<br>कम्मावंके ४१ गुरुबहुमाणो ५७<br>कम्मावंके ४१ गुरुबहुमाणो ५७<br>कम्मादया ७० चउसरणामणे ७<br>कम्मादया ५० चउसरणामणे ७<br>करणाया ३७ चाए ४०,४२<br>करणा ३७ छिण्णकम्माणुबंधे ५७<br>करणाइमावओ ६३ जम्म-जरा-मरणरहिए ६६<br>कल्लाणमित्तगुरुभयवंतवयणाओ १३ जम्म-जरा-मरणरहिए ६६<br>कल्लाणमित्तगुरुभयवंतवयणाओ १३ जम्म-जरा-मरणरहिए ६६<br>कल्लाणमित्तगुरुभयवंतवयणाओ १६ जम्मरणेहिं ३७<br>कल्लाणसित्तगणं १६ जम्मरणेहिं ३७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ओसहसंपाडणेण                                 | 80         | खीणरागदोसमोहा     | <b>.</b>   |
| कडगबर्डे २२ गरहण्डिजं २८ कत्तिविरिआइजुत्ते ६३ गरहा १५ कप्पायवो २६ गरहियं १३ कम्मपरिणईए ३७ गिहसमायारेसु २८ कम्मवणिवहावस् ११ गिहसमुनिएसु २८ कम्मवाहिगहिए ५५ गुणकरे २९ कम्मवाहिगहिए ५५ गुणकरे २९ कम्मवाहिणा ५५ गुरुकुल्वासी ४५ कम्मवाहिणा ५५ गुरुकुल्वासी ४५ कम्मवाहिणा ३२ गुरुपडिन्रहे ४५ कम्मायंके ४१ गुरुबहुमाणो ५७ कम्मायंके ४१ गुरुबहुमाणो ५७ कम्मादया ७० चउसरणमर्णं ७ क्रमोदया ७० चउसरणमर्णं ७ करणपुरा ३७ वाए ४०,४२ करणा ३७ छिणकम्माणुवंवे ५७ करणाइभावओ ६३ जहमुह ७० कर्ल्डाणमित्तगुरुभयवंतवयणाओ १३ जम्म-जरा-मरणरहिए ६६ कल्ल्डाणमित्तगुरुभयवंतवयणाओ १६ जम्ममरणेहिं ३७ कल्ल्डाणस्राणं १९ जम्मा ३५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | कंचणोवलनाएणं                                | 90         |                   | 38         |
| कत्तिविरिआइजुत्ते ६३ गरहा १५<br>कप्पपायवो २६ गरिहयं १३<br>कम्मपिरणईए ३७ गिहिसमायारेमु २८<br>कम्मवणिवहावस् ११ गिहिसमुनिएसु २८<br>कम्मवाहिगिहिए ५५ गुणकरे २९<br>कम्मवाहिणि ५५ गुणकरे २९<br>कम्मवाहिणा ५५ गुरुकुल्वासी ४५<br>कम्मार्थकोगणिव्वत्तिए ३ गुरुपडियद्धे ४५<br>कम्मार्थके ४१ गुरुबहुमाणो ५७<br>कम्मार्थके ६८ चरणारोमंग ५५<br>करणाया ३७ चाए ४०,४२<br>करणा ३७ छिण्णकम्माणुवंधे ५७<br>करणाइभावओ ६३ जम्म-जरा-मरणरहिए ६६<br>कल्लाणमित्तगुरुभयवंतवयणाओ १३ जम्म-जरा-मरणरहिए ६६<br>कल्लाणमित्तगुरुभयवंतवयणाओ १६ जम्ममरणेहिं ३७<br>कल्लाणमित्ताणं १६ जम्ममरणेहिं ३७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | कंतारगए                                     | ४०         | गंधे              | ६६         |
| कप्पपायवो २६ गरहियं १३ कम्मपरिणईए ३७ गिहिसमायारेमु २८ कम्मवणविहावस् ११ गिहिसमुनिएसु २८ कम्मवाहिगहिए ५५ गुणकेरे २९ कम्मवाहिगिव्छासत्यं २६ गुणे २६ कम्मवाहिणा ५५ गुरुकुल्वासी ४५ कम्मवाहिणा ३ गुरुपडिबर्धे ४५ कम्मायंके ३२ गुरुपावेषे ३५ कम्मायंके ४१ गुरुकुल्वासी ५७ कम्मायंके ४१ गुरुकुल्वासी ५७ कम्मायंके ४१ गुरुकुल्वासी ४५ कम्मायंके ४१ गुरुकुल्वासी ४५ कम्मायंके ४१ गुरुकुल्वासी ४५ कम्मायंके ४१ गुरुकुल्वासी ४५ कम्मायंके ४१ गुरुकुल्वासी ५७ कम्मायंके ५६ गुरुपावेषे ५७ करणाया ३७ वाए ४०,४२ करणा ३७ लिणकम्माणुवंधे ५७ करणाइभावओ ६३ जम्म-जरा-मरणरहिए ६६ कल्लाणमित्तगुरुभयवंतवयणाओ १३ जम्म-जरा-मरणरहिए ६६ कल्लाणमित्तगुरुभयवंतवयणाओ १६ जम्मनरणेहिं ३७ कल्लाणमित्तगुरुभयवंतवयणाओ १९ जम्मी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | कडगबद्धे                                    | <b>२</b> २ | गरहणि <b>ज्जं</b> |            |
| कम्मवरिणईए ३७ गिहिसमायारेसु २८ कम्मवणिवहावस् ११ गिहिसमुनिएसु २८ कम्मवणिवहावस् ११ गिहिसमुनिएसु २८ कम्मवाहिगहिए ५५ गुणकरे २९ कम्मवाहिचिगिच्छासत्थं २६ गुणे २६ कम्मवाहिणा ५५ गुरुकुल्वासी ४५ कम्मवाहिणा ५५ गुरुकुल्वासी ४५ कम्माणयामेणं ३२ गुरुपाडेबर्डे ४५ कम्माणयामेणं ३२ गुरुपाडेबर्डे ४५ कम्माणयामेणं ३२ गुरुपाडेवर्णं ३७ कम्मायंके ४१ गुरुबहुमाणो ५७ कम्मोदया ७० चउसरणयामणे ७ क्यकिचा ६८ चरणारोगं ५५ कर्मणे १८ चरणारोगं ५५ कर्मणे ३७ व्याप् ४०,४२ करुणा ३७ व्याप् ४०,४२ करुणाइभावओ ६३ जहमुह ७० कल्लाणिमत्तगुरुभयवंतवयणाओ १३ जम्म-जरा-मरणरहिए ६६ कल्लाणिमत्तगुरुभयवंतवयणाओ १३ जम्म-जरा-मरणरहिए ६६ कल्लाणिमत्ताणं १६ जम्मारणेहिं ३७ क्ल्लाणिमत्ताणं १९ जम्मो                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | कत्तिविरिआइजुत्ते                           | ६३         | गरहा              |            |
| कम्मवणविहावस् ११ गिहिसमुनिएसु २८ कम्मवाहिगहिए ५५ गुणकरे २९ कम्मवाहिगिन्छासर्थ २६ गुणे २६ कम्मवाहिणा ५५ गुरुकुलवासी ४५ कम्मवाहिणा ५५ गुरुकुलवासी ४५ कम्माणवगमेण ३२ गुरुपडिबेढे ४५ कम्माणवगमेण ३२ गुरुपविबेढे ४५ कम्मायंके ४१ गुरुबहुमाणो ५७ कम्मोदया ७० न्यउसरणगमणै ७ कम्मोदया ७० न्यउसरणगमणै ७ क्यकिचा ६८ न्यरणारोगां ५५ करणणुया ३७ न्याए ४०,४२ करणा ३७ छिण्णकम्माणुवंचे ५७ कल्लाइभावओ ६३ ज्यसुह ७० कल्लाइभावओ ६३ ज्यम-जरा-मरणरहिए ६६ कल्लाणिमत्ताणं १६ जम्म-रणिहिं ३७ क्ल्लाणिमत्ताणं १६ जम्म-रणिहिं ३७ क्ल्लाणिमत्ताणं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | कप्पपायवो                                   | २६         | गरहियं            | १३         |
| कम्मवाहिगहिए  कम्मवाहिणा  पप गुरुकुल्वासी  ४५  कम्मवाहिणा  पप गुरुकुल्वासी  ४५  कम्मारंजोगणिक्वत्तिए  कम्मारंजोगणिक्वतिए  कम्मारंको  कम्मारंको  ४१ गुरुबहुमाणो  ५७  कम्मोदया  ७० चउसरणगमणै  ७४  कम्णा  कयिकचा  ६८ चरणारीगां  ५५  करणा  करणाइभावओ  ६३ जङ्सुह  कल्लाणमित्तगुरुभयवंतवयणाओ  १३ जम्म-जरा-मरणरहिए  कल्लाणमित्ताणं  ६९ जम्मो  ३४  कल्लाणस्ताणं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                             | ३ ७        |                   |            |
| कम्मवाहिणा ५५ गुरुकुल्वासी ४५ कम्मांजागणिञ्चत्तिए ३ गुरुपडिबद्धे ४५ कम्मांजागणिञ्चत्तिए ३ गुरुपडिबद्धे ४५ कम्मांजागणिञ्चत्तिए ३ गुरुपडिबद्धे ४५ कम्मांजागणेज्ञ ३२ गुरुपडिबद्धे ४५ कम्मांजाज्ञ ३२ गुरुपडिबद्धे ४५ कम्मांज्ञ ११ गुरुबहुमाणो ५७ कम्मोदया ७० चउसरणगमणे ७ व्यवस्थानमणे ७ व्यवस्थानमणे ७ व्यवस्थानमणे १६ चरणारोगंग ५५ करणणुया ३७ चाए ४०,४२ करणा ३७ छिण्णकम्माणुबंचे ५७ करणाइमावओ ६३ जहमुह ७० करणाइमावओ १३ जम्म-जरा-मरणरहिए ६६ कस्थाणिमत्तागुरुभयवंतवयणाओ १३ जम्म-जरा-मरणरहिए ६६ कस्थाणिमत्ताणं १६ जम्ममरणेहिं ३७ करलाणासयाणं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                             | १ <b>१</b> |                   |            |
| कम्मवाहिणा ५५ गुरुकुल्वासी ४५<br>कम्मसंजोगणिव्वत्तिए ३ गुरुपडिबद्धे ४५<br>कम्मायंके ३२ गुरुपभावेणं ३५<br>कम्मोदया ७० चउसरणमणे ७<br>कम्मोदया ७० चउसरणमणे ७<br>कपकिचा ६८ चरणारोगं ५५<br>कपणुया ३७ चाए ४०,४२<br>करणा ३७ छिण्णकम्माणुबंधे ५७<br>करणाइभावओ ६३ जम्म-जरा-मरणरहिए ६६<br>कल्लाणमित्तगुरुभयंवतवयणाओ १३ जम्म-जरा-मरणरहिए ६६<br>कल्लाणमित्ताणं १६ जम्मारणेहिं ३७<br>कल्लाणस्याणं १९ जम्मो ३४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                             | ५५         | _                 |            |
| कम्मसंजोगणिव्यक्तिए कम्माणपामेणं ३२ गुरुपडिजर्डे ४५ कम्माणपामेणं ३२ गुरुपडावेणं ३५ कम्मायंके ४१ गुरुबहुमाणो ५७ कम्मोदया ७० चउसरणामणं ७ कयणपुया कयणपुया ३७ चाए ४०,४२ करणा करणाइभावओ ६३ जहसुह ७० करलाइभावओ ६३ जम्म-जरा-मरणरहिए ६६ कल्लाणमित्ताणं १६ जम्मारणेहिं ३७ कल्लाणस्याणं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | कम्मव।हिचिगिच्छासत्थं                       | २६         |                   |            |
| कम्माणवर्गमेणं ३२ गुरुपभावेणं २०<br>कम्मायंते ४१ गुरुबहुमाणो ५७<br>कम्मोदया ७० चउसरणगमणे ७<br>कयकिचा ६८ चरणारोगां ५५<br>कयणपुरा ३७ चाए ४०,४२<br>करुणा ३७ छिण्णकम्माणुबंधे ५७<br>करुणाइभावओ ६३ जझ्सुह ७०<br>कल्लाणमित्तगुरुभयंत्रवयणाओ १३ जम्म-जरा-मरणरहिए ६६<br>कल्लाणमित्ताणं १६ जम्मरणहिं ३७<br>कल्लाणस्थाणं १९ जम्मो ३४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | कम्मवाहिणा                                  | ५५         |                   |            |
| कम्मायंके ४१ गुरुबहुमाणो ५७ कम्मोदया ७० चउसरणामणे ७ कयिकचा ६८ चरणारोगा ५५ कयणगुया ३७ चाए ४०,४२ करुणा ३७ छिण्णकम्माणुबंधे ५७ करुणाइभावओ ६३ जहसुह ७० कल्लाणभित्तगुरुभयवंतवयणाओ १३ जम्म-जरा-मरणरहिए ६६ कल्लाणभित्ताणं १६ जम्ममरणेहिं ३७ कल्लाणस्याणं १९ जम्मो                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                             |            |                   |            |
| कम्मोदया ७० चउसरणगमणै ७<br>कयकिचा ६८ चरणारोगं ५५<br>कयणपुया ३७ चाए ४०,४२<br>करणा ३७ छिण्णकम्माणुबंधे ५७<br>करणाइभावओ ६३ जइसुह ७०<br>कल्लाणमित्तगुरुभयवंतवयणाओ १३ जम्म-जरा-मरणरहिए ६६<br>कल्लाणमित्ताणं १६ जम्मारणेहिं ३७<br>कल्लाणस्याणं १९ जम्मो ३४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                             | ३२         | _                 |            |
| करमाद्या ६८ चरणारोगं ५५<br>कर्यणगुरा ३७ चाए ४०,४२<br>करुणा ३७ छिण्णकम्माणुबंधे ५७<br>करुणाइभावओ ६३ जइसुह ७०<br>कल्लाणमित्तगुरुभयवंतवयणाओ १३ जम्म-जरा-मरणरहिए ६६<br>कल्लाणमित्ताणं १६ जम्मरणेहिं ३७<br>कल्लाणस्याणं १९ जम्मे                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | कम्मायंके                                   | <b>४</b> १ | _                 |            |
| करणणुया ३७ चाए ४०,४२<br>करणा ३७ छिण्णकम्माणुबंधे ५७<br>करणाइभावओ ६३ जइसुह ७०<br>कल्लाणमित्तगुरुभयवंतवयणाओ १३ जम्म-जरा-मरणरहिए ६६<br>कल्लाणमित्ताणं १६ जम्ममरणेहिं ३७<br>कल्लाणस्याणं १९ जम्मे                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | कम्मोदया                                    | 90         | चउसरणगमणै         |            |
| करुणा     ३७     छिण्णकम्माणुबंधे     ५७       करुणाइभावओ     ६३     जइसुह     ७०       कल्लाणिमत्तगुरुभयवंतवयणाओ     १३     जम्म-जरा-मरणरिहए     ६६       कल्लाणिमत्ताणं     १६     जम्मारणेहिं     ३७       कल्लाणासयाणं     १९     जम्मो     ३४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | कयकिचा                                      | ६८         | चरणारोगं          |            |
| करुणाइभावओ ६३ जइसुह ७०<br>करुणाइभावओ १३ जम्म-जरा-मरणरहिए ६६<br>कल्लाणमित्ताणं १६ जम्ममरणेहिं ३७<br>कल्लाणस्याणं १९ जम्मे ३४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | कयण्णुया                                    | ३ ७        |                   |            |
| कल्लाणमित्तगुरुभयवंतवयणाओ १३ जम्म-जरा-मरणरहिए ६६     कल्लाणमित्ताणं १६ जम्मरणेहिं ३७     कल्लाणासयाणं १९ जम्मो ३४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | करुणा                                       | ३ ७        | छिण्णकम्माणुबंधे  |            |
| <ul> <li>कल्लाणामत्ताग्रं १६ जम्मारणेहिं ३७</li> <li>कल्लाणासयाणं १९ जम्मो ३४</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | करणाइभावओ                                   | ६३         | _                 |            |
| क्लाणासयाणं १९ जम्मो ३४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | कल्लाणमित्तगुरुभयवंतवयणाओ                   | १३         |                   |            |
| केल्लाबा वया व                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                             |            |                   |            |
| कालसहाणि ४०,४१ जरा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | <b>क</b> ल्लाणासयाणं                        | 89         |                   |            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | <b>कालसहा</b> णि                            | 80,88      | जरा               | ₹ <b>४</b> |

|                                   | द्वितीयं                                | ्ः<br>परिशिष्टम् ।          | 9.0                                    |
|-----------------------------------|-----------------------------------------|-----------------------------|----------------------------------------|
| जहट्टियवत्थुवाईणं                 | · ₹                                     | तुम्हाणुमईए                 | ३६                                     |
| जहागहियपइण्णे                     | ५७                                      | तेउ छेसाए                   | પંચ                                    |
| जहाविहाणओ                         | 48                                      | तेउल्लेसाए                  | ५ ५                                    |
| जहासनीए                           | १८,२५                                   | तेलोकगुरूणं                 | * **                                   |
| जहोदियगुणे                        | <b>3</b> 8                              | थिमिए                       | 44                                     |
| जोगा                              | ६२                                      | <b>धि</b> मिया              | ६८                                     |
| जोगी                              | ५७                                      | थिरासयत्तेण                 | فؤنز                                   |
| झाण <b>ज्</b> झयणसंगया            | १०                                      | थूटगअदत्तादानविरमणं         | 24                                     |
| णमो                               | · • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | <b>थूलगपरिग्गह</b> विरमणं   | વિષ                                    |
| णिओगेणं                           | 98                                      | थू <b>टगपाणाइवायवि</b> रमणं | 24                                     |
| णिराहारन्नयत्त <b>ओ</b>           | ७४                                      | थूलगमुसावायविरमणं           | રપ                                     |
| णि <b>र</b> वचरिओभयभावे <b>ण</b>  | ७३                                      | थ्ल <b>गमे हु</b> णविरमणं   | <b>३</b> ५                             |
| णिवि <b>त्ती</b>                  | ७३                                      | दरिद्दी                     | 74                                     |
| तक्कुसले                          | ६३                                      | दिदिक्खा                    | ७३                                     |
| तत्त् <del>तत्वं</del> डणेणं      | ५७                                      | दीणयं                       | २८                                     |
| तत्तभा <b>वणाओ</b>                | ४२                                      | दुक्कडगरिहा                 | ف                                      |
| तत्तवाओ                           | ७ १                                     | दुक्खं                      | ४६                                     |
| तत्तवेईण                          | ५५                                      | दुक्खफले                    | ३                                      |
| त <b>त्तसं</b> वेयणाओ             | <b>પ</b> પ                              | दुक्खरूवे                   | ३                                      |
| तत्ताभिनिवेसा                     | ४६                                      | दुक्खाणुबंधे                | इ                                      |
| तप्पडिबं <b>घ</b> वि <b>सेस</b> ओ | ५५                                      | दुष्पडियाराणि               | ४३                                     |
| तप्पडिबं <b>धाओ</b>               | ५४                                      | <b>दुरणुचरतं</b>            | 'રપ                                    |
| तप्पडिवित्तिविग्घो                | ₹४                                      | दुवालसमासिएणं               | ६७                                     |
| तप्याल <b>णे</b>                  | २९                                      | देवाणं                      | 85                                     |
| तल्लाभ <b>नि•वुइए</b>             | ५४,५५                                   | देविंदपूइयाणं               | ************************************** |
| तव <b>प</b> वण <b>जवणं</b>        | <b>३</b> ४                              | दोसाइजलणस्स                 | হৈ হ                                   |
| तस्सतत्तचाओ                       | ४५                                      | दोसाणलजलनिही                | · <b>E 3</b>                           |
| त <b>हाफलभे</b> एणं               | ७१                                      | धरमं                        | <b>43</b>                              |
| तहाभ•व <b>त्ताइ</b> भावओ          | ७१                                      | धम्मगुणपडिवत्तिसद्धाए       | રષ                                     |
| तहामव्वत्तादिभावाओ                | · · · <b>&amp;</b>                      | <b>ध</b> म्मजागरियाए        | £ 18 18 1                              |
| तहासहावकप्पणं                     | ७३,७४                                   | <b>घ</b> म्मट्ठाणेसु        | र्श <b>१.३</b> ः                       |
| तिकालं                            | • 6                                     | धम्मप <b>डिबद्धे</b>        | 1-3-4.                                 |
| तिकोडियपरिसुद्धीए                 | * ** <b>'9</b> &                        | धम्मपहाणजणणी                | ् <b>३</b> ७                           |
| तिगुत्ते                          | ४६                                      | धम्ममित्ते                  | 26                                     |
| तिलोगना <b>हबहुमाणेणं</b>         | 98                                      | घम्माराहण <u>ं</u>          | 30                                     |
| तुच्छपत्थभोई                      | , ሩ <b>ኒ</b> ሄ፡                         | <b>ध</b> म्मो               | <b>્ર</b> ્                            |

96

# द्वितीयं परिशिष्टम्।

| घमोवओगाओ <u>ं</u>                    | وربر       | पडिवत्ति <b>मे</b> त्तं      | 8                   |
|--------------------------------------|------------|------------------------------|---------------------|
| नि <b>क</b> लैकत्थसाहिया             | <b>٤३</b>  | पडिवत्तिरूवा                 | १९                  |
| नि <b>च्छयं</b> गभा <b>वे</b> ण      | હદ્દ       | पडिवन्नधम्मगुणारिहं          | २८                  |
| निष्छयमयं                            | ૪૫         | पडिसोयगामी                   | 40                  |
| निदंसणं                              | 90         | पढमाणस्स                     | <b>૨</b> ૧          |
| निष्फाएइ                             | ६३         | पढियब्बं                     | રેરે                |
| निम्मविज्जंति                        | २२         | पणट्ठवाबाहा                  | 9                   |
| निय <del>त्तगाह</del> दुक्खे         | ४५         | पयइसुंदरसं                   | ર પ                 |
| नियत्तमाणवेयणे                       | 48         | परं परत्थं                   | ६३                  |
| नियत्तमाणिहवियोगाइवेयणे              | بربر       | परपरत्थसाहए                  | ६३                  |
| नियमगामिणो                           | <b>३</b> १ | परपीडं                       | २२<br>२८            |
| नियमघाई                              | 80         | परमं                         | <b>२७</b>           |
| नियमफलयं                             | . २२       | परमकल्लाणहेऊ                 | १९                  |
| नियमविणासगे                          | 88         | परमकल्लाणा                   |                     |
| निरइआरपारगे                          | १६         | परमकल्लाणाणं                 | े `<br>३२           |
| निरइयारा                             | १९         | परमकारुणिगे                  | ₹ <del>₹</del>      |
| निरइयारो                             | ३२         | परमगुणजुत्त                  | १.९                 |
| निरणु <mark>वंधासुहकम्मभावे</mark> ण | ६३         | परमगुरुवीयरागाणं             | <b>3</b> 8          |
| निरवंसेसं                            | ६३         | परमगुरुसंजोगो                | 40                  |
| निरवाए                               | ४६         | <b>प</b> रमतिलोगणा <b>हा</b> | 6                   |
| निर् <b>वे</b> क्खा                  | ६८         | परमत्थ हे उत्तं              | <b>२</b> ५          |
| निरासंसो                             | ३७         | परमबंभे                      | <b>\$</b> \$        |
| निरुद्ध जहिच्छाचारे                  | ५४         | परममंतो                      | ४६                  |
| निरद्धपमायचारे                       | بربر       | परममुणिसासणं                 | , ° ×<br><b>? ६</b> |
| निव्विण्णे                           | ५६         | परमलद्धीओ                    | 90                  |
| निब्बिण्गो                           | ३६         | परमसंबोहीए                   | <b>२</b> ४          |
| निसंगपबिलिभा वेण                     | ५५         | परमसुहसाहगे                  | <b>२</b> २          |
| निस्सेयस साहिगा                      | ७९         | परमाणंदहेऊ                   | . ३२                |
| प <b>उमाइणिदंस</b> णा                | १०         | परिकप्पियाए                  | ७३                  |
| पंचिवहायारजाणगा                      | १०         | परिणामभेया                   | <b>\</b>            |
| <b>पंचर्सा</b> मए                    | ४६         | परिण्णाए                     | •                   |
| <del>पंचसुत्तं</del>                 | હલ         | परिनिव्वाइ                   | ४६                  |
| पगिहतयणुवंचे                         | ५७         | परिपोसिङ्जंति                | ं <b>६३</b>         |
| प्राह्मावज्जियं                      | <b>ર</b> ૨ | परियाएणं                     | <b>२</b> २          |
| प्रवासण्णो                           | ३४         | परिवारस्स                    | મહેં                |
| पृडिमाजोगगदा बणिदंसणेणं              | ७५         | परिसुद्धकायकिरिए             | સ <b>લ</b><br>:     |
|                                      |            | And the same of the same     | २८                  |

|                                            | द्वितीयं     | परिशिष्टम् ।                | 4                                            |
|--------------------------------------------|--------------|-----------------------------|----------------------------------------------|
| परिसुद्धमणिकरिए                            | <b>૨</b> ૮   | पूयणिज्जे <b>सु</b>         | 2.3                                          |
| परिसुद्धव <b>इ</b> किरिए                   | २८           | पे <b>सु</b> न्नं           | 25                                           |
| परिसुद्धाणुट्ठाणे                          | २८           | पोयभूयं                     | 3.8                                          |
| परिसुद्धो                                  | ७६           | फरसं                        | 28                                           |
| परिहायंति                                  | २ १          | <b>फा</b> से                | ६६                                           |
| परीसहोवसग्गभावे                            | <b>ىر</b> ىر | बं <b>धकार</b> णं           | २९                                           |
| परीसहोवसग्गेहिं                            | ب بره        | बंघादिभेदो                  | ७३                                           |
| परोवयारनिरया                               | १०           | बंधूसु                      | १ ३                                          |
| परोवयारित्तं                               | <b>ર</b>     | बद्ध-मुकाणं                 | ें ७ १                                       |
| पवरजं                                      | بربر         | बद्धलक्खे                   | 86                                           |
| पवज्जाफलसुत्तं                             | ७९           | बहुकिले <b>सं</b>           | २८                                           |
| पवड्ढमाणसुहभावे                            | بربر         | बहुमाण <del>जुत</del> े     | २८                                           |
| पवड्ढमाणे                                  | ६३           | बायरं                       | १३                                           |
| पवत्तइ                                     | ६३           | बीज <b>बी</b> जादिट्ठावणेणं | ६३                                           |
| पवत्तगे                                    | ६३           | बुज्झइ                      | ६३                                           |
| पवयणमाइसंगए                                | ४६           | <b>मंगदारुणत्तं</b>         | ્રવ્ય                                        |
| पवित्तिविसोहणेण                            | ૭૫           | भगवंतबहुमाणेणं              | ५५                                           |
| पन्वज्जागहणविहि <b>सुन्तं</b>              | ४३           | भ <b>गवं</b> ताणें          | . <b>.</b>                                   |
| प <b>व्य</b> ज्जापरिपालण( <b>सुत्तं</b>    | ६३           | भगासामस्थे                  | . २२                                         |
| पसंतगंभीरासया                              | १०           | भवजलहिपोया                  | 2                                            |
| पसंता                                      | ६८           | भववाहितेगिच्छी              | ५७                                           |
| पसमसुहं                                    | ५०           | भवसमुद्दे                   | 38                                           |
| प्रमसुह्समेए                               | ४५           | भवादिमेदो                   | 98                                           |
| पहीणजरामरणा                                | 9,           | भवाभावो                     | 98                                           |
| पहीणासुहे                                  | ६६           | भवे                         | <b>३</b><br>७३                               |
| पाउण्ड                                     | ६३           | भव्वत्ततुल्ला               | ७३                                           |
| पाउणई                                      | ५७           | भावकिरियं                   | ५०                                           |
| पावकम्मविगमो                               | દ્           | भावमंगलं                    | <b>*</b> * * * * * * * * * * * * * * * * * * |
| पावकम्मुणा                                 | ६३           | भावरिपू                     |                                              |
| पावपडिघाय <b>गु</b> णबीजाहाणसु <b>त्तं</b> | <b>२</b> ४   | भावसत्तुक्खयादितो           | <b>હે</b> તે                                 |
| पावाणुबंघि                                 | १३           | भावसत्त्                    | 9 6                                          |
| पिईसु                                      | <b>१</b> ३   | भावसारा                     | ५५                                           |
| पिवासा                                     | ३४           | भावाराहणाओ                  | <b>E 3</b>                                   |
| पुणोबंधप <b>संगाओ</b>                      | ७१           | भाविजोगा <b>वेक्खा</b> ए    | ७३                                           |
| पुरिसोचि <b>यं</b>                         | 80           | भीओ                         | २८                                           |
| पुन्वपओगेण                                 | હહ           | भीसणो                       | \$ ?                                         |

| 4 |   |        |
|---|---|--------|
| • | - | $\sim$ |
|   |   |        |

# द्वितीयं परिशिष्टम् ।

| भू <i>य</i> त्थदरि <b>सी</b> | ४६           | मोहतिमिरंसुमाली                     | १ १        |
|------------------------------|--------------|-------------------------------------|------------|
| भूयाणि                       | २९           | मोहविसपरममंतो                       | २६         |
| भोगकिरिया                    | , <b>4</b> 0 | रसे                                 | ६६         |
| <b>मंग्</b> लालए             | ६६           | रागदोसवि <b>स</b> परममंतो           | ११         |
| मुख्यगमिणो                   | ४६           | रागामयवेजजे                         | ६३         |
| मगाट्डिएसु                   | १३           | रूवे                                | ६६         |
| मुगादेसणाए                   | ४६           | लाभोचियदाणे                         | ૨૬         |
| मग्गसाहणजोगे                 | १८           | लामोचियनि <b>हिकरे</b>              | <b>२९</b>  |
| मगासाहणेसु                   | १३           | लामोचियपरिवा <b>रे</b>              | २९         |
| मुङ्चू                       | ३१, ३४       | लाभोचियभोगे                         | २९         |
| <b>म</b> मजं                 | 28           | लंग<br>लिंग                         | 96         |
| सर्षं                        | ₹8           | ल् <b>ग</b> विवज्जयाओ               | ৬८         |
| महाकल्लाणा                   | ४३           | लोगंतसि <b>द्धिवासि</b> णो          | હ<br>હ     |
| महागए                        | २२           |                                     |            |
| महाणत्यभयाओ <u>ं</u>         | 83           | लोगधम्मेहिंतो<br>                   | ४३         |
| महानायगे                     | २८           | लोगवि <b>रद्धे</b><br>->            | <b>૨૭</b>  |
| महापण्णाए                    | ৬४           | लोगस°णं<br>                         | ५७         |
| महापुरिससेविओ                | રૂ <b>ર</b>  | लोगुत्तरघम्म <b>ग</b> मणे <b>णं</b> | ४३         |
| महामुणी                      | ५७           | वड्डमाणे                            | ५७         |
| <b>महामोह</b> जणगत्तं        | २५           | ववत्था                              | ७१         |
| महायंके                      | ४०           | वबहारमयं                            | <b>૭</b> ૡ |
| महावाहिगहिए                  | . ५३         | वाहिओ                               | २८         |
| महासत्ते                     | ४५           | वाहिय <b>सु</b> किरियानाए <b>ण</b>  | لا ه       |
| महोदए                        | ६ <b>३</b>   | वाहिसमारोगाविण्णाणेण                | ५४         |
| माईसु                        | १३           | विओगकारणं                           | ६८         |
| माणिषज्जेसु                  | १३           | विओगो                               | ७१         |
| मि <del>च्छाभावणाओ</del>     | ४३           | विग्घो                              | ६३         |
| मि <b>ल्छा</b> मि दुकडं'     | १३           | विचितिय• <b>वं</b>                  | ७४         |
| मित्रेसु                     | १३           | विजोगवं                             | ६८         |
| सुच्चई                       | ६३           | विणिवायपरं                          | ६८         |
| मूढे                         | १९           | विणीए                               | ४५         |
| मो <b>क्ल</b> बीयं           | १६           | विणाया                              | ५३         |
| मोक्खसाहणजोगे                | १९           | वित <b>हत्ते</b>                    | ६९.        |
| मोहंधयारा                    | ३४           | वितहाभिणिवेसं                       | २९         |
| मोहच्छेयणं                   | <b>३२</b>    | विभासा                              | ४१         |
| मोइतिमिरदीवे                 | ६३           | विमुच्चमाणे                         | ६३         |

|                                    | द्वितीयं प  | ्र<br>रिशिष्टम् ।                          | १०१                         |
|------------------------------------|-------------|--------------------------------------------|-----------------------------|
| वियत्ते                            | · <b>४६</b> | संसाराडवीए                                 | . <b>૨૭</b>                 |
| वियाहिए                            | ५७          | संसारिणो                                   | . ७१                        |
| विरसावसाणा                         | ३ १         | सत्ता                                      | ६८                          |
| विवागदारुणं                        | ३०          | सद्द्यरहिया                                | ७१                          |
| विवागसाहणाणि                       | ۷           | सदे                                        | દ્ <b>દ</b>                 |
| विसन्नतत्ती फलं                    | ५५          | सबीओ<br>समंजसत्तं                          | ४६                          |
| विसया                              | ३ १         | सम्बंधन<br>समैतभद्दा                       | 98                          |
| विसिट्ठगु <b>रमा</b> इभावेणं       | ४१          |                                            | <u> </u>                    |
| विसुज्झमाणभावे                     | ३२          | समेतभद्दे<br>समया                          | દ્ રૂ<br><b>૭</b> ૫         |
| विसुज्झमाणे                        | ३२          | समलेट्डुकंचणे                              | ४५                          |
| विसुद्धचरणे                        | 84          | समस्तुमित्ते                               | . ૪૯                        |
| विसे                               | <b>२</b> २  | समहिवासिए<br>-                             | क.५<br>- ४.३                |
| विहाणेणं                           | २८          | समायारेसु                                  | ३०                          |
| विहिपुन्विगा                       | १९          | समारंभ                                     | રેંડ                        |
| वि <b>हृ</b> यस्य <b>मले</b>       | ૬ રૂ        | समालोचिय                                   | ٧ <b></b>                   |
| वीतरागाणं                          | ₹           | समुद्दपडियरयणलाभतुरुतं                     | . <b>३</b> ४                |
| वेज्जे                             | <b>ર</b> ટે | समुदायकडा                                  | ***                         |
| बोच्छित्ती                         | Ę           | समुदायफला                                  | ३४                          |
| सइसमन्नागए                         | ३०          | सयलकल्लाणाण                                | <b>₹</b> ₹                  |
| संकिलि <b>से</b>                   | •           | सरूवसंठिए<br>सवित्तिनिमितं                 | ६८                          |
| संकिलेसो                           | २७          | सावासानामत<br>सन्वकज्जोवमाईए               | ४०,४१                       |
| संजमतविकरिआए                       | لب ه        | सन्वणयवि <b>सु</b> द्धीए                   | • <b>३</b> ४<br>• <b>७३</b> |
| संठविय                             | ४०,४१       | सन्वण्युसासणं                              | * <b>? ? ?</b>              |
| संतं                               | ₹8          | सब्बण्णूणं                                 | ₹, <b>६</b> - <b>९</b>      |
| <b>सं</b> दीणा-ऽथिरा <b>इभे</b> यं | لب ه        | सन्वत्थसंजोगेणं                            | 90                          |
| संघइ                               | ५७          | सम्बदुक्खाणं                               | ६३                          |
| संपत्तनियसरूवे                     | ६६          | सन्बदेवतेउलेसं                             | ५७                          |
| संपुण्णा                           | 40          | सब्ववाहिवि <b>ग</b> मे                     | <b></b>                     |
| संभवतसम्मत्ता <b>इ</b> ओसहे        | **          | सब्वसत्ताणं                                | २०,३८                       |
| संभवंतोसहे                         | 80          | सञ्बसत्तुक्ख <b>ए</b><br>सञ्बहाः           | 90                          |
| संयमपडिवत्तीए                      | ४१          | सन्बहा<br>सब्बहियकारी                      | ₹ <b>४</b>                  |
| संवरट्ठइयछिदं                      | ३४          | रुषाध्यकार।<br>सन्वात्राहाविव <b>र</b> जया | <b>३२</b><br>६८             |
| संविगाो                            | १८          | सःवाभावकारी                                |                             |
| संवेगसाहगं                         | 50          | सब्विच्छासंपत्तीए                          | ₹ <b>₹</b><br>.७०           |
| <b>सं</b> वेगसिद्धिक <b>रे</b>     | ६३          | सब्बुत्तमं                                 | ६३                          |
| संसारकंतारपडिए                     | ४१          | सब्वोवहासुद्धे                             | بن                          |
| संसारविरते                         | ३२          | सहकारिमेओ                                  | ७१                          |

| ्र <b>१०२</b>                      | द्वितीय                  | रं परिशिष्टम् ।                     |                          |
|------------------------------------|--------------------------|-------------------------------------|--------------------------|
| सहजाए                              | ७३                       | सुगुरुसमीवे                         | ४३                       |
| सहावसंठिए                          | ६६                       | सुणमाणस्स                           | २.१                      |
| संहियं                             | २ ०                      | सुत्तप्याणं                         | १८                       |
| साइअपज्जवसियं                      | ७१                       | <b>सु</b> त्तुत्तकारी               | ४६                       |
| साणुबंधं                           | ६३                       | सुद्धगं                             | ५७                       |
| सामण्णस्स                          | ५७                       | सुद्धधम्मसंपत्ती                    | દ્                       |
| सावगाणं                            | १८                       | सुद्धधम्मस्स                        | ₹४                       |
| सावज्ञजोगविरया                     | १०                       | सुद्धास्या                          | १९                       |
| साहइ                               | ६३                       | सुपुरिसोचियं                        | ४३                       |
| साहुकिरियं                         | १८                       | सुप्पउत्तावस्सगे<br>                | ४३<br>' <u>०</u> ३३      |
| साहुणीसु                           | १३                       | सुप्पणिहाणं                         | ७, २२                    |
| माहधामं                            | ३४                       | सुप्पणिहाणाइहेऊ<br>सुरासुरमणुवपूड्ओ | ६ <b>३</b><br><b>१</b> १ |
| साहुधम्मपरिभावणासुत्तं             | ३२                       | सुरूबाइकप्पं                        | પં <b>૭</b>              |
| साहू                               | १०                       | सुविणे                              | <b>३</b> ६               |
| साहूँस्                            | १३                       | <b>सुविसुद्ध</b> निमित्ते           | ४३                       |
| सिज्झइ                             | ६ <b>३</b><br><b>२</b> १ | सुविहिभावओ                          | ४५                       |
| सि <b>ढी</b> ली भवंति              | १८                       | सुवेज्जवयणेण                        | 48                       |
| सिद्धमार्व                         | <b>१</b> १               | <b>सुस्सूसाइगु</b> णजु <b>त्ते</b>  | ४६                       |
| सिद्धभावस्स<br><del>रिक्रानं</del> | <b>૭</b> ૫               | सुहकम्माणुवंधा                      | <b>२२</b>                |
| <b>सिद्धसुक्त्वं</b><br>सिद्धा     | ۶.                       | सुहकायजोगे                          | <b>२</b> ९               |
| तिखा<br>सिद्धाणं                   | १८                       | <b>सहजोगसिद्धी</b>                  | ह <b>३</b><br>५७         |
| सिद्धि<br>सिद्धि                   | ५७                       | सुहजोगे<br>सन्दर्भ                  | ्र<br><b>२</b> २         |
| सिद्धिकंखिणा                       | ४३                       | सुहपरिणामे<br>सुहपवत्तगे            | <b>रे</b> २              |
| सिद्धिपुरवासी                      | ٩,                       | <u>सु</u> हभावबीयं                  | <b>२</b> २               |
| सिद्धेसु                           | १३                       | युहम्।पंशाय<br>सुहम्                | १३                       |
| सिराखाराइजोगे                      | 48                       | <i>युरुग</i><br>सु <b>ह</b> लेस्साए | 48                       |
| <b>विवं</b>                        | ₹४                       | सुहाणुबंधा                          | ६३                       |
| सिवफलस्स                           | २ <i>६</i><br>४३         | <b>सुह्</b> ।वणिउजे                 | २२                       |
| सिसुजणणिचायनाएण<br>                | ુ <b>પ</b>               | सुहोदए                              | ५७                       |
| सुकडासेवणं<br>सुकिरियं             | 48, 44                   | सेवारिहे                            | <b>१</b> ६               |
| सुकिरिया ्                         | ६३                       | हरिसं                               | २८                       |
| सुक्षपक्रियो<br>सुक्षपक्रियो       | ४१                       | हिय <b>त</b> रं                     | ४६                       |
| सुकाभिजाई                          | ىرى                      | हियप्वित्ते ्                       | २०                       |
| युक                                | ५७                       | हियमियभासगे                         | २९                       |
| संदराओ                             | ५७                       | हेउपलभावी                           | ৬४                       |
| सुगुरुवयणेण                        | ५५                       | होउकामेणं                           | •                        |

# अथ तृतीयं परिशिष्टम्

# पश्चस्रत्रकटीकान्तर्गता विशिष्टाः शब्दाः

[ अन्नेदमवधेयम्-पश्चस्त्रकान्तर्गताः प्रायः सर्वेऽपि प्राकृतशब्दा आचार्यप्रवरश्रीहरिभद्रस्रिभिविंर-चितायां पञ्चस्त्रकटीकायां संस्कृतभाषायां सन्त्येव, द्वितीये परिशिष्टे प्रायः सर्वेऽपि ताहशाः शब्दाः प्राकृत-भाषायां गृहीता एव इति तान् विहाय अवशिष्टाः पञ्चस्त्रकटीकान्तगंता एव शब्दा अस्मिन् नृतीये परिशिष्टे गृहीताः ]

| विशिष्टा: शब्दा:                      | पृष्ठाङ्क: | विशिष्टाः शब्दाः                        | पृष्ठाङ्गः      |
|---------------------------------------|------------|-----------------------------------------|-----------------|
| अज्ञानपरिणाम                          | ₹          | अविद्यमानोत्प्रे <b>क्षे</b> ण          | १०              |
| अज्ञ:                                 | 60         | अविधिपरिभोगादि                          | १४              |
| अट्डमासपरियाए                         | ६०         | अशोकाद्यष्टमहाप्रातिहार्य               | •               |
| अणुसोयपट्ठिए                          | ६१         | अष्टमृल्लेप                             | ७६              |
| अणुसोयसुहो                            | ६१         | असिक्करिया                              | ६९              |
| अण्णयरसेढिवज्जं                       | <b>२</b> ६ | असवत्तो                                 | <b>५</b> २      |
| अतिसृक्ष्मबुद्धिगम्यम्                | ४५         | असांयोगिका <i>नन्द</i>                  | ? 0             |
| अतीतः                                 | ७२         | अस्पृश्चद्गतिः                          | ७६              |
| अनादिपारिणामिको                       | 9          | आज्ञाप्रियत्व                           | હ               |
| अनृतकारणं                             | 90         | आ <b>मे</b>                             | 60              |
| अन्ध-बंधिरवत्                         | ४९         | आयः                                     | ₹८              |
| अन्यसंभूतिः <b></b>                   | ३८         | आरोगाबोहिलाभै                           | २३              |
| अपध्यानाचरितादि                       | २९         | आवकहाए                                  | 89              |
| अपायापगमातिशय:                        | ų          | आश्वासद्वीपः                            | ر لره           |
| अ <b>पु</b> नर्बन्धकत्वेन             | દ          | आसकलीक्रियन्ते                          | २३              |
| अप्पाहारं                             | 60         | इष्टदेवतानमस्कारः                       | ų               |
| अ <b>प्रशा</b> न्तमतौ                 | 60         | <b>उत्पलपत्रशतव्यतिमेद</b>              | ७६              |
| अप्रीतिप <b>रिणाम</b>                 | ₹          | <b>उपधिप्रत्युपेक्ष</b> ण               | ५६              |
| अ <b>प्लावनवान्</b>                   | ५०         | <b>उपा</b> यः                           | 36              |
| अभिग्रहपालनेन                         | દ્         | उपा <b>र्द्ध</b> पुद् <b>गलप</b> रावर्त | . ३             |
| अभिग्रह्मावस्य                        | દ્         | एकारसमासपरियाए                          | <b>&amp;</b> 0- |
| <b>अभिलाप्यान</b> भि <b>ला</b> प्यत्व | · <b>*</b> | एरण्ड <b>फ</b> लादिग्रहः                | ७६              |
| अभिष्वङ्गपरिणाम                       | <b>ર</b>   | एष्यन्                                  | ७२              |
| अभ्रवत्                               | <b>६</b>   | कण्टक                                   | 83              |
| अयोगी                                 | ७०         | कण्हप <b>क्खी</b> ओ                     | ४२              |
| अर्थरागान्धः                          | ३ १        | कर्मबीजे                                | ६६              |
| अवड्ढो                                | ४२         | कर्मोर्मिपरिघष्टिताः                    | ₹ 0             |
| अवधित्वेन                             | 6          | कलान्तरादिः                             | ₹८              |
|                                       |            |                                         |                 |

#### . १०४

# तृतीयं परिशिष्टम् ।

| कायस्थित्या                                           | ३५         | णवमासपरियाए                                  | ६०                                          |
|-------------------------------------------------------|------------|----------------------------------------------|---------------------------------------------|
| काल-नियति-कर्म-पुरुषकारण                              | •          | णिष्फेण                                      | Ę <b>?</b>                                  |
| कालपरिमाणं                                            |            | तदाक्षेपक                                    | ६४                                          |
| <b>कुमारी</b>                                         | 90         | तिरथु <b>=छे</b> ओ                           | 96                                          |
| कृषिपलालवत् 🚃 🚃                                       | ४८         | तिमासपरियाए                                  | ६०                                          |
| श्चारपात गुण्या । १ १ १ १ १ १ १ १ १ १ १ १ १ १ १ १ १ १ | ५४         | तीर्थकरनामकर्म                               | `<br><b>S</b>                               |
| <b>भ्रुद्–दि</b> न्यादिभिः                            | ५२         | तीव्र <b>ागादिसंवेदनरू</b> पे                | 6                                           |
| क्षुद्रसत्त्वमृगयू थसंत्रा <b>सन</b> सिंहनाद:         | .86        | त्रपाकरम्                                    | ·\$ 9                                       |
| <mark>श्</mark> रद्रो                                 | 60         | थिरयरओ                                       | 80                                          |
| खल्यङ्को                                              | 96         | दसमा <b>सप</b> रियाए                         | ६०                                          |
| खसराद्यपगमे                                           | ५४         | दिदक्षा                                      | ७३                                          |
| गणधरादि                                               | 8          | दीनो                                         | 60                                          |
| गुणस्थानकत्व                                          | १९         | <b>दुःशी</b> लवनितोपवासि <b>क्रया</b> तुस्या | ५६                                          |
| गुरुकुलवास                                            | ४७         | दुःस्वप्नादि                                 | 80                                          |
| गुस्तरदोषापेक्षया                                     | ४९         | दुमासगरियाए                                  | ६०                                          |
| प्रन्थिभेद                                            | <b>१</b> ६ | द्वेषवेदनीयं                                 | ₹                                           |
| ग्रहणा-८८सेवनारूपाम्                                  | ४७         | धर्म <b>चा</b> रिणां                         | २७                                          |
| चउमासपरियाए                                           | ६०         | <b>भ</b> र्माविरु <b>द्धं</b>                | २७                                          |
| चतुस्त्रिशदति <b>शय</b>                               | 4          | धर्मीपभोगयोः                                 | ३०                                          |
| चन्द्रमाः                                             | ७७         | ध्यामलात्                                    | 96                                          |
| चन्द्रिकावत्                                          | ६६         | निदानत्व                                     | <b>२</b> ३                                  |
| चरणोवसमखयाणं                                          | २६         | निरुपक्रम                                    | 88                                          |
| चरणमरणावन्ध्यकारण                                     | ४३         | निर्बीजस्य                                   | ₹                                           |
| चित्तसुखलाभलक्षणा                                     | ६१         | े निर्युक्तिकारः                             | و نر                                        |
| <b>छ</b> म्मासपरियाए                                  | ६०         | निष्ठितार्था                                 | 80                                          |
| छायणे                                                 | १५         | निहित्तं                                     | 60                                          |
| जलस्थिति                                              | १ <b>१</b> | पंचमासपरियाए                                 | ६०                                          |
| जात्यन्धवद्                                           | 60         | पङ्कोत्पत्ति                                 | ११                                          |
| जिण्मयं                                               | 96         | पञ्चस्त्रकम्                                 | ₹, ८०                                       |
| जिणुसासण                                              | ५२         | पञ्चस्त्रकटीका                               | ر.<br>د د د د د د د د د د د د د د د د د د د |
| जिनेश्वरम्                                            | १          | पुत्रस्त्रकः या रूपा                         | १, २४, ४४, ६५                               |
| चपरिज्ञा                                              | 40         | पडिसोओ                                       | <b>ં</b> ૬ <b>શ</b>                         |
| ज्ञानाचारादि                                          | १०         | पडिसोय <b>ल</b> द्ध ल <b>क्ले</b> णं         | ६१                                          |
| ज्ञानाति <b>श</b> यः                                  | فر         | प्रपरार्थ                                    | ६४                                          |
| <b>ज्योतिष्क</b>                                      | १२         | परमतन्वरूपाः                                 | . १०                                        |
| ज्बर .                                                | 89         | परमृत्रहासाधकः                               | ६२                                          |
|                                                       |            |                                              |                                             |

|                                         | हृतीयं     | <b>Č</b> on                            |                 |
|-----------------------------------------|------------|----------------------------------------|-----------------|
| परमात्मानं                              | . <b>१</b> | भावग्रद्धया                            | 44              |
| परमार्थम्                               | <b>१</b> २ | <b>भू</b> तसमा <b>गमः</b>              | ३५              |
| परीत्तसंसार                             | ४२         | भोगसाधनम्                              | ६२              |
| पिक्यपुहत्तेण                           | <b>२६</b>  | मत्सरी                                 | . 60            |
| पादं                                    | \$ 0       | महदादिभावाद्                           | ७३              |
| पापप्रतिघातगुण <b>बीजाश्वानस्</b> त्रम् | १          | महावीरं                                | १,४३            |
| पुरुष                                   | १२         | मार्गेपतित                             | 96              |
| पूजातिशय:                               | ų          | मार्गेप्रवृत्तिः                       | 88              |
| पूर्वेभरादि                             | ¥          | मार्गाभिमुख                            | 96              |
| पृथग्जनानां                             | २०         | माषतुषवत्                              | 46              |
| पोग्गल <b>प</b> रियद् <mark>दो</mark>   | ४२         | मासपरियाए                              | ६०              |
| प्र <b>का</b> शदीपः                     | ५०         | मि <b>उम</b> इवते                      | १५              |
| प्रकृति-पुरुषाधिकत्वेन                  | ७३         | मिच्छादुक्कहपयक्खरत्थो                 | <sub>5</sub> १५ |
| प्रत्यारव्यानपरिज्ञा                    | ५०         | मुण्डकेवलिन्                           | 8               |
| प्रध्यातप्रदीपोपमा                      | ७४         | मूकवत्                                 | ४९              |
| प्रव <b>ज्याग्रहणविधिसूत्रम्</b>        | 8          | मृग                                    | २०              |
| प्रवज्यापरिपालनासूत्रम्                 | ₹          | मेराए                                  | १५              |
| प्रव <b>ज्याफलस्</b> त्रम्              | 2,60       | मैन्यादिरूपतया                         | ३२              |
| प्राकृताक्षरैः                          | १५         | मोक्षोन्मादादि                         | 86              |
| प्राणस्याग                              | ३६         | मोहवेदनीयं                             | ₹               |
| प्लावनवान्                              | ५०         | यमिनाम्                                | ५८              |
| वडिशामिषवत्                             | ₹ ₹        | रागवेदनीयं                             | ३               |
| बलदेव                                   | २०         | रूपवयोवैचक्षण्यसौभाग्यमाधुर्ये श्वराणि | ६२              |
| बहुजगंमि                                | ६१         | रोगातङ्क                               | 2 <b>8</b> %    |
| बारसमासप <b>रि</b> याए                  | ६१         | <b>ल्रधुतरकर्मणः</b>                   | 86              |
| बिम्बात्                                | 96         | लाभरतिः                                | ۷0              |
| बद्धमुक्त                               | ७ ३        | लो <b>कविरुद्धं</b>                    | 20              |
| भङ्गभयात्                               | ۷          | लोकाचारप्रवाहनदीं<br>-                 | ६१              |
| भयवान्                                  | ८०         | लोकान्तगमनम्                           | ७६              |
| भर्ते <b>व्यपोष</b> णे                  | ३ ०        | ल <del>ौकिकैः</del>                    | ३०              |
| भवक्खयविमुका                            | ७६         | वचन-गुरु तदभावेषु                      | ⊹ાષ્ટ           |
| भवनपतयः                                 | १२         | व <b>न</b> च्छेतृ                      | २०              |
| भवाङ्कुरः                               | ६६         | वयोहानि                                | ः <b>३६</b>     |
| भवाभिनन्दिन्                            | ३.८०       | वर्तमानत्वम्                           | ७२              |
| भव्यत्वं                                | <b>9</b> , | ववहारणयुच्छेए                          | ७८              |
| भावद्वन्द                               | ५६         | ववहारनिच्छ्ये                          | 94              |

| ţ | 0  | ŧ   |
|---|----|-----|
|   | ٠. | - 7 |

#### तृतीयं परिशिष्टम् ।

| वागतिशयः                 | ų           | संसाराम्बुनिधौ                  | ₹ 0        |
|--------------------------|-------------|---------------------------------|------------|
| वाताहत                   | ४२          | सज्ज्ञानद्वेष                   | ७९         |
| वासनादिरूपम्             | ७४          | सण्णिबायगहिओ                    | ७१         |
| वासवृक्षं                | ३५          | सत्तमासपरियाए                   | ६०         |
| विष्नविनायक              | <b>હ</b> ્  | सद्योघाती                       | 80         |
| विद्याधराः               | १२          | सन्तोनोच् <b>छे</b> दरूपा       | ৩४         |
| विप्रयोगान्तः            | ३५          | सन्मोह                          | ४९         |
| विभाषा                   | ४२          | सबीजायां                        | ३          |
| विवेक-ग्रुभभाव-परिणामा   | 46          | सलिलबुद्बुद                     | ४२         |
| विषयप्रतिभासमात्रं       | 96          | सातत्य-सरकार-विधि               | દ્         |
| विस्सतोमुहा              | ६९          | साधुधर्मपरिभावनासूत्र <b>म्</b> | 8          |
| वैमानिका                 | <b>१</b> २  | सावओ                            | २६         |
| श्चठः                    | 60          | <b>सिद्धं</b> तरहरूसं           | 60         |
| <b>शरत्स</b> िल          | <b>₹</b> .₹ | सिद्धिगमनयोग्यत्वं              | ૭          |
| शा <b>सनप्रशं</b> सादि   | ६४          | सिद्धो                          | ७६         |
| शास्त्रसद्भावप्रतिपादनम् | ८०          | <b>मुक्</b> पक्लिओ              | ४२         |
| <b>शिरावेभक्षार</b> पात  | ५४          | <b>गुका</b> भिजाती              | ६ <b>१</b> |
| शीतांग्रुवत्             | ६६          | सुके                            | ६१         |
| गुद्धदेशना               | 86          | <b>सु</b> वर्णघटसंस्थानीयं      | १६         |
| श्रामण्य                 | ४८          | सुविहियाणं                      | ६१         |
| श्रावकादि                | ३ ३         | <b>हि</b> तोदय <b>म्</b>        | ₹८         |
|                          |             |                                 |            |

# अथ चतुर्थ परिशिष्टम् पश्चस्रकटीकान्तर्गतानाग्रद्घृतपाठानामकारादिकमः

| <b>उद्धृतः</b> पाठ:                               | <b>ঘুদ্রা</b> ল্প: | उद्धृतः पाठः                             | पृष्ठाङ्गः |
|---------------------------------------------------|--------------------|------------------------------------------|------------|
| अणुसोयपद्ठिए बहुजणंमि                             | ६१                 | अस्संखोसिपणिसप्पिणीओ                     | રૂં રૂંબ   |
| [ <b>द</b> शवैकालिके गाथा ५६१]                    |                    | [बृहत्संग्रहण्यां गाथा ३३३]              |            |
| अणुसोयसुही लोगो                                   | ६१                 | अह सत्तमिम मासे                          | ४४         |
| [दशवैकालिके गाथा ५६२]                             | , -                | [आवस्यकमूलभाष्ये गाथा ५९]                |            |
| अण्णानतो रिपू अण्णो                               | ६९                 | आमे घडे निहित्तं                         | 60         |
| 7                                                 | ٠,                 | [पञ्चवस्तुके गाथा ९८२]                   |            |
| अत्यायतेऽस्मिन् संसारे                            | ३०                 | [निशीथभाष्ये गा <b>था</b> ६ <b>२४</b> ३] |            |
| - [ 1.                                            | <b>40</b>          | आयादर्दं नियुद्धीत                       | ३०         |
| ।<br>अप्रशान्तमतौ शास्त्रसुद्धाव                  |                    | [                                        | •          |
| अत्रसार्याः साम्ब्रह्माप<br>िक्षेकतत्त्वनिर्णये ७ | ८०                 | आयुषि बहूपसर्गे वाताह्त                  | ४२         |
| िलम्पालानगर्य उ                                   |                    | [ ]                                      |            |

| ₹                                                        | बतुर्थं       | परिश्चिष्टम् ।                                          | १०७         |
|----------------------------------------------------------|---------------|---------------------------------------------------------|-------------|
| <b>आरोगाबोहिला</b> भं                                    | <b>२</b> ३    | भवति स नामातीतः                                         | ७२          |
| ['लोगस्स'सूत्रे गाथा–६ ]                                 |               |                                                         |             |
| उम्मादं व लभेज्जा                                        | ४८            | भग्वा वि न सिग्झिसं(स्सं)ति                             | ७७          |
| [आवश्यकनिर्युक्ती गाथा १४१४]                             |               |                                                         |             |
| ऋतुःर्यतीतः परिवर्त्तते पुनः                             | ७७            | मि ति मिउमदवते [ आवश्यकिमेर्युक्तौ गाथा ६८६ ]           | <b>१</b> ५  |
| [अश्वघोषविरचिते सौन्दरनन्दे ९।२८]                        |               | ् आवस्यकानभुक्ता गाया ६८६ ]<br>मुनेर्मार्गप्रवृत्तिर्या | V 9         |
| एवं अपरिवृद्धिए सम्मत्ते                                 | २६            | चुनमापप्रशासना<br>ि ी                                   | ४९          |
| [विशेषावश्यकभाष्ये गाथा १२२०]                            |               | रागाईणमभावे जं होइ                                      | ७१          |
| क त्ति कडं में पावं                                      | १६            |                                                         | •           |
| [आवश्यकनिर्युक्ती गाथा ६८७]                              |               | रागादा द्वेषादा मोहादा                                  | 90          |
| क्षुद्रो लाभरतिर्दीनो<br>योगदृष्टिसमुचये ७६, योगबिन्दी ४ | 0 S<br>[e/    | Γ 1                                                     |             |
| चत्तारि सरणं पवज्जामि                                    | , ९२<br>१२    | रूपवयोवैचक्षण्य                                         | ६२          |
| [आवश्यकसूत्रे, अध्ययने ४]                                | , ,           |                                                         | •           |
| जइ जिणमयं पयज्जह                                         | ७८            | लोकः ख <mark>ट्वाधारः सर्वेषा</mark> ं                  | <b>२</b> ७  |
| पञ्चवस्तुके गाथा १७२]                                    | 96            | [ प्रशमरती १३१ ]                                        |             |
| जत्थ य एगो सिद्धो                                        | ৩६            | वस्तु वाचामगोचरः                                        | y           |
| [आवस्यकिनर्युक्तौ गाथा ९७५]                              | - \           | . [ // // // ]                                          |             |
| जरा-मरण-दौर्गत्य                                         | ३७            | वासवृक्षं समागम्य                                       | ३५          |
| [ ]                                                      |               | [ अश्वघोषविरचिते बुद्धचरिते ६।४                         | <b>१६</b> ] |
| जस्स अवड्ढो पोग्गलपुरिय <b>हो</b>                        | ४२            | विवेक-ग्रुभभाव-परिणामा                                  | ५८          |
| [श्रावकप्रज्ञाती गाथा ७२]                                |               |                                                         |             |
| जेमे अज्जताए सम्गा णिगांथा                               | ६०            | गुद्धदेशना हि क्षुद्रसत्त्वमृगयूथसन्त्रासनसिंहनादः      | 80          |
| [भगवतीसूत्रे १४/९]                                       |               | लिलतिवस्तरा पृ <b>० ६</b>                               |             |
| जोगो जोगो जिणसासणम्मि<br>[ओषनिर्युक्तौ गाथा २७६]         | ५२            | श्रामण्यस्य फलं मोक्षः                                  | 42          |
| णाणस्य होइ भागी                                          |               | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                   | •           |
| पञ्चाशके गाथा ११/१३]                                     | 80            | संसाराम्बुनिधौ सत्त्वाः                                 | ₹ 6         |
|                                                          | <u>द</u> ्र ६ | ı ı                                                     | •           |
| [तत्त्वार्थकारिका ८]                                     | अप            | समेषु स्वलन्तन्ध-बधिरवन्मूकवच्च                         | 89          |
| न यथाऽवस्थितं शास्त्रं                                   | ७८            | Γ ]                                                     |             |
| [                                                        |               | सम्मत्तिमा उल्ह्ये                                      | <b>ર</b> ક  |
| निर्माय एव भावेन                                         | ३८            | [ विशेषावस्यकमान्ये गाथा १२ <b>२</b> ९                  |             |
|                                                          |               | सम्यक्तवज्ञानचारित्रयोः                                 | , ⊓<br>हंई  |
| पादमायान्निषि कुर्यात्                                   | ે ફે⊹o        | तम्यक्रप्यस्थानं सारम्याः<br>ि ी                        | ۷,۰         |
| ]                                                        |               | ्र<br>स्थितः शीतांशुवज्जीवः                             | c <b>e</b>  |
| पापेनैवार्थरागान्धः                                      | ३ १           |                                                         | ફ <b>૧</b>  |
| ੁ<br>ਸ਼ਾਮਿਆਰਕ ਤੋਂ ਕਾਮੇ                                   |               | [योगदृष्टिसमुच्चये श्लोकः १८६ ]                         |             |
| प्रणिधानकृतं कर्म                                        | 6             | स्वयं वेद्यं हि. तद् ब्रह्म                             | 9 6         |
| , <u> </u>                                               |               | 1                                                       |             |

# अथं पञ्चमं परिशिष्टम् कतिपयानि विशिष्टानि टिप्पणानि

पृ० २ पं.० १० डपाईपुद्गलपरावतां.....। तुला—''सम्यग्दर्शनस्य को विरह्कालः १ एकजीवं प्रति जधन्येन अन्तर्मेहृतम् , उत्कृष्टेन उपाधपुद्गलपरिवर्तः'' इति तत्त्वार्थभाष्ये १।८ ''पकजीवं प्रती-त्यादि, एको जन्तरौपरामिकं क्षायिकं वा प्राप्य उिज्ञत्या पुनः कश्चित् मुहूर्तस्यान्तर्लभते, कश्चित् अनन्तेन कालेन लभते । स चानन्तकाल एवमाख्यायते—उत्कृष्टेन उपाधपुद्गलपरावर्तः । पुद्गलपरावर्ते नाम यदा जगति यावन्तः परमाणवस्ते औदारिकादितया सर्वे परिभुक्ता भवन्ति, स पुद्गलपरावर्ते औदारिक-वैक्रियन्तैजस-भाषा-प्राणीपान-मनः-कर्मभेदात् सप्तधा, एतत्समुदायस्यार्घ गृह्नते किञ्चिद्वनम् । एतत् कथं प्रतिपाद-ियतं शक्यत इति चेत् , उपाधपुद्गलपरावर्त इत्यनेनोच्यते 'तमुदायेषु हि शब्दाः प्रवृत्ता अवयवेष्वपि वर्तन्ते' इति न्यायात् । अयं चार्धशब्दः समप्रविभागवचनः, किञ्चिन्न्यूनाभिधायित्वाच्च पुँक्लिङ्गः, उपगतोऽर्ध उपार्धः, किञ्चिन्न्यून इति प्रादिसमासः ।'' इति तत्त्वार्थस्वस्य आचार्यसिद्धसेनगणिविरिचितायां टीकायाम् प्राचीने हस्तलिखतादर्शे, पृ० ६७–६८ ।

पृ० ३ पं० ११ तत्र रज्यतेऽनेनेति.....। तुला— ''नमिऊण वीयरागं सम्बन्नं तियसपूइयं बिहिणा । जहणायवत्थुवादिं अचिंतसित्तं महाबीरं ॥१॥ सुहभावज्ञियतित्थगरणामकम्मस्स सुहविवागातो । अणुविगयपरहियरयं तित्थगरिममस्स तित्थस्स ॥२॥'' [धर्मसंग्रहणी, गाथा १–२ ]

"तत्र व्याख्या—रज्यतेऽनेनेति रागः, रागवेदनीयं कर्मं क्वचिदिष्टे वस्तुनि तेन जन्तोरिमध्वङ्गपरिणामा-पादनात्, रञ्जनं वा रागः, रागवेदनीयकर्मवियाकोदयसम्पादितो जन्तोरिमध्वङ्गपरिणाम एव । वीतो रागो येन स वीतरागः, तम् । निमकण नत्या । रागग्रहणं द्वेष-मोहोपछञ्चणम्, ततो वीतद्वेषं वीतमोहं चेत्यपि द्रष्टच्यम् । तत्र द्विष्यतेऽनेनेति द्वेषः—द्वेषवेदनीयं कर्म, क्वचिदनिष्टे वस्तुनि, तेनात्मनोऽप्रीतिपरिणामापादनात्, द्वेषणं वा द्वेषः द्वेषवेदनीयकर्मविपाकोदयजनितो जन्तोरिप्रीतिपरिणाम एव । तथा मुह्यतेऽनेनेति मोहः मोहवेदनीयं कर्म, तेन यथावस्थितवस्तुतत्वपरिच्छेदविषये जन्तोरज्ञानपरिणामापादनात्, मोहनं वा मोहःमोहनीयकर्मविपाको-दयजनितो जन्तोरज्ञानपरिणाम एव । एतदुपछञ्चणं रागग्रहणम्, यस्मादाह—सद्यन्तुं सर्वज्ञम् । न ह्यवीतराग इवावीतद्वेषादिः सर्वको भवतीति । सर्व जानातीति सर्वज्ञः, यथा च विशेषग्राक्षपि ज्ञानं कथिञ्चत् सामान्यस्यापि ग्राहकत्वात् सर्ववस्तुग्राहि भवति तथोत्तरत्र स्वयमेवाचार्यो द्र्शियिष्यतीति नाधुना वितन्यते ।

ननु यो वीतरागः स सर्वज्ञ एव, ततो गतार्थमिदं विशेषणमिति नोपादेयम् , न, छन्नावस्थाभाविवीतराग-ध्यवच्छेदफल्रत्वात् । यद्येवम् , तर्हि 'सर्वज्ञम् ' इत्येतावदेवास्ताम् , अलं 'वीतराग 'ग्रहणेन, न, अवीतरागा-णामि सकलशास्त्रार्थोपनिषद्वेदिनामुपचारेण लोके सर्वज्ञत्वव्यवहारदर्शनात् , आजीविकनयमतानुसारिभिश्च गोशालशिष्यैः सर्वज्ञस्तन्वतः खल्ववीतरागोऽप्यभ्युपगम्यते, 'अवाष्तमुक्तिपदा अपि तीर्थनिकारदर्शनादिहागच्छन्ति' इति वचनात् , तत्वतो वीतरागस्य चेहागमनासम्भवात् , ततस्तद्वयवच्छेदार्थं 'वीतराग'ग्रहणम् ।

एतद्विशेषणायैवाह—तियसपूर्यं विहिणा, त्रिदशपूजितं विधिना, उपपातान्तर्भेहूर्तानन्तरं सदा तृतीया यौवनलक्षणा दशा अवस्था येषां ते त्रिदशाः वैमानिकादयो देवाः, पूरणार्थश्च वृक्षायन्तर्भूतो यथा तृतीयो भागस्त्रिभाग इति, तैः पूजितः—समभ्यर्वितो यो विधिना तदेकतानतादिलक्षणेन, तम् । 'निमऊण' इति क्रियापद्विशेषणं वा, विधिना नत्वेति ।

### पश्चमं परिशिष्टम् ।

ननु यो वीतरागः सर्वज्ञश्च सोऽवश्यं त्रिदशपूजित एवेति नार्थोऽनेन विशेषणेन, तदयुक्तम् , मुण्डकेवलि-प्रभृतीनां केषाञ्चिदत्रिदशपूजितानामिष यथोक्तिविशेषणविशिष्टत्वात् , तद्वयवच्छेदार्थं 'त्रिदशपूजित'महणम् । यद्येवम् तर्हि 'त्रिदशपूजितम् ' इत्येतावदेवास्तु, कृतं वीतरागादिग्रहणेन, न, अवीतरागाणामिष गणधरादीनां त्रिदशपूजितत्वश्रवणात् , तदपनोदार्थं वीतरागादिग्रहणम् ।

पुनरप्येतिद्वशेषणायैवाह—जहनायवत्थुवार्दि यथाज्ञातवस्तुवादिनम् , भूत-भवद्-भाविभावस्वभावावभाक्षिना केवलज्योतिषा यथा यथा सदसदूपत्वादिना प्रकारेण **ज्ञातं** परिच्छिन्नं वस्तु तथा तथा वदितुं शीलो यथाज्ञातवस्तुवादी, तम् ।

ननु यो वीतरागः सर्वज्ञस्त्रिदशपूजितश्च स यथाज्ञातवस्तुव। द्येवेति किमनेन विशेषणेन ? न, अस्य कुवादिः मतन्यवच्छेदार्थत्वात् ! विद्यते हि परेषामेवंविधोऽप्यसदम्युपगमो, यथा—'वीतरागत्वादिविशेषणयुक्तोऽपि न यथाज्ञातवस्तुवादी ', "वस्तु वाचामगोचरः" [इति] वचनप्रामाण्यात् । यद्येवं तर्हि यथाज्ञातवस्तुवादिनमित्येतावदेव शोभनमलं वीतरागादिग्रहणेन, न, चतुर्दशपूर्वधरादीनामपि यथाज्ञातवस्तुवादित्वसंभवात् , ततस्तद्वचवच्छेदार्थं वीतरागादिग्रहणम् ।

भूयोऽप्येतद्विशेषणायाह-अिव्यक्तिमिति, अचिन्त्या-चिन्तातिकान्ता प्राकृतजनानामध्यवसातुमप्यशक्यत्वात् शक्तिः—स्वप्रदेशैः सकललोकाकाश्यदेशपूरणसामध्यदिलक्षणा यस्यास्ति सोऽचिन्त्यशक्तिस्तम् । निवदं
विशेषणमपार्थकम्, यथोक्तवीतरागत्वादिस्वरूपोपेतस्याचिन्त्यशक्तित्वव्यमिचाराभावात्, सति च व्यभिचारसंभवे विशेषणोपदानमर्थवत्तामश्चते, तदुक्तम्—''संभवे व्यभिचारे च विशेषणमर्थवद्भवति, यथा नीलोत्स्लम् " [ ] इति,
व्यभिचाराभावे तु तदुपादीयमानं न प्रयासमृते अन्यमर्थं पृष्णाति, यथा कृष्णो भ्रभरः, ग्रुक्ता बलाकेति, तस्मादचिन्त्यशक्तिमित्यतिरिच्यते, न, अभिप्रायापरिज्ञानात्, यस्मादिह यथोक्तत्रीतरागत्वादिस्वरूपोपेतोऽचिन्त्यशक्तिरेव
नान्ययेति नियमार्थत्वेन स्वरूपपरिज्ञानार्थमिदं विशेषणम्, ततोऽनवद्यमेव । न चैकान्ततो व्यभिचारसंभव एव
विशेषणोपादानम्, उभयपदव्यभिचारे एकपदव्यभिचारे स्वरूपज्ञापने च शिष्टोक्तिषु तत्प्रयोगदर्शनात् । तत्रोभयपदव्यभिचारे यथा-नीलोत्पलम्, एकपदव्यभिचारे दथा-आपो द्रव्यं पृथ्वी द्रव्यं, स्वरूपज्ञापने यथा-परमाणुरप्रदेश इति । यद्येवं तर्हि अचिन्त्यशक्तिमित्येतावदेव मनोहरं, वीतरागादिग्रहणं पुनरपार्थकम्, न, लोके
मण्यादीनामपि अचिन्त्यशक्त्युपेततयाऽभ्युपगमात्, "अचिन्त्यो हि मणिमन्त्रीषधीनां प्रभावः " इतिप्रवादात्,
अतस्तत्कहपो भगवान् मा प्रापदिति तद्वयवच्छेदार्थ वीतरागादिग्रहणम् ।

एतै श्र विशेषणपदेरपायापगमातिशयादयश्चत्वारो मूलातिशया निर्दिश वेदितव्याः, तद्यथा—अपायापगमातिशयः ज्ञानातिशयः पूजातिशयो वागतिशयश्च । तत्र वीतरागिमस्यनेनापायापगमातिशयमाह, सर्वज्ञमित्यनेन ज्ञानातिशयम् , त्रिदशपूजितिमित्यनेन पूजातिशयम् , यैथाज्ञातवस्तुवादिनिम्त्यनेन तु वागतिशयम् , अचिन्त्यशक्तिः मित्यनेन पुनः स्वरूपावधारणमिति । नन्वेषामितशयानामित्थमुग्न्यासे किञ्चिदस्त प्रयोजनमुत यथाकथञ्चिदेष प्रवृत्त इति, अस्तीति ब्रूमः, किं तदिति चेत् १ , उच्यते एवमेव भावः, तथाहि—नावीतरागः सर्वज्ञो भवित, न चार्सवज्ञस्य सतिश्चदशास्तथा पूजां कुर्वन्ति, न च तक्तृतपूजोपचाराभावे भगवान् धर्ममाचष्टे इति । एते चान्येषामिपि देहसीगन्ध्यादीनामितिशयानामुपलक्षणम् , ततश्चतुश्चिशदतिशयदम्यत्यमन्वितं भगवन्तं नत्वेत्युक्तं द्रष्टव्यम् । तथा चाह—तित्थयरं तीर्थकरम् , न ह्यपायापगमातिशयादिरहित इव देहसौगन्ध्याचितशयरहितस्तिर्थकरो भवतीति । तत्र जन्मजरामरणसिललसङ्कुलं मिध्यादर्शनाविरतिगम्भीरं रागद्वेषगवनिश्चिर्धामितं नानाविधानिष्टेष्टसंयोगवियोगवीचीनिचयोपेतं दुरवगाहमोहावक्तभीषणं विविधशारीरमानसानेकदुःखौधदुष्टश्चापदं महाभीमकषायपातालं प्रबल्पमनोरथन्वलकुलं सुरीर्घसंसारसंगरं तरन्त्यनेनिति तीर्थम् , एतच्च सकलजीवाजीवादिपदार्थसार्थप्रकरकं त्रिलोक्तावदात्वसम्मं-सम्पद्यक्तमहासन्त्वाश्रयम् अत्यन्तानवद्यान्यविज्ञातचरणकरणकरणिक्रयाधारम् अचिनत्यशक्तिसमन्वतम् अविसंवादिप्रवचनम् सम्पद्यक्तमहासन्त्वाश्चयम् अत्यन्तानवद्यान्याविज्ञातचरणकरणिकरणिकरणित्रयाधारम् अचिनत्यशक्तिसमन्वतम् अविसंवादिप्रवचनम्

तदाधारश्च सङ्घः, निराधःरस्य प्रवचनस्याभावात् , तत्करणशीलस्तीर्थकरः, '' हेतुतच्छीलानुलोमेष्वराब्दे''त्यादिना टः, तं नत्वा । कस्य पुनस्तीर्थस्य भगवान् कर्तेत्यत आह-' इमस्स तित्थस्स ' अस्य ऐदयगीनजनानां साक्षा-दुपकारितया प्रत्यक्षीभृतस्य तीर्थस्य पूर्वभ्यावर्णितशब्दार्थस्य । ननु प्रेक्षावतां प्रवृत्तिः फुटवत्तया ब्याप्ता, अन्यथा प्रेक्षावत्ताक्षतिप्रसङ्गात् , फलं चेदसौ तीर्थकरणादपेक्षते व्यक्तमवीतरागत्वप्रसङ्ग इत्यारेकानिराकरणार्थमिदमाचष्टे— 'अणुविश्विपर्य ' अनुपकृतगरहितरतम् , योऽनुपकृत एव सन् परस्मै यत् हितं तस्मिन् कर्त्तभ्यतया रत आसक्तः सकलतिर्यङ्नरामरगणसाधारण्या वाण्या तदुपायप्रदर्शनेन सोऽनुपकृतपगहितरतस्तम् । नत्वेति योगः । अनुपन्नतः प्रवृत्तिरिति न पूर्वोक्तदोषाच सर्वेष्वपि जन्तुष्विवरोषेण परहितकरणे भगवतः प्रवृत्तिरिति न पूर्वोक्तदोषावकाराः । ननु च यद्यसाञ्चपकार्येरनुपकृतः स्वयं चारोषरागादिदोषविपमोषोपेतस्ततः कथं परहितसम्पादनार्थमेष प्रवर्त्तते. प्रयोजना-भावात ? इत्याशङ्काशेषमपाचिकीर्षरिदमाह – सह भाविज्ञयतित्थयर नामकम्मस्स सहिववागा उत्ति, अई-दादिवात्सल्यप्रभृतिलक्षणेन शुभेन भावेन-अध्यवसायेन यत् अर्जितं तीर्थकरनामकर्म्म तस्य यः शुभो विपाक उदयदानाभिमुख्यं तस्मादनुपङ्कतपरहितरतम् । एतदुक्तं भवति-अर्हद्वात्सल्यादिनिमित्ततीर्थंकरनामकम्मीदयसामर्थात तस्वभावतया सवितेव प्रकाशमुपकार्यकृतीपकारानपेक्षः शास्त्रार्थमातनीति, ततो न यथोक्तदीषप्रसङ्ग इति । ननु यो वीतरागत्वादिगुणकलाप्युक्तः सोऽवस्यं तीर्थकर एवेति नार्थोऽनेन विशेषणेन, न, गणभृतां समुलन्नकेवलज्योतिषां सकलस्यापि विशेषणकलापस्य घटनात् , अतस्तद्यवच्छेदार्थे तीर्थकरग्रहणम् । यद्येवं ततस्तीर्थकरमित्येतावदेवो-च्यतामलं वीतरागादिग्रहणेन, उच्यते, इह सरिदादीनां विषमस्थानेषु ये सुखावताराय तीर्यकरणशीलास्तेऽपि लोके तीर्थकरा उच्यन्ते, तन्मा भूदतिमुग्धबुद्धीनां संप्रत्यय इति तदपनोदाय वीतरागादेर्ग्रहणम् । कं पुनरेवंभूतं नत्वेत्यतो त्रिशेष्यमाह-महावीरमिति 'ईर गतिपेरणयो 'रित्यस्य विपूर्वस्य विशेषेण ईरयति-पेरयति विनाशयति कम्मे याति च शिवमिति वीरः, महांश्रासौ वीरश्च महावीरस्तं नत्वा । ननु यो महावीरः स वीतरागत्वादिगुणकलापोपेत एवेत्यपार्थकं वीतरागासुपादानम् , न, नाममहावीरादिभेद्व्युदासकारितया अस्य सफरत्वात् । एवं द्वचादिसंयोगान पेक्षया अपि विचित्रनयमताभिज्ञेन यथाशक्ति विरोषणसाफल्यं वाच्यमित्यलं प्रसङ्केन ॥१-२॥ " इति धर्मसंग्रहणेः आचार्यश्रीमलयगिरिसूरिविरिवतायां टीकायाम् , पृ० २-४॥

पृ० ७ पं० ३ काल-स्वभाव-नियति-पुरुषकारणपरिप्रहः । तला-

''कालो सहाव णियई पुष्वकयं पुरिसकारणेगंता । मिच्छत्तं ते चेवा(व) समासओ होति सम्मत्तं ॥" [सन्मति० ३।५३]

काल-स्वभाव-नियति-पूर्वकृत-पुरुषकारणरूपा एकान्ताः सर्वेऽपि एकका मिथ्यात्वम् । त एव समुदिताः परस्पराजहृद्वृत्तयः सम्प्रक्रवरूपतां प्रतिपद्यन्ते इति तात्पर्यार्थः'' इति आचार्यश्री**अभयदेवस्तरि**विरचितायां सन्मतिवृत्ती ।

''कालो सहाव णियई पुष्वकयं पुरिसकारणेगंता । मिच्छतं ते चेव उ समासओ होति सम्मत्तं ॥३।५३॥

कालः...स्वभावः...नियतिः...पूर्वकृतं कर्माख्यं...पुरिसकारण पुरुषकारणं ब्रह्माख्यपुरुषोऽसाधारणहेत-स्वेन...इत्येवम् **एगंता मिच्छत्तं** एकान्ता मिथ्यात्वम् । ते चेव उ समासओ होन्ति सम्मत्तं त एव तु समासतो भवन्ति सम्यक्त्वम् ।" इति आचार्यश्रीदशेनस्रिविरचितायां सन्मतेर्वृत्तौ ।

''काल-स्वभाव-नियति-पूर्वकृत-पुरुषकारणरूपा एकान्ताः सर्वेऽप्येकका मिथ्यात्वम् , त एव समुदिताः परस्वरारमजद्वृत्तयः सम्यक्त्वरूपतां प्रतिपद्यन्त इति गाथातात्मर्यार्थः'' इति आचार्यश्री**मुनिचन्द्रस्रि**विरचिता-याम् उपदेशपदवृत्तौ ए० १४० A ।

''किं कारणं ब्रह्म कुतः स्म जाताः जीवाम केन क्व च सम्प्रतिष्टाः । अधिष्टिताः केन सुखेतरेषु वर्तामहे ब्रह्मविदो व्यवस्थाम् ॥ १ ॥ कालः स्वभावो नियतिर्यदृच्छा भृतानि योनिः पुरुष इति चिन्त्यम् । सयोग एषां न त्वात्मभावादात्माप्यनीशः सुखदुःखहेतोः ॥ २ ॥ ते ध्यानयोगानुगता अपश्यन् देवात्मशक्तिं स्वगुणैनिगृदाम् । यः कारणानि निखिलानि तानि कालात्मयुक्तान्यितिष्ठत्येकः ॥ ३ ॥" इति श्वेताश्वतरोपनिषदि प्रथमेऽभ्याये ।

पृ० ७ पं० ६ चउसरणगमणं....। तुला-

" चउसरणगमण दुझडगरहा सुकडाणुमीयणा चेव। एस गणी अणवरयं कायच्यो कुसलहेउ त्ति ॥५०॥

चतुःशरणगमनम् अर्हत्-सिद्ध-साधु-केवलिप्रशप्तधर्मशरणगमनम्, आचार्योपाध्याययोः साधुष्वेवान्त-र्मावात्, केवलिप्रशप्तधर्मस्य चानादित्वेन् पृथगुपादानात् । न ह्यतश्चतुष्टयादन्यच्छरण्यमस्ति, गुणाधिकस्य शरण्य-त्वात्, गुणाधिकत्वेनैव ततो रक्षोपपत्तेः, रक्षा चेह् तत्तत्स्वभावतया एवाभिध्यानतः क्लिष्टकर्मविगमेन शान्तिरिति ।

तथा दुष्कृतगर्हा, अनादाविष संसारेऽनाभोगादिना प्रकारेण कायादिभिः करणभूतैः यानि दुष्कृत।नि अर्हत्-सिद्धादिसमक्षं संवेगापन्नेन चेतसा तेषां जुगुष्मेत्यर्थः । भवत्यतस्तद्धेयत्वभावनया अनुबन्धादिब्यवच्छेदः शोभनश्चायं महानर्थनिवृत्तेरिति ।

तथा सुरुतानुमोदना चैव, सकलसत्त्वसङ्गतं मोक्षानुकूलं यदनुष्ठानम् अनेकमेदभिन्नम् तस्य महता पक्ष-पातेन स्वभावचिन्तासारा प्रशंसेति भावः, तदुपादेयतायां तद्बहुमानविशेषे नियोगत इयम्, नान्यथा । एवं च महदेतत् कल्याणाङ्गं वनच्छेत्-बल्देव-मृगोदाहरणेन सुप्रसिद्धमेवेति ।

एष गण: चतुःशरणगमनादिः सर्व एव अनवरतं प्रायः सर्वकालमेव कर्तस्यः अनुष्ठेयः, भावनीय इति यावत्, कुशलहेतुः अपायपरिहारेण कर्ष्याणहेतुरिति कृत्वा । तथा च महती गम्भीरा चास्य कुशलहेतुता, भावसारतया तत्त्वमार्गप्रवेशात् । परिभावनीयमेतदचिन्त्यचिन्तामणिकरूपं भावधर्मस्थानम् । इति गाथार्थः॥५०॥ इति आचार्यश्रीहरिभद्रस्रिविरचिते स्वोपत्रटीकासहिते योगशतके ॥

"स्वकृतं दुष्कृतं गर्हन् सुकृतं चानुमोदयन् । नाथ त्वचरणौ यामि रारणं रारणोज्ञितः ॥१॥

मनोवाकायजे पापे कृतानुमितकारितैः । मिथ्या मे दुष्कृतं भ्यादपुनःक्रिययान्वितम् ॥२॥

यत् कृतं सुकृतं किञ्चिद् रत्नित्रयगोचरम् । तत् सर्वमनुमन्ये द्रहं मार्गमात्रानुसार्यपि ॥३॥

सर्वेषामहदादीनां यो योऽहर् चादिको गुणः । अनुमोदयामि तं तं सर्व तेषां महात्मनाम् ॥४॥

त्वां त्वत्पल्लभूतान् सिद्धांस्त्वच्छासनरतान् सुनीन् । त्वच्छासनं च रारणं प्रतिपन्नोऽस्मि भावतः ॥५॥

क्षमयामि सर्वान् सत्वान् सर्वे क्षाम्यन्तु ते मिथ् । मैन्यस्तु तेषु सर्वेषु त्वदेकरारणस्य मे ॥६॥

एकोऽहं नास्ति मे कश्चिद् न चाहमपि कस्यचित् । त्वदंहिरारणस्थस्य मम दैन्यं न किञ्चन ॥७॥

यावन्नाप्नोमि पदवीं परां त्वदनुभावजाम् । तावन्मिय रारण्यत्वं मा सुञ्च रारणं श्रिते ॥८॥

इति आचार्यश्रीहेमचनद्रसूरिविरचिते वीतरागस्तोन्ने सप्तदरो प्रकारो ।

पृ० १७ पं० १ दया भूतेषु...। ''दया भृतेषु वैराग्यं विधिवद् गुरुपूजनम् । विशुद्धा शीलवृत्तिश्च पृण्यं पृण्यानुबन्ध्यदः ॥८॥'' इति आचार्यश्री**हरिभद्रसूरि**विरचिते चतुर्विशतितमेऽ**ष्टके ।** 

पृ० ३५ पं० १२ वासवृक्षं...। श्लोकोऽयम् अश्वघोषविरचिते बुद्धचरिते महाकाव्ये षष्ठे सर्गे षट्चत्वारिंशत्तमः ।

पृ० ४४ पं० ४-५ पुजियत्वा.....तोषियत्वा । अत्र तसं० विना सर्वत्र S. तमू० B मध्ये पुजित्वा.....तोषित्वा इति पाठ उपलभ्यते । अयमिप पाठः समीचीन एव भाति, दृश्यतां पृ० ७५ टि०४॥

पृ० ४७ पं० ८-९ विश्वाने(नो)हा-उपोह । अत्र 'विशानेहा-ऽपोह ?' इति सर्वेष्विप हस्तिलिखितादर्शेषूपलभ्यमानः पाटः समीचीन एव । तुला-"समाहितस्य सतः शुश्रूषा, ततः श्रवणम्, श्रवणाद् ग्रहणं धारणेहापोहाः, ततः संसारतत्त्वाधिगमः" इति तत्त्वार्थसूत्रस्य अष्टम्याः सम्बन्धकारिकाया देवगुष्त-सूरिविरचितायाष्टीकायाः प्राचीने हस्तिलिखिते आदशें ॥

पृ० ६३ पं० १३ **अणेगभवियाए....**.तुला—"अनेकजन्मसंसिद्धस्ततो याति परां गतिम् । [६।४५] ......बहूनां जन्मनामन्ते **रा**नवान् मां प्रपद्यते ।" [७।१९] इति **भगवद्गीतायाम्** ।

पृ० ६४ पं० ३-४ संक्षाना(सज्ज्ञाना ?)लोचनेन । तुला- "तीव्रपापाभिभूतत्वाज्ज्ञानलोचनवर्जिताः । सद्धर्मावतरन्त्येषु न सत्त्वा गहनान्धवत् ॥८५॥" इति योगिविन्दौ । पृ० ७८ पं० १३ इयं च...। तुला-

"अस्येषा मुख्यरूपा स्यात् पूर्वसेवा यथोदिता । कल्याणाद्ययोगेन शेषस्याष्युपचारतः ॥ १७९ ॥" [ योगदिन्दुः ]

"अस्य अपुनर्बन्धकस्य एषा प्रागुक्ता मुख्यरूपा निरुपचरिता स्याद् भवेत् पूर्वसेवा देवपूजादिरूपा... होषस्यापि... सकृद्बन्धकादेः उपचारत औपचारिकी पूर्वसेवा स्यात् । इह केचिद् मार्गपतित—मार्गाभिमुखाविष होषशब्देनाहुः । तच न युज्यते, अपुनर्बन्धकावस्थाविशेषरूपत्वात् तयोरपुनर्बन्धकप्रहणेनैव गतत्वात् । यतो लिलितविस्तरायां । मार्गलक्षणमित्थमुक्तम्—'इह मार्गश्चेतसोऽवक्रगमनं मुजङ्गमनलिकायान(म)तुन्यो विशिष्टगुणस्थानावातिप्रगुणः स्वरसवाही क्षयोपश्चमः ' [पृ० १६२] इति । तत्र प्रविष्टो मार्गपतितः । मार्गप्रवेश-योग्यभावापन्नो मार्गाभिमुखः । एवं च नैतावयुनर्बन्धकावस्थायाः पर—परतरावस्थाभाजौ वक्तमुचितौ, भगवदाज्ञा-वगमयोग्यतया पञ्चसूत्रकवृत्तावनयोष्ठकत्वात् । यथोक्तं तत्र—

इयं च भागवती सदाक्षा सर्वेव अपुनर्बन्धकादिगम्या । अपुनर्बन्धकादयो ये सत्त्वा उत्कृष्टां कर्मस्थिति तथा अपुनर्बन्धकत्वेन क्षपयन्ति ते खल्वपुनर्बन्धकाः । 'आदि'दान्दाद् मार्गपतित-मार्गाभिमुखादयः परिगृह्यन्ते, दृढशितिक्षालोचना(का ?)दिगम्यलिङ्गाः । एतद्गम्येयम् , न संसाराभिनन्दिगम्या [पञ्चसूत्रकृतिः १० ७८] इति ।

संसाराभिनन्दिनश्चापुनर्बन्धकप्रागवस्थामाजो जीवा इति ।" इति योगिबन्दुवृत्ती ।

पृ० ७७ पं० ७ ऋतुर्व्यतातः....। श्लोकोऽयं बौद्धाचार्येण अश्वघोषेण विरचिते सौन्द्रनन्दे महाकाव्ये नवमे सर्गेऽष्टाविंशतितमः।

पृ० ७८ पं**० १७ विषयप्रतिभासमात्रं ज्ञान...।** तुला—

"विषयप्रतिभासं चात्मपरिणतिमत्तथा । तत्त्वसंवेदनं चैव ज्ञानमाहुर्महर्षयः ॥ १ ॥ विष-कण्टक-रत्नादौ बालादिप्रतिभासवत् । विषयप्रतिभासं स्यात् तद्धयत्वाद्यवेदकम् ॥॥२॥ निरपेक्षप्रवृत्त्यादिलिङ्गमेतदुदाहृतम् । अज्ञानावरणापायं महापायनिबन्धनम् ॥ ३ ॥ पातादिपरतन्त्रस्य तदोषादावसंशयम् । अनर्थाद्यातियुक्तं चात्मपरिणतिमन्मतम् ॥ ४ ॥ तथाविधप्रवृत्त्यादिव्यङ्गयं सदनुबन्धि च । ज्ञानावरणहासोत्थं प्रायो वैराग्यकारणम् ॥ ५ ॥ स्वस्थवृत्तेः प्रशान्तस्य तद्धेयत्वादिनिश्चयम् । तत्त्वसंवेदनं सम्यग् यथाशक्ति फलप्रदम् ॥ ६ ॥

१ 'मगगदयाणं ' इति पदस्य व्याख्यायाम् ॥

न्याय्यादौ शुद्धश्चत्यादिगम्यमेतत् प्रकीर्तितम् । सञ्ज्ञानावरणापायं महोदयनिबन्धनम् ॥ ७ ॥ एतस्मिन् सततं यत्नः कुप्रहत्यागतो भृशम् । मार्गश्रद्धादिभावेन कार्य आगमतत्परैः ॥ ८ ॥'' इति हरिभद्रस्रिविरचिते **ज्ञानाष्ट्रका**ख्ये नवमेऽष्टके ॥

पृ०८० पं०९ **आमे घडे...। निशीधभाष्ये** ६२४३ तमीयं गाथा । "अन्वत्ते अप्राप्तछेदसुत्तं वाएज्जमाणे इदं दोसदंसगं उदाहरणं—

आमे घडे निहित्तं जहा जलं तं घडं विणासेति । इय सिद्धंतरहस्सं अप्पाहारं विणासेइ ॥६२४३॥ णिहितं(त्तं) पक्लितं । सिद्धं किहयं । अपा आहारता जत्थ तं अपाहारं अप्पधारणसामर्थिमित्यर्थः" इति निशीथचूणौं पृ० २६३॥

पृ० ८१ पं० ११ रङ्ग**द्वागादि...।** अयं श्लोको हस्तिलिखितादर्शानुसारेण ग्रुद्ध इत्थं पठितन्य:---

रङ्गद्रागादिभङ्गे विषयविषधरे मज्जतां यो जनानां

रोगोत्रत्राहरौद्रे भवसिळलिनधावक्षयं यानपात्रम् ।

प्राप्यन्ते यस्य चाप्त्या भ्रमद्लिकरटा दन्तिनोऽध्वाः स्त्रियश्च

प्रोत्फुल्लेन्दीवराध्यः राराधरवदनाः सोऽस्तु वो धर्मलाभः ॥२॥

शुद्धिपत्रकम्

|            | ञ्चाळ १ न १ ५ ५ |                         |                   |                   |                |                                |                              |
|------------|-----------------|-------------------------|-------------------|-------------------|----------------|--------------------------------|------------------------------|
| ā o        | पं०             | मुद्रितम्               | गुद्धम्           | वि०               | сţ             | मुद्भितम्                      | शुद्धम्                      |
| ų          | १५              | तेम्यः                  | तेभ्यः            | 80                | १६             | समेतः                          | समेतः,                       |
| १०         | ३               | ° सुरव °                | ° सुख °           | ४५                | २१             | मत १                           | मत <sup>२</sup>              |
| <b>१</b> १ | २२              | बर्तन्ते                | वर्तन्ते          | ४८                | ४              | फल                             | <b>૧</b> .સં                 |
| १५         | 6               | मन्यभान                 | मन्यमान           | ४८                | 6              | यथोक्तम्                       | यथोक्तम्—−                   |
| १६         | 8               | ममेयंति                 | ममेयं ति          | ४८                | १०             | मंसेज्जा''                     | भंसेज्जा ॥                   |
| १६         | २०              | भुनिचन्द्र <sup>०</sup> | मुनिचन्द्र °      | 88                | २४             | सबेषु                          | सर्वेषु                      |
| १७         | ર               | पूण                     | पूर्ण             | ५२                | ર              | कायव्वा ॥                      | कायव्वी ॥                    |
| १७         | 8               | ्र<br>ज्ञायते           | ज्ञा(जा)यते       | ५२                | ب              | आभवं                           | आभूवम्                       |
| २३         | २६              | बन्धं H. ॥              | वन्ध ° H. ॥       | હ્લ<br><b>હ</b> ૭ | <b>१</b><br>१७ | इदानी<br>मावि <del>स</del> ्कु | इदानीं<br>पर्याच्या          |
| 28         | 8               | भवन्तु                  | भवंतु             | 90                | <b>२</b> १     |                                | माविष्कु                     |
| २६         | ९, १            | _                       | सिया<br>सिया      | 90                | <b>२१</b>      | गम्मइ ।                        | गम्मइ,                       |
| <b>२९</b>  | ξ,              | सेवेज्जा                | रे. ना<br>सेवेज्ज | ૭૭                | 9              | ्र जहणा।<br>प्राप्त            | <b>ं</b> जइणा,               |
| <b>३</b> २ | २ <b>१</b>      | विसुद्धमाणभावे          | _                 | <u> </u>          | <b>१</b> ४     |                                | न्दरनन्दे ९।२८]              |
|            |                 | _                       |                   |                   |                | सि <b>ज्झ प्तं</b> ति          | सिज्झिसं(स्सं)ति             |
| ३४         | १ ७             | सन्बहा—                 | सन्वहा            | ८०                | १०             | ३.पञ्च <b>०</b> निः            | तीथमाप्ये ६२४३               |
| ३४         | <b>२२</b>       | विऽा                    | विना              |                   |                | रे<br>पञ्च                     | i o                          |
| ३५         | १३              | [ ] [3                  | बुद्धचरिते ६।४६]  | 60                | २६             | पञ्चसूत्र <b>कस्</b> वो ०      | ∙<br>पञ्चवस्तुकस्यो ०        |
| ३५         | २१              | भवठि,ई                  | भवठिई,            | ८१                | ११             | °भ(भो)गिविषय                   |                              |
| ३७         | 9,              | भावेने                  | भावेने-           | ८१                | १३             | दन्तिनो<br>दन्तिनो             | राज्ञ स्वयय<br>दन्तिनोऽश्वाः |
| ३७         | २५              | <b>े</b> प्यहाणा ०      | ॰ पहाणा ॰         | - •               | • •            | स्वस्त्रियश्च                  | पारतमाउखाः<br>स्त्रियश्च     |
| ३९         | ४               | क्रियामाणा              | क्रियमाणा         | <b>८</b> १        | १४             | <b>°</b> न्दिवरा <b>क्षाः</b>  | र्न्दविराक्ष्यः              |

#### ABOUT THE WORK

This is the first ever critical edition of the ancient treatise *Pañcasūtraka*, with the Commentary of Ācārya Haribhadrasūri on it, based on old palm-leaf and important paper manuscripts. This work has over many centuries occupied a position of high esteem among the post-āgama works on Jain Dharma. It has been regarded by tradition as a priceless jewel among the post-canonical religious works of the Jains.

In its short course, it describes effectively the preliminary stage of śrāvaka-dharma that prepares for the intensified stage of sādhu-dharma which in its own way leads to the mumukṣu's cherished goal of mokṣa.

The Śrāvakas, the Śrāvikās, the Sādhus and the Sādhvīs, especially belonging to the Śvetāmbara sect, daily recite, if not all the five sūtras, at least the first sūtra. This sūtra declares:

When it is properly recited, heard, and meditated upon, the inauspicious karmans are... destroyed and... auspicious karmans are attracted... begin to yield results and in due course lead to mokşa." With this promise and hope held out, the Jains recite, hear and meditate upon this sūtra.

