કલ્પચાસ્તાઝ].

પ. પૂ. શ્રીહરિભદ્રસૂરિ મહારાજ વિરચિત પ. પૂ. શ્રીઅભયદેવસૂરિ રચિત ટીકા સહિત

# પંચાશક ગ્રંથના ગુજરાતી ભાવાનુવાદ

### ભાગ બીનો

પૂ, ગ્રુગદિવાકર ભ્યા. ધમ સુરી ચરજી મ. આ. જા શાસુદાયના સા. પૂ. કલ્પવશાર્થીજી મ.

ભાવાનુવાદકર્તા : સુનિશ્રી રાજશેખર વિજયછ

Private & Personal Use Only

🔊 શ'ખેશ્વર પાર્શ્વનાચાય નમઃ થી દાન-પ્રેમ-હીરસ્રરિ-ગુર્લ્યા નમઃ एँ तमः સુગૃહીતનામધેય શ્રી હરિભદ્રસૂરિ મહારાજ વિરચિત પ. પૂ. શ્રી અભયદેવસૂરિ રચિત ટીકા સહિત પંચાશક ગ્રંથનો ગુજરાતી ભાવાનુવાદ ભાગ બીએ અ<u>ન</u>વાદક-સ'પાદક

સિદ્ધાંતમહેાદધિ સ્વ. ૫. પૂ. શ્રી પ્રેમસૂરીશ્વરજી મ.ના પટાલંકાર પરમગીતાર્થ પ.પૂ. શ્રીહીરસૂરીશ્વરજી મ.ના શિષ્યરત્ન ૫. પૂ. ગણિવર્ય શ્રી લલિતરોખર વિ. મ. ના વિનેય સુનિશ્રી રાજશેખરવિજયજી

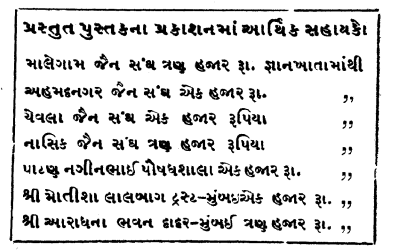
: પ્રકાશક

પંચાશક પ્રકાશન સમિતિ

્રવ્યવસ્થાપક ઃ શાહ શાંતિલાલ ખૂમચંદ સિસાદરા (ગણેશ), સ્ટે૦ નવસારી (વે.રે.) નકલ ૧૦૦૦ \* મૂલ્ય ૬ રૂપિયા \* વિ.સં. ૨૦૩૪

-: પ્રાપ્તિસ્થાન :-

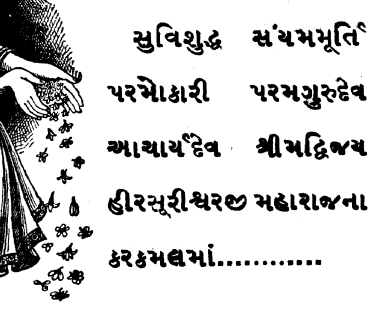
**મી પ**ંચાશક પ્રકાશન સમિતિ C/o. શાહ શાંતિલાલ ખૂમચંદ સિસાદરા (ગણેશ) સ્ટે. નવસારી



-: संद्रक्ष :-કાંતિલાલ ડી. શાહ सरत प्रिन्टरी કાણાપીઠ પાછળ. પાલીતાણા ૩૬૪૨૭૦

# સાદર સમર્પણ





-રાજશેખરવિજય

પૂ. મુ. શ્રી રાજશેખર વિ. મ.ના સ'પાદિત-ચ્યનુવાદિત ગ્રંથા

વિષય ગ્રંથ સાઈઝ મૂળ શ્લોકા ૧ ચાગશાસ્ત ્ર પાકેટબુક ર જ્ઞાનસાર " " ગુજરાતી અર્થ સાથે **३ तत्त्वा**थै " મળસત્રા ૪ ધર્મ બિંદુ કાઉન ૧૬ પેજી " ગુજરાતી અથ' સાથે પ વીતરાગ સ્તાત્ર ,, મૂળગાથાએા ૬ હારિબદ્રીય અષ્ટક કુલસ્ટેપ ૧૬ પેજી ૭ જ્ઞાનસાર ,,, ,, ૮ પ્રશમરતિ " " કાઉન ૧૬ પેછ મળશ્લોકોના ગુજરાવી ૯ લવભાવના ભાવાનવાદ विस्तृत विवेचन १० तत्त्वार्थ 22 ૧૧ પંચાશક સંપૂર્ણ ટીકાના ભાવાનુવાદ 22 ૧૨ નિત્ય ઉપયોગી શ્રાવકાેને ઉપયોગી વિષયોના •• સાધનાસ'ગ્રહ સંગ્રહ

ઉપરના ૧ થી ૮ નંબર સુધીના ગ્રંથાે પૂ. શ્રી સાધુ– સાષ્વીજીએોને કંઠસ્થ કરવા નીચેના સરનામે જણાવવાથી લેટ માકલવામાં આવશે.

> **લહેરુચ'ક ભાેગીલાલ સ્મારક ગ્રંથમાળા** ઢે૦ નગીનભાઈ પૌષધશાળા, પ'ચાસરા પાસે, **મુ. પાટણ,** વાયા મહેસાણા ( ઉત્તર ગુજરાત )

Jain Education International

For Private & Personal Use Only

## બીજા વિસાગમાં આવેલા ૧૧થી ૧૯ સુધીના પંચાશકાે

| ૧૧ સાધુષમ વિધિ       | પ <b>ંચા</b> શક |
|----------------------|-----------------|
| ૧૨ સાધુ સામાચારી     | "               |
| ૧૩ પિંડ વિધિ         | "               |
| ૧૪ શીલાંગ વિધિ       | ",              |
| ૧૫ આલેાચના વિધિ      | "               |
| ૧૬ પ્રાયશ્ચિત્ત વિધિ | ,,              |
| ૧૭ કલ્પ              | **              |
| ૧૮ ભિક્ષુપ્રતિમા     | "               |
| ૧૯ તપે <b>ાવિધિ</b>  | ,,              |

અનુવાદમાં આધારભૂત ગ્ર'થાેની નામાવલિ

| <b>્યવહા</b> રસાધ્ય   | <b>એાઘનિ</b> શું કિત |
|-----------------------|----------------------|
| ઌૄૡૺૡક૯૫              | પિંડ નિર્યુંક્તિ     |
| નિશીથ                 | પિંડ વિશુદ્ધિ        |
| શ્રાદ્ધજીલકલ્પ        | પ્રવચન સારાેદ્રાર    |
| યતિજીતકલ્પ            | યતિદિન ચર્યા         |
| <b>દશા</b> શ્રુતસ્ક ધ | પંચવસ્તુ પ્રકરણ્     |
| દશવૈકાલિક             | સ બાેધપ્રકરણ         |
| આવશ્યક સૂત્ર          | પંચકલ્પ લાખ્ય        |

## શુદ્ધિપત્રક

સ્ચના :-૧૦૪ થી ૧૧૨ પેજ સુધીનું વિવેચન ટીકામાં નથી. ઉપ-ત્ર ચાેના આધારે લખ્યું છે. ' પિંડવિશહિ ' વગેરે હેાવાથી યોગી શહિ ષ'ક્તિ અશુદ્ધિ પૃષ્ઠ ર૩માં 🤄 પહપ મા રર ૨૧ આહાર–પાણી, આહાર–પાણી. 28 ૩ર ઝતાં છતા २४ 3ર માંથી માથી 38 £ શ્રતને શ્રતને 62 ۲ બ ધાય છે. ખંધાય છે. 292 ર૧ ઔદેશિક આદ્દેશિક 990 96 ઊંચે ઊચે ξ 226 પ ચે દિય પ ચેક્યિ 236 २उ भावो वा भाषोवा 182 ٩3 [ અર્થાત અર્થાત્ ૨૧ 922 દીધે. દીધેા 923 ٢ હેાય, (૨૭) હેાય. १७० ŀ નહિ. નહિ 25 960 પાન્યો પામ્યા રર 160 દશવે. દશવ, 23 160 सज्झंमिवि सउग्रंमिबि З 200 વેધર્મ્ય વૈદર્મ્ય ૧૨ 200 સા સા ٢ 203 जह वणो वणौ ૧૬ 239 પારાંચિક પારાંચિત UL. 5,70

Jain Education Internationa

For Private & Personal Use Only

www.jainelibrary.org

| <i>ম৽</i> ?               | ય ક્તિ                       | અશુદ્ધિ                                | શુદ્ધિ            |  |
|---------------------------|------------------------------|----------------------------------------|-------------------|--|
| २४७                       | ى                            | પારાંચિત                               | પારાંચિક          |  |
| રપ૮                       | ૧૮                           | પારાં <b>ચિ</b> ત                      | પારાંચિક          |  |
| २७०                       | २४                           | बिद्यि।                                | विद्यि            |  |
| २८८                       | ૧૬                           | ચતુર્યામિક                             | ચાતુર્યામિક       |  |
| ૩૧૮                       | X                            | साहुणा                                 | साहुणो            |  |
| ૩૨૯                       | ٩८                           | લે                                     | લે.               |  |
| <b>૩</b> ૨૯               | ૧૯                           | એષણા                                   | એષહ્યુા.          |  |
| 309                       | ٢                            | । અર્થાત્                              | [ અર્થાત્         |  |
| 320                       | ૧૨                           | વિગઈવાળુ                               | વિગ <b>ઇ</b> વાળુ |  |
| લખાણ ઉ                    | મેરવું <b>.</b><br>આમ આ તપેા | લાઈનમાં સંસારનિવે<br>શુભ અધ્યવસાય દ્વા | રા સ સાર નિવેદ    |  |
| આ ગ્રંથમાં આવેલાં દર્ષાતા |                              |                                        |                   |  |
| વિ                        | .ષય                          | ક <b>દર્શ</b> ત                        | પ્રષ્ઠ            |  |
| ગુરુ પ્રત્યે              | સમર્પણભાવ                    | માસતુષ                                 | ામુનિ ૯           |  |
| ઉત્તરગુણેાથ               | ી રહિત ગુરુ ત્યાળ            | ત્ય ન <b>થી. ચ</b> ંડરુદ્રા            | ચાર્ય ૩૮          |  |
| ગુરુકુલનેા                | ત્યાગ અને ગુરુકુલ            | તમાં વાસ કાગડ                          | r 88              |  |
| અપ્રમાદ                   |                              | તૈલ <b>પાત્રધા</b>                     | રક ૧૮ <b>૯</b>    |  |
| અપ્રમાદ                   |                              | રાધાવેધક                               | ૧૯૪               |  |
| સ વેગ                     |                              | પ્રાક્ષણ                               | २४०               |  |
| પ્રાયશ્ચિત્ત              |                              | ષ્યાસ્ત્રી–સુંદ                        | રી ૨૬૫            |  |

: 9 :

# વિષયાનુક્રમણિકા

૧૧ સાધુધર્મવિધિ પંચાશક

વિષય પૃષ્ઠ સાધુષમ ભાવપ્રધાન છે. ٩ ٩ સાધુનું સ્વરૂપ ચારિત્રના પાંચ પ્રકાર Ş ખાદ્યક્રિયા નિરર્થક નથી. ৩ જ્ઞાન-દર્શન વિના સામાચિક ન હાેય 6 વિશિષ્ટશ્રુત રહિત પણ ચારિત્રીને જ્ઞાન-દર્શન હાેય-માસતુસ મુનિ ¢ ૧૨ સાધૂધર્મનું સ્વરૂપ અગીતાર્થને પણ શુભ અનુષ્ઠાનાનું પાલન હાય ૧૨ અગીતાથ ગીતાર્થની આજ્ઞાનું પાલન શાથી કરે છે ? 93 આંધના સદ્-અસદ્ એમ બે પ્રકાર ૧૫ આજ્ઞાપ્રધાન જ શુભ અનુષ્ઠાન સાધુધર્મ છે એનું સમર્થન 9 6 ગુરુકુલવાસનું વિસ્તૃત વર્ણુન 96-20 યીજા સુગુરુની નિશ્રા વિના કુગુરુને। પણ ત્યાગ ન કરવે ા ૨૮ એકલા ન વિચરવા સંખંધી વિસ્તૃત વર્ણન 26-36 જાત અને અજાત એમ બે પ્રકારના કલ્પ 39 મૂલગુણેાથી જ રહિત ગુરુ ત્યાજ્ય છે-ચંડરુદ્રાચાર્ય 36 કતજ્ઞ શિષ્યાે સુગુરુના ત્યાગ કરતા નથી 82 ગુરુકળને છેાડનારાએાની નિદા-કાગડાતું દર્ણત 85 ગુરુકુલ ત્યાગીએાનું બહુમાન કરનારાઓને ઉપદેશ

ww.jainelibrary.org

| વિષય                                                      | ৸৽৽            |
|-----------------------------------------------------------|----------------|
| જિનાજ્ઞામાં રહેલા સાધુએાનું સ્વરૂપ                        | 85             |
| ગ્રાન− <b>દર્શ</b> ન–ચારિત્રના સાહેચ <b>ય</b> ૈની વિચારણા | ૪૮-૫૧          |
| ભાવસાધુનું સ્વરૂપ                                         | પર             |
| ૧૨ સાધુ સામાચારી પંચાશક                                   |                |
| સામાચારીના દશ પ્રકાર                                      | પપ             |
| ઈચ્છાકાર સામાચારી                                         | યહ-૬૫          |
| મિથ્યાકાર સામાચારી                                        | 88-85          |
| તથાકાર સામાચારી                                           | ६८-७१          |
| આવશ્યિકી સામાચારી                                         | ૭૧–૭૩          |
| સુશ્રાવકાે એમ 'સુ'નાે ઉલ્લેખ કેમ ?                        | ૭૫             |
| નૈષેધિકી સામાચારી                                         | 9 <b>0-6</b> 0 |
| આપૃચ્છના સામાચારી                                         | ७६-७८          |
| પ્રતિપૃચ્છા સામાચારી                                      | ७६-૯૧          |
| છંદના સામાચારી                                            | <b>૯૧</b> –૯૫  |
| નિમંત્રણા સામાચારી                                        | 28-26          |
| ઉપસંપદા સામાચારી                                          | 22-EF          |
| ૧૩ પિંડવિધિ પંચાશક                                        |                |
| શુદ્ધપિંડનું લક્ષણ અને પિંડના દેાષાની સંખ્યા              | ÷(             |
| ઉદ્દગમશબ્દનેા અર્થ અને તેના પર્યાયવાચી શખ્દેા             | 66             |
| સાળ ઉદ્ગમ દાેષા                                           | 900            |
|                                                           |                |

e :

:

આધાકમંદેાષ ઔદ્દેશિક દેાષ

For Private & Personal Use Only

www.jainelibrary.org

૧૦૩–૧૧૨

૧૧૩–૧૧૯

| વિષ | 21 |  |  |
|-----|----|--|--|

પૂતિ અને મિશ્રદેાષ 996-929 સ્થાપના અને પ્રાભુતિકા દેાષ 121-122 પ્રાદુષ્કરણ અને ક્રીત દેાય 856-656 પ્રામિત્ય અને પરાવર્તિત દેાય 128-126 અભ્યાહુત અને ઉદ્દભિન્નદાષ 928-924 માલાપહુત અને આચ્છેઘ દાેષ 926-930 અનિસંધ અને અધ્યવપૂરક દાેષ 930 વિશ્વદ્ધિકાટિ-અવિશુદ્ધિકાટિરૂપ એ લેદ 930 ઉત્પાદન શબ્દના અર્થ અને તેના પર્યાયવાચી શબ્દા ૧**૩૧** ઉત્પાદનના સાેળ દાેષાનું વર્ણન 132-136 એષણા શખ્દના અર્થ અને તેના પર્યાયવાચી શખ્દા ૧૪૦ એવશાના દશ દાેષાનું વર્ણન ૧૪૧–૧૫૨ સ્વાધ્યાય-સંયમમાં રત સાધુને જ શુદ્ધપિંડ હેાય ૧૫૨ શુદ્ધપિંડને જાણવાના ઉપાયા. ૧૫૫ લિક્ષાશખ્દના અર્થ સાધુની બિક્ષામાં જ ઘટે. ૧૫૬ નિદ્યોષ પિંડ અસંભવિત છે એ મતનું નિરાકરથ ૧૫૭-૧૬૪ સાધુના નિર્દોષ ભિક્ષા આદિ સઘળા આચારા દુષ્કર છે ૧૬૪ આજ્ઞાપ્રમાણે વર્તાવા છતાં અશુદ્ધ આહારનું સેવન થાય તાે સાધુ નિદેધ છે, અન્યથા નહિ. 984 ક્રમથી જ થાય છે માટે દેાષ નથી એમ માનવામાં આપત્તિ ૧૬૮ કયા દેખો કાેનાથી ઉત્પન્ન થાય 186 ભાજનમાંડલીના પાંચ દાેષા 900-903

Jain Education International

For Private & Personal Use Only

www.jainelibrary.org

पृष्ठ

#### : 11 :

#### વિષય

૧૪ શીલાંગવિધિ પંચાશક

શીલાંગના અર્થ અને તેની સંખ્યા 998 સવ'વિરતિનું દેશથી ખંડન શી રીતે થાય તેના ઉત્તર ૧૭૫ અઢાર હજાર શીલાંગાની ઉત્પત્તિ 905 ચેાગ વગેરેનું સ્વરૂપ 9.99 અઢાર હજાર શીલાંગાની ઘટના 196 બધા જ શીલાંગા હાય તા જ સર્વવરતિ હાય ૧૭૯-૧૮૮ શીલની અખંડતા અંતરના પરિણામની અપેક્ષાએ છે ૧૮૨ આજ્ઞાથી હિસાદિમાં પ્રવૃત્ત સાધુ અપ્રવૃત્ત છે. ૧૮૪-૧૮૫ આજ્ઞાવિરુદ્ધ પ્રવૃત્તિ વિરતિભાવને ખંડિત કરે છે ૧૮૫ ગીતાર્થ અને ગીતાર્થયુક્ત એ બે જ વિહાર કેમ ? ૧૮૭ કેવે। છવ શીલાંગાનું પાલન કરી શકે તેનું વર્ણન ૧૮૯ અપ્રમાદ ઉપર તૈલપાત્ર ધારકનું દેશંત 966 અપ્રમાદ ઉપર રાષાવેધકતું દેષ્ટાંત 168 શાસ્ત્રોક્ત ગુણાથી રહિત સાધુ નથી તેતું સુવર્ણના दप्टांतथी विस्तत वर्धन 960-203 ગુથરહિત સાધુતું વર્ણન 203 શાસ્ત્રોક્ત સાધુગુણાથી સાધુ બની શકાય 208 'અપ્રધાન સાધુ વેશ ' સંબ'ધી ટીપ્પણુ 205 દ્રબ્યલિંગથી દુઃખનાે નાશ ન થાય. 208-206 મહાજન શખ્દના અય 205

વિષય 509 ૧૫ આલાેચનાવિધિ પંચાશક શ્રાવદેાને પથ આલાચના હાય 206 આલાેચના શબ્દનાે અર્થ 290 290-299 આલેાચનાથી કર્મલય અવિધિથી આલાેચના લેવાથી શુદ્ધિ ન થાય. 299 આલેાચનાના વિધિ 292 આલાેચનાનાે કાળ કેવાે સાધુ આલાેચના કરવાને ચાેગ્ય છે તેતું વર્ણન ૨૧૫ કેવા ગુરુ પાસે આલેાચના કરવી તેનું વર્ણન 290 કયા ક્રમથી આલેાચના લેવી તેનું વર્ણન 220 જે ભાવથી દાષ સેબ્યાે હાેય તે ભાવ જણાવવા 229 શુભ દ્રબ્ય–ક્ષેત્ર–કાલ–ભાવમાં આલેાચના લેવી. રરર ગાનાચાર આદિ પાંચ આચારના લેદેા. 223-226 મૂલગુશ-હત્તરગુશુનું અને તેના અતિચારાનું 280-238 સ્વરૂ પ શિષ્ય કેવા ભાવથી આલેાચના કરે. 538 ગુરુ શિષ્યને આલાેચના કેવી રીતે કરાવે 234 શહ્યતું લક્ષણ 234 ગલ્યોહાર ન કરવાથી થતા વિપાઠા 234 આલેાચના વિના સ્વકલ્પનાથી શુદ્ધિ ન થાય 234 ગાનીએ પણ બીજા પાસે આલાેચના લેવી જોઈ એ. ૨૩૬-૨૩૮ આલેાચના માટે ગીતાર્થ ને શાેધવાની ક્ષેત્ર−કાળની મર્ચાંઠા ૨૩૮

#### વિષય

આલાચના કરતાં પહેલાં આલાચકના સવેગ 336 આલેાચઢે સંવેગ ઉત્પન્ન કર્યા પછી કરવાના વિધિ ૨૪૦ સ વેગ ઉત્પન્ન કરવા પ્રાહ્યણનાં એ દર્ષાતા 280-282 માયા-મદથી મુક્રત બનીને આલેાચના કરવી ૨૪૨ સારી રીતે કરેલી આલાેચનાતું લક્ષણ 583 ૧૬ પ્રાયશ્ચિત્તવિધિ પંચાશક प्रायश्चित्त शण्हने। अर्थ ર૪૫ પ્રાચશ્ચિત્તના દશ પ્રકાર 285 પ્રાયશ્ચિત્ત શબ્દને। નિરુક્તિથી થતે৷ અર્થ 220 ભાવથી પ્રાયશ્ચિત્ત કેવા જીવને હાય 280-240 આલાચનાદિ સાત પ્રાયશ્ચિત્તની વધ્ ચિકિત્સા સાથે ઘટના રય૦-રપય છેદથી અપરાધશુદ્ધિ થવાતું કારણ રપપ મૂલ આદિ ત્રણ પ્રાયશ્ચિત્તની વર્ણચિકિત્સા સાથે ઘટના ન થાય 244 મૂલ અને અનવસ્થાપ્યનું સ્વરૂપ 240 પારાંચિકનું સ્વરૂપ 246 આગમ આદિ પાંચ વ્યવદાર રક્ષ દેાયસેવનનાં કારણા 253 વિશિષ્ટ શુભ ભાવ જ યથાર્થ પ્રાયશ્ચિત્ત છે. 258 વિશિષ્ટ શુભભાવતું સ્વરૂપ 288 પ્રાદ્યીનું દર્શાત २६५

પુષ્ઠ

પૃષ્ડ

| વિશિષ્ટ શુભભાવ ઉત્પન્ન કરવાનાં કારણે       | २९९         |
|--------------------------------------------|-------------|
| વિશિષ્ટ શુભભાવ રૂપ પ્રાયશ્ચિત્તથી થતા લાવે | २६७         |
| પ્રાયશ્ચિત્ત ચેાગ્ય નથી–ઘટતુ નથી એ મતત્    | 1.          |
| ખ <b>ંડન</b>                               | २६९-२७६     |
| વિવિધ પ્રકારે કર્મખંધ                      | ૨૭૩         |
| સારી રીતે કરેલા પ્રાયશ્ચિત્તનું લક્ષણુ     | ૨૭૬         |
| ૧૭ કલ્પ પંચાશક                             |             |
| સ્થિત કલ્પતું સ્વરૂપ અને તેનેા શબ્દાથ      | રહદ         |
| ત્રણ પ્રકારનાં ઔષધાની સ્થિત કલ્પ સાથે ઘટના | २७६–२८०     |
| કલ્પના દશ પ્રકાર                           | ૨૮૧         |
| મધ્યમ જિનના સાધુઓની અપેક્ષાએ અસ્થિત-       | <b>-</b>    |
| સ્થિત કલ્પ                                 | ર૮૨         |
| (૧) આચેલકથ કલ્પ                            | २८३-२८६     |
| (૨) ઔદેશિક કલ્પ                            | 264-266     |
| (૩) શચ્યાતરપિંડ કલ્પ                       | २६०-२९४     |
| (૪) રાજપિંડ કલ્પ                           | રહ્ય-રહ્દ્ર |
| (૫) કૃતિકમ કલ્પ                            | 266-300     |
| (૬) વ્રત કલ્પ                              | 301         |
| (૭) જયેષ્ઠ કલ્પ                            | 305-308     |
| (૮) પ્રતિક્રમણ કલ્પ                        | ३०५-३०६     |
| (૯) માસકલ્પ                                | 306-305     |
| (૧૦) પર્યું વધ્યા કલ્પ                     | 306         |

Jain Education International

પ્રતિમાની સંખ્યા અને સ્વરૂપ 394 આવશ્યક નિર્શું કિતમાં કહેલી પ્રતિમાએા 320 પ્રતિમા ધારણુ કરવાને લાવક સાધુનું સ્વરૂપ 329-339 પ્રતિમાના અભ્યાસ માટે પાંચ તુલના 322-328 અસ' સુષ્ટા વગેરે સાત પ્રકારની ભિક્ષા 326 પ્રતિમા સ્વીકારનાે ક્ષમાપના વગેરે વિધિ 332 પહેલી માસિકી પ્રતિમામાં નિયમાે–અભિગ્રહાે ૩૩૩-૩૩૮ માસિકી પ્રતિમા પૃથ્વ થયા પછીનાે વિધિ 332 સાધુઓના પ્રવેશ મહાત્સવ કરવાનું કારણ 336 બીજીથી સાતમી સુધી પ્રતિમાએાની વિધિનું સૂચન ૩૩૯ ૮ થી ૧૨ એ પાંચ પ્રતિમાતું સ્વરૂપ 336-383 પ્રતિમાકલ્પથી વિશિષ્ટલાભ નથી એવા મતનું ખંડન ૩૪૩-૩૫૮ આંત-પ્રાત શખ્દાના અર્થ (ટીપ્પણમાં) 344 પ્રતિમાધારીના ધ્યાનનું સ્વરૂપ 346

પ્રથમ ન્મધ્યમ - અંતિમ જિનના સાધુઓનાં દેષ્ટાંતાે ૩૧૧ - ૩૧૨ સાધુઓના વક્રતા વગેરે સ્વભાવતું કારણ ૩૧૨ પ્રથમ અંતિમ જિનના સાધુઓને પણ ચારિત્ર હેાય ૩૧૩ - ૩૧૪ માતૃસ્થાન શબ્દના અર્થ ૩૧૪ દુષ્યમાકાળમાં પણ ચારિત્ર છે. ૩૧૫ ભાવરહિત અને ભાવસુક્ર્ત સાધુતું સ્વરૂપ ૩૧૮ ૧૮ ભિક્ષુપ્રતિમા પંચાશક

વિષય પુષ્ક

#### : ૧૫ :

કલ્પામાં સ્થિત--અસ્થિત એવા લેદનું કારણ ૩૧૦--૩૧૨

વિષય y43 પ્રતિમા માટે અયેાગ્ય સાધુએ અભિગ્રહાે લેવા જોઇએ 346 અભિગ્રહા ન કરવાથી દાેષ 360 ૧૯ તપાેલિધિ પંચાશક બાહ્યતપના લેદેા 998 અલ્ય'તર તપના લેદા 343 પ્રકીર્શ તપતું સ્વરૂપ 840 તીર્શ'કર નિગેમ તપ 346 तीर्थ'ं हर ज्ञाने। त्यत्ति तय 3190 તીશ'ંકર માક્ષગમન તપ **99** 202 ચાંદ્રાયણ તપ તપ કાેને સફળ અને તેવું વર્ણન 308 રાહિણી આદિ તપાે સુગ્ધ લાેકાેને હિતકર છે 3194 ધાર્મિક અનુષ્ઠાનાના ત્રણ પ્રકારા. (ટિપ્પણમાં) 394 3194 તપતું સ્વરૂપ દેવતાના ઉદ્દેશથી કરાતા તપ ચારિત્રતું પણ કારણ છે. ૩૭૭ સર્વા ગસુંદર આદિ વિવિધ તપાતું વર્ણન 392-322 લક્ત તપા આગમમાં દેખાતા નથી એવી શ કાતું સમાધાન ૩૮૩ કર્શનજ્ઞાન ચારિત્ર તપ 323 સવાં ગસુંદર આદિ તપ નિદાન રહિત છે અને માક્ષતું કારથ છે. 368 વિષયશુદ્ધ આદિ ત્રણ પ્રકારના તપા 324 ટીકાકારની પ્રશસ્તિ 320 <mark>અનુવાદકની</mark> પ્રશસ્તિ 366

# બીને વિભાગ

### ૧૧. સાધુધર્મ વિધિ પ'ચાશક

શ્રાવક્રધર્મ કહ્યો. હવે સાધુધર્મને કહેવાની ઈચ્છાવાળા ગ્રાંથકાર ભગ-વાન મંગલ આદિના નિર્દેશ કરે છે :—

नमिऊण वद्धमाणं, मोक्खफलं परममंगलं सम्मं । वोच्छामि साहुधम्मं, समासओ भावसारं तु ॥ १ ॥ भाक्षફલને આપનાર અને પરમ મ'ગલત્તું કારણ હાેવાથી પરમમ'ગલરૂપ શ્રી મહાવીરસ્વામીને ભાવથી નમસ્કાર કરીને ભાવપ્રધાન સાધુધર્મને સંક્ષેપથી કહીશ.

પ્રશ્ન :- સાધુધર્મ ભાવપ્રધાન કેમ છે ?

ઉત્તર :- સાધુધર્મમાં ભાવની જ પ્રધાનતા હેાવાથી સાધુધર્મ ભાવપ્રધાન જ છે. શ્રાવકધર્મમાં (જિનપૂજાદિ) દ્રવ્યની પ્રધાનતા હાેવાથી શ્રાવકધર્મ દ્રવ્યપ્રધાન છે. (૧) સાધુનું સ્વરૂપ :-

## चारित्तजुओ साहू, तं दुबिंहं देससव्वभेेएण । देसचरित्ते ण तओ, इयरम्मि उ पंचहा तं च ॥ २ ॥

જે ચારિત્રથી ચુક્ત હાેય તે સાધુ. ચારિત્રના દેશવિરતિ અને સર્વવિરતિ એમ બે લેદ છે. જેને દેશવિરતિ ચારિત્ર હાેય તે સાધુ નથી, કિંતુ જેને સર્વવિરતિ ચારિત્ર હાેય તે જ સાધુ છે. સર્વવિરતિ ચારિત્રના પાંચ પ્રકાર છે. (૨) थारित्रना पांथ प्रधार :-सामाइयत्थ पढमो, छेओवट्ठावणं भवे बीयं । परिहारविसुद्धीयं, सुहुमं तह संपरायं च ॥ ३ ॥ तत्तो य अहक्खायं, खायं सव्वम्मि जीवलोगम्मि । जं चरिऊण सुविहिया, वचंति अणुत्तरं मोक्खं ॥ ४ ॥

પહેલું સામાચિક, બીજું છેદેાપસ્થાપન, ત્રીજું પરિહાર-વિશુદ્ધિ, ચાેશું સૂક્ષ્મસંપરાય અને પાંચમું યથાખ્યાત એમ ચારિત્રના પાંચ પ્રકાર છે. જેન્નું પાલન કરીને સાધુઓ શ્રેષ્ઠ એવા માક્ષમાં વર્તમાનકાળે જાય છે, ભૂતકાળમાં ગયા છે અને ભવિષ્યકાળમાં જશે તે યથાખ્યાત ચારિત્ર બધા છવામાં પ્રસિદ્ધ છે.

<mark>પ્રક્ષ :- યથા</mark>ખ્યાત ચારિત્ર અધા જીવેામાં પ્રસિદ્ધ કેવી રીતે છે **?** 

ઉત્તર ઃ– ચથાખ્યાત ચારિત્રના ફલબૂ્ત સર્વ'જ્ઞપણું વગેરે ગુણુગણુથી ચુક્ત તીર્થ'કર વગેરે ઉત્તમપુરુષા સર્વ' જીવામાં પ્રસિદ્ધ હેાવાથી ચથાખ્યાત ચારિત્ર પણુ સર્વ' જીવામાં પ્રસિદ્ધ છે.

ચારિત્રના સામાયિક આદિ પાંચ લેદાેતું સ્વરૂપ આ પ્રમાણે છેઃ –

(૧) સામાયિકઃ- સમ અને આય એ બે શબ્દોથી સામાયિક શબ્દ બન્ચાે છે. સમ એટલે રાગાદિ વિષમતાથી રહિત જ્ઞાનાદિગ્રુણેા. આય એટલે લાભ. રાગાદિ વિષમતાથી ગાથા-૩-૪ ૧૧ સાધુધર્મવિધિ-પંચાશક : ઢ :

રહિત જ્ઞાનાદિગુણાના લાભ તે (વ્યાકરથ્યના નિયમ પ્રમાણે इक પ્રત્યય લાગતાં) સામાચિક. સામાચિક સકલસાવદ્ય-<mark>યેાગેાની</mark> વિરતિરૂપ છે. આ વ્યાખ્યા સામાચિકના લે**દાની** વિવક્ષા વિના સર્વસામાન્ય સામાચિકની છે. સામાચિકના **લેઠાેની વિવક્ષા કરવાથી આ ( =સર્વ`સાવદ્યયેાગાેની વિ**રતિ રૂપ) જ સામાચિક શબ્દથી અને અર્થથી બિન્ન ભિન્ન અની લય છે. [ જેમ કે છેદ્રાપસ્થાપન સામાચિક, પરિહારવિશુદ્ધિ સામાચિક.....છેદેાપસ્થાપન વગેરે અને જિનકલ્પિક વગેરે લેકાે પરમાર્થથી તાે સર્વ-સાવઘયેાગવિરતિરૂપ સામાચિકના જ લેદેા−જીુદી જીુદી કક્ષાએા છે. ] સામાચિકના ઇત્વર અને ચાવત્કથિક એમ બે પ્રકાર છે. જે થાડા ટાઈમ સુધી રહે તે ઈત્વરસામાચિક. **ઇત્વર સામાચિક ભરત અને ઐરવત ક્ષેત્રમાં પંહેલા અને** છેલા તીર્થ'કરના તીર્થમાં જેને મહાવતાનું આરાપથ કર-વામાં આવ્યું નથી તેવા નવકીક્ષિત સાધુને હેાય. જે જીવનપર્ચ તે રહે તે ચાવત્કથિક સામાચિક. આ સામાચિક **લ**રત-ઐરવતક્ષેત્રમાં મધ્યમ બાવીશ જિનેશ્વરાના અને મહા-વિદેહમાં સર્વ'તીથ' કરાેના તીર્થમાં રહેલા સાધુએાને હાેય. કારણ કે તેમને બીજુ' છેદેાપસ્થાપન ચારિત્ર હાતુ' નથી.

(ર) છેદાપસ્થાપન :-જેમાં પૂર્વપર્યાયના છેદ કરીને મહાવતાનું ઉપસ્થાપન-આરાપણ કરવામાં આવે તે છેદા-પસ્થાપન. તેના સાતિચાર અને નિરતિચાર એમ બે લેદ છે. ઇત્વર સામાચિકવાળા નવદીક્ષિતને અપાતુ છેદાપસ્થાપન નિરતિચાર છે. અથવા એક તીર્થ'કરના તીર્થમાંથી બીજા તીર્થ'કરના તીર્થમાં જનારા સાધુને અપાતું છેદેાપસ્થાપન નિરતિચાર છે. જેમકે-પાર્શ્વનાથના તીર્થમાંથી મહાવીર-સ્વામીના તીર્થમાં જનારા સાધુને પાંચ મહાવતાનું આરેા-પણ. મૂલગુણાના ઘાત કરનારને કરીથી મહાવતાનું આરા-પણ કરવામાં આવે તે સાતિચાર છેદાપસ્થાપન છે.

(૩) પરિહારવિશુદ્ધિ :- તપવિશેષને પરિહાર કહેવામાં આવે છે. જેમાં પરિહાર તપથી વિશુદ્ધિ હેાચ તે પરિહાર વિશુદ્ધિ ચારિત્ર. તેના નિર્વિશમાનક અને નિર્વિષ્ટકાયિક એમ બે લેદ છે. વર્તમાનમાં પરિહારવિશુદ્ધિનું સેવન કરી રહેલા સાધુઓ નિર્વિશમાનક છે. પરિહારવિશુદ્ધિ ચારિત્ર તેમનાથી ભિન્ન ન હાેવાથી તેમનું પરિહારવિશુદ્ધિ ચારિત્ર પણ નિર્વિશ-માનક કહેવાય. જેમણે પરિહારવિશુદ્ધિનું સેવન કરી લીધું છે તે સાધુઓ નિર્વિષ્ટકાયિક છે. ચારિત્ર તેમનાથી ભિન્ન ન હાેવાથી તેમનું પરિહારવિશુદ્ધિ ચારિત્ર પણ નિર્વિષ્ટ-કાચિક છે.

આ ચારિત્રમાં નવ સાધુઓને ગણુ હેાય છે. તેમાં ચાર પરિહાર તપતું સેવન કરે, બીજા ચાર તેમની સેવા કરે અને એક વાચનાચાર્ય બને. પરિહાર તપના જઘન્ય મધ્યમ અને ઉત્કુષ્ટ એમ ત્રણુ પ્રકાર છે. તે આ પ્રમાણે– ઉનાળામાં જઘન્ય ઉપવાસ, મધ્યમ છઠ્ઠ અને ઉત્કૃષ્ટ અઠ્ઠમ. શિયાળામાં ,, છઠ્ઠ ,, અઠ્ઠમ ,, ,,ચાર ઉપવાસ ચામાસામાં ,, ત્રણુ ઉપવાસ ,, ૪ ઉપવાસ ,, પાંચ ઉપવાસ

ગાથા-૩-૪ ૧૧ સાધુધર્મવિધિ-પંચાશક : પ ઃ

(આ ત્રણુ પ્રકારમાંથી જે તપની ભાવના-શક્તિ હાેય તે તપ કરે.)

પારણે આય'બિલ કરે. તથા સાત\* પ્રકારની બિક્ષામાંથી પ્રાર'બની બે બિક્ષા કચારે પણ ન લે. બાકીની પાંચ બિક્ષા માંથી પણ દરરોજ " આજે મારે બે જ બિક્ષા લેવી-બેથી વધારે બિક્ષા ન લેવી." એમ બે બિક્ષાના અબિગ્રહ કરીને ત્રણ બિક્ષાના ત્યાગ કરે છે. એ બે બિક્ષામાં એક પાણીની ત્રણ બિક્ષાના ત્યાગ કરે છે. એ બે બિક્ષામાં એક પાણીની અને એક આહારની હાેચ. આ પ્રમાણે છ મહિના સુધી કરે. બાકીના પાંચ સાધુઓ છ મહિના સુધી દરરાજ ઉક્ત રીતે બે બિક્ષાના અબિગ્રહપૂર્વક આચ'બિલ કરે. પછી જે વૈચાવચ્ચ કરનારા હતા તે છ મહિના સુધી પરિહાર તપ

\* સાત ભિક્ષા આ પ્રમાણે છે. (૧) અસ સ્પૃષ્ટા:-વહેારાવવા નિમિત્તે વહેારાવનારના હાથ અને વાસણ ન ખરડાય તે રીતે વહેારવું. (ર) સ સ્પૃષ્ટા :- વહેારાવવા નિમિત્તે વહેારાવનારના હાથ અને વાસણ ખરડાય તે રીતે વહેારવું. (૩) ઉદ્દૃષ્ટતા :-ગૃહસ્થે પાતાના માટે મળ વાસણમાંથી બીજા વાસણમાં કાઢેલું ભાજન વહેારવું. (૪) અલ્પલેપા:-પાત્ર આદિને લેપ ન લાગે તેવી (નિરસ વાલ વગેરે) ભિક્ષા. (૫) અવગૃદ્ધીતા :- ભાજન વખતે થાળી વાટકી આદિમાં કાઢીને ભાજન કરનારને આપેલા આહારની ભિક્ષા. (૬) પ્રગૃદ્ધીતા :-ભાજન વખતે જમવા બેઠેલાને પીરસવા માટે મૂળ વાસણમાંથી ચમચા વગેરમાં કાઢેલા આહાર ભાજન કરનારને ન આપતાં સાધુને વહાેરાવે. અથવા જમનાર પાતાના માટે હાથમાં લીધેલી વસ્તુ સાધુને વહાેરાવે. (૭) ઉજ્ઝિતધર્મા :-ગૃહસ્થને નિરુપયાગી તજી દેવા યાગ્ય (વધેલા) આહારની ભિક્ષા.

For Private & Personal Use Only

કરે અને પરિદ્ધાર તપ કરનારા હતા તે તેમની વૈયાવચ્ચ કરે. પછી વાચનાચાર્ય છ મહિના સુધી પરિહાર તપ કરે. બાકીના આઠમાંથી સાત વૈયાવચ્ચ કરે અને એક વાચના-ચાર્ય બને. આ પ્રમાણે પરિહાર કલ્પના અઢાર મહિના કાળ છે. આ કલ્પ પૂર્ણ થયા પછી જિનકલ્પના સ્વીકાર કરે અથવા ગચ્છમાં રહે. તીર્થ કર પાસે કે જેણે તીર્થ કર પાસે પરિહારકલ્પના સ્વીકાર કરેો હાેય તેની પાસે પરિહારકલ્પના સ્વીકાર થઈ શકે છે, બીજા કાેઈ પાસે નહિ.

પરિહારકલ્પનું વિશેષ સ્વરૂપ અન્ય ગ્ર'થામાંથી જાણી લેવું. પરિહારકલ્પને પાલન કરનારાઐાનું ચાસ્ત્રિ પરિહાર-વિશુદ્ધિ છે.

(૪) સૂક્ષ્મસ'પરાય :- જેનાથી સંસારમાં પરિભ્રમણ થાય તે સંપરાય. કષાચાથી સંસારમાં પરિભ્રમણ થાય છે માટે સંપરાય એટલે કષાય. જેમાં કષાય અત્યંત સૂક્ષ્મ હાેચ તે સૂક્ષ્મસંપરાય. તેના વિશુદ્ધ ચમાનક અને ક્લિશ્યમાનક એમ બે લેદ છે. (વિશુદ્ધ ચમાનક એટલે ઉત્તરાત્તર અધિક વિશુદ્ધ થતું. ફિલશ્યમાનક એટલે ઉત્તરાત્તર હીન વિશુદ્ધિ-વાળું થતું.) ક્ષપક અને ઉપશમ શ્રેણિમાં ચઢતાને વિશુદ્ધ ચ માનક તથા ઉપશમશ્રેણિમાં પડતાને ક્લિશ્યમાનક સૂક્ષ્મ સંપરાય હાેય છે. (આ ચારિત્ર દશમા ગુણરથાને હાેય છે.)

(૫) <mark>યથાખ્યાત</mark> :-જિનેશ્વરાેએ જેવું કહ્યું છે તેવું ચારિત્ર તે <mark>યથા</mark>ખ્યાત. જિનેશ્વરાેએ કષાયરહિત ચારિત્રને

For Private & Personal Use Only

| ગાથા–પ ૧૧ સાધુધર્મવિધિ–પ | ાંચાશક ર | : | ৩ | : |
|--------------------------|----------|---|---|---|
|--------------------------|----------|---|---|---|

શ્રેષ્ઠ ચારિત્ર કહ્યું છે. આથી કષાયરહિત ચારિત્ર ચથાખ્યાત છે. આ ચારિત્ર ઉપશમક અને ક્ષપક છદ્મસ્થ વીતરાગને, સરીાગી કેવલીને અને અચાેગી કેવલીને હાેય છે. (3–૪)

ચારિત્રના છેદાપસ્થાપન વગેરે ભેદાે સામાચિકના જ ભેદાે હેાવાથી આ પ્રકરણમાં છેદાપસ્થાપન વગેરે ચાર ભેદાેતું વર્ણુંન નહિ કરે, સામાચિકતું જ વર્ણુંન કરશે. સામાચિકતું વર્ણુંન કરવા સામાચિકતું સ્વરૂપ કહે છે :-सममावो सामइयं, तणकंचणसत्तुमित्तविसऔति । णिरभिस्संगं चित्तं, उचियपवित्तिप्पद्दाणं च ॥ ५ ॥

તૃષ્યુ–સુવર્ણ્ય વગેરે જડ પદાર્થીમાં અને શત્રુ–મિત્ર વગેરે ચેતન પદાર્થીમાં સમભાવતે સામાચિક. અર્થાત્ નિર-ભિષ્વ ંગ અને ઉચિતપ્રવૃત્તિ પ્રધાન મન સામાચિક છે.

નિરભિષ્વ'ગ એટલે અભિષ્વ'ગથી રહિત. રાગ-દેષ અભિષ્વ'ગ છે. આથી નિરભિષ્વ'ગ એટલે રાગ-દેષથી રહિત. ઉચિતપ્રવૃત્તિ પ્રધાન એટલે ઉચિત પ્રવૃત્તિથી ઉત્તમ. રાગ-દ્વેષથી રહિત અને ઉચિતપ્રવૃત્તિથી ઉત્તમ એવું મન સામા-ષિક છે. જેઓ કેવળ નિરભિષ્વ'ગ ચિત્તને સામાચિક માનીને આદ્યકિયા નિરર્થ'ક છે એવી કલ્પના કરે છે તેમને ઉપદેશ આપવા ચ'થકાર ભગવાને ચિત્તનું "ઉચિતપ્રવૃત્તિપ્રધાન" એ વિશેષણુ મૂક્યું છે. કેવળ નિરભિષ્વ'ગ ચિત્ત સામાચિક નથી, કિંતુ ઉચિત પ્રવૃત્તિપ્રધાન એવું નિરભિષ્વ'ગ ચિત્ત સામાચિક છે. ચિત્ત નિરભિષ્વ'ગ અની બ્લય છે ત્યારે પ્રાય:

ઉચિત જ પ્રવૃત્તિ થાય છે. કારણ કે ભાવથી અનુચિત પ્રવૃ-ત્તિનું કારણ સાલિષ્વંગ ( રાગ-દ્રષથી ગુક્ત ) ચિત્ત છે. અર્થાત્ ભાવપૂર્વકંં અનુચિત પ્રવૃત્તિ સાભિષ્વંગ ચિત્તનું કાર્ય છે, નિરભિષ્વ'ગ ચિત્તનું નહિ. ચિત્ત નિરભિષ્વ'ગ હાેય ત્યારે પ્રાયઃ ઉચિત જ પ્રવૃત્તિ થાય. આનાથી એ સૂચિત કર્યું કે વીતરાગની પરેાપકારપ્રવૃત્તિ સમભાવરૂપ સામાચિકને ખાધા પહેાંચાડતી નથી. અર્થાત્ વીતરાગની પરાેપકાર પ્રવૃત્તિથી સામાચિકના=સમભાવના ભ'ગ થતા નથી. (૫)

ज्ञान-दर्शन विना सामायिक न होय :-

सति एयम्मि उ णियमा, णाणं तह दंसणं च विण्णेयं । एएहि विणा एयं, ण जातु केसिंचि सद्धेयं ॥ ६ ॥

સામાચિક હાેચ ત્યારે જ્ઞાન અને કર્શન (-સમ્યગ્જ્ઞાન અને સમ્યગ્દર્શન) અવશ્ય હાય. કાઇને પણ કચારે ય જ્ઞાન-દર્શન વિના સામાચિક ન હાેય. આથી કચારેય ગ્રાન-દર્શન વિના કાંઇના પણ સામાયિકની શ્રદ્ધા ન કરવી. (છવાદિ-તત્ત્વાને) જાણ્યા વિના અને શ્રદ્ધા કર્યા વિના ઉચિતપ્રવૃત્તિ પ્રધાન નિરલિષ્વ ગ ચિત્ત ખનાવી શકાય નહિ. (૬)

∗ ભાવ વિના અનુચિત પ્રવૃત્તિ નિરભિષ્વ**ંગ ચિત્તથા પણ** કચારેક થાય. આથી જ નિરભિષ્વંગ ચિત્તથી પ્રાય: ઉચિત પ્રવૃત્તિ થાય છે ઋોમ 'પ્રાય:' કહ્યું. આનેા અર્થએ થયેા કે નિરભિષ્વ ગચિત્તથી કચારેક અનુચિત પ્રવૃત્તિ પણ થાય. પણ તે અનુચિત પ્રવૃત્તિ ભાવ વિના થાય. સાલિષ્વંગ ચિત્તથી ભાવપૂર્વક અનુચિત પ્રવૃત્તિ થાય.

विशिष्ट श्रुत २७ित पणु यारित्रीने ज्ञान-दर्शन छे।य छे :-गुरुपारतंतणाणं, सदद्दणं एयसंगयं चेव । एत्तो उ चरित्तीणं, मासतुसादीण णिद्दिष्टं ।। ७ ।।

જ્ઞાન-દર્શન વિના સામાયિકન હાેચ માટે જ આગ-મમાં પ્રસિદ્ધ અતિ જડ માસતુસ આદિ સાધુઓને ગુરુપરત ત્રતારૂપ જ્ઞાન અને એ જ્ઞાનને અતુરૂપ દર્શન હાેચ છે, અર્થાત્ એવા સાધુઓને ગુરુ પ્રત્યે સમર્પથુભાવ એ જ એમનું જ્ઞાન અને દર્શન છે, એમ સર્વજ્ઞાએ કહ્યું છે. કારથુ કે જ્ઞાનનું જે ક્લ છે તે ક્લ ગુરુપારત ંત્ર્યથી મળે છે. કહ્યું છે કે—

यो निरनुबंधदोषात्, श्राद्धोऽनाभोगवान् वृत्तिनभीरुः । गुरुभको प्रहरहित्ः, सोऽपि ज्ञान्येव तत्फल्रतः ॥ १ ॥ चश्चष्मानेकः स्यादन्धोऽन्यस्तन्मतानुबृत्तिपरः । गन्तारौ गन्तब्यं, प्राप्नुत पतौ युगपदेष ॥ २ ॥

" જે નિરત્નુઅધ દેાષના કારણે અજ્ઞાન હેાવા છતાં શ્રદ્ધાળુ છે, પાપભીરુ છે, ગુરુભકત છે, કઠાગ્રહ રહિત છે, તે પણ જ્ઞાનનું કુલ મળવાનાં કારણે જ્ઞાની છે." (૧) "જનારા બે પુરુષેામાં એક દેખતા હાેચ અને એક દેખતાના કહ્યા પ્રમાણે વર્તાનારા અધ હાેચ, પણ તે અને એકી સાથે જ ઈન્ટરથળે પહેાંચી જાય છે." (૨)

માસતુસસુનિની કથા સંપ્રદાયાનુસાર આ પ્રમાણે છે– એક આચાર્ય હતા. તે આચાર્ય ગુણુરૂપરત્નાના મહાનિધાન

#### : ૧૦ : ૧૧ સાધુધમ વિધિ-પંચાશક ગાથા ૭

હતા. શ્રુતરૂપ મધુરરસના અર્થો શિષ્યરૂપી ભ્રમરાએા તેમના ચરણુકમળની સેવા કરી રહ્યા હતા. સૂત્ર–અર્થ રૂપી પાણી આપવામાં મહામેલ સમાન હતા. શિષ્યાને સૂત્ર–અર્થ આપવામાં થાકતા ન હતા. સંઘ વગેરેના કાર્યોરૂપ ભારને પાર પમાડવામાં વૃષભ સમાન હતા.

તેમના કીક્ષિત ખનેલા બીજા ખંધુ હતા, કે જે વિશિષ્ટશ્રુતથી રહિત હતા, બેસવું, ઊઘવું વગેરે ઈન્છા મુજબ કરતા હતા, સ્વાર્થમાં તત્પર હતા. એક વખત તે આચાર્ય કાેઇ કાર્ય કરીને થાકી ગયા. પણ સુગ્ધણુદ્ધિ શિષ્યાેએ આચાર્ય થાકી ગયા છે માટે હમણાં વાચના નહિ લેવી જોઇએ એમ અવસરને જોયા વિના (-ઐાળખ્યા વિના) તેમની પાસે વાચના લીધી. ખૂબ જ શાકના કારશે વાચના આપવાને અસમથ<sup>°</sup> હેાવા છતાં શિષ્યાેએ વાચના લેવાથી આચાર્ય ખિન્ન ખની ગયા. ખિન્ન અનેલા તેમણે વિચાર્યું કે–આ મારા ભાઈ ઘન્ય છે, પુણ્ય∙ વાન છે. કારણ કે એ ગુણ રહિત છે, એથી કાઇ જાતની પરાધીનતા વિના સુખપૂર્વક સૂઈ શકે છે. પશુ હું અધન્ય છું. કારણ કે મારા પાતાના જ ગુણાએ મને પરાધીન અનાવી દીધા છે. આથી હું સુખે રહી શકતા નથી. તેમણે આવી વિચારણા કરીને જ્ઞાનની અવજ્ઞા કરવાથી ઘાર જ્ઞાના-વરણીય કર્મ આંધ્યું. અશુભ વિચારણાની આલાચના કર્યા વિના મરીને દેવલાકમાં ગયા. ત્યાંથી ચ્યવીને કાેઇક સ્થળે સારા કુળમાં જન્મ પાસ્યા. સમય જતાં સાધુને। સંપર્ક

ગાથા-૭ ૧૧ સાધુધમંવિધિ—પંચાશક : ૧૧ :

થવાથી જૈનધર્મ પામ્યા. સુગુરુની પાસે વૈરાગ્યથી દીક્ષા લીધી. પછી આચાર્ય મહારાજ પાસે સામાયિક શ્રુત લઘુ-વાનું શરૂ કર્યું. પણ પૂર્વભવમાં ખાંધેલું જ્ઞાનાવરણીય કર્મ ઉદયમાં આવવાથી એક પદ પણ ભણી શકતા નથી. શ્રુતજ્ઞાન ઉપર બહુમાન હેાવા છતાં અને નિરંતર ભણુવા છતાં એક પદ પણ ચાદ રહેતું નથી. આથી આચાર્ય મહારાજે તે તપસ્વી સાધુને ભણવામાં ( –કંઠસ્થ કરવામાં ) અસમર્થ लाखीने मा रुस मा तुस=" २ाग अने देष न ४२ " એ પ्रमाधे સંક્ષેપમાં સામાચિક **છ્રુતને। અર્થ ક્**હીને मा रुस मा तुस એ પ્રમાણે કંઠસ્થ કરવાનું કહ્યું. આથી તે મુનિ ભક્તિપૂર્વક માટેથી ગાખવા લાગ્યા. પણ તેમાં પણ ભૂલી જાય છે. ઘણા પ્રયત્નથી તેને ચાદ કરે. ચાદ આવે એટલે આનંદમાં આવીને ગેાખવા લાગે. આમ છતાં मा इस मा तुस ના અકલે मास तुस એभ ગે। भवा क्षांगे. दररेाल मासतुस એभ गे। भ-વાથી રમતિયાળ છેાકરાઓએ તેમનું 'માસતુસ 'એલું નામ પાડી દીધું. જ્ઞાનાવરણીય કર્મના ઉદયથી માસતુસ એ પશુ ભૂલી જાય ત્યારે ગાેખવાતું બંધ કરીને શૂન્યચિત્તે બેશી રહેતા. તેમને આ રીતે બેઠેલા જોઇને બાળકા હસીને અહેા! આ માસતુસ સુનિ મૌનપણે બેઠા છે એમ બાલતા. આથી તે સુનિ બાળકાેએ મને યાદ કરાવ્યું તે સારું કર્યું એમ માનતા. યાદ કરાવવા અદલ આળકાના હપકાર માનીને ક્રી માસતુસ એ પ્રમાણે ગાેખવાનું શરૂ કરી દેતા. તેમને માસતુસ એમ ખાટું બાલતા સાંભળીને સાધુઓ આદરથી मा इस मा तुस એમ ગેાખા એ પ્રમાણે શિખવાડતા હતા.

આથી આનંદ પામીને તે मा रुस मा तुस એમ ગેાખવા લાગતા પણ થાેડીવાર પછી પાછું ભૂલીને માસતુસ એમ ગાેખવા લાગતા. આ પ્રમાણે સામાચિકના અર્થમાં પણ અસમર્થ તેમણે ગુરુભક્તિથી સમય જતાં જ્ઞાનનું ક્લ કેવળજ્ઞાન મેળવ્યું. (૭)

સાધુનું સ્વરૂપ કહ્યું. હવે સાધુના ધર્મનું સ્વરૂપ કહે છે :-धम्मो पुण एयस्सिह, संमाणुद्वाणपालणारूवो । विहिपडिसेहजुयं तं, आणासारं मुणेयव्वं ॥ ८ ॥

પ્રતિલેખનાદિ <mark>શુ</mark>લ અનુષ્ઠાનાનું પાલન સાધુના ધર્મ છે.

પ્રશ્ન :– કેવાં શુભ અતુષ્ઠાનેા સાધુધર્મ છે ? અથોત્ ગમે તે શુભ અતુષ્ઠાનેા સાધુધર્મ છે કે અમુક જ પ્રકારનાં શુભ અતુષ્ઠાનેા સાધુ ધર્મ છે ?

ઉत्तर ઃ- ધ્યાનાદિ કરવું અને હિંસાદિ ન કરવું એમ વિધિ−પ્રતિષેધથી ચુક્ત અને આપ્તવચનપ્રધાન ( આપ્ત વચન પ્રમાણે થતાં ) જ શુભ અનુષ્ઠાના સાધુધર્મ છે. (૮)

અગીતાર્થ'ને પણ શુભ અનુષ્ઠાનાનું પાલન હેાય :-अग्गीयस्स इमं कह, गुरुकुल्वासाउ कह तओ गीओ । गीयाणाकरणाओ, कहमेयं णाणतो चेव ॥ ९ ॥ चारित्तओ चिय दढं, मग्गणुसारी इमो हवइ पायं । एत्तो हिते पवत्तति, तह णाणातो सदंधोव्व ॥ १०॥ ગાથા-૧૧ ૧૧ સાધુધર્મ વિધિ-પંચાશક : ૧૩ :

अंधो णंधोव्व सदा, तस्साणाए तहेव लंघेइ । मीमंपि हु कंतारं, भवकंतारं इय अगीतो ॥ ११ ॥ अक्ष :- लेखे आगमने। अल्यास ठयें। नथी ते अगी-तार्थ ढावाथी शुभ अनुष्ठाने। नुं पालन ठेवी रीते ठरी शर्ड ? (ज्ञान विना पालन न ढाेथ.)

ઉત્તર ઃ–ગુરુકુલવાસથી (=ધર્માંચાર્યની પાસે રહેવાથી) અગીતાર્થ પણ શુભ અનુષ્ઠાનાનું પાલન કરી શકે.

પ્રક્ષ :-અગીતાર્થ ગુરુકુલવાસથી શુભ અનુષ્ઠાનાનું પાલન કેવી રીતે કરી શકે ?

ઉत्तर ઃ– અગીતાર્થ પણ શુરુકુલવાસથી ગીતાર્થ**ની** આજ્ઞા પાળવાના કારણે ગીતાર્થ છે. ગીતાર્થને શુભ અનુષ્ઠાનેાનું પાલન **દુષ્કર નથી**.

પ્રશ્ન :- અગીતાર્થ ગીતાર્થની આજ્ઞાનું પાલન શાથી કરે છે !

ઉत्तर :- તેવા પ્રકારના જ્ઞાનથી. અગીતાર્થમાં આગમનું વિશેષ જ્ઞાન ન હાેવા છતાં સાવ અજ્ઞાન નથી. એને '' આ શુરુ આગમના જ્ઞાતા છે અને મારા હિતકર છે એવું જ્ઞાન તેૃા છે આ જ્ઞાનથી તે ગીતાર્થની આજ્ઞાનું પાલન કરે છે. જો આ જ્ઞાન પણ ન હાેય તાે તે ગીતાર્થની આજ્ઞાનું પાલન કરે નહિ. (૯)

**ચારિત્રી ચારિત્રથી જ પ્રાયઃ અતિશય માર્ગાતુસારી=** Jain Education International For Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org માક્ષમાર્ગને અનુકૂલ વર્તન કરનારાે હાેચ. કારણ કે માર્ગાનુ-સારિપર્ણ ચારિત્રસ્વરૂપ છે. કહ્યું છે કે :-

मग्गणुसारी सङ्ढो, पण्णवणिज्जो कियावरो चेव। गुणरागी सक्वारंभसंगओ तह य चारित्ती ॥ પંચા. ૩-૬ " ચારિત્રી માર્ગાંતુસારી, શ્રદ્ધાળુ, પ્રજ્ઞાપનીય, ક્રિયાતત્પર, ગુણરાગી, અને શકચ આરંભ સંગત હેાય છે.\*

માર્ગાતુસારિપહ્યું ચારિત્રસ્વરૂપ હેાવાથી જેનામાં ચારિત્ર હેાય તેનામાં માર્ગાતુસારિપહ્યું હેાય. આથી ચારિત્રી માર્ગાતુસારી <mark>હ</mark>ાય.

**પ્રક્ષ ઃ**–શું ચારિત્રી કચારે ય માેક્ષમાગંને પ્રતિકૂળ પ્રવૃત્તિ ન કરે ?

ઉત્તાર ઃ−કચારેક અનાભાેગથી (-અજ્ઞાનતાથી) માેક્ષ-માર્ગ ને પ્રતિકૂળ પ્રવૃત્તિ પશુ કરે. આથી જ અહીં " પ્રાય: માર્ગાનુસારી હાેય" એમ 'પ્રાય:' કહ્યું છે.

ચારિત્રી માર્ગાતુસારી હેાવાથી ગુર્વાજ્ઞાપાલનાદિ હિતમાં જ પ્રવૃત્તિ કરે છે.

**પ્રશ્ન ઃ- ચારિત્રી માર્ગોનુસારી હેાવાથી જ હિતમાં** પ્રવૃત્તિ શાથી કરે છે <sup>?</sup>

ઉत्तर:- (तहणाणातो=) તેવા પ્રકારના બાેધથી. આરિ-ત્રીને માર્ગાતુસારિપછ્યાથી '' આ શુરુ આગમના જ્ઞાતા છે

\* આનેા વિસ્તૃત અર્થ ત્રોજા પ<sup>\*</sup>ચાશકની છઠ્ઠી ગાથાના અનુવાદમાં આપ્યા છે.

અને મારું હિત કરનારા છે." એવું જ્ઞાન ઉત્પન્ન <mark>થાય</mark> છે. આ જ્ઞાનથી તે ગુર્વોજ્ઞાપાલન આદિ હિતમાં પ્રવૃત્તિ કરે છે.

સાર ઃ–ચારિત્રથી માર્ગાંતુસારિપહ્યું, માર્ગાંતુસારિપ**છાથી** તેવા પ્રકારના બાેધ, તેવા પ્રકારના બાેધથી ગુર્વાજ્ઞાપાલનાદિ હિતમાં પ્રવૃત્તિ.

આ વિષય સદ'ધના દેષ્ટાંતથી સમજી શકાય છે. સદ'ધ એટલે સારા અંધ. અંધ સારા અને ખરાબ એમ બે પ્રકારના હાય છે. મદદ કરનાર દેખતાના વચન પ્રમાણે વર્તે તે અંધ સારા. સ્વમતિ પ્રમાણે વર્તે તે અંધ ખરાબ. જેમ સદંધ મદદ કરનાર દેખતાના વચન પ્રમાણે વર્ત્તન કરવાથી ઇષ્ટ સ્થાનની પ્રાપ્તિ રૂપ હિતમાં પ્રવૃત્તિ કરે છે, તેમ આગીતાર્થ ચારિત્રી પણ માર્ગાનુસારી હાવાથી તેવા પ્રકારના જ્ઞાનથી ગુર્વોજ્ઞાપાલનાદિ હિતમાં પ્રવૃત્તિ કરે છે. (૧૦)

સારી આંખવાળાના કહ્યા પ્રમાથે, વર્તનાર અંધ તેની પાછળ પાછળ ચાલીને ભયંકર પણ જંગલ સારા આંખ વાળાની જેમ આેળંગી જાય છે, આેળંગી જાય એટલું જ નહિ, કિંતુ સારી આંખવાળાની સાથે જ આેળંગી જાય છે. તે પ્રમાથે, અગીતાર્થ પણ ચારિત્રી ગુર્વાજ્ઞાપાલનથી સંસાર-રૂપ જંગલને આંળંગી જાય છે. આથી જ્ઞાનનું કુળ મળતું હોવાથી એ જ્ઞાની જ છે. જ્ઞાની હોવાથી અગીતાર્થને પણ શુભ અનુષ્ઠાનાનું પાલન હોય છે. (૧૧)

For Private & Personal Use Only

આઠમી ગાથામાં કહેલ '' આત્રાપ્રધાન જ શુભ અનુષ્ઠાન સાધુ ધર્મ છે'' એ વિષયનું આગમવચનથી સમર્થન :-

आणारुइणो चरणं, आणाए चिय इमं ति वयणाओ । एत्तोऽणाभोगम्मि वि, पण्णवणिओ इमो दोइ ॥ १२ ॥

જેને આપ્તની આજ્ઞા (−ઉપદેશ) ઉપર રુચિ હેાય તેને જ ચારિત્ર હેાય છે. કારણુ કે આપ્તની આજ્ઞાથી જ ચારિત્ર હાેય છે, એલું આગમવચન છે. તે આ પ્રમાણે :–

आणाप चिय चरणं, तब्भंगे जाण किं न भग्गं ति । आणं व अइक्कंतो, कस्सापसा कुणइ सेसं॥ ५०५ (७. भा.)

" જિનાજ્ઞાના પાલનમાં જ ચારિત્ર છે. આથી જિના-જ્ઞાનાે ભંગ થતાં ખધાનાે જ ભંગ થાય છે. જિનાજ્ઞાનું ઉલ્લંધન કરનાર કાેની આજ્ઞાથી અનુષ્ઠાનાદિ કરે ? (અર્થોત્ જે જિનને ન માને તે ગુરુ વગેરેને કેવી રીતે માને ? ન માને. આથી તેનું જિનાજ્ઞા રહિત અનુષ્ઠાનપાલન નિરર્થંક છે.)" પ્રશ્ન :- આજ્ઞારુચિ જીવ પણ અજ્ઞાનતાથી અસત્ પ્રવૃત્તિ ન કરે ?

ઉત્તર :- આજ્ઞારુચિ જીવ પ્રાયઃ અજ્ઞાન ન હાેચ. છતાં કચારેક કાેઈ વિષયમાં અજ્ઞાન થવાથી અસત્ પ્રવૃત્તિ થઈ જાય તાે પણ તે પ્રજ્ઞાપનીય-સુખપૂર્વક સમજાવી શકાચ તેવાે હાેય છે. (આથી તે અસત્ પ્રવૃત્તિથી અટકાવી શકાય છે.) આજ્ઞારુચિ જીવ આજ્ઞાની રુચિના કારણે પ્રજ્ઞા-પનીય હાેવાથી તેને ચારિત્ર હાેય છે. આથી "આજ્ઞાપ્રધાન શુસ અનુષ્ઠાન ધર્મ છે" એમ કહ્યું છે. (૧૨)

For Private & Personal Use Only

ગાથ-૧૩-૧૪ ૧૧ સાધુધર્મવિધિ-પંચાશક ર ૧૭ ર

સાધુ માટે જિનની આજ્ઞા :--

एसा य परा आणा, पयडा जं गुरुकुलं ण मोत्तव्वं । आचारपढमसुत्ते, एत्तो चिय दंसियं एयं ॥ १३ ॥

શિષ્યે ગુરુકુલવાસનેા ત્યાગ ન કરવેા જોઇએ એવી સ્પષ્ટ અને પ્રકૃષ્ટ જિનાજ્ઞા છે.

પ્રશ્ન :- આ આજ્ઞા પ્રકુષ્ટ કેમ છે ?

ઉત્તર :- આ આજ્ઞા પ્રકૃષ્ટ અર્થના સાધનના ઉપાય બતાવનારી છે. માેક્ષ પ્રકૃષ્ટ અર્થ છે. તેતું સાધન ધર્મ છે. ધર્મના ઉપાય ગુરુકુલવાસ છે. આ જિનાજ્ઞા ગુરુકુલવાસને ખતાવે છે. આમ "ગુરુકુલવાસ ન છાેડવા" એવી જિનાજ્ઞા પ્રકૃષ્ટ અર્થના સાધનના ઉપાય બતાવનારી હાેવાથી પ્રકૃષ્ટ છે.

गुरुधुलनुं मखत्त्व :— एयम्मि परीचत्ते, आणा खलु भगवतो परीचत्ता । तीए य परिचागे, दोण्हवि लोगाण चाओत्ति ॥ १४ ॥

ता न चरणपरिणामे, 'एयं असमंजसं इहं होति । आसन्नसिद्धियाणं, जीवाण तहा य भणियमिणं ॥ १५ ॥ णाणस्स होइ भागी, थिरयरओ दंसणे चरित्ते य। धण्णा आवकहाए, गुरुकुलवासं न मुंचति ॥ १६ ॥

શુરુકુલના ત્યાગ થતાં ભગવાનની આજ્ઞાના ત્યાગ જ થાય છે. કારણ કે ભગવાનની આજ્ઞા ગુરુદ્વલના અત્યાગ **રૂપ છે. ભગવાનની** આજ્ઞાના ત્યાગ થતાં આ લાક અને પરલાક એમ ઉભયલાકના ત્યાગ થાય છે-ઉભયલાકતું અહિત થાય છે.

પ્રશ્ન :- ભગવાનની આજ્ઞાના ત્યાગથી ઉભયલેાકતું અહિત ક્રેમ શાય?

ઉત્તર :- ભગવાનની આજ્ઞાના ત્યાગ થતાં પાતાને વશમાં રાખનાર=અયાગ્ય પ્રવૃત્તિથી રાકનાર કાઇ ન હાવાથી અહિત થાય. (૧૪)

આથી (–ગુરુકુલના ત્યાગથી ઉક્ત અનર્થ થતાે હાેવાથી) થારિત્રના પરિણામ થતાં નિકટમાં મુક્તિગામી સાધુઓ ગુરૂકુલત્યાગ આદિ અચેાગ્ય પ્રવૃત્તિ કરતા નથી. આગમમાં ( વિશેષા૦ ગા૦ ૩૪૫૯ ) કહ્યું છે કે–ગુરુકુલમાં રહેલ સાધુ કરરાેજ વાચનાદિ થવાથી શ્રુતજ્ઞાનાદિનું ભાજન અને છે= શ્રુતગ્રાનાંદિ પામે છે, સ્વદર્શન–પરદર્શનતું સ્વરૂપ સાંભળ-વાથી શ્રદ્ધામાં અતિશય સ્થિર ખને છે, વાર'વાર સારણાદિ Jain Education International

ગાથા-૧૭-૧૮ ૧૧ સાધુધર્મવિધિ-પંચાશક : ૧**૯** :

થવાથી ચારિત્રમાં અતિશય સ્થિર બને છે. આથી જાવજ્ઝવ ગુરુકુલવાસના ત્યાગ નહિ કરનાર સાધુએા ધન્ય છે–ધર્મ-રૂપધનને મેળવે છે. (૧૫–૧૬)

शुरु इसमां ज चारित्रतुं पूर्शु पालन અने क्षमाहिना वृद्धि थाय :-तत्थ प्रुण संठिनाणं, आणाआराइणा समत्तोए । अविगलमेयं जायति, वज्झामावेवि भावेणं ।। १७ ॥ इल्लबहुणाणादीया, एत्तो चिय एत्थ दंसिया बहुगा । एत्थेव संठियाणं, खंतादीणंपि सिद्धित्ति ॥ १८ ॥

ગુરુકુલમાં રહેલા સાધુઓને ચયાશક્તિ આજ્ઞાની આરા-ધનાથી–જિનાપદેશના પાલનથી ચારિત્રતું સંપૂર્ણુ પાલન થાય છે. કારણુ કે પૂર્વે કહ્યું તેમ જ્ઞાનાદિની વૃદ્ધિ થાય છે.

પ્રશ્ન :-ગુરુકુલમાં પણ કચારેક અપૂર્ણ ચારિત્ર ન હેાય ?

ઉત્તર ઃ-બાહ્યથી હેાય, પણુ ભાવથી ન હેાય. ગુરુ-કુલમાં રહેનારને પણુ માંઠગી આદિ પ્રસ'ગે પ્રતિલેખના આદિ બાહ્યક્રિયા પરિપૂર્ણુ ન થવાથી ચારિત્ર બાહ્યથી અપૂર્ણુ હેાવા છતાં ભાવથી(-સુગુરુના ઉપદેશ-શ્રવણુથી થયેલા સ'વેગથી) સ'પૂર્ણુ હેાય છે. (૧૭)

્ગુટુકુલમાં રહેનારને ચારિત્રતું પૂર્ણ પાલન થાય છે માટે જ શિષ્યને ગુરુકુલના ત્યાગ નહિ કરવાના ઉપદેશ આપવા આગમમાં કુલવધૂ, કન્યા વગેરેનાં દષ્ટાંતા જણાવ્યાં છે. તે આ પ્રમાણે :- ता कुल्लवधुनाएणं, कज्जे निब्भत्थिपहिवि कहिंचि ॥ पयस्स पायमूलं, आमरणंतं न मोत्तव्वं ॥ ५. व. १३५७ जे माणिया सययं माणय'ति, जत्तेण कन्नं व निवेसयंति । ते माणप माणरिद्दे तवस्सी, जिइंदिप सच्चरप स पुज्जो । ६शवै० २५० ६ ७० ३ २०० १३

" આથી(-ગુરુવચનથી પ્રતિકૂળ વર્તવાથી તીર્થ કરની આજ્ઞાના ભંગ દ્વારા આ લાક-પરલાકતું અહિત થાય છે માટે) કાંઈ કાર્ચમાં ગુરુ ઠપકા આપે કે તરછાડી નાખે તા પણ કુલવધૂના દેબ્ટાંતથી જાવજ્જીવ ગુરુચરણના સાંનિધ્યના ત્યાગ ન કરવા. અર્થાત જેમ કુલવધૂ શ્વસુરગૃહમાં પતિ આદિની ગમે તેવી પ્રતિકૂળતા હાેવા છતાં તેના ત્યાગ કરતી નથી, તેમ શિખ્યે પણ ગુર્વાદિકની પ્રતિકૂળતા વેઠીને પણ ગુરુ પાસે જ રહેલું જોઈ એ " (૧૩૫૭)

"શિષ્યાેથી અભ્યુત્થાનાદિ સત્કારાેથી માન પામેલા જે પુરુ અભ્યુત્યાનાદિથી માન આપનાર શિષ્યાેને સતત શ્રુતાે પદેશ (વાચનાદિ), પ્રેરણા આદિથી માન આપે છે, અર્થાત્ શિષ્યા ઉપર ઉપકાર કરે છે, તથા જેમ માતાપિતા કાળ-છથી કન્યાને ગુણેાથી અને વયથી માટી કરીને યાેગ્ય યુવાન સાથે તેના લગ્ન કરે છે, તેમ ગુરુ પણુ શાસ્ત્રગ્ગતા બનેલા શિષ્યને આચાર્યપદે પણ સ્થાપે છે, આવા માનનીય ગુરુને જે અભ્યુત્યાન આદિથી માન આપે છે તે તપસ્વી, જિતે-દ્રિય અને સત્ય છાલનાર સાધુ પૂજ્ય છે."

For Private & Personal Use Only

#### ગા**યા−૧૯ ૧૧ સાધુધમ**ૈવિધિ−પ'ચાશક :ૃ૨૧ :્

મશ્ન :- પ્રસ્તુતમાં સાધુધર્મનું વર્ણન હાેવાથી ક્ષમા દિની પ્રધાનતા અતાવવી જોઈ એ. કારણ કે સાધુધર્મ ક્ષમાદિ સ્વરૂપ છે. ગુરુકુલ તાે માત્ર આશ્રય છે. સાધ્ય તાે ક્ષમાદિ ધર્મ છે. આથી અહીં માત્ર આશ્રયરૂપ ગુરુકુલની પ્રધાનતા અતાવવાનાે કાેઈ અર્થ નથી.

ઉત્તર :- ગુરુકુલમાં જ વિનયથી રહેલા સાધુઓના સાધુધર્મ સ્વરૂપ ક્ષમાદિગુણેા પણ સિદ્ધ થાય છે=વૃદ્ધિ પામે છે. અર્થાત્ ગુરુકુલવાસ વિના ક્ષમાદિ ગુણેાની સિદ્ધિ ન થતી હેાવાથી ક્ષમાદિગુણેાથી પણ ગુરુકુલતું મહત્ત્વ વધારે છે.

ક્ષમાદિગુણેા પણ સિન્દ થાય છે એ વાકચમાં રહેલા પણ શબ્દના અર્થ આ પ્રમાણે છે :- ગુરુકુલમાં વિનયથી રહેલા સાધુઓના કેવળ આ લાકનાં જ કાર્યો સિન્દ થાય છે એમ નહિ, કિંતુ ક્ષમાદિગુણેા પણ સિન્દ થાય છે. (૧૮) ક્ષમાદિ દશ પ્રકારના સાધુધર્મ :---

खंती य मददाजाव-मुत्ती तव-संजमे य बोधव्वे । सच्च' सोयं आकिंचणं च बंभं च जतिधम्मो ॥ १९ ॥ क्षान्ति, भाई'व, આજે'વ, મુક્તિ, તપ, સ'યમ, સત્ય, શૌચ, આર્કિચન્ય, પ્રદ્ધ એમ દશ પ્રકારના સાધુધર્મ છે.

સાન્તિ=ક્રોધના નિગ્રહ. માદ<sup>°</sup>વ=માનના ત્યાગ. આજ<sup>°</sup>વ= માયાના ત્યાગ. સુક્તિ=લાેલના ત્યાગ (-સ'તાેષ). તપ= અનશન વગેરે. સ'યમ=પૃથ્વીકાયાદિતુ' સ'રક્ષણુ. સત્ય⇒સત્ય વચન બાેલવુ'. શૌચ=ભાવથી પવિત્રતા અથવા ચાેરીના ત્યાગ. આર્ઠિચન્ય=સુવર્ણોદિ પરિગ્રહનેા ત્યાગ. પ્રદ્ય⊏ પ્રદ્વચ્ચ (૧૯).

ગુરુકુલ વિના ક્ષમાદિની સુંદર વિશુદ્ધિ ન થાય :–

गुरुकुलवासचाए, णेयाणं हंदि सुपरिसुद्धित्ति। सम्मं णिरूवियव्वं, एयं सति णिउणबुद्धीए ॥ २० ॥

ગુરુકુલના ત્યાગ થતાં ક્ષમાદિ સાધુધર્મની સુંદર વિશુદ્ધિ થતી નથી. આ વિષય સદા સૂક્ષ્મખુદ્ધિથી સગ્યગ્=અવિપરીત-પશુે વિચારવા.

પ્રશ્ન :- આ વિષય અવિપરીતપણે વિચારવાે એટલે કે વિપરીતપણે ન વિચારવાે. તાે કેવી વિચારણા વિપરીત વિચારણા છે ?

ઉત્તર :- ગુરુકુલમાં રહેવાથી એક બીજા પ્રત્યે સ્નેહ, રાષ, વિષાદ વગેરે થાય, અને (ઘણા સાધુઓ હોવાથી) શુદ્ધ ભિક્ષા મેળવવામાં પણ પ્રાયઃ સુશ્ઠેલી થાય. આથી ગુરુકુલવાસથી ક્ષમાદિની સુંદર વિશુદ્ધિ ન થાય આવી વિચારણા વિપરીત વિચારણા છે. કારણ ઠે ગુરુકુલમાં લાગતા દાષેાથી એકલા રહેવામાં ઘણા વધારે દાષા લાગે. (ઉપદેશમાળામાં) કહ્યું છે કે\*

\* અહીં ટીકામાં **પગસ્સ कओ घમ્મો इત્યાદિ** એમ કહીને આદિ શબ્દથી આ (=પહપમા પેજમાં આવેલા) શ્લોકાતું સૂચન કર્યું છે. આથી ટીકામાં ન હાેવા છતાં ઉપ૦મા૦માંથી તે શ્લોકા અહીં લીધા છે અને તેના અર્થ લખ્યા છે. इक्कस्स कओ धम्मो, सच्छंदगईमईपयारस्स । किंवा करेइ इक्को, परिहरउ कहं अकज्जे वा ॥ १५६ ॥ कत्तो सुत्तत्थागम-पडिपुच्छण-चोयणा व इक्कस्स । विणओ वेयावच्चं, आराहणयावि मरणंते ॥ १५७ ॥ पिल्लिज्जेसणमिक्को, पइन्नपमयाजणाउ निच्च भय'। काउमणोऽवि अकज्जं, न तरइ काऊण बहुमज्झे ॥ १५८ ॥ उच्चारपासवणवंतपित्तमुच्छाइमोहिओ इक्को । सहवभाणविहत्थो, निक्सिवइ व कुणइ उड्ढाइं ॥१५९॥ पादिवसेण बहुआ, सुद्दा य असुद्दा य जीत्रपरिणामा । इक्को असुद्दपरिणओ, चइज्ज आलंबणं लखुं ॥ १६०॥

" સ્વચ્છંદપણુે વર્તવાની ખુદ્ધિવાળા એકલાને ધર્મ કચાંથી હાેચ ? એકલા તપ, ક્રિયા વગેરે પણ શું કરે ? એકલા અકાર્યના ત્યાગ કેવી રીતે કરે ? અર્થાત્ એકલા પ્રમાદી અનીને તપ, ક્રિયા વગેરે કરવા લાયક ન કરે અને ન કરવા લાયક કરે. આથી એકલાને ધર્મ ન હાેચ." (૧૫૬)

" એકલાને સૂત્ર-અર્થની વાચનાદ્વારા આગમતું જ્ઞાન પ**ણ** કચાંથી થાય ? પાતાને કાેઇ વિષયમાં શંકા પડે તા પુછે પણ કાેને ? પ્રમાદમાં પડેલા તેને પ્રમાદના ત્યાગની પ્રેરણા પણ કાેણ કરે ? એકલાે વિનય-વૈચાવચ્ચ કાેના કરે ? અર્થાત્ એકલાને આ બધું ન હાેચ.'' (૧૫૭)

" એકલાે એષણાતું ઉલ્લંધન કરે, અર્થાત્ અશુદ્ધ આહાર લે, એકલાને એકલી સ્ત્રી વગેરેથી સદા ભય રહે, સમુદાયમાં અકાર્ય કરવાની ઈચ્છા થવા છતાં કરી શકે નહિ. [એકલાે સ્રોસેવન વગેરે અકાર્ય પણ કરી નાખે.] (૧૫૮) " ઝાડા, પેશાબ, ઉલટી, પિત્તમૂર્છા આદિથી વ્યાકુલ અનેલાે હાથમાં રહેલ પાણીના પાત્ર સહિત ( કે આહારના પાત્ર સહિત) ઝાડા વગેરે કરે. આથી શાસનની લઘુતા– અપભ્રાજના થાય. તથા સ'યમવિરાધના અને આત્મવિરાધના પણ થાય. તેની સાથે બીજો હાેય તાે આવા સ'યાેગામાં તેને સહાય કરે." (૧૫૯)

" એક દિવસમાં અનેકવાર શુભ અને અશુભ આત્મ– પરિણામ થાય છે. નિમિત્ત પામીને અશુભ પરિણામવાળાે અનેલાે એકલાે સંચમના ત્યાગ કરે." (૧૬૦)

"સાધુને એકલા રહેવાના સવ<sup>°</sup> જિનેશ્વરાએ નિષેધ કર્યો છે. એકલા રહેવાથી એક સાધુને એકલા જોઇને બીજાએા પણ એકલા રહેવા લાગે, એમ અનવસ્થા થાય. સ્થવિર કલ્પીના આચારાને લોદ થાય. આથી જ એકલાે અત્ય'ત આચારસ'પન્ન હાેય (અપ્રમત્ત હાેય) તાે પણ થાેડા જ કાળમાં તપપ્રધાન સ'યમનાે વિનાશ કરે છે. " (૧૬૧) (૨૦)

ગ્રુરુકુલ વિના ક્ષમાદિ ગુણાના અભાવ પણ થાય :-खंतादमावओ चिय, णियमेणं तस्स होति चाओत्ति । बंमं ण गुत्तिविगमा, सेसाणिवि एव जोइजा ॥ २१ ॥ ક્ષમાદિશણાના અભાવથી જ સર્વથા જ શુરુકુલના ત્યાગ થાય છે.

ક્ષમાદિશુણેાથી ચુક્ત હેાવા છતાં પુષ્ટ (=અનિવાર્ય) કારણથી થતા ગુરુકુલના ત્યાગ અપેક્ષાએ અત્યાગ જ છે એ ગાથા–૨૧ ૧૧ સાધુધર્મ'વિધિ–પંચાશક ઃ ૨૫ :

સૂચન કરવા અહીં ''સર્વધા જ" એમ કહ્યું છે. કારણિક ત્યાગ સર્વથા ત્યાગ નથી. જ્યારે ક્ષમાદિગુણોના અભાવથી સર્વથાજ ત્યાગ થાય છે.

પ્રક્ષ :- ક્ષમાદિગુણાના અભાવથી ગુરુકુલના સર્વથા ત્યાગ કેમ કરે છે?

ઉત્તર:- સારણા વગેરે સહન ન થવાથી. (એાઘ-નિર્યું કિતમાં) કહ્યું છે કે–

जह सागरम्मि मीणा, संखोभं सागरस्स असहंता । निति तओ सहकामी, निग्गयमेत्ता विणस्संति ॥ ११७ ॥

पर्वं गच्छसमुद्दे, सारणयीई हि चोइया संता । निति तओ सुहकामी, मीणा व जहा विणस्संति ॥ ११८ ॥ " જેમ સાગરમાં સાગરના ક્ષાેભને સહન નહિ કરનારા સુખાલિલાષી મત્સ્યાે સમુદ્રમાંથી બહાર નીકળી જાય છે, અને નીકળતાં જ મરી જાય છે. (૧૧૭) તે રીતે ગચ્છરૂપ સમુદ્રમાં સારણાદિ રૂપ તર ગાથી પ્રેરાયેલા સુખાભિલાષી મત્સ્ય જેવા સાધુએા ગચ્છરૂપ સમુદ્રમાંથી નીકળી જાય છે અને વિનાશ પામે છે- સંયમથી બ્રષ્ટ થાય છે " (૧૧૮)

<mark>આનાથી એ સ</mark>્ચન કર્યું કે કેટલાક સાધુઓને ગુરુ કુળના ત્યાગ કર્યા પહેલાં જ ક્ષમાદિના અભાવ હાય છે. હવે કેટલાક સાધુઓને લમાદિના અભાવ ગુરૂકુલના ત્યાગ કર્યા પહેલાં હેાતેા નથી, પણ ત્યાગ કર્યા પછી થાય છે એ www.jainelibrary.org Jain Education International

કારથ્યુ કે સાધુઓની સહાયતા એ પ્રદ્રાચર્યની ગુપ્તિ છે. પ્રદ્રા-ચર્ચની ગુપ્તિ ( -સાધુસહાયતા )ન રહેવાથી પ્રદ્રાચર્ય ન રહે. એ રીતે બીજા પથુ તપ, સંયમ વગેરે ધર્મા ગુપ્તિ ( -સાધુસહાયતા ) ન રહેવાથી ન રહે. સાધુઓાની અસહા-યતા સામાન્યથી બધા વતાના ભાંગનું કારથુ છે. (૨૧)

ગુરુકુલવાસથી કર્મનિર્જરારૂપ મહાન લાભ :-

गुरुवेयावचेणं, सदणुद्वाणसहकारिमावाओ । विउलं फल्रमिब्भस्स व, विसोवगेणावि ववद्वारे ॥ २२ ॥ ગુરુકુલમાં રહેનારને અનુકૂળ આહારાદિ લાવી આપલું, માંદગીમાં સેવા કરવી વગેરે રીતે આચાર્યની વૈયાવચ્ચ કરવા દ્વારા આચાર્યના વાચના આપવી, ધર્માપદેશ આપવા, ગચ્છનું પાલન કરલું વગેરે સદનુષ્ઠાનામાં સહાય કરવાથી કર્મનિજ રા રૂપ મહાન લાભ થાય છે.

પ્રક્ષ:– આચાર્યની વૈયાવચ્ચમાત્રથી આટલાે લાભ શી રીતે **የ** 

ઉત્તર:- કાંઇ વર્ણિકપુત્ર લખપતિના માત્ર વીસમા ભાગના ધનથી વેપાર કરે તાે પણ તેને ઘણા નક્ષે થાય. કારણ કે લખપતિના વીસમા ભાગનું પણ ધન ઘણું (પાંચ-હજાર) થાય. તેવી રીતે આચાર્ય મહાન હાવાથી તેમની વૈચાવચ્ચમાત્રથી પણ ઘણા લાભ થાય. કેટલાકાે અહીં બીજી રીતે ઘટના કરે છે, તે આ પ્રમાણે:- જેમ આંગણે આવેલા શ્રીમ'તના માત્ર વિંશાપકથી (=કાેડિના વીસમા ભાગથી) સત્કાર કરવામાં આવે, અર્થાત્ આંગણે આવેલા શ્રીમંતના થાઢા પણ સત્કાર કરવામાં આવે, તા (શ્રીમંત-સાથે સંબંધ બંધાય અથવા શ્રીમંત ખુશી થઇને ઘણું આપે અથવા અનેક અનુકૂળતાએા કરી આપે વગેરે રીતે) ઘણા લાભ થાય, તેમ આચાર્ય મહાન હાેવાથી તેમની વૈયાવચ્ચ માત્રથી ઘણા લાસ થાય. (૨૨)

શરુકુલના ત્યાગથી અનર્થની પ્રાપ્તિ :-

इहरा सदंतराया, दोसोऽविहिणा य विविद्वजोगेसु । हंदि पयट्टंतस्सा, तदण्णदिक्खावसाणेसु ॥ २३ ॥

ગુરુકુલના ત્યાગ કરવામાં ગુરુના સ સગ**ંથી** સાધી શકાય તેવા વૈયાવચ્ચ, તપ, જ્ઞાન, ચારિત્રવિશુદ્ધિ વગેરે **ગુણે**ાના બ્યાઘાત વગેરે થવાથી દાષ લાગે છે. તથા ગુરુની ઉપાસના ન કરવાથી સ વિશેની સામાચારીમાં પ્રવીણતા આવતી નથી. આથી #સૂત્રાર્થ ગ્રહણ, પડિલેહણ વગેરેથી આર ભી બીજાને દીક્ષા આપવા સુધીના વિવિધ યાગેામાં (અનુષ્ઠાનામાં) અવિ-ધિથી પ્રવૃત્તિ કરે છે. આથી પણ દેાષ લાગે છે.

ભાવાર્થડંઃ- ગુરુકુળના ત્યાગ કરનારને વૈયાવચ્ચાદિ ગુણેાના વ્યાઘાત આદિ અને વિવિધચાેગામાં અવિધિથી પ્રવૃત્તિ એ બે કારણેાથી દેાષ લાગે છે. અહીં આ લાેક

\* જ્ઞાન–ક્રિયામાં સ્વય' કુશળ બન્યા પછી જ બીજાને દીક્ષા આપવાનેા અધિકાર પ્રાપ્ત થાય છે, આથી ગુરુકુલમાં નહિ રહેનાર બીજાને દીક્ષા આપવાને અધિકારી નથી.

For Private & Personal Use Only

| ः २ | 2 | : | ૧૧ | સાધુ <b>ધ</b> મ°િ | વેધિ-પ | ંચાશક | ગાથા | ૨૪ |
|-----|---|---|----|-------------------|--------|-------|------|----|
|-----|---|---|----|-------------------|--------|-------|------|----|

અને પરલાેક સંબંધી અનર્થની પ્રાપ્તિરૂપ દાેષ લાગે છે. આથી ગુરુકુળના ત્યાગ ન કરવા એ આજ્ઞા પ્રધાન છે એ સિદ્ધ થયું. (૨૩)

બીજા સગુરુની નિશ્રા વિના કુગુરુના પણ ત્યાગન કરવા જોઈએ :-गुरुगुणरहित्रो उ गुरू, न गुरु विहिचायमो उ तस्सिट्ठो । अण्णत्थ संकमेणं, ण उ एगागित्तणेणंति ॥ २४ ॥ ગુરુના વિશિષ્ટએાધ અને સદદ્વષ્ઠાના રૂપ ગુણાથી રહિત ગુરુ ગુરુ નથી, સુવર્ણના ગુણથી રહિત સુવર્ણ સુવર્ણ નથી તેમ. આથી તેવા ગુરુના આગમાક્ત વિધિથી ત્યાગ જ કરવા જોઇએ. પણ આવા ગુરુના ત્યાગ કરનારે બીજા ગુરુની નિશ્રામાં રહેવું જોઈએ, નહિ કે એકલા. બોજા ગુરુની નિશ્રામાં જવાના વિધિ (આવશ્યકનિર્યુક્તિમાં) આ પ્રમાણે છે :-

संदिट्ठो संदिट्टस्स चेव संपज्जई उ पमाई । चउभंगेा पत्थं पुण, पढमा भंगेा हवइ सुद्धो ॥ ७७० ॥ અન્ય આચાર્યની પાસે જવામાં ચાર ભાંગા થાય છે. તે આ પ્રમાણે :- (૧) ગુરુએ રજા આપી હાય એથી જાય,અને ગુરુએ જે આચાર્ય પાસે જવાનું કહ્યું હાય તે જ આચાર્ય પાસે જાય. (૨) ગુરુએ રજા આપી હાય એથી જાય, પણ ગુરુએ જે આચાર્ય પાસે જવાનું કહ્યું હાય લે આચાર્ય પાસે ન જાય, કિંતુ બીજા આચાર્ય પાસે જાય. (૩) ગુરુએ જે આચાર્ય પાસે જવાનું કહ્યું હાય

#### ગાથા ૨૫ ૨૬ ૧૧ સાધુધર્મ વિધિ–પંચાશક : ૨૯ :

તે જ આચાર્ય પાસે જાય, પેથુ શુરુની રજા વિના જાય, અર્થાત્ શુરુ હેમણાં ન જા એમ કહે છતાં જાય. (૪) શુરુએ જવાની રજા ન આપી હાેય છતાં જાય અને જે આચાર્ય પાસે જવાતું કહ્યું હાેય ત્યાં ન જતાં બીજા આચાર્ય પાસે જાય. આમાં પહેલાે ભાંગાે શુદ્ધ છે."

સર્વધા ગુરુ રહિત ન અનવું એ (આ ગાથાનેા) ભાવ છે. આ અ'ગે (એાઘનિર્ગું કિતમાં) કહ્યું છે કે–

पसणमणेसणं वा, कह ते नाहिति जिणवरमयं वा। कुरिणंमि व पायाला, जे मुक्का पब्वइयमेत्ता ॥ ४४ ॥

"આચારો દીક્ષા આપીને તુરત જેમને છેાડી દીધા છે તે સાધુઓ એષણા-અનેષણાને (શુદ્ધ-અશુદ્ધ ભિક્ષાને) તથા જિનેશ્વરના માર્ગને કેવી રીતે જાણુરો ? અર્થાત્ નહિ જાણુે. જેમ મહાન જંગલમાં માતા આદિથી તજી દેવાયેલાં મૃગ આદિનાં નાનાં બચ્ચાં વિનાશ પામે છે, તેમ તે સાધુઓ વિનાશ પામે છે-સંચમથી બ્રષ્ટ અને છે." (૨૪)

એકલા વિચરવાનું સત્ર વિશિષ્ટ સાધુની અપેક્ષાએ છે:-जंपि य ण वा लभेजा, एकोविच्चादि भासियं सुत्ते । एयं विसेसविसयं, णायव्वं बुद्धिमंतेहिं ॥ २५ ॥ पार्वे अणायरंतो, तत्थुत्तं ण य इमं अगीयस्स । अण्णाणी कि काहीचादीसुत्ता उ सिद्धमिणं ॥ २६ ॥ अश्व :- દशवैधालिक्षमां (आજી यूलिक्ष जा. ૧૦)क्षुं છે કે न वा लभेज्ञा निउणं सद्दायं, गुणाहिअं वा गुणओ समं वा। पक्को वि पावाइ विवज्जयतो, विद्यरिज्ज कामेसु असज्जमाणो॥ ''કાલદેાષથી જો પાતાનાથી અધિક ગુજીવાળા, સમાન ગુજીવાળા (કે હીન ગુજીવાળા પજી) સંચમના અન્નુષ્ઠાનામાં કુશલ એવા સહાયક ન મળે તા સૂત્રાક્ત વિવિધ પ્રકારાથી પાપાના (પાપનાં કારજી અસદ્દ અન્નુષ્ઠાનાના) ત્યાગ કરતા અને ઇંદ્રિયાના વિષયામાં આસક્ત ન અનતા એકલા પજી વિચર. (પજી પાસત્થાદિના સંગ ન કરે.)"

હવે અહીં પ્રશ્ન થાય છે કે જે ગુરુકુલમાં જ રહેવાતું હાેય તાે દશવૈકાલિકમાં આ પ્રમાણે એકલા વિચરવાતું કેમ કહ્યું ?

ઉત્તર :- દશવૈકાલિકમાં એકલા વિચરવાતું વિધાન વિશિષ્ટ સાધુને આશ્રચીને છે, નહિ કે મધા સાધુઓને આશ્રચીને. (૨૫) કારથ્યુ કે તે ગાથામાં એકલા વિચરનારનું ''પાપના ત્યાગ કરતા '' એવું વિશેષથ્યુ છે. અગીતાર્થ પાપના ત્યાગ કરી શકે નહિ. કારથ્યુ કે(દશવૈકાલિક અ. ૪ ગા. ૧૦ માં) કહ્યું છે કે-

पटमं नाणं तओ दया, एवं चिटुइ सन्वसंज्ञप । अन्नाणी किं काही किंवा, नाहीइ छेयपावगं ॥ १० ॥ પહેલાં જીવાનું સ્વરૂપ, છીવાના સંરક્ષણનાે ઉપાય, જીવાના સંરક્ષણનું કલ વગેરે સંબંધી જ્ઞાન અને પછી દયા એમ દીક્ષિત બધા જ્ઞાનપૂર્વંક ક્રિયા કરનારા હાેય છે. જીવાનું સ્વરૂપ આદિથી અજ્ઞાન જીવ શું કરશે ? અને હિત-અહિતને કેવી રીતે ભાણુશે ?

ગાથા-૨૭થી ૩૦ ૧૧ સાધુધર્મવિધિ-પંચાશક : ૩૧ :

અગીતાર્થ પાપના ત્યાગ કરી શકે નહિ એ આ વચનથી સિદ્ધ છે. આથી પૂવેાક્ત એકલા વિચરવા સંબ'ધી સૂત્ર વિશિષ્ટ સાધુની અપેક્ષાએ છે, કાઇ પછ્યુ સાધુની અપેક્ષાએ નહિ. (૨૬)

દશવૈકાલિકતું નયા સમેજ્જ્ઞા ઇત્યાદિ સૂત્ર વિશિષ્ટ સાધુની અપેક્ષાએ છે એતું સમર્થન :--

×जाओ य अजाओ वा, दुविहो कप्पो उ होइ णायव्वो । एकेकोवि य दुविहो, समत्तकप्पो य असमत्तो ॥ २७ ॥ गीयत्थो जायकृष्पो, अग्गीओ खलु भवे अजाओ उ । पणगं समत्तकप्पो, तद्णगो होइ असमत्तो ॥ २८ ॥ उउबढे वासासु, उ सत्त समत्तो तद्णगो इयरो । असमत्ताजायाणं, ओहेण ण किंचि आहव्वं ॥ २९ ॥ एत्तो पडिसेहाओ, सामण्णणिसेहमोऽवगंतव्वो । एएसि अतो वि इमं, विसेसविसयं मुणेयव्व ॥ ३० ॥ કલ્પના જાત અને અજાત એમ છે પ્રકાર છે. એ અંને પ્રકારના સમાપ્ત અને અસમાપ્ત એમ બે પ્રકાર છે. (૨૭) ગીતાર્થના કે ગીતાર્થની નિશ્રાવાળા સાધુત્ર્યોના વિહાર

જાતંકલ્પ છે. અગીતાર્થના કે ગીતાર્થ નિશ્રા વિનાના સાધુ-અનેના વિહાર અજાતકલ્પ છે.

x વ્યo ભાo ઉo Y ગાo ૧૫-૧૬

ચામાસા સિવાય શેષકાળમાં પાંચ સાધુઓના વિહાર સમાપ્તકલ્પ છે, તેનાથી ઓછા (ચાર વગેરે) સાધુઓના વિહાર અસમાપ્તકલ્પ છે. ચેત્માસામાં સાત સાધુઓ રહે તે સમાપ્તકલ્પ અને તેનાથી ઓછા (છ વગેરે) રહે તે અસમાપ્તકલ્પ છે. ચાતુમાંસમાં માંદગી આદિ થાય તાે બીજા સ્થળેથી સાધુ આવી શકે નહિ, એથી જોઇએ તેટલી સહાયતા મળી શકે નહિ. માટે ચામાસામાં જઘન્યથી સાત સાધુઓને રહેવાનું વિધાન છે.

જે સાધુઓ અસમાપ્તકલ્પવાળા અને અજાતકલ્પવાળા છે અર્થાત્ અપૂર્ણ સંખ્યાવાળા અને અગીતાર્થ છે તેમતુ ઉત્સર્ગથી (=સામાન્યથી) કંઇપણ આભાવ્ય (=માલિકીનું) થતું નથી. અર્થાત્ તેવા સાધુઓ જે ક્ષેત્રમાં વિચરતા હાય તે ક્ષેત્ર અને તે ક્ષેત્રમાંથી પ્રાપ્ત થયેલ શિખ્ય, આહાર-પાણી. વસ્ત્ર-પાત્ર વગેરે કંઈપણ તેમની માલીકીનું થતું નથી= તેના ઉપર તેમના હક્ક થતાે નથી. આભાવ્યની (=માલિકીની) વ્યવસ્થા આ પ્રમાણે છે:-

\* मासो वा चउरो वा, खेत्तं साहम्मियाण आ भवति । सोवि य पुव्वपविट्ठो, चत्तसमत्तो असोया य ॥

जं इंदखेडखेत्तं, राया वा जत्थ सिद्धिणो जुत्तं। तं मोत्तुमन्नखेत्तं, पंचक्कोसं जती णेय'॥ २८-२७ \* ५० ४० ४८४० वगेरेमां तथा व्य० चेाथा ®देशामां १० मा

\* બુરુ કર ૪૮ ૪૦ વગરમાં તથા વ્ય વ્યાયા હદ્દશામાં ૧૦ માં સુત્રની ભાષ્યગાથાઓમાં આભાવ્ય પ્રકરણ છે. પણ આ ગાથાઓ તેમાં નથી. વિશિષ્ટ ગીતાર્થીને પૂછવા છતા આ બે ગાથાઓ કયા પ્ર'થામાં છે તે જાણી શકાયું નથી. આ બે ગાથાઓના ભાવ સમજાઇ જવા છતાં અમુક શબ્દોના અર્થ સ્પષ્ટ ન થવાથી અર્થ લખ્યા નથી. અપૂર્ણ સંખ્યાવાળા અને અગીતાર્થના આભાવ્યના (માલિ કીના) નિષેષ કર્યો હાવાથી તેમના વિહારના નિષેષ થઈ જ ગયા છે. આનાથી પણ, એટલે કે એકલા વિચરનારતું 'પાપના ત્યાગ કસ્તા' એ વિશેષણથી જ નહિ, કિંતુ અહીં કહ્યું તેમ વિહારના નિષેષથી પણ, नवा लभेज्जा એ સૂત્ર વિશિષ્ટસાધુ સંબંધી છે, નહિ કે ગમે તે સાધુસંબંધી, એમ સિદ્ધ થાય છે. (૩૦) એકલા વિચરવાથી થતા દાષો:-

एगागियस्प्त देासा, इत्थी साणे तहेव पडिणीए । मिनखविसोहिमढव्वय, तम्हा सवितिज्ञए गमणं ॥ ३१॥ એકલા ભિક્ષા જનારને સ્ત્રી, ધાન, પ્રત્યનીક, ભિક્ષાવિશુદ્ધિ

અને મહાવત સંબંધી દાષા લાગે છે. તેમાં (૧) સ્ત્રી સંબંધી દાષા (ઐાઘનિર્યું ક્રિત ભાષ્ય ગાથા ૨૨૨માં) આ પ્રમાણે છે–

विद्वा-पउत्थवइया-ડपयारमलहंति दट्ठुमेगागि । दारपिहुणे य गढणं, इच्छमणिच्छे य दोसा उ ॥ २२२ ॥ ' વિધવા, જેને પતિ પરદેશ ગયા છે તેવી સી, જે સ્રીને બહાર જવા ન દે-ઘર આદિમાં જ રાખે તેવી સી, આ ત્રણ પ્રકારની સીએામાંથી કાઈ સ્રી સાધુને ઘરમાં એકલાે આવેલા જોઇને બારશું બંધ કરી દે અને વિષયસેવનની માંગણી કરે. આવખતે જો સાધુ વિષયસેવન કરે તા સ'ય-મના નાશ થાય અને ન કરે તા તે સ્રી લાેકાને (પાતાના દોય જાહેર ન થાય એ માટે) આ સાધુ મારી ઈજજત લે છે વગેરે ખાેટું કહે. આથી શાસનની હીલના થાય.'

3

### : ૩૪ : ૧૧ સાધુધર્મવિધિ-પંચાશક ગાથા ૩૨

(૨) એક્લાના શ્વાનથી પરાસવ થાય. (૩) એક્લાના સાધુ ઉપર દેવસાવવાળા કાઇ પરાસવ કરે. (૪) એકીસાથે ત્રથુ ઘરામાંથી ભિક્ષા વહારાવવા આવે ત્યારે એકલા બધી તરક ઉપયાગ ન રાખી શકવાથી ભિક્ષા અશુદ્ધ બને. (૫) અશુદ્ધ ભિક્ષા લેવાથી પહેલા વર્તના ભ'ગ થાય. એકલા હાવાથી કાઇ નિમિત્ત વગેરે સંબ'ધી પ્રશ્ન પૂછે તા નિ:શ'કપણે (આમ જ થશે એમ જકાર પૂવ'ક) કહે તેથી મૃષાવાદ દેાષ લાગે. ઘરમાં છુટું પડેલું ધન જોઇને લેવાની ઈચ્છા થવાથી અદત્તાદાન દેાષ લાગે. સીમુખતું નિરીક્ષણ આદિથી મૈશુન દાષ લાગે. સીમુખતું નિરીક્ષણ વગેરે કર્યા પછી તેમાં રાગ થવાથી પરિગ્રહ દેાષ લાગે. એકલા ભિક્ષા જનારને આ રીતે દાષા લાગતા હેાવાથી બીજાની સાથે ભિક્ષા જવું જોઇએ. જો ભિક્ષા પણ બીજાની સાથે જવું જોઇએ તેા વિહાર તેા સુતરાં બીજાની સાથે જ

કરવા જોઇએ. બીજાની સાથે વિદ્વાર આદિ કરવાથી આ દેાષાના ત્યાગ કરવામાં પ્રાયઃ સમર્થ અને છે. (૩૧) અગીતાર્થના સ્વતંત્ર વિહારના નિષેધ:--

मीयत्थो य विहारो, बीओ गीयत्थमीसओ भणिओ । एत्तो तइय विहारो, णाणुण्णाओ जिणवरेहि ॥ ३२ ॥

જિનેશ્વરાએ એક ગીતાર્થના અને બીજો ગીતાર્થની નિશ્રા-વાળા અગીતાથોના એમ બે વિહારા કહ્યા છે, ત્રીજો (એક કે અનેક અગીતાર્થાના સ્વતંત્ર) વિહાર કહ્યો નથી. એકલા વિચરવાથી થતા દાષા અંગે કહ્યું છે કે- सामण्णगज्ञोगाणं, बज्झो गिहिसन्नितंथुओ होइ । दंसणणाणचरित्ताण मइल्लणं पाचप पको ॥ २. ક. ७०१ 'એકાકી વિચરનાર (૧) સાધુના વિનચ-વૈચાવચ્ચ વગેરે યાેગાના લાભથી વંચિત રહે, (૨) સુખ-દુ:ખ કે લાભાલામ સંબંધી પૂછવું, છેાકરાઓને વ્યાવહાસ્કિ ભણા-વવું વગેરે રીતે ગૃહસ્થના વ્યવહારની પંચાતમાં પડે, (૩) જ્ઞાન-દર્શન-ચાસ્ત્રિને મલિન અનાવે. તે આ પ્રમાણે-બૌદ્ધ આદિથી આકર્ષાઇને નિપુણ ગુડ્તિ-દેષ્ટાંતાથી ગુડ્ત બૌદ્ધદર્શન પણ સુંદર જણાય છે ઇત્યાદિથી કે ઉન્માર્ગની દેશનાથી દર્શનને મલિન અનાવે. લૌકિક પાપશાસ્ત્રાનેા અભ્યાસ કરીને તેમાં બહુમાન થવાથી જ્ઞાનને મલિન અનાવે. હાથ-પગ-સુઆદિતું પ્રક્ષાલન વગેરે નિઃશંકપણે કરીને ચારિત્રને મલિન અનાવે. (૩૨)

દશવૈકાલિકનું વચન વિશેષ વિષયવાળું છેઃ-

ता गीयम्मि इमं खलु, तदण्णलाभंतरायविसयंति । सुत्तं अवगंतब्वं, णिउणेहिं तंतजुत्तीए ।। ३३ ॥

આ પ્રમાણે આગમવચના સામાન્ય સાધુને એકલા રહે-વાના નિષેધ કરનારા હાવાથી નથા ત્રમેજ્જ્ઞા એ દશવૈકા-લિકતું સૂત્ર ગીતાર્થ સાધુ સંબંધી છે, તેમાં પણ બીજો તેવા ટાઇ સહાયક સાધુ ન મળે તાે જ છે, અર્થાત બીજો તેવા ટાઈ સહાયક સાધુ ન મળે તાે જ ગીતાર્થ સાધુને એકલા વિચરવા સંબંધી છે. અગીતાર્થે તા બીજાની સાથે જ રહેવું જોઇએ. કારણ ટે (પંચકલ્પ ભાષ્યમાં) કહ્યું છે ટે-

For Private & Personal Use Only

कालंमि संकिलिट्ठे, छ्कायदयावरोवि संविग्गो। जयजोगीणमलंभे, पणगन्नयरेण संवसइ॥ १७४९॥

'છકાય જીવાની દયામાં તત્પર સ'વેગી પણ ખરાબકાળમાં સ'વિસ ગીતાથ`ના જોગ ન મળે તાે પાસત્થા વગેરે પાંચ-માથી કાેઇ એકના સાથે રહે. (પણ એકલાે ન રહે.)'

આથી નિપુણોએ દશવૈકાલિકદ્યું नवा ऌમेज्जा એ સૂત્ર અહીં જણાવેલી આગમગુક્તિથી બીજો તેવા સહાયક ન મળે તા જ ગીતાર્થ સાધુ સંખધી છે એમ સમજવું (૩૩)

વ્યાખ્યાન વિના સુત્રના વિશેષ અર્થ ન સમજાય:-

जं जह सुत्ते भणियं, तहेव जइ तं वियालणा णत्थि । कि कालियाणुओगो, दिट्ठो दिट्ठिप्पहाणेहिं ।। ३४ ।।

જો સૂત્રમાં જેમ કહ્યું હાય તેમ જ અર્થ કરવાના હાય, અર્થાત્ જો સૂત્રના માત્ર શખ્દના આધારે જ અર્થ કરવાના હાય, તેના વિષયવિભાગની કલ્પના ન કરવાની હાય તા, અર્થાત્ એના ભાવાર્થ ન વિચારવાના હાય તા, દષ્ટિપ્રધાન (નૈગમાદિનચામાં નિપુણ) શ્રી ભદ્રખાહુસ્વામી વગેરેએ નિર્ગું કિત આદિ કરીને ઉત્તરાધ્યયન વગેરે કાલિકશ્રુતનું બ્યાખ્યાન કેમ કર્યું ? અર્થાત્ કાઇપણ સૂત્રના અર્થ તેના શખ્દા ઉપરથી જ નક્કી ન થાય, કિંતુ તેના આજી આજીના સંખધ વગેરે ઉપરથી બધ્ધી થાય. આથી જ સૂત્રના શા ભાવ છે તે જાણાવવા ભદ્ર બાહુસ્વામી વગેરેએ સૂત્રા ઉપર નિર્શું કિત આદિની રચના કરી છે. [ આથી પ્રસ્તુતમાં દશવૈકાલિકનું

#### ગાથા–૩૪ ૧૧ સાધુધર્મવિધિ-પંચાશક : ૩૭ :

नषा ऌभेज्ज्ञा એ સૂત્રને। અર્થ પશુ કેવળ શબ્દોના આધારે નહિ, કિંતુ આજી–બાજીના સંબંધ વગેરેના આધારે કરવા જોઈએ, આજી–બાજીના સંબંધ વગેરેના આધારે એ સૂત્રના અર્થ ''બીજો તેવા સહાયક ન મળે તા જ ગીતાર્થ સાધુ એકલા પશુ વિચરે" એવા છે.]

सुत्रे। ઉत्सर्ग-अपवाह वगेरे अनेक विषये।वाणां छे। छे. तेमां क्र्यु सूत्र क्र्या विषयवाणुं छे ते तेना नियुफित आहि व्याण्यानथी अखाय छे. णृढत्क्रदपक्षाण्यमां क्र्ह्यु छे हे:-उस्सग्गसुयं किंची, किंची अववाइयं भवे सुत्तं। तदुभयसुत्तं किंची, सुत्तस्स गमा मुणेयव्वा॥ ३३१६ सन्नाइसुत्तससमय-परसमयुस्सग्गमेव अववाप। हीणाहियजिणथेरे, अज्जाकाले य नाणाई ॥ १२२१

કાેઇ સુત્ર ઉત્સર્ગ સૂત્ર હાેય છે, કાેઈ અપવાદ સૂત્ર હાેચ છે, કાેઈ સૂત્રમાં પ્રથમ ઉત્સર્ગ જણાવીને પછી અપવાદ જણાવ્યા હાેય, કાેઇ સૂત્રમાં પ્રથમ અપવાદ જણાવીને પછી ઉત્સર્ગ જણાવ્યા હાેય, એમ સૂત્રના ચાર પ્રકાર છે.?'

"કાઇ પારિભાષિક સુત્ર હેાય, અર્થાત્ તેમાં રહેલા કાઈ શબ્દના ચાલુ પ્રસિદ્ધ અર્થ ન થતા હાય, કિંતુ વિશિષ્ટ અપ્રસિદ્ધ અર્થ થતા હાય, જ્યારે કાઈ દેશી ભાષા નિચત સૂત્ર હાય, અર્થાત્ તેમાં રહેલા કાઈ શબ્દના અર્થ અમુક દેશની ભાષા પ્રમાણે થતા હાય, કાઈ સ્વસમય સૂત્ર હાય, અર્થાત્ તેમાં જૈનદર્શન સંબંધી વર્જીન હાય, કાઇ પરસમય સૂત્ર હાય, અર્થાત્ તેમાં બૌદ્ધાદિ પરદર્શન સંબંધી વર્જીન હાેચ, કાેઇ ઉત્સર્ગ સૂત્ર હાેચ, કાેઇ અપવાદ સૂત્ર હાેચ, કાેઇ અલ્પ અક્ષરવાળું સૂત્ર હાેચ, કાેઇ ઘણા અક્ષરવાળું સૂત્ર હાેચ, કાેઇ સૂત્ર જિનકલ્પ સંખંધી હાેચ, કાેઇ સૂત્ર સ્થવિર કલ્પ સંખંધી હાેચ, કાેઈ સૂત્ર સાધ્વી સંખંધી હાેચ, કાેઇ સૂત્ર કાલ સંખંધી હાેચ, અર્થાત અસુક સંચાગામાં જ અમુક અપવાદ વગેરેનું સેવન કરવું એવા વિધાનવાળું હાેચ, કાેઈ સૂત્ર જ્ઞાન સંખંધી હાેચ, કાઇ સૂત્ર નચસંખંધી હાેચ." (૧૨૨૧) [ આમ અનેક પ્રકારના સ્ત્રા હાેવાથી કચા સૂત્રના કચા અર્થ છે તે નિર્યુદિત આદિ બ્યાખ્યાનથી જણાય છે ] (૩૪)

મૂલગુણાથા જ રહિત ગુરુ ત્યાજ્ય છે :-

गुरुगुणरहिओवि इहं, दहुव्वो मूलगुणविउत्तो जो । ण उ गुणमेत्तविहीणोत्ति चंदरुद्दो उदाहरणं ॥ ३५ ॥

प्रस्तुतमां જે મૂલગુણેશી રહિત છે તે જ ગુરુના ગુણેશી રહિત બાણવા, નહિ કે ગુણમાત્રથી રહિત, અર્થોત્ સુંદર આધુતિ, વિશિષ્ટ ઉપશમ વગેરે (અમુક) ઉત્તર ગુણેશી રહિત પણ બે મૂલગુણેશી ગુક્ત હાેય તેા ગુરુ જ છે. તેથી તેના ત્યાગ ન કરવા. આ વિષે કહ્યું છે કે-काल्लपरिद्याणिदोसा, पत्तो इक्काइगुणविद्यीणेण। अण्णेण वि पव्यक्जा, दायव्या सील्ध्वंतेण॥

''કાલની હાનિ રૂપ દેાષના કારણે આમાંથી ( આગ-મર્મા ગુરુના ૧૫ ગુણેા જણાવ્યા છે તેમાંથી ) એક એ

ગાથા-૩૫ ૧૧ સાધુધમધવિધિ-પંચાશક : ૩૯ :

વગેરે ગુણે! એાછા હેાય, પણ જે મૂલગુણથી સુક્ત હેાય ' તેણે પણ દીક્ષા આપવી."

આ વિષયમાં ચંડરુદ્ર નામના આચાર્યનું દર્ષાત છે. તે આચાર્ય અતિશય ક્રાેધી હાેવા છતાં ઘણા સ'વિસ ગીતાંથ શિષ્યાએ તેમના ત્યાગ કર્યો ન હતા, અને તે શિષ્યા તેમના ઉપર ખહુમાન રાખતા હતા. તેમના વત્તાંત આ પ્રમાણે છે-

અતિશય વિદ્વાન અને જ્ઞાનાદિ પાંચ આચાર રૂપ રત્નાના રત્નાકર સમાન ચ'ડરુદ્ર નામના આચાર્ચ હતા. સાધુઐાની આચાર સંબંધી સ્ખલના જોઈને તેમના કાેધ રૂપી વડવાનલ ભભૂકી ઉઠતા હતા. આથી (સાધુઓને અને પાતાને) સંક્લેશ ન થાય એ માટે ગચ્છની બાજીમાં રંહેતા હતા. અર્થાત્ ગચ્છ જે મકાન આદિમાં <mark>હાે</mark>ચ તેની ખાજીનાં મકાન આદિમાં ગચ્છથી અલગ રહેતા હતા. વિહાર કરતાં કરતાં ઉજ્જૈની નગરીમાં તે આચાર્ય પથાયો. ગચ્છના નિવાસની બાજુમાં જ જ્યાં કાેઇનું આગમન ન **ધાય** તેવા ઉદ્યાનના એકાંત સ્થળમાં રહ્યા. એક વખત રૂપવાન, ઉત્તમ વસ્ત, પુષ્પમાલા વગેરેથી સુશાેબિત અને અને ખીલતી સુવાનીવાળા એક શ્રેષ્ઠિપુત્ર વિવાહ થઇ ગયા પછી પાતાના મિત્રાની સાથે રમત કરતા કરતા સાધુઓની પાસે આવ્યા. તેના મિત્રાએ મશ્કરીથી તેને આગળ કરીને સાધુએાને કહ્યું: ભવરૂપ જંગલથી કંટાળીને વિરાગી અનેલા અમારા આ મિત્રને જલદી દીક્ષા આપેા. આ લાેઠા મશ્કરી કરે છે એમ જાણીને સાધુઓએ વિચાર્યું: આ લાેકાની દવા www.jainelibrary.org

## : ૪૦ : ૧૧ સાધુધર્મવિધિ–પંચાશક ગાથા-૩૫

આચાર્ય જ છે. અર્થાત અમે મશ્કરી ન કરવાતું કહીશું તા આ જવાનિયા નહિ માને. એમને આચાર્ય મહારાજ જ પહેાંચશે. આમ વિચારીને સાધુએાએ કહ્યુંઃ આવું કાર્ય અમારા ગુરુ મહારાજ કરે છે, અમે નહિ. આથી તમે જલદી અમારા શુરુ પાસે જાએા. ખધા જીવાનિયા ત્યાં ગયા અને ગમ્મતથી સાધુઓને કહ્યું હતું તેમ કહ્યું. આચાર્ય મહારાજે કહ્યું: ને દીક્ષા લેવી હાેચ તાે જલદી રાખ લઇ આવા, જેથી તેના લાચ કરું. તેના મિત્રા તા જલદ્દી રાખ લઇ આવ્યા. આચાર્ય મહારાજે નવકાર ગણીને તેના લાચ કરવા માંડ્યો. તેના મિત્રો તેા શરમાઇ ગયા. લાેચ થઈ ગયા પછી શ્રેષ્ઠિપુત્રે વિચાર્યું: મેં જાતે જ સાધુપશ્વાનેા સ્વીકાર કરેો છે. આથી હું હવે ઘરે કેવી રીતે જઈશ ? પછી તેણે મિત્રાને રજા આપીને આચાર્ય મહારાજને કહ્યું:--

હે ભગવ'ત! મશ્કરી પણ મારા સારા માટે થઇ. ગરીબા ઈથી સ'તાેષ માનનારા મને સુંદર રાજચ મળ્યું. આથી મારા સ્વજન. રાજા વગેરે મને લેવા ન આવે ત્યાં સુધીમાં આપણે મીજે ચાલ્યા જઈએ. નહિ તેા આપણે સંકટમાં આવી પડીશું. ગુરુએ કહ્યું: જો એમ હાય તા મને રસ્તા બતાવ, અર્થાત્ અંધારું હાેવાથી તું આગળ ચાલીને મને સારા રસ્તા બતાવ. જેથી હું તારી પાછળ પાછળ ચાલું. નવ-ક્રીક્ષિતે માર્ગ બતાવ્યા. બંનેએ બીજે જવા ચાલવા માંડશું. નવકીક્ષિત શિબ્ય આગળ ચાલે છે અને ગુરુ પાછળ ચાલે છે.

For Private & Personal Use Only

#### ગાથા-૩૫ ૧૧ સાધુધર્મ વિધિ-પંચાશક : ૪૧ :

વૃદ્ધાવસ્થાને લીધે રાત્રે માર્ગમાં દેખી નહિ શકતા ગુરુ આમ તેમ અથડાય છે. આથી અરે દુષ્ટ ! તે' આ કેવા માર્ગ નેયા ? આમ કહીને ગુસ્સાથી તેના મસ્તકમાં દાંડાે ઠાેકી **દીધેા. આમ તે ઉ**ગ્ર ક્રાેધી હેાવાથી રસ્તામાં અથડામઘ્ થાય ત્યારે ક્ષમાવ તામાં શ્રેષ્ઠ શિખ્યને મસ્તકમાં દાંડા ઠાકતા ઠાૈકતા જાય છે. આ વખતે શિષ્યે વિચાર્યું કે–ખરેખર ! હું મંદલાગ્ય છું, જેથી મેં પુષ્યવંત આ મહાત્માને કષ્ટમાં નાખ્યા. આ ભગવંત સુખપૂર્વક પાતાના ગચ્છમાં રહ્યા હતા. પણ, પાપી મેં નિરથ'ક તેમને આ મહાન રષ્ટમાં નાખ્યા. આવી ભાવના ભાવતા તેને પ્રશસ્ત ધ્યાનરૂષ અગ્નિથી કર્મ-રૂપ કાશો અળી જવાથી કેવળજ્ઞાન થયું. આથી તે કેવળ-શાનના પ્રભાવથી ગુરુને સારા રસ્તે લઈ જવા લાગ્યા. પ્રભાત થતાં શિષ્યના મસ્તકને લાેહીલુહાણ થયેલું જોઇને આચાર્ય પાેતાની નિંદા કરવા લાગ્યા. ખરેખર! હું અધન્ય છું, પુષ્ટયહીન છું, રાષરૂપ અગ્નિને શમાવવા મેઘ સમાન શ્રુત-શાન મારી પાસે ઘણું હેાવા છતાં મારા રાષાગ્નિ શગ્યા નહિ. હું પરને ક્ષમાનાે ઉપદેશ આપવામાં કુશળ હાેવા છતાં સ્વયં ક્ષમાથી રહિત છું. વર્ષો સુધી સંચમ પાળવા છતાં સર્વ ગુણામાં પ્રધાન ક્ષમાંગુણુ મારામાં ન આવ્યા. આ શિષ્ય ધન્ય છે, શુભ્રુવંત છે, અત્યંત ઉત્તમ છે. આજે જ દીક્ષિત થયેા હાેવા છતાં તેનામાં ક્ષમાના ગુણુ કાેઇ અપૂવ છે. આવી સુંદર ભાવનાથી અપૂર્વ વીચેહિલાસ થતાં આચાર્ય श्री ચ'ડરુદ્રસूरि पछ ठैवक्षज्ञान ३५ क्रिकी पाम्या. (३५) n Education International For Private & Personal Use Only www.jaineli www.iainelibrary.org Jain Education International

કૃતન્ન શિષ્યેા સુગુરુનેા ત્યાગ કરતા નથી:-

जे इद होंति सुपुरिसा, कयण्णुया ण खलु तेऽवमत्रंति कल्लाणमायणत्तेण गुरुजणं उभयलोगहियं ॥ ३६ ॥

भनुष्य देशिमां જે પુરુષे। ઉत्तम अने ठ्रुतज्ञ છे ते गे। आ देश अने पर देश स'अ'धी ठल्या छना पात्र छे. आथी तेवा पुरुषे। ઉभय देशिमां दित कर (ઉपकार करनार) शुरुनी अवज्ञा ठरता ज नथी. शुरुना उपकार विषे ठह्युं छे डे-निर्माग्योऽपि जडोऽप्यनाकृतिरपि प्राज्ञोप हास्योऽपि हि, मूकोऽप्यप्रतिमोऽप्यसन्नपि जनानादेयवाक्योऽपि हि। पादा स्पृत्त्यप्रतिमोऽप्यसन्नपि जनानादेयवाक्योऽपि हि। पादा स्पृत्त्यप्रसादनविधे स्तेभ्यो गुरुभ्यो नम: ॥ १ ॥

" નિર્ભાગ્ય, જડ, બેડાેળ, ખુહિશાળીએામાં હાસ્યપાત્ર, મૂક ( બાલવાની છટા–આવડલ રહિલ ), પ્રતિભા રહિત, અસજ્જન, અનાદેયવચન (જેન્દું વચન માન્ય ન અને તેવાે) અને જેના ચરણ્યા જરાય સ્પર્શ કરવા લાયક ન હાેય તેવા પણ શિષ્ય જેમના ચરણ્કમલની કૃપા થવાથી સજ્જન પુરુ ષાને મસ્તકથી નમવા યાેગ્ય અને છે તે ગુરુને નમસ્કાર હાે!" (૩૬)

ગુરુકુળના ત્યાગ કરનારાએાની નિંદા:-

जे उ तद्द विवज्जस्था, सम्मं गुरुलाघवं अयाणंता। सग्गाहा किरियरया, पवयणखिसावदा खुद्दा ॥ ३७ ॥ Jain Education International For Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

ગાથા-ઢ૭-૩૮ ૧૧ સાધુધર્મ વિધિ-પંચાશક : ૪૩ ઃ

पायं अहिण्णगंठीतमाउ तद्द दुकरंपि कुव्वंता । बज्झा व ण ते साहू धंखाहरणेण विष्णेया ॥ ३८ ॥

જેઓ ઉત્તમ અને કૃતજ્ઞ ન હાેવાના કારણે અકલ્યાણનું ભાજન હેાવાથી ગુરૂની અવજ્ઞા કરે છે, તેઓ (વાસ્તવિક) સાધુ નથી. કારણ કે તેવા સાધુઓ ગુરુલાઘવને બરેાબર લણતા નથી. અર્થાત્ ગુરુકુલવાસ અને એકાકી વિહાર એ બેમાં વધારે લાભ શામાં છે તે ખરાેખર જાણુતા નથી. તેવાએા એમ માને છે કે અનેક સાધુઓ હાેવાથી અશુદ્ધ આહાર, પરસ્પર સ્નેહ, રાેષ વગેરે દાેષોના સંભવ હાેવાથી ગુરુકુલમાં ર**હેવામાં** બહુ દેાષેા છે. એકાકી વિહારમાં આ દાષા નહિ હાેવાથી આછા દાષા છે. તેમની આ માન્યતા બરાબર નથી. કારણ કે આ માન્યતા આગમથી બાધિત છે= આગમાથી વિપરીત છે. આ માન્યતા આગમથી બાધિત કેમ છે તે પહેલા જણાવી દીધું છે. તેવા સાધુઍગ નિદેાંષ **નિક્ષા, શરીરવિભૂષાના ત્યાગ, જીર્ણ** ઉપધિ, આતાપના, માસક્ષમણ વગેરે અનુષ્ઠાના આગમ પ્રમાણે નહિ, ાકતુ સ્વમતિ-કલ્પના પ્રમાણે કરે છે. આવા સાધુઓ આગમથી નિરપેક્ષ પ્રવૃત્તિ કરનારા હેાવાથી અને એકાકી હેાવાથી જૈનશાસનની મર્ચાઠાએાતું પાલન કરવામાં અસમર્થ છે, આથી જૈનશાસ-નની અપબ્રાજનાતું કારણ અને છે. આવા સાધુઓ પાતાની મહત્તા માનનારા અને ગુરુની અવજ્ઞા કરનારા હેાવાથી ક્ષુદ્ર-તુચ્છ છે, અથવા લાેળા લાેકાને પાતાના પ્રત્યે આક-**ષેવામાં** તત્પર હાેવાથી ક્ષદ્ર-કૃપણ છે. અથવા બીજા સાધુ-

એાના માન સમ્રાન ન થાય તેવી ભાવનાવાળા હેાવાથી ક્ષુદ્ર–ક્રૂર છે. (૩૭) આવા સાધુઓએ પ્રાયઃ એકવાર પણ ગ્ર'થિના ભેદ કર્યો નથી. કારણ કે મિથ્યાદાષ્ટે હેાવા છતાં જો એકવાર પણ ગ્ર'થિભેદ કર્યો હાય તા આવી નિર્વિચાર પ્રવૃત્તિ ન કરે

પ્રક્ષઃ– તેા પછી માસખમણ વગેરે દુષ્કર અનુષ્ઠાનેા કેમ કરે છે **!** 

ઉત્તર:- અજ્ઞાનતાથી. (આથી જ) જેમ મિથ્યાદર્શનનાં અનુષ્ઠાના કરનારા તાપસ વગેરે સાધુઓ વાસ્તવિક સાધુ નથી. તેમ ગુરુની અવજ્ઞા કરીને અજ્ઞાનતાથી માસખમણ વગેરે દુષ્કર અનુષ્ઠાના કરનારા જૈન સાધુઓ પણ વાસ્તવિક સાધુ નથી. કારણુ કે જેમ મિથ્યાદષ્ટિ સાધુઓ જિનાજ્ઞાથી રહિત છે, તેમ આવા જૈન સાધુઓ પણ જિનાજ્ઞાથી રહિત છે. આ વિષયને શાસ્ત્રમાં કાગડાના દેખ્ટાંતથી સમજાવવામાં આવે છે. કાગડાતું દર્ષાત આ પ્રમાણે છે-એક મનાહર વાવડી હતી. તેનું પાણી સ્વાદિષ્ટ, શીતલ, સ્વચ્છ અને પદ્મરાગ જેવું સુગ'ધી હતું. તે વાવડીના કાંઠે કાગડાએા બેઠેલા હતા. તેમાં થાેડા કાગડાએા તૃષાવાળા બન્યા હાેવાથી પાણીને શાેધવા લાગ્યા. પણ તે વાવડીનું પાણી પીધું નહિ. શાેધતાં શાધતાં આગળ મૃગતૃષ્ણુા (ઝાંઝવાના પાણી)નાં સરાવરા જોયાં આથી વાવડીને છેાડીને તે સરાવરા તરફ ગયા. આ વખતે કેાઇ કાગડાએ તેમને કહ્યું: અરે! સામે જે પાણી દેખાય છે તે સાચું પાણી નથી, કિંતુ મૃગતૃષ્ણા છે=ઝાંઝવાનું પાણી છે. જે તમારે પાણી પીવાની ઈચ્છા દેાય તેા આ વાવડીમાં

#### ગાથા ૩૯ ૧૧ સાધુધમ'વિધિ-પંચાશક ઃ ૪૫ ઃ

ઉતરીને તેનું પાણી પીએા. આ સાંભળીને કેટલાક કાગડા-એાએ વાવડીમાં ઉતરીને પાણી પીધું. પણ ઘણા કાગડાઓ તો તેની અવજ્ઞા કરીને મૃગતૃષ્ણા તરફ ગયા પાણી નહિ મળ-વાથી તે કાગડાઓ મૃત્યુ પામ્યા. જેમણે વાવડીનું પાણી પીધું તે કૃતાર્થ બન્યા-જીવ્યા. આ દર્ષાતના ઉપનય આ પ્રમાણે છે:- વાવડી સમાન ગુણેાનું સ્થાન ગુરુકુલ છે, કાગડાઓ સમાન ધર્માર્થી જીવા છે, પાણી સમાન ચારિત્ર છે, શુરુકુલની બહાર રહેવું એ મૃગતૃષ્ણાના સરાવર તુલ્ય છે, કાગડાઓને શિખામણ આપનાર કાગડા સમાન કૃપાપરાયણ ગીતાર્થ છે. ચારિત્રને અચાગ્ય, દયાપાત્ર અને કદાગ્રહથી શુરુકુલની બહાર રહેનારા સાધુઓ મૃગતૃષ્ણાના સરાવર તરફ જનારા કાગડાઓ જેવા છે. ચારિત્રને યાગ્ય અને ધર્મ-રૂપ ધનને મેળવનારા જે થાડા સાધુઓ ગુરુકુલમાં રહ્યા તે વાવડીનું પાણી પીનારા કાગડાઓ જેવા છે. (૩૮)

ગુરુકુલ ત્યાગીઓનું બહુમાન કરનારાઓને ઉપદેશ :--

तेसिं बहुमाणेणं, उम्मग्गणुमोयणा अणिद्वफला। तम्हा तित्थगराणाठिएसु जुत्तोऽत्थ बहुमाणो ॥ ३९ ॥

ગુરુકુલનેા ત્યાગ કરનારાઓનું બહુમાન ( – પક્ષપાત ) કરવાથી ઉસાર્ગની (=આગમવિરુદ્ધ આચારાની) અનુમાદના થાય છે. આ અનુમાદનાથી દુર્ગતિરૂપ અનિષ્ટ ફળ મળે છે. કહ્યું છે કે –

आणाइ अवट्तं जो उववूहेइ मोहदोसेणं। सो आणा अणवत्थं, मिच्छत्तविराहणं पावे ॥ १॥ ain Education International

ઃ ૪૬ ઃ ૧૧ સાધુધર્મવિધિ−પંચાશક ગાથા ૪૦થી૪૩

જે જિનાજ્ઞા પ્રમાણે નહિ વર્તાનારની માહથી પ્રશંસા કરે છે તે આજ્ઞાલાંગ, અનવસ્થા, મિથ્યાત્વ, વિરાધના એ ચાર દેષેા પામે છે.

આથી પ્રસ્તુતમાં ગુરુકુળમાં રહેવું વગેરે જિનાજ્ઞાનું પાલન કરનારા સાધુએા બહુમાન કરવા ચાેગ્ય છે. (૩૯)

જિનાજ્ઞામાં રહેલા સાધુઓનું સ્વરૂપઃ-

ते पुण समिया गुत्ता, पियदढधम्मा जिइंदियकसाया। गंमीरा धीमंता, पण्णवणिजा मद्दासत्ता ॥ ४० ॥ उस्सग्गववायाणं, वियाणगा सेवगा जद्दासत्ति । भावविसुद्धिसमेता, आणारुतिणो य सम्मंति ॥ ४१ ॥ सच्वत्थ अपडिबद्धा, मेत्तादि गुणण्णिया य णियमेण । सत्ताइसु होंति दढं, इय आययमग्गतछिच्छा ॥ ४२ ॥ एवंविद्दा उ णेया, सव्वणयमतेण समयणीतीए । भावेण भाविएहिं, सइ चरणगुणट्टिया साहू ॥ ४३ ॥

તીર્થ'કરની આજ્ઞામાં રહેલા સાધુઓ પાંચ સમિતિ અને ત્રણ ગુપ્તિથી ચુક્ત હેાય છે, સાધુધમ પ્રત્યે પ્રેમવાળા હાેય છે, વિપત્તિમાં પણ ધર્મ ન મૂટે તેવા દઢ હાેય છે, ઇંદ્રિયા અને કષાયા ઉપર વિજય મેળવનારા હાેય છે, ગ'ભીર હાેય છે, અર્થાત્ હર્ષ-દીનતા વગેરે ભાવા મુખાકૃતિ વગેરેથી ન દેખાય તેવા હાેય છે. ગ'ભીરતાનું લક્ષણ આ પ્રમાણે છે:- यस्य प्रभावादाकाराः, कोषदर्षभयादिषु । भावेषु नोपऌभ्यन्ते, तद् गांभीय मुदाहृतम् ॥

'' જેના પ્રસાવથી ક્રાેધ, હર્ષ, સચ વગેરે સાવાના પ્રસંગાે ઉપસ્થિત થવા છતાં એ સાવાના આકારા (મુખાદિ ઉપર) ન દેખાચ તે ગંભીરતા છે. "

બુદ્ધિમાન હાેય છે, મહાસત્ત્વવ'ત હાેય છે, અર્થાત્ આપત્તિમાં પણ ગલરાતા નથી, (૪૦) ઉત્સર્ગ- અપવાદના ભાષાકાર હાેય છે, યથાશક્તિ ઉત્સર્ગ-અપવાદનું સેવન કર-નારા હાેચ છે, અર્થાત શક્તિને છુપાવ્યા વિના જે વખતે ઉત્સર્ગ અને અપવાદ એ બેમાંથી જેની જરૂર હાેચ તેનુ સેવન કરે છે, સ્વાગ્નહથી સુક્રત ખનીને (આગ્રારુચિ=) આગમ ઉપર ખહુમાનવાળા હાેચ છે, (૪૧) દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાલ વગેરેમાં પ્રતિઅંધ રહિત હાેચ છે, સર્વજીવાે, ગુણાધિકજીવાે, દુઃખી જવા અને અવિનીત જીવા ઉપર અનુક્રમે મૈત્રી, પ્રમાદ, કરુણા અને માધ્યસ્થ્ય ભાવનાવાળા અવરય દ્રાય છે, તેમ-નામાં આ ભાવનાએ। સામાન્ય કાેટિની નહિ, કિંત દઢ અતિશય હાય છે, સ્મિતિ-ગુપ્તિ આદિથી જ્ઞાનાદિ સ્વરૂપ માક્ષમાર્ગની આરાધના કરવાની ઇચ્છાવાળા હાેય છે. (૪૨) શાસ્ત્રના પરમાર્થને જાણનારાએોએ આવા પ્રકારના (ઉક્ત સમિતિ આદિ ગુણેાથી સુક્ત) સદા ચારિત્ર ગુણેામાં રહેલા સાધુઓને સાધુ તરીકે જાણવા. જે આવા નથી તે સાધુ નથી. કહ્યું છે કે-

सब्वेसिंपि नयाणं, बहुधिहवत्तव्वय' निसामेता। तं सब्बनयविसुद्धं, जं चरणगुणट्ठिओ साहू॥ विशेषा० ३५८३ ''જ્ઞાન–ક્રિયાનચ, સામાન્ય–વિશેષનય. નિશ્ચય–વ્યવહાર-નય વગેરે બધા નયેાનું જુદું જુદું (પરસ્પર વિરાેધી) વક્તવ્ય સાંભળીને બધા નયાેને સંમત 'જે ચારિત્રના ગુણેામાં રહેલાે છે અર્થાત્ ક્રિયા અને જ્ઞાનથી ચુક્ત છે એ સાધુ છે' એ સિદ્ધાંતના સ્વીકાર કરવાે. " (૪૩)

ત્રાન દર્શન વિના ચારિત્ર ન હેાય :-

णाणम्मि दंसणम्मि य, सति णियमा चरणमेत्थ समयम्मि । परिसुद्धं विण्णेयं, णयमयमेया जओ भणियं ॥ ४४॥

णिच्छयणयस्स चरणायविघाए णाणदंसणवहोवि । ववहारस्स उ चरणे, हयम्मि भयणा उ सेसाणं ॥ ४५ ॥ પ્રશ્ન :- દર્શન-ગ્રાન-ચારિત્ર એ ત્રણ મળીને માક્ષ-માર્ગ હાવાથી જે દર્શન-જ્ઞાન-ચારિત્રમાં રહેલા હાય તે ભાવસાધુ છે એમ કહેવું જોઇએ, જ્યારે અહીં ચારિત્રમાં (ચારિ-ત્રના ગુણેામાં) રહેલા હાય તે સાધુ છે એમ કેમ કહ્યું ? ઉત્તર :- ગ્રાન-દર્શન હાેય તાે જ વિશુદ્ધ ચારિત્ર હાય છે. આથી '' ચારિત્રના ગુણમાં રહેલા " એમ કહેવાથી "ગ્રાન-દર્શનમાં રહેલા" એમ કહેવાઇ જ જાય છે. ગ્રાન અને દર્શન ચારિત્રને અનુસરનારા છે, અર્થાત્ જ્યાં જ્યાં વિશુદ ચારિત્ર હેાય છે ત્યાં ત્યાં જ્ઞાન-દર્શન અવશ્ય હાય છે. કારણ કે નિશ્ચય અને વ્યવહાર નયની અપેક્ષાએ જિનપ્રવ-ચનમાં કહ્યું છે કે-(૪૪) નિશ્ચય (=તત્ત્વવાદી) નયની દર્ષિએ ચારિત્રના વિદ્યાત થતાં જ્ઞાન-દર્શનના પદ્ય વિદ્યાત થાય છે,

#### ગાથા ૪૬ ૧૧ સાધુધર્મ વિધિ-પંચાશક : ૪૯ :

અર્થાત્ ચારિત્રના અભાવ થતાં જ્ઞાન-દર્શનના પણુ અભાવ થાય છે. (આથી જ્યાં ચારિત્ર ન હાેચ ત્યાં જ્ઞાન-દર્શન પણુ ન હાેચ. જ્યાં ચારિત્ર હાેચ ત્યાં જ જ્ઞાન-દર્શન હાેચ. ગ્યવહારનચની દષ્ટિએ ચારિત્રના વિઘાત થતાં જ્ઞાન-દર્શનના વિઘાત થાય કે ન પણુ થાય. ગ્યવહારનચ માને છે કે-અનંતાનુબંધી કષાયના ઉદયથી ચારિત્રના વિઘાત(--અભાવ) થાય તાે જ્ઞાન-દર્શનના પણુ વિઘાત(--અભાવ) થાય. પણુ જો અપ્રત્યાખ્યાની કષાયના ઉદયથી ચારિત્રના વિઘાત થાય તા જ્ઞાન-દર્શનના વિઘાત ન જ થાય. કારણ કે તેના ઉદય દર્શનો વિઘાતક નથી. (૪૫)

ઉક્ત નિશ્ચયનયના મ તવ્યનું સ્પષ્ટીકરણુઃ---

जो जहवायं ण कुणति, मिच्छदिट्ठी तओ हु को अण्णो। बढुडेइ य मिच्छत्तं, परस्स संकं जणेमाणो ॥ ४६ ॥

નિશ્ચયનય માને છે કે જે જીવ આપ્તવચન મુજબ ચારિત્રનું પાલન કરતા નથી તેનાથી બીજો કરેા જીવ મિચ્યા-દષ્ટિ છે શ્રે અર્થાત્ આપ્તવચન મુજબ ચારિત્રનું પાલન નહિં કરનારથી અધિક કાેઈ મિચ્યાદષ્ટિ નથી. તે મિચ્યાદષ્ટિ હાવાથી મિચ્યાજ્ઞાની પણ છે.

**પ્રક્ષ :-** આપ્તવચન મુજબ ચારિત્રનું પાલન નહિ કર-નાર મિથ્યાદષ્ટિ છે તેનું શું કારણ્ ?

ઉત્તર :- કર્શનનું ફળ આપ્તવચન સુજબ ચાસ્ત્રિતું પાલન છે. જે વસ્તુનું જે ફળ હાેય તે વસ્તુથી તે કૃળ ન મળે

×

#### **ઃ ૫૦**ઃ ૧૧ સાધુધર્મવિધિ-પ'ચાશક ગા**શ**-૪૭

તા તે વસ્તુ હાેવા છતાં પરમાર્થથી નથી જ. આથી પ્રસ્તુતમાં દર્શન હાેવાં છતાં જો આપવચન મુજબ ચારિત્રતું પાલન ન થાય તાે પરમાર્થથી દર્શન નથી જ. એટલે આપવચન મુજબ ચારિત્રતું પાલન ન કરનાર પરમાર્થથી દર્શન રહિત હાેવાથી મિથ્યાદષ્ટિ છે. તે પાતે મિથ્યાદષ્ટિ છે એટલું જ નહિ, પણ બીજાના મિથ્યાત્વને પણ વધારે છે.

**પ્રશ્નઃ-** આપ્<mark>તવચન સુજ</mark>બ ચારિત્રનું પાલન ન કરનાર <mark>બીજાના મિથ્યાત્વને ક</mark>ેવી રીતે વધારે છે ?

ઉત્તર :- એતું અનુચિત આચરણ જોઇને બીજાને શંકા થાય કે આ જીવ જ અનુચિત કરનારા હાેવાથી અનુચિત કરે છે કે આપ્તના ઉપદેશ જ આવા છે? ( અથવા જો જિનપ્રવચનમાં જે કહ્યું છે તે સત્ય છે તા આ સત્યને જાણતા હાેવા છતાં તે પ્રમાણે કેમ વર્તાતા નથી? આથી આ પ્રવચનમાં જે કહ્યું છે તે ખાટું છે એવા વિચાર આવે કે શંકા થાય.) આવી શંકાથી મિથ્યાત્વ વધે. આથી આપ્તવચન મુજબ ચારિત્રનું પાલન નહિ કરનાર ઉક્ત રીતે બીજાઓના મનમાં શંકા ઉત્પન્ન કરીને તેમનું મિથ્યાત્વ વધારે છે. (૪૬)

व्यवखारनयना भ'तव्यनुं रूपष्टीडरखुः-एवं च अहिनियेसा, चरणविघाए ण णाणमादीया। तप्पडिसिद्धासेवणमोहासदद्दणभावेहि ॥ ४७॥

For Private & Personal Use Only

| ગાથ-૪૮ ૧ | ٩ | સાધુધર્મ'વિધિ−પ′ચાશક | : | ય૧ | - | • |
|----------|---|----------------------|---|----|---|---|
|----------|---|----------------------|---|----|---|---|

# अणभिनिवेसाओ पुण, विवजया होंति तच्विघाओवि । तकज्जुत्रलंभाओ, पच्छातावाइमावेण ॥ ४८ ॥

જેમ નિશ્વયનય પ્રમાણે ચારિત્રનાે વિઘાત થતાં જ્ઞાન-દર્શનના અવશ્ય વિઘાત થાય છે તેમ, વ્યવહાર નય પ્રમાણે અન'તાનુઅ'ધી કષાયથી થતા ''પૃથ્વી આદિની જીવ તરીકે સિદ્ધિ થવી ન હેાવાથી પૃથ્વી આદિને৷ આરંભ કરવામાં દેાષ નથી ઇત્યાદિ પ્રકારના" અભિનિવેશથી ચારિત્રના વિઘાત થાય તાે જ્ઞાન-દર્શનના પણ વિઘાત શાય. પ્રતિષિદ્ધ પૃથ્વી આદિ સંખંધી આરંભ કરવાથી ચારિ-ત્રના, અજ્ઞાનતાથી જ્ઞાનના, અને શ્રદ્ધાના અભાવથી કશ નના નાશ થાય છે. (૪૭) પણ જે કાઇ જાતના અભિનિવેશ વિના અનાલાેગ આદિના કારણે વિપરીત પ્રવૃત્તિ થવાથી ચારિત્રના વિઘાત થાય તાે ચારિત્રના વિઘાત થવા છતાં ગ્રાન-દર્શન-હેાય છે. કારણ કે તેવા જીવમાં પશ્ચાત્તાપ આદિ થવાથી જ્ઞાન-દર્શનતું કાર્ય દેખાય છે. અર્થાતુ જે અનાભાગ આદિથી પ્રતિષિદ્ધ આચરણ કરે છે તે પાતાની ક્ષતિ બદલ પશ્ચાત્તાપ કરે છે, થયેલી ક્ષતિનું પ્રાયશ્ચિત્ત લે છે. તથા તેનામાં સંવેગ (માક્ષાબિલાષ કે સંસાર નિવે<sup>૬</sup>ક) હાેચ છે. પશ્ચાત્તાપ, પ્રાયશ્ચિત્ત અને સ'વેગ જ્ઞાન-દર્શનનાં કાર્યો છે. જે તેનામાં જ્ઞાનદર્શન ન હાય તા પશ્ચાત્તાપ વગેરે પણ ન હાેચ. આથી અનાલાેગ આદિશી ચારિત્રનાે વિઘાત (અતિચારાે) થવા છતાં જ્ઞાન દર્શન હાય છે. (૪૮)

Jain Education International

ભાવ સાધુનું સ્વરૂપ :-

तम्हा जहोइयगुणो, आलयसुद्धाइर्लिगपरिसुद्धो । पंकयणातादिजुओ, विण्णेओ भावसाहुत्ति ॥ ४९ ॥

ગુરુકુલમાં રહેવુ' એવી જિનાજ્ઞા છે. ગુરુકુલના ત્યાગમાં નુકશાન છે અને ગુરુકુલમાં રહેવામાં લાભ છે. આથી જે પૂવેક્તિ ગુરુકુલવાસ રૂપ ગુણુથી (અથવા ૪૦-૪૧-૪૨ એ ત્રણુ ગાથામાં જણાવેલા ગુણેાથી) ચુક્ત છે, જેમાં સુવિહિત સાધુનાં વસતિશુદ્ધિ આદિ લક્ષણે દેખાય છે, તથા ઔપપાતિક શાસ્ત્રમાં કમલપત્ર વગેરે દેષ્ટાંતાથી જણાવેલા ભાવા જેમાં છે તે ભાવસાધુ જાણવા.

સુવિહિત સાધુનાં વસતિશુદ્ધિ વગેરે લક્ષણે (આ. નિ. વ'દન અધ્ય. ગા. ૧૧૪૮માં ) આ પ્રમાણે છે.

> आल्रपण विद्वारेणं, ठाणा चंकमणेण य । सक्को सुविद्विओ नाउं, भाषावेणइपण य ॥

"વસતિ, વિહાર, સ્થાન, ગમન, ભાષા અને વિનય-એ સુવિદ્ધિત સાધુનાં લક્ષણેા છે, અર્થાત્ જેનામાં વસતિશુદ્ધિ વગેરે ગુણેા હાેય તે સુવિદ્ધિત સાધુ છે એમ નિર્ણંય કરી શકાય છે.

(૧) વસતિશુદ્ધિ :- વસતિનું પ્રમાજેન વગેરે ખરા-ખર કરવું. અથવા સ્ત્રી, પશુ, નપુંસક વગેરેથી રહિત વસતિમાં રહેવું. (૨) વિહાર શુદ્ધિ :- શાસ્ત્રોક્ત માસ કલ્પ આદિ વિધિથી વિહાર કરવા. (૩) સ્થાન શુદ્ધિ :-

For Private & Personal Use Only

ગાથા-૪૯ ૧૧ સાધુધર્મ વિધિ-પંચાશક : ૫૩ :

અવિરુદ્ધ સ્થાનમાં કાયાત્સર્ગ કરવા. (૪) ગમન શુદ્ધિઃ-યુગ પ્રમાણ (=લગભગ ૩ા હાથ) દષ્ટિ રાખીને ચાલવું. (પ) ભાષા શુદ્ધિ ઃ- અરાેબર વિચારપૂર્વક બાેલવું. (૬) વિનય શુદ્ધિ :- આચાર્યાદિના વિનય કરવા.

ઔષપાતિક શાસ્ત્રમાં (૧૭મા સૂત્રમાં) ક્રમલપત્ર વગેરેનાં **દર્ષાતા આ પ્રમાણે છે**ઃ- ''ભાવ સાધુએા કાંસાના પાત્રની જેમ સ્નેહ રહિત, ∫અર્થાત્ જેમ કાંસાના પાત્રમાં સ્નેહ-ચીકાશ ચાંટે નહિ તેમ સાધુઓ સ્નેહ=રાગ રહિત હેાય છે] શ'ખની જેમ (રાગાદિ રહિત **હેાવાથી) નિર**ંજન, જીવની જેમ ( અસ્ખલિતપણે વિદ્વાર કરનારા હેાવાથી ) અપ્રતિહત ગતિવાળા, આકાશની જેમ (ગામ વગે**રેની** અપેક્ષા રહિત હેાવાથી) નિરાલ બન, વાસુ<mark>ની જેમ</mark> કાેઇ એક સ્થળે નહિ રહેનાશ, શરદઋતુના પાણીની જેમ શુદ્ધ હુદયવાળા, કમલપત્રની જેમ (કર્મ રૂપ લેપ લાગતાે ન **હાવાથા** નિરુપલેપ, કાચબાની જેમ પાંચ ઇંદ્રિયાને ગુપ્ત (કાળૂમાં) રાખનારા, પક્ષીની જેમ (પરિવારથી રહિત હેાવાથી અને અનિયત સ્થાનમાં રહેનારા હેાવાથી ) મુક્ત, જંગલમાં થતા ખડગી નામના પશુના શિંગડાની જેમ (રાગાદિથી રહિત હેાવાથી ) ઐકાકી, ભાર<sup>•</sup>ડપક્ષીની\* જેમ અપ્રમત્ત, હાથી**ની** 

∗ ભાર ડપક્ષીના બે જીવાનું શરીર એક હેાય છે, ડાક જીદી હાેય છે, પગ ત્રણુ હેાય છે, તે મનુષ્યભાષા બાેલે છે. તે બ'નેને જીદી જીદી ઈચ્છા થાય તાે સત્સુ પામે છે. આથી તે બ'ને બહુ અપ્રમત્ત રહે છે. જેમ (કષાયાદિ શત્રુ પ્રત્યે) શૂર, વૃષભની જેમ (સ્વી્કા-રેલા મહાવતાના ભારને વહન કરવામાં સમર્થ હોવાથી) અલવાન, સિંહની જેમ (પરિષહ વગેરેથી અજેય હાવાથી) અજેય, મેરુપવ<sup>\*</sup>તની જેમ (ઉપસગોથી ચલાયમાન ન થવાથી) સ્થિર, સાગરની જેમ (હર્ષ-શાેક આદિના પ્રસંગા ઉપ-સ્થિત થવા છતાં ચિત્ત ચલાયમાન ન થવાથી) ગ ભીર, સ્થ<sup>\*</sup>ની જેમ (દ્રબ્યથી શરીરનું અને ભાવથી જ્ઞાનનું તેજ) ઝળહેળતા તેજવાળા, શુદ્ધ સુવર્ણ્ગની જેમ (રાગાદિથી રહિત હાેવાથી) સ્વસ્વરૂપવાળા, પૃથ્વીની જેમ બધું (ઉપસગાં વગેરે) સહન કરનારા, ઘી નાખેલ અગ્નિની જેમ (જ્ઞાનરૂપ અને તપરૂપ તેજથી) દેદીપ્યમાન હાેય છે.'' (૪૯)

સાધુ ધર્મનું કળ :-

एसो पुण संविग्गो, संवेगं सेसयाण जणयंतो । कुग्गहविरहेण लहुं, पावइ मोक्खं सयासोक्खं ॥ ५० ॥

ઉક્તગુણેવાળે ભાવ સાધુ સ્વચં સંવિગ્ન હાેચ છે અને બીજાને પણ ઉપદેશ અને સારા આચરણથી સંવેગ પમાડે છે. આવે સાધુ કુગ્રહ રહિત હાેવાથી જલદી શાશ્વત સુખવાળા માેક્ષને પામે છે. (૫૦)



For Private & Personal Use Only

## ૧૨. સાધુસામાચારી પ'ચાશક

અગિયારમા પ`ચાશકમાં સાધુધર્મ કહ્યો. હવે સાધુની સામાચારીનું વર્ણુંન કરવા મંગલ વગેરે કહે છે :∽

नमिऊण महावीरं, सामायारीं जतीण वोच्छामि । संखेवओ महत्थं, दसविहमिच्छादिमेदेणं ॥ १ ॥

શ્રી મહાવીર સ્વામીને નમસ્કાર કરીને સાધુઓની ઇચ્છા-કાર વગેરે દશ પ્રકારની સામાચારીને કહીશ. આ સામાચારી શખ્દોની અપેક્ષાએ સંક્ષેપથી કહીશ, પણ અર્થની અપેક્ષાએ મહાન અર્થવાળી કહીશ. અર્થાત્ થાેડા શખ્દાેમાં કહેવા છતાં તે શખ્દાેમાંથી વિસ્તૃત અર્થ નીકળે તે રીતે કહીશ. સામાચારી એટલે આચાર. (૧)

સામાચારીના દશ પ્રકાર :--

इच्छा-मिच्छा-तहकारो, आवस्सिया य णिसीहिया । आपुच्छणा य पडिपुच्छा, छंदणा य णिमंतणा ॥ २ ॥ उपसंपया य काले, सामायारी भवे दसविद्दा उ । एएसिं तु पयाणं, पत्तेयपरूवणा एसा ॥ ३ ॥

ઈચ્છાકાર, મિથ્યાકાર, તથાકાર, આવરચિકી, નૈષેધિકી, આપ્રચ્છના, પ્રતિપ્રચ્છના, છંદના, નિમંત્ર**ણા અને ઉપસ'પદા** ઐમ સામાચારીના દશ પ્રકાર છે. ઇચ્છા કાર :-ઇચ્છા પૂર્વ ક બીજા પાસે કાર્ય કરાવલું કે બીજાતું કાર્ય કરલું.

**મિથ્યાકાર** :–બૂલ થતાં બૂલને। સ્વીકાર કરીને પશ્ચા ત્તાપ પૂર્વક મિચ્છામિ દુક્કડ' કહેવું.

તથાકાર ઃ−ગુરુ જે કંઈ કહે તેનેા સ્વીકાર કરવાે= તહત્તિ કહેવું.

આવરયિકી :− આવશ્યક કાર્ય માટે બહાર નીકળવુ' અને ''આવશ્યક કાર્ય માટે બહાર નીકળુ' છુ'.'' તેના સૂચક તરીકે 'આવસ્સહિ'\* કહેવુ'.

નૈષિધીડી :- અશુભ વ્યાપારના ત્યાગ કરીને ગુરુના અને દેવના અવગ્રહમાં પ્રવેશ કરવા અને તેના સૂચક "નિસીહિ" શબ્દ કહેવા. (અહીં ગુરુ અને દેવના અવ-ગ્રહમાં પ્રવેશ સંખ'ધી નિસીહિતું વર્ણન આવશે. પશ્ એના ઉપલક્ષણથી ઉપાશ્રયમાં પ્રવેશ આદિ વખતે પશ્ નિસીહિના પ્રયાગ કરવા જોઈ એ તે જાતે સમજી લેવું.) આપ્ટ-છના :- કાેઈ પશુ કાર્ય ગુરુને વિનયપૂર્વક ળવાબર પૂછીને જ કરવું.

પ્રતિપૃચ્છના :--પૂર્વે ગુરુએ જે કાર્ય કરવાની ના કહી હાેચ તે કાર્ય કરવાની જરૂરિયાત જણાતાં "પૂર્વે આપે \* શુદ્ધ શબ્દ આવસ્થિયા છે. એથા આવસ્સિયા (--આવશ્યિકા) એમ કહેવું જોઈએ. પણ વર્તમાનમાં આવસ્સિયાના સ્થાને આવસ્સહિ શબ્દ પ્રચલિત બની ગયા છે. આ કાર્ય કરવાની ના કહી હતી, પણ હમણાં મારે આ કાર્ય કરવાની જરૂર હેાવાથી બે આપની આજ્ઞા હેાય તા કરુ'" એ પ્રમાણે શુરુને પૂછવું. અથવા પૂવે અમુક સમયે તારે અમુક કામ કરવું એમ કહ્યું હાેય તા તે કાર્ય કરતી વખતે ''આપે કહેલું તે કાર્ય અત્યારે કરું છું." એમ પૂછવું=જણાવવું.

છંદના :– આહાર–પાણી લઇ આવ્યા પછી ગુરુને પૂછીને લાવેલા આહાર–પાણી લેવા માટે સાધુઓને વિનંતિ કરવી.

નિમ ત્રહ્યુા ઃ− આહાર−પાણી લેવા જતાં પહેલાં ગુરુને પૃછીને " હું આપના માટે અશનાદિલાવુ' છુ'" એમ સાધુ-ઓને પૂછવુ'–વિન'તિ કરવી.

**ઉ`પસંપદા** ઃ– જ્ઞાનાદિ ગુણેાની આરાધના માટે ગુરુ<mark>ની આજ્ઞાથી અન્ય</mark> આચાર્ચ આદિ પાસે રહેલું.

તે તે કાળે તે તે સામાચારીનું પાલન કરવું જોઈ એ. કારણ કે સર્વ અનુષ્ઠાના તેના કાળે કરવાથી સફળ અને છે. અહીં ઈચ્છાકાર આદિ પ્રત્યેક સામાચારીનું ક્રમશઃ વિસ્તૃત વર્ણન કરવામાં આવશે. (ર–૩)

ઇચ્છાકાર સામાચારીનું વર્જુન :-अब्भत्थणाइ करणे, व कारणेणं तु दोण्ह वि उचिए । इच्छकारेा कत्थइ, गुरुआणा चेव य ठितित्ति ॥ ४ ॥ બીજાની પાસે ઠાઈ કાર્ય કરાવવું દ્વાય ઠે બીજાનું કાર્ય કરવું દ્વાય તાે ઇચ્છાકાર કરવા જોઈએ=" જો આપની ઇચ્છા દ્વાય તાે કરા " એ અર્થના સચક ઇચ્છા શખ્દ બાેલવા જોઈએ. અર્થાત્ બીજાની ઇચ્છાપૂર્વંક કરાવવું અને કરવું જોઇએ, અને ઇચ્છાની સ્પષ્ટતા માટે બીજાને કામ કહેતાં પહેલાં અને બીજાનું કામ કરતાં પહેલાં ઇચ્છા શખ્દના પ્રયાગ કરવા અત્યંત જરૂરી છે.

પ્રશ્ન :- આનું શું કારણ ?

ઉત્તર :- કૈાઇના પણ ઉપર ખળાત્કાર ન કરવા એવી આપ્તની આજ્ઞા છે અને સાધુઓની મર્યાદા છે. આથી જ્યારે બીજાની પાસે પાતાનું કે બીજાનું કાર્ય કરાવવું હાેય ત્યારે '' જો તમારી ઈચ્છા હાેય તાે આ કામ કરા '' એમ કહીને ઇચ્છાપૂર્વંક કાર્ય કરાવવું જોઇએ, ઇચ્છા વિના બલા-ત્કારે નહિ. તે જ પ્રમાણે બીજાનું કાર્ય પાતે કરવું હાેય તા પણ જેનું કાર્ય કરવું હાેય તેને '' હું તમારુ' આ કાર્ય તમારી ઇચ્છાથી કરું છું.'' એમ કહીને તેની ઇચ્છાથી કરવું, તેની ઇચ્છા વિના નહિ.

પ્રશ્ન :- બીજાની પાસે પાતાનું કે પરનું કાર્ય ગમે ત્યારે કરાવી શકાય કે અમુક જ સ'ચાેગામાં કરાવી શકાય ? ઉત્તર :- માંદગી આદિ સ'ચાેગામાં જ બીજાની પાસે પાતાનું કે પરનું કાર્ય કરાવી શકાય, ગમે ત્યારે નહિ. અર્થાત્ દરેક સાધુએ પાતાનું કાર્ય પાતે જ કરવું જોઇએ, બીજાની પાસે નહિ કરાવવું જોઈએ. માંદગી આદિ વિશિષ્ટ \* આ આજ્ઞાનું ''કાઇને પણ દુ:ખ ન થાય '' એ ધ્યેય છે. બળાત્કાર કરવાથી દુ:ખ થાય, માટે તેના ત્યાગની જિનાજ્ઞા છે.

For Private & Personal Use Only

સ ચાંગાે ઉપસ્થિત થતાં પાતે પાતાનું કાર્ય કરી શકે તેમ ન હાેય, કે બીજો કાેઇ સાધુ તેનું પાતાનું કાર્ય સ્વય કરી શકે તેમ ન હાેચ, તાે જ પાતાનું કે બીજાનું કાર્ય બીજા પાસે કરાવવું જોઈ એ.

**પ્રશ્ન :-** જરૂર પડતાં ગમે તેની પાસે કાર્ય કરાવી શકાય અને ગમે તેનું કાર્ય કરી શકાય <sup>?</sup> કે એમાં કાૈઈ નિયમ છે ?

ઉત્તર ઃ- યેાગ્યની પાસે જ કાર્ય કરાવી શકાય અને યાગ્યનું જ કાર્ય કરી શકાય. તેમાં રત્નાધિક સિવાય બીજા પાસે કાર્ય કરાવવું જોઇએ, અર્થાત્ રત્નાધિક પાસે કાર્ય નહિ કરાવવું જોઈએ. કારણ કે તે પૂજ્ય છે. તથા નવ-દ્રીક્ષિત આદિ સાધુનું કાર્ય કરવું જોઇએ.

ુ બીજાની પાસે કાર્ય કરાવવામાં ઈચ્છાકારના પાલન અંગે ( આવ. નિ૦માં ) કહ્યું છે કે—

जइ होज्ज तस्स अनलो, कज्जस्स चियाणई नवा पयं। गेलन्नाईहि व होज्ज वावडो कारणेहि सो ॥ ६७० ॥ " પાતે અમુક કાર્ય કરવાને અસમર્થ હાેચ, અથવા કાર્ય કેવી રીતે કરવું તે જાણતા ન હાેચ, અથવા ગ્લાન આદિની સેવામાં રાકાયેલા હાેચ, તા " જો તમારી ઇગ્છા હાેચ તા આ કાર્ય કરા" એમ ઇગ્છાકાર સામાચારીતું પાલન કરવા પૂર્વક રત્નાધિક સિવાચ બીજાઓ પાસે કાર્ય કરાવે."

Jain Education International

| : < | 0 | : | ૧૨ | સાધુસામાચારી-પંચ | <mark>ાશક ગાથા−૪</mark> |
|-----|---|---|----|------------------|-------------------------|
|-----|---|---|----|------------------|-------------------------|

્ [ આમાં ત્રણુ બાબતાે કહી છે—(૧) કારણુ વિના બીજા પાસે કામ ન કરાવે. (૨) ઇચ્છા વિના બીજા પાસે કામ ન કરાવે. (૩) રત્નાધિક પાસે કામ ન કરાવે. ]

બીજાનું કાર્ય કરવામાં ઇચ્છાકારના પાલન અપંગે (આવ. નિ૦માં) કહ્યું છે કે---

अहवावि विणासंतं, अब्भत्थंतं च अन्न दट्ठूणं । अन्नो कोइ भणिज्ज्ञा, तं साहु' निज्ज्ञरट्ठीओ ॥ ६७२ ॥ अहय' तुब्भ' पय', करेभि कज्जं तु इच्छकारेणं । ६७३ । पूर्वार्धं

" બીજો કાંઈ કાર્ય કરતા હાય, પણ આવડતના અભાવે તે કાર્યને અગાડતા હાય તા '' જો તમારી ઇચ્છા હાય તા તમારું આ કાર્ય હું કરું " એમ ઇચ્છાકાર સામા-ચારીના પાલનપૂર્વક બીજાનું કાર્ય કરે. અથવા એક સમર્થ સાધુને બીજો અસમર્થ સાધુ પાતાનું કાર્ય કરી આપવા પ્રાર્થના કરતા હાય એ જોઈને નિજર્ગના અર્થી ત્રીજા સાધુને બીજા સાધુનું કામ કરવાની ભાવના થાય તા '' જો તમારી ઇચ્છા હાય તા હું તમારુ' આ કામ કરી આપુ" એમ કહીને જો તેની ( =બીજા સાધુની ) ઇચ્છા હાય તા તેનું કામ કરી આપે."

[આમાં ત્રણ બાબતાે કહી છે–(૧) એક સાધુ બીજાને ન કહે તાે પણ જો તે (=એક સાધુ) જે કામ કરતાં હાેય તે કામ બગડતું હાેય તાે બીજાએ તેની ઇચ્છાપૂર્વક તેનું કામ કરી આપવું જોઈએ. (ર) બીજો સાધુ પાતાને કામ કરી આપવાની પ્રાર્થના ન કરે તાે પણુ પાતાને દેખાય કે આને અમુક કામ કરી આપવાની જરૂર છે તાે એની ઈચ્છાપૂર્વક એની પાસે એ કામની માંગણી કરવી જોઇએ.

(૩) બીજાનું કામ પણ તેની (=જેનું કામ કરવું છે તેની) ઈચ્છાથી જ કરવું જોઇએ, ઇચ્છા વિના બળાત્કારથી નહિ. j (૪) બીજા પાસે કાર્ય કરાવવા સંબ'ધી સ્પષ્ટીકરણ :— सइ सामत्थे एसो, णो कायव्वो विणाऽहियं कर्ज । अब्भत्थिएण वि विहा, एवं खु जइत्तणं सुद्धं ॥ ५ ॥

જો અમુક કાર્યમાં શક્તિ હાેય તાે શક્તિને ગાેપગ્યા વિના તે કાર્ય સ્વયં કરવું જોઇએ, બીજાની પાસે નહિ કરાવવું જોઇએ. હા, જો બીજ કાેઇ ન કરી શકે તેવું ગ્લાન-સેવા, ગ્યાખ્યાન વગેરે બીજું કાર્ય પાતાને કરવું પડે તેમ હાેય તાે પાતે સમર્થ હાેવા છતાં વસ્ત્રપરિકર્મ (-વસ્ત્ર સીવવું) વગેરે કાર્ય બીજાની પાસે કરાવે તે વખતે બીજા સાધુને "આપની ઈચ્છા હાેય તાે આપ મારું વસ્ત્રપરિકર્મ આદિ કાર્ય કરાે, હું ગ્લાનસેવા આદિ કાર્ય કરીશ" એમ કહેવું. બીજા સાધુએ (જેને કામ કરવાનું કહેવામાં આવે તેણે) પણ ના ન કહેવી જોઇએ.

છતી શક્તિએ પાતાનું કામ બીજા પાસે ન કરાવવાથી અને બીજાએ બતાવેલ કામની ના નહિ પાડવાથી સાધુપણું શુદ્ધ બને છે. કારણુ કે વીર્યાચારનું પાલન થાય છે. (૫)

## : ૬૨ : ૧૨ સાધુપ્રામાચારી-પંચાશક ગાથા-૬

બીજાનું કાર્ય થઇ શકે તેમ ન હાેય ત્યારે અને થઈ શકે તેમ હાેય ત્યારે એ બ'ને વખત ઈચ્છાકાર સામાચારીનું પાલન કરવાના ઉપદેશ :-

कारणदीवणयाइवि, पडिवत्तीइवि य एस कायव्वो । राइणियं वज्जेत्ता, तगोचिए तम्मिवि तहेव ॥ ६ ॥

બીજો સાધુ કાર્ય બતાવે ત્યારે તે કાર્ય થઇ શકે તેમ ન હાય તા '' આપતું કાર્ય કરવાની મારી ઇચ્છા છે, પણ હું તે કાર્ય કરવા સમર્થ નથી, અથવા ગુરુએ મને અમુક કાર્ય સાંપ્યું છે'' વગેરે કહેવું. અર્થાત્ બીજાતું કાર્ય ન થઈ શકે ત્યારે તે કાર્ય કરવાની પાતાની ઇચ્છા દર્શાવવી અને તે કાર્ય ન થઇ શકવાતું કારણ જણાવવું. અહીં ઈચ્છા દર્શાવવાથી ઇચ્છાકાર સામાચારીતું પાલન થાય છે. [આનાથી એ સૂચિત થાય છે કે કાર્ય નહિ કરવાતું કારણ ઇચ્છાના અભાવ નથી, કિંતુ તેવા સંચાગા છે. બીજાતું કામ કરવાની ઇચ્છાના=ભાવનાના અભાવ સ્વાર્થ પરાયણા તાના સૂચક હાેવાથી સાધુ માટે મહાન દ્રષણ છે. ]

તથા બીજાનું કાર્ય થઈ શકે તેમ હેાય તા કાર્ય કરન્ વાની પાતાની ઇચ્છાના સૂચક ઇચ્છાકાર કરવા જોઇએ–હા કહેવી જોઈએ. અર્થાત્ આપે આ કાર્ય જે પ્રમાણે કહ્યું છે તે પ્રમાણે હું કરું છું એમ કહેવું જોઇએ. [ આનાથી એ સૂચન કર્યું કે બીજાનું કામ થઈ શકે તેમ હાેય તાે ના નહીં કહેવી જોઈએ. કામ થઈ શકે તેવું હાેવા છતાં ના કહેવી એ સાધુ માટે મહાન દ્રષણ છે. ]

For Private & Personal Use Only

उरपा लिध्य. (६) <sup>ઇ-છાકાર</sup> सामायारीनुं हल :-एवं आणाराद्दणजोगाओ आभिओगियखओत्ति । उच्चागोयणिबंधो, सासणवण्णो य लोगगिम ॥ ७ ॥

" અથવા જો જ્ઞાન-દર્શન-ચારિત્રની વૃદ્ધિ માટે કાંઇ સાધુ આચાર્ય આદિની શરીર દબાવવું વગેરે વૈયાવચ્ચ કરે તા તેમાં પણ આચાર્ય આદિએ ઇચ્છાકાર કરવા જોઇએ. અર્થાત્ આચાર્ય આદિએ તે સાધુની ઇચ્છા જોઇને તેને તે તે કાર્યમાં જોડવા જોઈ એ, અને તે સાધુએ પણ તેમની (જેની વૈયાવચ્ચ કરવાની હાેય તેની) ઈચ્છાપૂર્વક વૈયાવચ્ચ કરવી જોઇએ." (ર)

ियायाय आत्रिया पेखु ठल्हाडार उरपा लाइन्स अ विषे (आव० नि०मां) ४ ह्युं छे डे—] अहवा नाणाईणं, अट्ठाप जइ करेज्ज किच्चाणं । वेयावद्य किंचि वि, तत्थ वि तेसिं भवे इच्छा ॥ ६७६ ॥

ઈચ્છા હેાય તાે મારું આ કાર્ય આપ કરાે" એમ ઈચ્છા-કાર સામાચારીતું પાલન કરે." (૬૭૧) [ આચાર્ય આદિએ પણ ઇચ્છાકાર કરવા જોઇએ એ

राइणियं वज्जेत्ता, इच्छाकारं करेज्ज सेसाण'। अम्हं पय' कज्जं, तुब्भे उ करेह इच्छाप ॥ ६७१ ॥ २त्नाधिક सिवाय थील साधुओानी पासे '' के आपनी धन्धा देखा ते। सार' आ धार्य आप क्षेग्'' कोय ध्विका

બીજા પાસે કામ કરાવવાની જરૂર પડે તેા રત્નાધિક સિવાય બીજા પાસે કામ કરાવલું, રત્નાધિક પાસે નહિ. કારણ કે તે પૂજ્ય છે. હા, રત્નાધિકને ચાગ્ય તેલું કાૈઇ કાર્ય હાેય તાે તેની પાસે પણ ઈચ્છાપૂર્વક જ કરાવલું. આ વિષે (આગ નિગ્માં) કહ્યું છે કે– આ પ્રમાણે ઇચ્છાકાર સામાચારીતું પાલન કરવાથી "પર પ્રત્યે બલાત્કાર નહિ કરવા જોઈએ" એવી આપ્તની આજ્ઞાતું પાલન થાય છે. આપ્તની આ આજ્ઞાના પાલનથી (૧) બીજાને પરાધીન રહેવું પડે તેવાં (નીચગાંત્ર વગેરે) કમાના નાશ થાય છે. (૨) ઉચ્ચગાંત્ર કમના બંધ થાય છે, અર્થાત બીજા તરફથી પરાલવ ન થાય અને સત્કાર-સન્માન થાય તેવાં કમોના બંધ થાય છે. (૩) ગુણ્રગાહી લોકોને અહા ! જૈના બીજાને અલ્પ પણ ખેદ ન થાય તેની કાળજી રાખનારા હાવાથી તાત્ત્વિક દષ્ટિવાળા છે, એમ જૈના ઉપર બહુમાન થાય છે. આથી ગુણ્રગાહી લોકોમાં જૈન શાસનની પ્રશંસા થાય છે. (૭) સાધઓની મર્યાદા :-

आणाबलाभिओगो, णिग्गंथाणं ण कष्पती काउं । इच्छा पउंजियव्वा, सेहे तद्द चेव राइणिए ॥ ८ ॥ આજ્ઞા અને બલાત્કાર કરવા એ સાધુઓના આચાર નથી. અર્થાત્ "આપે આ કાર્ય કરવું જ પડશે" એવી આજ્ઞા કરવી કે આજ્ઞાથી પણ કાર્ય ન કરનાર ઉપર બલા-ત્કાર કરીને કાર્ય કરાવવું એ સાધુઓને યાગ્ય નથી. કારણ 'કે તેમ કરવાથી પરને પીડા થાય છે, અને પાતાને આભિ-યાગિક (=જેનાથી પરને આધીન રહેવું પડે તેવાં ) કમા બંધાય છે.

બીજા પાસે <mark>કાઇ</mark> કામ કરાવવાની કે બીજાનું કામ કરવાની જરૂર પડતાં શૈક્ષક ( નવ દીક્ષિત કે દીક્ષાની ભાવના-

## ગાથા ૯ ૧૨ સાધુસામાચારી-પંચાશક : ૬૫ :

વાળા શિષ્ય) અને રત્નાધિક પ્રત્યે ઇચ્છાકારના પ્રયોગ કરવા જોઇએ, અર્થાત્ નાનાની કે માટાની ઈચ્છાપૂર્વ'ક કામ કરાવવું કે કરવું જોઈ એ. (૮)

અપવાદથી આત્રા અને બલાત્કાર પણ કરાવી શકાય :-जोगोवि अणामोगा, खलियम्मि खरंटणात्रि उचियत्ति । ईसिं पण्गवणिऊ, गाढाजोगे उ पडिसेढो ॥ ९ ॥ જે સાધુ ગુણી હાવાથી કલ્યાણને અને ઉપદેશને ચાગ્ય છે તે સાધુની અનુપચાગથી કલ્યાણને અને ઉપદેશને ચાગ્ય છે તે સાધુની અનુપચાગથી સ્ખલના થાય તા તેને ઠપઠા પણ આપવા ઉચિત છે, અર્થાત તેને આજ્ઞાથી કે બલા-ત્કારથી પણ માર્ગમાં લાવવા જોઈ એ. હા, એટલું ખ્યાલમાં રાખવું જોઈ એ કે તેને બહુ ઠપકા ન આપવા જોઈએ, થાડા ઠપઠા આપવા જોઈ એ. બહુ કપઠા આપવાથી પ્રાયઃ દેલ-વૈર આદિ દાષા થાય છે. બહુ જ અચાગ્ય જીવને (થાડા પણ) ઠપઠા નહિ આપવા જોઈએ. (કિંતુ ઉપેક્ષા-ભાવ રાખવા જોઈ એ.) કારણ કે—

उपदेशो हि मूर्खाणां, प्रकोपाय न शान्तये । पय:पानं भुजंगानां, केवल्ठं विषवर्धनम् ॥ १ ॥ ''જેમ સપ'ને દ્રધતું પાન વિષ વધારનારું અને છે તેમ મૂખ'ને (અચાેગ્યને) આપેલાે ઉપદેશ પ્રકાેપ માટે યાય છે, શાંતિ માટે નહિ." (૯)

Ł

संजमजोगे अब्धुट्टियस्स जं किंचि वितहमायरियं ।

મિથ્યાકાર સામાચારીનું વર્ણન :---

मिच्छा एतंति वियाणिऊण तं दुक्कडं देयं ॥ १० ॥ સમિતિ-ગુપ્તિ આદિ ચારિત્રના વ્યાપારામાં નાની માટી જે કાેઇ ભૂલ થાય તેનું આ ખાટું છે એમ જાણીને મિથ્યાદુષ્કૃત આપવું જોઈએ=ભૂલના સ્વીકાર કરવા પૂર્વક હુદયમાં થયેલા અતિશય પશ્ચાત્તાપને જણાવનાર '' મિચ્છામિ દુક્કડ''' એવું વાકચ બાેલવું જોઇએ. (૧૦)

કેવા ભાવથી મિથ્યા દુષ્કૃત આપવું તે જણાવે છે :—

सुद्धेणं भावेणं, अपुणकरणसंगतेण तिव्वेणं । एवं तकम्मखओ, एसो से अत्थणाणंमि ॥ ११ ॥ કૂરી આ બૂલ નહિ કરીશ એવા નિર્ણુ ચપૂર્લંક તીવ શુભ ભાવથી=સ વેગથી મિથ્યા દુષ્કૃત આપવું જોઇએ. આવા ભાવથી મિથ્યા દુષ્કૃત આપવાથી બૂલ નિમિત્તે બંધાયેલા કર્માના નાશ થાય છે.

પ્રશ્ન :— અહીં તીવ શબ્દના શા અર્થ છે ? ઉત્તર — જેટલા (તીવ-મંદ આદિ રૂપ જેટલા પ્રમાણવાળા) ભાવથી ભૂલ કરી હાેચ તેનાથી અધિક તીવ શુભ ભાવથી મિથ્યા દુષ્કૃત આપવું જોઇએ એવા તીવ શબ્દના અર્થ છે. જેટલા (તીવ-મંદ આદિ રૂપ જેટલા પ્રમાણવાળા) ભાવથી ભૂલ કરી હાેચ તેનાથી અધિક તીવ શુભ ભાવથી મિથ્યા દુષ્કૃત આપવામાં આવે તાે જ ભૂલથી ખંધાયેલા કર્માના નાશ થાય.

\* વિનયપૂર્વ ક કાયાને ( કેડથી ઉપરના ભાગને ) નમાવવી એ કાયાથી નમ્રતા છે.

કેક્≓મે' પાપ કર્યું' છે એવી પાપની કબૂલાત. ડેં=ઉપ-રામથી પાપને ઓળ'ગી જઉં છું. અર્થાત્ મેં પાપ કર્યું' છે એવી કબૂલાત કરું છું અને ઉપશમભાવથી મારા કરેલા એ પાપથી રહિત બની જઉં છું.

અર્થાત્ કરી ન કરવા. મિ=મર્યાદામાં (ચારિત્રના આચારામાં) રહેલ. દુ=દુષ્કૃત કરનાર આત્માની નિંદા કરું છું. આ ચાર અક્ષરાના સમુદિત અર્થ આ પ્રમાણે છેઃ– કાયાથી અને ભાવથી નમ્ર બનીને થયેલી ભૂલ કરી નહિ કરું એવા ભાવથી ચારિત્રના આચારામાં રહેલા હું દુષ્કૃત્ય કરનારા મારા આત્માની નિંદા કરું છું.

ડં એમ છ અક્ષરા છેઃ દરેક અક્ષરનાે અર્થ આ પ્રમાણે છે. મિ=મદુતા ( નમ્રતા ). ચ્છા=દાેષાેનું છાદન કરવું−રાેકવા,

भिच्छाभि हु अर्ड ' पहने। अर्थ--मित्ति मिउमदवत्ते, छत्ति उ देासाण छादणे होति । मेत्ति य मेराइ ठिओ, दुत्ति दुगुंछामि अप्पाणं ॥ १२ ॥ कत्ति कडं मे पावं, डत्ति य डेवेमि तं उवसमेणं । एसा मिच्छादुक्कडपयक्खरत्था समासेणं ॥ १३ ॥ भिच्छाभि हु अर्ड ' पहमां भि, च्छा, भि, हु, अर्ड अने

ઉત્તર — મિચ્છામિ દુક્કડં પદના અર્થનું જ્ઞાન થતાં તેવા તીવ ભાવ થાય, તે વિના ન થાય. (૧૧)

**પ્રશ્ન —** તેવા તીવ ભાવ શી રીતે થાય ?

ગાથા–૧૨–૧૩ ૧૨ સાધુહામાચારી–પંચાશક : ૬૭ :

# : ૬૮ : ૧૨ સાધુસામાચારી-પંચાશક ગાથા-૧૪

મિચ્છામિ દુષ્ઠડં પદના અક્ષરાના સંક્ષેપથી આ અર્થ છે. પ્રશ્ન:--- સંપૂર્ણ પદ કે વાકચના અર્થ જોવામાં આવે છે, પદના પ્રત્યેક અક્ષરના અર્થ જોવામાં આવતા નથી, આથી પ્રત્યેક અક્ષરના અર્થ યાગ્ય નથી.

ઉત્તારઃ - પ્રત્યેક અક્ષરના પણ અર્થ છે. જો પ્રત્યેક અક્ષરના અર્થ ન હાય તા અક્ષરાના સમુદાયમાં (પદમાં) પણ અર્થ ન હાય. જેમ કે રેતીના પ્રત્યેક કણિયામાં તેલ નથી તા તેના સમુદાયમાં પણ તેલ નથી. તથા પદાના અર્થ સંકેત પ્રમાણે જોવામાં આવે છે. જે પદમાં જે સંકેત હાય તે પદના તે અર્થ થાય છે એમ વ્યવહારમાં જોવામાં આવે છે. તે પ્રમાણે અક્ષરામાં પણ સંકેત હાવામાં કશા વાંધા નથી. અક્ષરામાં પણ સંકેત હાય છે. જેમકે -- મંગેટલે મનન કરવાથી અને ત્ર એટલે રક્ષણ કરનાર હાવાથી મંત્ર કહેવાય છે. અર્થાત જે મનન કરવાથી રક્ષણ કરે તે મંત્ર. અહીં મં અક્ષરમાં મનન એવા સંકેત છે, અને ત્ર અક્ષરમાં રક્ષણ કરનાર એવા સંકેત છે. (૧૨-૧૩)

હવે તથાકાર સામાચારીનું વર્ણન શરૂ કરે છે. તેમાં કેવા શુરુને તહત્તિ ક્રહેવું=કેવા શુરુનું વચન માનવું તે જહ્યુવે છે :---

कप्पाकप्पे परिणिद्वियस्स ठाणेसु पंचसु ठियस्स । संयमतवड्ढगस्स उ, अविगप्पेणं तहकारो ॥ १४ ॥ ४९५ अने अ४९५४ मां ( आयार अने अनायारमां अथवा

For Private & Personal Use Only

સૂત્રની વાચના સાંભળતી વખતે, આચાર સંબંધી ઉપ-દેશ આપે ત્યારે, અને સૂત્રના અર્થનું બ્યાખ્યાન કરે ત્યારે ગુરુ આગળ શિષ્યે કાેઈ પણ જાતના સંદેહ રાખ્યા વિના આપ આ જે કહાે છા તે સત્ય છે એ જણાવવા તહત્તિ કહેવું જોઈએ. [ ઉપલક્ષણથી ગુરુ કાેઇ આજ્ઞા કરે, પ્રક્ષના ઉત્તર આપે વગેરે વખતે પણ તહત્તિ કહેવું જોઈ એ. ] (૧૫)

अचारे तहति अहेवुं ते अछावे छे :-वायणपडिसुणणाए, उवएसे सुत्तअट्ठकहणाए । अवितहमेयंति तहा, अविगप्पेणं तहकारो ॥ १५ ॥

જ છે'' એવા અર્થ'નેા સૂચક 'તહત્તિ' શખ્દ બાેલવા જોઈ એ. અહીં કલ્પ–અકલ્પમાં પૂર્ણ જ્ઞાનવાળા એ શખ્દાેથી જ્ઞાન-સંપત્તિ, પાંચ મહાવતાેનુ ખરાેબર પાલન કરનાર એ શખ્દાેથી મૂલગુણસંપત્તિ અને સંચમ–તપથી પરિપૂર્ણ એ શખ્દાેથી ઉત્તરગુણસંપત્તિ કહી છે. આ ત્રણ સંપત્તિથી ચુક્ત ગુરુનું વચન કાેઈ જાતની શંકા વિના માનવું જોઇએ અને એ માટે તેના સૂચક તહત્તિ શખ્દ બાેલવા જોઇએ. (૧૪)

જિનાગમમાં જણાવેલ જિનકલ્પ, સ્થવિરકલ્પ વગેરે કલ્પમાં અને ચરકાદિ કીક્ષા રૂપ અકલ્પમાં, અથવા ગ્રાહ્ય અને અગ્રાહ્યમાં) પૂર્ણુગ્તાનવાળા, પાંચ મહાવતાેનું બરાેબર પાલન કરનાર, પ્રતિલેખનાદિ સંચમથી અને અનશનાદિ તપથી પરિપૂર્ણુ ગુરુ આગળ કાઇ જાતની શંકા વિના તથાકાર કરવા જોઇએ=''આપ આ જે પ્રમાણે કહાે છા તે પ્રમાણે જ છે'' એવા અર્થના સૂચક 'તહત્તિ' શખ્દ છાલવા જાઈ એ.

ગાથા–૧૫ ૧૨ સાધુસામાચારી–પંચાશક ક¢દ :

ઉક્ત પ્રકારના ગુરુ ન હેાય ત્યારે શું કરવું તે જણાવે છે :--

इयरम्मि विगप्पेणं, जं जुत्तिखमं तदिं ण सेसम्मि । संविग्गपबिखए वा, गीए सब्दत्थ इयरेणं ॥ १६ ॥

પૂર્વોકત જ્ઞાનસ'પત્તિ વગેરે ગુણેાથી શુક્ત ગુરુ સિવાચના ગુરુ કહે ત્યારે તહત્તિ કહેવું કે ન પણ કહેવું. તે ગુરુતું જે વચન શુક્તિશુક્ત હાેચ તેમાં તહત્તિ કહેવું, પણ જે વચન શુક્તિશુક્ત ન હાેચ તેમાં તહત્તિ ન કહેવું. અથવા સ'વિગ્નપાક્ષિક ગીતાર્થ શુક્તિશુક્ત કે શુક્તિરહિત જે કંઈ કહે તેમાં તહત્તિ કહેવું. પણ અગીતાર્થના વચનમાં તહત્તિ ન કહેવું. કારણ કે તે અજ્ઞાન હાેવાથી અસત્યવચન કહે એ સ'લવ છે. સ'વિગ્નપાક્ષિકનું લક્ષણ (ઉપદેશમાળામાં) આ પ્રમાણે છે-

सुद्धं सुसाहुधम्मं, कहेइ निंदइ य निययमाचारं। सुतवस्सियाण पुरओ, हवइ य सव्वोमरायणिओ ॥ ५१५ ॥ " સ्व विञ्न पाक्षिક સુસાધુઓના શુદ્ધ આચારાનું વર્શું ન કરે, પાતાના શિથિલ આચરણની નિંદા કરે, ઉત્તમ તપસ્વી-ઓની=સુસાધુઓની આગળ પાતે બધાથી લઘુ બને=આજના દીક્ષિત સુસાધુઓથી પણ પાતાને લઘુ માને." (૫૧૫)

આ સિવાય બીજા પણ સ'વિગ્નપાક્ષિકનાં લક્ષણે। (ઉપદેશમાળામાં) છે. (૧૬)

<sup>6</sup>अत अुशुसंभन अरुना वयनमां तिकति न ठढेवामां मिथ्यात्व :-संविग्गो णुवएसं, ण देइ दुब्भासियं कडुविवागं । जाणंतो तम्मि तहा, अतहकारो उ मिच्छत्तं ॥ १७ ॥

## ગાથા-૧૮ ૧૨ સાધુસામાચારી-પંચાશક : ૭૧ :

પક્ષ ઃ-જ્ઞાનસંપત્તિ આદિ ગુણ્રાથી ચુક્ત પણ ગુરુ રાગાદિચુક્ત હેાવાથી અને સંવિગ્નપાક્ષિક ગુરુ શિથિલ આચારવાળા હેાવાથી અસત્ય ઉપદેશ આપે એવા સંભવ હેાવાથી તેમતું વચન (એકાંતે) તહત્તિ કેમ કરી શકાય <sup>°</sup>

ઉત્તર ઃ સંવિગ્ન ( =ભવભીરુ ) ગુરુ આગમવિરુદ્ધ ઉપદેશ આપવાથી મરિચીના ભવમાં મહાવીર ભગવાનની જેમ કટુ ફળ મળે છે એમ જાણે છે. આથી તે આગમ-વિરુદ્ધ ઉપદેશ ન આપે, આથી સંવિગ્ન અને સંવિગ્નપાક્ષિક ગુરુના વચનમાં કાેઈ જાતની શંકા રાખ્યા વિના તહત્તિ ન કહેવું એ મિથ્યાત્વ છે. કારણુ કે શુદ્ધ પ્રરૂપક તરીકે નિશ્ચિત થયેલા ગુરુના વચનનાે અસ્વીકાર મિથ્યાત્વ વિના ન થાય.(૧૭)

આવશ્યિકી સામાચારીનું સ્વરૂપ :—

कज्जेणं गच्छंतस्स, गुरुणिओएण सुत्तणीईए । आवस्सियत्ति णेया, सुद्धा अण्णत्थजोगाओ ॥ १८ ॥ ज्ञानाहि કાર્ય માટે ગુરુની અનુજ્ઞાથી અને આગમાકત ધર્યાંસમિતિ આદિ વિધિથી વસતિમાંથી નીકળતા સાધુની આવશ્યિકી (આવસ્સહિ)\* શુદ્ધ જાણવી. કારણ કે તેમાં આવશ્યિકી શખ્દના અર્થ ઘટે છે. આવશ્યક કાર્ય માટે વસતિમાંથી નીકળવાની કિયા અને એ કિયાના સ્ચક શખ્દા-

\* શુદ્ધ શબ્દ આવસ્સિયા કે આવસ્યિકી હેાવા છતાં વર્તમાનમાં 'આવસ્સહિ' શબ્દ પ્રસિદ્ધ ખની ગયેા હેાવાથી અહીં તે શબ્દ કાઉંસમાં લખ્યા છે. ચ્ચાર તે આવશ્યિકી ( આવરસહિ ). આવશ્યિકી શખ્દનેા આવેા અર્થ હાેવાથી આવશ્યક કાર્ય માટે જ વસતિમાંથી નીકળનાર સાધુની આવશ્યિકી (આવસ્સહિ) શુદ્ધ છે.

અહીં 'ગ્રાનાદિ કાર્ય માટે' એમ કહીને નિષ્કારણ અહાર જવાના નિષેધ જણાવ્યા છે. 'ગુરુની અનુગ્રાથી' એમ કહીને ગુટુની અનુગ્રા વિના બહાર જવાના નિષેધ જણાવ્યા છે. 'આગમાજત વિધિથી' એમ કહીને અવિધિથી જવાના નિષેધ જણાવ્યા છે. (૧૮)

કયા કાર્ય માટે બહાર નીકળવું તે જણાવે છે :--

कर्ज्जंपि णाणदंसणचरित्तजोगाण साहगं जं तु । जद्दणो सेसमकर्ज्ज, ण तत्थ आवस्सिया सुद्धा ॥ १९ ॥

અહીં સાધુનું જે કાર્ય જ્ઞાન-દર્શન-ચારિત્રનું સાધક હાેચ તે જ બિક્ષાટન આદિ કાર્ય છે, બાકીનું જે જ્ઞાન-દર્શન-ચારિત્રનું સાધક ન હાેચ તે અકાર્ય છે. આથી જ્ઞાનાદિ સાધક કાર્ય સિવાય બહાર જનાર સાધુની આવશ્યિકી શુદ્ધ નથી. કારણ કે તેમાં આવશ્યિકી શખ્દના અર્થ ઘટતાે નથી. (૧૯).

निष्डारख अखार जनारनी आवस्थिआनुं स्वरूप :---बइमेत्तं णिव्विसयं, दोसाय ग्रुसत्ति एव विण्णेयं । इसलेहिं वयणाओ, वइरेगेगं जओ भणियं ॥ २० ॥ आवस्सिया उ आवस्सिएहि सब्वेहि जुत्तजोगस्स । एयस्सेसो उचिओ, इयरस्स ण चेव णत्थित्ति ॥ २१ ॥ નિષ્કારણ અહાર જનાર સાધુની આવશ્યિકી નિર્સ્થક હોવાથી માત્ર શખ્દાેચ્ચારરૂપ છે. માત્ર શખ્દાેચ્ચારરૂપ આવશ્યિકી મૃષાવાદ હાવાથી કર્મઅંધરૂપ દાેષ માટે થાય છે. આ હકીકત નિપુણ પુરુષાએ આગમથી જાલ્કવી. અર્થાત્ આ હકીકત અમે જ નથી કહેતા, કિંતુ આગમમાં પણ કહી છે. સામાચિક નિર્ચુક્તિમાં (આ૦ નિ૦ ગા૦ ૬૯૪) આ જ હકીકત વ્યતિરેકથી (વિપરીતપણે) જણાવી છે. (૨૦) તે આ પ્રમાણે :-

જે સાધુના કાયાદિયાંગા પ્રતિક્રમણ આદિ આવશ્ય-કાેથી (અવશ્ય કરવા લાયક ક્રિયાથી) ગુરુત છે, અર્થાત્ બહાર જવા સિવાયના સમયે પણ બધી ક્રિયા નિરતિચાર-પણે કરે છે તે સાધુની ગુવાંજ્ઞાદિપૂર્વક બહાર જતી વખતે આવશ્યિકી ( બહાર જવાની ક્રિયા અને આવસ્સહિ એવા શખ્દાસ્ચાર) શુદ્ધ છે. કારણ કે એવા સાધુની પ્રવૃત્તિમાં આવશ્યિકી શખ્દના અર્થ ઘટે છે. આનાથી વિપરીત સાધુની આવશ્યિકી શખ્દના અર્થ ઘટે છે. આનાથી વિપરીત સાધુની આવશ્યિકી શગ્દ્ધ છે=માત્ર શખ્દોસ્થારરૂપ છે. કારણ કે તેની પ્રવૃત્તિમાં આવશ્યિકી શખ્દના અર્થ ઘટતા નથી.(૨૧) નૈષેધિકી સામાચારીનું સ્વરૂપ :--

एवोग्गइप्पवेसे, णिसीहिया तह णिसिद्धजोगस्स । एयस्सेसो उचिओ, इयरस्स ण चेव नस्थित्ति । २२ ॥ लेभ ज्ञानाढि डार्थ भाटे वसतिमांथी अखार नीडणतां આવશ્ચિકી સામાચારી છે, તેમ દેવ-શુરુના અવબ્રહમાં પ્રવેશ

For Private & Personal Use Only

કરતાં નૈષેધિકી ( નિસીહિ ) સામાચારી છે. અર્થાત્ દેવ-ગુરુના અવગ્રહમાં પ્રવેશ કરતાં અશુભ વ્યાપારના ત્યાગ કરવા જોઇએ અને તેના સૂચક " નિસીહિ '' શખ્દ બાલવા જોઇએ, અશુભ વ્યાપારના ત્યાગ કરનારમાં જ ( અવગ્રહમાં પ્રવેશ કરતાં ) નૈષેધિકી (નિસીહિ) શખ્દના અર્થ ઘટે છે. અશુભ વ્યાપારના ત્યાગ નહિ કરનારની નૈષેધિકી સંગત નથી. કારણ કે તેમાં શખ્દના અર્થ ઘટતા નથી. નૈષેધિકી શખ્દના અર્થ આ પ્રમાણે છે :---

ં અશુભ વ્યાપારને। ત્યાંગ અને તેને। સૂચક 'નિસીહિ' શખ્દ કહેવા તે નેષેધિકી. (૨૨) દેવ–ગુર્ના અવગ્રહમાં પ્રવેશનાં નિસીહિ કરવાનું કારણુ :— गुरुदेवोग्गहभूमिइ, जत्तत्रो चेव होति परिभोगो । इट्ठफलसाहगो सइ, अणिइफलसाहगो इहरा ॥ २३ ॥ एत्तो ओसरणादिस, दंसणमेत्ते गयादिओसरणं । सुव्वइ चेइयसिद्दराइएस सुस्सावगाणंपि ॥ २४ ॥ ગુરૂના અને દેવના અવગ્રહની (=રહેવાની) **બ્રિનેા** પશ્લિમાંગ સદા આશાલના ન થાય તેની કાળજથી જ કર-વામાં આવે તેા ઇષ્ટફલનાે સાધક બને છે=કર્મલયતું કારણ **બને છે, અન્યથા (** આશાતના ન થાય તેની કાળજી વિના ) અનિષ્ટ ફલનાે સાધક બને છે= કર્મબાંધતું કારણ બને છે. શુરૂના અવગ્રહતું સ્વરૂપ આવશ્યક સૂત્રમાં (૧૨૨૧મી ગાથાની ટીકામાં) આ પ્રમાણે કહ્યું છે :--

ગાથા-૨૩-૨૪ ૧૨ સાધુસામાચારી-પંચાશક : ૭૫ :

आयप्पमाणमेत्तो, चउद्दिसिं होइ उग्गहो गुरुणो। " ગુરુ જ્યાં બેઠા હૈાય ત્યાં ચારે દિશામાં શરીર

પ્રમાણ (લગલગ ૩ા હાથ) ગુરુનેા અવગ્રહ છે." દેવના અવગ્રહનું પ્રમાણ ઠાેઈ ગ્રંથમાં જેવામાં આવ્યું નથી. ક્ષ્ઠ્ત બીજાએાના મુખથી સાંભળ્યું છે. તે આ પ્રમાણેઃ–

सत्थोग्गहो तिचिहो (उ), उक्कोसजहण्णमज्झिमो चेव । उक्कोसो सट्टिहत्थो, जहन्न नव सेस चिचालो ॥ १ ॥ " જિनने। પ્રશસ્ત અવગહ ઉત્કૃષ્ટ, જઘન્ય અને મધ્યમ એમ ત્રણુ પ્રકારે છે. ઉત્કૃષ્ટ ૬૦ હાથ પ્રમાણ, જઘન્ય ૯ હાથ પ્રમાણ, ૯ અને ૬૦ હાથ વચ્ચેને। મધ્યમ અવગહ છે. (૨૩) ગુર્વાદિકના અવગ્રહને। પરિલેાગ ગુર્વાદિકની આશાતના ન થાય તેની કાળજીપૂર્વક કરવામાં આવે તે৷ જ ઇષ્ટફલનેા સાધક બનતા હાવાથી સુશ્રાવઠા પણ સમવસરણમાં જાય ત્યારે સમવસરણને કે સમવસરણમાં રહેલ મહેંદ્રધ્વજ, ચામર, તેારણુ વગેરેને દેખતાં જ તથા જિનમંદિરમાં જાય ત્યારે જિનમંદિરના શિખર, કળશ, ધ્વજા વગેરેને દેખતાં જ હાથી, અશ્વ, શિબિકા વગેરે ઉપરથી નીચે ઉતરી જાય છે, એમ આગમાક્ત તે તે કથાઓમાં સંભળાય છે-વાંચવામાં

આવે છે. આથી સુસાધુએ શર્વાદિકના અવગ્રહમાં પ્રવેશ કરતાં તેમની આશાતના ન થાય તેની કાળજી રાખવી જોઈએ.

પ્રશ્ન :- અહીં શ્રાવકાે એમ ન કહેતાં સુશ્રાવકાે એમ 'સુ'ના ઉલ્લેખં કેમ કર્યો !

ઉત્તર :–સુશ્રાવક સિવાય બીજાએ। ઉજા વિધિનું ખરેા-

For Private & Personal Use Only

ग्रानाहिस બ ધી કેાઇ પણ કાર્ય શરુને (વડિલને) કે ગુરુને જે સ મત હાય તે સ્થવિર વગેરેને પૂછીને કરવું તે આપૃચ્છના સામાચારી છે. સદા ગ્રાનાદિ કાર્ય ગુરુને કે ગુરુને સ મત સ્થવિર વગેરેને પૂછીને કરવાથી કમ ક્ષચનું કારણ બને છે અને એથી કલ્યાણકારી બને છે. (૨૬) ગુરુને પૂછીને કરેલું કાર્ય કલ્યાણકારી કેમ બને છે તે જણાવે છે :-सो विहिनाया तस्साहणंमि तज्जाणणा सुणायंति । सत्राणा पडिवत्ती, सुद्दमावो मंगलो तत्थ ॥ २७ ॥ इद्ट9सिद्धणुवंधो, धण्णा पावलवयपुण्णवंधाओ । सुहगइगुरुजामाओ, एवं चिय सव्वसिद्धित्ति ॥ २८ ॥

આપૃચ્છના સામાચારી :— आउच्छणा उ कज्जे, गुरुणो गुरुसम्मयस्स वा णियमा । एवं खु तयं सेयं, जायति सति णिझराहेउ ।। २६ ।।

जो होइ निसिद्धपा, णिसीहिया तस्स भावतो होइ । अणिसिद्धस्स उ एसा, वइमेत्तं चेव दट्टव्वा ॥ २५ ॥ સાવઘયાેગાથી નિવૃત્ત ખનેલા સાધુની નિસીહિ પરમા-ર્થથી થાય છે. સાવઘયાેગથી નિવૃત્ત નહિ અનેલા સાધુની નિસીહિ શખ્દાેચ્ચાર માત્ર છે~નિરર્થક છે. (૨૫)

ખર પાલન ન કરે એ સંભવ છે એ જણાવવા સુશ્રાવકેા એમ કહ્યું છે. (૨૪)

કાેની નિસીહિ ભાવથી થાય તે જણાવે છે:-

ઃ ૭૬ ઃ ૧૨ સાધુસામાચારી−પંચાશક ગાથા-૨૫ થી ૨૮

ગાથા-૨૭-૨૮ ૧૨ સાધુસામાચારી-પંચાશક : ૭૭ :

ગુરુ કે ગુરુને સંમત સ્થવિર વગેરે વસ્ત્રપ્રક્ષાલનાદિ કાર્ય'ની વિધિના જ્ઞાતા છે. આથી તેમને હું વસ્ત્રપ્રક્ષાલનાદિ અમુક અમુક કાર્ય કરું છું એમ કહેવાથી તેઓ વસ્ત્રપ્રક્ષાલ-નાદિ કાર્ય'ની વિધિ કહે. જેમકે :-

अच्छोडपिट्टणासु य, न धुवे धोप पयावणं न करे । ओ.नि ३५८

" વસ્ત્રો ધાેબીની જેમ પછાડીને ન ધાેવા, સીની જેમ ધાેકાથી પીટીને ન ધાેવા, ધાેચા પછી કપડાં તડકે ન સુકવવાં'' વગેરે....

આથી પુછનારને વસ્ત્રપ્રક્ષાલનાદિ વિધિનું જ્ઞાત થાય છે. વિધિનું જ્ઞાન થતાં અહેા ! ગુરુએ (અથવા જિનેશ્વરે) આ સુંદર જોયું છે ! કારણ કે આવી વિધિથી સકલ જીવાની રક્ષા કરે છે અને સુસુક્ષુ ઉપર ઉપકાર કરે છે; અન્ય દર્શન-વાળાઓએ આવું જોયું નથી, એવા બાધ થાય છે. એવા બાધથી આ ગુરુ અને જિન જ આપ્ત છે(-વિશ્વસનીય છે) એવી રુચિ-શ્રદ્ધા થાય છે. આવી શ્રદ્ધા શુભભાવ છે. કાર્યમાં પ્રવૃત્તિ કરનારના શુભસાવ મંગલરૂપ છે-વિદ્યોના વિનાશ કરે છે.

અથવા આ ગાથાના અર્થ આ પ્રમાણે છે-

ગુરુ શિષ્યે કરવા ધારેલા કાર્યની સિદ્ધિના ઉપાયને ભાષ્યુનારા છે. આથી કરવા ધારેલું કાર્ય ગુરુને કહેવાથી એ કાર્ય શી રીતે કરવું તે ગુરુ પાસેથી સુંદર જાણવા મળે છે. ગુરુ પાસેથી કાર્ય સંબંધી સુંદર જ્ઞાન થતાં સગ્યક્ કિયાના સ્વીકાર થાય છે, અર્થાત્ ગુરુએ જે રીતે કરવાનું કહ્યું હાેય

For Private & Personal Use Only

: ૭૮ : ૧૧ સાધુસામાચારી-પંચાશક ગાથા-૨૯

તે રીતે કરવાના નિશ્ચય થાય છે. આ સ્વીકાર=નિશ્ચય શુભ ભાવ છે. કાર્યમાં પ્રવૃત્તિ કરનારના શુસસાવ મ'ગલરૂપ છે– વિઘ્નવિનાશક છે. [ આથી કાર્ય સારી રીતે સિદ્ધ થાય છે.] (૨૭)

તેથી ( ગુરુને પૂછીને કરવાથી સારી રીતે કાર્યસિદ્ધિ થવાથી ) વર્તમાન ભવમાં પાપનાે ક્ષય અને પુષ્ટયના અધ થાય છે. તથા પરસવમાં સુંદર મદ્યુષ્યસવરૂપ શુભગતિ અને તીર્થ'કર, ધર્મગુરુ આદિના યાેગ થાય છે. આથી (પાપક્ષય-પુષ્ટયબ'ધ-મદ્યુષ્યલવ- તીર્થ'કરાદિ યાેગથી ) વાંછિત કાયેીના પ્રશસ્ત અનુબ'ધ થાય છે. અને એ જ રીતે (-વાંછિત કાર્યોના પ્રશસ્ત અનુબ'ધ થાય છે. અને એ જ રીતે (-વાંછિત કાર્યના અનુબ'ધની જેમ) સવે કાર્યોની સિદ્ધ-કૃતકૃત્યતા થાય છે, અથોત્ માેક્ષની પ્રાપ્તિ થાય છે. [ આથી ગુરુને પૂછીને કરેલું કાર્ય કલ્યાણકારી અને છે. ] (૨૮)

ગુરુને પુછ્યા વિના કાેઇ ઠાર્ય ન થાય ઃ–

इहरा विवजतो खलु, इमस्स सव्वस्स होइ जं तेणं । बहुवेलाइकमेणं, सव्वत्थापुच्छणा भणिया ॥ २९ ॥ ગુરુને પુછચા વિના કાર્ય કરવાથી પૂર્વે!ક્ત બધા લાલેાથી વિપરીત થાય છે-નુકશાન થાય છે. આથી આગમમાં દરેક કાર્યમાં આપૃચ્છના કરવાનું કહ્યું છે.

પ્રક્ષ :-કાર્યો સામાન્ય અને વિશેષ એમ બે પ્રકારે છે. તેમાં વિશેષ કાર્યો તાે ગુરુને પૂછીને કરવાં જોઇએ. પછ્ ઉન્મેષ-નિમેષ, વાસાવાસ વગેરે સામાન્ય કાર્યો કેવી રીતે

अरिधु पंछला अधेलु अप उरसा पंजस इरा पूछतु जाठक (३०) प्रतिपृथ्छा करवानां कारणे :---करुजंतरे ण कज्जं, तेणं कालंतरे व कज्जंति । अण्णो वा तं काहिति, कयं व एमाइया हेऊ ॥ ३१ ॥ अहवावि पवित्तस्सा, तिवारखलणाइ विहिपओगेवि । पडिपुच्छणत्ति नेया, तहिं गमणं सउणजुड्ढीए ॥ ३२ ॥

પ્રશ્ન :—ક્રી પૂછવાનું શું કારણ્યું ? ઉત્તર :-પૂર્વે કહેલા કાર્ય ઉપરાંત બીજું પણ કાર્ય કરવાનું હાેચ અથવા હવે તે કાર્ય કરવાનું ન હાેચ વગેરે કારણું પહેલાં કહેલું કાર્ય કરતી વખતે કરી પૂછવું જોઇએ (૩૦)

શિષ્યને કહ્યું હાેચ તાે શિષ્યે તે કાર્ય કરતી વખતે ''આપે કહેલું કાર્ય અત્યારે કરુ છું" એમ પૂછવું=જણાવવું તે પ્રતિપૃચ્છા સામાચારી છે એમ જિનેશ્વરાએ કહ્યું છે.

प्रतिपुच्छा सामायारी :--पडिपुच्छणा उ कज्जे, पुव्वणिउत्तस्स करणकालम्मि । कज्जंतरादिहेउं, णिहिट्ठा समयकेऊहि ।। ३० ।।

પૂર્વે અમુક સમયે તારે અમુક કાર્ય કરવું એમ ગુરૂએ

ઉત્તર ઃ-તેવાં કાર્યો ( સવારમાં એક વખત ) ઇચ્છા૦ બહુવેલ સંદિસાહું <sup>?</sup> ઇચ્છા૦ બહુવેલ કરશું એ આદેશથી પુછી લેવામાં આવે છે. (૨૯)

પુછી શકાય <sup>?</sup> કારણ કે તેવાં કાયે! વાર વાર કરવામાં આવતાં હેાવાથી દરેક વખતે પૂછવું અશકચ છે.

ગાથા-૩૦થી ૩૨ ૧૨ સાધુસામાચારી-પંચાશક : ૭૯ :

શિષ્ય ક્રરીવાર પૂછે ત્યારે ગુરુ બીજી પણ કાર્ય બતાવે, અથવા પહેલાં કહેલું કાર્ય કરવાની હવે જરૂર નથી એમ નિષેધ કરે, અથવા પછી કરજે એમ કહે, અથવા તે કાર્ય બીજો સાધુ કરશે એમ કહે, અથવા તે કાર્ય બીજા સાધુએ કરી લીધું છે એમ કહે, અથવા પૂવે કહેલ કાર્ય અંગે વિશેષ સૂચન કરે....પ્રતિપૃચ્છા કરવાનાં આવાં અનેક કારણા છે. (૩૧).

અથવા, ધારેલું કાર્ય કરવા જતાં અપશુકતથી પાછા કરવું પડે તેા અપશુકતનું નિવારણ કરવાના વિધિ કરવા જોઇએ. તે આ પ્રમાણે :- પ્રથમવાર પાછા કરવું પડે તા આઠ ધાસાયાસ પ્રમાણ (એક નવકાર) અને બીજી વાર કરવું પડે તા સાળ ધાસાયાસ પ્રમાણ (એ નવકાર) કાઉસ્સગ્ગ કરવા. ત્રીજી વાર પાછા કરવું પડે તા સંઘાટક તરીકે માટા સાધુને લઈ જવા, અથવા તેને પાછળ રાખવા વગેરે વિધિ કરવા. આ રીતે ત્રણ વાર પાછા કરવું પડે તા કરી ગુરુને પૂછવું એ પ્રતિપૃગ્છા સામાચારી છે. ગુરુને ક્રરી પૂછવા પછી શુભ શુકન થતાં કાર્ય માટે જ્યાં જવાનું હાેય ત્યાં જવું. (૩૨)

પ્રતિપ્રચ્છામાં મતાંતર :-पुव्वणिसिद्धे अण्णे, पडिपुच्छा क्रकिल उवद्विए कज्जे । एवंपि नत्थि दोसो, उस्सग्गाईदि धम्मठिई ॥ ३३ ॥ કેટલાક આચાર્યા કહે છે કે પહેલાં ગુરુએ જે કાર્ય

# \* किलेत्याप्तप्रवादसंस्रचनार्थं : ।

ગાથા-૩૪ ૧૨ સાધુસામાચારી-પંચાશક : ૮૧ :

કરવાની ના કહી હેાય તે કાર્ય કરવાની જરૂરિયાત પડતાં કઠાચ ગુરુ રજા આપે એ હેતુથી કરી તે કાર્ય માટે ગુરુને પૂછવું તે પ્રતિપૃચ્છા સામાચારી છે.

પ્રક્ષઃ– ગુરુએ જે કાર્યની અનુચિત હેાવાથી ના કહી છે તે જ કાર્ય માટે ક્રી પૂછવું એમાં દેાષ ન લાગે ? પૂવે° જે અનુચિત હતું તે પછી પણુ અનુચિત હાેચ.

ઉત્તરઃ- આમાં દેાષ નથી, કારશ્યુ કે ધર્મવ્યવસ્થા ઉત્સર્ગ અને અપવાદથી છે. પૂવે ઉત્સર્ગથી જે કરવા ચાેગ્ય ન હાેય તે જ કાર્ય પછી તે વખતે ઉત્પન્ન થયેલા તેવા બીજા કારણેાથી કરવા ચાેગ્ય બને. કહ્યું છે કે :-उत्पचते हि सावस्था, देशकाल्रामयान्प्रति ।

ઉ (પંચ તે જે કે તો પરેચા, પરામાઝામવા ગાળા તે कાર્ય स्यामकार्थ स्यात्, कर्म कार्यं तु वर्ज्ञयेत् ॥ १ ॥ '' દેશ, કાળ અને રાગને આશ્રયીને તેવી અવસ્થા ઉત્પન્ન થાય છે, કે જેમાં ન કરવા જેવું કરવા જેવું અને છે અને કરવા જેવું ન કરવું જોઈ એ."

આથી જે કાર્ય પૂર્વે અનુચિત હતું તે જ કાર્ય પછી ઉચિત બની જાય એવું બને. એટલે પૂર્વે જે કાર્યની ના પાડી હાેય તે જ કાર્યની પછી તેવા કાેઈ કારણથી શુરુ રજા પણ આપે. આમ ક્ર્સી પૂછવામાં દાેષ નથી. (૩૩) કંદના સામાચારી :---

पुच्वगहिएण छंदण, गुरुत्राणाए जहारिहं होति । असणादिणा ड एसा, णेयेह विसेसविसउत्ति ॥ ३४ ॥

# : ૮૨ : ૧૨ સાધુસામાચારી-પંચાશક ગાથા-૩૫

પૂર્વે લાવેલા અશન આદિની ગુરુની આજ્ઞાથી ખાલ– ગ્લાન આદિને તેમની ચાગ્યતા પ્રમાણે નિમ'ત્રહ્યા કરવી તે છંદના સામાચારી છે. કહ્યું છે કે—

इयरो संदिसह ति य, पाहुण-खमप गिलाण-सेहे य। अहराइणियं सब्वे, उ चियत्तेणं निषंतेज्जा॥ ५०००३४४ " भांડલीમાં ભાજન નહિ કરનાર સાધુ ગુરુની રજાથી દીક્ષાપર્યાયના ક્રમ પ્રમાણે પ્રાधૂર્ણક, તપસ્વી, ગ્લાન, નવ-દીક્ષિત એ બધાને પાતે લાવેલા આહારની " આમાંથી મને લાભ આપા" એમ પ્રેમથી નિમ'ત્રણા કરે "

પ્રશ્ન :- આ સામાચારીનું પાલન ( લાવેલા આહારતું નિમંત્રણ ) બધા સાધુઓએ કરવું જોઈએ ໃ

ઉત્તરઃ– ના. માંડલીમાં ભાેજન નહિ કરનાર વિશિષ્ટ પ્રકારના સાધુઓએ જ આ સામાચારીતું પાલન કરવાતું છે. (૩૪)

કેવા સાધુઓ છંદના કરે તે જણાવે છે :-जो अत्तलद्भियो खलु, विसिट्ठलमगो व पारणाइत्तो । इहरा मंडलिमोगो, जतीण तद्द एगमत्तं च ॥ ३५ ॥ જે આત્મલખ્ધિક (-પાતાની જ લખ્ધિથી મળેલા આહાર લેનાર) હાય, જે અદ્રંમ વગેરે વિશિષ્ટ લપ કરતા હાય, જે અસહિષ્ણુતા આદિના કારણે માંડલીથી અલગ લાેજન કરતા હાય, તે જ ચાધુ ખીજા સાધુઓને છંદના કરે. આ સિવાયના સાધુઓ તા માંડલીમાં જ (અધાની સાથે)લાેજન કરે છે તથા એકાસહ્યું કરે છે. આથી તેમની પાસે પૂવે<sup>\*</sup> લાવેલાે આહાર ન હાેવાથી છંદના ન હાેય. (૩૫)

આત્મલબ્ધિક વગેરે સાધુને છેદના કેમ હોય તે જણાવે છે:-नाणादुवग्गहे सति, अहिंगे गहणं इमस्स णुण्णायं । दोण्हवि इट्ठफलं तं, अतिगंभीराण घीराण ॥ ३६ ॥ પ્રક્ષ :- પૂર્વેક્ત આત્મલબ્ધિક વગેરે સાધુ પાતાના પૂરતા જ આહાર લાવે. આથી તેમની પાસે અધિક આહાર ન હાેવાથી છેદના કેવી રીતે કરે !

ઉત્તર :- આત્મલબ્ધિક વગેરે સાધુઓને બીજા સાધુ ઓના જ્ઞાનાદિગુણાની વૃદ્ધિ થલી હાેય તાે પાતાને જરૂર હાેય તેનાથી અધિક આહાર લાવવાની છૂટ છે. કારણ કે નિમ'ત્રણા કરીને આપવાથી અને લેવાથી આપનાર-લેનાર ખ'નેને ઈષ્ટફલની પ્રાપ્તિ થાય છે. હા, તે ખ'ને અતિગ'ભીર અને ધીર હાેવા જોઈએ.

દાયકમાં ગંભીરતા આ પ્રમાણે જોઇએ :-(૧) લેનાર સાધુના ગુણેાની વૃદ્ધિ થાય તેવાે આશય હાેવે જોઇએ. (૨) છંદનાથી મારા કર્માની નિજેરા થાય તેવા આશય હાેવા જોઇએ. (૩) કીર્તિની અબિલાષા ન હાેવી જોઇએ. (૪) પ્રત્યુપકારની (હું આપીશ તાે તે મારું કામ કરી આપશે વગેરે) આશા ન હાેવી જોઇએ. (૫) આ મારા સ્વજન છે વગેરે આશય પણ ન હાેવા જોઇએ.

લેનારમાં ગ'ભીરતા આ પ્રમાણે જોઇએ :-

- 3

ઃ ૮૪ ઃ ૧૨ સાધુસામાચારી−પંચાશક ગાથા–૩૭

આપનારના કમીના ક્ષય થાય અને મારા સ્વાધ્યા-યાદિ ચાેગા અવિચ્છિન્ન રહે એવા આશય જોઇએ.

હું વિન તિ કરીશ અને બીજાઓ લેશે તા હું ભૂખ્યા રહીશ એવા લચ ન રાખવા એ દાતારની ધીરતા છે. હું લઈશ તાે તેના બદલામાં કઇ આપવું પડશે વગેરે પ્રકારની શંકા ન રાખવી તે લેનારની ધીરતા છે. (૩૬) કાઇ ન લે તાે પણ છંદના કરનારને લાભ:-

गहणेवि णिज्ञरा खलु, अग्गहणेवि य दुद्दावि बंधो य । भावो एत्थ णिमित्तं, आणासुद्धो असुद्धो य ॥ ३७ ॥ છ' हना કરવાથી કાઇ પણ સાધુ આહાર લે તા પણ નિજેરા જ થાય અને ન લે તા પણ નિજેરા જ થાય. તથા છ' દના કરવાથી કાઇ પણ સાધુ આહાર લે તા પણ કમ બ' ધ થાય અને ન લે તા પણ કમ બ' ધ થાય. પ્રશ્ના- છ' દના કરવાથી સાધુ આહાર લે કે ન લે તા પણ નિજેરા જ થાય એ વાત ખરાખર છે. પણ લે કે ન લે તા કમ બ' ધ થાય એ કેવી રીતે ?

ઉત્તર :- નિજેરામાં અને કમંબ'ધમાં માત્ર સ્વીકાર અને અસ્વીકાર કારણ નથી, કિતુ ભાવ–આત્મપરિણામ કારણ છે. શાસ્ત્રદેષ્ટિથી શુદ્ધ ભાવ નિજેરાનું કારણ છે અને શાસ્ત્ર દુબ્ટિથી અશુદ્ધભાવ કમંબ'ધનું કારણ છે. અર્થાત અમુક ભાવ શુદ્ધ છે કે અશુદ્ધ એના નિર્ણય પાતાની મતિ કુદ્ધનાથી નહિ, કિંતુ શાસ્ત્રદેષ્ટિથી કરવે. સ્વદેષ્ટિથી નહિ,

ગાથા-૩૭ ૧૨ સાધુસામાચારી-પંચાશક : ૮૫ :

કિંતુ શાસ્ત્રદાગ્ટિથી જે ભાવ શુદ્ધ હાેય તે નિર્જરાતું કારણુ છે. અને જે ભાવ (પાતાની દગ્ટિથી શુદ્ધ હાેય તા પણુ) શાસ્ત્રદગ્ટિથી અશુદ્ધ હાેય તે ભાવ કર્મબાંધતું કારણુ છે. આથી છંદના કરવાથી સાધુ આહાર લે કે ન લે પણુ જો શાસ્ત્રદગ્ટિથી ભાવ શુદ્ધ હાેય તાે નિર્જરા થાય અને અશુદ્ધ હાેય તાે કર્મબાંધ થાય.

નિજેશ અને કમ બંધનું કારણ ભાવ છે એ વિશે કહ્યું છે કે:-परमरहस्समिसीणं, समत्तगणिपिडगझरियसाराणं । परिणामियं पमाणं, निच्छयमवलंबमाणाणं ॥ એા. નિ. ७૬૧ " સંપૂર્ણ આગમાના સાર જાણનારા અને નિશ્ચયનયતું આલંબન લેનારા સુવિહિતાનું "ચિત્તના શુદ્ધ અને અશુદ્ધ પરિણામ પ્રમાણ છે." એવું પરમ તત્ત્વ છે. અર્થાત્ આગ મના સારને જાણનારા સુવિહિતા નિશ્ચયનયની દબ્ટિએ ચિત્તના શુદ્ધ અને અશુદ્ધ પરિણામને પ્રમાણરૂપ માને છે, આહ્ય ક્રિયાને નહિ."

નિમંત્રણ, કરવાથી કાંઇ પણ, સાધુ ન લે તા પણ નિજ'રા જ થાય એ વિષે (પં.વ.માં) કહ્યું છે કે– इच्छेज्ञ न इच्छेज्ञ, ष तह वि य पयओ निर्मतप साहू । परिणामबिसुद्धीप, उ निज्जरा होअगद्दिपति ॥ ३४६ ॥ કાંઈ સાધુ લે કે ન લે, તે। પણ આહરપૂર્વંક સાધુ-ઓને આહારતું નિમંત્રણ કરવું જોઈ એ. કારણ કે ન લે તા પણ નિમંત્રણ કરતાં થયેલી પરિણામની વિશુદ્ધિથી નિજ'રા થાય છે." (30) નિમંત્રણા સામાચારી :-

सज्झायादुव्वाओ, गुरुकिच्चे सेसगे असंतम्मि । तं पुच्छिऊण कज्जे, सेसाण णिमन्तणं क्रुजा ॥ ३८ ॥ સ્વાધ્યાય-ધ્યાન આદિ કરીને થાકી જાય ત્યારે શરુનાં (=વડિલનાં) વિશ્રામણા, વસ્ત્રપરિકમે વગેરે કાર્યો કરે. તે કાર્યો ન હાેય તાે "આપની આજ્ઞા હાેય તાે હું સાધુઓ માટે આહારાદિ લાલું" એમ શરુની (-વડિલની) આજ્ઞા લઇને "હું આપના માટે આહારાદિ લાવું છું" એમ સાધુઓને નિમંત્રણુ કરે. (૩૮)

સાધુએ કાઇ ને કાઈ કાર્યમાં જોડાયેલા જ રહેવુ' જોઇએ તેનું કારણ:-दुलहं खलु मणुयत्तं, जिणवयणं वीरियं च धम्मम्मि । एयं लद्भूण सया, अपमाओ होइ कायच्वो ॥ ३९ ॥ दुग्गतरयणायररयणगद्दणतुर्छं जइणं किच्चं ति । आयतिफलमद्भुवसाद्दणं च णिउणं मुणेयच्वं ॥ ४० ॥ मतुष्थभव, જિનવચન અને ચારિત્રધર્મમાં ઉત્સાહ એ ત્રણ દુર્લભ જ છે. આથી આ ત્રણ પામીને કચારે ય ધર્મ-કાર્યોમાં પ્રમાદ ન કરવા જોઈ એ. આથી સ્વાખ્યાયાદિયી પરિશ્રાન્ત અનેલા સાધુએ ઉઠ્ત રીતે નિમંત્રણા કરવી જોઇએ. (૩૯)

(૧) સાધુઐાનાં કર્તાવ્યા મણિઐાના ઉત્પત્તિસ્થાને મયેલા ગરીબના રત્નગ્રહણુ તુલ્ય છે, અર્થાત્ જેમ મણિ

٠

ગાથા-૪૧ ૧૨ સાધુસામાચારી-પંચાશક : ૮૭ :

ચ્યાેના ઉત્પત્તિસ્થાને ગચેલા ગરીબની રત્ના લેવાની ઇચ્છા અવિચ્છિન્ન હાેય છે-સતત હાેય છે, તેમ ચારિત્રને પામેલા સાધુની વૈયાવચ્ચ આદિ સાધુનાં કાર્યો કરવાની ઈચ્છા સતત હાેય છે.

(૨) સાધુઓનાં કર્ત બ્યાનું કળ ભવિષ્યમાં મળે છે. [આનાથી એ સૂચન કર્યું કે રત્નાનું કળ વર્તમાનકાળમાં મળે છે. વર્તમાનકાળ કરતાં ભવિષ્યકાળ અધિક છે. આથી વર્તમાનમાં જ કળ આપનાર રત્નાથી ભવિષ્યમાં અધિકકાળ કળ આપનારાં સાધુકૃત્યા શ્રેષ્ઠ છે. ] સાધુકૃત્યાનાં મનુષ્યભવ, કળ આપનારાં સાધુકૃત્યા શ્રેષ્ઠ છે. ] સાધુકૃત્યાનાં મનુષ્યભવ, આપંદ્યેત્ર, આયંજાતિ વગેરે સાધના અનિત્ય છે. આ (-આ ગાથામાં કહેલું કે ૩૯-૪૦ એ બંને ગાથામાં કહેલું), બરાબર જાણવું. જાણેલું પછુ ત્યારે જ કહેવાય કે જ્યારે તેમાં સતત અપ્રમત્ત રહેવાય. (૪૦)

ગુરુને પૂછીને સાધુઓને નિમ ત્રણુ કરવુ જોઈએ. પણુ કાઈ કારણુ સર ગુરુને પૂછ્યા વિના નિમ ત્રણુ કરી દીધુ તેા શું કરવું તે જણુાવે છે :–

इयरेसि अक्लित्ते, गुरुपुच्छाए णिओगकरणंति । एवमिणं परिसुद्धं, वेयावच्चे तु अकएवि ॥ ४१ ॥ શુરુને પૂછ્યા વિના શુરુ સિવાય બાકીના સાધુઓાને " હુ' તમારા માટે આહારાદિ લાવું છું" એમ નિમ'ત્રણ કરી દીધુ દ્વાય તા લાવતાં પહેલાં શુરુને અવશ્ય પૂછવું તેહએ, શુરુને પૂછવાથી બાકીના સાધુઓાને કરેલું નિમ'ત્રણ

| : | 22 | : | ૧ર | સાધુસામાચાર્ | ી-પંચાશક | ગાથા–૪ર |
|---|----|---|----|--------------|----------|---------|
|---|----|---|----|--------------|----------|---------|

નિદીષ જ અને છે. આતું કારણ, પ્રસ્તુત પ્રકરણમાં ૨૭ અને ૨૮ એ બે ગાથાએામાં જણાવી દીધું છે.

પ્રશ્નઃ– ગુરુને પૂછવાથી સાધુઓને કરેલું નિમંત્રણ નિદોષજ બને છે એમ જકારપૂર્વક કહ્યું. પણ આમાં પ્રક્ષ થાય છે કે નિમંત્રણ આપી દીધા પછી ગુરુને પૂછે અને ગુરુ ના પાડે, અથવા ગુરુ હા પાડે, પણ પાતાને આહારા-કિની પ્રાપ્તિ ન થાય તાે આહારાદિ ન મેળવી આપવાથી કરેલું નિમંત્રણ નિષ્ફળ જવાથી નિદોષ ઠેવી રીતે અને !

ઉત્તરઃ– આહારાદિ દાન રૂપ વૈયાવૃત્ત્ય આદ્યથી ન કરવા છતાં ભાવથી કરેલું જ છે. કારણુ કે ગુર્વાજ્ઞાના પાલ-નમાં જ મહાન લાભ છે. ગુરુ પણુ ગમે તેમ ના ન પાડે, કિંતુ ખાસ મહત્ત્વનું કારણુ હેાય તાે જ ના પાડે. આમ શુરુને પૂછવાથી સાધુઓને કરેલું નિમંત્રણુ નિદેષ જ અને છે.

🛛 ઉપસ પદા સામાચારી 🛏

डवसंपया य तिविहा, णाणे तह दंसणे चरित्ते य । दंसणणाणे तिविहा, दुविहा य चरित्तमट्ठाए ॥ ४२ ॥ આત્મનિવેઠન ३૫ (=ज्ञानाढि માટે ગુરુની રજાથી અન્ય આચાર્ય પાસે જઇને આત્મસમર્પછ પૂર્વંક તેની પાસે શહેવા ३૫) ઉપસંપઠા સામાચારી ज्ञानસંખંધી, દર્શન સંબંધી અને ચારિત્રસંખંધી એમ ત્રણ પ્રકારે છે. (ઉપ-સંપઠાના આ ત્રણ લેઠા ઉપસંપઠાં આપવાના હેતુના લેઠથી છે. ज्ञानહેતુથી=ज्ञान માટે અપાલી ઉપસંપઠા ज्ञान સંબંધી છે. દર્શનશુદ્ધિ હેતુથી=દર્શનશુદ્ધિ માટે અપાતી ઉપસંપદા દર્શન સંબંધી છે. ચાસ્ત્રિશુદ્ધિ માટે અપાતી ઉપસંપદા ચાસ્ત્રિ સંબંધી છે) જ્ઞાનસંબંધી અને દર્શન સંબંધી ઉપસંપદા ત્રણુ પ્રકારે છે. ચાસ્ત્રિસંબંધી ઉપસંપદા છે પ્રકારે છે. (૪૨)

મૂળ ત્રણુ ઉપસંપદાના અવાંતર ભેદાેઃ-

वत्तण-संघण-गहणे, सुत्तत्थोभयगया उ एसत्ति । वेयावचे खमणे, काले पुण आवकहियादी ॥ ४३ ॥ ज्ञानस'अ'धी ઉપસ'पदाना सूत्रस'अ'धी, અर्थ' स'अ'धी अने सूत्र અर्थ એ अ'ने स'अ'धी એમ ત્રણ બેદ છે. એ ત્રણે લેદના પરાવર્તન, અનુસ'ધાન અને ગ્રહણ એમ ત્રણ ત્રણ લેદ છે. આથી જ્ઞાનસ'બ'ધી ઉપસ'પદાના કુલ (3×3) 4 લેદ છે. દશ'નપ્રભાવક સ'મત્તિતર્ક વગેરે ગ્ર'શાને આશ્રયીને આ જ નવ લેદા દશ'નસ અ'ધી ઉપસ'પદાના છે. સ્ત્ર=અર્થ' સ્વચક વાકચ. અર્થ'=સ્ત્રનું વ્યાખ્યાન. પરાવર્તન= બ્લાઈ ગયેલું સ્ત્રાદિ શ્રુત યાદ (=ઉપસ્થિત) કરવું. અનુ-સ'ધાન= કાઈ ગ્ર'થમાં અમુક સ્થળે નાશ પામેલ કે વિસ્મૃત થયેલ શ્રુત તે સ્થળે જોડવું. ગ્રહણ=નવા શ્રુતના અલ્યાસ કરવા.

ચારિત્ર ઉપસંપદાના વૈચાવૃત્ત્ય અને તપ એમ બે ભેદ છે. આ બંને લેદના કાલના પરિમાણુની અપેક્ષાએ ચાવ-ત્કથિક અને ઈત્વરકાલિક એમ બે લેદ છે. વૈચાવચ્ચ માટે : ૯૦ : ૧૨ સાધુસામાચારી-પંચાશક ગાથા-૪૪

કે તપ માટે અન્ય આચાર્ય પાસે સ્વજીવનપર્ય'ત રહેવું તે ચાવત્કાંથેક, અમુક સમય સુધી રહેવું તે ઇત્વરકાલિક. (૪૩) ઉપસ'પદાના વિધિ :-

संदिट्टो संदिट्टस्स चेन संपज़ई उ एमाई । चउमंगो एत्थं पुण, पढमो मंगो हवइ सुद्धो ॥ ४४ ॥ અન્ય આચાર્યની પાસે જવામાં ચાર ભાંગા થાય છે. તે આ પ્રમાણે :~

(૧) ગુરુની રજાથી જાય, અને ગુરુએ જે આચાર્ય પાસે જવાનું કહ્યું હાેચ તે જ આચાર્ય પાસે જાય.

(૨) ગુરુની રજાથી જાય, પથુ ગુરુએ જે આચાર્ય પાસે જવાતું કહ્યું હેાય તે આચાર્ય પાસે ન જાય, કિંતુ બીજા આચાર્ય પાસે જાય.

(૩) ગુરુએ જે આચાર્ય પાસે જવાનું કહ્યું હાેય તે જ આચાર્ય પાસે જાય, કિંતુ ગુરુની રજા વિના જાય, અર્થાત્ ગુરુએ હમણાં ન જવું એમ કહ્યું હાેય છતાં જાય.

(૪) શુરુની રજા વિના જાય અને શુરુએ જે આચાર્ય પાસે જવાનું કહ્યું હાેચ તે સિવાચ બીજા આચાર્ય પાસે જાય. આમાં પહેલાે ભાંગાે શુદ્ધ છે. ( શ્રુતજ્ઞાનનાે વિચ્છેદ ન શાય=પ્રવાદ ચાલે એ માટે) અપવાદથી બાકીના ત્રણ ભાંગા પણ શુદ્ધ છે. (૪૪) Jain Education International For Private & Personal Use Only પરાવર્તનાદિ પદાના અર્થ :--

अथिरस्स पुव्वगद्वियस्स वत्तणा जं इहं थिरीकरणं । तस्सेव पएसंतरणट्ठस्सणुबंधणा घडणा ॥ ४५ ॥

गहणं तप्पढमतया, सुत्तादिसु णाणदंसणे चरणे । वेयावच्चे खमणे, सीदणदोस।दिणाऽण्णत्थ ॥ ४६ ॥ જે શ्रुतने। भूवे अल्यास ४थे ि छे। भ, पछ जूलाઈ गयुं

હાય તે શ્રતને યાદ (=ઉપસ્થિત) કરલું તે પરાવતન.

પૂવે જે ગ્ર'થના અભ્યાસ કર્યો હાેચ તેમાં કાેઇ સ્થળે શ્રુત નાશ પામી ગયું હાેવાથી શ્રુતના અભ્યાસ કર્યો હાેચ, તે વખતે જ તે સ્થળના શ્રુતના અભ્યાસ ન થઇ શક્યો દાેચ, આથી તે સ્થળના શ્રુતના અભ્યાસ કરીને તેને પૂવે ભણેલા શ્રુતમાં જેડી દેવું તે અનુસંધાન. તથા પૂવે જે ગ્રંથના અભ્યાસ કર્યો હાેચ તે ગ્રંથ યાદ હાેચ, પણ તેમાં કાઇ સ્થળે ભૂલાઈ ગયું હાેચ. આથી જે સ્થળે શ્રુત ભૂલાઇ ગયું હાેચ તે સ્થળે યાદ કરીને તે શ્રુત જેડી દેવું તે પણ આનુસંધાન છે. (૪૫)

જેના પૂર્વે અભ્યાસ કર્યો નથી તે નવા શ્રુતજ્ઞાનના કૈ દર્શનશુદ્ધિના ગ્રંથાના સૂત્રથી, અર્થથી કે સૂત્ર–અર્થ બંનેથી અભ્યાસ કરવા તે ગહણ.

∗ જે ગુરુ પાસે અભ્યાસ કર્યા હાય તે ગુરુને એ ગ્ર'થનાે અમુક ભાગ યાદ ન હાય, અથવા પુસ્તકનાે અમુક ભાગ કાટી ગયેા હાેય વગેરે કારહ્યુથી. ઃ ૯૨ ઃ ંૈ૧૨ સાધુસામાચારી−પ'ચાશક ં ગાથા-૪૭

ચારિત્ર સંખંધી ઉપસંપદાના વૈયાવચ્ચસંખંધી અને તપસંખંધી એમ બે ભેદ છે.

પ્રક્ષઃ- પાતાના ગચ્છમાં વિશિષ્ટ જ્ઞાનવાળા કાેઇ ન હેાય એથી બીજા ગચ્છમાં વિશિષ્ટ જ્ઞાન મેળવવા જાય એ ખરાેબર છે. પણ વૈયાવચ્ચ કરવા અને તપ કરવા બીજા ગચ્છમાં કેમ જાય ?

ઉત્તરઃ- (૧) પાતે જે ગચ્છમાં હાેય તે ગચ્છમાં (સાધુઓ શિથિલ હાેવાથી) સાધુઓના આચારાનું બરાબર પાલન ન યતું\* હાેય, (૨) પાતાના ગચ્છમાં બીજા સાધુઓ વૈયા-વચ્ચ કરનારા હાેય એથી વૈયાવચ્ચના લાભ ન મળતા હાેય, (૩) પાતાના ગચ્છમાં બીજા તપસ્વીઓ હાેય એથી તપ કરે તાે સેવા કરનારા ન હાેય, આવા આવા કારણાથી વૈયા-વચ્ચ કરવા અને તપ કરવા બીજા ગચ્છમાં જાય. (૪૬) ચારિત્ર ઉપસંપદામાં અનેક વિકલ્પા :-

इत्तरियादिविभासा, वेयावचमिम तद्द य खवगेवि । अविगिट्टविगिट्टंमि य, गणिणा गच्छरस पुच्छाए ।। ४७ ॥ वैयावञ्यस'अ'धी तथा अविध्रुष्ट अने विध्रुष्ट तपस'अ'धी ઉपस'पढामां ઈत्वर अने यावत्डथिड वगेरे विष्ठद्रपा (विकागे।) ४२वा. ते आ प्रमाषेु:-

∗ આનાથી એ પણુ સિદ્ધ થાય છે કે વૈયાવચ્ચ કે તપનું કારણુ ન હ્રાય તાે પણુ ચારિત્રનુ' સારુ' પાલન થાય તે માટે પણુ બીજા ગચ્છમાં જાય. બીજા ગચ્છમાંથી વૈચાવચ્ચ કરવા આવનાર ઈત્વર (-ચાેડા સમય સુધી રહેનાર) કે ચાવત્કથિક (-જીવન પર્ય'ત રહેનાર) હાેય એમ બે વિકલ્પા છે. તથા આચાર્યના (-જે ગચ્છમાં વૈચાવચ્ચ કરવા આવ્યા છે તે ગચ્છના આચાર્યના) વૈચાવચ્ચ કરનાર હાેય કે ન હાેય એમ બે વિકલ્પા છે. આચાર્યના વૈચાવચ્ચ કરનાર હાેય તા ઇત્વર હાેય કે ચાવત્કથિક હાેય એમ બે વિકલ્પા છે. તેમાં ઉપ-સ'પઠા સ્વીકારવાના વિધિ આ પ્રમાણે છે:--

(૧) આચાર્ય'ના વૈયાવચ્ચ કરનાર ન હાેય તા આગ' તુક ઈત્વર કે યાવત્કથિક જે હાેય તેના સ્વીકાર કરવા.

(ર) વૈયાવચ્ચ કરનાર હાેય અને યાવત્કથિક હાેય તથા નવાે આવેલા પણુ યાવત્કથિક હાેય તાે એ બેમાં જે લખ્પિ સ'પન્ન હાેય તેને આચાયે પાતાની પાસે રાખવા-પાતાની વૈયાવચ્ચ કરાવવી, બીજો ઉપાધ્યાય આદિને સાંપવા-બીજા પાસે ઉપાધ્યાચાદિની વૈયાવચ્ચ કરાવવી.

(૩) જે અંને લબ્ધિસ પન્ન હેાય તાે રહેલાે પાતાની પાસે રાખવાે અને આગંતુક ઉપાધ્યાયાદિને આપવા.

(૪) આગંતુક ઉપાધ્યાયાદિની વૈયાવચ્ચ કરવાને રાજી ન દાય તાે અને રહેલાે રાજી હાેય તાે રહેલાે ઉપાધ્યા-યાદિને આપવા અને આગંતુક પાતાની પાસે રાખવા.

(૫) રહેલાે પથુ ઉપાધ્યાયાદિની સેવા કરવાને રાછ ન હાેેેેેેેે આગ'તુકને રજા આપવી≕ન રાખવા.

#### : ૯૪ : ૧૨ સાધુસામાચારી-પંચાશક ગાથા-૪૭

(૬) રહેલ ચાવત્કથિક હાેય અને આગંતુક ઈત્વર હાેય તાે પછુ આ જ પ્રમાણે (અહીં ર થી પ ન બર સુધીમાં જણાવ્યા પ્રમાણે) લેદા=વિકલ્પા કરવા. પછુ એમાં (અહીં જણાવેલ પ ન બરના વિકલ્પમાં) આટલા ફેર છે કે રહેલ ઉપાધ્યા-યાદિની વૈચાવચ્ચ કરવાને રાજી ન હાેચ તાે પ્રેમથી સમ-જાવીને તેને (નવા આવેલા રહે ત્યાં સુધી) આરામ આપવા # પ્રેમથી સમજાવવા છતાં ન ઇચ્છે (-ઉપાધ્યાયાદિની સેવા કરવામાં રાજી ન હાેચ અને આરામ કરવામાં પછુ રાજી ન હાેચ) તાે નવા આવેલાને રજા આપવી.

(૭) જે રહેલાે ઇત્વર હાેય અને આગંતુક યાવત્કથિક હાેચ તાે રહેલાે (એને જ્યાં સુધી રહેવું હાેચ ત્યાં સુધી) ઉપા-ચ્યાચાદિને આપવા અને આગંતુક પાતાની પાસે રાખવા. આક્રીના વિકલ્પા પૂર્વની જેમ સમજવા.

(૮) રહેલ અને આગ તુક એ બંને ઈત્વર હેાય તા એકને પાતાની પાસે રાખવા અને એક ઉપાધ્યાયાદિને આપવા. બાકીના વિકલ્પા પૂર્વની જેમ સમજવા. અથવા બેમાંથી એકને તેની અવધિ સુધી રાખવા અને બીજાને રજા આપવી.

\* અહીં આ ગાથાની આવશ્યક નિર્યુક્તિ (ગાથા નંભર ૭૧૯)ની વૃત્તિમાં અને પંચાશકની વૃત્તિમાં થાેડા પાઠબેદ છે. આવશ્યક વૃત્તિના પાઠ ડીક લાગવાથી તે પ્રમાણે અર્થ લખ્યા છે. Jain Education International For Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

| ગાથા-૪૭ | ૧ર | સાધુસામાચારી પંચાશક | : | ૯૫ | : |
|---------|----|---------------------|---|----|---|
|---------|----|---------------------|---|----|---|

આ પ્રમાણે વૈયાવમ્ચ સંબ`ધી ઉપસંપદા સ્વીકારવાના વિકલ્પાે છે. તપસંબંધી ઉપસંપદા સ્વીકારવાના વિકલ્પાે આ પ્રમાણે છેઃ–

તપસ્વી ઈત્વર અને ચાવત્કચિક એ બે પ્રકારે છે. મરથ્યુ સમયે જીવનપર્ય તે અનશન કરનાર ચાવત્કચિક છે. ઇત્વર (-અમુક સમય સુધી તપ કરનાર) તપસ્વીના વિકુષ્ટ અને અવિકુષ્ટ એમ બે લેદ છે. અદુંમ વગેરે ( અદુંમના પારણે અદુંમ, ચાર ઉપવાસના પારણે ચાર વગેરે ) તપ કરનાર વિકુષ્ટ તપસ્વી છે. છદું સુધી ( ઉપવાસના પારણે ઉપવાસ કે કે છદૂના પારણે છટ્ટ) તપ કરનાર અવિકુષ્ટ તપસ્વી છે.

બ'ને પ્રકારના તપસ્વીને આચાચે° આ પ્રમાણે કહેવું ઃ−

ને તું પારણાના સમયે ઢીલાે થઇ જતાે દા તા તપ ન કર, કિંતુ વૈચાવચ્ચ આદિમાં ઉદ્યમ કર.

કેટલાકાે કહે છે કે, વિકુષ્ટ તપસ્વી પારણાના સમચે દીલાે થઇ જતાે હાેય તાે પણ સ્વીકારવાે. જે માસખમણ વગેરે તપ કરે કે ચાવત્કચિક તપસ્વી હાેય તેને તાે અવ-રચ સ્વીકારવા. (गणिणा गच्छस्स पुच्छाप=) હા, એટલું છે કે તેને સ્વીકારતાં પહેલાં આચાર્ય પાતાના ગથ્છને

For Private & Personal Use Only

પૂછવું જોઇએ. જે ન પૂછે તેા સામાચારીનાે ભાંગ થાય + કારણ કે (પૂછવું ન હાેવાથી) સાધુઓ આચાર્યના કહેવા છતાં તપસ્વીની ઉપધિનું પડિલેહણ વગેરે સેવા ન કરે.

સાધુઓને પૂછતાં સાધુઓ કહે કે, અમારે એક તપસ્વી છે=એક તપસ્વીની સેવા કરવાની છે, એથી તેની તપસ્યા પૂરી થશે એટલે આતું ઉચિત કરીશું, તા તેને રાખવા. પણ જો સાધુઓ તેની સેવા કરવા ન ઈચ્છે તાે ન રાખવા. જો ગચ્છ તેની પણ વૈયાવચ્ચ કરવાની અતુમતિ આપે તા એને અવશ્ય સ્વીકારવા. આ રીતે (સાધુઓની અતુમતિથી) સ્વીકારેલા તેની ઉદ્વર્તાના (શરીર દબાવવું વગેરે) કરવી. જો સાધુઓ તેમાં પ્રમાદ કરે તાે આચાર્યે તેમને પ્રેરણા કરવી. (૪૭)

સામાચારીના વર્ણુનના ઉપસંહાર:-

एवं सामायारी, कहिया दसहा समासओ एसा । संयमतवड्ढगाणं, णिग्गंथाणं महरिसीणं ॥ ४८ ॥ આ પ્રમાણે સ'યમ-તપથી પરિપૂર્ણ અને બાહ્ય-અલ્ય'-તર ગ્રંથિથી રહિત મહાસુનિઓાની આ દશ પ્રકારની સામા-ચારી (સુંદર વ્યવહાર) કહી. (४८)

+ પાતાની અને સાધુઓની એમ બ'તેની સામાચારીને ભંગ થાય. પૂછ્યું ન હેાવાથી પાતાની ઇચ્છાકાર સામાચારીને ભંગ થાય. આચાર્ય'ના કહેવા છતાં તપસ્વીની સેવા ન કરવાથી સાધુઓની 'તહત્તિ' વગેરે સામાચારીને ભ'ગ થાય. તપસ્વીને દુર્ધ્યાન વગેરે બીજા પણ ઘણા દાષા થાય. ગાથા ૪૯-૫૦ ૧૨ સાધુસામાચારી-પંચાશક : ૯૭ :

સામાચારીનું ક્રળ :--

ण्यं सामायारीं, जुंजंता चरणकरणमाउत्ता । साहू खर्वेति कम्मं, अणेगभवसंचियमणंतं ॥ ४९ ॥ ચરણ-કરણમાં ઉપશુક્ત અને આ સામાચારીને સારી રીતે પાળતા મુનિએા અનેક ભવેામાં ઉપાજંન કરેલાં અનંત કર્માને ખપાવે છે. મહાવતા વગેરે ચરણ (–મૂલગુણ) છે અને પિંડવિશુદ્ધિ વગેરે કરણ (–ઉત્તરગુણ) છે. (૪૯)

સામાચારીનું પાલન ન કરવાનું ક્ળ :-

जे पुण एयविउत्ता, सग्गहजुत्ता जणंमि विहरंति । तेसिं तमणुद्धाणं, णो भवविरहं पसाहेइ ॥ ५० ॥ જે સાધુઓ આ સામાચારીથી રહિત છે અને અશાસ્ત્રીય અનુષ્ઠાનમાં આગ્રહવાળા બનીને લાેકમાં વિચરે છે તે સાધુઓનાં તે (અશાસ્ત્રીય) અનુષ્ઠાના સંસારના ક્ષચ કરતા નથી (૫૦)



# ૧૩. પિંડવિધિ પ'ચાશક

सामायारीमां निम'त्रखुा सामायारी છે. નિમ'ત્રखुा सामायारी પિંડપ્રહાણના વિધિથા વિશુદ્ધ આહારાદિથા કરવા જોઇએ. આથી હવે પિંડવિશુદ્ધિના વિધિનું પ્રતિપાદન કરવા મંગલ, અભિધેય વગેરે કહે છે:-नमिऊण महावीरं, पिंडविहाणं समासओ वोच्छं । समणाणं पाउग्गं, गुरूवएसानुसारेणं ॥ १ ॥

શ્રી મહાવીરસ્વામીને પ્રથામ કરીને સાધુઓને યાેગ્ય પિંડગ્રહણુનાે વિધિ સંક્ષેપથી લીર્થ કર વગેરે ગુરુના ઉપ દેશાનુસાર કહીશ. (૧)

शुद्ध पिंऽनुं सक्षणु :-सुद्धो पिंडो विदिओ, समणाणं संजमायहेउत्ति । सो पुण इद्द विण्णेओ, उग्गमदोसादिरहितो जो ॥ २ ॥

તીર્થ કર વગેરે ગુરુએ પૃથ્વીકાયાદિના સંરક્ષણ રૂપ સંચમના પાલન માટે અને શરીરના રક્ષણ માટે શુદ્ધ પિંડ (–આહારાદિ) લેવાનું કહ્યું છે. ઉદ્ગમ વગેરે દેાષાથી રહિત પિંડ શુદ્ધ છે. (ર) ઉદગમ વગેરે દાેષોની સંખ્યા :–

सोलस उग्गमदोसा, सोलस उप्पायणाइ दोसा उ ।

Jain Education International

For Private & Personal Use Only

दस एसणाइ दोसा, बायालीसं इय भवंति ॥ ३ ॥

ગાયા ૪

આધાકમ વગેરે સાેળ ઉદ્દગમ દાેષા છે. ધાત્રી વગેરે સાેળ ઉત્પાદન દાેષા છે. શ કિત વગેરે દશ એષણા દાેષા છે. આમ કુલ ૪૨ દાેષા છે. [આહારના ઉદ્દગમમાં-ઉત્પત્તિમાં ગૃહસ્થથી થતા દાેષા ઉદ્દગમ દાેષા છે. આહારના ઉત્પાદનમાં -મેળવવામાં સાધુથી થતા દાેષા ઉત્પાદન દાેષા છે. આહા રની એષણામાં=શુદ્ધ છે કે અશુદ્ધ તેની તપાસ કરવામાં ગૃહસ્થ અને સાધુ અ નેથી લાગતા દાેષા એષણા દાેષા છે.]

ઉદ્ગમ શબ્દના અર્થ અને તેના પર્યાયવાચી શબ્દાે :--

तत्थुग्गमो पसई, पभवो एमादि होंति एगट्टा । सो पिंडस्साहिगओ, इह दोसा तस्सिमे होंति ॥ ४ ॥ इह्रगम, प्रसूति, प्रसव, इह्रसव (इत्पत्ति) वगेरे शण्टे।

ઐકાર્થક છે. અર્થાત્ આ બધા શખ્દેાના 'ઉત્પન્ન થવુ'' એવા એકજ અર્થ છે.

ઉદ્દગમ ( ઉત્પત્તિ) સચિત્ત, અચિત્ત, મિશ્ર, દ્વિપદ પ્રાણી વગેરે અનેક દ્રબ્યાે સંબંધી છે. અહીં એ બધાનાે ઉદ્દગમ (ઉત્પત્તિ) વિવક્ષિત નથી, કિંતુ પિડનાે= આહારાદિનાં ઉદ્દગમ વિવક્ષિત છે. અર્થાત્ અહીં પિડનાં ઉત્પત્તિમાં થતા દાેષાનું વર્ણુન હાેવાથી પિડનાં ઉદ્દગમ વિવક્ષિત છે, અન્ય કાેઈ વસ્તુનાં ઉદ્દગમ વિવક્ષિત નથી.

સાધુ માટે પકાવવું, મૂકી રાખવું, પ્રકાશ કરવા વગેરે રીતે પિડના ઉદ્દગમને દ્રષિત કરે તે ઉદ્દગમ દેાષા કહેવાય. તે દેાષા આ ( નીચે) પ્રમાણે છે. (૪) से। ७ ९६२भ हे। थे। :-आहाकम्म्रुदेसिय, पूईकम्मे य मीसजाए य । ठवणा पाहुडिया या, पाओयर-कीअ-पामिच्चे ॥ ५ ॥ परियट्टए अभिहडुब्मिण्णे मालोहडे इइ य । अच्छेज्जे अणिसट्ठे, अज्झोयरए य सोलसमे ॥ ६ ॥

૧ આધાકમેં, ૨ ઔદેશિક, ૩ પૂતિકર્મ, ૪ મિશ્રજાત, ૫ સ્થાપના, ૬ પ્રાભૃતિક, ૭ પ્રાદુષ્કરથ્ણ, ૮ કીત, ૯ પ્રામિ-ત્ય, ૧૦ પરાવર્તિત, ૧૧ અભ્યાહુત, ૧૨ ઉદ્દભિન્ન, ૧૩ માલા-પહુત, ૧૪ આચ્છેઘ, ૧૫ અનિસૃષ્ટ અને ૧૬ અધ્યવપૂરક એમ સાેળ ઉદ્દગમ દાેષા છે.

(૧) આધાકમ :- આધા એટલે પ્રણિધાન, કર્મ એટલે કરવું. સાધુના પ્રણિધાનથી (-સાધુને આપવાના સંકલ્પથી) કરવું તે આધાકમ આધાકમ દેાષવાળા આહારાદિ પણ આધાકમ કહેવાય.

(૨) ઔદેશિક ઃ← ઉદ્દેશથી બનેલુ' ઔદેશિક કહેવાય. ઉદ્દેશ એટલે પ્રશિધાન–સંકલ્પ. જે કાેઇ બિક્ષા માટે આવશે તેને આપીશું ઈત્યાદિ સંકલ્પથી બનાવેલા આહારાદિ ઔદેશિક છે.

ગ્રશ્ન ઃ– અહીં ઉદ્દેશ (-સ'કલ્પ) દાષ છે, અને એ દાષથી બનેલા આહાર ઔદેશિક છે. અહીં દાષાનું વર્ણુન હાવાથી ઉદ્દેશ દાષના ઉલ્લેખ કરવા નેઇએ, એના બદલે ઔદેશિકના (-ઉદ્દેશ દાષવાળાના) ઉલ્લેખ ટેમ કરો ? ઉત્તર ઃ-દાષ અને દાેષવાળાના અભેદની વિવક્ષાથી દાેષવાળાના હલ્લેખ કર્યો છે. [અર્થાત્ દાેષ અને દાેષવાળા અલગ ન હાેવાથી જેમ હદેશ દાેષવાળાને ઔદેશિક કહેવાય તેમ હદેશ દાેષને પણ ઔદેશિક કહેવાય. આથી અહીં ઔદેશિક શબ્દ હદેશદાેષના અર્થમાં છે.] આ પ્રમાણે આગળ પણ બધા દાેષા માટે સમજી લેલું.

(૩) પૂર્તિકર્મઃ- પૂર્તિ એટલે અશુદ્ધ. ક્રમ એટલે કરવું. શુદ્ધ આહારમાં અશુદ્ધ આહાર ભેળવીને શુદ્ધને પણ અશુદ્ધ કરવું તે પૂર્તિકર્મ. પૂર્તિકર્મ દેાષવાળા આહારાદિ પણ પૂર્તિ-કર્મ કહેવાય.

(૪) મિશ્રજાતઃ- જાત એટલે બનેલું. મિશ્રભાવથી બનેલું મિશ્રજાત. અર્થાત્ (શરૂઆતથી જ) ગૃહસ્થ અને સાધુ (વગેરે) એ બંનેના સંકલ્પ રૂપ મિશ્રભાવથી બનેલા આહારાદિ મિશ્રજાત કહેવાય.

(૫) સ્થાપનાઃ– સ્થાપના એટલે મૂકી રાખવું. સાધુને આપવા માટે અમુક સમય સુધી રાખી મૂકવું તે સ્થાપના દેાષ.

(૬) પ્રાભૃતિકાઃ- પ્ર=પહેલાં. આ=સાધુના આગમનરૂપ મર્ચાદા. ભૃતા=ધારેલી (કરેલી) ભિક્ષા. સ્વાર્થમાં ક પ્રત્યચ લાગતાં પ્રાભૃતિકા શબ્દ બને છે. શબ્દાર્થને અનુરૂપ ભાવાર્થઃ- સાધુએાના આગમનના કારણે (સુપાત્રદાનની બુદ્ધિથી) નક્કી કરેલા સમય પહેલાં# વિવાહાદિ પ્રસંગ \* પહેલાનાં ઉપલક્ષણથી નક્કી કરેલા સમય પછી પણ સમજ લેવું. કરીને સાધુને જે બિક્ષા અપાય તે પ્રાભૃતિકા બિક્ષા. અથવા પ્રાભૃત એટલે બેટહ્યું. સત્પુરુષેાને બેટહ્યું આપવા સમાન બિક્ષા તે પ્રાભૃતિકા બિક્ષા. બાવાથે ઉપર સુજબ. [અથવા દુર્ગતિના બેટહ્યા સમાન બિક્ષા તે પ્રાબૃતિકા. બાવાર્થ ઉપર સુજબ. ]

(૭) પ્રાદુષ્કરથ્યું :- પ્રાદુસ્ એટલે પ્રકાશ. કરથું એટલે કરવું. સાધુને આપવા પ્રકાશ કરવા તે પ્રાદુષ્કરથુ દેાષ. પ્રાદુષ્કરથુ દેાષવાળા આહાગદિ પથુ પ્રાદુષ્કરથુ કહેવાચ.

(૮) ક્રીત=સાધુ માટે મૂલ્ય આપીને ખરીદેલું.

(૯) \*પ્રામિત્ય=તને પાછું આપીશ એમ કહીને લીધેલું, અર્થાત્ સાધુ માટે ઉછીનું લીધેલું.

(૧૦) પરાવર્તિત=ફેરફાર કરેલું અર્થાંત સાધુને આપવા વસ્તુના અઠલાે–બઠલા કરવાે.

\* પંચાશકની ટીકામાં तथाऽपमित्यं पुनः दास्याम्येतत् तवे-त्यभिधाय यद् गृहीतं तदपमित्यकमुच्छिन्नं भक्ताघेव । 'पामिश्व' इति च निर्देशः प्राक्ठतत्वात् । આમ સંસ્કૃત 'અપમિ-ત્યક' શબ્દ ઉપરથી પ્રાકૃતમાં पामिश्व શબ્દ બન્યો એમ જણાવ્યું છે. શબ્દરત્ન મહાદધિ, શબ્દ ચિંતામણિ વગેરે ગ્ર'થામાં 'પ્રામીત્ય ' શબ્દ છે. ત્યાં તેના અર્થ આ પ્રમાણે જણાવ્યા છે-" प्रामीत्य न. (प्र+मी+भावे किन, तत्र साधु ज्यञ् ) કરજ, દેવું." ઉછીનું લેવું એ પણ એક પ્રકારનું દેવું છે. એટલે પ્રામીત્ય શબ્દ ઉપરથી પ્રાકૃતમાં पामिश्व શબ્દ બનવામાં વાંધા જણાતા નથા. અપમિત્ય અને પ્રામીત્ય એ બ'ને શબ્દાના 'દેવુ'' (=કરજ) અર્થ થાય છે.

(૧૧) અભ્યાહુત=સાધુની સામે (-પાસે) લાવેલું. અર્થાત સાધુને વહાેરાવવા પાતાના સ્થાનથી ખીજા સ્થાને લાવેલું.

(૧૨) ઉદ્દભિન્ન= સાધુ નિમિત્તે કાંડી વગેરે ઉઘાડવું.

(૧૩) માલાપદ્ધત=સાધુ નિમિત્તે માળ વગેરે સ્થાન-માંથી લાવેલું.

(૧૪) આચ્છેઘ=સાધુને આપવા પુત્ર વગેરે પાસેથી ઝુંટવી લેવું.

(૧૫) અનિસૃષ્ટ=ઘણા માલિકીની વસ્તુ સઘળા માલિ-કાેની રજા વિના આપે.

(૧૬) અધ્યવપૂરક=પાતાના માટે બની રહેલી રસાેઇમાં પાછળથી સાધુ નિમિત્તે અધિક ઉમેરવું. (૫–૬) આધાકમે દાેષનું સ્વરૂપ :-

सचित्तं जमचित्तं, साहृणद्वाय कीरए जं च। अचित्तमेव पच्चति, आहाकम्मं तयं भणियं ॥ ७ ॥ સાધુએા માટે સચિત્ત કુલ, બીજ વગે**રેને અચિત્ત** કરવામાં આવે અને અચિત્ત ચાખા વગેરેને પકાવવામાં આવે તે આધાકમ છે.

યદ્યપિ સાધુઓ માટે સચિત્ત પૃથ્વી આદિને અચિત્ત કરીને ઘર, વસ્ત્ર વગેરે ખનાવવામાં આવે તે પણ આધા-કર્મ કહેવાય, પણ અહીં આહાર સંબંધી દાષાના અધિ· કાર હેાવાથી (ગ્રંથકારે) તે કહ્યું નથી. (૭)

For Private & Personal Use Only

: ૧૦૪ : ૧૨ પિડવિધિ-પંચાશક વિશેષ વિવરણ

ઋ[ આધાકર્મ દેાષની સ્પષ્ટતા માટે શાસ્ત્રમાં બતાવેલા કૃત અને નિષ્ઠિતના ચાર ભાંગા સમજવાની જરૂર છે. તે આ પ્રમાણુ છે–

(૧) સાધુ માટે કૃત અને સાધુ માટે નિષ્ઠિત.

(૨) સાધુ માટે કૃત અને ગૃહસ્થ માટે નિષ્ઠિત.

(3) ગૃહસ્થ માટે કૃત અને સાધુ માટે નિષ્ઠિત.

(૪) ગૃહસ્ય માટે કુત અને ગૃહસ્ય માટે નિષ્ઠિત.

કૃત:- આરંભનેા પ્રારંભ કરે, એટલે કે સચિત્તને અચિત્ત બનાવવાના કે અચિત્તને પકાવવાના પ્રારંભ કરે, ત્યારથી આરંભ પૂર્ણ ન થાય ત્યાં સુધી, એટલે કે સચિત્ત વસ્તુ અચિત્ત ન થાય કે અચિત્ત વસ્તુ રંધાઈ ન જાય ત્યાં સુધી, કૃત કહેવાય. અર્થાત્ આરંભની શરૂઆત તે કૃત.

નિષ્ઠિતઃ– સચિત્ત વસ્તુ સંપૂર્ણ અચિત્ત <mark>અની</mark> જાય કે રંધાતી વસ્તુ સંપૂર્ણ રંધાઈ જાય તે નિષ્ઠિત કહેવાય.

(૧) સાધુ માટે કૃત અને સાધુ માટે નિષ્ઠિત:– સાધુના (સાધુને આપવાના) સંકલ્પથી આરંભનેા પ્રારંભ કર્યો હેાય અને નિષ્ઠિત અને ત્યારે પથુ સાધુના સંકલ્પ હેાય.

(ર) સાધુ માટે કૃત અને ગૃહસ્થ માટે નિષ્ઠિતઃ-

<sup>\* []</sup> આવા કાઉ સમાં આપેલું લખાણુ પંચાશકની આ ગાથાની ટીકામાં નથી, પણુ ઉપયોગી હેાવાથી પિંડવિશુદ્ધિ વગેરે ગ્રંથાનય આધારે આપ્યું છે.

### વિશેષ વિવરણ ૧૩ પિડવિધિ—પંચાશક : ૧૦૫ :

સાધુના સંકલ્પથી આરંભનેા પ્રારંભ કર્યો હાેચ, પણ નિષ્ઠિત બને ત્યારે ગૃહસ્થને৷ (ગૃહસ્થના ઉપયાેગમાં લેવાનેા) સંકલ્પ હેાય. જેમકે–સાધુ માટે દ્રધ ઉકાળવાની શરૂઆત કરે, પણુ તે દરમિયાન મહેમાનાનું આગમન, વગેરે કારણે એ દ્રધ ઉકળતું હાેય ત્યારથી સંપૂર્ણ ઉકળી રહે ત્યાં સુધી કે સંપૂર્ણ ઉકળી ગયું તે વખતે ગૃહસ્થના **ઉપયાગમાં** લેવાના સંકલ્પ કરે.

(૩) ગૃહસ્થ માટે કૃત સાધુ માટે નિષ્ઠિતઃ- ગૃહસ્થના સંકલ્પથી આરંભનેા પ્રારંભ કર્યો હાેચ પણ નિષ્ઠિત અને ત્યારે સાધુના સંકલ્પ હાેય. જેમકે–ઘરના માથુસાે માટે દ્રધ ઉકાળવાની શરૂઆત કરી હેાય, પણુ દ્રધ ઉકળતું હાેય ત્યારે કે સંપૂર્ણ ઉકળી ગયું તે જ વખતે સાધુ મહારાજ વહેારવા આવવાથી સાધુના સંકલ્પથી ચૂલા ઉપરથી નીચે ઉતારે. ખીચડી વગેરે ખરાબર રંધાઈ ગયા પછી એમ જ ચૂલા ઉપર પડી ર**હે**લ હેાય અને સાધુ આવે ત્યારે ચૂલા ઉપરથી ઉતારે તેા સાધુ માટે નિષ્ઠિત ન કહેવાય.

(૪) ગૃહસ્થ માટે કૃત અને ગૃહસ્થ માટે નિષ્ઠિતઃ- ગૃહ-સ્થના સંકલ્પથી આરંભનાે પ્રારંભ કરે અને નિષ્ઠિત ખને ત્યારે પણ ગૃહસ્થના સંકલ્પ હાય.

આ ચાર ભાંગાઓમાં પહેલાે અને ત્રીજો ભાંગાે અશુદ્ધ છે, અર્થાત્ તેવા આહાર સાધુને ન કલ્પે. બીજો અને ચાથા ભાંગા શુદ્ધ છે, અર્થાત તેવા આહાર સાધુને કલ્પે. Jain Education International For Private & Personal Use Only w

### (२)

કાના માટે બનાવેલાે આહાર આધાકમં કહેવાય એ વિશે સ્પષ્ટતા કરતાં શાસ્ત્રમાં કહ્યું છે કે-જે પ્રવચનથી અને લિંગથી સાધર્મિક હાેય તેના માટે બનાવેલાે આહાર આધા-કમં ગણાય. પ્રવચન એટલે ચતુર્વિધ સંઘ. લિંગ એટલે સાધુવેશ. જે ચતુર્વિધ સંઘમાં હાેય અને સાધુના વેશ પહેચાં હાેય તેના માટે બનાવેલાે આહાર આધાકમં ગણાય. લગવાનની આજ્ઞા સુજબ ચારિત્રનું પાલન કરનાર અને સાધુવેશ ધારણ કરનાર સાધુઓ (અને અગિયારમી પ્રતિમા વહન કરનાર શ્રાવક) પરસ્પર સાધર્મિક ગણાય. આથી બગવાનની આજ્ઞા સુજબ ચારિત્રનું પાલન ન કરતા હાેય અને સાધુવેશ ધારણ ન કરતા હાય તેવા સાધુઓ પ્રવ-ચનથી અને લિંગથી સાધર્મિક ન હાેવાથી તેમના માટે બનાવેલા આહાર આધાકમં ન ગણાય=તેમના માટે બના-વેલાે આહાર હિત્વા સાધુઓને કલ્પી શકે.

### (з)

શાસ્ત્રમાં આધાકર્મિક આહારની દુષ્ટતા જણાવતાં કહ્યું છે કે આધાકર્મિક આહાર વિષ્ઠા, દારુ અને માંસ તુલ્ય છે. આથી તેવા આહારનું ભક્ષણુ તેા ન કરવું, કિંતુ તેવા આહારથી ખરડાયેલ પાત્ર પણ રાખ વગેરેથી ઘસીને સાક્ કર્યા પછી ત્રણુ વાર પાણીથી ધાવું, અને સુકાઈ જાય પછી જ તેમાં શુદ્ધ આહાર લેવા કલ્પે.

For Private & Personal Use Only

તથા જે ઘરે આધાકર્મિક આહાર અન્ચા હાેચ તે ઘરે ચાર દિવસ સુધી સાધુને ગાચરી જવુ' ન કલ્પે. જે ઘરમાં આધાકર્મિક આહાર અન્ચા હાેચ તે ઘર પ્રથમ દિવસે (=આધાકર્મિક આહાર અન્ચા હાેચ તે દિવસે) આધાકર્મિક ગણાય, અને પછીના ત્રણ દિવસ પૂતિ ગણાય, આમ ચાર દિવસ સુધી તે ઘરમાં ગાેચરી જવુ' ન કલ્પે.

### (४)

આધાર્કમિંક આહારની ઇચ્છા વગેરેમાં કયા કયા દાેષા લાગે તે વિશે શાસ્ત્રમાં અતિક્રમ, બ્યતિક્રમ, અતિચાર અને અનાચાર એ ચાર દાેષા કહ્યા છે. (૧) આધાર્કમિંક આહાર લેવાની ગૃહસ્થ વિન'તિ કરે ત્યારે સાધુ વિન'તિને સ્વીકારે ત્યારથી ઉપયાગ કરે ત્યાં સુધી અતિક્રમ દાેષ લાગે. અર્થાંત્ વિન'તિ સ્વીકારે, પછી લેવા જવા માટે ઊલા થાય, પાત્રા લે, પાત્રા લઈને ગુરુ પાસે આવીને ઉપયાગ કરે ત્યાં સુધી અતિક્રમ લાગે. તેવા આહાર લેવા જવા માટે પગ ઉપાડે ત્યારથી માંડી ગૃહસ્થને ત્યાંથી આધાર્કમિંક આહાર લે નહિ ત્યાં સુધી બ્યતિક્રમ દાેષ લાગે. આહાર ગ્રહથ કરે ત્યારથી માંડી ગૃહસ્થને ત્યાંથી આધાર્ક્ષિક આહાર લે નહિ ત્યાં સુધી બ્યતિક્રમ દાેષ લાગે. આહાર રોષ લાગે. માઢામાં નાખે એટલે અનાચાર દાેષ લાગે. ( બ્ય૦ ભા૦ ૪૩ )

### (ч)

આધાર્કમિંક આહારના સેવનથી લાગતા દેષેા અ'ગે શાસમાં કહ્યું છે કે આધાર્કમિંક આહારના સેવનથી આજ્ઞા Jain Education International For Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

#### : ૧૦૮ : ૧૩ પિડવિધિ---પંચાશક વિશેષ વિવરણ

ભ'ગ, અનવસ્થા, મિથ્યાત્વ અને વિરાધના એ ચાર દોષેા લાગે છે. (૧) આધાકર્મિક આહાર ન લેવાની જિનાજ્ઞા હેાવાથી, આધાકર્મિક આહાર લેવાથી જિનાજ્ઞાના ભ'ગ થાય. (૨) એક સાધુને આધાકર્મિકનું સેવન કરતા જેઇને ળીજો સાધુ તેમ કરે, તેને જોઈને ત્રીજો સાધુ તેમ કરે, આમ અનવસ્થા થાય. (૩) આધાકર્મિકનું સેવન સ્વીકારેલ પાંચ મહાવતના પાલનની પ્રતિજ્ઞાથી વિરુદ્ધ વર્તન હાવાથી આધાકર્મિક આહાર લેનાર સાધુ ગૃહસ્થાને "આ સાધુઓ અસત્યવાદી છે, કેમ કે પ્રતિજ્ઞાથી વિરુદ્ધ વર્તન કરે છે." ઈત્યાદિ શ'કા ઉત્પન્ન કરાવીને મિથ્યાત્વ પમાડે છે. (૪) વિરાધનાના આત્મ, સ'યમ અને પ્રવચન એમ ત્રણ્ પ્રકાર છે.

(૧) આત્મ વિરાધના એટલે જ્ઞાન-દર્શન-ચારિત્રરૂપ સ'ચમવાળા આત્માની વિરાધના. આધાર્કમિક આહાર પ્રાચઃ સ્વાદિષ્ટ અને સ્તિગ્ધ હોવાથી અધિક ખાવાથી માંદગી થાય. તેથી સ્વાધ્યાય ન થવાથી જ્ઞાનના નાશ થાય, શરીરની અસ્વસ્થતાના કારણે ચારિત્રની શ્રદ્ધામાં ખામી આવવાથી દર્શનના નાશ થાય, અને પ્રતિલેખનાદિ ન કરવાથી ચાસ્-ત્રના નાશ થાય, આમ જ્ઞાન-દર્શન-ચારિત્રરૂપ સ'યમી આત્માની વિરાધના થાય. (૨) રાગની ચિકિત્સામાં છ કાયના જીવાની હિંસારૂપ અને વૈયાવચ્ચ કરનાર સાધુના જ્ઞાનની હાનિરૂપ સ'યમવિરાધના થાય. (૩) લાંબા કાળ સુધી માંદગી રહે, ઘણા સાધુઓ વાર'વાર બિમાર થાય વગેરે વિશેષ વિવરણ ૧૩ પિંડવિધિ-પંચાશક : ૧૦૯ :

કારણે વૈદ્ય વગેરે લાેકમાં આ સાધુઓ અહુ ખાનારા છે, પાતાના પેટને પણ જાણતા નથી વગેરે રીતે શાસનની હીલનારૂપ પ્રવચન વિરાધના થાય.

### ( ? )

ગૃહસ્થાને દાનના વિધિ જણાવતાં કહ્યું છે કે-ગૃહ-સ્થાને આધાર્કમિંક આહારના દાનના ઉત્સર્ગથી નિષેધ છે. ગ્લાન, વિશિષ્ટ તપસ્વી, કે વિશિષ્ટ જ્ઞાની વગેરેને તેવા પુષ્ટ કારણસર અપવાદથી જ અશુદ્ધ આહારના દાનની છૂટ છે. શુદ્ધ આહારથી સાધુના નિર્વાંહ થઈ શકતા હાય ત્યારે આધાર્કમિંક આહાર આપનાર અને લેનાર બંનેને અહિત-કારી છે, અને તે જ આહાર ગ્લાનાદિના કારણે આપનાર અને લેનાર બંનેને હિતકારી છે. જેમ જવર રાગવાળા દહીંને વૈદ્ય ઘેબર આપે તા આપનાર-લેનાર અંનેતું અહિત થાય છે, અને ભરમક રાગવાળાને વૈદ્ય ઘેબર આપે તા આપનાર-લેનાર બંનેતું હિત થાય છે. તેમ અહીં પણ સમજવું.

(૭)

સાધુએ આહારની શુદ્ધિ માટે કેવી કાળજી રાખવી જોઇએ તે અ'ગે શાસમાં કહ્યું છે કે–જેમ રાજાની આજ્ઞાના ભ'ગથી આ લાકમાં દંડ થાય છે, તેમ જિનાજ્ઞાના ભ'ગથી પરલાકમાં દુર્ગાતનાં દુઃખાે રૂપ દંડ થાય છે. આધાકર્મિક આહારના સેવનથી જિનાજ્ઞાના ભ'ગ થાય છે. માટે સાધુએ

## : ૧૧૦ : ૧૩ પિંડવિધિ-પંચાશક વિશેષ વિવરણ

ગાેચરી લેતાં આધાર્કમિંક આહાર ન આવી જાય તેની અત્ય ત કાળજી રાખવી જોઈ એ. એ માટે જેમ અત્ય ત ભૂખ્યા વાછરડા પાતાના માટે ઘાસ-પાણી લાવનાર અલંકૃત રૂપવતી સ્ત્રી તરફ નહિ જેતાં કેવલ ઘાસ અને પાણી તરફ જ ધ્યાન રાખે છે, તેમ સાધુએ ગાેચરી વહાેરતાં ગાેચરીના દાષા તરફ જ લક્ષ્ય રાખવું જોઇએ, અશનાદિમાં લુબ્ધ ન થવું જોઈ એ. આધાર્કમિંક આહાર નહિ વાપરવાના પરિણામવાળા સાધુ ઉપયાગપૂર્વ ક ભિક્ષા ગ્રહણ કરે છતાં આધાર્કમિંક આહાર આવી જાય અને વાપરે તાે પણ કમંથી અંધાતા નથી.

### ( < )

પ્રશ્ન :- આધાકમ<sup>°</sup> વાપરવામાં દેાષ કેવી રીતે લાગે <sup>૧</sup> સાધુ આધાકમ<sup>°</sup>ના આરંભ કરે નહિ, કરાવે નહિ, આરંભ કરનારની પ્રશ'સા પણ કરે નહિ, ગૃહસ્થ પાતાની ઇંગ્છાથી બનાવે અને સાધુ લે તેમાં દેાષ કેવી રીતે લાગે <sup>૧</sup>

ઉત્તર :- સાધુને સાવદ્ય મન-વચન-કાયાથી ન કરવું, ન કરાવવું અને ન અનુમાદવું એમ પ્રતિજ્ઞા છે. આધાકમ લેવામાં સાવદ્ય (=પાપવાળા) કાર્યની અનુમાદના થાય છે. અનુમાદના ત્રણે પ્રકારે છે. તે આ પ્રમાણે-અનિષેધ, ઉપલાેગ અને સંવાસ. (૧) પાતે અધિકારી હાેવા છતાં પાતાની નિશ્રામાં રહેલાઓને પાપકાર્યોના નિષેધ ન કરે તે અનિષેધ અનુમાદના. અધિકાર હાેવા છતાં નિષેધ ન

### વિશેષ વિવરણ ૧૩ પિંડવિધિ-પંચાશક : ૧૧૧ :

કરે એતું શું કારણ ? એતું કારણ એ કે ઊંડે ઊંડે પણ ते એને ગમતું હાેય છે. આથી જ अनिषिद्धमनुमतम्⇒ '' જેના નિષેધ ન થાય તે સંમત છે'' એવી લોકોક્તિ પ્રસિદ્ધ છે. આને શાસમાં પ્રતિશ્રવણાતુમતિ કહેવામાં આવે છે. સાંભળે છે એનાથી સિદ્ધ થાય છે કે તેના નિષેધ નથી. જે પાપકાર્થના નિષેધ કરે તે પાપકાર્યો સાંભળે શું કામ? સાંભળે છે એટલે અર્થાપત્તિથી સિદ્ધ થાય છે કે તે એને સંમત છે. (૨) પાયકાર્યોના નિષેધ કરે, પણ પાતાના માટે પાપકાર્યથી બનેલી વસ્તુનાે ઉપલાેગ કરે તે ઉપલાેગ અનુમાદના. જેમ કાઇ સ્વય' ચારી ન કરે તા પણ દાશ-ચારીના માલ વાપરે તાે તે ગુનેગાર ગણાય, તેમ પાતે સાવદ્ય કાર્ય ન કરે, તાે પણ બીજાએ પાતાના માટે સાવદ્ય કાચેથી તૈયાર કરેલ વસ્તુના ઉપયાગ કરે તાે ઉપલાગ અતુમાદના રૂપ દેાષ લાગે. આને શાસ્ત્રમાં પ્રતિસેવનાતુમતિ કહેવામાં આવે છે. (૩) આશ્રિતાને પાપકાચેાંના નિષેધ કરે, પોતાના માટે પાપથી અનાવેલ વસ્તુના ઉપયાગ ન કરે, છતાં પાપ કરનારાએ। સાથે રહે-તેમના ઉપર મમત્વ-ભાવ રાખે તાે સંવાસાનુમતિ દાેષ લાગે. જેમ કાેઇ ચારી ન કરે, ચારીના માલ ન વાપરે, છતાં ચારાના ટાળામાં રહે તાે તે ગુનેગાર ગણાય, તેમ પાપ કરનારાચ્યા સાથે રહે તેા સ'વાસાનુમતિ દાષ લાગે. ( જીએા કર્મ પ્રકૃતિ ઉપ-શમના કરણ ગાયા ૧૯ ની ટીકા.)

## આ ત્રણ પ્રકારની અનુમાદનાને પિડવિશુદ્ધિ વગેરે

For Private & Personal Use Only

ગ્રંથામાં અનુક્રમે પ્રતિશ્રવણા, પ્રતિસેવના અને સંવાસ એ ત્રણ નામાથી જણાવી છે. જે સાધુ પાતાને અધિકાર હાેવા છતાં પાતાના આશ્રિતાને આધાકર્મિક આહારના નિષેધ ન કરે તેને પ્રતિશ્રવણાનુમતિ દાષ લાગે. આધાકમિક આહાર પાતે વાપરે તા પ્રતિસેવનાનુમતિ દાષ લાગે. આધાકર્મિક આહાર વાપરનારા સાધુઓની સાથે રહે તા સંવાસાનુમતિ દાષ લાગે.

આથી એ સિદ્ધ થયું કે સાધુ આધાકર્મિક આહાર વાપરે તેા હપલાગ કે પ્રતિસેવનારૂપ અનુમાદનાના દાષ લાગે. તથા સાધુ આધાકર્મિક આહાર લે તા ગૃહસ્થ વારં-વાર આધાકર્મિક આહાર બનાવે. ( એટલે આડકતરી રીતે કરાવવાના પથ દાષ લાગે.) એક વાર આધાકર્મિક આહાર લેવાથી બીજી વાર લેવાનું મન થાય છે, બીજી વાર લીધા પછી ત્રીજી વાર લેવાનું મન થાય છે, અને પછી વાર'વાર આધાકમિંક આહાર લેવાની પ્રવૃત્તિ થાય છે. આમ થતાં પરિણામ નિષ્ઠુર અની જાય છે-દાષની સૂગ જતી રહે છે. શાસ્ત્રમાં ત્યાં સુધી કહ્યું છે કે,-વાર વાર આધાકર્મિક આહાર વાપરીને તેમાં લાેલુપી અને નિદંય અનેલાે સાધુ પ્રાસક ન મળે તા અપ્રાસુક (=સચિત્ત) આહાર પણ લે. તથા આધા-કર્મના પરિણામવાળા સાધુ શુદ્ધ વાપરવા છતાં કર્મથી ખંધાય છે.

औदेशिक हेापनुं स्वरूप :-उद्देसिय साहुमाई, ओमचए भिक्खवियरणं जं च । उच्वरीयं मीसेउं, तविउं उद्देसियं तं तु ॥ ८ ॥

Jain Education International

For Private & Personal Use Only

### વિશેષ વિવરણ, ૧૩ પિંડવિધિ–પંચાશક : ૧૧૩ :

× ઔદેશિકના એાઘ અને વિભાગ એમ બે ભેદ છે. પાતાના માટે ભાત વગેરે પકાવવાની શરૂઆત કરે ત્યારે\* તેમાં ભિક્ષા માટે જે કાંઇ આવે તેને ભિક્ષા આપવા માટે "આટલું પાતાના માટે અને આટલું ભિક્ષા આપવા માટે" એવા વિભાગ કર્યા વિના ભાત વગેરે અધિક નાખે તે ઓાઘ ઔદ્દેશિક છે.

વિવાહ વગેરે પ્રસંગે ભાેજનાદિ કર્યા પછી વધેલા આહારાદિને દાન આપવાની બુહિથી અલગ મૂકી રાખવામાં આવે તે વિભાગ ઔદિશિક છે.

ઓઘ ઔદ્દેશિકમાં એાઘથી=વિભાગ કર્યા વિના અધિક નાખવામાં આવતું હાેવાથી તેનું 'ઓઘ' એવું નામ સાર્થક છે. વિભાગ ઔદ્દેશિકમાં વધેલા આહારાદિના આટલું દાન માટે એમ વિભાગ કરવામાં આવતાે હાેવાથી તેનું 'વિભાગ' એવું નામ સાર્થક છે.

× પ્રસ્તુત ગાથામાં પિંડનિર્યુક્તિ આદિ ગ્ર'થાની અપેક્ષાએ થાડો ફેર હેાવાથી ઔદ્દેશિકના બધા પેટા ભેદા સમજાયા પછી આ ગાથાના ભાવાર્થ સમજવામાં સરળતા રક્રે એ દષ્ટિએ અહીં ગાથાના ભાવાર્થ લખતાં પહેલાં પિંડનિર્યુક્તિ આદિ ગ્ર'થાના આધારે કાઉંસમાં ઔદ્ધે-શિકના બધા પેટા ભેદા જણાવ્યા છે.

\* અષ્યવપૂરકમાં પકાવવાની શરૂઆત કર્યા પછી પાછળથી ઉમેરવામાં આવે છે. આઘ ઔદ્દેશિકમાં પકાવવાની શરૂઆત કરતી વખતે જ અધિક નાખવામાં આવે છે. આમ આઘ ઔદ્દેશિકમાં અને અધ્યવ-પૂરકમાં ભેદ છે. વિભાગ ઔદેશિકના ઉદ્દિષ્ટ, કૃત અને કર્મ એમ ત્રથ્યુ લેદ છે. વિવાહાદિના પ્રસંગે વધેલા ભાજનને દાન આપ-વાના ઉદ્દેશથી(=સંકલ્પથી) તેમાં કાંઈ જાતના સંસ્કાર કર્યા વિના જેવા હાય તેવા જ સ્વરૂપમાં મૂકી રાખવામાં આવે તે ઉદ્દિષ્ટ વિભાગ ઔદેશિક છે. વધેલા ભાત આદિમાં દહીં વગેરે નાખીને આપવામાં આવે તે કૃતા વિભાગ ઔદેશિક છે. માદક ગ્રૂપ્યું આદિને અગ્નિમાં તપાવીને ગાળ વગેરે ભેળ-વીને માદક આદિ બનાવીને આપવામાં આવે તે કમ્પ વિભાગ ઔદેશિક છે. કૃત વિભાગ ઔદેશિકમાં અગ્નિ આદિના આરંભ વિના અચિત્ત વસ્તુથી મૂળવસ્તુમાં અવસ્થાંતર કરવામાં આવે છે, જ્યારે કર્મ વિભાગ ઔદેશિકમાં અગ્નિ આદિના આરંભથી કે સચિત્ત વસ્તુના પ્રક્ષેપ આદિ આરં-ભથી મૂળ વસ્તુમાં અવસ્થાંતર કરવામાં આવે છે.

ઉદ્દિષ્ટ વિભાગ ઔદેશિકમાં આટલું દાન માટે છે એવા ઉદ્દેશ-સંકલ્પ કરવામાં આવ્યા હાવાથી તેનું 'ઉદ્દિષ્ટ' એવું નામ સાર્થંક છે. કુત વિભાગ ઔદેશિકમાં અવસ્થાંતર (ભિન્ન અવસ્થા) કર્યું હાવાથી તેનું 'કૃત' ( – અવસ્થાંતર કરેલું ) એવું નામ સાર્થંક છે. કર્મ વિભાગ ઔદેશિકમાં અગ્નિ આદિના આરંભ હાવાથી આધાકમંરૂપ ઉદ્દેશ હાવાથી તેનું 'કર્મ' એવું નામ સાર્થંક છે.

• 6 ફિપ્ટ, કૃત અને કર્મ એ ત્રણ ભેઢોના પ્રત્યેકના ઉદ્દેશ, સમુદ્દેશ, આદેશ અને સમાદેશ એમ ચાર ભેદ છે. જે કાેઇ ( ગૃહસ્થ કે સાધુ–સ'ત ) ભિક્ષા માટે આવે તેને આપવાના ગાથા ૮

સંકલ્પ તે ઉદ્દેશ. પાખંડીને (સંન્યાસી વિશેષને) આપ-વાના સંકલ્પ તે સમુદ્દેશ. નિર્ગ્રંથ (જૈન સાધુ), શાકચ (-બૌદ્ધ સાધુ), તાપસ (-જટાધારી વનવાસી પાખંડી), ગૈરુક ( -ગેટુથી રંગેલાં વસ્ત્રા પહેરનાર ત્રિકંડી), અને આજીવક (ગાશાળાના મતને અનુસરનાર) એ પાંચ બ્રમ-ણાને આપવાના સંકલ્પ તે આદેશ. નિર્ગ્રંથાને (જૈન મુનિઓાને) આપવાના સંકલ્પ તે સમાદેશ.

આમ વિભાગ ઔદેશિકના કુલ (૩×૪=) ૧૨ લેદ છે. આથ ઔદેશિક સહિત કુલ ૧૩ લેદ ઔદેશિક દેાષના છે.

આ પ્રમાણે પિંડનિર્શુક્તિ આદિમાં વર્ણુન છે. જ્યારે અહીં મૂળ ગાથામાં આ દેાષના ઉદ્દિષ્ટ ઔદેશિક, કૃત ઔદે-શિક અને કમ ઔદેશિક એમ ત્રથુ લેદાના ઉલ્લેખ કરી છે. તે આ પ્રમાણેઃ– }

(૧) ઉદ્દિષ્ટ ઔદેશિક:- દુષ્કાળ વીલી જતાં (ઉપ લક્ષણથી બીજા પણ કાળે) ગૃહસ્થ આપણે સાધુ વગેરેને સદા ભિક્ષા આપવી એમ પોલાની સ્ત્રીને કહે અને એથી તે સ્ત્રી ભિક્ષા આપવા અધિક પકાવે તે ઔદેશિક દેાષ છે. આમાં આપણે સદા સાધુ વગેરેને ભિક્ષા આપવી એમ ઉદ્દેશ=વચનતું ઉચ્ચારણ કર્યું હાેવાથી આ દાેષને ઉદ્દિષ્ટ ઔદેશિક કહેવામાં આવે છે.

ગૃહસ્થ આપણે સાધુ વગેરેને નિત્ય લિક્ષા આપવી એમ શા માટે કહે અને ઉદ્દિષ્ટ ઔદેશિકતું સ્વરૂપ શું છે તે વિષે પિંડનિશું ક્રિતમાં આ પ્રમાણે કહ્યું છે :--- जीयामु किहवि ओमे, निययं भिक्खायि ता कइवि देमो। हंदि हु नत्थि अदिन्नं, भुज्जइ अकयं न य फलेइ ॥ २२० ॥ सा उ अविसेसिप चिय, नियंमि भत्तंमि तंडुले छुढद्द । पासंडीण गिद्दीण व, जो पद्दी तस्स भिक्खट्टा ॥ २२१ ॥

" આપણે દુષ્કાળમાં ઘણા કષ્ટથી જીબ્યા છીએ. આથી આપણે નિત્ય પાંચ કે છ લિક્ષા આપીએ. કારણ કે જે આ જન્મમાં ન આપ્યું હાય તે ભવાંતરમાં ન ભાેગવાય, અને આ ભવમાં જે શુભ કમે ન કર્યું હાય તેનું ફળ પરલાેકમાં મળતું નથી. આ પ્રમાણે ગૃહસ્થ પાતાની સ્ત્રીને (કે ઘરની મુખ્ય સ્ત્રીને) કહે. (૨૨૦) અને તે (=ગૃહસ્થ સ્ત્રી) દરરાજ જેટલું ભાેજન ર'ધાતું હાય તેટલું ભાેજન રાંધવાની શરૂઆત કરે ત્યારે તેમાં ગૃહસ્થ કે સાધુ-સ'ત જે કાેઈ આવે તેને ભિક્ષા આપવા આટલું આપણા માટે અને આટલું ભિક્ષા માટે એવા વિભાગ કર્યા વિના ચાખા (વગેરે) અધિક નાખે તે (આેઘ) ઔદેશિક છે." (૨૨૧)

**પ્રક્ષઃ**- મિશ્રજાત દેાષમાં પણુ સાધુ આદિને આપવા રાંધતી વખતે ચાખા વગેરે અધિક નાખે છે. આથી તેમાં અને આ દેાષમાં કાેઈ ભેદ રહેતા નથી.

ઉત્તર:- આ દેાષમાં નિત્ય પાંચ કે છવગેરે ભિક્ષા આપ-વાની સૂચના કરે છે અને એથી નિત્ય પાંચ-છ વગેરે નિયત કરેલી ભિક્ષા આપવામાં આવે છે. મિશ્રજાતમાં તેમ નથી. અર્થાત્ આ દેાષમાં આટલું આપણા માટે આટલું યાચકાે માટે એમ વિભાગ કરવામાં આવે છે. મિશ્રજાતમાં તેવા વિભાગ નથી. આથી જ પાંચ-છ વગેરે નિચત કરેલી બિક્ષા અપાઇ ગયા પછી અથવા જીુદી કરી લીધા પછી બાકીની બિક્ષા કલ્પે છે. જ્યારે મિશ્રજાતથી દ્રષિત બિક્ષા ઠાઈ પણુ રીતે કલ્પતી જ નથી.

આ દેાષને પિડનિશું કિતમાં એાઘ ઔદેશિક દેાષ કહ્યો છે. અર્થાત્ પિડનિશું કિતમાં જેનું એાઘ ઔદેશિક એવું નામ છે તેનું જ અહીં ઉદ્દિષ્ટ ઔદેશિક એવું નામ છે. પિડનિશું કિતમાં જેનું ઉદ્દિષ્ટ ઔદેશિક નામ છે તે દેાષનું અહીં વર્ણું ન કર્શું ' નથી. પિંડનિશું ક્રિતમાં તેનું સ્વરૂપ આ પ્રમાણે છે :-

महईइ संखढीप, उब्वरियं कूरवंजणाईयं। पउरं दट्ठूण गिही, भणइ इमं देहि पुण्णठ्ठा ॥ २२८ ॥

"માેટી સંખડીમાં=વિવાહાદિના જમણુમાં બધા જમી રદ્યા પછી ભાત, શાક વગેરે ઘણું વધેલું જોઇને ગૃહસ્થ પાતાની સ્ત્રી વગેરેને કહે કે, આ ભાેજન પુષ્ટ્ય માટે ભિક્ષા-ચરાને આપ. આથી તે સ્ત્રી વગેરે તે ભાેજન સાધુ આદિને આપવા રાખી મૂકે તે ઉદ્યિ ઔદેશિક દાેષ છે." (૨૨૮)

સાધુ આદિ માટે રાખી મૂકવામાં ( ખુલ્લું રહે, ઢાળાઈ જાય, કીડીએા ચઢ વગેરે રીતે ) જીવર્હિસાના સ'લવ હાવાથી ઉદ્દિષ્ટ આદેશિક આહાર સાધુઓને ન કલ્પે.

**પ્રક્ષઃ- ઉ**ર્લિષ્ટ ઔદેશિક અને સ્થાપના એ બ'નેમાં સાધુ આદિને આપવા આહારાદિ રાખી મૂકવામાં આવે છે. આથી તે બેમાં લેદ શા છે ?

ઉત્તરઃ- પ્રસ્તુત પંચાશકની દશમી ગાથામાં જણાવ્યા પ્રમાણે '' સાધુના માગવાથી '' ગૃહસ્થ સાધુ માટે

For Private & Personal Use Only

રાખી મૂકે તે સ્થાપના દેાષ છે. આથી સ્થાપનામાં સાધુના માગવાથી રાખી મૂકે છે, અને ઉદ્દિષ્ટ ઔદેશિકમાં સાધુના માગ્યા વિના રાખી મૂકે છે એ લેદ છે.

પ્રશ્નઃ- અહીં પિંડનિશું કિતમાં જણાવેલા ઉદ્દિષ્ટ ઔદે-શિકતું વર્ણન કશું નથી, તથા પિંડનિશું કિતમાં જેતું ઐાલ ઔદ્દેશિક નામ છે તેતું વર્ણન કશું, અને તેતું ઉદ્દિષ્ટ ઔદ્દેશિક નામ આપ્યું. આમ કરવાતું શું કારણુ ?

ઉત્તર:- પિંડનિશું ક્તિમાં જેતું ઉદ્દિષ્ટ ઔદેશિક નામ છે તે દાેષમાં અને સ્થાપના દાેષમાં ''બહુ લેદ નથી '' ઐવી વિવક્ષાથી એતું વર્ણુંન ન કશું' અને એાઘ ઔદેશિકને જ ઉદ્દિષ્ટ ઔદેશિક નામ આપ્યું.

(૨) કુત ઔદ્દેશિક:- વિવાહાદિ પ્રસંગમાં ભાજન પતી ગયા પછી વધેલા ભાત વગેરેને દહીં આદિ સ્વાદિષ્ટ વસ્તુ સાથે ભેળવીને આપે તે (કૃત) ઔદ્દેશિક છે. આમાં કૃત=અવસ્થાંતર કરેલું આપવામાં આવતું હાેવાથી એને કૃત ઔદ્દેશિક કહેવામાં આવે છે.

(૩) કમર્ ઔદ્દેશિકઃ - માદકચૂર્ણ વગેરેને અગ્નિમાં તપાવીને ગાળ વગેરે લેળવીને માદક વગેરે બનાવીને આપે તે (કર્મ) ઔદ્દેશિક છે. આ દેાષ અચિત્તને પકાવવા રૂપ આધાકર્મના ઉદ્દેશથી (-સંકલ્પથી) ચુક્ત હાેવાથી એને કર્મ ઔદ્દેશિક કહેવામાં આવે છે.

અહીં ( મૂળ ગાથામાં ) તુ શબ્દના ઉલ્લેખ કરીને ઉક્ત ત્રઘુ દાેષાના પેટાલેદાનું સૂચન કર્યું છે. ઉદ્દિબ્ટ, કુત અને

| ગાથા–૯ ૧૩ પિડવિ | ધિ− પ'ચાશક | : | 996 | : |
|-----------------|------------|---|-----|---|
|-----------------|------------|---|-----|---|

કર્મ એ ત્રથુના પ્રત્યેકના ચાર ચાર લેહ છે. (પિડનિર્શુડિતમાં) કહ્યું છે કે :--

उद्देसियं समुद्देसियं च आपसियं समापसं। पवं कडे य कम्मे, पक्केंके चउविद्वो भेओ ॥ २२९ ॥ जावंतियमुद्देस, पासंडीणं भवे समुद्देसं। समणाणं आपसं, निग्गंथाणं समापसं॥ २३० ॥

" ઉદ્દેષ્ટના ઉદ્દેસ, સમુદ્દેસ, આદેશ અને સમાદેશ એમ ચાર લેદ છે. આ જ ચાર લેદ, કૃત અને કર્મના છે. (૨૨૯) જે કાેઈ આવે તેને આપવાના સંકલ્પ તે ઉદ્દેસ. પાખંડી ઓને\* આપવાના સંકલ્પ તે સમુદ્દેસ. પાંચ પ્રકારના શ્રમણાને આપવાના સંકલ્પ તે આદેશ. નિર્ગ્રં'શાને આપ-વાના સંકલ્પ તે સમાદેશ." (૨૩૦)

પૂર્તિ અને મિશ્ર દેાષનું સ્વરૂપ :–

कम्मावयवसमेयं, संभाविजति जयं तु तं पूर्य । पढमं चिय गिहिसंजयमीसोवखडाइ मीसं तु ॥ ९ ॥ આધાકર્મિક આહારના એક અંશથી પણ શુક્ત આહાર પૃતિ થાય છે-પૂતિ દેાવવાળા અને છે. પૂતિના ઉપકરણ અને ભક્તપાન એમ બે પ્રકાર છે આધાકર્મિક ચૂલા, થાળી, કડછી વગેરે ઉપકરણોના સંચાગવાળા શુદ્ધ પણ આહાર ઉપકરણ પૂતિ દાષવાળા અને છે. અર્થાત્ ગૃહરથે પાતાના

\* પાખ`ડી વગેરે શબ્દાેનાે અર્થ આ ગાથાના ભાવાનુવાદમાં પિંડનિર્યું ક્તિના આધારે લખેલા કાઉસના લખાણુમાં આપ્યા છે.

માટે જ આહાર બનાવ્યા હાય, પણ આધાકર્મિક ચૂલા ઉપર બનાવ્યેા હેાય કે મૂકવો હેાય, અથવા આધાકર્મિક થાળી, કડછી આદિમાં લીધા હાેચ, તાે તે આહાર ઉપકરણ પૂતિ દેાષવાળાે અને છે. આધાર્ક્સિક આહાર–પાણીથી મિશ્રિત બનેલ આહાર–પાણી સક્ત–પાન પૃતિ દેાષવાળાં છે.

અહીં આધાર્કામેકના ઉપલક્ષણથી અવિશુદ્ધિ કાેટિના ઉદ્દગમ દાેષા સમજવા. અર્થાત્ અવિશુદ્ધિ કાેટિના ઉદ્દગમ દેાષેાથી દ્વષિત આહારના એક અંશથી પણ સુક્ત શુદ્ધ આહાર પણ પૂતિ દેાષવાળાે અને છે. અવિશુદ્ધિ કાેટિના દેાષેા પિંડનિસું કિતમાં આ પ્રમાણે છે :–

आहाकम्मुद्देसियचरिमतियं पूइ-मीसजाप य। बायरपाहुडियावि य, अज्झोयरप य चरिमदुप ॥ २४८ ॥ " આધાકમ, વિભાગ ઔદેસિકના સમુદ્દેસકર્મ, આદેશ કર્મ અને સમાદેશકર્મ એ છેદ્વા ત્ર**ણ** લેદ, મિશ્રજાતના પાખ ડિમિશ્ર અને યતિમિશ્ર એ છેલ્લા છે લેદ, અધ્યવ-પુરકના પાખંડિ અધ્યવપૂરક અને ચતિ અધ્યવપૂરક એ છેલ્લા એ લેદ, આદર ભક્રતપાનપૂર્તિ અને આદરપ્રાણતિકા એમ મૂળ છ લેદના કુલ દશ લેદાે અવિશુદ્ધિ કાેટિના છે."

આ દશમાંથી કાંઈ એક પણ દાેષથી દ્વષિત આહારના એક અંશના પણ સંચાગ થવાથી શુદ્ધ પણ આહાર અશુદ્ધ અને છે=પૂતિ દેાષવાળા અને છે.

મૂકવામાં આવે તે સ્થાપના દેાષ છે. પ્રાભુતિકા દેાષના ઉત્ષ્વષ્કણ અને અવષ્વષ્કણ એમ બે **લે**દ છે. તે ખ'નેના સૂ<sub>દ્</sub>મ અને બાદર એમ બે બે લેદ છે. આથી પ્રાભુતિકાના સૃક્ષ્મ ઉત્ષ્વષ્કશુ, સૃક્ષ્મ અવષ્વષ્કશુ, બાદર ઉત્બ્વષ્કણ, બાદર અવષ્વષ્ક્રણ એમ ચાર લેદ છે. ઉત્બ્વષ્કણ એટલે ધારેલું કાર્ય જ્યારે કરવાનું હાેય તેનાથી માડું કરવું. અવબ્લષ્કથ્ એટલે ધારેલું કાર્ય જયારે કર-વાતું હાેય તેના કરતાં વહેલું કરવું. સૂક્ષ્મ એટલે થાહું. **બાદર** એટલે ઘણું. થાડું મેહું કરવું તે સૂક્ષ્મ ઉત્ષ્વષ્કણ. થાડું વહેલું કરવું તે સૂક્ષ્મ અવબ્વબ્કશુ. ઘણું માડું કરવું

साहोहासियखीराइठावणं ठवण साहुणद्वाए । सुहुमेयरमुस्सकणमवसकणमो य पाहुडिया ॥ १० ॥ સાધુના માગવાથી સાધુ માટે દ્રધ, દહીં વગેરે રાખી

સ્થાપના અને પ્રાભૃતિકા દેાષનું સ્વરૂપ :-

પહેલેથી જ ગૃહસ્થ અને સાધુ એ ખંનેનું લેગું ખના વ્યું હોય, અર્થાત્ ગૃહસ્થે પાતાના માટે અને સાધુઓ માટે ઐમ બંને માટે લેગુ' બનાવ્યુ' હાેચ, તે ગૃહિ સંયત મિશ્ર નામનાે મિશ્રજાત દાેષ છે. આદિ શખ્દથી મિશ્રજાતના ગૃહિ–ચાવદર્થિક મિશ્ર અને ગૃહિ–પાખ ડિમિશ્ર એ બે દેાષે જાણવા. ગૃહસ્થ માટે અને જે કાંઈ યાચક આવે તેને આપવા માટે પ્રારંભથી જ લેગું અનાવ્યું હૈાય તે ગૃહિ-યાવદર્શિક મિશ્ર છે. ગૃહસ્થ માટે અને પાખંડી-શ્રમણ માટે લેશું અનાવ્યું હાેય તે ગૃહિ-પાખંડિ મિશ્ર છે. (૯)

તે બાદર ઉત્બ્વષ્કચ્ચુ. ઘણું વહેલું કરવું તે બાદર અવબ્વષ્કચ્ચુ. (૧) સૃક્ષ્મ ઉત્બ્વષ્**ક છ્યુઃ-** સૂતર કાંતતી સ્ત્રી બાળક ખાવાનું માગે ત્યારે બાજુમાં સાધુને વહારવા આવેલા જોઇને બાળ-કને સાધુ આવશે ત્યારે આપીશ એમ કહે અને સાધુ આવે ત્યારે આપે. અહીં બાળકને આપવાનું કાર્ય સાધુ નિમિત્તે શેહું માહું કરવાથી સૂક્ષ્મ ઉત્બ્વષ્કથ્યુ દેાષ લાગે.

(ર) સુક્ષ્મ અવબ્વબ્કષ્ણુ. સ્તર કાંતતી સી સાધુ વહેારવા આવવાથી ઊભી થઈને સાધુને વહેારાવે અને ક્રરી ન ઉઠવું પડે એ માટે બાળકને પણ ખાવાતું આપે. અહીં બાળકને આપવાનું કાર્ય સાધુ નિમિત્તે થાડું વહેલું કરવાથી સૂક્ષ્મ અવબ્વબ્ક્ષ્ણ દેાષ લાગે.

(૩) બાદર ઉત્ષ્વષ્કાષ્ણુઃ– સાધુએા આવવાના હેાવાથી સુપાત્ર દાનના લાભ મળે એ દબ્ટિએ વિવાહાદિના પ્રસંગ ધારેલા સમયથી માેડા કરે.

(૪) <mark>બાદર અવબ્વષ્કણ</mark>ુઃ–સાધુએા વિહાર કરી જશે એમ જાણીને સુપાત્રદાનના લાભ મળે એ દબ્ટિએ વિવાહા દિના પ્રસ'ગ ધારેલા સમયથી વહેલા કરે.\* (૧૦)

\* સૂક્ષ્મ પ્રાભૃતિકામાં બાળકને આપ્યા પછી સચિત્ત પાણીથી હાથ ધાવા વગેરેમાં જીવર્હિસા વગેરે દાેષા છે. માેડું આપવામાં બાળકને અંતરાય સંતાપ વગેરે થાય.

બાદર પ્રાભૃતિકામાં વિવાહાદિ પ્રસંગ વહેલેા–માેડા કરવામાં પ્રસંગમાં જોઇતા સાધનાે લાવવાની વ્યવસ્થા વહેલી-માેડી કરવી પડે. તેમાં અધિક જીવ હિંસાદિ થાય. ઘરના બધા માણુસાેને તે ઇબ્ટ ન હાેય, વિવાહાદિમાં સામાે પક્ષ તેમ કરવામાં રાજી ન હાેય બ્તાં કરવું પડે વગેરે અનેક દાેષાે છે. प्रादुण्डरण अने हीत है।षनुं स्वरूप :-णीअदुवारं धारे, गवक्खकरणाइ पाउकरणं तु । दव्वाइएहिं किणणं, साहृणद्वाय कीयं तु ॥ ११ ॥

ઘરતું ખારશું નીચું હાેય વગેરે કારણે ઘરમાં અંધારું હાેય તાે સાધુઓ અંધારામાં ભિક્ષા ન લે એથી બારી મૂકવી, દીવા કરવા, મણિ મૂકવા વગેરે રીતે પ્રકાશ કરવા તે પ્રાદુષ્કરથ છે. બારી આદિ કરવાથી અને દીપક આદિ કરવાથી એમ બે રીતે પ્રાદુષ્કરણ થાય છે. [બંને રીતે જીવર્હિસા થતી હાેવાથી દાેષરૂપ છે. વહાેરાવવાની વસ્તુ અંધારાવાળા સ્થાનમાંથી પ્રકાશવાળા સ્થાનમાં લાવવી તે પણ પ્રાદુષ્કરણ છે. અંધકારવાળા સ્થાનમાં ગૃહસ્થે પાતાના માટે દીવા વગેરેથી પ્રકાશ કરો હાેય તાે પણ ત્યાં વહાેરવું ન કલ્પે. કારણ કે તેલકાયની વિરાધના થાય. ]

સાધુ માટે દ્રવ્ય વગેરેથી વેચાતું લેવું તે ક્રીત દેાષ છે. તેના સ્વદ્રવ્ય, પરદ્રવ્ય, સ્વભાવ અને પરભાવ એમ ચાર લેક છે.

(૧) સ્વદ્રવ્ય કીતઃ- સાધુના પાતાના દ્રવ્યથી=વસ્તુ-ઐાથી લીધેલું સ્વદ્રવ્ય કીત છે. તીર્થની શેષ, સુગ'ધી ગ્રૂણું, રૂપ પરાવર્તન કરવાની શુટિકા (મ'ત્રેલ વાસક્ષેપ, ઔષધ) વગેરે આપીને આહારાદિ લે તે સ્વદ્રવ્ય ક્રીત.

(ર) પરદ્રવ્ય ક્રીલઃ- ગૃહસ્થ સાધુ માટે ઘન વગેરે દ્રવ્ય આપીને ખરીદે તે પરદ્રવ્યક્રીત છે.

ગાથા ૧૨

(3) સ્વભાવ કીતઃ- સાધુના પાતાના ભાવથી લીધેલું સ્વભાવ ક્રીત છે. સારા આહારાદિ મેળવવાના આશયથી ધર્મકથા વગેરે કરીને લાેકાને આકર્ષોને આહારાદિ મેળવે તે સ્વભાવક્રીત છે.

(૪) પરભાવ ક્રીતઃ – સાધુનેા ભક્ત મંખ(=લાેકાેને ચિત્રપટાે અતાવીને નિર્વાહ કરનાર ભિક્ષુ વિશેષ.) વગેરે પાેતાની કલાના પ્રદર્શન વગેરેથી લાેકાેને ખુશ કરીને સાધુ માટે આહારાદિ મેળવે તે પરભાવ ક્રીત છે.

[સ્વદ્રવ્યકીતમાં તીર્થની શેષ વગેરે આપ્યા પછી ઓચિંતી બિમારી થાય તાે સાધુએ બિમાર કર્યો એવી વાત લાેકમાં ફેલાવાથી શાસનની હીલના થાય, અથવા માંદાે સાજો થાય તાે ઘરનાં કાર્યા, વેપાર વગેરે પાપપ્રવૃત્તિમાં જોડાય વગેરે દાેષા છે. સ્વભાવ કીતમાં પાતાનાં નિર્મલ અતુષ્ઠાનાને નિષ્કલ કરવાં વગેરે દાેષા છે. પરદ્રવ્ય કીતમાં ખરીદવા વગેરેમાં જીવર્હિસા વગેરે દાેષા છાય છે. તથા કીત લેનાર ગૃહસ્થે પાપથી મેળવેલા પૈસાના ઉપયાગ કરવાથી પૈસા મેળવવામાં લાગેલા પાપાના ભાગીદાર બને છે. પરસાવ કીતમાં મ'ખ વગેરે કળાનું પ્રદર્શન કરે વગેરે દારા જીવર્હિસાદિ દાેષા લાગે. ] (૧૧)

प्रामित्य अने परावर्तित हेाषनुं स्वरूप :-पामिचं जं साहूणद्वा उच्छिंदिउं दियावेइ । पछट्टिउं च गोरवमाई परियद्वियं भणियं ॥ १२ ॥

Jain Education International

For Private & Personal Use Only

| ગા <b>થા–૧</b> ૨ | ૧૩ | પિંડવિધિ-પંચાશક | : ૧૨૫ : |
|------------------|----|-----------------|---------|
|                  |    |                 |         |

સાધુને આપવા બીજા પાસેથી ઉછીનું લઇને સાધુને આપે તે પ્રામિત્ય દેાષ છે.

[ પ્રામિત્યના લૌકિક અને લાેકાેત્તર એમ બે પ્રકાર છે. ગૃહસ્થ બીજા પાસેથી ઉછીતું લઈને સાધુને આપે તે લોકિક પ્રામિત્ય છે. સાધુઓ પરસ્પર ઉછિની વસ્તુ આપે તે લાેકાે ત્તર પ્રામિત્ય છે. તેના બે પ્રકાર છે. તે આ પ્રમાણે :-

(૧) વસ્ત્ર (વગેરે) થાેડા દિવસ વાપરીને તમને પાછું આપીશ એવી શરતથી લે.

(ર) આટલા દિવસ પછી આવું વસ્ત્ર (વગેરે) તમને બીજું આપીશ એમ કહીને લે.

લીકિક પ્રામિત્યમાં ઉછીતું લાવેલું પાછું ન આપી શકે વગેરે કારણે ક્લેશ-કંકાસ યાવત્ પ્રાણનાશ વગેરે દાેષા છે. લાેકાત્તર પ્રામિત્યના પહેલા પ્રકારમાં વસ્ત્ર મલિન થઈ જાય, ખાવાઈ જાય, ફાટી જાય વગેરે કારણે પરસ્પર ક્લેશ વગેરે થાય. બીજા પ્રકારમાં બીજીં વસ્ત્ર તેવું ન મળે, કહેલા સમયે ન મળે, જેની પાસેથી લીધું હાેય તેને બીજીં આપેલું વસ્ત્ર પસંદ ન પડે વગેરે કારણે ક્લેશાદિ દાેષા થાય. આથી લાેકાત્તર પ્રામિત્ય પણ ત્યાજ્ય છે. કાેઈ કારણ્ સર પરસ્પર આપ-લે કરવી પડે તાે કાેઇ શરત વિના અને ગુરુને જણાવીને કરવી જોઈ એ. ]

સાધુઐાતુ' ગૌરવ-બહુમાન થાય એ માટે કે પાતાની લઘુતા ન થાય એ માટે પાતાની કાદરા વગેરે હલકી વસ્તુ

| : ૧૨૬ : | ٩3 | પિડવિધિ - પંચાશક | ગાથા–૧૩ |
|---------|----|------------------|---------|
|---------|----|------------------|---------|

બીજાને આપીને તેની પાસેથી ઉત્તમ ચાખાથી બનાવેલ બાત વગેરે લાવીને સાધુને આપે તે પરાવર્તિત દેાષ છે.

[પરાવર્તિતના લૌકિક અને લાેકાેત્તર એમ બે ભેદ છે. ગૃહરથા પરસ્પર અદલા-બદલી કરે તે લૌકિક. સાધુઓ પરસ્પર અદલાબદલી કરે તે લાેકાેત્તર. લૌકિક અને લાેકાે-ત્તર બંનેમાં પ્રામિત્યમાં જણાવ્યા મુજબ દાેષાેના સંભવ દ્વાવાથી ત્યાજ્ય છે. સાધુઓને કારણુચર વસ્ત્રાદિની અદલા-બદલી કરવી પડે તા ગુરુને કહીને ગુરુ સમક્ષ કરવી. જેથી ધ્લેશાદિ દાેષા ન થાય.] (૧૨)

અભ્યાહત અને ઉદ્દભિન્ન દાેષનું સ્વરૂપ :--

सग्गामपरग्गामा, जमाणिउं आहडं तु तं दोइ । छगणाइणोवलित्तं, उब्भिंदिय जं तम्रुब्मिण्णं ॥ १३ ॥ स्वगाभ (=स्राधु के गाभमां હेाय ते गाभ), परगाभ (=स्राधु के गाभमां હेाय ते सिवाय थीलु' गाभ), देश, शेरी, घर वगेरे स्थणेथी साधुना स्थाने લावीने આહાराદि आपे ते अल्याक्षत देाष છे.

( અભ્યાહુતના આચીર્શું અને અનાચીર્શું એમ બે લેઢ છે. પૂર્વપુરુષાએ જે અભ્યાહુત લેવાની આચરણા કરી હાેચ તે આચીર્શું. તેના ક્ષેત્ર અને ઘરની અપેક્ષાએ બે પ્રકાર છે.

(૧) ક્ષેત્રની અપેક્ષાએ જ્યારે આગળના ભાગમાં જમનારાઓની પંગત બેઠી હેાય અને બીજા છેડે આહાર

| ગાથા–૧૩ ૧૩ | પિંડવિધિ–પ'ચાશક | : | 120 | : |
|------------|-----------------|---|-----|---|
|------------|-----------------|---|-----|---|

વગેરે હાેય, તથા સ્ત્રીસંઘટ વગેરે કારણે સાધુથી ત્યાં જવાય તેમ ન હાેય, ત્યારે સાે હાથની અંદરથી લાવેલ કલ્પી શકે. ઘરની અપેક્ષાએ સંઘાટક બે સાધુઓમાંથી એક સાધુ જે ઘરની ભિક્ષા લેતા હાેય તે ઘર, અને બીજો સાધુ દાતારની સાધુને ભિક્ષા આપવાની બધી કિયા બરાબર જોઈ શકે તેવા પાસેના બીજા બે ઘરા એમ ત્રથુ ઘર સુધીનું અભ્યાહુત કલ્પી શકે, તેથી આગળના ઘરનું ન કલ્પે. ) છાથુ વગેરેથી લીંપેલી કાેઠી વગેરેના લીંપણુને ઉખેડીને કે દરરાજ ન ખુલતા હાેય તેવા કબાટ વગેરેને ખાેલીને આહારાદિ આપે તે ઉદ્ભિન્ન દાેષ છે.

[ આમાં સાધુને આપ્યા પછી કરી લીંપણ વગેરેથી બંધ કરવામાં અપ્કાય આદિની વિરાધના, બંધ કરવાનું બૂલી જાય કે માડું થાય તેા તેમાં ઉદર વગેરે પેશી જાય તા પંચે દ્રિય જીવાની વિરાધના, સાધુ નિમિત્તે ઉઘાડવા પછી તેમાં રહેલી ઘી વગેરે વસ્તુ પુત્ર વગેરેને આપે, અથવા તેના કચ-વિક્રય કરે, ઈત્યાદિ અનેક દાષા થાય. જે કબાટ દરરાજ ન ખૂલતા હાય તેને ખાલવામાં આજી-બાજી કે પાલાણ વગેરેમાં રહેલા કરાડિયા, કીડી, ગિરાળી વગેરે જીવાના નાશ વગેરે દાષા લાગે.

પણ જો જીવવિરાધના ન થાય એ હેતુથી બરણી વગેરેને સામાન્ય કપડું બાંધ્યું હાેય અને ગૃહસ્થા પાતાના માટે તેને વાર'વાર ખાલતા હાેય તાે, બરણી ઉપર બાંધેલ કપડું વગેરે સાધુના માટે છાડીને તેમાં રહેલી વસ્તુ આપે તાે કલ્પી શકે. તે જ પ્રમાણે કખાટ દરરાજ ગૃહસ્થા પાતાના માટે ખાલતા હાય તા તેને ઉઘાડીને તેમાં રહેલ વસ્તુ આપે તા કલ્પી શકે. આમ છતાં ગૃહસ્થ બરણી, કખાટ વગેરે ઉઘાડે ત્યારે સાધુએ ત્યાં બરાબર દષ્ટિ રાખવી જોઈ એ. જેથી કીડી વગેરે હાય તા ઉચિત કરી શકાય. કખાટ વગેરે ઉપર કીડી વગેરે જીવા કરતા હાય તા કખાટ વગેરે ખાલ-વામાં અને બધ કરવામાં તે જીવા ચગદાઇ જવાની ઘણી શકચતા છે. ] ( ૧૩ )

માલાપહત અને આચ્છેઘ દેાષનું સ્વરૂપ :-

मालोहडं तु भणियं, जं मालादीहि देति घेत्रूणं । अच्छेज़ं चाछिंदिय, जं सामी भिचमादीणं ॥ १४ ॥

માળ વગેરે સ્થાનમાંથી લઇને આપે તે માલાપહુત દેાષ છે. માલાપહુતના ઊધ્વ, અધા, હભચ અને તિયંગ્ એમ ચાર પ્રકાર છે. માળ, શીકું, ખીટી વગેરે ઉપરના સ્થાનમાંથી લઇને આપે તે ઊધ્ર માલાપહુત છે. ભોંચરું વગેરે નીચેના સ્થાનમાંથી લઇને આપે તે અધામાલાપહુત છે. જેમાંથી લેતાં પ્રથમ પગ વગેરેથી ઊંચા થવું પડે અને પછી મસ્તક, હાથ વગેરે અંગો નમાવવા પડે તે કાેડી, કાેઠાર (=માટી કાેડી) વગેરેમાંથી લઇને આપે તે હભચ માલાપહુત છે. હાથ લાંબા કરીને કષ્ટપૂર્યક લઈ શકાય તેવા ગાખલા વગેરેમાંથી લઇને આપે તે તિયંગ્ માલાપહુત છે. [ આમાં તે તે સ્થાનમાંથી લેવામાં પડવા વગેરેના લચ, પડવાથી નીચે રહેલા કીડી વગેરે જીવાની વિરાધના, પડ-નારના હાથ વગેરે અંગા બાંગી જાય કે પ્રાણુ પણ ચાલ્યા જાય, પરિણામે પ્રવચન હીલના થાય, શીકા વગેરેમાંથી લેવામાં સર્પદ'શ આદિની સંભાવના, ઊચે–નીચે થવામાં શારીરિક કષ્ટ થાય. વગેરે અનેક દાેષા હાેવાથી માલાપહુત સાધુને ન કલ્પે.

પણુ શીકા વગેરેમાં રહેલી વસ્તુ દેખાતી હેાય, પડ-વાના લય ન હાય, શારીરિક કષ્ટ વગેરે દાેધાની સંભાવના ન હાય તા કલ્પી શકે. તથા દાદરાના પગથિયાં સુખેથી ચઢી-ઉતરી શકાય તેવા હાય તા માળ ઉપરથી લાવેલું પણ કલ્પે. ઉત્સર્ગ માંગે તા માળ ઉપર રહેલી વસ્તુ લેવાની હાય તા એષણાશુદ્ધિ થાય તે માટે ગૃહરથ સાથે સાધુ પણ માળ ઉપર જાય. અપવાદથી ગૃહસ્થ માળ ઉપરથી લાવીને આપે તે કલ્પે. ]

માલિક નેાકર વગેરેની વસ્તુ તેની પાસેથી બળાત્કારે ઝુંટવીને આપે તે આચ્છેઘ દેાષ છે. તેના નાયક, નૃપ અને ચાર એમ ત્રણુ ભેદ છે. [ઘરના માલિક તે નાચક. ગામ આદિના માલિક તે નૃપ. ઘરના માલિક પાતાના નાકર, પુત્ર વગેરે પાસેથી બળાત્કારે ઝુંટવીને આપે તે નાચક આચ્છેઘ. નૃપ પાતાના આશ્રિતાની માલિકીની વસ્તુ તેમના પાસેથી બળાત્કારે ઝુંટવીને આપે તે નૃપ આચ્છેઘ. ચારા

Lain Education International

સાર્થવાહના માણુસાે આદિ પાસેથી લૂંટીને આપે તે ચાર આચ્છેલ. આમાં જેની પાસેથી ઝુંટવી લેવામાં આવે તેને આત<sup>ે દ</sup>યાન, આહારાદિના અંતરાય, સાધુ પ્રત્યે દ્વેષભાવ વગેરે દાેષા થાય. તથા સાધુને અદત્તાદાનના દાેષ લાગે.] (૧૪) અનિસષ્ટ અને અધ્યવપૂરક દાેષનું સ્વરૂપ :---

अणिसिहं सामण्णं, गोड्ठिगभत्तादि ददउ एगस्स । सट्ठा मूलहहणे, अज्झोयर होइ पक्खेवो ॥ १५ ॥ અનેકની માલિકીવાળું સામુદાયિક ભાેજન વગેરે બધા માલિકાની રજા વિના કાેઈ એક આપે તે અનિસષ્ટ દાષ છે. [આમાં પરસ્પર ક્લેશ વગેરે તથા સાધુ પ્રત્યે દ્વેષ વગેરે થાય. ]

પાતાના માટે રાંધવા વગેરેની શરૂઆત કર્યા પછી પાછળથી સાધુ નિમિત્તે અધિક ઉમેરવું તે અધ્યવપૂરક દેાષ છે. [આના યાવદર્થિક, પાખંડી અને યતિ એમ ત્રણુ લેદ છે. આ ત્રણના અર્થ મિશ્રદેાષમાં જણાવ્યા સુજબ છે. અધ્યવપૂરકમાં પાછળથી સાધુ નિમિત્તે ઉમેરવામાં અપ્કાય, વનસ્પતિકાય વગેરે જીવાની વિરાધના થાય. ) (૧૫)

વિશુદ્ધિકાટિ-અવિશુદ્ધિકાટિરૂપ બે બેદઃ-

कम्मुद्देसियचरमतिय पूड्यं मीस चरमपाहुडिया । अज्झोयर अविसोही, त्रिसोहिकोडी भवे सेसा ॥ १६ ॥ આધાઠમ, विભाગ ઔदेશિકના સમુદ્દેશકર્મ આદેશકર્મ અને સમાદેશકર્મ એ છેદ્યા ત્રણુ લેઠ, મિશ્રજાત અને અધ્યવ-

## ગાયા ૧૭ ૧૩ પિંડવિધિ-પંચાશક : ૧૩૧ :

પૂરકના પાખંડી અને યતિ એ છેલ્લા બે ભેઠ, બાદર ભાકત-પાન પૂતિ અને બાદર પ્રાભૃતિકા એમ મૂળ છ ભેઠના કુલ દશ ભેઠ અવિશુદ્ધિકાેટિ છે. બાકીના બધા ઉદ્દગમ દાેષા વિશુદ્ધિ કાેટિ છે.×

જે દાેષેાથી દ્રષિત આહાર શુદ્ધ આહારમાં પડવા પછી શુદ્ધ આહારમાંથી સંપૂર્ણ કાઢી લેવા છતાં બાકીના શુદ્ધ આહાર પણ અશુદ્ધ જ રહે-શુદ્ધ ન બને તે દાેષા અવિ-શુદ્ધિ કાેટિ છે. જે દાેષેાથી દ્રષિત આહાર શુદ્ધ આહારમાં પડવા પછી શુદ્ધ આહારમાંથી સંપૂર્ણ લઇ લીધા પછી બાકીના શુદ્ધ આહાર શુદ્ધ બને તે દાેષા વિશુદ્ધિ કાેટિ છે. કાેટિ એટલે ઉદ્ગમ દાેષાના વિભાગ–પ્રકાર.

અવિશુદ્ધિ કાૈટિ દાેષવાળા આહારથી ખરડાયેલ પાત્ર પથ્થુ છાથ્યથી (છાથ્યાના ભુકાથી કે રાખ વગેરેથી) બરાેબર સાક કર્યા પછી ત્રચુ વાર ધાઇને અરાેબર સુકાઇ ગયા પછી જ શુદ્ધ અને અને તેમાં શુદ્ધ આહાર લઇ શકાય. (૧૬)

હત્પાદન શબ્દના અર્થ અને તેના પર્યાયવાઓ શબ્દા :-उप्पायण संपायण, णिव्वत्तणमो य हांति एगट्ठा । आहारस्सिह पगया, तीए दोसा इमे हांति ॥ १७ ॥ હત્પાદન, સંપાદન, નિવ'ત્ત'ના એ શબ્દા એકાથ'ક છે. અર્થાત્ આ ત્રશે શબ્દાના 'મેળવલું' અર્થ છે. હત્પાદન × અહીં ધારણા કરવામાં સરળતા રહે એ દબ્ટિએ પિંડવિશ્વ િમાં

બતાવેલા ક્રમથી દાષેાનાં નામ લખ્યા છે.

: ૧૩૨ : ૧૩ પિંડવિધિ-પંચાશક ગાથા ૧૮ થી ૨૧

(=મેળવવું તે) સચેતન, અચેતન વગેરે અનેક દ્રવ્યસંબધી હાેય છે. તેમાં અહીં આહારના ઉત્પાદનના અધિકાર છે. અર્થાત્ ગૃહસ્થને ત્યાંથી આહાર મેળવવા રૂપ ઉત્પાદન અહીં વિવક્ષિત છે. તેના દાેષા આ (નીચેની ગાથામાં કહેવાશે તે) પ્રમાણે છે. (૧૭)

8ત્પાદનના સાળ દાેષાનાં નામા :--

भाती दूतिणिमित्ते, आजीव वणीमगे तिगिच्छा य। कोहे माणे माया, लोमे य द्ववंति दस एते ॥ १८ ॥ पुव्विंपच्छासंथव, विजामंते य चुण्णजोगे य । उप्पायणयाए दोसा, सोलसमे मूलकम्मे य ॥ १९ ॥ १ धात्री, २ द्वती, ३ निभित्त, ४ आछव, प वनीपऊ,

૬ ચિક્તિસા, ૭ ક્રોધ, ૮ માન, ૯ માયા, ૧૦ લાેબ, ૧૧ પૂર્વ-પશ્ચાત્સ સ્તવ, ૧૨ વિદ્યા, ૧૩ મંત્ર, ૧૪ ચૂર્ણું, ૧૫ ચાેગ, ૧૬ મૂલકર્મ એમ સાેળ દાેષા ઉત્પાદનના છે.\*(૧૮-૧૯) ઉત્પાદનના સાેળ દાેષાનું સ્વરૂપ ≔

धाइत्तणं करेती, पिंडद्वाए तहेव दूतित्तं । तीयादिणिमित्तं वा, कहेइ जच्चाइ वाऽऽजीवे ॥ २० ॥ जो जस्स कोइ मत्तो, वणेइ तं तप्पसंसणेणेव । आहारद्वा कुणति व, मूढो सुहुमेयरतिगिच्छं ॥ २१ ॥ • धात्री आहि हरेड शल्हने। अर्थ आ श्लेष्डनी टीडामां आप्या

મુજબ તે તે દાેષના વર્ણુનની સાથે જણાવ્યા છે.

ગાથા ૨૦ થી ૨૪ ૧૩ પિંડવિધિ-પંચાશક ઃ ૧૩ઢ ઃ

कोहप्फलसंभावणपडुपण्णो होइ कोहर्पिडो उ । गिहिणो कुणदहिमाणं, मायाइ दवावए तद्द य ॥ २२ ॥ अतिलोभा परियडती, आहारद्वा य संथवं दुविहं । कुणइ पउंजइ विज़ं, मंतं चुण्गं च जोगं च ॥ २३ ॥ अत्रमिह कोउगाइ व, पिंडत्थं कुणइ मूलकम्मं तु । साहुसम्रुत्था एते, भणिया उप्पायणादोसा ॥ २४ ॥

(૧) ધાત્રીઃ– ધાત્રી એટલે બાલપાલિકા (≃બાળકનું રક્ષથુ કરનારી) સ્ત્રી. ધાત્રીના દ્વધ પીવડાવનારી, સ્નાન કરાવનારી, વસ્તાલંકાર પહેરાવનારી, રમાડનારી અને ખાેળામાં બેસાડનારી એમ પાંચ પ્રકાર છે. આ પાંચ પ્રકારમાંથી ઠાઈ પથુ ધાત્રીનું (બાળકને રમાડવું વગેરે) કાર્ય કરીને સાધુ નિક્ષા મેળવે તે ધાત્રીદાય છે.

્રિઆમાં બાળકને રમાડવાદિથી તેની માતા વગેરે આકર્ષાઇને સાધુ માટે આધાકમ આહાર બનાવે, સાધુ અને બાળકની માતા વગેરેના પરસ્પર પરિચય વધે, રાગ— બાવ થાય વગેરે અનેક દાષા છે.]

(ર) દ્વતીઃ- દ્વતી એટલે પરસ્પરનેા સંદેશા કહેનારી સ્ત્રી. સાધુ ગૃહસ્થાને પરસ્પરના સંદેશા=સમાચારા કહીને ભિક્ષા મેળવે તે દ્વતી દાષ છે. [આમાં ગૃહસ્થા સંદેશા પ્રમાણે પ્રવૃત્તિ કરે એથી જીવર્હિસા વગેરે દાષા લાગે. ] (3) નિમિત્તા: - ભૂત-વર્તમાન ભવિષ્યના સુખ દુઃખાદિ સંબંધી નિમિત્તો કહીને ભિક્ષા મેળવવી તે નિમિત્ત દેાય છે. [ આમાં નિમિત્ત સાગું પડે તા ગૃહસ્થ આકર્ષાઈ ને આધા-કમ આહાર વગેરે દાષા કરે, નિમિત્ત પ્રમાણે પ્રવૃત્તિ કરીને જીવર્હિસાદિ પાપા કરે, ચાવત્ મનુષ્ય વગરે પંચે દિય જીવેાના ઘાત પણ કરે, નિમિત્ત ખાટું પડે તા સાધુ પ્રત્યે દેવ કરે, ચાવત્ સાધુના વધ કરે, શાસનની હીલના થાય વગેરે અનેક દાષા છે ]

(૪) આછવઃ આજવ એટલે છવન નિવાંહ. સાધુ જાતિ, કુલ, ગણ, કમેં અને શિલ્પ એ પાંચમાં ઠાંઇ પ્રકારે ગૃહરથ સાથે પાતાની સમાનતા અતાવીને બિક્ષા મળવીને જીવનના નિવાંહ કરે તે આજીવ દેાષ.

[ જાતિ=પ્રાક્ષણ, ક્ષત્રિય વગેરે. કુલ= ઉગ્ર, ભાેગ વગેરે. ગણ = સમુદાય. જેમ કે મલ્લાેના સમુદાય, પંડતાેના સમુદાય, તટાેના સમુદાય. કર્મ = ખેતી વગેરે. શિલ્પ = સીવવું વગેરે કળા. ગૃહસ્થ પ્રાદ્યણ જાતિના હાેય તા સાધુ પાતે પણ પ્રાદ્યણ જાતિના છે એમ કહે, અગર પ્રાદ્યણકુલની પ્રશંસા કરે, અગર તેવાં વચના બાેલે જેથી ગૃહસ્થને એમ લાગે કે આ અમારી જાતિના છે. આથી ગૃહસ્થ જાતિની સમાન-તાથી આકર્ષાઈને સારા આહાર આપે. એમ કુલ વિષે પણ સમજવું. મદ્દ વગેરેની પાસે મલ્લકુસ્તી સંખંધી વાતા એવી રીતે કરે કે જેથી મલ્લને લાગે કે આ સાધુ મલ્લ છે. એડ્ત વગેરેની પાસે ખેતી સંખંધી વાતા એવી રીતે કરે કે

ગાથા ૨૦ થી ૨૪ ૧૩ પિંડવિધિ – પંચાશક : ૧૭૫ ઃ

જેથી તેને એમ લાગે કે આ સાધુ પૂર્વે ખેડૂત હતા, અથવા ખેતીનું સારું જ્ઞાન ધરાવે છે. એ પ્રમાણે શિલ્પમાં પણ સમજવું.

આમાં પ્રસન્ન અનેલ ગૃહસ્થ આધાકમ<sup>દ</sup> આદિ દેાષેા લગાડે, તથા સાધુને તે તે જાતિ આદિવાળા ગૃહસ્થ પાસે પાતે તે તે જાતિ આદિના ન હાચ તેા પણુ પાતે તે તે જાતિ આદિના છે એમ અતાવવામાં મૃષાવાદ, માયા આદિ દેાષાતું સેવન કરવું પડે, ખેતી આદિના વર્ણુનમાં સાવદ્ય કાર્યોની પ્રશ'સાથી અતુમાદના વગેરે દેાષા લાગે.]

(૫) વનીપકઃ- વનીપક એટલે યાચના કરનાર. જે દાતા ગૃહસ્થ જે સાધુ વગેરેનાે ભક્ત હાેય તે ગૃહસ્થ પાસે તે સાધુ વગેરેની પ્રશાંસા કરવા દ્વારા આહારની યાચના કરે તે વનીપક દાેષ. [ જેમ કે--બૌદ્ધ સાધુઓના ભક્તની પાસે બૌદ્ધ સાધુઓની પ્રશાંસા કરવી, અને તેમને દાન આપવું હિતકર છે વગેરે કહેવું.

આમાં કુધર્મની અને કુપાત્રદાનની પ્રશ'સાથી મૃષાવાદ અને મિથ્યાત્વની સ્થિરતા–વૃદ્ધિ, સાવઘમાં પ્રવૃત્તની પ્રશ'-સાથી છવર્હિસાદિ પાપાની અનુમાદના વગેરે દેાષા લાગે. ]

(૬) ચિકિત્સા ઃ– ચિકિત્સા એટલે રાેગનાે ઉપાય. ચિકિત્સાથી ગૃહસ્થને પ્રસન્ન કરીને આહારાદિ મેળવે તે ચિકિત્સા દેાષ છે. ચિકિત્સા દાેષના સૂક્ષ્મ અને બાદર એમ બે પ્રકાર છે. રાેગની દવા બતાવવી, કે વૈદ્ય બતાવવાે એ

: ૧૩૬ : ૧૨ પિંડવિધિ-પંચાશક ગાથા ૨૦થી ૨૪

સૂક્ષ્મ ચિકિત્સા છે. જાતે રાગની દવા આપવી તે ખાદર ( માટી ) ચિકિત્સા છે.

{ આમાં દવા બતાવવા વગેરેથી અપ્કાય, વનસ્પતિકાય વગેરે જીવાની હિંસા, સારું થયા પછી પાપકાર્યમાં પ્રવૃત્તિ, કદાચ વધારે બિમારી થાય કે મૃત્યુ થાય તાે સાધુ પ્રત્યે દ્વેષભાવ, શાસનહીલના વગેરે દાેષા લાગે )

(૭) **ક્રોધપિડઃ**– ગુસ્સે થયેલેા આ સાધુ અમુક અનર્થ કર**રો** એવા ભયથી મળેલેા પિડ–આહાર કેાધપિડ છે.

[ ભાવાર્થ:- કેાઈ સાધુના વિદ્યાર્થી ઉચ્ચાટન કરવું, કાેઈને મારી નાખવા વગેરે વિદ્યાસ ખંધી પ્રભાવ, શાપ આપવા વગેરે તપપ્રભાવ, હજારની સાથે એકલાે લડી શકે વગેરે અલ, રાજપ્રિયતા વગેરે જાણીને, અથવા કાેઈ સાધુએ ગુસ્સામાં આવીને શાપ આપીને કાેઇને મારી નાખ્યા હાેચ વગેરે અનથાં જોઈને, પાતે બિક્ષા નહિ આપે તા કઠાચ અનર્થ થશે એવા લચથી બિક્ષા આપે, અથવા પ્રાહ્મણ વગેરે પાસેથી માગવા છતાં બિક્ષા ન મળે તા સાધુ ગુસ્સે થાય, સાધુને ગુસ્સે થયેલા જોઇને ગુસ્સે થયેલા સાધુ અનર્થ કરશે એવા લચથી બિક્ષા આપે, તે કાેધપિંડ છે. ] આ વિષયમાં ક્ષપક સુનિત્રું દેષ્ટાંત છે \*

\* આ દર્ષ્ટાંત અને માયાદિ ત્રણ કષાયનાં દુષ્ટાંતાનાં અહીં ટીકામાં માત્ર નામ નિર્દેશ કર્યો છે, દુષ્ટાંતાનું વર્ણુન નથી. તે દુષ્ટાંતા જિજ્ઞાસુએ પિંડવિશુદ્ધિ વગેર પ્રંથામાંથી જોઇ લેવાં. ગાથા ૨૦થી ૨૪ ૧૩ પિંડવિધિ — પંચાશક : ૧૩૭ :

(૮) માનપિંડઃ- ગૃહસ્થને '' આ સાધુએ મારી પાસે માગણી કરી છે તેથી મારે એને નહિ આપવાની ઈચ્છાવાળા (મારા) પરિવાર વગેરેની અવગણના કરીને પણુ આપવું" એવા અભિમાનવાળા બનાવીને ભિક્ષા મેળવે તે માનપિંડ છે. અથવા દાતાના પરિવાર આ સાધુને અમારે કાેઈ પણુ રીતે આપવું નથી એવા અભિમાનવાળા બને, અને સાધુ પણુ હું અવશ્ય લઈશ એવા અભિમાનવાળા બનીને દાતાના ઘરથી બિક્ષા મેળવે તે માનપિંડ છે. આ વિષયમાં સેવતિકા સાધુનું દર્ષાંત છે.

(ભાવાર્થ :- જો તમે અમુક અમુક આહાર અમને લાવી આપા તા તમે લખ્ધિવાળા છેા એમ અમે માનીએ. એ પ્રમાણે બીજા સાધુઓના કહેવાથી કુલાઈને સાધુઓએ કહેલા આહાર લાવે તે માનપિંડ છે. અથવા તમારામાં સારા આહાર લાવવાની જરાય શક્તિ (-લખ્ધિ) નથી એમ બીજા સાધુઓ અપમાન કરે એથી, ' જીઓ, મારામાં સારા આહાર લાવવાની શક્તિ છે" એમ બતાવવા અહંકારથી સારા આહાર લાવે તે માનપિંડ છે. અથવા બીજા સાધુઓ પાસેથી પાતાની લખ્ધિની પ્રશંસા સાંભળીને કુલાઈ જાય, એથી "અરે! હું તા જ્યાં ભઉ ત્યાં બધું મેળવી શકું છું." એમ સાધુઓને કહીને ભિક્ષા માટે જાય, અને કાંધ ગૃહ-સ્થને એવી રીતે વાત કરે જેથી તે ગૃહસ્થને અહંકાર થાય (-આપવાનું પૌરુષ ચઢે) અને તેથી તે સાધુ જે આહાર માગે તે અને જેટલા માગે તેટલા આપે તે માનપિંડ છે.]

: ૧૩૮ : ૧૩ પિંડવિધિ-પંચાશક ગાથા ૨૦ થી ૨૪

(૯) માયાપિંડઃ- લબ્ધિથી વેશપરિવર્તન આદિ કરીને માયાથી ગૃહસ્થને છેતરીને તેની પાસેથી બિક્ષા મેળવે તે માયાપિંડ છે. આ વિષયમાં અષાઢાબૂતિ મુનિનું દર્ષાંત છે.

(૧૦) **લાેભપિંડઃ**- આહારની લાલસાથી ઘણા ઘરામાં કરે તે લાેભપિંડ. આ વિષયમાં સિંહકેસરિયા સુનિત્તું દર્ષાંત છે.

[કાેધાદિ ચારે પ્રકારના પિડમાં સાધુના કાેધાદિ કષાયનું પાષણ, એક-બીજાને દેષભાવ, શાસનહીલના વગેરે દાેષા છે. ]

(૧૧) પૂર્વ<sup>°</sup>-પશ્ચાત્સ સ્તવઃ- સંસ્તવ એટલે પ્રશંસા. સંસ્તવના પૂર્વ અને પશ્ચાત એમ બે લેક છે. દાતા આહાર આપે એ પહેલાં તેના સાચા ખાટા ગુણાની પ્રશંસા (ખુશામત) કરવી તે પૂર્વ સંસ્તવ, અને દાન આપ્યા પછી પ્રશંસા કરવી તે પશ્ચાત્સ સ્તવ. [આમાં માયા મુષાવાદ, અસ યતની ખુશામત દારા પાપાની અનુમાદના વગેરે દાષા લાગે.]

અથવા સંસ્તવ એટલે પરિચય. માતા, પિતા વગેરે પક્ષના સંબંધ અતાવવા તે પૂર્વ સંસ્તવ, અને શ્વસુર પક્ષના સંબંધ બતાવવા તે પશ્ચાત્સંસ્તવ. [ જેમકે-દાન આપનારી સ્ત્રી વૃદ્ધ હાેય તા તમારા જેવી જ મારી માતા હતી વગેરે કહે, પ્રૌઢ સ્ત્રી હાેય તા તમારા જેવી જ મારી અહેન હતી વગેરે કહે, ગુવતિ હાેય તા તારા જેવી જ મારી પ્રત્રી હતી વગેરે કહે, ગુવતિ હાેય તા તારા જેવી જ મારી પ્રત્રી હતી વગેરે કહે. આમાં માયામૃષાવાદ, પરસ્પર મમત્વભાવ, શાસન હીલના વગેરે દાેષા થાય. આહાર મેળવવાના ઇરા-દાથી ગૃહસ્થા સાથે પાતાના સંસારના સાચા સંબંધ કાઢવા એ પણ પૂર્વ-પશ્ચાત્સંસ્તવ છે. ]

For Private & Personal Use Only

ગાથા ૨૦થી ૨૪ ૧૩ પિંડવિધિ-પંચાશક : ૧૩૯ :

(૧૨ થી ૧૫) વિદ્યા-મંત્ર-ચૂર્ણુ - ચાેગપ્રચાેગઃ-વિદ્યા, મંત્ર, ચૂર્ણુ અને ચાેગના હપયાંગ કરીને આહાર મેળવવા તે અનુક્રમે વિદ્યાપ્રયાંગ, મંત્રપ્રચાેગ, ચૂર્ણુ પ્રયાંગ અને ચાેગ પ્રચાેગ દાેષ છે. જે દેવીથી અધિષ્ઠિત હાેય તે વિદ્યા, અને જે દેવથી અધિષ્ઠિત હાેય તે મંત્ર. અથવા હાેમ, બલિ, જાપ વગેરે સાધનાથી સિદ્ધ થાય તે વિદ્યા, અને હાેમ વગેરે સાધનાથી સિદ્ધ થાય તે વિદ્યા, અને હાેમ વગેરે સાધના વિના (માત્ર પાઠથી) સિદ્ધ થાય તે મંત્ર. પગમાં લેપ કરીને આકાશમાં ઉડી શકાય વગેરે જીદા જીદા પ્રચાેગોથી જીદી જીદી શક્તિ જેમાં હાેય તેવાં ગૂણા. જેનાથી વશીકરણ (સ્ત'લન) વગેરે થાય તે ચાંગ. [આમાં ગૃહસ્થાની ઇચ્છા વિના આહારાદિ લેવાથી અદત્તા દાન, ગૃહસ્થાને ખબર પડતાં શાસનહીલના વગેરે દાયે છે.]

(૧૬) મૂલ કમાં:- જેનાથી દીક્ષાપર્યાયને મૂળથી છેદરૂપ આઠમું પ્રાયશ્ચિત્ત આવે તેવા ગલ ઘાતાદ વ્યાપાર તે મૂલ-કર્મ. અથવા મૂળ એટલે વનસ્પતિનાં મૂળિયાં. વનસ્પતિનાં મૂળિયાંની કિયા તે મૂલકર્મ. આહાર મેળવવાના ઈરાદાથી સૌભાગ્ય માટે મ'ગલ ગણાતાં વનસ્પતિનાં મૂળિયાં આથી સૌભાગ્ય માટે મ'ગલ ગણાતાં વનસ્પતિનાં મૂળિયાં આથી સૌઓને સ્નાન કરાવવું, ગર્ભપાત (કે ગર્ભોધાન) વગેરે કરાવવું એ મૂળકર્મ દેાષ છે. [આમાં ગર્ભપાત આદિ કયો પછી બીજાઓને ખબર પડતાં સાધુ પ્રત્યે દેષ, તેથી કદાચ સાધુના વધ પણ થાય, વનસ્પતિકાય આદિની વિરા-ધના, પ'ચે દ્રિય ગર્ભના ઘાત વગેરે અનેક દાષા છે. ]

આ ઉત્પાદન દેાષાે સાધુથી ઉત્પન્ન થાય છે. (૨૦ થી ૨૪)

ગાથા ૨૫

એષણાશબ્દને અર્થ અને તેના પર્યાયવાચી શબ્દા :-

एसण गवेषणण्णेसणा य गहणं च होति एगट्ठा । आहारस्सिह पगया, तीइ य दोसा इमे होति ॥ २५ ॥ એષણા, ગવેષણા, અન્વેષણા, ગહણ આ શખ્દા એકાર્થક છે. અર્થાત આ બધા શખ્દાના એષણા અર્થ છે. એષણા (= તપાસ) અનેક વસ્તુ સ'બ'ધી હાેય છે, તેમાં આહારની એષણા (= તપાસ) પ્રસ્તુત છે, દ્વિપદ પ્રાણી વગેરેની એષણા પ્રસ્તુત નથી. એષણાના દાેષા (-આહાર ગ્રહણ કરતી વખતે લાગતા દાેષા)+ નીચેની ગાથામાં કહેવારો તે છે. (૨૫)

+ પિંડ નિર્દુક્તિ વગેરે ગ્રંથામાં એષણાશબ્દના દાષાના તપાસ કરવા એવા અર્થ છે એષણાના ગવેષણુંષણા, ગ્રહણુંષણા અને ગ્રાસૈષણા એમ ત્રણ ભેદ છે. ગવેષણા એટલે ઉદ્દગમ અને ઉત્પાદનના દાષા. (પિ.વિ.ગ. ૭૬નું અવતરણ) આહાર લેતાં પહેલાં ગવેષણાની=ઉદ્દગમ અને ઉત્પાદ-નના દાષાના તપાસ કરવા તે ગવેષણુંષણા. ગ્રહણુ એટલે આહાર ગ્રહણ કરવા. આહાર ગ્રહણુ કરતા વખતે લાગતા દાષાના તપાસ તે ગ્રહણું-ષણા. ગ્રાસ એટલે 'કાળિયા, અર્થાત્ ભાજન કરવું. ભાજન કરનાં લાગતા દે.પોના તપાસ કરવા તે ગાસૈષણા. પ્રસ્તુતમાં એષણા શબ્દના શબ્દાર્થ તપાસ કરવા એવા છે, પણુ ભાવાર્થ ગ્રહણુંષણા રૂપ છે. અપેક્ષાએ ગ્રહણુંષણા અને તપાસ કરવા એ ખંતેના એક જ અર્થ છે. કારણ 'ક ગ્રહણું એટલે આહાર ગ્રહણ કરવા. આહારનું ગ્રહણ દેાપોના તપાસ-પૂર્વ'ક કરવાનું છે. આથી જ અહીં એષણા (=તપાસ) અને ગ્રહણુ એ ખંતેના શબ્દાર્થ ભિન્ન હોવા છતાં ભાવાર્થ એક હોવાર્થા અહીં તે બંનેના એક અર્થ જણાવ્યા છે. ગાથા ૨૬ થી ૨૯ ૧૩ પિંડવિધિ – પંચાશક : ૧૪૧ :

संकिय मक्खिय णिक्खित्त पिहिय साहरिय दायगुम्मीसे ।

अपरिणय लित्त छड्डिय, एसणदोसा दस हवंति ॥ २६ ॥

શ'કિત, અક્ષિત, નિક્ષિપ્ત, પિહિત, સંહુત, દાયક,

એષણાના દશ દાેષોનાં નામા :---

ઉન્મિશ્ર, અપરિશ્વત, લિપ્ત, છદિત આ દશ એષણાના દાષા છે=આહાર લેતાં તપાસવાના દાષા છે. × ( ૨૬ ) એષણાના દશ દાેષોનું સ્વરૂપ :--कम्मादि संकति तयं, मक्खियग्रुदगादिणा उ जं जुत्तं । णिक्खित्तं सजियादिइ, पिहियं तु फलादिणा ठइयं ॥२७॥ मत्तगगयं अजोग्गं, पुढवादिसु छोदु देइ साहरियं । दायग बालादीया, अजोग्ग बीयादिउम्मीसं ॥२८॥ अपरिणयं दव्वं चिय, भावोवा दोण्ह दाण एगस्स । लित्तं वसादिणा छड्डियं तु परिसाडणावं तु ॥२९॥

(૧) શંકિતઃ – શંકિત એટલે શંકાવાળું. જે આહા-**રમાં આધાકમ**ે આદિ દાષની શંકા થાય તે આહાર શંકિત દ્રીષવાળા કહેવાય. અથવા જે આહારમાં ( ઉદ્ગમના ૧૬ અને એષણાના શ'કિત સિવાયના ૯ એમ ૨૫ દેષમાંથી) જે દેાષની શંકા પડે તે આહાર લેવાથી ( કે વાપરવાથી ) તે જ દાય લાગે.

× શ કિત આદિ પ્રત્યેક શબ્દના અર્થ દેાષના સ્વરૂપના વર્ણુનમાં આપ્યા છે. આ કોર્ડ તે આ કાર્ડ કરે

: ૧૪૨ : ૧૩ પિડવિધિ-પંચાશક ગાથા ૨૭થી રહ

[ જેમ કે આહાર શુદ્ધ હેાવા છતાં આધાકમંની શંકા પડે તાે તે આહાર લેવામાં આવે કે વાપરવામાં આવે તાે આધાકમ દેાષ લાગે, ઔદેશિકની શંકા પડે તાે ઔદેશિક દાષ લાગે......

અહીં ગ્રહણ અને ભાજનને આશ્રયીને ચાર ભાંગા છે. તે આ પ્રમાણે :---(૧) ગ્રહણ ( આહાર લેવી વખતે ) અને ભાજન (વાપરવી વખતે) એ ખંનેમાં શ'કિત. (૨) ગ્રહણમાં શકિત, ભાજનમાં નિઃશ'ક (૩) ગ્રહણમાં નિ:શ'ક, ભાજનમાં શ'કિત. (૪) અ'નેમાં નિઃશ'ક.

પહેલા ભાંગાની ઘટના :- કાેઈ સાધુને કાેઈ ઘરે ઘણેા આહાર જોતાં આટલાે બધા આહાર કેમ છે ? કંઇક ગરબડ લાગે છે ! એવી શંકા થઈ, પણ લજ્જાળુ હાેવાથી ગૃહસ્થને વધારે રસાેઈ બનાવવાનું કારણ પૂછી શકે નહિ. શંકાપૂર્વક જ તે આહાર વહાેરે અને શંકાપૂર્વક જ વાપરે. આજા ભાંગાની ઘટના :- ઉપર કહ્યું તેમ શંકિત

આહાર લાવ્યા પછી ભાજનની શરૂઆત કરતાં પહેલાં બીજા કાેઈ સાધુ વગેરેના કહેવાથી ખબર પડી જાય કે હું જે ઘરેથી શંકિત આહાર લાવ્યાે છું તે ઘરનાે આહાર નિદોષ છે. આથી વાપરતી વખતે નિઃશંક છે.

ત્રીજા ભાંગાની ઘટના :- કાંઈ સાધુને ઠાંઇના ઘરૈથી નિઃશંક આહાર લાવ્યા પછી કાંઈ કારથ્યથી તેમાં સંકા પડે કે હું અમુક ઘરેથી જે આહાર લાવ્યા છું તે કદાચ દાષિત હશે, આવી શંકાપૂર્વક આહાર વાપરે. ગાથા ૨૭ થી ૨૯ ૧૩ પિંડવિધિ-પંચાશક : ૧૪૩ :

**ચાથા ભાંગાની ઘટનાઃ**- શંકા વિના આહાર લે અને શંકા વિના વાપરે.

ગ્રહણ કરતી વખતે શ'કિત હાેવા છતાં વાપરતી વખતે નિ:શ'ક બની જાચ તાે તે આહાર શુદ્ધ ગણાય. આથી ચાર ભાંગામાં પહેલાે અને ત્રીજો એ બે ભાંગા અશુદ્ધ છે, બીજો અને ચાેથા એ બે ભાંગા શુદ્ધ છે.]

(૨) **ૠક્ષિત:**– મ્રક્ષિત એટલે ચુક્ત. સચિત્ત પાણી, પૃથ્વી વગેરેથી ચુક્ત હાેચ તે ખાખરાે વગેરે આહાર લેવે। તે મ્રક્ષિત **દા**ષ છે.

[ ગ્રક્ષિતના સચિત્ત વસ્તુથી ગ્રક્ષિત અને અચિત્ત વસ્તુથી ગ્રક્ષિત એમ એ ભેઠ છે. તેમાં સચિત્ત વસ્તુથી ગ્રક્ષિત આહાર સર્વધા ન કલ્પે. આહાર, આહાર આપવાતું ભાજન અને આહાર આપનારના હાથ એ ત્રણુમાંથી કાૈઈ એક પણ સચિત્તથી ગ્રક્ષિત હાેય તાે ન કલ્પે, ત્રણુે સચિ-ત્તથી ગ્રક્ષિત ન હાેય તાે જ કલ્પે.

અચિત્તથી મ્રક્ષિતમાં લાેકનિંઘ ચરબી આદિ અચિત્તથી મ્રક્ષિત ન કલ્પે.

પૂર્વકર્મ અને પશ્ચાત્કર્મ એ બે દેાષેાના પદ્ય સ્રક્ષિત દેાષમાં સમાવેશ થાય છે. સાધુને વહાેરાવવા માટે હાથ અને ભાજન વગેરેને સચિત્ત પાણીથી સાક કરે વગેરે પૂર્વ કર્મ છે. સાધુને વહાેરાવ્યા પછી સાધુને વહાેરાવવાના નિમિત્તે ખરડાયેલા હાથ, અને ભાજન વગેરેને સચિત્ત પાણીથી સાક કરે વગેરે પશ્ચાત્કર્મ છે ]

: ૧૪૪ : ૧૩ પિંડવિધિ-પંચાશક ગાથા ૨૭થી ૨૯

(૩) નિક્ષિપ્ત :- નિક્ષિપ્ત એટલે મૂકેલું. સચિત્ત વસ્તુ ઉપર કે સચિત્તમિશ્ર વસ્તુ ઉપર મૂકેલાે આહાર લેવાે તે નિક્ષિપ્ત દેાષ છે.

[ નિક્ષિપ્તના અનંતર અને પરંપર એમ બે લેદ છે. સાક્ષાત્ સચિત્ત વસ્તુ ઉપર મૂકેલું હાેય તે અનંતર નિક્ષિપ્ત. સચિત્ત વસ્તુ ઉપર રહેલા ભાજન વગેરેમાં મૂકેલું હાેય તે પરંપર નિક્ષિપ્ત. જેમ કે–ઘઉં ઉપર ખાખરા વગેરે પડેલું હાેય તે અનંતર નિક્ષિપ્ત. ઘઉં ઉપર રહેલા ડળામાં ખાખરા હાેય તે પરંપરનિક્ષિપ્ત. અનંતર નિક્ષિપ્ત સર્વથા ન કલ્પે. પરંપર નિક્ષિપ્ત સચિત્તની સાથે સંઘટ્ટો ન થાય તેમ ચતનાથી (કારણે) લઈ પણ શકાય.]

(૪) પિહિત ઃ- પિહિત એટલે ઢંકાયેલું. જે આહાર સચિત્ત કળ આદિથી ઢંકાયેલું હાેય, અર્થાત્ જે આહાર ઉપર સચિત્ત કળ વગેરે પડવું હાેય તે આહાર લેવાથી પિહિત દાેષ લાગે.

[ પિહિતના અનંતર અને પર'પર એમ બે બેદ છે. જેમ કે-ખાખરા ઉપર સાક્ષાત લીંબુ વગેરે સચિત્ત વસ્તુ પડી હાેચ તાે તે અનંતર પિહિત છે. ખાખરા વગેરે ઉપર છાબઠી પડી હાેચ અને તેમાં લીંબુ વગેરે સચિત્ત વસ્તુ હાેચ તે પર'પર પિહિત છે. અનંતર પિહિત સર્વ'થા અક-હપ્ય છે. પર'પરા પિહિત ચતનાથી (કારણે) લઇ પણ શકાય.]

(૫) સંહુત:- સાધુને આપવા માટે યાેગ્ય ન હાેય તેવી ભાજનમાં રહેલી ફાેતરા વગેરે વસ્તુને સચિત્ત પૃથ્વી આદિ

ગાથા ૨૭થી ૨૯ ૧૩ પિંડવિધિ-પંચાશક : ૧૪૫ :

ઉપર નાખીને તે ભાજનથી સાધુને આહાર આપે તે સંહુત દેાષ છે.

[ આમાં ચાર ભાંગા છે. તે આ પ્રમા**ણે** :--(૧) સચિત્તને સચિત્તમાં નાખે. (૨) સચિત્તને અચિત્તમાં નાખે. (૩) અચિત્તને સચિત્તમાં નાખે. (૪) અચિત્તને અચિત્તમાં નાખે. આમાં ચાથા ભાંગાથી ચતનાપૂર્વ'ક લઇ શકાય.]

(૬) દાયકઃ– બિક્ષા આપવા માટે અચાેગ્ય બાળક વગેરે બિક્ષા આપે તાે તે દાયક દાેષ છે. નીચે જણાવેલ જીવાે બિક્ષા આપવા અચાેગ્ય છે.

अव्यत्तमपहु थेरे, पंडे मत्ते य खित्तचित्ते य । दित्ते जक्खाइट्टे, करचरणछिन्नऽन्धणियले य ॥ ४६९ ॥ तहोस गुब्विणी बालवच्छ कंडंति पीसभज्जंती । कत्तंती पिंजंती, भइया दगमाइणो दोसा ॥ ४७० ॥ २०० नि०

૧ અવ્યક્ત, ૨ અપ્રભુ, ૩ સ્થવિર, ૪ નપુંસક, ૫ મત્ત, ૬ સિપ્તચિત્ત, ૭ દીપ્તચિત્ત, ૮ ચક્ષાવિષ્ટ, ૯ કરછિન્ન, ૧૦ ચરચ્છુછિન્ન, ૧૧ અંધ, ૧૨ નિગહિત, ૧૩ કુષ્ઠી, ૧૪ ગર્ભિથી, ૧૫ આલવત્સા, ૧૬ ખાંહતી, ૧૭ દળત્તી, ૧૮ સેકતી, ૧૯ કાંતતી, ૨૦ પિંજતી-આટલા દાચઢાના હાથથી ભિક્ષા ન લેવી. આટલા દાચઢાના હાથથી ભિક્ષા લેવામાં અપ્કાચ વિરાધના વગેરે દાેષોના સંભવ છે. આમાં વિકલ્પ છે, અર્થાત્ સામાન્યથી તાે આટલા દાચઢાના

20

: ૧૪૬ : ૧૩ પિંડવિધિ-પંચાશક ગાથા ૨૭થી ૨૯

હાથથી લિક્ષા ન લેવાય, પણ કચારેક જીવવિરાધનાદિ દાષાના સંભવ ન હાય તાે લઈ પણ શકાય.

(૧) અવ્યક્ત :- આઠ વર્ષથી ઓછી વયવાળું બાળક અવ્યક્ત કહેવાય. માતાદિની ગેરહાજરીમાં બાળક પાસેથી લેવાથી બાળક વધારે આપી દે તા તેની માતા આદિને સાધુ પ્રત્યે ''બાળક પાસેથી વધારે લઈ ગયા '' ઇત્યાદિ અટુચિભાવ થવાના સંભવ છે. (માતાદિની હાજરીમાં પણ બાળક હાેવાથી વહાેરાવતાં નીચે પાડે, ઢાળે વગેરે દાેષાની સંભાવનાથી વિશેષ કારણ વિના તેના હાથથી ન વહાેરવું એ ઠીક છે.)પણ જો બાળક ઓછું વહાેરાવે (અને ઢાળા-વાદિના સંભવ ન હાેય) તા બાળક પાસેથી પણ લઈ શકાય.\*

(ર) અપ્રભુઃ– અપ્રભુ એટલે જે ઘરનાે માથુસ ન ગથુાય તે નાકર વગેરે. નાકર વગેરે પાસેથી બિક્ષા લેવાથી બાળકમાં જથુાવ્યા સુજબ નાકર અને સાધુ એ બેમાંથી એક ઉપર કે બંને ઉપર દેષ થવાનાે સંભવ છે.

(૩) સ્થવિરઃ- જેની સિત્તેર વર્ષથી અધિક, મતાંતરે સાઠ વર્ષથી અધિક, ઉંમર હાેય તે સ્થવિર. સ્થવિરના હાથથી લેવાથી (૧) સ્થવિરના સુખમાંથી લાળ પડતી હાેય તા આપવાના આહારમાં પણ લાળ પડે, તેથી (સાધુ

\* આ પ્રમાણે ખીજા દાયકા વિષે પણુ સમજવું. અર્થાત્ જે દાયકના હાથથી લેવાથી જે દાેષાની સંભાવના શાસ્ત્રમાં જણાવી છે તે દાયકના હાથે લેવાથી તે દાેષા લાગે તેમ ન હાેય તાે તે દાયકના હાથથી લઇ શકાય.

## ગાથા ૨૭થી ૨૬ ૧૩ પિડવિધિ-પંચાશક : ૧૪૭ :

અપવિત્ર છે ઐવી) લાકમાં જુગુપ્સા થાય, (ર) હાથ કંપતા હાેય તાે આહારાદિ નીચે પડે, આથી છકાયની વિરાધના થાય, (૩) સ્થવિર પાતે વહાેરાવતાં પડી જાય, આથી તેના શરીર નીચે આવી જનારા જીવાેની વિરાધના થાય, સ્થવિરને દુઃખ થાય, ઈત્યાદિ અનેક દાેષા થાય.

(૪) નપુંસકઃ – નપુંસક પાસેથી વારંવાર વહારવાથી (૧) તેની સાથે અતિપરિચય થતાં સાધુને કે નપુંસકને, અથવા બંનેને, વેદના ઉદય થાય, (જો કે શાસ્ત્રમાં 'વારંવાર' શબ્દના પ્રયાગ કર્યો છે. છતાં એક વાર લેવાનું થાય એટલે વારંવાર લેવાનું પણ થાય. આથી તેની પાસેથી એક વાર પણ લેવાનું ટાળવું એ હિતાવહ છે.) (૨) આ સાધુઓ નપુંસકને ત્યાં વહારવા જાય છે એમ લાકમાં નિંદા થાય, (૩) અથવા લાેકાને આ સાધુઓ પણ નપુંસક હશે એવી શ'કા પડે, ઈત્યાદ અનેક દાેષા છે.

(પ) મત્તઃ- મદિરા પીને મત્ત અનેલાના હાથથી લેવાથી (૧) તે સાધુ સાથે આર્લિગન કરે, (૨) પાત્રું ફેાડી નાખે, (૩) અથવા હલટી કરે, (૪) આથી સાધુન્રું શરીર કે પાત્ર ખરડાવાથી લેાકમાં '' આ સાધુએા આવા મત્ત પાસેથી ભિક્ષા લેતા હેાવાથી અપવિત્ર છે" એમ શાસનની હીલના થાય, (૫) કદાચ તે દારુના નશામાં સાધુને મારી પણ નાખે, (આપવાની વસ્તુ ઢાળે.....) ઈત્યાદિ અનેક દાેષા છે.

Jain Education International

For Private & Personal Use Only

: ૧૪૮ : ૧૩ પિંડવિધિ-પંચાશક ગાથા ૨૭થી રહ

(૬) ક્ષિપ્તચિત્તઃ- ધનનાશ આદિથી ગાંડા અની ગયેલા.

(૭) દીપ્તચિત્તાઃ- અનેક વાર શત્રુપરાજય વગેરે કઠીન કાર્યો કરવાથી મારા જેવાે કાેઇ નથી એમ માનીને છકી ગયેલા.

(૮) યક્ષાવિષ્ટઃ- પિશાચના વળગાડવાળા.

ક્ષિપ્તચિત્ત આદિ ત્રણુના હાથથી વહેારવાથી 'મત્તમાં' જણાવ્યા મુજબ યથાસ લવ દેાષા લાગે.

(૯) કરછિજ્ઞઃ- જેના હાથ કપાઈ ગયા છે તે કરછિજ્ઞ. કરછિજ્ઞ મળ-મૂત્ર આદિની શંકા ટાળ્યા પછી પાણીથી શુદ્ધિ ન કરવાથી પ્રાયઃ અપવિત્ર હાેય. આથી તેની પાસેથી લેવાથી (૧) લાેકમાં '' આ સાધુએા આવા અપવિત્રની પાસેથી લેવાથ (૧) લાેકમાં '' આ સાધુએા આવા અપવિત્રની પાસેથી લેતા હાેવાથી અપવિત્ર છે '' એમ શાસનહીલના થાય, (૨) હાથ ન હાેવાથી આપતાં આપવાની વસ્તુ કે ભાજન નીચે પડી જાય તાે છકાયની વિરાધના થાય.

(૧૦) ચરણ્યુછિજ્ઞ:- જેના પગ કપાઇ ગયા હાેય તે ચરણછિજ્ઞ. તેના હાથથી વહાેરવાથી કરછિજ્ઞમાં જણા-વ્યા મુજબ ચથાસ લવ દાેષા થાય. તથા પગ ન હાેવાથી લિક્ષા આપવા માટે ચાલવામાં પ્રાયઃ તે પડી જાય, તેથી છકાયની વિરાધના વગેરે થાય.

(૧૧) **અંધ:**- અંધ દેખી ન શકવાથી વહેારાવવામાં છકાયની વિરાધના કરે. તે આ પ્રમાણે:- (૧) ચાલવામાં

ગાથા ૨૭થી ૨૯ ૧૩ પિંડવિધિ-પંચાશક : ૧૪૯ :

પગવડે, (૨) સ્ખલના થતાં પડી જવાથી, (૩) વહેારાવતાં આહારાદિ સાધુના પાત્રની અહાર નાખવાથી, [વહેારાવ્યા પછી ભાજન નીચે મૂકતાં....] એમ અનેક રીતે છ કાચની વિરાધના કરે.

(૧૨) નિગડિતઃ- બે પગમાં કે બે હાથમાં બેડી આદિથી બંધાયેલ આવેા દાયક (પ્રાયઃ) દેહની શુદ્ધિથી રહિત હાેય, પડી જાય ઇત્યાદિ અનેક દાેષાે તેના હાથથી લેવાથી સંભવે.

(૧૩) કુષ્કી:- કાઢિયાના હાથથી લેવાથી (૧) સાધુને પણ કાઢ રાગ થવાના સંભવ છે, (૨) તેતું શરીર અશુચિ વાળું હાેય છે.

(૧૪) ગર્લ્મિણીઃ– ગર્લવતી બાઇના પાસેથી વહેા-રવાથી બેસવા–ઉઠવામાં ગર્ભને પીડા થાય.

(૧૪) બાલવત્સાઃ- જે સ્ત્રી ધાવણા બાળકને ધવ-ડાવતી હાેય, ખાેળામાં બેસાડશું હાેય, હાથમાં તેડીને રમાડતી હાેય તે સ્ત્રી પાસેથી વહાેરવાથી નીચે મૂકેલા બાળકને ક્રૂર બિલાડી આદિનાે ઉપદ્રવ થાય, અથવા બાળક રડે વગેરે અનેક દાેષા છે.

(૧૬-૧૭-૧૮) ખાંડતી-દળતી-સેકતીઃ– સચિત્ત ઘઉં વગેરે ખાંડતી, દળતી (અથવા ધાણા વગેરે વાટતી) અને સેકતી સ્રીના હાથથી લેવાથી ઉઠવા-બેસવા વગેરેમાં

: ૧૫૦ : ૧૩ પિંડવિધિ-પંચાશક ગાથા ૨૭થી ૨૯

સચિત્તના સ'ઘટી, વહેારાવ્યા પહેલાં કે પછી હાથ ધાવાથી પૂર્વકર્મ કે પશ્ચાત્કર્મ વગેરે દાષા લાગે.

(૧૯-૨૦) કાંતતી-પીંજતી:- રૂ કાંતતી અને પીંજતી સ્રીના હાથથી લેવાથી શુંકવાળા હાથ ધુવે તા પૂર્વકર્મ, દાન આપ્યા પછી હાથ ધુવે તા પશ્ચાત્કર્મ, અને ખેસવા-ઉઠવામાં ત્યાં પડેલા સચિત્ત કપાસિયા વગેરેના સંઘટો થાય ઈત્યાદિ દાેષા લાગે. (આ પ્રમાણે દાયક દાેષનું વર્ણન પૂર્ણ થયું.)

(૭) ઉન્મિશ્રઃ– સચિત્ત બીજ, કંદ, વનસ્પતિ વગેરેથી મિશ્ર આહાર આપે તે ઉન્મિશ્ર દેાષ છે. [ જેમ કે–ચેવડા વગેરેમાં કાચું મીઠું હાેચ, ફળના રસમાં કે ટુકડામાં બીજ હાેચ, આંડ વગેરેમાં સચિત્ત અનાજ વગેરેના કથ્ણિયા હાેચ. ]

(૮) **અપરિણુતઃ**⊢ ( આહારાદિ ) આપવાનું દ્રવ્ય કે વસ્ત્ર∗ અપરિ**ણ**ત હેાય=પૂર્ણ અચિત્ત થયેલ ન હાેય, અથવા આપવા માટે બેમાંથી એકનાે ભાવ અપરિણૃત હાેય તે અપરિ**ણ્**ત દાેષ છે.

[ ભાવાર્થઃ– અપરિષ્ણુતના દ્રબ્ય અને ભાવ એમ બે ભેદ છે. સચિત્ત વસ્તુ દ્રબ્ય અપરિષ્ણુત છે. દ્રબ્ય અપરિષ્ણુત અકલ્પ્ય છે. ભાવ અપરિષ્ણુતના દાતૃ સંબંધી અને ગ્રાહક

\* વસ્ત્રશબ્દના ઉલ્લેખ ટીકામાં કર્યો છે, પણ પિંડનિર્સુક્તિ, પિંડવિશુદ્ધિ પ્રવચન સારાદ્ધાર વગેરે ગ્ર'થામાં તેના ઉલ્લેખ નથી. અહીં ભાવ અપ-રિશતની અપેક્ષાએ વસ્ત્રને અપરિશ્વત કહ્યું લાગે છે.

## ગાથા ૨૭થી ૨૯ ૧૩ પિંડવિધિ–પંચાશક : ૧૫૧ :

(=લેનાર) સંબ'ધી એમ બે લેદ છે. આપવાની વસ્તુના માલિક બે કે તેથી વધારે હાેય, તેમાંથી એકને આપવાના લાવ હાેચ અને બીજાને ન હાેય તા તે વસ્તુ દાતૃ અપરિણ્ત છે. વસ્તુના ગાહક(-લેનારા) બે સાધુમાંથી એકને તે વસ્તુ નિદાંષ જણાચ અને બીજાને સદાષ જણાય તા તે વસ્તુ ગાહક અપરિણ્ત છે. લાવ અપરિણ્ત વસ્તુ શ'કિત હાેવાથી તથા તેમાં કલહ વગેરેના સંલવ હાેવાથી અકલ્પ્ય છે. ]

પ્રશ્ન ઃ– અધા માલિકની રજા વિના આપે એ અનિ-રુષ્ટ દેાષ છે. ભાવ અપરિણુતમાં પણુ બધા માલિકની રજા– ભાવના નથી. આથી અનિસુષ્ટ અને ભાવ અપરિણુતમાં ભેદ શા રહ્યો ?

ઉत्तर ઃ- અનિસ્ટિમાં દાયક હાજર નથી, જ્યારે ભાવ અપરિણતમાં દાયક હાજર છે. આથી એ બેમાં હાજરી અને ગેરહાજરીને। લેદ છે.

(૯) લિપ્તઃ- લિપ્ત એટલે ખરડાયેલ. ચરબી આદિ નિદિત દ્રવ્યાેથી ખરડાયેલ દ્રવ્ય લેવાથી લિપ્ત દાેષ લાગે છે.

[પિંડનિશું ક્તિ વગેરે ઞ'થામાં લિપ્ત શબ્દનાે દ્વધ, દહીં, છાશ, દાળ, કઢી, શાક વગેરે લેપવાળાં–ચીકાશવાળાં દ્રવ્યાે એવા અર્થ કર્યાે છે, અને કહ્યું છે કે–ઉત્સર્ગથી સાધુએ વાલ, ચણ્યા, ભાત વગેરે અલેપવાળાં દ્રવ્યાે લેવાં તેઇએ, દૂધ વગેરે લેપવાળાં દ્રવ્યાે ન લેવાં જોઇએ. કારણ્યુ કે તેનાથી સાધુઓની રસગૃદ્ધિની વૃદ્ધિ થાય છે અને પશ્ચા- ત્કમ વગેરે દાેષા લાગે છે. આમ છતાં, તેવી શક્તિ ન હાેચ અને નિરંતર સ્વાધ્યાય આદિ ચાેગાના નિવાંહ થાય વગેરે પુષ્ટ કારણુથી લેપવાળાં દ્રવ્યાે લેવાં પડે તાે સાવશેષ લેવાં, અર્થાત્ ભાજન તદ્દન ખાલી ન થાય તેમ લેવું, થાડું પણ તેમાં રહેવા દેવું, જેથી ખાલી થયેલું વાસણ વગેરે ધાવાથી પશ્ચાત્કર્મ દાેષ ન લાગે. ]

(૧૦) છદિતઃ- છદિત એટલે ઢાળેલું. આપવાની વસ્તુ નીચે ઢાળતાં ઢાળતાં આપે તે છદિત દેાષ છે. [વહાેરાવતાં દ્રધ આદિ ઢાળાય કે તેના છાંટા પડે તાે નીચે રહેલા જીવાની વિરાધના થાય, અથવા નીચે પડેલા છાંટાથી આકર્ષાઇને કીડી વગેરે જીવાે આવે અને ગૃહસ્થના પગ નીચે ચગદાઈ જાય વગેરે રીતે મરી જાય.] (૨૭-૨૮-૨૯).

શદ્ધપિંડ પરમાર્થથી કાને હાય તે જણાવે છે :-

एयदोसविसुद्धो, जतीण पिंडो जिणेहिऽणुण्णाओ । सेसकिरियाठियाणं, एसो पुण तत्तओ णेयो ॥ ३० ॥

જિનેશ્વરાની સાધુઓને ઉક્ત બેતાલીસ દાેયાથી રહિત શુદ્ધ પિંડ લેવાની આજ્ઞા છે. તથા શુદ્ધપિંડ પરમાર્થથી પિંડવિશુદ્ધિ સિવાચની બીજી પ્રતિલેખના, સ્વાધ્યાય વગેરે કિયાઓામાં પણ રત રહેનારા સાધુઓને હાેય છે. પ્રતિલેખનાદિ કિયા ઓાથી રહિત સાધુઓને બેતાલીસ દાેયાના ત્યાગ કરવા છતાં પરમાર્થથી શુદ્ધપિંડ ન હાેય. કારણ કે મૂલગુણ વિના ઉત્તરગુણ નકામા છે. (૩૦) ઉપર્યું કત વિષયનું આગમપાઠથી સમર્થન :--

संपत्ते इचाइसु, सुत्तेसु णिदंसियं इमं पायं। जतिणो य एस पिंडो, ण य अश्वह हंदि एयं तु ॥ ३१ ॥ આગમમાં (દશવૈ. અ. ૫ ઉ. ૧ ગા. ૧ અને ૩) કહ્યું છે કે :--

| संपत्ते | भि <del>व</del> खकाऌंमि, | असंभंतो  | अमुच्छिओ ।      |
|---------|--------------------------|----------|-----------------|
| इमेण    | कमजोगेण,                 | भत्तपाणं | गवेसए ॥ १॥      |
| पुरओ    | जुगमायाप,                | पेहमाणो  | महिं चरे।       |
| वज्जंतो | बीअहरियाइं,              | पाणे अ   | दगमट्टिअं ॥ ३ ॥ |

'' સમ્યક રીતે પ્રત્યુપેક્ષણ-પ્રમાજેન, અને સૂત્ર-અર્થ પારિસી કર્યા પછી થયેલા ભિક્ષા સમયે આકુળતાથી રહિત (=વિધિપૂર્વક ઉપયાગ કરીને) આહારમાં કે શબ્દાદિ વિષ-ચાેમાં આસક્ત બન્યા વિના નીચેની ગાથાએોમાં કહેવાશે તે વિધિથી યતિચાગ્ય આહાર–પાણીની ગવેષણા કરે." (१) तथा---1

"સાધુ આગળના ભાગમાં પૃથ્વી ઉપર સુગ પ્રમાણ ( ગા હાથ પ્રમાથ) દષ્ટિ રાખીને ચાલે, અને બીજ વગેરે સર્વ વનસ્પતિ, બેઇંદ્રિય વગેરે, અપ્કાય, પૃથ્વીકાય, તેઉ-કાય અને વાચુકાયના ત્યાગ કરે, અર્થાત્ વનસ્પતિ વગેરે ઉપર ન ચાલે. (૩)

(દશ વૈ.ના) પિંડેષણા અધ્યયનના ઉપર્શુક્ત વગેરે ઘણુા સૂત્રોમાં (ગાથાએામાં) પ્રતિલેખના. સ્વાધ્યાચાદિ

For Private & Personal Use Only

ક્રિયાઓમાં રત રહેનારા સાધુઓને શુદ્ધપિંડ કહ્યો છે. કારણ કે ઉક્ત ' સંવત્તે ' ઈત્યાદિ સૂત્રમાં ' સંવત્તે ' પદના સમ્યક્ પ્રત્યુપેક્ષણા-પ્રમાર્જન અને સૂત્ર-અર્થ પારિસી કર્યા પછી થયેલા ભિક્ષા સમયે આહાર-પાણીની ગવેષણા કરે એવા અર્થ કર્યો છે. આહાર-પાણીની ગવેષણા ( -શુદ્ધાશુદ્ધની તપાસ) પિંડની વિશુદ્ધિ માટે કરવાની છે. તથા આગળના ભાગમાં યુગપ્રમાણ દર્ષિ રાખીને ચાલે વગેરે પણ '' ઈર્યા-સમિતિવાળાને નિક્ષાની શુદ્ધિ હાય છે" એ જણાવવા કહ્યું છે.

(મૂળ ગાથાના ઉત્તરાર્ધ'નેા અર્થઃ−) તથા સાધુને વિશુદ્ધ જ પિંડ લેવાનું કહ્યું છે. અશુદ્ધ પિંડ લેવાથી સાધુપહ્યું રહેતું નથી. ( ચતિદિનચર્યામાં ) કહ્યું છે કે :–

पिंडं असोहयंतो, अचरित्ती पत्थ संसओ नत्थि । चारित्तम्मि असंते, सब्वा दिक्खा निरत्थियति ॥ २१० ॥

'' જે પિંડની શુદ્ધ છે કે અશુદ્ધ એવી તપાસ કરતે। નથી તે ચારિત્ર રહિત છે એમાં સંશય નથી. ચારિત્ર ન હાેચ તાે સંપૂર્ણ દીક્ષા નકામી છે.'' (૨૧૦)

અથવા મૂળગાથાના ઉત્તરાર્ધના અર્થ આ પ્રમાણે છે:-સાધુને જ ષિંડ હાય છે, સાધુ સિવાય બીજાને પિંડ ન હાેય, અર્થાત્ ચતિના આહારને જ પિંડ કહેવાય, બીજાના આહારને નહિ. કારણ કે જ્ઞાનાદિ ગુણેાના સમુદાય રૂપ ભાવપિંડનું કારણ હાેય તે જ મુખ્ય પિંડ છે. આથી જ ચતિભિક્ષા જ પિંડ તરીકે રૂઢ છે. (૩૧) વિશુદ્ધ પિંડને જાણવાના ઉપાયેા :---

दोसपरिण्णाणंपि हु, एत्थं उवओगसुद्धिमाईहि । जायति तिविद्दणिमित्तं, तत्थ तिहा वण्णियं जेण ॥ ३२ ॥

**પ્રક્ષઃ** – આહાર દાવિત છે કે નિદોષ તે શી રીતે જાણી શકાય કારણ કે આધાકમ<sup>°</sup> વગેરે દાષા પ્ર<sub>ત્ય</sub>સ્ દેખાતા નથી.

ઉત્તર:- શાસ્ત્રમાં પરાક્ષ વિષયક જ્ઞાનના અતીત, અનાગત અને વર્તમાન એ ત્રછ, તથા કાયિક-વાચિક-માન-સિક એ ત્રછ ઉપાયા કહ્યા છે. અર્થાત્ જે વિષય પ્રત્યક્ષ નથી તેનું જ્ઞાન કરલું હાેય તેા તે અંગે યથાયાગ્ય અતીત-અનાગત-વર્તમાન કાળ સંખંધી મન-વચન-કાયાથી વિચારણા વગેરે કરલું જોઇએ. વિચારણા વગેરેથી પરાક્ષ-વિષયનું જ્ઞાન થાય છે. આથી પ્રસ્તુતમાં ઉપયાગશુદ્ધિ, દર્શન, પ્રશ્ન વગેરેથી આહારના દાષાનું જ્ઞાન થઈ શકે છે. અહીં ઉપયાગશુદ્ધિ એટલે બિક્ષા માટે જતી વખતે બિક્ષાની અનુજ્ઞા માટે કરાતા કાયાત્સગંની શુદ્ધિ. આ કાયોત્સગં સાધુઓમાં પ્રસિદ્ધ છે. દર્શન વિષે ( આેઘનિસું ક્રિત ગાથા પઠ મીના પ્રવાર્ધમાં ) કહ્યું છે કે-

रसवइपविसणपासण, मिअ-अमिअमुवक्खडे तदा गढणं ।

" સાધુ રસેાડામાં પ્રવેશ કરે અને રસાેઇ થાડી બનાવી છે કે લથ્ણી તે જીએ. થાડી બનાવી હેાય તાે થાડુ અને ઘણી બનાવી હેાય તાે તે પ્રમાથે લે. "

| 33 |
|----|
|    |

પ્રક્ષ વિષે (દશવે. અ. ૫ ઉ. ૧ ગા. ૫૬માં) કહ્યું છે કે−

उग्गमं से अ पुच्छिज्जा, कस्सट्ठा केण वा कड'?। सुचा निस्संकिअं सुद्धं, पढिगाहिज्ज संजप ॥ ५६ ॥

" જે આહારમાં દેાષની શંકા પડે તે આહારની ઉત્પત્તિ તેના માલિકને કે નાકર વગેરેને પૂછે. તે આ પ્રમાણે–આ કાેના માટે ખનાવ્યું છે ? કાેણે ખનાવ્યું છે ? તમારા માટે નથી બનાવ્યું, પણ બીજા માટે ખનાવ્યું છે એમ સાંભળીને સાધુ શંકા રહિત શુદ્ધ આહાર ગ્રહણ કરે." ( ૩૨ ) ભિક્ષા શબ્દના અર્થ યતિના ભિક્ષામાં જ ઘટે છે :-

मिक्खासद्दो चेवं, अणियतलाभविसउत्ति एमादी । सच्वं चिय उववर्त्र किरियावंतंमि उ जतिम्मि ॥ ३३ ॥ જેમ પિંડ શબ્દના વાસ્તવિક અર્થ ચતિના આહારમાં જ ઘટે છે, તેમ બિક્ષા શબ્દના અર્થ પણ ચતિની બિક્ષામાં જ ઘટે છે. અર્થાત જેમ ચતિના જ આહારને પિંડ કહેવાય, તેમ ચતિની બિક્ષાને જ બિક્ષા કહેવાય, બીજાની બિક્ષાને નહિ. કારણ કે બિક્ષા શબ્દના અર્થ આહારાદિની અનિચત (-જીદા જીદા ઘરામાંથી તે તે ઘરની રસાઈના માપ પ્રમાણે) પ્રાપ્ત એવા છે. (પિંડવણા અ. માં) संपत्ते भिक्खकालंमि વગેર સૂત્રામાં બિક્ષા શબ્દના "આહારાદિની અનિચત પ્રાપ્તિ એવા છે. (પિંડવણા અ. માં) સંપત્તે મિक्खकालंमિ વગેર સૂત્રામાં બિક્ષા શબ્દના "આહારાદિની અનિચત પ્રાપ્તિ " એવા જે અર્થ કર્યો છે તે અને બિક્ષાસ'બ'ધી બીજી' પણ જે કંઈ કહ્યું છે તે બધુ સુસાધુઓની કિયાથી ગુક્ત સાધુમાં જ ઘટે છે. બીજાઓમાં આહારની અનિચત

ગાઘા ૩૪ થી ૩૬ ૧૩ પિંડવિધિ – પંચાશક : ૧૫૭ :

પ્રાપ્તિ વગેરે હાેય જ એવેા નિયમ નથી. [ આથી ભિક્ષા શબ્દ=બિક્ષા શબ્દના પ્રયાગ ચતિની બિક્ષામાં જ ઘટે છે ] (33)

નિદોષ પિંડ અસ ભવિત છે એવા બીજાઓનો મત :-अन्ने मणंति समणादत्थं उद्देसियादि संचाए । मिक्खाए अणडणं चिय, विसेसओ सिट्टगेहेसु ॥ ३४ ॥ घम्मद्दो आरंमो, सिट्टगिहत्थाण जमिह सव्वो वि । सिद्धोत्ति सेसमोयणवयणाओ तंतणीतीए ॥ ३५ ॥ तम्हा विसेसओ चिय, अकयातिगुणा जतीण भिक्खत्ति । एयमिइ जुत्तिजुत्तं संभवभावेण ण तु अन्नं ॥ ३६ ॥ બીજાઓ કહે છે કે-શ્રમણ સાધુ, પાખંડિ અને ચાવ-દર્શિક માટે કરેલા ઔદેશિક, મિશ્રજાત વગેરે આહારના

ત્યાગ કરવાથી બિક્ષાકુલામાં બિક્ષા માટે કરી જ નહિ શકાય, તેમાં પણ વિશિષ્ટકુળામાં તાે સુતરાં નહિ કરી શકાય. (૩૪) કારણ કે આ આર્ય દેશમાં વિશિષ્ટ=સ્મૃતિ વગેરે ગ્ર'થાને અનુસરનારા ગૃહસ્થા આહાર પકાવવા સંબંધી બધી જ પ્રવૃત્તિ પુણ્ય માટે કરે છે, અર્થાત્ બધા જ આહાર શ્રમણ આદિને આપવાથી થતા પુણ્ય માટે કરે છે.

્રેપ્રક્ષઃ– આહાર પકાવવા સંખંધી બધી જ પ્રવૃત્તિ પુષ્ટ્ય માટે કરે છે એ શી રીતે સિદ્ધ થાય છે ?

શાસ્ત્રનીતિથી ઉક્ત વિષય સિદ્ધ થાય છે. (૩૫) આથી ગૃહ-સ્વાના ઘરામાં "આ સાધુને આ આપલું" ઈત્યાદિ રીતે વિંશેયથી ( – શ્રમણાદિને આપવાના સંકલ્પથી અધિક યાનાવેલા) જ આહાર દાય છે. જ્યારે સાધુની ભિક્ષા=પિંડ અકુત–અકારિત–અસંકલ્પિત છે. ''આ સાધુને આ આપલું'' ર્શદેયાદિ રીતે વિશેષથી ( શ્રમણ આદિને આપવાના સંકલ્પથી અધિક અનાવેલા ) આહાર થાય છે માટે પિંડ સંકલ્પાદિ દેાવવાળા હાય છે એ ગુક્તિગુક્ત છે. પણ અસંકલ્પિતાદિ ગુલ્વાળી ભિક્ષા ચુક્તિચુક્ત નથી. કારણ કે તેવા આહાર થતાે નથી. (૩૬)

દ્યપર્યકત મતનું સમાધાન :-

मण्णति विभिष्णविसयं, देयं अहिकिच एत्थ विण्णेओ । उद्देसिगादिचाओ, ण सोवि आरंभवितओ उ ॥ ३७ ॥ હપશુ કત મતનું સમાધાન આ પ્રમાણે છે :- પ્રસ્તુતમાં આટલું કુટું મ આદિ માટે અને આટલું શ્રમણ આદિ માટે એમ પાતાના આહારથી અતિરિક્ત શ્રમણાદિ માટે વધારે આહાર પકાવવાનાે સંકલ્પ કરીને જે આપવા ચાેગ્ય અશનાદિ બનાવ્યું હાેય તેને આશ્રયીને ઔદેશિક, મિશ્ર જાત વગેરે આહારના ત્યાગ છે, અર્થાત્ તે સીતે અનાવેલા આહારમાં ઔદેશિક, મિશ્રજાત વગેરે દેાવા લાગે છે માટે તેના ત્યાગ કરવામાં આવે છે. પક્ષ પાતાના માટે જે આહાર બનાવે તે આહારને આશ્રચીને ઔરેશિકાદિ આહારના ત્યાગ નથી, અર્થાત્

For Private & Personal Use Only

ગૃહસ્થ પાતાના માટે કરાતા આહારમાં ''આમાંથી શ્રમણાદિને પણ આપીશું '' એમ સંકલ્પ કરે તાે તે આહારમાં ઔદે-શિકાદિ દાેષા લાગતા નથી, માટે તેના ત્યાગ કરવામાં આવતાે નથી. આ વિષયમાં (હારિભદ્રીય અષ્ટકના) છે શ્લાેકા આ પ્રમાણે છે :-

विभिन्नं देयमाश्रित्य, स्वभोग्याद् यत्र वस्तुनि । संकल्पनं क्रियाकाले, तद् दुष्टं विषयोऽनयो: ॥ ६-६ ॥ स्वोचिते तु यदारंभे, तथा संकल्पनं क्वचित् । न दुष्टं शुभभावत्वात्, तच्छुद्धापरयोगवत् ॥ ६-७ ॥

"પોતાના આહારથી અતિરિક્ત (-વધારે) આહાર અનાવતી વખતે ભાત વગેરે ઠાઇ વસ્તુમાં "આટલું કુટું બ માટે અને આટલું ચાવદર્થિક માટે કે પુષ્ટ્ય માટે" એમ જે સંકલ્પ કરવામાં આવે તે સંકલ્પ દાષવાળા છે, તથા ચાવદર્થિક અને પુષ્ટ્યાર્થ બનાવેલા પિંડના પથુ વિષય છે, અર્થાત્ તેવા સંઠલ્પવાળા પિંડ ચાવદર્થિક છે અને પુષ્ટ્યાર્થ છે.\*

ભાવાર્થ :--આહાર અનાવતી વખતે પાતાના કુટુંબ માટે જેટલાે આહાર જોઈએ તેનાથી વધારે આહાર ઉમે-\* જે કાેઇ યાચક આવે તેને આપવાના આશયથી બનાવેલાે આહાર યાવદર્થિક છે. સાધુના ઉદ્દેશ વિના પુણ્ય થાય એ માટે બીજાને આપ-વાના આશયથી બનાવેલાે આહાર પુણ્યાર્થ છે, એમ દશવૈ ગ્.૫ ઉ. ૧ ગા. ૪૯ની ટીકામાં જણાવ્યું છે. જ્યારે પ્રસ્તુત પંચાશકની ૩૯ મી ગાથાની ટીકામાં શ્રમણાદિને આપવાથી થતા પુણ્ય નિમિત્તે બના-વેલાે આહાર પુણ્યાર્થ (-ધર્માર્થ) છે એમ જણાવ્યું છે. : 940 :

રીને આટલું કુટુંબ માટે અને આટલું યાવદર્શિક માટે કે પુષ્ટ્ય માટે એમ સંકલ્પ કરીને આહાર બનાવવામાં આવે તાે તે સંકલ્પ દાષરૂપ છે અને આવા સંકલ્પવાળા (યાવ-કર્ચિક કે પુષ્ટ્યાર્થ સંકલ્પવાળા) આહાર ત્યાજય છે. " (૬] "પણ પાતાના કુટું આ આદિને બેઇએ તેટલા આહાર અનાવીને "આ આહાર પાતાના માટે અનાવ્યા છે. તેમાંથી (=પાેતાના માટે બનાવેલા આહારમાંથી) મુનિએાને ઉચિત ઠાન આપીને આત્માને નિમંલ બનાવીશ " આવેા સંકલ્પ કરે તાે તે દાેષવાળાે નથી. કેમ કે તે સંકલ્પ શુભભાવરૂપ છે. જેમ મુનિને નમસ્કાર કરવેા, તેની સ્તુતિ કરવી વગેરે સુનિ સંખંધી શુદ્ધ વ્યાપાર આહારના દ્રષણનું કારણ નથી, અર્થાત્ તેનાથી આહાર દ્વષિત બનતાે નથી, તેમ સુનિદાન સંખંધી આ સંકલ્પથી પણ આહાર દ્વવિત અનતા નથી [૭] (૩૭).

ગૃહસ્થા કેવળ પાેતાના માટે આહાર બનાવે એ સંભવિત છે :-संभवइ य एसो वि हु, केसिंची खयगादि भावे वि ।

अविसेसुवलंभाओ, तत्थवि तह लाभसिद्वीओे ॥ ३८ ॥ પુરુષ માટે જ આહાર બનાવવામાં આવે છે એવું નથી, કેવળ પાતાના માટે પછુ આહાર બનાવવામાં આવે છે, અર્થાત બધા જ ગૃહસ્થાે શ્રમણ આદિને આપવાના સંકલ્પથી પાતાને જોઇએ તેનાથી અધિક આહાર બનાવે છે એવું નથી, પાતાના કુટુંબ આદિ માટે જેઇએ તેટલા આહાર અનાવનારા પણ હાય છે. કારણ કે દાઇ વિશિષ્ટ

## ગાથા ૩૮ ૧૩ પિંડવિધિ-પંચાશક : ૧૬૧ :

(=સ્મૃતિ આદિ શાસ્ત્રાને માનનારા) લાેકાેના ઘરાેમાં મૃત્યુ આદિના કારણે સૂતક હાય તાે પણ સૂતક ન હાય ત્યારે જેટલાે આહાર અનતાે હાેય છે તેટલાે જ આહાર દેખાય છે. જો બધા જ શિષ્ટો પુષ્ટ્ય માટે આહાર બનાવતા હાય તાે દાન ન આપવાના હાેય તેવા (સૂતક વગેરેના) અવ-સરે એ (=પુષ્યાર્થ) આહાર બનાવે નહિ અથવા અલ્પ અનાવે. પણ તેલું (સૂતકાદિના પ્રસંગે અલ્પ આહાર અના-વતા હાેય તેવું) કાેઈ ઘરામાં જોવામાં આવતું નથી. આનાથી એ સિદ્ધ થયું કે પાતાના કુટું ખાદિ માટે જોઇએ તેટલાે આહાર અનાવનારા પણ હાેચ છે. તથા પાતાના કુટુંખ આદિ માટે જેઇએ તેટલાે આહાર બનાવવામાં પણ યેાગ્ય રીતે દાન થઇ શકે છે. લાેકાે પાતાના માટે બનાવેલા આહારમાંથી પણ કાેળિયા વગેરે જેટલાે આહાર સાધુએાને આપતા દેખાય છે. (૩૮)

પૂર્વપક્ષમાં ૩૬ મી ગાથામાં "આ સાધુને આ આપવુ" ઈત્યાદિ રીતે વિશેષથી ( શ્રમણ આદિને આપવાના સંકલ્પથી અધિક બનાવેલા ) આહાર થાય છે એમ જે કહેવામાં આવ્યું હતું તેનું સમાધાન ૩૭મી અને ૩૮મી એ બે ગાથા-આમાં કર્યું. હવે ૩૫મી ગાથામાં "વિશિષ્ટ ગૃહસ્થા પુણ્ય માટે આહાર બનાવે છે." એમ જે કહેવામાં આવ્યું છે તેનું સમાધાન ક્રરે છે :-

Jain Education International

एवंविहेसु पायं, धम्मद्वा णेव होइ आरंमो । गिहिसु परिणाममेत्तं, संतंपि य णेव दुट्ठ'ति ॥ ३९ ॥ અત્ય ત માપીને રસાેઇ ન બનાવવાના કારણે જેમના ઘરામાં સૂતકાદિ હાેય કે ન હાેય, પણ રાજ પ્રમાણે આહાર દેખાતાે હાેય તે ગૃહસ્થાના ઘરાેમાં પકાવવાની પ્રવૃત્તિ શ્રમણાદિને દાન આપવાથી થતા પુષ્ય માટે પ્રાયઃ ન જ હાય. અલભત્ત, તેવા વિશિષ્ટ લાેકાને પાકકાલે "જે સાધુ-ઓને અપાય તેજ અન્ન અમારું છે" એવા ભાવ હોય છે, પણ તે ભાવ સાધુદાન માટે અધિક પકાવવાની ક્રિયાથી રહિત હાેચ છે. સાધુદાન માટે અધિક પકાવવાની કિયાથી રહિત તેવા ભાવ માત્રથી લેવા ચાેગ્ય પિંડ દ્રષિત અનતા નથી. [હા, જો સાધુદાન માટે પકાવવાની ક્રિયા પણ હાય તાે તેવા ભાવથી પિંડ દ્વષિત અને છે. પણ અહીં ઉક્ત ગૃહ-સ્થામાં તેવા ભાવ જ હાય છે, સાધુ માટે પકાવવાની કિયા નથી હાેલી. આથી તેવા ભાવથી પિંડ દ્વષિત અને નહિ.] (૩૯)

દાનના ભાવમાત્રથી પિંડ દૂષિત ન અને એની સિદ્ધિ :

तहकिरियाभावाओ, सद्धामेत्ताउ इसलजोगाओ । असुहकिरियादिरहियं, तं हंदुचितं तदण्णं व ॥ ४० ॥ હક્ત પ્રકારના દાનસંખધી કેવળ ભાવ (૧) શ્રમણાદિ માટે આરંભ રૂપ અશુભ ક્રિયાથી રહિત છે, (૨) કેવળ રુચિ રૂપ છે, (૩) પ્રશસ્ત માનસિક વ્યાપાર છે. આ ત્રણ કારણેાથી અશુભ કાયિક ક્રિયા, અરુચિ અને અશુભ મના- ચાેગથી રહિત તે કૈવળ દાનભાવ ઉચિત છે–તેનાથી પિંડ દ્રષિત અનતાે નથી. જેમ દાન સમયે કરેલા સાધુવંદન વગેરેથી પિંડ દ્રષિત અનતાે નથી, તેમ ઉક્ત પ્રકારના કેવળ દાનપરિણામથી પણ પિંડ દ્રષિત અનતાે નથી. (૪૦) ઉપર્શુક્ત વિષયનું સમર્થન :---

न खलु परिणाममेत्तं, पदाणकाले असकियारहियं । गिहिणो तणयं तु जईं, दूसइ आणाइ पडिबद्धं ॥ ४१ ॥ साधुदानना सभये दायुद्रना स्रक्षित, पिढित वगेरे द्वारा જીवढिंसा ३५ अग्रशस्त व्यापारथी रढित मात्र दानसाव साधुने इषित (-देाषपाणे।) क्षरते। नथी.

પ્રશ્નઃ-માત્ર દાનભાવ કેવા સાધુને દ્વષિત કરતા નથી ? ઉત્તર –આજ્ઞામાં રહેલા સાધુને માત્ર દાનભાવ દ્વષિત કરતા નથી. આજ્ઞામાં નહિ રહેલા સાધુને માત્ર દાનભાવ દ્રષિત કરે પણુ. કારણુ કે આજ્ઞા જ દેાષને દ્વર કરનારી છે. (૪૧)

હવે ૩૪ મી ગાથામાં પૂર્વપક્ષમાં વિશિષ્ટ કુળામાં પુણ્યાર્થ આહાર બનાવવામાં આવતા હાેવાથા ભિક્ષા માટે નહિ કરી શકાય એમ જે કહ્યું તેનું સમાધાન કરે છે :–

सिट्ठावि य केइ इहं, विसेसओ धम्मसत्थक्कसलमती । इय न कुणंतिवि अणडणमेवं भिक्खाइ वतिमेत्तं ॥ ४२ ॥ જેએ। ધર્મના બહુ અર્થી નથી કે ધનના બ્યમ કરવાનું બાછતા નથી (-કૃપણ છે) તેવા કેટલાક વિશિષ્ટ ( સ્મૃતિ

આદિ શાસ્ત્રોને માનનારા) લાેકા પણ પુષ્ટયાર્થ આહાર <u>અનાવતા નથી. તેમાં પણ ધર્મશાસ્ત્રોમાં કુશળ બુદ્ધિવાળા</u> લાેકા તાે ખાસ પુષ્ટ્યાર્થ આહાર ખનાવતા નથી. કારણ કે તે લોકા સમજતા હોય છે કે–

संथरणंमि असुद्धं, दोण्हवि गेण्हंतदेंतयाणहियं। आउरदिट्ट तेणं, तं चेव हिय' असंथरणे ॥ २१ ॥

"જેમ કાેઈ વૈદ્ય જવરના રાેગીને ઘેબર આપે તાે આપનાર-લેનાર ખંનેને તુકશાન થાય છે, અને ભરમક રાગવાળાને ઘેખર આપે તાે આપનાર-લેનાર અંનેને લાલ થાય છે; તેમ જે શુદ્ધ આહારથી સાધુનાે નિર્વાહ થઇ શકતાે હાેય તાે અશુદ્ધ આહાર લેનાર–દેનાર બ'નેને અહિતકર છે, તે (-અશુદ્ધ) જ આહાર શુદ્ધ આહારથી નિર્વાહ ન થઇ શકતા હાય ત્યારે લેનાર-દેનાર અંનેને હિતકર છે \*

આથી ભિક્ષા માટે કરી જ નહિ શકાય એમ જે કહ્યું તે વચનમાત્ર છે, અર્થાત્ એવું કથન અર્થશૂન્ય છે. કારણુ કે તેને સિદ્ધ કરનારી (–પુષ્ટ્યાર્થ આહાર થાય છે એ) સુક્તિ ઐકાંતિક નથી. (૪૨) નિર્દોષ ભિક્ષા લેવી એ દુષ્કર છે એવી પરમાન્યતાનું સમાધાન :-दुकरय' अह एय', जइधम्मो दुकरो चिय पसिद्धं । कि पुण एस पयत्तो, मोक्खफलत्तेण एयरस ॥ ४३ ॥ હવે જો તમે અસંકલ્પિતાદિ ગુણવાળી બિક્ષા લેવી એ \* પિંડ વિ. ગા. ૨૧, યતિદિ. ગા. ૨૩૫.

ગાથા ૪૩

દુષ્કર છે એમ માનતા હાે તાે તમારી એવી માન્યતા સાચી છે. અસંકલ્પિતાદિ ગુણુવાળી ભિક્ષા જ નહિ, કિંતુ સાધુના સઘળા આચારા દુષ્કર જ છે. કહ્યું છે કે :-

तरियच्वो य समुद्दो, बाहाहि भीमो महलुकल्लोलो । नीसायबालुयाप, चावेयव्वो सया कवलो ॥ १ ॥ '' ચારિત્ર માટા માટા તર'ગાવાળા અને ( મગર આદિ પ્રાણીઓથી) ભયંકર સમુદ્રને બે ખાહુથી તરવા સમાન અને સદા તીક્ષ્ણુ રેતીના કાેળિયા ચાવવા સમાન છે."

ઈત્યાદિ વચનાેથી સાધુના સઘળા આચારોને દુષ્કર જ કહ્યા છે. જો સાધુના બધા જ આચારા દુષ્કર છે તેા નિદેષિ ભિક્ષાગ્રહણ દુષ્કર હાેય એમાં વિચારવાનું જ શું હાેય!

પ્રશ્નઃ- જે નિર્દોષ ભિક્ષાગ્રહણ દુષ્કર છે તેા સાધુઓ તેના માટે આટલાે અધા (દાેષિત લિક્ષા ન આવી જાય એ માટે જાદા જાદા ઘરામાં ક્રવું વગેરે) પ્રયત્ન કેમ કરે છે ? ઉત્તર:- ચતિધર્મનું કળ માક્ષ છે. માક્ષરૂપ મહાન કળ ( તદનુરૂપ ) મહાન પ્રયત્ન કર્યા વિના મેળવી શકાય નહિ. આથી સાધુઓ (નિદીધ ભિક્ષા દુષ્કર હાેવા છતાં) નિદીધ

**બિક્ષા લેવાનાે** પ્રયત્ન કરે છે. (४३)

અશુદ્ધ આહારના ત્યાગ માટે આટલાે બધા પ્રયત્ન કરવા ચાેગ્ય નથી. કારણ કે કર્મની પરત ત્રતાથી અશુદ્ધ આહારતું ભક્ષણ થઈ જાય તેા પણ સાધુને દેાષ ન લાગે. કેમ કે તેમાં કર્મના જ અપરાધ છે, સાધુના નહિ. કર્મ-વાદીના આવા મતનું અહીં સમાધાન કરે છે :–

भोगंमि कम्मवावारदारतो वित्थ दोसपडिसेहो । णेओ आणाजोएण कम्मुणो चित्तयाए य ।। ४४ ॥ આજ્ઞાયોગ હાેચ=આપ્તવચનના સંખંધ હાેય, અર્થાત્ આપ્તવચન મુજબ પ્રવૃત્તિ કરવા છતાં, અજ્ઞાનતાદિ કરનાર જ્ઞાનાવરણીય આદિ કર્મના બળથી અશુદ્ધ આહારતું સક્ષણ થઈ જાય તેા અશુદ્ધ આહાર વાપરનાર સાધુ કર્મના અળથી અશુદ્ધ આહાર વાપરે છે માટે નિર્દોષ છે. પણ આગ્રાયાેગ વિના-આપ્તવચનના સંખંધ વિના, અર્થાત્ આપ્તવચન મુજબ પ્રવૃત્તિ કર્યા વિના, અશુદ્ધ આહારનું ભક્ષણ કરનાર સાધુ કર્મના અળથી અશુદ્ધ આહારતું લક્ષણ કરે છે માટે નિદોષ છે એમ માની શકાય નહિ. કેમ કે આપ્તવચન મુજબ પ્રવૃત્તિરૂપ પુરુષાર્થ કરવા છતાં અશુદ્ધ આહારતું લક્ષણ થઇ જાય (કે તેવા સંચાગામાં બક્ષણ કરવું પડે) તેા કર્મનુ બળ છે એમ માની શકાય. આનાથી એ સિદ્ધ થયું કે જો સાધુ આજ્ઞાયાગવાળા-આપ્તવચનના સંખંધવાળા હેાય, અર્થાત્ આપ્તવચન મુજબ પ્રવૃત્તિ કરનાર હેાય, તેા કર્મના ખળથી અશુદ્ધ આહારતું ભક્ષણ કરે તાે નિદીષ છે. એટલે નિર્દોષતાના કારણમાં મુખ્યતા આજ્ઞાયાગની છે. કર્મ-ખળની નહિ. અશુદ્ધ આહારનું ભક્ષણ કરનાર સાધુ કમંભળથી પણ નિર્દોષ દાય-માની શકાય, પણ જે આજ્ઞાયાંગ=આપ્ત-વચનના સંબંધ હાેય તાે. એટલે કર્મ પ્રવર્તાવે છે એટલા માત્રથી અશુદ્ધ આહારતું લક્ષણ કરનાર નિદોષ ન થાય. <mark>હા, આપ્તવચનનાે સંબંધ હાેય (આપ્તવચન મુ</mark>જબ

પ્રવૃત્તિ હેાય) અને જ્ઞાનાવરણીયાદિ કર્મના બળથી અજ્ઞાન-તાદિના કારણે અશુદ્ધ આહારતું ભક્ષણ થઈ જાય તા સાધુ કર્મબળથી પણુ નિદાષ છે.\* જ્યાં આપ્તવચનના સંબંધ હાય ત્યાં દેાષ લાગતા નથી. (પિંડનિ૦માં) કહ્યું છે કે :-

ओहो सुओवउत्तो, सुयनाणी जइ बि गिण्हइ असुद्धं। तं केवन्टी बि भुंजइ, अपमाण सुयं भवे इहरा ॥ ५२४ ॥ साभान्य थी श्रुतना ઉપયાગવાળા શ્રુतज्ञानी साधु ले કાેઈ रीते ( અज्ञानतादिथी ) અશુદ્ધ આહાર ગહણ કરે તા તે આહારનું ભાજન કેવલગ્ञાની પણ કરે છે. જો કેવલી તે આહારનું ભાજન ન કરે તા શ્રુતગ્ञાન અપ્રમાણ ખને. (૫२४) ભાગમાં પ્રવર્તાવનાર કર્મ વિચિત્ર છે. તે કર્મ પુણ્યાનુ-ખંધી અને પાપાનુબંધી એમ છે પ્રકારનું છે. તેમાં પુણ્યાનુ-ખંધી કર્મથી ( અશુદ્ધ આહારાદિના ) ભાગમાં પ્રવૃત્તિ કરે તા પણ પરિણામવિશેષથી ( અશુદ્ધ આહારના ભાગ પ્રત્યે રાગાભાવ વગેરેથી ) દાષ લાગતા નથી.+

( આ પ્રમાણે અહીં નિદેષિતાના આજ્ઞાયાેગ−આપ્તવચન-સંબંધ અને ભાેગપ્રવર્તંક પુણ્યાનુબંધી કર્મ એ બે કારણ જણાવ્યાં. જેનામાં આજ્ઞાયાેગ હાેય તેનાં ભાેગ-

+ આનાથી એ સૂચિત થાય છે કે પાપકાર્ય કરવાનાે ભાવ ન હાેવા છતાં તેવા સ'યોગાના કારણે પાપકાર્ય થઇ જાય કે કરવું પડે તાે, તથા ધર્મકાર્ય કરવાનાે ભાવ હાેવા છતાં ન થઇ શકે, અથવા બરાેબર ન થઈ શકે તાે, મુખ્યતયા કર્મ કારણ છે, તે સિવાય નહિ.

<sup>\*</sup> નિશીથનિ. ગા. ૬૩૦૬-૬૩૦૭

પ્રવર્ત કર્મી પુષ્ટ્યાનુબ ધી હેાય. આથી આજ્ઞાયેાગની પ્રધાનતા છે. J ( ૪૪ )

अर्भथा कथाय छे भाटे हे। पनथा अम स्वीक्षरवामां आपत्ति :-इहराण हिंसगस्सवि, दोसो पिसियादिभोत्तु कम्माओ । जंतस्सिद्धिपसंगो, एयं लोगागमविरुद्धं ॥ ४५ ॥

ળીજા કાેઈ ચાેગ (-કારણુ) વિના કેવળ કમંથી થાય છે માટે દાેષ નથી એમ સ્વીકારવામાં માંસ, મદિરા આદિતું ભક્ષણ કરનાર હિંસકને પણ કમંબ'ધ રૂપ દાેષ નહિ લાગે. કારણ કે જ્ઞાનાવરણ, ચારિત્રમાહ આદિ કમંના બળથી હિંસા થાય છે એમ સ્વીકારવામાં હિંસામાં અને માંસાદિના ભક્ષ-ણુમાં દાેષ નથી, એમ સિદ્ધ થાય. પણ એ ( હિંસા અને માંસભક્ષણાદિ ) લાેક અને આગમથી વિરુદ્ધ છે. હિંસા અને માંસભક્ષણાદિ વિશિષ્ટ લાેક અને સિદ્ધાંતના વ્યવહા-રથી ખાષિત છે. કહ્યું છે કે – न નામાસ્તિकા દિંસાદિત્તે प्राय: समनुमन्यन्तે-" આસ્તિકા પ્રાય: હિંસાદિને નિરોધ માનતા નથી."

આનાથી ગ્રંથકારે એ કહ્યું કે, આજ્ઞાયુક્ત જ નિર્દોષ છે. ( એાઘનિર્યું ક્તિમાં ) કહ્યું છે કે-

जा जयमाणस्त भवे, विराहणा सुत्तविहिसमग्गस्स । सा होइ निज्जरफला, अज्झत्थविसोहिजुत्तस्स ॥ ७६० ॥ " विश्चद्ध साववाणा अने यतनामां तत्पर ગीताथँने ले વિશધના થાય તે નિજ`રારૂપ કુલવાળી થાય છે-એક સમયે બાંધેલું કર્મ બીજા સમયે ખપાવી નાખે છે." [ ७६० ] (૪૫) નિર્દોષ ભિક્ષાની પ્રાપ્તિ સંબંધી પ્રકરણનાે ઉપસંહાર :-ता तइसंकप्पो चिय, एन्थं दुट्ठोत्ति इच्छियव्वमिणं । तदमावपरिण्णाणं, उवओगादीहि उजतीणं ॥ ४६ ॥

પાતાના માટે પશુ પાકના આર'લ હાય છે. આથી પાકકાળે આહારમાં આટલું સાધુ માટે અને આટલું આપણા માટે એવા સંકલ્પ દાવિત છે એમ માનવું જોઈએ. તથા અમુક આહારમાં આવા સંકલ્પ નથી એવું જ્ઞાન ઉપયાેગ આદિથી=ઉપયાગ વખતે\* નિમિત્તશુદ્ધિ, પ્રશ્ન વગેરેથી થાય છે. (૪૬)

ઉદ્દગમાદિ દેાષા કાનાથી થાય છે તે જણાવે છે :-

गिहिसाहभयपभवा, उग्गमउप्पायणेसणा दोसा । एए तु मंडलीए, णेया संजोयणाईया ॥ ४७ ॥ હૃइગમ દેાષેા ગૃહસ્થથી, ઉત્પાદન દેાષેા સાધુથી અને અને એષણાદેાષેા ગૃહસ્થ-સાધુ ઉભયથી થાય છે. હૃદ્ગમ વગેર દેાષે! ગૃહસ્થ વગેરેથી દેમ થાય છે એ પૂર્વાંક્ત દેાષે!ની

\* ઉપયોગ વખતે નિમિત્તશુદ્ધિ એ શબ્દોના ભાવ આ પ્રમાણે જણાય છે :- ગાચરી જતાં પહેલાં ઉપયાગની વિધિ કરતાં ગુરુના કે પાતાની બાલવા આદિમાં સ્ખલના વગેરે અશુદ્ધ નિમિત્તથી અનુમાન થાય કે આજે ગાચરી અશુદ્ધ મળશે. બાલવામાં અસ્ખલના વગેરે શુદ્ધ નિમિત્તથી ગાચરી શુદ્ધ મળશે એવું અનુમાન થાય. કારણ કે કાર્ય-શુદ્ધિમાં નિમિત્ત પણ શુદ્ધ જોઇએ.

Jain Education International

બ્યાખ્યાના અનુસારે જાણી લેવું. નીચે કહેવાશે તે સંચાે-જના વગેરે દેાષાે ભાેજનમાંડલીમાં થનારા છે. (૪૭) ભાેજનમાંડલીના પાંચ દાેષા :--

संजीयणापमाणे, ईंगाले धूमकारणे चेव । उवगरणभत्तपाणे, सवाहिरब्भंतरा पढमा ॥ ४८ ॥

સંચાેજના, પ્રમાણ ( પ્રમાણાધિકચ ), ઇંગાલ, ધુમ અને કારણ (=કારણાભાવ) એ પાંચ ભાેજનમાંડલીના દાષા છે.

(૧) સંચાેજના એટલે આહારાદિમાં વિશેષતા લાવવા
(સ્વાદિષ્ટ અનાવવા કે વિબૂષા કરવા) અન્ય દ્રવ્યના સંચાેગ કરવા તે સંચાેજના. તેના ઉપકરણ અને આહાર એમ બે લેદ છે. તે અંનેના આદ્ય અને અભ્યંતર એમ બે લેદ છે.
(૧) ઉપકરણસંચાેજના :- ઉપકરણની ગવેષણા કરતા સાધુ (નવા) ચાલપદાની પ્રાપ્તિ થતાં વિભૂષા નિમિત્તે (નવા) કપડા (કે પાંગરણી) માગીને અહાર પહેરે તે આદ્ય ઉપકરણસંચાેજના, અને મકાનમાં પહેરે તે અભ્યંતર ઉપકરણ સંચાેજના.

(ર) આહાર સંયોજના :- ભિક્ષામાં ક્રરતાં દ્રધ, દઠી આદિ મળતાં (સ્વાદિષ્ટ બનાવવા ) તેમાં ગાળ વગેરે ન'ખાવે તે બાહ્ય આહાર સંયાજના, અને મકાનમાં તે પ્રમાણે કરે તે અભ્ય'તર સંયાજના. આહારની અભ્ય'તર સ'યાજના પાત્રમાં અને સુખમાં એમ બે રીતે થાય છે. પાત્રામાં ખાખરા અને ગાળ-ઘી વગેરે લેગું કરીને (સ્વાદિષ્ટ બનાવીને)

અથવા અહીં પેટના લાગાની અપેક્ષાએ પ્રમાણ છે.

" અત્રીશ કેાળિયા આહારથી પુરુષનું અને અઠાવીસ **ઠાેળિયા આહારથી** સ્રીનું પેટ ભરાય છે."

बत्तीसं किर कवला, आहारो कुच्छिपूरओ भणिओ : पुरिसस्स महिल्यिाप, अट्रावीसं भवे कवला॥ પિંડનિંગ ૬૪૨. પંચવગ ૭૬૮

પ્રમાણ આદિ ચાર દેાષોનું લક્ષણ :--बत्तीस – कवल – पमाणं, रागदोसेहि धूमइंगालं । वेयावचादीया, कारणमविद्विमि अइयारो ॥ ४९ ॥ પ્રમાણઃ– પુરુષ માટે ૩૨ કાેળિયા અને સ્ત્રી માટે ૨૮ કાેળિયા આહારતું પ્રમાણ છે. કાેળિયાતું પ્રમાણ

(૪) ધૂમ–ચારિત્રરૂપ કાષ્ઠને ધૂમાડાવાળું (મલિન) કરવું.

(૫) કારઘ-કારઘ વિના ભાેજન કરવું. (૪૮)

કુકડીના ઇંડા જેટલું સમજવું. કહ્યું છે કે :-

(ર) પ્રમાણ-પરિમાણથી અધિક લાજન કરવું. (૩) ઇંગાલ-ચારિત્રરૂપ કાષ્ઠને અંગારા (કાલસા) જેવું કરવું.

કરે તે મુખ અભ્યાંતર સંચાેજના છે.

વાપરે તે પાત્ર અભ્યાંતર સંચાજના છે, અને માઢામાં તેમ

Jain Education International

''પેટના છ ભાગ કરીને તેના અર્ધા (–ત્રણુ) ભાગેા શાક વગેરે સહિત બધા ચ અશન (–આહાર) માટે કરે, બે ભાગા પાણી માટે કરે અને વાયુના સંચાર માટે છઠ્ઠો ભાગ ઉદ્યાદરી કરે.''

ઇંગાલ અને ધૂમ ઃ– ભાેજન સંબ'ધી રાગથી ચારિત્ર રૂપ કાષ્ઠને ઇંગાલ જેવુ'–અ'ગારા જેવુ' કરવુ' તે ઇંગાલદાેષ છે. ભાેજન સ'બ'ધી હેષથી ચારિત્ર રૂપ કાષ્ઠને ધૂમાડાવાળુ' કરવુ' તે ધૂમદાેષ છે.

[અગ્નિયી કાષ્ઠ પૂર્ગુ બળી જાય તેા અંગાર બને, અને અડઘું બળે તેા ધૂમાડાવાળું બને. દેષથી રાગમાં અધિક દેષ છે. માટે આહારના રાગથી ચારિત્ર પૂર્ગુ બળીને અંગારા બનેલા કાષ્ઠ જેવું થાય છે, અને દેષથી અડઘું બળીને ધૂમાડાવાળા થયેલા લાકડા જેવું થાય છે. સારા આહારની કે તેના દાતાની પ્રશંસા વગેરે આહારસંબંધી રાગ છે, ખરાબ આહારની કે તેના દાતા વગેરેની નિંદા વગેરે આહાર સંબંધી દેષ છે.]

કારણુ ઃ– ભાેજનના વૈયાવચ્ચ, (–આચાર્યાદિની ભક્તિ) વેદના વગેરે છ કારણે৷ છે. કહ્યું છે કે ઃ–

वेयण-वेयावच्चे, इरियट्ठाए य संज्ञमट्ठाए। तह पाणवत्तियाप, छट्ठं पुण धम्मचिंताप॥ ओधनि० ५८२, पिंऽनि० ६६२

" ક્ષુ**ધાવેદનાની** શાંતિ, આચાર્યાદિની સેવા-ભક્તિરૂપ

For Private & Personal Use Only

www.jainelibrary.org

વૈચાવચ્ચ, ઈર્યાસમિતિ, સંયમની પ્રતિલેખનાદિ ક્રિયા, પાેતાના પ્રાણેાની રક્ષા, સૂત્ર-અર્થના અલ્યાસ અને ચિ'તન

ગાથા ૫૦ ૧૩ પિંડવિધિ–પંચાશક : 998 :

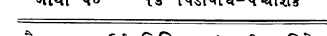


પ્રધાન કાયાને સંયમના ઉપાય તરીકે જોઈ છે. અહીં "સર્વગ્રવચનને પ્રમાણભૂત કરીને અધું કરે છે" એમ કહીને "માક્ષાર્થીને સર્વજ્ઞનું જ વચન શરણ છે" એમ જણાવ્યું છે. (૫૦)

પ્રસ્તુત પ્રકરણનાે ઉપસંહાર :-एयं णाऊणं जो. सब्वं चिय सुत्तमाणतो झुणति । काउं संजमकायं, सो भवविग्हं लहुं लहति ॥ ५० ॥ જે સાધુ આ પિંડવિધાનને જાણીને સર્વગ્રવચનને પ્રમાણ-

ભૂત કરીને અધું કરે છે–પિંડના અધા દેાષોના ત્યાગ કરે છે, તે સાધુ પાતાની કાયાને સ'યમપ્રધાન અનાવીને જલઢી સંસારના અંત પામે છે. કારણ કે સર્વજ્ઞ ભગવતે સંયમ-

એ છ કારણાથી જિનેશ્વરાએ આહાર લેવાનું કહ્યું છે.'' પ્રમાણથી અધિક ભાજન અને કારણ વિના ભાજનરૂપ



અવિધિ કરવામાં દેાષ થાય. (૪૯)

# ૧૪ શીલાંગવિધિ પ'ચાશક

તેરમા પ'ચાશકમાં પિંડવિશુદ્ધિ કહી. પિંડવિશુદ્ધિ શીલાંગ(=ચારિત્રનું અ'ગ) છે. આથી હવે ' શીલાંગ ' પ્રકરણું કહેવા મ'ગલ, અભિધેય વગેરે જણાવે છે :--

नमिऊण वद्धमाणं, सीरुंगाइं समासओ वोच्छं । समणाण सुविहियाणं, गुरूवएसानुसारेणं ॥ १ ॥

શ્રી મહાવીર સ્વામીને પ્રણામ કરીને શુભ અનુષ્ઠાન કરનારા સાધુએાના શીલાંગાને સંક્ષેપથી જિનવચનાનુસાર કહીશ.

શીલાંગેા એટલે ચારિત્રના અ'ગેા–વિભાગેા, અથવા ચારિત્રનાં કારણેા (૧)

શીલાંગાનું સ'ખ્યાપરિમાણુ :---

सीलंगाण सहस्सा, अट्ठारस एत्थ होंति णियमेणं । भावेणं समणाणं, अखंडचारित्तजुत्ताणं ।। २ ॥\*

શ્રી જિન્પ્રવચનમાં અખંડ ચારિત્રયુક્ત ભાવ સાધુઓને અવશ્ય અઢાર હજાર શીલાંગા હાેય છે.

અહીં ભાવ સાધુઓને એમ કહેવાથી દ્રવ્ય સાધુઓને આ શીલાંગા ન હાેય એમ સૂચન કર્યું છે.

\* ૨ થી ૯ સુધીની ગાથાએ પ્રગ્ સાગ્માં ક્રમશઃ ૮૩૯ થી ૮૪૬ છે. તથા ૨ થી ૪૪ સુધીની ગાથાએ ૫. વગ્માં ક્રમશ: ૧૧૬૨ થી ૧૨૦૪ છે. અથવા આ ગાથાના અર્થ આ પ્રમાશે છે :---અખંડ ચારિત્ર ચુક્ત સાધુએાને ભાવથી અવશ્ય અઢાર હજાર શીલાંગો હાેય છે. ભાવથી એટલે અંતરના પરિણામથી. આદ્યથી તાે કલ્પપ્રતિસેવનામાં× ન્યૂન પણ હાેય.

અવશ્ય એટલે ન્યૂનાધિક નહિ, કિંતુ ખરાેબર અઢાર હજાર. અખંડચાસ્ત્રિયુક્ત એમ કહીને દર્પપ્રતિસેવનાથી ખંડિત શીલવાળાને અઢાર હજાર શીલાંગાે ન હાેય એમ જણાવ્યું છે.

પ્રક્ષા- સર્વવિરત સાધુઓ અખંડ ચારિત્રવાળા જ હાેચ છે. કારણ કે સર્વવિરતિનું ખંડન થાય તાે સર્વવિરત કહે-વાય નહિ. તથા '' पडिवज्ज अइक्कमइ पंच '' એ વચનથી પાંચ મહાવતાેના સ્વીકાર કરે છે અને ભંગ પણ પાંચે મહાવતાેના કરે છે, એક વગેરેના નહિ, આથી સર્વવિરતિનું દેશથી ખંડન શી રીતે હાેય ?

ઉત્તર ઃ- તમારી વાત સત્ય છે. પણ સ્વીકારની અપે ક્ષાએ (પાંચ મહાવતાેના સ્વીકાર કર્યો છે માટે) સવ'વિસ્ તિપણું છે, પણ પરિપાલનની અપેક્ષાએ આંશિક ખ'ડન પણ હાેય. આથી જ કહ્યું છે કે ઃ--

सब्वे वि य अइयारा, संजलणाणं तु उदयओ हो'ति । "संधणाय अतियारे। संजवसन ऽषायना इहयथी थाय छे."

× કલ્પપ્રતિસેવના અને દર્પપ્રતિસેવનાના અર્થ માટે આલેાચના પવ્ચા-શકની ૧૯ મી ગાથાની ટીકામાં જીઍા.

Jain Education International

અતિચારા ચાસ્ત્રિમાં દેશખંડન રૂપજ છે. તથા એક વતના લગથી સવ<sup>\*</sup>વતાેના લગથાય છે એમ જે કહ્યું તે પણ અસુક વિવક્ષાથી છે. તે વિવક્ષા આ છે :-

छेयस्स जाव दाणं, ताव अइक्कमइ नेव पगंपि। पगं अइक्कमंतो, अइक्कमे पंच मूलेणं॥

" છેદનું પ્રાયશ્ચિત આવે ત્યાં સુધી એક પણ મહા-વતના સર્વથા ભંગ થતાે નથી. મૂળનું પ્રાયશ્ચિત્ત આવે તાે એક મહાવતના સર્વથા ભંગથી બધા મહાવતાેના સર્વથા ભંગ થાય છે."\*

આ રીતે જ દશ પ્રકારના પ્રાયશ્ચિત્તનું વિધાન સક્લ થાય. અન્યથા (છેદના પ્રાયશ્ચિત્ત સુધી એક પણ મહાવતના સર્વ'થા ભ'ગ થતા નથી એમ ન સ્વીકારવામાં આવે તાે) મૂલ વગેરે જ પ્રાયશ્ચિત્ત રહે–આલાેચનાદિ પ્રાયશ્ચિત્ત ન રહે. વ્યવહાર નયથી અતિચારા છે. નિશ્ચયનયથી તા (આંશિક ભંગ થતાં) સર્વ'વિરતિના ભ'ગ જ છે. (૨)

અઢાર હજાર શીલાંગા કેવી રીતે થાય છે તે જણાવે છે :---जोए करणे सण्णा, इंदिय भूमादिसमणधम्मे य । सीलंगसहस्साणं, अट्ठारसगस्स णिप्फत्ती ॥ ३ ॥ येाग, કરણ, સ'ज्ञा, ઇંદ્રિય, પૃથ્વીકાયાદિ, અને શ્રમણ-ધમ એ અધાના સ'યાગથી અઢાર હજાર શીલાંગા થાય છે.(3)

<sup>\*</sup> પંચકલ્પભાષ્ય-૧૩૩

ગાથા ૪–૫ ૧૪ શીલાંગવિધિ-પંચાશક : ૧૭૭ :

थे। वगेरेनुं स्वश्प :-करणादि तिण्णि जोगा, मणमादीणि उ हवंति करणाइं । आहारादी सण्णा, चउ सोयाइंदिया पंच ॥ ४ ॥ भामादी णव जीवा, अजीवकाओ उ समणधम्मो उ । खंतादि दसपगारो, एव ठिए भावणा एसा ॥ ५ ॥

ચાેગઃ–કરવું, કરાવલું અને અનુમાદલું. કરણ:–મન, વચન અને કાચા. સંજ્ઞાઃ−આહાર, લય, મૈથુન અને પરિગ્રહ. આ ચાર સંજ્ઞાએ અનુક્રમે વેદનીય, લય, (વેદરૂપ) માહ અને લાેભ કષાચના ઉદયથી થતા અધ્યવસાચ વિશેષરૂપ છે. ઇંદ્રિયઃ-શ્રોત્ર, ચક્ષુ, નાસિકા, રસના અને સ્પર્શ. (૪) પૃથ્વીકાયાદિઃ-પૃથ્વી, અપ્, તેઉ, વાચુ, વનસ્પતિ, <mark>એ</mark>ઇંદ્રિ<mark>ચ</mark>, તેઇંદ્રિય, ચઉર્રિદ્રિય, પંચેંદ્રિય એ નવ જીવકાય અને દશમા સર્વત્રાએ જેને ત્યાજ્ય કહ્યો છે તે અજીવકાય. ત્યાજ્ય અજીવકાય આ પ્રમાથે છે :– મહામૂલ્યવાળાં વસ્ત્ર-પાત્ર અને સુવર્ણ-ચાંદી વગેરે, પુસ્તકાે, પ્રતિલેખના ન થઇ શકે તેવાં તૂલી વગેરે વસ્ત્રો, ખરેાબર પ્રતિલેખના ન થઇ શકે તેવાં પ્રાવારક વગેરે વસ્ત્રો, કાેદરા વગેરેનું તૃણુ, અકરી વગેરેનું ચર્મ, આ ત્યાજ્ય અછવ આગમમાં (પુસ્તકપંચક, દુષ્યપંચક, તૃલ્પંચક, ચર્મપંચક તરીકે ) પ્રસિદ્ધ છે. શ્રમણ-ધર્મઃ-ક્ષમા, માર્કવ, આજેવ, મુક્તિ ( સંતાેષ ), તપ, સંયમ, સત્ય, શૌચ, આકિંચન્ય, પ્રદ્ભચર્ય.

Jain Education International

ચાેગ આદિની મૂળસંખ્યાને પાટી આદિમાં ઉપર નીચે સ્થાપતાં\* ( ૩×૩×૪×૫×૧૦×૧૦=૧૮૦૦૦ ) અઢાર હજાર શીલાંગા થાય છે. તેની ઘટના નીચેની ૬ થી ૯ એ ચાર ગાથામાં બતાવ્યા પ્રમાણે છે. (૫)

અઢાર હજાર શીલાંગાની ઘટના :-

ण करेति मणेणाहारसम्नविप्पजढगो उ णियमेणं । सोइंदियसंबुडो पुढविकायारंभ खंतिजुओ ॥ ६ ॥ इय मददादिजोगा, पुढविकाए भवंति दस भेथा । आउकायादीसुवि, इय एते पिंडियं तु सयं ॥ ७ ॥ सोइ दिएण एयं, सेसेहिवि जं इमं तओ पंच । आहारसण्णजोगा, इय सेसाहि सहस्सदुगं ॥ ८ ॥ एयं मणेण वइमादिएसु एयंति छस्सहस्साइ' । ण करइ सेसेहिपि य, एऐ सब्वेवि अट्ठारा ॥ ९ ॥

આહારસંજ્ઞા રહિત, શ્રોત્રેંદ્રિયના સંવરવાળા ( શ્રોત્રેં-દ્રિયની રાગાદિ દાેષાવાળી પ્રવૃત્તિને રાેકનાર), ક્ષમાશુક્ત, મનથી, પૃથ્વીકાયની હિંસા ન કરે. આ પ્રમાણે શ્રમણુ-ધર્મના પહેલાે એક ભાંગા થયાે. (૬) આ જ પ્રમાણે માર્દવ, આર્જવ વગેરેના સંયાેગથી પૃથ્વીકાયને=પૃથ્વીકાયના

\* આ સ્થાપના મુદ્રિત આવશ્યક સૂત્ર પ્રતમાં અદૃાઈજ્જેસ સૂત્રમાંથા જોઈ લેવી.

#### ગાથા ૬ થી ૯ ૧૪ શીલાંગવિધિ – પંચાશક : ૧૭૯ :

સમાર બને આશ્રચીને દશ બેદાે થાય. એ રીતે અપ્કાય આદિને આશ્રચીને કુલ સાે બેદાે થાય. (૭) આ સાં બેદાે શ્રોત્રે દ્રિયના ચાેગથી થયા. બાકીની ચક્ષુ વગેરે ચાર ઇંદ્રિ-યાેના ચાેગથી પણ પ્રત્યેકના આ રીતે સાં બેદાે થાય. આથી કુલ પાંચસાે બેદાે થયા. આ પાંચસાે બેદાે આહાર સંજ્ઞાના ચાેગથી થયા. બાકીની ત્રણ સંજ્ઞાના ચાેગથી પણ પ્રત્યેકના આ રીતે પાંચસાે બેદાે થાય. આથી કુલ બે હજાર લેદા થયા. (૮) આ બે હજાર બેદા મનથી થયા. વચન અને કાયાથી પણ પ્રત્યેકના બે હજાર બેદા થાય. આથી કુલ છ હજાર બેદાે થયા. આ છ હજાર બેદા થાય. આથી કુલ છ હજાર બેદાે થયા. આ છ હજાર બેદા વ કરવાથી થયા. ન કરાવવાથી અને ન અનુમાદવાથી પણ પ્રત્યેકના છ હજાર બેદાે થાય. આથી કુલ અઢાર હજાર બેદા થયા. (૯)

પ્રશ્ન :- એક જ યાેગથી અઢાર હજાર ભાંગા થાય છે. પણ જો બે વગેરેના સંયોગથી થતા ભાંગા ઉમેરવામાં આવે તાે ઘણા ભાંગા થાય તે આ પ્રમાણે:- યાેગમાં (બે વગેરેના સંયાેગથી) ૭, કરણમાં ૭, સંજ્ઞામાં ૧૫, ઇંદ્રિયામાં ૩૧, પૃથ્વીકાયાદિમાં ૧૦૨૩, શ્રમણધર્મમાં ૧૦૨૩ ભાંગા થાય. આ બધા ભાંગાઓની સંખ્યાને પરસ્પર ગુણવાથી બે હજાર ત્રણુસા ચાેરાશી ક્રોડ (૨૩ અબજ ૮૪ ક્રોડ), એકાવન લાખ, ત્રેસઠ હજાર, બસા ને પાંસઠ (૨૩૮૪, ૫૧, ૬૩, ૨૬૫) ભાંગા થાય. તાે અહીં અઢાર હજાર જ ભાંગા કેમ કહ્યા ?

ઉત્તર:- શ્રાવક ધર્મની જેમ કાેઇ અમુક ભાંગાથી સર્વવિરતિને સ્વીકાર થતાે હાેય તાે આ ભાંગા કહેવા જોઇએ, પણુ તેમ છે નહિ. શીલાંગના કાેઇ એક પણુ ભાંગાની સત્તા બીજા બધા ભાંગા હાેય તા

For Private & Personal Use Only

જ હેાય છે. જો અઢાર હજારમાંથી એક પણ ભાંગા ન હેાય તા સર્વ વિરતિ જ ન થાય. (અર્થાત્ બધા ભાંગા હેાય તા જ સર્વવિરતિ થાય.) આ જ હક્ષીકત દશમી વગેરે ગાથાઓમાં જણાવે છે :–

# एत्थ इमं विण्णेयं, अइदंपज्जं तु बुद्धिमंतेहिं । एकंपि सुपरिसुढं, सीलंगं सेससब्मावे ॥ १० ॥

ખુદ્ધિમાનાેએ અઢાર હજાર ભાંગાઓમાં નીચે પ્રમાણે રહસ્ય જાણવું. વિવક્ષિત કાંઈ એક શીલાંગ પણ તે સિવા-ચના બીજા બધાશીલાંગા (ભાંગા) હાેચ તાે જ સુપરિશુદ્ધ-નિરતિચાર હેાય. આ પ્રમાણે આ શીલાંગાે સમુદિત જ હાેય છે. આથી અહીં બે વગેરેના સંચાેગથી થતા ભાંગા કદ્યા નથી. કિંતુ સર્વ પદાેના છેલ્લા ભાંગાના આ અઢાર હજાર ભાંગા કહ્યા છે. જેમ '' ત્રિવિધ-ત્રિવિધે " (મન-વચન-કાયાથી ન કરવું, ન કરાવવું અને ન અનુમાદવું) એના નવ ભાંગા થાય છે, તેમ યાગ વગેરે ખધા પદાના "આહા-ચાદિ ચાર સ'જ્ઞાથી રહિત, પાંચ ઇંદ્રિયાેના સ'વર સહિત અને ક્ષમાદિ દશવિધ ધર્મસંપન્ન પૃથ્વીકાચાદિ દશ સંબંધી હિસાને મન-વચન-કાયાથી ન કરે, ન કરાવે અને ન અનુમાદે" એ છેલ્લા ભાંગાના ૧૮૦૦૦ લેદા થાય છે. તે અહીં જણાવ્યા છે. ( કારણ કે ઉક્ત છેલ્લા લાંગાથી જ સર્વ વિરતિના સ્વીકાર થાય છે અને તેના ૧૮૦૦૦ લેદા છે.)

શીલાંગના સુપરિશુદ્ધ=નિરતિચાર ઐવા વિશેષણુથી ઐ જણાવ્યું કે વ્યવહારથી સર્વવિરતિના પાલનમાં કાેઇક

ગાથા ૧૧-૧૨ ૧૪ શીલાંગવિધિ-પંચાશક : ૧૮૧ :

શીલાંગ ( સુપરિશુદ્ધ ) ન હાેય તા પણ અપરિશુદ્ધ શીલાંગા હાેય છે. [ નિશ્ચયનચથી તા એકના પણ અભાવમાં ( એકની પણ અપરિશુદ્ધિ હાેય તા ) બધાના અભાવ થાય છે. ] આ રીતે જ સંજ્વલન ક્ષાયના ઉદય ચરિતાર્થ થાય છે. કારણ કે તે ચારિત્રના એક દેશના ભંગનું કારણ છે. આથી જ જે સાધુ " હું લવણનું ભક્ષણ કરું " એવી ઇચ્છા કરે તેણે " આહારસંગ્રારહિત, રસને દિયસંવૃત, સંતાેષસંપન્ન મનથી પૃથ્વીકાયની હિંસા ન કરે " એ ભાંગાના = શીલાંગના ભંગ કર્યો. તેની શુદ્ધિ પ્રતિક્રમણ વગેરે પ્રાયશ્ચિત્તથી થાય છે. અન્યથા ( જો કાંઈ એક શીલાંગના અભાવમાં બીજા અપરિશુદ્ધ શીલાંગા ન હાેય; બધા જ શીલાંગોના અભાવ થતા હાય તા ) તે ભાંગાના ભંગની શુદ્ધિ મૂળ પ્રાયશ્ચિત્તથી જ થાય. (૧૦)

**ઉ**પર્યુક્ત વિષયનું સમર્થન :—

एको वाऽऽयपएसोऽसंखेयपएससंगओ जह तु । एतंपि तहा णेयं, सतत्तचाओ इहरहा उ ॥ ११ ॥ जम्हा समग्गमेयंपि सव्वसावज्जचागविर्र्ड उ । तत्तेणेगसरूवं, ण खंडरूवत्तणम्रुवेइ ॥ १२ ॥

જેવી રીતે આ<sub>ત</sub>માનેા એક પણ પ્રદેશ અસ'ખ્યાત પ્ર**દે**-રેાથી ચુક્ત જ હેાય છે, તેવી રીતે આ શીલાંગ પ**ણ** અન્મ સઘળા શીલાંગાથી ચુક્ત જ હેાય છે. જો સ્વતંત્ર એક શીલાંગ હેાય તેા તે શીલાંગ સર્વવિરતિના ન કહેવાય.

: ૧૮૨ : ૧૪ શીલાંગવિધિ–પંચાશક ગાથા ૧૩થી૧૫

કારણ કે અધા શીલાંગા સમુદિત (=ભેગા મળીને) જ સર્વ-વિરતિનાં શીલાંગા અને છે. (૧૧) જેમ પરિપૃષ્ઠું પ્રદેશવાળા આત્મા છે, તેમ શીલ=ચારિત્ર પણ પરિપૂર્ણ અંગાવાળું હાેચ તા સર્વવિરતિ અને છે. ચારિત્ર સર્વવિરતિ રૂપે અઢાર હજાર શીલાંગાવાળું જ છે. ચારિત્ર અઢાર હજાર અંગાવાળું ન હાેચ=તેમાંથી એકાદિ અંગ ન્યૂન હાેચ તા સર્વવિરતિ જ ન કહેવાય, એકાદિ પ્રદેશહીન આત્મા ન હાેચ, તથા એકાદિ ન્યૂન સા ન કહેવાય તેમ. આથી સર્વવિરતિ એકાદિ શીલાંગથી ન્યૂન ન હાેચ. (૧૨)

શોલની અખંડતા અંતરના પરિણામની અપેક્ષાએ છે :---

एयं च एत्थ एवं, विस्तीभावं पडुच दट्टव्वं । न उ बज्झंपि पवित्ति, जं सा भावं विणावि भवे ॥१३॥ जह उस्सग्गंमि ठिओ, खित्तो उदयंमि केणति तवस्सी । तव्वहपवत्तकायो, अचलियभावोऽपवत्तो तु ॥ १४ ॥ एवं चिय मज्झत्थो, आणाओ कत्थई पयट्टंतो । सेहगिलाणादट्ठा, अपवत्तो चेव णायव्वो ॥ १५ ॥

પ્રસ્તુતમાં અખંડ શીલ બાહ્ય વાચિક કે કાચિક પ્રવૃત્તિને આશ્રચીને નહિ, કિંતુ વિરતિના પરિણામને આશ્રચીને જાણવું. કારણ કે બાહ્ય પ્રવૃત્તિ ભાવ (-પરિણામ) વિના પણુ હાેચ. અર્થાત્ અમુક વ્યક્તિમાં શીલ અખંડ છે કે ખંડિત છે તેના નિર્ણ્ય તેની બાહ્ય પ્રવૃત્તિ ઉપરથી ન થાય,

ગાયા ૧૩ થી ૧૫ ૧૪ શીલાંગવિધિ-પંચાશક : ૧૮૩ :

કિંતુ આંતરિક પરિણામથી થાય. અંતરમાં વિરતિના પરિ ણામ ન હાેય તાે પણ શીલની બાહ્ય પ્રવૃત્તિ પૂર્ણ હાેય એવું બને, તથા અંતરમાં વિરતિના પરિણામ હાેવા છતાં બાહ્ય પ્રવૃત્તિ પૂર્ણું ન હાેય એવું બને. આ જ હકીકત નીચે જણાવે છે. ) (૧૩)

જેમ કે કાેઈએ કાઉસ્સગ્ગમાં રહેલા સાધુને પાણીમાં નાખી દીધા અહીં સાધુની કાયા પાણીના જીવાની હિંસામાં પ્રવૃત્ત હાેવા છતાં સમભાવના પરિણામ ચલિત ન થયા હાેવાથી તે સાધુ પરમાર્થથી પાણીના જીવાની હિંસામાં પ્રવૃત્ત નથી. (એાઘનિ૦માં) કહ્યું છે કે :-

आया चेव अहिंसा, आया हिंसत्ति निच्छओ पसो । जो होइ अप्पमत्तो, अहिंसओ हिंसओ इयरो ॥ ७५५ ॥ આત્મા જ અહિંસા છે, અને આત્મા જ હિંસા છે, એ પરમાર્થ છે. જે અપ્રમત્ત-પ્રયત્નશીલ છે તે અહિંસક છે, અને જે પ્રમત્ત છે તે હિંસક છે. [७૫૫] (૧૪)

#### તથા

सच्चत्थ संजमं संजमाउ अप्पाणमेव रक्खेज्जा । मुच्चइ अइवायाओ, पुणो विसोही न याविरई ॥ આધનિ૦૪७ " સર્વ વસ્તુઓમાં સ યમની રક્ષા કરવી. કારણ કે સ યમ વિના ઇષ્ટ (=માક્ષ) ફળની સિહિ થતી નથી. સ ય-મથી પણ આત્માની (-શરીરની) રક્ષા કરવી. કારણ કે શરીર વિના સ યમરક્ષાની પ્રવૃત્તિ ન થઈ શકે. તથા જીવતાે રહેલાે સાધુ (શરીરની રક્ષા કરતાં લાગેલા) હિંસાદિ દાષાની તપ-ચારિત્ર આદિથી વિશુદ્ધિ કરીને તે દાષાથી મુક્રત થાય છે, અને તેના પરિણામ વિશુદ્ધ હાેવાથી (દ્રવ્ય) હિંસા થવા છતાં તે અવિરતિવાળાે બની જતાે નથી=તેના સંચમનાે સર્વથા ભાંગ થતાે નથી." (૪૭)

સમભાવમાં રહેલાે સાધુ આવા ( ઓ૦નિ૦ની ૪૭ મી ગાથામાં કહેલા ) આપ્તવચનથી નવદીક્ષિત, ગ્લાન, આચાર્ય-આદિ માટે ક્વચિત્ દ્રવ્યહિંસામાં પ્રવૃત્ત બનવા છતાં સમભાવના પરિષ્ણામનાે વિચ્છેદ થયાે ન હાેવાથી પરમાર્થથી અપ્રવૃત્ત જ છે. આ વિષે (આ૦નિ૦માં) કહ્યું છે કે :--

सालंबणो पढंतोऽवि अप्पयं दुग्गमेऽवि धारेइ । इय सालंबणसेवी, धारेइ जई असढभावं ॥ ११७२ ॥ " જેમ મજખુત વેલડી આદિના આલંખનવાળા જીવ ખાડા આદિમાં પડતાં શરીરને ખચાવી લે છે, તેમ પુષ્ટ આલંખનથી કરેલું અપવાદનું સેવન માયારહિત સાધુને સ'સારરૂપી ખાડામાં પડતા બચાવી લે છે. અર્થાત્ જે સાધુ કાઈ જાતના કપટ વિના ખરેખરા પુષ્ટ કારણથી અપવાદનું સેવન કરે છે તે સાધુનું ચારિત્ર દ્રવ્યહિ'સાદિ થવા છતાં શુદ્ધ છે." [૧૧૭૨] (૧૫)

આત્રાથી હિંસાદિમાં પ્રયત્ત સાધુ અપ્રવત્ત કેમ છે તેનું સમાધાન :-आणापरतंतो सो, सा पुण सव्वण्णुवयणओ चेव । एगंतद्दिया वेजजगणातेणं सव्वजीवाणं ।। १६ ।।

Jain Education International

For Private & Personal Use Only

ગાથા ૧૭થી૧૯ ૧૪ શીલાંગવિધિ-પંચાશક : ૧૮૫ :

તે ( દ્રવ્ય હિંસાદિમાં પ્રવૃત્ત ) સાધુ આજ્ઞાને આધીન છે, અને તે આજ્ઞા સર્વજ્ઞની હેાવાથી જ વૈદ્યના દષ્ટાંતથી સર્વ જીવાને એકાંતે હિત કરનારી છે. અર્થાત્ જેમ વૈદ્યક-શાસ્ત્ર કાેઇઠનું જ હિત કરતું નથી, કિંતુ એમાં કહ્યા મુજબ જે કાેઈ વતે તે બધાનું હિત કરે છે; તેમ સર્વજ્ઞની આજ્ઞા પણ કાેઇકનું જ હિત કરતી નથી, કિંતુ આજ્ઞા પ્રમાણે જે કાેઇ વતે તે બધાનું હિત કરે છે. (૧૬)

ભાव विना હिंसादिमां थती प्रवृत्ति विरतिलावने भरित ठरती नथी :-मावं विणावि एवं, होति पवत्ती ण बाहते एसा । सन्वत्थ अणभिसंगा, विरतीभावं सुसाहुस्स ॥ १७ ॥

અવિરતિના પરિષ્ણામ વિના પશુ આજ્ઞાપરત ત્રતાથી દ્રવ્યર્હિસાદિમાં પ્રવૃત્તિ થાય છે. એ પ્રવૃત્તિ દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર આદિમાં પ્રતિબંધ (રાગભાવ) રહિત હેાવાથી સુસાધુના સર્વ સાવદ્યથી નિવૃત્તિરૂપ વિરતિના પરિષ્ણામને ખંડિત કરતી નથી. (૧૭)

आज्ञाविरुद्ध प्रवृत्ति विरतिलावने भंडित ४२े छे :-उम्सुत्ता पुण बाहति समतिवियप्पसुद्धावि णियमेणं । गीतणिसिद्धपवज्जणरूवा णवरं णिरणुवंधा ॥ १८ ॥ इयरा उ अभिणिवेसा, इयरा ण य मूलछिज्जविरहेण । होएसा एत्तो चिय पुत्र्वायरिया इमं चाहू ॥ १९ ॥ पणु सूत्रविरुद्ध प्रवृत्ति पे।ता.नी भति४६पनाथी निद्देषि

## : ૧૮૬ : ૧૪ શીલાંગવિધિ-પંચાશક ગાથા ૨૦

હાેવા છતાં અવશ્ય વિરતિમાવને ખંડિત કરે છે. સૂત્રથી વિરુદ્ધ પ્રવૃત્તિ પ્રજ્ઞાપનીય અને અપજ્ઞાપનીય એમ બે પ્રકારે છે. સૂત્રવિટુહ પ્રવૃત્તિ કરનારને અન્ય ગીતાર્થ સાધુ "આ પ્રવૃત્તિ સૂત્રવિરુદ્ધ છે માટે તમે ન કરા " એમ રાકે તેા જે સાધુ '' આપ કહેા છેા તે બરાેબર છે '' એમ સ્વીકાર કરે તે સાધુની સૂત્રવિરુદ્ધ પ્રવૃત્તિ પ્રજ્ઞાપનીય છે, તે સિવા-યના સાધુની સૂત્રવિરુદ્ધ પ્રવૃત્તિ અપ્રજ્ઞાપનીય છે. તેમાં પ્રજ્ઞા-પનીય સ્ત્રવિટુદ્ધ પ્રવૃત્તિ નિરતુબ'ધ∔ છે= અટકાવી શકાય તેવી છે. કારણ કે વિરુદ્ધ પ્રવૃત્તિ કરનાર સાધુ અભિનિવેશ રહિત હેાવાથી રાેકનાર ગીતાર્થના વચનનાે સ્વીકાર કરીને સૂત્રાનુસાર પ્રવૃત્તિ કરે છે. (૧૮) અપ્રજ્ઞાપનીય સૂત્રવિરુદ્ધ પ્રવૃત્તિ અભિનિવેશવાળી (–અતત્ત્વમાં આગ્રહવાળી) હેાવાથી સાનુબ ઘ-અટકાવી ન શકાય તેવી છે. કારણ કે ગીતાર્થના રાકવા છતાં તેના વચનના સ્વીકાર ન કરવાથી શાસ્ત્રીય प्रवृत्ति न ४रे. આ અપ્रज्ञापनीय सूत्रविरुद्ध प्रवृत्ति मूलथी ચારિત્રનાે છેદ (=અભાવ) થયા વિના ન થાય. આથી જ પુજયપાદ શ્રી ભદ્રબાડ્ સ્વામીએ નીચે× પ્રમાણે કહ્યું છે.(૧૯) શ્રી ભદ્રષ્યાહુ સ્વામીનું વચન :-

गीयत्थो य विहारो. बी प्रा गी प्रत्थमीस ओ मणितों । एत्तो तइयविहारो, णा गुण्णा त्रो जिणवरे हिं ॥ २० ॥ + अथवा निरनुअंध= अशुभ ४र्भना अनुअंधथी रહित. सानुअंध= अशुभ ४र्भना अनुअंधवाणी.

× च शब्दात् पूर्वोक्तं च ।

\* ઝાૅઘનિંગ ગા. ૧૨૨, પ્ર.સા.ગા. ૭૭૦, પંચા. ૧૨ ગા. ૩૨ Jain Education International For Private & Personal Use Only www.jai ગાથા-૨૧૨૨ ૧૪ શીલાંગવિધિ-પંચાશક : ૧૮૭ :

જિનેશ્વરાેએ એક ગીતાર્થના અને બીજો ગીતાર્થની નિશ્રાવાળા અગીતાર્થોના એમ બે વિહારા કહ્યા છે, ત્રીજો (એક કે અનેક અગીતાર્થોના સ્વતંત્ર) વિહાર કહ્યો નથી. (૨૦)

लद्रप्पाहु स्वाभीना ઉक्त वयननी प्रस्तुतमां घटना :— गीयस्स ण उस्सुत्ता, तज्जुत्तस्सेयरस्सवि तहेव । णियमेण चरणवं जं, ण जाउ आणं विलंघेइ ॥ २१ ॥ ण य तज्जुत्तो अण्णं, ण णिवारइ जोग्गयं मुणेऊणं । एवं दोण्हवि चरणं, परिसुद्धं अण्णहा णेव ॥ २२ ॥

ગીતાર્થ અને ગીતાર્થયુક્તની સૂત્રવિરુદ્ધ પ્રવૃત્તિ ન થાય. કારણ કે ગીતાર્થ ચારિત્રી અવશ્ય કચારે પણ આપ્ત-વચનતું ઉલ્લાંધન ન કરે. (૨૧) આજ્ઞાચુક્ત ચારિત્રી સૂત્ર-વિરુદ્ધ પ્રવૃત્તિ કરતા અન્યને યેાગ્ય જાણીને રાેકે. આથી ગીતાર્થ યુક્તની પણ સૂત્રવિરુદ્ધ પ્રવૃત્તિ ન થાય. આ પ્રમાણે (-ગીતાર્થ આજ્ઞાતું ઉલ્લાંધન કરે નહિં અને ગીતાર્થ યુક્ત અગીતાર્થ સાજ્ઞાતું ઉલ્લાંધન કરે નહિં અને ગીતાર્થ યુક્ત અગીતાર્થ રાકવાથી તેના વચનના સ્વીકાર કરે એ પ્રમાણે) ગીતાર્થ અને ગીતાર્થ યુક્ત એ અંનેતું ચારિત્ર નિદોધ હાય. અન્યથા, એટલે કે અગીતાર્થ હાવાથી આજ્ઞાતું ઉલ્લાંધન કરવાથી અને ગીતાર્થ યુક્ત ન હાવાથી કાઇ રાકનાર ન હાવાથી, ચારિત્ર નિદોધ ન થાય. આથી ગીતાર્થ અને ગીતાર્થ યુક્ત એ બેના જ વિહાર કહ્યો છે. (૨૨)

For Private & Personal Use Only

ઉપર્યુંક્ત વિષયની પ્રસ્તુતમાં ઘટના :–

ता एव विरतिभावो, संपुण्णो एत्थ होइ णायच्वो । णियमेणं अड्वारस-सीलंगसहस्सरूवो उ ॥ २३ ॥

આથી આજ્ઞાપરત ત્રની બાહ્ય પ્રવૃત્તિ વિરતિને ખ'ડિત કરતી નથી એ નિયમથી પ્રસ્તુતમાં અવશ્ય અઢાર હજાર શીલાંગપરિમાણુ જ સર્વવિરતિનાે ભાવ (–પરિણામ) સંપૂર્ણ જાણવાે. (૨૩)

शीलांगे। એકાદિ न्यून न हेाय એનું આગમથા સમર્થન :-ऊणत्तं ण कयाइवि, इमाण संखं इमं तु अद्दिकिच । जं एयधरा सुत्ते, णिदिट्ठा वंदणिज्ञा उ ॥ २४ ॥

શીલાંગેાની ૧૮૦૦૦ની સ'ખ્યામાંથી કચારે પણ એક વગેરે શીલાંગ ન્યૂન ન હાેચ. કારણ કે પ્રતિક્રમણ સૂત્રમાં (અર્ટ્ટાઇજજેસુ સૂત્રમાં) ૧૮૦૦૦ શીલાંગાને ધારણ કરનારા-ઓનેજ વંદનીય કહ્યા છે, બીજાને નહિ. પ્રતિક્રમણ સૂત્રમાં \*अट्टारस सीऌंगसहस्सषारा (=અઢાર હજાર શીલાંગાને ધારણ કરનારા) ઈત્યાદિ પાઠ છે. એ પાઠ પ્રમાણબૂત છે. (૨૪)

શીલાંગાનું પાલન કઠીન હાેવાથી મહાન જ કાેઠકિ તેનું પાલન કરી શકે છે, નહિ કે ગમે તે. આ વિષય અહીં પાંચ ગાથાએાથી જણાવે છે :-

<sup>\*</sup> મુદ્રિત આવશ્યક સૂત્રની પ્રતમાં (પ્રતિક્રમણ આવશ્યકમાં) ''अट्ठारस सहस्ससीऌंगधारा'' એવે। પાઠ છે, અને વર્ત'માનમાં આ પાઠ પ્રસિદ્ધ છે.

ગાયા રપથીરલ ૧૪ શીલાંગવિધિ-પંચાશક : ૧૮૯ :

ता संसारविरत्तो, अणंतमरणादिरूवमेयं तु । णाउं एयविउत्तं, मोक्खं च गुरूवएसेणं ॥ २५ ॥ परमगुरुणो य अणहे, आणाइ गुणे तहेव दोसे य । मोक्खद्टी पडिवज्जिय, मावेण इमं विसुद्धेणं ॥ २६ ॥ विद्विताणुट्ठाणपरो, सत्तणुरूवमियरंपि संधेतो । अष्णत्थ अणुवओगा, खवयंतो कम्मदोसेऽवि ॥ २७ ॥ सव्वत्थ णिरभिसंगो, आणामेत्तंमि सव्वद्दा जुत्तो । एगग्गमणो धणियं, तम्मि तद्दाऽमूढलक्स्वो य ॥ २८ ॥

तह तइलपत्तिधारग–णायगओ राहवेहगगओ वा । एयं चएइ काउं, ण उ अण्णो खुइसत्तोत्ति ॥ २९ ॥

આવા શીલતું પાલન કઠીન હેાવાથી, જે ગુરુના આજ્ઞા-દ્વસારી ઉપદેશથી સંસારને અનંત જન્મ-જરા-મરણાદિ રૂપ જાણીને, અને માેક્ષને અનંત જન્મ-જરા-મરણાદિથી રહિત જાણીને, સંસારથી વિરક્ત અન્યાે હાેય, (૨૫) તથા જિનાજ્ઞાની આરાધનામાં નિરવદ્ય\* (~નિદોધ) ઉપકાર અને વિરાધનામાં અપકાર થાય છે એમ જાણીને, માેક્ષાર્થી

\* જેમ કેટલીક દવાઓ રાગના નાશ કરે, પણુ શરીરમાં રીએક્ષન કરીને નવી તકલીફ ઊભી કરે. તેથા તેવી દવા નિર્દોષ ન કહેવાય. જ્યારે કેટલીક દવાઓ રીએક્ષન ન કરવાથી નિર્દોષ હેાય છે. તેમ જિનાગ્રાની આરાધનામાં નિર્દોષ ઉપકાર–લાભ થાય છે.

Jain Education International

#### : ૧૯૦ : ૧૪ શીલાંગવિધિ-પંચાશક ગાથા ૨૫થી રહ

**ખનવા પૂર્વક, આલેાક આદિની આશ'સાથી રહિત વિશુદ્ધ** ભાવથી આ ચારિત્રના સ્વીકાર કરીને, (૨૬) ચથાશક્તિ આગમાષ્ક્રત અનુષ્ઠાના કરવામાં તત્પર હાેચ, જે અનુષ્ઠાનાને કરવાની શક્તિ ન હેાય તે અનુષ્ઠાનાને ભાવથી કરતા. અર્થાત તે અનુષ્ઠાનાને કરવાના ભાવ રાખતા હાય. આગ-મમાં નહિ કહેલી ક્રિયાએામાં શક્તિ ન વાયરવાથી (–આગ-મમાં નહિ કહેલી ક્રિયાએ ન કરવાથી) ગુણુપતિઅધક કર્મવિપાકાેને ( કર્મના રસને ) ખપાવતાે હાેચ, દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાલ અને ભાવમાં પ્રતિબંધ રહિત હાેય, દરેક પ્રકાર આજ્ઞામાં જ ઉદ્યત હાેય, આજ્ઞામાં જ અત્ય ત એકાગ્રમન-વાળા હાેય, આજ્ઞામાં અમૂઢલક્ષ હાેય, એટલે કે આજ્ઞા-સંબંધી સનિશ્ચિત બાેધવાળા હાેય,\* (૨૮) પ્રમાદથી નુકશાન થશે એવું જાણવાથી તૈલપાત્રધારક અને રાધાવેધ-કની જેમ અતિશય અપ્રમત્તપણે રહે, તે આ ચારિત્ર પાળવાને સમર્થ ખને છે. અન્ય નહિ કારણ કે અન્ય જીવમાં સત્ત્વ અલ્પ હેાય છે.

તૈલપાત્રધારકનું દષ્ટાંતઃ- કાેઈ નગરમાં શ્રાવકાેમાં મુખ્ય એવા કાેઈ શ્રેષ્ઠ રાજા હતાે. તેણે પાતાના પરિવારને અને નગરના ઘણા લાેકાેને જિનધર્મી કર્યો, અને દયા વગેરમાં દઢ કર્યા પણ કાેઇ શ્રેષ્ઠિપુત્ર કાેઈ પણ રીતે બાધ પામ્યા નહિ. કુગ્રહરૂપ ગ્રહાેથી તેના સારા ભાવા દબાઇ

\star કારણ કે સમજપૂર્વક આજ્ઞાના સ્વીકાર કર્યો છે.

તૈલપાત્રનું દર્ષાત ૧૪ શીલાંગવિષ્ટિ–પંચાશક : ૧૯૧ :

ગયા હતા. તેણે વિચાર્યું કે, (રાગ આદિથી રીબાતા દુ:ખી જીવાના નાશ કરવા રૂપ) હિંસા પણ ધર્મ જ છે. કેમકે હિંસા કરનાર દુ:ખીએાને દુ:ખમાંથી મુક્ત કરે છે અને સુખરૂપી લક્ષ્મી પમાડે છે, તથા હિંસા કરી શકાય તેવી છે. આથી હિંસા જ કરવી ચાેગ્ય છે, પણ દાનાદિ ધર્મ કરવા ચાેગ્ય નથી. કારણ કે દાનધર્મ ધન હાેય તાે થાય. ધન દુર્લભ છે અને તેના વ્યય પણ દુષ્કર છે. તથા એ એમ પણ માનતા હતા કે, અપ્રમાદને શ્રેષ્ઠ માનનાર જૈનશાસન નિરર્થક છે. કારણ કે અપ્રમાદ કરવા અશકથ છે. અપ્રમાદને દ્રષણ આપનાર તે શ્રેષ્ઠિપુત્રને બાેધ પમાડવા રાજાએ નીચે પ્રમાણે ઉપાય કચેા.

જિનશાસનમાં કુશળ યક્ષ નામના છાત્રને હાથમાં શ્રેષ્ઠ મણિ આપીને તે શ્રેષ્ઠિપુત્રના ઘરે માંકલ્યા. રાજાની સ્વગા અનુસાર તેણે કહ્યું: હે શ્રેષ્ઠિપુત્ર ! હું અન્ય દેશના વાસી છું, અને રાજાને અત્ય ત પ્રિય બન્યા છું. ભિન્ન બાધવાળા (ભિન્ન માન્યતા ધરાવનારા) રાજાને બાધ પમાડવા માટે હું તૈયાર થયા છું. હું અને તું સમાન બાધવાળા (માન્યતા-વાળા) છીએ. આપણા બે જેવા બાજો કાેઈ આ નગરમાં નથી. ઈત્યાદિ વિવિધ વાર્તાલાપ દરરાજ કરીને છાત્રે શ્રેષ્ઠિ-પુત્રને પાતાના ઉપર પ્રેમવાળા અનાવ્યા. પછી વિશ્વાસ ખનેલા શ્રેષ્ઠિપુત્ર દેખે નહિ એ રીતે છાત્રે તે રત્ન તેના રત્નના ભાજનમાં મૂકી દીધું. રત્નને રત્નના ભાજનમાં બરા-બર મૂકીને છાત્ર રાજા પાસે ગયા. તેણે રાજાને જે પ્રમાણે

## : ૧૯૨ ઃ ૧૪ શીલાંગવિધિ-પંચાશક તૈલપાત્રનું દર્ષાત

બન્યું તે પ્રમાથે વત્તાંત કહ્યો. રાજાએ જેરદાર ઢંઢેરા પીટા-વીને જણાવ્યું કે રાજાતું વીંટીમાં જડેલું રત્ન પડી ગયું છે અને ખાવાઇ ગયું છે. તેથી જેને મળ્યું હાય તે આપી દે. આમ ઉદ્દદ્યાવશા કરવા છતાં મુદ્રિકારત્ન ન મળ્યું એટલે રાજાએ નગરના લોકાને બાેલાવ્યા અને કહ્યું કે, હે નગર-જના ! તમે મારા અધિકારીઓ સાથે જલદી દરેક ઘરે મુદ્રિકારત્નની બરાેબર તપાસ કરાે. ક્રમશઃ દરેક ઘરે તપાસ કરતાં તેમણે તે જ શ્રેષ્ઠિપુત્રના ઘરમાં રત્નના ભાજનમાં તે રત્ન જોયું. આથી આ રત્ન રાજાતું જ છે એમ નિર્ણય કરીને દંડપાશિકાેએ (-જેલરાેએ) રાજાનાે અપકારી હાેવાથી તેને પકડી લીધા અને ફાંસીના સ્થાને લઈ જવા લાગ્યા. શ્રેષ્ડિપુત્રે તેમને કહ્યું કે– હું આ ગુના અદલ દંડ ભરવા તૈયાર છું. મારા વધ ન કરા. તેમણે કહ્યું કે દુષ્ટ એવા તને વધ સિવાય બીજો કાેઇ દંડ નથી. પછી તેણે દંડપાશિ. કાેને કહ્યું કે, હું નિદીષ હેાવા છતાં મને મારવામાં આવે છે. આથી મારે આ વિષયમાં રાજાને કહેવું છે. ત્યારબાદ તેણે ચક્ષ છાત્રની પાસે અભ્યર્થના કરી કે, મારા માટે રાજાને કહે કે એને દુષ્કર પશુ દંડથી સજા કરા. પણ એને મારી ન નાખા. યક્ષે તેને ઇરાદાપૂર્વ'ક કહ્યું કે તું મૃત્યુ સિવાય બીજા દંડને સહન કરી શકીશ ? તેણે કહ્યું: મૃત્યુ સિવાય બીજો દંડ સહન કરવા હું સારી રીતે સમર્થ છું. યક્ષે વિચાર્યું કે, દુષ્કર પણ કાર્ય કરવામાં આનું મન સમર્થ છે. આ પ્રમાણે જાણીને યક્ષે શ્રેષ્ઠિપુત્રના કહ્યા પ્રમાણે રાજાને કહ્યું. રાજાએ કહ્યુંઃ તેલથી અતિશય(=કાંઠા સુધી)

તૈલપાત્રનું દર્ષાત ૧૪ શીલાંગવિધિ-પંચાશક ઃ ૧૯૩ ઃ

ભરેલું પાત્ર હાથમાં લઈને આખા નગરમાં કુરીને તે પાત્ર મારી પાસે લાવલું. પણ જે પાત્રમાંથી તેલનું એક પણ ટીપું બૂમિ ઉપર પડે તેા વધ કરવેા. યક્ષે રાજાના આદેશ શ્રેષ્ઠિપુત્રને કહ્યો. શ્રેષ્ઠિપુત્રે પણ રાજાના તે આદેશના સ્વીકાર કર્યો. જીવેા જીવવા માટે કઠીન પણ કાર્યો કરે છે. પછી શ્રેષ્ઠિપુત્ર તેલથી અતિશય ભરેલું પાત્ર લઇને તેના ઘરમાંથી નીકળ્યા. રાજાએ તેની સાથે ખુલ્લી તલવારવાળા સુભટા રાખીને તેને ત્રાસ પમાડચો. રસ્તામાં નૃત્ય કરતા નટેાના નાટકાેથી ચુક્ત અને કામ, હાસ્ય વગેરેને વધારનારા અતિ. મનાહર ખેલ-તમાસા વગેરે કરાવ્યા. મનને ક્ષાેલ પમાડ-વામાં સમર્થ ઘણા માટા વિક્ષો હેાવા છતાં જીવવાની આશાથી શ્રેષ્ઠિપુત્ર વિશેષ અપ્રમાદથી એક પણ બિંદુ નીચે પાડથા વિના તેલનું પાત્ર રાજા પાસે લઈ ગયા. આ રીતે તેણે મહાન દુષ્કર કાર્ય કર્યું એટલે રાજાએ તેને પ્રિય ભાષાથી પ્રેરણા કરી કે, હે સૌસ્ય ! જેમ તે એક મૃત્યુના ભયથી આવેા અતિદ્રષ્કર અપ્રમાદ કર્યો, તેમ બીજા લઘુ-કપ્તિ જીવેા અન'તમરઘના લયથી વિશેષરૂપે અપ્રમાદનું સેવન કરે છે. આથી પ્રમાદના ત્યાગ અશકથ છે એવી તારી માન્યતા ખાેટી છે. તથા હિંસા કરવી યાેગ્ય છે એવી તારી માન્યતા પણ ખરાેખર નથી. જે હિસાથી બીજાને સુખ થતું હાેચ તાે તે મરણ્થી લય પામીને કષ્ટનાે સ્વીકાર ક્રેમ કચેાં ? શ્રેષ્ઠિપુત્રે આ પ્રમાણે રાજાની શિખામણ સાંભ-ળીને પાપના નાશ કરનાર જૈનશાસનના સ્વીકાર કર્યો. 93

Jain Education International

: ૧૯૪ : ૧૪ શીલાંગવિધિ-પંચાશક રાધાવેધકનું દર્ષાત

રાધાવેધકનું દુષ્ટાંત :- ગુણેાથી મહાન ઇંદ્રપુર નામનું નગર હતું. તેમાં લક્ષ્મીના માલિક ઇંદ્રદત્ત નામે રાજા હતા. તેને પ્રેમપાત્ર બાવીશ રાણીઓથી ઉત્પન્ન થયેલા ખાવીશ પુત્રા હતા. તે ખધા રાજાને પ્રાણ્થી પણ અધિક પ્રિય હતા. તે રાજાને ત્રેવીશમી મંત્રીની પુત્રી રાણી હતી. રાજાએ તેને લગ્ન કરતી વખતે જ જેઈ હતી, ત્યાર પછી જોઈ ન હતી. હવે કાેઇક વખતે ઋતુસ્નાતા અનેલી તે રાષ્ટ્રીને રાજાએ જોઈ, અને પાસે રહેલાઓને પૂછ્યું કે આ ગુવતિ કાેણુ છે અને કાેની છે? પાસે રહેલા-ઓોએ કહ્યું કે, હે દેવ ! આ આપની દેવી છે. આથી રાજા એક રાત તેની સાથે રહ્યો. આ વખતે તે રાણીને ગલ રહ્યો. તેને તેના પિતા મંત્રીએ પહેલાં કહી રાખ્યું હતું કે, જ્યારે તને ગર્ભ રહે ત્યારે તારે મને જણાવલું. તેથી તેણે મંત્રીને પાતાને ગર્ભ રહ્યાની વાત કરી, અને રાજા પાતાની સાથે જે દિવસે રહ્યો હતા તે દિવસ અને સુહૂર્ત સુધી શાજાએ પાતાની સાથે વાત કરી હતી તે અધું મુંત્રીને કહ્યું. રાજાને ખાતરી કરાવવા માટે મંત્રીએ તે બધું પત્રમાં લખી લીધું. મંત્રીએ પુત્રીનું ખરેાબર પાલન કર્યું. સમય થતાં બાળકના જન્મ થયા. તે જ દિવસે તેના ઘરમાં અગ્નિક, પવ<sup>°</sup>તક, અહુલી અને સાગર નામના ચાર દાસીપુત્રોને જન્મ થયેા. રાજપુત્રનું સુરેદ્રદત્ત નામ કર્યું. ઉંમર લાયક થતાં કલાચાર્ય પાસે કલાએ શીખ્યા. તે કળા શીખતા હતા ત્યારે તે ચાર દાસીપુત્રો તેને હેરાન કરતા હતા. છતાં

રાધાવેધકતું દર્ષાત ૧૪ શીલાંગવિધિ-પંચાશક : ૧૯૫ :

તેનું ભાવીમાં કલ્યાથુ થવાનું હેાવાથી તેથુે તેની દરકાર ન કરી. કળાએા શીખતા બીજા બાવીશ રાજપુત્રા કલાચાર્ય ને મારતા હતા અને ગાળા આપતા હતા. કલાચાર્ય તેમને માર્યા એટલે તેમણે પાતાની મા પાસે ક્રિયાદ કરી. આથી બાવીસ રાથીઓએ કલાચાર્ય ઉપર ગુસ્સે થઇને ગાળાથી ત્રાસ પમાડથો. આથી કલાચાર્ય મૂખ બાવીશ રાજકુમારાની ઉપેક્ષા કરી.

આ તરફ મથુરાનગરીનાે માલિક પર્વતક નાંમે રાજા હતા. તેને નિર્વૃતિ નામે કન્યા હતી. ગુવાનીથી ખીલી ઉઠેલી તે પુત્રીને રાજાએ કહ્યું કે, તું મનગમતા પતિ સાથે લગ્ન કર. તે રાજાની રજા લઇને ઇંદ્રપુર નગર તરક ચાલી. ઇંદ્રિપુર નગરના રાજાના સુંદર ગુણાવાળા રાજપુત્રા ઘણા **છે એમ જા**ણી વિશ્વાસ, માણસાે**ની** સાથે તે ઇંદ્રપુર આવી. (તેના આગમનથી) ખુશ થયેલા ઇંદ્રદત્ત રાજાએ નગરમાં ઉત્સવ કર્યા. નિર્વૃત્તિએ રાજાને કહ્યું કે, જે કુમાર રાધાવેધ કરશે તે મારા પતિ થશે, અન્ય નહિ. આ સાંભળીને રાજાએ મંડપ કરાવ્યા. ત્યાં એક સ્તંભમાં આઠ ચક્રો અને તેની **ઉ**પર પુતળી કરાવી. નીચે રહેલાએ બાથથી તે પુતળીની આંખ વીંધવી. ત્યારબાદ સૈન્ય અને પુત્રાથી સહિત રાજા મંડપમાં બેઠાે. મંડપના એક ભાગમાં અલંકારાે વગેરેથી વિબૂષિત નિવૃંતિ બેઠી. સામ ત રાજાઓ વગેરે પણ પાત-પાતાના સ્થાને બેસી ગયા. પછી રાજાએ શ્રીમાલિ નામના માટા પુત્રને હે પુત્ર ! આ પૂતળીને વીંધીને આ કન્યાને

: ૧૯૬ : ૧૪ શીલાંગવિધિ-પંચાશક રાધાવેધકનું દર્ષાત

અને રાજ્યને ગ્રહણ કર, એમ આજ્ઞા કરી. તે અશિક્ષિત હેાવાથી લચથી તેનું શરીર ઘુજવા માંડસું. આથી તે પૂતળીને વીંધી શકથો નહિ. એ પ્રમાણે બીજા પણ રાજકુમારા પુતળીને વીંધી શકચા નહિ. પાતાના પુત્રાની અજ્ઞાનતા લાણી રાજા તે જ ક્ષણે હાથ ઉપર ગાલ મૂકીને જમીનમાં દષ્ટિ રાખીને શાેક કરવા લાગ્યાે. મંત્રીએ રાજાને આપ દીન કેમ છેા ? એમ પૂછ્યું. રાજાએ કહ્યું: આ દુષ્ટ પુત્રાએ મને લેાકમાં અપકીર્તિવાળા કર્યો. આથા મંત્રીએ રાજાને કહ્યું કે, આપના બીજો પણ એક પુત્ર છે. આપ તેની પાસે રાધાવેધ કરાવેા. મારેા બીજો પુત્ર કચાંથી ? એમ રાજાએ પૂછ્યું એટલે મંત્રીએ મારી પુત્રીને। પુત્ર છે એમ કહીને રાજાને તે પત્ર અતાવ્યા. ખાતરી થતાં ખુશ થયેલા રાજાએ હે અમાત્ય ! મારા પુત્રને લઈ આવ એમ કહ્યું. મંત્રીએ પણ રાજાને તે પુત્ર દેખાડથો.

રાજાએ સવ<sup>\*</sup>પુત્રામાં ઉત્તમ એવા તેને આલિંગન કરવા પૂર્વ'ક મસ્તકમાં સુંધીને કહ્યું: મહાન અદ્ભુત પુતળીને વીંધીને કન્યા અને રાજ્યને લે. 'પિતા જે આજ્ઞા કરે તે કરવા તૈયાર છું' એમ કહીને તે ધનુવે દની વિદ્યાર્થી પુતળીને વીંધવા હાજર થયા. તે ચાર દાસી પુત્રાએ, આવીશ રાજપુત્રાએ, અને ખુલ્લી તલવાર લઇને ઊભેલા બે માથુસાએ તેને વિવિધ પ્રકારના ઉપદ્રવા કર્યા. કલાચાયે પણ કહ્યું: હે વત્સ ! જો પુતળીને નહિ વીંધે તા ખુલ્લી તલવાર લઇને ઊભેલા આ બે ભયંકર માથુસા તારું મસ્તક છેદી નાખશે. તેથી તેણે મધા ઉપદ્રવાેની દરકાર કર્યા વિના ખરાેખર લક્ષ્ય રાખીને ચક્રાેના અંતરને જાણીને તુરત પુતળીને વીંધી નાખી. આથી વાજિ ત્રાે વાગ્યાં. લાેકાેએ તેની પ્રશ'સા કરી. તેણે રાજા વગેરે લાેકાેને ખુશ કર્યા, અને કન્યા સાથે લગ્ન કર્યું (૨૯)

®ક્ત વિષયની પ્રસ્તુતમાં યેાજના ઃ−

एत्तो चिय णिदिद्वं, पुव्वायरिएदि भावसाहुत्ति । हंदि पमाणठियद्वो, तं च पमाणं इमं होइ ॥ ३० ॥ सत्थुत्तगुणो साहू, ण सेस इह पे पइण्ण इह हेऊ ।

अगुणत्ता इह णेयो, दिट्ठ'तो पुण सुवर्ण्ण व ।। ३१ ।।

શીલ દુર્ઘર હાેવાથી ભદ્રભાહુ સ્વામી વગેરે પૂર્વાચાર્યોએ ભાવસાધુના નિર્ણય અનુમાન પ્રમાણથી થાય છે એમ (દશવ. નિ. ગા. ૩૫૦ માં) કહ્યું છે. તે અનુમાન પ્રમાણ આ પ્રમાણે છે :- (૩૦) '' જે શાસ્ત્રોક્ત ગુણેાથી સહિત છે તે સાધુ (ભાવ સાધુ) છે, જે શાસ્ત્રોક્ત ગુણેાથી સહિત છે તે સાધુ નથી, અર્થાત્ દ્રગ્ય સાધુ છે.'' આ અમારી પ્રતિજ્ઞા=પક્ષ છે. '' શાસ્ત્રોક્ત ગુણેાથી રહિત હાેવાથી '' એ પક્ષમાં હેતુ છે. સુવર્ણની જેમ એ દર્ષાત છે. અર્થાત્ જેમ સુવર્ણના ગુણેાથી રહિત સુવર્ણ તાત્ત્વિક સાધુ નથી, તેમ સાધુના શાસ્ત્રાક્ત ગુણેાથી રહિત સાધુ તાત્ત્વિક સાધુ નથી. અહીં '' સુવર્ણની જેમ '' એ ગ્યતિરેક દેષ્ટાંત છે. તેના પ્રયાગ આ પ્રમાણે છે :-દ્રગ્યસાધુ તાત્ત્વિક (=ક્ષાવ) સાધુ

### **ઃ ૧**૯૮ **ઃ** ૧૪ શીલાંગવિધિ–પંચાશક ગાથા ૩૨

નથી. કેમ કે તાત્ત્વિક સાધુના ગુણેાથી રહિત છે. જે તાત્ત્વિક વસ્તુ હાેય તે પાતાના ગુણેાથી રહિત ન હાેય. જેમ તાત્ત્વિક સુવર્ણ. દ્રવ્યસાધુ તાત્ત્વિક સાધુના ગુણેાથી રહિત છે. આથી તે તાત્ત્વિક સાધુ નથી. અહીં દ્રવ્ય સાધુ સાધુ નથી એમ સિદ્ધ કરવા દ્રારા અર્થાપત્તિથી (દ્રવ્યસાધુ સાધુ નથી એમ સિદ્ધ કરવા દ્રારા અર્થાપત્તિથી (દ્રવ્યસાધુ સાધુ નથી એના અર્થ એ થયા કે ભાવસાધુ સાધુ છે. જે શાસ્ત્રાક્ષ્ત ગુણેાથી ચુક્ત હાેય તે ભાવસાધુ છે. આમ અર્થાપત્તિથી) જે શાસ્ત્રાક્ત ગુણેાથી સહિત છે તે સાધુ છે એમ સિદ્ધ કર્યું છે. (૩૧)

સુવર્ણુના ગુણા :-

विसघाइ-रसायण-मंगलद्ट-विणए पयाहिणावत्ते । गरुए अडज्झ-कुत्थे, अद्व सुवण्णे गुणा हो'ति ॥ ३२ ॥

સુવર્ણ વિષઘાલી, રસાયન, મંગલાર્થ, વિનીત, પ્રકક્ષિણા-વર્ત, ગુરુ, અકાહ્ય અને અકુત્સ્ય હેાય છે. આ પ્રમાણે સુવર્ણમાં વિષઘાત વગેરે આઠ ગુણેા છે.

વિષઘાતી=વિષને નાશ કરનાર. રસાયન=વૃદ્ધાવસ્થાને અટકાવનાર, અર્થાત્ વૃદ્ધાવસ્થા થવા છતાં શક્તિ, કાંતિ આદિથી વૃદ્ધાવસ્થા ન જણાય. મંગલાથ'=મંગલનું કારણ છે, માંગલિક કાર્યોમાં તેના ઉપયાગ થાય છે. વિનીત=કડાં, કેંગૂર વગેરે આભૂષણા થાય છે. પ્રદક્ષિણાવર્ત=અગ્નિના તાપથી જમણી તરક્ષ્થી ગાળ ગાળ કરે છે. ગુરુ=સારગુક્ત છે. અદાહ્ય=સારચુક્ત હેાવાથી અગ્નિથી ન ખળે. અકુત્સ્ય≕ તેમાં દુર્ગ'ધ ન હેાય∗ (૩૨)

સવર્ણુના આઠ ગુણા જેવા સાધુના આઠ ગુણા :—

इय मोहविसं घायइ सित्रोवएसा रसायणं होति । गुणत्रो य मंगलड', कुणति विणीत्रो य जोग्गत्ति ॥ ३३॥

मग्गणुसारि पयादिण, गंभीरो गरुयओ तद्दा दोइ । कोद्दग्गिणा अडज्झो, अक्ठत्थ सइ सीलभावेणं ॥ ३४ ॥

સુવર્ણુંની જેમ સાધુ પણ વિષઘાતી, રસાયન, મ'ગલાર્થ, વિનીત, પ્રદક્ષિણાવર્ત, શુરુ, અદાહ્ય અને અકુત્સ્ય છે.

વિષઘાતી=માક્ષમાર્ગના ઉપદેશ આપીને અન્ય છવાના માહરૂપ વિષના નાશ કરે છે. રસાયન=માક્ષમાર્ગના ઉપદેશ આપીને અજર-અમર બનાવે છે. મંગલાર્થ=સ્વગુણાથી મંગલનું કાર્ય કરે છે, અર્થાત્ વિઘ્નાના વિનાશ કરે છે. વિનીત=યાગ્ય હાવાથી સ્વભાવથી જ વિનયચુક્ત હાય છે. પ્રદક્ષિણાવર્ત=માર્ગાનુસારી (માક્ષમાર્ગ રૂપ તાત્ત્વિક માર્ગને અનુસરનાર) છે. ગુરુ=ગ'ભીર (અતુચ્છ ચિત્તવાળા) હાય છે. અદાહ્ય=ક્રાધરૂપી અગ્નિથી ન અળે. અકુત્સ્ય=સદા શીલ-રૂપ સુગ'ધ હાત્રાથી (દુર્ગુણારૂપ) દુર્ગ'ધ ન હાય. (૩૩.૩૪)

\* દશવે. નિ• ગા. ૩૫૧.

ઉપર્શક્ત વિષયની પ્રસ્તુતમાં યેાજના :---एवं दिट्ठ'तगुणा, सज्झंमिबि एत्थ हेांति णायव्वा ।

न हि साहम्मामावे, पायं जं होइ दिट्ठंतो ॥ ३५ ॥ સुवर्ण દेष्टांतना विषधात वગेरे ગુણે। तात्त्विક સાધુરૂપ સાધ્યમાં પણ હાેય છે. કારણ કે સવ્ધા (સાધ્ય સાથે) સમાનતા ન હાેય તા પ્રાયઃ દષ્ટાંત ન હાેય. વૈષર્ગ્ય દષ્ટાંત પણ હાેય છે એ જણાવવા અહીં 'પ્રાયઃ' શખ્દના ઉલ્લેખ કર્યા છે. [શાસ્ત્રોક્ત ગુણે!થી રહિત સાધુ સાધુ નથી, નકલી સુવર્ણની જેમ. અહીં નકલી સુવર્ણ વૈષર્ગ્ય દષ્ટાંત છે. ન્યાયની ભાષામાં यत्र यत्र वह्त्यभावस्तत्र तत्र धूमाभाव: जलहृदवत्. અહીं जलहूद वैहर्ग्य=व्यतिरेકी દબ્ટાંત છે. ] (३५) કેવા સાનામાં ઉક્ત આઠ ગુણા હાેય તે જણાવે છે :--

चउकारणपरिसुढं, कसछेयत्तावताडणाए य । जं तं विसघातिरसायणादिगुणसंजुयं दोइ ॥ ३६ ॥

જે સાેનું કષ, છેદ, તાપ અને તાડના રૂપ કારણાથી (-પરીક્ષાઓથી) નિદાષ સિદ્ધ થાય તે સાેનું વિષઘાત, રસાયથુ વગેરે અસાધારથુ આઠ ગુણાથી ગુક્ત હાેય. ઉક્ત પરીક્ષાઓથી નિદાષ સિદ્ધ ન થાય તેમાં ઉકત ગુણા ન હેાય.

કष= इसेाटी अपर धसवुं. छेड=छीख़ी आहिथी डापवुं. ताप=अग्निमां तपावदुं. ताउना= इटवुं. (३६) तात्विड साधुमां डष वगेरेनी घटना :-इयरग्मि कसाईया, विसिट्ठलेसा तहेगसारत्तं । अवगारिणि अणुकंपा, वसणे अइणिचलं चित्तं ॥ ३७ ॥

Jain Education International

## ગાથા ૩૮ ૧૪ શીલાંગવિધિ-પંચાશક ાંગ ૨૦૧ :

(તાત્ત્વિક) સાધુમાં કષ વગેરેથી શુદ્ધિ આ પ્રમાણે છેઃ- તેેેેેેલેશ્યા વગેરે વિશિષ્ટલેશ્યા કષ**શુદ્ધિ છે**. કાર**ણ** કે નિમ'લતાની અપેક્ષાએ સુવર્ણ અને સાધુમાં સમાનતા છે. અર્થાત્ જેમ કષથી શુદ્ધ સાેનું નિમંલ હાેય છે તેમ તેેને-લેશ્યા આદિ શુભ લેશ્યાથી યુક્ત સાધુ નિર્મલ હેાય છે. શુદ્ધભાવની જ પ્રધાનતા એ છેકશુદ્ધિ છે. આમાં સમાનતા પ્રસિદ્ધ છે. ( જેમ છેક શુદ્ધિવાળા સુવર્ણુમાં શુદ્ધિની પ્રધા· નતા હાેચ છે, તેમ છેદશુદ્ધિવાળા સાધુમાં શુદ્ધભાવની જ પ્રધાનતા હેાય છે. ) અપકારી પ્રત્યે અનુક પા એ તાપશુદ્ધિ છે. કારણ કે વિકારાભાવની અપેક્ષાએ સુવર્ણ અને સાધુમાં સમાનતા છે. અર્થાત્ જેમ તાપશુદ્ધ સાેનું અગ્નિમાં અળવા છતાં વિકાર ન પામે, તેમ તાપશુદ્ધ સાધુ અપકારી પ્રત્યે પથ ક્રોધાદિ વિકારને ન પામે. રાગાદિમાં અત્ય ત નિશ્ચલતા એ તાડના શુદ્ધિ છે. આમાં પ્રસ્તુત સ્વરૂપની પ્રધાનતા છે. અર્થાત જેમ તાડના શુદ્ધ સુવર્ણમાં સુવર્ણના આઠ શુણે હેાય છે તેમ તાડના શુદ્ધ સાધુમાં શાસ્ત્રાક્ત સાધુના શુણે હાય છે. (૩૭)

નામ અને આકૃતિમાત્રથી સાધુ ન બની શકાય :-तं कसिणगुणोवेयं, होइ सुवण्णं ण सेसयं जुत्ती । णवि णामरूवमेत्तेण एवमगुणो भवति साहू ।। ३८ ।। જેમ પૂર્વોક્ષ્ત આઠ ગુણેાથી શુક્ર્ત સાેનું તાત્ત્વિક સાેનું છે, ગુણેાથી રહિત સાેનું તાત્ત્વિક સાેનું નથી, કેમકે તે શુક્તિ (-નકલી) સુવર્ણ છે. તેમ શાસ્ત્રાક્ત સાધુના ગુણેાથી : ૨૦૨ : ૧૪ શીલાંગવિધિ-પંચાશક ગાથા ૩૯થી૪૧

રહિત સાધુ નામમાત્રથી કે આકારમાત્રથી તાત્ત્વિક સાધુ ન કહેવાય.\* (૩૮)

સાનાના રંગમાત્રથી સાનું ન બને :-

जुत्तीसुवण्णगं पुण, सुवण्णवण्णं तु जदिवि कीरेज़ा । ण हु होति तं सुवण्णं, सेसेहि गुणेहऽसंतेहि ॥ ३९ ॥ सुवर्ष्ड न હાવા છતાં બીજા દ્રવ્યાના સ'યાગથી સુવર્ષ્ક જેવું હાય તે શુજિત (–નકલી) સુવર્ષ્ક છે. શુક્તિ સુવર્ષ્ક

અસલી સુવર્ણુંના જેવું પીળું કરવામાં આવે તેા પણુ બાકીના વિષવાત વગેરે ગુણેા ન હેાવાથી તાત્ત્વિક સુવર્ણું ન બને. (૩૯) સાધુના ગુણાથી સુક્ત તાત્ત્વિક સાધુ છે ઃ–

जे इह सुत्ते भणिया, साहुगुणा तेहि होइ सो साहू । वण्णेणं जुत्तिसुवण्णगव्व संते गुणणिहिम्मि ॥ ४० ॥

જેમ પીળું સાેનું વિષઘાતાદિ ગુણેા હાેય તાે શુદ્ધ (–તાત્ત્વિક) સુવર્ણ બને છે, તેમ આપ્તપ્રણીત શીલાંગ પ્રતિપાદક સૂત્રમાં આપ્તાેએ કહેલા સાધુના ગુણેાથી સુક્ત હાેય તે તાત્ત્વિક સાધુ છે. (૪૦)

ભિક્ષા માટે કરવા માત્રથી સાધુ ન કહેવાય :-

जो साहू गुणरदिओ, भिक्लं हिंडेति ण होति सो साहू। वण्णेणं जुत्तिसुवण्णगव्वऽसंते गुणणिहिम्मि ॥ ४१ ॥

🔹 દ. વૈ. નિ. ગા. ૩૫૩ થી ૩૫૭.

ગાથા ૪૨ ૧૪ શીલાંગવિધિ–પંચાશક : ૨૦૩ :

જેમ વિષઘાતાદિ ગુણેાથી રહિત ચુક્તિ સુવર્ણ પીળા વર્ણમાત્રથી તાત્ત્વિક સાેનું ન કહેવાય, તેમ જે સાધુ સાધુનઃ ગુણેાથી રહિત હાેવા છતાં ભિક્ષા માટે કરે છે તે ભિક્ષા માટે કરવા માત્રથી તાત્ત્વિક સાધુ ન કહેવાય. (૪૧)

ગુણુરહિત સાધુનું વર્ણુન :-

उद्दिट्ठकडं ग्रंजति, छकायपमदणो घरं कुणति । पच्चवखं च जलगते, जो पियइ कहं एु सा साहू । ४२॥

જે ઇરાદાપૂર્વક આધાકમ વગેરે આહારતું ભાજન કરે છે, પૃથ્વીકાયાદિ છ કાયના આરંભ કરે છે, દેવ\*આદિના અહાને ઘર બનાવે છે, તથા ઈરાદાપૂર્વક પાણીમાં રહેલા અપ્કાયના જીવાને પીએ છે-ઉપયાગ કરે છે તે કાઇ પણ રીતે તાત્ત્વિક સાધુ નથી.+ (૪૨)

\* અહીં ભાવ આ પ્રમાણે જણાય છે :- બીજે નિર્દોષ વસતિ મળતી હેાવા છતાં મંદિરની બાજીમાં મકાન હેાયતા મંદિરની રક્ષા થાય વગેરે બહાને મંદિરની બાજીમાં પાતાના માટે મકાન બનાવે કે ભાડાથી લે અને તેમાં રહે. દ. વૈ.માં નિર્દોષ વસતિ મળવા છતાં મૂર્છાથી તેમ કરે એવા ભાવનું જણાવ્યું છે.

+ દશવે. નિ. ગા. ૩૫૭

સાધુસ'બ'ધી કષ વગેરે પરીક્ષા વિષે મતાંતર :-अन्ने 3 कसादीपा, क्रिल्ज× एते एत्थ होंति णायव्वा । एताद्दि परिक्खार्द्दि, साहुपरिक्खेद्द कायव्वा ॥ ४३ ॥ બીજા આચાર્ચી કહે છે કે, સાધુના અધિકારમાં કષ વગેરે ક્રમશઃ આધાકર્માદિ આહારનું ભાેજન વગેરે છે. અહીં (-સાધુ પરીક્ષાના અધિકારમાં) અન'તરાક્ત કષ આદિ પરીક્ષા-આેથી સાધુની પરીક્ષા કરવી. (४३)

સત્રાક્ત સાધુગ્રણોથી સાધુ બની શકાય ઃ---तम्हा जे इह सुत्ते, साहुगुणा तेहि होइ सो साहू । अचंतसुपरिसुद्धेहि मोक्लसिद्धित्ति काऊणं ॥ ४४ ॥ સાધુના ગુણાથી રહિત સાધુ નથી માટે આપ્તપ્રણીત આગમમાં કહેલા ગુણાથી તાત્ત્વિક સાધુ અને છે.

પ્રશ્નઃ– સાધુના ગુણેાથી તાત્ત્વિક સાધુ અને છે એમ ન કહેતાં આપ્તપ્રણીત આગમમાં કહેલા સાધુગુણેાથી તાત્ત્વિક સાધુ અને છે એમ કેમ કહ્યું ?

ઉત્તરઃ- જે માેક્ષની સાધના કરે=માેક્ષ મેળવવાના પ્રયત્ન કરે તે સાધુ. માેક્ષની પ્રાપ્તિ ગુલ્રુમાત્રથી ન થાય,

<sup>×</sup> किलेत्याप्तप्रवादस्रचनार्थ: ।

ઉક્ત રીતે સંપૂર્ણ શીલાંગાથી સુકત અને શુભ અધ્યવ-સાચાેની પ્રધાનતાવાળા સાધુઓ જ દુઃખના ( અથવા દુઃખના કારણ સંસારના કે કમાના ) નાશ કરે છે, નહિ કે દ્રવ્ય-લિંગધારીએા; એમ જિનેશ્વરાએ કહ્યું છે. દ્રવ્યલિંગધારી

શીલાંગયુક્ત સાધુઓને મળતા કળનું વર્ણન :---इय सीलंगजुया खलु, दुक्खंतकरा जिणेहि पण्णत्ता । भावपद्दाणा साहू, ण तु अण्णे दव्वलिंगधरा । ४६ ॥

નહિ) હાેય છે. (૪૫)

શીલાંગના પ્રકરણમાં પ્રાસંગિક વર્ણન આટલું ખસ છે. અખંડ ચાસ્ત્રિચુક્ત ભાવસાધુઐાના શીલાંગાે હક્ત રીતે વાસ્તવિક સંપૂર્ણ પણે ( અઢારે હજાર પૂરા, એક પણ ન્યૂન

પ્રસ્તુત વિષયનું અનુસંધાન :---अलमेत्थ पसंगेणं, सीलंगाइं हवंति एमेव । भावसमणाण सम्मं, अखंडचारित्तजुत्ताणं ॥ ४५ ॥

કહ્યું છે. (૪૪)

અર્થાત્ માત્ર દ્રવ્યગુણાશી ન થાય, કિંતુ અત્યંત સુવિશુદ્ધ ગુણેાથી થાય. ( આપ્તપ્રણીત આગમાક્ત જ સાધુગુણેા અત્ય'ત સુવિશુદ્ધ છે. ) આથી અહીં આપ્તપ્રાણીત આગમમાં કહેલા સાધુના ગુણેાથી તાત્ત્વિક સાધુ ખને છે એમ

: ૨૦૬ : ૧૪ શીલાંગવિધિ-પંચાશક ગાથા ૪૭થી૪૯

એટલે ભાવથી રહિત હેાવાથી અપ્રધાન\* સાધુવેશ ધારશુ કરનાર. (૪૬)

દ્રવ્યલિંગધારીએા ક્રિયાબળથી ૬ઃખનેા નાશ કરનારા ન બને ? એ પ્રશ્નનું સમાધાન :–

संपुण्गात्रि हि किरिया, भावेण विणा ण होति किरियत्ति । गियकलविगलत्तगओ, गेवेज्जुववायणाएणं ॥ ४७ ॥ आगोहेणाणंता, मुका गेवेज्जगेषु उ सरीरा । ण य तत्थासंपुण्गाइ साहुकिरियाइ उत्रवात्रो ॥ ४८ ॥ ता णंतसोऽवि पत्ता, एसा ण उ दंसणंपि सिढंति । एवमसग्गहजुत्ता, एसा ण बुद्दाण इद्वत्ति ॥ ४९ ॥

\* અહીં 'અપ્રધાન' શબ્દના ગંભીર અર્થ છે. કેટલીક વખત સાધુવેશ પણ ભાવનું કારણ બનવા દારા દુઃખના નાશનું કારણ બને છે. આથી સાધુવેશના પ્રધાન સાધુવેશ અને અપ્રધાન સાધુવેશ એમ બે ભેદ છે. જેને ભવદેવ આદિની જેમ સાધુવેશ ભાવનું કારણ બને તેના સાધુવેશ પ્રધાન સાધુવેશ છે. જેને સાધુવેશ ભાવનું કારણ ન બને તેના સાધુવેશ પ્રધાન સાધુવેશ છે. જેને સાધુવેશ ભાવનું કારણ ન બને તેના સાધુ વેશ અપ્રધાન સાધુવેશ છે. પ્રધાન સાધુવેશ ધરનારા અને અપ્રધાન સાધુવેશ ધરનારા એ બંને ભાવશન્ય હેાય છે. પણ પ્રધાન સાધુવેશ-ધારી સાધુવેશના પ્રતાપથી ભાવ પામે છે, અને દુ:ખાના આંતુ કરે છે. જ્યારે અપ્રધાન સાધુવેશધારી ભાવ પામતા નથી, એથી દુ:ખાના નાશ કરી શકતા નથી.

### ગાથા-૪૭થી૪૯ ૧૪ શીલાંગવિધિ-પંચાશક : ૨૦૭ :

સ પૂર્ણ પણ વિરતિરૂપ ક્રિયા સમ્યક્ત્વાદિરૂપ પ્રશસ્ત ભાવ વિના ક્રિયા બનતી નથી. કેમકે તે ક્રિયા સ્વક્લથી રહિત છે. આ વિષયમાં ગ્રૈવેયકમાં ઉત્પત્તિરૂપ દર્ષાત છે, અર્થાત ગ્રૈવેયકમાં ઉત્પત્તિરૂપ દર્ષાતથી સ્વક્લથી રહિત ક્રિયા પરમાર્થથી ક્રિયા નથી એની સિદ્ધિ થાય છે. (૪૭) તે આ પ્રમાણેઃ– ઍાઘ આજ્ઞાથી (સમ્યગ્દર્શન વિના કેવળ આપ્તના ઉપદેશથી) જીવાએ ભૂતકાળમાં ગ્રૈવેયક વિમાનામાં અન તા શરીરા મૂકવા છે. કહ્યું છે કે :–

पगमेगस्स ण भंते ! मणूसस्स गेवेज्जगदेवत्ते केवइया दर्विवदिया अईया ? गोयमा ! अणंता=" હે ભગવ'ત એક એક મનુષ્યને ગ્રેવેયક દેવપણામાં ભૂતકાળમાં કેટલી દ્રવ્યે-દ્રિયા થઇ છે ? હે ગૌતમ ! અન'તી થઈ છે " (પ્રજ્ઞાપના ઇંદ્રિયપદ સૂત્ર ૩૧) અસ'પૂર્ણ સાધુક્રિયાથી ગ્રેવેયકમાં ઉત્પત્તિ ન થાય. (૪૮)

્રૈવેયકાેમાં અન'તા શરીરાે મૂકથા છે અને અસ'પૂર્ણ સાધુ ક્રિયાથી ગ્રૈવેયકમાં ઉત્પત્તિ ન થાય એથી સિદ્ધ થાય છે કે, સ'પૂર્ણ સાધુ કિયા અન'તવાર પ્રાપ્ત થઇ છે. સ'પૂર્ણ સાધુક્રિયા અન'તવાર પ્રાપ્ત થવા છતાં, સત્ક્રિયાના ફલ રૂપ માક્ષની વાત તાે દ્વર રહી, કિંતુ માક્ષના કારણબૂત સમ્ય-ક્ર્તવની પણ પ્રાપ્તિ ન થઈ. (એાઘ) આજ્ઞાયાેગમાં પણ જો

સમ્યક્ત્વની પ્રાપ્તિ થઇ હાેય તેા અન તવાર સાધુકિયાની પ્રાપ્તિ અને અન તવાર ગ્રૈવેયકમાં ઉત્પત્તિ ન થાય. અન ત-વાર ગ્રૈવેયકામાં ઉત્પત્તિ થઈ ઈત્યાદિ કારણાથી અતત્ત્વમાં અભિનિવેશવાળી=પ્રશસ્ત ભાવરહિત સાધુકિયા વિદ્વાનાને અભિમત નથી. (૪૯)

प्रકरे ने। ७५२ ७१२ ः— इय णियबुद्धोइ इमं, आलोएऊण एत्थ जइयव्वं । अचंतमावसारं, भवविरहत्थं महजणेणं ॥ ५०॥

મહાજનાએ ઉક્ત રીતે આવશૂન્ય કિયા તત્ત્વથી કિયા નથી એમ સ્વબુદ્ધિથી વિચારીને સંસારના નાશ કરવા, કાેરી કિયામાં નહિ, કિંતુ અતિશય ભાવગુક્ત કિયામાં, પ્રયત્ન કરવા. કારણ કે ભાવગુક્ત કિયા વિના સંસારના ક્ષય ન થાય. મહાજન એટલે વિશિષ્ટ લાેક. વિશિષ્ટ લાેકા જ સંસારક્ષયની ઇચ્છાવાળા અને માટે અહીં ''મહાજનાેએ'' એમ કહ્યું છે. (પ૦)



# ૧૫ આલેાચના વિધિ પ'ચાશક

શીલાંગાે કહ્યાં. શીલાંગામાં કાેઇ કારણથી અતિચારા લાગતાં તેની શુદ્ધિ માટે આલાેચના કરવી જોઈએ. આથી હવે આલાેચનાને કહેવાની ઈચ્છાવાળા ગ્ર'થકાર મગલ, અભિધેય વગેરે કહે છે :–

# नमिऊण तिलोगगुरुं वीरं सम्मं समासओ वोच्छं । आलोयणाविहाणं जतीण सुत्ताणुसारेणं ॥ १ ॥

ત્રણ લેાકના અનુશાસક (=સત્ય ઉપદેશ આપનાર) શ્રી મહાવીર સ્વામીને વિધિપૂર્વક નમસ્કાર કરીને સાધુસંબ'ધી આલેાચનાવિધિને સંક્ષેપથી આગમાનુસાર કહીશ. આલેા-ચનાવિધિ એટલે અતિચારા જણાવવાના વિધિ.

**પ્રક્ષઃ-** અહીં '' સાધુ સંબંધી આલેાચનાવિધિ '' એમ કહ્યું તાે શ્રાવકાેને આલાેચના ન હાેય ?

ઉત્તરઃ- બ્રાવકાેને પણ આલાેચના હાેચ. (અહીં સાધુના આચારાેનું પ્રકરણ હાેવાથી સાધુ સંબંધી એમ કહ્યું છે.) બ્રાવકાેને પણ આલાેચના હાેચ એ પહેલા પંચાશકમાં (નવમી ગાથામાં) જણાવી દીધું છે એટલે અહીં ક્રરી કહેતા નથી. (૧)

<sup>28</sup> 

'' સહસા, અજ્ઞાનતા, ભય, પરની પ્રેરણા, આપત્તિ, રાેગ, માહ અને રાગ–દેષથી દુષ્કૃત્યાનું સેવન થાય છે.'' (3)

દુષ્કૃત્યનાં કારણેા આ પ્રમાણે છે :-सहसाऽणाभोगेण व, भीपण व पेह्लिपण व परेणं । वसणेणायंकेण व, मूढेण व रागदोसेहिं ॥ આ. નિ. ૮૦૦

અજ્ઞાનતા આદિથી દુષ્કૃત્યનું સેવન કરવા છતાં આલેા-ચનામાં સંવેગથી તે બદલ પશ્ચાત્તાપ થાય છે. પશ્ચાત્તાપ દુષ્કૃત્યાેથી બંધાયેલાં કર્માના ક્ષયનું કારણુ છે પશ્ચાત્તાપના કારણુે આલેાચના સાર્થક છે.

यनाथी शे साल थाय ? એ શંકાનું સમાધાન :-आसेवितेऽविऽकिचेऽणामोगादीहि हेांति संवेगा । अणुतावो तत्तो खऌ, एसा सफला म्रणेयव्वा ॥ ३ ॥

દુષ્કૃત્યાના સેવનથી બ'ધાયેલાં કર્મા ભાેગવવાં જ પડે છે. આથી આલાે-

આલાેચના એટલે પાતાના દુષ્કૃત્યાનું વચન આદિથી ગુરુ (=આલાેચનાચાર્ય) પાસે વિશુદ્ધભાવથી સંપૂર્ણપણે (કંઇપણ છુપાવ્યા વિના) પ્રકાશન (૨)

आक्षेयना शल्हने। अर्थ :-आलोयणं अकिच्चे, अभिविहिणा दंसणंति लिंगेर्हि । वइमादिएहि सम्मं, गुरुणो आलोयणा णेया ।। २ ।।

: ૨૧૦ : ૧૫ આલેાચનાવિધિ-પંચાશક ગાથા ૨-૩

પશ્ચાત્તાપથી આલેાચનાની સફળતાનું કારણ ;-

जइ संकिलेसओ इह, बंधो वोदाणओ तहा विगमो । तं पुण इमीइ णियमा, विहिणा सइ सुप्पउत्ताए ॥ ४ ॥

જેમ રાગાદિરૂપ ચિત્તમલિનતાથી દુષ્કૃત્યના સેવનમાં અશુભ કર્માંના બંધ થાય છે, તેમ પશ્ચાત્તાપરૂપ ચિત્ત-વિશુદ્ધિથી દુષ્કૃત્યથી બંધાયેલાં અશુભ કર્માંનાે ક્ષય થાય છે. સદા હવે કહેવાશે તે વિધિથી ભાવપૂર્વ'ક કરેલી આલાેચ-નાથી અવશ્ય ચિત્તવિશુદ્ધિ થાય છે. (૪)

અવિધિથા આલેાચના કરવાથી વિશુદ્ધિ ન થાય :–

इहरा विवजन्नेअेऽवि हु कुवेज्जकिस्यिादिणायतो णेयो । अवि होज्ज तत्थ सिद्धी, आणाभंगा न उण एत्थ ॥५॥ तित्थगराणं आणा, सम्मं विहिणा उ होइ कायव्त्रा । तस्पऽण्णहा उ करणे, मोहादतिसंकिलेसोत्ति ॥ ६ ॥

बंधो य संकिलेसा, ततो ण सोऽवेति तिव्वतरगाओ । ईसिमलिणं ण वत्थं, सुज्झइ नीलीरसादीहिं ।। ७ ॥

કુવૈદ્યે કરેલી રાેગચિકિત્સા તથા અવિધિએ કરેલી વિદ્યા સાધના વગેરેની જેમ અવિધિથી આલેાચના કરવાથી વિશુદ્ધિ ન થવાથી નિષ્ફલતા કે અનર્થ થાય છે. કદાચ પુણ્યપ્રતાપથી કુવૈદ્યની ચિકિત્સામાં આરાેગ્યની પ્રાપ્તિરૂપ સિદ્ધિ થાય, પથુ અવિધિથી કરેલી આલેાચનામાં ઈષ્ટસિદ્ધિ ન થાય.

કેમકે અવિધિથી આલેાચના કરવામાં આજ્ઞાલાંગ(=આપ્તાેન પદેશનું અપાલન) છે. (૫) હવે કહેવાશે તે વિધિપૂર્વક ભાવથી આલેાચના કરવી એવી તીર્થ કરાની આજ્ઞા છે. અજ્ઞાન તાથી તે જિનાજ્ઞાનું પાલન ન કરવાથી અત્યાંત સંકુલેશ= ચિત્તની મલિનતા થાય છે. (૬) તે સંકુલેશથી અશુભક્ર્મના ખંધ થાય છે. તથા દુષ્કૃત્યસેવનના કારણબૂત સંક્લેશની અપેક્ષાએ અવિધિથી આલેાચનામાં સંકુલેશ તીવતર હેાય છે. અર્થાત જેટલા તીવ સંકુલેશથી દુષ્કૃત્યસેવન થાય છે, તેના કરતાં અવિધિથી આલેાચના કરવામાં કરેલા આજ્ઞા-ભંગથી થયેલ સંકુલેશ વધારે તીવ હાેય છે. એટલે એાછા સંકુલેશથી થયેલ કર્મ'બંધ અધિક સંકુલેશથી દ્વર ન થાય. જેમ ચાલ્પ મલિન વસ્ત્ર અધિક મલિન કરનાર નીલીરસ(તેલું કાેઇ મલિન દ્રવ્ય), લાેહી આદિથી શુદ્ધ ન થાય, તેમ એાછા સંકુલેશથી દુષ્કૃત્યસેવનથી થયેલ કર્મબંધના તેનાથી (=દુષ્ક્રત્યના સેવનથી થયેલ કર્મ બંધથી) અધિક કર્મ બંધનું કારણ અનનારા આજ્ઞાભ'ગથી થયેલા સ'કલેશથી ક્ષય ન થાય. (૭)

આલેાચના કરવાનાે વિધિ :—

एत्थं पुण एस विही, अस्हिो अस्हिंमि दलयति कमेणं । आसेवणादिणा खल्ज, सम्मं दव्वादिसुद्धीए ।। ८ ।।

ચાેગ્યે ચાેગ્ય શરૂ પાસે આસેવનાદિના ક્રમથી જ આકુ-ટિકા વગેરે જેવા ભાવથી દુષ્કૃત્યનું સેવન કર્શું તે ભાવ

ગાથા ૯ ૧૫ આલેાચનાવિધિ-પંચાશક ઃ ૨૧૩ ઃ

જણાવવા પૂર્વક પ્રશસ્ત દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાલ-ભાવમાં આલેાચના કરવી જોઇએ.

[ આ દ્વાર ગાથા છે. આમાં યાેગ્ય, યાેગ્ય ગુરુ પાસે, કમ, ભાવ પ્રકાશન, અને દ્રવ્યાદિ શુદ્ધિ એ પાંચ દ્વારા છે. એ પાંચ દ્વારાનું ૧૨ મી ગાથાથી ક્રમશઃ વર્ણન કરશે.](૮) આલાેચનાના કાળ :-

कालो पुण एतीए, पक्खादी वण्णितो जिणिंदेहिं । पार्य विसिद्टगाए, पुव्वायरिया तथा चाहू ।। ९ ।।

જિનેશ્વરાએ વિશેષ આલેાચનાના કાળ પ્રાયઃ પક્ષ, ચાર માસ વગેરે કહ્યો છે. પૂર્વાચાર્ય શ્રી ભદ્રખાહુ સ્વામીએ તે જ પ્રમાણે કહ્યું છે.

સામાન્ય આલેાચના તેા પ્રતિદિન (સવાર–સાંજ) બે પ્રતિક્રમણુમાં કરાય છે. આથી પક્ષ વગેરે કાળ વિશેષ આલેાચનાના છે.

કાેઈ વિશેષ અપરાધ થયેા હાેય તાે કચારેક તે જ વખતે આલાેચના કરે, માંદગીમાંથી તુરત ઊભાે થયેા હાેચ, લાંબાે (=ઘણ્રા દિવસાે સુધી) વિહાર હાેચ વગેરે કારણે પક્ષ વગેરેમાં આલાેચના ન કરે. આથી અહીં પ્રાચઃ કહ્યું છે. (૯)

Jain Education International

For Private & Personal Use Only

चा उम्मासे એ પાઠના સ्थाने 'चाउम्मासियवरिसे' એવા પાઢ છે.

Jain Education International

છે. પખ્ખી વગેરેમાં આલાચના કરવી એવી જિનાજ્ઞા છે. જેમ પાણીના ઘડા દરરાજ ધાવા છતાં તેમાં (સૂક્ષ્મ) કચરા રહી જાય છે, ઘરને દરરાજ સાફ કરવા છતાં (સૂક્ષ્મ) કચરા રહી જાય છે, તેમ સંયમમાં યતનાવાળાને પશુ \* આવશ્યક સત્રમાં કાયાત્સર્ગ અધ્યયનમાં આ ગાથા છે. પણ તે (ર 3 ર) ભાષ્યગાથા છે. જ્યારે અહીં ટીકામાં શ્રી ભદ્રબાહુસ્વામીનું વચન છે એમ કહ્યું છે તે વિચારણીય છે. ભાષ્યની રચના શ્રી ભદ્રબાહુ સ્વા-માએ કરી નથી. અથવા તે ગાથા નિર્ધુ ક્લિની હોય, પણ લેખકદાેષ આદિના કારણે ભાષ્યગાથા તરી કે લખાઈ ગઈ હોય. તથા તે ગાથામાં **પવિશ્વ** 

गहणं अभिग्गहाण य, पुव्वग्गहिए णिवेएउं ॥ १० ॥ પૂનમ કે ચૌદશરૂપ પખ્ખી પર્વમાં કે ચામાસી પર્વમાં આલાચના અવશ્ય કરવી જોઇએ. તથા પૂર્વે લીધેલા અભિ-ગ્રહા શરુને જણાવીને (નવા) અભિગ્રહા લેવા જોઇએ. પખ્ખી-ચામાસી સિવાયના કાળમાં આલાચના કરવી

जीयमिणं आणाओ, जयमाणस्सवि हु दोससब्भावा ।

पम्हुसणपमायाओ, जलकुंभमलादिणाएणं ॥ ११ ॥

વગેરેમાં આલેાચના કરવી એવી પૂર્વ સુનિએાની આચરણા

અતિચારા ન લાગ્યા હાેય તાે પણ એાઘથી પખ્ખી

જ જોઇએ એવેા નિયમ નથી. (૧૦)

પખ્ખી આદિમાં આલેાચના કરવાનું કારણ :-

श्री लद्रणाडु स्वाभीनुं वयन :-**%पक्तियचाउम्मासे, आलोयण णियमसो उ दायव्वा ।** 

: ૨૧૪ : ૧૫ આલેાચનાવિધિ-પંચાશક ગાથા ૧૦૧૧

વિસ્મૃતિ અને પ્રમાદથી (સૂક્ષ્મ) અતિચારાે લાગવાનાે સંભવ છે. કહ્યું છે કે :–

जह गेहं पतिदियहंपि सोहियं तहवि पक्खनंधीसु । सोहिज्जइ सविसेलं, पवं इहयंपि णायव्वं ॥

'' જેવી રીતે ઘરને પ્રતિદિન સાફ કરવા છતાં પાક્ષિક (વગેરે) સમયે છિદ્રો વગેરેમાં વિશેષરૂપે સાફ કરવામાં આવે છે તેવી રીતે આલેાચના વિષયમાં પણ જાણવું.''

[ આ રીતે આચરણા, જિનાજ્ઞા અને દેાષસ લવ એ ત્રણ કારણેાથી પખ્ખી વગેરેમાં આલેાચના કરવી જેઇએ.] (૧૧) 'યાેગ્યે' એ પહેલા દારનું વિવરણ :-

संविग्गो उ अमाई, मइमं कप्पट्ठिओ अणासंसी । पण्णवणिज्जो सद्धो, आणाइत्तो दुकडतावी ।। १२ ।। तच्विहिसम्रुस्सुगो खलु, अभिग्गहासेवणादिलिंगजुतो । आलोयणापयाणे, जोग्गो भणितो जिर्णिदेर्हि ।। १३ ।।

જિનેશ્વરાેએ સંવિગ્ન, અમાયાવી, વિદ્વાન, કલ્પસ્થિત, અનાશ`સી, પ્રજ્ઞાપનીય, શ્રદ્ધાલુ, આજ્ઞાવ'ત, દુષ્કૃતતાપી, આલાેચનાવિધિસમુત્સુક અને અભિગ્રહ-આસેવનાદિ લિંગ-ગુક્ત સાધુને આલાેચના કરવાને ચાેગ્ય કહ્યો છે.

(૧) સ'વિગ્ન એટલે સ'સારભીરુ. સ'સારભીરુને જ દુષ્કર કાર્ય કરવાના ભાવ થાય છે. આલાચના દુષ્કર કાર્ય

**ઃ ૨૧૬ ઃ ૧૫ આલેાચનાવિધિ−પ**ંચાશક ગાથા ૧૨.૧૩

છે. કહ્યું છે કે-अवि राया चप रज्ज़ं, न य दुच्चरियं कहे =''राला કદાચ રાજ્યના ત્યાગ કરે, પણુ પાતાનું દુશ્ચરિત ન ક**હે**.''

(ર**) અમાયાવી:**– માયાવી જીવ દુષ્કૃત્યેા ખરેાબર ન કહી શ**કે**.

(૩) <mark>વિદ્વાનઃ</mark>– અણુધ જીવ આલેાચનાદિના સ્વરૂપને ખરાેબર ન સમજી શકે.

(૪) ક**લ્પસ્થિતઃ**— સ્થવિરકલ્પ, **ક્રજાત કલ્પ, સમાપ્ત** કલ્પ વગેરે કલ્પમાં રહેલ. કલ્પરહિત સાધુને અતિચારની જીગુપ્સાજ ન થાય. ( આથી આલેાચના ન કરે.)

(૫) અનાશ સી ઃ પોતાના સ્વાર્થ માટે આચાર્ય આદિને સાધી લેવાની આશ સાથી રહિત, અથવા સાંસા-રિક ક્લની આશ સાથી રહિત. આશ સાવાળા જીવની સંપૂર્ણ આલેાચના ન થાય. કારણ કે આશ સાજ અતિચાર રૂપ છે (બીજી બધી આલેાચના કરવા છતાં આશ સાની આલેાચના કરવાની આકી જ રહે છે.)

(૬) પ્રજ્ઞાપનીયઃ- સુખપૂર્વક સમજાવી શકાય તેવેા. અપ્રજ્ઞાપનીય જીવ પાતાનું માનેલું છેાડે નહિ ઐથી દુષ્કૃત્યાથી રાકી શકાય નહિ.

∗ સ્થવિરકલ્પના જાતકલ્પ અને સમાપ્ત કલ્પ એ બે પેટા ભેદાે છે. જાતકલ્પ અને સમાપ્તકલ્પની સમજૂતિ માટે ૧૧મા પ'ચાશકની ૨૭-૨૮ ગાથાએે ભુએા.

ગાથા ૧૪-૧૫ ૧૫ આલેાચનાવિધિ-પંચાશક : ૨૧૭ :

(૭) શ્રદ્ધાલુઃ- ગુરુ વિશે શ્રદ્ધાવાળેા છવ ગુરુએ કહેલી શુદ્ધિની (=પ્રાયશ્ચિત્તની) શ્રદ્ધા કરે છે.

(૮) આગ્રાવ'તઃ- આપ્તના ઉપદેશ પ્રમાણે વર્તાનાર. આવેા જીવ પ્રાયઃ દુષ્કૃત્ય કરે જ નહિ.

(૯) દુષ્કૃતતાપીઃ- અતિચારાેનું સેવન થતાં પશ્ચા-ત્તાપ કરવાના સ્વભાવવાળાે. દુષ્કૃતતાપી જીવજ આલેાચના કરવાને સમર્થ અને છે.

(૧૦) આલેાચનાવિધિ સમુત્સુકઃ- આલેાચનાની વિધિની લાલસાવાળા, અર્થાત્ આલેાચનાની વિધિના અતિ-શય રાગી. આવેા જીવ કાળજીથી આલેાચનામાં અવિધિના ત્યાગ કરે છે.

(૧૧) અભિગ્રહ-આસેવનાદિ લિંગચુક્તઃ- આલેા ચનાની ચાેગ્યતાના સ્ચક દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાળ-ભાવથી નિયમા લેવા, બીજાને તે નિયમા લેવડાવવા, લેનારાઓની અનુમાદના કરવી વગેરે લક્ષણાથી ચુક્ત. (૧૨-૧૩) "યાગ્ય ગુરુ પાસે" એ બીજા દારનું વર્ણન :---आयारवमोद्दारवववद्दारोवीलए पकुच्वी य । णिज्जव अवायदंसी, अपरिस्सावी य बोद्धव्वो ॥ १४ ॥ तद्द परहियम्मि जुत्तो, विसेसओ सुहुमभावकुसलमती । मावाणुमाणवं तद्द, जोग्गो आलोयणायरिओ ॥ १५ ॥ આચારવાન, અવધારણાવાન, વ્યવહારવાન, અપવીડક, પ્રકુવી<sup>૧</sup>, નિર્યાપક, અપાયદર્શી<sup>૧</sup>, અપરિશ્રાવી, પરહિતાદ્વત, વિશેષ સૂ<sub>ર્</sub>મભાવ કુશલમતિ અને ભાવાનુમાનવાન આલાે-ચનાચાર્ય આલાેચના આપવાને ચાેગ્ય છે.

(૧**) અાચારવાનઃ**– જેમાં જ્ઞાનાદિ પાંચ આચારાેનું જ્ઞાન અને પાલન હાેય તે આચારવાન. આવા ગુરુ ગુણી હાેવાથી તેમનું વચન શ્રદ્ધા કરવા ચાેગ્ય છે.

(ર) અવધારણાવાનઃ- આલેાચકે કહેલા અપરાધાની અવધારણા કરનાર, અર્થાત્ ધારી શખનાર. આવા શુરુ બધા અપરાધામાં બરાેબર પ્રાયશ્ચિત્ત આપી શકે.

(૩) બ્યવહારવાનઃ- આગમ, શ્રુત, આજ્ઞા, ધારણા અને જીત એ પાંચ બ્યવહારોમાંથી કાેઇ એક બ્યવહારવાળા. આવા શુરુ (બીજાની) શુદ્ધિ કરવામાં (=પ્રાયશ્ચિત્ત આપવામાં) સમર્થ બને છે. [અવધારણા રહિત અને બ્યવહાર રહિત એ બંને બરાેબર શુદ્ધિ ન કરાવી શકે. પણ બરાેબર શુદ્ધિ ન કરાવી શકવાનું કારણ બંનેમાં અલગ છે. અવધારણા રહિત હાેય તા આલાેચકે કહેલા જે અતિચારા યાદ ન રહે તેનું પ્રાયશ્ચિત્ત આપવાનું રહી જાય, અથવા જેવા સ્વરૂપે કહ્યું હાેય તેવા સ્વરૂપે યાદ ન રહે એટલે જેટલું પ્રાયશ્ચિત્ત આપલું જાેઇએ તેટલું ન આપે-વધારે ઓછું આપે. બ્યવહાર રહિત હાેય તા કાેને કયા અપરાધમાં કેટલું પ્રાયશ્ચિત્ત આપવું તેનું જ્ઞાન ન હાેય એટલે જેટલું પ્રાયશ્ચિત્ત આપલું જોઇએ તેટલું ન આપી શકે. ]

Jain Education International

ગાથા ૧૪ ૧૫ ૧૫ આલાેચનાવિધિ-પંચાશક : ૨૧૯ :

(૪) અપનીડક:- લજ્જાથી અતિચારાને છુપાવતા શિષ્યને તેવા ઉપદેશથી લજ્જારહિત બનાવે. આવા ગુરુ આલાેચકના અત્ય ત ઉપકારી બને છે.

(૫) પ્રકુર્વીઃ- કહેલા અતિચારાની પ્રાયશ્ચિત્ત આપીને વિશુદ્ધિ કરાવનારા. કાેઇ પૂર્વાક્ત આચારવાન વગેરે શુણેા-વાળા હાેય, પણ પ્રાયશ્ચિત્ત ન આપે એવા હાેય. આથી અહીં પ્રકુર્વી=પ્રાયશ્ચિત્ત આપીને શુદ્ધિ કરાવનારા એમ કહ્યું.

(૬) નિર્યાપકઃ- સાધુનું પ્રાયશ્ચિત્ત પૂરું કરાવનારા. આવા ગુરુ તેલું કંઇક કરે જેથી સાધુ માટું પણ પ્રાયશ્ચિત્ત કરવા સમર્થ ખને. આથી જ આવા ગુરુ મહાન ઉપકારી છે.

(૭) અપાયદર્શી:- આ લેાક સંબંધી દુર્ભિક્ષ, દુર્બ લતા વગેરે અનથોને જોનારા, અથવા અતિચારવાળા (શલ્ય સહિત મરનારા) જીવાના પરલાક સંબંધી દુર્લ ભેબાધિ વગેરે અનથાં બતાવનારા. આથી જ આવા ગુરુ આલાચકના ઉપકારી છે.

(૮) અપરિશ્રાવીઃ- આલાચકે કહેલા દુષ્કૃત્યા બીજાને નહિ કહેનારા. આલાચકના દુષ્કૃત્યા બીજાને કહેનારા આલાે ચકની લઘુતા કરે છે.

(૯) પરહિતાદ્યત:- પરહિતમાં તત્પર. જે પરહિતમાં તત્પર ન હાેચ તે બીજાઐાની અવજ્ઞા કરે છે.

(૧૦) વિશેષ સુક્ષ્મભાવ કુશલમત્તિ :- બીજા આચાયોની અપેક્ષાએ વિશેષથી લૌકિક શાસ્ત્રાના સુક્ષ્મ પદાર્થોને સુક્ષ્મતાથી જાણુનારા. આથી જ----Jain Education International For Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

Jain Education International

: ૨૨૦ : ૧૫ આલેાચનાવિધિ-પંચાશક ગાથા ૧૬-૧૭

(૧૧) **ભાવાનુમાનવાન** :- બીજાના ચિત્તમાં રહેલા ભાવાેના તેની ચેષ્ટા વગેરેથી નિર્ણય કરનારા. આવા ગુરુ બીજાના ભાવના અનુસાર પ્રાયશ્ચિત્ત આપવાને સમર્થ બને છે.

ઉક્ત ગુણુસમૂહથી રહિત ગુરુ શુન્દિ કરવાને સમર્થ અનતા નથી. (૧૪–૧૫)

'क्रभ' એ त्रील दारनुं वर्णुन :-दुविहेणऽणुलोमेणं, आसेवणवियडणाभिद्दाणेणं । आसेवणाणुलोमं, जं जह आसेवियं वियडे ॥ १६ ॥ आलोयणाणुलोमं, गुरुगऽवराहे उ पच्छओ वियडे । पणगादिणा कमेणं, जह जह पच्छित्तवुडुढी उ ॥ १७ ॥

આસેવન અને આલેાચના એ બે ક્રમથી આલેાચના કરે. જે ક્રમથી દાેષાનું સેવન કર્શું હાેય તે ક્રમથી દાેષા કહે તે આસેવના ક્રમ. (૧૬) પહેલાં નાના અતિચારા કહીને પછી માટા અતિચારા કહે, એટલે કે પંચક આદિ પ્રાય શ્ચિત્તના ક્રમથી જેમ જેમ પ્રાયશ્ચિત્તની વૃદ્ધિ થાય તેમ તેમ દાેષા કહે તે આલાેચના ક્રમ. જેમ કે-સૌથી નાના અતિચારમાં 'પંચક' પ્રાયશ્ચિત્ત આવે, તેનાથી માટા અતિચારમાં 'દશક' પ્રાયશ્ચિત્ત આવે, તેનાથી માટા આતિચારમાં 'દશક' પ્રાયશ્ચિત્ત આવે, તેનાથી માટા આતિચારમાં 'પંચક પ્રાયશ્ચિત્ત આવે, તેનાથી માટા આતિચારમાં 'પંચક પ્રાયશ્ચિત્ત આવે, તેનાથી માટા આવિચારમાં 'પંચક પ્રાયશ્ચિત્ત આવે, તેનાથી માટા આપ્તિચારમાં 'પંચક પ્રાયશ્ચિત્ત આવે, આથી પહેલાં પંચક-પ્રાયશ્ચિત્તવાળા, પછી દશક પ્રાયશ્ચિત્તવાળા, અને પછી પંચદશક પ્રાયશ્ચિત્તવાળા દાેષા કહે. આમ પ્રાયશ્ચિત્તવૃદ્ધિના ક્રમથી દાેષા કહે તે આલાચના ક્રમ. ગીતાર્થ આલાેચનાર્કમથી આલાેચના કરે. કારણ કે તે આલાેચનાક્રમ જાણી શકે છે. અગીતાર્થ આસેવનાક્રમથી આલાેચના કરે. કારણ કે તેને આલાેચનાક્રમનું જ્ઞાન નથી, અને આસેવનાક્રમથી દાેષાને બરાેબર યાદ રાખી શકે.(૧૭)

'ભાવ પ્રકાશન ' એ ચેાથા દ્વારનું વિવરણ :-

तद आउट्टियद्पप्पमायओ कप्पओ व जयणाए । कज्जे वाऽजयणाए, जहट्टियं सव्वमालोए ॥ १८ ॥ આકુટિકાથી (=ઈરાદાપૂર્વક), દર્પથી (કૂદલું વગેરેથી), પ્રમાદથી (=મદ્યાદિ કે સ્મૃતિભ્રંશ), ચથાશક્તિ સંચમની રક્ષારૂપ જયણાપૂર્વક કલ્પથી (=વિશિષ્ટ આલંબનથી), કે જેનાથી સંભ્રમ થઈ જાય તેવા આચિંતી આગ લાગવી વગેરે પ્રસંગે સારાસારના (=ક્રુત્યાકૃત્યના) વિભાગ કર્યા વિના અયતનાથી કર્યું હાય, આમ જે ભાવથી જે રીતે દાયસેવન કર્યું હાય તે બધું સાચા સ્વરૂપમાં ગુરુને કહે, અર્થાત્ કંઇ પણ છુપાવ્યા વિના જે દાય જે રીતે સેવ્યા તે રીતે કહે. (૧૮)

' प्रव्याहि शुद्धि ' એ पांचमा दारनुं विवरे :--दव्वादीसु सुहेसुं, देया आलोयणा जतो तेसु' । होति सुहमाववुडूढी, पाएण सुहा उ सुहहेऊ ।। १९ ।। दव्वे खीरदुमादी, जिणभवणादी य होइ खेत्तम्मि । पुण्णतिहिपभितिकाले, सुहोवओगादि भावे उ ।। २० ।। सुहदव्वादिसम्रुदए, पायं जं होइ भावसुद्धित्ति । ता एयग्मि जएज्जा, एसा आणा जिणवराणं ॥ २१ ॥

પ્રશસ્ત દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાલ-ભાવમાં આલેાચના કરવી જોઇએ. કાર**ણુ કે પ્રાયઃ શુ**ભ પદાર્થો જ શુભનું કારણુ ખનતા હેાવાથી પ્રશસ્ત દ્રવ્યાદિમાં આલેાચના કરવાથી શુભભાવની વૃદ્ધિ થાય છે.

કાઇકને શુભદ્રવ્યાદિ હેાવા છતાં શુભભાવની વૃદ્ધિ ન થાય. આથી અહીં પ્રાયઃ કહ્યું છે. (૧૯)

દ્રવ્યમાં વડલા, ચ'પક, અશાક વગેરે પ્રશસ્ત છે. કહ્યું છે કે–दब्वे सुदण्णगातिसु खीरमातीसु आलोप=''દ્રવ્યમાં સુંદર વર્દ્યાદિવાળા વડલા વગેરેની નીચે ( પાસે ) આલાચના કરે.''

क्षेत्रमां किनासय वगेरे प्रशस्त छे. इह्युं छे है-उच्छुवणे सालिवणे, चेइहरे चेव होइ खेत्तम्मि । गंभीरसाणुणाप, पयाहिणावत्तउदगे य ॥

" ક્ષેત્રમાં શેરડીનું ખેતર, ડાંગરનું ખેતર, જિનમ'દિર અને જેમાં ઊંડું પાણી હેાય, શખ્દના પડઘા પડતા હેાય, પાણી જમણી તરફથી ગાળ ફરતું હાેય તેવા જળાશયના પ્રદેશ શુભ છે."

કાળમાં પૂનમ વગેરે શુમ તિથિના દિવસાે શુભ છે. શુભ તિથિએા આ છે:— पडिकूलेऽवि य दिवसे, वज्जेजा अट्टॉम च नवमिं च । छट्ठिं च चडात्थं बारसिं च दोण्हंपि पक्ष्लाणं ॥ " આલેાચનામાં ( યાેગ વગેરેથી ) પ્રતિફૂલ દિવસાેના અને બંને પક્ષની આઠમ, નાેમ, છઠ, ચાેથ અને બારસ એ પાંચ તિથિઓાના ત્યાગ કરવાે."

( અર્થાપત્તિથી તે સિવાયની શુભયેાગાદિવાળી તિથિએ। શુભ છે.)

ભાવમાં શુભ અધ્યવસાય અને નિમિત્ત શાસ્ત્રમાં કહેલા શુભ ભાવેા શુભ છે. (૨૦)

શુભ દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર–કાલ–ભાવાેનાે ચાેગ થતાં પ્રાયઃ ભાવની શુદ્ધિ થાય છે, માટે શુભ દ્રવ્યાદિને અનુસરવાનાે પ્રયત્ન કરવાે એવી જિનેશ્વરાની આજ્ઞા છે. (૨૧)

આલેાચનીય દાેષોના નિર્દેશ :-

आलोएयव्वा पुण, अइयारा सुहुमवायरा सम्मं । णाणायारादिगया, पंचविद्दो सो य विण्णेओ ॥ २२ ॥ ज्ञानाहि આચાર સંખ'ધી नाना-भाटा અતિચારાની આલાેચના કરવી જોઈએ. તે આચારના જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર, તપ અને વીર્ય એમ પાંચ લોદ છે. (૨૨)

ज्ञानाचारना लेहाः— काले विणए बहुमाणे उवदाणे तहा अणिण्हवणे । वंजणअत्थतदुभए, अट्ठविद्दो णाणमायारेा ॥ २३ ॥

: ૨૨૪ : ૧૫ આલેાચનાવિધિ-પ'ચાશક ગાથા ૨૩

જ્ઞાનાચારના કાલ, વિનય, બહુમાન, ઉપધાન, અનિ-

હ્રવ, વ્યંજન, અર્થ અને તદુભય એ આઠ પ્રકાર છે.

(૧) કાલ ઃ-સ્વાધ્યાયના કાળે સ્વાધ્યાય કરવા. એ કાલ સંખંધી જ્ઞાનાચાર છે. અકાળે ભણુવાથી ઉપદ્રવાે થાય.

(૨) વિનય ઃ–જ્ઞાન, જ્ઞાની અને જ્ઞાનનાં પુસ્તકાદિ સાધનાેના ઉપચાર રૂપ વિનય કરવાે.

(૩) અહુમાનઃ– જ્ઞાન, જ્ઞાની અને જ્ઞાનનાં સાધનાે પ્રત્યે આંતરિક પ્રેમ

(૪) ઉ**પદ્યાન:**-તપપૂર્વ<sup>ક</sup> અધ્યયન, ઉદ્દેશા વગેરેનેા અભ્યાસ કરવા.

(૫) અનિહ્લવાઃ - શ્રુતનાે કે શ્રુતદાતા ગુરુનાે અપલાપ ન કરવાે. [અમુક શ્રુતનું જ્ઞાન હાેવા છતાં (ઇર્ષાદિના કારણે) હું નથી જાણતાે એમ કહેવું તે શ્રુતનાે અપલાપ છે.\* શ્રુતદાતાને ગુરુ તરીકે ન માનવા-ન કહેવા તે ગુરુનાે અપલાપ છે. ]

(૬) વ્ય**ંજનઃ**- સૂત્રા અને અક્ષરા જેવા સ્વરૂપે <mark>હ</mark>ાય તેવા સ્વરૂપે લખવા-બાેલવા, અર્થાત્ ખાેટું લખવું-બાેલવું નહિ.

(૭) અર્થ':- જે સૂત્રાદિના જે અર્થ હાેચ તે સૂત્રા-દિના તે અર્થ કરવા-ખાટા અર્થ ન કરવા.

\* તત્ત્વાર્થ અ. ૬ સ. ૧૧ શ્રી હરિભદ્ર સ્રિટીકા.

ગાથા ૨૪ ૧૫ આલેાચનાવિધિ-પંચાશક ઃ ૨૨૫ ઃ

(૮) **તદુભયઃ**- સૂત્ર અને અર્થ એ બંને ખાેટાં લખવાં કે બાેલવાં નહિ.

આ આચારાના પાલનથી શ્રુતજ્ઞાનની આરાધના થાય છે, અન્યથા વિરાધના થાય તથા આલેાક સંબ'ધી અનર્થો થાય છે.

જ્ઞાનાચાર એટલે જ્ઞાનની આરાધના કરનારાએાનાે જ્ઞાન સંબ'ધી વ્યવહાર. (૨૩)

દर्शनायारना लेहा :-णिस्संकिय-णिकंखिय-णिव्वितिगिच्छा अमूढदिडी य । उत्तवूहथिरीकरणे, वच्छछपमावणे अद्व ॥ २४ ॥ दर्शनायारना निःशंडित, निष्डांक्षित, निर्विथिडित्सा,

અમૂઢદષ્ટિ, ઉપષ્ટું હણુા, સ્થિરીકરણું, વાત્સલ્ય અને પ્રભાવના એ આઠ પ્રકારા છે.

(૧) નિઃશ'કિત :- જિનવચનમાં શ'કા ન કરવી.

(૨) નિષ્કાંક્ષિત :- અન્ય દર્શનની ઇચ્છા ન કરવી,

(૩) નિર્વિચિકિત્સા :- (ધર્મના) ફલની શંકાન કરવી.

(૪) અમૃદ્દષ્ટિઃ- કુતીર્થિકાેની ઋદિ (-ચમત્કારાદિથી વૃદ્ધિ) જેવા છતાં મુંઝાવું નહિ.

(૫) ઉપબૃંહણુા :- ધર્મીના ગુણેાની પ્રશંસા કરવી. (૬) સ્થિરીકરણુ :- ધર્મમાં પ્રમાદ કરનારાએાને ધર્મમાં જોડવા. : ૨૨૬ : ૧૫ આલેાચનાવિધિ-પંચાશક ગાથા ૨૫

(૭) વાત્સલ્ય :- સાધમિકનું બહુમાનપૂર્વક કાર્ય કરવું.

(૮) પ્રભાવનાઃ– શ્રુતજ્ઞાન આદિથી શાસનપ્રભાવના કરવી <del>\*</del>

દર્શન (-જિનવચનની શ્રદ્ધા) હાેય ત્યારે થતાે દર્શન સંખંધી વ્યવહાર તે દર્શનાચાર છે. (૨૪)

ચારિત્રાચારના ભેદાે 🛏

पणिद्दाणजोगजुत्तो, पंचहिं समितिहिं तीहिं गुत्तीहिं । 🤍 एस चरित्तायारो, अट्ठविद्दो होइ णायव्वो ॥ २५ ॥

પ્રણિધાન એટલે મનની શુભ એકાગ્રતા. યેાગ એટલે બ્યાપાર. મનની શુભ એકાગ્રતારૂપ વ્યાપાર કે મનની એકાગ્રતાની પ્રધાનતાવાળા વ્યાપાર તે પ્રણિધાન યાગ. અથવા ×યાગ એટલે મનના નિરાધ. પ્રણિધાન અને મના નિરાધથી ગુક્ત તે પ્રણિધાનયાગ્યુક્ત.

જે જીવ પાંચ સમિતિ અને ત્રણુ શુપ્તિમાં પ્રણિધાન +અને યાેગથી ચુક્ત છે તે જીવ આઠ પ્રકારનાે ચારિત્રાચાર છે.

∗ દર્શનાચારના આઠ ભેદાેનુ` વિસ્તૃત વર્ણન નવમા યાત્રાપ'ચા-શકની બીજી ગાથામાં છે.

× ચાેગનિરાધ અવસ્થામાં શુભ મનની એકાગ્રતા ન હાેય, પણ સમિતિ-ગ્રિપ્તિ રૂપ ચારિત્રાચાર હાેય છે. આથી અહીં ચાેગશબ્દના બીજો અર્થ કર્યો છે. ત્યાં મનાેનિરાધ રૂપ ચાેગ હાેય છે.

+ અહીં ' અને ' શબ્દ ' કે ' અર્થમાં છે. કારણુ કે શુભમનની એકાગ્રતા અને મનાનિરાધ બંને સાથે કદી ન હેાય.

અથવા પળિદાળजોगजुत्तो એ પઠમાં રહેલા ચુક્ત શબ્દના સમિતિ–ગુપ્તિ સાથે અન્વય કરવાથી નીચે પ્રમાણે અર્થ થાય— પ્રશ્વિધાન અને ચાેગથી ચુક્ત તથા પાંચ સમિતિ અને ત્રણુ ગુપ્તિથી ચુક્ત જીવ આઠ પ્રકારના ચારિત્રાચાર છે.

અહીં પાંચ સમિતિ અને ત્રણ ગ્રુપ્તિ એ આઠ ચારિત્રા-ચાર હાેવા છતાં આચાર અને આચારવાનના અલેઢથી પાંચ સમિતિ અને ત્રણ ગ્રુપ્તિથી યુક્ત જીવને ચારિત્રાચાર કહેલ છે. આ ગાથાની ઉક્ત વ્યાખ્યા વૃદ્ધ (-પ્રાચીન) પુરુષાએ કહી છે. બીજાએા તેની બ્યાખ્યા આ પ્રમાણે કરે છે:-પ્રણિધાન અને યાગથી યુક્ત તથા સમિતિ આદિથી આળખાતા આવા આચાર ચારિત્રાચાર છે. (આ બ્યાખ્યામાં 'પષ.' પદથી જીવ નહિ, કિંતુ આચારનું ગ્રહણ કર્શુ' છે.) ચારિત્ર હાેય ત્યારે થતા ચારિત્રસંબંધી બ્યવહાર તે ચારિત્રાચાર. (૨૫)

बारसविहंमिवि तवे, सब्मिंतरबाहिरे क्रुसलदिट्ठे । अगिलाइ अणाजीवी, णायव्वो सो तवायारो ॥ २६ ॥ જે છવ સવ<sup>°</sup>સપ્રરૂપિત છ પ્રકારના અલ્ય'તર અને છ પ્રકારના બાહ્ય એમ બારે પ્રકારના તપમાં ખેદ× રહિત

× अग्लान्या=न राजवेष्टिकल्पेन, यथादाक्त्या वा । ६. वै.नि. गा. १८६.

તપાચારના ભેદા :-

+નિઃસ્પૃહપણુે પ્રવૃત્તિ કરે છે તે જીવ બાર પ્રકારના તપાચાર છે. અહીં જીવથી કરાતાે તપ તપાચાર હાેવા છતાં આચાર અને આચારવાનના અલેદથી જીવને તપ કહ્યો છે. તપ સંબંધી વ્યવહાર તે તપાચાર.

કાર્મણ રૂપ અભ્યંતર શરીરને જ તપાવવાથી અને સમ્યગ્દષ્ટિથી તપરૂપે એાળખાતા પ્રાયશ્ચિત્તાદિ છ પ્રકારના તપ અભ્યંતર છે. બાહ્ય શરીરને પણ તપાવવાથી અને મિથ્યાદ્દષ્ટિઓથી પણ તપ રૂપે એાળખાતા હાવાથી અનશનાદિ છ પ્રકારના તપ બાહ્ય છે. (૨૬)

વીર્યાચારના ભેદા :---

अणिगूहियबलविरिओ, परकमइ जो जहुत्तमाउत्तो । जुंजइ य जहत्थामं, णायव्वो वीरियायारो ॥ २७ ॥ જે જીવ બલ અને વીર્થને છુપાવ્યા વિના ઉપયાેગ પૂર્વક આગમ પ્રમાણે ધર્મક્રિયામાં પ્રવૃત્તિ કરે છે, અને બલ પ્રમાણે, એટલે કે શક્તિનું ઉદ્ઘંઘન કર્યા વિના, આત્માને ધર્મક્રિયામાં જોડે છે તે જીવ વીર્યાચાર છે.

અહીં જીવની પ્રવૃત્તિ વીર્યાચાર હેાવા છતાં આચાર અને આચારવાનના અલેદથી જીવને જ વીર્યાચાર કહ્યો છે.

+ દુન્યવી આશંસાથી તપ કરનાર તપના આજીવી (=દુન્યવી સ્વાર્થ માટે તપના ઉપયોગ કરનાર) છે. અને નિ:સ્પૃહપણે તપ કર-નાર તપના અનાજીવી છે. આથી અનાજીવી શબ્દના ભાવાર્થ નિ:સ્પૃહ એવા છે. દ. વૈ. નિ. ગા. ૧૮૬

[ કાંઈ પણ ધર્મપ્રવૃત્તિ યથાશક્તિ કરવાની છે. યથા શક્તિના શક્તિને ગાેપવવી નહિ અને અતિ ખેંચીને શક્તિનું ઉદ્વાંઘન ન કરલું એમ બે અર્થ છે. આ ગાથામાં એ ખંનેતું सूचन કर्युं' छे. '' अणिगूहियबल्जविरिओ '' એ પદથી શક્તિને છુપાવવાના અને '' जहत्थामं '' એ પદથી શક્તિનું ઉલ્લંઘન કરવાનાે નિષેધ કર્યા છે. |

वृद्धपुरुषे। परक्षमइ अने जुंजइ એ के पहाने। ઉक्ष અર્થથી ભિન્ન અર્થ કરીને આ ગાથાની વ્યાખ્યા આ પ્રમાણે કરે છે:– જ્ઞાનાદિ આચાર શીખતી વખતે ખલ અને વીર્યને ગેાપવ્યા વિના પ્રવૃત્તિ કરે, અર્થાત્ ખલ અને વીર્યને ગાપવ્યા વિના જ્ઞાનાદ આચારને શીખે, પછી ( जुंज = ) યથાશક્તિ જ્ઞાનાદિ આચારાને આચરે. ખલ એટલે શરીર

શક્તિ. વીર્ય એટલે ચિત્તના ઉત્સાહ \* ( ૨૭) પાંચ આચારા કહ્યા. હવે પ્રસ્તુતમાં તેની યાેજના કરે છે:-

एयम्मि उ अइयारा, अकालपढणाइया णिरवसेसा ।

अपुणकरणुञ्जएणं, संवेगाऽऽलोइयव्वत्ति ॥ २८ ॥ ઉક્ત પાંચ આચારામાં અકાળે વાચના. વાચનાદાતાના વિનચન કરવા વગેરે સુક્રમ અને બાદર (નાના અને માટા) જે કેાઇ અતિચારા લાગ્યા હેાય તે બધાની "આ દેાષાને ક્રરી નહિ કરું ઐવા પરિણામવાળા ખનીને " સ`વેગથી= પ્રવ-લચપૂર્વંક આલેાચના કરવી. (૨૮)

\* જ્ઞાનાદિ પાંચ આચારાના વિસ્તૃત બાેધ માટે જીએા દ. વૈ. નિ. **ગા. ૧૮૨ થી ૧૮৩ની ટીકા.** Jain Education International For Private

ખીજી રીતે અતિચારાનાે નિર્દેશ :-

अहवा मूलगुणाणं, एते एव तह उत्तरगुणाणं । एएसिमह सरूवं, पत्तेयं संपवक्खामि ॥ २९ ॥

અથવા મહાવ્રત વગેરે મૂલગુણુના અને પિંડવિશુદ્ધિ વગેરે ઉત્તરગુણુના અતિચારેાની ઉક્ત રીતે આલેાચના કરવી. હવે મૂલગુણુ અને ઉત્તરગુણુ એ બ`નેના અતિચારેાનુ સ્વરૂપ અલગ અલગ કહીશ. (૨૯)

મૂલગુણુ-ઉત્તરગુણુનું અને તેમના અતિચારાનું સ્વરૂપ :-

पाणातिपातविरमणमादी णिसिभत्तविरइपज्जंता । समणाणं मूलगुणा, तिविहं तिविहेण णायव्वा ॥ ३० ॥ पिंडविसुद्धादीया, अभिग्गहंता य उत्तरगुणत्ति । एतेसिं अइयारा, एगिदियघट्टणादीया ॥ ३१ ॥ पुढवादिघट्टणादी, पयलादी तुच्छऽदत्तगद्दणादी । गुत्तिविराहणकप्वट्ठममत्तदियगहियभुत्तादी ॥ ३२ ॥ भोगो अणेसणीएऽसमियत्तं भावणाणऽभावणया । जहसत्ति चाकरणं, पडिमाण अभिग्गहाणं च ॥ ३३ ॥ एते इत्थऽइयारा, असद्दहणादी य गरुयभावाणं । आभोगाणाभोगादिसेविया तद्द य ओहेणं ॥ ३४ ॥ સાધુઓના પ્રાણાતિપાત વિરમણથી રાત્રિભાજન વિરમણ સુધીનાં વતાે મૂલગુણુ છે. સાધુના એ મૂલગુણાના સ્વીકાર

ગાથા૩૦-૩૧ ૧૫ આલેાચનાવિધિ-પંચાશક : ૨૩૧ :

ત્રિવિધ–ત્રિવિધે=કરવા, કરાવવા અને અનુમાદવા રૂપે મન– વચન-કાયાથી પ્રાણાતિપાત આદિના ત્યાગ કરું છું એવી પ્રતિજ્ઞાથી થાય છે. (૩૦)

પિડવિશુદ્ધિથી અભિગ્રહ સુધીના ગુણેા ઉત્તરગુણેા છે. (નિશીથનિર્ગુક્તિમાં) કહ્યું છે કે— पिंडस्त जा विसोही, समिईओ भाषणा तवो दुविहो । पडिमा अभिग्गहावि य, उत्तरगुणमो वियाणाहि ॥ ६५३४॥

એતાલીસ પિંડવિશુદ્ધિ, ∻માઠ સમિતિ, પચીસ મહા-વત ભાવના, આહ્ય-અભ્ય ંતર એ બે પ્રકારના તપના છ છ લેઢા, ખાર પ્રતિમા, દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાલ-ભાવ એ ચાર અભિ-ગ્રહ (કુલ ૧૦૩) ઉત્તર ગુણાે છે.× (૬૫૩૪)

મૂલગુણુ=ધર્મરૂપ કલ્પવૃક્ષના મૂળ સમાન.

ઉત્તરગુણ=ચારિત્ર રૂપ કલ્પવૃક્ષના શાખાદિસમાન.

પ્રાણાતિપાત વિરમણ આદિના એકે દ્રિયસ ઘટ્ટન વગેરે અતિચારા છે. (૩૧)

÷ અહીં ત્રણ ગુપ્તિના સમિતિમાં સમાવેશ કરીને આઠ સમિતિ કહી છે.

× એાઘનિર્યુ ક્તિ વગેરે ગ્રંથામાં નીચે મુજબ ઉત્તરગુણા જણાવ્યા છે–

पिंडविंसोही समिई, भावण पडिमा य इंदियनिरोहो । पडिलेहण गुत्तीओ, अभिग्महा चेत्र करणं तु । (सा. ગा. 3 in Education International For Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

: ૨૩૨ : ૧૫ આલેાચનાવિધિ-પંચાશક ગાથા ૩૨

પૃથ્વી–અપ્−તેઉ−વાસુ – વનસ્પતિ – બેઇદ્રિય – તેઇદ્રિય– ચઉર્રિયિ–પ'ચે'દ્રિય જીવેા સ'બ'ધી સ'ઘદ્દન, પરિતાપ અને વિનાશ એ પ**હે**લા મૂલગુણુના અતિચારાે છે.

નિદ્રાસંખંધી મૃષાવાદ વગેરે બીજા વતના અતિચારા છે. જેમ કે બેઠા બેઠા (કે ઊભા ઊભા) ઉંઘતા સાધુને કાેઈ પૂછે કે તમે ઉંઘા છેા ? તા નથી ઉંઘતા સાધુને કાેઈ તેને મૃષાવાદના અતિચાર લાગે. તેવી રીતે વર્ષાદ વરસતા હાેય ત્યારે વર્ષાદ આવે છે ? એમ કાેઈ પૂછે તા (પૂરી તપાસ કર્યા વિના કે બીજા કાેઈ હેતુથી) વર્ષાદ નથી આવતા એમ જે કહે તેને મૃષાવાદના અતિચાર લાગે. આ અતિચારા સુક્ષ્મ છે. આ જ અતિચારા અભિનિવેશથી સેવે તા બાદર (=માટા) છે.

બીજાએ નહિ આપેલી તુચ્છ=અસાર વસ્તુ લેવી વગેરે ત્રીજા વરતના અતિચારા છે. નહિ આપેલ તૃષ્, પથ્થરના નાના ડુકડા, રાખ, નાળિયેરની કાચલી (કે માટીની કુંડી) વગેરે લેવું તે સૂક્ષ્મ અતિચાર છે. સાધર્મિક (-સાધુ) આદિના શિષ્ય આદિ સારભૂત દ્રવ્યતું (રજા વિના) ગ્રહ્યુ કરવું તે આદર અતિચાર છે.

ગુપ્તિવિરાધના વગેરે ચાથા વતના અતિચારા છે. સ્ત્રી આદિથી સ'સક્ત વસતિમાં રહેવું વગેરે સૂક્ષ્મ અતિચાર છે. સ'ક્લેશથી હસ્તકર્મ કરવું વગેરે આદર અતિચાર છે.

કલ્પસ્થ એટલે ખાળક. બાળક વગેરેમાં મમત્વ વગેરે પાંચમા વતના અતિચારાે છે. શચ્ચાતર વગેરેના બાળક

ઉપર શબ્યાતર આદિના સંબંધથી મમત્વ ભાવ રાખવા, શબ્યાતર આદિની વસ્તુઓતું કાગડાે. ધાન, ગાય આદિથી રક્ષણ કરવું એ સૂક્ષ્મ અતિચાર છે. સુવર્ણું આદિ (કિંમતી ઝવેરાત), બહુ ધન, વસ્ત્ર વગેરે રાખવું તે બાદર અતિચાર છે.

દિવસે\* લાવેલું અશનાદિ દિવસે વાપરલું, દિવસે લાવેલું અશનાદિ રાતે વાપરલું, રાતે લાવેલું અશનાદિ દિવસે વાપરવું, રાતે લાવેલું અશનાદિ રાતે વાપરલું એ છઠ્ઠા વ્રતના અતિચારા છે. (૩૨)

અકલ્પ્ય અશનાદિનું ભાેજન કરવું, એષણા સિવાય ચાર+ સમિતિમાં પ્રયત્નનાે-કાળજીના અભાવ, મહાવતાેનું રક્ષણ કરનારી પચીશ ભાવનાએા અથવા બાર અનુપ્રેક્ષા ન ભાવવી, યથાશક્તિ માસિકી આદિ ભિક્ષુપ્રતિમા, દ્રવ્યાદિ અભિગ્રહા અને વિવિધ તપનું સેવન ન કરવું તે અનુક્રમે પિંડવિશુદ્ધિ, સમિતિ, ભાવના, પ્રતિમા, અભિગ્રહ અને તપ રૂપ ઉત્તરગુણના અતિચારા છે. (33)

\* આગલા દિવસે લાવીને ખીજા દિવસે વાપરવું.

+ અહીં ગુપ્તિના અતિચારાના અલગ નિદે શ નથી, તથા હત્તર ગુણાનુ પ્રતિપાદન કરનારી જે સાક્ષિગાથા ડીકામાં છે તેમાં ત્રણુ ગુપ્તિના સમિતિમાં સમાવેશ કરીને સમિતિના આઠ ભેદ વિવક્ષિત છે. આથી અહીં ચાર સમિતિના ઉપલક્ષણથી ત્રણુ ગુપ્તિ પ્રણુ સમજી લેવી.

#### : ૨૩૪ : ૧૫ આલેાચનાવિધિ–પંચાશક ગાથા ૩૫

આ (અન'તરાકત) અતિચારાે મૂલગુણ – ઉત્તરગુણ સ'બ'ધી છે. તદુપરાંત જીવાદિ પદાર્થોની અશ્રદ્ધા, વિપરીત પ્રરૂપણા વગેરે પણ અતિચારા છે. આ અતિચારા અન'તરાક્ત પૃથ્વીસ'ઘટન આદિ અતિચારાની અપેક્ષાએ માટા છે. કારણ કે આ અતિચારા સુધર્મંરૂપ મહાવૃક્ષના મૂળસમાન સમ્યક્ત્વને દ્વવિ કરે છે.

ઉક્ત બધા અતિચારાે આલાેગ, અનાલાેગ, સહસાત્કાર, લય, રાગ−ક્રેષ વગેરેથી થાય છે.

આલેાગ=આ અક્તેવ્ય છે એવું જ્ઞાન.

અનાભાેગ=આ અકર્લ`બ્ય છે એવા જ્ઞાનનાે અભાવ. (तद्द य ओघेन=) આમ અનેક અતિચારા અનેક રીતે થતા હાેવાથી સંપૂર્ણપણું આલાેચના કરવી જોઇએ. (૩૪)

આલાેચના કેવી રીતે કરવી તે જણાવે છે:-

संवेगपरं चित्तं, काऊणं तेहि तेहि सुत्तेहि । सछाणुद्धरणवित्रागदंसगादीहि आछोए ।। ३५ ।।

આલાચકે શલ્યના ઉદ્ધાર ન કરવામાં થતા વિપાકાને =દુષ્ટપરિણામાને દર્શાવનારાં અને શલ્યના ઉદ્ધાર કરવામાં થતા લાભને દર્શાવનારાં તે તે પ્રવચનપ્રસિદ્ધ સૂત્રાથી ચિત્તને સંવેગપ્રધાન (=મવભયપ્રધાન અથવા માક્ષ તરફ સંવેગ-વાળું=દાેડનારું) બનાવીને આલાેચના કરવી જોઇએ.

અથવા આ ગાથાનાે અર્થ આ પ્રમાણે છે :-

ગાથા ૩૬થી૩૮ ૧૫ આલેાચનાવિધિ–પંચાશક : ૨૭૫ :

ગુરુ શલ્યનાે ઉદ્ધાર ન કરવામાં થતા દુષ્ટ પરિણામાં દર્શાવનારાં અને શલ્યનાે ઉદ્ધાર કરવામાં થતા લાભને દર્શાવનારાં તે તે પ્રવચનપ્રસિદ્ધ સૂત્રાથી શિષ્યના ચિત્તને સ વેગપ્રધાન બનાવીને તેની પાસે આલાેચના કરાવે. (૩૫) શલ્યનું લક્ષણ :-

सम्मं दुच्चरितस्सा, परसक्खिगमप्पगासणं जंतु । एयमिह भावसछं, पण्णत्तं वीयरागेहिं ।। ३६ ।। ગીતાર્થ પાસે દુષ્કૃતનું ભાવથી પ્રકાશન ન કરવું એ ભાવશલ્ય છે એમ જિનાએ કહ્યું છે. (૩૬)

શલ્યેાહ્વાર ન કરવાથી થતા વિપાંકા :—

णवि तं सत्थं व विसं, व दुप्पउत्तो व क्रणति वेतालो । जंतं व दुप्पउत्तं, सप्पो व पमादिओ क्रुद्धो ॥ ३७ ॥ जं क्रणइ भावसऌं, अणुद्धितं उत्तिमट्ठकालम्मि । दुऌहद्वोद्दीयत्तं, अणंतसंसारियत्तं च ॥ ३८ ॥

વિષ, દુઃસાધિત ( - અવિધિથી સાધેલ) રાક્ષસ, દુષ્પ્રચુક્ત ( - અવિધિથી ઉપયાેગ કરેલ) શતઘ્ની વગેરે ચંત્ર, છંછેડવાથી ગુસ્સે થયેલા સર્પ જે નુકશાન ન કરે તે નુકશાન પંડિતમરથ્યુ સમયે નહિ કરેલા ભાવશલ્યના ઉદ્ધાર કરે છે. પંડિતમરથ્યુ (અનશન) સમયે ભાવશલ્યના ઉદ્ધાર ન કરવાથી બાધિ( -જિન-ધર્મપ્રાપ્તિ) દુર્લ ભ બને છે, અને અનંત સંસાર થાય છે.\* \* આઘ નિગ્ ૮૦૪-૮૦૫, સંબાધ પ્રગ્ આલાયનાગ્ ૨૯-૩૦ શ્રાહ છગ્ગ ૩૬-૩૭.

: ૨૩૬ : ૧૫ આલેાચનાવિષિ−પંચાશક ગાથા ૩૯

સમ્યક્ત્વ સહિત ચારિત્રથી બ્રષ્ટ બનેલેા જીવ ઉત્કૃષ્ટથી (દેશેાન) અર્ધપુદ્દગલપરાવર્ત જેટલા કાળ સુધી સંસારમાં પરિબ્રમણુ કરે છે.

ભાવશલ્યનાે ઉદ્ધાર કરવામાં થતા લાભાને દર્શાવનારાં સૂત્રા આ પ્રમાણે છે:-

आल्ठोयणापरिणओ, सम्मं काऊण सुविहिओ कालुं। उक्कोसं तिण्णि भवे, गंतूण लभेज्ञ निव्वाणं ॥ આધનિ ૮૦૯ "આલાચનાના પરિણામવાળાે સાધુ સમાધિમરશ્ પામીને ફરી ઉત્કુષ્ટ= ખત્ય'ત સારી આરાધના કરીને ત્રણ લવા કરીને માક્ષ પામે છે. "\* (એક સમાધિમરણવાળાે લવ, બીજો દેવસવ, ત્રીજો અત્ય'ત સારી આરાધનાવાળાે લવ) આવાં બીજાં પણ સૂત્રા છે. ( ૩૭–૩૮ )

અવિધિયો શુદ્ધિ કરવા છતાં શલ્ય દૂર ન થાય :-आलोयणं अदाउं, सति अण्णस्मिवि तहऽप्पणो दाउं । जेवि हु करेंति साहि तेऽवि ससछा विणिदिद्वा ॥ ३९ ॥

જે આલેાચના કર્યા વિના સ્વકલ્પનાથી શુદ્ધિ કરે છે તેમને, તથા જે બીજા ગીતાર્થ હેાવા છતાં લજ્જાદિના કારણે ગીતાર્થ પાસે આલેાચના ન કરતાં જાતે જ આલેાચના કરીને પ્રાયશ્વિત્તના સ્વીકાર આદિથી શુદ્ધિ કરે છે તેમને પણ જિનેાએ ભાવશલ્ય સહિત કહ્યા છે.

આનાથી એ જણાવ્યું કે બીજા હાેય તાે બીજા પાસેજ આલાચના લેનાર શુદ્ધ થાય છે. કહ્યું છે કે-

ગાથા ૪૦ ૧૫ આલેાચનાવિધિ-પંચાશક : ૨૩૭ ઃ

छत्तीसगुणसमन्नागपण तेणवि अवस्स कायव्या । परसक्खिया विसोही सुट्टुवि ववद्वारकुसलेणं ॥

'' જે છત્રીસ ગુણેાથી ચુક્ત હેાય, અને સારી રીતે વ્યવહારકુશળ હેાય તેણે પણ અવશ્ય પરસાક્ષીએ વિશુદ્ધિ કરવી જોઈ એ.''\*

જો અન્ય ન હાેય તાે જાતે આલાેચના કરે તાે પણ શુદ્ધ થાય છે, પણ તેણે સિદ્ધોની સાક્ષી કરીને આલાેચના કરવી જોઈ એ. (એાઘનિ. ગાથા હલ્૧માં) કહ્યું છે કે– સિદ્ધાવसाणा य= બીજાનાે યાેગ ન થાય તાે છેવટે સિદ્ધોની સાક્ષીએ આલાેચના કરે.

તથા આ ગાથાથી એ પણ જણાવ્યું છે કે ગીતાર્થ મળશે ત્યારે તેમને જણાવીશ એવા ભાવથી જાતે જ પ્રાયસ્થિત્ત લઇને પ્રાયશ્ચિત્તને પૂર્ણ કરનાર ગીતાર્થ શુદ્ધ થાય છે. (૩૯) જાતે શલ્ય ઉદ્ધરનાર શલ્યસહિત છે એ વિષય દષ્ટાંતથી જણાવે છે:-किरियण्णुणावि सम्मंपि रोहिओ वणो ससछो उ । होइ अपत्थो एवं, अवराहवणोऽवि विण्णेओ ॥ ४० ॥ होइ अपत्थो एवं, अवराहवणोऽवि विण्णेओ ॥ ४० ॥ જેમ વ્રણ્ચિકિત્સાને સંપૂર્ણપણે જાણનાર પણ જે શરીરમાં થયેલા ખરાબ પરૂ આદિરૂપ શલ્યવાળા વ્રણને વધવા દે-જીનું થવા દે અર્થાત્ દૂર ન કરે તા તે વ્રણ્ પરિણામે મરણનું કારણ હાેવાથી તેના માટે અહિતકર જ

\* નિશીથ ભા૦ ૩૮૬૨, એા**ઘ** નિ૦ ૭૯૫, બ્રાહ્ય ૭૦ ૧૬.

Jain Education International

ખને છે તેમ, જેણે ભાવશલ્ય અન્યને જણાવ્યું નથી તેના માટે ચારિત્રરૂપ શરીરમાં રહેલા અતિચાર રૂપ વધુ પણ અન'ત મરણાદિનું કારણ હાવાથી અહિતકર જ અને છે. કારણ કે પરમાર્થથી તેના ઉદ્ધાર થયાે નથી. બીજાને જણુા-વવું એ જ શલ્યાદ્ધાર છે. (૪૦)

गीतार्थ दुर्ध ल हेाय ता शु अरवु ते कछावे छे:-सल्छद्धरणनिमित्तं, गीयस्सऽन्नेसणां उ उकोसा । जोयणसयाइ सत्त उ, बारस वरिसाइ कायव्त्रा ॥ ४१ ॥

આલેાચના માટે ગીતાર્થ ગુરુની ઉત્કૃષ્ટથી (ક્ષેત્રથી) સાતસાે ચાેજન સુધી અને (કાળથી) ખાર વર્ષ સુધી તપાસ કરવી એઈએ.

અહીં આલાચનાચાર્યના ગુણેાથી ચુક્ત ગીતાર્થની શેાધ કરવી એમ ન કહેતાં ગીતાર્થની શાધ કરવી એમ જે કહ્યું તેનાથી એ જણાવ્યું કે-સઘળા ગુણેાથી ચુક્ત આલાચના-ચાર્ય ન મળે તા જે કેવળ સંવિગ્ન ગીતાર્થ હાેય તે પણ આલાચનાચાર્ય છે. કારણ કે સંભળાય છે કે-અપવાદથી ગીતાર્થ, સંવિગ્નપાક્ષિક, સિદ્ધપુત્ર અને પ્રવચન દેવતાના યાગ ન હાેય તા સિદ્ધો પાસે પણ આલાચના કરવી. કારણ કે શલ્ય સહિત મરણ સંસારનું કારણ છે. કહ્યું છે કે:-'' સંવિગ્ને ગીયત્થે અસર્ફ પાસત્થમાર સારૂ વી ''= ''સંવિગ્ ગીતાર્થના યોગ ન થાય તા ગીતાર્થ પાસત્થાદિ પાસે, ગીતાર્થ પાસત્થાદિના રોગ ન થાય તા સારૂ પિક પાસે

ગાથા ૪૨થી૪૫ ૧૫ અલેાચનાવિધિ-પંચાશક : ૨૩૯ :

આલાચના કરવી. " [તેના ચાેગ ન થાય તા ગીતાર્થ પશ્ચાત્કૃત પાસે આલાચના કરવી. તેના અભાવે પ્રવચન-દેવતાને પ્રસન્ન કરીને તેની પાસે કે મહાવિદેહ ક્ષેત્રમાંથી શ્રી સીમ'ધર સ્વામી પાસેથી મ'ગાવીને આલાચના કરવી. તેમ ન અને તા અરિહ'ત પ્રતિમા સમક્ષ આલાચના કરવી. પ્રતિમાના ચાેગ ન હાેચ તા ઇશાન પૂણાની સન્મુખ રહીને શ્રી અરિહ'ત-સિદ્ધોની સમક્ષ આલાચના કરવી. ! (૪૧) આલાચના કરનારે આલાચના કરતાં પહેલાં કેવા સ'વેગ ઉત્પન્ન કરવા જોઇએ તે જણાવે છે:-

मरिउं ससल्लमरणं, संसाराडविमहाकडिल्लग्मि । सुचिरं भमंति जीवा, अणोरपारंमि ओइण्णा ॥ ४२ ॥ उद्धरियसच्वसल्ला, तित्थगराणाइ सुत्थिया जीवा । भवसयकयाइ खविउं, पावाइ गया सिवं थामं ॥ ४३ ॥ सल्लुद्धरणं च इमं, तिलोगाबंधूहि दंसियं सम्मं । स्रावतहमारोग्गफलं, धण्णोऽहं जेणिमं णायं ॥ ४४ ॥

ता उद्धरेमि सम्मं, एयं एयस्स णाणरासिस्स । आवेदिउं असेसं, अणियाणो दारुणविवागं ॥ ४५ ॥ જીવેા શલ્યસહિત મરીને અનાદિ-અન'ત સ'સારરૂપ અતિશય ગહન જ'ગલમાં પ્રવેશ કરે છે. અને તેમાં અત્ય'ત લાંખા કાળ સુધી ભટકે છે.\* (૪૨) જિનાજ્ઞામાં સારી રીતે રહેલા જીવેા આલાેચના કરીને તેનાથી સે'કઢા ભવાનાં કર્મો

For Private & Personal Use Only

\* 윗(호안이 3상) Jain Education International

: ૨૪૦ : ૧૪ આલાેચનાવિધિ-પંચાશક ગાથા ૪૬

ખપાવીને સિદ્ધિસ્થાનને પામે છે. (૪૩) ચુક્તિ-ચુક્ત આ આલાેચના જિનેશ્વરાએ કહી છે. તેથી એ અવશ્ય ભાવા-રાેગ્ય આપનારી છે. મેં આલાેચના જાણી તેથી હું ધન્ય છું. (૪૪)

આથી હું નિદાન રહિત બનીને ભયંકર ફળ આપનાર સંપૂર્ણ ભાવશલ્યને જ્ઞાનપુંજ ગુરુ સમક્ષ વિધિપૂર્વક પ્રગટ કરીને દ્વર કરું. (૪૫)

®ક્ત પ્રકારનેા સ`વેગ ઉત્પન્ન કરીને શું કરવું તે જણાવે છે –

इय संवेगं काउं, मरुगाहरणादिएहि चिंधेहि । दढमपुणकरणजुत्तो, सामायारिं पउंजेेजा ।। ४६ ।।

જેતું મરણ નજીકમાં છે તેણે પણ શુદ્ધિ કરવી જોઇએ એતું જણાવનારાં કે શલ્ય રાખવાથી થતા દેાષાને જણાવનારાં શાસ્ત્રપ્રસિદ્ધ પ્રાહ્મણુ-પીઠ-મહાપીઠ આદિનાં દેષ્ટાંતાથી અન તર ચાર ગાથાઓામાં જણાવ્યા તેવા સ'વેગને (-શુભ અધ્યવસાય વિશેષને) ઉત્પન્ન કરીને અને આ અપરાધ કરી નહિ કરું એવા દઢ પરિણામવાળા બનીને આલાેચના કરે, અને આલાેચનાની ( આલાેચનાચાર્યને) વંદન કરવું, આસન પાથરવું વગેરે વિધિ કરે.

બ્રાહ્મણુતું દર્ષાત આ પ્રમાણે છે:– પાટલીપુત્ર નગરમાં ત્રિલેાચન નામના બ્રાહ્મણુ હતા. તે વેદ અને વેદાંગનાં રહરયાને સારી રીતે જાણુનારાઓમાં શિરામણુ હતા. તેની પાસે એક બ્રાહ્મણુના છાકરાએ આવીને તેને પ્રણામ કરીને

#### ગાથા ૪૬ ૧૫ આલેાચનાવિધિ-પંચાશક : ૨૪૧ :

કહ્યું કે :- મેં અજ્ઞાનતાથી પરસ્ત્રીનું સેવન કર્યું છે. મારા તે પાપની શુદ્ધિ કરા. તેના ભાવની પરીક્ષા કરવા માટે પ્રાહ્મણે કહ્યું કે હે પ્રાહ્મણપુત્ર ! ખીલેલા કેસુડાના કુલ જેવી તપેલી સ્ત્રીના આકારની લેહાની પૂતળીનું આલિંગન કર. કારણ કે આ અપરાધમાં આ સિવાય બીજીં પ્રાયશ્ચિત્ત નથી. પાપથી ભય પામેલા તેણે આ પ્રાયશ્ચિત્તના સ્વીકાર કર્યો. આથી પ્રાહ્મણે તેના ભાવને (આને સાચા પશ્ચાત્તાપ થયેા છે એ ભાવને ) જાણીને આ સિવાય બીજીં પ્રાયશ્ચિત્ત આપ્યું.

અથવા ( બીજી રીતે ) બ્રાહ્મણતું દર્ષાત આ પ્રમાણે છે:-વેદના અર્થોમાં કુશળ કાઇક બ્રાહ્મણ હતા. પાતે માનેલાં શાસ્ત્રોથી થયેલા બાધથી તે ધર્મ કરવા માટે તાપસ બન્યા. હવે તે તાપસ આશ્રમમાં રહીને તપ કરે છે, કંદમૂલનુ ભક્ષણ કરે છે, અત્યંત કષ્ટમય અનુષ્ઠાના કરે છે. એક વખત સ્નાન આદિ માટે નદીના કાંઠે ગયેલા તેણે માછીમારાને મત્સ્યમાંસનું ભક્ષણ કરતા જોયા. આથી તેને મત્સ્યમાંસ ખાવાની ઇચ્છા થઈ. માછીમારા પાસે મત્સ્યમાંસ માગીને પાધું. તેનું અજીર્ણ થવાથી ઉગ જવર રાગ થયા. તેની ચિકિત્સા માટે તેણે વૈદ્યને બાલાબ્યા. વૈદ્યે તેને તે શું ખાધું છે ? એમ પૂછવું. શરમથી તેણે કહ્યું: કંદમૂલ અને ક્લના આહાર કરનારા તાપસા જે ખાય છે તે મે ખાધું છે. તેણે માંસભક્ષણની વાત કરી નહિ. વૈદ્યે તેના

9¢

ઃ ૨૪૨ ઃ ૧૫ આલેાચનાવિધિ−પંચાશક ગાથા ૪૭

નિર્ણ્ય કરીને તેના ઉપાયા કર્યા. પણ તાવ મધ્યો નહિ. ક્રરી વૈઘે તે' શું ખાધું છે એમ પૂછવું. તાપસે પૂર્વ મુજબ જ કહ્યું. આથી વૈઘે પૂર્વ મુજબ જ ઉપાયા વિશેષરૂપે કર્યા. પણ લાભ થયા નહિ. એક વખત વેદનાથી ઘેરાયેલા તે મૃત્યુરૂપ રાક્ષસથી ભય પામ્યા, અર્થાત્ કદાચ હવે હું મરી જઇશ એવા ભય થયા. આથી શરમ મૂકીને વૈઘને મત્સ્યમાંસના ભક્ષણની વાત કરી. આથી વૈઘે તેને કહ્યું: આટલા દિવસ સુધી તે' રાગનું કારણ ન કહ્યું એ ઘણું અયાગ્ય કર્યું. છતાં હમણાં પણ જવર રાગનું કારણ કહ્યું એ સારું કર્યું. આથી હવે હું રાગના નાશ કરીશ. પછી વૈઘે તેના યાગ્ય ઉપાયા કરીને તેનું શરીર રાગની પીડાથી રહિત, પુષ્ટ અને અત્યંત તેજસ્વી બનાવ્યું. (૪૬)

भाथा-भदथी मुझ्त लनीने आक्षेत्रियना करवी लोઈએ :-जह बालो जंपतो, कज़मकज़ व उज्जुयं भणति । तं तह आलोइज़ा, मायामयविष्पम्रुको उ ॥ ४७ ॥

જેમ માતા આદિની પાસે બાેલતું બાળક સરળપણે કાર્ચ કે અકાર્ચ કહે છે−કંઈ પણ છુપાવ્યા વિના જેવું હાેચ તેવું કહે છે, તેમ સાધુ માયા અને મદથી મુક્ત બનીને કહેવા જેવા કે નહિ કહેવા જેવા અપરાધ ગુરુને જણાવે. માયા અને મદથી ચુક્ર્ત સાધુ બરાેબર આલાેચના

ગાથા ૪૮-૪૯ ૧૫ આલાેચનાવિધિ-૫'ચાશક : ૨૪૩ :

ન કરી શકે. આથી અહીં 'માયા-મદથી મુક્ત' એમ કહ્યું છે.\* (૪૭)

સારી રીતે કરેલી આલેાચનાનું લક્ષણ :--

आलोयणासुदाणे, लिंगमिणं विति मुणियसमयत्था । पच्छित्तकरणमुचितं, अकरणयं चेव दोसाणं ॥ ४८ ॥ शुरुना ७५६ेश प्रभाषे प्रायश्चित्त ४२वुं (=અपराध निभित्ते भूरुको को द'र आपये। होय तेने भूरता रहा। प्रमाणे परे।

ગુરુએ જે દંડ આપ્યા હાય તેને ગુરુના કહ્યા પ્રમાણે પૂરા કરવા , તથા જેની આલાેચના કરી છે તે દાેષાનું ફરી સેવન ન કરવું એને સિદ્ધાંતના અથાંને જાણુનારાએા સારી રીતે કરેલી આલાેચનાનું લક્ષણ કહે છે. અર્થાત જે સાધુ ગુરુના ઉપદેશ પ્રમાણે પ્રાયશ્વિત્ત કરે છે અને જેની આલાે ચના કરી છે તે દાેષાનું કરી (ભાવથી) સેવન કરતાે નથી તેણે આલાેચના સારી રીતે કરી છે એમ જાણી શકાય છે. (૪૮)

ેકેવી રીતે કરેલી આલેાચના શુદ્ધિ કરનારી ખને છે તે જણાવે છે:–

इय भावपद्दाणाणं, आणाए सुट्ठियाण होति इमं । गुणठाणसुद्धिजणगं, सेसं तु विवज्जयफरुंति ॥ ४९ ॥ જે સ'વેગની પ્રધાનતાવાળા છે અને જિનાજ્ઞામાં સારી રીતે રહેલા છે તેમણે કરેલી આલાેચના પ્રમત્તાદિ ગુણુ-રથાનાેમાં નિર્મલતા કરનારી છે, અર્થાત્ સ'વેગપ્રધાન

\* સંખાધ પ્ર૦ આલાેચના૦ ૨૫, એાધનિ૦ ૮૦૨ નિશીથ ભાષ્ય ૩૮૬૩, શ્રાહ્મજી૦ ૧૩

: ૨૪૪ : ૧૫ આલેાચનાવિધિ-પંચાશક ગાથા ૫૦

બનીને અને જિનાજ્ઞામાં સારી રીતે રહીને કરેલી આલેાચના શુદ્ધિ કરનારી અને છે. તે સિવાય કરેલી આલેાચના શુધ્ધિ તાે ન કરે, બલ્કે અશુદ્ધિ કરેં. (૪૯)

ઉપસંહાર :--

लडूण माणुसत्तं, दुलहं चइऊण लोगसण्णाओ । लोगुत्तमसण्णाए, अविरहियं होति जतितव्वं ॥ ५० ॥

ચુલ્લકાદિ દેષ્ટાંતાેથી દુર્લંલ મનુષ્યલવ મેળવીને, લવા-લિન દી લાેકાેની મનાવૃત્તિરૂપ લાેકસ જ્ઞાએાના અર્થાત્ અકુત્યના કારણબૂત પરિણામાના ત્યાગ કરીને, મુમુક્ષુલાેકાેની મનાવૃત્તિરૂપ લાેકાેત્તમ સંજ્ઞામાં, અર્થાત્ અતિચારાની વિશુદ્ધિ કરવા દ્રાશ જિનાેપદેશાનુસારી લાેકાેત્તમ સંજ્ઞામાં, સતત પ્રયત્ન કરવા જોઇએ. કારણ કે નિર્વાદ્યુરૂપ કલ્યાણના આના સિવાય બીજો કાેઈ ઉપાય નથી, આ જ એક ઉપાય છે.

જીવ મનુષ્યભવ પામીને જ માક્ષરૂપ કાર્યને સાધવા માટે સમર્થ ખને છે. આથી અહીં 'મનુષ્ય ભવ ' મેળવીને એમ કહ્યું છે. (૫૦)



For Private & Personal Use Only

## ૧૬. પ્રાયશ્ચિત્તવિધિ પ'ચાશક

આલેાચનાવિધિ કહ્યો. ઉક્તવિધિથી અતિચારાેની આલેાચના કર્યા પછી તેની શુદ્ધિ માટે ગુરુંએા પ્રાયશ્ચિત્ત આપે છે. આથી હવે પ્રાય-શ્ચિત્ત પ્રકરણુનાે આરંભ કરવાની ઇચ્છાવાળા ગ્ર'થકાર મંગલ વગેરે જણાવે છે :-

# नमिऊण वद्धमाणं, पायच्छित्तं समासतो वोच्छं । आलोयणादि दसद्दा, गुरूवएसाणुसारेणं ॥ १ ॥

શ્રી મહાવીરસ્વામીને પ્રથ્રામ કરીને આલેાચનાદિ દશ પ્રકારતું પ્રાયશ્ચિત્ત ગણધરલગવ'ત વગેરેના વચનાતુસાર કહીશ. પણ વ્યવહાર ભાષ્ય વગેરે ગંથાની જેમ વિસ્તારથી નહિ, કિંતુ સંક્ષેપથી કહીશ.

પ્રાયઃ શુદ્ધિ જેનાથી થાય તે પ્રાયશ્ચિત્ત. चिति संज्ञाशुद्धज्ञो: એવે। પાઠ હેાવાથી અને क्त પ્રત્યય ભાવ અર્થમાં હેાવાથી અહીં ચિત્ત શબ્દ શુદ્ધિ પર્યોયવાચી છે.

મક્ષઃ− પ્રાયઃ શુદ્ધિ જેનાથી થાય તે પ્રાયશ્ચિત્ત ઐમ 'પ્રાય:' કેમ કહ્યું ?

ઉત્તરઃ- ભાવપૂર્વક કરેલું પ્રાયશ્ચિત્ત શુદ્ધિનું કારણ બને છે, ભાવ વિના નહિ. આથી અહોં પ્રાય: એમ કહ્યું છે. (૧) प्रायश्चित्तना दश प्रधार:-आलोयण पडिकमणे, मीस विवेगे तहा विउस्सग्गे । तव छेय मूल अणवद्वया य पारंचिए चेव ॥ २ ॥

પ્રાયશ્ચિત્તના આલાચના, પ્રતિક્રમણ, મિશ્ર, વિવેક, વ્યુત્સર્ગ, તપ, છેદ, મૂલ, અનવસ્થાપ્ય અને પારાંચિત એમ દશ પ્રકાર છે.

આલેાચના :-ગુરુને સ્વદેષો વિધિપૂર્વક કહેવા.

પ્રતિક્રમણુ :- પ્રતિ એટલે વિરુદ્ધ, કમણ એટલે જવું, દેાષેાની વિરુદ્ધ જવું તે પ્રતિક્રમણ. દાષેાથી પાછા ક્રરીને ગુણેામાં જવું, અર્થાત્ "મિચ્છામિ દુક્ષડ'" આપવું, તે પ્રતિક્રમણુ છે.

મિશ્ર :- આલાચના અને પ્રતિક્રમણ એ અંને કરવાં. વિવેક :- દાેષિત ભાજનાદિના ત્યાગ.

વ્યુત્સગ<sup>°</sup>ઃ- કાચાત્સગ<sup>°</sup> કરવા.

તપઃ- કર્મને આળે તે નીવિ વગેરે તપ છે.

છેદઃ– તપથી અપરાધશુદ્ધિ ન થઇ શકે તેવા સાધુના "અહેારાત્ર પંચક'' આદિ ક્રમથી દીક્ષાપર્યાયના છેદ કરવા.

મૂલઃ- મૂળથી (અધા) દીક્ષાપર્યાયને છેદીને ક્રરીથી મહાવતાે આપવાં.

ગાથા ૩ ૪ ૧૬ પ્રાયશ્ચિત્તવિધિ-પંચાશક : ૨૪૭ :

અનવસ્થાપ્ય ઃ– અધિક દુષ્ટ પરિણામવાળે। સાધુ પ્રાયશ્ચિત્ત તરીકે આપેલેા તપ પૂરાે ન કરે ત્યાં સુધી તેને વ્રતાે ન આપલાં.

પારાંચિત :- પ્રાયશ્ચિત્તોના કે અપરાધાેના પારને-અંતને પામે, અર્થાત્ જેનાથી અધિક કાૈઈ પ્રાયશ્ચિત્ત કે અપરાધ નથી, તે પારાંચિત.

મૂળ ગાથામાં आऌोयण વગેરે અધા પદેા પ્રથમા વિભક્તિમાં એકવચનાંત છે. અનુસ્વારને। અભાવ તથા પદાંતે 'એ' વગેરે પ્રાકૃતના કારણે છે. (૨)

प्रायश्चित्त शल्हने। निरुक्तिथा ( पहलेहथा ) थते। अर्थ :-पावं छिंदति जम्हा, पायच्छित्तंति मण्णई तेण । पाएण वावि चित्तं, सोहयती तेण पच्छित्तं ।। ३ ।।

પાપને છેદે તે પાપચ્છિદ્, પ્રાકૃતના કારણે પાપચ્છિદ્ શબ્દતું પાયચ્છિત્ત રૂપ બને છે. અથવા પ્રાયઃ ચિત્તને–મનને નિમ'લ કરે તે પ્રાયશ્ચિત્ત.+ ( ૩ )

ભાवधा प्रायश्चित्त डाने હेाय ते ज्ञ्छावे छः-भव्वस्साणारुइणो, संवेगपरस्स वण्णियं एयं । उवउत्तस्स जद्दत्थं, सेसस्स उ दव्वतो णवरं ॥ ४ ॥ लुव्य, आज्ञाडुचि, (= आगम ઉपर अढुमानव'त + आव्य निव्याव्य १५०८.

www.jainelibrary.org

\* આના ડુંકમાં ભાવાર્થ આ પ્રમાણે છે:- શાસ્ત્રોક્ત આનાના ભ ગથી પાપ લાગે છે. આથી પ્રાયશ્ચિત્ત પણ જો આગ્રાના ભ ગથી કરવામાં આવે તા તે પ્રાયશ્ચિત્ત પણુ પાપરૂપ અને છે, અર્થાત્ દ્રવ્ય પ્રાયશ્ચિત્ત ખતે છે.

उच्चाहियम्मि पाए ( ग्रे।ध नि० ७४८) ईलाहि वयन પ્રમાણે અપ્રમત્તને હિંસાદિ થવા છતાં પાપ ન થાય. આથી અહીં 'પ્રાયઃ' કહ્યું છે.

શાસ્ત્રાક્ત અર્થની વિરાધનાથી (= શાસ્ત્રાક્ત આજ્ઞાના ભ'ગ કરવાથી ) પ્રાયઃ પાપ થાય છે, આથી શાસ્ત્રાક્ત અર્થની વિરાધનાથી જ (=શાસ્ત્રેક્ત આજ્ઞાના લ'ગ કરીને જ) કરાતું વિશુદ્ધિરૂપ પ્રાયશ્ચિત્ત શાસ્ત્રનિષિદ્ધ અનુષ્ઠાનાની જેમ પાપરૂપ જ થાય છે; એમ ણુધજનાએ જાણવું.\*

ઉપર્યુક્ત વિષયનું સમર્થન .-सत्थत्थबाहणाओ, पायमिणं तेण चैव कीरंतं । एवं चिय संजायति. वियाणियव्वं बुद्दजणेणं ॥ ५ ॥ दोसरस जं णिमित्तं, होति तगो तस्स सेवणाए उ । ण उ तक्खउ त्ति पयडं, लोगंमित्रि हंदि एवंति ॥ ६ ॥

કહ્યું છે. (૪)

સમ્યગ્દષ્ટિ ), સંવિગ્ન ( = ચારિત્રી ) અને સર્વ અપરાધામાં ઉપયેાગવાળા જીવતુ' પ્રાયશ્ચિત્ત યથાર્થ છે=શુદ્ધિ કરનારું છે. આનાથી અન્ય છવતું પ્રાયશ્ચિત્ત ભાવરહિત હાવાના કારણે અપ્રધાન હેાવાથી કેવળ દ્રવ્યથી હેાય છે. એમ આગમમાં

: ૨૪૮ : ૧૬ પ્રાયશ્ચિત્તવિધિ-પંચાશક ગાથા પ-૬

્યુધજના એટલે શાસ્ત્રના જાણકાર લાેકાે. શાસ્ત્રના જ્ઞાન-રહિત લાેકા બુદ્ધિદાષના કારણે ગમે તેમ કરાતું હાેય તેને પણ સારું જ માને.

અથવા આ ગાથાનાે અર્થ આ પ્રમાણે છેઃ– શાસ્ત્રાક્ત અર્થની વિરાધનાથી (=શાસ્ત્રાજ્ઞાના ભંગથી) પ્રાયઃ દ્રવ્ય પ્રાયશ્વિત્ત થાય છે. આથી શાસ્ત્રાક્ત અર્થની વિરાધના કરીને કરાતું પ્રાયશ્વિત્ત દ્રવ્ય પ્રાયશ્વિત્ત જ થાય છે.

કાઇની તેવી ચાગ્યતાના કારણે શાસ્ત્રાક્ત અર્થની વિરા ધનાથી કરાતું પ્રાયશ્ચિત્ત દ્રવ્ય પ્રાયશ્ચિત્ત ન પણ થાય. આથી અહીં પ્રાયઃ કહ્યું છે. વિચાणियव्वं बुह्रजणेणं એ બે પદાના અર્થ ઉપર સુજબ જ છે. (૫)

દેષનું જે નિમિત્ત હોય તેના સેવનથી જ દેષ થાય છે, પણ દેષને ક્ષય થતા નથી. આ વિષય સામાન્ય લાેકમાં પણ રાગાદ દબ્ટાંતાથી પ્રસિદ્ધ છે, અર્થાત્ રાગનું જે કારણ હાેય તેના સેવનથી રાગ થાય, કિંતુ રાગના નાશ ન થાય ઈત્યાદિરૂપે લાેકમાં દાેષના નિમિત્તના સેવનથી દાેષ થાય અને દાેષ ક્ષય ન થાય એ બે વિષય પ્રસિદ્ધ છે. તેમ પ્રસ્તુતમાં શાસ્ત્રોક્ત અર્થની વિરાધના પાપનું કારણ છે. આથી શાસ્ત્રોક્ત અર્થની વિરાધનાથી પાપ થાય અને દાેષક્ષય ન થાય. [આથી શાસ્ત્રોક્ત અર્થની વિરાધના (=શાસ્ત્રાજ્ઞાના લાંગ) કરીને કરેલું પ્રાયશ્વિત્ત પાપરૂપ થાય છે = દ્રબ્ય પ્રાયશ્વિત્ત થાય છે. તથા લગ્ય, આજ્ઞારુચિ, સંવિગ્ન અને સર્વ અપરાધામાં ઉપયાગવાળાનું પ્રાયશ્ચિત્ત ભાવથી થાય છે. કારણ કે શાસ્ત્રાક્ત અર્થની વિરાધના નથી.] (૬)

પ્રાયશ્ચિત્ત વ્રણ્ચિકિત્સા તુલ્ય છે :---दव्ववणादृरणेणं, जोजितमेतं विदृ्हि समयंमि । माववणतिगिच्छाए, सम्मंति जतो इमं भणितं ॥ ७ ॥ श्री ભદ્રબાહુ સ્વામીએ કાયાત્સર્ગ નિચું ક્તિરૂપ શાસ્ત્રમાં (૧૪૧૯ થી ૧૪૨૪ એ છ ગાથાએામાં ) દ્રવ્યવ્રણના દેષ્ટાંતથી ચારિત્રાતિચાર રૂપ ભાવવ્રણની ચિકિત્સા સાથે સારી રીતે ઘટના કરી છે. શ્રી ભદ્રબાહુસ્વામીએ નીચે પ્રમાણે કહ્યું છે. (છ)

श्री सद्रणाहुस्वाभी आग्निनिग्मां अहेली छ गाथाओ :-दुविद्दी कायग्मि वणो, तब्भव आगंतुगो य णायव्वो । आगंतुगस्स कीरति, सल्छद्धरणं ण इयरस्स ॥ ८ ॥ तणुओ अतिक्खतुंडो, असोणितो केवलं तयालग्गो । उद्धरिउं अवउज्झइ, सछो ण मलिज्जइ वणो उ ॥ ९ ॥ लग्गुद्धियम्मि वीऐ, मलिर्ज्ञई परमदूरगे सछे । उद्धरणमलणपूरण, दूरयरगए उ तइयंमि ॥ १० ॥ मा वेअणा उ तो उद्धरित्तु गालिति सोणिय चउत्थे । रुज्झइ लंडुति चेट्ठा, वारिजाइ पंचमे वणिणो ॥ ११ ॥

ગાશ્રા ૧૨ ૧૩ ૧૬ પ્રાયશ્ચિત્તવિધિ-પંચાશક : ૨૫૧ :

रोहेइ वर्ण छट्ठे, द्वितमित्तभोजी अभ्रुंजमाणो वा । तत्तियमेत्तं छिजति, सत्तमए पूइमंसादी ।। १२ ।।

तहविय अठायमाणे, गोणसखइयादि रप्पुए वावि । कीरति तदंगछेदो, सअट्ठितो सेसरक्खट्ठा ॥ १३ ॥

શરીરમાં તદુદ્દભવ અને આગંતુક એમ બે પ્રકારે વધુ હાેય છે. તદુદ્દભવ એટલે શરીરમાંથી ઉત્પન્ન થયેલ. જેમ કે ગાંઠ વગેરે. આગંતુક એટલે કાંટા આદિથી થયેલ. તેમાં આગંતુક વધુના કાંટા આદિ શલ્યના ઉદ્ધાર કરવામાં આવે છે, તદુદ્દભવ વધુના શલ્યાહાર કરવામાં આવતા નથી. (૮)

જે શલ્ય બહુ જ કૃશ (-અલ્પ) હાેય, તીક્ષ્ણમુખવાળું ન હાેય, અર્થાત્ શરીરને લેદીને બહુ અંદર ન ગયું હાેય, લાહીવાળું ન હાેય; કેવળ ચામડીને જ લાગેલું હાેય, તે શલ્યમાં માત્ર કાંટા વગેરે શલ્યને ખેંચીને બહાર કાઠ-વામાં આવે છે, વણુનું મદ્દન કરવામાં આવતું નથી. અર્થાત્ શલ્ય અલ્પ હાેવાના કારણે વણુ અલ્પ હાેવાથી શલ્યનાે ઉદ્યાર કરવા એ જ એની ચિકિત્સા છે. (૯)

જે શલ્ય શરીરમાં પ્રથમ પ્રકારના શલ્યથી કંઇક દઢ લાગેલું હાેચ, પણ બહુ ઊંડું ન ગયું હાેચ તેવા બીજા પ્રકારના શલ્યમાં શલ્યના ઉદ્ધાર અને વણુદું મદૈન કર-વામાં આવે છે, પણ કર્ણમલ (-કાનના મેલ) પૂરવામાં આવતા નથી. એનાથી કંઇક વધારે ઊંડા ગયેલા ત્રીજા પ્રકારના શલ્યમાં શલ્યેાદ્ધાર, વચુમદૈન અને કર્ણુંમલપૂરણું એ ત્રણે કરવામાં આવે છે. (૧૦)

ચાથા પ્રકારના શલ્યમાં વૈદ્યો વ્રઘુમાંથી શલ્યના ઉદ્ધાર કરીને વેઠના ન થાય તેટલા માટે કેટલુંક લાેહી કાઢ છે. પાંચમા પ્રકારના શલ્યમાં વૈદ્યો શલ્યાહાર કરીને વધુ જલદી રુઝાઈ જાય તેટલા માટે વ્રઘુવાળાને ચાલવા વગેરેની ક્રિયા કરવાના નિષેધ કરે છે. (૧૧)

છઠ્ઠા પ્રકારના શલ્યમાં વ્રઘુવાળાે જીવ ચિકિત્સા પ્રમાણે પથ્ય અને અલ્પ લાેજન કરીને અથવા સર્વથા લાેજનના ત્યાગ કરીને વ્રઘુને રુઝવે છે. સાતમા પ્રકારના શલ્યમાં શલ્યાેહાર કર્યા પછી શલ્યથી દ્વષિત થયેલ માંસ, મેદ વગેરેને કાઢી નાખવામાં આવે છે. (૧૨)

સપં, દ્યા વગેરેએ શરીરમાં ડંસ માર્યો હાેચ તેવા વ્રથુમાં કે વલ્મીક રાેગમાં ( –રાેગવિશેષમાં ) ઉક્ત ચિકિત્સાથી વર્ણ ન રુઝાવાથી બાકીના અંગાેના રક્ષણ માટે દ્વષિત અંગના હાડકાં સહિત છેદ કરવામાં આવે છે.(૧૩) ભાવવર્ણનું સ્વરૂપ :

मूलुत्तरगुणरूवस्स ताइणो परमचरणपुरिसस्स । अवराहसल्लग्भनो, भाववणो होइ णायव्वो ॥ १४ ॥ भूલગુष्- ઉત્તરગુષ્ સ્વરૂપવાળા અને જીવાનું સ'સારસાગ-રથી રક્ષષ્ટ કરનારા પરમ ચારિત્રરૂપ પુરુષને પૃથ્વીકાય સ'ઘટ આદિ અતિચાર રૂપ શલ્યથી થયેલ ભાવવણ હાય છે. (૧૪)

उस्सग्गेण विसुज्झति. अइयारो कोइ कोइ उ तवेणं । કાેઇક અત્ય ત સુક્રમ અતિચાર આલાેચનાથી જ દ્વર થાય \* " સાે ડગલાની ઉપર "એ સ્વય સમજી લેવું.

ભાવવર્ણની ચિકિત્સા :--भिक्लायरियादि सुज्झति, अइयारो कोइ वियडणाए उ। बितिओ उ असमितो मित्ति कीस सहसा अगुत्तो वा ॥ १६ ॥ सदादिएसु रागं, दोसं व मणे 'गओ तइयगम्मि । णाउं अणेसणिज्जं. भत्तादि विगिचण चउत्थे ॥ १७ ॥ तद्दविय असुज्झमाणे, छेयविसेसा विसोहंति ।। १८ ॥ ભિક્ષાબ્રમણ, સ્વાધ્યાય ભૂમિમાં જવા\* આદિથી થયેલ

सम्मं भावाणुगतो, णिउणाए जोगिबुद्धीए ॥ १५ ॥ પ્રાયશ્ચિત્તના અધિકારમાં ઉક્ત સ્વરૂપવાળા ભાવવણને હવે કહેવાશે તે ચિકિત્સા સહિત અને રહસ્ય સહિત ખરાબર જાણવું જરૂરી છે. પણ ગમે તેવી બુદ્રિથી નહિ, કિંતુ ચાગીઓની સૂક્ષ્મખુદ્રિથી બાઘુવું જોઇએ. કારણુ કે ચાેગીએ જ આધ્યાત્મિક અર્થનું વિવેચન કરવામાં ચતુર ચિત્તવાળા હાેય છે. [ અર્થાત્ આ ભાવવણ ભૌતિક દેષ્ટિથી ખરાબર ન સમજી શકાય, આધ્યાત્મિક દેષ્ટિથી જ સમજી શકાય. માટે આધ્યાત્મિક દષ્ટિવાળા અનીને આ સાવવણને સમજવું જરૂરી છે. ] (૧૫)

ગાથા ૧પથી૧૮ ૧૬ પ્રાયંશ્ચિત્તવિધિ-પંચાશકઃ ૨૫૩ઃ ભાવવર્ણને સહ્વમણુદ્ધિથી જાણવાની આવશ્યકતા :-एसो एवंरूवो, सविगिच्छो एत्थ होइ विण्णेओ ।

: ૨૫૪ : ૧૬ પ્રાયશ્ચિત્તવિધિ-પ'ચાશક ગાથા ૧૫થી૧૮

છે. ભિક્ષાભ્રમણુ આદિથી થયેલ અત્યંત સૂક્ષ્મ અતિચાર પ્રથમ શલ્યતુલ્ય છે. આલેાચના પ્રથમ શલ્યમાં માત્ર શલ્યાેહાર સમાન છે. જેમ પ્રથમ શલ્યમાં શલ્યાેહાર સિવાય બીજો કાેઈ ઉપાય જરૂરી નથી, તેમ આમાં પણુ આલેાચના સિવાય બીજા કાેઈ પ્રાયશ્ચિત્તની જરૂર નથી.

સમિતિ-ગુપ્તિ આદિના ભ'ગ રૂપ બીજા પ્રકારના અતિ-ચાર "અરે! હું નિષ્કારણુ સમિતિ–ગુપ્તિમાં પ્રમાદવાળા કેમ બતું છું ? સમિતિ–ગુપ્તિના ભ'ગ થવામાં પુષ્ટ કારણુ કાઇ જ નથી. " આવા પ્રકારના પશ્ચાત્તાપ સહિત મિચ્છામિ-દુક્કડ' આપવા રૂપ પ્રતિક્રમથુ ચિકિત્સાથી દૂર થાય છે. પ્રતિક્રમણુ ચિકિત્સા બીજા પ્રકારના શલ્યાહારમાં વ્રણુમાર્ટન તુલ્ય છે. (૧૬)

ઇષ્ટ–અનિષ્ટ શબ્દાદિ વિષયેામાં માત્ર મનથી રાગ–લેષ કરનાર મુનિ ત્રીજી વ્રથુમદ\*ન–કર્ણુમલપૂરથુ સમાન મિશ્ર નામની ચિકિત્સાથી શુદ્ધ થાય છે. મનેાગત રાગાદિશલ્ય આલેાચના–પ્રતિક્રમણુ એ ઉભયને યેાગ્ય છે.

અનેષણીય ભાજનાદિ ગ્રહણ રૂપ ચાથા શલ્યસમાન અતિચારમાં આ ભાજનાદિ અશુદ્ધ છે એમ જાણીને તેને પરઠવવા રૂપ લાહી કાઢવા સમાન વિવેક નામની ભાવ ચિકિત્સાથી શુદ્ધ થાય છે. (૧૭)

For Private & Personal Use Only

પાંચમા શલ્ય સમાન અશુભ સ્વપ્ન વગેરે કાેઇ અતિ-ચાર ક્રિયાનિષેધ સમાન કાયાત્સર્ગ નામની ભાવચિકિત્સાથી દ્રર થાય છે.

છઠ્ઠા શલ્ય સમાન પૃથ્વીકાયસ ઘટ વગેરે અતિચાર હિત-મિત ભાેજન કે ભાેજનત્યાગ સમાન નીવી આદિ તપ રૂપ ભાવચિકિત્સાથી દ્વર થાય છે.

તપથી પણુ અતિચારશલ્ય કે અતિચારશલ્યથી થયેલ ભાવવણુ દૂર ન થાય તાે તેને ખગડી ગયેલ માંસાદિના છેદ સમાન પાંચ અહાેરાત્ર આદિ દીક્ષાપર્યાયના છેદરૂપ ભાવચિક્રિત્સાથી દૂર કરે છે. (૧૮)

છેદથી અપરાધશુદ્ધિ થવાનું કારણુ :--

छिज्जति दृसियभावो, तहोमरायणियभावकिरियाए । संवेगादिपमावा, सुज्झइ णाता तहाणाओ ॥ १९ ॥

દીક્ષાપર્યાયને ઓછા કરવાથી, અર્થાત્ સાધુની લઘુતા કરવાથી, સાધુના દ્ભિત અધ્યવસાય દૂર થાય છે. કારણ કે લઘુતા કરવાથી તે સાધુમાં સ વેગ, નિવેદ વગેરે ગુણેા ઉત્પન્ન થાય છે. લઘુતાથી થયેલા સ વેગ-નિવેદ આદિ ગુણેાના પ્રસાવથી થતા આપ્તાપદેશના પાલનથી બુધ્દિમાન સાધુ શુદ્ધ થાય છે. તેવા પ્રકારના અપરાધની શુદ્ધિ માટે લગવાનને આ ઉપાય ઇષ્ટ છે. (યતિજી૦ ગા. ૨૭૬) કહ્યું છે કે:—

Jain Education International

उक्कोसं तवभूमिं, समईओ सावसेसचरणो य । छेअं पणगाईअं, पावइ जा धरइ परिआओ ॥

"જે સાધુ માટા દેાષતું સેવન કરીને ઉત્કૃષ્ટ તપમૂમિને ઐાળંગી ગયાે હાેય, અર્થાત્ ઉત્કૃષ્ટ તપભૂમિ+ જેટલા પ્રાય સ્થિત્તથી પણ શુહ ન થઇ શકે, તથા સંપૂર્ણચારિત્ર રહિત ન બન્યાે હાેય, તે સાધુ દાેષપ્રમાણે ચથાયાગ્ય પંચક આદિથી આરંભી સંપૂર્ણ પર્યાયનાે છેદ ન થાય ત્યાં સુધી છેદ પ્રાયસ્થિત્ત પામે છે. " (૧૯)

મૂલ વગેરે પ્રાયશ્चિત્તના વર્ણુનની પ્રતિજ્ઞા:-

मूलादिसु पुण अहिगत—पुस्सिामावेण नस्थि वर्णाचेता । एतेसिंपि सरूवं, वोच्छामि अहाणुपुव्वीए ।। २० ॥

આલાચનાદિ સાત પ્રાયશ્ચિત્તની વ્રશ્વદષ્ટાંતથી વિચારણા કરી. પણ મૂલ, અનવસ્થાપ્ય અને પારાંચિતમાં પ્રસ્તુત ચારિત્રરૂપ પુરુષ ન હાેવાથી વ્રશ્વના દષ્ટાંતની વિચારણા નથી. મૂલ વગેરે પ્રાયશ્ચિત્ત ચારિત્રના સર્વથા અભાવ થાય ત્યારે જ થાય છે. જિમ મૂળ વિના શાખા ન હાેય, પુરુષ વિના વ્રશુ ન હાેય, તેમ ચારિત્ર વિના અતિચાર પણ ન હાેય. ] મૂલ આદિ ત્રશુમાં અતિચાર ન હાેવાથી વ્રશ્વના દબ્ટાંતની ઘટના થઇ શકે નહિ. આથી હવે (વ્રશ્વના દબ્ટાંત વિના) મૂલ આદિ પ્રાયશ્ચિત્તનું પશુ સ્વરૂપ ક્રમશા કહીશ. (૨૦)

+ તપભૂમિ એટલે તપ કરવાની મર્યાદા. આદિ, મધ્ય અંતિમ તીર્થ'-કરના શાસનમાં ઉત્કૃષ્ટ ( =વધારેમાં વધારે ) તપભૂમિ અનુક્રમે ૧૨, ૮ અને ૬ માસ છે.

Jain Education International

મુલ પ્રાયશ્ચિત્તનું સ્વરૂપ :----

पाणातिवातपभितिसु, संकप्पकएसु चरणविगमम्मि । आउट्टे परिदारा, पुणवयठवणं तु मूलंति ।। २१ ।।

સંકલ્પપૂર્વક ( જાણી જોઇને ઇરાદાપૂર્વક આવેશથી ) કરેલા પ્રાણવધ, મૃષાવાદ આદિ અપરાધામાં ચારિત્રના અભાવ થતાં ચારિત્રના પરિણામ રહિત ખનેલા સાધુમાં દેાષની શુદ્ધિ માટે ફરીથી મહાવ્રતાેનું આરાેપણ કરવું એ મૂલ નામતું પ્રાયશ્ચિત્ત છે. (૨૧)

અનવસ્થાપ્ય પ્રાયશ્ચિત્તનું સ્વરૂપ :---

साहम्मिगादितेयादितो तदा चरणविगमसंकेसे । णोचियतवेऽकयम्मी, ठविज्ञति वएसु अणवट्ठो ॥ २२ ॥ આગમમાં અનવસ્થાપ્ય પ્રાયશ્વित्तने ચાેગ્ય દેાષના વર્ણ-નમાં કહ્યું છે તે રીતે સાધર્મિક, \*અન્યધાર્મિક વગેરેની ઉત્તમ વસ્તુની ચાેરી, હસ્તતાડન આદિ કરવાથી ચાસ્ત્રિનેા અભાવ થાય તેવા દુષ્ટ અધ્યવસાયે। થતાં દાેષ પ્રમાણે આગમમાં કહેલ તપ પૂર્ણ ન કરે ત્યાં સુધી જેને ×વતાે

\* અહીં ટીકામાં **आदिद्वाब्दादन्यसाधर्मिकग्रह:** એવે। પાઠ છે. પણુ યતિજીતકલ્પ, બુહત્કલ્પ વગેરેમાં ''**अन्यधार्मिक''** એવે। પાઠ છે અને તે સંગત છે.

+ જેને વ્રતામાં સ્થાપવામાં ન આવે તે અનવસ્થાપ્ય એમ અનવસ્થાપ્ય શબ્દની વ્યુત્પત્તિ છે.

99

: ૨૫૮ : ૧૬ પ્રાયશ્ચિત્તવિધિ-પંચાશક ગાથા ૨૩

આપવામાં ન આવે તે અનવસ્થાપ્ય છે. પ્રાયશ્ચિત્ત અને અનવસ્થાપ્ય સાધુ અલગ ન હેાવાથી અનવસ્થાપ્ય સાધુનું પ્રાયશ્ચિત્ત પણ અનવસ્થાપ્ય કહેવાય છે.

સાધર્મિક=સાધુ. અન્ય ધાર્મિક=પરતીર્થિક સાધુ કે ગૃહસ્થ. હસ્તતાડન એટલે પાતાને, સ્વપક્ષની કેાઇ વ્યક્તિને કે પર-પક્ષની કાેઇ વ્યક્તિને ઘારપરિણામથી મરણનિરપેક્ષપણે લાત, સુઠી, લાકડી આદિથી મારલું. (ચતિજીતકલ્પમાં અનવસ્થાપ્ય પ્રાયશ્વિત્તને ચાેગ્યના વર્ણુંનમાં) કહ્યું છે કે:-

उक्कोसं बहुसो वा, पउट्ठचित्तो य तेणियं कुणइ । पहरइ जो अ सपक्खे, निरवेक्खो घोरपरिणामो ॥ (यति९० २८२)

"જે સાધુ કેાધ, લાેલ આદિથી કલુષિત ચિત્તવાળા બનીને સાધર્મિકની કે અન્ય ધાર્મિકની શિષ્ય, ઉત્કૃષ્ટ ઉપધિ, આહાર, શગ્યા આદિ વસ્તુની ચાેરી કરે, અથવા પાતાને, સ્વપક્ષની વ્યક્તિને કે પરપક્ષની વ્યક્તિને ઘાેરપરિણામથી મરણનિરપેક્ષપણે લાત, સુડી, લાકડી આદિથી મારે તે અનવસ્થાપ્ય છે." (૨૨)

पारांथित प्रायश्चित्तनुं स्व३५ :-अण्गोऽण्णोमूढदुट्ठातिकरणतो तिव्वसंकिलेसंमि । तवसाऽतियारपारं, अंचति दिक्खिझइ ततो य ॥ २३ ॥

જે સાધુ અન્યોન્યકારકતા, મૂઢતા (=પ્રમત્તતા), દુષ્ટતા અને તીર્થ`કરાદિની આશાતના કરવાથી તીવ્ર સંફિલષ્ટ પરિ-

## ગાથા ૨૪ ૧૬ પ્રાયશ્વિત્તવિધિ–પંચાશક : ૨૫૯ :

ણામ થતાં જઘન્યથી છ માસ અને ઉત્કૃષ્ટથી ૧૨ વર્ષ સુધી શાસ્ત્રાક્ત ઉપવાસ આદિ તપથી આંતચારના પારને પામે= શુદ્ધ અને પછી તેને દીક્ષા આપવામાં આવે તે પારાંચિક. પારાંચિક સાધુ અને પ્રાયશ્ચિત્તના અભેદથી પારાંચિક સાધુતું પ્રાયશ્ચિત્ત પણ પારાંચિક કહેવાય.

**ભાવાર્થ:-** પારાંચિકતા આશાતના પારાંચિક અને પ્રતિસેવના પારાંચિક એમ બે લેદ છે. તીર્થ'કર, પ્રવચન, શ્રુત, આચાર્ય, ગણુધર, તપસ્વી વગેરેની વાર વાર આશા-તના કરનાર આશાતના પારાંચિક છે. પ્રતિસેવના પારાં-ચિકના દુષ્ટ, પ્રમત્ત અને અન્યાન્યકારક એમ ત્રણ ભેદ છે. દુષ્ટના ક્વાયદુષ્ટ અને વિષયદુષ્ટ એમ બે ભેક છે. તે ખંનેના સ્વપક્ષ અને પરપક્ષ એમ બે લોદ છે. શ્રમણનેા ઘાત કરનાર સ્વપક્ષ ક્રષાયદુષ્ટ છે. શ્રમણી સાથે અપ્રહ્મનું સેવન કરનાર સ્વપક્ષ વિષયદુષ્ટ છે. રાજાને વધ કરનાર પરપક્ષ કષાયદુષ્ટ છે. રાણી સાથે અપ્રહ્મનું સેવન કર-નાર પરપક્ષ વિષયદુષ્ટ છે. સ્ત્યાનર્દ્ધિ નિદ્રાવાળા સાધુ મૂઢ પારાંચિક છે. અન્ચેાન્ય એટલે પરસ્પર. પરસ્પર ખંનેનાે વેદ વિકાર વધે તેવી મૈશુનક્રિયા કરનાર અન્યોન્ય કારક છે, અર્થાત્ પુરુષ (ગૃહસ્થ કે સાધુ) સાથે તેવી મૈશુન ક્રિયા કરનાર સાધુ અન્યેાન્યકારક છે. (૨૩) પારાંચિકના સ્વરૂપમાં મતાંતર :-अण्गेसि पुण तब्भव-तदण्णवेक्खाइ जे अजोगत्ति । चरणस्स ते इमे खलु, सलिंगचितिभेदमादीहि ॥ २४ ॥

ુ બીજા આચાર્ચાના મતે જે જીવેા સ્વલિંગલેદ, ચૈત્યલેદ, પ્રવચનનાે ઉપઘાત વગેરેથી આ ભવમાં અને અન્યલવમાં ચારિત્રને અચેાગ્ય બને તે જીવેા પારાંચિક કહેવાય છે.

સ્વલિંગલેદ એટલે સુનિધાત અને શ્રમણી સાથે ભાેગ. ચૈત્યલેદ એટલે જિનપ્રતિમાના અને ચૈત્યદ્રવ્યના (-દેવદ્રવ્યના) વિનાશ. સ્વલિંગલેદ અને ચૈત્યલેદ કરનારા આ લવમાં અને અન્ય લવમાં ચારિત્રને અચાેગ્ય અને છે. કારણ કે તેમને બાેધિની પ્રાપ્તિ થલી નથી. (સંબાેધ પ્રવ્દેવાધિવ્માં) કહ્યું છે કે :-

संजइचउत्थभंगो, चेइयदव्वे य पवयणुड्डाहे। रिसिघायणे चउत्थे, मूलग्गी बोहिलाभस्स ॥ १०५ ॥

" સ્રાધ્વીના ચાેથા વતનાે લંગ, ચૈત્યદ્રવ્યનાે વિનાશ, પ્રવચનનાે ઉપઘાત અને ઋષિઘાત એ ચાર બાેધિલાલના મૂળમાં અગ્નિ સમાન છે, અર્થાત્ એ ચારથી જિનષમંની પ્રાપ્તિ થતી નથી." (૨૪)

ઉપર્યુક્ત મતાંતરનું સમર્થન :-

आसयविचित्तयाए, किलिट्टयाए तहेव कम्माणं। अत्थस्स संभवातेा, णेयंपि असंगयं चेव ॥ २५ ॥ परिष्ठाभनी विचित्रताथी में।હनीय आहि इमीने। निरुप-इम अंध थवाथी આ ભવમાં અને परलवमां चारित्रनी अप्राप्ति ઘટી શકે છે. આથી અન્ય આચાયોના મત પણ સંગત જ છે. (२५) પરિણામની વિચિત્રતાથી મતાંતરનું સમર્થન કર્યું. હવે પ્રાયશ્ચિત્તની વિચિત્રતાથી મતાંતરનું સમર્થન કરે છે. :-

आगममाई य जतो, ववहारो पंचहा विणिहिट्ठो । आगम सुय आणा धारणा य जीए य पंचमए ।। २६ ।।

एयाणुसारतो खलु, विचित्तभेयमिह वण्णियं समये । आसेवणादि मेदा, तं षुण सुत्ताउ णायव्वं ॥ २७ ॥

આગમમાં આગમ, શ્રુત, આજ્ઞા, ધારણા અને જીત એમ પાંચ પ્રકારના વ્યવહાર છે. વ્યવહાર એટલે પ્રાયશ્ચિત્ત આપવાના આચારા (=રીતાે).

આગમઃ- જેનાથી અર્થો જણાય તે આગમ. કેવલ-જ્ઞાન, મનઃપર્યવ જ્ઞાન, ચૌદ, દશ અને નવ પૂર્વો એ પાંચ આગમ છે. આગમ પ્રાયશ્ચિત્તના વ્યવહારનું કારણ હાેવાથી વ્યવહાર કહેવાય છે.

ચ્રુતઃ- અંગ અને અંગસિવાયનું શ્રુતજ્ઞાન. ( અર્થાત્ નિશીથ, કલ્પ, વ્યવહાર, દશાશ્રુતસ્કંધ વગેરે શ્રુતગ્રંથાના આધારે પ્રાયશ્ચિત્ત આપવું તે શ્રુતવ્યવહાર. )

આ જ્ઞાઃ-- એક ગીતાર્થ અન્ય સ્થળે રહેલા ગીતાર્થ પાસે પાતાની આલેાચના કરવાની હેાય ત્યારે પાતે ત્યાં ન જઈ શકવાથી અગીતાર્થને ગૂઢ (=સાંકેતિક) ભાષામાં પાતાના અતિચારા કહીને અન્ય સ્થળે રહેલા ગીતાર્થ : ૨૬૨ : ૧૬ પ્રાયશ્ચિત્તવિધિ-પંચાશક ગાથા ૨૬ ૨૭

પાસે જવા આજ્ઞા કરે, તે આચાર્ય પશુ ગૂઢ લાષામાં કહેલા અતિચારા સાંભળીને પાતે ત્યાં જાય, અથવા અન્ય ગીતાર્થને ત્યાં માેકલે, અથવા આવેલા અગીતાર્થને જ સાંકેતિક ભાષામાં આલેાચના કહે.

**ધારણુાઃ**– ગીતાથ<sup>૬</sup> ગુરુએ શિબ્યને દ્રવ્યાદિ, પુરુષ અને પ્રતિસેવનાને જાણીને જે અતિચારાતું જે પ્રાયશ્ચિત્ત અનેકવાર આપ્યું હેાય, શિબ્ય તેને યાદ રાખીને તેવા જ દ્રવ્યાદિમાં તેવા જ અપરાધમાં તે જ પ્રમાણે પ્રાયશ્ચિત્ત આપે.

છત: – ગીતાર્થ સંવિગ્નાએ પ્રવર્તાવેલાે શુદ્ધ વ્યવહાર. પૂર્વના મહાપુરુષા જે અપરાધામાં ઘણા તપથી પ્રાયશ્ચિત્ત આપતા હતા, તે અપરાધામાં વર્તમાન કાળે દ્રવ્યાદિની અને સંઘયણ-ધીરજ-બળ આદિની હાનિ થવાથા ઉચિત બીજા કાઇ એાછા તપથી પ્રાયશ્ચિત્ત આપવું તે જીતવ્યવહાર. અથવા કાઇ આચાર્યના ગચ્છમાં કારણસર કાઈ અપરાધમાં સૂત્રાક્ત પ્રાયશ્ચિત્તથી જુદુ' (ઉચિત) પ્રાયશ્ચિત્ત આપવાની પ્રવૃત્તિ શરૂ થઇ હાેય, પછી બીજાઓએ પણ તે પ્રમાણે જ ચલાવ્યું હાેય તે જીત વ્યવહાર. (૨૬).

પ્રતિસેવા, પુરુષ વગેરેના ભેઢથી આ પાંચ પ્રકારના વ્યવહારના અનુસારે આગમમાં અનેક પ્રકારનું પ્રાયશ્ચિત્ત કહ્યું છે. અનેક પ્રકારનું પ્રાયશ્ચિત્ત આગમમાંથી જાણી લેવું.

Jain Education International

ગાથા ૨૬-૨૭ ૧૬ પ્રાયશ્ચિત્તવિધિ-પંચાશક : ૨૬૩ :

આગમ વ્યવહારીઓ ( આલેાચના કરનારના ભાવને ) પ્રત્યક્ષ જાણતા હાેવાથી અપરાધ સમાન હાેવા છતાં ભાવ પ્રમાણે પ્રાયશ્ચિત્ત આપતા હાેવાથી પ્રાયશ્ચિત્ત ભિન્ન ભિન્ન હાેય છે. શ્રુતવ્યવહારીઓ વગેરે શ્રુત આદિના આધારે પ્રાયશ્ચિત્ત આપતા હાેવાથી પ્રાયશ્ચિત્ત અનેક પ્રકારનું થાય છે. તથા પ્રતિસેવા, દ્રવ્યાદિ, પુરુષ અને વખતના ભેદથી પ્રાયશ્ચિત્ત અનેક પ્રકારનું થાય છે.

પ્રતિસેવાના ( =દોષ સેવનના ) \*આકુટિકા, દપં, પ્રમાદ અને કલ્પ એમ ચાર પ્રકાર છે. દ્રબ્ય, ક્ષેત્ર, કાલ અને ભાવ એ દ્રબ્યાદિ ચાર ભિન્ન ભિન્ન હોય છે. પુરુષના ( =દોષ સેવનારના ) આચાર્ય, ઉપાધ્યાય, પ્રવૃષભ, ભિક્ષુ, ક્ષુલ્લક (=નાના સાધુ ) એમ પાંચ ભેદ છે. વખતના એટલે કે એક વાર, બે વાર, ત્રણ વાર એમ કેટલીવાર દાષતું સેવન કર્યું તેના અનેક ભેદો છે. આ રીતે પ્રકારા વિચિત્ર (=અનેક) હોવાથી અન્ય આચાર્યોના મત અસંગત નથી. (૨૭)

∗ આકુદિકા≕ઈરાદાપૂર્વંક દાેષ સેવવાનેા ઉત્સાહ. દર્પં≕દાેડવું, કૂદવું, ઓળ`ગવું વગેરે અથવા હાસ્યજનક વચનાદિ. પ્રમાદ=પ્રતિલેખના−પ્રમા-ર્જના આદિમાં અનુપયાેગ. કલ્પ=પુષ્ટ કારણથી ગીતાર્થ ઉપયોગ પૂર્વંક

યતનાથી દાેષને સેવે. (યતિજી૦ ગા૦ ૨૫૦ જીતક૦ ગા. ૭૪.) × શારીરિક વિશિષ્ટ બળવાળા ગીતાર્થ સાધુને વૃષભ કહેવામાં આવે છે. તે સમુદાયના સાધુઓને વસ્ત્ર–પાત્ર આદિ મેળવી આપે છે. માસ-કલ્પ યાેગ્ય અને ચાતુર્માસ યાેગ્ય ક્ષેત્રની તપાસ કરે છે. આપત્તિના પ્રસ ગે પ્રાણુના ભાેગે પણુ સાધુ-સાધ્વીનું રક્ષણુ કરે છે. તથા વૃદ્ધ અવસ્થાવાળા વૃષભ સાધુ સાધ્વીઓને વિહારમાં સહાયક બને છે.

For Private & Personal Use Only

Jain Education International

: ૨૬૪ : ૧૬ પ્રાયશ્ચિત્તવિધિ-પંચાશક ગાથા ૨૮થી૩૧

પ્રાયશ્ચિત્તના વિષયમાં પરમાર્થ :--

एयं च एत्थ तत्तं, असुहज्झवसाणओ दवति बंधो । आणाविराद्दणाणुगमेयंपि य होति दट्टव्वं ॥ २८ ॥ सुहभावा तव्विगमो, सोऽविय आणाणुगो णिओगेण । पच्छित्तमेस सम्मं, विसिट्टओ चेव विण्णेओ ॥ २९ ॥

પ્રાયશ્ચિત્તના વિષયમાં પરમાર્થ (=તત્ત્વ)નીએ મુજબ છે. અશુભ અધ્યવસાયથી અશુભકર્મના બંધ થાય છે. અશુભ અધ્યવસાય જિનાજ્ઞાનું પાલન ન કરવાથી થાય છે. (૨૮) શુભભાવથી અશુભ કર્મના નાશ થાય છે. શુભભાવ જિના-જ્ઞાને અનુસરવાથી જ થાય છે. અર્થાત્ જે ભાવ જિનાજ્ઞાનુ સારી છે તે જ શુભ છે, જે ભાવ જિનાજ્ઞાનુસારી નથી તે અશુભ જ છે. વિશિષ્ટ શુભભાવ જ યથાર્થ પ્રાયશ્ચિત્ત છે.(૨૯)

વિશિષ્ટ શુભભાવનું સ્વરૂપ :-

असुहज्झवसाणाओ, जो सुहभावो विसेसओ अहिगो । सो इह होति विसिट्ठो, ण ओहतो समयणीतीए ॥ ३० ॥

इहरा बंभादीणं, आवस्सयकरणतो उ ओहेगं । पच्छित्तंति विसुद्धी, ततो ण दोसो समयसिद्धो ।। ३१ ॥

પ્રાયશ્ચિત્તરૂપે વિવક્ષિત જે શુભભાવ અકૃત્યસેવનના કારશ અશુભ ભાવથી અધિક હાેય, અર્થાત્ જેટલા પ્રમાણના અશુભ ભાવથી અપરાધ થયેા હાેય તેનાથી અધિક પ્રમાણમાં શુભભાવ

ગાયા બ્રાહ્મીનું દર્ષાત ૧૬ પ્રાયસ્થિત્તવિધિ-પંચાશકઃ ૨૬૫ ઃ

થાય, તેને અહીં આગમના સિદ્ધાંત મુજળ વિશિષ્ટ શુભભાવ જાણવા, નહિ કે સામાન્યથી ગમે તેવા શુભભાવને. (૩૦) ગમે તેવા સામાન્ય પણ શુભ ભાવ પ્રાયશ્ચિત્ત હાય તા પ્રાહ્મી, સુંદરી આદિનું આવશ્યક (−પ્રતિક્રમણ) કરવાથી જ સામાન્ય શુભ ભાવથી પ્રાયશ્ચિત્ત થઇ ગયું હાેત, એનાથી કર્મના નાશ થઇ ગયા હાત, અને કર્મનાશ થવાથી શાસ્ત-પ્રસિદ્ધ સ્ત્રીપણાની પ્રાપ્તિ રૂપ દેાષ ન થયેા હોત. આથી ગમે તેવાે શુભભાવ શુષ્દિનું કારણ નથી. પ્રાહ્મીનાે વૃત્તાંત નીચે મુજબ સાંભળવામાં આવે છે.

મહાવિદેહ ક્ષેત્રમાં પુંડરીકિણી નગરીમાં વજાનાલ નામના ચક્રવર્તી હતા. તેણે વૈરાગ્ય થવાથી ચાર ભાઇએા સાથે વજીસેન નામના તીર્થ કર પાસે દીક્ષા લીધી. તે શ્રુતરૂપ સમુદ્રના પારને પામ્યા એટલે તેમને ગચ્છપાલનના અધિકારી બનાવ્યા. પાંચ સાે સાધુએા સાથે તે પૃથ્વી ઉપર વિચરવા લાગ્યા. બાહુ નામના તેમના ભાઈ લખ્ધિસ પન્ન હતા. તે અશન આદિથી સાધુએાની વૈયાવચ્ચ કરવામાં ઉદ્યમી હતા. સુબાહુ નામના ભાઇ સ્વાધ્યાય આદિથી થાકેલા સાધુઓની વિશ્રામણા-સેવા કંટાળ્યા વિના સદા કરતા હતા. પીઠ અને મહાપીઠ નામના બે બ'ધુએા સ્વાધ્યાયરૂપ રમણીય માટા બગીચામાં રમતા હતા, અર્થાત્ સ્વાધ્યાયમાં લીન રહેતા હતા. એક વખત આચાર્ચે ખાહુ અને સુખાહુની ભાવથી પ્રશંસા કરી. અદ્વા ! સાધુઓના નિર્વાહમાં તત્પર આ બ`ને સાધુઓને Jain Education International For Private & Personal Use Only www.jainelibra

### ઃ ૨૬૬ ઃ ૧૬ પ્રાયૠિત્તવિધિ-પંચાશક ગાથા ૩૨-૩૩

ધન્ય છે ! આ સાંભળીને પીઠ અને મહાપીઠે વિચાર્યું કે, અહાે ! આચાર્ય લૌકિક વ્યવહાર પ્રમાણે ખાલે છે. જે કામ કરે તેની જ પ્રશંસા થાય છે, માટેા પણ જો કામ ન કરે તાે તેને તૃષ્ સમાન પણ ન માને; આવા લૌકિક વ્યવહાર છે. આવી વિચારણાથી તે બંનેએ સ્ત્રીકર્મ બાંધ્યું. તે પાંચે મરીને સર્વાર્થસિદ્ધ વિમાનમાં ઉત્પન્ન થયા. ત્યાંથી ચ્યવીને એક શ્રીનાભિપુત્ર થયા અને બીજા ચાર નાભિપુત્રના સંતાન થયા. તેમાં એક ભરત, બીજા બાહુબલી, ત્રીજા બ્રાહ્મી, ચાથા સુંદરી થયા. તે બધા કર્મથી સુક્ત બનીને માક્ષલક્ષ્મીને પામ્યા. (૩૧)

विशिष्ट शुक्ष क्षाव इत्पत्र अरवानां त्रखु आरखे़ाः-ता एयंमि पयत्तो, कायच्वो अप्पमत्त्तयाए उ । सति बलजोगेण तहा, संवेगविसेसजोगेण ॥ ३२ ॥ एतेण पगारेणं, संवेगाइसयजोगतो चेव । अहिगयविसिट्ठभावो, तहा तहा होति णियमेणं ॥ ३३ ॥

વિશિષ્ટ જ શુભભાવ શુદ્ધિનું નિમિત્ત છે માટે અપ્રમત્તતા, નાના-માટા અતિચારાે સંબંધી સ્મરણશક્તિ, અતિ શય ભવભય-આ ત્રણના ચાેગથી (જીવનમાં આ ત્રણને કેળવીને) વિશિષ્ટ શુભ ભાવ ઉત્પન્ન કરવાનાે પ્રયત્ન કરવાે જોઈએ. (૩૨)

ગાથા ૩૪-૩૫ ૧૬ પ્રાયશ્ચિત્તવિધિ-પંચાશક : ૨૬૭ :

આ રીતે, એટલે કે બત્રીશમી ગાથામાં કહ્યું તેમ અપ્રમત્તતા અને સ્મરણશકિતના ચાેગથી તથા અતિશય બવબયના ચાેગથી આત્મવીચોલ્લાસ પ્રગટે છે, અને તેનાથી વિશુદ્ધિના હેતુ વિશિષ્ટ શુભભાવ અવશ્ય થાય.

પ્રશ્ન:- અહીં પતેળ પગારેળં એટલે બત્રીસમી ગાથામાં કહ્યું તેમ એવા અર્થ છે. બત્રીસમી ગાથામાં અપ્રમત્તતા, સ્મરણશક્તિ અને અતિશય ભવલય એ ત્રણેનાે ઉલ્લેખ છે. આથી પત્તેળ પગારેળં એમ કહેવામાં અતિશય ભવલય પણ આવી જાય છે. છતાં અહીં संवेगाइसयज्ञोगतो એમ કહીને અતિશય ભવલયના ક્રી સાક્ષાત્ ઉલ્લેખ કેમ ક્યાં ?

ઉત્તરઃ-વિશિષ્ટ શુભભાવ ઉત્પન્ન કરવાના આ ત્રણ કારણેામાં અતિશય ભવભય એ મુખ્ય કારણ છે એ જણા-વવા તેના અહીં કરી સાક્ષાત ઉલ્લેખ કર્યો છે. (૩૩)

विशिष्ट शुससाव३५ प्रायश्चित्तथा थता सालेा :---तत्तो तच्विगमो खलु, अणुबंधावणयणं व होजाहि । जं इय अपुव्वकरणं, जायति सेढी य विहियफला ॥ ३४ ॥

एवं निकाइयाणवि, कम्माणं भणियमेत्थ खवणंति । तंपि य जुजज्ज्ञ एवं, तु भावियव्वं अओ एयं ॥ ३५ ॥

વિશિષ્ટ શુભભાવથી અશુભભાવથી ખંધાયેલાં કમાંના નારા જ થાય, અથવા અશુભભાવથી ખંધાયેલાં કમાંના

: ૨૬૮ : ૧૬ પ્રાયશ્ચિત્તવિધિ-પંચાશક ગાથા ૩૪ ૩૫

અનુબંધના વિચ્છેદ થાય. કારણ કે વિશિષ્ટ શુલભાવથી અપૂર્વંકરણ નામનું આઠમું ગુણસ્થાન, ઉપશમશ્રેણુ અને \*ક્ષપકશ્રેણિ થાય છે.

અપૂર્વંકરણ ગુણસ્થાનમાં પૂર્વે ન થયા હાેય તેવા વિશિષ્ટ શુભ અધ્યવસાયા થાય છે, અને તેનાથી અપૂર્વ સ્થિતિઘાત વગેરે થાય છે. શાસ્ત્રમાં ઉપશમશ્રેણિનું કળ અનુત્તર દેવલાેકનું× સુખ અને ક્ષપકશ્રેણિનું કળ માક્ષ જણાવવામાં આવ્યું છે. (૩૪)

આગમમાં '' તથસા ૩ નિક્તાइयાणંપિ '' (=તપથી નિકા-ચિત પણ કર્માના ક્ષય થાય છે.) એ વચનથી નિકાચિત પણ જ્ઞાનાવરણીયાદિ કર્મોના ક્ષય થાય છે એમ જે કહેવામાં આવ્યું છે તે પણ આ રીતે=વિશિષ્ટ શુભભાવથી અપૂર્વકરથ્થુ અને શ્રેણિની ઉત્પત્તિ દ્વારા ઘટે છે. આ શુભભાવરૂપ પ્રાયશ્ચિત્ત નિકાચિત પથ્થુ કર્માના ક્ષયનું કારથ્યુ ઢાવાથી અશુભકર્મના ક્ષયનું અને અનુબંધના વિચ્છેદનું કારથ્યુ છે એ બરાેબર વિચારલું.

\* એક ભવમાં વધારેમાં વધારે બે વાર ઉપશમબ્રેણી હોય. બે વાર ઉપશમબ્રેણિ માંડનાર તે ભવમાં નિયમા ક્ષપકબ્રેણિ ન માંડે. એકવાર ઉપશમબ્રેણિ માંડનાર તે જ ભવમાં ક્ષપકબ્રેણિ માંડી શકે એવા કાર્મ-ગ્ર'થિક મત છે. જ્યારે સૈદ્ધાંતિક મતે એકવાર પણ ઉપશમબ્રેણિ માંડનાર તે ભવમાં ક્ષપકબ્રેણિ ન માંડી શકે. કારણ કે સિદ્ધાંતના મતે એક ભવમાં એક જ બ્રેણિ હોય. (પ્રવ૦ સારા૦ વગેરેના આધારે.) × ભવક્ષયથી ઉપશમબ્રેણિથા પડનાર નિયમા અનુત્તર દેવલાકમાં

ઉત્પન્ન થાય છે.

Jain Education International

ગાથા ૩૬-૩૭ ૧૬ પ્રાયશ્ચિત્તવિધિ-પ'ચાશક : ૨૬૯ :

નિકાચિત=ઉપશમનાદિ કરણ ન લાગી શકે તે રીતે ગાઢ અંધાયેલાં. (૩૫)

આગમાક્ત અનુષ્ઠાનામાં પ્રાયશ્ચિત્ત યાેગ્ય નથા એવા **કાઇના** મતનું પ્રતિપાદન ઃ---

विहियाणुट्ठाणंमी, एन्थं आलोयणादि जं भणियं । तं कह पायच्छित्तं, दोसाभावेण तस्सित्ति ॥ ३६ ॥ अह तंपि सदोसं चिय, तस्स विहाणं तु कह णु समयम्मि । न य णो पायच्छित्तं, इमंपि तह कित्तणाओ उ ॥ ३७ ॥

આગમાક્ત ભિક્ષાચર્યા આદિ અનુષ્ઠાનામાં આલાચના, કાયાત્સર્ગ વગેરે જે પ્રાયશ્ચિત્ત આગમમાં કહેલ છે તે ઘટતું નથી. કારણ કે આગમાક્ત ભિક્ષાચર્યા વગેરે અનુષ્ઠાના નિર્દોષ છે. અર્થાત્ દેાષમાં પ્રાયશ્ચિત્ત હાેય, જ્યારે આ અનુષ્ઠાના નિર્દોષ છે. આથી તેમાં પ્રાયશ્ચિત્ત ન હાેય. આગમમાં (આવશ્યક ભાષ્ય ગાથામાં) આગમાક્ત અનુષ્ઠા નામાં પ્રાયશ્ચિત્તનું વચન આ પ્રમાણે છે:--

भत्ते पाणे सयणासणे य अरहंतममणसेज्जासु । उच्चारे पासवणे, पणवीसं होति ऊसासा ॥ २३४ ॥ " આહાર-પાણી નિમિત્તે અન્ય ગામ વગેરેમાં ગયેલા સાધુઓ જો ત્યાં આહાર-પાણીની વાર હોય તાે ઇરિયા-વહિયા પડિક્કમીને સ્વાધ્યાયાદિ કરે. બિક્ષાથી આવીને પણ ઇરિયાવહિયા પડિક્કમે. એ પ્રમાણે શબ્યા ( સંથારાે કે વસતિ) અને આસન માટે ગમનાગમનમાં પણ સમજવું. જિનમંદિર અને સાધુઓની વસતિમાં ગયેલા સાધુઓ ઇરિયાવહિયા પ્રતિક્રમણ કરીને બેસે. સ્થંડિલ કે માત્રુ પર-ઠવવા એક હાથ જેટલું દૂર ગયા હાેય તા પણ પરઠવીને ઇરિયાવહિયા પ્રતિક્રમણ કરે. માત્રકમાં રહેલા જીવાદિથી સંસક્ત આહાર આદિ પરઠવવાનું હાેય તા જે પરઠવે તે ઇરિયાવહિયા કરે. સ્વસ્થાનથી સા હાથથી અધિક જવાનું થાય તા ઇરિયાવહિયા કરે. આમાં પચીસ વાસાંધાસ પ્રમાણ કાયાત્સર્ગ કરે." (૩૬)

હવે તમે કહેશા કે આગમાકત પણ અનુષ્ઠાન સદાષ= અતિચાર સહિત છે, તાે પ્રશ્ન થાય છે કે શાસ્ત્રમાં તેનાે ઉપદેશ કેમ છે? અર્થાત્ શાસ્ત્રમાં સદાષના ઉપદેશ ઘટે નહિ. શાસ્ત્રમાં નિદીષ અનુષ્ઠાનાના ઉપદેશ હાેય, સદાષ અનુષ્ઠા-નાના નહિ. હવે કદાચ તમે કહેશા કે આલાેચનાદિ વગેરે પણ પ્રાયશ્વિત્ત જ નથી, તાે તેમ કહેવું પણ ઠીક નથી. કારણ કે આગમમાં આલાેચના વગેરેનું પ્રાયશ્વિત્ત તરીકે વર્ણન છે. તે આ પ્રમાણે :--

आलोयण पडिकमणे, मीस विवेगे तद्दा विउस्सग्गे । तव छेय मूल अणवटुया य पारंचिप चेव ॥ १४१८ ॥

[ આ ગાથા આબ્નિબ્ની છે. તેને। અર્થ આ પંચા-શકની બીજી ગાથાના ભાવાર્થ મુજબ છે. ] (૩૭) ઉપર્શુક્ત મતનું નિરાકરણ :-भण्णइ पायच्छित्तं, बिद्दियाणुट्टाणगोयरं चेयं । तत्थविय किंतु सुहुमा, विराहणा अत्थि तीइ इमं ॥ ३८ ॥

### ગાથા ૩૮ ૧૬ પ્રાયશ્ચિત્તવિધિ–પ'ચાશક : ૨૭૧ :

અહીં ઉત્તર આ પ્રમાણે છે-પ્રાયશ્ચિત્ત છે=ઘટે છે, અને એ પ્રાયશ્ચિત્ત આગમાંકત અનુષ્ઠાના સંબંધી છે. પશુ આગમાંકત ક્રિયામાં પણ જે સૂક્ષ્મ વિરાધના (=ખંડના) થાય છે તેની શુદ્ધિ માટે એ આલાેચનાદિ પ્રાયશ્ચિત્ત છે. [ અર્થાત્ આગમાંકત અનુષ્ઠાન કર્યું માટે પ્રાયશ્ચિત્ત આવ્યું એમ નથી, કિંતુ આગમાંકત ક્રિયામાં સૂક્ષ્મ વિરાધના થઈ માટે પ્રાયશ્ચિત્ત આવ્યું. એટલે વસ્તુતઃ તા વિરાધનાનું પ્રાયશ્ચિત્ત છે, આગમાંકત અનુષ્ઠાનાનું નહિ. ]

અહીં पायच्छितं=प्रायश्चित्त છे=धटे છે એમ કઢીને છત્રીસમી ગાથામાં પ્રાયશ્ચિત્ત ઘટતું નથી એમ જે કહ્યું હતુ' તેનુ' '' આગમાક્ત અનુષ્ઠાનામાં થતી સૂક્ષ્મ વિરાધનાનું પ્રાયશ્ચિત્ત છે" એ ચુક્તિથી નિરાકરથ કર્યું. તથા विદ्यिणपुट्राण-गोयरं चेर्यं = '' પ્રાયશ્चित्त આગમાકત અનુષ્ઠાન સંબ'ધી છે'' એમ કહીને સાડત્રીસમી ગાથામાં 'હવે જો તમે કહેશે। કૈ આગમાકત અનુષ્ઠાના સદાય છે ' ઈત્યાદિ જે કહ્યું છે તેનું નિરાકરણ કર્યું છે. [કારણ કે અનુષ્ઠાનેા સ્વરૂપે શુદ્ધ હેાવાથી અનુષ્ઠાનેા કરવા માત્રથી પ્રાયશ્ચિત્ત નથી, કિંતુ તેમાં થતી સૂક્ષ્મ વિરાધનાથી છે. આથી હવે જો તમે કહેશે৷ કે અનુષ્ઠાને৷ સદેાષ છે ઇત્યાદિ પ્રક્ષને સ્થાન જ રહેતું નથી. આનેા સાર એ આવ્યો કે અનુષ્ઠાને સ્વરૂપે તેહ શુદ્ધ છે. એટલે અનુષ્ઠાને કરવા સંબંધી પ્રાયશ્ચિત્ત નથી, ર્કિત અનુષ્ઠાના કરવામાં થયેલી સૂક્ષ્મ વિરાધના સંખંધી પ્રાયશ્ચિત્ત છે.ો (૩૮)

Jain Education International

## : ૨૭૨ : ૧૬ પ્રાયશ્ચિત્તવિધિ-પંચાશક ગાયા ૩૯થી૪૩

ভપયાગવાળાને પણ સક્ષ્મ વિરાધના કેમ હેાય તેનું સમાધાન:-सव्वावत्थासु जओ, पायं बंघो मवत्थजीवाणं । भणितो विचित्तमेदो, पुव्वायरिया तथा चाहू ।। ३९ ।।

( ઉપયાગવાળાને પણુ સૂક્ષ્મ વિરાધના હાેય છે. ) કારણુ કે આગમમાં સંસારમાં રહેલા જીવાને સરાગ અવસ્થા, વીતરાગ અવસ્થા વગેરે પ્રાયઃ સઘળી અવસ્થાએામાં અનેક પ્રકારના કર્મબંધ કહ્યો છે. આ અમે જ કહીએ છીએ એમ નથી, કિંતુ પૂર્વાચારી પણ તે પ્રમાણે કહે છે.

અચેાગ અવસ્થામાં કર્મબંધ ન થાય એટલા માટે અહીં '' પ્રાય: સઘળી અવસ્થાએામાં '' એમ પ્રાયઃ કહ્યું છે. (૩૯)

પૂર્વાચાર્યોએ કહેલ અનેકવિધ બ'ધ:-

सत्तविद्वंधगा होंति पाणिणो आउवजियाणं तु । तह सुहुमसंपराया, छव्विद्ववंधा विणिदिद्वा ॥ ४० ॥ मोहाउयवज्जाणं पगडीणं ते उ वंधगा भणिता । उवसंतखीणमोहा, केवलिणो एगविद्ववंधा ॥ ४१ ॥ ते पुण दुसमयठितियस्स वंधगा ण पुण संपरायस्स । सेलेसीपडिवण्णा, अवंधया होंति विण्णेया ॥ ४२ ॥ अपमत्तसंजयाणं, वंधठिती होति अद्व उ द्वहुत्ता । उकोसेण जद्दण्णा, भिण्णमुहुत्तं तु विण्णेया ॥ ४३ ॥

For Private & Personal Use Only

## ગાથા ૪૪ ૧૬ પ્રાયશ્ચિત્તવિધિ-પંચાશક : ૨૭૩ :

जे ड पमत्ताणाउट्टियाइ बंधंति तेसि बंधठिती । संवच्छराणि अट्ठ उ, उक्कोसियरा म्रहुत्तंतो ॥ ४४ ॥ ( સામાન્યથી સ'સારના ખધા જીવેા પ્રતિસમય ) આયુષ્ય સિવાય સાત કર્માને બ'ધ કરે છે. કારણ કે આયુષ્ય એકલવમાં એક જ વાર ( અને તેમાં પણ અ'ત-મુંહૂર્ત સુધી જ ) બ'ધાય છે. દશમા ગુણસ્થાને રહેલા જીવેા માહ અને આયુષ્ય સિવાય છ કર્માના બ'ધ કરે છે. ઉપ શાંતમાહ, સીણમાહ અને સચાગી કેવલી એ ત્રણ બે× સમયની સ્થિતિવાળા એક સાતાવેદનીય કર્મ'ના બ'ધ કરે છે. તેમને ચાગનિમિત્તક બ'ધ હાય છે, કષાયનિમિત્તક નહિ. કારણ કે કષાયાના સવ'થા ઉદય ન હાય. શાંલેશી અવસ્થાને પામેલા જીવાને એક પણ કર્મ'ના બ'ધ ન હાય. (૪૦થી૪૨)

પ્રકૃતિબ ધની અપેક્ષાએ સર્વ અવસ્થાઓમાં બ ધ કહ્યો. હવે તેને સ્થિતિબ ધની અપેક્ષાએ કહે છે :- સાતમા ગુણ-સ્થાને રહેલા અપ્રમત્ત સાધુઓને ઉત્કૃષ્ટથી આઠ મુહૂર્ત અને જઘન્યથી અંતમું હૂર્ત પ્રમાણ સ્થિતિબ ધ થાય છે. (૪૩) છઠ્ઠા ગુણસ્થાને રહેલા પ્રમત્ત સાધુઓમાં જે સાધુઓ ઇરાઠા વિના= ઉત્સાહ વિના પ્રાણાતિપાત આદિ વિરાધનામાં વર્ત તા હોય ત્યારે તેઓ જે કમોના બ ધ કરે છે તેમના ઉત્કૃષ્ટથી

× પહેલા સમયે બંધાય અને બીજા સમયે ઉદયમાં આવે એમ સાતાવેદનીયની બે સમયની સ્થિતિ છે.

97

આઠ વર્ષ અને જઘન્યથી અંતર્મુહૂર્ત પ્રમાથુ સ્થિતિઅંધ થાય છે. (૪૪)

ઉપર્યુંક્ત વિષયની પ્રસ્તુત વિષયમાં યેાજના∶–

ता एवं चिय एयं, विहियाणुद्धाणमेत्थ हवइत्ति । कम्माणुबंधछेयजमणहं आलोयणादिजुयं । ४५ ॥

સર્વ અવસ્થાઓમાં કર્મ બંધ છે. કર્મ બંધથી વિરાધના જાણી શકાય છે. (કારણ કે વિરાધના વિના કર્મ બંધ ન હાેય) છલ્નસ્થ વીતરાગને પણ દ્રવ્યથી સૂક્ષ્મ વિરાધના હાેય છે એ શાસ્ત્રસ મત છે \* કારણ કે શાસ્ત્રમાં છલ્નસ્થ વીતરાગને ચારે મનાયાગ વગેરે હાેય છે એમ કહ્યું છે. આથી વિરાધનાની શુદ્ધિ કરવી જરૂરી હાેવાથી આલાેચનાદિ પ્રાયશ્વિત્ત સહિત આગમાક્ત અનુષ્ઠાના કર્મના અનુબંધને છેદનારાં અને નિદાધ બને છે. ( અર્થાત આગમાક્ત અનુષ્ઠાના આલાેચનાદિ પ્રાયશ્વિત્ત વિના કર્મના અનુબંધને છેદનારાં અને નિદાધ બનતાં નથી, કિંતુ આલાેચનાદિ પ્રાયશ્વિત્ત સહિત હાેય તાે

\* છદ્મસ્થ વીતરાગને પણુ ચાર મનાયોગ, ચાર વચનયોગ અને ઔદારિક કાયયોગ એમ નવ યોગ હોય છે. આમાં અસત્ય અને મિશ્ર મનાયોગ તથા વચનયોગ પણ છે. આથી છદ્મસ્થ વીતરાગથી પણ અજ્ઞાનતાના કારણે અસત્ય કે મિશ્ર વિચારાઈ જવાય કે બાેલી જવાય એની સ'ભાવના છે. કાયાથી અતિચારવાળી પ્રવૃત્તિ થાય. આમ છતાં રાગ-દેષ વગેરે દાેષો ન હાેવાથી એ બધું દ્રવ્યથી થાય, ભાવથી નહિ. આથી અહીં છદ્મસ્થ વીતરાગને પણ દ્રવ્યથી સદ્ધમ વિરાધના હાેય એમ કહ્યું છે.

ગાથા ૪૬-૪૭ ૧૬ પ્રાયશ્ચિત્તવિધિ-પંચાશક : ૨૭૫ :

કર્મના અનુબંધને છેદનારાં અને નિર્દોષ બને છે. આમ અહીં આલેાચના સહિત એ વિશેષણુની મુખ્યતા છે. ] (૪૫) પ્રસ્તુત વિષયમાં મતાંતર અને તેનું નિરાકરણુ :-

विहिताणुट्टाणत्तं, तस्सवि एवंति ता कहं एयं । पच्छित्तं णणु भण्णति, समयंमि तहा विहाणाओ ॥ ४६ ॥

પ્રશ્ન:- આગમાંકત અનુષ્ઠાના આલાચનાદ પ્રાયશ્ચિત્ત સહિત હાય તા કર્મસત્તાને છેદનારાં અને છે એમ માનવાથી આલાચનાદિ પ્રાયશ્ચિત્ત પણુ આગમાંકત અનુષ્ઠાન=કરવા ચાેગ્ય ક્રિયા અને. આમ અને તા તે પ્રાયશ્ચિત્ત કેમ કહેવાય ? [અર્થાત જેમ ભિક્ષાચર્યાદિ આગમાંકત અનુષ્ઠાન હાેવાથી વિશાધ્ય (=શુદ્ધિ કરવા લાયક) છે, વિશાધક (=શુદ્ધિ કરનાર) નથી; તેમ પ્રાયશ્ચિત્ત પણુ જો આગમાંકત અનુષ્ઠાન અને તા વિશાધ્ય કહેવાય, વિશાધક ન કહેવાય. જે વિશાધક હાય= શુદ્ધિનું કારણુ હાેય તેને પ્રાયશ્ચિત્ત કહેવાય. પ્રાયશ્ચિત્ત આગમાંકત અનુષ્ઠાન અને તા વિશાધક ન અનવાથી પ્રાય-શ્ચિત્ત ન કહેવાય. ]

ઉत्तरः - શાસ્ત્રમાં આલાેચનાદિને પ્રાયશ્ચિત્ત રૂપે=વિશાે-ધક રૂપે કહેલ હેાવાથી આલાેચનાદિ પ્રાયશ્ચિત્ત કહેવાય. (૪૬) પ્રાયશ્વિત્ત આગમેાક્ત છે એની સિદ્ધિઃ-

विहियाणुद्धाणं चिय, पायच्छित्तं तदण्णदा ण भवे । समये अभिदाणाओ, इद्वत्थपसाहगं णियमा ॥ ४७ ॥ પ્રાયશ્ચિત્ત પછુ આગમાકત જ અનુષ્ઠાન છે. કારણુ કે આગમમાં બિક્ષાચર્યા આદિ અનુષ્ઠાનાની જેમ પ્રાયશ્ચિત્તનું

ઃ ૨૭૬ ઃ ૧૬ પ્રાયશ્ચિત્તવિધિ−પંચાશક ગા<mark>થા</mark> ૪૮⋅૪૯

પણ વિધાન છે. જો પ્રાયશ્ચિત્ત આગમાક્ત અનુષ્ઠાન ન હાેચ તાે શુદ્ધિરૂપ ઇષ્ટ અર્થનું સાધક ન જ અને. જે ઇષ્ટ અર્થનુ સાધક ન હાેચ તે હિંસાદિની જેમ આગમાક્ત પણ ન હાેચ. પ્રાયશ્ચિત્ત ઇષ્ટ અર્થનું સાધક છે માટે આગમાક્ત છે.\* (૪૭)

પ્રાયશ્ચિત્ત આગમાકત છે એનું સમર્થન :---

सच्वावि य पव्वज्ञा, पायच्छित्तं भवंतरकडाणं । पावाणं कम्माणं, ता एत्थं णत्थि दोसोत्ति ॥ ४८ ॥

પ્રાયશ્ચિત્ત જ શું કામ ? સંપૂર્ણ જ દીક્ષા ભવાંતરમાં કરેલાં પાપકમાંનું પ્રાયશ્ચિત્ત છે=શુહિનું કારણુ છે. આથી પ્રવજ્યારૂપ પ્રાયશ્ચિત્ત આગમાક્ત હાેવાથી (પ્રવજ્યાના એક દેશ રૂપ પ્રસ્તુત) પ્રાયશ્ચિત્તને આગમાક્ત માનવામાં કાેઇ દાેષ નથી. (૪૮)

સારી રીતે કરેલા પ્રાયશ્ચિત્તનું લક્ષણ :---

चिण्णस्स णवरि लिंगं, इमस्स पाएणमकरणया तस्स । दोसस्स तहा अण्णे, णियमं परिसुद्धए बिंति ॥ ४९ ॥ जे देाषनुं प्रायश्चित्त स्वीधार्युं छे।य ते देाष प्रायः इरी न सेववे। એ सारी दीते (=शुद्ध) धरेक्षा प्रायश्चित्तनुं क्षस्थ

\* આ ગાથાના ટીકામાં બીજો અર્થ પણ કર્યો છે, પણ તેના ૪૬મા ગાથાના અર્થ સાથે સંભ ધ હાેવાથી તે સંભ ધ બતાવવા વિસ્તૃત લખવું પડે તેમ હાેવાથી અને એ અર્થ ગૌણરૂપ હાેવાથી અહીં લખ્યા નથા. છે. અર્થાત જે દેષમનું પ્રાયશ્ચિત્ત સ્વીકારે તે દેષમને જે જીવ ક્રરી ન સેવે તેનું પ્રાયશ્ચિત્ત શુદ્ધ છે=સારી રીતે કરેલું છે એમ જાણી શકાય છે. શુદ્ધ પ્રાયશ્ચિત્તવાળા જીવ પણ જેનું પ્રાયશ્ચિત્ત કર્શું છે એ દેષ (સંચાગાદિવશાત્) સેવે એલું બને માટે અહીં 'પ્રાયઃ' કહ્યું છે. અહીં બીજા આચાયોને પ્રાયઃ એ વિશેષણુ ઇષ્ટ ન હાેવાથી તેઓ જેનું પ્રાયશ્ચિત્ત સ્વીકાર્શું હાેય તે દાેષ જતાે રહે અને ક્રરી ન કરે તા જ શુદ્ધ પ્રાયશ્ચિત્ત છે એમ કહે છે.

બીજાએ अण्णे णियमं परिसुद्धप ર્विति એ પદાને અર્થ આ પ્રમાણે કરે છે :- કેટલાક આચાર્યા (જે દાેષનું સેવન કર્યું હાેચ તે) દાેષની વિશુદ્ધિ માટે સંસારપર્યંત તે દાેષ નહિ કરવાના નિયમને શુદ્ધ પ્રાયશ્ચિત્ત કહે છે. કારણ કે (નિયમ કરવાથી) તે દાેષનું કરી કચારે ચ સેવન થતું નથી. (૪૯)

ઉક્ત મતાંતર પણ સંગત છે તેનું પ્રતિપાદન :---

### ૧૭ કલ્પ પંચાશક

સાળમા પંચાશકમાં પ્રાયશ્ચિત્તનું વર્જુન કર્યું. સ્થિત વગેરે કલ્પમાં રહેલા સાધુઓ પ્રાયશ્ચિત્તના સ્વીકાર કરે છે અને તેને પૂર્જુ કરે છે. આથી હવે સ્થિત વગેરે કલ્પનું સ્વરૂપ કહેવાની ઈચ્છાવાળા પ્રાથકાર મંગલ વગેરે કહે છે :—

नमिऊण महावीरं, ठियादिकप्पं समासओ वोच्छं । पुश्मियरमज्झिमजिणविभागतो वयणनीतीए ॥ १ ॥

શ્રી મહાવીર સ્વામીને પ્રણામ કરીને પહેલા, છેલ્લા અને મધ્ય બાવીશ જિનાને આશ્રયીને સ્થિત અને અસ્થિત કલ્પાને=આચારાને ખૃહત્કલ્પ આદિ સૂત્રાના આધારે સંક્ષે પથી કહીશ.

અહીં મધ્ય જિનના ઉલ્લેખના ઉપલક્ષણથી મહાવિદેહ ક્ષેત્રના જિનના ઉલ્લેખ પણ સમજી લેવા. કારણ કે ગંથકાર ભગવ ત ૪૦ મી ગાથામાં પવં खુ વિદેદ્દ जिणकप્पે=''આવીશ જિનાના સાધુઓના આચારા પ્રમાણે મહાવિદેહ ક્ષેત્રના જિનના સાધુઓના આચારા હાેય છે" એમ કહેશે. (૧)

रिथतडल्पनुं स्वइप अने तेने। शल्हार्थं :---दसदोहओ उ कप्पो, एस उ पुरिमेयराण ठियकप्पो । सययासेवणभावा, ठियकप्पो णिच्चमज्जाया ।। २ ।। કલ્પના સામાન્યથી આચેલકથ વગેરે દશ પ્રકાર છે. દશ પ્રકારના આ કલ્પ પહેલા અને છેલ્લા જિનના સાધુ-ઓને આશ્રયીને સ્થિત (=નિયત) કહેવાય છે. કારણુ કૈ તેમને એતું આચરણુ સદા કરવાતું હાેય છે. સ્થિતકલ્પ એટલે નિત્ય મર્ચાદા \* (૨)

સ્થિતકલ્પનું નિત્ય આચરણુ કરવાનું કારણુ :—

ततिओसहकप्पोऽयं, जम्हा एगंततो उ अविरुद्धो । सययंपि कजमाणो, आणाओ चेव एतेर्सि ॥ ३ ॥

આ સ્થિતકલ્પ ત્રીજા ઔષધ સમાન હેાવાના કારણે પહેલા અને છેદ્વા જિનના સાધુએાને સદા કરવાની આજ્ઞા હેાવાથી સદા કરવામાં આવે તાે પણુ એકાંતે હિતકર છે. કારણુ કે તે શુભ છે.

**પ્રશ્ન ઃ- પહે**લા અને છેદ્વા જિનના સાધુઓને જ આની સદા કરવાની આજ્ઞા કેમ ?

ઉત્તર :- આનું કારણ સરળતા, જડતા વગેરે છે. આનું વર્ણન આગળ આવશે. (૩)

ત્રણ પ્રકારનાં ઔષધા :---वाहिमवणेइ भावे, कुणइ अभावे तयं तु पढमंति । वितियमवणेति न कुणति, तइयं तु रसायणं होति ॥ ४ ॥ \* આચાર, વ્યવહાર, વ્યવસ્થા, મર્યાદા, કલ્પ, સામાચારી આ બધા શબ્દોના લગભગ સમાન અર્થ છે.

િગાથા પ

: 260 :

ક્રાઈ રાજાને પુત્ર ઉપર અત્ય ત પ્રેમ હતા. આથી તેણે પુત્ર સઠા નીરાગી રહે એ માટે આયુવેદમાં કુશળ અનેક વૈદ્યોને બાેલાવીને મારા પુત્રને રાેગાે ન થાય તેવાે ઉપાય કરે। એમ કહ્યું. વૈદ્યોએ તેના વચનના તે રીતે જ સ્વીકાર કર્યા. <sub>ત્</sub>યાર પછી રાજાની આજ્ઞા મુજઅ ઔષધે**ા અનાવીને** રાજાની પાસે આવ્યા. રાજાએ દરેક વૈદ્યને ઔષધના ગુણે પૂછવા. વૈદ્યોએ પણ ક્રમશઃ રાજાને ઔષધના ગુણા કહ્યા. તે આ પ્રમાણે :- પહેલું ઔષધ રાગ હાય તા દ્રર કરે છે, પણ રાગ ન હાેય તાે નવાે રાગ ઉત્પન્ન કરે છે. બીજું ઔષધ રાગ હાય તા દૂર કરે છે અને રાગ ન હાય તા નવા રાગ ન કરે. ત્રીજું ઔષધ રાગ હાય તા રાગ દ્વર કરીને પુષ્ટિ વગેરે ગુણ કરે છે તથા રાેગન હાેચ તાે નવાે રાગ ન કરે, અને રસાયણ, ખને છે=પુષ્ટિ આદિ શુણ્ કરે છે. (૪)

®ક્ત દષ્ટાંતની પ્રસ્તુતમાં યેાજનાઃ –

एवं एसो कप्पो, दोसाभावेऽवि र्कजमाणो उ । सुंदरभावाओ खलु, चारित्तरसायणं णेओ ॥ ५ ॥

ત્રીજા ઔષધની જેમ સ્થિતકલ્પ દેાષ ન લાગ્યા હાેચ તાે પણ આચરવામાં આવે તાે શુભ હાેવાથી જ ચારિત્રરૂપ શરીરમાં પુષ્ટિ કરવાથી રસાયણ સમાન અને છે. (૫)

For Private & Personal Use Only

કલ્પના દશ પ્રકાર :-

आचेलकुदेसिय-सिजायर-रायपिंड-किइकम्मे । वय-जेट्ठ-पडिकमणे, मासं-पजोसवणकप्पो ॥ ६ ॥\*

કલ્પના આચેલકચ, ઔદેશિક, શબ્યાતરપિંડ, રાજપિંડ, કૃતિકર્મ, વ્રત, જ્યેષ્ઠ, પ્રતિક્રમણુ, માસ અને પશુંષણ એમ દશ પ્રકાર છે.

આચેલકચ=વસ્ત્રના અભાવ. ઔદ્દેશિક=ઉદ્દેશથી (=સાધુના સંકલ્પથી ) તૈયાર થયેલ, અર્થાત્ આધાકમં. શબ્યાતર=વસ તિથી સંસારસાગરને તરે તે શબ્યાતર, અર્થાત્ સાધુને મકાન આપનાર. શબ્યાતરના પિંડ=ભિક્ષા તે શબ્યાતરપિંડ. રાજપિંડ=રાજાની ભિક્ષા. કૃતિકમં=વંદન. વત=મહાવતા. જયેષ્ઠ=રત્નાધિક. પ્રતિક્રમણ=આવશ્યક કરવું. ( માસ=એક રથાને એક માસ સુધી રહેવું.) પશુંષણ=સવધા એક સ્થાને રહેવું.

સામાન્યથી આ દશ કલ્પ સાધુઓની યાગ્યતા મુજબ વિધિ–નિષેધથી સ્થિત (–નિયત) અને અસ્થિત (–અનિયત) હેાવાથી ઓઘકલ્પ કહેવાય છે. વિશેષથી આ દશ કલ્પ પહેલા અને છેલ્લા જિનના સાધુઓને સ્થિત (–નિયત) હેાવાથી તેમને આશ્રયીને સ્થિતકલ્પ છે. [બાવીસ જિનના સાધુઓને છ કલ્પ અસ્થિત અને ચાર કલ્પ સ્થિત છે.] (૬)

\* ખૃ. કે ગા. કે કે પ્ર, પ્રે સાંગ ગાંગ કે પે થી કેપે.

For Private & Personal Use Only

અસ્થિતકલ્પનું પ્રતિપાદન :-छसु अद्विओ उ कप्पो, एत्तो मज्झिमजिणाण विण्णेयो ।

णो सययसेवणिज्जो, अणिचमेरासरूवोत्ति ॥ ७॥ आचेलकुद्देसिय-पडिकमण-रायर्पिड-मासेसु । पज्जुसणाकर्ण्यमि य, अद्वियकप्पो मुणेयव्वो ॥ ८ ॥ णावीस જિनना साधुओने नीचे કહेवाशे ते छ इल्प અસ્થિत(-અનિયત) છે. કારણુ કે તે છ અનિયત મર્ચાઠા-વાળા હેાવાથી સદા આચરવાના હેાતા નથી. અર્થાત તે સાધુઓ આ છતું કચારક પાલન કરે છે અને કચારેક પાલન કરતા નથી. (७)

આચેલકચ, ઔદેશિક, પ્રતિક્રમણુ, રાજપિંડ, માસકલ્પ અને પર્ગુંષણા કલ્પ આ છ કલ્પ મધ્યમ જિનના સાધુએકને અસ્થિત છે. (૮)

भध्यभ जिनना साधुओना यार स्थितऽल्पोनुं वर्णुन:-सेसेसुं ठियकप्पो, मज्झिमगाणंपि होइ विण्णेओ । चउसु ठिता छसु अठिता, एत्तो चिष भणियमेयं तु ॥ ९ ॥ सिजायरपिंडंमि य, चाउजामे य पुरिसजेट्ठे य । कितिकम्मस्स य करणे, ठियकप्पो मज्झिमाणं पि ॥ १० ॥ णाधीना शय्यातरपिंड आहि यार ४९५ मध्यम जिनना साधुओने पद्य स्थित ज છे. આથી ज आगममां चउस દિતા छसु अटिता= ''મધ્યમજિનના સાધુઓ ચાર કલ્પમાં સ્થિત છે અને છ કલ્પમાં અસ્થિત છે'' એમ કહ્યું છે. (૯) શચ્યાતરપિંડ, ચાર મહાવતાે, પુરુષજ્યેષ્ઠતા, અને કૃતિકર્મ એ ચાર મધ્યમજિનના સાધુઓને પથુ સ્થિતકલ્પ છે. (૧૦)

आयेसडचतु' स्व३५ -दुविहा एत्थ अचेला, संतासंतेसु होइ विण्णेया । तित्थगरऽसंतचेला, संताऽचेला भवे सेसा ॥ ११ ॥ आचेलको धम्मो, पुरिमस्स य पच्छिमस्स य जिणस्स । मज्झिमगाण जिणाणं, होइ सचेलो अचेलो य ॥ १२ ॥

અહીં વસ્ત્ર ન હાેય ત્યારે અચેલક અને વસાે હાેવા છતાં અચેલક એમ બે પ્રકારે અચેલક (=વસ્ત્ર રહિત) છે. તીર્થ કરાે ઇંદ્રે આપેલું દેવદ્રખ્ય ન હાેય ત્યારે અચેલક બને છે. સાધુઓ વસ્ત્રા હાેવા છતાં અચેલક છે. (૧૧)

પહેલા અને છેદ્વા જિનના સાધુઓને અચેલક (=વસ્રના અભાવવાળા) ચારિત્રધમ હાય છે.

પ્રશ્ન :- શું પહેલા – છેદ્વા જિનના સાધુએા સર્વથા વસ્ત્રરહિત હાેચ છે ?

ઉત્તર :- ના. તે સાધુઓ વસ્તસહિત હેાવા છતાં શ્વેત અને ખંડિત વગેરે વસ્તા હાવાથી વસ્તરહિત છે એમ કહે-વાય. વસ્તા જેવાં નેઇએ તેવાં ન હાય તા વસ્તા હાવા છતાં વસ્તા નથી એવા વ્યવહાર દેખાય છે. (વિશેષાવ્માં) કહ્યું છે કે- जह जलमबगाहंतो, बहुचेलोऽवि सिरवेढियकडिलो । भन्नइ नरो अचेलो, तह मुणओ संतचेलाऽवि ॥ २६०० ॥

तह थोवजुन्नकुच्छिय-चेलेहिवि भन्नअे अचेलोत्ति । जह तर सालिय ! लहु, दे पोत्ति नग्गिया मोत्ति ॥२६०१॥

"જેમ પાણીથી પલળે નહિ એટલે પહેરેલાં વસ્ત્રો મસ્તક ઉપર મૂકીને પાણીમાં ચાલતાે માણસ તેની પાસે ઘણાં વસ્ત્રા હાેવા છતાં વસ્ત્રરહિત કહેવાય છે = વસ્ત્રરહિત અનીને નદી ઉતચા અતાં વસ્ત્રરહિત કહેવાય છે = વસ્ત્રરહિત અનીને નદી ઉતચા અતાં અલ્પ, છાણું અને મલિન વસ્ત્રા હાેવાથી વસ્ત્રરહિત કહેવાય છે. (૨૬૦૦) તથા કાેઈ સ્ત્રીએ જીનાં વસ્ત્રા પહેર્યા હાેવા છતાં વણકર તેનાં નવાં વસ્ત્રા જલદી અનાવતા ન હાેય તા તે વણકરને કહે છે કે- હે વણકર! હું નગ્ન કરૂ; છું. માટે ઉતાવળથી બનાવીને મારી સાડી જલદી આપ; તે રીતે સાધુઓ ×અલ્પ-જીર્ણ-મલિન વસ્ત્રા હાેવાથી વસ્ત્રરહિત કહેવાય છે. " (૨૬૦૧)

મધ્યમ જિનના સાધુઓને સચેલક કે અચેલક ધર્મ હાેચ છે.

પ્રક્ષ :- પહેલા-છેલ્લા અને મધ્યમ જિનના સાધુઓમાં વસ્ત્રા માટે આવેા ભેદ કેમ છે?

× અલ્પશબ્દથી અલ્પમૂલ્યવાળાં, અલ્પસ ખ્યા, પ્રમાણે પેત વગેરે અર્થ લઈ શકાય. ઉત્તર :- મધ્યમ જિનના સાધુઓ ઋજુ અને પ્રાજ્ઞ હેાવાથી તેમને બહુમૂલ્ય વગેરે વિવિધ અને અલ્પમૂલ્યાદિ-વાળા એમ બંને પ્રકારનાં વસ્ત્રા પહેરવાની અનુજ્ઞા છે. [ આથી જ્યારે બહુમૂલ્ય વગેરે વિવિધ વસ્ત્રા પહેરે ત્યારે સચેલક અને અલ્પમૂલ્યાદિવાળાં વસ્ત્રો પહેરે ત્યારે અચેલક હાય / પહેલા જિનના સાધુઓ ઝડજુ અને જડ હાવાથી તથા છેક્ષા જિનના સાધુઓ જડ અને વક હાવાથી તેમને બહુમૂલ્યાદિવાળાં વસ્ત્રા પહેરવાની અનુજ્ઞા નથી, કિંતુ ચેત અને માનાપેત વગેરે વસ્ત્રા પહેરવાની અનુજ્ઞા છે. આથી તેમના ચારિત્ર ધર્મ અચેલક છે. (૧૨)

सवस्त्र पणु वस्त्र रહित डेम ? એतुं समाधान :-अमहद्धण-भिन्नेहि य, आचेलकमिह होइ वत्थेहिं । लोगागमणीतीए, अचेलगत्तं तु पच्चयतो ।। १३ ।।

વસ્ત્રો હેાવા છતાં અલ્પમૂલ્યવાળાં અને ખંડિત વસ્ત્રો હાેય તાે વસ્ત્રરહિત છે એ ખાબત લાેકવ્યવહાર અને આગમ-વચન એ બંનેથી સમજી શકાય છે. લાેક જીર્ણ વસ્ત્રા હાેવા છતાં વિશિષ્ટ કાર્યના સાધક ન હાેવાના કારણે ન હાેવા તુલ્ય હાેવાથી વસ્ત્રા નથી એમ સમજે છે. આગમવચનથી પણ વસ્ત્રા હાેવા છતાં અવશ્ય વસ્ત્રરહિત કહેવાય છે. ( ઉત્તરાવ પરિવ અવ્માં ) કહ્યું છે કે:--

परिजुन्नेहि वत्थेहिं, होक्खामित्ति अचेलप । अदुवा सचेलप होक्खं, इइ भिक्खू न चिंतप k ६० ॥

For Private & Personal Use Only

\* અહીં એટલે સ્થિત-અસ્થિત કલ્પના વિચારમાં. ગાચરીના દાેષાના વિચારમાં તા પહેલા આધાકર્મ અને બીજો ઔદ્દેશિક દાેષ છે. એટલે ત્યાં ઔદ્દેશિકના બીજો અર્થ છે.

कडामइ सव्वास ाचय, ण कप्पइ पुरिमचारमाण ॥ १९ ॥ मज्झिमगाणं तु इदं, कडं जम्रुद्दिस तस्स चेवत्ति । नो कप्पइ सेसाण उ, कप्पइ तं एस मेरत्ति ॥ १६ ॥ अહीं\* साधुने ઉदेशीने करवामां आवे ते औदेशिक એવી વ્યુત્પત્તિથી ઔદેશિક એટલે આધાકર્મ. ઔદેશિકના

एत्थवि इमो विभागो, णेओ संघादवेक्खाए ॥ १४ ॥ संघादुद्देसेणं, ओघाइहि समणमाइ अहिकिच । कडमिह सव्वेसिं चिय, ण कप्पइ पुरिमचरिमाणं ॥ १५ ॥

भौदेशिः ४९५नुं स्वरूपः-अदेसियं तु कम्मं, एत्थं उद्दिस्स कीरते तंति । एत्थवि इमो विभागो, णेओ संघादवेक्खाए ॥ १४ ॥

ભાવાર્થ':- '' મારી પાસે અતિજીર્ણુ વસ્ત્રા હાેવાથી થાડા દિવસ ટકશે. આથી હું વસ્તરહિત બની જઇશ એમ સાધુ ન વિચારે. અથવા મને અતિજીર્ણુ વસ્ત્રવાળા જોઈને કાેઈ બ્રાવક સુંદર વસ્ત્રા આપશે એમ સાધુ ન વિચારે. અર્થાત્ અતિજીર્ણુ વસ્ત્રવાળા સાધુ અન્ય વસ્ત્રા નહિ મળે એવી સંભાવના કરીને દીનતા ન કરે, અને મળશે એવી સંભાવના કરીને હર્ષ ન પામે. '' (૧૩)

અતિજીર્ણુવસ્ત્રાથી અચેલક બનીશ અથવા સ્રચેલક બનીશ એમ સાધુ ન વિચારે.''

: ૨૮૬ : ૧૭ કલ્પ–પંચાશક ગાથા ૧૪થી૧૬

#### ગાથા ૧૪થી૧૬ ૧૭ કલ્પ-પંચાશક : ૨૮૭ :

વિષયમાં પહેલા વગેરે જિનના સંઘ અને શ્રમણ વગેરેને આશ્રયીને ગ્રહ્ય-અગ્રાહ્યના વિભાગ નીચે પ્રમાણે છે. (૧૪)

સામાન્યથી કે વિશેષથી સ'ઘ (સાધુ-સાધ્વીના સમુદ્રાય), સાધુ, સાધ્વી, ઉપાશ્રય કે કાેઈ એક સાધુને ઉદ્દેશીને બના વેલું આધાકમ પહેલા અને છેલ્લા જિનના બધા જ સાધુ-ઓને ન કલ્પે. અહીં (બૃહત્) કલ્પસૂત્રની ગાથાએા આ પ્રમાણે છે :—

संघं समुद्दिसित्ता, पढमो बीओ य समणसमणीओ । तइओ उवस्सप खलु, चउत्थओ पगपुरिसस्स ॥ ५३४४ ॥ जड सब्वं उद्दिसिउं, संघं कारेइ दोण्हवि न कप्पो । अहवा सब्वे समणा, समणी वा तत्थवि तद्देव ॥ ५३४५ ॥ जइ पुण पुरिमं संघं, उद्दिस्सइ मज्झिमस्स तो कप्पे । मज्झिम उद्दिट्ठे पुण, दोण्हंपि अकप्पियं होइ ॥ ५३४६ ॥ एमेव समणवग्गे, समणीवग्गे य पुव्यउहिट्ठे । मज्झिमगाणं कप्पे, तेसि कयं दोण्हवि न कप्पे ॥ ५३४७ ॥

" આધાકમ બનાવનારના મુખ્ય ચાર પ્રકાર છે. તે આ પ્રમાણે :- (૧) કાઇ સંઘને (-સાધુ-સાધ્વીના સમુદાયને) ઉદ્દેશીને, (૨) કાઇ સાધુઓને યા સાધ્વીઓને ઉદ્દેશીને, (૩) કાઇ ઉપાશ્રયને ઉદ્દેશીને, (૪) કાઇ અમુક એક સાધુને ઉદ્દેશીને આધાકમ કરે. તેમાં સંઘ, સાધુ, સાધ્વી અને ઉપાશ્રય સંબંધી આધાકમના સામાન્યથી અને વિશેષથી : २८८ :

એમ બે લેઠ છે. (૧) કાંઈ અમુક જિનના સંઘ (=સાધુ-સાધ્વીના સમુદાય) એમ વિશેષ વિના સર્વસામાન્ય સંઘને ઉદ્દેશીને કરે એ સામાન્યથી સંઘ સંબંધી આધાકર્મ છે. (૨) પ્રથમ, મધ્યમ કે અંતિમ જિનના સંઘ એમ વિશેષથી કાંઇ અમુક સંઘને ઉદ્દેશીને કરે એ વિશેષથી સંઘસંબંધી આધાકર્મ છે. (૩) અમુક જિનના સાધુઓ એવા વિભાગ કર્યા વિના સર્વ સામાન્ય સાધુઓને ઉદ્દેશીને કરે એ સામા-ન્યથી સાધુ સંબંધી આધાકર્મ છે. (૪) પ્રથમ, મધ્યમ કે અંતિમ જિનના સાધુઓ એમ વિશેષથી કાંઈ અમુક સાધુઓને ઉદ્દેશીને કરે તે વિશેષથી સાધુસંબંધી આધાકર્મ છે. એવી રીતે સાધ્વી સંબંધી અને ઉપાશ્રયસંબંધી આધાકર્મના પથ્યુ સામાન્યથી અને વિશેષથી એ બેલેદ સમજી લેવા. (૫૩૪૪)

આધાકમંના ઉક્ત પ્રકારોમાં કલ્પ્ય-અકલ્પ્યના વિધિ આ પ્રમાણે છે:- (૧) સામાન્યથી સંઘને ઉદ્દેશીને બનાવેલું પંચયામિક (-પાંચ મહાવતવાળા) અને ચતુર્યામિક (=ચાર મહાવતવાળા) એ બંને પ્રકારના સંઘને ન કલ્પે. જેમઠે-ઝહલાદેવ અને અજિતનાથ જિનના સંઘ (= સાધુ-સાધ્વીના સમુદાય) લેગા થયા હાય ત્યારે સામાન્યથી સંઘને ઉદ્દેશીને કરેલું આધાકમં પંચયામિક કે ચાતુયાર્મિક કાેઈ પણ સાધુ-સાધ્વીને ન કલ્પે.

સામાન્યથી સાધુએાને ઉદ્દેશીને બનાવેલું પ**ણ** પ**ંચયામિક** અને ચાતુર્યામિક એ બંને પ્રકારના સાધુઓને ન કલ્પે.

| ગાથા | ૧૫–૧૬ | ৭৩ | કલ્પ-પંચાશક | : | २८६ | 2 |
|------|-------|----|-------------|---|-----|---|
|------|-------|----|-------------|---|-----|---|

(૩) તેવી રીતે સામાન્યથી સાધ્વીને ઉદ્દેશીને અનાવેલું અધી સાધ્વીએાને ન કલ્પે. (૫૩૪૫)

સામાન્ય ઔદેશિક સંબંધી આધાકર્મના કલ્પ્યાકલ્પ્ય વિધિ કહ્યો. હવે વિશેષ ઔદેશિકસંબંધી કલ્પ્યાકલ્પ્ય વિધિ આ પ્રમાણે છે:- (૧) ઝાષબદેવના સંઘને ઉદેશીને બનાવેલું મધ્યમ જિનના સંઘને કલ્પે. (૨) મધ્યમજિનના સંઘને ઉદેશીને બનાવેલું મધ્યમ અને ઝાષસદેવ એ બંને જિનના સંઘને ન કલ્પે. (૧) એવી રીતે છેલ્લા જિનના સંઘને ઉદ્દેશીને બનાવેલું મધ્યમ જિનના સંઘને કલ્પે. (૨) મધ્યમ જિનના સંઘને ઉદ્દેશીને બનાવેલું મધ્યમ અને અંતિમ એ બંને જિનના સાધુઓને ન કલ્પે. " (૫૩૪૬)

એ પ્રમાણે પહેલા જિનના સાધુઓને કે સાધ્વીઓને ઉદ્દેશીને બનાવેલું મધ્યમજિનના સાધુ–સાધ્વીઓને કલ્પે. મધ્યમ જિનના સાધુઓને કે સાધ્વીઓને ઉદ્દેશીને બનાવેલું પહેલા અને મધ્યમ એ બંને જિનના સાધુ–સાધ્વીઓને ન કલ્પે. એવી રીતે અંતિમ અને મધ્ય જિન સંબંધી પણ સમજવું તથા ઉપાશ્રય અને એક સાધુને આશ્રયીને પણ સમજી લેવું. (૧૫)

મધ્યમ જિનના સાધુએામાં જે સ'ઘ આદિને ®દેશીને બનાવેલું હાેય તે સ'ઘ આદિનેન કલ્પે. બાકીના સાધુએાને તે કલ્પે. કારણુ કે તે સાધુએા ઋજુ અને પ્રાજ્ઞ હાેવાથી

૧૯

તથા લાેકાે પણ પ્રજ્ઞાપનીય\* હાેવાથી જિનેશ્વરાેએ તેમના માટે આવી મર્ચાદા કરી છે. (૧૬)

શય્યાતરપિંડનું સ્વરૂપ :-सेज्जायरोत्ति भण्णति, आलयसामी उ तस्स जो पिंडो । सो सब्वेसि ण कप्पति, पसंगगुरुदोसभावेण ।। १७ ।। શબ્યાતર એટલે સાધુએાના આશ્રયને। માલિક.

અશન, પાન, ખાદિમ, સ્વાદિમ એ ચાર; વસ્ત્ર, પાત્ર, રજોહરણ, કંબલ એ ચાર; સાેઇ, અસ્ત્રા, નખ કાપવાનું સાધન–નરેણી, કાનનાે મેલ કાઢવાનું સાધન એ ચાર એમ બાર પ્રકારનાે શબ્યાતરપિંડ છે. કહ્યું છે કે :- xअसणाई बत्थाई, द्वईयाई चउक्कया तिन्नि='' અશનાદિ ચાર, વસ્ત્રાદિ

\* પ્રગ્રાપનીય એટલે ૠજુ અને પ્રાગ્ર. જેમ કે સાધુ પૂછે કે આ આહાર કાના માટે બનાવ્યા છે ? તા સરળતાથા જે હાય તે કહી દે. સાધુ માટે બનાવ્યા હાય અને સાધુ કહે કે સાધુ માટે બનાવેલા આહાર સાધુને ન કલ્પે, તા તુરત સમજી જાય અને ફરી કાઈ સાધુ માટે (નિષ્કારણ) આહાર ન બનાવે. પણ છેલ્લા જિનના તીર્થમાં લોકા અપ્રગ્રાપનીય=વક્ર અને જડ હાવાથા આ આહાર કાના માટે બનાવ્યા છે એમ સાધુ પૂછે તા સાધુ માટે આહાર બનાવ્યા હોવા ખતાવ્યા છે એમ સાધુ પૂછે તા સાધુ માટે આહાર બનાવ્યા હોવા પ્રાપ્તાપનીય=વક્ર અને જડ હાવાથા આ આહાર કાના માટે બનાવ્યા છે એમ સાધુ પૂછે તા સાધુ માટે આહાર બનાવ્યા હોવા ખતાવ્યા છે અમારા ઘરે મહેમાન છે, આજે અમુક તહેવાર છે, આજે અમારા બાળકની વર્ષગાંઠ છે આમ જીઠું બાલીને સાધુને પણ વ્યામાહ પમાડે. (બુ. ક. ગા. પરૂપબ વગેરે.)

x બુ. ક. ગા. ૩૫૩૪, નિ૦ ગા૦ ૧૧૫૩. Jain Education International For Private & Personal Use Only ચાર અને સાેઇ આદિ ચાર એમ ખાર પ્રકારનાે શબ્યાતર પિંડ છે." આ સિવાય તૃણુ, પાટિયું વગેરે શબ્યાતરપિંડ નથી.

પહેલા, છેલ્લા, મધ્ય અને મહાવિદેહમાં રહેલા એ અધા જિનના સાધુઓને શગ્યાતરપિંડ ન કલ્પે. શગ્યાતરના મકાનમાં રહેલા કે બીજાના મકાનમાં રહેલા એ બધા સાધુઓને શગ્યાતરપિંડ ન કલ્પે.

( પ્રક્ષઃ– બીજાના મકાનમાં રહેલા સાધુઓને શગ્યાતર પિંડ ન કલ્પે એ કેવી રીતે ?

ઉत्तर :- साधु જેના મકાનમાં સવારનું પ્રતિક્રમણ કરે અગર નિદ્રા કરે તે શગ્યાતર ગણાય. આથી જેના મકાનમાં સવારનું પ્રતિક્રમણ અગર નિદ્રા કરી હાેચ તેને શગ્યાતર કરે અને દિવસે બીજાના મકાનમાં રહે તા દિવસે શગ્યાતરના મકાનમાં ન રહેવા છતાં તેના પિંડ ન કલ્પે. અથવા મકાન નાનું હાેવાના કારણે એક જ આચાર્યના સાધુઓ જુદા જીદા મકાનમાં ઉતર્થો હાેય ત્યારે જ્યાં આચાર્ય રહ્યા હાેય તે મકાનના માલિક શગ્યાતર થાય. અહીં જે સાધુઓ શગ્યાતરના મકાનમાં ન રહ્યા હાેય તેમને પણ શગ્યાતર પિંડ ન કલ્પે. ] કહ્યું છે કે :- (બૃ. ક. ગા. ૩૫૪૧, નિ ગા. ૧૧૬૦) पુરપच्छिमवज्जे हिं, अविकम्मं जिणबरे हि ले से णं । भुत्तं विदेह पहि य, न य सागरिय स्त पिंडो उ ॥ " પહેલા- છેદ્વા જિનને છેા ડીને મધ્યમ અને મહા-

વિદેહના જિનાએ આધાકમ લાજનની આંશિક અનુજ્ઞા

: ૨૯૨ : ૧૭ કલ્પ-પંચાશક ગાથા ૧૮

આપી છે. પણ શચ્યાતરપિડની અનુજ્ઞા જરા ચ નથી આપી."

ભાવાર્થ<sup>°</sup> :- મધ્યમ અને મહાવિદેહના જિનના સાધુઐામાં જેને ઉદ્દેશીને અનાવ્યું હાેય તેને જ ન કલ્પે, બીજા સાધુને કલ્પે એ દેષ્ટિએ મધ્યમ અને મહાવિદેહના જિનેાએ આધાકમંની કથ ચિત્ અનુજ્ઞા આપી છે, પણ શચ્યાતર પિડની જરા ય અતુજ્ઞા આપી નથી."

પ્રશ્ન :- શચ્યાતરપિંડના નિષેધ કરવાનું શું કારણ ?

ઉત્તરઃ- શય્યાતરપિંડ લેવામાં માટા દેાષા થાય છે. (૧૭) શય્યાતરપિંડ લેવામાં લાગતા દેાષે :-

तित्थंकरपडिक्रुद्रो, अण्णायं उग्गमोवि य ण सुज्झे । अविमुत्ति यऽलाघवया, दुछहसेजा विउच्छेओ ॥ १८ ॥

અજ્ઞાત લિક્ષાનું અપાલન, ઉદ્ગમની અશુદ્ધિ, અવિ-મુક્તિ, અલાઘવતા, દુર્લભશચ્યા અને વ્યવચ્છેદ- આ દાેષા થવાના કારણે તીર્થ'કરાેએ શબ્યાતરપિંડના નિષેધ કરોો છે.

(૧) અજ્ઞાતલિક્ષાનું અપાલન :- અજ્ઞાત એટલે અપરિચિત અપરિચિતની બિક્ષા તે અપરિચિત બિક્ષા. સાધુએ પ્રાયઃ "આ સાધુ પૂર્વે રાજા હતા " ઈત્યાદિ પાતાની આળખાથ વિનાજ લિક્ષા મેળવવી જોઇએ. (દરાવૈ૦ અ૦ ૯ ઉ૦ ૩ ગા૦ ૪ માં) કહ્યું છે કે-अन्नायउंछं चरई विसुद्धं=" साधु पश्चिय ४र्था विना अज्ञात-

પણે ક્રરીને ગૃહસ્થાનું વધેલું નિદીષ લાવેલું ભાજન કરે." નજીકમાં રહેવાના કારણે અતિપરિચય થવાથી શય્યાતરને સાધુએાની એાળખાથુ થાય. એથી અજ્ઞાતપિંડ લેવામાં અજ્ઞાતભિક્ષાનું પાલન ન થાય.

(૨) ઉ**દ્દગમની અશુદ્ધિઃ** - ઉદ્દગમની અશુદ્ધિ એટલે ઉદ્દગમના દાેષાેથી પિંડ અશુદ્ધ બને. (બૃ. ક. ગા. ૩૫૪૩, નિ. ગા. ૧૧૬૨) કહ્યું છે કેઃ–

बाहुल्ला गच्छस्स उ, पढमालियपाणयाइकज्जेसु । सज्झायकरण आउट्टिया करे उग्गमेगयरं ॥ १ ॥

સાધુઓ ઘણા હેાવાના કારણે પ્રથમાલિકા(=નવકારશીની ગાેચરી), પાણી, ઔષધ આદિ કાર્યોમાં વાર વાર જવાથી તથા સાધુયાને સ્વાધ્યાય અને ક્રિયામાં તત્પર જોઇને આકર્ષણુ થવાથી શગ્યાતર ઉદ્ગમ દેાષામાંથી કાેઈ દાેષા લગાડે."

(૩) અવિસુક્તિઃ- અવિસુક્તિ એટલે ગૃદ્ધિ=લાેલુપતા. સાધુ આહારની લાેલુપતાના કારણે શબ્યાતરનું ઘર મૂકે નહિ, અર્થાત્ વારંવાર શબ્યાતરના ઘરે આવે (બૃક ગા. ૩૫૪૫ નિગ્ગાગ્ ૧૧૬૪) કહ્યું છે **કેઃ-**

भावे उक्कोलपणीयगेहितो तं कुलं न छड्डेइ। ण्हाणादी कज्ज्ञेसु व, गतोवि दूरं पुणो पति ॥ १ ॥

" ખીર વગેરે ઉત્કૃષ્ટ અને ઘી વગેરે સ્નિગ્ધ દ્રવ્યમાં ગૃદ્ધિના કારણે શબ્યાતરના કુલને છેાડે નહિ. અથવા જિન-

ગાયા ૧૯

સ્નાત્ર, રથયાત્રા વગેરે મહેાત્સવ પ્રસંગે કે કુલ, ગણુ અને સંઘના કાર્યોમાં દ્વર ગ**યેા હેાય તેા પણ** કરી તે કુલમાં આવે.''

(૪) અલાઘવતાઃ– અલાઘવતા એટલે ભાર વિશિષ્ટ આહાર મળવાથી શરીર પુષ્ટ થવાથી શરીરના ભાર થાય. શ<sup>ુ</sup>યાતર અને તેના સંબંધીએા પાસેથી ઉપધિ અધિક મળ-વાથી ઉપધિના ભાર થાય.

(પ) દુ**લ<sup>€</sup>ભરાચ્યાઃ**- જે આશ્રય આપે તેને આઢાર પણુ આપવા પડે એવાે લય ઉત્પન્ન થવાથી શય્યા≃વસતિ દુર્લંભ બને.

(૬) વ્યવચ્છેદઃ - અધિક મકાન વગેરે હશે તા આપલું પડશે એવા લચથી (વેચી દે, તેમાં કંઇ રાખી મૂકે, પાડી નાખે વગેરે રીતે) અધિક મકાન વગેરે ન રાખે. આથી વસતિના વિચ્છેદ થાય. અથવા વસતિના વિચ્છેદ થવાથી આહાર-પાણી, શિખ્ય વગેરેના વિચ્છેદ થાય. (૧૮)

હપર્શુ કત દાષે શય્યાતર સિવાય બીજા ગૃહસ્થના પિંડ લેવાથા પણ પ્રાયઃ થાય. આથી શય્યાતરપિંડના નિષેધ કરવામાં ભાવાર્થ શું છે તે અન્ય આચાર્યાના મત બતાવવા દારા જણાવે છે:---प**હિવંધનિरागरणं, केई अण्णे अगदियगहणस्स ।** तस्साउंटणमाणं, एत्थऽत्ररे चेंति मावत्थं ॥ १९ ॥ કેટલાક આચાર્યા કહે છે કે-સાધુ અને શય્યાતરના અત્યંત ઉપકાર્ય-ઉપકારક ભાવથી સ્નેહ ન થાય એ શય્યા-તરપિંડના નિષેધના ભાવાર્થ છે. કેટલાક આચાર્યો કહે છે કે-સાધુએા શચ્યાતરપિંડ ન લે તાે શચ્યાતરને અહાે ! આ સાધુએા નિઃસ્પૃહ છે, આથી વસતિદાન આદિથી પૂજ્ય છે એવા ભાવ ઉત્પન્ન થાય એ શચ્યાતરપિંડના નિષેધનાે સાવાર્થ છે. કેટલાક આચાર્યા કહે છે કે-સગવાનની આજ્ઞા (એ જ) શચ્યાતર પિંડના નિષેધનાે સાવાર્થ છે. (૧૯)

રાજાનું સ્વરૂપ :-

मुदितादिगुणो राया, अट्ठविहो तस्स होति विंडोत्ति । पुरिमेयराणमेसो, वाघायादीहि पडिक्रुट्ठो ॥ २० ॥

જે મુદિત અને અભિષિક્ત હેાય તે રાજા. મુદિત એટલે શુદ્ધવંશમાં ઉત્પન્ન થયેલ. અભિષિક્ત એટલે જેના રાજ્યા-ભિષેક થયેા હાેય તે. (છુ. ક. ગા. ૬૩૮૨, નિ. ગા. ૨૪૯૮) કહ્યું છે કે–

मुदिओ मुद्धभिसितो, मुदिओ जो होइ जोणिसुद्धो उ। अहिसित्तो उ परेहि, सयं व भरहो जहा राया॥ १॥

" જે મુઠિત અને મસ્તકે અભિષિક્ત હેાય તે રાજા. મુઠિત એટલે ચાેનિશુહ, અર્થાત્ જેના માતા-પિતા રાજવ<sup>:</sup> શીય હાેચ તે. જેના મસ્તકે રાજાએ કે પ્રજાએ રાજ્યાભિ ષેક કર્યો હાેચ, અથવા જેણે ભરત રાજાની જેમ જાતે જ સ્વમસ્તકે રાજ્યાભિષેક કર્યો હાેચ તે અભિષિક્ત."

અહીં (૧) મુદિત હેાય, અભિષિક્ત હેાય. (૨) મુદિત હાેય, અભિષિક્ત ન હાેય. (૩) મુદિત ન હાેય, અભિષિક્ત હાય. (૪) મુદિત ન હાેય, અભિષિક્ત ન હાેય. આમ ચાર ભાંગા થાય છે. પ્રથમ ભાંગામાં રાજપિંડ લેવામાં દેાષેા ન લાગે તેા પણ રાજપિંડના ત્યાગ કરવા. આકીના ત્રણ ભાંગામાં તાે દાેષાના સંભવ છે જ.

રાજપિડના નીચે (૨૨ મી ગાથામાં) કહેવાશે તે આઠ પ્રકાર છે. જિનેાએ પહેલા–છેલ્લા જિનના સાધુઓને વ્યાઘાત આદિ દેાષાના કારણે આ આઠ પ્રકારનાે રાજપિંડ લેવાનાે નિષેધ કરો છે. (૨૦)

राक पिंड सेवामां सागता होषे। :---

ईसरपभितीहि तहिं, वाघातो खद्धलोहुदाराणं । दंसणसंगो गरहा, इयरेसि ण अप्पमादाओ ॥ २१ ॥

રાજપિંડ લેવામાં વ્યાઘાત, લુખ્ધતા, એષણાઘાત, આસક્તિ, ઉપઘાત અને ગહાં (વગેરે) દાેષા થાય છે.

(૧) વ્યાઘાતઃ- રાજકુલમાં ભાગિક, તલવર, માંડલિક વગેરે પાતાના પરિવાર સહિત જતા-આવતા હાેય. આથી સાધુએાને રાજકુલમાં પેસવા–નીકળવામાં વ્યાઘાત થાય= બહુવાર લાગે. અથવા પેસવા−નીકળવામાં બહુવાર લાગ-વાશી ભિક્ષા અને સ્વાધ્યાયાદિ કાર્યોમાં વ્યાઘાત થાય, અર્થાત્ ભિક્ષામાં અહુ વાર લાગે તથા જેટલી વધારે વાર લાગે તેટલાે સ્વાધ્યાય પણ એાછેા થાય. અથવા માણસાે વગેરેની અડફેટમાં આવી જવાથી શરીર અને પાત્રાને।

વ્યાઘાત થાય, અર્થાત્ પડી જવાથી કે ધઝ્કા વગેરેથી શરી રને વાગે અને પાત્રા કુટી જાય. અથવા (આ સુંડિયા સામે મળ્યા એટલે) અમ'ગળ થયું એવી ખુદ્ધિથી કાઇ સાધુને મારે. ભાેગિક=ગામના અધિપતિ. તલવર=કાેટવાળ કે તળાટી. અથવા રાજાએ પ્રસન્નતાથી બક્ષીસ આપેલ સુવર્ણના× તલ-વરપદ મસ્તકે ધારણ કરનાર. માંડબિક\*=મ'ડબના અધિપતિ.

(ર) લુખ્ધતા (૩) એષણાઘાતઃ – રાજકુલમાં ઘણે ા આહાર વગેરે મળવાથી લાેલુપતા થાય. એથી એષણાનાે ઘાત થાય, અર્થાત્ દાેષિત ગાેચરી પણ લાવે.

(૪) આસક્તિઃ– સુંદર શરીરવાળા હસ્તિ, અશ્વ, સ્ત્રી, પુરુષ વગેરેને જેવામાં આસક્તિ થાય. તેથી આત્મવિરાધના થાય.

(૫) ઉપઘાતઃ- સાધુ ઉપર ચારક (=જાસુસ), ચાર, અલ્મિાર (=ખૂન કરનાર), કાસુક ( =૫રસ્ત્રીગમન કરનાર ) ઇત્યાદિ તરીકે શંકા થવાથી રાજા ગુસ્સે થઇને કુલ, ગણ્ અને સંઘ વગેરેના ( મારી નાખે, દેશપાર કરે, કે હેરાન કરે ઈત્યાદિ રૂપે ) ઉપઘાત કરે.

(૧) ગહાં :–નિંઘ પશુ રાજદાન આ સાધુએા લે છે એમ નિંદા થાય. સ્મૃતિને માનનારાએા રાજદાનને નિંઘ માને છે કહ્યું છે કે :––

× આ ક્રાટવાળ છે કે તળાટી છે એનેા સૂચક પટ. \* જેની આસપાસ નજીકમાં નગરાદિ નથી તે મંડબ. राट्प्रतिग्रहदग्धानां, ब्राह्मणानां युधिष्ठिर !। स्विन्नानामिव बीजानां, पुनर्जन्म न विद्यते ॥ १ ॥

" 😮 સુધિષ્ઠિર ! રાજદાન લેવાથી બળી ગયેલા પ્રાહ્મણાેને રંધાયેલા બીજની જેમ કરી જન્મ નથી=કરી પ્રાહ્મ શુકુલમાં જન્મ ન થાય. "

અથવા નિદ્વા થાય. સાધુઓ આસક્તિ રહિત હેાય છે. જ્યારે આ સાધુઓ તેા જેણે કઠી સુખ જોયું નથી તેવા માણસની જેમ હસ્તિ, અશ્વ આદિમાં આસક્તિ કેમ કરે છે? એવી નિંદા થાય.

પ્રશ્ન :- આ દેાષાે મધ્યજિનના પણ સાધુઓને લાગ-વાનાે સંભવ છે તાે તેમને રાજપિંડ લેવાની છૂટ કેમ?

ઉત્તર :- તે સાધુઓ ઋજુ અને પ્રાજ્ઞ હોવાના કારણે અપ્રમત્ત હૈાવાથી ઉક્ત દેાષેતને દ્વર કરી શકે છે. પહેલા-છેદ્વા જિનના સાધુએા ક્રમશઃ ઋજી–જડ અને વક્ર–જડ હેાવાથી તે દેાષાને દ્વર કરી શકતા નથી. (૨૧)

રાજપિંડના આઠ પ્રકાર :--

असणादीया चउरो, वत्थं पायं च कंबलं चेव । पाउंछणगं च तहा, अट्ठविहो रायपिंडो उ ॥ २२ ॥

અશન, પાન, આદિમ, સ્વાદિમ એ ચાર, તથા વસ્ત્ર, પાત્ર. કંબલ અને રજોહરથ એ ચાર એમ આઠ પ્રકારના રાજપિંડ છે. (૨૨)

કૃતિકર્મનું સ્વરૂપ :-

कितिकम्मं ति य दुविहं, अब्धुद्धाणं तहेव वंदणगं । समणेहि य समणीहि य, जहारिहं होति कायव्वं ॥ २३ ॥

કૃતિકર્મના અભ્યુત્થાન અને વંદન એમ બે પ્રકાર છે. સાધુ અને સાધ્વીઓએ ચાસ્ત્રિપયોયની વૃદ્ધિ પ્રમાણે બંને પ્રકારતું કૃતિકર્મ કરવું જોઇએ. અભ્યુત્થાન એટલે (આચા-ર્યાદિ પધારે ત્યારે) ઊભા થવું. વંદન એટલે દ્વાદશાવર્ત વગેરે.+ (૨૩)

પર્યાયટહ પણ સાધ્વી નાના સાધુને વંદન કરે :-सव्वाहिं संजईहिं, कितिकम्मं संजयाण कायव्वं । पुरिसोत्तमोत्ति धम्मो, सव्वजिणाणंपि तित्थेसु ॥ २४ ॥

અલ્પ પર્યાયવાળી કે અધિક પર્યાયવાળી અધી સાધ્વીઓએ આજના દીક્ષિત પણ સાધુને વંદન કરવું જોઇએ. કારણ કે સર્વજિનાના તીર્થોમાં ધર્મ (=પ્રવચન) પુરુષે પ્રવર્તાવેલા હાવાથી પુરુષપ્રધાન છે. સાધુઓ સીઓને વંદન કરે તાે નીચે પ્રમાણે દાેષા થાય છે.

<sup>+</sup> વ'દનના ફેટાવ'દન, ચાેભવ'દન અને દ્વાદશાવર્ત વંદન એમ ત્રણુ પ્રકાર છે. રસ્તામાં સાધુ સામે મળે વગેરે સમયે મસ્તક નમાવીને બે હાથ જોડીને मत्त्थपण चंदामि કહેવું એ ફેટાવ'દન છે. ખમાસમણા આપવા પૂર્વ'ક અભુઠિઓ સ્ત્રથી કરાતું વ'દન ચાેભવ'દન છે. દ્વાદશા-વર્તથી = બે વાંદણાથી કરાતું વ'દન દ્વાદશાવર્ત વ'દન છે.

तुच्छत्तणेण गव्वो, जायइ न य संकप परिभवेणं । अन्नोवि होउज दोसो, थियासु माहुज्जहिज्जासु ॥ ५. ५४००

" સાધુ સ્ત્રીને વંદન કરે તે। તુચ્છતાના કારણે સ્ત્રીને ગવ થાય. ગર્વિષ્ઠ બનેલી સ્ત્રી સાધુને અનાદર ણુદ્ધિથી જીુએ. તેથી સાધુથી જરાય ગસરાય નહિ. તથા સ્ત્રીએર માઈવથી (=નમ્રતાથી) આકર્ષાય છે. આથી તેમને વ'દન કરવાથી તેની સાથે (રાગાદિ રૂપ) ભાવથી સંખંધ થાય. " (૨૪)

યથાપર્યાયવૃદ્ધિ વંદન ન કરવામાં થતા દાેષા :-

एयस्स अकरणंमी, माणो तह णीयकम्मबंधोत्ति । पवयणस्विसाऽयाणग, अबोहि भववुडिढ अरिहंमि ॥ २५ ॥

વંદન ચાગ્યને વંદન ન કરવામાં અહંકાર થાય છે. એ અહંકારથી નીચગાત્ર કર્મના બંધ થાય છે. આ પ્રવચનમાં વિનય કહેવામાં આવ્યા નથી, કારણ કે સાધુઓ યથાયાગ્ય વંદન કરતા નથી, એવી શાસનનિંદા ધાય. અથવા આ સાધુઓ અજ્ઞાન છે, કારણુ કે લાેકરૂઢિનું પણ પાલન કરતા નથી; એવી શાસનનિદા થાય. શાસનનિદા થવાથી જ બાેધિની પ્રાપ્તિ ન થાય તેવાં કર્મા બંધાય છે, તેનાથી સંસારની વૃદ્ધિ થાય છે. (૨૫)

વતન સ્વરૂપ :-

# पंचवतो खलु धम्मो, पुरिमस्स य पच्छिमस्स य जिणस्स । मज्झिमगाण जिणाणं, चउञ्चतो होति विण्णेओ ॥ २६ ॥

| ગાથા | રહથીરલ્ | . 90 | કલ્પ–પ'ચાશક     | .:         | 309 | : |
|------|---------|------|-----------------|------------|-----|---|
| ગાથા | રહથારલ  | ્રાહ | કલ્પન્પ વ્યારાક | - <b>•</b> | 300 | • |

......

णो अपरिग्गहियाए, इत्थीए जेण होइ परिमोगो। ता तव्विरईए चिय, अवंभविग्इत्ति पण्णाणं॥ २७॥ दुण्हवि दुविहोवि ठिओ, एसो आजम्ममेव विण्णेओ।

इय वइभेया दुविहो, एगविहो चेव तत्तेणं ।। २८ ।।

પહેલા-છેદ્વા જિત્તના સાધુઓને પાંચ મહાવતવાળા જ ચારિત્રધર્મ હોય છે. મધ્યમ જિનના સાધુઓને ચાર મહા-વતવાળા ચારિત્ર ધર્મ હાેય છે. (૨૬) કારણ કે મધ્યમ જિનના સાધુઓ પ્રાજ્ઞ હેાવાથી, સ્ત્રીનાે સ્વીકાર કર્યા વિના પરિભાગન થઈ શકતાે હાેવાથી પરિગ્રહવિરતિ કરવાથી અપ્ર-દ્વાની વિરતિ થઇ જ જાય છે; એમ સમજે છે. (૨૭) પહેલા-છેલ્લા અને મધ્યમ એ બંને પ્રકારના જિનાના સાધુઓને અનુક્રમે પાંચ મહાવતરૂપ અને ચાર મહાવતરૂપ એ ખંને પ્રકારના કલ્પ સ્થિત છે. કારણ કે ખંનેમાં ત્યાગ કરવા લાચક સમાન છે. તથા આ કલ્પ જીવનપર્ય તે હાેય છે. આ કલ્પ પાંચ મહાવતરૂપ અને ચાર મહાવતરૂપ એમ વચનલેદથી બે પ્રકારના હાેવા છતાં પરમાર્થથી ઉક્ત (=અંનેમાં ત્યાગ કરવા લાયક સમાન છે એ) સુક્રિથી એક રૂપ જ છે. (૨૮)

જ્યેષ્ઠનું સ્વરૂપ :-

# उत्तठावणाइ जेट्ठो, विण्णेओ पुरिमपच्छिमजिणाणं । पव्वज्जाए उ तहा, मज्झिमगाणं णिरतियारो ॥ २९ ॥ Jain Education International For Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

પહેલા-છેદ્વા જિનના સાધુએામાં ઉપસ્થાપનાથી જ્યેષ્ઠ જાણવા, અર્થાત જેની વડી દીક્ષા પહેલી થાય તે માટેા અને. મધ્ય જિનના સાધુએામાં જેની ક્રીક્ષા પહેલી થઈ હાેય તે માેટા બને. વડી દીક્ષા કે દીક્ષા જેની પહેલી થઈ હેાય તે માટેા ગણાય, પણ તેનું ચારિત્ર (છેઠાદિ) અતિચાર રહિત હાય તાે. જો ચારિત્ર ( છેઠાદિ ) અતિચારવાળું બને તાે વડી દીક્ષાથી કે દીક્ષાથી માટેા ન ગણાય. કારણ કે તેની પૂર્વની વડીદીક્ષા કે દીક્ષા અપમાચ છે, કરીથી વડીદીક્ષા કે દીક્ષા આપવામાં આવે તે જ પ્રમાણ છે. ઉપસ્થાપના એટલે પાંચ મહાવતાનું આરાયથ (૨૯)

ઉપસ્થાપનાને યેાગ્ય જીવનું સ્વરૂપ :---

: 302 :

पढिए य कहिइ अहिगइ, परिहर उवठावणाइ कप्पोत्ति । छकं तीहि विसुद्धं, सम्मं णवएण भेएण ॥ ३० ॥

(આચાર ગસૂત્રનું) શસ્ત્રપરિજ્ઞા અધ્યયન સૂત્રથી અને અર્થથી લાભીને ખરાખર સમજી લે ત્યારે મન-વચન-કાયાથી વિશુદ્ધ રીતે (=નિદીષ થાય તેમ) છ જીવનિકાયના (અથવા છ અવ્રતાના) નવપ્રકારે ભાવથી ત્યાગ કરતા જીવ ઉપસ્થા-પનાને ચાેગ્ય છે. નવ પ્રકાર=મન-વચન-કાયાથી કરલું-કરાવલું-અનુમાદલું (૩૦)

બેની સાથે ઉપસ્થાપના કરવામાં નાના-મોટાના નિયમ :-पितिप्रत्तमाइयाणं, समगं पत्ताण जेट्ठ पितिपभिई । थेवंतरे विलंबो, पण्णवणाए उवट्ठवणा 11 38 11 For Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

પિતા-પુત્ર, રાજા-પ્રધાન, માતા-પુત્રી, રાણી-મંત્રીસ્રી વગેરે સાથે ઉક્ત અધ્યયનને ખરાખર સમજીને વડીદીક્ષાને ચાગ્ય બની જાય તા પિતા, રાજા, માતા, રાષ્ટ્રી વગેરે જયેષ્ઠ બને. જો પિતા-પુત્ર વગેરેને થાહું અંતર હાેય, એટલે કે પુત્ર વગેરે વડીદીક્ષાને ચાેગ્ય ખની જાય અને પિતા વગેરે એ દિવસ વગેરે થાડા સમય પછી ચાગ્ય અને તેમ હાય, તેા પુત્ર વગેરે**ની** વડીદીક્ષામાં વિલ**ંખ કરવેા. પિતા વગેરે** ચાેગ્ય ખની જાય એટલે ખંનેની સાથે જ વડીદીક્ષા કરવી. જો પિતાદિની થાડી રાહ નેયા વિના પુત્રાદિને વડી દીક્ષા આપવામાં આવે તેા પુત્ર આદિની અપેક્ષાએ પિતા આદિની લઘુતા કરવાથી પિતા આદિને અસમાધિ થાય, પિતા આદિ ઉત્પ્રવજિત અને વગેરે દાેષા થાય. આ દાેષા ન થાય એટલા માટે પિતાદિને થાેડી વાર હાેય તાે રાહ જોઇને ખંતેની સાથે વડીદીક્ષા કરવી. હવે જો વધારે આંતર હાેચ, એટલે કે પિતા વગેરે અહુ દિવસાે પછી વડીદીક્ષાને ચાેગ્ય બને તેમ દાય, તા પિતા વગેરેને સમજાવલું કે-તારા પુત્ર મહાવતાેરૂપ લક્ષ્મીને પામે અને બીજાઓથી માટે અને તેમાં તારા જ અલ્યુદય છે ( =તારું જ ગૌરવ છે. ) આથી તારે એની વડી દીક્ષા રાકવી નહિ જોઇએ. આવી રીતે સમજાવીને પુત્ર આદિની વડીદીક્ષા કરવી પણ સમજાવવા છતાં ન માને તેા તે ચાેગ્ય અને ત્યાં સુધી રાહ જોવી.

मज्झिमगाण उ दोसे, कहंचि जायम्मि तक्खणा चेव। दोसपडियारणाया, गुणावहं तह पडिकमणं ॥ ३४ ॥ \* टीशमां द्वये राजादयो युगपद यदा तृपस्थाप्यन्ते तदा यथाऽऽसन्नं ज्येष्ठतेति । એવે। પાઠ છે. આમાં કઇ અપેક્ષાએ નજીક એનેા ખુલાસાે નથી. નિશીથ (ગા૦ ૩૭૭૦), વ્ય. ભા. ઉ. ૪ ગા. ૩૨૪, પંચવસ્ત (ગા૰ ૬૩૬) વગેરેમાં <mark>जेा जहा गुरुस्स</mark> आसण्णो सो तहा जेट्रो વગેરે પાઠ છે. આના ભાવ એ છે કે વડી-દીક્ષાની ક્રિયા વખતે જે ગુરુની નજીક (પહેલા) ઊભાે હાય તે માટેા ખને અને તેના પછી ઊભો હેાય તે નાના ખને. અને જો એક જમણી ખાજી અને એક ડાખી ખાજી એમ રહ્યા હેાય તા ખંતેને સમાન રાખવા=નાના-માટા ન કરવા.

गमणागमणविद्वारे, सायं पाओ य पुरिमचरिमाणं । णियमेण पडिकमणं, अइयारी होउ वा मा वा ॥ ३३ ॥

પ્રતિષ્ઠમણનું સ્વરૂપ :-सपडिकमणो धम्मो, पुरिमस्स य पच्छिमस्स य जिणस्स । मन्झिमगाण जिणाणं, कारणजाए पडिकमणं ॥ ३२ ॥

આમ અંને રીતે (=વડીદીક્ષાથી અને દીક્ષાથી) જરેષ્ઠ કલ્પ અધા ( =પહેલા–છેલ્લા–મધ્ય જિનના ) સાધુઐાનેા સ્થિત છે. (૩૧)

બે રાજા વગેરેને સાથે વડી દીક્ષા આપવામાં આવે ત્યારે જે ( ગુરુની )\* નજીકમાં હાેય તે માટેા બને

| ગાથા ૩૨થી૩૪ | ૧૭ કલ્પ–પંચાશક | : 304 : |
|-------------|----------------|---------|
|-------------|----------------|---------|

પહેલા-છેલ્લા જિનના સાધુઓએ સવાર-સાંજ બંને વખત છ આવશ્યક રૂપ પ્રતિક્રમણ કરવું જોઈએ. મધ્યમ જિનના સાધુઓએ કારણ હાેચ (=દાષ લાગે) ત્યારે પ્રતિ ક્રમણ કરવું જોઇએ. તે સાધુઓ કારણ ન હાેચ તાે સદા પણ પ્રતિક્રમણ ન કરે. (૩૨)

પહેલા-છેલ્લા જિનના સાધુઓએ અતિચાર લાગે કે ન લાગે, પણ ગમન, આગમન, અને વિદ્ધારમાં તથા સવાર-સાંજ પ્રતિક્રમણ અવશ્ય કરવુ' જોઇએ. તે સાધુઓ અતુક્રમે ૠજી-જડ અને વક્ર-જડ દેવાથી અતિચાર ન લાગે તાે પણ ત્રીજા ઔષધના દેષ્ટાંતથી પ્રતિક્રમણ તેમને લાભ કરે છે. ગમન=આહાર આદિ માટે ઉપાશ્રયમાંથી\* જવું. આગમન=ઉપાશ્રયમાં આવવું. વિદ્ધાર=બીજા ગામમાં જવું કે સ્વાધ્યાય આદિ માટે બીજા મકાનમાં જવું. ગમન આદિ ત્રણમાં માત્ર ઇરિયાવહિયા-પડિક્રમણ રૂપ પ્રતિક્રમણ છે. (આવ૦નિ૦માં) કહ્યું છે કે-

गमणागमणविहारे, सुत्ते वा सुमिणदंसणे राओ । नावा नइसंतारे, इरियावहिया पडिक्कमणं ॥ १५३३ ॥ "ગમન, આગમન, વિહાર, સૂત્રનું અધ્યયન, રાત્રે સ્વપ્તદર્શન અને નાવથી નદી ઉતરવામાં ઇરિયાવહિયા પડિક્ષ્ઠમણુ કરવું જોઇએ."

∗ ગમન આદિ ત્રણેમાં '' સાે હાથથા દૂર '' એમ સમજવું. કારણુ `કે સાે હાથની અંદર ગમન આદિમાં ઇરિયાવહિયા કરવાનું વિધાન નથા. ૨૦ અહીં સૂત્રના અધ્યયનમાં પચીસ વ્હાસાવ્ધાસ પ્રમાણ અને શત્રે સ્વપ્ન-દર્શનમાં એકસાે આઠ વ્હાસાવ્ધાસ પ્રમાણ કાચાત્સર્ગ છે. બાકીના ગમન આદિ કાચેોમાં ઇરિયાવહિયા પ્રતિક્રમણ કરવું. અહીં સવાર-સાંજનું પ્રતિક્રમણ છ આવ-શ્યક રૂપ છે. (વિશેષા૦માં) કહ્યું છે કે-

समणेण सावपण य, अवस्सकायव्ययं हवइ जम्हा। अंतो अहोनिसस्स य, तम्हा आयस्सयं नाम॥ ८७३॥ " साधुओ અને શ્રાવકે દિવસના અને રાતના અંતે અવશ્ય કરવું જોઈએ માટે તેનું " આવશ્યક" એવું નામ છે." (33)

મધ્યમ જિનાના સાધુઓને કથચિત્ (=કાેઇ રીતે) દાષ લાગતાં તે જ સમયે કરેલું પ્રતિક્રમણ રાેગચિકિત્સાના ઉદાહરણથી લાભ કરે છે, અર્થાત્ જેમ રાેગ ઉત્પન્ન થતાં જ તેની ચિકિત્સા કરવામાં આવે તાે લાભ થાય છે, તેમ દાેષ ઉત્પન્ન થતાં જ પ્રતિક્રમણ કરવામાં આવે તાે આતિ ચારની વિશુદ્ધિરૂપ લાભ થાય છે.

મધ્યમ જિનેાના સાધુઓ ઋજી–પ્રાજ્ઞ હેાવાથી તેમને પ્રાયઃ દ્વાષ લાગતાે નથી એ જણાવવા અહીં "કથ ચિત્" કહ્યું છે. (૩૪)

भासहल्पनुं वर्धुनः :----पुरिमेयरतित्थयराण मासकप्पो ठिओ विणिदिट्ठो । मन्द्रिसमगाण जिणाणं, अट्टियओ एस विण्णेओ ।। ३५ ।। ducation International For Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

માસકલ્પ એટલે ચાતુર્માસ સિવાયના શેષકાળમાં એક સ્થાને એક માસ સુધી રહેવાના આચાર. પહેલા છેલ્લા જિનના સાધુઓને માસકલ્પ સ્થિત છે અને મધ્યમ જિનાના સાધુઐાને અસ્થિત છે. મધ્ય જિનના સાધુઐા ઋજી-પ્રાજ્ઞ હેાવાથી એક સ્થાને માસથી વધારે સમય રહે તા પણ દાેષ ન થાય. (૩૫)

પહેલા–છેલા જિનના સાધુઐાને માસકલ્પનું પાલન ન કરવામાં લાગતા દાેષા :-

पडिबंधो लहुयत्तं, ण जणुवयारो ण देसविष्णाणं । णाणाराहणमेए, दोसा अविहारपक्खम्मि ॥ ३६ ॥

પહેલા-છેલ્લા જિનના સાધુઓને માસકલ્પનું પાલન ન કરવામાં પ્રતિબંધ અને લઘુતા થાય તથા જનેાપકાર, દેશ-વિજ્ઞાન અને આજ્ઞારાધના એ ત્રણ ન થાય એ દેષો લાગે છે.

(૧) પ્રતિભાંધ :- એક જ સ્થળે માસથી વધારે રહે-વામાં શગ્યાતર આદિ પ્રત્યે રાગભાવ થાય.

(ર) લઘુતાઃ- આ સાધુઓ સ્વઘર છેાડીને અન્ય ઘર વગેરેમાં આસકત છે એમ લાકમાં શંકા (અથવા માન્યતા) ઉત્પન્ન થવાથી લઘુતા થાય.

(૩) જનાપકાર :- બુદા બુદા દેશમાં રહેલા ભવ્ય લાેકા ઉપર ઉપદેશદાન આદિથી ઉપકાર ન કરી શકાય. અથવા મૂળગાથાના जणुवयारो પદનું ज्ञनोपचार: એલું રૂપ કરવાથી જનાપચાર ન થઈ શકે એવા અર્થ થાય. દેશાંતરમાં રહેલા સાધુઓના વંદનાદિ પૂજા રૂપ ઉપચાર ન થઇ શકે. અથવા દેશાંતરમાં રહેલા લાેકા સાધુઓના વંદનાદિ પૂજા રૂપ ઉપચાર ન કરી શકે. અથવા જનાપચાર એટલે સાધુઓના વ્યવહાર. માસકલ્પન કરવામાં સાધુઓના વ્યવહાર (આચારપાલન) ન થાય.

(૪) **દેશવિજ્ઞાન :**– જુઠા જુઠા **દેશે**ાના વિવિધ પ્રકારના લૌક્રિક અને લાેકાત્તર વ્યવહારતું જ્ઞાન ન થાય.

(५) आइराराधनाः - जिनाज्ञानुं पालन न थाय. जिनाज्ञा आ प्रभाषे छे-मोत्तूण मासकप्पं, अन्नो सुत्तंमि नत्थि उ विद्वारो (५. व. भा. ८८६) = "आगभभां (शेष डाળમાં) मासडल्प सिवाय थीले विद्धार डढ्यो नथी. " (३९) मासडल्प द्रव्यथी न थई शेडे ते। पूछ लावथी अवश्य डरवे। लोई :-कालादिदोसओ पुण, णद्व्वओ एस कीर्स्ड णियमा । मावेण उ कायव्वो, संथारगवच्चयाईहिं ॥ ३७ ॥

કાલ, ક્ષેત્ર, દ્ર**્ય અને ભાવના દાે**ષેાથી ખાહ્યથી માસ-કલ્પ ન થઇ શકે તાે પણુ શયનભૂમિ, મકાન, શેરી વગેરે બદલીને ભાવથી અવશ્ય કરવા જોઇએ.

(દુષ્કાલ આદિના કારણે) ભિક્ષા દુલ ભ અને એ કાળદાષ છે. સ'યમને અનુકૂળ ક્ષેત્ર ન મળે વગેરે ક્ષેત્રદાેષ છે. શરીરને અનુકૂળ આહાર આદિ ન મળે એ દ્રવ્યદાેષ છે. માંદગી, જ્ઞાનાદિની હાનિ વગેરે ભાવદાેષ છે. (૩૭) પર્શુષણા કલ્પનું વર્ણુન :-

पजोसवणाकष्पोऽपेवं पुरिमेयराइमेएणं । उकोसेयरभेओ, सो णवरं होइ विण्णेओे ।। ३८ ।। चाउम्मासकोसो. सत्तरि राइंदिया जहण्णो उ । थेराण जिणाणं पुण, णियमा उकोसंओ चेव ॥ ३९ ॥ दोसासइ मज्झिमगा, अच्छंति उ जाव पुव्वकोडी वि । इहरा उ ण मासंपि हु, एवं खु विदेहजिणकप्पे ॥ ४० ॥ માસકલ્પની જેમ પશુંષણાકલ્પ પણ પહેલા-છેદ્વા અને મધ્યમ જિનના સાધુઐાના લેકથી સ્થિત અને અસ્થિત એમ ભિન્ન છે. પણ આમાં માસકલ્પથી આટલી વિશેષતા છે કે પર્શુવણાકલ્પના જઘન્ય અને ઉત્કૃષ્ટ એમ બે ભેદ છે. (૩૮) અષાઢ (સુ. ૧૫)થી કાર્ત્તક (સુ. ૧૫) સુધી ચાર મહિના ઉત્કૃષ્ટ પશું ધણાકલ્પ છે. ભાદરવા સુદ્ર પ થી કાર્લંક (સુ. ૧૫) સુધી ૭૦ દિવસ જઘન્ય પશું બઘ્યાકલ્પ છે. આ બે લેક સ્થવિસ્કલ્પીએાને હાેચ છે. જિનકલ્પીએા અપવાદ રહિત દ્વાવાથી તેમને એક ઉત્કુષ્ટ જ હેાય છે. (૩૯) મધ્યમ જિનના સાધુઓ દેાષ ન લાગે તાે એક ક્ષેત્રમાં પૂર્વ કાેડ વર્ષો સુધી પણ રહે, અને દાષ લાગે તા એક મહિના પણ ન ર**હે. મહાવિદેહ** ક્ષેત્રના સાધુઐાને આ દશ કલ્પાે મધ્યમ જિનના સાધુઐાની જેમ હાય છે. (૪૦)

કલ્પાેમાં સ્થિત-અસ્થિત વિભાગ સહેતુક છે :-

एवं कपविभागो, तइओसहणातओ मुणेयव्वो । भावत्थजुओ एत्थ उ, सव्वत्थवि कारणं एयं ॥ ४१ ॥ पुरिमाण दुव्विसोज्झो, चरिमाणं दुरणुपालओ कप्पो । मज्झिमगाण जिणाणं, सुविसोज्झो सुहणुपालो य ॥ ४२ ॥ उज्जुंजडा पुरिमा खलु, णडादिणायाउ होंति विण्णेया । वक्कजडा उण चरिमा, उजुपण्णा मज्झिमा भणिया ॥ ४३। ॥ अक्षी हशे ४९पामां आ हीते स्थित अने अस्थित

એવેા જે વિભાગ છે તે ત્રીજા ઔષધના દષ્ટાંતથી રહસ્ય-ચુક્ત છે=સહેતુક છે, ગમે તેમ નથી. એમાં હેતુ નીચે મુજબ છે. (૪૧)

પહેલા જિનના સાધુઓતું ચારિત્ર દુર્વિશાધ્ય છે, અર્થાત્ બહુ જ કષ્ટથી (અતિચારાની) શુદ્ધિ કરાવી શકાય છે. કારણ કે તે સાધુઓ ઋજી-જડ હેાવાથી તેમને વિસ્તારથી ઘણા ઉપદેશથી સમસ્ત હેય સંબંધી જ્ઞાન થાય ત્યારે અતિચાર દૂર થાય. છેટ્ટા જિનના સાધુઓતું ચારિત્ર દુઃખાતુપાલ્ય છે. અર્થાત્ બહુ જ કબ્ટથી પાલન કરાવી શકાય છે. કારણ કે તે સાધુઓ વક-જડ હેાવાથી બહાતું કાઢીને હેય પણ આચરે. મધ્યમ જિનના સાધુઓતું ચારિત્ર સુવિશાધ્ય અને સુખાતુ-પાલ્ય છે. તે સાધુઓ ઋજી-પ્રાજ્ઞ હેાવાના કારણે ઉપદેશ પ્રમાણે પાલન કરતા હોવાથી સુવિશાધ્ય છે, તથા પ્રાજ્ઞ હેાવાના કારણે ઉપદેશ આપવા માત્રથી બધા હેય સ'બ'ધી તર્ક=વિચાર કરીને તેના ત્યાગ કરી શકતા હેાવાથી સુખાનુપા**લ્ય છે. (**૪૨)

પહેલા જિનના સાધુએા ઋજુ-જડ છે. ઋજુ એટલે સરળ. જડ એડલે વિશિષ્ટ તર્ક≃વિચાર કરવાની શક્તિથી રહિત હેાવાથી માત્ર કહેલું જ સમજનારા. આ વિષયમાં નટ, હાથી વગેરેનાં દર્ષાતા છે. નટતું દર્ષાત આ પ્રમાણે છે:-પહેલા જિનના કાંઇ સાધુએા સ્થંડિલભૂમિથી ગુરૂ પાસે માવ્યા. હાેવાથી તેમણે કહ્યું: અમે નૃત્ય કરતા નટને જોવા ઉભા રહ્યા હતા. આથી ગુરૂએ તેમને હવે નૃત્ય કરતા નટને જોવા હલા ન રહેવું એમ શિખામણુ આપી. તેમણુ તેના સ્વીકાર કર્યો. ત્યારબાદ ફરી એક વખત તે સાધુઓ સ્થ'-ડિલભૂમિથી માેડા આવવાથી ગુરુએ તેનું કારણુ પૂછ્યું એટલે તેમણે કહ્યું: અમે નૃત્ય કરતી નટીને જોવા ઉભા રહ્યા હતા. ગુરુએ મેં તમને પહેલાં આમ કરવાની ના કહી હતી એમ કહ્યું ત્યારે જડ હેાવાથી તેમણે કહ્યું: આપે ત્યારે નટ જોવાનાે નિષેધ કર્યો હતાે, નટીને જોવાનાે નહિ. નટને જેવાના નિષેધ કરવામાં નટનિરીક્ષણુ રાગના હેતુ છે એ કારણ છે. આથી નટને જોવાના નિષેધમાં નટીને જેવાના નિષેધ સુતરાં થઈ જાય છે એમ તે સાધુએા સમજી શકતા નથી.

છેલ્લા જિનના સાધુઓ વક અને જડ છે. વક એટલે શડ= સરળ નહિ. તેમના વિષયમાં પૂર્વોક્ત નટતું દર્ષાત છે. તે આ પ્રમાણે :- તે સાધુઓ સ્થ'ડિલભૂમિથી માડા આવ્યા એટલે ગુરુના પૂછવાથી તેમણે કહ્યું: અમે નટ જોવાને ઉભા રહ્યા હતા. ગુરુએ તેના નિષેધ કર્યો. કરી એક વખત તેમ બનતાં ગુરુએ પૂછવું એટલે વક હાેવાથી બીજા ઉત્તરા આપ્યા, સીધા જવાબ ન આપ્યા. (કડક થઇને) આગ્રહથી પૂછવું એટલે નટી જોવા ઉભા રહ્યા હતા એમ કહ્યું. ગુરુએ ઠપકા આપ્યા એટલે જડ હાેવાથી બાલ્યા કે અમે નટ જ ન જોવા એમ સમજ્યા હતા.

મધ્યમ જિનના સાધુઓ ઋજુ અને પ્રાજ્ઞ છે. તેમના વિષયમાં પથુ ઉપશું કત નટ દર્ષાત છે. સ્થંડિલભૂમિથી માડા આવવાથી ગુરુએ પૂછશું એટલે સરળ હાેવાથી કહ્યું કે નટને જોવા ઉભા રહ્યા હતા. આથી ગુરુએ તેના નિષેધ કર્યો. કરી એકવાર નટીને જોઇને પ્રાજ્ઞ હાેવાથી વિચાર કર્યો કે નટની જેમ નટી નહિ જોવી જોઈએ, કારથુ કે રાગતું કારથુ છે. (૪૩)

સાધુઓના આવા સ્વભાવનું કારણ:-कालसहावाउ चिय, एए एवंविहा उ पाएण । होति अओ उ जिणेहि, एएसि इमा कया मेरा ॥ ४४ ॥ કાળના પ્રભાવથી જ સાધુઓ પ્રાયઃ આવા (=સરળતા-જડતાદિના) સ્વભાવવાળા હોય છે. આથી જિનેશ્વરાએ એમની આ સ્થિત-અસ્થિત કલ્પ રૂપ મર્યોદા કરી છે. અહીં પ્રાયઃ આવા સ્વભાવના હાેય છે એના અર્થ એ છે કે, માટા ભાગના સાધુઓ આવા સ્વભાવવાળા હાેય છે, પણ બધા જ આવા સ્વભાવવાળા હાેતા નથી. [આના ક્લિતાર્થ એ થયા કે, પહેલા-છેટ્લા જિનના સાધુઓમાં પણ કાેઈ ઝાજુ-પ્રાજ્ઞ હાેય અને મધ્યમજિનના સાધુઓમાં પણ કાેઈ ઝાજુ-જડ કે વક-જડ હાેય.] (૪૪)

अःलु-प्राज छवे।ने अलु-प्राज हे।वाना ठारछो थारित हे।य, पशु अःलु-अउ वगेरेने थारित्र थे।ज्य नथी ये प्रश्ननुं समाधान :-एवंविद्दाणवि इदं, चरणं दिट्ठं तिलोगणाहेहिं । जोगाण थिरो मावो, जम्हा एएसि सुद्धो उ ॥ ४५ ॥ अथिरो उ होइ इयरो, सहकारिवसेण ण उण तं हणइ ॥ अथिरो उ होइ इयरो, सहकारिवसेण ण उण तं हणइ ॥ जलणा जायह उण्हं, वज्जं ण उ चयइ तत्तंपि ॥ ४६ ॥ इय चरणम्मि ठियाणं, होइ अणामोगमावओ खलणा । ण उ तिव्वसंकिलेसा, णऽवेति चारित्तमावोऽवि ॥ ४७ ॥

સરળતા-જડતા આદિથી ચુક્ત પછુ જે જીવા પ્રવજ્યાને ચાેગ્ય છે તેમને ચારિત્ર હાેય એમ જિનાેએ જોયું છે. કારણ કે સ્થિર (=કાયમ રહેનાર) અને અસ્થિર (=કચારેક થનાર) એમ બે પ્રકારના ભાવ છે તેમાં સ્થિરભાવ તે વ્હજી-જડ વગેરેને શુદ્ધ જ હાેય છે. (૪૫) અસ્થિર ભાવ તેવા પ્રકારની સામગ્રીથી અશુદ્ધ થાય છે. પણ તે અશુદ્ધ ભાવ ચારિત્રના ઘાત કરતા નથી. વજ અગ્નિથી ઉષ્ણુ અને

જેમ પ્રથમ જિનના સાધુઓની વિસ્મૃતિથી થતી સ્ખલના

ચારિત્રબાધક નથી, તેમ છેદ્વા જિનના સાધુઓનું દુષ્યમા કાલના પ્રભાવથી પ્રાયઃ અનેકવાર પણ થતું માતૃસ્થાન ચારિત્રનું આધક નથી. કારણુ કે તે સંજવલન કષાય સંબંધી

इहरा उ ण समणत्तं, असुद्धभावाउ हंदि विण्णेयं । लिंगंमिवि भावेणं, सुत्तविरोहा जओ भणियं ॥ ४९ ॥ सन्वेवि अइयारा, संजलणाणं तु उदय भो हेांति । मूलच्छेजं पुण होइ बारसण्हं कसायाणं ॥ ५० ॥

चरिमाणवि तह णेयं, संजलणकसायसंगयं चेव । माइद्राणं पायं, असइंपि हु कालदोसेणं ।। ४८ ॥

છે, પણ ઉષ્ણ અનવા છતાં વજાપણાને છેાડતું નથી. વજા-પણું સ્થિરભાવ છે. ઉષ્ણુતા અસ્થિરભાવ છે.] (૪૬) તે રીતે ચારિત્રમાં રહેલાએાને વિસ્મૃતિ થવાથી સ્ખલના થાય છે=અતિચાર લાગે છે, પણ તીવ્ર સંક્લેશથી ચારિત્રના પરિ ણામના નાશ થતા જ નથી. કારણ કે તીવસ'કુલેશ નથી. વકુ-જડ જીવાને પણ ચારિત્ર હેાય :--

: ૩૧૪ : ૧૭ કલ્પ-પંચાશક ગાથા ૪૮થી૫૦

એટલે માયા. અથવા માત્ર એટલે માયા, અને સ્થાન એટલે विशेष. मायाविशेष ते मातृस्थान. अथवा माइट्राणं भइदां मायिस्थान એવું ३૫ કરવાથી માયાવીઓનું સ્થાન (=આશ્રય) તે માચિસ્થાન, માચાવીએા માચાના આશ્રય લે છે=કરે છે. આથી માચિસ્થાન એટલે માચા.

કાેઈમાં તે (=અનેકવાર માતૃસ્થાન) હેાય જ નહિ. આથી 'પ્રાયઃ' કહ્યું છે. (૪૮)

જો માયા અન તાનુબ ધી આદિ કષાયા સ બ ધી હાય તા એ માયારૂપ અપ્રશસ્ત અધ્યવસાયથી સાધુપશું ન રહે, રજોહરણાદિ દ્રવ્યલિંગ હેાવા છતાં ભાવથી=પરિણામની અપેક્ષાએ સાધુપહ્યું ન રહે. અન્ય કષાયા સંખંધી માયાથી ભાવથી સાધુપણું માનવામાં સૂત્ર સાથે વિ**રાધ આવે છે.** કારણ કે આગમમાં કહ્યું છે કે– (૪૯) બધા જ અતિચારા સંજવલન કષાયના જ ઉદયથી થાય છે. અન'તાનુખ'ધી આદિ ચાર કષાયાના ઉદયથી ચારિત્રના મૂળથી નાશ થાય છે. આથી સંજવલન સંખંધી માયા ચારિત્રનાે નાશ ન કરે, તે હેાય તેા પણ છેલ્લા જિનના સાધુઓને ચારિત્ર હેા**ય**.

દુષ્ષમાકાળમાં પણુ ચારિત્ર છે.

કેટલાકા દુષ્યમાકાળમાં અતિચારા બહુ હાેવાથી ચારિત્ર જ નથી એમ માને છે. તે ખરાેખર નથી. કારણ કે વ્યવહારસૂત્રમાં એવું માનનારાઓને ઠપકા આપીને (=પ્રાય-શ્ચિત્ત આપીને) આ વિષયમાં સમાધાન જણાવ્યું છે. તે આ પ્રમાશે :-

केसिंचिय आपसो, दंसणनाणेहि वट्टप तित्थं । वोच्छिन्नं च चरित्तं, वयमाणे भारिया चउरो ॥+

''વર્તમાનમાં જ્ઞાન–કર્શનથી શાસન પ્રવર્તે છે, ચારિત્રનેા વિચ્છેક થયેા છે; એમ જે કહે તેને ચતુર્ગું રુપાયશ્ચિત્ત છે."

ण विणा तित्थं णियंठेहिं, नातित्थया य नियंठया । छक्कायसंजमो जाव, ताव दुण्हऽणुसज्जणा ०४.९९ ७. १० ॥. ३८७

ં સાધુઓ વિના શાસન ન હેાય, અને શાસન વિના સાધુઓ ન હેાય. જ્યાં સુધી છકાય જીવેાની રક્ષા થાય ત્યાં સુધી શાસન અને સાધુઓ એ બંને રહેવાના. "

जो भणइ नत्थि धम्मो, न य सामइयं न चेव य वयाई । सो समणसंघबज्झो, कायटवो समणसंघेणं ।

"ચારિત્ર ધર્મ નથી, સામાયિક નથી, વતાે નથી એમ જે કહે તેને શ્રમણુસંઘે શ્રમણુસંઘમાંથી બહાર કરવાે."

પૂર્વ કાળના સાધુઓની અપેક્ષાએ દુષ્યમાકાળના સાધુઓ હીનક્રિયાવાળા અને હીનપરિણામવાળા હાેવા છતાં તેમનામાં સાધુપણું છે. કહ્યું છે કે :–

+ भुद्रितप्रतमां व्यवखारसूत्रना दशमा ઉद्देशामां नीचे प्रभाखे ले गाथा छे. सोद्दीप य अभावे, देंताण य करेंतगाण अभावे । बट्टू संपद्द काले, तित्थं सम्मत्तनाणेदि ॥ ३४३ ॥ दोसु उ वोच्छिन्नेसुं अटुविद्दं देंतया करेंता य ॥ नवि केई दीसंति वयमाणे भारिया चउरो ॥ ३५४ ॥

सत्थपरिण्णा छन्काय अहिगमो पिंड उत्तरज्झाप। रुक्खे बसहे गोवे, जोहे सोही य पुक्खरणी ॥ व्य. सा. ७.१ आ. १९४ '' પૂર્વે (આચાર'ગનું) શસ્ત્રપરિજ્ઞા અધ્યયન ભણાવ્યા પછી ઉપસ્થાપના થતી હતી, જ્યારે હમણાં (દશ્વે નું) ષડ્ જીવનિકાય અધ્યયન લણાવ્યા પછી ઉપસ્થાપના કરાવવામાં આવે છે. પૂર્વે આચાર'ગ (પિંડેષણા અ૦) સણવાથી પિંડ-ગ્રહણની અનુજ્ઞા મળતી હતી, હમણાં દશવૈકાલિક (પિંડે-ષણા અ.) લણવાથી પિંડગ્રહણની અનુજ્ઞા મળે છે. પૂર્વે આચારંગ ભષ્યા પછી ઉત્તરાધ્યયન ભણાવવામાં આવતું હતું. હમણાં દશવૈકાલિક ભણ્યા પછી ઉત્તરાધ્યયન ભણા-વવામાં આવે છે. પૂવે કલ્પવૃક્ષાથી જીવનનિર્વાહ થતા હતા. હમણાં આંખા વગેરેના વૃક્ષેાથી જીવનનિવાંહ થાય છે. પૂવે અતુલઅળવાળા અળદાે હતા. હમણાં અલ્પઅળવાળા અળદાેથી લાેકા કામ ચલાવે છે. પૂર્વ ખેડૂતા ચક્રવર્તીના ગૃહપતિ-રત્નની જેમ તે જ દિવસે ધાન્ય તૈયાર કરી શકતા હતા. હમણાં તેવા ખેડૂતાે ન હાેવા છતાં લાેક બીજા ખેડૂતાેથી જીવનનિવાંહ કરે છે. પૂર્વે સહસચાંધી વગેરે ચાેહાઓ હતા. હમર્ણા અલ્પભળવાળા અને અલ્પ પરાક્રમવાળા ચાહાઓથી રાજાએા શત્રુ ઉપર આક્રમણ કરીને રાજ્યનું પાલન કરે છે. પૂવે છ મહિનાનું પ્રાયશ્ચિત્ત હતું. હમણાં તેના સ્થાને પંચ-કલ્યાશક, દશકલ્યાશક વગેરે પ્રાયશ્ચિત્ત છે. વાવડીએા પશ્ પૂર્વકાળથી ઉતરતી ઢાટિની હાેવા છતાં લાેકા ઉપર ઉપકાર કરે છે. તેવી રીતે વર્તમાન કાળમાં પૂર્વકાળના સાધુએાથી ઉત-રતી કાટિના સાધુઓ હાેવા છતાં તેમનામાં સાધુપણ છે."(૫૦)

બાહ્રથી સાધુ હેાય, પણ ભાવથી સાધુ ન હેાય તેવાઓનું સ્વરૂપ :-

एवं च संकिलिद्वा, माइद्वाणंमि णिचतल्लिच्छा । आजीवियभयगत्था, मृढा णो साहुणो णेया ॥ ५१ ॥

સંજ્વલન સિવાયના કષાયનાે ઉદય થાય તાે સાધુપણું ન હાેય. આથી જે સંજવલન સિવાયના કષાયના ઉદયથી સંફિલષ્ટ ચિત્તવાળા છે, સદા માચામાં તત્પર છે, ગૃહસ્થા નિગું છ, તરીકે જાણી ગયા હાવાથી કે ધનરહિત હાવાથી અમારા જીવનનિર્વાહ કેવી રીતે કરશું એમ આજવિકાના ભયથી વ્યાકુલ ખનેલા છે, અને પરલેાકની સાધનાથી વિમુખ ખનીને કેવળ આ લાકમાં જ પ્રતિબદ્ધ બનવાથી મૂઢ છે, તે જીવેા સાધુ નથી. (૫૧)

ભાવસાધુનું સ્વરૂપ :---

संविग्गा गुरुविणया, णाणी दंतिंदिया जियकसाया। भवविरहे उज्जुत्ता, जहारिहं साहुणो होंति ॥ ५२ ॥

જે સ'વિગ્ન છે, સ'વિગ્ન હાેવાથી જ ગુરુવિનીત છે, ગુરુ-विनीत डेावाथी क ज्ञानी छे, ज्ञानी डेावाथी क किते दिय, જિત્તકષાય અને દેશ, કાલ આદિની અપેક્ષાએ યથાયાગ્ય સ'સારનાે ક્ષય કરવામાં ઉઘત ખનેલા છે, તે સાધુ છે.

સ'વિગ્ન=સ'સારભીટુ. ગુરુવિનીત=સ'સારને તરવાનેા ઉપાય બતાવનારા ગુરુનેા વિનય કરનારા. જ્ઞાની=સુપ્રસન્ન અનીને ગુરુએ આપેલા શ્રુતજ્ઞાનવાળા. (૫૨)

# ૧૮ ભિક્ષુપ્રતિમા પંચાશક

સ્થિત–અસ્થિત કલ્પ કહ્યો. હવે કલ્પની સમાનતાની અપેક્ષાએ પ્રતિમાકલ્પનું પ્રતિપાદન કરવાની ઈચ્છાવાળા ગ્રાંથકાર મંગલ વગેરે કહે છે:–

णमिऊण वद्धमाणं, भिक्खुपडिमाण लेसओ किंपि । वोच्छं सुत्ताएसा, भव्वहियट्ठाइ पयडत्थं ॥ १ ॥

શ્રી મહાવીરસ્વામીને પ્રણામ કરીને ભવ્યજીવાના હિત માટે દશાશ્રુતસ્ક'ધ સૂત્રના અનુસારે ભિક્ષુ પ્રતિમાઐાનું સ્પષ્ટ અર્થ સમજાય તે રીતે સંક્ષેપથી કઇક વર્ણુંન કરીશ. ભિક્ષુપ્રતિમા=સાધુઐાની વિશિષ્ટ પ્રતિજ્ઞા. (૧)

प्रतिभानी संज्या अने स्व३५ -बारस भिक्खूपडिमा, ओहेणं जिणवरेहि पण्णत्ता । सुहभावजुया काया, मासाइया जओ भणियं ॥ २ ॥

જિનેશ્વરાએ સામાન્યથી માસિકી વગેરે બાર બિક્ષુ-પ્રતિમાએા કહી છે. વિશેષથી તેા વજમધ્યા, ચવમધ્યા, બદ્રા વગેરે તથા \*સપ્તસપ્તકિકા વગેરે ઘણી પ્રતિમાએા છે. આ પ્રતિમાએા વિશિષ્ટ ક્રિયાવાળા સાધુના પ્રશસ્ત અધ્ય વસાયથી ગુક્ત સાધુની કાયા રૂપ છે.

<sup>\*</sup>વ્યવહારસ્ત્ર નવમાે ઉદ્દેશે.

પ્રક્ષ :– પ્રતિમા સાધુના અભિગ્રહ વિશેષરૂપ છે. આથી પ્રતિમા એટલે સાધુના વિશેષ પ્રકારના અભિગ્રહ એમ કહેવું જોઇએ. તેના બદલે શુભભાવશુક્ત સાધુની કાયાને પ્રતિમા ક્રેમ કહી ?

ઉત્તર :- (વિશિષ્ટ સામચ્યોદિવાળી) કાયાથી તેવા પ્રકારના ગુણોના (=અભિગ્રહ વગેરેના) યાગ થાય છે. આથી તે (=પ્રતિમાધારી) સાધુઓ બીજા સાધુઓથી તેવી કાયાની અપેક્ષાએ પ્રધાન=મુખ્ય છે એનું સૂચન કરવા અહીં શુભભાવયુક્ત સાધુની કાયાને પ્રતિમા કહી છે.

સામાન્યથી સાધુઓની પ્રતિમા બાર છે. કારણ કે આવશ્યક નિર્શું ક્લિમાં (बारसदि भिक्स्लुपडिमार्દि એ પદના વર્ણું નમાં) નીચે પ્રમાણે કહ્યું છે. (૨) આવશ્યકનિર્શુ ક્લિમાં કહેલી પ્રતિમાઓ :–

मासाई सत्तंता, पढमाबिइतइयसत्तराइदिणा । अहराइ एगराई, भिक्खूपडिमाण बारसगं ॥ ३ ॥

એક માસથી આર લી ક્રેમશઃ એક એક માસની વૃદ્ધિથી સાતમાસ સુધી સાત પ્રતિમાઓ છે. તે આ પ્રમાણે :-માસિકી, દ્વિમાસિકી, ત્રિમાસિકી ચતુર્માસિકી, પંચમાસિકી, ષણમાસિકી અને સપ્તમાસિકી ત્યારબાદ પહેલી, બીજી અને ત્રીજી (=પહેલેથી ગણવામાં આવે તેા આઠમી, નવમી અને દશમી ) એ ત્રણુ પ્રતિમા સપ્તરાત્રિદિના છે. અગિયારમી અને બારમી અનુક્રમે અહેારાત્રિકી અને રાત્રિકી છે. આમ કુલ બાર સાધુપ્રતિમાએા છે. (3) गच्छे चिय णिम्माओ, जा पुव्वा दस भवे असंपुण्णा । णवमस्स तइयवत्थू, होइ जद्दण्णो सुयाद्दिगमो ॥ ५ ॥

वोसट्टचत्तदेहो, उवसग्गसहो जहेव जिणकप्पी । एसण अभिग्गहीया, भत्तं च अलेवडं तस्स ॥ ६ ॥ ૧ સ' ध ચ છુ ચુક્ત, ૨ ધૃતિ ચુક્ત, ૩ સાત્ત્વિક, ૪ ભાવિ-તાત્મા, ૫ ઘડા યેલ, ૬ ઉત્કુષ્ટથી ક'ઈક ન્યૂન દશ પૂર્વો અને જઘન્યથી નવમા પૂર્વની ત્રીજી વસ્તુ સુધીનું શ્રુત ભાષુનાર, ७ વ્યુત્સષ્ટકાય, ૮ ત્યક્તકાય, ૯ જિનકલ્પીની જેમ ઉપસર્ગ-સહિષ્ણુ, ૧૦ અભિગ્રહવાળી એષણા લેનાર, ૧૧ અલેપ આહાર લેનાર, અને ૧૨ અભિગ્રહવાળી ઉપધિ લેનાર સાધુ આ પ્રતિમાઓના સ્વીકાર કરે છે.

(૧) **સંઘયણુ**ચુક્તાઃ- પ્રથમના ત્રણુ સંઘયણુેામાંથી કાેઈ એક સંઘયણુવાળાે. આવા મજબૂત સંઘયણુવાળાે પરી-ષઢ સહન કરવામાં અત્યંત સમર્થ અને છે.

(૨) ઘૃતિચુક્રત :-ધૃતિ એટલે ચિત્તની સ્વસ્થતા. ધૃતિ-ચુક્રત જીવ રતિ–અરતિથી પીડાતેા નથી.

29

: ૩૨૨ : ૧૮ ભિક્ષુપ્રતિમા–પંચાશક ગાથા ૪થી૬

(૩**) સાત્ત્વિકઃ** – સાત્ત્વિક છવ અનુકૂળ−પ્રતિકૂળ પ્રસંગાેમાં હર્ષ-વિષાદ ન પામે.

(૪) ભાવિતાત્મા :-ગુરુની કે ( જે ગુરુએ પ્રતિમાને સ્વીકાર કર્યો હેાય તા ) તે વખતે સ્થાપિત આચાર્યની અથવા ગચ્છની આગમાતુસાર અતુજ્ઞા મેળવીને જેણે ચિત્તને સદ્ભાવનાથી 'ભાવિત બનાવ્યું હેાય તે. અથવા જેણે (પ્રતિ-માના સ્વીકાર પહેલાં ) પ્રતિમાના અભ્યાસ કર્યો હેાય તે. પ્રતિમાના અભ્યાસ પાંચ તુલનાએાથી થાય છે. તે આ પ્રમાણે :-

तवेण सत्तेण सुत्तेण, पगत्तेण बलेण य। तुल्ला पंचहा बुत्ता, पडिमं पडिवज्जओ ।

પ્રતિમાનાે સ્વીકાર કરનારની તપથી, સત્ત્વથી, સૂત્રથી, એકત્વથી અને અલથી એમ પાંચ તુલના છે. [ તુલના એટલે પ્રતિમા સ્વીકારવાની યાેગ્યતા આવી છે કે નહિ તેની પરીક્ષા કે ચકાસણી. અથવા યાેગ્યતા કેળવવાનાે ઉપાય.]

(૧) **તપથી** ઃ- ઉપવાસ વગેરે તપ કરે. કહ્યું છે કે–

चउभत्तेहिं जइउं, छट्ठेहिं अटुमेहिं दसमेहिं। बारस चोइसमेहि य, धीरावि इमं तुर्लितऽपं॥

'' ધીર પુરુષેા પણ ક્ષુધા ઉપર વિજય મેળવવા ઉપવાસ, છદૃ, અઠુમ, ચાર, પાંચ અને છ ઉપવાસથી આત્માની તુલના કરે છે."+

+ દશાશ્રુ અ. ૭, નિ. ગા. ૮ ની ચૂર્ણિ.

पकेक्कं ताव तवं, करेइ जह तेण कीरमाणेणं । हाणी न होइ जइआ, वि होज्ज छम्मासुवस्सग्गो ।

પારિસી વગેરે (ક્રમશઃ ચઢિયાતેા) એક એક તપ ત્યાં સુધી કરે કે જ્યાં સુધી કરાતા તપથી વિહિત અનુષ્ઠા-નેાની હાનિ ન થાય. તથા દેવ વગેરે આહાર અનેષણીય કરી નાખવા ઈત્યાદિ ઉપસર્ગ છ મહિના સુધી કરે તા પણ છ મહીના સુધી ઉપવાસ કરે, પણ અનેષણીય આહાર ન લે.\* (ર) સત્ત્વથી – સત્ત્વતુલના પાંચ કાયાત્સર્ગથી થાય છે. તે આ પ્રમાણે:-

पढमा उवस्सयंमी, बीया बाहिं तइय चउक्कम्मि । सुण्णहरम्मि चउत्थी, तद्द पंचमिया मसाणंमि ॥ १३९५ आसुं थोवं थोवं, पुव्वपवत्तं जिणेइ सो निहं । मूसगफासाइ तद्दा, भयं च सद्दसुब्भवं अजियं ॥ १३९६ ५. ९.

" બાકીના સાધુઓ સૂઇ જાય ત્યારે ભય ઉપર વિજય મેળવવા માટે પહેલી પ્રતિમા (=કાઉરસગ્ગ) ઉપાશ્રયમાં, બીજી ઉપાશ્રયની બહાર, ત્રીજી જ્યાં ચાર રસ્તા ભેગા થતા હાેય ત્યાં, ચાંથી શૂન્યધરમાં અને પાંચમી રમશાનમાં કરે. (૧૩૯૫) આ પ્રતિમાઓમાં તે સુનિ પૂર્વે જેટલી નિદ્રા હતી તેમાંથી થાડી થાડી નિદ્રા સમાધિ રહે તેમ છતે= આેછી કરે. તથા ઉદરસ્પર્શ આદિમાં સહસા થયેલા પૂર્વે નહિ જીતેલા ભયને જીતે." (૧૩૯૬)

<sup>\* 24. 5. 1330, 4. 9. 1360.</sup> Jain Education International For Private & Personal Use Only

: ૩૨૪ : ૧૮ ક્ષુભિપ્રતિમા-પંચાશક ગાથા ૪થી૬

(૩) સૃ**ત્રથી** :- સૂત્રેાને અતિશય પરિચિત (=રૂઢ) કરવા તે સૂત્રતુલના છે. કહ્યું છે કે :-

अह सुत्तभावणं सो, पगग्गमणो अणाउलो भयवं । कालपरिमाणहेउं, सऽब्भत्थं सब्वहा कुणइ ॥ १३९८ ॥ मेहाइच्छन्नेसुं, उभओ कालमहवा उवस्सग्गे । पेहाइ भिक्खपंथे, जाणइ कालं विणा छायं ॥ १४०१ ५. ५.

'' પ્રતિમાકલ્પને સ્વીકારવાની ભાવનાવાળા તે ભગવ'ત કાલનું પરિમાથ જાથવા માટે ખાહ્યથી વ્યાકુલતા રહિત અને આંતરથી એકાગ્રચિત્તે સૂત્રનાે દુઢ અભ્યાસ કરે. અર્થાતુ સૂત્રના એવા ૬ઢ અલ્યાસ કરે કે જેથી સૂત્રના પાઢથી આટલાે પાઠ કર્યો માટે આટલાે કાળ થયાે એમ સમય જાણી શકે. સૂત્રપાઠથી મુહૂર્ત વગેરે સ્થૂલ જ કાળ જાણી શકે એમ નહિ, કિંતુ ઉચ્છુવાસ વગેરે સૂક્ષ્મ કાળ પણ જાણી શકે. (૧૩૯૮) વાદળા વગેરે હાેય ત્યારે પણ અમુક ક્રિયા શરૂ કરવાના સમય થઇ ગયાે છે, અમુક ક્રિયા પૂરી કરવાના (બંધ કરવાના) સમય થઇ ગયાે એમ ક્રિયાના પ્રારંભ અને સમાપ્તિ એ બે કાળને, દેવ વગેરે રાત હાય તા દિવસ ખતાવે ઈત્યાદિ દેવકુત વગેરે ઉપસગંમાં સત્ય જે કાળ હાેય તે કાળને, પ્રતિલેખના અને પ્રતિક્રમણ વગેરેના કાળને, લિક્ષા અને વિહારના કાળને, છાયા વિના પણ સૂત્રપાઠથી જાણી શકે". (૧૪૦૧).

(४) એકત્વथीः- એકત્વતુલના આ પ્રમાણે છે :-पगत्तभावणं तद्द, गुरुमाइसु दिट्टिमाइपरिद्वारा । भावेइ णिम्ममत्तो, तत्तं द्विययंमि काऊणं ॥ १४०२ ॥

For Private & Personal Use Only

ગાથા ૪થી૬ ૧૮ સિક્ષુપ્રતિમા-પંચાશક : ૩૨૫ :

पगो आया संजोगियं तु लेसं इमस्स पापणं । दुक्खनिमित्तं सब्वं, हिओ य मज्झत्थभावो सो ॥१४०३॥पं.व. નીચેની ગાથામાં કહેવાશે તે પરમાર્થ ને હુદયમાં ધારણ કરીને મમત્વભાવથી રહિત બનીને ગુરુ આદિ વિશે તેમની સામે દેષ્ટિ કરવી, તેમની સાથે બાલવું વગેરેના ત્યાગ કરીને એકત્વ ભાવનાના અભ્યાસ કરે. (૧૪૦૨) આત્મા એકલાે જ છે. સ'યાગથી થયેલ શરીર વગેરે બધી વસ્તુઓ પ્રાય: આત્માના દુ:ખનું કારણ છે. મધ્યસ્થ ભાવવાળા આત્મા હિતકર છે. (૧૪૦૩).

(૫) અલચીઃ- બલથી તુલના શારીરિક અને માનસિક એમ બે પ્રકારે છે. કાયાત્સગે કરવાનું સામચ્ચ એ શારીરિક બલ અને ધૃતિ એ માનસિક બળ છે. કહ્યું છે કે :-इअ पगत्तसमेओ, सारीरं माणसं च दुविहंपि । भाषद्द बल्लं मद्दप्पा, उस्सग्गधिईसरूव तु । १४०६ पं. व. । ''આ પ્રમાણે એકત્વભાવથી ચુક્ત બનેલા તે મહાત્મા કાયાત્સગેરૂપ શારીરિક અને ધૃતિરૂપ માનસિક એ બન્ને

ભળનેા અભ્યાસ કરે." (૧૪૦૬) આ અળ અભ્યાસથી થાય છે. (દશાશ્રુ૦ અ૦ ૭ની ગ્રૂર્ણિમાં)

કહ્યું છે કે :-

पमेव य देहवलं, अभिक्स-आसेवणाइ तं होइ। लंखगमल्ले उवमा, आसकिसोरे व जोगविप ॥ १ ॥ "એ પ્રમાણે વાર'વાર અભ્યાસ કરવાથી શરીરખળ પણ થાય છે. આ વિષયમાં લ'ખક, મદ્દા, અશ્વ, આળક

|  | : | ३२६ | : | १८ | ભિક્ષુપ્રતિમા−પ'ચાશક | ગાથા | ૪થી૬ |
|--|---|-----|---|----|----------------------|------|------|
|--|---|-----|---|----|----------------------|------|------|

અને ચાેગના જાણકારાના દર્ણતા છે, અર્થાત્ જેમ લંખક વગેરે અલ્યાસથી પાતપાતાની ક્રિયામાં પ્રવીણ થાય છે તેમ અલ્યાસથી શરીરબળ થાય છે."

(૫) ઘડાચેલ ઃ- ગચ્છમાં જ રહીને પ્રતિમાકલ્પના આહારાદિ સંબંધી પરિકર્મમાં (=અલ્યાસમાં કે તુલનામાં) ઘડાઈ ગચા હાય. કહ્યું છે કે ઃ-

पडिमाकप्पियतुल्लो, गच्छे चिय कुणइ दुविह परिकम्मं । आहारोवहिमाइसु, तहेव पडिवज्जप कप्पं ॥ १४११ पं.व. ॥ " પ્રતિમાકલ્પ સમાન તે મહાત્મા ગચ્છમાં જ રહીને આહારસ'બ'ધી અને ઉપધિસ'બ'ધી એમ બે પ્રકારનું પરિકમ' કરે છે, પછી પ્રતિમાકલ્પના સ્વીકાર કરે છે." (૧૪૧૧) આહારાદિ સ'અ'ધી પરિકર્મ પછી જણાવવામાં આવશે. પરિકર્મનું કાલપરિમાણ આ પ્રમાણે છેઃ– પ્રારંભની સાત પ્રતિમાઐામાં જે પ્રતિમાના જેટલા કાળ છે તેટલા જ કાળ તેના પરિક્રમના છે. તથા વર્ષાકાળમાં આ સાત પ્રતિમાન ઐાનાે સ્વીકાર ન કરે, અને પ્રતિકર્મ પણ ન કરે. પહેલી એ એક જ વર્ષમાં કરે. ત્રીજી-ચાેથી એક એક વર્ષમાં કરે. ખાકીની ત્રશ એક વર્ષે પ્રતિકર્મ અને બીજા વર્ષે સ્વીકાર એમ બે બે વર્ષોમાં કરે. આમ કુલ નવ વર્ષોમાં પ્રારંભની સાત પ્રતિમા પૂરી થાય.

(૬) શ્રુત: – સંપૂર્ણ દશ પૂર્વધરનું વચન અમાઘ હાેય છે, અર્થાત્ એમની દેશનાથી કાેઇ ને કાેઈ ધર્મ પામે જ. આથી તે ધર્મદેશના વડે ભગ્ય જીવાે ઉપર ઉપકાર કરતા

હેાવાથી તીર્થવૃદ્ધિ કરે છે. આથી સંપૂર્ણ દશપૂર્વધર પ્રતિમાદિકલ્પના સ્વીકાર ન કરે. આથી અહીં ઉત્કુષ્ટથી કંઈક ન્યૂન દશપૂર્વધર પ્રતિમા ધારણ કરવાને ચાેગ્ય છે એમ કહ્યું છે. તથા જઘન્યથી પ્રત્યાખ્યાન નામના નવમા પૂર્વ સંબંધી આચાર નામની ત્રીજી વસ્તુથી ન્યૂન શ્રુતજ્ઞાન જેને હાેય તે અતિશયરહિત જ્ઞાનવાળા હાેવાથી કાલાદિને ન જાણી શકે. આથી તે પ્રતિમાદિકલ્પને ધારણ ન કરી શકે.

(૭) વ્યુત્સૃષ્ટકાય :-રાગનાે ઉપાય કરવાે વગેરે કાયાની સેવાથી રહિત.

(૮) ત્યક્તકાય :- કાયાના મમત્વભાવથી રહિત. (દશાશ્ર. અ. ૭ ની ચૂર્ણ્મિં) કહ્યું છે કે :-अण्णो देहाउ अहं, नाणतं जस्स पवमुवलदं । सो किंचि आहिरिकं, न कुणइ देहस्स भंगेऽवि ॥ ९ ॥

" દેહથી હું ભિન્ન છું એમ દેહથી આત્માને ભેદ જેછે જેચે છે તે દેહના નાશ થાય તાે પણ શરીરમાં થયેલા રાગાદિના જરા પણ પ્રવીકાર કરતા નથી. "

(૯) ઉપસગ સહિષ્ણ -જિનકલ્પીની જેમ દેવકૂત વગેરે લપસગોને સહન કરનાર.

(૧૦) અભિગ્રહવાળી એષણા લેનારઃ- એષણાના સાત પ્રકાર છે. તે આ પ્રમાણે :--

ï,

ઃ ૩૨૮ ઃ ૧૮ ભિક્ષુપ્રતિમા−પ'ચાશક ગાથા ૪થી૬

संसट्टमसंसट्टा, उद्धढ तह अप्पलेवडा चेव। उग्गहिया पग्गहिया, उज्झियधम्मा य सत्तमिया॥

પ્ર. સા. ૭૩૯

"અસ સપ્ટા, સ'સ્ટા, ઉદ્ધૃતા, અલ્પલેપા, અવગૃહીતા, પ્રગૃહીતા અને ઉજિઝતધર્મો એમ સાત એષણાઓ છે. તેમાં પછી પછીની એષણા વિશેષ શુદ્ધ હેાવાથી એ ક્રમ છે. મૂળ ગાથામાં છંદાેભાંગ ન થાય એટલા માટે સ'સ્ટા પહેલાં કહી છે. "

(૧) અસંસૃષ્ટાઃ- ગૃઢસ્થના નહિ ખરડાયેલા પાત્રથી અને હાથથી ભિક્ષા લેવી.

(૨) **સંસુષ્ટા** ઃ– ગૃહસ્થના ખરડાયેલા પાત્રથી અને હાથથી ભિક્ષા લેવી.+

(૩) ઉધ્ઘૃતા :- ગૃહસ્થે પાતાના માટે મૂળ વાસણમાંથી બીજા વાસણમાં કાઢેલા આહારને તે બીજા વાસણથી જ લેવા.

(૪) અલ્પલેપાઃ- અહીં અલ્પ શબ્દ અભાવ અર્થમાં છે. લેપ રહિત પો આ વગેરે લેવું.

(૫) અવગૃહીતાઃ-ભાજન વખતે ખાવાની ઈચ્છાવાળાને થાળી આદિમાં આપેલું ભાજન તે થાળી આદિથી જ'લેલું.

+ ગૃહસ્થના પહેલાંથી જ ખરડાયેલા પાત્રથી અને હાથથી ભિક્ષા લે તા તેને ધાવા વગેરેથી પશ્ચાત્કર્મ દાષ સાધુને ન લાગે. આથી અસં-સ્ટ્રષ્ટથી સંસબ્ટ ભિક્ષા વિશેષ શુદ્ધ છે. એ પ્રમાણે ઉદ્ધતા આદિમાં પણ પૂર્વ એષણાની અપેક્ષાએ વિશેષ શુદ્ધ યથાયોગ્ય સ્વય સમજી લેવી.

૧૮ બિક્ષુપ્રતિમા-પંચાશક : ૩૨૯ : ગાથા ૪થી૬

(૬) પ્રગદ્ધીતા :- ભાજન વખતે ખાવાની ઇચ્છાવાળાને આપવા માટે પીરસનારે કે ખાનારે હાથ આદિથી લીધું हे।य ते से। जन सेवुं.

(७) ઉજિઝતધર્મા :- જે આહાર સારાે ન હાેવાથી તજવા લાયક હેાય અને બીજા મનુષ્યાે વગેરે પણ ઇચ્છે નહિ તે આહાર લેવા. અથવા જેમાંથી અર્ધા ભાગ તજી દીધા હાય તે આહાર લેવા.

પ્રતિમાને અભ્યાસ કરનાર આ સાતમાંથી પ્રારંભની બે એષણા કચારે પણ ન લે. આકીની પાંચમાંથી પણ દરરાજ પાણીમાં એક અને આહારમાં એક એમ બે એષણાના જ અભિગ્રહ હાેય. અર્થાત પાંચમાંથી અમુક કાેઈ એક એષણાથી આહાર લેવા, અને અમુક કાેઈ એક એષણાથી પાણી લેવું બાકીની એષણાના ત્યાગ એમ દરરોજ અભિગ્રહ કરે.

(૧૧) અલેપ આહાર લેનારઃ- લેપ રહિત=ચીકાશ રહિત વાલ ચણા વગેરે લે.

(૧૨) અભિગ્રહવાળી ઉપધિ લેનાર :- પાતાની બે એષણાથી જ મળેલી ઉપધિ લે પાતાની એષણા એટલે પ્રતિમાકલ્પને ચાેગ્ય એષણા પાતાની બે એષણાથી પ્રતિમા કલ્પને ચેાગ્ય ઉપધિ ન મળે તેા તેવી ઉપધિ ન મળે ત્યાં સુધી ચથાકુત (=સાંધવું, સીવવું વગેરે પરિક્રમ ન કરવું પડે તેવી) **હપધિ લે. તેવી ઉપધિ મળતાં ચથાકૃત ઉપધિને**। ત્યાગ ક**રે**. Jain Education International

उवगरणं सुद्धेसणमाणजुयं जमुचियं सकप्पस्स । तं गिण्हद्द तयभावे, अहागढं जाव उचियं तु ॥ १३८२ ॥ जाप उचिप य तयं, वोसिरइ अहागढं विद्वाणेण । इय आणानिरयस्सिद्द, बिण्णेयं तंपि तेण समं ॥ १८८३ ५'व.

ષ્ઠે પ્રકારની એષણાથી સ્વકલ્પને(=પ્રતિમાકલ્પને) યાગ્ય વસ્ત્રાદિ ઉપકરણ લે, સ્વકલ્પને યાગ્ય ન મળે તા સ્વકલ્પને યાગ્ય ન મળે ત્યાં સુધી યથાકૃત લે. (૧૩૮૨) સ્વકલ્પને યાગ્ય મળી જતાં યથાકૃત ઉપકરણ આગમાકત વિધિ સુજખ પરઠવી દે. ઉપકરણના ત્યાગમાં નિઃસ્પૃહ હાેવાથી આજ્ઞામાં રત તેને પાછળથી મેળવેલા (પ્રતિમાકલ્પની તુલના વખતે મેળવેલા પ્રતિમાકલ્પ પ્રાયોગ્ય) ઉપકરણ સાથે મૂળ (=પ્રતિમાકલ્પની તુલના પહેલાના) ઉપકરણ પણ હાેચ."

પ્રતિમાકલ્પમાં ઉપધિની ચાર એષણામાંથી અંતિમની છે એષણા હેાય છે. ચાર એષણા આ પ્રમાણે છે :- (૧) સૂતર વગેરેનું અનેલું ઉદ્દિષ્ટ જ વસ્ત્ર લઇશ, (૨) પ્રેક્ષિત જ વસ્ત્ર લઇશ, (૩) પરિભુક્તપ્રાય જ ખેસ વગેરે વસ્ત્ર લઈશ, (૪) તે પણ ઉન્ઝિતધર્મ જ વસ્ત્ર લઈશ.

[ અર્થાત્ ઉદ્દિગ્ટા, પ્રેક્ષિતા, પરિભુક્તપ્રાયા અને ઉજ્ઝિત-ધર્મા એમ ચાર પ્રકારની વસ્ત્ર એષણા છે. ઉદ્દિગ્ટ એટલે કહેલું. હું અમુક પ્રકારનું વસ્ત્ર લઈશ એમ ગુરુને જેવું વસ્ત્ર લેવાનું કહ્યું હાેચ તેવું જ વસ્ત્ર ગૃહરથા પાસેથી લેવું તે ઉદ્દિષ્ટા એષણા. (૨) પ્રેક્ષિત એટલે જોયેલું. ગૃહસ્થના ઘરે વસ્ત્ર જોઇને માગે તે પ્રેક્ષિતા એષણા. (૩) ઉપભુક્તપ્રાય

### ગાથા ७થી૧૧ ૧૮ ભિક્ષુપ્રતિમ–પંચાશક : ૩૩૧ :

એટલે ગૃહસ્થે લગભગ ઉપયાેગ કરી લીધા હાેય તેવું વસ્ત. ઉપભુક્તપ્રાય વસ્ત્ર લેવું તે ઉપભુક્તપ્રાયા એષ**ણા. (**૪) ઉજિઝતધર્મ એટલે ગૃહસ્થને પાતાના ઉપયાેગમાં લેવાનું ન હાેય=કાેઇને આપી દેવાનું હાેય કે તજી દેવાનું હાેય તેવું વસ્ત્ર. ઉજિઝતધર્મ વસ્ત્ર લેવું તે ઉજિઝતધર્મા એષણા.

ખૃહત્કલ્પ ગાથા ૬૦૯માં ઉપભુક્તપ્રાયા એષણાના સ્થાને અ'તરા એષણા કહી છે. અ'તરા એટલે વચ્ચે. ગૃહસ્થ નવુ' વસ્ત્ર પહેરીને જીનું વસ્ત્ર મૂકી દેવાની ઇચ્છા કરે, પણ હજી મૂકવું ન હાેય, તેટલામાં વચ્ચે (=મૂકવાની ઇચ્છા અને મૂકવું એ બેની વચ્ચે) જ જીનું વસ્ત્ર માગે તે અ'તરા એષણા. )

गच्छे विणिक्खमित्ता, पडिवज्जइ मासियं महापडिमं । दत्तेग भोयणस्सा, पाणस्सवि एग जा मासं ॥ ७ ॥ आईमज्झवसाणे, छग्गोयरहिंडगो इमो णेयो । जाएगरायवासी, एगं च दुगं च अण्णाए ॥ ८ ॥ जायण-पुच्छा- ऽणुण्णावण-पण्हवागरणभासगो चेव । आगमणवियडगिंहरुक्खमूलगावासयतिगोत्ति ॥ ९ ॥ पुढवीकट्ठजहऽत्थिण्णसारसाई ण अग्गिणो बीहे । कट्ठाइ पायलग्गं, णऽवणेइ तहच्छिकणुगं वा ॥ १० ॥ जत्थऽत्थमेइ छरो, न तओ ठाणा पयंपि संचरइ । पायाइ ण पक्खालुइ, एसो वियडोदगेणावि ॥ ११ ॥

For Private & Personal Use Only

दुट्ठऽस्सद्दस्थिमाई, तथ्रो भएणं पर्यपि णोसरई । एमाइणियमसेवी, विहरइ जाऽखंडित्रो मासो ॥ १२ ॥ પરિકમ\*માં ઘડાઈ ગયેલા તે મહાત્મા ગચ્છમાંથી નીક-ળીને=ગચ્છને છેાડીને માસિકી (=માસપ્રમાથ) મહાપ્રતિજ્ઞા રૂપ મહાપ્રતિમાના સ્વીકાર કરે. તેમાં વિધિ આ પ્રમાથે છે :- જે પ્રતિમા સ્વીકારનાર આચાર્ચ હેાય તા બીજા સાધુને આચાર્ચપદે સ્થાપીને શરફ ઝાતુમાં શુમ દ્રવ્યાદિના યાગ થાય ત્યારે માસિકી પ્રતિમાના સ્વીકાર કરે તથા ગચ્છમાંથી નીકળતાં પહેલાં સકળ સાધુઓને બાલાવીને ક્ષમાપના કરે. કહ્યું છે કે :-

खामेइ तओ संघं, सबाऌवुड्ढं जहोचियं पत्रं । अच्चंतं संविग्गो, पुव्वविरुद्धे विसेसेणं ॥ १४१५ ॥ जंकिंचि पमापणं, न सुट्ठु भे वट्टियं मप पुर्बिंव । तं भे खामेमि अहं, निस्सऌो निक्कसाओत्ति ॥ १४१६ पं०व० ॥

" ત્યારબાદ અત્યંત સંવિગ્ન બનીને સબાલ-વૃદ્ધ સકલ (શ્રમણુ) સંઘને નીચેની ગાથામાં કહેવાશે તે પ્રમાણે યથા-ચિત ખમાવે. પૂર્વે જેમની સાથે વિરાધ થયેા **હા**ય તેમને વિશેષરૂપે ખમાવે. (૧૪૧૫) પૂર્વે મેં પ્રમાદથી તમારા પ્રત્યે જે કંઈ સારું આચરણ ન કર્શું હેાય તે બદલ નિઃશલ્ય અને કષાયરહિત હું તમને ખમાવું છું." (૧૪૧૬)

For Private & Personal Use Only

## \*માસિકી પ્રતિમામાં નિયમા=અભિગ્રહાે

(૧) લેાજનની દત્તિ એક જ હાેચ. અવિચ્છિન્નપણે(=ધાર તૂટચા વિના) એક વખતે પાત્રમાં જેટલું પડે તે એક દત્તિ.

(ર) પાણીની પણ એક જ દત્તિ હેાય.

(૩) આ સાધુને કેટલી દત્તિ છે તે જ્યાં ખભરન પડી હેાય ત્યાંથી ભિક્ષા લે.

(૪) પૂર્વોક્રત સાત એષણામાં પ્રારંભની બે એષણા સિવાય પાંચ એષણામાંથી કાેઈ એક એષણાથી આહાર લે.

(૫) લેપ રહિત આહાર લે.

(૬) જે આહારને બિખારી વગેરે યાચકા લેવાની ઇચ્છાવાળા ન હાેય તે આહાર લે. [ અર્થાત્ બિખારી વગેરે જ્યારે લેવા આવતા હાેય ત્યારે ન લે. તે સિવાયના કાળમાં લે જેથી તેમને અ'તરાય ન થાય. [જીુઓ દ શુ૦ અ.હની ચૂર્ણિ.]

(૭) જે આહારનાે માલિક એક જ હાેય તે આહાર લે. [અનેકની માલિકીવાળાે આહાર લેવાથી જે આપે તે સિવા-ચના બીજાઓને અપ્રીતિ થવાનાે સંભવ છે. ]

\* પ્રતિમાધારીને ક્રવ્યાદિ ચાર પ્રકારના અભિગ્રહાે હાેય છે. તેમાં અહીં આપેલા નંબરમાં ૬ સિવાય ૧ થી ૭ નંબર સુધી ક્રવ્યાભિગ્રહ છે. ૬ અને ૮ નંબર ભાવ અભિગ્રહ છે. ૯ નંબર ક્ષેત્ર અભિગ્રહ છે. ૧૦ નંબર ભાવ અભિગ્રહ છે.

(૮) ગર્સિણી, નાના આળકવાળી અને આળકને ધવડા-વતી સ્ત્રીના હાથે ન વહેારે.

[સાતમી ગાથાના ભાવાર્થ પૂર્ણ થયા.]

(૯) એક પગ ઉભરાની અંદર અને એક પગ ઉભરાની બહાર રાખીને વહેારાવે તેા લે. (૭)

(૧૦) દિવસના આદિ, મધ્ય કે અંતકાળે લિક્ષામાટે ક્રે.\*

(૧૧) છ ગાેચરબૂમિથી ગાેચરી લે. જેમ ગાય ઊંચ– નીચ ઘાસને ચરતી કરે છે, તેમ સાધુ ઊંચ-નીચ ઘરેામાં ભિક્ષા માટે ક્રે તે ગાચર. છ ગાચરબૂમિ આ પ્રમાણે છે-પેટા, અર્ધપેટા, ગાેમૂત્રિકા, પત ગવીથિકા, શંખૂકવૃત્તા અને અને ગત્વાપ્રત્યાગતા.

(૧) પેટા:- પેટીની જેમ ગામમાં ચારે દિશામાં ચાર શ્રે શિએાથી ઘરાના વિભાગ કરીને તેની વચ્ચેનાં ઘરા છાડી ચાર દિશામાં કલ્પેલી ચાર લાઇનામાં જ ગાેચરી જવું.

\* પંચવસ્ત પ્રંથમાં ૩૦૧ મી ગાથામાં आदिमज्झवसाणे એ પદમાં આદિ. મધ્ય અને અંતના અનુક્રમે ભિક્ષાકાળ થયા પહેલાં, ભિક્ષાકાળ વખતે અને ભિક્ષાકાળ વીતી ગયા પછી એમ અર્થ કર્યો છે. દશાશ્રૃતસ્ક ધ મ્ર'થમાં અન્ય ભિક્ષાચરા વગેરેને અપ્રીતિ ન થાય એટલા માટે જો ભિક્ષાચરા ભિક્ષાકાળ પહેલાં કરતા હેાય તેા ભિક્ષાકાળ વખતે ગાચરી માટે કરે, જો ભિક્ષાચરા ભિક્ષાકાળ વખતે કરતા હાય તા ભિક્ષાકાળ પહેલાં કે ભિક્ષાચરા ભિક્ષા લઇ જાય પછી ભિક્ષા માટે કરે ઈત્યાદિ **လုပ္လုိပ္ပံုိပ်** 

(૨) અધંપેટા :- પેટાની જેમ ચાર શ્રેણિની કલ્પના કરી બેદિશાની બે શ્રેણિમાં જવું.

(૩) ગેામૂત્રિકા :- ચાલતાે બળદ મૂતરે ત્યારે મૂતરની જમીનમાં જેવી આકૃતિ થાય તેવી આકૃતિ પ્રમાણે ગાેચરી જવું. અર્થાત્ સામસામી રહેલી ઘરાની શ્રેણિઓમાં પહેલાં ડાબી શ્રેણિના પહેલા ઘરમાં, પછી જમણી શ્રેણિના પહેલા ઘરમાં, પછી ડાબી શ્રેણિના બીજા ઘરમાં, પછી જમણી શ્રેણિના બીજા ઘરમાં, પછી ડાબી શ્રેણિના ત્રીજા ઘરમાં, પછી જમણી શ્રેણિના ત્રીજા ઘરમાં, એમ અનુક્રમે સામ-સામેની બંને શ્રેણિઓના ઘરામાં જવું.

(૪) પતંગવીથિકાઃ- પતંગની જેમ અનિયત ક્રમથી ગમે તેમ ગાચરી માટે ક્રરવું.

(૫) શંબૂકવૃત્તા ઃ− શંખની જેમ ગેાળાકારે ગાેચરી માટે ક્રરવું. આના જમણી તરકથી શરૂઆત કરીને ક્રરવું અને ડાબી તરકથી શરૂઆત કરીને ક્રરવું એમ બે લેક છે.

(૬) ગત્વાપ્રત્યાગતા :- ઘરાેની એક લાઇનમાં જઇને તેની સામેની બીજી લાઇનથી ઉપાશ્રય તરફ પાછા આવવું. અર્થાત્ ઉપાશ્રયની એક તરફની ગૃહશ્રેણિમાં ઉપાશ્રયથી ક્રમશઃ દરેક ઘરમાં ભિક્ષા લેતાં લેતાં તે શ્રેણિ પૂરી કરીને તેની સામેની શ્રેણિમાં ક્રમશઃ દરેક ઘરમાં બિક્ષા લેતાં લેતાં ઉપાશ્રય તરફ પાછા આવવું.

#### ઃ ૩૩૬ઃ ૧૮ ભિક્ષુપ્રતિમા−પંચાશક ગાથા ૮–૯

[અહીં તથા દશાશ્રતસ્ક ધમાં છ ગાચરભૂમિથી ભિક્ષા લે એમ કહ્યું છે. પણ આવશ્યક્યૂર્ણિમાં આઠ ગાચર ભૂમિથી ભિક્ષા લે એમ જણાવ્યુ છે. પંચવસ્તુ (ગા૦ ૩૦૦) અને પ્ર૦ સા૦ (ગા૦ ૭૪૫) વગેરેમાં ઝડજવી, ગત્વા-પ્રત્યાગતા, ગામૂત્રિકા, પતંગવીચિકા, પેટા, અર્ધ પેટા, અભ્ય તરશ ખૂકા અને બાદ્યશ ખૂકા એ ક્રમથી આઠ ગાચરભૂમિ કહી છે. અહીં શ ખૂકવૃત્તાના જે બે પ્રકાર બતાવ્યા છે તે અનુક્રમે અભ્ય તરશ ખૂકા અને બાદ્ય શ ખૂકા છે. ઝડજવી એટલે ઉપાશ્રયના એક તરફની ગહે શ્રે ચિ્રા લપાશ્રયથી ક્રમશઃ દરેક ઘરમાં ફરવું.

(૧૨) જે ગામ વગેરેમાં આ પ્રતિમાધારી છે એમ લાેકાેને ખબર પડી જાય ત્યાં એક અહાેરાત્ર જ રહે, જ્યાં

તેવી ખબર ન પડે ત્યાં એક કે બે અહેારાત્ર રહે. (૮) ( આઠમી ગાથાનાે ભાવાર્થ પૂર્ણ થયાે. )

(૧૩) સંથારા, ઉપાશ્રય આદિની યાચના, સૂત્ર– અર્થ સંબંધી શંકાની કે ઘર આદિ સંબંધી શંકાની પુચ્છા, તૃણુ, કાષ્ઠ આદિની અનુજ્ઞા, સૂત્રાદિ સંબંધી પ્રક્ષના એક કે બે વાર ઉત્તર આ ચાર પ્રસંગેજ બાેલે, તે સિવાય મૌન રહે.

(૧૪) સાધુને ત્યાગ કરવા લાયક દેાષેાથી રહિત ધર્મ-શાલા, ખુલ્લું ઘર અને કરીર વગેરે વૃક્ષની નીચે એમ ત્રઘુ સ્થાને રહે. (4)

# [નવમી ગાથાનાે અર્થ પૂર્ણુ થયાે.]

For Private & Personal Use Only

ગાથા ૮થી૧૨ ૧૮ ભિક્ષુપ્રતિમા-પંચાશક : ૩૩૭ ર

(૧૫) કારચુવશાત્ સૂવું પડે તાે પાેલાથુ રહિત પૃથ્વી-શિલા, કાષ્ઠની પાટ કે કાથુા વગેરેથી રહિત પાથરેલા ઘાસ વગેરેના સ'થારા એ ત્રથુ સ'થારા ઉપર શયન કરે. કહ્યું છે કે-માસિયં ળ મિષ્ક્સુપહિંમ પદિવण्णस्स कप्पंति तओ સંથારગા अદિट्ठित्तप, तं जदा-पुढविसिलं वा, कट्ठसिलं वा, अद्वसंथढमेव वा ( દશાશ્રુ૦ અ૦ ૭)="માસિકી પ્રતિમાધારીને સૂવા માટે પૃથ્વીશિલા, કાષ્ઠશિલા અને થથાસ'સ્તૃત ( કુશાદિ ઘાસનાે સ'થારા) એમ ત્રથુ સ'થારા કલ્પે."

(૧૬) અગ્નિથી લચન પામે. અર્થાત્ ઉપાશ્રયમાં આગ લાગે તાે પણ તેમાંથી નીકળે નહિ. કાેઇ હાથ પકડીને ખેંચે તાે નીકળે.

(૧૭) કાષ્ઠ, કાંટા, કાંકરા વગેરે પગમાં ખૂંચી ગયું **હાે**ય તાે ન કાઢે. આંખમાં ધૂળ વગેરે પડે તાે ન કાઢે. (૧૦)

(૧૮) સૂર્યાસ્ત થાય ત્યારે પાણીમાં કે જમીનમાં જ્યાં હાેય ત્યાંથી એક પછુ પગલું આગળ ન વધે, સૂર્યાંદય સુધી ત્યાં જ રહે

(૧૯) હાથ, પગ, માેહું વગેરે શરીરનાં અંગાેને પ્રાસુક પાણીથી પણ સાક ન કરે. સ્થવિશ્કલ્પી સાધુએા પુષ્ટ કારણ હાેચ તાે હાથ વગેરે સાક કરે, પણ પ્રતિમાકલ્પી કાેઇ પણ રીતે સાક ન કરે એવું સૂચન કરવા પ્રાસુક પાણીથી પણ એમ "અપિ=પણ " શબ્દનાે પ્રયાેગ કર્યા છે. (૧૧)

Jain Education International

(૨૦) દુષ્ટ અશ્વ, હાથી, સિંહ, વાઘ વગેરે આવે તેા ' મરણ્લચથી એક પગલું પણ ખસે નહિ. મારવા માટે આવી રહેલ અશ્વ વગેરે દુષ્ટ પ્રાણી સાધુ ખસી જાય તેા પણ વનસ્પતિ વગેરેની વિરાધના કરે, એથી પ્રતિમાધારી સાધુ ખસે નહિ. અદુષ્ટ પ્રાણી સાધુ ખસી જાય તાે માગૈથી જ જાય. આથી વનસ્પતિ આદિની વિરાધના ન થવાથી અદુષ્ટ પ્રાણી આવે તાે પ્રતિમાધારી ખસી જાય.

(૨૧) છાંચડામાંથી તડકામાં અને તડકામાંથી છાંચડામાં ન જાચ.

આવા અભિગ્રહેાનું પાલન કરતા તે મહાત્મા માસ પૂછુ<sup>\*</sup> થાય ત્યાં સુધી એક ગામથી બીજા ગામ ફરતા ર**હે** છે. (૧૨) માસ પૂર્ણ થયા પછીના વિધિઃ–

पच्छा गच्छमईई, एवं दुग्मासि तिमासि जा सत्त । णवरं दत्तिविवड्ढी, जा सत्त उ सत्तमासीए ॥ १३ ॥ માસકલ્પ પૂર્ણ થયા પછી ઠાઠ-માઠથી ગચ્છમાં પ્રવેશ કરે. તેના વિધિ આ પ્રમાણે છે:- જે ગામમાં ગચ્છ હાેય તેના નજીકના ગામમાં તે આવે આચાર્ય તેની પ્રવૃત્તિની (=આગમનની) તપાસ કરે. અર્થાત્ મહિના પૂર્ણ થયેા હાેવાથી પ્રતિમાધારી સાધુ નજીકના ગામમાં આવ્યા છે કે નહિ તેની તપાસ કરાવે. પછી પ્રતિમારૂપ મહાન તપ પૂર્ણ કરીને સાધુ અહીં આવ્યા છે એમ રાજા વગેરેને જણાવે. પછી રાજા વગેરે લાક કે (રાજા વગેરેન હાેય તા)

ગાથા ૧૪-૧૫ ૧૮ ભિક્ષુપ્રતિમા-પંચાશક ર ઢઢલ :

શ્રમ**ણ**સંઘ તેની પ્રશંસા કરવા પૂર્વંક તેને ગચ્છમાં પ્રવેશ કરાવે.

મક્ષ :– રાગ-દેષથી પર એવા સાધુને આ રીતે ઠાઠ– માઠથી પ્રવેશ કરાવવાનું શું કારથુ ໃ

ઉત્તર :- આમાં તેના તપનું બહુમાન, બીલાએાની શ્રદ્ધાવૃદ્ધિ અને શાસનપ્રભાવના એમ ત્રથ્ કારણે છે.

દિમાસિકી, ત્રિમાસિકી, યાવત્ સપ્તમાસિકી સુધી આ જ વિધિ છે. પણ ક્રમશ: એક એક દત્તિની વૃદ્ધિ થાય છે. બીજી પ્રતિમામાં બે, ત્રીજી પ્રતિમામાં ત્રણુ, યાવત્ સાતમી પ્રતિમામાં સાત દત્તિ છે. (૧૩)

આઠમી પ્રતિમાનું સ્વરૂપ :-

तत्तो य अद्टमी खलु, हवइ इहं पढमसत्तराइंदी । तीइ चउत्थचउत्थेण पाणएणं अह विसेसो ॥ १४ ॥ उत्ताणग पासल्ली, णेसजी वावि ठाणगं ठाउं । सहउवसग्गे, घोरे, दिव्वाई तत्थ अविकंपो ॥ १५ ॥

ત્યારબાદ પહેલી\* સપ્તરાત્રિદિના રૂપ આઠમી પ્રતિમા ધારથુ કરે. તેમાં પૂર્વોક્ત સાત પ્રતિમાએાથી નીચે મુજબ વિશેષતા છે :--

(૧) એકાંતરે ચાવિહાર ઉપવાસ કરે.

\* સાત રાત-દિવસ પ્રમાણવાળી ત્રણ પ્રતિમાએાના અલગ જીથ પ્રણીને એ ત્રણુની અપેક્ષાએ આ પહેલી છે, અને પહેલેથી આડમી છે.

#### (૨) પારણે આય'બિલ કરે.

(3) इत्तिने। नियम नथी.

(૪) ગામની બહાર ચત્તા સૂવે, પડખે સૂવે, કે પલાઠી વાળીને બેસે એ ત્રણ સ્થિતિમાંથી કાઇ એક સ્થિતિમાં રહીને દેવ-મતુષ્ય-તિર્ય'ચ વગેરેના ઉપસગેાને મનથી અને કાયાથી ચલિત બન્યા વિના સહન કરે. (૧૪–૧૫)

નવમી પ્રતિમાનું સ્વરૂપ :-

दोचावि एरिसचिय, बहिया गामाइयाण णवरंतु । उकडलंगडमाई, दंडाययओव्व ठाऊणं ॥ १६॥

બીજી સપ્તરાત્રિદિના પ્રતિમા પણ પહેલી સપ્ત રાત્ર-દિના પ્રતિમા જેવી જ છે. કારણ કે તેમાં તપ, પારણું અને ગામની બહાર રહેવું એ બધું સમાન છે. પણ આટલી વિશેષતા છે કે, ઉત્દરુક આસને (ઢકા જમીનને ન અડે તે રીતે ઉભડક પગે) બેસે, વાંકા લાકડાની જેમ સૂવે, અર્થાત્ જમીનને માત્ર મસ્તક અને પગની એડી અડે તે રીતે કે જમીનને માત્ર પીઠ અડે (મસ્તક કે પગ અહર રહે) તે રીતે સૂવે, લાકડીની જેમ લાંબા થઇને સૂવે-આ ત્રણમાંથી કાઈ એક સ્થિતિમાં રહીને ઉપસગે સહન કરે. (૧૬)

દશમા પ્રતિમાનું સ્વરૂપ :-तच्चावि एरिसचिय, जवरं ठाणं तु तस्स गोदोही । वीरासणमहवा वि हु, ठाएजा अंबखुजो वा ॥ १७ ॥

#### ગાથા ૧૮ ૧૮ ભિક્ષુપ્રતિમા-પંચાશક ઃ ૩૪૧ ઃ

ત્રીજી સપ્તરાત્રિદિન પ્રતિમા પણ તપ, પારણું અને ગામની બહાર એ બધું સમાન હાેવાથી પહેલી સપ્તરાત્રિ-દિન પ્રતિમા જેવી જ છે. પણ આટલી વિશેષતા છે કે-ગાેદોહિકા આસને બેસે. પેની અને ઢકા એક બીજાને અડે અને પગના તળિયાના આગળના ભાગ જ જમીનને અડે, (પાછળના ભાગ અહર રહે) તે રીતે બેસલું એ ગાેદોહિકા આસન છે. અથવા વીરાસને બેસે. ભૂમિ ઉપર પગ રાખીને સિંહાસને બેઠેલાની સિંહાસન લઈ લેતાં ચલાયમાન થયા વિના જેવી સ્થિતિ થાય તેવી સ્થિતિ એ વીરાસન છે. અથવા આગ્રફળની જેમ વાંકી રીતે બેસે. આ ત્રણમાંથી કાઈ એક સ્થિતિમાં રહે.

આ પ્રમાણે આ ત્રણ પ્રતિમા એકવીસ દિવસે પૂર્ણ થાય. (૧૭)

અગિયારમા પ્રતિમાનું સ્વરૂપ :---

एमेव अहोराई, छट्ठं भत्तं अपाणगं णवरं । गामणगराण बाहि, वाघारियपाणिए ठाणं ॥ १८ ॥

ઐ જ રીતે અગિયારમી એક અહેારાત્ર પ્રમાણવાળી પ્રતિમા છે. તેમાં વિશેષતા આ પ્રમાણે છે :--

(૧) ચાવિદ્ધાર છઠ્ઠના તપ હાેય છે. જેમાં છ ભાેજ-નના ત્યાગ થાય તે છઠ્ઠ. બે ઉપવાસમાં ચાર ભાેજનના અને આગળ પાછળના દિવસે એકાસહ્યું કરવાનું હાેવાથી એક એક ભાેજનના એમ છ ભાેજનના ત્યાગ થાય છે.

: ૩૪૨ : ૧૮ બિક્ષુપ્રતિમા-પંચાશક ગાયા ૧૯-૨૦

(૨) ગામ કે નગરની બહાર હાથ લાંબા કરીને ( અર્થાત્ કાચાત્સગ સુદ્રાએ ) રહે છે.

(૩) આ પ્રતિમા ત્રથ્યુ દિવસે પૂરી થાય છે. કારથ્યુ કૈ અહાેરાત્ર પછી છઠ્ઠ કરવામાં આવે છે. કહ્યું છે કે :-अદોરાइयા તિર્દિ, પच્छા છદું करेइ (દશાશ્રુ. અ. ૭)= અહાેરાત્રિકી પ્રતિમા ત્રથ્યુ દિવસે પૂરી થાય. અહાેરાત્ર પછી છઠ્ઠ કરે. (૧૮)

णारभा अतिभानुं स्व३५ :-एमेव एगराई, अड्डमभत्तेण ठाण बाहिरओ । ईसीपब्मारगओ, अणिमिसणयणेगदिट्ठीए ॥ १९ ॥ साहड्ड दोवि पाए, बाघारियपाणि ठायइ ट्ठाणं ।

वाघारिलंबियग्रुओ, अंते य इमीइ लद्धित्ति ॥ २० ॥

અહેારાત્રિકી પ્રતિમાની જેમ જ રાત્રિકી પ્રતિમા છે. તેમાં વિ<mark>ર</mark>ોષતા નીચે મુજબ છે.

(૧) (ચાવિહાર) અદ્દુમના તપ હાય.

(૨) ગામ વગે**રેની** બહાર કંઈક વળીને કાચાત્સર્ગ મુદ્રાએ રહે, અથવા નઠી વગેરેના કાંઠાના વિષમસ્થાનમાં કાચાત્સર્ગ મુદ્રાએ ર**હે**.

(૩) કાેઈ એક પદાર્થ ઉપર નેત્રાને મીંચ્યા વિના સ્થિરદષ્ટિ રાખે.

ગાથા ૨૧-૨૨ ૧૮ ભિક્ષુપ્રતિમા-પ'ચાશક : ૭૪૩ :

(૪) શરીરનાં સર્વ અંગેા જેવી સ્થિતિમાં **હાે**ચ તેવી જ સ્થિતિમાં રાખે, અર્થાત્ એક પ**ણ** અંગને જરાય હલાવે નહિ.

(૫) અધી ઇન્દ્રિયેા ઉપર કાળૂ રાખે.

(૬) સમ્યક્ષ્પાલનથી આ પ્રતિમા પૂર્ણ થતાં લખ્ધિ ઉત્પન્ન થાય છે. કહ્યું છે કે :-

पगराइयं च णं भिक्खुपडिमं सम्मं अणुपालेमाणस्स इमे तओ ठाणा हियाउ भवन्ति, तं जहा-ओहिनाणे वा समु-प्पज्ञेज्जा, मणपज्जवनाणे वा समुप्पज्जेजा, केवळनाणे वा असमुप्पण्णपुच्वे समुप्पज्जेज्जा (६शाश्रु० २०० ७) = "એકરાત્રિકી પ્રતિમાતું પાલન કરનારને અવધિજ્ઞાન, મનઃપર્યવજ્ઞાન કે કેવલજ્ઞાન ઉત્પન્ન થાય છે."

(૭) રાત્રિ પછી અઠુમને। તપ કરવાને। હેાવાથી આ પ્રતિમા ચાર દિવસે પૂર્ણ થાય. કહ્યું છે કે- पगराइया चउद्दिं, पच्छा अटुमं करेइ (દશાશ્રુ૰ અ૰ ૭) = " એકરાત્રિકી પ્રતિમા ચાર દિવસે પૂર્ણ થાય. કારણ કે રાત્રિ પછી અઠુમ કરે. " (૧૯-૨૦)

आ प्रतिभार्डस्प विशिष्ट सालनु हारख नथा क्येवा पूर्व पक्ष :-आह ण पडिमाकप्पे, सम्मं गुरुलाघवाइचितत्ति । गच्छाउ विणिक्खमणाइ ण खलु उवगारगं जेण ॥ २१ ॥ तत्थ गुरुपारतंतं, विणओ सज्झाय सारणा चेव । वेयावचं गुणवुड्डि तहय णिष्कत्ति संताणो ॥ २२ ॥ दत्तेगाइगहोऽवि हु, तहसज्झायाइऽमावओे ण सुद्दो । अंताइणोऽवि पीडा, धम्मकायस्स ण सुसिलिद्धं ॥ २३ ॥

एवं पडिमाकप्पो, चितिज्जंतो उ निउणदिद्वीए । अंतरभावविहूणो, कह होइ विसिद्वगुणहेऊ ? ॥ २४ ॥

પ્રતિમાકલ્પમાં શુરુલાઘવ (=અધિક-અલ્પ લાભ) વગેરેની બરાબર વિચારણા કરવામાં આવી નથી. તે આ પ્રમાણે :-ગચ્છવાસ શુરુ છે=અધિક લાભનું કારણ છે. કારણ કે તે સ્વ-પર ઉભયના હિતનું કારણ છે. ગચ્છમાંથી નીકળવું એ લઘુ છે = અલ્પલાભનું કારણ છે. ગચ્છમાંથી નીકળવું એ લઘુ છે = અલ્પલાભનું કારણ છે. કારણ કે તેનાથી માત્ર પાતાને જ લાભ થાય છે. તપ વગેરે ગચ્છવાસમાં અને ગચ્છમાંથી નીકળવામાં એ ખ નેમાં સમાન છે. ગચ્છમાંથી નીક-ળવું, ધર્મના ઉપદેશ ન આપવા વગેરે લાભકારી નથી. (૨૧) કારણ કે ગચ્છવાસમાં શુરુપારતંત્ર્ય, વિનય, સ્વાધ્યાય, સ્મારણા, વૈયાવચ્ચ, શુણવૃદ્ધિ, શિષ્યસંસિદ્ધિ અને શિષ્ય-પરંપરા આટલા લાભા થાય છે. ગચ્છમાંથી નીકળવાથી આ લાભા ન થાય.

(૧) ગુરુપારતંત્ર્ય= આચાર્યાધીનતા. આ સઘળા અન શેનું કારણ સ્વચ્છં કતાને અટકાવનાર છે.

(૨) વિનય=વિનયને લાયકનાે વિનય કરવા. આ માન-૩૫ પર્વતાને લેદી નાખનાર વજાસમાન છે.

(૩) સ્વાધ્યાય=વાચનાદિ પાંચ પ્રકારના સ્વાધ્યાય. આ મતિરૂપ આંખને નિર્મલ બનાવવા અંજન સમાન છે.

For Private & Personal Use Only

ગાથા ૨૩-૨૪ ૧૮ ભિક્ષુપ્રતિમા-પંચાશક : ૩૪૫ :

(૪) સ્મારણા=વિસ્મૃત કાર્યો ચાદ કરાવવાં. આ કર્મરૂપ શત્રુ સામે લડવા તૈયાર થયેા હેાય, પણ શસ્ત્રા ભૂલી ગયેા હાેય, તેને પુરુષાર્થરૂપ અમાઘ શસ્ત્ર યાદ કરાવવા તુલ્**ય છે.** 

(૫) વૈચાવચ્ચ=ભાેજન આદિથી (આચાર્યાદને સ'યમમાં) ટેકા આપવા. આ લીથ`ંકરપદ આદિ સુંદર કલ આપનાર વિશિષ્ટ પુષ્ડ્યરૂપ મહાવૃક્ષના અવિનાશી બીજ સમાન છે.

(૬) ગુણવૃદ્ધિ=પાેતાના જ્ઞાનાદિગુણેાની વૃદ્ધિ. આ અનુ-પમ આનંદરૂપ રસને આપનાર શેરડીના સાંઠાની પુષ્ટિ તુલ્ય છે.

(૭) શિષ્યસંસિદ્ધિ=સારા ગુણેા હેાવાથી શિષ્યેાની પ્રાપ્તિ થાય. આ કુલની પરંપરા ચલાવવામાં સમથ<sup>°</sup> ધાન્યની ઉત્પત્તિતુલ્ય છે.

(૮) શિષ્યપર પરા=શિષ્ય-પ્રશિષ્યાદિના વ'શ ચાલે. આ સંસારરૂપ ખાડામાં પડેલા જીવાને ખાડામાંથી નીકળવા પગથિયાની શ્રેષ્ટ્રિસમાન છે. (૨૨)

જેમ ગચ્છમાંથી નીકળવું એ (વિશેષ) લાભકારી નથી, તેમ એકદત્તિ વગેરે અભિગ્રહ પણ (વિશેષ) લાભકારી નથી. કારણ કે સ્વાધ્યાય-ધ્યાન વગેરે ચાેગા નિરંતર થતા નથી. સ્વાધ્યાય વગેરે ચાેગા ગચ્છમાં જ નિરાભાષપણે સારી રીતે થાય છે. કારણ કે અનેક દત્તિ લેવાના કારણે કાયાને ટેકાે મળે છે વાલ-ચણા વગેરે હલકું ભાજન પણ લાભકારી નથી. કારણ કે તેનાથી ધર્મસાધન કાયાને પીડા= ખાધા થાય છે, ધર્મસાધન શરીરને પીડા થાય એ ચાેગ્ય નથી. (ધર્મસંગ્રહણિ ગ્રંથમાં) કહ્યું છે કે--માचियजिणवयणाणं, ममत्तरहियाण णत्थि उ विसेसो । अप्पाणंमि परंमि य, तो वज्जे पीडम्रुभओऽचि ॥ ११०६ ॥

" જિતવચનથી ભાવિત અને મમત્વરહિત જીવાને સ્વ અને પરમાં વિશેષતા નથી. આથી તે સ્વ–પર ઉભયની પીડાના ત્યાગ કરે." (૨૩)

આ રીતે સ્દ્રમ્બુદ્ધિથી જ વિચાર કરતાં પ્રતિમાકલ્પ પરમાર્થથી રહિત હાેવાથી વિશિષ્ટ લાભનાે હેતુ નથી. જેમ પંચાસિ તપ વગેરે પરમાર્થ રહિત હાેવાથી વિશિષ્ટ લાભનું કારણ નથી તેમ આ પ્રતિમાકલ્પ પરમાર્થથી રહિત હાેવાથી વિશિષ્ટ લાભનું કારણ નથી. (૨૪)

पूर्वपक्षनुं सभाधान :-भण्णइ विसेसविसओ, एसो ण उ ओहओ मुणेयव्वो । दसपुव्वधराईणं, जम्हा एयस्स पडिसेहो ॥ २५ ॥ पत्थुयरोगचिगिच्छा-वत्थंतरतव्विसेससमतुछो । तह गुरुठाघवचितासहिओ तकालवेक्खाए ॥ २६ ॥

ઉક્ત પૂર્વપક્ષનું સમાધાન આ પ્રમાણે છેઃ–પ્રતિમાકલ્પ સર્વસાધારણ અધા સાધુએા માટે નથી, કિંતુ વિશેષ સાધુ માટે છે. કારણ કે દશપૂર્વધર, અગિયાર પૂર્વધર વગેરેને Jain Education International For Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

ગાથા ૨૭-૨૮ ૧૮ વિક્ષુપ્રતિમા-પંચાશક : ૩૪૭ :

गच्छे चित्र निम्माओ जा पुव्वा दस भवे असंपुण्णा (પ્રસ્તુત પ'ચાશક ગાથા ૫) એ વચનથી તેને। નિષેધ કરેો છે. દશ પૂર્વધર વગેરે ગચ્છમાં જ રહીને ઉપકાર કરે છે. આથી પ્રતિમાકલ્પમાં ગુરુ-લાઘવનાે વિચાર નથી એમ કહેવું અયુક્ત છે. (૨૫)

પ્રતિમાકલ્પ પ્રસ્તુતરાગની ચિકિત્સામાં તેનાથી વિશેષ રાંગની ચિકિત્સા કરવા તુલ્ય છે. અર્થાત્ જેમ કાંઇ પુરુષની એક રાંગની ચિકિત્સા થઇ રહી હાેય, તેમાં વગ્ચે પ્રસ્તુત રાંગથી અધિક કષ્ટકારી અન્ય અવસ્થા (=રાંગ) થાય તા તે વખતે પહેલાં તેની ચિકિત્સા કરવી જોઇએ. તેવી રીતે અહીં જેણે સ્થવિરકલ્પનાં બધાં અનુષ્ઠાના કરી લીધાં છે તેને તે કાલની અપેક્ષાએ પ્રતિમાકલ્પ સ્વીકારવા એ વધારે ચાંગ્ય છે. આથી તેવા સાધુને તે વખતે પ્રતિમાકલ્પ ગુરુ છે= અધિક લાભકારી છે, જ્યારે ગચ્છવાસ લઘુ છે=અલ્પ લાભકારી છે. જેણે સ્થવિરકલ્પનાં બધાં અનુષ્ઠાના કર્યા નથી તેને સ્થવિરકલ્પ જ ગુરુતર છે=અધિક લાભનું કારણ છે. આથી પ્રતિમાકલ્પને સ્વીકારવાના કાળની અપેક્ષાએ પ્રતિમા-કલ્પ ગુરુલાઘવની વિચારથાથી ચુક્ત છે. (૨૬) હિત અર્થનું દષ્ટાંતથી સમર્થન:-

णिवकरऌयाकिरिया,-जयणाए हंदि जुत्तरूवाए । अहिदट्ठाइसु छेयाइ वज्जयंतीह तह सेसं ॥ २७ ॥ एवं चिय कछाणं, जायइ एयस्स इहरहा ण भवे । सव्वस्थावस्थोचियमिह इुसलं होइऽणुट्ठाणं ॥ २८ ॥

Jain Education International

For Private & Personal Use Only

#### : ૩૪૮ : ૧૮ ભિક્ષુપ્રતિમા∸પંચાશક ગાથા ૨૯

જેમ રાજાના હાથમાં વાશુથી થયેલા લૂતા નામના રાગને મંત્રથી દ્વર કરવાના ચાેગ્ય પ્રયત્ન થઈ રહ્યો હાેય તે દરમિયાન રાજાને તુરત મારી નાખનાર સર્પદંશ, વિસ્ ચિકા વગેરે અન્ય અવસ્થા (=રાૅગ) થાય અને તે લૂતા રાગની કિયાથી દ્વર થઈ શકે તેમ ન હાેચ તા વૈદ્યો તેનાથી થતા અનર્થને દ્વર કરવામાં સમર્થ એવી સર્પદંશ વગેરેના સ્થાનમાં છેદ, શેક વગેરે ચિકિત્સા કરે છે, અને ચાલી રહેલી લૂતા રાગને મંત્રથી દ્વર કરવાની કિયા બંધ કરે છે. (૨૭) કારણ કે તેમ કરવાથી જ (=લૂતા રાૅગની કિયાને છેાડીને સર્પદંશાદિની છેદાદિ કિયા કરવાથી જ) રાજાનું કલ્યાણ= આરૉગ્ય થાય. અન્યથા સર્પદંશ (આદિ)થી રાજાનું મૃત્યુ થવાથી કલ્યાણ ન થાય.

પ્રશ્ન ઃ– થઈ રહેલી લુતારાગની ક્રિયાથી લાભ કેમ ન થાય ?

ઉત્તર :- ( सब्बस्था.....) આ લાકમાં સર્વત્ર (=સર્વ સ્થાને, સર્વકાળમાં, કે સઘળા પુરુષામાં) અવસ્થાને દ્ચિત કાર્ય કલ્યાણુનું કારણુ બને છે. આથી સર્પદંશ આદિમાં છેદાદિ કરવું એ જ કલ્યાણુનું કારણુ છે, લૂતારાગની કિયા નહિ. (૨૮)

ତ୍ତରେ દર્ષ્ટાંતની પ્રસ્તુતમાં ઘટના :-इय कम्मवाहिकिरियं, पव्वज्जे भावओ पबण्णस्स । सइ कुणमाणस्स तहा, एयमवत्थंतरं णेयं ॥ २९ ॥ Jain Education International For Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org તેવી રીતે લૂતાદિરાંગની ચિકિત્સા સમાન કમ<sup>5</sup>રાંગની પ્રવ્રજ્યા રૂપ ચિકિત્સાના ભાવથી સ્વીકાર કરનાર અને સદા તેને જ સ્થવિર કલ્પની અવસ્થાને ઉચિત રીતે કરતા સાધુની મંત્રથી લૂતાદિ રાંગને દ્વર કરવા સમાન સ્થવિરકલ્પની ક્રિયાથી અસાધ્ય, સપંદ શાદિ સમાન છેદ-દાહ વગેરે વિશેષ ચિકિત્સા તુલ્ય પ્રતિમાકલ્પથી જ દ્વર થાય તેવી, સપંદ શાદિ સમાન તીવતર કર્મ વિપાકરૂપ અન્ય અવસ્થા (=રાંગ) જાણવી. (૨૯)

प्रतिमाऽक्ष्प अरुक्षाधवना वियारथी युक्त छे એ विषयमां भीજ युक्ति :-तह सुत्तवुड्दिमावे, गच्छे सुत्थंमि दिक्खमावे य । पडिवज्जइ एयं खलु, ण अण्णहा कप्पमवि एवं ॥ ३० ॥ इहरा ण सुत्तगुरुषा, तयभावे ण दसपुच्विपडिसेहो । एत्थं सुजुत्तिजुत्तो, गुरुलाघवर्चितबज्झंमि ॥ ३१ ॥

अष्पपरिचाएणं, बहुतरगुणसाइणं जहिं होइ । सा गुरुलाघवचिंता, जम्हा णाओववण्णत्ति ॥ ३२ ॥ તथा ગચ્છમાં બહુશ્રત સાધુ હાેવાથી સૂત્ર.થંની વૃદ્ધિ થતી હાેચ ( અથવા પ્રતિમાકલ્પ સ્વીકારનારને કંઈક ન્યૂન દશપૂર્વંથી અધિક શ્રુત ભણાવવાની શક્તિ ન હાેચ ), ગચ્છમાં બાલ, વૃદ્ધ, ગ્લાન વગેરે ન હાેવાથી ગચ્છ બાધા રહિત હાેચ, આઘ ગચ્છપાલનમાં તત્પર હાેચ, એથી ગચ્છ બાધારહિત

For Private & Personal Use Only

#### : ૩૫૦ : ૧૮ ભિક્ષુપ્રતિમા-પંચાશક ગાથા ૩૦થી૩૨

હાય, દીક્ષા લેનાર કાેઈન હાેય ત્યારે જ પ્રતિમાકલ્પનાે સ્વીકાર કરે છે. અન્યથા (=૧ ગચ્છમાં સૂત્રાર્થની વૃદ્ધિ, (ર) ગમ્છ આધારહિત (૩) દીક્ષા લેનારના અભાવ આ ત્રણ મુદ્દા ન હાેચ તાે ) પૂર્વોક્ત સંહનન, ધૃતિ વગેરે બધી રીતે ચાગ્યતા હાેવા છતાં પ્રતિમાકલ્પના સ્વીકાર ન કરે. આથી આ કલ્પ શુરુલાઘવની વિચારણાથી રહિત નથી. (૩૦)

ગચ્છમાં શ્રુતવૃદ્ધિ ન થતી હાેય ( અથવા પ્રતિમાકલ્પ સ્વીકારનાર કંઈક ન્યૂન દશ પૂર્વથી અધિક લાણી શકે તેમ હેાય) છતાં પ્રતિમાકલ્પનાે સ્વીકાર કરવામાં આવે તાે <u>સ</u>ુતગૌરવ**∗ ન થાય. પછ્** તેમ છે નહિ. આથી સુતગૌરવ છે. શ્રુતગૌરવ છે એમાં બીજ પણ ચુક્તિ છે કે-સંપૂર્ણ દશ પૂર્વધરને પ્રતિમાકલ્પના નિષેધ કર્યો છે. જે શ્રુતગૌરવ ન હાેચ તાે દશપૂર્વધરને તેના નિષેધ ન કરે. દશપૂર્વધર શ્રુત∙ પ્રદાન આદિમાં સમર્થ હેાવાથી પ્રવચનને ઉપકારી હાેવાથી તેને પ્રતિમાકલ્પનેા નિષેધ છે. આથી પૂર્વપક્ષની દષ્ટિએ ગુરુલાઘવની વિચારણાથી રહિત પ્રતિમા-કલ્પમાં દશપૂર્વધરને પ્રતિમાકલ્પનાે નિષેધ સુયુક્તિયુક્ત છે. આથી પ્રતિમાકલ્પ ગુરુલાઘવની વિચારણાથી રહિત નથી. (૩૧)

જે વિચારણામાં અલ્પ લાભ જતાે કરીને ઘણા લાભ થતાે હાેચ તે ગુરુલાઘવની વિચાર**ણા** ન્યાયસગત છે. અર્થાત જે વિચારણામાં અલ્પ લાસ જતાે કરીને ઘણે 🗰 ગૌરવ શબ્દના માન, વૃદ્ધિ વગેરે અનેક અર્થો છે. અહીં પ્રકરણાનુસાર ૩૩ મી ગાથાની અવતરણિકાના આધારે વૃદ્ધિ અર્થ છે.

For Private & Personal Use Only

લાભ થતેા હાેય તે જ વિચારણા વાસ્તવિક ગુરુલાઘવની વિચારણા છે. આવી વિચારણા પ્રતિમાકલ્પમાં છે. માટે તે ગુરુલાઘવની વિચારણાથી રહિત નથી. (૩૨)

૩૦મી ગાથામાં ગચ્છમાં સૂત્રાર્થની વૃદ્ધિ થતી હાેય, ગચ્છ ખાધા રહિત હાેય, અને પ્રવજ્યા લેનાર કાેઇ ન હાેય તાે પ્રતિમાકલ્પ સ્વીકારે એમ ત્રથ્યુ સુદ્દા કહ્યા હતા. તેમાં પહેલા સુદ્દાનું સમર્થન ૩૧–૩૨ એ બે ગાથામાં કર્ઝું. હવે ૩૩–૩૪ એ બે ગાથામાં "ગચ્છ ખાધા રહિત હાેય તાે જ" એ બીજા સુદ્દાનું સમર્થન કરે છે :-

वेयावच्चुचियाणं, करणणिसेहेणमंतरायंति । तंपि हु परिहरियव्वं, अइसुहुमो होउ एसोत्ति ॥ ३३ ॥ ता तीए किरियाए, जोग्गयं उवगयाण णो गच्छे । हंदि उवेक्खा णेया, अहिगयरगुणे असंतंमि ॥ ३४ ॥

પ્રતિમાકલ્પ સ્વીકારનારા સાધુઓ વૈયાવચ્ચ કરતા નથી. આથી વૈયાવચ્ચ કરવામાં સમર્થ સાધુ પ્રતિમાકલ્પ સ્વીકારે તા ગચ્છમાં રહેલા વૈયાવચ્ચને ચાેગ્ય ખાલ, ગ્લાન આદિને વૈયાવચ્ચના અ'તરાય થાય. પ્રતિમાકલ્પ અતિસુંદર થાય એ માટે પ્રતિમાકલ્પ સ્વીકારનારે અતિસૂક્ષ્મ દેાયના પણ ત્યાગ કરવા જોઈ એ. વૈયાવચ્ચના અ'તરાયરૂપ દાય માન-સિકદાય રહિત હાેવાથી (=વૈયાવચ્ચ કરવાની ભાવનાથી સહિત હાેવાથી કેવળ કાચિક દાય હાેવાથી) અતિસૂક્ષ્મ જ

| • | ૩૫૨ :          | ٩८ | લિક્ષ પ્રતિમ | ા–પંચાશક | ગાથા | 34 |
|---|----------------|----|--------------|----------|------|----|
| • | <b>U</b> 1 U U |    |              |          |      |    |

છે. આથી પ્રતિમાકલ્પ સ્ત્રીકારનારે તે અંતરાયના પણ ત્યાગ કરવા જોઇએ [ આથી ગચ્છમાં વૈયાવચ્ચ કરનાર હાેય ઈત્યાદિ કારણાથી ગચ્છ બાધા રહિત હાેય તાે જ પ્રતિમા કલ્પ સ્વીકારે એમ શાસ્ત્રવિધાત છે. ] (33)

આથી ગચ્છના સાધુઓ સૂત્રાર્થદાન, ગ્લાનાદિ વૈયાવચ્ચ વગેરે ક્રિયા કરવાને સમર્થ હાેય તા પ્રતિમાકલ્પ સ્વીકાર-નારે ગચ્છની ઉપેક્ષા કરી નથી. હા, ગચ્છમાં કાેઇ વિશેષ લાભ થાય તેવું કાર્ય હાેય (અને તે કાર્ય તેનાથી જ થઇ શકે તેમ હાેય) તાે તે કાર્ય કર્યા વિના પ્રતિમાના સ્વીકાર કરે તાે તે ગચ્છની ઉપેક્ષા કરે છે, તે સિવાય નહિ. આમ કલ્પ સ્વીકારવામાં ગચ્છની ઉપેક્ષા ન થતી હાેવાથી પ્રતિમા-

કલ્પ ગુરુલાઘવની વિચારણાથી શુક્ત જ છે. (૩૪)

' પ્રવજ્યા લેનાર કાેઈ ન હેાય તેા ' એ સુદ્દાનું સમર્થન :-

परमो दिक्खुवयारो, जम्हा कप्पोचियाणवि णिसेहो । सइ एयंमि उ भणिओ, पयडो चिय पुव्वस्रीहि ॥ ३५ ॥

દીક્ષા માેક્ષસુખતું કારણુ હાેવાથી ભવ્યજીવને દીક્ષા આપીને ઉપકાર કરવા એ બીજા ઉપકારાની અપેક્ષાએ પ્રધાન ઉપકાર છે. કારણ કે શ્રી ભદ્રબાહુસ્વામી વગેરે પૂર્વા-ચાર્યોએ (નિશીથ ભાગ ગાગ ૨૪૧૫ વગેરેમાં) સંઘયણ, શ્રુત આદિ રૂપ સંપત્તિથી સુકત હાેવાથી પ્રતિમાકલ્પના સ્વીકાર કરવાને ચાેગ્ય સાધુઓને પણુ જો દીક્ષાના ઉપકાર થતા હાેચ તા પ્રતિમાકલ્પની સ્પષ્ટ ના કહી છે. કલ્પના સ્વીકાર કર્યા પછી દીક્ષા ન આપી શકાસ. તેથી કલ્પના સ્વીકાર કરતી વખતે ઠાઈ દીક્ષા લેવા આવેલ હાય તા કલ્પસ્વીકારને મૂકીને (=કલ્પસ્વીકાર સર્વધા ન કરે કે માેડા કરે) પણ દીક્ષા આપે. કારણ કે કલ્પસ્વીકારથી દીક્ષા-દાન અધિક લાબનું કારણ છે. દીક્ષાદાન પરમ ઉપકારક છે (૩૫) દીક્ષાદાન હોય ત્યારે કલ્પસ્વીકારના સ્પષ્ટ નિષેધ :-

अब्धु अयमेगयरं, पढिवजिउकाम्न सोऽवि पच्चावे । गणिगुणसरुद्विओ खलु, एमेव अलद्धि जुत्तो वि ॥ ३६ ॥ पाढ पे। पग भन आहि અલ્યુઘત भरष् અને પ્રતિમા કલ્પ આદિ અલ્યુઘત વિદ્ધાર એ બેમાંથી કાઇ એકના સ્વીકાર કરવાની ઇચ્છાવાળા પષ્ ગણી ગુણાથી અને નસ્વલ િધથી યુક્ત સાધુ કલ્પાદિના સ્વીકાર વખતે દીક્ષા લેવા આવેલા યોગ્ય છવને દીક્ષા આપે. જે સ્વલ બિધથી યુક્ત ન દેશ્ય તે પષ્ ુ જો લ બિધવાળા આચાર્યની નિશ્ચાવાળા હાય તા અવ-

**રય દીક્ષા આપે. (૩૬)** ૨૯ મી ગાથામાં કર્મવ્યાધિની પ્રવ્રજ્યારૂપ ચિકિત્સાના ભાવથી સ્વી-કાર કરનાર સાધુની અન્ય અવસ્થાના (=રાગના) નિર્દેશ કર્યો છે. તે

ध्या धारखाया थाय छे ते लखावे छे:-तं चावत्थंतरमिह, जायइ तह संकिलिट्टकम्माओ । पत्थुयनिवाहिदट्टाइ जह तहा सम्ममवसेयं ।। ३७ ।।

+ અહીં લબ્ધિ એટલે જેને દીક્ષા આપવાની છે તેને સયમનાં ઉપકરણા પૂરાં પાડવાં, સંયમનું પાલન કરાવવું વગેરેની શક્તિ રૂપ લબ્ધિ વિવક્ષિત છે.

53

જેમ લૂતા રાગવાળા રાજાને સર્પદાંશ વગેરે અન્ય અવસ્થા થાય છે તેમ, સાધુને પ્રવજ્યામાં પ્રતિમાકલ્પ રૂપ વિશિષ્ટ ચિકિત્સાથી ખપી શકે તેવા અશુભાકમંથી અન્ય અવસ્થા હાેય. આ વિષય ખરાેબર જાણુવાે. (૩૭)

साधुनी અन्य અવસ્थानुं કे અन्य અવસ્थाજનક કર્મનું સ્વરપ तथा ते अन्ने प्रतिमाडल्पथी क दूर કरी शडाय छे ते कछावे छे:-अहिगयसुंदरभावस्स विग्धजणगंति संकिलिद्वं च ।

तह चेव तं खविज़इ, एत्तो चिंप गम्मए एयं ॥ ३८ ॥ અન્ય અવસ્થા કે તેના જનક કર્મ સામાન્ય (=સ્થવિર કલ્પરૂપ) પ્રવજ્યામાં વ્યાઘાત કરનાર છે અને એથી જ અશુભ છે. આ અન્ય અવસ્થા કે તેના જનક કર્મ સામાન્ય પ્રવજ્યામાં વ્યાઘાત કરનારા હાેવાના કારણે અશુભ હાેવાથી પ્રતિમાકલ્પના સ્વીકારથી જ દ્વર કરી શકાય છે.

પ્રક્ષ :--પ્રવજ્યાનું પાલન કરતા સાધુને અન્ય અવસ્થા કે તેના જનક ક્લિષ્ટ કર્મ હેાય છે, અને તે પ્રતિમાકલ્પથી જ દૂર કરી શકાય છે એ કેવી રીતે જાણી શકાય ?

ઉત્તર :-આપ્તે કહેલા પ્રતિમાકલ્પથી જ એ (=અન્ય અવસ્થા કે તેના જનક કર્મ છે અને તે બંને પ્રતિમા કલ્પથી જ દૂર કરી શકાય છે એ) જાણી શકાય છે. કારણ કે આપ્તા નિરર્થંક કંઈ ન કહે. આપ્તા નિરર્થંક કહે તા તેમના આસપણામાં (=વિત્ધસનીયપણામાં) ખામી આવે. (૩૮)

્પૂવે ૨૧મી ગાથામાં '' ગચ્છમાંથી નીકળવું વગેરે લાભ-કારી નથી." ઇત્યાદિ જે દ્વષણા કહ્યાં હતાં તે બધાનાં આ પ્રમાણે સમાધાન કર્યું. હવે ૨૩મી ગાથામાં ''**હલકુ**' <u>લાેજન કરવું પણ</u> લાલકારી નથી, કારણ ઠે તેનાથી ધર્મ-સાધન શરીરને પીડા થાય છે. ધર્મસાધન શરીરને પીડા થાય એ ચાેગ્ય નથી." એમ જે કહ્યું હતું, તેનું સમાધાન sरे छे :---

एत्रो अईव णेया, सुसिलिहा धम्मकायपीडावि । आंताइणो सकामा, तह तस्स अदीणचित्तस्स ॥ ३९ ॥ .न. हु पडड़ तस्स भावो, संजमठाणा उ अविय वडुढेइ । ण य कायपायओऽवि हु, तयभावे कोइ दोसोत्ति ॥ ४० ॥ चित्ताणं कम्माणं, चित्तो चिय होइ खवणुवाओऽवि । अणुबंधछेयणाई, सो उग एवंति णायच्यी ॥ ४१ ॥

અન્ય અવસ્થા જનક અશુભક્રમના ક્ષય પ્રતિમાકલ્પથી જ થાય છે માટે\* અંત-પ્રાંત લાેજન કરનાર પ્રતિમા-ધારીની કાયાની પીડા પણ અત્યંત સંગત છે. કારણ કે તે પીડા સકામ અને માનસિક દીનતાથી રહિત છે. (3૯)

તે પીડામાં દીનતા નથી તેનું કારણુ ઃ- કાયપીડા હાેવા છતાં પ્રતિમાધારીના ભાવાે સંયમ સ્થાનથી (=સ્વીકૃત

\* અંત=વધેલું. પ્રાંત=તાજું નહિ, ઘણા વખત થઈ ગયા હાય તેવું કે રાત વીતી ગયેલં. Jain Education International

: ૩૫૬ : ૧૮ ભિક્ષુપ્રતિમા-પંચાશક ગાયા ૪૨

ચારિત્રની શુદ્ધિ વિશેષથી ) પડતાે નથી, અલ્કે વધે છે. ભાવ ન પડે તાે કાચા પડવા છતાં કાેઇ પણ જાતનું દ્રષણ લાગતું નથી. (૪૦)

ક્લિપ્ટ, ક્લિપ્ટિતર, ક્લિપ્ટિતમ એમ વિચિત્ર પ્રકારના જ્ઞાના-વરણીયાદિ કર્માના અનુબધના નાશના અને સવધ્યા નાશના ઉપાય પણ સ્થવિરકલ્પ, પ્રતિમાકલ્પ ઈત્યાદિ વિચિત્ર જ હાય. અને તે ઉપાય કાયપીડાને સહન કરવારૂપ પ્રતિમા-કલ્પાદિના સેવનથી જ થાય. આથી કાયપીડા સુસંગત છે. (૪૧)

પ્રતિમાકલ્પથા વિચિત્ર કમેનિા ક્ષય થાય છે એ કેવી રીતે જાણ્યું ? એ પ્રશ્નનું સમાધાન :-

इहरा उ णाभिद्दाणं, जुझइ सुत्तंमि हंदि एयस्स । एयंमि अवसरंमी, एसा खलु तंतजुत्तिति । ४२ ॥

એ પ્રતિમાકલ્પ વિના જ વિચિત્ર કમાંનાે ક્ષય થતાે હાેચ તાે સૂત્રમાં સ્થવિર કલ્પનાં સઘળાં કર્તવ્યાે પૂર્ણુ થઇ જાય ત્યારે પ્રતિમાકલ્પના સ્વીકારતું કથન અસંગત ખને. આ શાસ્ત્રીય ચુક્તિ છે. અર્થાત્ અન'તરાક્ત શાસ્ત્રીય ચુક્તિથી પ્રતિમાકલ્પની નિદેાષતાનાે નિર્ણુય થાય છે.

સ્થવિરકલ્પનાં સઘળાં અનુષ્ઠાના પૂર્ણું થાય ત્યારે પ્રતિમા-કલ્પ સ્વીકારવાનું આપ્તાેએ કહ્યું હાેવાથી પ્રતિમાકલ્પ કર્મ-ક્ષયનું કારણુ છે એમ જાણી શકાય છે. આથી પ્રતિમાકલ્પ

ગાથા ૪૩-૪૪ ૧૮ ભિક્ષુપ્રતિમા-પંચાશક : ૩૫૭ :

પરમાર્થ રહિત છે એમ ( ૨૪ મી ગાથામાં ) જે કહ્યું હતું તેનું સમાધાન કર્યું. (૪૨)

त्रतिमाः स्प परमार्थ रહित छे छे हूपछानुं मतांतरथा समाधान :-अण्णे मणंति एसो, विहियाणुद्धाणमागमे भणिओ । पडिमाकप्पो सिद्धो, दुक्करकरणेण घिण्णेओ ॥ ४३ ॥

બીજા આચાચે કહે છે કે-આ પ્રતિમાકલ્ય સ્થવિર કલ્પની અપેક્ષાએ દુષ્કર કરવાના હેતુથી આગમમાં કદ્યો છે. આગમમાં કદ્યો હેાવાથી તે વિહિતાનુષ્ઠાન=ઉચિત ક્રિયારૂપ છે, ઉચિત ક્રિયારૂપ હેાવાથી શ્રેષ્ઠ છે. (૪૩)

અન્ય આચાર્યાંના આ સમાધાનથી સ`તાેષ નહિ પામેલા ગ્ર'થકાર આ વિશે સ્પષ્ટીકરણ કરે છે :−

विहियाणुद्धाणंपि य, सदागमा एस जुऊई एवं । जम्हा ण जुत्तिबाहियविसओऽवि सदागमो होइ ॥ ४४ ॥

પ્રતિમાકલ્પ ઉચિત કૃત્ય હાેવા છતાં અમે ૨૬ મી વગેરે ગાથાઓમાં કહ્યું તે ચુક્તિ પ્રમાણે\* સદાગમથી સંગત થાય છે. ( કાેઈ પણુ વિષય આગમમાં કહ્યો હાેય, પણુ ચુક્તિથી બાધિત હાેય તાે સંગત ન થાય, આગમમાં કહ્યો હાેય અને ચુક્તિથી અબાધિત હાેય તાે સંગત થાય એમ

\* સદાગમ, આપ્તવચન, આપ્તાપદેશ, સુંદર સિદ્ધાંત, જિનવચન, જિનાગમ વગેરે શબ્દા એકાર્થક છે.

: ૩૫૮ : ૧૮ લિક્ષુપ્રતિમા-પંચાશક ગાયા ૪૫-૪૬

કહેવાના આશય છે.) કારણ કે જેમાં કહેલું ગુક્તિથી બાધિત હાેય તે સદાગમ ન હાેય. જેમાં કહેલું ગુક્તિથી અભાધિત હાેય તે જ સદાગમ છે. જેમાં કહેલું ગુક્તિથી બાધિત હાેય તે દુરાગમ છે. અમે પ્રતિમાકલ્પ આગમાક્ત છે એટલું જ કહ્યું નથી, કિંતુ આગમાક્ત છે એમ કહેવા સાથે ગુક્તિથી પણ ઘટે છે એમ જણાવ્યું છે. આથી અમે પહેલાં જે સમાધાન જણાવ્યું છે તે અન્ય આચાયોના સમાધાનથી વધારે સુંદર છે. (૪૪)

भात्र આગમથા જ અર્થના નિર્ણય ન થઈ શકે :-जुत्तीए अविरुद्धो, सदागमो साऽवि तयविरुद्धत्ति । इय अण्णोण्पाणुगयं, उभयं पडिवत्तिहेउत्ति ॥ ४५ ॥

જે ચુક્તિથી અખાધિત હેાય તે સદાગમ છે ચુક્તિ પણ સદાગમથી અવિરુદ્ધ હેાય. સદાગમથી વિરુદ્ધ ચુક્તિ ચુક્તિ જ નથી. આમ સદાગમ અને ચુક્તિ બંને પરસ્પર સંકળા-વેલા છે. પરસ્પર સંકળાયેલા સદાગમ અને ચુક્તિ અર્થ-નિર્ણ્યનું કારણ છે. અર્થાત્ ચુક્તિથી અખાધિત સદાગમ અને સદાગમથી અવિરુદ્ધ ચુક્તિ એ બંનેથી અર્થના નિર્ણ્ય થઈ શકે, કાેઈ એકથી નહિ. (૪૫)

प्रतिभाधारीना ध्याननुं स्व३५ :-कयमेत्थ पसंगेणं, झाणं पुण णिच्चमेव एयरस । सुत्तत्थाणुसरणमो रागाइविणासणं परमं ।। ४६ ॥

Jain Education International

For Private & Personal Use Only

ગાથા ૪૭-૪૮ ૧૮ ભિક્ષુપ્રતિમા-પંચાશક : ૩૫૯ :

પ્રતિમાકલ્પના દ્રષણુના સમાધાનમાં પ્રાસંગિક કથન આટલું બસ છે. પ્રતિમાધારીને સદા સૂત્ર અને અર્થના ચિતનરૂપ ધ્યાન હાેય છે. આ ધ્યાન રાગ, દ્વેષ અને માહના વિનાશ કરનાર છે, અને માક્ષત્તુ' કારણુ હાેવાથી પ્રધાન છે. (૪૬)

प्रतिमा माटे अयेाअ साधुओ અભિગ્રહા લेवा कोध्ये :-एया पवजियव्वा, एयासि जोग्गयं उवगएणं । सेसेणऽवि कायव्वा, केइ पइण्णाविसेसत्ति ॥ ४७ ॥ जे जंमि जंमि कारुंमि, बहु मया पवयणुण्णइकरा य । उभओ जोगविसुद्धा, आयावणठाणमाईया ॥ ४८ ॥

પ્રતિમાસ્વીકારની ચાગ્યતાને પામેલા સાધુએ પ્રતિમાઓ સ્વીકારવી જોઈ એ. તેની ચાેગ્યતાથી રહિત સાધુએ પથ્ કાેઇક અભિગ્રહા કરવા જોઇ એ. (૪૭) જે જે કાળમાં નિરવદ્ય વ્યાપારવાળા જે અભિગ્રહા ગીતાથોને બહુમાન્ય હાેય અને અદ્દભુત હાેવાના કારણે પ્રશ'સાનું કારણ હાેવાથી શાસનપ્રભાવનાનું કાર**લ** હાેય તે અભિગ્રહા ભાવ અને કિયા એ બંનેથી સ્વીકારવા જોઇએ. જેમકે-ઠંડી વગેરે સહન કરવું, ઉત્કટુક વગેરે આસને રહેવું, વિવિધ દ્રવ્યાદિ અભિગ્રહા કરવા વગેરે. (૪૮)

For Private & Personal Use Only

અભિગ્રહા ન કરવાથી દાેષ લાગે :--

एएसिं सइ विरिए, जमकरणं मयपमायओ सो उ । होअइयारो सो पुण, आलोएयव्वओ गुरुणो ॥ ४९ ॥

છતી શક્તિએ મક અને પ્રમાકથી અભિગ્ર**હે**ા ન કરવા તે અતિચાર છે. શુદ્ધિ માટે તે અતિચાર ગુરુ પાસે પ્રકાશિત કરવેા જેઇએ. (૪૯)

ઉપસંહાર :-

इय सब्बमेवमवितहमाणाए मगवओ पकुर्व्वता । सयसामत्थऽणुरूवं, अइया काहिति मवविरहं ॥ ५० ॥ આ બધા અભિअહેાને ઉક્ત રીતે સ્વશક્તિ અનુસાર જિનાજ્ઞાથી અવિપરીતપણે કરનારા જીવા જલદી સ'સારના ક્ષય કરશે. (૫૦)



### ૧૯ તપાેગિધિ પ'ચાશક

અઢારમા પ'ચાશકમાં સાધુની પ્રતિમાએા કહી. તે તપરૂપ છે. આથી હવે તપનું સ્વરૂપ જહ્યાવવાની ઈચ્છાવાળા પ્રાથકાર મંગલ વગેરે જણાવે છે :–

णमिऊण बढमाणं, तवोवहाणं समासओ वोच्छं । सुत्तभणिएण विहिणा, सपरेसिमणुग्गहद्वार ॥ १ ॥

શ્રી મહાવીર સ્વામીને પ્રથુામ કરીને સ્વ−પરના ઉપકાર માટે આગમમાં કહ્યા પ્રમાથે઼ સંચમરૂપ કાચાને ટેકારૂપ તપતું સંક્ષેપથી વર્ણન કરીશ. (૧)

બાહ્યતપના ભેદાે :---

अणसणमृणोयरिया, वित्तीसंखेवणं रसचाओं । कायकिलेसो संलीणया य, बज्झो तवो होइ ॥ २ ॥

ખાદ્ય તપના અનશન, ઊણેાકરી, વૃત્તિસંક્ષેપ, રસત્યાગ, કાયકુલેશ અને સંલીનતા એમ છ ભેદ છે.

અનશન :- અનશન એટલે ભાજન ન કરલું. તેના યાવત્કથિક અને ઇત્વર એમ બે ભેદ છે. યાવત્કથિકના પાદ-પાપગમન, ઇંગિતમરથુ અને ભક્તપ્રત્યાખ્યાન એમ ત્રથુ ભેદ છે. પાદપાપગમનમાં પરિસ્પંદ (=હલન-ચલન વગેરે) અને પ્રતિકર્મ (=શરીરસેવા)ના સર્વથા અભાવ હાેય છે. ચારે આહારના ત્યાગ હાેય છે. ઇંગિતમરણમાં પણ તે જ પ્રમાણે હાેય. પણ નિયત કરેલા દેશમાં કરવા આદિની છૂટ હાેય છે. ભક્રત પરિજ્ઞામાં (કરવા આદિની છૂટ ઉપરાંત) પ્રતિકર્મ હાેય છે તથા ત્રણ કે ચાર પ્રકારના આહારના ત્યાગ હાેય છે. ઉપવાસથી છ માસ સુધીતું અનશન ઈત્વર છે.

ઊણાદરી :- અલ્પ આહાર ખાવાથી પેટ પૂરું ન ભરવું તે ઊણાદરી. આના દ્રવ્ય અને ભાવ એમ બે ભેદ છે. એાછું ખાવું એ દ્રવ્ય ઊણાદરી છે. બત્રીશ કાેળિયા પૂર્ણુ આહાર છે. આથી બત્રીશ કાેળિયાથી એક વગેરે કાેળિયા જેટલા આહાર એાછા લેવાથી દ્રવ્ય ઊણાદરીના અનેક પ્રકાર છે. કષાયાના ત્યાગ ભાવ ઊણાદરી છે.

**વૃત્તિસંક્ષેપઃ**- વૃત્તિ=ભિક્ષાચર્યા. સંક્ષેપ=અલ્પ કરવી. ભિક્ષાચર્યાને અલ્પ કરવી, અર્થાત્ દ્રવ્યાદિ અભિગ્રહાે લેવા, તે વૃત્તિસંક્ષેપ છે. તે આ પ્રમાણે :-

લેપવાળું કે લેપરહિત જ દ્રવ્ય લઇશ વગેરે દ્રવ્ય અભિગ્રહ છે. સ્ત્રગામમાં જ, પરગામમાં જ, કે આટલા ઘરામાં જ લઇશ વગેરે ક્ષેત્ર અભિગ્રહ છે. દિવસના પહેલા, મધ્ય કે પાછલા ભાગમાં જ લઇશ વગેરે કાલ અભિગ્રહ છે. મૂળ ભાજનમાંથી હાથ કે ચમચા વગેરેમાં લીધું હાેય, કે થાળી વગેરેમાં મૂક્યું હાેય તે જ લઇશ, ગાયન કરતાં કે રુદન કરતાં આપે તા જ લઇશ ઇત્યાદિ ભાવ અભિગ્રહ છે. ગાથા ૩

રસત્યાગ :- દ્રધ, દહીં આદિ ખધા કે અમુક રસના ત્યાગ.

કાયકલેશ :- ઉચિત રીતે કાયાને કષ્ટ આપવું તે કાયક્લેશ. વીરાસન, ઉત્કડુકાસન, ગાેદોહિકાસન વગેરે આસને રહેવું, શીત, પવન અને તાપ વગેરે સહન કરવું, મસ્તકના લાચ કરવા વગેરે અનેક પ્રકારે કાયક્લેશ તપ છે.

સંલીનતા :- સંલીનતા એટલે સંવર કરવા-રાકવું. તેના ઇંદ્રિય, કષાય, યાગ અને વિવિક્તચર્યા એમ ચાર પ્રકાર છે. એમાં પ્રથમના ત્રણના અર્થ પ્રસિદ્ધ છે. સ્રી, પશુ, નપુસક અને કુશીલથી રહિત નિર્દોષ સ્થાનમાં રહેવું તે વિવિક્તચર્યા છે. આ તપ કરાતું હાેય ત્યારે લાેકાેથી પણ જણાતું હાેવાથી અને સ્થૂલદેષ્ટિવાળા કુતીર્થિકામાં પણ તપ તરીકે પ્રસિદ્ધ હાેવાથી આ બાહ્ય તપ છે. (૨) અભ્યંતરતપના લેદા –

पायच्छित्तं विणओ, वेयावचं तहेव सज्झाओ । झाणं उस्सग्गोऽवि य, अब्भिंतरओ तवो होइ ॥ ३ ॥

પ્રાયશ્ચિત્ત, વિનય, વૈયાવચ્ચ, સ્વાધ્યાય, ધ્યાન અને ઉત્સર્ગ એ છ અલ્ય ંતર તપના લેદાે છે.

**માયશ્ચિત્ત** :- પ્રાયશ્ચિત્ત શબ્દના અર્થ અને આલા-ચનાદિ લેદા પહેલાં (સાળમા પંચાશકમાં) કહેલ છે.

વિનયઃ- જેનાથી કર્મો દ્રર કરાય તે વિનય. તેના જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર, મન, વચન, કાયા અને ઉપચાર એમ સાત લેદ છે. મતિ આદિ જ્ઞાનની શ્રહા, ભક્તિ, બહુમાન, તેમાં જણાવેલા અર્થોનું ચિંતન, અને ગુરુ પાસે વિધિપૂર્વક લઇને અભ્યાસ કરવા એમ પાંચ પ્રકારે જ્ઞાન વિનય છે.

જેએા દર્શનગુણમાં અધિક (=વિશુદ્ધ શ્રદ્ધાવાળા) હાેય તેમના વિનય કરવા એ દર્શનવિનય છે. દર્શન વિનયના શુશ્રૂષા અને અનાશાતના એમ બે લેદ છે. તેમાં શુશ્રૂષાના દશ લેદ છે. તે આ પ્રમાણે :–

(૧) સત્કાર=સ્તુતિ કરવી વગેરે. (૨) અભ્યુત્થાન=આવે ત્યારે ઊભા થવું વગેરે. (૩) સન્માન=વસ્તાદિ આપવું.
(૪) આસનાભિગ્રહ=આવે ત્યારે કે ઊભા હાય ત્યારે આસન આપવું, આસન ઉપર બેસવાની વિનંતિ કરવી વગેરે.
(૫) આસનાનુપ્રદાન=તેમની ઇચ્છાનુસાર તેમનું આસન એક સ્થાનેથી બીજા સ્થાને મૂકવું. (૬) કૃતિકર્મ=વંદન કરવું.
(૭) અંજલિગ્રહ=દર્શન થતાં અંજલિ બેડીને બે હાથ મસ્તકે લગાડવા. (૮) આગચ્છદનુગમન=આવે ત્યારે સામા જવું. (૯) સ્થિતપર્શુપાસન-બેઠા હાય ત્યારે પગ દબાવવા વગેરે સેવા કરવી. (૧૦) ગચ્છદનુગમન-જાય ત્યારે થોડા માર્ગ સુધી તેમની સાથે જવું.

અનાશાતના વિનયના પંદર ભેદ છે. તે આ પ્રમાણે :-તીર્થ'કર, ધર્મ, આચાર્ય, ઉપાધ્યાય, સ્થવિર, કુલ, ગણ, સંઘ, સાંભાગિક, ક્રિયા અને પાંચ જ્ઞાન એ પંદરના આશાતનાત્યાગ, ભક્તિ, બહુમાન અને પ્રશ'સાએ ચાર પ્રકારે વિનય કરવા. (ધર્મ=ચારિત્ર અથવા ક્ષમાદિ દશવિધ)ક્રિયા એટલે આસ્તિકથ. ચારિત્ર વિનયના સામાયિક આદિ પાંચ ચારિત્રની મનથી **શ્રહ્ધા** કરવી, કાયાથી **સ્પશ<sup>િ</sup>ના**–પાલન કરવુ**ં અને વચનથી પ્રરૂપણુા** કરવી એમ ત્રણુ પ્રકાર છે.

આચાર્યાદિ વિષે અપ્રશસ્ત મન-વચન-કાયાનાે નિરાધ કરવાે અને પ્રશસ્ત મન આદિ પ્રવતાવવા, અર્થાત્ મનથી દુષ્ટ વિચારનાે, વચનથી અનુચિત વાણીનાે, અને કાયાથી અયાેગ્ય વર્તંગનાે ત્યાગ કરવાે અને મનથી આદરભાવ રાખવાે, વચનથી ગુણાેની પ્રશ'સા કરવી અને કાયાથી સેવા કરવી એ મન-વચન-કાયા રૂપ વિનય છે.

( ઉપચાર એટલે સુખકારી કિયાવિશેષ. એવી કિયાથી થતા વિનય તે ઔપચારિક વિનય છે. ) ઔપચારિક વિન-યના સાત પ્રકારા છે. તે આ પ્રમાણે :-(૧) અભ્યાસાસન= આદેશના અર્થા બનીને, અર્થાત કચારે મને આદેશ કરે અને હું એ આદેશને પાળું એવી ભાવનાથી, સદા આચાર્યની પાસે બેસવું. (૨) છન્દાેડનુવર્તન=આચાર્યની ઈચ્છા પ્રમાણે વર્તવું. (૩) કૃતપ્રતિકૃતિ=આચાર્યની બક્તિથી નિજ'રા થશે એટલું જ નહિ, પણ પ્રસન્ન થયેલા આચાર્ય મને શ્રુત ભણાવશે એવી ભાવ-નાથી આહારાદિ લાવી આપવા વગેરે સેવા કરવી. (૪) કારિત-નિમિત્ત કરણ-આ આચાર્ય મને શ્રુતજ્ઞાન આપ્યું છે ઈત્યાદિ ઉપકારાને નિમિત્ત બનાવીને તેમના વિશેષ વિનય કરવા અને ભક્તિ કરવી. (૫) દુ:ખાર્ત ગવેષણા :- માંદગી આદિ દુ:ખને દૂર કરવાના ઉપાયા કરવા. (૬) દેશકાલગ્ઞાન-દેશ અને કાળને જાણીને તે તે દેશ અને કાલ પ્રમાણે આચા-ચાંદિની જરૂરિયાતાને સમજીને સેવા કરવી. (૭) સર્વત્રાદ્ધ-મતિ-સર્વ કાર્યો તેમની અનુમતિથી-રજા લઈને કરવાં.\*

(૩) વૈયાવૃત્ત્ય :- બ્યાવૃત્ત એટલે અશનાદિ આપવાની પ્રવૃત્તિવાળા. બ્યાવૃત્તના-અશનાદિ આપવાની પ્રવૃત્તિવાળાના ભાવ કે ક્રિયા તે વૈયાવૃત્ત્ય. આચાર્ય, ઉપાધ્યાય, સ્થવિર, તપસ્વી, ગ્લાન, શૈક્ષ, સાધર્મિક, કુલ, ગણુ અને સંઘ એ દશનું વૈયાવૃત્ત્ય કરવું એ વૈયાવૃત્ત્યના દશ લેદા છે.

(૪) સ્વાધ્યાય :- સુ=સારી રીતે. આ=મયાંઠાથી, અર્થાત્ કાળ વગેરે જ્ઞાનાચારના પાલનપૂર્વક. અધ્યાય એટલે ભણવું. સારી રીતે મર્યાદાથી ભણવું તે સ્વાધ્યાય. તેના વાચના, પૃચ્છના, પરાવર્તના, અનુપ્રેક્ષા અને ધર્મકથા એમ પાંચ લેદા છે.

(૫) ધ્યાન–અંતર્મુહૂર્ત સુધી ચિત્તની એકાગ્રતા તે ધ્યાન. તેના આર્ત, રૌદ્ર, ધર્મ અને શુક્લ એમ ચાર લેદ છે. આમાં પહેલા બે ધ્યાન સંસારનાં અને છેલ્લા બે માક્ષનાં કારણ છે. આથી છેલ્લા બે જ તપરૂપ છે.

\* અહીં ટીકામાં જણાવેલા વિનયના આ ભેદાે અને પેટાબેદાે દશ-વૈકાલિક નિર્શુક્તિની ૪૮ મી ગાથાની ટીકામાં છે. તદુપરાંત દશવે. (ન. ગા૦ ૩૨૫–૩૨૬ (અ. ૯)માં તીર્થ'કર, સિદ્ધ, કુલ, ગણુ, સંઘ, ક્રિયા, ધર્મ, જ્ઞાન, જ્ઞાની, આચાર્ય, સ્થવિર, ઉપાધ્યાય, ગણી એ તેરના આશાતના ત્યાગ, ભક્તિ, બહુમાન અને પ્રશંસા એ ચાર પ્રકારે વિનય કરવા એમ વિનયના (૧૩×૪=) ખાવન ભેદા જણાવ્યા છે.

ducation International F

આ ખાર પ્રકારના તપ સૂત્રમાં કહેલાે છે. જેના આ ખાર પ્રકારના તપમાં સમાવેશ થાય છે, પણ સૂત્રમાં સાધુ-પ્રતિમા આદિની જેમ સ્પષ્ટરૂપે ઉલ્લેખ નથી તે તપવિશેષ પ્રકીર્શ ક તપ છે. પ્રકીર્શ ક તપના સૂત્રમાં સ્પષ્ટરૂપે ઉલ્લેખ ન હાેવા છતાં સૂત્રવિરુદ્ધ નથી, કારણ ઠે ખાર પ્રકારના તપમાં તેના સમાવેશ થઈ જાય છે. આ પ્રકીર્શ્વ ક તપ હવે પછીની ગાથાઓમાં કહેવાશે. પ્રકીર્શ્વ ક તપના તીર્થ કરનિર્જમ,

ચાર કપાયેાના ત્યાગ એ ચાર પ્રકારના ભાવ ઉત્સર્ગ છે. આ છ પ્રકારના તપ લાેકમાં પ્રાય તપ તરીકે આળખાતા નથી, અન્યદર્શાનીઓથી ભાવથી કરાતા નથી, માક્ષપ્રાપ્તિનું અંતરંગ કારણ છે, આથી અભ્યંતર છે. (૩) પ્રક્ષેશું તપનું સ્વરૂપ :-एसो बारसमेत्रो, सुत्तनिबद्धो तवो मुणेयव्वो । एयविसेसो उ इमो, पइण्णगो णेगमेउत्ति ॥ ४ ॥ तित्थयरणिग्गमाई सव्वगुणपसाहणं तवो होइ । भव्वाण हिओ णियमा, विसेसओ पटमठाणीणं ॥ ५ ॥

(૬) ઉત્સર્ગ'- ઉત્સર્ગ એટલે ત્યાગ કરવા. તેના દ્રવ્ય અને ભાવ એમ બે લેદ છે. તે બ નેના ચાર ચાર લેદ છે. દ્રવ્ય ઉત્સર્ગના ચાર લેદ આ પ્રમાણે છે. ગણ(પ્રતિમાકલ્પ આદિ સ્વીકારવાના કાળે ગણના ત્યાગ કરવા), દેહ(-સ લેખના કાળે દેહના ત્યાગ કરવા), આહાર(-અશુદ્ધ આહારના ત્યાગ કરવા.), ઉપધિ(-અતિરિક્ત વસાદિના ત્યાગ કરવા) કાયાદિ ચાર કષાયાના ત્યાગ એ ચાર પ્રકારના ભાવ ઉત્સર્ગ છે. આ છ પ્રકારના તપ લાકમાં પ્રાય તપ તરીકે આળખાતા નથી, અન્યદર્શનીઓથી ભાવથી કરાતા નથી, માક્ષપ્રાપ્તિનું અ તરંગ કારથ છે. આથી અભ્ય તર છે. (૩)

पासो मछीविय अट्टमेण सेसा उ छट्ठेणं ॥ ७ ॥ સુમતિનાથ લગવાને એકાસણું, વાસુપૂજ્ય લગવાને ઉપવાસ, પાર્શ્વનાથ અને મહિનાથ લગવાને અઠ્ઠમ, બાકીના વીશ તીર્થ`કરાએ છઠ્ઠ કરીને દીક્ષા લીધી હતી. (७)

કહેવારો તે પ્રમાણે છે. (९) सुमइ त्थ णिच्चमत्तेण णिग्गओ वसुपुजजिणो चउत्थेण । पासो मछीविय अट्टमेण सेसा उ छट्ठेणं ॥ ७ ॥

ओसप्पिणीइ सो पुण, इमीइ एसो विणिदिट्ठो ॥ ६ ॥ અધા તીર્થ કરાએ જે તપ કરીને દીક્ષા લીધી તે તીર્થ કર નિગ\*મ તપ છે. આ અવસર્પિણીમાં તે તપ નીચેની ગાથામાં

तार्थ'sरनिर्भ तपनुं वर्धु'न :-तित्थयरणिग्गमो खलु, ते जेण तवेण णिग्गया सब्वे । ओसप्पिणीइ सो पुण, इमीइ एसो विणिदिट्ठो ॥ ६ ॥

તીર્થ'કર જ્ઞાન, તીર્થ'કર નિર્વાછ્ય વગેરે અનેક લેદા છે. આ તપમાં તીર્થ'કરની પ્રવજ્યા આદિતું આલ'બન છે. આ આલ'બન અતિશય શુભભાવરૂપ છે. આથી આ તપ આલેાક સ'બ'ધી વગેરે ઉપકાર કરનાર હાેવાથી સવ'ગુણેાતું સાધક છે અને એથી જ લબ્ય છવાતું અવશ્ય હિત કરે છે. તેમાં પણ અબ્યુત્પન્ન બુદ્ધિવાળા (-ધર્મના સ'બ'ધમાં બહુ અજ્ઞાન) છવાતું વિશેષ હિત કરે છે. તપ એકાંતે હિતકર હાેવાથી આલ'બન વિના પણ અત્ય'ત શુભ ભાવ થતા હાેવાથી સવ' પ્રકારતું તપ હિતકર જ છે. (૪-૫) तीथ अर्रनिर्भ तप करवाने। विधि :-उसभाइकमेणेसो, कायव्वो ओद्दओ सइ वल्लम्मि । गुरुआणापरिसुद्धो, विसुद्धकिरियाइ घीरेहि ।। ८ ।।

સાત્ત્વિક જીવાેએ ઉત્સર્ગથી શક્તિ હાેય તાે ઋષભાદિ જિનના ક્રમથી આ તપ કરવાે બેઇએ. શક્તિ ન હાેય તા ક્રમ વિના પણુ કરવામાં દાેષ નથી. તથા આ તપ ગુરુની આજ્ઞા પ્રમાણુે અને નિરવદ્ય અનુષ્ઠાનથી કરવાે બેઈએ. (૮)

तार्थ'ं अर्थने तपना विधिमां मतांतर :-अण्णे तम्मासदिणेसु, बेंति लिंगं इमस्स भावंमि । तप्पारणसंपत्ती, तं पुण एयं इमेसिं तु ॥ ९ ॥

બીજા આચાચેં કહે છે કે-ઋષભાદિ જિનાના દીક્ષાતપના જે મહિના અને જે તિથિંચ્રાે છે તે મહિનાચ્યામાં અને તે તિથિચ્યામાં આ તપ કરવા જેઇચ્યે. જેમકે-ઋષભદેવના દીક્ષાતપમાં ચૈત્ર વદ આઠમના દિવસે જ છઠ્ઠ કરવા જોઈએ, શ્રીમહાવીરસ્વામીના દીક્ષાતપમાં માગશર વદ દશમના દિવસે જ છઠ્ઠ કરવા જોઇએ, આ રીતે બીજા તીર્થ'કરાના દીક્ષાતપ માટે પણ સમજવું. તથા પારણામાં ઋષભાદિ જિનાનું જે દ્રવ્યથી પારછું થયું હતું તે દ્રવ્યની પ્રાપ્તિ થવી એ તપ સારી રીતે થયા છે ચોનું લક્ષણ છે. [અર્થાત્ ઋષભાદિ તીર્થ'કરાએ

28

જે દ્રવ્યથી પારણું કર્યું હતું તે દ્રવ્યથી પારણું કરવું જોઇએ. ] ઋષભાદિ તીર્થ કરેાએ કયા દ્રવ્યથી પારણું કર્યું હતું તે નીચે પ્રમાણે છે. (4)

ઋષભાદિ જિનાના પારણામાં ક્રવ્ય :—

उसभस्स उ इक्खुरसो, पारणए आसि लोगनाहस्स । सेसाणं परमण्णं, अमयरसरसोवमं आसी ॥ १०॥

**શ્રી** ઋષભદેવના પારણામાં ઇક્ષુરસ હતાે અને ખાકીના જિનાના પારણામાં અમૃતરસના જેવી સ્વાદિષ્ટ ખીર હતી (૧૦)

त ते किनने प्रथमसिक्षा डेटला डाणे मणा तेनुं वर्णुन :— संवच्छरेण भिक्खा, लद्धा उसमेण लोगनाहेण । सेसेहि बीयदिवसे, लद्धाओ पढमभिक्खाओ ॥ ११ ॥

લેાકનાથ શ્રી ઝડષબદેવને પહેલી બિક્ષા એક વર્ષે મળી. બીજા તીર્થે કરાને દીક્ષાના બીજા દિવસે પહેલી બિક્ષા મળી. (૧૧)

तार्थ' ७२ ज्ञानेत्पत्ति नाभना नपनुं वर्जु'न :---तित्थंकरणाणुप्पत्तिसण्णिओ तह वरो तवो होइ । पुव्वोइएण विहिणा, कायव्वो सो पुण इमोत्ति ॥ १२ ॥

अहमभत्तंतमि य, पासोसहमछिरिट्ठनेमीणं । वसुपुजस्स चउत्थेण छट्टभत्तेण सेसाणं ।। १३ ।।

ગાયા ૧૪થી ૧૬ ૧૯ તપાે વિધિ-પંચાશક : ૩૭૧ :

| उसभा | इयाणमेत्थं | जायाइं | केवलाइ  | णाणाइं    | l  |    |    |
|------|------------|--------|---------|-----------|----|----|----|
| एयं  | कुणमाणो    | खलु,   | अचिरेणं | केवलमुवेइ | 11 | 88 | 11 |

તીર્થ કર જ્ઞાનાત્પત્તિ નામનાે બીજો તપ છે. તે પૂર્વાકત વિધિથી કરવા, અર્થાત્ ઝાયબાદિ જિનના કમથી, ગુરુની આજ્ઞા પ્રમાણે અને નિરવદ્ય અનુષ્ઠાન વડે કરવા. તથા મતાંતરથી જે મહિનાઓમાં જે દિવસામાં કેવળજ્ઞાનની ઉત્પત્તિ થઇ હાેય તે મહિનાઓમાં તે દિવસામાં તપ કરવા. આ તપ નીચે પ્રમાણે છે. (૧૨)

શ્રી પાર્શ્વનાથ, ઋષભદેવ, મલ્લિનાથ અને નેમિનાથ એ ચાર જિનાને અડુમના અંતે. શ્રી વાસુપૂજ્ય જિનને ઉપ-વાસમાં અને ખાકીના જિનાને છડુના તપમાં કેવલજ્ઞાન થયું હતું. (૧૩)

ૠષભાદિ જિનાને આ તપમાં કેવલજ્ઞાન થયું હતું માટે આ તપ કરનાર જલદી કેવલજ્ઞાન પામે છે. (૧૪)

તીર્થ કર માક્ષગમન તપનું વર્ણન :---

तित्थयरमोक्खगमणं, अहावरो एत्थ होइ विण्णेओ । जेण परिनिव्वुया ते, महाणुभावा तओ य इमो ॥ १५ ॥ निव्वाणमंतकिरिया, सा चोद्समेण पढमनाहस्स । सेसाण मासिएणं वीरजिणिदस्स छद्रेणं ॥ १६ ॥ અચિંત્ય શક્તિવાળા શ્રી તીર્થ'કરા જે તપથી માેક્ષમાં ગયા તે તીર્થ'કર માેક્ષગમન નામના અન્ય તપ છે. તે તપ આ પ્રમાશેુ છે. (૧પ)

અ'તક્રિયા એટલે માક્ષ. શ્રી આદિનાથ છ ઉપવાસથી, શ્રી વીરજિન છઠ્યી અને બાકીના જિનેા માસખમથુથી માક્ષમાં ગયા હતા. (૧૬)

तार्थ'ङरानुं निर्वाखुस्थान :---अद्वावयचंपोजिन्तपावासंमेयसेलसिहरेसु । उसभवसुपुजनेमीवीरो सेसा य सिद्धिगया ॥ १७ ॥

શ્રી આદિનાથ, વાસુપૂજ્ય, નેમિનાથ અને વીરજિન અનુક્રમે અષ્ટાપદ પર્વત, ચંપાનગરી, ઉજ્જયંત (=ગિરનાર) પર્વત અને પાવાપુરીનગરીમાં અને બાકીના જિના સર્મેત-શિખર પર્વત ઉપર માક્ષ પાસ્યા છે. (૧૭)

ચાંદ્રાયણ તપનું વર્ણન :—

चंदायणाइ य तहा, अणुलोमविलोमओ तवो अवरो । भिक्खाकवलाण पुढो, विण्णेओ चुडि्टिहाणीहिं ॥ १८ ॥

અનુક્રમથી અને વિપરીત ક્રમથી ભિક્ષાની કે કાેળિયાની વૃદ્ધિ હાનિથી ચાંધ્રાયણ તપ થાય છે. આગમમાં બીજા પણ ભદ્રા, મહાભદ્રા, સર્વતાભદ્રા, રત્નાવલી, કનકાવલી, લઘુસિંહ-નિષ્ક્રીડિત, મહાસિંહનિષ્ક્રીડિત, આય'બિલ વર્ષમાન,

વજ્રમધ્યા પ્રતિમાન સ્વરૂપ :---

किण्हे पडिवइ पणरस, इगेगहाणी उ जाव इको उ। अमवस्सपडिवयाहि, बुड्टी पण्णरस पुत्राए ॥ २० ॥ કृष्णु पक्षमां એકમના દિવસે પ'દર ભિક્ષા કે કાેળિયા જેટલા આહાર લેવા. પછી ક્રમશઃ એક એક દિવસે એક

શુકલપક્ષમાં એકમના દિવસે એક બિક્ષા કે એક કાેળિયા જેટલા, બીજના દિવસે બે બિક્ષા કે બે કાૈળિયા જેટલા, એમ કમશઃ એક એક દિવસે એક એક બિક્ષા કે કાેળિ-યાની વૃદ્ધિ કરતાં કરતાં પૂનમના દિવસે પંદર બિક્ષા કે કાેળિયા જેટલા આહાર કરવા. વદપક્ષમાં એકમના દિવસે પંદર બિક્ષા કે પંદર કાેળિયા જેટલા, બીજના દિવસે ચીદ બિક્ષા કે ચીદ કાેળિયા જેટલા, એમ ક્રમશઃ એક એક દિવસે એક એક બિક્ષા કે કાેળિયાની હાનિ કરતાં કરતાં અમાસના દિવસે એક બિક્ષા કે આક કાેળિયા જેટલા આહાર લેવા એ યવમધ્યા પ્રતિમા છે. (૧૯)

तमां पडेसां यवमध्याप्रतिमा ल्र्णुावे छे :-सुकंमि पडिवयाओ, तहेव जुड्ढीइ जाव पण्णरस । पंचदसपडिवयाहि तो हाणी किण्हपडिवक्खे ॥ १९ ॥

વ**ગેરે તપેા પ્રસિદ્ધ છે. (૧૮)** ચાંદાયણ પ્રતિમાના યવમધ્યા અને વજ્રમધ્યા એમ બે ભેદ છે.

**ગુણુરત્નસંવત્સર, સપ્તસપ્તતિકા આદિ ચાર પ્રતિમા, કલ્યાણુ** વગેરે તપા પ્રસિદ્ધ છે. (૧૮) એક લિક્ષા કે કાેળિયાની હાનિ કરતાં કરતાં અમાસના દિવસે એક લિક્ષા કે કાેળિયા જેટલાે આહાર લેવા. શુકલ-પક્ષમાં એકમના દિવસે પણ એક લિક્ષા કે કાેળિયા જેટલાે આહાર લેવા. પછી ક્રમશઃ એક એક દિવસે એક એક લિક્ષા કે કાેળિયાની વૃદ્ધિ કરતાં કરતાં પૂનમના દિવસે પંદર લિક્ષા કે કાેળિયા જેટલાે આહાર લેવા તે વજ્રમધ્યા પ્રતિમા છે. (૨૦)

ભિક્ષા અને કાળિયાનું પ્રમાણ :--

एत्तो मिक्खामाणं, एगा दत्ती विचित्तरूवावि । कुक्कुडिअंडयमेत्तं, कवलम्सवि होइ विण्णेयं ॥ २१ ॥

એકવાર ભોજન નાખવું તે દત્તી છે. એક દત્તી એક ભિક્ષા છે. એક વાર નાખેલું ભાજન (દાળ–ભાત વગેરે ભેગું કરવાથી) બહુજ અલ્પ અલ્પ અનેક દ્રવ્યાેવાળું હાેય તાે પણ એક દત્તિ=એક ભિક્ષા ગણાય. કુકડીના ઇંડા જેટલું કાેળિયાનું પ્રમાણુ છે. (૨૧)

આ તપ કાેને સફળ બને તે જણાવે છે :-

एवं च कीरमाणं, सफलं परिसुद्धजोगमावस्स । णिरहिगरणस्स णेयं, इयरस्स ण तारिसं होइ ॥ २२ ॥

નિર્દોષ ક્રિયાવાળા, નિર્દોષ ભાવવાળા અને અતિશય મહાર ભ રૂપ કે કલહરૂપ અધિકરણથી રહિતને આ તપ સફળ બને છે=માંક્ષાદિ ફળ આપનારું થાય છે. બીજાને આ તપ તેવું સફળ બનતું નથી. અર્થાત્ આ તપથી અધિ- કરથ્રથી રહિતને જેવું ફળ મળે છે તેવું ફળ અધિકરથ્રથી સુક્રતને મળતું નથી. (૨૨)

રાહિણી આદિ વિવિધ તપાના નિર્દેશ :---अण्णोनि अस्थि चित्तो, तहा तहा देवयाणिओएण । सुद्धजणाण हिओ खलु, रोहिणिमाई मुणेयव्वो ।। २३ ।।

લાેકરૂઢિ પ્રમાણે રાેહિણી આદિ દેવતાને ઉદ્દેશીને કરવામાં આવતા રાેહિણી આદિ બીજા પણ વિવિધ તપા છે. આ તપાેં વિષયાલ્યાસ રૂપ હાેવાથી સુગ્ધ લાેકાને અવશ્ય હિતકર છે. (૨૩)

દેવતાઓનાે નામનિર્દેશ :--

रोहिणि अंबा तह मंदउण्णया सच्वसंपयासोक्स्वा । सुयसंतिसुरा काली, सिद्धाईया तहा चेव ॥ २४ ॥ एमाइदेवयाओ, पडुच अवऊसगा उ जे चित्ता । णाणादेसपसिद्धा, ते सव्वे चेव होंति तवो ॥ २५ ॥

\* સતતાભ્યાસ, વિષયાભ્યાસ અને ભાવાભ્યાસ એમ ત્રણ પ્રકારે ધર્મનાં અનુષ્ઠાના છેઃ તેમાં પહેલા કરતાં બીજાું અને બીજાથી ત્રીજાું શ્રેષ્ઠ છે. માતા-પિતાદિ પ્રત્યે વિનય વગેરેના સતત અભ્યાસ=પ્રવૃત્તિ તે સતતાભ્યાસ. શ્રી અરિહત રૂપ વિષયમાં અભ્યાસ તે વિષયાભ્યાસ. અર્થાત્ અરિહતની પૂજા વગેરે પ્રવૃત્તિ વિષયાભ્યાસ છે. ભાવના અભ્યાસ =પરિશીલન તે ભાવાભ્યાસ. અર્થાત્ સંસાર પ્રત્યે વૈરાઝ્યપૂર્વક સમ્યગ્ દર્શનાદિભાવાનું પરિશીલન કરવું તે ભાવાભ્યાસ. વ્યવહાર નયથી સતતાભ્યાસ વગેરે ત્રણે અનુષ્ઠાના ધર્મરૂપ છે. નિશ્ચયનયથી ભાવાભ્યાસ જ ધર્મરૂપ છે. (ઉ૦ ૫૦ ગાથા ૯૪૯ વગેરે) રાહિણી, અંખા, મંદપુણ્યિકા, સર્વ સંપત્ , સર્વ સૌખ્યા, શ્રુતદેવતા, શાંતિદેવતા, કાલી, સિદ્ધાયિકા આ નવ દેવતા છે. (૨૪)

આ નવ વગેરે દેવતાની આરાધના માટે જે વિવિધ તપા જુદા જુદા દેશમાં પ્રસિદ્ધ છે, તે અધા તપ છે. તેમાં રાહિણી તપમાં સાત વર્ષ અને સાત મહિના સુધી રાહિણી નક્ષત્રના દિવસે ઉપવાસ કરવા અને વાસુપૂજ્યજિનની પ્રતિ-માની પ્રતિષ્ઠા અને પૂજા કરવી અંખા તપમાં પાંચ પાંચમમાં એકાસણું વગેરે તપ કરવા અને નેમિનાથ ભગવાનની તથા અંબિકા દેવીની પૂજા કરવી. શ્રુતદેવતા તપમાં અગિયાર અગિયારસામાં ઉપવાસ, મૌનવત અને શ્રુતદેવતાની પૂજા કરવી. બાકીના તપા રૂઠિ પ્રમાણે જાણી લેવા. (૨૫)

તપનું સ્વરૂપ :-

## जत्थ कसायणिरोहो, बंभं जिणपूयणं अणसणं च । सो सच्वो चैव तवो, विसेसओ सुद्धलोयंमि ॥ २६ ॥

જે તપમાં કષાયને ાનિરાધ થાય, પ્રદ્વાચર્યનું પાલન થાય, જિનપૂજા અને ભાેજનના ત્યાગ થાય તે સર્વ તપ છે, તે સર્વ મુગ્ધલાેકામાં વિશેષરૂપે તપ છે. પહેલીવાર તપમાં પ્રવૃત્તિ કરનાર મુગ્ધલાેક અભ્યાસના કારણે કર્મક્ષય માટે પણ તપમાં પ્રવૃત્તિ કરે, તે શરૂઆતથી જ માક્ષ માટે પ્રવૃત્તિ કરવા સમર્થ બનતા નથી. કારણ કે અજ્ઞાન છે=માક્ષ વગેરેના યથાર્થ જ્ઞાનથી રહિત છે. જ્યારે સરૂબુદ્ધિ છવા

#### ગાથા ૨૭થી ૨૯ ૧૯ તપાેવિધિ-પંચાશક : ૩૭૭ :

આ તપતું વિધાન માક્ષ માટે જ છે એવી બુદ્ધિથી તપ કરે છે. કહ્યું છે કે- મોજ્ઞાયૈવ તુ घટતે વિશિષ્ટમતિશ્ત્તમાં પુરુષ ( તત્ત્વાર્થ સંબંધકારિકા ગા૦ પ ઉત્તરાર્ધ )=વિશિષ્ટ મતિમાન પુરુષ માક્ષ માટે જ પ્રયત્ન કરે છે (=માક્ષ માટે જ ધમ કરે છે. ) આગમાક્ત વિધિથી જ તપ કરવાથી માક્ષ માટે પ્રયત્ન થાય. કારણ કે આગમ સિવાય બીજા આલંબનમાં અનાલાગ કારણ છે. | અર્થાત્ આગમ સિવાય બીજાં આલં-અન લેવામાં અજ્ઞાનતા કારણ છે. જ્યાં અજ્ઞાનતા હાય ત્યાં માક્ષ માટે પ્રયત્ન ન થઈ શકે. માટે આગમતું આલંબન લઇને આગમાક્ત વિધિથી જ તપ કરવા જોઇએ. ] (૨૬)

દેવતાના ઉદ્દેશથા (=દેવતાની આરાધના માટે) કરાતા આ તપ સર્વથા નિષ્ફળ છે કે કેવળ આ લોકનું જ ફળ આપે છે એવું નથી, કિંતુ ચારિત્રનું પણ કારણ છે એ જણાવે છે :-एवं पडिवत्तीए, एत्तो मग्गाणुसारिभावाओ । चरणं विद्दियं बहवो, पत्ता जीवा महाभागा ॥ २७ ॥ सव्वंगसुंदरो तद्द, णिरुजसिदो परमभूसणो चेव । आयइजणगो सोद्दग्गकप्परुक्खो तद्दन्नोऽवि ॥ २८ ॥ पढिओ तवोविसेसो, अण्णेदिवि तेहि तेहि सत्थेदि । मग्गपडिवत्तिहेऊ, इंदि विणेयाणुगुण्णेणं ॥ २९ ॥ शुक्ष અન્નષ્ઠાનામાં (=ધર્મ ક્રિયામાં) વિઘ્ના ન આવે

# ઈત્યાદિ હેતુથી સાધર્મિક દેવતાઓની તપ રૂપ આરાધનાથી

અને છવીસમી ગાથામાં જણાવેલા સ્વરૂપવાળા તપથી માર્ગ નુસારી ભાવ=માક્ષમાર્ગને અનુકૂળ અધ્યવસાય પામીને ઘણા મહાનુભાવ જીવા આપ્તાપદિષ્ટ ચારિત્રને પામ્યા છે. (૨૭) બીજા પણ ગ્રંથકારાએ જુદા જુદા ગ્રંથામાં સર્વાંગસુંદર, નિરુજશિખ, પરમભૂષણ, આયતિજનક, સૌભાગ્યકલ્પવૃક્ષ વગેરે જુદા જુદા તપા કહ્યા છે. આ તપા નવા અભ્યાસી જીવાની યાગ્યતાનુસાર માક્ષમાર્ગના સ્વીકારનું કારણ છે. માક્ષમાર્ગના સ્વીકારનું કારણ વ્યવહારથી માક્ષમાર્ગ જ છે. કાઇક નવા અભ્યાસી જીવા એવા હાય છે કે જે પ્રારંભમાં અભિ બ્વંગવાળા અનુષ્ઠાનમાં પ્રવતે છે, અર્થાત્ અભિબ્વંગથી= સંસારસુખના રાગ આદિથી અનુષ્ઠાનમાં જાહાય છે, પણ પછી (માક્ષ આદિનું જ્ઞાન થતાં) અભિબ્વંગ રહિત અનુષ્ઠાન પામે છે. આથી તેવા જીવાને આ તપ માક્ષમાર્ગ પમાડનાર અને છે.

જે તપથી સર્વ અંગેા સુંદર થાય તે સવીંગસુંદર. જે તપનું મુખ્ય કલ રાગનાશ છે તે નિરુજશિખ. જે તપથી હત્તમ આભૂષણું! મળે તે પરમભૂષણુ. જે તપ સવિષ્યમાં (=પરેલાેકમાં) ઇષ્ટકલ આપે તે આયતિજનક. જે તપ સૌભાગ્ય મેળવવામાં કલ્પવૃક્ષ સમાન છે તે સૌભાગ્ય-કલપવૃક્ષ (૨૮-૨૯)

सर्वा असु ६२ तपनुं वर्षु नः-अट्ठुववासा एगंतरेण विहिपारणं च आयामं । सब्वंगसुंदरो सो, होइ तवो सुक्कपक्खंमि ॥ ३० ॥

For Private & Personal Use Only

www.jainelibrary.org

तिलड आहि आभूषछे। २ढाववां એ परभभूषछ तप छे. (33) आयतिलनड तपनुं वर्धुन :--एवं आयइजणगो, विण्णेओ णवरमेस सव्वत्थ । अणिगूहियबलविरियस्स होइ सुद्धो विसेसेणं ॥ ३४ ॥

बत्तीसं आयामं, एगंतरपारणेण सुविसुद्धो । तह परमभूसणो खलु, भूसणदाणप्पद्दाणो य ॥ ३३ ॥ એકાંતરે અત્રીશ નિદેધિ આચ'બિલ કરવાં તથા જિનને તિલક આદિ આબૂષણે৷ ચઢાવવાં એ પરમબૂષણ તપ છે. (33) આયતિજનક તપનું વર્શન :---

સર્વા ગસુંદરની જેમ નિરુજશિખ તપ છે. પણ તે વદમાં કરવા. અર્થાત્ વદપક્ષમાં એકાંતરે આઠ ઉપવાસ કરવા અને દરેક ઉપવાસના પારણે આય બિલ કરવું એ નિરુજશિખતપ છે. આ તપમાં ગ્લાનની વૈયાવચ્ચ કરવાના નિયમ કરવા. (૩૨) પરમભૂષ્ણ તપનું વર્ણન :---

किनपूल अने साधु-गरीथ वगेरेने यथाशकित हान करवुं. (३१) निरुकशिभ तपनुं वर्धुन :---एवं चिय निरुजसिद्दो, णवरं सो दोइ किण्हपक्स्वंमि । तह य गिलाणतिगिच्छाभिग्गहसारो मुणेयव्वो ॥ ३२ ॥

ઉપવાસના પારણે પ્રત્યાખ્યાન સંબ'ધી સ્પર્શન આદિ વિધિ પૂર્વ'ક આય'બિલ કરવું એ સર્વાંગસુંદર તપ છે. (૩૦) આ તપમાં ક્ષમા, નમ્રતા, સરળતા આદિના નિયમ, ભાવથી

खमयादभिग्गदो इह, सम्मं पूर्या य वीयरागाणं । दाणं च जहासत्ति, जइदीणाईण विण्णेयं ।। ३१ ॥ शुरुलपक्षमां એકાંતરે આઠ ઉપવાસ કરવા અને દરેક

अण्णत्थजुया य तहा, विण्णेया बुद्धिमंतेहिं ॥ ३७ ॥ આ તપાની આરાધના મુગ્ધ નવા અભ્યાસી જીવાને ઇષ્ટકલ આપે છે અને તપા અન્વર્થ ચુક્ત છે=અર્થચુક્ત નામવાળા છે. તપના નામાના અર્થો અઠ્ઠાવીસમી ગાથામાં જણાવ્યા છે. (૩૭)

एए अवऊसणगा, इट्टण्फलसाहगां य सद्वाणे ।

મુઝ્ધજીવે!ને આ તપથી લાભ :-

ચૈત્રમાસમાં એકાંતરે ઉપવાસ કરવા. પારણે ગુરુદાન આદિ વિધિપૂર્વ'ક સર્વ' વિગઇવાળુ ભાજન કરવું એ સૌભાગ્ય કલ્પવૃક્ષ તપ છે. (૩૫) આ તપ પૂર્ણ થાય ત્યારે ચથાશક્તિ સાધુ આદિને દાન આપવું તથા વિવિધ કળાના ભારથી લચી પડેલી વિવિધ શાખાએાવાળા સાેનેરી ચાખાના કલ્પ વૃક્ષની સ્થાપના કરવી. (૩૬)

सौलाव्य ४९५७क्ष तपनुं वर्णुन:-चित्ते एगंतरओ, सव्वरसं पारणं च विहिपुव्वं । सोहग्गकप्परुक्खो, एस तवो होइ णायव्वो ॥ ३५ ॥ दाणं च जहासत्ति, एत्थ समत्तीइ कप्परुक्खस्स । ठवणा य विविहफलहरसंणामियचित्तडालस्स ॥ ३६ ॥

પરમભૂષણુ તપની જેમ એકાંતરે બત્રીસ આચંબિલ કરવાં એ આચતિજનક તપ છે. પણુ આ તપમાં આટલી વિશેષતા છે કે સર્વ ધર્મકાર્યોમાં બલ અને વીર્ચને નહિ ગાપવનારના આ તપ વિશેષ શુદ્ધ થાય છે. (૩૪)

: ૩૮૦ : ૧૯ તપાેવિધિ-પંચાશક ગાથા ૩૫થીઢ૭

धन्द्रियलय वगेरे तपाने। निंदेश:-इंदियविजओवि तदा, कसायमहणो य जोगसुद्धीए ।

एमादओऽवि णेया, तहा तहा पंडियजणाओ ॥ ३८ ॥ ઇંદ્રિયવિજય, કષાયમથન અને યાેગશહિ વગેરે પણ તપા છે, કયા તપનાે શાે વિધિ છે અને કયેા તપ કેટલાે કરવાનાે છે તે તપની આચરણાના અનુલવી પાસેથી જાણી લેવુ'. ઇંદ્રિ**યજય અને કષાયમ**થન તપનાે નામ પ્રમાણે અર્થ પ્રસિદ્ધ છે. જેનાથી મન–વચન–કાયાના વ્યાપારા નિદ્વાેષ અને તે યાેગશુદ્ધિ તપ. આ તપાેનું સ્વરૂપ આચરણાથી જાણી લેવું. તે આ પ્રમાણે ઃ– ઇંદ્રિયવિજયમાં એક ઇંદ્રિયને આશ્રયીને પુરિમર્ટ, એકાસર્ણ, નીવિ, આચેબિલ અને ઉપવાસ એ પાંચ તપની એક એાળી કરવી. એ પ્રમાણે બીજી ચાર ઇંદ્રિયેાને આશ્રયીને એક એક એાળી કરવી. આમ ઇંદ્રિયન વિજય તપમાં પચીશ દિવસેા થાય. કષાયમથન તપમાં એક કષાયને આશ્રયીને એકાસણું, નીવિ, આયંબિલ અને ઉપવાસ એ ચાર તપની એક એાળી કરવી. એ પ્રમાણે બીજા ત્રણ કષાયોને આશ્રયીને ત્રણ એાળી કરવી. આમ કષાયમથન તપમાં સાેળ દિવસાે થાય. ચાેગશુદ્ધિ તપમાં નિવિ, આચ'બિલ અને ઉપવાસ એ ત્રણની એક એાળી એવી ત્રણ એાળી એક એક ચાેગને આશ્રચીને કરવી. આ તપમાં નવ દિવસાે શાય.

આદિ શખ્દથી અષ્ટકર્મસુદન, લીર્થ'કર માત્ર, સમવસ-રણ તપ, નંદીશ્વર, પુંડરીક, અક્ષચનિધિ, સવ સૌખ્યસંપત્તિ વગેરે તપા સમજવા. તેના વિધિ વગેરે આ પ્રમાથે છે. અષ્ટ કર્મસૂદન તપમાં ક્રમશઃ ઉપવાસ, એકાસર્ણ, એક દાદ્યાનું ઠામ ચાવિહાર આયંબિલ, એકલઠાહ્યું, એકદત્તિ આય બિલ, નીવિ, આય બિલ, આઠ કાેળિયાનું એકાસર્શ એ આઠ તપની એક એાળી એવી આઠ એાળી કરવી. આમ આ તપ ૬૪ દિવસે પૂર્ણ થાય. લાદરવા માસમાં તીર્થ'કરની માતાની પૂજાપૂર્વક સાત એકાસણાથી તીર્થ'કર માતૃતપ થાય છે. ભાદરવા માસમાં જ સમવસરશ્વી પૂજા-પૂર્વક એકાસહ્યું, નીવિ, આય બિલ અને ઉપવાસ એ ચાર-માંથી શક્તિ પ્રમાણે કાેઈ એક તપ ૧૬ દિવસ સુધી કરવા. એ પ્રમાણે ચાર ભાદરવા માસમાં ચાેસઠ દિવસાેથી આ તપ પૂર્ણુ થાય. અમાવાસ્યામાં પટમાં આલેખેલા નંદીશ્વર જિનચૈત્યની પૂજા પૂર્વક ઉપવાસ આદિ કાઇ તપ કરવે। એ ન'દીશ્વર તપ છે. ચૈત્ર પૂર્ણિમાના દિવસે શ્રી પુંડરીક ગણુધરની પૂજા પૂર્વક ઉપવાસ આદિ કાેઈ તપ કરવા એ પુંડરીક તપ છે. જિનબિંબ સમક્ષ કળશ સ્થાપીને તેમાં પ્રતિદિન એક સુઠી ચાખા નાખવાથી જેટલા દિવસે તે કળશ ચાખાથી પૃષ્ં ભરાય તેટલા દિવસ એકાસણું વગેરે તપ કરવા એ અક્ષયનિધિ તપ છે. એક એકમ, બે બીજ, ત્રણ ત્રીજ, એમ ચાવત્ પંદર પૂર્ણિમામાં ઉપવાસ કરવા એ સવ સીખ્યસ પત્તિ તપ છે. આ પ્રમાણે બીજા પણ તપા છે. (૩૮) ગાથા ૩૯-૪૦ ૧૯ તપાવિધિ-પંચાશક : ૩૮૩ :

આ તપાે આગમમાં દેખાતા નથા એવા શંકાનું સમાધાન :-चित्तं चित्तपयजुयं, जिणिंदवयणं असेससत्तद्दियं । परिसुद्धमेत्थ किं तं, जं जीवाणं द्दियं णत्थि ।। ३९ ॥

જિનાગમ અંગશ્રુત અને અંગબાહ્યશ્રુત આદિ લેદાેથી અનેક પ્રકારનું છે, વિવિધ અચાનું પ્રતિપાદન કરનાર પદેાથી ચુક્ત છે, લબ્ય જીવાની ચાગ્યતાનુસાર માક્ષમાર્ગને સ્વીકારવાના ઉપાચાને જણાવનાર હાવાથી સઘળા જીવાને ઉપકારક છે, સુવર્ણની જેમ કષ, છેદ અને તાપથી નિદોષ છે, આ પ્રમાણે આ જિનાગમમાં જીવાને જે હિતકર ન હાય તે શું છે? અર્થાત્ જિનાગમમાં જીવાને જે હિતકર ન હાય તે શું છે? અર્થાત્ જિનાગમમાં જે કંઇ છે તે બધું ય જીવાને હિતકર છે. આથી આ તપ (વર્તમાનકાળમાં) દેખાતા આગમમાં ઉપલબ્ધ થતા ન હાય તા પણ ઉપલબ્ધ છે એમ સમજવું. કારણ કે આ તપ તેવા પ્રકારના લાકાને હિતકર છે. (૩૯)

દર્શન-ગ્રાન-ચારિત્ર તપનુ વર્ણન :-

सव्वगुणपसाहणमो, णेओ तिहि अट्टमेहि परिसुद्धो । दंसणनाणचरित्ताण एस रेसिंमि सुपसत्थो ॥ ४० ॥

દર્શન-જ્ઞાન-ચારિત્ર નિમિત્તે ત્રણ અઠુમાથી તપવિશેષ થાય છે. આ તપ સવ<sup>\*</sup>ગુણાને લાવનાર, નિર્દોષ અને અતિ શય શુભ છે. આમાં એક અઠુમ દર્શનગુણની શુદ્ધિ માટે છે. એ પ્રમાણે બીજા બે અઠુમ જ્ઞાન અને ચારિત્રની શુદ્ધિ માટે છે. (૪૦)

Jain Education International

સર્વાંગસુંદર આદિ તપામાં જીવ (મને સુંદર શરીર મળે ઇત્યાદિ) નિદાન સહિત પ્રવૃત્તિ કરે છે, આથી આ તપાે કરવા ચાેગ્ય નથી એવી શંકાને દૂર કરવા આ તપામાં પ્રવૃત્તિ કરનાર જીવ નિદાન રહિત છે તે જહ્યુાવે છે :-

एएसु वद्टमाणो, भावपवित्तीइ बीयभावाओ । सुद्धासयजोगेणं, अणियाणो भवविरागाओ ॥ ४१ ॥

આ તપામાં પ્રવૃત્તિ કરતાે જીવ બહુમાનપૂર્વંક કિયા કરે છે આથી નિદાન રહિત છે. કારણ કે બહુમાનપૂર્વંકની કિયાથી શુભ અધ્યવસાય થાય છે. શુભ અધ્યવસાયથી બાેધિબીજ અને સંસારનિવેંદ વગેરેનું કારણ થાય છે. જે સંસાર નિવેંદ વગેરેનું કારણ હાેય તે બાેધિ આદિની માગ-ણીની જેમ નિદાન નથી. ઉક્ત તપાે કાેઇક જીવાને સંસાર-નિવેંદ આદિના હેતુઓ હાેવાથી નિદાન રહિત છે. (૪૧)

આ તપેા નિદાન રહિત હેાવાથી જ માેક્ષનું કારણ છે એ વિષય અન્ય આચાર્યોના મતથી જણાવે છે :-

विसयसरूवणुबंधेहि तह य सुद्धं जओ अणुडाणं । णिव्वाणंगं भणियं, अण्णेहिऽवि जोगमग्गंमि ॥ ४२ ॥

## एयं च विसयसुद्धं, एगंतेणेव जं तओ जुत्तं । आरोग्गबोहिलाभाइपत्थणाचित्ततुष्ठंति ॥ ४३ ॥

અન્ય દર્શનીઓએ પણ અધ્યાત્મશાસ્ત્રોમાં વિષય, સ્વરૂપ અને અનુબ'ધથી શુદ્ધ અનુષ્ઠાનને માક્ષનું કારણુ કહ્યું છે. આથી આ તપા વિષયાદિથી શુદ્ધ દેાવાથી નિદાન રહિત છે.

વિષયશુદ્ધ :- વિષય એટલે તપનું આલંબન. જેમ કે તીર્થ'કર નિગ'મ તપનું તીર્થ'કરની પ્રવજ્યા આલંબન છે= નિમિત્ત છે. જે તપમાં વિષય શુદ્ધ દેાય તે તપ વિષય-શુદ્ધ છે.

રવરૂપશુદ્ધ – જે તપનું આહારત્યાગ, થ્રદ્ધચર્ય, જિન-પૂજા, સાધુદાન આદિ સ્વરૂપ શુદ્ધ હાેય તે તપ સ્વરૂપ શુદ્ધ છે.

અ**નુબ'ધશુદ્ધઃ**⊢ જે તપના પરિણામનેા ભાંગ ન થાય, બલ્કે ઉત્તરાેત્તર વધે એ તપ અનુબ'ધ શુદ્ધ છે. (૪૨)

અનંતરાંક્ત તપ સર્વ દાષોથી રહિત તીર્થ કરના આલ બનવાળું હાવાથી (=તીર્થ કરોએ કદ્યો હાવાથી) વિષયશુદ્ધ છે. આથી એ તપ માગણીથી ચુક્ત હાેવા છતાં आरुग्गचोहि-लाम समाहिवरमुत्तम दिंतु=" માક્ષને, માક્ષનું કારણ બાેધિ લાભને અને બાેધિલાબનું કારણ ઉત્કૃષ્ટ સમાધિને=સમતાને આપા." એવી માગણીની પ્રધાનતાવાળા ચિત્ત સમાન હાેવાથી સંગત છે. અર્થાત્ જેમ આવી માગણી નિદાન નથી, તેમ આ તપના વિષય અરિહંત હાેવાથી આ તપ નિદાન નથી. (૪૩)

રપ

ભાવશુદ્ધિથી તપ કરવાનાે ઉપદેશ :-जम्हा एसो सुद्धो, अणियाणो होइ मावियमईणं । तम्हा करेह सम्मं, जह विरहो होइ कम्माणं ॥ ४४ ॥ અન'તરાક્ત તપ સદાગમથી વાસિત ચિત્તવાળા જીવાને પૂવેક્તિ ગુક્તિથી નિદાન રહિત નિદોધ થાય છે. આથી ભાવશુદ્ધિથી જ્ઞાનાવરણીયાદિ કમોંના વિરહ=નાશ થાય તે રીતે આ તપ જ કરા. અહીં વિરહ શબ્દના પ્રચાગથી આ પ્રકરણ આચાર્ય શ્રી હરિલદ્રસૂરિ મહારાજે કર્યું છે એનું સ્ચન કર્યું છે. કારણ કે વિરહ શબ્દ તેમની કૃતિનું ચિદ્દ છે. (૪૪)

### એાગણીસમા પંચાશકની ટીકા પૃર્ણુ થઇ.

શ્વેતાંબરામાં મુખ્ય આગમવેદી પુરુષેામાં શ્રેષ્ઠ અને ચૌદસાે (૧૪૦૦) પ્રકરણાેના પ્રણેતા સુગૃહીતનામધેય આચાર્ય શ્રી હસ્લિદ્રસૂરિએ રચેલા 'પ ચાશક' નામના પ્રકરણની 'શિષ્યહિતા' નામની આ ટીકા સમાપ્ત થઈ.



## ટીકાકારની પ્રશસ્તિ

જેમના ગયા પછી પાતાના તેવા બીજો આશ્રય નહિ પામતી શ્રુત અને સંચમ એ બે લક્ષ્મીદેવીએા દુઃસ્થિતિમાં ર**હે છે** તે સાધુએાના સ્વા**મી શ્રી વર્ધ**ભાનસૂરિ થયા. [ શ્રી વર્ષમાનસૂરિના સ્વર્ગવાસ પછી સાધુએોમાં શ્રુત અને સ ચમમાં શિથિલતા આવી હતી એવાે કે શ્રી વર્ષ માનસ્રિમાં શ્રુત અને સંચમ સુંદર (=સવાંત્કૃષ્ટ) હતાં ઐવા ભાવ છે.] (૧) તેમના શિષ્ય પ્રશ'સનીય અનેક શાસ્ત્રોની રચના કર-નારા, સદા કેાઈપણ જાતની મદદ વિના વિહાર કરનારા અને ચંદ્રકુળ રૂપ આકાશમાં ચંદ્ર સમાન શ્રી જિનેશ્વર નામના સૂરિ થયા. (૨) તેમના બીજા પણ, પાંડિત્ય અને ચારિત્રના ગુણેાથી અનુપમ, શખ્દાદિના લક્ષણેાનું પ્રતિપાદન કરનાર નિદીષ ગ્રંથના (=બ્યાકરણના) પ્રણેતા, ક્ષમાવ તામાં શ્રેષ્ઠ છુદ્ધિસાગર નામના શિષ્ય પૃથ્વી ઉપર પ્રસિદ્ધ હતા. (૩) તે બેના શ્રેષ્ઠ શિષ્ય શ્રી જિનચંદ્રસૂરિના વચનથી તે બેના જ શિષ્ય ગ્ર'યના અર્થબાધમાં અતિશય મૂઢ ખુદ્ધિ-વાળા **અલયદેવસ્ર્રિએ** આ વૃત્તિ રચી છે. (૪) મારા શાસ્ત્રોના અર્થ સંબંધી તેવે બાેધ નથી, મારી તેવી વાક-પટુતા નથી, અને આ ગ્રંથ ઉપર પૂર્વપુરુષોએ રચેલી ટીકા નથી, છતાં મેં આ ટીકા રચી તેનું કારણ સ્વામીનું વચન છે, અર્થાત્ શ્રી જિનચંદ્રસૂરિના વચનથી મેં આ ટીકા રચી છે. (૫) આ ડીકામાં બુદ્ધિમ દતાના કારણે કંઈ પણ વિરુદ્ધ લખાયું હાેચ તે મારા ઉપર કૂપા કરીને વિદ્વાનાએ સુધારી

લેવું. જ્ઞાનાવરથુથી સહિત નિપુથુમતિવાળાની પથુ પ્રાયઃ મતિ સુંઝાઇ જાય તાે મારા જેવાની મતિ કેમ ન સુંઝાય? (૬) અગિયાર સાે ચાવીસ (૧૧૨૪) વર્ષે **ધાેળકા શહેરમાં** ધનપતિ **બકુલ અને બ**ંદિકની વસતિમાં આ ટીકા પૂ**થું** યઈ છે. (૭) સંઘમા શ્રેષ્ઠ અને વર્તમાનકાલીન વિદ્વાનામાં સુખ્ય વિદ્વાન **શ્રી દ્રોણુાચાયે અથ્યુ**હિલ પાટણુ શહેરમાં આનું સંશાધન કશું' છે. (૮)

#### અનુવાદકની પ્રશસ્તિ

સુગૃહીત નામધેય શ્રી હરિભદ્રસૂરિ મહારાજ વિરચિત પ. પૂ. આચાર્યદેવ શ્રી અભયદેવસૂરિ રચિત ટીકા સહિત પંચાશક ગ્રંથના સિદ્ધાંતમહાેદ્દ િ સ્વ. આચાર્યદેવ શ્રી પ્રેમસૂરી સરજી મહારાજના પટ્ટાલ કાર પરમગીતાર્થ આચાર્યદેવ શ્રી હીરસૂરી સરજી મહારાજના શિબ્યરત્ન પરાર્થ પરાયથુ સુનિશ્રી લલિત શેખર વિજય જીના શિબ્ય સુનિ ગ્રી રાજ શેખર વિજય જીએ કરેલાે ગુજરાતી ભાવાનુવાદ પૂર્ણ થયો.

\* સમય સ્થળ. વિ૰ સં. ૨૦૩૩ માલેગામ (મહારાષ્ટ્ર) કા. સુ. ૫, બુધવાર જૈન ઉપાશ્રય.

For Private & Personal Use Only

પૂ. સુ. શ્રી રાજશેખર વિ. મેં માનુસ પાદિય

#### અનુવાદિત ગ્રંથો

સગદિવાદર આ

विषय સાઇઝ ગ્રંથ મળ શ્લાકા પાકેટસક ૧ ગાગશાસ્ત્ર २ ज्ञानसार ગુજરાતી-મળસત્રા **3 तत्त्वार्थ** 99 काइन १६ पेछ ૪ ધમંબિંદ 99 ૫ પંચસત્ર ,, ગુજરાતી અર્થ-મળગાથા ६ वीतराग स्तेत्र 19 ૭ હારિભદ્રીય અબ્ટક કુલસ્કેપ ૧૬ પેજી ८ ज्ञानसार ७ प्रशमरति કાઉન ૧૬ પેજી મ્ળશ્લાકા ગુજરાતી ભાવાનુવાદ ૧૦ ભવ ભાવના विस्तृत विवेचन ११ तत्त्वार સંપૂર્બ ટીકાના ભાવાનવાદ ૧૨ પંચાશક ,, શ્રાવકાેને ઉપયાેગી વિષયાેના સંગ્રહ નિત્ય ઉપયોગી સાધના સંગ્રહ

ઉપરના ૧ થી ૯ નંખર નુધીના ગ્રંથા પૂજ્ય શ્રી સાધુ સાધ્વીજી મહારાજોને કંડસ્થ કરવા સ્વાધ્યાય કરવા નીચેના સરનામે જણાવવાથી બેટ માકલવામાં આવશે.

> લહેરુચ'દ ભાગીલાલ સ્મારક ગ્ર'થમાળા ઠે. નગીનભાઇ પૌષધશાળા, પંચાસરા પાસે, મુ. પાટણ વાયા મહેસાણા (ઉત્તર ગુજરાત)