



(પૂર્વાચાર્ચરચિત પંચસૂત્રના ૧લા ''પાપપ્રતિઘાત-ગુણબીજાધાન" સૂત્ર પર ચૌદશો ચુમાલીશ ગ્રંથોના રચચિતા હરિભદ્રસૂરિ મહારાજાએ રચેલ વૃત્તિના આધારે અપાચેલ પ્રવચનોનો સાર)

#### : પ્રવચનકાર :

શ્રી પ્રેમ-ભૂવનભાનુ સૂરિ- પં. પદ્મવિજય વિનેય આચાર્યદેવ શ્રીમદ્ વિજય હેમચંદ્રસૂરીશ્વરજી મહારાજા.

#### મુરાશસ

સંઘવી અંબાલાલ રતનચંદ જૈન ધાર્મિક ટ્રસ્ટ (સ્થાપક :- મૂળીબેન અંબાલાલ)

C/0, બી.એ.શાહ એન્ડ બ્રધર્સ **હક, ઝવેરી બજાર, મુંબઈ**, ફોન નં. ૨૪૦૯૨૩૫, ૨૪૧૩૯૩૩

માણેક ચોક ખંભાત

વિક્રમ સંવત ૨૦૫७

મુલ્ય રૂા. ૩૦/-

Jain Education International

For Personal & Private Use Only



#### પ્રકાશકીય

વિક્રમ સંવત ૨૦૫૩માં પૂજ્યપાદ સિદ્ધાંત દિવાકર ગચ્છાધિપતિ આચાર્યદેવ શ્રીમદ્ વિજય જયઘોષસૂરીશ્વરજી મ.સા.ની આજ્ઞાથી યેરાગ્યદેશનાદક્ષ પૂ. આચાર્યદેવ શ્રીમદ્ વિજય હેમચંદ્રસૂરીશ્વરજી મહારાજા આદિ ઠાણા ૧૪ તથા પૂ. સાધ્વીજી વસંતપ્રભાશ્રીજી મ. આદિ ઠાણા ૨૩ તથા પૂ. સાધ્વીજી **સ્વચંપ્રભાશ્રીજી** મ. આદિ ઠાણા ૨૩નું ચાતુર્માસ શત્રંજ્યગિરિની પવિત્ર છાયામાં થયું. લગભગ ૩૦૦ યાત્રિકો પણ ચાતુર્માસમાં દાખલ થયા. ચાતુમસિનો સંપૂર્ણ લાભ સ્વ. માતુશ્રી મૂળીબેન અંબાલાલ હા. રમાબેન પુંડરીકભાઈ તથા રતનબેન વેલજી ગાલા હ. મુક્તાબેન રામજીભાઈ મંજુલાબેન ભગવાનજી ભાઇ જયાબેન કિશોર ભાઈએ લીધો. ચાતુર્માસ ખૂબ સુંદર થયું. સાધુ સાધ્વીઓમાં પણ ચોગોદ્હન વગેરે સુંદર આરાધનાઓ શઇ. ૫. મનિરાજશ્રી રત્નબોદ્યિવિજચજી, પૂ. સાધ્વીજી શ્રી સિદ્ધિકૃપાશ્રીજીએ માસસમણની આરાધના કરી. ચાતુર્માસ કરાવનાર શ્રાદ્ધવર્ચ **રામજીભાઈએ** પણ માસક્ષમણની આરાધના કરી. આસો સુદ-૧૦ થી ઉપધાનનો પ્રારંભ થયો. આમાં પણ અનેક ભાગ્યશાળીઓએ ભાગ લીધો. ચાતુર્માસ તથા ઉપધાનતપનો લાભ લેનાર શ્રી રામજીભાઈ તથા તેમના ધર્મપત્ની મક્તાબેન તથા શ્રી રમાબેને પણ ઉપધાન તપ કર્યા. આમ ખૂબ જ સુંદર રીતે ચાતુર્માસ અને ઉપધાન વગેરેનો કાર્યક્રમ થઈ ગયો.

ચાતુર્માસ દરમ્યાન પૂ. આચાર્ચ ભગવંતે "પંચસૂત્ર" ઉપર પ્રવચનો આપ્યા. પૂ. આચાર્ચ ભગવંતની પૈરાગ્ચસભર શૈલીથી શ્રોતાઓ પૈરાગ્ચરસમાં તરબોળ બન્યા. આ પૈરાગ્ચનો આસ્વાદ સહુ કોઈ આત્મા માણી શકે એવી જ એક માત્ર પૂ. ગાણિવર્ચ શ્રી **કલ્યાણબોધિ વિજચજી** (એ સમયે મુનિશ્રી) ની હાર્દિક ભાવનાથી એ પ્રવચનોનું અવતરણ કાર્ચ આરંભાયું... અને એ જ અવતરણો પરથી વ્યવસ્થિત લખાણ તૈયાર થઈ "પંચસૂત્રનું પરિશીલન" ના નામે આપના કર કલમમાં ઉપસ્થિત છે.

આમાં પૂ. ગુરુદેવે પદાર્થોનું સુંદર સ્પષ્ટીકરણ કરેલું છે. ખૂબ રોચક

For Personal & Private Use Only

લખાણ તૈયાર થયું છે. વાંચનારના હૈયા હચમચાવી દે એવું આ લખાણ છે. સર્વ સાધર્મિક બંધુઓને આનું વાંચન પરિશીલન કરવા ભલામણ છે. જીવન જીવવાનો, પાપોથી બચવાનો અને પુણ્યને પુષ્ટ કરવાનો ઉત્તમ માર્ગ આમાંથી પ્રાપ્ત થશે. વિશેષ ભલામણ છે કે આપ વાંચીને અન્ય અનેકને વાંચવા પ્રેરણા કરશો. જેથી અનેક આત્માઓ આ પૈરાગ્યરસગંગામાં સ્નાન કરી પોતાના આત્માને નિર્મળ કરે.

વિશેષ શ્રુતભક્તિના લાભો મળતા રહે એવી શ્રુતાધિષ્ઠાચિકા સરસ્વતી દેવીને પુનઃ પ્રાર્થના.

> સંઘવી અંબાલાલ સ્તનચંદ જૈન ધાર્મિક ટ્રસ્ટ ટ્રસ્ટીઓ

ദി.

| તારાચંદ અંબાલાલ  | ધરણેન્દ્ર અંબાલાલ          |
|------------------|----------------------------|
| પુંડરિક અંબાલાલ  | મુ <del>કે</del> શ બંસીલાલ |
| ઉપેન્દ્ર તારાચંદ |                            |

#### द्रव्यनो सह्व्यय जरी

શ્રુતજ્ઞાનની સુવાસ પ્રસરાવનાર પુણ્યાત્માઓ

સુશ્રાવક રામજીભાઈ તથા સુશ્રાવિકા મુક્તાબેનના ઉપધાન તપની આરાધના તથા સુશ્રાવક રામજીભાઈના માસક્ષમણની આરાધનાની અનુમોદનાર્થે

રતબેન વેલજી ગાલા પરિવાર

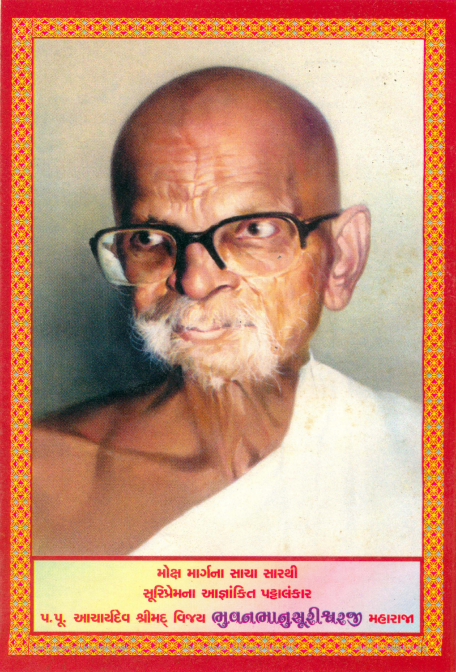
હા. મંજુલાબેન ભગવાનજીભાઈ તથા જયાબેન કિશોરભાઈ તથા સુશ્રાવિકા રમાબેન પુંડરિકભાઈના ઉપધાનતપની અનુમોદનાર્થે

મૂળીબેન અંબાલાલ શાહ પરિવાર

હા. શર્મેશ - ખ્યાતિ - મલચ - પ્રેરણા - પ્રિતિ લી.

સંઘવી અંબાલાલ રતનચંદ જૈન ધાર્મિક ટ્રસ્ટ





### ગ્રંથ પરિચય

અનંત ઉપકારી, ચરમ તીર્થપતિ ભગવાન મહાવીર પરમાત્માના શાસનને અલંકૃત કરનારા પૂજ્યપાદ ચાકિની મહત્તરાસુનુ હરિભદ્રસૂરીશ્વરજી મહારાજા થઈ ગયા, જેમણે

પોતાના જીવનકાળ દરમિયાન ૧૪૪૪ ગ્રંથોની રચના કરી.

પૂર્વાચાર્ચ રચિત આ પંચસૂત્ર ઉપર પૂજ્યપાદ્ શ્રી હરિભદ્રસૂરિજીએ ટીકા રચી... આ પંચસૂત્રનું પહેલું સૂત્ર તે પાપપ્ર<mark>તિઘાત અને ગુણબીજાધાન.</mark> આ સૂત્ર બહુ મહત્વનું છે, આ પાચો છે. આ પાપપ્રતિઘાત અને ગુણબીજાધાન વગરની શ્રદ્ધા એ તાત્વિક બનતી નથી. તાત્વિક શ્રદ્ધા એટલે કે ૪ થા ગુણઠાણાના પરિણામો, જે આ ૧ લા સૂત્રથી થાય છે.

પંચસૂત્રમાં પાંચ સૂત્રોનો સમુદાચ છે. પાંચમા સૂત્રમાં મોક્ષનું સ્વરૂપ બતાવ્યું છે. મોક્ષનું વર્ણન છે. મોક્ષમાં આત્માનું સ્થાન સ્થિર છે, અક્ષચ છે, અચલ છે. ચોથા સૂત્રમાં એ મેળવવાનો ઉપાય કે જે ચારિત્ર છે, તે ચારિત્ર કેમ પાળવું તે બતાવાયું છે. ત્રીજા સૂત્રમાં તે ચારિત્ર ગ્રહણ કેમ કરવું તે બતાવાયું છે. બીજા સૂત્રમાં તે માટે તૈયાર કેમ થવું તે બતાવાયું છે અને ૧ લું એ સૌથી પાયાનું સૂત્ર છે, જે આત્મામાંથી પાપનો પ્રતિઘાત અને આત્મામાં ગુણબીજાધાન- ગુણના આરોપણ વિષે છે.

દેરાસર નવું કરવું હોચ તો જમીન ખોદીને હાડકાદિ કાંઈ હોચ તો તે કાઢીને પહેલા શુદ્ધિ કરવી પડે. ખેડૂત પહેલા ખેતર

For Personal & Private Use Only

ખેડીને જૂનાં બીજોને, ખરાબ બીજોને કાટે ને પછી તેમાં નવા બીજો ઉગાવે તેમ આત્મામાંથી પાપના બીજ કાઢવાના, બીજ એટલે સંસ્કાર. હિંસા કરીએ તો પાપ બંધાચ, સાથે સંસ્કાર ઉભા થાચ. ઘણા ખરાબ સંસ્કાર અંદર આત્મામાં પડથા છે.

#### દીક્ષા ગ્રહણ વિધિ :

પાપપ્રતિઘાત અને ગુણબીજાધાન એ ૧ લા સુત્રથી થાય પછી સાધુ ધર્મની પરિભાવના આવે. પરિભાવના એટલે અભ્યાસ, અનુભવ. સાધુ થતા પહેલા તેનો અભ્યાસ કરવો પડે, અનુભવ લેવો પડે. કોઈ પૂર્વનો આરાધિત જીવ હોચ તો તેને એમનેમ પણ દીક્ષા અપાચ. વજસ્વામીએ ૩ વર્ષની ઉંમરે દીક્ષા લીધી. કલિકાલસર્વજ્ઞે ૫ વર્ષની ઉંમરે દીક્ષા લીધી. જે એકદમ નવા હોય તેને પરિભાવના કરવાની. સાધુ થવું હોય, દીક્ષા લેવી હોચ તો મા-બાપને ખુશ-પ્રસન્ન કરવા પડે. કોઈ અહીં પ્રશ્ન કરે કે મા-બાપ ના પાડે તો શું કરવું ? લેવી કે ન લેવી ? શાસ્ત્રમાં બધા ઉપાચ બતાવ્યા છે. મા-બાપને સમજાવવાના. કહેવાનું કે ચાલો આપણે સાથે દીક્ષા લઈને સાથે આરાધના કરીએ ને પછી ભવાંતરમાં પણ સાથે મોસમાં જઈએ. સંસારમાં રહીએ તો ભવાંતરમાં પણ સાથે રહીએ એવું નહિ કારણેબધાના પાપ જુદા જુદા હોચ. જ્યારે ધર્મ સાથે કરીએ તો ભવાંતરમાં સાથે રહેવાચ. ૠષભદેવ ભગવાનનું આખુ કુટુંબ ગયા ભવમાં પણ સાથે ધર્મની આરાધના કરીને આવેલ હતું. આમ સમજાવવા છતાં પણ ન માને તો પછી પોતાના પૂરતી વાત કરવાની. તેમ છતાં ચ ન માને તો તેમને ખોટું કહેવાનું કે આજે રાત્રે મને



સ્વપ્ન આવ્યું છે, મારૂ આયુષ્ય ઓછું છે, એટલે ધર્મારાધન કરવા મને રજા આપો. છતાં ન માને તો મિત્રને જોષી તરીકે બોલાવવાનો. તે મા-બાપને સમજાવે કે આનું આયુષ્ય અલ્પ છે એટલે એને હવે જે ધર્મ કરવો હોય તે કરી લેવા દો.

#### દિક્ષા માટે મા-બાપ ન જ માને તો...

પોતાના તરફથી બધા જ પ્રચત્નો કરી છૂટવાના. આખરે તેઓ નહિ જ માને એમ લાગે તો ભાવથી તેમના આશિર્વાદ લઈને ગુરૂ પાસે જઈને ચારિત્ર લે. આમાં મા-બાપનો ત્થાગ નથી કર્ચો. શાસ્ત્રમાં દાખલો આપ્યો છે. મા-બાપ પોતાના દીકરા સાથે એક ગામથી બીજે ગામ જતા હતા. રસ્તામાં ઘોર જંગલ પસાર કરતા હતા. એવામાં બધાને ભચંકર વ્યાધિ લાગુ પડ્યો. અસહ્ય હતો. આથી મા-બાપ ચાલી શકે તેમ ન હતા. નગર સહેજ દૂર હતું. એટલે દીકરાએ કહ્યું, "હું નગરમાં જાઉં. સાજો થઈને દવા લઈને અહીં આવીને મા-બાપને બચાવીશ." પણ મા-બાપ દીકરાને પોતાનાથી દૂર મોકલવા માંગતા ન હતા. છતાં દીકરો માતા પિતાની ભોજન વગરેની વ્યવસ્થા કરીને નગરમાં ગયો અને સાજો થઈને દવા લઈને આવીને મા-બાપને વ્યાધિમાંથી છોડાવ્યા.

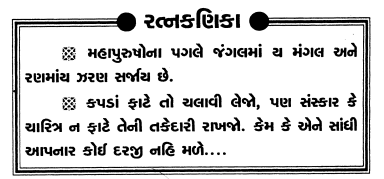
જો દિકરો મા-બાપની આજ્ઞા માનીને તેમની પાસે રહ્યો હોત તો ત્રણેચ એ વ્યાધિના ભોગ બન્યા રહેત અને અકાલે મરણ વધાવવું પડત. તો આમાં મા-બાપની સાચી ભક્તિ કઈ ? દીક્ષા લીધા પછી તો તેને જોઈને મા-બાપ પણ ધર્મ પામે, માટે મા-બાપને પહેલા મનાવવાના. આખી જીંદગી માને એવા નથી



એમ લાગે તો તેમના પર સહેજ પણ ભાવ બગાડચા વગર દીક્ષા લેવાની. આ છે દીક્ષાગ્રહણવિધિ ! પછી એ વિધિપૂર્વક પ્રવ્રજ્યા પાળવાની અને એના ફળ સ્વરૂપ મોક્ષને પ્રાપ્ત કરવાનો. આ બધાનો પાચો પાપપ્રતિઘાત અને ગુણબીજાધાન છે.

#### આ સૂત્રપઠન શા માટે ?

સો પ્રથમ અંદરના શલ્યોનો નિકાલ કરવો પડે સાથે સાથે ઉત્તમ ગુણોના બીજ વાવા પડે, એ બીજમાંથી જ પછી આગળના ગુણઠાણાઓ રૂપી ફળ મળે. અને વળી એ બીજ નાંખવાનું/વાવવાનું ઘણું કરીને આ મનુષ્યભવમાં જ શક્ય બને છે. સારા કે ખરાબ, જેવા બીજ અહીં વાવશું તેવા ફળ ભવાંતરમાં મળે. ગત જન્મોમાં જે દોષો અને પાપોના બીજ નાખીને આવ્યા છીએ તેને હવે દૂર કરવાના એટલે કે પાપનો પ્રતિઘાત કરવાનો અને હવે નવા ગુણોના બીજ વાવવાના એટલે કે ગુણબીજાધાન કરવાનું છે. માટે પહેલું સૂત્ર પાપપ્રતિઘાત અને ગુણબીજાધાન કહ્યું.



### અતિર્શાચગર્ભિત વિશેષણ-સ્તુતિ :

સૂત્રની શરૂઆતમાં અહીં મંગલાચરણ કરે છે. વિધ્નનાશ માટે મંગલ પહેલા કરવું પડે. મોટામાં મોટું મંગળ છે અરિહંતને કરેલો નમસ્કાર. નમસ્કાર ૩ પ્રકારે થાય. (૧) ઈચ્છાયોગથી, (૨) શાસ્ત્રયોગથી અને (૩) સામર્થ્યયોગથી. પહેલામાં અરિહંતને નમસ્કાર કરવાની ઈચ્છા થાય અને નમસ્કાર કરે પણ તેમાં વિધિ-અવિધિ સચવાય નહિ. શાસ્ત્રયોગમાં શાસ્ત્રમાં બતાવેલ સંપૂર્ણ વિધિ સાચવીને નમસ્કાર કરે. સામર્થ્યચોગ એટલે અરિહંતની આજ્ઞાનું સંપૂર્ણ પાલન. સામર્થ્યચોગ એટલે કેવળજ્ઞાનની એકદમ નજીક. તે આવે એટલે કેવળજ્ઞાન આવીને જ રહે. હવે આ નમસ્કાર વિશેષણ વગર કરીએ અને વિશેષણ્યુક્ત કરીએ તો બેચમાં ભાવમાં ફેર પડે માટે વિશેષણો મૂક્યા છે. અહીં અરૂહંતાણં ભગવંતાણં વિશેષ્ય છે. અરિહંતના 3 અર્થ છે. (૧) અરિ એટલે દુશ્મન. રાગ-દ્વેષ રૂપી દુશ્મનનો નાશ કરનાર, તેને હણનાર, (૨) અરૂહન્-રૂહ ધાતુનો અર્થ ઉગવું. અરુહન એટલે કે જેને કર્મ હવે ઉગવાના જ નથી અને (3) અર્હત્-આખા વિશ્વના બધા જીવોની પૂજાને ચોગ્ચ છે તે એવા અરિહંતના અહિં પાંચ વિશેષણ મૂક્યા છે.

#### પાંચ વિશેષણો :

(૧) વિતરાગ- રાગ-દ્વેષ નીકળી ગયા છે, તેવા. वीत: अपेतो राग : । રાગથી દ્વેષ અને મોહ પણ લઈ લેવાના, રાગ-દ્વેષ અને મોહ જેના મૂળથી નાશ પામ્યા છે તે વીતરાગ.

For Personar & Private Use Only

આપણે સરાગી. રોજ વીતરાગતાનું ધ્યાન કરવાનું. "મને કોઈના પર રાગ નથી. ગમે તેવી સારામાં સારી, ઊંચામાં ઊંચી પોદ્ગલિક વસ્તુની ઈચ્છા નહિ કરૂં. મને કોઈના પર દ્વેષ નથી, કોઈ મારૂં ગમે તેટલું ખરાબ કરશે તો પણ તેના પર દ્વેષ નહિ કરૂં. મારા ટુકડે ટુકડા કરીને કાપી નાખશે તોય તેને મિત્ર જ માન્ડીશ વિગેરે. અને મોહ એટલે અજ્ઞાન. જેનાથી જીવ મૂંઝાય તે મોહ. ખાવામાં, પીવામાં, મિત્રોમાં મૂંઝાઈએ એ મોહ છે. યેરાગ્ય દ્વારા મોહની નાશ કરી જે વીતરાગ થાય તે અનુક્રમે તુરંત કેવળજ્ઞાન પમે.

(૨) સર્વજ્ઞ- ત્રણે કાળનું, ત્રણે લીકનું જ્ઞાન. કોઇ પણ વસ્તુ અજાણ નહિ. અત્યારે આપણે અહીં બેઠા છીએ. તે પણ તેમાં દેખાશે. આવી તો અનંતા ભવોની સિરિચલ દેખાય પણ એવું કેવળજ્ઞાન મેળવવા ઊંચી સાધના કરવી પડે. હિમાંશુસૂરિ મ. ૧૫ વર્ષથી સતત આચંબિલ કરે. દૂધ, દહીં, ખાંડ વિગઈઓ કાંઇ નહિ. પ્રમાદ બિલકુલ નહિ. દિવસે સુવાનું નહિ, આખો દિવસ સ્વાધ્યાચાદિ કરે. પ્રમાદ હોય ત્યાં સુધી કેવલજ્ઞાન ન આવે.

(3) દેવેન્દ્રોથી પૂષ્તિ : સર્વજ્ઞ પણ બે પ્રકારના (૧) તિર્થકર અને (૨) સામાન્ય કેવલી. તિર્થકરો વિશિષ્ટ પુણ્યવાળા હોચ. તેમના સમવસરણમાં અષ્ટપ્રાતિહાર્ચો શોભે. પરમાત્માનું રત્નજડિત સિંહાસન હોચ. પાછળ જબરદસ્ત તેજોમચ ભામંડલ હોચ, તેની પાછળ ભગવાનથી ૧૨ ગણુ ઊંચુ એવું અશોક્વૃક્ષ હોચ, ભગવાનની ઉપર ૩ છત્ર, હીરા-માણેક-મોતીની માળાઓથી મટેલા હોચ, ઈન્દ્રો ચામર વીંઝતા હોચ, દેવદુંદુભિ વાગતી હોચ, દિવ્યધ્વનિ નીકળતો હોચ. દેવતાઓ પુષ્પોની વૃષ્ટિ કરતા હોચ.

દેવ નહિ દેવોના પણ દેવ, દેવેન્દ્ર એનાથી પૂજિત. આપણે તો તેમની આગળ કંઈ વિસાતમાં નથી. આ પૃથ્વીને એક સેકન્ડમાં ઊંચકીને લવણસમુદ્રમાં નાખી શકે. આવા જબરજસ્ત શક્તિ અને સામર્થ્યવાળા ઈન્દ્રો પરમાત્માની પૂજા કરે, સમવસરણ રચે, 3 ગઢ બનાવે ને ભગવાન એમાં ઉપદેશ આપે.

(૪) ચથાવસ્થિત વસ્તુ સ્વરૂપને કહેનારાઃ ભગવાન સર્વજ્ઞ છે એટલે બધું જ જાણે છે અને વીતરાગ છે એટલે ક્યાંચ કોઈના પર મોહ નથી, ભગવાનના વચનમાં ક્યાંચ અસત્ય ન હોચ. અને એવા ભગવાન

(૫) ત્રિલોકગુરુ છે. સાચો રસ્તો બતાવે તે ગુરુ. સુખ, મોક્ષ, હિતનો માર્ગ બતાવે તે ગુરુ, શાસ્ત્રના અર્થો બતાવે તે ગુરુ. ભગવાન ત્રણે લોકને શાસ્ત્રના અર્થો કહે. ભગવાનની દેશનામાં અધોલોકમાંથી અસુર નિકાયના દેવતાઓ આવે. ઉર્ઘ્વલોકમાંથી દેવેન્દ્રો આવે અને તિચ્છલિોકમાંથી મનુષ્યો -તિર્થથો આવે. આવા પરમાત્મા ત્રણ લોકના ગુરૂ છે. આ ભગવાનની વિશેષતાઓ બતાવી તેમને ભાવપૂર્વક નમસ્કાર કર્ચા.

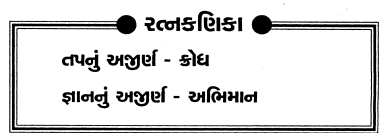
આ રીતે ભગવાનને પાંચ વિશેષણોથી નમસ્કાર કર્યા. (૧) વિતરાગ (૨) સર્વજ્ઞ (૩) દેવેન્દ્રોથી પૂજિત (૪) ચથાવસ્થિત વસ્તુના કહેનારા અને (૫) ત્રણ લોકના ગુરૂ.



ભગવાન પણ આ જ ક્રમે ભગવાન બને. પહેલા મોહનો નાશ કરવા હારા વિતરાગ બને. પછી જ્ઞાનાવરણાદિ ૩ ઘાતિકર્મનો નાશ કરીને સર્વજ્ઞ થાચ. કેવળજ્ઞાન પામે એટલે તિર્થકર નામકર્મનો વિપાકોદચ શરૂ થાચ. દેવતાઓ આવીને સેવા ભક્તિ કરે એટલે દેવેન્દ્રોથી પૂજાચેલા. દેવતાઓ સમવસરણની રચના કરે ને તેમાં બિરાજમાન પરમાત્મા દેશના આપે. તેમાં જે વસ્તુ જે પ્રમાણે છે તે પ્રમાણે જ કહે એટલે ચથાવસ્થિત વસ્તુસ્વરૂપને કહેનારા અને તે ઉપદેશ ત્રણેચ લોકના જીવોને આપવા હારા ત્રણે લોકના ગુરૂ બને છે.

# અતિશચગર્ભિત વિશેષણો :

વળી, પહેલા ચાર વિશેષણો પરમાત્માના ચાર અતિશચો સૂચવે છે. ભગવાન વીતરાગ છે. દુનિચામાં સૌથી મોટા અપાચ-રાગ-દ્વેષ અને મોહ જેના નાશ પામ્યા છે (અપગમ થયો છે) તેવા ભગવાન એટલે અપાચાપગમાતિશચ. વળી, સર્વજ્ઞ છે. ૩ કાળના ૩ લોકના બધા પદાર્થો, ભાવોને જાણે છે તે જ્ઞાનાતિશચ. દેવેન્દ્રોથી પૂજાચેલા છે એટલે પૂજાતિશચ અને ચથાવસ્થિત વસ્તુસ્વરૂપને કહેનારા છે જે વચનાતિશચ.





## અનાદિની સંસારયાત્રા

ભગવાનને નમસ્કાર કર્યા એટલે એમના પર બહુમાન થયું. વળી વિશેષણોથી ભગવાનના ગુણોને જાણ્યા જેથી એમનું વચન હૈયામાં સરળતાથી ઉતરી જાય અને એવા ભગવાન આ પ્રમાણે કહે છે.

"ईह खलु अणाईजीवे" संसारमां अरेअर અનાદિકાળથી જીવ છે. આ વાક્ય બહુ ચિંતનાત્મક છે. આ વિશ્વમાં ખરેખર આપણો જાવ અનાદિનો છે. તેની કોઈ આદિ-ઉત્પત્તિ નથી. એવો કોઈ કાળ નથી જ્યારે આપણે ન હવા, કોઈ એવો કાળ નહિ હોય જ્યારે આપણે નહિ હોઈએ. એની પર ખૂબ વિચાર કરવા જેવો છે infinite time. અનંતકાળથી આપણે અહીંયા છીએ ને અનંતકાળ રહેવાના છે તો ક્યાં હતા આજ સુધી ક્યાંકથી ને ક્યાંકથી મરીને અહીં આવ્યા. સ્થિર તો હતા જ નહિ હે ભવ્ય જીવો ! તમે વિચાર કરો. સંસારમાં અનાદિકાળથી જીવ છે તો ક્યાં હતો. શું કરી આવ્યો ? આપણો અનાદિનો ઈતિહાસ શું છે ? અનાદિકાળથી નિગોદમાં હતા. ત્યાં જ જન્મવાનું ને ત્યાં જ મરવાનું. એક આંગળીના અસંખ્યાતમાં ભાગ જેટલી કાયા ને એમાં અનંતા જીવોએ સાથે રહેવાનું. અસંખ્ય કાયાઓ ભેગી થાય ત્યારે એ દેખાચ. જે દેખાચ એ તો બાદર નિગોદ. સૂક્ષ્મ નિગોદ તો દેખાચ જ નહિ. ચોદ રાજલોકમાં સર્વત્ર સૂક્ષ્મનિગોદ છે. પ્રદેશે પ્રદેશે અનંતા જીવો અત્યારે જન્મ-મરણ કરે છે. આપણું તેમને ઘર્ષણ ન લાગે. અત્યંત સૂક્ષ્મ, છેદી ન શકાય, ભેદી ન શકાય

For Personal & Private Use Only

તેવી. બાદર નિગોદ લીલ, ફુગ જોઈ શકાય. જે દેખાય એમાંચ અનંતાનંત જીવો છે.

#### એક નિગોદમાં અનંતા જીવો શી રીતે સમાચ ?

ઉદાહરણ આપ્યું કે એક માણસે લાખ ઓષધિઓ ભેગી કરી. દરેકને મહિનાઓ સુધી ઘુંટીને એકદમ સૂક્ષ્મ બનાવી. પછી તેને ભેગી કરી અને એમાંથી રાઈના દાણા જેવી એક ગોળી બનાવી. તો એક રાઈના દાણા જેવી ગોળીમાં કેટલી દવા છે ? ૧ લાખ થાય ને ? એમ નિગોદમાં અનંતા જીવો હોઈ શકે. ભગવાનના વચનમાં શંકા ન કરવી. અનાદિકાલિન સૂક્ષ્મનિગોદ એ અવ્યવહાર રાશિ. બાદર નિગોદથી વ્યવહાર રાશિમાં આવ્યા કહેવાય. અનંતોકાળ અવ્યવહાર રાશિમાં ગયો. આયુષ્ય વધુમાં વધુ - અંતર્મુહુર્ત. એટલે ૪૮ મીનીટનું હોચ એવું નહીં ૧ સેકન્ડનું હોય પાંચ સેકન્ડનું પણ હોય, ૧૦ મિનિટનું પણ હોય પણ બે ઘડીથી વધારે ન હોચ. જઘન્ય આયુષ્ય લગભગ ૧ સેકન્ડનો ૨૨મો ભાગ જઘન્યથી ગણીએ તો ૧ સેકન્ડમાં ૨૨ વાર જન્મીને મરવાનું. બધા વચ્ચે એક શરીર. શ્વાસ બધાનો ભેગો. ખોરાક ભેગો. ઇન્દ્રિય પણ એક જ સ્પર્શેન્દ્રિય. આંખ નહિ, કાન નહિ, નાક નહિ, જીભ નહિ માત્ર ચામડી. એકદમ અલ્પ ચેતના. એવી અવસ્થામાં આપણો અનંતકાળ ગયો.

એક જીવ મોક્ષમાં જાચ ત્યારે એક જીવ અવ્યવહાર રાશિમાંથી વ્યવહારરાશિમાં આવે. પણ એમાં કોનો નંબર લાગે? અનંતા જીવો છે. જેની નિચતિ, ભવિતવ્યતા જાગે તે નીકળે, તેમાં કોઈ કારણ નહિ. છ મહિનામાં એક જીવ ઓછામાં ઓછો

Private Use Only

મોક્ષમાં જાચ એટલે છ મહિને ઓછામાં ઓછો ૧ જીવ બહાર આવે. પાંચ કરોડ સાથે મોક્ષે જાચ તો પાંચ કરોડ જીવો બહાર આવે. વ્યવહારમાં આવે એટલે હવે તેની ટ્રાવેલીંગ શરૂ થઈ. પણ આ બાદર નિગોદમાં પણ અનંતો કાળ પસાર થાચ પછી પૃથ્વીકાચમાં આવીએ. એમાંચ સૂક્ષ્મ અને બાદર. પછી અપકાચ અગ્નિકાચમાં આવીએ. એમાંચ સૂક્ષ્મ અને બાદર. પછી અપકાચ આગ્નિકાચમાં બધે ફરે. ક્રમસર ઉપર ચટે જ એવું નહિ, પાછો નિગોદમાં પણ જાચ. દુઃખ સહન કરવું એ જ સાધના, નારકી, તિર્ચચ, વિકલેન્દ્રિચમાં બધે ફરી આવ્યા. અનંતોકાળ ગયો. ક્યારેક મનુષ્યભવ પણ મળે.

#### મોક્ષે જવાના ૫ કારણ :

મોક્ષમાં જવાના પાંચ કારણ બતાવ્યા છે. (૧) સ્વભાવઃ બે પ્રકારના, ભવ્યત્વ અને અભવ્યત્વ. અભવીનો ક્યારેચ મોક્ષ થવાનો જ નહિ. સમક્તિ પણ ન પામે. બહાર નીકળે ને પાપો કરીને પાછો નિગોદમાં જાચ. અનંતોકાળ ત્યાં જ પસાર કરે (૨) નિયતિ : જે આપણને અવ્યવહાર રાશિમાંથી બહાર કાટે. (૩) કાળ : નિયતિએ બહાર કાઢયા પછી પણ અનંતા પુદ્ગલ પરાવર્તકાળ સુધી ભટકવાનું. અનંતાભવોમાં બધે જઈ આવે. પુદ્ગલ પરાવર્ત બહુ જંગી કાળ છે. તે ક્યાં પસાર કર્યો? એક એક લોકાકાશના પ્રદેશ પર અનંતા જન્મ મરણ થયા છે. અભવ્યની કેવી દશા ? ક્યારેચ મોક્ષ થવાનો જ નહિ. ભલે કદાચ સ્વર્ગમાં જઈ આવે પણ પછી તો ભટકવાનું જ.

આપણે અભવ્ય હોત તો શું થાત ? નિયતિને સલામ



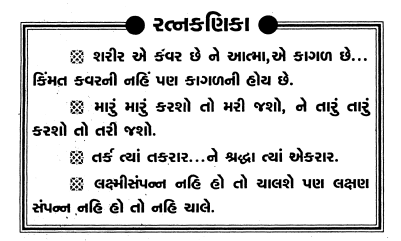
કરો કે આપણને ભવ્ય બનાવ્યા. ચરમાવર્ત્તમાં આવ્યા પહેલા આપણે અભવ્ય જેવા જ હતા. કંઈ સારૂં ન સૂઝે. પાપો કરીને દુર્ગતિમાં જવાનું. કો'ક વાર બીજાને જોઈને ધર્મ કરીએ ને સ્વર્ગમાં જઈ આવીએ તોચ પાછા પટકાવાનું. તિર્થકરના જીવોને પણ ચરમાવર્ત ન આવે ત્યાં સુધી ભટકવું જ પડે. ૩ જું કારણ કાળ પરિપક્વ થાય પછી જ ઠેકાણું પડે. તેની આગળ આપણું કાંઈ જ ન ચાલે. પછી જ ચરમાવર્તમાં આવીએ. હવે ચોથું કારણ છે (૪) **કર્મ** અહીં આવ્યા પછી પણ પુણ્ય જાગે તો અરિહંત મળે. બીજા ગમે તેવા દેવો મળે તો ધર્મના નામે અધર્મ કરીને પાપો કરવાના. પુણ્યથી દેવ-ગુરૂ-સંઘ-સાધર્મિક-સારા કુળમાં જન્મ મળે. ચરમાવર્તમાં થોડો મેલ ઓછો થયો ને સારી સામગ્રી તો મળી પણ હવે તેની આશાતના કરીએ તો પાછા પટકાઈએ, સ્થાનકવાસી મૂર્તિને ન માને, પૂજા કરે તે દુર્ગતિમાં જાય એમ માને. ઉત્કૃષ્ટ પુણ્ય જાગે ત્યારે સાચી વસ્તુ હાથમાં આવે. (૫) પુરૂષાર્થ : સાચી વસ્તુ મળ્યા પછી પુરૂષાર્થ કરવો us.

#### આપણું સ્થાન ક્યાં ?...

આપણે ૪ ચોકીમાંથી પાસ થચા. ભવ્યત્વનો સ્વભાવ હતો ને નિચતિ જાગી એટલે બહાર આવ્યા, અનંત પુદ્ગલ પરાવર્ત ભટકીને ૩ જી, કાળની ચોકી પાસ કરી. કર્મસંચોગે પુણ્યોદચથી સારી, ઉત્તમ અને સાચી સામગ્રી હાથમાં આવી. હવે પુરૂષાર્થ કરવાનો છે. આગળની ૪ વસ્તુ આપણા હાથમાં ન હતી. પુરૂષાર્થ આપણા હાથની વાત છે. અને હવે તે નહિ



કરીએ તો કુદરત સામગ્રી ઝૂંટવી લેશે. કુદરતે ઉચ્ચ દેવ-ગુરૂ આપ્યાને હવે એ સંસાર પાછળ, ખાવામાં-પીવામાં, મોજમજામાં જીવન વેડફી દઈએ તો ફરી નહિ મળે. જોરદાર પુરૂષાર્થ કરવાનો. ગુરૂ મ. પૂ. ભુવનભાનુસૂરિ મ. રોજ ૨૦ કલાક કામ કરે. રાત્રે ૯ થી ૧ માંડ સૂએ. ઉઠીને ચાંદનીમાં લખવા બેસી જાચ. ચંદ્રશેખર મ. પ્રારંભિક જીવનમાં રોજ ૧૬ કલાક સ્વાધ્યાય ૬ કલાક રોજ પાઠ લે. મનુષ્ટાભવ એ તો રોજના અજબોની ધીકતી કમાણી કરાવતી પેઢી છે. એ પેઢી પર બેઠા પછી ખાવામાં - સૂવામાં ટાઈમ બગાડીએ તો પેઢી હાથમાં રહે ? દુઃખોનો વિચાર કરવાનો. એ ચાદ કરવાનો ને પુરૂષાર્થ કરવાનો. ભગવાને કીધું એ બધું તપ, જપ, સ્વાધ્યાયાદિ કરવાનું.



**93** For Personal & Private Use Only

## असारोऽयं संसार :

ભગવાન એમની વાણીમાં બહુ માર્મિક વાત કરે છે. ईह खलु अणाईजीवे। જગતમાં ખરેખર જીવ અનાદિથી છે. આદિ નથી અને અંત પણ નથી. માત્ર જીવ નહિ આખું વિશ્વ અનાદિ અનંત છે. માત્ર સંચોગો પલટાચ છે. શરીરનાં પુદ્ગલો પર્ચાચની અપેક્ષાએ નાશ પામે પણ એક પણ પરમાણુ વિશ્વમાં નાશ પામતો નથી કે નવો ઉત્પન્ન થતો નથી.

અભવ્યનો જીવ સાધુઓને ધર્મ કરતાં જોઇને આનાથી સ્વર્ગના સુખો મળશે. એવા ભાવથી માખીની પાંખ જેવું શુદ્ધ ચારિત્ર પાળે પણ દ્રવ્યથી, અંદર ચારિત્ર સ્પર્શે નહિ. મોક્ષ ગમે નહિ. નવમા ગ્રેવેચક સુધી તે ચારિત્રના પ્રભાવે જાચ. પ્રરૂપણા પણ મોક્ષની જ કરે. તિર્થક્ટર ભગવાન કરતાં અભવ્યના જીવથી પ્રતિભોધ પામતા જીવો અનંતા છે. તેમ છતાં પણ અંતે મોટો કાળ તે નિગોદમાં જ જાય છે.

અચરમાવર્ત કાળમાં આપણે પણ અભવ્ય જેવા જ, માચા-પ્રપંચો-કષાચો કરીને દુર્ગતિમાં જવાનું, દેવ-ગુરૂને માને પણ સુખ માટે, નિઃસ્વાર્થભાવે નહિ, મોક્ષ માટે નહિ. એટલો મોટો કાળ એટલે બધી નરકમાં અનંતીવાર. બધા નરકાવાસો (૮૪ લાખ)માં અનંતીવાર. એમાં કોઈ જ ઉપાચ નહિ. કાળની જ રાહ જોવી પડે. અચરમાવર્ત પણ પૂરો થઈ ગયો જે અઘરામાં અઘરૂ હતું તે પુરૂ થઈ ગયું.

આ સંસારમાં એક પણ દુઃખ એવું નથી કે જે



આપણે ન ભોગવ્યું હોય. દુઃખ આવે છે પાપથી, એટલે આ સંસારનું એક પણ પાપ એવું નથી કે જે આપણે ન કર્યું હોય. એક એક આકાશપ્રદેશ પર અનંતા મરણ, થઈ ગયા. બધા જીવો સાથે બધા જ પ્રકારનાં સંબંધો થઈ ગયા. ઘણું રખડીને ચરમાવર્તમાં આવ્યા. પણ અહીં આવ્યા પછી પણ પુણ્ય કર્મ જોઈએ તો ઊંચી ધર્મની સામગ્રી મળે. ધર્મ મળવો સહેલો નથી. વર્ત્તમાન દ્રશ્ય દુનિચામાં પાંચ અબજમાંથી સોથી શ્રેષ્ઠ એવો જેન ધર્મ કેટલાને મળ્યો. આ તો કર્મએ લીલી ઝંડી આપી એટલે બધી ઊંચી સામગ્રી મળી. પણ હવે જો પુરૂષાર્થ નહિ કરીએ તો સામગ્રી કર્મસત્તા ઝૂંટવી લેશે. હવે બાજી આપણા હાથમાં છે. પુરૂષાર્થ કરીએ તો સંસારથી છૂટાચ. ૧૪ પૂર્વધર, સમક્તિ પામેલા પણ પ્રમાદને જોરે નિગોદમાં ગચા. હવે વિલંબ કરવો વ્યાજબી નથી. આજથી જ સાધના શરૂ કરી દેવી ઝેઘએ

#### શાસ્ત્ર બોલે છે :

મહાનિશિથમાં લખ્યું કે, આપણે ઈચળના ભવ કેટલા કર્ચા ? તો કહ્યું કે જો આપણે કરેલ ઈચળના ભવોમાં ઈચળનું જે કલેવર નાશ પામી જતું હોચ તેને બદલે રાખી મુકવામાં આવે તો તે અનંતા લોકાકાશમાં પણ ન સમાચ. આ તો ઓપચારિક વાત કરી. એવા તો તિર્ચચના, પૃથ્વીકાચના, વિકલેન્દ્રિચમાં અનંતા ભવો કર્ચા. એટલા બધા વિસ્તારવાળો, મહાભચંકર કાળ માંડ માંડ પૂરો કર્ચા પછી ચરમાવર્તમાં આવ્યા.

For Personal S Private Use Only

કેટલાચ માર ખાધા પછી દેવગુરૂ મળ્યા. હવે તો મોક્ષમાર્ગમાં મચી પડવાનું. ધીમા પડચા તો મોહ પાછળ પડચો જ છે. પુરૂષાર્થ નહિ કરીએ તો પસ્તાવું પડશે. આરાધના આવતીકાલ પર પણ નહિ રાખવાની. કોઈ દિ' કાળનો વિશ્વાસ નહિ કરવાનો.

#### પ્રબળ વૈરાગ્ય જોઈશે

સંસારમાં ભચ લાગે. દાવાનલ કીધો. આખું લોક સળગી રહ્યું છે. ક્યારે છૂટીએ, ક્યારે છૂટીએ એમ થવું જોઈએ. આજે ઘરે જઈને ઉપડી જઈએ એમ પણ બને. ઉછળતો વૈરાગ્ય જોઈએ. આજ સુધી કર્મોએ મને રખડાવ્યો છે. હવે હું તેને તોડી નાખું. આ કર્મે તિર્ચયના ભવોમાં હળ ખેંચાવ્યા, નરકમાં ભાલા ઘોંચાવ્યા, ભૂખ-તરસ-ઠંડી-ગરમી બધું સહન કરાવ્યું, આવો જુલમ એણે આપણી પર ગુજાર્યો ને હવે તક મળી છે તેની સામે પડવાની તો બેસી રહેવાય ? હવે તેની સામે ઝઝૂમવાનું.

આ સંસાર કેવો ભચંકર ! અવ્યવહાર રાશિમાં નિગોદમાં અનંતો કાળ કાઢચો. અચરમાવર્તનો કાળ પણ ઘણો કર્યો. અનુત્તર દેવ કે ઈન્દ્ર વિ. સિવાચના એક પણ ભવ એવા નથી કે જે આ જીવે ન કર્ચા હોચ. બધા જ શરીર આ જીવે ધારણ કર્ચા... ૮૪ લાખ ચોનિમાં ભટક્ચા. નિગોદ પૃથ્વી-પાણી-વાચુ-વનસ્પતિ, માટી, ધાતુ બધે જ ભટક્ચા. સંસાર એટલે ભટક્વાનું. અહીં સારા ભાવ આવવા અત્યંત દુર્લભ. આ ભવ અટવીમાં રસ્તો જકે જ નહિ, બસ ભમ્યા જ કરો, ફર્ચા કરો. અથડાવાનું, કૂટાવાનું... અચરમાવર્તમાં આવ્યા પણ ભારે કર્મ એટલે દેવાધિદેવ

> **es** For Personal & Private Use Only

ન મળે. ભોમિચો જ ન મળે. મળે તો ખોટા મળે, સાચા મળવા ચ મુશ્કેલ. અથડાતા ફૂટાતા ઘણો માર ખાધો. કર્મ ઓછા થયા એટલે અપુનર્બધકમાં આવ્યા ને ભગવાન મળ્યા. તેમણે ગુરુના જેવા લક્ષણ બતાવ્યા તેવા ગુરુ મળ્યા. અષ્ટપ્રવચન માતાનું પાલન, બહ્યચર્ચ-અપરિગ્રહ વગેરેના નિયમોથી ચુક્ત એવા ગુણચુક્ત ગુરુ મળ્યા. અને જ્યાં તીર્થકર, વિગેરે મહાન આત્માઓના જીવો છે એવો સંઘ મળ્યો.

### પુરુષાર્થ એજ કર્તવ્ય :

આ દેવ ગુરુ ધર્મની સર્વશ્રેષ્ઠ સામગ્રી મળી. આ બધી સામગ્રી અવ્યવહારરાશિમાં ન હતી. પૃથ્વીકાય અપ/તેઉમાં ભટક્તા હતા ત્યારે ન હતી. ચરમાવર્તમાં પણ મળે તો કેટલો પુણ્યોદય જોઈએ. આપણને જન્મથી આ મળ્યા. આપણો કેટલો પુણ્યોદય ? આપણે કેટલા ટોચ ઉપર પહોંચી ગયા ? પણ હવે શું કરવાનું ? બજાર, મૂડી, ધંધો બધુ અનુકૂળ હોય પછી બેસી રહે તો મૂરખ જ ને ? એક રૂા. ના હજાર, લાખ કરી આપે એવો ધંધો હોય પછી પ્રમાદ કરાય ? હવે તો પુરુષાર્થ કરવાનો. મહેનત કરીને આ સંસારનો ઉચ્છેદ કરવાનો છે. કોધ, માન વગેરે ડાકુઓ છે, મ્લેચ્છો છે, ગુંડાઓ છે. એમનો નાશ કરવાનો છે.

ભગવાન દેશનામાં કહે છે કે આપણો જીવ અનાદિનો છે. કોઈ પણ ભૂતકાળ એવો નથી જ્યારે આપણે નહોતા અને એવો પણ કોઈ કાળ નહિ હોય જ્યારે આપણે નહિ હોઈએ.

For Personning Private Use Only

तत्वज्ञा: विरलाः આજનું સાયન્સ પણ કહે છે કે જગતના પુદ્ગલોના પર્ચાચોની સ્થિતિ પરિવર્તન થાય પણ કોઈ પણ પદાર્થ-પરમાણુ જગતમાં નવો ન થાય કે જગતમાંથી કોઈ પણ પરમાણુનો નાશ પણ ન થાય. આ સાચી વાત છે પણ મહત્વની વાત એ છે કે સાયન્સ જડની આટલી ચિંતા/સંશોધન કરે છે તેમ આત્માની કેમ નથી કરતું ? હું ગયા ભવમાં ક્યાં હતો ! હું અહીં ક્યાંથી આવ્યો ? આચારાંગમાં લખ્યું કે મોટા ભાગના જીવો એ જાણતા જ નથી કે પોતે કોણ છે. એ સમજે છે કે હું ભારતીય છું, હિન્દુ છું, પણ હું આત્મા છું એમ બહુ ઓછા સમજે છે. તત્ત્વ સમજવાવાળા વિરલા હોય છે.

જે આત્મા માને એને પછી વિચાર આવે કે ક્યાંકથી અહીં આવ્યો ને હવે અહીંથી મરીને બીજે જવાનું છે. આપણી સાથેના, આજુબાજુના આપણા જ એવા કેટલાય આપણી નજર સામે ચમરાજાના ઘરમાં પહોંચી ગયા. પણ આ જીવ મૂરખ સમજતો નથી કે મારે પણ મરવાનું છે.

**અહીં રૂપક ઘટાવે છે.** થાળીમાં એક રોટલી. તેનો એક ટુકડો મોંમા ચવાચ છે એને જોઈને રોટલીનો બીજો ટુકડો હસે છે કે જો તું કેવો ચવાચ છે પણ એ સમજતો નથી કે તારે પણ આજ રીતે હમણાજ ચવાવાનું છે. આવી જ સ્થિતિ આપણી પણ છે. રોજ છાપામાં એક્સીડન્ટો વંચાચ, રોગચાળાઓ વંચાચ. જીવો બધા ટપોટપ મરે છે. આખી પરિસ્થિતિ બદલાઈ રહી છે. તમારી પાસે ભલે કરોડો રૂા. હશે પણ તમને ચોખ્ખા, ઘી, દૂધ નહિ મળે. આપણી કહેવાતી પ્રગતિ, વિકાસ, ઉદ્યોગો રોજેરોજનું મરણ નીક્ટ કરે છે. બહુ થોડા વરસ માટે આ જીવન મળ્યું છે. આ કાળમાં સાધના નહિ કરીએ તો ભવિષ્યના અનંતકાળનું શું ? અહીંથી સંપત્તિ સાથે આવશે કે ધર્મ ને ગુણો ? અનંતકાળથી જીવ સંસારમાં કેટલુંચ ભટક્યો. એક ગતિ બાકી નથી રાખી. અચરમાવર્તમાંથી ચરમાવર્તમાં આવ્યા. કર્મ હેરાન કરતું હતું ને એ પછી પણ માર ખાતા ખાતા પુરુષાર્થ કાળમાં આવ્યા. આપણો અતીતનો ઈતિહાસ તો બની ગયો પણ હવેનો અનાગત ભવિષ્યકાળ આપણા હાથમાં છે. તમે કોઈનો પણ ઈતિહાસ સાંભળો, વાંચો તે હકીકતમાં આપણો જ છે. અચરમાવર્તમાં પણ દુઃખ એવું નથી કે જે આપણા જીવે ન ભોગવ્યું હોય અને કોઈ પણ પાપ એવું નથી જે આપણા જીવે ન કર્યુ હોય.

#### મોંઘેરો આ માનવભવ :

અત્યારે આપણને (જેનકુળમાં) જન્મ લેવા માત્રથી દેવ-ગુરુ સાહજિક મળી ગચા પણ હકીકતમાં એ એમનેમ નથી મળ્યા. અનંતાનંત મરણાંત કષ્ટો વેઠીને એના બદલામાં આ બધું મળ્યું છે. આ ભગવાન, ગુરુ અને ધર્મ એમનેમ નથી મળ્યા-અનંતીવાર પરમાધામીને આ કાચા સોંપી. અનંતીવાર એકેક તિર્ચચના ભવ કર્ચા. આ બધુ થતાં સ્વભાવ/નિચતિ/ કાળ/કર્મ એ બધાએ લીલી ઝંડી આપી અને હવે આપણે છેલ્લે અરિહંતના દરબારમાં આવ્યા. અનંતા ભવો પછી નિચતિએ રજા આપી. પછી કાળે અનંતીવાર ભટકાવ્યા. એક કેરોસીનની લાઈનમાં ઊભા રહેતા કંટાળો આવે પણ અહીં અનાદિથી તિર્ચચ-નિગોદની લાઈનમાં ઊભા હતા. અનંતા દુ:ખો વેઠીને, અનંત



For Personal & Private Use Only

ભવો કરીને હવે દેવ-ગુરુ મળ્યા છે. હવે પુરુષાર્થ આચરવાનો છે. હવે પાછો ભૂતકાળ રીપીટ ન થાચ એનું ધ્યાન રાખવાનું છે.

#### જીવ અને કર્મનો અનાદિનો સંચોગ :

અહીં અનાદિથી જાવ અને કર્મનો સંચોગ વળગેલો છે. અમુક કાળે બાંધેલુ કર્મ અમુક વખતે ખપી જશે પણ કર્મ-આત્માનો સંચોગ અનાદિથી રહેલો છે. કર્મ બદલાયા કરે, એના બંધ ઉદયમાં કેરફાર થયા કરે પણ એનો સંચોગ-પ્રવાહથી અનાદિનો છે. પૂર્વે બાંધેલા કર્મો હમણાં ભોગવાઈ રહ્યા છે. અને હવે બીજા જે બાંધ્યા છે, બાંધીશું તે ભવિષ્યમાં ભોગવવાના આવશે. આ કર્મના કારણે સંસાર ઊભો છે. સંસારની કોઈ પણ ક્રિયાના ફળરૂપે દુઃખ જ હોય, સંસાર દુઃખના ફળવાળો છે. વર્તમાનમાં દુઃખરૂપ છે. આખા જગતના જીવોનો વિચાર કરો. એક પણ ક્ષણ એવી નહિ હોય કે જ્યારે નારકીમાં અસંખ્ય જીવો નહિ હોચ. એ સતત દુ:ખો ભોગવે છે. ઘોરાતીઘોર પીડા ભોગવે છે. નિગોદમાં અનંતા જીવો એક જ કાચામાં રહેંસાય છે. આખા જગતના નિગોદ સિવાચના જાવો કરતા સોચના અગ્ર ભાગમાં રહેલા નિગોદના જીવો અનંતગણા છે. તેઓ સતત જન્મ-મરણ કર્ચા કરે છે. માત્ર નરક-નિગોદ નહિ. ચારે ગતિમાં દઃખ છે.

અધ્યવસાચવશ આ જીગતના જીવો પાપ બાંધે છે અને એના કારણે પાપના અનુબંધો કરે છે. અને આ પરંપરા અનાદિથી એમનેમ ચાલુ જ છે. **પાપ કરવાના અને દુર્ગતિમાં** 

( 20 )

જવાનું-આ બે જ ધંધા આ જીવે કર્ચા છે. અચરમાવર્તમાં રાગ-હેષ કરીને પાપો બાંધવાના ને તેના ઉદચે રાગ-હેષ કરવાના. આ પરંપરા ભવોભવ ચાલે. દરેક પાપ આપણે કર્ચા અને દરેક દુ:ખ આપણે ભોગવ્યા. આ દુનિચાનો ભચંકર ગુંડો, પાપી, એ જે પાપ કરે છે તેના કરતા અનંતગુણા પાપો આપણે કર્ચા છે. આમ વિચારવાથી પાપી પર ખરાબ ભાવ નહિ આવે. કરૂણા આવશે, કદાચ તે નહિ આવે તો માધ્યસ્થ ભાવના જાગશે પણ હેષ નહિ થાય.

#### અર્થાપત્તિથી સમજીએ :

કેટલીક વાત અર્થાપત્તિથી સમજવાની હોય છે. શાસ્ત્રકાર કહે છે કે એક પણ દુઃખ એવું નથી કે જે જીવે ન ભોગવ્યું હોય. આ દુઃખ આવે પાપથી. શાસ્ત્ર કહે છે કે એક પણ એવી યોનિ નથી, જીવનો ભેદ નથી કે જેમાં આપણે ઉત્પન્ન થયા ન હોઈએ. કુદરત એકદમ વ્યવસ્થિત ચાલે છે. તમારા અશુભ કર્મનો ઉદય ન હોય તો કંઈ ન થાય. એટલે આપણે એવા પાપો ભૂતકાળમાં કર્યા જ છે. એવા પાપો બાંધ્યા જ છે કે જેના આધારે નરકાદિના ઘોર દુઃખો આપણે ભોગવ્યા. આ કર્મની ગતિ અકળ છે. અને તેમાંથી છુટવા જ જિનેશ્વર દેવોએ જિનશાસનની સ્થાપના કરી છે.

જેમ માંદા માણસની ચિકિત્સા માટે હોસ્પિટલ હોચ, તેમાં નિદાન થાચ… પછી ઓષધ અપાચ. સારવાર થાચ અને એ રીતે તે સાજો થાચ. તેમ આ આત્મા માંદો છે, કર્મનો રોગી છે.



એ રોગનું નિદાન ઔષધ સારવાર અને રોગના ઉપચાર કરવા આ જિનશાસન છે. આત્માને રોગીમાંથી નિરોગી બનાવનાર જિનશાસન છે. અનાદિકાળથી લાગેલા કર્મના ભયંકર રોગનું નિદાન કરાવનારા, ઓષધ કરાવનારા જીવોનો સમૂહ તે ચતુર્વિધ સંઘ.

### દુઃખોનું મૂળ અજ્ઞાન :

અનાદિથી કર્મના કારણે જીવ જ્યાં રખડે છે એ સંસાર દુ:ખરૂપ છે. દુ:ખના ફળવાળો છે. દેવલોક પણ દુ:ખરૂપ છે. ત્યાં પણ ઈર્ષ્યા વિગેરેના સંકલેશો છે. પરિંગ્રહની મૂછીઓ છે. આયુષ્ય પૂરૂ થયા બાદ ગર્ભાવાસમાં જવાનું છે. દુનિયામાં અનેક પ્રકારના દુ:ખો છે. કોઈને ખાવાનું, કોઈને પહેરવાનું કોઈને દીકરાનું..... દરેકને કંઈક ને કંઈક દુ:ખ હોય છે.. પણ એ બધા દુઃખો એક જ ઠેકાણેથી ઉત્પન્ન થાય છે. તેનું મૂળ પકડીએ એટલે તે નાશ પામે. આ મૂળ એટલે અજ્ઞાન. અજ્ઞાન દૂર થઈ જ્ઞાન આવે તો બધા દુઃખો નાશ પામે. **જ્ઞાન સિવાચના** બીજા બધા ઉપાચો એ લોહીનો વિકાર મટાડ્યા વગરના ગુમડા પરના બહારથી મરાતા મલમપટ્ટા જેવા છે. પણ એ કેટલા ચાલે ? અજ્ઞાન એ લોહીનો વિકાર છે. દુનિયામાં જ્ઞાન ઘણું છે પણ એ આત્મ-અજ્ઞાન છે જે વર્તમાન અને ભવિષ્યમાં વધુ દુ:ખનું કારણ છે. આત્મજ્ઞાન એ જ દુ:ખને ડાળનારું બને.

સંસારમાં રસપૂર્વકની પ્રવૃત્તિથી અનુબંધવાળા કર્મ બંધાચ.

એ કર્મ ઉદચમાં આવતા દુઃખ આવે. એ દુઃખ દૂર કરવા જતાં નવા કર્મ જીવ બાંધે. ને એ નવા કર્મથી નવા દુઃખ... આમ આ સંસાર દુઃખની પરંપરાવાળો છે.

#### ચાર નિક્ષેપે સંસાર :

દરેક વસ્તુના ૪ નિક્ષેપા થાય. નામ, સ્થાપના, દ્રવ્ય અને ભાવ. સંસાર શબ્દના ૪ નિક્ષેપા જોઈએ. નામ સંસાર એટલે કાગળમાં સંસાર શબ્દ લખ્યો હોય તે. સંસારની વિવિધ ગતિઓના ચિત્રો તે સ્થાપના સંસાર. એક ગતિમાંથી બીજી ગતિમાં જીવ ભટકે, રખડચા કરે એ દ્રવ્ય સંસાર અને આત્માના વિષય અને કષાયના પરિણામ તે ભાવ સંસાર. દરેક જગ્યાએ દ્રવ્ય એ ભાવમાં કારણ હોય છે. પણ અહીં ઊંધુ છે. ભાવ સંસાર એ દ્રવ્ય સંસારના કારણ છે. ચારે ગતિમાં જીવ રખડે છે વિષય - કષાયના પરિણામને કારણે ! યોગશાસ્ત્રમાં કહ્યું કે કષાય અને વિષયને પરાધીન આત્મા એ જ સંસાર છે. રાગ-દ્વેષયુક્ત આત્મા તે જ સંસાર. દ્રવ્ય સંસારનું મૂળ ભાવ સંસાર છે. જેટલા પરિણામ બગડે એટલો દ્રવ્ય સંસાર બગડે.

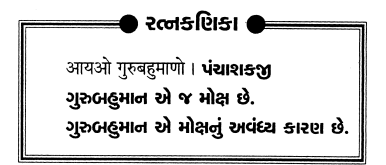
વાસુપૂજ્યસ્વામીજીના સ્તવનમાં ઉપાધ્યાચજી મ. કહ્યું, 'કલેશવાસિત મન તે સંસાર' આ એક જ પંક્તિમાં કેટલું તત્વ આપી દીધું. મનને સમજાવી દો. કલેશ, રતિ-અરતિ, નિંદા-દ્વેષ આ બધામાં દોડતું મન તે જ સંસાર. એ જ રખડાવે છે. એનાથી બચવા જ ભક્તિ, સંચમ બધું છે. દ્રવ્ય - ચાર ગતિરૂપ સંસાર તો કડવો લાગે પણ ભાવ સંસાર કડવો લાગે છે ખરો ? અહીં રાગ કરવો ગમે છે પણ તેના પરિણામે આવતું દુઃખ

For Personal & Private Se Only

ભચંકર લાગે છે. પણ હવે સમજીને રાગ-દ્વેષ છોડવાના છે.કોઈ પણ હિસાબે આત્માના પરિણામ સાચવવાના છે. શુભ/શુદ્ધ પરિણામથી ચડિયાતુ આ જગતમાં કાંઈ નથી.

#### નાના પણ દોષની ઉપેક્ષા ન કરવી.

અજ્ઞાની જીવોની નજર દ્રવ્ય સંસાર પર છે પણ જેમ જ્ઞાન વધે તેમ ભાવ સંસાર નજરમાં આવે છે. દ્રવ્ય અને ભાવ બંને સંસાર દુઃખનું કારણ છે. દુઃખરૂપ છે, દુઃખને આપનારા છે,દુઃખની *પરંપરાવાળ છે. અગ્વિતનો નાનો પણ કણ પેટ્રોલની ટાંકી*માં પડે તો મોટા ભડકાઓ કરે તેમ કોધ-માન-માચાનો નાનો પણ ભાવ ભયંકર વિસ્ફોટ કરવા સમર્થ છે. કહ્યું છે કે થોડું પણ દેવું હોચ તો તેની ઉપેક્ષા ન કરવી, થોડો પણ ઘા હોચ તો એની પણ ઉપેક્ષા ન કરાય એમ થોડો પણ અંતરમાં ઊભો થયેલો રાગદિપરિણામ જે છે એની ઉપેક્ષા ન કરવી. આજનો દેખાતો નાનો પણ દોષ કદાચ કાલે ભડકી ઉઠે.





## દોહીલો માનવભવ લાધ્યો…

આપણો અનાદિનો આખો ઈતિહાસ જેને ખ્યાલમાં આવી જાય તે સામાન્યથી જલદી આગળ વધે. ચરમાવર્તનો મનુષ્યભવ કેટલા કષ્ટો વેઠચા પછી મળ્યો. આપણા ભૂતકાળની આખી ફિલ્મ બનાવવી જોઈએ. પહેલા સૂક્ષ્મ નિગોદ, પછી બાદર નિગોદ, પછી પૃથ્વીકાયમાં પથ્થર, માટી, સોના, ચાંદીમાં પછી અપકાચમાં સરોવરમાં તળાવમાં, સમુદ્રમાં, અગ્નિકાચમાં, વાચુકાચમાં આવ્યા. વનસ્પતિકાચમાં ફળ તરીકે આવ્યા. લોકો કાપે, ભેદે, છેદે. વાચુકાચમાં પવન તરીકે હોઈએ ને કોઈ કુંક મારે તો અગ્નિમાં હોમાઈ જવાનું. કીડી તરીકે ચાલતા હોઈએ ને કોઈના પગ તળે કચડાઈ જવાનું. વાંદા-મંકોડા-માંકડ તરીકે હોઈએ ને કોઈ ઝેરી દવાઓ છાંટીને મારી નાંખે. કેટકેટલું વેઠચા પછી આ મનૂષ્યભવ મળ્યો. તે પણ ઘણાયને મળ્યો છતાં સામગ્રી ન મળી. જેનકુળમાં જન્મ ન મળે. મમ્મીની કોઈ જેનેતર બહેનપણી હોય. બંને સાથે હર્યા-કર્યા-ઉછર્ચા હોય પણ જો જન્મમાં સહેજ ફેરફાર થઈ જાય તો ક્યાં શ્રાવિકાનું કુળ ને ક્યાં અન્ય. પુણ્યકર્મ કો'ક ઉદયમાં આવ્યું ને જેન ધર્મ મળ્યો.

#### દોષ સેવનમાં કૃપણ બનવાનું

અત્યારે પુરૂષાર્થ પ્રધાન છે. અચરમાવર્ત કાળમાં આપણું કંઈ ન ચાલી શકે. જ્યારે હવે ધારીએ તો પુરૂષાર્થ કરીને કર્મોને નિષ્ફળ કરી શકીચે. ચરમાવર્તમાં આવ્યા પછી અને



આવા દેવ-ગુરૂ મળ્યા પછી પ્રકૃષ્ટ પુરૂષાર્થ કરવાનો. ગુરૂ મ. (પૂ. ભુવનભાનુસૂરિ મ.)ને લક્ષમાં રાખવાના. એક સેકન્ડ પણ નકામી ન જવા દે. જ્યાં જ્યાં દોષ લાગતા હોય ત્યાં કૃપણ બનવાનું. કારણ પુણ્ય વેચાઈ જાય છે, પાપ બંધાય છે. ગુણના અર્જનમાં ઉદાર બનવાનું હવે બાજી હાથમાં છે. ચુક્યા તો રખડતા થઈ જવાના, મનુષ્ય જીવનનું ઉત્કૃષ્ટ આંતરૂ અસંખ્ય પુદ્ગલપરાવર્ત. સમક્તિ દ્રષ્ટિ આત્માને મોસનું ઉત્કૃષ્ટ આંતરૂ અર્ધ પુદ્ગલ પરાવર્ત, એક પુદ્ગલ પરાવર્ત એટલે અનંતા કાળચક્ર . ચુકીશું તો શું થશે ? માટે કર્મ ખપાવવાનો જબરદસ્ત પુરૂષાર્થ કરવાનો. થથાશક્તિ તપ-ત્થાગ-દેવ-ગુરૂની ભક્તિ કરવાની.

ગુરુદેવ પૂજ્યપાદ ભુવનભાનુસૂરિ મ. નો એક સિદ્ધાંત હતો, "પરમાધામી મારી કાચાને શું પીલે, હું તપ અને સંચમથી મારી કાચાને પીલી નાખું." ઘન્ના અણગારે કેવો તપ કર્યો ! ચાલતાં ખડખડે હાડ રે. ચાલે ને હાડકા અથડાથ ને અવાજ આવે. નાળીચેરીના કોચલા જેવું મોટું કરી નાખ્યું. આંખો ઊંડી જતી રહી. આવા મહાપુરૂષોને લક્ષમાં રાખી આપણા બીજા યોગો સીદાય નહિ એ રીતે તપ કરવાનો. એવો જબરદસ્ત પુરૂષાર્થ કરવાનો. ક્ષણે ક્ષણનો ઉપયોગ કરવાનો નહિતર પુણ્ય તો ખર્ચાશે, સાથે વધુ ભયંકર એ છે કે પ્રમાદના સંસ્કાર આત્મામાં પડશે.



### अणाईजीवस्स भवे -

જીવનો ભવ એટલે સંસાર અનાદિકાળનો છે. સંસાર. સમ્ + સૃ ધાતુ. સૃ એટલે સરકવું, એક ઠેકાણેથી બીજે ઠેકાણે. એક ગતિમાંથી બીજી ગતિમાં, એક ભવમાંથી બીજા ભવમાં સરકવાનું તે સંસાર. એ સંસાર ક્યારથી ચાલે છે ? અનાદિથી શેના કારણે ? તો अणाईकम्पसंजोगनिवत्तिए - કર્મ અને આત્માના સંયોગથી. એ સંયોગ પણ અનાદિકાળથી. એક વાર જો સિદ્ધ ભગવંતની જેમ આત્મા ચોક્ખો થઈ જાય તો ચિંતા નહિ. સિદ્ધ ભગવંતનું એક વિશેષણ મૂક્યું - કૃતકૃત્થ. જેમને સંસારમાં કશું બાકી રહ્યું નથી. બધી રીતે કૃત્થતા અનુભવે છે.

#### સંસારનો ઉચ્છેદ શા માટે ?

સંસાર અનાદિકાળથી છે તો તેમાં વાંધો શો ? સૂર્ય અને ચંદ્ર, ગ્રહો, નક્ષત્રો, તારા, પૃથ્વી અનાદિકાળથી છે જ ને ! ભલે ને સંસાર પણ એમ રહ્યો.

પણ ના, વાંધો એ જ છે કે સંસાર દુઃખરૂપ છે, દુઃખના કળવાળો છે અને દુઃખની પરંપરાવાળો છે. વર્તમાનમાં દુઃખરૂપ છે. આધિ, વ્યાધિ, ઉપાધિ, રોગો, જન્મ, મરણ, જરાવસ્થા, દરિદ્રતા સંક્લેશ, પૈસા, કુટુંબ, અપચશની ચિંતાઓથી ભરેલો સંસાર છે. ક્યાંચ શાંતિ નથી. ચેન પડે એમ નથી. શ્રીમંતો ઉંઘની ગોળીઓ લે. અબજો રૂપિચા છતાં મનની શાંતિ નથી. વળી, જે કરીએ તેનું ફળ પણ દુઃખ. રોજના સંસારમાં નવા નવા પાપો કરવાના ને દુઃખો ઊભા કરવાના. સંસારની બધી

૨७

પ્રવૃત્તિ દુઃખને ઉત્પન્ન કરનારી છે. તીવ્ર રસપૂર્વક કર્મો બાંધ્યા હોય તો આ ભવમાં જ ફળ ભોગવવું પડે એમ પણ બને. અનીતિ કરીને, લોકોને લૂંટીને ધન ભેગું કર્યુ હોય ને છેલ્લી અવસ્થામાં કેન્સર થઈ જાય, લક્વો થઈ જાય. મોટા મોટા મહારથીઓ આપણને બહારથી સારા દેખાય પણ અંદરથી તો ઊંઘ ય ન આવે. સત્તર સો ચિંતા માથે હોય. કોઈ સુખી નથી. વર્તમાનમાં તો દુઃખ, પણ પરિણામે પણ દુઃખ અને દુઃખની પરંપરા પાછી ઊભી. આ દુઃખ એક-બે ભવોમાં છૂટી જવું નથી.

#### જુઓ ગોશાળાને

ગો-શાળાએ ભગવાન મહાવીર પર તેજોલેશ્યા મૂકી, પાછળથી પશ્ચાતાપ થયો એટલે સ્વર્ગ મળ્યું. પછી રાજા થશે. ત્યાં પણ સાધુને હેરાન કરશે. એટલે સાધુ તેજોલેશ્યાથી તેને બાળી નાખશે પછીના ભવોની પરંપરા જુઓ ! દરેક ભવોમાં ત્રાસ. વાચુકાયમાં જાય ને અગ્નિમાં હોમાચ, પાણીમાં જાય ને ઉકળવું પડે. ઝાડ પર પાંદડા તરીકે હોય ને સળગવું પડે. સાતે નરકમાં બે વાર જવું પડ્યું. આગળના ભવોમાં પાપ કરીને આવ્યા હોય તેની પરંપરા ચાલે. એકાદવારમાં છૂટાય નહિ. ભગવાન ન મળ્યા ત્યાં સુધી બહુ દુઃખો ભોગવ્યા. એક એક નરકાવાસમાં જઈ આવ્યા. કતલભાનામાં એક ઢોરને કપાતો જોઈએ ને થથરી જઈએ. આવી તો અસંખ્ય વાર આપણે કપાયા. ભગવાન અને ગુરૂનો કેટલો ઉપકાર કે આવા ભવોમાંથી બચાવ્યા. ઢોરના ભવની કલ્પના તો કરો! જન્મવાનું, ઉછરવાનું, શરીર બનાવવાનું, આખી જુંદગી ખેડૂતની મજૂરી કરવાની, ભર ઉનાળે હળ ખેંચવાના અને જ્યારે રસ-કસ નીકળી જાચ ત્યારે અંતે કતલખાનામાં જઈને કપાવાનું વળી આ પીડામાં આર્ત ધ્યાન હોચ. રૌદ્ર ધ્યાન આવી જાય તો નરકમાં જતા રહીએ. એક માત્ર ભગવાન આશરો છે, સહારો છે.

ભગવાબને એકદમ શરણાગત થઈ જવાનું. તમે કઢેશો તેમ આરાધના કરીશ, સંચમ પાળીશ પણ મારે દુર્ગતિઓમાં નથી જવું. ત્રાસી ગયો છું. હવે એક દિવસ પણ મારે આ દુઃખ નથી ભોગવવા. ભગવાનને બાળક બનીને વળગી પડવાનું. કલિકાલસર્વજ્ઞ વીતરાગસ્તોત્રમાં ભગવાનને કઢે છે કે, "જ્યાં સુધી તમે મને મોક્ષમાં નહિ પહોંચાડો ત્યાં સુધી તમારૂ શરણું છોડીશ નહિ અને તમે પણ મને છોડશો નહિ."

# ईह खलु अणाईजीवे

આ સંસારમાં જીવ ખરેખર અનાદિનો છે. અનાદિથી નિગોદમાં જન્મ-મરણ કર્ચા. અનંતકાળ પછી એક જીવ મોક્ષમાં ગચો ને અનંતા જીવોમાંથી ભવિતવ્યતાના ચોગે આપણો નંબર લાગ્યો અને પછી મહાભયંકર એવો અચરમાવર્તનો કાળ પ્રસાર કર્ચો. એક નરક દ્યુજારી છોડાવી દે તો અહીં તો અનંતીવાર નરકમાં. અચરમાવર્તનો કાળ ત્રાસ કરાવી દે, તેવો છે. ગમે તેટલા માર પડે તો પણ ધર્મ સૂઝે નહિ. પાપની જ વૃત્તિ. એટલા તીવ્ર રાગ-દ્વેષ કે પાપમાંથી છૂટે જ નહિ. ચરમાવર્તમાં પણ પુણ્ય ન જાગે ત્યાં સુધી સારૂ કુળ ન મળે. આફ્રિકામાં જન્મ્યા હોત તો રસ્તા વચ્ચે ગાયને કાપીને તેનું લોહી પીતા માણસો જોવા મળત. અનાર્થ દેશનો મનુષ્યભવ પણ ન ફળે, સારા



દેવગુરુ ન મળે ધર્મ પણ ઉંઘો મળે ધર્મના નામે જ પાપો કરીને દુર્ગતિમાં જવાનું. આજે પણ જીવતા માણસોને સળગાવે જ છે ને ? પેટ્રોલ છાંટીને અગ્નિ ચાંપી દે. આ અનાદિનો ભરાંકર સંસાર ચાલ્યો આવે છે.

લાલ બહાદર શાસ્ત્રી - ભૂતપૂર્વ વડાપ્રધાન. બહ સારા વ્યક્તિ, ખૂબ ઊંચું - પ્રામાણિક જીવન. એક વાર કોઈ પ્રસંગે સાડી ખરીદવા ગયા. દુકાનમાં પેઠા ને દુકાનદાર આભો બની ગયો. વડાપ્રધાન મારી દકાને પધાર્યા ! તેણે તો સાડીઓ ભારે કિંમત વાળી બતાવવા માંડી. ૧૦૦૦/-, ૧૫૦૦/-.... વાળી બતાવી એટલે શાસ્ત્રીજીએ કહ્યું કે, મારે એ ન ચાલે. દુકાનદાર કહે તમારી પાસેથી ક્યાં પૈસા લેવાના છે. શાસ્ત્રીજી કહે એમને એમ ન લેવાચ. ને પછી એમણે પોતાની જરૂરિયાત મુજબ સાદી સાડી ખરીદી. આવા પ્રમાણિક વ્યક્તિને પણ ઉચ્ચ દેવગુરૂ તો કર્મે ન જ આપ્યા. જે તમને આપ્યા. કદાચ ભવાંતરમાં એ પામે นยาพยา!

કહેવાનો મતલબ એ કે આ કર્મે સામે ચાલીને તમને બધું હાજર કરી આપ્યું. માએ શીરો બનાવીને કોળીયો મોઢામાં પણ મૂકી આપ્યો પણ નીચે તો આપણે જ ઉતારવો પડે. હવે પુરૂષાર્થનો વિષય છે. અચરમાવર્તમાં પુરૂષાર્થ કર્યો પણ ઊંધો એટલે વધુ દુઃખ ભોગવ્યા. હવે સામગ્રી મળ્યા પછી પુરૂષાર્થ નહિ કરીએ તો કર્મસત્તા સામગ્રી ગ્રૂંટવી લેશે.

### ચિત્ત-વિત્ત અને પાત્ર

આ ૩ વસ્તુ ભેગી થાય એના આધાર પર ફળ મળે.



ચિત્ત એટલે મનના પરિણામ. મનના પરિણામ ખૂબ ઊંચા રાખવાના. સાથે વિત્ત એટલે આપવાની વસ્તુ. એ પણ ચથાશક્તિ ઊંચામાં ઊંચી જોઈએ. અને પાત્ર- શાલિભદ્રે સાધુને ખીર વહોરાવી એના બદલે કોઈ સંન્યાસીને વહોરાવત તો આ ફળ ન મળે. પાત્ર ઊંચામાં ઊંચુ દેવ-ગુરૂનું મળ્યું છે. એમાં ચિત્ત અને વિત્ત જેટલા જોડીએ એટલું ફળ મળે.

બે પાડોશી હોય ને એક સામાન્ય દ્રવ્યોથી ભગવાનની અષ્ટપ્રકારી પૂજા કરે ને બીજો જેનેતર ઊંચામાં ઊંચી સામગ્રીથી, ઊંચામાં ઊંચા ભાવોથી એના દેવની સેવા કરે તો કોને કેટલું ફળ? અરે ! જેનેતરને જેન કરતા અનંતમા ભાગનું પણ ફળ ન મળે. કારણ અહીં પાત્ર ખૂબ ઊંચું છે. બે વ્યક્તિઓ પોતપોતાના શેઠની ખૂબ જબરજસ્ત સેવા કરે. એક શેઠ સાધારણ છે ને બીજા અબજોપતિ છે. હવે જો સાધારણ શેઠ રીઝે તો આપી આપીને શું આપી શકે ? બહુ બહુ તો ૧૦૦૦/ - રૂ!. ના પગારના રૂ!. ૧૫૦૦/- કરે. જ્યારે અબજોપતિ શેઠ રીઝે તો દિવસના રૂ!. ૧૫૦૦/- કરે. જયારે અબજોપતિ શેઠ રીઝે તો દિવસના રૂ!. ૧૫૦૦/- કરી નાંખે. એમ અન્ય દેવ-દેવી જે પોતે જ અપૂર્ણ છે, અસર્વજ્ઞ છે, સરાગી છે તેમની ગમે તેટલી પણ ઉંચી ભક્તિ શું આપી શકે? હા, થોડું ઘણું ફળ મળે પણ વીતરાગની થોડી પણ ભક્તિ અનંતગણુ ફળ આપનારી બને.

પુરૂષાર્થ માટે વીર્ચાંતરાચ કર્મનો સચોપશમ જોઈએ. શક્તિથી ઓછું કરીએ તો વીર્ચાંતરાચ બંધાચ. પછી શક્તિ ન મળે. શક્તિ કરતાં થોડું અધિક કરવાનું. જેટલું

For Personal & Private Use Only

અધિક કરીએ એટલું સ્વાભાવિક થતું જાય ને એમ કરતાં વધુ ને વધુ આગળ વધાય. વીર્યાતરાયનો ક્ષયોપશમ થાય. કેટલા મહાન ગુરૂ મળ્યા ! જિનશાસનમાં ઘણા ગુરૂઓ છે. દરેકમાં તરતમતા હોય. એમાંય જ્ઞાની, તપસ્વી, સારા સ્વભાવના ગુરૂ મળ્યા. હવે પુરૂષાર્થ નહિ કરીએ તો કર્મ વાંકુ થઈ જશે.

### બિહામણો સંસાર :

સંસાર, અનાદિથી કર્મના સંચોગથી ચાલે છે. પણ ભલે ને ચાલે, શું વાંધો છે ? વાંધો એ કે આ સંસાર દુ:ખરૂપ છે. દુ:ખના ફળવાળો છે અને દુ:ખની પરંપરાવ્રાળો છે. વર્તમાનકાળે દુ:ખરૂપ છે. કોઈને શરીરની તક્લીફ હોચ, કોઈને દુકાનની, કુટુંબના ટેન્શનો હોચ. ગમે તેટલા મોટા માણસો હોચ પણ અંદરથી દુ:ખીના દુ:ખી. વળી સંસારનું ફળ પણ દુ:ખ. કડવી દવા પીધા પછી રાહત થતી હોચ તો બરાબર. પણ સંસારની બધી પ્રવૃત્તિમાં વર્તમાનમાં દુ:ખ અને ભવિષ્યમાં એના ફળરૂપ દુ:ખ ભોગવવાનું. એની પરંપરાએ પણ વળી પાછું દુ:ખ. છૂટકારો જ નહિ. અનુબંધવાળા કર્મો બંધાયા હોચ તે ઉદચ વખતે વધુ પાપ કરાવે ને વધુ દુ:ખ ભોગવવાનું.

અનંતાનંત કાળ નિગોદમાં અને તેમાંથી નીકળ્યા પછી મહાભયંકર અચરમાવર્ત કાળ. સંસારમાં બધા ભવો અનંતવાર આ કાળમાં કર્ચા. માત્ર અનુત્તરવાસીના ભવ, ઈન્દ્ર વિ. અને ૬૩ શલાકા પુરૂષના ભવો ન મળે. બાકીના બધા ભવો અનંતીવાર કર્ચા. પછી અથડાયા-કુટાચા પછી ચરમાવર્ત મળ્યો. તેમાં પુણ્ય જાગ્યું ને દેવ-ગુરૂ-સારૂ કુળ મળ્યું. નિયતિ, ભવ્યત્વ,

32)

કાળ અને કર્મ એ ચારે એ લીલી ઝંડી આપી. અત્યાર સુધી આપણે એમના હાથમાં રમવાનું હતું. પણ હવે બાજી આપણા હાથમાં છે. મહત્વનો જે પુરૂષાર્થ છે તે હવે આદરવાનો છે. મહાપુરૂષોની જેમ જોરદાર પરાક્રમ ફોરવવાના. સામ સામેના યુદ્ધમાં સૈનિક સહેજ પણ આડો-અવળો જાય ખરો ? આડો-અવળો તો ન જાય પણ જેટલી શક્તિ હોય તે બધી ફોરવીને પુરૂષાર્થ કરે.

#### ક્રિકેટ મેચથી સંસાર લાભ :

આજે આ મેચો રમાચ છે, જોવાચ છે એનું ફળ શું ? મેચ એ શું છે ? એક પ્રકારનું કૌતુક જ ને ? કોણ હારે ? કોણ જીતે એ જોવાનું ગમે, ઈચ્છાઓ જાગે. એજ ઈચ્છાઓનું આગળ રૂપાંતર થાચ.

બે કુકડા લડાવે. લોહીલુહાણ થાય ત્યાં સુધી લડે એ જોવાનું એ પણ કૌતુક. પછી મલ્લકુસ્તી જોવાનું કૌતુક જાગે. અરબસ્તાનમાં આસ્બ ઊંટની પૂછડીએ બાળકને બાંધે ને ઊંટને દોડાવે. છોકરો ઘસડાચ. ધૂળના ટેફા, પથરા વાગે ને જે ચીસો પાડે એ જોઇને આરબોને મજા આવે. એ પણ કૌતુકનું ફળ.

એમ પરમાધામી, એ તો અસુર નિકાચના દેવતાઓ છે. તેમને નારકો જોડે કોઈ દુશ્મનાવટ નથી. પણ આ કૌતુકના સંસ્કારોથી નારકીમાં આવે ને જીવોને દુઃખો આપે. ઉકળતા પાણીમાં નાખે ને નારકો ચીસો પાડે એટલે મજા આવે. આજની રમાતી મેચોમાં આવા કૌતુક જોવાનું બીજ પડે છે.

> 33 For Personer & Private Use Only

આખો સંસાર વર્તમાનમાં પણ ભચંકર દુઃખરૂપ છે. પરમાધામી નિચમા ભવ્ય હોચ, આપણે પણ ભવ્ય જીવ એટલે આપણે પણ આવા પરમાધામીના અનંતા ભવો કર્ચા. આપણે નારકોને દુઃખ આપ્યા ને પછી મરીને પરમાધામીઓને ૨-૩ જા ભવે નારકી જ મળે ને પોતે દુઃખ ભોગવે. આ સર્કલ ચાલ્યા કરે. એ વખતે કોણ બચાવે ? પણ કાળ પરિપક્વ થયો. કર્મ ઓછા થયા ને અહીં આવ્યા. હવે જો ભૂલા પડચા, જિનશાસનને છોડયું તો સર્કલ પાછું ચાલુ. પુરૂષાર્થ ન કરીએ તો ભટકવાનું. સારો અને સાચો પુરૂષાર્થ કરશું તો ઠેકાણું પડશે.

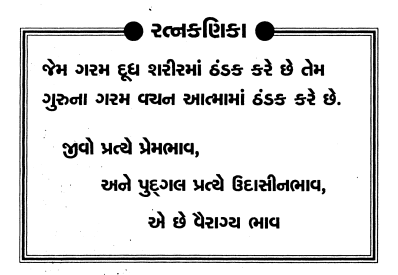
## ભૂંડો આ સંસાર !

શાસ્ત્રમાં ઠેર ઠેર સંસારની અસારતા બતાવી, આજે વર્તમાનમાં પણ જીવોને કેવા દુઃખ ભોગવતા જોઈએ છીએ. ભૂંડોને ઊંધા લટકાવે. ગુદામાંથી સળીચો નાખીને જીભમાંથી બહાર કાટે. પછી ગોળ-ગોળ ફેરવે. નીચે અગ્નિ પેટાવે એટલે ભૂંડ જીવતું ને જીવતું શેકાચ. દેવનારમાં ટોરને જીવતા ને જીવતા ચામડી ઉતારે. ઉકળતા પાણીમાં નાંખે. રોજના આજે આખી દ્વિચામાં કરોડો-અબજોની સંખ્યામાં માછલાઓ કપાય છે.

અનંત પુણ્યોદયે સારો મનુષ્યભવ મળ્યા પછી પણ એમાં કુટુંબ પરિવારની ચિંતાઓ, શારિરીક રોગાદિ દુઃખો, માનસીક પાર વગરના દુઃખો, વળી સમજણના અભાવે દુઃખોથી છૂટવા પાપ કરે ને વધુ દુઃખો ભોગવે.

ભગવાન મહાવીરે શ્રેણિકને કીધું કે ''અહીંથી તારે નરકમાં

જવાનું છે" ને શ્રેણિક કહે, "મારે નરકમાં જવાનું ? મારા હૃદયમાં મહાવીર સિવાચ કાંઈ નથી. રાજ્ય નથી, ભોગો નથી, અંતઃપુરની સ્ત્રીઓ નથી, મારા હૃદયમાં માત્ર આપ છો ને મારે નરકમાં જવાનું ?" મહાવીર ભ. કહે, "હમણાં તારા હૃદયમાં મહાવીર છે એ વાત બરાબર પણ હરણીને મારી હતી, તેના ગર્ભને હણ્યું તે પાપ તો ભોગવવું જ પડે." તીર્થકરના જીવ, આપણે એમની અત્યારે પૂજા કરીએ ને એ નીચે નરકમાં દુઃખો ભોગવે. અને જ્યારે ચ્યવશે જ ક્ષણે ઈન્દ્રોના સિંહાસનો ડોલશે. ૧૪ રાજલોકના જીવો ક્ષણ માટે આનંદ પામશે, જન્મ સમચે પક દિગ્કુમારીઓ આવશે. આ બધું ખરું પણ કરેલું કર્મ ભોગવવું તો પડે જ.





#### લાક્ષણિક શુદ્ધ - ધર્મ :

આ માનવભવ પામ્યા પછી આ અસાર સંસારમાંથી બહાર નીકળવાનો પુરુષાર્થ એ જ કર્તવ્ય. આ સંસારનો ઉચ્છેદ શી રીતે ? શુદ્ધ ધર્મની આરાધનાથી. ધર્મમાં જેટલી ગરબડો કરીએ એટલું રીઝલ્ટ કપાય. દરેક વિષયમાં જેટલી શુદ્ધતામાં જઈએ તેટલું રીઝલ્ટ ઊંચુ મળે. પરિપૂર્ણકક્ષાનો ધર્મ આરાધતાં છેલ્લું ફળ મોક્ષ મળે.

શુદ્ધ ધર્મના ૩ લક્ષણો.

૧. આદરબુદ્ધિથી કરવો,

આ ધર્મ એ જ કર્તવ્ય છે એવી બુદ્ધિપૂર્વક કરવાનો. એના પર પૂર્ણ, આદર બહુમાન જોઈએ. એનો જ પક્ષપાત જોઈએ. મનુષ્યજીવનમાં ધર્મ સિવાચ કાંઈ જ કરવા જેવું નથી એવી દેઢ માન્યતા જોઈએ. જે કરવું પડે એ લાચારી છે. સત્વહીનતા છે. કર્મની પ્રબળતા છે. અહીં એકમાત્ર ભગવાનની ભક્તિ અને ગુરુની પેચાવચ્ચ તથા ધર્મનું આરાધન એ જ કર્તવ્ય છે. એવી સ્પષ્ટ બુદ્ધિ-માન્યતા જોઈએ.

ર. ચાર સંજ્ઞાના નિગ્રહપૂર્વક કરવો.

એક બાજુ ધર્મ કરીએ ને બીજી તરફ સંજ્ઞાઓને છૂટી મૂકીએ એ ન ચાલે. ઈન્દ્રિયોનો નિગ્રહ કરનાર એ આરાધનાને પાત્ર છે. ઉપવાસ કરીને પારણામાં ગૃદ્ધ બનીએ. તપશ્ચર્યા કરીને ઉજમણામાં આસક્ત બનીએ તો ધર્મ જોઇએ તેવો શુદ્ધ ન બને. દરેક ક્રિયા કરતાં આહાર-ભય-મૈથુન અને પરિગ્રહ

35

એ ચાર અને વળી કોધ, લોભ, માન-માચા અને લોક્સંજ્ઞા તથા ઓઘસંજ્ઞાને ઘટાડવાની છે. આ ૧૦ સંજ્ઞાના લશ્કર આપણી પર તૂટી પડે છે, તેની સામે લડત આપવાની છે.

દરેક ધર્મ આચરતા સંજ્ઞા તૂટે છે કે નહિ ? એને ઘસારો લાગે છે કે નહિ? એ લક્ષ જોઈએ બ્રહ્મચર્ચ પાળતા મૈથુનસંજ્ઞા તૂટવી જોઈએ. દાન દેતા પરિગ્રહસંજ્ઞા, તપમાં આહાર સંજ્ઞા ઘસાવી જોઈએ. ઈન્દ્રિયોનું જોર ઘટવું જોઈએ.

(૩) ધર્મ ફળની આશંસા (ઇચ્છા) રહિતનો જોઇએ.

દાન આપું ને દેવલોક મળે. તપસ્યા કરું ને તેજસ્વીપણું મળે. બ્રહ્મચર્ચ પાળું ને ભોગ સારી રીતે ભોગવી શકું. આવી બધી ફળની ઈચ્છા ન જોઈએ. ઈચ્છા કરવી હોચ તો એક જ કે જલદીથી આત્માનો મોક્ષ થાય. હવે આ સંસારમાં ડૂબવું નથી. માંગવું જ હોય તો તારનારી સામગ્રી/સંચોગ માંગવાના, સમાધિમરણ, સુગુરૂનો ચોગ, ગુરૂના વચનનું પાલન માંગવાનું, જે પરંપરાએ મોક્ષને આપે.

અત્યારના ગરબડીયા ધર્મમાંથી શુદ્ધ તરફ જવાનું છે. ધર્મની શરૂઆત હોય ત્યારે શુદ્ધ ધર્મ તરત ન મળે પણ આપણું લક્ષ્ય શુદ્ધ ધર્મ તરફ જ જોઈએ. તેની અવગણના કરીએ તે ન ચાલે.

છતાં કો'ક સંસારની ઈચ્છાથી ધર્મ કરે તો તેને તોડી ન પડાય. સંઘમાં ગીતાર્થ આચાર્ચોની જવાબદારી ઘણી મોટી છે. અશુદ્ધ ધર્મમાંથી જીવને ધીરે ધીરે શુદ્ધ ધર્મ તરફ વાળવો પડે.



એ સમજાવવાનું. અશુદ્ધ ધર્મ કરતો હોચ તેને ઉતારી ન પડાચ, તેને ધર્મ છોડાવી ન દેવાચ. એને સમજાવવાનો કે લાખની કમાણી રાખમાં કેમ ગુમાવી દે છે ? જે ધર્મથી દેવલોકના સુખો ચાવત્ મોક્ષના સુખ સહેજે મળવાના જ છે, તે ધર્મથી આવા તુચ્છ આ લોકનાં સુખોની અપેક્ષા કેમ ? અને વળી ધર્મ દ્વારા જીવ અનુકુળપણે મોક્ષમાર્ગે આગળ વધે છે તો સંસારની અપેક્ષા કેમ ? ઈત્યાદિ વિવિધ રીતે એને સમજાવીને ધર્મમાં આગળ વધારવાનો.

હવે નક્કી કરવાનું કે વિશુદ્ધ ધર્મ જ જોઈએ છે. શરૂઆતમાં બાળજીવની જેમ ચાલ્યા પણ હવે પ્રોઢચુવાન બનવું છે. વિશુદ્ધ ધર્મ જ આરાધવો છે.

**કવિ ધનપાલ** ભગવાનની ભક્તિ કરતા ભગવાનને કહે છે કે, તારી ભક્તિથી મળતી દેવલોકની ભોગ-ૠદ્ધિ કે સુખો નથી જોઈતા. તેમ તારી ભક્તિથી મારી નરક અટકી જાય એવી પણ કોઈ ઈચ્છા નથી. આપદ્ નિવારણ, રોગાદિ નિવારણ કે ચક્રવર્તીપણું તો નથી જોઈતું પણ જો મુક્તિ મળતી હોય તો તે પણ નથી જોઈતી, મને તો માત્ર તારી ભક્તિ જ જોઈએ છે ને એ મળી એટલે મને બધું મળી ગયું." કવિઓ, ભક્તજનો પરમાત્માની ભક્તિમાં એવા એકાકાર થઈ જાય છે કે મુક્તિની પણ આશંસા-ઈચ્છા એમની છૂટી જાય છે.

**શુદ્ધ ધર્મ :-** સંસારમાંથી છૂટવાનો એક માર્ગ છે. અને તે શુદ્ધ ધર્મ.

આ શુદ્ધ ધર્મ (૧) આદરબુદ્ધિથી કરવો (૨) સંજ્ઞાઓના

**3C** For Personal & Private Use Only નિગ્રહપૂર્વક કરવો અને (3) સંસારની ઈચ્છાઓ, ફળની આશંસા રહિત કરવો.

તિર્થકર ભગવંતે ધર્મ આચરવા રાજ-પાટ, સુખ સમૃદ્ધિ, ભોગ-ૠદ્ધિ બધું છોડચું. અને આપણાથી ધર્મ કરીને સંસારના સુખની ઈચ્છા કેવી રીતે કરાચ ? કોઈ બાળ જીવો હોય ને સંસારની ઈચ્છાથી ધર્મ આચરતા હોય તો તેને પણ ધીરે ધીરે સમજાવીને માર્ગમાં લાવવાના.

કોઈ પૂછે કે ધર્મ શેને માટે કરવાનો ? તો જવાબ એજ કે ધર્મ મોક્ષ માટે જ કરવાનો પણ કોઈ સંસારના જીવો એના સંસારની તકલીફ ઉકેલવાનું પૂછે તો શું કહેવું ? એવા કોઈ દુઃખી માણસ હોચ તો એને એમ કહેવાચ કે તારા રોગ, દુઃખ ધર્મથી દૂર થશે માટે ધર્મ કર.

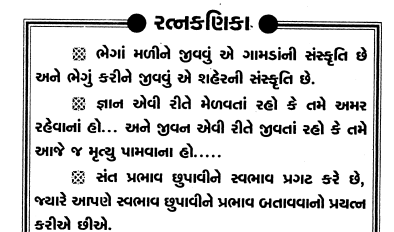
સંજ્ઞાઓ તોડવી, ઈચ્છા નિરોધ કરવો એ બહુ અઘરી વાત છે. સંસારમાં રાચતા જીવ માટે એ ખૂબ કઠણ છે. એ તો ધીરે ધીરે સાંસારીક આશંસાથી ધર્મ કરતા કરતા આગળ જતા સમજણ વધતા શુદ્ધ ધર્મમાં આવે છે.

કર્મવશ આપણે પાપમાં બેઠા હોઈએ ત્યારે પણ તે હેરા લાગવું જોઈએ, બાકી કરવા જેવો તો ધર્મ જ છે. આ તો કમનસીબી છે કે પાપ આચરવું પડે છે.

કૃષ્ણ મહારાજા બધી દીકરીને બોલાવીને પૂછે છે કે શું થવું છે, દાસી કે રાણી ? બધા કહે રાણી થવું છે.તો કહે, રાણી થવું હોય તો શ્રી નેમનાથ ભગવાન પાસે જાઓ અને ચારિત્ર

> **3G** For Personal & Private Use Only

ગ્રહણ કરો. ને દાસી થવું હોય તો પરણાવી દે. પોતે અંદરથી પણ જીવ બાળે, મારો ભાઈ આખા વિશ્વને તારે છે ને હું આરંભ-સમારંભ કરીને ડૂબી રહ્યો છું. રાજપાટ કરતા કરતા પણ મન મોક્ષમાર્ગમાં છે, રત્નત્રથીમાં છે જ્ઞાન-દર્શન-ચારિત્રની પરિપૂર્ણતા એ મોક્ષ. આપણી પાસે, અંશતા છે. ઉપાદેચ તો રત્નત્રથીની આરાધનાજ છે, સમક્તિને પાપ કરવા પડે તો પણ તેનું મન મોક્ષમાં જ હોય છે.





# વ્યવહારના પગથીએથી, નિશ્વયને શિખરે :

ધર્મની પ્રારંભિક અવસ્થામાં Direct શુદ્ધ ધર્મની વાત ન કરાય. જીવોના જીવદળ, તથાભવ્યત્વને અનુરૂપ એની પર યઢવા પગથિયા મૂકવા પડે. સંસારિક इળनी આશંસાથી ઘર્મ કરીએ તો ઘર્મ કોડીની કિંમતનો છે એ निश्चय નયથી બરાબર છે. પણ સાથે व्यवहारनयनो समन्वय કरवो पડे. અર્થાત્ નિશ્વય સુધી પહોંચવા વચ્ચે પગથિયા જોઈએ.

દ્ર્ષણદત્ત ચક્ર્વર્તી, પૂર્વભવે બે ભાઈઓ સાધુ હતા. ઘોર સાધના કરતાં છેલ્લે અણસણ કર્યું. આખું ગામ દર્શન કરવા આવ્યું, ચક્ર્વર્તી એની રાણી સાથે આવ્યો એ રાણીની વાળની લટ અડી ગઈ. સામાન્થ નિમિત્ત મળી ગયું. વિચારે મન ચડી ગયું. આવું સુખ ! નિચાણું કર્યું કે તપના પ્રભાવથી મને આવુ ચક્ર્વર્તીપણું મળો. ભાઈને ખબર પડી, સમજાવે છે કે ચારિત્રને બદલે ચક્રવર્તીપણું માંગવું એ મૂર્ખતા છે. ઘણું ઘણું સમજાવ્યો પણ ન સમજ્યો. નિચાણુ ન છોડયું તે મરીને દેવ થયો ને પછી દ્ર્ષણદત્ત ચક્રવર્તી થયો. છ ખંડનું સામ્રાજ્ય, ભરતક્ષેત્રનો માલિક, ૩૨,૦૦૦ મુક્રુટબદ્ધ રાજા, ૬૪,૦૦૦ રાણીનું અંતેપુર સુખના ભોગવટામાં મસ્ત છે...

એક્વાર જાતિસ્મરણ જ્ઞાન થાય છે. પૂર્વભવ જુએ છે. વિચારે, મોટો ભાઈ ક્યાં ગયો ? એને શોધવા એક ગાથા બનાવી. છેલ્લું પદ ખાલી રાખ્યું... આખા છ ખંડમાં <del>ફ</del>રતા એ



શ્લોક મોટા ભાઈ ના (શ્રેષ્ઠીપુત્ર થઈને જેણે દીક્ષા લીધી છે, તેના) સાંભળવામાં આવ્યા તેણે પાદ પૂરો કર્યો.

આખરે બંને ભાઈ મળ્યા આ સાધુ ચક્રવર્તીને સમજાવે છે. આ સંસારના બધા સુખો દુઃખમય છે. આ ચક્રવર્તીપણું નરકમાં લઈ જનારું છે. પણ અહીં બ્રહ્મદત્તને ચારિત્રની ઈચ્છા જ નથી થતી. નિયાણું કરીને ધર્મ વેચી નાખ્યો હવે ધર્મ નથી જોઈતો.

હવે આ સાધુ એક પગથિયું નીચે ઉતરે છે. કહ્યું કે પ્રજામાં ન્યાચ, શીલ, દાન, ધર્મનું પ્રવર્તન કર. આ પગથિયું મૂક્યું. મૂળ વાત એ જ કે ઉપર Direct ન જવાચ, પગથિયું જોઈએ. ધીરે ધીરે એના દ્વારા ઉપર ચઢશે.

## 4 Steps :

શુદ્ધ એવો ધર્મ પામવા ૪ પગથિથા બતાવ્યા છે (૧) અપુનર્બધક(૨) સમક્તિ (૩) દેશ વિરતિ અને (૪) સર્વવિરતિ. શુદ્ધ એવો શ્રાવક્ધર્મ પાળીથે તેમ તેમ ઉપર ઉપરનો ધર્મ જલદી મળે. શ્રાવક્ક ધર્મથી સાધુધર્મ.... આગળ વધતા નિરતિયાર પાલન કરતા કેવળજ્ઞાન ને અંતે મોક્ષ પ્રાપ્ત થાથ. એ માટે ૪ સ્ટેપ્સ છે. આપણે આ ૪માંથી જ ક્યાંક છીએ. સમક્તિમાં શુદ્ધ બનવા પ્રયત્ન કરવાનો. તેની શક્તિ ન હોચ તો અપુનર્બધકમાં સ્થિર થવાનું.

આ અપુનર્બધક અવસ્થા એટલે (૧) પાપ જે તીવ્ર ભાવે નવિ કરે (૨) જેહને નવિ ભવ રાગ રે, (૩) ઉચિત



સ્થિતિ જેહ સેવે સદા. આ ૩ લક્ષણો ઉપાધ્યાયજી મહારાજે ખતાવ્યા. આનું પાલન કરતા કરતા સમક્તિમાં આવીએ એટલે દેવ-ગુરુ ધર્મ પર શ્રદ્ધા-આદર ભક્તિ-બહુમાન આવે. આગળ વધતાં સ્થૂળ પચ્ચક્ખાણ આવે. થોડી કિચાઓ જીવનમાં આવે એ દેશવિરતિ. આ દેશવિરતિ એ સર્વવિરતિનું કારણ છે. પૂર્વાભ્યાસ છે. શ્રાવક ધર્મ સારામાં સારો પાળવાનો, હૃદચથી પાળવાનો ૩ ટાઈમ દેવવંદન, ૨ ટાઈમ પ્રતિક્રમણ , એકાસણાદિ તપત્થાગ, પર્વતિથિની આરાધના, સ્વાધ્યાય, વેચાવચ્ચ કરવાના. અને એમ કરતા કરતા સાધુ ધર્મમાં આવવાનું, ભગવાનના વચનના નિરતિચાર પાલન અને ગુરુની વેચાવચ્ય પૂર્વક સંચમની આરાધના કરતા કરતા કેવળજ્ઞાન સુધી પહોંચવાનું છે.

## પૂર્વમુનિઓની કેવી સાધના !

શુદ્ધ ધર્મની પ્રાપ્તિ એ પાપ કર્મની મંદતાથી થાચ છે અને પાપ કર્મની મંદતા માટે તથા ભવ્યત્વનો પરિપાક કરવો જરૂરી છે. આ બધા દુઃખનો ઉચ્છેદ કરવા શુદ્ધ ધર્મ જોઈએ. ધભ્ના, શાલીભદ્ર, મેઘકુમાર જેવા મહાત્માઓની જેમ શુદ્ધ ધર્મ આરાધવો પડશે. **ધભ્ના કાર્કદીએ** કેવો આરાધ્યો ? દીક્ષા વખતે અભિગ્રહ-છઠ્ઠના પારણે છઠ્ઠ. પારણે વળી આંબેલ. આંબેલમાં પણ કેવો ખોરાક? લોકોના ઘરે બધું જમવાનું પતી જાચ પછી વહોરવા જાચ. શું મળે ? તપેલીમાં ચોંટેલુ, વધેલુ ઘટેલું, બળેલું મળે. શાસ્ત્રમાં લખ્યું કે માખી પણ વંછે નહિ એવો ખોરાક આચંબિલમાં લેતા. આ શરીરને મેં સારૂં સારૂં ખાવાનું આપ્યું ને એણે મને બહુ રખડાવ્યો. હવે એને સૂકો, ઠંડો, માખા પણ ન બેસે એવો



ખોરાક આપું. એવો તપ ક્યાં સુધી? યાવજ્જીવ. જ્યાં સુધી આ શરીરમાં જીવ છે ત્યાં સુધી.

ભવ્યત્વના પરિપાક માટે (૧) ચાર શરણનો સ્વીકાર,

(૨) દુષ્કૃતોની ગર્હા અને

(૩) સુકૃતની અનુમોદના.

આ ત્રણ ચીજ રોજ કરવી.

ચાર શરણના સ્વીકારનું ફળ એ કે બાહ્ય અને આંતરિક અપાચોમાંથી આપણું રક્ષણ થાચ.

મોક્ષની ઈચ્છાવાળાએ આ 3 ચીજ દરરોજ કરવી ઓછામાં ઓછી 3 વાર. જયારે ચિત્તમાં સંકલેશ હોય ત્યારે વારંવાર કરવાનું. ચિત્તની સ્વસ્થતા હોય તોય 3 વાર તો કરવાનું જ. પણ એક બહુ મહત્વની વાત એ કે આ કરવાનું પણ सुप्पणीहाण - પ્રણિધાન પૂર્વક, મન-વચન-કાયા તેમાં ઓતપ્રોત કરીને કરવાનું.

શાલીભદ્રએ એક જ વાર અને એક જ સાધુને વહોરાવ્યું પણ પ્રણિધાન જબરજસ્ત હતું તો કેટલું ફળ મળ્યું ? મનમાં એક જ ભાવ કે કેવા મહાત્મા ! કેવા મહાત્મા. વચનથી પણ સાધુને આદરપૂર્વક, ભક્તિભાવપૂર્વક ઘરે વહોરવા બોલાવ્યા. વહોરાવવામાં પણ ઊંચામાં ઊંચી ખીર વહોરાવી. તો બીજા ભવમાં ગુરૂને બદલે સાક્ષાત્ અરિહંત ભગવાન્ મળ્યા. આટલી રિદ્ધિ-સિદ્ધિ મળવા છતાં અનાસક્તભાવ



મળ્યો. ચારિત્ર પાળીને અનુત્તર દેવલોકે ગયા. ત્યાંથી રાજાના ઘરે જન્મ લેશે, ચારિત્ર લેશે ને મોક્ષમાં જશે.

## પ્રણિધાનપૂર્વકનું કાર્ચ ઘણું ફળ આપે.

અર્જુને રાધાવેધ સાધ્યો ત્યારે તેને શું દેખાતું હતું ? પુતળીની એક માત્ર ડાબી આંખ. એવી તન્મચતા આવી જાચ કે એના સિવાચની બીજી વસ્તુની ખબર જ ન પડે. બાજુમાં મોટા અવાજો થાચ તો ચ ખબર ન પડે. પ્રણિધાનવાળા કર્મનું ફળ તીવ્ર વિપાકવાળું મળે.

પેથડશાનું આંગી વખતે કેવું પ્રણિધાન! રાજાને કામ હતું ને બોલાવવા મોકલ્યા તો પૂજામાં હતા એટલે આવવાની ના પાડી. રાજા ખુદ આવ્યો ને એમની તલ્લીનતા જોતો રહી ગયો. માળીને બદલે પોતે ફૂલ આપવા બેઠો ને ફૂલ સહેજ આડા અવળા આવવા લાગ્યા ત્યારે ખબર પડી કે રાજા આવ્યા છે.

### ભાવ ઓષધ :

ચાર શરણનો સ્વીકાર,દુષ્કૃતની ગર્હા અને સુકૃતની અનુમોદના-આ ૩ કરવાથી આત્મા કર્મથી હળવો બને છે. મન પ્રફૂલ્લિત બને છે. આ ભાવ ઓષધ છે. મનમાં સંકલેશ હોચ તો વારંવાર. માત્ર હેષ, કોધ-માન-માચાદિ હોચ ત્યારે જ નહિ રાગનો સંકલેશ હોચ ત્યારે પણ કરવાના. રાગ એ તો હેષ કરતા મોટો સંકલેશ છે.

પ્રેમસૂરિ મ. વાપરતી વખતે પંચસૂત્ર સાંભળે. કારણ

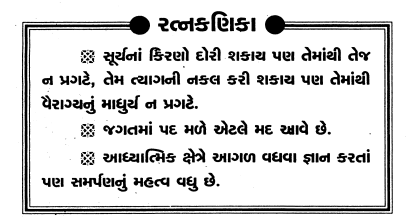


ખોરાકમાં મન ન જાય માટે. મન જાય તો રાગ-દ્વેષ થાય. એવા ખોરાકમાંથી લોહી બને એવું લોહી આખા શરીરમાં ફરે- એ લોહી મગજમાં જાય ને બધા સેલમાં ભળે એટલે આપણા વિચારો બધા રાગ-દ્વેષથી મલિન બને. કેવી ભવ્ય વિચારધારા! આત્માની કેવી કાળજી !

આત્માની કાળજીને ભૂલાવે તે સંકલેશ. એ સંકલેશમાં આ સૂત્રનો વારંવાર પાઠ કરવાનો. વળી, આ ધર્મક્રિયા પ્રણિધાન પૂર્વક કરવાની.

એક કામ કરો. ધર્મક્રિયા એટલી જ રાખો- ક્વોન્ટીટી વધારવી નથી પણ હવે ક્વોલિટી સુંધારી દો. સામાન્ચથી ભગવાનની પૂજા કરો, ચૈત્થવંદન કરીને નીકળી ગયા તો પૂજા થઈ પણ અલ્પ ફળવાળી થઈ. અને એટલા જ સમયમાં સામગ્રીમાં પ્રણિધાનથી કરીએ તો કરોડો ગણું મૂલ્ય થાય અનંતગણું પુણ્ય બંધાય. અનંતગણા અશુભકર્મો ખપી જાય. એક કાચા હીરાના ૫૦૦૦/-છે. પણ તેની પાછળ ૫-૨૫ દિવસ મહેનત કરીને, ઘસીને, પહેલ પાડીને વીંટીમાં જડીએ તો ૫ કરોડ થઈ જાય.. એમ ગતાનુગતિક ધર્મક્રિયા કરવા કરતાં પ્રણિધાનપૂર્વક કરવાનો અભ્યાસ કરવો જોઈએ.

પ્રણિધાનથી કરેલી કોઈ પણ કિચા તીવ્ર વિપાકવાળા કર્મ બંધાવે અને વળી અનુબંધવાળા કર્મ બંધાવી આપે. પછી તે પુણ્યકર્મ હોચ કે પાપકર્મ. શુભ પ્રણિધાનથી પુણ્યકર્મ બંધાચ, અશુભ થી પાપકર્મ. મેઘકુમારે સસલાની રક્ષા શુભ પ્રણિધાનપૂર્વક કરી તેથી તીવ્ર રસવાળુ કર્મ બંધાચુ જેનાથી શ્રેણિકરાજાના પુત્ર તરીકે જન્મ મળ્યો. પહેલા ભવે માત્ર સસલાની દયા પ્રણિધાનપૂર્વક પાળી તો આ ભવે છચે કાચના જીવોની દયાનો ધર્મ અનુબંધથી મળ્યો.





## લાક્ષણિક પ્રણિધાન

અહીં શુભ પ્રણિધાન એટલે શું ? પ્રણિધાનના ત્રણ લક્ષણ બતાવે છે.

(૧) વિશુદ્ધ ભાવના સાથે કરવાનો.

- (૨) જે કરો તે એકાગ્ર થઇને કરવાનું.
- (3) ચથાશક્તિ ક્રિયાલિંગ

(૧) વિશુદ્ધભાવનાથી કરવાનો. એમાં પાછી સ્વાર્થ ભાવના ન જોઈએ. દાન કરીને નામનાની ઈચ્છા હોય એ વિશુદ્ધ ભાવ નથી. વિશુદ્ધ ભાવમાં સંસારના સુખ, દેવલોકની ઈચ્છા ન હોય, સ્વાર્થી, કલંકિત ભાવનાઓ ન હોય. દુન્વચી ફળની ઈચ્છા ન હોય.

ધર્મકૃત્યોને ઓછામાં વેચી નહિ નાખવાના કરોડોના મૂલ્યના ધર્માનુષ્ઠાનો થોડા દુન્વચી સાવ તુચ્છ સુખ ખાતર કોણ વેચે ? ઘોડો વેચીને ગધેડો ન ખરીદાચ. બાળજીવો સંસારની ઈચ્છાથી કરે તો એને પણ ધીરેથી સમજાવીને માર્ગમાં લાવવાના.

ધર્મીક્રેચાઓ પ્રણિધાનથી જ કરવાની શુદ્ધ પ્રણિધાન એકમાત્ર મોસનું જ હોચ... પરંપરાએ મોસ પ્રાપ્તિના સાધનોનું પણ પ્રણિધાન કરી શકાચ. પ્રણિધાનવાળુ કાર્ચ તીવ્ર રસવાળુ બંધાશે.

### જીરણ શેઠજી ભાવના ભાવે રે

જીરણ શેઠ રોજ ભગવાનને વિનંતી કરે છે કહે છે, "પ્રભુ ! મારા ઘરે વહોરવા પધારો પણ પરમાત્મા ચાર મહિનાના ઉપવાસ લગાવીને બેઠા છે. જીરણ શેઠ ચારે મહિના રોજને રોજ દર્શન <del>ક</del>રવા જાય ને વિનંતી કરે…

ભાવની કેવી વિશુદ્ધિ છે ! અહીં કોઈ સંસારી ભાવ નથી. ચાતુર્માસ પૂરા થયે પાછા સવારમાં જઈને ભાવપૂર્વક વિનંતી કરે છે. હવે તો મનમાં શ્રદ્ધા છે કે ભગવાન આવશે જ. શેરીના બહાર નાકે જઈને ઊભા રહે છે. આખી શેરી સજાવી છે... પારણાની પૂરી તૈયારી છે. ભગવાન હમણાં આવશે, હમણાં જ આવશે... આખું મન એમાં અર્પિત છે.

સાડા બાર કરોડ સોનૈયાની ભાવના નથી. ભાવના વિશુદ્ધ છે. દેવાધિદેવને પારણું કરાવીએ ને મારી મુક્તિ નિકટ આવી જાય. દરેકમાં આ શુભ ભાવ લાવવો છે કે મારે સ્વાધ્યાય/ ભક્તિ એ નામના માટે નહિ મારા આત્માની મુક્તિ માટે કરવા છે. સંસારની ઈચ્છા અને આશયો ભાવનાને અશુદ્ધ બનાવે છે.

(૨) એકાગ્રતા : વળી, જે કિયા કરો તેમાં મન સોંપી દો. ભગવાનને વિનંતી કરે છે તે માત્ર વાણીથી નહિ હૃદયના ભાવથી. મન કિયામાં સોંપી દેવાનું. એક કિયા કરતા બીજી કિયાના ભાવ ન આવવા જોઈએ. જીરણ શેઠમાં આ બેય લક્ષણો ઘટે છે અને વળી,

(૩) ચથાશક્તિ-ક્રિયાલિંગ ઃ પ્રતિક્રમણાદિમાં જેમ વિદ્યિપૂર્વક થતું હોચ તેમજ કરવું. મનમાં થતા ધર્મને અનુરૂપ ચથાશક્તિ ક્રિયાઓ પણ જોઈએ. શાસ્ત્રકારે કહ્યું અનંતા ઓઘા લીધા. એ વાતને પકડીને ઘણાએ કહ્યું કે ક્રિયા કરવાની જરૂર

۲e

નથી. બેઠા બેઠા આત્માનું ધ્યાન ઘરો. પણ એ ભૂલા પડ્યા છે. કિયા પૂરેપૂરી કરવાની. તેનો અપલાપ ન કરાય. જેટલી શક્તિ હોય તેટલી ક્રિયા આચરવી જોઈએ.

જીરણ શેઠે ઘેર બેઠા બેઠા માત્ર ભાવના જ નથી કરી કે ભગવાન પારણું કરે. એ તો રોજ જવાનું. વિનંતી કરવાની, ભગવાન ન સાંભળે તોચ બીજે દિવસે જવાનું. ભાવ વિશુદ્ધ છે અને મન પણ અર્પિત છે. એક જ વિચાર કે ભગવાન ક્યારે ઘેર આંગણે આવે એમ કરતા કારતક વદ-૧ આવી. મધ્યાહ્ને અચાનક દેવદુંદુભિ વાગી. અભિનવ શ્રેષ્ઠીને ત્યાં પારણું થયું.

અહીં વિચાર નથી આવતો કે આટલી વિનંતિ છતાં મારા ઘરે નથી આવતા ? વિચારે છે કે મારા કર્મ હજી એટલા ઓછા નથી થયા એટલે ભગવાનનું પારણું મારે ત્યાં ન થયું. જ્ઞાની ભગવંત કહે છે કે અભિનવ શ્રેષ્ઠી કરતાં અનંત ગણું પુણ્ય બાંધી દીધું. ૧૨મા દેવલોકનું આયુષ્ય બાંધ્યું.

અહીં તીવ્ર પ્રણિ ધાનવાળુ કર્મ ઉચ્ચ ફળને આપે છે કારણ ત્રણે લક્ષણચુક્ત છે જ્ઞાની કહે છે. કે હજી જો ૫ મિનીટ દેવદુંદુભિ મોડી વાગી હોત તો ભાવની ધારા એવી હતી કે ત્યાંજ કેવળજ્ઞાન થઈ જાત.

હવે નક્કી કરવું છે કે કોઈપણ ધર્મકિયામાં સાંસારિક ભાવ લાવવા નથી. ભગવાનના દર્શન/પૂજા નિઃસ્વાર્થ રીતે કરવાની. આપણને નિગોદમાંથી માણસ, બનાવી દીધા. દુનિયામાં સૌથી મહાન આ જિનશાસન છે. એની તુલનામાં કોઈ ન



આવી શકે.

સપકશ્રેણી અને તિર્થંકર નામકર્મ એ પ્રણિધાનના અંતિમ ફળ છે. નાગકેતુ પરમાત્માની પૂજા કરતા કરતા મન પૂજામાં એકતાન થઈ ગયું. ચથાશક્તિ ક્રિયા કરતા કરતા પ્રણિધાન મજબૂત હોવાથી સપકશ્રેણિ પર ચઢી ગયા.

પેલી ડોશી, ફૂલ લઈને ભગવાનની પૂજા કરવા નીકળી 'તી..... પ્રણિધાન જોરદાર હતું તો શ્રેણીકની ગીરદીમાં કચડાઈ ગઈ.... ને મરીને વેમાનિકમાં ગઈ.

તીર્થકરના જીવો તીર્થકર નામકર્મ બાંધે, તે 'સવિ જીવ કરું શાસન રસી' ની ભાવનામાં. અહીં મજબૂત પ્રણિધાન થયું ? માત્ર મનથી ભાવના નથી કરી, અનુરૂપ ક્રિયા પણ છે.

પ્રણિધાન એટલે મન-વચન-કાચા તેમાં ઓતપ્રોત કરવાની. પ્રણિધાનનો બીજો અર્થ છે સંકલ્પ.

કોઈ પણ કાર્ચના ૪ સ્ટેપ બતાવ્યા. આનાથી કાર્ચ સિદ્ધ થાય.

(૧) પ્રણિધાન કરો - સંકલ્પ કરો

संकल्पात् सिद्धिः जायते ।

સંકલ્પથી સિદ્ધિ થાય છે.

જોરદાર સંકલ્પ કર્યો હોય એટલે અડધું કાર્ય પતી ગયું. આ કાર્ય કરવું જ છે એવો પાકો નિર્ણય કરવો પડે.

#### આ તો પ્રણિધાન

પાંચ પાંડવોની પત્ની દ્રોપદી. એક વાર નારદ ઘરે આવે છે ને દ્રોપદીએ તેમનો વિનચ ન કર્યો. નારદને લાગ્યું ખોટું.

આકાશગામિનિ વિદ્યાર્થી ધાતકીખંડમાં પહોંચ્યા. ત્યાં પદ્મોત્તર રાજા આગળ દ્રોપદીના રૂપના ખૂબ વખાણ કર્યા એટલે પદ્મોત્તર રાજા લલચાયો. કોઈ પણ હિસાબે મેળવવી છે. એણે દેવમિત્રની સહાય લીધી. પેલા દેવે દ્રોપદીને તેના પલંગ સાથે જંબુદ્ધિપમાંથી ધાતકી ખંડમાં લાવીને મૂકી દીધી.

સવાર પડતાં પાંડવોને દ્રોપદી દેખાતી નથી. આજુ-બાજુ શોધે છે પણ પત્તો મળતો નથી. કૃષ્ણની સહાચ લે છે. આ બાજુ નારદ અહીં આવ્યા. કૃષ્ણે પૂછયું, "દ્રોપદી જોઈ ?" નારદ કહે, "ધાતકીખંડમાં દ્રોપદી જેવી જ કોઈ સ્ત્રી હતી ખરી !" કૃષ્ણ સમજી ગયા કે આ નારદજીનું જ કામ છે. પાંડવોને કહ્યું, "ચાલો આપણે ધાતકીખંડમાં જવું પડશે." કૃષ્ણે દેવની આરાધના કરીને ૨ લાખ યોજનનો પુલ બનાવી ઘાતકીખંડમાં પહોંચ્યાં. અહીં આવીને બધા પદ્મોત્તર રાજાના રાજ્ય બહાર રોકાયા.

પાંડવો કૃષ્ણને કહે, "હવે તમે આરામ ફરમાવો. પદ્મોત્તર રાજાને જીતીને અમે દ્રોપદીને લઈ આવીએ છીએ." કૃષ્ણ કહે પણ પેલો બળવાન છે. પાંડવો કહે "કંઈ વાંધો નહિ." કરેંગે **યા મરેંગે.** દ્રોપદીને પાછા લઈને જ ફરીશું. સંકલ્પ સાથે નીકળે તો છે પણ આ પાંચ સામે પદ્મોત્તર રાજાનું ખૂબ મોટુ સેન્ચ છે. આ પાંચ ઘણી મહેનત કરે છે પણ રાજાને જીતી શક્તા નથી. વીલા મોટે પાછા ફર્ચા.

કૃષ્ણ કહે "મને ખબર જ હતી કે તમે વીલા મોટે પાછા



ફરશો." પાંડવો પૂછે "કેમ ?" કહે, "તમે ગયા ત્યારે સંકલ્પ જ અધૂરો કર્યો. કરેંગે ચા મરેંગે એ અધૂરો સંકલ્પ છે. "કરકે હી રહેંગે" એવો સંકલ્પ જોઈએ. સંકલ્પ જેટલો પ્રબળ તેટલી સિદ્ધિ નીકટ

(૨) પ્રવૃત્તિ : જોરદાર પ્રણિધાન-સંકલ્પ કર્યા પછી પ્રવૃત્તિ જોઈએ. માત્ર સંકલ્પ કરીને બેસી રહીએ એ સંકલ્પ જ સાચો ન કહેવાચ. જેટલી હોચ તેટલી બધી શક્તિ ફોરવીને કાર્ચ કરે.

(3) વિઘ્નજય : હવે કાર્ય કરે એમાં વિધ્ન આવે. કાર્ચમાં આવતા વિઘ્નોને ધીરજથી, બહાદુરીથી દૂર કરવા પડે. એની સામે ઝઝૂમવું પડે.

(૪) સિદ્ધિ : એમ વિઘ્નોને દૂર કરીએ એટલે. સિદ્ધિ મળે. કાર્ચ સિદ્ધ થઇ જાચ પણ આ સિદ્ધિ મળ્યા પછી શું ? તો ૫ મું Step છે,

(૫) વિનિચોગ ઃ આપણને જે મળ્યું છે. તે બીજા ચોગ્ચ જીવોને આપવાનું. બીજામાં એનું આરોપણ કરવાનું.

પ્રણિધાનપૂર્વક (૧) ચાર શરણનો સ્વીકાર કરવાનો, જેથી તેના ફળરૂપે અપાચોનો નાશ થાચ, આપત્તિઓ દૂર થઈ જાય. (૨) દુષ્કૃતોની ગર્હા કરવાથી અશુભ કર્મના અનુબંધો તૂટી જાય. પરંપરા જે પાપોની અને દુઃખોની ચાલે તેનો નાશ થાચ અને (૩) સુકૃતોની અનુમોદના કરવાથી પુણ્યનો અનુબંધ

For Personel & Private Use Only

થાચ. એ અનુબંધવાળા કર્મો ઉદચમાં આવે એટલે વધુ શુભ ભાવો જાગે ને એ રીતે ધીરે ધીરે મોક્ષમાર્ગમાં આગળ વધાચ.

### મધુરી શરણાઈ, શરણની....

શુદ્ધ ધર્મની પ્રાપ્તિ માટે પાપકર્મોનો નાશ કરવો પડે. તે માટે તથાભવ્યત્ત્વનો પરિપાક કરવો પડે. એ તથાભવ્યત્વને પરિપક્વ કરવા અરિહંત, સિદ્ધ, સાધુ અને ધર્મનું શરણ લેવાનું 'છે.

જ્યારે બધે લૂંટફાટ ચાલતી હોચ. તોફાન જોરમાં હોચ. કોમી રમખાણ જેવું ભયંકર વાતાવરણ સર્જાયું હોચ ! એ કરતા પણ અહીં રાગ-હેષ અને વિષચ-કષાચોથી આત્મામાં કર્મનું ભયંકર વાતાવરણ સર્જાયું છે. અહીં ક્ષણે જ્ઞવ કષાચમાં કપાચ છે, વિષચમાં બળે છે... પણ મહત્વનું એ છે કે આ રમખાણમાં પણ જો મીલીટ્રી સાથે હોચ તો નિર્ભય બની જોઈએ. આ ભયંકર સંસારમાં બેઠા છીએ. દુર્ગતિનો ભચ છે. કર્મના બહુ તોફાન ચાલે છે, મનના પરિણામોના ઠેકાણા નથી, કાચાની પણ પવિત્રતા રહેતી નથી. આવા ભચાનક સંસારમાં ચાર શરણ એ.મીલીટ્રી છે. તેના વિના ચારે બાજુ ભચ છે. હૃદયમાં આ ૪ ને રાખીએ એટલે નિર્ભય બની જઈએ. આ ૪ જ આપણા રક્ષક છે.

દ્રવ્ય સંસાર તો ખરાબ છે પણ ભાવ સંસાર તો એથીચે વધુ ખરાબ છે. સહેજ નિમિત્ત મળે ને અંદર કષાચો ઉથલા મારે. ખરાબ વિચારો એ આત્માની કતલ છે.

For Personal & Private Use Only

અશાતા વેદનીચ માત્ર શરીરને પીડે છે. જ્યારે મોઢનીચ કર્મ મનને પીડે છે, ન કરવાના પાપો કરાવે છે ? છતાં આપણને શેની હાય-વોચ વધુ લાગે ? રોગ આવે એની કે રાગ થાચ એની ? આપણી દંષ્ટિ રોગ તરફ છે પણ રાગ તરફ જોઈએ. આ મોઢનીચ કર્મના ઉદયનો સંસાર બહુ ભયંકર છે. આ ચાર શરણ જ રક્ષક છે. કેન્સરના રોગમાં શીતલતા અપાવે. આત્માની પરિપૂર્ણ રક્ષા કરે. જ્યાં જઈએ ત્યાં આ ચાર શરણને હૃદયમાં રાખીને જવાનું...

### કો નવિ શરણં કો નવિ શરણં....

અરિહંત, સિદ્ધ-સાધુ અને ધર્મ એ ચાર જ જીવને શરણરૂપ છે એના વગર જીવ આ ઘોર સંસારમાં અશરણ છે, નિરાધાર છે, સિંહ જંગલમાં ફરવા નીકળે ને હરણોના ટોળા પર તરાપ મારીને મોંમાં લઈ લે અને સામે હજાર હરણ હોય તો પણ જોયા કરે, આ હરણને બચાવી ન શકે.

મૃત્યુરાજારૂપી સિંહ જ્યારે ગ્રાટકશે ત્યારે આજુબાજુના બધા સગાઓ, માતા-પિતા-ભાઈ-બહેન-બનેવી-કાકા-બાંધવો બધા ભેગા થઈને પણ તમને મૃત્યુથી બચાવી શકશે નહિ. મૃત્યુ આગળ કાંઈ ચાલવાનું નથી. આચુષ્ય કર્મ પૂરૂ થયા પછી તમે ૧ સેકન્ડ પણ જીવવાના નથી.

કુદરતનો આ કાયદો તીર્થકરોને પણ લાગુ પડે. તિર્થકરમાં તો અચિંત્ય સામર્થ્ય, જબરજસ્ત પુણ્યાઈ, છતાં એવા પણ ભગવાન પોતાનું ૧ સમયનું આયુષ્ય ન વધારી શકે, ગઈકાલે

uu

મળ્યા ને આજે મળ્યા એમાં એક દા'ડો ઓછો થઈ ગયો. આચુષ્ય એટલું ઘટચું તમે એક ક્ષણ પણ આચુષ્યની વધારી શકવાના નથી. પછી કાળરૂપી સિંહ છલાંગ મારીને આવી જશે ત્યારે શોક ન કરશો. પછી ન કહેતા કે મારે તો દેરાસર બંધાવવાની ભાવના છે. સાધર્મિક ભક્તિ કરવાની ઘણી ભાવના છે. પ્રાયશ્વિત લેવાના રહી ગયા છે. અહીં તો કર્મસત્તા આગળ કંઈ ન ચાલે.. આયુષ્ય પૂરૂ થાય એટલે ચાલ્યું જ જવું પડે.

જીવ અશરણ છે. એનું કાંઈ ધાર્ચુ થતું નથી. પછી શા માટે છાતી ફૂલાવીને ચાલો છો ? પુણ્ય ન હોચ તો દાટેલી સોનામહોરોના પણ કોલસા થઈ જાશે અહીં શેનું અભિમાન કરવાનું. શેના પર મુસ્તાક બનવાનું.

## સદ્ગતિ દુર્લભ છે.

જીવ નિરાધાર છે, અશરણ છે. સગરના ૬૦,૦૦૦ દીકરા, સારા પરિણામથી તીર્થરક્ષા માટે ખાડો ખોધો, ગંગાનું પાણી લાવ્યા ને દેવતા ગુસ્સે થતા બધાને સળગાવી નાખ્યા. આ ૮૦,૦૦૦ માંથી એકેચ ન બચ્યા, ભસ્મીભૂત થઈ ગયા. આ તો સારું છે કે તીર્થરક્ષાને માટે ગયા હતા અન્ય કામ માટે ગયા હોત તો શી ગતિ થાય ? વળી, કોણિક-ચેડા યુદ્ધમાં ૧ કરોડ, ૬૦ લાખ માણસ યુદ્ધની ભૂમિમાં મર્ચા. એક જ દેવલોકમાં ગયો કારણ કે ખૂણામાં બેસીને શરણ, દુષ્કૃતગર્હા કરી, એનો એક નોકર, તેણે તેના જેવી જ પ્રતિપત્તિ કિયા માત્ર દ્રવ્યથી કરી ને મનુષ્ય થયો. બાકીના બધા તિર્થય નરકમાં ગયા. સદ્ગતિ બહુ દુર્લભ છે. આ ચાર ને પકડી લો. ગમે તે સ્થિતિમાં



આ ૪ ને છોડવાના નહિ, તો સદ્ગતિ મળે.

અરે ! મરૂભૂતિ, પાર્શ્વનાથ ભગવાનનો જીવ ભૂલો પડ્યો ને સમાધિ ગઈ. વેદના, આર્તધ્યાનમાં મન ગચું. કોઈ પુણ્યશાળી આખી જીંદગી તંદુરસ્ત રહે પણ છેલ્લે મૃત્યુ વખતની પીડા સહેવાની આવશે, ત્યારે શું ? ત્યારે શું આ ચાર શરણ ચાદ આવવાના ખરા ! યૈયાવચ્ય કરનારા કમાઈ ગયા કારણ બીજા માટે કષ્ટ સહન કર્યા છે પણ જેની પાસે આવાં યોગો નથી તેની સદ્ગતિનું શું ?

બદામ ખાતા વિચારો કે આમાંથી દર્શન-જ્ઞાન-ચારિત્રની આરાધના થવાની છે ? જો ના તો તે તમારી બદામ નિષ્ફળ. આ મિષ્ટાનનો ટુકડો આરાધના કરવા મોંમા નાંખીએ કે મમતા/ રાગ પોષવા ?

ઉપદેશમાળામાં કીધું કે જેમાંથી રત્નત્રચીની વૃદ્ધિ ન હોય એવી બધી દુન્વચી વસ્તુમાં હે સાધુ! તારો અધિકાર નથી. દુનિયામાં નોકર માણસનો કશ કાઢતા આવડે, પણ આ શરીરને કેમ મફ્તીયા માલ ખવડાવીયે ? આખરે એ શરીર જ આપણને પાડશે. દુકાનમાં શેઠે નોકરના માથે બધો ભાર નાખ્યો ને નોકર એવા પાકા નીકળ્યા કે છેલ્લે શેઠને દુકાનમાંથી કાઢયા, કબજો લઈ લીધો..

સાધુને દર્શન-૩ સિવાચ બીજો અધિકાર નથી, એના સિવાચનું જેટલું કરો તેટલા ગુનેગાર છો. પણ જેમ સાધુને અધિકાર નથી તેમ શ્રાવકને પણ દર્શન - ૩ અને સાથે



આજીવિકાની માત્ર છૂટ, બાકી નહિ. મેચ, સીનેમા જોવાનો અધિકાર ખરો ? વધારાનો પરિગ્રહ રાખવાનો અધિકાર ખરો ? કાંઈ જ નહિ, રત્નત્રચીની આરાધના સુખેથી થાય એ પૂરતી આજીવિકાની છૂટ, બાકી નથી....

આ ચાર શરણ બધી આપત્તિમાંથી ઉગારશે. આપત્તિ બે પ્રકારની (૧) બાહ્યઆપત્તિ એટલે શરીર, ઘર, ચોરી, અપહરણ એમાંથી ચોગ-ક્ષેમ, રક્ષા કરે ને (૨) અભ્યંતર આપત્તિ, વિષચ-કષાચના ઉથલાઓ, સંકલેશ, ઉદ્વેગમાંથી પણ બચાવે. મરતી વખતે જ નહિ, પણ જીવતાથ આ ચાર જ રક્ષણ કરશે.

#### સ્મરણ ટુ શરણ, શરણ ટુ સમર્પણ :

આ ચારને બરાબર હૃદચમાં સ્થાપિત કરવાના. એ ત્રણ રીતે સ્મરણ, શરણ અને સમર્પણ. ક્યારેક જ ભગવાનને ચાદ કરીએ તે સ્મરણ. શરણમાં ગોણ-મુખ્યભાવ આવે. અમારા જીવનમાં અરિહંતાદિ-૪ એ પ્રધાન વસ્તુ છે. નીકટના સગા છે. જ્યારે સંસાર એ દૂરનો સગો છે.

જેનું શરણ હોચ તે મુખ્ય તરીકે હૃદયમાં સ્થાપિત હોચ. ઘરની તિજોરીમાં રત્નો હોચ, સોના-ચાંદીના ઘરેણા હોચ, કપડાઓ હોચ, ખાવા-પીવાની ચીજો પણ હોચ છતાં દરેક પરનો ભાવ સરખો કે જુદો જુદો ? તો જુદો જુદો જ હોચ... રત્નો પરનો ભાવ વધારે જ હોચ... રત્નોને સ્થાને અરિહંત છે... બીજું બધુ હોવા છતાં નીકટના સગા અરિહંતાદિ-૪, આનું નામ શરણ.



આવું શરણ સ્વીકારીએ તેનું ફળ શું ? બધી આપત્તિઓમાંથી રક્ષણ થાય. જ્યારે સમર્પણ એટલે હૃદયમાં માત્ર એક જ અરિહંતાદિ-૪, બાકી બધાને વોસીરાવી દીધા. મારે માત્ર આ ૪ સાથે જ સંબંધ આ છે સમર્પણ..... એ હજી દૂરની વાત છે પહેલા શરણમાં તો વ્યવસ્થિત સેટ થાઓ.

જેણે અરિહંતાદિ ૪ નું શરણ સ્વીકાર્શું તે જગતમાં નિર્ભચ બની ગચા. જેણે આ ચારને હૃદચમાં રાખ્યા તેને બધા ગ્રહો ને શુક્રનો બધા અનુકૂળ થઈ ગચા. આ ગ્રહો બધા અરિહંતના દાસ છે. એમની સેવા કરનારા છે. આ ચારને અસ્થિમજ્જા કરવાના છે. મારા જીવનમાં આ ચાર જ પ્રધાન છે. આપત્તિ કે કષ્ટ તો આવે કે ન પણ આવે પણ આપણી શ્રદ્ધા મજબૂત જોઈએ.

### આ તે શ્રદ્ધા ઃ

એક્વાર ફોરેનમાં વરસાદની તકલીફ હતી... વરસાદ આવતો ન હતો.. બધા પ્રાર્થના કરવા ચર્ચમાં ગચા. એક નાની છેકરી છત્રી લઈને ગઈ. લોકો પૂછે કેમ ? કહે- પ્રાર્થના કરશું ને વરસાદ આવશે જ માટે છત્રી જોઈએ ને ? કેવી શ્રદ્ધા ! આવી શ્રદ્ધા જોઈએ. કદાચ ક્યારેક સારુ ન થાચ તો પણ તેના ગર્ભમાં સારું જ સમાચેલું હોય છે. ભગવાનનું શરણ લીધા પછી પણ ક્યારેક નુકશાની દેખાચ ત્યારે તે પણ કંઈક સારું થવા માટે જ હોય છે એ સમજી રાખજો.

ંઆગળ વાત કરી, તેમાં સગરના ૬૦,૦૦૦ એકી સાથે



બળીને ભસ્મીભૂત થઈ ગયા ત્યારે તેમની સાથેના નોકર-ચાકરો ભયંકર કકળાટ કરે છે. એ લોકો પણ સાથે બળી મરવા તૈયાર થાય છે ને એમને બચાવવા ઈન્દ્ર આવે છે.

પેલા ૬૦,૦૦૦ બળતા હતા ત્યારે ઈન્દ્ર ન આવ્યા પણ આ નોકર ચાકરોને બચાવવા આવ્યા. કેવી કર્મસત્તા ! બધું પુણ્યના આધારે છે. દેવતાઓ પણ પુણ્ય હોય તો આવે. પુણ્યના પુંજ ઉભા કરી દો. એવું એક પણ પુણ્ય નથી કે જે અરિહંતની ભક્તિથી ન જ મળે. બસ ! એમની કૃપા મેળવો. જે રીતે મળતી હોય તે રીતે મેળવો. પૂછો ગુરુ મ. ને કેમ મળે ? આવા દેવ-ગુરુ મળ્યા પછી શું કામ જગતમાં ભીખ માંગવી પડે ? પુણ્ય ઉભું કરો. એ માટે સમર્પણભક્તિ કરો. પૂજા આરતિ વગેરે ભક્તિ ખરી પણ અરિહંતનું શાસન હૃદયમાં ઉતારી દો એ જ અરિહંતની ખરી ભક્તિ છે. એ પ્રતિપત્તિ પૂજા છે. વેપારમાં અનીતિ નથી કરવી એવો વિચાર આવ્યો એ પણ પ્રતિપત્તિ પૂજા છે. આજ્ઞાપાલનરૂપ પૂજા છે.

#### વિનશ્વર જગત્ :

ઇન્દ્રે આવીને નોકરોને બચાવ્યા. કહે, હવે તમે ન મરશો. જાવ ચક્રી પાસે, હું એનો જવાબ આપીશ. બધા પહોંચ્યા તે પહેલાં ઈન્દ્રે બ્રાહ્મણનું રૂપ લઈને નાટક રચ્યું. ખભા પર મડદું લીધું છે. એક કરૂણ દેશ્ય ઉભું કર્યું છે, જોરથી બોલ્યા કરે છે, મને મંગળ અગ્નિ આપો.

સગર સાંભળે છે, કહે, ''કોણ બોલે છે તેને બોલાવો.



તેના દુઃખ દૂર કરો. આ કરૂણ આક્રંદ સંભળાતું નથી." સૈનિકો બ્રાહ્મણને લઈને આવ્યા. બ્રાહ્મણ રાજાને કહે, 'મારો દીકરો મરી ગયો છે. ગઈકાલે સાંજે સાપ કરડયો... શરીર લીલુછમ બની ગયું છે.

સજ્જન માણસના હૃદય માખણ જેવા હોય છે જે બીજાના દુઃખને જોઈને દ્રવી જાય છે. જગતના જીવોના દુઃખ રૂપી અગ્નિથી એનું હૃદયરૂપી માખણ પીગળી ઉઠે છે.

## બ્રાહ્મણ મંગળ અગ્નિ માંગે છે.

સાગર દ્રવી ઉઠચો કહે, ગાંડા, મરેલા કાંઈ જીવતા થયા છે ખરા ? બ્રાહ્મણ કહે, ગઈ રાત્રે મેં કુળદેવીને પ્રસન્ન કરી. તેણે કહ્યું હું બચાવું પણ મંગળઅગ્નિ લઈ આવ. હું આખા ગામમાં ફર્ચો પણ ન મળ્યો. આ મંગળઅગ્નિ એટલે જેના ઘરમાં એક પણ મરણ ન થયું હોય એના ઘરનો અગ્નિ.

સગર કહે, "બ્રાહ્મણ, તમે શું વિચાર કરો છો અમારા કુટુંબમાં ચ ઘણા મરણ થયા છે. અરે ! તમે સમજો. કુળદેવીએ તમને પ્રતિબોધ કરવા જ આ કહ્યું.... આખું વિશ્વ પ્રતિક્ષણ બદલાય છે, જન્મો ને મરો. ભૂદેવ ! મરણ તો બધાને આવવાનું જ" અને આ જ સમચે બધા નોકરો-ચાકરો રોતારોતા આવે છે.

સગર પૂછે છે રડો છો કેમ ? શું થયું? વાત કરી ૬૦,૦૦૦ ને દેવતાએ અગ્નિથી બાળી નાખ્યા છે. આટલી બધી શિખામણ પેલા બ્રાહ્મણઈન્દ્રને આપવા છતાં આ વાત સાંભળતા જ સગર મૂર્છિત થઈ ગયો. આ સગરના ૬૦,૦૦૦ પુત્રોને હવે કોણ પાછા લાવી શકે તેમ છે ? આ અશરણ સ્થિતિ તો વિચારો, કોણ બચાવી શેકે?

સમર્પણનું જીવનું સત્વ ન પણ હોચ. સંસાર છૂટતો ન હોચ તો વચલું Step શરણનું પકડવાનું. સગરના ૬૦,૦૦૦માંથી એકેચ ન બચ્ચા... સમ ખાવા પૂરતો ૧ પણ નહિ. સુલસાના ૩૨ પુત્રો એક જ બાણે વિધાઈ મર્ચા. આ સંસાર અસાર છે.

#### અહીં લાખ પણ એક દિ' રાખ થઇ જશે.

આ સંસારમાં કોનો આશરો ? વિથાર તો કરો ! કરોડોની સંપત્તિ હોચ તો પણ આચુષ્ય પૂરૂ થતા એકેન્દ્રિય ને બેઈન્દ્રિયમાં જતા રહેવાનું, આ સંસારમાં રક્ષક આના સિવાય કોઈ છે જ નહિ. ઉઠતા, બેસતા, ચાલતા, જમતાં એક જ વિચારો કે આ ૪ સિવાય હું અશરણ છું. આ ચાર સિવાય બીજા સાથે કોઈ લેવા દેવા નથી. ભગવાનનું વચન એ જ મારું સર્વસ્વ.

આ ચારનું શરણ વારંવાર કરો આપત્તિ દૂરથી ભાગી જશે. ગ્રહો પણ હેરાન કરતા અટકી જાય. અપશુકન બધા શુકન થઈ જાય. બીજા ભવમાં દુર્ગતિથી આ ચાર જ અટકાવશે. આ ભવમાં પણ ભાવ સંસારથી પણ આ જ આપણું રક્ષણ કરશે.

**હરિભદ્રસૂરિ મ. કેવા કષાયમાં ફસાયા હતા. પોતાના** બે શિષ્યોને બોદ્ધોએ ખલાશ કરી નાખ્યા. આ બે જ શિષ્યો હતા. બોદ્ધોનો આ જુલમ એ સહન ન કરી શક્યા… અહીં,

For Personal & Private Use Only

બીજાના વાંકે આપણે કષાચ કરશું તો આપણે જ દંડાશું.

ગચ્છાધિપતિશ્રીએ એક વાત લખી કે ન્યાય કોને કહેવાય? કોઈએ લાખ રૂપિયા દબાવી દીધા હોય તો તે પાછા મેળવવા લડવાનું, કેસ કરવાનો તે લૉક્કિ ન્યાય... પણ લોકોત્તર શાસનમાં જ્યાં કષાય હોય ત્યાં ન્યાય ન હોય... સ્વ પરનું અહિત તે અન્યાય, હિત તે ન્યાય. કષાયનો દ્રાસ, આત્માનો શુભ પરિણામ તે જ ન્યાય. હરિભદ્રસૂરિ જેવા પણ આ કષાયમાં ચડી ગયા બાંચો ચડાવી દીધી. આટલા મહાન પુરુષ પણ આવેશમાં ચડી ગયા. બૉલ્દ્રોના ગુના પર એમણે કષાય કર્યો.

અગ્નિશર્મા તાપસ 3-3 માસસમણના પારણા ચૂકાઈ જાય..... અહીં બબ્બે પારણા સુધી પરિણામ સારા રાખ્યા પણ ત્રીજા પારણે DOWN. ગુસ્સે થઈ ગયા. આ યેરી જ છે. હવે એને બતાવી દઉં. વાંક રાજકુમારનો છે અને કષાચ પોતે કર્ચો. આ મનને બહુ પકડવું પડશે, નિયંત્રણ, સમતુલામાં રાખવું પડશે. આપણી તો ડાગળી ઘડીકમાં ખસકી જાય છે ને ! સપકશ્રેણી એમનેમ નથી આવતી. ચામડી ઉતારનાર પર ભાઈ કરતા ભલેરાનો ભાવ આવવો જોઈએ.

## ગુરુશરણે કર્યું રક્ષણ.

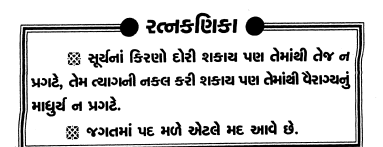
હરિભદ્રસૂરિ મ. ચૂક્યા. અંબિકાદેવીને સાધી રાજમહેલમાં બોદ્ધોને જીત્યા. શરત કરી હતી કે હારે એણે માથુ આપી દેવાનું. આખી યોજના હતી, મંત્ર-તંત્ર જાણતા હતા. ૧૪૦૦

( ५३)

ભોદ્ધ સાધુને કાગડા બનાવીને તેલની કડાઇમાં જીવતે જીવતા તળવાના હતા. એના જ વિચારો ચાલતા હતા, બધી તૈચારી પણ થઇ ગઇ હતી. પણ અરિહંત-ગુરુનું શરણ હૃદયમાં હતું તે બચાવવા આવ્યું.

ગુરુએ એક ચબરખી મોકલી. બે શ્લોક લખ્યા હતા. જેણે કષાચ કર્યો તેનો આત્મા અનંત સંસારમાં રખડી ગયો, જેણે ક્ષમા રાખી તેનો મોક્ષ થઈ ગયો. ગુણસેનરાજા/સિંહરાજાનો જીવ ક્ષમા રાખે છે ને અગ્નિશર્મા/આનંદનો જીવ ક્રોધ કરે છે.

અહીં જુઓ કે આ ગુરુનું શરણ ન હોત તો શું થાત ? ભલે કષાયોમાં ચડયા પણ હૃદયમાં ગુરુ બેઠા હતા તેને કારણે એ કાગળ ખેંચાઈને આવ્યો. એકનો મોક્ષ ને બીજાનો અનંત સંસાર ! મારી શી દશા ? હું મરીને ક્યાં જઈશ ? મેં કેટલો આવેશ, કષાય કર્યો ? આ ચિઠ્ઠી ન મળી હોત - બે ત્રણ દિવસ મોડી મળી હોત તો કેટલો પાપ બંધ થયો હોત ? આ ગુરુના શરણે હરિભદ્રસૂરિ મ.ના પરિણામની રક્ષા કરી.





# શરણે જાય તે, તરી જાય.

અરિહંતનું શરણ સ્વીકારવાનું. આ "અરિહંત" એ ૪ અક્ષરમાં અજબગજબની તાકાત છે. એટમબોંબમાં અમુક અમુક પ્રકારના અણુઓ ભેગા થઈને પ્રચંડ શક્તિ ભેગી થાથ તેમ અમુક પ્રકારના અક્ષરનો સંચોગ થાય તો તેની પણ જબરજસ્ત તાકાત થાય. સંચોગમાં તાકાત વધે. વિઘટિત હોય તો તાકાત ઘટે. સંચોગમાં શક્તિ ઉત્પન્ન થાય છે. કહેવાય પણ છે કે સંઘે શક્તિ કભિયુગે ક્ળીયુગમાં સંઘમાં શક્તિ છે.

એકને બદલે બે ભાગીદાર થઇને ઘંધો કરે તો મોટો થાય એમ અક્ષરમાં પણ. પરંતુ જેમ બધા મૂર્ખાઓ ભેગા થઇને લીમીટેડ કંપની ન ચાલે એને ચલાવવા એક એજિનિચર, એક ઉધોગપતિ એમ બધાનો સમ્યક્ સમન્વય જોઇએ. તેમ ગમે તેમ અક્ષરો ભેગા થાય ત્યારે શક્તિ પેદા ન થાય એ તો અમુક પ્રકારે અમુક અક્ષરો ભેગા થાય તો આ શક્તિ ઉત્પન્ન થાય. માટે જ જ્ઞાની ભગવંતોએ કડ અક્ષરનો સંયોગ કર્યો. નમસ્કાર મહામંત્ર..... જેમ જેમ સૂક્ષ્મમાં જઇએ એમ તાકાત વધે. હવામાં સૂક્ષ્મ મોજાઓથી જ ટી.વી. ચેનલો ચાલે છે ને.

મૂળ વાત, કે અરિહંતાદિના શરણમાં એને હૃદયમાં મુખ્ય સ્થાન આપવાનું. એ જ પ્રધાન. બાકી બધુ ગોણ. આપણે એનું શરણ સ્વીકારીએ એટલે આપણી બધી ચિંતા એના માથે આવી જાય. આપણી રક્ષા કરવાની જવાબદારી અરિહંતની થઈ જાય. પણ શરણ કોનું હોય ? તો કે જે સક્ષમ હોય.



જેનામાં તાકાત હોચ તેનું. આ અરિહંતમાં બધી જ તાકાત છે. ગમે એવા પણ કર્મો દૂર થઈ જ જાચ. બધુ ખૂટતું પુણ્ય પૂરી આપે...

અરિહંતથી દુનિયાના બધા સુખો મળી આવે. સિદ્ધના શરણથી નડતા કર્મો દૂર થઈ જાય. સાધુના શરણથી જીવનની જે કાંઈ નબળાઈ, આશ્રવો હોય તે અટકવા માંડે સાધુ સંપૂર્ણ સંવરમાં છે માટે તેમના શરણથી પ્રવૃત્તિના પાપો જાય. ધર્મના શરણથી બધા કર્મની નિર્જરા થવા માંડે. શ્રેણિક મહારાજા મહાવીર ભગવાનના શરણે ગયાને સુખી થઈ ગયા. ભગવાનના સમાન બની જવાના! જેનું શરણું સંમર્પણ થાય એના જેવા આપણે બની જઈએ.

મોહરાજા બહુ બળવાન છે. આપણે જેમ જેમ ઊંચે ચડીએ એમ એમ એની છાવણીમાં ફડફડાટ વધે, સામે વળતા મોહના હુમલા આવે પણ આપણે શરણ લઈને જઈએ તો કાંઈ ભચ નથી. શરણને છોડવાનું નહિ. દરિયામાં પાટીચું હાથમાં આવી ગયું છે.હવે એ છૂટવું ન જોઈએ, આપણને એ જ તારશે.

### દ્રવ્ય અને ભાવ, બેચ અપાચથી રક્ષા થાય

મુંબઈ જવા બસમાં બેઠા પછી રસ્તાની, ખાડા-ટેકરાની કોણ ચિંતા કરે ! ૨૦૦-૫૦૦ ટીકિટના આપીને એના વિશ્વાસે જેમ બેસી જઈએ છીએ તેમ અહીં પણ ટીકીટ કટાવી લ્યો ! શાસનની નાવમાં બેસી જાવ. આ ચાર શરણા શાસનની નાવ છે. તેમાં એટલી બધી તાકાત છે કે દ્રવ્ય અને ભાવ બેચ અપાચથી રક્ષા કરે. અપાચ એટલે દુઃખો, પ્રતિકૂળતા, રોગ, પેઢીની ચિંતા એ દ્રવ્ય અપાચ. મોહ, રાગ, રતિ, વેદના, એ બધા ભાવ અપાચો છે. મનની અંદર ઉઠતા અધ્યવસાચની રક્ષા આ કરશે. મોહના સુભટો દૂરથી જ ભાગી જશે. શરણને બરાબર સ્વીકારી લેવાનું. મુનિસુવ્રત સ્વામી ઘોડા માટે રાત્રે ૬૦ માઈલ ચાલીને ગયા કારણ ઘોડાએ અરિહંતનું શરણ સ્વીકાર્યું હતું. ઘોડો તો અશ્વમેઘ ચજ્ઞમાં ખતમ થઈ જવાનો હતો. પણ શરણ એવું પકડયું હતું કે ભગવાનને સામે ચાલીને આવવું પડયું. જેમ જેમ અરિહંતાદિના શરણ સ્વીકારીએ તેમ તેમ ઉત્કૃષ્ટ કોટિના સંચોગો સામે ચાલીને મળે, સારા ચારિત્રમાર્ગની આરાધના મળે.

### શરણે જાય તે તરી જાય :

વળી, ભવ્યત્વનો પરિપાક કરવા વિચારવાનું કે આ ચાર જ શરણરૂપ છે, બીજું કાંઈ નહિ. ભયંકર માંદગીમાં ભાઈ, બેન, માતા કોઈ રક્ષા ન કરી શકે. આપણી રક્ષાની તાકાત આ ચારમાં જ છે. મોટા મોટા ગ્રેડની સીક્યુરીટીવાળા ઉપડી ગયા પણ નમસ્કારમંત્ર જેના હૃદયમાં હતા તે તરી ગયા. આવનારી આપત્તિ સંપત્તિમાં મનમાં દેટ ધારી રાખો કે આના સિવાય કોઈ રક્ષણ કરનારું નથી. આપણા જીવનની લડતમાં આ ૪ સિવાય છૂટકો જ નથી... બીજે ક્યાંચ ઠેકાણું પડવાનું નથી. મનમાં આવતા ભયંકર વિચારોથી આ જ બચાવશે. મન આત્માને આધિન નથી.

મન આત્માને હિત કરનારું હોય તો કોઈ વાંધો નથી

50

For Personal & Private Use Only

પણ એવું નથી. એક ભૂંડ ખાઈ-પીને ઉકરડામાં પડયું હોય તો તેનું મન ક્યાં દોડે ? શું વિચારો આવે ? ઉકરડાના કે બીજા…કારણ, તેણે ઉકરડા સિવાય કાંઇ જોયું જ નથી.

આપણા જીવે પણ અનાદિકાળથી વિષયોરૂપી ઉકરડા સિવાય કાંઈ જોયું નથી. આહારસંજ્ઞાઓમાં જ રખડયા છીએ. આ એક નહિ અનાદિભવોથી આપણે પાંચ ઈન્દ્રિયોમાંજ ભટક્યા એટલે હવે તેના જ વિચાર આવે.. બગીચા તો જોચા જ નથી. ધર્મ/યૅ થાવચ્ચ/આ૨ાધના/સ્વાધ્થાય/ પ૨માત્મભક્તિ/ ક્ષપકશ્રેણીના ઉદ્યાન તો જોયા જ નથી. હવે આ લાવવું હોય તો બગીચામાં ફરવું પડે. ભમરાને હંમેશા ફૂલોનો જ વિચાર આવે...

હવે રખડવાનું બદલો. ધર્મના બગીચામાં ફરો... તમારા પરિણામ સુધરી જશે. નહિતર મન બહુ ભયંકર છે. વાંકુ ચાલ્યું ને નરકના કર્મ બાંધી દેશે. આત્મા એ શેઠ છે, મન એ મેનેજર છે. મન માલિકને નીચે ધકેલી દે એવું છે એને કોણ વશ રાખે ? શરીરથી સમાજની મર્યાદા નડે પણ મનથી તો બધા ભયંકર પાપો થઈ શકે. એમાંથી કોણ રક્ષા કરશે ? મિથ્યાત્વ અને કષાય મોહનીયના કર્મો અંદર પડયા છે. આજે જે થોડા શાંત થયા છે તે દેવ-ગુરુનો પ્રભાવ છે.

### પરમાત્મા જ રક્ષણહાર છે.

આત્મામાં ઘણા કર્મચોટ્ટાઓ પડચા છે. એ ક્યા ટાઈમે ક્યું ખરાબ કામ ન કરાવે એ કંઈ કહેવાચ નહિ. ને પાછા ઉદચમાં આવે ત્થારે નવા કર્મોનો બંધ તો ખરો જ. હવે અરિહંત

56

એ જ શરણ. કહી દેવાનું હે દેવાધિદેવ ! મિચ્ચાત્વનું તોફાન આવે તો તું બચાવજે તું જ માતા છે. હું ખરાબ રસ્તે રખડી જાઉં તો પાછો બોલાવજે. ભગવાન તું જ રક્ષણહાર છે. આજે આટલી વિક્ટ પરિસ્થિતિમાં દુનિચા જીવે છે તો આવતી કાલનું શું ? એમાં જિનશાસનનું શું થશે ? સંઘો તીર્થો, દેરાસરોનું શું ? ધર્મ, સંસ્કૃતિ ઉપર મોટી આફતો આવી છે. આ બધા ઉપસર્ગોમાંથી હે ભગવાન ! હવે તું જ બચાવજે.

હે પરમાત્મા ! આ દુનિયામાં મને મારા પાપોથી, મારા દુઃખોથી છોડાવનાર કોઈ જ નથી. **અમરકુમારને** માતાએ છોડી દીધો. અહીં સવારે કિલ્લો ચણે ને રાત્રે પડે. આપણું પણ એવું જ છે. કરોડો અસંખ્ય ભવોમાં કિલ્લા રચ્યા ને મૃત્યુ આવે એટલે બધું ધ્વસ્ત એક મરણનો સપાટો બધુ સાફ કરી જાય..

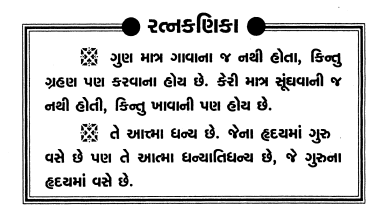
પણ હવે જિનશાસન મળ્યા પછી એવું કરવાનું કે મૃત્યુ કાંઈ કરી ન જાચ. અલમસ્ત શરીર પણ મૃત્યુ આવતા બળી જવાનું પણ એ શરીરથી કરેલી આરાધના સાથે આવશે. ભેગા કરેલા કરોડો રૂા. એક્સાથે મૂકીને જતા રહેવાનું પણ સુકૃતની કમાણી સાથે આવશે. એવું કરો કે આપણા કરેલા પ્રચત્નોને મૃત્યુ ફેલ ન કરી શકે.

અહીં કિલ્લો રાતે તૂટી જાય છે. સલાહ મળી કે ૩૨ લક્ષણા પુરુષનો વધ આપો. રાજાએ જાહેરાત કરાવી પણ દીકરો કોણ આપે ? પણ એકને ૫-७ હતા ને કીધું આ એકને લઈ જાવ.... પેલો બધા પાસે ગચો. બાપા કાકા બધાની આગળ

For Personel & Private Use Only

કરગર્યો પણ બધાએ કહી દીધું અમારું કાંઈ ન ચાલી શકે અમે શું કરી શકીએ ?

આ દુનિયામાં અરિહંત સિવાય કોઈની શરણ આપવાની તાકાત નથી. આ ચાર એ હૃદયમાં મુખ્ય તરીકે જોઈએ. વસ્તુપાળે મંત્રી પદ લેતાં શરત કરી કે મારા દેવ-ગુરુ ધર્મ પહેલાં પછી તમારું રાજ. એમ ન કીધું કે મારો પરિવાર પહેલો. કહી દીધું દેવ-ગુરુ ધર્મને બાજુ પર મૂકી તમને નહિ સાચવું. આવું મંજૂર કરીએ એટલે અરિહંતનું શરણું રાખ્યું કહેવાશે.



### અરિહંતે શરણં પવજ્જામિ :

૪ શરણમાં ૧ લુ શરણ અરિહંતનું સ્વીકારવાનું. શરણ ક્યાં સુધી ? જાવજજીવ, ચાવત્ જીવ, જ્યાં સુધી આ શરીરમાં જીવ છે ત્યાં સુધી. ભવોભવ કેમ નહિ ? ભવોભવ શરણ લઈએ ને બીજા ભવમાં અરિહંતને બદલે સામાન્ય દેવ મળે તો લીધેલું શરણ તૂટી જાચ માટે ભવોભવ નહિ. આ શરણ ભાવપૂર્વક લેવા અરિહંતોને વિશેષણ પૂર્વક ચાદ કરવાનાં.

#### (१) परमतिलोगनाहा

નાથ એટલે રક્ષક. અથવા તો યોગ અને ક્ષેમ કરે તે નાથ. પરમાત્માની કૃપાથી જ મોક્ષમાર્ગમાં નવા નવા યોગની પ્રાપ્તિ થાચ. પ્રાપ્ત થચેલા યોગોની રક્ષા પણ પરમાત્માનો કૃપાથી જ થાચ.

અરિહંત એ દુર્ગતિમાં પડતા જીવોની રક્ષા કરે. બાહ્ય અને આભ્યંતર દુશ્મનો સામે જીવની રક્ષા કરે. વળી, ત્રણે લોકના બધા જીવોની રક્ષા કરનાર અરિહંત છે.

(२) अणुत्तरपुण्णसंभारां

અનુત્તર પુણ્યના સ્વામી છે. દુનિયામાં કોઈનું ન હોય એવા પુણ્યને ધારણ કરનારા છે. ઈન્દ્રોને બોલાવવા ન પડે, દોડી દોડીને આવે. અરે ! હું પહેલો, હું પહેલો એમ કરતા આવે. ભગવાનનો જન્મ થાય ને ૧૪ રાજલોકમાં અજવાળા થઈ જાય, આખું આકાશ દેવતાઓથી ભરાઈ જાય. અસંખ્ય દેવતાઓ મેરૂ પર્વત પર આવી જાય.

ઈન્દ્ર મહારાજા ભગવાનના ઘરે આવે. પ્રભુને તો વંદન

٥٩

કરે પણ એમની માતાને પણ વંદન કરે. કહે, "હે જગત દીપીકા ! જગતમાં પ્રકાશ કરનાર પુત્રને જન્મ આપનાર રત્નકુુક્ષી માતા, આપને વંદન હો." માતા પાસે પ્રભુનું બીજુ રૂપ મૂકે. માતાને અવસ્વાપિનિ વિદ્યા આપે અને ભગવાનને અભિષેક માટે લઈ જવા પાંચ-પાંચ રૂપો ધારણ કરે. ૧ રૂપથી ભગવાનને પોતાના હાથમાં લે. બીજા રૂપથી ભગવાનને માથે છત્ર ઘરે. ૧ રૂપથી હાથમાં વજ ઘરે. અને બાકીના ૨ રૂપથી ચામર લઈને પરમાત્માને વીંઝે.

જન્મતાની સાથે જ કેવું પુણ્ય ? ૧ કરોડ અને ૬૦ લાખ કળશોથી દેવતાઓ અભિષેક કરે. કળશના નાળચા ૧ યોજનના હોય. દેવતાઓ સેવામાં હાજર હોય એવા ઉત્કૃષ્ટ પુણ્યના સ્વામી તિર્થકર દેવો હોય.

તિર્થકર ભગવાન માતાના ગર્ભમાં આવે ત્યારથી તેનો પ્રભાવ શરૂ થઈ જાય. ઘણીવાર ભગવાનનું નામ પણ એ રીતે પડે. અજીતનાથ ભગવાનના માતા-પિતા સોગટાબાજી રમે. માતા દરેક વખતે હારે પણ અજિતનાથ ભગવાન ગર્ભમાં આવ્યા એટલે માતા જીત્યા. અજિતનાથ નામ પડ્યું.

સુમતિનાથ નામ કેમ ? એ કાળમાં રાજચમાં એક જટિલ પ્રશ્ન આવ્યો. પતિ મરી ગયો. બે પત્નીને એક પુત્ર. જેનો પુત્ર હોય તેને સંપત્તિ મળે. બંને કહે પુત્ર મારો જ છે. હવે પુત્ર કોનો છે એ કેમ ખબર પડે ?

મહારાણી કહે, "હું ન્યાય કરૂં. પુત્રનાં બે ટુકડા કરો અને બંનેને એક એક ટુકડા અને અડધી મિલ્કત આપી દો.

62

આ સાંભળીને સાચી મા રોઇ પડી. તે કહે ''મારા પુત્રને મારશો નહિ. મરે એના કરતા બહેતર છે કે તેની પાસે રહે."

બીજી પત્ની કાંઈ બોલી નહિ. તેને શું ? પુત્ર મરે તોચ અડધી મિલ્કત મળે ને !

અહીં ન્ચાચ થઈ ગચો. રાણી કહે "પુત્ર અને મિલ્કત બંને પહેલી પત્નીને આપી દો આ બીજી પત્નીનો દાવો ખોટો છે." એમ સુમતિનાથ ભગવાન ગર્ભમાં હતા ને તેથી મહારાણીશ્રીને આવી બુદ્ધિ સૂઝી માટે સુમતિનાથ નામ પાડચું.

(3) खीणरागदोषमोहा

જેના રાગ દ્વેષ અને મોહ એ ત્રણ મહાદુશ્મનો ક્ષીણ થઈ ગયા છે તે.

(४) अचिंतचिंतामणी

ભગવાન અચિંત્ચચિંતામણી છે. ચિંતામણી એ રત્ન છે. તેની અક્રમથી સાધના કરવી પડે. તે સિદ્ધ થઈ જાય પછી આંખો મીંચીને એની પાસે જે માંગીએ તે ક્ષણમાં હાજર થઈ જાય. સાત માળનો મહેલ માંગીએ તો એ હાજર થઈ જાય. કરોડો સોનામહોરો માંગીએ તો તે હાજર થઈ જાય પણ, આ ભગવાન તો આપણે જેટલું ચિંતવી પણ ન શકીએ એટલું ફળ આપે. ન માંગીએ તો ય આપે.

હેમચંદ્રસૂરિ મ. લખ્યું કે તમારામાં બુદ્ધિ, સમજણ હોચ તો એકમાત્ર આ અરિહંતને ભજો. બાકી બધું છોડી દો. તમારે



માંગવું ચ ન પડે સામે ચાલીને મળશે. તમારી કલ્પનાથીચે વધારે મળશે. ભગવાનના ચરણમાં માથું મૂકી દેવાનું.

મારે ભવોભવ તમારા શાસનની સેવા સિવાય કશું જ કરવું નથી. મારે આપના સિવાય કાંઈ જોઈતું નથી.

(५) भवजलहीपोहा

આ ભીષણ ભવસમુદ્રમાં ભગવાન વઢાણ જેવા છે. એમાં બેસીએ અર્થાત્ એમને ભજીએ એટલે આપણને સંસારની પાર ઉતારી દે.

(९) एगंतशरणा :

મારા માટે એકાંતે શરણ કરવા યોગ્ય છે. અષ્ટપ્રાતિહાર્થ યુક્ત, સમવસરણયુક્ત એવા દેવાધિદેવનું હું શરણું સ્વીકારું છું.

ભવ્યત્વના પરિપાક માટે રોજ ૩ વસ્તુ કરવાની. ચાર શરણ. દુષ્કૃતની ગર્હા અને સુકતોની અનુમોદના. આ ૩ વસ્તુ કરવાની પણ સૌથી મહત્વની વાત એ છે કે તેમાં પ્રણિધાન જોઈએ. પ્રણિધાન વગર હજાર વાર કિચા કરો તો ચ જોઈએ તેવું ફળ ન મળે અને પ્રણિધાનપૂર્વકની ૧ વારની કરેલી કિચા ઘણું ફળ આપી દે. કોઈ પણ કાર્ચની સિદ્ધિમાં પ્રણિધાન એ મુખ્ય કારણ છે.

આધ્યાત્મિક જગતમાં તમે જેની ઈચ્છા કરો, પ્રણિધાન કરો તેનું ફળ મળ્યા વગર રહે નહિ. પ્રણિધાનથી ! તીવ્ર રસવાળા કર્મો બંધાચ. જે લક્ષ છે તે સિવાચની વસ્તુઓમાંથી

68

મનને પાછું ખેંચી એકમાત્ર લક્ષમાં મન પરોવવું તે પ્રણિધાન. પરમાત્માની પૂજા વિધિમાં દશત્રિકમાં ત્રિદિશાત્થાગ ત્રિક બતાવી. ત્રણે દિશાનો ત્યાગ કરીને માત્ર ભગવાન તરફ જ નજર. કોણ આવ્યું, ગયું, કોણ શું કરે છે કાંઈ જ ખબર ન પડે.

## પ્રતિક્રમણ કેવું હોચ ?...

પૂ. ભુવનભાનુસૂરિ મ. હંમેશા ઊભા ને ઊભા જ પ્રતિક્રમણ કરવાનું. એક એક શબ્દ પર ઉપયોગ હોય, તેના ભાવાર્થોથી ભાવિત થઈ જાય, એમના સંસારી પિતાશ્રી પણ એવા ! કાળુશીની પોળમાં રહે. આજુબાજુવાળા કહે, પ્રતિક્રમણમાં વંદિત્તાનો આદેશ આપ્યો હોય ને આખું વંદિત્તુ રડતા રડતા જ બોલે. વંદિત્તામાં આખા દિવસના પાપોની આલોચના આવે. માત્ર એકાગ્રતાપૂર્વક નહિ, અર્થોથી ભાવિત થઈને ક્રિયા કરવાની.

એક એક સૂત્રો-અર્થોમાં કેટલા રહસ્યો ! એક અરિહંત ચેઈઆણંનું ફળ કેટલું ? આખી દુનિયાએ પરમાત્માને જે વંદનાદિ કર્ચા, પૂજા કરી, ભગવાનની સ્તોત્ર હારા સ્તવનાદિ કરી, ભગવાનને વસ્ત્ર, ફૂલ જે ચઢાવવાદિ હારા સન્માનાદિ કર્ચા હોય, તે બધાનું ફળ આપણે મેળવવું છે. કેવી રીતે ? અનુમોદનાથી. તે બધાની અનુમોદના માટે ૧ નવકારનો કાઉસગ્ગ કરીને તે ફળ મેળવવાનું.

# કાઉસગ્ગ કેવા ભાવથી ?

સમ્ચક્ત્વની પ્રાપ્તિ માટે, મોસની પ્રાપ્તિ માટે કાર્યોત્સર્ગ



Jain Education International

કરવાનો. પણ કેવી રીતે ? શ્રદ્ધાથી.માત્ર કોરી શ્રદ્ધા નહિ, બુદ્ધિપૂર્વકની શ્રદ્ધા. વળી, ઉતાવળથી નહિ ધીરજથી, ધૃતિપૂર્વક જે શબ્દો છે એમાં અર્થની ધારણાથી અને અનુપ્રેક્ષાથી અર્થોના ચિંતવનપૂર્વક કાઉસગ્ગ કરવાનો. વળી, આ બધું કેવી રીતે ? 'વકુમાણીએ' વધતી જતી શ્રદ્ધાથી, વધતી જતી બુદ્ધિથી, ધારણાથી, ધૃતિથી, અનુપ્રેક્ષાથી કાઉસગ્ગ કરવાનો, આ રીતે ભાવપૂર્વક કરેલા એક અરિહંત ચેઈઆણંનું કેટલું જબરજસ્ત ફળ મળે ! આ બધો લાભ ૧ નવકારના કાઉસગ્ગમાં મળી જાય.

## સૂત્રના શબ્દો એ મંત્રાક્ષરો છે.

પાંચ દંડક સૂત્રો છે. નમુત્થુણં, અરિહંત ચેઇઆણં, લોગસ્સ, પુક્ખરવરદીવક્રે અને સિદ્ધાણં-બુદ્ધાણં. આમાં તો ભારોભાર માલ પડચો છે. એક સૂત્ર ૫૦ વાર બોલીએ તોચે આગળ વધવાનું મન ન થાચ. ૫ કલાક નમુત્થુણંમાં જાચ. "અરિહંતાણં, ભગવતાણં" બોલ્યા જ કરીએ આગળ વધાચ જ નહિ. 'અરિહંત' શબ્દ આવે ને રૂંવાડા ઉભા થઈ જાચ. એના શબ્દો એ મંત્રાક્ષરો છે.

એક પદ પણ પ્રણિધાન પૂર્વક બોલીએ તો હમણાં મોક્ષ થઈ જાચ. ઓછું કરો. પણ એકતાન થઈને કરો. એક નવકાર ગણો પણ એવા ભાવપૂર્વક ગણો કે મન એમાં ઠરી જાચ. કેટલા મંત્રાક્ષરો ! નવકારના 'નમો અરિહંતાણં' પદના માત્ર ૧લા અક્ષર 'ન' માં ૧૦૦૮ વિધાઓ છે. આ બધા સૂત્રોમાં ભીંજાતા આવડી જાચ તો કામ થઈ જાચ.

> **US** For Personal & Private Use Only

# શરણ બીજું ભજે સિદ્ધનું :

બીજું શરણ કોનું ? સિદ્ધ ભગવંતનું ! તેમનું પણ અહીં વિશેષણોથી ભાવપૂર્વક શરણ સ્વીકારવાનું.

(१) पहिणजरमरणा

જેમના જન્મ, જરા અને મરણ નાશ પામી ગયા છે તે. જે પૃથ્વી પર હવે ફરી જન્મવાના જ નથી. આ ૩ મહારોગથી જે હંમેશ માટે છૂટી ગયા તે.

(२) अवेअकम्मकलंका

કર્મ એ આત્મા પર લાગેલું કલંક છે. આપણે કર્મોથી કલંકિત છીએ. સિદ્ધ ભગવંતોને કર્મ નથી. આથી તેઓ કર્મથી અકલંકિત છે. અરિહંતોને ઘાતી કર્મ ગયા. અઘાતી રહ્યા પણ એચ હવે જવાના. એટલે અરિહંતો અને સિદ્ધો અક્લંકિત.

આપણે જન્મ લીધો એટલે જ સિદ્ધ થઇ ગયું કે કર્મ છે. કર્મ હોચ તો જ જન્મ હોચ. વળી પાછા દુ:ખો ભોગવીએ છીએ રોગના, ઘડપણના. કુટુંબ પરિવારની માનસિક ચિંતાઓ આખી દુનિચા ભોગવે છે, આખુ જગત કર્મને આધિન છે. કોઇનું ધાર્શું અહીં થતું નથી. મનુષ્યજન્મ પામીને એક જ કામ કરવાનું અને તે આ કર્મનો નાશ કરવાનું. આરાધના સાધના દ્વારા અશુભ કર્મ દૂર થાય અને નવુ નવુ શુભ કર્મ બંધાય ને ઉત્તરોત્તર મોક્ષ સુધી પહોંચાચ.



(3) पणट्ठवाबाहा :

બધી પીડાઓ જેની નાશ પામી ગઈ છે એવા. કર્મ નથી માટે પીડા નથી. કર્મ નથી તો પછી એમનું સ્વરૂપ કેવું ?

(४) केवलनाणदंसणा :

કેવળજ્ઞાન અને કેવળદર્શન ચુક્ત છે. આત્માના સ્વાભાવિક ગુણોને ભોગવે છે. દુઃખ ગયું અને સંપૂર્ણ સુખ પ્રગટ થઈ ગયું. કેવલ એટલે સંપૂર્ણ. સપૂર્ણજ્ઞાન થયું, સર્વજ્ઞ બની ગયા. ત્રણે કાળની, સમયે સમયની એવી કોઈ વસ્તુ, ઘટના, પદાર્થ વિધમાં નથી જે તેઓ ન જાણી શકે.

જ્ઞાનનો વિષય જે હોય તેને જ્ઞેચ ક્લે. ત્રણે કાળના બધા જ્ઞેચને જાણે તે સર્વજ્ઞ. એવું સર્વજ્ઞપણું કેવી રીતે મળે ? કિંમતી વસ્તુ મેળવવા વધારે પુરુષાર્થ કરવો પડે. પેલો વેપારી ચિંતામણી રત્ન શોધવા નીકળ્યો છે. સવારથી સાંજ સુધી એક જ ધૂનમાં ગામ-પરગામ ફરે છે. દિવસો ને, મહિનાઓ ને વર્ષો વીત્થા પછી રત્નદ્વીપમાં મળ્યું. કેવળજ્ઞાન ઘર બેઠા મળે ?

(५) सिद्धिपुरनिवासी :

સિદ્ધિપુર એટલે મોક્ષ. ૪૫ લાખ યોજનની સિદ્ધશિલા. ૧૪ રાજલોકમાં સૌથી ઉપર છે. તેની આગળ અલોક છે. કર્મથી આત્મા સંપૂર્ણ મુક્ત બને એની બીજી ક્ષણે આત્મા ત્થાં જતો રહે. એની આગળ અલોકમાં ન જઈ શકે.



(९) निरुवमसुहसंगया :

જેને કોઈની ઉપમા ન આપી શકાચ, કોઈની સાથે સરખાવી ન શકાચ એવા સુખથી ચુક્ત છે. સિદ્ધ ભગવંતનું સુખ કેટલું?

આખા જગતના બધા જીવોના, ઈન્દ્રોના, દેવતાઓના, ચક્રવર્તીઓના, રાજાઓના-બધા જીવોના સુખ ભેગા કરીએ, એક કાળના નહિ-ત્રણે કાળના સુખ ભેગા કરીએ એના કરતાં અનંતગણુ સુખ એક સિદ્ધના જીવનું છે. તેને કોઈની સાથે ન સરખાવી શકાચ.

(७) सव्वहाकयकिच्चा :

સર્વથા કૃતકૃત્ય. જેના બધા પ્રયોજન પૂરા થઇ ગયા છે, જેને હવે કશું જ કરવાનું બાકી નથી. સંસારનું ભવોભવનું ભ્રમણ અંત પામી ગયું છે એવા સિદ્ધ ભગવંતોનું મને શરણં હો, મને આશરો હો.

### ते मुनि वंदो, ते मुनि वंदो :

ત્રીજું - સાધુનું શરણ, વિશેષણોપૂર્વક સાધુ ભગવંતોને ચાદ કરીને તેમનું શરણ સ્વીકારવાનું.

આજના કાળે સાચું ગુરુ તત્વ મળવું ચ મુશ્કેલ. જ્ઞાની ગુરુ મળવા દુર્લભ છતાં એના માટે કાંઈ બધા સાધુની પરીક્ષા કરવા ન બેસાચ. એના માટે તો ભગવાનને જ પ્રાર્થના કરવાની કે "હોઉ મમ તુહ પભાવઓ, સુહગુરુજોગો," મને તમારા પ્રભાવથી સદ્ગુરુનો ચોગ પ્રાપ્ત થાઓ. મારી બુદ્ધિથી શોધવા જઈશ તો ઊંધુ જ પકડાશે. મારી બુદ્ધિ અહંત્વથી ખરડાચેલી છે.

66

# ભવિચણ ! માણીએ ગુરુ સંચોગ :

સદ્ગુરુનો ચોગ એમનેમ ન મળે, મળે તો ન ફળે. એ જચવિચરાચની ૧૩ માંગણીમાં બ્મી માંગણી મૂકી. એ પઢેલા છ ની પૂર્વભૂમિકા જોઈએ. એનાથી મળે, ફળે.

ભવનિર્વેદ ૧ લો મૂક્યો. સંસાર હેચ છે. તેના પરથી મન ઉઠી જવું જોઈએ. સંસારમા અનુકુળતા જોઈને ફફડાટ થાચ. એ પછી માર્ગાનુસારી. પણું એના પણ ૩૫ ગુણ બતાચા. પછી ઈષ્ટફલસિદ્ધિ જ્યાં સુધી સંસારમા રહું ત્યાં સુધી ભગવાનની પૂજા, ભક્તિ, આજ્ઞાપાલન કરી શકું એવી સાંસારિક અનુકુળતા અને પછી આલોક-પરલોક વિરુદ્ધનો ત્યાગ.

ગુરુજણપૂઆ એટલે માતા-પિતાની પૂજા, પૂજાનો અર્થ એમની સેવા-ભક્તિ. મા-બાપ પ્રત્થે અવગણના હોચ એને ગુરુ સારા ન મળે. દીક્ષા લીધા પછી મા-બાપને પણ આ માર્ગે વાળવાના છે. જેના હૈચામાં મા-બાપ નથી એને ઉત્તમગુરુનો યોગ ન મળે. માતા-પિતાની જે સારી ભક્તિ કરે તેને ચારિત્ર મળે જ. કદાચ માતા-પિતાની સંમતિ ન મળે તેમ હોચ તો પણ એમને ભાવપૂર્વક હૃદચમાં રાખીને દીક્ષા લેવાની છે.

અને 'પરાર્થકરણ'- બીજાના માટે કરી છૂટો, સ્વાર્થને ગોણ કરી નાખો. જેટલી શક્તિ હોય તે બધી પરોપકારમાં વાપરો. પરોપકાર એ જ મોટામાં મોટો ધર્મ છે આ બધી લોક્કિ વસ્તુ છે. એ પૂર્વભૂમિકા છે. એનાથી જ લોકોત્તર એવી ઉત્તમ વસ્તુ સુગુરુનો ચોગ અને ભવોભવ એમની સેવા મળે.



આ મળેલ ધર્મને સ્થિર અને દંઢ કરવા વારંવાર એનું શરણ સ્વીકારવાનું અને સાથે જચવિચરાચની ७ અને ૮મી પ્રાર્થના મજબૂત કરવાની. 'સુઢગુરુજોગો, તવ્વચણ સેવણા આભવમખંડા.' આ ભવમાં ઊંચી કોટિના સુગુરુનો યોગ મળે જે પરમાત્માની પરંપરામાં આવ્યા હોય ને તેમના વચનને માન્ય કરતા હોય. ક્યારેક એવા ગુરુ દ્રવ્ય ક્ષેત્ર-કાળ-ભાવને પામીને રહસ્થથી તિર્થકર ભગવાનના વચનને સ્થૂળ દેષ્ટિવાળા જીવો કહે ત્યારે કદાચ સહેજ ફરતુ પણ લાગે તો પણ ગુરુનું જ વચન મનાચ. માટે ગુરુના વચનનું પાલન કહ્યું, સીધું તિર્થકર ભગવાનના વચનનું પાલન એમ નહિ. હકીકતમાં ગીતાર્થ એવા ગુરુનું વચન એ ભગવાનનું જ વચન છે.

आज्ञा गुरुणां अविचारणीया :

ગુરુના વચનો પર તર્ક ન કરાચ. એ જ સાચું છે. એવી શ્રદ્ધાથી માનવાનું ને અખંડ રીતે પાળવાનું. આ શ્રદ્ધા કેવળજ્ઞાન અપાવી દે. આ શ્રદ્ધા વિનાનું જ્ઞાન શુષ્ક છે. જ્ઞાન કરતાં શ્રદ્ધા બળવાન છે. કારણ આપણા અંદરના ભાવો રાગ-દ્વેષથી ખરડાચેલા છે. અને ગુરુ પરની શ્રદ્ધાથી જ એ વિશુદ્ધિ આવે.

### ગતાનુગતિક્તા ટાળો :

વળી, આ પ્રાર્થના ભગવાન સમક્ષ કરવાની છે. ભગવાન સુવિશુદ્ધ છે એમની આગળ કરેલી સુવિશુદ્ધ ભાવના ફળ્યા વગર ન રહે પણ આપણને સાચી પ્રાર્થના કરતા પણ નથી આવડતું. માત્ર ગતાનુગતિક રૂટિન મુજબ બોલી જઈએ છીએ.

( ۲۹

For Personal & Private Use Only

Jain Education International

કારણ સમજણ નથી. આ એક એક યોગ કેવળજ્ઞાન આપનારો છે. એક એક શબ્દ મંત્રાક્ષર સ્વરૂપ છે, કેટલાય છૂપા ભાવો એમાં પડયા છે. આપણે વિચારી ન શકીએ એવા અગણિત લાભો ભર્યા છે.

આ માંગણી અવિરત કરવાની- ભગવાન તમારા પ્રભાવથી જ સુગુરુનો યોગ અને એમના વચનનું પાલન મળે. એ પણ આ ભવ માટે નહિ ભવોભવ માંગવાનું.

આ ૫ મા આરામાં મહાગીતાર્થ ગુરુ મળ્યા એટલે કેવળજ્ઞાની મળ્યા, લોકપ્રકાશના રચયિતા લખે છે કે 'કિર્તીવિજય' (એમના ગુરુનું નામ) એ મહાન મંત્ર મને મળ્યો છે. એનાથી બધુ સિદ્ધ થાય છે. ગુરુનું પ્રત્યેક વચન તીર્થ લાગે. પ્રત્યેક વચનમાં દ્વાદશાંગી દેખાચ. ગુરુનું વચન એ જ શાસ્ત્ર. આ મન ગુરુને વશ થવું જરૂરી છે.

(१) पसंतगंभीरासया :

પ્રશાંત અને ગંભીર આશચવાળા. આશચ એટલે ચિત્તના પરિણામ. પ્રશાંત એટલે ઉકળાટ, ઉદ્ધેગ વગરના. ગમે તેવા પ્રસંગોમાં, નિમિત્તોમાં ચિત્તની સ્વસ્થતા, સમાધિ જાળવી રાખે તેવા અને ગંભીર એટલે હર્ષ-શોક વગરના.

ગમે તેવા સુખના પ્રસંગમાં કે દુઃખના પ્રસંગમાં મોટા ઉપરની એક રેખામાં પણ ફેરફાર ન થાય એવા. પદવી આદિ મળી જાય તો હર્ષ ન આવે કદાચ અપયશ વિ. થઈ જાય તો ખેદ ન થાય. (२) सावज्जजोगविरया :

સાવધ યોગથી વિરામ પામેલા. સાવધ એટલે જેનાથી પાપ લાગે એવા. હિંસા-જૂઠ-ચોરી-મેથુન-પરિગ્રહના પાપોથી, ૧૮ પાપસ્થાનકોથી અટકી ગયા છે.કેટલું પવિત્ર જીવન જીવનારા! કેવા ઊંચા પરિણામવાળા.

સુદત્ત મુનિવર જંગલમાં કાઉસગ્ગમાં ઉભા હતા. ગુણધર રાજાએ તેમને ઉપસર્ગ માટે શિકારી કૂતરા છોડયા. પણ કૂતરા તેમની નજીક ગયા ને શાંત પડી ગયા. ગુણધર રાજા શરમાઈ ગયો. જે કામ કૂતરા પણ ન કરી શકે એવા કામ હું કરું ? હું કુતરા કરતાં પણ ગયો ? શરમાઈ ગયો છે.

એટલામાં શ્રાવક પસાર થયો. ગણધર રાજાએ આ વાત કરી, શ્રાવક સાંત્વના આપે છે કહે છે આ સુદત્ત મુનિવર છે. સંસારીપણે રાજકુમાર હતા. એક ચોર ચોરીના ગુનામાં પકડાચો, સાથે હિંસા પણ કરી હતી. આ બે ગુનાની સજારૂપે એને ફાંસીની સજા રાજ્ય તરફથી ફટકારાઈ. આ જોઈને સુદત્ત કુમાર વિચારે છે કે મારે પણ આવા પાપો કરવાના ? પાપથી ડરીને દીસા લીધી ને હવે ઉગ્ર સાધના કરે છે.

એક સાધુ મહારાજ. દીક્ષામાં મન ઢીલું પડ્યું ને કપડા બદલી દીધા. મુંબઈ માં હતા મુતરડીમાં ગયા ને જીવડાઓ જોઈ ગભરાઈ ગયા. મારે આટલા બધા જીવોની હિંસા કરવાની. પહેલા જીવદયા બહુ પાળી છે. જીવદયાના પરિણામ જાગૃત છે. વળતા ગુરુ મ. પાસે આવ્યા, પ્રાથશ્ચિત લઈને શુદ્ધ થયા. ફરી નવી દીક્ષા લીધી.



(3) पंचविहायारजाणगा સાધુ મ. પાંચ મહાવ્રતોમાં આવી ગયા. બધા પાપોથી વિરત થયા. એક દિવસના પાપનું પ્રાથશ્ચિત કેટલું ? દુનિયાના બધાં પર્વતો સોનાના થઈ જાય ને બધું દાનમાં આપી દઈએ તોય ન છૂટે. એકવાર ભોજન કરીએ ને કેટલા પૃથ્વી, અપકાય, અગ્નિકાયના જીવો મરે.

અત્થારે ચારિત્ર લઈને થોડું કષ્ટ નહિ ભોગવીએ તો કર્મસત્તા છોડશે નહિ, અનેકગણું ભવોભવ ભોગવવું પડશે. મહાવીર ભગવાને ત્રિપૃષ્ઠ વાસુદેવના ભવમાં સીસું રેડચું. ૨૫માં ભવમાં આટલા બધા માસક્ષમણ કર્ચા તોચ પેલું બાંધેલું નિકાચિત કર્મ ઉદચમાં આવ્યું ને ભોગવવું પડયું. એકમાત્ર જિનશાસન સાચો માર્ગ બતાવે છે.

> સાધુ ભગવંત પાંચ પ્રકારના આચારને જાણે અને પાળે જ્ઞાનાચાર : ભણે, ભણાવે જ્ઞાન-જ્ઞાનીની આરાધના કરે

દર્શનાચાર : સાધુનો વિનચ, ભક્તિ, પૈચાવચ્ચ કરે

ચારિત્રાચાર : ચારિત્રના આચાર, ક્રિચાઓ પાળે. તપાચાર : છ બાહ્ય અને છ અભ્યંતર તપનું પાલન કરે વીર્ચાચાર : શક્તિ મુજબ આરાધનાઓમાં વીર્ચ ફોરવે, સત્વ કોરવે.

(४) परोवयारनिरया

પરોપકારમાં રત. સહાય કરે તે સાધુ, સાધુ શેમાં સહાચ કરે ? સંસારમાં, પૈસા મેળવવામાં ? ના, દુકાનના કે ફેક્ટરીઓના મુહૂર્ત જોઈ આપવામાં ? ના, સાધુ તો મોક્ષમાર્ગમાં સહાય કરે. કોઈ ને ઝેર ખાવું હોય તો તેમાં સહાય ન કરાય. પૈસામાં તો પાપ બાંધવાનું. સાધુ ધર્મમાં સહાય કરે.

(५) पउमाइनिदंसणा

કમળના દેષ્ટાંતવાળા. કમળ ઉગે કાદવમાં પણ કાદવથી અલિપ્ત રહે. સંસારમાં રહે ખરા પણ રમે નહિ. ભોગસુખોની ઈચ્છાઓ વગરના.

(୨) झाणज्झयणसंगयाः ज्ञान અને અધ્યયનમાં ઓતપ્રોત, એકાગ્ર ચિત્તવાળા ज्ञान અને અધ્યયનમાં યુક્ત એટલે પછી એ કેવા બને ?

(७) विसुज्झमाणभावा: વિશુદ્ધ મનના ભાવોવાળા, ભાવો આગળને આગળ ઉંચા પરિણામવાળા થાચ. યૈચાવચ્ચ, ભક્તિ, સહાચના ભાવો વધતા જ રહે. એવા સાધુ ભગવંતનું મને શરણ હો.

શાસ્ત્રકારોનો કેટલો ઉપકાર ! ૪ શરણ સ્વીકારવાના એટલું કહીને અટકી ન ગયા. સાથે એ શરણ કેવી રીતે લેવાનું, એ પણ બતાવ્યું. વિશેષણોપૂર્વક તેમની વિશેષતાઓ બતાવી જેથી ભાવવૃદ્ધિ થાચ. શરણ માટેના પાઠ પણ આપી દીધા જે માત્ર આપણે બોલી જવાના, કંઈ મહેનત નહિ કરવાની. માત્ર આપણે એક જ કામ કરવાનું, તેમાં ભાવ મેળવવાનું સુપ્રણિધાન કરવાનું.



. .

For Personal & Private Use Only

## મુનિશું મન માન્યો :

સાધુના ગુણો બતાવ્યા. 'પસંતગંભીરાસચા' પ્રશાંત અને ગંભીર આશચવાળા. ઉછાંછળાપણું ન હોચ. જેટલું જાણીએ સાંભળીએ તે બધાને કહેવાચ નહિ. પેટમાં રાખતાં આવડવું જોઈએ. બધી વાત બીજાને કરી દેવી એ અગંભીરતા છે. સાધુ ગંભીર હોચ.

વળી સાવज્जजोगविरया સ-અવધ અવધ એટલે પાપ કરાવે એવા ચોગોથી વિરામ પામેલા છે. એવા ચોગો કરવાના નહિ, કરાવવાના પણ નહિ. સાવધ બોલવાનું પણ નહિ. દીક્ષા લીધા પછી ઘરવાળા કરોડ કમાચ તો અનુમોદના નહિ કરવાની, ૧ કરોડ જાચ તો ખેદ પણ નહિ કરવાનો. વિચારવાનું કે આ બધા પૈસા પાછળ જીવન વેડફી રહ્યા છે, ધર્મ ગુમાવી રહ્યા છે. ક્ચારે છૂટશે ? મનથી, વચનથી ને કાચાથી પાપ કરવું નહિ, કરાવવું નહિ અને અનુ એટલે પાછળ, મોદ એટલે આનંદ, પાપની અનુમોદના પણ કરવી નહિ.

સાધુને સર્વ સાવધનો ત્યાગ, શ્રાવકને સામાચિકમાં નિચમથી ત્યાગ, સાધુને ચાવજ્જીવ. સાધુને તિવિહં તિવિહેણં, શ્રાવકને દુવિહં તિવિહેણં, કારણ શ્રાવક્પણામાં અનુમોદનાના પાપથી છૂટી શકાતું નથી. સામાચિક છે છતાં ઘર પર પોતાની માલિકી છે એની અનુમોદના છે. બેંકમાં રૂા. નું વ્યાજ આવે છે તેની માલિકી છે માટે અનુમોદનાનું પાપ લાગી જ જાચ. સર્વવિરતિ એ મહાન સાધના છે. પવન આવતો હોચ તો પણ હાશ! નહિ કરવાનું, અનુમોદનાથી વાઉકાચની વિરાધનાનું પાપ લાગે. સર્વજ્ઞ ભગવાન સિવાચ કોણ આવું બતાવી શકે ? જિનશાસન સિવાચ ક્યાં આવું મળે ?

### સંઘની આબાદી કેમ થાય ?

પ્રેમસૂરિ મ. ને કોઈ સાધુએ પૂછયું. ''સાહેબ ! આખા સંઘની આબાદી કેમ વધે?" પ્રેમસૂરિ મ. કોઈ મોટી મોટી ચોજનાઓ ન બતાવી માત્ર સાત જ અક્ષરમાં જવાબ આપ્યો 'પંચાચાર-પાલન.' એ જેટલું વધે તેટલી આબાદી વધે. આચાર્યોની બે જવાબદારી-પંચાચાર પાળવું અને પળાવવું. સાધુને એક જ જવાબદારી, પંચાચાર પાળવાની.

સાધુ પરોપકારમાં રત હોચ, કંજૂસ નહિ બનવાનું. તિર્થકર બનવાનો પાચો પરોપકાર છે. ભગવાનનું વિશેષણ મૂક્યું, પરાર્થવ્યસની. જેના વગર ચાલે નહિ, ચેન ના પડે તે વ્યસન, બીજાને સહાય કર્યા વગર, કંઈ ને કંઈ કરી છૂટયા વગર પરમાત્માને ચેન ન પડે. નિગોદમાં પણ અવ્યક્ત પણે બીજાના સુખની ભાવના હોચ, સ્વાર્થ હંમેશા ગોણ હોચ. પોતાના સુખની ઈચ્છા નહિ કરવાની. બદલાની અપેક્ષા વગર સહાચ, સેવા, ભક્તિ કરવાની. કોઈ બદલો વાળવા આવે તો ના પાડવાની. બદલો લઈએ તો આપણું સુકૃત ક્યાં ઉભુ રહે ?

### બદલાની અપેક્ષા ન હોચ.

ઘણા એવા ભાગ્યશાળીઓ હોય, ઉપધાન હોય કે વર્ષીતપના પારણા સૌથી પહેલા રસોડામાં પહોંચી જાય, પહેલેથી છેલ્લે સુધીનું

> CO For Personal & Private Use Only

Jain Education International

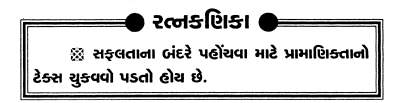
બધું સંભાળે, બધા તપસ્વીઓની એકદમ જોરદાર ભક્તિ કરે અને છેલ્લે જ્યારે પોતાના જમવાનો વખત આવે ત્યારે ઘરે જતા રહે. કહે, ''જમીએ તો સુકૃતનો બદલો વળી જાય" આપણે અહીં પ્રભાવના આપતા પહેલા દૂધ-પાણીથી પગ ધૂએ, લૂછે, માથે તિલક કરે, ચોખા ચોડે ને બહુમાનપૂર્વક પ્રભાવના આપીને ભક્તિ કરે.

## આને ભક્તિ કહેવાય ?

કોઈ ફાઈવસ્ટાર હોટલમાં જઈએ તો પણ બહુમાનપૂર્વક બોલાવે, બેસાડે, જમાડે પણ પાછા ઘરે વળીએ ત્થારે મોટું બીલ બતાડે. એ ભક્તિ કહેવાચ ?

## પંકજ પરે રે ન્યારા સાધુજી :

પાણી અને કાદવમાં કમળ ઉગે છતાં બેચથી અલિપ્ત, સાધુ સંસારમાં જ હોચ છતાં નિર્લેપ, આસક્તિ વગરના. બધી ખાવાની, પહેરવાની, ભોગવવાની ઈચ્છા નીકળી જાચ. આરાધના સાધના ઉપાસના - ધ્યાન - અધ્યયન, જ્ઞાન - દર્શન - ચારિત્રના ભાવો ઉછળે એવા સાધુનું શરણ સ્વીકાર્યા પછી ધર્મનું શરણ સ્વીકારવાનું.



# શરણ ચોથું ઘરે ધર્મનું :

અનાદિ સંસારમાંથી તારનાર આ ધર્મ છે. છતાં આજે ધર્મની બાબતમાં પણ ઘણી ગૂંચવણ ઊભી થાય છે. કેટલાય ધર્મો છે. આજે કોઈ જિનેશ્વર કે કેવળજ્ઞાની છે નહિ. સાચો અને મધ્યસ્થ માણસ ગૂંચવાઈ જાય આપણને તો નાનપણથી જ 'કેવલિ પજ્ષત્તો ધમ્મો' કેવળજ્ઞાની ભગવંતે કહેલો શુદ્ધ અને સાત્વિક ધર્મ મળ્યો પણ જેને એ નથી મળ્યો એ તો બધા ધર્મની પરીક્ષા કરીને જ સમજે કે આ જ ધર્મ શ્રેષ્ઠ છે.

## મારગની છે મૂંઝવણ ઃ

આપણને જિનશાસન મળ્યું છતાં એમાંચ શ્વેતાંબર, દિગંબર, સ્થાનકવાસી ને તેરાપંથી ને કેટલાય ગચ્છ. એમાં પાછો કાનજીસ્વામીનો નિશ્વયનયનો ધર્મ નીકળ્યો. હાલમાંય દાદા ભગવાન ને રજનીશ ને કેટલાય પંથો પડેલા છે. જ્યાં વાતો ઊંચી હોય ને આચરણમાં મીંડુ હોય ત્યાંય સાવધાની રાખવી પડે. કલિકાળમાં નવા નવા ધર્મો નીકળ્યા જ કરે. આ ઝેરી સાપ જેવો પાંચમો આરો છે, ડંખ માર્ચા જ કરે.

આ પંચમ આરો ભયંકર છે. માટે જ ઉપાધ્યાચજી મહારાજે કીધું, "કલિકાલે જિન્નબિંબ જિનાગમ, ભવિચણકું આધારા" આ પરમાત્માની પ્રતિમા અને શાસ્ત્ર એ જ એકમાત્ર આધારભૂત છે, તરવાના સાધન છે.

આત્મારામજી મહારાજ પંજાબી, ક્ષત્રિચકુળમાં જન્મ્યા.



સ્થાનકવાસી ને ત્યાં રહ્યા હતા. દીક્ષા લીધી. એમણે મૂર્તિપૂજાના વિરોધમાં બુટેરાચજીને હરાવી દીધા હતા. મૂર્તિપૂજા સત્ય નથી એ મત સ્થાપિત કર્યો. વાદમાં સત્ય જ જીતે એમ નહિ, હોંશિયાર હોય એ જીતે. સત્ય તો બહુ દૂરની વાત છે.

છતાં આગમો વાંચતા વાંચતા પછીથી આત્મારામજીને સત્ય સમજાચું. મૂર્તિનો વિરોધ તો વ્યવહારમાં ચ નથી. જીવને આલંબન તો જોઈએ જ. ને આંખ ઉધડી ગઈ. પણ સ્વાગ્રહ ન હતો. ઉપદેશપદમાં કહ્યું કે, 'મોહના અતિરેક વિના સ્વાગ્રહ થતો નથી.' મન મધ્યસ્થ છે. જે સાચુ હોય એ જ ગ્રહણ કરવું એ નિર્ણય છે ને સાચું સમજાતાં દેરાવાસી થઈ ગયા.

ધર્મની વિશેષતાઓ, મહાનતા સ્મરણ કરવા હારા પૂજ્યભાવે ધર્મનું શરણ ગ્રહણ કરવાનું.

(१) सुरासुरमणुअपूइओ :

સુર - અસુર અને મનુષ્યોથી પૂજિત :

આ ધર્મનું શરણ સમજવા જેવું છે. કેવળજ્ઞાનીઓએ પ્રરૂપેલા ધર્મ સિવાચ ક્યાંચ દોડવાનું નથી. ચાવજજીવ આ જ ધર્મ મારે છે એમ દંઢ રહેવાનું. તિર્થકર ભગવંતે જગતના હિત માટે જે ધર્મ બતાવ્યો તેનું જ મારે શરણ. આ શરણ સ્વીકારતા ઉલ્લાસ વધે તે માટે વિશેષણ બતાવે છે. આ ધર્મ સામાન્ચ કોટિનો નથી. સુર-અસુર અને દેવેન્દ્રોથી પૂજાચેલો છે. બધા સમ્યગ્ દંષ્ટિ દેવતાઓએ પૂજ્યો છે. ધર્મને પૂજવા ધર્મીને પૂજવા પડે. ધર્મ એ તો ગુણ છે તે ધર્મી આત્મામાં રહે. ધર્મ આપણામાં આવે ને દેવતાઓથી પૂજિત બનીએ. જેનામાં ધર્મ પરિણમ્યો હોચ તેની ઈન્દ્ર પ્રશંસા કરે. ઈન્દ્ર સભામાં બેસતા પહેલા વિરતીધરને નમસ્કાર કરે.

ભગવાને વિરતિરૂપ ધર્મ ભાખ્યો છે. સમ્યગ્દષ્ટિ દેવતાઓ પણ દેવલોકમાં સંકલ્પ કરે છે કે અહીંથી મનુષ્યમાં ગયા પછી ૮ વર્ષની ઉંમરમાં ચારિત્ર લઈ લઈશું... આ વિરતિધર્મ અમારે જોઈએ છે. જે મળ્યા વગર મોક્ષ નથી. 'ચારિત્ર વિણ નહિ મુક્તિ રે.' સંસારનો અંત વિરતિધર્મથી જ આવે. ચક્રવર્તી ૬૪,૦૦૦ સ્ત્રીનો ત્યાગ કરી ચારિત્રધર્મ લેવા નીકળે છે.

### હરિનો મારગ છે શૂરાનો :

આ મહાપુરુષોએ ખેડેલો માર્ગ છે. તિર્થકર ભગવંતો ચારિત્ર લે પછી જ કેવળજ્ઞાન થાચ. ગણધરો, રાજાઓ, બળદેવો બધા ચારિત્ર લે. ૠષભદેવ ભગવાનના શાસનમાં અસંખ્ય રાજાઓ થયા. એ બધાએ સજ્ય છોડીને દીક્ષા લીધી ને મોક્ષમાં દુ અનુત્તરવાસી વિમાનમાં ગયા. સમ્રાટોએ સેવેલા ધર્મનું શરણ સ્વીકારવાનું છે.

દેવલોકના દેવતાઓ આ ધર્મને પૂજે, બહુમાન કરે. અસુરો પૃથ્વીની નીચેના દેવતાઓ અને ચક્રવર્તીઓ, રાજા-મહારાજાઓ આ ધર્મને માને, પાળે. આ કોઈ સામાન્ય ધર્મ નથી. ચક્રવર્તીઓ છ ખંડના સામ્રાજ્યો છોડીને એને ગ્રહણ કરે. આજે પણ અબજોપતિઓ, શ્રેષ્ઠીઓ સંપત્તિ છોડીને સંચમ ગ્રહણ કરે છે.

For Personal & Private Use Only

#### એ ધર્મનું ફળ શું ?

(૨) मोहतिमिरंशुमाली : અંશુમાળી એટલે સૂર્ચ. એ આપણામાં આવે એટલે મોઢનું અંધારુ જાચ. મોઢ એટલે અજ્ઞાન દૂર થાચ. મોઢરૂપી અંધારાને દૂર કરવામાં સૂર્ચ સમાન ધર્મ છે. અંદર મોઢનીચનું ગાઢ અંધારું છે. મિથ્યાત્વ મોઢનીચ સાચું સમજવા દેતું નથી. ચારિત્ર મોઢનીચ જીવનમાં સારો આચાર આવવા દેતા નથી. દર્શન મોઢનીચ શ્રદ્ધા થવા દેતા નથી.

ભગવાનને જોતા આંખમાં આંસુ આવતા નથી. સમકિત બહુ નબળુ છે. કોઈ ભગવાનનું નામ બોલે ને હૈયામાં ઉલ્લાસ જાગતો નથી, આ સમકિતની ખામી છે. આ સમેતશિખર, જેના પર ૨૦-૨૦ તિર્થકરો મોક્ષે સિધાવ્યા એ આજે સંકટમાં છતાં સુભૂમની પાલખી. તમારા ઘરે રેડ પડયાના સમાચાર આવે તો ઊંઘ આવે ખરી ? આ પરમાત્મા પોતાના લાગ્યા નથી. આ બધી મોહની માચાજાળ છે, ને જીવ એમાં અટવાય છે.

### મોહના પડલોને ભેદનારો છે આ ધર્મ :

પણ આ ધર્મ હૃદયમાં આવે એટલે મોહના અંધારા બધા ઉલેચાઈ જાય. ઈલાચીપુત્રનું બધું અંધારુ એક સાથે ગચું.નગરશેઠનો દીકરો નટડી પાછળ પાગલ બન્યો ને ઘર-કુટુંબ-પૈસા ને બધું છોડચું પણ એક્વાર દોરડા પર નાચ નાચતા સામે મહેલ પર નજર પડી. રૂપવાન, દેવાંગના જેવી શ્રાવિકા મહાત્માને વહોરાવે છે ને મહાત્મા આંખ ઊંચી કરીને જોતા પણ નથી. કેવા ઉચ્ચ મહાત્મા ને હું કેવો પાપી ને આ વિચારે પશ્ચાતાપ થયો.



ધર્મનો સૂરજ ઉગ્યો ને વિચારે "ભલે આજ સુધી ભૂલ કરી પણ હવે સુધારી લેવી છે." નાટક દોરડા પર ચાલુ છે ને મન આરાધનામાં. ક્ષપકશ્રેણી પર ચઢી ગયા ને કેવળજ્ઞાન ત્યાં લઈ લીધું. આ બધા મોહના અંધકારને ધર્મ જ દૂર કરે.

(3) रागदोषविषपरममंतो : રાગ અને દ્વેષ જ સંસારમાં ભટકાવે છે. તેનાથી થતી બધી પ્રવૃત્તિ એ ગાંડપણ છે. રાગ-દ્વેષ જેનાથી છૂટે તે જ ડહાપણનો માર્ગ છે. આ ધર્મ જ જ્ઞાન-દર્શન-ચારિત્રની આરાધનાથી રાગ-દ્વેષને તોડે છે. નાનકડો પણ ધર્મ તારનાર છે. એ આર્ત-રૌદ્ર ધ્યાનથી બચાવે.

રાગ દ્વેષ રૂપી ઝેર માટે પરમ મંત્ર સમાન છે. રાગ-દ્વેષને ઝેરની ઉપમા આપી. લૌક્કિ ઝેર તો એક વાર મારે, રાગ-દ્વેષ ભવોભવ મારે, એકવાર નિગોદમાં મોકલી દે એટલે જન્મ-મરણ કર્ચા જ કરવાના. ઝેર ચટચું હોચ ને ગારુડિક મંત્રથી ઝેર ઉતારે તેમ રાગ-દ્વેષ અને મોહના ઝેરને ઉતારનાર આ ધર્મ છે.

(૪) हेउसयलक्स्त्रालाणं : કલ્યાણ એટલે સુખ, પુણ્ય. બધા સુખનું કારણ ધર્મ છે. આ જન્મમાં તો ૫-૨૫-૫૦ વર્ષનો ધર્મ પાળવાનો. પાંચમા આરામાં આચુષ્ય થોડું ને ૪ થા આરામાં તો કોડ પૂર્વના આચુષ્ય હોચ. ૠષભદેવ ભગવાને ૮૪ લાખ પૂર્વ ચારિત્ર પાળ્યું. ૧ પૂર્વ એટલે ૦૦, ૫૬૦ અબજ વર્ષ. આજે આચુષ્ય ૧૦૦ વર્ષનું ગણાય બાકી ૬૦,૦૦,૮૦ વર્ષમાં તો dOWN થઈ જઈએ, એટલો નાનો કાળ ચારિત્ર પાળવાનું ને અસંખ્ય



કાળના, પલ્યોપમના દેવલોકના સુખ આ ધર્મથી મળે. આરોગ્ચ, ચશ, સંપત્તિ, સોભાગ્ચ, આ દુનિચામાં જેટલા સુખો છે તે બધા ધર્મથી જ મળે.

(૫) कम्मवणविहावसु : કર્મરૂપી વનને બાળવા અગ્નિ સમાન ધર્મ છે. સરકાર જંગલોનો કેવી રીતે નાશ કરે ? આગ લગાડી દે. આ ધર્મ કર્મરૂપી જંગલોને બાળી નાખનાર છે.

(୨) साहगो सिद्धभावस्स : સિદ્ધપણાને સાધી આપનાર છે. ધર્મથી જ મોક્ષ મળે. ધર્મ કદાપિ સંસારમાં રખડાવે નહિ

સંસારથી અટકાવી મોક્ષમાં લઈ જનાર કેવલી ભગવંતે બતાવેલા ધર્મનું મને શરણ હો.

મોક્ષમાં ન જઈએ ત્યાં સુધી બધા સુખના ભવો આ ધર્મ આપે પણ એની વફાદારી જોઈએ. ધર્મ આધ્યાત્મિક અને ભૌતિક બેચ રીતે આગળ વધારે.

આ ધર્મ આચરવાનો સાથે આપણા કુટુંબીઓને પણ આ માર્ગે વાળવાના. એમના આત્માની પણ ચિંતા કરવાની. કુટુંબી સાથે સંસારના સંબંધથી નહિ પણ ધર્મના સંબંધથી, સાધર્મિક્તાથી જોડાઓ તો પછી એનું ભરણ પોષણ પણ સાધર્મિકની ભક્તિ તરીકે થાથ.

આ ધર્મનું સાચું શરણ સ્વીકારવા એમાં દઢ શ્રદ્ધાવાળા થવું પડે. ભગવાને કીધું તે અક્ષરે અક્ષર સાચું છે. એમાં લેશ પણ શંકા ન જોઈએ. ભગવાને કીધું કે ૬૦,૦૦૦ વર્ષ ઉત્કૃષ્ટ



અજ્ઞાન તપ કરનારા કરતાં સમકિતિની નવકારશી ચડે. આ સંસાર સાગરમાં તરણતારણ જહાજ ધર્મ મળ્યો. એ હવે કેમ છોડાય?

શરણ એટલે આશ્રચ. સંસારના ભચથી મારા આત્માની રક્ષા કરવા માટે આશ્રચરૂપ આ ધર્મ જ છે. તોફાનમાં ગુંડાથી બચવા પોલીસનો આશ્રચ તેમ રાગ-દ્વેષ અને મોહના તોફાનોથી પાર ઉતરવા આ ચારનું શરણ ભાવપૂર્વક સ્વીકારવાનું.

આત્મામાં ભવ્યત્વનો પરિપાક કરવા જૂના શલ્યોને કાઢવા પડે, ગુણબીજોનું આરોપણ કરવું પડે. ભૂમિકા પઢેલાં ચોખ્ખી કરવી પડે. એ માટે પ્રથમ ચાર શરણનો સ્વીકાર બતાવ્યો.

ચાર શરણ તો લીધા પણ ભગવાને જેનો નિષેધ કર્યો તે આચર્યુ. તેની આત્માની સાક્ષીએ, ભગવાનની સાક્ષીએ નિંદા કરવાની. દુનિયાને પારકી નિંદામાં રસ છે. એના હારા ચીકણા કર્મો બાંધે. જ્યારે આપણે ત્યાં આત્માની નિંદા કરવાની. આત્મ નિંદા કરતા કરતા તો કેવળજ્ઞાન સુધી પહોંચી ગચા.

ખંધકમુનિની હત્યા કરનાર રાજા. સાધુની ચામડી ઉતરાવી છે પણ જ્યારે સત્ય હકીકતની જાણ થઈ ત્યારે સાધુના કલેવર આગળ જઈ જબરજસ્ત આત્માની નિંદા કરી. ઘોર પશ્ચાતાપ કર્યો. આત્મનિંદાથી કર્મ ધોવાચ. બધા કર્મોનો મેલ નાશ પામે. મારા જેવો પાપી જગતમાં કોઈ નથી. એમ ઘોરાતિઘોર પશ્ચાતાપ કરતા કરતા કર્મથી હળવા થઈ ગયા.



# દુષ્કૃતગહીં, Why ?

જીવ ઘણું રખડચો કારણ એની પાસે અધ્યાત્મ ન હતું. આ અધ્યાત્મ ચરમાવર્તમાં જ આવે. અચરમાવર્તમાં એ ન હોચ. અધ્યાત્મ એટલે આત્માની પ્રીતિ, શુદ્ધ સ્વરૂપનું ભાન, તત્વની શ્રદ્ધા. અચરમાવર્તમાં આ ન હોચ. તેના ૩ કારણ બતાવે છે (૧) કે જીવને હજુ ઘણા ભવો ભટકવાનું બાકી છે એટલે (૨) આત્માની અતિશય મલિનતા છે, ભવ્યત્વની અપરિપકવ અવસ્થા છે અને (૩) અતત્વ અભિનિવેશ. અતત્વનો આગ્રહ, કદાગ્રહ.

### પ્રજ્ઞાપનીચતા જોઈશે.

અતત્વની જબરજસ્ત પક્કડ તે પણ પ્રગતિમાં અવરોધક છે. ખોટી વસ્તુ પકડીને ન છોડવી તે કદાગ્રહ. તે માટે જ શાસ્ત્રકારે મોટામાં મોટો ગુણ બતાવ્યો પ્રજ્ઞાપનીચતા. આરાધક આત્મામાં આ પહેલી યોગ્યતા જોઈએ. પ્રજ્ઞાપનીચ હોચ તો ગુરુની વાત હૃદયમાં ઉતરી જાય... તે ન હોચ તો સંચમ -તપ ચારિત્ર બધુ નકામુ થઈ જાચ.

હરિભદ્રસૂરિ મહારાજ કેટલા આવેશમાં ચઢી ગયા ? ૧૪૦૦ બોદ્ધોને કાગડા બનાવીને ઉકળતા તેલમાં તળવાનું કાંઈ સામાન્ય કોટિનું પાપ નથી પણ પ્રજ્ઞાપનીયતા હતી. ગુરુના માત્ર 3 શ્લોક આવ્યા એમાં છેલ્લે લખ્યું एकस्स, तओ मोक्खो, बीयस्स अणंत संसारो, કષાયના ઉપશમના કારણે એકનો મોક્ષ ને કષાયની આધિનતાથી બીજાનો અનંત સંસાર.



પ્રજ્ઞાપનીચતા હતી, હૈયામાં વાત ઉતરી ગઈ....

શાસનના પ્રત્યનિક પ્રત્યે પણ હેષ, અરૂચિ, અસદ્ભાવ ન જોઈએ. તમારા હૃદયમાં ખરાબ ભાવ હોય તો તમે શાસનને બચાવશો પણ તમારો આત્મા મલિન બની જશે.

## આ તે તત્વદ્રષ્ટિ

અહીં જુઓ કે રાવણ પ્રતિવાસુદેવ છે. હજારો વિધા સાધી

છે.ત્રણ ખંડ જીતવા નીકળ્યો છે. અંતે વાલીને જીતવાનો છે. રાવણ કહે, મારી આજ્ઞા સ્વીકારી લ્યો. વાલી કહે, મેં તો અરિહંતની આજ્ઞા માથે રાખી છે, હવે બીજાની આજ્ઞા ન જોઈએ. રાવણ કહે - તો પછી યુદ્ધ કરવા તૈયાર થાવ- બેચ યુદ્ધના મેદાનમાં લડે છે. આ વખતે ક્યારેય પણ પરાભવ નહિ પામેલો રાવણ પહેલી વાર પરાભવ પામે છે. એનું મોં શરમથી નીચું ટળી જાય છે... પણ આ વખતે વાલી વિચારે છે કે આટલા મોટા માનવીની પણ આજે આ દશા ! આ રીતે એને પણ અપમાનિત થવું પડ્યું. વાસ્તવમાં આ સંસાર જ દુઃખરૂપ છે. એમ વિચારી વાલીએ યુદ્ધભૂમિ પર જ ચારિત્ર લીદ્યું. તત્વજ્ઞ અને વિવેકીની દેષ્ટિ સાવ જુદી જ હોય છે. તેનો દિકરો રાવણને તાબે થઈ ગયો ને રાવણ ત્રણ ખંડનો રાજા થઈ ગયો.

### રાવણ મુનિ પર ઉપદ્રવ કરે છે.

હવે વિચરતા વિચરતા વાલી મુનિ એક વાર અષ્ટાપદ પર્વત પર ધ્યાનમાં ઉભા છે. રાવણ આકાશમાર્ગે જતો હતો. પણ વાલીમુનિના તપના પ્રભાવે તેનું વિમાન સ્ખલના પામે છે. નીચે વાલીમુનિને જોઈને કોધાંધ બને છે. હજુ મને હેરાન કરે છે...

રાવણ નીચે ઉતર્ચો, અષ્ટાપદની તળેટીમાં આવ્યો. નીચે ગુફામાં પેઠો, વિચારે છે કે આખા અષ્ટાપદને ઉપાડી વાલી સાથે લવણસમુદ્રમાં ફેંકી દઉં. ૧૦૦૮ વિધાઓની સહાય લીધી. સહેજ પર્વત ઉંચકવા પ્રયત્ન કરે છે ને એટલામાં ચારેબાજુ પથ્થરો પડવા લાગ્યા.

## વાલીમુનિ તીર્થ રક્ષા કરે છે.

વાલીમુનિનું ધ્યાન ગયું. આ પ્રાંસાદ પર આટલો મોટો ઉપદ્રવ ! ઉપયોગ મૂક્તાં જુએ છે કે રાવણ અષ્ટાપદને લવણ સમુદ્રમાં ફેંકવા તૈયાર થયો છે છતાં વાલીને રાવણ પ્રત્યે ખરાબ ભાવ નથી જાગતો. શાસનના પ્રત્યનિક દુશ્મનોને અવસરે ભયંકર શિક્ષા કરવી પડે તો પણ હૃદયમાં દ્વેષ-અરૂચિ ન જોઈએ.

વાલીમુનિ વિચારે છે આ રાવણ શું કરી રહ્યો છે. અષ્ટાપદ સહિત મને લવણ સમુદ્રમાં ફેંકવા તૈયાર થયો છે. મને એના પર હેષ નથી છતાં તીર્થરક્ષાની મારી ફરજ છે. એટલે પગના અંગુઠાથી પર્વતને દબાવે છે. એટલે બખોલમાં પેસે રાવણ એક મોટી બૂમ મારીને બહાર નીકળે છે ને મોંમાથી લોહીની ઉલટી થાય છે.

મૂળ વાત એજ કે તીર્થરક્ષા વખતે પણ દ્વેષ, અરૂચિ -તિરસ્કાર ન જોઈએ. એની ઉપેક્ષા પણ ન કરાચ. તીર્થરક્ષા માટે જે કરવું પડે તે કરવું જ પડે. ચોગ્ય પગલા લેવા જ પડે. પણ પ્રત્યનિકો પ્રત્યે દ્વેષ રાખીએ તો આપણે ડૂબી જઈએ.

પ્રેમસૂરિ મહારાજે ચંદ્રશેખર મ. ને અમદાવાદ ચાતુર્માસ મોકલ્યા. એ વખતે આચાર્ચ તુલસી અમદાવાદમાં ચાતુર્માસ માટે આવ્યા હતા. તેઓ અનુકંપામાં માને નહિ…

આપણો સંઘ મહાન છે. છતાં બધા વિવિધ પ્રકારના ગચ્છ, મતમાં વહેંચાચેલો છે. એક થવું, સંગઠિત થવું જરૂરી છે છતાં સિદ્ધાંતો ન છોડાચ. ગીતાર્થોને માથે બહુ વિકટ સમસ્યાઓ છે પણ એ ગીતાર્થો ગુરુકૃપાના બળે બધુ વ્યવસ્થિત સાચવે છે.

આચાર્ય તુલસી અમદાવાદ આવ્યા. હવે જો એ રીતે પ્રચાર થાય ને સંઘમાં ૧૦-૧૫ જણા પણ દૅઢ રીતે એમના મતે બંધાય તો પછી વાતે વાતે સંઘમાં ખલેલ પડે અને એના ભાવિ નુકશાન ભયંકર આવે. માટે ચંદ્રશેખર મ. પર વિશ્વાસ કે તે આપણા શ્વેતાંબરો સાચવશે એટલે એમને ચાતુર્માસ મોકલ્યા છતાં પણ જ્યારે જ્યારે ચોમાસામાં પત્ર લખે તો ખાસ લખે કે શાસનને જરૂરી બધા કામ કરજે પણ એ સાવધાની રાખજે કે આ. તુલસી પ્રત્થે વ્યક્તિગત અરૂચિ ન થાય....

મુસલમાનો કહે અમારા સિવાચના બધા કાફર... બધા ધર્મોએ બીજા ધર્મની ખાંડી છે પણ જૈન ધર્મ કહે કે અન્યધર્મમાં પણ ગુણીચલ આત્માની અનુમોદના કરવી. આપણા આત્મામાં સંકલેશ થાય એમ ન કરવું.. કોઈનાય પ્રત્યે અસદ્ભાવ ન થાય તે ખાસ જોવાનું... અહીં બહુ સંભાળવાનું છે તોફાની દરિયામાં નાવ ચલાવવાની છે.



## શા કારણે દુષ્કૃતગર્હા ?

અનાદિકાળથી જીવે બીજા જીવોનું અહિત જ કર્યું છે. એને જ સારુ માન્યું છે. આ દુષ્કૃત છે આ દુષ્કૃતની ગર્હા કરવાની છે.

આ દુષ્કૃતની ગર્હા પણ પ્રણીધાનપૂર્વક કરવાની. કેમ ? તો ભૂતકાળમાં દુષ્કૃતો પ્રણિધાનપૂર્વક કર્યા છે. ૨ મીનીટ પહેલાં બોલેલી ગાથા ભૂલી જવાચ, નવકારવાળીમાં ચિત્ત ન ચોટે પણ નિંદા મજેથી થાચ. દરેક પાપ અત્યંત પ્રણિધાનપૂર્વક કર્યા છે અને બીજી બાજુ ધર્મક્રિયામાં, પ્રતિક્રમણ, પૂજામાં રગશિયા ગાડાની જેમ ચલાવ્યું છે.

સંસારની આ બધી પાપવૃત્તિ એવા પ્રણિધાનપૂર્વક કરી છે કે જેના આત્મામાં તીવ્ર રસવાળા અને પરંપરા ચાલે એવા પાપો પડચા છે. આ સંસાર બંધથી નહિ, અનુબંધથી ચાલે છે. પ્રણિધાન એ અનુબંધ કરાવે છે. પ્રણિધાનપૂર્વકના પાપ ઉદચ વખતે નવા પાપ બંધાવી પરંપરા ચલાવે છે.

### પાપનો રસ તોડો :

આત્મામાં અશુભ રસવાળા કર્મોરૂપી ટાઇમ-બોંબ પડચા છે. ગમે ત્યારે ઉદયમાં આવીને ક્યાંય ફેંકી દે કહી શકાય નહીં. પ્રણિધાનપૂર્વક રસપૂર્વક જૂઠ બોલ્યા, ચોરી કરી, અનીતિ-અન્યાય ને ભોગ વિલાસમાં તીવ્ર અનુબંધ કર્યા,

અનાદિકાળના અભ્યાસથી આ જીવને પાપકર્મમાં જ રસ પડે છે. તેમાં જ ધગશ અને ઉલ્લાસ આવે છે. હવે આ તીવ્ર



અનુબંધવાળા કર્મો બાંધ્યા એનાથી વિપરીત જવું પડે ને એ માટે દુષ્કૃતગર્હા પણ પ્રણિધાનપૂર્વક કરો.

જીવ સત્વહીન છે. વર્તમાનમાં સર્વત્ર રાગના જ નિમિત્તો મળે ને જીવન એમાં લેવાઈ જાચ છે. પૂર્વકાળની જેમ અલ્પ રાગ-દ્વેષવાળું જીવન જીવતા હોઈએ તો વાંધો નહિ પણ અહીં તો કર્મના ઘોર લેપડા થાચ છે. બાંધવા સહેલા છે, ભોગવવા અઘરા છે. ક્ષણમાં બંધાઈ જાચ પણ ભોગવતા પલ્યોપમ ને સાગરોપમ જાચ.

### નાની ભૂલની સજા મોટી

શ્રેણિક મહારાજાને હિંસાના અનુબંધમાં બંધાચેલું નરકાચુષ્ય તો ૨-૫ મિનીટમાં બંધાઈ ગયું, ૫ણ એ પાપ ભોગવવનો કાળ કેટલો ? ૮૪,૦૦૦ વર્ષ સુધી નરકનું દુઃખ ભોગવવાનું આવ્યું. ૧ લી નારકીનું જઘન્ય આચુષ્ય ૧૦,૦૦૦ વર્ષ. બાંધવાનો કાળ અંતર્મુહુર્ત હતો. ૫ણ ભોગવતા અસંખ્યકાળે ૫ણ ન છૂટે. માટે સાવધાન થવાનું છે. ૫ મીનીટની નાની ભૂલ ૫ણ ભારી ૫ડશે. મહાવીર ભગવાને કહ્યું, સમયં ગોચમં મા ૫માયએ. એક ક્ષણ ૫ણ પ્રમાદ ન કરીશ.... પ્રમાદ એટલે રાગ-દ્વેષ.

# એક નાનકડું શલ્ય :

રૂક્મી સાધ્વી-લગ્નના દિવસે પતિ મૃત્થુ પામે છે. શીલરક્ષા માટે વિચારે કે ભાવિમાં કાંઈ ભૂલ ન થાચ માટે અગ્નિમાં બળી મરૂં. કેટલી પવિત્ર રહેવાની ટેક ! એ તો મા-બાપે ધર્મમાં જોડી. બાપના મર્ચા પછી એ રાજ પર આવે છે. માત્ર એક જ જીવનમાં ભૂલ કરી અને તે પણ સામંત મંત્રી પર એક જ વાર રાગપૂર્વક દૅષ્ટિ નાંખી.

આ કામને જીતવો બહુ મુશ્કેલ છે. જેને અતિશચ કામ હોય એ જ આ કામ (દેવ) ને જીતી શકે. કુમારપાળ વી. શાહ, ૧૬ વર્ષની ઉંમરે જીવનભરનું બ્રહ્મચર્ચ લઈ લીધું. ગુરૂ મહારાજે કીધું હવે આ પાળવું હોય તો જબરજસ્ત કામનો બોજો માથે જોઈશે. જેટલો સમય છે તેના કરતાં અધિક કામ જોઈશે.

કામનો ઉપાય કામ. નવરા માણસો તો ક્યાંચના ક્યાંચ ફસાઈ જાય. સારા ખાનદાન કુળના હોય તો કદાચ કાયા, વચનથી ન ખરડાય પણ મનથી તો ન જ બચાચ...

મોટી પોસ્ટના માણસની નાની પણ ભૂલ એ ભચંકર સાબિત થાચ. આ આત્મા અનંત શક્તિશાળી છે. એની પ્રચંડ તાકાત છે. જેનું વર્ણન ન થઈ શકે. સણવારમાં બ્મી નરક તો બીજી સણે કેવળજ્ઞાન, બે ચ તાકાત આપણી પાસે છે હવે શું કરવું તેનો આધાર આપણી પર છે. તેની ઉપેક્ષા ન થાચ. એક નાનકડી ભૂલ ભવોભવ રખડાવી દે. આ કરીચાણાની નહિ, ઝવેરીની દુકાન છે. નાના શુભાશુભ કર્મના વિપાક પણ અત્યંત મોટા આવે.

#### સંચમીની સેવામાં શાસન દેવુ

રૂક્મીએ એક જ વાર માત્ર રાગપૂર્વક જોયું, પેલો સમજી ગયોએ રાજ્ય છોડીને જતો રહ્યો, પોતાની પાસે મંત્રી પદનો



સિક્કો છે, બીજા રાજ્યમાં જાય છે. રાજા પાસે જાય છે. સિક્કો બતાવે છે. પૂછે છે આ કોનો સિક્કો છે કહે, "અરે ! આનું નામ ન લેશો, નહિ તો ખાવા નહિ મળે." રાજા પરીક્ષા કરે છે ત્યાં જ ભાણું મંગાવે છે. કહે-હવે નામ બોલો, "પેલાએ રૂક્મી એવું નામ લીધું ને એટલામાં જ નીચેથી મોટો અવાજ સંભળાયો. દુશ્મન રાજા ચડી આવે છે.... આ બધુ શાસનદેવીએ ગોઠવ્યું હતું. જેની પાસે ઉત્તમ કોટિનું ચારિત્ર હોય તેની સેવામાં શાસનદેવો આવે. આપણી પાસે ન આવે... કેમ કે નથી ચારિત્રના ઠેકાણા, નથી શુદ્ધિના ઠેકાણા.

અહીં સામંત મંત્રી શાસનદેવને પ્રાર્થના કરીને દુશ્મન રાજાને થંભાવી દે છે, પછી રાજા એને મંત્રીપદ આપવા તૈયાર થાય છે. પણ કહે હવે એ ન જોઈએ. હવે તો વાળનો લોચ. સંચમ લે છે. કાળે કરીને અવધિજ્ઞાન થાય છે. સર્વત્ર વિચરે છે....

#### ભૂલનો અસ્વીકાર :

આ બાજુ રૂક્મી પણ પછી એમની પાસે ચારિત્ર લે છે. હવે અંતે અણસણ કરવા સમેતશિખર જાય છે. અંતે સંલેખના કરે છે. પણ એ પહેલા શુદ્ધિ કરવી પડે. બધા દોષો ગુરુ આગળ પ્રકાશિત કરવા પડે, પ્રાથશ્વિત લઈને શુદ્ધિ કરવી પડે, પહેલાં શુદ્ધિ પછી અણસણ. રૂક્મીએ બધા અતિચાર આલોવ્યા પણ પેલા પ્રસંગની આલોચના ન કરી.. પોતે અવધીજ્ઞાની છે અને એ રાગદ્રષ્ટિની વાત પોતાની સાથે જ બની છે... આચાર્ચ



Jain Education International

મહારાજ સામે ચાલીને એ ભૂલ ચાદ કરાવે છે પણ રૂક્મી છુપાવે છે. કહે - મેં તો માત્ર પરીક્ષા કરી હતી. આચાર્ચે બધું પ્રગટ કર્યુ અંતે રૂક્મી કહે આપને દોષ લાગતો હોચ તો પ્રાચશ્ચિત આપી દો, મને નથી લાગતો.

બસ આ એક જ ભૂલ પણ એ ભૂલ ક્યાં લઈ ગઈ. ? ૧ લાખ ભવ સુધી એ ભૂલના કારણે ભટકવાનું. જો એ પાપ સ્વીકારી લીધું હોત તો એ જ ભવે કદાચ મોક્ષમાં જાત.. પણ શુદ્ધિ ન કરી તો અનંતકાળ સંસાર વધ્થો.

## પ્રાયશ્વિત શુદ્ધિ :

હવે કરેલા પાપોની શુદ્ધિ કરી લેવાની છે. હૃદચના શલ્યોનું નિરાકરણ કરી લેવાનું છે. એ કરશું તો ગમે તેવા તોફાની દરિયામાં પણ જિનશાસનનું નાવડું ચોક્કસ પાર ઉતારી દેશે. પ મો આરો એ તોફાની દરિયો છે. તેમાં આ જિનશાસનનું જહાજ છે હવે અત્યંત વિશ્વાસ ઊભો કરી દેવાનો છે. માત્ર આ ભગવાન જ બચાવશે. આ જિનશાસન સિવાય કોઈ બચાવનાર નથી. અત્યંત રાગ ઉભો કરી દેવાનો. મળેલા તન મન ને ધન એને સમર્પિત કરી દેવાના, હવે પ્રમાદ નથી કરવો. આ જીવનની ગાડી અરિહંતની આજ્ઞાના પાટે ચલાવવાની છે. અંદરના શલ્યોનું નિરાકરણ કરીને આગળ વધવાનું છે.

આ ભવ અને પરભવના દુષ્કૃતોની ગર્હા કરવાની છે. આજ સુધી શું કર્શું, માત્ર પાપ કર્યા ને દુઃખ ભોગવ્યા ? પાપ કર્યે જ ગયા. અર્થ અને કામ પાછળ દોડયે ગયા,

> **908** For Personar & Private Use Only

કુમારપાળ.... રાજ્ય નહોતુ મળ્યું ત્યારે જંગલમાં રખડતા એક ઝાડ નીચે બેઠા હતા ત્યારે બાજુના દરમાંથી એક ઉંદર નીકળીને સોનામહોરની ઢગલી કરીને નાચે છે. આ અનાદિના સંસ્કાર જ છે. જીવ અર્થ અને કામની પાછળ સદા અતૃપ્ત છે. ક્યારેય તૃપ્ત થવાનો નથી.

### તૃષ્ણાનો અંત નથી...

રાજકારણીઓ પાસે અબજો રૂપિચા છે છતાં તૃપ્તિ નથી. હજી વધુ રાજ્ય જોઈએ. પછી P.M. થવું છે. કદાચ એ મળી જાય તો શાંતિ થાય ? ના ચક્ર્વર્તીનું છ ખંડનું સામ્રાજ્ય મળી જાય પછી શાંતિ ખરી ? ના પછી દેવલોક જોઈએ. દેવોને ઈન્દ્ર થવું છે. ઈન્દ્ર થયા પછી શાંતિ ખરી ? ના આચુષ્ય પૂરૂ થઈ જવાનો ભય ! આ અર્થ ને કામ, એ બે મોહરાજાના સવાર આપણને રખડાવે છે.

જે જીવનમાં સુંદર ચારિત્ર પાળી શકાચ છે, ભવ્ય આરાધના કરી શકાચ છે, આત્માની ઉન્નતિ કરી શકાચ છે. તેવા સંચોગ છતાં માણસ અર્થ ને કામ પાછળ દોડે છે. સવારે બાંધેલો કિલ્લાનો પ્રવેશદ્ધાર રાતે પડી જતો હતો એમ આખી જીંદગીનું ભેગુ કરેલું મૂકીને ચાલ્યા જવાનું અને પાછા આવતા ભવમાં દરિદ્રપણે જન્મો તો બધુ ફરીથી એકડે એકથી ઘૂંટવાનું. આચુષ્યનો ભરોસો નથી. બાપ રહે ને દીકરો ઉપડી જાય એવા ઘણા દાખલાઓ છે. જગતના બધા જીવો બીજાને 'રામ-રામ' કરવા જાય છતાં પોતાને માટે એમ જ અભિમાન છે કે મને



કાંઈ થવાનું નથી.

હવે, નક્કી કરો, જે પરલોકમાં આવશે તે જ ભેગું કરવું છે. અરે ! અહીં જેટલુ વોસિરાવ્યા વગર જશો તેના બધા પાપના પાર્સલ ભવાંતરમાં સાથે ને સાથે આવશે. ઝાડના જીવે પોતાનું શરીર ઊભું કર્યું. હવે મુખ્ય ઝાડનો જીવ ત્યાંથી ચ્યવીને બીજા ભવમાં જાય ને પછી કોઈ ઝાડને કાપીને કુહાડો બાણ બનાવે ને તેનાથી શિકાર કરે તો એ શિકારનું પાપ કોને ? શિકારીને + ઝાડના જીવને પણ પહોંચે. આ અધિકરણાદિના પાપો બહુ ખતરનાક છે.

## અર્થ ને કામમાં ગુમાવ્યું…

શ્રાવકનું જીવન આખું સાદાઈમાં જાચ. પણ આ મૂર્ખા જીવે બાળપણ રમવામાં ને ચુવાની મોજ-શોખમાં ઉડાવી . અહીં તો ચારિત્રની શક્ય એટલી સાધના કરી લેવાની હતી. પણ આ જીવ હંમેશ અર્થ અને કામ પાછળ અતૃપ્ત બનીને ફર્ચા કર્ચો. આખું જીવન તેની પાછળ ખલાશ કરી નાખે છે ને છેલ્લે રડતો રડતો પરલોક જાય છે. ૧ કરોડ રૂા. નહિ પણ ગણેલો ૧ નવકાર સાથે આવશે. સાધુની ભક્તિ, પૈયાવચ્ય કરી હશે તો ભવાંતરમાં સાધુ મળશે.

દુષ્કૃતની ગર્હા કરવી છે. દુષ્કૃત એટલે અર્થ ને કામ. આ અર્થ ને કામ પાછળ જે જીવન વેડફીએ છીએ, જે ઉચ્ચ ભાવોને વેડફીએ એ જ દુષ્કૃત. અર્થ અને કામમાં આસક્ત મન ક્યા પાપ ન કરે ? એને જિનવચનથી કંટ્રોલમાં રાખવાનું છે.



### જिनशासननी सेवा ः

અનંત ઉપકારી પરમાત્માએ ભચંકર આરંભ સમારંભવાળા જુવોનો પણ ઉદ્ધાર થાય એના માટે જિનશાસનની સ્થાપના કરી. સાત ક્ષેત્ર બતાવ્યા. દ્વારિકા નગરીમાં બે વેધ. બંનેના ખૂબ આરંભ સમારંભ, છતાં એમાં એકનો સ્વભાવ સારો ને બીજાનો વાંકો. એક સાધુ મ.ની તબિચત નરમ પડી. વેધ પાસે ગયા. પહેલા વાંકા સ્વભાવવાળા વેધ પાસે ગયા. એણે કહ્યું આ દવા મધ સાથે લેજો... સાધુ કહે મધ અમને ન ખપે, બીજો ઉપાય બતાવો. તો કહે- બીજો કોઈ ઉપાય નથી. આ દવા છે, લેવી હોય તો લો. નહીતર રવાના થઈ જાવ. સાધુનું અપમાન અવગણના કરી. આ હ ક્ષેત્રો પૂજ્ય છે. તેની માનસિક પણ અવગણના થાય તો વિપાક ભચંકર ભોગવવો પડે. સાધર્મિક પણ મહાન છે. તેની પણ ઉપેક્ષા ન કરાય... એમાં જ કો'ક તિર્થકર, ગણધરનો પણ જીવ હોય.

#### શાસન એટલે રત્નોની ખાણ :

પ્રસંગ આવે છે-બે સાધર્મિક યાત્રા માટે નીકળ્યા. સવારે એક ગામમાં બ્યાસણુ કરીને સાંજે બીજે ગામ પહોંચ્યા. આ ગામમાં એક વ્યક્તિ સાધર્મિકની જબરજસ્ત ભક્તિ કરે. પણ આજે રસોડુ સહેજ વહેલુ બંધ થઈ ગયું. ને એમની ઉપેક્ષા કરી, જવા દીધા. એ લોકો બ્યાસણુ ન કરી શક્યા. સવારે બીજા સ્થાને પહોંચ્યા...

પછી આ ગામમાં કો'ક જ્ઞાની ગુરુભગવંત પધારે છે.



Jain Education International

આ પૂછે છે. મારી કોઈ ભૂલચૂક હોય તો બતાવો. ગુરુ મ. કહે છે પેલા બે તારા રસોડેથી એમનેમ ગયા તેમાં એક તીર્થકરનો જીવ હતો ને એક ગણધરનો જીવ હતો. પાત્ર જેટલું ઊંચુ તેટલું ભક્તિનું ફળ વધારે. એમને જમાડયા હોત તો ૧ લાખ શ્રાવકનો લાભ મળત.

ચતુર્વિધ સંઘ એ મોટામાં મોટું પાત્ર છે. સંઘ એટલે રત્નોની ખાણ... એમાંથી જ એકેક એવા રત્નો પેદા થાય જેનાથી સેંકડો જિનમંદિરોની રક્ષા થાય. ભામાશા આ સંઘમાં જ હતા. જેણે પ્રતાપ સામે તિજોરી ખુલ્લી મૂકી દીધી. આખા મેવાડના ૩૦૦ જિનમંદિરોની રક્ષા કરી. આજના કાળે કુમારપાળ વી. શાહ કેટલાય જિનમંદિરોના જિર્ણોદ્ધારના કાર્યો કરે છે. આ સંઘમાં એવી ય શ્રાવિકાઓ છે જે પોતાના દિકરાને જિનશાસનના ચરણે ધરી દે છે. એક ગર્ભવતી શ્રાવિકા પાલિતાણામાં દાદાને કહે છે આ દિકરો જે જન્મશે એને તારા ચરણે ધરી દઈશ (મહાબોધિ મ.)

#### સંઘ પર વાત્સલ્ચભાવ જોઈએ :

આ સંઘ તો રત્નોની ખાણ છે. આ પાંચમાં આરામાં, કલિકાળે જુદા જુદા ગચ્છો, સમુદાચો છતાં પણ સંઘ મહાન છે. આજે સંઘના શત્રુંજય, ગિરનાર, રાણકપુર-આ બધી જૈન સંઘની કુલ સંપત્તિ કેટલી થાય ? એના રક્ષણની જવાબદારી ખરી ને ? સાધુ સાધ્વીના આહાર ઓષધની પણ ચિંતા આપણે કરવી પડે. આ મહાન સંઘ છે. તેના પ્રત્થે પ્રેમભાવ, વાત્સલ્ચભાવ ઊભો કરવાનો. આ રત્નોની ખાણ છે, જેમાં આપણને ઉત્પન્ન



થવા મળ્યું. મહાપુણ્યોદચે આ યોગ મળે, એની ઉપેક્ષા ન કરાચ.

#### મહાપુરુષોની સેવા એજ જીવનની કમાઈ

૧ લા યેદ્યે ઉપેક્ષા કરી, બીજા યેદ્યનો સ્વભાવ સારો હતો. એણે મહાત્માને પહેલા તપાસ્થા. ઓષધ વિગેરેની અનુકૂળતા કરી આપી... પ્રેમથી ભક્તિ કરી. આ ઘોર સંસારમાં પણ સાધુ-સાધ્વીની ભક્તિ એ આશાનું એક કિરણ છે. બંને યેદ્યને ઘોર-હિંસા, આરંભ સમારંભ હતા. ૧ લો મરીને બ્મી નરકમાં ગયો, બીજો યેદ્ય મરીને વાંદરો થયો કારણ ઘોર સમારંભ છતાં એની નિંદા હતી ને સાધુની ભક્તિ આદરપૂર્વક કરી પણ સાથે અર્થનું ધ્યાન હતું.

સમચે સમચે કોણ જાણે કેટલાચ કર્મો જીવ બાંધે છે ! પ્રતિ સમચના અધ્યવસાથની આત્માના કોમ્પ્યુટરમાં નોંધ થયા વગર રહેતી નથી. આ કર્મ કોઈને ન છોડે. કાળ પરિપક્વ થયે ક્યાંચ ને ક્યાંચ ફેંકી દેશે. જેટલા જીવોની હિંસા કરી તેના કરતાં હજારોગણીવાર મરવું પડશે. હવે આ જિનશાસન પામીને લાઈનમાં આવી જાવ. અર્થ અને કામ પાછળની દોટ મૂકી દો. જિનશાસનને સમર્પિત થઈ જાઓ.

જુઓ જગડુશાહે અનાજ સંગ્રહ કર્યો પણ પૈસા માટે નહિ. બોર્ડ લગાવી દીધું ગરીબોનું અનાજ તમે પણ તિજોરીમાં બોર્ડ લગાવી દો જિનશાસનની મૂડી પહેલા તો સંપત્તિ ભેગી કરી એ જ પાપ હવે એ ગુનામાંથી બચવા નક્કી કરો આ બધુ ભગવાનનું છે.



Jain Education International

મારૂ કાંઈ નથી. હું માત્ર મેનેજીંગ ટ્રસ્ટી. પગાર પૂરતું ખાવા પીવાનું એમાંથી કરવાનું બાકી બધુ ભગવાનનું. અહીં જિનશાસન સાથે લેણાદેણી ઊભી કરી હશે તો ભવાંતરમાં એ સુલભ થશે.

## નાની પણ સેવાનું ગજબનું ફળ :ા

બીજો વેદ્ય જંગલમાં વાંદરો થયો એમાં પણ ૦૦૦ વાંદરીઓનો માલિક થયો. ત્યાં જંગલમાં એક સાર્થ સાથે સાધુ મહાત્મા જતા હતા. એક મહાત્માને એકદમ મોટો કાંટો વાગ્યો. ચાલવા અસમર્થ બન્યા બીજા સાધુને કહ્યું-આપ પધારો, હું અહીં અણસણ કરીને મારી આરાધના કરી લઈશ, સંયોગોવશાત બીજા સાધુઓને જવું પડ્યું. હવે જંગલમાં આ મુનિ એકલા છે. એમને જોઈને પેલી ૦૦૦ વાંદરીઓએ ચીચીચારી પાડી. આ વાંદરો ત્યાં આવે છે. સાધુને જોતાં જાતિસ્મરણ જ્ઞાન થાય છે. પૂર્વભવમાં વેદ્ય હતો, બધી દવા જાણે છે. ઓષધિઓ લાવીને સાધુને સાજા કરે છે. સાધુ પણ વાંદરાને ઉપદેશ આપે છે, અણસણ કરાવે છે. વાંદરો મરીને દેવ થયો. પછી મનુષ્ય થઈ મોક્ષે જશે..

આપણે અહીં દુષ્કૃતગર્હા જોઈએ છીએ. આ પણ એક ચોગ છે. આત્માને મોક્ષ સાથે જોડી આપે તે ચોગ. તેના મુખ્ય બે ફળ બતાચા. (૧) વર્તમાનમાં દુઃખ, સંકલેશમાં સહન કરવાની શક્તિ આપે ને (૨) એનાથી અનિકાચિત કર્મો નાશ પામી જાચ. ચોગનું આ મોટું ફળ છે. ધર્મી આત્માને એ સહિષ્ણુતા આપે. ભલે ને ગમે તેટલી મોટી આપત્તિ આવે તેમાં પણ એને સહન કરવાની શક્તિ મળે. એ સમજે કે સુખ એ જેમ ભ્રમણા છે તેમ દુઃખ એ પણ ભ્રમણા છે. પણ અનાદિના અભ્યાસને કારણે આપણે એમાં રાગ-દ્વેષ કરીએ છીએ.

રાગ-દ્વેષ એ આત્માના સીધા રોગ છે. કેન્સર એ તો બાહ્ય રોગ છે. શરીર અને આત્માનો સંચોગ એ દુઃખી કરે છે. હકીકતમાં શરીર એ પણ પાડોશી છે. ધર્મ જેમ પરિણમે તેમ દુઃખની સહિષ્ણુતા આવે.

ધર્મના બે મોટામાં મોટા ફળ કે અનિકાચિત કર્મો તો નાશ પામી જાય અને નિકાચિત કર્મના ઉદયે સહિષ્ણુતા આવે.

દુષ્કૃતગર્હાનું ફળ શું ? અનાદિના પ્રણિધાનપૂર્વક પાપ કર્યા ને આજે પણ ચાલુ જ છે. એનાથી અનુબંધવાળા પાપકર્મો બાંધ્યા છે. પ્રણિધાનથી કર્મો અનુબંધવાળા બંધાચ. તે પરંપરા ચલાવે ને તીવ્ર રસવાળા કર્મો વધુ તીવ્રતાથી ભોગવવા પડે.

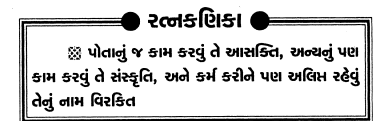
હવે જેટલા પ્રણિધાનપૂર્વક કર્મ કર્યા એટલા જ કે એનાથી વધુ પ્રણિધાન પૂર્વક દુષ્કૃતગર્હા કરવાની છે. તેનાથી અનાદિના અશુભ બંધો તૂટશે એનાથી કર્મોનો રસ મોળો પડશે. અશુભ કર્મ ભોગવવું નહિ પડે. દુષ્કૃતગર્હા વિના કોઈ'દિ સંસારની પરંપરા ન તૂટે. અનુબંધ તોડતા તોડતા ક્યારેક તીવ્ર કોટિનો ભાવ આવી જાય તો અનુબંધ તૂટે, કર્મો તૂટે. વળી ક્યારેક તો બીજા પણ દુષ્કૃતના ફળો ધોવાઈ જાય.



Jain Education International

આમ દુષ્કૃતગહીંના બે ફળ (૧) તીવ્ર રસવાળુ કર્મ અલ્પ રસવાળુ બને અને (૨) જુના પાપકર્મોના અનુબંધો તૂટી જાય.

આજ સુધી બધા પાપ પ્રણિધાન, એકાગ્રતા અને દુનિચાના સ્વાર્થના ભાવપૂર્વક કર્યા. આવા પાપના તીવ્ર રસ અને અનુબંધવાળા કર્મ પડચા છે. એ બંનેને તોડવાની તાકાત આમાં છે. હિંસા બહુ કરી છે. ચૂલો સળગાવતા કોઈ વાર આંખમાં આંસુ આવી ગચા હોચ એમ બન્ચું છે ખરું ? પાપ કરતા ક્યારેય રડચા છો ? સંસારના દુઃખમાં રડચા છીએ. શેરબજારમાં રૂા. કાગળીચા થઈ ગચા ત્યારે રાતોની ઊંઘ હરામ થઈ ગઈ હતી. દીકરો માંદો પડચો ને એને જોઈને આંસુ આવ્યા પણ પાપકર્મ કરતા રડચા ખરા ? પાપ તો હસતા હસતા ને મજેથી જ કર્યા છે. ને પાછા પ્રણિધાનપૂર્વક કર્યા છે. હવે આ કેમ ભોગવાશે એ પ્રશ્ન છે.





# દુષ્કૃત-ગર્હા How ?

(૧) આ પાપ કરવા જેવું નથી છતાં મેં કર્યું.

પાપમાં અકર્તવ્યપણાની બુદ્ધિ જોઈએ.

અરે ! આટલી હિંસા કરી, પરિગ્રહ કર્યા, ન કરવા જેવું કેટલુંથ કર્યું.

આઠ વર્ષની ઉંમરે દીક્ષા લેવાની હતી. એ ન લીધી. એ પણ ભગવાનનો ગુનો ખરો ને ? આ મનુષ્યજીવન શેના માટે ? પૈસા કમાવવા, કુટુંબ ચલાવવા, ના ? માત્ર આત્માની આરાધના-સાધના કરવા. ચારિત્ર લેવા.

આપણે સંસારમાં રહ્યા. પાપો કર્યા, છતાં બચાવ કરીચે કે સંસારમાં રહ્યા એટલે પાપો તો કરવા જ પડે ને ! આવો બચાવ ન જોઈએ. અકર્તવ્યપણાની બુદ્ધિની પ્રધાનતા જોઈએ. હું કુદરત/કર્મસત્તાનો ગુનેગાર છું. એથી આગળ વધીને દેવ-ગુરુના વચનથી વિપરીત કેટલુંચ કર્યું એ પણ દુષ્કૃત જ છે ને! આ પાપોની ગદ્ગદ્ કંઠે નંદા કરો. દુષ્કૃતોને ચાદ કરતા આંખમાં આંસુ જોઈએ.

#### સમાધિ દુર્લભ છે.

લબ્ધિસૂરિ મ. સ્તવનની પંક્તિમાં લખ્યું "હું પાપી છું-નીચ ગતિ ગામી" દિવસમાં કેટલીવાર આવું યાદ કરો છો ? આપણે થોડી આરાધના કરીને એમ માની બેઠા છીએ <del>કે</del> મોક્ષ બે-ચાર ભવમાં થઈ જવાનો છે. પણ સારા કાળમાં જ્યાં સમાધિ



દુર્લભ છે તો મરણ વખતે શું ? અને સમાધિમરણ જ જ્યાં છેટું છે ત્યાં મોક્ષની વાત તો દૂર જ રહી. આ સમાધિ કાચના ટુકડા કરતાં વધારે કોમળ છે. જરાક કોઈ બે શબ્દ કહી જાય ને મન ખંડિત થઈ જાય છે.

મનથી જરાચ આડુ ચિંતવીએ તે અસમાધિ. ચિત્તની સ્વસ્થતા તે સમાધિ. કોઈ સહેજ મનથી વિપરીત થાચ ને મન અવળુ થઈ જાચ છે તો છેલ્લે મરતી વખતે બધા કુટુંબીઓ, સ્નેહીઓ બધાને છોડવાના આવશે ત્યારે સમાધિ કેમ ટક્શે ? કોઈ નવકાર સંભળાવે ત્યારે નવકારમાં મન ક્યાં જવાનું છે ? એ તો વેદનામાં જ જાચ. લાખો પ્રકારનાં અધ્યવસાચો ક્ષણવારમાં સમાધિ તોડે. સદ્ગતિ દુર્લભ છે કારણ સમાધિ દુર્લભ છે.

શાસ્ત્રમાં ત્રણ પ્રકારના મરણ બતાવ્યા.

એમાં પહેલુ બતાવ્યું બાલમરણ-કોઈપણ જાતના પચ્ચક્ખાણ વગરનું મરણ. આવું મરણ થાય તો આખી જીંદગીના ઊંધા અભ્યાસથી મરણ વખતનું દુધ્ચનિ અનંત મરણ વધારી દે. અને એના માટે જ ચાર-શરણ, દુષ્કૃત ગર્હા, સુકૃત અનુમોદના આ-૩ વારંવાર ઘૂંટવાના છે. આનાથી અંતિમ કાળે કદાચ સારો ભાવ આવી જાય ને સમાધિ મળે.

આપણા જુંદગીભરના કાળા કામો ને પાપો જોતાં એમ લાગે કે સમાધિ દુર્લભ જ છે. કદાચ કોઈ દેવ-ગુરુની દેષ્ટિ પડી જાય ને અધ્યવસાય સારા આવે તે વાત જુદી ! કોઈ ભગવાનની પ્રતિષ્ઠા કરી હોય ને છેલ્લે એ ચાદ આવે ને સમાધિ આવી જાય



પણ એ પણ દુર્લભ છે.

## આત્મનિંદા તોડે ભવદુઃખફંદા ઃ

દિવસમાં વારંવાર ચાદ કરો, "હું પાપી છું નીચ ગતિ ગામી" મારી પ્રકૃતિ કેટલી ખરાબ, કષાયોની કેવી ઉત્કટતા આપણા અરૂચી, કષાય રૂપી અધ્યવસાયની તલવાર ક્યારેક ગુરુ મ. પર પણ ચાલી જાય. મનથી વધીને ક્યારેક વચન પણ નીકળી જાય.

હું એટલે કોણ ? આ જગતના અનંતા પાપોથી ભરેલો. અચરમાવર્તમાં એકપણ પાપ એવું નથી કે જે જીવે ન કર્યું હોચ! ભૂતકાળના લાખો-કરોડો ગુના કરીને આવ્યા છીએ ને નવા ગુના કર્ચે જ જઈએ છીએ. કોણ સદ્ગતિ આપશે ? એમ મફ્તીયા મોક્ષ થઈ જવાનો છે ? અનંતકાળ હજી રખડવું પડે એવા દેદાર છે. દાળમાં સહેજ વધારે મીઠું પડી જાય એ સહન કરવાની તાકાત નથી. પત્ની પર તૂટી પડો છો. એણે તો એક દાળ બગાડી પણ તેં અનંતા પાપો કરીને અનંત ભવો બગાડથા તેનું શું ?

ભૂતકાળના બધા પાપો કર્મના માધ્યમથી કોમ્પ્યુટરમાં ફીટ થઈ ગયા. સંસ્કારથી વાસિત થઈ ગયા. આ ભવે જીવે લાખો કરોડો ભવના કર્મના થોકડા ઓછા કરવાને બદલે વધાર્યા. નવા પાપ કર્યા. હિંસા, ચોરી, જૂઠમાં મચી પડયો. સ્વાર્થાધ બની ગયો. પરાર્થની તો વાત જ નહિ !

જચવીચરાચમાં એક માંગણી મૂકી-મા-બાપની ભક્તિ



For Personal & Private Use Only

દેજો. કેમ માંગ્યું? મા બાપની કેટલી સેવા કરી ? આ તો પ્રાથમિક કર્તવ્ય છે. ભૂમિકા છે. કૃતજ્ઞતા ખાતર પણ ભક્તિ કરવાની છે. કૃતધ્ન બન્યા. મા-બાપને ઘર્મ પમાડયો ખરો ? માંદગીમાં સેવા કરી ? આપણે ક્યા સુકૃત ઉપર સદ્ગતિની અપેક્ષા રાખી શકીએ ? દેવલોક રસ્તામાં પડયો છે ? સુકૃત કર્યા તો કેટલા ? બે પૈસા જેટલા. ને સાથે પાપ કેટલા કર્યા ? પરલોકનો વિચાર કરો-મેં આ લોકમાં એવું શું કર્યું જે પરલોકમાં મને સાથે આવે. ઢંટણૠષિ સાધુપણામાં ગોચરી જાય ને ગોચરી ન મળે. છ મહિના ફર્યા. ગયા ભવમાં ઢોરને નહોતું આપ્યું. માટે જ !

## જીવનનું સરયૈયું કાઢો.

જમા અને ઉદ્યાર બનાવો. ભોગવ્યું તે ઉદ્યાર ખાતે. ખાવુ-પીવું-ભોગવવું મોજ-મજા કરવી એ બધું debit. એની સામે જમાખાતું, કેટલી સાધર્મિકની ભક્તિ કરી, કેટલી તપશ્ચર્યા કરી ? એ કરી તો પણ ભાવપૂર્વકની કેટલી ? કંઇક વિચાર કરો, કે પછી પરલોકમાં જવાનું જ નથી? જવું જ પડશે. આ આયુષ્યકર્મ પૂરૂ થયું એટલી વાર. એક અંગૂઠાથી મેરૂને હલાવે એવી અચિંત્યશક્તિવાળા તિર્થકરે પણ ઈન્દ્રને જવાબમાં કહી દીધું. એક ક્ષણ પણ આયુષ્ય હું વધારી ન શકું. જે સેકન્ડ ગઈ હશે તે બદલી શકાશે નહિ.

આજના ભોગવવા પડતા દુઃખ એ ભૂતકાળના દુષ્કૃત્યનું પરિણામ છે. હવે એનાથી છૂટવા વારંવાર દુષ્કૃતગર્હા કરો, હું પાપી, દુરાચારી. હું ક્રોધ અભિમાન, લોભ, માથા, રતિ-અરતિ



કરનારો છું. હિંસા અને પાપ કરનારો છું. માચા-મૃષાવાદી છું. મારા જેવો પાપી-અધમ આત્મા બીજો કોઈ નથી...

દુનિયામાં બીજા પાપી, જેને દેવ-ગુરુ જ નથી મળ્યા તે કદાચ ક્ષમ્ય છે પણ મને તો ઉત્તમોત્તમ વસ્તુ મળી છતાં મેં પાપો ન છોડચા. હું તો જિનશાસનનો મેમ્બર! માથે દેવ-ગુરુ છે. સંસ્કારી કુટુંબ મળ્યું છે. એનાથી જવાબદારી વધી જાય છતાં બધું ભૂલી ને પાપમાં રાચ્યો.

## રોજ પ્રભુને પ્રાર્થના કરો કે,

પરમાત્માને હવે પ્રાર્થના કરવાની, પ્રભુ મારી લાચકાત, ચોગ્ચતા નથી, 'કેવા સુંદર પ્રભુ તમે ને કેવો પાપી હું.' તમે શિખર પર ને હું ખીણમાં! તમારી કૃપા ન થાચ તો હું નિગોદમાં જ જવાનો છું. 'પણ' આશાનું એક કિરણ તમારી કૃપાદેષ્ટિ છે. તમારી કરૂણા-અમી વરસાવો ને મારું કલ્યાણ થાચ આ જીવ બહુ પાપી છે. એવા સંસ્કાર પાડચા છે કે હવે એને તમારા વિના કોણ બચાવી શકશે ? હ મી નારકીમાં જઇએ એવા કર્મ પડચા છે. ૮૪ લાખ ચોનીમાં રખડાવે એવા કર્મ પડચા છે. તેમાંથી છોડાવનાર આ ૩ જ છે. પણ આ મૂર્ખ શરણે જવા તૈયાર નથી.

પાપની નિંદા કરતાં એમાં અકર્તવ્યભાવ આવવો જોઈએ. મેં ન કરવા જેવું કર્યું ને એ લાવવા આ ચઉભંગી સ્વીકારી લો કે-

આપણું નાનું પાપ મોટું લાગવું જોઈએ.



બીજાનું મોટું પાપ નાનું લાગવું જોઈએ. આપણો મોટો ગુણ નાનો લાગવો જોઈએ. બીજાનો નાનો ગુણ મોટો લાગવો જોઈએ.

આ કરવાથી જ ધીરે ધીરે આત્મા ઘડાચ છે. ભવ્યત્વનો વધુ પરિપાક થાચ છે.

વધુ ને વધુ દુષ્કૃતની ગર્હા કરવાની છે. ભગવાનને કહેવાનું-હું અર્થ અને કામ પાછળ લંપટ છું. રાત-દિવસ એની પાછળ દોડચે જાઉં છું. જેનો આપે તો સંપૂર્ણ ત્યાગ કર્ચો. આપે તો વરસીદાન દીધું. વરસ પહેલા બધુ દેવાનું શરૂ કરી દીધું અંતે તો વસ્ત્ર, મુગટ, વીંટી, અછોડો બધું ઉતાર્થું કે જેની પાછળ હું પાગલ છું. આપણો મેળ ક્યાં પડે ? તમે કુટુંબ છોડ્યું, ભાઈ, પત્ની, દીકરી, જમાઈ બધાને છોડી દીધા. ૧૨૫ વર્ષમાં કોઈને યાદ પણ નથી કર્યા. આવા મહાવીર ભગવાનની રોજ પૂજા કરનારા, સ્તવન કરનારા અમે, તમે જે છોડ્યું એની પાછળ ગાંડા છીએ. ભગવાને છોડ્યું આનંદપૂર્વક. સંપત્તિને દુશ્મન માની. એ પાપ કરાવનારી છે.

## આ જીવનો ઉદ્ધાર ક્યારે થશે ?

પગની રજ જેમ છોડીએ એમ ભગવાને સંસાર છોડી દીધો જ્યારે આપણે એવું બન્ચું ખરું કે ૨૫ લાખ કમાચા ને એકાંતમાં જઈને એ પાપને કારણે ૨ડચા ? આ ખોખા ને પેટી એ સાપના ભારા છે. એમ લાગ્ચું ખરું ? પણ મૂર્છા



છે, અજ્ઞાન છે. જેટલો પરિગ્રહ જોરદાર એટલા પાપના થોકેથોક આત્મા પર ચોંટે છે. દુનિયાના બધા અર્થો અનર્થને કરનારા છે. અને કામને કાતિલ ઝેર કીધું છે. તરત જ આત્માની કતલ કરે. આ બધા પાપો હરખીને કર્યા છે. હવે નિંદા કરો. અર્થ અને કામનો પ્રતિપક્ષી જ ધર્મ કરી શકે. જે ધર્મ કરીએ છીએ એ પણ ગતાનુગતિક. ધર્મી કુળમાં જન્મ્યા એટલે થોડો ધર્મ કરીએ પણ અર્થ અને કામની મૂર્છા ઉતારવાનો પ્રયત્ન કેટલો ? ધર્મ કરતા પણ એ આશચ બેઠો હોય કે ધર્મના પ્રભાવે વધુ સારા અર્થ અને કામ મળે આ બધા અશુભ અધ્યવસાયના ઘણા ગોટાળા છે. વિશુદ્ધ ભાવના નથી. બહુ મૂર્છા છે. આ જીવનો ઉદ્ધાર ક્યારે થશે ?

મૂળ વાત એ જ છે કે હજી આપણને દુષ્કૃતો દુષ્કૃત રૂપે લાગ્યા જ નથી. હિંસાનું પાપ એ કદાચ પાપ લાગે પણ પરિગ્રહનું શું ? પગ નીચે દેડકો આવી જાય તો પ્રાથશ્વિત લેવા દોડીએ પણ પૈસા પર બહુ રાગ થાય છે,સાહેબ! પ્રાથશ્વિત આપો એમ બન્ચું છે ખરું ? ગયા વર્ષે બહુ કમાયા, સાહેબ પ્રાથશ્વિત આપો એવું બને ખરું ?

અર્થ અને કામથી ખૂબ છેટા રહેવાનું છે અમારા પ્રેમસૂરિ મ. અમને બે વાત શિખવાડી છે. (૧) સ્ત્રી અને (૨) પૈસા ની પંચાતમાં ન પડતા. ધર્મ માટે પણ પૈસા મેળવવા શ્રાવકને વાત નહિ કરવાની. આ બે પાપથી બચે તો જ સાધુતા મજબૂત ટકે.



#### પરિગ્રહનો ભાર લાગે ખરો ?

સામાન્ય રીતે વ્યાખ્યાનમાં જોવાય કે પૈસાદાર આગળ આવીને બેસે ને સામાન્ય માણસ પછી બેસે પણ એ વખતે પૈસાદારને એમ લાગે કે મારી પાસે કરોડ છે હું પરિગ્રહના પાપથી ભારે છું. મારે પાછળ બેસવું જોઈએ. સાચો શ્રાવક સંપત્તિ વધુ જોઈને આત્માને ધિક્કારે. આટલા દાગીના, રૂપિયાને શું કરવાનાં છે ? કોના માટે છે ? આની મૂર્છા ઉતારું તો કેટલાય સાધર્મિકની ભક્તિ થાય. હું જ પાપી છું, લોભીથો છું. આ રૂપીયા દ્વારા સાત ક્ષેત્રની ભક્તિ કરીને પુણ્યાનુબંધી પુણ્ય મળતું હોય તો કેમ નહિ કરવાનું ? પણ જીવ મૂર્છિત છે.

## દુષ્કૃત-ગઢાથી સમકિત.

દુષ્કૃતને દુષ્કૃત તરીકે સ્વીકારવાના ને એની સમ્યગ્ ગર્હા કરવાની. એ મોટામાં મોટી આરાધના છે. નરકના જીવો સમકિત કેમ પામે ? નારકીમાં પણ અસંખ્ય જીવો આજે પ્રથમ સમકિત પામે છે. આપણને અરિહંત, જિનપ્રતિમા, સાધુના દર્શન, ભક્તિ, સિદ્ધગિરિ મળ્યું ને આપણે પામીએ પણ નારકીને તો કાંઈ જ નથી મળ્યું છતાં તે દુષ્કૃતગર્હાની આરાધનાથી સમકિત પામે. જાતિસ્મરણથી આગલા ભવ યાદ આવે. હું પાપી હતો. નીય હતો. ભયંકર પાપો કર્યા છે એ વિચારતા, ગર્હા કરતા કરતા મોહનીયના પડલ ખસી જાય ને સમકિત પામી જાય.

#### ક્યારે થશે મારા ભવનો રે અંત :

આપણામાં પાપમાં અકર્તવ્યપણાની બુદ્ધિ નથી આવતી



એ જ મોટો દોષ છે. એના વગર સાક્ષાત્ કેવળજ્ઞાની સમજાવે તો પણ ઉદ્ધાર ન થાચ. અનાદિના આ સંસ્કારો જામ છે. એટલે કેવળજ્ઞાની સમજાવે કદાચ એકવાર માની લઈએ પણ હૃદયમાં ન ઉતરે જેના પર તીવ્ર રાગ હોય એ પાપ, પાપ રૂપે લાગતું નથી પાપને પાપરૂપે સ્વીકારવું તે સમક્તિ અને પાપરૂપે ન સ્વીકારવું તે મિથ્યાત્વ.

આપણે પાપ પાપરૂપે સ્વીકાર્યા નહિ. સાક્ષાત્ ભગવાન ઉપકાર કરવા આવ્યા, આપણો હાથ પકડચો તો આપણે સામેથી હાથ છોડી દીધો, હડસેલી દીધો. ભગવાનની વાણી ન સમજ્યા ને સંસારમાં જ અટવાચા રહ્યા પણ હવે તિર્ચચ, નારકીમાં જવું પડશે, જન્મ મરણ કરવા પડશે. પહેલા આપણે જ ઉપેક્ષા કરી હવે ભગવાન પાસે પાછા જવું કેવી રીતે ? પગ ઉપડે ખરા. અગણિત પાપો કર્યા આંખે અંધારા લાવી દે એવા આ બધા દુષ્કૃત ગર્હણીય છે.

#### કર્મ ભોગવ્યા વિણ છૂટકો નથી :

આ જીવ અનંતા કર્મ કરીને આવ્યો છે. એવા પાપ કર્ચા છે કે આજે આપણા જ પાપ આપણે મોઢેથી બોલી પણ ન શકીએ. તીવ્ર આર્ત-રૌદ્રધ્યાન કર્ચા છે. અહીં આવીને બધા પાપનો નિકાલ કરવાનો હતો એને બદલે દિશા બદલાઈ જ ગઈ. અહીં આવીને પાપ વધારવાનું જ કર્ચુ. જ્યાં અરિહંત મળે ત્યાં તો દેવું સરળતાથી ચૂકવાઈ જાય. નહિ તો ઠૂસ નીકળી જાય. તિર્થયનો ભવ હોય તો ક્તલખાનામાં પહોંચીએ ને માથુ ને ધડ અલગ થઈ જાય. નરકમાં જઈએ ને પરમાધામી શેકી



નાખે, બાફી નાખે. ભાલા ભોંકે. પરમાત્મા કહે, એક નવકારશી કર તો ૧૦૦ વર્ષના નારકીના દુઃખ અહીં જ કપાઈ જશે. અહીં તો સાધુના દર્શન માત્રથી પુણ્ય મળે. પશુ-પક્ષી પણ સાધુનાં દર્શન કરતા એ વખતે આયુષ્યનો બંધ પડે તો મનુષ્યભવ ફીક્સ થઈ જાય. આ ધર્મ, જન્મ, દેવ ગુરુ મળ્યા પછી હવે છૂટી જશે તો ભવાંતરમાં શું ? મોટા ભાગના મનુષ્યો મરીને તિર્ચય થાય છે.

મનુષ્યને આર્તધ્યાનની બહુલતા છે. ૨૪ કલાક મન-વચન-કાયા ક્યાં દોડે છે એ ચેક કરવાનું. કાયા કરતાં વાણી વધારે ચપળ ને મન તો સૌથી વધુ. વાણીને હજુ કંટ્રોલમાં રાખી શકાય. પણ મનનું શું ? મોટેથી નમત્થુણં બોલતા હોઈએ ને મન તો ક્યાંય રખડતું હોય. આપણે કઈ મૂડી પર સદ્ગતિની અપેક્ષા રાખી શકીએ? આંખમાંથી આંસુ પાડીને ભગવાનને કહેવાનું "મુજ સમ ખલ કો નહિ સ્વામી મુજ સમ ખલ કો નહિ"

## દિવસમાં દેવ-ગુરુ કેટલી વાર ચાદ આવે ?

પરમાત્મા-તમારો ઉપદેશ તો ક્યાંચ મૂકી દીધો ને હું અર્થ ને કામની પાછળ દોડચો. ભગવાને નિગોદમાંથી બહાર કાઢી અહીં લાવ્યા. ભગવાનની ઈચ્છા હતી કે આ હવે સંચમ પાળે, આરાધના કરે કે અહીંથી ૨-૪ ભવમાં નિસ્તાર થઈ જાચ. પણ આપણે ભગવાન સાથે કેટલો સંબંધ રાખ્યો ? માત્ર સવારનો અડધો કલાક ! આ મળેલી સંપત્તિ એ આપણી બુદ્ધિથી કે ભગવાનના પ્રભાવથી ?કોઈ કહે ભાગ્યથી, પણ એ ભાગ્ય ક્યાંથી આવ્યું? કોઈ દેરાસરમાં રૂપિયો નાખ્યો તેના આજે લાખ મળ્યા છે. આ સ્વાસ્થ્ય મળ્યું કારણ કોઈ પશુને કતલખાનામાંથી છોડાવ્યા હતા. પણ એ બતાવનાર કોણ હતા ? અંધકારમય દુનિયાને રાહ દેખાડનાર પહેલા ભગવાન હતા. આ ભગવાન આગળ હવે ખુલ્લા દિલે એકરાર કરીને પાપનિંદા કરવાની કે પરમાત્મા ! મેં ન કરવા જેવું કર્યું, મને ક્ષમા કરો.

(૨) પાપનિંદા બીજાની સાક્ષીએ કરવાની.

કોઈ મોટા જાહેર પાપો હોચ તો તેની નિંદા જાહેરમાં કરવી પડે, જાહેરમાં ક્ષમા માંગવી પડે, પણ અંગત પાપો હોચ તેની એક ગીતાર્થગુરુ પાસે આલોચના કરવાની. બધા પાપો પ્રગટ કરવાના અને ગુરુ મહારાજ જે પ્રાથશ્વિત આપે તે વહન કરવાનું. જે આ રીતે કરે એ મહાન આદરને પાત્ર છે. કારણ બીજા ધર્મ કરવા સહેલા છે પણ પોતાના પાપ પ્રગટ કરવા એ અઘરા છે.

ચક્ર્વર્તીને કદાચ કહેવામાં આવે કે તારા પાપ ગુરુ આગળ પ્રગટ કર અથવા તો છ ખંડનું રાજ છોડી દે તો એ રાજ છોડી દે પણ ગર્હા ન કરે. હા, પણ જો જ્ઞાનીના વચન અપનાવતા જઈએ તો કાંઈ અઘરું નથી. વળી, પ્રાથશ્વિત માટે કહ્યું કે પ્રાથશ્વિત યોગ્ય ગુરુ ન મળે તો હ૦૦ યોજન સુધી એની શોધ કરે. અને ન મળે તો ૧૨ વરસ સુધી એને શોધે. આ બહુ



મહત્વનો ધર્મ છે. બધા ધર્મનો પાચો છે.

ઉંચામાં ઉંચા દાન, શીલ વખતે પણ અંદર શલ્ય પડ્યા હોય તો જોઈએ તેવું ફ્લ ન આપે. જેમ જેમ શલ્ય નીકળે તેમ આત્માની તાકાત વધતી જાય પાપના શલ્યોની ગર્હા કરીએ તો હંમેશ માટે છૂટી જાય જેને અંદર શલ્યો પડયા છે તેની આરાધનામાં પ્રગતિ થતી નથી.

#### વિના શલ્યોદ્ધાર નહિ આત્મોદ્ધાર ઃ

નાનું પણ શલ્ય કેવી રીતે પ્રગતિ અટકાવે ? દેષ્ટાંત આવે છે. રાજા પાસે એક લક્ષણવંતો ઘોડો છે. જેના પ્રભાવે આજુબાજુના રાજાઓ માથું પણ ઊંચુ કરી શક્તા નથી. આ ઘોડો તો અશ્વશાળામાં છે, લડવા પણ જતો નથી છતાં એટલો પ્રભાવ !

તો અહીં જુઓ કે તિર્થકરનો પ્રભાવ કેવો હોય ? એમના પ્રભાવથી શું ન થાચ. આવા દેવાધિદેવ મળ્યા પછી શા માટે ઉપાસના ન કરીએ. તેમના પ્રભાવે એક પણ પ્રતિકૂળતા ન રહે ને એકપણ અનુકુળતા આવ્યા વગર ન રહે. આ વિશ્વની એક પણ સંપત્તિ એવી નથી કે જે પરમેષ્ઠીના આરાધકને ન મળે અને એક પણ આપત્તિ એવી નથી કે જે ન ટળે. દુનિયાના સત્કાર સન્માન, ખાન-પાન, પૈસા, કુટુંબ બધુ અનુકૂળ થઈ જાય. રોગ-દરિદ્રતાની બધી આપત્તિ જાય. મોટા ઇન્દ્રને પૂછો તમે ઇન્દ્ર કેમ થયા ? કહે - ભગવાનની આજ્ઞાના પાલનથી, ભક્તિથી.



આ બાજુ, બીજા રાજાઓ રાજ્યમાં જાહેર કરે છે કે આ ઘોડાને કોઈ મારી નાખે તો માંગે તેટલું ઈનામ. એક જણે બીડુ ઝડપ્યું. નગરમાં આવ્યો અશ્વશાળામાં ઘોડો જોવા આવે છે ને સહેજ નાના તીરથી કાંટો શરીરમાં પેસાડી દે છે.

આ કાંટો વાગ્યો છે સાધારણ, દેખાતા ખબર ન પડે. પણ ઘોડો દિવસે દિવસે સૂકાવા લાગ્યો... મહારાજા ચિંતામાં આવ્યા. યેદોને બોલાવ્યા પણ કંઈ ખબર ન પડી. પણ એક અનુભવી હતો. આખા શરીરે ભીની માટી લગાડી. એક જગ્યાએ વહેલુ સૂકાયું અને ખબર પડી કે અહીં કાંટો છે. તરત કાઢી નાખ્યો. ઘોડો ફરી હષ્ટપુષ્ટ થઈ ગયો. શલ્ય નીકળે તો કામ થાય.

#### શલ્ય, નાનું છતાં ભયંકર :

રૂક્મીને આચાર્ચ આ જ સમજાવે છે આ શલ્ચને હૃદયમાં રાખ નહિ. ઘણાને શલ્ય ખૂંચે છે, યાદ આવ્યા કરે છે પણ શલ્ય કાઢવાની કે કઢાવવા જવાની તાકાત નથી. દુષ્કૃતગર્હામાં આ કરવાનું છે. ગીતાર્થ પાસે જઈને પ્રગટ કરી દેવાના.

ગુરુને પણ કીધું છે કે કોઈના પાપ બીજા આગળ કઢેશો તો નરકમાં જશો. શાસ્ત્રે કોઈ તમારા આશરે આવે, વિશ્વાસથી તમને કહે, પોતાના આત્માની શુદ્ધિ કરે ને તમે જો ગંભીર ન બનો, તમારા મનમાંથી લીકેજ થાય તો આચાર્ચનો પણ અનંત સંસાર વધી જાય. ૪ કાન સિવાય કોઈ ન જાણે. બે તમારા ને બે આચાર્ચના.



પેલી રૂક્મી કેટલી પવિત્ર સાધ્વી માત્ર એક દષ્ટિરાગનું શલ્ય પડયું હતું તો ૧ લાખ ભવ ભટકી. એક દોષ બીજા ભવમાં ગુણાકાર થતા જાય. પુણ્ય પરવારે ને ઘોરાતિઘોર દુર્ગતિઓ ઉભી થઈ જાય.

## દુષ્કૃત ગહી-ગોશાળાનું દેષ્ટાંત

ભગવાન પર તેજોલેશ્યા મૂકનારો, બે સાધુને બાળી નાખનારો ગોશાળો દુષ્કૃતનિંદાથી સમકિત પામી ગયો.

ગોશાળો આગલા ભવમાં ગુરુની સામે થવાનું શલ્ય લઇને આવ્યો છે. ઘણા આચાર્ચોની અવગંણના, દ્વેષ કર્ચા છે. જે આચાર્ચ કે સાધુઓ સામે બેફામ બોલે, નિંદા કરે તે બધા ગોશાળા જેવા થવાના. મહાત્મા સાથે કલેશમાં પડવું નહિ. સાધુ પ્રત્યે સહેજ પણ દુર્ભાવ ન થાચ તેમ વર્તવાનું. આગલા ભવમાં સાધુની સામે તો બીજા ભવમાં ભગવાનની સામે પડથો. સંસ્કાર એવા પાડથા હતા કે ભગવાન પર તેજોલેશ્યા મૂકનારો થયો. ભગવાનને છ મહિના લોહીના ઝાડા થઈ ગયા. ભગવાને જ એને તેજોલેશ્યા શીખવી ને તેમના પર મૂકી.

આજે કદાચ તિર્થકર પ્રત્યે રાગ હોચ છતાં ગુરુ પ્રત્યે જો તિરસ્કાર, હ્વેષ, અવગણના હોચ તો તેના વિપાક અતિશચ ભચંકર કોટિના આવશે. જે સાવ ચારિત્રથી ભ્રષ્ટ હોચ તેમની પાસે ન જઈએ પણ જે થોડા શિથિલ હોચ તેમની પણ નિંદા ન કરવી.

### ગોશાળો ભગવાન સામે પડ્યો :

ગોશાળો ભગવાનને કહે છે, 'હે વર્ધમાન ! મારી તેજોલેશ્યાથી તું બળ્યો નથી પણ છ માસમાં મરી જશે.' આ ઉપસર્ગ તીર્થકરપણામાં આવ્યો એ પણ એક અચ્છેરું. ભગવાન કહે મારે તો ઘણા વર્ષ જીવવાનું છે પણ તારે તો બ મા દિવસે જ મરવાનું છે. તેજોલેશ્યા ગોશાળાના શરીરમાં પેઠી છે, એ અંદરથી બળે છે. બ દિવસ સુધી હેરાન પરેશાન થાય છે. પણ છેલ્લા દા'ડે એમ થયું કે આ તો મારા ગુરુ હતા. મારા જેવો પાપી કોણ ? બે સાધુને બાળી નાખ્યા. અહીંથી મરીને ક્યાં જઈશ ? આગલી રાતે ઘોર પશ્ચાતાપ થાય છે.

## અચરમાવર્તમાં આપણે પણ ગોશાળા જેવો જઃ

અચરમાવર્તમાં આપશે આ ગોશાળા જેવા જ પાપે કર્ચા છે. રોજ ભગવાનને કહો - મુજ સમ ખલ કો નહિ સ્વામી ! ખલ એટલે શઠ, લુચ્ચો. કારણ બીજા બધા જગતને છેતરે છે. હું ભગવાનને, સાધુનેં, સાધર્મિકને છેતરું છું. ભગવાન્ ! તેં નિગોદમાંથી કાઢીને અહીં મૂક્યો ને મેં તારું જ કહ્યું ન માન્યું. તેં આશ્રવો બધા છોડવાના કીધા ને મેં વધાર્ચા. આ સામે જ પડયા ને ? ભગવાન કહે આ હિંસા, ચોરી, જૂઠ, મેથુન કરવા જેવા નથી. આનાથી તું નરકમાં જઈશ ને આપણે કાંઈ ન માન્યું. ભગવાને બ્રહ્મચર્ચનું પાલન કરવા કહ્યું ને આપણા મન - વચન - કાયાના કાંઈ ઠેકાણા નહિ, વાસનાના ભડકા બળ્યા જ કરે.



દુનિયાના ઠગારા ઉભા કરીએ તો પહેલો નંબર આપણો લાગે. ન ચિંતવવા જેવું, ન બોલવા જેવું ને ન કરવા જેવું ઘણું કર્યું. કેઈકના વિશ્વાસઘાત કર્ચા છે. એક નાનકડું પણ પાપ ભોગવવું પડે છે. તો લાખો પાપોથી ભરેલા આપણું શું થશે ? માછલા બનીને લાખો જીવોને ખાધા- બ્ર્મી નરકમાં ભયંકર ભૂખ, તરસ, ઠંડી, ગરમી 33 સાગરોપમ ભોગવ્યા ને થોડો હલકો થઈને બહાર નીકળ્યા.તિર્ચયમાં આવ્યા. બંધ તૂટયા પણ અનુબંધ ન તૂટયા ને પાછા એ જ હિંસા - જૂઠ ચોરીના પાપો ચાલુ છે. હવે આ અનુબંધ તોડવા દુષ્કૃતગર્હા સ્વીકારી લ્યો.

અહીં એમ ના કીધું કે અનુબંધ તોડવા માસક્ષમણ ને પારણે માસક્ષમણ કરો, માત્ર સરળ ઉપાય બતાવ્યો. દુષ્કૃતગર્હી કરો. ગુરૂમહારાજ પાસે પાપ પ્રગટ કરીને શુદ્ધિ કરી લ્યો. શલ્યોની શુદ્ધિ થતા આત્માનું ઓજસ વધે. શુદ્ધિ વધે ને આરાધનાના નવા નવા શિખરો સર થશે. ખંધક મુનિની ચામડી ઉતારનાર રાજા દુષ્કૃતગર્હાથી ત્યાંજ કેવળજ્ઞાન પામી ગયો.

## ગોશાળાને સદ્બુદ્ધિ જાગી :

અહીં બ્મા દિવસે ગોશાળાની ભવિતવ્યતા જાગી. ગોશાળો એટલે જિનશાસનનો પ્રત્યનીક છતાં કોક ક્ષણે સારો ભાવ આવી ગયો. મેં આ શું કર્યું મહાવીર ભગવાન તો ધર્મ ગુરુ કહેવાય. દીક્ષા લીધા બાદ કેટલીયવાર મરણમાંથી બચાવ્યો. હું જાણું છું કે આજ સર્વજ્ઞ છે. તેમણે શીખવેલી તેજોલેશ્યા મેં તેમના પર છોડી છે. મારા જેવો અનાડી આ દુનિયામાં બીજો



કોણ ?

આ ગોશાળાથી અધિક ગર્હા આપણે કરવી છે. ગોશાળા કરતાં વધુ ખરાબ કર્મો આપણે કર્ચા છે. આપણે કેટલા ઉંચા સ્થાને? આપણો ગુનો પણ મોટો બને. ઊંચા સ્થાન પર તો મર્ચાદામાં રહેવું પડે. આપણને દેવ-ગુરુ, ધર્મ મળ્યો. ચતુર્વિધ સંઘ મળ્યો. ઊંચા સ્થાને બેઠેલા જીવો એ ચતુર્વિધસંઘ છે. સંઘ મહાન છે. મેં ઉંચા સ્થાને રહીને અધમ કાર્ચો કર્ચા. સૌથી અગ્રેસર એવો મનુષ્યભવ મળ્યો ને મેં વેડફી નાખ્યો. જીવનમાં ૧% ધર્મ કર્ચો ને ૯૯% વિષય કષાચમાં વેડફ્યા. આપણે મહાગુનેગાર છીએ.

પહેલાં નિદા કરવાની ને એમાં જે ભાવ પરિણતી થાચ તેનાથી ગુરુ પાસે પાપોની ગર્હા કરવાની ને જે પ્રાયશ્ચિત આપે એ વહન કરવાનું. નિંદા પછી ગર્હામાં જવાનું.

આત્મસાક્ષિક નિંદા,

ગુરુસાક્ષિક ગર્હા.

## આત્મનિંદા કરતો ગોશાળો બારમાં દેવલોકે

ગોશાળાએ જબરજસ્ત નિંદા કરી. છેલ્લે આખા પરિવારને ભેગો કરે છે.કહે - 'ગઈકાલ સુધી મેં જે કહ્યું તે બધું ખોટું. હું સર્વજ્ઞ નથી, હું ગોશાળો છું. હું તો એમનો શિષ્ય છું. નિમિત્તશાસ્ત્ર શીખીને જગતના ચોગાનમાં મેં મારી જાતને સર્વજ્ઞ તરીકે જાહેર કરી. હું ગુનેગાર છું. મહાવીર જ સાચા છે એમ જગતને જાણ થવી જોઈએ. મારા મૃત્યુ પછી મને દોરડે બાંધજો ને રસ્તે



For Personal & Private Use Only

ઢસડતા ઢસડતા મારા મડદાને લઈ જજો. આખા નગરમાં ઉદ્ઘોષણા કરાવજો કે આ ગોશાળો સર્વજ્ઞ નથી. પણ સર્વજ્ઞ તો ભગવાન મહાવીર જ છે. જગતને કહેજો કે આણે આખા જગતને છેતર્શુ છે. ભગવાન પર તેજોલેશ્યા મૂકીને ઘોર પાપ કર્યા છે. અને પછી અગ્નિસંસ્કાર કરજો.'

શાસ્ત્રકાર લખે છે કે આ આત્મનિંદા કરતા કરતા ગોશાળો સમ્યગ્ દર્શન પામી ગયો. અંતિમકાળે આયુષ્યનો બંધ પડયો ને ૧૨મા દેવલોકમાં ગયો. આ દુષ્કૃતગહનું કેટલું સુંદર અનુષ્ઠાન.

આ દુષ્કૃતગર્હા કર્મોના બધા કચંરા સાફ કરી નાખે. ગોશાળો સમ્ચગ્ દર્શન પામ્યો, ૧૨ મો દેવલોક પામ્યો. ભવ્ય જીવ હતો છતાં હજી ભટકશે છતાં એનો મોક્ષ થયા વગર રહેશે નહિ. ગોશાળો શિષ્યોને કહી ગયો છે છતાં શિષ્યોથી એમ કેમ કરાય ? ગુરુની આજ્ઞા ખાતર એમણે હોલમાં શ્રાવસ્તી નગરી ચીતરી ને એમાં ફેરવીને ઉદ્ઘોષણા કરી ને પછી બીજે દિવસે ઠાઠમાઠથી પાલખી કાઢી.

#### માત્ર નિંદાથી ન ચાલે, ગર્હા પણ જોઈશે.

અહીં વાત એ છે કે ગોશાળા પાસે આત્મનિંદા હતી પણ ગર્હા ન હતી. એ વખતે ચાદ આવ્યું હોત કે ભગવાન મહાવીર અહીં બેઠા છે ને તેમની પાસે દોડીને ગર્હા કરી હોત તો એ પાપના મૂળીચા ઉખડી જાત. દેવ-ગુરુની આશાતનાના મૂળીચા બહુ ઊંડા જાચ છે પણ ગુરુની પાસે ગર્હા કરીએ તો ઉખડી જાચ. નિંદાથી ઘાસ ઉખડયું પણ ગર્હ ન કરી તો બીજ રહ્યા. નિંદાથી બંધ તૂટે પણ અનુબંધ ન તૂટે. માટે જ ગર્હા જોઈએ. બંધ ને અનુબંધ સમજી લેજો. એક સારા ભાવથી બંધવાળા કર્મો ઊખડી જાચ પણ અનુબંધ ઉખેડવા ગુરુ પાસે જવું પડે. પ્રગટ કરવા પડે. એનાથી શલ્યો નીકળી જાય- જુઓ અહીં કે-

ગોશાળો ૧૨મા દેવલોક પછી ચ્ચવીને રાજા થશે. અહીં સાધુની નિંદા-દ્વેષના મૂળીયા ઊભા છે એટલે સાધુને જોઇને દ્વેષ થશે. ઉપસર્ગ કરશે.

#### અનુબંધવાળા પાપ ક્યાં લઈ જાય ?..

એકવાર જંગલમાં જાય છે. ધ્યાનમગ્ન સાધુને જોઇને દ્વેષને કારણે રથથી પાડી નાખે છે. ર-૩ વાર પાડે છે. આ સાધુ જ્ઞાનનો ઉપયોગ મૂકે છે ને જુએ કે આ ગોશાળો છે. આજે મને તો કાલે બીજા સાધુને હેરાન કરશે- એટલે તેજોલેશ્યા મૂકીને બાળી નાખે છે. ને આ ગોશાળો સીધી બ્મી નરકમાં. હવે પછીનો એનો અનંત સંસાર એવો જ થવાનો કે જેની કલ્પના ન થઈ શકે. અરિહંતની આશાતના અનંતકાળ રખડાવે. સાતે નરકોમાં બે વાર જશે સ્થાવર ને નિગોદમાં જશે. ને અંતે છેલ્લે બ્-૮ ભવ ચારિત્ર ગ્રહણ કરીને મહાવિદેહમાં દેઢપ્રતિજ્ઞ નામે કેવળજ્ઞાની થશે ને દેશનામાં સૌથી પહેલી વાત એ જ કરશે કે 'તમે મારી સામે જુઓ ! મેં દેવ-ગુરુની ઘોર આશાતના કરી તો કેટલાય દુ:ખ સહ્યા. મારા દેપ્ટાંતથી કહ્યું છું કે કદી પણ દેવ-ગુરુની આશાતનામાં પડશો નહિ.'



ગોશાળાના દેષ્ટાંતમાં જોવાનું એ હતું કે આવા ભગવાનને ઉપસર્ગ કેમ કર્ચા, એવા ભાવ કેમ થચા ? એનું શલ્ચ ગચા ભવમાં પડ્યું હતું.

ગયા ભવમાં પણ સાધુની ખૂબ નિંદા કરે. ખોટા ખોટા તર્ક-વિતર્ક કર્યા કરે. મહાત્મા સાથે રોજ લડે, તકરાર કરે. આ બીજ પડયા તેના વડલા થયા ને ભગવાન પર ઉપસર્ગ કર્યા.

સાધુ પ્રત્યેના દુર્ભાવના બીજ તમારા આત્મામાં પડી જાય તો ભવિષ્યના ગોશાળા થવું પડશે.

મહાત્મા પ્રત્યે તો ઉચ્ચ કોટિના આદર- સન્માનનો ભાવ ટકાવી રાખવાનો, ઉચ્ચ ભક્તિ ભાવ જાળવી રાખવાનો, મધ્યસ્થભાવ રાખો એ પણ દોષ છે. મહાત્મા છન્નસ્થ છે, તેમની પણ ભૂલ થાય. તેઓ ૪ થા આરાના નહિ પમા આરાના છે. ગુરુ કદાચ પાંચ મહાવ્રતથી ભ્રષ્ટ થયા હોય તોય તેમને સમજાવીને માર્ગે લાવવાના છે. એમના સેવા-બહુમાન કરવાના પછી ન જ સ્થિતિ સુધરે એમ હોય તો છોડે. પણ તે વખતે પણ અરૂચિભાવ ન જોઈએ.

આ મનુષ્યભવમાં જેવા ભાવ ભાવશો તે જ ભવાંતરમાં અનંતગુણા થઈને આવશે. આ અસદ્ભાવ કાલે અનંતગુણો થઈને ઉદયમાં આવશે માટે અહીંજ ચેતવાનું છે.

અહીં દુષ્કૃતગહમાં દુષ્કૃતની નિંદા એ આત્મસાક્ષિક ને

(132) For Personal & Private Use Only ગર્હી એ ગુરુસાક્ષિક છે. આખા ગામ આગળ દુષ્કૃતો જાહેરમાં ન બોલાચ. તેમ છતાં પણ જે પાપ જાહેરમાં થયા હોય, લોકોને પણ ઉન્માર્ગમાં જોડયા હોય દુનિયામાં ફેલાવ્યા હોય તેનું મિથ્યા દુષ્કૃત તો જાહેરમાં જ દેવું પડે. વ્યક્તિગત જે પાપ, દોષ હોય તેની ગર્હી ગુરુસાક્ષિક છે.

ગર્હા વગર અનુબંધ ન તૂટે :

કદાચ લજ્જા હોચ, ગુરુતા હોચ, હું કેવો દેખાઈશ ? એવો ભાવ આવે ને ગર્હા ન કરીએ પણ પાપ અંદર ખટક્યા કરે એટલે ભગવાન પાસે કે એકાંતમાં જોરદાર નિંદા કરીએ તો પાપના કર્મ છૂટી જાચ, રસ ઓછો થાચ પણ પાપના અનુબંધના મૂળીચા ન ઉખડે અને એ પાછો વરસાદ આવે, નિમિત્ત મળે એટલે ઊગી નીકળે માટે ગુરુ સાક્ષિક ગર્હા જોઈએ.

અને પાપનિંદા માટે જરૂરી ત્રીજી વાત (૩) જે પાપ જે ભાવથી કર્ચા, તે કે તેનાથી વધુ ભાવપૂર્વક એની નિંદા-ગર્હા કરવાની.

બાંધેલું પાપ જે ભાવથી કર્યું એટલા જ ભાવપૂર્વક નિંદા કરીએ તો એ કર્મ નાશ પામે. ઓછા ભાવ હોચ તો ઓછું ફળ મળે માટે આ પણ મહત્વનું છે એ ધ્યાનમાં રાખવું.



Jain Education International

## શુદ્ધ + શ્રદ્ધા + ભક્તિ = મુક્તિ

અહીં દુષ્કૃતગર્હા હારા જીવનને ઉન્નત બનાવવા ૩ વાત કરવાની ખૂબ જરૂર છે. આ ૩ વસ્તુ જેના જીવનમાં આવે તેની ભવ્યતા પરિપાક થયા વિના ન રહે.

(૧) ગુરુ સાક્ષિક આત્મશુદ્ધિ :

અસંખ્ય ભવોના દુષ્કૃતોના ભાર લઇને ભટકીએ છીએ. આ ગર્હા કરીએ એટલે હળુહળુ થઇ જઇએ. જે આ ગુરુ સમક્ષ પાપ પ્રગટ કરે છે તેમનું ચિત્ત પ્રસન્ન થઇ જાય છે, આત્મા નિર્મળ બને છે.

આજનો કાળ ભયંકર છે. છાપાના પહેલા પાને હોલસેલ મરણો નોંધાય છે. વચ્ચેના પાનામાં રીટેઈલ મરણ આવે. મૃત્યુ ખૂબ સસ્તુ છે. આયુષ્યમર્યાદા ઘટી ગઈ. તમે વ્યવસ્થિત ગાડી ચલાવતા હોય પણ સામેવાળો બેદરકારીથી અથડાવે તો શું કરશો ? માટે જ આયુષ્યનો ભરોસો નથી.

## સૌથી પહેલા આ કરી લ્યો.

આત્માની શુદ્ધિ જરાચ સંકોચ વગર કરી લેવાની. કોઈની આગળ ન કહેવાચ એવા પાપ ગુરુ આગળ કહેવાના. ગુરુ પણ ગંભીર હોચ. આપણા ગમે તેવા પણ ઘોર પાપ સાંભળે છતાં એમના મોટાની રેખા પણ ન ફરે. આ જિનશાસનની અત્યંત સુંદર વ્યવસ્થા છે. અનેક ભવમાં જે કામ ન થયું હોય તે થઈ જાય. ગયા ભવના પાપ આપણે જાણતા નથી એટલે ઓઘથી નિંદા કરીએ. પ્રાયશ્ચિત લઇએ. વર્તમાનના પાપની નિંદા કરતા કરતા ભૂતકાળના પાપોનું પ્રાચઃ પ્રાયશ્ચિત ભેગુ થઈ જાય.

આ વ્યવસ્થા જિનશાસનમાં જ છે. ઈતરમાં આવી વ્યવસ્થા નથી. ત્યાં તો આપઘાતની વાત કરે, બળી મરવાની વાત આવે . પણ એનાથી કર્મ ન બળે. ઉલટા આપઘાતનો સંસ્કાર પડી જાચ. અહીં તો દુઃખપૂર્વક મરવાનું ને બીજા ભવમાં પણ જ્યારે દુઃખ આવે ત્યારે મરવાનો વિચાર આવે. આમ કેટલાચ ભવ આપઘાત કરે. જેમ પંચેન્દ્રિચની હત્યા નરકમાં લઈ જાચ તેમ આત્મઘાત પણ નરકમાં લઈ જાચ. આપઘાત એ તો કાચરતા છે. સાચો પરાક્રમી માણસ તો સમતાથી દુઃખ ભોગવી જાણે ને કર્મ ખપાવે.

## શૂળીની સજા સોંચથી :

આપણું જિનશાસન એ અધ્યવસાચ, ભાવ પર આધારિત છે. કેવા ભાવથી પાપ કર્ચા તે જાણી હવે તેના પ્રતિપક્ષી પરિણામ લાવવાના. અસંચમના ભાવ કર્ચા તો હવે સંચમમાં આવવાનું. પૈસા ખાતર પાપ કર્ચા તો દાન ધર્મમાં આવવાનું. મરવાથી પાપ ન મરે પણ પાપને મારવાથી મરે. ઘોરાતિઘોર પાપ કરનાર એ જ ભવમાં નહિ, અંતમૂર્દ્રતમાં કેવળજ્ઞાન પામી ગચા.

મહાનિશિથમાં બતાવ્યું કેટલાચ સાધુ સાધ્વી બેઠા બેઠા મનમાં દુષ્કૃતગર્હા કરે છે. મેં આવું કેવું પાપ કરી નાખ્યું ? વિચારમાં ચટે છે. જલદીથી ગુરુ મહારાજ પાસે જાઉં આલોચના



Jain Education International

કરીને શુદ્ધ થઈ જાઉં ને આ વિચારમાં કેવળજ્ઞાન. કેટલાક ગુરુ પાસે પ્રાયશ્ચિત લેવા જાય છે ને રસ્તામાં કેવળજ્ઞાન પામે છે. કેટલાક પ્રાયશ્ચિતને ગ્રહણ કરતા, કેટલાક વહન કરતા કરતા કેવળજ્ઞાન પામી જાય છે.

## નાનું પણ શલ્ય જો રાખી મૂક્યું તો....

જ્યારે બીજી બાજુ, લક્ષ્મણા સાધ્વી, ઉગ્ર તપ તપે છતાં એક નાનું શલ્ય હૃદયમાં રાખ્યું. ને અસંખ્ય કાળ આ સંસારમાં રખડી. અનેક પ્રકારના કુવિકલ્પોના તરંગો ચાલ્યા કરે એ ઉંચે આવવા દેતા નથી ને પટકી પાડે છે. નાનકડું શલ્ય હોય ને રખડપટ્ટી ચાલુ. મોટામાં મોટું પાપ પણ જો શલ્ય વગર પ્રાચશ્ચિતથી શુદ્ધિ કરાચ તો એ જ ભવે નિસ્તાર થઈ જાચ. માચાપૂર્વક પ્રાચશ્ચિત લેનારા રખડી પડે છે.

અહીં સમાધિમરણ ને પરલોકમાં સદ્ગતિ જોઈતી હોચ તો શુદ્ધિ કરી લ્યો, મોટા તપસ્વીઓ, સંચમી આત્માઓ પણ નાનું શલ્ય હૃદયમાં હતું ને અંતે સમાધિ ગુમાવી જ્યારે બીજી બાજુ સરળભાવે શુદ્ધિ કરનારા સમાધિ પામ્યા. આ છે શુદ્ધિની તાકાત!

(૨) શ્રદ્ધા :

અહીં મળેલ દેવ-ગુરુ પર અત્થંત શ્રદ્ધા ઉભી કરી દેવાની. હું જે કાંઈ પણ છું તે મારા દેવ-ગુરુની ફૃપાને કારણે. મારા અરિહંતની તુલનામાં કોઈ ન આવે. મારા ભગવાનનું વચન જ પ્રમાણ. તેની ખાતર માથુ આપી દઈશ.



ભગવાન પર શ્રદ્ધા કરીએ પણ ગુરુ પર ન કરીએ તો ન ચાલે. **પંચ મહાવ્રતધારી ગુરુ દુનિયાની સૌથી મોટી** મૂડી છે. એમના પર દંઢ શ્રદ્ધા કરવાની. એમના છિદ્રો ન જોવાય. એમની સેવા, ભક્તિ બહુમાન કરવાનું એમને સહાયક થવાનું. એમ કરતાં ભવાંતરમાં ચારિત્ર સુલભ બને.

#### (૩) ભક્તિ :

તારક તત્ત્વો પર અરૂચિ, અસદ્ભાવ તો ન જોઈએ પણ સામાન્ય માધ્યસ્થ ભાવ પણ ન જોઈએ. ? કલિકાલ સર્વજ્ઞે કહ્યું माध्यस्थं अपि दोषाय માધ્યસ્થપણું એ પણ દોષ માટે છે. ભગવાનને જોઈને આનંદ આનંદ થઈ જાય.

કવિ ધનપાલે તો ત્યાં સુધી લખ્યું કે જેને ભગવાનને જોઈને આનંદ ન થાય તે કાં તો કેવળજ્ઞાની છે અથવા તો અસંજ્ઞી છે. અસંજ્ઞી અટલે મન વગરના. જેમ તેમ જડની માફ્ક ગયા ને પાછા નીકળી ગયા. નથી પ્રેમ કે નથી ભાવ ઉછળતા એ કેવી ધિટઠાઈ ! પ્રતિમાને સાસાત્ ભગવાન માનવાના. આજે મારો બેડો પાર થઈ ગયો. ત્રિભુવનપતિના દર્શન થયા. દર્શન કરતા ગાંડા ગાંડા બની જઈએ.

દુનિયા ગાંડા કહે તેમાં આપણે ડાહ્યા. દુનિયા ડાહ્યા કહે તો ગાંડા. છદ્મસ્થ જીવોને ભગવાનને જોઈને મધ્યસ્થભાવ રહે, આનંદની છોળો ન ઉછળે તો સમજી રાખો કે જડતા છે. અસંજ્ઞીપણું છે. આ અનંત ઉપકારી છે. અનંત કરૂણાનો પ્રવાહ સતત વહેવડાવે છે. એમને જોઈને અંદરથી ભાવો ઉછળે. એમ



થાય કે મારા શબ્દોથી ભગવાનની ભક્તિ કરું કદાચ કવિતા બનાવતા ન આવડે પણ મારી ભાષામાં ગાંડીઘેલી ભાષામાં પ્રાર્થના-સ્તુતિ કરું.

કુમારપાળ ૦૦ વર્ષ પછી જેન ધર્મ પામ્યા. પછી મોટી ઉંમરે સંસ્કૃત શીખ્યા પછી પરમાત્માની ભક્તિ માટે જાતે સ્તુતિની રચના કરી, કહે અત્યંત નિર્ગુણ છું. દુષ્ટ છું. ત્રીજા ભવમાં ગણધર થવાના તે ગર્હા કરે છે. કોમળ માટીમાંથી વાસણો બને. પીગળેલા સોનામાંથી ઘાટ ઘડાચ. હૃદચ એકદમ કૂણું જોઈએ. આવા આત્મા ભગવાન પાસે બે જ વાત કરે (૧) પોતાની નિંદા ને (૨) પરમાત્માના ગુણોની સ્તવના. કહે હિંસક અને પાપે ભરેલો, સર્વ વાતે પૂર્ણ છું. જો તમારું આલંબન ન મળે તો આ ભીમ ભવસાગમાં ક્યાંચ ફેંકાઈ જાઉ. અનંતા ભેગો નિગોદમાં જતો રહું તો કોણ બચાવે ?

#### શ્રદ્ધા અને ભક્તિ મજબૂત કરો.

કુમારપાળના આખા શરીરમાં દેવીએ કોટ રોગ કર્યો છતાં પીડાનો ભય નથી. દેવીને કહે તને જોઈએ તે બધુ આપુ પણ અરિહંતને ન છોડુ, એમની આજ્ઞા ન છોડું. સાત્વિક હતા. કહે સળગી મરું જેથી લોકમાં જૈન ધર્મની નિંદા ન થાય. ઉદયનમંત્રીને વાત કરે છે. મંત્રી ગુરુ મ. ને પૂછાવે છે. અહીં એ જોવાનું કે દુનિયાનું કોઈ પણ કામ ગુરુને પૂછયા વગર ન થાય. જિનશાસન પામ્યા પછી ગુરુ માથે ન હોય એવું ન બને. માથે એક કુલગુરુ હોય. ધર્મમાં તો પૂછે પણ સંસારમાં ચ પૂછે. ગુરુ એવી સલાહ આપે કે જેથી ઓછામાં ઓછા પાપે કામ થાય. આટલો મોટો સંસાર તરવો છે તો માથે ગુરુ જોઈએ. કલિકાલસર્વજ્ઞે મંત્રિત પાણી આપ્યું. રાજાનો કોટ દૂર કર્યો ને દેવીને મંત્રથી પકડીને એની પાસે ક્ષમા મંગાવી.

## सर्वं सत्वे प्रतिष्ठितं ।

અહીં, કુમારપાળનું સત્વ જોવા જેવું છે. સત્વ બહુ મહત્વની વસ્તુ છે. ચશોદેવ સૂરિ મ. ૩૬-૩७ વર્ષની ઉંમરે દીક્ષા લીધી. શ્રીમંત કુટુંબમાંથી આવ્યા હતા. દીક્ષા પહેલા સાહેબ પાસે આવે. સાહેબ કહે. ક્યાં સુધી સંસારના કાદવમાં પડયા રહેવું છે ? મુદત પાડયા કરે પણ અહીં સત્વ જુઓ એક્વાર બાધા લીધી, ચોમાસા પહેલા દીક્ષા ન થાય તો ઉપવાસ કરવા ને દીક્ષા થઇ ગઈ. ઉપમિતિમાં સૌથી વધુ વખાણ સત્વગુણના કર્ચા. સત્વશાળીને બધા ગ્રહો અનુકુળ થઇ જાય. સત્વ બહુ ઉંચો ગુણ છે.

કુમારપાળ સત્વશાળી છે. સંકલ્પ કરે છે-છએ ૠતુના ફૂલથી ભગવાનની આંગી ન કરું ત્યાં સુધી આહાર-પાણી ત્યાગ. સત્વશીલને દેવતાચ સહાચ કરે. બીજે દિવસે ઉદ્યાનમાં છ એ ૠતુના ફૂલ એક્સાથે ઉગ્યા છે. સત્વ વગર કામ ન થાચ. દરેક કાર્ચમાં સત્વ ફોરવવાનું.

હવે અહીં દુષ્કૃત ગહીંનો આલાવો બતાવતા કહે છે,



# મિચ્છામિ દુક્કડમ્ :

અરિહંતના શરણને પામેલો હું મારા આત્માની નિંદા ગર્હા કરું છું. નિંદા પોતાના આત્માની સાપેક્ષ હોચ. ગર્હા એટલે ગુરુની સાપેક્ષ.

સંસારમાં સૌથી મોટામાં મોટું પાપ ક્યું ? પાપ બે પ્રકારના.

(૧) સંસારના સુખના રાગના પાપ અને

(૨) મહાપુરુષોની આશાતનાના પાપ.

એ બેમાં પણ આશાતનાનું પાપ ચઢે. તેમાં પણ સૌથી મોટું પાપ અરિહંત ભગવંતની આશાતનાનું ! એ આશાતના ૪ નિક્ષેપાથી- દ્રવ્ય, ભાવ, સ્થાપના અને નામ અરિહંતની આશાતનાનું પાપ. ભગવાન સામે ગોશાળાએ તેજોલેશ્યા મૂકી, સંગમદેવે ઉપસર્ગ કર્યા, ગોવાળાએ ખીર રાંધી આ બધી ભાવ તીર્થકરની આશાતના. મુસલમાનના ભવોમાં મૂર્તિઓ તોડી હોય, મંદિરો ખંડિત કર્યા હોય એ સ્થાપના તિર્થકરની આશાતના. મુસલમાનો આજે મહાવીરને ગાળો દે છે, એ નામ તિર્થકરની આશાતના અને તીર્થકરના જીવો જ્યારે અન્ય ભવોમાં હોય ત્યારે તેમની કરેલી આશાતના એ દ્રવ્ય તીર્થકરની આશાતના.

એ જ રીતે સિદ્ધ ભગવંતોની આશાતના કરી હોચ. ઘણા પંડિતો આજે બોલે છે કે તમારા સિદ્ધો બધા આકાશમાં



લટકે છે. એમનો માપદંડ એટલો જ કે બુદ્ધિમાં બેસે એટલું જ માનવાનું, બીજું નહિ માનવાનું. એનો અર્થ એ કે આપણી બુદ્ધિ જાણે ચરમ કક્ષાની છે. એ મોટામાં મોટું અભિમાન છે.

એક આચાર્ચ ભગવંતને પૂછ્યું, "આ ૩૪ અતિશચો ને ભગવાનના કલ્યાણકોની વાતો, જન્માભિષેકની વાતો બધી કેવી રીતે માની લેવાચ ?" આચાર્ચ ભગવંતે એક જ જવાબ આપ્યો કે, "અમારા પૂર્વાચાર્ચો જે અમારા કરતાં ઘણા વિદ્ધાન અને બુદ્ધિશાળી હતા તેમણે આ સ્વીકારીને પરમાત્માના અહોભાવથી ગુણ ગાયા છે એટલે અમારા માટે એ વિચારવાનો પ્રશ્ન જ રહેતો નથી. હિતવત્સલ અને સૂક્ષ્મબુદ્ધિના ધારક એવા પૂર્વાચાર્ચો જેને સર્વ સંમતિથી સ્વીકારે તેના પર આપણે શંકા કેમ કરાય ?"

#### મારૂં દુષ્કૃત મિથ્યા થાઓ.

વળી, આચાર્ચ ભગવંતોની, ઉપાધ્ચાય ભગવંતોની, સાધુ અને સાધ્વી ભગવંતોની, બીજા પણ ધર્મસ્થાનકો, મંદિરો, ઉપાશ્રચોની, દુનિચામાં માનનીચ, પૂજનીચ ઢોચ તેમને વિષે, માતાઓને વિષે, પિતાઓને વિશે (માતા-પિતા તો એક ઢોચ, પરંતુ માત્ર આ ભવના નહિ, ભવોભવના જે માતા-પિતા ઢોચ તેમને વિષે) એ જ પ્રમાણે બંધુ (ભાઈ)ઓને વિષે, મિત્રોને વિષે, ઉપકારીઓને વિષે, સામાન્ચથી બધા જીવોને વિષે, મોસમાર્ગમાં રહેલા જીવોને વિષે તથા મોસમાર્ગમાં નહિ રહેલા જીવોને વિષે, મોસ માર્ગના સાધનો (જિનમૂર્તિ, જિનમંદિર, પુસ્તકો, ચારિત્રના ઉપકરણો) ને વિષે અને મોસમાર્ગના સાધન



ન હોચ તેવી વસ્તુ વિશે કોઈ પણ વિપરીત આચરણ કર્યુ હોચ, ન આચરવા જેવું આચર્ચુ, પાપ સ્વરૂપ તે (એક્વાર આચરી લઈએ પણ તીવ્ર રસ ન હોચ તો પાપ) પાપાનુબંધી (ખૂબ રસથી આચરીચે તો પાપના અનુબંધ થાય, પરંપરા ચાલે) સુક્ષ્મ કે સ્થૂલ, મનથી, વચનથી કે કાચાથી, કર્યુ, કરાવ્યું કે અનુમોધું હોય, રાગથી, દ્વેષથી કે મોહથી (રાગ-દ્વેષમાં જ્ઞાન હોચ છતાં કરે, અથવા મોહ એટલે અજ્ઞાનથી કર્યુ) આ ભવમાં કર્યું કે ભૂતકાળના ભવોમાં કર્યુ તે ગર્હા કરવા જેવું છે. દુષ્કૃત છે, છોડવા જેવું છે. આ બધું કલ્ચાણમિત્ર ગુરૂભગવંતના વચનથી જાણ્યું છે. (ગુરુ એ કલ્યાણમિત્ર છે, જે સંસારથી પાર ઉતારે છે.) એ શ્રદ્ધાપૂર્વક મને રૂચ્યું છે. (જાણવું જુદુ અને રૂચવું જુદુ, મનમાં ગમે, વર્તનમાં ઉતરે એ રૂચ્યું કહેવાય) અરિહંત, સિદ્ધ સમક્ષ હું એની ગર્હા કરું છું. એ દુષ્કૃત છે, એ છોડવા ચોગ્ય છે. આ જે દુષ્કૃત મે કર્યું તે બદલ મિચ્છામિ દુકકડમ્, મિચ્છામિ દુક્કડમ, મિચ્છામિ દુક્કડમ્. મારૂ તે દુષ્કૃત મિચ્ચા થાઓ.

આધ્યાત્મિક ક્ષેત્રનો નિયમ છે કે તમને જેના મનોરથ થાય તે મળ્યા વગર ન રહે.

અહીં નિંદા, ગર્હા કરી પણ તેમાં મનોરથો પણ કરે છે. મારી આ ગર્હા સમ્યક્ થાઓ. સમ્યક્ એટલે શુદ્ધ આશચવાળી અને ઉપયોગપૂર્વકની થાઓ. વળી આ દુષ્કૃતના અકરણનો નિયમ થાઓ, આ દુષ્કૃત બીજીવાર ન થાઓ. આ દુષ્કૃત ગર્હા અને અકરણ નિયમ મને બહુમત છે. સંમત છે. હું અરિહંત ભગવંતોની અને કલ્યાણમિત્ર એવા ગુરૂ ભગવંતોની હિતશિક્ષાને

> **૧૪૨** For Personal & Private Use Only

ઈચ્છું છું. તેઓનો મને સંચોગ પ્રાપ્ત થાચ.

મારી આ પ્રાર્થના ભાવ પ્રાર્થના થાઓ. મને આ પ્રાર્થના પર બહુમાન થાઓ ને એનાથી મારા આત્મામાં મોક્ષનું બીજ પડો.

અહીં ૪ ઈચ્છા પ્રગટ કરે છે.

અરિહંત ભગવંતો અને ગુરૂભગવંતોનો સંચોગ થાચ. સંચોગ થતા એમની સેવા કરવાની ચોગ્ચતા-પાત્રતા મળે. વગર ચોગ્ચતાએ સેવા ન મળે. ભગવાન મને આજ્ઞા કરે એવી પાત્રતા, તેમની આજ્ઞા સ્વીકારનારો બનું અને પછી અતિચાર-દોષ લગાડચા વગર આજ્ઞાની પાર ઉતરું.

આ રીતે દુષ્કૃત ગહથીિ હળવો બનેલો જીવ સુકૃત અનુમોદના દ્વારા આત્માને સુકૃતો ને ગુણોથી ભાવિત કરે છે.



સમર્પણ ઃ આપણા મન - વચન - કાચા પરથી આપણું આધિપત્થ ઉઠાવી ગુરુનું આધિપત્થ સ્થાપવું એ જ સમર્પણ છે. એજ સાચી દીક્ષા છે.



Jain Education International

## સુકૃત અનુમોદના :

સુકૃત-અનુમોદનામાં કોના સુકૃતની અનુમોદના કરવાની? તો આપણા અને બીજાના. સુકૃતની અનુમોદનાથી એના ગુણાકાર થાચ.

શાલીભદ્રે, સંગમના ભવમાં ભાવપૂર્વક જે ખીર વહોરાવી અને તેના ફળ રૂપે અઢળક ૠદ્ધિના સ્વામી થયા. શાલીભદ્રે એક જ વાર ખીર વહોરાવી છે. આપણે એના કરતા અનેકગણુ વહોરાવ્યું છે છતાં એવું રીઝલ્ટ કેમ ન આવ્યું? એની પાછળ બે કારણ છે.

(૧) ધર્મક્રિયા કરીએ છીએ પણ અત્યંત એકાગ્રતાપૂર્વક રૂચિપૂર્વક, આદર અને બાહુમાનપૂર્વક કરવી જરૂરી છે એ રીતે આપણે કરતા નથી.

પાપની ક્રિયા રસપૂર્વક થાય છે. તેમાં આગળ અને પાછળના પ્લાનીંગ હોય છે. જ્યારે ધર્મ પ્લાનીંગ વિનાનો છે. માટે એમાં મન ચોટતું નથી, ધર્મક્રિયા કરતા પહેલા પ્લાનીંગ જોઈએ ને કર્યા પછી અનુમોદના જોઈએ એનાથી ધર્મ નક્કર અને મજબૂત થાય.

સંગમના જીવે ખીર તો એક જ વાર વહોરાવી છે. પણ જુઓ, એ જ્યારે નાનપણમાં શેરીમાં રમતો હોય એ વખતે નાના છોકરાઓ મહાત્માને તેડી લાવે, પોતાના ઘરે વહોરવા લઈ જાય, આ પણ સાથે જાય. પોતાની શક્તિ નથી. છતાં



મનોરથ કર્યા કરે, ક્યારે હું પણ મારા ઘરે તેડી જઈશ, વહોરાવીશ?

(૨) ધર્મક્રિયા કરતાં પહેલા એની વારંવાર ઈચ્છા ભાવના કરવાની. અને કર્યા પછી એ સુકૃતની અત્યંત અનુમોદના કરવાની આ આપણે કરતા નથી.

આધ્યાત્મિક જગતનો કાયદો છે તમે સાચા ભાવથી જે ઇચ્છા કરો તે મળ્યા વગર ન રહે. પણ સાચા મનોરથ જોઈએ સાથે વીલ પાવર પણ જોઈએ. ભૌતિક જગતમાં ઊંધુ છે. તમે જેની ઈચ્છા કરો તે તમારાથી દૂર જાય. પૈસાની સુખની ઈચ્છા કરો તો તે તમારાથી દૂર જાય. કદાચ પ્રબળ પ્રયત્ને મળી જાય તો પણ ભવાંતરમાં વધુ દુર્લભ બને. જ્યારે ઈચ્છા - અપેક્ષા વગર કરેલી ધર્મક્રિયા ઢગલાબંધ સુખો આપે છે. આ પુદ્ગલો જ રખડાવે છે, દોડાવે છે. હવે જિનશાસન પામ્યા પછી એમ થઈ જાય, મારે કાંઈ નથી જોઈતું. બસ એક મોક્ષ જ જોઈએ છે.

આધ્યાત્મિક વસ્તુ મેળવવા ઈચ્છા કરવાની સાથે તાલાવેલી પણ જોઈએ ને સાથે પુરુષાર્થ પણ કરવાનો. એનાથી કર્મોના આવરણ દૂર થચે આ ભવે નહિ તો ભવાંતરમાં એ મળ્યા વગર ન રહે.

#### જંબૂસ્વામી

શિવકુમાર રાજકુમારના ભવે પિતા ચારિત્રની ના પાડે છે. તીવ્ર તાલાવેલી છે છતાં અંતરાચ કર્મનો ઉદચ. અભિગ્રહ



લે છે. દીક્ષા ન મળે ત્યાં સુધી છઠ્ઠને પારણે છઠ્ઠ કરીશ. ૧૨ વરસ આ તપ કર્યો પણ ચારિત્ર ન મળ્યું. આ ભવમાં ન મળ્યું પણ તીવ્ર ઈચ્છા હતી તો પછીના ભવમાં બધા અંતરાયો તૂટી ગયા ને પરહ સાથે વગર મહેનતે ૧૬ વર્ષે દીક્ષા મળી ગઈ. જેની ઈચ્છા કરો તે મળે જ. આ ભવે ભાવના રહી ગઈ હોય તો પછીના ભવે મળે પણ તેની એક શરત, એમાં ભોતિક સ્વાર્થ ન ભળવો જોઈએ.

સંગમ રોજ મનોરથ કરે છે, ક્યારે સાધુ મહાત્મા પધારે ને હું વહોરાવું. અહીં જુઓ કે એને બે ટાઈમ પોતાને વાપરવાના ફાંફા છે. ભયંકર દરિદ્રતા છે. આખો દિવસ મા મહેનત કરીને રોટલો કમાય છતાં પેટ ભરાતું નથી એવા અંતરાય ઉદયમાં છે. પણ આવી સ્થિતિમાં કેવા ઉત્તમ મનોરથ છે ?

સૃકૃત અનુમોદન ચિત્તના પરિણામ નિર્મળ, પ્રફુલ્લિત કરે છે. સુકૃત આચરતા પહેલા એના મનોરથ જોઈએ. ધર્મકિયા પ્રણિધાનથી કરવાની બીજું બધુ ભૂલી જવાનું. પૂર્વે મનોરથ કર્યા હોય તો એકાગ્રતા આવે. તેમ ધર્મ કર્યા બાદ પણ તેને વારંવાર યાદ કરીને અનુમોદના કરવાની. જેમ જેમ અનુમોદના કરીએ તેમ તેમ પુણ્યના ગુણાકાર થાય.

આપણા સુકૃતની અનુમોદના મનમાં કરવાની. દુનિયામાં કરીએ તો સુકૃતના ભાગાકાર થાય. કાં તો કામ કાં તો નામ. બેમાંથી એક જ થાય. જેને કામ કરવું હોય તેણે નામનો મોહ છોડવો પડશે. એમ થાય કે આપણે એવું તો શું કર્યું ? કોઈ આપણા વખાણ કરે ત્થારે મન દુઃખી થાય ખરું ? મારા શું



#### વખાણ કરવાના ? મહાપુરુષો કેવા કાર્યો કરી ગયા ?

આપણા સુકૃત આપણાથી ન બોલાચ. ખાનદાન અને ઉત્તમપુરુષો પોતાનું સારું ચારિત્ર પોતાના મુખે ક્યારેય ન બોલે. સ્વપ્રશંસા એ પરનિંદા જેટલો જ મોટો દોષ છે. માનના બે સ્વરૂપ-પરનિંદા અને સ્વપ્રશંસા., સ્વોત્કર્ષ અને પરઅપકર્ષ. બીજાનું નીચુ બોલવું તેચ અભિમાન છે. તેમ કોઈ પ્રશંસા કરે ને ગલગલીયા થાય એ ચ અભિમાન જ છે.

હવે ગાડી રીવર્સમાં જવા દેવાની છે. આપણી નિંદા અને બીજાના ગુણ ગાવાના છે. આપણા સુકૃતની અનમોદના મનમાં કરવાની. જયારે બીજાના સુકૃતની અનુમોદના ભરપેટ બધાની સમક્ષ કરવાની.

#### ચિત્ત, વિત્ત ને પાત્ર વડાઈ :

શાલિભદ્રની ખીર એ બધાના ઘરેથી લાવેલી વસ્તુઓમાંથી બની હતી.. જુંદગીમાં પ્રથમવાર ખાવા મળી છે. છતાં મનોરથ છે કે કો'ક સાધુ મહાત્મા પધારે તો વહોરાવું. ને આજે જ મહાત્મા પધારે છે. માસસમણના તપસ્વી છે. આજે સામગ્રી પણ ઉત્તમ અને મહાત્માનું પાત્ર પણ ઉત્તમ પોતાના ભાવ તો ઊંચા છે જ. ચિત્ત, વિત્ત ને પાત્રનો સંચોગ થયો આ ત્રણેની ઉત્તમતા મળવી દુર્લભ છે. છતાં દિવસોથી જે મનોરથ કર્યા તેનું પુણ્ય ઉદયમાં આવ્યું.

મનોરથપૂર્વકનો ધર્મ ઉલ્લાસથી થાય. મનોરથ કરવાના. એક દા'ડો તો ભગવાનની ઊંચામાં ઊંચી વસ્તુથી પૂજા કરું,



નાચી ઉઠું..... અને આવા બધા ભાવો હશે, દિવસોના મનોરથ હશે તો ધર્મક્રિચા-પૂજા ભાવવાળી બનશે.

ઉલ્લાસપૂર્વકની આરાધનાથી કેવા પુન્ચના ગુણાકાર! સાધુ મહાત્મા વહોરવા પધાર્ચા છે. આ ખીર એણે રડીને, ક્કળાટ કરીને મેળવી છે. જે કદી પહેલા ચાખી પણ નથી એવી પણ ખીર પોતાના માટે રાખ્યા વગર બધી વહોરાવી દીધી. મહાત્મા ગચા પછી એમ થયું કે આજે બેડો પાર થઈ ગયો. આનંદ આનંદ થઈ ગયો. પછી તો મા એને બીજી વધેલી ખીર આપે છે. પણ એનાથી અજીર્ણ થાય છે. પણ આનું મન એક જ કે આજનો દિવસ રૂડો છે. કેવા સુંદર મહાત્મા ને કેવો સુંદર લાભ મળ્યો સતત આ જ ભાવમાં છે ને એવી અનુમોદના કરી કે પુણ્યના ગુણાકાર થયા ને તે એવા કે તે રાત્રે જ મરીને ભદ્રામાતાની કુક્ષિમાં આવ્યા. મનુષ્યજન્મ ને એમાં પણ જન્મતા જ શ્રીમંતાઈ. જન્મતા જ પાર વગરની ૠદ્ધિ ને થોડા મોટા ચચા ને દેવતાઈ ૠહિ, વળી, સાધુના દાનથી મળ્યું એટલે ભોગવવાની મૂર્છા ન જાગી પણ છોડવાની બુદ્ધિ જાગી, સત્વ મળ્યું. પૂર્વ ભવમાં સાધુ ભગવંત મળ્યા. તો આ ભવે મહાવીર ભગવાન મળ્યા. બધી રીતે પુણ્યના ગુણાકાર થયા. હવે શાલિભ્દ્રના ભવથી અનુત્તર વિમાનમાં ને ત્યાંથી મહાવિદેહમાં મનુષ્ય થઈ મોક્ષે જશે.

સુકૃતની અનુમોદનાથી સુકૃતના ગુણાકાર આ શાશ્વત નિયમ જ છે કે, અનુમોદનાથી ગુણાકાર ને

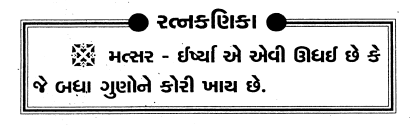
નિંદા-ગહીથી ભાગાકાર.

સુકૃતની નિંદાથી સુકૃતના ભાગાકાર,

દુષ્કૃતની અનુમોદનાથી દુષ્કૃતના ગુણાકાર.

શ્રેણિક મહારાજાએ ગર્ભિણી હરિણિને હણી ને પાછળ અનુમોદના કરી- હું કેવો બાણાવલી. તો ઘોરાતિઘોર નરકનું આયુષ્ય બાંધી દીધું.

મમ્મણના જીવે લાડવો ખૂબ ભાવથી વહોરાવ્યો પણ પાછળ થઈ ગયું- મેં ક્યાં આ સિંહકેશરીયો લાડુ વહોરાવ્યો ? ને આ નિંદાથી એવી પરિગ્રહની મૂર્છા મળી કે હમી નરકમાં લઈ ગઈ.





# મનોરથની હેલીએ, પૃથ્વીચંદ્ર ગુણસાગર

્પૂર્વના ૨૧ ભવોથી ચારિત્ર પાળતા આવે છે. એટલે આ છેલ્લા ભવમાં પણ ગુણસાગર સાધુને જુએ છે ને રાગ થાય છે. આનંદ થયો ને થાય છે કે આવા સાધુને મેં જોયા છે ઉહાપોહ કે થયો આવા સાધુ - સાધુવેશ મેં ક્યાંક જોયો છે. ને ઉહાપોહ વધતાં જાતિસ્મરણ જ્ઞાન થયું.

ગચા ભવમાં જેનો બહુ અભ્યાસ હોચ તેનું આ ભવમાં સહેજ નિમિત્ત મળતા એ જ્ઞાન થઈ શકે. ચાણસ્મામાં નરેશભાઈ છે. એમને નાની ઉંમરમાં જાતિસ્મરણ થયું. અહીં મા-બાપ એને નાના કટોરામાં દૂધ આપતા એ જોઈને કહે અમે તો મોટા મોટા કટોરાઓ ભરીને દૂધ પીતા, ઘરમાં કેટલીચ તો ગાચો હતી. ધી-દૂધની નદીઓ વહેતી હતી. ઘરવાળા આશ્ચર્ચ પામ્યા, પૂછે ક્યું ઘર ? કહે વીરમગામ. ત્યાં ગયા. ત્યાં જઈને બધી સાક્ષી બતાવી વચ્ચે એક બીજો ભવ ૨૫ વર્ષનો કર્ચો.

#### સંસાર એટલે સંસરણ

કેવો આ સંસાર છે ! અહીંથી તહીં સંસરણ ચાલુ જ છે. આ જોઈને પૈરાગ્ય થવો જોઈએ. અરે રે ! વિષયો પાછળ ભૂંડની જેમ પાગલ બનીને નરકમાં જઈ આવ્યો. આ વિષયોએ જ રખડાવ્યો. હવે તેના પર રાગ કરાય ? જરાક તો વિવેક રાખો. સોનું એ શું છે ? એકેન્દ્રિયના કલેવર. ઉપલકી રીતે નહિ વાસ્તવિક સ્વરૂપ જોતા શીખો. જરા ઊંડા ઊતરો. હીરા-માણેક ને મોતી પણ એકેન્દ્રિયના કલેવરો જ છે. ઘેબર શેમાંથી



બને, ચણાના લોટમાંથી, પણ એ ચણાની દાળ એ શું ? વનસ્પતિકાચનું કલેવર. વસ્તુના સ્વરૂપ સુધી જઈએ ને રાગ કપાઈ જાચ.

## ગુણ સાગરનો વિરાગ ભાવ :

ગુણસાગરને થઈ ગયું. હમણા ને હમણાં ચારિત્ર લેવું છે. પ્રતિક્ષણ કાળા કાળા કર્મો ચોંટે છે. માણસ એક દિવસમાં જેટલું પાપ કરે છે તે જો આ દુનિચાના બધા પર્વતો સોનાના થઈ જાય ને તે દાન આપીએ તો ય ન છૂટે. વળી, રોગ, શોક ને અનિષ્ટ સંચોગોથી ભરપૂર આ સંસાર.

ગુણસાગરને સંસાર પરથી વિરાગ થઈ ગયો. મારે આ સંસાર ન જોઈએ. મા-બાપ પાસે આવે છે. પગે પડીને કહે -મને સુખી કરો. ઘરે કરોડો અબજો સોનેચા પડચા છે. પૈસાની કોઈ ગણત્રી નથી. બીજી કાંઈ લેશમાત્ર પ્રતિકુળતા નથી. મા-બાપ પૂછે - શું દુ:ખ છે. કહે - સામે જરા-મરણ દેખાચ છે. મા-બાપ કહે - આ સોનામહોરના ઢગલાને શું કરવાના ? આ મહેલાતોનું શું ? કહે - આ મહેલાતો નથી પણ ડાકણો છે. એ પુણ્ચનું લોહી ચૂસી નાખે છે. સંપત્તિ જેટલી વધે તેટલુ પુણ્ચ ભોગવાઈ જાચ. બેંકમાથી જેટલા રૂા. ઉપાડો તેટલા ઓછા થાચ. તમે તપ, સંચમ કરીને નવા નવા જમા કરો તો વધે. મા-બાપઃ આ ૮-૮ કન્ચા જોડે તારા સગપણ નક્કી કર્ચા તેનું શું ?

એક વાર લગ્ન કરી લે પછી જે કરવું હોય તે કરજે. ગુણસાગર સાત્વિક છે. એ સ્વીકારે છે. પણ તે દરેકના માતા-



Jain Education International

પિતાને કહેવડાવી દો કે બીજે દિવસે ચારિત્ર લઇશું. પેલા ગભરાઈ ગચા. આવા પેરાગીને કોણ દીકરી આપે ? કન્ચાને વાત કરે છે. કન્ચાઓ કહે અમે એકને પરણ્યા તે પરણ્યા હવે એક ભવમાં બીજો ભવ ન કરીએ. આ બધાની ૨૧ ભવથી સાથે સાધના ચાલે છે. લગ્ન નક્કી થયા. વરઘોડો નીકળ્યો છે પણ ગુણસાગરને એમાં રસ નથી. એને તો એક જ તાલાવેલી છે કે ક્યારે આવતીકાલનો સૂરજ ઉગે ને ચારિત્ર લઉં. મા-બાપની ઈચ્છાથી આજે લગ્ન કરવા પડચા છે છતાં આવતીકાલે જેલમાંથી છૂટી જઈશું.

( ગુણસાગરને સંસાર જેલ લાગે છે. જે સમક્તિ દષ્ટિ છે એ સંસારને જેલ જ માને છે. ચાર ગતિની કેદમાં પૂરાઈ રહેવાનું. કેટલાક જીવ તો રીઢા ગુનેગાર છે. એને ત્યાં જ ફાવે પણ એ મોઢથી વાસિત છે. આ જિનશાસન મળ્યું છે. આવું જિનશાસન પામ્યા પછી દરિદ્રી રહીશું, તો હવે બીજી કોઈ દવા નથી. જિનશાસન સિવાચની બીજી કોઈ સંસ્થા આપણું સારું કરવા સમર્થ નથી.

#### એવો તે દિવસ ક્યારે આવશે ?

ધર્મકિયા પહેલા મનોરથ કરવાના છે. આપણે પણ મનોરથો કરવા જોઈએ. મનોરથની સજઝાથમાં આવે છે... હું આવી આવી આરાધના સાધના કરીશ... ક્યારે એવો દિવસ આવે કે ચારિત્ર લઈશ, ૧૨ વ્રત લઈશ, બ્રહ્મચર્ચ પાળીશ, શ્રાવક રાત્રે ઉઠે તો ઉઠીને મનોરથ કરે ક્યારે ચારિત્ર લઈશ, કાઉસગ્ગ કરીશ, સ્મશાનભૂમિમાં એવો સ્થિરધ્યાને ઉભો રહીશ કે બળદો આવીને મને થાંભલો સમજીને મારા શરીરને ઘસશે... હું સમતાપૂર્વક સહન કરીશ, ક્ષપક્શ્રેણિ માંડીશ વિગેરે આ મનોરથો કરવામાં ક્યા રૂપિયા ખરચવાના છે ? સંસારમાં પૈસા કમાવવામાં મનોરથો કરો જ છો ને ! પૈસા કમાઈશું-નવું ઘર રાચરચીલું -સગવડો કરશું. સંસારના પાપકાર્થમાં કરીએ તો આ તારનાર એવા ધર્મમાં નહિ ?

#### ગુણસાગર, મનોરથોની હેલીએ :

( ગુણસાગર મનોરથે ચડે છે. સાથે એની આઠ પત્નીઓ હજી તો લગ્નના વરઘોડામાં છે છતાં વિચારે છે. આપણે પણ આવતીકાલે પતિ સાથે ચારિત્ર લઈશું... આ બાજુ લગ્નની ચોરીમાં ફેરા ફરે છે, હાથ પર હાથ છે. છતાં મનમાં મનોરથ કે આવતી કાલે છૂટથા. ચારિત્ર લઈને એવા ગુરુના પગ પક્ડીશું કે એક સણ માટે પણ હૃદથમાં એમનો વિચોગ ન રહે. ગુરુની ઈચ્છા મુજબ જીવન જીવીશું. આપણી જાત સમર્પણ કરી દઈશું. એમનો ઉત્તમ વિનય કરશું. એમની કૃપા મળશે સાથે સ્વાધ્યાયનો ઘોષ ચાલશે જ્ઞાન મેળવવા મહેનત કરશું. વૃદ્ધ સાધુઓની સેવા કરશું. મહાત્માઓની તન તોડીને પૈયાવચ્ય કરશું. બધાના નોકર-ચાકર બનીને ભક્તિ કરશું. રાત પડે એટલે કાઉસગ્ગ લગાવીલે બેસી જશું. .... અને અહીં મનોરથોની ધારા ચાલુ છે.

બીજી બાજુ <del>કે</del>ટલાચ વાજિંત્રોના નાદ ચાલે છે. ધવલ મંગલના સૂર સંભળાચ છે. શ્રેષ્ઠિપુત્ર છે. મોટો એવો લગ્નપ્રસંગ



Jain Education International

મંડાચો છે. આખું લોક ગાંડુ બન્ચું છે.

#### ગુણસાગર લપકશ્રેણીએ :

ચારિત્ર તો આવતીકાલે લેવાનું છે. પણ અહીં ભાવથી ચારિત્રમાં ચઢી ગચા છે. અને વિશુદ્ધિ અને અપ્રમત્તતાના ભાવમાં આગળ વધતા ૮, ૯ ને ૧૦ મા ગુણઠાણે, ત્યાંથી સીધો ૧૨મા ગુણઠાણે. ક્ષપકશ્રેણી માંડી દીધી. કર્મના ભૂ<del>કકે</del>ભૂક્કા બોલાવી દીધા. ઘાતીકર્મોનો નાશ કર્યો ને કેવળજ્ઞાન લઈ લીધું.

કોઈ સિદ્ધાચલ, સમેતશિખરમાં નહિ પણ લગ્નની ચોરીમાં કેવળજ્ઞાન કેવું અદ્ભૂત છે આ જિનશાસન ! વળી જુઓ કે, આઠે કન્ચા પણ આની જેમ ધ્યાનમાં ચઢે છે.... એ પણ ચારિત્રની ભાવના કરે છે, ભાવનામાં આગળ વધતા મોહનીચ કર્મનો સંપૂર્ણ નાશ કરી ક્ષાચિક સમક્તિ પ્રાપ્ત કરે છે ને ક્ષપકશ્રેણી માંડી ત્યાં જ કેવળજ્ઞાન પામે છે.

#### ભોગના સ્થાને યોગ :

દેવતાઓ આવે છે અને ચોરીની જગ્યાએ સુવર્ણનું સિંહાસન બનાવે છે. કેવળજ્ઞાની એવા ગુણસાગર ત્યાં દેશના આપે છે. આખું લગ્નનું વાતાવરણ દેશનામાં ફેરવાઈ ગયું છે. લોકો પણ વિચારે કે ભોગને ચોગમાં ફેરવી દીધો. કેવી સાધના કરી ! આ બધાના માતા-પિતા એમને આ પ્રમાણે જોઈને વિચારે-આપણા ધોળામાં ધૂળ પડી. ધિક્કાર છે આપણી જાતને ! મોટી ઉંમર આવી, માથું ધોળું થયું પણ હૃદય ધોળુ ન થયું. અંતર તો કાળુ ને કાળુ જ રહ્યું. અને એ પણ દુષ્કૃતગર્હા કરતા કરતા ગુણસાગર કેવળીની દેશના બાદ સુધન શ્રેષ્ઠી જે વેપારાર્થે આવ્યો છે તે કહે ભગવાન્ ! આવું કૌતુંક સગી આંખે પહેલી જ વાર જોચું. આંખ આગળથી ખસતું નથી. કેવું જિનશાસન ! લગ્નને કેવળજ્ઞાનમાં ફેરવી નાખે. આ શાસન પામ્યા પછી માચકાંગલા કેમ રહેવાચ ? મોહને ચેલેન્જ મારીને કહી દો-તારું નિયંત્રણ દુનિયા પર ભલે ચાલે પણ જે શાસન પામ્યા છે તેના પર નહિ. અહીં કેવળી એને કહે : આના કારતાં મોટુ કૌતુક તને તારા નગરમાં જોવા મળશે.)

## વિરાગના ઉપવનમાં, પૃથ્વીચંદ્રજી

સુધન શ્રેષ્ઠિ નગરમાં આવે છે. અહીં પૃથ્વીચંદ્ર રાજા છે. તે પણ મહાયેરાગી છે. માતા-પિતાએ પરાણે પરણાવીને રાજગાદીએ બેસાડી દીધો છે. પણ એણે એની પત્નીઓને પ્રતિબોધ કરી સમજાવી દીધું છે કે આપણે સાથે ચારિત્ર લઈશું. એનું મન રાજકાજમાં નથી. સિંહાસન પર બેઠો બેઠો પણ મોહરાજાની પકડ વિચારે છે. દાઉદ દુબાઇ પર બેઠો બેઠો મુંબાઇ પર કંટ્રોલ કરે પણ આ મોહરાજાએ તો આખી દુનિચાને કંટ્રોલ કરી છે. એ જેમ કહે એમ કર્ચે જવાનું. એ જગતના જીવ પર જેવો ઓર્ડર કરે એમ કરવું જ પડે. આ પૃથ્વીચંદ્ર રાજા સિંહાસને બેઠો બેઠો પણ "ચિંતવે મોહના ઘાટ રે" મોહરાજાની કદર્થના વિચારે છે.

સુધન શ્રેષ્ઠી રાજદરબારે આવે છે. પૃથ્વીચંદ્ર : ક્યાં ગયા



હતા ? સુધન : વેપારાર્થે, પૃથ્વીચંદ્રઃ કાંઈ વિશેષતા ? સુધન હા, એમ કરીને ગુણસાગર શ્રેષ્ઠીનું આખું વૃત્તાંત સંભળાવે છે. કહે - અહીં તેનાથી અધિક કૌતુક જોવાનું છે.

#### રાજગાદીએ કેવળજ્ઞાન :

ગુણસાગર શ્રેષ્ઠીની વાત સાંભળી પૃથ્વીચંદ્ર રાજા રાજગાદીએ બેઠો બેઠો વિચારે-ધન ધન એ ગુણસાગર શ્રેષ્ઠીને! ધન્ય એની પત્નીને અને એમના માતા પિતાને. કેવો પૈરાગ્ય ! લગ્નની ચોરીમાં વિરાગ ભાવના ભાવતા ભાવતા કેવળજ્ઞાન લઈ લીધું. હવે આ રાજા મનોરથે ચડે છે. અમારો વારો ક્યારે લાગશે ? ક્યારે પિતાજી રજા આપશે ? એ મંગળ દિવસ, એ શુભ ઘડી, એ મીઠી ક્ષણ ક્યારે આવશે ને ગુરુમહારાજ પાસે ચારિત્ર લઇને આ જીવન સમર્પિત કરી દઇશ... એ ગુણસાગરે સાધી લીધૂ ને ભાવના દ્વારા હું રહી ગયો. હવે ક્ષણે સણે એ ભાવનામાં આગળ વધે ને કેવળગ્રાન સિંહાસન પર બેઠો બેઠા જ મેળવે છે. જાણ થતા પત્નીઓ દોડી આવે છે. કહે : આપણે સાથે લેવાનું હતું ને તમે કેમ એકલા કેવળજ્ઞાન લઈ લીધું ? તમે પામી ગયા ને અમે રહી ગયા. એ નિંદા કરતા કરતા એમને પણ કેવળજ્ઞાન ! અહીં એમના મા-બાપ પણ નિંદા કરતા કરતા કેવળજ્ઞાન પામે છે.

#### આ છે મનોરથની તાકાત !

આ અદ્ભૂત જિનશાસન છે. નાગકેતુને પૂજા કરતા કરતાં કેવળજ્ઞાન ! હવે આ હૃદચમાંથી દુનિયાને કાઢો ને જિનશાસનને સ્થાપી દો. કહી દો- હે મોહરાજા, રાગગજેન્દ્ર ને દ્વેષકેશરી ! આ હૃદયનું સિંહાસન તારા માટે નથી. મારા દેવાધિદેવ અને ગુરુ માટે છે. ઓ મોહના ચોટ્ટાઓ ! તમે નીકલી જાવ. મારું હૃદચ સિંહાસન દેવ-ગુરુ માટે રીઝવર્ડ છે. હવે એમાં તમને સ્થાન નથી. સીધી રીતે નીકળી જાવ નહિ તો મારે આકરા થવું પડશે. અને એકવાર નીકળીને પાછા ડહાપણ કરીને પ્રવેશતા નહિ... કોધ-માન બધા ચોટ્ટાઓ છે.

સુકૃત અનુમોદનામાં એ જ કહ્યું કે આપણા સુકૃતની અનુમોદના-પ્રશંસા જાહેરમાં કરીએ, વારંવાર કરીએ તો અંદર સૂતેલો માનકષાય જાગી જાય. અને આ કષાય સુકૃતના ફળને તોડી નાખે. સુકૃત કર્યા પછી માનથી બચવાનું છે.

#### ગુણાધિક પર પ્રમોદભાવઃ

બીજા મહાપુરુષોના સુકૃતની અનુમોદના વારંવાર કરવાની, જાહેરમાં કરવાની, બહુમાનભાવપૂર્વક કરવાની. વિનચવિજયજી મહારાજે શાંતસુધારસમાં પ્રમોદ ભાવના બતાવી. મહાપુરુષોના ગુણો જોઈને આનંદ પામવાનો. જુઓ-પુંડરિકસ્વામી શત્રુંજયે ૫ કરોડ સાથે મોક્ષે ગયા. એકલા નહિ, પાંચ કરોડ સાથે. કારતક સુદ પુનમે દ્રાવિડ વારિખિલ્લ ૧૦ કરોડ સાથે મોક્ષે ગયા. આ બધુ યાદ કરીએ ને મનમાં આનંદ ભરાઈ જાય. પરિણામ નિર્મળ બને. પરમાત્માના ચેત્થવંદન, સ્તવન ગુણાનુવાદ એ પણ સુકૃત અનુમોદના જ છે.

દુનિચાના વ્યવહારોમાં પણ અનુમોદના જોવા મળે છે.



છાપામાં ફોટા આવે. વેપારી મંડળના પ્રમુખ બન્યા, ધન્યવાદ ! આ સિદ્ધિ હાંસલ કરી, ધન્યવાદ ! આ બધી અનુમોદના જ છે. એ સંસારના પ્રસંગો છે, સ્વાર્થ માટેના છે. જ્યારે ધર્મમાં સુકૃત અનુમોદના એ ધર્મ ભાવના છે. અને એનો મોટામાં મોટો ફાયદો એ છે કે તમે જેની અનુમોદના કરો તે ગુણ તમારામાં આવ્યા વગર ન રહે. આધ્યાત્મિક નિયમ છે. તમે જેની ઈચ્છા કરો તે મળ્યા વગર ન રહે પણ શરત એ કે એમાં ભોતિક સ્વાર્થ ભળેલો ન જોઈએ. તમને જે ગુણ જોઈતો હોય તેની મુક્ત કંઠે પ્રશંસા કરો. એની સેવા ભક્તિ કરો એટલે એ સરળતાથી તમારામાં આવે.

#### સુકૃત ઇચ્છા અને એ ડોશીમા

મારવાડમાં આજે પણ એક ભવ્ય જિનમંદિર ઊભું છે. તેનો ઈતિહાસ જુઓ.

એક ગામમાં એક ડોશીમા હતા. બાલપણમાં પતિ મૃત્યુ પામ્યા. વિધવા છે. નિર્વાહ માટે લોકોના કામ કરે. જે કાંઈ થોડુ મળે એનાથી ગુજરાન ચલાવે. પાછળ પેઢીમાં કોઈ છે નહિ. રોજ એ માજી ગામ બહાર જાય ને ત્યાં એક સુંદર રમણીચ જગ્યા જુએ. માજી બહુ ભણેલા નહિ પણ પારસનાથ ભગવાન પર શ્રદ્ધા બહુ એટલે રોજ અહીં આવે ને ચાદ કરે કે અહીં પારસનાથનું મંદિર હોય તો કેવું સારું !

માજીના સાડલે ૧७ થીંગડા માર્યા છે. ખાવા-પીવાના ફાંફા છે. ઝૂંપડી તૂટલી - ફૂટલી છે. બુદ્ધિશાળી એમ જ વિચારે કે આ શેના આધારે ભાવના ભાવે છે ? પણ શ્રદ્ધા એ મહાન વસ્તુ છે. કુંઠિત બુદ્ધિશાળીને શ્રદ્ધાના બળની ખબર ન પડે. પણ બધી વસ્તુ બુદ્ધિની ફૂટપટ્ટીથી ન મપાચ. આધ્યાત્મિક જગતમાં બધુ શક્ય છે.

### માજી સમેતશીખરજીની જાત્રાએ...

હવે એકવાર ગામમાં એક માણસે સંઘ કાઢ્યો, સમેતશીખરનો! માજીને સાધર્મિક તરીકે પાસ મળ્યો ને માજી સમેતશિખર પહોંચ્યા. બીજે દિવસે ઉપર ચઢવાનું છે ને માજી મનોરથ કરે છે- આ વખતે તો દાદાને એવી રીતે ભેટવા છે કે કાયમનો વિચોગ તોડી નાંખે.તમે પણ મનોરથ કરો- આ ગિરિશજની જાત્રા એવી રીતે કરું કે ડગલે ને પગલે અનંતા કર્મો ખપાવું. કલિકાલસર્વજ્ઞ ભગવંત, હીરસૂરિ મ. વગેરે બધા અહીં આવ્યા છે. અનંતા અહીં સિદ્ધ થયા છે. આવો પરમપવિત્ર ગિરિશજ મને મળ્યો હવે જનમ સફળ કરી નાંખુ.

માજી વિચારે-સવારે વહેલા નીકળી પૂજા, ભક્તિ દર્શન કરશું. અને રાત્રે એ જ ભાવનામાં સૂઈ જાય છે. સવારે વહેલા ચડી ગયા. મંદિરમાં પહોંચીને દાદાની ભક્તિ કરી ને ૩-૪ વાગે નીચે ઉતર્ચા. ઉતરીને સંઘના રસોડે જમીને રૂમના ઓટલા પર બેઠા છે.

### ધર્મશાળામાં કોલાહલ સંભળાચો....

અને એટલામાં ધર્મશાળાની સામેની બાજુના ખૂણાના



ભાગ પરથી કરૂણ રૂદન સંભળાયું. માજીને થયું, આ તો પારસનાથનું ધામ- અહીં કોણ રૂવે છે ?

માજી ત્યાં દોડી ગયા. ત્યાં એક ૩૦-૩૫ વર્ષની શ્રીમંત ઘરની વહુને પેટમાં ખૂબ દુ:ખવા આવ્યું. બધા ડોક્ટરોએ તપાસીને હાથ ધોઈ નાખ્યા છે. કોઈ રીતે સારુ થતું નથી, કોઈ બીજો ઉપાય દેખાતો નથી. બધા વિઢ્વળ છે. ચીસો પાડે છે. બધા અત્યંત શોકમગ્ન છે. માજી સીધા રૂમમાં ગયા. માજી પૂછે શું થયું ? કહે બચાવો મને પેટમાં ખૂબ દુ:ખે છે. આંતરડા તૂટી જાય છે. માજી કહે-પારસનાથ દાદાને યાદ કર મને ખૂબ શ્રદ્ધા છે. એમના પ્રભાવથી કોઈનું દુ:ખ ન રહે. એક ગ્લાસમાં પાણી મંગાવ્યું. એમાં અંગૂઠો નાખી 'પારસનાથ પારસનાથ'ની રટણા કરી અને પ્રાર્થના કરી કે એના દુ:ખ દૂર થાઓ અને પછી એ પાણી બાઈને પીવડાવ્યું. કીધું - પારસનાથની રટણા ચાલુ રાખો. આપણો એક જ દાદો છે.

બાઈએ રટણા કરી, ને અડધો કલાક થયો ને ચીસો બંધ થઈ. થોડી વારમાં તો વેદના શાંત થઈ ગઈ. બધાએ પૂછ્યું કેવી રીતે થયું ? કહે માજીએ પાણી આપ્યું એનાથી. પણ માજી ક્યાં છે ? માજી તો સીધા રૂમમાં પહોંચી ગયા. કોઈને ખબર નથી ક્યા માજી. અહીં બધુ ધીરે ધીરે થાળે પડી ગયું. સગાવહાલા બધા વિખરાઈ ગયા.

## માજીની નિઃસ્પૃહતા ઃ

અહીં સાંજે પેલી બાઈના ધણીને વિચાર આવ્યો. આ તો

ઉપકારી કહેવાચ. એના ઉપકારને ભૂલીએ એ મોટામાં મોટું પાપ ! મુનીમજીને માજીની તપાસ કરવા મોકલે છે. તપાસ કરી લાવે છે. આ શેઠ હવે સોનારૂપાનો ભરેલો થાળ લઈને માજી પાસે આવે છે. પગે લાગે છે. થાળ મૂકે છે. ને વિનંતી કરે છે તમે માત્ર એનો નહિ મારા આખા કુટુંબનો ઉદ્ધાર કર્યો છે હવે આ સ્વીકારો

માજી : મેં કાંઈ નથી કર્યું આ તો બધુ પારસનાથ દાદાની કૃપાથી થયું છે. તમે એની ભક્તિ કરો.

શેઠ : છતાં અમારે તમારા ઉપકારનો બદલો તો વાળવો જ પડે ને ?

માજી : ના, મેં કાંઈ ઉપકાર કર્યો નથી.

૧७ થીંગડાવાળા લૂગડા પહેરનાર માજી સામે ચડીને આવેલી લાખોની સોનામહોરોને છોડે છે, લઈ લે તો આખી જીંદગી સુધરી જાય. પણ નિસ્પૃહતા છે એ પણ દાદાના પ્રભાવેજ માજી મક્કમ છે મારે કાંઈ નથી લેવું.

માજીની ઉદાત્ત ભાવના :

પણ શેઠને વિચાર આવે છે માજીને <del>ક</del>હે- તમારે તમારા માટે કાંઈ નથી લેવું પણ તમારી કોઈ ધર્મની ભાવના હોચ તો કહો તો એ પૂરી કરી દઉં.

માજી ઃ મારે તો પારસનાથનું નામ ૨ટણ મળ્યું એટલે બસ પણ અમારા ગામ બહાર એક સુંદર જગ્યા છે. ને મારી



ભાવના છે કે ત્યાં પારસનાથનું સુંદર મંદિર થાય. આ શેઠે એનું સરનામુ ને બધુ લઈ લીધું.

#### અંતરની ભાવના ફળી.....

માજી ચાત્રા પૂરી થઈ ને ગામમાં આવ્યા. થોડા દિવસો પછી એક માણસ માજીનું ઘર શોધતો શોધતો આવ્યો. માજીએ પાણી પાચું. પછી કહે : શેઠે મોકલ્યો છે. અને પેલી જગ્યા ખરીદીને ત્યાં મંદિર બાંધવાનું છે. શેઠે કીધું હતું પૈસા સામે જોવાનું નથી. સારામાં સારું મંદિર ઉભું કરવાનું છે. અને પછી તો કાર્યવાહી ચાલી. ખેતરની જગ્યા લેવાઈ ગઈ ને થોડા ટાઈમમાં તો એ પાર્શ્વનાથનું ભવ્ય મંદિર ઉભું થઈ ગયું....

મૂળ સાર એ જ કે જેની પાસે એક રૂા. ની મૂડી નથી એની પણ આવી મોટી ભાવના પૂરી થઈ કારણ આધ્યાત્મિક જગતની ભાવના છે. ધર્મની ભાવના છે. નિઃસ્વાર્થ છે. અને એવી ભાવના જ્યાં હોય ત્યાં ફળ મળ્યા વગર ન રહે.

સુકૃત-અનુમોદનાનાં બે ફળ (૧) જે સુકૃતની અનુમોદના કરીએ તે સુકૃત આપણામાં આવે અને (૨) સુકૃત કરનારે જે પુણ્ય ઉપાર્જન કર્યું તે પુણ્ય આપણને પણ મળે.

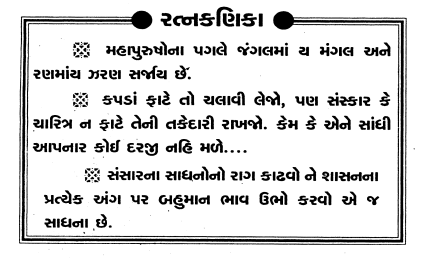
શાસ્ત્રમાં દેષ્ટાંત આવે છે. બળભદ્રમુનિ જંગલમાં સાધનાઓ કરે છે. તપ તપે છે. માસસમણ કરે છે. જંગલમાં એક હરણ. હરણ મહાત્માની ભક્તિ કરે. જંગલમાંથી કોઈ સાર્થવાહ જતો હોચ તો ત્યાં મુનિને ગોચરી - પાણી વહોરવા હરણ લઈ જાચ.



એક્વાર કો'ક ઉત્તમ સાર્થવાહ જંગલમાંથી પસાર થતો હતો. હરણ મુનિને સાર્થવાહ પાસે લઈ ગયું. સાર્થવાહ મુનિને ખૂબ ભાવથી વહોરાવે છે. હરણ આ જોઈને ખૂબ આનંદમાં આવે છે. ખૂબ અનુમોદના કરે છે. આ વખતે અચાનક ઝાડનું થડ પડયું ને ત્રણે મરી ગયા. ત્રણે જણા મરીને એક્સાથે ૮૫મા દેવલોક્માં ગયા.

સાધુએ સાધના કરીને જે પુણ્ય એકત્રિત કર્યું, તેટલું જ પુણ્ય સાર્થવાહે ખૂબ ભક્તિભાવથી વહોરાવતા બાંધ્યું અને હરણે તેટલું જ પુણ્ય માત્ર અનુમોદનાથી બાંધ્યું. પણ આ અનુમોદના હૈયાની જોઈએ.

"કરણ, કરાવણ ને અનુમોદન, સરિખા ફ્લ નિપજાવત"





# અનુમોદના કરૂં છું.

સંવેગને (મોક્ષની અભિલાષાને) પામેલો હું શક્તિ મુજબ સુકૃતને સેવું છું. અનુમોદના કરું છું. તો આ જગતમાં સુકૃતો કોના કોના છે ? સૌથી શ્રેષ્ઠ અરિહંત ભગવંતોના.

ત્રણે કાળના બધા અરિહંતોના સુકૃતો ક્યા ક્યા છે ? આખા વિશ્વના ઉદ્ધારની ભાવના, ઉત્કૃષ્ટ સંચમ શાસનની સ્થાપના, ધર્મદેશના વળી, શાસનસ્થાપના હારા અનેક જીવોને માર્ગમાં જોડે, આવા એક નહિ અનંતા ભૂત, ભવિષ્યના તીર્થકરોની અનુમોદના કરું છું.

વળી, સકળ કર્મથી રહિત, શુદ્ધ આત્મા, કેવલજ્ઞાન દર્શનને પ્રાપ્ત કરનાર સિદ્ધ ભગવંતોની અનુમોદના કરું છું. એમને ચાદ કરીએ એટલે આપણી જાત ચાદ આવે, આપણી અંદર અનંત સુખ પડ્યું છે છતાં બહારમાં રખડીએ છીએ. આપણી સાથે રહેનારા, ખાનારા, પીનારા મોક્ષમાં ગયા ને આપણે અહીં જ રહી ગયા. એમના બધાના સિદ્ધપણાની અનુમોદના કરવાની. એ સુખ મેળવવામાં વિલંબ, પ્રમાદ કરાય ?

આચાર્ચ ભગવંત પંચાચાર પાળે અને પળાવે. બધા ભૂત-ભવિષ્ય-વર્તમાનના આચાર્ચોની અનુમોદના કરું છું. આચાર્ચ અર્થ ભણાવે.

ઉપાધ્યાય બધા સાધુ-સાધ્વી ભગવંતને સૂત્ર ભણાવે. જ્ઞાનદાન દ્વારા જબરજસ્ત પુણ્યનું ઉપાર્જન કરે.



સાધુ-સાધ્વી ભગવંતો મોક્ષમાર્ગની સાધના કરે, ચારિત્ર પાળે. એ બધાની અનુમોદના કરું છું.

વળી, બધા શ્રાવકોના મોક્ષસાધક ચોગોની અનુમોદના કરું છું. સાધુ પણ શ્રાવકના તપશ્ચર્ચા, આંગી, પ્રભુભક્તિ, વૈયાવચ્ચ આદિ ચોગોની અનુમોદના કરે, અરિહંત ચેઈઆણંમાં શ્રાવકોના મોક્ષસાધક ચોગોની અનુમોદના જ આવી ને ? શ્રાવકો દેશવિરતિમાં છે પણ દેવતાનું સુકૃત ક્યું ? દેવતામાં સમ્યક્દર્શન વિ. હોચ. ભગવાનની ભક્તિ, અભિષેક કરે, દેશના સાંભળે, કલ્યાણક ઉજ્વે. એની અનુમોદના કરું છું.

વળી, મોક્ષાભિલાષી અને શુભ આશચવાળા બધા જીવોના મોક્ષસાધક ચોગોની અનુમોદના કરું છું. જૈનેતરોની પણ એવી ક્રિયા જે ભવાંતરમાં તેમને જિનશાસનમાં લાવે તો તેવી ક્રિયાની પણ અનુમોદના કરું છું.

#### પ્રાર્થના :

આ અનુમોદના વિદ્મિપૂર્વક થાઓ. વળી શુદ્ધ આશચવાળી થાઓ. સ્વીકારપૂર્વકની થાઓ અને સમ્યગ્ નિરતિચાર (અતિચાર વિનાની) થાઓ. પણ આ બધું કેમ થશે ? કેવળજ્ઞાન અને કેવળદર્શન ચુક્ત અરિહંત અને બીજા સિદ્ધ, આચાર્ચ, ઉપાધ્યાય અને સાધુ ભગવંતની કૃપાથી થાઓ.

આધ્યાત્મિક જગતમાં જે કાંઈ કમાણી થાય તે બધી દેવ-ગુરૂની ફૃપાથી જ થાય. આપણી ઈચ્છાથી કરીએ તો ગાડી આગળ ન વધે. આપણામાં સેકેલો પાપડ તોડવાની પણ શક્તિ



નથી. જેનામાં ગુરૂભક્તિ નથી તે ઊંચુ ચારિત્ર ન પાળી શકે. આ બધું પરમાત્માના પ્રભાવથી થાઓ. કેમ ? ભગવાન અચિંત્ય શક્તિશાળી છે. આપણે વિચારી પણ ન શકીએ એટલું ભગવાનનું સામર્થ્ય છે.

ગુરૂકૃપાનું જવલંત દેષ્ટાંત : સ્વ. ગુરુદેવ પં. પદ્મવિજચજી મઃ ઉદાહરણ છે. ગુરૂ મહારાજ સાક્ષાત્ ઉદાહરણ સ્વરૂપ છે. તેમની બુકની પ્રસ્તાવના લખતાં લખતાં એક વિચાર આવ્યો કે,

વર્તમાનકાળમાં કોઈ સાધુ વધુમાં વધુ કેટલી સાધના કરી શકે ? તમે જેટલી કલ્પના કરી શકો તેને ખોટી પાડે એવી સાધના ગુરુદેવ પૂ. પં. પદ્મવિજયજી મહારાજાએ કરી.

મોટું બંધ થઈ ગયું હોય, એક કોળીયો કે પાણીનું એક ટીપું પણ ગળે ન ઉતરતું હોય, કેન્સરની ભયંકર વેદના, શરીરમાં ગરમી ખૂબ થાય ને એવામાં કેવી તપ સાધના ! આવી સ્થિતિમાં માસક્ષમણ કર્યું. એ પણ અપ્રમત્તપણે. દિવસે આગમસૂત્રો-શાસ્ત્રો વાંચે, રાત્રે ભયંકર માથું દુ:ખે. પછાડવાનું મન થાય છતાં જાપ, સમવસરણનું ધ્યાન કરે. સ્વરપેટી ખલાસ થઈ ગઈ તો બીજા મહાત્માઓને લખી લખીને પ્રેરણા આપે.

શિવગંજના ચાતુર્માસમાં માસક્ષમણ કર્યું, સંવત્સરીને દિવસે બીજા એક મહાત્માને ઉપવાસ ભારે પડચો. પોતાને ૮ મો ઉપવાસ, કેન્સરની ભચંકર વેદના, શરીરમાં ટોટીઓ નાંખેલી છે ને એવા વખતે પણ પેલા સાધુની સેવા કરવા ગયા. જઈને

> **955** For Personal & Private Use Only

માથુ દબાવવા લાગ્યા. આ બળ ક્યાંથી આવ્યું ? ગુરૂકૃપાથી. પ્રેમસૂરિ મ.ના હૃદયમાં વસી ગયા હતા.

#### ભાવ સાન્નિધ્ય કેળવો.

દેવ-ગુરુની અચિંત્ય શક્તિ છે. વળી "પરમકલ્લાણા." કલ્લાણ એટલે સુખ. એમના દર્શનમાત્રથી પણ આત્માનું હિત થાચ. પ્રાણીઓના સર્વશ્રેષ્ઠ કલ્ચાણમાં કારણભૂત છે ભગવાનનું સાનિધ્ય ! ભાવનિકટતા મળે તો આપણું કલ્ચાણ ઓટોમેટીક થઈ જાચ, લોખંડ મેગ્નેટીક ક્ષેત્ર સુધી પહોંચે પછી તેને મહેનત કરવી ન પડે. મેગ્નેટ જ તેને પોતાની તરફ આપોઆપ ખેંચી લે.

આપણે ભગવાનના, ગુરૂદેવોના સાનિધ્ય સુધી પહોંચવાનું. મહાપુરુષોના સાન્નિધ્યમાત્રથી કર્મો ઉપશમ થઈ જાચ. દેવ-ગુરુના સાન્નિધ્યમાં અઢળક પુણ્ય મળે અને પાપ ખપે પણ આપણે સાન્નિધ્યમાં આવ્યા નથી એટલે બહાર ગોથા ખાધા કરીએ છીએ.

અરિહંત અચિંત્ય શક્તિવાળા છે પણ એમાં શ્રદ્ધા જોઇએ. કોમ્પ્યુટરમાં કેવી શક્તિ ! કલાકોની ગણતરીઓ સેકંડમાં થાચ. સામાન્ય માણસને કંઈ ખબર જ ન પડે ને જાણકાર હોય તે કેટલાય કામો ફટાફ્ટ કરે. શ્રદ્ધા જોઈએ અરિહંતમાં ! જેટલી શ્રદ્ધા હોય તેટલું ફળ મળે.

જીવોનું કલ્યાણ પંચ પરમેષ્ઠિથી જ થાચ. એમની શક્તિથી-કૃપાથી જ બધું ચાલે. શેકેલો પાપડ તોડવાની પણ આપણી



તાકાત નથી પણ દેવ-ગુરૂના પ્રભાવથી અશક્ય કાર્યો થાચ આ ભગવાનથી તો કેવળજ્ઞાન મળે. રાવણ જેવા મંદોદરી સાથે અષ્ટાપદ પર જિનપ્રતિમા આગળ નાચ કરતાં કરતાં તિર્થકર નામકર્મ બાંધી દીધું. જિનપ્રતિમામાં કેટલી તાકાત ! એકમેક થઇને ભક્તિ કરી ને લોટરી લાગી ગઈ.

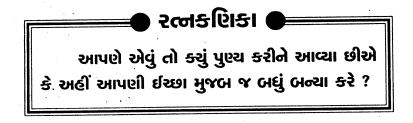
## અરિહંત એ અચિંત્ય ચિંતામણી છે.

પ્રભુ કેવા ? ભગવાનનું વિશેષણ બતાવે છે, अचिंतशत्तिजुत्ता जुत्ता: અચિંત્ય શક્તિથી યુક્ત. અચિંત્ય એટલે આપણે કલ્પના ન કરી શકીએ એટલું. આપણે વધુમાં વધુ કેટલા સુખની કલ્પના કરી શકીએ? કરોડપતિના, અંબજોપતિના, ઈન્દ્રોના, અનુત્તરોના ! અરે ! ભગવાન તો કહે આવ, તને કેવળજ્ઞાન આપું. કોઈ નાનો છોકરો વધુમાં વધુ માંગીને શું માંગે ? ચોકલેટો માંગે, ખાવાની વસ્તુઓ માંગે, મનગમતી બે-ચાર ચીજો માંગે પણ એને ખબર જ ન હોચ કે દુનિચામાં કેટલુંચ પડચું છે એમ આ અરિહંત આપણી કલ્પનામાં ન આવે એવા સમતારસના સુખો આપવા સમર્થ છે. માત્ર અરિહંત જ નહિ પાંચે પરમેષ્ઠી અચિંત્ય શક્તિના સ્વામી છે, અચિંત્ય સુખ આપવા સમર્થ છે. ઈચ્છિત કરતાં વધુ આપનાર છે.

વળી, परम कल्लाणा : કલ્યાણ એટલે મંગળ-સુખ પોતે સ્વચં મંગળસ્વરૂપ છે. કેટલીક વ્યક્તિ પોતે સુખી હોચ પણ તેનાથી બીજાને શું લાભ ? પણ આ અરિહંત બીજા જીવોના સુખોમાં કારણભૂત છે, નિમિત્તભૂત છે. કારણ કે આખું વિશ્વ ભાવ પર આધારિત છે. જગતમાં શ્રેષ્ઠ ભાવો અરિહંતની કૃપા વગર પ્રાપ્ત ન થાચ. શુભ ભાવો જ પુણ્યબંધ દ્વારા સુખ આપે. ભગવાન જયાં વિચારે ત્યાં સુખ. ભગવાન બધા જીવોના કલ્યાણમાં, સુખમાં, શાંતિમાં, વિધ્નના નાશમાં કારણભૂત છે.

ભગવાન સાક્ષાત્ વિચરતા હોચ તેનો તો પ્રભાવ હોચ જ પણ ભગવાનના નામમાં પણ કેટલી તાકાત ! એક 'અર્હ' શબ્દમાં કેટલી જબરજસ્ત શક્તિ ! અર્હ સિદ્ધચક્રનું આદિ બીજ છે. સકલ આગમોનું રહસ્ય છે. દુનિચાના સર્વ વિધ્નોના નાશ કરવાની શક્તિવાળું છે. વિધ્નનો અર્થ કર્યો છે સત્કિચાને અટકાવનાર. એ વિધ્નોનો સમૂલ નાશ કરી નાખે. ફરી વિધ્ન આવે જ નહિ.

પૂ. કલાપૂર્ણસૂરિ મ. વાચનામાં કહ્યું કે આપણી બધી કમી અરિહંત પૂરી કરી આપે. પણ આવા ભગવાન મળે કેમ ? આ ભવમાં જે ગુરુ મળ્યા તેની ખૂબ સેવા કરે, સમર્પિત ભાવે રહે તેને ભવાંતરે તીર્થકર મળે. જેનો દુરુપયોગ કરો તે ફરીથી ભવાંતરમાં ન મળે અને જેનો સદુપયોગ કરો તે વધુને વધુ સારુ મળે.





Jain Education International

## યાત્રા : સંસારથી મોક્ષ, વાચા ગુરુ :

ગુરુની સમર્પિતભાવે સેવા કરવાની. આપણી બધી ઇચ્છા છોડી દેવાની. આ સાચી દીક્ષા છે. ગુરુની ઇચ્છામાં ભળી જવાનું. આપણી દીક્ષા લેવાની ઇચ્છા ન હોચ પણ ગુરૂ મહારાજની ઇચ્છા દીક્ષા આપવાની હોચ તો શું કરવાનું ? દીક્ષાની ભાવના થઈ ને દીક્ષા લીધી એ વાત જુદી પણ આપણી ઇચ્છા ન હોચ ને ગુરુની ઇચ્છા હોચ ત્યારે ગુરુની ઇચ્છા પ્રધાન કરવાની. આ જ ખરો ધર્મ છે, કઠિન ધર્મ છે. ઘણા દીકરાના રાગથી દીક્ષા લે છે. ગુરુના રાગથી, પ્રેમથી દીક્ષા લેવાચ ?

હા. જો યોગ્ય એવા ગુરુને આપણામાં યોગ્યતા દેખાતી હોય તો આપણી ઈચ્છા ન હોવા છતાં ગુરુના રાગથી પણ લેવાથ.

ગૌતમસ્વામીનું નામ કેમ લોકો લે છે ? ગૌતમ નામ માત્રમાં એટલો પ્રભાવ છે. 'અંગુઠે અમૃત વસે' કેમ ? કોઈ વિચાર જ નહિ કરવાનો. ભગવાન કહે, "ગૌતમ ! પેલા દેવશમનિ પ્રતિબોધ કરવા જવાનું છે." બસ ભગવાને કહ્યું એમાં વિચાર સુદ્ધાં નહિ કરવાનો. ભગવાન કહે એમ કરવાનું. આગ્રહને છોડી દેવાનો. ઈચ્છાનિરોધ એ જ તપ છે.

### ગુરુસમર્પણ એ જ સાધનાનો પાચો છે.

ગુરુને સમર્પિત રહે એને દીક્ષા મળે, કેવલજ્ઞાન મળે, ભગવાન મળે. પૂ. કલાપૂર્ણસૂરિ મ. કહે પણ તરસ આજે લાગી છે ને પાણી કાલે મળે. કેમ ચાલે ? અમને તો ભગવાનને મેળવવાની આજે જ, અત્થારે જ તરસ લાગી છે ને આવતા

> 900 or Personel & Private Use Only

ભવમાં મળે તે <del>કે</del>મ ચાલે ?" તે બેઠા હોચ ત્યારે ચ ભગવાનનું ધ્યાન ચાલુ હોચ. સ્વાધ્ચાય કરતાં એક જ વિચાર કે મારા ભગવાનનું વચન છે. શાસ્ત્રના પ્રત્યેક વચનમાં ભગવાનનું દર્શન કરવાનું. ગુરુની જે ભક્તિ કરે, સમર્પિત રહે તેને આ બધું મળે. ભગવાન પાસે direct નહિ જવાય. વાચા ગુરુ જવું પડશે.

#### પ્રેમ, તે આનું નામ :

શાસ્ત્રમાં પતિ-પત્નીના પ્રેમનો દાખલો આવ્યો. બંનેને એટલે સુધી મોહ કે એક-બીજા વગર જીવી જ ન શકે. રાજાએ પરીક્ષા કરી. સેવકોને મોકલ્યા, માત્ર સમાચાર આપે છે કે આપના પતિ મરી ગયા છે. પરલોક રવાના થઈ ગયા ને આ સાંભળતા જ પત્ની ઢળી પડી. હું એમના વગર નહિ જીવી શકું.

રામ-લક્ષ્મણનો પ્રેમ કેવો ! દેવતાએ પરીક્ષા કરી. દેવશક્તિથી આખું વાતાવરણ શોકમગ્ન બનાવ્યું. રાણીઓ છાતી કૂટતી બતાવી. સમાચાર લક્ષ્મણને આપ્યા કે મહેલમાં રામ મૃત્યુ પામ્યા છે. વાત સાવ ખોટી છતાં સાંભળતાં જ લક્ષ્મણની છાતી ફાટી ગઈ.

આવો પ્રેમ ભગવાન પર જોઈએ. તમારા વગર જીવી જ ન શકું ? એક એક ક્ષણ અકારી બને, પણ આ કેવી રીતે સાધ્ય બને ? ગુરુની ખૂબ ભક્તિ, વૈચાવચ્ચ અને સમર્પિતતાથી ગુરુની ભક્તિથી પરમાત્માનો યોગ થાય છે. આંખો મીંચે ને ભગવાન આંખ સામે આવી જાય. મન ત્થાં લીન બની જાય.



સમવસરણનું ધ્યાન કરી શકાય. હું તો મુંબઈ ગોડીજી દેરાસરમાં ઘણીવાર ૧ કલાક કરતો. એમાં ભગવાન દેશનામાં નરકનું વર્ણન કરે. નાનપણમાં માંદા પડયા હોય, ઓપરેશન કર્યુ હોય ને તેવી મૂવી ઉતારી હોય અને મોટા થયા પછી તે જોઈએ ત્યારે કેવું થાય ! ભગવાન કહે- જો તારા ગત ભવોને જો ! પેલો પરમાધામી તારા શરીરના ટુકડે ટુકડા કરે છે. જો પેલો પરમાધામી ભાલો ઘોંચવા આવ્યો ને તું રડતો રડતો દોડયો એટલે તને પકડીને ઉકળતી પેતરણ નદીમાં નાંખ્યો.

નરકમાં આપણા શરીરના ટુકડે ટુકડા કરીને ચારે બાજુ નાંખે પણ મરી ન જવાચ. આત્મપ્રદેશો જોડાયેલા હોય એટલે એ ટુકડાઓ પાછા ભેગા થઈ જાય પણ દુ:ખ અપરંપાર હોય. આ તીર્થકરો કાંઈ એમનેમ ૠદ્ધિ છોડે છે ?

## દુઃખથી ભરેલો દેખું સંસાર અટારો રે :

શાંતિનાથ ભગવાન ચક્ર્વર્તી હતા. ૯૬ કોડ ગામના અધિપતિ હતા.પણ જોયું કે ભૂતકાળમાં આ જ દુઃખો વેઠયા છે. બળદ થઈને ગાડાઓ જ ખેંચ્યા છે. સોટીઓના માર ખાધા છે, અડધું - પડધું ખાવા મળે, તરસ લાગી હોય તોય કોને કહે ? પાણી પણ પૂરૂ પીવા મળે કે કેમ ? અને છેલ્લે ઘરડા થઈએ એટલે કતલખાને પહોંચી જવાનું. ખાટકીઓ જીવતા ચામડી ઉતારે કારણકે મુલાયમ ચામડી મળે. ગળે છરો ફેરવી દે.

આજે નરક નથી દેખાતી પણ તિર્થચ તો દેખાચ છે ને ? આ તો નરક, પણ અનંતા તો નિગોદમાં છે. નરક કરતાં



અનંતગણું દુઃખ ! કાચા પાણી તરીકે હોઇએ ત્યારે કોઇ ઉકાળે ને ઉકળી જવાનું, ક્રુટ - કેરી શાકભાજી તરીકે હોઇએ ને કપાઈ જવાનું.

પ્રાચ : જે ઘરમાં દીક્ષા થાચ તે ઘર ધર્મી બની જાચ. પાપ કરતાં ચાદ આવે કે મારા દીકરાએ તો દીક્ષા લીધી છે. પછી મારાથી આવા પાપ કેમ કરાચ ? એક નહિ બધા સાધુમાં પોતાના દીકરાનાં દર્શન થાચ. બધા સાધુ ભગવંતની પૈચાવચ્ચ ઉલ્લાસથી કરે.

આ સંસારથી છૂટવા ગુરુની સેવા-ભક્તિથી ભગવાનને મેળવવાના. ગુરુની ભક્તિ એવા ભાવથી કરે કે સમાપત્તિયોગથી ભગવાન મળે. આંખ બંધ કરે ને ભગવાન નજર સામે આવી જાય એ સમાપત્તિ યોગ. આ દુનિયાના ઘણા દોષો અને પાપો એમના સાન્નિધ્ય માત્રથી નાશ પામી જાય. ઘણા ઓછા થઈ જાય. આ ભગવાન જગતના સર્વ જીવોના કલ્યાણમાં કારણભૂત છે.

#### હું મૂરખ છું કે દીક્ષા લેતો નથી.

ભગવાન આવા અચિંત્ય શક્તિવાળા, પરમ કલ્યાણ સ્વરૂપ પણ હું કેવો ? હું મૂર્ખ છું. આંગણે ઉગેલા કલ્પવૃક્ષને ઉખેડી દે, ચિંતામણી રત્નને ફેંકી દે એ ડાહ્યો કે મૂરખ ? અહિં મનુષ્યભવ એમાંચ જિનશાસન ચિંતામણીરત્ન જેવું મળ્યું તે કયાં ફેંકવાનું ? સ્કૂલમાં, કોલેજમાં, ધંધામાં, મેચમાં, સંસારમાં ફેંકી દીધું. ભગવાનની સેવા ન કરી, આજ્ઞાનું પાલન ન કર્યુ. અરિહંત મળ્યાને ચારિત્ર ન લીધું. ખંભાત ભાણાભાઈ રોજ



એક નવકારવાળી ગણે છે, "હું મૂરખ છું કે દીક્ષા લેતો નથી." કોઈને સામગ્રી ન મળે અને તેના અભાવે ન કરી શકે એ બરાબર પણ બધી સામગ્રી છતાં ઉપયોગ ન કર્યો માટે મૂરખ છું.

# પરમાત્મા-પ્રાર્થના

ભગવાન કલ્યાણકારી, કેવલજ્ઞાની, મંગળસ્વરૂપ ને હું પાપી કેમ ? અનાદિકાળથી સંસારથી વાસિત છું. સંસાર ઓળખાચો છતાં સંસાર તરફ ખેંચાઈ જાઉં છું, પાંચે ઈન્દ્રિયોના વિષયોમાં ખેંચાઈ જાઉં છું. હિત અહિતને જાણતો નથી. મારા કલ્યાણ અકલ્યાણની મને ખબર નથી. કલ્યાણમાં જતો નથી અને અકલ્યાણ તરફ દોડું છું. આપણને ખબર નથી કે આ પાપોથી અસંખ્ય ભવો દુર્ગતિમાં ભટકવાનું છે. હિતાહિતને જાણનારો થાઉં અહિત - પાપને છોડી દઉં એટલું જ નહિ હિતની પ્રવૃત્તિ કરું, ધર્મમાં જોડાઉં. મારામાં પલટો લાવું. આરાધક બનું. આપણું હિત શેમાં ? સર્વ પ્રાણીઓ સાથેના ઉચિત વર્તનમાં. છ કાચને મારવા એ અનુચિત વર્તન. એનાં ત્યાગ એ જ સ્વહિત. સાધુપણામાં જ આ શક્ય બને. બધાને સુખ આપશો તો સુખ મળશે અને જેમણે આ કર્યુ છે એમના **સર્વ સુકૃતોને** ઇચ્છું છું સુકૃતોને ઇચ્છું છું, સુકૃતોને ઇચ્છું છું.

ચાર શરણના આલાવા બતાવ્યા. દુષ્કૃત ગર્હા અને સુકૃત અનુમોદનાના આલાવા બતાવ્યા. ભાવનાઓ બતાવી.

બધાના ગુણોની અનુમોદના કરીએ એટલે ગુણ આપણામાં આવે. સુકૃતની અનુમોદનાથી સુકૃતના અંતરાયો તૂટે. દુષ્કૃતની

For Personal & Private Use Only

Jain Education International

ગર્હાથી દુષ્કૃત ઘટે, શૂળીનું પાપ સોંચથી પતે. સુકૃતની અનુમોદનાથી નાના સુકૃતોનું ફળ પણ મોટું થઈને મળે. ગર્હા ઝેટલે ભાગાકાર અને અનુમોદના એટલે ગુણાકાર, પછી તે સુકૃતના હોય કે દુષ્કૃતના.

# અરિહંતને અનુકૂળ થાઓ.

આખા વિશ્વનું સંચાલન અરિહંતને આધારે છે. અરિહંત તત્વ એ જ કુદરત છે. જેટલા અનુકુળ થઇએ તેટલો લાભ. પ્રતિકૂળતામાં નુકશાન.

આપણે કેવા ? મૂર્ખ, પાપી. કેમ ? અનાદિથી મોઢવાસિત છીએ. જે મોઢવાસિત હોય તેને હિતાઢિતની ખબર ન પડે એટલે ભગવાનને પ્રાર્થના કરી કે મને હિત-અહિતનું જ્ઞાન થાઓ પણ જાણવા માત્રથી શું ? ગુટખા ખાવાથી કેન્સર થાચ એ ખબર છે પણ જો ગુટખા છોડે નહિ તો કેન્સર થાચ માટે અહિતથી નિવૃત્ત થાઉં ને હિતમાં પ્રવૃત્ત થાઉં.

પાપો એ અહિત છે, હિંસા, જૂઠ, ચોરી, મૈથુનથી નિવૃત્ત થઈ સામાચિક, પૂજા, પ્રતિક્રમણ વગેરે અનુષ્ઠાનો આચરું, આરાધક બનું. આપણું હિત શેમાં ? આ જગતના બધા જીવો પ્રત્યેના ઉચિત વ્યવહારમાં. બધા પ્રત્યે સરખો ન કીધો, ઉચિત કહ્યો. મા-બાપ પ્રત્યે જુદો, ભાઈ પ્રત્યે, બેન પ્રત્યે જુદો. જેને માટે જે ઉચિત હોય તે કરવાનો. ટોર, ભેંસને દુઃખ ન આપીએ, ખાવા ઘાસ આપીએ એ ઉચિત વ્યવહાર પણ એને પગે ન લગાય. સર્વ જીવો જોડે ઉચિત વ્યવહાર એ જ સાચો



આત્મકલ્યાણનો માર્ગ છે.

# સૂત્રનું ફળ :

આ સૂત્રને સમ્ચક્ જાણે, સાંભળે મનમાં વિચારે તો અશુભ કર્મ બધા શિથિલ થાચ. ઢીલા પડી જાચ. અશુભ કર્મના તીવ્ર રસ, અનુબંધો, સંસ્કારો ઢીલા પડે, હાનિ પામે, અંતે ક્ષચ પામે. વળી, અશુભ કર્મો અલ્પ ફળવાળા થાચ. કેન્સર થવાનો હોચ ને ૨ દા'ડાનો તાવ આવે ને પતી જાચ. કટકબદ્ધ વિષની જેમ ફળ મળે. સાપ કરડે ત્યાં પાટો બાંધે જેથી ઝેર ઉંચે ન ચડે એમ આ સૂત્રથી અશુભ કર્મ ઓછા થાચ, સુખપૂર્વક દૂર કરી શકાચ તેવા બને અને વળી ફરીથી તેવા ન બંધાચ.

વળી શુભકર્મના અનુબંધો, સંસ્કારો પુષ્ટ થાય. પુણ્યના અનુબંધો થાય. એ પરકાષ્ટાએ પહોંચે ઉત્કૃષ્ટભાવથી ઉત્પન્ન થયેલું તે નિયમા ફળ આપે. સારી રીતે યોજાયેલા ઓષધની માફક શુભ ફળને આપે. શુભ પ્રવૃત્તિ કરાવે, જ્ઞાન-ચારિત્ર, ભક્તિ યૈયાવચ્ચમાં આગળ વધારે અને મોક્ષનું સાધક બને.

આ સૂત્ર અશુભ ભાવના નિરોધ અને શુભ ભાવનું બીજ છે. પણ પ્રણિધાનપૂર્વક, એક્તાન થઈને કરવાનું. પૂ. ભુવનભાનુસૂરિ મ. કાંઈ લખવામાં બેઠા હતા. સંઘવાળા મળવા આવ્યા હતા. બે ક્લાક બેસી રહ્યા પણ સાહેબને કાંઈ ખબર જ નહિ. એવી એક્તાનતા જોઈએ.

રોજ એનો પાઠ કરવાનો જાતે ન આવડે તો બીજા પાસે



સાંભળે અને મનમાં પણ તેનું ચિંતન કરે એટલે અનુપ્રેક્ષા કરે.

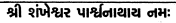
वणी, पाछुं अहीं मंगण हरे छे. प्रथम मंगणथी सूत्रनुं अध्ययन निर्विधने पूर्ड़ा द्याय. मध्यम मंगणथी सूत्र हृटयमां स्थिर थाय अने अंतिम मंगणथी वणी आगण पड़ा तेनी परंपरा चाले.

नमो नमियनमियाणं : આ દુનિયા જેને નમે છે તે પણ જેને નમે છે એવા પરમ ગુરુ અરિહંત પરમાત્માને નમસ્કાર થાઓ. માત્ર અરિહંત નહિ પણ જેઓમાં નમસ્કારની પાત્રતા છે તે બધાને મારા નમસ્કાર થાઓ. સર્વજ્ઞ ભગવાનનું શાસન જય પામો, જય પામો, જય પામો. આખી દુનિયા, સર્વ જીવો જિનશાસન પામીને સુખી થાઓ, સુખી થાઓ, સુખી થાઓ.





For Personal & Private Use Only



चेरन्तनाचार्यविरचितं पञ्चसूत्रव

મૂળ તથા સંક્ષિપ્ત ભાવાનુવાદ

नमो नमःश्री गुरुप्रेमसूरये

### मंगल

णमो वीतरागाणं सव्वण्णूणं देविंदपूइयाणं जहट्टियवत्थुवाईणं तेलोक्साुरुणं अरुहंताणं भगवंताणं

વીતરાગ સર્વજ્ઞા, દેવેન્દ્રોશી પૂજાચેલા, ચથાસ્થિતવસ્તુવાદી, ત્રણલોકના ગુરુ અરિહંત (અરુહંતો) ભગવંતોને નમસ્કાર થાવ....

## અરિહંતોના ઉપદેશ

जे एवमाईक्खंति-इह खलु अणाईजीवे, अणादिजीवस्सभवे, अणादिकम्मसंजोगणिव्वत्तिए, दुक्खरुवे, दुक्खफले दुक्खाणुंबधे।

श्वे (अरिढंत लगवंतो) आ प्रमाणे डढे छे डे आ विश्वमां छव अलाहि छे, छवलो संसार अलाहि छे, अलाहि डर्मसंयोगथी थयेल छे, हु:जरूप छे, हु:जला इरजवाजो छे, हु:जली परंपरावाजो छे. एयस्स णं वोच्छित्ती सुद्धधम्माओ, सुद्धधम्मसंपत्ती पावकम्मविगमाओ, पावकम्मविगमो तहाभव्वत्तादिभावाओ।

આ (સંસાર)નો નાશ શુદ્ધ ધર્મથી થાય છે. શુદ્ધ ધર્મની

૧) વસ્તુના ચથાર્થ સ્વરૂપને કહેનારા

૨) કર્મબીજના અભાવથી જેમને સંસાર રૂપ અંકુરો ઉગવાનો નથી તેવા અરિહંતો ને અસ્હંતો પણ કહેવાય છે.



પ્રાપ્તિ પાપકર્મના વિગમથી<sup>3</sup> થાચ છે, પાપ કર્મનો વિગમ તથા -ભવ્યત્વાદિ<sup>૪</sup> ભાવથી થાચ છે.

તથા ભવ્યત્વ પરિપાકના ત્રણ સાધનો

तस्स पुण विवागसाहणाणि-चउसरणमणं, दुक्कडगरिहा, सुकडासेवणं । अओ कायव्वमिणं होउकामेणं सया सुप्पणिहाणं, भुज्जो भुज्जो संकिलेसे, तिकालमसंकिलेसे ॥

તેને (તથા ભવ્યત્વને) પરિપાક કરનારા સાધનો (૧) ચતુઃશરણ ગમન <sup>પ</sup> ૩) દુષ્કૃત ગર્હા <sup>9</sup> ૩) સુકૃતોનું સેવન <sup>6</sup> (અનુમોદના) છે. તેતી મોક્ષાભિલાષી (ભવ્યાત્મા) એ પ્રણિધાનપૂર્વક સંકલેશમાં વારંવાર અને અસંકલેશમાં ત્રણ વાર કરવા જોઈએ.

3) વિગમ : વિશેષરૂપે ન બંધાય તેવી રીતે પાપકર્મનું દૂર થવું તે.

૪) સંસારી જીવો બે પ્રકારના છે. (૧) ભવ્ય (૨) અભવ્ય, ભવ્ય જીવો એટલે મોક્ષમાં જવાની યોગ્યતાવાળો જીવો, અભવ્ય જીવો એટલે મોક્ષમાં જવાની યોગ્યતા વિનાના જીવો. મોક્ષમાં જવાની યોગ્યતાને ભવ્યત્વ કહેવાય છે,દરેક ભવ્ય જીવોમાં ભવ્યત્વ જુદા જુદા પ્રકારનું હોય છે, તેથી જીવના વ્યક્તિગત વિશિષ્ટ ભવ્યત્વને તથા ભવ્યત્વ કહેવાય છે. આદિથી કાળ, નિયતિ, કર્મ અને પુરૂષાર્થ જાણવા.

૫) ચતુ:શરણગામન અરિહંત-સિદ્ધ, સાધુ તथા ધર્મના શરણનો સ્વીકાર महानयं प्रत्यापायपरिरक्षणोपाय : આ ચુત:શરણગામન આપત્તિઓથી રક્ષણ માટેનો મહાન ઉપાચ છે.

၄) દુષ્કૃત ગઢ - આ લોક પરલોકના દુષ્કૃતોની આ અકર્તવ્ય છે. એવી બુદ્ધિપૂર્વક પર સાક્ષિક (ગુરુ સાક્ષિક) નિંદા એ દુષ્કૃતગઢ "अप्रतिहतेयं कर्मानुबन्धापनयने" (અશુભ) કર્મના અનુબંધનો નાશ કરવા માટે આ દુષ્કૃતગઢ અપૂર્વ શક્તિમાન છે.

७) સુકૃતાનુમોદના-સ્વપરકૃત સુકૃતોની અનુમોદના ''महदेतत्कुशलाशयनिबन्धनम्'' थित्तंना शु(ભ પરિણામનું આ (સુકૃતાનુમોદના) મહાન કારણ છે.

८) પ્રશિધાન - વિશુદ્ધ ભાવપૂર્વકની મન-વચન-કાચાની એકાગ્રતા. સૂત્રના અર્થમાં ઓતપ્રોતતા सुप्रणिधानस्य फलसिद्धौ प्रधानाङ्गात्वात्''

ફળ સિદ્ધિમાં સુપ્રણિધાન પ્રધાન કારણ છે.



## અરિહંતોનું શરણ

जावज्जीवं मे भगवंतो परमतिलोगणाहा, अणुत्तरपुण्णसंभारा, खीणरागदोसमोहा अचितचिंतामणी भवजलहिपोया, एगंतसरण्णा अरहंता सरणं ।

ત્રણ લોકના સર્વ શ્રેષ્ઠ નાથ, અનુત્તર પુણ્ચના નિધાન જેમના રાગ, દ્વેષ, મોહ સીણ થઈ ગચા છે તેવા, અચિંત્ય ચિંતામણિ, ભવસમુદ્રમાં જહાજ સમાન, એકાંતે શરણ કરવા ચોગ્ય અરિહંતોનું મને શરણ હો

# સિદ્ધોનું શરણ્

तहा पहीणजरामरणा, अवेयकम्मकलंका, पणट्ठवाबाहा, केवलनाणदंसणा, सिद्धिपुरवासी, णिरुवमसुहसंगया, सव्वहा कयकिच्चा सिद्धासरणं ।

જેઓના જરા મરણ સંપૂર્ણ નાશ પામ્યા છે, કર્મના કલંકને જેઓને વેદવાના નથી, જેમની સર્વ પીડાઓ નાશ પામી છે, કેવળજ્ઞાન કેવલ દર્શનને ધારણ કરનારા, સિલ્દ્રિપુર નિવાસી અનુપમ સુખથી ચુક્ત, સર્વથા કૃતકૃત્ય એવા સિદ્ધભગવંતોનું મને શરણ હો...

## સાધુનું શરણ

तहा पसंतगंभीरासया, सावज्जजोगविरया, पंचविहायारजाणगा, परोवयारनिरया, पउमाईणिदंसणा, झाणज्झयणसंगया, विसुज्झमाणभावा साहू सरणं ।

તથા પ્રશાંત ગંભીર આશચવાળા, (ચિત્તના પરિણામવાળા)

## ધર્મનું શરણ

तहा सुरासुरमणुयपूईओ, मोहतिमिरंसुमाली, रागद्दोसविसपरममंतो, हेऊ सयलकल्लाणाणं, कम्मवणविहावसू, साहगो सिद्धभावस्स केवलिपण्णत्तो धम्मो जावज्जीवं मे भगवं सरणं।

સુર અસુર મનુષ્યોથી પૂજિત, મોહરૂપી અંધકારને (નાશ કરવા) માટે સૂર્ચસમાન, રાગદ્વેષરૂપી ઝેરનો નાશ કરવા માટે શ્રેષ્ઠ મંત્ર સમાન, સઘળા કલ્યાણોનું કારણ, કર્મવનને બાળવા અગ્નિસમાન, સિદ્ધપણા (મુક્તિ)ના સાધક કેવલજ્ઞાનીઓએ પ્રરૂપેલાં ધર્મનું ચાવજ્જીવ મને શરણ હો.

### દુષ્કૃતગર્હા

सरणमुवगओ य एएसिं, गरिहामि दुक्कडं जण्णं अरिहंतेसु वा, सिद्धेसु वा, आयरिएसु वा, उवज्झाएसु वा, साहूसु वा, साहुणीसु वा, अन्नेसु वा, धम्मट्ठाणेसु माणणिज्जेसु, पूयणिज्जेसु तहा माईसु वा, पिईसु वा, बंधूसु वा, मित्तेसु वा, उवयारीसु वा, ओहेण वा जीवेसु, मग्गट्ठिएसु, अमग्गट्ठिएसु, मग्गसाहणेसु, अमग्गसाहणेसु, जं किंचि वितहमायरियं, अणायरियव्वं

c) પદ્મ એટલે કમળ, કમલ જેમ કાદવમાં ઉત્પન્ન થાય છે, જલથી વધે છે છતાં બંનેથી અસ્પૃષ્ટ રહે છે એમ મુનિ ભગવંતો પણ કર્મથી જન્મેલા ભોગથી ઉછરેલા છતાં કામ ભોગથી અલિપ્ત રહે છે. આદિથી શરદૠતુનું નિર્મળ પાણી વગેરે જાણવા.



अणिच्छियव्वं पावं पावाणुबंधि, सुहुमं वा, बायरं वा, मणेण वा, वायाए वा, काएण वा, कयं वा, कारियं वा, अणुमोईयं वा, रागेण वा, दोसेण वा, मोहेण वा, एत्थ वा जम्मे, जम्मंतरेसु वा, गरहियमेयं, दुक्कडमेयं उज्झियव्वमेयं, वियाणिअं मए कल्झणमित्तगुरुभयवंत वयणाओ, एवमेयं ति रोईयं सद्धाए, अरिहंतसिद्धसमक्खं गरहामि अहमिणं दुक्कडमेयं उज्झिअव्वमेयं एत्थ मिच्छामि दुक्कडं, मिच्छामि दुक्कडं, मिच्छामि दुक्कडं ॥

(ચારેના) શરણને પામેલો હું દુષ્કૃતની ગર્હા કરૂ છું.

જે કાંઈ મેં અરિહંતોને વિષે, સિદ્ધભગવંતોને વિષે, આચાર્ચોને વિષે, ઉપાધ્યાચોને વિષે, સાધુ ભગવંતોને વિષે, સાધ્વીઓને વિષે, અન્ય ધર્મ સ્થાનકોને વિષે, માનનીચોને વિષે, પૂજનીચોને વિષે તથા માતાઓને વિષે, પિતાઓને વિષે બંધુઓને વિષે, મિત્રોને વિષે, ઉપકારીઓને વિષે, સામાન્યથી જીવોને વિષે, મોક્ષમાર્ગમાં રહેલાં જીવોને વિષે, તથા મોક્ષમાર્ગમાં નહીં રહેલા જીવોને વિષે, મોક્ષમાર્ગનાં સાધનો (જિનમૂર્તિ, જિનમંદિર, પુસ્તકો, ચારિત્રના ઉપકરણ વગેરે) ને વિષે, મોક્ષ માર્ગના સાધનો ન હોચ તેવી વસ્તુ વિષે, જે કંઈ વિપરિત આચર્ચ હોચ, ન આચરવા ચોગ્ચ, ન ઈચ્છવા ચોગ્ચ, પાપ સ્વરૂપ, પાપાનુબંધિ, સૂક્ષ્મ કે સ્થૂલ, મનથી, વચનથી કે કાચાથી, કર્યું કરાવ્યું કે અનુમોધું હોય રાગથી હેષથી કે મોઢથી, આ જન્મને વિષે કે જન્માન્તરને વિષે, (કર્યુ હોય) તે ગર્હા (દુગંછા) કરવા ચોગ્ય છે. દુષ્કૃત છે. છોડવા ચોગ્ય છે, એવું કલ્ચાણમિત્ર ગુરુ ભગવંતના વચનથી મેં જાણ્યું છે. શ્રદ્ધાપૂર્વક તે મને રુચ્યું

### সাহ্যব্যা

होउ मे एसा सम्मंगरहा। होउ मे सकरणनियमो बहुमयं ममेयं ति ईच्छामि अणुसट्टिं अरहंताणं भगवंताणं, गुरुणं कल्लाणमित्ताणं ति। भारी हुष्डृत अहीं सम्थु अटेले डे ભावअढ़ी १९ तथा (हुष्डृतना) अडरणनो नियम थाव, आ अंने (हुष्डृत अहीं तथा अडरण नियम) मने अहुमत संमत छे अने तेथी

"મિચ્છામિ દુક્કડમ્ નો અર્થ" -

'मि' ति मिउमदवक्ते 'च्छ' ति य दोसाणं छायणे होई ।
'मि' ति य मेराए ट्रिओ, 'दु' ति दुगंच्छा अप्पाणं ॥
'क' ति कडं मे पावं 'ड' ति य डेवेमि तं उवसमेणं ।

के ति कड में पवि ड़ीति ये डवाम ते उवसमण

एसो मिच्छामिदुकडपयक्खरत्थो समासेणं ॥

મિ-મૃદુ માર્દવ ભાવ,

ચ્છા-દોષોનું છાદન કરવું (દબાવવા)

મિ-મર્ચાદામાં રહેલો.

દુ-(દુષ્કૃત આચરનાર) આત્માની દુર્ગછા કરું છું

ક- (મારાથી) કરાચેલા પાપને

ડં - ઉપશમથી દબાવી દઉં છું - નાશ કરું છું.

અર્થાત્ મૃદુ (માર્દવ) ભાવ પૂર્વક દોષોનું નિચંત્રણ કરતો મર્યાદામાં રહેલો (દુષ્કૃત આચરનાર) આત્માની દુગંછા કરું છું. મારાથી કરાચેલા પાપને ઉપશમ ભાવથી લંધી જાઉં છું (શમાવું છું. દૂર કરું છું.) આ મિચ્છામિ દુક્કડમ્ પદમનો સંક્ષેપમાં અક્ષરાર્થે છે.

૧૧) ભાવ ગઢ-િઉપયોગ વિનાની થતા અશુભ આશચવાળી ગઢ દ્રવ્ય ગઢ થાય, શુદ્ધ આશચવાળી ઉપયોગ પૂર્વકની ગઢ ભાવગઢ થાય… અરિહંતભગવંતોની તથા કલ્યાણ મિત્ર એવા ગુરુભગવંતોની હિતશિક્ષાને ઈચ્છું છું.

होउ मे एएहिं संजोगो, होउ मे एसा सुपत्थणा, होउ मे एत्थ बहुमाणो, होउ मे इओ मोक्खबीयं ।

મને આમની (અરિહંત તથા ગુરુભગવંતોની) સાથે સંચોગ થાવ, મારી આ સુપ્રાર્થના થાવ. મને આ પ્રાર્થના વિષે પણ બહુમાન થાવ અને આ પ્રાર્થનાથી મોક્ષના બીજની પ્રાપ્તિ થાવ..

पत्तेसु एएसु अहं सेवारिहे सिया, आणारिहे सिया, पडिवत्तिजुत्ते सिया, निरईयारपारगे सिया।

(અરિહંત ભગવંતોની તથા ગુરુભગવંતોની) પ્રાપ્તિ થતા હું તેઓની સેવાને ચોગ્ચ થાઉં, તેમની આજ્ઞા પાલન માટે લાચક થાઉં. તેઓની આજ્ઞાને સ્વીકારનારો થાઉં અને નિરતિચાર પણે આજ્ઞાની પાર ઉતરું.

### સુકૃત અનુમોદના

संविग्गो जहासत्तीए सेवेमि सुकडं। अणुमोएमि सव्वेसि अरहंताणं अणुट्टाणं, सव्वेसि सिद्धाणं सिद्धभावं, सव्वेसि आयरियाणं आयारं, सव्वेसि उवज्झायाणं सुत्तप्पयाणं, सव्वेसि साहूणं साहुकिरियं, सव्वेसि सावगाणं मोक्खसाहणजोगे। एवं सव्वेसि देवाणं, सव्वेसि जीवाणं होउ कामाणं कल्लाणासयाणं मग्गसाहण जोगे।

સંવેગને (મોક્ષની અભિલાષાને) પામેલો હું શક્તિ મુજબ સુકૃતને સેવું છું (અનુમોદુ છું) સર્વે અરિહંતોના અનુષ્ઠાનને (સંચમ-તપ-શાસન સ્થાપના-ધર્મદેશના વગેરે) સર્વે સિદ્ધ ભગવંતોના સિદ્ધપણાને, સર્વે આચાર્ચોના આચારને, સર્વે ઉપાધ્યાયોના સૂત્રદાનને, સર્વે સાધુઓની સાધુક્રિયાને, સર્વે શ્રાવકોના મોક્ષસાધક યોગોને, તથા સર્વ દેવોના તથા મોક્ષાભિલાષી અને શુભ ચિત્તાવૃત્તિવાળા સર્વે જીવોના માર્ગસાધક<sup>૧૨</sup> યોગોને (શુભ પ્રવૃત્તિને) અનુમોદું છું.

#### પ્રાર્થના

होउ मे एसा अणुमोयणा सम्मं विहिपुळ्विगा. सम्मं सुद्धासया सम्मं पडिवत्तिरुवा, सम्मं निरईयारा परमगुणजुत्तअरहंतादिसामत्थओ। सर्व श्रेष्ठ ગुણ**શુક્ત અરિહંતાદિના** <sup>૧૩</sup> સામર્थ्यથી મારી આ અનુમોદના સમ્યગ્ વિવિધપૂર્વકની થાવ, સમ્યગ્ શુદ્ધ આશાયવાળી થાવ, સમ્યગ્ પ્રતિપત્તિ એટલે <del>કે</del> સ્વીકારપૂર્વકની થાવ ને સમ્યગ્ નિરતિચાર (અતિચાર વિનાની) થાવ.

अचितसत्तिजुत्ता हि ते भगवंतो वीयरागा, सव्वण्णू, परमकल्लाणा, परमकल्लाणहेउ सत्ताणं ।

ખરેખર તે અરિહંતાદિ<sup>૧૪</sup> ભગવંતો અચિંત્ય શક્તિથી

૧૨) મિથ્યાદ્રષ્ટિ આત્માના પણ ભવિષ્યમાં દર્શન જ્ઞાન ચારિત્રની પ્રાપ્તિમાં કારણભૂત માગનિુસારીના ગુણો તથા તેને અનુસરતી શુભ પ્રવૃત્તિ વગેરે અનુમોદનીય છે.

અન્ચમાં પણ દચાદિક ગુણો, જે જિનવચન અનુસાર રે,

સર્વ તે ચિત્ત અનુમોદીએ, સમક્તિ બીજ નિરધાર રે,

-પૂ. ઉપાધ્યાચજી ચશોવિજચજી મ.સા.

१३) आदिशब्दात् सिद्धादिपरिग्रह: । આદિ શબ્દથી સિદ્ધાદિ (પરમેષ્ઠિ) ગ્રહણ કરવા, એટલે અરિહંતાદિ પાંચ પરમેષ્ઠિ જાણવા.

१४ ) प्राय : आचार्यादिनामप्येतद्वीतरागादित्वमस्तीत्येवमत्राभिधानम् ।

આચાર્ચ-ઉપાધ્ચાય સાધુભગવંતોમાં પણ જેઓને કેવલજ્ઞાન હોય છે તે વીતરાગ સર્વજ્ઞ હોચ છે. બાકીનામાં વીતરાગપણું - સર્વજ્ઞપણું આંશિક હોય તે અપેક્ષા અત્રે લીધી હોય તેમ લાગે છે.



ચુક્ત વીતરાગ સર્વજ્ઞ છે, શ્રેષ્ઠ કલ્યાણ સ્વરૂપ છે, અને જીવોને સર્વ શ્રેષ્ઠ કલ્યાણમાં કારણ રૂપ છે.

मूढे अम्हि पावे अणाईमोहवासिए, अणभिण्णे भावओ हियाहियाण अभिण्णे सिया, अहिअनिवित्ते सिया, हियपवित्ते सिया, आराहगे सिया, उचियपडिवत्तीए सव्व सत्ताणं सहियंति ।

इच्छामि सुकडं, इच्छामि सुकडं, इच्छामि सुकडं।

હું તો મૂટ છું, પાપી છું, અનાદિ મોઢથી વાસિત છું, ભાવથી હિતાહિતને જાણતો નથી. હવે હું (હિતાહિતને) જાણનારો થાઉં, અહિતથી નિવૃત્ત થાઉં, હિતમાં પ્રવૃત્ત થાઉં. આરાધક થાઉં, સર્વ પ્રાણીઓ જોડે ઉચિત વ્યવહાર કરવા દ્વારા સ્વહિતનો સાધક થાઊં, સુકૃતને ઈચ્છું છું, સુકૃતને ઈચ્છું છું. સુકૃતને ઈચ્છું છું.

एवमेयं सम्मं पढमाणस्स सुणमाणस्स अणुप्पेहमाणस्स सिढीलीभवंति परिहायंति खिज्जंति असुहकम्माणुबंधा, निरणुबंधे वाऽसुहकम्मे भग्गसामत्थे सुहपरिणामेणं कडगबद्धे विय विसे अप्पफले सिया, सुहावणिज्जे सिया, अपुणभावे सिया।

આ પ્રમાણે આ સૂત્રને સમ્યગ્ ભેણનારને સાંભળનારને અનુપ્રેક્ષા (ચિંતન) કરનારને અશુભ કર્મના અનુબંધો શિથિલ

१५) अशुमकर्मानुबंधा भावरूपा कर्मविशेषरूपा वा

અશુભ ભાવો (પાપસંસ્કારો) ઢીલા પડી જશે અથવા અશુભ કર્મોના રસ ઘટી જશે, કર્મોના પ્રદેશો પણ ઓછા થઇ જશે તથા કેટલાક કર્મો સંપૂર્ણ નાશ પામશે. થઈ જાચ છે. હાનિ પામે છે, ક્ષચ થાચ છે. સૂત્રના પ્રભાવથી ઉત્પન્ન થચેલ શુભ પરિણામથી જેનું સામર્થ્ય ભાંગી ગયું છે. તેવા નિરબંધ થચેલા શેષ અશુભ કર્મો કટક્બદ્ધ<sup>96</sup> વિષની જેમ અલ્પ ફલવાળા થાય છે, સુખપૂર્વક દૂર કરી શકાચ તેવા થાચ છે. તથા ફરીથી બંધાચ નહીં તેવા થાય છે.

तहा आसगलिज्जति परिपोसिज्जति निम्मविज्जति सुहुकम्माणुबंधा साणुबंधं च सुहकम्मं पगिट्टं पगिट्ठभावज्जियं नियमफलयं, सुपउत्ते विय महागए सुहफ्ले सिया, सुहपवत्तगे सिया परमसुहसाहगे सिया।

તથા આ સૂત્રના પઠન આદિથી શુભ કર્મના અનુબંધો એકઠાં થાય છે, પુષ્ટ થાય છે તથા પરાકાષ્ટાએ પહોંચે છે. અને પ્રકૃષ્ટ ભાવથી ઉપાર્જિત થયેલું અનુબંધવાળું શુભ કર્મ નિયમા ફલને આપનાર થાય છે સારી રીતે યોજેલા ઓષધની જેમ શુભ ફળ ને આપનાર થાય છે. શુભ પ્રવૃત્તિ કરાવનાર થાય છે, અને મોક્ષનું સાધક થાય છે.

अओ अप्पडिबंधमेयं असुहभावनिरोहेणं सुहभावबीयंति सुप्पणिहाणं सम्मं पढियव्वं सम्मं सोयव्वं सम्मं अणुपेहियव्वंति।

૧૬) સર્પ વગેરેના ડંખ ઉપર મંત્રશક્તિથી કપડા કે દોરી વડે સખત બંધ કરવામાં આવતા ઝેર નિર્બલ થઇ જાય છે આ બંધને કટક બંધ કહેવાય છે. આ સૂત્રના પાઠથી એ રીતે અશુભ કર્મો પણ અલ્પ ફળદાચી થઇ જાય છે.



આથી પ્રતિબંધ, <sup>૧૯</sup> (પેોદગ્લિક ગૃદ્ધિ કે આસક્તિ) વિના ભણવાથી અશુભ ભાવને રોધીને શુભ ભાવના બીજ રૂપ હોવાથી અત્થંત પ્રણિધાન<sup>૧૮</sup> પૂ**લ્**ક પ્રશાંત ચિત્તથી આ સૂત્ર ભણવું જોઈએ, સમ્ચક્ સાંભળવું જોઈએ. અને અનુપ્રેસા કરવી જોઈએ.

नमो नमियनमियाणं परमगुरुवीयरागाणं। नमो सेस नमोक्कारारिहाणं । जयउ सव्वण्णुसासणं । परमसंबोहीए सुहिणो भवंतु जीवा, सुहिणो भवंतु जीवा, सुहिणो भवंतु जीवा।

इति पावपडिग्धायगुणबीजाहाणसुत्तं समत्तं ॥१॥

જેઓ ઇંદ્રાદિથી નમાચેલા છે તેવા ગણધર ભગવંતો વગેરેથી પણ નમસ્કૃત પરમગુરુ વીતરાગ અરિહંત ભગવંતોને નમસ્કાર થાવ. બીજા પણ નમસ્કારને યોગ્ય આત્માઓને નમસ્કાર થાવ. સર્વજ્ઞ શાસન જય પામો. નિર્મળ સમ્યક્ત્વથી જીવો સુખી થાવ, જીવો સુખી થાવ, જીવો સુખી થાવ.

# પાપપ્રતિઘાત ગુણબીંજાધાન સૂત્ર સમાપ્ત.

૧७) अप्रतिबन्धम् प्रतिबन्धरहितम् अनिदानमित्यर्थ : । प्रतिअंध २ढित, जिदान विना सूत्रने निदान २ढित ભाषापुं-सांભार्णपुं यिंतवयुं भोधे.. निदान डो ने डढेवाथ ? क्लिष्टकर्मबन्धहेतो भीवानु बन्धिन : संवेगशू न्यस्य महद्धिभोगगृद्धाध्यवसानस्य निदानत्वात् । डिलष्ट डर्भ अन्धावनार, लवनी परंपराने सर्पनार, संवेग विनानो भोटी रिद्धि थता लोगोमां भृद्धिनो अध्यवसाय छे निदान छे. आवो भे अध्यवसाय न ढोथ तो ते निदान नथी तेथी होउ मे एसा अणुमोअणा सम्मं विहिपुक्तिआ वगेरे प्रार्थना छे निदान नथी.

૧૮) सुप्रणिधानं शोभनेन प्रणिधानेन सम्यक् प्रशांतात्मना **સુપ્રશિધાન એટલે** શુંદર પ્ર**શિંધાન પૂર્વક અર્થાત્ સમ્યક્** પ્રશાંત આત્મા વડે.

