

अं हीं श्री अर्ह नमः ॥
 ॥ श्री शंखेश्वरपार्श्वनाथाय नमः ॥
 ॥ ऐं नमः ॥

# પંચવસ્તુક પ્રકરણ

શબ્દશઃ વિવેચન (ભાગ-૧)

: મૂળ ગ્રંથકાર તથા ટીકાકાર :

આસત્રપૂર્વાચાર્ય-યાકિનીમહત્તરાસૂનુ-સૂરિપુરંદર શ્રી **હરિભદ્રસૂરિ મહારાજા** 

# ઃ આશીર્વાદદાતા ઃ

પરમપૂજ્ય વ્યાખ્યાનવાચસ્પતિ, શાસનપ્રભાવક આચાર્યદેવેશ **શ્રીમદ્ વિજય રામચંદ્રસૂરીશ્વરજી મહારાજા** તથા ષડ્દર્શનવિદ્ પ્રાવચનિકપ્રભાવક સ્વ.પરમપૂજ્ય **મુનિપ્રવર શ્રી મોહજિતવિજયજી મહારાજા** તથા વર્તમાનશ્રુતમર્મજ્ઞાતા વિદ્વદ્**વિભૂષણ પરમપૂજ્ય ગણિવર્ચ શ્રી યુગભૂષણવિજયજી મહારાજા** 

# ः विवेशनङारः

પંકિતવર્થ શ્રી પ્રવીણચંદ્ર ખીમજી મોતા

# : સંકલન-સંશોધનકારિકા :

આચાર્યદેવેશ શ્રીમદ્ **વિજય રામચંદ્રસૂરીશ્વરજી મહારાજા**ના સામ્રાજ્યવર્તી, ગચ્છાધિપતિ આચાર્યભગવંત શ્રી **હેમભૂષણસૂરિ મહારાજા**ના આજ્ઞાવર્તી વિદુષી **પ.પૂ. ચંદ્રાનનાશ્રીજી મ.**ના શિષ્યરત્ના **પ.પૂ. ચારુનંદિતાશ્રીજી મ**.ના શિષ્યા સાધ્વીજી શ્રી કલ્પનંદિતાશ્રીજી

ः प्रकाशकः

रितारी जिंदी,

સંસ્થાના જ્ઞાનખાતામાંથી આ પુસ્તક જ્ઞાનભંડાર/શ્રીસંઘને ભેટ આપેલ છે.

State State

પ, જૈન મર્ચન્ટ સોસાયટી, ફત્તેહપુરા રોડ, પાલડી, અમદાવાદ-૭.

# પંચવસ્તુક પ્રકરણ શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ-૧

: વિવેચનકાર :

પંડિતવર્થ શ્રી પ્રવીણચંદ્ર ખીમજ મોતા

વીર સં. ૨૫૩૧

વિ.સં. ૨૦૬૧

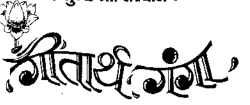
आवृत्ति : प्रथम

**୶**୫ଖ : ५००

ઃ આર્થિક સહયોગ ઃ ધાનેરા નિવાસી ચંદનબેન ક્લૈયાલાલ પાનસોવોરા

भूट्य: ३१. १५०.००

ः भुष्य प्राप्तिस्थान ः





પ, જૈન મર્ચન્ટ સોસાયટી, ફત્તેહપુરા રોડ, પાલડી, અમદાવાદ-૭.

ઃ ટાઈપસેટીંગ :

**જિનેશ્વર** ગ્રાફીક્સ,

ફોન: २६४०४८७४ (મો.) ૯૮२४० ૧૫૫૧४

ः सुद्रङः

મુદ્રેશ પુરોહિત

સૂર્યા ઓફસેટ, આંબલી ગામ, સેટેલાઈટ-બોપલ રોડ, અમદાવાદ-પ૮.

# प्राध्तिस्थान

#### अभहावाह :

#### ગીતાર્થ ગંગા

૫, જૈન મર્ચન્ટ સોસાયટી, કત્તેહપુરા રોડ, પાલડી, અમદાવાદ-૩૮૦ ૦૦૭. ☎ (૦૭૯) ૨૬૬૦૪૯૧૧, ૩૦૯ ૧૧૪૭૧

## 💠 भुंक्षछ :

# શ્રી નિકુંજભાઇ આર. ભંડારી

વિષ્ણુ મહલ, ત્રીજે માળે, ગરવારે પેવેલીયનની સામે, ડી-રોડ, ચર્ચગેટ, મુંબઈ-૪૦૦૦૨૦. ☎ (૦૨૨) ૨૨૮૧૪૦૪૮

#### શ્રી લલિતભાઈ ઘરમશી

૩૦૨, ચંદનબાળા એપાર્ટમેન્ટ, જવાહરલાલ નહેરૂ રોડ, સર્વોદય પાર્શ્વનાથનગર, જૈન દેરાસરની પાછળ, મુલુંડ (વેસ્ટ), મુંબઈ-૪૦૦૦૮૦.

🕿 (०२२) २५६८०६९४, २५६८६०३०

# 🌣 सुरतः

# ડૉ. પ્રકુલભાઇ જે. શેઠ

ડી-૧, અર્પણ એપાર્ટમેન્ટ, બાબુનિવાસની ગલી, ટીમલીયાવાડ, સુરત-૩૯૫૦૦૧.

🕿 (०२६१) २४७१३२८.

# Bangalore :-

## Shri Vimalchandji

C/o. J. Nemkumar & Co.
Kundan Market, D. S. Lane,
Chickpet Cross,
Bangalore-560053.

(080) (O) 22875262, (R) 22259925

# શ્રી નટવરભાઇ એમ. શાહ (આફ્રિકાવાળા)

૯, પરિશ્રમ બેંક ઓફ ઇન્ડિયા સોસાયટી, વિજયનગર ક્રોસિંગ પાસે, અમદાવાદ-૩૮૦૦૧૩. ☎ (૦૭૯) ૨૭૪૭૮૫૧૨

# શ્રી ચીમનભાઇ ખીમજી મોતા

૯/૧, ગજાનન કોલોની, જવાહરનગર, ગોરેગામ (વેસ્ટ), મુંબઈ-૪૦૦૦૬૨.

🕿 (०२२) २८७३४५३०

## 💠 पूजाः

#### Shri Maheshbhai C. Patwa

1/14, Vrindavan Society, B/h. Mira Society, Nr. Anand Marg, Off. Shankar Sheth Road, Pune-411037 (020) 2643 6255

#### 💠 રાજકોટ :

## શ્રી કમલેશભાઇ દામાણી

"જિનાજ્ઞા", ૨૭, કરણપરા, રાજકોટ-૩૬૦૦૦૧.

🕿 (०२८१) २२३३१२०

#### 💠 श्वामनगरः

## શ્રી ઉદયભાઇ શાહ

C/o. મહાવીર અગરબત્તી વર્ક્સ, ૯૧, સુપર માર્કેટ, જયશ્રી ટોકીઝની સામે, જામનગર.

🕿 (०२८८) २६७८५१३

# પ્રકાશકીય

"ગીતાર્થ ગંગા" નું મુખ્ય લક્ષ્ય તો આપણા ઉપકારી પૂર્વાચાર્યો જેવા કે પ.પૂ.આ. શ્રી હરિભદ્રસૂરીશ્વરજી મ.સા., પ.પૂ. ઉપાદ્યાયજી શ્રી ચશોવિજયજી આદિ રચિત જૈનશાસ્ત્રોમાં પથરાયેલાં વિવિધ પરમાર્થી તત્ત્વોનાં રહસ્યોનું નય, નિક્ષેપ, વ્યવહાર, નિશ્ચય સાપેક્ષ અર્થગાંભીર્યપૂર્ણ વિશ્લેષણ કરવાનું છે, જેથી શ્રી જૈનસંઘને તે તે પદાર્થોના સર્વાંગી બોધમાં સહાયતા મળે. આ કાર્ય અત્યંત વિસ્તારવાળું અને ગહન છે. ઘણા સાધુ-સાધ્વીજી ભગવંતો આમાં સહાય કરી રહ્યા છે. શ્રાવકો અને શ્રાવિકાઓ પણ સૌ સૌ ને યોગ્ય કાર્યો સંભાળી રહ્યા છે, તે અનુસાર કામ બહાર આવી રહ્યું છે અને ક્રમસર આવતું રહેશે. દરમ્યાન શ્રીસંઘમાંથી જિજ્ઞાસુ મુમુક્ષુઓ તથા શ્રાવક-શ્રાવિકાઓ તરફથી એવી માંગ વારંવાર આવે છે કે, પૂ. મુિંજાજ શ્રી મોહજિતવિજયજી મ.સા. તથા પૂ. ગણિવર્ચ શ્રી યુગભૂષણવિજયજી મ.સા.નાં અપાયેલાં જુદા જુદા વિષયો પરનાં વ્યાખ્યાનો તથા પંડિતવર્ય શ્રી પ્રવિણત્માઇ મોતાએ વિવિધ શાસ્ત્રીય વિષયો પર કરેલાં વિવેચનો છપાવીને તૈયાર કરવામાં આવે તો સકળ સંઘને ચોક્ક્સ લાભદાયી નીવડે. આવી વિનંતીઓને લક્ષ્યમાં રાખીને ટ્રસ્ટેનક્કી કર્યું છે કે આવાં વ્યાખ્યાનો તથા વિવેચનોના વિષયો અંગેનાં પુસ્તકો પ્રકાશિત કરવાં અને તેને માત્ર એક સંલગ્ન પ્રવૃત્તિ તરીકે સ્વીકારવી. આ કામ ગીતાર્થ ગંગાના મૂળ લક્ષથી સહેજ કંટાય છે, બોધની વિવિધતા અને સરળતાની દર્ષ્યિએ પણ ભિત્ર પ્રકારે છે, છતાં તત્ત્વજિજ્ઞાસુ માટે હિતકારી હોવાથી તેમ જ અતિ માંગને કારણે ઉપર્યુક્ત વિનંતી લક્ષમાં રાખીને આ પ્રવૃત્તિ ચાલુ રાખેલ છે.

તત્ત્વજિજ્ઞાસુ જીવો માટે આવાં પુસ્તકો સમ્યગ્જ્ઞાન-દર્શન-ચારિત્રની આરાધનામાં ઉપયોગી થશે, તેવી આશા સહિત -

પ, જૈન મર્ચન્ટ સોસાયટી, કત્તેહપુરા રોડ, પાલડી, અમદાવાદ-૭.

્ટ્રસ્ટીગણ ગીતાર્થ ગંગા

સર્વ હક્ક ગીતાર્થ ગંગા ટ્રસ્ટને આધીન છે.

# ગીતાર્થ ગંગા દ્વારા પ્રકાશિત વ્યાખ્યાનના ગ્રંથો

# ગુજરાતી

# વ્યાખ્યાનકાર : ૫. પૂ. મુનિરાજ શ્રી મોહજિતવિજયજી (મોટા પંડિત મ. સા.)

૧. આશ્રવ અને અનુબંધ ૨. પુદ્દગલ વોસિરાવવાની ક્રિયા 📑 ૩. ચારિત્રાચાર

# વ્યાખ્યાનકાર : ૫. પૂ. ગણિવર્થ શ્રી યુગભૂષણવિજયજી (નાના પંડિત મ. સા.)

- ૧. ચાલો, મોક્ષનું સાચું સ્વરૂપ સમજીએ
- ૩. શાસન સ્થાપના
- ૫. ભાગવતી પ્રવ્રજ્યા પરિચય
- ૭. દર્શનાચાર
- ૯. યોગદૃષ્ટિ સમુચ્યય
- ૧૧. મનોવિજય અને આત્મશુદ્ધિ
- ૧૩. ભાવધર્મ ભાગ-૨(પ્રવૃત્તિ, વિઘ્નજય, સિદ્ધિ, વિનિયોગ)

- ૨. ચિત્તવૃત્તિ
- ૪ કર્મવાદ કર્ણિકા
- દ પ્રશ્નોત્તરી
- ૮. સદ્દગતિ તમારા હાથમાં
- ૧૦. અનેકાંતવાદ
- ૧૨. ભાવધર્મ ભાગ-૧(પ્રણિધાન)
- ૧૪. લોકોત્તર દાનધર્મ "અનુકંપા"

# ૫. પૂ. ગણિવર્ચ શ્રી યુગભૂષણવિજયજી (નાના પંડિત મ. સા.) સંપાદિત

૧. શ્રાવકનાં બારવ્રતોના વિકલ્પો

# हिन्दी

# व्याख्यानकार: प. पू. गणिवर्य श्री युगभूषणविजयजी (नाना पंडित म. सा.)

१. जैनशासन स्थापना

- २. चित्तवृत्ति
- श्रावक के बारह व्रत एवं विकल्प
- ४. प्रश्नोत्तरी

# संपादक: प. पू. गणिवर्य श्री अरिहंतसागरजी महाराज साहब

१. पाक्षिक अतिचार

# ગીતાર્થ ગંગા હારા પ્રકાશિત વિવેચનના ગ્રંથો

# ગુજરાતી

# વિવેચનકાર : પંડિતવર્ચ શ્રી પ્રવીણચંદ્ર ખીમજી મોતા

- ૧. યોગવિંશિકા શબ્દશઃ વિવેચન (અપ્રાપ્ય)
- ૨. અધ્યાત્મઉપનિષત્ પ્રકરણ શબ્દશઃ વિવેચન
- ૩. અધ્યાત્મમતપરીક્ષા શબ્દશ: વિવેચન ભાગ-૧
- ૪. અધ્યાત્મમતપરીક્ષા શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ-૨
- પ. અધ્યાત્મમતપરીક્ષા શબ્દશ: વિવેચન ભાગ-૩
- દ. વિંશતિવિંશિકા શબ્દશઃ વિવેચન પૂર્વાર્ધ
- ૭. વિંશતિવિંશિકા શબ્દશઃ વિવેચન ઉત્તરાર્ધ
- ૮. આરાધક વિરાધક ચતુર્ભંગી શબ્દશઃ વિવેચન
- ૯. સમ્યકૃત્વ ષટ્સ્થાન ચઉપઈ શબ્દશઃ વિવેચન
- ૧૦. અધ્યાત્મસાર શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ-૧
- ૧૧. પ્રતિમાશતક શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ-૧
- ૧૨. પ્રતિમાશતક શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ-૨
- ૧૩. પ્રતિમાશતક શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ-૩
- ૧૪. કૂપદેષ્ટાંત વિશદીકરણ શબ્દશઃ વિવેચન
- ૧૫. પંચસૂત્ર શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ-૧ (સૂત્ર ૧-૨)
- ૧૬. સૂત્રના પરિણામદર્શક યત્નલેશ ભાગ-૧
- ૧૭. પંચસૂત્ર શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ-૨ (સૂત્ર ૩-૪-૫)
- ૧૮. સામાચારી પ્રકરણ શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ-૧
- ૧૯. સામાચારી પ્રકરણ શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ-૨
- ૨૦. દાનુદાત્રિંશિકા શબ્દશઃ વિવેચન
- ૨૧. મિત્રાદ્વાત્રિંશિકા શબ્દશઃ વિવેચન
- ૨૨. યોગશતક શબ્દશઃ વિવેચન

# ગંગોત્રી ગ્રંથમાળા હારા પ્રકાશિત પુસ્તકોની ચાદી

૧. ધર્મતીર્થ ભાગ-૧

# પંચવસ્તુક પ્રકરણ શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ-૧ના સંકલન - સંપાદનની વેળાએ પ્રાસ્તાવિક

અનાદિઅનંતકાળથી સંસારમાં ભ્રમણ કરતા આ જીવે અનેક પ્રકારની જે કદર્થનાઓ પ્રાપ્ત કરી છે તેનાથી મુક્ત થવા પરમતારક એવા તીર્થંકર ભગવંતથી પ્રણીત એવી 'પ્રવ્રજ્યા' અતિઉપકારક છે અને અધિકારી જીવ વિધિપૂર્વક પ્રભુશાસનની પ્રવ્રજયા ગ્રહણ કરે અને ગ્રહણ કરેલ પ્રવ્રજયાનું પ્રસ્તુત ગ્રંથમાં બતાવેલી વિધિ અનુસારે પાલન કરે તો પ્રવ્રજિતમાં પ્રગટેલ નિર્લેપ ચિત્ત ઉત્તરોત્તર વૃદ્ધિ પામીને અનુત્તરવાસીદેવોના સુખ કરતાં પણ અધિક સુખનો અનુભવ કરાવે છે અને અંતે સર્વ કર્મનો ક્ષય કરાવી જીવને અનંત-અવ્યાબાધ સુખ પ્રાપ્ત કરાવે છે.

વળી, આવા પ્રકારની પ્રવ્રજયાનું સમુચિત પાલન કરવા માટે આ દુષમાકાળમાં સાક્ષાત્ તીર્થંકરની ગેરહાજરીમાં ભવ્ય જીવોને તીર્થંકરપ્રણીત આગમો જ આલંબનભૂત છે અને તે આગમોમાંથી સારભૂત પદાર્થોને ઉદ્ધૃત કરીને, આસન્નપૂર્વાચાર્ય-યાકિનીમહત્તરાસૂનુ-૧૪૪૪ ગ્રંથોના રચયિતા-સૂરિપુરંદર પૂજય હરિભદ્રસૂરિ મહારાજાએ ૧૭૧૪ ગાથા પ્રમાણ "પંચવસ્તુક" નામના મહાનગ્રંથની સ્વોપજ્ઞટીકાસહ રચના કરેલ છે.

પ્રસ્તુત ગ્રંથ અતિમહાન છે, અતિગંભીર પદાર્થીથી ભરપૂર છે અને સાધુ-સાધ્વીજી ભગવંતોને સાધના-આરાધનાનો ક્રમિક સચોટ માર્ગ બતાવનાર છે.

પ્રસ્તુત ગ્રંથમાં (૧) પ્રવ્રજયાવિધાન (૨) પ્રતિદિનિક્રિયા (૩) વ્રતસ્થાપના (૪) અનુયોગગણાનુજ્ઞા (૫) સંલેખના; આ પાંચ વસ્તુઓનું વિસ્તારથી વર્ણન કરેલ છે. પ્રકાશિત થઈ રહેલા 'પંચવસ્તુક પ્રકરણ ભાગ-૧'માં "પ્રવ્રજયાવિધાન" નામની પ્રથમ વસ્તુમાં આવતા સૂક્ષ્મ પદાર્થો સમજાવવા માટે યોગગ્રંથ-અધ્યાત્મગ્રંથમર્મજ્ઞ પંડિતવર્ય શ્રી પ્રવીણભાઈએ પોતાની વિશિષ્ટ શૈલીમાં સચોટ-સુંદર વિવેચન કરી અંતર્નિહિત ભાવો બતાવવાનો પ્રયાસ કરેલ છે. આથી આ પ્રકાશિત થઈ રહેલ ગ્રંથ સંસ્કૃતભાષાના અભિજ્ઞ એવા તત્ત્વજિજ્ઞાસુ વર્ગને તો ઉપકારી બનશે જ, પરંતુ સંસ્કૃતભાષાના અનભિજ્ઞ એવા તત્ત્વજિજ્ઞાસુ વર્ગને પણ દિશાસૂચનરૂપ બની રહેશે.

જોકે આ ગ્રંથ ભણવાની - સંકલન કરવાની મારામાં કોઈ પાત્રતા નથી, તોપણ પરમ પુણ્યોદયે તત્ત્વજ્ઞ-અધ્યાત્મરસિક **પંડિતવર્ય પ્રવીણભાઈ મોતા** પાસે આ વિરાટકાય ગ્રંથનો અભ્યાસ કરવાની મને સોનેરી તક પ્રાપ્ત થઈ, તેમાં પૂજ્યશ્રીઓની મારા ઉપર વરસી રહેલી કૃપા જ કારણ છે.

સુવિશાલ ગચ્છાધિપતિ-કલિકાલકલ્પતરુ-બાલદીક્ષાસંરક્ષક-મહાન્ શાસનપ્રભાવક-આચાર્યદેવેશ શ્રીમદ્ વિજય રામચંદ્રસૂરીશ્વરજી મહારાજાના વિદ્વાન શિષ્યરત્નો ષડ્દર્શનવિદ્-અધ્યાત્મગુણસંપન્ન-શુદ્ધમાર્ગપ્રરૂપક પરમપૂજય મુનિરાજ શ્રી મોહજિત વિજયજી મહારાજાના તથા નિપુણમતિસંપન્ન-સૂક્ષ્મતત્ત્વવિવેચક પરમપૂજય ગણિવર્ય શ્રી યુગભૂષણ વિજયજી મહારાજાના શ્રીમુખેથી વૈરાગ્યમય તાત્ત્વિક પ્રવચનોના શ્રવણ દ્વારા સંસારથી વિરક્ત બનેલા મારા સંસારી પક્ષે માતુશ્રી (હાલમાં પૂ.સા.શ્રી ચારુનંદિતાશ્રીજી મ.સા.ના શિષ્યા સા.શ્રી ધ્યાનરુચિતાશ્રીજી મ.સા.) એ અમારામાં સુસંસ્કારોના સિંચન દ્વારા વૈરાગ્યના બીજ રોપ્યા. જેના પ્રભાવે મને તથા મારા સંસારી પક્ષે ભાઈ (હાલમાં પ.પૂ.યુગભૂષણ વિજયજી ગણિવર્યના વિનેય મુનિશ્રી કૈવલ્યજિત વિજયજી મ.સા.)ને બાલ્યવયમાં જ પ્રદ્રજયાગ્રહણના મનોરથ જાગ્યાં, જે મનોરથ શાસનદેવની કૃપાથી પૂર્ણ થતાં શતાધિક

શ્રમણીવૃંદના સમર્થસંચાલિકા વિદુષી સા.શ્રી પૂજ્ય <mark>ચંદ્રાનનાશ્રીજી મ<sub>-</sub>સા.</mark>ના વિનેયરત્ના પરમપૂજ્ય સા.શ્રી **ચારુનંદિતાશ્રીજી મ**્સા. ના ચરણકમળમાં જીવન સમર્પણ કરવાનું સૌભાગ્ય પ્રાપ્ત થયું.

વિદુષી સાધ્વી પૂજ્ય ચંદ્રાનનાશ્રીજી મ.સા.એ કરી આપેલ અનુકૂળતા અનુસાર પરમપૂજ્ય ગુરુમહારાજને જૈનશાસનના મહાન ગ્રંથોના કોડીંગ વગેરે કાર્ય માટે અમદાવાદમાં સ્થિરતા કરવાનું થયું, તે દરમિયાન ગુરુમહારાજની અસીમકૃપાથી પંડિતવર્ય પ્રવીણભાઈ પાસે પંચવસ્તુક ગ્રંથની સંકલના કરવાનું સદ્ભાગ્ય મને પ્રાપ્ત થયું.

આ ગ્રંથના પ્રૂફ સંશોધનાદિ કાર્યમાં તથા ભાષાકીય સુધારા-વધારા વગેરે દ્વારા અનેક પ્રશ્નો કરીને ગ્રંથ સુવાચ્ય બને તે માટે શ્રુતોપાસક-શ્રુતપિપાસુ-સુશ્રાવક શાંતિભાઈ શિવલાલ શાહનો વિશેષ સહયોગ પ્રાપ્ત થયો છે, તેઓએ પણ પોતાને આવા ઉત્તમ ગ્રંથરત્નના સ્વાધ્યાયની - વાંચનની અમૂલ્ય તક સાંપડી તે બદલ ધન્યતા અને ઉપકૃતતા અનુભવેલ છે.

આ અવસરે પૂજ્ય સાધ્વી **હિતરુચિતાશ્રીજી મ.સા.** તથા પૂજ્ય સાધ્વી **જિતમોહાશ્રીજી મ.સા.** પ્રમુખ સહવર્તી સાધ્વીભગવંતોનો ઉપકાર પણ વિસરાય તેમ નથી, તેઓએ મારી પાસે અન્ય કોઈ કાર્યની અપેક્ષા ન રાખતા મને જ્ઞાન-ધ્યાનની અનુકૂળતા કરી આપી છે તે બદલ તેઓની ઋણી છું.

# મારી શુભ ભાવના :

'પ્રવ્રજયાવિધાન' નામની પ્રથમ વસ્તુની સંકલના પૂર્ણતાને પામી છે ત્યારે મારા હૈયામાં એક જ શુભ ભાવના છે કે, મહાપુષ્ટયથી થયેલ "સુહગુરુજોગો"-સદ્ગુરુનો યોગ અવંચકયોગ બને અને "તવ્વયણસેવણા આભવમખંડા" તે સદ્ગુરુના વચનનું અસ્ખલિતપણે સેવન કરું, તેમના અનુશાસનને યોગ્ય બનું. મારામાં તાત્ત્વિક વૈરાગ્ય, ગુરુસમર્પણભાવ, ગંભીરતા વગેરે ગુણો પ્રગટે, જે સદ્ગુરુઓએ આટલી મોટી સ્વહિત-પરહિત સાધવાની અનુકૂળતા કરી આપી, તેઓના ચરણની રજ બની રહું, સાથે સાથે તેઓની પણ મારા ઉપર કૃપાદષ્ટિ વરસે, જેનાથી મારામાં માર્ગાનુસારી ક્ષયોપશમ પ્રગટે, જેથી કરીને જિનવચન જે અર્થ અને જે ભાવ બતાવે છે તે તરફ જ મારું મનરૂપી વાછર્યું જાય અને યોગમાર્ગની આગળ-આગળની ભૂમિકાને પ્રાપ્ત કરતાં પરમપદને આસત્ર બનું એ જ અભ્યર્થના.

# शुभं भवत्

આસો વદ-૧૩, બુધવાર, વિ.સં.૨૦૬૧ તા. ૧૦/૧૧/૨૦૦૪ ગીતાર્થ ગંગા, ૫, જૈન મર્ચન્ટ સોસાયટી, ફત્તેહપુરા રોડ, પાલડી, અમદાવાદ - ૩૮૦૦૦૭.

પરમપૂજ્ય, પરમતારક, પરમારાધ્યપાદ આચાર્યદેવેશ શ્રીમદ્ વિજય **રામચંદ્રસૂરીશ્વરજી** મહારાજાના સામ્રાજ્યવર્તી, ગચ્છાધિપતિ આચાર્યભગવંત શ્રી હેમભૂષણસૂરિ મહારાજાના અજ્ઞાવર્તી પ.પૂ. **ચંદ્રાનનાશ્રીજી** મ.ના શિષ્યરત્ના પ.પૂ. **ચારુનંદિતાશ્રીજી** મ.ના શિષ્યા સાધ્વીજી શ્રી કલ્યનંદિતાશ્રી

# પંચવસ્તુક ગ્રંથરત્ન અંતર્ગત પ્રથમ પ્રવ્રજ્યાવિદ્યાન વસ્તુકના પદાર્થોની સંક્ષિપ્ત સંકલના

પંચવસ્તુકગ્રંથ એટલે પાંચ વસ્તુઓને બતાવનારો ગ્રંથ "જ્ઞાનાદિ ગુજ્ઞોનો આશ્રય હોય તેને વસ્તુ કહેવાય," એ પ્રકારની વ્યુત્પત્તિથી જ્ઞાનાદિ ગુજ્ઞોના આશ્રયભૂત એવું જીવદ્રવ્ય વસ્તુ છે, તો પણ પ્રદ્રજ્યાવિધાનાદિમાં યત્ન કરવાથી જીવમાં જ્ઞાનાદિ ગુજ્ઞો પ્રગટ થાય છે, માટે પ્રદ્રજયાવિધાનાદિ પાંચને 'વસ્તુ' કહેલ છે.

૧. પ્રવ્રજયાવિધાન, ૨. પ્રતિદિનિક્રિયા, ૩. વ્રતસ્થાપના, ૪. અનુયોગગણાનુજ્ઞા, ૫. સંલેખના; આ પાંચ વસ્તુઓ છે.

પ્રવ્રજયાના અધિકારી જીવોને વિધિપૂર્વક પ્રવ્રજયા આપવામાં આવે છે, તેથી પ્રથમ 'પ્રવ્રજયાવિધાન' નામની વસ્તુ બતાવેલ છે. પ્રવ્રજિતને પ્રતિદિવસ સાધ્વાચારની ક્રિયાઓ કરવાની હોય છે, તેથી દ્વિતીય 'પ્રતિદિનક્રિયા' નામની વસ્તુ બતાવેલ છે. પ્રતિદિન સાધ્વાચારની ક્રિયાઓ કરનારા પ્રવ્રજિતની ઉચિતકાળે પાંચ મહાવ્રતોમાં ઉપસ્થાપના કરવામાં આવે છે, તેથી તૃતીય 'વ્રતસ્થાપના' નામની વસ્તુ બતાવેલ છે. પંચમહાવ્રતોમાં ઉપસ્થાપના કરેલ પ્રવ્રજિત જયારે શાસ્ત્રો ભણીને ગીતાર્થ બને છે ત્યારે અન્ય સાધુઓને શાસ્ત્રો ભણાવવાની અને શિષ્યસમુદાયને સંભાળવાની તેમને અનુજ્ઞા આપવામાં આવે છે, તેથી ચોથી 'અનુયોગગણાનુજ્ઞા' નામની વસ્તુ બતાવેલ છે. પોતાના શિષ્યાદિ શાસ્ત્રોમાં નિપુણ બની જાય અને ગચ્છનો ભાર વહન કરવા માટે સમર્થ બની જાય ત્યારે અનુયોગની અને ગણની અનુજ્ઞા પામેલ ગીતાર્થ પ્રવ્રજિતને દેહની અને કષાયોની સંલેખના કરવાની હોય છે, તેથી પાંચમી 'સંલેખના' નામની વસ્તુ બતાવેલ છે.

આ પ્રકારે પ્રવ્રજયાવિધાનાદિ પાંચમાં યત્ન કરનાર પ્રવ્રજિતમાં રત્નત્રયી પ્રગટે છે, ઉત્તરોત્તર પ્રકર્ષ પામે છે અને અંતે મોક્ષનું કારણ બને છે. આથી મોક્ષના ઉપાયભૂત એવી પ્રવ્રજયાવિધાનાદિ પાંચ વસ્તુઓનું ગ્રંથકારે પ્રસ્તુતગ્રંથમાં વિસ્તૃત વર્ણન કરેલ છે અને તેમાંથી પ્રથમ 'પ્રવ્રજયાવિધાન' નામની વસ્તુનું વિસ્તૃત વર્ણન પ્રસ્તુત ભાગમાં દર્શાવેલ છે.

# 'પ્રવ્રજ્યાવિધાન' નામની પ્રથમ વસ્તુના પાંચ દ્વારો છે :

१. सा, २. केन, ३. केभ्यः, ४. कस्मिन्, ५. कथं.

''सा'' નામના પહેલાં દ્વારમાં નામાદિ ચાર નિક્ષેપાથી પ્રવ્રજયાનું સ્વરૂપ બતાવેલ છે. ''केन'' નામના બીજા દ્વારમાં કેવા વિશિષ્ટ ગુણોવાળા ગુરુએ પ્રવ્રજયા આપવી જોઈએ ? તેનું સ્વરૂપ બતાવેલ છે. ''केभ्यः'' નામના ત્રીજા દ્વારમાં કેવા વિશિષ્ટ ગુણોવાળા જીવોને પ્રવ્રજયા આપવી જોઈએ ? તેનું સ્વરૂપ બતાવેલ છે. ''कस्मिन्'' નામના ચોથા દ્વારમાં કેવા વિશિષ્ટ ગુણોવાળા ક્ષેત્રમાં અને કાળમાં પ્રવ્રજયા આપવી જોઈએ ? તેનું સ્વરૂપ બતાવેલ છે. ''कथं'' નામના પાંચમા દ્વારમાં કેવા પ્રકારના પ્રશ્નાદિપૂર્વક અને કેવા પ્રકારની વિધિપૂર્વક પ્રવ્રજયા આપવી જોઈએ ? તેનું સ્વરૂપ બતાવેલ છે.

#### ''सा''

પ્રવ્રજ્યા એટલે પાપવ્યાપારના ત્યાગપૂર્વક સંયમયોગોમાં જવું અથવા મોક્ષ તરફ જવું. આ પ્રકારની 'પ્રવ્રજ્યા' શબ્દની વ્યુત્પત્તિથી એ પ્રાપ્ત થાય કે, અધિકારી જીવ વિધિપૂર્વક પ્રવ્રજ્યા ગ્રહણ કર્યા પછી મન-વચન-કાયાથી થતા પાપના વ્યાપારોનો સંપૂર્ણ ત્યાગ કરીને ભગવાનના વચનાનુસાર મોક્ષને અનુકૂળ એવા ભાવોમાં પ્રકર્ષથી જવાની ક્રિયા કરે છે તે પ્રવ્રજ્યા છે, જેનું વર્શન 'सा' નામના પ્રથમ દ્વારમાં ગ્રંથકારે વિસ્તારથી કરેલ છે.

# ''केन''

सा द्वारमां બતાવેલ સ્વરૂપવાળી પ્રવ્રજયા યોગ્ય ગુરુએ આપવી જોઈએ. અર્થાત્ જેઓ પ્રવ્રજયાના અધિકારી જીવના ૧૬ ગુણો બતાવ્યા છે તે ગુણોવાળા હોય, જેમણે વિધિપૂર્વક પ્રવ્રજયા ગ્રહણ કરી હોય, શાસ્ત્રમાં બતાવેલા યોગદ્વહનપૂર્વક સૂત્ર-અર્થને ગ્રહણ કર્યા હોય, તેનાથી વિમલતર બોધ થવાને કારણે જેઓ તત્ત્વજ્ઞ બન્યા હોય, જેમણે ઉપશાંતાદિ અનેક ગુણો પ્રાપ્ત કર્યા હોય, એવા ગુરુએ પ્રવ્રજયા આપવી જોઈએ.

વળી, આવા ગુરુએ આપેલ પ્રવ્રજયાથી શિષ્યોને કઈ રીતે લાભ થાય છે? અને કાળદોષને કારણે ઉપરમાં બતાવેલ ગુણોમાંથી એકાદ ગુણથી હીન પણ કાલોચિત ગુરુ કેવા હોવા જોઈએ? તે સર્વનું વિસ્તારથી વર્શન 'केन' નામના બીજા દ્વારમાં ગ્રંથકારે કરેલ છે, જેથી દુઃષમા કાળમાં પણ જઘન્યથી પ્રવ્રજયા આપવાના અધિકારી ગુરુ કેવા હોય અને કેવા ગુરુ પ્રવ્રજયા આપવાના અનિધકારી છે? તેનો યથાર્થ બોધ થાય.

# ''केभ्यः''

केन દ્વારમાં બતાવેલા સ્વરૂપવાળા ગુરુએ યોગ્ય જીવોને પ્રવ્રજયા આપવી જોઈએ; અર્થાત્ જેમણે પ્રવ્રજયાના અધિકારી થવાના શાસ્ત્રમાં બતાવાયેલા ૧૬ ગુણો પ્રાપ્ત કર્યા હોય, એવા જીવોને ગુરુએ પ્રવ્રજયા આપવી જોઈએ, કેમ કે આવા જીવો ઉત્તમ પ્રકૃતિવાળા હોય છે, સંસારના પારમાર્થિક સ્વરૂપને જોનારા હોય છે, તેથી જ મોક્ષપ્રાપ્તિ અર્થે સંયમને અભિમુખ થયેલા હોય છે, અને ગ્રહણ કરેલ મહાવ્રતોને સમ્યક્ વહન કરી શકે તેવા હોય છે.

વળી, કાળદોષને કારણે ઉપરમાં બતાવેલ ગુણોમાંથી એકાદ ગુણથી હીન પણ જઘન્યથી કેટલા ગુણોવાળા દીક્ષાર્થીને પ્રવ્રજયા આપી શકાય ? એ સર્વનું વિસ્તારથી વર્ણન 'केभ्यः' નામના ત્રીજા દ્વારમાં ગ્રંથકારે કરેલ છે.

વળી, પ્રવ્રજયા અતિદુષ્કર છે; કેમ કે મોહરૂપી વૃક્ષનું ઉન્મૂલન અત્યંત અપ્રમાદથી થઇ શકે છે, તેથી જેઓ સંસારથી વિરક્ત હોય, અત્યંત અપ્રમાદપૂર્વક સંયમયોગોમાં યત્ન કરી શકે તેમ હોય, તેવા જીવોને જ પ્રવ્રજયા સ્વીકારવાનો અધિકાર છે, તેનાથી અન્ય જીવોને પ્રવ્રજયા આપવાથી પ્રવ્રજયા આપનાર અને પ્રવ્રજયા સ્વીકારનાર, બંનેનું અહિત થાય છે.

વળી, પ્રવ્રજ્યા જઘન્યથી આઠ વર્ષની ઉંમરવાળા અને ઉત્કૃષ્ટથી અત્યંત વૃદ્ધ ન હોય તેવી ઉંમરવાળા જીવોને આપી શકાય અને આઠ વર્ષની ઉંમરથી પહેલાં દીક્ષા આપવામાં દોષો થાય છે અને પ્રવ્રજ્યાના અધિકારી જીવોના સ્વરૂપનો બોધ કરાવવા અર્થે કેટલાક પૂર્વપક્ષના મતો બતાવીને જીવ પ્રવ્રજ્યાનો અધિકારી ગુણથી થાય છે તે સર્વ સ્પષ્ટ કરવા પ્રસ્તુત દ્વારમાં વિસ્તારથી ચર્ચા કરી છે.

જેમ કે કેટલાક પૂર્વપક્ષવાદી ભુક્તભોગી જીવોને જ પ્રવ્રજયાના અધિકારી કહે છે, અને તેમાં પૂર્વપક્ષીએ આપેલી યુક્તિઓનું સમાલોચન કરવામાં આવે તો એ પ્રાપ્ત થાય કે અભુક્તભોગી એવા જે જીવોને કૌતુકાદિ દોષો થાય તેમ હોય તેઓને પ્રવ્રજયા આપવી જોઈએ નહીં, પરંતુ અભુક્તભોગી હોવા છતાં જે જીવો ભોગોથી વિરક્ત હોય તેઓને પ્રવ્રજયા આપવી જોઈએ, અને અતિવિકારી પ્રકૃતિવાળા ભુક્તભોગીઓને પણ પ્રવજ્યા આપવી જોઈએ નહીં. આથી ભોગોથી વિરક્ત એવા ભુક્તભોગી જીવો કે અભુક્તભોગી જીવો પ્રવ્રજયાના અધિકારી છે, અન્ય નહીં.

એ રીતે કેટલાક પૂર્વપક્ષવાદી સ્વજનાદિથી યુક્ત જીવોને જ પ્રવ્રજ્યાના અધિકારી કહે છે, અને તેમાં તેઓ યુક્તિ આપે છે કે જેની પાસે સ્વજને, વૈભવાદિ કંઈ ન હોય તેને ત્યાગી કેવી રીતે કહેવાય ? તેનું નિરાકરણ કરતાં ગ્રંથકાર કહે છે કે પ્રવ્રજયાના અધિકારી જીવો સ્વજનાદિવાળા હોય કે સ્વજનાદિ વગરના હોય પરંતુ જેમણે અવિવેકનો ત્યાગ કર્યો છે તેઓ ત્યાગી છે, અવિવેકનો ત્યાગ ન કર્યો હોય તેવા સ્વજનાદિવાળા જીવો પણ ત્યાગી નથી. આથી પ્રવ્રજયામાં પરમાર્થથી બાહ્યત્યાગ પ્રધાન નથી, પરંતુ જીવમાં વર્તતો કર્મબંધને અનુકૂળ એવો અવિવેકનો ત્યાગ પ્રધાન છે અને અવિવેકના ત્યાગથી જ પ્રવ્રજિત જીવો જિનવચનાનુસાર વિવેકપૂર્વકની પ્રવૃત્તિ કરીને મોક્ષ તરફ જાય છે.

# "कस्मिन्"

केभ्यः द्वारमां બતાવેલ સ્વરૂપવાળા પ્રવ્રજયાના અધિકારી જીવોને યોગ્ય ક્ષેત્રાદિમાં પ્રવ્રજયા આપવી જોઈએ; કેમ કે પ્રવ્રજયા ગ્રહણ કરવી એ સર્વ કલ્યાણોની પરંપરાનું કારણ છે. તેથી તે કલ્યાણોમાં વિધ્ન ન આવે અને પ્રવ્રજયાનું સમ્યગ્ રીતે પાલન થઇ શકે તે માટે યોગ્ય જીવોને કેવા ક્ષેત્રમાં અને કેવા કાળમાં પ્રવ્રજયા આપવી જોઈએ, અને કેવા ક્ષેત્રમાં અને કેવા કાળમાં પ્રવ્રજયા ન આપવી જોઈએ, તે સર્વનું વિસ્તારથી વર્ણન 'कस्मिन' નામના ચોથા દ્વારમાં ગ્રંથકારે કરેલ છે.

# ''कथं''

किस्मिन् द्वारमां બતાવેલ સ્વરૂપવાળા ક્ષેત્રાદિમાં પૃચ્છાદિ પ્રકારે વિધિપૂર્વક પ્રવ્રજયા આપવી જોઈએ, અર્થાત્ પ્રવ્રજયાને અભિમુખ થયેલા જીવોને તેઓ દીક્ષા લેવા કેમ તૈયાર થયા છે તે પૂછવું જોઈએ, જેથી તે દીક્ષાર્થી જે ઉત્તર આપે તેના પરથી તે પ્રવ્રજયાને યોગ્ય છે કે નહીં ? તેનો નિર્ણય થઇ શકે. ત્યારપછી તે દીક્ષાર્થીને સંયમજીવનની દુષ્કરતા બતાવવી જોઈએ, જે સાંભળીને પોતે સંયમ પાળવા માટે અસમર્થ જણાય તો તેને યથાતથા પ્રવ્રજયા માટે ઉત્સાહિત કરવાનો નિષેધ છે અને શક્તિસંચય થયા પછી જયારે તે પ્રવ્રજયા લેવા માટે ઉત્સાહિત થાય ત્યારે તેને પ્રવ્રજયા આપવી જોઈએ. ત્યારપછી તે દીક્ષાર્થીની પરીક્ષા કરવી જોઈએ, જેથી સાવદાના પરિહારપૂર્વકની તેની આચરણાના બળથી તે સંયમની ધુરાને વહન કરી શકે તેમ છે કે નહીં ? તેનો નિર્ણય થઇ શકે.

વળી, ગાથા ૧૨૩ થી ૧૫૪ સુધી પ્રવ્રજયાની વિધિનું વિસ્તારથી વર્શન કર્યું છે, તેમાં વચ્ચે પ્રાસંિક રીતે રજોહરણ સાધુનું લિંગ કઈ રીતે છે અને તે રજોહરણથી જીવોની રક્ષા અને કર્મરૂપી રજનું હરણ કઇ રીતે થાય છે, તે બતાવીને ગ્રંથકારે દિગંબર મતનું ઉદ્ભાવન કર્યું કે રજોહરણથી પૂંજવાને કારણે જીવોની વિરાધના

થાય છે, તેનું નિરાકરણ કરીને રજોહરણથી કઇ રીતે જીવરક્ષા થાય છે અને રજોહરણ વગર સંયમનું પાલન કેમ શક્ય નથી ? તે સર્વનું ગ્રંથકારે પ્રસ્તુત દ્વારમાં વર્ણન કરેલ છે, જેથી વિચારકને બોધ થાય કે રજોહરણ પોતાની પાસે રાખવામાત્રથી નિર્જરાનું કારણ બનતું નથી, પરંતુ રજોહરણનો ઉચિત રીતે ઉપયોગ કરવાથી રજોહરણ દ્વારા જીવરક્ષા થવાને કારણે રજોહરણ નિર્જરાનું કારણ બને છે.

આ રીતે યોગ્ય જીવોને વિધિપૂર્વક પ્રવ્રજયા આપ્યા પછી ગીતાર્થ ગુરુ હિતશિક્ષા આપે છે, જે સાંભળવાથી શિષ્યોને સંવેગની વૃદ્ધિ થાય છે અને શિષ્યોનું સંયમને અનુકૂળ વીર્ય ઉત્કર્ષવાળું થાય છે, અને દીક્ષા ન લઇ શકે તેવા પણ દીક્ષાના અધિકારી જીવોનું સંયમને અનુકૂળ એવું વીર્ય ઉલ્લસિત થાય છે, જેનું રોચક સ્વરૂપ ગાથા ૧૫૫ થી ૧૬૩ દર્શાવેલ છે.

વળી, પ્રવ્રજ્યા પદાર્થ શું છે? પ્રવ્રજ્યા સ્વીકારવા માટે વિધિની આવશ્યકતા કેમ છે? તેનો બોધ કરાવવા અર્થે ગાથા ૧૬૪ થી પૂર્વપક્ષનું ઉદ્દભાવન કરતા ગ્રંથકાર કહે છે કે પ્રવ્રજયા સંપૂર્ણ સાવદ્યયોગોની નિવૃત્તિરૂપ છે, તેથી સાવદ્યયોગોના પરિહાર માટે યત્ન કરવો જોઈએ, પરંતુ પ્રવ્રજયાની ચૈત્યવંદનાદિ વિધિનું શું પ્રયોજન છે? કેમ કે આ ચૈત્યવંદનાદિ વિધિ કર્યા વિના ભરતાદિ મહાપુરુર્ષોને વિરતિનો પરિણામ થયો હતો અને ચૈત્યવંદનાદિ વિધિ કરવા છતાં અંગારમર્દકાચાર્યાદિને વિરતિનો પરિણામ થયો નહીં, માટે વિરતિના પરિણામની નિષ્યત્તિમાં ચૈત્યવંદનાદિ પ્રવ્રજયાની વિધિ કારણ નથી.

આ પ્રકારના પૂર્વપક્ષીનું નિરાકરણ કરતાં ગ્રંથકારે ખુલાસો કર્યો કે પ્રવ્રજયા વિરતિના પરિણામરૂપ છે અને પ્રવ્રજયાની ચૈત્યવંદનાદિ વિધિ અત્યંત ઉપયોગપૂર્વક કરવાથી દીક્ષાર્થીનો પ્રવ્રજયાને અભિમુખ વર્તતો ભાવ વિરતિના પરિણામનું કારણ બને છે, આથી અત્યંત ઉપયોગપૂર્વક પ્રવ્રજયાની વિધિમાં યત્ન કરવામાં આવે તો પ્રવ્રજયાના સ્વીકાર સાથે દીક્ષાર્થી વિરતિના પરિણામવાળા થાય છે.

વળી, દીક્ષાર્થી ચૈત્યવંદનાદિ વિધિપૂર્વક પ્રવ્રજયા ગ્રહણ કરીને વિચારે કે "અમે પ્રવ્રજિત છીએ, તેથી હવે અમારે આ રીતે આચરણા કરવી જોઈએ" તો, તેને પ્રવ્રજયા ગ્રહણ કરતી વખતે વિરતિનો પરિણામ ન થયો હોય તોપણ પ્રતિજ્ઞાને અનુરૂપ સંયમની ક્રિયાના બળથી પાછળથી પણ વિરતિનો પરિણામ થાય છે. માટે વિરતિપરિણામની નિષ્પત્તિમાં પ્રવ્રજયાનું વિધાન પ્રબળ કારણ હોવાથી યોગ્ય જીવોને ચૈત્યવંદનાદિ વિધિપૂર્વક પ્રવ્રજયા આપવામાં આવે છે.

વળી, પ્રવ્રજ્યા માત્ર બાહ્ય ક્રિયાઓથી મોક્ષનું કારણ બનતી નથી, એમ જણાવવા અર્થે કેટલાક વાદીઓના મતનું ઉદ્દભાવન કરતાં ગ્રંથકાર કહે છે કે પુણ્યના ઉદયથી પ્રાપ્ત થયેલ ગૃહવાસનો ત્યાગ પાપના ઉદયથી થાય છે, કેમ કે સાધુને ભોજન, રહેવાનું સ્થાન વગેરેની પ્રાપ્તિની ચિંતા રહે છે, તેથી તેઓ ધર્મધ્યાન કરી શકે નહીં. તેથી કલ્યાણના અર્થીએ ગૃહવાસનો ત્યાગ કરવાને બદલે પોતાની આજીવિકા પૂરતાં ધનાદિને પ્રાપ્ત કરીને ગૃહકર્તવ્યમાં મૂઢ થયા વગર સંતોષપૂર્વક પરોપકારમાં તત્પર થઇને ધર્મધ્યાનમાં યત્ન કરવો જોઈએ, જેથી આત્મહિત સાધી શકાય.

આ પ્રકારના પૂર્વપક્ષનું સમાધાન કરતાં ગ્રંથકાર કહે છે કે ગૃહસ્થો ગૃહકર્તવ્યતામાં મૂઢ થયા વગર પરના હિતમાં રક્ત હોય તો પણ પોતાને પ્રાપ્ત થયેલ ગૃહ, ધનાદિ પ્રત્યે મમત્વબુદ્ધિ હોવાથી તેઓ વિશેષ ધર્મધ્યાન કરી શકતા નથી; જયારે નિર્મમ એવા સાધુઓ અનુકૂળતા અને પ્રતિકૂળતામાં સમાન ચિત્તવાળા હોવાને કારણે અનુકૂળ સંયોગોમાં પણ મૂચ્છા નહીં હોવાથી ધર્મધ્યાન કરી શકે છે અને પ્રતિકૂળ સંયોગોમાં પણ વ્યાકુળતા નહીં હોવાથી ધર્મધ્યાન કરી શકે છે, તેથી તેઓને ભિક્ષા, રહેવા માટે ઉચિત સ્થાનાદિ મેળવવામાં પણ સંકલેશ થતો નથી, પરંતુ સમભાવની વૃદ્ધિ થાય છે અને આવા સાધુઓ ગૃહવાસમાં હતા ત્યારે પણ જો પૂર્વના પુણ્યોદયથી પ્રાપ્ત થયેલ સ્વજન, વૈભવાદિ પ્રત્યે અને ભોગો પ્રત્યે આસક્તિ ન હોય તો સુખી હોય છે અને ભોગાદિથી સંપૂર્ણ વિરક્ત થઇને સંયમ્ ગ્રહણ કરે છે ત્યારે પણ પુણ્યના પરિપાકને કારણે વિરક્તભાવ થવાથી તેઓને અધિક સુખ થાય છે, તેથી આવા નિર્લેપ મુનિઓનો ગૃહવાસનો ત્યાગ પુણ્યાનુબંધીપુણ્યના ઉદયથી થાય છે; પરંતુ જેઓ અનુકૂળતાના અર્થી છે, તેઓ માટે પ્રવ્રજયા સુખરૂપ નહીં બનતી હોવાથી તેઓ સંયમજીવનમાં જે કંઈ કષ્ટો વેઠે છે તે શુભભાવની વૃદ્ધિનું કારણ નહીં બનતા હોવાથી કલ્યાણનું કારણ પણ બનતા નથી, આથી તેવા સાધુઓનો ગૃહવાસનો ત્યાગ પાપના ઉદયથી થાય છે, એમ કહેવામાં કોઈ વિરોધ નથી.

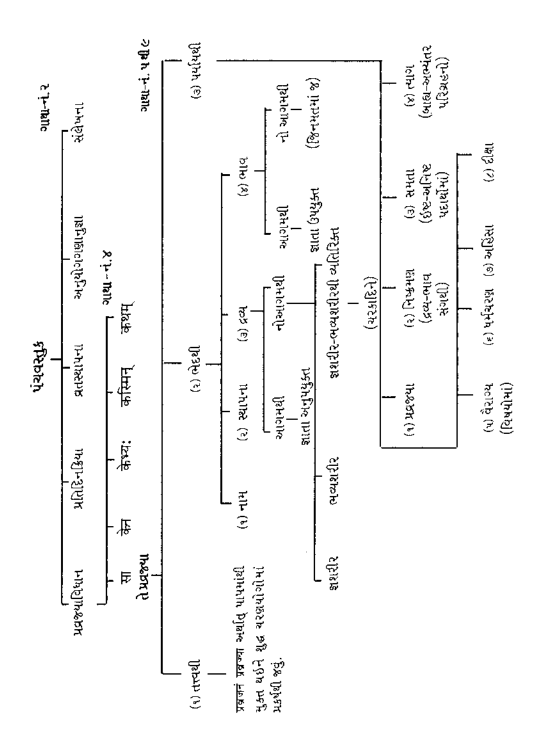
આનાથી એ ફલિત થયું કે જે જીવો ભવથી વિરક્ત થયા છે, સંયમગ્રહણ કર્યા પછી અધિક-અધિકતર વિરક્ત થાય છે. પ્રતિદિન ધર્મધ્યાનાદિથી ભાવિત ચિત્તવાળા બને છે, તેવા જીવોને આશ્રયીને ગૃહવાસનો ત્યાગ અને બાહ્ય ભોગાદિની અપ્રાપ્તિ ક્લેશનું કારણ બનતી નથી, તેથી તેઓ ભિક્ષાદિ અર્થે શાસ્ત્રવચનાન્તુસારી જે પ્રવૃત્તિઓ કરે છે તે પણ ધર્મધ્યાનાદિની વૃદ્ધિનું કારણ બને છે, જેથી તેઓના ઉપશાંત થયેલા ચિત્તમાં સુખની વૃદ્ધિ થાય છે, જે પ્રકર્ષને પામીને પૂર્ણ સુખમય મોક્ષનું કારણ બને છે. આથી કલ્યાણના અર્થીએ વિધિપૂર્વક પ્રવ્રજ્યા ગ્રહણ કરીને અપ્રમાદભાવથી સંયમના યોગોમાં યત્ન કરવો જોઈએ, જેથી સર્વ અભિષ્વંગથી રહિત એવા ઉત્તમ ચિત્તની પ્રાપ્તિ થાય.

આથી શાસ્ત્રોક્ત વિધિ મુજબ પ્રવ્રજયા સ્વીકારનાર પ્રવ્રજિતને ૧૨ મહિનાના સંયમપર્યાયમાં અનુત્તરવાસી દેવો કરતાં અધિક સુખ થાય છે એમ કહેલ છે. તેથી નક્કી થયું કે અધિકારી જીવ વિધિપૂર્વક પ્રવ્રજયા ગ્રહણ કરે અને ગ્રહણ કરેલ પ્રવ્રજયાનું અપ્રમાદથી પાલન કરે તો, તેનામાં નિર્લેપ ચિત્ત પ્રગટ થાય છે, જે ઉત્તરોત્તર વૃદ્ધિ પામીને સર્વાર્થસિદ્ધ કરતાં પણ અધિક સુખનો અનુભવ કરાવે છે, અને અંતે સર્વ કર્મનો ક્ષય કરાવીને જીવને વીતરાગ-સર્વજ્ઞ બનાવે છે.

છદ્મસ્થતાને કારણે પ્રસ્તુત ગ્રંથના લખાણમાં વીતરાગ ભગવંતની આજ્ઞાવિરુદ્ધ કે ગ્રંથકારશ્રીના આશયવિરુદ્ધ જાણતાં કે અજાણતાં કાંઈ પણ લખાયું હોય તો તે બદલ ત્રિવિધે ત્રિવિધે મિચ્છા મિ દુક્કડં માંગું છું.

– પ્રવીક્ષચંદ્ર ખીમજી મોતા.

આસો વદ-૧૩, બુધવાર, વિ.સં.૨૦૬૧ તા. ૧૦/૧૧/૨૦૦૪ ૩૦૨, વિમલ વિહાર, સરસ્વતી સોસાયટી, પાલડી, અમદાવાદ-૭.



# केन डेवा गुरु वर्डे

# ગાથા⊸નં. ૧૦થી ૧૩

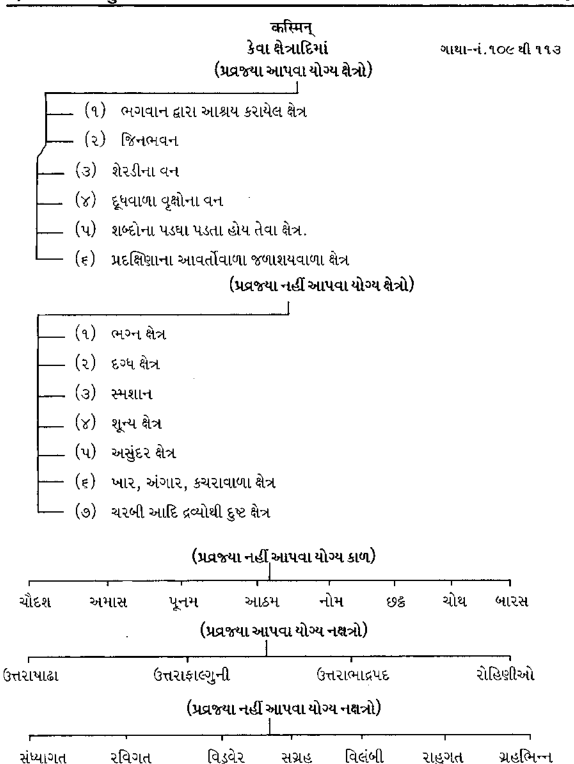
# (પ્રવ્રજયાદાનના અધિકારી ગુરુના ગુણો)

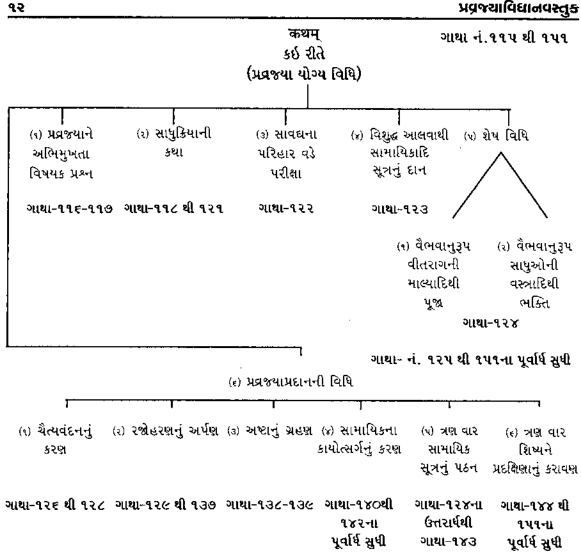
(૧) આર્યદેશોત્પન્નાદિ પ્રવ્રજ્યાયોગ્ય ગુણોથી સંગત. (૨) વિધિપૂર્વક સ્વીકારાયેલ પ્રવ્રજ્યાવાળા. (૩) સેવેલ ગુરુકુલવાસવાળા. (૪) સતત અસ્ખલિત શીલવાળા. (૫) પરદ્રોહથી વિસ્તિના ભાવવાળા. (૬) સુત્રોક્ત યોગવિધાનપૂર્વક ગ્રહણ કરેલ સુત્રવાળા. (૭) સૂત્રાધ્યયનાદિથી થયેલ વિમલતર બોધના યોગને કારણે વસ્તુતત્ત્વને જાણનારા. (૮) ક્રોધના વિપાકના બોધથી ઉપશાંત. (૯) પ્રવચન ઉપર વાત્સલ્યથી યુક્ત. (૧૦) જીવોનું હિત કરવામાં રક્ત. (૧૧) આદેય. (૧૨) અનુવર્ત્તક. (૧૩) ગંભીર. (૧૪) પરલોક સાધવામાં અવિષાદી. (૧૫) ઉપશમ, ઉપકરણ અને સ્થિરહસ્ત લબ્ધિથી યુક્ત. (૧૬) સુત્ર અને અર્થના વક્તા. (૧૭) પોતાના ગુરુ કે ગચ્છાચાર્ય દ્વારા અનુજ્ઞા અપાયેલ ગુરુપદવાળા.

# केभ्यः કેવા જીવોને (પ્રવ્રજ્યાગ્રહણના અધિકારી જીવોના ગુણો)

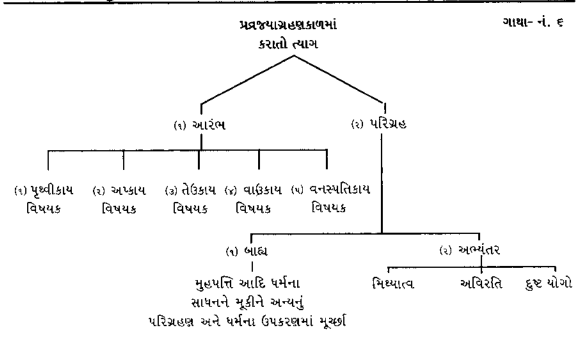
ગાથા⊸નં. ૩૨ થી ૩૬

|             |       | <del></del>                                                                    |
|-------------|-------|--------------------------------------------------------------------------------|
|             | (q)   | આર્યદેશમાં ઉત્પન્ન.                                                            |
|             | (٤)   | જાતિ અને કુલથી વિશુદ્ધ.                                                        |
|             | (ε)   | ક્ષીણપ્રાય કર્મરૂપી મલવાળા.                                                    |
|             | (8)   | કર્મના ક્ષયથી થયેલ વિમલબુદ્ધિવાળા.                                             |
|             | (ų)   | વિમલ બુદ્ધિ હોવાથી જ સંસારસમુદ્રમાં મનુષ્યપશું દુર્લભ છે ઇત્યાદિ જાણેલ સંસારના |
|             |       | નિર્ગુણ સ્વભાવવાળા.                                                            |
| ļ           | (€)   | સંસારના નિર્ગુણપણાને જાણવાથી સંસારથી વિરક્ત થયેલા.                             |
|             | (૭)   | મંદ કષાયોવાળા.                                                                 |
|             | (۷)   | અલ્પ હાસ્યાદિ નોકષાયવાળા.                                                      |
|             | (હ)   | સુકૃતજ્ઞ.                                                                      |
|             | (90)  | વિનીત.                                                                         |
|             | (૧૧)  | રાજાદિની વિરુદ્ધ નહીં કરનારા.                                                  |
|             | (૧૨)  | રાજાદિનો દ્રોહ નહીં કરનારા.                                                    |
| <del></del> | (૧૩)  | કલ્યાણ અંગવાળા.                                                                |
| <del></del> | (૧૪)  | શ્રદ્ધાવાળા.                                                                   |
|             | (૧૫)  | સ્થિર.                                                                         |
|             | (9 E) | પવજ્યા ગહાર કરવા માટે સામેશી ઉપશ્ચિત શહેલા                                     |



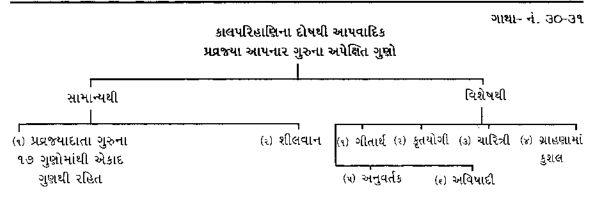


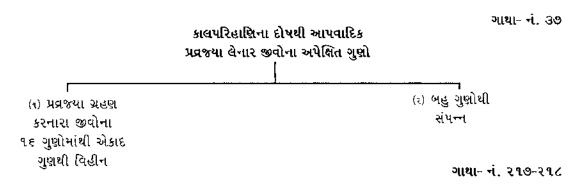
ગાથા- નં. ૧૩૨

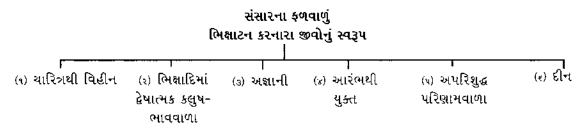


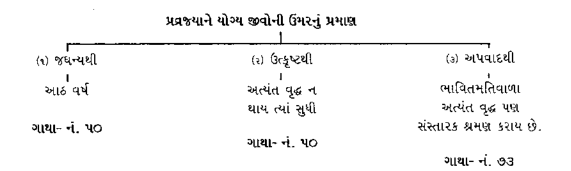
(રજોહરણની વ્યુત્યત્તિના સંદર્ભમાં) રજ











# પંચવસ્તુક ગ્રંથ અંતર્ગત પ્રથમ વસ્તુમાં દર્શાવાયેલા વિષયોની અનુક્રમણિકા

| ગાથા નં.                | <u>વિષયાનુક્રમ</u>                                                 | पाना नं.       |
|-------------------------|--------------------------------------------------------------------|----------------|
| ۹.                      | મંગલાયરણ.                                                          | <b>4</b> -è    |
| ₹.                      | પાંચ વસ્તુઓનાં નામો અને વસ્તુઓનાં ક્રમસ્વીકારની યુક્તિ.            | ૧૦-૧૨          |
| 3.                      | પાંચ વસ્તુઓમાં 'વસ્તુ' શબ્દનો પારમાર્થિક અર્થ.                     | ૧૨-૧૬          |
| <b>v</b> .              | પ્રથમ વસ્તુના પાંચ દ્વારોના નામો.                                  | ९७-९८          |
| ч-е.                    | ''सा'' નામનું પહેલું દ્વાર.                                        | <b>૧૮</b> -૨७  |
| <b>u</b> .              | 'प्रव्नज्या' શબ્દનો વ્યુત્પત્તિ અર્થ.                              | <b>૧૮-૨</b> ૦  |
| <b>9</b> .              | નામાદિ ચાર નિક્ષેપાથી પ્રવ્રજ્યાનું સ્વરૂપ.                        | 50~55          |
| φ.                      | પ્રવ્રજ્યામાં વર્જનીય આરંભ-પરિગ્રહનું સ્વરૂપ.                      | <b>22-23</b>   |
| ۷.                      | પ્રવ્રજયાત્રહણકાળમાં કરાતા 'ત્યાગ' શબ્દનો પારમાર્થિક અર્થ.         | 58-58          |
| €.                      | 'प्रव्रज्या' શબ્દના પર્યાયવાચી નામો.                               | <b>૨</b> ۶-૨७  |
| 90-39.                  | ''केन'' નામનું બીજું દ્વાર.                                        | २८-५७          |
| ૧૦-૨૯.                  | અનુવર્તના કરવા સમર્થ હોવાથી ગુણગાન ગુરુ જ પ્રવ્રજ્યાદાનના          | ૨૮-૫૪          |
|                         | અધિકારી, તેની વિચારણા.                                             |                |
| <b>૧૦-</b> ૧૩.          | પ્રવ્રજ્યા આપવાને યોગ્ય ગુરુના ૧૭ ગુણોનું વર્શન.                   | <b>૨૮-</b> 34  |
| <b>૧૪</b> .             | પ્રવ્રજયા આપનાર ગુરુએ વર્જવા યોગ્ય અને કરવા યોગ્ય આશયનું સ્વરૂપ.   | 34-39          |
| <b>૧૫-</b> ૧૬.          | ગુણવાન ગુરુ પાસે પ્રવ્રજ્યા સ્વીકારનાર જીવોને થતા લાભ.             | 39-36          |
| <b>૧</b> ७.             | ગુરુની અનુવર્તનાથી શિષ્યોને થતા ગુણો.                              | 3 <b>6-</b> 80 |
| <b>૧૮-૧૯.</b>           | સમ્યગ્ અનુવર્તનાથી થતું ગુરુપણાનું સાફ્લ્ય.                        | ૪૧-૪૨          |
| ૨૦-૨૨.                  | શિષ્યોના અનનુપાલનથી ગુરુને પ્રાપ્ત થતા દોષો.                       | ४३-४५          |
| <b>૨</b> 3- <b>૨</b> 5. | અનુવર્તક ગુરુથી ગુરુને, શિષ્યોને અને અન્ય જીવોને પ્રાપ્ત થતા ગુણો. | ४५-५०          |
| ₹७.                     | અનુવર્તિત શિષ્યો દ્વારા કરાતા પ્રતિષિદ્ધના સેવનમાં ભગવદાજ્ઞાના     | ય૧-૫૨          |
|                         | સંપાદક ગુરુને થતી દોષની અપ્રાપ્તિ.                                 |                |
| ₹૮.                     | અનનુવર્તિત શિષ્યો દ્વારા કરાતી અપરાધની સેવનામાં ભગવદાજ્ઞાના        | પર-પ3          |
|                         | અસંપાદક ગુરુને થતી દોષની પ્રાપ્તિ.                                 | )              |

| ગાથા નં.            | વિષયાનુક્રમ                                                              | પાના નં.               |
|---------------------|--------------------------------------------------------------------------|------------------------|
|                     | <u> </u>                                                                 | ·                      |
| 30-39.              | અપવાદથી પ્રવ્રજ્યાદાનના અધિકારી ગુરુનું સ્વરૂપ.                          | ५४-५७                  |
| 32-90८.             | ''केभ्य'' नाभनुं त्रीशुं द्वार.                                          | ૫७-૧૬૩                 |
| 3 <del>2</del> -36. | ગુણસંપન્ન જીવો જ પ્રવ્રજયાગ્રહણના અધિકારી, તેની વિચારણા.                 | <b>୳</b> ७- <b>୨</b> ୪ |
| 32-39.              | પ્રવ્રજયા સ્વીકારવાને યોગ્ય જીવોના ૧૬ ગુશોનું વર્શન.                     | <b>ਪ</b> ଡ-୨୦          |
| 30-36.              | અપવાદથી પ્રવ્રજ્યાગ્રહણના અધિકારી જીવોનું સ્વરૂપ.                        | 90-9 <del>2</del>      |
| ४०-४९.              | પ્રવ્રજ્યાના દુષ્કરપણાના કારણની યુક્તિ.                                  | 58-8 <del>5</del>      |
| ¥ <b>2-</b> ¥3.     | ભવાભિનંદી જીવોની પ્રવ્રજયાગ્રહણમાં અસમર્થતાસ્થાપક યુક્તિ.                | 92-02                  |
| <b>88.</b>          | ગુણસંપન્ન જીવોને પ્રવ્રજ્યાના અધિકારી સ્વીકારનું પ્રયોજન.                | Se-60                  |
| ४५-४८.              | અધન્ય જીવોને પ્રવ્રજ્યાદાનમાં ગુરુને અને શિષ્યને પ્રાપ્ત થતા અનર્થો.     | <b>७</b> ९-७५          |
| ъ€.                 | કર્મરૂપી વ્યાધિને આશ્રયીને અસાધ્ય જીવોને પ્રવ્રજ્યાથી પણ થતી             | ቀ9-ቀቀ                  |
|                     | લાભની અપ્રાપ્તિ.                                                         |                        |
| чо.                 | પ્રવ્રજ્યાસ્વીકારને યોગ્ય જીવોની વયના પ્રમાણનું સ્વરૂપ.                  | <b>6</b> 6             |
| પ૧.                 | આઠ વર્ષથી નાનીવયવાળા જીવોને પ્રવ્રજ્યા આપવાથી થતા દોષોનું વર્શન.         | <b>७</b> €-८०          |
| પર-૫૬.              | બાલજીવોને પ્રવ્રજયાના અનધિકારી અને ભુક્તભોગી જીવોને જ                    | <b>८०-८</b> 9          |
|                     | પ્રવ્રજયાના અધિકારી સ્વીકારમાં પૂર્વપક્ષી દ્વારા અપાતી યુક્તિઓનું વર્ણન. |                        |
| પ૪.                 | ભુક્તભોગી જીવોને પ્રવ્રજ્યા આપવાથી થતા ગુણોનું સ્વરૂપ.                   | ८२-८3                  |
| <b>4</b> 0-90.      | બાલ જીવોને પ્રવ્રજયાના અનધિકારી અને ભુક્તભોગી જીવોને જ                   | ૮૬-૯૧                  |
|                     | પ્રવ્રજ્યાના અધિકારી સ્વીકારમાં પૂર્વપક્ષી દ્વારા અપાયેલ યુક્તિઓનું      |                        |
|                     | ત્રંથકાર દ્વારા કરાતું ખંડન.                                             |                        |
| ૫૯-૬૦.              | ભુક્તભોગી જીવોને પણ કર્મવશથી દોષોના સંભવની યુક્તિ.                       | ૮૯-૯૧                  |
| <b>9</b> 9.         | આઠ વર્ષથી નાની વયવાળા જીવોને પ્રવ્રજ્યાદાનના નિષેધનું પ્રયોજન.           | ૯૧-૯૨                  |
| કર.                 | અભુક્તભોગી જીવોને યૌવન વયમાં ભોગેચ્છાના સંભવની પૂર્વપક્ષી દ્વારા         | e-ee-3                 |
|                     | અપાયેલ યુક્તિમાં વ્યભિચાર.                                               |                        |
| <b>93.</b>          | અભુક્તભોગીઓની જેમ ચરમશરીરીઓને પણ મોહનીયકર્મ હોવાને                       |                        |
|                     | કારણે ભોગેચ્છાનો સંભવ.                                                   | ૯૩-૯૫                  |
| 9 <b>8</b> .        | ભોગેચ્છાની સંભાવનાથી દીક્ષાની અયોગ્યતાની વિચારણામાં નવમા                 | લ્પ-લ્લ                |
|                     | ગુણસ્થાનક સુધી દીક્ષાની અપ્રાપ્તિ.                                       |                        |

| ગાથા નં.                                | વિષયાનુક્રમ                                                                  | पाना नं.               |
|-----------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------|------------------------|
| şч.                                     | ભુક્તભોગી જીવોની જેમ કેટલાક અભુક્તભોગી જીવોને પણ બાલ્યકાળથી                  | ee-900                 |
|                                         | ભોગેચ્છાનો અસંભવ.                                                            |                        |
| 99.                                     | ભુકતભોગી જીવોને અભ્યાસ હોવાને કારણે કામેચ્છાનો અભુકતભોગી                     | <b>૧</b> ૦૧-૧૦૨        |
|                                         | જીવો કરતાં અધિક સંભવ.                                                        |                        |
| 96-86.                                  | ચાર પુરુષાર્થોમાંથી માત્ર ધર્મપુરુષાર્થ જ કર્તવ્ય અને અર્થપુરુષાર્થ-         | 902-905                |
|                                         | કામપુરુષાર્થ અકર્તવ્ય.                                                       |                        |
| <b>φ</b> σ.                             | મોક્ષાર્થે પણ ધર્મ જ કર્તવ્ય, ધર્મનું ફળ મોક્ષ.                              | <b>૧૦</b> ၄-૧૦ <b></b> |
| <b>હ</b> ૧.                             | ભુક્તભોગી જીવોને પણ દોષોનો સંભવ.                                             | <b>૧</b> ૦७-૧૦૯        |
| <b>6</b> €.                             | જિનવચનથી ભાવિતમતિવાળા અભુક્તભોગી જીવોને પણ દોષનો અસંભવ.                      | १०૯-११०                |
| <b>63.</b>                              | જઘન્યથી આઠ વર્ષના અને ઉત્કૃષ્ટથી અનતિવૃદ્ધ ઉંમરના જીવો પ્રવ્રજયાના           | ૧૧૦-૧૧૨                |
|                                         | અધિકારી, તેમ જ ભાવિતમતિવાળા અતિવૃદ્ધ પણ જીવો સંસ્તારક                        |                        |
|                                         | શ્રામણ્યના અધિકારી.                                                          |                        |
| <b>68-66</b> .                          | સંન્યાસાશ્રમ કરતાં ગૃહસ્થાશ્રમને શ્રેષ્ઠ માનનાર પૂર્વપક્ષી દ્વારા અપાયેલ     | ૧૧૨-૧૧૮                |
|                                         | યુક્તિઓ અને તેનું સમાલોચનપૂર્વક ગ્રંથકાર દ્વારા કરાયેલ નિરાકરણ.              |                        |
| <b>66-60</b> .                          | સ્વજનથી રહિત જીવોને જ પ્રવ્રજ્યાના અધિકારી કહેનાર પૂર્વપક્ષી દ્વારા          | ૧૧૯-૧૩૫                |
|                                         | અપાયેલ યુક્તિઓ અને તેનું સમાલોચનપૂર્વક ગ્રંથકાર દ્વારા કરાયેલ નિરાકરણ.       |                        |
| <b>69-9</b> 0८.                         | સ્વજનાદિથી યુક્ત જીવોને જ પ્રવ્રજ્યાના અધિકારી કહેનાર પૂર્વપક્ષી દ્વારા      | ૧૩૫-૧૬૩                |
|                                         | અપાયેલ યુક્તિઓ અને તેનું સમાલોચનપૂર્વક પ્રંથકાર દ્વારા કરાયેલ નિરાકરણ.       |                        |
| 909-902.                                | શ્રાવકોને ઉપદેશ આપવાની અને ક્યારેક અર્ધપતિત જિનાલયાદિને સાફ                  | ૧૪૯-૧૫૩                |
|                                         | કરવાની મધ્યસ્થ એવા સાપેક્ષ યતિને અનુજ્ઞા.                                    | 1                      |
| ૧૦૯-૧૧૪.                                | ''कस्मिन्'' નામનું ચોથું દ્વાર.                                              | 958-956                |
| <b>૧૦૯-</b> ૧૧૩.                        | કેવા ક્ષેત્રાદિમાં પ્રવ્રજ્યા અપાય અને કેવા ક્ષેત્રાદિમાં પ્રવ્રજ્યા ન અપાય; | १५४-१५८                |
|                                         | તેની વિચારજ્ઞા.                                                              |                        |
| ૧૧૫-૨૨७.                                | ''कथं वा'' નામનું પાંચમું દ્વાર.                                             | 960-350                |
| ૧૧૫.                                    | कथं वा દ્વારના અવાંતર દ્વારોના નામો.                                         | ૧७૦-૧७૧                |
| <b>૧૧</b> <i>၄-</i> <b>૧૧</b> <i>७.</i> | પ્રવ્રજ્યાને અભિમુખ જીવને પૂછવા યોગ્ય પ્રશ્નોનું સ્વરૂપ.                     | ৭७৭-৭७४                |

| <u>ाथा</u> नं.             | વિષયાનુક્રમ                                                                                                                                                            | पाना नं.                 |
|----------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------|
| ૧૧૮-૧૨૧.                   | પ્રવ્રજ્યાને અભિમુખ જીવને કહેવા યોગ્ય પ્રવ્રજ્યાની દુષ્કરતા અને<br>પ્રવ્રજ્યામાં થતા લાભોનું સ્વરૂપ.                                                                   | <b>૧७४-</b> ૧ <b>७८</b>  |
| ૧૨૨.                       | પ્રવ્રજ્યાને અભિમુખ જીવની કરવા યોગ્ય પરીક્ષાનું સ્વરૂપ.                                                                                                                | <b>૧</b> ७८- <b>૧</b> ८० |
| ૧૨૩.                       | પ્રવ્રજ્યાને અભિમુખ જીવને સૂત્રો આપવમાં કરણીય વિધિ.                                                                                                                    | <b>૧૮૦-૧૮</b> ૧          |
| ૧૨૪-૧૫૧.                   | પ્રવ્રજ્યાગ્રહણકાળમાં કરણીય વિધિ.                                                                                                                                      | 9८२-२93                  |
| <b>૧૩૪-૧૩</b> <i>७</i> .   | રજોહરણને સંયમયોગોના કારણરૂપે નહીં સ્વીકારનાર દિગંબરો દ્વારા                                                                                                            | ૧૯૨-૧૯૯                  |
|                            | અપાતી યુક્તિઓનું ગ્રંથકાર દ્વારા સમાલોચનપૂર્વક કરાતું ખંડન.                                                                                                            |                          |
| ૧૫૨.                       | દીક્ષાના દિવસે કરવા યોગ્ય ઉચિત તપનું સ્વરૂપ.                                                                                                                           | <b>૨૧૩-૨</b> ૧૪          |
| <b>૧૫૩-૧</b> ૬૩.           | પ્રવ્રજયાગ્રહણ પછી અભિનવપ્રવ્રજિતને ગુરુ દ્વારા અપાતી હિતશિક્ષાનું<br>પારમાર્થિક સ્વરૂપ.                                                                               | ૨૧૫-૨૨૪                  |
| <b>૧</b> ۶४-৭ <b>७</b> ૯ . | પ્રવ્રજયા વિરતિના પરિણામસ્વરૂપ હોવાથી વિરતિના પરિણામમાં યત્ન<br>છોડીને પ્રવ્રજયાની ચૈત્યવંદનાદિ વિધિકરણના અપ્રયોજનની શંકાનું                                           | ૨૨૫-૨૪૯                  |
| ૧૬૫-૧૬૬.                   | ઉદ્ભાવનપૂર્વક નિરાકરણ.<br>પ્રવ્રજ્યાની વિધિ વગર પણ ભરતાદિને વિરતિપરિણામનો સંભવ અને<br>પ્રવ્રજ્યાની વિધિથી પણ અંગારમર્દકાચાર્યાદિને વિરતિપરિણામનો અસંભવ.                | ૨૨૬-૨૨૮                  |
| <b>૧</b> ૬७.               | વિરતિપરિજ્ઞામ હોય તો પજ્ઞ કે ન હોય તો પજ્ઞ ચૈત્યવંદનાદિ વિધિપૂર્વક<br>સામાયિકના આરોપજ્ઞની નિષ્ફળતાસ્થાપક પૂર્વપક્ષીની યુક્તિ.                                          | <b>૨૨૮-</b> ૨૩૦          |
| <b>9</b> 92.               | પ્રવ્રજયા વિરતિના પરિણામસ્વરૂપ હોવા છતાં યોગ્ય જીવોને પ્રાયઃ<br>ચૈત્યવંદનાદિ વિધિપૂર્વક પ્રવ્રજયાના ગ્રહણથી વિરતિપરિણામની<br>પ્રાપ્તિનો સંભવ                           | <b>२30-</b> २3२          |
| <b>૧</b> ૬૯.               | ચૈત્યવંદનાદિ વિધિપૂર્વક સાધુલિંગના ગ્રહણમાં યોગ્ય જીવોને<br>શુભભાવનો સંભવ.                                                                                             | <b>232-</b> 233          |
| <b>१७</b> ९-९७३.           | વ્યવહારનયથી પ્રવ્રજ્યામાં વિધિની ઉપકારકતા અને નિશ્ચયનયથી<br>વિરતિપરિણામથી જ પ્રવ્રજ્યાની સફળતા, તેમ જ ઉભયનયથી કરાયેલ<br>પ્રવૃત્તિની ઇષ્ટ ફળની કારણતા.                  | ૨૩૫-૨૩૯                  |
| ૧૮૦-૨૨૫.                   | ત્રકૃતભા ઇંદ રૂપમાં કાર્યકાતા.<br>ગૃહવાસનો પરિત્યાગ પાપના ઉદયથી સ્વીકારનાર પૂર્વપક્ષી દ્વારા અપાયેલ<br>યુક્તિઓ અને તેનું ગ્રંથકાર દ્વારા સમાલોયનપૂર્વક કરાયેલ નિરાકરણ. | <b>૨૪૯-</b> ૩ <b>૧</b> ७ |

| ગાથા નં.          | વિષયાનુક્રમ                                                         | पाना नं.                 |
|-------------------|---------------------------------------------------------------------|--------------------------|
| <u> </u>          | ગૃહવાસના પરિત્યાગને પાપરૂપે સ્વીકારની યુક્તિઓ.                      | ર૪૯-૨૫૨                  |
| <b>૧૮</b> ૩.      | શુભધ્યાનથી ધર્મની પ્રાપ્તિ અને પ્રવ્રજ્યામાં શુભધ્યાનના             | ૨૫૨-૨૫૩                  |
|                   | અસંભવસ્થાપક યુક્તિઓ.                                                |                          |
| <b>૧૮૪</b> .      | ગૃહવાસમાં શુભધ્યાનના સંભવસ્થાપક યુક્તિઓ.                            | રપ૩-૨૫૫                  |
| ૧૮૫.              | પુષ્ય-પાપનું પારમાર્થિક સ્વરૂપ.                                     | ૨૫૫-૨૫૬                  |
| <b>૧૮</b> ૬.      | ગૃહીઓને અર્થોપાદાનાદિમાં આર્તધ્યાનરૂપ સંક્લેશનો સંભવ.               | ૨૫७-૨૫૮                  |
| <b>૧૮</b> ७.      | અભિષ્વંગ વગરના સાધુને ગૃહાદિના અભાવમાં પણ સુખની પ્રાપ્તિ            | ૨૫૮-૨૬૦                  |
|                   | અને અભિષ્વંગવાળા સાધુને ગૃહાદિના અભાવમાં ક્લેશની પ્રાપ્તિ.          |                          |
| ૧૮૮-૧૯૨.          | પાપાનુબંધી પાપ અને પાપાનુબંધી પુષ્યનું કાર્ય.                       | 550-555                  |
| <b>૧૮</b> ૯.      | સંક્લેશનો હેતુ હોવાથી પાપાનુબંધીપુણ્ય પરમાર્થથી પાપરૂપ.             | <b>२</b> ५९-२५२          |
| ૧૯૦-૧૯૧.          | ગૃહાશ્રમમાં વિશિષ્ટ અપ્રમાદથી સાધ્ય એવા ધર્મના અસંભવસ્થાપક          | <b>२९३-२९</b> ५          |
|                   | યુક્તિઓ.                                                            |                          |
| ૧૯૩ <b>-</b> ૧૯૪. | પુષ્યાનુબંધી પુષ્યનું કાર્ય.                                        | <b>-550</b>              |
| ૧૯૫.              | પુરૃયાનુબંધી પુરૃયની પક્વ અવસ્થાથી વિષયથી વિરક્ત જીવોને             | <b>२</b> ५ <b>७-२</b> ७० |
|                   | મહાસુખની પ્રાપ્તિ.                                                  |                          |
| <b>૧</b> ૯૬.      | સંસારના સર્વ સુખો કરતાં ઇચ્છાની નિવૃત્તિથી અધિક સુખની પ્રાપ્તિ.     | <b>२</b> ७०-२७२          |
| <b>૧</b> ૯φ.      | મુક્તિનો ઇચ્છાનિવૃત્તિના ફળરૂપે સ્વીકાર.                            | <b>2</b> 02-203          |
| <b>૧૯૯</b> .      | પ્રાથમિક પ્રવ્રજયામાં મુક્તિની ઇચ્છાથી પ્રવૃત્તિ.                   | <b>२७</b> ५-२७७          |
| ૨૦૦-૨૦૧.          | પ્રવ્રજિતને ૧૨ મહિનાના સંયમપર્યાયમાં સર્વાર્થસિદ્ધ કરતાં અધિક સુખની | <b>266-5</b> 5           |
|                   | પ્રાપ્તિ અને ત્યારપછી ક્રમે કરીને મોક્ષની પ્રાપ્તિ.                 |                          |
| ૨૦૨.              | પ્રશસ્ત લેશ્યા સુખી જીવને જ થતી હોવાથી પ્રશસ્ત                      | २८१-२८२                  |
|                   | લેશ્યાવાળા મુનિનો અગારવાસનો પરિત્યાગ પણ સુખના કારણરૂપ જ.            |                          |
| २ <b>०</b> ३-२०४. | ભાવસંયમની પ્રાપ્તિ પુણ્યાનુબંધી પુણ્યનું ફળ.                        | <b>२८२-२८</b> ५          |
| ૨૦૫.              | ગૃહવાસમાં આરંભ-પરિગ્રહ હોવાને કારણે સંક્લેશાદિની પ્રાપ્તિ અને       | २८५-२८८                  |
|                   | પ્રવ્રજ્યામાં ધર્મોપકરણને વિષે પણ અપ્રતિબંધ હોવાને કારણે            |                          |
|                   | સંક્લેશાદિની અપ્રાપ્તિ.                                             |                          |

| ગાથा नं.    | વિષચાન <del>ુક</del> ્રમ                                            | પાના નં.        |
|-------------|---------------------------------------------------------------------|-----------------|
| <b>205.</b> | ગૃહવાસના પરિત્યાગને પુણ્યરૂપે સ્વીકારની યુક્તિઓ.                    | <b>2</b> 66-560 |
| २०८-२०५.    | દ્રવ્યથી અને ભાવથી ચારિત્રીને ગૃહવાસના પરિત્યાગનો સંભવ.             | <b>૨૯૨-૨૯</b> ૬ |
| ૨૧૦-૨૧૩.    | ભાવચારિત્રીને તૃષાદિ પણ દુઃખરૂપે અસ્વીકારની યુક્તિ.                 | <b>૨૯</b> ૬-૩૦૧ |
| ૨૧૪.        | સંયમને ઉપષ્ટંભક જ તપ કરવાની અનુજ્ઞા.                                | 305-303         |
| ર૧૫-૨૧૬.    | દેહમાં પણ અપ્રતિબદ્ધ એવા મુનિને આહારગ્રહણમાં પાપની                  | 303-309         |
|             | અપ્રાપ્તિ અને ધર્મધ્યાનની પ્રાપ્તિ.                                 |                 |
| ૨૧७-૨૧૮.    | દ્રવ્ય પ્રદ્રજિતની ભિક્ષાટનાદિની પ્રવૃત્તિ સંસારના ફળવાળી અને       | 309-30€         |
|             | તેઓને પાપના ઉદયથી પ્રવ્રજ્યાની પ્રાપ્તિ.                            |                 |
| ૨૧૯૨૨૦.     | દ્રવ્ય પ્રદ્રજ્યા પ્રાપ્તિના હેતુભૂત એવા પાપાનુબંધી પાપબંધના કારણો. | 306-399         |
| ૨૨૨-૨૨૪.    | દેષ્ટાંત દ્વારા સર્વ દાનોમાં અભયદાનનો શ્રેષ્ઠરૂપે સ્વીકાર.          | 393-399         |
| २२७.        | તપને પરમાર્થથી દુઃખરૂપે અસ્વીકારની યુક્તિ.                          | 396-390         |
|             |                                                                     |                 |
|             |                                                                     |                 |
|             |                                                                     |                 |
|             |                                                                     |                 |
|             |                                                                     |                 |
|             |                                                                     |                 |
|             |                                                                     |                 |
|             |                                                                     |                 |
|             |                                                                     | ,               |
|             |                                                                     |                 |
|             |                                                                     |                 |
|             |                                                                     |                 |
|             |                                                                     |                 |
|             |                                                                     |                 |
|             |                                                                     | l               |

# अँ हीं श्री अर्ह नमः ॥ श्री शंखेश्वरपार्श्वनाथाय नमः ॥ ॥ ऐं नमः ॥

# याकिनीमहत्तराधर्मपुत्रसुगृहीतनामधेयश्रीहरिभद्रसूरिविरचितः स्वोपज्ञशिष्यहिताव्याख्यासमेतः

# ''श्री पञ्चवस्तुकग्रन्थः''

॥ ॐ नमः श्रीसर्वज्ञाय ॥

# ટીકાકારનું મંગલાચરણ :

प्रणिपत्य जिनं वीरं, नृसुरासुरपूजितम् । व्याख्या शिष्यहिता पञ्चवस्तुकस्य विधीयते ॥१॥

## શ્લોકાર્થ:

નર, સુર અને અસુરથી પૂજાયેલ વીર જિનને પ્રશિપાત કરીને પંચવસ્તુકની 'શિષ્યહિતા' વ્યાખ્યા= ટીકા કરાય છે.

## અવતરશિકા :

इह हि पञ्चवस्तुकाख्यं प्रकरणमारब्धुकाम आचार्यः शिष्टसमयप्रतिपालनाय विघ्नविनायकोपशान्तये प्रयोजनादिप्रतिपादनार्थं चादावेवेदं गाथासूत्रमुपन्यस्तवान् -

★ 'हि' प्रस्तावनामां छे.

# અવતરણિકાર્થ :

અહીં=પ્રંથની રચનામાં, પંચવસ્તુક નામના પ્રકરણનો આરંભ કરવાની ઇચ્છાવાળા આચાર્યએ શિષ્ટોના સમયના=આચારના, પ્રતિપાલન માટે, વિષ્નના વિનાયકની=સમુદાયની, ઉપશાંતિ માટે અને પ્રયોજનાદિના પ્રતિપાદનના અર્થે આદિમાં જ=પ્રંથના પ્રારંભમાં જ, આ=આગળમાં કહેવાનાર, ગાથાસૂત્રનો ઉપન્યાસ કરેલ છે.

#### ગાથા :

णमिऊण वद्धमाणं, सम्मं मणवयणकायजोगेहिं। संघं च पंचवत्थुगमहक्कमं कित्तइस्सामि॥१॥

#### अन्वयार्थः

मणवयणकायजोगेहिं = भन, वयन, अयना योगो वर्डे वद्धमाणं = वर्धभानस्वाभीने संघं च = अने संघने सम्मं णिमऊण = सम्यण् नभीने अहक्कमं = यथाअभे पंचवत्थुगं = पंथवस्तुअने कित्तइस्सामि =હुं डीर्तीश.

### गाथार्थ :

મન, વચન, કાયાના યોગો વડે વર્ધમાનસ્વામીને અને સંઘને સમ્યગ્ નમસ્કાર કરીને ક્રમ પ્રમાણે પંચવસ્તુકને હું કહીશ.

#### ઉત્થાન :

અવતરણિકામાં કહેલ કે શિષ્ટોના આચારના પ્રતિપાલન માટે ગ્રંથકારે મંગલાચરણ કર્યું છે. ત્યાં શિષ્ટોનો આચાર શું છે અને શિષ્ટાચારના પાલન માટે ગ્રંથકારે મંગલાચરણ કેમ કરેલ છે, તે બતાવે છે-

#### रीङा :

तत्र शिष्टानामयं समयः, यदुत-शिष्टाः क्व चिदिष्टे वस्तुनि प्रवर्त्तमानाः सन्त इष्टदेवतानमस्कारपूर्वकं प्रवर्तन्त इति, अयमपि आचार्यो न हि न शिष्ट इत्यतः तत्समयपरिपालनाय,

## ટીકાર્થ:

'तन्न' વાક્યના પ્રસ્તાવમાં છે. શિષ્ટોનો આ સમય છે=આચાર છે, જે चदुत થી બતાવે છે- શિષ્ટો કોઇ પણ ઇષ્ટ વસ્તુમાં પ્રવર્તતા છતા ઇષ્ટદેવતાના નમસ્કારપૂર્વક પ્રવર્તે છે. 'इति' શિષ્ટોના આચારના કથનની સમાપ્તિ માટે છે.

શિષ્ટાચાર બતાવ્યા પછી શિષ્ટાચારના પાલન માટે પ્રસ્તુત મંગલાચરણ કરવાનો હેતુ બતાવે છે-

આ પણ આચાર્ય શિષ્ટ નથી જ એમ નહિ, એથી તેઓના=શિષ્ટોના, સમયના=આચારના, પરિપાલન માટે, પ્રથમ ગાથામાં ગ્રંથકારે મંગલાચરણ કરેલ છે.

## **डि**ट्थान ः

અવતરિણકામાં કહેલ કે વિઘ્નોના સમૂહની શાંતિ માટે ગ્રંથકારે મંગલાચરણ કરેલ છે. તે વાતને સ્પષ્ટ કરતાં બતાવે છે-

સામાન્ય રીતે પ્રશ્ન થાય કે ગ્રંથરચનામાં પોતાને વિઘ્નો દેખાતાં હોય તો વિઘ્નોના નાશ માટે મંગલાચરણ કરવું આવશ્યક છે, પરંતુ કોઇ વિઘ્ન જ ઉપસ્થિત ન થયું હોય તો પછી વિઘ્નોના શમન માટે મંગલાચરણ કેમ કરવું જોઇએ ? તેના સમાધાન માટે પ્રથમ કહે છે-

## ટીકા :

तथा श्रेयांसि बहुविघ्नानि भवन्तीति, उक्तं च-

''श्रेयांसि बहुविघ्नानि भवन्ति महतामपि । अश्रेयसि प्रवृत्तानां क्वापि यान्ति विनायकाः ॥ १ ॥''

#### ટીકાર્થ:

તથા શ્રેયકાર્યો બહુ વિઘ્નોવાળાં હોય છે. અહીં 'તથા' પૂર્વક્રથનના સમુચ્ચયમાં છે અને 'इति' કથનની સમાપ્તિમાં છે.

શ્રેયકાર્યો બહુ વિધ્નોવાળાં હોય છે તે કથનમાં સાક્ષી આપતાં उक्तं च થી કહે છે-

મહાપુરુષોનાં પણ શ્રેયકાર્યો બહુ વિઘ્નોવાળાં હોય છે અને અશ્રેયકાર્યમાં પ્રવૃત્ત પુરુષોનાં વિનાયકો = વિઘ્નો, ક્યાંય પણ ચાલ્યાં જાય છે.

#### **ઉ**ट्यान :

પ્રસ્તુત ગ્રંથ શ્રેયકાર્યરૂપ છે અને શ્રેયકાર્યોમાં ઘણાં વિઘ્નો આવે છે, માટે પ્રસ્તુત ગ્રંથમાં વિઘ્નોના શમન માટે મંગલાચરણ કરેલ છે, તે વાત બતાવે છે-

#### ટી<del>ક</del>ા :

इदं च प्रकरणं सम्यग्ज्ञानहेतुत्वाच्छ्रेयोभूतम्, अतो मा भूद्विघ्न इति विघ्नविनायकोपशान्तये,

#### ટીકાર્થ:

અને આ પ્રકરણ સમ્યગ્ જ્ઞાનનો હેતુ હોવાથી શ્રેયોભૂત છે, આથી આ ગ્રંથરચનામાં વિઘ્ન ન થાઓ, એથી કરીને વિઘ્નના વિનાયકની = સમૂહની, ઉપશાંતિ માટે, પ્રથમ ગાથામાં ગ્રંથકારે મંગલાચરણ કર્યું છે.

## ६८थान ः

શિષ્ટાચારના પ્રતિપાલન માટે અને વિઘ્નોના સમુદાયની શાંતિ માટે ગ્રંથકારે કરેલ મંગલાચરણનો પ્રસ્તુત ગાથામાં રહેલ ભાગ બતાવવા અર્થે કહે છે-

# કીકા :

'निमऊण वद्धमाणं सम्मं मणवयणकायजोगेहिं संघं च' इत्यनेनेष्टदेवतास्तवमाह,

#### ટીકાર્થ:

"મન, વચન, કાયાના યોગો દ્વારા વર્ધમાનસ્વામીને અને સંઘને સમ્યગ્ નમીને" એ પ્રકારના આના દ્વારા = આ કથન દ્વારા, ઇષ્ટદેવતાના = પરમાત્માના, સ્તવને = સ્તુતિને, ગાથાના પૂર્વાર્ધમાં ગ્રંથકાર કહે છે, જેનાથી શિષ્ટોના આચારનું પાલન થાય છે અને ગ્રંથમાં સંભવિત વિઘ્નોનો સમૂહ દૂર થાય છે.

## વિશેષાર્શ :

ભક્તિના ઉપયોગપૂર્વક ઇષ્ટ એવા પરમાત્માની સ્તુતિ કરવાથી વિઘ્ન કરનારાં પાપકર્મોનો નાશ થાય છે. તેથી શિષ્ટોનો ઉચિત આચાર છે કે સર્વ કાર્યમાં ઇષ્ટદેવતાનું સ્મરણ કરવું જોઇએ, જેથી પોતાની ઉચિત પ્રવૃત્તિ સમ્યગ્ ફલવાન બને, અને શિષ્ટ પુરુષો પ્રાયઃ કરીને ઉચિત પ્રવૃત્તિ કરનારા હોય છે. આથી પોતાની ઉચિત પ્રવૃત્તિ સફળ કરવા અર્થે ગ્રંથકાર ઇષ્ટદેવતાનું સ્મરણ કરે છે.

#### ઉत्थान :

વળી, અવતરિષાકામાં કહેલ કે પ્રયોજનાદિના પ્રતિપાદન માટે પ્રથમ ગાથાનો ઉપન્યાસ કરેલ છે. તેથી પ્રશ્ન થાય કે પ્રયોજનાદિનું પ્રતિપાદન કરવાનું પ્રયોજન શું છે ? તે બતાવવા અર્થે કહે છે-

#### ટીકા :

प्रेक्षापूर्वकारिणश्च प्रयोजनादिशून्ये न प्रवर्तन्त इति, उक्तं च-

''सर्वस्यैव हि शास्त्रस्य कर्म्मणो बाऽपि कस्यचित् । यावत्प्रयोजनं नोक्तं तावत् तत्केन गृहाते ॥१॥''

इत्यादि, अतः प्रयोजनादिप्रतिपादनार्थं च 'पंचवत्थुगमहक्कमं कित्तइस्सामि' इत्येतदाह,

## ટીકાર્થ-ભાવાર્થ:

અને પ્રેક્ષાપૂર્વકારીઓ = પ્રેક્ષાપૂર્વક પ્રવૃત્તિ કરનારા વિચારક પુરુષો, પ્રયોજનાદિથી શૂન્ય કાર્યમાં પ્રવર્તતા નથી. 'इति' કથનની સમાપ્તિમાં છે.

વિચારક પુરુષો પ્રયોજનાદિશૂન્યમાં પ્રવૃત્તિ કરતા નથી એ કથનમાં उक્તં च થી સાક્ષી આપે છે-

જે કારણથી સર્વ જ શાસ્ત્રનું અથવા કોઇ પણ કર્મનું જ્યાં સુધી પ્રયોજન કહેવાયું ન હોય, ત્યાં સુધી તે= શાસ્ત્ર કે કર્મ, કોના વડે ગ્રહણ કરાય ? અર્થાત્ વિચારક પુરુષ વડે ગ્રહણ ન કરાય.

આશય એ છે કે વિચારક જીવ પ્રવૃત્તિ કરવાનું પ્રયોજન દેખાય ત્યારે તેમાં પ્રવૃત્તિ કરે છે. તેથી કોઇ પણ શાસ્ત્ર ભણવાથી પોતાને શું પ્રાપ્ત થશે તેનું જ્ઞાન ન હોય અથવા કોઇ પણ ક્રિયા કરવાથી પોતાને શું કળ પ્રાપ્ત થશે તેનું જ્ઞાન ન હોય, ત્યાં સુધી વિચારક જીવ તે શાસ્ત્ર ભણવામાં કે તે ક્રિયા કરવામાં પ્રયત્ન કરતો નથી.

આથી "પંચવસ્તુક નામના ગ્રંથને યથાક્રમે હું કહીશ" એ પ્રકારના કથનને પ્રયોજનાદિનું પ્રતિપાદન કરવા માટે ગાથાના ઉત્તરાર્ધમાં ગ્રંથકાર કહે છે.

★ "प्रयोजनादि"માં आदि पहथी संબંધ અને વિષયનું ગ્રહણ કરવાનું છે અને उक्तं च થી જેમ પ્રયોજનને કહેનાર સાક્ષીગાથા આપી, તેમ 'इत्यादि' શબ્દથી સંબંધને અને વિષયને કહેનાર સાક્ષીગાથાનું ગ્રહણ કરવાનું છે.

#### ઉત્થાન :

પૂર્વમાં કહ્યું કે પ્રયોજનાદિથી શૂન્યમાં વિચારકની પ્રવૃત્તિ થતી નથી, તેથી પ્રયોજનાદિના પ્રતિપાદન માટે ગાથાના ઉત્તરાર્ધમાં 'યથાક્રમે પંચવસ્તુકને કહીશ' એ પ્રમાણે કહેલ છે. હવે ઉત્તરાર્ધના કથનને બીજી રીતે યોજતાં **वा** કારથી કહે છે-

# કીકા :

प्रकरणार्थकथनकालोपस्थितपरसम्भाव्यमानानुपन्यासहेतुनिराकरणार्थं वा;

#### ટીકાર્થ:

અથવા પ્રકરણાર્થના કથનકાલમાં ઉપસ્થિત એવા પર વડે સંભાવ્યમાન એવા અનુપન્યાસના હેતુના નિરાકરણ માટે 'યથાક્રમ પંચવસ્તુકને કહીશ' એમ ગાથાના ઉત્તરાર્ધમાં કહેલ છે.

#### ભાવાર્થ :

*ગ્રંથકાર પ્રકરણના અર્થને કહેવા માટે તત*પર થયા તે સમયે ઉપસ્થિત એવો કોઇ જીવ અનુપન્યાસના હેતુની સંભાવના કરે કે આ ગ્રંથ પ્રયોજન, અભિષેય અને સંબંધ વગરનો છે, માટે આ ગ્રંથની રચના કરવી જોઇએ નહીં. તેના નિરાકરણ માટે 'યથાક્રમ પંચવસ્તુને કહીશ', તેમ ગ્રંથકારે કહેલ છે.

#### **डिट्यान**ः

પર વડે રજૂ કરાતા અનુપન્યાસના કારણને સ્પષ્ટ કરવા માટે **તથાદિ** થી કહે છે-

#### ટી<del>ક</del>ા :

तथाहि-पञ्चवस्तुकाख्यं प्रकरणमारभ्यत इत्युक्ते सम्भावयत्येवं वादी पर:, नारब्धव्यमेवेदं प्रकरणं, प्रयोजनरहितत्वात् उन्मत्तकविरुत्तवत्, तथा निरभिधेयत्वात् काकदन्तपरीक्षावत्, तथाऽसम्बन्धत्वात् दशदा-डिमानीत्यादिवाक्यवत्; अतोऽमीषां हेतूनामसिद्धतोद्विभाविषयेत्येतदाह'पंचवत्थुगमहक्कमं कित्तइस्सामि'।

## टीङार्थ :

પંચવસ્તુક નામના પ્રકરણનો આરંભ કરાય છે, એ પ્રમાણે કહેવાયે છતે, પર વાદી આ પ્રમાણે સંભાવના કરે છે- આ પ્રકરણ આરંભ કરવા યોગ્ય જ નથી; કેમ કે ઉન્મત્ત કવિના રુતની=વચનની, જેમ પ્રયોજનથી રહિતપણું છે, અને કાગડાના દાંતની પરીક્ષાની જેમ નિરભિષયપણું છે, તથા 'દશ દાડમો' ઇત્યાદિ વાક્યની જેમ અસંબંધપણું છે. આથી આ હેતુઓની અસિદ્ધતાનું ઇદ્ધિભાવન કરવાની ઇચ્છા વડે "પંચવસ્તુકને યથાક્રમે હું કીર્તન કરીશ" એ પ્રકારના કથનને મૂળગાથાના ઉત્તરાર્ધમાં કહે છે.

## ભાવાર્થ :

પરવાદીના કહેવાનો આશય એ છે કે પંચવસ્તુ નામના ગ્રંથની રચના કરવી ઉચિત નથી; કેમ કે ઉન્મત્ત કવિ જેવી રીતે યથાતથા બોલે છે, વસ્તુતઃ તેના બોલવાનું કોઇ પ્રયોજન નથી, તેવી રીતે આ પ્રકરણની રચના પ્રયોજન રહિત છે.

વળી, કાગડાને દાંત હોતા નથી, છતાં કોઇને ઇચ્છા થાય કે મારે કાગડાના દાંતની પરીક્ષા કરવી છે, તો પરીક્ષાના વિષયભૂત વસ્તુ નહીં હોવાથી તે પરીક્ષા જેમ વિષય વગરની છે, તેમ ગ્રંથ રચવાનો કોઇ વિષય નહીં હોવાથી ગ્રંથનો આરંભ કરવો નિર્વિષયક છે.

વળી, કોઇ સહસા 'દશ દાડમ' બોલે, તો તે વાક્ય જેમ સંબંધ વગરનું જણાય છે, તેમ પ્રસ્તુત ગ્રંથમાં પણ કોઇ સંબંધ નથી, માટે આ ગ્રંથ અસંબંધ છે.

આ પ્રકારના પરવાદીના કથનને સામે રાખીને ગ્રંથકારે પરવાદીના આ હેતુઓની અસિદ્ધતા પ્રગટ કરવાની ઇચ્છાથી ''પંચવસ્તુક નામના ગ્રંથનું યથાક્રમે કીર્તન કરીશ'', એમ ગાથાના ઉત્તરાર્ધમાં કહેલ છે.

#### વિશેષાર્થ:

'પંચવસ્તુકને યથાક્રમે હું કહીશ' એ કથન દ્વારા પ્રયોજનાદિ કેવી રીતે પ્રતિપાદન થયાં ? એ પ્રકારની વિચારકને જીજ્ઞાસા થાય. તેના સમાધાન માટે પ્રસ્તુત ગ્રંથમાં પ્રયોજનાદિ જણાવવાં આવશ્યક છે, અને તે આ પ્રમાણે-

પ્રસ્તુત ગ્રંથમાં વક્તાનું પ્રયોજન અને શ્રોતાનું પ્રયોજન, એમ બે પ્રકારે પ્રયોજન છે અને તે બંને પ્રયોજનના પણ સાક્ષાત્ અને પરંપર એમ બે ભેદો છે.

ગ્રંથ ભણાવવામાં વક્તાનું સાક્ષાત્ પ્રયોજન એ છે કે શ્રોતાને પાંચ વસ્તુઓનો સમ્યગ્ બોધ કરાવવો અને મોક્ષમાર્ગમાં જોડવો, અને વક્તાનું પરંપર પ્રયોજન એ છે કે શ્રોતાને પંચવસ્તુઓનો બોધ કરાવવા દ્વારા અને મોક્ષમાર્ગમાં જોડવા દ્વારા પોતે મોક્ષની પ્રાપ્તિ કરવી.

ત્રંથ ભણવામાં શ્રોતાનું સાક્ષાત્ પ્રયોજનં પાંચ વસ્તુઓનો બોધ કરવો એ છે, અને પરંપર પ્રયોજન સમ્યગ્ બોધ પ્રમાણે ઉચિત પ્રવૃત્તિ કરીને મોક્ષ પ્રાપ્ત કરવો એ છે.

વળી, આ ગ્રંથનો વિષય પાંચ વસ્તુ છે, જે પાંચ વસ્તુઓ આગળની ગાથામાં ગ્રંથકાર સ્વયં બતાવવાના છે. તેથી આ ગ્રંથરચના નિર્વિષયક નથી.

પ્રસ્તુત ગ્રંથનો સંબંધ બે પ્રકારનો છે: (૧) ગુરુપર્વક્રમલક્ષણ સંબંધ અને (૨) વાચ્યવાચકભાવરૂપ સંબંધ. ગુરુપર્વક્રમ સંબંધથી આ ગ્રંથ સર્વજ્ઞકથિત છે, કેમ કે સર્વજ્ઞથી કહેવાયેલા જે પદાર્થો ગુરુના સંબંધથી ગ્રંથકારને પ્રાપ્ત થયા છે તે પદાર્થો ગ્રંથકાર દ્વારા આ ગ્રંથમાં બતાવાયા છે, તેથી ગુરુપર્વક્રમ સંબંધથી આ ગ્રંથ જિનવચન અનુસારે રચાયો છે અને તેથી આ સંબંધનું જ્ઞાન થવાથી આ ગ્રંથ મુમુક્ષુ માટે ઉપાદેય છે, એમ સિદ્ધ થાય છે. વળી, પ્રસ્તુત ગ્રંથ પાંચ વસ્તુઓનો વાચક છે અને એનાથી વાચ્ય એવી પાંચ વસ્તુઓ છે. આમ, આખા ગ્રંથની શબ્દરાશિ પાંચ વસ્તુઓ સાથે વાચ્યવાચકભાવરૂપે સુસંબદ્ધ છે, પણ અસંબદ્ધ નથી. તેથી પાંચ વસ્તુઓના જ્ઞાનના અર્થીએ આ ગ્રંથમાં યત્ન કરવો જોઇએ, એ પ્રકારનો અર્થ ફલિત થાય છે.

'પંચવસ્તુકને યથાક્રમે કીર્તન કરીશ' એટલા કથનથી સંક્ષેપમાં પ્રયોજનાદિ આ રીતે પ્રાપ્ત થાય છે- અહીં કહેવાનાર પાંચ વસ્તુઓ આત્મકલ્યાણના કારણીભૂત પ્રવ્રજયાવિધાન આદિ છે. તેથી આ ગ્રંથ ભણવાથી શ્રોતાને પાંચ વસ્તુઓનો બોધ થાય છે અને પરંપરાએ મોક્ષફલની પ્રાપ્તિ થાય છે, એ અર્થ જણાતો હોવાથી આ ગ્રંથ પ્રયોજનથી યુક્ત છે; અને આ ગ્રંથનો વિષય પાંચ વસ્તુ છે, તેથી આ ગ્રંથનું કથન નિરિભિષય નથી; અને આ ગ્રંથના શબ્દો પ્રવ્રજયાવિધાનાદિ પાંચ વસ્તુઓના વાચક છે, તેથી વાચ્યવાચકભાવ સંબંધ પણ છે; અને પાંચ વસ્તુ ગ્રંથકારે પોતાની મતિથી કહી નથી, પણ સર્વજ્ઞના વચનાનુસારે કહેલ છે, તેથી ગુરુપર્વક્રમલક્ષણ સંબંધ પણ આ ગ્રંથમાં અર્થથી જણાય છે. માટે આ ગ્રંથ સંબંધથી યુક્ત છે.

# કીકા :

एष तावदाथाप्रस्ताव: समुदायार्थश्च, अधुनाऽवयवार्थोऽभिधीयते-

#### टीङार्थ :

આ = ઉપરમાં વર્ષન કર્યું એ, ગાથાનો પ્રસ્તાવ અને સમુદાયાર્થ છે. હવે મૂળગાથામાં રહેલ અવયવોનો અર્થ કહેવાય છે-

#### ભાવાર્થ :

"શિષ્ટોના સમયના પાલન, વિઘ્નોના શમન અને પ્રયોજનાદિના પ્રતિપાદન માટે આ ગાથાસૂત્ર મૂકેલ છે", એ કથન પ્રસ્તુત ગાથાનો પ્રસ્તાવ છે. વળી ગાથાના પૂર્વાર્ધથી વર્ધમાનસ્વામીને અને સંઘને નમસ્કાર કરીને ગાથાના ઉત્તરાર્ધથી પાંચ વસ્તુને કહેવાની ગ્રંથકારે પ્રતિજ્ઞા કરી, એ આખી ગાથાનો અર્થ છે. હવે ગાથાના દરેક અવયવોનો અર્થ કરે છે.

#### ટીકા :

नत्वा = प्रणम्य, कं? इत्याह-वर्द्धमानं-वर्त्तमानतीर्थाधिपतिं तीर्थकरं, तस्य हि भगवत एतन्नामः यथोक्तं-'अम्मापिउसं ति बद्धमाणे' इत्यादि, कथं नत्वा ? इत्यत आह-सम्यग्मनोवाक्काययोगैः सम्यगिति प्रवचनोक्तेन विधिना, मनोवाक्काययोगैः = मनोवाक्कायव्यापारैः, अनेनैवंभूतमेव भाववन्दनं भवतीत्येतद्,

### ટીકાર્થ:

નમીને = પ્રજ્ઞામ કરીને, કોને ? એથી કહે છે-

વર્તમાન તીર્થના અધિપતિ તીર્થંકર એવા વર્ધમાનને નમસ્કાર કરીને હું કીર્તન કરીશ; જે કારણથી તે ભગવાનનું = વર્તમાન તીર્થના અધિપતિ તીર્થંકર ભગવાનનું, આ = 'વર્ધમાન'એ, નામ છે.

તેમાં **યથો**क्तं થી સાક્ષી આપે છે-

'अम्मापिउसं ति वद्धमाणे' = "માતા-પિતા સંબંધી વર્ધમાન" ઇત્યાદિ કહેવાયું છે. કઇ રીતે નમસ્કાર કરીને ? એથી કહે છે - મન, વચન અને કાયાના યોગો દ્વારા = મન, વચન અને કાયાના વ્યાપારો દ્વારા, સમ્યગ્ = પ્રવચનમાં કહેવાયેલ વિધિપૂર્વક, નમસ્કાર કરીને. આના દ્વારા = આ કથન દ્વારા, આવા પ્રકારનું જ ભાવવંદન થાય છે, એથી કરીને આ છે = મન, વચન, કાયાના યોગો દ્વારા સમ્યગ્ નમનનું ગ્રહણ કરેલ છે.

# કીકા :

आह च, मनोवाक्काययोगैरसम्यगपि नमनं भवतीति सम्यग्ग्रहणं;

# ડીકાર્થ:

અને કહે છે- મન, વચન અને કાયાના યોગો વડે અસમ્યગ્ પણ નમન થાય છે, એથી મૂળગાથામાં 'સમ્યગ્'નું ગ્રહણ છે.

## ભાવાર્થઃ

કાયાથી હાથ જોડીને, વચનથી नमामि એમ વચનપ્રયોગ કરવા દ્વારા અને હું વર્ધમાન સ્વામીને નમસ્કાર કરું છું તે પ્રકારનું મનમાં ચિંતવન કરવાથી મન, વચન અને કાયાના યોગોથી નમસ્કાર થાય છે.

www.jainelibrary.org

વળી, શાસમાં કહેલા ભગવાનના ગુણો જાણીને તે ગુણોના મહત્ત્વને કારણે હૈયામાં ભગવાન પ્રત્યે બહુમાનભાવ વધતો હોય, તે બહુમાનભાવથી પ્રેરાઇને શાસમાં કહેલી વિધિપૂર્વક કાયાથી ભગવાનને નમસ્કાર કરતો હોય અને વચનથી નમસ્કારના વાચક શબ્દોનું શુદ્ધ ઉચ્ચારણ કરતો હોય, વળી મન પણ ભગવાનના ગુણોના ચિંતવનમાં ઉપયુક્ત હોય કે જેના દ્વારા દ્રવ્યસંકોચ અને ભાવસંકોચ પ્રગટતો હોયઃ તેવી નમસ્કારની ક્રિયા સમ્યગ્ નમસ્કારની ક્રિયા બને છે અને તેના સિવાય મન, વચન અને કાયાથી કરાતી નમસ્કારની ક્રિયા પણ અસમ્યગ્ બને છે. તેથી 'સમ્યગ્' શબ્દને નમસ્કારની ક્રિયાના વિશેષણરૂપે પ્રહણ કરેલ છે.

#### ટીકા :

आह-एवमपि सम्यगित्येतदेवास्तु, अलं मनोवाक्काययोगग्रहणेन, सम्यग्नमनस्य तदव्यभिचारित्वात्, नैतदेवम्, एकपदव्यभिचारेऽपि "अब्द्रव्यं पृथिवीद्रव्यं" इत्यादौ विशेषणविशेष्यभावदर्शनादिति ।

## ટીકાર્થ:

અહીં કોઇ आह થી શંકા કરે છે-

આ રીતે પણ = મન, વચન, કાયાના યોગો દ્વારા અસમ્યગ્ પણ નમસ્કાર થતું હોવાથી સમ્યગ્પદના પ્રહણને સ્વીકારીએ એ રીતે પણ, સમ્યગ્ એ પ્રકારનું આ જ હો = વિશેષણ જ હો; મન, વચન, કાયાના યોગોના પ્રહણ વડે સર્યું; કેમ કે સમ્યગ્ નમનનું તેની સાથે = મન, વચન, કાયાના યોગોની સાથે, અવ્યભિચારીપણું છે.

આ શંકાનું સમાધાન કરતાં ગ્રંથકાર કહે છે-

આ આમ નથી અર્થાત્ મન, વચન અને કાયાના યોગોને છોડીને માત્ર સમ્યગ્પદ પ્રહણ કરવું ઉચિત છે એ એમ નથી; કેમ કે એક પદનો વ્યભિચાર હોતે છતે પણ અब્દ્રવ્યં, પૃથિવીદ્રવ્યં ઇત્યાદિમાં વિશેષણ- વિશેષ્યભાવનું દર્શન થાય છે. 'इति' પૂર્વપક્ષીએ કરેલ શંકાના ગ્રંથકારે કરેલ સમાધાનની સમાપ્તિ અર્થક છે.

## ભાવાર્થ :

अब्द्रव्यं, पृथिवीद्रव्यं એ ૫૬માં 'द्रव्यं' શબ્દ વ્યભિચારી છે અને 'अप्' અને 'पृथिवी' શબ્દ અવ્યભિચારી છે, તે આ પ્રમાણે-

પાણી અને પૃથ્વી દ્રવ્ય હોવાથી અપ અને પૃથ્વી શબ્દ દ્રવ્ય સાથે અવ્યભિચારી છે, જ્યારે દ્રવ્ય પાણી પણ હોય, પૃથ્વી પણ હોય અને પાણી-પૃથ્વીથી અન્ય એવું તેજ વગેરે પણ હોય, તેથી દ્રવ્ય શબ્દ પાણી અને પૃથ્વી સાથે વ્યભિચારી છે.

આમ, જે સ્થાનમાં એક પદ વ્યભિચારી હોય, તે સ્થાનમાં પણ વિશેષણ-વિશેષ્યભાવ થઇ શકે. તેથી પ્રસ્તુતમાં સમ્યગ્ નમસ્કાર એ મન-વચન-કાયા સાથે અવ્યભિચારી હોવા છતાં મન-વચન-કાયાના યોગો સમ્યગ્ની સાથે વ્યભિચારી છે, તોપણ મન-વચન-કાયાના યોગોને વિશેષણ તરીકે ગ્રહણ કરીને તે ત્રણેય યોગોથી વિશિષ્ટ એવા સમ્યગ્ નમસ્કારનું અહીં ગ્રહણ છે.

વળી, જયાં વિશેષણ-વિશેષ્યભાવ હોય ત્યાં કોઇ વખત બંને પદનો વ્યભિચાર હોય તો ક્યારેક એક પદનો વ્યભિચાર હોય. જેમ કે, 'નીલ ઉત્પલ' અહીં બંને પદનો વ્યભિચાર છે; કેમ કે સર્વ નીલ વસ્તુ ઉત્પલ જ હોય એવો નિયમ નથી, બીજી વસ્તુ પણ નીલ હોય. તેવી રીતે સર્વ ઉત્પલ નીલ જ હોય એવો પણ નિયમ નથી; કેમ કે ઉત્પલ રક્ત વગેરે પણ હોય. અને 'અપ્દ્રવ્ય' એ સ્થળે એક પદનો વ્યભિચાર છે; કેમ કે પાણી દ્રવ્ય જ છે, તેથી અપ્પદ દ્રવ્યપદનો વ્યભિચારી નથી; પરંતુ સર્વ દ્રવ્ય પાણીરૂપ જ નથી, પૃથ્વી વગેરે રૂપ પણ છે, આથી દ્રવ્યપદ અપ્પદનો વ્યભિચારી છે. એ રીતે 'પૃથ્વીદ્રવ્ય' એ સ્થળે પણ એક પદનો વ્યભિચાર છે; કેમ કે પૃથ્વી દ્રવ્ય હોવાથી પૃથ્વીપદ દ્રવ્યપદનો વ્યભિચારી નથી; પરંતુ સર્વ દ્રવ્ય પૃથ્વીરૂપ જ નથી, પાણી વગેરે રૂપ પણ છે, આથી દ્રવ્યપદ પૃથ્વીપદનો વ્યભિચારી છે.

આ રીતે સમ્યગ્ નમસ્કાર કરવાની ક્રિયા સાથે ત્રણે યોગોનો અવ્યભિચાર છે, તોપણ ત્રણે યોગો સાથે સમ્યગ્ નમનનો વ્યભિચાર છે. આથી એક પદ વ્યભિચારી હોવા છતાં ત્રણેય યોગોને વિશેષણરૂપે અને સમ્યગ્પદને વિશેષ્યરૂપે ગ્રહણ કરવામાં કોઇ દોષ નથી.

#### शक्षाः

न केवलं वर्द्धमानं नत्वा, किन्तु सङ्घं च = सम्यग्दर्शनादिसमन्वितप्राणिगणं च नत्वा, किम्? इत्याह-पञ्चवस्तुकं यथाक्रमं कीर्त्तियव्यामि, प्रव्रज्याविधानादीनि पञ्चवस्तूनि यस्मिन् प्रकरणे तत्पञ्चवस्तु, पञ्चवस्त्वेव पञ्चवस्तुकं ग्रन्थं, यथाक्रममिति यो यः क्रमो यथाक्रमः = यथापरिपाटि, कीर्त्तियव्यामि = संशब्दियव्यामीति गाथार्थः ॥ १ ॥

## टीङार्थ :

કેવલ વર્ષમાનસ્વામીને નમીને નહીં, પરંતુ સંઘને = સમ્યગ્દર્શનાદિથી સમન્વિત એવા પ્રાક્ષિગણને, નમીને, શું ? એથી કહે છે- પંચવસ્તુકને યથાક્રમે હું કીર્તીશ. આ કથનને સ્પષ્ટ કરે છે- પ્રવ્રજયાવિધાનાદિ પાંચ વસ્તુઓ જે પ્રકરણમાં છે તે પંચવસ્તુ; પંચવસ્તુ જ પંચવસ્તુક ગ્રંથ છે. યથાક્રમ એટલે જે જે ક્રમ છે તે તે ક્રમ પ્રમાણે, યથાક્રમે = યથાપરિપાટીએ, હું કીર્તન કરીશ = હું સંશબ્દ કરીશ. એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

'સંઘ' એટલે સમ્યગ્દર્શનાદિ ગુણોથી યુક્ત જીવોનો સમુદાય. તેથી એ પ્રાપ્ત થાય કે સમ્યગ્દર્શન, સમ્યગ્જ્ઞાન અને સમ્યગ્ચારિત્ર આદિ ગુણોવાળા સાધુ, સાધ્વી, શ્રાવક, શ્રાવિકારૂપ સંઘને પણ અહીં નમસ્કાર કરેલ છે. જોકે ગ્રંથકાર ચારિત્રમાં છે, તેથી શ્રાવક-શ્રાવિકાને નમસ્કાર કરે નહીં, તોપણ ગુણોના સમુદાયરૂપ સંઘ જેમ કેવલજ્ઞાન પામ્યા પછી તીર્થંકરોને પણ નમસ્કાર કરવા યોગ્ય છે, તેમ ચારિત્રમાં સ્થિત આચાર્યને પણ નમસ્કાર કરવા યોગ્ય છે.

પંચવસ્તુ શું છે ? તેથી કહે છે કે પ્રવ્રજયાવિધાન આદિ પાંચ વસ્તુઓ જે પ્રકરણમાં છે તે પંચવસ્તુ નામનો ગ્રંથ છે; અને પ્રવ્રજયાવિધાન આદિ પાંચ વસ્તુઓનું જે ક્રમથી સેવન કરવાનું છે, તે ક્રમથી જ ગ્રંથકાર પ્રસ્તુત ગ્રંથમાં નિરૂપણ કરવાના છે, પરંતુ ઉત્ક્રમથી કે અક્રમથી કરવાના નથી. !!૧!!

### અવતરશિકા :

अधिकृतानि पञ्चवस्तून्युपदर्शयन्नाह-

### અવતરણિકાર્થ:

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે યથાક્રમે પાંચ વસ્તુઓને હું કહીશ. તેથી અધિકૃત એવી પાંચ વસ્તુઓને દર્શાવતાં ગ્રંથકાર કહે છે-

### गाथा :

पळज्जाए विहाणं पइदिणकिरिया वएसु ठवणा य । अणुओगगणाणुण्णा संलेहण मो इइ पंच ॥ २ ॥

#### अन्तवार्धः

पळ्जाए विहाणं=પ્રવ્રજયાનું વિધાન, पइदिणिकिरिया=પ્રતિદિનિકિયા, वएसु ठवणा य=અને વ્રતોમાં સ્થાપના, अणुओगगणाणुण्णा=અનુયોગ અને ગણની અનુશા, संलेहण=સંલેખનાः इइ=આ રીતે=આ જ ક્રમથી, पंच=પાંચ (વસ્તુઓ) છે.

★ 'मो' पाहपूर्ति भाटे छे.

### ગાથાर्थ :

પ્રવ્રજયાનું વિદ્યાન, પ્રતિદિનક્રિયા, વ્રતોમાં સ્થાપના, અનુયોગની અને ગણની અનુજ્ઞા અને સંલેખનાઃ આ જ ક્રમથી પાંચ વસ્તુઓ છે.

# ટીકા :

प्रव्रज्याया:-वक्ष्यमाणलक्षणाया: विधानम् इति विधि: । तथा प्रतिदिनक्रिया इति प्रतिदिनं=प्रत्यहं क्रिया=चेष्ठा प्रतिदिनक्रिया, प्रव्रजितानामेव चक्रवालसामाचारीति भाव:। तथा व्रतेषु स्थापना च इति हिंसाऽनृतस्तेयाऽब्रह्मपरिग्रहेभ्यो विरतय: व्रतानि तेषु स्थापना सामायिकसंयतस्योपस्थापनेत्यर्थ:, ननु व्रतानां स्थापनेति युक्तम्, तत्र तेषामारोप्यमाणत्वात्; उच्यते, सामान्येन व्रतानामनादित्वात् तेषु व्रतेषु तस्योपस्थाप्यमानत्वात्, इत्थमप्यदोष एव। तथा अनुयोगगणानुज्ञा इति अनुयोजनमनुयोगः सूत्रस्य निजेनाभिधेयेन सम्बन्धनं व्याख्यानिमत्यर्थः, गणस्तु गच्छोऽभिधीयते, अनुयोगश्च गणश्चानुयोगगणौ तयोरनुज्ञा प्रवचनोक्तेन विधिना स्वातन्त्र्यानुज्ञानिमिति। संलेखना चेति संलिख्यते शरीरकषायादि यया तपःक्रियया सा संलेखना, यद्यपि सर्वेव तपःक्रियेयं, तथाऽप्यत्र चरमकालभाविनी विशिष्टेव संलेखनोच्यत इति ।

★ "इत्थमि" માં 'अपि'થી એ જણાવવું છે કે "સાધુમાં વ્રતોનું આરોપણ કરવું" એમ કહેવામાં તો વાંધો નથી, પરંતુ "વ્રતોમાં સાધુની સ્થાપના કરવી," **એમ કહેવામાં પછ** વાંધો નથી.

# ટીકાર્થ:

૧. કહેવાનાર લક્ષણવાળી પ્રવ્રજ્યાનું વિધાન = વિધિ.

- ૨. તથા પ્રતિદિનિક્રિયા એટલે પ્રતિદિન=પ્રતિદિવસ, ક્રિયા≕ચેષ્ટા, એ પ્રતિદિનની ક્રિયા; પ્રવ્રજિતોની જ ચક્રવાલ સામાચારી. એ પ્રકારનો ભાવ છે.
- ૩. અને વ્રતોમાં સ્થાપના એટલે હિંસા, અનૃત, સ્તેય, અબ્રહ્મ અને પરિગ્રહથી વિરતિ એ વ્રતો છે. તેઓમાં સ્થાપના અર્થાત્ સામાયિક સંયમવાળાની ઉપસ્થાપના.

ननु થી પૂર્વપક્ષી કહે છે**-**

'વ્રતોની સ્થાપના' એ પ્રમાણે યુક્ત છે; કેમ કે ત્યાં≔સાધુમાં, તેઓનું આરોપ્યમાનપણું છે=વ્રતોનું આરોપણ કરાય છે.

તેને ગ્રંથકાર उच्यतेથી જવાબ આપે છે-

સામાન્યથી વ્રતોનું અનાદિપણું હોવાથી તે વ્રતોમાં તેનું ઉપસ્થાપ્યમાનપણું હોવાને કારણે = પ્રવ્રજિતની ઉપસ્થાપના કરાતી હોવાને કારણે, 'વ્રતોમાં સાધુની સ્થાપના' એવું ત્રીજી વસ્તુનું નામ છે. આ રીતે પણ = 'સાધુમાં વ્રતોની સ્થાપના' એમ કહીએ એ રીતે પણ, અદોષ જ છે.

- ૪. તથા અનુયોગગણની અનુજ્ઞા એટલે અનુયોજવું અર્થાત્ સૂત્રનો પોતાના અભિષય સાથે સંબંધ કરવો = વ્યાખ્યાન કરવું, એ અનુયોગ. વળી ગણ ગચ્છ કહેવાય છે, અનુયોગ અને ગણ એ અનુયોગગણ. તે બેની અનુજ્ઞા = પ્રવચનમાં કહેવાયેલ વિધિ વડે સ્વતંત્રપણાનું અનુજ્ઞાન અર્થાત્ સ્વતંત્રતાની રજા આપવી, તે અનુયોગગણની અનુજ્ઞા.
- પ. અને સંલેખના એટલે જે તપ-ક્રિયા વડે શરીર, કષાયાદિ સંલેખાય છે=કૃશ કરાય છે, તે સંલેખના. જોકે સર્વ જ તપ-ક્રિયા આ છે=સંલેખના છે, તોપણ અહીં=પ્રસ્તુત ગ્રંથમાં, ચરમકાલમાં થનારી વિશિષ્ટ જ તપ-ક્રિયા સંલેખના કહેવાય છે. એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

પ્રવ્રજ્યાવિધાન, પ્રતિદિનિકિયા, વ્રતસ્થાપના, અનુયોગગણાનુજ્ઞા અને સંલેખના એ પાંચ વસ્તુઓનું આ ગ્રંથમાં વર્ણન કરવામાં આવશે. પ્રવ્રજયાવિધાન એટલે દીક્ષા કોણ આપી શકે ? કોને આપી શકે ? કેવી રીતે આપી શકે ? વગેરે દીક્ષાસંબંધી વિધિ. પ્રતિદિનિકિયા એટલે ચક્રવાલ સામાચારી અર્થાત્ દરરોજ આચરવા યોગ્ય સાધુઓના આચારો. વ્રતસ્થાપના એટલે વ્રતોમાં સાધુની સ્થાપના કરવી અર્થાત્ સાધુઓને પાંચ મહાવ્રતોનું પ્રદાન કરવું. હિંસા, જૂઠ, ચોરી, અબ્રહ્મ અને પરિગ્રહ એ પાંચ પાપોનો પ્રતિજ્ઞાપૂર્વક ત્યાગ કરવો એ પાંચ મહાવ્રતો છે.

અહીં પ્રશ્ન થાય કે "વ્રતોમાં સાધુની સ્થાપના કરવી" એમ નહીં, કિંતુ "સાધુમાં વ્રતોની સ્થાપના કરવી", એમ કહેવું જોઇએ; કારણ કે વ્રતોમાં સાધુનું આરોપણ થતું નથી, કિન્તુ સાધુમાં વ્રતોનું આરોપણ કરવામાં આવે છે. તેનું સમાધાન આપતાં ગ્રંથકાર કહે છે કે, સામાન્યથી વ્રતો અનાદિકાળથી રહેલાં છે, અને અનાદિકાળથી રહેલાં તે વ્રતોમાં સાધુની સ્થાપના કરવામાં આવે છે અર્થાત્ વ્રતોમાં સાધુનું આરોપણ કરવામાં આવે છે. આથી "વ્રતોમાં સાધુની સ્થાપના કરવી" એમ કહેવામાં પણ વાંધો નથી.

અનુયોગ એટલે સૂત્રનો તેના અભિધયની=અર્થની, સાથે સંબંધ કરવો અર્થાત્ સૂત્રના અર્થનું વ્યાખ્યાન કરવું. ગણ એટલે સાધુઓનો ગચ્છ=સમુદાય, અને શાસ્ત્રોક્ત વિધિથી અનુયોગની અને ગણની અનુજ્ઞા= અનુમતિ આપવી, તે અનુયોગગણાનુજ્ઞા. બીજાઓને સૂત્રોના અર્થની વાચના આપવાની=સૂત્રોના અર્થને સમજાવવાની, અનુમતિ આપવી, તે અનુયોગઅનુજ્ઞા; અને સાધુગણના નાયક બનાવીને સાધુગણના પાલનની અનુમતિ આપવી અર્થાત્ સાધુઓને સંભાળવાની જવાબદારી સોંપવી, તે ગણાનુજ્ઞા. સંલેખના એટલે જેનાથી શરીર અને કષાયાદિ ક્ષીણ થાય, તેવી તપક્રિયા. જોકે બધી જ તપક્રિયા સંલેખના છે, તોપણ મરણ સમયે કરાતી વિશિષ્ટ જ તપક્રિયાને અહીં સંલેખના કહેવામાં આવે છે.

### ટીકા :

मो इति पूरणार्थो निपात:, इति पञ्च इति एवं=अनेनैव क्रमेण पञ्चवस्तूनि; तथाहि-प्रव्रज्याविधाने सित सामायिकसंयतो भवति, संयतस्य प्रतिदिनक्रिया, क्रियावतश्च व्रतेषु स्थापना, व्रतस्थस्य चानुयोगगणानुज्ञे सम्भवतश्चरमकाले च संलेखनेति गाथार्थ: ॥२॥

# टीङार्थ :

મૂળગાથામાં मो પૂરણના=વાક્ય પૂરવાના, અર્થવાળો નિષાત છે, 'इइ पंच'માં રહેલ 'इति'નો અર્થ एवम् છે અને एवम् नું તાત્પર્ય બતાવવા કહ્યું કે अनेनैव क्रमेण=આ જ ક્રમથી, અને 'पंच'નો અર્થ કર્યો કે पञ्चवस्तूनि=પાંચ વસ્તુઓ છે; અર્થાત્ પ્રસ્તુત ગાથામાં બતાવ્યું, એ જ ક્રમથી પાંચ વસ્તુઓ છે; અને પાંચ વસ્તુઓ આ જ ક્રમથી કેમ છે ? તે तथाहि થી સ્પષ્ટ કરે છે-

પ્રવ્રજ્યાનું વિધાન કરાયે છતે = દીક્ષા લેવાની વિધિ કરાયે છતે, જીવ સામાયિક સંયમવાળો થાય છે. સંયતની પ્રતિદિનિક્રિયા હોય છે અને ક્રિયાવાળાની વ્રતોમાં સ્થાપના થાય છે, જે પાંચ ચારિત્રમાંથી બીજા છેદોપસ્થાપ્યચારિત્રરૂપ છે; અને વ્રતસ્થને અનુયોગ અને ગણની અનુજ્ઞા સંભવે છે અર્થાત્ વ્રતોમાં રહેલાને ક્રમે કરીને શાસ્ત્રાભ્યાસ કર્યા પછી સંપન્ન થતાં અનુયોગની અને ગણની અનુજ્ઞા આપવામાં આવે છે, અને ચરમકાલમાં=જીવનના અંતકાળે, સંલેખના હોય છે. એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે. IIરII

# અવતરશિકા :

साम्प्रतममीषामेव वस्तुत्वप्रतिपादनार्थमाह-

### अवतरशिङार्थः

હવે આમના જ = પ્રવ્રજયાવિધાનાદિ પાંચના જ, વસ્તુત્વનું પ્રતિપાદન કરવા માટે કહે છે અર્થાત્ પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે આ પાંચ વસ્તુ છે, ત્યાં શંકા થાય કે પ્રવ્રજયાવિધાનાદિ પાંચને જ વસ્તુ કેમ કહી ? તેથી પ્રવ્રજયાવિધાનાદિ પાંચ વસ્તુઓનું જ વસ્તુપણું બતાવવા માટે કહે છે-

#### ગાયા :

एए चेव य वत्थू वसंति एएसु नाणमाईया । जं परमगुणा सेसाणि हेउफलभावओ हुंति ॥ ३ ॥

### अन्पयार्थ :

एए चेव य वत्थू=અને આ જ=પ્રવ્રજયાવિધાનાદિ પાંચ જ, વસ્તુઓ છે. जं=જે કારણથી नाणमाईया परमगुणा=જ્ઞાનાદિ પરમગુણો एएसु=આમાં=પ્રવ્રજયાવિધાનાદિ પાંચમાં, वसंति=વસે છે (અને) सेसाणि =શેષ વસ્તુઓ हेउफलभावओ हुंति=હેતુ-ફળના ભાવથી છે.

- ★ 'चेव' एवं डार्ना अर्थमां छे.
- 🖈 'च' પૂર્વગાથાના સમુચ્ચય અર્થે છે.

### आधार्थ :

અને પ્રવ્રજ્યાવિધાનાદિ પાંચ જ વસ્તુઓ છે; જે કારણથી જ્ઞાનાદિ પરમગુણો પ્રવ્રજયાવિધાનાદિ પાંચમાં વસે છે અને શેષ વસ્તુઓ હેતુ અને ફળના ભાવથી છે.

### ટીકા :

एतान्येव प्रव्रज्याविधानादीनि शिष्याचार्यादिजीवद्रव्याश्रयत्वात् तत्त्वतस्तद्रूपत्वाद् वस्तूनि, एतेष्वेव भावशब्दार्थोपपत्तेः, तथा चाह- वसन्ति एतेषु=प्रव्रज्याविधानादिषु ज्ञानादयः=ज्ञानदर्शनचारित्रलक्षणाः, यत्=यस्मात् परमगुणाः=प्रधानगुणाः,

# ટીકાર્થ:

આ જ = પ્રવ્રજયાવિધાનાદિ જ, વસ્તુઓ છે; કેમ કે શિષ્ય, આચાર્યાદિરૂપ જીવદ્રવ્યમાં આશ્રયપર્શું હોવાથી તત્ત્વથી પ્રવ્રજયાવિંધાનાદિનું તેરૂપપર્શું છે=જીવદ્રવ્યરૂપપર્શું છે.

# **ઉ**द्धान ः

અહીં પ્રશ્ન થાય કે ગુણોનો આશ્રય હોય તેને વસ્તુ કહીએ તો સર્વ જીવદ્રવ્ય કે અજીવદ્રવ્ય પોતાનામાં વર્તતા ગુણોના આશ્રયભૂત છે, તેથી તેઓને જ વસ્તુરૂપે સ્વીકારવા જોઇએ. છતાં તેઓને વસ્તુરૂપે નહીં સ્વીકારતાં પ્રવ્રજયાવિધાનાદિને જ વસ્તુરૂપે કેમ સ્વીકારેલ છે ? તેમાં હેતુ આપે છે-

# टीङार्थ :

આમાં જ=પ્રવ્રજયાવિધાનાદિમાં જ, 'ભાવ' શબ્દના અર્થની ઉપપત્તિ છે, અને તે રીતે કહે છે=જે રીતે આ પાંચ વસ્તુઓમાં જ 'ભાવ' શબ્દના અર્થની ઉપપત્તિ છે; તે રીતે કહે છે-

જે કારણથી આમાં≕પ્રવ્રજ્યાવિધાનાદિમાં, જ્ઞાનાદિ પરમ ગુણો≕જ્ઞાન-દર્શન-ચારિત્રસ્વરૂપ પ્રધાન ગુણો, વસે છે, તે કારણથી પ્રવ્રજ્યાવિધાનાદિમાં જ 'ભાવ' શબ્દના અર્થની ઉપપત્તિ છે, એમ અન્વય છે.

# ભાવાર્થ :

ગુણોનો આશ્રય હોય તેને વસ્તુ કહેવાય, એ પ્રકારની વ્યુત્પત્તિથી પ્રવ્રજ્યાવિધાનાદિને વસ્તુ કહેલ છે. સામાન્યથી પ્રશ્ન થાય કે ગુણોનો આશ્રય જેમ જીવદ્રવ્ય થઇ શકે તેમ અજીવદ્રવ્ય પણ થઇ શકે; અને આ રીતે સર્વ દ્રવ્યોનો અને તે દ્રવ્યોમાં રહેતા સર્વ ભાવોનો તે દ્રવ્ય સાથે અભેદ કરીએ તો પ્રવ્રજયાવિધાનાદિની જેમ રૂપાદિ પણ વસ્તુ પ્રાપ્ત થાય. પરંતુ તે રૂપાદિ આત્માને ઉપયોગી નથી માટે તેઓને વસ્તુ કહેલ નથી, અને આત્માને ઉપયોગી હોય તેને વસ્તુ કહેલાય એમ સ્વીકારીને આત્મકલ્યાણમાં ઉપયોગી એવા પ્રવ્રજયાવિધાનાદિને પ્રસ્તુત ગ્રંથમાં વસ્તુ કહેલ છે, અને તે દર્શાવવા માટે કહે છે કે શિષ્ય, આચાર્ય, ઉપાધ્યાય આદિરૂપ જીવદ્રવ્યોમાં પ્રવ્રજયાવિધાનાદિ વસ્તુઓ વસતી હોવાથી પ્રવ્રજયાવિધાનાદિ વસ્તુઓનો આશ્રય શિષ્ય-આચાર્યાદિ જીવો છે, માટે પરમાર્થથી તો પ્રવ્રજયાવિધાનાદિ પણ જીવદ્રવ્યરૂપ જ છે. આથી જીવની સાથે પ્રવ્રજયાવિધાનાદિનો અભેદ કરીને પ્રવ્રજયાવિધાનાદિને જ વસ્તુ કહેલ છે; અને પ્રવ્રજયાવિધાનાદિને વસ્તુ સ્વીકારવામાં યુક્તિ આપે છે કે જીવના આત્મકલ્યાણના કારણીભૂત ગુણો પ્રવ્રજયાવિધાનાદિમાં છે, તેથી પ્રવ્રજયાવિધાનાદિમાં 'ભાવ' શબ્દની સંગતિ થાય છે. આથી પ્રવ્રજયાવિધાનાદિ પાંચને જ વસ્તુ કહેલ છે, પણ પુદ્દગલદ્રવ્યોમાં રહેલા રૂપાદિને નહીં.

સામાન્ય રીતે ગુણોનો આશ્રય હોય તે જ વસ્તુ છે, એમ સ્વીકારીએ તો, ઘટપટાદિ પુદ્દગલદ્રવ્યો પણ રૂપાદિગુણોના આશ્રય છે અને જીવદ્રવ્ય પણ તેનામાં વર્તતા ભાવોનો આશ્રય છે, આથી સર્વ દ્રવ્યો વસ્તુરૂપ છે. છતાં પ્રસ્તુત ગ્રંથમાં જીવના આત્મકલ્યાણમાં ઉપયોગી એવી જ વસ્તુને વસ્તુરૂપે ગ્રહણ કરવી છે, માટે પ્રવ્રજયાવિધાનાદિથી અન્ય વસ્તુઓ જીવને આત્મકલ્યાણમાં ઉપયોગી નહીં હોવાથી વસ્તુ જ નથી. તેથી પ્રવ્રજયાવિધાનાદિ પાંચ જ વસ્તુ છે, અન્ય નહીં, એમ કહેલ છે.

વળી, જ્ઞાનાદિ ગુણોનો આશ્રય હોય તેને જ વસ્તુ કહેવાય, એ પ્રકારનો વસ્તુ શબ્દનો કરેલ વ્યુત્પત્તિ અર્થ શિષ્ય-આચાર્યાદિ જીવદ્રવ્યમાં જ ઘટી શકે, પરંતુ અન્ય ઘટપટાદિ અજીવદ્રવ્યમાં ઘટી શકે નહીં. તેથી શિષ્ય, આચાર્યાદિ જીવદ્રવ્યો જ વસ્તુ છે, એમ સિદ્ધ થાય.

વળી, ગ્રંથકારને પ્રવ્રજયાવિધાનાદિનો જીવ સાથે અભેદ બતાવીને પ્રવ્રજયાવિધાનાદિને જ વસ્તુ તરીકે સ્થાપન કરવી છે; કેમ કે પ્રવ્રજયાવિધાનાદિના ક્રમ દ્વારા જ જીવ આત્માના ગુણો પ્રગટાવી શકે છે અને પોતાનું હિત સાધી શકે છે. તેથી જીવને ઉપયોગી આ પાંચ વસ્તુઓ જ છે, પરંતુ અન્ય કોઇ નહીં, તેમ ગ્રંથકારને સ્થાપન કરવું છે. તેથી પ્રવ્રજયાવિધાનાદિ પાંચને જ વસ્તુ કહેલ છે.

#### **ઉ**ट्यान :

ગાથાના ત્રણ પાદથી 'પ્રવ્રજયાવિધાનાદિ પાંચ જ વસ્તુઓ છે' એમ કહ્યું, ત્યાં શંકા કરીને ગાથાના<sub>.</sub> ચોથા પાદનું ઉત્થાન કરે છે-

# शक्राः

एवमप्येतान्येवेत्यवधारणमयुक्तम्, अविरतसम्यग्दृष्ट्यादिविधानादीनां विशिष्टस्वर्गगमनसुकुलप्रत्याया-तिपुनर्बोधिलाभादीनामपि च वस्तुत्वात्, इत्येतदाशङ्क्याह-

शेषाणि = अविरतसम्यग्दृष्ट्यादिविधानादीनि हेतुफलभावतो भवन्ति = अविरतसम्यग्दृष्ट्यादीनि हेतुभावत: = कारणभावेन, विशिष्टस्वर्गगमनादीनि तु फलभावत: = कार्यभावेन वस्तूनि भवन्ति; तथाहि-

अविरतसम्यग्दृष्ट्यादिविधानादीनाम् कार्याणि प्रव्रज्याविधानादीनि, अतो वस्तुकारणत्वात् तेषामिष वस्तुत्वमेव, विशिष्टस्वर्गगमनादीनि तु प्रव्रज्याविधानादिकार्याणि, अतो वस्तुकार्यत्वादमीषामिष वस्तुता, परिस्थूरव्यवहार-नयदर्शनतः, तत्त्वतस्त्विधकृतानामेव वस्तुत्वमिति गाथार्थः ॥ ३ ॥

★ "अविरतसम्यग्दृष्ट्यादि" मां आदि पद्यी देशविरतसम्यग्दृष्टिनुं ग्रहण डरवुं छे अने "विधानादि"मां आदि पद्यी अविरतसम्यग्दृष्टिविधाननी अने देशविरतसम्यग्दृष्टिविधाननी प्रतिदिनिश्चयानुं ग्रहण डरवुं छे.

### टीङार्थ :

આ રીતે પણ 'આ જ વસ્તુઓ છે,' એ પ્રકારનું અવધારણ અયુક્ત છે; કેમ કે અવિરતસમ્યગ્દેષ્ટિ આદિના વિધાનાદિનું અને વિશિષ્ટસ્વર્ગગમન અને સુકુલની પ્રત્યાયાતિ દ્વારા =સુકુળની ફરી પ્રાપ્તિ દ્વારા, ફરી બોધિલાભ આદિનું પણ વસ્તુપણું છે, એ પ્રકારના કથનની આશંકા કરીને તેનું નિરાકરણ કરતાં કહે છે-

શેષ = અવિરતસમ્યગ્દેષ્ટિ આદિના વિધાનાદિ, હેતુ અને ફળના ભાવથી વસ્તુઓ થાય છે. આ જ વાત સ્પષ્ટ કરે છે- અવિરતસમ્યગ્દેષ્ટિ આદિ હેતુભાવથી = કારણના ભાવથી, વળી વિશિષ્ટસ્વર્ગગમન આદિ ફળભાવથી = કાર્યના ભાવથી, વસ્તુઓ થાય છે.

શેષ વસ્તુઓ હેતુપણાથી અને ફળપણાથી કઇ રીતે છે ? તે तथाहि થી સ્પષ્ટ કરતાં કહે છે-

અવિરતસમ્યગ્દેષ્ટિ આદિના વિધાનાદિનાં પ્રવ્રજયાવિધાનાદિ કાર્યો છે. આથી વસ્તુઓનું = પ્રવ્રજયાવિધાનાદિરૂપ વસ્તુઓનું, કારણપણું હોવાથી તેઓનું પણ = અવિરતસમ્યગ્દેષ્ટિ આદિના વિધાનાદિનું પણ, વસ્તુપણું જ છે. વળી વિશિષ્ટસ્વર્ગગમનાદિ પ્રવ્રજયાવિધાનાદિનાં કાર્યો છે. આથી વસ્તુઓનું = પ્રવ્રજયાવિધાનાદિરૂપ વસ્તુઓનું, કાર્યપણું હોવાથી આમની પણ = વિશિષ્ટસ્વર્ગગમનાદિની પણ, વસ્તુતા છે.

# **ઉ**त्थान ः

અહીં પ્રશ્ન થાય છે કે આ રીતે તો પાંચ કરતાં અધિક વસ્તુઓની પ્રાપ્તિ થઈ. તેથી પ્રવ્રજયાવિધાનાદિ પાંચ જ વસ્તુઓ છે એ પ્રકારના **एव**કારની સંગતિ થશે નહિ. તેના સમાધાનરૂપે કહે છે-

# ව්පැල් :

પરિસ્થૂલ વ્યવહારનયની દેષ્ટિથી પ્રવ્રજયાવિધાનાદિ પાંચ વસ્તુઓથી અન્ય પણ વસ્તુઓ છે. તત્ત્વથી = નિશ્ચયનયની દેષ્ટિથી, તો અધિકૃતોનું જ = અધિકૃત એવી પ્રવ્રજયાવિધાનાદિ પાંચ વસ્તુઓનું જ, વસ્તુપણું છે. તેથી પાંચ જ વસ્તુઓ છે, એ પ્રકારે एवકારની સંગતિ થશે, એમ અન્વય છે. આ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

જ્ઞાનાદિ શ્રેષ્ઠ ગુણોનો આશ્રય હોય તેને જ વસ્તુ કહેવાય, એવો 'વસ્તુ' શબ્દનો અર્થ કરવાથી ઘટ-પટાદિ વસ્તુઓનો વસ્તુરૂપે સ્વીકાર થતો નથી, પરંતુ આત્માને ઉપયોગી એવી જ્ઞાનાદિ ગુણોના આશ્રયવાળી વસ્તુઓની જ વસ્તુરૂપે સ્વીકાર થાય છે; તોપણ **एव**કાર કરવો ઉચિત નથી; કેમ કે અવિરતસમ્યગ્દષ્ટિ વગેરેના વિધાનાદિ વસ્તુઓ બાકી રહી જાય છે.

આશય એ છે કે સમ્યક્ત્વવ્રત ઉચ્ચરાવવાથી અવિરતસમ્યગ્દેષ્ટિવિધાનની અર્થાત્ સમ્યક્ત્વવ્રતના ગ્રહણની વિધિની, પ્રાપ્તિ થાય અને શ્રાવકવ્રત ઉચ્ચરાવવાથી દેશવિરતસમ્યગ્દેષ્ટિવિધાનની અર્થાત્ શ્રાવકવ્રતના ગ્રહણની વિધિની, પ્રાપ્તિ થાય; વળી સમ્યક્ત્વ અને દેશવિરતિ ઉચ્ચરાવ્યા પછી સમ્યક્ત્વની અને દેશવિરતિની જે ઉચિત ક્રિયાઓ કરવામાં આવે છે, તે સર્વ વસ્તુઓ છે અને વિશિષ્ટસ્વર્ગગમન, સુકુલમાં જન્મ અને કરી જિનશાસનની પ્રાપ્તિરૂપ બોધિનો લાભ વગેરે પણ વસ્તુઓ છે. તેથી ''આ પાંચ જ વસ્તુઓ છે" એ પ્રમાણે અવધારણ કરવું ઉચિત નથી. એ પ્રકારની શંકાને સામે રાખીને ગ્રંથકાર ગાથાના અંતિમ પાદમાં ઉત્તર આપે છે-

સમ્યક્ત્વવ્રતનું ઉચ્ચરણ, તેમજ શ્રાવકવ્રતનું ઉચ્ચરણ, તેમ જ તે બંને વ્રતના ઉચ્ચરણનું પાલન, એ પ્રવ્રજયાવિધાનાદિ પાંચ વસ્તુઓનો હેતુ છે, તેથી તે હેતુરૂપે વસ્તુ છે; અને વિશિષ્ટસ્વર્ગગમન, સુકુલમાં જન્મ અને ફરી જૈનધર્મની પ્રાપ્તિ આદિ પ્રવ્રજયાવિધાનાદિ પાંચ વસ્તુઓનું કાર્ય છે, તેથી તે કાર્યરૂપે વસ્તુ છે. માટે આ પ્રવ્રજયાવિધાનાદિ પાંચને જ વસ્તુ કહેવામાં કોઇ દોષ નથી.

# વિશેષાર્થ:

જેમ પ્રવ્રજયાવિધાનાદિ મોક્ષનું કારણ છે, તેમ સમ્યક્ત્વનું કે દેશવિરતિનું ગ્રહણ અને પાલન પણ મોક્ષનું કારણ છે. તેથી એ અપેક્ષાએ અવિરતસમ્યગ્દેષ્ટિ આદિના વિધાનાદિ વસ્તુ હોવા છતાં મોક્ષનું પારમાર્થિક કારણ તો પ્રવ્રજયાવિધાનાદિ જ છે. તેથી અવિરતસમ્યગ્દેષ્ટિ આદિના વિધાનાદિને પ્રવ્રજયાવિધાન આદિ મુખ્ય પાંચ વસ્તુના કારણભૂત વસ્તુ તરીકે સ્વીકારેલ છે.

વળી જે મુમુક્ષુ પ્રવ્રજયાવિધાનાદિ પાંચ વસ્તુઓનું સમ્યક્ સેવન કરે અને તે જ ભવમાં મોક્ષને પ્રાપ્ત ન કરે, તોપણ તે મુમુક્ષુ પ્રવ્રજયાવિધાનાદિના ફળરૂપે વિશિષ્ટ પ્રકારના સ્વર્ગમાં જાય છે અને સ્વર્ગનું આયુષ્ય પૂરું થયા પછી ઉત્તમ કુલમાં જન્મ લઇને, ફરી ભગવાનના શાસનની પ્રાપ્તિ કરીને, ફરી સંયમ ગ્રહણ કરે છે. તે સર્વ પ્રવ્રજયાવિધાનાદિ પાંચ વસ્તુઓના સેવનના ફળરૂપ છે અને મોક્ષના કારણરૂપ છે. તેથી વિશિષ્ટસ્વર્ગગમનાદિને પ્રવ્રજયાવિધાનાદિ મુખ્ય પાંચ વસ્તુના ફળભૂત વસ્તુ તરીકે સ્વીકારેલ છે.

કોઈપણ પદાર્થને જોવા માટે વ્યવહારનય અને નિશ્ચયનય, એમ બે નયો પ્રવર્તે છે. તેમાં વ્યવહારનય વસ્તુના કારણને પણ અને વસ્તુના કાર્યને પણ ઉપચારથી વસ્તુરૂપે સ્વીકારે છે. તેથી પરિસ્થૂલ અર્થાત્ ઉપચારને જોનારા, વ્યવહારનયની દૃષ્ટિથી અવિરતસમ્યગ્દૃષ્ટિ આદિના વિધાનાદિ પણ વસ્તુઓ છે. આમ છતાં નિશ્ચયનયની દૃષ્ટિથી પ્રવ્રજયાવિધાનાદિ પાંચ જ વસ્તુઓ છે; કેમ કે નિશ્ચયનય ઉપચારને સ્વીકારતો નથી અને મોક્ષના કારણરૂપે આ પાંચ વસ્તુઓને વસ્તુ તરીકે સ્વીકારે છે. આથી મૂળગાથામાં "एए चेव वस्यू" એમ અવધારણ કરેલ છે. II 3 II

### अवतरशिक्षा :

आद्यद्वारावयवार्थाभिधित्सयैवाह -

### અવતરણિકાર્થ:

ગાથા-૨ માં પાંચ વસ્તુઓનાં નામો બતાવ્યાં અને ગાથા-૩ માં સ્થૂલ વ્યવહારનયથી અવિરતસમ્યગ્દેષ્ટિ આદિના વિધાનાદિ પણ વસ્તુઓ છે તેમ સ્થાપન કર્યું. છતાં તત્ત્વથી આ પાંચ વસ્તુઓનું નિરૂપણ કરવું છે, તેથી તે પાંચ વસ્તુરૂપ પાંચ દ્વારોમાંથી આદ્ય દ્વારના અવયવાર્થને કહેવાની ઇચ્છાથી જ કહે છે અર્થાત્ પ્રવ્રજયાવિધાન નામના પ્રથમ દ્વારના અવાન્તર પદાર્થી બતાવે છે-

#### गाथा :

# पळज्ज पढमदारं सा केणं केसि कम्मि व कहं वा । दायळा ति निरु च्चइ समासओ आणुपुळीए ॥४॥ दारं ॥

### અન્વચાર્થ :

पव्यज्ज पढमदारं=પ્રવ્રજયા પ્રથમ દ્વાર છે. सा=તે (પ્રવ્રજયા) केणं केसि कम्मि व कहं वा दायवा =કોના વડે, કોને, કયાં, કેવી રીતે આપવી જોઇએ? त्ति=એ પ્રમાણે आणुपुव्वीए=આનુપૂર્વી વડે=ક્રમ વડે, समासओ=सभासथी=संक्षेपथी, निरुच्चइ=કહેવાય છે.

🖈 'व' अने 'वा' पाहपूर्ति अर्थे छे.

#### ગાશાર્થ:

ਮ਼ਹੁજ਼ੂਕਾ ਮੁੰਬਮ ਫ਼ਾਣ છે. ਨੇ ਮੁਹੁજ਼ੂਕਾ કોના વડે, કોને, કયા ક્ષેત્રમાં, કેવી રીતે આપવી જોઇએ ? એ ਮੁਸਾਏ ਭੂਮ વડે સંક્ષેપથી કહેવાય છે.

### रीकाः

प्रव्रज्या-वक्ष्यमाणशब्दार्था प्रथमद्वारम्=इह प्रकरणे प्रथमोऽधिकार:, सा नामादिभेदिभिन्ना निरुच्यते, तथा केन इति किंविशिष्टेन गुरुणा दातव्यैतिन्नरुच्यते, तथा केभ्य इति किंविशिष्टेभ्य: शिष्येभ्यो दातव्येति, तथा किस्मिन् इति किस्मिन् वा क्षेत्रादौ, कथं वा इति केन वा प्रश्निद्यकारेण दातव्या इति न्यसनीया, निरुच्यते=निर्=आधिक्येन प्रकटार्थतामङ्गीकृत्योच्यते, निरुच्यते समासत: इति सङ्क्षेपेण, न पूर्वाचार्यैरिव विस्तरेणेति, आनुपूर्व्या इति आनुपूर्व्या=परिपाट्या=क्रमेणोच्यत इति गाथार्थ: ॥४॥

### ટીકાર્થ:

આગળમાં કહેવાનાર શબ્દના અર્થવાળી પ્રવ્રજયા પ્રથમ દ્વાર છે= આ પ્રકરણમાં પ્રથમ અધિકાર છે. નામાદિ ભેદથી ભિન્ન એવી તે = પ્રવ્રજયા, કહેવાય છે, તથા કોના વડે = કેવા પ્રકારના ગુરુ વડે, અપાવી જોઈએ, એ કહેવાય છે; તથા કોને = કેવા વિશિષ્ટ શિષ્યોને, આપવી જોઈએ એ, તથા કયાં = ક્યા ક્ષેત્રાદિમાં, કેવી રીતે = કયા પ્રશ્નાદિ પ્રકારથી, આપવી જોઈએ, એ પ્રકારે સ્થાપવા યોગ્ય છે. નિરુ<del>ચ્</del>યતે એટલે નિર્ = પ્રગટ અર્થપજ્ઞાને આશ્રયીને અધિકપજ્ઞાથી, કહેવાય છે, સમાસથી = સંક્ષેપથી, કહેવાય છે, પૂર્વાચાર્યોની જેમ વિસ્તારથી નહીં. આનુપૂર્વીથી = પરિપાટીથી = ક્રમથી, કહેવાય છે. એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

#### ભાવાર્થ:

પ્રવ્રજયાનું ભરૂપણ ગ્રંથકાર પાંચ દ્વારોથી કરવાના છે, તેમાં 'सा' રૂપ પ્રથમ દ્વારમાં નામાદિ ભેદથી પ્રવ્રજયાનું નિરૂપણ ગ્રંથકાર પાંચ દ્વારોથી કરવાના છે, તેમાં 'सा' રૂપ પ્રથમ દ્વારમાં નામાદિ ભેદથી પ્રવ્રજયા બતાવાશે, વળી 'केन' રૂપ દ્વિતીય દ્વારમાં કેવા પ્રકારના વિશિષ્ટ ગુરુએ પ્રવ્રજયા આપવી જોઇએ ? એ બતાવાશે, તથા 'केम्दा' રૂપ તૃતીય દ્વારમાં કેવા પ્રકારના વિશિષ્ટ શિષ્યોને પ્રવ્રજયા આપવી જોઇએ ? તે બતાવાશે, અને 'किस्मन्' રૂપ ચતુર્થ દ્વારમાં કેવા વિશિષ્ટ ક્ષેત્રાદિમાં પ્રવ્રજયા આપવી જોઇએ ? તે બતાવાશે, તથા 'कथं' રૂપ પાંચમા દ્વારમાં કેવા પ્રકારના પ્રશ્નાદિ પૂછવાપૂર્વક પ્રવ્રજયા આપવી જોઇએ ? તે બતાવાશે. આમ, પાંચેય દ્વારો વડે પ્રવ્રજયાવિધાનરૂપ પહેલી વસ્તુનું કથન ગ્રંથકાર સંક્ષેપથી કરશે, પરંતુ પૂર્વાચાર્યોની જેમ વિસ્તારથી કરવાના નથી; અને આ પાંચેય દ્વારોનું વર્શન ગ્રંથકાર પ્રસ્તુત ગાથામાં અતાવેલ ક્રમથી કરવાના છે, પરંતુ વ્યુત્ક્રમથી નહીં.

વળી, નિરુચ્યતે શબ્દનો વિશેષ અર્થ કરતાં કહે છે કે નિરુચ્યતે માં નિર્ ઉપસર્ગ આધિક્ય અર્થમાં છે અને તે આધિક્ય પ્રગટાર્થતાને આશ્રયીને કહેવાય છે. એનાથી એ ફલિત થયું કે પ્રવ્રજયાના सा આદિ પાંચ દ્વારોને ગ્રંથકાર આગળમાં એ રીતે બતાવવાનાં છે કે જેથી દીક્ષા કોના વડે અપાવી જોઇએ, કોને અપાવી જોઇએ વગેરે દ્વારોનો અર્થ પ્રગટ રીતે જણાય. જોકે આ દ્વારોનું કથન ગ્રંથકાર સંક્ષેપથી કરવાના છે, તોપણ ભણનારને પ્રવ્રજયા આપવાનો અધિકારી, લેવાનો અધિકારી આદિ પદાર્થો સ્પષ્ટ રીતે જણાય, તે રીતે કહેવાના છે. માટે उच्यते શબ્દનો પ્રયોગ ન કરતાં નિરુચ્યતે શબ્દનો પ્રયોગ કરેલ છે. ॥॥

# અવતરણિકા :

तत्र 'तत्त्वभेदपर्यायैर्व्याख्या' इति न्यायमङ्गीकृत्य तत्त्वतः प्रव्रज्यां प्रतिपादयन्नाह-

# અવતરશિકાર્થ :

કોઈપણ પદાર્થની "તત્ત્વ-ભેદ-પર્યાય વડે વ્યાખ્યા કરવી જોઈએ" એ પ્રકારના ન્યાયને આશ્રયીને, ત્યાં=પ્રવ્રજયાવિધાનરૂપ પ્રથમ વસ્તુના 'सा' નામના પ્રથમ દ્વારમાં, તત્ત્વથી પ્રવ્રજયાને પ્રતિપાદન કરતાં કહે છે-

અહીં 'તત્ત્વ' શબ્દથી પ્રવ્રજ્યાનો પારમાર્થિક અર્થ ગ્રહણ કરવાનો છે. તેથી પ્રસ્તુત ગાથામાં પ્રવ્રજ્યાનો પારમાર્થિક અર્થ બતાવે છે-

#### ગાથા :

पव्वयणं पव्वज्जा पावाओ सुद्धचरणजोगेसु । इअ मुक्खं पइ वयणं कारणकज्जोवयाराओ ॥५॥

#### अन्तराश् ः

पावाओ सुद्धचरणजोगेसु पव्वयणं = પાપમાંથી શુદ્ધ ચરણયોગોમાં પ્રવ્રજન (એ) पव्वज्जा=પ્રવ્રજયા છે. इअ = આ રીતે कारणकज्जोवयाराओ = કારણમાં કાર્યના ઉપચારથી मुक्खं पइ वयणं=મોક્ષ પ્રતિ વ્રજન = મોક્ષ તરફ ગમન, (એ પ્રવ્રજયા) છે.

#### ગાયાર્થ:

પાપમાંથી શુદ્ધ ચરણયોગોમાં પ્રવ્રજન એ પ્રવ્રજ્યા છે. આ રીતે કારણમાં કાર્યના ઉપચારથી મોક્ષ તરફ ગમન એ પ્રવ્રજ્યા છે.

### ા સહિ

प्रव्रजनं प्रव्रज्या, प्र इति प्रकर्षेण व्रजनं प्रव्रजनं, कुतः क्ष ? इत्यत आह- पापाच्छुद्धचरणयोगेषु, इह पापशब्देन पापहेतवो गृहस्थानुष्ठानविशेषा उच्यन्ते, कारणे कार्योपचारात्, यथा "दिधित्रपृषी प्रत्यक्षो ज्वर" इति, शुद्धचरणयोगास्तु संयतव्यापारा मुखवस्त्रिकादिप्रत्युपेक्षणादय उच्चन्ते, इय = एवं मोक्षं प्रति व्रजनं प्रव्रज्या । कथमित्याह- कारणे कार्योपचारात् = कारणे शुद्धचरणयोगलक्षणे मोक्षाख्यकार्योपचारात्, यथा "आयुर्घृतम्" इत्यायुषः कारणत्वाद् घृतमेवायुः, इत्थं मोक्षकारणत्वात् शुद्धचरणयोगा एव मोक्ष इति, ततश्च मोक्षं प्रति प्रव्रजनं प्रव्रज्येति गाथार्थः ॥५॥

# ટીકાર્થ-ભાવાર્થ:

प्र એટલે પ્રકર્ષથી, વ્રજન = જવું, એ પ્રવ્રજન. પ્રવ્રજન એ પ્રવ્રજયા છે. ક્યાંથી ક્યાં જવું ? એથી કહે છે - પાપથી મુક્ત બનીને શુદ્ધ ચારિત્રના યોગોમાં જવું. અહીં કારણમાં કાર્યના ઉપચારથી, 'પાપ' શબ્દ વડે પાપનાં હેતુ એવાં જીવહિંસાદિ ગૃહસ્થનાં અનુષ્ઠાનવિશેષો કહેવાય છે. જેવી રીતે દહીં-કાકડી પ્રત્યક્ષ જવર છે, એ પ્રકારનો ઉપચાર થાય છે.

આશય એ છે કે, જેમ દહીં-કાકડી જવરનું કારણ હોવાથી કારણમાં કાર્યના ઉપચાર દ્વારા દહીં-કાકડીને જ પ્રત્યક્ષ જવર કહેવામાં આવે છે, તેમ ગૃહસ્થની પ્રવૃત્તિઓ પાપબંધનું કારણ હોવાથી કારણમાં કાર્યના ઉપચાર દ્વારા ગૃહસ્થની પ્રવૃત્તિઓને જ પાપ કહેવામાં આવે છે.

શુદ્ધ ચારિત્રના યોગોમાં જવું એ પ્રવ્રજયા છે એમ કહ્યું, ત્યાં શંકા થાય કે શુદ્ધ ચારિત્રના યોગો કયા છે ? તેથી કહે છે -

વળી મુહપત્તિ વગેરેની પ્રત્યુપેક્ષણા વગેરે સંયતના વ્યાપારો શુદ્ધ ચારિત્રના યોગો કહેવાય છે. આ રીતે = પાપથી શુદ્ધ ચરણયોગોમાં પ્રકર્ષથી જવું એ પ્રવ્રજયા છે એ રીતે, મોક્ષ તરફ જવું એ પ્રવ્રજયા છે.

કેવી રીતે ? અર્થાત્ પ્રવ્રજ્યા શબ્દનો અર્થ કરતાં પહેલાં "શુદ્ધ ચરણયોગોમાં પ્રકર્ષથી જવું" એમ કહ્યું, અને પછી "મોક્ષ તરફ જવું" એમ કહ્યું. આમ, પ્રવ્રજ્યાનો અર્થ ભિન્ન ભિન્ન કેવી રીતે થઇ શકે ? એથી કહે છે- કારણમાં કાર્યના ઉપચારથી = શુદ્ધ ચરણના યોગો સ્વરૂપ કારણમાં મોક્ષ નામના કાર્યના ઉપચારથી, મોક્ષ તરફ જવું એ પ્રવ્રજ્યા છે; કેમ કે શુદ્ધ ચરણના યોગોથી મોક્ષની પ્રાપ્તિ થાય છે. એથી શુદ્ધ ચારિત્રના યોગો મોક્ષનું કારણ છે.

જે રીતે ઘી આયુષ્ય છે અર્થાત્ ઘીમાં આયુષ્યનું કારણપણું હોવાથી ઘી જ આયુષ્ય છે, એ રીતે શુદ્ધ ચરણયોગોમાં મોક્ષનું કારણપણું હોવાથી શુદ્ધ ચરણયોગો જ મોક્ષ છે, એ પ્રકારનો ઉપચાર થાય છે અને તેથી મોક્ષ તરફ પ્રવ્રજન = પ્રકર્ષથી જવું, એ પ્રવ્રજ્યા છે. એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. ∄ પ Ⅱ

### અવતરણિકા :

एष तावत् प्रव्रज्यातत्त्वार्थोऽधुना भेदत एनां व्याचिख्यासुराह -

# અવતરણિકાર્થ :

આ = પૂર્વગાથામાં બતાવ્યું એ, પ્રવ્રજયાનો તત્ત્વાર્થ છે = પારમાર્થિક અર્થ છે. હવે ભેદથી આને= પ્રવ્રજ્યાને, કહેવાની ઇચ્છાવાળા ગ્રંથકાર કહે છે.-

### અવતરણિકાનો ભાવાર્થ :

પૂર્વગાથાની અવતરિણકામાં કહેલ કે કોઇપણ પદાર્થની તત્ત્વ-ભેદ-પર્યાયથી વ્યાખ્યા કરવી જોઇએ. આથી પાંચ વસ્તુઓમાંથી પ્રવ્રજ્યાવિધાનરૂપ પ્રથમ વસ્તુને તત્ત્વથી બતાવી. હવે ભેદથી બતાવે છે-

#### भाशा :

नामाइचउब्भेआ एसा दव्वम्मि चरगमाईणं । भावेण जिणमयम्मि उआरंभपरिग्गहच्वाओ ॥ ६॥

#### અન્વચાર્થ :

नामाइचडक्भेआ एसा = નામાદિ ચાર ભેદવાળી આ=પ્રવ્રજયા, दव्यम्मि = દ્રવ્યમાં चरगमाईणं= ચરકાદિને (અને) आरंभपरिग्गहच्चाओ = આરંભ-પરિપ્રહના ત્યાગરૂપ भावेण = ભાવથી जिणमयम्मि उ = જિનમતમાં જ છે.

### आथार्थ :

નામાદિ ચાર ભેદવાળી પ્રવ્રજ્યા દ્રવ્યા નામના હારમાં ચરકાદિને અને આરંભ-પરિગૃહના ત્યાગરૂપ ભાવથી જિનમતમાં જ છે.

### शिकाः

नामादिचतुर्भेदा एषा = इयं च प्रव्रज्या नामादिचतुर्भेदा भवति; तद्यथा-नामप्रव्रज्या स्थापनाद्रव्यभावप्रव्रज्या चेति, तत्र नामस्थापने क्षुण्णत्वादनादृत्य नोआगमत एव ज्ञशरीरभव्यशरीरव्यतिरिक्तां द्रव्यप्रव्रज्यामाह- द्रव्ये चरकादीनां = द्रव्य इति द्वारपरामर्शः द्रव्यप्रव्रज्या चरकादीनां = चरकपरिव्राजकभिक्षुभौतादीनां, द्रव्यशब्दश्चेहा-प्रधानवाचको, न तु भूतभविष्यद्भावयोग्यतावाचक इति ।

नोआगमत एव भावप्रव्रज्यामाह - भावेन इति भावतः = परमार्थतः, जिनमत एव = रागादिजेतृत्वाज्जिनः तन्मत एव वीतरागशासन एवेत्यर्थः, आरम्भपरिग्रहत्यागः = वक्ष्यमाणारम्भपरिग्रहवर्ज्जनं जिनशासन एव, अन्यशासनेष्वारम्भपरिग्रहस्वरू पानवगमात् सम्यक्त्यागासम्भव इति गाथार्थः ॥६॥

### टी<del>ड</del>ार्थ :

આ નામાદિ ચાર ભેદવાળી છે = અને આ પ્રવ્રજ્યા નામાદિ ચાર ભેદવાળી છે. તે આ પ્રમાણે-નામપ્રવ્રજ્યા, સ્થાપનાપ્રવ્રજ્યા, દ્રવ્યપ્રવ્રજ્યા અને ભાવપ્રવ્રજ્યા. ત્યાં ક્ષુણ્ય્રપણું હોવાથી નામ અને સ્થાપનાને આદર નહીં કરીને નોઆગમથી જ જ્ઞશરીર અને ભવ્યશરીરથી વ્યતિરિક્ત એવી દ્રવ્યપ્રવ્રજ્યાને કહે છે-

મૂળગાથામાં 'द्रव्यે'એ પ્રકારે દ્વારનો પરામર્શ છે. દ્રવ્યમાં ચરકાદિની છે અર્થાત્ ચરકાદિની = ચરક-પરિદ્રાજક-ભિક્ષુ-ભૌતાદિની, દ્રવ્યપ્રદ્રજ્યા છે. અને અહીં 'દ્રવ્ય' શબ્દ અપ્રધાન અર્થનો વાચક છે, પરંતુ ભૂત અને ભવિષ્યના ભાવની યોગ્યતાનો વાચક નથી. 'इति'દ્રવ્યપ્રદ્રજ્યાના કથનની સમાપ્તિમાં છે.

નોઆગમથી જ ભાવપ્રવ્રજયાને કહે છે- ભાવ વડે=ભાવથી=પરમાર્થથી, જિનમતમાં જ છે = રાગાદિનું જેતૃપણું હોવાથી જિન તેના મતમાં જ અર્થાત્ વીતરાગના શાસનમાં જ ભાવપ્રવ્રજયા છે. આરંભ-પરિગ્રહનો ત્યાગ=આગળમાં કહેવાનાર એવા આરંભ-પરિગ્રહનું વર્જન, જિનશાસનમાં જ છે; અન્યના શાસનોમાં આરંભ-પરિગ્રહના સ્વરૂપનો બોધ નહીં હોવાને કારણે સમ્યક્ ત્યાગનો અસંભવ છે. એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

આ પ્રવ્રજ્યા નામ, સ્થાપના, દ્રવ્ય અને ભાવ, એમ ચાર પ્રકારની છે. તેમાં નામ અને સ્થાપનાનો અર્થ સરળ છે. આથી નોઆગમથી જ જ્ઞશરીર અને ભવ્યશરીરથી વ્યતિરિક્ત એવી દ્રવ્યપ્રવ્રજ્યાને જ્ણાવવા કહે છે કે ચરક, પરિદ્રાજક, ભિક્ષુ, ભૌત વગેરેની દીક્ષા દ્રવ્યપ્રદ્રજ્યા છે. અહીં 'દ્રવ્ય' શબ્દ અપ્રધાનદ્રવ્યરૂપ અર્થનો વાચક સમજવો, પરંતુ ભૂતકાળના અને ભવિષ્યકાળના ભાવની યોગ્યતાનો=પ્રધાનદ્રવ્યરૂપ અર્થનો, વાચક નહિ સમજવો; કારણ કે ચરક આદિની દીક્ષા ભાવદીક્ષા બનવાની યોગ્યતાથી રહિત છે.

વળી, ભાવદીક્ષા પરમાર્થથી જિનશાસનમાં જ છે; કેમ કે આરંભ અને પરિગ્રહના યથાર્થ ત્યાગથી ભાવદીક્ષા થાય છે અને તે આરંભ અને પરિગ્રહનો યથાર્થ ત્યાગ જિનશાસનમાં જ છે. જિનશાસન સિવાયના અન્ય શાસનોમાં=ધર્મોમાં, આરંભ અને પરિગ્રહના સ્વરૂપનું જ્ઞાન નહીં હોવાથી આરંભ-પરિગ્રહનો ત્યાગ સમ્યગ્ થઇ શકતો નથી.

વળી, પ્રવ્રજ્યા નામ-સ્થાપના-દ્રવ્ય-ભાવરૂપ ભેદથી ચાર પ્રકારની છે. તેમાં દ્રવ્ય નામના દ્વારને બતાડવા માટે મૂળગાથામાં 'दव्यम्मि' એ પ્રકારનો પ્રયોગ કરેલ છે. તેથી એ ફલિત થાય કે દ્રવ્ય નામના દ્વારમાં ચરકાદિને પણ પ્રવ્રજયાની પ્રાપ્તિ છે.

ટીકામાં નોઆગમથી જ્ઞશરીર અને ભવ્યશરીરથી વ્યતિરિક્ત એવી દ્રવ્યપ્રવ્રજયા ગ્રહે કરી અને નોઆગમથી ભાવપ્રવ્રજયા ગ્રહેલ કરી, વળી આગમથી દ્રવ્યપ્રવ્રજયા અને ભાવપ્રવ્રજયા ગ્રહેલ ન કરી, તેનું કારણ એ છે કે પ્રવ્રજયાના અર્થનો જ્ઞાતા અને પ્રવ્રજયાના અર્થમાં અનુપયુક્ત જીવ આગમથી દ્રવ્યપ્રવ્રજયા છે અને પ્રવ્રજયાના અર્થનો જ્ઞાતા અને પ્રવ્રજયાના અર્થમાં ઉપયુક્ત જીવ આગમથી ભાવપ્રવ્રજયા છે, તેથી આગમને આશ્રયીને આચરણાત્મક પ્રવ્રજયા પ્રાપ્ત થાય નહી; અને અહીં ગ્રંથકારને માત્ર જ્ઞાનના ઉપયોગરૂપ ભાવપ્રવ્રજયા અને જ્ઞાનના અનુપયોગરૂપ દ્રવ્યપ્રવ્રજયા દર્શાવવી નથી, પરંતુ આચરણાત્મક દ્રવ્યપ્રવ્રજયા અને ભાવપ્રવ્રજયા દર્શાવવી છે. આથી અહીં દ્રવ્યપ્રવ્રજયા અને ભાવપ્રવ્રજયાની આગમથી વિવક્ષા ન કરતાં નોઆગમથી જ વિવક્ષા કરેલ છે. Ⅱ€Ⅱ

### અવતરશિકા :

आरम्भपरिग्रहस्वरूपप्रतिपादनायाह -

# અવતરણિકાર્થ:

ગાંથા-૬ માં કહ્યું કે આરંભ અને પરિગ્રહના ત્યાગરૂપ ભાવથી પ્રવ્રજ્યા જિનમતમાં જ છે. તેથી જિજ્ઞાસા થાય કે આરંભ અને પરિગ્રહનું સ્વરૂપ શું છે કે જેના ત્યાગથી ભાવપ્રવ્રજ્યા પ્રાપ્ત થાય ? આથી આરંભ અને પરિગ્રહના સ્વરૂપનું પ્રતિપાદન કરવા માટે કહે છે-

#### ગાથા :

पुढवाइसु आरंभो परिग्गहो धम्मसाहणं मृःं। मुच्छा य तत्थ बज्झो इयरो मिच्छत्तमाईओ ॥ ७॥

#### अन्तवार्धः

पुढवाइसु=પृथ्वी આદિમાં आरंभो=આરંભ છે. धम्मसाहणं मुत्तुं=ધર્મના સાધનને મૂકીને (અન્ય વસ્તુનું ગ્રહણ) तत्थ य=અને ત્યાં=ધર્મોપકરણમાં, मुच्छा=મૂર્ચ્છા बज्झो परिग्महो=(એ) બાહ્ય પરિગ્રહ છે. मिच्छत्तमाईओ=भिथ्यात्वाદि इयरो=ઇતર છે=અભ્યંતર પરિગ્રહ છે.

# આવાર્થ:

પૃથ્વીકાચાદિમાં આરંભ છે. ધર્મના સાધનને મૂકીને અન્ય વસ્તુનું ગ્રહણ અને ધર્મોપકરણમાં મૂર્ચ્ય એ બાહ્ય પરિગ્રહ છે, મિચ્ચાત્વાદિ અભ્યંતર પરિગ્રહ છે.

# शुस्ताः

पृथिव्यादिषु कायेषु विषयभूतेषु आरंभ इत्यारम्भणमारम्भः सङ्घट्टनादिरू पः, परिग्रहणं परिग्रहः, असौ द्विविधः बाह्योऽभ्यन्तरश्च, तत्र धर्म्मसाधनं मुखविश्वकादि मुक्त्वा बाह्य इति सम्बन्धः अन्यपरिग्रहणमिति गम्यते, मूर्च्छां च तत्र=धर्मोपकरणे बाह्य एव परिग्रह इति, इतरस्त्वान्तरपरिग्रहो मिथ्यात्वादिरेव, आदिशब्दाद-विरितदुष्ट्योगा गृह्यन्ते, परिगृह्यते तेन कारणभूतेन कर्म्मणा जीव इति गाथार्थः ॥ ७ ॥

# टीङार्थ :

पृथिव्यादिषु ......... सङ्घट्टनादिरू पः,'आरंभ' શબ્દની વ્યુત્પત્તિ કરે છે- આરંભવું એ આરંભ. જીવની પ્રવૃત્તિના વિષયભૂત એવા પૃથ્વી આદિ કાયોમાં સંઘદ્દનાદિરૂપ આરંભ છે. परिग्रहणं ...... एव परिग्रह: इति, 'परिग्रह' શબ્દની વ્યુત્પત્તિ કરે છે- પરિગ્રહણ કરવું એ પરિગ્રહ. આ=પરિગ્રહ, બે પ્રકારે છે, બાહ્ય અને અભ્યંતર. ત્યાં=બે પ્રકારના પરિગ્રહમાં, ધર્મના સાધનરૂપ મુહપત્તિ આદિને મૂકીને અન્યનું=અન્ય વસ્તુનું, ગ્રહણ કરવું એ બાહ્ય પરિગ્રહ છે. એ પ્રકારે ગાથાના પૂર્વાર્ધના અંતે રહેલ मुत्तुं નો ગાથાના ઉત્તરાર્ધમાં રહેલ बज्झो સાથે સંબંધ છે; અને મુત્તું પછી अन्यपरिग्रहणं એ પ્રકારનું પદ મૂળગાથામાં અધ્યાહાર છે અને ત્યાં=ધર્મોપકરણમાં, મૂચ્છા બાહ્ય જ પરિગ્રહ છે.

'इति'બાહ્ય પરિગ્રહના સ્વરૂપના કથનની સમાપ્તિ અર્થે છે.

इतर ..... गृह्यन्ते વળી ઇતર=આંતર પરિગ્રહ, મિથ્યાત્વાદિ જ છે. ''मिथ्यात्वादि'' માં आदि શબ્દથી અવિરતિ અને દુષ્ટ યોગો ગ્રહણ કરાય છે.

પરિગ્રહની કરણાર્થ વ્યુત્પત્તિ કરીને જીવનો અંતરંગ પરિગ્રહ મિથ્યાત્વાદિ જ કેમ છે ? તે બતાવે છે -

परिगृहाते ...... गाधार्थ:કારણભૂત એવા તેના દ્વારા = મિથ્યાત્વાદિ દ્વારા, જીવ કર્મ વડે પરિગ્રહણ કરાય છે અર્થાત્ જીવ કર્મોનો પરિગ્રહ કરે છે. માટે મિથ્યાત્વાદિ જીવના અંતરંગ પરિગ્રહરૂપ છે. એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

ધર્મોપકરણમાં થતી મૂર્ચ્છાને બાહ્ય પરિગ્રહ કહ્યો. ત્યાં મૂર્ચ્છા એ જીવના અંતરંગ પરિણામરૂપ હોવાથી અવિરતિ કે દુષ્ટ યોગો સ્વરૂપ છે, માટે સામાન્ય રીતે મૂર્ચ્છા અંતરંગ પરિગ્રહરૂપ લાગે; પરંતુ પરમાર્થથી મૂર્ચ્છાપૂર્વક ગ્રહણ કરાએલાં ધર્મોપકરણ પણ બાહ્ય પરિગ્રહ છે અને ધર્મોપકરણ સિવાય અન્ય વસ્તુનું ગ્રહણ પણ બાહ્ય પરિગ્રહ છે; કેમ કે મૂર્ચ્છા વગર ધર્મોપકરણ સિવાયની વસ્તુનું ગ્રહણ થાય નહિ. તેથી ધર્મના સાધનને છોડીને અન્યનું ગ્રહણ અને મૂર્ચ્છાપૂર્વક ધર્મોપકરણનું પણ ગ્રહણ, એ બાહ્ય પરિગ્રહરૂપ છે પરંતુ અંતરંગ પરિગ્રહરૂપ નથી.

"મિથ્યાત્વાિવ" માં આવિ પદથી અવિરતિ-કષાય-દુષ્ટ યોગો, એમ ગ્રહણ ન કરતાં અવિરતિ અને દુષ્ટ યોગો એ બેનું જ ગ્રહણ કર્યું. તેથી એ પ્રાપ્ત થાય કે મિથ્યાત્વ, અવિરતિ અને દુષ્ટ યોગો એ ત્રણ જ અંતરંગ પરિગ્રહ છે અને કષાયનો અંતર્ભાવ અવિરતિ અને દુષ્ટ યોગોમાં જ થઇ જાય છે. તે આ રીતે-

જીવ અવિરતિ આપાદક કષાયના પરિણામવાળો હોય છે, ત્યારે એ જીવનો કષાયનો પરિણામ અવિરતિથી પૃથગ્ નથી; અને પ્રમાદને કારણે જીવ મોક્ષને પ્રતિકૂળ એવા મન-વચન-કાયાના દુષ્ટ યોગોમાં પ્રવર્તતો હોય, ત્યારે જીવનો તે કષાયનો પરિણામ દુષ્ટ એવા મન-વચન-કાયાના યોગોમાં જ અંતર્ભાવ પામી જાય છે; કેમ કે યોગોની દુષ્ટતા કષાય વિના થતી નથી. II ૭ II

# અવતરણિકા :

त्यागशब्दार्थं व्याचिख्यासुराह -

# અવતરણિકાર્થ:

ગાથા-૬ માં અંતે કહેલ કે આરંભ અને પરિગ્રહના ત્યાગરૂપ ભાવથી પ્રવ્રજ્યા જિનમતમાં જ છે,

તેથી ગાથા-૭ માં આરંભ અને પરિગ્રહનું સ્વરૂપ બતાવ્યું. હવે આરંભ અને પરિગ્રહનો ત્યાગ શું છે ? તે બતાવવા અર્થે 'ત્યાગ' શબ્દના અર્થને વ્યાખ્યાન કરવાની ઈચ્છાવાળા ગ્રંથકાર કહે છે-

#### भाशा :

# चाओ इमेसि सम्मं मणवयकाएहिं अप्पवित्तीओ । एसा खलु पव्वज्जा मुक्खफला होइ निअमेणं ॥ ८॥

### અન્વયાર્થ :

इमेसि=आनी=आरंભ-પરિગ્રહની, मणवयकाएहिं=भन, વચન, કાયા વડે सम्मं=સમ્યગ્= પ્રવચનમાં કહેલી વિધિથી, अप्यवित्तीओ चाओ=અપ્રવૃત્તિ (એ) ત્યાગ છે.

### ઉत्थान ः

પ્રસ્તુત ગાથાના પૂર્વાર્ધમાં ત્યાગનો અર્થ બતાવ્યો, હવે ઉત્તરાર્ધથી આરંભ અને પરિગ્રહના ત્યાગથી થતી દીક્ષાનું ફળ બતાવીને તે ભાવપ્રવ્રજયા છે એમ કહે છે -

### અન્વયાર્થ :

एसा खलु पव्यज्जा निअमेणं मुक्खफला होइ = આ જ પ્રવ્રજયા = ગાથા-६ ના ઉત્તરાર્ધમાં કહેલી જ પ્રવ્રજયા, નિયમથી મોક્ષના ફળવાળી થાય છે.

### ગાથાર્થ :

આરંભ અને પરિગ્રહની મન, વચન અને કાયાના યોગો વડે સમ્યગ્ અપ્રવૃત્તિ એ ત્યાગ છે અને ગાથા-૬ ના ઉત્તરાર્ધમાં બતાવેલી જ પ્રવ્રજ્યા નિયમથી મોક્ષરૂપ ફળવાળી થાય છે.

# ટીકા :

त्यागः = प्रोज्झनम् अनयोः = आरम्भपरिग्रहयोः सम्यक् = प्रवचनोक्तेन विधिना मनोवाक्कायैः त्रिभिरिप अप्रवृत्तिः एव, आरम्भे परिग्रहे च मनसा वाचा कायेनाप्रवर्त्तनिमिति भावः ।

# ટીકાર્થ:

આ બેની=આરંભ અને પરિગ્રહની, સમ્યગ્=પ્રવચનમાં કહેવાયેલ વિધિપૂર્વક, મન, વચન, કાયારૂપ ત્રણેય પણ યોગો દ્વારા અપ્રવૃત્તિ જ ત્યાગ છે. તેનો ફલિતાર્થ બતાવે છે - આરંભમાં અને પરિગ્રહમાં મનથી, વચનથી અને કાયાથી અપ્રવર્તન એ ત્યાગ છે, એ પ્રકારનો ભાવ છે.

# टीकाः

एषा खलु इति एषैव प्रव्रज्या यथोक्तस्वरूपा, मोक्षफला भवति इति मोक्ष: फलं यस्या: सा मोक्षफला भवति, नियमेन = अवश्यंतया,

# टीङार्थ :

આ જ યથોક્ત સ્વરૂપવાળી પ્રવ્રજયા = ગાથા-દ માં કહેવાયેલી જ આરંભ અને પરિગ્રહના ત્યાગરૂપ પ્રવ્રજયા, નિયમથી મોક્ષફળવાળી થાય છે અર્થાત્ મોક્ષ છે ફળ જેનું એવી તે = પ્રવ્રજયા, અવશ્યપણાથી મોક્ષરૂપ ફળવાળી થાય છે.

★ અહીં 'खलु' શબ્દ एवंडार અर्थमां ગ્રહણ કરવા દ્વારા એ જણાવવું છે કે नाम, स्થापना अने द्रव्यप्रव्रष्या मोक्षइળवाणी नथी, परंतु જિनमतमां जतावेल ભावप्रव्रथ्या જ અवश्य मोक्षइणवाणी છે.

### ભાવાર્થ :

નામ અને સ્થાપનાપ્રવ્રજયા તો મોક્ષનું કારણ નથી, પરંતુ અન્યદર્શનમાં રહેલા ભિક્ષુ વગેરેની અપ્રધાનદ્રવ્યપ્રવ્રજયા પણ મોક્ષનું કારણ નથી; માત્ર જિનમતમાં કહેલી ભાવપ્રવ્રજયા જ મોક્ષનું કારણ છે. ક્વચિત્ જિનમતમાં કહેલી પ્રવ્રજયા ગ્રહણ કર્યા પછી પણ કોઈ જીવ ભાવથી પ્રવ્રજયાને પામ્યો ન હોય, પરંતુ તે જીવ અસદ્વ્રહ વગરનો હોય તો તેની તે પ્રવ્રજયા પ્રધાનદ્રવ્યપ્રવ્રજયા છે, જે ભાવપ્રવ્રજયાનું કારણ છે અને તે પ્રધાનદ્રવ્યપ્રવ્રજયાનો અંતર્ભાવ ભાવથી થનારી પ્રવ્રજયામાં કરવાનો છે. આથી સાક્ષાત્ મોક્ષનું કારણ ભાવથી થયેલી પ્રવ્રજયા છે અને ભાવપ્રવ્રજયાના કારણીભૂત એવી પ્રધાનદ્રવ્યપ્રવ્રજયા પરંપરાએ મોક્ષનું કારણ છે.

### **ઉ**त्थान ः

અહીં પ્રશ્ન થાય કે મોક્ષ વિરતિના પરિજ્ઞામથી થાય છે અને વિરતિનો પરિજ્ઞામ અવિરતિના આપાદક એવા કષાયમોહનીયના ક્ષયોપશમથી થાય છે. તેથી કષાયમોહનીયના ક્ષયોપશમમાં યત્ન કરવો જોઇએ, જેથી મોક્ષની પ્રાપ્તિ થાય. તેના બદલે બાહ્ય આચરજ્ઞારૂપ, આરંભ-પરિગ્રહના ત્યાગસ્વરૂપ પ્રવ્રજયામાં યત્ન કરવાથી મોક્ષ કઇ રીતે થઇ શકે ? તેમાં હેતુ આપે છે-

# ટીકા :

भावमन्तरेणारम्भादौ मनोप्रवृत्त्यसम्भवादिति गाथार्थ: ॥८॥

# ડીકાર્થ:

ભાવ વગર આરંભાદિમાં મનોપ્રવૃત્તિનો અસંભવ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થઃ

અવિરતિનો ભાવ ન હોય તો આરંભાદિમાં મનોપ્રવૃત્તિ થતી નથી; અને મોક્ષપ્રાપ્તિનો હેતુ વિરતિનો પરિણામ છે, તેથી વિરતિના પરિણામને પ્રાપ્ત કરવા અવિરતિના ભાવનો ત્યાગ કરવો જોઇએ. આથી જે સાધુ અવિરતિના ભાવને છોડી દે તે સાધુની મનોયોગની પ્રવૃત્તિ આરંભ-પરિગ્રહમાં વર્તતી નથી અને આવા સાધુ વચન-કાયાથી પણ આરંભ-પરિગ્રહની પ્રવૃત્તિ કરતા નથી.

આમ, મોક્ષના અભિલાષવાળા સાધુ પ્રથમ અવિરતિના ભાવનો ત્યાગ કરે છે અને અવિરતિના પરિણામના ત્યાગથી શાસ્ત્રોક્ત વિધિપૂર્વક આરંભ-પરિગ્રહમાં પ્રવૃત્તિ ન થાય તે રીતે યત્ન કરે છે, જેથી પ્રગટેલો વિરતિનો પરિણામ સુરક્ષિત રહે. આ રીતે આરંભ-પરિગ્રહના ત્યાગપૂર્વક વિરતિના પરિણામમાં વિશેષ-વિશેષતર યત્ન કરવાથી ક્રમે કરીને પ્રવ્રજ્યા મોક્ષનું કારણ બની શકે છે.

આમ છતાં, કોઇ સાધુ સંયમ ગ્રહણ કર્યા બાદ ભાવથી અવિરતિનો ત્યાગ કરે, પરંતુ શાસ્ત્રવિધિ મુજબ આરંભ-પરિગ્રહના ત્યાગમાં યત્ન ન કરે, તો ભાવથી પ્રગટ થયેલો વિરતિનો પરિણામ પણ વિનાશ પામે છે. તેથી મોક્ષના અર્થીએ વિરતિના પરિણામપૂર્વક બાહ્ય આચારણારૂપ આરંભ-પરિગ્રહના ત્યાગમાં યત્ન કરવો આવશ્યક છે, જેથી મોક્ષાર્થી સાધુની પ્રવ્રજયા મોક્ષરૂપ ફળવાળી બને.

### વિશેષાર્થ:

ક્વચિત્ અપવાદિક કારણે મુનિ નદી ઊતરતા હોય કે અન્ય કોઈ અવિરતિવાળી બાહ્યપ્રવૃત્તિ કરતા હોય કે જેમાં કાયાથી આરંભાદિ થતો હોય, તોપણ વિરતિના પરિણામવાળા મુનિની તે કાયિક કે વાચિક પ્રવૃત્તિ આરંભરૂપ નથી, પરંતુ સંયમવૃદ્ધિને અનુકૂલ છે. દા.ત. મુનિ સંયમની વૃદ્ધિ અર્થે નવકલ્પી વિહારમાં યત્ન કરતા હોય ત્યારે, તે મુનિની વિહારની પ્રવૃત્તિથી થતી વાઉકાયની વિરાધના આરંભરૂપ જણાય, પરંતુ સંયમને અનુકૂલ હોવાથી તે પ્રવૃત્તિ ત્રણેય યોગથી નિરારંભ છે, અને તે વખતે બાહ્યથી દેખાતી આરંભની પ્રવૃત્તિ અશક્યપરિહારરૂપ છે; કેમ કે સંયમનો ઉચિત યોગ હોય અને હિંસાનો પરિહાર અશક્ય હોય તેવી ઉચિત પ્રવૃત્તિમાં થતી હિંસાને શાસકારો આરંભરૂપ કહેતા નથી.

વળી, મુનિ પ્રમાદના પરિશામવાળા હોય ત્યારે પડિલેહશની ક્રિયા કરતા હોય તોપણ શાસ્ત્રમાં તેને ષટ્કાયના વિરાધક કહ્યા છે. તેથી પ્રમાદી સાધુ દ્વારા કાયાથી કરાતી અહિંસાની પ્રવૃત્તિ પણ અતિચારની ભૂમિકાવાળી આરંભની પ્રવૃત્તિરૂપ છે. વળી ક્વચિત્ પ્રમાદને કારણે મુનિ દ્વારા અતિચારનું સેવન થઈ જાય અને પાછળથી પરિશામની વિશુદ્ધિના બળથી આલોચના કરે, તો તે મુનિનો વિરતિનો પરિશામ જીવંત રહે છે. તેથી વીતરાગના શાસનની જ પ્રવ્રજયા નિયમથી મોક્ષરૂપ ફળને આપનાર છે. II ૮ II

# અવતરણિકા :

उक्ता प्रव्रज्या भेदतः, अधुनैतत्पर्यायानाह-

# અવતરશિકાર્થ:

ગાથા-પ ની અવતરિક્ષિકામાં કહેલ કે તત્ત્વ-ભેદ-પર્યાય વંડે વ્યાખ્યા કરવી જોઇએ, એ પ્રકારનો ન્યાય છે. તેથી ગાથા-પમાં પારમાર્થિક અર્થને આશ્રયીને તત્ત્વથી પ્રવ્રજ્યા બતાવી, ગાથા-દ માં પ્રવ્રજ્યાના નામાદિ ચાર ભેદો બતાવ્યા અને અંતે નિગમન કરતાં સ્થાપન કર્યું કે ચોથા પ્રકારની ભાવપ્રવ્રજયા અવશ્ય મોક્ષફળવાળી છે. આ રીતે ભેદથી પ્રવ્રજ્યા કહેવાઇ. હવે આના = પ્રવ્રજ્યાના, પર્યાયોને = એકાર્થવાચી શબ્દોને. કહે છે-

#### ગાથા :

पळ्जजा निक्खमणं समया चाओ तहेव वेरग्गं । धम्मचरणं अहिंसा दिक्खा एगट्टियाइं तु ॥ ९॥ स त्ति दारं गयं ॥

### અન્વચાર્થ :

तु = qળી = શબ્દનયના અભિપ્રાયથી, पळ्ळजा = પ્રશ્નજયા, निक्खमणं = નિષ્ક્રમણ, समया = समता, चाओ = rયાગ, तहेव वेरग्गं = ते रीते જ વૈરાગ્ય, धम्मचरणं = धर्मनुं यरण, अहिंसा = अिंसा दिक्खा = दीक्षा = ભાવસત્ર; एगट्टियाइं = (આ શબ્દો) એકાર્થવાળા છે. सा = 'ते' ति = એ પ્રકારનું दारं = द्वार गयं = ગયું = પૂરું થયું.

# ગાથાર્થ :

શબ્દનયના અભિપ્રાયથી પ્રવ્રજ્યા, નિષ્ક્ષ્મણ, સમતા, બાહ્ય-અભ્યંતર પરિગ્રહનો ત્યાગ, તે રીતે જ વિષયોમાં પૈરાગ્ય, ક્ષાન્ત્યાદિ દશવિદા ધર્મોનું આસેવન, જીવહિંસાનું વર્જન, દીક્ષા; આ પ્રવ્રજ્યાના એકાર્થવાચી શબ્દો છે.

### ટીકા :

प्रव्रज्या निरू पितशब्दार्था, निष्क्रमणं द्रव्यभावसङ्गत्, समता सर्वेष्विष्ठानिष्टेषु, त्यागः बाह्याभ्यन्तर-परिग्रहस्य, तथैव वैराग्यं विषयेषु, धर्म्मचरणं = क्षान्त्याद्यासेवनम्, अहिंसा = प्राणिघातवर्जनम्, दीक्षा= सर्वसत्त्वाभयप्रदानेन भावसत्रं, एकार्थिकानि तु = एतानि प्रव्रज्याया एकार्थिकानि तुर्विशेषणार्थः शब्दनया-भिप्रायेण, समभिरू ढनयाभिप्रायेण तु नानार्थान्येव, भिन्नप्रवृत्तिनिमित्तत्वात् सर्वशब्दानामिति गाथार्थः॥९॥

# ટીકાર્થ:

- (૧) પાપમાંથી શુદ્ધ ચરણયોગોમાં જવું એ પ્રવ્રજ્યા છે, એ પ્રકારની ગાથા-પ માં નિરૂપાયેલ શબ્દાર્થવાળી પ્રવ્રજયા છે.
- (૨) દ્રવ્યસંગ અને ભાવસંગમાંથી નીકળવું, તે નિષ્ક્રમણ છે અર્થાત્ બાહ્ય પદાર્થોનો સંચય એ દ્રવ્યસંગ છે અને બાહ્ય પદાર્થો પ્રત્યેનો ચિત્તનો પ્રતિબંધ એ ભાવસંગ છે. તેથી તે બાહ્ય પદાર્થોનો અને બાહ્ય પદાર્થો પ્રત્યે ચિત્તના પ્રતિબંધનો ત્યાગ કરવો એ નિષ્ક્રમણ છે.
- (૩) સર્વ ઈષ્ટ-અનિષ્ટ પદાર્થીમાં સમાન પરિજ્ઞામ રાખવો તે સમતા છે.
- (૪) ગાથા-૭ માં બતાવેલ બાહ્ય અને અભ્યંતર પરિગ્રહનો ત્યાગ કરવો એ ત્યાગ છે.
- (૫) તે રીતે જ પાંચે ઇન્દ્રિયોના વિષયોમાં વિરક્તભાવ કેળવવો તે વૈરાગ્ય છે.
- (૬) ક્ષમા આદિ દશ પ્રકારના યતિધર્મીનું આસેવન કરવું તે ધર્મચરણ છે.
- (૭) જીવોની હિંસાનું વર્જન કરવું તે અહિંસા છે.
- (૮) સર્વ જીવોને અભયદાન આપવા દ્વારા ભાવદાનશાળાનું આસેવન કરવું તે દીક્ષા છે.

ગાથાના અંતે રહેલ 'તુ' શબ્દ વિશેષ અર્થવાળો છે અર્થાત્ કંઇક વિશેષતા બતાડવા માટે છે, અને તે વિશેષતા એ છે કે, શબ્દનયના અભિપ્રાયથી ઉપરમાં દર્શાવેલ સાત શબ્દો પ્રવ્રજયાના એકાર્થવાચી છે, પરંતુ સમભિરૂઢનયના અભિપ્રાયથી આ સાત શબ્દો જુદા જુદા અર્થવાળા જ છે; કેમ કે ભિન્ન ભિન્ન વ્યુત્પત્તિઓને આશ્રયીને સર્વ શબ્દોની ભિન્ન પ્રવૃત્તિનું નિમિત્તપણું છે અર્થાત્ ઉપરમાં બતાવેલ પ્રવ્રજ્યાદિ આઠેય શબ્દો ભિન્ન ભિન્ન પ્રવૃત્તિના વાચક છે. એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. II ૯ II

# अवतरशि<del>ङ</del>ाः

सेति व्याख्यातम्, अथुना केनेत्येतद् व्याख्यायते, तत्र योग्येन गुरुणा, स चेत्थंभूतः, इत्याह-

# અવતરણિકાર્થ:

ગાથા-૧માં ગ્રંથકારે પ્રતિજ્ઞા કરેલ કે પાંચ વસ્તુઓને હું યથાક્રમથી કહીશ. ત્યારપછી ગાથા-૨માં પાંચ વસ્તુઓનાં નામ બતાવ્યાં અને ગાથા-૪માં પ્રવ્રજયાવિધાન નામની પ્રથમ વસ્તુનાં પાંચ દ્વારો બતાવ્યાં. તેમાંથી '积' એ પ્રકારનું પહેલું દ્વાર ગાથા-૫ થી ૯ માં વ્યાખ્યાન કરાયું, હવે 'केन' એ પ્રકારનું આ≕ બીજું દ્વાર, વ્યાખ્યાન કરાય છે. ત્યાં 'केન' દ્વારનો અર્થ કરતાં કહે છે કે, યોગ્ય ગુરુએ પ્રવ્રજયા આપવી જોઈએ. અને તે=પ્રવ્રજયાયોગ્ય ગુરુ, આવા પ્રકારના હોય છે. એથી પ્રવ્રજયા આપવા માટે યોગ્ય ગુરુના ગુણોને કહે છે-

### ગાથા :

पव्यज्जाजोगगगुणेहिं संगओ विहिपवण्णपव्यज्जो । सेविअगुरु कुलवासो सययं अक्खिलअसीलो अ ॥ १०॥ सम्मं अहीअसुत्तो तत्तो विमलयरबोहजोगाओ । तत्तण्णू उवसंतो पवयणवच्छळजुत्तो अ ॥११॥ सत्तहिअरओ अ तहा आएओ अणुवत्तगो अ गंभीरो । अविसाई परलोए उवसमलद्धीइकिलओ अ ॥१२॥ तह पवयणत्थवत्ता सगुरुअणुत्रायगुरु पओ चेव । एआरिसो गुरू खलु भणिओ रागाइरहिएहिं॥१३॥

# અન્વથાર્થ :

पव्यज्जाजोग्गगुणेहिं संगओ = પ્રવ્રજયાને યોગ્ય ગુણોથી સંગત, विहिपवण्णपव्यज्जो=िविधिपूर्व स्वीडारायेली प्रव्रक्ष्यावाणा, सेविअगुरु कुलवासो = सेवायेल છે ગુરુકુલવાસ જેમના વડે એવા, सययं अक्खिलअसीलो=सतत=प्रव्रक्ष्याञ्चछाथी मांडीने सर्वडाण, अस्पिति शीलवाणा, अ=परना द्रोडधी विरितना परिशामवाणा, सम्मं अहीअसुत्तो=सम्यग्= योगोद्वडनपूर्वड, लांडायेलां छे सूत्रो केमना वडे येवा, तत्तो विमलयरबोहजोगाओ तत्तण्णू=तेनाथी=सूत्रना अध्ययनथी, (थयेला) विमलतर जोधना योगने डारेश तत्त्वश=तत्त्वने क्षशनारा, उवसंतो=ઉपशांत, पवयणवच्छक्षजुत्तो अ=अने प्रवयन प्रत्ये वात्सत्यथी युडत, सत्तिहअरओ अ=अने सत्त्विहतमां रत, तहा आएओ अणुवत्तगो अ गंभीरो=ते

www.jainelibrary.org

રીતે આદેય, અનુવર્ત્તક અને ગંભીર, परलोए अविसाई=પરલોકમાં અવિષાદી=પરલોકને સાધવામાં વિષાદ વગરના, उवसमलद्धीइकिलओ अ=અને ઉપશમલબ્ધ્યાદિથી કલિત, तह पवयणत्थवत्ता=तथा પ્રવચન અને અર્થના વક્તા, सगुरु अणुज्ञायगुरु पओ चेव=અને સ્વગુરુથી અનુજ્ઞાત ગુરુપદવાળા; एआरिसो खलु=આવા પ્રકારના જ रागाइरहिएहिं गुरू भणिओ=रागादिथी રહિત વડે ગુરુ કહેવાયા છે.

### जाशार्थ :

પ્રવ્રજ્યાયોગ્ય ગુણોથી યુક્ત, વિદિપૂર્વક સ્વીકારેલ પ્રવ્રજયાવાળા, સેવન કરેલ ગુરુકુલવાસવાળા, પ્રવ્રજયાગૃહણથી માંડીને સર્વકાળ અસ્ખલિત શીલવાળા, પરના દ્રોહથી વિરતિના પરિણામવાળા, યોગોહહનપૂર્વક ભણેલ સૂત્રોવાળા, તેથી વિમલતર બોદાનો યોગ થવાના કારણે તત્ત્વને જાણનારા, ઉપશાંત અને પ્રવયન પ્રત્યે વાત્સલ્યથી યુક્ત અને જીવોનું હિત કરવામાં તત્પર; અને આદેય, અનુવર્ત્તક અને ગંભીર, પરલોક સાદ્યવામાં ખેદ વગરના અને ઉપશમલિદ્ય વગેરેથી યુક્ત, તથા સૂત્રને અને અર્થને કહેનારા અને પોતાના ગુરુથી અનુદ્રા પામેલ ગુરુના પદવાળાઃ આવા પ્રકારના જ વીતરાગ વડે ગુરુ કહેવાયા છે.

# ટીકા :

प्रव्रज्यायोग्यस्य प्राणिनो गुणाः = प्रव्रज्यायोग्यगुणा आर्यदेशोत्पन्नादयो वक्ष्यमाणाः; तथाऽन्यत्राप्युक्तम्-

"अथ प्रव्रज्याऽर्ह:- आर्यदेशोत्पन्न: १ विशिष्टजातिकुलान्वित: २ क्षीणप्रायकर्म्ममल: ३ तत एव विमलबुद्धि: ४ दुर्लभं मानुष्यं, जन्म मरणिनिमित्तं, सम्पदश्चपला:, विषया दु:खहेतवः, संयोगे वियोगः, प्रतिक्षणं मरणं, दारुणो विपाकः, इत्यवगतसंसारनैर्गुण्यः ५ तत एव तिद्वरक्तः ६ प्रतनुकषायोऽल्पहास्यादिः ७-८ कृतज्ञः ९ विनीतः १० प्रागिप राजाऽमात्यपौरजनबहुमतः ११ अद्रोहकारी १२ कल्याणाङ्गः १३ श्राद्धः १४ स्थिरः १५ समुपसम्पन्नश्चेति १६"

एभि: सङ्गतः = युक्तः = समेतः सन्, किं ? इत्याह-विधिप्रपन्नप्रव्रज्यो = विधिना वक्ष्यमाणलक्षणेन प्रपन्ना=अङ्गीकृता प्रव्रज्या येन स तथाविधः, तथा सेवितगुरुकुलवासः समुपासितगुरुकुल इत्यर्थः, सततं = सर्वकालं प्रव्रज्याप्रतिपत्तेरारभ्य, अस्खलितशीलश्च=अखण्डितशीलश्च, चशब्दात् परद्रोहिवरितभावश्चेति गाथार्थः ॥१०॥

# ટીકાર્થ:

પ્રવ્રજ્યાને યોગ્ય પ્રાણીના = જીવના, ગુણો = પ્રવ્રજ્યાને યોગ્ય ગુણો, ગાથા-૩૨ આદિમાં કહેવાનાર આર્યદેશોત્પન્નાદિ છે, તે પ્રકારે અન્યત્ર પણ = અન્ય ગ્રંથોમાં પણ, કહેવાયું છે, જે अથ થી બતાવે છે-

- (૧) આર્યદેશમાં ઉત્પન્ન થયેલા,
- (૨) વિશિષ્ટ જાતિ અને કુલથી યુક્ત,
- (૩) પ્રાયઃ ક્ષીણ થયેલ કર્મરૂપી મલવાળા,
- (૪) તેથી જ=ક્ષીસપ્રાયઃકર્મમલવાળા છે તેથી જ, વિમલ=નિર્મળ, બુદ્ધિવાળા,

- (પ) મનુષ્યપશું દુર્લભ છે, જન્મ મરજ્ઞના નિમિત્તવાળું છે, સંપત્તિઓ ચપળ છે, વિષયો દુઃખના હેતુ છે, સંયોગમાં વિયોગ છે, પ્રતિક્ષજ્ઞ મરજ્ઞ છે અર્થાત્ પ્રતિક્ષજ્ઞ આયુષ્ય ક્ષીજ્ઞ થવાથી તેટલા આયુષ્યના અભાવની પ્રાપ્તિરૂપ જીવનું દરેક ક્ષજ્ઞે મરજ્ઞ થાય છે, કર્મનો વિપાક દારુજ્ઞ છે, એ પ્રકારે જજ્ઞાયેલું છે સંસારનું નૈર્ગુલ્ય જેમના વડે એવા,
- (દ) તેથી જ=સંસારનું નૈર્ગુણ્ય જાણેલ હોવાથી જ, તેનાથી વિરક્ત=સંસારથી વિરાગ પામેલા,
- (૭) પ્રતનુ કષાયવાળા=અતિઅલ્પ ક્રોધાદિ કષાયવાળા,
- (૮) અલ્પ હાસ્યાદિવાળા=મંદ નોકષાયવાળા,
- (૯) કૃતજ્ઞ=કોઈ દ્વારા કરાયેલ ઉપકારને જાણનારા,
- (૧૦) વિનીત=વિનયવાળા,
- (૧૧) દીક્ષા લેતાં પહેલાં પણ રાજા, અમાત્ય, નગરસંબંધી જનોથી બહુમાન પામેલા,
- (૧૨) અદ્રોહકારી=દ્રોહ નહીં કરનારા,
- (૧૩) કલ્યાણ અંગવાળા=અંગની વિકલતા વગરના,
- (૧૪) શ્રદ્ધાવાળા,
- (૧૫) સ્થિર= સ્થિર ચિત્તવાળા,
- (૧૬) અને સમુપસંપન્ન=દીક્ષા ગ્રહજ્ઞ કરવા માટે સામેથી ઉપસ્થિત થયેલાઃ પ્રવ્રજ્યાર્હ છે=દીક્ષા ગ્રહજ઼ કરવા માટે યોગ્ય છે.

આમના વડે સંગત=આ ૧૬ ગુજોથી યુક્ત છતા, શું ? એથી કહે છે-

વિધિથી પ્રપત્ન પ્રવ્રજયાવાળા=કહેવાનાર લક્ષણવાળી વિધિપૂર્વક અંગીકરાઈ છે પ્રવ્રજયા જેમના વડે તે તેવા પ્રકારના=વિધિથી અંગીકૃત પ્રવ્રજયાવાળા, અને સેવાયેલ ગુરુકુલવાસવાળા=સારી રીતે સેવાયું છે ગુરુનું કુળ જેમના વડે એવા, અને સતત=પ્રવ્રજયાના સ્વીકારથી આરંભીને સર્વકાળ, અસ્ખલિત શીલવાળા=અખંડિત શીલવાળા, અને 'च' શબ્દથી પરદ્રોહની વિરતિના ભાવવાળા ગુરુ દીક્ષા આપવા માટે યોગ્ય છે. આ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

- (૧) આર્યદેશના ઉત્તમ સંસ્કારો સંયમની સાધના માટે ઉપકારક બને છે અને અનાર્યદેશમાં ઉત્પન્ન થયેલા જીવો પ્રાયઃ કરીને ઉત્તમ સંસ્કારવાળા હોતા નથી, તેથી આર્યદેશમાં ઉત્પન્ન થયેલા જીવો પ્રવ્રજ્યા પ્રહણ કરવાને યોગ્ય છે.
- (૨) માતૃપક્ષની જાતિ કહેવાય છે અને પિતૃપક્ષનું કુલ કહેવાય છે અને ઉત્તમ જાતિ અને ઉત્તમ કુલમાં જન્મેલો જીવ વિશિષ્ટ જાતિ-કુલાન્વિત કહેવાય. આવો જીવ ગ્રહણ કરેલ પ્રતિજ્ઞાનો સમ્યગ્ નિર્વાહ કરવા માટે સમર્થ બને છે, તેથી વિશિષ્ટ જાતિ અને કુલથી યુક્ત જીવો દીક્ષાને યોગ્ય છે.
- (૩-૪-૫) જેનો કર્મમલ ઘણો ક્ષીણ થઇ ગયો છે અને કર્મમલ ક્ષીણપ્રાયઃ થવાને કારણે જે જીવ વિમલબુદ્ધિવાળો હોય, તેને વિમલબુદ્ધિ હોવાથી સંસારનું નૈર્ગુણ્ય દેખાતું હોય છે કે ચાર ગતિઓમાં મનુષ્યગતિ

દુર્લભ છે, હિતની સાધના મનુષ્યભવમાં કરી શકાય છે અને અન્ય ગતિઓ પ્રાયઃ કરીને ભવ પૂરા કરવા માટે હોય છે. માટે આવો દુર્લભ મનુષ્યભવ મને પ્રાપ્ત થયો છે, તો મારે હિતમાં પ્રવૃત્તિ કરવી જોઇએ.

વળી, વિમલબુદ્ધિવાળો જીવ જાણતો હોય છે કે જન્મ મરણનું કારણ છે. માટે પ્રાપ્ત થયેલો મનુષ્યભવ હું જેમ-તેમ પસાર કરીશ તો આ જન્મ સમાપ્ત થશે ત્યારે મને દુર્ગતિઓની પરંપરા પ્રાપ્ત થશે. આમ, મરણની પ્રાપ્તિ પહેલાં જન્મને સફળ કરવાનો વિમલબુદ્ધિવાળા જીવને પનોરથ થાય છે.

વળી, વિમલબુદ્ધિવાળા જીવને સંસારની ચપળ એવી સંપત્તિમાં આસ્થા કરીને મનુષ્યભવ પસાર કરવો હિતાવહ જણાતો નથી; કેમ કે પુષ્ય પૂરું થઇ જાય તો પુષ્યથી પ્રાપ્ત થયેલી સંપત્તિ આ જન્મમાં પણ ચાલી જાય છે, અને કદાચ આ જન્મમાં ચાલી ને જાય તોપણ આયુષ્ય પૂરું થતાં તો અવશ્ય સર્વ સંપત્તિનો વિયોગ થાય છે. માટે ચપળ એવી સંપત્તિમાં આસ્થા કરવી વિમલબુદ્ધિવાળા જીવને અયુક્ત લાગે છે.

વળી, વિમલબુદ્ધિવાળો જીવ જાણતો હોય છે કે સંસારના વિષયોમાં પ્રવૃત્તિથી પાપબંધ થાય છે, તેથી દુઃખનું કારણ એવા વિષયોથી સર્યું; અને સંસારમાં પ્રાપ્ત થયેલા સંયોગો પણ વિયોગમાં જ પર્યવસાન પામે છે, માટે આ સંયોગોમાં આસ્થા રાખીને મનુષ્યભવને વ્યતીત કરવો ઉચિત નથી.

વળી, તે જાણે છે કે આયુષ્ય પણ ક્ષણે ક્ષણે ઘટી રહ્યું છે, આથી તેટલા અંશમાં જીવનું મૃત્યુ ચાલુ છે, અને જયારે સંપૂર્ણ આયુષ્ય પૂરું થશે ત્યારે દુર્લભ એવો મનુષ્ય ભવ સમાપ્ત થશે. માટે પ્રતિક્ષણ થતા મરણની ઉપેક્ષા કરીને મનુષ્યભવને તુચ્છ વિષયોમાં પૂરો કરવો ઉચિત નથી; અને કર્મનો વિપાક પણ અતિ દારુણ છે, માટે લેશ પણ પ્રમાદ કર્યા વગર કર્મના નાશ માટે યત્ન કરવો જોઇએ. આ પ્રકારે સંસારના વાસ્તવિક સ્વરૂપને જોવાની નિર્મળ બુદ્ધિ દ્વારા સંસારના નૈર્ગુણ્યને જાણતો જીવ પ્રવ્રજયા ગ્રહેશ કરવા માટે યોગ્ય છે.

- (૬) સંસારની નિર્ગુણતા જાણતો હોવાને કારણે જ સંસારથી વિરક્ત થયેલ મુમુક્ષુ દીક્ષા માટે યોગ્ય છે.
- (૭-૮) ઘણાં કર્મો ક્ષીણ થયેલાં હોવાથી જેના કષાયો અને નોકષાયો ઘણા અલ્પ હોય તેવો જીવ પ્રવ્રજ્યાને યોગ્ય છે; કેમ કે તેવો જીવ સંયમ ગ્રહણ કર્યા પછી સંયમમાં સમ્યગ્ યત્ન કરી શકે છે.
- (૯) વળી પોતાના પર માતા-પિતા આદિ દ્વારા અને ગુરુ આદિ દ્વારા કરાયેલા ઉપકારને જાણનારો જીવ પ્રવ્રજ્યાને યોગ્ય છે.
  - (૧૦) સંસારમાં પણ ઉચિત વિનય કરનારો જીવ દીક્ષા માટે યોગ્ય છે.
- (૧૧) વળી, ઉત્તમ પ્રકૃતિ હોવાના કારણે દીક્ષા ગ્રહણ કરતાં પહેલાં પણ રાજા, અમાત્ય, નગરજનોમાં બહુમાનપાત્ર હોય, તેવો જીવ સંયમ લેવા માટે લાયક છે.
- (૧૨) વળી, ઉત્તમ પ્રકૃતિવાળો હોવાને કારણે ક્યારેય પણ કોઇનો દ્રોહ નહિ કરનારો જીવ દીક્ષાને યોગ્ય છે.
- (૧૩) વળી પૂર્વભવમાં સેવેલ ધર્મથી કલ્યાણના કારણીભૂત એવા પૂર્ણ અંગવાળો જીવ પ્રવ્રજયા માટે યોગ્ય છે, ધરતુ શરીરના અંગોની વિકલતાવાળા નહીં.

- (૧૪) વળી ભગવાનના વચન ઉપર શ્રદ્ધાવાળો જીવ દીક્ષા માટે યોગ્ય છે.
- (૧૫) વળી પ્રકૃતિથી સ્થિર બુદ્ધિવાળો અર્થાત્ આત્મકલ્યાણના કારણીભૂત સંયમ ગ્રહણ કર્યા પછી સંયમની મર્યાદાને હું અવશ્ય પાળીશ તેવી સ્થિરબુદ્ધિવાળો જીવ પ્રવ્રજ્યા માટે યોગ્ય છે.
  - (૧૬) વળી દીક્ષા લેવા માટે ગુરુ પાસે સમ્યક્ ઉપસ્થિત થયેલો જીવ દીક્ષા લેવાને યોગ્ય છે.

આવા પ્રકારના પ્રવ્રજયાયોગ્ય ૧૬ ગુણોવાળા જે હોય, વળી જેમણે આગળમાં કહેવાશે એ વિધિથી દીક્ષા ગ્રહણ કરેલી હોય, દીક્ષા ગ્રહણ કર્યા બાદ ગુરુકુલવાસમાં રહીને ભગવાનના શાસનની મર્યાદાને જાણી હોય, વળી પ્રવ્રજયાગ્રહણથી માંડીને અખંડિત શીલવાળા હોય, અર્થાત્ શક્તિના પ્રકર્ષથી સંયમમાં યત્ન કરતાં ક્વચિત્ કાળદોષના કારણે કે પ્રમાદના કારણે અતિચાર લાગતા હોય તોપણ તે અતિચારની શુદ્ધિ કરીને શુદ્ધ થયેલા હોય, તેવા ગુરુ પાસે સંયમગ્રહણ કરવું જોઈએ.

વળી, આવા પ્રકારના પણ પ્રવ્રજયા આપનાર ગુરુ પરદ્રોહની વિરતિવાળા હોવા જોઈએ. તેનાથી એ કહેવું છે કે દીક્ષા આપ્યા પછી શિષ્યને ગુરુ ઉચિત યોગોમાં પ્રવર્તાવે નહીં તો શરણાગત તે યોગ્ય શિષ્યનો વિનાશ થાય, જે પરદ્રોહ છે; અને તેવો પરદ્રોહ કરવાના પરિણામથી વિરામ પામેલા ગુરુ યોગ્ય શિષ્યને સંયમમાં સમ્યક્ પ્રવર્તાવી શકે છે. II 40 II

### ટીકા :

सम्यग्=यथोक्तयोगविधानेन, अधीतसूत्र:=गृहीतसूत्र:,

# ટીકાર્થ:

દીક્ષા આપવાને યોગ્ય ગુરુનું વિશેષ સ્વરૂપ બતાવે છે -

સમ્યગ્=યથોક્ત યોગના વિધાનથી અર્થાત્ શાસમાં કહેવાયેલ યોગની વિધિ કરવાપૂર્વક, ભજ્ઞાયેલા સૂત્રોવાળા=ગ્રહણ કરાયેલ સૂત્રોવાળા,

# ટીકા ઃ

ततो विमलतरबोधयोगात् इति ततः=सूत्राध्ययनाद्यः शुद्धतरावगमस्तत्सम्बन्धादित्यर्थः, किमित्याह-तत्त्वज्ञः=वस्तुतत्त्ववेदी,

# ટીકાર્થ:

તેના કારણે=સૂત્રના અધ્યયનને કારણે, વિમલતર બોધના યોગથી અર્થાત્ જે શુદ્ધતર અવગમ તેના સંબંધથી, શું ? એથી કહે છે- તત્ત્વજ્ઞ= વસ્તુના તત્ત્વને જાણનારા,

# ભાવાર્થ :

દીક્ષા લેતાં પહેલાં સંસારની નિર્ગુણતાને જાણવારૂપ જે નિર્મલ બોધ હતો, તેના કરતાં દીક્ષા લીધા

પછી શાસ્ત્રો ભણવાને કારણે વિશેષ પ્રકારનો નિર્મલ બોધ થાય છે, તેથી સાધુ વસ્તુતત્ત્વને જાણનાર બને છે, અર્થાત્ સંસારની નિર્ગુણતાને વિશેષરૂપે જાણે છે અને મોક્ષ અને મોક્ષના ઉપાયોને સૂક્ષ્મ રીતે જાણે છે. અર્થાત્ કયા દેશ-કાળમાં કઇ રીતે યત્ન કરીને મોક્ષ સાધવો જોઇએ, તે વિશેષ રીતે જાણે છે. આવા વસ્તુતત્ત્વના જાણનાર ગુરુને પ્રવ્રજયા આપવાનો અધિકાર છે.

### ટીકા :

उपशान्तः क्रोधविपाकावगमेन, प्रवचनवात्सल्ययुक्तश्च=प्रवचनमिह सङ्घः सूत्रं वा तद्वत्सलभावयुक्त इति गाथार्थः ॥११॥

# ટીકાર્થ:

ક્રોધના વિપાકના અવગમથી = બોધથી, ઉપશાન્ત અને પ્રવચન પ્રત્યે વાત્સલ્યથી યુક્ત = પ્રવચન અહીં સંઘ કે સૂત્રરૂપ છે તેના વત્સલભાવથી યુક્ત, અર્થાત્ ચતુર્વિધ સંઘમાં ગુણિયલ આત્માઓ પ્રત્યે અને ભગવાનના વચનરૂપ સૂત્રો પ્રત્યે રાગભાવવાળા હોવાથી સંઘનું કંઇ અહિત ન થાય તે માટે યત્ન કરનારા અને ભગવાનના વચનરૂપ સૂત્રની વિરુદ્ધ કથન નહિ કરનારા ગુરુ, દીક્ષા આપવા માટે યોગ્ય છે. એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. ॥૧૧॥

### शुभा ः

सत्त्वहितरतश्च = सामान्येनैव जीवहिते सक्तश्च,

# टीङार्थ :

અને સત્ત્વના હિતમાં રત=સામાન્યથી જ જીવોનું હિત કરવામાં આસક્ત,

# ભાવાર્થ :

વળી દીક્ષા આપવા માટે યોગ્ય ગુરુ સામાન્ય રીતે જ જીવના હિતમાં રહ્ય ોય અર્થાત્ જૈનશાસનમાં રહેલા જીવો, જૈનશાસનની બહાર રહેલા જીવો અને પૃથ્વીકાયાદિ જીવો; એમ સર્વ જીવોનું હિત કરવાની મનોવૃત્તિવાળા હોય.

આમ છતાં, પૃથ્વીકાયાદિ જીવોનું હિત, તેમને થતી પીડાના પરિહારમાં કરાતા યત્નથી જ થઇ શકતું હોવાથી પૃથ્વીકાયાદિ જીવોના હિત માટે તેટલો યત્ન કરનારા હોય છે, જ્યારે અન્ય સંસારી જીવોમાંથી માર્ગનો બોધ કરી શકે તેવા જીવોને મોક્ષમાર્ગની પ્રાપ્તિ કરાવવામાં યત્ન કરવા દ્વારા, અને શરણે આવેલા શિષ્યાદિનું સારણા, વારણાદિ દ્વારા, હિત કરનારા હોય તેવા ગુરુ દીક્ષા આપવા માટે યોગ્ય છે.

# ટીકા :

तथा न केवलिमत्थंविध: किन्तु, आदेयोऽनुवर्त्तकश्च गम्भीर:, तत्रादेयो नाम ग्राह्मवाक्य:, अनु-वर्त्तकश्च = भावानुकूल्येन सम्यक्पालक:, गम्भीरो = विपुलचित्त:, अविषादी परलोके = न परिषहाद्यभिद्रुत: कायसंरक्षणादौ दैन्यमुपयाति,

### ટીકાર્થ:

તથા કેવલ આવા નહીં = માત્ર ઉપરમાં વર્શવેલ ગુણોવાળા નહીં, પરંતુ આદેય, અનુવર્ત્તક અને ગંભીર; તેમાં આદેય એટલે ગ્રાહ્મવાક્યવાળા, અને અનુવર્ત્તક અર્થાત્ ભાવથી અનુકૂલપણા વડે આશ્રિત જીવોનું સમ્યક્ રીતે પાલન કરનારા, ગંભીર = વિપુલ ચિત્તવાળા, પરલોકમાં અવિષાદી એટલે પરિષહાદિશી અભિદ્ગત = અભિભવ પામેલા, કાયના = છ કાયના, સંરક્ષણાદિમાં જે દીનતાને પામતા નથી, તે પરલોકમાં અવિષાદી છે અને તેવા ગુરુ પ્રવ્રજયા આપવા માટે યોગ્ય છે.

### ભાવાર્થ :

શિષ્યને દીક્ષા આપવા માટે ઉપયોગી ઉપરમાં બતાવેલા ગુણોથી અન્ય વિશેષ ગુણો બતાવવા અર્થે ગ્રંથકાર કહે છે કે ફક્ત આટલા જ ગુણોવાળા નહીં પરંતુ આદેય, અનુવર્તક અને ગંભીર ગુરુ દીક્ષા આપવા માટે યોગ્ય છે.

આદેય એટલે ગ્રાહ્ય વાક્યવાળા, અર્થાત્ જેમનું વચન ગ્રાહ્ય બનતું હોય તેવા ગુરુ યોગ્ય શિષ્યોને અનુશાસન આપી શકે છે. તેથી ગુરુ આદેય ગુણવાળા હોવા જોઇએ.

વળી અનુવર્તક એટલે જીવની ભાવપરિણતિને અનુરૂપ શિષ્યનું સમ્યક્ પાલન કરનારા હોય, તેવા અનુવર્તક ગુરુ પાસે દીક્ષા લેવી જોઇએ.

વળી દીક્ષા આપવા માટે યોગ્ય ગુરુ વિશાળ ચિત્તવાળા હોવા જોઇએ.

વળી, પરલોકનું હિત કરવામાં વિષાદ વગરના ચિત્તવાળા ગુરુ હોવા જોઇએ, અર્થાત્ પરિષહાદિ આવી પડ્યા હોય ત્યારે પૃથ્વીકાયાદિ છ કાયના રક્ષણાદિમાં દીનતા પામનારા ન હોય, પરંતુ આલોકના સુખની ઉપેક્ષા કરવા દ્વારા શક્તિના પ્રકર્ષથી પરિષહાદિને સહન કરીને પણ પરલોકના હિતનું કારણ એવા સંયમના પાલનમાં દઢ યત્ન કરનારા હોય.

### ટીકા :

उपशमलब्ध्यादिकलितश्च = उपशमलब्ध्युपकरणलिब्धस्थिरहस्तलिब्धयुक्तश्चेति गाथार्थः ॥ १२ ॥ टीक्कार्थः

અને ઉપશમલબ્ધિ આદિથી કલિત = ઉપશમલબ્ધિ, ઉપકરણલબ્ધિ અને સ્થિરહસ્તલબ્ધિથી યુક્ત, ગુરુ દીક્ષા આપવાને યોગ્ય છે. એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

- ★ ઉપશમલબ્ધિ એટલે બીજાને શાંત કરવાનું સામર્થ્ય.
- ★ ઉપકરણલબ્ધિ એટલે સંચમમાં ઉપકારક એવા નિર્દોષ વસ્ત્ર-પાત્ર આદિ ઉપકરણને મેળવવાની શક્તિ.
- 🛨 સ્થિરહસ્તલબ્લિ એટલે બીજાઓને વ્રતપાલનાદિમાં સ્થિર કરવાની શક્તિ. **ા૧૨**૫

#### ટીકા :

तथा प्रवचनार्थवक्ता सूत्रार्थवक्तेत्यर्थः, स्वगुर्वनुज्ञातगुरु पदश्चैव असित तिस्मिन् दिगाचार्यादिना स्थापितगुरु-पद इत्यर्थः, ईदृशो गुरुः खलुशब्दोऽवधारणार्थः ईदृश एव, कालदोषादन्यतरगुणरिहतोऽपि बहुतरगुणयुक्त इति वा विशेषणार्थः, भिणतो रागादिरिहतैः = प्रतिपादितो वीतरागैरिति गाथार्थः ॥ १३ ॥

### डीङार्थ :

તથા પ્રવચન અને અર્થના વક્તા = સૂત્ર અને અર્થને કહેનારા, અને પોતાના ગુરુથી અનુજ્ઞા પામેલ ગુરુના પદવાળા. તે નહીં હોતે છતે = પોતાના ગુરુ ન હોય તો, દિગાચાર્યાદિ વડે સ્થપાયેલ ગુરુપદવાળા. खलુ શબ્દ અવધારણના અર્થવાળો છે, એથી આવા પ્રકારના જ ગુરુ અથવા खलુ શબ્દ કાળના દોષથી કોઈક ગુણથી રહિત પણ ઘણા ગુણોથી યુક્ત, એ પ્રકારના વિશેષણના અર્થવાળો છે. તેવા ગુરુ રાગાદિથી રહિત વડે કહેવાયા છે = વીતરાગ વડે પ્રતિપાદન કરાયા છે. એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

શિષ્યાદિને સૂત્ર અને અર્થની વાચના આપતા હોય, જેમને પોતાના ગુરુએ ગુરુપદે સ્થાપિત કર્યા હોય, સ્વગુરુના અભાવમાં દિગાચાર્યે = ગચ્છાચાર્યે, જેમને ગુરુપદે સ્થાપ્યા હોય, એવા જ ગુરુને વીતરાગ ભગવંતોએ દીક્ષા આપવા માટે લાયક કહ્યા છે. કાલદોષથી ઉપરમાં બતાવેલ સર્વ ગુણસંપન્ન ન હોય, કેટલાક ગુણોથી રહિત હોય છતાં ઘણા ગુણોથી યુક્ત હોય તો તેવા ગુરુ પણ દીક્ષા આપવાને લાયક છે.

મૂળગાથામાં 'खलુ' શબ્દ અવધારણ અર્થમાં છે અથવા તો કાલદોષને કારણે એકાદ ગુણથી રહિત પણ ઘણા ગુણોથી યુક્ત ગુરુની પાસે જ દીક્ષા ગ્રહણ કરવી, એ પ્રકારની વિશેષતા બતાવવા માટે છે. તેથી એ પ્રાપ્ત થાય કે અવધારણ અર્થમાં 'खलु' શબ્દને ગ્રહણ કરીએ તો પૂર્વમાં બતાવેલા સર્વ ગુણોથી યુક્ત જ ગુરુ દીક્ષા આપવા માટે અધિકારી છે, અન્ય નહીં; અને 'खलુ' શબ્દનો બીજો વિશેષતા બતાવતો અર્થ ગ્રહણ કરીએ તો વર્તમાનકાળ વિષમ હોવાને કારણે ઉપરમાં વર્ણવેલ સંપૂર્ણ ગુણોવાળા ગુરુ ન મળે તોપણ ઘણા ગુણોથી યુક્ત હોય તેવા ગુરુ પણ દીક્ષા આપવા માટે અધિકારી છે. ॥૧૩॥

#### ગાથા :

# एआरिसेण गुरुणा सम्मं परिसाइकज्जरहिएणं । पळज्जा दायव्वा तयणुग्गहनिज्जराहेउं ॥ १४ ॥

### અન્વચાર્થ :

परिसाइकज्जरिहएणं= પર્ધદાદિ કાર્યથી રહિત, एआरिसेण गुरुणा = આવા પ્રકારના ગુરુએ = પૂર્વમાં બતાવેલા ગુશોવાળા ગુરુએ, तयणुग्गहनिज्जराहेउं = तेना અનુગ્રહ અને નિર્જરાના હેતુથી = શિષ્ય પર ઉપકાર કરવા માટે અને પોતાના કર્મની નિર્જરા કરવા માટે, सम्मं = सम्य = શાસ્ત્રમાં બતાવેલી વિધિપૂર્વક, पळ्जजा दायळा = પ્રવ્રજયા આપવી જોઇએ.

### ગાથાર્થ :

પર્ષદાદિ કાર્ચથી રહિત, પૂર્વમાં બતાવેલા ગુણોવાળા ગુરુએ શિષ્યના અનુગ્રહના હેતુથી અને પોતાના કર્મની નિર્જરાના હેતુથી સમ્ચક્ પ્રવ્રજ્યા આપવી જોઇએ.

### ટીકા :

ईदृशेन गुरुणा=एवंविधेनाचार्येण, सम्यग्=अविपरीतेन विधिना, पर्षदादिकार्यरहितेन = सम्पूर्णा मे पर्षद् भविष्यति पानकादिवाहको वेत्याद्यैहिककार्यनिरपेक्षेण, प्रव्रज्या दातव्या=दीक्षा विधेया, किं तर्ह्यङ्गीकृत्य? इत्यत्राह- तदनुग्रहनिर्जराहेतो: इति विनेयानुग्रहार्थं कर्म्मक्षयार्थं चेति गाथार्थ: ॥१४॥

# ટીકાર્થ:

પર્બદાદિના કાર્યથી રહિત='મારી પર્બદા સંપૂર્ણ થશે અથવા પાનકાદિનો વાહક થશે.' ઇત્યાદિ ઐહિક કાર્યથી નિરપેક્ષ એવા, આવા પ્રકારના ગાથા-૧૦ થી ૧૩ માં બતાવ્યા એવા પ્રકારના, ગુરુએ=આચાર્યએ, સમ્યગ્=અવિપરીત વિધિ વડે, પ્રવ્રજયા આપવી જોઇએ=દીક્ષા કરવી જોઇએ. શેને અંગીકાર કરીને ? એ પ્રકારની શંકામાં કહે છે- તેના અનુગ્રહ અને નિર્જરાના હેતુથી અર્થાત્ વિનેયના = શિષ્યના, અનુગ્રહના અર્થે અને કર્મના ક્ષયના અર્થે, દીક્ષા આપવી જોઇએ. એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

ગાથા-૧૦ થી ૧૩ માં બતાવેલા ગુણોવાળા પ્રવ્રજયાદાનની યોગ્યતાવાળા ગુરુએ, 'મારા શિષ્યપરિવારની વૃદ્ધિ થશે અથવા પાણી આદિ લાવવામાં કામ લાગશે' એવા કોઈપણ આલોકનાં કાર્યોની અપેક્ષાથી રહિત બનીને, શિષ્યના આત્માના અનુપ્રહ માટે અને પોતાનાં કર્મોના ક્ષય માટે યોગ્ય જીવને વિધિપર્વક દીક્ષા આપવી જોઇએ. **!! ૧૪ !!** 

# અવતરણિકા :

ईंदृशि गुरौ गुणमाह -

# અવતરણિકાર્થ :

આવા પ્રકારના=ગાથા-૧૦ થી ૧૩ માં કહેલા ૧૭ ગુણોવાળા, ગુરુ હોતે છતે શિષ્યોને થતા ગુણને = લાભને, કહે છે-

### ગાથા :

भत्तिबहुमाण सद्धा थिरया चरणिम्म होइ सेहाणं । एआरिसम्मि निअमा गुरुम्मि गुणस्यणजलहिम्मि ॥१५॥

# अन्<mark>य</mark>यार्थ**ः**

गुणरयणजलिहिम्म एआरिसिम्म गुरुम्मि निअमा=ગુણરૂપી રત્નના જલિધરૂપ આવા પ્રકારના ગુરુમાં નિયમથી सेहाणं भित्तबहुमाण=शैक्षोने ભક્તિ અને બહુમાન થાય છે. (અને આવા ગુરુમાં ભક્તિ-બહુમાન થવાથી) चरणिम=ચરણમાં सद्धा थिरया=શ્રદ્ધા (અને) સ્થિરતા होइ=થાય છે.

www.jainelibrary.org

# ગાશાર્થ :

ં ગુણરૂપી રત્નના સમુદ્ર જેવા આવા પ્રકારના ગુરુમાં નિયમથી નવદીક્ષિતોને ભક્તિ અને બહુમાન શાય છે, અને ભક્તિ-બહુમાન થવાથી ચારિત્રમાં શ્રદ્ધા અને સ્થિરતા થાય છે.

### ट<del>ीड</del>ा :

भक्तिबहुमानौ इति भक्तिर्बाह्यविनयरू पा बहुमानो भावप्रतिबन्धः, एतौ भवतः शिक्षकाणां = अभिनवप्रव्रजितानामिति योगः, क्र ? इत्याह- ईदृशि = एवंभूते गुरौ = आचार्ये नियमात् = नियमेन, पुनरिप स एव विशिष्यते-गुणरत्नजलधौ गुणरत्नसमुद्र इति, ततः श्रद्धा स्थिरता च चरणे भवति इति; तथाहि- गुरु भक्तिबहुमानभावत एव चारित्रे श्रद्धा स्थैर्यं च भवति नान्यथेति गाथार्थः ॥१५॥

### ટીકાર્થ:

શિક્ષકોને = અભિનવ પ્રવ્રજિતોને = નવદીક્ષિતોને, ભક્તિ અને બહુમાન થાય છે = બાહ્ય વિનયરૂપ ભક્તિ છે અને ભાવથી પ્રતિબંધરૂપ બહુમાન છે, આ બે થાય છે. ક્યાં ? એથી કહે છે-

આવા પ્રકારના ગુરુમાં = આવા પ્રકારના આચાર્યમાં, નિયમથી = નિયમ વડે, આ બે થાય છે. ફરી પણ તે જ = ગુરુ જ, વિશેષાય છે = વિશેષ પ્રકારે બતાવાય છે.

ગુણરૂપ રત્નના જલિધ = ગુણરૂપ રત્નના સમુદ્ર, એવા ગુરુમાં શિષ્યોને ભક્તિ અને બહુમાન થાય છે અને તેનાથી ચરણમાં શ્રદ્ધા અને સ્થિરતા થાય છે. તે तथाहि થી સ્પષ્ટ કરે છે- ગુરુમાં ભક્તિ અને બહુમાનના ભાવથી જ ચારિત્રમાં શ્રદ્ધા અને સ્થૈર્ય થાય છે, અન્ય રીતે નહીં. એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

પૂર્વમાં વર્શવેલા ગુશોરૂપી રત્નોના સાગર જેવા ગુરુનો યોગ થતાં નૂતન દીક્ષિત શિષ્યોને ગુરુ પ્રત્યે અવશ્ય ભક્તિ અને બહુમાન પ્રગટે છે અને ગુરુ પ્રત્યે ભક્તિ અને બહુમાન પ્રગટવાથી શિષ્યોને ચારિત્રમાં શ્રદ્ધા અને સ્થિરતા થાય છે; કારણ કે ચારિત્રમાં શ્રદ્ધા અને સ્થિરતા ગુરુ પ્રત્યે ભક્તિ અને બહુમાનભાવ વગર થતી નથી.

ભક્તિ એટલે વિનય આદિ બાહ્યપ્રવૃત્તિ, બહુમાન એટલે ગુરુ પ્રત્યેનો ભાવથી પ્રતિબંધ અને ભાવપ્રતિબન્ધ એટલે ગુરુના ગુણોને જોઇને શિષ્યને થતો તેમના પ્રત્યેનો ચિત્તનો પ્રતિબન્ધ, ગુરુ પ્રત્યેનો લગાવ, અર્થાત્ આંતરિક અનુરાગ.

# વિશેષાર્થ :

ગુણવાન ગુરુ પ્રત્યે ભક્તિ-બહુમાન તેને થાય કે જેને ગુણો પ્રત્યે તીવ્ર પક્ષપાત હોય. તેથી ગુણ પ્રત્યેના તીવ્ર પક્ષપાતવાળા શિષ્યને ગુણવાન ગુરુની ચારિત્રની પ્રવૃત્તિ રુચે છે, આથી તે શિષ્યને ચારિત્ર પ્રત્યે શ્રદ્ધા થાય છે અને ગુણવાન ગુરુની ઉચિત પ્રવૃત્તિ જોઇને શિષ્યને દુષ્કર એવી ચારિત્રની પ્રવૃત્તિ કરવામાં સ્થિરતા આવે છે; કેમ કે ગુણવાન ગુરુમાં રહેલી ઉચિત પ્રવૃત્તિ જોઇને શિષ્યના હૈયામાં વર્તતો બહુમાનભાવ તેને ચારિત્રના પરિણામમાં સ્થિર કરે છે. પરંતુ જે શિષ્યને આવા ગુરુ પ્રત્યે ભક્તિ-બહુમાન

ન હોય તેને ચારિત્રના પરિણામમાં રુચિ થઇ શકતી નથી; કેમ કે આવા શિષ્યે કેવળ ભૌતિક ફળ મેળવવા અર્થે જ ચારિત્ર ગ્રહણ કર્યું છે, વસ્તુતઃ તેનામાં ગુણનો પક્ષપાત નથી; કેમ કે ગુણ પ્રત્યે તીવ્ર પક્ષપાતવાળા જીવને તો ગુણવાન ગુરુમાં અવશ્ય ભક્તિ-બહુમાન થાય. II ૧૫ II

### અવતરણિકા :

गुणान्तरमाह -

### અવતરસિકાર્થ:

ગાથા-૧૦ થી ૧૩માં વર્જ઼ન કરાયેલા સ્વરૂપવાળા ગુરુ પાસે દીક્ષા લેવાથી શિષ્યને પ્રાપ્ત થતા પૂર્વગાથામાં બતાવેલા ગુજ઼ોથી ગુજ઼ાંતરને = અન્ય લાભોને, કહે છે-

#### भाधा :

अणुवत्तगो अ एसो हवइ दढं जाणई जओ सत्ते । चित्ते चित्तसहावे अणुवत्ते तह उवायं च ॥१६॥

### सन्द्रयार्थः

एसो अ = અને આ = પૂર્વમાં કહેવાયેલા ગુણોવાળા ગુરુ, दढं अणुवत्तगो हवइ = ६७ અનુવર્તક થાય છે; जओ = જે કારણથી चित्ते अणुवत्ते चित्तसहावे सत्ते = थित्र અનુવર્ત્ત્ય = અનેક રૂપે અનુવર્તનીય, એવા ચિત્ર=વિવિધ, સ્વભાવવાળા सत्त्वोने = જીવોને, तह च = અને તે પ્રકારના = જે પ્રકારે વિવિધ સ્વભાવવાળા જીવોની અનુવર્તના થઇ શકે તે પ્રકારના, उवायं = ઉપાયને जाणई = જાણે છે.

### आधार्थ :

અને આવા ગુરુ દઢ અનુવર્તક શાય છે; જે કારણથી અનેક પ્રકારે અનુવર્તના કરી શકાય એવા વિવિદ્ય સ્વભાવવાળા જીવોને અને તેઓની અનુવર્તના થઇ શકે તેવા પ્રકારના ઉપાયને જાણે છે.

### ટી<del>ક</del>ા :

अनुवर्त्तकश्च एषः = अनन्तरोदितो गुरु र्भवित दृढं = अत्यर्थं, कुत इत्याह-जानाित यतः सत्त्वान् = प्राणिनः चित्रान् = अनेकरू पान् चित्रस्वभावान् = नानास्वभावान् अनुवर्त्त्यांन् इत्यनुवर्त्तनीयान् तथोपायं च = अनुवर्त्तनोपायं च जानातीित गाथार्थः ॥ १६ ॥

# ટીકાર્થ:

અને આ = પૂર્વમાં કહેવાયેલા ગુરુ, દઢ = અત્યર્થ = અત્યંત, અનુવર્ત્તક થાય છે. કયા કારણથી? એથી કહે છે- જે કારણથી ચિત્ર અનુવર્ત્ત્ય એવા ચિત્ર સ્વભાવવાળા સત્ત્વોને અર્થાત્ અનેક રૂપે અનુવર્તનીય = અનુવર્તન કરી શકાય એવા, જુદા જુદા સ્વભાવવાળા પ્રાણીઓને = જીવોને, અને તે પ્રકારના ઉપાયને = અનુવર્તનના ઉપાયને, જાણે છે. એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

પૂર્વમાં કહેલા ગુણોથી યુક્ત ગુરુ અત્યંત અનુવર્તના કરે છે અર્થાત્ શિષ્યોના સ્વભાવને અનુકૂળ બનીને તેમને હિતમાં જોડવાનો પ્રયત્ન કરે છે; કારણ કે તે ગુરુ શિષ્યોના ભિન્ન ભિન્ન સ્વભાવોને જાણી શકે છે તથા કોને કેવી રીતે હિતમાં જોડવા, એ પ્રકારના શિષ્યોના આત્મહિતના ઉપાયને પણ જાણી શકે છે.

# વિશેષાર્થ:

મુમુક્ષુ જીવો મોક્ષની સાધના અર્થે સંયમ પ્રહણ કરે છે, છતાં તેઓ સંપૂર્ણ કર્મથી રહિત નહીં હોવાથી તેઓની પ્રકૃતિ કર્મકૃત હોય છે, તેથી તેઓ વિવિધ સ્વભાવવાળા હોય છે. તોપણ યોગ્ય અનુવર્તના કરનાર ગુરુ તેઓનો સ્વભાવ જાણીને, તેઓના સ્વભાવને અનુરૂપ ઉચિત ઉપાય દ્વારા તેઓને સંયમરૂપી યોગમાર્ગમાં પ્રવર્તાવે છે.

આ રીતે ભિન્ન-ભિન્ન સ્વભાવવાળા શિષ્યોની પણ અનુવર્તના કરવાના અનેક ઉપાયો જાણીને તે ત્રે પ્રકારે અનુવર્તના કરનાર ગુરુ વિચિત્ર પ્રકૃતિવાળા પણ શિષ્યોનું આત્મકલ્યાણ કરી શકે છે. આથી સદ્ગુરુમાં "અનુવર્તના" ગુણ અપેક્ષિત છે અને આવા અનુવર્તક ગુરુ યોગ્ય જીવને પ્રવ્રજયા આપવાના અધિકારી છે. II૧૬II

# અવતરણિકા :

अनुवर्त्तनागुणमाह-

# અવતરણિકાર્થ :

ગુરુ દ્વારા કરાયેલી અનુવર્તનાથી શિષ્યોને થતા ગુણને=લાભને, કહે છે-

### ગાથા :

अणुवत्तणाए सेहा पायं पावंति जोग्गयं परमं । रयणं पि गुणक्करिसं, उवेइ सोहम्मणगुणेण ॥१७॥

# અન્વચાર્થ :

सोहम्मणगुणेण रयणं पि गुणक्करिसं = સોહમ્મણના ગુણ વડે = રત્નશોધકના પ્રભાવ વડે, રત્ન પણ ગુણોતકર્ષને उवेड = પામે છે. (એ રીતે) अणुवत्तणाए = અનુવર્તના વડે सेहा = શૈક્ષો पायं = પ્રાય: परमं जोग्गयं =પરમ યોગ્યતાને पावंति = પામે છે.

# ગાશાર્થ:

જેમ રત્નશોદાકના પ્રભાવ વડે રત્ન પણ ગુણના ઉત્કર્ષને પામે છે, તેમ અનુવર્તના વડે શૈક્ષો પ્રાયઃ કરીને મોક્ષની પરમ ચોગ્યતાને પામે છે.

#### ટીકા :

अनुवर्त्तनया-करणभूतया शिक्षकाः प्रायो = बाहुल्येन कांकदुककल्पं विहाय प्राप्नुवन्ति योग्यताम् अपवर्गं प्रति परमां = प्रधानां।स्यादेतत्, योग्य एव प्रव्रज्यार्ह इति किं गुरु णा ? इत्येतदाशङ् क्याह-रत्नमपि पद्मरागादि गुणोत्कर्षं = कान्त्यादिगुणप्रकर्षम् उपैति सोहम्मणगुणेण = रत्नशोधकप्रभावेण वैकटिकप्रभावेणेत्यर्थः, एवं सुशिष्या अपि गुरु प्रभावेणेति गाथार्थः ॥ १७ ॥

### ટીકાર્થ:

ગુરુની કરણભૂત એવી અનુવર્ત્તનાથી પ્રાયઃ = બહુલપણા વડે, કાંકદુકકલ્પને = કોરડા મગ તુલ્ય શૈક્ષને, છોડીને, શિક્ષકો = નવદીક્ષિત શિષ્યો, અપવર્ગ પ્રતિ = મોક્ષ તરફ, પરમ = પ્રધાન, એવી યોગ્યતાને પ્રાપ્ત કરે છે.

આ થાય=ઉપરના કથનથી કોઇને પ્રશ્ન થાય, યોગ્ય જ જીવ પ્રવ્નજયાને અર્હ હોય છે, એથી કરીને ગુરુ વડે શું ? એ પ્રકારના કથનની આશંકા કરીને ગ્રંથકાર કહે છે-

પદ્મરાગાદિ રત્ન પણ રત્નશોધકના પ્રભાવ દ્વારા ગુણના ઉત્કર્ષને = ક્રાંતિ આદિ ગુણના પ્રકર્ષને, પામે છે. એ રીતે ગુરુના પ્રભાવ દ્વારા સુશિષ્યો પણ મોક્ષ પ્રતિ શ્રેષ્ઠ યોગ્યતાને પામે છે. એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

ગુરુની અનુવર્તનાથી શિષ્યો પ્રાયઃ મોક્ષ માટે શ્રેષ્ઠ યોગ્યતાને પ્રાપ્ત કરે છે અર્થાત્ મોક્ષમાર્ગની વિશેષ આરાધના કરનારા બને છે. અહીં પ્રશ્ન થાય કે દીક્ષાને યોગ્ય શિષ્ય મોક્ષને યોગ્ય જ હોય અર્થાત્ સ્વયં જ મોક્ષમાર્ગની આરાધના કરનારો હોય, તેમાં ગુરુની શી વિશેષતા ? એથી કહે છે કે જે રીતે પદ્મરાગ, માણેક વગેરે રત્નો કાંતિ આદિ ગુણોથી યુક્ત હોવા છતાં રત્નશોધકના પ્રભાવથી તેનામાં કાંતિ વગેરે ગુણોની વૃદ્ધિ થાય છે, તે રીતે મોક્ષ માટે યોગ્ય પણ સુશિષ્યો ગુરુના પ્રભાવથી મોક્ષ પામવા માટે વિશેષ પ્રકારે યોગ્ય બને છે.

અહીં અનુવર્તનાને કરણરૂપે કહેલ છે, તેનું તાત્પર્ય એ છે કે જેમ દંડ, ભ્રમી દ્વારા ઘટનું અસાધારણ કારણ છે, તેથી દંડ એ કરણ છે; તેમ અનુવર્તના, શિષ્યને સાધનામાં સમ્યગ્યત્ન કરાવવા દ્વારા શિષ્યમાં પ્રગટ થતી પરમ યોગ્યતાનું અસાધારણ કારણ છે, તેથી અનુવર્તના એ કરણ છે અર્થાત્ ગુરુની અનુવર્તનાથી શિષ્યનો મોક્ષમાર્ગમાં સમ્યક્ યત્ન થાય છે.

અહીં 'प्रायः' શબ્દથી એ કહેવું છે કે કોરડા મગ જેવા અયોગ્ય શિષ્યને યોગ્ય ગુરુની અનુવર્તનાથી પણ કાંઇ લાભ થતો નથી. ॥૧૭॥

# અવતરશિકા :

किञ्च-

#### भवतरशिङार्थ :

પૂર્વમાં ગુરુની અનુવર્તનાથી શિષ્યોને થતા લાભ બતાવ્યા. વળી યોગ્ય ગુરુથી બીજો લાભ શું થાય ? તેનો સમુચ્ચય કરવા માટે 'किञ्च' થી કહે છે-

#### ગાયા :

# एत्थ य पमायखिलया पुळ्ळभासेण कस्स व न हुंति । जो ते वणेइ सम्मं गुरु त्तणं तस्स सफलं ति ॥ १८ ॥

### અન્વગાર્થ:

एत्थ्र य = અને અહીં = પ્રવ્રજયાવિધાનમાં, पुळ्ळमासेण = પૂર્વના અભ્યાસને કારણે कस्स व = કોને જ पमायखिलया = પ્રમાદથી સ્ખલિતો = સ્ખલનાઓ, न हुंति = नथी થતી ? जो = જે(ગુરુ) ते = તેઓને = પ્રમાદથી થતી તે સ્ખલનાઓને, सम्मं वणेइ = सम्यક્ हूर કરે છે, तस्स गुरुत्तणं = तेनुं ગુરુપશું सफलं= सङ्ग છે.

- ★ 'ति' પાદપૂર્તિ માટે છે.
- ★ **'ਕ' एव** કારના અર્થમાં છે અને <mark>તે एव</mark> કાર મોટાભાગે જુવોની પ્રમાદથી સ્ખલનાઓ થાય છે તે જણાવવા અર્થે છે.

### ગાથार्थ :

અને પ્રવ્રજ્યાના વિદ્યાનમાં પૂર્વના અભ્યાસને કારણે કોની જ પ્રમાદથી રખલનાઓ નથી થતી ? જે ગુરુ તે રખલનાઓને સમ્યક્ દૂર કરે છે, તેનું ગુરુપણું સફળ છે.

# ટીકા :

अत्र च प्रव्रज्याविधाने प्रमादस्खिलतानि इति प्रमादात् सकाशाहुश्चेष्टितानि पूर्वाभ्यासेन कस्य वा न भवन्ति, अनादिभवाभ्यस्तो हि प्रमाद: न झटित्येव त्यक्तुं पार्यते, यस्तानि स्खिलितानि अपनयित सम्यक्=प्रवचनोक्तेन विधिना गुरु त्वं तस्य सफलं गुणगुरु त्वेनेति गाथार्थ: ॥ १८ ॥

# ടിളାର୍ଷ୍ଣ :

અને અહીં = પ્રવ્રજયાના વિધાનમાં, પૂર્વનો અભ્યાસ હોવાથી પ્રમાદથી સ્ખલનાઓ = પ્રમાદને કારણે દુષ્ટ ચેષ્ટાઓ, કોની જ નથી થતી ? જે કારણથી અનાદિભવથી અભ્યસ્ત એવો પ્રમાદ જલદી જ ત્યજવો શક્ય નથી. તે સ્ખલનાઓને સમ્યક્ = પ્રવચનમાં કહેવાયેલ વિધિપૂર્વક, જે ગુરુ દૂર કરે છે, તેનું = તે ગુરુનું, ગુણથી ગુરુપણું હોવાથી ગુરુપણું સફળ છે. એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

પૂર્વના પ્રમાદના અભ્યાસથી સંયમજીવનમાં ભૂલ કોની ન થાય ? અર્થાત્ પ્રાયઃ ભૂલ થવાની સંભાવના છે જ; કારણ કે પ્રમાદ અનાદિકાળથી રૂઢ થઇ ગયેલો હોવાથી એકદમ દૂર થઇ શક્તો નથી. આથી શાસ્ત્રોક્ત વિધિથી શિષ્યોના દોષોને દૂર કરવામાં ગુરુપણું સફળ બને છે; કારણ કે ગુરુપણું પદ વગેરેથી આવતું નથી, પરંતુ શિષ્યોના દોષોને દૂર કરવાની કુશળતાથી જ આવે છે. II ૧૮ II

### અવતરણિકા :

एतदेव लौकिकोदाहरणेन स्पष्टयति-

# અવતરણિકાર્થ :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે જે ગુરુ શિષ્યોની પ્રમાદથી થયેલ સ્ખલનાઓને સમ્યક્ દૂર કરે છે તે ગુરુનું ગુરુપણું સફળ છે, એને જ લૌકિક ઉદાહરણ દ્વારા સ્પષ્ટ કરે છે-

#### आधाः

को णाम सारहीणं स होज्ज जो भद्दवाइणो दमए। दुट्टे वि अ जो आसे दमेइ तं ( सारहीं ) आसियं बिंति॥ १९॥

### અન્વચાર્થ :

जो भद्दवाइणो दमए=જે ભદ્ર વાજીઓને દમે, स को णाम सारहीणं होज्ज=ते સારથિ કેવી રીતે થાય ? जो अ=વળી જે दुट्टे वि आसे=દુષ્ટ પણ અશ્વોને दमेड=દમે છે तं सारहीं बिंति=तेने (લોકો) સારથિ કહે છે. (પાઠાन्तर પ્રમાણે) तं आसियं बिंति=तेने (લોકો) આશ્વિક=અશ્વને વહન કરનાર, કહે છે.

# ગાથાર્થ :

તે સારથિ કેમ કહેવાય જે ભદ્રિક અશ્વોને દમે ? વળી જે દુષ્ટ પણ અશ્વોનું દમન કરે તેને લોકો સારથિ કહે છે અથવા તેને લોકો અશ્વને વહન કરનાર કહે છે.

# ટીકા :

को नाम सारथीनां स भवेत् यो भद्रवाजिन:=शोभनाश्चान् दमयेत्, न कश्चिदसौ असारथिरेवेत्यर्थ:, दुष्टानिप तु योऽश्चान् दमयित = शोभनान् करोति, तं सार्रिथं ब्रुवते लौकिका:। पाठान्तरे वा तमाश्चिकं ब्रुवत इति गाथार्थ:॥१९॥

# टीङार्थ :

સારથિઓમાં તે કોણ હોય જે ભદ્ર વાજિઓને = સરળ અશ્વોને, દમે ? અર્થાત્ એ કોઇ નથી= અસારથિ જ છે. વળી જે દુષ્ટ પણ અશ્વોને દમે છે = શોભન કરે છે, તેને લૌકિકો સારથિ કહે છે. અથવા પાઠાંતરમાં તેને આશ્વિક કહે છે. એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. II૧૯ા

# અવતરશિકા :

शिष्याननुपालनेन गुरोर्दोषमाह-

# अवतरशिङार्थ :

શિષ્યના અનનુપાલન વડે ગુરુને થતા દોષને કહે છે-

#### आथा :

# जो आयरेण पढमं पव्वावेऊण नाणुपालेइ। सेहे सुत्तविहीए सो पवयणपच्चणीओ त्ति ॥ २०॥

### અન્વચાર્થ :

जो=જે (ગુરુ) पढमं आयरेण पव्यावेऊण=પ્રથમ આદરપૂર્વક પ્રવ્રજયા આપીને सुत्तविहीए=સૂત્રવિધિથી सेहे=શિષ્યોને नाणुपालेइ=અનુપાલન કરતા નથી, सो पवयणपच्चणीओ=તે (ગુરુ) પ્રવચનના પ્રત્યનીક છે.

★ 'त्ति' પાદપૂર્તિ માટે છે.

#### आधार्श :

જે ગુરુ પહેલાં આદરપૂર્વક પ્રવ્રજ્યા આપીને સૂત્રમાં બતાવેલી વિધિથી શિષ્યોનું અનુપાલન કરતા નથી, તે ગુરુ જિનશાસનના શત્રુ છે.

# ટીકા :

यो गुरु: आदरेण=बहुमानेन प्रथमं प्रव्रज्यां ग्राहयित्वा पश्चात् नानुपालयित शिष्यकान् सूत्रविधिना, स किमित्याह-स प्रवचनप्रत्यनीक:=शासनप्रत्यनीक इति गाथार्थ: ॥ २०॥

# ટીકાર્થ:

જે ગુરુ પ્રથમ આદરપૂર્વક = બહુમાનપૂર્વક, પ્રવ્રજ્યાને ગ્રહણ કરાવીને પાછળથી શિષ્યોને સૂત્રની વિષિથી અનુપાલન કરતા નથી, તે શું ? એથી કહે છે- તે ગુરુ પ્રવચનના પ્રત્યનીક છે≔શાસનના પ્રત્યનીક છે. એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. ⊪ર⊘ા

# અવતરશિકા :

एतदेवाह-

# અવતરણિકાર્થ:

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે જે ગુરુ શિષ્યોનું અનુપાલન કરતા નથી, તે ગુરુ પ્રવચનના પ્રત્યનીક છે. તે કઇ રીતે પ્રવચનના પ્રત્યનીક છે, એને જ ગ્રંથકાર કહે છે-

#### आथा :

अविकोविअपरमत्था विरुद्धिमह परभवे अ सेवंता । जं पावंति अणत्थं सो खलु तप्पच्चओ सव्वो ॥२१॥

#### अन्वयार्थः

अविकोविअपरमत्था=(ગુરુ દ્વારા) નહીં જણાવાયેલા પરમાર્થવાળા એવા विरुद्धम् सेवंता=વિરુદ્ધને

સેવતા શિષ્યો इह परभवे अ=અહીં અને પરભવમાં जं अणत्थं=જે અનર્થને पावंति=પામે છે, सो खलु सब्बो=ખરેખર તે સર્વ तप्पच्चओ=तेना प्रत्यये छे=અનનુવર્તક ગુરુના નિમિત્તે છે.

# ગાશાર્થ :

ગુરુ હારા નહીં જણાવાઢોલા પરમાર્થવાળા એવા વિરુદ્ધ સેવતા શિષ્યો, આ ભવમાં અને પરભવમાં જે અનર્શને પામે છે, ખરેખર તે સર્વ અનર્શ અનનુવર્તક ગુરુના નિમિત્તે છે.

### ः १टेडि

अविकोपितपरमार्था: = अविज्ञापितसमयसद्भावा विरुद्धं सेवमाना इति योग:, इह परभवे च यं प्राप्तु-वन्त्यनर्थं, स खलु तत्प्रत्ययः सर्वः अननुवर्त्तकगुरुनिमित्त इति गाथार्थः ॥ २१ ॥

# ટીકાર્થ:

ગુરુ દ્વારા નહીં જણાવાયેલા પરમાર્થવાળા=નથી જણાવાયેલો સમયનો અર્થાત્ શાસ્ત્રનો સદ્દભાવ જેઓને એવા, વિરુદ્ધને સેવતા શિષ્યો અહીં અને પરભવમાં જે અનર્થને પ્રાપ્ત કરે છે, ખરેખર તે સર્વ અનર્થ તેના પ્રત્યયે છે=અનુવર્તના નહીં કરનાર ગુરુના નિમિત્તે છે. એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

#### ગાથા :

# जिणसासणस्सऽवण्णो मिअंकथवलस्स जो अ ते दडुं। पावं समायरंतो जायइ तप्पच्चओ सो वि ॥२२॥

### અન્વચાર્થ :

पावं अ समायरंतो=अने पापने आयरता એવा ते दहुं=तेओने=शिष्योने, श्लेर्धने मिअंकधवलस्स जिणसासणस्स=भृगांडधवल એवा शिनशासननो जो अवण्णो=श्ले अवर्श जायइ=थाय छे, सो वि= ते पश तप्पच्वओ=तेना प्रत्यये छे=अननुवर्तड गुरुना निभित्ते छे.

# ગાથार्थ :

અને પાપને આસરતા એવા શિષ્યોને જોઇને, ચંદ્ર જેવા ઉજજવલ જિનશાસનની જે નિંદા થાય, તે નિંદા પણ અનનુવર્તક ગુરુના નિમિત્તે છે.

# ટીકા :

जिनशासनस्यावर्णो=अश्लाघा मृगाङ्कथवलस्य=चन्द्रधवलस्य यश्च तान् दृष्ट्वा पापं समाचरतः=सेवमानान् जायते=जिनतो भवति, तत्प्रत्ययोऽसाविप=अननुवर्तकगुरु निमित्तोऽसाविपीति गाथार्थः ॥२२॥

# डीङार्थ :

અને *પાપને આચરતા એવા=સેવતા એવા, તેઓને=શિષ્યોને, જોઈને મૃગાંક જેવા* ધવલ=ચંદ્ર જેવા નિર્મલ, જિનશાસનનો જે અવર્ણ=અશ્લાઘા, થાય છે, એ પણ તેના પ્રત્યયવાળો છે=એ અવર્ણ પણ અનનુવર્ત્તક ગુરુના નિમિત્તે છે. એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

ગાથા-૨૦ માં બતાવ્યું કે શિષ્યના અનનુપાલનથી ગુરુને શાસનના પ્રત્યનીક બનવારૂપ દોષ પ્રાપ્ત થાય છે અને તે ગુરુ શાસનના પ્રત્યનીક કઇ રીતે બને છે, તે બતાવવા માટે ગાથા-૨૧-૨૨ માં કહ્યું કે અનુવર્તનાના અભાવને કારણે અનુચિત પ્રવૃત્તિ કરવાથી શિષ્યો પણ શિષ્ટ પુરુષો દ્વારા નિંદાપાત્ર બને છે અને વિરુદ્ધ આચરણાને કારણે પરભવમાં પણ અનર્થોની પ્રાપ્તિ કરે છે. તેથી શિષ્યોને આલોક અને પરલોકમાં જે અનર્થી પ્રાપ્ત થાય છે અને શિષ્યોની અનુચિત પ્રવૃત્તિથી શાસનની જે મ્લાનિ થાય છે તે ગુરુના નિમિત્તે છે. તેથી ગુરુ શાસનના પ્રત્યનીક થાય છે. II ૨૧/૨૨ II

# અવતરણિકા :

अनुवर्त्तकस्य तु गुणमाह -

# અવતરણિકાર્થ :

વળી, અનુવર્તક ગુરુના ગુણને=લાભને, કહે છે-

#### ગાથા :

जो पुण अणुवत्तेई गाहड़ निष्फायई अ विहिणा उ। सो ते अन्ने अष्पाणयं च पावेइ परमपयं ॥ २३ ॥

# अन्तज्ञार्थः

जो पुण=વળી, જે (શિષ્યોને) अणुवत्तेई=અનુવર્તે છે, गाहइ=(ક્રિયાને) ગ્રહણ કરાવે છે विहिणा उ अ = અને વિધિ વડે જ निष्फायई = નિષ્પાદન કરે છે = જ્ઞાન-ક્રિયા દ્વારા શિષ્યોને નિષ્પન્ન કરે છે, सो=તે (ગુરુ) ते=તેઓને=તે શિષ્યોને, अन्ने=અન્યોને=બીજા જીવોને, अष्पाणयं च=અને આત્માને परमपयं पावेड=પરમપદ પ્રાપ્ત કરાવે છે.

🛨 'उ' एवं डारमां छे.

# ગાથાर्थ :

વળી, જે ગુરુ શિષ્યોની અનુવર્તના કરે છે, ક્રિયાને ગ્રહણ કરાવે છે અને શાસ્ત્રમાં કહેવાયેલ વિદિપૂર્વક જ જ્ઞાન-ક્રિયા હારા શિષ્યોને નિષ્પન્ન કરે છે, તે ગુરુ તે શિષ્યોને, બીજા જીવોને અને પોતાના આત્માને પરમપદ પ્રાપ્ત કરાવે છે અર્થાત્ મોક્ષમાં લઇ જાય છે.

# ટીકા :

यः पुनरनुवर्त्तते=स्वभावानुकूल्येन हिते योजयित, ग्राहयित क्रियां, निष्पादयित च ज्ञानिक्रयाभ्यां विधिना -आगमोक्तेन, स गुरुः तान् शिष्यान् अन्यान् प्राणिनः आत्मानं च प्रापयित परमपदं=नयित मोक्षिमिति गाथार्थः ॥ २३ ॥

### टीङार्थ :

વળી, જે ગુરુ શિષ્યોને અનુવર્તે છે=સ્વભાવના અનુકૂલપજ્ઞા વડે હિતમાં જોડે છે, ક્રિયાને ગ્રહજ્ઞ કરાવે છે અને આગમમાં કહેવાયેલ વિધિપૂર્વક જ્ઞાન અને ક્રિયા દ્વારા નિષ્પન્ન કરે છે; તે ગુરુ તે શિષ્યોને, અન્ય પ્રાજ્ઞીઓને અને પોતાને પરમપદને પ્રાપ્ત કરાવે છે=મોક્ષને વિષે લઇ જાય છે. એ પ્રમાજ્ઞે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

યોગ્ય શિષ્યોને દીક્ષા આપ્યા પછી જે ગુરુ તેમના સ્વભાવને જાણીને તે શિષ્યો કઇ રીતે સંયમને અનુકૂળ આરાધના કરી શકશે, તેનો નિર્ણય કરીને, તેના આત્માનું હિત થાય તે રીતે સારણા-વારણાદિ દ્વારા હિતમાં યોજે છે, તે ગુરુએ શિષ્યની વિધિપૂર્વક અનુવર્તના કરી કહેવાય.

શિષ્યોને સંયમની સામાચારી સમ્યક્ રીતે ગ્રહણ કરાવે, તો વિધિપૂર્વક શિષ્યોને ક્રિયા ગ્રહણ કરાવી કહેવાય.

આ રીતે શિષ્યોને હિતમાં યોજવાથી અને ક્રિયા ગ્રહણ કરાવવાથી, જ્યારે શિષ્યો યથાર્થ બોધથી નિષ્યન્ન થાય અને ક્રિયામાં નિપુણ થાય ત્યારે તે શિષ્યો ગુરુ દ્વારા જ્ઞાન અને ક્રિયાથી વિધિપૂર્વક નિષ્યન્ન કરાયા કહેવાય.

આમ કરવાથી શિષ્યો પોતાના અત્માનું હિત સાધી શકે છે અને ગુરુ પણ અન્ય કોઇ આશંસા વગર શિષ્યના હિત માટે યત્ન કરે છે, તેથી ગુરુને અને શિષ્યને નિર્જરાની પ્રાપ્તિ થાય છે; અને ગુરુ અને શિષ્યોની ઉચિત પ્રવૃત્તિ જોઇને અન્ય જીવોને પણ ભગવાનના શાસન પ્રત્યે અહોભાવ થાય છે અને અહોભાવ થવાને કારણે તે જીવો વિચારે છે કે અહો! આ ભગવાનના શાસનની કેવી સુંદર વ્યવસ્થા છે કે જેથી ગુરુ અને શિષ્યો આ રીતે ઉચિત પ્રવૃત્તિ કરનારા છે! આ પ્રકારના અહોભાવથી તે જીવોને પણ બોધિબીજ વગેરેની પ્રાપ્તિ થાય છે. આમ, ગુરુની અનુવર્તના, ગ્રાહણા અને નિષ્પાદના દ્વારા ગુરુ, શિષ્યો અને અન્ય જીવો એમ ત્રણેય પણ ક્રમે કરીને મોક્ષને પામે છે. II૨૩II

## અવતરણિકા :

एतदेव दर्शयति-

## અવતરણિકાર્થ:

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે ગુરુની અનુવર્તના વગેરેથી શિષ્યોને, અન્ય જીવોને અને ગુરુને પરમપદની પ્રાપ્તિ થાય છે, એને જ ક્રમસર ત્રણ ગાથાઓમાં દર્શાવે છે અર્થાત્ ગુરુની અનુવર્તનાથી શિષ્યો કઇ રીતે પરમપદ પામે છે તે ગાથા-૨૪ માં બતાવે છે, અન્ય જીવો કઇ રીતે પરમપદ પામે છે તે ગાથા-૨૫ માં બતાવે છે અને ગુરુ કઇ રીતે પરમપદ પામે છે તે ગાથા-૨૬ માં બતાવે છે-

#### ગાથા :

णाणाइलाभओ खलु दोसा हीयंति वहुई चरणं । इअ अब्भासाइसया सीसाणं होइ परमपयं ॥२४॥

#### अन्यसार्थः

णाणाइलाभओ खलु=જ્ઞાનાદિના લાભથી જ दोसा=દોષો हीयंति=ક્ષય પામે છે, (તેથી) चरणं= ચરણ=ચારિત્ર, वहुई=વર્ષ છે. इअ=આ પ્રકારે अब्भासाइसया=અભ્યાસના અતિશયથી सीसाणं परमपयं=शिष्योने પરમપદ होइ=થાય છે.

### ગાથાર્થ :

જ્ઞાનાદિના લાભથી જ દોષો નાશ પામે છે, તેથી ચારિત્ર વધે છે. આ પ્રકારે અભ્યાસના અતિશયથી શિષ્યોને પરમપદ થાય છે.

### ટીકા :

ज्ञानादिलाभतः खलु=अनुवर्त्यमाना हि शिष्याः स्थिरा भवन्ति ततो ज्ञानदर्शने लभन्ते ततो लाभात् खलु शब्दोऽवधारणे तत एव, दोषा-रागादयो हीयन्ते=त्यज्यन्ते क्षीयन्ते वा, ततो वर्द्धते चरणं=चारित्रं, इय=एवं अभ्यासातिशयात्=अभ्यासातिशयेन तत्रान्यत्र वा जन्मनि कर्म्मक्षयभावात् शिष्याणां भवति परमपदं-मोक्षाख्यमिति गाथार्थः॥२४॥

### ટીકાર્થ:

જ્ઞાનાદિના લાભથી જ = જે કારણથી અનુવર્તાતા શિષ્યો સ્થિર થાય છે, તેનાથી અર્થાત્ શિષ્યો સ્થિર થવાથી, જ્ઞાન અને દર્શન પ્રાપ્ત થાય છે તે લાભથી જ અર્થાત્ જ્ઞાન અને દર્શનની પ્રાપ્તિ થવાથી જ, રાગાદિ દોષો ત્યજ્ઞય છે અથવા ક્ષય પામે છે. તેનાથી = રાગાદિ દોષોનો ત્યાગ કે ક્ષય થવાથી, ચરણ=ચારિત્ર, વધે છે. આ રીતે અભ્યાસના અતિશયથી=અભ્યાસના અતિશય વડે, તે અથવા અન્ય જન્મમાં કર્મના ક્ષયના ભાવને કારણે શિષ્યોને મોક્ષ નામનું પરમપદ થાય છે. એ પ્રમાણે ગાર્થાનો અર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

દીક્ષા આપ્યા પછી ગુરુ યોગ્ય શિષ્યોની વિધિપૂર્વક અનુવર્તના કરે, તો શિષ્યોને સ્થિરતા પ્રાપ્ત થાય છે અર્થાત્ આ ગુરુના બળથી આપણને સાચા તત્ત્વની પ્રાપ્તિ થશે અને અવશ્ય આપણે આ સંસારસાગરથી તરી જઇશું, એ પ્રકારની શિષ્યોને સ્થિર બુદ્ધિ પ્રાપ્ત થાય છે, અને તેવી બુદ્ધિ થવાને કારણે જ ગુરુ પાસે રહીને શિષ્યો નવું નવું જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરે છે. અને આવા શિષ્યો જેમ જેમ નવું નવું જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરે છે, તેમ તેમ ભગવાનના શાસન પ્રત્યેની તેમની શ્રદ્ધા અતિશયિત થાય છે; કેમ કે નવા નવા અભ્યાસથી તે શિષ્યો સૂક્ષ્મ પદાર્થનું દર્શન કરી શકે છે. તેથી ખરેખર! આ ભગવાનનું શાસન અપૂર્વ તત્ત્વને બતાવનારું છે, તેવો તેમને બોધ થાય છે અને તે બોધથી ભગવાનના શાસન પ્રત્યે તેમને તીદ્ર રુચિ પ્રગટે છે.

આ પ્રકારે નિર્મળ થયેલા જ્ઞાન અને દર્શનથી રાગાદિ દોષો ઘટે છે, પૂર્વમાં સામાન્યથી પ્રાપ્ત થયેલું ચારિત્ર વૃદ્ધિ પામે છે અને આ પ્રકારના જ્ઞાન, દર્શન અને ચારિત્રની વૃદ્ધિના અભ્યાસના અતિશયથી શિષ્યોને તે ભવમાં કે અન્ય ભવમાં કર્મનો ક્ષય થાય છે અને પરમપદની પ્રાપ્તિ થાય છે.

### વિશેષાર્થ:

યોગ્ય મુમુક્ષુને ડીક્ષા લેતી વખતે સંસારની અસારતાનું જ્ઞાન હોય છે અને ભગવાનનું શાસન તારનારું છે તે રૂપ સમ્યગૃદર્શન પણ હોય છે અને દીક્ષા લીધા પછી ઉચિત ક્રિયાઓ કરવાથી તેનામાં સમ્યક્ ચારિત્ર પણ પ્રગટે છે. આમ છતાં, દીક્ષાગ્રહણકાળમાં તે રત્નત્રયી પ્રાથમિક ભૂમિકાની હોય છે અને જ્યારે ગુરુની ઉચિત અનુવર્તનાને કારણે શિષ્યને પોતે ગ્રહણ કરેલા માર્ગમાં સ્થિરતા પ્રગટે છે, ત્યારે તેની શાસ્ત્રના અધ્યયનમાં વેગથી પ્રવૃત્તિ થાય છે, જેથી તેનામાં વિશિષ્ટ કોટિનું નિર્મળ જ્ઞાન અને દર્શન પ્રગટે છે; અને ઉચિત ક્રિયાઓ વિશિષ્ટ એવા નિર્મળ જ્ઞાન અને દર્શનથી નિયંત્રિત બનવાથી તે શિષ્યમાં પૂર્વના ચારિત્ર કરતાં વિશિષ્ટ પ્રકારના ચારિત્રની પરિણતિ પેદા થાય છે. આથી તેનું ચિત્ત અતિશય-અતિશયતર નિર્લેપ થતું જાય છે અને આ રીતે ક્રમસર રત્નત્રયીની વૃદ્ધિ થવાથી તે શિષ્યને મોક્ષની પ્રાપ્તિ થાય છે. ॥૨૪॥

#### भाशा :

# एआरिसा इहं खलु अण्णेसि सासणम्मि अणुरायो । बीअं सवणपवित्ती संताणे तेसु वि जहुत्तं ॥२५॥

### अन्वयार्थ :

इहं खलु=અહીં જ=જિનશાસનમાં જ, एआरिसा=આવા પ્રકારના (જીવો) છે, (એમ) अण्णेसिं = अन्योने सासणिम अणुरायो=शासनमां અનુરાગ થાય છે, बीअं=(જे) બીજ છે. सवणपिवत्ती= श्रवश-प्रवृत्ति થાય છે = કેટલાક સાંભળે છે અને કેટલાક સ્વીકારે છે. संताणे=સંતાન થાય છે=આ પ્રમાશે કુશલના પ્રવાહની પ્રવૃત્તિ થાય છે. तेसु वि=तेઓને પણ=ગુણના પક્ષપાતી જીવોને પણ, जहुत्तं=યથોક્ત થાય છે = જે પ્રમાશે ગાથા-૨૩ માં કહેવાયું તે પ્રમાશે પરમપદ થાય છે.

### ગાથાર્થ :

પૂર્વગાથામાં બતાવેલ તે પ્રમાણે જ્ઞાનાદિ ગુણોથી ચુક્ત ગુરુ-શિષ્યોને જેઇને, આ જિનશાસનમાં જ આવા પ્રકારના જ્ઞાનાદિયુક્ત જીવો છે, એમ ગુણના પક્ષપાતી અન્ય જીવોને જિનશાસનમાં અનુરાગ થાય છે અને આવો અનુરાગ બીજ છે. કેટલાક શ્રવણ કરે છે અને કેટલાક જિનશાસનના સ્વીકારની પ્રવૃત્તિ કરે છે, આ પ્રમાણે કુશલ પ્રવાહની પ્રવૃત્તિ થાય છે. ગુણના પક્ષપાતી જીવોને પણ, વિજ્ઞાનાદિ ગુણોની પ્રાપ્તિ થવાથી ગાથા-૨૩માં કહ્યા મુજબ પરમપદ પ્રાપ્ત થાય છે.

# ટીકા :

तान् ज्ञानादियुतान् दृष्ट्वा ईदृशा=ज्ञानादियुक्ता इहं खलु=इहैव जिनशासने, इति अन्येषां-गुणपक्षपातिनां शासने अनुरागो भवति भावत एव शोभनं भव्यमिदं शासनिमति, बीजं इत्येतदेव सम्यक्त्वापवर्गबीजं, केषाञ्चिक्त्वनुरागातिशयात् श्रवणप्रवृत्तिः=अहो शोभनमेतदिति शृण्वन्त्येवापरेऽङ्गीकुर्वन्ति च, सन्ताने इत्येवं कुशलसन्तानप्रवृत्तिः, तेषामिष=अन्येषां सन्तानिनां यथोक्तं=विज्ञानादिगुणलाभतः परमपदमेवेति गाथार्थः ॥ २५॥

### रीकार्थ :

જ્ઞાનાદિથી યુક્ત એવા તેઓને=ગુરુ-શિષ્યોને, જોઇને, અહીં જ=આ જિનશાસનમાં જ, આવા પ્રકારના છે=જ્ઞાનાદિથી યુક્ત જીવો છે, એ પ્રમાણે ગુણના પક્ષપાતવાળા અન્યોને આ શાસનમાં 'આ શાસન ભવ્ય છે, શોભન છે'; એ પ્રકારનો ભાવથી જ અનુરાગ થાય છે. બીજ છે=આ જ અર્થાત્ અન્યોને જિનશાસનમાં ભાવથી અનુરાગ થાય છે એ જ, સમ્યક્ત્વ અને અપવર્ગનું બીજ છે. વળી કેટલાકોને અનુરાગના અતિશયથી શ્રવણ-પ્રવૃત્તિ થાય છે='અહો! આ શાસન સુંદર છે' એથી કરીને કેટલાક જીવો સાંભળે જ છે અને અપરો =અન્ય કેટલાક જીવો, અંગીકાર કરે છે. આ રીતે=ઉપરમાં બતાવ્યું એ રીતે, કુશલ સંતાનની પ્રવૃત્તિ થાય છે; તેઓને પણ=સંતાનવાળા અન્યોને પણ=કુશલ સંતાનની પ્રવૃત્તિવાળા ગુણના પક્ષપાતી એવા બીજા જીવોને પણ, યથોક્ત થાય છે=જે પ્રમાણે ગાથા-૨૩માં કહેવાયું તે પ્રમાણે વિજ્ઞાનાદિ ગુણોનો લાભ થવાથી પરમપદ જ થાય છે. એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

### भावार्थ :

ગુરુ શિષ્યોની ઉચિત અનુવર્તના કરે તો શિષ્યોને જ્ઞાનાદિનો લાભ થાય છે. તેથી ગુરુ અને શિષ્યો ઉચિત જ્ઞાન, ઉચિત દર્શન અને ઉચિત પ્રવૃત્તિવાળા બને છે અને આવા ઔચિત્યમય ગુરુ-શિષ્યોને જોઇને ગુણના પક્ષપાતી અન્ય જીવોને "આ જૈનશાસન શોભન અને ભવ્ય છે" એ પ્રકારનો જૈનશાસનમાં ભાવથી જ અનુરાગ થાય છે.

અહીં 'શોભન' અને 'ભવ્ય' એ બે શબ્દ દ્વારા જિનશાસન પ્રત્યે અન્ય જીવોને થતા રાગની અતિશયિતા બતાવવી છે, અને ભાવથી જ અનુરાગ થાય છે એ વાક્યનું તાત્પર્ય એ છે કે ઔચિત્યમય ગુરુ-શિષ્યોને જોઇને, ''આ લોકોત્તમ શાસન છે કે જે શાસનમાં આવા વિવેકવાળા જીવો વર્તે છે'' એ પ્રકારના ચિત્તના પ્રતિબંધથી ભગવાનના શાસન પ્રત્યે વિશિષ્ટ અનુરાગ થાય છે, જે અનુરાગ સમ્યક્ત્વનું અને મોક્ષનું બીજ છે.

વળી, ગુણના પક્ષપાતી એવા કેટલાક જીવોને શાસનના અનુરાગના અતિશયથી મહાત્માઓ પાસે તત્ત્વ સાંભળવાનો અભિલાષ થાય છે, જેથી તેઓ મહાત્મા પાસે જૈનશાસનનાં તત્ત્વો સાંભળે છે, અને કેટલાક જીવો જૈનશાસનને અંગીકાર પણ કરે છે. આમ, ગુરુની અનુવર્તનાથી શિષ્યોને તો લાભ થાય છે જ, પરંતુ અન્ય જીવોને પણ કુશલની પરંપરાની પ્રાપ્તિ થાય છે, અને અંતે પરમપદ પ્રાપ્ત થાય છે. તે આ રીતે-

ગુણના પક્ષપાતી એવા કેટલાક જીવોને જૈનશાસનમાં રહેલ ગુરુ-શિષ્યોના ઉચિત જ્ઞાન-દર્શનચારિત્રરૂપ ગુણોને જોઈને જૈનશાસન પ્રત્યે અનુરાગ પેદા થાય છે અને કેટલાક જીવો જિનશાસન પ્રત્યે થયેલ અતિશય અનુરાગને કારણે જૈનશાસનનું તત્ત્વ સાંભળે છે, તેથી તેઓને વિશેષ જ્ઞાન થાય છે અને પછી જૈનધર્મ સ્વીકારે છે, અને ક્રમે કરીને સંયમ ગ્રહણ કરે છે અને ગુરુ પાસે રહીને વિશેષ જ્ઞાનાદિ મેળવીને તેઓ મોક્ષ પ્રાપ્ત કરે છે. આ સર્વની પ્રાપ્તિ અનુવર્ત્તક ગુરુ દ્વારા યોગ્ય શિષ્યોને કરાયેલી અનુવર્ત્તનાથી થાય છે. !! ૨૫!!

आधाः

# इय कुसलपक्खहेंऊ सपरु वयारिम्म निच्चमुज्जुत्तो । सफलीकयगुरु सद्दो साहेइ जहिच्छिअं कज्जं ॥ २६॥

### અન્વચાર્થ :

इय=આ પ્રમાણે=ગાથા-૨૪-૨૫ માં બતાવ્યું એ પ્રમાણે, (શિષ્યોના અને અન્ય જીવોના) कुसलपक्खहेऊ=કુશલપક્ષના હેતુ, सपरु वयारिम्म=સ્વ અને ૫૨ના ઉપકારમાં निच्चमुज्जुत्तो=નિત્ય ઉદ્યુક્ત, सफलीकयगुरु सद्दो=સફલ કર્યો છે 'ગુરુ' શબ્દ જેમણે એવા (ગુરુ) जहिच्छिअं कर्जं=યથેચ્છિત કાર્યને साहेड=સાધે છે.

### ગાથાર્થ :

ગાથા-૨૪-૨૫ માં બતાવ્યું એ પ્રમાણે, શિષ્યોને અને અન્ય જીવોને પુણ્યપ્રાપ્તિના કારણ, સ્વ અને પરના ઉપકારમાં નિત્ય ઉદ્યમવાળા, સફલ કર્યો છે 'ગુરુ' શબ્દ જેમણે એવા ગુરુ, જે પ્રકારે ઇચ્છાયેલ છે એ પ્રકારનું મોક્ષરૂપ કાર્ય સાદે છે.

### ટીકા :

इय=एवं कुशलपक्षहेतु:=पुण्यपक्षकारणं स्वपरोपकारे नित्योद्युक्तो=नित्योद्यतः सफलीकृतगुरु शब्दो गुणगुरु त्वेन साधयति यथेप्सितं कार्यं-परमपदमिति गाथार्थ: ॥ २६ ॥

# ટીકાર્થ :

આ રીતે કુશલ પક્ષના હેતુ=પુણ્યરૂપ પક્ષના કારણ, સ્વ-પરના ઉપકારમાં નિત્ય ઉદ્યુક્ત=નિત્ય ઉદ્યત, ગુજ્ઞથી ગુરુપણું હોવાને કારણે સફલ કર્યો છે 'ગુરુ' શબ્દ જેમણે એવા ગુરુ, યથેચ્છિત એવા પરમપદરૂપ કાર્યને સાધે છે. એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

અનુવર્તના કરવાથી શિષ્યોને ભગવાનના શાસન પ્રત્યે બદ્ધ અનુરાગ થાય છે, જે શિષ્યોના પુણ્યપક્ષરૂપ છે; અને ગુરુની ઉચિત અનુવર્તનાથી જ્ઞાનાદિયુક્ત બનેલા શિષ્યોને જોઇને, ગુણના પક્ષપાતવાળા જીવોને કુશલપરંપરાના કારણીભૂત જૈનશાસનનો પક્ષપાત થાય છે, જે અન્યોના પુણ્યપક્ષરૂપ છે; કેમ કે જિનશાસનનો પક્ષપાત જીવને પુણ્યાનુબંધીપુણ્યની પ્રાપ્તિ કરાવીને આત્માના હિતનું કારણ બને છે. આ પ્રમાણે શિષ્યના અને અન્ય જીવોના કુશલપક્ષનું કારણ ગુરુ છે.

વળી શિષ્યોને અનુવર્તના કરવા દ્વારા ગુરુ હંમેશાં પોતાના અને પર એવા શિષ્યોના ઉપકારમાં ઉદ્યમવાળા હોય છે.

વળી, 'गुरु ' શબ્દની વ્યુત્પત્તિ છે કે 'गृ<mark>णाति शास्त्रतत्त्वं इति गुरु :',</mark> આ અર્થ ઘટી શકે તેવા ગુણવાળા ગુરુ હોય છે; કેમ કે તેઓ યોગ્ય શિષ્યોને અનુવર્તના કરીને જ્ઞાનાદિથી યુક્ત કરે છે. તેથી આ પ્રકારે ઉચિત પ્રવૃત્તિ કરનારા ગુરુ પોતાને ઇચ્છિત એવા મોક્ષરૂપ કાર્યને સાધે છે. II૨૬II

### અવતરશિકા :

विपर्ययमाह-

## અવતરણિકાર્થ:

ગાથા-૨૩ થી ૨૫ માં અનુવર્તક ગુરુના ગુણો બતાવ્યા. ત્યારપછી ગાથા-૨૬ માં અનુવર્તક એવા ગુરુને ગુણ કઇ રીતે થાય છે ? તે બતાવ્યું. હવે ગુરુ અનુવર્તના ન કરે તો લાભને બદલે થતા વિપર્યયને કહે છે.

જોકે ગાથા-૨૦-૨૧-૨૨ માં શિષ્યોના અનનુપાલન વડે ગુરુને થતા દોષો બતાવ્યા, તોપણ ગુરુ અનુવર્તના કરે છતાં શિષ્યો વિપરીત આચરણા કરે તો ગુરુને દોષોની પ્રાપ્તિ થતી નથી; પરંતુ અનુવર્તના ન કરે તો ગુરુને કઇ રીતે દોષોની પ્રાપ્તિ થાય છે, તે યુક્તિથી દર્શાવે છે-

### आथा :

# विहिणाऽणुवित्तआ पुण किहींच सेवंति जइ वि पिडिसिद्धं। आणाकारि ति गुरू न दोसवं होइ सो तह वि ॥ २७ ॥

### અન્વચાર્થ:

विहिणा पुण अणुवित्तआ=વળી વિધિથી અનુવર્તિત શિષ્યો जइ वि=જોકે किहिंचि=(કર્મપરિણામના વશથી) કોઇક રીતે पिडिसिद्धं सेवंति=પ્રતિષિદ્ધને સેવે છે, (છતાં ગુરુ) आणाकारी त्ति=આશાકારી છે, એથી गुरू दोसवं न=ગુરુ દોષવાન નથી; तह वि=તોપણ (શિષ્યોની અનુવર્તના ન કરે તો ગુરુને)सो =આ=શિષ્યોના પ્રતિષિદ્ધના સેવનનો દોષ, होइ=થાય છે.

## ગાથાર્થ :

વળી વિદિપૂર્વક અનુવર્ત્તના પામેલા શિષ્યો, જોકે કર્મપરિણામના વશર્થી કોઇક રીતે શાસ્ત્રમાં પ્રતિષિદ્ધનું સેવન કરે, છતાં ગુરુ આજ્ઞાકારી હોવાથી ગુરુ દોષવાન નથી; તોપણ શિષ્યોની અનુવર્ત્તના ન કરે તો, ગુરુને શિષ્યોના પ્રતિષિદ્ધના સેવનનો દોષ થાય છે.

# ટીકા :

विधिनाऽनुवर्त्तिताः पुनः कथञ्चित् कर्म्मपरिणामतः सेवन्ते यद्यपि प्रतिषिद्धं सूत्रे, आज्ञाकारीति गुरु र्न दोषवान्, भवत्यसौ तथापि भगवदाज्ञानुवर्त्तनाऽसम्पादनादिति गाथार्थः ॥ २७॥

# टीङार्थ ः

વળી ગુરુ દ્વારા વિધિપૂર્વક અનુવર્ત્તિત = અનુવર્ત્તના પામેલા શિષ્યો, જોકે કર્મના પરિણામથી કોઇક રીતે સૂત્રમાં પ્રતિષિદ્ધને = જિનાગમમાં નિષેધ કરાયેલને, સેવે છે, છતાં શિષ્યોના અનુવર્ત્તક હોવાથી ગુરુ આજ્ઞાકારી છે = જિનાજ્ઞા પાળનાર છે, એથી કરીને ગુરુ દોષવાળા નથી; તોપણ ભગવાનની આજ્ઞારૂપ અનુવર્તનાના અસંપાદનથી આ થાય છે = શિષ્યોના અનનુવર્ત્તક ગુરુને શિષ્યોના પ્રતિષિદ્ધ આચરણથી થતો દોષ થાય છે. એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

ગુરુ શાસ્રવિધિ પ્રમાણે શિષ્યોને અનુવર્તના કરે, છતાં કોઇ શિષ્ય કર્મને વશ થઇને સૂત્રમાં પ્રતિષેધ કરેલા કૃત્યનું સેવન કરે, તો તે શિષ્યના પ્રતિષિદ્ધના સેવનમાં ગુરુને દોષ લાગતો નથી; કેમ કે અનુવર્તના કરવાની ભગવાનની આજ્ઞાનું ગુરુએ સંપાદન કરેલ છે, તેથી ગુરુ આજ્ઞાકારી હોવાથી શિષ્યોના અપરાધથી ગુરુને કોઇ દોષ લાગતો નથી. તોપણ તે ગુરુ યોગ્ય શિષ્યોને અનુવર્તના ન કરે, તેના કારણે શિષ્ય સૂત્રમાં પ્રતિષિદ્ધ ક્રિયાનું સેવન કરે, તો ગુરુને દોષ લાગે છે; કેમ કે શિષ્યોને અનુવર્તના કરવાની ભગવાનની આજ્ઞાનું ગુરુએ સંપાદન કરેલ નથી. તેથી ગુરુની અનુવર્તનાના અભાવને કારણે શિષ્યોને જે અનર્થ થાય, તેમાં ગુરુ પણ દોષપાત્ર છે. !!૨૭!!

### અવતરશિકા :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે ગુરુ અનુવર્તના ન કરે અને શિષ્યો પ્રતિષિદ્ધનું સેવન કરે તો ગુરુને દોષ લાગે, અને વળી ગાથા-૨૧ માં કહેલ કે પરમાર્થને નહીં જાણનારા શિષ્યો જે વિરુદ્ધ સેવે અને તેનાથી શિષ્યોને જે અનર્થ પ્રાપ્ત થાય, તે સર્વ અનનુવર્તક ગુરુના નિમિત્તે છે. આ બંને વાતમાં પૂર્વપક્ષીની શંકા બતાવીને તેનું સમાધાન કરતાં ગ્રંથકાર કહે છે-

#### आथा :

# आहऽण्णसेवणाए गुरुस्स पावं ति नायबज्झमिणं । आणाभंगाउ तयं न य सो अण्णम्मि कह बज्झं ॥ २८॥

## અન્વચાર્થ :

आह=(૫૨) કહે છે- अण्णसेवणाए=અન્યની સેવનાથી=અનનુવર્ત્તત શિષ્ય વડે કરાતી અપરાધની સેવનાથી, गुरु स्स=ગુરુને पावं=પાપ થાય છે, ति=એ પ્રકારે इणं=આ=પૂર્વગાથાનું કથન, नायबज्झं =न्यायબાહ્ય છે. (તેનો ગ્રંથકાર ઉત્તર આપે છે-) आणाभंगाउ=આજ્ઞાભંગથી तयं=ते=પાપ, થાય છે; सो अण्णिम्म न=અને આ=आજ્ઞાભંગ, અન્યમાં નથી, (પરંતુ ગુરુમાં જ છે, તેથી) कह बज्झं=કેવી રીતે બાહ્ય છે?

## ગાથાર્થ :

પર શંકા કરે છે કે અનુવર્તના નહીં કરાયેલા શિષ્ય વડે કરાતા અપરાધના સેવનથી ગુરુને પાપ લાગે છે, એ પ્રકારનું પૂર્વગાયાનું કથન ન્યાય બહારનું છે. તેનો ગ્રંથકાર ઉત્તર આપે છે કે, આજ્ઞાભંગથી પાપ થાય છે અને તે આજ્ઞાભંગ અન્યમાં નથી પરંતુ ગુરુમાં જ છે. તેથી ગુરુને પાપ લાગે છે એ પ્રકારનું પૂર્વગાયાનું કથન ન્યાય બહારનું નથી જ.

## थेडा ः

आह पर:, अन्यसेवनया = अननुवर्त्तितशिष्यापराधसेवनया गुरो: पापमिति न्यायबाह्यमिदं, ततश्च 'स खलु तत्प्रत्यय: सर्व 'इत्याद्ययुक्तमित्यत्रोत्तरमाह - आज्ञाभङ्गात् तद् = भगवदाज्ञाभङ्गेन पापं, न चासावन्यस्मिन् किन्तु गुरोरेव, कथं बाह्यं? नैव न्यायबाह्यमिति गाथार्थः ॥२८॥

## રીકાર્થ:

પર = પૂર્વપક્ષી, કહે છે- અન્યની સેવનાથી = અનનુવર્ત્તિત શિષ્યના અપરાધની સેવનાથી=આચરણાથી, ગુરુને પાપ થાય છે, એ પ્રકારનું આ = પૂર્વગાથાનું કથન, ન્યાયબાહ્ય છે = યુક્તિરહિત છે, અને તેથી "ખરેખર તે સર્વ તેના પ્રત્યયે છે = અનનુવર્ત્તક ગુરુના નિમિત્તે છે," ઇત્યાદિ ગાથા-૨૧-૨૨ નું કથન અયુક્ત છે. એ પ્રકારની પૂર્વપક્ષીની શંકામાં ગ્રંથકાર ઉત્તરને કહે છે-

આજ્ઞાભંગથી તે થાય છે = ભગવાનની આજ્ઞાના ભંગ વડે તે પૂર્વપક્ષીની પાપ થાય છે, અને આ= આજ્ઞાભંગ, અન્યમાં નથી પરંતુ ગુરુમાં જ છે. માટે ગુરુને પાપ લાગે એ કેવી રીતે બાહ્ય છે ? અર્થાત્ ન્યાયબાહ્ય નથી જ. એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે. II૨૮II

### भाधाः

# तम्हाऽणुवत्तियव्वा सेहा गुरुणा उसो अ गुणजुत्तो । अणुवत्तणासमत्थो जत्तो एआरिसेणेव ॥ २९ ॥

## અન્વચાર્થ:

तम्हा = ते કારણથી गुरुणा उ = ગુરુ વડે જ सेहा = શિષ્યો अणुवत्तियव्वा = અનુવર્તના કરાવા જોઇએ, जत्तो अ = અને જે કારણથી सो गुणजुत्तो = ते = ગુરુ, ગુણયુક્ત છતા अणुवत्तणासमत्थो = અનુવર્તનામાં સમર્થ થાય છે, (તે કારણથી) एआरिसेणेव = આવા વડે જ = પૂર્વની ગાથાઓમાં બતાવ્યા એવા પ્રકારના ગુણોવાળા ગુરુ વડે જ, (પ્રવ્રજયા અપાવી જોઇએ.)

# ગાથાર્થ :

જે કારણથી અનુવર્તના ન કરવાને કારણે શિષ્યોના અપરાધમાં ગુરુને પાપ લાગે છે તે કારણથી, ગુરુએ જ શિષ્યોની અનુવર્તના કરવી જોઇએ, અને જે કારણથી ગુરુ ગુણોથી યુક્ત છતા અનુવર્તનામાં સમર્થ થાય છે, તે કારણથી પૂર્વમાં બતાવ્યા એવા ગુણોવાળા ગુરુએ જ યોગ્ય શિષ્યને પ્રવ્રજ્યા આપવી જોઇએ.

### ટીકા :

यस्मादेवं तस्मादनुवर्त्तितव्याः शिष्या गुरु णैव, स च गुणयुक्तः सन् अनुवर्त्तनासमर्थो यत्=यस्मात्, तत् =तस्मात् ईदृशेनैव गुरु णा प्रव्रज्या दातव्येति गाथार्थः ॥२९॥

# ટીકાર્થ:

જે કારણથી આમ છે = પૂર્વમાં બતાવ્યું એમ છે, તે કારણથી ગુરુ વડે જ શિષ્યો અનુવર્તાવા જોઇએ;

અને જે કારણથી ગુણથી યુક્ત છતા તે = ગુરુ, અનુવર્તનામાં સમર્થ થાય છે, તે કારણથી આવા પ્રકારના જ ગુરુ વડે પ્રવ્રજ્યા અપાવી જોઇએ. એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

ગાથા-૨૩ થી ૨૬ સુધી અનુવર્તના કરવાથી ગુરુ આદિને થતા લાભો બતાવ્યા અને ગાથા-૨૭-૨૮ માં સ્થાપન કર્યું કે જો ગુરુ અનુવર્તના ન કરે તો ગુરુને પાપ લાગે છે, અને ગાથા-૨૦-૨૧-૨૨ માં પણ બતાવેલ કે શિષ્યોની અનુવર્તના ન કરવાથી ગુરુને દોષ લાગે છે. તે સર્વનું નિગમન કરતાં કહે છે કે જે કારણથી આવું છે તે કારણથી ગુરુએ જ શિષ્યોની અનુવર્તના કરવી જોઇએ. આ રીતે પૂર્વના કથનનું નિગમન કર્યા પછી કેવા ગુણવાળા ગુરુએ દીક્ષા આપવી જોઇએ, તેની સાથે જોડાણ કરતાં કહે છે કે ગુરુ ગુણોથી યુક્ત હોય તો શિષ્યોની અનુવર્તના કરવા માટે સમર્થ બને છે તેથી પૂર્વમાં પ્રવ્રજ્યા પ્રદાનને યોગ્ય ગુરુના ગુણો બતાવ્યા તેવા ગુરુએ પ્રવ્રજયા આપવી જોઇએ. II૨૯II

## અવતરણિકા :

अपवादमाह -

## અવતરણિકાર્થ :

પૂર્વમાં પ્રવ્રજયા આપવા માટે યોગ્ય ગુરુના ૧૭ ગુક્ષો વર્કાવ્યા, તેવા ગુરુ પાસે ઉત્સર્ગથી દીક્ષા લેવાની વિધિ છે, પરંતુ કાલપરિહાણિને કારણે ૧૭ ગુક્ષોમાંથી કેટલી ન્યૂનતાવાળા ગુરુ પાસે દીક્ષા લઇ શકાય, તે જણાવવા અર્થે અપવાદને કહે છે-

#### ગાथा :

# कालपरिहाणिदोसा इत्तो एक्काइगुणविहीणेणं। अन्नेण वि पव्वज्जा दायव्वा सीलवंतेण ॥ ३०॥

## અન્વચાર્થ :

कालपरिहाणिदोसा = કાલપરિહાણિના દોષને કારણે इत्तो = આનાથી = પૂર્વમાં બતાવેલા ગુણોવાળા ગુરુથી, एकाइगुणिवहीणेणं = એકાદિ ગુણોથી વિહીન એવા सीलवंतेण = शीલવાન, अन्नेण वि = અન્યએ પણ पव्वज्जा दायव्वा=પ્રવ્રજ્યા આપવી જોઇએ:

### ગાથાર્થ :

કાલપરિહાણિના દોષને કારણે, પૂર્વમાં બતાવેલા ગુણોવાળા ગુરુ કરતાં એક-બે વગેરે ગુણોથી વિહીન એવા શીલથી ચુક્ત અન્ય ગુરુએ પણ પ્રવ્રજ્યા આપવી જોઇએ.

## ટીકા :

कालपरिहाणिदोषात् अतः = अनन्तरोदितगुणगणोपेताद् गुरोः, एकादिगुणविहीनेनान्येनापि प्रव्रज्या दातव्या शीलवता = शीलयुक्तेनेति गाथार्थः ॥ ३०॥

## ટીકાર્થ:

કાલની પરિહાણિના દોષને કારણે આનાથી = પૂર્વમાં કહેવાયેલ ગુજોના સમૂહથી યુક્ત ગુરુથી, એક વગેરે ગુજોથી રહિત એવા શીલવાળા = શીલથી યુક્ત, અન્યએ પણ = સંપૂર્ણ ગુજોથી યુક્ત ગુરુ કરતાં બીજા ગુરુએ પણ, પ્રત્રજ્યા આપવી જોઇએ. એ પ્રમાજે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

વર્તમાનમાં વિશિષ્ટ જ્ઞાનવાળા ઉત્તમ પુરુષોનો વિરહ છે અને અવસર્પિણીકાળ છે, તેથી જીવોમાં પણ ગુણોની પરિહાણિ થાય છે. તે રૂપ કાલના દોષને કારણે વર્તમાનમાં સર્વ ગુણોથી સંપન્ન ગુરુની પ્રાપ્તિ પ્રાયઃ સંભવતી નથી. માટે પૂર્વમાં પ્રવ્રજ્યા આપવા માટે યોગ્ય ગુરુના ૧૭ ગુણો કહ્યા, તેમાંથી એક-બે આદિ ગુણો ઓછા હોવા છતાં શીલયુક્ત હોય તો, તેવા ગુણોવાળા અન્ય ગુરુએ પણ યોગ્ય જીવને પ્રવ્રજયા આપવી જોઇએ. II 30 II

## અવતરણિકા :

विशेषतः कालोचितं गुरुमाह-

# અવતરશિકાર્થ :

પૂર્વમાં દીક્ષા આપવા યોગ્ય ગુરુના ગુણો બતાવ્યા, ત્યારપછી પૂર્વગાથામાં વર્તમાનકાળના દોષને કારણે અપવાદથી ગુણોમાં કેટલી ન્યૂનતાવાળા ગુરુ દીક્ષા આપી શકે ? તે સામાન્યથી બતાવ્યું. હવે વિશેષથી આ કાળને ઉચિત એવા ગુરુના ગુણને કહે છે, જે દીક્ષા આપવા માટે અપવાદથી અધિકારી છે-

### ગાથા :

गीतत्थो कडजोगी चारित्ती तह य गाहणाकुसलो । अणुवत्तगोऽविसाई बीओ पव्यावणायरिओ ॥ ३१॥ केणं ति दारं गयं ॥

### અન્વચાર્થ:

गीतत्थो=ગીતાર્થ, कडजोगी=કૃતયોગી, चारित्ती=ચારિત્રી, तह य=અને તે રીતે गाहणाकुसलो =ગ્રાહણામાં કુશલ=શિષ્યોને કિયા શીખવાડવામાં નિયુણ, अणुवत्तगो=અનુવર્તક, अविसाई=અવિષાદી =ભાવ આપત્તિઓમાં ખેદ નહિ પામનાર, बीओ=બીજા=અપવાદિક, पव्यावणायरिओ=પ્રશ્રાજનાચાર્ય છે. केणं='કોના વડે' ति=એ પ્રકારનું दारं=દાર गयं=ગયું=પૂરું થયું.

## ગાથાર્થ :

ગીતાર્થ, કૃતયોગી, ચારિત્રી અને તે રીતે શિષ્યોને ક્રિયા શીખવાડવામાં નિપુણ, અનુવર્તક, ભાવ આપત્તિઓમાં ખેદ નહિ પામનારા, અપવાદિક પ્રવ્રજ્યા આપનારા ગુરુ છે.

### टीकाः

गीतार्थो=गृहोतसूत्रार्थः, कृतयोगी=कृतसाधुव्यापारः, चारित्री=शीलवान्, तथा च ग्राहणाकुशलः= क्रियाकलापशिक्षणानिपुणः, अनुवर्त्तकः=स्वभावानुवर्त्तकः = स्वभावानुकूल्येन प्रतिजागरकः, अविषादी भावापत्सु, द्वितीयः=अपवादिकः, प्रवाजनाचार्यः=प्रव्रज्याप्रयच्छको गुरुरिति गाथार्थः ॥३१॥

### हीकार्थ :

ગીતાર્થ = ત્રહજ્ઞ કરાયેલા સૂત્ર અને અર્થવાળા, કૃતયોગી=કરાયેલા છે સાધુ સંબંધી વ્યાપાર જેમના વડે એવા, ચારિત્રી = શીલવાળા, અને તે રીતે ત્રાહજ્ઞામાં કુશલ=ક્રિયાના સમૂહને શીખવાડવામાં નિપુજ્ઞ, અનુવર્તક=સ્વભાવના અનુવર્તક=સ્વભાવના અનુકૂલપજ્ઞાથી પ્રતિજાગરજ્ઞા કરનારા, ભાવ આપત્તિઓમાં વિષાદ નહીં પામનારા, દ્વિતીય=અપવાદિક, પ્રવ્રાજનના આચાર્ય છે=પ્રવ્રજયાને આપનારા ગુરુ છે. એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

વર્તમાનકાળના દોષને કારણે પૂર્વમાં વર્ણવાયેલા ૧૭ ગુણોવાળા ગુરુ ન હોય તોપણ, અપવાદથી દીલા આપવાના અધિકારી એવા ગુરુમાં અપેક્ષિત ગુણો બતાવે છે-

- (૧) **ગીતાર્થ** : જેમણે સૂત્ર અને અર્થો સારી રીતે ગ્રહણ કર્યા છે તેવા ગીતાર્થ ગુરુએ દીક્ષા આપવી જોઇએ.
- (૨) **કૃતયોગી** : ગીતાર્થ પણ ગુરુ પોતાના જીવનમાં સાધુના આચારો પાળીને સંપન્ન થયેલા હોવા જોઇએ, તે બતાડવા માટે કૃતયોગી કહેલ છે.
- (૩) **ચારિત્રી** : તે ગુરુ પંચમહાવ્રતો રૂપ મૂલગુણમાં સ્થિરતાવાળા હોવા જોઇએ, તે બતાવવા માટે ચારિત્રીનો અર્થ શીલવાન કરેલ છે.
- (૪) **ગ્રાહણાકુશલ** : તે ગુરુ શિષ્યોને ક્રિયાઓ સમ્યગ્ રીતે શીખવાડવામાં નિપુણ હોવા જોઇએ, જેથી શિષ્યપરંપરામાં સાધુસામાચારી સમ્યક્ર પ્રવર્તે.
- (૫) **અનુવર્તક** : તે ગુરુ શિષ્યોના સ્વભાવને જાણીને તેઓને માર્ગમાં પ્રવર્તાવવામાં સમર્થ બની શકે તેવા અનુવર્તક હોવા જોઇએ.
- (ફ) અવિષાદી: વર્તમાનકાળમાં અતિશયજ્ઞાનીનો વિરહ છે, તેથી ઘણા સૂક્ષ્મ પદાર્થીનો ઉચિત નિર્ણય કરવો દુષ્કર હોય છે, જે ભાવ આપત્તિરૂપ છે; અને આવી ભાવાપત્તિ કોઇ સંયોગોમાં ઉપસ્થિત થાય તો જે સાધુ વિષાદ કરે કે હવે આપણે શું કરીશું ? તે સાધુ પ્રવ્રજ્યા આપવા માટે યોગ્ય નથી. પરંતુ ભાવાપત્તિમાં પણ સંયોગ પ્રમાણે ઉચિત ઉપાય શોધવા જે શક્ય પ્રયત્ન કરે, અને અશક્ય દેખાય ત્યાં, तत्त्वं तु केविलिगम्यं કરીને શક્યમાં યત્ન કરે, તેવા સાધુ ભાવાપત્તિમાં અવિષાદી છે અને આવા અવિષાદી ગુરુ દીકા આપવા માટે યોગ્ય છે.

ઉપરમાં કહેવાયેલા ૬ ગુણોવાળા ગુરુ અપવાદિક પ્રવ્રજ્યા આપવાને યોગ્ય છે; અને માત્ર પ્રવ્રજ્યાની વિધિ કરાવવા માટે આવા ગુરુ હોવા જોઇએ એમ નહિ, પરંતુ આવા ગુરુ શિષ્યોને દીક્ષા આપી માર્ગમાં પ્રવર્તાવી શકે છે; અને આટલા ગુણવાળા પણ જે ન હોય તે ગુરુ શિષ્યોને માર્ગમાં પ્રવર્તાવી શકતા નથી. માટે તેવા ગુરુ અપવાદ્થી પણ ગુરુપદને યોગ્ય નથી. II ૩૧ II

## अवतरशिङा :

केनेति व्याख्यातम्, अधुना केभ्य इति व्याख्यायते, केभ्यः प्रव्रज्या दातव्या? के पुनस्तदर्हाः? इत्येतदाह-अवतरशिक्षार्थः

પ્રવ્રજયાવિધાન નામની પ્રથમ વસ્તુનાં પાંચ દ્વારોમાંથી ગાથા-૧૦ થી ૩૧ માં 'केन' એ પ્રકારનું બીજું દ્વાર વ્યાખ્યાન કરાય છે. અને 'केभ्यः' દ્વારનો અર્થ કરતાં કહે છે કે કેવા જીવોને પ્રવ્રજયા આપવી જોઇએ ? એનો જ ફલિતાર્થ બતાવે છે કે વળી તેને અર્હ = દીક્ષાને યોગ્ય, જીવો કયા છે ? એથી આને = પ્રવ્રજયા લેવા માટે યોગ્ય જીવોના ગુણોને, કહે છે-

### आधाः

पळ्जाए अरिहा आरियदेसिम्म जे समुप्पन्ना। जाइकुलेहिं विसिट्ठा तह खीणप्पायकम्ममला।। ३२॥ तत्तो अ विमलबुद्धी दुल्ल्हं मणुअत्तणं भवसमुद्दे। जम्मो मरणनिमित्तं चवलाओ संपयाओ अ॥ ३३॥ विसया य दुक्खहेऊ संजोगे निअमओ विओगु त्ति। पइसमयमेव मरणं एत्थ विवागो अ अइरु हो॥ ३४॥ एवं पयईए च्ळिअ अवगयसंसारिनग्गुणसहावा। तत्तो अ तिळ्रत्ता पयणुकसायाप्पहासा य॥ ३५॥ सुक्यण्णुआ विणीआ रायाईणमविरु द्धकारी य। कल्लाणंगा सद्धा थिरा तहा समुवसंपण्णा॥ ३६॥

# अन्व<u>धार्</u>धः

जे = જેઓ आरियदेसिम्म समुण्यन्ना = આર્યદેશમાં સમુત્પન્ન, जाइकुलेर्हि विसिद्धा = જાતિ અને કુળધી વિશિષ્ટ तह खीणप्यायकम्ममला = तथा क्षीश्रप्रायः કર્મમલવાળા तत्तो अ विमलबुद्धी = અને તેથી વિમલ બુદ્ધિવાળા, (વિમલ બુદ્ધિ હોવાને કારણે જ) भवसमुद्दे मणुअत्तणं दुह्हं = ભવસમુદ્રમાં મનુષ્યપશું દુર્લભ છે, जम्मो मरणिनिमित्तं = જન્મ, મરશનું નિમિત્ત છે संपयाओ अ चवलाओ = અને સંપત્તિઓ ચપળ છે विसया

य दुक्खहेऊ = અને વિષયો દુ:ખના હેતુ છે, संजोगे निअमओ विओगो= સંયોગ હોતે છતે નિયમથી વિયોગ છે, पइसमयमेव मरणं = प्रतिसभय જ મરણ છે, एत्थ अ विवागो अइरु हो = અને અહીં = પરભવમાં, (કર્મોનો) વિપાક અતિ રૌદ્ર છે, एवं = આ પ્રકારે पयईए च्चिअ अवगयसंसारनिग्गुणसहावा = પ્રકૃતિથી જ જણાયેલ છે સંસારનો નિર્ગુણ સ્વભાવ જેમના વડે એવા, तत्तो अ = અને તેને કારણે = સંસારની નિર્ગુણતાના બોધને કારણે, तिव्यत्ता = तेनाथी = સંસારથી, વિરક્ત, पयणुकसायाप्पहासा य = પ્રતનુ કપાયવાળા અને અલ્પ હાસ્યવાળા, सुक्यण्णुआ = સુકૃતજ્ઞ, विणीआ=વિનીત, रायाईणं अविरुद्धकारी य= રાજદિની વિરુદ્ધ નહીં કરનારા અને રાજદિને બહુમત, कल्लाणंगा = કલ્યાણ = સંપૂર્ણ, અંગવાળા, सद्धा= શ્રદ્ધાવાળા, थिरा = स्थिर तहा समुवसंपण्णा = तथा समुपसंपन्त છે = દીક્ષા માટે ઉપસ્થિત થયેલા છે, पव्यज्जाए अरिहा = (તેઓ)પ્રવ્રજયાને અર્હ છે = યોગ્ય છે.

🖈 ગાથા-૩૪ના પૂર્વાર્ધના અંતે રહેલ 'त्ति' પાદપૂર્વિ અર્થે છે.

### ગાશાર્થ :

જેઓ આર્યદેશમાં ઉત્પન્ન થયેલા, જાતિ અને કુલથી વિશિષ્ટ તથા સીણપ્રારા કર્મમલવાળા અને તેથી વિમલ બુદ્ધિવાળા છે, અને વિમલ બુદ્ધિ હોવાને કારણે જ "ભવરૂપી સમુદ્રમાં મનુષ્થપણું દુર્લભ છે, જન્મ એ મરણનું નિમિત્ત છે અને સંપત્તિ રાપળ છે, વિષયો દુઃખના હેતુ છે, સંયોગ હોતે છતે નિયમથી વિયોગ છે, દરેક સમયે જ આયુષ્ય ઘટે છે તેને આશ્ચયીને પ્રતિસમય જ મરણ છે અને પરભવમાં કર્મોનો વિપાક અતિ રોદ્ર છે," આ પ્રકારે સ્વભાવથી જ જાણ્યો છે સંસારનો નિર્ગુણ સ્વભાવ જેમણે એવા, અને સંસારના નેર્ગુણચના બોધને કારણે સંસારથી વિરક્ત થયેલા, પ્રતનુ કષાયવાળા અને અલ્પ હાસ્થવાળા, સુકૃતજ્ઞ, વિનીત અને રાજદિની વિરુદ્ધ નહીં કરનારા અને રાજદિને બહુમત, સંપૂર્ણ અંગવાળા, શ્રદ્ધાવાળા, સ્થિર અને સમુપસંપન્ન છે, તેઓ પ્રવ્રજ્યાને યોગ્ય છે.

# ટીકા :

प्रव्रज्याया अर्हा:=योग्या: के ? इत्याह-आर्यदेशे ये समुत्पन्ना अर्द्धषड्विंशतिजनपदेष्वित्यर्थ: १। जातिकुलाभ्यां विशिष्टा:, मातृसमुत्था जाति:, पितृसमुत्थं कुलं २। तथा क्षीणप्रायकर्ममला=अल्पकर्माण: ३। इति गाथार्थ: ॥३२॥

ततश्च कर्म्मक्षयात् विमलबुद्धयः ४। विमलबुद्धित्वादेव च दुर्लभं मनुजत्वं भवसमुद्रे=संसारसमुद्रे, तथा जन्म मरणनिमित्तं, चपलाः सम्पदश्चेति गाथार्थः ॥३३॥

विषयाश्च दुःखहेतवः, तथा संयोगे सित नियमतो वियोग इति, प्रतिसमयमेव मरणम् आवीचिमाश्चित्य, अत्र विपाकश्चातिरौद्रः परभव इति गाथार्थः ॥३४॥

एवं प्रकृत्यैव=स्वभावेनैव अवगतसंसारिनर्गुणस्वभावाः ५। ततश्च नैर्गुण्यावगमात् संसारिवरक्ताः ६। प्रतनुकषायाः अल्पहास्याश्च ७-८। हास्यग्रहणं रत्याद्युपलक्षणमिति गाथार्थः ॥३५॥

सुकृतज्ञाः ९। विनीताः १०। राजादीनामविरुद्धकारिणश्च ११-१२। आदिशब्दाद् अमात्वादिपरिग्रहः, कल्याणाङ्गाः १३। श्राद्धाः १४। स्थिराः १५। तथा समुपसम्पन्नाः १६। इति गाथार्थः ॥३६॥

### ટીકાર્થ:

પ્રવ્રજ્યાને અર્દ = યોગ્ય, જીવો કોણ છે ? એથી કહે છે- જેઓ આર્યદેશમાં = સાડા પચ્ચીસ જનપદોમાં, ઉત્પન્ન થયેલા છે; જાતિ અને કુલ વડે વિશિષ્ટ છે, માતાથી ઉત્પન્ન થયેલી જાતિ છે, પિતાથી ઉત્પન્ન થયેલું કુલ છે; તથા ક્ષીણપ્રાયઃ કર્મમલવાળા છે = અલ્પકર્મવાળા છે; અને તેનાથી = કર્મમલ ક્ષીણપ્રાયઃ થવાથી, વિમલ બુદ્ધિવાળા છે; અને વિમલ બુદ્ધિ હોવાથી જ, ''ભવસમુદ્રમાં = સંસારરૂપી સમુદ્રમાં, મનુજપણું દુર્લભ છે તથા જન્મ મરણના નિમિત્તવાળું છે અને સંપત્તિઓ ચપળ છે અને વિષયો દુઃખના હેતુ છે તથા સંયોગ હોતે છતે નિયમથી વિયોગ થાય છે, પ્રતિસમય જ આવીચિને આશ્રયીને મરણ છે અને અહીં = પરભવમાં, કર્મોના વિપાક અતિરીદ્ર છેઃ" આ રીતે પ્રકૃતિથી જ = સ્વભાવથી જ, જણાયેલ છે સંસારનો નિર્ગુણ સ્વભાવ જેમના વડે એવા છે; અને તે નિર્ગુણપણાના અવગમથી સંસારથી વિરક્ત છે; પાતળા કષાયોવાળા છે અને અલ્પ હાસ્યવાળા છે, હાસ્યનું પ્રહણ રતિ આદિના ઉપલક્ષણવાળું છે; સુકૃતજ્ઞ છે = કરેલાને સારી રીતે જાણનારા છે; વિનીત છે = વિનયવાળા છે; રાજા વગેરેની વિરુદ્ધ નહીં કરનારા છે; અને च શબ્દથી રાજા વગેરેને બહુમત છે, ''रાजादीनાં'' માં आદિ શબ્દથી અમાત્ય વગેરેનો પરિપ્રહ છે; કલ્યાણ અંગવાળા છે; શ્રાદ્ધ છે=શ્રદ્ધાવાળા છે; સ્થિર છે તથા સમુપસંપન્ન છે. એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

- (૧) **આર્યદેશમાં જન્મેલ** : સાડા પચ્ચીસ આર્યદેશ પૈકી કોઇપણ આર્યદેશમાં જેનો જન્મ થયો હોય.
- (૨) **જાતિ-કુલથી વિશિષ્ટ** : માતૃપક્ષથી ઊઠેલી જાતિ છે, પિતૃપક્ષથી ઊઠેલું કુલ છે, માતાની જાતિ અને પિતાનું કુલ, એ બંને જેનાં વિશિષ્ટ હોય.
- (૩) **લઘુકર્મી** : જેનો કર્મમલ લગભગ ક્ષીણ જેવો થઇ ગયો હોય અર્થાત્ ચારિત્રમાં વિઘ્ન કરનારાં સંક્લિષ્ટ કર્મો જેનાં ઘણાં ખપી ગયાં હોય.
  - (૪) **વિમલબુદ્ધિ** : કર્મનો ક્ષય થવાથી જ જેની બુદ્ધિ નિર્મલ હોય = આત્મકલ્યાણના જ ધ્યેયવાળી હોય.
- (૫) સંસારની અસારતાને જાણનાર: નિર્મલ બુદ્ધિ હોવાથી જ ''સંસારરૂપી સમુદ્રમાં મનુષ્યભવ દુર્લભ છે, જન્મ એ મરણનું કારણ છે, સંપત્તિ અનિત્ય છે, વિષયસુખો દુઃખનું કારણ છે, જેનો સંયોગ થાય તેનો અવશ્ય વિયોગ થાય છે અર્થાત્ સંયોગ વિયોગનું કારણ છે, પ્રતિસમય આયુષ્ય ઘટવારૂપ મૃત્યુ થયા કરે છે, પરભવમાં કર્મોનું ફળ અત્યંત ભયંકર છે;'' આ રીતે સ્વાભાવિકપણે જ જેણે અસારતારૂપ સંસારનો સ્વભાવ જાણ્યો હોય અર્થાત્ નિર્મલ બુદ્ધિ હોવાથી ઉક્ત રીતે સંસાર અસાર છે એમ જેને સમજાઇ ગયું હોય.
  - ( E ) **સંસારથી વિરક્ત :** સંસારની અસારતા જાણવાથી જ જે સંસારથી વિરક્ત હોય.
  - (૭) પ્રતનુ કષાય : જેના ક્રોધાદિ કષાયો અત્યંત મંદ હોય.
- (૮) **અલ્પ હાસ્ય**ઃ જેનામાં હાસ્ય અલ્પ હોય, હાસ્યના ઉપલક્ષણથી રિત આદિ નોકષાયોના વિકારો જેનામાં અલ્પ હોય.

- (૯) સુકૃતજ્ઞ : પોતાના ઉપર બીજાએ કરેલા ઉપકારને જાણનારો હોય.
- (૧૦) વિનીત : જે માતાપિતા આદિ વડીલોનો વિનય કરતો હોય.
- (૧૧<mark>) રાજાદિનો અવિરોધી</mark> : રાજા, મંત્રી વગેરે મોટા માણસોની વિરુદ્ધ કાર્ય કરનાર ન હોય અર્થાત્ રાજા વગેરે જેના વિરોધી ન હોય; કેમ કે રાજા વગેરેના વિરોધીને દીક્ષા આપવાથી અનર્થ થવાનો સંભવ છે.
- (૧૨) **રાજાદિને બહુમત**ઃ ગૃહસ્થપણામાં પણ ઉચિત વર્તનને કારણે જે રાજા, અમાત્ય અને નગરજનોને બહુમાનપાત્ર હોય.

ટીકામાં राजादीनामिवरु द्धकारिणश्च છે, ત્યાં च કારથી बहुमताः નું ગ્રહણ કરવાનું છે. તેથી એ પ્રાપ્ત થાય કે રાજાદિની અવિરુદ્ધકારી અને રાજાદિને બહુમત; કેમ કે ગાથા-૧૦ ની ટીકામાં આપેલ ઉદ્ધરણમાં પણ પ્રવ્રજ્યાને યોગ્ય જીવોના ૧૬ ગુણો વર્ણવ્યા છે, તે જ ૧૬ ગુણો અહીં પણ વર્ણવવા છે.

- (૧૩) કલ્યાણાંગ : ખોડ-ખાંપણથી રહિત અને પાંચ ઇંદ્રિયોથી પરિપૂર્ણ શરીરવાળો હોય.
- (૧૪) **શ્રદ્ધાળુ** : જિનવચન ઉપર શ્રદ્ધાવાળો હોય, કારણ કે શ્રદ્ધા વિના ચારિત્ર સમ્યગ્ બનતું નથી.
- (૧૫) સ્થિર : દીક્ષા લેનાર જીવ સ્થિર ચિત્તવાળો હોવો જોઇએ; કારણ કે અસ્થિર ચિત્તવાળો જીવ પોતે સ્વીકારેલા સંયમ, તપ, અભિગ્રહ વગેરેને પાળી ન શકે.
  - (૧૬) સમુપસંપન્ન : સારી રીતે એટલે કે સંપૂર્ણ સમર્પણ ભાવથી દીક્ષા લેવા આવ્યો હોય.

આવા પ્રકારના ગુલોથી યુક્ત, દીક્ષાને અભિમુખ એવો દીક્ષાર્થી પ્રવ્રજ્યા ગ્રહેલ કરવા માટે યોગ્ય છે. II૩૨/૩૩/૩૪/૩૫/૩૬II

## અવતરણિકા :

उत्सर्गत एवंभूता एव, अपवादतस्त्वाह-

## અવતરણિકાર્થ :

ગાથા-૩૨ થી ૩૬ માં દીક્ષાર્થીના જે ૧૬ ગુણો વર્ણવ્યા એવા પ્રકારના જ જીવો ઉત્સર્ગથી દીક્ષા લેવા માટે યોગ્ય છે. વળી અપવાદથી કેવા જીવો દીક્ષા લેવા માટે યોગ્ય છે, તે કહે છે-

### भाशा :

कालपरिहाणिदोसा एत्तो एक्कादिगुणिवहीणा वि । जे बहुगुणसंपन्ना ते जुग्गा हुंति नायव्वा ॥ ३७ ॥

## અન્વચાર્થ :

कालपरिहाणिदोसा=કાલપરિહાણિના દોષને કારણે एत्तो = આનાથી = પૂર્વમાં દીક્ષા લેનારના ગુણો બતાવ્યા એનાથી, एकादिगुणिवहीणा वि = એકાદિ ગુણથી વિહીન પણ जे बहुगुणसंपन्ना = જેઓ બહુગુણસંપન્ન હોય, ते = તેઓ जुग्गा=(પ્રવ્રજ્યા લેવાને) યોગ્ય नायळा=જ્ઞાતવ્ય हुंति = થાય છે.

### आधार्थ :

કાલપરિહાણિના દોષને કારણે પૂર્વમાં દીક્ષા લેનારના જે ગુણો બતાવ્યા, એનાથી એકાદ ગુણથી વિહીન હોવા છતાં પણ જેઓ બહુગુણસંપન્ન હોય તેઓ પ્રવ્રજ્યાને યોગ્ય જ્ઞાતવ્ય થાય છે.

### ટીકા :

कालपरिहाणिदोषात् अतः=अनन्तरोदितगुणगणान्वितेभ्यः, एकादिगुणविहीना अपि ये बहुगुणसम्पन्नास्ते योग्या भवन्ति ज्ञातव्याः प्रवज्याया इति गाथार्थः॥ ३७ ॥

### टीकार्थ :

કાલની પરિહાણિરૂપ દોષને કારણે, આનાથી≕અનંતરોદિત ગુણગણ વડે અન્વિતથી≕પૂર્વે કહેવાયેલ ગુણના સમૂહથી યુક્ત જીવો કરતાં, એક વગેરે ગુણથી રહિત પણ જેઓ ઘણા ગુણોથી સંપ∽ન છે તેઓ પ્રવ્રજ્યાને યોગ્ય જ્ઞાતવ્ય થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. Ⅱ ૩૭ Ⅱ

### અવતરશિકા :

ગાથા-૩૨ થી ૩૭ ના કથન દ્વારા એ પ્રાપ્ત થયું કે ૧૬ ગુણોથી યુક્ત અથવા એકાદ ગુણથી વિહીન પણ બહુગુણસંપન્ન જીવો પ્રવ્રજયા ગ્રહણ કરવા માટે યોગ્ય છે. તેથી શંકા થાય કે દીક્ષા લેવા માટે આટલા બધા ગુણો કેમ અપેક્ષિત છે ? અને મનુષ્યત્વાદિ ધર્મવાળા જીવોને દીક્ષા માટે યોગ્ય સ્વીકારવામાં શું વાંધો? કેમ કે ગુણ વગરના જીવોને ગુણસંપન્ન કરવા અર્થે જ દીક્ષા છે, તેથી મનુષ્યત્વાદિ ધર્મવાળા જીવો સંયમમાં યત્ન દ્વારા ગુણસંપન્ન બની શકે છે.

આ પ્રકારની શંકાના નિરાકરણ અર્થે ગ્રંથકાર કહે છે-

### ગાથા :

न उ मणुअमाइएहिं धम्मेहिं जुए त्ति एत्तिएणेव । पायं गुणसंपन्ना गुणपगरिससाहगा जेणं ॥ ३८ ॥

### અન્વચાર્થ :

मणुअमाइएहिं उ धम्मेहिं = વળી મનુજાદિ ધર્મીથી जुए = યુક્ત છે त्ति एत्तिएणेव = એટલાથી જ ન = (યોગ્ય) નથી; जेणं = જે કારણથી पायं गुणसंपन्ना गुणपगिरससाहगा = પ્રાયઃ ગુણસંપન્ન (જીવો) ગુણના પ્રકર્ષના સાધક થાય છે.

### આશાર્થ :

વળી મનુષ્યાદિ ધર્મોથી ચુક્ત છે એટલાથી જ જીવો પ્રવ્રજ્યા માટે ચોગ્ય થતા નથી; જે કારણથી પ્રાચઃ ગુણસંપન્ન જીવો ગુણના પ્રકર્ષને સાધનારા બને છે.

#### रीहा :

न तु मनुजादिभिर्धर्मीर्युक्ता इत्येतावतैव योग्या इति आदिशब्दादार्यदेशोत्पन्नग्रहः, किमेतदित्थम्? इत्यत्राह-प्रायो=बाहुत्येन गुणसम्पनाः सन्तः गुणप्रकर्षसाथका येन, गुणप्रकर्षश्च प्रव्रजितेन साथनीय इति गाथार्थः ॥३८॥

# ટીકાર્થ:

વળી જીવો મનુજ આદિ ધર્મોથી યુક્ત છે, એટલાથી જ પ્રવ્રજ્યાને યોગ્ય થતા નથી. આ = ઉપરનું કથન, આ પ્રમાણે કેમ છે ? એ પ્રકારની શંકામાં કહે છે- જે કારણથી પ્રાયઃ = બહુલપણાથી, ગુણથી સંપન્ન છતા જીવો ગુણના પ્રકર્ષના સાધક છે અને ગુણનો પ્રકર્ષ પ્રવ્રજિત વડે=સાધુ વડે, સાધનીય છે= સાધવા યોગ્ય છે. "મનુजादिभिर्धमीं:" માં आदि શબ્દથી આર્યદેશમાં ઉત્પન્ન થવારૂપ ધર્મનો ગ્રહ છે =પરિગ્રહ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

અહીં કોઇ કહે છે કે આત્મકલ્યાણ માટે મનુષ્યભવની અને આર્યદેશમાં ઉત્પત્તિની આવશ્યકતા છે, તેથી આર્યદેશમાં ઉત્પત્ન થયેલા મનુષ્યને દીક્ષા આપી શકાય; અને દીક્ષા લીધા પછી સંયમની ક્રિયા દ્વારા મનુષ્યાદિ ધર્મોવાળા જીવમાં ગુણો પ્રગટશે. તેનું નિરાકરણ કરતાં પ્રંથકાર કંહે છે કે મનુષ્યાદિ ધર્મોથી યુક્ત હોવા માત્રથી જીવ દીક્ષાને યોગ્ય થતો નથી; કેમ કે પ્રાયઃ ગુણસંપન્ન જીવો ગુણના પ્રકર્ષને સાધી શકે છે અને દીક્ષા પ્રહણ કરનારને ગુણના પ્રકર્ષને સાધવાનો છે.

અહીં 'प्राय:' શબ્દથી એ કહેવું છે કે કોઇક વખત સર્વથા ગુશરહિત જીવ પણ કોઇ નિમિત્તને પામીને ગુણના પ્રકર્ષને સાધનાર બને છે. દા.ત. ઇલાચીપુત્ર આદિ. આમ છતાં, મોટાભાગના જીવો ગુશસંપન્ન ન હોય તો સંયમ ગ્રહે કર્યા પછી ગુશના પ્રકર્ષને સાધી શકતા નથી. તેથી જ પૂર્વમાં બતાવેલા ૧૬ ગુશોથી યુક્ત જીવોને દીક્ષા આપવામાં આવે તો સંયમની ક્રિયા દ્વારા તેઓ ગુશના પ્રકર્ષને સાધી શકે છે; પરંતુ ગુશરહિત અને માત્ર આર્યદેશમાં ઉત્પન્ન થયેલા મનુષ્યને દીક્ષા આપવામાં આવે તો તુચ્છ પ્રકૃતિ હોવાને કારશે તે ધર્મની લઘુતા કરે છે અને સંયમ ગ્રહેશ કરીને પણ આત્મહિત સાધવાને બદલે આત્માનું અહિત કરે છે. માટે ઘણા ગુશોથી યુક્ત મનુષ્યને દીક્ષા આપવાની વિધિ છે. !! ૩૮!!

## અવતરણિકા :

निगमयन्नाह-

# અવતરણિકાર્થ :

ગાથા-૩૨ થી ૩૮માં દીક્ષા ગ્રહણ કરવાના અધિકારી જીવોના ગુણો બતાવ્યા. તેનું નિગમન કરતાં કહે છે-

#### भाधाः

एवंविहाण देया पव्यज्जा भवविरत्तचित्ताणं । अच्चंतदुक्करा जं थिरं च आलंबणमिमेसिं ॥ ३९ ॥

### अन्वयार्थ :

एवंविहाण भविवरत्तिचत्ताणं पव्यज्जा देया=આવા પ્રકારના ભવથી વિરક્ત ચિત્તવાળા જીવોને પ્રવ્રજયા આપવી જોઇએ; जं=જે કારણથી अच्चंतदुक्करा=(પ્રવ્રજયા) અત્યંત દુષ્કર છે. (પ્રવ્રજયા અત્યંત દુષ્કર હોય તો ભવથી વિરક્ત જીવોને કેમ અપાય છે ? તેથી કહે છે-) इमेसि च थिरं आलंबणं=અને આમનું = ભવથી વિરક્ત ચિત્તવાળાઓનું, સ્થિર આલંબન છે.

### ગાશાર્થ :

પૂર્વમાં બતાવ્યું એવા પ્રકારના બહુગુણસંષન્ન, ભવશી વિરક્ત ચિત્તવાળા જીવોને પ્રવ્રજ્યા આપવી જોઇએ; જે કારણથી પ્રવ્રજ્યા અત્યંત દુષ્કર છે. અહીં પ્રશ્ન થાય કે ભવશી વિરક્ત ચિત્તવાળાને પ્રવ્રજ્યા કેમ અપાય છે ? તેથી કહે છે- ભવશી વિરક્ત ચિત્તવાળાઓનું સ્થિર આલંબન છે.

### ટીકા :

एवंविधेभ्यो बहुगुणसम्पन्नेभ्यो देया=दातव्या प्रव्रज्या=दीक्षा भवविरक्तचित्तेभ्यः= संसारविरक्तचित्तेभ्यः, किमित्यत्राह-अत्यंतदुष्करा यत्=यस्मात् स्थिरं चालम्बनममीषां=भवविरक्तचित्तानाम्, अमी सदा वैराग्यभावेन कुर्वन्तीति गाथार्थः ॥ ३९ ॥

## ટીકાર્થ:

ભવથી વિરક્ત છે ચિત્ત જેમનું એવા = સંસારથી વિરાગ પામેલ ચિત્તવાળા, આવા પ્રકારના = પૂર્વમાં બતાવ્યા એવા પ્રકારના, ઘણા ગુણોથી સંપન્ન જીવોને પ્રવ્રજયા = દીક્ષા, આપવી જોઇએ. પ્રવ્રજયા આવાને કેમ આપવી જોઇએ ? એ પ્રકારની શંકામાં કહે છે- જે કારણથી દીક્ષા અત્યંત દુષ્કર છે, અને આમનું = ભવથી વિરક્ત ચિત્તવાળા જીવોનું, સ્થિર આલંબન હોય છે, આથી આ = ભવથી વિરક્ત ચિત્તવાળા જીવો, હંમેશાં વૈરાગ્ય ભાવથી કરે છે = પ્રવ્રજયા પાળે છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

પૂર્વમાં બતાવેલા અનેક ગુણોથી યુક્ત એવા ભવિવક્ત ચિત્તવાળા જીવોને પ્રવ્રજયા આપવી જોઇએ, એ પ્રકારનું કથન, પૂર્વે પ્રવ્રજયાયોગ્ય જીવોના ગુણોનું વર્શન કર્યું હતું તેના નિગમનરૂપ છે. અહીં પ્રશ્ન થાય કે બહુગુણોથી યુક્ત અને ભવથી વિરક્ત ચિત્તવાળા જીવોને પ્રવ્રજયા આપવાનું કેમ કહ્યું ? તેથી કહે છે-

જે કારણથી પ્રવ્રજયાનું પાલન અત્યંત દુષ્કર છેઃ આનાથી એ કહેવું છે કે પ્રવ્રજયા એ વ્રતો ઉચ્ચરાવવાની કિયામાત્રરૂપ નથી કે વ્રતો ઉચ્ચરાવ્યા પછી સાધ્વાચારની ક્રિયા કરવામાત્રરૂપ પણ નથી; પરંતુ પ્રવ્રજયાની ક્રિયા ગુણસંપન્ન જીવોમાં વર્તતા ગુણવિશેષને ખીલવવા માટે સુદઢ યત્નરૂપ છે. આથી પ્રવ્રજયા અત્યંત દુષ્કર છે, તેથી અલ્પસત્ત્વવાળા જીવો પ્રવ્રજયા ગ્રહણ કરીને પણ હિતને સાધી શકતા નથી. ત્યાં પ્રશ્નથાય કે તો પછી ભવથી વિરક્ત ચિત્તવાળા જીવોને પ્રવ્રજયા આપવાનું કેમ કહ્યું ? તેથી કહે છે-

ભવથી વિરક્ત ચિત્તવાળાઓનું સ્થિર આલંબન હોય છે અર્થાત્ ભવથી વિરક્ત થયેલ જીવોની મનોવૃત્તિ પ્રાયઃ કરીને બાહ્ય વિષયોમાં ઉત્સુકતાવાળી હોતી નથી, તેથી તત્ત્વના બોધપૂર્વક વ્રતોની ઉચિત ક્રિયાઓનું દઢ આલંબન લઇને તેઓ પોતાના ગુણોને ખીલવી શકે છે. આવા જીવો દીક્ષા ગ્રહણ કર્યા પછી વૈરાગ્યભાવપૂર્વક સદા સંયમની વૃદ્ધિ કરે છે, માટે બહુગુણસંપન્ન અને ભવથી વિરક્ત થયેલા જીવોને દીક્ષા આપવી જોઇએ.

અહીં પ્રશ્ન થાય કે જેના દ્વારા સંયમ પ્રગટે છે તે સ્થિર આલંબન પ્રવ્રજયા છે કે ભવનો વૈરાગ્ય ? વાસ્તવિક રીતે અહીં સ્થિર આલંબનરૂપે પ્રવ્રજયાનું કે ભવવૈરાગ્યનું ગ્રહણ કરવાનું નથી, પરંતુ ભવથી વિરક્ત થયેલા જીવો સંયમના ઉપાયોનું દઢ આલંબન ગ્રહણ કરીને પ્રવૃત્તિ કરી શકે છે. આથી તેઓ અતિદુષ્કર પણ ભાવપ્રવ્રજયા નિષ્પન્ન કરી શકે છે. II ૩૯ II

# અવતરણિકા :

दुष्करत्वनिबन्धनमाह-

## અવતરણિકાર્થ:

દુષ્કરત્વના નિબંધનને = પ્રત્રજ્યામાં રહેલ દુષ્કરપણાના કારણને, કહે છે-

### भाशा :

अइगुरु ओ मोहतरू अणाइभवभावणाविअयमूलो । दुक्खं उम्मूलिज्जइ अच्चंतं अप्पमत्तेहिं ॥ ४०॥

### અન્વચાર્થ :

मोहतरू = મોહરૂપ તરુ अणाइभवभावणाविअयमूलो = અનાદિ ભવની ભાવનાઓથી વિતત મૂલવાળો अइगुरु ओ = અતિ ગુરુ છે.(આથી) अञ्चंतं अप्यमत्तेहिं दुक्खं उम्मूलिज्जइ = અત્યંત અપ્રમત્તો વડે દુ:ખે ઉન્મૂલન કરાય છે.

## ગાથાર્થ :

મોહરૂપી વૃક્ષ અનાદિ કાળથી ભવની ભાવનાઓથી વ્યાપ્ત મૂલવાળું અતિ રોદ્ર છે. આથી અત્યંત અપ્રમત્ત જીવો વડે દુઃખે કરીને ઉન્મૂલન કરાય છે.

## ટીકા :

अतिगुरु: = अतिरौद्र:, मोहतरु: = मोहस्तरुरिवाशुभपुष्पफलदानभावेन मोहतरु:, अनादिभवभावना-विततमूल: = अनादिमत्यो या: संसारभावना विषयस्पृहाद्यास्ताभिर्व्याप्तमूल:, यतश्चैवमतो दु:खमुन्मूल्यते = अपनीयते अत्यन्तमप्रमत्तैरिति गाथार्थ: ॥ ४०॥

### रीङार्थ :

મોહતરુ = તરુની જેમ અશુભ પુષ્ય અને ફલના દાનના ભાવથી મોહ એ મોહતરુ છે. અનાદિ ભવની ભાવનાથી વિસ્તરેલ મૂલવાળો = અનાદિમાન વિષયની સ્પૃહાદિ જે સંસારની ભાવનાઓ તેઓ વડે વ્યાપેલ છે મૂલ જેનું એવો, મોહરૂપી તરુ અતિ ગુરુ છે = અતિ રૌદ્ર છે; અને જે કારણથી આમ છે, આથી અત્યંત અપ્રમત્તો વડે દુઃખે ઉન્મૂલન કરાય છે=દૂર કરાય છે. એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

મોહરૂપી વૃક્ષ અત્યંત ભયંકર છે. જેમ વૃક્ષ, પુષ્પો અને ફળો આપે છે, તેમ મોહ અશુભ પુષ્પો અને અશુભ ફળો આપે છે, માટે અહીં મોહને વૃક્ષની ઉપમા આપી છે અને આ મોહરૂપી વૃક્ષનાં મૂળિયાં સંસારને વધારનારી એવી વિષયોની આકાંક્ષા વગેરે અશુભ ભાવનાઓથી વ્યાપેલાં છે. આથી અત્યંત અપ્રમત્ત જીવો પણ બહુ જ મુશ્કેલીથી મોહરૂપી વૃક્ષનાં મૂળિયાં ઉખેડી શકે છે. 11 ૪૦ 11

### અવતરશિકા :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે અત્યંત અપ્રમત્ત જીવો વડે મોહરૂપી વૃક્ષ દુઃખે કરીને ઉન્મૂલન કરી શકાય છે. તેથી કેવા જીવો અત્યંત અપ્રમાદ કરી શકે છે ? તે બતાવતાં કહે છે-

### ગાથા :

संसारविरत्ताण य होइ तओ न उण तयभिनंदीणं । जिणवयणं पि न पायं तेसि गुणसाहगं होड ॥ ४१॥

## अन्वयार्थः

तओ य = અને આ = અપ્રમાદ, संसारिवरत्ताण होइ = સંસારથી વિરક્તોને હોય છે, तयिभनंदीणं उण न = પરંતુ તેના = સંસારના, અભિનંદીઓને નહીં. तेसि जिणवयणं पि पायं गुणसाहगं न होइ = તેઓને = સંસારાભિનંદીઓને, જિનવચન પણ પ્રાય: ગુણસાધક થતું નથી.

# आधार्थ :

અને અપ્રમાદ સંસારથી વિરક્તોને હોય છે, પરંતુ સંસારના અભિનંદીઓને નહીં. સંસારના અભિનંદીઓને જિનવયન પણ પ્રાયઃ ગુણસાધક થતું નથી.

# ટીકા :

संसारिवरक्तानां च भवित तक इति असौ=अप्रमादः, न पुनः तदिभनिन्दनां, जिनवचनाद् भविष्यतीति चेत्; एतदाशङ् क्याह-जिनवचनमपि आस्तां तावदन्यत् न प्रायस्तेषां=संसाराभिनिन्दनां, गुणसाधकं भविति= शुभनिर्वर्त्तकं भवतीति गाथार्थः ॥४१॥

### रीकार्थ :

અને આ = અપ્રમાદ, સંસારથી વિરાગ પામેલાઓને થાય છે, પરંતુ તેના = સંસારના, અભિનંદીઓને નહીં. જિનવચનથી થશે = સંસારના અભિનંદી જીવોને પણ જિનવચન સાંભળવા દ્વારા અપ્રમાદ થઇ શકશે, એ પ્રમાણે જો હોય, એની આશંકા કરીને કહે છે- અન્ય તો દૂર રહો, પરંતુ તેઓને = સંસારાભિનંદીઓને, પ્રાયઃ જિનવચન પણ ગુલનું સાધક થતું નથી = શુભનું નિર્વર્તક થતું નથી. એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

અત્યંત અપ્રમાદ સંસારથી વિરક્ત જીવોને થાય છે, પરંતુ ભવાભિનંદી જીવોને થઇ શકતો નથી. અહીં કોઇ કહે કે ભવાભિનંદી જીવોને ભગવાનના વચનથી અપ્રમાદ થશે. તેનું નિરાકરણ કરતાં કહે છે કે બીજું તો દૂર રહો, પરંતુ ભગવાનનું વચન પણ, પ્રાયઃ કરીને સંસારના અભિનંદી જીવોને ગુણનું સાધક બનતું નથી.

### વિશેષાર્થ:

કેટલાક યોગ્ય જીવોને ભગવાનના વચન વગર પણ મોહના ઉચ્છેદને અનુકૂળ અત્યંત અપ્રમાદ થઇ શકે છે, તોપણ મોટા ભાગના જીવો ભગવાનના વચનના બળથી જ અત્યંત અપ્રમાદ કરી શકે છે; અને ભવાભિનંદી જીવો જિનવચનથી અન્ય નિમિત્તોથી તો અપ્રમાદ કરી શકતા નથી, પરંતુ જિનવચનથી પણ પ્રાયઃ કરીને અપ્રમાદ કરી શકતા નથી. તેથી ભવાભિનંદી જીવોને જિનવચન પણ પ્રાયઃ ગુણસાધક બનતું નથી. આથી ભવાભિનંદી જીવો સંયમ ગ્રહણ કરે તોપણ, મોહરૂપી વૃક્ષનું ઉન્મૂલન કરી શકતા નથી.

અહીં 'प्रायः' એટલા માટે કહ્યું છે કે ભવાભિનંદી જીવો પણ ક્યારેક અચાનક જ પરિવર્તન થવાથી જિનવચનને અવલંબીને સંસારસાગર તરી જાય છે, પરંતુ મોટા ભાગે ભવાભિનંદી જીવો જિનવચનથી તરી શકતા નથી.

જેમ કે દઢપ્રહારી પૂર્વમાં પાપની પ્રવૃત્તિઓમાં અત્યંત રક્ત હતા, અથવા તો પ્રદેશી રાજા પણ પૂર્વમાં અત્યંત નાસ્તિકશિરોમણિ હતા, તોપણ નિમિત્તવિશેષને પામીને જિનવથનના બળથી આત્મહિત સાધી ગયા. II૪૧II

# અવતરણિકા :

किमित्यत आह-

## अवतरशिक्षार्थः

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે ભવાભિનંદી જીવોને જિનવચન પણ પ્રાયઃ ગુણસાધક થતું નથી. તેથી જિજ્ઞાસા થાય કે કયા કારણથી જિનવચન પણ ગુણસાધક થતું નથી? એથી કહે છે- आथा :

# गुरु कम्माणं जम्हा किलिट्टचित्ताण तस्स भावत्थो । नो परिणमेइ सम्मं कुंकुमरागो व्व मलिणम्मि ॥ ४२ ॥

### અન્વચાર્થ :

जम्हा = જે કારણથી मिलणिम्म कुंकुमरागों व्य = મિલન વસ્તમાં કુંકુમરાગની જેમ गुरु कम्माणं किलिट्टिचित्ताण = ગુરુ કર્મવાળાઓને (અને)ક્લિષ્ટ ચિત્તવાળાઓને तस्स = તેનો = જિનવચનનો, भावत्थों = ભાવાર્થ सम्मं नो परिणमें इ = સમ્પક્ પરિણમતો નથી.

### ગાથાર્થ :

જે કારણથી મલિન વસ્ત્રમાં કંકુના રાગની જેમ ગુરુકર્મીઓને અને ક્લિષ્ટ ચિત્તવાળા જીવોને જિનવચનનો અવિપરીતાર્થ સમ્ચક્ પરિણમન પામતો નથી.

### ટીકા :

गुरु कर्म्मणां=प्रचुरकर्म्मणां यस्मात् क्लिष्टचित्तानां=मिलनिचित्तानां तस्य=जिनवचनस्य भावार्थः= अविपरीतार्थो न परिणमित = न प्रतिभासते सम्यग् = अविपरीतः, दृष्टान्तमाह-कुङ्कुमराग इव मिलने वाससीति गम्यते, न चापरिणतोऽसावप्रमादप्रसाधक इति गाथार्थः ॥४२॥

### रीकार्थ :

જે કારણથી ગુરુ કર્મવાળાઓને = પ્રચુર કર્મવાળાઓને, અને ક્લિષ્ટ ચિત્તવાળાઓને = મલિન ચિત્તવાળાઓને, જિનવચનનો ભાવાર્થ = અવિપરીત અર્થ, સમ્યગ્ પરિણમતો નથી = અવિપરીત પ્રતિભાસતો નથી. તેમાં દેષ્ટાંતને કહે છે- મલિન વસ્તમાં કંકુના રંગની જેમ સમ્યક્ પરિણમતો નથી; અને જિનવચનથી અપરિણત એવો આ = ભવાભિનંદી જીવ, અપ્રમાદનો પ્રસાધક નથી = અપ્રમાદને સાધનારો બનતો નથી, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

## અવતરશિકા :

किञ्च-

## અવતરણિકાર્થ :

પૂર્વગાથામાં ભવાભિનંદી જીવોને જિનંવચન પણ ગુણસાધક કેમ નથી થતું, તેનો પ્રથમ હેતુ બતાવ્યો. વળી, તે વાતને દઢ કરવા માટે 'किज्ञ' થી અન્ય હેતુનો સમુચ્ચય કરે છે-

#### आधाः :

विट्ठाण सूअरो जह उवएसेण वि न तीरए धरिउं। संसारसूअरो इअ अविरत्तमणो अकज्जम्मि ॥ ४३॥

### अन्त्रशार्थः

जह = જે પ્રમાણે सूअर = શૂકર=ભૂંડ, उवएसेण वि = ઉપદેશથી પણ विद्वाण = વિષ્ટામાં धरिउं न तीरए=(જતો) ધારવા માટે=અટકાવવા માટે, સમર્થ નથી; इअ=એ પ્રમાણે अकज्जिम्म=અકાર્યમાં (જતો) अविरत्तमणो संसारसूअरो=અવિરક્ત મનવાળો સંસારનો શૂકર (ઉપદેશથી પણ અટકાવવા માટે સમર્થ નથી.)

### आधार्थ :

જે પ્રમાણે શૂકરને નિવારણરૂપ ઉપદેશથી પણ વિષ્ટામાં જતો અટકાવી શકાતો નથી, એ પ્રમાણે અકાર્ચમાં જતો અવિસ્કત મનવાળો સંસારરસિયો જીવ ઉપદેશથી પણ વારી શકાતો નથી.

### ટીકા :

विष्ठायां-पुरीषलक्षणायां शूकर:=पशुविशेष: यथा उपदेशेनापि-निवारणालक्षणेन अपिशब्दात् प्राय: क्रिययापि न शक्यते धर्तुं, किन्तु बलात्प्रवर्त्तते, एवं संसारशूकर:प्राणी, इति=एवम् अविरक्तमना: संसार एवेति गम्यते अकार्य इत्यनासेवनीये न शक्यते धर्तुमिति गाथार्थ: ॥ ४३ ॥

### ટીકાર્થ:

જે રીતે શૂકર = પશુ વિશેષ; નિવારણાના લક્ષણવાળા ઉપદેશ વડે પણ, અને 'अપિ' શબ્દથી પ્રાયઃ ક્રિયા વડે પણ, પુરીષના લક્ષણવાળી વિષ્ટામાં જતો ધારવા માટે શક્ય નથી, પરંતુ બળથી પ્રવર્તે છે = બળાત્કારે વિષ્ટામાં જાય છે; આ રીતે સંસારના શૂકરરૂપ પ્રાણી = ભવાભિનંદી જીવ, આ પ્રમાણે સંસારમાં જ અવિરક્ત મનવાળો અકાર્યમાં = નહીં સેવવા યોગ્ય કાર્યમાં, જતો ધારવા માટે શક્ય નથી. એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ ઃ

ભવાભિનંદી જીવો ક્યારેક તીર્થંકર કે અન્ય અતિશયજ્ઞાની વગેરે પાસે સંયમ પણ પ્રહણ કરે અને જિનાગમનો અભ્યાસ પણ કરે, તોપણ તેઓનું ચિત્ત સંસારના વાસ્તવિક સ્વરૂપને જોઇ શકે તેવું નિર્મળ હોતું નથી, તેથી તેઓને મલિન ચિત્તવાળા અને ભારેકર્મી કહેલ છે. આથી જયારે તેઓ લબ્ધિ આદિની ઇચ્છાથી કે પરલોકમાં ભૌતિક સમૃદ્ધિ આદિ પ્રાપ્ત કરવાની ઇચ્છાથી સંયમ પ્રહણ કરે છે, ત્યારે તેઓનું ચિત્ત મલિન હોવાથી જિનવચન પણ તેઓને સમ્યક્ પરિણમન પામતું નથી અને જિનવચનને શ્રવણ કરવા છતાં તેઓને સંસારનો ઉચ્છેદ કરવાનો ભાવ થતો નથી.

વળી, મલિન વસ્ત્રમાં જેમ કંકુનો રંગ લાગતો નથી, તેમ મલિન ચિત્તમાં સંસારના ઉચ્છેદનો અધ્યવસાય પ્રગટતો નથી. તેથી ભવાભિનંદી જીવોને સંયમમાં પણ અપ્રમાદભાવ પ્રગટતો નથી અને અપ્રમાદભાવ વગર જીવમાં સંયમની ક્રિયાથી પણ ગુણો નિષ્પન્ન થઇ શકતા નથી. વળી ભવાભિનંદી જીવોને અપ્રમાદભાવ કેમ થતો નથી ? તે ભૂંડના દેષ્ટાંતથી બતાવે છે-

જેમ ભૂંડને વિષ્ટામાં તીવ્ર આકર્ષણ હોય છે, તેમ ભવાભિનંદી જીવોને ભોગોમાં તીવ્ર રાગ હોય છે. તેથી જેમ વિષ્ટામાં જતા ભૂંડને નિવારવા માટે ગમે તેટલો યત્ન કરવા છતાં પણ તે બળાત્કારે વિષ્ટામાં પ્રવર્તે છે, તેમ ભોગ પ્રત્યેનું અત્યંત આકર્ષણ હોવાથી સંસારરસિક જીવો સંયમ ત્રહણ કરે તોપણ સંયમની ઉચિત ક્રિયાઓ દ્વારા ગુણની નિષ્પત્તિ તો કરી શકતા નથી, પરંતુ સંયમ જીવનમાં પણ તેઓનું ચિત્ત આલોકના માન-સન્માનમાં કે પરલોકના ભૌતિક ફળોમાં વળેલું હોય છે; તેથી જિનવચન પણ તેઓમાં સંવેગના પરિણામને પ્રગટ કરી શકતું નથી.

"उपदेशेनािष" માં 'अपि' થી એ કહેવું છે કે ભૂંડને ઉપદેશથી પણ નિવારી ન શકાય અને ક્રિયાથી પણ પ્રાયઃ કરીને નિવારી ન શકાય, અર્થાત્ ભૂંડને ઉપદેશની ક્રિયા તો સંભવે નહિ, છતાં કોઇ સારા પદાર્થી તરફ ભૂંડને આકર્ષણ પેદા કરાવીને વિષ્ટામાં જવાના નિવારણરૂપ ઉપદેશથી પણ ભૂંડ વિષ્ટાથી નિવર્તન પામતું નથી, અને અટકાવવાની ક્રિયાથી પણ પ્રાયઃ ભૂંડ વિષ્ટાથી નિવર્તન પામતું નથી.

અહીં '**પ્રાય:'** શબ્દથી એ પ્રાપ્ત થાય કે ભૂંડને થાંભલા સાથે દોરડાથી બાંધવામાં આવે તો વિષ્ટા તરફ જતું અટકાવી શકાય, પરંતુ બાંધ્યા વગર અટકાવવા રૂપ ક્રિયાથી તેને વિષ્ટામાં જતું અટકાવી ન શકાય. II ૪૨/૪૩ II

## અવતરણિકા :

ગાથા-૩૯ ના ઉત્તરાર્ધમાં કહ્યું કે પ્રવ્રજયા અત્યંત દુષ્કર છે અને તે અત્યંત દુષ્કર કેમ છે ? તે વાતની ગાથા-૪૦ થી ૪૩ માં પુષ્ટિ કરી. હવે તેનું નિગમન કરતાં કહે છે-

### ગાથા :

# ता धन्नाणं गीओ उवाहिसुद्धाण देइ पव्वज्जं । आयपरपरिच्वाओ विवज्जए मा हविज्ज त्ति ॥ ४४॥

## અન્વચાર્થ:

ता=તે કારણથી विवज्जए=વિપર્યયમાં आयपरपरिच्चाओ=આત્મ-પરનો પરિત્યાગ मा हविज्ज=ન થાઓ. त्ति=એથી गीओ=ગીતાર્થ, उवाहिसुद्धाण=ઉપાધિથી=દીક્ષાના અધિકારી જીવના ૧૬ વિશેષણોથી, શુદ્ધ એવા धन्नाणं=ધન્યોને पळ्ळजं=પ્રવ્રજયા देइ=આપે છે.

## आधार्थ :

તે કારણથી અચોગ્યને દીક્ષા આપવામાં ગુણને બદલે દોષ થવારૂપ વિપર્થયને કારણે આત્મ-પરનો પરિત્યાગ ન થાઓ. એથી ગીતાર્થ, પૂર્વમાં દીક્ષાના અધિકારી જીવના વર્ણવેલા વિશેષણોથી શુદ્ધ એવા ઘન્ય જુવોને પ્રવ્રજ્યા આપે છે.

## ટીકા :

यस्मादेवं तस्माद्धन्येभ्यः=पुण्यभागभ्यो गीत इति गीतार्थः, उपाधिशृद्धेभ्यः=आर्यदेशसमुत्पन्नादिविशेषण-शृद्धेभ्यो ददाति प्रव्रज्यां=प्रयच्छति दीक्षाम्, आत्मपरपरित्यागो विपर्यये मा भूदिति; तथाहि-अधन्येभ्योऽनुपा-धिशुद्धेभ्यः प्रव्रज्यादाने आत्मपरपरित्यागो नियमत एवेति गाथार्थः ॥४४॥

### डीङार्धः

यस्मादेवं ........ दीक्षाम् જે કારણથી આમ છે = ગાથા-૩૯ થી ૪૩ માં બતાવ્યું એ રીતે પ્રવ્રજયાથી ગુણસંપન્ન જીવો જ ગુણવૃદ્ધિ કરી શકે છે, તે કારણથી, ગીતાર્થ, ઉપાધિથી શુદ્ધ = આર્યદેશસમુત્પન્નાદિ વિશેષણોથી શુદ્ધ, એવા ધન્યોને = પુણ્યભાગીઓને = પુષ્ટ્યશાળી જીવોને, પ્રવ્રજયા આપે છે = દીક્ષા આપે છે.

### ઉત્થાન :

અહીં પ્રશ્ન થાય કે ઉપાધિશુદ્ધ એવા ધન્યોને જ દીક્ષા કેમ અપાય ? અન્યને કેમ નહિ ? તેથી કહે છે-

## ટીકાર્થ:

आत्म ....... भूदिति विપર્યયમાં=અયોગ્યને દીક્ષા આપવામાં, આત્મા અને પરનો પરિત્યાગ ન થાઓ ! એથી ઉપાધિશુદ્ધ એવા ધન્યોને જ ગીતાર્થ દીક્ષા આપે છે.

તે तथाहि થી સ્પષ્ટ કરે છે-

ઝઘન્ચે ...... ગાથાર્થ: ઉપાધિથી અશુદ્ધ એવા અધન્યોને પ્રવ્રજ્યાના દાનમાં≔દીક્ષા આપવામાં, આત્મ-પરનો પરિત્યાગ નિયમથી જ થાય છે અર્થાત્ દીક્ષા આપનાર અને લેનાર એમ બંનેને ક્લેશની પ્રાપ્તિ થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

પ્રવ્રજયા અત્યંત દુષ્કર છે; કેમ કે અત્યંત અપ્રમાદભાવથી જ જીવ મોહનો નાશ કરી શકે છે. તેથી અયોગ્ય જીવોને દીક્ષાથી પણ લાભ થતો નથી. તે કારણથી ગીતાર્થ ગુરુ યોગ્ય જીવોને દીક્ષા આપે છે, અન્યને નહીં; કેમ કે તેઓ જાણતા હોય છે કે અયોગ્યને દીક્ષા આપનાર ગુરુ પોતાના આત્માને દુર્ગતિમાં નાંખે છે અને દીક્ષા લેનારને પણ દુર્ગતિની પ્રાપ્તિ કરાવે છે. માટે પોતાનું અને પરનું અહિત ન થાય તે કારણથી ગીતાર્થી અયોગ્યને દીક્ષા આપતા નથી.

- (૧) આત્મપરિત્યાગ એટલે અયોગ્ય જીવને પ્રવ્રજ્યા આપવારૂપ અવિષયમાં પ્રવૃત્તિ કરીને આત્માને ક્લેશમાં નાખવો તે.
- (૨) પરપરિત્યાગ એટલે અયોગ્ય જીવને પ્રવ્રજ્યા આપવારૂપ અવિષયમાં પ્રવૃત્તિ કરીને પર એવા શિષ્યના આત્માને ક્લેશમાં નાખવો તે. II ૪૪ II

# અવતરણિકા :

एतदेव भावयति-

# અવતરણિકાર્થ:

પૂર્વગાશામાં કહ્યું કે અયોગ્ય જીવોને પ્રવ્રજ્યા આપવામાં આવે તો આત્મપરિત્યાગ અને પરપરિત્યાગ નિયમથી જ થાય છે. તેથી આત્મપરિત્યાગ કઈ રીતે <mark>થાય છે, એનું જ પ્રસ્તુત ગાથામાં</mark> ભાવન કરે છે- आथा :

# अविणीओ न य सिक्खइ सिक्खं पडिसिद्धसेवणं कुणइ । सिक्खावणेण तस्स हु सइ अप्पा होइ परिचत्तो ॥ ४५॥

### अन्द्यशर्थ ः

अविणीओ य = અને અવિનીત सिक्खं न सिक्खड़ = શિક્ષાને શીખતો નથી, पडिसिद्धसेवणं कुणड़ = પ્રતિષिद्धनुं સेવન કરે છે, तस्स सिक्खावणेण = तेना = અવિનીતના, શિક્ષાપનથી अप्पा=આત્મા = શિક્ષાપન કરનાર ગુરુ પોતે, सड़ = સદા परिचत्तो होड़ =પરિત્યક્ત થાય છે.

± 'हુ' વાક્યાલંકારમાં છે.

### ગાથार्धः

અને અવિનીત સાધુ ગ્રહણ અને આસેવનારૂપ શિક્ષાને શીખતો નથી, પ્રતિષિદ્ધનું સેવન કરે છે, અવિનીતના શિક્ષાપનથી ઉપદેશ આપનાર ગુરુનો આત્મા સદા પરિત્યક્ત થાય છે.

### ટી<del>ક</del>ા :

अविनीत इति सहाधन्य: प्रवृत्तित: प्रकृत्यैवाविनीतो भवति, न च शिक्षति शिक्षां ग्रहणासेवनारू पां, प्रतिषिद्धसेवनं करोति=अविहितानुष्ठाने च प्रवर्त्तते, प्रतीतिशक्षणेन तस्य=इत्थंभूतस्य सदा=सर्वकालम् आत्मा भवति परित्यक्त: अविषयप्रवृत्तेरिति गाथार्थ: ॥ ४५ ॥

# 

અવિનીત=ખરેખર! તે અધન્ય પ્રવ્રજિત=પૂર્વગાથાના અંતે બતાવ્યો તે અધન્ય દીક્ષા લીધેલો જીવ, પ્રકૃતિથી જ અવિનીત થાય છે. અને ગ્રહણ-અસેવનારૂપ શિક્ષાને શીખતો નથી અને પ્રતિષિદ્ધનું સેવન કરે છે=અવિહિત અનુષ્ઠાનમાં પ્રવર્તે છે. તેને=આવા પ્રકારનાને=અવિનીત પ્રવ્રજિતને, પ્રતીતના શિક્ષણ વડે=પ્રતીત એવી ગ્રહણશિક્ષા-આસેવનશિક્ષા શીખવાડવા વડે, અવિષયમાં પ્રવૃત્તિ હોવાથી સદા=સર્વકાળ, આત્મા ત્યજાયેલો થાય છે. એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

પૂર્વમાં બતાવેલા દીક્ષાયોગ્ય ગુણો જેનામાં નથી તેવો જીવ દીક્ષા માટે અયોગ્ય છે, છતાં તેવા જીવને પ્રવ્રજયા આપવામાં આવે તો, પ્રકૃતિથી અવિનીત હોવાથી તે જીવ ગ્રહણિક્ષા અને આસેવનિશિક્ષા ગ્રહણ કરતો નથી અને શાસમાં જે પ્રતિષિદ્ધ છે તેનું સેવન કરે છે. આવા અયોગ્ય શિષ્યને શિક્ષા શીખવાડવા માટે જે ગુરુ પ્રયત્ન કરે છે, તે ગુરુએ અવિષયમાં પ્રવૃત્તિ કરેલ હોવાથી તે ગુરુની તે પ્રવૃત્તિ અનુચિત બને છે અને તેવી અનુચિત પ્રવૃત્તિથી તે ગુરુએ પોતાના આત્માને હિતમાં પ્રવર્તાવવાનો યત્ન છોડી દીધો છે તેવો અર્થ ફલિત થાય છે; કેમ કે ઉચિત પ્રવૃત્તિ કરવાથી હિતમાં યત્ન થાય છે.

## વિશેષાર્થ:

ભવાભિનંદી જીવોમાં પૂર્વે કહેલા ગુણો હોતા નથી, તેથી તેઓમાં નિર્મલ બુદ્ધિ હોતી નથી અને તેને કારણે ભવની નિર્ગુલતાને પણ તેઓ જાલતા નથી. આમ છતાં આલોક અને પરલોકની આશંસાથી ક્યારેક તેઓ બાહ્ય રીતે ગુરુ સાથે અતિવિનયપૂર્વક વર્તતા હોય અને બાહ્ય રીતે શાસ્ત્ર ભણવાની ક્રિયા પણ વિધિપૂર્વક કરતા હોય, તોપણ તત્ત્વથી તેઓ વિનીત નથી; પરંતુ ભવ નિસ્સાર લાગવાથી ગુણો પ્રત્યે પક્ષપાત થવાને કારણે જેઓ જાણે છે કે આ સંસાર ગુણની નિષ્પત્તિથી જ તરી શકાય છે, અને તેથી જેઓ ગુણવાન ગુરુના ઉપદેશને સમ્યક્ પરિણમન પમાડવા માટે અત્યંત યત્નશીલ હોય છે, તેઓ જ પ્રકૃતિથી વિનીત છે. તેવા વિનીત જીવો જ ગ્રહણશિક્ષા અને આસેવનશિક્ષાને યથાર્થ રીતે ગ્રહણ કરીને સમ્યક્ પરિણમન પમાડી શકે છે; જયારે ભવાભિનંદી જીવો તો ગ્રહણ અને આસેવનશિક્ષાને પણ ભૌતિક ફળની પ્રાપ્તિ કરવા અર્થે જ ગ્રહણ કરીને વિપરીત પરિણમન પમાડે છે. 11 ૪૫ II

### અવતરણિકા :

ગાથા-૪૪ માં કહ્યું કે અયોગ્ય જીવોને પ્રવ્રજ્યા આપવામાં આત્માનો અને પરનો પરિત્યાગ નિયમથી જ થાય છે. તેથી અયોગ્યને દીક્ષા આપવાથી થતો આત્મપરિત્યાગ ગાથા-૪૫ માં બતાવ્યો, હવે પરપરિત્યાગ કઇ રીતે થાય છે, તે બતાવે છે-

### ગાથા :

# तस्स वि य अट्टज्झाणं सद्धाभाविम्म उभयलोगेहिं। जीविअमहलं किरियाणाएणं तस्स चाओ त्ति ॥ ४६॥

## અન્વચાર્થ :

सद्धाभाविम्म य=અને શ્રद्धानो અભાવ હોતે છતે तस्स वि अट्टज्झाणं=तेने=અધન્ય દીક્ષિતને, પણ આર્ત્તધ્યાન થાય છે, उभयलोगेहिं जीविअमहलं=(તેથી) ઉભયલોકમાં (તેનું) જીવિત અફલ છે. ति =એથી કરીને किरियाणाएणं=ક्રિયાના જ્ઞાતથી तस्स=तेनो=અધન્ય શિષ્યનો, चाओ=त्याग છે.

# ગાથાર્થ :

અને શ્રદ્ધાનો અભાવ હોતે છતે અયોગ્ય દીક્ષિતને પણ આર્ત્તધ્યાન થાય છે, તેથી ઉભયલોકમાં તેનું જીવિત અફલ છે. એથી કરીને વૈદક્ષિયાના દેખ્ટાંતથી અયોગ્ય શિષ્યનો ત્યાગ છે.

# ટીકા :

तस्यापि च अधन्यस्याशिक्षायां प्रवर्त्तमानस्य आर्त्तध्यानम् इत्यार्त्तघ्यानं भवति । किमित्यत आह-श्रद्धाभावे सित, श्राद्धस्य हि तथा प्रवर्त्तमानस्य सुखं, नेतरस्य, ततश्च उभयलोकयो:=इह लोके परलोके च जीवितमफलं तस्य, इह लोके ताबिद्धिक्षाटनादियोगात् परलोके च कर्म्मबन्धात्, क्रियाज्ञातेन इति वैद्यक्रियोदाहरणेन, तस्य त्याग इति अनेन प्रकारेण परपरित्याग इति गाथार्थः ॥४६॥

★ "तस्यापि" માં 'अपि' द्वारा એ જણાવવું છે કે ગુરુને તો આર્ત્તધ્યાન થાય છે જ, પરંતુ **તેને પણ = અયોગ્ય** શિષ્ય**ને પણ**, આર્ત્તધ્યાન થાય છે.

## ટીકાર્થ:

અને અશિક્ષામાં=ગુરુએ આપેલ શિક્ષાથી વિપરીતમાં, પ્રવર્તતા અધન્ય એવા તેને પણ=શિષ્યને પણ, આર્ત્તધ્યાન છે=આર્ત્તધ્યાન થાય છે. ક્યા કારણથી આર્ત્તધ્યાન થાય છે ? એથી કરીને કહે છે- શ્રદ્ધાનો અભાવ હોવાને કારણે આર્ત્તધ્યાન થાય છે. તેમાં યુક્તિ બતાવે છે-

જે કારણથી તે પ્રકારે = જે પ્રકારે ગુરુ કહે તે પ્રકારે, પ્રવર્તતા એવા શ્રદ્ધાવાળાને સુખ થાય છે, ઇતરને નહીં = શ્રદ્ધારહિતને નહીં; અને તેથી = અધન્યને આર્ત્તધ્યાન થાય છે તેથી, તેનું = અધન્ય શિષ્યનું, ઉભય લોકમાં = આ લોકમાં અને પરલોકમાં, જીવિત અફળ છે; કેમ કે આ લોકમાં ભિક્ષાટનાદિનો યોગ છે અને પરલોકમાં કર્મબંધ છે. માટે ક્રિયાના જ્ઞાત વડે = વૈદ્યની ક્રિયાના ઉદાહરણ વડે, તેનો = અધન્ય શિષ્યનો, ત્યાગ છે અર્થાત્ આ પ્રકારે = પર એવા શિષ્યને આ લોકમાં અને પરલોકમાં વિડંબણા થઇ એ પ્રકારે, પરનો પરિત્યાગ છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

ગુરુ અવિનીત શિષ્યને દીક્ષા આપે તો મોક્ષમાર્ગમાં રુચિ નહીં હોવાને કારણે તે શિષ્યને આર્ત્તધ્યાન થાય છે; કેમ કે ગ્રહણશિક્ષા અને આસેવનશિક્ષામાં રુચિવાળો જીવ શિક્ષાની પ્રવૃત્તિ કરે તો જ તેના ચિત્તની સ્વસ્થતા વધે છે અને તેને આત્મિક સુખ પ્રાપ્ત થાય છે; જયારે અયોગ્ય જીવને ભોગાદિનું આકર્ષણ હોય છે, તેથી સંયમની ગ્રહણશિક્ષાથી અને આસેવનશિક્ષાથી તેને આર્ત્તધ્યાન પ્રગટે છે; અને તેના કારણે આલોકમાં ભિક્ષાટન આદિની ક્રિયાથી તેનું જીવન નિષ્ફળ જાય છે, અને તે ક્રિયાથી પાપબંધ થયેલો હોવાને કારણે પરલોકમાં પણ તેનું અહિત થાય છે. આથી જેમ અસાધ્ય રોગની વૈદ્ય ચિકિત્સા કરે તો રોગીનો વિનાશ થાય, તેમ અયોગ્ય શિષ્યમાં ગ્રહણશિક્ષા અને આસેવનશિક્ષાનો ગુરુ પ્રયત્ન કરે તો અયોગ્ય શિષ્યનો વિનાશ થાય. આમ, ગુરુ દ્વારા કરાયેલ શિક્ષાપનના યત્નથી શિષ્યનો વિનાશ થયો, તે જ પરનો પરિત્યાગ છે.

# વિશેષાર્થ :

આ લોક અને પરલોકની આશંસાથી સંયમ ત્રહણ કરનાર ભવાભિનંદી જીવને ભગવાનના વચનની શ્રદ્ધા હોતી નથી, છતાં દીક્ષાથી પોતાને ભાવિમાં ઇષ્ટ મળશે તેવો વિશ્વાસ હોવાથી ભવાભિનંદી જીવ ઉત્સાહથી સંયમ ત્રહણ કરે છે અને સંયમમાં પ્રવૃત્તિ કરે છે; તોપણ તેની સંયમની ક્રિયા પરમાર્થથી આર્ત્તધ્યાનરૂપ છે, એટલે કે જે રીતે પૈસા કમાવવાની ક્રિયા જીવ ઉત્સાહથી કરે તોપણ તે આર્ત્તધ્યાનરૂપ છે, તે જ રીતે સંસારમાત્રરૂપ ફળમાં વિશ્વાંત થનાર એવી સંયમની ઉત્સાહવાળી પ્રવૃત્તિ પણ આર્ત્તધ્યાનરૂપ જ છે.

વળી, જે જીવો સંસારમાં પરિભ્રમણરૂપ ભયથી ત્રસ્ત છે, મોક્ષમાં જવાની તીવ્ર ઇચ્છાવાળા છે અને તેને કારણે જ જેઓ ચિત્તમાં વર્તતા રાગાદિને ઘટાડવાની ઇચ્છાવાળા છે, તેઓ જ ગ્રહણશિક્ષા અને આસેવનશિક્ષાથી રાગાદિની અલ્પતા કરી શકે છે અને ઉપશમના સુખનો અનુભવ કરી શકે છે. જ્યારે સંસારની આકાંક્ષાવાળા જીવો તો સંયમની ક્રિયાથી પણ રાગાદિ જ પોષે છે અને ભવાંતરમાં તે સંયમના ફળરૂપે તેઓ સદ્દગતિ મેળવે તોપણ, ત્યાં વિષયોમાં ગાઢ આસક્તિ પેદા કરીને દુર્ગતિમાં જવારૂપ વિનાશ જ પામે છે. માટે અયોગ્ય જીવોને અપાયેલી પ્રવ્રજ્યા તેઓના વિનાશનું કારણ બને છે. II ૪૬ II

## અવતરશિકા :

क्रियाज्ञातमाह -

### અવતરશિકાર્થ:

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે અધન્ય શિષ્યને શિક્ષા આપવાથી ક્રિયાના જ્ઞાતથી શિષ્યનો ત્યાગ થાય છે. તેથી હવે વૈદ્યક્રિયાના જ્ઞાતને=દષ્ટાંતને, કહે છે-

### ગાથા :

जह लोअम्मि वि विज्जो असज्झवाहीण कुणइ जो किरियं। सो अप्पाणं तह वाहिए अ पाडेइ केसम्मि॥ ४७॥

### अन्वयार्थ :

जह = જે પ્રમાણે लोअम्मि वि=લોકમાં પણ जो विज्जो=જે વૈદ્ય असज्झवाहीण किरियं=અસાધ્ય વ્યાધિવાળાઓની ક્રિયા कुणइ=કરે છે, सो=તે अप्पाणं तह वाहिए अ=આત્માને અને તેવી રીતે વ્યાધિતોને केसम्मि पाडेइ=ક્લેશમાં પાડે છે,

### ગાશાર્થ :

જે પ્રમાણે, લોકમાં પણ જે વેદ્ય અસાધ્ય વ્યાધિવાળા રોગીઓની ક્રિયા કરે છે, તે વેદ્ય પોતાને અને તે રીતે રોગીઓને ક્લેશમાં નાંખે છે,

## કોકા :

यथा लोकेऽपि वैद्य असाध्यव्याधीनाम् आतुराणां करोति यः क्रियां, स आत्मानं तथा व्याधितांश्च पातयति क्लेशे, व्याध्यपगमाभावादिति गाथार्थः ॥४७॥

### ટીકાર્થ:

જે રીતે લોકમાં પણ અસાધ્ય વ્યાધિવાળા આતુરોની=રોગીઓની, જે વૈદ્ય ક્રિયાને કરે છે, તે વૈદ્ય આત્માને અને તેવી રીતે વ્યાધિતોને=રોગીઓને, ક્લેશમાં પાડે છે; કેમકે વ્યાધિના અપગમનો અભાવ છે=અસાધ્ય હોવાથી રોગ દૂર થવાનો નથી. એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ગાથા :

तह चेव धम्मविज्जो एत्थ असज्झाण जो उ पव्वज्जं । भावकिरिअं पउंजइ तस्स वि उवमा इमा चेव ॥ ४८॥

### अन्पयार्थ :

तह चेव = તે પ્રમાણે જ जो उ धम्मविज्जो = વળી જે ધર્મવૈદ્ય एत्य = અહીં = પ્રવ્રજયાના અધિકારમાં, असज्झाण = અસાધ્યોની पव्यज्जं = પ્રવ્રજયારૂપ भाविकिरिअं = ભાવિકયાને પઉંजइ = યોજે છે, तस्स वि = तेने पश = ते ધર્મવૈદ્યને पश, इमा चेव = આ જ = અસાધ્ય વ્યાધિની ચિકિત્સા કરનાર વૈદ્ય પોતાને અને રોગીઓને ક્લેશમાં પાડે છે એ જ, उवमा = ઉપમા છે.

### ગાથાર્થ :

તે જ પ્રમાણે વળી જે દાર્મવેદા પ્રવ્રજ્યાના અધિકારમાં અસાદ્ય કર્મવ્યાધિવાળાઓની પ્રવ્રજયાદાનરૂપ ' ભાવક્રિયા કરે છે, તે દાર્મવેદાને પણ અસાદ્ય વ્યાધિની ચિકિત્સા કરનાર વેદા પોતાને અને રોગીઓને ક્લેશમાં નાંખે છે. એ જ ઉપમા છે.

### ટીકા :

तथैव धर्मवैद्यः=आचार्यः अत्र अधिकारे असाध्यानां कर्माव्याधिमाश्रित्य यस्तु प्रव्रज्यां भावक्रियां प्रयुक् क्ते कर्मारोगनाशनाय, तस्यापि धर्मावैद्यस्य उपमा इयमेव, आत्मानं तांश्च क्लेशे पातयतीति गाथार्थः ॥ ४८ ॥

### ટીકાર્થ:

તે પ્રમાણે જ આ અધિકારમાં = યોગ્ય જીવને પ્રવ્રજ્યા આપવાના વિષયમાં, કર્મરૂપી વ્યાધિને આશ્રયીને અસાધ્યોની = ભારે કર્મી જીવોની, વળી જે ધર્મવૈદ્ય = આચાર્ય, કર્મરૂપી રોગનો નાશ કરવા માટે પ્રવ્રજયારૂપ ભાવક્રિયાને યોજે છે, તે ધર્મવૈદ્યને પણ આ જ ઉપમા છે. તે ઉપમા સ્પષ્ટ કરે છે- આત્માને અને તેઓને = કર્મવ્યાધિવાળા જીવોને, ક્લેશમાં પાડે છે. એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

જે વૈદ્ય અસાધ્ય વ્યાધિની ચિકિત્સા કરે છે તે વૈદ્ય પોતે ચિકિત્સાની ક્રિયા કરવાના શ્રમરૂપ ક્લેશને પામે છે અને રોગીને પણ ચિકિત્સાની ક્રિયા કરાવવાના ક્લેશમાં નાંખે છે, પરંતુ રોગીનો રોગ મટાડી શકતા નથી; તે જ પ્રમાણે જે ધર્મગુરુ અસાધ્ય એવા કર્મરૂપી વ્યાધિવાળા જીવોને પ્રવ્રજ્યા આપવારૂપ ભાવચિકિત્સા કરે છે, તે ગુરુ તે ક્રિયા કરવા દ્વારા પોતાના આત્માને ક્લેશમાં નાખે છે અને ભાવરોગીને પણ સંયમની ક્રિયા કરાવવારૂપ ક્લેશમાં નાંખે છે, પરંતુ અસાધ્ય એવા કર્મરૂપી વ્યાધિવાળા તે અયોગ્ય શિષ્યનો ભાવરોગ મટાડી શકતા નથી.

આ દેષ્ટાંતથી ગુરુએ પોતાના આત્માનો ત્યાગ કર્યો છે અને પર એવા શિષ્યનો પણ ત્યાગ કર્યો છે, એ પ્રકારનું ગાથા-૪૫-૪૬ સાથે યોજન છે. II૪૭/૪૮II

### અવતરશિકા :

चोदक आह-जिनक्रियाया असाध्या नाम न सन्ति; सत्यमित्याह-

### અવતરણિકાર્થ:

અહીં કોઇ પ્રશ્નકાર કહે છે કે જિનક્રિયાને અસાધ્ય જીવો કોઇ નથી અર્થાત્ ભગવાને બતાવેલી ક્રિયા કરનારનો ભાવરોગ અસાધ્ય નથી, તેથી જિને બતાવેલ ચિકિત્સા દ્વારા બધા જીવોનો ભાવરોગ મટવો જોઇએ, માટે જિનશાસનની ક્રિયામાં લૌકિક એવું વૈદ્યક્રિયાનું દેશાંત ઘટાવવું ઉચિત નથી. તેને ગ્રંથકાર કહે છે કે તારી વાત સત્ય છે. આમ, પૂર્વપક્ષીની વાતનો અર્ધ સ્વીકાર કરીને અસાધ્ય રોગવાળા જીવોનો રોગ જિનક્રિયા કરવા છતાં મટે નહીં તેમાં જિનક્રિયાનો દોષ નથી તે બતાવતાં કહે છે-

#### भाशा :

# जिणिकरिआए असज्झा ण इत्थ लोगम्मि केइ विज्जंति । जे तप्पओगऽजोगा तेऽसज्झा एस परमत्थो ॥ ४९॥

### अन्तराह्य :

इत्थ लोगम्मि = આ લોકમાં जिणिकिरिआए = જિનિક્રિયાથી केइ असज्झा ण विज्जंति = કોઇ અસાધ્ય વિદ્યમાન નથી, (પરંતુ) जे तप्पओगऽजोगा = જેઓ તેના પ્રયોગને અયોગ્ય છે, तेऽसज्झा = તેઓ અસાધ્ય છે. एस परमत्थो = આ પરમાર્થ છે.

## आधार्थ :

આ લોકમાં જિનિક્રિયાથી કોઇ જીવો અસાધ્ય નથી, પરંતુ જેઓ તેના પ્રયોગને અયોગ્ય છે, તેઓ અસાધ્ય છે. આ પરમાર્થ છે.

### ટીકા :

जिनानां सम्बन्धिनी क्रिया तत्प्रणेतृत्वेन जिनक्रिया, तस्या असाध्या=अचिकित्स्याः नात्र लोके=प्राणिलोके केचन प्राणिनो विद्यन्ते, किन्तु ये तत्प्रयोगायोग्याः=जिनक्रियायामनुचिताः, तेऽसाध्याः कर्म्मव्याधिमाश्रित्य, एष परमार्थः=इदमत्र हृदयमिति गाथार्थः ॥४९॥

## ટીકાર્થ:

તેનું = જિનો સંબંધી ક્રિયાનું, પ્રણેતૃપણું હોવાથી = જિનો સંબંધી ક્રિયાની પ્રરૂપણા કરનાર હોવાથી, જિનોના સંબંધવાળી ક્રિયા જિનકિયા છે. તેનાથી અસાધ્ય = અચિકિત્સ્ય = જિનક્રિયાથી ચિકિત્સા કરી ન શકાય એવા, કોઇ પ્રાણીઓ = જીવો, આ લોકમાં = પ્રાણીલોકમાં = જીવલોકમાં, વિદ્યમાન નથી; પરંતુ જેઓ તેના પ્રયોગમાં અયોગ્ય છે = જિનક્રિયામાં અનુચિત છે, તેઓ કર્મવ્યાધિને આશ્રયીને અસાધ્ય છે, આ પરમાર્થ છે = અહીં આ દૃદય છે, અર્થાત્ વૈદ્યક્રિયાના ઉદાહરણમાં પ્રસ્તુત ગાથાનું કથન સારરૂપ છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

જિનક્રિયાની ચિકિત્સાથી આ લોકમાં કોઇ જીવો અસાધ્ય નથી અર્થાત્ જિનચિકિત્સા સર્વ જીવોનો કર્મરૂપી રોગ દૂર કરવા સમર્થ છે; પરંતુ જે જીવો જિનચિકિત્સા કરવાની લાયકાતવાળા ન હોય, તે જીવો કર્મવ્યાધિની અપેક્ષાએ અસાધ્ય છે, એ પ્રકારનો અહીં તાત્પર્યાર્થ છે. આનો અર્થ એ થયો કે જિનચિ-કિત્સામાં કોઇ ખામી નથી કિન્તુ જીવોમાં ખામી છે; કેમ કે દૂધ પુષ્ટિકારક હોવા છતાં નબળા આંતરડાવાળાની દૂધથી પુષ્ટિ ન થાય તો તેમાં દૂધની ખામી ન ગણાય, પરંતુ આંતરડાની ખામી ગણાય.

### વિશેષાર્થ:

ભગવાને બતાવી છે તે જ પ્રમાણે ક્રિયા સેવવામાં આવે, તો અવશ્ય જીવનો કર્મરૂપી વ્યાધિ નાશ પામે. પરંતુ અયોગ્ય જીવો ભગવાને બતાવેલી ક્રિયા તે રીતે સેવતા જ નથી, માટે તેઓનો કર્મવ્યાધિ નાશ પામતો નથી. આથી અયોગ્ય જીવોને કર્મરૂપી વ્યાધિને આશ્રયીને અસાધ્ય કહ્યા છે. આનાથી એ સિદ્ધ થાય કે વૈદ્યક્રિયાના દેષ્ટાંતમાં અને જિનક્રિયાના દેષ્ટાંતમાં કંઇક ભેદ છે. તે આ રીતે-

અસાધ્ય વ્યાધિવાળો રોગી વૈદ્યે કહ્યું હોય તે જ પ્રમાણે પથ્યનું સેવન કરે તોપણ તેનો વ્યાધિ મટતો નથી; કેમ કે અસાધ્ય વ્યાધિ નિરુપક્રમ કર્મને કારણે થાય છે, માટે સુવૈદ્યના સમ્યગ્ યત્નથી પણ રોગીનો રોગ મટતો નથી. જયારે ભગવાને બતાવેલી સમ્યક્ ક્રિયાને કોઇપણ જીવ સમ્યક્ પ્રકારે સેવે, તો અવશ્ય તેનાં ભાવવ્યાધિરૂપ કર્મી નાશ પામે, તેમાં વિકલ્પ નથી.

આમ છતાં, જે જીવો દીક્ષા લેવા માટે અયોગ્ય છે, તેઓ સંયમ ગ્રહણ કરીને પણ ભગવાનની આજ્ઞાનુસાર ક્રિયાઓનું સેવન સમ્યગ્ કરતા નથી. આથી તેઓનો ભાવવ્યાધિ તો નાશ પામતો નથી, પરંતુ તેઓ સંયમની ક્રિયાનાં કષ્ટમાત્રને પામે છે. તેથી એ ફલિત થાય કે અસાધ્ય વ્યાધિવાળા જીવો વૈદ્યે બતાવેલ પથ્યનું સમ્યગ્ સેવન કરે તોપણ તેઓનો રોગ મટતો નથી; જયારે અયોગ્ય જીવો તો ભગવાને બતાવેલી ક્રિયાનું સમ્યગ્ સેવન જ કરતા નથી, માટે તેઓને ભાવવ્યાધિ મટતો નથી. આથી વૈદ્યનું દેષ્ટાંત એક અંશમાં જ ગ્રહણ કરવાનું છે અથવા તો જેમ દેષ્ટાંતમાં રોગીનો રોગ અસાધ્ય છે, તેમ અયોગ્ય જીવોનો ભાવરોગ અસાધ્ય છે, એટલા અંશમાં જ દેષ્ટાંત છે; પરંતુ વૈદ્યક્રિયાનું દેષ્ટાંત સર્વાંશમાં ગ્રહણ કરવાનું નથી. ॥૪૯॥

## અવતરણિકા :

ગાથા-૩૨ થી केभ्यः દ્વાર શરૂ થયું, તેમાં પ્રથમ પ્રવ્રજયાયોગ્ય જીવોના ગુણો બતાવ્યા. ત્યારપછી ૧૬ ગુણોથી રહિત એવા અયોગ્ય જીવોને દીક્ષા આપવાથી તેનું અહિત થાય છે, તે બતાવીને બહુગુણસંપન્ન જીવોને જ દીક્ષા આપવી જોઇએ, તેનું સ્થાપન કર્યું. હવે દીક્ષા ગ્રહણ કરવા માટે વયને આશ્રયીને કેવા જીવો યોગ્ય છે, તે બતાવે છે-

#### आथा :

# एएसि वयपमाणं अद्वसमाउ त्ति वीअरागेहिं। भणियं जहन्नयं खलु उक्कोसं अणवगल्लो त्ति ॥५०॥

### અન્વચાર્થ :

एएसि = આમનું = પ્રવ્રજયાને યોગ્ય જીવોનું, वयपमाणं खलु जहन्नयं = ખરેખર વયનું પ્રમાશ જઘન્ય अद्दुसमाओ = આઠ વર્ષ છે, त्ति = એ પ્રમાશે (અને) उक्कोसं अणवगल्ले = ઉત્કૃષ્ટ અનવકલ્ય છે = અનત્યન્ત વૃદ્ધ છે, त्ति =એ પ્રમાશે वीअरागेहिं = વીતરાગ વડે भणियं = કહેવાયું છે.

### आधार्धः

પ્રવ્રજ્યાને યોગ્ય જીવોનું ખરેખર વયનું પ્રમાણ જઘન્ય આઠ વર્ષ છે, એ પ્રમાણે અને ઉત્સૃષ્ટ અનત્યન્ત વૃદ્ધ છે અર્થાત્ અત્યંત વૃદ્ધ ન હોય તેવી વય છે, એ પ્રમાણે વીતરાગ વડે કહેવાયું છે.

### ટીકા :

एतेषां = प्रव्रज्यायोग्यानां वय:प्रमाणं = शरीरावस्थाप्रमाणम् अष्टौ समा इति अष्टवर्षाणि वीतरागै: = जिनै: भणितं = प्रतिपादितं जघन्यकं खलु, सर्वस्तोकमेतदेव द्रव्यलिङ्गप्रतिपत्तेरिति, उत्कृष्टं वय:प्रमाणं अनवगळ इति अनत्यन्तवृद्ध इति गाथार्थ: ॥५०॥

### ટીકાર્થ:

द्रव्यिलिंगप्रतिपत्तेः सर्वस्तोकमेतदेव इति द्रव्यिखंशनी प्रतिपत्ति હોવાથી સર્વથી સ્તોક આ જ છે= સૌથી ઓછું આઠ વર્ષ જ છે. એથી કરીને

एतेषां=प्रव्रज्यायोग्यानां वय:प्रमाणं=शरीरावस्थाप्रमाणं खलु जघन्यकं अष्टौ .... प्रतिपादितं आभना =प्रव्रक्थाने योग्य જીવોના, वयनुं प्रभाष=शरीरनी अवस्थानुं प्रभाष, ખरेખर જઘન્ય આઠ वर्षो वीतराग वर्षे કહेवायुं छे=िंकन वर्षे प्रतिपादन કरायुं छे.

उत्कृष्टं ....... गाथार्थः ઉત્કૃષ્ટ વયનું પ્રમાણ અનત્યન્ત વૃદ્ધ છે અર્થાત્ પોતે સર્વથા અસમર્થ ન હોય તેટલી વૃદ્ધ અવસ્થા છે. એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે. ॥ ૫૦॥

# અવતરશિકા :

अधः को दोषः ? इति चेतुः उच्यते-

### અવતરશિકાર્થ:

આઠ વર્ષથી નીચેની ઉમરવાળા જીવોને દીક્ષા આપવામાં શું દોષ છે, એ પ્રકારે જો કોઇ કહે તો, તેને કહેવાય છે-

#### आथा :

# तदहो परिभवखित्तं ण चरणभावो वि पायमेएसि । आहच्चभावकहगं सुत्तं पुण होइ नायव्वं ॥ ५१॥

### અન્વચાર્થ:

तदहो परिभविखत्तं = तेनाथी અધः = આઠ વર્ષથી નીચે, (ચારિત્ર ગ્રહણ કરનાર) પરિભવનું ક્ષેત્ર થાય છે (અને) एएसिं = આમને = આઠ વર્ષથી ઓછી ઉંમરવાળા બાળકોને, पायम् = પ્રાયः चरणभावो वि ण= ચરણનો ભાવ પણ થતો નથી. (આ કથનમાં સૂત્રનો વિરોધ આવશે, તેથી કહે છે-) सुत्तं पुण =वणी सूत्र आहच्चभावकहणं = આહત્યભાવનું = કાદાચિતકભાવનું, કથક नायव्वं होइ = જ્ઞાતવ્ય થાય છે.

### भागार्थ :

આઠ વર્ષથી નીચે ચારિત્ર ગ્રહણ કરનાર પરિભવનું ભાજન થાય છે અને આઠ વર્ષથી ઓછી ઉંમરવાળા બાળકોને પ્રાયઃ ચારિત્રનો પરિણામ પણ થતો નથી. આ કથનમાં સૂત્રનો વિરોધ આવશે, તેથી કહે છે કે વળી સૂત્ર કાદાચિત્કભાવનું સૂચક જ્ઞાતવ્ય થાય છે.

## ટીકા :

तदधः परिभवक्षेत्रम् इत्यष्टभ्यो वर्षेभ्य आरादसौ परिभवभाजनं भवति, न चरणपरिणामो( भावो )ऽपि=न चारित्रपरिणामोऽपि प्रायो = बाहुल्येन एतेषां = तदधोवर्तिनां बालानामिति;

आह-एवं सित सूत्रविरोध:, "छम्मासियं छसु जयं" इत्यादिश्रवणात्, नैव चरणपरिणाममन्तरेण भावतः षट्सु यतो भवतीति।

अत्रोत्तरमाह-आहत्यभावकथकं=कादाचित्कभावसूचकं सूत्रं पुनः षाण्मासिकम् इत्यादि भवति ज्ञातव्यम्, तच्च प्रायोग्रहणेन व्युदस्तमेव, न सूत्रविरोध इति गाथार्थः ॥५१॥

## ટીકાર્થ:

તેનાથી નીચે પરિભવનું ક્ષેત્ર છે અર્થાત્ આઠ વર્ષથી પહેલાં આ=બાળક, પરિભવનું ભાજન=પાત્ર, થાય છે અને આમને ≕તેનાથી નીચે રહેનાર બાલોને=આઠ વર્ષથી નાની ઉમરવાળા બાળકોને, પ્રાયઃ=બહુલતાથી, ચરણનો ભાવ પણ≕ચારિંત્રનો પરિણામ પણ, થતો નથી. એથી કરીને આઠ વર્ષથી ઉપરની ઉમરનો જ મનુષ્ય પ્રવ્રજયા ગ્રહણ કરવા માટે યોગ્ય છે.

આ પ્રકારના કથનમાં પૂર્વપક્ષી आह થી શંકા કરે છે-

આમ હોતે છતે=આઠ વર્ષથી નાની ઉંમરવાળાને ચરણભાવ થતો નથી એમ હોતે છતે, સૂત્રનો વિરોધ છે; કેમ કે "છ માસિક=છ મહિનાના વજસ્વામી, ષટ્માં=છ જીવનિકાયોમાં, યતનાવાળા હતા". ઈત્યાદિનું શ્રવણ

થાય છે≔સંભળાય છે, અને ભાવથી ચારિત્રના પરિણામ વિના જીવ ષટ્કાયોમાં યતનાવાળો નથી જ થતો. 'इति' પૂર્વપક્ષીની શંકાના કથનની સમાપ્તિ અર્થક છે.

અહીં=ઉપર દર્શાવેલ પૂર્વપક્ષીની શંકામાં, ગ્રંથકાર ઉત્તરને કહે છે - વળી, षाण्मासिकं ઈત્યાદિ સૂત્ર આહત્યભાવનું કથક = કાદાચિત્કભાવનું સૂચન કરનાર, જ્ઞાતવ્ય થાય છે અને તે=षाण्मासिकं ઈત્યાદિ સૂત્ર, प्रायः ના ગ્રહણથી વ્યુદસ્ત જ છે = સ્વીકૃત જ નથી, આથી સૂત્રનો વિરોધ નથી. એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. ॥૫૧॥

### અવતરણિકા :

पराभिप्रायमाह-

### અવતરણિકાર્થ:

ગાથા-૫૦ માં ગ્રંથકારે સ્વમત પ્રમાણે દીક્ષાને યોગ્ય જીવની જઘન્ય અને ઉત્કૃષ્ટ ઉંમર બતાવી અને આઠ વર્ષની ઉંમરથી નીચેની ઉંમરવાળો બાળક દીક્ષા માટે અયોગ્ય કેમ છે ? તે યુક્તિથી ગાથા-૫૧ માં બતાવ્યું. વળી અન્યમતના અભિપ્રાયને જાણીને તેનો અભિપ્રાય કઇ રીતે અસંગત છે, તે જણાવવાથી સ્વમતના કથનની પુષ્ટિ થાય છે. તેથી ગ્રંથકાર વયને આશ્રયીને દીક્ષાના અધિકારી માટે પરના≕અન્ય દર્શનના, અભિપ્રાયને કહે છે-

### ગાથા :

केइ भणंति बाला किल एए वयजुआ वि जे भणिया। खुडुगभावाउ च्चिय न हुंति चरणस्स जुग्ग ति॥५२॥

### अन्वयार्थ :

केइ भणंति=કેટલાક કહે છે, एए किल वयजुआ वि जे भणिया=ખરેખર આ વયયુક્ત પણ જેઓ કહેવાયા (તેઓ) खुडुगभावाउ च्चिय=ક્ષુલ્લકભાવ હોવાને કારણે જ बाला=બાળ છે. त्ति=એથી કરીને चरणस्स जुगग न हुंति = ચરણને યોગ્ય હોતા નથી.

## जाधार्थ :

કેટલાક કહે છે કે ખરેખર આ આઠ વર્ષની વચથી યુક્ત પણ જેઓ કહેવાયા તેઓ સુલ્લકભાવવાળા હોવાને કારણે જ ભાળ છે. એથી કરીને ચારિત્રને ચોગ્ય હોતા નથી.

### ાસડિ

केचन भणंति तन्त्रान्तरीयास्त्रैवेद्यवृद्धादयो, बालाः किल एते, के ? इत्याह-वयोयुक्ता अपि ये भणिताः= अष्टवर्षा अपि ये उक्ताः, यतश्चैवमतः क्षुल्लकभावादेव=बालत्वादेव, किमित्याह-न सम्भवन्ति चरणस्य योग्या इति न चारित्रोचिता इति गाथार्थः॥ ५२॥

### ટીકાર્થ :

કેટલાક તંત્રાંતરીય=અન્યદર્શન સંબંધી, ત્રૈવેઘવૃદ્ધાદિ કહે છે, ખરેખર એઓ બાલ છે. કોણ ? એથી કહે છે- જેઓ વયથી યુક્ત પણ કહેવાયા=જેઓ આઠ વર્ષવાળા પણ કહેવાયા, એઓ બાલ છે. અને જે કારણથી આમ છે એ કારણથી, શુલ્લકભાવ હોવાથી જ=બાલપણું હોવાથી જ, શું ? એથી કહે છે- ચરણને યોગ્ય સંભવતા નથી=ચારિત્રને ઉચિત નથી. એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

અન્યદર્શનવાળા ત્રૈવેદ્યવૃદ્ધાદિ બાલભાવ વગરના જીવોને દીક્ષાના અધિકારી કહે છે; કેમ કે બાલ્ય અવસ્થા વટાવ્યા પછી જયારે બાળક યુવાન થાય ત્યારે તે સ્વયં નિર્ણય કરી શકે છે, તેથી યુવાનીમાં દીક્ષા અપાય એમ તેઓ કહે છે. વળી તે ત્રૈવેદ્યવૃદ્ધાદિમાં જ અન્ય પણ એક ત્રૈવેદ્યવૃદ્ધોનો મત છે કે જેઓ ભુક્તભોગી એવા અતીતવયવાળા જીવોને દીક્ષા આપવાનું કહે છે, જે આગળની ગાથામાં બતાવાશે. !!પ૨!!

### ગાથા :

# अन्ने उ भुत्तभोगाणमेव पव्वज्जमणहमिच्छंति । संभावणिज्जदोसा वयम्मि जं खुडुगा होति ॥ ५३॥

### अन्तराधि :

अन्ने उ = વળી અન્યો भुत्तभोगाणमेव = ભુકતભોગવાળાઓની જ पव्वज्जम् अणहम् = પ્રવ્રજયાને અનઘ इच्छंति = ઇચ્છે છે= સ્વીકારે છે; जं = જે કારણથી वयम्मि = વયમાં = યુવાન વયમાં, संभावणिज्जदोसा खुडुगा = સંભાવનીય દોષો ક્ષુલ્લક होति = હોય છે.

## ગાથાર્થ :

વળી અન્ય ત્રેવેદ્યવૃદ્ધો ભુક્તભોગીઓની જ પ્રવ્રજ્યા પાપરહિત સ્વીકારે છે; જે કારણથી યુવાન વયમાં સંભાવનીય દોષો સુલ્લક હોય છે.

### ટીકા :

अन्ये तु त्रैवेद्यवृद्धाः भुक्तभोगानामेव अतीतयौवनानां प्रव्रज्यामनवद्यां = अपापां इच्छन्ति = प्रतिपद्यन्ते, किमित्यत्राह-सम्भावनीयदोषाः = सम्भाव्यमानविषयासेवनापराधा वयसि यौवने यद् = यस्मात् क्षुष्लका भवन्ति, सम्भवी च दोषः परिहर्त्तव्यो यतिभिरिति गाथार्थः ॥ ५३॥

## ટીકાર્થ:

વળી અન્ય ત્રૈવેદ્યવૃદ્ધો અતીતયૌવનવાળા ભુક્તભોગીઓની જ પ્રવ્રજ્યા અનવદા = અપાપવાળી, ઇચ્છે છે = સ્વીકારે છે. કયા કારણથી ? એ પ્રકારની શંકામાં કહે છે- જે કારણથી યૌવન વયમાં સંભાવનીય દોષો = સંભવતા એવા વિષયના આસેવનના અપરાધો, ક્ષુલ્લક = ઉન્માદ કરાવે એવા, હોય છે અને યતિઓએ સંભવવાળો દોષ પરિહરવો જોઇએ. એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### आथा :

# विण्णायविसयसंगा सुहं च किल ते तओऽणुपालंति । कोउअनिअत्तभावा पव्वज्जमसंकणिज्जा य ॥ ५४॥

#### અન્વચાર્થ:

ते च विण्णायविसयसंगा = અને તેઓ = અતીતવયવાળા જીવો, વિજ્ઞાતવિષયસંગવાળા છે, तओ = તે કારણથી पव्यज्जं किल सुहं अणुपालंति = પ્રવ્રજયાને ખરેખર સુખે અનુપાલે છે.

#### ઉત્થાન :

અહીં શંકા થાય કે વિજ્ઞાતવિષયસંગવાળા હોવાને કારણે તેઓ પ્રવ્રજયાનું સુખે અનુપાલન કેવી રીતે કરી શકે છે ? તેથી કહે છે-

#### अन्वयार्थ :

कोउअनिअत्तभावा = (તેઓ) કૌતુકથી નિવૃત્તભાવવાળા છે असंकणिज्जा य=અને (સર્વ કાર્યોમાં) અશંકનીય છે.

#### આશાર્થ :

અને અતીતવયવાળા જીવો વિજ્ઞાતવિષયસંગવાળા હોવાને કારણે પ્રવ્રજયાનું ખરેખર સુખે કરીને પાલન કરે છે; કેમ કે તેઓ કૌતુકની નિવૃત્તિના ભાવવાળા છે અને સર્વ કાર્યોમાં અશંકનીય છે.

## ટીકા :

विज्ञातिवषयसङ्गः = अनुभूतिवषयसङ्गाः सन्तः सुखं च किल ते = अतीतवयसः, ततो = विज्ञातिवषय-सङ्गत्वात् कारणात् अनुपालयन्ति प्रव्रज्याम् इति योगः, कस्माद्धेतोरित्यत्राह-कौतुकनिवृत्तभावा इति कृत्वा, 'निमित्तकारणहेतुषु (? सर्वेषां) सर्वासां प्रायो दर्शनम्' इति वचनात्, विषयालम्बनकौतुकनिवृत्तभावत्वादित्यर्थः, गुणान्तरमाह-अशङ्कनीयाश्च इति अतिक्रान्तवयसः सर्वप्रयोजनेष्वेवाशङ्कनीयाश्च भवन्तीति गाथार्थः ॥ ५४ ॥

## नोंध ः

ટીકામાં **सर्वासां** છે, તેને સ્થાને **सर्वेषां** હોવું જોઇએ; કેમ કે **सर्व** શબ્દથી અહીં **હે**તુઓનું ગ્રહણ છે અને હેતુ શબ્દ પુલિંગ છે.

## ટીકાર્થ:

અને જાણેલા છે વિષયસંગ જેમણે એવા=અનુભવેલા છે વિષયના સંગ જેમણે એવા, તેઓ છે= અતીતવયવાળાઓ છે, તે કારણથી=વિજ્ઞાતવિષયસંગત્વરૂપ કારણથી, પ્રવ્રજ્યાને ખરેખર સુખે અનુપાલે છે, એમ મૂળગાથાના ચોથા પાદમાં રહેલ पळ्ळजं શબ્દનો ગાથાના પૂર્વાર્ધમાં રહેલ अनुपालयन्ति સાથે યોગ છે. કયા હેતુથી અતીતવયવાળા પ્રવ્રજ્યાને સુખે પાળી શકે છે ? એ પ્રકારની શંકામાં કહે છે-

અતીતવયવાળા કૌતુકથી નિવૃત્તભાવવાળા હોય છે, એથી કરીને તેઓ પ્રવ્રજયા સુખે પાળી શકે છે. અતીતવયવાળા કૌતુકથી નિવૃત્તિના ભાવવાળા કેમ છે? તેમાં કારણ બતાવે છે- "નિમિત્તકારભ્રરૂપ હેતુઓમાં સર્વેનું = સર્વ હેતુઓનું, પ્રાયઃ કરીને વિજ્ઞાતવિષયસંગવાળા જીવોને દર્શન હોય છે" એ પ્રકારનું વચન હોવાથી તેઓ કૌતુકથી નિવૃત્તિના ભાવવાળા હોય છે. આ જ વાતનું તાત્પર્ય સ્પષ્ટ કરતાં કહે છે- અતીતવય-વાળાઓમાં વિષયોના આલંબનવાળું કૌતુકથી નિવૃત્તભાવપશું હોવાને કારણે તેઓ પ્રવ્રજયા સુખે કરીને પાળી શકે છે.

ગુણાંતરને=અતીતવયવાળાઓને પ્રવ્રજ્યાદાનમાં થતા બીજા ગુણને, કહે છે- અને અશંકનીય છે અર્થાત્ અતિક્રાંતવયવાળા જીવો સર્વ પ્રયોજનોમાં જ શંકા યોગ્ય હોતા નથી. આ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. ભાવાર્થ:

કેટલાક ત્રૈવેદ્યવૃદ્ધાદિ અન્યદર્શનવાળા કહે છે કે આઠ વર્ષની ઉમરવાળા જીવો પણ બાલભાવવાળા જ છે. તેથી જેમ આઠ વર્ષની પૂર્વમાં બાલ હોવાને કારણે જીવ દીક્ષા માટે અયોગ્ય છે, તેમ આઠ વર્ષ પછી પણ બાલ હોવાથી જીવ ચારિત્ર ગ્રહણ કરવા માટે યોગ્ય નથી. આથી તેઓના અભિપ્રાય પ્રમાણે પક્વ ઉમરવાળા જીવોને દીક્ષા આપી શકાય, પરંતુ બાલને નહીં.

વળી, ત્રૈવેદ્યવૃદ્ધાદિમાંથી અન્ય કેટલાક ત્રૈવેદ્યવૃદ્ધો કહે છે કે જે લોકોએ સંસારમાં લગ્ન કરીને ભોગો ભોગવ્યા છે તેઓની પ્રવ્રજ્યા નિષ્પાપ છે; કેમ કે યુવાન વયમાં પણ વિષયોની ઇચ્છા થવાની સંભાવના રહે છે. તેથી જેમણે વિષયોનો સંગ અનુભવ્યો નથી તેઓને સંયમ ગ્રહણ કર્યા પછી પણ વારંવાર વિષયોનું સ્મરણ થવાથી તેઓનું ચિત્ત સંયમમાં રહી શકતું નથી; અને યતિએ તો સંભવિત દોષોનો પણ પરિહાર કરવો જોઇએ. માટે ભોગો ભોગવીને યુવાન વય જેમણે પસાર કરી હોય તેવા જીવોને દીક્ષા આપી શકાય, અન્યને નહીં.

વળી, તે ત્રૈવેદ્યવૃદ્ધો અતીતવયવાળા જીવોને દીક્ષાના અધિકારી સ્વીકારવા અર્થે વિશેષ યુક્તિ બતાવે છે કે અતીતવયવાળાઓએ વિષયોના સુખનો અનુભવ કર્યો હોય છે. તેથી વિષયોના વિષયમાં તેઓને કૌતુકની નિવૃત્તિ થયેલી હોય છે અને અન્ય લોકોને પણ તેઓના વિષયમાં શંકા થતી નથી. તેથી ભુક્તભોગીઓને પ્રવ્રજ્યા આપવામાં આવે તો ખરેખર તેઓ સુખે કરીને સંયમ પાળી શકે.

પ્રસ્તુત ટીકામાં "निमित्तकारणहेतुषु सर्वेषां प्रायो दर्शनम्" એ પ્રકારના વચન દ્વારા એ જણાવલું છે કે યુવાન વયમાં થતા ઉન્માદને અનુરૂપ આનંદના નિમિત્તકારણરૂપ જેટલા બાહ્ય હેતુઓ છે તે સર્વ હેતુઓ પ્રાયઃ કરીને ભુક્તભોગી એવા અતીતવયવાળા જીવોએ પોતાની શક્તિ પ્રમાણે અનુભવી લીધા હોય છે. અથી બાહ્ય વિષયોના વિષયમાં તેઓને કૌતુકની નિવૃત્તિ હોય છે. !! પ3/પ૪ !!

## अवतरशिक्षाः

किञ्ज -

## अवतरशिङार्थ :

ગાથા-પર થી પ૪ માં વયને આશ્રયીને પ્રવ્રજ્યાગ્રહણ કરવાને યોગ્ય જીવોના વિષયમાં ત્રૈવેદ્ય-વૃદ્ધાદિસંબંધી બે પ્રકારના અભિપ્રાયો બતાવ્યા, તેમાં બીજા પ્રકારના અભિપ્રાયની પુષ્ટિ માટે ગ્રંથકાર તે બીજા કથનનો 'किञ्च'થી સમુચ્યય કરે છે-

#### भाशाः

धम्मत्थकाममोक्खा पुरिसत्था जं चयारि लोगम्मि । एए अ सेविअव्वा निअनिअकालम्मि सव्वे वि ॥ ५५॥

#### अन्वयार्थ**ः**

जं=જે કારણથી लोगम्मि=લોકમાં धम्मत्थकाममोक्खा चयारि पुरिसत्था=ધર્મ, અર્થ, કામ અને મોક્ષરૂપ ચાર પુરુષાર્થો છે, एए अ सब्बे वि=અને આ સર્વ પણ निअनिअकालिम्म=પોતપોતાના કાળમાં सेविअब्बा =સેવવા જોઇએ.

## ગાદ્યાર્થ :

જે કારણથી લોકમાં ધર્મ, અર્થ, કામ અને મોક્ષરૂપ ચાર પુરુષાર્થો છે, અને આ સર્વ પણ પોતપોતાના કાળમાં સેવવા જોઇએ.

## ः १६६६

धर्मार्थकाममोक्षाः पुरु षार्थाः यद् = यस्मात् चत्वारो लोके, तत्राहिंसादिलक्षणो धर्माः, हिरण्यादिरर्थः, इच्छामदनलक्षणः कामः, अनाबाधो मोक्षः, एते = चत्वारः पुरुषार्थाः सेवितव्या निजनिजकाले = आत्मी-यात्मीयकाले सर्वेऽपि, अन्यथा अक्षीणकामनिबन्धनकर्मणस्तत्परित्यागे दोषोपपत्तेरिति गाथार्थः ॥५५॥

## ટીકાર્થ:

જે કારણથી લોકમાં ધર્મ, અર્થ કામ અને મોક્ષરૂપ ચાર પુરુષાર્થો છે; તેમાં અહિંસાદિના લક્ષણવાળો ધર્મ છે, હિરણ્યાદિ અર્થ છે, ઇચ્છા અને મદનના લક્ષણવાળો કામ છે, અનાબાધ = આબાધા વગરનો, મોક્ષ છે.

સર્વ પણ આ = ચાર પુરુષાર્થી, નિજનિજ કાલમાં = પોતપોતાના કાળમાં, સેવવા જોઇએ; કેમ કે અન્યથા = ચાર પુરુષાર્થી નિજનિજ કાળમાં સેવવામાં ન આવે તો, ક્ષય નહીં પામેલ કામના કારણભૂત કર્મ હોવાથી તેના = કામપુરુષાર્થના, પરિત્યાગમાં દોષોની ઉપપત્તિ છે = પ્રાપ્તિ છે. એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

લોકમાં ચાર પ્રકારના પુરુષાર્થ પ્રસિદ્ધ છે. ત્યાં અહિંસાદિના પાલનરૂપ ધર્મપુરુષાર્થ છે, હિરણ્યાદિરૂપ અર્થપુરુષાર્થ છે, વિષયોના અભિલાષરૂપ, મદનસ્વરૂપ કામપુરુષાર્થ છે અને સર્વબાધાઓથી રહિત મોક્ષપુરુષાર્થ છે. આ ચારેય પુરુષાર્થો તેના તેના ઉચિતકાળમાં સેવવા જોઇએ. તેમ ન કરવામાં આવે તો યુવાનીમાં કામના કારણભૂત ભોગકર્મ ક્ષીણ નહીં થયેલા હોવાને કારણે, ભોગોનો ત્યાગ કરવામાં કામના વિકારરૂપ દોષોની પ્રાપ્તિ થાય અને પ્રવ્રજયાનું પાલન સમ્યક્ થઇ શકે નહીં. માટે ભુક્તભોગીઓને જ દીક્ષા આપવી જોઇએ, આ પ્રકારનો અન્ય કેટલાક ત્રૈવેદ્યવૃદ્ધોના મતનો આશય છે. !!૫૫!!

## અવતરણિકા :

गुणान्तरमाह -

## અવતરશિકાર્થ:

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે ચાર પ્રકારના પુરુષાર્થી પોતપોતાના કાળે સેવવા જોઇએ, માટે અતીતવયવાળાને દીક્ષા આપવી જોઇએ. વળી, તેની પુષ્ટિ કરવા માટે અતીતવયવાળાઓને દીક્ષા આપવાથી થતા ગુલાન્તરને =અન્ય ગુલને, કહે છે-

## ગાથા :

तहऽभुत्तभोगदोसा कोउगकामग्गहपत्थणाईआ । एए वि होति विजढा जोग्गाहिगयाण तो दिक्खा ॥ ५६ ॥

## અન્વચાર્થ :

तह = तथा कोउगकामग्गहपत्थणाईआ=કૌતુક, કામગ્રહ,પ્રાર્થના વગેરે अभुत्तभोगदोसा =અભુક્ત-ભોગવાળાઓના દોષો છે, (અતિકાંતવયવાળાઓ વડે) एए वि = આ પણ = કૌતુકાદિ દોષો પણ, विजढा होंति = त्याग કરાયેલા થાય છે, तो = ते કારણથી अहिगयाण = અધિકૃતોને=અતિકાન્તવયવાળાઓને, दिक्का = દीक्षा जोग्गा = योग्य છે.

## ગાચાર્થ:

તથા કૌતુક, કામગ્રહ, પ્રાર્થના વગેરે અભુક્તભોગવાળા જીવોને થતા દોષો છે. અતિકાંતવયવાળા જીવો વડે કૌતુકાદિ દોષો પણ ત્થામ કરાયેલા થાય છે, તે કારણથી અતિકાન્તવયવાળાઓને જ દીક્ષા આપવી યોગ્ય છે.

## ટીકા :

तथा अभुक्तभोगदोषा इति न भुक्ता भोगा यैस्ते अभुक्तभोगास्तदोषाः कौतुककामग्रहप्रार्थनादयः, तत्र कौतुकं = सुरतविषयमौत्सुक्यं, कामग्रहः = तदनासेवनोद्रेकाद्विभ्रमः, प्रार्थना = योषिदभ्यर्थना, आदिशब्दा- द्वलाद् ग्रहणादिपरिग्रहः, एतेऽपि भवन्ति विजढाः = परित्यक्ता अतिक्रान्तवयोभिः प्रव्रज्यां प्रतिपद्यमानैरिति, योग्याऽधिकृतानाम् = अतिक्रान्तवयसामेव तत् = तस्मात् दीक्षा = प्रव्रज्या, इतरे त्वयोग्या एवोक्तदोषोप-पत्तेरिति गाथार्थः ॥५६॥

🛨 "एए वि" માં 'अपि' થી એ કહેવું છે કે અતીતવચવાળાઓને ઉચિતકાળે ચાર પુરુષાર્થોનું સેવન તો થાય છે, પરંતુ આ પછ = ङौतुङाहि संભाવनीय होषो पछ, परित्यक्त થાય છે.

## ટીકાર્થ:

તથા કૌતુક, કામગ્રહ, પ્રાર્થનાદિ અભુક્તભોગવાળાના દોષો છે=નથી ભોગવાયા ભોગો જેઓ વડે તે અભુક્તભોગવાળાઓ, તેઓના દોષો છે. તેમાં કૌતુક=સુરતના વિષયવાળું ઔત્સુક્ય; કામગ્રહ=તેના અર્થાત્ કામના અનાસેવનના ઉદ્રેકથી થતો વિભ્રમ; પ્રાર્થના=યોષિતની અભ્યર્થના = સ્ત્રી પાસે કામની પ્રાર્થના, आदि શબ્દથી સ્ત્રીનું બળથી ગ્રહણાદિનો પરિગ્રહ છે.

આ પણ = ઉપરમાં બતાવેલ કૌતુકાદિ દોષો પણ, પ્રવ્નજયાને સ્વીકારતા એવા અતિક્રાંતવયવાળાઓ વડે પરિત્યજાયેલા થાય છે. 'इति' કથનની સમાપ્તિ અર્થે છે. તે કારણથી અધિકૃતોની = અતિક્રાંતવય-વાળાઓની જ, દીક્ષા = પ્રવ્રજયા, યોગ્ય છે. વળી ઇતર = અતિક્રાંતવયવાળાઓથી અન્ય એવા બાલ જીવો, અયોગ્ય જ છે; કેમકે ઉપરમાં કહેવાયેલ દોષોની ઉપપત્તિ છે = પ્રાપ્તિ છે. એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

જેમણે ભોગો ભોગવ્યા નથી તેઓને દીક્ષા આપવામાં આવે તો, ભોગના વિષયમાં કૌતુક થાય છે, અને કૌતુક થવાના કારણે તેઓને કામસેવનની મનોવૃત્તિ થાય છે. તેથી તેઓ દ્વારા ક્યારેક સ્ત્રી પાસે કામની પ્રાર્થનાનો પણ સંભવ રહે અને અતિશય કામનો ઉદ્રેક ઘાય તો બળાત્કારે સ્ત્રીને પણ ત્રહણ કરે. આથી અભુક્તભોગીઓને દીક્ષા આપવી ઉચિત નથી; અને ભુક્તભોગીઓ દીક્ષા ત્રહણ કરે તો કૌતુકાદિ દોષોનો પણ ત્યાગ થાય છે, તેથી પણ અતિક્રાન્તવયવાળા જીવો જ દીક્ષા માટે યોગ્ય છે. વળી ઉપરમાં કહેલ દોષોની પ્રાપ્તિ હોવાથી ઇતર એવા બાળ જીવો પ્રવ્રજયા માટે અયોગ્ય જ છે. આ પ્રકારનો પૂર્વપક્ષીનો આશય છે. II પદ II

## અવતરશિકા :

एषः पूर्वपक्षः, अत्रोत्तरमाह -

## અવતરણિકાર્થ:

આ = ગાથા-પર થી પદમાં બતાવ્યો એ પૂર્વપક્ષ છે, અહીં = પૂર્વપક્ષના કથનમાં, ઉત્તરને કહે છે-

#### ाधाः

भण्णइ खुडुगभावो कम्मखओवसमभावयभवेणं । चरणेण किं विरुज्झइ ? जेणमजोग्ग त्तिऽसग्गाहो ॥ ५७॥

## अन्दरार्थ :

भण्णइ=કહેવાય છે. कम्मखओवसमभावपभवेणं चरणेण = કર્મના ક્ષયોપશમભાવથી પ્રભવવાળા=ઉત્પન્ન થવાવાળા, ચરણ સાથે खुडुगभावो किं विरुज्झइ ? = ક્ષુલ્લકભાવ = બાલભાવ, શું વિરોધ કરે છે? जेणं=જે કારણથી (ક્ષુલ્લકો) अजोग्गा=અયોગ્ય છે, त्ति=એ પ્રમાણે असग्गाहो=અસદ્ગ્રાહ છે.

## ગાશાર્થ :

ગુંશકાર પૂર્વપક્ષીને કહે છે કે તમારા કથનમાં જવાબ કહેવાય છે- કર્મના ક્ષયોપશમભાવથી ઉત્પન્ન થનારા ચારિત્ર સાથે બાલભાવ શું વિરોધી છે ? જે કારણથી બાળકો અયોગ્ય છે, એ પ્રમાણે અસદ્ગ્રાહ છે અર્થાત્ ચારિત્ર સાથે બાલભાવ વિરોધી નથી.

## शकाः

भण्यतेऽत्र प्रतिवचनं, क्षुस्नकभावो=बालभावः, कार्मक्षयोपशमभावप्रभवेन = कार्मक्षयोपशमभावात् प्रभवः = उत्पादो यस्य तेन, इत्थम्भूतेन चरणेन सहार्थे तृतीयेति सह किं विरुध्यते ? येनायोग्याः क्षुस्नका इत्यसद्ग्राहः, न विरुध्यत इति गाथार्थः ॥५७॥

## ટીકાર્થ:

અહીં પ્રતિવચન કહેવાય છે = ગાથા-પર થી પદ સુધીની પૂર્વપક્ષીની શંકામાં ગ્રંથકાર જવાબ આપે છે-

કર્મના ક્ષયોપશમભાવથી પ્રભવ છે = ઉત્પાદ છે જેનો તે, આવા પ્રકારના ચરણ સાથે ક્ષુલ્લકભાવ = બાલભાવ, શું વિરુદ્ધ થાય છે? જે કારણથી ક્ષુલ્લકો અયોગ્ય છે, એ પ્રકારનો અસદ્ગ્રાહ છે? અર્થાત્ વિરુદ્ધ થતો નથી. चरणेन માં તૃતીયા વિભક્તિ सहना અર્થમાં છે. એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

ચારિત્ર એ ચારિત્રમોહનીય કર્મના ક્ષયોપશમથી થનાર જીવનો પરિણામ છે, તેથી કોઇ જીવને બાલ્યકાળમાં ભવના નૈર્ગુષ્ટ્ર્યના દર્શનને કારણે સંસારના ભોગો પ્રત્યે વિરક્ત ભાવ થઇ શકે છે. તેથી તેવા જીવોનો ઉંમરથી વર્તતો બાલભાવ ચારિત્રના પરિણામની ઉત્પત્તિ સાથે વિરોધી થતો નથી. તેથી બાલ જીવોને દીક્ષા અપાય નહીં, એ પ્રકારનો અસદ્શ્રાહ છે.

આમ છતાં, કોઇ જીવ્વિશેષને આશ્રયીને બાલ્યકાળમાં તેવો વૈરાગ્ય થાય તેમ ન હોય, પરંતુ ભોગો ભોગવ્યા પછી તેને સંસારની નિઃસારતા જણાય તેમ હોય, તેવા જીવને આશ્રયીને તેનો બાલભાવ દીક્ષાને યોગ્ય નથી, તેમ કહેવાય; એટલામાત્રથી ઉંમરથી બાલપણાવાળા સર્વ જીવો દીક્ષાને અયોગ્ય જ છે, તેમ કહેવું ઉચિત નથી. II પછ II

## અવતરણિકા :

एतदेव स्पष्टयन्नाह -

## અવતરણિકાર્થ:

આને જ≕પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે કર્મના ક્ષયોપશમથી ચારિત્ર પ્રગટે છે અને ચારિત્રની સાથે બાલભાવ વિરોધ પામતો નથી એ વાતને જ, સ્પષ્ટ કરતાં ગ્રંથકાર કહે છે⊸

#### भाधाः

# तक्कम्मखओवसमो चित्तनिबंधणसमुख्यवो भणिओ । न उ वयनिबंधणो च्चिय तम्हा एआणमविरोहो ॥ ५८॥

## અન્વચાર્થ :

तक्कम्मखओवसमो=ते=ચારિત્રમોહનીય, કર્મનો ક્ષયોપશમ चित्तनिबंधणसमुख्यवो=અનેક પ્રકારના કારણથી ઉત્પન્ન થવાવાળો भणिओ=કહેવાયેલો છે, वयनिबंधणो च्चिय न उ=પરંતુ વયના કારણે જ નહીં. तम्हा=તે કારણથી एआणम्=આમનો=વય અને ચારિત્રના પરિણામનો, अविरोहो=અવિરોધ છે.

## आधार्थ :

ચારિત્રમોહનીયકર્મનો ક્ષયોપશમ અનેક પ્રકારના કારણથી ઉત્પન્ન થનારો કહેવાયેલો છે, પરંતુ વયના કારણથી જ નહીં. તે કારણથી બાલ્યવય અને ચારિત્રના પરિણામનો અવિરોધ છે. ટીકા :

तत्कर्मक्षयोपशमः=चारित्रमोहनीयकर्मक्षयोपशमः, चित्रनिबन्धनसमुद्धवो=नानाप्रकारकारणादुत्पादो यस्य स तथाविधो, भणितः=उक्तोऽर्हदादिभिः, न तु वयोनिबन्धन एव=न विशिष्टशरीरावस्थाकारण एव, यस्मादेवं तस्मादेतयोः=वयश्चरणपरिणामयोः अविरोधः=अबाधेति गाथार्थः ॥५८॥

## ટીકાર્થ:

તે કર્મનો ક્ષયોપશમ = ચારિત્રમોહનીય કર્મનો ક્ષયોપશમ, અર્હદાદિ વડે ચિત્રનિબંધનથી સમુદ્દભવ-વાળો કહેવાયો છે = અનેક પ્રકારના કારણથી ઉત્પાદ છે જેનો તે તેવા પ્રકારનો કહેવાયો છે; પરંતુ વયના નિબંધનવાળો જ નથી અર્થાત્ વિશિષ્ટ શરીરની અવસ્થાના કારણવાળો જ કહેવાયો નથી.

જે કારણથી આમ છે = ઉપરમાં કહ્યું એમ છે, તે કારણથી આ બેનો = વય અને ચરણના પરિણામનો, અવિરોધ છે = અબાધા છે. એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

ચારિત્રમોહનીય કર્મનો ક્ષયોપશમ થવાનાં અનેક કારણો છેઃ કેટલાક જીવો ભૂતકાળની આરાધનાને કારણે બાલ્યવયમાં પણ તેવો ચારિત્રમોહનીય કર્મનો ક્ષયોપશમ પ્રાપ્ત કરી શકે છે, તો કેટલાક જીવોને બાલ્યાવસ્થામાં વૈરાગ્યની સામગ્રી પ્રાપ્ત થઇ હોવાથી ચારિત્રમોહનીય કર્મનો ક્ષયોપશમ થાય છે. વળી કેટલાક જીવોને બાલ્યવયમાં ચારિત્રમોહનીય કર્મનો ક્ષયોપશમ થાય તેવી સામગ્રી મળવા છતાં ત્યારે ક્ષયોપશમ થતો નથી, અને પાછળની વયમાં સ્વાભાવિક બાલ્યકાળની વાતોનું સ્મરણ કરીને પણ વગર

સામગ્રીએ ક્ષયોપશમ થાય છે. તેથી જે નિમિત્તથી ચારિત્રમોહનીયકર્મનો ક્ષયોપશમ થઇ શકે છે, તે નિમિત્તને પામીને, તે વયમાં, તે જીવ ચારિત્રને યોગ્ય બને છે; પરંતુ અતીતવયવાળાઓને જ દીક્ષા આપી શકાય, એ વાત પૂર્વપક્ષીની ઉચિત નથી; કેમ કે ચારિત્રમોહનીય કર્મનો ક્ષયોપશમ માત્ર વયને કારણે થતો નથી.

અહીં ચારિત્રમોહનીયકર્મનો ક્ષયોપશમ વયને કારણે જ નથી, એમ **एव** કાર દ્વારા એ પ્રાપ્ત થાય કે વય કર્મના ક્ષયોપશમનું સર્વથા કારણ નથી એમ નહીં, પરંતુ કેટલાક જીવોને પૂર્વની વયમાં ચારિત્રમોહનીયકર્મનો ક્ષયોપશમ ન થાય, તોપણ પાછળની વયમાં ચારિત્રમોહનીયકર્મનો ક્ષયોપશમ થવાથી સંયમનો પરિણામ થઇ શકે છે; છતાં, સર્વત્ર વયને કારણે જ ચારિત્રમોહનીય કર્મનો ક્ષયોપશમ થાય, તેવો નિયમ નથી.

વળી, ગાથા-પર માં કહેલ કે આઠ વર્ષનો પણ બાળક સુલ્લકભાવવાળો હોવાથી ચારિત્રને અયોગ્ય છે, એમ કેટલાક માને છે, અને ગાથા-પર ના પૂર્વાર્ધમાં કહેલ કે અન્ય કેટલાક, ભુક્તભોગીઓની જ દીક્ષા પાપરહિત માને છે. તે બંન્ને મતનું પ્રસ્તુત ગાથાથી નિરાકરણ થાય છે; કેમ કે કોઇક જીવને બાલ્યવયમાં પણ ચારિત્રમોહનીય કર્મનો ક્ષયોપશમ થઇ શકે તો કોઇક જીવને યુવાનવયમાં પણ થઇ શકે, તો વળી કોઇક જીવને તો વૃદ્ધાવસ્થામાં પણ ન થાય. તેથી ચારિત્રમોહનીય કર્મના ક્ષયોપશમમાં વય જ કારણ નથી. માટે યોગ્ય જીવને કોઇપણ વયમાં પ્રવ્રજયા આપી શકાય, એ વાતનું પ્રસ્તુત ગાથાથી સ્થાપન થાય છે. !!પટ!!

## અવતરણિકા :

इत्थं चैतदङ्गीकर्त्तव्यमिति दर्शयति-

## અવતરણિકાર્થ:

અને આ = પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે ચારિત્રમોહનીયનો ક્ષયોપશમ વયને કારણે જ થતો નથી એ કથન, આ રીતે અંગીકરવું જોઇએ = પ્રસ્તુત ગાથામાં કહેવાય છે એ રીતે સ્વીકારવું જોઇએ; એ પ્રમાણે દર્શાવે છે-

#### आथा :

# गयजोळ्णा वि पुरिसा बाल व्व समायरंति कम्माणि । दोग्गइनिबंधणाइं जोळ्णवंता वि ण य केइ ॥ ५९॥

## अन्वयार्थ ः

गयजोव्यणा वि=ગતયૌવનવાળા પણ पुरिसा=પુરુષો बाल व्य=બાલોની જેમ=યૌવનોન્મત્તોની જેમ, दोग्गइनिबंधणाइं कम्माणि समायरंति=દુર્ગતિનાં નિબંધન એવાં કર્મોને આયરે છે जोव्यणवंता वि केइ ण य=અને યૌવનવાળા પણ કેટલાક (તેવાં કર્મોને આયરતા) નથી.

#### ગાથાર્થ :

ગતચૌવનવાળા પણ પુરુષો ચૌવનોન્મત્તની જેમ દુર્ગતિનાં કારણભૂત એવાં ક્રિયારૂપ કર્મો કરે છે અને ચૌવનવાળા પણ કેટલાક તેવાં કર્મો કરતા નથી.

## शुक्ताः

गतयौवना अपि = अतिक्रान्तवयसोऽपि पुरुषाः बाला इव=यौवनोन्मत्ता इव समाचरन्ति=आसेवन्ते कर्म्माणि-क्रियारू पाणि, किंविशिष्टानि? इत्याह- दुर्गतिनिबन्धनानि=कुगतिकारणानि, यौवनवन्तोऽपि =यौवनसमन्विता अपि न च केचन समाचरन्ति तथाविधानि कर्म्माणि, ततो व्यभिचारि यौवनमिति गाथार्थः ॥५९॥

## ટીકાર્થ:

ગયેલ છે યૌવન જેમનું એવા પણ = અતિક્રાંત થયેલ છે વય જેમની એવા પણ, પુરુષો બાળકોની જેમ = યૌવનથી ઉન્મત્ત એવા પુરુષોની જેમ, ક્રિયારૂપ કર્મોને આચરે છે ≔ સેવે છે. કેવા પ્રકારનાં કર્મો આચરે છે ? એથી કહે છે-દુર્ગતિનાં નિબંધન = કુગતિનાં કારણ, એવાં ક્રિયારૂપ કર્મો આચરે છે અને કેટલાક યૌવનવાળા પણ = યૌવનથી સમન્વિત પુરુષો પણ, તેવા પ્રકારના = દુર્ગતિનાં કારણભૂત, કર્મોને આચરતા નથી. તે કારણથી યૌવન વ્યભિચારવાળું છે, અર્થાત્ યુવાનીમાં અભુક્તભોગીઓને કૌતુકાદિ દોષો થાય જ, એવો નિયમ નથી. એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. Ⅱ પ૯ Ⅱ

## અવતરણિકા :

ततश्च -

## અવતરણિકાર્થ:

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે યુવાન અવસ્થા પસાર કરી ચૂકેલા પણ કેટલાક પુરુષો અનુચિત પ્રવૃત્તિ કરે છે અને કેટલાક યુવાનીમાં પણ અનુચિત પ્રવૃત્તિ કરતા નથી. તે કથનનો જ ફલિતાર્થ જણાવવા માટે 'ततश्च' થી જોડાણ કરતાં કહે છે-

#### ગાથા :

जोव्वणमिववेगो च्चिअ विन्नेओ भावओ उत्तयभावो । जोव्वणविगमो सो उण जिणेहिं न कया वि पडिसिद्धो ॥ ६०॥

## અન્વચાર્થ:

भावओ उ अविवेगो च्चिअ जोव्वणं=ભાવથી જ=પરમાર્થથી જ, અવિવેક જ યૌવન विन्नेओ=જાણવું, तयभावो=(અનे) તેનો=અવિવેકનો, અભાવ जोव्वणविगमो=યૌવનનો વિગમ (જાણવો). सो उण= વળી તે=અવિવેકનો અભાવ, जिणेहिं=िंशनो વડે कया वि न पडिसिद्धो=ક्યારે પણ પ્રતિષેધાયો નથી.

#### ગાહાर्थ :

પરમાર્થથી જ અવિવેક જ ચોવન જાણવું, અને અવિવેકનો અભાવ ચોવનનો નાશ જાણવો. વળી અવિવેકનો અભાવ ભગવાન વડે ક્યારેય પ્રતિષેદ્યાયો નથી.

#### ટીકા :

यौवनमविवेक एव विज्ञेयः भावतस्तु=परमार्थत एव तदभावः=अविवेकाभावो यौवनविगमः, स पुनः अविवेकाभावो जिनैर्न कदाचित् प्रतिषिद्धः, सदैव सम्भवादिति गाथार्थः ॥६०॥

## ટીકાર્થ:

ભાવથી જ=પરમાર્થથી જ, અવિવેક જ યૌવન, અને તેનો અભાવ=અવિવેકનો અભાવ, યૌવનનો વિગમ=નાશ, જાજ્ઞવો. વળી તે=અવિવેકનો અભાવ જિનો વડે ક્યારેય પ્રતિષેધાયો નથી; કેમ કે વિવેકનો સદા જ≕સર્વ ઉંમરમાં જ, સંભવ છે. એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. Ⅱ૬⊘Ⅱ

## અવતરશિકા :

अत्राह -

## અવતરણિકાર્થ:

અહીં અર્થાત્ પૂર્વમાં સ્થાપન કર્યું કે ભાવથી અવિવેક જ યૌવન છે અને વિવેકનો સર્વ ઉંમરમાં જ સંભવ છે, તેથી વિવેકવાળાને કોઈપણ ઉંમરમાં દીક્ષા આપી શકાય એ પ્રકારના પ્રથકારના કથનમાં, પૂર્વપક્ષી કહે છે અર્થાત્ શંકા કરે છે-

#### भाशा :

जड़ एवं तो कम्हा वयम्मि निअमो कओ उनणु भणियं। तदहो परिहवखित्ताड़ कारणं बहुविहं पुव्वं॥ ६१॥

#### અન્વચાર્થ:

जइ एवं= જો આમ છે=યૌવન વ્યભિચારી છે, तो=તો वयम्म= વયમાં निअमो= નિયમ कम्हा= કયા કારણથી कओ उ કરાયો જ છે? (તેનો ગ્રંથકાર ઉત્તર આપે છે-) तदहो= તેની અધ: = આઠ વર્ષની નીચે, परिह्वखित्ताइ बहुविहं कारणं પરિભવક્ષેત્રાદિરૂપ બહુવિધ કારણ पुळ्वं = પૂર્વે भणियं = કહેવાયેલ છે.

🛨 'नणु' ਪੂਰੰਪक्षीन। आक्षेपन। ਪਵਿહਾਵ अर्थंड છे.

#### आधार्ध :

જો ચોવન વ્યભિચારી છે, તો વચમાં નિયમ કેમ કરાયો જ છે ? તેનો ગ્રંથકાર ઉત્તર આપે છે કે આઠ વર્ષની નીચે પરિભવક્ષેત્રાદિ બહુ પ્રકારનાં કારણ પૂર્વે કહેવાયેલ છે.

## ટીકા :

यद्येवं=यौवनं व्यभिचारि, ततः कस्माद्वयिस नियमः कृत एव? अष्टौ समा इत्येवंभूतः; अत्रोत्तरमाह-ननु भणितम् अत्र तदधः परिभवक्षेत्रादि कारणं बहुविधम्=अनेकप्रकारं पूर्विमिति गाथार्थः ॥६१॥

#### ટીકાર્થ:

જો આ પ્રમાણે છે=યૌવન વ્યભિચારવાળું છે, તો વયમાં કયા કારણથી 'આઠ વર્ષો' એ પ્રકારનો નિયમ કરાયો જ છે ? અહીં=આ પ્રકારની પૂર્વપક્ષીની શંકામાં, ઉત્તરને કહે છે- અહીં=આ શંકાના સમાધાનમાં, તેની નીચે=આઠ વર્ષની નીચે, પરિભવક્ષેત્રાદિરૂપ બહુવિધ=અનેક પ્રકારના, કારણ પૂર્વે કહેવાયેલ છે. એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

## અવતરણિકા :

पूर्वपक्षमुल्लिङ्ग्य व्यभिचारयत्राह -

## અવતરણિકાર્થ:

ગાથા-પર અને ગાથા-પઉ ના પૂર્વાર્ધમાં કેટલાક ત્રૈવેદ્યવૃદ્ધોનો મત બતાવ્યો હતો, તે મતનું ગાથા-પ૭ થી ૬૧ માં નિરાકરણ કર્યું. હવે ગાથા-પઉ ના ઉત્તરાર્ધમાં પોતાના પક્ષની પુષ્ટિ માટે તે અન્ય ત્રૈવેદ્યવૃદ્ધોએ જે હેતુ આપેલ, તેનું નિરાકરણ કરવા માટે પૂર્વપક્ષનો ઉલ્લેખ કરીને વ્યભિચાર બતાવતાં ગ્રંથકાર કહે છે-

#### भाशा :

संभावणिज्जदोसा वयम्मि खुड्डु त्ति जं पि तं भणिअं। तं पि न अणहं जम्हा सुभुत्तभोगाण वि समं तं ॥ ६२॥

## અન્વચાર્થ :

वयिम=(યુવાન)વયમાં संभाविणज्जदोसा=સંભાવનીય દોષો खुडु= क्षुલ્લક= ઉન્માદ કરાવે એવા, હોય છે. त्ति=એ પ્રમાણે जं भणिअं=જે (ગાથા-પર્ગના ઉત્તરાર્ધમાં) કહેવાયું, तं पि=ते पण्ण न अणहं= अन्ध नथी. जम्हा=જે કારણથી सुभृत्तभोगाण वि=सुलुक्तलोगवाणाओने पण्ण तं=ते=संભावनीय- દોષત્વ, समं=सभान છે.

## नोंध :

ਆ ગાયાના બીજા પાદમાં 'जं पि तं भणिअं' છે, તેમાં 'पि' અને 'तं' શબ્દ વધારાનો ભાસે છે; કેમ કે તેનો અર્થ ટીકામાં પણ નથી. અથવા તો આ ગાયાના પૂર્વાર્ધનો અન્વચાર્થ બીજી રીતે નીચે પ્રમાણે થઇ શકે, પરંતુ ટીકામાં તે બીજી રીત પ્રમાણે અર્થ કરેલ નથી. वयम्मि=વયમાં संभावणिज्जदोसा=સંભાવનીય દોષો खुडुू=क्षुલ્લક હોય છે, त्ति=એ પ્રમાણે जं पि तं भणिअं=જે પણ તે કહેવાયું, तं पि=ते पણ न अणहं=शोलन नथी.

## ગાથાર્થ :

યુવાનવચમાં સંભાવનીય દોષો ઉન્માદ કરાવે એવા હોય છે, એ પ્રમાણે જે ગાથા-૫૩ ના ઉત્તરાર્ધમાં કહેવાયું તે પણ શોભન નથી. જે કારણથી સુભુક્તભોગીઓને પણ સંભાવનીયદોષપણું સમાન છે.

## टीङा :

'सम्भावनीयदोषा वयसि क्षुक्रका' इति यद् भणितं पूर्वं, तदिप=तद्धिणतमिष नानघं=न शोभनं, कृत ? इत्याह- यस्मात् सुभुक्तभोगानामिष अतीतवयसां ऋ षिशृङ्गिपतृप्रभृतीनां समं=तुल्यं तत्= सम्भावनीयदोषत्विमिति गाथार्थः॥६२॥

## टीङार्थ :

"વયમાં=યૌવનવયમાં, સંભાવનીય દોષો ક્ષુલ્લક હોય છે," એ પ્રમાણે જે પૂર્વે કહેવાયું, તે પણ=તે કહેવાયેલું પણ, અનઘ નથી=શોભન નથી; કયા કારણથી? એથી કહે છે- જે કારણથી અતીતવયવાળા, સારી રીતે ભોગવાયેલ છે ભોગો જેઓ વડે એવા પણ ઋષિશૃંગના પિતા વગેરેને તે=સંભાવનીયદોષપણું, સમ છે=તુલ્ય છે. એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

પૂર્વપક્ષીએ ગાથા-પ3 ના ઉત્તરાર્ધમાં કહેલ કે યૌવનવયમાં યુવાન વ્યક્તિને કૌતુકાદિ સંભવિત દોષો થાય છે, તેથી ભુક્તભોગીઓને જ દીક્ષા આપવી જોઇએ, તે કથન સુંદર નથી; કેમ કે અન્યદર્શનમાં રહેલા ઋષિશૃંગના પિતા વગેરે સારી રીતે ભોગવેલ ભોગોવાળા અને અતીતવયવાળા હતા; છતાં સંન્યાસ લીધા પછી તેઓ પરસ્ત્રીમાં લંપટ થયા. તેથી અતીતવય કે યૌવનવય સંયમ માટે નિયામક નથી. આથી બાલ, યુવાન કે વૃદ્ધ અવસ્થામાંથી ગમે તે અવસ્થામાં રહેલ પણ પુરુષ પૂર્વે બતાવેલા દીક્ષાને યોગ્ય ૧૬ ગુણો વાળો હોય, તો દીક્ષા લેવા માટે યોગ્ય છે. !! દર!!

## અવતરણિકા :

किञ्च -

## અવતરણિકાર્થ :

ગાથા-પઉ માં બતાવેલ ભુક્તભોગીઓને જ દીક્ષા આપવાનું કહેનાર ત્રૈવેદ્યવૃદ્ધના મતનું પૂર્વગાથામાં ગ્રંથકારે ખંડન કર્યું. હવે તે મતમાં 'किञ्च' થી અન્ય દોષ બતાવે છે-

#### ગાયા :

कम्माण रायभूअं वेअंतं जाव मोहणिज्जं तु । संभावणिज्जदोसा चिट्ठइ ता चरमदेहा वि ॥६३॥

#### અન્વચાર્થ :

वेअंतं जाव मोहणिज्जं तु=वणी वेहना अंतवाणुं यावत् भोडनीय=संपूर्ण भोडनीयकर्भ, कम्माण=कर्मोभां रायभूअं=राष्ठभूत चिद्रुद्र=२डे छे, संभावणिज्जदोसा संलावनीय होषवाणा चरमदेहा वि=थरभहेडवाणा पण छे.

★ 'ता' वाड्यालंडा२मां छे.

## आधार्थ :

વળી વેદ છે અંતમાં જેને એવું સંપૂર્ણ મોહનીચકર્મ કર્મોમાં પ્રધાન વર્તે છે, વળી સંભાવનીચ દોષવાળા ચરમશરીરીઓ પણ છે.

## ટીકા :

कर्म्मणां राजभूतं अशुभतया प्रधानिमत्यर्थः ओघत एव मिथ्यात्वादेरारभ्य वेदान्तं यावन्मोहनीयं तु तिष्ठतीति योगः, तुर्विशेषणार्थः, किं विशिनष्टि? स्वप्रक्रियामाश्रित्यैवं तन्त्रान्तरं त्वाश्रित्य भवाभिनन्दिनी अविद्या परिगृह्यते, सम्भावनीयदोषाः तावत् चरमदेहा अपि≔पश्चिमशरीरा अपि, तिष्ठन्तु तावदन्य इति गाथार्थः ॥६३॥

## टीहार्थ :

कर्मणां.... योगः વળી ઓઘથી જ = સામાન્યથી જ, મિથ્યાત્વની આદિથી અર્થાત્ મિથ્યાત્વમોહનીય કર્મની શરૂઆતથી, આરંભીને વેદના અંતવાળું યાવત્ મોહનીયકર્મ, કર્મોમાં રાજભૂત = અશુભપજ્ઞાને કારણે પ્રધાન, રહે છે. મૂળગાથાના ચોથા પાદમાં રહેલ तिष्ठति નું યોજન બીજા પાદમાં રહેલ मोहनीयं तु પછી છે.

सम्भावनीयदोषा: ...... तावदन्ये સંભાવનીય દોષો છે જેમને એવા ચરમશરીરવાળા પણ છે, અન્યો તો દૂર રહો=અતીતવયવાળા જીવો તો દૂર રહો.

તુઃ विशेषणार्थः..... परिगृह्यते, 'तु' વિશેષભ્રના અર્થ્વાળો છે.તે તુ શું વિશેષ કરે છે ? તે કહે છે-સ્વપ્રક્રિયાને આશ્રયીને આ પ્રમાણે છે અર્થાત્ જૈનદર્શનની માન્યતા પ્રમાણે મિથ્યાત્વની આદિથી માંડીને વેદના અંતવાળું યાવત્ મોહનીય કર્મોમાં રાજભૂત છે એ પ્રમાણે છે. વળી તંત્રાંતરને = અન્યદર્શનને, આશ્રયીને ભવાભિનંદિની એવી અવિદ્યા કર્મોમાં રાજભૂત પરિગ્રહ્ભ કરાય છે.

इति गाथार्थ: એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

વેદના ઉદયને સામે રાખીને યૌવનમાં દીક્ષા આપવાનો નિષેધ કરનાર પૂર્વપક્ષીને ગ્રંથકાર કહે છે કે આઠ કર્મોમાં પ્રધાન એવા મોહનીયકર્મના વિશેષથી અસંખ્યાત ભેદો છે અને સામાન્યથી ૨૮ ભેદો છે. તેમાં પ્રથમ ૩ દર્શનમોહનીય, ત્યારપછી ૧૬ કષાયો અને ત્યારપછી ૯ નોકષાયો છે, અને તે ૯ નોકષાયોમાં પણ સૌથી છેલ્લે ૩ વેદોની ગણના કરેલ છે. માટે સ્વદર્શનની પ્રક્રિયાને આશ્રયીને સામાન્યથી ૨૮ ભેદોવાળી અને વેદના અંતવાળી મોહનીયકર્મની પ્રકૃતિ સર્વ કર્મોમાં પ્રધાન છે; અને અન્યદર્શનની પ્રક્રિયાને આશ્રયીને ભવાભિનંદિની એવી અવિદ્યા સર્વ કર્મોમાં પ્રધાન છે. તેથી મોહનીયકર્મની ૨૮ માંથી કોઇપણ પ્રકૃતિ બલવાન હોય તેવા જીવોને, અથવા અશુચિ આદિમાં શુચિત્વની બુદ્ધિ આદિરૂપ અવિદ્યા હોય તેવા સંસારના રિસયા જીવોને, દીક્ષા આપી શકાય નહીં તેમ માનવું ઉચિત છે; પરંતુ અતીતવયવાળાને જ દીક્ષા આપી શકાય તેમ માનવું અનુચિત છે; કેમ કે સંભાવનીય દોષો માત્ર વેદના ઉદયથી જ થતા નથી, પરંતુ ક્રોધાદિથી પણ ઘણા જીવો સંયમનો નાશ કરીને દુર્ગતિમાં જાય છે, તે રૂપ બલવાન મોહનીયકર્મના ઉદયથી સંભાવનીય દોષો થાય છે.

વળી, પૂર્વપક્ષી કહે છે કે ભુક્તભોગીઓને કામાદિ વિકારો સંભવિત નથી, માટે તેઓને દીક્ષા આપવી ઉચિત છે. તેથી ગ્રંથકાર કહે છે કે સંયમગ્રહણ કરેલ ચરમશરીરીઓને પણ અનાદિકાળના સંસ્કારને કારણે કામાદિ વિકારો થવાનો સંભવ હોય, તો અતીતવયવાળા ભુક્તભોગીઓને તો સંભવ હોય જ. તેથી માત્ર દોષોના સંભવને આશ્રયીને અભુક્તભોગી જીવોને દીક્ષા માટે અયોગ્ય સ્વીકારીએ, તો ચરમશરીરીઓને પણ દીક્ષા આપી શકાય નહીં, તો અતીતવયવાળાને કેવી રીતે આપી શકાય? અર્થાત્ ન જ આપી શકાય.

## વિશેષાર્થ:

સંભાવનીય દોષોને આશ્રયીને અભુક્તભોગી જીવોને દીક્ષા માટે અયોગ્ય કહેવા ઉચિત નથી; કેમ કે ભુક્તભોગી એવા પણ ઋષિશૃંગના પિતા આદિને સંભાવનીય દોષો છે અને ચરમશરીરીને પણ સંભાવનીય દોષો છે. આથી ભુક્તભોગી હોય કે અભુક્તભોગી હોય; ચરમશરીરી હોય કે અચરમશરીરી હોય; પરંતુ મોહનીયકર્મની સર્વ પ્રકૃતિઓ મંદ વર્તતી હોવાને કારણે જેઓને વર્તમાનમાં કામાદિ વિકારો સતાવતા ન હોય, તેવા જીવો દીક્ષા માટે યોગ્ય છે.

આમ, દીક્ષાયોગ્ય જીવ વયના બળથી નક્કી થતો નથી, પરંતુ સર્વ કર્મોમાં પ્રધાનભૂત મોહનીયકર્મ જેનું મંદ થયું હોય, તે જ જીવ ગ્રહણ કરેલ દીક્ષાને સમ્યગ્ પાળી શકે છે. તેથી ભુક્તભોગી કે અભુક્તભોગી જીવો જો મંદકષાયવાળા હોય તો જ દીક્ષાને યોગ્ય છે. એ પ્રકારે ગાથા-∉૨-∉૩ નો આશય છે. Ⅱ€૩Ⅱ

## अवतरशिङा ः

यतश्चैवम् -

## અવતરણિકાર્થ:

અને જે કારણથી આમ છે, અર્થાત્ સર્વ કર્મોમાં મોહનીયકર્મ પ્રધાન છે અને દોષોની સંભાવના ચરમદેહવાળા જીવોને પણ રહેતી હોવાથી અતીતવયવાળા જીવોને પણ રહે છે, તે કારણથી શું પ્રાપ્ત થાય? એ પ્રસ્તુતગાથામાં બતાવે છે-

#### ગાથા :

तम्हा न दिक्खिअव्वा केइ अणिअट्टिबायरादारा । ते न य दिक्खाविअला पायं जं विसममेअं ति ॥ ६४॥

#### अन्तवार्थ :

तम्हा = ते કારણથી = સર્વ કર્મોમાં પ્રધાન મોહનીયકર્મ હોવાથી સંભાવનીય દોષો થાય છે તે કારણથી, अणिअद्विवायरादारा = અનિવૃત્તિબાદરગુણસ્થાનકથી પહેલાં केइ न दिक्खिअव्वा = કોઇને દીક્ષા ન આપવી જોઇએ; ते य = અને તેઓ = અનિવૃત્તિબાદરગુણસ્થાનકવાળા જીવો, पायं दिक्खाविअला न = પ્રાયઃ દીક્ષાથી વિકલ હોતા નથી; जं = જે કારણથી एअं विसमं = આ વિષમ છે = અન્યોન્યાશ્રયદોષવાળું પૂર્વપક્ષીનું કથન વિષમ છે.

🛨 'ति' પાદપૂર્તિ અર્થે છે.

## ગાથાર્થ :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે સર્વ કર્મોમાં પ્રધાન એવા મોહનીયકર્મથી સંભાવનીય દોષો થાય છે. તે કારણથી પહેલા ગુણકાણાથી માંડીને આઠમા ગુણકાણા સુધી કોઇને દીસા ન આપવી જોઇએ, અને અનિવૃત્તિબાદર નામના નવમાગુણસ્થાનકવાળા જીવો પ્રાયઃ દીસારહિત હોતા નથી; જે કારણથી આ પ્રમાણે છે તે કારણથી, સંભાવનીય દોષો હોય ત્યાં સુધી દીસા અપાય નહીં એવું માનીએ તો અનિવૃત્તિબાદરગુણસ્થાનક સુધી કોઇને દીસા અપાય નહીં, અને દીસા લીધા વિના પ્રાયઃ જીવોને અનિવૃત્તિબાદરગુણસ્થાનક પ્રાપ્ત થતું નથી, એ રૂપ અન્યોન્યાશ્રયદોષસ્વરૂપ પૂર્વપક્ષીનું કથન વિષમ છે.

## रीक्षाः

यस्मादेवं तस्मान्न दीक्षितव्या=न प्रव्राजनीयाः केचिद् अनिवृत्तिबादरेभ्य आरात्, क्षपकश्रेणिप्रक्रमे यावदिनवृत्तिबादरा न संजातास्तावन्न दीक्षितव्या इति स्वप्रक्रियानुसारेण, तन्त्रान्तरपिरभाषया त्वानन्दशक्त्यनुबोधेनावाप्ताणिमादिभावेभ्य आरादिति, ते च अनिवृत्तिबादराः अवाप्ताणिमादिभावा वा न दीक्षाविकलाः=न प्रवज्याशृत्याः प्रायः तत्रान्यत्र वा जन्मनि द्रव्यदीक्षामप्याश्रित्य, मरु देवीकल्पाश्चर्य-भावव्यवच्छेदार्थं प्रायोग्रहणम्, एतच्च तन्त्रान्तरेऽपि स्वपरिभाषया गीयत एव अत्यन्तमनवाप्तकल्याणोऽपि कल्याणं प्राप्त' इति वचनात्, यद्=यस्मादेवं विषममेतत् ततः=तस्माद् विषमं सङ्कटमेतत्, किमुक्तं भवति ? दीक्षाव्यतिरेकेण विशिष्टाणुणा न भवन्ति तद्व्यतिरेकेण च न दीक्षेतीतरेतराश्रयविरोध इति गाथार्थः ॥६४॥

## ટીકાર્થ:

यस्मादेवं.......स्वप्रक्रियानुसारेण જે કારણથી આમ છે=સર્વ કર્મોમાં પ્રધાનભૂત મોહનીયકર્મ હોવાથી ચરમશરીરીઓને પણ સંભાવનીય દોષો છે, તે કારણથી અનિવૃત્તિબાદરગુણસ્થાનકથી પહેલાં કોઈને દીક્ષા આપવી જોઈએ નહિ=પ્રવ્રજયા આપવી જોઈએ નહિ. આ કથન સ્પષ્ટ કરે છે- ક્ષપકશ્રેણિના પ્રક્રમમાં જયાં સુધી જીવો અનિવૃત્તિબાદરગુણસ્થાનકવાળા ન થાય ત્યાં સુધી દીક્ષા આપવી જોઇએ નહિ. એ પ્રમાણે સ્વપ્રક્રિયાનુસારથી=જૈનદર્શનની પ્રક્રિયા અનુસારે, જાણવું.

तन्त्रान्तर......आरादिति વળી, તંત્રાન્તરની = અન્યદર્શનની, પરિભાષા વડે આનંદશક્તિના અનુ-બોધથી = અનુભવથી, પ્રાપ્ત કરેલ અક્ષિમાદિ ભાવોથી પહેલાં કોઇને દીક્ષા આપવી જોઇએ નહીં. 'इति' અન્યદર્શનની પરિભાષાથી કરેલ કથનની સમાપ્તિ માટે છે. ते च......प्याश्रित्य અને તેઓ = અનિવૃત્તિબાદરગુણસ્થાનકવાળા અથવા પ્રાપ્ત કરેલ અણિમાદિભાવવાળા જીવો, પ્રાયઃ ત્યાં = તે જન્મમાં, કે અન્ય જન્મમાં દ્રવ્યદીક્ષાને પણ આશ્રયીને દીક્ષાથી વિકલ હોતા નથી=પ્રદ્રજયાથી શૂન્ય હોતા નથી.

मरुदेवी......गृहणम् भरुदेवी श्वेवा आश्चर्यलावना व्यवच्छेद्द भाटे 'प्रायः' नुं श्रद्धश्च छे.

एतच्च ....... वचनात् અને આ=મરુદેવીમાતા જેવા કેટલાક જીવો દ્રવ્યદીક્ષા વગર પણ અિષ્માદિભાવો પ્રાપ્ત કરે છે એ, તંત્રાંતરમાં પણ=અન્યદર્શનમાં પણ, સ્વની=અન્યદર્શનની પોતાની, પરિભાષા વડે ગવાય જ છે=કહેવાય જ છે; કેમ કે "અત્યંત અનવાપ્ત કલ્યાણવાળો પણ કલ્યાણને પામ્યો," અર્થાત્ ક્યારેય દ્રવ્યદીક્ષા નહીં પ્રહણ કરવારૂપ અત્યંત નહીં પ્રાપ્ત કરેલા કલ્યાણવાળો પણ મરુદેવીમાતાનો જીવ અિલમાદિભાવ પામવારૂપ કલ્યાણને પામ્યો, એ પ્રકારનું અન્યદર્શનનું વચન છે.

તેથી કોઇક જીવને છોડીને સર્વ જીવો કોઇક ભવમાં દ્રવ્યદીક્ષા ગ્રહણ કરીને જ અનિવૃત્તિબાદરગુણસ્થાનક પામે છે, પરંતુ દ્રવ્યદીક્ષા વગર પામી શકતા નથી, એમ નક્કી થાય.

यद्=यस्मादेवं एतत् विषमं જે કારણથી આ પ્રમાણે=ઉપરમાં કહ્યું એ પ્રમાણે, આ=દ્રવ્યદીક્ષા વગર અનિવૃત્તિબાદરગુણસ્થાનક પ્રાયઃ પ્રાપ્ત થતું નથી એ, વિષમ છે.

ततः=तस्माद् एतत् विषमं सङ्कटं ते કારણથી આ=જયાં સુધી સંભાવનીય દોષો છે ત્યાં સુધી દ્રવ્યદીક્ષા અપાય નહીં અને ભુક્તભોગીઓને જ દીક્ષા અપાય એ પ્રકારનું પૂર્વપક્ષીનું કથન, વિષમ સંકટવાળું છે; કેમ કે અનિવૃત્તિબાદરગુણસ્થાનક પામ્યા પહેલાં સંભાવનીય દોષો રહે જ છે અને દ્રવ્યદીક્ષા વગર અનિવૃત્તિબાદરગુણસ્થાનક પ્રાપ્ત થતું નથી.

किमुक्तं भवति ? વિષમ સંકટ કહેવા દ્વારા શું કહેવાયેલું થાય છે ? તે બતાવે છે-

दीक्षा.......भवन्ति દીક્ષાના વ્યતિરેકથી વિશિષ્ટ ગુણો થતા નથી=દીક્ષા વગર જ્યાં સંભાવનીય દોષો નથી તેવા અનિવૃત્તિબાદરગુણસ્થાનકની પ્રાપ્તિરૂપ કે અણિમાદિ ભાવોની પ્રાપ્તિરૂપ વિશિષ્ટ ગુણો થતા નથી.

तद्व्यतिरेकेण च न दीक्षा અને તેના વ્યતિરેકથી દીક્ષા થતી નથી=પૂર્વપક્ષીના કથન મુજબ વિશિષ્ટ ગુજ્ઞોની પ્રાપ્તિ વગર દીક્ષા અપાતી નથી.

इति इतरेतराश्रयविरोधः એ પ્રકारनी अन्यीन्याश्रय३्प विरोध छे.

આથી જ્યાં સુધી દોષોનો સંભવ છે, ત્યાં સુધી દીક્ષા ન અપાય, એ પ્રકારનું પૂર્વપક્ષીનું કથન અયુક્ત છે.

આમ, પ્રસ્તુત ગાથાનો ધ્વનિ એ છે કે દીક્ષાયોગ્ય ગુણો જેનામાં હોય, તેવો બાલ, વૃદ્ધ કે યુવાન અથવા ભુક્તભોગી કે અભુક્તભોગી જીવ દીક્ષા લેવા માટે યોગ્ય છે.

इति गाथार्थ: એ પ્રમાણે ગાયાનો અર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

પૂર્વપક્ષી કહે છે કે જ્યાં સુધી જીવ યૌવનવયને વટાવી ચૂક્યો ન હોય, ત્યાં સુધી કામાદિ વિકારો થવાનો સંભવ છે, માટે અભુક્તભોગીને દીક્ષા આપી શકાય નહીં. તેને ગાથા-૬૩ માં ગ્રંથકારે કહ્યું કે મોહનીયકર્મ સર્વ કર્મોમાં પ્રધાન છે, અને જયાં સુધી જીવ અનિવૃત્તિબાદરગુણસ્થાનક પામે નહીં, ત્યાં સુધી દોષોનો સંભવ રહે છે, તે આ રીતે-

ક્ષપકશ્રેણિમાં ત્રીજા અનિવૃત્તિકરણથી જીવ મોહનીયકર્મનો સંપૂર્ણ નાશ કરે છે, અને તે અનિવૃત્તિકરણ નવમા ગુણસ્થાનકે પ્રગટ થાય છે, અને ક્ષપકશ્રેણિમાં પ્રગટ થયેલું તે અનિવૃત્તિકરણ અવશ્ય કર્મોનો નાશ કરીને નિવર્તન પામે છે, તેથી નવમા ગુણસ્થાનકને અનિવૃત્તિકરણ ગુણસ્થાનક કહેલ છે.

આનાથી એ પ્રાપ્ત થાય કે અનિવૃત્તિકરણની પ્રાપ્તિ પૂર્વે દોષો પેદા કરાવી શકે તેવાં કર્મો આત્મા પર વિદ્યમાન હોય છે, તેથી અનિવૃત્તિકરણ પ્રાપ્ત કર્યું નથી તેવા જીવોને દોષો થવાનો સંભવ રહે છે. માટે સંભાવનીય દોષોવાળા જીવોને દીક્ષા ન અપાય, એમ કહેવાથી, અનિવૃત્તિકરણ નામના નવમા ગુણસ્થાનકની પ્રાપ્તિ પૂર્વે કોઇ જીવને દીક્ષા આપી શકાય નહીં, તેમ જૈનદર્શનની પ્રક્રિયા પ્રમાણે માનવાની આપત્તિ આવે; અને ઉપશમશ્રેણી દ્વારા અગિયારમા ગુણસ્થાનકે જઇ આવેલા જીવને પણ મોહના ઉદયથી દોષો થઈ શકે છે, માટે ઉપશાંતમોહ ગુણસ્થાનકવાળા જીવને પણ દીક્ષા આપી શકાય નહીં.

વળી, અન્યદર્શનની પરિભાષા પ્રમાણે આનંદશક્તિના અનુભવથી અણિમા, ગરિમાદિ લબ્ધિઓ પ્રગટ થાય, ત્યારપછી જીવમાં દોષોનો સંભવ રહેતો નથી, તેથી અન્યના મત પ્રમાણે પણ અણિમા વગેરે લબ્ધિઓની પ્રાપ્તિ પહેલાં દીક્ષા આપી શકાય નહીં.

વળી, ઉપરમાં કહ્યું એમ સ્વીકારી લેવામાં આવે તો એ પ્રશ્ન થાય કે, દ્રવ્યદીક્ષા ગ્રહણ કર્યા વગર પ્રાયઃ કરીને કોઇ જીવને અનિવૃત્તિબાદરગુણસ્થાનક પ્રાપ્ત થતું નથી, અને અનિવૃત્તિબાદરગુણસ્થાનક પ્રાપ્ત થયા વગર કોઈ જીવ દીક્ષાનો અધિકારી થાય નહીં; તેથી સંભાવનીય દોષોને આશ્રયીને અભુક્તભોગીને દીક્ષા ન જ અપાય તેમ કહેવું અત્યંત અસંબદ્ધ છે; કેમ કે સંભાવનીય દોષોને આશ્રયીને અભુક્તભોગીને દીક્ષા માટે અયોગ્ય સ્વીકારીએ તો, જયાં સુધી નવમું ગુણસ્થાનક પામે નહીં ત્યાં સુધી કોઈ જીવ દીક્ષાનો અધિકારી બને નહીં, અને જીવ દીક્ષા ગ્રહણ કરે નહીં ત્યાં સુધી પ્રાયઃ કરીને નવમું ગુણસ્થાનક આવે નહીં, તેવો અન્યોન્યાશ્રયદોષ પ્રાપ્ત થાય છે. માટે આ કથન અત્યંત વિષમ છે. તેથી પૂર્વે બતાવેલા દીક્ષાયોગ્ય ૧૬ ગુણોવાળા જીવોને દીક્ષા આપવાનો નિષેધ કરી શકાય નહીં.

અહીં 'प्राय:' શબ્દથી એ પ્રાપ્ત થાય કે મોક્ષમાં જનારા મોટા ભાગના જીવો ચરમ ભવમાં સંયમના પાલન દ્વારા ક્ષપકશ્રેષ્ઠિ પ્રાપ્ત કરે છે; તો કેટલાક જીવો ગૃહસ્થિલિંગમાં પણ ક્ષપકશ્રેષ્ઠિ પ્રાપ્ત કરે છે, પરંતુ તેઓએ પ્રાયઃ કરીને પૂર્વભવમાં તો દ્રવ્યદીક્ષા ગ્રહણ કરી હોય છે. તેથી ક્ષપકશ્રેષ્ઠિની પ્રાપ્તિમાં દ્રવ્યદીક્ષા અતિઉપકારક છે, છતાં મરુદેવીમાતા જેવા કોઇક જીવને સર્વથા દ્રવ્યદીક્ષા વગર પણ ક્ષપકશ્રેષ્ઠિ પ્રાપ્ત થઇ શકે છે, તે પ્રાયઃ શબ્દથી ગ્રહણ થાય છે.

વળી, અન્યદર્શનવાળા પણ પ્રાયઃ કરીને દ્રવ્યદીક્ષાથી અણિમાદિ લબ્ધિઓ પ્રાપ્ત થાય છે તેમ માને છે. આથી તેઓ કહે છે કે અત્યંત નહીં પામેલા કલ્યાણવાળો પણ જીવ કલ્યાણને પામ્યો, અર્થાત્ કોઇ ભવમાં સંયમ ગ્રહણ કરેલ નહીં હોવા છતાં અણિમાદિ લબ્ધિને પામ્યો. તેથી મરુદેવી માતા જેવા કોઇક જીવને છોડીને દ્રવ્યદીક્ષા વગર મોક્ષરૂપ કલ્યાણ પામી શકાતું નથી, માટે દોષોની સંભાવનામાત્રને આશ્રયીને દીક્ષા આપવાનો નિષેધ કરવો અનુચિત છે.

વળી, ક્ષપકશ્રેશિના નવમા ગુણસ્થાનક પછી જીવને દીક્ષાનો અધિકારી સ્વીકારવામાં આવે તો, મરુદેવીમાતા જેવા કોઇક જીવો દીક્ષાના અધિકારી બની શકે, તે સિવાયના કોઇ જીવો દીક્ષાના અધિકારી બની શકે નહીં; કેમ કે મોટાભાગના જીવો દ્રવ્યદીક્ષા ગ્રહણ કર્યા વિના ક્ષપકશ્રેશિના નવમા ગુણસ્થાનકને પામી શકતા નથી, તેથી તેવા જીવોને આશ્રયીને દોષોની સંભાવનામાત્રથી દીક્ષાનો નિષેધ કરવામાં આવે તો કલ્યાણમાર્ગનો ઉચ્છેદ થાય. માટે ભુક્તભોગીઓને જ દીક્ષાદાનનું પૂર્વપક્ષીનું કથન અસમંજસ છે.

## વિશેષાર્થ:

લપકશ્રેશિનો પ્રારંભ ચોથાથી સાતમા સુધીના કોઇપશ ગુણસ્થાનકમાં થઈ શકે છે, અને જો લપકશ્રેશિમાં ચઢનાર જીવે પૂર્વે આયુષ્ય બાંધ્યું ન હોય તો તે જીવ લપકશ્રેશિ પૂરી કરીને અટકે છે, તેથી તેવા જીવને દોષોની સંભાવના રહેતી નથી; અને લપકશ્રેશિમાં ચઢેલ અને અપૂર્વકરણગુણસ્થાનકને પ્રાપ્ત કરેલ જીવ અવશ્ય મોહનો નાશ કરવાનો છે, તોપણ તે જીવમાં સંભાવનીય દોષોના કારણભૂત એવો મોહનીયકર્મનો ઉદય વર્તે છે. માટે સંભાવનાને આશ્રયીને જેમ અભુક્તભોગીને દીક્ષા આપી ન શકાય, તેમ લપકશ્રેશિમાં ચઢેલ આઠમા અપૂર્વકરણગુણસ્થાનકવાળા જીવને પણ દીક્ષા આપી ન શકાય; કેમ કે અભુક્તભોગીને જેમ દોષસંભવનું કારણ તેણે નહીં ભોગવેલા ભોગ છે, તેમ લપકશ્રેશિએ ચઢેલા આઠમા ગુણસ્થાનકવાળા જીવને પણ દોષનિષ્યત્તિનું કારણ તેનામાં વર્તતી મોહનીયકર્મની પ્રકૃતિ છે. આથી દોષસંભવરૂપ કારણ વિદ્યમાન હોય ત્યાં સુધી દીક્ષાદાનરૂપ કાર્ય ન કરાય, તેમ માનવું પડે. માટે પરમાર્થથી નવમા અનિવૃત્તિબાદરગુણસ્થાનકથી દોષોનો સંભવ નથી. તેથી નવમું ગુણસ્થાનક પ્રાપ્ત ન થાય ત્યાં સુધી કોઈને દીક્ષા આપી શકાય નહીં, એમ માનવું પડે. II ∉૪ II

## अवतरशिक्षाः

अन्यदुच्चार्य समतां दर्शयन्नाह-

## અવતરણિકાર્થ:

ગાથા-૫૨-૫૩માં પૂર્વપક્ષીનો અભિપ્રાય બતાવીને તે અભિપ્રાયનું ગ્રંથકારે ગાથા-૫૭ થી ૬૪માં નિરાકરણ કર્યું. હવે અન્ય અભિપ્રાયને ઉચ્ચારીને = ગાથા-૫૪ માં પૂર્વપક્ષીએ યુક્તિ આપેલ કે ભુક્તભોગીઓ વિજ્ઞાત-વિષયસંગવાળા હોવાથી સુખે કરીને સંયમ પાળી શકે છે એનું ઉચ્ચારણ કરીને, અભુક્તભોગીઓમાં પણ વિજ્ઞાતવિષયસંગપશું સમાન જ છે, એ રૂપ સમપણાને દર્શાવતાં ગ્રંથકાર કહે છે-

## ગાથા :

विण्णायविसयसंगा जमुत्तमिच्चाइ तं पि णणु तुह्नं । अण्णायविसयसंगा वि तग्गुणा केइ जं हुंति ॥ ६५॥

## અન્વચાર્થ:

विण्णायविसयसंगा इच्चाइ='વિજ્ઞાતવિષયસંગવાળા' ઇત્યાદિ जं उत्तं=જે કહેવાયું, तं पि णणु तुल्लं=ते पण्न ખરેખર (અમારા પક્ષમાં પણ) તુલ્ય છે; जं=જે કારણથી अण्णायविसयसंगा वि केइ =અજ્ઞાતવિષયસંગવાળા પણ કેટલાક तग्गुणा हुंति=तेना=विज्ञातविषयसंगना, ગુણવાળા હોય છે.

## आसार्घ :

'વિજ્ઞાતવિષયસંગવાળા' છત્થાદિ જે ગાથા-૫૪માં કહેવાયું, તે પણ ખરેખર અમારા પક્ષમાં પણ તુલ્ય છે; જે કારણથી અજ્ઞાતવિષયસંગવાળા પણ કેટલાક વિજ્ઞાતવિષયસંગના ગુણવાળા હોય છે.

## ટીકા :

विज्ञातविषयसङ्गा यदुक्तमित्यादि पूर्वपक्षवादिना, तदिप ननु तुल्यं मत्पक्षेऽपि, कथंमित्याह-अज्ञातविषयसङ्गा अपि तदुणाः = विज्ञातविषयसङ्गगुणाः केचन प्राणिनो यद्=यस्माद् भवन्तीति गाथार्थः ॥ ६५ ॥

## ટીકાર્થ:

"વિજ્ઞાતવિષયસંગવાળા" ઇત્યાદિ જે પૂર્વપક્ષવાદી વડે કહેવાયું, તે પણ ખરેખર મારા પક્ષમાં પણ તુલ્ય છે. કઇ રીતે તુલ્ય છે ? એથી કહે છે- જે કારણથી અજ્ઞાતવિષયસંગવાળા પણ કેટલાક પ્રાણીઓ= જીવો, તેના ગુણવાળા = વિજ્ઞાતવિષયસંગના ગુણવાળા, હોય છે. એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

ગાથા-૫૪ માં પૂર્વપક્ષીએ કહેલ કે વિજ્ઞાતવિષયસંગવાળા એવા અતીતવયવાળા જીવો કૌતુકની નિવૃત્તિવાળા અને અશંકનીય હોય છે, તેથી તેઓ સુખે કરીને સંયમ પાળી શકે છે; તે સર્વ પણ બાલ અને યુવાનને દીક્ષાયોગ્ય કહેનાર જૈનદર્શનના પક્ષમાં પણ સમાન જ છે. તે આ રીતે-

બાલ્યકાળમાં કે લગ્ન પહેલાં યુવાનીમાં જેમણે દીક્ષા લીધી છે, તેવા સાધુઓ, વ્યવહારથી વિષયસંગ નહીં જાણતા હોવા છતાં શાસ્ત્રાભ્યાસમાં અને સંસારના અવલોકનમાં પટુપ્રજ્ઞાવાળા હોવાને કારણે વિષયના સંગો કેવા છે, તે સારી રીતે જાણે છે; એટલું જ નહીં, પરંતુ વિષયસંગના સ્વરૂપને જે રીતે અનુભવી લોક જાણે છે, તે રીતે વગર અનુભવે પણ તેઓ જાણતા હોય છે; છતાં તેની પારમાર્થિક નિઃસારતા સારી રીતે જાણનારા હોવાથી તેવા ઉત્તમ પુરુષોને સંસારના ભોગ-સુખો પ્રત્યે લેશ પણ આકર્ષણ થતું નથી.

જેમ કે કલિકાલ સર્વજ્ઞ પૂ. હેમચંદ્રસૂરિ મ.સા.ને એક વખત રાજસભામાં કોઇક વિદ્વાને કટાક્ષ કર્યો કે જેણે કામનું સુખ અનુભવ્યું નથી, તેને કામના સુખની શું ખંબર પડે ? તેના સંદર્ભમાં જ પૂજયશ્રીએ 'કામ' ના સ્વરૂપને જણાવનાર અદ્ભુત ગ્રંથની રચના કરી, જેથી વિદ્વાનોને પણ કહેવું પડ્યું કે આ સાધુ કામશાસ્ત્રમાં પણ અતિનિપુણ છે. II દય II

## અવતરણિકા :

स्वपक्षोपचयमाह-

## અવતરણિકાર્થ :

સ્વપક્ષના ઉપચયને કહે છે-

## અવતરણિકાનો ભાવાર્થ :

ગાથા-૫૪ માં બતાવેલ પૂર્વપક્ષીનાં કથનનું નિરાકરણ કરતાં ગ્રંથકારે ગાથા-૬૫ માં કહ્યું કે અભુક્ત-ભોગવાળા પણ કેટલાક વિજ્ઞાતવિષયસંગના ગુણવાળા હોય છે, માટે ભુક્તભોગી જીવોને જ દીક્ષા અપાય તેવી એકાંતે વ્યાપ્તિ થઇ શકે નહીં.

હવે પોતાના પક્ષને વધારે પુષ્ટ કરવા માટે ગ્રંથકાર આગળ કહે છે કે અભુક્તભોગીઓને સંયમ પાળવું સહેલું છે, જ્યારે ભુક્તભોગીઓને તો પૂર્વના સંસ્કારને કારણે ફરીથી કામની મનોવૃત્તિ થવાની સંભાવના રહે છે. તેથી અભુક્તભોગી જીવો ભુક્તભોગી જીવો કરતાં દીક્ષા માટે સુંદરતર છે, એમ સ્થાપન કરતાં ગ્રંથકાર કહે છે -

#### भाधाः

# अब्भासजणिअपसरा पायं कामा य तब्भवब्भासो । असुहपवित्तिणिमित्तो तेसि नो सुंदरतरा ते ॥ ६६॥

## અન્વચાર્થ :

अख्यासजिणअपसरा = અભ્યાસથી જિનત પ્રસરવાળા पायं = પ્રાયः कामा = કામો છે, तेसि य=અને તેઓને = અજ્ઞાતવિષયસંગવાળાઓને, असुहपवित्तिणिमित्तो = અશુભ પ્રવૃત્તિનું નિમિત્ત એવો तब्ध-वब्धासो= तद्दलवनो અભ્યાસ नो = नधी, (तेथी) ते = तेओ = અજ્ઞાતવિષયસંગવાળા જીવો, सुंदरतरा = સુંદરતર છે.

## आथार्थ :

અભ્યાસથી જનિત પ્રસરવાળા પ્રાયઃ કરીને કામ હોય છે, અને અજ્ઞાતવિષયના સંગવાળાઓને અશુભ પ્રવૃત્તિનું કારણ એવો તે ભવનો અભ્યાસ હોતો નથી, તેથી અજ્ઞાતવિષયસંગવાળા જીવો વિજ્ઞાતવિષયસંગવાળા જીવો કરતાં દીક્ષા ગ્રહણ કરવા માટે સુંદરતર છે.

## ટીકા :

अभ्यासजनितप्रसराः=आसेवनोद्धृतवेगाः प्रायः कामाश्च=बाहुल्येन कामा एवंविधा वर्त्तन्ते, तद्भवाभ्यासः अशुभप्रवृत्तिनिमित्तस्तेषां न विद्यते, अन्यभवाभ्यासस्तु मनाग् विप्रकृष्टः, इति सुन्दरतरास्ते=शोभन-तरास्ते = अज्ञातविषयसङ्गा इति गाथार्थः॥ ६६॥

## टीङार्थ :

અભ્યાસથી જિનત પ્રસરવાળા = આસેવનથી ઉદ્દભવેલ વેગવાળા, પ્રાયઃ કામો છે=બહુલપણાથી કામ આવા પ્રકારના વર્તે છે; અને તેઓને = અજ્ઞાતવિષયસંગવાળાઓને, અશુભ પ્રવૃત્તિના નિમિત્તવાળો તે ભવનો અભ્યાસ હોતો નથી, વળી અન્ય ભવનો અભ્યાસ થોડો વિપ્રકૃષ્ટ = મંદ, હોય છે. એથી તેઓ = અજ્ઞાતવિષયસંગવાળા જીવો, સુંદરતર છે = શોભનતર છે. એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

## ભાવાર્થ:

જેમ જેમ કામનું આસેવન કરવામાં આવે, તેમ તેમ કામના સેવનકાળમાં અનુભવેલા આનંદના સંસ્કારો આત્મા ઉપર દૃઢ થાય છે. તેથી મોટાભાગના જીવોને ભોગોના અનુભવ પછી પુનઃ પુનઃ કામસેવનની મનોવૃત્તિ અધિક અધિક વૃદ્ધિ પામે છે.

વળી, જેમણે વિષયસુખનો અનુભવ કર્યો નથી, તેવા જીવોને તે ભવના કામના સંસ્કારો નહીં હોવાથી તે પ્રકારની પ્રવૃત્તિ કરવાની મનોવૃત્તિ થવાની શક્યતા ઓછી રહે છે; કેમ કે શરીરનો સંબંધ છૂટવાથી પૂર્વજન્મોના સંસ્કાર અતિ મંદ થઇ જાય છે, તેથી પૂર્વભવના સંસ્કારો બીજા ભવમાં વ્યક્ત સ્મૃતિરૂપે રહેતા નથી. તેથી જેઓએ વિષયોનું સુખ અનુભવ્યું નથી, તેઓ દીક્ષા માટે વિશેષ રીતે યોગ્ય છે.

## વિશેષાર્થ :

આ કથન પણ અપેક્ષાવિશેષથી છે; કેમ કે કેટલાક જીવોને ભોગનો અનુભવ નહીં હોવાથી સંયમ સુલભ બન્યું છે, તે દૃષ્ટિથી આ કથન છે; જ્યારે કેટલાક જીવો એવા પણ હોય કે યૌવનમાં ભોગનો અનુભવ કર્યો હોવાથી તેમનું ચિત્ત વિષયોથી વિમુખ બની ગયું હોય, અને તેવા જીવોને આશ્રયીને ભુક્તભોગીને દીક્ષા આપવી ઉચિત ગણાય. આથી જેમ કોઇક જીવની અપેક્ષાએ ભુક્તભોગીને દીક્ષા આપવી ઉચિત છે, તેમ કોઇક જીવની અપેક્ષાએ અભુક્તભોગીને પણ દીક્ષા આપવી ઉચિત છે; માટે એકાંતે કોઇપણ વ્યાપ્તિ નથી, તે દર્શાવવા માટે પ્રસ્તુત ગાથા છે. Ⅱ € € Ⅱ

## અવતરણિકા :

परोपन्यस्तमुपपत्त्यन्तरमुच्चार्यं परिहरन्नाह-

## અવતરણિકાર્થ :

ગાથા-૫૫ માં પૂર્વપક્ષીએ સ્થાપન કરેલ કે ચાર પ્રકારના પુરુષાર્થને પોતપોતાના કાળે સેવવા જોઇએ, જેથી કામપુરુષાર્થના કારણભૂત કર્મનો ક્ષય થયેલો હોય તો સંયમ સુખે પળાય. તે રૂપ પરમતથી ઉપન્યસ્ત = રજૂ કરાયેલ, અતીતવયવાળાની દીક્ષાની યોગ્યતાની ઉપપત્તિઅંતરનું = અન્ય યુક્તિનું, ઉચ્ચારણ કરીને પરિહાર કરતાં ગ્રંથકાર કહે છે-

#### ગાંચા :

धम्मत्थकाममोक्खा जमुत्तमिच्चाइ तुच्छमेअं तु । संसारकारणं जं पयईए अत्थकामाओ ॥ ६७॥

## अन्तराज् :

धम्मत्यकाममोक्खा='ધર્મ, અર્થ, કામ, મોક્ષ' इच्चाइ=ઇત્યાદિ जं=જે उत्तं=કહેવાયું, एअं तु=એ પણ तुच्छं=तुચ્છ છે, जं=જે કારણથી अत्थकामाओ=અર્થ અને કામ पयईए=પ્રકૃતિથી संसारकारणं= સંસારનું કારણ છે.

★ ''**एअं तु''** માં '**તુ' अपि** અર્થમાં છે અને તે 'अपि' થી એ કહેવું છે કે અજ્ઞાતવિષયસંગવાળાને દીક્ષા આપવી અનુચિત છે એ પ્રકારનું પૂર્વપક્ષીએ ગાથા-૫૪માં કરેલ કથન તો અસાર છે, પરંતુ ઉચિતકાળે ધર્માદિ ચાર પુરુષાર્થનું સેવન કરવું ભેઇએ, એ પણ ગાથા-૫૫ માં કરેલ કથન અસાર છે.

#### आधार्थ :

'દાર્મ, અર્થ, કામ, મોક્ષ' ઇત્યાદિ જે ગાથા-૫૫માં કહેવાયું, એ ૫ણ તુચ્છ છે, જે કારણથી અર્થ અને કામ સ્વભાવથી સંસારનું કારણ છે.

## ट<del>ी ड</del>ा :

धर्मार्थकाममोक्षा यदुक्तमित्यादि पूर्वपक्षवादिना, तुच्छमेतदिप असारमित्यर्थः, कुतः ? इत्याह-संसारकारणं यद्=यस्मात्प्रकृत्या=स्वभावेन अर्थकामौ, ताभ्यां बन्धादिति गाथार्थः ॥६७॥

## ટીકાર્થ:

"ધર્મ, અર્થ, કામ, મોક્ષ" ઇત્યાદિ જે પૂર્વપક્ષવાદી વડે કહેવાયું, એ પણ તુચ્છ છે = અસાર છે. કયા કારણથી ? એથી કહે છે-

જે કારણથી અર્થ અને કામ પ્રકૃતિથી = સ્વભાવથી, સંસારનું કારણ છે; ક્રેમ કે તે બેથી = અર્થ અને કામથી, બંધ = કર્મનો બંધ, થાય છે. એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

## ભાવાર્ચ :

પૂર્વપક્ષીએ ગાથા-પપ માં સ્થાપન કરેલ કે ચારેય પુરુષાર્થ ઉચિતકાળે સેવવા જોઇએ, જેથી સુખે કરીને સંયમનું પાલન થાય, એ કથન અસાર છે; કેમ કે અર્થપુરુષાર્થ અને કામપુરુષાર્થ સ્વભાવથી કર્મબંધનું કારણ છે. અર્થાત્ અર્થસેવનનો અને કામસેવનનો અધ્યવસાય કર્મબંધનું કારણ છે, તેથી "ઉચિતકાળે અર્થ-કામ સેવવા જોઇએ" તેમ કહેવું અનુચિત છે.

વસ્તુતઃ મનુષ્યભવં પામીને અનાદિ સંસારના કારણભૂત એવા સંસ્કારોના નાશ માટે ધર્મમાં યત્ન કરવો જોઇએ, જેથી અર્થ-કામના સંસ્કારો ક્ષીણ-ક્ષીણતર થાય. કદાચ કોઇ જીવને અર્થ-કામના સંસ્કારો અતિ હેરાન કરતા હોય તો અર્થ-કામને ગૌણ કરીને અને ધર્મને પ્રધાન કરીને શ્રાવકજીવન જીવવાની વિધિ છે, જેથી ક્રમે કરીને સંપૂર્ણ અર્થ-કામના સંસ્કારો નાશ કરવાનું સત્ત્વ પ્રગટ થાય ત્યારે સંયમમાં પ્રયત્ન થઈ શકે; પરંતુ જેઓ આદ્મભૂમિકામાં અર્થ-કામને છોડીને ધર્મમાં યત્ન કરી શકે તેવા છે તેઓને યુવાનકાળમાં અર્થ-કામનું સેવન કરવાનું કહેવું અત્યંત અનુચિત છે. II દ્રા

## અવતરશિકા :

ततः किमिति चेदुच्यते -

## અવતરશિકાર્થ:

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે અર્થ-કામ પ્રકૃતિથી સંસારનું કારણ છે, ત્યાં પૂર્વપક્ષી કહે કે તેનાથી શું ? એથી ગ્રંથકાર કહે છે કે, જો એમ છે, તો કહેવાય છે-

## અવતરણિકાનો ભાવાર્થ :

પૂર્વપક્ષીનો આશય એ છે કે ઉચિતકાળે ચારેય પુરુષાર્થી સેવવા જોઇએ, તેથી યૌવનવયમાં અર્થ અને કામપુરુષાર્થનું સેવન કરવું જોઈએ, તે ભલે સંસારનું કારણ હોય; પરંતુ વૃદ્ધવયમાં ધર્મ અને મોક્ષપુરુષાર્થનું સેવન કરશું, તેથી સંસારનો ઉચ્છેદ થશે; માટે અતીતવયવાળા જીવોને દીક્ષાયોગ્ય સ્વીકારીએ તો શું વાંધો આવે ? આ પ્રકારની પૂર્વપક્ષીની શંકામાં ગ્રંથકાર કહે છે -

#### आथा :

असुहो अ महापावो संसारो तप्परिक्खयणिमित्तं । बुद्धिमया पुरिसेणं सुद्धो धम्मो अ कायव्वो ॥ ६८॥

## અન્વચાર્થ**ઃ**

संसारों = સંસાર असुहो महापावों अ = અશુભ અને મહાપાપરૂપ છે, तप्परिक्खयणिमित्तं अ = અને તેના પરિક્ષયના નિમિત્તે बुद्धिमया पुरिसेणं = બુદ્ધિમાન પુરુષે सुद्धों अ धम्मो कायव्वों = વળી શુદ્ધ ધર્મ કરવો જોઇએ.

## ગાથાર્થ:

સંસાર અશુભ અને મહાપાપરૂપ છે અને તે સંસારના પરિક્ષય નિમિત્તે બુદ્ધિમાન પુરુષે શુદ્ધ ધર્મ કરવો જોઇએ.

## ટીકા :

अशुभश्च महापापः संसारस्तत्परिक्षयनिमित्तं=संसारपरिक्षयनिमित्तं बुद्धिमता पुरुषेण शुद्धो धर्मास्तु कर्त्तव्यः, शुद्ध एव चारित्रधर्माः स्वप्रक्रियया, अप्रवृत्तिरू पस्तु तन्त्रान्तरानुसारेणेति गाथार्थः ॥६८॥

## ટીકાર્થ :

સંસાર અશુભ અને મહાપાપવાળો છે, તેના = તે સંસારના, પરિક્ષયના નિમિત્તે બુદ્ધિમાન પુરુષે વળી શુદ્ધ ધર્મ કરવો જોઇએ. સ્વપ્રક્રિયા વડે = જૈનદર્શનની પ્રક્રિયા અનુસારે, શુદ્ધ જ ચારિત્રધર્મ છે, વળી તંત્રાંતરના અનુસારથી = અન્યદર્શનની પ્રક્રિયા અનુસારે, અપ્રવૃત્તિરૂપ શુદ્ધધર્મ છે. એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

#### ભાવાર્થ:

સંસાર એ જીવના કર્મ અને શરીર સાથેના સંબંધરૂપ છે, તેથી કર્મો અને શરીરને પરવશ થયેલા જીવને સંસારમાં અનેક પ્રકારની વિડંબણાઓ પ્રાપ્ત થાય છે, માટે સંસાર અશુભ છે.

વળી, સંસારની અવસ્થા એવી છે કે જેથી જીવનક્રિયામાં આરંભ-સમારંભરૂપ મહાપાપો થવાથી અશુભ કર્મો અને દુર્ગતિની પરંપરા પ્રાપ્ત થાય છે, માટે સંસાર મહાપાપરૂપ છે.

અને આ સંસારને વાસ્તવિક સ્વરૂપમાં જોનાર પુરુષ બુદ્ધિમાન છે, અને તેવા બુદ્ધિમાન પુરુષે સંસારના નાશના નિમિત્તભૂત એવો શુદ્ધ ધર્મ જ કરવો જોઇએ; અને તે શુદ્ધ ધર્મ જૈનદર્શનની પ્રક્રિયા પ્રમાણે ચારિત્ર છે, અને અન્યદર્શનની માન્યતા પ્રમાણે સંસારની અપ્રવૃત્તિસ્વરૂપ છે. માટે આવા પ્રકારનો ધર્મ કરવાથી આ સંસારનો પરિક્ષય થતો હોવાને કારણે, અર્થ-કામ સેવવા જોઇએ એ પ્રકારનું પૂર્વપક્ષીનું કથન અત્યંત અનુચિત છે, એ પ્રકારનું પૂર્વગાથા સાથે પ્રસ્તુતગાથાનું યોજન છે. !! દ !!

#### भाशा :

# अन्नं च जीविअं जं विज्जुलयाडोवचंचलमसारं । पिअजणसंबंधोऽवि अ सया तओ धम्ममाराहे ॥ ६९॥

## અન્વચાર્થ :

अत्रं च=અને બીજું (ગ્રંથકાર કહે છે-) जं=જે કારણથી जीविअं पिअजणसंबंधोऽवि अ=જીવિત અને પ્રિયજનનો સંબંધ પણ विज्जुलयाडोवचंचलं=વિદ્યુત્લતાના આટોપ જેવો યંચળ (અને) असारं= અસાર છે, तओ=તે કારણથી सया=સદા धम्मं=ધર્મને आराहे=આરાધવો જોઇએ.

#### ગાશાર્થ :

અને બીજું ગ્રંથકાર કહે છે કે જે કારણથી જીવિત અને પ્રિયજનનો સંબંધ પણ વિધુત્લતાના ઝબકારા જેવો ચંચળ અને અસાર છે, તે કારણથી સદા ધર્મને આરાધવો જોઇએ.

#### ટીકા :

अन्यच्य जीवितं यत्=यस्माद् विद्युक्षताटोपचञ्चलं स्थितितः असारं स्वरूपतः, प्रियजनसम्बन्धोऽपि च एवम्भूत एव, यतश्चैवं सदा ततो धर्म्ममाराधयेत्= धर्म्मं कुर्यादिति गाथार्थः ॥६९॥

## टीકार्थ :

અને અન્ય-જે કારણથી જીવિત સ્થિતિથી વિદ્યુતની લતાના આટોપ જેવું = વીજળીના ચમકારા જેવું, ચંચળ છે, અને સ્વરૂપથી અસાર છે; અને પ્રિયજનનો સંબંધ પણ આવા પ્રકારનો જ છે = ચંચળ અને અસાર જ છે, અને જે કારણથી આમ છે, તે કારણથી સદા ધર્મને આરાધવો જોઈએ = ધર્મને કરવો જોઈએ. એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

#### ભાવાર્થ:

પૂર્વગાથામાં બતાવ્યું કે સંસાર અશુભ છે અને મહાપાપરૂપ છે, માટે સદા ધર્મ કરવો જોઇએ. તે વાતને દઢ કરવા માટે કહે છે કે જે કારણથી સ્થિતિથી વીજળીના ચમકારા જેવો ચંચળ મનુષ્યભવ છે, માટે અતીતવયમાં ધર્મ કરીશું એ પ્રમાણે વિચારવા જતાં કદાચ યુવાનીમાં જીવન પૂરું થઇ જાય, તો ધર્મની આરાધના વગર મનુષ્યભવ વ્યર્થ જાય.

વળી, જીવન ભોગવિલાસમાં પસાર થતું હોય તો મનુષ્યભવ ખરેખર સ્વરૂપથી પણ અસાર છે, તે રીતે પ્રિયજનનો સંગમ પણ ચંચળ અને અસાર છે. માટે મનુષ્યભવને પામીને અર્થ-કામમાં યત્ન કરવાનો ઉપદેશ આપવો અનુચિત છે, પરંતુ સદા ધર્મની આરાધનામાં યત્ન કરવાનો ઉપદેશ આપવો ઉચિત છે. Ilec!!

## અવતરણિકા :

किञ्ज -

## અવતરશિકાર્થ:

ગાથા-પપ માં પૂર્વપક્ષીએ કહેલ કે ધર્માદિ ચાર પુરુષાર્થોને નિજનિજકાળમાં સેવવા જોઇએ, માટે અતીતવયમાં દીક્ષા ગ્રહણ કરવી ઉચિત છે. તેનું નિરાકરણ કરતાં ગાથા-૬૭ થી ૬૯ માં ગ્રંથકારે કહ્યું કે અર્થ-કામ એ સંસારનું કારણ છે, અને સંસાર એ અશુભ અને મહાપાપરૂપ છે, જીવિત ચપળ અને અસાર છે, માટે અર્થ અને કામપુરુષાર્થ સેવવા જેવા નથી, પરંતુ સદા ધર્મ આરાધવો જોઈએ, એમ સિદ્ધ થયું.

અને એમ સિદ્ધ થવાથી એ ફલિત થયું કે સદા ધર્મ અને મોક્ષપુરુષાર્થ સેવવો જોઇએ, અને મોક્ષપુરુષાર્થ પણ ધર્મપુરુષાર્થનું ફળ છે, આથી મનુષ્યભવ પામીને કેવલ ધર્મપુરુષાર્થમાં યત્ન કરવો જોઇએ, તે દર્શાવવા ગ્રંથકાર 'किञ्च' થી સમુચ્ચય કરીને કહે છે -

#### ગાથા :

# मोक्खोऽवि तप्फलं चिअ नेओ परमत्थओ तयत्थं पि। धम्मो च्चिअ कायव्वो जिणभणिओ अप्पमत्तेणं॥७०॥

#### अन्वयार्थ :

परमत्थओ=પરમાર્થથી मोक्खोऽवि=મોक्ष पश तप्फलं चिअ=तेना=ધર્મના, ફળરૂપ જ नेओ= જાશવો, तयत्थं पि=तहर्थे पश=मोक्ष માટે पश, अप्पमत्तेणं=અપ્રમત્તે जिणभणिओ જિનભક્ષિત= ભગવાન વડે કહેવાયેલો, धम्मो च्चिअ=ધર્મ જ कायव्यो=કરવો જોઇએ.

## ગાથાર્થ :

પરમાર્થથી મોક્ષ પણ દાર્મનું ફળ જ જાણવું. મોક્ષ માટે પણ અપ્રમત્ત એવા સાધુએ ભગવાન વડે કહેવાચેલ દાર્મ જ કરવો જોઇએ.

## ટીકા :

मोक्षश्च तत्फलमेव=धर्म्मफलमेव ज्ञेय: परमार्थत:, यतश्चैवमत: तदर्थमपि=मोक्षार्थमपि धर्म एव कर्त्तव्य: जिनभणित: चारित्रधर्म: अप्रमत्तेनेति गाथार्थ: ॥ ७० ॥

★ "तयत्थं पि" માં 'अपि' થી એ કહેવું છે કે મોક્ષ ન મળે ત્યાં સુધી સદ્દગતિની પરંપરા અર્થે તો ધર્મ કર્તવ્ય છે જ, પરંતુ તેના અર્થે પણ = મોક્ષના અર્થે પણ, જિનભણિત ધર્મ જ કર્તવ્ય છે.

## टीङार्थ :

અને પરમાર્થથી મોક્ષ તેના ફળરૂપ જ = ધર્મના ફળરૂપ જ, જાણવો; અને જે કારણથી આમ છે એ કારણથી તેના અર્થે પણ = મોક્ષના અર્થે પણ, અપ્રમત્તે જિન વડે કહેવાયેલો ધર્મ જ = ચારિત્રધર્મ જ, કરવો જોઇએ. એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

"મોક્ષ પણ પરમાર્થથી ધર્મનું જ ફળ છે," એમ કહેવા દ્વારા ગ્રંથકારને એ જણાવવું છે કે, જયાં સુધી મોક્ષ પ્રાપ્ત ન થાય ત્યાં સુધી અપ્રમાદભાવથી સેવાયેલા ધર્મનું ફળ અભ્યુદય હોવા છતાં તે અભ્યુદયરૂપ ફળ આનુષંગિક છે, પરંતુ મુખ્ય ફળ તો મોક્ષ જ છે. આથી સંયમગ્રહણ કર્યા પછી આ ભવમાં પૂર્ણકક્ષાનો ધર્મ પ્રગટ ન થાય તો, પરભવમાં ઉત્તમ જન્મ અને અર્થ-કામાદિ ભોગસામગ્રી પ્રાપ્ત કરાવીને તે ધર્મ દરેક ભવમાં વિશેષ-વિશેષતર સેવીને મોક્ષરૂપ ફલમાં પર્યવસાન પામે છે. માટે મોક્ષના અર્થે પણ અપ્રમાદભાવથી ધર્મ જ કરવો જોઇએ. II ૭૦ II

## અવતરણિકા :

अन्यदप्युच्चार्य तिरस्कुर्वन्नाह-

## અવતરણિકાર્થ :

ગાથા-૫૫ માં પૂર્વપક્ષીએ કહેલ કે ધર્મ-અર્થ-કામ-મોક્ષ એ ચારેય પુરુષાર્થી નિજ-નિજ કાળમાં સેવવા જોઈએ. તે કથન દ્વારા અન્યનું પણ=ગાથા-૫૬ માં પૂર્વપક્ષે કહેલ કે અભુક્તભોગીને કૌતુક, કામસેવનની ઈચ્છા, સ્ત્રી પાસે ભોગની પ્રાર્થના આદિ દોષોની સંભાવના છે, અને અતીતવયવાળાને તે દોષો થતા નથી, એ કથનનું પણ, ઉચ્ચારણ કરીને, તિરસ્કાર કરતાં=િનરાકરણ કરતાં, પ્રથકાર કહે છે -

★ "अन्यदिष" માં 'अषि' થી એ કહેવું છે કે ગાથા-૫૫માં કરેલ કથનનો તો ઉચ્ચાર કરીને ગાથા-६9 થી ૭૦માં ૫રિહાર કર્યો જ, ૫રંતું ગાથા-૫૬માં કરેલ અન્ય કથનનો પણ ઉચ્ચાર કરીને પ્રસ્તુત ગાથામાં ૫રિહાર કરતાં કહે છે.

#### गाथा :

तहऽभुत्तभोगदोसा इच्चाइ जमुत्तमुत्तिमित्तिमिदं । इयरेसि उ दुद्वयरा सइमाईया जओ दोसा ॥ ७१॥

## अन्तज्ञार्थः

तहऽभृत्तभोगदोसा='અને અભુક્તભોગવાળાના દોષો' इच्चाइ=ઇત્યાદિ जं उत्तं=જે કહેવાયું, इदं= એ उत्तिमित्तम्=ઉક્તિમાત્ર છે=કથનમાત્ર છે; जओ=જે કારણથી इयरेसि उ=ઇતરોને=ભુક્તભોગીઓને, વળી दुद्वयरा=દુષ્ટતર એવા सइमाईया=સ્મૃત્યાદિ दोसा=દોષો થાય છે.

## भाशार्थ :

'અને અભુક્તભોગીઓને થતા દોષો' ઇત્થાદિ જે ગાથા-૫૬માં કહેવાયું, એ ક્શનમાત્ર છે; જે કારણથી ભુક્તભોગીઓને વળી સ્મૃત્યાદિ દુષ્ટતર દોષો શાય છે.

## ટીકા :

तथा अभुक्तभोगदोषा इत्यादि यदुक्तं पूर्वपक्षवादिना, उक्तिमात्रमिदं वचनमात्रमिदमित्यर्थः, किमित्यत आह-इतरेषां तु भुक्तभोगानां दुष्टतराः स्मृत्यादयो यतो दोषा इति गाथार्थः॥ ७१॥

🖈 ''स्मृत्यादि'' માં आदि પદથી - દુષ્ટતર કામાભિલાય, તેમ જ બીજી અનુચિત પ્રવૃત્તિઓનું ગ્રહણ કરવાનું છે.

## ટીકાર્થ:

"તથા અભુક્તભોગવાળાના દોષો" ઇત્યાદિ જે પૂર્વપક્ષવાદી વડે કહેવાયું, એ ઉક્તિમાત્ર છે=વચનમાત્ર છે. કયા કારણથી ? એથી કહે છે- જે કારણથી ઇતરોને=ભુક્તભોગવાળાઓને, વળી દુષ્ટતર એવા સ્મૃત્યાદિ દોષો થાય છે. એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

પૂર્વપક્ષીએ ગાથા-પદ માં કહેલ કે અભુક્તભોગી જીવોને કૌતુકાદિ દોષોની સંભાવના છે, માટે અતીતવયવાળાઓને જ દીક્ષા આપવી જોઇએ. તેને ગ્રંથકાર કહે છે કે, એ વચન કહેવામાત્ર છે અર્થાત્ અર્થ વગરનું છે; કેમ કે અતીતવયવાળા ભુક્તભોગીઓને પણ ભૂતકાળમાં સેવેલા ભોગોનું સ્મરણાદિ થવાથી કામેચ્છા થવાની સંભાવના રહે છે, અને આવા સ્મૃતિ વગેરે દુષ્ટતર દોષો ભુક્તભોગીઓને થઇ શકે; કેમ કે જેમણે ભોગો ભોગવ્યા નથી તેઓને ભોગોની સ્મૃત્યાદિ થંઇ શકે નહીં. માટે વસ્તુને વિચાર્યા વગર કેવલ યુક્તિથી તો સ્મૃતિ આદિ દોષો થવાની સંભાવના હોવાથી ભુક્તભોગીઓને દીક્ષા અપાય નહીં, પરંતુ અભુક્તભોગીઓને જ અપાય, એમ પણ કહી શકાય.

સ્મૃત્યાદિનું 'દુષ્ટતર' વિશેષણ મૂકવા દ્વારા એ કહેવું છે કે, અભુક્તભોગીઓને કૌતુકાદિ થાય તોપણ પૂર્વમાં ભોગોને નહીં ભોગવ્યા હોવાથી સ્મૃત્યાદિના અભાવે શમી પણ જાય, જ્યારે ભુક્તભોગીઓ તો સંયમ ગ્રહણ કર્યા પછી સંયમની ઉચિત ક્રિયાઓમાંથી ચિત્તસ્વાસ્થ્યરૂપ આનંદ મેળવી ન શકે તો, તેઓને ભૂતકાળમાં ભોગવેલા ભોગોનું સ્મરણ એવું તીવ્ર થાય કે જેથી સંયમજીવનમાં સ્થિર થવું પણ મુશ્કેલ બને; કેમ કે જીવ સુખનો અર્થી છે, માટે સંયમની ક્રિયાઓમાંથી જીવ સુખનો અનુભવ ન કરી શકે તો, તેને

ભૂતકાળમાં અનુભવેલ સુખનું સ્મરણ બળવાન બને તેથી ભુક્તભોગીઓને દીક્ષા આપવી વિશેષ રીતે જોખમી બને.

આનાથી બાળકને જ દીક્ષા અપાય કે યુવાનને જ દીક્ષા અપાય કે અતીતવયવાળાને જ દીક્ષા અપાય એવો કોઇ નિયમ નથી; પરંતુ પૂર્વમાં બતાવેલા દીક્ષાને યોગ્ય ગુજ્ઞો જેનામાં હોય, તેવા આઠ વર્ષથી માંડીને અત્યંત વૃદ્ધ ન હોય તેવા સર્વ જીવોને દીક્ષા આપવી જોઇએ, અન્યને નહીં. એ પ્રમાશે સ્થાપન થયું. II૭૧II

## अवतरशिङा :

स्वपक्षोपचयमाह -

## અવતરણિકાર્થ :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે ભુક્તભોગીઓને દુષ્ટતર એવા સ્મૃત્યાદિ દોષો થાય છે, અને તે દોષો થવાની સંભાવના બાલાદિ અભુક્તભોગીઓને ઓછી છે, તે રૂપ સ્વપક્ષની પુષ્ટિ માટે ગ્રંથકાર ઉપચયને કહે છે-ગાથા :

# इयरेसि बालभावप्पभिइं जिणवयणभाविअमईणं । अणभिण्णाण य पायं विसएसु न हुंति ते दोसा ॥७२॥

## અન્વચાર્થ:

बालभावप्यभिइं जिणवयणभाविअमईणं = બાલભાવથી આરંભીને જિનવચનથી ભાવિતમતિવાળા विसएसु य == અને વિષયોમાં अणभिण्णाण = અનભિજ્ઞ એવા इयरेसिं = ઇતરોને = અભુક્તભોગીઓને, पायं ते दोसा न हुंति == પ્રાયઃ તે = કૌતુકાદિ, દોષો થતા નથી.

## आथार्थ :

બાલભાવથી માંડીને જિનવચનથી ભાવિત થથેલી મતિવાળા અને વિષયોમાં અનભિજ્ઞ એવા અભુક્તભોગીઓને પ્રાયઃ કૌતુકાદિ દોષો થતા નથી.

## ટીકા :

इतरेषां=अभुक्तभोगानां, बालभावप्रभृति=बाल्यादारभ्य, जिनवचनभावित मतीनां सतां वैराग्य-सम्भवात् अनिभज्ञानां च विषयसुखस्य प्रायो न भवन्ति ते दोषाः कौतुकादय इति गाथार्थः॥ ७२॥ टीकार्थः

બાલભાવથી માંડીને = બાલપણાથી આરંભીને, જિનવચનથી ભાવિતમતિવાળા છતા અને વિષય-સુખના અનિભજ્ઞ = નહીં જાણનારા, એવા ઇતરોને = અભુક્તભોગવાળાઓને, વૈરાગ્યનો સંભવ હોવાથી પ્રાયઃ તે = કૌતુકાદિ, દોષો થતા નથી. એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

## भावार्थ :

બાલપણાથી માંડીને જિનવચનથી ભાવિતમતિવાળા અભુક્તભોગીઓને વૈરાગ્યનો સંભવ હોવાથી અને આ ભવમાં ભોગો ભોગવ્યા નહીં હોવાને કારણે પ્રાયઃ કરીને કૌતુકાદિ દોષો થતા નથી.

અહીં 'प्रायः' શબ્દથી એ કહેવું છે કે જિનવચનથી ભાવિત હોવા છતાં ક્વચિત્ બલવાન કર્મનો ઉદય થાય કે બલવાન નિમિત્ત પ્રાપ્ત થાય તો, અભુક્તભોગીઓને પણ કૌતુકાદિ દોષો થઇ શકે છે; તોપણ જેણે બાલ્યકાળથી સંયમગ્રહણ કરેલ છે, દીક્ષા લીધા પછી જિનવચનનો નિત્ય અભ્યાસ કરવાથી જેની મતિ ભગવાનના વચનથી ભાવિત થયેલી છે, અને ભાવિતમતિ હોવાને કારણે સંસારના સ્વરૂપને જે સારી રીતે જોઇ શકે છે, અને આ ભવમાં પણ પૂર્વે જેણે વિષયોનું સેવન કર્યું નથી, તેવા જીવને વિષયસેવનના સંસ્કારો નહીં હોવાના કારણે ભોગો તરફ ચિત્ત જાય તેવી શક્યતા નહિવત્ હોય છે. તેથી અતીતવયવાળા જીવો કરતાં બાલભાવવાળા જીવોને દીક્ષા આપવી વધારે ઉચિત છે. II ૭૨ II

#### अवतरशिक्षाः

उपसंहरन्नाह -

## અવતરશિકાર્થ :

ગાથા-૩૨ થી ૩૭ માં દીક્ષાયોગ્ય જીવોના ગુક્ષો બતાવ્યા, ત્યારપછી ગાથા-૫૦ માં દીક્ષા ગ્રહક્ષ કરવા માટે યોગ્ય વય બતાવી, ત્યારપછી વયના વિષયમાં ગાથા-૫૧ થી ૫૬ માં અન્યમતના અભિપ્રાયો બતાવીને તે સર્વનું ગાથા-૫૭ થી ૭૨ માં નિરાકરક્ષ કર્યું, હવે તે સર્વનો ઉપસંહાર કરતાં ગ્રંથકાર કહે છે-

#### ગાથા :

तम्हा उ सिद्धमेअं जहण्णओ भणियवयजुआ जोग्गा । उक्कोस अणवगल्लो भयणा संथारसामण्णे ॥७३॥

#### અન્વગાર્થ:

तम्हा=ते કારણથી एअं=आ=હવે કહે છે એ, सिद्धं सिद्ध થયું. जहण्णओ=જધન્યથી भणियवयजुआ =लिशितवयथी युक्त=ગાथा-૫૦ માં કહેવાયેલ આઠ વર્ષની ઉંમરવાળા જીવો, जोग्गा=યોગ્ય છે. (અને) उक्कोस=ઉત્કૃષ્ટથી अणवगल्लो=અનવકલ્પ=અત્યંત વૃદ્ધ ન હોય તેવો જીવ, (યોગ્ય) છે. संधारसामण्णे= સંસ્તારકસંબંધી શ્રમણપણામાં भयणा=ભજના છે=વિકલ્પ છે.

★ '૩' પાદપૂર્તિ માટે છે.

#### भाशार्थ :

તે કારણથી એ સિદ્ધ થયું કે જઘન્યથી આઠ વર્ષની વચવાળા અને ઉત્કૃષ્ટથી અનત્યન્ત વૃદ્ધ જીવો પ્રવ્રજ્યાને યોગ્ય છે અને કયારેક ભાવિતમતિવાળો અત્યંત વૃદ્ધ જીવ પણ સંસ્તારક શ્રમણ કરાય છે.

#### ટીકા :

यस्मादेवं तस्मात्सिद्धमेतत्, जधन्यतो भणितवयोयुक्ताः=अष्टवर्षा योग्या प्रव्रज्यायाः, उत्कृष्टतोऽनवकल्पो योग्यः, अवकल्पमधिकृत्याह-भजना संस्तारकश्रामण्ये, कदाचिद्धावितमतिरवकल्पोऽपि संस्तारकः श्रमणः क्रियत इति गाथार्थः॥ ७३॥

## ટીકાર્થ:

જે કારણથી આમ છે = ગાથા-પર થી ૭૩માં બતાવ્યું એમ છે, તે કારણથી આ સિદ્ધ થયું. જઘન્યથી ભષ્રિતવયથી યુક્તો = આઠ વર્ષવાળાઓ, પ્રવ્રજયાને યોગ્ય છે, ઉત્કૃષ્ટથી અનવકલ્પ=અત્યંત વૃદ્ધ ન હોય તેવો જીવ, યોગ્ય છે.

અવકલ્પને અધિકરીને=અત્યંત વૃદ્ધ જીવને આશ્રયીને, કહે છે- સંસ્તારકસંબંધી શ્રામણ્યમાં ભજના છે. તે ભજના સ્પષ્ટ કરે છે- ક્યારેક ભાવિત છે મતિ જેની એવો અવકલ્પ પણ=અત્યંત વૃદ્ધ પણ, સંસ્તારક શ્રમણ કરાય છે. એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

ગાથા-પર થી પક માં પરના અભિપ્રાયનું ઉદ્દ્ભાવન કરીને તેનું ગાથા-પ૭ થી ૭૨ માં નિરાકરણ કર્યું. તેથી એ સિદ્ધ થયું કે જઘન્યથી આઠ વર્ષની વયવાળા જીવો અને ઉત્કૃષ્ટથી અત્યન્ત વૃદ્ધ ન હોય તેવા જીવો દીક્ષાને યોગ્ય છે. વળી ભાવિતમતિવાળા એવા અત્યંત વૃદ્ધને પણ ક્યારેક સંથારામાં દીક્ષા અપાય છે, પરંતુ તે સિવાય અત્યંત વૃદ્ધને દીક્ષા આપવાનો નિષેધ છે.

## વિશેષાર્થ :

સંસારમાં ચિત્રપ્રકારની પ્રકૃતિવાળા જીવો હોય છે. તેથી ગુણસંપન્ન પણ જીવને ક્યારેક વયને કારણે કામાદિ વિકારો થવાની સંભાવના રહે છે. માટે બાલ્યકાળમાં યોગ્ય દેખાતા પણ જીવને યુવાનીમાં વિકારો થઇ શકે છે, માટે બાલ્યકાળમાં દીક્ષા લેનાર જીવ યુવાનીમાંથી દોષો વગર પસાર થઇ શકશે કે નહીં ? તેની પણ વિચારણા દીક્ષા આપતાં પહેલાં ગુરુ માટે કરવી આવશ્યક છે; કેમ કે પૂર્વપક્ષીનું કથન સર્વથા અસંગત નથી, પરંતુ કોઇક નયની દર્ષિથી સંગત છે; છતાં પૂર્વપક્ષી પોતાની વાતને એકાંતે વ્યાપક બનાવીને અતીતવયવાળાને જ દીક્ષાના અધિકારી કહે છે, તે ઉચિત નથી.

આમ, બાલ્યકાળમાં દીક્ષા લેનાર વ્યક્તિની યૌવનકાળમાં પણ સંયમનિર્વાહ કરવાની વિશેષ યોગ્યતા હોય અને તે સત્શાસ્ત્રોનો અભ્યાસ કરીને ભાવિતમતિવાળો બનશે તેમ જણાતું હોય, તો બાલને દીક્ષા આપવી ઉચિત છે; અને સંસારથી વિરક્ત થયેલા અતીતવયવાળાને પણ વારંવાર વિકારો સતાવતા હોય અને સંયમ લીધા પછી પણ તેને ભોગવેલા ભોગોની સ્મૃતિ વગેરે દોષો થાય તેમ જણાતું હોય તો, તેવા ભુક્તભોગીને પણ દીક્ષા આપવી વિચારણીય છે.

વળી, કોઇક જીવ બાલ્યવયમાં દીક્ષા ગ્રહણ કરી હોય તો સંયમમાં સારી રીતે સ્થિર થઇ શકે તેવો હોય, તો કોઇક જીવ અતીતવયમાં દીક્ષા ગ્રહણ કરી હોય તો સંયમ સારું પાળી શકે તેવો હોય; માટે ચિત્ર પ્રકારના કર્મોવાળા જીવોના વયને આશ્રયીને અનેક વિકલ્પો થઇ શકે છે; અને તે વિકલ્પો ઉચિત રીતે જોડવામાં આવે તો દીક્ષા તેના લેનારના હિતનું કારણ બને. પરંતુ દીક્ષા માત્ર ભુક્તભોગીને અપાય, અથવા દીક્ષા બાલને આપવામાં વિશેષ લાભ છે, તેવો કોઈપણ પ્રકારનો એકાંત ગ્રહણ કરવામાં આવે તો તે દીક્ષા દોષરૂપ પણ બની શકે છે. II ૭૩ II

#### आधाः :

# अण्णे गिहासमं चिय बिंति पहाणं ति मंदबुद्धीया । जं उवजीवंति तयं नियमा सब्वेऽवि आसमिणो ॥ ७४॥

## અન્વચાર્થ :

मंदबुद्धीया अण्णे=મંદબુદ્ધિવાળા અન્યો गिहासमं चिय=ગૃહાશ્રમ જ पहाणं=પ્રધાન છે, ति=એ પ્રમાણે, बिति=કહે છે; जं=જે કારણથી सव्वेऽवि आसमिणो=સર્વ પણ આશ્રમીઓ=સાધુઓ, नियमा= નિયમથી तयं उवजीवंति=तेना ઉપર જીવે છે=ગૃહસ્થ ઉપર જીવે છે.

## ગાશાર્થ :

મંદબુદ્ધિવાળા અન્ય વાદીઓ ગૃહાશ્રમ જ પ્રધાન છે, એ પ્રમાણે કહે છે; જે કારણથી સર્વ પણ લિંગીઓ નિયમથી ગૃહસ્થની ઉપર જીવે છે.

## शिक्षा :

अन्ये वादिनो गृहाश्रममेव=गृहस्थत्वमेव, बुवते प्रधानमिति=अभिदधति श्लाघ्यतरमिति, मन्दबुद्धयः =अल्पमतय इति, उपपत्तिं चाभिदधति, यद्=यस्मात् उपजीवन्ति तकं=गृहस्थं अन्नलाभादिना नियमात् =नियमेन सर्वेऽप्याश्रमिणो=लिङ्गिन इति गाथार्थः ॥७४॥

## ટીકાર્થ:

મંદબુદ્ધિવાળા=અલ્પમતિવાળા, અન્ય વાદીઓ ગૃહાશ્રમ જ=ગૃહસ્થપણું જ, પ્રધાન છે એ પ્રમાણે બોલે છે=શ્લાઘ્યતર છે એ પ્રમાણે કહે છે, અને ઉપપત્તિને કહે છે=યુક્તિ આપે છે-

જે કારણથી સર્વ પણ આશ્રમવાળાઓ=લિંગીઓ, અંત્રનો લાભ વગેરે દ્વારા નિયમથી=નિયમ વડે, તેના ઉપર જીવે છે≃ગૃહસ્થ ઉપર જીવે છે. એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

વળી મંદબુદ્ધિવાળા એવા અન્ય વાદીઓ કહે છે કે સંયમજીવન કરતાં ગૃહસ્થજીવન વધારે પ્રશંસાપાત્ર છે; કેમ કે ગૃહસ્થો પાસેથી જ સંયમીઓને અન્ન વગેરે પ્રાપ્ત થાય છે. તેથી સર્વ પણ સાધુઓ ગૃહસ્થો ઉપર જીવે છે, માટે સંયમજીવન કરતાં ગૃહાશ્રમ વધારે શ્રેષ્ઠ છે. **!!૭૪!!** 

## અવતરશિકા :

अत्रोत्तरमाह -

## અવતરણિકાર્થ:

અહીં=મંદબુદ્ધિવાળા વાદીઓ યુક્તિથી ગૃહાશ્રમને સંયમજીવન કરતાં પ્રધાન કહે છે એમાં, ગ્રંથકાર ઉત્તરને કહે છે -

#### आथा :

# उपजीवणाकयं जइ पाहण्णं तो तओ पहाणयरा । हलकरिसगपुढवाई जं उवजीवंति ते तेऽवि ॥ ७५॥

## અન્વયાર્થ :

जड़=જો उपजीवणाकयं=ઉપજીવનાકૃત पाहण्णं=પ્રાધાન્ય છે, तो=તો तओ=તેનાથી=ગૃહાશ્રમથી, हलकित्सगपुढवाई=હળ, ખેડૂત, પૃથિવી આદિ पहाणयरा=પ્રધાનતર છે; जं=જે કારણથી तेऽवि=તેઓ પણ=ગૃહસ્થો પણ, ते उवजीवंति=તેઓની ઉપર જીવે છે = હળાદિ ઉપર જીવે છે.

## भागार्थ :

જો ઉપજીવનાકૃત પ્રાદ્યાન્ય હોય, તો ગૃહાશ્રમથી હળ, ખેડૂત, પૃથિવી આદિ પ્રધાનતર છે; જે કારણથી ગૃહસ્થો પણ હળાદિની ઉપર જીવે છે.

## ः ।स्टि

उपजीवनाकृतं यदि प्राधान्यं=उपजीव्यं प्रधानमुपजीवकस्त्वप्रधानमित्याश्रीयते, तो इति ततः = तस्मात् तत इति गृहाश्रमात् प्रधानतराः=श्लाघ्यतराः हलकर्षकपृथिव्यादयः पदार्था इति, आदिशब्दाज्जलपरिग्रहः, किमित्यत्राह-यद्=यस्मात् उपजीवन्ति तेश्यो धान्यलाभेन तान्=हलादीन् तेऽपि=गृहस्था अपीति गाथार्थः ॥ ७५॥

## ટીકાર્થ:

उपजीवनाकृतं ....... आश्रीयते જો ઉપજીવનાકૃત પ્રાધાન્ય છે. તે સ્પષ્ટ કરે છે- ઉપજીવ્ય પ્રધાન છે વળી ઉપજીવક અપ્રધાન છે, એ પ્રમાણે આશ્રય કરાય છે. અર્થાત્ જિવાડનાર મુખ્ય છે અને જીવનાર ગૌણ છે, એ પ્રમાણે સ્વીકારાય છે.

तो ........... परिग्रहः તો તેનાથી=ગૃહાશ્રમથી, હળ, કર્ષક=ખેડૂત, પૃથિવી આદિ પદાર્થી પ્રધાનતર છે=શ્લાઘ્યતર છે. आदि શબ્દથી જલનો પરિગ્રહ છે.

किमित्यत्राह – ગૃહાશ્રમથી હળાદિ કયા કારણથી પ્રધાનતર છે ? એ પ્રકારની શંકામાં કહે છે -

यद् ...... गाथार्थ: જે કારણથી તેઓથી=હળાદિથી, ધાન્યના લાભ વડે=ધાન્યની પ્રાપ્તિ થવા વડે, તેઓ પણ=ગૃહસ્થો પણ, તેઓની ઉપર જીવે છે=હળાદિ ઉપર જીવે છે. એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

- (૧) ગૃહસ્થો દ્વારા અપાયેલ અન્નાદિથી સાધુઓની થતી જીવનનિર્વાહની ક્રિયાને ઉપજીવના કહેવાય.
- (૨) સાધુઓને અન્નાદિના દાન દ્વારા જિવાડનાર હોવાથી ગૃહસ્થ<mark>ો ઉપજીવ્ય</mark> કહેવાય.
- (૩) ગૃહસ્થો ઉપર જીવતા હોવાથી સાધુઓ <mark>ઉપજીવક</mark> કહેવાય.

## भावार्थ :

ગૃહસ્થો પર જીવતા હોવાથી સાધુ ઉપજીવક છે, અને સાધુને જીવનનિર્વાહની સામગ્રી ગૃહસ્થો પૂરી પાડે છે, આથી જીવનનિર્વાહની સામગ્રી આપવારૂપ ઉપજીવનાકૃત પ્રાધાન્ય ઉપજીવ્ય એવા ગૃહસ્થોને છે, એ પ્રમાણે પૂર્વપક્ષી માને છે. તેને ગ્રંથકાર કહે છે કે ખેડૂત હળ દ્વારા પૃથિવી ખેડે છે અને તે પૃથિવી ખેડવામાં પાણીની આવશ્યકતા છે. તેથી હળાદિ ચાર પદાર્થો ગૃહસ્થને ધાન્યની પ્રાપ્તિ કરાવે છે, માટે ગૃહસ્થ પણ આ ચાર પદાર્થો પર જીવતા હોવાથી ગૃહસ્થ કરતાં આ ચારેય પદાર્થો વધારે પ્રશંસાપાત્ર થશે.

આમ, ગૃહસ્થો સાધુને અન્નાદિ આપતા હોવાથી સાધુ કરતાં ગૃહાશ્રમ શ્રેષ્ઠ માનીએ તો ગૃહસ્થને હળાદિ ચાર પદાર્થી ધાન્ય આપતા હોવાથી ગૃહસ્થ કરતાં હળાદિ શ્રેષ્ઠતર માનવા પડે. II ૭૫ II

## भाशा :

# सिअ णो ते उवगारं करेमु एतेसि धम्मनिरयाणं । एवं मन्नंति तओ कह पाहण्णं हवइ तेसि ? ॥ ७६॥

## अन्तरार्थ :

सिअ=કદાચ (પૂર્વપક્ષી આશંકા કરે કે) धम्मनिरयाणं एतेसि='ધર્મનિરત એવા આમનો=ગૃહસ્થોનો, डवगारं=ઉપકાર करेमु=અમે કરીએ છીએ', एवं=એ પ્રમાણે ते=તેઓ=હળાદિ, णो मन्नति=मानता નથી. तओ=ते કારણથી तेसिं=तेઓનું=હળાદિનું, पाहण्णं=પ્રાધાન્ય कह हवइ?=કેવી રીતે થાય ?

## आधार्घ :

કદાચ પૂર્વપક્ષી આશંકા કરે કે 'ધર્મમાં રક્ત એવા ગૃહસ્થોનો અમે ઉપકાર કરીએ છીએ', એ પ્રમાણે હળાદિ જાણતા નથી, તે કારણથી હળાદિનું પ્રાધાન્ય કેવી રીતે થાય ?

## ટીકા :

स्यात् इत्याशङ्कायाम्, अथैवं मन्यसे-नो ते हलादय एवं मन्यन्त इति योगः, मन्यन्ते=जानन्ति, कथं न मन्यन्ते ? इत्याह-उपकारं कुम्मों धान्यप्रदानेन एतेषां धर्म्मनिरतानां गृहस्थानामिति, यतश्चैवं ततः कथं प्राधान्यं भवति तेषां=हलादीनामिति ? नैव प्राधान्यं, तथा मननाभावादिति गाथार्थः॥ ७६॥

## ટીકાર્થ:

स्यात् એ પ્રકારનું પદ આશંકામાં છે. ગ્રંથકાર પૂર્વપક્ષીને કહે છે- હવે તું આ પ્રમાણે માને છે, શું ? તે

બતાવે છે- તે હલાદિ આ રીતે માનતા નથી = જાજ્ઞતા નથી. કઈ રીતે જાજ્ઞતા નથી ? એથી કહે છે-"ધાન્યના પ્રદાન દ્વારા અમે ધર્મમાં નિરત એવા આમના = ગૃહસ્થોના, ઉપકારને કરીએ છીએ," એ પ્રમાશે માનતા નથી. અને જે કારજ્ઞથી આમ છે, તે કારજ્ઞથી તેઓનું = હળાદિનું, પ્રાધાન્ય કેવી રીતે થાય ? અર્થાત્ પ્રાધાન્ય ન જ થાય; કેમ કે હળાદિમાં તે પ્રકારના = ગૃહસ્થો કરી શકે છે તે પ્રકારના, મનનનો અભાવ છે. એ પ્રમાજ઼ે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

પૂર્વગાથામાં ગ્રંથકારે જવાબ આપ્યો કે સંયતોને અન્ન વગેરે આપતા હોવાથી સંયતો કરતાં ગૃહસ્થો વધારે પ્રશંસનીય છે, તેમ માનીએ તો, ગૃહસ્થોને જિવાડનાર હળ, ખેડૂત, પૃથ્વી, પાણી છે, માટે ગૃહસ્થો કરતાં વધારે પ્રશંસનીય તે હલાદિ થશે. ત્યાં ગ્રંથકાર વાદીને કહે છે કે તું કદાચ અહીં એમ કહે કે હળ, ખેડૂત વગેરે એમ જાણતા નથી કે 'ધર્મનિરત એવા ગૃહસ્થોનો અમે ઉપકાર કરીએ છીએ', તેથી ગૃહસ્થો કરતાં હળ, ખેડૂત આદિ કેવી રીતે પ્રધાન બને ? અર્થાત્ ન જ બને. ॥૭૬॥

## अवतरशिक्षः :

अत्रोत्तरमाह -

## અવતરણિકાર્થ:

અહીં=પૂર્વગાથામાં ગ્રંથકારે ઉદ્દભાવન કરેલી પૂર્વપક્ષીની શંકામાં, ગ્રંથકાર ઉત્તરને કહે છે-

#### आथा :

ते चेव तेहिं अहिआ किरियाए मंनिएण कि इत्थ?। णाणाइविरहिआ अह इअ तेसिं होड पाहण्णं ॥ ७७ ॥

#### अन्वयार्थ :

किरियाए=કિયા વડે ते चेव=તેઓ જ=હળાદિ જ, तेहिं अहिआ=તેઓથી=ગૃહસ્થોથી, અધિક છે इत्य=અહીં=સાધુઓ કરતાં ગૃહસ્થોને શ્લાઘ્યતર કહીએ તો ગૃહસ્થો કરતાં હળાદિને શ્લાઘ્યતર કહેવાની આવેલી આપત્તિમાં, मंनिएण कि=मुनित વડે શું ?=મનન કરે છે એ પ્રકારના દેશાંત વડે શું ? अह=હવે (હળાદિ) णाणाइविरहिआ=જ્ઞાનાદિથી વિરહિત છે, (એમ તું માને તો) इअ=એ રીતે तेसिं=તેઓનું= જ્ઞાનાદિનું, पाहण्णं होइं=પ્રધાનપશું થાય છે.

## ગાશાર્થ:

ક્રિયા વડે હળાદિ જ ગૃહસ્થોથી અધિક છે, તેથી સાધુઓ કરતાં દાન આપનાર ગૃહસ્થોને શ્લાઘ્યતર કહીએ તો ગૃહસ્થો કરતાં હળાદિને શ્લાઘ્યતર કહેવાની આવેલી આપત્તિમાં પૂર્વપક્ષીએ કહેલ કે 'હળાદિ મનન કરતાં નથી માટે તેઓનું પ્રાધાન્ય નથી' એ પ્રકારના દેષ્ટાંત વડે શું ? અર્થાત્ એવું દેષ્ટાંત નિર્ચક છે. હવે अથથી ગ્રંથકાર કહે છે કે હળાદિ જ્ઞાનાદિથી વિરહિત છે, એમ તું માનતો હોય તો એ રીતે તો જ્ઞાનાદિનું પ્રધાનપણું થાય છે.

## ટીકા :

ते एव हलादय: तेभ्यो =गृहस्थेभ्य:, अधिका: क्रियया=प्रधाना: करणेनैव, यतस्तेभ्यो धान्यादिला-भतस्ते उपजीव्यन्ते गृहस्थै:, अतो मुनितेनज्ञातेन किमत्र? क्रियाया एव प्राधान्ये सित, ज्ञानादिविरिहता: अथ ते हलादय इति मन्यसे ? एतदाशङ् क्याह-इति=एवं एतेषां=ज्ञानादीनां भवति प्राधान्यं, नोपजीव्यत्वस्थेति गाथार्थ: ॥७७॥

## ટીકાર્થ:

ते एव ....... गृहस्थै: તેઓ જ = હળાદિ જ, તેઓથી = ગૃહસ્થોથી, ક્રિયા વડે અધિક છે = કરણ વડે જ પ્રધાન છે, જે કારણથી તેઓથી = હળાદિથી, ધાન્યાદિનો લાભ થતો હોવાને કારણે ગૃહસ્થો વડે તેઓ=હળાદિઓ, ઉપર જિવાય છે.

अतो ........ सित આથી ક્રિયાનું જ પ્રાધાન્ય હોતે છતે, અહીં=ગૃહસ્થો કરતાં હળાદિ પ્રધાન નથી એ પ્રકારના સ્થાપનમાં, મુનિત એવા જ્ઞાત વડે શું ?≕"હું ગૃહસ્થો પર ઉપકાર કરું છું એ પ્રકારનું હળાદિ મનન કરતાં નથી" એ દેશાંત વડે શું ? અર્થાત્ ક્રિયાનું પ્રાધાન્ય હોય તો ગાથા-૭૬ માં પૂર્વપક્ષીએ આપેલા દેશાંતથી હળાદિ કરતાં ગૃહસ્થો પ્રધાન થઈ શકે નહીં.

ज्ञानादि ...... एतदाशङ्क्याह- अथ થી બ્રંથકાર પૂર્વપક્ષીને કહે છે કે તે હળાદિ જ્ઞાનાદિથી વિરહિત છે, માટે હળાદિ ગૃહસ્થો કરતાં પ્રધાન નથી. એ પ્રમાણે તું માને છે ? એની આશંકા કરીને કહે છે-

इति ....... गाथार्थ: આ રીતે≕હળાદિ જ્ઞાનાદિથી રહિત હોવાથી ગૃહસ્થોથી પ્રધાન નથી એ રીતે, આમનું≔જ્ઞાનાદિનું, પ્રાધાન્ય થાય છે, ઉપજીવ્યત્વનું નહીં=સાધુઓના ઉપજીવ્ય એવા ગૃહસ્થપણાનું નહીં. એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

- \* પ્રસ્તુત ગાંથાની ટીકામાં 'गृहस्थैः ते उपजीव्यन्ते'= ગૃહસ્થો વડે તેઓ ઉપર જિવાય છે, એ વાક્ય કર્મણિપ્રયોગમાં છે, આથી કર્મ પ્રથમા વિભક્તિમાં છે અને કર્તા તૃતીયા વિભક્તિમાં છે. વળી ગાંથા-૭૫ ની ટીકામાં 'गृहस्था अपि तान् उपजीवन्ति'= ગૃહસ્થો પણ તેઓની ઉપર જીવે છે, એ વાક્ય કર્તરિપ્રયોગમાં છે. આથી કર્તા પ્રથમા વિભક્તિમાં છે અને કર્મ દ્વિતીયા વિભક્તિમાં છે.
- ★ "જ્ઞાનાવિવિવिત્તા:" માં આવિ પદથી સાધુઓને સંચમમાં ઉપકારક થવાનો અધ્યવસાય ગ્રહણ કરવાનો છે, અને 'જ્ઞાન' શબ્દથી સાધુઓ સંચમની સાધના કરે છે તે શ્રેષ્ઠ છે, માટે સાધુઓ ભક્તિપાત્ર છે; અને સાધુઓની ભક્તિ કરી ધર્મપરાયણ થવું જોઇએ, એ પ્રકારનો બોધ ગ્રહણ કરવાનો છે. આથી હળ, પૃથ્વી અને પાણી જડ હોવા છતાં હળાદિમાં આવિ પદથી પ્રાપ્ત એવો ખેડૂત જડ નથી, તોપણ આવું જ્ઞાન કે સંચમમાં ઉપકારક થવાનો અધ્યવસાય ખેડૂતમાં નથી, માટે હળાદિની જેમ ખેડૂતને પણ શ્રેષ્ઠ કહી શકાશે નહીં; જ્યારે ગૃહસ્થોમાં આવું જ્ઞાન અને આવો શુભ અધ્યવસાય છે, માટે ગૃહસ્થોને સાધુઓ કરતાં શ્રેષ્ઠ કહી શકાશે, એ પ્રકારનો પૂર્વપક્ષનો આશય છે.

★ 'नोपजीव्यत्वस्य' માં 'ઉપજીવ્ય' શબ્દથી સાધુને ઉપજિવાડનાર ગૃહસ્થ પ્રાપ્ત થાય અને त्व પ્રત્થય લગાડવાથી ઉપજીવ્યનો ભાવ = ઉપજીવનક્રિયા, ગ્રહણ કરવાની છે. તેથી ગ્રંથકારને એ કહેવું છે કે તમે જ્ઞાનાદિનું પ્રાધાન્ય સ્વીકારશો તો, ઉપજીવનની ક્રિયાનું પ્રાધાન્ય થશે નહીં.

#### ભાવાર્થ:

મંદબુદ્ધિવાળા અન્ય વાદીઓ, સાધુઓને જિવાડનાર એવા ગૃહસ્થોને સાધુ કરતાં શ્રેષ્ઠ માને છે, અને તેમાં તેઓ યુક્તિ આપે છે કે આહારાદિ દ્વારા ગૃહસ્થો સાધુઓને જિવાડે છે, જેથી સાધુઓ સંયમની આરાધના કરી શકે છે, માટે સાધુઓ કરતાં ગૃહસ્થો વધારે શ્રેષ્ઠ છે. તેને ગ્રંથકારે ગાથા-૭૫ માં કહ્યું કે જો પૂર્વપક્ષી આ પ્રમાણે ઉપજીવનાકૃત પ્રાધાન્ય માનતા હોય તો ગૃહસ્થો કરતાં પણ શ્રેષ્ઠ હળ, ખેડૂત આદિ ને માનવા જોઇએ. તેનું સમાધાન કરવા ગાથા-૭૬ માં પૂર્વપક્ષી કહે છે કે હળ, ખેડૂત આદિ "ધર્મમાં નિરત એવા ગૃહસ્થોનો અમે ઉપકાર કરીએ છીએ" એમ જાણતા નથી, માટે હળાદિ પ્રધાન નથી. તેને ગ્રંથકાર કહે છે કે દાન આપવાની ક્રિયાને કારણે જો સાધુ કરતાં ગૃહસ્થ પ્રધાન હોય, તો હળાદિ "હું આમને ઉપકાર કરું છું" એ પ્રકારે વિચાર કરતા નથી, માટે ગૃહસ્થો કરતાં પ્રધાન નથી, એ પ્રકારના દેશંતથી શું ? કેમ કે તે પ્રકારનો વિચાર કરતા હોવાથી ગૃહસ્થોની પ્રધાનતા થતી નથી, પરંતુ આપવાની ક્રિયાથી ગૃહસ્થોની પ્રધાનતા થાય છે. આથી જેમ ગૃહસ્થો સાધુઓને અન્નાદિ આપવાની ક્રિયા કરે છે, તેમ ગૃહસ્થોને ધાન્યાદિ આપવાની ક્રિયા હળાદિ કરે છે, તેથી હળાદિ કરતાં ગૃહસ્થો પ્રધાન નથી.

આ રીતે પૂર્વપક્ષીના દેશતથી જયારે સાધુ કરતાં ગૃહસ્થો શ્રેષ્ઠ સિદ્ધ થયા નહીં, ત્યારે પૂર્વપક્ષી એમ કહે છે કે હળાદિમાં જ્ઞાનાદિ ભાવો નથી, માટે ગૃહસ્થ કરતાં હલાદિનું પ્રાધાન્ય ન થઇ શકે; અને ગૃહસ્થોમાં જ્ઞાનાદિ ભાવો છે માટે સાધુ કરતાં ગૃહસ્થો પ્રધાન થઇ શકે; તેને ગ્રંથકાર કહે છે કે જ્ઞાનાદિની પ્રધાનતા સ્વીકારવાથી પૂર્વપક્ષીની વાત સિદ્ધ થઇ શકતી નથી, અને તેનું કારણ આગળની ગાથામાં બતાવે છે. !!૭૭!!

## અવતરણિકા :

ततः किमिति चेत् उच्यते-

## અવતરણિકાર્થ :

પૂર્વગાથામાં પૂર્વપક્ષીએ સ્થાપન કર્યું કે હળાદિ જ્ઞાનાદિથી વિરહિત છે અને ગૃહસ્થો જ્ઞાનાદિથી યુક્ત છે, માટે હળાદિનું પ્રાધાન્ય નથી, પરંતુ ગૃહસ્થોનું પ્રાધાન્ય છે. ત્યાં પ્રંથકારે કહ્યું કે હળાદિ કરતાં ગૃહસ્થોને શ્રેષ્ઠ સ્વીકારવામાં જ્ઞાનાદિનું પ્રાધાન્ય થશે, પરંતુ ઉપજીવનક્રિયાનું નહીં. માટે તેનાથી શું? એમ કહીને જ્ઞાનાદિનું પ્રાધાન્ય સ્વીકારવાથી હળાદિનું પ્રાધાન્ય સિદ્ધ થશે નહીં અને સાધુ કરતાં ગૃહસ્થોનું પ્રાધાન્ય સિદ્ધ થઈ શકશે, એ પ્રમાણે જો પૂર્વપક્ષી કહે તો, તેને કહેવાય છે અર્થાત્ ગ્રંથકાર વડે ઉત્તર અપાય છે-

#### ગાથા :

ताणि य जईण जम्हा हुंति विसुद्धाणि तेण तेसि तु । तं जुत्तं आरंभो अ होइ जं पावहेउ त्ति ॥७८॥

#### अन्त्रवार्धः

जम्हा= જે કારણથી जईण=યતિઓના ताणि=તેઓ=જ્ઞાનાદિ, विसुद्धाणि हुंति=વિશુદ્ધ હોય છે, तेण=ते કારણથી तेसिं तु=તેઓનું જ=યતિઓનું જ, तं=ते=પ્રાધાન્ય, जुत्तं=યુક્ત છે, (ગૃહસ્થોનું પ્રાધાન્ય યુક્ત કેમ નથી? તેમાં અન્ય યુક્તિ બતાવે છે-) जं अ=અને જે કારણથી आरंभो पावहेउ=આરભ પાપનો હેતુ होइ=છે, त्ति=એથી કરીને (પણ સાધુઓનું જ પ્રાધાન્ય યોગ્ય છે.)

#### आधार्धः

જે કારણથી યતિઓનાં જ્ઞાનાદિ વિશુદ્ધ હોય છે, તે કારણથી યતિઓનું જ પ્રાધાન્ય યુક્ત છે. ગૃહસ્થોનું પ્રાધાન્ય કેમ યુક્ત નથી ? તેમાં અન્ય યુક્તિ બતાવે છે કે, જે કારણથી આરંભ પાપનો હેતુ છે, એથી કરીને પણ સાધુઓનું જ પ્રાધાન્ય યોગ્ય છે.

#### शक्षाः

तानि च ज्ञानादीनि यतीनां=प्रव्रजितानां यस्माद् भवन्ति विशुद्धानि=निर्मलानि, तेन हेतुना तेषामेव यतीनां तत्=प्राधान्यं युक्तं, आरम्भश्च भवति यद्=यस्मात् पापहेतु:, इति=अतोऽपि तन्निवृत्तत्वात्तेषामेव प्राधान्यं युक्तमिति गाथार्थः ॥ ७८ ॥

## ટીકાર્થ:

અને જે કારણથી તેઓ=જ્ઞાનાદિ, યતિઓના=પ્રવ્રજિતોના=પ્રવ્રજયા ગ્રહણ કરેલ સાધુઓના, વિશુદ્ધ =િર્મલ, હોય છે; તે હેતુથી=તે કારણથી, તેઓનું જ=યતિઓનું જ, તે=પ્રધાનપશું, યુક્ત છે. અને જે કારણથી આરંભ પાપનો હેતુ છે, એથી પણ તેનાથી=આરંભથી, નિવૃત્તપશું હોવાથી તેઓનું જ=યતિઓનું જ, પ્રાધાન્ય યુક્ત છે. એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## भावार्थ :

ગૃહસ્થોને "સુસાધુની ભક્તિ કરવી તે મારું કર્તવ્ય છે" એ પ્રકારનું જ્ઞાન હોય છે અને સાધુઓને સંયમમાં સહાય કરવાનો શુભ અધ્યવસાય પણ હોય છે; જ્યારે હળાદિને આવું જ્ઞાન કે શુભ અધ્યવસાય હોતો નથી, એમ પૂર્વપક્ષી કહે છે. તેને ગ્રંથકાર કહે છે કે આવું જ્ઞાન અને આવો અધ્યવસાય ગૃહસ્થો કરતાં તો સાધુઓને અધિક નિર્મલ હોય છે. તે આ રીતે-

યતિઓને "ભગવાનના વચન પ્રમાણે ચાલવું એ જ એકાંતે હિતકર છે" એ પ્રકારનું જ્ઞાન હોય છે, અને જગતના જીવમાત્રને કાંઇ પીડા ન થાય, કોઇની સાથે અનુચિત પ્રવૃત્તિ ન થાય અને એકાંતે સ્વ-પરનું હિત થાય, તેવો અધ્યવસાય હોય છે. તેથી ગૃહસ્થો કરતાં યતિઓનું જ્ઞાન અને અધ્યવસાય નિર્મલતર હોવાથી ગૃહસ્થો કરતાં યતિઓનું પ્રાધાન્ય યુક્ત છે.

વળી, ગૃહસ્થો આરંભમાં પ્રવૃત્ત થયેલા છે, તે પાપનું કારણ છે, અને યતિઓ તે પાપનું કારણ એવા આરંભથી નિવૃત્ત થયેલા છે, આથી પણ સાધુઓનું જ પ્રાધાન્ય યુક્ત છે. II૭૮II

#### भाशा :

# अण्णे सयणविरहिआ इमीए जोग्ग ति एत्थ मण्णंति । सो पालणीयगो किल तच्चाए होइ पावं तु ॥ ७९॥

#### अन्तज्ञार्घ :

एत्थ = અહીં = લોકમાં, सवणिवरहिआ = स્વજનથી વિરહિતો इमीए = આને = પ્રવ્રજયાને, जोग्गा= યોગ્ય છે, त्ति = એ પ્રમાણે अण्णे = અન્યો मण्णंति = માને છે. (અને તેમાં યુક્તિ સ્થાપે છે-) सो = ते = स्वજન, पालणीयगो = पाલनीय છે, किल = ખરેખર तच्चाए = तेना = स्वજનના, ત્યાગમાં पावं तु = पाप ४ होड = થાય છે.

#### ગાથાર્થ :

લોકમાં સ્વજનથી વિરહિત જીવો પ્રવ્રજ્યાને ચોગ્ય છે, એ પ્રમાણે અન્ય વાદીઓ માને છે; અને તેમાં યુક્તિ સ્થાપે છે કે સ્વજન પાલનીય છે, ખરેખર સ્વજનના ત્થાગમાં પાપ જ થાય છે.

#### शक्ताः

अन्ये वादिनः स्वजनविरिहताः=भ्रात्रादिबन्धुवर्जिताः अस्याः=प्रव्रज्याया योग्या इति=एवं अत्र= लोके मन्यन्ते, कया युक्त्येति तां युक्ति उपन्यस्यति, सः=स्वजनः पालनीयो=रक्षणीयः, किल तत्त्यागे =स्वजनत्यागे भवति पापमेवेति गाथार्थः ॥७९॥

# ટીકાર્થ:

અહીં=લોકમાં, સ્વજનથી વિરહિતો=ભાઇ વગેરે બંધુઓથી વર્જિતો, આને=પ્રદ્રજયાને, યોગ્ય છે, એ પ્રમાસે અન્ય વાદીઓ માને છે. કઇ યુક્તિ વડે આવું માને છે ? એથી કરીને તે યુક્તિને ઉપસ્થાપે છે=બતાવે છે- તે=સ્વજન, પાલવા યોગ્ય છે=રક્ષવા યોગ્ય છે, તેના ત્યાગમાં=સ્વજનના ત્યાગમાં, ખરેખર પાપ જ થાય છે. એ પ્રમાસે ગાથાનો અર્થ છે.

#### ગાથા :

सोगं अक्रंदण विलवणं च जं दुक्खिओ तओ कुणइ। सेवइ जं च अकज्जं तेण विणा तस्स सो दोसो ॥८०॥

## અન્વચાર્થ :

दुक्खओ=हु:ખિત=हु:ખી થયેલા, तओ=આ=સ્વજન, जं=જे सोगं=શોક, अकंदण=આકંદન, विलवणं=વિલપન, च=અને તાડનાદિ कुणइ=કરે છે, तेण विणा च=અને તેના વિના=પ્રવ્રજયાભિમુખ થયેલ પાલક વગર, जं अकज्जं=જે અકાર્ય सेवइ=સેવે છે, सो दोसो=એ દોષ तस्स=તેને=સ્વજનને છોડીને પ્રવ્રજયા સ્વીકારનારને, થાય છે.

#### जाग्रार्थ :

દુઃખી થયેલા સ્વજન જે શોક, આકંદ, વિલાપ અને તાડનાદિ કરે છે, અને પ્રવ્રજ્યાભિમુખ થયેલ પાલક વગર જે અકાર્ય સેવે છે, એ દોષ જે સ્વજનને છોડીને પ્રવ્રજ્યા સ્વીકારે છે, તેને થાય છે.

#### ટીકા :

शोकमाक्रन्दनं विलपनं च चशब्दादन्यच्य ताडनादि यद् दु:खितः तक इत्यसौ स्वजनः करोति, सेवते यच्चाकार्यं शीलखण्डनादि तेन विना तेनेति पालकेन प्रव्रज्याभिमुखेन, तस्यासौ दोष इति यः स्वजनं विहाय प्रव्रज्यां प्रतिपद्यत इति गाथार्थः॥ ८०॥

## टीङार्थ :

દુઃખી થયેલા તે=આ સ્વજન, જે શોક, આક્રંદન, વિલપન અને च શબ્દથી બીજું તાડનાદિ કરે છે, અને તેના વિના=પ્રવ્રજ્યાને અભિમુખ એવા પાલક વિના, શીલખંડનાદિ જે અકાર્ય સેવે છે, એ દોષ તેને છે=જે સ્વજનને છોડીને પ્રવ્રજ્યા સ્વીકારે છે. તેને તે સર્વનું પાપ લાગે છે. એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

વળી, બીજા વાદીઓ એમ કહે છે કે ભાઇ આદિ સંબંધ વગરના જીવો જ પ્રવ્રજયાને યોગ્ય છે; કેમ કે સંસારમાં રહેલ વ્યક્તિએ પોતાના સ્વજનનું પાલન કરવું જોઇએ, માટે સ્વજનનો ત્યાગ કરવો, એ પાપરૂપ જ છે.

વળી, બીજા પણ દોષો બતાવે છે કે, જો સ્વજનવાળી વ્યક્તિ દીક્ષા ગ્રહણ કરે તો તેનો સ્વજનવર્ગ શોક કરે, આકંદ કરે, વિલાપ કરે, તાડન વગેરે કરે, જેથી તેઓ દુઃખી થાય છે. વળી પાલકના અભાવને કારણે સ્વજનવર્ગ શીલખંડનાદિ અકાર્યો પણ કરે, એ સર્વ દોષ પ્રવ્રજયા ગ્રહણ કરનાર એવા પાલકને થાય છે. માટે જેનું કોઇ સ્વજન ન હોય તે વ્યક્તિએ સંયમ ગ્રહણ કરવું ઉચિત છે. II ૭૯/૮૦ II

# અવતરણિકા :

एष पूर्वपक्षः, अत्रोत्तरमाह -

# અવવરણિકાર્થ**ઃ**

આ =ગાથા ૭૯-૮૦ માં બતાવ્યો એ, પૂર્વપક્ષ છે, અહીં = પૂર્વપક્ષની યુક્તિમાં, ગ્રંથકાર ઉત્તરને કહે છે-

# <mark>आथा</mark>ः

इअ पाणवहाईआ ण पावहेउ त्ति? अह मयं तेऽवि । णणु तस्स पालणे तह ण होंति ते? चिंतणीअमिणं ॥ ८१॥

## अन्पयार्थ :

इअ=આ રીતે (સ્વજનના ત્યાગથી દોષ હોતે છતે શું) **पाणवहाईआ पावहेउ ण?**=પ્રાણવધાદિ પાપના હેતુ નથી ? अह=હવે तेऽवि=तेઓ પણ=પ્રાણવધાદિ પણ, **मयं**=(પાપનું કારણ જ) મનાયેલ છે, (તો) णणु=ખરેખર तस्स=તેના=સ્વજનના, पालणे=પાલનમાં तह≕તે પ્રકારે (આરંભનો યોગ હોવાને કારણે) ते ण होंति?=તેઓ=પ્રાણવધાદિ, નહીં થાય ? इणं चिंतणीअं=એ ચિંતવવું જોઇએ.

★ 'त्ति' સ્વજનના પરિત્થાગથી પ્રાણવધાદિ પાપહેતુ નથી થતા ? એ પ્રકારે ગ્રંથકારે પૂર્વપક્ષીને પૂછ્યું, તેની સમાપ્તિ માટે છે.

## आधार्थ :

આ રીતે સ્વજનના ત્યાગથી દોષ હોતે છતે પ્રાણવધાદિ પાપના કારણ નથી ? હવે પ્રાણવધાદિ પણ પાપનો હેતુ જ માન્ય છે, તો ખરેખર સ્વજનના પાલનમાં તે પ્રકારે આરંભનો યોગ હોવાને કારણે પ્રાણવધાદિ નહીં થાય ? એ વિચારવું જોઇએ.

## ટીકા :

इति=एवं स्वजनत्यागाद् दोषे सित प्राणवधाद्या न पापहेतव इति, आदिशब्दात् मृषावादादिपरिग्रहः, स्वजनत्यागादेव पापभावादित्यभिप्रायः। अथ मतं तेऽपि प्राणवधादयः पापहेतव एव, एतदाशङ्क्याह-ननु तस्य=स्वजनस्य पालने तथा इत्यारम्भयोगेन न भवन्ति ते=प्राणवधादयः? चिन्तनीयमिदं=चिन्त्यमेतद्, भवन्येवेति गाथार्थः ॥ ८१ ॥

★"प्राणवधाद्याः" मां आदि शબ्हथी मूषावाहाहिनो परिश्रह छे.

# ટીકાર્થ :

આ રીતે≔ગાથા-૭૯-૮૦માં બતાવ્યું એ રીતે, સ્વજનના ત્યાગથી દોષ હોતે છતે પ્રાજ્ઞવધાદિ પાપના હેતુઓ નથી ? અર્થાત્ પાપના હેતુઓ છે જ; કેમ કે સ્વજનના ત્યાગથી જ પાપનો ભાવ છે, એ પ્રકારનો ગ્રંથકારનો અભિપ્રાય છે.

હવે તેઓ પણ≕પ્રાણવધાદિ પણ, પાપના હેતુઓ જ માન્ય છે, એની આશંકા કરીને ગાથાના ઉત્તરાર્ધમાં પ્રથકાર કહે છે -

ખરેખર તેના=સ્વજનના, પાલનમાં તે પ્રકારે આરંભનો યોગ હોવાને કારણે તેઓ=પ્રાણવધાદિ, નથી થતા ? એ ચિંતનીય છે=વિચારવા યોગ્ય છે, અર્થાત્ સ્વજનના પાલનમાં પ્રાણવધાદિ થાય જ છે. એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

ત્રંથકાર પૂર્વપક્ષીને પૂછે છે કે ગાથા-૭૯-૮૦ માં કહ્યું એ રીતે સ્વજનના ત્યાગથી દીક્ષા લેનારને દોષની પ્રાપ્તિ થતી હોય, તો પ્રાણવધ, મૃષાવાદાદિ અસંયમની પ્રવૃત્તિઓ પાપનો હેતુ નથી ? કેમ કે સ્વજનના ત્યાગથી જ પાપ થાય છે.

વળી, પૂર્વપક્ષીને ત્રંથકાર કહે છે કે પ્રાણવધાદિ પાપના હેતુ જ છે, એમ પણ તું માને છે, તો તારે વિચારવું જોઇએ કે સ્વજનના પાલનમાં આરંભનો યોગ હોવાથી પ્રાણવધાદિ નથી થતા ? અર્થાત્ થાય જ છે. માટે પ્રાણવધાદિ મોટા પાપથી બચવા માટે સ્વજનત્યાગ વગર બીજો કોઇ ઉપાય નથી. II ૮૧II

#### અવતરણિકા :

एतदेव प्रकटयन्नाह -

#### અવતરશિકાર્થ :

આને જ = પૂર્વગાથામાં ગ્રંથકારે કહ્યું કે સ્વજનના પાલનમાં પ્રાણવધાદિ પાપો નહીં થાય ? એ વાત પૂર્વપક્ષીએ વિચારવી જોઇએ એને જ, પ્રગટ કરતાં કહે છે અર્થાત્ સ્વજનના પાલનમાં થતા પ્રાણવધાદિ પાપો સ્પષ્ટ છે, તે બતાવતાં કહે છે -

#### भाशा :

आरंभमंतरेणं ण पालणं तस्स संभवइ जेणं । तंमि अ पाणवहाई नियमेण हवंति पयडमिणं ॥ ८२॥

#### अन्तवार्धः

जेणं=જે કારણથી आरंभमंतरेणं=આરંભ વગર तस्स=तेनुं=स्वलननुं, पालणं ण संभवइ=पाલन સંભવતું નથી, तंमि अ=અને તેમાં=આરંભમાં, पाणवहाई=પ્રાણવધાદि नियमेण=નિયમથી हवंति= થાય છે, इणं=એ (લોકમાં પણ) पयडं=પ્રગટ છે. (તે કારણથી સ્વलનના પાલનમાં પાપ થાય કે નહીં ? એ પૂર્વપક્ષીએ વિચારવું જોઈએ.)

★ 'जेणं' नो अन्वय गाथा-८९ ना अंते २हेल **'इणं चित्रणीअं'** साथे છે.

#### ગાશાર્થ:

જે કારણથી આરંભ વગર સ્વજનનું પાલન સંભવતું નથી અને આરંભમાં પ્રાણવધાદિ નિયમથી થાય છે, એ લોકમાં પણ પ્રગટ છે; તે કારણથી સ્વજનના પાલનમાં પ્રાણવધાદિ થાય કે નહીં ? એ પૂર્વપક્ષીએ વિચારવું જોઈએ.

## ટીકા :

आरम्भमन्तरेण न पालनं तस्य=स्वजनस्य सम्भवति येन, तरिंमश्च आरम्भे प्राणवधाद्या नियमेन भवन्ति, प्रकटिमदं लोकेऽपीति गाथार्थः॥ ८२॥

🛨 "लोकेऽपि"માં 'अपि' थी એ કહેવું છે કે લોકોત્તર એવા જિનશાસનમાં તો આ પ્રગટ છે જ, પરંતુ **લોકમાં પછ** આ પ્રગટ છે.

# ટીકાર્થ:

જે કારણથી આરંભ વગર તેનું≔સ્વજનનું, પાલન સંભવતું નથી, અને તે આરંભમાં પ્રાણવધાદિ નિયમથી થાય છે, એ લોકમાં પણ પ્રગટ છે. એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

સ્વજનના ત્યાગથી પાપ થાય એમ પૂર્વપક્ષી કહે છે, પરંતુ સ્વજનનું પાલન આરંભ વગર સંભવતું નથી અને આરંભમાં પ્રાણવધાદિ નિયમથી થાય છે એ વાત લોકમાં પણ પ્રગટ છે, તે કારણથી સ્વજનના પાલનથી પણ પ્રાણવધાદિરૂપ પાપ થાય છે, એ પ્રમાણે પૂર્વપક્ષીએ વિચારવું જોઇએ. II૮૨II

#### अाथा :

अण्णं च तस्स चाओ पाणवहाई व गुरु तरा होज्जा । जड़ ताव तस्स चाओ को एत्थ विसेसहेउ ति ? ॥ ८३॥

#### अन्दयार्थ ः

अण्णं च=અને અન્ય (ગ્રંથકાર કહે છે-) तस्स=તેનો=સ્વજનનો, चाओ=ત્યાગ पाणवहाई व=અથવા પ્રાણવધાદિ गुरुतरा=ગુરુતર होज्जा=થાય. जइ=જો तस्स=તેનો=સ્વજનનો, चाओ=ત્યાગ (ગુરુતર છે, એમ પૂર્વપક્ષી કહે તો) एत्थ=અહીં विसेसहेउ को=વિશેષહેતુ કયો છે ? त्ति=એ પ્રકારે (ગ્રંથકાર પૂર્વપક્ષીને પૂછે છે.)

**★ 'તાવ'** વાક્યાલંકારમાં છે.

#### ગાથાર્થ :

અને ગ્રંથકાર પૂર્વપક્ષીને બીજું કહે છે કે સ્વજનનો ત્યાગ અથવા પ્રાણવદાદિ ગુરુતર થાય, એમ બે વિકલ્પો છે. જો સ્વજનનો ત્યાગ ગુરુતર છે, એમ પૂર્વપક્ષી કહે તો એમાં વિશેષહેતુ શું છે ? એ પ્રકારે ગ્રંથકાર પૂર્વપક્ષીને પૂછે છે.

## ટીકા :

अन्यच्च-तस्य=स्वजनस्य त्यागः प्राणवधादयो वा पापचिन्तायां गुरुतरा भवेयुरिति विकल्पौ, किं चात इत्याह-यदि तावत् तस्य=स्वजनस्य त्यागो गुरुतर इत्यत्राह-कोऽत्र विशेषहेतुरिति, यतोऽयभेवेति गाथार्थः ॥८३॥

# ટીકાર્થ:

अन्यच्च ....... विकल्पौ અને બીજું- પાપની ચિંતામાં=વિચારણામાં, તેનો=સ્વજનનો, ત્યાગ ગુરુતર થાય અથવા પ્રાણવધાદિ ગુરુતર થાય, એ પ્રકારે બે વિકલ્પ છે.

किं चात इत्याह - અને આનાથી શું ?=બે વિકલ્પથી શું ? એથી કહે છે-

यदि ...... गुरुतर: જો તેનો≕સ્વજનનો, ત્યાગ ગુરુતર છે, એમ તું કહે છે.

इत्यत्राह— એથી અહીં = સ્વજનનો ત્યાગ ગુરુતર છે એ પ્રકારના પૂર્વપક્ષીના કથનમાં, ગ્રંથકાર કહે છે-

कोऽत्र ....... गाथार्थ: અહીં=તારા કથનમાં, વિશેષહેતુ શું છે ? જે કારણથી આ જ=સ્વજનનો ત્યાગ જ, ગુરુતર છે, એમ તું કહે છે ? એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

#### भावार्धः

ગાથા-૮૧-૮૨ માં ગ્રંથકારે પૂર્વપક્ષીને કહ્યું કે જો તું એમ કહે કે સ્વજનના ત્યાગમાં સ્વજનને પીડા વગેરે થતી હોવાથી સ્વજન વગરનાએ દીક્ષા ગ્રહણ કરવી જોઇએ, તો સ્વજનના પાલનમાં પ્રાણવધાદિ દોષો નથી ? એ તારે વિચારવું જોઇએ.

આ રીતે સ્વજનના પાલનમાં પ્રાણવધાદિ દોષોની પૂર્વપક્ષીને આપત્તિ બતાવીને ગ્રંથકાર બીજું કહે છે કે સ્વજનના ત્યાગમાં અને પ્રાણવધાદિમાં, એમ બંનેમાં પાપ સ્વીકારીએ તો, કાં સ્વજનનો ત્યાગ મોટો દોષ થાય, કાં તો પ્રાણવધાદિ મોટો દોષ થાય, એ પ્રમાણે બે વિકલ્પો છે.

તેના જવાબરૂપે પૂર્વપક્ષી કહે કે સ્વજનનો ત્યાગ એ મોટો દોષ છે, માટે સ્વજન વગરનાએ દીક્ષા લેવી ઉચિત છે, તો ગ્રંથકાર પૂર્વપક્ષીને પૂછે છે કે પ્રાણવધાદિ મોટો દોષ નથી અને સ્વજનનો ત્યાગ એ મોટો દોષ છે, એમાં વિશેષહેતુ શું છે ? કે જેથી તું સ્વજનના ત્યાગને મોટો દોષ અને પ્રાણવધાદિને નાનો દોષ કહે છે. ॥૮૩॥

#### અવતરણિકા :

પૂર્વગાથામાં પૂર્વપક્ષીએ કહ્યું કે પ્રાણવધાદિ કરતાં સ્વજનના ત્યાગમાં ગુરુતર દોષ છે, ત્યાં ગ્રંથકારે તેને પૂછેલું કે તેમાં વિશેષ હેતુ શું છે ? તેના જવાબરૂપે પ્રસ્તુત ગાથામાં પૂર્વપક્ષીએ આપેલ વિશેષહેતુ બતાવીને તેનું ગ્રંથકાર નિરાકરણ કરે છે -

#### अधाः

अह तस्सेव उ पीडा कि णो अण्णेसि पालणे तस्स ?। अह ते पराइ सोऽवि हु सतत्तर्चिताइ एमेव ॥ ८४॥

## अन्वयार्थ ः

अह=હવે (આ પ્રમાણે તું માને છે.) तस्सेव उ पीडा=વળી તેની જ=સ્વજનની જ, પીડા (એ વિશેષહેતુ છે.) तस्स पालणे=तेना=स्वજનના, પાલનમાં किं अण्णेसि=શું અન્યોને णो?=(પીડા) નથી ? अह=હવે(પૂર્વપક્ષી કહે છે-) ते पराइ=તેઓ=સ્વજનના પાલનમાં જેઓની હિંસાદિ થાય છે તેઓ, પરાદિ છે=પારકા વગેરે છે. (ગ્રંથકાર ઉત્તર આપે છે-) सतत्तचिंताइ=સ્વતત્ત્વની, ચિંતામાં= વિચારણામાં, सोऽवि=આ પણ=સ્વજન પણ, एमेव=એમ જ છે=પારકા વગેરે જ છે.

★ 'हૂ' વાક્યાલંકારમાં છે.

#### गाधार्थ :

अथ થી ગ્રંથકાર કહે છે - આ પ્રમાણે તું માને છે કે સ્વજનની જ પીડા એ વિશેષહેતુ છે, તો સ્વજનના પાલનમાં શું અન્ય જીવોને પીડા નથી ? अह થી પૂર્વપક્ષી કહે છે કે સ્વજનના પાલનમાં જેઓની હિંસાદિ થાય છે તેઓ પાસ્કા વગેરે છે. તેનો ગ્રંથકાર ઉત્તર આપે છે કે પરમાર્થની ચિંતામાં સ્વજન પણ પાસ્કા વગેરે જ છે.

#### ટીકા :

अह इत्यथैवं मन्यसे-तस्यैव तु स्वजनस्य पीडा विशेषहेतुरिति, अत्रोत्तरमाह-कि नो अन्येषां सत्त्वानां पालने तस्य पीडा? पीडैवेति भाव:। अथ ते परादय इति अपरे आदिशब्दादेकेन्द्रियादयश्च, अत्रोत्तरम्- असाविष स्वजनः स्वतत्त्वचिन्तायां=परमार्थचिन्तायां एवमेव=परादिरेव, अनित्यत्वात् संयोगस्येति गाथार्थः ॥८४॥

★ "परादिः" मां आदि पहथी એકેન્द्रियाहिनुं ग्रहण કરવાનું છે. तेथी એ प्राप्त थाय કે स्वलनना पायनमां ले छावोनी हिंसा थाय छे, ते छवो लेभ पर छे अने એકेन्द्रियाहि छे, तेम परमार्थनी विचारणामां स्वलन पण पर ल छे अने पंरोन्द्रिय छे.

# ટીકાર્થ :

હવે આ પ્રમાણે તું માને છે કે 'તેની જ=સ્વજનની જ, પીડા વિશેષહેતુરૂપ છે.' 'इति' પૂર્વપક્ષીના કથનની સમાપ્તિ અર્થે છે. અહીં=પૂર્વપક્ષીના કથનમાં, ગ્રંથકાર ઉત્તરને કહે છે-તો શું તેના≕સ્વજનના, પાલનમાં અન્ય સત્ત્વોને=સ્વજન સિવાયના બીજા જીવોને, પીડા નથી થતી ? પીડા થાય જ, એ પ્રકારનો ભાવ છે.

હવે પૂર્વપક્ષી કહે છે કે તેઓ≔સ્વજનના પાલનમાં જેઓના પ્રાજ્ઞવધાદિ થાય છે તેઓ, પરાદિ છે= અપર છે, અને आदि શબ્દથી એકેન્દ્રિયાદિ છે. અહીં=પૂર્વપક્ષીના કથનમાં, ગ્રંથકાર ઉત્તરને કહે છે-આ પજ્ઞ≕સ્વજન પજ્ઞ, સ્વતત્ત્વની ચિંતામાં=પરમાર્થની ચિંતામાં, આ રીતે જ છે=પરાદિ જ છે; કેમ કે સંયોગનું અનિત્યપજ્ઞું છે. એ પ્રમાજ્ઞે ગાથાનો અર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

પૂર્વગાથામાં ગ્રંથકારે પૂર્વપક્ષીને પૂછ્યું કે સ્વજનના પાલનથી થતી હિંસા વગેરે કરતાં સ્વજનના ત્યાગથી સ્વજનને થતી પીડા અધિંક દોષવાળી છે, એમ તમે કહો છો તો તેમાં વિશેષહેતુ શું છે ? તો પૂર્વપક્ષી જવાબ આપે છે કે સ્વજનને જે પીડા થાય છે એ જ વિશેષહેતુ છે. તો ગ્રંથકાર કહે છે કે સ્વજનના પાલનમાં અન્ય જીવોને પીડા નથી થતી ? અર્થાત્ અન્ય જીવોને પણ પીડા થાય જ છે. આથી સ્વજનને થતી પીડા મોટી અને અન્ય જીવોને થતી પીડા નાની, એમ કઇ રીતે કહી શકાય ? તેના જવાબરૂપે પૂર્વપક્ષી કહે છે -

સ્વજનના પાલનમાં જે જીવોની હિંસાદિ થાય છે તે જીવો સ્વજન નથી, પરંતુ પરજન છે અને એકેન્દ્રિયાદિ છે. આથી તેઓને થતી પીડા કરતાં સ્વજનને થતી પીડા અધિક દોષવાળી છે. તેને ગ્રંથકાર જવાબ આપે છે કે પરમાર્થદષ્ટિથી વિચારીએ તો સ્વજન પણ પર જ છે અને પંચેન્દ્રિય છે, કેમ કે કુટુંબ સાથેનો સંયોગ અનિત્ય છે. આથી આજના સ્વજન કાલે પરજન બની શકે છે, તે અપેક્ષાએ સ્વજન પણ પરજન જ છે.

#### વિશેષાર્થ:

સ્વજનના પાલનમાં જેમ એકેન્દ્રિય, બેઇન્દ્રિય આદિ ત્રસ જીવોની હિંસા થાય છે, તેમ સ્વજનના પાલનમાં અનેક પંચેન્દ્રિય જીવોને પણ પીડા થાય છે, અર્થાત્ એકેન્દ્રિય આદિ જીવોનો પ્રાણનાશ, તેમ જ તેઓને અનેક પ્રકારનાં દુઃખ ઉત્પાદનરૂપ પીડા પણ થાય છે, અને પંચેન્દ્રિય જીવ પાસે કાર્ય કરાવવાથી તેને પણ પીડા થાય છે. જયારે સ્વજનના ત્યાગમાં પોતાના તરફથી સ્વજનોને સાક્ષાત્ કોઇ પીડા કરવામાં આવતી નથી, પરંતુ સ્વજનો પાલક ઉપર સ્નેહસંબંધ રાખીને બેઠેલા હોય છે, તેથી પાલક પ્રવ્રજયા ગ્રહણ કરે તો તેઓને પીડા થાય છે. પરંતુ સ્વજનના પાલનથી એકેન્દ્રિયથી માંડીને પંચેન્દ્રિય સુધીના જીવોને તો સાક્ષાત્ પીડા થાય છે, અને કેટલાક જીવોનો તો પ્રાણનાશ પણ થાય છે. વળી પરમાર્થની દષ્ટિએ વિચારીએ તો કોઇ સ્વજન કે પરજન નથી; કેમ કે અનાદિકાળમાં, દરેક જીવોએ, બધા જીવો સાથે, ઘણી વખત સંબંધો બાંધ્યા છે; અને અત્યારે જે સ્વજન છે, તે સ્વજન અન્યભવમાં પરજનરૂપે બની જાય છે. માટે સ્વજનની પીડાના પરિહાર માટે અન્ય અનેક જીવોને પીડાનું અને પ્રાણવધાદિનું કારણ બને તેવી સ્વજનના પાલનની ક્રિયામાં સ્વજનના ત્યાગરૂપ ક્રિયા કરતાં ગુરુતર દોષ છે. એ પ્રકારનો પ્રથકારનો આશય છે. IICXII

## અવતરમિકા :

पक्षान्तरमाह-

# અવતરણિકાર્થ:

ગાથા-૮૩ માં ગ્રંથકારે બે વિકલ્પો પાડેલા કે સ્વજનનો ત્યાગ ગુરુતર છે કે પ્રાણવધાદિ ? ત્યાં પૂર્વપક્ષીએ કહ્યું કે સ્વજનનો ત્યાગ એ ગુરુતર દોષ છે. તેથી પૂર્વપક્ષીને ફરી પ્રશ્ન કરીને ગ્રંથકારે ગાથા-૮૪ માં સ્થાપન કર્યું કે સ્વજનના ત્યાગમાં ગુરુતર દોષ સિદ્ધ થઇ શકે નહીં. તેથી હવે સ્વજનના ત્યાગમાં ગુરુતર દોષ બતાવવા માટે પૂર્વપક્ષનું ઉદ્ભાવન કરીને ગ્રંથકાર અન્ય પક્ષને કહે છે -

#### आथा :

सिअ तेण कयं कम्मं एसो नो पालगो त्ति किं ण भवे ?। ता नूणमण्णपालगजोग्गं चिअ तं कयं तेण ॥ ८५॥

## **अन्दवार्थ**ः

सिअ=કદાચ (પૂર્વપક્ષી માને કે) एसो=આ=દીક્ષા લેનાર, नो=અમારો पालगो=પાલક થાય, त्ति= એ પ્રમાણે तेण=તેના વડે=સ્વજન વડે, कम्मं=કર્મ कयं=કરાયું છે=બંધાયું છે, (એથી પાલકે દીક્ષા લેવી ઉચિત નથી, છતાં તે દીક્ષા લે તો ગુરુતર દોષ થાય; તેને ગ્રંથકાર કહે છે-) किं ण भवे?=શું નહીં થાય?

www.jainelibrary.org

=પાલક પ્રવ્રજ્યા લઇ લે તો સ્વજનનું કર્મ ફળ નહીં આપે? (અર્થાત્ આપશે.) ता=તે કારણથી नूणं= અવશ્ય तेण=તેના વડે=સ્વજન વડે, अण्णपालगजोग्गं चिअ=અન્ય પાલકને યોગ્ય જ तं=ते=કર્મ, कयं =કરાયું છે.

#### ગાશાર્થ:

કદાચ આ પ્રમાણે પૂર્વપક્ષી માને કે દીક્ષા લેનાર અમારો પાલક થાય, એ પ્રમાણે સ્વજન વડે કર્મ બંધાયું છે, એથી પાલકે દીક્ષા લેવી ઉચિત નથી, છતાં તે દીક્ષા લે તો ગુરુતર દોષ થાય; તેને ગ્રંથકાર કહે છે કે પાલક પ્રવ્રજ્યા લઇ લે તો સ્વજનનું કર્મ ફળ નહીં આપે ? અર્થાત્ આપશે. સ્વજને બાંધેલું કર્મ અવશ્ય ફળ આપશે, તે કારણથી સ્વજનઃ વડે અન્ય પાલકને ચોગ્ય જ કર્મ કરાયેલું છે.

## ટીકા :

स्याद् इत्यथैवं मन्यसे, तेन=स्वजनेन कृतं कर्म्म=अदृष्टं, किं फलमित्याह-एष=प्रविव्रजिषु: नः= अस्माकं पालक इत्येवं फलम्,

## ટીકાર્થ:

હવે આ પ્રમાણે તું માને, તેના વડે=સ્વજન વડે, કર્મ=અદષ્ટ, કરાયું છે, કેવા ફળવાળું કર્મ છે ? એથી કહે છે-આ=પ્રવ્રજ્યાની ઈચ્છાવાળો, અમારો પાલક થાય, એવા પ્રકારના ફળવાળું કર્મ છે.

## ભાવાર્થ :

સ્વજનના ત્યાગમાં ગુરુતર દોષ આપવા માટે પૂર્વપક્ષી આ પ્રમાણે કહે કે આ પ્રવ્રજયા લેવાની ઇચ્છાવાળો સ્નેહીજન અમારો પાલક થાય તેવું કર્મ તેના સ્વજને બાંધેલું છે, તેથી જો તે પાલક સ્નેહીજન દીક્ષા લઇ લે તો સ્વજનને જે કદર્થના થાય તે સર્વનું પાપ પ્રવ્રજયા લેનાર પાલકને પ્રાપ્ત થાય, માટે સ્વજનના ત્યાગમાં મોટો દોષ છે.

# ટીકા :

अत्रोत्तरं-किं न भवति ? कर्म्मण: स्वफलदानात्,

# डीङार्थ :

અહીં=ઉપરમાં બતાવેલ પૂર્વપક્ષીના કથનમાં, ઉત્તર આપે છે - શું કરેલ કર્મનું ફળ નહીં થાય ? અર્થાત્ ફળ થશે જ; કેમ કે કર્મથી સ્વના ફળનું દાન છે=પ્રાપ્તિ છે.

# ભાવાર્થ :

તેને ગ્રંથકાર ઉત્તર આપે છે કે સ્વજને બાંધેલું કર્મ શું સ્વજનને ફળ નહીં આપે ? અર્થાત્ આપશે જ; કેમ કે કર્મ પોતાનું ફળ અવશ્ય આપે છે.

# ટીકા :

न च भवति,

#### रीङार्थ :

અને કરેલ કર્મનું ફળ થતું નથી.

## ભાવાર્થ :

ત્રંથકારના ઉત્તરમાં પૂર્વપક્ષી કહે છે કે પાલક દીક્ષા લઇ લે તો સ્વજને બાંધેલ કર્મ ફળ નહીં આપે; કેમ કે સ્વજને તેવું જ કર્મ બાંધેલું છે કે દીક્ષા લેવાની ઇચ્છાવાળો પાલક તે સ્વજનનું પાલન કરે; અને તે પાલક જીવ પોતાની જવાબદારી છોડીને પ્રવ્રજયા ગ્રહણ કરે તો સ્વજને કરેલ કર્મ ફળ આપી શકે નહીં, માટે સ્વજનના ત્યાગમાં દીક્ષા લેનારને મોટો દોષ છે.

## કોકા :

तन्नूनम्=अवश्यम् अन्यः पालक इत्येतदुचितमेव तत्=कर्मा कृतं तेन=स्वजनेनेति गाथार्थः ॥८५॥ टीक्षार्थः

તે કારણથી તે સ્વજનનો પાલક અવશ્ય અન્ય છે, એથી આને=અન્ય પાલક થાય એને, ઉચિત જ તે =કર્મ, તેના વડે=સ્વજન વડે, કરાયું છે. એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

કર્મ પોતાનું ફળ અવશ્ય આપે છે, અને પાલક દીક્ષા લઇ લે તો તે પાલક દ્વારા તે સ્વજનનું પાલન થતું નથી એ વાત પૂર્વના કથનથી સિદ્ધ થઇ, તે કારણથી સ્વજન વડે તેવું કર્મ બંધાયું છે કે જેથી તેનો પાલક અવશ્ય બીજો થાય, તેમ માનવું ઉચિત છે. **ાટપા** 

## અવતરશિકા :

किञ्च -

# અવતરણિકાર્થ :

સ્વજનના પાલનથી થતી હિંસાદિ કરતાં સ્વજનના ત્યાગમાં મોટો દોષ છે, તેમાં વિશેષહેતુ ગાથા-૮૪માં પૂર્વપક્ષે બતાવ્યો અને ગ્રંથકારે તેનું પૂર્વગાથામાં નિરાકરજ્ઞ કર્યું. હવે સ્વજનના ત્યાગ કરતાં સ્વજનના પાલનમાં ગુરુતર દોષ બતાવવા માટે ગ્રંથકાર 'किझ'થી સમુચ્ચય કરતાં કહે છે -

#### आथा :

बहुपीडाए अ कहं थेवसुहं पंडिआणिमट्टं ति ?। जलकट्टाइगयाण य बहूण घाओ तदच्चाए॥ ८६॥

#### અન્લગાર્શ:

बहुपीडाए अ=અને બહુની પીડામાં थेवसुहं=થોડાનું સુખ पंडिआणं कहं=પંડિતોને કેવી રીતે इटं? =ઇષ્ટ હાય ? तदच्चाए य=અને તેના=સ્વજનના, અત્યાગમાં जलकट्ठाइगयाण=જલ, કાષ્ઠાદિગત बहूण =બહુઓનો=ઘણા જીવોનો, घाओ=ઘાત થાય છે.

www.jainelibrary.org

#### भागार्थ :

અને બહુની પીડામાં થોડાનું સુખ પંડિતોને કેવી રીતે છર હેાય ? અર્થાત્ ન જ હોય, અને સ્વજનના અત્યાગમાં જલ, કાષ્ઠાદિમાં રહેલા ઘણા જીવોનો ઘાત થાય છે.

#### ટીકા :

बहुपीडायां च=अनेकजलाद्युपमर्दने च, कथं स्तोकसुखं=स्तोकानां स्वजनानां स्तोकं वा स्वल्पकालभावेन सुखं स्तोकसुखं, पण्डितानामिष्टमिति? बहुपीडामाह-जलकाष्ट्रदिगतानां च प्राणिनामिति गम्यते बहूनां घातः तदत्यागे=स्वजनात्यागे, आरम्भमन्तरेण तत्परिपालनाऽभावादिति गाथार्थः ॥८६॥ शिक्षार्थः

અને બહુની પીડા હોતે છતે = અનેક જલાદિનું ઉપમર્દન હોતે છતે, સ્તોક્સુખ એટલે થોડા સ્વજનોનું સુખ અથવા અલ્પકાળના ભાવને કારણે = સ્વજનોને અલ્પકાળ રહેનારું હોવાને કારણે, થોડું એવું સુખ; પંડિતોને કઈ રીતે ઈષ્ટ હોય ? 'इतિ' કથનની સમાપ્તિ અર્થે છે.

બહુની પીડાને કહે છે - અને જલ, કાષ્ઠાદિમાં રહેલા બહુ પ્રાણીઓનો = ઘણા જીવોનો, તેના અત્યાગમાં = સ્વજનના અત્યાગમાં, ઘાત થાય છે; કેમ કે આરંભ વગર તેના = સ્વજનના, પરિપાલનનો અભાવ છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે. II૮૬II

# અવતરણિકા :

પૂર્વગાથામાં ગ્રંથકારે સ્થાપન કર્યું કે સ્વજનના પાલનમાં ઘણો આરંભ છે, તેથી સ્વજનના ત્યાગ કરતાં સ્વજનના પાલનમાં અધિક દોષ છે. હવે તે કથનનું પૂર્વપક્ષી દ્વારા કરાયેલ સમાધાન બતાવીને તેનું નિરાકરણ કરતાં ગ્રંથકાર કહે છે-

#### ગાથા :

एवंविहा उ अह ते सिट्ठ त्ति न तत्थ होइ दोसो उ। इअ सिट्टिवायपक्खे तच्चाए णणु कहं दोसो ? ॥ ८७॥

## अन्तज्ञार्घ :

अह=अथ થી પૂર્વપક્ષી કહે છે- ते=તેઓ=જલ, કાષ્ઠાદિગત જીવો, एवंविहा उ=આવા પ્રકારના જ =તે રીતે મરણ પામવાના ધર્મવાળા જ, सिट्ट=સર્જાયા છે, त्ति=એથી तत्थ=ત્યાં=સ્વજનના પાલનથી થતી જીવોની હિંસામાં, दोसो=દોષ न उ होइ=नथी જ થતો. (તેને ગ્રંથકાર કહે છે-) इअ=આ પ્રકારે सिट्टिवायपक्खे=સૃષ્ટિવાદનો પક્ષ હોતે છતે तच्चाए=तेना=स्વજનના, ત્યાગમાં णणु कहं दोसो?= ખરેખર કેવી રીતે દોષ હોય ?

#### ગાશાર્થ :

પૂર્વપક્ષી કહે છે કે જલ,કાષ્ઠાદિગત જીવો તે રીતે મરણ પામવાના ઘર્મવાળા જ સર્જાયા છે, એથી કરીને સ્વજનના ભરણથી થતી તેમની હિંસામાં દોષ નથી જ થતો. તેને ગ્રંથકાર કહે છે કે આ પ્રકારે સૃષ્ટિવાદપક્ષનો અંગીકાર કરાતે છતે સ્વજનના ત્યાગમાં ખરેખર દોષ કેવી રીતે હોય ? અર્થાત્ ન જ હોય. જે કારણથી આ સ્વજન તેવા પ્રકારે જ સર્જાયો છે કે જેના કારણે પાલક વડે ત્યજાય.

#### ટીકા :

एवंविधा एव तथामरणधर्माण: अथ ते=जलकाष्ठिदिगता: प्राणिन: सृष्टा इति न तत्र=स्वजनभरणार्थं तिज्जघांसने भवित दोषस्तु, अत्रोत्तरमाह-इति=एवं सृष्टिवादपक्षेऽङ्गीक्रियमाणे तत्त्यागे=स्वजनत्यागे ननु कथं दोष:? नैव दोष इति, यतोऽसौ स्वजनस्तथाविध एव सृष्ट: येन त्यज्यत इति गाथार्थ: ॥८७॥ शिक्षार्थं:

હવે પૂર્વપક્ષી કહે છે- તેઓ=જલ, કાજાદિમાં રહેલાં પ્રાજ્ઞીઓ, આવા પ્રકારના જ=તે રીતે મરવાના ધર્મવાળા જ, સર્જાયા છે, એથી ત્યાં=સ્વજનના ભરજ્ઞના અર્થે તેઓના જિઘાંસનમાં=જલ,કાજાદિગત જીવોને હણવામાં, દોષ નથી જ થતો. અહીં=આવા પૂર્વપક્ષીના કથનમાં, પ્રંથકાર ઉત્તરને કહે છે- આ રીતે સૃષ્ટિવાદનો પક્ષ અંગીકરાતે છતે તેના ત્યાગમાં=સ્વજનના ત્યાગમાં, ખરેખર કેવી રીતે દોષ છે ? દોષ નથી જ, એ પ્રમાણે ગ્રંથકારનો અભિપ્રાય છે. જે કારણથી આ સ્વજન તે પ્રકારના જ સર્જાયો છે, જેથી પાલક વડે તે ત્યજાય છે. એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

સૃષ્ટિવાદપક્ષ માને છે કે જે વસ્તુ જે રીતે સર્જાઇ હોય તે વસ્તુ તે રીતે જ થાય અને જૈનદર્શન પણ જે નિયતિને માને છે તે સૃષ્ટિવાદપક્ષરૂપ છે, પરંતુ જૈનદર્શન નિયતિને એકાંતથી માનતું નથી. આથી જયારે જીવના રક્ષણ માટે સમ્યગ્યત્ન કરાયો હોય તોપણ કોઇ જીવની હિંસા થઇ જાય, ત્યારે કહી શકાય કે આ જીવની ભવિતવ્યતા એવી હતી કે જેથી સમ્યગ્યત્ન કરવા છતાં પણ તે મર્યો; જયારે પૂર્વપક્ષી તો સ્વપક્ષના સ્થાપન માટે અસ્થાને સૃષ્ટિવાદપક્ષનો આશ્રય કરે છે. તેથી ગ્રંથકાર તેનું નિરાકરણ કરે છે -

પૂર્વપક્ષી કહે છે કે જલ, કાષ્ઠાદિમાં રહેલા જીવો તો મરવાનાં સ્વભાવવાળા જ સર્જાયા છે, આથી સ્વજનના રક્ષણ માટે કરાતા યત્નથી તે જીવોની હિંસા થાય છે, તેમાં પાલકને કોઇ દોષ નથી. તેને ગ્રંથકાર કહે છે કે જો આ રીતે તું સૃષ્ટિવાદનો સ્વીકાર કરે છે, તો સ્વજન પણ એ રીતે સર્જાયા છે કે જેથી પ્રવ્રજયા લેનાર પાલક તેનો ત્યાગ કરે, તેથી સ્વજનના ત્યાગમાં પાલકનો શું દોષ છે ? અર્થાત્ તારી યુક્તિ પ્રમાણે કોઇ દોષ નથી.

વસ્તુતઃ સ્વજનનું પાલન ઘણા આરંભથી યુક્ત હોવાને કારણે પાલક સ્વજનનો ત્યાગ કરે છે તે દોષરૂપ નથી; પરંતુ પૂર્વપક્ષીની યુક્તિ પ્રમાણે સૃષ્ટિવાદ સર્વત્ર સ્વીકારવામાં આવે તો જીવને કોઇપણ પ્રવૃત્તિ કરવામાં દોષ નથી, એમ સિદ્ધ થાય; કેમ કે કોઇ જીવ અન્ય કોઇ જીવનો ઘાત કરે તો એમ કહી શકાય કે જેનો ઘાત થયો તે જીવ તે રીતે જ સર્જાયેલો હતો કે જેથી આ વ્યક્તિ દ્વારા તે વિનાશ પામે, માટે ઘાતક જીવનો કોઇ દોષ નથી; અને તેમ સ્વીકારીએ તો ધર્મ-અધર્મની વ્યવસ્થાનો લોપ થાય. II ૮૭II

#### અવતરણિકા :

यतश्चैतदित्थं न घटते-

## અવતરણિકાર્થ:

સ્વજનના ત્યાગમાં ગુરુતર દોષ છે કે સ્વજનના પાલનથી થતા પ્રાણવધાદિમાં ગુરુતર દોષ છે ? એ પ્રકારના બે વિકલ્પો ગાથા-૮૩ માં પાડ્યા અને સ્વજનના ત્યાગમાં ગુરુતર દોષ કહેનાર પૂર્વપક્ષીએ આપેલ વિશેષહેતુ કઈ રીતે સંગત નથી, તે સર્વ વાત ગાથા-૮૪ થી ૮૭ માં બતાવી. તેને ઉપસ્થિત કરતાં ગ્રંથકાર કહે છે કે જે કારણથી આ=સ્વજનના ત્યાગમાં ગુરુતર દોષ છે એ, આ રીતે≔ગાથા-૮૪ થી ૮૭ સુધી બતાવ્યું એ રીતે, ઘટતું નથી, તે કારણથી શું ? તે પ્રસ્તુત ગાથામાં નિગમનરૂપે જ્ણાવે છે-

#### आथा :

तो पाणवहाईआ गुरु तरया पावहेउणो नेआ। सयणस्स पालणंमि अ नियमा एइ त्ति भणियमिणं॥ ८८॥

#### અન્વયાર્થ :

तो = ते કારણથી = જે કારણથી ગાથા-૮૪ થી ૮૭ માં સ્થાપન કર્યું એ પ્રમાણે છે તે કારણથી, पाणव-हाईआ = પ્રાણવધાદि गुरु तरया = ગુરુતર पावहेडणो = પાપહેતુઓ नेआ = જાણવા, सयणस्स अ= અને સ્વજનના पालणांमि = પાલનમાં नियमा = નિયમથી एए = આ થાય છે = પ્રાણવધાદિ થાય છે, त्ति = એ પ્રમાણે इणं = આ (પૂર્વે) भणियं = કહેવાયું છે.

#### आधार्थ :

ગાથા-૮૪ થી ૮७ સુધી સ્થાપન કર્યું એ પ્રમાણે છે, તે કારણથી, પ્રાણવધાદિ ગુરુતર પાપના કારણ જાણવા; અને સ્વજનના પાલનમાં નિયમથી પ્રાણવધાદિ થાય છે, એ પ્રમાણે આ પૂર્વે કહેવાયું છે.

## ટીકા :

यस्मादेवं तस्मात्प्राणिवधाद्या गुरु तराः पापहेतवो ज्ञेयाः स्वजनत्यागात् सकाशात्, ततः किमिति चेत् उच्यते-स्वजनस्य पालने च नियमादेते = प्राणिवधाद्या इति भणितमिदं पूर्वमिति गाथार्थः ॥८८॥ टीकार्थः

જે કારણથી આમ છે તે કારણથી સ્વજનના ત્યાગ કરતાં પ્રાજ્ઞીવધાદિ પાપના હેતુઓ ગુરુતર જાણવા. તેનાથી શું ? એ પ્રમાણે જો છે તો કહેવાય છે. અને સ્વજનના પાલનમાં નિયમથી આ થાય છે=પ્રાણિવધાદિ થાય છે- એ પ્રમાણે આ પૂર્વે≕ગાથા-૮૨માં, કહેવાયેલું છે. એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

પૂર્વપક્ષના નિરાકરણ કરેલ સર્વ કથનનું નિગમન કરતાં ગ્રંથકાર કહે છે કે પૂર્વમાં બતાવ્યું એ રીતે

સ્વજનના પાલનમાં અલ્પ દોષ સિદ્ધ થતો નથી, તે કારણથી સ્વજનના ત્યાગ કરતાં સ્વજનના પાલનથી થતો આરંભ ગુરુતર દોષ છે એમ સિદ્ધ થાય છે. તેથી જ ગાથા-૮૨ માં બતાવ્યું કે સ્વજનના પાલનમાં નિયમથી પ્રાણવધાદિ થાય છે, એ લોકમાં પણ પ્રગટ છે. આથી સ્વજનથી વિરહિત જીવો પ્રવ્રજયાને યોગ્ય છે, એ પ્રકારનું ગાથા-૭૯માં બતાવેલ અન્ય વાદીઓનું કથન અનુચિત છે. II૮૮II

#### અવતરણિકા :

अत्राह-

#### અવતરશિકાર્થ:

અહીં=ગાથા-૮૮ માં સ્થાપન કર્યું કે સ્વજનના ત્યાગ કરતાં પ્રાણવધાદિમાં મોટો દોષ છે એ કથનમાં, પર્વપક્ષી કહે છે-

#### ગાથા :

एवं पि पावहेऊ अप्ययरो णवर तस्स चाउ ति । सो कह ण होइ तस्सा धम्मत्थं उज्जयमइस्स ? ॥ ८९॥

#### અન્વચાર્થ :

एवं पि=આ રીતે પણ=પૂર્વગાથામાં સ્થાપન કર્યું કે પ્રાણવધાદિમાં ગુરુતર દોષ છે એ રીતે પણ, णवर = ખરેખર तस्स=તેનો=સ્વજનનો, चाओ=ત્યાગ अप्पयरो=અલ્પતર पावहेऊ=પાપહેતુ છે. त्ति=એથી धम्मत्थं=ધર્મના અર્થે उज्जयमइस्स तस्सा=ઉઘતમતિવાળા તેને=પ્રવ્રજયા લેવાની ઇચ્છાવાળાને, सो=ते = પાપનો હેતુ, कह ण होइ?=કેવી રીતે ન થાય ?

#### ગાથાર્થ :

પૂર્વગાથામાં સ્થાપન કર્યું કે પ્રાણવધાદિમાં ગુરુતર દોષ છે, એ રીતે પણ ખરેખર સ્વજનનો ત્યાગ અત્પત્તર પાપનો હેતુ છે, એથી ધર્મને માટે ઉદ્યતમતિવાળા પ્રવ્રજ્યા લેવાની ઇચ્છાવાળાને અલ્પ પાપ કેમ નહીં શાય ?

## ટીકા :

एवमिप पापहेतुरेव अल्पतरो नवरं तस्य=स्वजनस्य त्यागः, इति स=पापहेतुः कथं न भवति तस्य= प्रविव्रजिषोः धर्मार्थमुद्यतमतेः? भवत्येवेति गाथार्थः ॥८९॥

# ટીકાર્થ:

આ રીતે પણ ખરેખર તેનો=સ્વજનનો, ત્યાગ અલ્પતર પાપનો હેતુ જ છે. એથી કરીને ધર્મના અર્થે ઉદ્યત છે મતિ જેની એવા તેને=પ્રવ્રજ્યાની ઇસ્ક્રાવાળાને, કેવી રીતે તે = પાપનો હેતુ, નહીં થાય ? અર્થાત્ થાય જ, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે

#### ભાવાર્થ :

ગાથા-૮૮ માં ગ્રંથકારે સ્થાપન કર્યું કે સ્વજનના પરિત્યાગ કરતાં સ્વજનના પાલનથી થતા પ્રાણવધાદિ ગુરુતર પાપના હેતુઓ છે. ત્યાં પૂર્વપક્ષ કહે છે કે એ રીતે પણ સ્વજનનો ત્યાગ અલ્પતર પણ પાપનો હેતુ જ સિદ્ધ થાય છે. આથી ધર્મ કરવા માટે ઉદ્યતમતિવાળા એવા પ્રવ્રજયાની ઈચ્છાવાળાને પણ અલ્પ પાપ કેમ નહીં લાગે ? અર્થાત્ લાગશે જ. II૮૯II

## અવતરશિકા :

अत्रोत्तरमाह -

## અવતરણિકાર્થ**ઃ**

અહીં≕પૂર્વગાથામાં પૂર્વપક્ષીએ સ્થાપન કર્યું કે તમારા કથન પ્રમાણે પણ દીક્ષા લેનારને સ્વજનના ત્યાગમાં અલ્પતર પાપની તો પ્રાપ્તિ થશે જ, તેથી સ્વજનનો ત્યાગ કરવો ઉચિત નથી. એ કથનમાં ગ્રંથકાર ઉત્તરને કહે છે-

#### ગાથા :

अब्भुवगमेण भणिअं ण उ विहिचाओऽवि तस्स हेउ ति । सोगाइंमि वि तेसिं मरणे व विसुद्धचित्तस्स ॥ ९०॥

## અન્વચાર્થ :

अब्भुवगमेण भणिअं=અભ્યુપગમ દ્વારા કહેવાયું=સ્વજનના ત્યાગ કરતાં પ્રાણવધાદિમાં ગુરુતર દોષ કહેવાથી સ્વજનના ત્યાગમાં અલ્પતર દોષ સિદ્ધ થાય; પરંતુ તે ગ્રંથકારને માન્ય નથી, તોપણ સ્વજનના ત્યાગમાં સ્વજનને શોકાદિ પીડા થશે, એ રૂપ અલ્પ દોષ સ્થૂલથી દેખાય છે, તેથી ગાથા-८૩ વગેરેમાં સ્વીકારવા દ્વારા કહેવાયું છે. विसुद्धचित्तस्स उ=વળી વિશુદ્ધચિત્તવાળાના मरणे=મરણમાં तेसिं=तेઓનे= સ્વજનોને, सोगाइंमि वि व=શોકાદિ થયે છતે પણ જેમ (મરણ પામનારને અલ્પ પણ દોષ નથી, તેમ) विहिचाओऽवि=(સ્વજનનો) વિધિથી ત્યાગ પણ तस्म=તેનો=પાપનો, हेऊ ण=હેતુ નથી.

★ 'त्ति' इथननी समाध्ति भाटे छे.

# ગાથાર્થ :

ગાથા-૮૮ માં ગ્રંથકારે સ્થાપન કર્યું કે સ્વજનના ત્યાગ કરતાં પ્રાણવધાદિમાં ગુરુતર દોષ છે, તેથી સ્વજનના ત્યાગમાં અલ્પતર દોષ સિદ્ધ થાય; પરંતુ તે વાત ગ્રંથકારને માન્ય નથી, તોપણ પૂર્વપક્ષીએ ગાથા-૮૦માં કહેલું કે સ્વજનના ત્યાગમાં સ્વજનને શોકાદિ પીડા થશે, તેનો દોષ પાલકને લાગશે, એ રૂપ દોષ સ્વીકારીને ગ્રંથકાર હારા ગાથા-૮૩ વગેરેમાં કહેવાયું છે. વળી રાગાદિથી રહિત જીવના મરણમાં સ્વજનોને શોકાદિ થાય, તોપણ જેમ મરણ પામનારને અલ્પ પણ દોષ નથી, તેમ સ્વજનનો વિધિથી ત્યાગ પણ પાપનો હેતુ નથી.

#### ટીકા :

अभ्युपगमेन भणितं 'अन्यच्च तस्य त्याग' (८३) इत्यादौ, न तु विधित्यागोऽपि स्वजनस्येति गम्यते तस्य हेतुरिति तस्येति पापस्य न हेतुः, विधित्यागस्तु कथनादिना अन्यत्र निर्म्ममस्य, शोकादाविप तेषां=स्वजनानां, मरण इव विशुद्धचित्तस्य=रागादिरहितस्य मरण इव, इति च सिद्धः परस्य दृष्टान्तः, अन्यथा तत्रापि स्वजनशोकादिभ्यः पापप्रसङ्ग इति गाथार्थः ॥९०॥

#### ટીકાર્થ:

'अन्यच्य तस्य त्याग' इत्यादौ अभ्युपगमेन भणितं "અને બીજું-તેનો ત્યાગ" ઇત્યાદિમાં અભ્યુપગમ દ્વારા=સ્વીકાર કરવા દ્વારા, કહેવાયું છે.

विश्वद्धचित्तस्य तु मरण इव=रागादिरहितस्य मरण इव तेषां=स्वजनानां शोकादौ अपि स्वजनस्य विधित्यागोऽपि तस्य हेतु: न=तस्य इति पापस्य हेतु: न, वणी विशुद्ध वित्तवाणाना भरक्षमां क्षेम=रागािंधी रिक्तिना भरक्षमां क्षेम, तेओने=स्वक्षनोने, शोकािंद होते छते पक्ष भरक्ष पामनारने पापनो हेतु नथी, तेम स्वक्षननो विधिथी त्याग पक्ष तेनो हेतु नथी=पापनो हेतु नथी.

अन्यत्र तु निर्मामस्य कथनादिना विधित्यागः વળી અન્યત્ર=પ્રવ્રજયાથી અન્ય સ્થાનમાં, નિર્મમનો કથનાદિ દ્વારા સ્વજનનો ત્યાગ વિધિત્યાગ થાય છે.

इति च दृष्टान्तः परस्य सिद्धः अने आ प्रકारनुं दृष्टांत परने=पूर्वपक्षने, सिद्ध छे.

अन्यथा तत्रापि स्वजनशोकादिभ्यः पापप्रसङ्गः અન્યથા=આ દેષ્ટાંત જો પર સ્વીકારે નહીં તો , ત્યાં પણ= વિશુદ્ધ ચિત્તવાળાના મરણમાં પણ , સ્વજનના શોકાદિથી પાપનો પ્રસંગ આવે .

इति गाथार्थ: એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

પૂર્વપક્ષીએ ગાથા-૮૦ માં કહેલ કે સ્વજનવાળો પાલક દીક્ષા લે તો તેનાં સ્વજન પાલક વિના શોકાદિ જે કરે છે, તેનો દોષ પ્રવ્રજયાને અભિમુખ પાલકને થાય છે. તે વાતનો સ્વીકાર કરીને ગાથા-૮૩ માં ગ્રંથકારે બે વિકલ્પો પાડેલા કે સ્વજનના ત્યાગમાં મોટો દોષ છે.કે પ્રાણવધાદિમાં મોટો દોષ છે? આમ છતાં દીક્ષા લેવાની ઇચ્છાવાળો પાલક સ્વજનનો ત્યાગ કરે તો સ્વજનને દુઃખ થાય તેનું પાપ પાલકને લાગે, તે વાત ગ્રંથકારને માન્ય નથી. તેથી સ્વજનને થતા શોકાદિનું પાપ દીક્ષા લેનારને કેમ લાગતું નથી? તે ગ્રંથકાર કહે છે -

કોઇ સગાદિથી રહિત વ્યક્તિના મૃત્યુથી તેના સ્વજનાદિ શોક વગેરે કરે તો મરનારને કોઇ પાપ લાગતું નથી, અને જો મરનારને પાપ લાગે છે તેમ સ્વીકારીએ તો વીતરાગના મૃત્યુથી અન્યને શોક થતો હોવાથી વીતરાગને પણ કર્મબંધ માનવાની આપત્ત આવે, જેથી કોઇનો મોક્ષ થઇ શકે નહીં.

આ રીતે રાગાદિથી રહિતને જેમ અન્યના શોકાદિમાં કર્મબંધ થતો નથી; તેમ વિવેકસંપન્ન પાલક

સ્વજનનો ત્યાગ શાસ્ત્રોક્ત વિધિ મુજબ કરે તો તે ઉચિત પ્રવૃત્તિ કરનાર હોવાથી સ્વજનને થતા શોકાદિમાં તેને પાપ થતું નથી; પરંતુ જો અવિધિથી દીક્ષા પ્રહે કરે તો પ્રવ્રજયા ગ્રહે કરનાર પાલકને સ્વજનના શોકાદિથી પાપ થાય છે. II૯OII

🛨 स्वष्टनत्यागनी सथनाहि विधि पंचसूत्र साहि ग्रंथो द्वारा ष्राधवी.

#### અવતરશિકા :

ગાથા-૭૯ માં અન્ય વાદીઓનો મત બતાવેલ કે સ્વજનથી રહિત જીવો દીક્ષાને યોગ્ય છે. તેનું યુક્તિથી નિરાકરણ કરવા દ્વારા ગ્રંથકારે પૂર્વગાથામાં સ્થાપન કર્યું કે વિધિપૂર્વક કરેલ સ્વજનનો ત્યાગ પાપનો હેતુ નથી. હવે અન્ય વાદીઓના બીજા મતને બતાવે છે-

#### भाशा :

# अण्णे भणंति धन्ना सयणाइजुआ उ होंति जोग्ग ति । संतस्स परिच्चागा जम्हा ते चाइणो हुंति ॥ ९१॥

#### अन्वशार्थः

अण्णे भणंति=અન્યો કહે છે- सयणाइजुआ उ धन्ना=स्वलनादिથી યુક્ત જ ધન્યો जोग्गा=(પ્રવ્રજયાને) યોગ્ય होंति=થાય છે, जम्हा=જે કારણથી संतस्स=સત્ના=વિદ્યમાનના, परिच्चागा=પરિત્યાગથી ते= તેઓ=સ્વलનાદિથી યુક્ત જીવો, चाइणो=त्याગी हुंति=થાય છે.

★ 'त्ति' પાદપૂર્તિ માટે છે.

#### ગાશાર્થ :

અન્ય વાદીઓ કહે છે કે સ્વજનાદિથી યુક્ત જ ધન્ય જીવો પ્રવ્રજ્યાને યોગ્ય છે, જે કારણથી વિધમાન એવા સ્વજનાદિના પરિત્યાગથી સ્વજનાદિથી યુક્ત જીવો ત્યાગી થાય છે.

# ટીકા :

अन्ये वादिनो भणन्ति=अभिद्धति, धन्या:=पुण्यभाजः स्वजनादियुक्ता एव=स्वजनिहरण्यादिसमन्विता एव भवन्ति योग्याः प्रव्रज्याया इति गम्यते, उपपत्तिमाह-सतो=विद्यमानस्य परित्यागात् स्वजनादेः यस्मात् कारणात्ते= स्वजनादियुक्ताः त्यागिनो भवन्ति, त्यागिनां च प्रव्रज्येष्यत इति गाथार्थः॥९१॥

#### डीङार्थ :

અન્ય વાદીઓ કહે છે- સ્વજનાદિથી યુક્ત જ=સ્વજન, હિરણ્યાદિથી સમન્વિત જ, ધન્યો= પુણ્યશાળીઓ, પ્રવ્રજ્યાને યોગ્ય થાય છે. તેમાં ઉપપત્તિને=સંગતિને, કહે છે- જે કારણથી સત્ એવા= વિદ્યમાન એવા, સ્વજનાદિના પરિત્યાગથી તેઓ=સ્વજનાદિથી યુક્તો, ત્યાગી થાય છે, અને ત્યાગીઓની પ્રવ્રજ્યા ઇચ્છાય છે. એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

#### અવતરશિકા :

સ્વજનાદિથી રહિત જીવોને દીક્ષા કેમ ન અપાય ? તે યુક્તિથી બતાવે છે-

भाशा :

जे पुण तप्परिहीणा जाया दिव्वाओं चेव भिक्खागा। तह तुच्छभावओं च्चिअ कहण्णु ते होंति गंभीरा?॥९२॥

## अन्तज्ञार्घ**ः**

दिव्याओं चेव=દૈવથી જ=કર્મપરિણામથી જ, जे पुण=જેઓ વળી तप्परिहीणा भिक्खागा=तेनाथी =स्वलनाहिथी, परिહीन (અનे) ભિક્ષા વડે ભોજન કરનારા, जाया=થયા, तह=ते પ્રકારે तुच्छभावओं च्चिअ=तुथ्छ ભાવ હોવાથી જ ते=तेઓ=स्वलनाहिथी रिहत જીવો, णु=ખરેખર कहं=डेवी रीते गंभीरा होंति?=ગંભીર=ઉદારચિત્તવાળા, હોય ?

🖈 'णु' વિતર્કળા અર્થમાં છે.

#### ગાથાર્થ :

કર્મના પરિણામથી જ જેઓ વળી સ્વજનાદિથી પરિહીન અને ભિક્ષા વડે ભોજન કરનારા થયા, તેથી તે પ્રકારે તુચ્છ ભાવ હોવાથી જ સ્વજનાદિથી રહિત જીવો કેવી રીતે ઉદારચિત્તવાળા હોય ? અર્થાત્ ન જ હોય.

# કીકા :

ये पुनस्तत्परिहीना जाता दैवादेव=कर्म्मपरिणामादेव भिक्षाका:= भिक्षाभोजना:, ततश्च तथा=तेन प्रकारेण तुच्छभावत्वादेव=असारचित्तत्वादेव कथं नु ते भवन्ति गम्भीरा:? नैव ते भवन्ति गम्भीरा:=नैव ते भवन्त्युदारचित्ता:, अनुदारचित्ताश्चायोग्या इति गाथार्थ: ॥ ९२॥

# ટીકાર્થ:

દૈવથી જ=કર્મના પરિજ્ઞામથી જ, જેઓ વળી તેનાથી પરિહીન≕સ્વજનાદિથી રહિત, અને ભિક્ષાથી ભોજન છે જેમનું એવા થયેલા છે, અને તે કારજ્ઞથી તે પ્રકારે તુચ્છભાવપશું હોવાથી જ=અસારચિત્તપશું હોવાથી જ, તેઓ≕સ્વજનાદિથી પરિહીન જીવો, કેવી રીતે ગંભીર થાય ? અર્થાત્ તેઓ ગંભીર નથી જ થતા=તેઓ ઉદારચિત્તવાળા નથી જ થતા, અને અનુદારચિત્તવાળા પ્રવ્રજ્યા માટે અયોગ્ય છે. એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

## અવતરણિકા :

किञ्च -

# અવતરશિકાર્થ :

વળી સ્વજનાદિથી રહિત જીવો દીક્ષાને યોગ્ય નથી, તેમાં અન્ય યુક્તિનો 'किञ्च' થી સમુચ્ચય કરતાં અન્ય વાદીઓ કહે છે-

#### ગાથા :

# मज्जंति अ ते पायं अहिअयरं पाविकण पज्जायं। लोगंमि अ उवघाओ भोगाभावा ण चाईणो॥ ९३॥

## અન્વચાર્થ :

अहिअयरं अ पज्जायं=અને (આ લોકમાં જ) અધિકતર પર્યાયને पाविऊण=પામીને ते=તેઓ= અગંભીર જીવો, पायं=પ્રાયઃ मज्जंति=મદ પામે છે, लोगंमि अ उवधाओ=અને લોકમાં ઉપઘાત થાય છે, भोगाभावा ण चाईणो=ભોગનો અભાવ હોવાને કારણે (તેઓ) ત્યાગી નથી.

## आधार्ध :

અને આ લોકમાં જ અધિકતર પર્યાયને પામીને સ્વજનાદિથી રહિત એવા અગંભીર જીવો પ્રાયઃ કરીને મદ કરે છે અને લોકમાં ઉપઘાત પામે છે, તેમ જ ભોગનો અભાવ હોવાને કારણે તેઓ ત્થાગી નથી.

## ટીકા :

माद्यन्ति च=मदं गच्छन्ति च, ते=अगम्भीरा:, प्रायो=बाहुल्येन, अधिकतरम्= इहलोक एव शोभनतरं, प्राप्य पर्यायम्=आसाद्यावस्थाविशेषम्, अधिकश्चेहलोकेऽपि तथाविधगृहस्थपर्यायात् प्रव्रज्यापर्यायः, लोके चोपघातः क्षुद्रप्रव्रज्याप्रदानेन, तथा भोगाभावात् कारणात्र त्यागिनश्च तेऽगम्भीरा:, त्यागिनश्च प्रव्रज्योक्ता, "से हु चाइ ति बुच्चति" इत्यादिवचनादिति गाथार्थः ॥ ९३॥

# ટીકાર્થ:

અને અધિકતર = આ લોકમાં જ શોભનતર, પર્યાયને પ્રાપ્ત કરીને = અવસ્થાવિશેષને પામીને, તેઓ = અગંભીરો, પ્રાયઃ = બહુલતાથી, મદને પામે છે.

અહીં પ્રશ્ન થાય કે અગંભીર જીવો મદ પામે છે તેવો અવસ્થાવિશેષરૂપ પર્યાય કયો છે ? તેથી કહે છે-

અને આ લોકમાં પણ તેવા પ્રકારના=ધર્મની આરાધના કરનારા, ગૃહસ્થોના પર્યાયથી પ્રવ્રજયાનો પર્યાય અધિક છે, એ રૂપ અવસ્થાવિશેષસ્વરૂપ અધિકતર પર્યાયને પામીને અગંભીર સાધુઓ મદ પામે છે, એમ અન્વય છે. અને ક્ષુદ્રને પ્રવ્રજયાના પ્રદાનથી લોકમાં ઉપઘાત થાય છે, અને તે પ્રકારના ભોગનો અભાવ હોવાને કારણે તે અગંભીરો ત્યાગી નથી, અને પ્રવ્રજયા ત્યાગીઓની કહેવાયેલી છે; કેમ કે દશવૈકાલિકસૂત્રમાં "સે हु चाइ क्ति चुच्चित" ઇત્યાદિ વચન છે. એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

અન્ય વાદીઓ કહે છે કે સ્વજનાદિથી યુક્ત જીવો દીક્ષાને યોગ્ય છે, "स्वजनादि" માં आदિ પદથી સંપત્તિ આદિનું ગ્રહણ કરવાનું છે, માટે જેઓ સ્વજન, સંપત્તિ વગેરેથી યુક્ત હોય, તેઓ જ ખરેખર પુણ્યશાળી છે; કેમ કે પૂર્વજન્મના પુણ્યના ઉદયથી જ સ્વજનાદિ મળે છે.

વળી, સ્વજનાદિથી યુક્ત જીવો પ્રવ્રજ્યાને યોગ્ય કેમ છે ? તેમાં પૂર્વપક્ષી યુક્તિ બતાવે છે- વિદ્યમાન એવા સ્વજનાદિના ત્યાગથી જીવ ત્યાગી કહેવાય છે, પરંતુ જેનું કોઇ સ્વજન નથી અને જેની પાસે સંપત્તિ આદિ નથી, તેવા જીવે દીક્ષા લેતી વખતે શેનો ત્યાગ કર્યો છે ? કે જેથી તે ત્યાગી કહી શકાય?

વળી, પૂર્વપક્ષી સ્વજન વગેરેથી રહિત જીવો દીક્ષાને અયોગ્ય કેમ છે? તેમાં વિશેષ યુક્તિ આપે છે- કર્મના ઉદયથી જ જેઓ સ્વજન, ધનાદિથી રહિત હોવાને કારણે ભીખ માંગીને ભોજન કરનારા છે, તેઓ તુચ્છ સ્વભાવવાળા હોવાથી ઉદારચિત્તવાળા થઇ શકતા નથી; કેમ કે જેની પાસે કંઇ નથી અને ભીખ માંગીને પોતાનો જીવનનિર્વાહ કરે છે, તેને દાનાદિની ક્રિયા કરવાનો સંયોગ નહીં મળવાથી તે જીવનું ચિત્ત હંમેશાં ઉદારતા વગરનું હોય છે, અને અનુદાર ચિત્તવાળા જીવો દીક્ષાને અયોગ્ય છે; માટે સ્વજન, સંપત્તિ વગેરેથી યુક્ત જીવોને દીક્ષા આપવી જોઇએ.

અહીં 'ગંભીર' શબ્દથી ગંભીર પ્રકૃતિનું ગ્રહણ નથી, પરંતુ દાનાદિ આપવારૂપ ઉદાર પ્રકૃતિનું ગ્રહણ છે. તેથી જ ગાથા-૯૨ ની ટીકામાં ગંભીરનો અર્થ ઉદારચિત્ત કર્યો છે.

વળી, સ્વજનાદિથી રહિત જીવો દીક્ષા ગ્રહણ કરે તો, તેઓનો લોકમાં સાધુ તરીકે આદર-સત્કાર થવાથી, આ ભવમાં પૂર્વ કરતાં અધિકતર અવસ્થાવિશેષને પામીને તુચ્છ આશ્ચવાળા તેઓને પ્રાયઃ અહંકાર થાય છે, કે "હવે અમે જગતમાં મહાત્મા છીએ, માટે લોકોએ અમને આ રીતે આદર-સત્કાર આપવો જોઇએ". અને લોકોને પણ એવું લાગે કે દીક્ષા લેનાર જીવો આવી ક્ષુદ્રપ્રકૃતિવાળા હોય છે. આમ, દરિદ્ર જીવોને દીક્ષા આપવાથી લોકમાં ધર્મનું લાઘવ થાય છે. તેથી સ્વજનાદિથી રહિત જીવોને દીક્ષા આપવી ઉચિત નથી.

વળી, તેઓની પાસે પૂર્વમાં પણ સ્વજન, સંપત્તિ કે ભોગસુખ ન હતાં, તેથી તેઓએ કાંઇ ત્યાગ કર્યો નથી; જ્યારે પ્રવ્રજ્યા તો ત્યાગરૂપ છે, એવું શાસ્ત્રનું વચન છે. માટે પણ સ્વજનાદિથી રહિત જીવોને દીક્ષા આપવી ઉચિત નથી. આ પ્રકારનો પૂર્વપક્ષનો આશય છે. II૯૧/૯૨/૯૩II

# અવતરણિકા :

एष पूर्वपक्ष:, अत्रोत्तरमाह -

# અવતરણિકાર્થ**ઃ**

આ=ગાથા-૯૧ થી ૯૩માં બતાવ્યો એ, પૂર્વપક્ષ છે. હવે અહીં=પૂર્વપક્ષના કથનમાં, ગ્રંથકાર ઉત્તરને કહે છે-

#### आथा :

एयं पि न जुत्तिखमं विण्णेअं मुद्धविम्हयकरं तु । अविवेगपरिच्चाया चाई जं निच्छयनयस्म ॥ ९४॥

#### અન્વચાર્થ :

एयं पि=आ पश=पूर्वपक्षी द्वारा ગાથા-૯૧ થી ૯૩ માં જે કહેવાયું એ પશ, जुत्तिखमं न=યુક્તિક્ષમ નથી. मुद्धिवम्हयकरं तु=वणी મુગ્ધોના વિસ્મયને કરનારું विण्णेअं=જાણવું; जं=જે કારણથી अविवेगपरिच्वाया=અવિવેકના પરિત્યાગથી चाई=ત્યાગી निच्छयनयस्स=निश्चयनयने (અભિપ્રેત) છે.

## ગાથાર્થ :

ગાથા-૯૧ થી ૯૩ માં બતાવેલ પૂર્વપક્ષનું કથન પણ યુક્તિયુક્ત નથી. વળી મંદમતિવાળા જીવોના ચિત્તને હરનારું જાણવું; જે કારણથી અવિવેકના પરિત્યાગથી ત્યાગી નિશ્ચયનયને અભિપ્રેત છે.

## ટી<del>ક</del>ા :

एतदिष न युक्तिश्चमं विज्ञेयं=न युक्तिसमर्थं ज्ञातव्यं यदुक्तं पूर्वपक्षवादिना, मुग्धविस्मयकरं तु=मन्दमितचेतोहारि त्वेतत्, कथमित्याह-अविवेकपरित्यागाद्=भावतोऽज्ञानपरित्यागेन त्यागी यद्=यस्मात् निश्चयनयस्याभिप्रेत इति गाथार्थः॥९४॥

★ "एयं पि" માં 'अपि' થી એ કહેવું છે કે જે વાદીઓ એમ કહે છે કે સ્વજનાદિથી રહિત જીવ દીક્ષાનો અધિકારી છે એ તો યુક્તિયુક્ત નથી, પરંતુ જે વાદીઓ એમ કહે છે કે સ્વજનાદિથી યુક્ત જીવ દીક્ષાનો અધિકારી છે **એ પણ** યુક્તિયુક્ત નથી.

# ટીકાર્થ:

પૂર્વપક્ષના વાદી વડે જે કહેવાયું એ પણ, યુક્તિથી ક્ષમ ન જાણવું=યુક્તિથી સમર્થ ન જાણવું. વળી આ =પૂર્વપક્ષનું કથન, મુગ્ધોના વિસ્મયને કરનારું છે=મંદમતિવાળાઓના ચિત્તને હરનારું છે; કઈ રીતે ? એથી કરીને કહે છે-જે કારણથી અવિવેકના પરિત્યાગથી≕ભાવથી અજ્ઞાનના પરિત્યાગ વડે, ત્યાગી નિશ્ચયનયને અભિપ્રેત છે. એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

ગાથા-૯૧ થી ૯૩માં પૂર્વપક્ષે સ્થાપન કર્યું કે સ્વજનાદિથી યુક્ત જીવો દીક્ષાના અધિકારી છે. તેને ગ્રંથકાર કહે છે કે એ કથન યુક્તિયુક્ત તો નથી; પરંતુ મંદબુદ્ધિવાળા જીવોને વિસ્મય કરનારું છે, તે આ રીતે-

જેઓ કંઇક વિચારક છે પરંતુ સૂક્ષ્મબુદ્ધિવાળા નથી, તેઓને એમ લાગે કે સંયમ એ ભોગસામગ્રીના ત્યાગવાળું જીવન છે, તેથી જેમણે સ્વજન, ધનાદિ છોડ્યાં છે તેઓને ત્યાગી કહી શકાય.

વળી, જેઓની પાસે કંઇ નથી અને માંગીને ખાનારા છે, તેવા જીવો ઉદારચિત્તવાળા હોતા નથી. માટે પણ સ્વજનાદિથી રહિત જીવો દીક્ષાને યોગ્ય નથી. આ સર્વ વાત સ્થૂલબુદ્ધિથી રમ્ય લાગે તેવી છે, પરંતુ દીક્ષા શબ્દનો પરમાર્થ જાણનારને અને દીક્ષા ગ્રહણ કરવા માટેના અધિકારી જીવોનો સમ્યગ્ વિચાર કરનારને, આ સર્વ વાત યુક્તિરહિત જણાય; કેમ કે બાહ્યત્યાગ કરવામાત્રથી જીવ ત્યાગી નથી બની જતો, પરંતુ અજ્ઞાનના પરિત્યાગથી જીવ ત્યાગી બને છે. આથી વૈભવ અને સ્વજનાદિથી સંપન્ન જીવ બાહ્યત્યાગ કરતો હોય, તોપણ જો તેણે અજ્ઞાનનો ત્યાગ ન કર્યો હોય તો તે ત્યાગી નથી, અને સર્વથા વૈભવ અને પરિજનાદિથી રહિત પણ જીવે જો અજ્ઞાનનો ત્યાગ કર્યો હોય, તો તે ત્યાગી છે.

અહીં અજ્ઞાનનો ત્યાગી એ છે કે જે જીવને સંસાર નિર્ગુણરૂપે ભાસતો હોય, અસાર લાગતો હોય અને મનુષ્યભવ પામીને આત્માની ગુણસંપત્તિ પ્રગટ કરવા જેવી લાગતી હોય અને બાહ્યત્યાગ કરીને ભગવાનના વચનાનુસારે શુદ્ધ સંયમજીવન જીવવા દ્વારા આત્મસાધના કરવાના અભિલાષવાળો હોય અને સમ્યક્ શ્રુતજ્ઞાન પ્રમાણે જીવન જીવવાનો પ્રયત્ન કરતો હોય, એ જીવ અજ્ઞાનનો ત્યાગી છે. આથી રાજવી પણ સંયમ ગ્રહણ કરીને અજ્ઞાનભાવનો ત્યાગ ન કરે તો તે ત્યાગી નથી, અને અજ્ઞાનભાવનો ત્યાગ કરનાર દ્રમક પણ ત્યાગી છે.

વળી, અવિવેકના પરિત્યાગથી ત્યાગી નિશ્ચયનયને અભિપ્રેત છે, એ કથનનું તાત્પર્ય એ છે કે નિશ્ચયનય પરિણામને જોનાર છે અને જીવનો મોક્ષ પરિણામથી થાય છે, તેથી મોક્ષને અનુકૂળ પરિણામ પેદા કરવા માટે કોણ અધિકારી છે? અને કોણ અનધિકારી છે? તેની વિચારણા કરતી વખતે પણ એ જોવું આવશ્યક છે કે જે સંયમને અનુકૂળ પરિણામ કરી શકે તેમ હોય તે અધિકારી છે, અને જે સંયમને અનુકૂળ પરિણામ ન કરી શકે તે અધિકારી નથી; અને અજ્ઞાનભાવનો પરિત્યાગ એ સંયમને અનુકૂળ પરિણામ છે, તેથી સ્વજનરહિત, સંપત્તિરહિત પણ જીવ જો અજ્ઞાનભાવનો પરિત્યાગ કરી શકે તો તે ત્યાગી છે, અને દીક્ષા લેવા માટે યોગ્ય છે; અને સ્વજન, સંપત્તિ વગેરેથી યુક્ત પણ જીવ જો અજ્ઞાનભાવનો ત્યાગ ન કરે અને બાહ્યત્યાગ કરે તોપણ વાસ્તવમાં તે ત્યાગી નથી અને દીક્ષા લેવા માટે યોગ્ય નથી.

અજ્ઞાનનો પરિત્યાગ એટલે કેવલ શાસ ભણીને પંડિત થવું એ નહીં, પરંતુ સંસારના સ્વરૂપનું સમ્યગ્જ્ઞાન કરીને, તે જ્ઞાનને અનુરૂપ ઉચિત પ્રવૃત્તિ કરવી, એ નિશ્ચયનયથી અજ્ઞાનનો પરિત્યાગ છે. માટે જેઓ સંયમ ગ્રહણ કર્યા પછી ભગવાનની આજ્ઞાનુસાર શ્રુતજ્ઞાનને અનુરૂપ ઉચિત પ્રવૃત્તિ કરે છે, તેઓ નિશ્ચયનયથી ત્યાગી છે; જયારે વ્યવહારનયથી તો બાહ્યત્યાગ કરીને સંયમજીવનની ક્રિયા કરનારા જીવો ત્યાગી છે. ॥૯૪॥

## અવતરણિકા :

किमित्येतदेवमत आह-

#### અવતરણિકાર્થ:

અહીં કોઇ શંકા કરે કે આ=જીવ સ્વજનાદિના ત્યાગથી ત્યાગી નથી પરંતુ અજ્ઞાનના પરિત્યાગથી ત્યાગી છે એ, આ પ્રમાણે કયા કારણથી છે ? એથી કહે છે-

🛨 'किमिति' कस्मात् अर्थभां छे.

#### आथा :

संसारहेउभूओ पवत्तगो एस पावपक्खंमि । एअंमि अपरिचत्ते किं कीरइ बज्झचाएणं ? ॥ ९५॥

#### अन्तनार्थः

संसारहेउभूओ एस=સंસારના હેતુભૂત આ=અવિવેક, पावपक्खंमि=પાપપક્ષમાં पवत्तगो=પ્રવર્ત્તક છે. एअंमि अपरिचत्ते=आ=અવિવેક, અપરિત્યક્ત થયે છતે बज्झचाएणं किं कीरइ?=બાહ્યત્યાગથી શું કરાય ?

#### ગાશાર્થ :

સંસારના કારણીભૂત અવિવેક પાપપક્ષમાં પ્રવર્ષક છે. અવિવેકનો પરિત્યાગ નહીં થયે છતે બાહ્યત્યાગથી શું કરાય? અર્થાત્ કંઇ ન કરાય.

## ટીકા :

संसारहेतुभूतः=संसारकारणभूतः प्रवर्त्तक एषः=अविवेकः पापपक्षे=अकुशलव्यापारे, यतश्चैवमत एतस्मिन्=अविवेके अपित्यक्ते कि क्रियते बाह्यत्यागेन=स्वजनादित्यागेन? इति गाथार्थः ॥९५॥

## ટીકાર્થ:

સંસારના હેતુભૂત=સંસારના કારણભૂત, એવો આ=અવિવેક, પાપપક્ષમાં=અકુશલવ્યાપારમાં, પ્રવર્ત્તક છે; અને જે કારણથી આમ છે એ કારણથી અપરિત્યક્ત એવો આ હોતે છતે=અવિવેક હોતે છતે, બાહ્યત્યાગથી=સ્વજનાદિના ત્યાગથી, શું કરાય ? એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

સંસારના કારણીભૂત અવિવેક જીવમાં રહેલ છે, જે જીવને અકુશલ વ્યાપારમાં પ્રવૃત્તિ કરાવે છે. તેથી બાહ્ય એવા સ્વજનાદિનો ત્યાગ કરનાર જીવ પણ સંસારના કારણીભૂત એવા અવિવેકનો ત્યાગ ન કરે, તો તેનો પાપવ્યાપાર ચાલુ રહે છે. તેથી બાહ્યત્યાગથી જીવ દીક્ષાને યોગ્ય બને છે એમ માનવું અર્થ વગરનું છે, એ પ્રકારનો ગ્રંથકારનો આશય છે. II ૯૫ II

# અવતરણિકા :

किञ्च-

# અવતરશિકાર્થ :

વળી બાહ્યત્યાગથી પ્રવ્રજ્યા નથી, પરંતુ અવિવેકના ત્યાગથી પ્રવ્રજ્યા છે, તેને વિશેષ રીતે બતાડવા માટે ગ્રંથકાર 'किञ्च' થી સમુચ્ચય કરે છે-

#### भाशाः

पालेइ साहुकिरिअं सो सम्मं तंमि चेव चत्तंमि । तब्भावंमि अ विहलो इअरस्स कओऽवि चाओ ति ॥ ९६॥

#### અન્વગાર્થ:

तंमि चेव चत्तंमि=ते ४=અવિવેક ४, ત્યક્ત થયે છતે सो=ते=દીક્ષા લેનાર, साहुकिरिअं सम्मं पालेइ=સાધુની ક્રિયાને સમ્યક્ પાળે છે. तब्भावंमि अ=અને તેના=અવિવેકના, ભાવમાં इअरस्स=ઇતરનો =સ્વ૪નાદિનો, कओऽवि=કરાયેલો પણ चाओ=ત્યાગ विहलो=વિફળ છે.

★ 'त्ति' पाटपूर्ति भाटे छे.

#### ગાથાર્થ :

અવિવેક જ ત્યક્ત થયે છતે દીક્ષા લેનાર જીવ સાધુની ક્રિયાને સમ્યક્ પાળે છે અને અવિવેકના સદ્ભાવમાં કરાયેલો પણ ત્યાગ ફળ વગરનો છે.

#### ટીકા :

पालयित साधुक्रियां=यितसामाचारीं, स=प्रव्रजितः, सम्यग्=अविपरीतेन मार्गेण, तिसम्नेव अविवेके त्यक्त इति, तद्भावे च=अविवेकसत्तायां च सत्यां, विफलः परलोकमङ्गीकृत्य इतरस्य=स्वजनादेः कृतोऽपि त्यागः, अविवेकादिति गाथार्थः ॥९६॥

★ "कओऽवि" માં 'अपि' થી એ જણાવવું છે કે અવિવેક હોય તો, સ્વજનાદિનો નહીં કરાયેલો ત્યાગ તો વિકળ છે જ, પરંતુ કરાયેલો પણ ત્યાગ વિકળ છે.

## रीङार्थ :

તે જ=અવિવેક જ, ત્યજાયે છતે તે=પ્રવ્રજિત=સાધુ, સાધુની ક્રિયાને=યતિની સામાચારીને, સમ્યગ્ =અવિપરીત માર્ગથી, પાળે છે. અને તેનો ભાવ હોતે છતે=અવિવેકની સત્તા હોતે છતે, ઇતરનો= સ્વજનાદિનો, કરાયેલો પણ ત્યાગ પરલોકને આશ્રયીને વિકલ છે; કેમ કે અવિવેક છે. એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

અવિવેકનો ત્યાગ કરીને દીક્ષા ગ્રહણ કરનાર જીવ સાધુસામાચારીનું સમ્યક્ પાલન કરી શકે છે, અને અવિવેક છોડ્યો ન હોય તેવો જીવ સ્વજન, ધનાદિ સર્વ છોડીને સંયમ ગ્રહણ કરે, તોપણ પરલોકને અનુરૂપ એવી સાધુસામાચારી સમ્યક્ પાળી શકતો નથી; તેથી અવિવેકી જીવનો કરાયેલો પણ બાહ્યત્યાગ આત્માનું હિત કરનાર નથી.

અહીં વિશેષ એ છે કે, જેઓ અજ્ઞાનનો ત્યાગ કરે છે તેઓ સાધુસામાચારીના અંગભૂત એવી ગ્રહ્સશિક્ષા અને આસેવનશિક્ષાને સમ્યક્ ગ્રહેશ કરી શકે છે, અને જ્યાં સુધી પોતે ગીતાર્થ ન થાય ત્યાં સુધી ગીતાર્થનિશ્રિત રહીને સાધુસામાચારીનું સમ્યક્ પાલન કરી શકે છે; તેથી અવિવેકના ત્યાગી જીવો પરલોકને આશ્રયીને ઉત્તમ ફળ મેળવે છે.

વળી, જેઓ માત્ર બાહ્યત્યાગમાં ત્યાગની બુદ્ધિવાળા છે, તેઓ પરલોકના હિત અર્થે સ્વજન, ધનાદિનો ત્યાગ કરીને દીક્ષા ગ્રહણ કરે, બાહ્ય આચારો પણ પાળે, છતાં સમ્યક્ ગ્રહણશિક્ષા અને આસેવનશિક્ષાના અભાવને કારણે ઉચિત પ્રવૃત્તિ કરી શકતા નથી. તેથી તેઓની બાહ્ય ક્રિયાઓ આ લોકમાં પણ કષ્ટરૂપ છે અને અવિવેકને કારણે પરલોકમાં પણ કષ્ટરૂપ છે. આથી તેઓએ ગ્રહણ કરેલ પ્રવ્રજયા અહિતનું કારણ બને છે. II ૯૬ II

#### અવતરણિકા :

एतदेव दर्शयति-

#### અવતરશિકાર્થ :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે અવિવેકના ત્યાગ વગર સ્વજનાદિનો કરાયેલો પણ ત્યાગ વિફલ છે, એને જ દર્શાવે છે -

#### भाशा :

# दीसंति अ केइ इहं सइ तंमी बज्झचायजुत्ताऽवि । तुच्छपवित्ती अफलं दुहा वि जीवं करेमाणा ॥ ९७॥

#### अन्तराश्च :

तंमी सइ अ=अने ते=अविवेड, होते छते, बज्झचायजुत्ताऽवि=બाह्यत्यागथी युक्त पश केइ= डेटलाड तुच्छपवित्ती=तुच्छ प्रवृत्तिथी दुहा वि=अंने पश प्रडारना जीवं अफलं=छिवतने अइल करेमाणा =डरता એवा इहं=अहीं=लोडमां, दीसंति=हेणाय छे.

#### आधार्ध :

અને અવિવેક હોતે છતે બાહ્યત્થાગથી યુક્ત પણ કેટલાક જીવો તુચ્છ પ્રવૃત્તિથી, આ લોક, પરલોક બંને પણ પ્રકારના જીવિતને અફલ કરતા એવા લોકમાં દેખાય છે.

#### टीङा :

दृश्यन्ते च केचिदत्र=लोके, सित तिस्मिन्=अविवेके, बाह्यत्यागयुक्ता अपि=स्वजनादित्यागसमिन्वता अपि, तुच्छप्रवृत्त्या=अविवेकात् तथाविधारम्भाद्यसारप्रवृत्त्या, अफलं द्विधापि इहलोकपरलोकापेक्षया जीवितं कुर्वन्तः सन्त इति गाथार्थः॥९७॥

# ટીકાર્થ:

અને તે=અવિવેક, હોતે છતે બાહ્યત્યાગથી યુક્ત પણ=સ્વજનાદિના ત્યાગથી સમન્વિત પણ, કેટલાક તુચ્છ પ્રવૃત્તિથી=અવિવેકને કારણે તેવા પ્રકારની આરંભાદિ અસાર પ્રવૃત્તિથી, આ લોક અને પરલોકની અપેક્ષાએ બંને પણ પ્રકારના જીવિતને અફળ=ફળ વગરનું, કરતા છતા અહીં=લોકમાં, દેખાય છે. એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

સાક્ષાત્ અનુભવના બળથી બાહ્યત્યાગમાત્રથી પ્રવ્રજયા અફળ છે, તે બતાવતાં ગ્રંથકાર કહે છે કે કેટલાક જીવો અંતરંગ રીતે અવિવેકના ત્યાગ વગર બાહ્ય સંપત્તિ આદિનો ત્યાગ કરીને સંયમ ગ્રહણ કરે છે; તેથી અંતરંગ રીતે અવિવેક હોવાને કારણે તેઓ સંયમ ગ્રહણ કર્યા પછી ભગવાનના વચનાનુસાર પ્રવૃત્તિ કરતા નથી અને પોતાના મનથી પ્રવૃત્તિ કરે છે, જે આરંભાદિરૂપ છે. આ રીતે તેઓનું જીવિત આ લોકની અપેક્ષાએ કષ્ટ વેઠવારૂપ નિર્શક ફળવાળું છે અને પરલોકની અપેક્ષાએ પણ અસંયમના પાપને કારણે દુર્ગતિના ફળવાળું છે. II ૯૭ II

#### અવતરણિકા :

तथा च-

#### અવતરશિકાર્થ:

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે કેટલાક જીવો બાહ્યત્યાગ કરીને અવિવેકને કારણે તેવા પ્રકારના આરંભાદિ કરવારૂપ અસાર પ્રવૃત્તિથી પોતાનું જીવિત અફળ કરે છે. તે બતાવવા માટે 'तथा च' થી અન્ય કથનનો સમુચ્ચય કરે છે-

#### ગાથા :

# चइऊण घरवासं आरंभपरिग्गहेसु वट्टंति । जं सन्नाभेएणं एअं अविवेगसामत्थं ॥ ९८॥

# અન્વચાર્થ :

जं=જે કારણથી घरवासं=ગૃહવાસને चइऊण=ત્યજીને सन्नाभेएणं=સંજ્ઞાભેદથી आरंभपरिग्गहेसु= આરંભ-પરિગ્રહમાં वट्टंति=વર્તે છે, एअं=આ=સંજ્ઞાભેદથી સાધુનું આરંભ-પરિગ્રહમાં વર્તન, अविवेगसामत्थं=અવિવેકનું સામર્થ્ય છે.

# ગાથાर्थ :

જે કારણથી ગૃહવાસને ત્યજીને નામભેદથી આરંભ-પરિગ્રહમાં વર્તે છે, એ અવિવેકનું સામર્શ્ય છે. ટીકા :

त्यक्त्वाऽपि गृहवासं प्रवज्याङ्गीकरणेनारम्भपरिग्रहयोः उक्तलक्षणयोः वर्त्तन्ते यत् = यस्मात् संज्ञा-भेदेन = देवाद्यर्थोऽयमित्येवं शब्दभेदेन, एतद् इत्थंभूतम् अविवेकसामर्थ्यम् = अज्ञानशक्तिरिति गाथार्थः ॥९८॥

# रीक्षार्थ :

જે કારણથી પ્રવ્રજ્યાના અંગીકરણ દ્વારા ગૃહવાસને ત્યજીને પણ સંજ્ઞાના ભેદથી="આ દેવાદિનો અર્થ છે" એ પ્રકારના શબ્દના ભેદથી, કહેવાયેલ લક્ષણવાળા આરંભ અને પરિગ્રહમાં વર્તે છે, આવા પ્રકારનું આ = આરંભ-પરિગ્રહમાં વર્તન, અવિવેકનું સામર્થ્ય છે=અજ્ઞાનની શક્તિ છે. એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

કેટલાક સાધુઓ ગૃહવાસ, સંપત્તિ, કુટુંબ આદિનો ત્યાગ કરે છે, તોપણ સંયમધર્મ શું છે? તેનો યથાર્થ વિવેક તેઓને નહીં હોવાથી સાચા સંયમની અજ્ઞાનશક્તિને કારણે જિનમંદિરનિર્માણ કરવા માટે, જિનભક્તિમહોત્સવ કરવા અર્થે, પૈસા એકઠા કરાવવા દ્વારા જિનમંદિરનિર્માણ આદિરૂપ આરંભ કરે છે, અને આ જિનમંદિર મેં બંધાવ્યું છે, એ પ્રકારના મમત્વભાવને ધારણ કરે છે. આથી જેમ જેમ જિનમંદિરનિર્માણાદિ અર્થે ધનની પ્રાપ્તિ થતી જાય, તેમ તેમ તે ધન પ્રત્યે તે અવિવેકી સાધુને મૂચ્છા પ્રગટે છે, અને તે સાધુ માને કે "આ ધન તો દેવાદિ અર્થે છે, તેથી હું તો અપરિગ્રહી છું, અને આ આરંભ તો ભગવાનની ભક્તિ અર્થે છે, તેથી હું તો નિરારંભી છું." આ પ્રકારના સંજ્ઞાભેદથી આરંભાદિની પ્રવૃત્તિ કરે છે, એ તે અવિવેકી સાધુની અજ્ઞાનશક્તિ છે.

''<del>देवादि''માં आद</del>િ પદથી શ્રાવકોના ઉદ્ઘાર અર્થે કે અન્ય કોઇ ધાર્મિક કાર્યો અર્થે એકઠા કરાતા ધનનું ગ્રહણ કરવાનું છે. આથી એકઠા કરાયેલા ધનને તે કાર્યમાં સાધુ સ્વયં વાપરતો હોય કે કોઇની પાસે વપરાવતો હોય, તે સર્વ સંજ્ઞાભેદથી આરંભ-પરિગ્રહની પ્રવૃત્તિરૂપ છે. આ પ્રકારનો ભાવ ગાથા-૧૦૧ ના અનુસંધાનથી સ્પષ્ટ થાય છે. II૯૮II

# અવતરણિકા :

एतदेव दृष्टान्तद्वारेणाह-

# અવતરણિકાર્થ:

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે અવિવેકને કારણે સાધુ સંજ્ઞાભેદથી આરંભ-પરિગ્રહમાં પ્રવૃત્તિ કરે છે, એને જ દેષ્ટાંત દારા કહે છે-

#### ગાથા :

मंसनिवित्तिं काउं सेवइ दंतिक्कयं ति धणिभेआ। इअ चइऊणारंभं परववएसा कुणइ बालो॥ ९९॥

#### अन्वयार्थः

मंसनिवित्ति = માંસની નિવૃત્તિને काउं = કરીને दंतिक्रयं = (માંસના પર્યાયવાચી શબ્દરૂપ) 'દંતિકકક', ति = એ પ્રકારે धणिभेआ = ધ્વનિભેદથી सेवइ = (માંસને) સેવે છે, इअ = એ રીતે आरंभं = આરંભને चड़ऊणं = ત્યજીને परववएसा = પરના વ્યપદેશથી बालो = બાલ कुणइ = (આરંભ-પરિગ્રહને) કરે છે.

#### ગાશાર્થ :

માંસની નિવૃત્તિ કરીને માંસના પર્યાયવાથી શબ્દરૂપ 'દંતિક્કક', એ પ્રકારના શબ્દભેદથી માંસને સેવે છે, એ રીતે આરંભ-પરિગ્રહને ત્યજીને "આ દેવાદિની ભક્તિની પ્રવૃત્તિ છે", એ પ્રકારના કથનથી અજ્ઞ એવો સાધુ આરંભ-પરિગ્રહની પ્રવૃત્તિ કરે છે.

## ટીકા :

मांसनिवृत्ति कृत्वा कश्चिदविवेकात् सेवते दन्तिक्ककमिति ध्वनिभेदात् = शब्दभेदात्, इय = एवं त्यक्त्वाऽऽरम्भम् "एकग्रहणे तज्जातीवग्रहणं" इति न्यायात् परिग्रहं च परव्यपदेशाद् = देवादिव्यपदेशेन करोति बाल: = अज्ञ इति गाधार्थ: ॥ ९९॥

## ટીકાર્થ:

કોઇ માંસની નિવૃત્તિ કરીને અવિવેકને કારણે 'દંતિક્ડક' એ પ્રકારના ધ્વનિભેદથી=શબ્દભેદથી, માંસને સેવે છે, એ રીતે આરંભને અને "એકના ત્રહણમાં તેના જાતીયનું ત્રહણ થાય છે" એ પ્રકારના ન્યાયથી પરિત્રહને ત્યજીને, પરના વ્યપદેશથી=દેવાદિના વ્યપદેશ વડે, બાલ=અજ્ઞ=અજ્ઞાની જીવ, આરંભ-પરિત્રહને કરે છે. એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

બાહ્ય એવા સ્વજનાદિનો ત્યાગ કરીને સાધુ અજ્ઞાનને કારણે આરંભ-પરિગ્રહની પ્રવૃત્તિ કઇ રીતે કરે છે? તે દેષ્ટાંત દ્વારા ગ્રંથકાર બતાવે છે-

જે રીતે કોઇ જીવે માંસ નહીં ખાવાની પ્રતિજ્ઞા કરેલ હોય છતાં તે જીવ માયાથી માંસ ખાવા માટે માંસના પર્યાયવાચી શબ્દરૂપ 'દતિક્કક' ને હું ખાઉં છું, માંસને નહીં, એ પ્રકારના શબ્દભેદથી માંસભક્ષણની પ્રવૃત્તિ કરે; એ રીતે કેટલાક જીવો આરંભ અને પરિગ્રહનો ત્યાગ કરીને 'આ જિનમંદિરનું કાર્ય છે' એ પ્રકારના દેવાદિના કાર્યનો વ્યપદેશ કરીને જિનમંદિરનિર્માણ વગેરે માટે ધન એકઠું કરે કે કરાવે, અને તે ધન દ્વારા લોકો પાસે જિનમંદિરનું નિર્માણ આદિ આરંભની પ્રવૃત્તિઓ કરાવે છે, તે સર્વ આરંભ અને પરિગ્રહની નિવૃત્તિ કર્યા પછી શબ્દાન્તરથી મનને મનાવીને કરાયેલી આરંભ અને પરિગ્રહની પ્રવૃત્તિ છે.

આ દેષ્ટાંતમાં સ્થૂલદેષ્ટિથી વિષમતા જણાય કે માંસ ખાનાર વ્યક્તિ તો ખાલી શબ્દ જુદો બોલે છે, પણ ખાય છે તો માંસ જ; જયારે સાધુ તો સંસારની આરંભ-પરિગ્રહની પ્રવૃત્તિને અને સંપત્તિને છોડીને કેવલ ધર્મબુદ્ધિથી જિનમંદિરનિર્માણાદિની ક્રિયા કરાવે છે, તેથી જિનમંદિરનિર્માણાદિની પ્રવૃત્તિ માંસ ખાવાની પ્રવૃત્તિ સમાન નથી.

વસ્તુતઃ જે રીતે માંસને છોડીને અન્ય શબ્દ દ્વારા કોઇ માંસભક્ષણની ક્રિયા કરે, તે જ રીતે આરંભ-પરિગ્રહને છોડીને સાધુવેશમાં જિનમંદિરનિર્માણાદિના નામે પૈસા ભેગા કરીને જિનમંદિરનિર્માણ આદિની પ્રવૃત્તિ કરે, તે સર્વ આરંભ-પરિગ્રહરૂપ છે; કેમ કે આરંભ-પરિગ્રહથી અશુભકર્મનો બંધ અને દુર્ગતિરૂપ કળ મળે છે, અને સંયમજીવનમાં જિનમંદિરનિર્માણાદિ અર્થે થતો આરંભ-પરિગ્રહ ભગવાનની આજ્ઞાવિરુદ્ધ હોવાથી કર્મબંધની પ્રાપ્તિ કરાવે છે. આવો વિવેક અજ્ઞાનને કારણે બાલ જીવોને હોતો નથી, જેના કારણે તેઓ જિનાજ્ઞાથી વિરુદ્ધ પ્રવૃત્તિ કરે છે.

વળી, માંસ ખાવાની બળવાન મનોવૃત્તિ હોવાથી જીવ આત્મવંચના કરીને જેમ શબ્દભેદથી માંસભક્ષણમાં પ્રવૃત્તિ કરે છે; તેમ સંયમ ગ્રહણ કર્યા પછી પણ જે જીવોમાં આરંભાદિ કરવાની વૃત્તિ પડી હોય છે, તે જીવોને આરંભ-સમારંભની પ્રવૃત્તિ પણ ધર્મરૂપે પ્રતિભાસે છે, આથી તેઓ સંજ્ઞાભેદથી પણ આરંભ-પરિગ્રહની વૃત્તિને પોષે છે.

મૂળગાથામાં કેવલ 'આરંભ' શબ્દનો ઉલ્લેખ હોવા છતાં ''એક શબ્દના ગ્રહણથી તેની જાતિના બીજા શબ્દનું પણ ગ્રહણ થઇ જાય છે'' એ ન્યાયથી ટીકામાં આરંભની સાથે પરિગ્રહનું પણ ગ્રહણ કરેલ છે. II ૯૯ II

#### અવતરશિકા :

किमित्येतदेवमित्यत आह-

## અવતરણિકાનો શબ્દાર્થ:

एतद्=आ=દેવાદિના વ્યપદેશથી ગ્રહણ કરાયેલ ધન, एवम्=આવું=આરંભ-પરિગ્રહરૂપ, किमिति =કયા કારણથી છે? इत्यत:=આથી કરીને आह=ગ્રંથકાર કહે છે-

#### भाधाः

पयईए सावज्जं संतं जं सळहा विरुद्धं तु । धणिभेअंमि वि महुरगसीअलिगाइ ळ लोगम्मि ॥ १००॥

## **अन्दर्यार्थ**ः

लोगिमिः લોકમાં महुरगसीअलिगाइ व्वः મધુરક, શીતલિકાદિની જેમ धणिभेअंमि विः ध्विनिभे કરાયે છતે પણ जंः જે કારણથી पयईएः પ્રકૃતિથી सावज्जं संतं = सावद्य છતું सव्वहाः सर्वधा विरुद्धं तुः विरुद्धं જ છે, (તે કારણથી દેવાદિના વ્યપદેશથી ગ્રહણ કરાયેલું ધન આરંભ-પરિગ્રહરૂપ છે.)

# ગાથાર્થ :

લોકમાં મધુરક, શીતલિકાદિની જેમ શબ્દભેદ કરાયે છતે પણ જે કારણથી પ્રકૃતિથી સાવધ છતાં આરંભાદિ સર્વથા દુષ્ટ જ છે, તે કારણથી દેવાદિના વ્યપદેશથી ગ્રહણ કરાયેલું ધન આરંભ-પરિગ્રહરૂપ છે. ટીકા :

प्रकृत्या=स्वभावेन सावद्यं=सपापं सद्=भवत् यत्=यस्मात् सर्वथा=सर्वैः प्रकारैः विरुद्धमेव=दुष्टमेव ध्वनिभेदेऽपि=शब्दभेदेऽपि सति, किंवदित्याह-मधुरकशीतिलकादिवल्लेक इति, न हि विषं मधुरकमित्युक्तं न व्यापाद्यति स्फोटिका वा शीतिलकेत्युक्ता न दुनोतीति गाथार्थः ॥१००॥ ★ "ਬ<mark>ਾਗਿਐअਂਸਿ ਕਿ</mark>" ਮਾਂ '**अपि'** થી એ કહેવું છે કે ધ્વનિભેદ ન કરાય તો તો આરંભાદિ કર્મબંધનું કારણ છે જ, ਪਵੰਗੂ દેવાદિનું કાર્ચ કહેવારૂપ **ધ્વનિભેદ કરાચે છતે પણ** આરંભાદિ કર્મબંધનું જ કારણ છે.

## ટીકાર્થ :

જે કારણથી પ્રકૃતિથી=સ્વભાવથી, સાવઘ છતું≔પાપવાળું છતું, ધ્વનિભેદ કરાયે છતે પણ=શબ્દભેદ કરાયે છતે પણ, સર્વ પ્રકારોથી વિરુદ્ધ જ છે=દુષ્ટ જ છે; કોની જેમ ? એથી કહે છે- લોકમાં મધુરક, શીતલિકાદિની જેમ; તેનું તાત્પર્ય ખોલે છે- મધુરક એ પ્રમાણે કહેવાયેલું વિષ મારતું નથી એમ નહિ જ, અથવા શીતલિકા એ પ્રમાણે કહેવાયેલી સ્ફોટિકા=ફ્રોડકી, દુઃખતી નથી એમ નહિ જ. એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### भावार्थ :

ઝેરથી મિશ્રિત એવા મધુર પણ પદાર્થનો ઉપભોગ કરવાથી જેમ મૃત્યુ થાય છે અને શીતલિકાની ફોડલીનું નામ શીતલા હોવા છતાં જેમ તે કેવલ પીડા આપે છે, તેમ પ્રકૃતિથી સાવઘ એવી આરંભ-પરિગ્રહની ક્રિયા કરનાર સાધુ શબ્દભેદથી કહે કે 'આ ધન દેવાદિની ભક્તિ અર્થે છે,' તોપણ તે સાધુ નિરારંભી અને અપરિગ્રહી બની શકતા નથી; કેમ કે જિનભક્તિ આદિ અર્થે પણ ધન રાખવાનો કે રખાવવાનો સાધુને નિષેધ છે. તેથી તે ધનનો ઉપયોગ જિનભક્તિ આદિમાં થતો હોય તોપણ પ્રકૃતિથી સાવઘ હોવાને કારણે સાધુ માટે આરંભ અને પરિગ્રહરૂપ છે. માટે પૂર્વગાથામાં સ્થાપન કર્યું કે દેવાદિના વ્યપદેશથી પણ સાધુ ધન રાખતા હોય કે રખાવતા હોય અને દેવાદિનાં કાર્યો કરાવતા હોય તોપણ તે ધન સાધુ માટે આરંભ અને પરિગ્રહરૂપ છે.

સાધુ વડે કરાતી જિનમંદિરનિર્માણાદિની ક્રિયા પાપરૂપ છે, તે સ્થૂલદંષ્ટિથી દેષ્ટાંત દ્વારા પ્રથમ બતાવે છે-

જેમ દૂધપાક આદિ મધુર પદાર્થો ઝેરથી મિશ્રિત હોય તો "આ મધુર દૂધપાક છે", એમ વ્યપદેશ કરવામાં આવે, તો તે વચનપ્રયોગ સાચો હોવા છતાં તેના ઉપભોગથી મૃત્યુ થાય છે; તેમ સંયમ લીધા પછી સંયમને વિરુદ્ધ એવી જિનમંદિરનિર્માણાદિ ક્રિયા "આ ધર્મક્રિયા છે" એમ કહેવામાત્રથી નિરવદ્ય બનતી નથી, પણ આરંભાદિરૂપ બને છે.

આ પ્રથમ દેશાંતનું તાત્પર્ય એ છે કે, જેમ દૂધપાક મધુર પણ છે અને ઝેરમિશ્રિત પણ છે, તેમ જિનમંદિરનિર્માણાદિની ક્રિયા સ્થૂલદેશથી ધર્મરૂપ પણ છે અને સંયમની વિરુદ્ધ હોવાથી સાવઘરૂપ પણ છે. પરંતુ મધુર પણ દૂધપાક ઝેરમિશ્રિત હોવાથી જેમ અનર્થકારી છે, તેમ સંયમવેશમાં સ્થૂલથી ધર્મરૂપ લાગતી જિનમંદિરનિર્માણાદિની ક્રિયા ભગવાનની આજ્ઞાવિરદ્ધ હોવાથી પાપબંધના ફળવાળી છે.

સાધુ વડે કરાતી જિનમંદિરનિર્માણાદિની ક્રિયા પાપરૂપ છે, તે સૂક્ષ્મદેષ્ટિથી દેષ્ટાંત દ્વારા બતાવે છે-

જેમ શીતળાની ફોડલી નામમાત્રથી શીતલ છે, પરંતુ અનુભવથી ઠંડકને બદલે પીડા આપનાર છે, તેમ સાધુવેશમાં જિનમંદિરનિર્માણ આદિ કાર્યો નામમાત્રથી ધર્મનાં કાર્યો છે, વસ્તુતઃ તે આરંભ-પરિગ્રહરૂપ છે.

આ બીજા દેષ્ટાંતનો ભાવ એ છે કે, જે રીતે શીતલિકા નામની કોડલીમાં લેશ પણ શીતલતા નથી, કેવલ પીડા છે, પરંતુ શીતલિકારૂપ શબ્દભેદ છે; તે રીતે સાધુપણામાં જિનમંદિરનિર્માણ આદિ ક્રિયા કરવામાં લેશ પણ ધર્મ નથી, કેવલ કર્મબંધના કારણીભૂત સાવદ્ય પ્રવૃત્તિ છે. પરંતુ દેવાદિ અર્થે કરવારૂપ શબ્દભેદ છે. આમ, પ્રથમ દેષ્ટાંતમાં ઝેરમિશ્રિત પદાર્થનો પણ મધુરક તરીકે વ્યવહાર કરેલ છે અને બીજા દેષ્ટાંતમાં પીડાકારી ફોડલીને પણ શીતલિકા નામ આપેલ છે. II ૧૦૦ II

#### અવતરણિકા :

अत्राह-

#### અવતરણિકાર્થ:

અહીં=પૂર્વગાથામાં ગ્રંથકારે દેષ્ટાંત આપવા દ્વારા કહ્યું કે નામભેદ કરવામાત્રથી સાવદ્ય પ્રવૃત્તિ નિરવદ્ય બનતી નથી પરંતુ સાવદ્ય જ રહે છે એમાં, પૂર્વપક્ષી શંકા કરતાં કહે છે -

#### ગાથા :

ता कीस अणुमओ सो उवएसाइंमि कूवनाएणं । गिहिजोग्गो उ जइस्स उ साविक्खस्सा परद्वाए ॥ १०१॥

#### अन्वयार्थ :

ता=ते કારણથી=દેવાદિ માટે ગ્રહણ કરાયેલું ધન પણ સાધુજીવનમાં આરંભ-પરિગ્રહરૂપ બને છે તે કારણથી, उवएसाइंमि=ઉપદેશાદિમાં सो=આ=આરંભ, कीस=કયા કારણથી अणुमओ=અનુમત છે? (તેને ગ્રંથકાર કહે છે-) कूवनाएणं=કૂપના જ્ઞાતથી गिहिजोग्गो उ=(જિનમંદિરનિર્માણાદિ કાર્ય) ગૃહસ્થયોગ્ય જ છે, साविक्खस्सा उ जइस्स=વળી સાપેક્ષ યતિને परद्वाए=પરાર્થ=પરના ઉપકાર માટે, (જિનમંદિરનિર્માણાદિના ઉપદેશાદિની ક્રિયા છે, તેથી અનુમતિ દોષ નથી.)

#### ગાથાર્થ :

પૂર્વપક્ષી ગ્રંથકારને કહે છે- તમે ગાથા-૯૯ માં કહ્યું કે દેવાદિ માટે ગ્રહણ કરાયેલું ઘન પણ સંયમ-જીવનમાં આરંભ-પરિગ્રહરૂપ બને છે, તે કારણથી ઉપદેશાદિમાં આરંભ કેમ અનુમત છે ? તેને ગ્રંથકાર કહે છે-

ક્તૂપના દેષ્ટાંતથી જિનમંદિરનિર્માણાદિ કાર્ચ ગૃહસ્થને ચોગ્ય જ છે, વળી સાપેક્ષ ચતિને પર એવા ચોગ્ય જીવોના ઉપકાર માટે જિનમંદિરનિર્માણાદિના ઉપદેશાદિની ક્રિયા છે, તેથી અનુમતિ દોષ નથી.

## ટીકા :

यद्येवं तिकमित्यनुमतोऽसौ=आरम्भः, क्वेत्याह-उपदेशादाविति उपदेशे श्रावकाणाम् आदिशब्दात् क्विचदात्मनाऽपि लूताद्यपनयनमायतन इति ? अत्रोत्तरमाह - कूपज्ञातेन = प्रवचनप्रसिद्धकूपोदाहरणेन, गृहियोग्यस्तु=श्रावकयोग्यस्तु =श्रावकयोग्य एव, इति मध्यस्थस्य शास्त्रार्थकथने नानुमितः, यतेस्तु प्रव्रजितस्य सापेक्षस्य=गच्छवासिनः परार्थं सत्त्वार्हगुणमाश्चित्य निरीहस्य यतनया विहितानुष्ठानत्वात् नानुमितिरिति गाथार्थः ॥ १०१॥

#### ટીકાર્થ:

यद्येवं ...... आरम्भ: જો આમ છે=દેવાદિના વ્યપદેશથી સાધુ ધન રાખે કે જિનમંદિરનું નિર્માણ વગેરે કાર્ય કરાવે તે આરંભ-પરિગ્રહરૂપ છે, તો આ=આરંભ, કયા કારણથી અનુમત છે ?

क्वेत्याह .... इति ક્યાં ? એથી કહે છે- ઉપદેશાદિમાં = શ્રાવકોના ઉપદેશમાં અને आदि શબ્દથી ક્યારેક આત્મા વડે પણ આયતનમાં લૂતાદિના અપનયનમાં અર્થાત્ સાધુ પોતે પણ જિનમંદિરમાંથી કરોળિયા વગેરે દૂર કરે છે, તેમાં ક્યા કારણથી આરંભ અનુમત છે ? એમ અન્વય છે.

'इતિ'પૂર્વપક્ષીના પ્રશ્નની સમાપ્તિ અર્થે છે.

अत्रोत्तरमाह – અહીં=પૂર્વપક્ષીની શંકામાં, ગ્રંથકાર ઉત્તરને કહે છે-

कूपज्ञातेन ...... योग्यं एव કૂપના જ્ઞાત વડે=પ્રવચનમાં પ્રસિદ્ધ એવા કૂવાના ઉદાહરણ વડે, જિનમંદિરનિર્માણાદિ કાર્ય ગૃહવાળાને યોગ્ય જ છે=શ્રાવકને યોગ્ય જ છે.

इति मध्यस्थस्य शास्त्रार्थकथने नानुमितः એથી મધ્યસ્થ એવા સાધુને જિનમંદિરનિર્માણાદિ વિષયક શાસ્ત્રાર્થના કથનમાં અનુમતિ દોષ નથી.

यतेस्तु ...... नानुमितः વળી સાપેક્ષ યતિને = ગચ્છમાં વસનારા પ્રવ્રજિતને, सत्त्वना અર્હ ગુણનे= જીવના યોગ્ય ગુણને, આશ્રયીને પરના અર્થે = પર એવા ગૃહસ્થોના ઉપકાર માટે, ઉપદેશાદિની પ્રવૃત્તિ હોવાથી અનુમતિ નથી; કેમ કે નિરીહનું યતનાપૂર્વક વિહિતઅનુષ્ઠાનપણું છે. અર્થાત્ શ્રાવકો જિનમંદિર નિર્માણાદિ કાર્ય કરે તેવી ઇચ્છા વગરના સાધુની શાસ્ત્રોક્ત મર્યાદાપૂર્વકની જિનમંદિરનિર્માણાદિનો ઉપદેશ આપવારૂપ પ્રવૃત્તિ ભગવાનના વચનથી વિધાન કરાયેલ અનુષ્ઠાન સ્વરૂપ છે.

इति गाथार्थ: એ પ્રમાશે ગાયાનો અર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

શાસમાં સાધુને શ્રાવકના આચારરૂપે જિનમંદિરનિર્માણ આદિનો ઉપદેશ આપવાનું કથન છે, અને જિનમંદિરનિર્માણાદિની ક્રિયા જો આરંભરૂપ હોય, તો તેવી આરંભવાળી ક્રિયાનો સાધુથી ઉપદેશ પણ કેવી રીતે અપાય? અને જો ઉપદેશ અપાતો હોય તો સાધુ આરંભની અનુમોદના કરે છે, તેમ માનવું પડે. અને જો તે ઉપદેશની ક્રિયા આરંભના અનુમોદનરૂપ ન હોય તો, જિનમંદિરનિર્માણાદિ માટે સાધુ પરિગ્રહ રાખે કે રખાવે, તે પણ નિરારંભરૂપ માનવો પડે. એ પ્રકારનો પૂર્વપક્ષનો આશય છે.

વળી, ક્યારેક અપવાદથી સાધુઓને દેરાસરમાં યતનાપૂર્વક કરોળિયાનાં જાળાં વગેરે સાફ કરવાનું શાસ્ત્રમાં કહેલ છે, તે ક્રિયા પણ આરંભરૂપ હોવા છતાં જેમ તે આરંભની ક્રિયાને શાસ્ત્રકારો સાવદ સ્વીકારતા નથી, તેમ સાધુ જિનમંદિરનિર્માણાદિ માટે ધન રાખે અને જિનમંદિરનું નિર્માણ વગેરે કાર્યો કરાવે, તે ક્રિયા પણ આરંભ-પરિગ્રહરૂપ સ્વીકારવી જોઇએ નહીં, એ પ્રકારનો પૂર્વપક્ષીનો આશય છે. તેને પ્રંથકાર ઉત્તર આપે છે- સાધુઓ ગૃહસ્થોને જિનપૂજા આદિ કૃત્યનો ઉપદેશ આપે છે, તે શાસ્ત્રમાં પ્રસિદ્ધ એવા કૂવાના દષ્ટાંતથી ગૃહસ્થ માટે યોગ્ય જ છે, અને ''ગૃહસ્થો જિનમંદિરનિર્માણાદિ કાર્ય કરે'' તેવા અભિલાષવાળા સાધુઓ હોતા નથી, પરંતુ મધ્યસ્થબુદ્ધિવાળા તથા નિરારંભી માનસવાળા હોય છે, અને પોતાની ઉચિત ભૂમિકાને અનુરૂપ સર્વથા નિરવદ્ય પ્રવૃત્તિઓ કરવાની પ્રકૃતિવાળા હોય છે, આથી સાધુઓ ગૃહસ્થોનો ઉપકાર થાય તે રીતે શાસ્ત્રના અર્થોનું કથન કરે છે. તેથી ગૃહસ્થો જે દ્રવ્યસ્તવ કરે છે તેમાં થતા આરંભમાં સાધુઓને અનુમતિ દોષ લાગતો નથી.

વળી, જિનમંદિરનિર્માણાદિની પ્રવૃત્તિ આરંભરૂપ હોવા છતાં ગૃહસ્થની ભૂમિકાને અનુરૂપ હોવાથી ગૃહસ્થો માટે તો નિર્જરાનું કારણ છે. તેથી ગચ્છમાં રહેનારા એવા સાપેક્ષ મુનિઓ શ્રાવકોના ઉપકારને સામે રાખીને જિનમંદિરનિર્માણાદિની ઉપદેશ આપે છે, પરંતુ પોતે "આ લોકો જિનમંદિરનિર્માણાદિની પ્રવૃત્તિ કરે" તેવી ઇચ્છાવાળા હોતા નથી. ફક્ત ગૃહસ્થો પોતાની ભૂમિકાને ઉચિત અનુષ્ઠાન કરીને આત્મહિત સાધે, તેવા પરિણામવાળા હોવાથી જિનમંદિરનિર્માણ આદિ વિષયક ગૃહસ્થોના આરંભ-પરિગ્રહમાં સાધુઓને અનુમતિરૂપ દોષ થતો નથી. II૧૦૧II

#### અવતરણિકા :

तथा चाह-

#### અવતરણિકાર્થ:

અને તે રીતે કહે છે-

# અવતરણિકાનો ભાવાર્થ :

પૂર્વગાથામાં પૂર્વપક્ષીએ બે પ્રશ્નો કરેલાં. તેમાંથી સાધુને જિનમંદિરનિર્માણાદિની પ્રવૃત્તિ આરંભ-પરિગ્રહરૂપ હોય તો શ્રાવકોને જિનમંદિરનિર્માણાદિના ઉપદેશમાં આરંભ કેમ અનુમત છે ? એ પ્રકારના પ્રથમ પ્રશ્નનો ઉત્તર ગ્રંથકારે પૂર્વગાથામાં આપ્યો.

હવે જિનમંદિરનિર્માણાદિની ક્રિયા જો સાવઘ હોય તો સાધુ ક્યારેક દેરાસરમાં કરોળિયાનાં જાળાં વગેરેને દૂર કરવાની ક્રિયા કેમ કરે છે ? અર્થાત્ તે ક્રિયા પણ સાવઘ હોવાથી સાધુએ કરવી જોઇએ નહીં; છતાં તે ક્રિયા તો શાસસંમત છે, આથી જેમ કરોળિયાનાં જાળાં વગેરેને દૂર કરવાની ક્રિયા શાસસંમત હોવાથી આરંભરૂપ નથી, તેમ જિનમંદિરનિર્માણાદિની ક્રિયા પણ આરંભરૂપ નથી, એ પ્રકારના પૂર્વપક્ષીના બીજા પ્રશ્નને સામે રાખીને તેના સમાધાન રૂપે ગ્રંથકાર 'તથા च' થી સમુચ્ચય કરતાં કહે છે-

#### ગાથા :

अण्णाभावे जयणाएँ मग्गणासो हविज्ज मा तेणं । पुळ्वकयायणाइसु ईसिं गुणसंभवे इहरा ॥ १०२॥

#### અન્વયાર્થ :

मग्गणासो=માર્ગનાશ मा हिवज्ज=ન થાઓ, तेणं=તે કારણથી पुळ्वकयायणाइसु=પૂર્વમાં કરાયેલા આયતનાદિમાં ईसिं=ઇષદ્ गुणसंभवे=ગુણનો સંભવ હોતે છતે(અને) अण्णाभावे=અન્યનો=કરોળિયા આદિને સાફ કરે તેવા શ્રાવક વગેરેનો, અભાવ હોતે છતે **जयणાएँ**=યતના વડે (સાધુ કરોળિયા આદિને દૂર કરીને જિનમંદિર સ્વચ્છ કરે.) **इहरा**=ઇતરથા=થોડા ગુણનો સંભવ ન હોય તો, (સાધુ તપ-સંયમમાં યત્ન કરે, જે આગળની ગાથામાં કહેવાશે.)

#### ગાથાર્થ:

માર્ગનો નાશ ન થાઓ, તે કારણથી પૂર્વમાં કરાયેલા જિનમંદિર આદિમાં થોડો ગુણસંભવ હોતે છતે અને કરોળિયા આદિને સાફ કરે તેવા શ્રાવક આદિનો અભાવ હોતે છતે, શાસ્ત્રમાં કહેવાયેલી યતના વડે સાધુ કરોળિયા વગેરેને દૂર કરીને જિનમંદિર સ્વચ્છ કરે; પરંતુ જો થોડો પણ ગુણસંભવ ન હોય તો, સાધુ તપ-સંચમમાં યત્ન કરે, જે વાત આગળની ગાથામાં કહેવાશે.

#### ટીકા :

अन्याभावे = श्रावकाद्यभावे, यतनया = आगमोक्तया क्रियया, मार्गनाशः = तीर्थनाशो मा भूदित्यर्थः, तेन कारणेन पूर्वकृतायतनादिषु = महति सन्निवेशे सच्चरितलोकाकुले अर्धपतितायतनादिषु, ईषद्गुणसम्भवे च = कस्यचित्प्रतिपत्त्यादिस्तोकगुणसम्भवे च सति एतदुक्तं, इतरथा = अन्यथा ॥१०२॥

★ ''प्रतिपत्त्यादि'' માં **आ**दि પદથી કોઇ જીવને સાધુની લૂતાદિ અપનચનની ક્રિયા જોઇને જૈનધર્મ પ્રત્યે સદ્ભાવ થાય, તો કોઇ જીવ જૈનધર્મની વિશેષ જિજ્ઞાસા થવાથી જૈનશાસ્ત્રો ભણે, અને કોઈ જીવ તો સંચમ પણ ગ્રહણ કરે, એ સર્વ ગુણોનો સંગ્રહ કરવાનો છે.

#### ୍ ଥି<del>ଣ</del>ାର୍ଥ :

માર્ગનો નાશ=તીર્થનો નાશ, ન થાઓ, તે કારણથી પૂર્વે કરાયેલ આયતનાદિમાં અર્થાત્ સત્ ચરિત છે જેમનું એવા લોકોથી આકુલ=વ્યાપ્ત એવા મોટા સન્નિવેશમાં અર્ધ પડેલ એવા આયતનાદિમાં, અન્યનો અભાવ હોતે છતે=શ્રાવકાદિનો અભાવ હોતે છતે, અને ઇષદ્ ગુણનો સંભવ હોતે છતે=કોઇકની પ્રતિપત્તિ આદિ થોડા ગુણનો સંભવ હોતે છતે, યતના વડે=આગમમાં કહેવાયેલી ક્રિયા વડે, આ=ક્વચિત્ સાધુને લૂતાદિનું અપનયન, કહેવાયેલું છે. અન્યથા=ઇષદ્ ગુણનો પણ સંભવ ન હોય તો, સાધુ તપ-સંયમમાં ઉદ્યમ કરે, એમ આગળની ગાથા સાથે સંબંધ છે. એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

## ભાવાર્થ**ઃ**

સામાન્ય રીતે સાધુ જિનમંદિરમાંથી કરોળિયાનાં જાળાં વગેરે દૂર કરવા દ્વારા જિનમંદિરની સાફ-સફાઇ કરે નહિ, કરાવે નહિ અને અનુમોદે પણ નહિ; તો પણ જયારે સારા આચારોવાળા પુરુષોથી યુક્ત એવા મોટા નગરમાં કોઇ શ્રાવક આદિની વસતિ નહીં હોવાથી ત્યાં રહેલ જિનમંદિરની સાર-સંભાળ થતી ન હોય, અને તેથી પૂર્વે કરાયેલું તે જિનમંદિર અર્ધપતિત થઈ ગયું હોય ત્યારે, તે અર્ધપતિત જિનમંદિરને સાફ-સૂફી કરવા દ્વારા વ્યવસ્થિત કરતા જોઇને, ત્યાં રહેલા કોઇ સારા લોકોને જિનશાસનની પ્રાપ્તિ વગેરે થવાની સંભાવના દેખાય, તો શાસ્ત્રમાં કહેલી યતનાપૂર્વક તે અર્ધપતિત જિનાલયને સાધુ સ્વયં સાફ કરે; જેથી ત્યાગી સાધુની આવા પ્રકારની પ્રવૃત્તિ જોઇને સજ્જન લોકોને સહજ રીતે જિજ્ઞાસા થાય કે આ જિનાલય કોનું છે? અને આ મહાત્મા કેમ આ જિનાલયને સાફ કરે છે? અને તે સજ્જન લોકો આવીને તે જિનમંદિરવિષયક પૃચ્છા કરે તો યોગ્ય જીવોને જિનશાસન પ્રત્યે સદ્ભાવ થાય કે આ લોકોના ધર્મમાં કેવો વિવેક છે! અને સદ્ભાવ થવાને કારણે તે જીવોને જિનશાસનની પ્રાપ્તિરૂપ લાભ થાય.

આ પ્રકારે અન્ય જીવોને ધર્મની પ્રાપ્તિરૂપ થોડા ગુણનો સંભવ દેખાતો હોય, ત્યારે સાધુ શાસ્ત્રમાં કહેલી વિષિથી તે અર્ધપતિત જિનમંદિરની કરોળિયાનાં જાળાં, ધૂળ વગેરે દૂર કરવા દ્વારા સાફ-સૂફીનું કાર્ય કરે, તે સિવાય નહિ.

## વિશેષાર્થ:

"સારા ચરિત્રવાળા લોકોથી આકુળ એવું મોટું સન્નિવેશ" એમ કહેવાનું તાત્પર્ય એ છે કે, જે નગરમાં જૈનો ન હોય તો પણ સ્વાભાવિક રીતે પોતપોતાની ધર્મપ્રવૃત્તિ કરનારા સારા લોકો હોય, કે જેઓને સાધુની જિનમંદિરની સાફ-સફાઈની પ્રવૃત્તિ જોઇને જિનાલય વિષે સહજ જિજ્ઞાસા થાય, કે આ ખંડેર એવું અર્ધપતિત જિનાલય કોનું છે ? અને ત્યાં સાફ-સૂફી કરતા મહાત્માને પૂછીને ભગવાનના સ્વરૂપને જાણે તો તેવા જીવને ધર્મપ્રાપ્તિ થવાની સંભાવના રહે. તેવા નગરમાં સાધુએ અપવાદથી લૂતાદિના અપનયનનું કાર્ય કરવાનું છે. અર્થાત્ સાધુ સામાન્યથી જેમ પોતાનાં વસ્ત્રો કોઇને આપે નહિ; છતાં બ્રાહ્મણના લાભને જોઇને પ્રભુ મહાવીરે પોતાનું અર્ધવસ્ર આપેલ, તેમ અપવાદથી અન્ય જીવોના લાભને જોઇને સાધુ જિનાલયાદિમાંથી કરોળિયા આદિ દૂર કરે છે, તે સિવાય નહિ.

પરંતુ જો થોડા ગુણની પણ સંભાવના ન હોય તો આગળની ગાથામાં કહેવાશે તેમ સાધુ તપ-સંયમમાં ઉદ્યમ કરે છે,એમ પ્રસ્તુત ગાથાના અંતે રહેલ '**इतरथा'** નું ગાથા-૧૦૩ સાથે જોડાણ છે. II૧૦૨II

# અવતરણિકા :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે શ્રાવકાદિનો અભાવ હોય અને કોઈકને થોડા ગુણની સભાવના હોય તો, સાધુ જિનમંદિરની સ્વચ્છતાનું કાર્ય પણ અપવાદથી કરે, પરંતુ જો થોડા ગુણની સંભાવના ન હોય તો સાધુએ શું કરવું જોઈએ ? જેથી ચૈત્યાદિની ભક્તિ પણ થાય ? તે બતાવતાં કહે છે-

#### भाशा :

चेइअकुलगणसंघे आयरिआणं च पवयणसुए अ। - सव्वेसु वि तेण कयं तवसंजममुज्जमंतेण ॥१०३॥

## અન્વચાર્થ :

चेइअकुलगणसंघे आयरिआणं च पवयणसुए अ सब्वेसु वि=ચૈત્ય, કુલ, ગણ, સંઘવિષયક અને આચાર્યના પ્રવચન અને શ્રુતવિષયક; સર્વમાં પણ तवसंजमं उज्जमंतेण तेण=तप-સંયમને વિષે ઉદ્યમ કરતા એવા તેના વડે=સાધુ વડે, कयं=(જે કર્તવ્ય છે તે) કરાયેલું થાય છે.

#### आधार्धः

ચેત્થ, કુલ, ગણ, સંઘ અને આચાર્ચના પ્રવચન અને શ્રુત; એ સર્વમાં પણ જે કર્તવ્ય છે તે, તપ-સંચમમાં ઉદ્યમ કરતા સાધુ વડે કરાયેલું થાય છે.

#### शिकाः

चैत्यकुलगणसङ्घेषु = चैत्यानि = अर्हत्प्रतिमा:, कुलं-चान्द्रादि, परस्परसापेक्षानेककुलसमुदायो गण:, बालिका (?श्राविका) पर्यन्त: सङ्घ:, तथा आचार्याणां प्रसिद्धतत्त्वानां प्रवचनश्रुतयोश्च = प्रवचनम् अर्थ: श्रुतं तु सूत्रमेव, एतेषु सर्वेष्विप तेन = साधुना कृतं यत्कर्त्तव्यं, केन? इत्याह- तप:संयमयोरु द्यच्छता = तपिस संयमे चोद्यमं कुर्वतेति गाथार्थ: ॥ १०३ ॥

#### न्धेंध :

ટીકામાં बालिकापर्यन्तः છે તેને સ્થાને श्राविकापर्यन्तः હોવું જોઇએ.

### ટીકાર્થ:

ચૈત્ય, કુલ, ગણ, સંઘવિષયક અને તે રીતે પ્રસિદ્ધ તત્ત્વવાળા આચાર્યના પ્રવચન અને શ્રુતવિષયક; આ સર્વમાં પણ જે કર્તવ્ય છે તે, તેના વડે≕સાધુ વડે, કયા સાધુ વડે ? એથી કહે છે- તપમાં અને સંયમમાં ઉદ્યમને કરતા એવા સાધુ વડે, કરાયેલું થાય છે. ચૈત્યો=અર્હત્ની પ્રતિમાઓ, ચાન્દ્ર આદિ કુલ છે, પરસ્પર અપેક્ષાવાળા અનેક કુલનો સમુદાય એ ગણ છે, શ્રાવિકાના પર્યંતવાળો સંઘ છે, પ્રવચન=અર્થ,વળી શ્રુત સૂત્ર જ છે. એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

પૂર્વગાથાના અંતે રહેલ **'ઈતરથા'**નો સંબંધ પ્રસ્તુત ગાથા સાથે છે. માટે અપવાદના કારણમાં લાભ દેખાય તો સાધુ જિનમંદિરવિષયક ઉચિત કૃત્યો કરે, અને તેવું કારણ ન હોય તો સાધુ હંમેશાં તપ-સંયમમાં ઉદ્યમ કરે છે.

અહીં 'તપ' થી સ્વાધ્યાયાદિ ૧૨ પ્રકારના તપનું ગ્રહણ કરવાનું છે અને 'સંયમ' થી સમિતિ-ગુપ્તિ ગ્રહણ કરવાની છે, જેના દ્વારા સાધુને સંવર અને નિર્જરાની પ્રાપ્તિ થાય છે.

આ પ્રકારની ઉચિત પ્રવૃત્તિ કરનાર સાધુને ચૈત્યાદિ સર્વ વસ્તુઓમાં જે કર્તવ્ય છે તે કરાયેલું થાય છે, અર્થાત્ તપ-સંયમમાં ઉદ્યત સાધુ ચૈત્યાદિ સર્વ કૃત્યોનું ફળ પ્રાપ્ત કરે છે.

# વિશેષાર્થ :

સાધુ હંમેશાં સંવર અને નિર્જરા અર્થે ઉચિત કૃત્યો કરે છે. તેમાં પાપ કૃત્યોનો વિરામ કરવાથી સંવર પ્રાપ્ત થાય છે અને આત્મભાવમાં ગમનનો યત્ન કરવાથી પૂર્વે બાંધેલાં કર્મોનો નાશ થવારૂપ નિર્જરા પ્રાપ્ત થાય છે, અને તે બંને રૂપ અનુક્રમે સંયમ અને તપ છે. છતાં સાધુ પ્રસંગને અનુરૂપ ઉચિત પ્રવૃત્તિમાં યત્ન કરવા દ્વારા પણ સંવર-નિર્જરાને પ્રાપ્ત કરે છે. તે આ રીતે-

જયારે ચૈત્યનું કોઇક કૃત્યવિશેષ સિદાતું હોય અને તે કૃત્ય કરવાથી કોઇ જીવને લાભ થાય તેમ હોય ત્યારે અપવાદથી સાધુ તે ચૈત્યનું કૃત્ય કરીને સંવર-નિર્જરાને પ્રાપ્ત કરે. વળી ક્યારેક ગ્લાનાદિની વૈયાવચ્ચ કરવાનો પ્રસંગ હોય ત્યારે વૈયાવચ્ચ કરવા દ્વારા સાધુ સંવર-નિર્જરાને પ્રાપ્ત કરે છે, અને જયારે કોઈપણ કાર્ય વિદ્યમાન ન હોય ત્યારે સાધુ આત્મભાવને ઉલ્લસિત કરવા માટે તપ-સંયમમાં ઉદ્યમ કરીને પણ સંવર-નિર્જરાને પ્રાપ્ત કરે છે.

આમ, સંયમને અનુરૂપ ઉચિત કૃત્યો કરવાનો અધ્યવસાય સાધુના હૈયામાં સદા વિદ્યમાન હોવાથી સર્વ ઉચિત કર્તવ્યોના પાલનનું ફળ વિવેકસંપન્ન સાધુને પ્રાપ્ત થાય છે. II૧૦૩II

### અવતરશિકા :

ગાથા-૧૦૨-૧૦૩ કહ્યું કે કોઈ જીવને ધર્મની પ્રાપ્તિ થવારૂપ થોડા ગુણનો લાભ થતો હોય તો સાધુ અપવાદથી જિનમંદિરમાંથી કરોળિયાનાં જાળાં વગેરે દૂર કરવાનું કૃત્ય કરે છે, નહીંતર તપ-સંયમમાં ઉદ્યમ કરે છે; આ પ્રકારનો ઉચિત વિવેક અવિવેકનો ત્યાગ કર્યા વગર થતો નથી, તેથી હવે સંયમજીવનમાં અવિવેકના ત્યાગની પ્રધાનતા બતાવતાં કહે છે-

#### गाथा :

# एत्थ यऽविवेगचागा पवत्तई जेण ता तओ पवरो । तस्सेव फलं एसो जो सम्मं बज्झचाउत्ति ॥ १०४ ॥

#### अष्टाजार्घ :

जेण य=અને જે કારણથી एत्थ=અહીં=તપ-સંયમમાં, (સાધુ) अविवेगचागा અવિવેકના ત્યાગથી, पवत्तई=પ્રવર્તે છે, ता=ते કારણથી तओ=तक:=આ=અવિવેકનો ત્યાગ, पवतो=પ્રવર છે=શ્રેષ્ઠ છે; जो सम्मं बज्झचाओ=જે સમ્યગ્ બાહ્યત્યાગ છે, एसो=એ तस्सेव=तेनुं જ=અવિવેકના ત્યાગનું જ, फलं=કળ છે.

- 🛨 'च' पूर्वजाधाना समुख्यय भाटे छे.
- ★ 'त्ति' पाटपूर्ति भाटे छे.

#### आधार्थ :

અને જે કારણથી તપ આદિમાં સાધુ અવિવેકના ત્યાગથી પ્રવર્તે છે, તે કારણથી અવિવેકનો ત્યાગ શ્રેષ્ઠ છે; જે સમ્યગ્ બાહ્યત્યાગ છે, એ અવિવેકના ત્યાગનું જ ફળ છે.

#### रीकाः

अत्र च तपआदौ अविवेकत्यागात् प्रवर्त्तते येन कारणेन, तस्मादसौ=अविवेकत्यागः प्रवरः, तस्यैव= अविवेकत्यागस्य फलमेष यः सम्यग्बाह्यत्याग इति गाथार्थः ॥१०४॥

### ટીકાર્થ:

અને જે કારણથી અહીં = તપ આદિમાં = તપ અને સંયમમાં, અવિવેકના ત્યાગથી પ્રવર્તે છે, તે કારણથી આ = અવિવેકનો ત્યાગ, પ્રવર છે; જે સમ્યગ્ બાહ્યનો ત્યાગ છે એ તેનું જ = અવિવેકના ત્યાગનું જ, ફલ છે. એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

નિરારંભી જીવન જીવવાની વૃત્તિ પેદા થવી, એ સાધુનો સમ્યગ્ બાહ્યત્યાગ છે. આથી સાધુ આરંભના કારણીભૂત એવા કુટુંબ, ધનાદિનો સ્વેચ્છાએ ત્યાગ કરે છે; અને કુટુંબ, ધનાદિનો ત્યાગ કરીને નિરારંભી જીવન જીવવું હોય તો, સાધુએ સતત ગુપ્તિમાં રહેવું જોઈએ, અને નિર્જરાર્થે સ્વાધ્યાયાદિ તપમાં યત્ન કરવો જોઈએ; અને જે સાધુ અવિવેકનો ત્યાગ કરીને સંયમગ્રહણ કરે છે, તે સાધુ હંમેશા તપ-સંયમમાં ઉદ્યમ કરે છે, તેથી સંયમજીવનમાં બાહ્ય ત્યાગ કરતાં અવિવેકનો ત્યાગ શ્રેષ્ઠ છે.

## વિશેષાર્થ:

સાધુ સંસારના ભાવોથી નિર્લેપ થવા અને આત્માના ભાવોમાં યત્ન કરવા માટે સંયમ ગ્રહણ કરે છે, અને સંસારના ભાવોથી નિર્લેપ રહેવા માટે શાસ્ત્રાનુસારી વિવેકદૃષ્ટિ આવશ્યક છે, તેથી શાસ્ત્રાનુસારી વિવેકદૃષ્ટિ આવે તો અવિવેકનો ત્યાગ થાય, અને અવિવેકનો ત્યાગ કર્યો હોય તેવા સાધુ તપ-સંયમમાં ઉદ્યમ કરીને નિર્જરારૂપ ફળની પ્રાપ્તિ કરી શકે છે. આથી વિવેકી સાધુ કોઈક જીવના કલ્યાણ માટે અપવાદથી જિનમંદિરમાંથી કરોળિયાનાં જાળાં, કચરો વગેરે દૂર કરવાનું કાર્ય કરતા હોય ત્યારે પણ તે સાધુનો આશય અન્ય જીવોને સન્માર્ગની પ્રાપ્તિ કરાવીને મોક્ષને અભિમુખ કરવામાત્રનો હોય છે, આથી તેવું કોઈ લાભનું કારણ ન હોય તો જિનમંદિર સાફ કરવું, વગેરે કૃત્યોમાં યત્ન કરતા નથી. એ પ્રકારે પ્રસ્તુત ગાથાનું ગાથા-૧૦૨ સાથે યોજન છે. !!૧૦૪!!

# અવતરણિકા :

यतश्चैवम्-

### અવતરણિકાર્થ:

જે કારણથી આમ છે≔સંયમજીવનમાં અવિવેકનો ત્યાગ પ્રધાન છે, પણ બાહ્યત્યાગ નહીં; અને અવિવેકના ત્યાગનું ફળ સમ્યક્ બાહ્યત્યાગ છે અને અવિવેકના ત્યાગ વગરનો બાહ્યત્યાગ એ ત્યાગ નથી એમ છે, તે કારણથી શું ? તે પ્રસ્તુતગાથામાં દર્શાવે છે- ગાથા :

# ता थेविमअं कज्जं सयणाइजुओ न व ति सइ तिम्म । एत्तो चेव य दोसा ण हुंति सेसा धुवं तस्स ॥ १०५ ॥

#### अन्वयार्थ ः

ता=ते કારણથી तिम्म सइ=ते થયે છતે=અવિવેકનો ત્યાગ થયે છતે, सयणाइजुओ न व= स्વજનાદિથી યુક્ત છે કે નહીં ? इअं कज्जं थेवम्=એ કાર્ય થોડું છે. एत्तो चेव य=અને આનાથી જ =અવિવેકના ત્યાગથી જ, तस्स=तेने=साधुने, सेसा दोसा=शेष=અગંભીરતાદિ, દોષો धुवं ण हुंति =धुव=नક્કી, થતા નથી.

🖈 'त्ति' પાદપૂર્તિ અર્થે છે.

#### ગાશાर्थ :

સંચમજીવનમાં અવિવેકનો ત્યાગ જ પ્રધાન છે, બાહ્યત્થાગ નહીં; તે કારણથી અવિવેકનો ત્યાગ થયે છતે દીક્ષા લેનાર સ્વજનાદિથી ચુક્ત છે કે નહીં, એ કાર્ય થોડું છે અને અવિવેકના ત્યાગથી જ સાધુને અગંભીરતાદિ દોષો નક્કી થતા નથી.

#### शुक्ताः

तत्=तस्मात् स्तोकमिदं कार्यं स्वजनादियुक्तो न वेति सति तस्मिन्=अविवेकत्यागे, अत एव च अविवेकत्यागाद् दोषा न भवन्ति शेषा धृवं तस्य अगम्भीरमदादब इति गाथार्थ: ॥१०५॥

# ટીકાર્થ:

તે કારણથી તે થયે છતે=અવિવેકનો ત્યાગ થયે છતે, સ્વજનાદિથી યુક્ત છે કે નહિ ? એ કાર્ય થોડું છે; અને આનાથી જ=અવિવેકના ત્યાગથી જ, તેને=સ્વજનાદિથી વિરહિત પણ દીક્ષા લેનાર જીવને, શેષ એવા અગંભીર, મદ વગેરે દોષો ધ્રુવ=નક્કી, થતા નથી. એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

ગાથા-૯૧ માં પૂર્વપક્ષીએ કહેલ કે સ્વજનાદિથી યુક્ત જીવો જ દીક્ષાના અધિકારી છે, તેનું નિરાકરણ કરીને ગાથા-૧૦૪માં ગ્રંથકારે સ્થાપન કર્યું કે સંયમજીવનમાં બાહ્યત્યાગ પ્રધાન નથી, પરંતુ અવિવેકનો ત્યાગ પ્રધાન છે, તે કારણથી દીક્ષાનો અધિકારી બાહ્ય સ્વજન, સંપત્તિઆદિથી રહિત હોય કે યુક્ત હોય, તે વાત સંયમજીવનમાં ગૌણ છે; પરંતુ અવિવેકનો ત્યાગ જ મુખ્ય છે.

આનાથી એ કહેવું છે કે બાહ્ય સ્વજનાદિને છોડીને પણ અવિવેકનો ત્યાગ ન કર્યો હોય, તો તે સાધુ સંયમ ગ્રહણ કર્યા પછી પણ તપ-સંયમમાં ઉદ્યમ કરતા નથી, પરંતુ નામભેદથી આરંભાદિની પ્રવૃત્તિઓ કરે છે, તેથી તેવા સાધુનો સ્વજન વગેરેના ત્યાગરૂપ બાહ્યત્યાગ પણ અકિંચિત્કર છે. વળી, સ્વજન વગેરેથી રહિત હોવા છતાં સંસારના સ્વરૂપને જાણીને જેને વિવેક પ્રગટ્યો હોય કે "ખરેખર મનુષ્યભવ પામીને સંવર-નિર્જરામાં જ યત્ન કરવા જેવો છે", અને તેથી જે સંવરના ઉપાયભૂત સંયમમાં અને નિર્જરાના ઉપાયભૂત તપમાં યત્ન કરતા હોય, તેવા સાધુને અવિવેકના ત્યાગને કારણે પૂર્વપક્ષી દ્વારા ગાથા-૯૨માં કહેવાયેલા અગંભીરતા, મદ વગેરે દોષો નિયમથી થતા નથી.

વળી, અવિવેકનો ત્યાગ ન કર્યો હોય તો, મહાવૈભવાદિનો ત્યાગ કર્યા પછી પણ સાધુને, સંયમજીવનમાં "મેં મહાવૈભવ છોડ્યો છે" એ પ્રકારનો મદ થઇ શકે છે. માટે સંયમજીવનમાં સ્વજનાદિના ત્યાગનું કાર્ય ગૌણ છે અને અવિવેકના ત્યાગનું કાર્ય પ્રધાન છે, એ પ્રકારનો પ્રસ્તુત ગાથાનો ધ્વનિ છે.

"સ્વજનાદિથી યુક્ત છે કે નહિ ? એ કાર્ય થોડું છે" એ કથનનું તાત્પર્ય એ છે કે દીક્ષાનો અધિકારી સ્વજનાદિથી યુક્ત હોય કે સ્વજનાદિથી રહિત હોય તે કાર્ય સંયમના ગ્રહણમાં અલ્પ છે; કેમ કે તેનાથી કાંઇ સંયમમાં અધિકતા આવતી નથી, પરંતુ અવિવેકના ત્યાગથી સંયમમાં અધિકતા આવે છે. તેથી સંયમગ્રહણમાં અવિવેકના ત્યાગરૂપ કાર્ય અધિક છે.

ટીકામાં **શેષા:** નો અર્થ **अगम્भीरमदादय:** કર્યો. ત્યાં શંકા થાય કે અગંભીરતાદિ દોષો કોની અપેક્ષાએ શેષ છે? તો તેનો આશય એ છે કે સંયમ ગ્રહે કર્યા પછી અવિવેકનો ત્યાગ આવશ્યક છે, તેથી અવિવેકનો ત્યાગ થઇ જાય તો અવિવેકત્યાગથી શેષ એવા અગંભીરતાદિ દોષોનો પણ ત્યાગ થઇ જાય છે. આથી અવિવેકત્યાગની અપેક્ષાએ અગંભીરતા, મદાદિ દોષો શેષ છે. **!!૧૦૫!!** 

#### અવતરશિકા :

यद्येवं तर्हि सूत्र उक्तम् ''जे य कने पिए'' इत्यादौ यत् ''से हु चाइ ति बुच्चति'' ति तत्कथं नीयते? इति चेतसि निधायाह -

#### અવતરશિકાર્થ:

જો આમ છે=પૂર્વગાથામાં સ્થાપન કર્યું કે બાહ્યત્યાગ અલ્પ છે અને સંયમજીવનમાં અવિવેકનો ત્યાગ મુખ્ય છે, તેથી સ્વજનાદિવાળા જીવો જ દીક્ષાના અધિકારી છે તેમ કહેવું ઉચિત નથી એમ છે, તો દશવૈકાલિકસૂત્રમાં जे य कन्તે પિए ઇત્યાદિમાં "સે हુ चाइ त्ति बुच्चिति" એ પ્રમાણે જે કહેવાયું છે, તે કેવી રીતે ઘટે ? એ પ્રકારે ચિત્તમાં ધારણ કરીને કહે છે-

# અવતરણિકાનો ભાવાર્થ :

દશવૈકાલિકસૂત્રમાં કહ્યું છે કે "જે સુંદર, પ્રિય એવા પ્રાપ્ત થયેલ પણ ભોગોને પીઠ કરે છે અને સ્વાધીન ભોગોને ત્યજે છે, તે જ 'ત્યાગી' એ પ્રમાણે કહેવાય છે," તેથી તે સૂત્ર પ્રમાણે પણ એ અર્થ પ્રાપ્ત થાય કે સ્વજનાદિથી યુક્ત વ્યક્તિ જ દીક્ષા લેવા માટે અધિકારી છે. આ પ્રકારની શંકાને ચિત્તમાં સ્થાપન કરીને તેનું ગ્રંથકાર સમાધાન કરે છે -

#### भाशा :

सुत्तं पुण ववहारे साहीणे वा ( ?णत्ता) तवाइभावेणं । हु अविसदृत्थम्मी अन्नोऽवि तओ हवइ चाई ॥१०६॥

#### भन्दवार्थ :

सुत्तं पुण = વળી સૂત્ર साहीणत्ता = સ્વાધીનપશું હોવાથી ववहारे = વ્યવહારવિષયક છે. हू = (સૂત્રમાં કહેવાયેલ) 'हુ' अविसद्त्यम्मी = 'अपि' શબ્દના અર્થમાં છે. तओ = તે કારણથી तवाइभावेणं = તપાદિના ભાવ વડે अन्नोऽवि = અન્ય પણ चाई = ત્યાગી हवइ = થાય છે.

#### નોંધ :

મૂળગાથામાં साहीणे वा છે, તેને સ્થાને साहीणत्ता હોવું જોઇએ. પાઠશુદ્ધિ મળેલ નથી.

#### ગાથાર્થ :

વળી દશયેકાલિકનું सે हુ चाइ त्ति ઇત્યાદિ સૂત્ર સ્વાધીનપણું હોવાથી વ્યવહારનયના વિષયવાળું છે. સૂત્રમાં કહેવાયેલ 'हુ' અવ્યય 'अપિ' શબ્દના અર્થમાં છે, તે કારણથી તપાદિના ભાવ વડે અન્ય પણ ત્યાગી થાય છે.

### ટીકા :

सूत्रं पुनः "से हु चाइ ति" इत्यादि व्यवहारनयविषयं, व्यवहारतस्तावदेवं स्वाधीनत्वात्, तपआदिभावेन = तपसा-अनिदानेन आदिशब्दात् कोटित्रयोद्यमपरित्यागेन च, हुः सूत्रोक्तः अपिशब्दार्थे, सोऽप्यन्योऽपि ततो भवति त्यागीति गाथार्थः ॥ १०६॥

## ટીકાર્થ:

सूत्रं ..... स्वाधीनत्वात्, વળી से हु चाइ ति ઇત્યાદિ સૂત્ર વ્યવહારનયના વિષયવાળું છે. વ્યવહારથી આ પ્રમાણે છે અર્થાત્ વૈભવ વગેરેના ત્યાગથી 'આ ત્યાગી છે' એ પ્રકારનો વ્યવહાર થાય છે; કેમ કે સ્વાધીનપશું છે = બાહ્યત્યાગ પોતાને આધીન છે.

सुत्रोक्तः हुः अपिशब्दार्थे सूत्रमां કહેવાયેલો 'हु' 'अपि' શબ્દના અર્થમાં છે.

ततो तपआदि .... परित्यागेन च તે કારણથી તપાદિના ભાવ વડે = અનિદાનવાળા તપ વડે અને आदि શબ્દથી કોટિત્રયમાં ઉદ્યમના = પ્રયત્નના, પરિત્યાગ વડે,

सोऽप्यन्योऽपि ते पश्च=સंयम બ્રહણ કરનાર બાહ્ય વૈભવ વગેરે વાળો પણ, અને અન્ય પણ=સંયમ બ્રહણ કરનાર બાહ્ય વૈભવ વગેરે વગરનો પણ,

त्यागी भवति त्यांशी थाय छे.

इति गाथार्थ: એ પ્રમાણે ગાયાનો અર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

પૂર્વજન્મના પુણ્યના ઉદયથી બાહ્ય સંપત્તિ વગેરે ઘણી મળેલી હોવા છતાં વૈરાગ્ય પામીને તે સંપત્તિ વગેરેનો ત્યાગ કર્યો હોય તેવા જીવોને ત્યાગી બતાવવા માટે દશવૈકાલિકનું સૂત્ર છે, અને ત્યાં મુખ્ય આશય એ છે કે ભૂતકાળમાં ધર્મ આરાધના કરી હોય તેવા જીવો પ્રાયઃ કરીને પુષ્યના ઉદયથી વૈભવાદિને પામે છે અને પુષ્યાનુબંધીપુષ્યના ઉદયથી પ્રાપ્ત થયેલી પણ તે સંપત્તિ આદિનો વૈરાગ્યથી ત્યાગ કરે છે, અને આવા જીવોને વ્યવહારનય 'ત્યાગી' કહે છે; કેમ કે પુષ્યના ઉદયથી મળેલી ભોગ-સંપત્તિનો ત્યાગ કરવો જીવને પોતાને આધીન છે અને પોતાને પ્રાપ્ત થયેલી સંપત્તિનો ત્યાગ કરનારને દશવૈકાલિકસૂત્રની એક ગાથા 'से हु चाई'=આ ત્યાગી છે એમ કહે છે. તેમાં 'हુ' શબ્દ 'अपि' અર્થમાં છે, તેથી અન્ય ત્યાગીનો પણ સમુચ્ચય થાય છે. છતાં ઘણો વૈભવ છોડનાર વ્યક્તિ ત્યાગી છે એ પ્રકારનો વ્યવહાર પ્રવર્તે છે, તેને આશ્રયીને દશવૈકાલિકનું સૂત્ર છે.

આમ, 'अपि' શબ્દથી અન્ય ત્યાગીને ગ્રહણ કરીને તપથી અને ત્રિકોટી આરંભના પરિત્યાગરૂપ સંયમથી, વૈભવાદિથી યુક્ત સંયમ ગ્રહણ કરનાર અને વૈભવાદિથી રહિત સંયમ ગ્રહણ કરનાર, એમ બંનેને દશવૈકાલિકનું સૂત્ર ત્યાગી કહે છે; કેમ કે દશવૈકાલિકમાં સાક્ષાત્ કથન ફક્ત વ્યવહારનયની પ્રધાનતાથી છે અને તેમાં हુ શબ્દ अપિ અર્થમાં હોવાથી બાહ્યવૈભવાદિ વગરના જીવોનો પણ ત્યાગી તરીકે સમુચ્ચય થઈ જાય છે.

અનિદાનવાળું તપ એટલે સાંસારિક ફળની આશંસા રહિત કેવલ નિર્જરાના અભિલાષથી કરાયેલું તપ. અહીં કોટિત્રયથી ત્રણ પ્રકારની ત્રિકોટી ગ્રહણ કરવાની છે; તે આ રીતે-

હણવું, હણાવવું અને હણતાની અનુમોદના કરવી એ હનનત્રિકોટી છે; ખરીદવું, ખરીદાવવું અને ખરીદતાની અનુમોદના કરવી એ ક્રયણત્રિકોટી છે; રાંધવું, રંધાવવું અને રાંધતાની અનુમોદના કરવી એ પચનિત્રકોટી છે. આ ત્રણેય પ્રકારની આરંભની ત્રિકોટીમાં કરાતા ઉદ્યમના ત્યાગથી સંયમની પરિણતિ પ્રગટે છે, અને અવિવેકના ત્યાગપૂર્વક દીક્ષા ગ્રહણ કરનારો જીવ જ અનિદાનવાળા તપથી અને આરંભની ત્રિકોટીત્રયના પરિત્યાગથી ત્યાગી બની શકે છે. !!૧૦૬!!

# અવતરણિકા :

પૂર્વગાથામાં સ્થાપન કર્યું કે વ્યવહારનય બાહ્ય સ્વજનાદિનો ત્યાગ કરનારને ત્યાગી કહે છે અને નિશ્ચયનય તપ-સંયમમાં ઉદ્યમ કરનારા સાધુ સ્વજનાદિથી યુક્ત હોય કે સ્વજનાદિથી રહિત હોય,તો પણ તેને ત્યાગી કહે છે. આમ, નિશ્ચયનયને માન્ય એવા ત્યાગીને ત્યાગીરૂપે સ્થાપન કરવા અર્થે પ્રથકાર કહે છે-

#### आथा :

को वा कस्स न सयणो ? किं वा केणं न पाविआ भोगा ?। संतेसु वि पडिबंधो दुद्दो ति तओ चएअव्वो ॥ १०७॥

#### **अ**न्वयार्थ**ः**

को वा = અથવા કોણ करस न संयणों ? = કોનો સ્વજન નથી ? = સર્વ સર્વના સ્વજન છે. केणं वा कि भोगा न पाविआ ? = અથવા કોના વડે કયા ભોગો પમાયા નથી ?= સર્વ વડે સર્વ ભોગો પમાયા છે.

संतेसु वि =(સ્વજનાદિ) હોતે છતે પણ पडिबंधो = પ્રતિબંધ दुट्ठो = દુષ્ટ છે, त्ति = એથી કરીને तओ =तकः = આ = પ્રતિબંધ, चएअळ्यो = ત્યજવો જોઈએ.

#### ગાદ્યાર્થ :

અથવા કોણ કોનો સ્વજન નથી ? અર્થાત્ સર્વ સર્વના સ્વજન છે. અથવા કોના વડે કયા ભોગો પ્રાપ્ત કરાયા નથી ? અર્થાત્ સર્વ વડે સર્વ ભોગો પ્રાપ્ત કરાયા છે. સ્વજનાદિ હોતે છતે પણ પ્રતિબંધ દુષ્ટ છે, એથી કરીને પ્રતિબંધ ત્યજવો જોઈએ.

#### ટીકા :

को वा कस्य न स्वजनः किं वा केन न प्राप्ता भोगाः अनादौ संसार इति, तथा सत्स्विप स्वजनादिषु प्रतिबन्धो दुष्ट इत्यसौ त्यक्तव्यः, असत्स्विप तत्सम्भवादिति गाथार्थः ॥१०७॥

#### ટીકાર્થ:

કોણ કોનો સ્વજન નથી ? અથવા કોના વડે અનાદિ એવા સંસારમાં કયા ભોગો પ્રાપ્ત કરાયા નથી ? અને સ્વજનાદિ હોતે છતે પણ પ્રતિબંધ દુષ્ટ છે. એથી આ = પ્રતિબંધ, ત્યજવો જોઇએ; કેમ કે અસત્માં પણ = સ્વજનાદિ નહીં હોતે છતે પણ, તેનો = પ્રતિબંધનો, સંભવ છે. એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

### सावार्थ :

પૂર્વપક્ષી, સ્વજન વગેરેથી યુક્ત જીવ તે સ્વજન વગેરેને છોડીને દીક્ષા ગ્રહણ કરે તો તેને ત્યાગી માનતો હોવાથી કહે છે કે સ્વજન, ધનાદિવાળો જ મુમુક્ષુ દીક્ષાનો અધિકારી છે. તેને ગ્રંથકાર કહે છે કે દરેકનો આત્મા અનાદિનો છે અને અનાદિ સંસારમાં દરેક જીવોના દરેક જીવો સાથે અનંતી વખત સંબંધો થયા છે, તેથી સર્વ જીવોના સર્વ જીવો સ્વજનો છે; અને આ અનાદિ સંસારમાં સર્વ જીવોએ નવમા પ્રૈવેયક સુધીના ઉત્કટ ભોગો પ્રાયઃ કરીને અનંતી વખત પ્રાપ્ત કરેલા છે; તેથી આ ભવમાં કદાચ સ્વજનો કે ભોગોન મળ્યા હોય તોપણ અનંતા ભવોમાં જીવે જે સ્વજનો અને ભોગોને પ્રાપ્ત કર્યા તેમાં જીવને પ્રતિબંધ રહે છે, અને તે રીતે વર્તમાનમાં મળેલ સ્વજનાદિ પ્રત્યે પણ જીવને રાગભાવ વર્તે છે.

અથી સાધુ વિવેકપૂર્વક સંયમમાં ઉદ્યમ ન કરે તો, સ્વજનાદિ ન મળ્યા હોય તોપણ સ્વજન, ધનાદિ પ્રત્યે રાગભાવ થાય તેવી પ્રકૃતિ જીવમાં વર્તે છે, અર્થાત્ સંયમ લીધા પછી પણ તે શ્રાવકો, ઉપધિ વગેરેમાં મમત્વભાવ કરે છે. વળી સ્વજનાદિ મળ્યા હોય અને તેઓનો ત્યાગ કર્યો હોય તોપણ તેઓ પ્રત્યે રાગભાવ થાય તેવી પ્રકૃતિ જીવમાં વર્તે છે. આમ, અવિવેકનો ત્યાગ કરવામાં ન આવે તો સ્વજનાદિના ત્યાગમાત્રથી મમત્વ કરવાની પ્રકૃતિ જીવમાંથી જતી રહેતી નથી; કેમ કે સ્વજનો પ્રત્યે રાગભાવ કરવો તેવી જીવની પ્રકૃતિ દુષ્ટ છે. જયારે વિવેકસંપન્ન જીવ સ્વજનાદિ હોય કે ન હોય તોપણ વિવેકના બળથી સ્વજનાદિમાં રાગભાવ પેદા કરાવે તેવી પ્રકૃતિનો ત્યાગ કરે છે, માટે સંપત્તિ વગેરેથી રહિત દરિદ્રને પણ વિવેકના બળથી ત્યાગ સંભવે છે. **॥૧૦૭॥** 

#### અવતરશિકા :

उभययुक्तानां तु गुणमाह-

#### અવતરશિકાર્થ:

ગાથા-૧૦૬માં ગ્રંથકારે દશવૈકાલિકસૂત્રના વચનથી, વ્યવહારનયની પ્રધાનતાથી સ્વજનાદિનો ત્યાગ કરનારને ત્યાગી કહ્યો અને ગાથા-૧૦૭માં સ્થાપન કર્યું કે ખરેખર સ્વજનાદિ હોતે છતે પણ પ્રતિબંધ દુષ્ટ છે. માટે સ્વજનાદિનો ત્યાગ કર્યા પછી પણ સ્વજનાદિનો પ્રતિબંધ ન તૂટે, તો તે બાહ્યત્યાગી ખરેખર ત્યાગી નથી.

હવે વળી, ઉભયથી યુક્ત જીવોના ગુણને≕બાહ્યત્યાગથી અને અવિવેકના ત્યાગથી સંપન્ન એવા સાધુઓને થતા લાભને, કહે છે-

#### ગાથા :

धण्णा य उभयजुत्ता धम्मपवित्तीइ हुंति अन्नेसि । जं कारणमिह पायं केसिचि कयं पसंगेणं ॥ १०८॥ केसि ति दारं गयं॥

#### અન્વચાર્થ :

उभयजुत्ता य=अने ઉભયથી યુક્ત=બાહ્યત્યાગ અને અવિવેકના ત્યાગથી યુક્ત જીવો, धण्णा= ધન્ય છે, जं=જે કારણથી इह=અહીં=સંસારમાં, केसिंचि अनेसिं=કेટલાક અન્યોની धम्मपिवत्तीइ = ધર્મપ્રવृत्तिनुं पायं कारणं=प्रायः કारण हुंति=थाय छे. पसंगेणं कयं=प्रसंग वडे सर्युं. केसिं='डोने' ति=એ પ્રકારનું दारं = द्वार गयं = गयुं = पूरुं थयुं.

#### आधार्थ :

બાહ્યત્થાગ અને અવિવેકના ત્યાગથી યુક્ત જીવો ધન્ય છે, જે કારણથી સંસારમાં કેટલાક અન્યોની ધર્મપ્રવૃત્તિનું પ્રાયઃ કારણ થાય છે. પ્રસંગથી સર્યું.

## ટીકા :

धन्याश्चोभययुक्तः=बाह्यत्यागाविवेकत्यागद्वयसम्पन्नाः, किमित्यत आह- धर्म्मप्रवृत्तेर्भवन्ति अन्येषां प्राणिनां यद्=यस्मात् कारणमिह प्रायेण केषाञ्चिदन्येषामिति कृतं प्रसङ्गेनेति गाथार्थः ॥१०८॥

### ટીકાર્થ:

અને ઉભયથી યુક્તો=બાહ્યત્યાગ અને અવિવેકનો ત્યાગ એ બંનેથી સંપન્ન જીવો, ધન્ય છે. કયા કારણથી ? એથી કહે છે- જે કારણથી અહીં=લોકમાં, પ્રાયઃ કરીને કેટલાક અન્યોની=અન્ય પ્રાણીઓની, ધર્મપ્રવૃત્તિનું કારણ થાય છે. પ્રસંગથી સર્યું. એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

અવિવેકના ત્યાગથી તપ-સંયમમાં ઉદ્યમ થાય છે અને તપ-સંયમમાં કરાતા ઉદ્યમથી સાધુ ત્યાગી બને છે, તોપણ પૂર્વભવમાં કરેલી ધર્મની આરાધનાવાળા ધર્મી જીવોને સ્વજન, ધન, વૈભવ વગેરે મળેલો હોવા છતાં ભૂતકાળમાં સેવાયેલા ધર્મના બળથી પ્રાયઃ કરીને આ ભવમાં પણ નિમિત્ત પામીને સંસારનો ત્યાગ કરવાના મનોરથો થાય છે, અને તે પુણ્યશાળી જીવો બાહ્ય વૈભવાદિને અને અવિવેકને છોડે છે, તેવા ઉભયના ત્યાગથી યુક્ત જીવોને ધન્ય છે.

અહીં પ્રશ્ન થાય કે વૈભવાદિ વગરના પણ અવિવેકના ત્યાગથી ત્યાગી થાય છે, તેમને ધન્ય ન કહેતાં ઉભયત્યાગીને ધન્ય કેમ કહ્યા ? તેથી કહે છે કે બાહ્યત્યાગથી અને અવિવેકના ત્યાગથી યુક્ત જીવો દીક્ષા પ્રહેશ કરે તો તેઓ સંસારમાં પણ પ્રાયઃ કરીને કેટલાક જીવોની ધર્મપ્રવૃત્તિનું કારણ બને છે; કેમ કે પુણ્યશાળી જીવો મહાવૈભવાદિને છોડતી વખતે અતિવિવેકપૂર્વક ઉચિત પ્રવૃત્તિઓ કરે છે. જેમ કે મહાપૂજા રચાવે, દેવ-ગુરુ-ધર્મની પ્રભાવના થાય તે રીતે વરસીદાનનો વરઘોડો કાઢે, સામૂહિક પૂજા કરવા ઉત્તમ વસ્ત્રો-આભૂષણોથી સજ્જ થઈને ઉત્તમ સામગ્રીઓ સાથે જાહેરમાં જિનાલયમાં આવે, ઓચ્છવ-મહોત્સવ રચાવે, ધર્મનું અંગ બને અને ધર્મની પ્રભાવના થાય તે રીતે અનુકંપાદાન કરે, વગેરે પ્રકારની ઉચિત પ્રવૃત્તિઓથી યુક્ત એવી પુણ્યશાળી જીવોની સંયમગ્રહણની ક્રિયા, અનેક જીવોને ધર્મ પ્રત્યે સદ્ભાવ પેદા કરવાનું કારણ બને છે. વળી કેટલાક જીવોને તો તેમના ત્યાગને જોઈને, "ખરેખર આ સંસારમાં ત્યાગ જ શ્રેષ્ઠ છે", એ પ્રકારની બુદ્ધિ પેદા થાય છે, તેથી અન્ય જીવો પણ સંસારને છોડીને આત્મહિત સાધવા માટે પ્રયત્નશીલ બને છે. જયારે બાહ્ય વૈભવાદિ વગરના જીવો અવિવેકના ત્યાગપૂર્વક સંયમગ્રહણ કરે તો તેઓ ત્યાગી તો બને છે, પરંતુ ઉભયત્યાગીની જેમ ઘણા જીવોની ધર્મપ્રવૃત્તિનું કારણ બનતા નથી.

અહીં '**प्रायः**' શબ્દથી એ કહેવું છે કે કેટલીક વખત ઉભયત્યાગી વ્યક્તિથી પણ કોઈને ધર્મની પ્રાપ્તિ ન થાય, છતાં ઉભયત્યાગીથી બહુધા ઘણા જીવોને લાભ થવાનો સંભવ છે.

હવે 'केसि' દ્વારની સમાપ્તિ કરતાં ગ્રંથકાર કહે છે કે પ્રસંગથી સર્યું. અર્થાત્ દીક્ષા કોને આપવી ? તે વાત ગાથા-૩૨ થી પ૧માં બતાવતાં દીક્ષા યોગ્ય જીવોના ગુણો અને વય બતાવી. તેથી એ પ્રાપ્ત થયું કે આઠ વર્ષથી માંડીને અનત્યન્તવૃદ્ધ મનુષ્ય દીક્ષાયોગ્ય ગુણોવાળો હોય, તો તે દીક્ષાનો અધિકારી છે. અને ત્યાં ગ્રંથકારને સ્મરણ થયું કે કેટલાક લોકો બાલને દીક્ષા માટે અયોગ્ય કહે છે અને ભુક્તભોગીને જ દીક્ષા માટે યોગ્ય કહે છે; વળી અન્ય કેટલાક મતવાળા સ્વજનાદિ વગરનાને જ દીક્ષાયોગ્ય કહે છે; વળી કોઈક મત સ્વજનાદિથી યુક્તને જ દીક્ષાયોગ્ય કહે છે, તો તે સર્વ મતમાં વસ્તુસ્થિતિ શું છે ? કે જેથી દીક્ષા માટે કોણ યોગ્ય છે તેનો નિર્ણય થઈ શકે ? તે જણાવવું ગ્રંથકારને આવશ્યક લાગ્યું. તેથી દીક્ષાયોગ્ય જીવોના વર્જાનમાં પ્રસંગથી સ્મરણ થયેલી તે વાતને ગાથા-પર થી ૧૦૮ માં બતાવી. આ રીતે સર્વ પ્રાસંગિક કથન બતાવીને તેનું યુક્તિપૂર્વક નિરાકરણ કર્યું, જેથી ખરેખર દીક્ષાનો અધિકારી કોણ છે ? તેનો યથાર્થ નિર્ણય થઈ શકે. અથી 'केસિ' દ્વારની સમાપ્તિમાં ગ્રંથકાર કહે છે કે પોતે જે આ પ્રાસંગિક કથન કર્યું છે, તે પ્રસંગથી સર્યું. એમ કહીને પ્રાસંગિક કથન પૂરું કરીને આગળની ગાથાથી અન્ય દ્વારનો પ્રારંભ કરે છે. !!૧૦૮!!

#### અવતરશિકા :

केभ्य इति व्याख्यातम्, इदानीं कस्मित्रिति व्याख्यायते, कस्मिन् क्षेत्रादौ प्रव्रज्या दातव्या ? इत्येतदाह -अवतरशिक्षार्थः

પ્રવ્રજયાવિધાન નામની પ્રથમ વસ્તુનાં પાંચ દ્વારોમાંથી ગાથા-૩૨ થી ૧૦૮માં 'केभ्यः' એ પ્રકારનું ત્રીજું દ્વાર વ્યાખ્યાન કરાય છે. અને 'किस्मन्' એ પ્રકારનું ચોથું દ્વાર વ્યાખ્યાન કરાય છે. અને 'किस्मन्' દ્વારનો અર્થ કરતાં કહે છે કે કયા ક્ષેત્રાદિમાં પ્રવ્રજયા આપવી જોઈએ ? એથી આને = પ્રવ્રજયા માટે યોગ્ય ક્ષેત્રાદિના ગુણોને, કહે છે -

#### भथा :

ओसरणे जिणभवणे उच्छुवणे खीररु क्खवणसंडे। गंभीरसाणुणाए एमाइपसत्थिखत्तिम्म ॥ १०९॥ दिज्ज ण उ भग्गझामिअसुसाणसुण्णामणुण्णगेहेसु। छारंगारकयारामेज्झाईदव्बदुट्टे वा ॥ ११०॥

#### **अ**न्पथार्थ**ः**

ओसरणे=सभवसरशमां=ભગવાન જે क्षेत्रमां रहेला होय तेवा क्षेत्रमां, (अथवा तेवा क्षेत्रमां अलावमां) जिणभवणे=िक्षनलवनमां, (अथवा) उच्छुवणे=िक्षुवनमां (अथवा) खीरह क्खवणसंडे =क्षीरवृक्षवाणा वनणंऽमां=केना पांहडामांथी हूध नीडणतुं होय એवा वृक्षवाणा वनमां, (अथवा) गंभीरसाणुणाए=गंभीर सानुनाहमां=कयां भोलवाथी गंभीर प्रतिशब्द नीडणतो होय तेवा स्थानमां, एमाइपसत्थिकत्तिम्म=आवा प्रडारनी आदिवाणा प्रशस्त क्षेत्रमां दिज्ज=(हीक्षा) आपवी क्षेठिओ; भग्गझामिअसुसाणसुण्णामणुण्णगेहेसु उ=परंतु लग्न, ध्यामित, स्मशान, शून्य, अमनोञ्च घरोमां छारंगारकयारामेज्झाईदव्यदुट्टे वा=अथवा क्षार, अंगार, डयरो अने यरबी आदि द्रव्योधी हुष्ट ओवा क्षेत्रमां ण=नहि.

## ગાથાર્થ :

ભગવાન જે ક્ષેત્રમાં રહેલા હોય તેવા ક્ષેત્રમાં, તેવા ક્ષેત્રના અભાવમાં જિનભવનમાં અથવા ઈક્ષુવનમાં અથવા જેના પાંદડામાંથી દૂધ નીકળતું હોય એવા વૃક્ષવાળા વનમાં અથવા જ્યાં બોલવાથી ગંભીર પ્રતિશબ્દ નીકળતો હોય તેવા સ્થાનમાં, આવા પ્રકારની આદિવાળા પ્રશસ્ત ક્ષેત્રમાં દીક્ષા આપવી જોઈએ; પરંતુ ભગ્નઘરોમાં, દગ્ધઘરોમાં, સ્મશાનમાં, શૂન્યઘરોમાં, અમનોજ્ઞઘરોમાં અથવા ક્ષાર, અંગાર, કચરો અને ચરબી વગેરે દુષ્ટ પદાર્થોવાળા ક્ષેત્રમાં દીક્ષા ન આપવી જોઈએ.

#### ટીકા :

समवसरणे=भगवदध्यासिते क्षेत्रे वृत्ते, तदभावे वा जिनभवने=अर्हदायतने, इक्षुवने प्रतीते, क्षीरवृक्षवनखण्डे=अश्वत्थादिवृक्षसमूहे, गम्भीरसानुनादे=महाभोगप्रतिशब्दवित एवमादौ प्रशस्ते क्षेत्रे, आदिशब्दात् प्रदक्षिणावर्त्तजलपरिग्रह इति गाथार्थ: ॥१०९॥

एवम्भूते क्षेत्रे दद्यात्, न तु भग्नध्यामितश्मशानशून्यामनोज्ञगृहेषु दद्यात्, ध्यामितं=दग्धं, तथा क्षाराङ्गरात्रकरामेध्यादिद्रव्यदुष्टे वा क्षेत्रे न दद्यात्, आदिशब्दोऽमेध्यस्वभेदप्रख्यापक इति गाथार्थ: ॥११०॥

- 🛨 ''<mark>एवमादि'' માં आदि</mark> શબ્દથી પ્રદક્ષિણા આપવા આવર્તીવાળાં જલાશય જ્યાં હોય તેવા સ્થાનનું ગ્રહણ કરવાનું છે.
- ★ "अमेध्यादि" માં आदि શબ્દથી અમેધ્ય જેવા શરીરના અશુચિ પદાર્થીના અવાંતર ભેદોનું ગ્રહણ કરવાનું છે અર્થાત્ અમેધ્યથી ચરબી અને आदि શબ્દથી લોહી, હાડકાં, માંસ વગેરેનું ગ્રહણ કરવાનું છે.

#### ટીકાર્થ:

સમવસરણમાં = ભગવાન દ્વારા અધ્યાસિત એવા વૃત્ત ક્ષેત્રમાં = ભગવાન દ્વારા આશ્રય કરાયેલ વિદ્યમાન ક્ષેત્રમાં; અથવા તેનો = ભગવાન દ્વારા આશ્રય કરાયેલ ક્ષેત્રનો, અભાવ હોતે છતે જિનભવનમાં = અર્હદ્દના આયતનમાં; પ્રતીત એવા ઇક્ષુવનમાં; ક્ષીરવૃક્ષવાળા વનખંડમાં = અશ્વત્થાદિ વૃક્ષોના સમૂહવાળા ક્ષેત્રમાં; ગંભીર સાનુનાદમાં = મહાભોગના પ્રતિશબ્દવાળા ક્ષેત્રમાં, આવા વગેરે પ્રશસ્ત ક્ષેત્રમાં; ''एवमादौ'' માં आदि શબ્દથી પ્રદક્ષિણાના આવર્તોવાળા જલનો પરિગ્રહ છે. એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

આવા પ્રકારના ક્ષેત્રમાં પ્રવ્રજયા આપે, પરંતુ ભગ્ન, ધ્યામિત, શ્મશાન, શૂન્ય અને અમનોજ્ઞ ઘરોમાં પ્રવ્રજયા ન આપે; ધ્યામિત એટલે દગ્ધ, અથવા તે રીતે ક્ષાર, અંગાર, અવકર, અમેધ્ય આદિ દ્રવ્યોથી દુષ્ટ એવા ક્ષેત્રમાં પ્રવ્રજયા ન આપે. "अमेध्यादि" માં आदि શબ્દ અમેધ્યના પોતાના ભેદનો પ્રખ્યાપક છે = અપવિત્ર પદાર્થોના પ્રકારોને બતાવનાર છે. એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે. ॥૧૦૯/૧૧૦॥

#### અવતરણિકા :

व्यतिरेकप्राधान्यतः कालमधिकृत्याह -

#### અવતરણિકાર્થ:

હવે વ્યતિરેકની = ક્યારે દીક્ષા ન આપવી જોઈએ એની, પ્રધાનતાથી કાલને આશ્રયીને કહે છે -

#### ગાથા :

चाउद्दिसं पण्णारसिं च वज्जए अट्टीमं च नविमं च । छट्टिं च चउर्तिथं बारसिं च सेसासु दिज्जाहि ॥ १११॥

#### भन्तज्ञात् :

चाउद्दिसि=थौ६श, पण्णरिसं च=અને પંચદશી = પૂનમ-અમાસ, अट्टिमं च=અને આઠમ, नविमं च= અને નોમ, छिट्टं च=અને છક, चडिंख बारिसं च=ચોથ અને બારસ वज्जए=વર્જવી જોઇએ, (અને) सेसासु =शेष तिथिओमां दिज्जाहि=(પ્રવ્રજયા) આપવી જોઇએ.

#### ગાથાર્થ:

ચૌદશ, પૂનમ-અમાસ, આઠમ, નોમ, છક્ર, ચોથ, બારસ વર્જવી જોઇએ અને શેષ તિથિઓમાં પ્રવુજ્યા આપવી જોઇએ.

## ટીકા :

चतुर्दशीं पञ्चदशीं च वर्ज्जयेत् अष्टमीं च नवमीं च षष्ठीं च चतुर्थीं द्वादशीं च, शेषासु तिथिषु दद्यात् अन्यासु दोषरहितास्विति गाथार्थ: ॥१११॥

### විසාන් :

ચૌદશને, પંચદશીને=અમાસ-પૂનમને, આઠમને, નોમને, છદ્દને, ચોથને અને બારસને વર્જે, શેષમાં = દોષથી રહિત એવી અન્ય તિથિઓમાં, પ્રવ્રજ્યા આપે.

### ભાવાર્થ :

પૂર્વની બે ગાથામાં કયા ક્ષેત્રમાં દીક્ષા અપાય અને કયા ક્ષેત્રમાં ન અપાય તે બતાવ્યું. હવે કઇ તિથિઓમાં દીક્ષા અપાય તે બતાવે છે- શુક્લ અને કૃષ્ણપક્ષની બંને ચૌદશ, અમાસ, પૂનમ, આઠમ, નોમ, છક્ર, ચોથ અને બારસ; આ તિથિઓમાં દીક્ષા ન આપવી અને આ સિવાયની પણ અન્ય જે તિથિઓ દોષરહિત હોય તેમાં દીક્ષા આપવી જોઇએ. **!!૧૧૧!!** 

# અવતરણિકા :

नक्षत्राण्यधिकृत्याह-

## અવતરણિકાર્થ:

હવે નક્ષત્રોને આશ્રયીને કહે છે -

#### ગાથા :

तिसु उत्तरासु तह रोहिणीसु कुज्जा उ सेहनिक्खमणं । गणिवायए अणुण्णा महळ्याणं च आरु हणा ॥ ११२॥

#### અન્વચાર્થ:

तिसु उत्तरासु = ત્રણ ઉત્તરાઓમાં तह रोहिणीसु = અને રોહિણીઓમાં सेहनिक्खमणं=शैक्षनुं નિષ્ક્રમણ,

गणिवायए अणुण्णा=ગણિ અને વાચકની અનુજ્ઞા, महळ्याणं च आरु हणा=અને મહાવ્રતોની આરોપણા कुज्जा=કરવી જોઇએ.

🛨 '૩' પાદપૂરણ અર્થે છે.

#### भागार्थ :

ત્રણ ઉત્તરાઓમાં અને રોહિણીઓમાં શૈક્ષનું નિષ્ક્રમણ કરવું જોઇએ, ગણિપદ અને વાચકપદની અનુજ્ઞા અને મહાવ્રતોની આરોપણા કરવી જોઇએ.

#### ટીકા :

तिसृषु उत्तरासु-आषाढादिलक्षणासु तथा रोहिणीषु, कुर्यात् शिष्यकनिष्क्रमणं दद्यात् प्रव्रज्यामित्यर्थः, तथा गणिवाचकयोरनुज्ञा एतेष्वेव क्रियते महाव्रतानां चारोपणेति गाथार्थः ॥११२॥

### टीङार्थ :

આષાઢાદિસ્વરૂપ ત્રણ ઉત્તરાઓમાં = ઉત્તરાષાઢા, ઉત્તરાફાલ્ગુની અને ઉત્તરાભાદ્રપદ નક્ષત્રમાં, તથા રોહિણીઓમાં શિષ્પકનું નિષ્ક્રમણ કરવું જોઇએ = દીક્ષાર્થીને પ્રવ્રજયા આપવી જોઇએ, તથા આમાં જ = ઉપર વર્ણવેલ નક્ષત્રોમાં જ, ગણિ અને વાચકપદની અનુજ્ઞા અને મહાવ્રતોની આરોપણા કરાય છે. એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. ॥૧૧૨॥

## અવતરસિકા :

वर्ज्यनक्षत्राण्याह -

## अवतरशिङार्थ :

પૂર્વગાથામાં દીક્ષા સ્વીકારવા યોગ્ય નક્ષત્રો બતાવ્યાં, હવે દીક્ષા સ્વીકારવામાં વર્જવા યોગ્ય નક્ષત્રોને કહે છે -ગાથા :

> संझागयं १ रविगयं २ विड्डेरं ३ सग्गहं ४ विलंबिं च ५ । राहुगयं ६ गहभिन्नं च ७ वज्जए सत्त नक्खत्ते ॥ ११३॥

### અન્વચાર્થ:

संझागयं=સંધ્યાગત, रिवगयं=રિવગત, विद्धेरं =િવડ્વેર, सग्गहं =સગ્રહ, विलंबि च=અને વિલંબી, राहुगयं=રાહુગત, गहिभन्नं च=અને ગ્રહભિન્ન, सत्त नक्खत्ते=(આ) સાત નક્ષત્રોને वज्जए=(દીક્ષા ગ્રહણ કરતી વખતે) વર્જવાં જોઇએ.

#### ગાથાર્થ :

સંધ્યાગત, રવિગત, વિડ્વેર, સગ્રહ, વિલંબી, રાહુગત અને ગ્રહભિક્ષ; એ સાત નક્ષત્રોને દીક્ષા ગ્રહણ કરતી વખતે વર્ષવાં જોઇએ.

#### કીકા :

सन्ध्यागतं १ रविगतं २ विड्वेरं ३ सग्रहं ४ विलंबि च ५ राहुगतं ६ ग्रहभिन्नं च ७ वर्जयेत् सप्त नक्षत्राणि ॥

''अत्यमणे संझागय, रिवगय जिह्यं ठिओ उ आइच्चो। विड्डेरमवद्दारिय, सम्गह कूरम्गहहयं तु ॥ १॥ आइच्चिपट्टओ जं विलंबि, राहूहयं तु जिहँ गहणं। मज्झेणं जस्स गहो गच्छ्ड तं होइ गहभिन्नं॥ २॥ संझागयिम्म कलहो १ आइच्चगते य होइ णिव्वाणि २। विड्डेरे परविजओ ३ सगहम्मि य विग्गहो होई ४॥ ३॥ रोसो अभंगयत्तं होइ कुभत्तं विलंबिनकखत्ते ५। राहहयम्मि य मरणं ६ गहभिन्ने सोणिउग्गालो ७॥ ४॥''

इति गाथार्थ: ॥११३॥

### टीङार्थ :

સંધ્યાગત, રવિગત, વિડ્વેર, સગ્રહ અને વિલંબી, રાહુગત અને ગ્રહભિન્ન; એ સાત નક્ષત્રો વર્જવા જોઇએ.

- ★ અહીં દિનશુદ્ધિ ગ્રંથની ગાયા-૧૨૯ થી ૧૩૨ નું ઉદ્ધરણ ટીકામાં આપેલ છે, તેનો અર્થ નીચે પ્રમાણે : તેમાં પ્રથમ વર્ષવા ચોગ્ય સાત નક્ષત્રોનું સ્વરૂપ બતાવે છે -
- (૧) સૂર્ય અસ્ત થયે છતે જે ઊગે તે સંધ્યાગત નક્ષત્ર છે, (૨) વળી જ્યાં≕જે સ્થાનમાં, આદિત્ય રહેલો હોય તે રવિગત નક્ષત્ર છે, (૩) ક્રૂરગ્રહથી અવદારિત હોય તે વિડ્વેર નક્ષત્ર છે, (૪) વળી ક્રૂરગ્રહથી હણાયેલ હોય તે સગ્રહ નક્ષત્ર છે, (૫) જે આદિત્યની પૃષ્ઠથી =સૂર્યની પાછળ, રહેલ હોય તે વિલંબી નક્ષત્ર છે, (૬) વળી જેમાં સૂર્યનું ગ્રહણ થાય તે રાહુહત છે=રાહુગત નક્ષત્ર છે, (૭) જેની મધ્યથી ગ્રહ જાય છે=પસાર થાય છે, તે ગ્રહભિત્ર નક્ષત્ર થાય છે.
- 🛨 🛮 હવે આ સાત નક્ષત્રોમાં શુભકાર્ય કરવાથી થતા અનર્થો જણાવે છે-

સંધ્યાગત નક્ષત્રમાં કલહ અને આદિત્યગતમાં =રિવગત નક્ષત્રમાં, નિર્વાશી ≕અશાંતિ, થાય છે. વિડ્વેર નક્ષત્રમાં પર વડે વિજય અને સગ્રહ નક્ષત્રમાં વિગ્રહ થાય છે. વિલંબી નક્ષત્રમાં અભંગયાત્રા=પરિભ્રમણરૂપ દોષ, અને કુભક્ત=ખરાબ ભોજન, પ્રાપ્ત થાય છે. રાહુહતમાં=રાહુગત નક્ષત્રમાં, મરણ અને ગ્રહભિત્ર નક્ષત્રમાં શોણિતની=લોહીની, ઊલદી થાય છે. એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે. !!૧૧૩!!

#### અવતરણિકા :

उपसंहरन्नाह -

## अववरशिङार्थ ः

હવે 'कस्मिन्' દ્વારનો ઉપસંહાર કરતાં ગ્રંથકાર કહે છે-

www.jainelibrary.org

#### भाशा :

# एसा जिणाणमाणा खित्ताईआ य कम्मुणो हुंति । उद्याइकारणं जं तम्हा एएस् जइअव्वं ॥११४॥ कंमि व त्ति दारं गयं ॥

## અન્વચાર્થ :

जं=જે કારણથી खित्ताईआ=क्षेત्राहि कम्मुणो=કર્મોના उदयाइकारणं=ઉદયાદિનું કારણ हुंति=થાય છે, तम्हा=ते કારણથી एएसु=આમાં=શુદ્ધ क्षेત्राहिમાં, जइअव्वं=यत्म કરવો જોઇએ. एसा जिणाणं आणा=આ જિનોની આજ્ઞા છે. कंमि='ક્યાં' त्ति=એ પ્રકારનું दारं =દ્વાર गयं=ગયું =પૂરું થયું.

🛨 'य' પાદપૂર્તિ અર્થે છે.

### ગાશાर्थः

જે કારણથી ક્ષેત્રાદિ કર્મોના ઉદયાદિનું કારણ બને છે, તે કારણથી શુદ્ધ ક્ષેત્રાદિમાં ચત્ન કરવો જોઇએ, એવી જિનેશ્વરોની આજ્ઞા છે.

#### ટીકા :

एषा जिनानामाज्ञा, यदुत-उक्तलक्षणेष्वेव क्षेत्रादिषु दातव्येति, क्षेत्रादयश्च कर्म्मणो भवन्ति उदयादिकारणं यदु=यस्मात्, यत उक्तम्-

''उदयक्खयक्खओवसमोवसमा जं च कम्मुणो भणिया । दव्वं खित्तं कालं भवं च भावं च संपप्प ॥ १॥''

यस्मादेवं तस्मात् एतेषु=क्षेत्रादिषु यतितव्यं शुद्धेषु यत्नः कार्य इति गाथार्थः॥१९४॥

# डीङार्थ :

एषा जिनानामाज्ञा । આ જિનોની આજ્ઞા છે, જે यदुत થી બતાવે છે- उक्त.....दातव्या કહેવાયેલા લક્ષણવાળા જ ક્ષેત્રાદિમાં દીક્ષા આપવી જોઇએ. 'इति' જિનાજ્ઞાની સમાપ્તિ અર્થે છે. તેમાં હેતુ કહે છે- क्षेत्रादय:.....यस्मात् અને જે કારણથી ક્ષેત્રાદિ કર્મોના ઉદયાદિનું કારણ થાય છે.

કર્મોના ઉદયાદિમાં ક્ષેત્રાદિ કારણ બને છે, તેમાં સાક્ષી આપતાં <mark>यत उक्तम</mark>् થી કહે છે-

जं च અને જે કારણથી दव्वं खित्तं कालं भवं च भावं च संषण्य द्रव्य-क्षेत्र-કાલ-ભવ અને ભાવને પ્રાપ્त કરીને कम्मुणो કર્મીના उद्यक्खयवखओवसमोवसमा ઉદય, क्षय, क्षयोपशम અને ઉપશમ भणिया કહેવાયા છે.

यस्मादेवं .... गाथार्थ: જે કારણથી આમ છે =ક્ષેત્રાદિ કર્મી ના ઉદયાદિનું કારણ છે એમ છે, તે કારણથી આમાં=શુદ્ધ એવા ક્ષેત્રાદિમાં, યત્ન કરવો જોઇએ. એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે. ॥૧૧૪॥

# અવતરણિકા :

कस्मिन्निति व्याख्यातम्, इदानीं कथं वेति व्याख्यायते, कथं=केन प्रकारेण दातव्या ? इत्येतदाह -

### અવતરણિકાર્થ:

પ્રવ્રજયાવિધાન નામની પ્રથમ વસ્તુનાં પાંચ દ્વારોમાંથી ગાથા ૧૦૯ થી ૧૧૪ સુધીમાં 'कस्मिन्' એ પ્રકારનું ચોથું દ્વાર વ્યાખ્યાન કરાયું, હવે 'कथं वा' એ પ્રકારનું પાંચમું દ્વાર વ્યાખ્યાન કરાય છે. અને 'कथं वा' દ્વારનો અર્થ કરતાં કહે છે કે કેવી રીતે=કયા પ્રકારથી, પ્રવ્રજયા આપવી જોઇએ ? એથી આને= પ્રવ્રજયા આપવા માટે યોગ્ય વિધિને, કહે છે-

#### भाशा :

पुच्छ कहणं परिच्छा सामाइअमाइसुत्तदाणं च । चिड्वंदणगाइविहीए तओ य सम्मं पयच्छिज्जा ॥ ११५॥ दारगाहा ॥

## અન્વચાર્થ :

पुच्छ = પૃથ્છા, कहणं = કથન, परिच्छा = પરીક્ષા सामाइअमाइसुत्तदाणं च = અને સામાયિકાદિસૂત્રનું દાન, तओ य = અને ત્યાર પછી चिइवंदणगाइविहीए = ચૈત્યવંદનાદિ વિધિથી सम्मं = सम्यક् पयच्छिज्जा=(પ્રવ્રજયા) આપવી જોઇએ.

★ 'दारगाहा'- आ गाथा 'कथं' द्वारना अवांतर द्वारोनुं सूचन કरनारी गाथा छे.

## आद्याज्य :

પ્રવ્રજ્યાભિમુખતાવિષયક પૃચ્છા કરે, સાધુક્રિયાની કથા કરે, સાવધના પરિહાર દ્વારા દીક્ષાર્થીની પરીક્ષા કરે અને વિશુદ્ધ આલાપક દ્વારા સામાચિકાદિસૂત્રનું દાન કરે; ત્થારપછી ચૈત્યવંદનાદિ વિધિપૂર્વક સમ્યગ્ પ્રવ્રજ્યા આપે.

# शकाः

प्रशः प्रव्रज्याभिमुखताविषयः, कथनं = कथा साधुक्रियायाः, परीक्षा सावद्यपरिहारेण, सामायिकादि-सूत्रदानं च विशुद्धालापकेन, ततश्चैत्यवन्दनादिविधिना वक्ष्यमाणलक्षणेन सम्यग् = असम्भ्रान्तः सन्, प्रयच्छेत् = प्रव्रज्यां दद्यादिति गाथासमुदायार्थः ॥११५॥

# ટીકાર્થ

પ્રવ્રજ્યાની અભિમુખતાના વિષયવાળો પ્રશ્ન, કથન = સાધુ સંબંધી ક્રિયાની કથા, સાવઘના ત્યાગ વડે પરીક્ષા અને વિશુદ્ધ એવા આલાવા વડે સામાયિકાદિસૂત્રનું દાન; ત્યારપછી કહેવાનાર સ્વરૂપવાળી ચૈત્યવંદનાદિ વિધિથી સમ્યગ્ = અસંભ્રાંત છતા = સંભ્રમ વગરના ગુરુ, પ્રવ્રજ્યાને આપે. એ પ્રમાણે ગાથાનો સમુદાયાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

'कथं वा' દ્વારના પાંચ અવયવો છે. તેમાં પ્રથમ, પ્રશ્નો પૂછવા દ્વારા દીક્ષાર્થીની યોગ્યતાની પરીક્ષા

www.jainelibrary.org

કરવાની છે, જેનું વર્શન પ્રશ્ન દ્વારથી આગળમાં કરાશે. ત્યારપછી દીક્ષાર્થી યોગ્ય જણાય તો તેને સાધુના આચારો બતાવવામાં આવે, જેથી તે આચારોનું વર્શન સાંભળીને સંયમજીવનના આચારો પ્રત્યે તેનું કેવું વલણ છે? તેનો નિર્ણય થઇ શકે. જો તે આચારો સાંભળીને તેને સંયમજીવન કઠિન લાગે અથવા તેનામાં સત્ત્વ ન હોય તો તેનો પ્રવ્રજ્યાનો પરિણામ શિથિલ પણ થાય, તો તે દીક્ષા ગ્રહણ કરવા માટે યોગ્ય નથી. તેથી જો તેનો નિર્ણય કર્યા વગર ગુરુ તેને દીક્ષા આપે તો દીક્ષા લીધા બાદ વ્રતના પાલનમાં તે અસમર્થ બને, તેથી આચારોનું કથન કર્યા પછી પ્રવ્રજ્યાંભિમુખ થયેલ જીવને દીક્ષા આપવી જોઇએ.

વળી, સંયમના આચારો સંભળાવ્યા પછી સાધુ સાથે તે કેવી રીતે રહે છે ? અને સાવદ્યવિષયક યતનાઓ તે કેવી પાળે છે ? તેની પરીક્ષા કરવામાં આવે; જેથી તેની યોગ્યતા વિશેષ રીતે નક્કી થાય. ત્યારપછી તેને સામાયિકાદિ સૂત્ર વિશુદ્ધ આલાપકપૂર્વક ભણાવે અને જયારે તે દીક્ષાગ્રહણ કરવા યોગ્ય સૂત્ર ભણી લે, ત્યારે ચૈત્યવંદન વગેરે વિધિપૂર્વક શુદ્ધ ઉચ્ચારણથી સંભ્રમ વગરના ગુરુ તેને પ્રવ્રજયા આપે.

આ ચૈત્યવંદનાદિ સર્વ વિષિનું ક્રમસર આગળની ગાથાઓમાં વર્જાન કરાશે.!!૧૧૫!!

### અવતરશિકા :

अवयवार्थं तु ग्रन्थकार एवाह -

## અવતરણિકાર્થ :

પૂર્વગાથામાં 'क्रयं वा' દ્વારના પાંચ અવયવો બતાવ્યા, તે અવયવોના અર્થને વળી ગ્રંથકાર જ કહે છે-

### ગાથા :

धम्मकहादाक्खितं पव्यज्जाअभिमुहं ति पुच्छिज्जा । को कत्थ तुमं सुंदर! पव्ययसि च किं निमित्तं ति ॥ ११६॥

# अन्पयार्थ ः

धम्मकहादाक्खितं=ધર્મકથાદિથી આક્ષિપ્ત એવા पळ्ळजाअभिमुहं=પ્રવ્રજયાભિમુખને पुच्छिज्जा=પૂછવું જોઇએ, सुंदर !=હે સુંદર ! तुमं को=तું કોણ છે ? कत्थ=કયાં રહે છે ? किं निमित्तं च पळ्यसि=અને શા નિમિત્તે તું પ્રવ્રજે છે ? = પ્રવ્રજયા લેવા તૈયાર થયો છે ?

- 🛨 ગાથાના પૂર્વાર્ધમાં રહેલ 'ત્તિ' પાદપૂર્તિ માટે છે.
- 🛨 ગાથાના અંતમાં રહેલ 'તિ' પૃચ્છાની સમાપ્તિ માટે છે.

### ગાથાર્થ :

દાર્મકથાદિથી આક્ષિપ્ત, પ્રવ્રજ્યાને અભિમુખ એવા દીક્ષાર્થીને પૂછવું જોઇએ કે હે સુંદર! તું કોણ છે ? ક્યાં રહે છે ? અને ક્યા કારણે તું દીક્ષા લેવા તૈયાર થયો છે ?

#### टी<del>डा :</del>

धर्म्मकथाद्याक्षिप्तमिति धर्म्मकथया अनुष्ठानेन वा आवर्जितं, प्रव्रज्याभिमुखं तु सन्तं पृच्छेत्, कथमित्याह-कः कुत्र त्वं सुन्दर !=कस्त्वं कुत्र वा त्वमायुष्पन्!, प्रव्रजिस वा किं निमित्तमिति गाथार्थः ॥११६॥

#### डीङार्थ :

વળી ધર્મ કથાદિ વડે આક્ષિપ્ત = ધર્મ કથા વડે અથવા અનુષ્ઠાન વડે આવર્જિત, એવા પ્રવ્રજયાભિમુખ છતાને પૂછે, શું ? એથી કહે છે- હે સુંદર ! તું કોણ છે ? કયાં રહે છે ? = હે આયુષ્માન્ ! તું કોણ છે ? અથવા તું કયાં રહે છે ?, અને કયા નિમિત્તે તું પ્રવ્રજયા લે છે ? એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

સાધુ દ્વારા કરાતી ધર્મકથાથી કે સાધુ દ્વારા પળાતા આચારોથી આવર્જિત થઇને કોઇ જીવ દીક્ષા લેવા માટે સન્મુખ થયેલો હોય, તો તે દીક્ષા સન્મુખ થયેલ જીવને સાધુ 'હે સુંદર!' એ પ્રકારના સંબોધનથી બોલાવે, જેથી ભાષાથી પણ દીક્ષાર્થીને મહાત્માઓ પ્રત્યે આદરભાવ થાય. ત્યારપછી સાધુ તેને પૂછે કે તું કોણ છે ? આ પ્રકારે પૂછવાનું પ્રયોજન તેની યોગ્યતા નક્કી કરવા માટે છે. વળી તું ક્યાં રહે છે ? અને તું સંયમ લેવા માટે કેમ તૈયાર થયો છે ? એ પ્રકારના પ્રશ્નો પૂછે, જેથી દીક્ષાર્થીની પ્રાથમિક યોગ્યતા નક્કી કરી શકાય. II૧૧૬II

#### અવતરશિકા :

स खल्वाह -

## અવતરશિકાર્થ:

પૂર્વગાથામાં બતાવ્યા એ પ્રકારના પ્રશ્નોની પૃચ્છામાં ખરેખર તે=પ્રવ્રજ્યાને અભિમુખ થયેલો જીવ, કહે છે અર્થાત્ કયા પ્રકારના જવાબ આપે છે ? તે બતાવે છે-

#### आथा :

कुलपुत्तो तगराए असुहभवक्खयनिमित्तमेवेह । पव्वामि अहं भंते! इइ गेज्झो भयण सेसेसु ॥ ११७॥

### અન્વચાર્થ**ઃ**

भंते != હે ભદંત! कुलपुत्तो= હું કુલપુત્ર છું, तगराए=તગરામાં રહું છું, इह=અહીં=સંસારમાં, असुहभवकखयिनिमित्तमेव=અશુભ એવા ભવના ક્ષયના નિમિત્તે જ अहं पव्वामि= હું પ્રવ્રજું છું = પ્રવ્રજયા લેવા તૈયાર થયો છું. इइ=આ પ્રમાણે (કહે તો) गेज्झो= ગ્રહણ કરવો; सेसेसु=શેષમાં= પૃચ્છાના વિપરીત જવાબોમાં, भयण=ભજના છે=વિકલ્પ છે.

## ગાથાર્થ :

હે ભદંત ! હું કુલપુત્ર છું, તગરા નગરીમાં હું રહું છું, સંસારમાં અશુભ એવા ભવના ક્ષય માટે જ હું

દીક્ષા લેવા તૈયાર થયો છું. આ પ્રમાણે કહે તો દીક્ષા માટે ગ્રહણ કરવો. વિપરીત જવાબ આપે તો દીક્ષા આપવાના વિષયમાં ભજના જાણવી.

#### टीङाः

कुलपुत्रोऽहं तगरायां नगर्यामित्येतद् ब्राह्मणमथुराद्युपलक्षणं वेदितव्यमिति, अशुभभवक्षयिनिमत्तमेवेह भवन्यस्मिन् कर्म्मवशवर्तिनः प्राणिन इति भवः = संसारः तत्परिक्षयिनिमित्तमित्यर्थः, प्रव्रजामि अहं भदन्त ! इति = एवं ब्रुवन् ग्राह्मः, भजना शेषेषु = अकुलपुत्रान्यनिमित्तादिषु, इयं च भजना विशिष्टसूत्रानुसारतो दृष्टव्या, उक्तं च-

''जे जिंह दुर्गुछिया खलु प्रव्वावणवसिहभत्तपाणेसु । जिणवयणे पडिकुट्ठा वज्जेयव्वा पयत्तेणं ॥ १॥''

इत्यादीति गाथार्थ: ॥११७॥

## ટીકાર્થ:

कुलपुत्रोऽहं ....वेदितव्यं હું કુલપુત્ર છું, તગરા નગરીમાં રહું છું, આ પ્રકારનું આ કથન બ્રાહ્મણ, મથુરાનગરી આદિના ઉપલક્ષ્મરૂપ જાણવું.

'इति' બે પ્રશ્નોના જવાબની સમાપ્તિ અર્થે છે.

ઝશુમ ..... મदन्त અહીં≔આ સંસારમાં, અશુભ ભવના ક્ષયને માટે જ, તે સ્પષ્ટ કરવા 'भव' શબ્દનો અર્થ કરે છે- કર્મના વશમાં વર્તનારા પ્રાષ્ટ્રીઓ ≕જીવો, આમાં થાય છે એ ભવ≕સંસાર, તેના≕તે ભવના, પરિક્ષયના નિમિત્તે; હે ભદંત ! હું પ્રવ્રજું છું≕પ્રવ્રજયા લઉં છું.

इति = एवं ब्रुवन् ग्राह्यः એ પ્રમાણે બોલતો એવો ગ્રાહ્ય છે = દીક્ષા માટે ગ્રહણ કરવા યોગ્ય છે.

भजना.....निमित्तादिषु અને શેષમાં = અકુલપુત્ર- અન્ય નિમિત્તાદિમાં, અર્થાત્ હું અકુલપુત્ર છું અને ભવક્ષય સિવાય અન્ય કોઇ નિમિત્તથી દીક્ષા લઉં છું વગેરે જવાબોમાં, ભજના છે.

इयं..... द्रष्टव्या અને આ ભજના વિશિષ્ટ સૂત્રોના અનુસારથી જાણવી.

જે उक्तं च થી સાક્ષીપાઠ આપવા દ્વારા બતાવે છે -

जे જેઓ जहिं જ્યાં = જે દેશમાં, पव्वावणवसहिभत्तपाणेसु પ્રવાજન, વસતિ, ભક્ત, પાનમાં दुर्गुछिया દુર્ગું છિત છે, जिणवयणे જિનવચનમાં पडिकुट्टा પ્રતિક્ષુષ્ટ એવાઓને पयत्तेणं પ્રયત્નથી वज्जेयव्वा વર્જવા જોઇએ.

'इत्यादि' થી ભજનાને કહેનાર અન્ય શાસ્ત્રપાઠોનો સંગ્રહ કરવો.

इति गाथार्थ: એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

જે દેશમાં જેઓ પ્રવ્રજયા આપવા માટે, વસતિ આપવા માટે અને ભિક્ષા આપવા માટે જુગુપ્સનીય હોય અર્થાત્ જેઓની વસતિમાં સાધુ રહે તો, જેઓના આહાર-પાણી સાધુ ગ્રહણ કરે તો, અને જેઓને દીક્ષા આપે તો લોકોને જુગુપ્સા થાય તેવું હોય, તેવા જીવોને પ્રવ્રજ્યા આપવાનો, તેવા લોકોની વસતિ વાપરવાનો અને તેવા લોકોના આહારાદિ ગ્રહણ કરવાનો જિનશાસનમાં નિષેધ કરાયેલ હોવાથી યત્નપૂર્વક તેઓનું વર્જન કરવું જોઇએ.

અહીં કુલપુત્રના ઉપલક્ષણથી બ્રાહ્મણ વગેરે ઉચ્ચકુળો સમજવાં અને તગરાનગરીના ઉપલક્ષણથી મથુરાનગરી વગેરે આર્ય ક્ષેત્રો સમજવાં. **!! ૧૧૭ !!** 

## અવતરણિકા :

प्रश्न इति व्याख्यातं, कथामधिकृत्याह -

#### અવતરણિકાર્થ:

'कथम् वा' દ્વારના પ્રથમ અવયવરૂપ પ્રશ્ન દ્વારનું પૂર્વની બે ગાથામાં વ્યાખ્યાન કરાયું , હવે સાધુક્રિયાની કથાને આશ્રયીને કહે છે -

#### आथा :

साहिज्जा दुरणुचरं कापुरिसाणं सुसाहुचरिअं ति । आरंभनियत्ताण य इहपरभविए सुहविवागे ॥ ११८॥ जह चेव उ मोक्खफला आणा आराहिआ जिणिंदाणं । संसारदुक्खफलया तह चेव विराहिआ होइ ॥ ११९॥

#### अन्तवार्थ :

कापुरिसाणं दुरणुचरं=કાપુરુષોને દુરનુચર એવા सुसाहुचरिअं=સુસાધુના ચરિત્રને आरंभनियत्ताण य= અને આરંભથી નિવૃત્તોના इहपरभविए=આભવ-પરભવ સંબંધી सुहविवागे=શુભવિપાકોને साहिज्जा=કહેવા જોઇએ. आराहिआ उ=વળી આરાધાયેલી जिणिंदाणं आणा=िश्नेन्द्रोनी આજ્ઞા जह चेव=જે પ્રમાણે જ मोक्खफला=મोक्षना ફળવાળી છે, तह चेव=ते પ્રમાણે જ विराहिआ=િવરાધાયેલી (જિનેન્દ્રોની આજ્ઞા) संसारदुक्खफलया=સંસારરૂપ દુઃખના ફળને આપનારી होइ=થાય છે. (એ પ્રમાણે દીક્ષાર્થીને કહેવું જોઇએ.)

# ગાશાર્શ :

🛨 'તિ'પાદપૂર્તિ માટે છે.

કાચર પુરુષોને દુરનુચર એવા સુસાધુના ચરિત્રને અને આરંભથી નિવૃત્ત થયેલા જીવોના આભવ-પરભવના શુભવિપાકોને કહેવા જોઇએ. વળી આરાદોલી જિનેન્દ્રોની આજ્ઞા જે પ્રમાણે જ મોક્ષના ફળવાળી છે, તે પ્રમાણે જ વિરાદોલી જિનેન્દ્રોની આજ્ઞા સંસારરૂપ દુ:ખના ફળને આપનારી થાય છે, એ પ્રમાણે દીક્ષાર્થીને કહેવું જોઇએ.

#### ટીકા :

साधयेत्=कथयेत् दुरनुचरां कापुरु षाणां=क्षुद्रसत्त्वानां सुसाधुक्रियामिति, तथा आरम्भनिवृत्तानां च इहपारभविकान् शुभविपाकान् प्रशस्तसुखदेवलोकगमनादीनि इति गाथार्थः ॥ ११८॥ यथैव तु मोक्षफला भवतीति योग: आज्ञा आराधिता = अखण्डिता सती जिनेन्द्राणां सम्बन्धिनीति, संसारदु:खफलदा तथैव च विराधिता = खण्डिता भवतीति गाथार्थ: ॥ ११९॥

## විසාන් :

કાયર પુરુષોને = ક્ષુદ્ર સત્ત્વોને , દુરનુચર એવી સાધુની ક્રિયાને કહે અને તે રીતે આરંભથી નિવૃત્તોના આભવ-પરભવસંબંધી પ્રશસ્તસુખ અને દેવલોકમાં ગમનાદિ શુભવિપાકોને કહે. એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

વળી, આરાધાયેલી = નહીં ખંડાયેલી છતી, જિનેન્દ્રોના સંબંધવાળી આજ્ઞા જે રીતે જ મોક્ષના ફળવાળી થાય છે, તે રીતે જ વિરાધાયેલી = ખંડાયેલી, આજ્ઞા સંસારરૂપ દુઃખના ફળને દેનારી થાય છે. એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

★ 'પ્રશસ્ત સુખ' એટલે આ લોકમાં આરંભની નિવૃત્તિથી પ્રગટ થતું ઉત્તમ એવું ચિત્તનું સુખ.

### ભાવાર્થ :

દીક્ષા લેવાને અભિમુખ થયેલા જીવને પ્રશ્નો પૂછવા દ્વારા ગુરુએ પ્રથમ તેની દીક્ષાની યોગ્યતાનો નિર્ણય કરવાનો છે. ત્યારપછી સંયમજીવન દુષ્કર છે, અલ્પ સત્ત્વવાળા જીવોને દીક્ષા પાળવી કઠિન છે, અને કાયરપુરુષો કોણ છે? તે સર્વ વાત દીક્ષાને અભિમુખ થયેલા જીવને તેના ક્ષયોપશમ પ્રમાણે ઉચિત બોધ થાય તે રીતે કહેવી જોઇએ, જેથી દીક્ષા લેનાર વ્યક્તિ પોતાની શક્તિ વિચારીને નિર્ણય કરી શકે કે ખરેખર જે સત્ત્વથી હું દીક્ષા લેવા તૈયાર થયો છું તે સત્ત્વથી હું દીક્ષા પાળી શકીશ કે નહીં? ત્યારપછી સુસાધુઓ કેવી રીતે જીવે છે, તેનું ગુરુએ પ્રવ્રજયાભિમુખ વ્યક્તિ પાસે વિસ્તારથી વર્ણન કરવાનું છે, જેથી ઉત્તમ પુરુષોની શ્રેષ્ઠ આચરણાનું તેને જ્ઞાન થાય અને તે શ્રેષ્ઠ આચરણા માટે પોતે સંપન્ન છે કે નહીં? તેનું પણ તેને જ્ઞાન થાય.

વળી, સંયમજીવન સર્વથા નિરારંભરૂપ છે, તેથી આરંભથી નિવૃત્ત થયેલા જીવોને આભવમાં પણ આરંભની પ્રવૃત્તિથી થતા ક્લેશો પ્રાપ્ત થતા નથી અને પરભવમાં પણ દેવલોકાદિ સુગતિની પ્રાપ્તિ થાય છે, ઇત્યાદિ કથન સાધુ પ્રવ્રજયાભિમુખ જીવ પાસે કરે, જેથી દુષ્કર એવા પણ સંયમજીવનના ઉત્તમ ફળને સાંભળીને તે પ્રવ્રજયા લેવા માટે પ્રોત્સાહિત થાય.

વળી, દીક્ષાર્થીને એ પણ કહેવું જોઇએ કે ભગવાનની આજ્ઞા મુજબ કરાયેલી આરાધના મોક્ષના ફળવાળી છે અને ભગવાનની આજ્ઞાના ખંડનરૂપ વિરાધના સંસારના પરિભ્રમણરૂપ દુઃખના ફળને આપનારી છે. આ પ્રમાણે કઠોર સંયમજીવનની ચર્યા સાંભળીને દીક્ષાર્થીનું મન થોડું પણ ઢીલું થાય તો, સંયમગ્રહણને અનુરૂપ ભૂમિકા ન પ્રાપ્ત થાય ત્યાં સુધી પ્રવ્રજ્યાને અભિમુખ થયેલ જીવને પણ દીક્ષા ન આપવી; અને તેનામાં ફરીથી શક્તિનો સંચય થાય તો તેને દીક્ષા આપી શકાય, જેથી તે સંયમની વિશેષ આરાધના કરી શકે.

આમ, ઉપરમાં વર્લવેલ ઉપદેશ પ્રવ્રજયાભિમુખ જીવને આપ્યા પછી તે જીવ શક્તિ ન હોય તો પ્રવ્રજયાગ્રહણમાં વિલંબ કરે અથવા પ્રવ્રજયા ન લે, તોપણ ઉપદેશ આપનાર ગુરુને કોઇ દોષ નથી. **॥૧૧૮/** ૧૧૯॥

#### अवतरशिङा :

किञ्च -

#### અવતરણિકાર્થ:

પૂર્વગાથામાં દીક્ષાર્થીને કહેવા યોગ્ય ચાર વાતો બતાવી, તેમાં ભગવાનની આજ્ઞાની વિરાધનાનું વિશેષ ફળ દેષ્ટાંત દ્વારા બતાવવા માટે 'किच्च' થી સમુચ્ચય કરીને કહે છે-

#### ગાથા :

जह वाहिओ अ किरियं पविज्जिउं सेवई अपत्थं तु । अपवण्णगाउ अहियं सिग्धं च स पावड विणासं ॥ १२०॥

#### अन्पयार्थ :

जह अ वाहिओ = અને જેવી રીતે વ્યાધિત = રોગી, किरियं = ક્રિયાને पविज्जिउं = સ્વીકારીને अपत्थं तु सेवई = અપથ્યને જ સેવે છે, स = તે = ચિકિત્સા સ્વીકારનાર રોગી, अपवण्णगाउ = અપ્રયત્નકથી = ચિકિત્સા નહીં સ્વીકારનાર રોગીથી, अहियं सिग्धं च = અધિક અને શીધ્ર विणासं = વિનાશને पावइ = પામે છે.

🛨 'તુ' एवडा२ અર્થમાં છે.

## आशार्थ :

અને જેવી રીતે રોગી ચિકિત્સારૂપ કિચાને સ્વીકારીને અપથ્યને જ સેવે છે, તે ચિકિત્સા સ્વીકારનાર રોગી ચિકિત્સા નહીં સ્વીકારનાર રોગી કરતાં અધિક અને જલદી વિનાશ પામે છે.

### ટીકા :

यथा व्याधितस्तु कुष्ठदिग्रस्तः क्रियां (? प्रतिपद्य) प्रतिपत्तुं चिकित्सामाश्रित्य सेवते अपथ्यं तु, स किमित्याह-अप्रपन्नात् सकाशाद् अधिकं शीघ्रं च स प्राप्नोति विनाशम्, अपथ्यसेवनप्रकटितव्याधिवृद्धेरिति गाथार्थः ॥१२०॥

## नोंध :

प्रतिपत्तुं ने स्थाने प्रतिपद्य होथ तेभ लासे छे.

### टीङार्थ :

અને જે રીતે વ્યાધિત =કુષ્ઠાદિથી ગ્રસાયેલો = કોઢ વગેરે રોગવાળો, ચિકિત્સાને આશ્રયીને ક્રિયાને સ્વીકારીને અપથ્ય જ સેવે છે, તે શું ? અર્થાત્ રોગી અપથ્ય સેવે તો શું થાય ? એથી કહે છે-નહીં સ્વીકારેલ કરતાં = જે રોગીએ ચિકિત્સા સ્વીકારેલ નથી તે રોગી કરતાં, તે = ચિકિત્સા સ્વીકારીને અપથ્ય સેવનાર રોગી, અધિક અને શીધ્ર વિનાશને પ્રાપ્ત કરે છે; કેમ કે અપથ્યના સેવનથી પ્રગટેલા વ્યાધિની વૃદ્ધિ થાય છે. એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

www.jainelibrary.org

#### आथा :

# एमेव भावकिरिअं पविज्जिउं कम्मवाहिखयहेऊ । पच्छा अपत्थसेवी अहियं कम्मं समज्जिणइ ॥ १२१॥

## અન્વથાર્થ :

एमेव = એવી રીતે જ कम्मवाहिखयहेऊ = કર્મરૂપી વ્યાધિના ક્ષયના હેતુથી भाविकरिअं = ભાવિકયાને पविज्जिउं = स्વीકારીને पच्छा = પાછળથી अपत्थसेवी = અપથ્યને સેવનારો अहियं कम्मं = અધિક કર્મને समिष्जिणइ = અર્જન કરે છે.

#### जाशार्थ :

એવી રીતે જ કર્મવ્યાધિના ક્ષય માટે ભાવક્રિયાને સ્વીકારીને પાછળથી અપથ્યનું સેવન કરનાર સાધુ અધિક કર્મનું અર્જન કરે છે.

### કીકા :

एवमेव भावक्रियां-प्रव्रज्यां ( ? प्रतिपद्य ) प्रतिपत्तुं, किमर्थमित्याह-कर्म्मव्याधिक्षयहेतोः, पश्चादपथ्यसेवी =प्रव्रज्याविरुद्धकारी अधिकं कर्म्म समर्जयति, भगवदाज्ञाविलोपनेन क्रूराशयत्वादिति गाथार्थः ॥१२१॥

## नोंध :

प्रतिपत्तुं ने स्थाने प्रतिपद्य होय तेवुं लागे छे.

# ટીકાર્થ:

એ રીતે જ પ્રવ્રજયારૂપ ભાવક્રિયાને સ્વીકારીને, શા માટે ? એથી કહે છે-કર્મરૂપી વ્યાધિના ક્ષયના હેતુથી, ભાવક્રિયાને સ્વીકારીને પાછળથી અપથ્યને સેવનારો=પ્રવ્રજયાની વિરુદ્ધને કરનારો, અધિક કર્મને અર્જન કરે છે=એકઠાં કરે છે; કેમ કે ભગવાનની આજ્ઞાના વિલોપન દ્વારા પ્રવ્રજયાની વિરુદ્ધ કરનાર સાધુનું ક્રૂરઆશયપણું છે. એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

કુષ્ઠાદિ રોગો અતિ ત્રાસ ઉત્પાદક હોય છે અને તે રોગથી કંટાળેલો રોગી તે રોગની ચિકિત્સા કરવા માટે તૈયાર થાય ત્યારે, સુવૈદ્ય આ રોગની ચિકિત્સા કરવી કેટલી મુશ્કેલ છે અને આ ચિકિત્સામાં અપથ્યનું વર્જન કેટલું આવશ્યક છે, તે સઘળું ચિકિત્સા કરાવનાર રોગીને યથાર્થ બતાવે છે; છતાં વ્યાધિથી ત્રસ્ત થયેલ રોગી ચિકિત્સા સ્વીકારે અને ચિકિત્સા કરાવતી વખતે ક્ષુધા, તૃષાદિ સહન ન થવાથી મનસ્વી રીતે આહાર-પાણી આદિ કરે, તો વ્યાધિથી પીડિત એવો જે અન્ય રોગી ચિકિત્સા સ્વીકારતો નથી, તેના કરતાં પણ આ ચિકિત્સા સ્વીકારનાર રોગીનો રોગ અધિક થાય છે અને તે શીઘ્ર મરણરૂપ વિનાશને પામે છે; કેમ કે ઔષધના સેવનકાળમાં અપથ્યના સેવનથી વ્યાધિની અતિવૃદ્ધિ થાય છે.

આ જ રીતે કર્મરૂપ વ્યાધિના ક્ષય માટે ગ્રહણ કરેલ પ્રવ્રજયા આત્માના ભાવરોગને મટાડવાની ક્રિયારૂપ છે, તોપણ જે સાધુ પ્રવ્રજયા ગ્રહણ કરવા છતાં પ્રવ્રજયાના આચારથી વિરુદ્ધ આચારના સેવનરૂપ અપથ્યને સેવતા હોય, તો સંયમ ગ્રહણ કર્યા પછી પણ તે સાધુ અધિક કર્મો ઉપાર્જે છે; કેમ કે ભગવાનની આજ્ઞાને વિલોપવાથી સંયમકાળમાં જ તે સાધુનો ફૂર આશય વર્તે છે.

### વિશેષાર્થ :

પ્રવ્રજ્યા ગ્રહણ કર્યા પછી બાહ્ય આચરણાત્મક ક્રિયાઓ ભગવાનના વચનના સ્મરણપૂર્વક, ઉચિત કાળે અને ઉચિત રીતે સેવવાની છે; અને જે સાધુ તે રીતે સેવતા નથી તે સાધુને ભગવાનના વચન પ્રત્યે અનાદરભાવ છે તે જ તેમનો ક્રૂર આશય છે. તેથી કદાચ તે સાધુ મનસ્વી ભાવથી તપાદિમાં યત્ન કરતા હોય તોપણ દીર્ઘ સંસારનું અર્જન કરે છે.

જેમ કે વજાચાર્યના ૪૯૯ શિષ્યોએ તીર્થયાત્રાના આશયથી ગુણવાન એવા ગુરુની આજ્ઞાનો લોપ કરીને તીર્થયાત્રારૂપ કૃત્ય કર્યું હતું, તોપણ તેઓએ અનંત સંસારનું પરિભ્રમણ પ્રાપ્ત કર્યું.

આમ, ગાથા-૧૧૮ થી ૧૨૧ નું સર્વ કથન દીક્ષા લેવા માટે તત્પર થયેલ મુમુક્ષુ આગળ ગુરુએ કરવું જોઇએ. II૧૨૦/૧૨૧II

#### અવતરશિકા :

कथेति व्याख्याता, परीक्षामाह -

## અવતરશિકાર્થ :

'क्रथम् वा'દ્વારના દ્વિતીય અવયવરૂપ કથા દ્વારનું ગાથા -૧૧૮ થી ૧૨૧ માં વ્યાખ્યાન કરાયું . તે સર્વ કથન સાંભળ્યા પછી પણ દીક્ષાર્થી સંયમ લેવા માટે તત્પર છે તેવું જણાય, તો સંયમની યોગ્યતાવિષયક તેની પરીક્ષા કરવી જોઇએ. તેથી પરીક્ષા દ્વારને કહે છે -

#### ગાથા :

अब्भुवगयं पि संतं पुणो परिक्खिज्ज पवयणविहीए। छम्मासं जाऽऽसज्ज व पत्तं अद्धाए अप्पबहुं॥ १२२॥

## અન્વચાર્થ :

अब्भुवगयं पि संतं पुणो=वणी (દીક્ષા લેવા માટે) અભ્યુપગત પણ છતાને छम्मासं जा=છ મહિના સુધી पवयणिवहीए=પ્રવચનની વિધિથી परिविखज्ज=પરીક્ષે=પરીક્ષા કરે, व=અથવા पत्तं=પાત્રને=યોગ્યને, आसज्ज=પ્રાપ્ત કરીને=જાણીને, अद्धाए=અદ્ધાનું=કાળનું, अप्पबहुं=અલ્પબહુત્વ છે.

### ગાથાર્થ :

વળી દીક્ષા લેવા માટે તત્પર થયેલા એવા પણ દીક્ષાર્થીની છ મહિના સુધી પ્રવચનમાં કહેલ વિધિથી ગુરુ પરીક્ષા કરે, અથવા દીક્ષાર્થીને દીક્ષા માટે યોગ્ય જાણીને કાળનું અલ્પત્વ કે બહુત્વ કરવું.

#### ટીકા :

अभ्युपगतमपि सन्तं पुन: परीक्षेत प्रवचनविधिना-स्वचर्याप्रदर्शनादिना, कियन्तं कालं यावदित्याह-षण्मासं यावदासाद्य वा पात्रमद्धाया: अल्पबहुत्वम्, अद्धा = काल:, सपरिणामके पात्रविशेषे अल्पतर इतरस्मिन् बहुतरोऽपीति गाथार्थ: ॥ १२२॥

★ ''अभ्युपगतमिप'' માં 'अपि' થી એ કહેવું છે કે સાધુક્રિયાની કથા સાંભળીને દીક્ષા લેવા માટે અનભ્યુપગતની તો પરીક્ષા કરવાની નથી, પરંતુ દીક્ષા લેવા માટે **અભ્યુપગતની પછ** પરીક્ષા કરવાની છે.

#### ટીકાર્થ:

વળી અભ્યુપગત પણ છતાને = દીક્ષા લેવા માટે સન્મુખ આવેલા દીક્ષાર્થીને પણ, સ્વની ચર્યાના પ્રદર્શનાદિરૂપ = પોતાની આચરણાઓ દેખાડવા વગેરે રૂપ, પ્રવચનની વિધિ વડે પરીક્ષે = ગુરુ પરીક્ષા કરે. પરીક્ષા કેટલા કાળ સુધી કરે ? એથી કહે છે- છ માસ સુધી પરીક્ષા કરે, અથવા પાત્રને પામીને = તે જીવને દીક્ષા માટે યોગ્ય જાજ્ઞીને, અદ્ધાનું અલ્પબહુપશું છે. અદ્ધા એટલે કાલ. તે અલ્પબહુત્વ સ્પષ્ટ કરે છે- સપરિણામક પાત્રવિશેષ હોતે છતે = પરિણતિવાળા વિશેષ પાત્ર હોય તો, અલ્પતર = છ માસથી ઓછો કાળ, અને ઇતર હોતે છતે = પરિણતિવાળા વિશેષ પાત્ર ન હોય તો, બહુતર કાળ પણ થાય છે અર્થાત્ છ મહિનાથી અધિક કાળ પણ તેની ગુરુ પરીક્ષા કરે છે. એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

દીક્ષા લેનાર વ્યક્તિને કથા દ્વારમાં બતાવ્યું એ પ્રમાણે દીક્ષાની દુરનુચરતા આદિ વાતો કરવા છતાં તે દીક્ષા લેવા માટે તૈયાર થાય, તો છ મહિના સુધી પોતાની ચર્યા બતાવવા દ્વારા ગુરુએ શાસ્ત્રોક્ત વિધિથી તેની પરીક્ષા કરવી જોઇએ, એ પ્રકારનો સામાન્ય નિયમ છે. અને તે પરીક્ષા આ પ્રમાણે છે -

દીક્ષાર્થીને રોજ સાધુસામાચારી અને સાધુસામાચારીમાં અપેક્ષિત યતનાઓ કેવી રીતે પાળવાની હોય ? તે કહે, અને તે સાંભળીને જો તેને સંયમજીવન પ્રત્યે આદર થતો હોય અથવા તે પ્રકારે યતનાઓ પાળવાનો તેનામાં અત્યંત ઉત્સાહ દેખાતો હોય અને સાધુ સાથે રહીને તે શક્ય યતનાઓ પાળતો હોય, તો તે દીક્ષાનો અર્થી સાધુજીવન માટે યોગ્ય છે, તેમ નક્કી થઇ શકે. પરંતુ જો તે સાધુસામાચારી સાંભળતો હોય અને તે પ્રમાણે પાલન કરતો હોય, તોપણ તેને તેવા પ્રકારની યતનાઓ પાળવાની મનોવૃત્તિ થતી હોય તેમ ન દેખાતું હોય, અથવા તે પ્રમાણે સાંભળીને ક્ષણભર કરવાની ઇચ્છા હોવા છતાં પ્રકૃતિની ચંચળતાને કારણે તે પ્રકારની યતનાઓ કરવા માટે પોતાના જીવનમાં સમ્યગ્યત્ન ન કરતો હોય, તો તે પ્રવ્રજયા માટે અયોગ્ય છે, તેમ નક્કી થાય. તેથી તેવા જીવને પ્રવ્રજયા આપી શકાય નહિ

વળી, આ પરીક્ષાની વિધિ માત્ર બે-ચાર દિવસ કરવાની નથી, પરંતુ સામાન્ય રીતે છ મહિના સુધી કરવાની છે, જેથી ખ્યાલ આવે કે કેટલા કાળ સુધી તે ધીરતાપૂર્વક સમ્યગ્યતના માટે સાધુ સાથે રહીને પ્રયત્ન કરી શકે છે; અને જો છ માસ સુધી પરીક્ષા કરવામાં ન આવે તો દીક્ષા લેવાના ઉત્સાહથી કોઇ વ્યક્તિ પાંચ-પંદર દિવસ બાહ્ય યતનાઓ પણ કરી લે, પરંતુ એટલામાત્રથી તેની દીક્ષા માટેની યોગ્યતા નક્કી ન કરી શકાય; જ્યારે છ મહિના

સુધી પરીક્ષા કરવાથી કોઇ દીક્ષાર્થી અયતનાની પ્રકૃતિવાળો હોય તોપણ ખ્યાલ આવી જાય; કેમ કે કોઇ પણ વ્યક્તિ થોડા દિવસ બરાબર સંયમને યોગ્ય યતનાઓ પાળી શકે છે, પરંતુ ધીરેધીરે પોતાની મૂળ પ્રકૃતિ પ્રમાણે અયતનામાં પ્રયત્નવાળો બને છે. તેથી સંયમની સર્વ પ્રવૃત્તિઓમાં છ મહિના સુધી દીક્ષાર્થીનું ધૈર્ય જણાય તો તેની દીક્ષા માટેની યોગ્યતા નક્કી કરી શકાય.

વળી, ક્ષયોપશમની અલ્પતાને કારણે ક્યારેક દીક્ષાર્થી આરાધક હોવા છતાં તે પ્રકારના યતનાના પરિણામને શીધ્ર પકડી શકે તેવો ન હોય, તો તેને છ મહિના કરતાં અધિક કાળ પણ સાથે રાખીને ગુરુ તેની સમ્યક્ પરીક્ષા કરે, અને દીર્ઘ કાળ સાથે રાખ્યા પછી પણ જો તે દીક્ષાનો અર્થી યતનાપરાયણ ન દેખાય તો તેને દીક્ષા ન આપે; અને વળી કોઇક જીવ અતિલાયકાતવાળો હોય તો તેની યોગ્યતાવિશેષ જોઇને છ મહિના કરતાં અલ્પ કાળમાં પણ ગીતાર્થ મહાત્મા તેને દીક્ષા આપે. !!૧૨૨!!

#### અવતરણિકા :

परीक्षेति व्याख्यातं, साम्प्रतं सामायिकादिसूत्रमाह-

### અવતરણિકાર્થ:

'कथ्यम् वा' દ્વારના તૃતીય અવયવરૂપ પરીક્ષા દ્વારનું વ્યાખ્યાન કરાયું. હવે સંયમને યોગ્ય એવા સામાયિકાદિ સૂત્રો દીક્ષાર્થીને આપવાનાં છે, તેથી સામાયિકાદિ સૂત્રને કહે છે -

#### भाथा :

# सोभणदिणंमि विहिणा दिज्जा आलावगेण सुविसुद्धं । सामाइआइसुत्तं पत्तं नाऊण जं जोग्गं ॥ १२३॥

## अस्तातार्थः :

पत्तं नाऊण=પાત્રને જાણીને जं जोग्गं=જે યોગ્ય છે, (તે) सामाइआइसुत्तं=સામાયિકાદિ સૂત્રને सोभणदिणंमि =शोભન દિનમાં, विहिणा=વિધિપૂર્વક, आलावगेण=આલાપકથી सुविसुद्धं=સુવિશુદ્ધ=સ્પષ્ટ, दिज्जा= આપવાં જોઇએ.

# ગાથાર્થ :

દીક્ષાર્થીને પાત્ર જાણીને જે સૂત્ર યોગ્ય હોય તે સામાચિકાદિ સૂત્રને શોભન દિવસમાં, વિદિપૂર્વક, આલાપકથી સ્પષ્ટ આપવાં જોઇએ.

# ટીકા :

शोभनिदने-विशिष्टनक्षत्रादियुक्ते विधिना-चैत्यवन्दननमस्कारपाठनपुरस्सरादिना दद्यात् आलापकेन, न तु प्रथमेव पट्टिकालिखनेन, सुविशुद्धं=स्पष्टं सामायिकादिसूत्रं (? आदिना प्रतिक्रमणेर्यापथिकादिपरिग्रहः) प्रतिक्रमणेर्यापथिकादीत्यर्थः, पात्रं ज्ञात्वा यद्योग्यं तद् दद्यात्, न व्यत्ययेनेति गाथार्थः ॥१२३॥

#### नोंध :

ટીકામાં प्रतिक्रमणेर्यापथिकादीत्यर्थः છે, તેને સ્થાને आदिना प्रतिक्रमणेर्यापथिकादिपरिग्रहः હોય તેમ ભાસે છે; કેમ કે सामायिकादिसूत्रं નો અર્થ પ્રતિક્રમણ, ઇરિયાવહિયાદિ થઇ શકે નહીં, પરંતુ "सामायिकादिसूत्रं" માં आदि પદથી પ્રતિક્રમણ, ઇરિયાવહિયા વગેરે સૂત્રનો પરિગ્રહ કરી શકાય.

#### ટીકાર્થ:

પાત્રને જાણીને = યોગ્ય એવા પ્રવ્રજ્યાભિમુખ જીવને જાણીને, જે સામાયિકાદિ સૂત્ર યોગ્ય હોય તેને = તે સૂત્રને, વિશિષ્ટ નક્ષત્રાદિથી યુક્ત એવા શોભન દિને ચૈત્યવંદન, નવકારના પાઠનપુરસ્સર = બોલાવવાપૂર્વક, વગેરે વિધિથી આલાપક વડે સુવિશુદ્ધ=સ્પષ્ટ, આપે; પરંતુ પહેલાં જ પર્ટિકામાં = પાટીમાં, લખવા દ્વારા નહિ; અને વ્યત્યયથી નહીં, અર્થાત્ પાત્ર જીવ જે સૂત્રને યોગ્ય હોય તે સૂત્ર તેને આપે, પણ વિપરીત ક્રમથી ન આપે. એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

દીક્ષા લેવા માટે તૈયાર થયેલા પાત્ર જીવને વિશિષ્ટ નક્ષત્રાદિથી યુક્ત શુભ દિવસે સૂત્રનું પ્રદાન કરવું જોઇએ, અને તે સૂત્ર આપતાં પહેલાં ચૈત્યવંદન, નવકારનો પાઠ વગેરે વિધિ તેની પાસે કરાવવી જોઇએ, જેથી ઉત્તમ ભાવો દ્વારા દીક્ષાર્થીનું ચિત્ત વાસિત બને અને ચિત્ત ઉત્તમ ભાવોથી વાસિત બનવાને કારણે સાધુસામાચારીનાં સૂત્ર દીક્ષાર્થીમાં સમ્યક્ પરિણમન પામે.

આ રીતે ચૈત્યવંદન, નવકાર બોલાવવા વગેરેની વિધિ કર્યા પછી ગુરુ સામાયિકાદિ સૂત્રને સુવિશુદ્ધ ઉચ્ચારણપૂર્વક આલાપકથી આપે, પરંતુ ''ચોપડીમાંથી જોઇને તું જાતે જ ભણી લે'' એમ પ્રથમ જ ન કહે, અને ગુરુના મુખેથી સૂત્ર ગ્રહણ કર્યા પછી તે દીક્ષાર્થી ચોપડીમાંથી ગોખીને તે સૂત્રોને સ્થિર કરે.

વળી, તે સૂત્ર ગુરુ સુવિશુદ્ધ ઉચ્ચારપૂર્વક બોલે અને દીક્ષાર્થી પાસે પણ તે રીતે સ્પષ્ટ ઉચ્ચારણપૂર્વક બોલાવે. વળી બધા જીવોના ક્ષયોપશમ, સ્મૃતિ, શુદ્ધ ઉચ્ચારણની શક્તિ પણ સમાન હોતી નથી, માટે દીક્ષાર્થીની શક્તિનો વિચાર કરીને તેને માટે જે સૂત્ર યોગ્ય હોય તે સૂત્ર ગુરુ તેને આપે. અર્થાત્ પ્રથમ ભૂમિકામાં આ વ્યક્તિ અમુક સૂત્ર શુદ્ધ ઉચ્ચારપૂર્વક નહિ ભણી શકે તેમ ગુરુને જણાય, તો તે સૂત્રને છોડીને તેને યોગ્ય અન્ય સરળ સૂત્ર ભણાવે, અને જયારે અભ્યાસના ક્રમથી જોડાક્ષરવાળા શ્લોકો પણ યથાર્થ બોલી શકે તેવો ક્ષયોપશમ તેનામાં પ્રગટે ત્યારે તેને જોડાક્ષરવાળાં સૂત્ર ભણાવે, પરંતુ વ્યત્યયથી ન ભણાવે. એટલે કે ગુરુ શાસ્ત્રમાં બતાવેલ ક્રમથી જ તેને સૂત્ર આપે તો તે સૂત્ર ભણાવાનો તેનો ક્ષયોપશમ ન હોવાથી તે દીક્ષાર્થી અશુદ્ધ સૂત્ર ગોખીને અશુદ્ધ બોલતો થઇ જાય. માટે તેની શક્તિના ક્રમથી વિપરીત સૂત્ર ન આપે,પરંતુ તેની શક્તિ પ્રમાણે ક્રમ સાચવીને આપે.

વળી, કોઇ પટુપ્રજ્ઞાવાળો દીક્ષાર્થી સૂત્રના ઉચ્ચાર સુવિશુદ્ધ બોલી શકતો હોય અને જોડાક્ષરો પણ યથાર્થ બોલી શકતો હોય, તો તેને શાસ્ત્રના ક્રમથી સૂત્ર આપે અને સાથે સાથે તેની શક્તિને અનુરૂપ સૂત્રના સામાન્ય અર્થી પણ સમજાવે, જેથી ક્રિયાકાળમાં તે વિશેષ ભાવો કરી શકે. **!!૧૨૩ !!** 

### અવતરણિકા :

उक्तं सूत्रदानं, शेषविधिमाह-

## અવતરણિકાર્થ:

ગાથા-૧૧૫માં બતાવેલ 'कथं वा' દ્વારના ચોથા અવયવરૂપ સૂત્રદાન કહેવાયું=પ્રવ્રજયાભિમુખ જીવને સામાયિકાદિ સૂત્ર આપવાની વિધિ કહેવાઇ, હવે સૂત્ર આપ્યા પછી દીક્ષા લેવા માટેની શેષ વિધિને કહે છે-ગાથા :

> तत्तो अ जहाविहवं पूअं स करिज्ज वीयरागाणं। साहूण य उवउत्तो एअं च विहिं गुरू कुणइ॥ १२४॥

### અન્વચાર્થ:

तत्तो अ=અને ત્યારપછી उवउत्तो स=ઉપયુક્ત એવો તે=દીક્ષા લેવાની ઇચ્છાવાળો, जहाविहवं=યથાવિભવ =વૈભવ પ્રમાણે, वीयरागाणं साहूण य=વીતરાગની અને સાધુઓની पूअं=પૂજાને करिज्ज=કરે, एअं च= અને આ=આગળમાં કહેવાનાર, विहिं = વિધિને गुरू = ગુરુ कुणइ =કરે છે.

#### ગાથાર્થ :

અને ત્યારપછી ઉપયુક્ત એવો પ્રદ્રજ્યાની ઇચ્છાવાળો મુમુક્ષુ વેભવને અનુરૂપ વીતરાગની અને સાધુઓની પૂજા કરે છે અને આગળ કહેવાશે એ વિધિ ગુરુ કરે છે.

## ટીકા :

ततश्च तदुत्तरकालं यथाविभवं=यो यस्य विभवः विभवानुरू पमित्यर्थः, पूजां सः=प्रविव्रजिषुः कुर्यात् वीतरागाणां=जिनानां माल्यादिना, साधूनां वस्त्रादिना, उपयुक्तः सन्निति, एनं च वक्ष्यमाणलक्षणं विधि गुरुः =आचार्यः करोति, सूत्रस्य त्रिकालगोचरत्वप्रदर्शनार्थं वर्त्तमाननिर्देश इति गाथार्थः ॥१२४॥

## ટીકાર્થ:

અને ત્યારપછી=તેનાથી ઉત્તરકાલને વિષે=સામાયિકાદિ સૂત્રના અધ્યયન પછી, ઉપયુક્ત છતો તે= પ્રવ્રજ્યાની ઇચ્છાવાળો, યથાવિભવ=જેનો જે વૈભવ હોય તે વૈભવને અનુરૂપ, માલ્યાદિ દ્વારા=પૃષ્પાદિ દ્વારા, વીતરાગની=જિનની, અને વસ્ત્રાદિ દ્વારા સાધુઓની પૂજાને કરે, અને આ=કહેવાનાર લક્ષણવાળી, વિષિને ગુરુ=આચાર્ય, કરે છે. સૂત્રના ત્રિકાલગોચરત્વના પ્રદર્શન અર્થે 'क्तोति' એમ વર્તમાનનો નિર્દેશ છે.

તેથી એ પ્રાપ્ત થાય કે આચાર્ય આ વિધિને ભૂતકાળમાં કરતા હતા, વર્તમાનમાં કરે છે અને ભવિષ્યમાં પજ્ઞ કરશે; એ જજ્ઞાવવા માટે कृ ધાતુનું વર્તમાનકાળનું ક્રિયાપદ મૂકેલ છે. એ પ્રમાજ઼ે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

દીક્ષાર્થી સૂત્રનો અભ્યાસ કરી લે પછી તેને ગુરુ દીક્ષા આપે છે અને તેમાં પ્રથમ દીક્ષાર્થી પોતાના વૈભવને અનુરૂપ ભગવાનની અને સાધુઓની ભક્તિ કરે અને તે ભક્તિ પણ ઉપયોગપૂર્વક કરે છે; કેમ કે તેને સંયમગ્રહણ કરવું છે, તેથી ભગવાનના ગુણોથી અને સંયમી એવા મહાત્માના ગુણોથી દીક્ષાર્થીએ પોતાના ચિત્તને રંજિત બનાવવાનું છે. તેથી ભગવાનની ભક્તિ કરતી વખતે ભગવાનના ગુણોમાં તેનું ચિત્ત ઉપયોગવાળું હોય તો સંયમને પ્રતિબંધક એવાં ક્લિષ્ટ કર્મોનો અપગમ થાય, જેથી ભાવથી સંયમની પ્રાપ્તિ સરળ બને.

વળી સંયમમાં યતમાન એવા સાધુઓની વસ્ન-પાત્ર વહોરાવવા વગેરે દ્વારા દીક્ષાર્થી ઉપયોગપૂર્વક ભક્તિ કરે, જેથી સાધુઓ પ્રત્યે તેને બહુમાન થાય કે ''ખરેખર આ મહાત્માઓનું સંયમજીવન સફળ છે, જેઓની પૂજા દ્વારા હું પણ તેમના જેવા જ ભાવસંયમને પ્રાપ્ત કરું.''

આ પ્રકારના ઉપયોગપૂર્વક સાધુઓની ભક્તિ કરવાથી સંયમગ્રહણ કરતી વખતે વીર્યનો પ્રકર્ષ થાય તો સંયમગ્રહણકાળમાં ભાવથી ગુણસ્થાનકની સ્પર્શના થાય છે. II૧૨૪II

#### અવતરણિકા :

પૂર્વગાથાના અંતે કહ્યું કે ગુરુ, આગળમાં કહેવાશે એ દીક્ષાદાનની વિધિને કરે છે. તેથી તે વિધિ દર્શાવવા માટે પ્રથમ વિધિનાં દ્વારો બતાવે છે -

#### ગાથા :

चिइवंदण रयहरणं अट्ठा सामाइयस्स उस्सम्गो । सामाइयतिगकडूण पयाहिणं चेव तिक्खुत्तो ॥ १२५॥ दारं ॥

### અન્વચાર્થ :

चिइवंदण रयहरणं = ચૈત્યવંદન, રજોહરણ, अट्ठा = અષ્ટા, सामाइयस्स उस्सग्गो = સામાયિકનો ઉત્સર્ગ, सामाइयतिगकट्टण = સામાયિકત્રિકનું કર્ષણ, तिक्खुत्तो पयाहिणं चेव = અને (શિષ્યને) ત્રણ વાર પ્રદક્ષિણા (કરાવે છે.)

### ગાથાર્થ :

રોત્યવંદન કરે છે, રજોહરણ અર્પણ કરે છે, અષ્ટા ગ્રહણ કરે છે, સામાચિકનો કાર્યોત્સર્ગ કરે છે, ત્રણ વાર સામાચિકસૂત્ર બોલે છે અને શિષ્યને ત્રણ વાર પ્રદક્ષિણા કરાવે છે.

# ટીકા ઃ

चैत्यवन्दनं करोति, रजोहरणमर्प्यति, अष्टा गृह्णति, सामायिकस्योत्सर्गं इति कायोत्सर्गं च करोति, सामायिकत्रयाकर्षणमिति तिस्त्रो वाराः सामायिकं पठित, प्रदक्षिणां चैव त्रिकृत्वः=तिस्त्रो वाराः शिष्यं कारयतीति गाथासमुदायार्थः ॥१२५॥

# ટીકાર્થ:

ચૈત્યવંદન કરે છે, રજોહરણ અર્પે છે, અષ્ટા ગ્રહણ કરે છે=થોડા કેશનો લોચ કરે છે, અને સામાયિકનો ઉત્સર્ગ=કાયોત્સર્ગ કરે છે, ત્રણ વાર સામાયિકસૂત્ર બોલે છે, અને શિષ્યને ત્રણ વાર પ્રદક્ષિણા કરાવે છે. આ પ્રમાણે ગાથાનો સમુદાયાર્થ છે=સામાન્યથી અર્થ છે. 🛨 ાથા - ૧૩૯ માં **अष्ट** શબ્દનો અર્થ **स्तोककेशग्रहणस्वरू पाः अष्टः** કરેલ છે. આથી 'અષ્ટ।' શબ્દનો થોડા કેશનું ગ્રહણ કરે = લુંચન કરે, તેવો અર્થ થાય છે. ॥ ૧૨૫ ॥

#### अवतरशिक्षाः :

अवयवार्थं त्वाह -

#### अवतरशिङार्थ :

પૂર્વગાથામાં દીક્ષા આપવાની વિધિનાં દ્વારો બતાવ્યાં. વળી તે દ્વારોરૂપ અવયવોના અર્થને કહે છે -

#### भाथा :

सेहमिह वामपासे ठिवत्तु तो चेइए पवंदंति । साहूहिं समं गुरवो थुइवुट्टी अप्पणा चेव ॥ १२६॥

#### अन्तज्ञार्थः

इह=અહીં=ચૈત્યવંદનની વિધિમાં, सेहं = શૈક્ષને वामपासे = ડાબા પાસમાં ठिवत्तु = સ્થાપીને तो = ત્યારપછી साहूहिं समं गुरवो = સાધુઓ સાથે ગુરુ चेइए = ચૈત્યોને पवंदंति = વંદે છે. अप्पणा चेव = (અને) પોતાના વડે જ शुइवुङ्की = સ્તુતિવૃદ્ધિ થાય છે.

#### अधार्धः

ચૈત્યવંદનની વિધિમાં દીક્ષા લેનાર શિષ્યને કાબા પડખે બેસાડીને, ત્યારપછી સાધુઓ સાથે ગુરુ, અર્હત્પ્રતિમારૂપ ચૈત્યોને વંદન કરે છે અને પોતે જ સ્તુતિની વૃદ્ધિ કરે છે.

## ટીકા :

शिष्यकिमह प्रव्रज्याभिमुखं वामपार्श्वे स्थापित्वा ततश्चैत्यानि-अर्हत्प्रतिमालक्षणानि प्रवन्दन्ते साधुभिः समं गुरवः, स्तुतिवृद्धिरात्मनैवेति आचार्या एव छन्दःपाठाभ्यां प्रवर्द्धमानाः स्तुतीर्ददतीति गाथार्थः ॥१२६॥ टीकार्थः

અહીં=ચૈત્યવંદનની વિધિમાં, પ્રવ્રજ્યાને અભિમુખ એવા શિષ્યને ડાબા પડખામાં સ્થાપન કરીને = શિષ્યને પોતાની ડાબી બાજુ બેસાડીને, ત્યારપછી સાધુઓ સાથે ગુરુ, અર્હત્ની પ્રતિમાસ્વરૂપ ચૈત્યોને વંદે છે. અને પોતે જ સ્તુતિની વૃદ્ધિ કરે છે, અર્થાત્ આચાર્ય જ છંદ અને પાઠ યથાર્થ બોલવા દ્વારા પ્રકૃષ્ટ રીતે વધતી એવી સ્તુતિઓને આપે છે = કરે છે. એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે. ॥૧૨૬॥

## અવતરણિકા :

वन्दनविधिमाह-

#### અવતરણિકાર્થ:

હવે ચૈત્યવંદનની વિધિને કહે છે~

आथा :

पुरओ उठंति गुरवो सेसा वि जहक्रमं तु सट्ठाणे। अक्खलिआइ कमेणं विवज्जए होइ अविही उ॥ १२७॥

#### अन्वज्ञार्थः

गुरवो = ગુરુ पुरओ उ = આગળ જ (અને) सेसा वि = શેષ પણ = બાકીના સાધુઓ પણ, जहक्कमं तु = यथार्डमे જ सद्वाणे = स्वस्थानमां ठंति = બેસે છે, (અને) कमेणं = કમથી अक्खिलिआइ = અસ્ખલિતઆદિ (સૂત્ર ઉચ્ચારણ કરે છે.) विवज्जए = વિપર્યયમાં = ગુરુ આદિના બેસવાના સ્થાનને આશ્રયીને અને સૂત્રના ઉચ્ચારણને આશ્રયીને વિપરીત પ્રવૃત્તિમાં, अविही उ होइ = અવિધિ જ થાય છે.

#### ગાથાર્થ :

આચાર્ચ આગળ જ અને બાકીના સાધુઓ ક્રમ પ્રમાણે જ સ્વસ્થાનમાં બેસે છે, અને અસ્ખલિતાદિ ગુણોવાળા ચૈત્થવંદનનાં સૂત્રનું ક્રમથી ઉચ્ચારણ કરે છે; ગુરુ આદિના બેસવાના સ્થાનને આશ્રયીને અને સૂત્રોચ્ચારણને આશ્રયીને વિપરીત પ્રવૃત્તિમાં અવિધિ જ થાય છે.

## ટીકા :

पुरत एवं तिष्ठन्ति गुरवः=आचार्याः, शेषा अपि सामान्यसाधवः यथाक्रममेव ज्येष्ठर्यतामङ्गीकृत्य स्वस्थाने तिष्ठन्ति, तत्रास्खलितादि=न स्खलितं न मिलितमित्यादि क्रमेण=परिपाट्या सूत्रमुच्चारयन्तीति गम्यते, विपर्यये स्थानमुच्चारणं वा प्रति भवति अविधिरेव वन्दन इति गाथार्थः ॥१२७॥

## टीङार्थ :

ગુરુ = આચાર્ય, આગળ જ રહે છે = બેસે છે, શેષ એવા સામાન્ય સાધુઓ પણ પર્યાયમાં જયેષ્ઠાર્યતાને આશ્રયીને યથાક્રમે જ પોતાના સ્થાનમાં બેસે છે. ત્યાં =દીક્ષાદાનની વિધિમાં, અસ્ખલિતાદિવાળું = સ્ખલિત નહીં મિલિત નહીં ઇત્યાદિવાળું, સૂત્ર ક્રમથી=પરિપાટીથી, ઉચ્ચારે છે. સૂત્રમુચ્ચારયત્તિ એ પ્રકારનું ક્રિયાપદ મૂળગાથામાં અધ્યાહારે છે. સ્થાન અને ઉચ્ચારણ પ્રતિ વિપર્યયમાં વંદનવિષયક અવિધિ જ થાય છે. એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. ॥૧૨૭॥

# અવતરણિકા :

एतदेवाह-

# અવતરણિકાર્થ :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે આચાર્ય અસ્ખલિતાદિ ગુણોવાળા સૂત્રનું ઉચ્ચારણ કરે છે, અને વિપર્યયમાં અવિધિ થાય, તેથી આને જ = સ્ખલિતાદિ દોષોને જ, કહે છે-

#### भाशा :

# खिलयिमिलियवाइन्द्रं हीणं अच्चक्खराइदोसजुअं। वंदंताणं नेआऽसामायारि त्ति सुत्ताणा ॥ १२८॥ दारं ॥

★ 'दारं' शण्ह शैत्यवंदलदा२नी समाप्ति अर्थे छे.

#### अन्द्रशार्थः

खिलयमिलियवाइद्धं=સ્ખલિત, મિલિત, વ્યાવિદ્ધ, हीणं=હીન, अच्चक्खराइदोसजुअं=અત્યક્ષરાદિ દોષોથી યુક્ત वंदंताणं=વંદન કરતા એવાઓની असामायारी=અસામાચારી नेआ=જાણવી, त्ति=એ પ્રકારની सुत्ताणा=સૂત્રની આજ્ઞા છે.

#### आधार्धः

રખલિત, મિલિત, વ્યાવિદ્ધ, હીનાક્ષર, અત્યક્ષર આદિ દોષોથી ચુક્ત સૂત્ર બોલવા દ્વારા વંદન કરતા એવા સાધુઓની અસામાચારી જણવી, એ પ્રકારનો આગમનો અર્થ છે.

#### ટી<del>ક</del>ા :

स्खलितम् उपलाकुलायां भूमौ लाङ्गलवत्, मिलितंविसदृशधान्यमेलकवत्, व्याविद्धं विपर्यस्तरत्नमालावत्, हीनं = न्यूनं, अत्यक्षरादिदोषयुक्तमिति अत्यक्षरम् = अधिकाक्षरं आदिशब्दादप्रतिपूर्णादिग्रहः, इत्थं वन्दमानानां ज्ञेया असामाचारी = अस्थितिः, इति सूत्राज्ञा = आगमार्थं एवंभृत इति गाथार्थः ॥१२८॥

## ટીકાર્થ :

ઉપલથી આકુલ=પથ્થરોથી વ્યાપ્ત, એવી ભૂમિમાં લાંગલની જેમ=હળની જેમ, સ્ખલિત; વિસદેશ એવા ધાન્યોના મેળાની જેમ મિલિત; વિપર્યસ્ત એવી રત્નની માળાની જેમ વ્યાવિદ્ધ; હીન=ન્યૂન, અત્યક્ષરાદિ દોષોથી યુક્ત; અત્યક્ષર એટલે અધિક અક્ષર, आदि શબ્દથી અપ્રતિપૂર્ણાદિનો ગ્રહ છે=સંગ્રહ છે.

આ પ્રકારે વંદતા એવાઓની≔આ સ્ખલિતાદિ દોષોવાળું સૂત્ર બોલવા દ્વારા ચૈત્યવંદન કરતા સાધુઓની, અસામાચારી=અસ્થિતિ=અમર્યાદા, જાણવી. એ પ્રકારની સૂત્રાજ્ઞા છે=આવા પ્રકારનો આગમનો અર્થ છે. એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

- (૧) જેમ પથરાઓવાળી ભૂમિમાં હળ ચલાવતાં ખચકાય, તેમ ખચકાતાં- ખચકાતાં સૂત્રો બોલવાં, તે સ્ખલિતદોષછે.
- (૨) જેમ જુદી જુદી જાતના ધાન્યના ક્લો ભેગા થઇ જાય, તેમ ઉતાવળથી ભિન્ન-ભિન્ન પદો એકી સાથે બોલાય અર્થાત્ સંપદા પ્રમાણે બોલવાને બદલે એક સંપદાનો શબ્દ અન્ય સંપદા સાથે જોડાઇ જાય તે રીતેબોલવું, તે**મિલિતદોષ** છે.

- (૩) વિપર્યસ્ત થયેલી રત્નમાળાની જેમ કોઇ સૂત્રમાં **कलयन્** શબ્દ હોવા છતાં **कवलयन્** બોલવું અને તેમાં રહેલ '**a**' કાર તે સૂત્રના જ અન્ય કોઇક પદમાંથી છૂટીને અહીં જોડાઇ ગયો હોય તો તે **a** કાર વિપરીત રીતે આવિદ્ધ=જોડાયેલ, અક્ષરોનો દોષ કહેવાય, અને તે વ્યા**વિદ્ધદોષ** છે.
  - (૪) જે સૂત્રમાં જેટલા અક્ષરનું પદ હોય તેટલા અક્ષરથી ઓછા અક્ષર કરીને બોલવું, તે **હીનાક્ષરદોષ** છે.
  - (૫) વળી જે સૂત્રમાં જેટલા અક્ષરનું પદ હોય તેટલા અક્ષરમાં અધિક અક્ષર ઉમેરીને બોલવું, તે **અત્યક્ષરદોષ** છે.

"<mark>अत्यक्षरादि"</mark> માં **आदि** શબ્દથી અપ્રતિપૂર્ણાદિ સૂત્રના ઉચ્ચારણના દોષો પ્રહણ કરવાના છે, અને કોઇ શબ્દોચ્ચાર કરતાં શબ્દ થોડો દબાઇને અધૂરો બોલવો અથવા તો દીર્ઘ હોય તો દ્રસ્વ બોલવો, તે **અપ્રતિપૂર્ણદોષ** છે.

આવા પ્રકારના ઉચ્ચારણના દોષોથી દીક્ષા વખતે વંદનની ક્રિયા કરવામાં આવે તો અસામાચારી થાય, અર્થાત્ તે ક્રિયા ઉચિતક્રિયારૂપ બનતી નથી. એ પ્રકારનો આગમનો અર્થ છે અર્થાત્ એ પ્રમાણે શાસ્ત્રની આજ્ઞા છે. II૧૨૮II

### અવતરણિકા :

व्याख्यातं चैत्यवन्दनद्वारम्, अधुना रजोहरणद्वारं व्याचिख्यासुराह-

## અવતરણિકાર્થ :

'ચૈત્યવંદન' દ્વાર વ્યાખ્યાન કરાયું, હવે 'રજોહરજ્ઞ' દ્વારને વ્યાખ્યાન કરવાની ઇચ્છાવાળા ગ્રંથકાર કહે છે -ગાશા ઃ

> वंदिय पुणुट्ठिआणं गुरूण तो वंदणं समं दाउं। सेहो भणाइ इच्छाकारेणं पव्वयावेह॥ १२९॥ इच्छामो त्ति भणित्ता उट्ठेउं कड्डिऊण मंगलयं। अप्येइ रओहरणं जिणपन्नत्तं गुरू लिंगं॥ १३०॥

## अन्त्रयार्थः

वंदिय = (ભગવાનનे) વંદન કરીને उद्घिआणं पुण गुरूण = વળી ઉત્થિત એવા ગુરુને समं = सामे = ભગવાન વગરેની सन्मुખ જ, वंदणं दाउं = વંદન આપીને तो = ત્યારપછી सेहो = શિષ્ય इच्छकारेणं = ઇચ્છાકારથી पव्चयावेह = तमे प्रव्रथ्या आपो, (એ પ્રમાણે) भणाइ = કહે છે. इच्छमो = अमे ઇચ્છીએ છીએ, त्ति = એ પ્રમાણે भणित्ता = કહીને, उद्देउं = ઊઠીને मंगलयं कड्डिऊण = મંગલકને કહીને गुरू = ગુરુ जिणपन्नत्तं = જિનપ્રજ્ઞપ્ત = ભગવાન વડે પ્રરૂપાયેલ, रओहरणं लिंगं = रश्रेહरણરૂપ લિંગને अप्पेइ = અર્પે છે.

## ગાથાર્થ :

ભગવાનને વંદન કરીને વળી ઊભા થયેલા ગુરુને ભગવાન વગેરેની સન્મુખ જ વંદન કરીને ત્યારપછી શિષ્ય "ઇચ્છાપૂર્વક તમે પ્રવ્રજ્યા આપો" એમ કહે છે. "અમે ઇચ્છીએ છીએ" એ પ્રમાણે કહીને, ઊઠીને, પંચનમસ્કારસૂત્રને બોલીને ગુરુ ભગવાન વડે પ્રરૂપાયેલ રજોહરણરૂપ લિંગ શિષ્યને આપે છે.

#### ટીકા :

वन्दित्वा द्वितीयप्रणिपातदण्डकावसानवन्दनेन पुनरु त्थितेभ्यः प्रणिपातान्निषण्णोत्थानेन गुरुभ्यः = आचार्येभ्यः ततः = तदनन्तरं वन्दनं समं = देवाद्यभिमुखमेव दत्त्वा शिक्षको भणति, किमिति तदाहङ्क्छाकारेण प्रवाजयत अस्मानिति गम्यते एवेति गाथार्थः ॥१२९॥

इच्छाम इति भणित्वा विशुद्धवचसा उत्थातुम् (? उत्थाय) ऊर्ध्वस्थानेन आकृष्य मङ्गलकं=पठित्वा पञ्चनमस्कारम् अर्प्पयति रजोहरणं जिनप्रज्ञप्तं गुरुर्लिङ्गमिति गाथार्थः ॥१३०॥

## नोंध ः

ટીકામાં उत्थातुम् છે તેને સ્થાને उत्थाय હોય તેમ લાગે છે.

### ટીકાર્થ:

દ્વિતીય પ્રક્ષિપાતદંડકના અવસાનવાળા વંદન વડે જિનને વંદીને, પ્રક્ષિપાતને કારણે નિષ્ણ્ય-ઉત્થાન વડે ફરી ઊઠેલા ગુરુને=આચાર્યને, સામે=દેવાદિની અભિમુખ જ, વંદન આપીને=કરીને, ત્યારપછી શિક્ષક કહે છે- શું ? એથી તેને=શિક્ષકના કથનને, કહે છે- 'ઇચ્છાથી અમને પ્રવ્રજયા આપો.' મૂળગાથામાં अस्मान् એ પ્રકારનો શબ્દ અધ્યાહાર જ છે. એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

'અમે ઇચ્છીએ છીએ' એ પ્રમાણે કહીને ઊર્ધ્વસ્થાન વડે ઊઠીને વિશુદ્ધ વચનથી મંગલકને કહીને = પંચનમસ્કારને બોલીને, ગુરુ જિન વડે પ્રજ્ઞપ્ત એવા રજોહરણરૂપ લિંગને અર્પે છે. એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

ગાથા-૧૨૭ થી ૧૨૮ માં ચૈત્યવંદન કરવાની વિધિ બતાવી, તે વિધિ પ્રમાણે બીજું નમુત્થુણં દંડક છે અંતે જેણે એવા વંદન દ્વારા અર્થાત્ ચાર થોયો અને બે નમુત્થુણં સૂત્ર બોલીને ચૈત્યવંદન કરવા દ્વારા, ભગવાનને વંદન કરીને ઊભા થયેલા ગુરુને, ભગવાનની સન્મુખ જ શિષ્ય વંદન કરે અને વંદન કરીને ગુરુને કહે કે "તમે ઇચ્છાપૂર્વક મને પ્રવ્રજયા આપો." ત્યારપછી ગુરુ "તને દીક્ષા આપવા અમે ઇચ્છીએ છીએ" એ પ્રમાણે વિશુદ્ધ વચન કહીને ઊભા થાય અને નવકારમંત્ર બોલીને ભગવાને બતાવેલ લિંગરૂપ રજોહરણ શિષ્યને આપે. આ પ્રકારની રજોહરણદાનની ક્રિયા છે.

અહીં 'विशुद्धवचसा'નું તાત્પર્ય એ છે કે ''અમે તને દીક્ષા આપવા ઇચ્છીએ છીએ'', એ પ્રકારનું વચન ગુરુ કોઇ મલિન આશયથી કે સ્વાર્થથી બોલતા નથી, પરંતુ શિષ્યનું કેવલ હિત કરવાના આશયથી બોલતા હોય છે. તેથી ગુરુનું इच्छामो એ પ્રકારનું વચન વિશુદ્ધ આશયવાળું છે. ॥૧૨૯/૧૩૦॥

# અવતરણિકા :

लिङ्गदान एव विधिमाह -

# અવતરણિકાર્થ :

લિંગદાનમાં જ=શિષ્યને રજોહરણ આપવાના વિષયમાં જ, વિધિને કહે છે-

ગાથા :

# पुव्वाभिमुहो उत्तरमुहो व देज्जाऽहवा पडिच्छिज्जा । जाए जिणादओ वा दिसाए जिणचेइआइं वा ॥ १३१॥

### अन्पथार्थ :

पुव्विभिमुहो उत्तरमुहो व=पूर्विभिमुण अथवा ઉત્તરાભિમુण जाए दिसाए वा=अथवा જે દિશામાં जिणादओ जिणचेइआइं वा=िकनाटि કે જિનચૈત્યો હોય (તે દિશા सन्મुण રહેલા ગુરુ રજોહરણ) दिज्जा=આપે, अहवा= અથવા (શિષ્ય રજોહરણ) पडिच्छिज्जा=स्वीકा्रे.

### ગાથાર્થ :

પૂર્વાભિમુખ રહેલા અથવા ઉત્તરાભિમુખ રહેલા અથવા જે દિશામાં જિનાદિ કે જિનમંદિરો હોય તે દિશા સન્મુખ રહેલા ગુરુ રજોહરણ આપે, અથવા તે દિશા સન્મુખ રહેલ શિષ્ય રજોહરણ ગ્રહણ કરે. ટીકા :

पूर्विभिमुख उत्तराभिमुखो वा दद्याद् गुरु: अथवा प्रतीच्छेत् शिष्य:, यस्यां जिनादयो वा दिशि, जिना: मन:पर्यायज्ञानिन: अविधसम्पन्नाश्चतुर्दशपूर्विधरा नवपूर्विधराश्च, जिनचैत्यानि वा यस्यां दिशि आसन्नानि, तदिभमुखो दद्यात् अथवा प्रतीच्छेदिति गाथार्थ: ॥१३१॥

## ટીકાર્થ:

પૂર્વિદિશાને અભિમુખ અથવા ઉત્તરિદશાને અભિમુખ એવા ગુરુ શિષ્યને રજોહરજ્ઞ આપે, અથવા શિષ્ય ગુરુ પાસેથી રજોહરજ્ઞ સ્વીકારે; અથવા જે દિશામાં જિનાદિ=જિનેશ્વરો, મનઃપર્યવજ્ઞાનીઓ, અવધિજ્ઞાનસંપન્ન સાધુઓ, ચૌદ પૂર્વધરો અને નવ પૂર્વધરો હોય; અથવા જે દિશામાં જિનચૈત્યો આસત્ર છે=જિનમંદિરો નજીક હોય; તેને અભિમુખ = તે દિશાને સન્મુખ રહેલા ગુરુ, રજોહરજ્ઞ આપે અથવા તે દિશા અભિમુખ રહેલ શિષ્ય રજોહરજ્ઞ સ્વીકારે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે. ॥૧૩૧॥

# અવતરણિકા :

रजोहरणं लिङ्गमुक्तम्, साम्प्रतं तच्छव्दार्थमाह -

# અવતરણિકાર્થ :

ગાથા-૧૩૦ ના ઉત્તરાર્ધમાં કહેલ કે ગુરુ જિન વડે પ્રરૂપાયેલ રજોહરણરૂપ લિંગને આપે છે, તેથી રજોહરણરૂપ લિંગ કહેવાયું. હવે તેના≔રજોહરણરૂપ લિંગના, શબ્દાર્થને કહે છે∽

#### भाशाः

हरइ रयं जीवाणं बज्झं अब्धंतरं च जं तेणं । रयहरणं ति पवुच्चइ कारणकज्जोवयाराओ ॥ १३२॥

#### अन्तवार्धः

जं=જે કારણે जीवाणं=જીવોની बज्झं अब्भंतरं च=બાહ્ય અને અભ્યંતર रयं=२જને हरइ=હરે છે, तेणं= ते કારણે कारणकज्जोवयाराओ=કારણમાં કાર્યના ઉપચારથી रयहरणं=२જોહરણ ति=એ પ્રમાણે पवुच्चइ= કહેવાય છે.

#### ગાશાર્થ :

જે કારણે જીવોની બાહ્ય અને અભ્યંતર ધૂળનું હરણ કરે છે, તે કારણે કારણમાં કાર્યના ઉપચારથી 'રજોહરણ' એ પ્રમાણે કહેવાય છે.

#### डीङाः

हरति = अपनयति रजो जीवानां बाह्यं - पृथिवीरज:प्रभृति अभ्यन्तरं च बध्यमानकर्म्मरूपं यद् = यस्मात्, तेन कारणेन रजोहरणमिति प्रोच्यते, रजो हरतीति रजोहरणम्, अभ्यन्तररजोहरणमाशङ् क्याह- कारणे कार्योपचारात्, संयमयोगो रजोहरस्तत्कारणं चेदमिति गाथार्थः ॥१३२॥

## ટીકાર્થ:

જે કારણે જીવોની પૃથ્વીરજ વગેરે બાહ્ય રજ અને બંધાતા એવા કર્મરૂપ અભ્યંતર રજને હરે છે=દૂર કરે છે, તે કારણે 'રજોહરણ' એ પ્રમાણે કહેવાય છે. હવે रजोहरण શબ્દની વ્યુત્પત્તિ કરે છે- રજને હરે છે એ રજોહરણ;

અભ્યંતર રજોહરણને આશંકીને કહે છે, અર્થાત્ રજોહરણ અભ્યંતર રજનું કેવી રીતે હરણ કરે છે ? એ પ્રકારની શંકા કરીને તેનું નિરાકરણ કરતાં ગ્રંથકાર કહે છે-

કારણમાં કાર્યના ઉપચારથી, રજોહરણ અભ્યંતર રજનું હરણ કરે છે, એમ કહેલ છે. અને તે કારણમાં કાર્યનો ઉપચાર સ્પષ્ટ કરે છે- સંયમયોગ અભ્યંતર રજને હરનાર છે અને તેનું=સંયમયોગનું, કારણ આ છે=રજોહરણ છે. એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# વિશેષાર્થ :

રજોહરણથી જીવ સંયમને અનુકૂળ સમ્યગ્યતના કરી શકે છે અને સમ્યગ્યતનાની ક્રિયાથી જીવમાં જયજ્ઞાનો પરિજ્ઞામ પ્રગટે છે, જે સંયમયોગરૂપ છે; અને તે પરિજ્ઞામથી કર્મરૂપી રજનો નાશ થાય છે. આમ રજોહરજ઼રૂપ કારજ઼માં કર્મરૂપી રજનું હરજ઼ કરનાર એવા સંયમયોગરૂપ કાર્યનો ઉપચાર કરીને અભ્યંતર એવી કર્મરૂપ રજના નાશનું કારજ઼ રજોહરજ઼ છે, એમ કહેલ છે. II૧૩૨II

# અવતરણિકા :

एतदेव प्रकटयति-

#### અવતરણિકાર્થ:

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે બાહ્ય રજને અને કારણમાં કાર્યના ઉપચાર દ્વારા અભ્યંતર રજને દૂર કરનાર હોવાથી રજોહરણ કહેવાય છે, એને જ પ્રગટ કરે છે-

#### भाशा :

संजमजोगा एत्थं रयहरणा तेसि कारणं जेणं। रयहरणं उवयारो भण्णइ तेणं रओ कम्मं॥१३३॥

#### અન્વચાર્થ :

एत्थं=અહીં=બાહ્ય અને અભ્યંતર રજને દૂર કરનાર હોવાથી રજોહરણ કહેવાય છે એ પ્રકારના કથનમાં, संजमजोगा=સંયમના યોગો रयहरणा=રજને હરનારા છે. जेणं=જે કારણથી तेसि कारणं=तेઓનું=સંયમના યોગોનું, કારણ रयहरणं=२જોહરણ છે, तेणं=ते કારણથી उवयारो=ઉપચાર છે='૨જોહરણ' એ પ્રકારનો વ્યવહાર છે. (તેમાં રજનું સ્વરૂપ બતાવે છે-) कम्मं रओ=કર્મ રજ भण्णइ=કહેવાય છે.

#### आशार्थ :

બાહ્ય અંને અભ્યંતર રજને દૂર કરનાર હોવાથી રજોહરણ કહેવાય છે, એ કથનમાં સંયમના યોગો રજને હરનારા છે.જે કારણથી સંયમયોગોનું કારણ રજોહરણ છે, તે કારણથી 'રજોહરણ' એ પ્રકારનો વ્યવહાર થાય છે. તેમાં રજનું સ્વરૂપ બતાવતાં કહે છે કે બંધાતાં એવાં કર્મ એ રજ કહેવાય છે.

# ટી<del>ક</del>ા :

संयमयोगाः = प्रत्युपेक्षितप्रमृष्टभूभागस्थानादिव्यापाराः अत्र अधिकारे रजोहरणाः बध्यमानकर्म्महरा इत्यर्थः, तेषां = संयमयोगानां कारणं येन कारणेन रजोहरणमित्युपचारः तेन हेतुनेति, रजःस्वरू पमाह- भण्यते रजः कर्म्म बध्यमानकमिति गाथार्थः ॥१३३॥

# टीङार्थ :

આ અધિકારમાં સંયમના યોગો=પ્રત્યુપેક્ષાયેલ અને પ્રમાર્જાયેલ એવી ભૂમિના ભાગમાં સ્થાનાદિના વ્યાપારો, રજને હરનારા છે=બંધાતા કર્મોનું હરણ કરનારા છે; જે કારણથી તેઓનું=સંયમયોગોનું, રજોહરણ કારણ છે, તે હેતુથી 'રજોહરણ' એ પ્રકારે ઉપચાર છે=વ્યવહાર છે. રજના સ્વરૂપને કહે છે- બંધાતું એવું કર્મ રજ કહેવાય છે. એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

પ્રત્યુપેક્ષણા કરાયેલ અને પ્રમાર્જના કરાયેલ એવા ભૂમિભાગમાં સ્થાન, ઊર્ણ, અર્થ અને આલંબનરૂપ ચારિત્રાચારની ક્રિયાઓના વ્યાપાર કરવા એ સંયમના યોગો છે, અને આ સંયમના યોગો બંધાતી કર્મરૂપી રજને હરનારા છે; અને ભાવરજના હરણના અધિકારમાં ભાવરજ હરણ થવાનું કારણ સંયમના યોગો છે, પરંતુ બાહ્ય એવું રજોહરણ નહીં; છતાં સંયમયોગોમાં પ્રવૃત્તિ કરતી વખતે પ્રમાર્જના કરવા માટે રજોહરણ આવશ્યક છે, તેથી સંયમયોગો પ્રત્યે રજોહરણ કારણ છે. માટે સંયમયોગોના કારણમાં સંયમયોગોરૂપ કાર્યનો ઉપચાર કરીને ઓઘાને 'રજોહરણ' શબ્દથી વાચ્ય કરેલ છે.

વળી, બંધાતાં કર્મો રજરૂપ છે; કેમ કે કર્મો આત્માને મલિન કરે છે, આથી કર્મ આત્મા ઉપર લાગેલી રજસ્વરૂપ છે. **!!૧૩૩!!** 

#### અવતરણિકા :

પૂર્વગાથામાં કારણમાં કાર્યનો ઉપચાર કરીને ઓઘારૂપ લિંગને રજોહરણરૂપે સ્થાપન કર્યું, ત્યાં ગ્રંથકારને કેટલાકનો મત સ્મરણ થવાથી તે મત બતાવીને તે મતનું નિરાકરણ કરવા અર્થે કહે છે-

#### ગાથा :

केई भणंति मूढा संजमजोगाण कारणं नेवं । रयहरणं ति पमज्जणमाईहवघायभावाओ ॥१३४॥

#### अन्तकार्धः

पमज्जणमाईहुवधायभावाओ=પ્રમાર્જનાદિથી ઉપધાતનો ભાવ હોવાને કારણે रयहरणं=રજોહરણ संयमजोगाण=સંયમયોગોનું कारणं=કારણ नेव=નથી જ, તિ=એ પ્રમાણે केई=કેટલાક मूढा=મૂઢો भणंति= કહે છે.

★ 'ਜੇਬਂ' ਮਾਂ ਸ੍ਰ ਅલાક્ષણિક છે.

# ગાથાર્થ :

પ્રમાર્જના આદિથી જીવોનો ઉપઘાત થતો હોવાને કારણે રજોહરણ એ સંયમના યોગોનું કારણ નથી જ, એ પ્રમાણે કેટલાક મૂઢો કહે છે.

# शिक्षाः

केचन भणिन्त मूढाः = दिगम्बरिवशेषाः काष्टाः, संयमयोगानाम् - उक्तलक्षणानां कारणं नैव वक्ष्यमाणेन प्रकारेण रजोहरणिमिति, यथा न कारणं तथाऽऽह-प्रमार्जनादिभिः = प्रमार्जनेन संसर्जनेन च उपद्यातभावात् प्राणिनामिति गाथार्थः ॥१३४॥

# टीङार्थ :

કેટલાક મૂઢો=કાષ્ટરૂપ દિગંબરિવશેષો, કહે છે- રજોહરણ કહેવાયેલ સ્વરૂપવાળા સંયમના યોગોનું કહેવાનાર પ્રકારથી કારણ નથી જ; જે રીતે કારણ નથી તે રીતે કહે છે, પ્રમાર્જનાદિ વડે=પ્રમાર્જનથી અને સંસર્જનથી, પ્રાણીઓનો ઉપઘાત થતો હોવાથી રજોહરણ સંયમયોગોનું કારણ નથી, એમ અન્વય છે. એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

દિગંબર સંપ્રદાયમાં રહેલા કેટલાક દિગંબરિવશેષો માને છે કે રજોહરણ દ્વારા પ્રમાર્જના કરવાથી જીવોનો પરસ્પર સંશ્લેષ થાય છે અથવા તો જીવોનો ધૂળ વગેરે સાથે સંશ્લેષ થાય છે અને તેના કારણે જીવોનો ઉપઘાત થાય છે. માટે રજોહરણ સંયમયોગોનું કારણ નથી. આથી રજોહરણને સંયમયોગોનું કારણ કહીને સાધુના લિંગ તરીકે સ્વીકારવું અનુચિત છે. II૧૩૪II

### અવતરણિકા :

एतदेवाह -

# અવતરણિકાર્થ :

પૂર્વગાથામાં દિગંબરવિશેષોનો મત બતાવતાં કહ્યું કે રજોહરણથી કરાતી પ્રમાર્જના અને સંસર્જન દ્વારા જીવોનો ઉપધાત થાય છે, એને જ કહે છે-

#### ગાથા :

मूइंगलिआईणं विणाससंताणभोगविरहाई । रयदरिथज्जणसंसज्जणाइणा होइ उवघाओ ॥ १३५॥

#### अन्त्ययार्थः

(પ્રમાર્જના કરાયે છતે) मूइंगिलआईणं=કીડી આદિનો विणाससंताणभोगिवरहाई =િવનાશ, સંતાનનો= પ્રબંધગમનનો, અને ભોગ્યનો=અનાજના દાણાનો, વિરહ આદિ થાય છે. (તથા) रयदिश्यज्जणसंसज्जणाइणा =२४ વડે દરના સ્થગન, સંસર્જનાદિ દ્વારા उवधाओ=ઉપધાત होइ=थाय છે.

## आधार्थ :

રજોહરણ દ્વારા પ્રમાર્જના કરાયે છતે કીડી આદિનો વિનાશ થાય છે, કીડી આદિના સ્વાભાવિક અવિચ્છિન્ન ગમનનો વિરહ થાય છે અને ભોગ્ય એવા અનાજનો વિરહ વગેરે થાય છે, અને ધૂળ ઊડવાને કારણે કીડી વગેરેનાં દરો ઢંકાઇ જવાથી અને ધૂળનો સંસર્ગ થવાથી કીડી વગેરે જીવોને ઉપઘાત થાય છે.

# ટીકા ઃ

प्रमार्जने सित मूहंगिलकादीनां=पिपीलिकामत्कोटप्रभृतीनां विनाशसन्तानभोग्यविरहादयो भवन्तीति वाक्यशेष:,रजोहरणसंस्पर्शनादल्पकायानां विनाश:, एवं सन्तान:=प्रबन्धगमनं भोग्यं=सिक्थादि एतद्विरहस्तु भवत्येवेत्युपघात:, तथा रजोदरीस्थगनसंसर्ज्जनादिना भवत्युपघात, इति सम्भवति च प्रमार्जने सित रजसा दिस्थगनं तत्संसर्जने च सत्त्वोपघात इति गाथार्थ: ॥१३५॥

#### ટીકાર્થ:

પ્રમાર્જન થયે છતે મૂઇંગલિકાદિનો=કીડી, મંકોડા વગેરેનો, વિનાશ, સંતાન અને ભોગ્યનો વિરહ આદિ થાય છે. તે સ્પષ્ટ કરે છે- રજોહરણના સ્પર્શવાથી અલ્પ કાયોનો=નાના શરીરવાળા જીવોનો, વિનાશ થાય છે, આ રીતે સંતાન=પ્રબંધથી ગમન, ભોગ્ય=સિક્થાદિ, આ બેનો વળી વિરહ થાય છે જ, એથી ઉપઘાત થાય છે. તથા રજ વડે દરીનું =કીડી આદિના દરોનું, સ્થગન-સંસર્જનાદિ દ્વારા ઉપઘાત થાય છે, અને એ રીતે પ્રમાર્જન કરાયે છતે રજ વડે દરનું સ્થગન સંભવે છે, અને તેના સંસર્જનમાં=ધૂળનો સંસર્ગ થવામાં, સત્ત્વોનો=જીવોનો, ઉપઘાત સંભવે છે. એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

રજોહરણ સંયમયોગોનું સાધન નથી, એ કથનમાં કેટલાક દિગંબરો યુક્તિ આપે છે કે રજોહરણથી પ્રમાર્જના કરવામાં આવે તો રજોહરણના સંસ્પર્શથી કેટલાક અલ્પકાયવાળા અર્થાત્ નાજુક શરીરવાળા કીડી વગેરે જીવોનો વિનાશ થાય, અથવા કીડી, મંકોડા આદિ સ્વાભાવિક રીતે ક્રમસર જતાં હોય તે રૂપ તેઓના પ્રબંધગમનનો વિરહ થાય; કેમ કે પ્રમાર્જના કરવાથી તેઓ આડા-અવળા ફેંકાઇ જાય છે અથવા કીડી વગેરે જંતુઓ અનાજના દાણા લઇને જતાં હોય તો પ્રમાર્જના કરવાથી તેના મુખમાંથી અનાજનો દાણો દૂર ફેંકાઇ જવાથી ભોગ્ય એવા અનાજના દાણાનો વિરહ થાય છે.

વળી, રજોહરણ દ્વારા પ્રમાર્જના કરવાને કારણે ધૂળ ઊડવાથી કીડી વગેરેનાં દરો ધૂળ વડે ઢંકાઇ જાય તો તેઓને જવા-આવવામાં વિઘ્ન પડે અથવા કીડી વગેરે જીવો ધૂળના સંસર્ગવાળા થવાથી તેઓને ઉપઘાત થાય છે. આથી દિગંબરો રજોહરણને સંયમયોગોના કારણરૂપે સ્વીકારતા નથી. **!!૧૩૫!!** 

## અવતરશિકા :

एष पूर्वपक्ष:, अत्रोत्तरमाह -

# અવતરશિકાર્થ :

આ=ગાથા-૧૩૪-૧૩૫માં બતાવ્યો એ, દિગંબરોના એક ભેદ્રુપ પૂર્વપક્ષ છે, અહીં=તે પૂર્વપક્ષના કથનમાં, ઉત્તરને કહે છે=ગ્રંથકાર જવાબ આપે છે-

#### भाशा :

पडिलेहिउं पमज्जणमुवघाओं कह णु तत्थ होज्जा उ?। अपमज्जिउं च दोसा वच्चादागाढवोसिरणे ॥ १३६॥

#### अन्वयार्थ :

पडिलेहिउं=પડિલેહીને पमज्जणं=પ્રમાર્જન (કહેવાયેલું) છે, तत्थ=તેમાં कह णु=ખરેખર કેવી રીતે उवधाओ=ઉપધાત होज्जा उ=થાય જ ? अपमिज्जिउं च=અને અપ્રમાર્જીને वच्चादागाढवोसिरणे=વर्ચ્ચાદિવિષયક આગાઢ હોતે છતે = મળ વગેરે જીવસંસક્ત ભૂમિમાં પરઠવવું પડે તેવું આગાઢ કારણ હોતે છતે, વોસિરાવવામાં दोसा= દોષો છે.

🛨 'णु' વिતર્ક અર્થમાં છે. તેથી એ પ્રાપ્ત થાય કે ગ્રંથકાર પૂર્વપक्षणे વિતર્ક કરે છે કે કેવી રીતે ત્યાં જુવોનો ઉપઘાત થાય જ ?

★ '૩' एव કા૨ અર્થમાં છે.

#### ગાશાર્થ:

શાસ્ત્રમાં ચક્ષુથી પરિલેહણ કરીને પ્રમાર્જન કરવાનું કહેવાયું છે. તેમાં કેવી રીતે જીવોનો ઉપઘાત થાય જ ? અર્થાત્ ન જ થાય. અને આગાઢ કારણે પ્રમાર્જન કર્યા વગર મળ આદિ પરઠવવામાં દોષો થાય છે.

#### टीका :

ટીકાર્થ:

प्रत्युपेक्ष्य चक्षुषा पिपीलिकाद्यनुपलब्धौ सत्याम् उपलब्धाविप प्रयोजनिवशेषे यतनया प्रमार्जनं सूत्र उक्तम्, यतश्चैवमत उपघातः कथं नु तत्र भवेत्? नैव भवतीत्यर्थः, सत्त्वानुपलब्धौ किमर्थं प्रमार्ज्जनिमिति चेत्? उच्यते- सूत्रोक्ततथाविधसत्त्वसंरक्षणार्थम् उपलब्धाविप प्रयोजनान्तरे तु, अप्रमार्ज्जने तु दोषः, तथा चाह- अप्रमृज्य च दोषाः वर्च्चआदावागाढव्युत्सर्गे, आदिशब्दान्निश्येकाङ्गुलिकादिपरिग्रह इति गाथार्थः ॥१३६॥

પ્રત્યુપેક્ષ્ય..... મવતીત્વર્થ:, ચક્ષુ વડે પ્રત્યુપેક્ષીને પિપીલિકાદિની=કીડી વગેરે જંતુઓની, અનુપલબ્ધિ હોતે છતે, પ્રયોજનિવશેષમાં જીવોની ઉપલબ્ધિ હોતે છતે પણ સૂત્રમાં =શાસ્ત્રમાં, યતના વડે પ્રમાર્જન કહેવાયું છે; અને જે કારણથી આમ છે≔ઉપરમાં કહ્યું એમ છે, એ કારણથી ત્યાં=રજોહરણ દ્વારા કરાતી પ્રમાર્જનામાં, કેવી રીતે ઉપઘાત થાય ? અર્થાત્ ઉપઘાત ન જ થાય.

सत्त्वानुपलब्धौ ..... उच्यते − દષ્ટિપહિલેહણ કર્યા પછી સત્ત્વની અનુપલબ્ધિ હોતે છતે≔જીવો ઉપલબ્ધ નહીં હોતે છતે, શા માટે રજોહરણ દ્વારા પ્રમાર્જન કહેવાયું છે ? એ પ્રમાણે જો પૂર્વપક્ષી કહે તો તેને કહેવાય છે-

सूत्रोक्त.... प्रयोजनान्तरे तु, જીવો ન હોય તોપણ સૂત્રમાં કહેવાયેલા તેવા પ્રકારના≕ચક્ષુથી દેખી ન શકાય તેવા પ્રકારના, સત્ત્વોના≕જીવોના, સંરક્ષણ અર્થે અને વળી ઉપલબ્ધિ હોતે છતે પણ≕જીવો દેખાતા હોય તોપણ, પ્રયોજનાંતરમાં≕અન્ય કારણમાં, રજ્રેહરણ દ્વારા પ્રમાર્જન કરવાનું કહેવાયું છે.

अप्रमार्जने ..... व्युत्सर्गे વળી, અપ્રમાર્જનમાં દોષ છે, અને તે રીતે કહે છે≔જે રીતે પ્રમાર્જન નહીં કરવાથી દોષ થાય છે તે રીતે કહે છે, અને અપ્રમાર્જીને≔રજોહરણ દ્વારા પ્રમાર્જન કર્યા વગર, વર્ચ્ચાદિવિષયક આગાઢ હોતે છતે વ્યુત્સર્ગમાં≔મળ આદિના વિષયમાં આગાઢ કારણ હોતે છતે વોસિરાવવામાં, દોષો થાય છે. आदि ..... गाथार्थ: ।''वर्च्चआदौ'' માં आदि શબ્દથી નિશ્યેકઅંગુલિકાદિનો પરિગ્રહ છે.

તેથી એ પ્રાપ્ત થાય કે વર્ચાદિની જેમ જ નિશ્યેકઅંગુલિકા વગેરે પણ આગાઢ કારણ હોય તો સદોષ ભૂમિમાં રજોહરણથી પ્રમાર્જન કરીને પરઠવવાનું છે, જે રોગ વખતે સાધુના શરીરમાંથી નીકળતી કોઇ અશુચિને જણાવનાર પારિભાષિક શબ્દ છે. એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

પૂર્વમાં દિગંબરિવશેષોએ કહેલ કે રજોહરણથી પ્રમાર્જના કરવાને કારણે જીવોનો ઉપઘાત થાય છે. તેનું નિરાકરણ કરતાં પ્રથકાર કહે છે કે પ્રથમ ચક્ષુ વડે જીવો છે કે નહીં તે જોઇ લીધા પછી કીડી આદિ જીવો ન હોય તો પ્રમાર્જના કરવાની છે; અને કીડી આદિ હોય તોપણ સ્વાધ્યાય, ધ્યાન આદિ વિશેષ પ્રયોજન હોય અને અન્ય જીવરહિત ભૂમિની અપ્રાપ્તિ હોય, તો રજોહરણથી યતનાપૂર્વક પ્રમાર્જના કરવાનું સૂત્રમાં કહેવાયેલું છે. આથી રજોહરણથી પ્રમાર્જના કરવાને કારણે જીવોનો ઉપઘાત થાય છે, એમ કેમ કહી શકાય? અર્થાત્ ન જ કહી શકાય.

અહીં કોઇ કહે કે ચક્ષુથી જોયા પછી જીવો ન હોય તો પ્રમાર્જના કરવાનું પ્રયોજન શું ? તેથી કહે છે કે સૂત્રમાં કહેવાયેલ, ચક્ષુથી દેખાય નહિ તેવા પ્રકારના સૂક્ષ્મ જીવોના રક્ષણ માટે પ્રમાર્જના કરવાની છે. અને ચક્ષુથી જોયા પછી જીવો દેખાતા હોય તોપણ સંયમની આરાધના કરવારૂપ વિશેષ પ્રયોજન હોય તોપણ પ્રમાર્જના કરવાની છે.

વળી, આગાઢ કારણે મળ વગેરે પરઠવતી વખતે પ્રમાર્જના કરવામાં ન આવે તો દોષ પ્રાપ્ત થાય. આશય એ છે કે ઉત્સર્ગથી નિર્દોષ ભૂમિ મળે તો સાધુને મળ આદિ પરઠવવાનું છે. આથી જિનકલ્પી સાધુઓ શુદ્ધ ભૂમિની પ્રાપ્તિ ન થાય ત્યાં સુધી મળત્યાગ વગેરે કરતા નથી; પરંતુ જે સાધુઓ તેવા પ્રકારના સંઘયલબળવાળા નથી, તે સાધુઓ મળ વગેરેનો અવરોધ કરે તો ધ્યાન, સ્વાધ્યાય આદિનો વ્યાઘાત થવાથી તેઓનો સંયમનો પરિણામ વિનાશ પામે છે. તેથી તેવા સાધુઓ શુદ્ધ ભૂમિની પ્રાપ્તિ થતી ન હોય તો જીવસંસક્ત ભૂમિમાં જીવોનું રક્ષણ થાય તે રીતે રજોહરણથી પ્રમાર્જના કરીને મળ આદિ પરઠવે; અને જો રજોહરણ રાખેલ ન હોય અને શુદ્ધ ભૂમિ ન મળતી હોય ત્યારે આગાઢ કારણે મળ આદિ પરઠતી વખતે જીવસંસક્ત ભૂમિની પ્રમાર્જના થઇ શકે નહીં, જેથી તે ભૂમિમાં રહેલ જીવોનો વિનાશ વગેરે દોષોની સંભાવના હોવાથી, જીવરક્ષા માટે સાધુને રજોહરણ આવશ્યક છે. 11વ ૩૬॥

# અવતરશિકા :

अप्रमार्ज्जनदोषानाह -

# અવતરણિકાર્થ:

પૂર્વગાથામાં ગ્રંથકારે બતાવ્યું કે રજોહરણથી પ્રમાર્જન કરવાને કારણે જીવોનો ઉપઘાત થતો નથી, હવે રજોહરણ ન રાખવામાં આવે તો અપ્રમાર્જનથી થતા દોષોને કહે છે-

#### भाशाः

# आयपरपरिच्वाओ दुहा वि सत्थस्सऽकोसलं नूणं। संसज्जणाइदोसा देहे व्व विहीए णो होंति॥ १३७॥ दारं॥

★ 'दारं' શબ્દ ૨૧૧ે૯૨૭ દ્વા૨ની સમાપ્તિ અર્થે છે.

## अन्वयार्थः

आयपरपरिच्याओ=આત્મા અને પરનો પરિત્યાગ થાય, (આથી) दुहा वि=બંને પ્રકારે પણ सत्थस्स= શાસ્તાનું नूणं अकोसलं=અવશ્ય અકૌશલ્ય છે. देहे व्व=દેહની જેમ विहीए=વિધિપૂર્વક (પ્રમાર્જનાથી) संसज्जणाइदोसा=સંસર્જન આદિ દોષો णो होंतिं=થતા નથી.

## आधार्थ :

આત્માનો અને પરનો પરિત્થાગ થાય, માટે બંનેય પ્રકારે દિગંબરને અભિમત એવા ભગવાનનું ખરેખર અકુશલપશું છે. માટે જેમ વિદિપૂર્વક સાધુ આહાર વાપરે તો દેહ દ્વારા હિંસા વગેરે દોષો થતા નથી, તેમ વિદિપૂર્વક પ્રમાર્જન કરે તો રજોહરણ દ્વારા સંસર્જન વગેરે દોષો થતાં નથી.

#### ટીકા :

यो हि कथञ्चित्पुरीषोत्सर्गमङ्गीकृत्यासहिष्णुः संसक्तं च स्थण्डिलं, तेन दयालुना स तत्र न कार्यः कार्यो वेति द्वयी गितः, किञ्चातः? उभयथाऽपि दोषः, तथा चाह-आत्मपरपरित्यागः=अकरणे आत्मपरित्यागः करणे परपरित्याग इति, किञ्चातः? इत्याह- द्विधाऽपि शासितुः=त्वदिभमततीर्थङ्करस्य अकौशलं नूनम्=अवश्यं, कुशलस्य चाकुशलतापादने आशातनेति ।

दोषान्तरपरिजिहीर्षयाऽऽह-संसर्ज्जनादिदोषाः पूर्वपक्षवाद्यभिहिता विधिना परिभोगे न भवन्ति देह इव= शरीर इव, अविधिना त्वसमञ्जसाहारस्य देहेऽपि भवन्त्येवेति गाथार्थः ॥१३७॥

## ટીકાર્થ:

यो हि ... गित: વળી જે સાધુ પુરીષોત્સર્ગને=મળત્યાગને, આશ્રયીને કોઇક રીતે અસહિષ્ણુ છે અને સ્થંડિલ=મળત્યાગ માટેની ભૂમિ, જીવોથી સંસક્ત છે, ત્યારે તે દયાળુ વડે ત્યાં=જીવસંસક્ત ભૂમિમાં, તે= મળત્યાગ, ન કરવો જોઇએ કે કરવો જોઇએ ? એ પ્રકારે બે ગતિ થાય.

किंचातः?... परपित्यागः અને આનાથી=બે ગતિ થવાથી, શું થાય ? તે દર્શાવે છે- ઉભય પ્રકારે પણ દોષ છે. અને તે રીતે=બંનેય રીતે દોષ છે તે રીતે, કહે છે- આત્મા અને પરનો પરિત્યાગ થાય છે=મળત્યાગ નહીં કરવામાં આત્માનો પરિત્યાગ અને મળત્યાગ કરવામાં પરનો પરિત્યાગ થાય છે. 'इति' આત્મા-પરના પરિત્યાગરૂપ દોષના સ્પષ્ટીકરણની સમાપ્તિ અર્થક છે.

र्कि चात:?..... आशातना અને આનાથી=આત્મા અને પરનો પરિત્યાગ થવાથી, શું ? એથી કરીને કહે છે- શાસન કરનારનું અર્થાત્ તને અભિમત=તારા વડે મનાયેલા તીર્થંકરનું, બંને પ્રકારે પણ અવશ્ય અકુશલપણું છે; અને કુશલ એવા તીર્થંકરની અકુશલતાના આપાદનમાં આશાતના થાય છે. 'इति'પૂર્વપક્ષીની શંકાના સમાધાનની સમાપ્તિ અર્થે છે.

दोषान्तर ..... आह - દોષાંતરનો પરિહાર કરવાની ઇચ્છા વડે કહે છે, અર્થાત્ ગાથા-૧૩૫ ના પૂર્વાર્ધમાં રજોહરણ રાખવામાં દિગંબર દ્વારા અપાયેલ દોષોનો ગ્રંથકારે ગાથા-૧૩૯ માં પરિહાર કરીને ગાથા-૧૩૭ ના પૂર્વાર્ધમાં રજોહરણ નહીં રાખવાથી થતા આત્મ-પરના પરિત્યાગને કારણે શાસ્તાનું બંને પણ પ્રકારે અકૌશલ્ય સ્થાપન કર્યું, અને કુશલની અકુશલતાના આપાદનમાં થતી આશાતના જણાવવા દ્વારા ગ્રંથકારે રજોહરણને સંયમયોગોના કારણરૂપે સ્થાપિત કર્યું.

હવે પ્રસ્તુત ગાથાના ઉત્તરાર્ધ દ્વારા દિગંબરે ગાથા-૧૩૫ ના ઉત્તરાર્ધમાં આપેલ અન્ય દોષોનું નિસકરણ કરવાની ઇચ્છાથી ગ્રંથકાર કહે છે-

संसर्ज्जनादिदोषा: ...... शरीर इव આહારનો વિધિપૂર્વક પરિભોગ કરાયે છતે જેમ દેહમાં = શરીરમાં, દોષો થતા નથી, તેમ રજોહરણનો વિધિપૂર્વક પરિભોગ કરાયે છતે પૂર્વપક્ષવાદી વડે ગાથા -૧૩૫ ના ઉત્તરાર્ધમાં કહેવાયેલા સંસર્જનાદિ દોષો થતા નથી.

अविधिना .... गाथार्थ: વળી અવિધિપૂર્વક અસમંજસ આહાર કરનાર સાધુને દેહમાં પલ દોષો≕હિંસાદિ દોષો, થાય જ છે. એ પ્રમાજ્ઞે ગાથાનો અર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

પૂર્વમાં કેટલાક દિગંબરિવશેષોએ કહેલ કે રજોહરણથી જીવોનો ઉપઘાત થાય છે, તેથી સાધુએ રજોહરણ રાખી શકાય નહિ. તેને પ્રંથકાર કહે છે કે કોઇક સાધુ મળત્યાગ કરવાને આશ્રયીને અસહિષ્ણુ હોય અર્થાત્ જયાં સુધી શુદ્ધભૂમિ ન મળે ત્યાં સુધી મળત્યાગ કર્યા વગર રહી શકે તેમ ન હોય, અને તેને મળત્યાગ કરવા માટેની ભૂમિ જીવથી સંસક્ત જ પ્રાપ્ત થતી હોય પરંતુ સર્વથા જીવરહિત ભૂમિ ન મળતી હોય ત્યારે, દયાળુ એવા તે સાધુ માટે બે વિકલ્પો થાય છેઃ કાં તો મળત્યાગ કરવો, કાં તો મળનો અવરોધ કરવો. આ બંને વિકલ્પોમાં દોષ પ્રાપ્ત થાય છે, કેમ કે તે સાધુ જીવાકુલ ભૂમિમાં મળત્યાગ ન કરે તો મળિનરોધને કારણે પોતાને અસમાધિ થાય, રોગ થાય અને યાવત્ મૃત્યુ પણ થઇ શકે છે; અને ઝાડો રોકી ન શકવાથી જીવસંસક્ત ભૂમિમાં મળત્યાગ કરે તો ત્યાં રહેલા જીવોનો નાશ થાય છે, તેથી આત્માનો અને પરનો પરિત્યાગ થાય છે. તેથી દિગંબરના ભગવાને ઓઘો રાખવાનો કહેલ હોત તો આ બંને દોષો પ્રાપ્ત થાત નહિ; કેમ કે સંસક્ત ભૂમિમાં મળત્યાગ કરવો પડે તેમ હોય ત્યારે સાધુ રજોહરણ દ્વારા પ્રમાર્જના કરીને ત્યાં મળનો ત્યાગ કરી શકત.

આમ, દિગંબરને અભિમત એવા તીર્થંકરનું અવશ્ય અકુશળપણું છે; કેમ કે સંયમને અનુકૂળ એવી ઉચિત આરાધનાનો માર્ગ તેમણે બતાવ્યો નથી, આથી જીવરક્ષા કરવા જતાં અસમાધિ અને પોતાના પ્રાણનો નાશ થાય છે. માટે જીવરક્ષાપૂર્વક આત્મરક્ષા થઇ શકે તેવો કલ્યાણનો માર્ગ બતાવવામાં દિગંબરમતના શાસ્તા અકુશલ છે. આ રીતે કુશળ એવા પણ ભગવાન ઓઘો નહીં રાખવાનું કહેતા હોવાથી અકુશળ છે એમ માનવાનો પ્રસંગ પ્રાપ્ત થાય; જયારે ભગવાન તો સર્વજ્ઞ અને વીતરાગ હોય છે, માટે તેઓને અકુશળ કહેવાથી ભગવાનની આશાતના પ્રાપ્ત થાય.

વળી, પૂર્વપક્ષીએ ગાથા -૧૩૫ ના ઉત્તરાર્ધમાં કહેલ કે રજોહરણથી પ્રમાર્જના કરવાને કારણે કીડીઓના દરનું સ્થગન, સંસર્ગ વગેરેથી તેઓને ઉપઘાત થશે, તે દોષોનો પરિહાર કરતાં કહે છે~

મુનિ દીક્ષા ગ્રહણ કર્યા પછી સંયમની આરાધના અર્થે રાખેલ ઉપકરણરૂપ શરીરનો, સંયમની વૃદ્ધિ થાય તે રીતે આહારાદિ લેવા દ્વારા ઉપયોગ કરતા હોવાથી દેહરૂપ ઉપકરણ રાખવા છતાં સાધુને દોષ લાગતો નથી, તેમ સંયમયોગોના સાધનરૂપ રજોહરણનો વિધિપૂર્વક પરિભોગ કરવાથી સંસર્જનાદિ દોષો થતા નથી; પરંતુ અવિધિથી સંયમને ઉપષ્ટંભક ન હોય તેવો અસમંજસ આહાર કરવાથી ઉપકરણરૂપ દેહથી પણ જેમ હિંસાદિ દોષો થાય છે, તેમ અવિધિથી પરિભોગ કરવામાં સંયમના સાધનરૂપ રજોહરણથી પણ સંસર્જનાદિ દોષો થાય છે.

આમ, સંસર્જનાદિ દોષોને કારણે રજોહરણ રાખવાનો નિષેધ કરનાર દિગંબરે દેહનું પણ પાલન કરવું જોઇએ નહીં; કેમ કે દેહથી પણ હિંસાદિ દોષો થાય છે.માટે જેમ સાધુને દેહના પાલનનો નિષેધ કરી શકાય નહિ, પરંતુ અવિધિથી દેહના પાલનનો નિષેધ કરી શકાય; તેમ રજોહરણ રાખવાનો નિષેધ કરી શકાય નહિ, પરંતુ રજોહરણનો અવિધિથી પરિભોગ કરવાનો નિષેધ કરી શકાય. II ૧૩૭II

#### અવતરણિકા :

रजोहरणिपति व्याख्यातम्, अष्टा इति व्याचिख्यासुराह -

# અવતરણિકાર્થ :

ગાથા-૧૨૯ થી ૧૩૧ માં શિષ્યને રજોહરણ આપવાની વિધિ દર્શાવી, ત્યારબાદ ગાથા-૧૩૨-૧૩૩ માં 'રજોહરણ' શબ્દનો વ્યુત્પત્તિ અર્થ જણાવવા દ્વારા રજોહરણને સંયમયોગના કારણ તરીકે સ્થાપન કર્યું; ત્યાં ગ્રંથકારને પ્રાસંગિક રીતે દિગંબરમતનું સ્મરણ થયું કે કેટલાક દિગંબરો રજોહરણને જીવોના ઉપઘાતનું કારણ માને છે, તેથી રજોહરણને સંયમયોગના કારણરૂપે સ્થિર કરવા માટે ગ્રંથકારે ગાથા-૧૩૪ થી ૧૩૭માં દિગંબરમત બતાવીને તેનું યુક્તિથી નિરાકરણ કર્યું.

આ રીતે પ્રાસંગિક કથનપૂર્વક 'રજોહરણ' એ પ્રકારનું દ્વાર વ્યાખ્યાન કરાયું ; હવે 'અષ્ટા' એ પ્રકારનું દ્વાર વ્યાખ્યાન કરવાની ઇચ્છાવાળા ગ્રંથકાર કહે છે-

#### आथा :

अह वंदिउं पुणो सो भणइ गुरुं परमभित्तसंजुत्तो। इच्छाकारेणऽम्हे मुंडावेह ति सपणामं॥१३८॥ इच्छामो ति भणित्ता मंगलगं कड्ढिऊण तिक्खुत्तो। गिण्हइ गुरू उवउत्तो अट्ठा से तिन्नि अच्छिन्ना॥१३९॥ दारं॥

<sup>🖈 &#</sup>x27;दारं' શબ્દ અપ્ટા દ્વારની સમાપ્તિ અર્થે છે.

#### अन्तज्ञार्घ :

अह=હવે (રજોહરણ લીધા પછી) पुणो वंदिउं=इरीधी વંદીને परमभित्तसंजुत्तो सो=૫२મ ભક્તિથી સંયુક્ત એવો આ=શિષ્ય, इच्छकारेण=ઇચ્છાકારપૂર્વક अम्हे=અમને मुण्डावेह=મુંડો, त्ति=એ પ્રમાણે सपणामं =सप्रमाણ गुरुं =ગુરુને भणइ =કહે છે. इच्छामो त्ति=અમે ઇચ્છીએ છીએ, એ પ્રમાણે भणित्ता=કહીને तिक्खुत्तो =ત્રણ વાર मंगलगं=મંગલકને किहुऊण=કહીને उवउत्तो=ઉપયુક્ત गुरू =ગુરુ से=तेना = शिष्यना, तिन्नि अच्छिन्ना=त्रણ વાર અસ્પલિત એવા अद्ग=અષ્ટા गिण्हइ=ગ્રહણ કરે છે.

#### ગાથાર્થ :

રજોહરણ લીઘા પછી ફરીથી વંદન કરીને પરમ ભક્તિથી યુક્ત એવો શિષ્ય, "ઇચ્છાપૂર્વક અમારું મુંડન કરો", એ પ્રમાણે પ્રણામપૂર્વક ગુરુને કહે છે, અને "અમે ઇચ્છીએ છીએ", એ પ્રમાણે કહીને ત્રણ વાર નમસ્કારરૂપ મંગલ બોલીને ઉપયોગવાળા ગુરુ શિષ્યના ત્રણ વાર અસ્ખલિત અષ્ટા ગ્રહણ કરે છે.

#### रीकाः

अथ अनन्तरं वन्दित्वा पुनरसौ≔शिष्यक: भणित गुरु म्=आचार्यं परमभक्तिसंयुक्त: सन्, किमित्याह-इच्छाकारेणास्मान् मुण्डयतेति सप्रणामं भणतीति गाथार्थ: ॥१३८॥

इच्छाम इति भणित्वा गुरु: मङ्गलकमाकृष्य=पठित्वा त्रिकृत्वेति तिस्त्रो वारा इत्यर्थ:, गृह्णति गुरु रुपयुक्तः अष्टा:-स्तोककेशग्रहणस्वरूपा: तिस्त्र: अच्छित्रा:=अस्खलिता इति गाथार्थ: ॥१३९॥

## रीक्षार्थ :

હવે પછી=રજોહરણ ગ્રહણ કર્યા પછી, ફરી વંદીને પરમ ભક્તિથી સંયુક્ત છતો આ=શિષ્યક, ગુરુને= આચાર્યને, કહે છે. શું ? એથી કહે છે- ''ઇચ્છા વડે અમને મુંડો'' એ પ્રમાણે સપ્રણામ=પ્રણામ કરવાપૂર્વક, કહે છે. એ પ્રકારે ગાથાનો અર્થ છે.

''અમે ઇચ્છીએ છીએ'' એ પ્રમાણે કહીને ગુરુ ત્રણ વાર મંગલકને≔નવકારને, બોલીને ઉપયુક્ત એવા ગુરુ ત્રણ વાર અસ્ખલિત એવા થોડા વાળને ગ્રહણ કરવા સ્વરૂપ અષ્ટા ગ્રહણ કરે છે. એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

ગુરુ પાસેથી રજોહરણ મેળવ્યા પછી શિષ્ય ગુરુ પ્રત્યે પરમ ભક્તિવંત થઇને ગુરુને વંદન કરીને, "હે ભગવંત! આપ ઇચ્છાપૂર્વક મારું મુંડન કરો" એ પ્રમાણે જ્યારે પ્રણામપૂર્વક ગુરુને કહે, ત્યારે ગુરુ "અમે તારું મુંડન કરવા ઇચ્છીએ છીએ" એમ કહીને ત્રણ વાર પંચનમસ્કાર મંત્ર બોલીને, ઉપયોગપૂર્વક, અટક્યા વિના અસ્ખલિત રીતે, ત્રણ વાર થોડા કેશના ગ્રહણસ્વરૂપ લોચ કરે. **!!૧૩૮/૧૩૯!!** 

## અવતરણિકા :

अष्टा इति व्याख्यातम्, अधुना सामायिकस्योत्सर्ग इति व्याख्यानयन्नाह -

#### अवतरशिङार्थ :

'અષ્ટા' એ પ્રકારનું દ્વાર વ્યાખ્યાન કરાયું , હવે 'સામાયિકનો કાર્યોત્સર્ગ' એ પ્રકારના દ્વારને વ્યાખ્યાન કરતાં ગ્રંથકાર કહે છે -

#### ગાથા :

वंदित्तु पुणो सेहो इच्छाकारेण समइअं मि ति । आरोवेह ति भणइ संविग्गो नवरमायरियं ॥ १४०॥ इच्छामो ति भणित्ता सोऽवि अ सामइअरोवणनिमित्तं । सेहेण समं सुत्तं कड्डिता कुणइ उस्सग्गं ॥ १४१॥

## अन्पयार्थ ः

वंदित्तु पुणो=वणी वंदीने संविग्गो सेहो=संविञ्न शैक्ष इच्छाकारेण=ઇચ્छापूर्वक मि समइअं आरोवेह= भाराभां सामायिक आरोपो, त्ति=એ प्रभाश्चे आयरियं=आयार्थने नवरं भणइ=कक्त करे छे. सोऽवि अ=अने ते पश=गुरु पश, इच्छामो ति =अमे ઇચ્छीએ छीओ, એ प्रभाशे भणित्ता=ओसीने सेहेण समं=शैक्ष साथे सामइअरोवणनिमित्तं सुत्तं=सामायिक्आरोपशना निभित्तवाणा सूत्रने कड्डिता=कडीने उस्सग्गं कुणइ= कायोत्सर्जने करे छे.

🛨 ગાથા-૧૪૦ ના પૂર્વાર્દીના અંતે રહેલો 'त्ति' પાદપૂર્તિ માટે છે.

# ગાથાર્થ :

વળી ગુરુને વંદન કરીને સંવિગ્ન શિષ્ય "ઇચ્છાપૂર્વક મારામાં સામાયિકનું આરોપણ કરો", એમ આયાર્થને ફક્ત કહે છે, અને ગુરુ પણ "અમે ઇચ્છીએ છીએ", એમ બોલીને શિષ્ય સાથે સામાયિકઆરોપણનિમિત્તક સૂત્રને કહીને કાઉસ્સગ્ગ કરે છે.

# ટીકા :

वन्दित्वा पुनस्तदुत्तरकालं शिष्यकः इच्छाकारेण सामायिकं ममेत्यारोपयतेति भणति संविग्नः संन् नवरमाचार्यमिति गाथार्थः ॥१४०॥

इच्छाम इति भणित्वा सोऽपि च गुरु: सामायिकारोपणनिमित्तं शिष्यकेण सार्व्धं सूत्रं – सामायिकारोपणनिमित्तं करेमि काउस्सग्गं अन्नत्थ ऊससिएणमित्यादि, पठित्वा करोति कायोत्सर्गमिति गाथार्थ: ॥१४१॥

# ટીકાર્થ:

વળી ત્યારપછી વંદન કરીને સંવિગ્ન છતો શિષ્યક ''ઇચ્છા વડે મારામાં સામાયિક આરોપણ કરો'' એ પ્રમાણે આચાર્યને ફક્ત કહે છે. એ પ્રકારે ગાથાર્થ છે.

અને ''અમે ઇચ્છીએ છીએ'' એ પ્રમાણે કહીને તે પણ=ગુરુ પણ, ''સામાયિકારોપણનિમિત્તં કરેમિ

કાઉસ્સગ્ગં અન્નત્થ ઊસસિએણં'' ઇત્યાદિરૂપ સામાયિકને આરોપવાના નિમિત્તવાળા સૂત્રને બોલીને શિષ્ય સાથે કાયોત્સર્ગને કરે છે. એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

વળી, સંવેગી શિષ્ય આચાર્યને વંદન કરીને "હે ભગવંત! આપ ઇચ્છાપૂર્વક મને સામાયિક ઉચ્ચરાવો" એમ કહે, અને ગુરુ પણ "અમે તને સામાયિક ઉચ્ચરાવવા ઇચ્છીએ છીએ" એમ કહે. પછી સામાયિક ઉચ્ચરાવવા માટે **સામારુકલ્યાને કર્તમ काउस्सग્गं अन्तत्य ऊससिएणं** ઇત્યાદિ સૂત્ર બોલીને ગુરુ-શિષ્ય બંને સાગરવરગંભીરા સુધી લોગસ્સનો કાઉસ્સગ્ગ કરે. **!!૧૪૦/૧૪૧!!** 

## અવતરણિકા :

पुनश्च -

#### અવતરણિકાર્થ :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે શિષ્યની સાથે ગુરુ કાઉસ્સગ્ગ કરે છે, અને વળી આગળ શું કરે છે? તે પ્રસ્તુત ગાથામાં બતાવે છે -

#### ગાથા :

# लोगस्सुज्जोअगरं चिन्तिय उस्सारए असंभंतो। नवकारेणं तप्पुळ्यां च वारे तओ तिण्णि ॥१४२॥दारं॥

🖈 प्रस्तुत आधामां नवकारेणं पछी झायोत्सर्ग द्वार पूरुं थतुं होवाथी आथाना अंते 'दारं' शબ्ह मूझेल छे.

## अन्वयार्थ ः

लोगस्मुज्जोअगरं=લોગસ્સ ઉદ્યોતકરને चिन्तिय=ચિંતવીને असंभंतो=અસંભ્રાન્ત (ગુરુ) नवकारेणं= નવકાર દ્વારા उस्सारए=(કાઉસ્સગ્ગને) પારે છે, तओ च=અને ત્યારપછી तप्पुळ्यगं=तेना पूर्वेड=નવકારપૂર્વેક, तिण्णि वारे=ત્રણ વાર

## અવતરણિકા :

किम् ? इत्याहं -

# અવતરણિકાર્થ :

ત્રણ વાર શું ? એથી કહે છે -

#### भाशा :

# सामाइअमिह कड्ढूइ सीसो अणुकड्ढूई तहा चेव । अप्पाणं कथकिच्चं मत्रंतो सुद्धपरिणामो ॥ १४३॥ दारं ॥

★ 'दारं' શબ્દ સામાચિકત્રયપાઠ દ્વારની સમાપ્તિ અર્થે છે.

#### अन्तरार्थः

इह=અહીં=દીક્ષા ગ્રહણ કરવાની ક્રિયામાં, (ગુરુ) सामाइअं=સામાયિકને कहुइ=બોલે છે, अप्पाणं च= અને પોતાને कयिकच्चं मन्नंतो=કૃતકૃત્ય માનતો, सुद्धपरिणामो सीसो=શુદ્ધ પરિણામવાળો શિષ્ય तहा चेव= તે રીતે જ=જે રીતે ગુરુ બોલે છે તે રીતે જ, अणुकहुई=પાછળ બોલે છે.

## ગાથાर्थ :

કાઉસ્સગ્ગમાં લોગસ્સસૂત્રનું ચિંતવન કરીને અસંભ્રાંત એવા ગુરુ નવકાર દ્વારા કાઉસ્સગ્ગ પારે છે અને ત્યારપછી નવકારપૂર્વક ત્રણ વાર દીક્ષા ગ્રહણ કરવાની ક્રિયામાં ગુરુ કરેમિભંતે સૂત્ર બોલે છે, અને સામાચિક પ્રાપ્ત થવાથી પોતાને કૃતકૃત્ય માનતો એવો શુદ્ધ પરિણામવાળો શિષ્ય, જેવી રીતે ગુરુ બોલે છે તેવી રીતે જ ગુરુની પાછળ કરેમિભંતે સૂત્ર બોલે છે.

#### ટીકા :

तत्र लोकस्योद्योतकरं चिन्तयित्वा उत्सारयित संयमयोगं तदनन्तरभाविक्रियासेवनेन असम्भ्रान्तः सन् नमस्कारेण-"नमो अरहंताणं" इत्यनेन, कायोत्सर्गं इति व्याख्यातं। साम्प्रतं सामायिकत्रयपाठ इति प्रतिपादयन्नाह-तत्पूर्वकं च=नमस्कारपूर्वकं च वारास्ततिस्त्र इति गाथार्थः ॥१४२॥

सामायिकमिह पठित गुरु:, शिष्यकोऽप्यनुपठित तथैव = गुरु विधिना, किंविशिष्ट: सिन्नत्याह-आत्मानं कृतकृत्यं=निष्ठितार्थं मन्यमान: शुद्धपरिणाम इति गाथार्थ: ॥१४३॥

# टीङार्थ :

ત્યાં=કાયોત્સર્ગમાં, લોકના ઉદ્યોતકરને = લોગસ્સસૂત્રને, ચિંતવીને ત્યારપછી થનારી ક્રિયાના આસેવનરૂપે અસંભ્રાંત છતા ગુરુ "નમો અરિહંતાજ્ઞં" એ પ્રકારના નમસ્કાર વડે સંયમયોગને =કાયોત્સર્ગને, પારે છે. કાયોત્સર્ગ એ પ્રકારનું દ્વાર વ્યાખ્યાન કરાયું. હવે સામાયિકત્રયપાઠ એ પ્રકારના દ્વારને પ્રતિપાદન કરતાં કહે છે-અને ત્યારપછી તેના પૂર્વક=નમસ્કારપૂર્વક, ત્રજ્ઞ વાર શું ? તે આગળ બતાવે છે. એ પ્રમાજ્ઞે ગાથાનો અર્થ છે.

અહીં=દીક્ષાગ્રહણની ક્રિયામાં, નમસ્કારપૂર્વક ત્રણ વાર ગુરુ સામાયિકને=કરેમિભંતે સૂત્રને, બોલે છે. શિષ્ય પણ તે રીતે જ=ગુરુની વિધિથી, પાછળ બોલે છે. કેવો વિશિષ્ટ છતો શિષ્ય છે? એથી કહે છે- આત્માને કૃતકૃત્ય=નિષ્ઠિત અર્થવાળો, માનતો એવો શુદ્ધ પરિણામવાળો શિષ્ય છે. એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

ગાથા-૧૪૧માં કહ્યું કે ગુરુ સામાયિક આરોપણ નિમિત્તે શિષ્યની સાથે કાઉસ્સગ્ગ કરે છે. તેમાં લોગસ્સ સૂત્રનું ચિંતવન કરીને કાઉસ્સગ્ગ પાર્યા પછી કરવાની ક્રિયાના આસેવનરૂપે અસંભ્રાંત છતા ગુરુ "નમો અરિહંતાણં" એ પ્રકારના વચનના ઉચ્ચારણ દ્વારા કાઉસ્સગ્ગની ક્રિયારૂપ સંયમયોગનો ત્યાગ કરે છે.

આશય એ છે કે કાઉસ્સગ્ગમાં લોગસ્સસૂત્રનું ચિંતવન કરીને કાઉસ્સગ્ગ પાર્યા પછી શિષ્યને સામાયિક ઉચ્ચરાવવાનું છે, એ રૂપ અનંતરભાવિક્રિયાના વિષયમાં અવિસ્મૃતિવાળા ગુરુ નવકારના ઉચ્ચારણપૂર્વક કાઉસ્સગ્ગ પારે છે.

આ રીતે ગાથા-૧૪૨ના પૂર્વાર્ધથી કાયોત્સર્ગ દ્વારનું વ્યાખ્યાન થયું, હવે ગાથાના ઉત્તરાર્ધથી ત્રણ વાર સામાયિકસૂત્ર બોલવાની ક્રિયા બતાવે છે -

નવકાર બોલવારૂપ ત્રણ વાર સામાયિક ઉચ્ચરાવવાની ક્રિયામાં ગુરુ કરેમિભંતે સૂત્ર બોલે છે, અને શિષ્ય પણ સામાયિક પ્રાપ્ત થવાનું હોવાથી પોતાને કૃતકૃત્ય માનતો અને તે સામાયિકને જીવનમાં ઉતારવાના અધ્યવસાયરૂપ શુદ્ધ પરિણામવાળો છતો, જે પ્રકારે ગુરુ કરેમિભંતે સૂત્ર ત્રણ વાર બોલે છે તે વિધિથી જ શિષ્ય પણ મનમાં કરેમિભંતે સૂત્ર ત્રણ વાર બોલે છે.

"આત્માને કૃતકૃત્ય માનતો, વિશુદ્ધ પરિણામવાળો શિષ્ય ત્રણ વાર સામાયિકસૂત્ર બોલે છે", એ કથનનું સંક્ષિપ્ત તાત્પર્ય એ છે કે કલ્યાણનો અર્થી જીવ મનુષ્યભવ પામીને સંયમ ગ્રહણ કરવા યોગ્ય માનતો હોય છે, અને તે સંયમને પોતે ગુરુ પાસેથી ગ્રહણ કરી લીધું છે તેથી તે કૃતકૃત્ય છે, વળી સામાયિકના નિરારંભી માનસના ઉપયોગવાળો થઇને ગુરુ સાથે સામાયિકસૂત્ર બોલે છે, તેથી શુદ્ધ પરિણામવાળો છે. ॥૧૪૨/૧૪૩॥

## અવતરણિકા :

सामायिकत्रयपाठ इति प्रतिपादितम्, इदानीं प्रदक्षिणां चैवेत्यादि प्रतिपादयन्नाह-

# અવતરણિકાર્થ:

ગાથા-૧૨૫ માં છ દ્વારોનાં નામો બતાવ્યાં છે, તેમાંથી 'सामायिकत्रयपाठ' એ પ્રકારનું દ્વાર પ્રતિપાદન કરાયું, હવે 'प्रदक्षिणां चैव त्रिकृत्वः' એ પ્રકારના દ્વારને પ્રતિપાદન કરતાં કહે છે-

★ प्रदक्षिणां चैवेत्यादि मां इत्यादि प्रध्यी त्रिकृत्वः नुं अङ्ख छे.

#### भाशा :

तत्तो अ गुरू वासे गिण्हिअ लोगुत्तमाण पाएसुं। देइ अ तओ कमेणं सब्वेसि साहुमाईणं॥ १४४॥

## अन्तराज्यः

तत्तो अ=અને ત્યારપછી=સામાયિક ઉચ્ચરાવ્યા પછી, गुरू =ગુરુ वासे=વાસને गिण्हिअ=પ્રહણ કરીને लोगुत्तमाण पाएसुं =લોકોત્તમના પાદમાં =જિનેશ્વરના બે ચરણમાં, (આપે છે) तओ अ=અને ત્યારપછી=લોકોત્તમના પાદમાં વાસક્ષેપ આપ્યા પછી, कमेणं=ક્રમ વડે सळेसिं साहुगाईणं=સર્વ સાધુ વગેરેને देइ =આપે છે.

## ગાથार्थ :

અને સામાચિક ઉચ્ચરાવ્યા પછી ગુરુ વાસક્ષેપને ગ્રહણ કરીને જિનેશ્વરના ચરણોમાં ઘરે છે, અને ભગવાનની વાસક્ષેપ દ્વારા પૂજા કર્યા પછી કમસર સર્વ સાધુ વગેરેને આપે છે.

# ટીકા :

ततश्च तदनन्तरं गुरुर्वासान् गृहीत्वा आचार्यमन्त्रेण अभिमन्त्र्य अनाचार्यस्तु पञ्चनमस्कारेण लोकोत्तमानां =िजनानां पद्भ्यां ददाति मन्त्रनमस्कारपूर्वकमेव, ददाति च ततः =तदनन्तरं क्रमेण-यथाज्येष्ठार्यतालक्षणेन सर्वेभ्यो यथासित्रहितेभ्यः साध्वादिभ्यः, आदिशब्दाच्छ्रावकादिपरिग्रह इति गाथार्थः ॥१४४॥

# ટી<del>ક</del>ાર્થ :

અને ત્યારપછી ગુરુ વાસને=વાસક્ષેપને, ગ્રહણ કરીને, આચાર્યના મંત્રથી અભિમંત્રીને વળી અનાચાર્ય= આચાર્યપદવી ન હોય તેવા ગુરુ, પંચનમસ્કારથી વાસક્ષેપને અભિમંત્રીને મંત્ર કે નમસ્કારપૂર્વક જ લોકોત્તમના =જિનના, પદને વિષે=બે ચરણોમાં, આપે છે=મૂકે છે, અને ત્યારપછી યથાજયેષ્ઠાર્યતાના લક્ષણવાળા ક્રમ વડે જે રીતે પાસે રહેલા હોય તે રીતે સર્વ સાધુ આદિને આપે છે. ''साध्वादि'' માં આદિ શબ્દથી શ્રાવકાદિનો પરિગ્રહ છે. એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

ત્યારપછી ગુરુ સુગંધી ચૂર્ણ લઇને, પોતે આચાર્ય હોય તો સૂરિમંત્રથી અને આચાર્ય ન હોય તો પંચનમસ્કારમંત્રથી મંત્રીને તે વાસક્ષેપ નમસ્કારમંત્ર ગણીને જિનેશ્વરના ચરણોમાં મૂકે છે અર્થાત્ તે વાસક્ષેપથી જિનેશ્વરના ચરણોની પૂજા કરે અને ત્યારપછી જયેષ્ઠ આર્યતાના ક્રમથી નજીક રહેલા સર્વ સાધુઓને અને શ્રાવક વગેરેને તે વાસક્ષેપ આપે છે. !!૧૪૪!!

#### आथा :

तो वंदणगं पच्छा सेहं तु दवावए ठिओ संतो । वंदित्ता भणइ तओ संदिस्सह कि भणामो त्ति ॥ १४५॥

## अन्<mark>य</mark>यार्थ**ः**

तो पच्छा=તેનાથી પછી (ગુરુ) सेहं तु=શિષ્યને જ वंदणगं=વંદન दवावए=અપાવે છે. तओ=ત્યારપછી वंदित्ता=વંદન કરીને ठिओ संतो=ઊભેલો છતો (તે આ શિષ્ય) किं भणामो=હું કંઇક કહું છું त्ति=એની संदिस्सह=આજ્ઞા આપો, भणइ=(એમ) કહે છે.

# आधार्ध :

ત્યારપછી ગુરુ શિષ્ય પાસે જ વંદન કરાવે છે, વંદન કરીને ઊભો રહ્યો છતો આ શિષ્ય "હું કંઇક કહું છું, એની આજ્ઞા આપો", એમ ગુરુને કહે છે.

# ટીકા :

ततो वन्दनं पश्चात्=लोकोत्तमादिवासप्रदानोत्तरकालं शिष्यकं तु दापयित, स्थितः सन् ऊर्ध्वस्थानेन विन्दित्वा भणित ततः चतदनन्तरं तकः असौ शैक्षकः, किमित्याह-संदिशत कि भणामीत्येतदिति गाथार्थः ॥१४५॥

#### ટીકાર્થ:

ततो पश्चात् लोकोत्तमादिवासप्रदानोत्तरकालं शिष्यकं तु वंदनं दापयित तेनाथी पछी अर्थात् લोકोत्तभादिने = लगवानने अने साधु आदिने, वासक्षेप आपवाना उत्तरक्षवने विषे, शिष्यने ४ गुरु वंदन अपावे छे = वांद्रशां क्षेवरावे छे.

वन्दित्वा ऊर्ध्वस्थानेन स्थित: सन् तकोऽसौ शैक्षक: तत:=तदनन्तरं भणित વંદન કરીને, ઊર્ધ્વસ્થાનથી રહેલો છતો તે = ઊભો રહેલો જેને સામાયિક ઉચ્ચરાવ્યું છે તે, આ શિષ્ય ત્યાર પછી ગુરુને કહે છે. किमित्याह -શું કહે છે ? એથી કરીને કહે છે-

किं भणामि इति≕एतद् संदिशत ''કંઇ હું કહું છું, એને સંદિશો = એની તમે આજ્ઞા આપો,'' એમ શિષ્ય ગુરુને કહે છે. इति गाथार्थ: એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. ॥૧૪૫॥

#### आथा :

# वंदित्तु पवेयह भणइ गुरू वंदिउं तओ सेहो। अद्धावणयसरीरो उवउत्तो अह इमं भणइ॥ १४६॥

#### अन्तज्ञार्थ :

वंदित्तु पवेयह = વંદન કરીને પ્રવેદન કર, गुरू भणइ = (એ પ્રમાણે) ગુરુ કહે છે. तओ वंदिउं = ત્યારપછી વંદીને अद्धावणयसरीरो = અર્ધ અવનત શરીરવાળો उवउत्तो सेहो = ઉપયુક્ત એવો शैक्ष अह = तरत इमं = આ = આગળમાં કહેવાશે એ, भणइ = કહે છે.

## ગાથાર્થ :

"વંદન કરીને તું કહે", એ પ્રમાણે ગુરુ કહે છે. ત્યારપછી વંદન કરીને અર્ધ નમેલ શરીરવાળો, ઉપયુક્ત એવો શિષ્ય તરત આગળમાં કહેવાશે એ ગુરુને કહે છે.

# ટીકા :

वन्दित्वा प्रवेदय = कथयेति भणति गुरुः, वन्दित्वा तृतः=तदनन्तरं शिष्यकः अर्द्धावनतशरीरः सन्नुपयुक्तोऽथ = अनन्तरमिदं = वक्ष्यमाणलक्षणं भणतीति गाथार्थः ॥१४६॥

# टीकार्थ :

''વંદન કરીને પ્રવેદન કર=કથન કર'' એ પ્રમાણે ગુરુ બોલે છે. ત્યારપછી અર્ધ નમાવેલ શરીરવાળો, ઉપયુક્ત છતો શિષ્ય હવે=તરત, આ=કહેવાનાર સ્વરૂપવાળું, કહે છે. એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું એ પ્રમાણે ગુરુ પાસે શિષ્ય કંઇક કહેવાની અનુજ્ઞા માંગે ત્યારે ગુરુ કહે કે "વંદન કરીને તું કથન કર." ત્યારપછી શિષ્ય કંઇક માથું નમાવીને, અત્યંત ઉપયોગવાળો થઇને ગુરુને આગળની ગાથામાં કહેવાશે તે કહે છે. આશય એ છે કે સામાયિક ઉચ્ચરાવ્યા પછી શિષ્યને ગુરુનું અનુશાસન લેવું છે, તેથી વિનયપૂર્વક શિષ્ય ગુરુને કહે કે "મારે આપને કંઇક કહેવું છે, તેથી મને તમે અનુજ્ઞા આપો", આ પ્રકારના વિનયથી શિષ્યમાં વિશેષ પ્રકારના ગુણો પ્રગટે છે, અને ગુરુ પણ શિષ્યનો આવો વિવેક જોઇને કહે છે કે "વંદન કરીને તું નિવેદન કર". આ રીતે શિષ્ય પાસે વિનય કરાવવાથી શિષ્યને મહાલાભ થાય છે, અને શિષ્યને થતા લાભના અર્થે ગુરુ શિષ્યને વંદન કરવાનું કહે છે, પરંતુ પોતાને વંદન કરે તેવી કોઇ આશંસાથી વંદન કરવાનું કહેતા નથી.

હવે વંદન કર્યા પછી ગુરુથી અનુજ્ઞા પામેલ શિષ્ય અનુશાસન લેવા માટે આવશ્યક મુદ્રારૂપ અર્ધ નમાવેલા શરીરવાળો થઇને ગુરુએ આપેલ અનુશાસન પોતાનામાં સમ્યગ્ પરિજ્ઞામ પામે તદર્થે ઉપયુક્ત થઇને આગળની ગાથામાં કહેવાશે તે કહે છે. II૧૪૬II

#### અવતરણિકા :

किं तदित्याह -

#### અવતરણિકાર્થ:

તે શું છે ? અર્થાત્ ગાથા-૧૪૫ માં બતાવ્યું કે શિષ્ય ગુરુને કહે કે "મને આજ્ઞા આપો હું કંઇક કહું છું" તે શિષ્યનું કથન શું છે ? એથી કહે છે-

#### भाशा :

तुब्भेहिं समइयं मे आरोवियमिच्छमो उ अणुसर्हि । वासे सेहस्स तओ सिरंमि दिंतो गुरू आह ॥१४७॥

#### અન્વચાર્થ :

तुब्भेहिं=तभारा વડે मे = भाराમાં समइयं = सामायिક आरोवियं = આરોપાયું, (હવે) अणुसिंहुं इच्छमो उ=અનુશાસ્તિને હું ઇચ્છું જ છું. तओ≔ત્યારપછી सेहस्स सिरंमि = शैक्षना शिर ઉપર वासे दिंतो=વાસને આપતા=વાસक्षेप नाખતા એવા, गुरू आह = ગુરુ કહે છે :

#### અવતરશિકા :

किमाह ? इति उच्यते -

# અવતરણિકાર્થ:

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે શૈક્ષના શિર ઉપર વાસક્ષેપ નાખતા ગુરુ કહે છે. ત્યાં પ્રશ્ન થાય કે ગુરુ શું કહે છે ? એથી કરીને કહેવાય છે -

## अथा :

णित्थारगपारगो गुरु गुणेहिं बहुाहि वंदिउं सेहो । तुब्भं पवेइअं संदिसह साहूणं पवेएमि ॥१४८॥

#### અન્વગાર્થ :

नित्थारगपारगो=નिસ્તારક અને પારગ થા, गुरु गुणेहिं बहुाहि =ગુરુગુણો વડે વધ. वंदिउं सेहो=વંદન કરીને શૈક્ષ (કહે છે.) तुब्धं पवेड्अं=तभने પ્રવેદન કરાયું, संदिसह=આજ્ઞા આપો, साहूणं पवेएमि= સાધુઓને હું પ્રવેદન કરું.

#### आशार्थ :

"તમારા વડે મને સામાચિક ઉચ્ચરાવાયું, હવે અનુશાસનને હું ઇચ્છું જ છું." ત્યારપછી શિષ્યના માથા ઉપર વાસક્ષેપ નાખતાં ગુરુ કહે છે કે "તું પ્રતિજ્ઞાનો નિસ્તારક થા, અને સામાન્ય સાધુના ગુણોનો પાર પામનાર થા, ઉત્કૃષ્ટ જ્ઞાનાદિ ગુણોથી વૃદ્ધિ પામ." હવે ઇચ્છાપૂર્વક વંદન કરીને શિષ્ય કહે છે કે "તમને મેં જણાવ્યું, મને આજ્ઞા આપો કે હું અન્ય સાધુઓને જણાવું."

#### ટીકા :

युष्पाभि: सामायिकं ममारोपितं=न्यस्तं इच्छम एवानुशास्ति-सामायिकारोपणलक्षणाम्, एवमुक्ते सति वासान् शिष्यकस्य ततः शिरसि ददद् गुरुराह् ॥ १४७॥

णित्थारेत्यादि, निस्तारगपारग इति निस्तारकः प्रतिज्ञायाः पारगः सामान्यसाधुगुणानाम्, एवंभूतः सन् गुरुगुणैः = प्रकृष्टैर्ज्ञानादिभिर्वर्द्धस्वेति वृद्धि गच्छ, तत इच्छापुरस्सरं वन्दित्वा शिष्यकः आहेति योगः, किं तदिति? तुभ्यं प्रवेदितं = ज्ञापितं, सन्दिशत यूयं साधूनां प्रवेदयामि = ज्ञापयामि एतदिति गाथाद्वयार्थः ॥१४८॥

# डीङार्थ :

''તમારા વડે મારામાં સામાયિક આરોપાયું=સ્થપાયું. હવે સામાયિકના આરોપણના લક્ષણવાળી અનુશાસ્તિને હું ઇચ્છું જ છું.'' એ પ્રમાણે કહેવાયે છતે શિષ્યકના શિર ઉપર વાસક્ષેપને આપતા એવા ગુરુ ત્યારપછી કહે છે-

''નિસ્તારક-પારગ થા = પ્રતિજ્ઞાનો નિસ્તારક થા સામાન્ય સાધુના ગુણોનો પારગ થા, આવા પ્રકારનો થયેલો છતો ગુરુગુણો વડે વધ = પ્રકૃષ્ટ એવા જ્ઞાનાદિ વડે વૃદ્ધને પામ.'' ત્યારપછી ઇચ્છાપૂર્વક વંદન કરીને શિષ્યક કહે છે. તે = શિષ્યકનું કથન, શું છે ? એ બતાવે છે- ''તમને પ્રવેદાયું = જણાવાયું. તમે આજ્ઞા આપો, આ = અનુશાસ્તિને હું ઇચ્છું છું એમ જે મેં તમને પ્રવેદન કર્યું એ, સાધુઓને હું પ્રવેદું = હું જણાવું.'' એ પ્રમાણે બે ગાથાનો અર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

વિનયપૂર્વક ઊભો થયેલ શિષ્ય ગુરુને કહે છે કે "તમે મને સામાયિક આપ્યું, હવે તે સામાયિક મારામાં પરિણમન પામે એવી અનુશાસ્તિને હું ઇચ્છું છું."

આ પ્રમાણે જયારે શિષ્ય કહે છે, ત્યારે ગુરુ તેના માથા ઉપર વાસક્ષેપ નાખીને આશીર્વાદ આપે છે કે "લીધેલી પ્રતિજ્ઞાનો તું નિસ્તાર કરનાર થા અને સામાન્ય રીતે સાધુના ગુણોનો પાર પામનાર થા. વળી આવો થઇને તું પ્રકૃષ્ટ જ્ઞાનાદિ ગુણો વડે વધ". આવા પ્રકારનું અનુશાસન આપવાથી શિષ્યમાં સામાયિકનું સમ્યગ્ આરોપણ થાય છે; કેમ કે વિનયી શિષ્ય ગુરુના અનુશાસનની ઇચ્છા રાખે છે અને ગુરુ જયારે આવાં વચનો કહે છે ત્યારે તે વિનયી શિષ્ય ઉપયોગપૂર્વક સાંભળે છે, જેથી ગુરુના વચનના બળથી શિષ્યમાં સામાયિકનું સમ્યગ્ આરોપણ થાય છે. વસ્તુતઃ સામાયિકનું આરોપણ ગુરુએ કરી દીધેલ છે છતાં આ પ્રકારની અનુશાસ્તિથી શિષ્યનો પ્રકર્ષવાળો થયેલ ઉપયોગ સામાયિકને સમ્યગ્ વહન કરનાર થાય છે.

આ રીતે ગુરુ અનુશાસન આપે, ત્યારપછી ઇચ્છાપૂર્વક ગુરુને વંદન કરીને શિષ્ય "તમે મને અનુશાસન આપ્યું, હવે હું અનુશાસન માટે અન્ય સાધુઓને નિવેદન કરું ?" એ પ્રકારની ગુરુ પાસે અનુજ્ઞા માંગે છે, જેથી શિષ્યમાં ગુણવાન ગુરુને પરતંત્ર થવાનો ગુણ પ્રગટ થાય છે. **!!૧૪૭/૧૪૮!!** 

## અવતરણિકા :

ગાથા-૧૪૩ માં બતાવેલ કે ગુરુ શિષ્યને ત્રણ વાર સામાયિકસૂત્ર ઉચ્ચરાવે છે અને શિષ્ય પણ તે જ રીતે મનમાં સામાયિકસૂત્ર બોલે છે. ત્યારપછી ગાથા-૧૪૪ માં બતાવ્યું કે ગુરુ વાસક્ષેપને મંત્રીને તે વાસક્ષેપથી ભગવાનની પૂજા કરે છે અને સાધુ આદિને પર્યાય પ્રમાણે વાસક્ષેપ આપે છે.

તેના સ્થાને અન્ય આચાર્યો એમ કહે છે કે ગાથા-૧૪૪-૧૪૫-૧૪૬ માં બતાવેલ સર્વ વિધિ કર્યા પછી જ્યારે શિષ્ય ગુરુને કહે કે "તમે મારામાં સામાયિક આરોપ્યું, હવે હું અનુશાસનને ઇચ્છું છું" ત્યારે, ગુરુ ભગવાનની વાસક્ષેપથી પૂજા કરે છે અને સાધુ આદિને વાસક્ષેપ આપે છે અને ત્યારપછી શિષ્યને આશીર્વાદ આપે છે. તે બતાવતાં પ્રસ્તુત ગાથામાં કહે છે-

#### ગાથા :

# अन्ने उ इत्थ वासे देंति जिणाईण तत्थ एस गुणो । सम्मं गुरू वि नित्थारगाइ तप्पुळ्यगं भणइ ॥ १४९॥

## અન્વચાર્થ :

इत्य = અહીં = આ અવસરમાં, अन्ने उ = વળી અન્યો जिणाईण वासे देंति =िश्निः હિને વાસ આપે છે. तत्य = ત્યાં = પ્રાગુક્ત સ્થાનમાં, (વાસ અપાયે છતે પણ) एस गुणो = આ ગુણ છે, (તે ગુણ જ બતાવે છે-) गुरू वि= ગુરુ પણ सम्मं=सम्यण् तप्पुळ्यगं=तेना पूर्वक = शिष्यना मस्तक ઉપર વાસક્ષેપ નાખવાપૂર્વक, नित्थारगाइ= निस्तारकाદिने भणइ=બોલે છે.

#### आधार्थ :

ગાથા-૧૪७ ના પૂર્વાર્ધમાં કહ્યું તે પ્રમાણે શિષ્ય કહે કે "તમે સામાચિક આરોપણ કર્યું, હવે હું અનુશાસનને ઇચ્છું છું", તે અવસરે અન્ય આચાર્યો જિનાદિને વાસક્ષેપ આપે છે. ગાથા-૧૪૪ માં બતાવ્યું તે સ્થાને જિનાદિને વાસક્ષેપ અપાયે છતે પણ આ લાભ છે કે ગુરુ પણ સમ્યગ્ શિષ્યના માથા ઉપર વાસક્ષેપ નાખવાપૂર્વક નિસ્તાસ્ક વગેરે વચનો બોલે છે.

#### ટીકા :

अन्ये तु आचार्या अत्रान्तरे वासान् ददित जिनादीनां, न चैवमपि कश्चिद् दोषः, किन्तु तत्र = प्रागुक्ते स्थाने दीयमानेऽप्येष गुणः, सम्यग् = द्रव्यपरिच्छेदपूर्वकं गुरुरिप निस्तारकादि = आशीर्वादरू पं निर्वचनवाक्यं तत्पूर्वकं = वासप्रदानपूर्वकं भणतीति गाथार्थः ॥ १४९॥

## ટીકાર્થ:

વળી અન્ય આચાર્યો આ અવસરે=શિષ્ય ગુરુ પાસે અનુશાસ્તિ માંગે એ વખતે, જિનાદિને વાસને= વાસક્ષેપને, આપે છે. અને આ રીતે પણ=ગાથા-૧૪૪ માં બતાવેલ સ્થાને જિનાદિને વાસક્ષેપ આપવામાં તો કોઇ દોષ નથી; પરંતુ શિષ્ય અનુશાસન માંગે એ વખતે આચાર્ય જિનાદિને વાસ આપે એ રીતે પણ, સ્વીકારવામાં કોઇ દોષ નથી. પરંતુ ત્યાં=પહેલાં કહેવાયેલ સ્થાનમાં=ગાથા-૧૪૪ માં બતાવેલ સ્થાનમાં, જિનાદિને વાસક્ષેપ અપાયે છતે પણ આ ગુણ છે=પ્રસ્તુત ગાથાના ઉત્તરાર્ધમાં દર્શાવે છે એ લાભ છે.

ં ગુરુ પણ સમ્યગ્ તત્પૂર્વક=દ્રવ્યપરિચ્છેદપૂર્વક વાસપ્રદાનપૂર્વક, અર્થાત્ ભગવાનની વાસક્ષેપથી પૂજા કરવારૂપ દ્રવ્યસ્તવપૂર્વક શિષ્યના મસ્તક પર વાસક્ષેપ નાખવાપૂર્વક, નિસ્તારકાદિને=આશીર્વાદરૂપ સંપૂર્ણ વાક્યને, કહે છે. એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

જયારે ગુરુને શિષ્ય કહે કે "તમે મારામાં સામાયિક આરોપ્યું, હવે હું અનુશાસનને ઇચ્છું છું", ત્યારે અન્ય આચાર્યો ભગવાનની વાસક્ષેપથી પૂજા કરીને સાધુ વગેરેને વાસક્ષેપ આપે છે.

ત્યાં પ્રશ્ન થાય કે ગાથા-૧૪૪ માં બતાવેલ સ્થાનમાં વાસક્ષેપથી ભગવાનની પૂજા કરવાને બદલે અને સાધુ આદિને વાસક્ષેપ આપવાને બદલે, શિષ્ય ગુરુ પાસે અનુશાસન માંગે તે વખતે કેમ અન્ય આચાર્યો ભગવાનની પૂજા કરે છે અને સાધુ આદિને વાસક્ષેપ આપે છે ? તેથી ગ્રંથકાર કહે છે કે આ રીતે પણ કોઇ દોષ નથી. અર્થાત્ ગુરુ સાથે શિષ્ય સામાયિકસૂત્ર ત્રણ વાર બોલે ત્યારપછી ગુરુ વાસક્ષેપ અભિમંત્રીને જિનેશ્વરના ચરણમાં વાસક્ષેપ મૂક્યા પછી સર્વ સાધુ આદિને વાસક્ષેપ આપીને પછી ગાથા-૧૪૫ થી ૧૪૭ ના પૂર્વાર્ધ સુધી બતાવેલ સર્વ વિધિ કરે, તો તો કોઇ દોષ નથી જ, પરંતુ ગાથા-૧૪૫ થી ૧૪૭ ના પૂર્વાર્ધ સુધી બતાવેલ સર્વ વિધિ કર્યા પછી જિનાદિને વાસક્ષેપ આપે તો પણ કોઇ દોષ નથી.

વળી, આ રીતે પણ કરવામાં દોષ કેમ નથી ? તે સ્પષ્ટ કરતાં કહે છે કે ગાથા-૧૪૪ માં બતાવેલ સ્થાનમાં જિનાદિને વાસક્ષેપ આપવા છતાં પણ આ જ કાર્ય છે. અર્થાત્ ગાથા-૧૪૪ માં બતાવેલ સ્થાનમાં જિનાદિને વાસક્ષેપ આપ્યો હોય કે શિષ્ય અનુશાસન માંગે ત્યારે આપ્યો હોય; છતાં શિષ્ય ગુરુને કહે કે "હું અનુશાસનને ઇચ્છું છું" ત્યારપછી જ શિષ્યના મસ્તક ઉપર વાસક્ષેપ નાખવા દ્વારા ગુરુ આશીર્વચનો કહેવાના છે, માટે જિનાદિને વાસક્ષેપ પહેલાં આપો કે પછી; પરંતુ બંનેની ઉત્તરવર્તી પ્રવૃત્તિ તો એક છે. આથી બંને પ્રકારે વાસપ્રદાન સ્વીકારવામાં કોઇ વાંધો નથી.

www.jainelibrary.org

વળી, ગ્રંથકારે કહ્યું કે પ્રાગુક્ત સ્થાનમાં વાસ અપાયે છતે પણ આ ગુણ છે. એ ગુણ જણાવવા માટે કહે છે કે ગુરુ પણ ભગવાનના ચરણોમાં વાસક્ષેપ મૂકવારૂપ દ્રવ્યપૂજાપૂર્વક શિષ્યના માથા ઉપર વાસક્ષેપ નાંખે છે અને ગાથા-૧૪૮ ના પૂર્વાર્ધમાં બતાવેલ નિસ્તારકાદિ આશીર્વાદ આપે છે. એ પ્રકારનો ગ્રંથકારનો આશય છે. **ાં૧૪૯ાં** 

## અવતરશિકા :

ગાથા-૧૪૭ માં કહ્યું કે શિષ્ય અનુશાસનને માંગે, ત્યારે ગુરુ णिત્થારगपारगો આદિ આશીર્વાદ આપે છે, ત્યારપછી ગાથા-૧૪૯ માં અન્ય આચાર્યોનો મત બતાવ્યો.

હવે ગાથા-૧૪૮ ના ઉત્તરાર્ધમાં બતાવ્યા પ્રમાણે જયારે શિષ્ય ગુરુને કહે કે "તમને મેં પ્રવેદન કર્યું, હવે સાધુઓને પ્રવેદન કરવાની મને આજ્ઞા આપો", ત્યારે ગુરુ શું કહે છે ? તે પ્રસ્તુત ગાથામાં દર્શાવે છે-

#### ગાથા :

आह य गुरू पवेअह वंदिअ सेहो तओ नमोक्कारं। अक्खिलिअं कडूंतो पयाहिणं कुणइ उवउत्तो ॥ १५०॥

### અન્વચાર્થ :

गुरू य = અને ગુરુ आह = કહે છે: वंदिअ पवेअह = વંદન કરીને પ્રવેદન કર. तओ = ત્યારપછી = વંદન કર્યા પછી, अक्खिलअं नमोक्कारं कहुंतो = અસ્ખલિત નમસ્કારને બોલતો એવો उवउत्तो सेहो = ઉપયુક્ત શૈક્ષ पयाहिणं कुणइ = પ્રદક્ષિણાને કરે છે.

# आसार्घ :

અને ગુરુ કહે છે કે "વંદન કરીને પ્રવેદન કર". વંદન કર્યા પછી અસ્પલિત નમસ્કારમંત્રને બોલતો એવો ઉપયુક્ત શિષ્ય પ્રદક્ષિણાને કરે છે.

# शुभा :

आह च गुरु:=शिष्येणानन्तरोदिते उक्ते सित भणित च गुरु:, प्रवेदय वन्दित्वा, शिष्यकस्ततः=तदनन्तरं नमस्कारमस्खलितं पठन् प्रदक्षिणां करोत्युपयुक्तः एकेनैव नमस्कारेणेति गाथार्थः ॥१५०॥

# ટીકાર્થ:

ગુરુ: च आह=शिष्येण च अनन्तरोदिते उक्ते सित गुरु भणित અને ગુરુ કહે છે = અને શિષ્ય વડે અનંતરમાં ઉદિત અર્થાત્ ગાથા-૧૪૮ ના ઉત્તરાર્ધમાં કહેવાયેલું, કહેવાયે છતે અર્થાત્ "મેં તમને પ્રવેદન કર્યું હવે બીજા સાધુઓને હું પ્રવેદન કરું એની તમે આજ્ઞા આપો" એ પ્રમાણે શિષ્ય ગુરુને કહે ત્યારે, ગુરુ કહે છે−

वंदित्वा प्रवेदय वंदीने प्रवेदन કर, ततः≔तदनन्तरं त्यारपछी अस्खलितं नमस्कारं पठन् उपयुक्तः शिष्यकः अस्पिति नवकारने जोलतो अेवो उपयुक्त शिष्य एकेनैव नमस्कारेण प्रदक्षिणां करोति એक ४ नवकार द्वारा प्रदक्षिणां करे छे. इति गाथार्थः એ प्रभाशे गाथार्थ छे. ॥१५०॥

#### અવતરણિકા :

अन्नान्तरे -

#### અવતરણિકાર્થ:

જે વખતે નૂતનદીક્ષિત સાધુ પ્રદક્ષિણા કરે છે, એ વખતે બીજા સાધુઓ, શ્રાવકાદિ શું કરે ? તે બતાવે છે-ગાશા :

# आयरियाई सब्वे सीसे सेहस्स दिंति तो वासे । दारं । एवं तु तिन्नि वारा एगो उ पुणोऽवि उस्सग्गं ॥ १५१॥

★ 'दारं' शબ्દ प्रदक्षिणां चैव त्रिकृत्वः द्वारनी सभाप्ति अर्थे छे. જे મૂળગાથાના ત્રીજા પાદ પછી પૂરું થાય છે.

## अन्वयार्थः

तो=ત્યારપછી आयरियाई सब्बे=આચાર્યાદિ સર્વ सेहस्स सीसे=શિષ્યના શિર ઉપર वासे दिति=વાસને આપે છે. एवं तु तिन्नि वारा=વળી આ પ્રમાણે ત્રણ વાર (કરે છે.) एगो उ=वળી એક (આચાર્ય) पुणोऽवि= (પ્રદક્ષિણા આપ્યા પછી) કરી પણ उस्सग्गं=કાયોત્સર્ગ (કરાવે છે.)

#### ગાશાર્થ :

ત્થારપછી આચાર્ચ વગેરે સર્વ શિષ્યના માથા ઉપર વાસક્ષેપ નાખે છે. વળી, એ પ્રમાણે ત્રણ વાર કરે છે. વળી એકમતના આચાર્ચો પ્રદક્ષિણા આપ્યા પછી કરી પણ કાચોત્સર્ગ કરાવે છે.

# शिक्षाः

आचार्यादयः सर्वे यथासन्निहिताः शिरिस शिष्यकस्य ददित ततो वासान्, विन्दित्वादित आरभ्य इच्छाकारेण सामायिकं मे आरोपयत इत्यादिस्तिस्त्रो वारा, इति व्याख्यातं चरमद्वारम् । एके त्वाचार्याः पुनरिप कायोत्सर्गं कारयन्ति आचरणया, तत्राप्यदोष एव, नवरं (१२५) द्वारगाथायामित्थं पाठान्तरं द्रष्टव्यम् 'पयाहिणं चेव उस्सग्गो' ति गाथार्थः ॥१५१॥

# नोंध :

'आरोपयत' એ પ્રેરક, આફાર્થ, બીજો પુરુષ. બ.વ. નું રૂપ છે, તે અર્થમાં सामायिकं मम आरोपयत એ પ્રકારનો પ્રયોગ ગાથા-૧૪૦ ની ટીકામાં કર્યો છે, જે પ્રસ્તુત ગાથામાં ગ્રહણ કરવાનો નથી. અને 'आरोपयत' એ પ્રેરક, હસ્તનભૂતકાળ, બીજો પુરુષ બ.વ. નું પણ રૂપ છે અને તે અર્થમાં જ પ્રસ્તુત ગાથાની ટીકામાં 'सामायिकं मे आरोपयत' એ પ્રકારનો પ્રયોગ કરેલ છે, જે કથન ગાથા - ૧૪૭ ની ટીકામાં રહેલ 'सामायिकं मम आरोपितं' વાક્યથી પ્રાપ્ત થાય છે. ફક્ત ત્યાં કર્તરિ ભૂતફૃદંતનો પ્રયોગ કરેલ છે, માટે 'आरोपयत' અને 'आरोपितं' નો અર્થ 'આરોપાયું' એમ સરખો જ થાય છે.

# ટીકાર્થ:

યથાસંનિહિત=જે પ્રમાણે નજીક હોય તે પ્રમાણે નજીક એવા, આચાર્યાદિ સર્વ ત્યારપછી શિષ્યકના શિર ઉપર વાસને=વાસક્ષેપને, આપે છે. बन्दित्वाની આદિથી આરંભીને 'इच्छाकारेण सामायिकं मे आरोपयत' ઇત્યાદિ ત્રણ વાર બોલે છે. આ રીતે ચરમદ્વાર વ્યાખ્યાન કરાયું. વળી એક મતના આચાર્યો ફરી પણ આચરણાથી કાયોત્સર્ગને કરાવે છે, તેમાં પણ અદોષ જ છે. ફક્ત તે એક મતના આચાર્યો ના મતે ૧૨૫મી દ્વારગાથામાં पचाहिणं चेव उस्सम्मो એ પ્રકારનો પાઠાંતર=અન્ય પાઠ, જાણવો. એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

શિષ્ય જ્યારે પ્રદક્ષિણા આપે છે, ત્યારે પાસે રહેલા આચાર્ય આદિ સર્વ સાધુઓ, શ્રાવકાદિ નવદીક્ષિત સાધુના મસ્તક ઉપર વાસક્ષેપ નાખે છે.

મૂળગાથાનો ત્રીજો પાદ ટીકામાં મૂકેલ નથી, પરંતુ તેનો જ અર્થ ટીકામાં નીચે પ્રમાણે કરેલ છે-

ગાથા-૧૪૬ માં બતાવ્યું તે પ્રમાણે ગુરુએ શિષ્યને કહ્યું કે "વંદન કરીને પ્રવેદન કર", ત્યારથી માંડીને ગાથા-૧૪૭ ના પૂર્વાર્ધમાં શિષ્યએ ગુરુને કહ્યું કે "તમે મારામાં સામાયિકનું આરોપણ કર્યું, હવે હું અનુશાસનને ઇચ્છું છું", ઇત્યાદિ સર્વ કથન શિષ્ય ત્રણ વખત બોલે અને ગુરુ પણ ત્રણ વખત નિસ્તારકાદિ આશીર્વચનો આપે. આ રીતે ગાથા-૧૨૫ માં બતાવેલ છ દ્વારોમાંના છેલ્લા દ્વારનું વ્યાખ્યાન થયું.

હવે આ વિધિમાં અન્ય આચાર્યો કંઇક વિશેષ કહે છે, તેને ગ્રંથકાર બતાવે છે- એક મતના આચાર્યો ફરી પણ આચરણાથી કાયોત્સર્ગ કરાવે છે, અને તેમાં પણ દોષ નથી, અર્થાત્ ગાથા-૧૫૦માં બતાવ્યું તેમ વંદન કરીને શિષ્ય ત્રણ વાર પ્રદક્ષિણા આપે, ત્યારપછી તે ક્રિયા નિમિત્તે કાઉસ્સગ્ગ કરવામાં પણ કોઇ દોષ નથી. વળી આ કાઉસ્સગ્ગ કેટલાક આચાર્યો કરાવે છે અને કેટલાક આચાર્યો નથી કરાવતા, એ પ્રકારે મતાન્તર છે. આથી મતાન્તર પ્રમાણે કાઉસ્સગ્ગ સ્વીકારવામાં આવે તો, છ દ્વારોમાંથી ચરમદ્વારમાં **પચાहિળં चેવ તિવ્યવૃત્તો** ને સ્થાને **પચાદિળં चેવ उત્सग્गો** એ પ્રકારનો પાઠાંતર જાણવો.

તાત્પર્ય એ છે કેં જે આચાર્યો કાઉસ્સગ્ગ માનતા નથી, તેમના મત પ્રમાણે ગાથા-૧૨૫ માં બતાવ્યો તેમ જ ''प्याहिणं चेव तिक्खुत्तो'' પાઠ છે; અને જે આચાર્યો કાઉસ્સગ્ગ કરવાનું કહે છે, તેમના મત પ્રમાણે ''प्याहिणं चेव उस्सग्गो'' એ પ્રકારનો પાઠ સમજવો, જેથી 'પ્રદક્ષિણા' અને 'કાઉસ્સગ્ગ' એમ બંનેનું ગ્રહણ થઇ જાય.

વળી,ટીકામાં सामायिकं मे आरोपयत પછી રહેલ 'इत्यादि' શબ્દથી ગાથા-૧૪૭ના પૂર્વાર્ધમાં રહેલ इच्छमो उ अणुसिंहुं થી માંડીને ગાથા-૧૫૧ ના પૂર્વાર્ધમાં રહેલ दिंति तो वासे સુધીનું સર્વ કથન ગ્રહશ કરવાનું છે. તેથી એ પ્રાપ્ત થાય કે ગાથા-૧૪૬ થી માંડીને ગાથા-૧૫૧ના પૂર્વાર્ધમાં બતાવેલી સર્વ વિધિ દીક્ષાગ્રહણની ક્રિયામાં શિષ્યએ ત્રણ વખત કરવાની હોય છે. ॥૧૫૧॥

# અવતરશિકા ઃ

દીક્ષા લેવાના વિષયમાં ગાથા-૧૨૫ માં બતાવેલ છ દ્વારોનું વર્જાન પૂર્વગાથામાં પૂરું થયું, હવે દીક્ષા લેતી વખતે તપ શું કરવો જોઇએ ? તેનું નિવેદન કરે છે-

#### गाथा :

आयंबिले अनियमो आइण्णं जेसिमावलीए उ । ते कारविति नियमा सेसाण वि नत्थि दोसा उ ॥१५२॥

#### अन्तज्ञार्थः

(દીક્ષાના દિવસે) आयंबिले अनियमो = આંબિલમાં અનિયમ છે. जेसिं आवलीए उ = જેઓની આવલિકાથી જ आइण्णं = આચીર્જ છે ते नियमा = તેઓ નિયમથી कार्राविति = કરાવે છે. सेसाण वि दोसा नित्य उ = शेषने पश = જેઓ નથી કરાવતા તેઓને पश, દોષ નથી જ.

#### भाशार्थ :

દીક્ષાના દિવસે આંબિલમાં અનિયમ છે. જેઓની પરંપરા વડે જ આચરાયેલ છે, તેઓ નિયમથી કરાવે છે અને જે આચાર્યો નવદીક્ષિત સાધુને આંબિલ નથી કરાવતા તેઓને પણ દોષ નથી જ

### ટીકા :

आचामाम्ले अनियम: प्रवेदने, कदाचित्क्रियते कदाचिन्नेति, एतदेवाह-आचिरतं येषामाविलकयैव आचार्याणां ते कारयन्ति नियमात्, अन्ये तु कारयन्त्यिप, शेषाणामिष ये न कारयन्ति तेषां नास्त्येव दोष:, सामान्येन आचामाम्लाकरणे वा नास्त्येव दोष इति गाथार्थ: ॥१५२॥

#### टीङार्थ :

પ્રવેદનમાં આંબિલમાં અનિયમ છે=ક્યારેક કરાય છે ક્યારેક નહીં. આને જ કહે છે = ઉપર બતાવેલ અનિયમને જ સ્પષ્ટ કરે છે- જે આચાર્યોની આવલિકાથી જ = પરંપરાથી જ, આચરાયેલ છે તેઓ નિયમથી કરાવે છે; વળી અન્યો=જેઓની પરંપરાથી આચરિત નથી તેવા આચાર્યો, કરાવે પણ છે. શેષોને પણ = જેઓ નથી કરાવતા તેઓને પણ,દોષ નથી જ અથવા સામાન્યથી આંબિલના અકરણમાં દોષ નથી જ. એ પ્રમાણે આથાર્થ છે.

# ભાવાર્થઃ

પ્રવેદનમાં અર્થાત્ દીક્ષાના દિવસમાં, આયંબિલ કરવા વિષયક અનિયમ છે, અને તે અનિયમ એ છે કે આંબિલ કયારેક કરાવાય છે, ક્યારેક નથી કરાવાતું. એ અનિયમને જ સ્પષ્ટ કરે છે કે જે આચાર્યોની પરંપરાથી આચરિત છે તેઓ નિયમથી આંબિલ કરાવે છે, વળી જેઓની પરંપરામાં નવદીક્ષિતને આંબિલ આચરિત નથી, તેઓ કરાવે પણ છે અને 'अપિ' શબ્દથી એ પ્રાપ્ત થાય કે નથી પણ કરાવતાં. આ પ્રકારનો દીક્ષાના દિવસે તપના વિષયમાં અનિયમ છે.

અહીં પ્રશ્ન થાય કે જે લોકોની પરંપરામાં આચરિત છે તેઓ આંબિલ તપ નિયમથી કરાવે છે, પરંતુ જેઓ નથી કરાવતા તેઓને દોષ નહીં થાય ? તેથી કહે છે કે જેઓ નથી કરાવતા તેઓને પણ દોષ નથી જ અથવા તો સામાન્યથી આંબિલના અકરણમાં દોષ નથી જ.

અહીં 'પ્રવેદન' શબ્દથી દીક્ષાનો દિવસ પ્રહેશ કરેલ હોવો જોઇએ, વિશેષાર્થ બહુશ્રુત જાણે; અને જે આચાર્યો નિયમથી આંબિલ કરાવે છે તેઓના મત પ્રમાણે નવદીક્ષિત સાધુ દીક્ષાના દિવસે ઉપવાસ પણ કરે, એમાં દોષ નથી. માટે ગ્રંથકારે કહ્યું છે કે સામાન્યથી દીક્ષાના દિવસે આયંબિલ નહીં કરવામાં દોષ નથી જ. !!૧૫૨!!

#### अवतरशिङा :

ગાથા-૧૫૧ માં કહ્યું કે નવદીક્ષિત સાધુ ત્રણ વાર પ્રદક્ષિણા કરે છે ત્યારે આચાર્યાદિ સર્વ તે શૈક્ષના માથા ઉપર વાસક્ષેપ નાખે છે, હવે પ્રદક્ષિણા કર્યા પછી કરવાની વિધિ બતાવે છે-

#### भाशाः

लोगुत्तमाण पच्छा निवडइ चलणेसु तह निसण्णस्स । आयरियस्स य सम्मं अण्णेसिं चेव साहूणं ॥ १५३॥

#### અન્વચાર્થ :

पच्छा लोगुत्तमाण = પછી = દીક્ષાની વિધિ પૂરી થયા પછી, (શિષ્ય) લોકોત્તમના = જિનેશ્વરના, चलणेसु . सम्मं निवडइ = ચરણોમાં સમ્યગ્ પડે છે = વંદન કરે છે, तह य = અને તેવી રીતે निसण्णस्स आयरियस्स = બેઠેલ આચાર્યને अण्णेसिं चेव साहणं = અને અન્ય સાધુઓને (ભાવપૂર્વક વંદન કરે છે.)

#### ગાથાર્થ :

દીક્ષાની વિધિ પૂરી થયા પછી નૂતન દીક્ષિત ભગવાનને ભાવપૂર્વક વંદન કરે છે, અને તેવી રીતે બેઠેલા આચાર્યને અને અન્ય સાધુઓને ભાવપૂર્વક વંદન કરે છે.

#### ટીકા :

लोकोत्तमानां पश्चाद्=उक्तोत्तरकालं, निपतित चरणयोः वन्दनं करोतीत्यर्थः, तथा निषण्णस्य= उपविष्टस्याचार्यस्य च सम्यगिति भावसारमन्येषां चैव साधूनां निपतित चरणयोरिति गाथार्थः ॥१५३॥ ठीकार्थः

પાછળથી=કહેવાયેલથી ઉત્તરકાલને વિષે = ગાથા-૧૫૧માં કહ્યું કે આચાર્યાદિ સર્વ નવદીક્ષિતના માથા ઉપર વાસક્ષેપ નાખે છે ત્યારપછી, લોકોત્તમના = લોકોત્તમ એવા ભગવાનના, ચરજ્ઞમાં પડે છે =વંદન કરે છે; અને તે રીતે નિષ્ણ્ય = પાસે બેઠેલા, આચાર્યના અને અન્ય સાધુઓના ચરજ્ઞોમાં સમ્યગ્ = ભાવસાર, પડે છે = વંદન કરે છે. એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

ત્રણ પ્રદક્ષિણા કર્યા પછી દીક્ષાની વિધિ પૂરી થાય છે. તેથી નવદીક્ષિત સાધુ પ્રથમ ભગવાનને ભાવપૂર્વક વંદન કરે છે, ત્યારબાદ ત્યાં બેઠેલ આચાર્યને અને અન્ય સાધુઓને વંદન કરે છે. વળી, વંદન અત્યંત ભાવપૂર્વક કરવાનું છે, જેથી ગ્રહણ કરેલ સંયમનો પરિણામ સ્થિર થાય. **॥૧૫૩॥** 

#### आधाः

वंदंति अज्जियाओ विहिणा सङ्घा य साविआओ य । आयरियस्स समीवंमि उवविसइ तओ असंभंतो ॥ १५४ ॥

#### अन्तज्ञार्घ ः

(ત્યારપછી) अज्जियाओ=આર્યિકાઓ=સાધ્વીઓ, सङ्घा य साविआओ य=श्राવકો અને શ્રાવિકાઓ (નવદીક્ષિતને)विहिणा=વિધિપૂર્વક वंदंति=વંદન કરે છે. तओ=ત્યારપછી असंभंतो=અસંભ્રાંત એવો નવદીક્ષિત आयरियस्स समीवंमि=આચાર્યની સમીપમાં उवविसइ=બેસે છે.

#### ગાશાर्धः

ત્યારપછી સાધ્વીઓ, શ્રાવકો અને શ્રાવિકાઓ નવદીક્ષિત સાધુને વિધિપૂર્વક વંદન કરે છે, ત્યારપછી અનન્યચિત્તવાળો શિષ્ય ગુરુની પાસે બેસે છે.

### शकाः

ततस्तं प्रव्रजितं वन्दन्ते आर्थिकाः पुरुषोत्तमो धर्म्म इति कृत्वा, कथमित्याह-विधिना-प्रवचनोक्तेन, किं ता एव? नेत्याह-श्रावकाश्च श्राविकाश्च वन्दन्ते, आचार्यसमीपे चोपविशति ततः=तदुत्तरकालं, किंविशिष्टः सन्नित्याह-असम्भ्रान्तः=अनन्यचित्त इति गाथार्थः ॥१५४॥

## टीङार्धः

ત્યારપછી 'પુરુષોત્તમ ધર્મ છે' એથી કરીને આર્યિકાઓ તે પ્રવ્રજિતને વંદે છે. કેવી રીતે ? એથી કહે છે- પ્રવચનમાં કહેવાયેલ વિધિ વડે. શું તેઓ જ ?=શું માત્ર સાધ્વીઓ જ તે પ્રવ્રજિતને વંદે છે ? ના, એથી કહે છે- શ્રાવકો અને શ્રાવિકાઓ વંદે છે અને ત્યારપછી = તેનાથી ઉત્તરકાલને વિષે = સાધ્વીઓ આદિ તે નવદીક્ષિતને વંદન કરી લે તેનાથી પછીના કાળમાં, આચાર્યની સમીપમાં તે બેસે છે. કેવો વિશિષ્ટ છતો બેસે છે ? એથી કહે છે- અસંભ્રાંત = અનન્યચિત્તવાળો, અર્થાત્ અન્ય સ્થાને ચિત્ત નથી જેનું એવો તે નવદીક્ષિત આચાર્યની નજીકમાં બેસે છે. એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

ધર્મમાં પુરુષની પ્રધાનતા હોવાથી સાધ્વીઓ શાસ્ત્રોક્ત વિધિથી તે નવદીક્ષિત સાધુને વંદન કરે છે અને શ્રાવક-શ્રાવિકાઓ પણ વંદન કરે છે. ત્યારપછી શિષ્ય એકાગ્રચિત્તે હિતશિક્ષા સાંભળવા માટે આચાર્યની નજીકમાં બેસે છે. **ા૧૫૪ાા** 

### अवतरशिङाः

ततश्च-

#### અવતરણિકાર્થ:

અને ત્યારપછી = શિષ્ય આચાર્યની પાસે બેસે ત્યારપછી, આચાર્ય શું કરે છે ? તે બતાવે છે-

#### आथा :

भवजलहिपोअभूअं आयरिओ तह कहेड़ से धम्मं । जह संसारविरत्तो अन्नोऽवि पवज्जए दिक्खं ॥ १५५॥

www.jainelibrary.org

#### अन्द्रयार्थः

आयरिओ=આચાર્ય से=તેને=શિષ્યને, भवजलिहपोअभूअं धम्मं=ભવરૂપી જલિધમાં પોતભૂત=સંસારરૂપી સમુદ્રમાં વહાણભૂત, ધર્મને तह कहेइ=તેવી રીતે કહે છે, जह=જેવી રીતે संसारिवरक्तो अन्नोऽवि=સંસારથી વિરક્ત એવો બીજો પણ दिक्खं पवज्जए=દीक्षाने स्વीકારે છે.

#### आधार्थ :

આચાર્ચ શિષ્યને ભવરૂપી સમુદ્રમાં વહાણભૂત ધર્મને તેવી રીતે કહે છે કે જેવી રીતે સંસારથી વિરક્ત થયેલો બીજો પણ કોઇ જીવ દીક્ષાને ગ્રહણ કરે.

#### ટીકા :

भवजलिधपोतभूतं=संसारसमुद्रबोहित्यकत्पमाचार्यस्तथा कथयित से=तस्य=प्रव्रजितस्य धर्मां, यथा संवेगातिशयात् संसारविरक्तः सन्नन्योऽपि तत्पर्षदन्तर्वर्त्ती सत्त्वः प्रपद्यते दीक्षां=प्रव्रज्यामिति गाथार्थः ॥ १५५॥

#### ટીકાર્થ:

આચાર્ય ભવરૂપી જલધિમાં પોતભૂત=સંસારરૂપી સમુદ્રમાં બોહિત્થકલ્પ=વહાજ્ઞ સમાન, ધર્મ તેને= પ્રદ્રજિતને, તેવી રીતે કહે છે, જેવી રીતે તે પર્ષદાની અંદર રહેલો અન્ય પજ્ઞ સત્ત્વ=જીવ, સંવેગના અતિશયથી સંસારથી વિરક્ત છતો દીક્ષાને=પ્રદ્રજ્યાને, સ્વીકારે છે. એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

શિષ્ય આચાર્ય પાસે બેસે, ત્યારપછી આચાર્ય તે નવદીક્ષિત સાધુને સંસારરૂપી સમુદ્રને તરવા માટે વહાણ સમાન ધર્મનો ઉપદેશ એવી રીતે આપે છે કે જેથી ઉપદેશ સાંભળનાર બીજો જીવ પણ અતિશય સંવેગ થવાથી સંસારથી વિરક્ત બનીને દીક્ષાનો સ્વીકાર કરે. !!૧૫૫!!

## અવતરણિકા :

कथं कथयति? इत्यत्राह-

## અવતરશિકાર્થ :

ગાથા-૧૫૫ માં કહ્યું કે નવદીક્ષિત સાધુને આ્ચાર્ય ધર્મ તેવી રીતે કહે કે જેવી રીતે અન્ય જીવ પણ દીક્ષા સ્વીકારે છે, તેથી આચાર્ય ધર્મ કઇ રીતે કહે છે ? એ પ્રકારની શંકામાં ગ્રંથકાર કહે છે-

#### ગાથા :

भूतेसु जंगमत्तं तेसु वि पंचिदिअत्तमुक्कोसं । तेस् वि अ माण्सत्तं माण्स्से आरिओ देसो ॥१५६॥

#### અન્વચાર્થ :

भूतेसु=ભૂતોમાં=પ્રાશીઓમાં, जंगमत्तं=જંગમપશું=ત્રસપશું, तेसु वि=તેઓમાં પશ=ત્રસપશામાં પશ, पंचिंदिअत्तं उक्कोसं=પંચેન્દ્રિયપશું ઉત્કૃષ્ટ છે. तेसु वि अ=અને તેઓમાં પશ=પંચેન્દ્રિયોમાં પશ, माणुसत्तं= મનુષ્યપશું, माणुस्से=મનુષ્યપશામાં आरिओ देसो=આર્ય દેશ (ઉત્કૃષ્ટ) છે.

#### ગાશાર્થ:

જીવોમાં ત્રસપણું, ત્રસપણામાં પણ પંચેન્દ્રિયપણું ઉત્કૃષ્ટ છે, અને પંચેન્દ્રિયપણામાં પણ મનુષ્યપણું, મનુષ્યપણામાં પણ આર્ચ દેશ ઉત્કૃષ્ટ છે.

# ટીકા :

भूतेषु=प्राणिषु जङ्गमत्वं=द्वीन्द्रियादित्वं, तेष्विप=जङ्गमेषु पञ्चेन्द्रियत्वमुत्कृष्टं=प्रधानं, तेष्विप=पञ्चेन्द्रियेषु मानुषत्वमुत्कृष्टिमिति वर्त्तते, मनुजत्वे आर्यो देश उत्कृष्ट इति गाथार्थ: ॥१५६॥

#### ટી<del>ક</del>ાર્થ:

ભૂતોમાં = પ્રાણીઓમાં = જીવોમાં, જંગમપણું = બેઇન્દ્રિય વગેરેપણું, તેઓમાં પણ = જંગમોમાં પણ, પંચેન્દ્રિયપણું ઉત્કૃષ્ટ છે = પ્રધાન છે. તેઓમાં પણ = પંચેન્દ્રિયોમાં પણ, મનુષ્યપણું ઉત્કૃષ્ટ છે. મનુષ્યપણામાં આર્ય દેશ ઉત્કૃષ્ટ છે. એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. II૧૫૬II

#### ગાથા :

देसे कुलं पहाणं कुले पहाणे अ जाइमुक्कोसा । तीएऽवि रू वसमिद्धी रू वे अ बलं पहाणयरं ॥ १५७॥

#### अन्वद्यार्थ :

देसे=(આર્ય) દેશમાં कुलं पहाणं=કુલ પ્રધાન છે, पहाणे कुले अ=અને પ્રધાન કુળમાં जाइमुक्कोसा=જાતિ ઉત્કૃષ્ટ છે. तीएऽवि=तेमां पण=જાતિમાં પण, रूवसिमद्धी=३५२२५६६, रूवे अ=અને ३५ હોતે છતે बलं पहाणयरं=બળ પ્રધાનતર છે.

#### जाशार्थ :

આર્યદેશમાં કુલ પ્રધાન છે અને પ્રધાન કુળમાં જાતિ ઉત્કૃષ્ટ છે. જાતિમાં પણ રૂપસમૃદ્ધિ અને રૂપ હોતે છતે બળ પ્રધાનતર છે.

#### ટીકા :

देशे आर्ये कुलं प्रधानमुग्नादि, कुले प्रधाने च जातिरु त्कृष्ठ मातृसमुत्था, तस्यामपि जातौ रूपसमृद्धिरु त्कृष्ठ सकलाङ्गनिष्पत्तिरित्यर्थः, रू पे च सति बलं प्रधानतरं सामर्थ्यमिति गाथार्थः ॥१५७॥

## ટીકાર્થ:

આર્યદેશમાં ઉગ્રાદિ કુલ પ્રધાન છે અને પ્રધાન કુલમાં માતાથી ઉત્પન્ન થયેલી જાતિ ઉત્કૃષ્ટ છે; તેમાં પજ્ઞ= જાતિમાં પજ્ઞ, સક્લ અંગની નિષ્પત્તિરૂપ=પરિપૂર્ણ અંગની પ્રાપ્તિરૂપ, રૂપસમૃદ્ધિ ઉત્કૃષ્ટ છે, અને રૂપ હોતે છતે બળ=સામર્થ્ય, પ્રધાનતર છે. એ પ્રકારે ગાથાર્થ છે. II૧૫૭II

#### भाथा :

होइ बलेऽवि अ जीअं जीएऽवि पहाणयं तु विण्णाणं । विण्णाणे सम्मत्तं सम्मत्ते सीलसंपत्ती ॥ १५८॥

### अन्पयार्थ ः

बलेऽवि अ=અને બળમાં પણ जीअं होइ=જીવિત (પ્રધાન) થાય છે, जीएऽवि तु=વળી જીવિતમાં પણ विण्णाणं पहाणयं=विश्वान પ્રધાન છે. विण्णाणे सम्मत्तं=विश्वानमां सम्यक्त्व, सम्मत्ते सीलसंपत्ती=सम्यक्त्वमां शीवनी संप्राप्ति (प्रधानतर) છે.

## ગાથાર્થ :

અને બળમાં પણ જીવિત પ્રદાન થાય છે, વળી જીવિતમાં પણ વિજ્ઞાન પ્રધાનતર છે. વિજ્ઞાનમાં સમ્યક્ત્વ અને સમ્યક્ત્વમાં ચારિત્રની સંપ્રાપ્તિ પ્રદાનતર છે.

# ટીકા :

भवति बलेऽपि च जीवितं प्रधानमिति योगः, जीवितेऽपि प्रधानतरं विज्ञानं, विज्ञाने सम्यक्त्वं, क्रिया पर्ववत्, सम्यक्त्वे शीलसम्प्राप्तिः प्रधानतरेति गाथार्थः ॥१५८॥

# ટીકાર્થ:

અને બલમાં પણ જીવિત પ્રધાન થાય છે, જીવિતમાં પણ વિજ્ઞાન પ્રધાનતર છે. વિજ્ઞાનમાં સમ્યક્ત્વ, ક્રિયા પૂર્વની જેમ અર્થાત્ 'પ્રધાનતર છે' એ પ્રકારની ક્રિયા અહીં પહેલાંની જેમ સમજવી. અને સમ્યક્ત્વમાં શીલની = ચારિત્રની, સંપ્રાપ્તિ પ્રધાનતર છે. એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. ॥૧૫૮॥

### ગાથા :

सीले खाइअभावो खाइअभावेऽवि केवलं नाणं । केवल्ले पडिपुन्ने पत्ते परमक्खरो मोक्खो ॥१५९॥

# **अन्द्रयार्थ**ः

सीले खाइअभावो=શીલમાં=ચારિત્રમાં, ક્ષાયિકભાવ (પ્રધાન) છે, खाइअभावेऽवि =ક્ષાયિકભાવમાં પણ केवलं नाणं=કેવલજ્ઞાન (પ્રધાન) છે. केवले पडिपुन्ने पत्ते=કैવલ્ય પ્રતિપૂર્ણ પ્રાપ્ત થયે છતે परमक्खरो मोक्खो=પરમાક્ષર એવો મોક્ષ થાય છે.

#### भागार्थ :

ચારિત્રમાં ક્ષાયિકભાવ પ્રધાન છે, ક્ષાયિકભાવમાં પણ કેવલજ્ઞાન પ્રધાન છે. કેવલ્ય પ્રતિપૂર્ણ પ્રાપ્ત થયે છતે શાશ્ચત એવો મોક્ષ થાય છે.

## ટીકા :

शीले क्षायिकभावः प्रधानः, क्षायिकभावे च केवलं ज्ञानं, प्रतिपक्षयोजना सर्वत्र कार्येति, कैवल्ये प्रतिपूर्णे प्राप्ते परमाक्षरो मोक्ष इति गाथार्थः ॥१५९॥

## ટીકાર્થ:

શીલમાં ક્ષાયિકભાવ પ્રધાન છે અને ક્ષાયિકભાવમાં કેવલજ્ઞાન પ્રધાન છે. પ્રતિપક્ષ યોજના સર્વ ઠેકાણે કરવી અર્થાત્ કેવલજ્ઞાન કરતાં ક્ષાયિકભાવ જઘન્ય છે, તેનાથી શીલ જઘન્યતર છે, આ રીતે જંગમત્વ સુધીના એકેક સ્થાનને પૂર્વ-પૂર્વના સ્થાન કરતાં જઘન્ય-જઘન્યતર જાજ્ઞવું. કેવલપજ્ઞું પ્રતિપૂર્ણ પ્રાપ્ત થયે છતે પરમાક્ષરરૂપ મોક્ષ≔નાશ ન પામે એવો મોક્ષ, થાય છે. એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

શીલમાં ક્ષાયિકભાવ પ્રધાન છે, ક્ષાયિકભાવમાં કેવલજ્ઞાન પ્રધાન છે. આ રીતે ગાથા-૧૫૬ થી માંડીને અત્યારસુધી કોણ કોના કરતાં પ્રધાન છે? તે બતાવ્યું. હવે તે ચૌદ સ્થાનોમાં આ રીતે પ્રતિપક્ષ યોજના પણ કરવી જોઇએ. કેવલજ્ઞાન કરતાં ક્ષાયિકભાવ હીન છે, ક્ષાયિકભાવ કરતાં શીલ હીન છે, શીલ કરતાં સમ્યક્ત્વ હીન છે, અંતે ત્રસપણા કરતાં સ્થાવરપણું હીન છે.

આ રીતે કોણ કોના કરતાં હીન છે ? અને કોણ કોના કરતાં પ્રધાન છે તેનો સ્પષ્ટ બોધ થાય છે. પરંતુ ક્ષાયિકભાવ વગરનું શીલ નકામું છે, તેવો અર્થ કરવો નહીં; કેમ કે તેવો અર્થ કરીએ તો ક્ષાયિકભાવ વગરના અપ્રમત્તમુનિનું શીલ પણ નકામું માનવું પડે. અને આ પ્રતિપક્ષ યોજના કેવલજ્ઞાન સુધી જ કરવાની છે, તેનાથી આગળના સ્થાનમાં કરવાની નથી. તેથી ટીકામાં "प्રतिपक्षयोजना सर्वत्र कार्या" એ પ્રકારનું કથન ગાથાના પૂર્વાર્ધ અને ઉત્તરાર્ધની વચમાં મૂકેલ છે.

વળી, કેવલજ્ઞાન પ્રતિપૂર્ણ પ્રાપ્ત થાય ત્યારે પરમાક્ષર મોક્ષ થાય છે. આશય એ છે કે કેવલજ્ઞાન ૧૩ મા ગુણસ્થાનક પ્રગટે છે અને શરીરધારી આત્માનું કેવલજ્ઞાન ૧૩ મા અને ૧૪ મા ગુણસ્થાનકના અંત સુધી હોય છે. તે રૂપ કેવલજ્ઞાન પ્રતિપૂર્ણ થાય ત્યારે જીવને મોક્ષ પ્રાપ્ત થાય છે, અને મોક્ષ એ જીવની પ્રકૃષ્ટ અક્ષર અવસ્થા છે; કેમ કે "ન क्षरति इति अक्षरः" એ પ્રકારની વ્યુત્પત્તિ છે, અને આત્મા સિદ્ધાવસ્થાને પામ્યા પછી ફરી ક્યારેય તે અવસ્થાથી ચ્યુત થઇને સંસારમાં આવતો નથી, તે જણાવવા માટે મોક્ષને પરમ અક્ષરરૂપ કહેલ છે.

કેવલજ્ઞાન સુધીનાં ચૌદ સ્થાનોમાં જ પ્રતિપક્ષ યોજના બતાવવા પાછળનો ગ્રંથકારનો આશય એ છે કે જયાં સુધી કેવલજ્ઞાન પ્રાપ્ત ન થાય ત્યાં સુધી હજી મોક્ષના ઉપાયોની પૂર્ણ પ્રાપ્તિ થઇ નથી. આથી ક્ષાયિક સમ્યક્ત્વ પામ્યા પછી પણ કેવલજ્ઞાન ન મળે ત્યાં સુધી મોક્ષ માટે સાધનાની અપેક્ષા રહે છે, જ્યારે કેવલજ્ઞાન પ્રાપ્ત થયા પછી કાંઇ સાધનાની અપેક્ષા રહેતી નથી; ફક્ત ઉચિત કાળે યોગનિરોધ કરીને કેવલજ્ઞાની જીવો મોક્ષને પ્રાપ્ત કરે છે. **!!૧પ૯!!** 

#### भाधा :

# पण्णरसंगो एसो समासओ मोक्खसाहणोवाओ । एत्थ बहुं पत्तं ते थेवं संपावियव्वं ति ॥ १६०॥

#### અન્વચાર્થ :

एसो पण्णरसंगो = આ = ગાથા-૧૫૬ થી ૧૫૯ માં વર્ણવ્યા એ, પંદર અંગ समासओ = સમાસથી मोक्खसाहणोवाओ = મોક્ષના સાધનનો ઉપાય છે. एत्थ = અહીં = મોક્ષ સાધવાના ઉપાયમાં, ते = તારા વડે बहुं पत्तं = બહુ પમાયું છે, थेवं संपावियव्यं = थोડું પામવા યોગ્ય છે.

★ 'ति' ङथननी सभाष्ति भाटे छे.

#### ગાથાર્થ :

ગાથા-૧૫૬ થી ૧૫૯ માં વર્ણવ્યા એ પંદર ભેદ સંક્ષેપથી મોક્ષની સાધના કરવાના ઉપાય છે. એમાં તારા વડે ઘણું પ્રાપ્ત કરાયું છે, થોડું પ્રાપ્ત કરવા ચોગ્ય છે.

# દીકા :

पञ्चदशाङ्गः=पञ्चदशभेदः एषः=अनन्तरोदितः समासतः=सङ् क्षेपेण मोक्षसाधनोपायः=सिद्धिसाधनमार्गः, अत्र=मोक्षसाधनोपाये बहु प्राप्तं त्वया शीलं यावदित्यर्थः, स्तोकं सम्प्राप्तव्यं क्षायिकभावकेवलज्ञानद्वयमिति गाथार्थः ॥१६०॥

# ટીકાર્થ:

આ પંદર અંગ=પૂર્વમાં કહેવાયેલ પંદર ભેદ, સમાસથી=સંક્ષેપથી, મોક્ષને સાધવાનો ઉપાય છે=સિદ્ધિને સાધવાનો માર્ગ છે, અહીં=મોક્ષને સાધવાના ઉપાયમાં, તારા વડે ઘષ્ટું=શીલ સુધીનું, પ્રાપ્ત કરાયું, હવે થોડું= ક્ષાયિકભાવ અને કેવલજ્ઞાન એ બે, પ્રાપ્ત કરવા યોગ્ય છે. એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

આ પંદર ભેદોની પ્રાપ્તિ કેવલજ્ઞાન સુધી જ નથી, પરંતુ પ્રતિપૂર્શ કેવલજ્ઞાન સુધી છે અને પ્રતિપૂર્શ કેવલજ્ઞાન ૧૪ મા ગુણસ્થાનકે પ્રાપ્ત થાય છે. તેથી આ પંદર સ્થાનો મોક્ષના ઉપાય છે; છતાં કોણ કોનાથી જઘન્ય છે ? એ પ્રકારની પ્રતિપક્ષ યોજના ગ્રંથકારે કેવલજ્ઞાન સુધી જ કરવાની કહી, અને "પ્રતિપૂર્શ કેવલજ્ઞાન કરતાં પરમાક્ષર મોક્ષ અધિક છે", તેમ પણ કહેલ નથી. તેનું તાત્પર્ય એ છે કે જીવે કેવલજ્ઞાન સુધી મોક્ષમાર્ગની સાધનામાં પ્રયત્ન કરવાનો છે, અને કેવલજ્ઞાન ન મળે ત્યાં સુધી ક્ષાયિકભાવનું સમ્યગ્દર્શન મળ્યું હોય તોપણ કેવલજ્ઞાન માટે સાધના કરવાની બાકી રહે છે, તેથી મોક્ષનાં કારણો પંદર હોવા છતાં પણ જીવને પુરુષાર્થ તો કેવલજ્ઞાનની પ્રાપ્તિરૂપ ચૌદ કારણો સુધી જ કરવાનો હોય છે; કેમ કે કેવલજ્ઞાન પામ્યા પછી યોગ્યકાળે કેવલીને યોગનિરોધ કરવાનો હોય છે, જે યોગનિરોધ કેવલીની ઉચિત પ્રવૃત્તિરૂપ છે. અને કેવલજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ પૂર્વે જીવને કંઇક મેળવવાનું બાકી હોય છે, તેથી તે સમયે જીવમાં સાધના કરવાનો પરિણામ વર્તતો હોય છે; જયારે કેવલજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ થયા પછી જીવને કંઇ મેળવવાનું બાકી રહેતું નથી, તેથી જીવમાં સાધના કરવાનો પરિણામ પણ વર્તતો નથી. આથી શીલની પ્રાપ્તિ કર્યા પછી જીવને ક્ષાયિકભાવ અને કેવલજ્ઞાન, એમ બે પ્રાપ્ત કરવાના બાકી રહે છે. **ા૧૬૦ા** 

#### ગાથા :

# ता तह कायव्वं ते जह तं पावेसि थेवकालेणं । सीलस्स नत्थऽसज्झं जयंमि तं पाविअं तुमए ॥१६१॥

## અન્વચાર્થ :

ता=તે કારણથી ते=તારા વડે तह कायव्वं=તેવી રીતે કરાવું જોઇએ जह=જેવી રીતે તં=તેને=બાકી રહેલા બેને, **થેवकાलેળં**=થોડા કાળ વડે पावेसि=તું પ્રાપ્ત કરે. जयंमि=જગતમાં सीलस्स=શીલને असज्झं नित्य=અસાધ્ય નથી, તં=તે=શીલ, तुमए=તારા વડે पाविअं=પ્રાપ્ત કરાયું છે.

#### ગાશાર્શ :

શીલ સુધીનું તેં પ્રાપ્ત કરી લીધું છે, તેથી તારે તેવું કરવું જોઇએ કે જેથી બાકી રહેલ બે કારણોને થોડા જ કાળમાં તું મેળવી શકે. જગતમાં શીલને કંઇ અસાધ્ય નથી અને તે શીલને તેં મેળવી લીધું છે. ટીકા :

तत्तथा कर्त्तव्यं त्वया यथा तत्=शेषं प्राप्नोषि स्तोककालेन, किमित्यत आह-शीलस्य नास्त्यसाध्यं जगति, तत्प्राप्तं त्वया=प्रव्रज्या प्रतिपन्नेति गाथार्थ: ॥१६१॥

# ટીકાર્થ:

તે કારણથી તારા વડે તેવી રીતે કરાવું જોઇએ, જેવી રીતે સ્તોક કાલ વડે તેને=શેષને=ક્ષાયિકભાવ અને કેવલજ્ઞાનને, તું પ્રાપ્ત કરે. તેવું શું કરવું જોઇએ? એથી કહે છે- જગતમાં શીલને અસાધ્ય નથી, તે=તેવું શીલ, તારા વડે પ્રાપ્ત કરાયું છે=તારા વડે પ્રવ્રજયા સ્વીકારાઇ છે. એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

હિતોપદેશ આપતાં ગુરુ શિષ્યને કહે છે કે મોક્ષપ્રાપ્તિના ૧૫ ઉપાયો બતાવ્યા તેમાંથી શીલ સુધીના ૧૨ ઉપાયો તેં પ્રાપ્ત કરી લીધા છે. હવે તારે ક્ષાયિકભાવ અને કેવલજ્ઞાન એમ બે પ્રાપ્ત કરવાના બાકી રહે છે, તે કારણથી તારે અપ્રમાદભાવથી તેવો યત્ન કરવો જોઇએ કે જેથી થોડા કાળમાં ક્ષાયિકભાવ અને કેવલજ્ઞાનરૂપ બે ઉપાયોને તું પ્રાપ્ત કરે.

અહીં પ્રશ્ન થાય કે તેવું શું કરવું જોઇએ કે જેથી થોડા કાળમાં ક્ષાયિકભાવ અને કેવલજ્ઞાન પ્રાપ્ત થાય ? તેથી ગુરુ શિષ્યને કહે છે કે જગતમાં શીલને કંઇ અસાધ્ય નથી અર્થાત્ શીલ મેળવ્યા પછી બાકીનું સર્વ સાધી શકાય છે; અને તે શીલને તેં પ્રાપ્ત કર્યું છે, તેથી તે પ્રાપ્ત થયેલા શીલમાં તારે તે પ્રકારે યત્ન કરવો જોઇએ કે જે પ્રકારે તે શીલના બળથી થોડા કાળમાં તને ક્ષાયિકભાવ અને કેવળજ્ઞાન પ્રગટે.

આ પ્રકારનો હિતોપદેશ ગુરુ નૂતન દીક્ષિત સાધુને આપે છે. ‼૧૬૧॥

## અવતરણિકા :

ગાથા-૧૫૬ થી ૧૬૧ માં નૂતન દીક્ષિતને સંયમમાં અપ્રમાદભાવ કરવાનો ગુરુએ ઉપદેશ આપ્યો, તેમાં વિશેષ યત્નનો અતિશય પેદા થાય તદર્થે હવે શીલનું માહાત્મ્ય અને તે શીલમાં અપ્રમાદભાવ કરવાનો ઉપાય બતાવે છે-

#### आथा :

लद्भूण सीलमेअं चिंतामणिकप्पपायवऽब्धहिअं। इह परलोए अ तहा सुहावहं परममुणिचरिअं ॥१६२॥ एअंमि अप्पमाओ कायव्वो सइ जिणिदपन्नते। भावेअव्वं च तहा विरसं संसारणेगुण्णं ॥१६३॥

#### **अन्दर्शार्थ**ः

इह परलोए अ तहा सुहावहं=અહીં =આ લોકમાં, અને પરલોકમાં તે પ્રકારે સુખાવહ=સુખને આપનાર, परममुणिचरिअं=પરમ મુનિઓથી આચરિત, चिंतामणिकप्पपायवऽद्ध्यहिअं=ચિંતામણિ અને કલ્પપાદપથી અભ્યધિક એવા एअं शीलं=આ શીલને=ચારિત્રને, लद्धूण=પ્રાપ્ત કરીને जिणिंदपन्नते एअंमि=िश्नेन्द्र વડે પ્રજ્ઞપ્ત એવા આમાં = શીલમાં, सइ=સદા अप्पमाओ=અપ્રમાદ कायव्वो=કરવો જોઇએ संसारणेगुण्णं च= અને સંસારના નૈર્ગુલ્યને तहा=તે પ્રકારે=શુભ અંતઃકરણવડે, विरसं भावेअव्वं=વિરસ=વિશેષ રસપૂર્વક, ભાવવું જોઇએ.

#### आशार्थ :

આ લોકમાં અને પરલોકમાં તે પ્રકારે સુખાવહ, પરમ મુનિઓથી આચરિત, ચિંતામણિરત્ન અને કલ્પવૃક્ષ કરતાં અધિક એવા આ શીલને પામીને જિનેન્દ્ર વડે પ્રરૂપાયેલા આ શીલમાં સદા અપ્રમાદ કરવો જોઇએ અને સંસારની નિર્ગુણતાને શુભ અંતઃકરણથી વિશેષ રસપૂર્વક ભાવવી જોઇએ.

# કોકા :

लब्ब्वा शीलमेतत्, किंविशिष्टिमित्याह-चिन्तामणिकल्पपादपाभ्यधिकं निर्वाणहेतुत्वेन, एतदेवाह-इह लोके परलोके च तथा सुखावहं परममुनिभिश्चरितम्=आसेवितमिति गाथार्थ: ॥१६२॥

एतस्मिन्=शीले अप्रमादो=यत्नातिशयः कर्त्तव्यः सदा=सर्वकालं जिनेन्द्रप्रज्ञसे=तीर्थकरप्रणीते, अप्रमादोपायमेवाह-भावियतव्यं च तथा=शुभान्तःकरणेन विरसं संसारनैर्गुण्यं-वैराग्यसाधनमिति गाथार्थः ॥१६३॥

#### टीकार्थ :

આ શીલને પામીને, કેવું વિશિષ્ટ શીલ છે ? એથી કહે છે- નિર્વાણનું હેતુપણું હોવાને કારણે ચિંતામણિ અને કલ્પવૃક્ષથી અભ્યધિક, આને જ કહે છે=શીલને જ સ્પષ્ટ કરે છે- આ લોકમાં અને પરલોકમાં તે પ્રકારે સુખાવહ, પરમ મુનિઓ વડે ચરિત=આસેવન કરાયેલ, એવું શીલ છે. એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

જિનેન્દ્ર વડે પ્રજ્ઞપ્ત=તીર્થંકર વડે પ્રજ્ઞીત એવા, આમાં=શીલમાં, સદા=સર્વકાળ, અપ્રમાદ=યત્નનો અતિશય, કરવો જોઇએ. અપ્રમાદના ઉપાયને જ કહે છે- અને તે પ્રકારે=શુભ અંતઃકરણ વડે, વૈરાગ્યનું સાધન એવું સંસારનું નૈગુણ્ય વિરસ=વિશેષ પ્રકારના રસપૂર્વક, ભાવવું જોઇએ. એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

શિષ્યને હિતશિક્ષા આપતાં ગુરુ કહે કે તેં જે સંયમ પ્રાપ્ત કર્યું છે, તે ચિંતામણિરત્ન અને કલ્પવૃક્ષ કરતાં પણ અધિક છે; કેમ કે ચારિત્ર દ્વારા ક્ષાયિકસમ્યક્ત્વ અને કેવલજ્ઞાન પ્રાપ્ત થાય છે, તેથી શીલરૂપ ચારિત્ર નિર્વાણનો હેતુ છે; જયારે ચિંતામણિરત્ન અને કલ્પવૃક્ષ મોક્ષનો હેતુ નથી, માટે આવા ઉત્તમ શીલને પામીને અપ્રમાદભાવથી યત્ન કરવો જોઇએ.

વળી, આ શીલ આ લોક અને પરલોકમાં તે પ્રકારના સુખને આપનારું છે, કેમ કે જેનું મન શાસ્ત્રથી ભાવિત હોય અને ચારિત્રમાં એકરતિવાળું હોય, તેને ભૌતિક કે શારીરિક સંયોગોના ઉપદ્રવો વ્યાકુળ કરી શકતા નથી. તેથી તેવા જીવોને આ લોકમાં પ્રશમરસનું ઉત્તમ કોટિનું સુખ પ્રાપ્ત થાય છે અને જન્માંતરમાં પણ સદ્દગતિની પરંપરા દ્વારા મોક્ષનું પ્રકૃષ્ટ સુખ પ્રાપ્ત થાય છે. આથી પણ શીલમાં અપ્રમાદભાવથી યત્ન કરવો જોઇએ.

વળી, આ શીલ શ્રેષ્ઠ મુનિઓએ સેવેલું છે, માટે કાયરપુરુષો તેને સેવી શકતા નથી. તેથી શીલમાં અત્યંત આદરપૂર્વક અપ્રમાદભાવથી યત્ન કરવો જોઇએ.

હવે શીલમાં અપ્રમાદભાવ કરવાનો ઉપાય બતાવવા અર્થે કહે છે કે શુભ અંતઃકરણપૂર્વક સંસારનું નૈર્ગુલ્ય વિશેષ રસપૂર્વક ભાવન કરવું જોઇએ; જેથી શીલમાં અપ્રમાદ થઇ શકે. આશય એ છે કે શાસ્ત્રની મતિથી આ સંસારનું સ્વરૂપ સારી રીતે જાણનાર મુનિએ "આ સંસારમાંથી મારે મારા આત્માને બહાર કાઢવા માટે યત્ન કરવા જેવો છે," એવા શુભ અંતઃકરણપૂર્વક સંસારની નિર્ગુણતાનું વિશેષ પ્રકારના રસપૂર્વક ભાવન કરવું જોઇએ; જેથી સંસારનાં બાહ્ય નિમિત્તો તેના ચિત્તને અડી શકે નહિ અને ભગવાને કહેલા ચારિત્રમાં તે અપ્રમાદપૂર્વક યત્ન કરી શકે, જેના દ્વારા તે અલ્પકાળમાં ક્ષાયિકભાવ અને કેવલજ્ઞાન પ્રાપ્ત કરી શકે. II૧ € ૨/૧ € 3II

# अवतश्शिङा ः

દીક્ષાગ્રહજ્ઞની વિધિ પૂર્જ કર્યા પછી નૂતન દીક્ષિતને કરવાનો ઉચિત એવો વંદન આદિનો વ્યવહાર ગાથા-૧૫૩-૧૫૪ માં બતાવ્યો અને ગાથા-૧૫૬ થી ૧૬૩ સુધી નૂતન દીક્ષિતને ગુરુ દ્વારા અપાતી હિતશિક્ષાનું સ્વરૂપ બતાવ્યું. આ રીતે દીક્ષાની વિધિનું વર્જાન સંપૂર્જ થયું.

ત્યાં કોઇને પ્રશ્ન થાય કે ખરેખર દીક્ષાને અને ચૈત્યવંદન આદિ ક્રિયાને શું સંબંધ છે ? જેથી દીક્ષાગ્રહણકાળમાં ચૈત્યવંદનાદિ ક્રિયા કરવામાં આવે છે ? આ પ્રકારે પૂર્વપક્ષનું ઉદ્ભાવન કરતાં ગ્રંથકાર કહે છે-

#### भाशः :

# आह विरइपरिणामो पळज्जा भावओ जिणाएसो। जं ता तह जइअळ्वं जह सो होइ त्ति किमणेणं? ॥ १६४ ॥

#### अन्पयार्थ :

आह=(અન્ય) કહે છે- जं=જે કારણથી विरइपरिणामो=િવરતિનો પરિણામ भावओ पव्यज्जा=ભાવથી પ્રવ્રજયા છે, जिणाएसो=(એવો) જિનાદેશ છે, ता=તે કારણથી तह=તેવી રીતે जइअव्यं = યત્ન કરવો જોઇએ, जह=જેવી રીતે सो=આ=િવરતિનો પરિણામ, होइ=થાય; त्ति=એથી किमणेणं=અન્ય વડે શું ?=ચૈત્યવંદન વગેરે ક્રિયાના સમૂહ વડે શું ?

#### आधार्थ :

પર आह થી કહે છે - જે કારણથી વિરતિનો પરિણામ ભાવથી પ્રવ્રજ્યા છે, એવો જિનાદેશ છે, તે કારણથી તેવી રીતે યત્ન કરવો જોઇએ, જેથી વિરતિનો પરિણામ પ્રગઢ થાય; આથી સૈત્યવંદન આદિ ક્રિયાઓ કરવા વડે શું?

### ટીકા :

आह परः, किमाह? विरितपरिणामः - सकलसावद्ययोगिविनवृत्तिरूपः प्रव्रज्या भावतः=परमार्थतो जिनादेशः=अर्हद्वचनमित्यं व्यवस्थितमिति, यत्=यस्मादेवं तत्=तस्मात्तथा यतितव्यं=तथा प्रयत्नः कार्यः, यथाऽसौ=विरितपरिणामो भवति, इति किमन्येन=चैत्यवन्दनादिक्रियाकलापेन? इति गाथार्थः ॥१६४॥

# ટીકાર્થ:

પર કહે છે- શું કહે છે ? તે બતાવે છે- સક્લ સાવદ્ય યોગોની વિનિવૃત્તિરૂપ વિરતિનો પરિજ્ઞામ ભાવથી≕ પરમાર્થથી, પ્રવ્રજ્યા છે, એવો જિનનો આદેશ છે≕એ પ્રકારનું અર્હદૂનું વચન વ્યવસ્થિત છે.

જે કારણથી આમ છે=વિરતિનો પરિણામ ભાવપ્રવ્રજયારૂપ છે, તે કારણથી તે રીતે પ્રયત્ન કરવો જોઇએ, જે રીતે આ=વિરતિનો પરિણામ, થાય; એથી અન્ય વડે શું ?=ચૈત્યવંદનાદિરૂપ ક્રિયાના ક્લાપ વડે શું ? એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

અહીં પૂર્વપક્ષી શંકા કરે છે કે સર્વ પાપના વ્યાપારની નિવૃત્તિરૂપ વિરતિનો પરિશામ ભાવથી પ્રવ્રજયા છે એ પ્રકારનું ભગવાનનું વચન છે, તે કારશથી વિરતિનો પરિશામ પ્રગટે તે માટે સર્વ સાવઘના વ્યાપારની નિવૃત્તિમાં યત્ન કરવો જોઇએ, પરંતુ ચૈત્યવંદન કરવું, સામાયિક ઉચ્ચરાવવું, વગેરે ક્રિયાઓ કરવા દ્વારા શું થાય ?અર્થાત્ આ સર્વ ક્રિયાઓ વિરતિના પરિશામ માટે આવશ્યક નથી. !!૧૬૪!!

# અવતરણિકા :

पर एव स्वपक्षं समर्थयन्नाह -

## अवतरशिक्षार्थः

પૂર્વગાથામાં પરપક્ષે શંકા કરી કે ચૈત્યવંદન આદિ ક્રિયાઓ કરવાનું શું પ્રયોજન ? ફક્ત વિરતિના પરિસામમાં યત્ન કરવો જોઇએ, એ રૂપ સ્વપક્ષને સમર્થન કરતાં પર જ=પૂર્વપક્ષી જ, કહે છે-

#### भाशा :

सुव्वइ अ एअवइअरविरहेणऽवि स इह भरहमाईणं । तयभावंमि अभावो जं भणिओ केवलस्स सुए ॥१६५॥

## અન્વચાર્થ :

जं अ=અને જે કારણથી सुए=શ્રુતમાં=શાસ્ત્રમાં, तयभावंमि=તેના અભાવમાં=ભાવથી વિરતિના પરિણામના અભાવમાં, केवलस्स अभावो=કેવલજ્ઞાનનો અભાવ भणिओ =કહેવાયેલો છે; (તે કારણથી) इह =અહીં=જિનશાસનમાં, एअवइअरविरहेणऽवि=આ વ્યતિકરના વિરહથી પણ=ચૈત્યવંદન આદિની ક્રિયા વગર પણ, भरहमाईणं=ભરતાદિને स=તે=વિરતિનો પરિણામ, सुळ्ड=સંભળાય છે.

### ગાશાર્થ:

અને જે કારણથી શાસ્ત્રમાં વિરતિના પરિણામના અભાવમાં કેવલજ્ઞાનનો અભાવ કહ્યો છે, તે કારણથી જિનશાસનમાં ચૈત્યવંદન વગેરે ક્રિયાઓ વગર પણ ભરતયક્રવર્તી વગેરેને વિરતિનો પરિણામ સંભળાય છે.

# ારુડિ

श्रूयते च एतद्व्यतिकरविरहेणापि=चैत्यवन्दनादिसम्बन्धमन्तरेणापि सः=विरतिपरिणामः इह=जिनशासने भरतादीनां महापुरुषाणामिति, कथमिति चेत् उच्यते, तदभावे=विरतिपरिणामाभावे भावतः, अभावः= असम्भवः यत्=यस्माद्धणितः=उक्तः केवलस्य श्रुते=प्रवचन इति गाथार्थः ॥१६५॥

# ટીકાર્થ:

અને અહીં=જિનશાસનમાં, આ વ્યતિકરના વિરહથી પણ=ચૈત્યવંદનાદિના સંબંધ વગર પણ, ભરતાદિ મહાપુરુષોને તે=વિરતિનો પરિણામ, સંભળાય છે.

'इति' કથનની સમાપ્તિમાં છે.

કેવી રીતે ? અર્થાત્ ભરતાદિ મહાપુરુષોને ચૈત્યવંદનાદિ વગર પણ ભાવથી વિરતિનો પરિણામ હતો, એમ કેવી રીતે સ્વીકારી શકાય ? એ પ્રમાણે જો પૂર્વપક્ષી પૂછે તો તેને કહેવાય છે~

જે કારણથી શ્રુતમાં = પ્રવચનમાં, તેનો અભાવ હોતે છતે = ભાવથી વિરતિના પરિજ્ઞામનો અભાવ હોતે છતે, કેવલજ્ઞાનનો અભાવ = અસંભવ, કહેવાયો છે. એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

#### ભાવાર્થ:

શાસ્ત્રમાં સંભળાય છે કે ભરતાદિએ ચૈત્યવંદન આદિ વિધિપૂર્વકની દ્રવ્યદીક્ષા ગ્રહણ કરેલ ન હતી ; છતાં ભરતાદિ મહાપુરુષોને વિરતિનો પરિણામ પ્રગટ થયેલો હતો.

વળી, પ્રવચનમાં કહેલું છે કે ભાવથી વિરતિનો પરિજ્ઞામ પ્રગટ થયા વગર કેવલજ્ઞાન થાય નહિ અને દ્રવ્યદીક્ષાની ક્રિયા વગર પણ ભરતાદિને કેવલજ્ઞાન થયું, તેથી નક્કી થાય છે કે ભરતાદિને ભાવથી વિરતિનો પરિજ્ઞામ પ્રગટ થયો હતો. માટે પૂર્વગાથામાં કહ્યું તેમ વિરતિના પરિજ્ઞામમાં જ યત્ન કરવો ઉચિત છે, પરંતુ દીક્ષાની ચૈત્યવંદનાદિ ક્રિયાઓ કરવાનું કોઇ પ્રયોજન નથી; એ પ્રકારનો પૂર્વપક્ષીનો આશય છે. !!૧૬૫!!

## અવતરણિકા :

પૂર્વપક્ષીએ પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે દીક્ષાગ્રહણની ક્રિયા કર્યા વગર પણ ભરતાદિને વિરતિનો પરિણામ થયો. હવે દીક્ષાગ્રહણની ક્રિયા કરવા છતાં વિરતિનો પરિણામ નથી પણ થતો, એમ બતાવવા દ્વારા દીક્ષા ગ્રહણ કરવામાં ચૈત્યવંદનાદિ ક્રિયાક્લાપને અનુપયોગી સ્થાપન કરતાં પૂર્વપક્ષી કહે છે -

#### भाशा :

# संपाडिएऽवि अ तहा इमंमि सो होइ नित्थ एअं पि । अंगारमद्दगाई जेण पवज्जंतऽभव्वा वि ॥१६६॥

# અન્વચાર્થ :

तहा अ इमंमि संपाडिएऽवि = અને તે પ્રકારે આ = ચૈત્યવંદનાદિ, સંપાદિત હોતે છતે પણ सो = તે = વિરતિનો પરિણામ, होइ नित्ध = થાય છે, નથી થતો, एअं पि = એ પણ છે; जेण = જે કારણથી अंगारमद्दगाई = અંગારમર્દકાદિ अभव्या वि = અભવ્યો પણ (દીક્ષાગ્રહણની ચૈત્યવંદનાદિ ક્રિયાઓ) पवज्जंते = स्વीકારે છે.

# आह्यार्थ :

અને તે પ્રકારે ચેત્યવંદન વગેરે ક્રિયાઓ સંપાદન કરાયે છતે પણ વિરતિનો પરિણામ થાય છે, નથી થતો, એ પણ છે; જે કારણથી અંગારમર્દક વગેરે અભવ્યો પણ ચેત્યવંદનાદિ ક્રિયાઓ સ્વીકારે છે.

# ાસડિ

सम्पादितेऽपि च तथा अस्मिन् = चैत्यवन्दनादौ व्यतिकरे सित सः=विरितपरिणामो भवित नास्त्येतदिप, अत्राप्यनियम एव, इत्यैतदेवाह-अङ्गारमर्दकादयो येन कारणेन प्रतिपद्यन्ते अधिकृतव्यतिकरमभव्या अपि, आसतां तावदन्य इति गाथार्थः ॥१६६॥

- ★ "'एतदिषि'' માં 'अपि' થી એ કહેવું છે કે ચૈત્થવંદનાદિ વ્યતિકર ન કરે તો તો વિરતિનો પરિણામ થાય કે ન થાય એ છે જે, પરંતુ ચૈત્થવંદનાદિ વ્યતિકર કરવા છતાં વિરતિનો પરિણામ થાય કે ન થાય એ પણ છે.
- ★ ''<mark>अत्रापि'' ਮਾਂ 'अपि'</mark>ਈ એ જણાવવું છે કે ਹੈਕਾਰਵਿਗਾਇ ਕਾਰਿਭਦ ਗ ਭੰਦਾਕ ਹੀ ਹੀ વਿਦਰਿਗੀ ਪਦਿਆਮ ਘਰਾਮਾਂ

અનિચમ છે જ, પરંતુ ચૈત્થવંદનાદિ વ્યતિકર કરાચે છતે અ**હીં પણ = વિરતિના પરિણામની પ્રાપ્તિમાં પણ,** અનિચમ જ છે.

# ટીકાર્થ:

અને તે પ્રકારે=પૂર્વમાં બતાવ્યું તે પ્રકારે, આ≕ચૈત્યવંદનાદિ વ્યતિકર, સંપાદન કરાયે છતે પણ તે≔ વિરતિનો પરિજ્ઞામ, થાય છે, નથી થતો એ પણ છે. અહીં પણ=ચૈત્યવંદનાદિ વ્યતિકર કરવા છતાં વિરતિપરિજ્ઞામની પ્રાપ્તિમાં પણ, અનિયમ જ છે. એથી આને જ = એ અનિયમને જ, કહે છે.

જે કારણથી અંગારમર્દકાદિ અભવ્યો પણ અધિકૃત વ્યતિકરને≔દીક્ષાત્રહણ વખતે કરાતા ચૈત્યવંદનાદિ ક્રિયાક્લાપને, સ્વીકારે છે. અન્યો તો≔ભવ્યાદિ જીવો તો, દૂર રહો. એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

ચૈત્યવંદનાદિ ક્રિયા કરવા છતાં વિરતિનો પરિશામ થાય જ, તેવો નિયમ નથી, એ વાત પૂર્વપક્ષી, અભવ્ય એવા અંગારમર્દકાદિના દેષ્ટાંત દ્વારા કહીને એમ કહે છે કે મોક્ષના અર્થીએ વિરતિના પરિશામમાં જ યત્ન કરવો જોઇએ, માટે દીક્ષાત્રહણની ચૈત્યવંદનાદિ વિધિ કરવાનું કોઇ પ્રયોજન નથી. Ⅱ૧૬૬Ⅱ

# અવતરણિકા :

किञ्च-तच्चैत्यवन्दनादिविधिना सामायिकारोपणं सित वा विरितपरिणामे क्रियेतासित वा, उभयथापि दोषमाह-

# अवतरशिङार्थ :

ગાથા-૧૬૪ માં પૂર્વપક્ષીએ કહેલ કે વિરતિનો પરિજ્ઞામ ભાવથી પ્રવ્રજયા છે, તેથી ચૈત્યવંદન આદિ ક્રિયાની આવશ્યકતા નથી, અને તેની જ પુષ્ટિ ગાથા-૧૬૫-૧૬૬ માં અન્વયવ્યભિચાર અને વ્યતિરેકવ્યભિચાર દ્વારા કરી.

હવે વળી વિરતિનો પરિણામ હોતે છતે કે નહીં હોતે છતે ચૈત્યવંદનાદિની વિધિપૂર્વક તે સામાયિકનું આરોપણ કરાય, તો ઉભય પ્રકારે પણ થતા દોષને પૂર્વપક્ષી સ્વપક્ષના સમર્થન માટે કહે છે-

#### ગાથા :

सइ तंमि इमं विहलं असइ मुसावाय मो गुरु स्सा वि । तम्हा न जुत्तमेअं पव्वज्जाए विहाणं तु ॥१६७॥

# **अ**न्दयार्थ**ः**

तंमि सइ=ते હોતે છતે=વિરતિનો પરિણામ હોતે છતે, इमं=આ=ચૈત્યવંદનાદિ વિધિપૂર્વક સામાયિકનું આરોપણ, विहलं=વિકલ છે, असइ=(અને વિરતિપરિણામ) નહીં હોતે છતે गुरु स्सा वि=ગુરુને પણ मुसावाय मो=મૃષાવાદ જ થાય છે. तम्हा=તે કારણથી एअं पव्वज्जाए विहाणं=આ=ચૈત્યવંદનાદિ વિધિપૂર્વક સામાયિકના આરોપણરૂપ, પ્રદ્યજયાનું વિધાન न जुत्तं=યુક્ત નથી.

🛨 'તુ' પાદપૂર્તિ અર્થક છે.

#### ગાह्यार्थ :

વિરતિનો પરિણામ હોતે છતે ચૈત્થવંદનાદિ વિધિપૂર્વક સામાચિકનું આરોપણ વિફલ છે, અને વિરતિનો પરિણામ નહીં હોતે છતે ગુરુને પણ મૃષાવાદ થાય છે. તે કારણથી ચૈત્થવંદનાદિ વિધિપૂર્વક સામાચિકના આરોપણરૂપ પ્રવ્રજ્યાનું વિદ્યાન ચોગ્ય નથી.

#### शुक्ताः

सित तिस्मन्=विरितपरिणामे इदं=चैत्यवन्दनादिविधिना सामायिकारोपणं विफलं, भावत एव तस्य विद्यमानत्वादन्ययताविव, असित=अविद्यमाने विरितपरिणामे सामायिकारोपणं कुर्वत: मृषावाद एव गुरोरिप, असदध्यारोपणाद्, अपिशब्दाच्छिष्यस्यापि, अयताविव अप्रतिपत्ते:, यस्मादेवं तस्मान्न युक्तमेतत् =चैत्य-वन्दनादिविधिना सामायिकारोपणरू पं प्रवज्याया विधानम्, एवमुभयधापि दोषदर्शनादिति गाथार्थ: ॥१६७॥

## ટીકાર્થ:

तस्मिन्=विरितपरिणामे सित इदं=चैत्यवन्दनादिविधिना सामायिकारोपणं विफलं ते=िवरितनो परिश्राम, होते छते, आ=चैत्यवंहनाहिनी विधिधी सामायिकनुं आरोपश्च, विश्व छे;

अन्ययतौ इव भावत: एव तस्य विद्यमानत्वात् કેમ કે અન્ય યતિમાં = સાધુમાં, જેમ ભાવથી વિરતિનો પરિશામ વિદ્યમાન છે, તેમ પ્રવ્રજ્યા લેનારમાં પણ ભાવથી જ તેનું = વિરતિના પરિશામનું, વિદ્યમાનપણું છે.

विरतिपरिणामे असित = अविद्यमाने सामायिकारोपणं कुर्वतः गुरोः अपि मृषावादः एव विरतिनी परिष्ठाभ नहीं होते छते दीक्षा खेनारमां सामायिङनुं आरोपष्ठ કरतां એવા गुरुने पष्ठ भृषावाद ४ थाय छे;

असदध्यारोपणात् કેમ કે અસદ્દનું=અસદ્દ એવા વિરતિના પરિણામનું, આરોપણ છે.

અપિशब्दात् शिष्यस्यापि अयतौ इव अप्रतिपत्ते:, ''गुरोरपि'' માં 'अपि' શબ્દથી શિષ્યનો સમુચ્ચય છે, તેથી શિષ્યને પણ મૃષાવાદ જ થાય છે; કેમ કે અયતિમાં≔સંસારી જીવમાં, જેમ વિરતિના પરિણામની અપ્રતિપત્તિ છે, તેમ દીક્ષા લેનારમાં પણ વિરતિના પરિણામની અપ્રતિપત્તિ છે≔અસ્વીકાર છે.

यस्मात् एवं तस्मात् एतत्=चैत्यवन्दनादिविधिना सामायिकारोपणरू पं प्रव्रज्यायाः विधानं न युक्तं જે કારણથી આમ છે=વિરતિપરિણામના સદ્ભાવમાં સામાયિકનું આરોપણ વિફલ છે અને વિસ્તિપરિણામના અભાવમાં ગુરુને પણ મૃષાવાદ થાય છે એમ છે, તે કારણથી આ=ચૈત્યવંદનાદિની વિધિથી સામાયિકના આરોપણરૂપ, પ્રવ્રજયાનું વિધાન યુક્ત નથી.

एवं ..... गाथार्थ: કેમ કે આ રીતે=ઉપરમાં વર્જ઼ન કર્યું એ રીતે, ઉભય પ્રકારે પણ દોષનું દર્શન છે અર્થાત્ બંનેય પ્રકારે વિફલતા અને મૃષાવાદરૂપ દોષ દેખાય છે. એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

પૂર્વપક્ષી કહે છે કે દીક્ષાગ્રહણ કરવા માટે તત્પર થયેલા જીવમાં વિરતિનો પરિણામ વિદ્યમાન હોય તો ચૈત્યવંદનાદિ ક્રિયાથી તેનામાં સામાયિકનું આરોપણ કરવું એ ફલ વગરનું છે; કેમ કે પ્રવ્રજિત થયેલ સાધુમાં જેમ ભાવથી ચારિત્રનો પરિણામ વિદ્યમાન હોય છે તેમ દીક્ષા લેનારમાં પણ ભાવથી ચારિત્રનો પરિણામ વિદ્યમાન છે. વળી તે દીક્ષા લેનારમાં વિરતિનો પરિણામ ન હોય છતાં ગુરુ તેનામાં સામાયિકનું આરોપણ કરે, તો તે આરોપણ અવાસ્તવિક હોવાથી ગુરુને પણ મૃષાવાદ દોષ જ લાગે છે અને શિષ્યને પણ મૃષાવાદની જ પ્રાપ્તિ થાય; કેમ કે દીક્ષા લેનારમાં વિરતિનો પરિણામ નથી છતાં "મેં વિરતિ ગ્રહણ કરી છે," તેમ તે બોલે છે, માટે શિષ્યને પણ મૃષાવાદ દોષ થાય છે.

આ રીતે વિરતિનો પરિજ્ઞામ હોય તોપણ દીક્ષા ગ્રહણ કરવા માટે ચૈત્યવંદનાદિ વિધિ કરવામાં દોષ થાય છે અને વિરતિનો પરિજ્ઞામ ન હોય તોપણ દીક્ષા ગ્રહણ કરવા માટે ચૈત્યવંદનાદિ વિધિ કરવામાં દોષ થાય છે. તેથી ચૈત્યવંદનાદિ ક્રિયાઓ કરવી ઉચિત નથી, પરંતુ વિરતિનો પરિજ્ઞામ પ્રગટાવવામાં જ યત્ન કરવો જોઇએ. એ પ્રકારનો પૂર્વપક્ષનો આશય છે. II૧૬૭II

# અવતરણિકા :

एष पूर्वपक्ष:, अत्रोत्तरमाह -

# અવતરશિકાર્થ:

આ=ગાથા-૧૬૪ થી ૧૬૭ માં બતાવ્યો એ, પૂર્વપક્ષ છે; અહીં=પૂર્વપક્ષના કથનમાં, ગ્રંથકાર ઉત્તરને કહે છે -

# અવતરશિકાનો ભાવાર્થ :

નિશ્ચયનય પરિજ્ઞામથી જ નિર્જરા અને પરિજ્ઞામથી જ બંધ માને છે, અને તે દર્ષિને સામે રાખીને ગાથા-૧૬૪ માં પૂર્વપક્ષી કહે છે કે વિરતિનો પરિજ્ઞામ એ જીવના અધ્યવસાયસ્વરૂપ છે, તેથી વિરતિના પરિજ્ઞામમાં જીવે યત્ન કરવો જોઇએ; પરંતુ વ્યવહારનયને માન્ય એવી દીક્ષાગ્રહજ્ઞ કરવા માટેની ચૈત્યવંદન આદિ ક્રિયાઓમાં યત્ન કરવો નિર્શક છે.

વળી, નિશ્ચયનય જે કારણ કાર્ય કરે તે કારણને કારણ તરીકે સ્વીકારે છે; પરંતુ જે કારણ કાર્ય ન કરતું હોય તે કારણને નિશ્ચયનય કારણરૂપે સ્વીકારતો નથી. તે દર્ષિને સામે રાખીને ગાથા-૧૬૫-૧૬૬ માં પૂર્વપક્ષીએ અન્વયથી અને વ્યતિરેકથી દર્ષાંત બતાવ્યું કે ભરતાદિએ દીક્ષાગ્રહણની ક્રિયા કરી ન હતી, છતાં પણ તેઓને વિરતિનો પરિણામ પ્રગટ થયો; અને અંગારમર્દકાદિએ દીક્ષાગ્રહણની ક્રિયા કરી હતી, છતાં પણ તેઓને વિરતિનો પરિણામ પ્રગટ થયો નહિ; તેથી બાહ્ય ક્રિયાઓમાં યત્ન કરવાથી વિરતિનો પરિણામ થતો નથી, પરંતુ અંતરંગ યત્ન કરવાથી વિરતિનો પરિણામ પ્રગટ થાય છે, જેનાથી જીવને મોક્ષની પ્રાપ્તિ થાય છે. આ પ્રકારની નિશ્ચયનયની દર્ષિથી પૂર્વપક્ષીએ પોતાના પક્ષનું સ્થાપન કર્યું. વળી, પૂર્વપક્ષીએ ગાથા -૧૬૭ માં વ્યવહારનયને માન્ય એવું ચૈત્યવંદનાદિની વિધિપૂર્વક સામાયિકનું આરોપણ કરવામાં બંનેય પ્રકારે પ્રાપ્ત થતો દોષ બતાવ્યો.

આમ, ગ્રંથકારે નિશ્વયનયના અભિમાનને ધારણ કરનાર પૂર્વપક્ષ ગાથા-૧૬૪ થી ૧૬૭ માં સ્થાપન કર્યો, હવે વ્યવહારનયને પ્રધાન કરીને તે પૂર્વપક્ષનું નિરાકરણ કરતાં ગ્રંથકાર કહે છે-

#### गाथा :

सच्चं खु जिणाएसो विरईपरिणामो उपव्यज्जा। एसो उतस्सुवाओ पायं ता कीरइ इमं तु ॥१६८॥

## अन्पयार्थ :

सच्चं खु=સત્ય જ છે, विरईपरिणामो उ प्व्वज्जा=વિરતિનો પરિણામ જ પ્રવ્રજયા છે, (એ પ્રકારનો) जिणाएसो=िकनाદेશ છે. एसो उ=વળી આ=ચૈત્યવંદનાદિ વિધિપૂર્વક સામાયિકના આરોપણનો વ્યતિકર, पायं=પ્રાયઃ तस्सुवाओ=तेनो=વિરતિના પરિણામનો, ઉપાય છે, ता=તે કારણથી इमं=આ=ચૈત્યવંદનાદિ વિધિપૂર્વક પ્રવ્રજયાનું વિધાન, कीरइ तु=કરાય જ છે.

## ગાશાર્થ:

સત્ય જ છે કે વિરતિનો પરિણામ જ પ્રવ્રજ્યા છે, એ પ્રકારનો જિનાદેશ છે. વળી ચૈત્યવંદનાદિ વિદિપૂર્વક સામાચિકના આરોપણનો વ્યતિકર પ્રાયઃ કરીને વિરતિના પરિણામનો ઉપાય છે, તે કારણથી ચૈત્યવંદનાદિ વિદિપૂર્વક પ્રવ્રજ્યાનું વિદ્યાન કરાય જ છે.

# रीका :

सत्यमेव, जिनादेशो =जिनवचनमित्यंभूतमेव, यदुत-विरितपरिणाम एव प्रव्रज्या, नात्रान्यथाभावः, तथाऽप्यधिकृतविधानमवन्थ्यमेव, इति एतदेवाह-एष पुनः चैत्यवन्दनादिविधिना सामायिकारोपणव्यितकरः तस्य=विरितपरिणामस्योपायो = हेतुः प्रायो = बाहुल्येन, तत्=तस्मात् क्रियत एवेदं = चैत्यवन्दनादि प्रव्रज्याविधानमिति गाथार्थः ॥१६८॥

# ટીકાર્થ:

સત્ય જ છે≔ગાથા-૧૬૪ માં પૂર્વપક્ષીએ જે કહ્યું તે સત્ય જ છે. સત્ય કેમ છે ? તેથી કહે છે- જિનનો આદેશ છે≔આવા પ્રકારનું જ અર્થાત્ પૂર્વપક્ષીએ કહ્યું એવા પ્રકારનું જ, જિનનું વચન છે. જે <del>ચ</del>દુત્ત થી બતાવે છે-

વિરતિનો પરિજ્ઞામ જ પ્રવ્રજયા છે. અહીં અન્યથાભાવ નથી અર્થાત્ પ્રવ્રજયામાં વિરતિના પરિજ્ઞામ વગર માત્ર સામાયિક ઉચ્ચરાવવાથી પ્રવ્રજયા થતી નથી. તોપણ અધિકૃતનું વિધાન≕ચૈત્યવંદનાદિ વિધિપૂર્વક સામાયિકનું આરોપણ, અવંધ્ય જ છે≕વિરતિના પરિજ્ઞામ પ્રત્યે અવંધ્ય જ કારણ છે, એથી કરીને આને જ કહે છે⊢

વળી આ=ચૈત્યવંદનાદિની વિધિપૂર્વક સામાયિકના આરોપજ્ઞનો વ્યતિકર, પ્રાય:=બહુલપજ્ઞાથી, તેનો= વિરતિના પરિજ્ઞામનો, ઉપાય છે=હેતુ છે, તે કારજ્ઞથી આ=ચૈત્યવંદનાદિવાળું પ્રવ્રજયાનું વિધાન, કરાય જ છે. એ પ્રમાસે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

વિરતિનો પરિણામ જ પરમાર્થથી દીક્ષા છે એ પ્રકારનું જિનવચન છે, એ પૂર્વપક્ષીનું કથન સત્ય જ છે; તોપણ દીક્ષાગ્રહણની ચૈત્યવંદનાદિ વિધિ સફળ છે; કારણ કે ચૈત્યવંદનાદિ વિધિપૂર્વક સામાયિકના આરોપણનો પ્રસંગ જીવમાં વિરતિનો પરિણામ પ્રગટ કરવાનો ઉપાય છે, માટે આ ચૈત્યવંદનાદિ વિધિપૂર્વક પ્રવ્રજ્યાનું વિધાન કરાય છે.

આશય એ છે કે પૂર્વપક્ષી નિશ્ચયનયને સામે રાખીને પરિશામમાં યત્ન કરવાનો કહે છે અને પ્રત્રજયાવિધાનને અનુપયોગી કહે છે; પરંતુ મોટાભાગના જીવોને વિરતિનો પરિશામ પ્રત્રજયા ગ્રહણની ક્રિયાથી પ્રાપ્ત થાય છે; કેમ કે સંસારથી વિરક્ત થયેલા અને સંયમને અભિમુખ થયેલા જીવની યોગ્યતાનો નિર્ણય કરીને ગુરુ તેને પ્રત્રજયા આપે છે, તેથી યોગ્ય જીવને પ્રત્રજયાગ્રહણકાળમાં ચૈત્યવંદનાદિની ક્રિયાથી ભગવાન પ્રત્યે બહુમાનભાવ વધે છે, અને તેથી જો સામાયિક ઉચ્ચરાવતી વખતે તે દીક્ષા લેનાર પ્રતિજ્ઞાના અર્થમાં અત્યંત ઉપયુક્ત હોય તો તે ઉપયોગના બળથી તેનામાં પ્રાયઃ પ્રત્રજયાનો પરિશામ પ્રગટે છે; અને કદાચ તેવો વીર્યનો પ્રકર્ષ ન થાય તોપણ, "મેં સામાયિક ઉચ્ચરાવ્યું છે તેથી મારે સામાયિકને અનુરૂપ ઉચિત ક્રિયાઓ કરવી જોઇએ", તેવું યોગ્ય જીવને પ્રણિધાન પેદા થાય છે; જેથી સંયમજીવનની ક્રિયાઓ ઉપયોગપૂર્વક થવાને કારણે કદાચ દીક્ષા ગ્રહણ કરતી વખતે ભાવથી વિરતિનો પરિણામ ન થયો હોય તોપણ પાછળથી થાય છે. આથી વ્યવહારનય ચૈત્યવંદનાદિ વિધિપૂર્વક યોગ્ય જીવને સામાયિકના આરોપણરૂપ પ્રત્રજયાનું વિધાન સ્વીકારે છે. Ⅱ૧૬૮Ⅱ

# અવતરશિકા :

उपायतामाह -

# અવતરણિકાર્થ:

પ્રવ્રજ્યાની વિધિમાં રહેલ વિરતિપરિણામની ઉપાયતાને કહે છે. અર્થાત્ દીક્ષાગ્રહણની ક્રિયા વિરતિનો પરિણામ પ્રગટ કરવાનું કારણ કઇ રીતે બને ? તે બતાવે છે-

#### भाथा :

जिणपण्णत्तं लिंगं एसो उ विही इमस्स गहणंमि । पत्तो मए ति सम्मं चितेतस्सा तओ होइ ॥१६९॥

# अन्त्रवार्थः

जिणपण्णत्तं लिंगं=ि%न વડે પ્રજ્ઞપ્ત લિંગ છે=રજોહરણ છે, इमस्स उ=અને આના=રજોહરણના, गहणंमि=ગ્રહણમાં एसो विही=આ વિધિ मए पत्तो=भारा વડે પ્રાપ્ત કરાઈ છે, त्ति=એ પ્રમાણે सम्मं चिंतेंतस्सा =सभ्यण् ચિંતવતા એવાને तओ=આ=વિરતિનો પરિણામ, होइ=થાય છે.

## ગાઘાર્ઘ :

તીર્થકરથી પ્રણીત એવું રજોહરણ છે અને એ રજોહરણના ગ્રહણમાં ચૈત્થવંદનાદિ આ વિધિ મારા વડે પ્રાપ્ત કરાઇ છે, એ પ્રમાણે સારી રીતે ચિંતવનારને દીક્ષાગ્રહણની ક્રિયાકાળમાં વિરતિનો પરિણામ થાય છે.

## शुक्ताः

जिनप्रज्ञप्तं लिङ्गं = तीर्थकरप्रणीतमेतत् साधुचिह्नं रजोहरणमिति, एष च = चैत्यवन्दनादिलक्षणो विधिरस्य = लिङ्गस्य ग्रहणे = अङ्गीकरणे प्राप्तो मयाऽत्यन्तदुराप, इति = एवं चिन्तयतः सतः शुभभावत्वादसौ = विरतिपरिणामो भवतीति गाथार्थः ॥ १६९॥

## ટીકાર્થ:

જિન વડે પ્રરૂપાયેલ લિંગ છે=તીર્થંકરથી પ્રશ્નીત એવું આ સાધુના ચિદ્ધરૂપ રજોહરજ્ઞ છે, અને આના ત્રહજ્ઞમાં=લિંગના અંગીકરજ્ઞમાં, આ=ચૈત્યવંદનાદિના લક્ષજ્ઞવાળો, અત્યંત દુરાપ=દુઃખે કરીને પ્રાપ્ત થાય એવો, વિધિ મારા વડે પમાયો છે. એ પ્રમાણે ચિંતવતા છતાને શુભભાવપજ્ઞું હોવાથી આ≕વિરતિનો પરિજ્ઞામ, થાય છે. એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. ∥૧૬૯∥

## અવતરશિકા :

कथं गम्यते? इति चेत्, उच्यते-

# અવતરણિકાર્થ:

વિરતિનો પરિણામ થયો છે કે નહીં, એ કેવી રીતે જણાય છે ? એ પ્રમાણે જો પૂર્વપક્ષી પૂછે તો તેને કહેવાય છે-અવતરણિકાનો ભાવાર્થ :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે મારા વડે અત્યંત દુરાપ એવી વિધિ પ્રાપ્ત કરાઈ છે, એમ વિચારનારને વિરતિનો પરિણામ થાય છે. ત્યાં પ્રશ્ન થાય કે આ જીવમાં વિરતિનો પરિણામ પ્રગટ્યો છે કે નહીં, એ કેવી રીતે જણાય ? તેના સમાધાન માટે ગ્રંથકાર 'उच्चते' થી કહે છે-

## ગાથા :

लिक्खज्जइ कज्जेणं जम्हा तं पाविऊण सप्पुरिसा । नो सेवंति अकज्जं दीसइ थेवं पि पाएणं ॥ १७० ॥

# अन्वयार्थः

जम्हा=જે કારણથી तं=તેને=ચૈત્યવંદનપૂર્વક સામાયિકઆરોપણની વિધિને, पाविऊण=પામીને सप्पुरिसा =સત્પુરુષો अकज्जं नो सेवंति=અકાર્ય સેવતા નથી, (તે કારણથી) कज्जेणं=કાર્ય વડે लिक्खज्जइ=(વિરિત પરિણામ) ઓળખાય છે. (પ્રવ્રજયા ગ્રહણ કરીને સત્પુરુષો અકાર્ય કેમ સેવતા નથી ? તેને જ સ્પષ્ટ કરતાં કહે છે-) **थेवं पि**=થોડું પણ (અકાર્ય) **पाएणं**=પ્રાયઃ કરીને (સત્પુરુષો સેવતા નથી એ,) **दोसइ**=દેખાય છે.

## आधार्थ :

જે કારણથી ચૈત્યવંદનાદિ વિદિપૂર્વક સામાચિક આરોપણની વિદ્યિને પ્રાપ્ત કરીને સત્પુરુષો અકાર્ય સેવતા નથી, તે કારણથી કાર્ય દ્વારા વિરતિનો પરિણામ જણાય છે.

પ્રવૃજ્યા ગૃહણ કરીને સત્પુરુષો અકાર્ય કેમ સેવતા નથી ? તેને જ સ્પષ્ટ કરતાં કહે છે કે થોડું પણ અકાર્ય પ્રાયઃ કરીને સત્પુરુષો સેવતા નથી, એ દેખાય છે.

#### ટીકા :

लक्ष्यते=गम्यते कार्येणासौ विरितपरिणामः, कथमित्याह-यस्मात् तं=चैत्यवन्दनपुरस्सरं सामायिकारोपणविधि सम्प्राप्य सत्पुरुषाः=महासत्त्वाः प्रव्नजिता वयमिति न सेवन्ते अकार्य-परलोकविरुद्धं किञ्चित्, दृश्यते एतत् = प्रत्यक्षेणैवोपलभ्यते एतत्, स्तोकमप्यकार्यं प्रायशो=बाहुल्येन न सेवन्ते, अतो विरितपरिणामसामर्थ्यमेतिदिति गाथार्थः॥ १७०॥

# ટીકાર્થ:

આ વિરતિનો પરિજ્ઞામ કાર્ય દ્વારા ઓળખાય છે=જજ્ઞાય છે. કેવી રીતે ? એથી કહે છે- જે કારણથી તેને= ચૈત્યવંદનપૂર્વક સામાયિકના આરોપણની વિધિને, પ્રાપ્ત કરીને, સત્પુરુષો=મહાસત્ત્વવાળા જીવો, 'અમે પ્રવ્રજિત છીએ', એથી પરલોકને વિરુદ્ધ એવા કાંઇપણ અકાર્યને સેવતા નથી. આવા પ્રકારના કાર્ય દ્વારા વિરતિનો પરિજ્ઞામ જ્ઞાય છે એમ અન્વય છે.

આ દેખાય છે=પ્રત્યક્ષથી જ આ પ્રાપ્ત થાય છે, થોડું પણ અકાર્ય પ્રાયઃ કરીને≔બહુલપણાથી, મહાપુરુષો સેવતા નથી, આથી વિરતિના પરિણામનું સામર્થ્ય≔કાર્ય, આ છે= મહાપુરુષો થોડું પણ અકાર્ય સેવતા નથી એ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

ચૈત્યવંદનપૂર્વક સામાયિક આરોપણની વિધિ કરતી વખતેં સાત્ત્વિક પુરુષોને પરિણામ થાય છે કે 'અમે પ્રવ્રજિત છીએ માટે અમારે પરલોકની વિરુદ્ધ એવું કંઇ કરાય નહિ,' તેથી પરલોકના હિતાર્થે તેઓ ભગવાનના વચનાનુસાર ઉચિત પ્રવૃત્તિ કરીને સંયમના યોગોમાં સુદંઢ યત્ન કરે છે, જેના કારણે તેઓની મન-વચન-કાયાની પ્રવૃત્તિ ભગવાનના વચનાનુસારે, ઉચિત રીતે થતી હોય છે. તેનાથી જણાય છે કે તેઓમાં વિરતિનો પરિણામ છે; કેમ કે વિરતિનો પરિણામ જીવના અધ્યવસાયરૂપ છે અને તે વિરતિપરિણામનું કાર્ય ભગવાનના વચનાનુસારે થતી ઉચિત પ્રવૃત્તિ છે. આથી જેઓના ત્રણેય યોગો ઉચિત ક્રિયામાં પ્રવર્તતા હોય, તેઓમાં વિરતિનો પરિણામ અવશ્ય છે, તેવું અનુમાન થાય છે.

અહીં '**પ્રાયઃ**' શબ્દથી એ જણાવવું છે કે ક્વચિત્ અનાભોગથી મહાપુરુષોની કોઇક કાર્યમાં સ્ખલના થાય, તોપણ તરત જ આલોચનાદિથી કાર્યમાં થયેલ દોષની તેઓ શુદ્ધિ કરી લે છે અને અત્યંત સાવધાનતાપૂર્વક દોષોના પરિહાર માટે યત્ન કરે છે, અને આવું જીવમાં પ્રગટેલું સામર્થ્ય અંદરમાં વિરતિનો પરિણામ હોવાને કારણે જ વર્તે છે. II૧૭૦II

# અવતરણિકા :

साम्प्रतं यसुक्तं 'श्रूयते चैतद्व्यतिकरिवरहेणापि स इह भरतादीनां' इत्येतत्परिजिहीर्षुराह-

# अवतरशिङार्थ :

"અને આ=ચૈત્યવંદનાદિ, વ્યતિકરના વિરહથી પણ અહીં=જિનશાસનમાં, ભરતાદિને તે=વિરતિનો પરિણામ, સંભળાય છે", એ પ્રમાણે જે ગાથા-૧૬૫-૧૬૬ માં કહેવાયું, એનો પરિહાર કરવાની ઇચ્છાવાળા ગ્રંથકાર હવે કહે છે

#### आथा :

# आह्च्चभावकहणं न य पायं जुज्जए इहं काउं। ववहारनिच्छ्या जं दोन्निऽवि सुत्ते समा भणिया ॥१७१॥

# અન્વદ્યાર્થ :

इहं=અહીં=આ વિચારમાં=વ્યવહારનયને આશ્રયીને જીવોના કલ્યાણાર્થે પ્રવ્રજયાના વિધાનની વિચારણા ચાલે છે એ સ્થાનમાં, आहच्चभावकहणं=આહત્યભાવનું=કયારેક થતા ભાવનું, કથન काउं=કરવા માટે पायं न जुज्जए=પ્રાય: યોગ્ય નથી; जं=જે કારણથી सुत्ते=સૂત્રમાં=શાસ્ત્રમાં, ववहारनिच्छ्या=વ્યવહાર અને નિશ્ચય, दोन्निऽवि=બંને પણ समा भणिया=સમ કહેવાયા છે.

\star 'य' પાદપૂરણ અર્થમાં છે.

# ગાથાર્થ :

વ્યવહારનયને આશ્રયીને જીવોના કલ્યાણાર્થે પ્રવ્રજ્યાવિદ્યાનની વાત ચાલે છે, એ સ્થાનમાં, ભરતાદિના દેષ્ટાંતસ્વરૂપ કયારેક થતા ભાવનું કથન કરવું પ્રાયઃ ચોગ્ય નથી; જે કારણથી શાસ્ત્રમાં વ્યવહાર અને નિશ્ચય એ બંને પણ નયો સમાન કહેવાયા છે.

# ટીકા :

कादाचित्कभावकथनं-भरतादिलक्षणं न च प्रायो युज्यते इह विचारे कर्तुं, किमित्यत आह-व्यवहारनिश्चयौ यतो नयौ द्वाविप सूत्रे समौ भणितौ=प्रतिपादितौ भगवद्भिरिति गाथार्थ: ॥१७१॥

# टीङार्थ :

આ વિચારમાં ભરતાદિના લક્ષણવાળું કાદાચિત્કભાવનું કથન કરવું પ્રાયઃ યોગ્ય નથી. કયા કારણથી ? એથી કહે છે- જે કારણથી સૂત્રમાં=આગમમાં, વ્યવહાર અને નિશ્ચય બંને પણ નયો ભગવાન વડે સમ= સરખા, કહેવાયા છે=પ્રતિપાદન કરાયા છે. એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

પ્રસ્તુત વિચારજ્ઞામાં કયારેક બનતા ભરતાદિના દેષ્ટાંતોનું કથન કરવું એ પ્રાયઃ યોગ્ય નથી; કારજ઼ કે ભગવાને સૂત્રમાં નિશ્ચય-વ્યવહાર એ બંને નયોને સમાન કહ્યા છે. આથી વ્યવહારનયની વાત ચાલતી હોય ત્યારે વચ્ચે નિશ્ચયનયની વાત લાવીને વ્યવહારનયને નિરર્થક બનાવવાનો પ્રયત્ન કરવો અનુચિત છે.

પ્રસ્તુતમાં પ્રવ્રજયાવિધાનનો અધિકાર ચાલે છે અને પ્રવ્રજયાની વિધિ વ્યવહારનયની દિષ્ટિથી યોગ્ય જીવોને કરાવાય છે; કેમ કે મોટા ભાગના યોગ્ય જીવો પ્રવ્રજયાગ્રહણની વિધિ કરવા દ્વારા વિરતિના પરિણામને પ્રાપ્ત કરે છે. ત્યાં પ્રવ્રજયાવિધાનમાં ભરતચક્રવર્તીએ દીક્ષા ગ્રહણ નહોતી કરી, છતાં પણ અરીસાભુવનમાં તેઓ કેવલજ્ઞાન પામ્યા, એ પ્રકારના ક્યારેક બનતા ભાવને ગ્રહણ કરીને બાહ્ય ક્રિયાઓ વિરતિના પરિણામનું કારણ નથી, માટે મુમુક્ષુને ચૈત્યવંદનાદિ વિધિથી દીક્ષા આપવી નિર્શ્યક છે, તેમ કહીને વ્યવહારનયનો અપલાપ કરવો ઉચિત નથી; કેમ કે શાસ્ત્રમાં વ્યવહારનય અને નિશ્ચયનય, એ બંનેને સમાન કહ્યા છે. તેથી નિશ્ચયનયના સ્થાને નિશ્ચયનયને અને વ્યવહારનયના સ્થાને વ્યવહારનયને જોડવો એ જ ઉચિત છે.

વળી, કોઇ સાધુ દીક્ષા પ્રહણ કર્યા પછી પરિણામનિરપેક્ષ થઇને માત્ર ક્રિયામાં જ રત રહેતા હોય તો તેમને નિશ્ચયનયની દર્ષ્ટિથી ઉપદેશ આપવામાં આવે કે પરિણામમાં યત્ન કરવામાં ન આવે અને માત્ર બાહ્યક્રિયામાં જ સંતોષ માનવામાં આવે તો આત્મહિત સાધી શકાય નહીં. તેથી શાસ્ત્રકારોએ કહ્યું છે કે ''પરિણામથી જ બંધ છે અને પરિણામથી જ મોક્ષ છે.''

આ રીતે જે સ્થાનમાં નિશ્ચયનયથી આત્મહિત થઇ શકતું હોય તે સ્થાનમાં નિશ્ચયનયનું અવલંબન લેવું જોઇએ, અને જે સ્થાનમાં વ્યવહારનયથી આત્મહિત થઇ શકતું હોય તે સ્થાનમાં વ્યવહારનયનું અવલંબન લેવું જોઇએ. ॥૧૭૧॥

# અવતરશિકા :

एतदेवाह-

# અવતરશિકાર્થ:

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે ભગવાન વડે વ્યવહારનય અને નિશ્ચયનય બંને સમાન કહેવાયા છે, તેથી આને જ= વ્યવહારનયના સ્થાનમાં વ્યવહારનયને બદલે નિશ્ચયનયને યોજવો ઉચિત નથી એને જ, કહે છે-

#### आथा :

जइ जिणमयं पवज्जह ता मा ववहारणिच्छए मुअह। ववहारणउच्छेए तित्थुच्छेओ जओऽवस्सं ॥१७२॥

# अन्तवार्थः

जड़= % जिणमयं=िश्वन्यतने पवज्जह=तमे स्वीक्षरो છો ता=तो ववहारिणच्छ्र्=व्यवहार अने निश्चयने मा मुअह=भूको निहः; जओ= श्वे कारणाय ववहारणायच्छे्ण्=व्यवहारनयना ઉચ્છेहमां अवस्यं=अवश्य तित्युच्छेओ=तीर्थनो उच्छेह छे.

## आशार्थ :

જો જિનમતને તમે સ્વીકારો છો, તો વ્યવહારનય અને નિશ્વયનયનો ત્યાગ કરો નહિ; જે કારણથી વ્યવહારનયના ઉચ્છેદમાં અવશ્ય તીર્થનો ઉચ્છેદ છે.

## ટીકા :

यदि जिनमतं प्रपद्यध्वं यूयं ततो मा व्यवहारनिश्चयौ मुञ्जत≔मा हासिष्ठाः, किमित्यत्र आह- व्यवहारनयोच्छेदे तीर्थोच्छेदो यतोऽवश्यम्, अतो व्यवहारतोऽपि प्रव्रजितः प्रव्रजित एवेति गाथार्थः ॥१७२॥

# ટીકાર્થ:

જો જિનમતને તમે સ્વીકારો છો , તો વ્યવહાર અને નિશ્ચયને ન મૂકો≕ન ત્યજો , કયા કારણથી ? એમાં≕ એવી શંકામાં , કહે છે− જે કારણથી વ્યવહારનયના ઉચ્છેદમાં અવશ્ય તીર્થનો ઉચ્છેદ છે , એ કારણથી વ્યવહારથી પણ પ્રવ્રજિત ≕ પ્રવ્રજયા સ્વીકારેલો જીવ , પ્રવ્રજિત જ છે≔સાધુ જ છે . એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે .

## ભાવાર્થ :

યોગ્ય જીવોને દીક્ષા આપવાનો શાસ્ત્રીય વ્યવહાર છે; કેમ કે વ્યવહારનયની માન્યતા પ્રમાણે દીક્ષા આપવાથી યોગ્ય જીવો સાધુવેશના બળથી સંયમનો પરિણામ કરી શકે છે. આ પ્રકારના વ્યવહારનયના સ્થાનમાં નિશ્ચયનયનું અવલંબન લઇને વ્યવહારનયનો અપલાપ કરવાથી વ્યવહારનયનો ઉચ્છેદ થાય છે; અને વ્યવહારનયનો ઉચ્છેદ થવાથી ભગવાનનું શાસન પ્રવર્તતું બંધ થઇ જાય છે, તેથી અવશ્ય તીર્થનો ઉચ્છેદ થાય છે. માટે જ વ્યવહારનયના સ્થાને નિશ્ચયનયનો આશ્રય કરનાર પૂર્વપક્ષીને ગ્રંથકાર કહે છે કે જો તમે ભગવાનના શાસનને માનતા હો, તો વ્યવહારનય અને નિશ્ચયનય એ બંનેને છોડશો નહીં; આથી તીર્થને ચલાવનાર એવા વ્યવહારનયનું અવલંબન લઇને સંયમમાં યત્ન કરશો અને યોગ્ય જીવોને વિધિપૂર્વક સંયમ આપવા માટે પ્રયત્ન કરશો, તો કલ્યાણ થશે. આથી વ્યવહારથી પણ પ્રવ્રજિત એવો યોગ્ય જીવ પ્રવ્રજયાવાળો જ છે, એ પ્રકારનો ભગવાનના શાસનમાં વ્યવહાર ચાલે છે.

વળી, સંયમ પ્રહેશ કર્યા પછી કેવલ કિયામાત્રમાં સંતોષ માનશો અને પરિણામથી નિરપેક્ષ પ્રવૃત્તિ કરશો, તો નિશ્ચયનયનો અપલાપ થશે. માટે વ્યવહારનયને અવલંબીને જેમ સંયમપ્રહેશ કર્યું, તેમ સંયમપ્રહેશ કર્યા પછી નિશ્ચયનયનું અવલંબન લઇને પરિણામમાં પ્રયત્ન કરશો, તો ભગવાનનું શાસન તમારા હિતનું કારેશ બનશે. II૧૭૨II

# અવતરશિકા :

एतदेव समर्थयति-

# અવતરણિકાર્થ:

આને જ સમર્થે છે, અર્થાત્ વ્યવહારનયના સ્થાને ઉચિત વ્યવહારનયથી આત્મહિત થાય છે, એ વાતનું જ સમર્થન કરે છે-

#### आथा :

# ववहारपवत्तीइ वि सुहपरिणामो तओ अ कम्मस्स । नियमेणमुवसमाई णिच्छ्यणयसम्मयं तत्तो ॥ १७३॥।

## અન્વચાર્થ :

ववहारपवत्तीइ वि = व्यवहारनी प्रवृत्ति वर्ड पश सुहपरिणामो = शुल परिशाम थाय छे, तओ अ = अने तेनाथी = शुल परिशामथी, नियमेण = नियमथी कम्मस्स= अर्मना उवसमाई = ઉपशमादि थाय छे. तत्तो =तेनाथी = अर्मना उपशमादिथी, णिच्छयणयसम्मयं = निश्चयनयने संमत (विरतिनो परिशाम) थाय छे.

#### ગાહાર્થ :

વ્યવહારનથની પ્રવૃત્તિ વડે પણ શુભ પરિણામ થાય છે અને શુભ પરિણામથી નક્કી કર્મના ઉપરામાદિ થાય છે, કર્મના ઉપરામાદિથી નિશ્ચયનયને સંમત એવો વિરતિનો પરિણામ થાય છે.

## 2<del>151</del> :

व्यवहारप्रवृत्त्याऽपि-चैत्यवन्दनादिविधिना प्रवृजितोऽहमित्यादिलक्षणया शुभपरिणामो भवति, ततश्च शुभपरिणामात् कर्म्मण:-ज्ञानावरणीयादे: नियमेनोपशमादयो भवन्ति, आदिशब्दात् क्षयक्षयोपशमादिपरिग्रहः, निश्चयनयसम्मतं तत इति ततः उपशमादेर्विरतिपरिणामो भवतीति गाथार्थः ॥१७३॥

- ★ "व्यवहारप्रवृत्त्याऽपि" मां 'अपि' થી निશ्चयनयना स्थानमां निश्चयनयनी प्रवृत्ति द्वारा पण शुल परिखाम थाय छे , तेनो समुख्यय કरवानो छे.
- 🛨 "चैत्ववंदनादिविधिना" માં आदि पदथी ગુરુવંદન, સામાચિકઆરોપણ આદિ વિધિનું ગ્રહણ છે.
- ★ ''प्रव्रजितोऽहमित्यदिलक्षणया'' मां 'इत्यदि' पहथी भारे भगवानन। वयनानुसारे झानाभ्यासाहि सर्व ઉचित क्रियाओ करवानी छे, से स्वरूप उचित सेवी व्यवहारनी भवृतिनो संग्रह करवानो छे.
- 🖈 ''ज्ञानाबरणीयादि'' માં आदि શબ્દથી દર્શનમોહનીય અને ચારિત્રમોહનીયકર્મનું ગ્રહણ છે.
- ★ "उपशमादि" मां आदि શબ્દથી क्षय, क्षयोपशमादिनो परिग्रह છે અने "क्षयक्षयोपशमादि" मां आदि पદથી અનુબંધશક્તિના અભાવનો પરિગ્રહ છે.

# ટીકાર્થ:

"ચૈત્યવંદનાદિની વિધિપૂર્વક હું પ્રવ્રજાયેલો છું" ઇત્યાદિના લક્ષણવાળી વ્યવહારની પ્રવૃત્તિ વડે પણ શુભ પરિણામ થાય છે, અને તેનાથી=શુભ પરિણામથી, જ્ઞાનાવરણીયાદિ કર્મના નિયમથી=નક્કી, ઉપશમાદિ થાય છે. આદિ શબ્દથી ક્ષય, ક્ષયોપશમાદિનો પરિગ્રહ છે. તેનાથી=તે ઉપશમાદિથી, નિશ્ચયનયને સંમત એવો વિરતિનો પરિણામ થાય છે. એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

www.jainelibrary.org

## ભાવાર્થ :

વ્યવહારનયના સ્થાને વ્યવહારનયનું અવલંબન લઇને ચૈત્યવંદનાદિની વિધિપૂર્વક પ્રવ્રજયા પ્રહે કરતાં યોગ્ય જીવને ચૈત્યવંદનાદિની ક્રિયાકાળમાં ક્રિયાના બળથી શુભભાવો પ્રગટે છે અને શુભભાવપૂર્વક જયારે પ્રવ્રજયાગ્રહણની વિધિ પૂરી થાય છે ત્યારે તે યોગ્ય જીવને શુભ અધ્યવસાય થાય કે "મેં શાસ્ત્રોક્ત વિધિથી પ્રવ્રજયા ગ્રહે કરી છે, માટે હવે શાસ્ત્રોક્ત મર્યાદાથી મારે સંયમપાલનમાં ઉચિત યત્ન કરવો જોઇએ, જેથી હું સંસારસાગરથી તરી શકું".

આ પ્રકારનો શુભ પરિણામ થવાથી નિયમથી તે જીવના જ્ઞાનાવરણીયાદિ કર્મોના ઉપશમાદિ થાય છે, અર્થાત્ પ્રવ્રજયા પ્રહણ કરવાથી તેવા પ્રકારના શુભ પરિણામ દ્વારા યોગ્ય જીવોની જ્ઞાનાભ્યાસમાં અને ચારિત્રાચારના પાલનમાં ઉચિત પ્રવૃત્તિ થવાથી જ્ઞાનાવરણીય અને ચારિત્રમોહનીય કર્મનો ઉપશમ, ક્ષય કે ક્ષયોપશમ થાય છે. અને જ્ઞાનાવરણીયાદિ કર્મના ઉપશમાદિ થવાથી જીવને વિરતિનો પરિણામ થાય છે, અને તે વિરતિનો પરિણામ નિશ્ચયનયને પ્રવ્રજયાવિધાનરૂપે સંમત છે.

તેથી એ ફલિત થયું કે નિશ્ચયનયને સંમત એવી વિરતિના પરિજ્ઞામરૂપ ભાવપ્રવ્રજયાપ્રાપ્તિનું કારણ, વ્યવહારનયની ચૈત્યવંદનાદિવિધિપૂર્વક સામાયિકના આરોપણરૂપ પ્રવ્રજયાનું વિધાન કરવા સ્વરૂપ ઉચિત પ્રવૃત્તિ છે. માટે નિશ્ચયનયની દેષ્ટિવાળા જીવે વિરતિના પરિજ્ઞામ અર્થે પણ વિરતિના પરિજ્ઞામની પ્રાપ્તિના ઉપાયભૂત એવી વ્યવહારનયની પ્રવૃત્તિમાં યત્ન કરવો જોઇએ. II૧૭૩II

# અવતરણિકા :

यच्चोक्तं 'सति तस्मिन्निदं विफलं' इत्यादि, तन्निराकरणार्थमाह-

# અવતરશિકાર્થ :

ગાથા-૧૬૪ ના પૂર્વપક્ષીના કથનનો ઉત્તર ગ્રંથકારે ગાથા-૧૬૮ થી ૧૭૦ માં આપ્યો, અને ગાથા-૧૬૫-૧૬૬ ના પૂર્વપક્ષીના કથનનો ઉત્તર ગ્રંથકારે ગાથા-૧૭૧ થી ૧૭૩ માં આપ્યો.

"અને તે=વિરતિનો પરિજ્ઞામ, હોતે છતે આ=ચૈત્યવંદનાદિ વિધિપૂર્વક સામાયિકનું આરોપજ્ઞ, વિફલ છે", ઇત્યાદિ જે પૂર્વપક્ષી વડે ગાથા-૧૬૭ માં કહેવાયેલું, તેના નિરાકરજ્ઞના અર્થે ગ્રંથકાર ગાથા-૧૭૪-૧૭૫ માં કહે છે-

#### आधाः

होंतेऽवि तम्मि विहलं न खलु इमं होइ एत्थऽणुट्ठाणं । सेसाणुट्ठाणं पि व आणाआराहणाए उ ॥१७४॥

# अन्दयार्थ :

एत्य=અહીં=દીક્ષાના પ્રક્રમમાં, तिम्म होंतेऽविः=ते=વિરતિનો પરિશામ, હોતે છતે પણ आणाआराहणाए उ=આજ્ઞાની આરાધના હોવાને કારણે જ सेसाणुट्टाणं पि वःःशेष અનુષ્ઠાનની જેમ इमं अणुट्टाणं=આ અનુષ્ઠાન विहलं=વિકલ न खलु होइ= नथी જ થતું.

🛨 'खलુ' અને 'ઢ' અવ્યય एवકાર અર્થમાં છે .

#### आधार्ध :

દીક્ષાના પ્રક્રમમાં વિરતિનો પરિણામ હોતે છતે પણ આજ્ઞાની આરાધના હોવાને કારણે જ શેષ અનુષ્ઠાનની જેમ આ અનુષ્ઠાન વિરૂળ નથી જ થતું.

# टीकाः

भवत्यिप तस्मिन्=विरतिपरिणामे विफलं न खित्विति नैव इदं=चैत्यवन्दनादि भवति अत्र=प्रक्रमेऽनुष्ठानं, किन्तु सफलमेव शेषानुष्ठानमिव==उपिधप्रत्युपेक्षणादिवत्, कुत इत्याह- आज्ञाऽऽराधनात एव=तीर्थकरो-पदेशानुपालनादेव, भगवदुपदेशश्चायमिति गाथार्थ: ॥ १७४ ॥

★ "हॉतेऽवि" मां 'अपि' शण्हथी से इहेवुं हे हे विश्वतिनो परिशाम नहीं होते छते तो विश्वतिनो परिशाम प्रभाट इश्वा माटे शैत्यवंहनाहि सनुष्ठान सङ्ग्र थाय हे प्र, परंतु विश्वतिनो परिशाम होते छते प्रष्ट शैत्यवंहनाहि सनुष्ठान सङ्ग्र प्रथाय हो.

# डीङार्थ :

અત્ર=प्रक्रमे तस्मिन्=विरितपरिणामे भवत्यिष इदं=चैत्यवन्दनादि अनुष्ठनं विफलं न खलु इति नैव भवित, किन्तु शेषानुष्ठनं इव=उपधिप्रत्युपेक्षणादिवत् सफलमेव અહીં≔પ્રક્રમમાં=દીક્ષાત્રહણની વિધિના પ્રસ્તાવમાં, તે=વિરિતનો પરિણામ, હોતે છતે પણ આ≕ચૈત્યવંદનાદિ, અનુષ્ઠાન વિફલ નથી જથતું, પરંતુ શેષ અનુષ્ઠાનની જેમ≕ઉપધિની પ્રત્યુપેક્ષણા વગેરેની જેમ, સફળ જથાય છે.

कुत:? इत्याह - ચૈત્યવંદનાદિ અનુષ્ઠાન કયા કારણથી વિફલ નથી થતું ? એથી કહે છે-

आज्ञाऽऽराधनात एव=तीर्थक्रोपदेशानुपालनात् एव કેમ કે આજ્ઞાની આરાધના જ છે=તીર્થંકરના ઉપદેશનું અનુપાલન જ છે.

अयं च भगवदुपदेशः અને આ≕વિરતિનો પરિજ્ઞામ હોતે છતે પણ વિધિપૂર્વક દીક્ષા પ્રહેશ કરવી જોઇએ એ, ભગવાનનો ઉપદેશ છે.

કતિ <mark>ગાથાર્થ: એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે</mark>.

# ભાવાર્થ :

ગાથા-૧૬૭ માં પૂર્વપક્ષીએ કહેલ કે દીક્ષાગ્રહણ કરતાં પહેલાં જેને ભાવથી વિરતિનો પરિણામ પ્રગટ થયેલો હોય, તેને ચૈત્યવંદન આદિ વિધિપૂર્વક સામાયિકના આરોપણની ક્રિયા વિફલ છે. તેનું નિરાકરણ કરતાં ગ્રંથકાર કહે છે કે જેમ કોઇ સાધુને ભાવથી સંયમ પ્રગટી ગયું હોય તોપણ તેની ઉપધિનું પડિલેહણાદિ ક્રિયાઓ વિફળ નથી, તેમ દીક્ષા ગ્રહણ કરતાં પહેલાં વિરતિનો પરિણામ ભાવથી થઇ ચૂકેલો હોય, તોપણ ચૈત્યવંદન આદિની વિધિપૂર્વક સામાયિકના આરોપણની ક્રિયા વિફળ નથી જ.

અહીં પ્રશ્ન થાય કે વિરતિના પરિણામનું કાર્ય ઉપધિનું પડિલેહણાદિ ક્રિયાઓ છે, તેથી ભાવથી સંયમવાળા સાધુની પ્રત્યુપેક્ષણાદિની ક્રિયાઓ વિકળ નથી થતી; પરંતુ ભાવથી સંયમ પ્રગટી ગયું હોય તેવા જીવને ચૈત્યવંદનાદિ અનુષ્ઠાનપૂર્વક સામાયિકના આરોપજ્ઞનું શું પ્રયોજન ? અને કોઇ પ્રયોજન ન હોય તો ચૈત્યવંદનાદિ અનુષ્ઠાન વિરતિનો પરિજ્ઞામ હોતે છતે વિફળ સ્વીકારવું પડે. તેથી ગ્રંથકાર કહે છે-

તીર્થંકરના ઉપદેશનું પાલન હોવાને કારણે ચૈત્યવંદનાદિ અનુષ્ઠાનપૂર્વક સામાયિકના આરોપણની ક્રિયા વિફળ થતી નથી, અને તે વાતને સ્પષ્ટ કરવા કહે છે કે ભગવાનનો ઉપદેશ એ છે કે ભાવથી વિરતિનો પરિણામ થયો હોય, તોપણ વિષિપૂર્વક સંયમ ગ્રહણ કરવું જોઇએ, જેથી પ્રગટ થયેલો સંયમનો પરિણામ સ્થિરતાને પામે, અને વિષિપૂર્વક સંયમ ગ્રહણ કર્યા પછી ઉપષિનું પડિલેહણાદિ ક્રિયાઓ ઉચિત રીતે કરવી જોઇએ, જેથી પ્રગટેલ વિરતિનો પરિણામ વિનાશ ન પામે. તેથી જેમ ઉપષિનું પડિલેહણાદિ ક્રિયાઓ સફળ છે, તેમ ચૈત્યવંદનાદિ વિષિપૂર્વક સામાયિકના આરોપણની ક્રિયા પણ સફળ છે. 11૧૭૫ા!

## અવતરશિકા :

द्वितीयं पक्षमधिकृत्याह -

# અવતરણિકાર્થ:

ગાથા-૧૬૭ ના પ્રથમ પાદમાં કહેલ કે દીક્ષા લેનારમાં વિરતિનો પરિજ્ઞામ હોય તો ચૈત્યવંદનાદિ વિધિપૂર્વક સામાયિકનું આરોપણ વિકલ છે, એ રૂપ પ્રથમ પક્ષને આશ્રયીને પૂર્વગાથામાં ગ્રંથકારે નિરાકરણ કર્યું.

હવે ગાથા-૧૬૭ના બીજા પાદમાં કહેલ કે દીક્ષા લેનારમાં વિરતિનો પરિણામ ન હોય તો દીક્ષા આપનાર ગુરુને પણ અને દીક્ષા લેનાર શિષ્યને પણ મૃષાવાદની પ્રાપ્તિ થાય છે, એ રૂપ દ્વિતીય પક્ષને આશ્રયીને નિરાકરણ કરતાં ગ્રંથકાર કહે છે-

#### आथा :

# असइ मुसावाओऽवि अ ईसि पि न जायए तहा गुरुणो । विहिकारगस्स आणाआराहणभावओ चेव ॥१७५॥

#### अन्दयार्थः

तहा अ=અને તે પ્રકારે आणाआराहणभावओ चेव=આજ્ઞાના આરાધનનો ભાવ હોવાને કારણે જ विहिकारगस्स गुरुणो=વિધિકારક ગુરુને असइ=(દીક્ષા લેનારમાં વિરિતિનો પરિણામ) નહીં હોતે છતે इंसिं पि =ઇષદ્ પણ मुसावाओऽवि=મૃષાવાદ પણ न जायए=થતો નથી.

★ 'ਚੇਰ' एवं 5।੨ ਅਈਮਾਂ છੇ.

# ગાશાર્થ :

અને તે પ્રકારે આજ્ઞાના આરાધનનો ભાવ હોવાને કારણે જ વિધિ કરાવનારા ગુરુને, દીક્ષા લેનારમાં વિરતિનો પરિણામ ન હોય તોપણ થોડો પણ મૃષાવાદ પણ થતો નથી.

### शुक्ताः

असित विरितपरिणामे मृषावादोऽपि च ईषदिप = मनागिप न जायते गुरो:-उक्तलक्षणस्य, किविशिष्टस्येत्यत्राह-

विधिकारकस्य = सूत्राज्ञासम्पादकस्येति, कुत ? इत्याह-आज्ञाराधनभावत एव = भगवदाज्ञासम्पादनादेवेति गार्थार्थः ii १७५॥

- 🛨 "**મુમાવાઓડવિ"** માં વિધિકારક ગુરુને થોડા પણ આજ્ઞાભંગાદિ દોષો તો થતા નથી, પરંતુ થોડો **મૃષાવાદ પણ** થતો નથી, તેમ '**अપિ'** થી સમુચ્ચય કરવાનો છે.
- ★'ईसिंपि''માં ઘણો મૃષાવાદ તો થતો નથી, પરંતુ થોડો પણ મૃષાવાદ થતો નથી. તેમ'अपि'થી સમુચ્ચય કરવાનો છે. **ટીકાર્થ**:

અને વિરતિનો પરિજ્ઞામ નહીં હોતે છતે કહેવાયેલ લક્ષણવાળા ગુરુને ઇષદ્ પણ = મનાક્ પણ, મૃષાવાદ પણ થતો નથી; કેવા વિશિષ્ટ ગુરુને ? એ પ્રકારની શંકામાં કહે છે- વિધિના કારક = સૂત્રની આજ્ઞાનું સંપાદન કરનાર, એવા ગુરુને મૃષાવાદ પણ થતો નથી. કયા કારણથી ? એથી કહે છે- આજ્ઞાના આરાધનનો ભાવ હોવાથી જ = ભગવાનની આજ્ઞાનું સંપાદન હોવાથી જ, થોડો પણ મૃષાવાદ થતો નથી એમ અન્વ્ય છે. એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# भावार्थ :

દીક્ષા લેવા માટે તત્પર થયેલા મુમુક્ષુની યોગ્યતા જોઇને ગુરુ તેને વિધિપૂર્વક દીક્ષા આપતા હોય અને દીક્ષા પ્રહણ કરનાર મુમુક્ષુને દીક્ષાપ્રહણકાળમાં વિરતિનો પરિણામ વર્તતો ન હોય તોપણ, ભગવાનની આજ્ઞાની આરાધનાનો ભાવ હોવાથી શાસ્ત્રની આજ્ઞાનું સંપાદન કરનાર ગુરુને થોડો પણ મૃષાવાદ થતો નથી. અર્થાત્ ભગવાનની આજ્ઞા છે કે "યોગ્ય જીવને વિધિપૂર્વક દીક્ષા આપવી, પરંતુ શિષ્યના લોભથી કે પર્ષદા આદિની વૃદ્ધિ માટે દીક્ષા ન આપવી", અને તે પ્રકારના પરિણામપૂર્વક ગુરુ યોગ્ય જીવને દીક્ષા આપતા હોય તો, ગુરુ દારા ભગવાનની તે પ્રકારની આજ્ઞાની આરાધના થાય છે. તેથી આજ્ઞાના આરાધક એવા ગુરુને થોડો પણ મૃષાવાદનો દોષ લાગતો નથી.

વળી, ગાથા-૧૬૭ માં પૂર્વપક્ષીએ કહેલ કે શિષ્યને પણ મૃષાવાદની પ્રાપ્તિ થશે. તે કથનનું પ્રસ્તુત ગાથામાં ગ્રંથકારે નિરાકરણ કરેલ નથી, પરંતુ અર્થથી તેનું પણ નિરાકરણ નીચે પ્રમાણે સમજવાનું છે-

ભગવાનની આજ્ઞા છે કે "પોતાને સંસાર પ્રત્યે વૈરાગ્ય થયેલો હોય અને પોતે સંયમ પાળી શકે તેવી પોતાની યોગ્યતા જજ્ઞાતી હોય, તેવા મુમુક્ષુએ યોગ્ય ગુરુ પાસે દીક્ષા પ્રહણ કરવી જોઇએ," અને તે પ્રકારે દીક્ષા પ્રહણ કરનાર મુમુક્ષુ ભગવાનની આજ્ઞાની આરાધના કરે છે. તેથી દીક્ષાપ્રહણકાળમાં તે યોગ્ય જીવના ઉપયોગનો પ્રકર્ષ થાય તો તેને ભાવથી વિરતિનો પરિણામ પ્રગટ થાય છે.

આમ છતાં, પ્રબળ ચારિત્રમોહનીયકર્મનો ઉદય હોય, અથવા તો દીક્ષા ગ્રહણકાળમાં તેવો ઉપયોગનો પ્રકર્ષન થયો હોય, અથવા તો તેવો સૂક્ષ્મબોધ ન હોય, તેના કારણે તે મુમુક્ષુમાં વિરતિનો પરિણામ પ્રગટ ન થાય, તોપણ વિરતિ ગ્રહણ કર્યા પછી તે યોગ્ય જીવ અપ્રમાદભાવથી સંયમમાં યત્ન કરે તો તેને પાછળથી પણ વિરતિનો પરિણામ પ્રગટ થઇ શકે છે. માટે આવા આરાધક શિષ્યને દીક્ષાગ્રહણકાળમાં વિરતિનો પરિણામ પ્રગટ ન થયો હોય, તો પણ, ભગવાનની આજ્ઞાનું પાલન કરનાર હોવાથી તેને થોડો પણ મૃષાવાદનો દોષ લાગતો નથી.

# અવતરશિકા :

विधिप्रवाजने गुणानाह-

# અવતરશિકાર્થ :

પૂર્વગાથામાં ગ્રંથકારે સ્થાપન કર્યું કે દીક્ષા લેનારમાં ભાવથી વિરતિનો પરિણામ ન હોય તોપણ સૂત્રની આજ્ઞાનું સંપાદન કરનાર ગુરુને ઇષદ્ પણ મૃષાવાદ પણ થતો નથી. હવે વિધિપૂર્વક પ્રવાજનમાં≕શિષ્યને દીક્ષા આપવામાં, ગુરુને પ્રાપ્ત થતા ગુણોને કહે છે-

#### आथा :

# होंति गुणा निअमेणं आसंसाईहिं विप्पमुक्कस्स । परिणामविसुद्धीओ अजुत्तकारिंमि वि तयंमि ॥१७६॥

# અન્વચાર્થ:

अजुत्तकारिम वि तयंमि = अयुक्तकारी पश ते छोते छते = शिष्य छोते छते, परिणामविसुद्धीओ = परिशामनी विशुद्धि छोवाथी आसंसाईहिं विष्णमुक्कस्स=आशंसाहिथी विप्रमुक्तने निअमेणं = नियमथी गुणा=गुशो होंति = थाय छे.

# ગાથાર્થ :

અયુક્તકારી પણ શિષ્ય હોતે છતે પરિણામની વિશુદ્ધિ હોવાથી આશંસાદિથી રહિત એવા ગુરુને નિયમથી કર્મસચાદિરૂપ ગુણો થાય છે.

# ટીકા :

भवन्ति गुणा नियमेन कर्म्मक्षयादयो विधिप्रवाजने सित आशंसादिभिर्विप्रमुक्तस्य गुरो:, आदिशब्दात् सम्पूर्णपर्षदादिपरिग्रह:, कुतो भवन्ति? परिणामविशुद्धेः = सांसारिकदु:खेभ्यो मुच्यतामयमित्यध्यवसायाद्, अयुक्तकारिण्यपि कुतश्चित्कर्म्मोदयात् तस्मिन् = शिष्य इति गाथार्थः ॥ १७६ ॥

★ "अजुत्तकारिंगि वि"मां 'अपि'थी से इहेतुं छे हे योज्य इरनार शिष्य होय तो तो गुराने निर्पराइप साल थाय छे ज,परंतु हर्मना होषथी अयोज्य **इरनार पण** शिष्य होय, तोपण हीक्षा आपनार गुराने सेहांते हर्मक्षयाहिश्य साल थाय छे.

# ટીકાર્થ:

કોઇક કર્મના ઉદયથી અયુક્તને કરનાર પજ્ઞ તે હોતે છતે = શિષ્ય હોતે છતે, આશંસાદિ વડે મુકાયેલા એવા ગુરુને વિધિપ્રવાજન હોતે છતે = વિધિપૂર્વક પ્રવ્રજયાનું દાન કરાયે છતે, નિયમથી કર્મક્ષયાદિ ગુલો થાય છે. કયા કારણથી ગુરુને ગુલો થાય છે ? તેમાં હેતુ આપે છે- પરિણામની વિશુદ્ધિ છે= આ શિષ્ય સાંસારિક દુઃખોથી મુકાઓ, એ પ્રકારનો ગુરુનો અધ્યવસાય છે. ''आशंसादिभिः'' માં आदि શબ્દથી સંપૂર્ણ પર્ષદા વગેરેનો પરિગ્રહ છે, અને ''सम्पूर्णपर्षदादि''માં आदि પદથી વૈયાવચ્ચાદિની ઇચ્છાનો સંગ્રહ કરવાનો છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

સંસારથી વિરક્ત એવા ગુરુ, "મને શિષ્યની પ્રાપ્તિ થાઓ" એવી આશંસા વગરના હોય છે "મારી વિશાળ પર્ષદા થાય" તેવી અભિલાષા વગરના હોય છે, અને "દીક્ષા લઇને આ શિષ્ય મારી વૈયાવચ્ચાદિ કરે" તેવી પણ ઇચ્છા વગરના હોય છે; ફક્ત યોગ્યતાવાળા જીવને સંસારનાં દુઃખોમાંથી મુક્ત કરવાના આશયથી આવા ગુરુ દીક્ષા આપે છે.

આ રીતે યોગ્ય જીવને દીક્ષા આપ્યા પછી કોઇક કર્મના નિમિત્તથી તે યોગ્ય પણ શિષ્ય અનુચિત કરનાર બની શકે છે, અથવા ગુરુ છદ્મસ્થ હોવાને કારણે અયોગ્ય પણ શિષ્યમાં યોગ્યતાનો ભ્રમ ગુરુને થઇ શકે છે; તોપણ શુભ અધ્યવસાય હોવાને કારણે વિધિપૂર્વક દીક્ષા આપનાર ગુરુને નિયમથી કર્મક્ષયાદિરૂપ લાભ થાય છે. !!૧૭૬!!

#### आथा :

# तम्हा उ जुत्तमेअं पव्वज्जाए विहाणकरणं तु । गुणभावओ अकरणे तित्थुच्छेआइआ दोसा ॥१७७॥

# अन्तवार्धः

तम्हा उ = ते કારણથી જ एअं पव्यज्जाए विहाणकरणं = આ પ્રવ્રજયાના વિધાનનું કરણ जुत्तं तु = યુક્ત જ છે; गुणभावओ = કેમ કે (ગુરુને કર્મક્ષયાદિ) ગુણનો ભાવ છે. अकरणे = (પ્રવ્રજયાના વિધાનના) અકરણમાં तित्थुच्छेआइआ दोसा = તીર્થનો ઉચ્છેદાદિ દોષો થાય છે.

★ 'ਤ' ਅનੇ 'ਜੂ' एव≲ਾਣ ਅਈਸਾਂ છે.

# आथार्थ :

તે કારણથી જ આ પ્રવ્રજ્યાની વિધિનું કરણ ચુક્ત જ છે; કેમ કે ગુરુને કર્મક્ષચાદિ લાભ થાય છે. પ્રવ્રજ્યાની વિધિના અકરણમાં તીર્થનો ઉચ્છેદ વગેરે દોષો થોય છે.

# ટીકા :

यस्मादेवं तस्मात्तु युक्तमेतद् = अनन्तरोदितं प्रव्रज्याया विधानकरणं तु चैत्यवन्दनादि, कुत इत्याह-गुणभावतः = उक्तन्यायात् कर्म्मक्षयादिगुणभावाद्, अकरणे प्रस्तुतविधानस्य तीर्थोच्छेदादयो दोषाः = तीर्थोच्छेदः सत्त्वेषु न चानुकम्पेति गाथार्थः ॥ १७७ ॥

\* "कम्मंक्षयादि" मां आदि शબ्दथी मोहनीयङर्मनो क्षयोपशम अने मोक्षने अनुङूल अंदी पुरुषप्रङृतिनी प्राप्तिनुं अहरा ङ्यानुं छे अने 'कर्म' शબ्दथी पापप्रङृतिन् अहरा छे.

#### ટીકાર્થ:

જે કારણથી આમ છે = મોટાભાગના જીવોને ચૈત્યવંદનાદિ વિધિપૂર્વક પ્રવ્રજયા ગ્રહણ કરવાથી વિરતિનો પરિણામ થાય છે અને શુદ્ધ પરિણામ હોવાને કારણે ગુરુને ગુણો થાય છે, તે કારણથી જ, આ = પૂર્વમાં કહેવાયેલ પ્રવ્રજ્યાના ચૈત્યવંદનાદિ વિધાનનું કરણ યુક્ત જ છે. કયા કારણથી યુક્ત છે? એથી હેતુને કહે છે-

ગુણનો ભાવ છે = પૂર્વગાથામાં કહેવાયેલ ન્યાયથી કર્મક્ષયાદિરૂપ ગુણનો સદ્ભાવ છે. પ્રસ્તુત વિધાનના અકરણમાં = પ્રવ્રજ્યાની ચૈત્યવંદનાદિ વિધિપૂર્વક પ્રવ્રજ્યાગ્રહણ નહીં કરવામાં, તીર્થોચ્છેદાદિ દોષો થાય છે અર્થાત તીર્થનો ઉચ્છેદ થાય છે અને સત્ત્વોમાં = જીવોમાં, અનુકંપા થતી નથી, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

ગાથા-૧૬૪ માં પૂર્વપક્ષીએ સ્થાપન કરેલ કે ભાવથી પ્રવ્રજયા વિરતિના પરિજ્ઞામરૂપ છે, આથી વિરતિના પરિજ્ઞામમાં યત્ન કરવો જોઇએ, પરંતુ ચૈત્યવંદનાદિ ક્રિયાકલાપ વડે શું ? તેનું નિરાકરજ્ઞ કરતાં ગ્રંથકારે ગાથા-૧૬૮ માં કહ્યું કે ચૈત્યવંદનાદિ વિધિપૂર્વક સામાયિકના આરોપજ્ઞનો વ્યતિકર પ્રાયઃ કરીને વિરતિના પરિજ્ઞામનો ઉપાય હોવાથી આ વિધિથી પ્રાયઃ વિરતિનો પરિજ્ઞામ પ્રગટ થાય છે અને પ્રગટ થયેલો વિરતિનો પરિજ્ઞામ સ્થિર થાય છે, અને ગાથા-૧૭૬ માં કહ્યું તેમ શિષ્યને દુઃખોથી મુક્ત કરાવવાના આશયવાળા ગુરુને પજ્ઞ કર્મક્ષયાદિ લાભ થાય છે. આ સર્વ કથનનું નિગમન કરતાં ગ્રંથકાર કહે છે-

પ્રવ્રજયાની ચૈત્યવંદનાદિ વિધિ કરવી યોગ્ય જ છે; કેમ કે આ વિધિ કરવાથી દીક્ષા આપનારને કર્મક્ષયાદિ લાભ થાય છે; પરંતુ જો આ વિધિ કરવામાં ન આવે તો આચરણાત્મક ચારિત્ર ગ્રહણ કરવાનું રહે નહિ અને માત્ર ગૃહવાસમાં રહીને વિરતિના પરિણામમાં યત્ન કરવાનો રહે, જેના કારણે સાધુ-સાધ્વી-શ્રાવક-શ્રાવિકારૂપ ચતુર્વિધ સંઘસ્વરૂપ જિનશાસન નહીં ચાલવાથી તીર્થનો ઉચ્છેદ થાય, અને પ્રવ્રજયા ગ્રહણ કરીને સાધુવેશના આલંબનથી કેટલાક જીવોને વિરતિનો પરિણામ થતો હતો તે પણ નહીં થઇ શકવાથી તેવા જીવો પર અનુકંપાનો અભાવ પ્રાપ્ત થાય. આથી પણ ગુરુએ યોગ્ય શિષ્યને પ્રવ્રજયા આપવી જોઇએ.॥ ૧૭૭॥

## અવતરશિકા :

एतदेव भावयति-

### અવતરશિકાર્થ:

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે યોગ્ય શિષ્યને ચૈત્યવંદનાદિ વિધિપૂર્વક દીક્ષા આપવામાં ન આવે તો તીર્થોચ્છેદાદિ દોષો પ્રાપ્ત થાય. એનું જ ભાવન કરે છે-

#### भाधाः

छउमत्थो परिणामं सम्मं नो मुणइ ता ण देइ तओ। न य अइसओ अ तीए विणा कहं धम्मचरणं तु?॥ १७८॥

#### અન્વચાર્થ:

**छउमत्थो**=છ૧સ્થ परिणामं=(શિષ્યના) પરિણામને सम्मं नो मुणइ=સમ્યગ જાણતા નથી, ता=તે કારણથી

तओ=આ=છદ્મસ્થ ગુરુ, ण देइ=(દીક્ષા) આપે નહિ. (પરંતુ અતિશયજ્ઞાની આપશે, તેમ કહેનાર પૂર્વપક્ષીને પ્રંથકાર કહે છે-) तीए य विणा=અને તેના વિના=ભાવથી દીક્ષા વગર જ, अइसओ अ न=(અવધિજ્ઞાનાદિ) અતિશય પણ થતો નથી. (આથી) कहं धम्मचरणं ?=કેવી રીતે ધર્મનું ચરણ થાય=ચારિત્રધર્મનું આચરણ થાય?

- ★ 'अ' अपि અર્થમાં છે.
- ★ 'तु' પાદપૂર્તિ અર્થક છે.

### आधार्धः

'છદ્મસ્થ ગુરુ શિષ્ય સંબંધી પરિભામને સમ્યગ્ જાણતા નથી, તે કારણથી છદ્મસ્થ ગુરુ દીક્ષા આપે નહિ; પરંતુ અતિશયજ્ઞાની દીક્ષા આપશે', આ પ્રકારે કહેતા પૂર્વપક્ષીને ગ્રંથકાર કહે છે કે ભાવથી દીક્ષા વગર જ અવધિજ્ઞાનાદિ અતિશય પણ થતા નથી, આથી ચારિત્રધર્મનું આયરણ કેવી રીતે થાય ? અર્થાત્ ન જ થાય, માટે તીર્થનો નાશ થશે.

# કીકા :

छद्मस्थसत्त्वः परिणामं विनेयसम्बन्धिनं न सम्यग्मनुते=न जानाति, ततो न ददात्यसौ दीक्षां परिणामादर्शनेन, ततोऽतिशयी दास्यतीति चेत् अत्राह- न चातिशयोऽपि अवध्यादिः तया = भावतो दीक्षया विनैव, अतः कथं धर्म्मचरणमिति सामान्येनैव धर्म्मचरणाभाव इति गाथार्थः ॥१७८॥

# ટીકાર્થ:

વિનેય સંબંધી પરિજ્ઞામને = શિષ્યના પરિજ્ઞામને, છદ્મસ્થ સત્ત્વ=છદ્મસ્થ ગુરુ, સમ્યગ્ જાણતા નથી. તે કારણથી = પરિજ્ઞામના અદર્શનથી, આ=છદ્મસ્થ ગુરુ, દીક્ષાને આપે નહિ, તેથી અતિશયવાળા આપશે, એ પ્રમાણે જો પૂર્વપક્ષી કહે તો અહીં = પૂર્વપક્ષીના કથનમાં, ગ્રંથકાર કહે છે- અને અવધિજ્ઞાનાદિ અતિશય પણ તેના = ભાવથી દીક્ષા, વિના જ, થતા નથી. આથી કેવી રીતે ધર્મનું આચરણ થાય ? અર્થાત્ ન થાય. એથી સામાન્યથી જ ધર્મના આચરણનો અભાવ થાય = ચારિત્રધર્મના આચરણનો નાશ થાય, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

છદ્મસ્થ ગુરુ દીક્ષા લેવા માટે ઉપસ્થિત એવા શિષ્યના પરિણામને સમ્યગ્ જાણી શકતા નથી. તેથી "હું આને દીક્ષા આપીશ અને કદાચ અયોગ્ય નીકળે તો દીક્ષા લીધા પછી પણ આ શિષ્ય અનુચિત પ્રવૃત્તિ કરશે" આવા ભયને કારણે તે ગુરુ યોગ્ય પણ શિષ્યને દીક્ષા ન આપે, પરંતુ અવધિજ્ઞાની, મનઃપર્યવજ્ઞાની કે કેવલજ્ઞાની દીક્ષા આપશે, માટે તીર્થના ઉચ્છેદ વગેરે ગ્રંથકારે પૂર્વે આપેલ દોષો થશે નહિ. આ પ્રમાણે કહેતા પૂર્વપક્ષીને ગ્રંથકાર કહે છે-

ભાવથી દીક્ષા વગર અવધિજ્ઞાનાદિ અતિશય પણ થતા નથી. તેથી પહેલાં અનતિશયજ્ઞાનીને દીક્ષા આપવી પડે અને દીક્ષા લીધા પછી તે અવધિજ્ઞાનાદિ અતિશયવાળા થઇ શકે, તે સિવાય અવધિજ્ઞાનાદિ અતિશય સંભવે નહિ; અને અનતિશયજ્ઞાનીને દીક્ષા ન આપે, તો ભાવથી દીક્ષા વગર અવધિજ્ઞાનાદિ નહિ હતાને કારણે સામાન્યથી ચારિત્રધર્મનો નાશ થાય. તેથી તીર્થના ઉચ્છેદનો દોષ પ્રાપ્ત થશે. તે આ રીતે -

જીવને પ્રાયઃ કરીને દ્રવ્યદીક્ષા ગ્રહણ કરવાને કારણે ભાવથી દીક્ષાની પ્રાપ્તિ થાય છે અને પ્રાયઃ કરીને ભાવદીક્ષા સ્વીકારવાથી અવધિજ્ઞાન થઇ શકે; અને મનઃપર્યવજ્ઞાન અને કેવલજ્ઞાન તો ભાવથી પ્રદ્રજ્યા પ્રાપ્ત કર્યા પછી જ થઇ શકે છે. તેથી દ્રવ્યદીક્ષાનો નિષેધ કરવામાં આવે તો અતિશયજ્ઞાનીની પ્રાપ્તિ પણ અશક્ય થાય, જેનાથી ચારિત્રધર્મનો ઉચ્છેદ થાય. માટે છદ્મસ્થ પણ ગુરુએ યોગ્ય શિષ્યને દીક્ષા આપવી જોઇએ.

# વિશેષાર્થ :

પ્રસ્તુત ગાથાની અવતરિકાકામાં કહ્યું કે યોગ્ય શિષ્યને દીક્ષા નહીં આપવાથી તીર્થોચ્છેદાદિ દોષો થશે, એનું અહીં ભાવન કરે છે; અને પ્રસ્તુત ગાથાના પૂર્વાર્ધમાં કહ્યું કે છદ્મસ્થ ગુરુ શિષ્યના પરિક્ષામને સમ્યગ્ જાકાતા નથી, તેથી છદ્મસ્થ ગુરુ શિષ્યને દીક્ષા ન આપે, પરંતુ અતિશયજ્ઞાની આપશે, માટે સ્થૂલથી અવતરિકાકા સાથે ગાથાનું યોજન અસંગત જિક્ષાય. પરંતુ તેમ નથી, સંગત છે; કેમ કે ગ્રંથકારને યોગ્ય જીવને દીક્ષા ન આપવાથી થતા તીર્થોચ્છેદાદિ દોષોનું ભાવન કરવું છે, છતાં યોગ્ય જીવનું પ્રવ્રજયાવિધાન નહીં કરવામાં તીર્થોચ્છેદાદિ દોષો ન થાય તેના વિષયમાં પૂર્વપક્ષીનું શું સમાધાન છે? અને પૂર્વપક્ષી દ્વારા કરાયેલ સમાધાન સ્વીકારીએ તોપણ યોગ્યને દીક્ષા ન આપવાથી તીર્થોચ્છેદાદિ દોષો કઇ રીતે થાય? એ ગ્રંથકારને બતાવવું છે. આથી પ્રસ્તુત ગાથાના પૂર્વાર્ધમાં ગ્રંથકારે પ્રથમ પૂર્વપક્ષી દ્વારા કરાતું તીર્થોચ્છેદાદિ દોષોનું સમાધાન બતાવ્યું અને ગાથાના ઉત્તરાર્ધમાં પૂર્વપક્ષી દ્વારા કરાયેલ સમાધાનથી પણ થતો ચારિત્રધર્મના આચરણનો અભાવ બતાવ્યો, તેથી તીર્થનો ઉચ્છેદ થાય છે, એમ સિદ્ધ થાય. તે આ રીતે-

છદ્મસ્થ ગુરુ શિષ્યના પરિણામને સમ્યગ્ જાણી શકતા નહીં હોવાથી દીક્ષા ન આપે, પરંતુ અતિશયજ્ઞાની પ્રત્રજયા આપશે, એ પ્રકારના પૂર્વપક્ષીના કથનથી એ પ્રાપ્ત થાય કે અતિશયજ્ઞાની પ્રત્રજયા આપી શકે અને અતિશયજ્ઞાની પાસે પ્રત્રજિત થયેલ સાધુ ભાવપ્રત્રજયા પ્રાપ્ત કરીં શકે, અને તે અતિશયજ્ઞાની પાસે પ્રત્રજિત થયેલ સાધુ પણ પોતાને અતિશયજ્ઞાન થાય ત્યારે અન્ય યોગ્ય જીવોને પ્રત્રજયા આપે, પરંતુ અતિશયજ્ઞાન પ્રગટ્યા વગર ન આપે; આમ અતિશયજ્ઞાની પાસે પ્રત્રજયા સ્વીકારીને યોગ્ય જીવો અતિશયજ્ઞાની બને, એ રીતે ચારિત્રધર્મનો પ્રવાહ ચાલશે, જેથી તીર્થનો ઉચ્છેદાદિ નહીં થાય. આ પ્રકારના પૂર્વપક્ષી દ્વારા કરાયેલા સમાધાનનું નિરાકરણ કરવા માટે ગ્રંથકાર કહે છે કે, અતિશયજ્ઞાની પાસે પ્રત્રજયા ગ્રહણ કરીને ભાવપ્રદ્રજયા પ્રાપ્ત કરનારા પણ સર્વ સાધુઓ અતિશયજ્ઞાની થતા નથી, છતાં ક્યારેક કોઇક સાધુ અતિશયજ્ઞાની થાય તો તેને માટે શિષ્યને દીક્ષા આપવી ઉચિત છે; પરંતુ તે અતિશયજ્ઞાની સાધુ જયારે કાળ કરી જાય અને અન્ય કોઇ સાધુ અતિશયજ્ઞાનવાળા ન હોય તો, અનિતશયજ્ઞાની એવા છદ્મસ્થ સાધુ કોઇને પણ દીક્ષા આપી શકશે નહીં, તેથી પ્રદ્રજયાદાનનો માર્ગ સર્વથા બંધ થઇ જશે, જેથી ચારિત્રધર્મનો નાશ થવાને કારણે તીર્થનો ઉચ્છેદ થશે.

આથી અતિશયજ્ઞાની વિદ્યમાન હોય તો તે યોગ્ય જીવોને પ્રવ્રજયા આપે અને અતિશયજ્ઞાની વિદ્યમાન ન હોય તો ગીતાર્થ સાધુ શાસ્ત્રમાં બતાવેલ લિંગો દ્વારા ગુણો જાણીને યોગ્ય જીવોને પ્રવ્રજયા આપે, તો પાંચમા આરાના અંત સુધી ચારિત્રધર્મ પ્રવર્તવાને કારણે તીર્થ ચાલી શકે, અન્યથા તીર્થનો ઉચ્છેદ વગેરે દોષો થાય, એ પ્રકારનો ગ્રંથકારનો આશય છે. **!!૧૭૮!!** 

#### અવતરણિકા :

यच्चात्र भरताद्युदाहरणमुक्तं तदङ्गीकृत्याह-

## અવતરણિકાર્થ:

અને અહીં=પ્રવ્રજ્યાગ્રહણના વિષયમાં, પૂર્વપક્ષી દ્વારા ગાથા-૧૬૫ માં જે ભરતાદિનું ઉદાહરણ કહેવાયું હતું, તેને આશ્રયીને ગ્રંથકાર કહે છે-

## અવતરણિકાનો ભાવાર્થ :

ગાથા-૧૬૪ માં પૂર્વપક્ષીએ કહેલ કે વિરતિનો પરિજ્ઞામ એ ભાવથી પ્રવ્રજ્યા છે, તેથી વિરતિના પરિજ્ઞામમાં યત્ન કરવો જોઇએ, પરંતુ દીક્ષાત્રહજ્ઞની ક્રિયામાં યત્ન કરવો જોઇએ નહિ; અને તેની પુષ્ટિ કરતાં ગાથા-૧૬૫ માં પૂર્વપક્ષીએ કહેલ કે ભરતાદિ મહાપુરુષોએ પ્રવ્રજ્યા ગ્રહજ્ઞ કરી ન હતી, છતાં તેઓને વિરતિનો પરિજ્ઞામ થયો. માટે ચૈત્યવંદનાદિ પ્રવ્રજ્યાવિધાનની આવશ્યકતા નથી.

વળી, એ કથનનું ગાથા-૧૭૧ માં સમાધાન કરતાં ગ્રંથકારે કહેલ કે જિનશાસન નિશ્ચયનય અને વ્યવહારનય પર ચાલે છે, તેથી જિનવચન માનનારે ભરતાદિના દેષ્ટાંત દ્વારા વ્યવહારનયનો અપલાપ કરીને પ્રવ્રજ્યાના ચૈત્યવંદનાદિ વિધાનકરણનો નિષેધ કરવો ઉચિત નથી. તે વાતમાં કંઇક વિશેષ કહેવું આવશ્યક લાગવાથી ગ્રંથકાર સિંહાવલોકિતન્યાય દ્વારા ફરી તે કથનનું સ્મરણ કરીને પ્રસ્તુત ગાથામાં સમાધાન કરે છે-

#### भाथा :

# आहच्चभावकहणं तं पि हु तप्पुळ्वयं जिणा बिंति । तयभावे ण य जुत्तं तयं पि एसो विही तेणं ॥१७९॥

#### અન્વચાર્થ :

आहच्चभावकहणं =(ભરતાદિના અતિશયાદિરૂપ જે) કાદાચિતકભાવનું કથન છે, तं पि = ते पश तप्पुच्चयं = तेना पूर्वक = જન્માંતરમાં અભ્યસ્ત પ્રવ્રજયાનાવિધાનપૂર્વક, जिणा बिंति = જિનો કહે છે; तयभावे य = અને તેના અભાવમાં = જન્માંતરમાં અભ્યસ્ત પ્રવ્રજયાવિધાનના અભાવમાં, तयं पि = ते पश=કાદાચિતકભાવનું કથન પણ, ण जुत्तं = યુક્ત નથી. तेणं = ते કારણથી एसो विही = આ વિધિ (ન્યાય્ય) છે.

🖈 'हુ' વાક્યાલંકારમાં છે.

### आधार्धः

ભરતાદિના અતિશયાદિરૂપ જે કાદાચિત્કભાવનું કથન છે, તે પણ જન્માંતરમાં કરાયેલા પ્રવ્રજયાવિધિના સેવનપૂર્વક છે, એમ જિનેશ્વરો કહે છે; અને જન્માંતરમાં કરાયેલા પ્રવ્રજયાવિધિના લેવનના અભાવમાં આવા કાદાચિત્કભાવનું કથન પણ ચોગ્ય નથી, તેથી આ વિધિ સંગત છે.

## ટીકા :

कादाचित्कभावकथनं भरतादीनामतिशयादिरूपं यत्, तदिप तत्पूर्वकं=जन्मान्तराभ्यस्तप्रव्रज्याविधानपूर्वकं जिना ब्रुवते, तदभावे च=जन्मान्तराभ्यस्तप्रव्रज्याविधानाभावे च, न युक्तं तदिप=कादाचित्कभावकथनं, यत एवमेष विधि:अनन्तरोदित: प्रव्रज्याया: ततो न्याय्य इति गाथार्थ: ॥१७९॥

★ "भरतादीनामतिशयादिरूपं" માં 'अतिशय' શબ્દથી દ્રવ્યદીક્ષા ગ્રહણ કર્યા વગર ભરતાદિને સીધું કેવલજ્ઞાન সાપ્ત થયું તેનું ગ્રહણ કરવાનું છે, અને आदि પદથી દ્રવ્યદીક્ષા વગર જ ભરતાદિને પ્રાપ્ત થયેલ ભાવદીક્ષાનું ગ્રહણ કરવાનુંછે.

÷

# ટીકાર્થ:

ભરતાદિના અતિશયાદિરૂપ જે કાદાચિત્કભાવનું કથન છે=ક્યારેક થનારા ભાવનું કથન છે, તે પણ તેના પૂર્વક=જન્માંતરમાં અભ્યસ્ત પ્રવ્રજયાના વિધાનપૂર્વક, જિનો કહે છે; અને તેના અભાવમાં= જન્માંતરમાં અભ્યસ્ત પ્રવ્રજયાના વિધાનના અભાવમાં, તે પણ=કાદાચિત્કભાવનું કથન પણ, યુક્ત નથી. જે કારણથી આમ છે=જન્માંતરમાં પ્રવ્રજયાવિધાનના અભ્યાસ વગર કાદાચિત્કભાવનું કથન યુક્ત નથી એમ છે, તે કારણથી, આ=પૂર્વમાં કૈહેવાયેલ, પ્રવ્રજયાની વિધિ ન્યાય્ય છે=યુક્તિયુક્ત છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

પૂર્વપક્ષીએ ગાથા-૧૬૫ માં કહેલ કે ભરતાદિકે દ્રવ્યપ્રદ્રજયા ગ્રહણ કરેલ ન હતી, છતાં પણ તેઓને વિરિતિનો પૈંગામ થયો, તેથી કલ્યાણના અર્થીએ વિરિતિના પરિણામમાં યત્ન કરવો જોઇએ, વિરિતિના ગ્રહણમાં નિર્દે. તેન ગ્રંથકાર કહે છે કે દ્રવ્યપ્રદ્રજયા ગ્રહણ કર્યા વગર ભરતાદિને ભાવપ્રદ્રજયાની પ્રાપ્તિ થઇ અને કેવલજ્ઞાનરૂપ અતિશય પ્રાપ્ત થયો, તે રૂપ ક્યારેક થનારો ભાવ પણ જન્માંતરમાં અભ્યસ્ત કરાયેલા પ્રદ્રજયાના વિધાનપૂર્વક છે, અર્થાત્ પૂર્વભવોમાં પાળેલ દ્રવ્યચારિત્રથી ભરતાદિને આ ભવમાં આવો કાદાચિત્કભાવ પ્રગટ થયેલો છે, એમ જિનેશ્વરો કહે છે. આથી જન્માંતરમાં દ્રવ્યદીક્ષાપૂર્વક ભાવદીક્ષાનું સેવન કર્યા વગર ક્યારેક થનારો એવો ભાવથી વિરિતિનો પરિણામ પણ થઇ શકે નિર્દે. તેથી પૂર્વમાં બતાવેલી પ્રદ્રજયાગ્રહણની વિધિ સંગત છે. II૧૭૯II

# અવતરશિકા :

ગાથા-૧૬૩ માં દીક્ષાની વિધિ પૂરી થઇ ત્યારપછી પ્રવ્રજયાની ચૈત્યવંદનાદિ વિધિને અનુચિત સ્થાપન કરવા માટે પૂર્વપક્ષીએ ગાથા-૧૬૪ થી ૧૬૭ માં નિશ્ચયનયનું અવલંબન લઇને કહ્યું કે બાહ્યદીક્ષાનાગ્રહણમાં યત્ન કરવા કરતાં વિરતિના પરિણામમાં જ યત્ન કરવો ઉચિત છે. તેનું ગ્રંથકારે ગાથા-૧૬૮ થી ૧૭૯ માં નિરાકરણ કર્યું અને સ્થાપન કર્યું કે વિરતિના પરિણામ માટે વિધિપૂર્વક બાહ્યદીક્ષા ગ્રહણ કરવી ઉચિત છે.

હવે અન્ય કેટલાક વાદીઓ દીક્ષાગ્રહણને પાપના ફળરૂપે કહે છે, તેનું નિરાકરણ કરવા અર્થે પ્રથમ તે મતનું સ્થાપન કરતાં ગ્રંથકાર કહે છે- आथा :

# अण्णे अगारवासं पावाउ परिच्चयंति इइ बिति । सीओदगाइभोगं अदिन्नदाण त्ति न करिंति ॥१८०॥

# અન્વચાર્થ:

अगारवासं=(દીક્ષા લેનારાઓ) અગારવાસને पावाड=પાપથી परिच्चयंति=ત્યજે છે, अदिब्रदाणा =અદત્તદાનવાળા છે. त्ति=એથી सीओदगाइभोगं=શીતોદક વગેરેના ભોગને न करिति=કરતા નથી, इइ अण्णे बिति=એ પ્રમાણે અન્ય વાદીઓ કહે છે.

## भागार्थ :

દીક્ષા લેનાર જીવો ગૃહવાસને પાપના ઉદયથી ત્યજે છે, ભૂતકાળમાં દાન આપેલું નથી, એથી દીક્ષા લેનારાઓ શીતલ ઉદક વગેરેના ભોગને ભોગવતા નથી, એ પ્રમાણે અન્ય વાદીઓ કહે છે.

# ટીકા :

अन्ये वादिन इति बुवत इति सम्बन्धः, किमित्याह-अगारवासं=गृहवासं पापात् परित्यजन्ति, पापोदयेन तत्परित्यागबुद्धिरुत्पद्यत इति भावः, तथा शीतोदकादिभोगम्, आदिशब्दाद्विकृत्यादिपरिग्रहः, अदत्तदाना इति न कुर्वन्ति, पापोदयेनैव तत्परिहारबुद्धिरुत्पद्यतइति गाथार्थः ॥१८०॥

# ટીકાર્થ:

અન્ય વાદીઓ આ પ્રમાણે કહે છે, એ પ્રકારે મૂળગાથામાં इइ बिंति નો अण्णे સાથે સંબંધ છે. અન્ય વાદીઓ શું કહે છે? એથી કરીને કહે છે- દીક્ષા લેનારાઓ અગારવાસને=ગૃહવાસને, પાપથી ત્યજે છે. પાપના ઉદયથી તેના=ગૃહવાસના, પરિત્યાગની બુદ્ધિ ઉત્પન્ન થાય છે, એ પ્રકારનો ભાવ છે; અને અદત્તદાનવાળા છે = ભૂતકાળમાં નહીં અપાયેલ દાનવાળા છે, એથી શીતોદકાદિના ભોગને કરતા નથી. અર્થાત્ પાપના ઉદયથી જ તેના પરિહારની = શીતલ પાણી વગેરેના ભોગના ત્યાગની, બુદ્ધિ ઉત્પન્ન થાય છે. ''शीतोदकादि'' માં आदિ શબ્દથી વિગઇ વગેરેનો પરિગ્રહ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ:

દીક્ષાત્રહણના વિષયમાં કેટલાક વાદીઓ માને છે કે ભૂતકાળમાં જેમણે દાન આપેલ નથી, તેઓને પુષ્યના ઉદયથી મળેલી ભોગસામગ્રીનો ત્યાગ કરવાની બુદ્ધિ ઉત્પન્ન થાય છે અને તેથી ગૃહવાસનો ત્યાગ કરીને તેઓ શીતલ પાણી, વિગઇઓવાળા ભોજન વગેરેનો ત્યાગ કરે છે; કેમ કે ભૂતકાળમાં જેમણે દાન-પુષ્ટ્ય કર્યાં હોય તે લોકો દાનના ફળરૂપે ગૃહવાસમાં રહીને શીતળ પાણી વગેરેનો ભોગ કરી શકે છે. જ્યારે દીક્ષા લેનારાઓનું દાનથી કરેલ પુષ્ટ્ય પૂરું થયેલું હોય છે, તેથી પ્રાપ્ત થયેલા ભોગોને છોડીને તેઓ ભોગથી રહિત એવું નિરસ જીવન જીવે છે. માટે આત્મકલ્યાણ માટે ભોગોનો ત્યાગ કરવો જરૂરી નથી, પરંતુ પ્રાપ્ત થયેલા ભોગોને ભોગવીને સત્કાર્યો કરવાં ઉચિત છે, એ પ્રકારનો અન્ય વાદીઓનો આશય છે. II ૧૮૦ II

## અવતરણિકા :

एतदेव समर्थयति-

## અવતરણિકાર્થ:

ગાથા-૧૮૦ માં અન્ય વાદીઓએ સ્થાપન કર્યું કે દીક્ષા લેનારા પાપના ઉદયથી ગૃહવાસનો ત્યાગ કરે છે. એ વાતનું જ ગાથા-૧૮૧ થી ૧૮૪ સુધી સમર્થન કરે છે-

#### भाशा :

बहुदुक्खसंविढत्तो नासइ अत्थो जहा अभव्वाणं । इअ पुन्नेहि वि पत्तो अगारवासोऽवि पावाणं ॥१८१॥

# અન્વચાર્થ :

जहा = જે પ્રમાણે अभव्वाणं = અભવ્યોનો = અપુશ્યવાળા જીવોનો, बहुदुक्खसंविदत्तों = બહુ દુઃખથી અર્જિત अत्थो = અર્થ नासइ = નાશ પામે છે, इअ = એ પ્રમાણે पावाणं = પાપવાળાઓનો पुत्रेहि वि = યુણ્ય વડે પણ पत्तो = પ્રાપ્ત એવો अगारवासोऽवि = અગારવાસ પણ (નાશ પામે છે.)

# ગાથાર્થ :

જે પ્રમાણે પાપી જીવોનું ઘણા દુઃખથી અર્જન કરેલું પણ ધન નાશ પામે છે, એ પ્રમાણે પાપીઓનો પુણ્ય વડે પણ પ્રાપ્ત થયેલ ગૃહવાસ પણ નાશ પામે છે.

# ટીકા :

बहुदु:खसंविढत्तोऽपि = बहुदु:खसमर्ज्जितः सन् नश्यत्यर्थो यथाऽभव्यानाम्= अपुण्यवतां, इति = एवं पुण्यैरपि प्राप्तोऽगारवासोऽपि पापानां नश्यति क्षुद्रपुण्योपात्तत्वादिति गाथार्थः ॥१८१॥

- \* "बहुदुःखसंविदत्तोऽपि" मां 'अपि' अध्याद्यार रहेल छे अने ते 'अपि' द्वारा से समुख्यय हरवो छे हे पुष्यरहित छवोनुं अल्प हुःअथी अर्षित धन तो नाश पामे छे, परंतु जहु हुःअथी अर्षित पष्ट धन नाश पामे छे.
- ★ "**પુત્રેદિ વિ**" માં '**अપિ**' થી એ જણાવવું છે કે પાપીઓનો શ્રમથી પ્રાપ્ત થયેલો ગૃહવાસ તો નાશ પામે છે, પરંતુ ભોગસામગ્રી અપાવે તેવા **પુણ્યથી પણ** પ્રાપ્ત થયેલો ગૃહવાસ નાશ પામે છે.
- ★ "अगारवासोऽवि" માં 'अपि' થી એ કહેવું છે કે પાપીઓનો પુણ્યથી પ્રાપ્ત થયેલ અર્થ તો નાશ પામે છે, પરંતુ અગારવાસ પણ નાશ પામે છે.

# ટીકાર્થ:

જે રીતે અભવ્યોનો = અપુષ્યવાળાઓનો, બહુ દુઃખથી અર્જિત છતો પણ અર્થ = ધન, નાશ પામે છે, એ રીતે પાપવાળાઓનો પુષ્ય વડે પણ પમાયેલો અગારવાસ પણ = ગૃહવાસ પણ, નાશ પામે છે; કેમ કે ક્ષુદ્ર પુષ્ટ્યથી ઉપાત્તપણું છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

#### आथा :

# चत्तंमि घरावासे ओआसविवज्जिओ पिवासत्तो । खुहिओ अ परिअडंतो कहं न पावस्स विसउ त्ति? ॥ १८२॥

# अन्द्रयार्थ :

घरावासे चत्तंमि=ગૃહાવાસ ત્યજાયે છતે ओआसविविज्जिओ=અવકાશથી વિવર્જિત, पिवासत्तो=પિપાસાર્ત =તૃષાથી પીડિત, खुहिओ अ=અને ક્ષુધિત परिअडंतो=૨ખડતો कहं=કેવી રીતે पावस्स विसओ न=પાપનો વિષય ન થાય?

'ति' डथननी समाप्ति अर्थे छे.

## ગાથાર્થ :

ગૃહાવાસનો ત્યાગ કરાયે છતે આશ્રયથી રહિત, તૃષાથી પીડિત અને ભૂખથી પીડિત, પરિભ્રમણ કરતા એવા સાધુ કેવી રીતે પાપનો વિષય ન થાય ? અર્થાત્ થાય જ.

## રીકા :

त्यक्ते गृहावासे प्रव्नजित: सन्नित्यर्थ: अवकाशिववर्जित:=आश्रयरिहत: पिपासार्त्त:=तृट्परीत: क्षुधितश्च पर्यटन् कथं न पापस्य विषय इति, पापोदयेन सर्वमेतद्भवतीति गाथार्थ: ॥१८२॥

# ટીકાર્થ:

ગૃહાવાસ ત્યજાયે છતે અર્થાત્ પ્રવ્રજિત છતા, અવકાશથી વર્જિત=આશ્રયથી રહિત, પિપાસાથી આર્ત્ત=તૃષાથી ઘેરાયેલા, અને ક્ષુધિત=ભૂખ્યા, ચારેય બાજુ ભટકતા એવા સાધુ કેવી રીતે પાપનો વિષય ન થાય ? અર્થાત્ થાય જ. આ સર્વ≕ઉપરમાં કહેલ આશ્રયથી રહિતાદિ સર્વ, પાપના ઉદયથી થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

# अवतरशिङ<u>।</u> ः

तथा चाह -

# अवतरशिङार्थ ः

અને તે રીતે કહે છે અર્થાત્ જે રીતે પ્રવ્રજિત એવા સાધુ ઘર વગરના, ક્ષુધા–તૃષાથી પીડિત, ભટકતા એવા પાપનો વિષય બને છે, તે રીતે દીક્ષા લેવાથી ધર્મ પણ થતો નથી; તે બતાવતાં કહે છે-

#### ગાથા :

ंसुहझाणाओ धम्मो सव्वविहीणस्स तं कओ तस्स? । अण्णं पि जस्स निच्चं नित्थ उवट्टंभहेउ ति ॥१८३॥

#### भन्दयार्थः

सुहझाणाओ धम्मो=શુભધ્યાનથી ધર્મ થાય છે (અને) सव्वविहीणस्स तस्स=સર્વથી વિહીન એવા તેને=સર્વ ઉપકરણથી રહિત એવા પ્રવ્રજિતને, तं=તે=શુભધ્યાન, कओ=ક્યાંથી હોય ? जस्स=જેને उवट्टंभहेऊ=ઉપષ્ટંભનો હેતુ એવું अण्णं पि=અન્ન પણ निच्चं नित्य=नित्य (મળતું) નથી.

★ 'त्ति' पाध्पूर्ति माटे छे.

### ગાથાર્થ :

શુભઘ્યાનથી ઘર્મ થાય છે અને સર્વ ઉપકરણથી રહિત એવા સાધુને શુભઘ્યાન ક્યાંથી હોય ? જેને શુભધ્યાનના આશ્રયભૂત શરીરના ઉપષ્ટંભનો હેતુ એવું અજ્ઞ પણ નિત્ય મળતું નથી.

## ટીકા :

शुभध्यानात्=धर्माध्यानादेर्धर्मा इति सर्वतन्त्रप्रसिद्धिः, सर्वविहीनस्य=सर्वोपकरणरहितस्य तत्=शुभध्यानं कृतस्तस्य=प्रव्रजितस्य?, अन्नमिप=भोजनमिप, आस्तां शीतत्राणादि, यस्य नित्यं=सदा उचितकाले नास्ति उपष्टम्भहेतुः शुभध्यानाश्रयस्य कायस्येति गाधार्थः ॥१८३॥

🖈 "अण्णं पि" માં 'अपि' થી એ કહેવું છે કે સાધુને શરીરના ઉપષ્ટંભનો હેતુ એવું સ્થાન તો મળતું નથી, પરંતુ અન્ન પણ મળતું નથી.

# ટીકાર્થ:

શુભધ્યાનથી=ધર્મધ્યાનાદિથી, ધર્મ થાય છે=આત્મામાં ધર્મ પ્રગટ થાય છે, એ પ્રકારની સર્વ તંત્રમાં =સર્વ શાસ્ત્રમાં, પ્રસિદ્ધિ છે. અને સર્વથી વિહીન એવા તેને=સર્વ ઉપકરણથી રહિત એવા પ્રવ્રજિતને, તે=શુભધ્યાન, ક્યાંથી હોય? શીતત્રાણાદિ=ઠંડીથી રક્ષણ કરવા માટેનું સ્થાન વગેરે, તો દૂર રહો, પરંતુ જેને શુભધ્યાનનો આશ્રય એવી કાયાના ઉપષ્ટંભનો હેતુ એવું અત્ર પણ=ભોજન પણ, નિત્ય=સદા, ઉચિત કાળમાં મળતું નથી, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

#### भाशाः

# तम्हा गिहासमरतो संतुद्वमणो अणाउलो धीमं । परहिअकरणिक रई धम्मं साहेइ मज्झत्थो ॥१८४॥

### અન્વચાર્થ :

तम्हा=ते કારણથી=જે કારણથી શુભધ્યાનથી ધર્મ થાય છે અને ગૃહવાસનો ત્યાગ કરનાર જીવને શુભધ્યાન થઇ શકે નહિ તે કારણથી, गिहासमरतो=ગૃહાશ્રમમાં રત, संतुद्वमणो=સંતુષ્ટ મનવાળા, अणाउलो=અનાકુળ, धीमं=धीमान, परिहअकरणिक्करई=परनुं હिત કરવામાં એકરતિવાળા, मज्झत्थो=મધ્યસ્થ धमां साहेइ=ધर्मने સાધે છે.

# ગાથાर्थ :

ગાથા-૧૮૩ માં સ્થાપન કર્યું કે શુભધ્યાનથી ધર્મ થાય છે અને ગૃહવાસનો ત્યાગ કરનારને શુભધ્યાન થઇ શકતું નથી; તે કારણથી ગૃહાશ્રમમાં રત, સંતોષી મનવાળા, અનાકુળ, બુદ્ધિમાન, પરનું હિત કરવામાં એકરતિવાળા, મધ્યસ્થ ધર્મને સાધે છે.

# ટીકા :

यस्मादेवं तस्मात् गृहाश्रमरतः सन्, सन्तुष्टमनाः न तु लोभाभिभूतः, अनाकुलो न तु सदा गृहकर्तव्यतामूढः, धीमान् = बुद्धिमान् तत्त्वज्ञः, परिहतकरणैकरितः न त्वात्मम्भिरः, धर्म्मं साधयित मध्यस्थो न तु क्वचिद् रक्तो द्विष्टो वेति गाथार्थः ॥१८४॥

# हीङ।र्थ :

જે કારજાથી આમ છે = ગાથા-૧૮૦ થી ૧૮૩ માં પૂર્વપક્ષીએ સ્થાપન કર્યું એમ છે, તે કારજાથી સંતોષ પામેલ મનવાળા પરંતુ લોભથી અભિભૂત નહીં; અનાકુળ પરંતુ સદા ઘરસંબંધી કર્તવ્યતામાં મૂઢ નહીં; ધીમાન = બુદ્ધિમાન એવા તત્ત્વને જાજાનાર, પરહિતકરજ્ઞમાં એકરતિવાળા પરંતુ આત્માને ભરનાર નહીં = સ્વાર્થી નહીં; મધ્યસ્થ પરંતુ ક્યાંક રક્ત કે દ્વિષ્ટ નહીં = ક્યાંક રાગવાળા કે ક્યાંક દ્વેષવાળા નહીં; આવા પ્રકારના ગૃહાશ્રમમાં રત છતા ધર્મને સાધે છે, એ પ્રમાજ્ઞે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

જેવી રીતે પુણ્ય વગરના જીવોનું ઘણા સંક્લેશથી પ્રાપ્ત થયેલું ધન પણ નાશ પામે છે, તેવી જ રીતે ભૂતકાળમાં કરેલ ધર્મ દ્વારા બંધાયેલ પુણ્યથી વર્તમાનમાં પ્રાપ્ત થયેલ વૈભવયુક્ત ગૃહવાસનો ત્યાગ કરીને દીક્ષા ગ્રહણ કરનારાઓનો ગૃહવાસ પણ પાપના ઉદયથી જ નાશ પામે છે; કેમ કે પૂર્વભવમાં તેમણે તુચ્છ કોટિનું પુણ્ય કરેલું છે, જેના કારણે પહેલાં તેઓને વૈભવથી યુક્ત ગૃહવાસ મળ્યો અને પાછળથી તે નાશ પામ્યો. આ રીતે દેષ્ટાંતથી ગાથા-૧૮૧ માં દીક્ષા પાપના ઉદયથી થાય છે, તેમ બતાવીને, હવે અનુભવના બળથી દીક્ષા પાપના ઉદયથી કઇ રીતે છે? તે બતાવે છે-

દીક્ષા ગ્રહે કર્યા પછી સાધુને રહેવા માટે કોઇ આશ્રય હોતો નથી, તરસ લાગે ત્યારે પાણી પણ તરત મળતું નથી પરંતુ યાચના કરીને લાવવું પડે છે અને ન મળે ત્યાં સુધી તરસ પણ વેઠવી પડે છે. વળી ભૂખ લાગે ત્યારે ભોજન પણ તૈયાર મળતું નથી પરંતુ યાચના કરીને લાવવું પડે છે અને ન મળે ત્યાં સુધી ભૂખ પણ સહન કરવી પડે છે. આ રીતે ભૂખ-તરસને સહન કરતા, રહેવાના સ્થાન વગર રખડતા એવા સાધુ, ભૂતકાળમાં કરેલા પાપના ફળને ભોગવે છે; આમ અનુભવથી ગાથા-૧૮૨ માં દીક્ષા એ પાપનું ફળ છે, એમ બતાવીને, હવે દીક્ષામાં ધર્મની સાધના કઇ રીતે થઇ શકતી નથી, તે બતાવે છે-

શુભધ્યાનથી ધર્મની પ્રાપ્તિ થાય છે એ વાત સર્વ દર્શનકારોને માન્ય છે, અને ઘર, ભોજનસામગ્રી આદિ સર્વથી રહિત સાધુને તે ધર્મધ્યાનાદિ શુભધ્યાન ક્યાંથી હોય ? કેમ કે ઠંડી-ગરમીથી રક્ષણ માટેનું રહેઠાણ તો દૂર રહો, પરંતુ શુભધ્યાનના કારણીભૂત એવી કાયાના ઉપષ્ટંભનો હેતુ એવું ભોજન પણ તેમને યોગ્ય સમયે સદા મળતું નથી. તેથી સાધુ હંમેશાં રહેવાના સ્થાનની અને આહારની ચિંતામાં સમય પસાર કરે છે, તેથી તેને શુભધ્યાન સંભવી શકે નહિ. આ પ્રમાણે ગાથા-૧૮૩ માં દીક્ષા પાપના ઉદયથી થાય છે અને દીક્ષામાં ધર્મ સંભવતો નથી, એમ બતાવીને, હવે ધર્મ કઇ રીતે સાધી શકાય ? તે બતાવવા પૂર્વપક્ષી કહે છે-

જે કારણથી સંયમજીવનમાં ધર્મની પ્રવૃત્તિ સંભવતી નથી, તે કારણથી ધર્મની સાધના જેણે કરવી હોય; તેણે સંતોષી મનવાળા થઇને ગૃહકાર્યની ઉચિત પ્રવૃત્તિઓ કરવી જોઇએ; પરંતુ લોભને પરવશ થઇને કેવલ ધનસંચયમાં શક્તિનો વ્યય કરવો જોઇએ નહિ. વળી ગૃહનાં કાર્યો કરવામાં મૃઢ થઇને જીવવું જોઇએ નહિ, પરંતુ પોતાની પ્રાથમિક જરૂરીયાતો મેળવ્યા પછી મનને અનાકુળ કરીને સત્પ્રવૃત્તિઓમાં યત્ન કરવો જોઇએ અને તત્ત્વને જાણવામાં સદા યત્ન કરીને બુદ્ધિમાન થવું જોઇએ, જેથી જગતમાં તત્ત્વ શું છે? અતત્ત્વ શું છે? તે જાણીને આત્માને તત્ત્વથી વાસિત ચિત્તવાળો રાખી શકાય. તથા ગૃહસ્થાશ્રમમાં પણ પારકાનું હિત કરવામાં એકરતિને ધારણ કરવી જોઇએ, પરંતુ કેવલ પોતાની ઉદરપૂર્તિની વિચારણા કરીને સ્વાર્થી બનવું જોઇએ નહિ અને ભોગસામગ્રીમાં રાગ-દ્રેષ કર્યા વગર મધ્યસ્થતા ધારણ કરવી જોઇએ, જેના કારણે શુભધ્યાન રહેવાથી ધર્મની સાધના થઇ શકે. આ પ્રકારનો પૂર્વપક્ષીના કથનનો આશય છે. 11૧૮૧/૧૮૨/૧૮૩/૧૮૪/١

# અવતરણિકા :

एष पूर्वपक्ष:, अत्रोत्तरमाह- .

# અવતરણિકાર્થ:

આ=ગાથા-૧૮૦ થી ૧૮૪માં બતાવ્યો એ, પૂર્વપક્ષ છે. અહીં=પાપના ઉદયથી ગૃહવાસનો ત્યાગ થાય છે અને ગૃહવાસના ત્યાગથી ધર્મ થઇ શક્તો નથી, એ પ્રકારના પૂર્વપક્ષીના કથનમાં, પ્રથકાર ઉત્તરને કહે છે-

#### आधाः

किं पावस्स सरू वं किं वा पुत्रस्स? संकिलिट्टं जं । वेइज्जइ तेणेव य तं पावं पुण्णमिअरं ति ॥१८५॥

# અન્વચાર્થ :

कि पावस्स सरू वं कि वा पुत्रस्स?=(આચાર્ય પૂર્વપક્ષીને પૂછે છે-) પાપનું સ્વરૂપ શું ? અને પુલ્યનું શું ? (તેનો પૂર્વપક્ષી જવાબ આપે છે-) जं संकिलिट्टं=જે સંક્લિષ્ટ છે तेणेव य=અને તેના વડે જ=સંક્લેશ વડે જ, वेइज्जइ=वेદાય છે तं पावं=ते पाप છે, इअरं पुण्णं=ઇતર પુલ્ય છે=પાપથી વિપરીત હોય તે પુલ્ય છે.

- ★ 'वा' ਚੁ≲ਾਣ ਅਈਸਾਂ છે.
- 'ति' ड्यननी समाप्ति माटे छे.

#### ગાશાર્થ :

આચાર્થ પૂર્વપક્ષીને પૂછે છે કે પાપનું સ્વરૂપ શું છે ? અને પુણ્યનું સ્વરૂપ શું છે? તેનો જવાબ પૂર્વપક્ષી આપે છે કે જે સંક્લિષ્ટ છે અને સંક્લેશ વડે જ અનુભવાય છે તે પાપ છે, જે પાપથી વિપરીત હોય તે પુણ્ય છે.

## ટીકા :

'पापात्परित्यजन्ति पुण्योपात्तं गृहाश्रमं' इति परमतम्, आचार्यस्त्वाह-कि पापस्य स्वरूपं कि वा पुण्यस्य? इति अभिप्रायस्य (? अभिप्रेत्य) पुण्यपापयोर्यथा सम्यग्लक्षणं तथा कुशलानुबन्धिनः पुण्यात् परित्यजन्ति गृहवासमित्येतच्च वक्ष्यति, परस्तु तयोः स्वरूपमाह-सङ्क्लिष्टं = मिलनं यत्स्वरूपतो वेद्यते च अनुभूयते तेनैव = सङ्क्लेशेनैव तत्पापं, पुण्यमितरदिति यदसङ्क्लिष्टमसङ्क्लेशेनैव च वेद्यत इति गाथार्थः ॥१८५॥

## नोंध :

ટીકામાં **અમિપ્રાયસ્ય** છે, તેને ઠેકાણે '**અમિપ્રેત્ય'** હોવું જોઇએ, પાઠશુદ્ધિ. મળી નથી.

# ટીકાર્થ:

पापात् .... परमतम् પુષ્પથી ઉપાર્જેલા ગૃહાશ્રમને પાપથી પરિત્યજે છે, એ પ્રકારનો પરમત છે = પરનો અભિપ્રાય છે.

आचार्यस्त्वाह .... स्वरूपमाह- વળી આચાર્ય કહે છે- પાપનું સ્વરૂપ શું અને પુણ્યનું સ્વરૂપ શું ? એ પ્રકારનો અભિપ્રાય રાખીને જે પ્રકારે પુણ્ય અને પાપનું સમ્યગ્ લક્ષણ છે = સાચું સ્વરૂપ છે, તે પ્રકારે અને કુશલાનુબંધવાળાઓ પુણ્યથી ગૃહવાસને ત્યજે છે, એ પ્રકારના કથનને ગ્રંથકાર હવે કહેશે. પરંતુ પુણ્ય-પાપનું સ્વરૂપ શું છે ? એવો ગ્રંથકારે પૂર્વપક્ષીને કરેલ પ્રશ્નનો ઉત્તર આપવા માટે વળી પર = પૂર્વપક્ષી, તે બેના = પુણ્ય અને પાપના, સ્વરૂપને કહે છે-

सङ्क्लिष्टं ..... गाथार्थ: જે સ્વરૂપથી સંક્લિષ્ટ છે = મલિન છે, અને તેના વડે જ = સંક્લેશ વડે જ વેદાય છે = અનુભવાય છે, તે પાપ છે. ઇતર = જે અસંક્લિષ્ટ છે અર્થાત્ સંક્લેશ વગરનું છે, અને અસંક્લેશથી જ = સંક્લેશ વગર જ, વેદાય છે તે પુષ્ય છે. એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

પાપના ઉદયથી ગૃહવાસનો ત્યાગ થાય છે અને શુભધ્યાનથી થતો ધર્મ પ્રવ્રજિતને થઇ શકે નહિ, એમ કહેતા પૂર્વપક્ષીને આચાર્ય પૂછે છે કે પાપનું સ્વરૂપ શું છે ? અને પુષ્યનું સ્વરૂપ શું છે ? આ પ્રકારનો પ્રશ્ન ગ્રંથકારે, ખરેખર પુષ્ય-પાપનું સાચું લક્ષણ જે પ્રકારે છે અને સાધુ પુષ્યાનુબંધીપુષ્યથી ગૃહવાસનો ત્યાગ કરે છે, એ બંને વાત આગળ કહેવાની છે એનો અભિપ્રાય રાખીને પૂર્વપક્ષીને પૂછેલ છે અને પ્રંથકારે પૂછેલ તે પ્રશ્નનો જવાબ આપતાં પૂર્વપક્ષી કહે છે કે જે સ્વરૂપથી મલિન દેખાય છે, અને જેનો અનુભવ જીવ સંક્લેશથી જ કરે છે, તે પાપ છે; અને સાધુજીવન પણ ભોગસામગ્રી, રહેવાનું સ્થાન વગેરેથી રહિત હોવાથી સ્વરૂપથી સંક્લેશવાળું છે અને સાધુજીવનના કષ્ટો પણ સાધુ સંક્લેશ વડે જ અનુભવે છે, તેથી અગારવાસનો પરિત્યાગ પાપરૂપ છે.

વળી, આનાથી જે વિપરીત છે તે પુણ્ય છે અને પુણ્યના ઉદયથી પ્રાપ્ત થયેલ વૈભવવાળો ગૃહવાસ સ્વરૂપથી સંક્લેશ વગરનો છે અને તેનો ભોગવટો પણ જીવ સંક્લેશ વગર કરે છે. આ પ્રકારનો પૂર્વપક્ષીનો આશય છે. **!!૧૮૫!!** 

# અવતરણિકા :

एवमनयो: स्वरूप उक्ते सत्याह-

# અવતરણિકાર્થ:

આ રીતે≔ગાથા-૧૮૫ માં જણાવ્યું એ રીતે, આ બેનું=પુણ્ય-પાપનું, સ્વરૂપ પૂર્વપક્ષી દ્વારા કહેવાયે છતે ગ્રંથકાર કહે છે−

#### ગાથા :

जड़ एवं कि गिहिणो अत्थोवायाणपालणाईसु । विअणा ण संकिलिट्टा? कि वा तीए सरू वं ति? ॥१८६॥

## અન્વયાર્થ :

जड़= % एवं= આ પ્રમાણે છે=પુણ્ય-પાપનું સ્વરૂપ પૂર્વગાથામાં પૂર્વપક્ષીએ બતાવ્યું એ પ્રમાણે છે, (તો) किं गिहिणो=શું ગૃહવાળાઓને अत्थोवायाणपालणाईसु=અર્થના ઉપાદાન, પાલનાદિમાં संकिलिट्टा विअणा ण?= સંક્લિષ્ટ વેદના નથી ? (પૂર્વપક્ષી કહે કે સંક્લેશવાળી વેદના નથી, તો આચાર્ય પૂછે છે-) तीए वा = અથવા તેનું = સંક્લેશવાળી વેદનાનું, सक्तवं किं ? = સ્વરૂપ શું છે ?

🛨 'ति' પાદપૂર્તિ માટે છે.

# ગાશાર્થ :

જો પુણ્ય-પાપનું સ્વરૂપ પૂર્વગાથામાં પૂર્વપક્ષીએ બતાવ્યું એ પ્રમાણે છે, તો શું ગૃહસ્થોને અર્થનું ઉપાદાન, પાલન વગેરેમાં સંક્લેશવાળી વેદના નથી થતી ? આ પ્રકારના ગ્રંથકારના પ્રશ્નમાં પૂર્વપક્ષી કહે કે સંક્લેશવાળી વેદના થતી નથી, તો આચાર્ય પૂછે છે- અથવા સંક્લેશવાળી વેદનાનું સ્વરૂપ શું છે ?

# ાસિડિ

यद्येवं = पुण्यपापयोः स्वरूपं यथाऽभ्यधायि भवता नन्वेवं,िकं गृहिणः अर्थोपादानपालनादिषु सत्सु आर्त्तध्यानाद्, आदिशब्दान्नाशादिपरिग्रहः, वेदना न सङ्क्लिष्टा ? सङ्क्लिष्टैवेत्यभिप्रायः,िकं वा तस्याः = सङ्क्लिष्टायाः वेदनायाः स्वरूपं ? यदेषाऽपि सङ्क्लिष्टा न भवतीति गाथार्थः ॥१८६॥

# हीङार्थ :

નનુથી ગ્રંથકાર પૂર્વપક્ષીને પૂછે છે-જો આ પ્રમાણે છે = જે પ્રમાણે પુણ્ય અને પાપનું સ્વરૂપ તમારા વડે કહેવાયું એ પ્રમાણે છે, તો ગૃહીઓને અર્થનું ઉપાદાન, પાલનાદિ કરાયે છતે આર્ત્તધ્યાન થવાને કારણે શું વેદના સંક્લિષ્ટ નથી ? અર્થાત્ સંક્લિષ્ટ જ છે, એ પ્રકારનો ગ્રંથકારનો અભિપ્રાય છે. અથવા તેનું = સંક્લિષ્ટ એવી વેદનાનું, સ્વરૂપ શું છે ? જેથી આ પણ = ગૃહસ્થોની અર્થના ઉપાદાન-પાલનાદિની વેદના પણ, સંક્લિષ્ટ નથી થતી ? "અર્થોપાदાનપાલનાદિષુ" માં આદિ શબ્દથી નાશ વગેરેનો પરિગ્રહ છે અને "નાશાદિ" માં આદિ પદથી અર્થના રક્ષણનો સંગ્રહ છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

#### भावार्थ :

પૂર્વગાથામાં આચાર્યએ પૂર્વપક્ષીને પૂછેલું કે પુણ્ય-પાપનું સ્વરૂપ શું છે? ત્યારે પૂર્વપક્ષીએ ઉત્તર આપેલો કે જે સ્વરૂપથી સંક્લિષ્ટ હોય અને સંક્લેશ વડે અનુભવાય તે પાપ છે અને તેનાથી વિપરીત પુષ્ટ્ય છે. ત્યાં આચાર્ય પૂર્વપક્ષીને કહે છે કે પુષ્ટ્ય-પાપનું લક્ષણ આવું હોવાથી ગૃહવાસનો ત્યાગ પાપના ઉદયથી થતો હોય તો, ગૃહવાસમાં રહેનારને ધન કમાવવામાં, ધનના પાલનમાં, રક્ષણમાં અને નાશમાં આર્તધ્યાન થતું હોવાથી તે આર્તધ્યાનરૂપ પીડા એ સંક્લેશ નથી? અર્થાત્ સંક્લેશ જ છે. માટે તારા જ મત પ્રમાણે ગૃહવાસને પણ પાપરૂપે સ્વીકારવો પડશે અને ગૃહવાસના ત્યાગને અર્થના ઉપાર્જન, પાલનાદિની પીડાથી રહિત સ્વીકારવો પડશે, જેથી ગૃહવાસનો ત્યાગ પાપરૂપ તું નહીં કહી શકે.

આ પ્રકારના આચાર્યના કથન સામે પૂર્વપક્ષી કહે કે અર્થોપાદાનાદિ ક્રિયાઓ સંક્લેશરૂપ નથી; કેમ કે તે જીવનની આવશ્યકતા પૂરી કરવાના ઉપાયરૂપ છે. તેને આચાર્ય કહે છે કે તો પછી સંક્લેશવાળી વેદનાનું સ્વરૂપ શું છે?, જેથી ગૃહસ્થની અર્થોપાદાનાદિ ક્રિયાઓ પણ સંક્લેશરૂપ નથી થતી? આ પ્રકારના આચાર્યના પ્રશ્નનો જવાબ પૂર્વપક્ષી સ્વયં આગળની ગાથામાં આપશે. !!૧૮૬!!

# અવતરશિકા :

पराभिप्रायमाशङ्क्य परिहरन्नाह-

# અવતરશિકાર્થ :

પૂર્વગાથાના અંતે ગ્રંથકારે પૂર્વપક્ષીને પૂછેલ કે સંક્લિષ્ટ વેદનાનું સ્વરૂપ શું છે?, જેથી ગૃહસ્થની ધનના ઉપાદાનાદિ ક્રિયાઓ સંક્લેશરૂપ બનતી નથી ? તેના સમાધાનરૂપે પૂર્વપક્ષીનો જે અભિપ્રાય બને તે રૂપ પરના=પૂર્વપક્ષીના, અભિપ્રાયની આશંકા કરીને તે વેદનાનો સાધુમાં પરિહાર કરતાં ગ્રંથકાર કહે છે-

#### ગાથા :

गेहाईणमभावे जा तं रू वं इमीए अह इट्ठं। जुज्जइ अ तयभिसंगे तदभावे सव्वहाऽजुत्तं॥ १८७॥

#### भन्तन्नार्थः

अह=अथ થી આચાર્ય પૂર્વપક્ષીને કહે છે- गेहाईणमभावे=ગૃહાદિના અભાવમાં जा=જે (વેદના) છે, तं=ते इमीए=आનું=સંક્લિષ્ટ વેદનાનું, रूवं=રૂપ=સ્વરૂપ, (તમારા વડે) इट्टं=ઇચ્છાયેલ છે. तयभिसंगे अ=અને તેમાં અભિષ્વંગ હોતે છતે=ઘર, ધનાદિમાં અભિલાય હોતે છતે, (સાધુમાં તે સંક્લિષ્ટ વેદનાનું

સ્વરૂપ) **जुज्जइ**=ઘટે છે. **तदभावे**=તેના અભાવમાં=ગૃહાદિમાં અભિષ્વંગના અભાવમાં, (સાધુમાં તે સ્વરૂપ) **सव्वहाऽजुत्तं**=સર્વથા અયુક્ત છે=ઘટતું નથી.

## ગાથાર્થ :

अथ થી આચાર્ચ પૂર્વપક્ષીને પૂછે છે કે ગૃહાદિના અભાવમાં જે વેદના છે, તે સંક્લિષ્ટ વેદનાનું સ્વરૂપ તમારા વડે સ્વીકારાયેલું છે, અને ઘર, ધનાદિમાં અભિલાષ હોય તો સાધુમાં તે સ્વરૂપ ઘટે છે, ગૃહાદિમાં અભિલાષના અભાવમાં સાધુમાં તે સંક્લિષ્ટ વેદનાનું સ્વરૂપ સર્વથા ઘટતું નથી.

## ટીકા :

गेहादीनां = गृहधनादीनामभावे या वेदना तद्रूपमस्याः = सङ् क्लिष्टायाः वेदनायाः अथेष्टम् = अभ्युपगतं भवता, एतदाशङ् क्याह-युज्यते एतद्रूपं तस्याः तदभिष्वङ्गे = गेहादिष्वभिलाषे सति, तदभावे = अभिष्वङ्गभावे सर्वथा = एकान्तेनायुक्तं तद्रूपमस्याः, निरभिष्वङ्गस्य सङ्क्लेशायोगादिति गाथार्थः॥१८७॥

## ટીકાર્થ:

3થ થી ગ્રંથકાર પૂર્વપક્ષીને કહે છે- ગૃહ, ધનાદિના અભાવમાં જે વેદના છે તે આનું = સંક્લિષ્ટ વેદનાનું, રૂપ = સ્વરૂપ, ઇચ્છાયું છે = તમારા વડે સ્વીકારાયું છે. એની આશંકા કરીને ગ્રંથકાર કહે છે- તેમાં અભિષ્વંગ હોતે છતે = ગૃહાદિમાં સાધુને અભિલામ હોતે છતે, તેનું = સંક્લિષ્ટ વેદનાનું, આ રૂપ = પૂર્વપક્ષીએ ઉપરમાં કહ્યું એ સ્વરૂપ, ઘટે છે = સાધુમાં સંગત થાય છે. તેનો અભાવ હોતે છતે = અભિષ્વંગનો અભાવ હોતે છતે = સાધુને ગૃહાદિમાં અભિલામ નહીં હોતે છતે, આનું = સંક્લિષ્ટ વેદનાનું, તે રૂપ = પૂર્વપક્ષીએ કહ્યું તે સ્વરૂપ, સર્વથા = એકાંતથી, અયુક્ત છે = સાધુમાં ઘટતું નથી; કેમ કે નિરભિષ્વંગને = અભિલામ વગરના સાધુને, સંક્લેશનો અયોગ છે. એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

પૂર્વગાથામાં આચાર્યએ પૂર્વપક્ષીને પૂછયું કે સંક્લિષ્ટ વેદનાનું સ્વરૂપ શું છે?, જેથી ગૃહસ્થને ધનના ઉપાદાનાદિમાં સંક્લેશ થતો નથી? તેના જવાબરૂપે પૂર્વપક્ષી કહે છે કે ઘર, ધનાદિ ન હોય અને જે પીડા થાય તે સંક્લેશરૂપ છે, આથી ગૃહસ્થ તે પીડાના પરિહાર માટે ધનાર્જન વગેરેમાં યત્ન કરે છે. માટે ધનાર્જન વગેરેમાં યત્ન કરવો એ પીડાના પરિહારનો ઉપાય છે; અને જેની પાસે ઘર, ધનાદિ કંઇ નથી, તેને સદા નવું નવું સ્થાન વગેરે શોધવું પડે અને ભોજનાદિ માટે જયાં ત્યાં યાચના કરવી પડે, તે સંક્લેશરૂપ છે.

આ પ્રકારના પૂર્વપક્ષીના અભિપ્રાયને સામે રાખીને આચાર્ય કહે છે કે સાધુને ઘર, ભોજન-પાણી વગેરેનો અભિલાષ હોય અને તે ન મળે તો સંક્લેશવાળી વેદના થાય; પરંતુ ગૃહવાસનો ત્યાગ કરનાર સાધુને સર્વથા અભિષ્વંગ હોતો નથી, અને અભિષ્વંગના અભાવમાં સર્વથા સંક્લેશનો અભાવ હોય છે.

આશય એ છે કે પ્રવ્રજ્યા ગ્રહેશ કરનાર મુમુક્ષુ માત્ર બાહ્ય એવા ગૃહ વગેરેનો જ ત્યાગ કરતા નથી, પરંતુ ઘર, ધનાદિ ઉપરના રાગનો પણ ત્યાગ કરે છે. આથી રહેવાનું સ્થાન ન મળે તો પણ સાધુ ઉપવનાદિમાં રહીને ધ્યાન, સ્વાધ્યાયાદિમાં યત્ન કરે છે. વળી, કેવલ સંયમના ઉપષ્ટંભક એવા દેહપાલન માટે સાધુ આહારાદિની યાચના કરે છે અને આહારાદિ ન મળે તોપણ નિરાશંસભાવથી તપવૃદ્ધિમાં યત્ન કરે છે અને સંયમનો પરિણામ વર્તતો હોવાથી સાધુઓને લેશ પણ સંક્લેશ પ્રાપ્ત થતો નથી. આથી મુનિને સર્વથા સંક્લેશ નથી; જ્યારે ગૃહસ્થને તો ઘર, ધનાદિ સર્વ પદાર્થો પ્રત્યે મમત્વ હોવાથી ધાર્યા પ્રમાણે ન મળે તોપણ ક્લેશ થાય છે, અને મળે તોપણ તે ઘર, ધનાદિના રક્ષણ, પાલન વગેરેમાં ક્લેશ થાય છે, અને અંતે તે સર્વનો નાશ થાય તોપણ ક્લેશ થાય છે. તેથી ગૃહવાસ પાપરૂપ છે અને ગૃહવાસનો પરિત્યાગ સર્વ સંક્લેશથી રહિત હોવાથી પુણ્યરૂપ છે, એ પ્રકારનો અંથકારનો આશય છે. !!૧૮૭!!

## अवतरशिङा ः

एतदेव समर्थयति-

# અવતરણિકાર્થ:

પૂર્વગાથામાં ગ્રંથકારે કહ્યું કે ગૃહાદિનો ત્યાગ કરનારને ઘર વગેરેમાં અભિષ્વંગ હોય તો તેને સંક્લેશવાળી વેદના થઇ શકે, અન્યથા નહીં. એ કથનનું જ સમર્થન કરે છે-

#### ગાથા :

जो एत्थ अभिस्संगो संतासंतेसु पावहेउ ति । अट्टज्झाणविअप्पो स इमीए संगओ रू वं ॥१८८॥

### अन्तवार्धः

एत्थ=અહીં=લોકમાં, संतासंतेसु=સત્ કે અસત્ એવા ગૃહાદિમાં पावहेऊ जो=પાપનો હેતુ એવો જે अट्टज्झाणविअप्यो=આર્તધ્યાનના વિકલ્પરૂપ अभिस्संगो=અભિષ્વંગ છે, स=ते इमीए=આનુं= સંક્લિષ્ટ વેદનાનું, संगओ रूवं=સંગત રૂપ છે.

🛨 'त्ति' पाटपूर्ति माटे छे.

#### आधार्थ :

લોકમાં વિદ્યમાન કે અવિદ્યમાન એવા ગૃહાદિમાં પાપનું કારણ એવો જે આર્તધ્યાનના વિકલ્પરૂપ અભિષ્વંગ છે, તે સંક્લિષ્ટ વેદનાનું ઉચિત સ્વરૂપ છે.

#### ટીકા :

योऽत्र=लोकेऽभिष्वङ्गो-मूर्च्छालक्षणः सदसत्सु गेहादिषु पापहेतुरिति पापकारणं आर्त्तध्यानिकल्पः= अशुभध्यानभेदोऽभिष्वङ्गः स खलु अस्याः=सङ्क्लिष्टाया वेदनायाः सङ्गतो रूपम्=उचितस्वरूपमिति गाथार्थः॥१८८॥

#### मोंध :

'रूपं' શબ્દ અજહદ્ લિંગવાળો છે અને सः સર્વનામ **अभिष्वङ्गः** નો પરામર્શક છે, सङ्गतः શબ્દ सः ने કારણે પુલિંગ છે.

# ટીકાર્થ:

અહીં≔લોકમાં, સત્ કે અસત્≕હોય કે ન હોય એવા, ઘરાદિમાં પાપનો હેતુ=પાપનું કારણ, એવો જે મૂર્ચ્છાના લક્ષણવાળો અભિષ્વંગ છે, તે ખરેખર આર્તધ્યાનના વિકલ્પરૂપ=અશુભધ્યાનના ભેદરૂપ, અભિષ્વંગ આનું≕સંક્લિષ્ટ વેદનાનું, સંગત રૂપ છે≕ઉચિત સ્વરૂપ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

પૂર્વગાથામાં ગ્રંથકારે સ્થાપન કર્યું કે બાહ્ય પદાર્થીમાં મમત્વ ન હોય તો સાધુને સંક્લેશ થતો નથી. તેથી મમત્વ જ સંક્લેશરૂપ છે, તે બતાવતાં ગ્રંથકાર કહે છે કે લોકમાં વિદ્યમાન કે અવિદ્યમાન ગૃહાદિમાં જીવને જે મૂર્ચ્છાનો પરિણામ છે, તે પાપબંધના કારણીભૂત એવા આર્તધ્યાનના વિકલ્પરૂપ છે અને આવો મૂર્ચ્છાનો પરિણામ સંક્લિષ્ટ વેદનાનું ઉચિત સ્વરૂપ છે.

આથી એ ફલિત થાય કે ગૃહાદિમાં પ્રાયઃ કરીને મમત્વ થવાની પૂરી સંભાવના રહે છે. તેથી કદાચ પુષ્યના ઉદયથી ભૌતિક સામગ્રી વિપુલ પ્રમાણમાં મળી હોય તોપણ તે ભૌતિક સામગ્રીમાં ગૃહસ્થોને મૂચ્છા રહે છે. તેથી મમત્વને કારણે ગૃહસ્થોને સંક્લેશ હોય છે, જયારે વિવેકસંપન્ન સાધુઓ તો કોઇપણ ઠેકાણે મમત્વ રાખતા નથી. તેથી મમત્વરહિત એવા ત્યાગીઓને સંક્લેશરૂપ વેદનાનો સંભવ નથી. !!૧૮૮!!

# અવતરશિકા :

तत: किं? इत्याह-

# અવતરશિકાર્થ:

તેનાથી શું ? અર્થાત્ સદ્દ્ કે અસદ્દ્ ઘર વગેરેમાં મૂર્ચ્છાસ્વરૂપ અભિષ્વંગ સંક્લિષ્ટ વેદનાનું ઉચિત સ્વરૂપ છે એમ કહેવાથી શું પ્રાપ્ત થયું ? એથી કરીને કહે છે-

#### भाशा :

एसो अ जायइ दढं संतेसु वि अकुसलाणुबंधाओ । पुण्णाओ ता तं पि हु नेअं परमत्थओ पावं ॥१८९॥

# અન્વયાર્થ :

अकुसलाणुबंधाओ अ पुण्णाओ = અને અકુશલાનુબંધવાળા પુષ્ટ્યથી संतेसु वि= સત્માં પણ दढं = દઢ एसो = આ = અભિષ્વંગ, जायइ=થાય છે, ता= તે કારણથી तं पि = તે પણ = અકુશલાનુબંધી પુષ્ટ્ય પણ, परमत्थओ =પરમાર્થથી पावं नेअं = પાપ જાણવું. ★ 'हુ' વાક્યાલંકારમાં છે.

### ગાથાર્થ :

અકુશલાનુબંધી પુણ્યથી વિધમાન પણ ઘરાદિમાં દેઢ અભિષ્વંગ થાય છે, તે કારણથી અકુશલાનુબંધી પુણ્ય પણ પરમાર્થથી પાપ જાણવું.

### ટીકા :

एष च=अभिष्वङ्गः जायते दृढम्=अत्यर्थं सत्स्विप गेहादिष्विति गम्यते, कुतः? इत्याह-अकुश-लानुबन्धिनो=मिथ्यानुष्ठानोपात्तात् पुण्याद्, यस्मादेवं तत् = तस्मात्तदिप=अकुशलानुबन्धि पुण्यं ज्ञेयं परमार्थतः पापं, सङ्क्लेशहेतुन्वादिति गाथार्थः ॥१८९॥

- 🛨 "संतेसु वि"मां 'अपि' द्वारा એ કહેવું છે કે અકુશલાનુબંધી પુણ્યથી અવિધમાન ગૃહાદિમાં તો દૃઢ અભિષ્વંગ થાય છે, પરંતુ विधमान पण ગૃહાદિમાં દૃઢ અભિષ્વંગ થાય છે.
- ★ "તં पि"માં 'अपि' દ્વારા એ સમુચ્ચય કરવો છે કે અકુશલાનુબંધી પાપ તો પાપ જાણવું જ, પરંતુ અકુશલાનુબંધી તે પણ = પુણ્ય પણ, પાપ જાણવું.

### रीकार्थ :

અને વિદ્યમાન પણ ઘરાદિમાં દેઢ=અત્પર્થ=અત્યંત, આ=અભિષ્વંગ, ઉત્પન્ન થાય છે. કયા કારણથી ? એથી કહે છે- મિથ્યા અનુષ્ઠાન દ્વારા ઉપાર્જાયેલ અકુશલાનુબંધવાળું પુણ્ય હોવાથી વિદ્યમાન પણ ઘરાદિમાં દેઢ અભિષ્વંગ થાય છે. જે કારણથી આમ છે=અકુશલાનુબંધી પુણ્યથી દેઢ અભિષ્વંગ થાય છે, તે કારણથી તે પણ=અકુશલાનુબંધવાળું પુણ્ય પણ, પરમાર્થથી પાપ જાણવું; કેમ કે અકુશલાનુબંધી પુણ્યમાં સંક્લેશનું હેતુપશું છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

ભૂતકાળમાં બાંધેલ પાપાનુબંધીપુષ્ટયના ઉદયથી પ્રાપ્ત થયેલ ગૃહાદિમાં જીવને અત્યંત અભિષ્વંગ થાય છે. તેથી પાપાનુબંધીપુષ્ટય પણ પરમાર્થથી સંક્લેશનો હેતુ હોવાને કારણે પાપ છે.

વળી, પાપાનુબંધીપુણ્ય ભૂતકાળમાં સેવેલ મિથ્યાધર્મના અનુષ્ઠાનથી બંધાય છે અર્થાત્ ધર્મનું અનુષ્ઠાન ગુણો વિકસાવવા માટે ન કર્યું હોય, પરંતુ અન્ય કોઇ ભૌતિક આશયથી કર્યું હોય, તો તે ધર્મના અનુષ્ઠાનથી પાપાનુબંધીપુણ્ય બંધાય છે, જે પુષ્ટ્ય સંક્લેશનું કારણ છે. તેથી આવા અકુશલાનુબંધી પુણ્ય દ્વારા પ્રાપ્ત થયેલા ગૃહાદિમાં પણ જીવને અત્યંત અભિષ્વંગ પેદા થાય છે. 11૧૮૯॥

# અવતરણિકા :

तथा च-

#### અવતરણિકાર્થ:

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે પાપાનુબંધીપુણ્યના ઉદયથી વિદ્યમાન પણ ગૃહાદિમાં દઢ અભિષ્વંગ થાય છે, અને ે રીતે દઢ અભિષ્વંગ થવાથી શું થાય છે ? તે બતાવે છે–

www.jainelibrary.org

आथा :

कइया सिज्झइ दुग्गं ? को वामो मज्झ वट्टए ? कह वा। जायं इमं ? ति चिंता पावा पावस्स य निदाणं॥ १९०॥

#### **अन्पयार्थ**ः

दुग्गं कइया सिज्झइ?=६ર્ગ ક્યારે સધાશે ? को मज्झ वामो वट्टए?=કોણ મને વામ=પ્રતિકૂલ, વર્તે છે ? कह वा=અથવા કેવી રીતે इमं=આ=રાજાનું પ્રતિકૂલપશું, जायं?=થયું ? ति=એ પ્રકારની चिंता पावा=ચિંતા પાપરૂપ છે पावस्स य निदाणं=અને પાપનું નિદાન છે=કારણ છે.

### ગાથાર્થ :

દુર્ગ ક્યારે જિતાશે ? કયો રાજા મને પ્રતિકૂલ વર્તે છે ? અથવા કેવી રીતે રાજાનું પ્રતિકૂલપણું થયું ? એ પ્રકારની ચિંતા પાપરૂપ છે અને પાપનું કારણ છે.

### रीकाः

कदा सिध्यति दुर्गं = बलदेवपुरादि? को वाम: = प्रतिकूलो मे नरपतिर्वर्त्तते? कथं वा जातमिदम् = अस्य वामत्वं ? इति = एवंभूता चिन्ता पापा, सिङ्क्लिष्टार्नध्यानत्वात्, पापस्य च निदानं=कारणम्, आर्त्तध्या-नत्वादेवेति गाथार्थ: ॥ १९०॥

# විසාන් :

દુર્ગ = બલવાળા દેવના પુરાદિ = બળવાન રાજાના નગરાદિ, ક્યારે સધાશે? ક્યો નરપતિ મને વામ = પ્રતિકૂલ, વર્તે છે ? અથવા કેવી રીતે આ = આનું વામત્વ = રાજાનું પ્રતિકૂલપશું, ઉત્પન્ન થયું ? એ પ્રકારની ચિંતા પાપરૂપ છે; કેમ કે સંક્લિષ્ટ = સંક્લેશવાળું, આર્ત્તધ્યાનપશું છે, અને પાપનું નિદાન છે = કારણ છે; કેમ કે તે પ્રકારની ચિંતામાં આર્ત્તધ્યાનપશું જ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

પાપાનુબંધીપુષ્યના ઉદયથી પ્રાપ્ત થયેલા વૈભવમાં પણ જીવને અત્યંત રાગ થાય છે અને જો રાજા હોય તો તે રાગના કારણે તે વિચારે કે બળવાન રાજાનાં નગર વગેરે હું ક્યારે સાધી લઇશ ?, જેથી મારું રાજય મોટું થાય ? વળી કોઇ બળવાન રાજા પોતાને પ્રતિકૂળ હોય તો તે વિચારે કે કયો રાજા મને પ્રતિકૂળ છે ?, જેથી હું તે પ્રતિકૂળતાને દૂર કરું ? અથવા તો તે વિચારે કે આ રાજાનું પ્રતિકૂલપણું કેવી રીતે થયું ?, જેથી ઉપાય સેવીને તે રાજાનું પ્રતિકૂલપણું હું દૂર કરું ?

આ પ્રકારની ચિંતા પાપાનુબંધીપુણ્યથી મળેલા વૈભવથી થાય છે, જે સંક્લેશવાળું આર્ત્તધ્યાન હોવાથી પાપરૂપ છે અર્થાત્ જીવના પાપી અધ્યવસાય સ્વરૂપ છે, જે ભવિષ્યમાં અનર્થને પેદા કરાવે તેવી પાપ પ્રકૃતિના બંધનું કારણ છે; કેમ કે આવી ચિંતા આર્ત્તધ્યાનરૂપ છે.

વળી, ઇષ્ટની પ્રાપ્તિ આદિમાં આર્ત્તધ્યાન હોવા છતાં તેમાં જીવને કોઇ બાહ્ય સંક્લેશ લાગતો નથી; જયારે હું દુર્ગ ક્યારે જીતીશ ?, વગેરે આર્ત્તધ્યાન કરતી વખતે જીવમાં ખેદનું સંવેદન હોય છે. તેથી આવા પ્રકારની ચિંતાને સંક્લિષ્ટ આર્ત્તધ્યાનરૂપ કહેલ છે, જે સંક્લિષ્ટ આર્ત્તધ્યાનરૂપ ચિંતા પાપ સ્વરૂપ છે.!!૧૯૦!!

### भाशा :

# इअ चिंताविसघारिअदेहो विसएऽवि सेवइ न जीवो । चिट्ठउ अ ताव धम्मोऽसंतेस् वि भावणा एवं ॥१९१॥

### અન્વચાર્થ :

इअ = આ રીતે चिंताविसघारिअदेहों = ચિંતારૂપી વિષથી ઘેરાયેલ દેહવાળો जीवों = જીવ विसएऽवि =िषयोंने पण न सेवइ = सेवतो नथी. धम्मो अ ताव चिट्ठड = અને ધર્મ તો દૂર રહો, एवं = આ પ્રકારે = જે પ્રકારે સત્ એવા ગૃહાદિમાં વૃદ્ધિ આદિની ચિંતા છે એ પ્રકારે, असंतेसु वि = અસત્માં પण भावणा = ભાવના છે = પ્રાપ્તિ આદિની ચિંતા થાય છે.

### आधार्धः

પાપાનુબંધીપુણ્યથી મળેલા રાજ્યાદિની વૃદ્ધિ આદિની ચિંતા થાય છે, એ રીતે ચિંતારૂપી વિષથી વ્યાપેલ શરીરવાળો જીવ, ધર્મ તો દૂર રહો પરંતુ વિષયોને પણ સેવતો નથી. અભિષ્યંગ હોતે છતે વિધમાન ગૃહાદિમાં વૃદ્ધિ આદિની ચિંતા છે, એ રીતે અવિધમાન પણ ગૃહાદિમાં પ્રાપ્તિ આદિની ચિંતા થાય છે.

# ટીકા :

् इति = एवं चिन्ताविषधारितदेहो = व्याप्तशरीर: सन् विषयानिप सेवते न जीव:, तथा आकुलत्वात्, तिष्ठतु च तावद्धम्मों विशिष्टाप्रमादसाध्य:, असत्स्विप गेहादिष्विति गम्यते अभिष्वङ्गे सित भावना एवं, इति अश्भिचन्ता धर्माविरोधिनी पापादेवेति गाथार्थ: ॥ १९१ ॥

- 🛨 ''विस**एऽवि''** मां 'अपि' थी જણાવવું છે કે ચિંતારૂપી વિષથી ઘેરાયેલા શરીરવાળો જીવ ધર્મ તો સેવતો નથી, પરંતુ **વિષયોને પણ** સેવતો નથી.
- ★ ''असंतेसु वि'' मां 'अपि' थी એ કહેવું છે કે ગૃહાદિ હોતે છતે तो વૃદ્ધિ આદિની ચિંતા થાય છે, पરંતુ ગૃહાદિ **નહીં હોતે છતે પણ** પ્રાપ્તિ આદિની ચિંતા થાય છે.

# ટીકાર્થ:

આ રીતે = પૂર્વગાથામાં બતાવ્યું એ રીતે, ચિંતારૂપી વિષથી ઘારિત દેહવાળો = વ્યાપ્ત શરીરવાળો છતો, જીવ વિષયોને પણ સેવતો નથી; કેમ કે તે પ્રકારનું = રાજ્યવૃદ્ધિ, પ્રતિકૂળતાનિવારણ આદિ થાય તે પ્રકારનું, ચિંતામાં આકુલપણું છે; અને વિશિષ્ટ અપ્રમાદથી સાધ્ય એવો ધર્મ તો દૂર રહો, અભિષ્વંગ હોતે છતે આ પ્રકારે = વિદ્યમાન ઘરાદિમાં વૃદ્ધિ વગેરેની ચિંતા થાય છે એ પ્રકારે, અસત્ પણ = અવિદ્યમાન

પણ, ગૃહાદિમાં ભાવના છે = પ્રાપ્તિ વગેરેની ચિંતા થાય છે. આ પ્રકારની ધર્મ સાથે વિરોધવાળી અશુભ ચિંતા પાપથી જ થાય છે. મૂળગાથામાં અસંતેસુ વિ પછી गેहાદિષુ એ પ્રકારનો શબ્દ અધ્યાહાર છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ ઃ

પાપાનુબંધીપુણ્યના ઉદયથી પ્રાપ્ત થયેલા વૈભવવાળા રાજા પણ રાજયવૃદ્ધિની, પ્રતિકૂળ રાજાને અનુકૂળ કરવા વગેરેની ચિંતા કરે છે, અને આવા પ્રકારની ચિંતાથી વ્યાપ્ત શરીરવાળો જીવ પ્રાપ્ત થયેલા ભોગોને પણ ભોગવતો નથી, તોપછી વિશિષ્ટ પ્રકારના અપ્રમાદથી સાધ્ય એવો ધર્મ તો ક્યાંથી સેવે ?

સામાન્ય રીતે જીવો વિષયોમાં અતિ ગૃદ્ધિવાળા હોય ત્યારે અધિક-અધિક વિષયો મેળવવાની ચિંતામાં વ્યાકુળ હોવાને કારણે સ્વસ્થતાથી ભોગોને પણ ભોગવી શકતા નથી; પરંતુ જયારે જીવ શાસ્ત્રીય પદાર્થોને સારી રીતે ભાવન કરે અને તેના બળથી વિશેષ પ્રકારનો અપ્રમાદભાવ કેળવે, ત્યારે તે જીવ ધર્મ કરી શકે છે. તેથી સંસારમાં રહેલા સર્વ જીવો ધર્મ કરી શકતા નથી, ફક્ત જે લોકોને વિષયો પ્રત્યેનું આકર્ષણ ઓછું છે, તેઓ ગૃહસ્થાવસ્થામાં રહીને આંશિક ધર્મ કરી શકે છે. આથી જેઓને સર્વથા વિષયોનું આકર્ષણ નથી, તેવા જીવો પ્રવ્રજયા ગ્રહણ કરીને વિશેષ પ્રકારનો ધર્મ સાધી શકે છે, એ પ્રકારનો ગ્રંથકારનો આશય છે.

આ રીતે ગાથા-૧૯૦ અને ૧૯૧ના ત્રણ પાદ દ્વારા અકુશલાનુબંધી પુણ્યના ઉદયથી મળેલા ગૃહાદિમાં પણ જીવને ધર્મ દુષ્કર બતાવ્યો. હવે અકુશલાનુબંધી પાપના ઉદયથી નહીં મળેલા ગૃહાદિમાં પણ જીવને ધર્મ આરાધવો દુષ્કર છે, તે બતાવતાં કહે છે-

જે જીવોને પાપાનુબંધીપાપના ઉદયથી વૈભવાદિ મળેલ ન હોય તેઓ પણ, "હું કઇ રીતે યત્ન કરું?, જેથી મને વૈભવાદિ મળે?" ઇત્યાદિ વિચારણાઓ કરે છે; કેમ કે તેઓને પણ ભોગોમાં રાગનો પરિણામ વર્તે છે. આથી અપ્રાપ્ત વિષયોને પ્રાપ્ત કરવાની ચિંતામાં તેઓ વ્યાકુળ હોય છે અને વિષયોમાં ગાઢ રાગ હોવાને કારણે ધર્મની વિરોધી એવી અશુભ ચિંતા તેઓને પાપના ઉદયથી સદા વર્તે છે. તેથી તેઓ ધર્મને કેવી રીતે સેવી શકે?

આ પ્રમાણે જાણીને વિષયો પ્રત્યેનો રાગ ઘટાડવા માટે સદા પ્રયત્ન કરવો જોઇએ અને જેઓને સર્વથા વિષયોમાં રાગ નથી તેવા મહાત્માઓ પ્રવ્રજ્યા ગ્રહણ કરે છે, આ પ્રકારનો પ્રસ્તુત ગાથાનો ધ્વનિ છે. !!૧૯૧!

# અવતરણિકા :

एतदेवाह -

# અવતરશિકાર્થ :

ગાથા-૧૯૧ ના ચોથા પાદમાં કહેલું કે અવિદ્યમાન પણ ગૃહાદિમાં આ પ્રકારે ભાવના છે. એ ભાવનાને જ કહે છે-

#### ગાથા :

# दीणो जणपरिभूओ असमत्थो उअरभरणमित्तेऽवि । चित्तेण पावकारी तह वि हु पावफलं एअं ॥ १९२ ॥

### અન્વચાર્થ:

दीणो = દીન, जणपरिभूओ = જનથી પરિભૂત, उअरभरणिमत्तेऽवि = ઉદરભરણમાત્રમાં પણ असमत्यो = અસમર્થ છે, तह वि = तोपण चित्तेण पावकारी = ચિત્તથી પાપને કરનારો છે; एअं पावफलं = આ પાપનું ફળ છે.

±'દું' વાક્યાલંકારમાં છે.

### ગાથાર્થ :

દીન, લોકોથી ગર્હિત, પેટ પૂરવામાત્રમાં પણ અસમર્થ છે, તોપણ ચિત્તથી પાપને કરનારો છે; આ પાપાનુબંધીપાપનું ફળ છે.

#### ટીકા :

दीन:=कृपण: जनपरिभूतो=लोकगर्हित: असमर्थ: उदरभरणमात्रेऽपि=आत्मम्भरिरपि न भवति, चित्तेन पापकारी तथापि तु, एवंभूतोऽपि सन् असदिच्छ्या पापचित्त इत्यर्थ:, पापफलमेतदिति जन्मान्तरकृतस्य कार्यं भाविनश्च कारणमिति गाथार्थ: ॥१९२॥

### डीङार्ध :

દીન=કૃપણ, જનથી પરિભવ પામેલો=લોકથી ગર્હા પામેલો, ઉદર ભરવામાત્રમાં પણ અસમર્થ છે =પોતાના પેટને ભરનાર પણ થતો નથી; તોપણ ચિત્તથી પાપને કરનાર છે=આવા પ્રકારનો પણ છતો અસદ્ની ઇચ્છાથી પાપી ચિત્તવાળો છે. આ=દીન, જનથી પરિભૂત અને ઉદર ભરવામાત્રમાં પણ અસમર્થ છે તોપણ ચિત્તથી પાપકારી છે એ, પાપનું ફળ છે. 'पापफलं' શબ્દનું જ તાત્પર્ય ખોલે છે- જન્માંતરમાં કરાયેલા પાપનું કાર્ય છે અને ભાવિનું=ભવિષ્યમાં થનાર પાપનું, કારણ છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

કેટલાક જીવોને ભૂતકાળના પાપાનુબંધીપાપના ઉદયથી ભોગો પ્રાપ્ત થયેલા હોતા નથી, છતાં ભોગોમાં ગાઢ રાગ હોય છે; અર્થાત્ આ ભવમાં ધનાદિ વગરના હોય છે, લોકોમાં નિંદાપાત્ર થાય છે અને પોતાનું પેટ ભરવા માટે પણ અસમર્થ હોય છે, છતાં અસદ્દ એવા વિષયોની ઇચ્છા કરી કરીને તેઓ આર્તધ્યાન કરનારા હોય છે, જેથી પરલોકમાં પણ તેઓ આવા દીનાદિ ભાવવાળા થાય છે.

આ રીતે ગાથા-૧૮૯ થી ૧૯૨ ના કથનનું તાત્પર્ય એ છે કે પાપના અનુબંધવાળા જીવોને વિષયો પ્રત્યે ગાઢ રાગ હોય છે, તેથી તેઓને ભૂતકાળના પુષ્યના ઉદયથી વૈભવાદિ મળ્યા હોય તો વધારવા વગેરેની અને ભૂતકાળના પાપના ઉદયથી વૈભવાદિ ન મળ્યા હોય તો મેળવવા વગેરેની સતત ચિંતા વર્તતી હોય છે. અથી તેઓ ગૃહવાસમાં રહીને વિશિષ્ટ અપ્રમાદથી સાધ્ય એવા ધર્મમાં યત્ન કરી શકતા નથી. તેથી પાપાનુબંધીપુણ્ય અને પાપાનુબંધીપાપ એ બંને પાપરૂપ છે. II૧૯૨II

### અવતરણિકા :

यद्येवं कि विशिष्टं तर्हि पुण्यं? इत्यत्राह -

### અવતરશિકાર્થ :

ગાથા-૧૮૯ માં ગ્રંથકારે સ્થાપન કર્યું કે ભૂતકાળના અકુશલાનુબંધી પુષ્યના ઉદયથી વિદ્યમાન પજ્ઞ ગૃહાદિમાં દઢ અભિષ્વંગ થાય છે, તેથી અકુશલાબંધી પુષ્ય પજ્ઞ પરમાર્થથી પાપ છે અને ગાથા-૧૯૧ ના અંતે કહ્યું કે અકુશલાનુબંધી પાપના ઉદયથી અવિદ્યમાન ગૃહાદિમાં પજ્ઞ પ્રાપ્કિ આદિની ચિંતા થાય છે. ત્યાં પ્રશ્ન થાય કે જો આ પ્રમાજ્ઞે છે તો કેવું વિશિષ્ટ એવું પુષ્ય છે ? એ પ્રકારની શંકામાં ગ્રંથકાર કહે છે-

#### ગાથા :

# संतेसु वि भोगेसुं नाभिस्संगो दढं अणुड्ठाणं । अत्थि अ परलोगंमि वि पुन्नं कुसलाणुबंधिमिणं ॥१९३॥

### अन्पयार्थ :

संतेसु वि = (જેના ઉદયથી) સત્ પણ भोगेसुं = ભોગોમાં दढं = દઢ अभिस्संगो न = અભિષ્વંગ થતો નથી, परलोगंमि वि अ = અને પરલોકવિષયક પણ अणुट्ठाणं = અનુષ્ઠાન अत्थि = છે, इणं कुसलाणुबंधिम् पुन्नं = એ કુશલાનુબંધવાળું પુરૂષ છે.

#### ગાથાર્થ :

જેના ઉદયથી વિધમાન પણ ભોગોમાં દંઢ અભિષ્વંગ થતો નથી, અને પરલોકના વિષયમાં પણ દાન, ધ્યાનાદિ અનુષ્ઠાન છે, એ કુશલાનુબંધી પુણ્ય છે.

# ટીકા ઃ

इह यदुदयात् सत्स्विपि भोगेषु-शब्दादिषु नाभिष्वङ्गो दृढम्=अत्यर्थम्, अनुष्ठानं अस्ति च परलोकेऽपि दानध्यानादि, पुण्यं कुशलानुबन्धीदं, जन्मान्तरेऽपि कुशलकारणत्वादिति गाथार्थ: ॥ १९३ ॥

- $\star$  "जन्मान्तरेऽपि" માં 'अपि' થી એ જણાવવું છે કે કુશલાનુબંધી પુણ્ય આ ભવમાં તો કુશલનું કારણ છે, પરંતુ જન્માંતરમાં પણ = પરભવમાં પણ, કુશલનું કારણ છે.
- ★ "दानध्यानादि" मां आदि श्रष्ट्थी तत्त्वश्रवखनो संग्रह छे.
- $\star$  "सत्त्विप" માં 'अपि' થી એ સમુચ્ચય કરવો છે કે જે પુણ્યના ઉદયથી અવિધમાન શબ્દાદિ ભોગોમાં તો અભિષ્વંગ થતો નથી, પરંતુ વિધમાન પણ શબ્દાદિ ભોગોમાં દૃઢ અભિષ્વંગ થતો નથી.

- 🛨 "शब्दादिषु" માં आदि પદથી રૂપ, ૨સ, ગંદા અને સ્પર્શ વિષયક ભોગોનું ગ્રહણ છે.
- ★ "परलोकेऽपि" मां 'अपि' थी એ કહેવું છે કે ફુશલાનુબંધી પુણ્યના ઉદયથી આ લોકવિષયક તો દૃઢ અભિષ્વંગ વગર ભોગાદિ કર્મ છે, પરંતુ **પરલોકવિષયક પણ** દાન, ધ્યાનાદિ અનુષ્ઠાન છે.

### टीकार्थ :

અહીં = આ લોકમાં, જેના = જે પુણ્યના, ઉદયથી વિદ્યમાન પણ શબ્દાદિ ભોગોમાં દઢ = અત્યંત, અભિષ્વંગ થતો નથી, અને પરલોકવિષયક પણ દાન, ધ્યાનાદિ અનુષ્ઠાન છે, એ કુશલાનુબંધી પુષ્ય છે; કેમ કે જન્માંતરમાં પણ કુશલનું કારણપણું છે, એ પ્રકારનો ગાથાર્થ છે.

#### भाशा :

परिसुद्धं पुण एअं भवविडविनिबंधणेसु विसएसुं। जायइ विरागहेऊ धम्मज्झाणस्स य निमित्तं ॥१९४॥

### अन्वयार्थः

परिसुद्धं पुण एअं = વળી પરિશુદ્ધ એવું આ = કુશલાનુબંધી પુષ્ય, भवविडिविनिबंधणेसु = ભવરૂપી વિટપીના નિબંધન એવા विसएसुं = વિષયોમાં विरागहेऊ जायइ = વિરાગનો હેતુ થાય છે, धम्मज्झाणस्स य निमित्तं = અને ધર્મધ્યાનનું નિમિત્ત છે.

### आधार्थ :

વળી પરિશુદ્ધ એવું કુશલાનુબંધી પુણ્ય સંસારરૂપી વૃક્ષના બીજભૂત એવા વિષયોમાં વિરાગનો હેતુ બને છે અને ધર્મધ્યાનનું કારણ છે.

# शुभा :

परिशुद्धं पुनरेतद् = अभ्यासवशेन कुशलानुबन्धि पुण्यं, भवविटिपिनिबन्धनेषु विषयेषु संसारवृक्षबीज-भूतेष्वित्यर्थः, जायते विरागहेतुः = वैराग्यकारणं, धर्माध्यानस्य च निमित्तं, महापुण्यवतां महापुरुषाणां तथोपलब्धेरिति गाथार्थः ॥ १९४ ॥

# દીકાર્થ:

વળી દાનાદિ અભ્યાસના વશથી પરિશુદ્ધ એવું આ=કુશલાનુબંધી પુણ્ય, ભવરૂપી વિટિપિના નિબંધન =સંસારરૂપી વૃક્ષના બીજભૂત, એવા વિષયોમાં વિરાગનો હેતુ=વૈરાગ્યનું કારણ, થાય છે અને ધર્મધ્યાનનું નિમિત્ત છે; કેમ કે મહાપુષ્ટ્યવાળા મહાપુરુષોમાં તે પ્રકારની=વિદ્યમાન પણ ગૃહાદિનો ત્યાગ કરીને સંયમ ગ્રહણ કરે તે પ્રકારની, ઉપલબ્ધિ છે=પ્રાપ્તિ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

ગાથા-૧૮૯ થી ૧૯૨માં પાપાનુબંધીપુષ્ય અને પાપાનુબંધીપાપનું સ્વરૂપ બતાવ્યું. હવે

પુષ્યાનુબંધીપુષ્યનું સ્વરૂપ બતાવતાં કહે છે કે જેના ઉદયથી સંસારમાં પ્રાપ્ત થયેલા પણ ભોગોમાં અત્યંત અભિષ્વંગ થતો નથી, અને પરલોકના વિષયમાં પણ ઉપયોગી એવું દાન, ધ્યાન, તત્ત્વશ્રવણરૂપ અનુષ્ઠાન થાય છે, એ કુશલાનુબંધી પુષ્ર્ય છે; કેમ કે તે પુષ્ર્ય જન્માંતરમાં પણ કુશલનું કારણ છે.

આશય એ છે કે ભૂતકાળમાં સારો ધર્મ કરેલો હોય તો પુણ્યાનુબંધીપુણ્યનો બંધ થાય છે, જેના કારણે વર્તમાનમાં ભોગો પ્રાપ્ત થાય છે, અને તે મળેલી ભોગસામગ્રીમાં સર્વથા રાગ ન હોય તેવા જીવો તો સંયમ ગ્રહણ કરે છે; પરંતુ જેઓને તે મળેલી ભોગસામગ્રી પ્રત્યે ગાઢ નહીં પણ કાંઇક રાગ છે, તેઓ પુણ્યથી પ્રાપ્ત થયેલા તે ભોગોને નિરાકુળતાપૂર્વક ભોગવે છે, છતાં ભોગો પ્રત્યે ગાઢ રાગ નહિ હોવાથી તેઓને ધર્મ ઉપાદેય લાગે છે. આથી તેઓ પરલોકમાં હિતનું કારણ બને એવું પોતાની શક્તિ અનુસાર દાન કરે છે, પરમાત્માનું ધ્યાન કરે છે અને સંત્શાસ્ત્રોનું શ્રવણ કરે છે; કેમ કે આવા જીવોએ ભૂતકાળમાં પુણ્ય બાંધ્યું છે તે કુશળ ફળવાળું છે, જેના કારણે તેઓને ભૂતકાળના પુણ્યથી મળેલ ભોગસામગ્રી પણ ભાવિના હિતનું કારણ બને છે.

વળી, આ પુષ્યાનુબંધીપુષ્ય પણ અભ્યાસના વશથી વિશેષ પ્રકારે પરિશુદ્ધ થાય છે. તે આ રીતે-

પુષ્યાનુબંધીપુષ્યના ઉદયથી જીવ પ્રાપ્ત થયેલા ભોગોને પણ ગાઢ રાગથી ભોગવતો નથી અને દાન, ધ્યાનાદિ પ્રવૃત્તિઓ કરે છે, જે દાન, ધ્યાનાદિ અનુષ્ઠાનના અભ્યાસથી પુષ્યાનુબંધીપુષ્ય પરિશુદ્ધ બને છે અને પરિશુદ્ધ બનેલો તે પુષ્યાનુબંધીપુષ્યનો ઉદય જીવમાં વિષયો પ્રત્યે વિરાગ ઉત્પન્ન કરે છે અને ધર્મધ્યાનનું કારણ બને છે; કેમ કે સંસારમાં દેખાય છે કે મહાપુષ્યશાળી મહાપુરુષો પ્રાપ્ત થયેલા વૈભવાદિને પણ તણખલાની જેમ છોડીને પ્રવ્રજયા ગ્રહણ કરે છે. **!!૧૯૩/૧૯૪!!** 

# અવતરણિકા :

एतच्च विषयविरागादि महत्सुखमित्याह -

🛨 ''विषयविरागादि'' मां आदि पद्यी धर्मध्याननुं ग्रहण हरवानुं छे.

# અવતરશિકાર્થ**ઃ**

અને આ=પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે પરિશુદ્ધ પુણ્યાનુબંધીપુણ્ય વિષયોમાં વિરાગનો હેતુ બને છે અને ધર્મધ્યાનનું નિમિત્ત છે એ, વિષયવિરાગાદિ ભાવો મહાન સુખરૂપ છે; એ પ્રમાણે કહે છે-

### आथा :

जं विसयविरत्ताणं सुक्खं सज्झाणभाविअमईणं । तं मुणइ मुणिवरो च्चिअ अणुहवओ न उण अन्नोऽवि ॥१९५॥

# अन्दयार्थ :

विसयविरत्ताणं = વિષયોથી વિરક્તોને(અને) सज्झाणभाविअमईणं= સદ્ધ્યાનથી ભાવિત મતિવાળાને जं सुक्खं = જે સુખ છે, तं = तेने अणुहवओ = અનુભવથી मुणिवरो च्चिअ = મુનિવર જ मुणइ = જાણે છે, न उण अन्नोऽवि = પરંતુ અન્ય પણ નહીં.

### आधार्थ :

વિષયોથી વિરાગ પામેલા જીવોને અને સદ્ધ્યાનથી ભાવિત મતિવાળા જીવોને જે સુખ છે, તે સુખને અનુભવથી મુનિવર જ જાણે છે, પરંતુ અન્ય પણ જાણે છે એમ નહિ.

### शुक्ताः

यद्विषयविरक्तानाम्=असदिच्छारहितानां सौख्यं सद्ध्यानभावितमतीनां च धर्म्मध्यानादिभावितचित्तानां, तत् मनुते=जानाति मुनिवर एव=साधुरेवानुभवतः=अनुभवनेन, न पुनरन्योऽपि असाधुः, तथाऽनुभवाभावादिति गाथार्थः ॥१९५॥

- ★ "धर्मध्यानादि" मां आदि शष्टथी शुक्तध्यान , शास्त्राध्ययन अने शास्त्रश्रवणनो संग्रह छे.
- ★ "अन्नोऽवि" માં 'अपि' થી એ સમુચ્ચ્ય કરવાનો છે કે મુનિવર પણ જાણે છે, અને અન્ય પણ જાણે છે એમ નહિ; પરંતુ કેવલ મુનિવર જ જાણે છે.

### टीङार्थ :

વિષયોથી વિરક્તોને=અસદ્દની ઇચ્છાથી રહિત જીવોને, અને સદ્ધ્યાનથી ભાવિત મતિવાળાઓને= ધર્મધ્યાનાદિથી ભાવિત ચિત્તવાળાઓને, જે સૌખ્ય≔સુખ છે, તે અનુભવથી=અનુભવવા દ્વારા, મુનિવર જ= સાધુ જ, જાણે છે, પરંતુ અસાધુ એવા અન્ય પણ જાણે છે એમ નહિ; કેમ કે તે પ્રકારે≕સુખનો જે પ્રકારે મુનિને અનુભવ છે તે પ્રકારે, અનુભવનો અભાવ છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

પુષ્યાનુબંધીપુષ્યવાળા જીવોનું પુષ્ય જયારે પરિશુદ્ધ બને છે, ત્યારે શબ્દાદિ વિષયો પ્રત્યે રહેલો થોડો પણ રાગ તેઓમાંથી ચાલ્યો જાય છે, જેના કારણે તેઓમાં પૂર્વે રહેતી થોડી પણ વ્યાકુળતા ચાલી જાય છે. આથી તેઓ સત્શાસ્ત્રો ભણીને સદ્ધ્યાનથી ભાવિત મતિવાળા બને છે, તેથી તેઓનું ચિત્ત સદા ધર્મધ્યાનાદિમાં પ્રવૃત્ત હોય છે; અને વિષયોની વ્યાકુળતા વગરના ચિત્તવાળા તે જીવો શ્રેષ્ઠ કોટિનું જે સુખ અનુભવે છે તે મુનિવરો જ જાણે છે, તે સિવાય કોઇ પણ સંસારી જીવો તે સુખ જાણી શકતા નથી અર્થાત્ દેવેન્દ્રો, ચક્રવર્તી, મહારાજાઓને પણ તે સુખનો અનુભવ થઇ શકતો નથી, ફક્ત મહાત્માઓ જ તે સુખને અનુભવે છે. !!૧૯૫!!

### અવતરશિકા :

एतदेव समर्थयति-

### અવતરણિકાર્થ :

પૂર્વગાથામાં વિષયોના વિરાગાદિવાળા જીવોને થતું મહાન સુખ બતાવ્યું. એનું જ પ્રસ્તુત ગાથામાં સમર્થન કરે છે– आधाः :

# कंखिज्जइ जो अत्थो संपत्तीए न तं सुहं तस्स । इच्छाविणिवित्तीए जं खलु बुद्धप्पवादोऽयं ॥१९६॥

### અન્વચાર્થ :

जो अत्यो = જે અર્થ कंखिज्जइ = ઇચ્છાય છે, तस्स संपत्तीए = तेनी સંપત્તિથી तं सुहं न = ते सुज नथी, जं खलु = જे ખરેખર इच्छाविणिवित्तीए = ઇચ્છાની વિનिવૃત્તિથી છે. अयं = આ बुद्धणवादो = બુદ્ધનો પ્રવાદ છે = આપ્તપુરુષોનો પ્રવાદ છે.

### गाथार्थ :

જે અર્થ ઇચ્છાય છે તે અર્થની સંપ્રાપ્તિથી તે સુખ નથી થતું જે સુખ ખરેખર ઇચ્છાની વિનિવૃત્તિથી થાય છે. આ આપ્તપુરુષોનું કથન છે.

### ટીકા :

काङ्क्यते = अभिलष्यते योऽर्थः स्त्र्यादिः सम्पत्त्या = सम्प्राप्त्या न तत्सुखं तस्य अर्थस्य इच्छाविनिवृ-त्त्याऽत्र यत्खलु सुखं, बुद्धप्रवादोऽयम् = आप्तप्रवादोऽयमिति गाथार्थः ॥ १९६॥

🛨 "स्त्र्यादिः" માં आदि શબ્દથી રસનાદિ ચારેય ઇદ્રિયોના વિષયભૂત ખાદ્યાદિ પદાર્થોનું ગ્રહણ કરવાનું છે.

# ટીકાર્થ:

સ્ત્રી આદિ રૂપ જે અર્થ = પદાર્થ, ઇચ્છાય છે, તે અર્થની સંપત્તિથી=સંપ્રાપ્તિથી, તે સુખ નથી, જે સુખ ખરેખર અહીં = સંસારમાં, ઇચ્છાની વિનિવૃત્તિથી છે. આ બુદ્ધનો પ્રવાદ છે = આ આપ્તનો પ્રવાદ છે = આ આપ્તનો પ્રવાદ છે = આપ્તપુરુષનું કથન છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

સંસારી જીવોને ઇચ્છિત પદાર્થની પ્રાપ્તિથી સુખનો અનુભવ થાય છે, એ સુખ સિવાય અન્ય સુખનો સંસારી જીવોને અનુભવ હોતો નથી; જયારે મુનિઓને જે સુખનો અનુભવ થાય છે, તે અનુપમ કોટિનો હોય છે. અને આપ્તપુરુષોના વચનના બળથી પ્રસ્તુત ગાથામાં મુનિઓનું તે શ્રેષ્ઠ સુખ બતાવે છે-

સંસારી જીવોને પોતાની ઇચ્છા પ્રમાણે પ્રાપ્ત થયેલા સ્ત્રી, ભોજન વગેરે ભૌતિક પદાર્થોના ભોગકાળમાં થતા સુખના અનુભવ કરતાં, વિષયોના વૈરાગ્યને કારણે જયારે વિષયોની ઇચ્છાની નિવૃત્તિ થાય છે, ત્યારે જીવને મહાન સુખ થાય છે; કેમ કે **વિષયોની ઇચ્છા આકુળતારૂપ છે, અને તે ઇચ્છાથી આકુળ થયેલો જીવ જે શ્રમરૂપ ક્રિયા કરે છે તે ખરેખર ભોગપદાર્થ છે,** જેમાં સુખ નથી, પરંતુ તે શ્રમરૂપ ક્રિયાથી જીવની ઇચ્છાનું ક્ષણિક શમન થાય છે, તે ઇચ્છાના શમનથી જીવને ક્ષણિક સુખનો અનુભવ થાય છે.

વળી વિરક્ત જીવોને ઇચ્છાની નિવૃત્તિ થયેલ હોવાને કારણે તે ઇચ્છાનિવૃત્તિથી અવિચ્છિન્ન સુખની ધારા ચાલે તેવો વૈરાગ્ય હોવાથી કર્મનો બંધ પણ થતો નથી. તેથી ભાવિની અપેક્ષાએ પણ તે અવિચ્છિન્ન સુખ વિશેષ સુખનું કારણ બને છે, તેથી આપ્ત પુરુષો સંસારના ભોગોથી થતા શ્રેષ્ઠમાં શ્રેષ્ઠ સુખ કરતાં પણ ઇચ્છાની નિવૃત્તિને શ્રેષ્ઠ સુખ કહે છે. !!૧૯૬!!

### અવતરશિકા :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે ઇચ્છિત અર્થની પ્રાપ્તિથી તે સુખ નથી થતું કે જે સુખ ઇચ્છાની નિવૃત્તિથી થાય છે. તેથી એ નક્કી થયું કે ઇચ્છાનિવૃત્તિથી જ મહાન સુખ થાય છે, ત્યાં મુક્તિની પ્રાપ્તિના શ્રેષ્ઠ સુખ સાથે વ્યભિચાર છે. તે આ રીતે-

મુક્તિ પ્રકૃષ્ટ સુખસ્વરૂપ છે અને મુક્તિની ઇચ્છાથી જ મુક્તિના ઉપાયોમાં પ્રવૃત્તિ થાય છે અને મુક્તિના ઉપાયોમાં પ્રવૃત્તિ કરવાથી મુક્તિની પ્રાપ્તિ થવારૂપ શ્રેષ્ઠ સુખ થાય છે. માટે ઇચ્છાની નિવૃત્તિથી જ મહાન સુખ થાય છે તેમ કહી શકાય નહિ, પરંતુ મુક્તિની ઇચ્છાથી જ મુક્તિનું શ્રેષ્ઠ સુખ થાય છે, એમ કહેવું પડે.

આ પ્રકારની શંકાનું ઉદ્ભાવન કરીને તેનું નિરાકરણ કરતાં ગ્રંથકાર કહે છે-

#### भाशा :

मुत्तीए विभिचारो तं णो जं सा जिणेहिं पन्नत्ता । इच्छाविणिवित्तीए चेव फलं पगरिसपत्तं ॥१९७॥

### अन्वद्यार्थः

मृत्तीए विभिचारो=(ઇચ્છાવિનિવૃત્તિથી થતા મહાન સુખનો) મુક્તિ સાથે વ્યભિયાર છે, (આ પ્રકારની શંકા કરીને ગ્રંથકાર કહે છે-) तं णो=ते બરાબર નથી; जं=જે કારણથી इच्छाविणिवित्तीए चेव= ઇચ્છાની વિનિવૃત્તિનું જ पगिरसपत्तं फलं=પ્રકર્ષપ્રાપ્ત ફળ सा=આ=મુક્તિ, जिणेहिं पन्नत्ता=िलनो वडे प्रરૂપાયેલી છે.

### ગાથાર્થ :

ઇચ્છાની નિવૃત્તિથી શ્રેષ્ઠ સુખ છે એ કથનનો મુક્તિની સાથે વ્યભિયાર છે, આવી શંકા કરીને ગ્રંથકાર કહે છે કે તે કથન બરાબર નથી; જે કારણથી ઇચ્છાની વિનિવૃત્તિના જ પ્રકર્ષથી પ્રાપ્ત થયેલ ફળરૂપ મુક્તિ જિનેશ્વરો વડે કહેવાયેલી છે.

# रीक्षः :

मुक्त्या व्यभिचारः, तत्काङ् क्षणे तत्प्राप्यैव सुखभावाद्, एतदाशङ् क्याह - तत् न, यद् = यस्मादसौ = मुक्तिर्जिनैः प्रज्ञप्ता = तीर्थकरैरुक्ता इच्छाविनिवृत्तेरेव फलं, न पुनिरच्छापूर्वकमिति, प्रकर्षप्राप्तं = सामायिकसंयतादेरारभ्योत्कर्षेण निष्ठं प्राप्तमिति गाथार्थः ॥ १९७ ॥

### ટીકાર્થ:

ઇચ્છાની નિવૃત્તિથી થતા મહાન સુખનો મુક્તિ સાથે વ્યભિચાર છે; કેમ કે તેના કાંક્ષણમાં = મુક્તિની ઇચ્છા કરવામાં, તેની = મુક્તિની, પ્રાપ્તિથી જ સુખનો ભાવ છે = સદ્દભાવ છે. આ કથનની આશંકા કરીને ગ્રંથકાર કહે છે- તે નથી = ઇચ્છાનિવૃત્તિથી થતા મહાન સુખનો મુક્તિ સાથે વ્યભિચાર છે તે બરાબર નથી; જે કારણથી જિનો વડે = તીર્થંકરો વડે, પ્રકર્ષથી પ્રાપ્ત = સામાયિકસંયતાદિથી આરંભીને ઉત્કર્ષથી નિષ્ઠાને અર્થાત્ સમાપ્તિને પામેલું એવું, ઇચ્છાની વિનિવૃત્તિનું જ ફળ આ = મુક્તિ, પ્રરૂપાઇ છે = કહેવાઇ છે, પરંતુ મુક્તિ ઇચ્છાપૂર્વક થાય છે, એમ નહિ, એ પ્રકારે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થઃ

પૂર્વપક્ષી કહે છે કે સંસારી જીવોને પોતે ઇચ્છેલ ભૌતિક પદાર્થોની પ્રાપ્તિથી જે સુખ થાય છે, તેના કરતાં ઇચ્છાની નિવૃત્તિથી મુનિને અતિશય સુખ થાય છે, આ કથનનો મુક્તિની સાથે વ્યભિચાર છે; કેમ કે જે રીતે ઇચ્છાથી મહાત્માઓ મોક્ષના ઉપાયમાં પ્રવૃત્તિ કરે છે અને મોક્ષની પ્રાપ્તિથી મહાત્માઓને મોક્ષનું મહાન સુખ થાય છે; તે રીતે સંસારી જીવો ભોગની ઇચ્છાથી ભોગના ઉપાયમાં પ્રવૃત્તિ કરે છે અને ભોગની પ્રાપ્તિથી તેઓને ક્ષણિક સુખ થાય છે. આમ, મુક્તિની ઇચ્છાથી સાધુને જયારે મુક્તિની પ્રાપ્તિ થાય છે ત્યારે મહાન સુખ થાય છે; પરંતુ ઇચ્છાની નિવૃત્તિથી મહાન સુખ થતું નથી.

આ પ્રકારની પૂર્વપક્ષની આશંકા કરીને ગ્રંથકાર કહે છે કે આ કથન બરાબર નથી; કેમ કે ભગવાને મોક્ષની ઇચ્છાથી મોક્ષની પ્રાપ્તિ થાય છે, તેમ કહ્યું નથી, પરંતુ ઇચ્છાની નિવૃત્તિનું ફળ મોક્ષ છે એમ કહ્યું છે. વળી ઇચ્છાની નિવૃત્તિનું પ્રકર્ષપ્રાપ્ત ફળ મોક્ષ છે અર્થાત્ સાધક આત્માને પ્રથમ સર્વ ભૌતિક પદાર્થોમાં ઇચ્છાની નિવૃત્તિ થાય છે, ત્યારપછી મોક્ષની ઇચ્છાની પણ નિવૃત્તિ થાય છે; અને તે મોક્ષની ઇચ્છાની નિવૃત્તિ પ્રકર્ષને પામે છે, ત્યારે જીવ વીતરાગ અને સર્વજ્ઞ બને છે, અને જીવની તે વીતરાગઅવસ્થા ભાવથી મુક્તિ છે; અને વીતરાગ અને સર્વજ્ઞ બનેલ તે જીવના આયુષ્યનો ક્ષય થાય ત્યારે તે સર્વ કર્મોથી મુક્ત થાય છે, માટે દ્રવ્યથી પણ મુક્ત બને છે. તેથી ઇચ્છાની નિવૃત્તિના પ્રકર્ષપ્રાપ્ત ફળરૂપ મોક્ષ છે.

આનાથી એ ફિલત થાય કે સંસારી જીવો ભોગની ઇચ્છાથી ભોગમાં પ્રવૃત્તિ કરે છે, જેના કારણે તેઓને ક્ષણભર ભોગની ઇચ્છા શાંત થવાથી ક્ષણિક સુખનો અનુભવ થાય છે; જયારે મુનિઓને ભોગની ઇચ્છાના શમનથી દીર્ઘ કાળનું સુખ થાય છે, અને સંયમના યોગોના સેવનને કારણે તેઓની ઇચ્છાનું અધિક અધિક શમન થાય છે, જેથી ક્રમે કરીને તેઓને અધિક અધિક સુખ થાય છે, અને સર્વથા ઇચ્છાના અભાવની પ્રાપ્તિ થાય ત્યારે તેઓને સર્વોત્તમ એવા મોક્ષસુખની પ્રાપ્તિ થાય છે. આ પ્રમાણે ગ્રંથકારનો આશય છે. II ૧૯૭ II

# અવતરણિકા :

किञ्च -

#### અવતરણિકાર્થ:

પૂર્વગાથામાં ગ્રંથકારે સ્થાપન કર્યું કે ઇચ્છાનિવૃત્તિનું પ્રકર્ષપ્રાપ્ત ફળ મોક્ષ છે, તેથી સંસારમાં પણ ઇચ્છાનિવૃત્તિથી જ શ્રેષ્ઠ કોટિનું સુખ થાય છે અને ઇચ્છિત ભોગની પ્રાપ્તિથી તુચ્છ એવું ક્ષણિક સુખ થાય છે. એ વાતને પુષ્ટ કરવા માટે 'किज्ञ' થી સમુચ્ચય કરતાં ગ્રંથકાર કહે છે-

#### ગાથા :

जिस्सच्छाए जायइ संपत्ती तं पडुच्चिमं भणिअं। मुत्ती पुण तदभावे जमणिच्छा केवली भणिया॥ १९८॥

### અન્વચાર્થ :

इच्छाए=ઇચ્છા વડે जस्स=જેની સંપત્તી=સંપ્રાપ્તિ जायइ=થાય છે, તં पडुच्च=તેને=તે ઇચ્છાના વિલયાદિકરૂપ અર્થને, આશ્રયીને, इमं भणिअं=આ=कांक्ष्यते ઇત્યાદિ, કહેવાયું છે; मुत्ती पुण=વળી મુક્તિ तदभावे=તેના=ઇચ્છાના, અભાવમાં થાય છે, जं=જે કારણથી अणिच्छा केवली भणिया= અનિચ્છાવાળા કેવલીઓ કહેવાયેલા છે.

#### ગાશાર્થ:

ઇચ્છા વડે જે અર્ચની સંપ્રાપ્તિ થાય છે, ઇચ્છાના વિલયાદિકરૂપ તે અર્થને આશ્રયીને ગાથા-૧૯૬માં ''कांक्ष्यते'' ઇત્થાદિ કહેવાયું છે. વળી મુક્તિ ઇચ્છાના અભાવમાં થાય છે, જે કારણથી અનિચ્છાવાળા કેવલીઓ કહેવાયેલા છે.

#### टीङा :

यस्यार्थस्येच्छ्या प्रवृत्तिनिमित्तभूतया जायते सम्प्राप्तिस्तम् अर्थं (?इच्छ) विलयादिकं प्रतीत्येदं भणितं 'काङ्क्ष्यत' इत्यादि, मुक्तिः पुनस्तदभावे च्हच्छऽभावे जायते, कुत इत्याह-यद्=यस्मादनिच्छाः केविलनो भणिताः,'अमनस्काः केविलन' इति वचनादिति गाथार्थः ॥१९८॥

### नोंध :

टीडामां विलयादिकं छे, तेने स्थाने इच्छाविलयादिकं पाठ होय तेम लासे छे अने त्यां आदि पहथी ध्य्छानी मंहतानुं ग्रहण डरवानुं छे; अने तेनाथी से भाष्त थाय डे संसारी छवाने पण भेम भेम भौतिङ अर्थनी ध्य्छा शांत थती भाय छे, तेम तेम अधिङ-अधिङतर सुभ थतुं भाय छे, अने भयारे सर्व ध्य्छाओ विलय=नाश, पामे छे त्यारे विशेष प्रडारनुं सुभ थाय छे; अने भेम भेम ध्य्छा वधती भाय छे, तेम तेम व्याङ्गुणता वधारे होवाथी भीतिङ पहार्थीथी पण प्राप्त थतुं सुभ हीन-हीनतर थतुं थाय छे.

### रीकार्थ :

પ્રવૃત્તિની નિમિત્તભૂત એવી ઇસ્છા વડે જે અર્થની સંપ્રાપ્તિ થાય છે, ઇસ્છાના વિલયાદિકરૂપ તે અર્થને

આશ્રયીને આ=कાંક્ષ્યતે ઇત્યાદિ, કહેવાયું છે. વળી તેના અભાવમાં ⊭ઇચ્છાના અભાવમાં, મુક્તિ થાય છે. કયા કારણથી ? એથી કરીને કહે છે- જે કારણથી કેવલીઓ અનિચ્છાવાળા કહેવાયા છે; કેમ કે "અમનસ્ક=મન વગરના, કેવલીઓ છે" એ પ્રકારનું શાસ્ત્રમાં વચન છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

ભૌતિક પદાર્થો મેળવવા માટેની પ્રવૃત્તિની નિમિત્તભૂત એવી ઇચ્છાથી સંસારી જીવો ભૌતિક પદાર્થો મેળવવા માટે પ્રવૃત્તિ કરે છે, જે પ્રવૃત્તિથી તેઓને ભૌતિક અર્થો મળે છે અને ભૌતિક પદાર્થો મળવાને કારણે તેઓને સુખ થાય છે; અને યોગીઓને ભૌતિક પદાર્થોવિષયક ઇચ્છાના વિલયાદિકરૂપ અર્થને આશ્રયીને ગાથા-૧૯૬ માં કહ્યું કે ઇચ્છાનિવૃત્તિથી યોગીઓને સાંસારિક સુખ કરતાં અતિશયિત સુખ થાય છે.

વળી, મુક્તિ ઇચ્છાના અભાવથી થાય છે. તેનાથી એ પ્રાપ્ત થાય કે જેમ સંસારી જીવોને સાંસારિક ભોગની ઇચ્છા થઇ અને ભોગ મેળવવાના પ્રયત્નથી ભોગનું સુખ મળે છે, તેમ યોગીઓને મુક્તિની ઇચ્છા થઇ અને મુક્તિ મેળવવાના પ્રયત્નથી મુક્તિનું સુખ મળ્યું, તેમ ન કહી શકાય; કેમ કે જેમ સંસારી જીવોને ભોગની ઇચ્છાથી ભોગનું સુખ મળે છે, તેમ યોગીઓને મોક્ષની ઇચ્છાથી મોક્ષનું સુખ નથી મળતું, પરંતુ મોક્ષની ઇચ્છા થવાથી ભૌતિક પદાર્થોની ઇચ્છાનો ઉચ્છેદ થાય છે અને ક્રમે કરીને મોક્ષની ઇચ્છાનો પણ નાશ થાય છે, ત્યારે સર્વ પ્રકારની ઇચ્છાની નિવૃત્તિથી મોક્ષનું સુખ મળે છે. તેથી ઇચ્છાની નિવૃત્તિથી શ્રેષ્ઠ સુખ થાય છે, એ વાત સિદ્ધ થઇ; કેમ કે અનિચ્છાથી મોક્ષરૂપ પ્રકૃષ્ટ સુખ પ્રગટ થાય છે.

અહીં પ્રશ્ન થાય કે મોક્ષ સર્વ પ્રકારની અનિચ્છાથી થાય છે એમાં પ્રમાણ શું છે ? તેથી કહે છે -કેવલીઓ અનિચ્છાવાળા હોય છે; કેમ કે શાસ્ત્રમાં કહ્યું છે કે કેવલી 'મને મોક્ષ પ્રાપ્ત થાઓ' તેવા મનવાળા નથી, અને મોક્ષ કેવલીને થાય છે, કેવલી સિવાય અન્ય કોઇને નહીં.

વળી, પ્રારંભિક ભૂમિકામાં યોગીઓને મોક્ષ મેળવવાની ઇચ્છા થાય છે, તોપણ કેવલજ્ઞાનથી મોક્ષ થશે અને કેવલજ્ઞાન વીતરાગ થયા પછી થાય છે અને વીતરાગ થવા માટે સર્વ ઇચ્છાઓનું શમન કરવું પડે છે. તેથી સર્વ ઇચ્છાઓ શમાવવા માટે યોગીઓ અનિચ્છાની ઇચ્છા કરે છે અને તે અનિચ્છાની ઇચ્છા જીવને ઇચ્છાના ઉચ્છેદના ઉપાયભૂત એવા તપ-સ્વાધ્યાયાદિમાં સુદઢ યત્ન કરાવે છે, જેના બળથી ક્ષપકશ્રેણી પ્રાપ્ત કરીને જીવ વીતરાગ બને છે. તેથી એ ફલિત થયું કે મોક્ષનું મહાન સુખ તો ઇચ્છાની નિવૃત્તિના પ્રકર્ષથી થાય છે. !!૧૯૮!!

# અવતરણિકા :

एवं तर्हि प्रथममपि प्रवज्यादौ तदिच्छाऽशोभना प्राप्नोतीत्येतदाशङ्क्याह-

# અવતરણિકાર્થ:

આ રીતે તો = ઇચ્છાનિવૃત્તિનું જ પ્રકર્ષપ્રાપ્ત ફળ મુક્તિ છે અને ઇચ્છાના અભાવમાં મુક્તિ થાય છે એ રીતે તો, પ્રથમ પણ પ્રવ્રજયાદિમાં તેની = મોક્ષની, ઇચ્છા અશોભન પ્રાપ્ત થાય. તેથી મોક્ષાર્થીએ પ્રવ્રજયા આદિ પણ મોક્ષની ઇચ્છાથી ગ્રહણ કરવા જોઇએ નહીં; કેમ કે મોક્ષની ઇચ્છા એ મોક્ષનું કારણ નથી, પરંતુ ઇચ્છાની નિવૃત્તિ જ મોક્ષનું કારણ છે. એની આશંકા કરીને ગ્રંથકાર કહે છે- भाशा :

# पढमं पि जा इहेच्छा साऽवि यसत्थ त्ति नो पडिक्कु द्वा । सा चेव तहा हेऊ जायइ जमणिच्छभावस्स ॥१९९॥

#### અન્વચાર્થ :

इह = અહીં = સંસારમાં, पढमं पि = પ્રથમ પણ (પ્રવ્રજયાઆદિના કાળમાં) जा = જे इच्छा = ઇચ્છા છે, साऽिव = ते પણ पसत्था = પ્રશસ્ત છે, त्ति = એથી नो पिडक्कुद्धा = પ્રતિકૃષ્ટ નથી; जं = જે કારણથી तहा = ते પ્રકારે (અભ્યાસ કરાતી એવી) सा चेव=ते જ = મોક્ષવિષયક ઇચ્છા જ, अणिच्छभावस्स हेऊ = અનિચ્છાભાવનો = કેવલીપણાનો, હેતુ जायइ = થાય છે.

### ગાથાર્થ :

પ્રવ્રજ્યાગૃહણ વગેરેના કાળમાં પણ મોક્ષના વિષયવાળી જે ઇચ્છા છે, તે પણ સંસારમાં પ્રશસ્ત છે, એથી પ્રતિષેદ્ય કરાઈ નથી; જે કારણથી સામાચિકસંચતાદિના અનુષ્ઠાનરૂપે અભ્યાસ કરાતી એવી મોક્ષની ઇચ્છા જ કેવલીપણાનું કારણ છે.

### ટીકા :

प्रथममपि प्रव्रज्यादिकाले या इहेच्छा मुक्तिविषया, सापि तस्यामवस्थायां प्रशस्तेतिकृत्वा नो प्रतिक्रुष्टा= न प्रतिषिद्धा, किमित्यत आह-सैवेच्छा तथा = तेन प्रकारेण = सामायिकसंयताद्यनुष्टानरू पेणाभ्यस्यमाना हेतुर्जायते यद् = यस्मादिनच्छभावस्य = केविलत्वस्येति गाथार्थः ॥ १९९ ॥

- ★ "प्रव्रज्यादिकाले" मां आदि पहथी असंग्र अनुष्ठान प्राप्त न थाय त्यां सुधीनो अભ्यास वेनाथी हरी शहाय स्रेवा सर्व अनुष्ठानना हाणनुं ग्रह्श हरवानुं छे.
- ★ "**साऽवि**" मां 'अपि' थी એ કહેવું છે કે પ્રવ્રજયાદિન કાળમાં પ્રવ્રજયાદિના વિષયવાળી ઇચ્છા તો પ્રશસ્ત છે જ, પરંતુ મુક્તિના વિષયવાળી **તે પણ = ઇચ્છા પણ**, પ્રશસ્ત છે.

### टीङार्थ :

અહીં = સંસારમાં, ત્રથમ પણ પ્રવ્રજ્યાદિકાળમાં મુક્તિના વિષયવાળી જે ઇચ્છા છે, તે પણ તે અવસ્થામાં = પ્રવ્રજયાત્રહણાદિના કાળમાં, પ્રશસ્ત છે, એથી કરીને પ્રતિષેધાઈ નથી. મોક્ષના વિષયવાળી ઇચ્છા કયા કારણથી પ્રશસ્ત છે? એથી કરીને કહે છે- જે કારણથી તે પ્રકારે = સામાયિકસંયતાદિના અનુષ્ઠાનરૂપે, અભ્યાસ કરાતી એવી તે જ ઇચ્છા = મોક્ષના વિષયવાળી જ ઇચ્છા, અનિચ્છાભાવનો = કેવલીપણાનો, હેતુ થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

પૂર્વમાં સ્થાપન કર્યું એ રીતે ઇચ્છાની નિવૃત્તિથી મોક્ષ થાય છે, તેથી પ્રવ્રજયાગ્રહણાદિ અનુષ્ઠાન કરતી વખતે પણ મોક્ષની ઇચ્છા કરવી ન જોઇએ; પરંતુ અનિચ્છા મોક્ષનું કારણ હોવાથી પ્રથમ પણ અનિચ્છામાં યત્ન કરવો જોઇએ. આ પ્રકારની આશંકા કરીને ગ્રંથકાર કહે છે કે પ્રવ્રજ્યાગ્રહણાદિના કાળમાં પણ મોક્ષ-વિષયક ઇચ્છા પ્રશસ્ત છે, આથી ભગવાને મોક્ષની ઇચ્છા કરવાનો નિષેધ કર્યો નથી.

અહીં પ્રશ્ન થાય કે જે જેનું કારણ ન હોય તેમાં પ્રવૃત્તિ કરવાથી જેમ તે ફળ મળે નહીં, તેમ મોક્ષની ઇચ્છા પણ મોક્ષનું કારણ ન હોય તો મોક્ષની ઇચ્છા કરવાથી મોક્ષરૂપ ફળ મળી શકે નહિ; આમ છતાં મોક્ષના વિષયવાળી ઇચ્છાને પ્રશસ્ત કેમ કહી ? તેથી કહે છે કે મોક્ષની ઇચ્છા મોક્ષના ઉપાયમાં પ્રવૃત્તિ કરાવે છે અને પ્રથમ ભૂમિકામાં સામાયિકસંયતાદિ અનુષ્ઠાન કરવારૂપે અભ્યાસ કરાતી એવી મોક્ષની ઇચ્છા કેવલજ્ઞાનનું કારણ બને છે.

આશય એ છે કે પ્રારંભિક ભૂમિકામાં જીવ મોક્ષની અને મોક્ષના ઉપાયોની ઇચ્છા કરે છે, જે ઇચ્છાથી જીવની સંસારની ભોગવિષયક ઇચ્છાઓ શમી જાય છે અને જીવ અપ્રમાદભાવપૂર્વક સંયમમાં યત્ન કરી શકે છે. આ રીતે સંયમમાં યત્ન કરતા જીવનો સંયમનો અભ્યાસ પ્રકર્ષવાળો થાય છે, ત્યારે જીવ અસંગ અવસ્થાને પામે છે અને તે વખતે જીવની મોક્ષની ઇચ્છા પણ નિવર્તન પામે છે; અને તે અસંગભાવ પ્રકર્ષને પામે છે, ત્યારે જીવ કેવલજ્ઞાન પામે છે. આથી પ્રથમ ભૂમિકામાં મોક્ષની ઇચ્છા પ્રશસ્ત છે, માટે ભગવાને મોક્ષવિષયક ઇચ્છા કરવાનો નિષેધ કર્યો નથી. **!!૧૯૯!!** 

### અવતરશિકા :

इतश्च प्रव्रजितस्यैव सुखिमत्यावेदयन्नाह-

## અવતરણિકાર્થ:

અને આથી = જે કારણથી મોક્ષના વિષયવાળી જ ઇચ્છા અનિચ્છાભાવનો હેતુ છે એથી, પ્રવ્રજિતને જ = મુનિને જ, સુખ છે; એ પ્રમાણે જણાવતાં પ્રથકાર કહે છે-

#### भाधा :

# भणिअं च परममुणीहिं मासाइदुवालसप्परीआए । वणमायणुत्तराणं विईवयइ तेअलेसं ति ॥२००॥

### અવ્લડાશ્ :

मासाइदुवालसप्परीआए च = અને માસની આદિથી બાર માસના પર્યાયમાં वणमायणुत्तराणं=(સાધુ) વ્યંતરની આદિથી અનુત્તરવાળાઓની तेअलेसं = તેજોલેશ્યાને विईवयइ = વ્યતિક્રમે છે = ઓળંગે છે, ति = એ પ્રમાણે परममुणीहिं भणिअं = પરમમુનિ વડે = ભગવાન વડે, કહેવાયેલું છે.

### ગાથાर्थ :

૧ મહિનાથી માંડીને ૧૨ મહિનાના સંથમપર્થાયમાં સાધુ વ્યંતરદેવોથી માંડીને અનુત્તરવાસીદેવોની તેજોલેશ્યાને ઓળંગે છે, એવું પરમમુનિ એવા ભગવાન વડે કહેવાયેલું છે.

#### ટીકા :

भणितं च परममुनिभिः, किमित्यत्राह-महाश्रमणो महातपस्वी मासादिद्वादशपर्याय इति मासमादिकं कृत्वा द्वादशमासपर्याय इत्यर्थः, व्यन्तराद्यनुत्तराणामिति व्यन्तरादीनामनुत्तरोपपातिकपर्यन्तानां व्यतिक्रामित तेजोलेश्यां-सुखप्रभावलक्षणामनुक्रमेणेति ॥

# गौतमपृष्टेन यथोक्तं भगवता-

"जे इमे अज्जत्ताए समणा निग्गंथा विहरंति एए णं कस्स तेयलेस्सं वीईवयंति? मासपिरयाए समणे निग्गंथे वाणमंतराणं देवाणं तेयलेस्सं वीईवयंति, एवं दुमासपिरयाए असुरिद्विज्जयाणं भवणवासियाणं देवाणं, तिमासपिरयाए असुरिद्विज्जयाणं भवणवासियाणं देवाणं, तिमासपिरयाए असुरिद्वमारिदाणं, चज्यासपिरयाए गहगणनव्यवत्ततारारूवाणं जोइसियाणं देवाणं, पंचमासपिरयाए चंदिमसूरियाणं जोतिसिदाणं जोइसराईणं तेयलेस्सं, छम्मासपिरयाए सोहम्मीसाणाणं देवाणं, सत्तमासपिरयाए सणंकुमारमाहिदाणं देवाणं, अट्टमासपिरयाए बंभलंतगाणं देवाणं, नवमासपिरयाए महासुक्क सहस्साराणं देवाणं, दसमासपिरयाए आणयपाणयआरणच्चुयाणं देवाणं, एककारसमासपिरयाए गेविज्जगाणं देवाणं, बारसमासपिरयाए समणे निग्गंथे अणुत्तरोववाइयाणं देवाणं तेयलेस्सं वीतीवयइ, तेण परं सुक्के सुक्काभिजाती भवित्ता तओ पच्छा सिज्झइ जाव अंतं करेइ''॥ इति गाधार्थः ॥ २००॥

### डीङार्थ :

અને પરમમુનિ વડે = ભગવાન વડે, કહેવાયું છે, શું ? એ પ્રકારની શંકામાં કહે છે- મહાશ્રમણ, મહાતપસ્વી માસને આદિવાળું કરીને = એક મહિનાથી માંડીને, બાર માસના પર્યાયમાં, અનુક્રમથી વ્યંતરની આદિવાળા અનુત્તરોપપાતિકના પર્યંતવાળાઓની = વ્યંતરદેવોથી માંડીને અનુત્તરોપપાતિક સુધીના દેવોની, સુખ અને પ્રભાવના લક્ષણવાળી તેજોલેશ્યાને વ્યતિક્રમે છે. આ પ્રમાણે પરમમુનિ વડે કહેવાયું છે. ગૌતમ દારા પુછાયેલા ભગવાન વડે જે પ્રમાણે કહેવાયું છે-

જે આ અત્યારે શ્રમણ નિર્ગ્રંથો વિહરે છે, એઓ કોની તેજોલેશ્યાને વ્યતિક્રમે છે ? આ પ્રમાણે ગૌતમ મહારાજા પૂછે છે, તેનો ભગવાન જવાબ આપે છે-

એક મહિનાના પર્યાયવાળા શ્રમણ નિર્શ્રંથો વાણવ્યંતર દેવોની તેજોલેશ્યાને વ્યતિક્રમે છે, એ પ્રમાણે બે મહિનાના પર્યાયવાળા અસુરેન્દ્રોથી વર્જિત એવા ભવનવાસી દેવોની, ત્રણ મહિનાના પર્યાયવાળા અસુરકુમારેન્દ્રોની, ચાર મહિનાના પર્યાયવાળા સહગણ = પ્રહનો સમૂહ, નક્ષત્ર, તારારૂપ જયોતિષી દેવોની, પાંચ મહિનાના પર્યાયવાળા ચંદ્ર-સૂર્યરૂપ જયોતિષેંદ્ર એવા જયોતિષરાજાઓની તેજોલેશ્યાને, છ મહિનાના પર્યાયવાળા સૌધર્મ-ઇશાનવાળા દેવોની, સાત મહિનાના પર્યાયવાળા સનત્કુમાર-માહેન્દ્રવાળા દેવોની, આઠ મહિનાના પર્યાયવાળા બ્રહ્મ-લાંતકવાળા દેવોની, નવ મહિનાના પર્યાયવાળા મહાશુક-સહસ્ત્રારવાળા દેવોની, દશ મહિનાના પર્યાયવાળા આનત-પ્રાણત-આરણ અને અચ્યુતવાળા દેવોની, અગ્યાર મહિનાના પર્યાયવાળા પ્રૈવેયક દેવોની, બાર મહિનાના પર્યાયવાળા શ્રમણ નિર્શ્રથો અનુત્તરોપપાતિક દેવોની તેજોલેશ્યાને વ્યતિક્રમે છે. તેનાથી પછી શુક્લ-શુક્લાભિજાતિ થઇને, તેનાથી પછી સિદ્ધ થાય છે, યાવત્ સંસારના અંતને કરે છે, એ પ્રમાણે ગાંશાનો અર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

ભગવતી સૂત્રમાં પરમમુનિ એવા ભગવાને કહ્યું છે કે દીક્ષાગ્રહણકાળથી માંડીને મહાશ્રમણ-મહાતપસ્વી એવા મુનિઓ મોક્ષની તીવ્ર અભિલાષાવાળા હોવાથી તેઓનું ચિત્ત સંસારના ભાવોથી નિરપેક્ષ હોય છે; અને મોક્ષની ઇચ્છા પરમાર્થથી અનિચ્છાની ઇચ્છારૂપ છે, તેથી દીક્ષા ગ્રહણ કર્યા પછી મહામુનિઓ સર્વ ઇચ્છાઓને શમાવવા માટે પ્રવૃત્તિ કરતા હોય છે. આથી એક મહિનાના દીક્ષાપર્યાયમાં તેઓની તેજોલેશ્યા વ્યંતરદેવોની તેજોલેશ્યાથી પણ અધિક હોય છે અને ક્રમે કરીને વધતાં-વધતાં બાર મહિનાના સંયમપર્યાયમાં તેઓની તેજોલેશ્યા અનુત્તરવાસી દેવોની તેજોલેશ્યા કરતાં પણ અતિવિશુદ્ધ બની જાય છે.

અહીં 'તેજોલેશ્યા' શબ્દથી સુખ અને પ્રભાવસ્વરૂપ તેજોલેશ્યાનું ગ્રહણ કરવાનું છે. તેથી એ પ્રાપ્ત થાય કે અનુત્તરવાસી દેવોને જે પ્રકારનું ઉત્કટ સુખ છે અને જે પ્રકારનો તેઓનો પ્રભાવ હોય છે તેના કરતાં પણ નિઃસ્પૃહી મહામુનિઓનું સુખ બાર મહિનાના સંયમપર્યાયમાં અધિક હોય છે અને તેઓનો પ્રભાવ પણ અનુત્તરવાસી દેવો કરતાં અધિક ્થાય છે.

આ રીતે અનુત્તરોપપાતિક દેવોની તેજોલેશ્યા વ્યતિક્રમ્યા પછી આત્માની અતિશુદ્ધિ થવાને કારણે તે મહામુનિઓમાં શુક્લભાવ પ્રગટે છે, જે પ્રાયઃ કરીને શુક્લધ્યાનના પરિણામરૂપ છે. ત્યારપછી તેઓ શુક્લાભિજાતિ બને છે, જે શુક્લધ્યાનનો પ્રકર્ષરૂપ પરિણામ હોવો જોઇએ. ત્યારપછી તેઓનો નિર્મળ બનેલો આત્મા સિદ્ધ થાય છે, બુદ્ધ થાય છે, યાવત્ સંસારના અંતને કરે છે.

# ભગવતીસૂત્રમાં જણાવેલ શ્રમણ નિર્પ્રથોની સુખવૃદ્ધિ

| કેટલા માસના<br>દીક્ષાપર્યાયમાં |           | કયા દેવોથી અધિકતર સુખ થાય ?                   |
|--------------------------------|-----------|-----------------------------------------------|
| ٩                              | માસ       | વાણવ્યંતરના દેવો                              |
| ર                              | માસ       | અસુરેંદ્રોને છોડીને ભવનપતિના દેવો             |
| 3                              | માસ       | અસુરકુમારેદ્રો                                |
| ४                              | માસ       | ગ્રહગણ-નક્ષત્ર-તારારૂપ જયોતિષના દેવો          |
| પ                              | માસ       | સૂર્ય - ચંદ્રરૂપ જયોતિષેંદ્રો                 |
| Ę                              | થી ૧૦ માસ | ક્રમશઃ ૧-૨, ૩-૪, પ-૬, ૭-૮,                    |
|                                |           | ૯ થી ૧૨ વૈમાનિક દેવો                          |
| ૧૧-૧૨માસ                       |           | ક્રમશઃ ૯ શ્રૈવેયકના દેવો, પ અનુત્તરવાસી દેવો. |

અહીં 'મહાશ્રમણ-મહાતપસ્વી' એ પ્રકારનાં શબ્દપ્રયોગથી એ જણાવવું છે કે સંયમ ગ્રહણ કર્યા પછી અત્યંત અપ્રમાદવાળા અને જ્ઞાન-ધ્યાનમાં અત્યંત યત્નવાળા સાધુઓ મહાશ્રમણ અને મહાતપસ્વી છે અને તેવા મહાત્માઓને આવા પ્રકારની ઉત્તમ તેજોલેશ્યા ક્રમસર વધે છે.

અહીં 'લેશ્યા' શબ્દથી છ લેશ્યામાંથી ત્રીજી તેજોલેશ્યાને ગ્રહણ કરવી નથી; કેમ કે અનુત્તરવાસી દેવોને તો શુક્લલેશ્યા હોય છે, પરંતુ પુશ્યના ઉદયથી દેવોને જે સ્વસ્થતાનું સુખ છે, તેના કરતાં પણ નિઃસ્પૃહી મુનિઓને ઇચ્છાના શમનથી વિશેષકોટિનું સુખ થાય છે, એ રૂપ તેજોલેશ્યાનું ગ્રહણ કરવું છે. આથી ગાથા-૧૯૬માં બતાવેલ છે કે સંસારી જીવોને ઇચ્છિત ભોગસામગ્રીની પ્રાપ્તિથી જે સુખ નથી થતું તે સુખ મુનિઓને ઇચ્છાની નિવૃત્તિથી થાય છે. II૨૦૦II

### અવતરણિકા :

एतदेवाह -

### અવતરશિકાર્થ:

પૂર્વગાથાની ટીકામાં બતાવ્યું કે મહાશ્રમણ-મહાતપસ્વી એવા મુનિ ૧૨ મહિનાના પર્યાયમાં અનુત્તર-વાસીદેવોની તેજોલેશ્યાને વ્યતિક્રમે છે. ત્યારપછી શુક્લ-શુક્લાભિજાતિ થઇને સિદ્ધ થાય છે, યાવત્ સંસારના અંતને કરે છે. એ વાતને જ કહે છે-

> तेण परं से सुक्के सुक्किभजाई तहा य होऊणं। पच्छा सिज्झइ भयवं पावइ सव्वृत्तमं ठाणं॥२०१॥

#### અન્વચાર્થ:

तेण परं = तेनाथी આગળ = બાર માસથી પછી, से = આ = મુનિ, सुक्के = શુક્લ (અને) सुक्कि धार्म जाई = શુક્લાભિજાત્ય થાય છે, तहा य = અને તે પ્રકારે होऊणं = થઇને पच्छा = પાછળથી भयवं = ભગવાન सिज्झाइ = सिद्ध थाय छे सळ्नुत्तमं ठाणं पावइ = सर्वोत्तम स्थानने पामे छे.

### ગાથાર્થ :

ભાર મહિનાના સંચમપર્યાય પછી મહાશ્રમણ-મહાતપરવી એવા મુનિ શુક્લ અને શુક્લાભિજાત્ય થાય છે, અને તેવા થઇને પાછળથી ભગવાન એવા તે મુનિ સિદ્ધ થાય છે અને સર્વોત્તમ સ્થાનને પામે છે.

### રીકા :

तेन इति द्वादशभ्यो मासेभ्यः ऊर्ध्वमप्रतिपतितचरणपरिणामः सन्नसौ शुक्लः कर्म्मणा शुक्लाभिजात्यः आशयेन, तथा च भूत्वा समग्रप्रशमसुखसमन्वितः पश्चात् सिद्ध्यिति भगवान् एकान्तनिष्ठितार्थो भवति, प्राप्नोति सर्वोत्तमं स्थानं-परमपदलक्षणमिति गाथार्थः॥२०१॥

# ટીકાર્થ:

તેનાથી = બાર મહિનાથી, ઉપર = પછી, અપ્રતિપતિત ચંરણના પરિણામવાળા છતા આ = મહાશ્રમણ મહાતપસ્વી મુનિ, કર્મથી = સંયમની ક્રિયાથી, શુક્લ, આશયથી શુક્લાભિજાત્ય થાય છે; અને તે પ્રકારે થઇને સમગ્ર પ્રશ્નમના સુખથી સમન્વિત એવા ભગવાન = ઐશ્વર્યવાળા મુનિ, પાછળથી સિદ્ધ થાય છે = એકાન્તથી નિષ્ઠિત અર્થવાળા થાય છે, અર્થાત્ એકાંતે સમાપ્તિ પામેલા પ્રયોજનવાળા થાય છે અને પરમપદ-સ્વરૂપ સર્વોત્તમ સ્થાનને પ્રાપ્ત કરે છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

બાર મહિનાના સંયમપર્યાયવાળા મહાશ્રમણ-મહાતપસ્વી એવા મહાત્માઓને અનુત્તરવાસી દેવો કરતાં પણ અધિક એવી વિશુદ્ધ કોટિની તેજોલેશ્યા પ્રગટે છે, અને ત્યારપછી અતિઅભ્યસ્ત થયેલી સંયમની

www.jainelibrary.org

ક્રિયાઓ જીવની પ્રકૃતિ બનવાને કારણે સંયમની ક્રિયાઓ દ્વારા તેઓ શુક્લપરિણામવાળા બને છે અને ચિત્ત અતિનિઃસ્પૃહી હોવાને કારણે સદા ઉત્તમ કોટિના ધ્યાનમાં તેઓ વર્તે છે, માટે આશયથી પણ તેઓ શુક્લઅભિજાત્ય બને છે; અને તે પ્રકારે શુક્લ-શુક્લાભિજાત્ય થઇને સંપૂર્ણ પ્રશમના સુખથી સમન્વિત થયેલા તે જીવોનું વિશેષ પ્રકારનું ચારિત્રમોહનીયકર્મ ન હોય તો તેઓ તે ભવમાં પાછળથી સિદ્ધ થાય છે અને સર્વોત્તમ એવા મોક્ષરૂપ સ્થાનને પામે છે.

આનાથી એ ફલિત થાય છે કે પ્રવ્રજિતને જેવું સુખ છે તેવું સુખ દેવોને પણ નથી. આથી ગાથા-૧૯૬ માં કહ્યું કે ઇચ્છાની વિનિવૃત્તિથી થતું સુખ શ્રેષ્ઠ છે, આ પ્રકારનો આપ્તપુરુષોનો પ્રવાદ છે. **!!૨૦૧!!** 

### અવતરણિકા :

प्रकृतयोजनां कुर्वन्नाह-

### અવતરશિકાર્થ:

ગાથા-૧૮૦ માં પૂર્વપક્ષીએ કહેલ કે પાપના ઉદયથી ગૃહવાસને છોડે છે. તેનું થિક્તથી નિરાકરલ કરતાં ગ્રંથકારે ગાથા-૨૦૦-૨૦૧ માં સ્થાપન કર્યું કે પ્રવ્રજિતને જેવું સુખ છે, તેવું સુખ સંસારમાં અન્ય કોઇને નથી. હવે પૂર્વપક્ષીનું કથન યુક્તિયુક્ત નથી, તેમ બતાડવા માટે ''ઇચ્છાની વિનિથિત્તથી મુનિઓને ઉત્તમ સુખ થાય છે'' એ રૂપ પ્રકૃત કથનની પૂર્વપક્ષીના કથન સાથે યોજના કરતાં ગ્રંથકાર કહે છે-

#### ગાથા :

लेसा य सुप्पसत्था जायइ सुहियस्स चेव सिद्धमिणं । इअ सुहनिबंधणं चिअ पावं कह पंडिओ भणइ? ॥२०२॥

### અન્વચાર્થ:

सुण्यसत्था य लेसा = अने सुप्रशस्त क्षेथा सुहियस्स चेव = सुभितने ४ जायइ = थाय छे, इणम् = अ सिद्धं = (બુદ્ધિમાનોને) सिद्ध छे. इअ = आ रीते सुहिनबंधणं चिअ = सुभना निलंधनने ४ कह = डेवी रीते पंडिओ = पंडित पावं भणइ ? = पाप ४ छे ?

# ગાથાર્થ :

સુપ્રશસ્ત લેશ્યા સુખિતને જ થાય છે, એ નિયમ બુદ્ધિમાનોને માન્ય છે; આ રીતે સુખના કારણને જ કેવી રીતે પંડિત પાપ કહે ?

### ટીકા :

लेश्या च सुप्रशस्ता जागते सुखितस्यैव नेतरस्येति सिद्धिमदं विपश्चिताम्, इति=एवं सुखिनबन्धनमेव अगारवासपरित्यागं पापं कथं पण्डितो=विपश्चिद् भणित ? अतोऽयुक्तमुक्तम्='अगारवासं पावाओ परिच्चयन्ति' इति गाथार्थः॥ २०२॥

#### डीङार्थ :

અને સુપ્રશસ્ત લેશ્યા સુખિતને જ થાય છે, ઇતરને નહીં; એ પ્રકારનું આ = કથન, પંડિતોને સિદ્ધ છે. આ રીતે સુખના એવા નિબંધન જ = કારણ જ, અગારવાસના પરિત્યાગને પંડિત કેવી રીતે પાપ કહે ? એથી "અગારવાસને પાપથી પરિત્યજે છે" એમ કહેવાયેલું અયુક્ત છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

ગાથા-૨૦૦-૨૦૧ માં સ્થાપન કર્યું કે મુનિ બાર મહિનાના સંયમપર્યાયમાં અનુત્તરવાસી દેવોની તેજોલેશ્યાને અતિક્રમે છે, અને સુપ્રશસ્ત લેશ્યા સુખી જીવોને થાય છે, દુઃખી જીવોને નહિ. આ વાત બુદ્ધિમાનોને સિદ્ધ છે.

આનાથી એ પ્રાપ્ત થાય કે અભિષ્વંગ દુઃખનું કારણ છે અને ગૃહવાસ અભિષ્વંગનું કારણ હોવાથી પાપરૂપ છે, તેથી વિવેકપૂર્વક કરેલ ગૃહવાસનો પરિત્યાગ વિવેકી જીવને પરમ સુખનું કારણ છે. માટે અગારવાસના પરિત્યાગને બુદ્ધમાન પુરુષ પાપરૂપ કહે નહિ. આથી પૂર્વપક્ષીએ ગાથા-૧૮૦ના પૂર્વાર્ધમાં કહેલ કે અગારવાસનો ત્યાગ પાપથી થાય છે, એ કથન અસંગત છે. 11૨૦૨॥

### અવતરણિકા :

ગાથા- ૧૨૫ માં પ્રવ્રજ્યા ગ્રહેશ કરવાની સંક્ષિપ્ત વિધિ દર્શાવી અને ગાથા-૧૨૬ થી ૧૬૩ માં તે વિધિનો વિસ્તારાર્થ દર્શાવ્યો. ત્યારપછી ગ્રંથકારે ગાથા-૧૬૪ થી ૧૬૭ માં પ્રથમ પૂર્વપક્ષનું ઉદ્ભાવન કરીને ગાથા-૧૬૮ થી ૧૭૯માં તે પૂર્વપક્ષનું નિરાકરે કર્યું. ત્યારબાદ ગાથા-૧૮૦ થી ૧૮૪ માં અન્ય પૂર્વપક્ષનું ઉદ્ભાવન કરીને તેનું પણ અત્યાર સુધી નિરાકરે કર્યું. હવે તેનું નિગમન કરતાં ગ્રંથકાર કહે છે-

#### भाशा :

तम्हा निरभिस्संगा धम्मज्झाणंमि मुणिअतत्ताणं। तह कम्मक्खयहेउं विअणा पुत्राउ निहिद्वा ॥२०३॥

### अन्वयार्थः

तम्हा=ते કારણથી પ્રવ્રજિતને ક્રમસર સુખ વધે છે તે કારણથી, मुणिअतत्ताणं=જ્ઞાતતત્ત્વવાળાઓને धम्मज्झाणंमि=ધર્મધ્યાન હોતે છતે तह=ते પ્રકારે कम्मक्खयहेउं=કર્મના ક્ષયનો હેતુ એવી निरिभस्संगा विअणा=निरिभष्वंग वेદના पुन्नाउ=પુષ્યથી निहिद्वा=નિર્દેશાએલી છે.

# ગાથાर्थ :

ગાશા-૨૦૦-૨૦૧ માં કહ્યું કે પ્રવ્રજિતને ક્રમસર સુખ વધે છે તે કારણથી, જાણેલ તત્ત્વવાળા મુનિઓને ધર્મધ્યાન હોતે છતે તે પ્રકારના કર્મક્ષયનું કારણ એવી નિરભિષ્વંગ સંવેદના પુણ્યથી કહેવાયેલી છે.

## ટીકા :

तस्मान्निरभिष्वङ्गाः = सर्वत्राशंसाविप्रमुक्ता धर्म्मध्याने तथा आह्वादके सति ज्ञाततत्त्वानां मोहरिहतानां

www.jainelibrary.org

तथा = तेन प्रकारेणान्यानुपादानलक्षणेन कर्म्मक्षयहेतुः वेदना तथाविधात्मपरिणामरूपाऽनपायिनी पुण्यान्निर्दिष्टा, तत्त्वतः पुण्यफलमेवंविधेति गाथार्थः॥२०३॥

### ટીકાર્થ:

તે કારણથી = જે કારણથી પ્રવ્રજિતને અનુત્તરવાસી દેવો કરતાં પણ અધિક સુખ થાય છે તે કારણથી, જ્ઞાતતત્ત્વવાળા મોહરહિતોને તે પ્રકારનું = પ્રશમ સુખનો અનુભવ કરાવે તે પ્રકારનું, આદ્ભાદક એવું ધર્મધ્યાન હોતે છતે, અન્યના અનુપાદાનના લક્ષણ = નવા કર્મોના અગ્રહણના સ્વરૂપ, એવા તે પ્રકારથી કર્મક્ષયનો હેતુ, તેવા પ્રકારના આત્માના પરિણામરૂપ, અપાય વગરની, નિરભિષ્વંગ = સર્વત્ર આશંસાથી મુકાયેલી, એવી વેદના પુણ્યથી નિર્દેશાયેલી છે અર્થાત્ તત્ત્વથી આવા પ્રકારવાળી વેદના પુણ્યનું ફળ છે. એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

★ અહીં **"વેદના"** શબ્દથી જીવને થતી પીડા ગ્રહણ કરવાની નથી, પણ જીવના પરિણામરૂપ સંવેદના ગ્રહણ કરવાની છે.

### ભાવાર્થ:

ગાથા-૨૦૦-૨૦૧ માં બતાવ્યું કે પ્રવ્રજિતને દીક્ષાગ્રહણથી માંડીને અતિશય સુખરૂપ વધતી જતી તેજોલેશ્યા દેવો કરતાં પણ અધિક હોય છે તે કારણથી શાસ્ત્રના પદાર્થો જેમણે જાણ્યા છે અને આથી શરીરની અનુકૂળતા પ્રત્યે કે ભૌતિક પદાર્થો પ્રત્યે જેઓને મોહ રહ્યો નથી તેવા મુનિઓને, સંસારી જીવોને ભોગસુખ ભોગવતી વખતે જે આહ્લાદ થાય છે તેના કરતાં ઘણું અતિશયિત આહ્લાદક અને મોક્ષના આંશિક સુખનું વેદન કરાવે તેવું ધર્મધ્યાન પ્રગટે છે, અને તે ધર્મધ્યાનની સંવેદના અને સંયમજીવનની કષ્ટમય પ્રવૃત્તિની સંવેદના સંક્લેશરહિત હોય છે, ઉપશમભાવરૂપ પરિણામના સંવેદનસ્વરૂપ હોય છે અને જીવને સંક્લેશ કરાવે તેવા અનર્થ વગરની હોય છે.

વળી, સંયમજીવનની આ વેદનાકાળમાં મુનિને સંસાર સંબંધી કોઇપણ પદાર્થમાં આશંસા હોતી નથી, તેથી આ વેદના જે પ્રકારે નવો કોઇ કર્મબંધ ન થાય તે પ્રકારના કર્મક્ષયનું કારણ છે; અને આ વેદના પુષ્ટયાનુબંધીપુષ્ટયના ફળરૂપ છે અર્થાત્ ભૂતકાળમાં સારો ધર્મ કર્યો હોય તો તેનાથી તુચ્છ અને નિસ્સાર ભોગો છોડીને આત્માના ગુણો વિકસાવવાનો પરિણામ થાય છે અને સદા ધર્મધ્યાનાદિ દ્વારા ઉત્તમ ભાવોનું વેદન કરાવે તેવું સંવેદન પ્રગટે છે, જે સંવેદન ભૂતકાળમાં કરેલા પુષ્ટયનું ફળ છે અને ભાવિની પુષ્ટયની પરંપરાનું કારણ છે.

"આવા પ્રકારની વેદના તત્ત્વથી પુષ્યનું ફળ છે," એ કથનનો આશય એ છે કે સંસારમાં પુષ્યના ઉદયથી પ્રાપ્ત થયેલી ભૌતિક ભોગસામગ્રીમાં સંસારી જીવનું ચિત્ત આસક્તિનો અનુભવ કરે છે, જે કલેશરૂપ છે, માટે પરમાર્થથી તે ભોગસામગ્રી પુષ્યનું ફળ નથી; કેમ કે જે સંક્લેશથી જ અનુભવાય છે તે પાપ છે. જયારે અસંક્લિષ્ટ પરિષ્ટામના વેદનરૂપ મુનિનું સુખ પુષ્યનું ફળ છે; કેમ કે તે અસંક્લેશથી અનુભવાય છે, માટે નિશ્ચયનય આવી ઉત્તમ વેદનાને પુષ્યનું ફળ કહે છે.!!૨૦૩!!

#### અવતરણિકા :

પૂર્વપક્ષીએ ગાથા-૧૮૦ માં સ્થાપન કરેલ કે ગૃહવાસનો ત્યાગ પાપના ઉદયથી થાય છે અને તેનું ગાથા-૧૮૧ થી ૧૮૩ માં સમર્થન કરીને ગાથા-૧૮૪ માં કહેલ કે ગૃહાશ્રમમાં રત, સંતુષ્ટ મનવાળો, અનાકુળ, ધીમાન, પરનું હિત કરવામાં એકરતિવાળો, મધ્યસ્થ પુરુષ ધર્મને સાધે છે. તેનું સામાન્યથી નિરાકરણ કરવા માટે ગ્રંથકારે અત્યાર સુધી ઇચ્છાની વિનિવૃત્તિથી પ્રવ્રજિતને થતું મહાન સુખ બતાવ્યું. હવે આવા પ્રકારની સુખરૂપ વેદના ગૃહવાસમાં કેમ થઇ શક્તી નથી, તે જણાવતાં કહે છે-

#### आथा :

# न य एसा संजायइ अगारवासंमि अपरिचत्तंमि । नाभिस्संगेण विणा जम्हा परिपालणं तस्स ॥२०४॥

### अन्वयार्थः

अगारवासंमि य अपरिचत्तंमि=અને અગારવાસ નહીં ત્યજાયે છતે एसा=આ=વેદના, न संजायइ =ઉત્પન્ન થતી નથી; जम्हा=જે કારણથી अभिस्संगेण विणा=અભિષ્વંગ વિના तस्स=તેનું=અગાર-વાસનું, परिपालणं न=પરિપાલન થતું નથી.

### ગાથાર્થ :

ગૃહવાસનો ત્યાગ નહીં કરાયે છતે પૂર્વગાથામાં કહેવાયેલ ચાર વિશેષણોવાળી વેદના થતી નથી; જે કારણથી અભિષ્વંગ વિના ગૃહવાસનું પાલન થતું નથી.

### ટીકા :

न चैषा = वेदना उत्तरतक्षणा सञ्चायते अगारवासे = गृहवासेऽपरित्यक्ते भावतः, किमिति ? नाभिष्वङ्गेण विना यस्मात् प्रतिपालनं तस्य = अगारवासस्य, न च तस्मिन् सतीयं भवतीति, विरोधादिति गाथार्थः॥२०४॥ वोधः

ટીકામાં 'भवतीति' શબ્દ છે, તેમાં 'इति' વધારાનો હોય, તેમ ભાસે છે.

### ટીકાર્થ:

અને આ=પૂર્વગાથામાં કહેવાયેલ લક્ષણવાળી વેદના, ભાવથી અગારવાસ ≔ ગૃહવાસ, અપરિત્યક્ત હોતે છતે ઉત્પન્ન થતી નથી. કયા કારણથી ? એથી કહે છે-

જે કારણથી અભિષ્વંગ વિના તેનું=અગારવાસનું, પ્રતિપાલન થતું નથી, અને તે હોતે છતે≕અભિષ્વંગ હોતે છતે, આ=ઉક્ત સ્વરૂપવાળી વેદના, થતી નથી; કેમ કે વિરોધ છે. એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

ભાવથી ગૃહસ્થાશ્રમનો ત્યાગ કર્યા વગર ગાથા-૨૦૩ માં બતાવ્યા મુજબ તેવા પ્રકારના કર્મક્ષયનો

હેતુ, આત્માના પરિણામરૂપ, અનપાયિની એવી નિરભિષ્વંગ વેદના અનુભવી શકાતી નથી; કેમ કે અભિષ્વંગ વગર ગૃહવાસનું પાલન થઇ શકતું નથી, અને અભિષ્વંગ હોતે છતે ઉક્ત સ્વરૂપવાળી ઉત્તમ કોટિની સંવેદના થઇ શકતી નથી; કેમ કે અભિષ્વંગ સાથે ઉત્તમ કોટિની નિરભિષ્વંગ સંવેદનાનો વિરોધ છે. આથી ગાથા-૧૮૪ માં પૂર્વપક્ષીએ કહ્યું કે ગૃહવાસમાં રત છતો જીવ ધર્મ સાધી શકે છે, તે વાત ઉચિત નથી; કેમ કે ગમે તેટલો સારો પણ ધર્મ ગૃહવાસમાં તો નીચલી કક્ષાનો થઇ શકે છે અને તેથી ગૃહવાસમાં રહેલો જીવ અલ્પ પ્રમાણમાં ચિત્તની સ્વસ્થતાનું સુખ અનુભવી શકે છે. આથી ઉત્તમ કોટિનો ધર્મ કરવા માટે અને ઉત્તમ કોટિની ચિત્તની સ્વસ્થતા મેળવવા માટે શક્તિસંપન્ન મુમુક્ષુએ પ્રવ્રજયા ગ્રહણ કરવી ઉચિત છે; અને શક્તિસંપન્ન પણ જે મુમુક્ષુનું પ્રવ્રજયાગ્રહણને યોગ્ય તેવું સત્ત્વ પ્રગટ્યું ન હોય તે જીવ સંસારમાં રહીને ધર્મ કરે તે ઉચિત છે; પરંતું ધર્મ ગૃહવાસમાં સારી રીતે સાધી શકાય, સંયમજીવનમાં નહીં, એ પ્રકારનું પૂર્વપક્ષીનું કથન અસંગત છે. II૨૦૪II

### અવતરશિકા :

एतदेवाह-

### અવતરણિકાર્થ**ઃ**

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે અભિષ્વંગ વગર ગૃહવાસનું પાલન થતું નથી, અને અભિષ્વંગ હોતે છતે નિરભિષ્વંગ વેદના થતી નથી, માટે ભાવથી પ્રવ્રજ્યા ગ્રહજ્ઞ કરનારને આવી સુખરૂપ વેદના થઇ શકે છે. એ વાતને જ કહે છે-

#### गाथा :

आरंभपरिग्गहओ दोसा न य धम्मसाहणे ते उ। तुच्छत्ताऽपडिबंधा देहाहाराइतुल्लत्ता ॥ २०५ ॥

### અન્વગ્રાર્થ :

आरंभपरिग्गहओ दोसा=આરંભ-પરિગ્રહથી દોષો થાય છે, धम्मसाहणे च=અને ધર્મના સાધનમાં ते उ न=ते જ (દોષો) નથી; तुच्छत्तष्ठपडिबंधा=કેમ કે તુચ્છત્વ છે અને અપ્રતિબંધ છે. (પ્રતિબંધ નથી તો સાધુ ઉપકરણ કેમ ગ્રહણ કરે છે ? તેમાં હેતુ કહે છે-) देहाहाराइतुल्लत्ता=દેહ-આહારાદિનું (વસ્ત-પાત્રાદિ સાથે) તુલ્યત્વ છે.

### ગાથાર્થ :

આરંભ-પરિગૃહથી દોષો થાય છે અને ધર્મના ઉપકરણભૂત વસ્ત્રાદિમાં તે જ દોષો થતા નથી; કેમ કે સાધુના વસ્ત્ર-પાત્રાદિ ઉપકરણ તુચ્છ છે અને સાધુને તે વસ્ત્ર-પાત્રાદિ ઉપકરણ પ્રત્યે પ્રતિબંધ નથી. અહીં પ્રશ્ન થાય કે સાધુને વસ્ત્ર-પાત્રાદિમાં પ્રતિબંધ નથી તો સાધુ વસ્ત્ર-પાત્રાદિ ઉપકરણ ગ્રહણ કેમ કરે છે ? તેથી કહે છે કે દેહ-આહારાદિનું સાધુના વસ્ત્ર-પાત્રાદિ ઉપકરણ સાથે સમાનપણું છે.

#### ટીકા :

आरम्भपरिग्रहतो दोषा:-सङ्क्लेशादय:, अगारवासे चावश्यं तावारम्भपरिग्रहाविति, अत्रान्तरे लब्धावसर: पर: क्षपणक: कदाचिदेवं ब्रूयात्, उपकरणग्रहणेऽपि तुल्यमेतत्, इत्याशङ् क्याह-न च धर्म्मसाधने-वस्त्रपात्रादौ त एव दोषा:, कुत:? तुच्छत्वाद्=असारत्वात्तस्य, तथा अप्रतिबन्धात्=प्रतिबन्धाभावाद्, देहाहारादितुत्यत्वात्, स्वल्पा भवन्तोऽपि दोषा: संमूर्च्छनजादयो देहाहारादितुल्यत्वात् बहुगुणा एवेति गाथार्थ:॥२०५॥

- 🖈 "सङ्क्लेशादयः" मां आदि पद्यी हर्मलंधनुं ग्रहण हरवानुं छे.
- $\star$  "**बस्त्रपात्रादौ**" માં **આદિ** પદથી વસતિ અને અન્ય ઉપકરણોનું ગ્રહણ કરવાનું છે.
- 🛨 ''देहाहारादितुल्यत्वात्'' मां आदि शબ्हथी शिष्य, ઉपदेश वगेरेनुं ग्रहाय કरवानुं छे.

### हीङार्थ :

आरम्भ ..... तावारम्भपरिग्रहाविति આરંભ-પરિગ્રહથી સંક્લેશાદિ દોષો થાય છે, અને અગારવાસમાં =ગૃહવાસમાં, તે આરંભ અને પરિગ્રહ અવશ્ય છે. 'इति' અગારવાસમાં સંક્લેશાદિ દોષો છે, એ પ્રકારના ગ્રંથકારના કથનની સમાપ્તિ અર્થક છે.

अत्रान्तरे ...... इत्याशङ्क्याह– આ વખતે≔શ્રંથકારે પૂર્વપક્ષીના કથનનું નિરાકરણ કર્યું એ સમયમાં, પ્રાપ્ત થયેલા અવસરવાળો પર ક્ષપણક=દિગંબર સાધુ, કદાચ આ પ્રમાણે કહે-ઉપકરણના ગ્રહણમાં પણ આ તુલ્ય છે≔આરંભ-પરિગ્રહથી દોષો થાય છે એ સમાન છે, એ પ્રકારની આશંકા કરીને ગ્રંથકાર કહે છે-

न च ..... दोषा: અને ધર્મના સાધનરૂપ≔ઉપકરણભૂત, વસ્ત-પાત્રાદિમાં તે જ=ઉપરમાં કહેલ સંક્લેશાદિ જ, દોષો નથી થતા,

कुतः ? ધર્મના ઉપકરણભૂત વસ્ત-પાત્રાદિ રાખવામાં કયા કારણથી સંક્લેશાદિ દોષો નથી થતા ? તે બતાવે છે-

तुच्छत्वाद् ..... प्रतिबन्धाभावाद् તેનું=સાધુના ધર્મના સાધનભૂત વસ-પાત્રાદિનું, તુચ્છપશું હોવાથી =અસારપશું હોવાથી, અને સાધુને તે વસ્ત્રાદિમાં અપ્રતિબંધ હોવાથી=પ્રતિબંધનો અભાવ હોવાથી, સંક્લેશાદિ દોષો થતા નથી.

#### **डिट्यान**ः

અહીં દિગંબર પૂછે કે વસ્ત્રાદિમાં સાધુને પ્રતિબંધ નથી તો સાધુ વસ્ત્રાદિ ઉપકરણ કેમ ગ્રહણ કરે છે ? તેમાં હેતુ આપે છે-

### ટીકાર્થ:

देहाहारादितुल्यत्वात् દેહ-આહારાદિનું તુલ્યપશું છે, અર્થાત્ દેહ-આહારાદિમાં અપ્રતિબંધ હોવા છતાં જેમ દિગંબરમુનિ દેહનું પાલન, આહાર પ્રહણાદિ કરે છે, તેમ વસ્ત-પાત્રાદિ ઉપકરણમાં અપ્રતિબંધ હોવા છતાં શ્વેતાંબરમુનિ ધર્મના સાધન તરીકે વસ્ન-પાત્રાદિ ગ્રહણ કરે છે. આથી વસ્ન-પાત્રાદિ સાથે દેહ-આહારાદિનું સમાનપણું છે.

### ઉत्थान :

વળી દિગંબર કહે કે અસાર અને પ્રતિબંધરહિત પણ વસ્ત્રાદિ ગ્રહણ કરવા છતાં, ક્યારેક પ્રમાદથી વસ્ત્રાદિમાં અલ્પ રાગાદિ દોષો થવાની સંભાવના છે, માટે વસ્ત્રાદિ રાખવા જોઈએ નહીં. તેનું ગ્રંથકાર સમાધાન કરે છે-

### डीङार्थ :

स्वत्पाः ..... गाधार्थः અલ્પ થતા એવા પણ સંમૂર્ચ્છનજાદિ દોષો દેહ-આહારાદિનું વસ્ત્રાદિ સાથે તુલ્યપણું હોવાથી બહુગુણોવાળા જ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ:

ગૃહસ્થાશ્રમમાં આરંભ અને પરિગ્રહ હોય છે અને આરંભ-પરિગ્રહને કારણે સંક્લેશાદિ થાય છે; અને સંયમજીવનમાં આરંભ-પરિગ્રહ નથી, તેથી ભાવથી પ્રવ્રજ્યા ગ્રહણ કરનાર સાધુને સંક્લેશ વગરનું સુખ છે, જે સુખ ગૃહવાસમાં સંભવતું નથી.

આવું ગ્રંથકારે સ્થાપન કર્યું એ વખતે અવસર પામેલ દિગંબર સાધુ ગ્રંથકારને કહે છે કે ઉપકરણમાં પણ આરંભ-પરિગ્રહથી થતા સંક્લેશાદિ દોષો સમાન છે; તેથી સંક્લેશના ત્યાગ માટે જેમ ગૃહવાસનો ત્યાગ કરવો જોઇએ, તેમ વસ્ત્રાદિ ઉપકરણનો પણ ત્યાગ કરવો જોઇએ, તો સર્વથા સંક્લેશ વગરનું સુખ સંયમજીવનમાં પ્રાપ્ત થઈ શકે. તેને ગ્રંથકાર કહે છે કે ધર્મના સાધનભૂત એવાં વસ્ત્ર-પાત્રાદિમાં સંક્લેશાદિ દોષો થતા નથી; કેમ કે સંયમીઓ જે વસ્ત્ર-પાત્રાદિ ઉપકરણ રાખે છે તે અસાર હોય છે, અને પ્રતિબંધનો અભાવ હોય છે અર્થાત્ મુનિને વસ્ત્ર-પાત્રાદિ પ્રત્યે મમત્વનો પરિણામ હોતો નથી, તેથી તે પરિગ્રહરૂપ બનતા નથી.

અહીં દિગંબર કહે કે જો સાધુને મમત્વ ન હોય તો તુચ્છ પણ વસ્ત-પાત્રાદિ સાધુએ ન રાખવાં જોઇએ; છતાં તુચ્છ વસ્ત્રાદિને પણ સાધુ ગ્રહણ કરે છે, તેથી નક્કી થાય કે સાધુને વસ્ત્રાદિ ગ્રહણ કરવાનો અભિલાય છે, જે અભિલાય મમત્વરૂપ છે. તેથી ગ્રંથકાર ત્રીજો હેતુ કહે છે કે વસ્ત-પાત્રાદિનું દેહ-આહારાદિની સાથે સમાનપણું છે અર્થાત્ જે રીતે દિગંબરો વસ્ત્ર-પાત્રાદિ ગ્રહણ કરતા નથી, છતાં તેઓ પણ નિર્મમભાવથી દેહનું ધારણ કરે છે, આહાર અને શિષ્યનું ગ્રહણ કરે છે અને ઉપદેશાદિ આપે છે; તે રીતે નિર્મમભાવથી મોક્ષમાર્ગની સાધના કરવામાં ઉપયોગી એવાં તુચ્છ પણ વસ્ત્ર-પાત્ર વગેરે મુનિ ગ્રહણ કરે છે.

અહીં દિગંબર કહે છે કે સાધુ વસ્ત-પાત્રાદિ યતનાપૂર્વક ગ્રહણ કરે તો આરંભનો પરિહાર થઇ શકે; પરંતુ અસાર એવા પણ વસ્ત-પાત્રાદિ સાથે રાખવાથી ક્યારેક મમત્વ થવાની સંભાવના રહેતી હોવાથી પરિગ્રહનો પરિહાર થઇ શકતો નથી, અને વસ્ત-પાત્રાદિ ગ્રહણ કરવામાં સમ્યગ્યતના ન થાય તો ક્યારેક વસ્ત્રાદિ આરંભરૂપ પણ બની શકે છે. તેથી સંક્લેશાદિ દોષો દૂર કરવા માટે જેમ અગારવાસનો ત્યાગ કરવો જોઇએ, તેમ વસ્ત્ર-પાત્રાદિનો પણ ત્યાગ કરવો જોઇએ. આ પ્રમાણે કહેતા દિગંબરને ગ્રંથકાર કહે છે કે વસ્ત-પાત્રાદિનું દેહ-આહારાદિની સાથે સમાનપશું હોવાથી દેહ-આહારાદિની જેમ વસ્ત્રાદિમાં પણ સંમૂચ્ઇનજ આદિ સ્વલ્પ પણ થતા દોષો બહુગુણવાળા છે.

આશય એ છે કે મુનિ અપ્રમત્ત ભાવથી યતનાપૂર્વક વસ્ત્ર-પાત્રાદિ ગ્રહણ કરે તો લેશ પણ આરંભદોષ પ્રાપ્ત થાય નહીં, અને ગ્રહણ કરેલા વસ્ત્ર-પાત્રાદિમાં મમત્વ ન કરે તો લેશ પણ પરિગ્રહદોષ પ્રાપ્ત થાય નહીં; આમ છતાં ક્યારેક પ્રમાદને કારણે વસ્ત-પાત્રાદિના ગ્રહણવિષયક યતનામાં ખામી રહી જાય તો સંમૂર્છિમ જીવ જેવો સૂક્ષ્મ આરંભદોષ મુનિને પ્રાપ્ત થઇ શકે; અને કદાચ યતનાપૂર્વક ગ્રહણ કરેલા વસ્ત્રાદિ ઉપકરણના ઉપભોગકાળમાં અનુકૂળતાના સંવેદનરૂપ મમત્વભાવ થઇ જાય તો સંમૂર્ચિંછમ જીવ જેવો સૂક્ષ્મ પરિગ્રહદોષ મુનિને થવાની સંભાવના રહે છે. આ રીતે મુનિને ક્યારેક અલ્પમાત્રામાં આરંભ અને પરિગ્રહદોષની પ્રાપ્તિ થાય; તોપણ તે વસ્ત્ર-પાત્રાદિના ગ્રહણથી સંયમની આરાધના સમ્યક્ થઇ શકે છે, જેથી ઘણા ગુણો પ્રગટે છે. આથી વસ્ત્રાદિ ઉપકરણ રાખવાથી અભ્યાસદશામાં ક્વચિત્ અલ્પ દોષ થાય, તોપણ સંયમના મોટા લાભને સામે રાખીને મહાત્માઓ વસ્ત્ર-પાત્રાદિ ગ્રહણ કરે છે.

આથી ભગવાનનું શાસન બકુશનિર્ગ્રંથ અને કુશીલનિર્ગ્રંથથી ચાલે છે, તેમ શાસ્ત્રમાં કહેલ છે; અને ક્યારેક સ્ખલના થવાથી વસ્ત-પાત્ર વગેરેમાં બકુશ અને કુશીલ નિર્ગ્રંથોને આરંભ-પરિગ્રહદોષની પ્રાપ્તિ પણ થાય છે, છતાં વસ્ત-પાત્રાદિ ન રાખે તો ધર્મધ્યાનાદિ કે જીવરક્ષાદિ ગુણો થઇ શકે નહિ. આથી સાધુઓ ઉપકરણ રાખે છે

વળી, જેવી રીતે દેહનું પાલન કરવામાં અને આહારાદિ ગ્રહણ કરવામાં ક્વચિત્ પ્રમાદને કારણે આરંભ અને પરિગ્રહરૂપ દોષ અલ્પ માત્રામાં થઇ શકે છે; તોપણ દિગંબર મુનિઓ અકાળે દેહનો ત્યાગ કરતા નથી અને સંયમ ગ્રહણ કર્યા પછી અકાળે આહારાદિનો પણ ત્યાગ કરતા નથી; કેમ કે સંયમના બળથી ઘણા ગુણો પ્રગટે છે અને સંયમનું પાલન દેહ-આહારાદિથી થઇ શકે છે, એમ દિગંબરો પણ માને છે. તેવી રીતે વસ્ત્ર-પાત્રાદિમાં પણ ક્વચિત્ અલ્પ દોષો લાગતા હોય તોપણ ઘણા લાભને સામે રાખીને શ્વેતાંમ્બર મુનિઓ વસ્ત્ર-પાત્રાદિ ગ્રહણ કરે છે.

સંમૂર્ચ્ઇનજ દોષ એટલે જીવને ખ્યાલ પણ ન આવે તેવો સંયમજીવનની પ્રવૃત્તિઓમાં થતો સૂક્ષ્મ દોષ, અર્થાત્ સંયમમાં સુદઢ યત્ન કરવા છતાં સંયમની સાધના માટે ઉપયોગી એવાં વસ્ત્રાદિ ઉપકરણ ગ્રહણ કરવામાં થઇ જતા સંમૂર્ચ્છિમ જીવ જેવા સૂક્ષ્મ રાગાદિ ભાવો, અને "संमूर्च्छनजादयो" માં आदि પદથી ક્વચિત્ થઈ જતા વ્યક્ત રાગાદિ પરિણામરૂપ દોષનું ગ્રહણ કરવાનું છે. આવા દોષો થવા છતાં પણ સાધુ પાછળથી નિંદા-ગર્હા કરવા દ્વારા તે દોષોને દૂર કરીને ગ્રહણ કરેલા વસ્ત્રાદિ ઉપકરણના બળથી સંયમના પરિણામની વૃદ્ધિ કરે છે, એ રૂપ ઘણા ગુણો થાય છે. II૨૦૫II

### અવતરણિકા :

ગાથા-૧૮૦ ના ઉત્તરાર્ધમાં પૂર્વપક્ષીએ કહેલ કે પૂર્વભવમાં દાન આપ્યું નથી, એથી સાધુઓ શીતોદકાદિના ભોગને કરતા નથી. તે કથનનું ખંડન ગ્રંથકારે ગાથા-૨૦૩થી શરૂ કરેલ, હવે તેનું નિગમન કરતાં કહે છે-

#### भाधा :

# तम्हा अगारवासं पुत्राओ परिच्चयंति धिइमंता । सीओदगाइभोगं विवागकडुअं ति न करिंति ॥२०६॥

### अन्ववार्धः

तम्हा=ते કારણથી=ગૃહવાસમાં આરંભ અને પરિગ્રહથી સંક્લેશાદિ દોષો થાય છે તે કારણથી, धिइमंता=ધૃતિમાન પુરુષો पुन्नाओ=પુષ્પથી अगारवासं=અગારવાસને परिच्चयंति=પરિત્યજે છે (અને) विवागकडुअं ति=વિપાકથી કટુક છે, એથી सीओदगाइभोगं=શીત ઉદકાદિના ભોગને न करिंति=કરતા નથી.

ગૃહવાસમાં આરંભ અને પરિગ્રહથી સંક્લેશાદિ દોષો થાય છે, તે કારણથી ઘૃતિમાન પુરુષો પુણ્યના ઉદયથી ગૃહવાસને છોડે છે અને વિપાકથી કડવા છે એથી શીત ઉદકાદિના ભોગોને ભોગવતા નથી.

### ટીકા :

डीकार्ध :

यस्मादेवं तस्मादगारवासं निगडबन्धवत् पुण्यात् परित्यजन्ति धृतिमन्तः, परित्यक्ते तस्मिन् सुखभावात्, शीतोदकादिभोगं विषान्नभोगवद्वियाककटुकमितिकृत्वा न कुर्वन्ति तपस्विन इति गाथार्थः॥२०६॥

જે કારણથી આમ છે=ગૃહવાસમાં આરંભ-પરિગ્રહ હોવાથી સંક્લેશાદિ દોષો થાય છે એમ છે, તે કારણથી ધૃતિવાળા સાધુઓ સાંકળના બંધન જેવા અગારવાસને પુષ્ટ્યથી ત્યજે છે; કેમ કે તે પરિત્યક્ત થયે છતે સુખનો ભાવ છે અર્થાત્ અગારવાસ ત્યજાયે છતે સુખ થાય છે.

બેડીના બંધન જેવો હોવાથી ગૃહવાસનો ત્યાગ ભલે પુષ્યના ઉદયથી થાય છે, પરંતુ સંયમજીવનમાં શીતળ જળ વગેરે ભોગની અપ્રાપ્તિ થાય છે, એ તો પાપના ઉદયથી છે ને ! એ પ્રકારના પ્રશ્નનો ગાથાના ઉત્તરાર્ધમાં ઉત્તર આપે છે-

વિષથી યુક્ત અન્નના ભોગની જેમ વિપાકથી કટુ છે, એથી કરીને તપસ્વી એવા સાધુઓ શીતોદકાદિના ભોગને કરતા નથી, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

પૂર્વગાથામાં સ્થાપન કર્યું કે ગૃહવાસમાં આરંભ-પરિગ્રહ હોવાથી સંક્લેશાદિ દોત્રો થાય છે, તેથી

ધૃતિમાન સાધુઓ બેડીના બંધનની જેમ બંધનરૂપ ગૃહવાસને પુણ્યના ઉદયથી છોડે છે; કેમ કે ગૃહવાસનો ત્યાગ કરવાથી ચિત્તની પરમ સ્વસ્થતારૂપ સુખ થાય છે.

અહીં પ્રશ્ન થાય કે ગૃહવાસ બંધનરૂપ છે, તેથી મુનિઓ ગૃહવાસનો ત્યાગ કરે છે, પરંતુ સંયમ ગ્રહણ કર્યા પછી ઉત્તમ ભોજનાદિ કેમ કરતા નથી ? તેથી કહે છે કે વિષથી મિશ્રિત ભોજનની જેમ શીતોદકાદિના ભોગો વિપાકથી કટુ હોવાથી મુનિઓ શીતળ જળ અને ઉત્તમ ભોજન વગેરેના ભોગો પણ ભોગવતા નથી.

જેમ વિષથી મિશ્રિત સુંદર પણ ભોજન ખાવાથી ખાનારનો નાશ થાય છે, તેમ સ્વાદમાં મધુર અને શીતળ એવા પણ જલના કે ઉત્તમ ભોજનાદિના ભોગથી જીવને રાગાદિના ભાવરૂપ સંક્લેશ પેદા થાય છે; જે ફળથી કટુ છે. આ કારણથી તપસ્વી એવા મુનિઓ રાગાદિના પરિહાર અર્થે સુંદર ભોગોનો પણ ત્યાગ કરે છે. Ⅱ૨૦૬Ⅱ

### અવતરણિકા :

एतदेव समर्थयति -

### અવતરશિકાર્થ:

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે ધૃતિમાન અને તપસ્વી એવા સાધુઓ પુણ્યના ઉદયથી ગૃહવાસનો ત્યાગ કરે છે અને વિપાકથી કટુ હોવાથી શીતોદકાદિના ભોગને કરતા નથી. એનું જ સમર્થન કરે છે-

#### आथा :

केइ अविज्जागहिआ हिंसाईहिं सुहं पसाहंति । नो अन्ने ण य एए पडुच्च जुत्ता अपुण्ण ति ॥२०७॥

### अन्<del>यथार्थ</del>ः

अविज्जागिहआ केइ=અવિદ્યાર્થી ગૃહીત એવા કેટલાક हिंसाईहिं=હિંસાદિ દ્વારા सुहं पसाहंति= સુખને પ્રસાધે છે, अन्ने नो=અન્યો નહીં=સાધુઓ નહીં; एए पडुच्च य=અને આમને=હિંસાદિ દ્વારા સુખને સાધનારા જીવોને, આશ્રયીને अपुण्णा=(સાધુઓ) અપુષ્યવાળા जुत्ता ण=યુક્ત નથી.

🛨 'त्ति' પાદપૂર્તિ માટે છે.

#### आशार्घ :

અવિદ્યાર્થી ગ્રહણ કરાયેલા કેટલાક સંસારી જીવો હિંસાદિ દ્વારા સુખને પ્રકૃષ્ટ રીતે સાધે છે. વળી સાધુઓ હિંસાદિ દ્વારા સુખને સાધતા નથી; અને હિંસાદિ દ્વારા સુખને સાધનારા જીવોને આશ્રયીને સાધુઓને પુણ્ય વગરના કહેવા યોગ્ય નથી.

#### टीङा :

केचित् प्राणिनोऽविद्यागृहीता:=अज्ञानेनाभिभूता: हिंसादिभि: करणभूतै:, आदिशब्दादनृतसम्भाषणा-दिपरिग्रह:, सुखं - विषयोपभोगलक्षणं प्रसाधयन्त्यात्मनः उपभोगतया, नान्य इति न पुनरन्ये प्रसाधयन्ति, अपि तु तेन विनैव तिष्ठन्ति, न च त एवंभूता विवेकिनः सुखभोगरिहता अपि (ए)तान्=हिंसादिभिः सुखप्रसाध-कान् प्रतीत्य=आश्रित्य युक्ता अपुण्या इति, तेषां हि विपाकदारुणे प्रवृत्तत्वात्, परस्यापि सिद्धमेतदिति गाथार्थः॥ २०७॥

- ★ ''**सुखभोगरिहता अपि'**'માં '**अपि'**થી એ કહેવું છે કે સુખ-ભોગથી રહિત ન હોય એવા વિવેકી સાધુઓ તો અપુણ્યવાળા કહેવા યુક્ત નથી; પરંતુ **સુખ-ભોગથી રહિત પછ** વિવેકી સાધુઓ અપુણ્યવાળા કહેવા યુક્ત નથી.
- ★ ''परस्यापि'' मां 'अपि' थी એ જણાવવું છે કે હિંસાદિનો વિપાક દારુણ છે એ વાત સ્વને=ગ્રંથકારને, તો સિદ્ધ છે, પરંતુ પરને પણ=પૂર્વપक्षने પણ, સિદ્ધ છે.

### डीङार्थ :

અવિદ્યાથી ત્રહેશ કરાયેલા=અજ્ઞાનથી અભિભૂત એવા, કેટલાક પ્રાણીઓ ≡સંસારી જીવો, કરેલભૂત એવા હિંસાદિ દ્વારા વિષયના ઉપભોગસ્વરૂપ સુખને પોતાના ઉપભોગપશારૂપે સાથે છે= મેળવે છે, અન્યો નહીં=વળી અન્યો સાધતા નથી અર્થાત્ સંસારી જીવોથી અન્ય એવા સાધુઓ હિંસાદિ દ્વારા સુખ મેળવતા નથી, પરંતુ તેના વિના જ=સુખ વગર જ, રહે છે. અને સુખ-ભોગથી રહિત પણ આવા પ્રકારના= હિંસાદિ દ્વારા સુખ નહીં સાધનારા, વિવેકવાળા તેઓ = સાધુઓ, આમને = હિંસાદિ દ્વારા સુખને સાધનારા જીવોને, આશ્રયીને અપુણ્યવાળા કહેવા યુક્ત નથી; કેમ કે તેઓનું = હિંસાદિ દ્વારા સુખને સાધનારા જીવોનું, ખરેખર વિપાકથી દારુણમાં = ફળથી ભયંકર એવા હિંસાદિમાં, પ્રવૃત્તપણું છે; આ = હિંસાદિરૂપ આરંભ-સમારંભ દ્વારા સુખનો વિપાક દારુણ છે એ કથન, પરને પણ = પૂર્વપક્ષને પણ, સિદ્ધ છે= માન્ય છે. ''ફિંસાદિમિ:'' માં આદિ શબ્દથી જૂઠું બોલવું વગેરે અન્ય ચાર અવ્રતોનો પરિગ્રહ છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

સંસારી જીવોમાંથી પણ કેટલાક જીવો અજ્ઞાનથી અભિભૂત હોય છે. આથી તેઓ માને છે કે સુખપ્રાપ્તિનો ઉપાય ભૌતિક ભોગસામગ્રી છે, માટે તેઓ ભૌતિક વિષયસુખનાં સાધનભૂત એવાં હિંસાદિ પાપો કરીને ભૌતિક સુખો મેળવે છે; જયારે તેઓથી અન્ય એવા વિવેકસંપન્ન સાધુઓ હિંસાદિ દ્વારા ભોગોને મેળવતા નથી, પરંતુ હિંસાદિરૂપ આરંભ કર્યા વગર જ જીવે છે; અને આવા પ્રકારના વિવેકી સાધુઓ સુખ-ભોગ વગરના હોવા છતાં પણ, હિંસાદિ પાપો કરીને સુખ મેળવનારા સંસારી જીવોની અપેક્ષાએ પુણ્ય વગરના છે એમ કહેવું યુક્ત નથી; કેમ કે હિંસાદિ કરનારા એવા અજ્ઞાનથી છવાયેલા સંસારી જીવો વર્તમાનમાં જે ભૌતિક સુખોનો ભોગવટો કરે છે, તે વિપાકથી દારુણ છે. તેથી ખરેખર

તેવા હિંસાદિ કરનારા જીવો જ પુણ્ય વગરના છે, તેમ કહેવું ઉચિત છે; અને હિંસાદિ પાપોનું ફળ ભયંકર છે એ વાત પરને પણ માન્ય છે.

### વિશેષાર્થ:

લાભાંતરાયકર્મના ક્ષયોપશમવાળા વિવેકી સાધુઓ સ્વાભાવિક રીતે સંયમને ઉપષ્ટંભક એવા નિર્દોષ આહારાદિ મેળવી શકે છે, તેથી તેવા સાધુઓ બાહ્ય દેષ્ટિએ સુખ-ભોગથી યુક્ત છે; અને લાભાંતરાયકર્મના ઉદયવાળા વિવેકસંપન્ન સાધુઓ ઢંઢણમુનિની જેમ સંયમને અનુકૂળ એવા નિર્દોષ આહારાદિ મેળવી શકતા નથી, તેથી તેવા સાધુઓ બાહ્ય દેષ્ટિએ સુખ-ભોગથી રહિત છે; છતાં પણ તેઓ હિંસાદિ દ્વારા સુખ મેળવનારા ગૃહસ્થોની અપેક્ષાએ પુણ્ય વગરના કહેવાય નહીં; કેમ કે આવા સંયમી મહાત્માઓ સંયમ પાળીને ભવિષ્યમાં સ્વર્ગ કે મોક્ષનું જે ઉત્તમ સુખ મેળવશે, તે સુખ હિંસાદિ દ્વારા ભૌતિક સુખ મેળવનારા એવા ગૃહસ્થો મેળવી તો શકતા નથી, પરંતુ તુચ્છ એવા ભૌતિક સુખ માટે કરેલી હિંસાદિ દ્વારા ભવિષ્યમાં ભયંકર અનર્થો પામે છે. આથી ખરેખર તો ભૌતિક દેષ્ટિથી સુખી એવા પણ અજ્ઞાનથી અભિભૂત સંસારી જીવો પુણ્ય વગરના કહેવાય.

વળી, સુખ-ભોગરહિત પણ વિવેકી સાધુઓ, હિંસાદિ દ્વારા સુખને સાધનારા જીવોને આશ્રયીને અપુષ્યવાળા કહેવા યુક્ત નથી, એ કથનનું તાત્પર્ય એ છે કે સંયમને અનુકૂળ એવા નિર્દોષ આહારાદિ સ્વાભાવિક પ્રાપ્ત કરી શકે તેવા લબ્ધિસંપન્ન સાધુઓને આશ્રયીને આવા સુખ-ભોગથી રહિત સાધુઓને પુષ્ય વગરના કહેવા યુક્ત છે, પરંતુ હિંસાદિ દ્વારા સુખના સાધક એવા સંસારી જીવોને આશ્રયીને સુખ-ભોગથી રહિત સાધુઓને અપુષ્યવાળા કહેવા યુક્ત નથી.!!૨૦૭!!

### अवतरशिक्षाः

एतेन 'बहुदु:खे 'त्याद्यपि परिद्धतं, गृहवासस्य वस्तुतोऽनर्थत्वाद्, इदानी 'त्यक्ते गृहवास' इत्यादि परिहरन्नाह-

### અવતરશિકાર્થ:

આના દ્વારા=પૂર્વપક્ષી વડે કરાયેલ ગાથા-૧૮૦ ના ઉત્તરાર્ધના કથનનો, ગાથા-૨૦૩ થી ૨૦૭ માં ગ્રંથકાર વડે કરાયેલ પરિહાર દ્વારા, ગાથા-૧૮૧ માં પૂર્વપક્ષી વડે કહેવાયેલ बहुदुःख ઇત્યાદિ કથન પજ્ઞ પરિહાર કરાયેલ થયું; કેમ કે ગૃહવાસનું વસ્તુથી=૫૨માર્થથી, અનર્થપજ્ઞું છે. હવે ગાથા-૧૮૨માં પૂર્વપક્ષી વડે કહેવાયેલ त्यक्ते गृहवासे ઇત્યાદિ કથનનો પરિહાર કરતા ગ્રંથકાર કહે છે-

#### ગાથા :

चड़ऊणऽगारवासं चरित्तिणो तस्स पालणाहेउं। जं जं कुणंति चिट्ठं सुत्ता सा सा जिणाणुमया ॥२०८॥

#### અન્વચાર્થ :

अगारवासं = अगारवासने चड़ऊण = त्यळने तस्स = तेनी = थारित्रनी, पालणाहेउं = पालनाना हेतुथी

चरित्तिणो=ચારિત્રીઓ सुत्ता = સૂત્રથી = આગમાનુસારે, जं जं चिट्ठं = જે જે ચેષ્ટાને कुणंति = કરે છે, सा सा=ते ते जिणाणुमया= જિનને અનુમત છે.

### आधार्थ :

ગૃહવાસનો ત્યાગ કરીને ચારિત્રના પાલન માટે ચારિત્રવાળા સાધુઓ આગમાનુસારે જે જે ચેષ્ટા કરે છે, તે તે ચેષ્ટા ભગવાનને અનુમત છે.

### ટીકા :

त्यक्त्वाऽगारवासं द्रव्यतो भावतश्च चारित्रिणः सन्तः तस्य=चारित्रस्य पालनाहेतोः=पालनिमित्तं यां यां कुर्वन्ति चेष्टां-देवकुलवासादिलक्षणां सूत्राद्=आगमानुसारेण सा सा जिनानुमता, गुर्वनुमतपालनं च सुखायैवेति गाथार्थः॥२०८॥

🛨 "देवकुलवासादि" માં आदि પદથી તે તે સ્થાનમાં રહીને ઉચિત એવી નિર્દોષ ભિક્ષાચર્ચાદિ સાધ્વાચારની સર્વ ચેષ્ટાઓનું ગ્રહણ છે.

### ટીકાર્થ:

દ્રવ્યથી અને ભાવથી અગારવાસને ત્યજીને ચારિત્રવાળા છતા સાધુઓ, તેની = ચારિત્રની, પાલનાના હેતુથી = પાલનના નિમિત્તે, સૂત્રથી = આગમના અનુસારથી, દેવકુલમાં વાસાદિસ્વરૂપ જે જે ચેષ્ટાને કરે છે, તે તે ચેષ્ટા જિનને અનુમત છે; અને ગુરુના અનુમતનું પાલન = ગુરુભૂત એવા જિનને માન્ય એવી ચેષ્ટાનું પાલન, ચારિત્રીઓને સુખ માટે જ થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

ગાથા-૧૮૨ માં પૂર્વપક્ષીએ કહેલું કે ગૃહવાસનો ત્યાગ કરાયે છતે આશ્રય વગરના, ક્ષુધા-તૃષાવાળા, ભટકતા એવા સાધુ પાપનો વિષય કેવી રીતે ન થાય ? અર્થાત્ થાય. તેનું નિરાકરણ કરતાં ગ્રંથકાર કહે છે કે દ્રવ્યથી અને ભાવથી ગૃહવાસનો ત્યાગ કરીને ચારિત્રવાન થયેલા સાધુઓ ચારિત્રના પાલન માટે આગમાનુસારે સાધુને રહેવા યોગ્ય સ્થાનોમાં વસવા વગેરે રૂપ જે જે ક્રિયાઓ કરે છે, તે તે સર્વ ક્રિયાઓ ભગવાનને અનુમત છે, અને ગુણસંપન્ન જીવોને પોતાના ગુરુભૂત એવા ભગવાનને અનુમત એવી ક્રિયાનું પાલન સુખને માટે જ થાય છે; કેમ કે તેમને ભગવાનનું વચન પ્રિય હોય છે.

જે પ્રવૃત્તિ જેને અપ્રિય હોય તે પ્રવૃત્તિ કરવાથી તે જીવને ક્લેશનો અનુભવ થાય, પરંતુ જીવને સર્વ પ્રવૃત્તિથી ક્લેશનો અનુભવ થતો નથી. જેમ સંસારી જીવોને હરવા-ફરવા આદિની ક્રિયાઓ પ્રિય હોય છે, તેથી તેઓને તે તે ક્રિયાઓ કરવામાં ક્લેશનો અનુભવ થતો નથી, પરંતુ સુખનો અનુભવ થાય છે; તેમ ગુણસંપન્ન જીવોને ગુણવાન એવા ભગવાનના વચનનું સેવન પ્રિય હોય છે; તેથી તેઓને જિનવચનાનુસાર તે તે ચેષ્ટાઓ કરવામાં ક્લેશનો અનુભવ થતો નથી, પરંતુ સુખનો અનુભવ થાય છે.

"દ્રવ્યથી અને ભાવથી અગારવાસને છોડીને" એ કથનથી એ જણાવવું છે કે બાહ્ય એવા ઘરનો ત્યાગ કરવો એ દ્રવ્યથી અગારવાસનો ત્યાગ છે, અને દ્રવ્યથી અગારવાસ છોડવા છતાં જે સાધુ સંયમમાં અભ્યુત્થિત નથી, તે સાધુ નિર્દોષ વસતિમાં રહે, તોપણ તે નિર્દોષ વસતિ તે સાધુ માટે ધર્મના સાધનભૂત ઉપકરણ બનતી નથી, પણ અગારવાસરૂપ બને છે. તેથી તે સાધુએ ભાવથી અગારવાસનો ત્યાગ કર્યો કહેવાય નહિ; પરંતુ જે સાધુ સર્વત્ર પ્રતિબંધ વગરના છે અને કેવલ સંયમના સાધનભૂત વસ્ત્રાદિનું ગ્રહણ કરે છે તેમ જ સંયમને ઉપષ્ટંભક એવી નિર્દોષ વસતિમાં રહે છે, તે સાધુ ભાવથી અગારવાસનો ત્યાગ કરનારા છે.

આ રીતે દ્રવ્યથી અને ભાવથી ગૃહવાસનો ત્યાગ જેમણે કર્યો હોય તેવા સાધુઓને જિનાનુમત એવી ક્રિયાઓનું પાલન સુખને માટે થાય છે, પરંતુ તેનાથી અન્ય સાધુઓને નહિ; કેમ કે અન્ય સાધુઓ સંયમમાં અભ્યુત્થિત નહીં હોવાથી સાતાના અર્થી હોય છે, તેથી જો અનુકૂળ વસતિ ન મળે તો તેઓને અસાતા થાય છે. !!૨૦૮!!

### અવતરણિકા :

किञ्च-

### अवतरशिङार्थ :

ગાથા-૧૮૨ માં પૂર્વપક્ષીએ કહેલ કે ગૃહવાસ છોડવાથી અવકાશ વગરના પ્રવ્રજિત દુઃખી થશે. તેનું નિરાકરણ કરતાં પૂર્વગાથામાં ગ્રંથકારે સ્થાપન કર્યું કે ભગવાનના વચનાનુસાર સાધુ દેવકુલમાં વસવા વગેરે રૂપ જે જે ક્રિયા કરે છે, તે ક્રિયા સાધુને સુખનું કારણ થાય છે; કારણ કે તે ક્રિયાઓ ભગવાનને અનુમત છે અને સાધુનયે જિનવચન પ્રિય છે.

હવે નિશ્ચયનયથી અને વ્યવહારનયથી વસવાની ક્રિયા શું છે ? અને મુનિ પોતાનું નિયત સ્થાન કેમ રાખતા નથી ? તે બતાવવા માટે 'किञ्च' થી કહે છે-

#### भाथा :

अवगासो वि आय च्चिय जो वा सो व त्ति मुणिअतत्ताणं । निअकारिओ उमज्झं इमो त्ति दुक्खस्सुवायाणं ॥२०९॥

#### અન્વચાર્થ :

मुणिअतत्ताणं = જાણેલ છે तत्त्व જેમણે એવા મુનિઓને (નિશ્ચયનયથી) अवगासो वि आय चित्रय = અવકાશ પણ આત્મા જ છે जो वा सो वा = અને (વ્યવહારનયથી) જે તે (દેવકુલાદિ) છે. निअकारिओ उ इमो मज्झं = વળી નિજકારિત એવો આ = અવકાશ, મારો છે, ति = એ दुक्खस्स =  $\mathbf{g}$ : ખનું उवायाणं = ઉપાદાન છે = કારણ છે.

🛨 મૂળગાથાના પૂર્વાર્ધમાં રહેલ 'ત્તિ' પાદપૂર્તિ માટે છે.

### ગાથાર્થ :

જ્ઞાતતત્ત્વવાળા મુનિઓને નિશ્ચયનથથી ઘર પણ આત્મા જ છે અને વ્યવહારનથથી જે તે દેવકુલાદિ છે તે ઘર છે. અહીં પ્રશ્ન થાય કે જ્ઞાતતત્ત્વવાળા મુનિઓ ઘર કેમ રાખતા નથી ? તેથી કહે છે કે વળી પોતે બનાવડાવેલ ઘર મારું છે, એ દુઃખનું કારણ છે.

### ટીકા ઃ

अवकाशोऽपि तत्त्वतः आत्मैव जो वा सो व त्ति यो वा स वा ज्ञाततत्त्वानां देवकुलादिः, स्वकारितस्तु ममायमिति जीवस्वाभाव्यात् दुःखस्योपादानमिति गाथार्थः॥ २०९ ॥

★ "अवकाशोऽपि" मां 'अपि' थी से क्लाववुं छे डे निश्चयनयथी मुनिसोनी रत्नत्रथीनी परिशति तो सात्मा छे, परंतु मुनिसोनो सवडाश पष्ट सात्मा क छे.

### ટીકાર્થ:

જ્ઞાતતત્ત્વવાળા મુનિઓનો અવકાશ પણ≕આશ્રય પણ, તત્ત્વથી≔નિશ્ચયનયથી, આત્મા જ છે, અને વ્યવહારનયથી જે તે દેવકુલાદિ છે. મુનિઓ આશ્રય કેમ રાખતા નથી ? તેથી કહે છે- વળી સ્વકારિત= પોતાનાથી કરાવાયેલો, આ=અવકાશ, 'મારો છે', એ જીવના સ્વભાવપણાથી દુઃખનું ઉપાદાન છે= કારણ છે. આથી મુનિઓ અવકાશ રાખતા નથી એમ અન્વય છે. એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

તત્ત્વને જાણનારા મુનિઓને બોધ હોય છે કે આત્મા પોતાના ભાવોમાં વસે તો સુખી થાય. તેથી નિશ્ચયનયની દષ્ટિને સામે રાખીને મુનિઓ હંમેશાં આત્મભાવોમાં રહેવા માટે યત્ન કરતા હોવાથી તેઓને બાહ્ય આશ્રયની ઇચ્છા હોતી નથી. આમ છતાં તત્ત્વના જાણ એવા તે મુનિઓને જ્ઞાન હોય છે કે સિદ્ધના આત્માઓને બાહ્ય અવકાશની સર્વથા આવશ્યકતા નથી, જ્યારે પોતે તો દેહ સાથે જોડાયેલ છે અને દેહના બળથી સંયમની આરાધના કરીને ધીરે ધીરે સિદ્ધાત્માઓની જેમ પોતાને પણ પરિપૂર્ણ આત્મભાવમાં સ્થિર થવાનું છે અને તે સ્થિરતાને પ્રગટ કરવા માટે ધર્મ કરવો આવશ્યક છે અને તે ધર્મ કરવા માટે બાહ્ય એવા રહેવાના સ્થાનની પણ જરૂર પડે; તેથી સંયમની વૃદ્ધિ માટે વિહાર કરતાં જે તે દેવકુલાદિ મળે, તેમાં મુનિઓ વ્યવહારનયથી આશ્રય લે છે; અને તે દેવકુલાદિમાં આશ્રય પણ એ રીતે લે કે જેથી તે આશ્રયમાં પણ મમત્વ ન થાય, પરંતુ તે આશ્રય સંયમની વૃદ્ધિનું કારણ બને.

અહીં પ્રશ્ન થાય કે રોજ નવા-નવા આશ્રયો મેળવવા માટે સંક્લેશ પેદા થાય, તેના કરતાં મુનિ એક નિયત સ્થાનમાં રહીને ધર્મની પ્રવૃત્તિ કરે તો શું વાંધો ? તેથી કહે છે-

પોતાની વસ્તુમાં મમત્વ કરવાનો જીવનો સ્વભાવ હોવાને કારણે પોતાનું ઘર બનાવવાથી "આ ઘર મારું છે" એ પ્રકારનો જીવને મમત્વનો પરિણામ થાય છે, જે મમત્વનો પરિણામ જીવના દુઃખનું કારણ છે. તેથી નિઃસ્પૃહી મુનિઓ ''આ ઘર મારું છે" તેવી મમત્વની બુદ્ધિ ન થાય તે માટે સ્વકારિત ઘર રાખતા નથી; એટલું જ નહિ પરંતુ ચિત્તને વિશેષ પ્રકારે નિઃસ્પૃહ કરવા માટે નવકલ્પી વિહાર કરીને નવાં-નવાં સ્થાનો શોધવામાં યત્ન પણ કરે છે; અને ગમે તેવા સંયોગોમાં પણ પોતાને કોઇપણ જાતની માનસિક વિપરિણતિ ન થાય, પરંતુ સમભાવના પરિણામની વૃદ્ધિ થાય તેવો યત્ન કરે છે; જેથી ગમે તેવા વિષમ સંયોગોમાં પણ પોતાને પ્રાપ્ત થયેલાં રહેવાનાં સ્થાનો પ્રત્યે મનમાં ઉદ્દેગ થતો નથી, જેથી ચિત્ત સદા નિરાકુળ વર્તે છે. II૨૦૯!!

### અવતરશિકા :

ગાથા-૧૮૨માં પૂર્વપક્ષીએ કહેલ કે ક્ષુધા અને તૃષાથી ભિક્ષા માટે ભટકતા એવા પ્રવ્રજિત પાપનો વિષય કેવી રીતે નહીં થાય ? તેનું નિરાકરણ કરતાં ગ્રંથકાર કહે છે-

#### आथा :

तवसो अ पिवासाई संतोऽवि न दुक्खरू वगा णेआ। जं ते खयस्स हेऊ निद्दिष्ठा कम्मवाहिस्स ॥२१०॥

### અન્વચાર્થ :

तवसो 3 = 3 ને તપવાળા સાધુને संतोऽवि पिवासाई=સત્ પણ પિપાસા આદિ दुक्खरू वगा= 5 = 3 મુખરા ન ખેડા = ન જાણવાં; 5 = 3 કારણથી તે = તે = પિપાસાદિ, कम्मवाहिस्स खयस्स हेऊ = કર્મરૂપી વ્યાધિના ક્ષયના હેતુ निद्दिष्ट = નિર્દિષ્ટ છે=કહેવાયેલા છે.

### ગાથાर्थ :

તપસ્વી સાધુને વિદ્યમાન પણ પિપાસા વગેરે દુઃખ રૂપ જણવાં નહિ; જે કારણથી પિપાસાદિ કર્મવ્યાધિના ક્ષયના હેતુ તરીકે ભગવાન વડે કહેવાયેલાં છે.

### ટીકા :

तपसश्च पिपासादयः सन्तोऽपि भिक्षाटनादौ न दुःखरूपा ज्ञेयाः , किमित्यत्राह-यद्= यस्मात्ते= पिपासादयः क्षयस्य हेतवो निर्दिष्टा भगवद्धिः कर्म्मव्याधेरिति गाश्रार्थः॥२१०॥

- 🖈 ''सन्तोऽपि'' માં **'अपि'** થી એ સમુચ્ચય કરવો છે કે સાધુને ભિક્ષાટનાદિમાં અવિદ્યમાન પિપાસાદિ તો દુ:ખરૂપ થતા નથી, પરંતુ **વિદ્યમાન પછ પિપાસાદિ** દુ:ખરૂપ થતા નથી.
- 🛨 "મિક્ષાટનાदૌ" માં આવિ શબ્દથી વિહારાદિનું ગ્રહણ છે.

### रीङार्थ :

અને તપવાળા સાધુને ભિક્ષાટનાદિમાં વિદ્યમાન પજ્ઞ પિપાસા વગેરે દુઃખરૂપ ન જાજ્ઞવાં. કયા કારજ્ઞથી? એ પ્રકારની શંકામાં કહે છે- જે કારજાથી તે=પિપાસાદિ, કર્મરૂપી વ્યાપિના ક્ષયના હેતુ ભગવાન વડે નિર્દેશાયેલાં છે, એ પ્રમાજ્ઞે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

પ્લજયા પ્રહેશ કરતાર મુનિ ગુણોનો વિકાસ કરવાના અર્થી હોય છે, તેથી ક્ષુધા-તૃષા લાગે તોપણ

www.jainelibrary.org

નિર્દોષ ભિક્ષાદિની પ્રાપ્તિ કરવા માટે મુનિ અટન કરે છે. વળી તે ભિક્ષાટનકાળમાં પણ જયાં સુધી આહાર-પાણીની પ્રાપ્તિ ન થાય, ત્યાં સુધી જે ક્ષુધા-તૃષા સહન કરવા પડે છે તે પણ મુનિને દુઃખરૂપ થતા નથી; કેમ કે જીવને હંમેશાં અનુકૂળતા પ્રત્યે જે રાગ અને પ્રતિકૂળતા પ્રત્યે જે દ્વેષ છે, તે રૂપ ભાવવ્યાધિને મટાડવા માટે મુનિ ભિક્ષાટનાદિકાળમાં ક્ષુધા-તૃષા પ્રત્યે નિરપેક્ષ થવા સમ્યગ્ યત્ન કરતા હોય છે. તેનાથી મુનિનો ભાવવ્યાધિ નાશ પામે છે, અને તે ભાવવ્યાધિનો નાશ થવાથી મુનિને ચિત્તની સ્વસ્થતારૂપ સુખનું વેદન થાય છે. તેથી ચિત્તની સ્વસ્થતારૂપ સુખવેદનની આગળ ક્ષુધાદિનું દુઃખ અકિંચિત્કર છે. II૨૧ા

### અવતરણિકા :

तथाहि -

### અવતરશિકાર્થ:

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે તપસ્વીઓને ભિક્ષાટનાદિમાં વિદ્યમાન પણ પિપાસાદિ દુઃખરૂપ થતા નથી. તે વાત દેશાંતથી બતાવવા માટે 'તથાદિ' થી કહે છે-

#### भाशा :

# वाहिस्स वि खयहेऊ सेविज्जंता कुणंति धिइमेव । कडुगाई वि जणस्सा ईसि दंसितगाऽऽरोग्गं ॥२११॥

### અન્વચાર્થ :

वाहिस्स वि = व्याधिना पण खयहेऊ = क्षयनो हेतु ओवां सेविज्जंता = सेवातां ईसिं आरोग्गं = थोडा आरोग्यने दंसितगा = हेणाडतां कडुगाई वि = इटुडाहि पण जणस्सा = ४ननी धिइमेव = धृतिने ४ कुणंति = ५२ छे.

### ગાથાર્થ :

કુષ્ઠાદિ વ્યાધિના પણ ક્ષયનું કારણ એવાં સેવન કરાતાં અને કંઇક આરોગ્યને દેખાડતાં કટુ ઓષધાદિ પણ ઓષધ લેનારની ધૃતિને જ કરે છે.

### ટીકા :

व्याधेरपि-कुष्ठादे: क्षयहेतव: सेव्यमाना: कुर्वन्ति धृतिमेव कटुकादयोऽपि जनस्य ईषद् दर्शयन्त आरोग्यम्, अनुभवसिद्धमेतदिति गाथार्थ:॥२११॥

- ★ "<mark>खाधेरपि" માં 'अपि'</mark> થી એ બતાવવું છે કે ભાવવ્યાદિના ક્ષયનાં હેતુભૂત પિપાસાદિ તો મુનિની ઘૃતિને કરે છે, પરંતુ કુષ્ઠા**દિ દ્રવ્યવ્યાદિના પણ** ક્ષયનાં હેતુભૂત કડવાં ઓષધાદિ પણ જનની ઘૃતિને કરે છે.
- 🛨 "कुष्ठादेः" मां आदि पहथी अन्य ભयंકर व्याधिओनो संग्रह छे.
- ★ "कटुकादयोऽपि" માં आदि પદથી અપ્રિય સ્વાદવાળાં ઔષધોનું ગ્રહણ છે અને 'अपि' થી એ ज्ञापन કરવું છે કે व्याधिना क्षयनां કારણ એવાં મધુર ઔષધો तो જનની ધૃતિ કરે છે, પરંતુ કડવાં **ઔષધો પણ** જનની ધૃતિને કરે છે.

#### रीक्षार्थः

કુષ્દાદિ વ્યાધિના પણ ક્ષયના હેતુરૂપ સેવાતાં થોડા આરોગ્યને દર્શાવતાં કટુકાદિ પણ=કડવાં ઔષધાદિ પણ, જનની ધૃતિને જ કરે છે, આ=કટુ ઔષધાદિ પણ જનની ધૃતિને કરે છે એ, અનુભવથી સિદ્ધ છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

#### भावार्थ :

જે રીતે કોઢ વગેરે રોગથી અતિ વિદ્ધળ બનેલા રોગીને કટુ ઔષધનું સેવન કરવાથી થોડું આરોગ્ય થતું દેખાય, તો કડવાં ઔષધ પણ તે ધૃતિપૂર્વક સેવે છે; કેમ કે તે રોગીને વ્યાધિની પીડા જેટલું અનિષ્ટ કડવા ઔષધમાં દેખાતું નથી;

તે રીતે મુનિને પણ પોતાનામાં વર્તતી કર્મરૂપ વ્યાધિ દેખાતી હોય છે, અને તેઓ જાણતા હોય છે કે ''આ જીવ કર્મરૂપી વ્યાધિને કારણે સંસારમાં સર્વ કદર્થનાઓ પામે છે અને તે કર્મવ્યાધિમાં પણ મુખ્યરૂપે રાગાદિની પરિણતિરૂપ ભાવકર્મ સર્વ અનર્થોનું બીજ છે. માટે તે ભાવકર્મરૂપ રાગાદિસ્વરૂપ વ્યાધિને મટાડવા માટે ભગવાનના વચનાનુસારે આહારાદિની પ્રાપ્તિ માટે યત્ન કરવો જોઇએ, અને તે આહારાદિ પ્રાપ્ત કરતી વખતે પણ વેઠવાં પડતાં ક્ષુધા-તૃષાદિમાં ચિત્તને ક્લેશ પેદા ન થાય તે માટે યત્ન કરવો જોઈએ; અને તે માટે વિચારવું જોઇએ કે ભાવઆરોગ્યના અનન્ય ઉપાયરૂપે ભગવાને આ ભિક્ષાટનાદિની વ્યવસ્થા બતાવી છે." મુનિને આ પ્રકારનું જ્ઞાન હોવાથી કર્મવ્યાધિને મટાડવાના ઉપાયભૂત ક્ષુધા-તૃષાદિને તેઓ ધૃતિપૂર્વક સહન કરે છે. તેથી વિદ્યમાન પણ ક્ષુધાદિ મુનિને દુઃખરૂપ તો થતાં નથી, પરંતુ તેનાથી ભાવવ્યાધિની અલ્પતા થવાને કારણે તે ક્ષુધાદિ સુખરૂપ થાય છે. !!૨૧૧!!

#### અવતરશિકા :

एष दृष्टान्तः, अयमर्थोपनयः-

#### અવતરશિકાર્થ:

આ = પૂર્વગાથામાં બતાવ્યું એ, વ્યાધિનું દેશાંત છે, અને આ = પ્રસ્તુત ગાથામાં બતાવાશે એ, અર્થોપનય છે અર્થાત વ્યાધિના દેશાંત દ્વારા જજ્ઞાવાતા પદાર્થનું યોજન છે-

#### आधाः

इअ एएऽवि अ मुणिणो कुणंति धिइमेव सुद्धभावस्स । गुरुआणासंपायणचरणाइसयं निदंसिता ॥२१२॥

#### અવ્લકાર્શ:

इअ अ = અને આ રીતે गुरु आणासंपायणचरणाइसयं = ગુરુની આજ્ઞાના સંપાદન દ્વારા ચરણના અતિશયને निदंसिंता = દર્શાવતા એવા एएऽवि=આ પણ = ક્ષુધાદિ પણ, सुद्धभावस्स मुणिणो = શુદ્ધભાવવાળા મુનિની धिइमेव कुणंति = ધૃતિને જ કરે છે.

#### ગાથાર્થ :

પૂર્વગાથામાં વ્યાધિના દેષ્ટાંતથી બતાવ્યું એ રીતે, ભગવાનની આજ્ઞાના પાલન હારા ચારિત્રના અતિશયને બતાડતા એવા સુધાદિ પણ શુદ્ધભાવવાળા મુનિની ધૃતિને જ કરે છે.

#### ટીકા :

इय = एवमेतेऽपि च क्षुदादयो मुने: कुर्वन्ति धृतिमेव, न तु दु:खं, शुद्धभावस्य=रागादिविरहितस्य, किं दर्शयन्त:? इत्याह-गुर्वाज्ञासम्पादनेन यश्चरणातिशय: संसारासारतापरिणत्या शुभाध्यवसायादि:,तदितशयं निदर्शयन्तः सन्त इति गाथार्थ:॥ २१२॥

- 🛨 "क्षुदादयो" માં आदि પદથી તુષા, પરિષઢ, ઉપસર્ગનો સંગ્રહ છે.
- 🛨 **''શુभाव्यवसायादिः''** માં **આદિ** શબ્દથી શુભધ્યાન, શુભલેશ્યા, શુભઆચરણાનો સંગ્રહ છે.

#### ટીકાર્થ:

અને આ રીતે=જે રીતે વ્યાધિના ક્ષયના હેતુભૂત કડવાં ઔષધો પણ જનની ધૃતિને કરે છે એ રીતે, આ પણ=ક્ષુધાદિ પણ, શુદ્ધભાવવાળા=રાગાદિથી રહિત એવા, મુનિની ધૃતિને જ કરે છે, પરંતુ દુઃખને નહીં. શું દર્શાવતા એવા ક્ષુધાદિ મુનિની ધૃતિને કરે છે ? એથી કહે છે-

ગુરુની આજ્ઞાના સંપાદન દ્વારા સંસારની અસારતાની પરિજ્ઞતિને કારલે શુભ અધ્યવસાયાદિરૂપ જે ચરણનો≕ચારિત્રનો, અતિશય થાય છે, તે અતિશયને દર્શાવતા છતા ક્ષુધાદિ મુનિની ધૃતિને જ કરે છે એમ અન્વય છે. એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

શરીરની અનુકૂળતા કે પ્રતિફૂળતા પ્રત્યે રાગાદિ ભાવો વગરના અને સંસારથી પાર પામવાના જ એક બદ્ધઅભિલાષવાળા મુનિઓ નિર્દોષ ભિક્ષામાં યત્ન કરે છે, અને ભગવાનની આજ્ઞાના પાલનને કારણે તેઓ ચારિત્રના અતિશયને પ્રાપ્ત કરે છે, તેથી ચિત્ત વિશેષ નિર્લેપ બને છે.

આ પ્રકારે નિર્લેપભાવની વૃદ્ધિના અનુભવનું કારણ ભગવાનના વચનાનુસાર ક્ષુધા-તૃષાદિ પ્રત્યેની મુનિઓની ઉપેક્ષા છે. તેથી મુનિઓને દેખાતું હોય છે કે જેમ જેમ અમે ભગવાનના વચનાનુસાર ક્ષુધા-તૃષાદિ વેઠીએ છીએ, તેમ તેમ અમારું ભાવઆરોગ્ય વધતું જાય છે. આથી મુનિઓ ધૃતિપૂર્વક ક્ષુધાદિ વેઠે છે, છતાં તે ક્ષુધાદિ તેઓ માટે દુઃખરૂપ બનતાં નથી, પરંતુ ભાવઆરોગ્યની વૃદ્ધિનું જ કારણ બને છે. II૨૧૨II

## અવતરણિકા :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે શુદ્ધભાવવાળા મુનિને ક્ષુધાદિ પજ્ઞ ધૃતિને કરે છે, પરંતુ દુઃખ પેદા કરતા નથી. ત્યાં પ્રશ્ન થાય કે ક્ષુધાદિ અતિશયિત થાય છે ત્યારે ગમે તેવા સુખી માજસને પજ્ઞ અવશ્ય પીડા થાય છે; અને કહેવાય પજ્ઞ છે કે "ક્ષુધા જેવી કોઇ વેદના નથી," તેથી શુદ્ધભાવવાળા પજ્ઞ મુનિને અતિશયિત થયેલ ક્ષુધાદિ અવશ્ય આર્તધ્યાનનું કારજ઼ બનશે. તે શંકાના નિવારજ઼ માટે કહે છે-

#### आशा :

## ण य तेऽवि होंति पायं अविअप्यं धम्मसाहणमइस्सा । न य एगंतेणं चिअ ते कायव्वा जओ भणियं ॥ २१३ ॥

#### अन्तज्ञार्धः

धम्मसाहणमइस्सा य=અને ધર્મસાધનની મિતવાળાને तेऽवि=તેઓ પણ=ક્ષુધાદિ પણ, पायं=પ્રાય: अविअप्यं=नियमा ण होंति=થता नथी; एगंतेणं चिअ य=અને એકાંતથી જ ते=તેઓ=ક્ષુધાદિ, न कायव्वा=(સહન) કરવાના નથી; जओ भणियं=જે કારણથી કહેવાયેલું છે.

#### ગાથાર્થ:

ધર્મ સાધવાની મતિવાળા પ્રવ્રજિતને સુધાદિ પણ પ્રાયઃ નક્કી પ્રાપ્ત થતા નથી; અને એકાંતે જ સુધાદિ સહન કરવાના નથી; જે કારણથી કહેવાયેલું છે.

#### ટીકા :

न च तेऽपि भवन्ति प्रायः क्षुदादयः अविकल्पं मातृस्थानविरहेण धर्मसाधनमतेः प्रव्रजितस्य धर्मप्रभावादेव, न चैकान्तेनैव ते = क्षुदादयः कर्तव्या मोहोपशमादिव्यतिरेकेण, यतो भणितमिति गाथार्थः॥ २१३॥

★ "मोहोपशमादि" मां आदि पहथी संयमवृद्धिने अनुङ्ज એवा हेढना २क्षणनो परिञ्रह छे.

### ટીકાર્થ:

અને માતૃસ્થાનના વિરહથી=માયા વગર, ધર્મસાધનની=ધર્મને સાધવાની, મતિવાળા પ્રવ્રજિતને ધર્મના પ્રભાવથી જ પ્રાયઃ તેઓ પણ=ક્ષુધાદિ પણ, અવિકલ્પ થતા નથી=નક્કી પ્રાપ્ત થતા નથી.

આમ છતાં લાભાંતરાયના ઉદયવાળા સાધુઓને ક્ષુધાદિ સહન કરવા પડે, તેથી તેઓને આર્તધ્યાન થવાની સંભાવના રહે છે. આથી ધર્મધ્યાનાદિ સંયમજીવનમાં દુષ્કર છે અને ગૃહવાસમાં સુકર છે. એ પ્રકારના પૂર્વપક્ષીના કથનના નિવારણ માટે કહે છે-

અને મોહના ઉપશમાદિના વ્યતિરેકથી=ઉપશમાદિ વગર; એકાંતથી જ તેઓ=ક્ષુધાદિ, સહન કરવાના નથી; જે કારણથી કહેવાયું છે. એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

પૂર્વગાથામાં સ્થાપન કર્યું કે જેમ રોગીને દ્રવ્યરોગના ક્ષયના હેતુભૂત એવાં કટુ ઔષધ ગ્રહણ કરવામાં પણ ધૃતિ જ રહે છે, તેમ ભાવરોગના નાશના કારણીભૂત એવા ક્ષુધાદિ સહન કરવામાં પણ શુદ્ધભાવવાળા મુનિને ધૃતિ હોય છે; આમ છતાં તે ક્ષુધાદિ એકાંતે સહન કરવામાં આવે તો સંયમના યોગોનો નાશ પણ થાય અને આર્તધ્યાન દ્વારા ક્ષુધાદિ જીવની દુર્ગતિનું કારણ પણ બની શકે છે. તેથી ક્ષુધાદિ સહન કરવાના વિષયમાં પણ કેવો સ્યાદાદ છે, તે સ્પષ્ટ કરતાં કહે છે-

પ્રવ્રજિતને ધર્મ સિદ્ધ કરવાની એકમતિ હોય છે. તેથી સર્વ ઉચિત પ્રવૃત્તિઓમાં તે માયા વગર નિર્ણય કરે છે અને પોતાના હિતને અનુકૂળ શાસ્ત્રની આજ્ઞાને યોજવામાં માયા વગર પ્રયત્ન કરે છે. આવા સાધુ સંયમવૃદ્ધિ અર્થે ભિક્ષાટન કરે છે, ત્યારે ધર્મના પ્રભાવથી તેમને પ્રાયઃ કરીને સંયમની પુષ્ટિ કરે તેવી નિર્દોષ ભિક્ષાદિ મળી જાય છે. તેથી મુનિને ક્ષુધાદિ સહન કરવા માટે પ્રાયઃ કરીને વિકલ્પ ઊઠતો નથી.

આશય એ છે કે ધર્મની સાધના કરવા માટે સાધુને આહારાદિ ગ્રહેશ કરવાં આવશ્યક લાગે, ત્યારે "ભિક્ષા મળશે તો સંયમવૃદ્ધિ થશે અને નહીં મળે તો તપોવૃદ્ધિ થશે" એ પ્રકારના અધ્યવસાયપૂર્વક સાધુ ભિક્ષા મેળવવા અર્થે યત્ન કરે છે અને ધર્મના પ્રભાવથી સંયમને ઉપષ્ટંભક એવા દેહને અનુકૂળ નિર્દોષ આહાર વગેરે પ્રાય: તેને મળી પણ જાય છે; છતાં પ્રબળ અંતરાયકર્મના ઉદયથી ધર્મ સાધવાની મતિવાળા પણ કોઇક સાધુને નિર્દોષ ભિક્ષાદિ પ્રાપ્ત ન થાય તો તેઓ જિનાજ્ઞાનુસારે ક્ષુધાદિ સહન કરીને તપની વૃદ્ધિ કરે છે.

અહીં શંકા થાય કે ભિક્ષાટન કરવા છતાં પણ નિર્દોષ ભિક્ષાદિ પ્રાપ્ત નથી થતા તેવા સાધુઓને ક્યારેક અતિશય ક્ષુધાદિની વેદના થાય તો આર્તધ્યાન થવાનો પણ સંભવ રહે છે; જ્યારે ગૃહવાસમાં તો ક્ષુધાદિની વેદના નિવારીને ફરી ધર્મની સાધના કરી શકાય છે. માટે ગૃહવાસમાં ધર્મ સાધી શકાય, તેવી શંકાના પરિહાર માટે ગ્રંથકાર કહે છે-

સમાધિનો પ્રશ્ન થાય અથવા સંયમવૃદ્ધિનો પ્રશ્ન થાય ત્યારે ધર્મ સાધવાની મતિવાળા પણ નિર્દોષ ભિક્ષા પ્રાપ્ત નહીં કરનાર સાધુઓ માયા કર્યા વગર શાસ્ત્રોક્ત યતનાપૂર્વક પંચકહાનિથી દોષિત પણ ભિક્ષા ગ્રહણ કરે છે. તેથી આવા સંયમીઓ સમાધિ ટકી શકે તેમ હોય અને નિર્દોષ ભિક્ષા મળે તેમ ન હોય તો ક્ષુધાદિ સહન કરતા હોય છે, તોપણ તેઓના ચિત્તની સ્વસ્થતા વધતી હોય છે અને સમાધિ ટકી શકે તેમ ન હોય અને નિર્દોષ ભિક્ષા ન મળે તો અપવાદથી દોષિત ભિક્ષા ગ્રહણ કરતા હોય તોપણ રાગાદિથી આકુળ ન હોવાથી તેઓના ચિત્તની સ્વસ્થતા વધતી હોય.

આથી મુનિની શારીરિક સ્થિતિ તેવી હોવાને કારણે ક્ષુધાદિ સહન કરવાથી મોહનો ઉપશમ થતો ન હોય કે દેહનું રક્ષણ થતું ન હોય તો મુનિ ક્ષુધાદિ સહન કરતા નથી, પરંતુ અપવાદ સેવીને પણ ક્ષુધાદિનું શમન કરે છે, અને ક્ષુધાદિ સહન કરવાથી મોહના ઉપશમાદિ થતા હોય તો ક્ષુધાદિ સહન કરે છે; અને ક્ષુધાદિના નિવર્તન દ્વારા સ્વાધ્યાયાદિથી ચિત્તની વિશુદ્ધિ થતી જણાય ત્યારે મુનિઓ ક્ષુધાદિના નિવર્તનપૂર્વક સ્વાધ્યાયાદિમાં યત્ન કરે છે; જે કારણથી શાસ્ત્રમાં કહેવાયું છે. શું કહેવાયું છે? તે વાત ગ્રંથકાર સ્વયં ગાથા-૨૧૪માં કરશે.

અહીં "प्राय:"શબ્દનું તાત્પર્ય એ છે કે જ્યાં સુધી શરીર ધર્મની સાધનાને અનુકૂળ વર્તતું હોય ત્યાં સુધી ક્ષુધાદિને વિકલ્પે સહન કરવાનાં છે; પરંતુ શરીર સાધનાને અનુકૂળ ન રહ્યું હોય અથવા તો આયુષ્ય અલ્પ રહ્યું હોય અથવા તો દુષ્કાળાદિને કારણે સંયમની આરાધના નિર્દોષ ભિક્ષાપૂર્વક અશક્ય દેખાતી હોય તો, મહાત્માઓ પ્રાણ નાશ થાય ત્યાં સુધી વિકલ્પ વગર ક્ષુધાદિ સહન કરે છે. તેના વ્યવચ્છેદ અર્થે પ્રાયઃ શબ્દ મૂકેલો છે. II૨૧૩II

#### અવતરણિકા :

किं तदित्याह-

#### અવતરશિકાર્થ:

પૂર્વગાથાના અંતે કહ્યું કે જે કારણથી શાસમાં કહેવાયેલું છે. ત્યાં પ્રશ્ન થાય કે શાસમાં કહેવાયેલું તે શું છે ? એથી કહે છે-

#### भाशा :

सो हु तवो कायव्वो जेण मणो मंगुलं न चितेइ। जेण न इंदिअहाणी जेण य जोगा ण हायंति॥२१४॥

#### અન્વયાર્થ :

जेण मणो मंगुलं न चिंतेइ=केनाथी भन मंगुલ=અસુંદર, ચિંતવતું નથી, जेण न इंदिअहाणी= केनाथी ઇंद्रियोनी डानि थती नथी, जेण य जोगा ण हायंति=અને केनाथी योगो क्षय पामता नथी, सो हु तवो कायव्वो=ते क तप કરવો જોઇએ.

🛨 'हु' एवडा२ अर्थमां छे.

#### ગાથાર્થ :

જેનાથી મન અશુભ ન વિચારે, જેનાથી ઇંદ્રિયોને હાનિ ન થાય અને જેનાથી મન-વચન-કાચાના યોગો ક્ષય ન પામે, તે જ તપ કરવો જોઇએ.

### ટીકા :

तद्धि तपः कर्त्तव्यम् अनशनादि, येन मनो मङ्गुलम् = असुन्दरं न चिन्तयित, शुभाध्यवसायिनिमत्तत्वा-त्कर्म्मक्षयस्य, तथा येन नेन्द्रियहानिः, तदभावे प्रत्युपेक्षणाद्यभावात्, येन च योगाः = चक्रवालसामाचार्यन्तर्गता व्यापारा न हीयन्त इति गाथार्थः ॥२१४॥

## ટીકાર્થ:

तद् हि अनशनादि तपः कर्त्तव्यम् તે જ અનશનાદિ તપ કરવું જોઈએ, येन..क्षयस्य જે તપથી મન મંગુલ=અસુંદર, ચિંતવતું નથી; કેમ કે કર્મક્ષયમાં શુભ અધ્યવસાયનું નિમિત્તપણું છે. तथा...भावात् અને જે તપથી ઇન્દ્રિયોની હાનિ થાય નહી; કેમ કે તેના=ઇન્દ્રિયોના, અભાવમાં પ્રત્યુપેક્ષણાદિનો= પ્રતિ-લેખનાદિની ક્રિયાનો, અભાવ છે. જેથી સંયમયોગોની વૃદ્ધિ થઇ શકતી નથી અને તેથી નિર્જરા પણ થતી નથી. येन च....हीयन्ते અને જે તપથી યોગો= ચક્કવાલસામાચારીની અંદર રહેલા વ્યાપારો અર્થાત્ મન-વચન-કાયાની ક્રિયાઓ, નાશ પામતા નથી. इति गाष्टार्थः એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

કર્મક્ષય શુભ અધ્યવસાયથી થાય છે, પરંતુ બાહ્યઆચરણારૂપ તપમાત્રથી થતો નથી. તેથી ચિત્તની અસુંદરતા થાય તેવો તપ કરવાનો નિષેધ છે; કેમ કે જે તપ કરવાથી ચિત્ત સ્વાધ્યાયમાં અનુત્સાહિત થાય, ધર્મધ્યાનાદિમાં પ્રયત્ન કરવા માટે સમર્થ ન બને અને વારંવાર ક્ષુધાદિથી વ્યાકુળ થઇને તે ક્ષુધાદિના નિવર્તન કરવાના ઉપાયોમાં ચઢી જતું હોય, તેવો તપ કરવાનો શાસ્ત્રમાં નિષેધ છે.

વળી, પ્રત્યુપેક્ષણાદિ સંયમની ક્રિયાઓથી જીવરક્ષામાં સમ્યગ્યતના થાય છે અને સંયમનો પરિણામ અતિશયિત થાય છે, જેના કારણે નિર્જરાની પ્રાપ્તિ થાય છે. તેથી પ્રત્યુપેક્ષણાદિ ક્રિયાઓની સાધક એવી ઇન્દ્રિયોની હાનિ થતી હોય, તેવો તપ કરવાનો શાસ્ત્રમાં નિષેધ છે.

વળી, સાધુને સંયમની વૃદ્ધિ અને નિર્જરા માટે દશ પ્રકારની ચક્રવાલસાધુસામાચારી પાળવાની છે અને તે સામાચારી પાળવા માટે મન-વચન-કાયાનો વ્યાપાર સુદેઢ કરવાનો છે. આથી જે તપ કરવાથી શરીરની અતિશિથિલતા થવાને કારણે દશવિધ ચક્રવાલસામાચારીને અનુકૂળ એવા મન-વચન-કાયાના વ્યાપારો શિથિલ થતા હોય, તેવો તપ કરવાનો પણ શાસ્ત્રમાં નિષેધ છે. **!!૨૧૪!!** 

#### અવતરશિકા :

ગાથા-૧૮૨ માં પૂર્વપક્ષીએ કહેલ કે ક્ષુધા-તૃષાથી પીડિત, ભટકતા સાધુ પાપના વિષય થશે, માટે પ્રવ્રજ્યા ગ્રહણ કરવી ઉચિત નથી. તેનું નિરાકરણ કરીને ગાથા-૨૧૦ થી ૨૧૨માં ગ્રંથકારે દેષ્ટાંત દ્વારા સ્થાપન કર્યું કે ક્ષુધા-તૃષાદિ સહન કરવાને કારણે ભાવઆરોગ્ય વધવાથી મુનિઓને સુખ થાય છે.

ત્યાં પર કહે કે ક્ષુધાદિ સહન કરવાને કારણે જો ભાવઆરોગ્ય વધતું હોય તો મુનિએ આહાર કરવો જોઇએ નહિ. તેનું નિરાકરણ કરતાં ગ્રંથકાર કહે છે-

#### आथा :

देहेऽवि अपडिबद्धो जो सो गहणं करेड़ अन्नस्स । विहिआणुट्टाणमिणं ति कह तओ पावविसओ त्ति ॥२१५॥

## અન્વચાર્થ :

जो=જે देहेऽवि = દેહમાં પણ अपडिबद्धो = અપ્રતિબદ્ધ છે, सो = ते इणं= આ विहिआणुट्ठाणं = विहित अनुष्ठान છે, ति = એથી अन्नस्स गहणं=अन्ननुं પ્રહણ करेड़ = કરે છે. (એથી) तओ = આ = સાધુ, कह पावविसओ =કેવી રીતે પાપના વિષય થાય ?

🛨 'त्ति' પાદપૂર્તિ માટે છે.

#### ગાથાર્થ :

જે મુનિ દેહમાં પણ પ્રતિભંઘ વગરના છે, તે મુનિ 'આ વિહિત અનુષ્ઠાન છે', એથી અન્નનું ગ્રહણ કરે છે. માટે કેવી રીતે પાપના વિષય થાય ? અર્થાત્ પાપના વિષય ન જ થાય.

#### ટીકા :

देहेऽप्यप्रतिबद्धो यो विवेकात् स ग्रहणं करोत्यन्नस्य ओदनादेर्विहितानुष्ठानं (? इदं) इति, न तु लोभाद्, यतश्चैवमतः कथमसौ पापविषयः? इति नैव पापविषयः, एतेन 'कथं न पापविषय' इत्येतत् प्रत्युक्तमिति गाथार्थः ॥२१५॥

#### नोंध :

મૂળગાથામાં **विहिआणुट्टाणमिणं** ति છે, તેથી ટીકામાં પણ **विहितानुष्ठानमिति ने** સ્થા**ને विहितानुष्ठानमिदमि**ति होतुं क्षेष्टभे.

🛨 "देहेऽपि" मां 'अपि' थी એ स्थापन કરવું છે કે સાઘુ આહારાદિમાં तो અપ્રતિબદ્ધ છે, परंतु देहमां पष्ट અપ્રતિબદ્ધ છે.

#### કીકાર્ય:

દેહમાં પજ્ઞ જે અપ્રતિબદ્ધ છે તે સાધુ, 'આ વિહિત અનુષ્ઠાન છે,' એથી ઓદનાદિ અન્તનું વિવેકથી ગ્રહજ્ઞ કરે છે, પરંતુ લોભથી નહીં; અને જે કારજ્ઞથી આમ છે = 'આ વિહિત અનુષ્ઠાન છે' એથી સાધુ અન્તનું ગ્રહજ્ઞ કરે છે એમ છે, આથી આ = સાધુ, કેવી રીતે પાપનો વિષય થાય ? અર્થાત્ પાપનો વિષય ન જ થાય. આના દ્વારા = ગાથા-૨૦૮ થી ૨૧૫ ના કથન દ્વારા, ''સાધુ કેવી રીતે પાપનો વિષય નહીં થાય ?" એ પ્રકારનું આ = ગાથા-૧૮૨ માં પૂર્વપક્ષીએ કરેલ કથન, પ્રત્યુક્ત = ઉત્તર અપાયેલું, થાય છે. એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

ગાથા-૨૦૮ થી ૨૧૫માં પ્રંથકારે સ્થાપન કર્યું કે મુનિ અવકાશથી રહિત હોય અને ક્ષુધા-તૃષા સહન કરતા, તોપણ ભાવરોગના શમનને કારણે મુનિને સુખનો અનુભવ થાય છે. આમ છતાં વિવેકવાળા મુનિ જાણતા હોય છે કે હજી નિઃસ્પૃહતા વધારવા માટે સાધના અતિ આવશ્યક છે, અને તે સાધના આ દેહથી થઇ શકે છે; કેમ કે આ દેહનો પાત થાય તો દેવભવની પ્રાપ્તિ થવાથી સંયમની વિશેષ સાધનાનો અવરોધ થાય. આથી ભગવાને જેમ ક્ષુધા-તૃષાદિ સહન કરવાનું કહ્યું છે, તેમ સંયમની વૃદ્ધિ માટે આહારાદિ પ્રહણ કરવાનું પણ કહ્યું છે. તેથી વિવેકવાળા મુનિ જાણે છે કે સાધના માટે ભિક્ષા પ્રહણ કરવી તે વિહિતાનુષ્ઠાન છે અર્થાત્ ભગવાન દ્વારા વિધાન કરાયેલ પ્રવૃત્તિ છે. તેથી દેહમાં પણ પ્રતિબંધ વગર મુનિ ઓદનાદિ અન્તને પ્રહણ કરે છે અને અન્તને પ્રતિબંધ વગર વાપરીને પુષ્ટ બનેલા દેહ દ્વારા વિશેષ આરાધના કરે છે, જેથી મુનિના ભાવઆરોગ્યની વૃદ્ધિ થાય છે.

આ રીતે મુનિને આહારાદિની પ્રાપ્તિ ન થાય ત્યારે ક્ષુધાદિ સહન કરવાથી ભાવઆરોગ્યની વૃદ્ધિ થાય છે અને આહારાદિની પ્રાપ્તિ થાય ત્યારે પણ પુષ્ટ બનેલા દેહ દ્વારા ધ્યાનાદિમાં વિશેષ યત્ન થાય છે, જેથી ઉપશમનું સુખ વિશેષ-વિશેષતર વર્ષે છે. તેથી ગૃહવાસનો ત્યાગ કરનાર મુનિ કઇ રીતે પાપનો વિષય થઇ શકે ? અર્થાત્ ન જ થઇ શકે; કેમ કે મુનિ પુષ્યાનુબંધી પુષ્યને કારણે ઉત્તમ કોટિના સુખનો અનુભવ કરનાર છે.

આટલા કથન દ્વારા પૂર્વપક્ષીએ ગાથા-૧૮૨ માં કહેલ કે પ્રવ્રજિત કેવી રીતે પાપનો વિષય નહીં થાય ? અર્થાત્ થશે. તે કથનનું ગ્રંથકારે નિરાકરણ કર્યું. II ૨૧૫ II

#### અવતરશિકા :

किञ्च-

#### અવવરશિકાર્થ:

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે દેહમાં પણ અપ્રતિબદ્ધ એવા સાધુ ઓદનાદિ અન્નનું વિવેકથી પ્રહણ કરે છે, આથી સાધુ કઇ રીતે પાપનો વિષય બને ? અર્થાત્ ન બને. એ વાતની 'किञ्च' થી પુષ્ટિ કરે છે-

#### गाथा :

तत्थ वि अ धम्मझाणं न य आसंसा तओ अ सुहमेव । सव्वमिअमणुट्टाणं सुहावहं होइ विन्नेअं ॥ २१६ ॥

#### अन्वयार्थ :

तत्थ वि अ = અને ત્યાં પણ = અન્નગ્રહણાદિમાં પણ, धम्मझाणं = ધર્મધ્યાન છે न य आसंसा = અને આશંસા નથી तओ अ सुहमेव = અને તે કારણથી સુખ જ થાય છે. इअं = આ રીતે = અન્નગ્રહણાદિ શાસ્ત્રાજ્ઞા પ્રમાણે કરે છે એ રીતે, सळ्वं अणुट्टाणं सुहावहं विन्नेअं होइ = सर्व અનુષ્ઠાન સુખાવહ વિજ્ઞેય થાય છે.

## गाद्यार्थ :

અન્નગૃહણાદિમાં પણ ધર્મધ્યાન છે અને આશંસા નથી અને તે કારણથી સુખ જ થાય છે. અન્નગૃહણાદિ શાસ્ત્રાજ્ઞા પ્રમાણે સાધુ કરે છે એ રીતે સર્વ અનુષ્ઠાન સાધુને સુખાવહ થાય છે, એ પ્રમાણે જાણવું.

## ટીકા :

तत्रापि च अन्नग्रहणादौ धर्म्मध्यानं सूत्राज्ञासम्पादनात्, न चाशंसा सर्वत्रैवाभिष्वङ्गनिवृत्ते:, यतश्चैवं ततश्च सुखमेव तत्रापि, सर्वं वस्त्रपात्रादि इय = एवमुक्तेन न्यायेन सूत्राज्ञासम्पादनादिना अनुष्ठानं साधुसम्बन्धि सुखावहं भवति विज्ञेयमिति गाथार्थ: ॥ २१६ ॥

- ★ "तत्रापि" मां 'अपि' थी એ કહેવું છે કે મુનિને સ્વાદયાયાદિમાં તો ધર્મધ્યાન છે જ, પરંતુ त्थां पख = અન્નગ્રહણદિમાં પછ, ધર્મધ્યાન છે.
- 🛨 "अन्नग्रहणादौ" માં આવિ પદથી વસ્ત્રગ્રહણ, વસતિગ્રહણાદિનો સંગ્રહ છે.

- ★ **''सूत्राज्ञासम्पादनादिना''** मां **आदि** शण्हथी सर्वत्र अभिष्वंगनी निवृत्तिनुं ग्रहण કरवानुं छे.
- 🛨 "वस्त्रपात्रादि" मां आदि प्रधी भिक्षादिनो संग्रह छे.

#### ટીકાર્થ:

અને ત્યાં પણ = અન્નના ગ્રહણાદિમાં પણ, સૂત્રાજ્ઞાનું = ભગવાનની આજ્ઞાનું, સંપાદન હોવાથી ધર્મધ્યાન છે અને સર્વત્ર જ અભિષ્વંગની નિવૃત્તિ હોવાથી આશંસા નથી; અને જે કારણથી આમ છે = અન્નગ્રહણાદિમાં ધર્મધ્યાન છે અને આશંસા નથી એમ છે, તે કારણથી, ત્યાં પણ = અન્નગ્રહણાદિમાં પણ, સુખ જ છે. આ રીતે ઉક્ત ન્યાયથી સૂત્રાજ્ઞાનું સંપાદનાદિ હોવાથી સાધુ સંબંધી વસ્ન-પાત્રાદિરૂપ સર્વ અનુષ્ઠાન સુખાવહ વિશેય થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

મુનિને સાંસારિક કોઇ પદાર્થીમાં આશંસા હોતી નથી, તેથી આહાર ગ્રહણ કરવાની કે વસ્ત-પાત્રાદિ ગ્રહણ કરવાની પણ મુનિને આશંસા નથી. આમ છતાં મુનિને પોતાનામાં પ્રગટેલા નિરાશંસ ભાવનો પૂર્ણ પ્રકર્ષ કરવાની ઇચ્છા હોય છે, જેનો ઉપાય ભગવાનની આજ્ઞા પ્રમાણેની ઉચિત પ્રવૃત્તિ છે. તેથી આહાર ગ્રહણ કરવા વગેરેની પણ ઇચ્છા નહીં હોવા છતાં સંયમની વૃદ્ધિ અર્થે દેહનું પાલન કરવાની જિનાજ્ઞાનું સ્મરણ કરીને વિધિપૂર્વક આહારગ્રહણાદિમાં મુનિ ઉપયુક્ત હોય છે. તેથી અન્તગ્રહણાદિની ક્રિયામાં પણ મુનિનું ચિત્ત ધર્મધ્યાનની વૃદ્ધિ કરે છે, જેથી અન્તગ્રહણાદિમાં પણ મુનિ સુખનો અનુભવ થાય છે.

આ રીતે સાધુને વસ્ન-પાત્રાદિના ગ્રહણ વગેરે સર્વ અનુષ્ઠાનો ધર્મધ્યાનની વૃદ્ધિ દ્વારા ચિત્તની સ્વસ્થતારૂપ સુખની વૃદ્ધિ કરનારાં થાય છે. **!!૨૧૬!!** 

## અવતરણિકા :

एवं भावयतः सूत्रोक्ता चेष्टा सुखदैव, तदन्यस्य तु दुःखदेति सिद्धसाध्यता, तथा चाह -

## અવતરણિકાર્થ:

આ રીતે=ગાથા-૨૦૮ થી ૨૧૬માં ગ્રંથકારે સ્થાપન કર્યું એ રીતે, ભાવન કરતા એવા સાધુને સૂત્રમાં કહેવાયેલી ચેષ્ટા=સાધુ સંબંધી ક્રિયા, સુખને દેનારી જ થાય છે. વળી તેનાથી અન્યને=આ રીતે ભાવન કરતા સાધુથી અન્ય સાધુને, અર્થાત્ જેઓ સંયમ ગ્રહણ કર્યા પછી આ પ્રકારની ભાવના કરતા નથી, શાસ્ત્રાનુસારી પ્રવૃત્તિ કરતા નથી અને શાસ્ત્રથી ભાવત મતિવાળા નહીં હોવાથી અનુકૂળતાની સ્પૃહાવાળા છે, તેવા સાધુને, સૂત્રોક્ત આહારગ્રહણાદિની ચેષ્ટા દુઃખને દેનારી છે, એથી કરીને સિદ્ધની સાધ્યતા છે, અર્થાત્ જેઓ શાસ્ત્રવચનોને ભાવતા નથી અને સૂત્રમાં કહેલી ચેષ્ટાઓ પણ કરતા નથી, પરંતુ સંયમ ગ્રહણ કરીને જેઓ મનસ્વી રીતે જીવે છે, તેવા સાધુઓના અગારવાસનો પરિત્યાગ પાપના ઉદયથી છે, એ કથન ગ્રંથકારને પણ સિદ્ધ છે અને તેને જ પૂર્વપક્ષી સાધી રહ્યો છે. તેથી ગાથા-૧૮૦ માં પૂર્વપક્ષીએ આપેડ પ્રસંગદોષમાં સિદ્ધની સાધ્યતા છે.

અને તે રીતે કહે છે અર્થાત્ શાસ્ત્રોક્ત ચેષ્ટા નહીં કરનારને પાપના ઉદયથી સંયમ પ્રાપ્ત થયું છે, તે રીતે ગ્રંથકાર કહે છે-

#### आथा :

## चारित्तविहीणस्स अभिस्संगपरस्स कलुसभावस्स । अण्णाणिणो अ जा पुण सा पडिसिद्धा जिणवरेहिं ॥ २१७ ॥

#### અન્વચાર્થ :

चारित्तिविहीणस्स अ = અને ચારિત્રથી,વિહીન, अभिस्संगपरस्स = અભિષ્વંગમાં ૫૨, कलुसभावस्स = કલુષ ભાવવાળા, अण्णाणिणो = અજ્ઞાનીની पुण = વળી जा = જે (ભિક્ષાટનાદિની ક્રિયા) છે, सा = ते जिणवरेहिं = જિનવરો વડે पडिसिद्धा = પ્રતિષિદ્ધ છે.

#### ગાલાર્થ :

અને ચારિત્રથી રહિત, અભિષ્યંગમાં તત્પર, કલુષિત ભાવવાળા એવા અજ્ઞાની સાધુની વળી જે ભિક્ષાટનાદિની ચેષ્ટા છે, તે ભગવાન વકે નિષેદાચેલી છે.

## ટીકા :

चारित्रविहीनस्य=द्रव्यप्रव्रजितस्याभिष्वङ्गपरस्य भिक्षादावेव कलुषभावस्य-द्वेषात्मकस्याज्ञानिनश्च=मूर्खस्य या भिक्षाटनादिचेष्टा सा प्रतिकृष्टा जिनवरै:, प्रत्युत बन्धनिबन्धनमसाविति गाथार्थ:॥२१७॥

- ★ "भिक्षाटनादिचेष्टा" मां आदि शબ્हथी वस्त्र-पात्राहिनुं ग्रहण वगेरेनी येप्टानो संग्रह छे.
- ★ "भिक्षादौ" માં आदि શબ્દથી ભિક્ષા આપનારનું ગ્રહણ કરવાનું છે.

## ટીકાર્થ:

અને ચારિત્રથી વિહીન = દ્રવ્યથી પ્રવ્રજિત, અભિષ્વંગમાં પર = તત્પર, ભિક્ષાદિમાં જ દ્વેષસ્વરૂપ કલુષભાવવાળા અજ્ઞાનીની = મૂર્ખની, જે ભિક્ષાટનાદિની ચેષ્ટા છે, તે જિનવરો વડે પ્રતિકૃષ્ટ છે; કેમ કે આવા સાધુની ચેષ્ટા નિર્જરાનું કારણ તો નથી, ઊલટું આ = ભિક્ષાટન વગેરેની ચેષ્ટા, બંધનું નિબંધન છે = કર્મબંધનું કારણ છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે. ॥૨૧૭॥

## અવતરશિકા :

तथा च -

## અવતરણિકાર્થ**ઃ**

અને તે રીતે અર્થાત્ પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે ચારિત્રથી વિહીન, અભિષ્વંગમાં પર, કલુષભાવવાળા અજ્ઞાની સાધુની ભિક્ષાટનાદિની ચેષ્ટા ભગવાને પ્રતિષેધી છે તે રીતે, શું પ્રાપ્ત થાય ? તે ગ્રંથકાર પ્રસ્તુત ગાથામાં બતાવે છે-

#### ગાથા :

## भिक्खं अडंति आरंभसंगया अपरिसुद्धपरिणामा । दीणा संसारफलं पावाओ जुत्तमेअं तु ॥ २१८ ॥

#### अन्वयार्थः

आरंभसंगया = આરંભથી સંગત, अपरिसुद्धपरिणामा=અપરિશુદ્ધ પરિણામવાળા, दीणा = દીન, संसारफलं भिक्खं = સંસારના ફળવાળી ભિક્ષા માટે अडंति = અટન કરે છે, एअं = એ पावाओ = પાપથી जुत्तं=युક્ત છે.

🛨 'તુ' પાદપૂર્તિ માટે છે.

#### ગાશાर्थ :

આરંભથી યુક્ત, અપરિશુદ્ધ પરિણામવાળા, દીન સાધુઓ સંસારના ફળવાળી ભિક્ષા માટે ફરે છે, આવા સાધુઓની પ્રવ્રજ્યા પાપોદચથી ચુક્ત છે.

#### टीङा :

भिक्षामटन्ति उदरभरणार्थमारम्भसङ्गताः तथा षड्जीवनिकायोपमईनप्रवृत्त्या अपरिशुद्धपरिणामाः = उक्तानुष्ठनगम्यमहामोहादिरञ्जिताः, दीनाः = अल्पसत्त्वाः, संसारफलां भिक्षां न तु सुयितवहातृगृहीत्रोरप-वर्गफलां, पापाद् युक्तमेतदिति एतदित्यंभूतमकुशलानुबन्धिनां पापेन भवतीति न्याय्यमेतदिति गाथार्थः॥२१८॥

- ★ मूणगाथाना प्रथम पादमां २६व **भिक्खं** जुं योषन संसारफलं साथे छे, से ष्रधाववा माटे टीकामां संसारफलां पछी जीलु वा**र भिक्षां** शज्द मूकेव छे.
- ★ "महामोहादि" मां आदि पध्यी २।०१-द्रेषािंटेनो संग्रह छे.

#### डीसार्धः

તે પ્રકારે=સાધુવેશમાં જે પ્રકારે સંભવી શકે તે પ્રકારે, ષડ્જીવનિકાયના ઉપમર્દનની પ્રવૃત્તિ દ્વારા આરંભથી સંગત=યુક્ત, અપરિશુદ્ધ પરિણામવાળા=પૂર્વગાથામાં કહેવાયેલ અનુષ્ઠાનથી જાણી શકાય એવા મહામોહાદિથી રંગાયેલા, દીન=અલ્પ સત્ત્વવાળા, સાધુઓ ઉદરને ભરવા માટે સંસારના ફળવાળી ભિક્ષા માટે ફરે છે=ભટકે છે; પરંતુ સુયતિની જેમ ભિક્ષા દેનાર અને ગ્રહણ કરનારને અપવર્ગના ફળવાળી નહીં અર્થાત્ મોક્ષરૂપ ફળ આપે તેવી ભિક્ષા માટે ફરતા નથી.

પાપથી=પાપના ઉદયથી, આ≕ઉપરમાં કહેલ સર્વ, યુક્ત છે. આનાથી શું ફલિત થાય ? તે સ્પષ્ટ કરે છે- અકુશલાનુબંધવાળાઓનું આવા પ્રકારનું આ=ભિક્ષાટન, પાપથી થાય છે. એથી આ≕ગાથા-૧૮૨ના અંતમાં પૂર્વપક્ષીએ કહેલ કે પાપોદયથી આ સર્વ થાય છે એ કથન, ન્યાય્ય છે=સંગત છે, એ પ્રમાસે ગાથાનો અર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

જે સાધુઓ ચારિત્રના પરિણામને સ્પર્શ્યા વગર દ્રવ્યથી દીક્ષાને ગ્રહણ કરનારા છે, ભિક્ષા કે વસ્ત-પાત્રાદિમાં રાગભાવ ધારણ કરનારા છે, સારી ભિક્ષા તથા સારાં વસ્ત્રાદિ ન મળે ત્યારે પ્રાપ્ત થયેલા તે ભિક્ષાદિ પદાર્થો પ્રત્યે અને તે ભિક્ષાદિ આપનાર પ્રત્યે દ્વેષાત્મક ભાવ ધારણ કરનારા હોવાથી કલુષિત ચિત્તવાળા છે અને સંયમ શું છે, તે નહીં જાણતા હોવાથી અજ્ઞાની છે અર્થાત્ શાસ્ત્રો વાંચવા છતાં પરમાર્થને પ્રાપ્ત નહીં કરતા હોવાથી મૂર્ખ છે; તેવા સાધુઓને ભિક્ષા ગ્રહણ કરવાનો, યાચના કરીને વસતિ ગ્રહણ કરવાનો કે પાત્રાદિ ગ્રહણ કરવાનો ભગવાને નિષેધ કર્યો છે; કેમ કે તેઓના ભિક્ષાદિના ગ્રહણથી ધર્મનું લાઘવ થાય છે અને તેઓની ભિક્ષાટનાદિની ક્રિયા પણ તેઓના સંસારમાં પરિભ્રમણનું કારણ બને છે.

વળી, આવા સાધુઓ પેટ ભરવા માટે ભિક્ષા ગ્રહેશ કરે છે, અને સાધ્વાચારને અનુકૂળ ભિક્ષાટનની યતનાઓ કરતા નહીં હોવાથી આરંભાદિના કરેશ, કરાવેશ અને અનુમોદનના દોષો તેઓને પ્રાપ્ત થાય છે. તેથી તે પ્રકારના પડ્જીવનિકાયના ઉપમર્દનની પ્રવૃત્તિ કરવા દ્વારા તેઓ આરંભથી યુક્ત હોય છે, અને આવા અશુદ્ધ સાધ્વાચારનું પાલન કરતા હોવાથી જાણી શકાય એવા મિથ્યાત્વાદિ ભાવોથી તેઓ રંજિત હોય છે.

વળી, પેટ ભરવા માટે સાધુવેશ ગ્રહણ કરીને ભિક્ષા માટે ફરનારા જીવો સ્વભુજાબળથી ધન કમાઈને જીવનનિર્વાહ કરતાં નથી અને ભિક્ષુકની જેમ ભીખ માંગીને જીવે છે. માટે તેઓ દીન છે.

આવા સાધુઓની ભિક્ષાગ્રહણાદિની પ્રવૃત્તિ પાપના ઉદયથી થાય છે અને સંસારવૃદ્ધિનું કારણ બને છે, પરંતુ સુસાધુની જેમ ભિક્ષા આપનાર અને લેનારને મોક્ષનું કારણ બનતી નથી. આથી ગ્રંથકાર કહે છે કે પૂર્વપક્ષીએ ગાથા-૧૮૦ થી કહેલ કે પાપના ઉદયથી ગૃહવાસનો પરિત્યાગ થાય છે, એ વાત આવા સાધુઓને આશ્રયીને યુક્ત છે. II૨૧૮ II

## અવતરણિકા :

कस्य पुन: कर्म्मण: फलमिदमित्याह -

## અવતરણિકાર્થ :

વળી આ=પૂર્વગાથામાં બતાવેલ સંસારના ફળવાળું ભિક્ષાટન, કયા કર્મનું ફળ છે ? એ પ્રમાણે કહે છે-આથા :

> ईसिं काऊण सुहं निवाडिआ जेहिं दुक्खगहणंमि । मायाए केइ पाणी तेसिं एआरिसं होइ ॥ २१९ ॥

#### अन्वसार्थः

इसिं = धषद् सुहं = सुभने काऊण = કरीने जेहिं = श्रेओ वर्ड केइ पाणी = કेटલाક प्राशीओ

मायाए = માયાથી दुक्खगहणंमि = દુઃખગહનમાં निवाडिआ = પડાયા છે, तेसि = તેઓને एआरिसं = આવા પ્રકારનું (પાપ) होइ=થાય છે.

#### आधार्ध :

થોડું સુખ આપી જેઓ વડે કેટલાક પ્રાણીઓને માયાથી દુઃખગહનમાં નંખાયેલા હોય, તેઓને આવા પ્રકારનું પાપ થાય છે.

#### शिकाः

ईषत्कृत्वा सुखं गलप्रव्रजिताविधिपरिपालनादिना निपातिता यैर्दुःखगहने=दुःखसङ्कटे मायया केचित् प्राणिन ऋ जवस्तेषां सत्त्वानामीदृशं भवति=ईदृक्फलदायि पापं भवतीति गाथार्थः ॥२१९॥

★ "अविधिपरिपालनादिना" માં आदि શબ્દથી અનુકૂળ આહારાદિના દાનનું વગેરે ગ્રહણ છે.

#### टीङार्थ :

ગલથી પ્રવ્રજિત અને અવિધિથી પરિપાલનાદિ દ્વારા ઇષદ્ સુખને કરીને જેઓ વડે કેટલાક ઋજુ≔ સરળ, પ્રાણીઓ=લોકો, માયાથી દુઃખગહનમાં=દુઃખસંકટમાં, નંખાયા, તે જીવોને આવા પ્રકારનું થાય છે=આવા પ્રકારના અર્થાત્ જન્માંતરમાં દ્રવ્યચારિત્ર ગ્રહજ્ઞ કરીને ગાથા-૨૧૮ માં બતાવેલ સંસારના ફળવાળું ભિક્ષાટન કરવું પડે એવા પ્રકારના, ફળને દેનારું પાપ થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

કોઇ સાધુ કોઇ જીવને સુખના પ્રલોભનથી દીક્ષા આપે અને તેની પાસે અવિધિથી દીક્ષાનું પરિપાલન વગેરે કરાવવા દ્વારા તે દીક્ષા લેનાર શિષ્યને થોડું સુખ આપીને અવિધિના પરિપાલન વગેરેથી થયેલા પાપને કારણે તેને માયાથી ઘણા દુઃખના સંકટમાં પાડે છે.

આવી રીતે માયા કરીને કેટલાક સરળ જીવોને દીક્ષા આપનાર ગુરુને આવા પ્રકારનું પાપ થાય છે, જેના કારણે ગૃહવાસને છોડીને પોતે પ્રવ્રજયા ગ્રહ્ણ કરે છે અને તે ગૃહવાસના પરિત્યાગથી આ લોકમાં પણ ભિક્ષાવૃત્તિ કરીને કષ્ટ પામે છે અને પરલોકમાં પણ દુર્ગિતઓની પરંપરા દ્વારા દુઃખો પામે છે.

વળી શાસ્ત્રમાં "ગલમત્સ્ય" નો પ્રયોગ આવે છે અને તેનો અર્થ એ છે કે કાંટા ઉપર માંસનો ટુકડો મૂકીને માંસની લાલચ આપવા દ્વારા માછીમારો માછલાંને પકડે છે, તેમાં પ્રલોભન માટે અપાતા માંસના ટુકડાને 'गल' કહેવાય છે અને તે માંસના પ્રલોભનથી પકડવામાં આવતાં માછલાંને 'गलमत्स्य' કહેવાય છે. તેવી રીતે ભૌતિક સુખના પ્રલોભનથી પ્રવ્રજ્યા આપવામાં આવતા સાધુને 'गलप्रव्रजित' કહેવાય છે. ॥૨૧૯॥

## અવતરણિકા :

तथा च-

### અવતરશિકાર્થ:

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે જેમણે ભૂતકાળમાં કોઇકને લાલચથી દીક્ષા આપીને દુઃખગહનમાં પાડ્યા હોય તેવા સાધુઓને આવા પ્રકારના ફળને આપનારું પાપ બંધાય છે. તે વાતને 'तथा च' થી કહે છે–

#### आथा :

चईऊण घरावासं तस्स फलं चेव मोहपरतंता । ण गिही ण य पव्वइआ संसारपयडूगा भणिआ ॥२२०॥

### अन्पयार्थ ः

घरावासं = ગૃહવાસને तस्स फलं चेव = અને તેના = ગૃહવાસત્યાગના, ફળને चईऊण = ત્યજીને मोहपरतंता = મોહને પરતંત્ર એવા સાધુઓ ण गिही ण य पळ्डआ = ગૃહી નથી અને પ્રવ્રિજિત નથી, संसारपयङ्गण भणिआ =(પરંતુ) સંસારના પ્રવર્ધક કહેવાયા છે.

#### ગાથાર્થ :

ઘરવાસનો અને ઘરવાસત્થાગના ફળનો ત્થાગ કરીને મોહને પરતંત્ર છતા સાધુઓ ગૃહસ્થ નથી અને સાધુ નથી, પરંતુ સંસારને વધારનારા કહેવાયા છે.

## रीक्ः।

त्यक्त्वा गृहवासं दीक्षाभ्युपगमेन, तस्य फलं चैव गृहवासत्यागस्य फलं प्रव्रज्या तां च त्यक्त्वा विरुद्धासेवनेन, मोहपरतन्त्रा: सन्तो, न गृहिण: प्रकटवृत्त्या तस्य त्यागात्, न च प्रव्रजिता विहितानुष्ठनाकरणात्, त एवंभूता: संसारपयड्डुग त्ति संसाराकर्षका: दीर्घसंसारिण इत्यर्थ: भणितास्तीर्थकरगणधरैरिति गाथार्थ:॥२२०॥

## डीङार्थ ः

દીક્ષાના સ્વીકાર દ્વારા ગૃહવાસને ત્યજીને અને વિરુદ્ધના આસેવન દ્વારા તેના કળને અર્થાત્ ગૃહવાસત્યાગનું કળ પ્રવ્રજયા અને તે પ્રવ્રજયાને, ત્યજીને મોહને પરતંત્ર છતા સાધુઓ ગૃહી નથી≔ ઘરવાળા નથી; કેમ કે તેનો=ગૃહવાસનો, પ્રગટ વૃત્તિથી ત્યાગ છે; અને પ્રવ્રજિત નથી=પ્રવ્રજયા લીધેલા નથી; કેમ કે વિહિત અનુષ્ઠાનનું અકરણ છે અર્થાત્ ભગવાને વિધાન કરેલ અનુષ્ઠાન કરતા નથી. આવા પ્રકારના તેઓ=મોહને પરતંત્ર સાધુઓ, તીર્થંકર-ગજીધરો વડે સંસારના આકર્ષક≔દીર્ઘ સંસારવાળા, કહેવાયા છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે. Ⅱ૨૨૦Ⅱ

## અવતરણિકા :

उपसंहरन्नाह --

#### અવતરણિકાર્થ:

ગાથા-૧૮૦ થી ૧૮૨ માં અગારવાસનો પરિત્યાગ પાપના ઉદયથી થાય છે, એમ પૂર્વપક્ષીએ સ્થાપન કરેલ; તેનું ગ્રંથકારે ગાથા-૧૮૫ થી અત્યાર સુધી નિરાકરણ કર્યું. હવે તેનો ઉપસંહાર કરતાં કહે છે-

#### भाशा :

## एएणं चिअ सेसं जं भणिअं तं पि सव्वमिक्खत्तं । सुहझाणाइअभावा अगारवासंमि विण्णेअं ॥२२१॥

#### અન્વયાર્થ:

सेसं जं भणिअं = (પૂર્વપક્ષી વડે ગાથા-૧૮૩-૧૮૪ માં) શેષ જે કહેવાયું હતું, तं पि = ते पश सळां=સર્વ एएणं चिअ = આના દ્વારા જ = ગાથા-૧૮૫ થી ૨૨૦ ના કથન દ્વારા જ, अक्खित्तं विण्णेअं = आक्षिप्त જાણવું=નિરાકરણ રૂપે ગૃહીત જાણવું; अगारवासंमि सुहझाणाइअभावा = કેમ કે અગારવાસમાં=ગૃહવાસમાં, શુભ ધ્યાનાદિનો અભાવ છે.

#### ગાશાર્થ:

પૂર્વપક્ષી વડે ગાથા-૧૮૩-૧૮૪ માં શેષ જે કહેવાયું, તે પણ સર્વ ગાથા-૧૮૫ થી ૨૨૦ માં ગ્રંથકારે કરેલ નિરાકરણ દ્વારા જ નિરાકૃત જાણવું; કેમ કે ગૃહવાસમાં શુભ ધ્યાનાદિનો અભાવ છે.

#### ટીકા :

एतेनैव अनन्तरोदितेन शेषमपि 'शुभध्यानाद्धर्म' इत्यादि यद् भणितं, तदिप सर्वमाक्षिप्तम् = आगृहीतं विज्ञेयमिति योगः, कुत इत्याह-शुभध्यानाद्धभावात् अगारवास इति न ह्यगारवासे उक्तवत् 'कदा सिद्ध्यित दुर्ग' इत्यादिना शुभध्यानादिसम्भव इति गायार्थः॥ २२१ ॥

- ★ "शेषमि" માં 'अपि' થી એ જણાવવું છે કે ગાથા-૧૮૫ થી ૨૨૦ સુધીના ગ્રંથકારના કથન હારા ગાથા-૧૮૦ થી ૧૮૨ સુધીનું પૂર્વપક્ષીનું કથન તો આક્ષિપ્ત જાણવું, પરંતુ ગાથા-૧૮૩-૧૮૪નું પૂર્વપક્ષીનું શેષ કથન પછ આક્ષિપ્ત જાણવું.
- ★ "त्तदिप" માં 'अपि' થી એ સમુચ્ચય કરવો છે કે ગાથા-૧૮૫ થી ૨૨૦ સુધીના ગ્રંથકારના કથન દ્વારા પૂર્વપક્ષીએ ગાથા ૧૮૦ થી ૧૮૨ માં જે કહ્યું હતું તે તો નિરાકૃત ભણતું, પરંતુ ગાથા-૧૮૩-૧૮૪ માં જે કહ્યું હતું તે પણ સર્વ નિરાકૃત ભણતું.
- ★ "शुभध्यानादि" मां आदि पदृथी धर्मनुं ग्रहु७ छे.

#### टीङार्थ :

"શુભ ધ્યાનથી ધર્મ થાય છે" ઇત્યાદિરૂપ શેષ પણ જે ગાથા-૧૮૩-૧૮૪માં કહેવાયું, તે પણ સર્વ અનંતરમાં ઉદિત આના દ્વારા જ = ગાથા-૧૮૫ થી ૨૨૦માં કહેવાયેલ કથન દ્વારા જ, આક્ષિપ્ત= આગૃહીત, જાણવું. મૂળગાથાના ચોથા પાદની અંતે રહેલ 'विण्णेअं' નો મૂળગાથાના બીજા પાદની અંતે રહેલ 'अक्खित्त' સાથે યોગ છે.

કયા કારણથી શેષ પણ આના દ્વારા જ આગૃહીત છે ? એથી કરીને કહે છે- કેમ કે અગારવાસમાં શુભ ધ્યાનાદિનો અભાવ છે. આ હેતુનું इति થી તાત્પર્ય ખોલે છે- જે કારણથી ગાથા-૧૯૦-૧૯૧માં કહેવાયેલાની જેમ "દુર્ગ ક્યારે સધાશે ?" ઇત્યાદિ ચિંતા હોવાને કારણે અગારવાસમાં શુભ ધ્યાનાદિનો સંભવ નથી, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

#### भावार्थ :

ગાથા-૧૮૦ થી ૧૮૪ માં પરપક્ષનું સ્થાપન કરીને તે પરપક્ષનું ગ્રંથકારે ગાથા-૧૮૫ થી અત્યાર સુધી નિરાકરણ કર્યું, તેમાં સાક્ષાત્ ગાથા-૧૮૦, ૧૮૧, ૧૮૨ નું નિરાકરણ કરેલ દેખાય છે; જયારે ગાથા-૧૮૩-૧૮૪ નું સાક્ષાત્ નિરાકરણ કરેલું દેખાતું નથી, તોપણ અર્થથી તે બે ગાથાનું ગ્રહણ થઇ જાય છે, તે વાત પ્રસ્તુત ગાથામાં બતાવે છે-

ગાથા-૧૯૦ માં ગ્રંથકારે બતાવેલ કે અગારવાસમાં પુષ્ટ્યના ઉદયથી વિદ્યમાન પણ ગૃહાદિમાં દઢ અભિષ્વંગ થાય છે, તેથી રાજા હોય તોપણ આ કિલ્લાને હું ક્યારે જીતીશ ? વગેરે વિચારણાઓ કરતો હોય છે. આ કારણે ગૃહવાસમાં શુભ ધ્યાનાદિનો સંભવ નથી, તેથી શુભ ધ્યાન કરવા માટે સર્વત્ર સ્પૃહા વગરના થઇને સંયમ ગ્રહણ કરવું ઉચિત છે. આનાથી પૂર્વપક્ષીએ ગાથા-૧૮૩-૧૮૪ માં કહેલ કે શુભ ધ્યાનથી ધર્મ થાય છે અને ગૃહવાસમાં શુભ ધ્યાનાદિ થઇ શકે છે, તેનું નિરાકરણ થઇ જાય છે; કેમ કે શુભ ધ્યાનાદિ કરવા માટે સંયમજીવન આવશ્યક છે તે વાત અત્યાર સુધીના કથનથી સ્પષ્ટ રીતે ફ્લિત થાય છે. !!૨૨૧!!

## अवतर्शाः :

यच्चोक्तं 'परहितकरणैकरति' रित्यत्राह -

## અવતરણિકાર્થ :

અને "પરનું હિત કરવામાં એકરતિવાળો મધ્યસ્થ જીવ ધર્મને સાધે છે", એ પ્રકારે પૂર્વપક્ષી દ્વારા ગાથા-૧૮૪ ના ઉત્તરાર્ધમાં જે કહેવાયું, એમાં ગ્રંથકાર કહે છે-

#### ગાથા :

मुत्तूण अभयकरणं परोवयारोऽवि नित्थि अण्णो त्ति । दंडिगितेणगणायं न य गिहवासे अविगलं तं ॥ २२२ ॥

#### અન્વચાર્થ :

अभयकरणं मुत्तूण=અભયકરણને મૂકીને अण्णो परोवयारोऽवि नित्थ=અન્ય પરોપકાર પણ નથી. (અહીં) दंडिगितेणगणायं=દંડિકી સ્તેનકનું જ્ઞાત છે. गिहवासे य=અને ગૃહવાસમાં तं अविगलं न= ते અવિકલ નથી=અભયનું કરણ સંપૂર્ણ નથી.

🖈 'તિ' પાદપૂર્તિ અર્થે છે.

#### आधार्ध :

અભયકરણને છોડીને અન્ય પરોપકાર પણ નથી. અહીં દંડિકી ચોરનું દેષ્ટાંત જાણવું, અને ગૃહવાસમાં અભયકરણ પરિપૂર્ણ થતું નથી.

#### रीङा :

मुक्तवाऽभयकरणमिहलोकपरलोकयोः परोपकारोऽपि नास्त्यन्य इति, अत्र दृष्टान्तमाह- दण्डिकीस्तेन-कज्ञातमत्र द्रष्टव्यं, न च गृहवासेऽविकलं तद् = अभयकरणमिति गाथार्थः ॥ २२२ ॥

★ "परोपकारोऽपि" मां 'अपि' थी से જણાવવું છે કે અભચકરણ સિવાસ સ્વોપકાર તો અન્ય નથી પરંતુ પરોપકાર પણ અન્ય નથી.

#### डीङार्धः

આ લોક અને પરલોકમાં અભયકરજ્ઞને મૂકીને અન્ય પરોપકાર પજ્ઞ નથી. इति કથનની સમાપ્તિ અર્થક છે. અહીં≕ઉપરના કથનમાં, દેશાંતને કહે છે- અહીં=અભયકરજ્ઞના વિષયમાં, દંડિકી સ્તેનકનું જ્ઞાત≕દંડિકી ચોરનું ઉદાહરજ્ઞ, જાજ઼વું; અને તે=અભયકરજ્ઞ, ગૃહવાસમાં અવિકલ નથી=સંપૂર્ણ થતું નથી, એ પ્રમાજ્ઞે ગાથાનો અર્થ છે.

#### भावार्थ :

ગૃહાશ્રમમાં રત છતો પરનું હિત કરવામાં એકરતિવાળો જીવ ધર્મ સાધે છે, એમ કહેનાર પૂર્વપક્ષીની દેષ્ટિ સ્થૂલ હોવાથી તે એમ માને છે કે સંપત્તિ વગેરે વાળો જીવ અન્યનો પરોપકાર કરી શકે; પરંતુ તત્ત્વથી ગૃહાશ્રમમાં થતો પરોપકાર પરિપૂર્ણ પરોપકાર નથી. તો પછી વાસ્તવિક પરોપકાર શું છે ? તે બતાવતાં ગ્રંથકાર કહે છે-

આલોક અને પરલોકમાં અભયકરણ સિવાય અન્ય કોઇ પરોપકાર નથી; અને મુનિઓ સર્વ જીવોને કોઇ જાતની પીડા કરતા નથી, તેથી મુનિ સર્વ જીવોને આલોકમાં અભય કરવા દ્વારા પરોપકાર કરે છે અને યોગ્ય જીવોને સન્માર્ગ બતાવીને પરલોકમાં પણ અભય કરવા દ્વારા પરોપકાર કરે છે; કેમ કે મુનિ દ્વારા બતાવાયેલ સન્માર્ગને પામીને યોગ્ય જીવો દુઃખની પરંપરા પ્રાપ્ત કરતા નથી, તેથી મુનિના બળથી પરલોકમાં પણ યોગ્ય જીવોને અભયની પ્રાપ્તિ થઇ શકે છે.

જયારે ગૃહસ્થ તો તુચ્છ એવું ધન કે આહારાદિ આપીને પરનો ક્ષણિક ઉપકાર કરી શકે, તોપણ સંસારની વ્યવસ્થા એવી છે કે કોઇપણ પ્રવૃત્તિ કરતાં ઘણા જીવોનો સંહાર થાય અને તે સંહારથી ઘણા જીવોને ભયની પ્રાપ્તિ થાય. આથી પરલોકના વિષયમાં પણ મુનિ જેવો શ્રેષ્ઠ પરોપકાર સારા પણ ધર્મી ગૃહસ્થ કરી શકતા નથી. હવે સર્વ ઉપકારમાં આ અભયકરણ જ શ્રેષ્ઠ ઉપકાર છે, તે વાત ચોરના દેષ્ટાંતથી શ્રંથકાર આગળની બે ગાથામાં બતાવવાના છે. !!૨૨૨!!

#### અવતરશિકા :

यच्चोक्तं 'परहितकरणैकरित 'रित्यत्र दण्डिकीस्तेनोदाहरणमेवाह -

### અવતરણિકાર્થ:

અને ગૃહાશ્રમમાં રત છતા પરનું હિત કરવામાં એકરતિવાળા ધર્મ સાધે છે, એમ જે ગાથા-૧૮૪ માં પૂર્વપક્ષી દ્વારા કહેવાયું, એમાં દંડિકી સ્તેનના ઉદાહરણને જ કહે છે-

#### ગાથા :

तेणस्स वज्झनयणं विद्याणग रायपत्तिपासणया । निवविन्नवणं कुणिमो उवयारं कि पि एअस्स ॥ २२३ ॥ रायाणुण्णा ण्हवणग विलेवणं भूसणं सुहाहारं । अभयं च कयं ताहिं कि लट्टं? पुच्छिए अभयं ॥ २२४ ॥

#### **अन्वयार्थ**ः

तेणस्स वज्झनयणं=स्तेननुं વધ માટે નયન, विद्याणग=(ભયથી) મ્લાન એવો रायपत्तिपासणया =રાજપત્નીઓ વડે જોવાયો, एअस्स किं पि उवयारं कुणिमो=आनो કંઇક ઉપકાર અમે કરીએ (એ પ્રકારે) निविवन्नवणं=नृपने विश्वपन, रायाणुण्णा=राळानी अनुश्चा, तार्हि=तेओ द्वारा=राळपत्नीओ द्वारा, (ચોરનું) ण्हवणग विलेवणं भूसणं सुहाहारं अभयं च कयं=स्नपनं विलेपन, लूष्ण, सुजाहार अने अलय કराયુं. (त्यारબाह) किं लड्डं ?=शुं सुंहर ? (એ પ્રમाण्डे) पुच्छिए=पुछाये छते अभयं=अलय (सुंहर छे, એમ ચોર વડે કહેવાયું.)

#### ગાથાર્થ :

રાજપુરુષો વડે ચોરનું વધ માટેનું નયન, મૃત્યુના ભયથી મ્લાન એવો ચોર રાજાની પત્નીઓ વડે જોવાયો, અમે આનો કંઇક ઉપકાર કરીએ એ પ્રમાણે રાજાને વિનંતી કરાઇ, રાજાએ અનુજ્ઞા આપી, તે રાણીઓ દ્વારા ચોરને સ્નાન, વિલેપન, ભૂષણ, સુખાહાર અને અભય કરાયું, ત્યારપછી રાણીઓ વડે ચોરને પુછાયું, શું શ્રેષ્ઠ છે ? ચોરે કહ્યું કે અભય શ્રેષ્ઠ છે.

## ટીકા ઃ

अनयोरर्थ: कथानकेनैवोच्यते-वसंतउरे नयरे जियसत्तू राया, पियपत्तीर्हि सिद्ध निज्जूहगगओ चिट्ठइ, इओ य तेणगो वज्झो निज्जइ, सो य मच्चूभएणं विद्दाणगो रायपत्तीर्हि दिट्ठो, कारुणिगाहि विणत्तो राया-महाराय! कुणिमो एयस्स एयावत्थागयस्स कि पि उवगारं ति, राइणाऽणुण्णायं, तओ एगीए मिल्लवेऊण एयं पि ताव पावउ ति चंपगतिल्लाइणा अब्भंगावेऊण एहविओ परिहाविओ विलित्तो य दससाहस्सीएणं परिव्वएणं, अण्णाए भूसिऊणाहारादिणा भुंजाविओ अद्वारस वि खंडप्पगारे वीससाहस्सिएणं परिव्वएणं, अण्णाए भणियं- महाराय! णित्थ मे विहवो जेण एयस्स उवगरेमि, राइणा भणियं-मए ठिए विहववंते किं तुज्झ नित्थ? देह जं रोयित त्ति, तीए भणियं-जड़ एवं ता अभयं एयस्स, इयरीहिं भणियं-मोग्गडा एसा, तीए भणियं-जं मए दिन्नं तं न तुज्झेहिं, एत्थ एसो पमाणं, पुच्छिओ तेणगो-भण किमेत्थ लट्ठं ति? तेण भणियं-सेसं ण याणामि, अभयदाणे मे चेयणा समुष्पण्ण ति। अतोऽभयकरणमेव परोपकार इति गाथाद्वयार्थः ॥२२३/२२४॥

## ટીકાર્થ:

આ બે ગાથાનો અર્થ કથાનક વડે જ કહેવાય છે- વસંતપુર નગરમાં જિતશત્રુ રાજા પ્રિય પત્નીઓ સાથે ગવાક્ષમાં રહેલો ઊભો છે અને આ બાજુ વધ્ય એવો ચોર લઇ જવાય છે, અને મૃત્યુના ભયથી શોકાતુર એવો તે = ચોર, રાજાની પત્નીઓ વડે જોવાયો. કરુણાવાળી રાણીઓ વડે રાજા વિનવાયોઃ હે મહારાજા! આ અવસ્થા પામેલ આનો ≔ ચોરનો, કંઇપણ ઉપકાર અમે કરીએ ? 'તિ' રાજાને રાણીઓએ કરેલ વિજ્ઞપ્તિની સમાપ્તિ અર્થક છે. રાજા વડે અનુજ્ઞા અપાઇ. ત્યારપછી એક રાણીએ મૂકાવીને આને પણ = ચોરને પણ, પ્રાપ્ત કર્યો. એ રીતે દસ હજારના પરિવ્યય વડે = ખર્ચ વડે, ચંપકતેલ વગેરેથી અભ્યંગન કરાવીને ન્હવડાવાયો, વસ્ત્રોથી પરિધાપન કરાવાયો અને વિલેપાયો. બીજી રાણી વડે વીસ હજારના પરિવ્યય વડે શણગારીને, અઢારે પણ ખંડપ્રકારોને આહારાદિ દ્વારા ખવડાવાયો. અન્યા વડે = બીજી રાણીથી અન્ય એવી ત્રીજી રાણી વડે, કહેવાયું: હે મહારાજા ! મારી પાસે વૈભવ નથી, જેથી આનો = ચોરનો, હું ઉપકાર કરું. રાજા વડે કહેવાયુંઃ વૈભવવાળો હું સ્થિત હોતે છતે તારી પાસે શું નથી ? જે રોચે છે = ગમે છે ?, તે આપ. 'ત્તિ' રાજાના કથનની સમાપ્તિ માટે છે. તે રાણી વડે કહેવાયુંઃ જો આ પ્રમાણે છે. તો આને = ચોરને, અભય હું આપું છું. ઇતર વડે = અન્ય એવી બે રાણીઓ વડે, કહેવાયું: આ મુખ્યા છે. તેણી વડે = ત્રીજી રાણી વડે, કહેવાયું: જે મારા વડે અપાયું છે, તે તમારા બે વડે નથી અપાયું. અહીં આ = ચોર, પ્રમાણ છે. ચોર પુછાયોઃ બોલ, અહીં = અમારા ત્રણેયના દાનમાં, શું સુંદર છે ? 'તિ' પ્રશ્નની સમાપ્તિ અર્થે છે. તેના વડે = તે ચોર વડે, કહેવાયુંઃ શેષને હું જાણતો નથી, અભયના દાનમાં મારી ચેતના ઉત્પન્ન થઇ. 'ત્તિ' દેષ્ટાંતની સમાપ્તિ અર્થે છે. આથી અભયનું કરણ જ પરોપકાર છે. એ પ્રમાણે બે ગાથાનો અર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

પ્રસ્તુત દેષ્ટાંતથી એ પ્રાપ્ત થાય કે સંસારમાં કોઇ પણ દુઃખી જીવને આહાર કે ભોગસામગ્રી આપવા કરતાં અભય આપવું શ્રેષ્ઠ છે; અને મુનિ તો સર્વ જીવોને અભયદાન આપવા માટે તદ્દન નિરારંભી જીવન જીવે છે, જેના બળથી ઘણા જીવોને સન્માર્ગની પ્રાપ્તિ થાય છે અને ભાવિના અનર્થોની પરંપરાથી પણ તેઓને અભય મળે છે. આથી મુનિ જેવો શ્રેષ્ઠ પરોપકાર અન્ય કોઇ કરી શકતા નથી; કેમ કે ગૃહસ્થ આરંભ-સમારંભમાં પ્રવૃત્ત હોવાથી ઘણા જીવોનો ઘત કરે છે.

વળી, પ્રથમની બે રાણીઓની જેમ ગૃહસ્થ યતિંકચિત્ દાનાદિની ક્રિયા દ્વારા જગતના ક્ષુદ્ર જીવોને ક્ષણભર સુખ આપી શકે છે, તોપણ અભયદાન જેવું શ્રેષ્ઠ દાન ગૃહવાસમાં થઇ શકતું નથી. !!૨૨૩/૨૨૪!!

#### અવતરશિકા :

गृहिणस्त्वेतदविकलं न भवतीत्याह -

### અવતરણિકાર્થ:

ગૃહવાળાનું વળી આ = અભયદાન, અવિકલ = સંપૂર્ણ, હોતું નથી, એ પ્રકારે ગ્રંથકાર કહે છે-

## गिहिणो पुण संपज्जइ भोअणिमत्तं पि निअमओ चेव । छज्जीवकायघाएण ता तओ कह णु लट्टो त्ति? ॥२२५॥

#### अन्पथार्थ :

आथा :

गिहिणो पुण = વળી ગૃહીનું भोअणिमत्तं पि = ભોજનમાત્ર પણ निअमओ चेव=નिયમથી જ छज्जीवकायघाएण = છ જીવકાયના ઘાત દ્વારા संपज्जइ = પ્રાપ્ત થાય છે. ता = તે કારણથી तओ = આ = ગૃહાશ્રમ, कह णु लट्टो ? = ખરેખર કેવી રીતે સુંદર હોય ?

★ 'त्ति' પાદપૂર્તિ માટે છે.

#### आथार्थ :

ગૃહસ્થને વળી ભોજનમાત્ર પણ નિયમથી જ છ જીવનિકાયના વધથી પ્રાપ્ત થાય છે. તે કારણથી ગૃહાશ્રમ ખરેખર કેવી રીતે શ્રેષ્ઠ થાય ? અર્થાત્ શ્રેષ્ઠ ન જ થાય.

## ટીકા :

गृहिण: पुन: सम्पद्यते भोजनमात्रमपि, आस्तां तावदन्यद् भोगादि, नियमत एव, केनेत्याह-षड्जीव-कायघातेन, यतश्चैवं ततः = तस्मादसौ = गृहाश्रम: कथं नु लष्टो ? नैव शोभन इति गाथार्थ: ॥२२५॥

★ "भोगादि"मां आदि पध्यी धनाहिनो संग्रह छे.

## ટીકાર્થ :

વળી ગૃહીના અન્ય ભોગાદિ તો દૂર રહો, પરંતુ ભોજનમાત્ર પજ્ઞ નિયમથી જ ષટ્જીવકાયના ઘાત દ્વારા પ્રાપ્ત થાય છે. જે કારજાથી આમ છે ≂ ગૃહીની સર્વ પ્રવૃત્તિ છકાયના ઘાત દ્વારા પ્રાપ્ત થાય છે એમ છે, તે કારજાથી ખરેખર આ = ગૃહાશ્રમ, કેવી રીતે સુંદર હોય ? અર્થાત્ સુંદર ન જ હોય, એ પ્રમાજ્ઞે ગાથાનો અર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

ગૃહસ્થોને ભોજનમાત્ર પણ ષડ્જીવનિકાયના ઘાતથી જ પ્રાપ્ત થઇ શકે છે, તો ભોગ, ધનાદિની પ્રાપ્તિની શું વાત કરવી ? એનાથી એ પ્રાપ્ત થાય કે ગૃહસ્થની બધી પ્રવૃત્તિઓ ષડ્જીવનિકાયના વધથી થાય છે તે કારણથી ગૃહવાસ પ્રવ્રજયા કરતાં શ્રેષ્ઠ કઇ રીતે હોઇ શકે ? અર્થાત્ ન જ હોઇ શકે. આનાથી પૂર્વપક્ષીએ ગાથા-૧૮૪ માં કહેલ કે સંતોષાદિ ભાવો ધારણ કરવાપૂર્વક ગૃહવાસમાં રહીને પરોપકાર કરવો જોઇએ, તેનું નિરાકરણ થઇ ગયું. II૨૨૫II

#### અવતરણિકા :

अनेन वादस्थानान्तरमपि परिहृतं द्रष्ट्रव्यमित्येतदाह -

#### અવતરણિકાર્થ :

આના દ્વારા = ગ્રંથકારે ગાથા-૧૮૦ થી ૧૮૪ માં પૂર્વપક્ષ સ્થાપીને ગાથા-૧૮૫ થી ૨૨૫ માં તે પૂર્વપક્ષનું નિરાકરણ કર્યું એના દ્વારા, વાદસ્થાનાન્તર પણ ≕ વાદનું અન્ય સ્થાન પણ, પરિહરાયેલ જાણવું, એ પ્રકારના કથનને કહે છે∽

#### आशा :

गुरु णोऽवि कह न दोसो तवाइदुक्खं तहा करितस्स । सीसाणमेवमाइ वि पडिसिद्धं चेव एएणं ॥२२६॥

#### અન્વચાર્થ :

सीसाणम्=शिष्योना तहा तवाइदुक्खं = તે પ્રકારે તપાદિથી દુઃખને करिंतस्स = કરતા એવા गुरुणोऽवि=ગુરુને પણ कह न दोसो? = કેવી રીતે દોષ ન થાય ? एवमाइ वि=ઇત્યાદિ પણ एएणं = આના દ્વારા=ગાથા-૧૮૫થી ૨૨૫ ના કથન દ્વારા, पडिसिद्धं चेव = પ્રતિષદ્ધ જ થાય છે.

#### जाशार्ख :

શિષ્યોના તે પ્રકારે તપાદિ દ્વારા દુઃખને કરતા એવા ગુરુને પણ કેવી રીતે દોષ ન થાય ? આવા પ્રકારની કુચુક્તિઓ પણ ગાથા-૧૮૫ થી ૨૨૫ સુધીના કથન દ્વારા પ્રતિષેધ પામેલી જ થાય છે.

## ટીકા ઃ

गुरोरपि=प्रवाजकस्य कथं न दोषः तपआदिना दुःखं तथा=तेन प्रकारेणानशनादिना कुर्वतः, केषामित्याह-शिष्याणाम्, एवमाद्यपि कुचोद्यम्, आदिशब्दात् स्वजनवियोगादिपरिग्रहः, प्रतिषिद्धमेव एतेन=अनन्तरोदितेन ग्रन्थेनेति गाथार्थः॥२२६॥

- ★ "स्वजनवियोगादि"मां आदि पद्यथी स्वथनने थती पीडाि ३५ हुयोधनुं ग्र**ढ**७ छे.
- ★ "गुरोरिप" मां 'अपि' थी એ કહેવું છે કે ते प्रકારના तपाहि द्वारा शिष्यने तो होष छे ४, परंतु शिष्यना हु:भने કरता એવા **ગુરુને પછ** होष छे.
- ★ "तपआदिना" માં आदि પદથી લોચ, વિહારાદિ સંચમજીવનનાં કષ્ટોનો સંગ્રહ છે.
- ★ "अनशनादिना" मां आदि शબ्हथी छ प्रङारना लाह्य तपनो संग्रह छे.

★ "एवमाद्यपि" માં आदि શબ્દથી સ્વજનના વિયોગાદિનો પરિગ્રહ છે અને 'अपि' થી એ સમુચ્ચય કરવો છે કે, અનંતરોદિત ગ્રંથ દ્વારા ગાથા-૧૮૦ થી ૧૮૪ માં સ્થાપેલ પૂર્વપક્ષીની કુયુક્તિ તો પ્રતિષિદ્ધ થાય છે જ, પરંતુ શિષ્યોને તપાદિ દ્વારા દુઃખને કરતા એવા ગુરુને દોષ છે, એ પ્રકારની આદિવાળી પણ કુયુક્તિ પ્રતિષિદ્ધ થાય છે.

#### टीकार्थ :

તે પ્રકારના અનશનાદિ તપાદિ દ્વારા શિષ્યોના દુઃખને કરતા એવા ગુરુને પણ = પ્રવ્રાજકને પણ = પ્રવ્રજયા આપનાર સાધુને પણ, કેવી રીતે દોષ ન થાય ? એ પ્રકારની આદિવાળું પણ કુચોદ્ય = કુયુક્તિ, આના દ્વારા = પૂર્વમાં કહેવાયેલ ગ્રંથ દ્વારા, પ્રતિષદ્ધિ જ થાય છે. ''एवमादि''માં આદિ શબ્દથી સ્વજનના વિયોગાદિનો પરિગ્રહ છે. એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

ગાથા-૧૮૦ થી ૧૮૪માં પૂર્વપક્ષીએ કહેલ કે પુણ્યથી મળેલ અગારવાસનો ત્યાગ પાપના ઉદયથી થાય છે, તેથી ગૃહવાસમાં સંતોષપૂર્વક રહી પરોપકારની પ્રવૃત્તિ કરવી જોઇએ. વળી અન્ય વાદીઓ કહે છે કે સ્વજનાદિનો વિયોગ કરાવીને શિષ્યોને તપાદિ કરાવવા દ્વારા દુઃખ ઉત્પન્ન કરવું, એ બધી પ્રવૃત્તિઓ ગુરુને માટે દોષરૂપ છે, આથી પ્રવ્રજયા આપવી ઉચિત નથી. આ પ્રકારની અન્ય વાદીઓની કુયુક્તિઓનું પણ ગાથા-૧૮૫ થી ૨૨૫ સુધીના ગ્રંથકારના કથનથી નિરાકરણ થઇ જાય છે. !!૨૨૬!!

## **अ**वतर्शक्षिः :

कथमित्याह -

## અવતરણિકાર્થ:

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે ગાથા-૧૮૫ થી ૨૨૫ ના કથનથી અન્ય કુયુક્તિઓનું પજ્ઞ નિરાકરજ્ઞ થાય છે. તેથી અહીં પ્રશ્ન થાય કે આનાથી અન્યનું પજ્ઞ નિરાકરજ્ઞ**ેકવી રીતે થાય** ? એથી કરીને કહે છે-

#### आथा :

परमत्थओ न दुक्खं भावंमिऽवि तं सुहस्स हेउ त्ति । जह कुसलविज्जिकिरिआ एवं एअं पि नायव्वं ॥ २२७ ॥ कहं व त्ति दारं गयं ॥

#### अष्टाशार्थः

परमत्थओं न दुक्खं = પરમાર્થથી (તપ) દુ:ખ નથી, भावंमिऽवि = (દુ:ખનો) ભાવ હોતે છતે પણ  $\vec{n} = \vec{n} = n$ પમાં થતું દુ:ખ, सुहस्स हेऊ = સુખનો હેતુ છે. जह कुसलिविज्जिकिरिआ = જે રીતે કુશલ વૈદ્યની ક્રિયા છે, एवं = એ રીતે एअं पि = આ પણ = તપોનુષ્ઠાન પણ, नायळ्वं = જાણવું. कहं वा = 'કયા પ્રકારે' त्ति = એ પ્રકારનું दारं = દાર गयं = ગયું = સમાપ્ત થયું.

🖈 'त्ति' પાદપૂર્તિ માટે છે.

#### भागार्थ :

પરમાર્થથી તપ દુઃખ નથી, તપમાં દુઃખ હોવા છતાં પણ તપમાં થતું તેવા પ્રકારનું દુઃખ સુખનો હેતુ છે, જે પ્રમાણે કુશલ વૈદ્યની ક્રિયા છે, એ પ્રમાણે તપોનુષ્ઠાન પણ જાણવું.

#### ટીકા :

परमार्थतो न दुःखं तप इत्युक्तं, भावेऽपि दुःखस्य तत्=तथा दुःखं सुखस्य हेतुरिति, निर्वृतिसाधकत्वेन, अत्र दृष्टन्तमाह-यथा कुशलवैद्यक्रिया दुःखदाऽप्यातुरस्य न वैद्यदोषाय, एवमेतदपि=सांसारिकदुःखमोचकं तपोऽनुष्ठानं ज्ञातव्यमिति गाथार्थः॥२२७॥

#### डीङार्थ :

પૂર્વગાથામાં તપ દુઃખ છે એ પ્રમાણે કહેવાયું, તે પરમાર્થથી નથી. તપમાં દુઃખનો ભાવ હોતે છતે પજ્ઞ તે = તે પ્રકારનું દુઃખ = જે પ્રકારે તપ કરતાં થઈ શકે છે તે પ્રકારનું દુઃખ, સુખનો હેતુ છે; કેમ કે તપમાં નિર્વૃત્તિનું = મોક્ષનું, સાધકપશું છે.

અહીં = તપ કરવામાં દુ:ખ નથી એમાં, દેષ્ટાંતને કહે છે- જે રીતે આતુરને = રોગીને, દુ:ખને દેનારી પણ કુશલ વૈદ્યની ક્રિયા = ચિકિત્સા, વૈદ્યના દોષ માટે નથી થતી, એ રીતે આ પણ = સંસાર સંબંધી દુ:ખોથી મુકાવનાર એવું તપરૂપ અનુષ્ઠાન પણ, જાણવું અર્થાત્ શિષ્યોને દુ:ખ આપનાર પણ તપ કુશલ વૈદ્યરૂપી ગુરુના દોષ માટે નથી થતું, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

કોઇ વાદી કહે કે શિષ્યોને તપ, લોચ વગેરે કરાવવા દ્વારા ગુરુ બીજાને દુઃખ આપે છે, આથી ગુરુને દોષની પ્રાપ્તિ થશે. તેનું નિરાકરણ કરતાં ગ્રંથકાર કહે છે કે પરમાર્થથી તપ દુઃખરૂપ નથી; કેમ કે તપ કરવાથી રાગાદિ ક્લેશો અલ્પ થવાને કારણે સુખનું વેદન થાય છે. માટે નિશ્ચયનયની દષ્ટિથી સુખનો અનુભવ કરાવે તેવી પ્રવૃત્તિને દુઃખ કહી શકાય નહીં.

વળી, વ્યવહારનયની દેષ્ટિથી તપ કરતી વખતે ક્ષુધાદિનું દુઃખ થતું હોવા છતાં પણ તે પ્રકારનું દુઃખ સુખનો હેતુ છે; કેમ કે તપ કરવાથી શુભ ભાવ થાય છે અને શુભ ભાવ થવાથી નિર્જરા અને પુણ્યબંધ થાય છે, તેથી તપ પરંપરાએ મોક્ષનું સાધન છે. માટે તપમાં ક્ષુધાદિનું દુઃખ થવા છતાં પણ તે તપથી થતું દુઃખ સુખનું કારણ છે.

જે રીતે કુશલ વૈદ્યની ચિકિત્સા રોગીને દુઃખ આપનારી હોવા છતાં પણ રોગીના સુખનું કારણ હોવાથી ચિકિત્સા કરાવનાર વૈદ્ય માટે દોષરૂપ નથી; એ રીતે સાંસારિક દુઃખોથી મુકાવનાર એવું તપોનુષ્ઠાન શિષ્યોને ક્ષુધાદિનું અલ્પ દુઃખ આપનારું હોવા છતાં શિષ્યના મહાન સુખનું કારણ હોવાથી શિષ્યોને તપાદિ કરાવનાર ગુરુ માટે દોષરૂપ નથી. II ૨૨૭ II

## અવતરણિકા :

'कथं वा' इति व्याख्यातं भूलद्वारगाथायां च प्रथमं द्वारम्, अत एवाह -

#### અવતરણિકાર્થ:

પ્રવ્રજયાવિધાન નામની પ્રથમ વસ્તુની ગાથા-૪ રૂપ પ્રતિદ્વાર ગાથામાં બતાવેલ ''सा" વગેરે પાંચ દ્વારોમાંથી ચરમ દ્વારરૂપ 'कथं वा'એ પ્રકારનું પાંચમું દ્વાર ગાથા-૧૧૫ થી ૨૨૭ માં અને ગાથા-૨ રૂપ મૂલદ્વારગાથામાં બતાવેલ પ્રવ્રજયાવિધાન વગેરે પાંચ દ્વારોમાંથી પ્રથમ દ્વાર ગાથા-૪ થી ૨૨૭ માં વ્યાખ્યાન કરાયું. આથી જ કહે છે અર્થાત્ પ્રથમ દ્વારનું નિગમન કરીનું દ્વિતીય દ્વારને કહેવાની પ્રતિજ્ઞા કરતાં પ્રસ્તુત ગાથામાં કહે છે-

#### आधाः

## पळाज्जाए विहाणं एमेअं विण्णाअं समासेणं । एत्तो पइदिणकिरियं साहूणं चेव वोच्छामि ॥ २२८ ॥

#### અન્વચાર્થ:

एमेअं = आ रीते आ पव्यज्जाए विहाणं = प्रव्रिथानुं विधान समासेणं=सभासथी विष्णअं = वर्शवायुं. एत्तो = आनाथी (आगण) साहूणं चेव=साधुओनी ४ पइदिणिकिरियं = प्रतिदिनिक्रियाने वोच्छामि = छुं इसीश.

#### ગાશાર્થ:

આ રીતે આ પ્રદ્રજ્યાનું વિધાન સંક્ષેપથી વર્ણવાયું. હવે પછી સાધુઓની જ પ્રતિદિનક્રિયાને હું કહીશ.

### ટીકા :

प्रव्रज्याया विधानिमिति विधिर्विधानम् एवमेतद् उक्तन्यायाच्च वर्णितं समासेन = सङ्क्षेपेण । द्वितीय-द्वारसम्बन्धायाह-अत ऊर्ध्वं प्रतिदिनक्रियां-प्रत्युपेक्षणादिरूपां साधूनामेव सम्बन्धिनीं वक्ष्य इति गाथार्थः ॥२२८॥

#### નોંધ :

ટીકામાં उक्तन्यायच्य છે, त्थां 'च' વધારાનો ભાસે છે.

## ટીકાર્થ:

'વિધાન' શબ્દનો અર્થ સ્પષ્ટ કરતાં કહે છે કે વિધિ એ વિધાન છે, આ રીતે = ઉક્ત ન્યાયથી = ગાથા-૪ થી માંડીને અત્યાર સુધી કહેવાયું એ રીતે, આ પ્રવ્રજ્યાનું વિધાન સમાસથી = સંક્ષેપથી, વર્જાન કરાયું. પ્રથમ દ્વારનો દ્વિતીય દ્વાર સાથે સંબંધ બતાવવા માટે કહે છે- આનાથી આગળ સાધુઓના જ સંબંધવાળી પ્રત્યુપેક્ષજ્ઞાદિરૂપ પ્રતિદિનક્રિયાને હું કહીશ, એ પ્રમાજ્ઞે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

પ્રવ્રજયાવિધાન નામની પ્રથમ વસ્તુનું નિગમન કરતાં ગ્રંથકાર કહે છે કે આગળમાં કથન કર્યું એ રીતે પ્રવ્રજયાની વિધિ સંક્ષેપથી વર્ણવાઇ. આનાથી એ ફ્લિત થાય કે પ્રવ્રજયાની વિધિ ઘણી વિસ્તારવાળી છે, છતાં દીક્ષા લેવા માટે ઉપયોગી વિધિ ગ્રંથકારે અહીં સંક્ષેપથી કહી છે. વળી પ્રથમ વસ્તુ સાથે બીજી વસ્તુનો સંબંધ જોડવા માટે ગ્રંથકાર કહે છે કે પ્રવ્રજયાની યથોક્ત વિધિથી પ્રવ્રજિત થયેલ સાધુઓ સંબંધી જ પડિલેહણ વગેરે પ્રતિદિન કરવાની ક્રિયાને હું હવે પછી કહીશ. !!૨૨૮!!

# ॥ प्रव्रज्याविधानद्वारं समाप्तम् ॥

## શુદ્ધિ પત્રક

| प्रभा नं.     | લીટી નં. | અશુદ્ધિ                                                                               | શુદ્ધિ                                      |
|---------------|----------|---------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------|
| ૧૨ પ્રસ્તાવના | ४        | (૪) વિશુદ્ધ આલવાથી                                                                    | (૪) વિશુદ્ધ આલાવાથી                         |
| 99            | ૧૭       | અહીં=પ્રસ્તુત પ્રથમાં,                                                                | અહીં=જિન પ્રવચનમાં અથવા સંલેખના વસ્તુમાં    |
| 98            | ૧        | દ્રવ્યોનો અને તે દ્રવ્યોમાં રહેતા                                                     | દ્રવ્યોનો તે દ્રવ્યોમાં રહેતા ભાવોની સાથે   |
|               |          | સર્વ ભાવોનો તે દ્રવ્ય સાથે                                                            |                                             |
| ૧૪            | ૧        | જેમ રૂપાદિ પણ                                                                         | જેમ ઘટાદિ દ્રવ્યમાં રહેલા રૂપાદિ પણ         |
| ૧૭            | પ        | વસ્તુઓનું નિરૂપણ                                                                      | વસ્તુઓ છે તેનું નિરૂપશ                      |
| ৭৩            | ૧૨       | <b>वा दायवा</b> =કોના                                                                 | वा दायव्या=धीना                             |
| રર            | १४       | मुत्तुं। (બરાબર દ્રેખાતું નથી.)                                                       | मुत्तुं।                                    |
| ૫૧            | 8        | અનુવર્તક ગુરુના ગુશો                                                                  | અનુવર્તક ગુરુથી અન્યને થતા ગુણો             |
| ૫૩            | 90       | તે પૂર્વપક્ષીની પાપ                                                                   | તે પાપ                                      |
| ૭૬            | ૨૨       | તેનું=જિનો સંબંધી ક્રિયાનું, પ્રણેતૃપણું                                              | તેનું=જિનોનું, પ્રજ્ઞેતૃપશું હોવાથી જિનોના  |
|               |          | હોવાથી=જિનો સંબંધી ક્રિયાની                                                           |                                             |
|               |          | પ્રરૂપણા કરનાર હોવાથી, જિનોના                                                         |                                             |
| ৩८            | ૧૬       | દ્રવ્યલિંગની પ્રતિપત્તિ હોવાથી સર્વથી                                                 | દ્રવ્યલિંગના સ્વીકારની સર્વથી               |
| ৫६            | ૨        | મોહનીયકર્મ હોવાથી સંભાવનીય                                                            | મોહનીયકર્મથી સંભાવનીય                       |
| ૧૨૧           | ૧૭       | નથી ? અર્થાત્ પાપના હેતુઓ છે જ;<br>કેમ કે સ્વજનના                                     | નથી ? કેમ કે પૂર્વપક્ષના મતે સ્વજનના        |
| ૧૨૧           | ર૬       | કેમ કે સ્વજનના                                                                        | કેમ કે તારા મતે સ્વજનના                     |
| ૧૭૯           |          | સન્મુખ આવેલા દીક્ષાર્થીને પણ,                                                         | સન્મુખ થયેલા દીક્ષાર્થીને પણ,               |
| ૨૨૭           | १८       | પણ (દીક્ષાગ્રહણની ચૈત્યવંદનાદિ<br>ક્રિયાઓ) <b>પવ</b> જ્ <del>ય</del> ંતે=સ્લીકારે છે. | પણ <b>પવज્जंતે=પ્ર</b> વ્રજ્યા સ્વીકારે છે. |
| ૨૨૭           | ૨૧       | ક્રિયાઓ સ્વીકારે છે.                                                                  | ક્રિયાઓ પૂર્વક પ્રવ્રજ્યા સ્વીકારે છે.      |
| २४७           | ૨૨       | ભાવદીક્ષાનું સેવન કર્યા વગર ક્યારેક થનારો                                             | ભાવદીક્ષાના સેવનથી થનારો                    |
| २४७           | ૨૨       | પરિણામ પણ થઈ                                                                          | પરિષ્કામ પ્રાયઃ દ્રવ્ય દીક્ષા વગર થઈ        |
| રકર           | ۷        | અકુશલાનુબંધી પુણ્યથી અવિદ્યમાન                                                        | અકુશલાનુબંધી પાપથી અવિદ્યમાન                |
| <b>૨</b> ૬૨   | 90       | પરંતુ વિદ્યમાન                                                                        | પરંતુ અકુશલાનુબંધી પુણ્યથી વિદ્યમાન         |
| २६७           | ۷        | પણ પ્રાપ્કિ આદિની                                                                     | પણ પ્રાપ્તિ આદિની                           |
| २७४           | ٤        | તેને≔તે ઇચ્છાના                                                                       | તેને=ઇચ્છાના                                |
| ૨૭૪           | 90       | વિલયાદિકરૂપ અર્થને, આશ્રયીને,                                                         | વિલયાદિકરૂપ તે અર્થને આશ્રયીને,             |
| 564           | 9.9      | તેનું થિક્તથી નિરાકરણ                                                                 | તેનું યુક્તિથી નિરાકરણ                      |
| ૨૮૧           | 93       | ઇચ્છાની વિનિથિત્તથી મુનિઓને                                                           | ઇચ્છાની વિનિવૃત્તિથી મુનિઓને                |
| ૨૮૨           | 3        | સુખના એવા નિબંધન                                                                      | સુખના નિબંધન                                |
| ૨૮૯           | ૨૮       | છે, તેથી                                                                              | છે, તેથી પ્રસ્તુત ગાથામાં કહે છે કે         |
| ૨૯૪           | ૧૭       | અને સાધુનયે જિનવચન                                                                    | અને સાધુઓને જિનવચન                          |
| ર૯૫           | ર        | નિશ્ચયનયથી ઘર પણ                                                                      | નિશ્ચયનયથી આત્માને રહેવાનું સ્થાન પણ        |
| ર૯૫           | 3        | તે ઘર છે.                                                                             | તે આત્માને રહેવાનું સ્થાન છે.               |
| 30C           | ૧૯       | યુક્ત છે. ‼૨૧૮॥                                                                       | યુક્ત છે. ‼૨૧૭-૨૧૮∥                         |

# પંચવસ્તુક પ્રકરણ શબ્દશઃ વિવેચન (ભાગ-૧)





૫, જૈન મર્ચન્ટ સોસાયટી, કત્તેહપુરા રોડ, પાલડી, અમદાવાદ-૩૮૦૦૦૭ ફોન : (૦૭૯) ૨૬૬૦૪૯૧૧, ૩૦૯૧૧૪૭૧

> ઃ મુદ્રક : સૂર્યા ઓફસેટ

આંબલીગામ, સેટેલાઈટ-બોપલ રોડ, અમદાવાદ ફોન : (૦૨૭૧૭) ૨૩૦૩૬૬, ૨૩૦૧૧૨

Design by : ICON : 022-20553213, 022-25654543