

શબ્દશઃ વિવેચન **ભાગ-**-2



# પંચવસ્તુક પ્રકરણ

શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ-૨

ઋૂળ ગ્રંથકાર તથા ટીકાકાર ઋ આસત્રપૂર્વાચાર્ય, યાકિનીમહત્તરાસૂનુ, સૂરિપુરંદર શ્રી<sup>3</sup> હરિભદ્રસૂરિ મહારાજા

#### 💠 આશીર્વાદદાતા 🌣

વ્યાખ્યાનવાચસ્પતિ, શાસનપ્રભાવક, સ્વ. પરમ પૂજ્ય આચાર્યદેવેશ શ્રીમદ્ વિજય રામચંદ્રસૂરીશ્વરજી મહારાજા તથા ષડ્દર્શનવિદ્, પ્રાવચનિકપ્રભાવક સ્વ. પ. પૂ. મુનિપ્રવર શ્રી મોહજિતવિજયજી મહારાજા તથા વર્તમાનશુતમર્મજ્ઞાતા, વિદ્વદ્વિભૂષણ પ. પૂ. ગણિવર્ચ શ્રી ચુગભૂષણવિજયજી મહારાજા

ધિવેચનકાર 
 પંડિતવર્ચશ્રી પ્રવીણચંદ્ર ખીમજી મોતા

#### 💠 સંપાદિકા 🌣

આચાર્યદેવેશ શ્રીમદ્ વિજય રામચન્દ્રસૂરીશ્વરજી મહારાજાનાં સામ્રાજયવર્તી, ગચ્છાધિપતિ આચાર્યભગવંત શ્રી હેમભૂષણસૂરિ મહારાજાનાં આજ્ઞાવર્તિની પ. પૂ. વિદુષી સા. શ્રી ચંદ્રાનનાશ્રીજી મ.નાં શિધ્યરત્તા પ. પૂ. સા. શ્રી નાગ્રનેદિતાશ્રીજી મ.સા.ના વિનેયા સાદવીજી શ્રી કલ્યનંદિતાશ્રીજી

સંસ્થાના જ્ઞાનખાતામાંથી આ પુસ્તક જ્ઞાનભંકાર/શ્રીસંઘને ભેટ આપેલ છે.

ACTE OF L



પ, જૈન મર્ચન્ટ સોસાયટી, ફત્તેહપુરા રોડ, પાલડી, અમદાવાદ-૭.

# પંચવસ્તુક પ્રકરણ શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ-૨

💠 વિવેચનકાર 🌣 પંડિતવર્ય શ્રી પ્રવીણચંદ્ર ખીમજી મોતા

વીર સં. ૨૫૩૪ વિ. સં. ૨૦૬૪

આવૃત્તિ : પ્રથમ

નકલ: ૫૦૦

भूल्य: ३. १३०=००

**પ્ક આર્થિક સહયો**ગ પ્ક સિહોર નિવાસી હાલ-સાંતાક્રુઝ-મુંબઈ શ્રીમતી હસુમતીબેન શાંતિલાલ શાહ પરિવાર

💠 मुज्य प्राप्तिस्थान 🌣





પ, જૈન મર્ચન્ટ સોસાયટી, ફત્તેહપુરા રોડ, પાલડી, અમદાવાદ-૭.

💠 भुद्रङ 🌣 નવરંગ પ્રિન્ટર્સ

આસ્ટોડીયા, અમદાવાદ-૧. ફોન : (મો.) ૯૪૨૮૫૦૦૪૦૧ (ઘર) ૨૬૬૧૪૬૦૩

# પ્રાપ્તિસ્થાન

#### 🕁 અમદાવાદ :

#### วใเสเซ์ ว่าวเร

પ, જૈન મર્ચન્ટ સોસાયટી, ફત્તેહપુરા રોડ, પાલડી, અમદાવાદ-૩૮૦૦૦૭.

🕿 (०७८) २६६०४८११, ३२८११४७१

#### 💠 मुंलर्ध :

#### શ્રી નિકુંજભાઈ આર. ભંડારી

વિષ્ણુ મહલ, ત્રીજે માળે, ગરવારે પેવેલીયનની સામે, ડી-સેડ, ચર્ચબેટ, મુંબઈ-૪૦૦૦૨૦.

🕿 (०२२) २२८१४०४८

#### શ્રી વલિતભાઈ ધરમશી

3૦૨, ચંદનબાળા એપાર્ટમેન્ટ, જવાહરલાલ નહેરુ રોડ, સર્વોદય પાર્શ્વનાથનગર, જૈન દેરાસરની પાછળ, મુલુંડ (વેસ્ટ), મુંબઈ-૪૦૦૦૮૦.

🕿 (०२२) २५६८०६१४, २५६८६०३०

#### 🕂 सुरत :

#### ડો. પ્રકુલભાઈ જે. શેઠ

ડી-૧, અર્પણ એપાર્ટમેન્ટ, બાબુનિવાસની ગલી, ટીમલીયાવાડ, સુરત-૩૯૫૦૦૧.

🕿 (०२६९) उरस्टरहर ३

#### # BANGALORE:

#### Shri Vimalchandji

C/o. J. Nemkumar & Company Kundan Market, D. S. Lane, Chickpet Cross, Bangalore-560053. (080) (O) 22875262, (R) 22259925

#### શ્રી નટવરભાઈ એમ. શાહ (અફિકાવાળા)

ક્લેટ નં. ૫૦૧, બ્લોક-એ, રિઢિ વિનાયક ટાવર, વિજયનગર રેલ્વે કોસિંગની પાસે, નારણપુરા, અમદાવાદ-૩૮૦૦૧૩.

🕿 (०७८) २७४७८५१२

#### શ્રી હિમાંશુભાઈ એન. શેઠ

એ-૨/૪૧, અશોક સક્રાંટ, ત્રીજે માળે, દક્તરી રોડ, ગૌશાળા લેન, બીના જ્વેલર્સની ઉપર, મલાડ (ઇસ્ટ) મુંબઈ-૪૦૦૦૯૭.

🕿 (૦૨૨) ૩૯૪૩૮૪૩૪ (મો.) ૯૩૨૨૨૬૪૮૫૧

#### 🔆 व्यभवशहः

#### શ્રી ઉદયભાઇ શાહ

C/o. મહાવીર અગરબત્તી વર્ક્સ, સી-૯, સુપર માર્કેટ, જયશ્રી ટોકીઝની સામે, જામનગર-૩૬૧૦૦૧.

🕿 (०२८८) २८७८५१३

#### **⊕ शक्कोट**ः

#### શ્રી કમલેશભાઇ દામાણી

''જિનાજ્ઞા'', ૨૭, કરણપરા, રાજકોટ-૩૬૦૦૦૧.

🕿 (०२८१) २२३३१२०

# પ્રકાશકીય

''ગીતાર્થ ગંગા''નું મુખ્ય લક્ષ્ય તો આપણા ઉપકારી પૂર્વાચાર્યો જેવા કે ૫. પૂ. આ. શ્રી હરિભદ્રસૂરીશ્વરજી મહારાજ સાહેબ, ૫. પૂ. ઉપાધ્યાયજી શ્રી યશોવિજયજી મહારાજ સાહેબ આદિ રચિત જૈનશાસ્ત્રોમાં પથરાયેલાં વિવિધ પરમાર્થભૂત તત્ત્વોનાં રહસ્યોનું નય. નિક્ષેપ. વ્યવહાર, નિશ્ચય સાપેક્ષ અર્થગાંભીર્યપૂર્ણ વિશ્લેષણ કરવાનું છે, જેથી શ્રી જૈનસંઘને તે તે પદાર્થોના સર્વાંગી બોધમાં સહાય મળે. આ કાર્ય અત્યંત વિસ્તારવાળું અને ગહન છે, ઘણા સાધુ-સાધ્વીજી ભગવંતો આમાં સહાય કરી રહ્યાં છે. અનેક શ્રાવકો અને શ્રાવિકાઓ પણ સૌ સૌને યોગ્ય કાર્યો સંભાળી રહ્યાં છે, તે અનુસાર કામ બહાર આવી રહ્યું છે અને ક્રમસર આવતું રહેશે. દરમિયાન શ્રી સંઘમાંથી જિજ્ઞાસુ મુમુક્ષુઓ તથા શ્રાવકો-શ્રાવિકાઓ તરફથી એવી માંગ વારંવાર આવે છે કે પૂ. મુનિપ્રવર શ્રી મોહજિતવિજયજી મહારાજ સાહેબનાં તથા પૂ. ગણિવર્ચ શ્રી યુગભૂષણવિજયજી મહારાજ સાહેબનાં જુદા જુદા વિષયો પરનાં અપાયેલાં વ્યાખ્યાનો તથા પંકિતવર્ચશ્રી પ્રવીણભાઈ મોતાએ વિવિધ શાસ્ત્રીય વિષયો પર કરેલાં વિવેચનો છપાવીને તૈયાર કરવામાં આવે તો સફળ શ્રી સંઘને ચોક્કસ લાભદાયી નીવડે. આવી વિનંતીઓને લક્ષ્યમાં રાખીને ટુસ્ટે નક્કી કર્યું છે કે આવાં વ્યાખ્યાનો તથા વિવેચનોનાં પુસ્તકો પ્રકાશિત કરવાં અને તેને માત્ર એક સંલગ્ન પ્રવૃત્તિ તરીકે સ્વીકારવી. આ કામ ગીતાર્થ ગંગાના મુખ્ય લક્ષથી સહેજ ફંટાય છે, બોધની વિવિધતા અને સરળતાની દેષ્ટિએ પણ ભિન્ન પ્રકારે છે. છતાં તત્ત્વજિજ્ઞાસ માટે હિતકારી હોવાથી તેમ જ અતિ માંગને કારણે ઉપર્યુક્ત વિનંતી લક્ષમાં રાખીને આ પ્રવૃત્તિ ચાલુ રાખેલ છે.

તત્ત્વજિજ્ઞાસુ જીવો માટે આવાં પુસ્તકો સમ્યગ્જ્ઞાન-દર્શન-ચારિત્રની આરાધનામાં ઉપયોગી થશે, તેવી આશા સહિત –

પ, જૈન મર્ચન્ટ સોસાયટી, ફત્તેહપુરા રોડ, પાલડી, અમદાવાદ-૭. ્ર્સ્ટીગણ ગીતાર્થગંગા

સર્વ હક્ક ગીતાર્થ ગંગા ટ્રસ્ટને આધીન છે.



# ગીતાર્થ ગંગા હારા પ્રકાશિત વ્યાખ્યાનના ગ્રંથો



# ગુજરાતી

# વ્યાખ્યાનકાર :- ૫. પૂ. મુનિપ્રવર શ્રી મોહજિતવિજયજી (મોટા પંડિત) મહારાજ સાહેબ

- ૧. આશ્રવ અને અનુબંધ
- ર. પદુગલ વોસિરાવવાની ક્રિયા
- **૩. ચારિત્રાચાર**

# વ્યાખ્યાનકાર :- ૫. પૂ. ગણિવર્ચશ્રી યુગભૂષણવિજયજી (નાના પંકિત) મહારાજ સાહેબ

- ૧. યોગદેષ્ટિસમુચ્ચય
- ર. કર્મવાદ કર્ણિકા
- **૩. સદ્દગતિ તમારા હાથમાં** !
- ૪. દર્શનાચાર
- પ. શાસન સ્થાપના
- દ. અનેકાંતવાદ
- ૭. પ્રશ્નોત્તરી
- ૮. ચિત્તવૃત્તિ
- ૯. ચાલો, મોક્ષનું સાચું સ્વરૂપ સમજીએ
- ૧૦. મનોવિજય અને આત્મશુદ્ધિ
- ૧૧. ભાગવતી પ્રવ્રજ્યા પરિચય
- ૧૨. ભાવધર્મ ભાગ-૧ (પ્રણિધાન)
- ૧૩. ભાવધર્મ ભાગ-૨ (પ્રવૃત્તિ, વિઘ્નજય, સિદ્ધિ, વિનિયોગ)
- ૧૪. લોકોત્તર દાનધર્મ "અનુકંપા"
- ૧૫. કુદરતી આફતમાં જૈનનું કર્તવ્ય
- ૧૬. ધર્મરક્ષા પ્રવચન શ્રેણી ભાગ-૧
- ૧૭. ગૃહજિનાલય મહામંગલકારી

# સંપાદક :- ૫. પૂ. ગણિવર્ચ શ્રી યુગભૂષણવિજયજી (નાના પંકિત) મહારાજ સાહેબ

૧. શ્રાવકનાં બાર વ્રતોના વિકલ્પો

### લેખક :- ૫. પૂ. ગણિવર્ચ શ્રી યુગભૂષણવિજયજી (નાના પંડિત) મહારાજ સાહેબ

૧. જૈનશાસન સ્વતંત્ર ધર્મ કે સંપ્રદાય ?



# व्याख्यानकार:- प. पू. गणिवर्य श्री युगभूषणविजयजी ( नाना पंडित ) महाराज साहब

१. जैनशासन स्थापना

३. श्रावक के बारह व्रत एवं विकल्प

२. चित्तवृत्ति

४. प्रश्नोत्तरी

# लेखक:- प. प्. गणिवर्य श्री युगभूषणविजयजी ( नाना पंडित ) महाराज साहब

१. जिनशासन स्वतंत्र धर्म या संप्रदाय ?

संपादक :- प. पू. गणिवर्य श्री अरिहंतसागरजी महाराज साहब

१. पाक्षिक अतिचार



### Lecturer: H. H. GANIVARYA SHRI YUGBHUSHANVIJAYJI MAHARAJ SAHEB

1. Status of Religion in Modern Nation State Theory

#### Author: H. H. GANIVARYA SHRI YUGBHUSHANVIJAYJI MAHARAJ SAHEB

1. Is Jaina Order Independent Religion or Denomination?



# ગીતાર્થ ગંગા દ્વારા પ્રકાશિત અન્ય પુસ્તકોની યાદી



૧. શ્રી સમેતશિખરજીની સંવેદના

૨. શ્રી નવપદ આરાધના વિધિ

૩. સ્વતંત્ર ભારતમાં ધર્મ પરતંત્ર !!!!! (ગુજરાતી)

४. स्वतंत्र भारत में धर्म परतंत्र !!!!! (હिन्ही)

પ. Right to Freedom of Religion !!!!! (અંગ્રેજી)

દ. 'રક્ષાધર્મ' અભિયાન (ગુજરાતી)

૭. 'Rakshadharma' Abhiyaan (અંગ્રેજી)

સંકલનકર્તા : જયોતિષભાઈ શાહ

સંકલનકર્તા : જ્યોતિષભાઈ શાહ

સંકલનકર્તા ઃ ધર્મતીર્થ રક્ષા સમિતિ

સંકલનકર્તા : ધર્મતીર્થ રક્ષા સમિતિ

સંકલનકર્તા ઃ ધર્મતીર્થ રક્ષા સમિતિ

સંકલનકર્તા : ધર્મતીર્થ રક્ષા સમિતિ

સંકલનકર્તા : ધર્મતીર્થ રક્ષા સમિતિ



### ગીતાર્થ ગંગા હારા પ્રકાશિત વિવેચનના ગ્રંથો



# ગુજરાતી

## વિવેચનકાર :- પંડિતવર્ચ શ્રી પ્રવીણચંદ્ર ખીમજી મોતા

- ૧. યોગવિંશિકા શબ્દશઃ વિવેચન
- ર. અધ્યાત્મઉપનિષતુ પ્રકરણ શબ્દશઃ વિવેચન
- ૩. અધ્યાત્મમતપરીક્ષા શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ-૧
- ૪. અધ્યાત્મમતપરીક્ષા શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ-૨
- પ. અધ્યાત્મમતપરીક્ષા શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ-૩
- દ. વિંશતિવિંશિકા શબ્દશઃ વિવેચન પૂર્વાર્ધ
- ૭. વિંશતિવિંશિકા શબ્દશઃ વિવેચન ઉત્તરાર્ધ
- ૮. આરાધક-વિરાધક ચતુર્ભંગી શબ્દશઃ વિવેચન
- ૯. સમ્યક્ત્વ ષટ્સ્થાન ચઉપઈ શબ્દશઃ વિવેચન
- ૧૦. અધ્યાત્મસાર શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ-૧
- ૧૧. પ્રતિમાશતક શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ-૧
- ૧૨. પ્રતિમાશતક શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ-૨
- ૧૩. કૂપદેષ્ટાંત વિશદીકરણ શબ્દશઃ વિવેચન
- ૧૪. પંચસૂત્ર શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ-૧ (સૂત્ર ૧-૨)
- ૧૫. સૂત્રના પરિણામદર્શક યત્નલેશ ભાગ-૧
- ૧૬. પંચસૂત્ર શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ-૨ (સૂત્ર ૩-૪-૫)
- ૧૭. સામાચારી પ્રકરણ શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ-૧
- ૧૮. સામાચારી પ્રકરણ શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ-૨
- ૧૯. પ્રતિમાશતક શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ-૩
- ૨૦. દાનદ્વાત્રિંશિકા-૧ શબ્દશઃ વિવેચન
- ૨૧. મિત્રાદ્વાત્રિંશિકા-૨૧ શબ્દશઃ વિવેચન
- ૨૨. યોગશતક શબ્દશઃ વિવેચન
- ૨૩. પંચવસ્તુક પ્રકરણ શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ-૧
- ૨૪. યોગભેદદ્વાત્રિંશિકા-૧૮ શબ્દશઃ વિવેચન

- ૨૫. યોગવિવેકદ્વાત્રિંશિકા-૧૯ શબ્દશઃ વિવેચન
- ૨૬. સાધુસામગ્ર્યદ્વાત્રિંશિકા-૬ શબ્દશઃ વિવેચન
- ૨૭. ભિક્ષુદ્વાત્રિંશિકા-૨૭ શબ્દશઃ વિવેચન
- ૨૮. દીક્ષાદ્વાત્રિંશિકા-૨૮ શબ્દશઃ વિવેચન
- ૨૯. યોગદેષ્ટિની સજઝાય શબ્દશઃ વિવેચન
- ૩૦. કેવલિભુક્તિવ્યવસ્થાપનદાત્રિંશિકા-૩૦ શબ્દશઃ વિવેચન
- ૩૧. પાતંજલયોગલક્ષણવિચારદ્વાત્રિંશિકા-૧૧ શબ્દશઃ વિવેચન
- ૩૨. જ્ઞાનસાર શબ્દશઃ વિવેચન
- ૩૩. સંથારા પોરિસી સૂત્રનો ભાવાનુવાદ અને હિંસાષ્ટક શબ્દશઃ વિવેચન
- ૩૪. જિનમહત્ત્વદ્વાત્રિંશિકા-૪ શબ્દશઃ વિવેચન
- ૩૫. સમ્યગ્દેષ્ટિદ્ધાત્રિંશિકા-૧૫ શબ્દશઃ વિવેચન
- ૩૬. યોગલક્ષણદ્વાત્રિંશિકા-૧૦ શબ્દશઃ વિવેચન
- ૩૭. મુક્તિઅદ્વેષપ્રાધાન્યદ્વાત્રિંશિકા-૧૩ શબ્દશઃ વિવેચન
- ૩૮. અપુનર્બંધકદ્વાત્રિંશિકા-૧૪ શબ્દશઃ વિવેચન
- ૩૯. યોગદેષ્ટિસમુચ્ચય શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ-૧
- ૪૦. યોગદેષ્ટિસમુચ્ચય શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ-૨
- ૪૧. યોગદેષ્ટિસમુચ્ચય શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ-૩
- ૪૨. અધ્યાત્મસાર ભાગ-૨ શબ્દશઃ વિવેચન
- ૪૩. અધ્યાત્મસાર ભાગ-૩ શબ્દશઃ વિવેચન
- ૪૪. યતિલક્ષણસમુચ્ચય પ્રકરણ શબ્દશઃ વિવેચન
- ૪૫. દૈવપુરૂષકારદ્વાત્રિંશિકા-૧૭ શબ્દશઃ વિવેચન
- ૪૬. તારાદિત્રયદ્વાત્રિંશિકા-૨૨ શબ્દશઃ વિવેચન
- ૪૭. કુતર્કગ્રહનિવૃત્તિદ્વાત્રિંશિકા-૨૩ શબ્દશઃ વિવેચન
- ૪૮. સદ્દેષ્ટિદ્વાત્રિંશિકા-૨૪ શબ્દશઃ વિવેચન

# \*\*

# ગીતાર્થ ગંગા અંતર્ગત ગંગોત્રી ગ્રંથમાળા હારા પ્રકાશિત ગ્રંથો



૧. ધર્મતીર્થ ભાગ-૧

# પંચવસ્તુક પ્રકરણ શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ-રના સંકલન-સંપાદનની વેળાએ અંતરોદ્ગાર

અનાદિકાળથી આ સંસારમાં અસહાય પરિભ્રમણ કરતા આ જીવને જયારે મોક્ષ અને મોક્ષના ઉપાયોની તાત્ત્વિક જિજ્ઞાસા થાય છે, ત્યારે તે જીવ સુગુરુના સાંનિધ્યને પ્રાપ્ત કરીને તત્ત્વશ્રવણ કરે છે; અને તે વખતે યોગ્ય જીવ સર્વ અનર્થોના બીજભૂત એવા સંસારથી નિર્વેદ પામીને તેનાથી મુક્ત થવા તીર્થંકરથી પ્રણીત એવી સર્વસંગના ત્યાગરૂપ પ્રવ્રજયા ગ્રહણ કરે છે. તે ગ્રહણ કરેલ પ્રવ્રજયાનું શાસ્ત્રોક્ત વિધિ અનુસાર પાલન કરવા માટે સાધુની ચક્રવાલ સામાચારીરૂપ આ 'પ્રતિદિનક્રિયા' વસ્તુ અતિ ઉપકારક છે. આથી આગમોમાંથી ઉદ્ધૃત કરેલા આ ૧૭૧૫ ગાથા પ્રમાણ વિરાટકાય પંચવસ્તુક ગ્રંથમાં પૂજય હરિભદ્રસૂરિ મહારાજાએ પ્રથમ 'પ્રવ્રજયાવિધાન' વસ્તુનું વિસ્તૃત નિરૂપણ કર્યા પછી બીજી 'પ્રતિદિનક્રિયા' વસ્તુનું નિરૂપણ કરેલ છે, જેનું વિવેચન પ્રસ્તુત ભાગ-૨માં કરવામાં આવેલ છે.

આ 'પંચવસ્તુક પ્રકરણ ભાગ-૨'માં 'પ્રતિદિનક્રિયા' નામની બીજી વસ્તુમાં આવતા સૂક્ષ્મ પદાર્થો સમજાવવા માટે, યોગ-અધ્યાત્મગ્રંથમર્મજ્ઞ પંડિતવર્ય શ્રી પ્રવીણભાઈએ પોતાની અનોખી શૈલીમાં સચોટ- સુંદર વિવેચન કરી ગ્રંથના અંતર્નિહિત ભાવો જણાવવાનો પ્રયાસ કરેલ છે. આથી આ ગ્રંથ સંસ્કૃત-પ્રાકૃત ભાષાના અભિજ્ઞ તત્ત્વજિજ્ઞાસુ વર્ગને તો ઉપકારક બનશે જ, પરંતુ સંસ્કૃત-પ્રાકૃત ભાષાના અનિભજ્ઞ તત્ત્વજિજ્ઞાસુ વર્ગને પણ દિગ્દર્શનરૂપ બની રહેશે.

જોકે પ્રસ્તુત ગ્રંથનું અધ્યયન-સંકલન કરવાની મારામાં કોઈ યોગ્યતા નથી, તોપણ પરમ ભાગ્યોદયને વશ મને આ મહાપ્રમાણવાળા ગ્રંથના તત્ત્વોનો અધ્યાત્મરસિક પંડિતવર્ય શ્રી પ્રવીણભાઈ મોતા પાસે અભ્યાસ કરવાની સોનેરી તક સાંપડી અને આ શક્ય બન્યું, તેમાં અનેક પૂજ્યશ્રીઓની મારા ઉપર વરસી રહેલી મહાકૃપા જ કારણ છે.

સુવિશાલ ગચ્છાધિપતિ-કલિકાલકલ્પતરુ-બાલદીક્ષાસંરક્ષક-મહાન શાસનપ્રભાવક-આચાર્યદેવેશ શ્રીમદ્ વિજય રામચન્દ્રસૂરીશ્વરજી મહારાજાના વિદ્વાન શિષ્યરત્નો પડ્દર્શનવિદ્-અધ્યાત્મગુણસંપન્ન-શુદ્ધમાર્ગપ્રરૂપક સ્વ. પરમ પૂજ્ય મુનિપ્રવર શ્રી મોહજિતવિજયજી મહારાજાના તથા નિપુણમિતસંપન્ન-સૂક્ષ્મતત્ત્વવિવેચક પરમ પૂજ્ય ગણિવર્ય શ્રી યુગભૂષણવિજયજી મહારાજાના શ્રીમુખેથી વૈરાગ્યમય તાત્ત્વિક પ્રવચનોના શ્રવણ દ્વારા સંસારથી વિરક્ત બનેલાં મારા સંસારી પક્ષે માતુશ્રીએ (હાલમાં ૫. પૂ. સા. શ્રી ચારુનંદિતાશ્રીજી મ. સા.નાં શિષ્યા સા. શ્રી ધ્યાનરુચિતાશ્રીજી મ. સા.એ) અમારામાં સુસંસ્કારોના સિંચન દ્વારા વૈરાગ્યનાં બીજ રોપ્યાં, જેના પ્રભાવે મને તથા મારા સંસારી પક્ષે ભાઈને (હાલમાં ૫. પૂ. ગણિવર્ય શ્રી યુગભૂપણવિજયજી મ. સા.ના વિનેય મુનિશ્રી કૈવલ્યજિતવિજયજી મ. સા.નો) બાલ્યવયમાં જ પ્રવ્રજયાગ્રહણના મનોરથ જાગ્યા, જે મનોરથ શાસનદેવની કૃપાથી પૂર્ણ થતાં, ભાઈને સન્માર્ગોપદેશક પરમ પૂજ્ય ગણિવર્ય શ્રી યુગભૂપણવિજયજી (નાના પંડિત) મહારાજ સાહેબના પાદપદ્મમાં જીવન સમર્પિત કરવાનું સદ્ભાગ્ય પ્રાપ્ત થયું, તેમ જ મને શતાધિક શ્રમણીવૃંદના સમર્થસંચાલિકા વિદુર્પી સા. પૂજ્ય શ્રી ચંદ્રાનાશ્રીજી મ. સા.નાં વિનેયરત્ના પરમ શતાધિક શ્રમણીવૃંદના સમર્થસંચાલિકા વિદુર્પી સા. પૂજ્ય શ્રી ચંદ્રાનનાશ્રીજી મ. સા.નાં વિનેયરત્ના પરમ

પૂજ્ય સા. શ્રી ચારુનંદિતાશ્રીજી મ. સા.ના ચરણકમળમાં જીવન સમર્પણ કરવાનું સૌભાગ્ય પ્રાપ્ત થયું. દીક્ષિત જીવનમાં વિદુષી સાધ્વીજી પૂજ્ય શ્રી ચંદ્રાનનાશ્રીજી મ. સા.એ કરી આપેલ અનુકૂળતા અનુસાર પરમ પૂજ્ય ગુરુમહારાજને જૈનશાસનના મહાન ગ્રંથોના કોડીંગ વગેરે કાર્ય માટે મારે પણ અમદાવાદમાં સ્થિરતા કરવાનું થયું, તે દરમિયાન પૂ. ગુરુમહારાજની અસીમકૃપાથી પંડિતવર્ય શ્રી પ્રવીણભાઈ પાસે પંચવસ્તુક ગ્રંથની સંકલના કરવાનું સદ્ભાગ્ય મને પ્રાપ્ત થયું.

આ ગ્રંથના ગુજરાતી વિવેચનના પ્રૂફ સંશોધનાદિ કાર્યમાં શ્રુતોપાસક-શ્રુતિપાસુ સુશ્રાવક **શ્રી શાંતિલાલ શિવલાલ શાહનો** વિશેષ સહયોગ પ્રાપ્ત થયો છે. તેઓએ પણ પોતાને આવા ઉત્તમ ગ્રંથરત્નના સ્વાધ્યાયની-વાંચનની અમૃલ્ય તક સાંપડી તે બદલ ધન્યતા અને ઉપકૃતતા અનુભવેલ છે.

આ અવસરે **૫. પૂ. સા. શ્રી હિતરુચિતાશ્રીજી મ. સા.** તથા **૫. પૂ. સા. શ્રી જિતમોહાશ્રીજી મ. સા.** પ્રમુખ સહવર્તી સાધ્વીજી ભગવંતોનો ઉપકાર પણ વિસરાય તેમ નથી. તેઓએ મારી પાસે અન્ય કોઈ કાર્યની અપેક્ષા ન રાખતાં મને જ્ઞાન-ધ્યાનની અનુકૂળતા કરી આપી છે, તે બદલ તેઓની હું ઋણી છું.

### વિશેષ ઉપકારી પ્રતિ ચર્તિકેચિત્ કૃતજ્ઞતા દાખવવાનો અમૂલ્ય અવસર :

આમ તો હું અનેક ઉપકારીઓના ઉપકારને ઝીલીને મારી નાનીશી ઉંમરમાં પ્રસ્તુત વિશાળકાય ગ્રંથનું સંકલન કરવા સમર્થ બની છું, છતાં મને બૌદ્ધિક દેષ્ટિએ આટલા સ્તર સુધી પહોંચાડવામાં અત્યાર સુધી મારા જીવનમાં મુખ્યતયા ચાર વ્યક્તિઓનો સિંહફાળો છે, તે હું કોઈપણ કાળે ભૂલી શકું તેમ નથી અને તેની અહીં નોંધ લેતાં પરમ ઉપકૃતતાની લાગણીઓ અનુભવું છું.

- (૧) ધર્મતીર્થરક્ષક-ભાવતીર્થપ્રાપક-અધ્યાત્મગુણસંપન્ન પ. પૂ. ગણિવર્ય શ્રી યુગભૂષણવિજયજી મહારાજ સાહેબ, જેઓએ અજ્ઞાનરૂપી અંધકારથી છવાયેલ મારા અંતરમાં ઉપદેશરૂપી ચિનગારી દ્વારા જ્ઞાનરૂપી દીપકનું ટમટમિયું પ્રગટાવ્યું અને જેઓ પાસેથી મને મારી પ્રાથમિક કક્ષામાં પહેલવહેલા ૧૪૪૪ ગ્રંથના કર્તા પરમ પૂજ્ય આ. શ્રી હરિભદ્રસૂરીશ્વરજી મહારાજા તથા જૈનતાર્કિકશિરોમણી મહામહોપાધ્યાય પરમ પૂજ્ય શ્રી યશોવિજયજી મહારાજાનું શુભનામ સાંભળવા મળ્યું, તેઓશ્રીની મહાનતાનો બોધ થયો, તેમ જ તેઓશ્રી દ્વારા રચાયેલા કપ-છેદ-તાપથી શુદ્ધ શાસ્ત્રોનાં નામો તથા પદાર્થો શ્રવણગોચર થયા. તે સિવાય પણ પ. પૂ. ગણિવર્ય શ્રી યુગભૂષણવિજયજી મહારાજ સાહેબે મારા પર કરેલા સંયમજીવનમાં સ્થિરીકરણ આદિ અન્ય સેંકડો ઉપકારોને હું જીવનભર વિસરી શકું તેમ નથી.
- (૨) સદ્જ્ઞાનિષપાસુ-કલ્યાણાભિલાષિણી-યોગક્ષેમકારિણી પ. પૂ. ગુરુવર્યા સા. શ્રી ચારુનંદિતાશ્રીજી મ. સા., જેઓએ મને પ્રવ્રજયા આપવા દ્વારા મારી સર્વ જવાબદારી પોતાના શિર ઉપર લીધી, મને વાત્સલ્ય આપીને તેમ જ મારા અનેક અપરાધોની ક્ષમા આપીને પણ મને શ્રુતાભ્યાસ કરાવ્યો, પંડિતવર્ય શ્રી પ્રવીણભાઈ પાસે અધ્યયન કરવા જવાની પ્રેરણા/અનુજ્ઞા આપી, ઇત્યાદિ પૂ. ગુરુવર્યાશ્રીએ મારા પર કરેલા અનેક ઉપકારો બદલ તેઓશ્રીની હું ઋણી છું.
- (૩) સ્વાધ્યાયરસિક પ. પૂ. સા. શ્રી ધ્યાનરુચિતાશ્રીજી મ. સા., જેઓ સંસારીપક્ષે મારી સાથે માતૃત્વનો સંબંધ ધરાવનાર છે, તેઓએ સંસારના અનેક ઝંઝાવાતો વચ્ચે પણ પોતાનાં બન્ને સંતાનોને માત્ર ભૌતિક દેષ્ટિએ જ નહીં પરંતુ ધાર્મિક દેષ્ટિએ પણ જ્ઞાનાદિથી સંપન્ન કર્યાં અને ઉત્તમ સંસ્કારોનું સિંચન કર્યું, એટલું

જ નહીં પરંતુ પ્રવ્રજયા અપાવવા સુધીનો અથાગ પુરુષાર્થ કર્યો, અને ઉત્તમ ગુરુની શોધ કરીને પોતાના ભવિષ્યની પણ ચિંતા કર્યા વગર પોતાની બે આંખ સમાન બંને સંતાનોને ગુરુવરના ચરણે સમર્પિત કરીને પોતાના 'માતૃત્વ'પદને ધન્ય બનાવ્યું, અને અંતે સ્વયં પણ પ્રવ્રજયા અંગીકાર કરીને સદા માટે ગુરુચરણ અંતેવાસી બન્યાં. જગતમાં આવી માતાઓ વિરલ જ હોય છે. આથી તેઓના પણ ઉપકારનો મહારાશિ મારા શિર પર સદા રહેશે.

(૪) અસંગભાવપ્રિય પંડિતવર્ય સુશ્રાવક શ્રી પ્રવીણભાઈ મોતા, જેઓએ મારા અજ્ઞાનભર્યા, અવિવેકભર્યા વર્તનની પણ ઉપેક્ષા કરીને, પોતાનાં સમય-શક્તિનો ભોગ આપીને મને અધ્યાપન દ્વારા સંપન્ન કરી. તેઓના તે ઉપકારને સ્મૃતિપથમાં લાવીને તેઓશ્રીનો હું અત્યંત આભાર માનું છું.

### शुभं भवतु

મહા સુદ-૪, વિ. સં. ૨૦૬૪ તા. ૧૦-૨-૨૦૦૮, રવિવાર ગીતાર્થગંગા, ૫, જૈન મર્ચન્ટ સોસાયટી, ફત્તેહપુરા રોડ, પાલડી, અમદાવાદ-૩૮૦૦૦૭. પરમ પૂજ્ય, પરમતારક, પરમારાધ્યપાદ આચાર્યદેવેશ શ્રીમદ્ વિજય રામયન્દ્રસૂરીશ્વરજી મહારાજાનાં સામ્રાજ્યવર્તી, ગચ્છાધિપતિ આચાર્યભગવંત શ્રી હેમભૂષણસૂરિ મહારાજાનાં આજ્ઞાવર્તિની પ. પૂ. સા. ચંદ્રાનનાશ્રીજી મ. સા.નાં શિષ્યરત્ના પ. પૂ. સા. ચારુનંદિતાશ્રીજી મ. સા.ના શિષ્યા સાદવીજી કલ્પનંદિતાશ્રીજી







# : પંચવસ્તુક ગ્રંથરત્ન અંતર્ગત હિતીય પ્રતિદિનક્રિયા વસ્તુના પદાર્થોની સંક્ષિપ્ત સંકલના :

યોગ્ય જીવ શાસ્ત્રવિધિ અનુસાર પ્રવ્રજયા ગ્રહણ કરે તો તેની મિત શાસ્ત્રથી ભાવિત થવાને કારણે પ્રાયઃ કરીને પ્રવ્રજયાગ્રહણકાળમાં જ તેને ભાવથી છઠ્ઠું ગુણસ્થાનક સ્પર્શે છે, અને જેઓને છઠ્ઠા ગુણસ્થાનકનો સ્પર્શ થાય છે તે જીવો પ્રવ્રજયાગ્રહણકાળથી માંડીને મન-વચન-કાયાની ગુપ્તિવાળા થાય છે, અને સુભટની જેમ મોહનો નાશ કરવા માટે ભગવાનના વચનનું અવલંબન લઈને પ્રતિદિન સવારથી સાંજ સુધી સર્વ ઉચિત કિયાઓ કરે છે, જે કિયાઓના બળથી તે મહાત્માનું ચિત્ત પટ્કાયના પાલનમાં યત્નવાળું બને છે. તેથી તેમના આત્મા પર રહેલા મોહના સંસ્કારો ક્ષીણ-ક્ષીણતર થાય છે, તેમ જ તેઓનું સમભાવના પરિણામરૂપ સામાયિક અતિશય-અતિશયતર થાય છે; કેમ કે શાસ્ત્રમાં કહેલ સંયમની સર્વ ક્રિયાઓ વિધિપૂર્વક કરવાથી તે સમભાવની વૃદ્ધિ દ્વારા વીતરાગભાવને અનુકૂળ દઢ વ્યાપાર ઉલ્લસિત કરે છે. માટે જે મહાત્માને પ્રવ્રજયાગ્રહણકાળમાં સર્વવિરતિ ગુણસ્થાનક સ્પર્શેલું હોય તેઓને પ્રતિદિનક્રિયા કરવાથી ઉત્તરોત્તર તે ગુણસ્થાનકના કંડકોની વૃદ્ધિ થાય છે.

વળી શાસ્ત્રવિધિ અનુસાર પ્રવ્રજયા ગ્રહણ કરવા છતાં કોઈ જીવને પ્રવ્રજયાગ્રહણકાળમાં સમભાવરૂપ સંયમનો પરિણામ ભાવથી સ્પર્શે તેવું વીર્ય ઉલ્લિસિત થયું ન હોય, તોપણ તે મહાત્મા પ્રતિદિન શાસ્ત્રોક્ત વિધિ મુજબ સંયમની ક્રિયાઓ કરે તો તે ક્રિયાઓના બળથી તે જીવમાં ભાવથી સંયમનો પરિણામ પ્રગટે તેવું વીર્ય ઉલ્લિસિત થાય છે. માટે વિધિપૂર્વક પ્રવ્રજયા ગ્રહણ કર્યા પછી સાધુએ શાસ્ત્રોક્ત વિધિ મુજબ પ્રતિદિનક્રિયા કરવી જોઈએ.

આથી પ્રસ્તુત પંચવસ્તુક ગ્રંથમાં બતાવેલ પાંચ વસ્તુઓમાંથી ગાથા ૧થી ૨૨૮ સુધી પ્રથમ પ્રવ્રજ્યાવિધાન નામની વસ્તુ બતાવ્યા પછી ગાથા ૨૨૯થી ૬૦૯ સુધી બીજી પ્રતિદિનક્રિયા નામની વસ્તુ બતાવેલ છે.

વળી તે પ્રતિદિનક્રિયા નામની વસ્તુનું સ્વરૂપ ગ્રંથકારે પ્રસ્તુત ગ્રંથમાં મુખ્ય દશ દ્વારોના વિભાગથી દર્શાવેલ છે, તે આ પ્રમાણે : (૧) પ્રત્યુપેક્ષણા દ્વાર (૨) પ્રમાર્જના દ્વાર (૩) ભિક્ષા દ્વાર (૪) ઇર્યા દ્વાર (૫) આલોચના દ્વાર (૬) ભુંજના દ્વાર (૭) પાત્રકધાવન દ્વાર (૮) વિચાર દ્વાર (૯) સ્થંડિલ દ્વાર (૧૦) આવશ્યકાદિ દ્વાર.

- (૧) પ્રત્યુપેક્ષણા દ્વાર : પ્રત્યુપેક્ષણા એટલે સાધુ દ્વારા પ્રતિદિન કરાતી ઉપધિના પિકલેહણની કિયા. સાધુ વસ્ત્ર-પાત્રની પિકલેહણામાં શક્તિ ગોપવ્યા વગર, શાસ્ત્રોક્ત વિધિ અનુસાર, ઉપયોગપૂર્વક ઉદ્યમ કરે તો સૂક્ષ્મમાં સૂક્ષ્મ જીવની રક્ષણવિષયક યતનાનું પરિપૂર્ણ પાલન થાય છે, પટ્કાયના પાલનના અધ્યવસાયના બળથી સર્વ જીવો પ્રત્યે આત્મતુલ્ય બુદ્ધિ થવાને કારણે સમભાવરૂપ સંયમનો પરિણામ થાય છે, તેમ જ ઉલ્લિસિત થયેલો તે સમભાવ પુષ્ટ-પુષ્ટતર થાય છે. તે પિકલેહણની કિયાની શાસ્ત્રોક્ત વિધિ પ્રસ્તુત ગ્રંથમાં ગાથા ૨૩૧થી ૨૮૫માં વર્ણવેલ છે.
- (૨) પ્રમાર્જના દ્વાર : પ્રમાર્જના એટલે સાધુ દ્વારા પ્રતિદિન કરાતી દંડાસણ દ્વારા વસતિના પ્રમાર્જનની ક્રિયા. સાધુ સંયમની આરાધના અર્થે શાસ્ત્રોક્ત વિધિ મુજબ નિર્દોષ વસતિની ગૃહસ્થ પાસે યાચના કરીને

તે વસતિમાં અમુક કાળમર્યાદાથી રહે છે ત્યારે, પટ્કાયના પાલન અર્થે પ્રથમ તે ભૂમિનું કાજો કાઢવારૂપ પ્રમાર્જન કરે છે, તેમ જ દરરોજ પણ પડિલેહણ કર્યા પછી તે ભૂમિનું કાજો કાઢવારૂપ પ્રમાર્જન કરે છે. તે પ્રમાર્જનની ક્રિયાની વિશેષ વિધિ પ્રસ્તુત ગ્રંથમાં ગાથા ૨૬૩થી ૨૬૬માં વર્ણવેલ છે.

(૩) ભિક્ષા દ્વાર : ભિક્ષા એટલે સાધુ દ્વારા કરાતી શાસ્ત્રોક્ત વિધિપૂર્વક આહારાદિ લાવવાની ક્રિયા. સાધુ સંયમજીવનમાં ક્ષુધાવેદના આદિ છ કારણોમાંથી કોઈક કારણ ઉપસ્થિત થાય ત્યારે વિધિપૂર્વક ઊંચ-નીચ ઘરોમાં ભિક્ષાટન કરીને ૪૨ દોષોથી રહિત ભિક્ષા ગ્રહણ કરે છે, અને તે ભિક્ષા તેઓ દેહને પુષ્ટ કરવા માટે ગ્રહણ કરતા નથી, પરંતુ આ દેહ સંયમની આરાધનાનું સાધન હોવાથી સંયમવૃદ્ધિમાં ઉપષ્ટંભક બને તે માટે તેટલું જ દેહનું પાલન કરવા માટે ગ્રહણ કરે છે.

વળી સાધુ દેહનો નિર્વાહ કરવા અર્થે આહારપ્રાપ્તિ માટે જે ભિક્ષાટન કરે છે, તે કઈ રીતે કરે તો તેઓની ભિક્ષા સર્વસંપત્કરી ભિક્ષા બને ? અર્થાત્ તે ભિક્ષા આપનાર ગૃહસ્થના અને લેનાર સાધુના કલ્યાણનું કારણ બને ? તેમ જ તે ભિક્ષાટનની ક્રિયાથી સાધુને કઈ રીતે સંયમના કંડકોની વૃદ્ધિ દ્વારા નિર્જરાની પ્રાપ્તિ થાય ? તે સર્વ પ્રસ્તુત ગ્રંથમાં ગાથા ૨૮૬થી ૩૨૬માં વર્ણવેલ છે.

- (૪) ઇર્યા દ્વાર : ઇર્યા એટલે ભિક્ષાટન કરીને વસતિમાં પ્રવેશ કર્યા પછી સાધુ દ્વારા કરાતી ઇરિયાવહિયાની ક્રિયા. સાધુ ભિક્ષાટનથી પાછા ફર્યા પછી ભિક્ષાની આલોચના કરતાં પૂર્વે ઇરિયાવહિયા સૂત્રને બોલવાપૂર્વક કાયોત્સર્ગ કરે છે, અને તે કાયોત્સર્ગમાં ભિક્ષાટનની પ્રવૃત્તિ દરમિયાન આહાર મેળવવામાં સૂક્ષ્મ પણ જે કોઈ સ્ખલના થઈ હોય તે સર્વનું ચિંતવન કરે છે, જેના બળથી સંયમના કંડકોની વૃદ્ધિ થાય છે. તે ઇર્યાપથિકી પ્રતિક્રમણની સંપૂર્ણ વિધિ પ્રસ્તુત ગ્રંથમાં ગાથા ૩૧૭થી ૩૨૬માં વર્ણવેલ છે.
- (૫) આલોચના દ્વાર: આલોચના એટલે ઇર્યાપથિકી પ્રતિક્રમણ કરીને સાધુ દ્વારા ગુરુ સમક્ષ કરાતી ભિક્ષાના નિવેદનની ક્રિયા. ભિક્ષાટન કરીને વસતિમાં આવ્યા પછી ઇરિયાવહિયાપૂર્વક કાયોત્સર્ગમાં સાધુ ભિક્ષાટનમાં લાગેલા દોષોનું ચિંતવન કરી લે ત્યારપછી પોતે ભિક્ષાટનકાળમાં ગ્રહણ કરેલ ભિક્ષાનું ગુરુ પાસે શાસ્ત્રોક્ત વિધિ મુજબ નિવેદન કરે છે. આથી ગુણવાન ગુરુના પારતંત્ર્યનો પરિણામ થાય છે, આહારગ્રહણકાળમાં લાગેલા દોષોનું સમ્યગ્ આલોચન થાય છે અને સમ્યગ્ આલોચન દ્વારા સંયમની શુદ્ધિ થાય છે.

આ આલોચના સાધુએ કેવા કાયિકવ્યાપાર અને માનસવ્યાપારપૂર્વક કરવી જોઈએ ? તે સર્વ પ્રસ્તુત ગ્રંથમાં ગાથા ૩૨૭થી ૩૪૨માં વર્શવેલ છે.

- (દ) ભુંજના દ્વાર: ભુંજના એટલે સાધુ દ્વારા શાસ્ત્રોક્ત વિધિ મુજબ કરાતી આહાર વાપરવાની ક્રિયા. સાધુ ભિક્ષાની આલોચના કર્યા પછી આહાર વાપરતાં પૂર્વે કઈ વિધિ કરે ? પોતાના આત્માને કઈ રીતે અનુશાસન આપે ? અને આહાર વાપરતી વખતે કયા દોપોનું વર્જન કરે ? જેથી ભોજનની ક્રિયાથી પણ સંયમના પરિણામમાં ક્યાંય માલિન્ય ન થાય, પરંતુ નિર્લેપ પરિણતિરૂપ સંયમના કંડકોની વૃદ્ધિ થાય, તે સર્વ પ્રસ્તુત ગ્રંથમાં ગાથા ૩૪૩થી ૩૮૭માં વર્ણવેલ છે.
- (૭) <mark>પાત્રકધાવન દ્વાર :</mark> પાત્રકધાવન એટલે આહાર વાપર્યા પછી સાધુ દ્વારા કરાતી પાત્રા ધોવાની ક્રિયા. સાધુ વાપર્યા પછી આહારથી ખરડાયેલ પાત્રાને કઈ વિધિથી ધુવે તો પાત્રા ધોવાની નાની પણ ક્રિયા સંયમશુદ્ધિનું એકાંતે કારણ બને ? તે પ્રસ્તુત ગ્રંથમાં ગાથા ૩૮૮થી ૩૯૧માં વર્ણવેલ છે.

(૮) વિચાર દ્વાર: વિચાર એટલે સાધુ દ્વારા મળ-મૂત્રાદિના ત્યાગ માટે કરાતી બહિર્ભૂમિમાં ગમનની ક્રિયા. સાધુ જેમ દેહના પાલન માટે ભિક્ષા ગ્રહણ કરે છે, તેમ દેહના ધર્મરૂપે મળ-મૂત્રાદિનું વિસર્જન પણ કરે છે. તે મળાદિ ત્યાગ કરવા માટે સાધુ વસતિની બહાર તેવા કોઈ નિર્જન ભૂભાગમાં જાય છે ત્યારે કઈ રીતે ગમનાદિ ચેષ્ટા કરે ? જેથી તે મળાદિ ત્યાગની પણ ક્રિયા સંયમવૃદ્ધિનું કારણ બને ? તે સર્વ પ્રસ્તુત ગ્રંથમાં ગાથા ૩૯૩થી ૩૯૮માં વર્ણવેલ છે.

છદ્મસ્થતાને કારણે પ્રસ્તુત ગ્રંથના લખાણમાં વીતરાગ ભગવંતની આજ્ઞાવિરુદ્ધ કે ગ્રંથકારશ્રીના આશયવિરુદ્ધ જાણતાં કે અજાણતાં કંઈ પણ લખાણ થયું હોય તો તે બદલ ત્રિવિધે ત્રિવિધે મિચ્છા મિ દુક્કડં માંગું છું.

મહા સુદ-૪, વિ.સં. ૨૦૬૪ તા. ૧૦-૨-૨૦૦૮, રવિવાર ૩૦૨, વિમલવિહાર, સરસ્વતી સોસાયટી, પાલડી, અમદાવાદ-૭. – પ્રવીણચંદ્ર ખીમજી મોતા







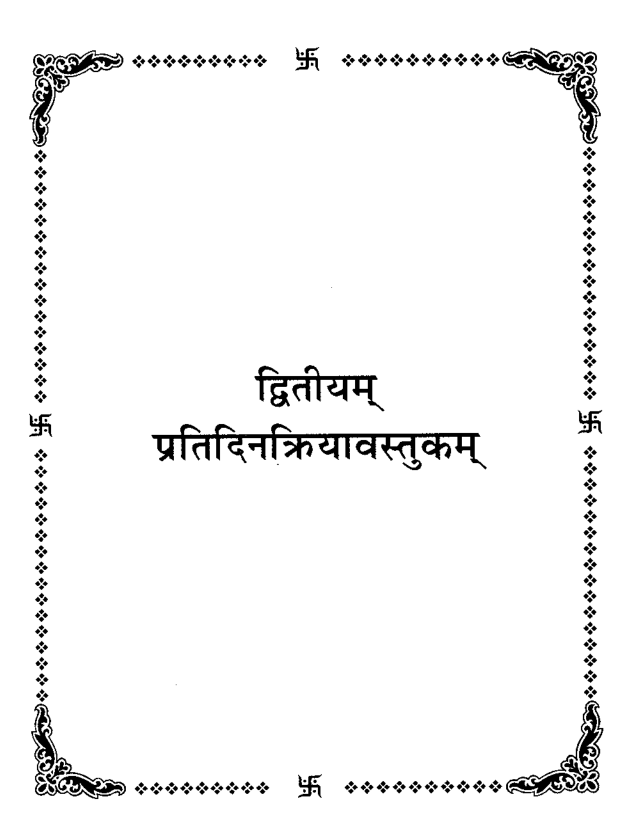
# અનુક્રમણિકા

| ગાથા નં.          | વિષય                                                                 | પાના નં. |
|-------------------|----------------------------------------------------------------------|----------|
| ૨૨૯.              | પ્રવ્રજ્યાવિધાન વસ્તુ પછી પ્રતિદિનક્રિયા વસ્તુના ઉપન્યાસનું પ્રયોજન  | ૧-૨      |
| ર ૩૦.             | બીજી વસ્તુનાં દશ દ્વારોનાં નામો.                                     | ર-૪      |
| ર૩૧ થી ૨૮૫.       | પહેલું પ્રત્યુપેક્ષણા દાર.                                           | ૪-૮૫     |
| ર૩૧થી ૨૬૨.        | વસ્ત્રપ્રત્યુપેક્ષણાનું સ્વરૂપ.                                      | ૪-૫૪     |
| રદુ થી રદદ.       | બીજું પ્રમાર્જના હાર.                                                | ૫૪-૫૮    |
| રફ૭ થી ૨૮૫.       | પાત્રપ્રત્યુપેક્ષણાનું સ્વરૂપ.                                       | ૫૮-૮૫    |
| ૨૮૬ થી ૩૨૬.       | ત્રીજું ભિક્ષા દ્વાર.                                                | ૮૫-૧૩૭   |
| ૩૧૭ થી ૩૨૬.       | ચોથું ઇર્યા દ્વાર.                                                   | ૧૨૩-૧૩૭  |
| ૩૨૬ થી ૩૪૨.       | પાંચમું આલોચના દ્વાર.                                                | ૧૩૭-૧૫૭  |
| ૩૪૩ થી ૩૮૭.       | છદ્ધું ભોજન દ્વાર.                                                   | ૧૫૭-૨૦૮  |
| ૩૪૮ થી ૩૫૦.       | નિમંત્રણા સામાચારીવિષયક જીર્ણશ્રેષ્ઠી અને અભિનવશ્રેષ્ઠીનું ઉદાહરણ.   | १६३-१६७  |
| <b>૩</b> ૫૪.      | ભોજન કરતાં પહેલાં સાધુ દ્વારા પોતાના આત્માને અપાતી અનુશાસ્તિનું      |          |
|                   | સ્વરૂપ.                                                              | ୧૭୦-୧૭૧  |
| ૩૫૮-૩૫૯.          | ભોજન ગ્રહણ કરવા વિષયક સામાચારી.                                      | १७६-१७८  |
| 3 <b>६०-</b> 3६९. | ભોજન વાપરવા વિષયક વિધિ.                                              | १७८-१८१  |
| ૩૬૫ થી ૩૬૯.       | ભોજન કરવાનાં છ કારણોનું સ્વરૂપ.                                      | १८६-१७१  |
| ૩૭૦ થી ૩૮૦.       | છ પ્રકારની વિગઈઓનું સ્વરૂપ.                                          | १८१-२००  |
| 3८ <b>૧-</b> 3८२. | નિવિગઈનું સ્વરૂપ અને પ્રયોજન.                                        | २००-२०२  |
| 3८ <b>२-3</b> ८3. | વિગઈઓનો પરિભોગ કરવાથી થતા દોપનું સ્વરૂપ.                             | २०२-२०४  |
| ૩૮૮ થી ૩૯૨.       | સાતમું પાત્રધાવન દ્વાર.                                              | ૨૦૮-૨૧૫  |
| 3 <b>૯</b> ૧:     | સાધુને પ્રચ્છત્ર ભોજન કરવાનું પ્રયોજન.                               | ૨૧૨-૨૧૪  |
| ૩૯૩ થી ૩૯૮.       | આઠમું વિચાર દાર.                                                     | ૨૧૫-૨૨૫  |
| <b>3</b> 63.      | કાલસંજ્ઞા અને અકાલસંજ્ઞાનું સ્વરૂપ, તેમ જ અકાલમાં સંજ્ઞા             |          |
|                   | વોસિરાવવા વિષયક વિધિ.                                                | ૨૧૫-૨૧૭  |
| 3 <b>૯</b> ૪.     | કાલમાં સંજ્ઞા વોસિરાવવા વિષયક વિધિ.                                  | ૨૧૮-૨૧૯  |
| ૩૯૫ થી ૩૯૮.       | ઉત્કૃષ્ટ કાલસંજ્ઞાનું સ્વરૂપ, તેમ જ ઉત્કૃષ્ટ કાલમાં સંજ્ઞા વોસિરાવવા |          |
|                   | વિષયક વિધિ.                                                          | ર૧૯-૨૨૫  |
|                   | * * *                                                                |          |

# REFERENCE CHIND REFERENCE REFERENCE

- (૧) રજોહરણનું ચિત્ર સાધુનું લિંગ સૂચવે છે.
- (૨) તેની અંદર રહેલ સાધુનું ચિત્ર પ્રસ્તુત ગ્રંથમાં દર્શાવેલ પ્રતિદિનક્રિયાના આરાધક <mark>સાધુ</mark> હોય છે એમ જણાવે છે.
- (૩) રજોહરણમાંથી નીકળતાં કિરણો સાધુલિંગનો પ્રભાવ બતાવે છે.
  - ★ આઠેય વિભાગોમાં જે જુદાં જુદાં ચિત્રો છે, તે સંયમ ગ્રહણ કર્યા પછી સાધુ પ્રતિદિવસ સંવેગપૂર્વક સાધ્વાચારની સ્વાધ્યાયાદિ ભિન્ન ભિન્ન ક્રિયાઓ કરે છે એમ દર્શાવે છે. તે આ પ્રમાણે :
    - રજોહરણની ઉપર ડાબી બાજુના પ્રથમ ચિત્રમાં આચાર્ય ભગવંત સાધુ-સાધ્વીજી ભગવંતોને વાચના આપી રહ્યા છે.
    - ત્યારપછીના બીજા ચિત્રમાં આચાર્ય ભગવંત સ્વયં શાસ્ત્રલેખન કરીને તથા અન્ય સાધુ-સાધ્વીજી ભગવંતો પાસે શાસ્ત્રલેખન કરાવીને જ્ઞાનભંડાર સમૃદ્ધ કરી રહ્યા છે.
    - ત્યારપછીના ત્રીજા ચિત્રમાં સંઘાટક સાધુ ઊંચ-નીચ કુલોમાં ભિક્ષાટન કરતાં કોઈક શ્રાવકના ઘરે નિર્દોષ ભિક્ષા વહોરી રહ્યા છે.
    - ૪. ત્યારપછીના ચોથા ચિત્રમાં સાધુઓ વિહાર કરી રહ્યા છે.
    - પ. ત્યારપછીના પાંચમા ચિત્રમાં ગીતાર્થ મહાત્મા રાજદરબારમાં રાજા સમક્ષ અન્ય સંન્યાસીઓ સાથે શાસ્ત્રવાદ કરી રહ્યા છે.
    - દ. ત્યારપછીના છકા ચિત્રમાં ભિક્ષાટનથી પાછા ફરેલા સાધુ પોતે વહોરેલ ભિક્ષા ગુરુભગવંતને બતાવી રહ્યા છે.
    - ત્યારપછીના સાતમા ચિત્રમાં ગામની બહારના ઉદ્યાનમાં રહેલા સાધુઓને વંદન કરવા આવેલા રાજા-રાણીને ગુરુભગવંત આશીર્વાદ આપી રહ્યા છે.
    - ત્યારપછીના આઠમા ચિત્રમાં કોઈ મુનિભગવંત કાઉસ્સગ્ગધ્યાન કરી રહ્યા છે.
      આ સર્વ ચિત્રો સંયમજીવનમાં કરાતી અલગ અલગ ધર્મક્રિયાને દર્શાવનારાં છે.

#### 



ॐ हीँ अर्ह नमः । ॐ श्रीशङ्खेश्वरपार्श्वनाथाय नमः । ऐँ नमः ।

# याकिनीमहत्तराधर्मपुत्र-सुगृहीतनामधेय-श्रीहरिभद्रसूरिविरचितः स्वोपज्ञशिष्यहिताव्याख्यासमेतः

# ''श्रीपञ्चवस्तुकग्रन्थः''

# द्वितीयम् प्रतिदिनिक्रियावस्तुकम्

#### અવતરસિકા :

प्रवज्याविधानानन्तरं किमर्थं प्रतिदिनिक्रयेति ? उच्यते -

#### અવતરણિકાર્થ:

પંચવસ્તુકગ્રંથનાં પાંચ દ્વારોમાંથી પ્રવ્રજ્યાવિધાન નામની પ્રથમ વસ્તુ પછી પ્રતિદિનિક્રિયા વસ્તુ શા માટે છે ? એ પ્રકારની કોઈને શંકા છે. ત્યાં કહેવાય છે=તેને ગ્રંથકાર દ્વારા ઉત્તર અપાય છે →

#### भाशा :

पळाइअगो जओ इह पइदिणिकिरियं करेइ जो नियमा। सम्मं सुत्तविहीए सफला तस्सेव पळाजा।।२२९॥

#### અન્વચાર્થ :

जओ=જે કારણથી इह=અહીં=ભગવાનના શાસનમાં, जो पळ्वइअगो=જે પ્રવ્રજિત सुत्तविहीए= સૂત્રવિધિથી सम्मं पइदिणिकिरियं=સમ્પક્ પ્રતિદિનિકિયાને नियमा=નિયમથી करेइ=કરે છે, तस्सेव=તેની જ पळ्जजा= પ્રવ્રજયા सफला=સફળ છે. (તે કારણથી પ્રવ્રજયાવિધાન વસ્તુ પછી પ્રતિદિનિકિયા વસ્તુનું વર્ણન કરાય છે, એ પ્રમાણે અવતરણિકા સાથે સંબંધ છે.)

#### आशार्थ :

જે કારણથી ભગવાનના શાસનમાં જે પ્રવ્રજિત સૂત્રોક્ત વિધિથી સમ્યક્ પ્રતિદિનક્રિયાને નિયમથી કરે છે, તેની જ પ્રવ્રજયા સફળ છે, તે કારણથી પ્રવ્રજયાવિધાન વસ્તુ પછી પ્રતિદિનક્રિયા વસ્તુનું વર્ણન કરાય છે.

#### ટીકા :

प्रव्रजितको यतो=यस्मादिह=लोके शासने वा प्रतिदिनिक्रयां=चक्रवालसामाचारीं करोति यो नियमादप्रमादेन, सम्यक् सूत्रोक्तेन विधिनोपयोगपूर्वकं, सफला तस्यैव इत्थंभूतस्य प्रव्रज्या, नाऽन्यस्य, इत्यतः प्रव्रज्याविधानानन्तरं प्रतिदिनिक्रयेति गाथार्थः ॥२२९॥

#### ટીકાર્થ :

જે કારણથી અહીં=લોકમાં કે શાસનમાં, જે પ્રવ્રજિત=સાધુ, પ્રતિદિનક્રિયાને=ચક્રવાલસામાચારીને, નિયમથી અપ્રમાદ વડે કરે છે.

અપ્રમાદ વડે કઈ રીતે કરે છે ? તે સ્પષ્ટ કરે છે –

સમ્યક્ સૂત્રમાં કહેવાયેલ વિધિથી ઉપયોગપૂર્વક કરે છે, આવા પ્રકારના તેની જ=તે સાધુની જ, પ્રવ્રજ્યા સફળ છે, અન્યની નહીં. આથી પ્રવ્રજ્યાવિધાનની પછી પ્રતિદિનક્રિયા છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

પ્રવ્રજયાવિધાન નામના પ્રથમ દ્વારમાં વર્જીન કર્યું એ પ્રકારની શાસ્ત્રોક્ત વિધિ દ્વારા, અપ્રમાદથી ઉપયોગપૂર્વક જે મુમુક્ષુ દીક્ષા ગ્રહણ કરે છે, તેને પ્રાયઃ કરીને દીક્ષા ગ્રહણ કરતી વખતે જ ભાવથી પ્રવ્રજયા પરિણમન પામે છે; અને આ રીતે પ્રવ્રજિત થયા પછી શાસ્ત્રની વિધિનું સ્મરણ કરીને જે મુનિ ચક્કવાલસામાચારીનું શાસ્ત્રવિધિ અનુસાર નિયમથી પાલન કરે છે, તેની જ પ્રવ્રજયા સફળ છે; કેમ કે ઉપયોગપૂર્વક પ્રવ્રજયા ગ્રહણ કરવાથી ગ્રહણકાળમાં જ પ્રાયઃ કરીને ભાવથી પ્રવ્રજયા પ્રાપ્ત થાય છે, અને પ્રાપ્ત થયેલી પ્રવ્રજયા ચક્કવાલસામાચારીના સમ્યક્ પાલનથી સ્થિર થાય છે અને ઉત્તરોત્તર વધે છે.

પરંતુ જેઓ વિધિપૂર્વક પ્રવ્રજયા ગ્રહેશ કરતા નથી, અને ગ્રહેશ કર્યા પછી દસવિધ ચક્રવાલસામાચારી સમ્યક્ પાળતા નથી, તેઓની પ્રવ્રજયા નામમાત્રરૂપ પ્રવ્રજયા છે; કેમ કે પ્રવ્રજયાગ્રહેશનું નિર્જરા અને સંયમની વૃદ્ધિરૂપ ફળ તેઓને મળતું નથી. આથી ગ્રંથકારે પ્રવ્રજયા કેવી રીતે ગ્રહેશ કરવી જોઈએ તે પ્રથમ બતાવ્યું, અને હવે પ્રતિદિનિક્રિયા બતાવે છે. ॥૨૨૯॥

#### અવતરણિકા :

सा चेयम् -

#### અવતરણિકાર્થ:

અને તે આ છે અર્થાત્ પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે પ્રવ્રજિત ચક્રવાલસામાચારીરૂપ પ્રતિદિનક્રિયાને નિયમથી કરે છે, તે ચક્રવાલસામાચારી પ્રસ્તુત ગાથામાં બતાવે છે, એ છે —

#### भाशा :

पडिलेहणा १ पमज्जण २ भिक्खि ३ स्आि ४ ऽऽलोअ ५ भुंजणा ६ चेव । पत्तगधुवण ७ वियारा ८ थंडिल ९ मावस्सगाईआ १० ॥२३०॥ मूलदारगाहा ॥

www.iainelibrarv.org

#### અન્વચાર્થ:

पडिलेहणा=प्रतिલेખना, पमज्जण=प्रभार्थन, भिक्खिरआ=िषक्षा, ઇરિયાવહિયા, आलोअ= આલોચન=પિંડાદિનું નિવેદન, भुंजणा चेव=અને ભોજન, पत्तगधुवण=પાત્રકધાવન, वियास=વિચાર= બહિર્ભૂમિમાં ગમન, शंडिलं=સ્થંડિલ=બીજા જીવોના ઉપરોધ વગરની નિર્દોષ ભૂમિ, आवस्सगाईआ= આવશ્યકાદિ=પ્રતિક્રમણ આદિ.

#### આચાર્ચ :

પ્રતિલેખના, પ્રમાર્જના, ભિક્ષા, ઇરિયાવહિયા, આલોચન, ભોજન, પાત્રનું ધાવન, બહિર્ભૂમિમાં ગમન, બીજા જીવોના ઉપરોધ વગરની નિર્દોષ ભૂમિ, પ્રતિક્રમણ આદિ.

#### ટીકા :

प्रत्युपेक्षणा उपधे:, प्रमार्जनं वसते:, भिक्षा=विधिना पिण्डानयनम्, ईर्या=तत्सूत्रोच्चारणपुरस्सरं कायोत्सर्ग:, आलोचनं=पिण्डादिनिवेदनं, भोजनं चैवेति प्रतीतं, पात्रकथावनम्=अलाब्वादिप्रक्षालनं, विचारो=बिहर्भूमेर्गमनं, स्थण्डिलं=परानुपरोधी प्रासुको भूभाग:, आवश्यकं=प्रतिक्रमणम्, आदिशब्दात् कालग्रहणादिपरिग्रह इति द्वितीयवस्तुद्वारगाथासमुदायार्थः। अवयवार्थं तु वक्ष्यति ॥२३०॥

#### ટીકાર્થ:

ઉપધિની પ્રત્યુપેક્ષાા, વસતિનું પ્રમાર્જન, ભિક્ષા=વિધિથી પિંડનું આનયન, ઈર્યા એટલે તે સૂત્રના=ઇર્યાપથ સૂત્રના, ઉચ્ચારણપૂર્વક કાયોત્સર્ગ, આલોચન=પિંડાદિનું નિવેદન, અને ભોજન, એ પ્રતીત છે=પ્રસિદ્ધ છે, પાત્રકનું ધાવન=અલાબુ આદિનું પ્રક્ષાલન, વિચાર=બહિર્ભૂમિમાં ગમન, સ્થંડિલ=પરના અનુપરોધવાળો પ્રાસુક એવો ભૂમિનો ભાગ, આવશ્યક=પ્રતિક્રમણ; 'आदि' શબ્દથી=''आवस्सगाईआ''માં 'आदि' શબ્દથી, કાળગ્રહણાદિનો પરિગ્રહ છે. આ પ્રમાણે બીજી વસ્તુની દારગાથાનો સમુદાયાર્થ છે. વળી અવયવાર્થને કહેશે=પ્રસ્તુત દારગાથાના અવયવોના અર્થને ગ્રંથકારશ્રી આગળમાં કહેશે.

#### ભાવાર્થ :

- (૧) પ્રથમ દ્વારમાં ઉપધિની પ્રત્યુપેક્ષણાની વિધિ બતાવાશે.
- (૨) બીજા દ્વારમાં વસતિના પ્રમાર્જનની વિધિ બતાવાશે.
- (૩) ત્રીજા દારમાં ભિક્ષા વહોરવાની વિધિ બતાવાશે.
- (૪) ચોથા દ્વારમાં ભિક્ષા લાવ્યા પછી ઇરિયાવહિયા સૂત્રના ઉચ્ચારણપૂર્વક કાયોત્સર્ગની વિધિ બતાવાશે.
- (૫) પાંચમા દ્વારમાં ગુરુને પિંડ આદિના નિવેદનરૂપ આલોચનની વિધિ બતાવાશે.
- (ત) છકા દ્વારમાં સાધુ ભોજન કેવી રીતે કરે છે ? તેની વિધિ બતાવાશે.
- (૭) સાતમા દ્વારમાં ભોજન કર્યા પછી કરાતી તુંબડું વગેરે પાત્રા ધોવાની વિધિ બતાવાશે.
- (૮) આઠમા દ્વારમાં વડીનીતિ માટે બહિર્ભૂમિમાં ગમનની વિધિ બતાવાશે.
- (૯) નવમા દ્વારમાં અન્ય જીવોને પીડા નહીં કરનારી નિર્દોષ ભૂમિના ભેદો બતાવવામાં આવશે.

(૧૦) દશમા દ્વારમાં પ્રતિક્રમણરૂપ આવશ્યકનું અને '**आदि**' શબ્દથી કાળગ્રહણ, સ્વાધ્યાયનું સ્વરૂપ બતાવાશે.

આ પ્રમાણે પ્રતિદિનક્રિયારૂપ મૂળદારગાથાનો સમૂહ અર્થ કહેવાયો. હવે તે દરેક દ્વારના અર્થને ગ્રંથકારશ્રી આગળમાં વિસ્તારથી દર્શાવશે. II૨૩૦II

#### અવતરણિકા :

तथा चाद्यद्वारावयवार्थाभिधित्सयाऽऽह -

#### અવતરણિકાર્થ:

અને તે રીતે=જે રીતે ગાથા ૨૩૦માં પ્રતિદિનક્રિયાદ્વારના ૧૦ અવયવો બતાવ્યા તે રીતે, પડિલેહણારૂપ આદ્ય દ્વારના ત્રણ અવયવાર્થને કહેવાની ઇચ્છાથી ગ્રંથકારશ્રી કહે છે -

#### ગાથા :

उवगरणगोअरा पुण एत्थं पडिलेहणा मुणेअव्वा । अप्पडिलेहिय दोसा विण्णेया पाणिघायाई ॥२३१॥

#### અન્વચાર્થ:

एत्थं=અહીં=પ્રતિદિનકિયાના પ્રક્રમમાં, पुण=વળી उवगरणगोअरा=ઉપકરણના ગોચરવાળી पडिलेहणा= પ્રતિલેખના मुणेअव्वा=જાણવી. अप्पडिलेहिय=(ઉપકરણ) અપ્રતિલેખિત હોતે છતે पाणिघायाई दोसा= પ્રાહિયાતાદિ દોષો विण्णेया=જાણવા.

#### ञाथार्थ :

પ્રતિદિનક્રિયાના પ્રક્રમમાં વળી ઉપકરણના વિષયવાળી પ્રતિલેખના જાણવી, ઉપકરણ અપ્રતિલેખિત હોતે છતે પ્રાણિદ્યાતાદિ દોષો જાણવા.

#### ટીકા :

संयमप्रवृत्तस्योपकरोतीत्युपकरणं-वस्त्रादि, तद्गोचरा=तिद्वषया पुनस्त्र प्रक्रमे प्रत्युपेक्षणा वक्ष्यमाणलक्षणा मुणितव्या=मन्तव्या ज्ञातव्येत्यर्थः, अप्रत्युपेक्षित उपकरणे दोषा विज्ञेयाः, के ? इत्याह- प्राणिघातादयः, आदिशब्दात्परितापनादिपरिग्रह इति गाथार्थः ॥२३१॥

#### ટીકાર્થ :

સંયમમાં પ્રવૃત્તનો ઉપકાર કરે એ વસ્ત્રાદિ ઉપકરણ છે. વળી આ પ્રક્રમમાં તેના ગોચરવાળી=તેના વિષયવાળી=ઉપકરણના વિષયવાળી, કહેવાનારા લક્ષણવાળી પ્રત્યુપેક્ષણા જાણવી. અપ્રત્યુપેક્ષિત ઉપકરણ હોતે છતે દોષો જાણવા. કયા ? એથી કહે છે - પ્રાણિઘાતાદિ દોષો જાણવા. 'આદિ' શબ્દથી=''प्राणिघातादयः''માં 'આદિ' શબ્દથી, પરિતાપનાદિનો પરિગ્રહ છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

#### भावार्थ :

સંયમમાં પ્રયત્ન કરતા મુનિને સંયમની વૃદ્ધિમાં જે ઉપકારક હોય તેને ઉપકરણ કહેવાય, અને તે ઉપકરણ વસ્ત્ર-પાત્રાદિ જાણવા.

અહીં પ્રતિદિનિક્રિયાનો પ્રસ્તાવ ચાલે છે, જેમાં ઉપકરણવિષયક પ્રત્યુપેક્ષણા કરવાની છે, જેનું સ્વરૂપ આગળમાં કહેવાના છે; અને વસ્ત્રાદિની પ્રત્યુપેક્ષણા કરવામાં ન આવે તો પ્રાણીનો ઘાત, પ્રાણીને પરિતાપના વગેરે દોષો થાય છે.

આદ્ય દ્વારના ત્રણ અવયવો આ પ્રમાણે છે – (૧) ઉપકરણ શું વસ્તુ છે ? (૨) ઉપકરણવિષયક પ્રત્યુપેક્ષણા શું છે ? અને (૩) પ્રત્યુપેક્ષણા ન કરવામાં આવે તો શું દોષો પ્રાપ્ત થાય ? આ ત્રણ અવયવો પડિલેહણા દ્વારના છે. ॥૨૩૧॥

#### અવતરણિકા :

तत्र -

#### અવતરણિકાર્થ:

ત્યાં=પડિલેહણાના વિષયમાં,

#### भाशा :

उवगरण वत्थपाए वत्थे पडिलेहणं तु वुच्छमि । पुव्वण्हे अवरण्हे मुहपोत्तियमाइ पडिलेहा ॥२३२॥

#### અન્વચાર્થ:

उवगरण=ઉપકરશને (આશ્રયીને) वत्थ्यपाए=વસ્ત્ર-પાત્રવિષયક (પડિલેહણા) છે. वत्थे तु=વળી વસ્ત્રવિષયક पडिलेहणं=પ્રતિલેખનાને वृच्छामि=હું કહીશ. पुव्वण्हे अवरण्हे=પૂર્વાક્ષમાં, અપરાક્ષમાં मुहपोत्तियमाइ पडिलेहा=મુહપત્તિની આદિવાળી પ્રતિલેખના થાય છે.

#### भाशार्थ :

ઉપકરણને આશ્રયીને વસ્ત્ર-પાત્રવિષયક પડિલેહણા છે. વળી વસ્ત્રવિષયક પ્રતિલેખનાને હું કહીશ. પૂર્વાહ્મમાં અને અપરાહ્મમાં મુહપત્તિની આદિવાળી પ્રતિલેખના થાય છે.

#### ટીકા :

उपकरणमधिकृत्य प्रत्युपेक्षणा वस्त्रपात्रे=वस्त्रपात्रविषया, तत्र प्रव्रज्याग्रहणकाले प्रथममेव यथाजातरजोहरणादिभावात् 'वस्त्रेषणा पात्रैषणा' इति च सूत्रक्रमप्रामाण्याद्वस्त्र इति वस्त्रविषयां प्रत्युपेक्षणां-विशिष्टिक्रियारूपां तावद्वक्ष्ये, तत्क्रममाह-पूर्विह्ने=प्रत्यूषिस, अपराह्ने=चरमपौरुष्यां, मुखवस्त्रिकाद्या= मुखवस्त्रिकामादौ कृत्वा प्रत्युपेक्षणा प्रवर्त्तत इति गाथार्थः ॥

अत्र च वृद्धसम्प्रदाय:- ''काए आणुपुळीए वत्था पडिलेहेअळ्वा ? मुहपोत्ती पुळ्वं, ताहे कायं स्यहरणं चोलपट्टयं, ताहे गुरुस्सा उट्टाइ, ताहे गिलाणस्स सेहस्स, ताहे अप्पणो च्चए (?च्चिअ) कप्पे विट्टिया, ताहे उत्तरपट्टयं संथारपट्टयं, जं च गुरुनिउनं'' ति ॥२३२॥

#### ટીકાર્થ :

ઉપકરણને આશ્રયીને વસ્ત્ર-પાત્રના વિષયવાળી પ્રત્યુપેક્ષણા છે. તેમાં પ્રવ્રજ્યાગ્રહણના કાળમાં પ્રથમ જ યથાજાતને રજોહરણાદિનો ભાવ હોવાથી અને "વસ્ત્રની એષણા, પાત્રની એષણા" એ પ્રકારે સૂત્રના કમનું પ્રમાણપણું હોવાથી, વસ્ત્રના વિષયવાળી વિશિષ્ટ ક્રિયાર્પ પ્રત્યુપેક્ષણાને હું કહીશ. તેના=પ્રત્યુપેક્ષણાના, ક્રમને કહે છે –

પૂર્વાહ્નમાં=સવારમાં, અપરાહ્નમાં=ચરમ પોરિસીમાં, મુખવસ્ત્રિકાની આઘવાળી=મુહપત્તિને આદિમાં કરીને, પ્રત્યુપેક્ષણા પ્રવર્તે છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

અને અહીં=વસ્ત્રપડિલેહણના વિષયમાં, વૃદ્ધનો સંપ્રદાય છે — "કઈ આનુપૂર્વીથી વસ્ત્રો પડિલેહવાં જોઈએ ? તે બતાવે છે – પૂર્વે મુહપત્તિ, ત્યારપછી કાયને, રજોહરણને, ચોલપટ્ટકને, ત્યારપછી ગુરુનું ઉત્થાન કરે છે=ગુરુસંબંધી વસ્ત્રો પડિલેહવાનો પ્રારંભ કરે છે, ત્યારપછી ગ્લાનનાં, શૈક્ષનાં વસ્ત્રો પડિલેહે છે, ત્યારપછી આત્માના જ=પોતાના જ, કલ્પને, વિંટિયાને, ત્યારપછી ઉત્તરપટ્ટકને, સંથારપટ્ટકને અને ગુરુનિયુક્ત એવું જે હોય, તેને પડિલેહે છે."

'તિ' વૃદ્ધસંપ્રદાયના કથનની સમાપ્તિમાં છે.

#### ભાવાર્થ :

ં ઉપકરણની પ્રતિલેખના વસ્ત્રની અને પાત્રની એમ બે પ્રકારે છે. તેમાં પ્રથમ વસ્ત્રની પ્રતિલેખનાને ગ્રંથકાર કહેશે.

અહીં શંકા થાય કે પ્રથમ વસ્ત્રની પ્રતિલેખના કહેવાનું શું કારણ ? તેથી કહે છે – દીક્ષા લેતી વખતે યથાજાત મુદ્રામાં રહેલા સાધુને પહેલાં જ રજોહરણ વગેરે વસ્ત્ર હોય છે અને પછી પાત્ર હોય છે; તથા 'वस्त्रैषणा पात्रैषणा' એ પ્રમાણે આચારાંગ સૂત્રમાં જણાવેલ ક્રમનું પ્રામાણ્ય હોવાથી અહીં પ્રથમ વસ્ત્રૈષણા કહેવામાં આવશે.

વસ્ત્રપ્રતિલેખનાનો ક્રમ આ પ્રમાણે છે : સવારમાં અને ચોથી પોરિસીમાં પહેલાં મુહપત્તિની પ્રતિલેખના કરીને પછી બાકીનાં વસ્ત્રોની પ્રતિલેખના કરવામાં આવે છે.

વળી, કયા ક્રમથી વસ્ત્રો પડિલેહવાં ? એમાં જ્ઞાનવૃદ્ધ પુરુષોનો સંપ્રદાય આ પ્રમાણે છે --

પહેલાં મુહપત્તિ, ત્યારપછી કાયાને, રજોહરશને અને ચોલપક્ષાને પડિલેહવાં, ત્યારપછી ગુરુની ઉપધિનું પડિલેહણ કરવું, ત્યારપછી ગ્લાનની અને શૈક્ષની ઉપધિનું પડિલેંહણ કરવું, ત્યારપછી પોતાનાં કપડાંઓનું, વિંટિયાનું પડિલેહણ કરવું, ત્યારપછી પોતાના ઉત્તરપક્ષાને અને સંસ્તારકપક્ષાને પડિલેહવાં, અને ત્યારબાદ ગુરુ દ્વારા નિયુક્ત જે ઉપધિ હોય અર્થાત્ સમુદાય માટે સર્વ સામાન્ય રાખેલ જે વસ્ત્રો પોતાને પડિલેહણ કરવા માટે ગુરૂએ સોંપ્યાં હોય, તેનું પડિલેહણ કરવું. ॥૨૩૨॥

#### અવતરણિકા :

तत्पुनरनेन विधिना वस्त्रं प्रत्युपेक्षितव्यमित्येतदाह --

#### અવતરણિકાર્થ:

પૂર્વગાથામાં પ્રથમ મુહપત્તિ આદિના ક્રમથી વસ્ત્રની પડિલેહણા કરવાની કહી. તે વસ્ત્રને વળી આ વિધિ વડે પ્રત્યુપેક્ષવું જોઈએ. એથી આને=વસ્ત્રપ્રત્યુપેક્ષણાની વિધિને, ગાથા ૨૪૩ સુધી કહે છે −

#### भाशा :

उड्ढं थिरं अतुरिअं सब्बं ता बत्थ पुब्ब पडिलेहे । तो बीअं पप्फोडे तइअं च पुणो पमज्जिज्जा ॥२३३॥ पडिदारगाहा ॥

#### અન્વચાર્થ:

सव्वं ता वत्थ=સર્વ તેટલા વસ્ત્રને उड्ढूं=ઊર્ધ્વ, श्विरं=સ્થિર, अतुरिअं=અત્વરિત पुट्य पडिलेहे=पूर्वे (यक्षुथी) प्रतिलेખे, तो=ત્યારપછી बीअं=બીજું पप्फोडे=પ્રસ્ફોટે=પ્રસ્ફોટનથી પડિલેહણ કરે, पुणो च=અને વળી तहअं=ત્રીજું पमज्जिज्जा= પ્રમાર્જે=પ્રમાર્જનથી પડિલેહણ કરે.

#### ગાથાર્થ :

સર્વ તેટલા વસ્ત્રને ઊર્ધ્વ, સ્થિર, અત્વરિત પહેલાં ચક્ષુથી પ્રતિલેખે, ત્યારપછી બીજું પ્રસ્ફોટનથી પકિલેહણ કરે અને વળી ત્રીજું પ્રમાર્જનથી પકિલેહણ કરે.

#### ટીકા :

ऊर्ध्वं वस्त्रोर्ध्वकायोध्विपक्षया सम्यक्, स्थिरं घनग्रहणेन, अत्विरतम्=अद्गुतं, वक्ष्यमाणलक्षणेन विधिना सर्वं ताबद्वस्त्रम् आरतः परतश्च पूर्वं=प्रथमं प्रत्युपेक्षेत=चक्षुषा निरीक्षेत, ततः=तदनन्तरं द्वितीयिमदं कुर्यात्, यदुत-परिशुद्धं सत् प्रस्फोटयेत् वक्ष्यमाणेन विधिना, तृतीयं च पुनिरदं कुर्यात्, यदुत-प्रमार्जयेत् वक्ष्यमाणेनैव विधिनेति गाथासमुदायार्थः ॥२३३॥

#### ટીકાર્થ:

વસ્ત્રોર્ધ્વ-કાયોર્ધ્વની અપેક્ષાથી સમ્યક્ ઊર્ધ્વ, ઘન ગ્રહણ વડે સ્થિર, અત્વરિત=અદુત, કહેવાનાર લક્ષણવાળી વિધિથી સર્વ તેટલા વસ્ત્રને આગળથી અને પાછળથી પૂર્વે=પ્રથમ, પ્રત્યુપેક્ષે=ચક્ષુથી નિરીક્ષણ કરે; ત્યારપછી બીજું આ કરે, જે यदुत्तથી બતાવે છે – પરિશુદ્ધ છતું કહેવાનાર વિધિથી પ્રસ્ફોટે=ચક્ષુથી જોતાં વસ્ત્ર જીવો રહિત શુદ્ધ હોય તો આગળમાં કહેવાશે એ વિધિથી તેને ખંખેરે; અને વળી ત્રીજું આ કરે, જે यदुत्तથી બતાવે છે – કહેવાનાર જ વિધિથી વસ્ત્રને પ્રમાર્જે, એ પ્રમાણે ગાથાનો સમુદાયાર્થછે.

#### ભાવાર્થ :

(૧) **૩દ્ૄાં**: વસ્ત્રોર્ધ્વ અને કાયોર્ધ્વ એમ બે પ્રકારે ઊર્ધ્વ છે. તેમાં વસ્ત્રોર્ધ્વ એટલે વસ્ત્ર જમીનને કે શરીર વગેરેને ન સ્પર્શે તે રીતે અદ્ભર રાખીને, અને કાયોર્ધ્વ એટલે ઉભડક પગે બેસીને, પ્રતિલેખના કરવી.

थिरं : વસ્ત્ર પડી ન જાય તેમ મજબૂત પકડીને વસ્ત્રની પ્રતિલેખના કરવી.

अतुरिअं : હવે કહેવાશે તે વિધિ અનુસારે અત્વરાપૂર્વક પ્રતિલેખના કરવી.

सच्चं ता वत्थ पुच्च पडिलेहे: પહેલી વાર, સંપૂર્ણ વસ્ત્રની આગળથી અને પાછળથી પ્રતિલેખના કરવી, અર્થાત્ પહેલાં દર્ષ્ટિથી વસ્ત્રને એક બાજુથી સંપૂર્ણ જોઈને, તેનું પાસુ ફેરવીને બીજી બાજુથી પણ સંપૂર્ણ જોવું.

(૨) **तो बीअं पप्फोडे** : જોવાથી જીવરહિત હોય તો શુદ્ધ જણાયેલા વસ્ત્રનું ત્યારપછી બીજી વાર, હવે કહેવાશે તે વિધિથી પ્રસ્ફોટન કરવું. (3) तइअं च पुणो पमिज्जिज्जा : पछी त्रीळ वार, हवे उहेवाश ते विधिर्धी वस्त्रनुं प्रभार्शन उरवुं. आनाधी अं प्राप्त थाय हे सर्व छवो प्रत्ये आत्मतुल्यवृत्तिवाणा साधु होई छवने डिलामणा न थाय ते माटे, पिंडेहे इस्ती वापते प्रथम यक्षुथी वस्त्रनुं अंने आलुधी निरीक्षण करे. तेमां लो डोई छव वस्त्र पर हेणाय तो साधु तेने यतनापूर्व इंथित स्थाने मूडे, अने वस्त्र पर डोई छव न हेणाय तोपण, वस्त्र लेवा वर्णवाणो डोई छव वस्त्रमां रही न लाय ते माटे साधु वस्त्रने हाथ उपर अंभेरे छे, अने त्यारपछी साधु वस्त्रनुं हाथ पर प्रभार्लन करे छे, लेथी प्रस्कोटन करतां पोतानी डाया पर डोई छव पडेल होय तो तेनो नाश न थाय. आ प्रकारे पिंडेहेश करवाथी छवमात्रनी पीडाना परिहार माटेनी इंथित यतना थाय छे. ॥२३॥।

#### અવતરણિકા :

व्यासार्थं त्वाह -

#### અવતરભિકાર્થ:

ગાથા ૨૩૩માં ઊર્ધ્વ-સ્થિરાદિ વસ્ત્રપ્રતિલેખનાની વિધિ સંક્ષેપથી બતાવી. તેના જ અર્થને હવે વળી વ્યાસથી=વિસ્તારથી, કહે છે. ત્યાં પ્રથમ ઊર્ધ્વમાં વસ્ત્રનો ઊર્ધ્વ અને કાયાનો ઊર્ધ્વ શું છે, તે બતાવે છે −

> वत्थे काउड्ढंमि अ परवयण ठिओ गहाय दसिअंते । तं न भवड उक्कदुओ तिरिअं पेहे जह विलित्तो ॥२३४॥ ( दारं )॥

#### अन्वयार्थः

ाधाः

वत्थं काउड्ढंमि अ≔વસ્ત્રમાં=વસ્ત્રોધ્ર્વમાં, અને કાયોધ્ર્વમાં परवयण=પરવચન છે. (તે પરવચન બતાવે છે —) दिसअंते महाय ठिओ=દશાના અંતમાં=વસ્ત્રને બે છેડામાં, ગ્રહણ કરીને સ્થિત=ઊભો રહેલો, (તે વસ્ત્રોધ્ર્વ અને કાયોર્ધ્વ છે, તેમ પૂર્વપક્ષી કહે છે. તેને ગ્રંથકાર કહે છે —) तं न भवइ=તે બરાબર નથી. (તો વસ્ત્રોધ્ર્વ-કાયોર્ધ્વ શું છે ? તે બતાવે છે —) जह विलिक्तो उक्कडुओ तिरिअं पेहे=જે પ્રમાણે વિલિપ્ત હોય (તે પ્રમાણે) ઉત્કુટુક=ઉભડક બેઠેલા સાધુ, તિર્યક્ પ્રેક્ષે=વસ્ત્રને તિચ્ધું રાખીને તેમાં જીવો છે કે નહિ? તે જુએ, (તે વસ્ત્રોધ્ર્વ-કાયોર્ધ્વ છે.)

#### ગાથાર્થ :

વસ્ત્રના અને કાયાના ઊર્ધ્વમાં પરવચન છે અર્થાત્ પૂર્વપક્ષનું વચન છે. તે પરવચન બતાવે છે — વસ્ત્રના બે છેડાને પકડીને ઊભો રહેલો, તે વસ્ત્રોર્ધ્ધ અને કાર્યોર્ધ્ધ છે. તેને ગ્રંથકાર કહે છે કે તે બરાબર નથી. તો વસ્ત્રોર્ધ્ધ-કાર્યોર્ધ્ધ શું છે ? તે બતાવે છે — જેવી રીતે વિલિપ્ત શરીરવાળો ઉભડક બેરે તેવી રીતે ઉભડક બેઠેલા સાધુ વસ્ત્રને તિર્ચ્યુ રાખીને, તેમાં જીવો છે કે નહિ તે જુએ, તે વસ્ત્રોર્ધ્ધ અને કાર્યોર્ધ્ધ છે.

#### ટીકા :

वस्त्र इति वस्त्रोध्वें कायोध्वें च निरूप्यमाणे परवचनिमित चोदक आह - स्थितो गृहीत्वा दशान्त इति 'स्थितः ऊर्ध्वस्थानेन' इत्यनेन कायोध्वस्वरूपं 'गृहीत्वा दशापर्यन्ते' इत्यनेन तु वस्त्रोध्वंस्वरूपमाह, अत्रोत्तरम्-तन्न भवित=यदेतदुक्तं परेण एतिदत्थं न, किमत्र तत्त्विमित्याह-'तिर्यक् प्रेक्षेत=प्रत्युपेक्षेत' अनेन वस्त्रोध्वमाह, 'उत्कुटुको यथा विलिप्तः=समारब्धश्चन्दनादिना' इति अनेन तु कायोर्ध्वं, तिर्यग्व्यवस्थितं वस्त्रं भूमावलोलयन्, विलिप्त इव कायेन गात्रसंस्पर्शमकुर्विन्निति गाथार्थः ॥२३४॥

#### ટીકાર્થ :

વસ્ત્ર=વસ્ત્રોર્ધ્વ, અને કાયોર્ધ્વ નિરૂપાતે છતે પરનું વચન છે=ચોદક કહે છે --

ં 'દશાના અંતમાં=વસ્ત્રને બે છેડામાં, ગ્રહણ કરીને સ્થિત' આ પ્રકારના મૂળગાયાના કથનથી શું પ્રાપ્ત થાય ' તે સ્પષ્ટ કરે છે −

'ઊર્ધ્વસ્થાનથી સ્થિત=ઊભા રહેલા સાધુ,' આ પ્રકારના આના વડે=ગાથાના બીજા પાદના કથન વડે, કાયોર્ધ્વના સ્વરૂપને, 'દશાના પર્યંતમાં ગ્રહણ કરીને' આ પ્રકારના આના વડે=ગાથાના બીજા પાદના કથન વડે, વળી વસ્ત્રોર્ધ્વના સ્વરૂપને પૂર્વપક્ષી કહે છે –

અહીં ઉત્તર=ઉપર બતાવેલ પૂર્વપક્ષીના કથનમાં ગ્રંથકાર ઉત્તર આપે છે –

તે નથી=પર વડે જે આ કહેવાયું એ એ પ્રકારે નથી.

અહીં તત્ત્વ શું છે ? એથી કહે છે –

'તિચ્છું પ્રેક્ષણ કરે=પ્રત્યુપેક્ષણ કરે,' આના વડે=મૂળગાથાના ઉત્તરાર્ધના કથન વડે, શાસ્ત્રકારો વસ્ત્રોર્ધ્વને કહે છે. 'જે પ્રમાણે વિલિપ્ત હોય=ચંદનાદિ વડે સમારબ્ધ હોય=ચંદનાદિના લેપ વડે શરીરે વિલેપન કરાયેલો પુરુષ હોય, તે પ્રમાણે ઉત્કુટુક=ઉભડક બેઠેલા સાધુ,' આ પ્રકારના આના વડે=મૂળગાથાના ઉત્તરાર્ધના કથન વડે, વળી શાસ્ત્રકારો કાયોર્ધ્વને કહે છે.

ઉપરમાં વસ્ત્રોર્ધ્વ-કાયોર્ધ્વનું સ્વરૂપ બતાવ્યું, તેનાથી શું ફ્લિત થાય ? તે સ્પષ્ટ કરે છે –

તિચ્છાં રહેલા વસ્ત્રને ભૂમિ ઉપર નહીં લબડાવતો, વિલેપાયેલાની જેમ કાયાથી ગાત્રના સંસ્પર્શને નહીં કરતો, પડિલેહણ કરે એ વસ્ત્રઊર્ધ્વ અને કાયઊર્ધ્વ છે, એમ સંબંધ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

વસ્ત્રોધ્ર્વ અને કાયોધ્ર્વના સ્વરૂપનું નિરૂપણ કરાય છે ત્યારે પૂર્વપક્ષી કહે છે – ઊભો ઊભો પ્રતિલેખના કરે એ કાયોધ્ર્વ છે, અને વસ્ત્રને છેડેથી પકડીને પડિલેહણા કરે એ વસ્ત્રોધ્ર્વ છે. આનો ઉત્તર ગ્રંથકાર આપે છે – પૂર્વપક્ષીએ કહ્યું તે બરાબર નથી; કારણ કે ઉભડક પગે બેસીને પ્રતિલેખના કરવી એ કાયોધ્ર્વ છે, અને વસ્ત્રને તિચ્છું પહોળું કરીને પ્રતિલેખના કરવી એ વસ્ત્રોધ્ર્વ છે. જેમ શરીરે ચંદનાદિનું વિલેપન કર્યું હોય ત્યારે તે વિલેપનના રક્ષણ માટે વ્યક્તિ પરસ્પર અંગોનો સ્પર્શ ન થાય તે રીતે બેસે, તેમ અહીં પણ પરસ્પર અંગોનો સ્પર્શ ન થાય એમ ઉભડક પગે બેસીને વસ્ત્રને તિચ્છું પહોળું કરીને વસ્ત્ર ભૂમિને અને કાયાને ન એડે તે રીતે પ્રતિલેખના કરવી.

આ રીતે પડિલેહલ કરવાથી જીવરક્ષા થાય છે, તેમ જ શાસ્ત્રોક્ત વિધિનું પાલન થાય છે; કેમ કે વસ્ત્રનું પ્રસ્ફોટન કરતી વખતે સાધુ ઉભડક પગે બેઠેલ હોય તો વસ્ત્રમાંથી જીવો પ્રાયઃ પોતાના દેહ ઉપર પડે નહીં અને કદાચ દેહ ઉપર પડે તોપણ સાધુ પડિલેહણ કરતાં ગાત્રનો પરસ્પર સ્પર્શ ન કરતા હોય તો જીવો મરવાની સંભાવના ઓછી રહે છે. **!!૨૩૪!!** 

#### અવતરશિકા :

व्याख्यातमूर्ध्वद्वारम्, अधुना स्थिरद्वारं व्याचिख्यासुराह -

#### અવતરણિકાર્થ:

ગાથા ૨૩૩માં ઊર્ધ્વ આદિ દ્વારો બતાવ્યાં, તેમાંથી પ્રથમ 'ઊર્ધ્વ' દ્વાર વ્યાખ્યાન કરાયું. હવે બીજા 'સ્થિર' દ્વારને વ્યાખ્યાન કરવાની ઇચ્છાવાળા ગ્રંથકાર કહે છે –

#### : ११९११८

अंगुट्ठअंगुलीहिं घित्तुं वत्थं तिभागबुद्धीए । तत्तो अ असंभंतो थिरं ति थिरचक्खुवावारं ॥२३५॥ ( दारं )॥

#### अन्पयार्थ :

तत्तो अ=અને ત્યારપછી असंभंतो=અસંભ્રાંત (સાધુ) अंगुट्ठअंगुलीहिं=અંગુષ્ઠ અને અંગુલી દ્વારા **वत्थं** घित्तुं=વસ્ત્રને ગ્રહણ કરીને तिभागबुद्धीए=ત્રિભાગની બુદ્ધિથી **थिरचक्खुवा्वारं**=સ્થિર ચક્ષુના વ્યાપારપૂર્વક (પ્રત્યુપેક્ષણ કરે.) ति थिरं=એ 'સ્થિર' (દ્વાર) છે.

#### ગાથાર્થ :

ત્યારપછી અસંભ્રાંત સાધુ અંગૂઠો અને આંગળી દ્વારા વસ્ત્રને પકડીને, બુદ્ધિથી ત્રણ ભાગની કલ્પના કરીને, સ્થિર ચક્ષુના વ્યાપારપૂર્વક પ્રત્યુપેક્ષણ કરે, એ 'સ્થિર'દ્વાર છે.

#### ટીકા :

अंङ्गुष्ठाङ्गुलीभ्यां करणभूताभ्यां गृहीत्वा वस्त्रं प्रत्युपेक्षणीयं त्रिभागबुद्धचेति बुद्धचा परिकल्प्य त्रिभागे, ततश्च=तदनन्तरमसम्भ्रान्तः=अनाकुलः सन्, स्थिरमिति द्वारपरामर्शः, अस्यार्थः स्थिरचक्षुर्व्यापारं च प्रत्यु-पेक्षेतेति गाथार्थः ॥२३५॥

#### टीङार्थ :

અને ત્યારપછી=પૂર્વગાથામાં કહ્યા મુજબ વસ્ત્રપડિલેહણમાં વસ્ત્રોર્ધ્વ-કાયોર્ધ્વ કર્યા પછી, અસંભ્રાંત= અનાકુલ છતા, સાધુ પ્રત્યુપેક્ષણ કરે.

કઈ રીતે પ્રત્યુપેક્ષણ કરે ? તે બતાવે છે -

કરણભૂત=વસ્ત્ર પકડવાના સાધનભૂત, એવા અંગૂઠા અને આંગળી દ્વારા વસ્ત્રને ગ્રહણ કરીને ત્રિભાગની બુદ્ધિથી=બુદ્ધિથી ત્રણ ભાગમાં કલ્પીને, વસ્ત્રને પ્રત્યુપેક્ષણ કરે. 'સ્થિર' એ પ્રકારે દ્વારનો પરામર્શ છે≕મૂળગાથાના ઉત્તરાર્ધમાં 'થિરં તિ' છે તે 'સ્થિર' નામના દ્વારને ઉપસ્થિત કરાવનાર છે, અને આનો અર્થ≕'સ્થિર' નામના દ્વારનો અર્થ, સ્થિર ચક્ષુના વ્યાપારપૂર્વક પ્રત્યુપેક્ષણ કરે. એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થછે.

#### भावार्थ :

ગાથા ૨૩૩ માં ઊર્ધ્વાદિ વસ્ત્રપડિલેહણની વિધિ બતાવેલ. તેમાંથી 'ઊર્ધ્વ' દ્વારનું સ્વરૂપ ગાથા ૨૩૪માં બતાવીને હવે 'સ્થિર' નામના બીજા દ્વારમાં કહે છે કે સ્થિર એવા ચક્ષુના વ્યાપારપૂર્વક વસ્ત્રનું પડિલેહણ સાધુ કરે છે, અને તે કઈ રીતે કરે છે, તે બતાવતાં કહે છે –

વસ્ત્રને એક આંગળી અને અંગૂઠાથી પકડવું જોઈએ, જેથી સંપૂર્ણ વસ્ત્ર યથાર્થ જોઈ શકાય, અને તે વસ્ત્રના ત્રણ ભાગની કલ્પના કરવાથી પૂર્ણ વસ્ત્ર ક્રમસર જોઈ શકાય. અને ત્રણ ભાગ કર્યા પછી ચિત્તને બીજા કોઈ વ્યાપારમાં આકુળ નહીં કરીને ચક્ષુને સ્થિર વ્યાપારવાળાં રાખીને વસ્ત્ર જુએ, જેથી જયણાનો પરિણામ અને જીવરક્ષાને અનુકૂળ મન-વચન-કાયાનો સુદઢ વ્યાપાર થાય, જેનાથી સર્વ જીવો પ્રત્યે આત્મતુલ્ય બુદ્ધિરૂપ સમભાવની વૃદ્ધિ થાય. ॥૨૩૫॥

#### અવતરણિકા :

गतं स्थिरद्वारं, साम्प्रतमत्वरितद्वारमधिकृत्याह -

#### અવતરણિકાર્થ:

'સ્થિર' દ્વાર ગયું=પૂરું થયું, હવે 'અત્વરિત' દ્વારને આશ્રયીને કહે છે –

#### भाशा :

परिवत्तिअं च सम्मं अतुरिअमिइ अदुयं पयत्तेणं । वाउजयणानिमित्तं इहरा तक्खोभमाईआ ॥२३६॥ दारं ॥

#### અન્વચાર્થ :

सम्मं च परिवित्तिअं=અને સમ્યગ્ પરાવર્તિત अतुरिअं=અત્વરિત इइ=એ પ્રમાણે ('અત્વરિત' દ્વારનો અર્થ છે, આનાથી શું પ્રાપ્ત થાય ? તે સ્પષ્ટ કરે છે —)

वाउजयणानिमित्तं=વાયુની યતનાના નિમિત્તે पयत्तेणं अहुयं=પ્રયત્નથી અદ્ભૃત (પરાવર્તિત વસ્ત્રનું પ્રત્યુપેક્ષણ કરવું જોઈએ.) इहरा=ઇતરથા=વસ્ત્રનું અદ્ભૃત પરાવર્તન કરવામાં ન આવે તો, तक्खोभमाईआ=तेना क्षोભાદિ થાય છે=વાયુના ક્ષોભાદિ દોષો થાય છે.

#### ગાથાर्थ :

અને સમ્ચગ્ પરાવર્તિત એટલે અત્વરિત, એ પ્રમાણે 'અત્વરિત' દ્વારનો અર્થ છે. આનાથી શું પ્રાપ્ત થાય ? તે સ્પષ્ટ કરે છે —

વાયુની યતનાના નિમિત્તે પ્રયત્નથી અદુત પરાવર્તિત વસ્ત્રનું પ્રત્યુપેક્ષણ કરવું જોઈએ. વસ્ત્રનું અદુત પરાવર્તન કરવામાં ન આવે તો વાયુના ક્ષોભાદિ દોષો થાય છે.

#### ટીકા :

परावर्त्तितं च सम्यग् द्वितीयपार्श्वेन अत्वरितिमिति द्वारसंस्पर्शः, किमुक्तं भवति? अद्भुतं प्रयत्नेन परावर्त्तितं प्रत्युपेक्षेत, किमर्थमित्याह-वायुयतनानिमित्तं=वायुसंरक्षणाय, इतरथा द्रुतपरावर्त्तनेन तत्क्षोभादयो दोषा इति गाथार्थः ॥२३६॥

★ ''तत्क्षोभादय:''માં 'आदि' શબ્દથી વાઉકાયના જીવોના નાશનું અને જીવોના રક્ષણ માટેની ઉચિત થતનાના અભાવનું ગ્રહણ કરવાનું છે.

#### ટીકાર્થ:

અને બીજા પાસાથી સમ્યક્ પરાવર્તિત 'અત્વરિત', એ પ્રકારે દ્વારનો સંસ્પર્શ છે='અત્વરિત' નામના દ્વારનું સ્વરૂપ છે.

આ કથનથી **શું કહેવાયેલું થાય છે ?** તે બતાવે છે –

પ્રયત્નથી અદ્ગુત=શીઘ્રતા વગર, પરાવર્તિતનું=બીજા પાસાથી ફેરવેલા વસ્ત્રનું, પ્રત્યુપેક્ષણ કરવું જોઈએ.

શા માટે ? અર્થાત્ શા માટે અદુત પરાવર્તિત વસ્ત્રનું પ્રત્યુપેક્ષણ કરવું જોઈએ ? એથી કહે છે —

વાયુની યતનાના નિમિત્તે=વાયુના સંરક્ષણ માટે, અદુત પરાવર્તિત વસ્ત્રનું પ્રત્યુપેક્ષણ કરવું જોઈએ, એમ અન્વય છે.

ઇતરથા=વસ્ત્રનું અદ્ભુત પરાવર્તન કરવામાં ન આવે તો, દુત પરાવર્તનથી=વસ્ત્રનું જલદી જલદી પરાવર્તન થવાથી, તેના ક્ષોભાદિ=વાયુના ક્ષોભાદિ, દોષો થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

'<mark>अतुस्</mark>जिं' શબ્દ અત્વરિતદ્વારને સ્પર્શનારો છે. તેનો જ અર્થ 'પ્રયત્નથી અદ્રુત' ક**રે**લ છે.

તેનાથી એ કહેવું છે કે વસ્ત્રને એક બાજુથી જોયા પછી બીજી બાજુ જોવા માટે ત્વરા વગર પરાવર્તન કરીને વસ્ત્રનું પ્રત્યુપેક્ષણ કરવું જોઈએ, જેથી વાઉકાયના જીવોની રક્ષા થાય. અને જો ત્વરાથી પરાવર્તન કરીને વસ્ત્રનું પડિલેહણ કરે, તો વાઉકાયના જીવો ક્ષોભ પામે, અર્થાત્ વસ્ત્રના ઝપાટાથી વાઉકાયના જીવોની હિંસા થાય, જેથી સર્વ જીવો પ્રત્યે આત્મતુલ્ય ભાવના રક્ષણને અનુકૂળ યતનાના અભાવરૂપ દોષની પ્રાપ્તિ થાય.

વળી, સાધુને ત્રસ જીવોની રક્ષા કરવા માટે પડિલેહણ છે. તેથી પડિલેહણની ક્રિયામાં અશક્ય પરિહાર હોય તેવા વાઉકાયના જીવોની ક્વચિત્ હિંસા થાય, તોપણ ઉતાવળ વગર પડિલેહણ કરવાથી વાઉકાયના જીવોની વિશેષ હિંસા થતી નથી. આથી વસ્ત્રનું અત્વરિત જ પરાવર્તન કરવું જોઈએ. **॥૨૩૬॥** 

#### અવતરણિકા :

उक्तमत्वरितद्वारं, सर्वं तावदिति द्वारमभिधातुमाह -

#### અવતરણિકાર્થ:

'અત્વરિત' દ્વાર કહેવાયું, હવે 'सर्वं तावद्' એ પ્રકારના દ્વારને કહેવા માટે કહે છે 🗕

#### ગાથા :

इअ दोसुं पासेसुं दंसणओ सळगहणभावेणं । सळ्वं ति निखसेसं ता पढमं चक्खुणा पेहे ॥२३७॥ दारं ॥

#### अन्वयार्थः

इअ=આ રીતે=ગાથા ૨૩૩માં કહ્યું એ રીતે, दोसुं पासेसुं=બન્ને પાસાંઓમાં दंसणओ=દર્શનને કારણે सळगहणभावेणं=સર્વના ગ્રહણનો ભાવ હોવાથી=સંપૂર્ણ વસ્ત્રના ગ્રહણનો સદ્ભાવ હોવાથી, सळ्वं ति निख्यसेसं=सर्व એટલે નિસ્વશેષ ता=તેટલા (વસ્ત્રને) पढमं चक्खुणा पेहे=પ્રથમ ચક્ષુથી પ્રત્યુપેક્ષણ કરે.

#### ગાથાર્થ :

ગાથા ૨૩૩માં કહ્યું એ રીતે વસ્ત્રનાં બન્ને પાસાંઓમાં દર્શનને કારણે સંપૂર્ણ વસ્ત્રના ગૃહણનો સદ્ભાવ હોવાથી સર્વ એટલે નિરવશેષ, તેટલા વસ્ત્રનું પ્રથમ ચક્ષુથી પ્રત્યુપેક્ષણ કરે.

#### ટીકા :

इति=एवं द्वयोरिप पार्श्वयोर्वस्त्रस्य दर्शनात् सर्वग्रहणभावेन हेतुना सर्वमिति निखशेषं, वस्त्रं तावत् प्रथमं चक्षुषा प्रत्युपेक्षेत, एष द्वारसंस्पर्श इति गाथार्थः ॥२३७॥

#### ટીકાર્થ :

આ રીતે=ગાથા ૨૩૩માં કહ્યું એ રીતે, બેય પણ પાસામાં વસ્ત્રના દર્શનને કારણે સર્વના ગ્રહણના ભાવરૂપ હેતુથી=સંપૂર્ણ વસ્ત્રને ગ્રહણ કરવાના સદ્દભાવરૂપ હેતુથી, સર્વ એટલે નિરવશેષ, તટલા વસ્ત્રને પ્રથમ=પ્રસ્ફોટનાદિ કરતાં પહેલાં, ચક્ષુથી પ્રત્યુપેક્ષણ કરે. આ=મૂળગાથામાં જે વર્ણન કર્યું એ, દ્વાર<u>નો</u> સંસ્પર્શ છે='सर्वं तावत્' નામના દ્વારને સ્પર્શનારો અર્થ છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

'સર્વ વસ્ત્રનું પ્રથમ ચક્ષુ વડે પડિલેહણ કરે', આ કથન દ્વારા ચક્ષુ વડે પ્રથમ આખા વસ્ત્રનાં બંને પાસાંઓને બરાબર જુએ, એ પ્રમાણે અર્થ પ્રાપ્ત થાય છે. આમ કહેવાથી વસ્ત્રમાં કોઈ જીવની હિંસા ન થાય તેના માટે ચક્ષુનો દઢ વ્યાપાર કરવામાં આવે તો જ સમભાવના પરિણામનું રક્ષણ થાય, એમ સૂચિત થાય છે. II૨૩૭II

#### અવતરણિકા :

अधिकृतद्वारगाथार्धं व्याख्यातं, शेषार्द्धप्रथमद्वारमाह –

#### અવતરણિકાર્થ:

ભાવાર્થ :

અધિકૃત એવી ૨૩૩ રૂપ દ્વારગાથાનું અર્ધ વ્યાખ્યાન કરાયું. હવે શેષ અર્ધના પ્રથમ દ્વારને કહે છે –

ં ગાથા ૨૩૩ના પૂર્વાર્ધમાં કહેલ કે સંપૂર્ણ વસ્ત્રનું ઊર્ધ્વ, સ્થિર અને અત્વરિત રીતે પ્રત્યુપેક્ષણ કરવું જોઈએ, તેનું સ્વરૂપ વિસ્તારથી ગાથા ૨૩૪થી ૨૩૭માં બતાવ્યું. હવે ગાથા ૨૩૩ના ઉત્તરાર્ધમાં બતાવેલ બે દ્વારોમાંથી 'बीअं पण्फोडे' રૂપ પ્રથમ દ્વારનું સ્વરૂપ દર્શાવે છે –

#### गाथा :

## अद्दंसणंमि अ तहा मूइंगलिआइआण जीवाणं। तो बीअं पप्कोडे इहरा संकामणं विहिणा।।२३८॥

#### અન્વચાર્થ:

तहा अ=અને તે પ્રકારે=પૂર્વગાથામાં કહ્યું તે પ્રકારે, मूइंगलिआइआण जीवाणं=કીડી આદિ જીવોનું (વસ્ત્રમાં) अद्दंसणंमि=અદર્શન થયે છતે तो=ત્યારપછી बीअं=બીજું पप्फोडे=પ્રસ્ફોટન કરે, इहरा= ઇતરથા=જીવોનું વસ્ત્રમાં દર્શન થયે છતે, विहिणा=વિધિથી संकामणं=સંક્રમણ=તે જીવોનું અન્ય સ્થાને સંક્રમણ કરે.

#### ગાશાર્થ :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું તે પ્રકારે કીડી આદિ જીવોનું વસ્ત્રમાં અદર્શન થયે છતે, ત્યારપછી બીજું પ્રસ્ફોટન કરે. જો જીવોનું વસ્ત્રમાં દર્શન થાય તો વિધિથી તે જીવોનું અન્ય સ્થાને સંક્રમણ કરે.

#### शक्ताः

अदर्शने च सित तथा मृइंगलिकादीनां=पिपीलिकादीनां जीवानां ततो द्वितीयं प्रस्फोटयेत् इति द्वारसंस्पर्शः, इतरथा=दर्शने सित तेषां सङ्क्रमणं विधिना कुर्यादिति गाथार्थः ॥२३८॥

#### ટીકાર્થ :

અને તે પ્રકારે=પૂર્વગાથામાં કહ્યું તે પ્રકારે, મૂઈગલિકાદિ=પિપીલિકાદિ, જીવોનું વસ્ત્રમાં અદર્શન થયે છતે ત્યારપછી બીજું પ્રસ્ફોટન કરે, એ દ્વારનો સંસ્પર્શ છે='ब्रीअं पप्फोडे' નામના દ્વારને સ્પર્શનારો અર્થ છે. ઇતરથા=તેઓનું દર્શન થયે છતે=પિપીલિકાદિ જીવો વસ્ત્રમાં દેખાયે છતે, તેઓનું વિધિથી સંક્રમણ કરે=કીડી વગેરેને અન્ય ઉચિત સ્થાને સ્થાપન કરે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

પૂર્વમાં બતાવ્યું તે રીતે ઊર્ધ્વ-સ્થિર-અત્વરિત રીતે સંપૂર્ણ વસ્ત્રને ચક્ષુથી જોવાથી, કોઈ કીડી વગેરે જીવ વસ્ત્રમાં દેખાય નહીં તો, ચક્ષુથી ન દેખાયા હોય તેવા જીવોની રક્ષા માટે વસ્ત્રનું પ્રસ્ફોટન કરે; અર્ધાત્ વસ્ત્રને હાથ ઉપર ખંખેરે છે, જેથી ચક્ષુથી ન દેખાય એવા કોઈ સૂક્ષ્મ જીવજંતુ વસ્ત્રમાં હોય તોપણ તે જીવો વસ્ત્રમાં દબાઈને મરી ન જાય.

અન ઊર્ધ્વ-સ્થિર-અત્વરિત રીતે સંપૂર્ણ વસ્ત્રનું નિરીક્ષણ કરવાથી વસ્ત્રમાં કોઈ જીવ દેખાય તો તેને વિધિપૂર્વક યોગ્ય સ્થાને મૂક્યા પછી સાધુ વસ્ત્રનું પ્રસ્કોટન કરે, જેથી આ પ્રકારની સૂક્ષ્મ યતનાને કારણે સાધુનો ષટ્ટકાયના પાલનનો પરિણામ જીવંત રહે છે. **!!૨૩૮**!!

#### અવતરણિકા :

कथं प्रस्फोटयेदित्यत्र प्रतिद्वारगाथामाह --

#### અવતરણિકાર્થ:

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે ચક્ષુથી સંપૂર્ણ વસ્ત્રનું ઊર્ધ્વ-સ્થિર-અત્વરિત પડિલેહણ કર્યા પછી કીડી આદિ જીવોનું અદર્શન થયે છતે વસ્ત્રનું પ્રસ્ફોટન કરે. તેથી પ્રશ્ન થાય કે વસ્ત્રનું કેવી રીતે પ્રસ્ફોટન કરે ? એથી અહીં= પ્રત્યુપેક્ષણાની વિધિમાં, પ્રતિદ્વારગાથાને કહે છે, અર્થાત્ મૂળદ્વારગાથા ૨૩૦નું પ્રથમ દ્વાર પ્રત્યુપેક્ષણા છે, તે પ્રત્યુપેક્ષણાનું પેટા દ્વાર પ્રસ્ફોટન છે, તે રૂપ દ્વારગાથાના અર્વાતર દ્વારને કહે છે –

#### ગાથા :

अणच्चाविअमवलिअमणाणुबंधिं अमोसर्लि चेव । छप्प्रिमं नवखोडं पाणी पाणिपमज्जणं ॥२३९॥ पडिदारगाहा ॥

#### अन्पयार्थ :

अणच्चाविअम्=અનર્તિત, अविलिअम्=અવિલિત, अणाणुबंधिं=અનનુબંધવાળું, अमोसिलं चेव=અને અમોસલવાળું, छप्पुरिमं=ષટ્પૂર્વોવાળું, नवखोडं=નવ સ્ફોટનોવાળું पाणी=હાથમાં पाणिपमज्जणं= પ્રાણીનું=જીવનું, પ્રમાર્જન (કરવું.)

#### ગાથાર્થ :

અનર્તિત, અવલિત, અનનુબંધવાળું, અમોસલવાળું, છ પૂર્વોવાળું અને નવ સ્ફોટનોવાળું હાથમાં જીવનું પ્રમાર્જન કરવું.

#### ટીકા :

अनित्ततं वस्त्रात्मानर्त्तनेन, अविलतं वस्त्रात्मावलनेनैव, अननुबन्धि=अनिरन्तरं, अमोषिलं चैव तिर्यग्घट्टनादिरहितं चेत्यर्थः, षट्पूर्वं=षट्तिर्यकृतवस्त्रप्रस्फोटनोपेतं, नवप्रस्फोटनं=करतलगतप्रमार्ज्जनान्त-रितत्रिकत्रिकनवप्रस्फोटनवत्, पाणौ प्राणिप्रमार्जनं=हस्ते प्राणिविशोधनमिति गाथार्थः ॥२३९॥

#### ટીકાર્થ :

વસ્ત્ર અને આત્માના અનર્તન વડે અનર્તિત, વસ્ત્ર અને આત્માના અવલન વડે જ=નહીં વાળવા વડે જ, અવલિત, અનનુબંધી=અનિરંતર, અને અમોસલી=તિર્ધગ્ ઘટ્ટન વગેરેથી રહિત, પટ્પૂર્વ=તિચ્છાં કરાયેલ વસ્ત્રના છ પ્રસ્ફોટનોથી યુક્ત, એવા નવ પ્રસ્ફોટનોવાળું=હાથના તળિયામાં પ્રાપ્ત એવા પ્રમાર્જનથી અંતરિત એવા ત્રણ ત્રણ વડે નવ પ્રસ્ફોટનોવાળું, પાણિમાં પ્રાણીનું પ્રમાર્જન=હાથમાં પ્રાણીનું વિશોધન, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

અનર્તિત : પડિલેહણ કરતાં વસ્ત્ર અને આત્માને=શરીરને, નચાવવો નહિ, પણ સ્થિર રાખીને પ્રસ્ફોટન કરવું.

અવિલત : વસ્ત્ર અને શરીર વળેલું ન રહે તે રીતે પ્રસ્ફોટન કરવું.

અનનુબંધી: હાથ ઉપર નવ પ્રસ્ફોટન કરતી વખતે ત્રણ ત્રણ પ્રસ્ફોટનના આંતરે કરાતી એકેક પ્રમાર્જના એમ ત્રણ પ્રમાર્જનાને બદલે, આંતરા વગર સળંગ ત્રણ પ્રમાર્જના કરવી, તે અનુબંધી નામનો દોષ છે.તે દોષરહિત પ્રસ્ફોટન કરવું.

અમોસલી : સાંબેલાની જેમ તિર્વ્યું, ઊર્ધ્વ અને અધઃ સ્પર્શ કર્યા વગર વસ્ત્રનું પ્રસ્ફોટન કરવું.

ષટ્પૂર્વ: પ્રતિલેખનના પ્રારંભમાં વસ્ત્ર તિચ્ઈું રાખીને પહેલાં આગળના ભાગમાં વસ્ત્રને ચક્ષુથી જોવાય છે. ત્યારપછી ત્રણ વખત વસ્ત્રનું પ્રસ્ફોટન કરાય છે, જેથી તે વસ્ત્રમાં ચક્ષુથી ન દેખાય તેવા સૂક્ષ્મ જીવો હોય તો તે નીચે પડે. ત્યારપછી તે વસ્ત્રને ફેરવીને પાછળના ભાગમાં સંપૂર્ણ અવલોકન કરવાનું છે, અને પાછળના ભાગનું સંપૂર્ણ અવલોકન=દષ્ટિપડિલેહણ કર્યા પછી, તે વસ્ત્રનું ફરી ત્રણ વખત પ્રસ્ફોટન કરાય છે, જેથી તેમાં કદાચ સૂક્ષ્મ જંતુઓ રહી ગયા હોય તો તે પણ નીચે પડે. આને તિચ્છા કરેલ વસ્ત્રનાં છ પ્રસ્ફોટન કહેવાય છે.

નવપ્રસ્કોટ: આ રીતે છ પુરિમની ક્રિયાવિશેષ થયા પછી હાથ ઉપર તે વસ્ત્રના ત્રણ ત્રણ પ્રસ્ફોટનની વચમાં, એક-એક પ્રમાર્જનના આંતરાથી કુલ નવ પ્રસ્કોટન કરાય છે. અર્થાત્ વસ્ત્રને જમણા હાથમાં ગ્રહણ કરીને ડાબા હાથ ઉપર ત્રણ સ્થાને એકેક પ્રસ્કોટન કરાય છે, જેથી તે વસ્ત્રમાં કોઈ સૂક્ષ્મ જીવજંતુ હોય તો તે હાથ ઉપર પડે; અને ત્રણ પ્રસ્કોટન કર્યા પછી એક પ્રમાર્જના કરાય છે. એ રીતે ત્રણ વાર ત્રણ-ત્રણ પ્રસ્કોટન અને એકેક પ્રમાર્જના કરાય છે, એથી કુલ નવ પ્રસ્કોટન અને ત્રણ પ્રમાર્જના થાય.

આનાથી એ પ્રાપ્ત થાય કે હાથ ઉપર ત્રણ વખત જુદા જુદા સ્થાને પ્રસ્ફોટન કરવાથી જો જંતુ હાથ ઉપર પડેલું દેખાય તો સાધુ તેને યતનાપૂર્વક ઉચિત સ્થાને મૂકે, અને કદાચ જંતુ સૂક્ષ્મ હોય અને હાથના વર્ણવાળું હોય તેથી ન દેખાય તેમ હોય તોપણ ત્રણ ત્રણ પ્રસ્ફોટન પછી જે એકેક પ્રમાર્જના કરવામાં આવે છે તેનાથી તે સૂક્ષ્મ જંતુ ભૂમિ ઉપર પડે, પરંતુ દેહના પરસ્પર સંશ્લેષથી મરે નહીં.

આ રીતે નવ પ્રસ્ફોટન અને ત્રણ પ્રમાર્જનથી વસ્ત્રનું પડિલેહણ પૂરું થાય છે. !!૨૩૯!!

#### અવતરણિકા :

अवयवार्थं त्वाह -

#### અવતરણિકાર્થ:

સાધુ વસ્ત્રનું પ્રસ્ફોટન કઈ રીતે કરે ? એના વિષયમાં પૂર્વગાથામાં 'बीअं पण्कोडे' નામના પ્રત્યુપેક્ષણાના બીજા દ્વારના અવાંતર દ્વારો બતાવ્યાં. હવે તે પ્રસ્ફોટનના અવાંતર દ્વારોરૂપ અવયવોના અર્થને વળી કહે છે –

#### आथा :

वत्थे अप्पाणिम अ चउह अणच्चाविअं अवलिअं च । अणुबंधि निरंतरया तिरिउड्डऽहघट्टणा मुसली ॥२४०॥

#### અન્વયાર્થ :

वत्थे अप्पाणंमि अ चउह=વસ્ત્રવિષયક અને આત્માવિષયક ચાર પ્રકારે (ભાંગા) છે. अणच्चाविअं=એમાં વસ્ત્ર અને આત્મા, બંનેને ન નચાવે એ રૂપ અનર્તિત એ પહેલો ભાંગો શુદ્ધ છે. अविलअं अ=અને વસ્ત્ર અને આત્મા, બંનેને ન વાળે એ રૂપ અવલિત એ પહેલો ભાંગો શુદ્ધ છે. **અળુનંધિ નિરંતરયા**=અનુબંધી એટલે નિરંતરતા. **તિરિક્ટ્રડहઘટ્ટળા મુસર્તી**=તિર્યગ્-ઊર્ધ્વ-અધો ઘટ્ટનથી મોસલી થાય છે.

#### ગાથાર્થ :

વસ્ત્રને અને આત્માને આશ્રયીને બે ચતુર્ભગી છે. તેમાં પ્રથમ ચતુર્ભગીમાં વસ્ત્ર અને આત્મા બંનેને ન નચાવે એ રૂપ અનર્તિત એ પહેલો ભાંગો શુદ્ધ છે, અને બીજી ચતુર્ભગીમાં વસ્ત્ર અને આત્મા બંનેને ન વાળે એ રૂપ અવલિત એ પહેલો ભાંગો શુદ્ધ છે. અનુબંધી એટલે નિરંતરતા, તે અનુબંધી દોષ વગર પડિલેહણ કરવું જોઈએ. તિર્ચ્યુ-ઊર્ધ્વ-અદ્યો ઘટ્ટનથી મોસલીદોષ થાય છે, તે મોસલીદોષ વગર પડિલેહણ કરવું જોઈએ.

#### ટીકા :

वस्त्रे=वस्त्रविषयमात्मिन=आत्मविषयं च वस्त्रमात्मानं चाधिकृत्येत्यर्थः, चतुर्द्धा भङ्गसम्भव इति वाक्यशेषः, वस्त्रं नर्त्तयित आत्मानं च, इत्थं वस्त्रं विलतमात्मा चेत्यादि, अत्रोभयमाश्रित्यानित्ततमविलतं च गृह्यते, अनुबन्धि किमुच्यत ? इत्याह-निरन्तरता=नैरन्तर्यप्रत्युपेक्षणिमिति भावः, तिर्यगूर्ध्वमधोघट्टना-न्मोषिलः ॥२४०॥

#### ટીકાર્થ :

વસ્ત્રના વિષયવાળો અને આત્માના વિષયવાળો=વસ્ત્રને અને આત્માને આશ્રયીને, ચાર પ્રકારે ભંગનો સંભવ છે. એ પ્રકારે વાક્યનું શેષ છે=વાક્યનો અંશ અધ્યાહાર છે. વસ્ત્રને અને આત્માને નચાવે છે, એ રીતે વસ્ત્ર અને આત્મા વલિત છે ઇત્યાદિ. અહીં=પ્રસ્તુત પ્રસ્કોટનની વિધિમાં, ઉભયને=વસ્ત્ર અને આત્મા એ બંનેને, આશ્રયીને અનર્તિત અને અવલિત ગ્રહણ કરાય છે. અનુબંધી શું કહેવાય છે ? એથી કહે છે – નિરંતરતા=નિરંતરપણાથી પ્રત્યુપેક્ષણ, એ પ્રકારે ભાવ છે. તિર્યગ્, ઊર્ધ્વ અને અધઃ ઘઢનથી મોસલી થાય છે.

#### ભાવાર્થઃ

અહીં 'વસ્ત્ર' અને 'આત્મા' એ બે પદોથી ચતુર્ભગીનું સૂચન કર્યું છે.

અનર્તિતના પહેલા ભાંગામાં વસ્ત્ર અને આત્મા=શરીર, બંનેને નહિ નચાવવાં, બીજા ભાંગામાં વસ્ત્રને ન નચાવવું - આત્માને નચાવવો, ત્રીજા ભાંગામાં વસ્ત્રને નચાવવું - આત્માને નહીં નચાવવો, ચોથા ભાંગામાં વસ્ત્ર અને આત્મા બંનેને નચાવવાં. અહીં પહેલો ભાંગો શુદ્ધ છે.

આનાથી એ પ્રાપ્ત થાય કે વસ્ત્રપડિલેહણ કરતી વખતે સાધુ વસ્ત્રને નચાવે તો વસ્ત્ર પર રહેલા જીવોનું સમ્યગ્ અવલોકન થાય નહીં, જેથી વસ્ત્રમાં રહેલા જીવોને પ્રસ્કોટનાદિથી કિલામણા થવાનો સંભવ રહે; તેમ જ શરીરને નચાવે તો શરીર ઉપર કોઈક સ્થાને વસ્ત્રમાંથી જીવ પડવાની સંભાવના રહે. આથી સાધુએ વસ્ત્ર અને શરીરને સ્થિર રાખીને પડિલેહણ કરવું જોઈએ, જેથી દયાના પરિણામપૂર્વક જીવરક્ષા માટે યત્ન થાય.

આ પ્રમાણે અવિલતના પહેલા ભોગામાં વસ્ત્ર અને શરીર, બંનેને નહિ વાળવાં, બીજા ભાંગામાં વસ્ત્રને ન વાળવું - શરીરને વાળવું, ત્રીજા ભાંગામાં વસ્ત્રને વાળવું - શરીરને ન વાળવું, ચોથા ભાંગામાં વસ્ત્ર અને શરીર બંનેને વાળવાં. અહીં પણ પહેલો ભાંગો શુદ્ધ છે. આનાથી એ ફલિત થાય કે વસ્ત્રપડિલેહણ કરતી વખતે સાધુએ વસ્ત્રને પૂરેપુરું ખોલ્યું ન હોય તો વસ્ત્ર કોઈ ભાગમાં વળેલું રહે. જેથી તે વળેલા ભાગમાં જીવોનું બરાબર અવલોકન થઈ શકે નહીં; તેમ જ કાયાને પણ વળેલી રાખી હોય તો તે વળેલા કાયાના ભાગમાં કોઈ જીવ પડે તો શરીરના સંશ્લેષથી તેની વિરાધના થવાનો સંભવ રહે. આથી સાધુએ વસ્ત્ર અને શરીરને વાળ્યા વગર પડિલેહણ કરવું જોઈએ, જેથી જીવરક્ષા માટેનો સમ્યગુ યત્ન થઈ શકે.

વળી, અનુબંધીનો નિરંતર=સતત, એવો અર્થ થાય છે. તેથી એ સિદ્ધ થાય કે વસ્ત્રપડિલેહણમાં નવ પ્રસ્ફોટનો કરતી વખતે સાધુ હાથ ઉપર ત્રણ સ્થાને એકેક પ્રસ્ફોટન કર્યા પછી એક પ્રમાર્જના કરે છે, ત્યારબાદ ફરી બીજી વખત હાથ ઉપર ત્રણ સ્થાને એકેક પ્રસ્ફોટન કરે છે અને પછી એક પ્રમાર્જના કરે છે, ત્યારબાદ ફરી ત્રીજી વખત હાથ ઉપર ત્રણ સ્થાને એકેક પ્રસ્ફોટન કરે છે અને પછી એક પ્રમાર્જના કરે છે.

આમ, પડિલેહણકાળમાં સાધુ પટ્પૂર્વો કર્યા પછી ત્રણ ત્રણ પ્રસ્કોટનોના આંતરે એક-એક પ્રમાર્જના કરે છે. તેને બદલે હાથ ઉપર એક સાથે નવ પ્રસ્કોટનો કર્યા પછી એક સાથે ત્રણ પ્રમાર્જના કરવામાં આવે તો તે પ્રત્યુપેક્ષણામાં અનુબંધી દોષની પ્રાપ્તિ થાય; કેમ કે હાથ ઉપર નવ પ્રસ્કોટનો એક સાથે કરવામાં આવે તો પહેલાંના પ્રસ્કોટનો કરતાં હાથ ઉપર વસ્ત્રમાંથી કોઈ જીવ પડ્યો હોય તો પ્રમાર્જન કર્યા વગર કરી તે સ્થાને બીજા પ્રસ્કોટનો કરવાથી પૂર્વે હાથ પર પડેલા તે જીવને કિલામણાદિ થાય. આથી હાથ ઉપર ત્રણ સ્થાને એકેક પ્રસ્કોટન કર્યા પછી એકેક પ્રમાર્જના કરવી જોઈએ, જેથી જીવરક્ષાને અનુકૂળ શક્ય સર્વ ઉચિત યત્ન થવાથી પટ્કાયના પાલનના પરિણામરૂપ વિરતિનો પરિણામ મ્લાન ન થાય.

વળી, ૧. તિચ્છું, ૨. ઊર્ધ્વ અને ૩. અધો, એમ ત્રણ સ્થાને વસ્ત્રનું સંઘટ્ટન કરવાથી પ્રત્યુપેક્ષણનો મોસલીદોપ થાય છે.

આશય એ છે કે સાંબેલાથી કંઈક ખાંડતી વખતે જેમ સાંબેલું ઉપર, નીચે અને આજુ-બાજુમાં પડેલી વસ્તુને અડે, તેમ પડિલેહણ કરતી વખતે વસ્ત્ર ઉપર છત વગેરેને, નીચે જમીન વગેરેને કે તિચ્છું પાટ-પાટલા, ભીંત વગેરેને અડે, તો તે તે સ્થાને રહેલા જંતુ વસ્ત્રમાં લાગી જવાથી તેને કિલામણા આદિ થવાનો સંભવ રહે. આથી પડિલેહણ કરનારા સાધુએ વસ્ત્રનો ક્યાંય સ્પર્શન થાય તે રીતે યત્ન કરવો જોઈએ, અને જો તે રીતે યત્ન કરવામાં ન આવે તો ષટ્કાયના સમ્યક્ પાલનમાં યતના ન થવાથી દોષની પ્રાપ્તિ થાય. !!૨૪૦!!

## અવતરણિકા :

પૂર્વગાથામાં પ્રત્યુપેક્ષણા વિષયક અનર્તિતનું અને અવલિતનું સ્વરૂપ તથા અનુબંધીદોષનું અને મોસલીદોષનું સ્વરૂપ બતાવ્યું. હવે તે મોસલીદોષને જ વિશેષ સ્પષ્ટ કરતાં બતાવે છે –

#### भाशा :

तिरि उड्ढ अहे मुसली घट्टण कुड्डे अ माल भूमीए । एअं तु मोसलीए फुडमेवं लक्खणं भणिअं ॥२४१॥

### अन्दरार्थ :

तिरि कुड्डे=तिक्र्युं, કુકીમાં, उड्ढ माल=ઊર્ધ્વ=ઊર્ચ, માળમાં अहे अ भूमीए=અને અધો=નીચે, ભૂમિમાં घट्टण=ध्टन; एअं तु मुसली=એ વળી મોસલી છે. एवं=આ પ્રમાણે मोसलीए=મોસલીનું फुडं लक्खणं भणिअं=સ્કુટ=પ્રગટ, લક્ષણ કહેવાયું.

#### આશાર્થ :

તિર્ચ્છું કુક્રીમાં, ઊંચે માળિયામાં અને નીચે ભૂમિમાં સંઘટન; એ વળી મોસલીદોષ છે. આ પ્રમાણે મોસલીદોષનું પ્રગટ લક્ષણ કહેવાયું.

### ટીકા :

तिर्यक् कुड्यादौ, ऊर्ध्व मालादौ, अधो भूम्यादौ, घट्टनं च लगनमिति गाथार्थ: ॥२४१॥

## ટીકાર્થ :

તિર્યક્ કુડી આદિમાં=ભીંત વગેરેમાં, ઊર્ધ્વ માલાદિમાં=માળિયા વગેરેમાં, અને અધો ભૂમિ આદિમાં ઘટ્ટન કરવું=લાગવું=વસ્ત્રનું અથડાવું, એ મોસલીદોષ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

મોસલી શબ્દ મુસલ અર્થમાં છે, જેને સાંબેલું કહેવાય છે; અને કંઈક ખાંડતી વખતે તે સાંબેલું નીચે જમીનને અડતું હોય છે, વળી ઉપર માળિયાને પણ અડતું હોય, અને ક્યારેક વચમાં ભીંત વગેરે સાથે પણ અથડાતું હોય; આમ, ત્રણ રીતે જેમ મુસલનો સંસર્ગ થાય છે, તેમ પડિલેહણ કરતી વખતે વસ્ત્ર પણ ક્યારેક ઉપર માળિયા વગેરેને, તો ક્યારેક નીચે જમીન વગેરેને અડતું હોય, અને ક્યારેક તિચ્છું ભીંત, પલંગ, પાટ વગેરે સાથે પણ અથડાતું હોય તો પ્રત્યુપેક્ષણમાં મોસલીદોષ લાગે. તેથી વસ્ત્રનું પ્રતિલેખન સમ્યગ્ ન થઈ શકે; કેમ કે તે-તે સ્થાનના સંસ્પર્શથી ત્યાં રહેલા જીવોનો પણ વસ્ત્ર સાથે સંસર્ગ થવાની સંભાવના રહે, જેથી જીવિવરાયના થાય. માટે મોસલીદોષ ન લાગે તે રીતે સાધુએ વસ્ત્રપડિલેહણ કરવું જોઈએ. શરૂપા

## અવતરણિકા :

ગાથા ૨૩૯ના પૂર્વાર્ધ ભાગના અવયવોનું સ્વરૂપ બતાવ્યા પછી ગાથા ૨૩૯ના ઉત્તરાર્ધ ભાગના અવયવોનું સ્વરૂપ બતાવતાં કહે છે —

#### भाशाः

छप्पुरिमा तिरिअकए नव खोडा तिन्नि तिन्नि अंतरिआ । ते उण विआणियव्वा हत्थंमि पमज्जणतिएणं ॥२४२॥

### अन्तवार्धः

छप्पुरिमा तिरिअकए=७ पूर्वो तिर्थક्કृत એવા વસ્ત્રમાં (કરાય છે, ત્યારપછી) पमज्जणितएणं अंतरिआ तिन्नि तिन्नि=प्रमार्थनित्रिक्ष्यी અंतरित એવા ત્રણ-ત્રણ (પ્રસ્ફોટો મળીને) नव खोडा=નવ પ્રસ્ફોટો થાય છે. **ते उण हत्थंमि विआणियव्या**=વળી તેઓ હાથમાં જાણવા=પ્રમાર્જનત્રિકથી અંતરિત એવા નવ પ્રસ્ફોટો હાથ3્પ આધારમાં જાણવા.

### ગાશાર્થ :

છ પૂર્વો તિર્ચક્ કરાયેલ વસ્ત્રમાં કરાય છે, ત્યાર પછી પ્રમાર્જનત્રિકથી અંતરિત એવા ત્રણ ત્રણ પ્રસ્ફોટો મળીને નવ પ્રસ્ફોટો થાય છે. વળી તે નવ પ્રસ્ફોટો હાથરૂપ આધારમાં જાણવા.

### ટીકા :

षट्पूर्वाः पूर्वा इति प्रथमाः क्रियाविशेषाः तिर्यक्कृत इति च तिर्यक्कृते वस्त्रे उभयतो निरीक्षणविधिना क्रियन्ते । नव प्रस्फोटास्त्रयस्त्रयोऽन्तरिता=व्यवहिताः, क्रपुनस्त इत्याह - ते पुनर्विज्ञातव्याः हस्ते आधारे, केनान्तरिताः ? प्रमार्जनित्रकेण=सुप्रसिद्धप्रमार्जनित्रतयेनेति गाथार्थः ॥२४२॥

## ટીકાર્થ :

પૂર્વો એટલે પ્રથમ ક્રિયાવિશેષો, અને તિર્યક્ કૃતમાં=તિર્યક્ કરાયેલ વસ્ત્રમાં, ઉભયથી=બંને બાજુથી, નિરીક્ષણની વિધિ વડે છ પૂર્વો કરાય છે. અંતરિત=વ્યવહિત=એકેક પ્રમાર્જનાથી આંતરાવાળા, ત્રણ-ત્રણ એવા નવ પ્રસ્કોટો થાય છે. વળી તેઓ=નવ પ્રસ્કોટો, ક્યાં થાય છે? એથી કહે છે – વળી તે=નવ પ્રસ્કોટો, હસ્તરૂપ આધારમાં જાણવા. કોના વડે અંતરિત નવ પ્રસ્કોટો થાય છે? તે બતાવે છે – પ્રમાર્જનના ત્રિક વડે=સુપ્રસિદ્ધ એવાં ત્રણ પ્રમાર્જનો વડે, અંતરિત એવા નવ પ્રસ્કોટો થાય છે, એમ અન્વય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

'**ષટ્પૂર્વાઃ**'માં 'પૂર્વ' શબ્દ પ્રથમ ક્રિયાવિશેષના અર્થમાં છે, અને તે ષટ્પૂર્વરૂપ ક્રિયાવિશેષ વસ્ત્રને થોડું આડું કરીને બંને બાજુથી ચક્ષુ દ્વારા સંપૂર્ણ અવલોકનથી કરાય છે.

આશય એ છે કે પડિલેહણકાળમાં સાધુ ઉભડક પગે બેસીને વસ્ત્રના ત્રણ ભાગ કરીને એકેક ભાગનું ચક્ષુથી અવલોકન કરે છે અને પછી ત્રણેય ભાગનું એકેક વાર પ્રસ્ફોટન કરે છે, જેથી વસ્ત્રમાં ચક્ષુરિન્દ્રિયના અવિષય એવા કોઈ સૂક્ષ્મ જીવો હોય તો તે ભૂમિ પર પડે; આમ વસ્ત્રને એક બાજુથી ત્રણ ભાગ કરીને કમસર એકેક ભાગનું ચક્ષુથી અવલોકન અને પ્રસ્ફોટન કર્યા પછી વસ્ત્રને ફેરવીને બીજી બાજુ પણ તે જ રીતે ત્રણ ભાગ કરીને કમસર એકેક ભાગનું ચક્ષુથી અવલોકન અને પ્રસ્ફોટન કરે છે. અને વસ્ત્રના બંને બાજુ થઈને જે છ પ્રસ્ફોટનો કરવામાં આવે છે, તે જ ષટ્પૂર્વો છે અર્થાત્ પ્રથમના છ ક્રિયાવિશેષો છે, અને પટ્પૂર્વો કર્યા પછી જે નવ પ્રસ્ફોટનો કરાય છે તેની અપેક્ષાએ આ જીવરક્ષા માટે કરાતા ક્રિયાવિશેષો પ્રથમ છે.

આ રીતે વસ્ત્રપડિલેહણમાં ષટ્પૂર્વોની ક્રિયા કર્યા પછી હાથરૂપ આધારમાં ત્રણ પ્રમાર્જનાથી અંતરિત એવા નવ પ્રસ્ફોટનો કરાય છે.

આનાથી એ ફલિત થાય કે સાધુનું ચિત્ત પટ્કાયના જીવો પ્રત્યે અતિદયાળુ હોય છે. તેથી શક્ય હોય ત્યાં સુધી સૂક્ષ્મ પણ જીવોને કિલામણા પણ ન થાય તે માટે મુનિ અત્યંત યત્ન કરે છે, જેથી સર્વ જીવોના રક્ષણવિષયક પોતે કરેલ પ્રતિજ્ઞાનો સમ્યગ્ નિર્વાહ થાય અને શાસ્ત્રોક્તવિધિ પ્રત્યેના પક્ષપાતને કારણે વીતરાગવચન પર બહુમાનભાવ વૃદ્ધિ પામે. II૨૪૨II

### અવતરણિકા :

ऊर्ध्वमित्यादिमूलद्वारगाथायाः अधिकृतप्रतिद्वारगाथायाश्च चरमद्वारव्याचिख्यासयाऽऽह -

## અવતરશિકાર્થ:

'ઊર્ધ્વ' ઇત્યાદિરૂપ પ્રત્યુપેક્ષણાની મૂળદ્વારગાથા ૨૩૩મીના અને અધિકૃત એવી પ્રત્યુપેક્ષણાની પ્રતિદ્વારગાથા ૨૩૯મીના ચરમ દ્વારનું વ્યાખ્યાન કરવાની ઇચ્છાથી કહે છે –

### ભાવાર્થ :

પ્રતિદિનિક્રિયાની મૂળદ્વારગાથા ૨૩૦મી છે, અને તેમાં વર્ણવેલ ૧૦ દ્વારોમાંથી આદ્ય દ્વાર પ્રત્યુપેક્ષણા છે, અને તે આદ્ય દ્વારરૂપ પ્રત્યુપેક્ષણાની મૂળદ્વારગાથા ૨૩૩મી છે, જે પ્રતિદિનિક્રિયાની પ્રતિદ્વારગાથા છે. આથી મૂળદ્વારગાથારૂપે ગાથા ૨૩૦મીનો ભ્રમ ન થાય અને મૂળદ્વારગાથારૂપે ગાથા ૨૩૩મી ભાસિત થાય, તદર્થે અવતરણિકામાં ऊર્ધ્વમત્યાદિમૃતદ્વારगાથાયા: એમ કહેલ છે.

વળી પ્રતિદિનક્રિયાની મૂળદારગાથાના આદ્ય દ્વારરૂપ પ્રત્યુપેક્ષણાની પ્રતિદારગાથા ૨૩૯મી છે, એવું જણાવવા અર્થે જ અવતરણિકામાં अधिकृतप्रतिद्वारगाथायाः એમ કહેલ છે; કેમ કે અત્યારે પ્રત્યુપેક્ષણાનો અધિકાર ચાલે છે, તેથી અધિકૃત એવી પ્રત્યુપેક્ષણા છે. આથી હવે પ્રત્યુપેક્ષણાની મૂલદારગાથા ૨૩૩મીના છેલ્લા અને પ્રત્યુપેક્ષણાની પ્રતિદારગાથા ૨૩૯મીના પણ છેલ્લા 'પ્રમાર્જન' દ્વારનું પ્રસ્તુત ગાથામાં વ્યાખ્યાન કરે છે —

#### ગાથા :

तङ्अं पमज्जणिमणं तव्वण्णऽद्दिस्ससत्तरक्खट्टा । तक्खणपमज्जिआए तब्भूमीए अभोगाओ ॥२४३॥

#### अन्तज्ञार्थ :

तइअं पमज्जणं=ત્રીજું પ્રમાર્જન છે. इणं=આ=પ્રમાર્જન, तव्वण्णऽद्दिस्ससत्तरक्खद्वा=તેના વર્શવાળા અદેશ્ય સત્ત્વોની રક્ષા અર્થે છે. (જીવોની સંભાવનાને આશ્રયીને પ્રમાર્જન છે તેમાં શાસ્ત્રયુક્તિ બતાવે છે –) तक्खणपमिज्जिआए=(પડિલેહણની પૂર્વે) તે ક્ષણમાં પ્રમાર્જિત એવી तब्शूमीए=તે ભૂમિનો=પ્રત્યુપેક્ષણ કરાયેલી ભૂમિનો, अभोगाओ=અભોગ હોવાથી (બીજીવાર પ્રમાર્જન કરાય છે.)

## ગાથાર્થ :

ત્રીજું 'પ્રમાર્જન' દ્વાર છે, અને પ્રમાર્જન હાથ જેવા વર્ણવાળા અદૃશ્ય જીવોના રક્ષણ માટે છે. આ પ્રમાર્જન હાથમાં જીવોના સંભવને આશ્ચચીને છે, તે શાસ્ત્રચુક્તિથી બતાકે છે —

પડિલેહણ કરવા પૂર્વે તે જ ક્ષણે પ્રમાર્જિત ભૂમિ હોય અને પછી તે ભૂમિમાં વસ્ત્રનું પ્રતિલેખન કરેલ હોય, તો તે ભૂમિમાં ફરી કાજો કાઢ્યા પછી જ તે ભૂમિનો સાધુ ભોગ કરી શકે.

આથી નક્કી થાય છે કે પડિલેહણ કરેલી ભૂમિમાં કોઈ સૂક્ષ્મ જંતુની સંભાવના હોવાથી ફરી કાજો કાઢ્યા વગર સાધુને તે ભૂમિના ઉપભોગનો નિષેધ છે. તેમ હાથ ઉપર વસ્ત્રનું પ્રસ્ફોટન કરવાથી હાથ જેવા વર્ણવાળાં કોઈ સૂક્ષ્મ જંતુ વસ્ત્રમાંથી હાથ ઉપર પડેલાં હોય, તો તેઓના રક્ષણ માટે હાથ ઉપર પ્રમાર્જન કરાય છે.

### ટીકા :

तृतीयं प्रमार्जनिमति द्वारपरामर्शः, इदं तद्वर्ण=हस्तवर्णअदृश्यसत्त्वरक्षार्थमिति फलं, सम्भवमाश्रित्याऽत्र समययुक्तिः, तत्क्षणप्रमार्जिताया एव पूर्वं तद्भूमेः=प्रत्युपेक्षणपृथिव्याः अभोगाद् भूयः प्रत्युपेक्षणादि-विरहेणेति । आगमे एवं भण्यते, यदुत-"यस्यां प्रत्युपेक्षणा ऋयते सा यद्यपि प्रत्युपेक्षणतः पूर्वं प्रमार्जिता तहा वि पडिलेहणं काउं पुणो जाव न पर्माज्जिया ताव न भोत्तव्वा, एसा आगमियजुत्ती, न उण प्रमाणमङ्गीक्रियते'' इति गाथार्थ: ॥२४३॥

## ટીકાર્થ :

'ત્રીજં પ્રમાર્જન' એ પ્રકારે દ્વારનો પરામર્શ છે=ગાથા ૨૩૩માં બતાવેલ પ્રત્યુપેક્ષણાના દ્વારોમાંના છેલ્લા દ્વારને ઉપસ્થિત કરાવનાર છે. આ=પ્રમાર્જન, તેના વર્ણવાળા=હસ્તના વર્ણવાળા અદેશ્ય સત્ત્વોની રક્ષા અર્થે છે=હાથના વર્ણ જેવા વર્ણવાળા આંખથી દેખી ન શકાય એવા જીવોની રક્ષા કરવા માટે છે, આ પ્રકારે ફળ છે=પ્રમાર્જન દારનું ફળ છે.

સંભવને આશ્રયીને છે. એમાં સમયની યુક્તિ છે=નવ પ્રસ્ફોટનોની વચ્ચે વચ્ચે કરાતું એકેક પ્રમાર્જન હાથ ઉપર કદાચ હાથ જેવા વર્ણવાળા જીવો રહેલા હોય એવા સંભવને આશ્રયીને છે. એમાં શાસ્ત્રની યુક્તિ બતાવે છે --

પૂર્વે=વસ્ત્રના પડિલેહણની પૂર્વે, તે ક્ષણમાં પ્રમાર્જેલી પણ તે ભૂમિનો=પ્રત્યુપેક્ષણની પૃથ્વીનો, ફરી પ્રત્યુપેક્ષણાદિના વિરહથી=ફરીથી તે ભૂમિનું ચક્ષુપડિલેહણ-પ્રમાર્જન કર્યા વગર, અભોગ હોવાથી=સાધુને તે ભૂમિના પરિભોગનો નિષેધ હોવાથી, પ્રમાર્જન હાથ ઉપર જીવોના સંભવને આશ્રયીને છે, એમ અન્વય ٤٤.

'ક્રતિ' ગાથાસ્પર્શી ટીકાની સમાપ્તિ માટે છે.

આ પ્રમાણે આગમમાં કહેવાય છે, જે चदुतથી બતાવે છે -

''જેમાં≕જે ભૂમિમાં, પ્રત્યુપેક્ષણા કરાય છે, તે ભૂમિ જોકે પ્રત્યુપેક્ષણથી પૂર્વે પ્રમાર્જાયેલી છે, તોપણ પડિલેહણ કરીને કરી જ્યાં સુધી પ્રમાર્જાયેલી ન હોય ત્યાં સુધી ભોગવવા યોગ્ય નથી=તે ભૂમિ સાધુને પરિભોગ કરવા યોગ્ય નથી.'' આ આગમિક યુક્તિ છે, પરંતુ પ્રમાણ અંગીકરાતું નથી=તે ભૂમિમાં જીવો છે જ એવું પ્રમાણ સ્વીકારાતું નથી, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

પ્રમાર્જન હાથ જેવા વર્શવાળા અદેશ્ય જીવોનું રક્ષણ કરવા માટે છે, અને આ પ્રમાર્જન હાથ ઉપર જીવો પડેલા જ છે તેને આશ્રયીને કરાતું નથી, પરંતુ હાય ઉપર પ્રસ્ફોટનો કરવાથી કદાચ હાથ ઉપર જીવો પડેલા હોઈ શકે, એ પ્રકારની જીવોની સંભાવનાને આશ્રયીને કરાય છે. અને એમાં શાસ્ત્રમાં બતાવેલી યુક્તિ આપે છે –

વસ્ત્રનું પડિલેહણ કરતાં પહેલાં તે ભૂમિ પ્રમાર્જેલી હોય તોપણ વસ્ત્રનું પડિલેહણ કર્યા પછી ફરીથી તે ભૂમિનું ચક્ષુથી પડિલેહણ અને પ્રમાર્જન સાધુ કરે છે, અને તે કર્યા વિના સાધુ તે ભૂમિનો ભોગ કરી શકે નહીં; કેમ કે પડિલેહણ કરેલ વસ્ત્રમાંથી તે ભૂમિ ઉપર કોઈક સૂક્ષ્મ જંતુ પડેલ હોવાની સંભાવના રહે છે, જે જીવો ચક્ષુથી દેખાય નહીં તેવા હોઈ શકે. તેથી ફરીથી કાજો કાઢ્યા પછી જ તે ભૂમિનો સાધુ ભોગ કરી શકે.

તેનાથી એ ફલિત થાય કે જેમ ત્યાં સંભવને આશ્રયીને ફરી કાજો કાઢવાની વિધિ છે, તેમ હાથ ઉપર વસ્ત્રનું પ્રસ્ફોટન કર્યા પછી જીવોના સંભવને આશ્રયીને હાથ ઉપર ફરી પ્રમાર્જન કરવાની વિધિ છે.

પૂર્વમાં સંભવને આશ્રયીને પ્રમાર્જનાની આ શાસ્ત્રયુક્તિ બતાવી. હવે તે શાસ્ત્રયુક્તિ આગમમાં કહી છે તે બતાવે છે –

સાધુ વિહાર કરીને કોઈક સ્થાને ગયા હોય અને ત્યાં યાચના કરીને કોઈ વસતિમાં રહ્યા હોય, ત્યારે પ્રથમ તે નવી વસતિનું સાધુને પ્રમાર્જન કરવાની વિધિ છે; કેમ કે વસતિનું પ્રમાર્જન કર્યા વિના સાધુ ત્યાં કોઈ પ્રવૃત્તિ કરી શકે નહીં. તેથી સાધુ પ્રથમ તે વસતિનું પ્રમાર્જન કરે, અને ત્યારપછી કદાચ વસ્ત્રપડિલેહણ કરવાનો સમય થઈ ગયો હોય તો, તરત વસ્ત્રપડિલેહણ પણ કરે; પરંતુ પડિલેહણ કર્યા પછી સાધુને તે ભૂમિમાં કરી કાજો કાઢવાની વિધિ છે, ફરી કાજો કાઢવા વગર તે ભૂમિનો ઉપભોગ કરવાનો નિષેધ છે; કેમ કે પડિલેહણ કરેલ હોવાથી તે ભૂમિમાં કોઈક સૂક્ષ્મ જીવો પડેલ હોવાની સંભાવના છે, પરંતુ ત્યાં સૂક્ષ્મ જીવો છે જ, એવું પ્રમાણ સ્વીકારીને ફરી કાજો કાઢવાની વિધિ નથી. ॥૨૪૩॥

#### भाशा :

विहिपाहण्णेणेवं भणिउं पडिलेहणं अओ उड्ढं। एअं चेवाह गुरू पडिसेहपहाणओ नवरं॥२४४॥

#### सन्तवार्थ :

एवं=આ પ્રમાણે=ગાથા ૨૩૩થી ૨૪૩માં બતાવ્યું એ પ્રમાણે, विहिपाहण्णेण=વિધિના પ્રાધાન્યથી पिडलेहणं भिणउं=प्रतिलेजनने કહીને अओ उहुं=आनाथी ઊર્ધ્વ=હવે પછી, नवरं पिडसेहपहाणओ=ફક્ત પ્રતિપેધના પ્રાધાન્યથી एअं चेव=आने ४=પ્રત્યુપેક્ષણાને ૪, गुरू आह=ગુરુ=નિર્યુક્તિકાર, કહે છે.

## ञाथार्थ :

ગાથા ૨૩૩ થી ૨૪૩ માં બતાવ્યું એ પ્રમાણે વિધિના પ્રાધાન્યથી પ્રતિલેખનને કહીને હવે પછી ફક્ત પ્રતિષેધના પ્રાધાન્યથી પ્રત્યુપેક્ષણાને જ નિર્યુક્તિકાર કહે છે.

## ટીકા ઃ

विधिप्राधान्येनैवम्=ऊर्ध्वादिप्रकारेण भणितुम् (?भणित्वा)=अभिधाय प्रत्युपेक्षणां-प्रक्रान्तामत ऊर्ध्वमेनामेव=प्रत्युपेक्षणामाह गुरुः=निर्युक्तिकारः प्रतिषेधप्राधान्येन-प्रकारान्तरेण नवरं, विधिप्रतिषेधविषय-त्वाद्धर्मास्येति गाथार्थः ॥२४४॥

#### ટીકાર્થ :

આ પ્રકારે=ઊર્ધ્વાદિ પ્રકાર વડે, વિધિના પ્રાધાન્યથી પ્રક્રાંત એવી પ્રત્યુપેક્ષણાને કહીને, આનાથી ઊર્ધ્વ=હવે પછી, ફ્રક્ત પ્રકારાંતરરૂપ પ્રતિષેધના પ્રાધાન્યથી ગુરુ=નિર્યુક્તિકાર, આને જ=પ્રત્યુપેક્ષણાને જ, કહે છે; કેમ કે ધર્મનું વિધિ અને પ્રતિષેધરૂપ વિષયપણું છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

ગાથા ૨૩૩થી ૨૪૩ સુધીમાં ઊર્ધ્વ આદિ દ્વારો વડે વિધિની પ્રધાનતાથી પ્રતિલેખનાને કહી, અર્થાત્ પ્રતિલેખનામાં શું શું કરવું જોઈએ ?=પ્રતિલેખના કેવી રીતે કરવી જોઈએ ? એ સર્વ કહ્યું. હવે આ જ પ્રતિલેખનાને નિર્યુક્તિકાર પ્રતિષેધની પ્રધાનતાથી ગાથા ૨૪૫થી ૨૫૧ સુધીમાં કહે છે, અર્થાત્ પ્રતિલેખનામાં શું શું ન કરવું જોઈએ ?=પ્રતિલેખના કેવી રીતે ન કરવી જોઈએ ? ઇત્યાદિ કહે છે; કેમ કે ધર્મમાં વિધિ અને પ્રતિપેધ, એમ બન્ને હોય છે.

આશય એ છે કે ધર્મ ઉચિત કર્તવ્યોનું વિધાન બતાવે છે અને અનુચિત કર્તવ્યોનો નિષેધ બતાવે છે, જેથી સમ્યગ્ કર્તવ્યમાં પ્રવૃત્તિ થાય અને અસમ્યગ્ પ્રવૃત્તિની નિવૃત્તિ થાય. માટે પ્રસ્તુત પડિલેહણમાં વિધિ બતાવ્યા બાદ કઈ રીતે પડિલેહણ ન કરવું જોઈએ ? એ રૂપ પ્રતિષેધ બતાવવા અર્થે કહે છે. <code>ዘ૨૪૪</code>!!

#### भाशाः

# आरभडा सम्मद्दा वज्जेयव्वा अठाणठवणा य । पप्फोडणा चऊथी विक्खिता वेडआ छट्टी ॥२४५॥ पडिदारगाहा॥

#### अन्वयार्थ :

आरभडा=આરભડા, सम्मद्दा=સંમર્દા, अठाणठवणा य=અને અસ્થાનસ્થાપના, चऊ्यी पण्फोडणा=યોથી પ્રસ્ફોટના, विक्खिता=વિક્ષિપ્તા छठ्ठी वेइआ=છક્રી વેદિકા (પ્રત્યુપેક્ષણા) वज्जेयळा=વર્જવી જોઈએ.

## ગાથાર્થ :

આરભડા, સંમર્દા, અસ્થાનસ્થાપના, ચોથી પ્રસ્ફોટના, વિક્ષિપ્તા અને છક્રી વેદિકા પ્રત્યુપેક્ષણા ત્યજવી જોઈએ.

### કોકા :

आरभडा प्रत्युपेक्षणेति अविधिक्रिया, तथा सम्मर्दा वक्ष्यमाणलक्षणा वर्ज्जियतव्या, अस्थानस्थापना च वक्ष्यमाणरूपा, प्रस्फोटना चतुर्थी वक्ष्यमाणलक्षणा, विक्षिप्ता पञ्चमी वक्ष्यमाणलक्षणैव, वेदिका षष्ठी वक्ष्यमाणस्वरूपैवेति गाथार्थ: ॥२४५॥

## ટીકાર્થ:

આરભડા પ્રત્યુપેક્ષણા એટલે અવિધિવાળી ક્રિયા, અને વક્ષ્યમાણ લક્ષણવાળી સંમર્દા, અને વક્ષ્યમાણ રૂપવાળી અસ્થાનસ્થાપના, વક્ષ્યમાણ લક્ષણવાળી ચોથી પ્રસ્કોટના, વક્ષ્યમાણ લક્ષણવાળી જ પાંચમી વિક્ષિપ્તા, વક્ષ્યમાણ સ્વરૂપવાળી જ છટી વેદિકા વર્જવી જોઈએ, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

- (૧) શાસ્ત્રવિધિથી નિરપેક્ષ યથાતથા પ્રત્યુપેક્ષણા કરવી એ પ્રત્યુપેક્ષણાનો આરભડા દોષ છે.
- (૨) વસ્ત્રનું સંમર્દન કરીને પડિલેહણા કરવાથી પ્રત્યુપેક્ષણાનો સંમર્દ્દ દોષ થાય છે.
- (૩) પ્રતિલેખના કરેલાં વસ્ત્રોને અસ્થાને મૂકવાથી પ્રત્યુપેક્ષણાનો અસ્થાનસ્થાપના દોષ થાય છે.
- (૪) ધૂળવાળાં વસ્ત્રોને યતના વગર ખંખેરવાથી પ્રત્યુપેક્ષણાનો પ્રસ્ફોટના દોષ થાય છે.
- (પ) પ્રત્યુપેક્ષણ કરાયેલ વસ્ત્રોને જેમ તેમ ફેંકવાથી પ્રત્યુપેક્ષણાનો વિક્ષિપ્તા દોષ થાય છે.
- (ફ) વસ્ત્રોનું પડિલેહણ કરતી વખતે સાથળ ઉપર હાથ રાખવાથી પ્રત્યુપેક્ષણાનો વેદિકા નામનો દોપ થાય છે. અને તે વેદિકા દોષ પાંચ પ્રકારનો છે, જેનું વર્ણન ગ્રંથકાર સ્વયં આગળમાં કરશે.

આ છ દોષોવાળું પ્રતિલેખન કરવાથી વાઉકાયાદિ જીવોની વિરાધના થવાનો સંભવ રહે છે અને શાસ્ત્રોક્ત વિધિ પ્રત્યે ઉપેક્ષા થાય છે. તેથી તેવી પડિલેહણની ક્રિયાથી કર્મબંધની પ્રાપ્તિ થાય છે. **ઘર ૪૫**॥

## અવતરણિકા :

अवयवार्थ त्वाह -

## અવતરણિકાર્થ:

પૂર્વગાથામાં છ પ્રકારના દોષોવાળી પડિલેહણા બતાવી. હવે તે છએ દોષોરૂપ અવયવોના અર્થને વળી ક્રમસર કહે છે —

#### गाथा :

वितहकरणंमि तुरिअं अण्णं अण्णं व गिण्ह आरभडा । अंतो उ होज्ज कोणा णिसिअण तत्थेव सम्मद्दा ॥२४६॥ दारं ॥

## भन्तवार्धः

वितहकरणंमि=વિતથના કરણમાં=પડિલેહણની ક્રિયામાં પ્રસ્કોટનાદિ વિપરીત રીતે સેવવામાં, (અથવા) तुरिअं=त्वित्त=પડિલેહણની સર્વ ક્રિયા શીઘ્ર શીઘ્ર કરતા સાધુને, अण्णं अण्णं व गिण्ह=અથવા અન્ય અન્યને ગ્રહણ કરતાને=અડધું-પડધું વસ્ત્ર પ્રત્યુપેક્ષીને અન્ય અન્ય વસ્ત્રને ગ્રહણ કરતા સાધુને, आरभडा= આરભડા થાય છે.

कोणा उ अंतो होज्ज=વળી કોણો અંદર થાય=વસ્ત્રના વળી ગયેલા ખૂણાઓ ખોલવા માટે વસ્ત્રનું સંમર્દન થાય, (તો સંમર્દા થાય છે.) तत्थेव णिसिअण सम्मद्दा=ત્યાં જ નિષદન સંમર્દા છે=પડિલેહણ કરાયેલ વિંટિયા વગેરે ઉપર જ બેસીને પડિલેહણ કરવાથી સંમર્દા દોષ થાય છે.

## ગાથार्थ :

પડિલેહણની કિચામાં પ્રસ્ફોટનાદિ વિપરીત રીતે કરવામાં, અથવા પડિલેહણની સર્વ કિયા શીધ્ર શીધ્ર કરવામાં, અથવા અડઘું વસ્ત્ર પડિલેહીને તે મૂકીને બીજું બીજું વસ્ત્ર ગ્રહણ કરવામાં સાધુને આરભડા દોષ થાય છે. વસ્ત્રના વળેલા ખૂણાઓ ખોલવામાં વસ્ત્રનું સંમર્દન થાય તો, ત્યાં રહેલા જીવોનું પણ સંમર્દન થવાથી, અને પડિલેહણ કરાયેલ વિંટિયા વગેરે ઉપર જ બેસીને પડિલેહણ કરવાથી સંમર્દા દોષ થાય છે.

## ટીકા :

वितथकरणे वा=प्रस्फोटनाद्यन्यथासेवने वा आरभडा, त्विस्तिं वा=द्रुतं वा सर्वमारभमाणस्य, अन्यदर्द्धप्रत्युपेक्षितमेव मुक्त्वा कल्पमन्यद्वा गृह्णतः आरभडेति, वाशब्दो विकल्पार्थत्वात् सर्वत्राऽभिसम्बध्यते आरभडाशब्दश्च, सम्मद्दांस्वरूपमाह— अन्तस्तु भवेयुः कोणाः वस्त्रस्य, तुर्विशेषणार्थः, किं विशिनष्टि? तानन्विषतो वस्त्रं सम्मर्द्यतः सम्मर्द्दा, निषदनं तत्रैव च प्रत्युपेक्षितवेष्टिकायां सम्मर्देति गाथार्थः ॥२४६॥ टीकार्थः

વિતથના કરણમાં=પ્રસ્ફોટનાદિના અન્યથા સેવનમાં, આરભડા થાય છે. અથવા સર્વને ત્વરિત=કુત, આરંભ કરતા એવા સાધુને આરભડા થાય છે. અથવા અર્ધ પ્રત્યુપેક્ષિત જ અન્યને મૂકીને અન્ય કલ્પને ગ્રહણ કરતા એવા સાધુને આરભડા થાય છે. 'इति' શબ્દ આરભડા દોષના ત્રણ વિકલ્પોના કથનની સમાપ્તિ માટે છે. વિકલ્પ અર્થપણું હોવાથી=चा શબ્દનો વિકલ્પ અર્થ હોવાથી, 'चा' શબ્દ સર્વત્ર અભિસંબંધ કરાય છે, અને 'आरभडा' શબ્દ સર્વત્ર અભિસંબંધ કરાય છે.

સંમર્દાના સ્વરૂપને કહે છે – વળી વસ્ત્રના કોણો અંદર થાય, 'તુ' વિશેષણના અર્થવાળો છે. 'તુ' શબ્દ શું વિશેષ કરે છે ? તે બતાવે છે –

તેઓને અન્વેષણ કરતા વસ્ત્રને સંમર્દતા એવા સાધુને સંમર્દા થાય છે=વળી ગયેલા વસ્ત્રના ખૂણાઓને શોધતા વસ્ત્રનું મર્દન કરતા એવા સાધુને પ્રત્યુપેક્ષણાનો સંમર્દા દોષ થાય છે.

અને તે જ પ્રત્યુપેક્ષિત વેષ્ટિકામાં નિષદન સંમર્દા છે=પૂર્વે પ્રત્યુપેક્ષણ કરાયેલ વિંટિયા ઉપર જ બેસી જવું એ પ્રત્યુપેક્ષણાનો સંમર્દા દોષ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

(૧) પડિલેહણ કરતી વખતે જે રીતે પ્રસ્કોટનાદિ કરવાના છે તેનાથી વિપરીત રીતે પ્રસ્કોટનાદિ કરવાથી આરભડા દોષ પ્રાપ્ત થાય છે. (૨) અથવા વસ્ત્રાદિ સર્વનું પડિલેહણ શીઘ્ર શીઘ્ર કરવાથી જીવરક્ષા માટે ઉચિત યતના ન થઈ શકે, તેથી પણ આરભડા દોષ થાય છે. (૩) અથવા તો વસ્ત્રને અડધા પલેવીને જ મૂકી દઇને બીજું બીજું વસ્ત્ર ગ્રહણ કરીને પડિલેહણ કરવાથી પણ આરભડા દોષ પ્રાપ્ત થાય છે.

તથા પડિલેહણ કરવા માટે ગ્રહણ કરાયેલ વસ્ત્રના ખૂણાઓ વળેલા હોય તો તેને ખોલવા માટે વસ્ત્રનું સંમર્દન કરવાથી પડિલેહણમાં સંમર્દા દોષની પ્રાપ્તિ થાય છે.

મૂળગાથામાં 'ખૂણાઓ ખોલવા માટે સંમર્દન કરે', તે વાત સાક્ષાત્ બતાવી નથી, પરંતુ 'તુ' શબ્દ વિશેષણાર્થ માટે હોવાથી તે બતાવે છે કે વળેલા ખૂણાઓને ખોલવા માટે વસ્ત્રનું સંમર્દન કરવામાં આવે તો સંમર્દા દોપ થાય. તેથી એ પ્રાપ્ત થયું કે વસ્ત્રનું સંમર્દન કર્યા વિના જીવરક્ષા થાય તેમ ઉચિત રીતે પડિલેહણ કરવા પ્રયત્ન કરવો જોઈએ.

#### गाथा :

गुरुउग्गहायठाणं । दारं । पप्फोडण रेणुगुंडिए चेव । विक्खित्तेतुक्खेवो । ( दारं ) । वेइअपणगं च छद्दोसा ॥२४७॥ (दारं )॥

### અન્વયાર્થ:

गुरुउग्गहायठाणं=ગુરુના અવબ્રહાદિ અસ્થાનને વિષે (ઉપધિ મૂકવી એ અસ્થાનસ્થાપના છે.) रेणुगुंडिए चेव=અને રેણુથી ગુંડિતમાં=રજથી ખરડાયેલ ઉપધિમાં, पप्फोडण=પ્રસ્ફોટના (દોપ) થાય છે. विक्खित्ते-तुक्खेवो=विक्षिप्ता એટલે ઉત્ક્ષેપ. वेइअपणगं च=અને વેદિકાપંચક. छ्होसा=છ દોષોવાળી છે=ગાથા ૨૪૬-૨૪૭માં બતાવ્યા એ છ દોષોવાળી પ્રત્યુપેક્ષણા છે.

## ગાથાर्थ :

ગુરુના અવગ્રહાદિ અસ્થાનમાં પડિલેહણ કરેલી ઉપધિ મૂકવાથી અસ્થાનસ્થાપનાદોષ થાય છે, રજથી ખરડારોલ ઉપધિને ખંખેરવાથી પ્રસ્ફોટનાદોષ થાય છે, ઉપધિનું પડિલેહણ કરીને વિવિધ પ્રકારે ફેંકવાથી વિસિપ્તાદોષ થાય છે, અને છક્કો વેદિકાપંચક દોષ છે. આ પ્રત્યુપેક્ષણાના છ દોષો છે.

## ટીકા :

गुर्ववग्रहाद्यस्थानं प्रत्युपेक्षितोपधेर्निक्षेप इति, प्रस्फोटनैव भवति रेणुगुण्डिते चैवेति रेणुगुण्डितमेवाऽय-तनया प्रस्फोटयतः, विक्षिप्तेत्युत्क्षेपः 'सूचनात्सूत्रं' इति न्यायात् प्रत्युपेक्ष्य विविधैः प्रकारैः क्षिपत इत्यर्थः, वेदिकापञ्चकं चोर्ध्ववेदिकादि, षड्दोषा प्रत्युपेक्षणेति गाथार्थः ॥२४७॥

★ "सूचनात्सूत्रम्" इति न्यायात् — મૂળગાથામાં "विक्खित्तेतुक्खेवो" એ પ્રમાણે સૂચન કર્યું, તેનાથી વિશેષ અર્થ જાણવાનો છે. તેથી કહે છે કે, સૂત્ર હંમેશાં સૂચન કરનાર હોય છે, માટે સૂત્રથી જેનું સૂચન કરેલું હોય, તેનો પરિપૂર્ણ અર્થ ગ્રહણ કરવાનો છે. તે પ્રમાણે પ્રસ્તુતમાં વિક્ષિપ્ત એટલે ફેંકવું, તેનો અર્થ એ કરવાનો કે પ્રત્યુપેક્ષણ કરીને ઉપદિને વિવિદ્ય પ્રકારે ફેંકે તે વિક્ષિપ્તાદોપ છે.

## ટી<del>ક</del>ાર્થ :

ગુરુના અવગ્રહાદિ અસ્થાનને વિષે પ્રત્યુપેક્ષિત ઉપધિનો નિક્ષેપ=પડિલેહણ કરેલી ઉપધિને સ્થાપન કરવી, એ અસ્થાનસ્થાપના છે.

અને રેણુથી ગુંડિતમાં=રેણુથી ગુંડિતને જ અયતનાથી પ્રસ્ફોટતા એવાને=રજથી ખરડાયેલી ઉપધિને જ જયણા વગર ખંખેરતા સાધુને, પ્રસ્ફોટના જ થાય છે.

વિક્ષિપ્તા એટલે ઉત્ક્ષેપ. "સૂચન કરનાર હોવાથી સૂત્ર" એ પ્રકારના ન્યાયથી પ્રત્યુપેક્ષીને≔ઉપધિનું પડિલેહણ કરીને, વિવિધ પ્રકારો વડે ક્ષેપ કરતા એવાને=ઉપધિને ફેંકતા એવા સાધુને, વિક્ષિપ્તા થાય છે.

અને ઊર્ધ્વવેદિકા આદિરૂપ વેદિકાપંચક છે : છ દોષોવાળી પ્રત્યુપેક્ષણા છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

ગુરુનો અવગ્રહ વગેરે શિષ્ય માટે અસ્થાન છે, અને પડિલેહિત ઉપધિ ગુરુના અવગ્રહ વગેરે અસ્થાનમાં મૂકવી તે અસ્થાનસ્થાપનાદોષ છે. ધૂળવાળા વસ્ત્રનું અયતનાથી પ્રસ્ફોટન કરવું અર્થાત્ ધૂળ કાઢવા ગૃહસ્થની જેમ વસ્ત્રને ઝાટકવું તે પ્રસ્ફોટનાદોષ છે. પહિલેહણ કરીને વસ્ત્રને વિવિધ પ્રકારે ફેંકવું તે વિક્ષિપ્તાદોષ છે. વેદિકાના ઊર્ધ્વવેદિકા વગેરે પાંચ પ્રકાર છે, અને તે પાંચ પ્રકારના વેદિકાદોષનું વર્ણન ગ્રંથકાર વૃદ્ધ સંપ્રદાયથી આગળની ગાથામાં કરે છે. આમ, આરભડા વગેરે પ્રતિલેખનાના છ દોષો છે. II૨૪૭II

## અવતરશિકા :

अयं च वृद्धसम्प्रदायः –

## અવતરણિકાર્થ:

અને આ વૃદ્ધસંપ્રદાય છે –

### ભાવાર્થ :

પૂર્વગાથામાં પ્રત્યુપેક્ષણાના છ દોષો બતાવતાં અંતે વેદિકાપંચક નામનો છકો દોષ બતાવ્યો. હવે તે વેદિકાપંચક દોષનું સ્વરૂપ બતાવવા ગ્રંથકારશ્રી જ્ઞાનવૃદ્ધ પુરુષોની પરંપરા બતાવે છે —

#### भाशा :

उड्डमहो एगत्तो दुहओ अंतो अ वेइआपणगं । जाणूणमुवरि हिट्ठा एगंतर दोण्ह बीयंतो ॥२४८॥

### અન્વયાર્થ:

जाणूणमुविर उड्ढूं=જાનુની ઉપર બે હાથ રાખીને પ્રતિલેખના કરવી તે ઊર્ધ્વવેદિકા છે. हिट्ठा अहो=જાનુની નીચે બે હાથ રાખીને પ્રતિલેખના કરવી તે અધોવેદિકા છે. एगंतर एगत्तो=એક જાનુના આંતરે અર્થાત્ એક જાનુ બે હાથની વચ્ચે અને એક જાનુ એક બાજુના હાથની બહાર રાખીને પ્રતિલેખના કરવી તે એકતોવેદિકા છે. दोणह दुहओ=બે જાનુના આંતરે હાથ રાખીને પ્રતિલેખના કરવી તે દ્વિતોવેદિકા છે. वीयंतो अ अंतो=અને બે હાથને જાનુની અંદર રાખીને પ્રતિલેખના કરવી તે અંતોવેદિકા છે. वેદ્રआपणगं=(આ) વેદિકાપંચક છે.

## ગાથार्थ :

જાનુ=સાથળ ઉપર હાથ રાખીને પડિલેહણા કરવી તે ઊદ્વવિદિકાદોષ છે. સાથળની નીચે બે હાથ રાખીને પડિલેહણા કરવી તે અદ્યોવેદિકાદોષ છે. એક સાથળ બે હાથની વચ્ચે અને એક સાથળ એક બાજુના હાથની બહાર રાખીને પડિલેહણા કરવી તે એકતોવેદિકાદોષ છે. બંને હાથની વચ્ચે બંને સાથળ રાખીને પડિલેહણા કરવી તે દ્વિતોવેદિકાદોષ છે અને બંને સાથળની વચ્ચે બંને હાથ રાખીને પડિલેહણા કરવી તે અંતોવેદિકાદોષ છે. આ પ્રત્યુપેક્ષણાનો છઠ્ઠો વેદિકાપંચક દોષ છે.

## ટીકા :

''उड्ढवेतिया अहोवेतिया एगतोवेड्या दुहवेड्या अंतोवेड्या, उड्ढवेड्या उविरं जण्णुयाणं हत्थे काऊण पडिलेहेड १ अहोवेड्या अहो जण्णुयाणं २ एगओवेड्या एगजण्णुयमंतरेडं ३ दुहओवेड्या दो वि ४ अंतोवेड्या अंतो जण्णुयाणं ति ५''।।२४८।।

## ટીકાર્થ:

ઊર્ધ્વવેદિકા, અધોવેદિકા, એકતોવેદિકા, દ્વિતોવેદિકા, અંતોવેદિકા.

- (૧) જાનુની ઉપર હાથને કરીને પડિલેહણ કરે છે એ ઊર્ધ્વવેદિકા છે.
- (૨) જાનુની નીચે હાથને કરીને પડિલેહણ કરે છે એ અધોવેદિકા છે.
- (૩) એક જાનુને આંતરીને=બે હાથની વચ્ચે એક જાનુને રાખીને, પડિલેહણ કરે છે એ એકતોવેદિકા છે.
- (૪) બેને પણ=બે હાથની વચ્ચે બંને પણ જાનુને, રાખીને પડિલેહણ કરે છે એ દ્વિતોવેદિકા છે.
- (પ) જાનુની અંદર બે હાથ રાખીને પડિલેહણ કરે છે એ અંતોવેદિકા છે.
- 'ति' વૃદ્ધસંપ્રદાયના કથનની સમાપ્તિ અર્થે છે. ॥२४८॥

### अवतरशिक्षाः

प्रत्युपेक्षणादोषानेवाह --

## અવતરણિકાર્થ:

પ્રત્યુપેક્ષણાના દોષોને જ કહે છે –

### ભાવાર્થ :

ગાથા ૨૪૫થી ૨૪૭માં છ દોષોવાળી પ્રત્યુપેક્ષણા બતાવી. હવે પડિલેહણમાં વસ્ત્રનું ચક્ષુથી પ્રત્યુપેક્ષણ કરતી વખતે વસ્ત્રને પકડવા વિષયક કે પ્રસ્ફોટન કરવા આદિ વિષયક જે દોષો થાય છે તે દોષોને જ બતાવે છે –

#### ગાથા :

पसिढिल पलंब लोला एगामोसा अणेगरूवधुणा । कुणइ पमाणि पमायं संकिअ गणणोपगं कुज्जा ॥२४९॥ दारं ॥

## अन्वयार्थ ः

पसिढिल=પ્રશ્લથ, पलंब=પ્રલંબ, लोला=લોલન; एगामोसा=એકામર્थ, अणेगरूवधुणा=અનેકરૂપધુનન, पमाणि पमायं कुणइ=પ્રમાણમાં પ્રમાદને કરે છે, संकिअ=શંક્તિ થયે છતે गणणोपगं कुज्जा=ગણનો-પગને કરે=સાધુ ગણનાને અનુસરનાર એવા પ્રત્યુપેક્ષણને કરે.

## जाशार्थ :

પ્રતિલેખન કરતી વખતે વસ્ત્રને ઢીલું ગ્રહણ કરવાથી પ્રશ્લય નામનો, વસ્ત્રને એક છેડે ગ્રહણ કરવાથી પ્રલંબ નામનો, ઘડીકમાં વસ્ત્ર ભૂમિની નજીક જાય અને ઘડીકમાં ભૂમિથી ઊંચું જાય, તેવી રીતે પકડવાથી લોલન નામનો, વસ્ત્રના આકર્ષણાદિમાં એકામર્ષ નામનો, પહેલાં કહેવાયેલ વિધિ મુજબ વસ્ત્રને ત્રણ વાર ઘુણાવવાને બદલે તેનાથી વધારે વખત ઘુણાવવાથી અનેકરૂપધુનન નામનો દોષ થાય છે.અને પ્રસ્ફોટનાદિની સંખ્યામાં પ્રમાદ કરવાથી શંકા ઉત્પન્ન થાય છે, તેની નિવૃત્તિ માટે પ્રસ્ફોટનાદિની સંખ્યાની ગણના કરવાથી ગણનોપગ નામનો દોષ થાય છે.

## ટીકા :

प्रश्लथम् अघनग्रहणात्, प्रलम्बम् एकान्तग्रहणेन, लोलनं भूमिकरयोखज्ञया, एकामर्षः आकर्षणादौ, अनेकरूपधूननं त्रिसङ्ख्योल्लङ्घनादौ, करोति प्रमादमिति योगः, क्वेत्याह-प्रमाणे-प्रस्फोटनादिसम्बन्धिनि, ततः शङ्कोपजायते तिद्विनिवृत्त्यर्थं गणनोपगं कुर्यात्=प्रत्युपेक्षणं गणनां कुर्वन् कुर्यादित्यर्थः, अन्ये तु काक्वा व्याचक्षते-प्रमादतः शङ्काभावे सित गणनोपगं भवति, ततः प्रमादमेव न कुर्यादिति गाथा-समुदायार्थः ॥२४९॥

## ટીકાર્થ:

અઘન ગ્રહણથી=વસ્ત્રને ઢીલું પકડવાથી, પ્રશ્લથ. એક અંતના ગ્રહણથી=વસ્ત્રના એક છેડાને પકડવાથી, પ્રલંબ. ભૂમિ અને કરની અવજ્ઞાથી=જમીન અને હાથની વચ્ચેના આંતરામાં વસ્ત્ર ઊંચું નીચું કરવાથી, લોલન. આકર્પણાદિમાં એકામર્ષ. ત્રણ સંખ્યાના ઉલ્લંઘનાદિમાં અનેકરૂપધુનન થાય છે. પ્રમાદને કરે છે, ક્યાં ? એથી કહે છે — પ્રસ્ફોટનાદિના સંબંધવાળા પ્રમાણમાં, પ્રમાદને કરે છે તે કારણથી શંકા ઉત્પન્ન થાય છે તેની વિનિવૃત્તિ અર્થે=તે શંકાના નિવારણ માટે, ગણનોપગને કરે=ગણનાને અનુસરનાર પ્રત્યુપેક્ષણને કરે=ગણનાને કરતા એવા સાધુ પ્રત્યુપેક્ષણને કરે.

વળી અન્યો કાકુ ધ્વનિથી કહે છે – પ્રમાદથી શંકાનો ભાવ હોતે છતે ગણનોપગ થાય છે≔ગણનાને અનુસરનારું પ્રત્યુપેક્ષણ થાય છે, તે કારણથી સાધુ પ્રમાદને જ ન કરે, એ પ્રમાણે ગાથાનો સમુદાયાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

- (૧) પડિલેહણ કરતી વખતે વસ્ત્રને મજબૂત ન પકડવાથી વારંવાર વસ્ત્ર પડી જતું હોય, તો તે પ્રત્યુપેક્ષણાનો પ્રશ્લથ નામનો દોષ છે.
- (૨) પ્રત્યુપેક્ષણ કરતી વખતે વસ્ત્રના એક છેડાને ગ્રહણ કરીને વસ્ત્ર સાધુ જોતા હોય, તો તે પ્રત્યુપેક્ષણાનો પ્રલંબ નામનો દોષ છે.
- (3) ભૂમિ અને હાથને યોગ્ય આંતરાની બેદરકારીથી વસ્ત્રને સાધુ જોતા હોય, જેથી વસ્ત્ર ઘડીકમાં ભૂમિની નજીક જતું હોય અને ઘડીકમાં ભૂમિથી ઊંચું થતું હોય, તે પ્રત્યુપેક્ષણાનો લોલન નામનો દોપ છે.
- (૪) વસ્ત્રપડિલેહણ કરતી વખતે વસ્ત્રના આકર્ષણમાં અને ગ્રહણમાં એકામર્ષ નામનો દોષ થાય છે અને તે અનેક રીતે થાય છે, જેની સ્પષ્ટતા ગ્રંથકાર આગળની ગાથામાં કરવાના છે.
- (૫) પરિલેહણમાં છ પૂર્વોની ક્રિયા કરતી વખતે વસ્ત્રના ત્રણ ભાગ કરીને દરેક ભાગમાં બંને બાજુથી વસ્ત્રનું એકેક વાર ધુનન કરવાનું છે, જેથી વસ્ત્રની બંને બાજુ ત્રણ-ત્રણવાર ધુનન થાય. તેને ઉલ્લંઘીને વસ્ત્રનું અનેક વાર ધુનન કરતા હોય તો તે પ્રત્યુપેક્ષણાનો અનેકરૂપધુનન નામનો દોષ છે.
- (ફ) પ્રત્યુપેક્ષણ કરતી વખતે સાધુ પ્રસ્કોટનાદિ સંબંધી સંખ્યામાં પ્રમાદ કરે, તેથી શંકા થાય કે કેટલા પ્રસ્કોટન થયા ? ફ કે ૯ ? તે શંકાની વિનિવૃત્તિ માટે પ્રત્યુપેક્ષણામાં સંખ્યાની ગણના કરે, તે પ્રત્યુપેક્ષણાનો ગણનોપગ નામનો દોષ છે.

વળી આ કથનના અર્થથી પ્રાપ્ત થતા તાત્પર્યને અન્ય આચાર્યો કહે છે –

પ્રમાદથી પ્રસ્ફોટનાદિની સંખ્યા ભૂલી જવાય છે, જેથી પ્રસ્ફોટનાદિની સંખ્યામાં શંકા ઉત્પન્ન થાય છે, અને તે પ્રત્યુપેક્ષણાનો ગણનોપગ નામનો દોષ છે. તેથી પડિલેહણ કરતાં સાધુએ પ્રમાદ જ ન કરવો જોઈએ. આનાથી એ પ્રાપ્ત થાય કે પડિલેહણ પ્રસ્ફોટનાદિની સંખ્યાની ગણનાપૂર્વક કરવા ન જોઈએ, પરંતુ પડિલેહણ કરતી વખતે પ્રસ્ફોટનાદિની સંખ્યાનું વિસ્મરણ ન થાય તે પ્રકારનો પડિલેહણમાં અપ્રમાદ જ કરવો જોઈએ. ॥૨૪૯॥

### અવતરણિકા :

अवयवार्थं त्वाह -

#### અવતરમિકાર્થ :

પૂર્વગાથામાં પ્રત્યુપેક્ષણાના દોષો બતાવ્યા. હવે તે દોષોરૂપ અવયવોના અર્થને વળી કહે છે –

#### ગાથા :

पसिढिलमघणं अणिराययं व विसमगहे लंब कोणे वा । भूमीकरलोलणया कडूणगहणेक्कआमोसा ॥२५०॥(दारं)॥

#### અન્વગ્રાર્થ:

अघणं अणिराययं व=અઘન અથવા અનિરાયત (વસ્ત્ર) प्रसिद्धिलं=પ્રશ્લથ છે, विसमगहें=વિષમગ્રહ હોતે છતે कोणे वा लंब=(વસ્ત્ર મધ્યમાં) અથવા કોણમાં લાંબું થાય છે, (એ પ્રલંબ છે.) भूमीकरलोलणया=ભૂમિ અને કરમાં લોલનતા, (એ લોલન છે.) कडूणगहणेक्कआमोसा=કર્ષણ અને ગ્રહણમાં એકામર્ષ થાય છે.

## ગાયાર્થ :

વસ્ત્રને ઢીલું પકડવાથી અથવા વસ્ત્રને પૂરેપૂરું નહીં ખોલવાથી પ્રશ્લથ દોષ થાય છે.

વસ્ત્રને વિષમ રીતે ગૃહણ કરવામાં છેડા ઉપર પકડવાથી વસ્ત્ર મધ્યભાગમાં લાંબું થાય અને બીજો ભાગ પકડવાથી વસ્ત્ર અંતમાં લાંબું થાય તે પ્રલંબદોષ છે.

પડિલેહણ કરતાં વસ્ત્ર ઘડીક ભૂમિની નજીક થાય અને ઘડીક ભૂમિથી ઊંચું થાય તે લોલનદોષ છે. વસ્ત્રના આકર્ષણ અને ગ્રહણમાં એકામર્ષદોષ થાય છે.

### ારુડિ

प्रश्लथमधनमिति ग्रहणदेशेऽघनग्रहणाद् अनिरायतं वा प्रश्लथमतिटतमित्यर्थः । प्रलम्बमाह-विषमग्रहे लंबिमिति भवित मध्य इति गम्यते कोणे वा=पर्यन्ते वा लम्बं भवित अपरान्तग्रहणेन, अन्ये तु अनिरायतमिष प्रलम्बभेदमेवाऽभिद्धित । लोलनमाह - भूमिकरयोर्लोलनम् । आकर्षणग्रहणयोरेकामर्ष इति आकर्षणे सामान्येन वेण्टिकायाः ग्रहणेऽङ्गिलत्रयग्राह्यमेकया गृह्णत इति ।

तथाऽत्र वृद्धसम्प्रदाय:- ''एगामोसा [ त्ति ] मज्झे घित्तूण [ हत्थेहिं ] वत्थं घसंतो [ तिभागावसेसं जाव ] णेति, दोहिं वि [ वा ] पासेहिं जाव गिण्हणा, अहवा तिहिं अंगुलीहिं घित्तव्वं तं एक्काओ चेव गिण्हइ''त्ति गाथार्थः ॥२५०॥

#### नोंध :

ટીકાના ઉદ્ધરણમાં [ ] કોંસમાં જે પાઠો આપ્યા છે તે ઓઘનિર્યુક્તિ ગાથા ૨૩૭ની ટીકામાંથી લીધેલ છે; કેમ કે પ્રસ્તુત ટીકામાં આપેલો તે ઉદ્ધરણનો પાઠ કંઈક ઝુટિત હોય તેમ ભાસે છે.

### ટીકાર્ય :

અઘન એટલે ગ્રહણના દેશમાં અઘન ગ્રહણથી=વસ્ત્રને પકડવાની જગ્યાએ ઢીલું પકડવાથી, પ્રશ્લથ થાય છે અથવા અનિરાયત=અતટિત એટલે વસ્ત્રને આખું નહીં ખોલવાથી, પ્રશ્લથ થાય છે.

પ્રલંબને કહે છે – વિષમ ગ્રહ હોતે છતે=વસ્ત્ર વિષમ રીતે પકડેલ હોતે છતે, મધ્યમાં લાંબું થાય છે અથવા કોણમાં=અપરાન્તના ગ્રહણથી પર્યન્તમાં અર્થાત્ વસ્ત્રના બીજા છેડાને વિષમ પકડવાથી અંતમાં, લાંબું થાય છે. વળી અન્યો અનિરાયતને પણ પ્રલંબનો ભેદ જ કહે છે.

લોલનંને કહે છે – ભૂમિ-કરમાં લોલવું=વસ્ત્રને રગડોળવું.

આકર્ષણ અને ગ્રહણમાં એકામર્ષ થાય છે અર્થાત્ સામાન્યથી વેંટિકાના આકર્ષણમાં, અંગુલિત્રયથી ગ્રહણ કરવા યોગ્યને એક આંગળી વડે ગ્રહણ કરતા એવાને ગ્રહણમાં એકામર્ષ થાય છે.

અને અહીં=એકામર્ષ દોષના વિષયમાં, વૃદ્ધનો સંપ્રદાય છે — "એકામર્ષ એટલે હાથ વડે વસ્ત્રને મધ્યમાં ગ્રહણ કરીને ઘસડતો ત્રીજા ભાગના અવશેષ સુધી લઈ જાય છે, એ એકામર્ષ દોષ છે, અથવા બંને પણ પાસાઓથી વસ્ત્રને યાવત્=સંપૂર્ણ, ગ્રહણ કરવું એ એકામર્ષ દોષ છે, અથવા ત્રણ આંગળીઓ વડે ગ્રહણ કરવા યોગ્ય તેને=વસ્ત્રને, એક આંગળીથી જ ગ્રહણ કરે છે એ એકામર્ષ દોષ છે," એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

★ અપરાન્ત એટલે બીજાભાગનો છેડો. અપર=બીજો, અંત=છેડો, તે બીજાભાગના છેડાને ગ્રહણ કરવું તે અપરાન્ત્રગ્રહણ.

## ભાવાર્થ :

## (૧) પ્રશ્લથદોષ :

વસ્ત્રનું પડિલેહણ કરતી વખતે પકડવાના ભાગમાં વસ્ત્રને મજબૂત નહીં પકડવાથી પ્રશ્લથદોષની પ્રાપ્તિ થાય છે. અથવા વસ્ત્ર પરિપૂર્ણ આયત ન કર્યું હોય અર્થાત્ વસ્ત્ર આખું ખોલ્યું ન હોય, તોપણ પ્રશ્લથદોષની પ્રાપ્તિ થાય છે.

## (૨) પ્રલંબદોષ :

વળી, પડિલેહણ કરતી વખતે વસ્ત્રને વિષમ રીતે પકડવામાં પ્રલંબદોષ થાય છે. તે પ્રલંબદોષ ક્યાં થાય છે? તે બતાવે છે- મધ્યમાં અથવા અપરાન્તગ્રહણ દ્વારા પર્યન્તમાં પ્રલંબદોષ થાય છે. અર્થાત્ પડિલેહણ કરતી વખતે વસ્ત્રના એક સરખા ત્રણ ભાગ કરીને વસ્ત્રનું નિર્રીક્ષણ કરવાનું છે, તેને બદલે પ્રથમ ભાગના છેડાને ટૂંકો પકડવામાં આવે છેડાને ટૂંકો પકડવામાં આવે તો અંતભાગ લાંબો થાય અથવા બીજાભાગના છેડાને ટૂંકો પકડવામાં આવે તો અંતભાગ લાંબો થાય, જે દોપરૂપ છે; કેમ કે આ રીતે પડિલેહણ કરવાથી વસ્ત્રમાં રહેલા જીવોનું અવલોકન સમ્યક્ થઈ શકતું નથી. વળી અનિરાયતદોષને પણ બીજા આચાર્યો પ્રલંબદોષના ભેદરૂપે જ ગ્રહણ કરે છે.

## (૩) લોલનદોષ :

પડિલેહણ કરતી વખતે વસ્ત્ર ભૂમિને ન અડે એ રીતે ઊંચું રાખીને હાથમાં પકડ્યું હોય તોપણ સાધુ હાથને વારંવાર ઊંચા-નીચા કરે તો વસ્ત્ર ભૂમિને અડે, જેથી ભૂમિ પર રહેલાં જંતુઓ વસ્ત્ર પર લાગવાની સંભાવના રહે. તેથી શાસ્ત્રોક્તવિધિથી વિપરીત રીતે વસ્ત્રને હાથ અને જમીન વચ્ચે લબડાવવું તે પ્રત્યુપેક્ષણાનો લોલનદોષ છે.

## (૪) એકામર્ષદોષ :

પ્રત્યુપેક્ષણાનો એકામર્પદોષ બે પ્રકારે છે : (૧) આકર્ષણવિષયક એકામર્પ (૨) ગ્રહણવિષયક એકામર્ષ. (એ) આકર્ષણવિષયક એકામર્પદોષ :

વસ્ત્રપડિલેહણ કરતી વખતે ક્યારેક વિંટિયું દૂર પડ્યું હોય તો તેને નજીક લેવા માટે સાધુ સામાન્યથી તે વિંટિયાને પોતાના તરફ ખેંચે, તો આકર્ષણમાં એકામર્ષ દોપ થાય; કેમ કે તેને ખેંચવામાં વચ્ચે જમીન પર કોઈ સૂક્ષ્મ જીવો પડ્યા હોય તો તે મરી જાય અથવા તે જીવોને કિલામણાદિ થાય. આથી વિંટિયાને યતનાપૂર્વક ઉપાડીને ગ્રહણ કરવું જોઈએ, પરંતુ ખેંચીને ગ્રહણ કરવું જોઈએ નહીં.

## (બી) ગ્રહણવિષયક એકામર્ષદોષ :

વસ્ત્રપડિલેહણ કરતી વખતે વસ્ત્રને ત્રણ આંગળીઓથી પકડવાનું છે. તેના બદલે એક આંગળીથી વસ્ત્ર ગ્રહણ કરે, તો ગ્રહણમાં એકામર્પદોપ થાય; કેમ કે તેમ પકડવાથી ક્યારેક વસ્ત્ર હાથમાંથી પડી જાય તો જીવિવાધના થવાનો સંભવ છે. આથી વસ્ત્રને શાસ્ત્રોક્ત મર્યાદા અનુસાર ત્રણ આંગળીઓથી જ ગ્રહણ કરવું જોઈએ.

આ પ્રમાણે ગ્રંથકારે એકામર્ષદોષનો અર્થ કર્યો. હવે વૃદ્ધસંપ્રદાય અનુસાર એકામર્ષદોષનો અર્થ આ પ્રમાણે છે :

## (એ) આકર્ષણવિષયક એકામર્ષદોષ :

વસ્ત્રપડિલેહણમાં છ પૂર્વો વસ્ત્રમાં ત્રણ ભાગ કલ્પીને કરવાના છે, ત્યાં કોઈ સાધુ વસ્ત્રના બીજા ભાગથી હાથની આંગળીઓ વડે વસ્ત્રને ઘસતો ઘસતો ત્રીજા ભાગ સુધી લઈ જાય તો બીજા અને ત્રીજા ભાગની વચ્ચે વસ્ત્ર પર કોઈ સૂક્ષ્મ જીવ રહેલ હોય તો હાથ ઘસવાથી તેનો વિનાશ થાય, જે આકર્ષણમાં એકામર્પ દોષ છે. વસ્તુતઃ સાધુએ વસ્ત્રના ત્રણ ભાગ કલ્પીને વસ્ત્રના પ્રથમ છેડાથી બીજા ભાગ સુધી અને બીજા ભાગથી ત્રીજા ભાગ સુધી વસ્ત્રને ઘસ્યા વગર સીધું જ પકડવાનું છે, જેથી જીવવિરાધના થવાનો સંભવ રહે નહીં.

#### અથવા

વસ્ત્રના ત્રણ ભાગ કર્યા વગર વસ્ત્રના પ્રથમ છેડાને અને અંતિમ છેડાને ગ્રહણ કરીને છ પૂર્વો કરે તોપણ આકર્ષણમાં એકામર્ષદોષ થાય છે.

## (બી) ગ્રહણવિષયક એકામર્ષદોષ :

#### ગાયા :

धुणणा तिण्ह परेणं बहूणि वा घेत्तु एगओ धुणइ । खोडणपमज्जणासु य संकिय गणणं करि पमाई ॥२५१॥

### अन्तनार्धः

तिण्ह परेणं धुणणा=ત્રણથી વધારે વાર વસ્ત્રનું ધુનન बहूणि वा घेत्तु=અથવા બહુને=ધણાં વસ્ત્રોને, ત્રહણ કરીને एगओ=એક સાથે धुणइ=ધુણાવે છે, (એ અનેકરૂપધૂનન છે.) खोडणपमज्जणासु य=અને પ્રસ્કોટન-પ્રમાર્જનામાં संकिय=શંકિત થયે છતે पमाई=પ્રમાદી गणणं करि=ગણનાને કરે.

### ગાશાર્થ :

ત્રણથી અધિક વાર વસ્ત્રને ઘુણાવે અથવા ઘણાં વસ્ત્રોને ગ્રહણ કરીને એક સાથે ઘુણાવે, એ અનેકરૂપઘૂનન દોષ છે. પ્રસ્ફોટનની અને પ્રમાર્જનની સંખ્યાના વિષયમાં શંકિત થયેલ પ્રમાદી સાધુ ગણના કરે, તે પ્રત્યુપેક્ષણાનો છક્કો દોષ છે.

## ટીકા ઃ

धुननं त्रयाणां वाराणां परेण कुर्वतः, बहूनि वा वस्त्राणि गृहीत्वा एकतो धुनाति=युगपद्धनातीति। प्रस्फोटनप्रमार्ज्जनासु च=प्रस्फोटनेषु उक्तलक्षणेष्वेव प्रमार्जनेषु च उक्तलक्षणेष्वेव, शङ्कित इति शङ्कायां सत्यां गणनां कुर्यात्प्रमादी, भावार्थो निर्दाशित एवेति गाथार्थः ॥२५१॥

## ટીકાર્થ :

ત્રણ વારથી અધિક ધુનનને કરતા એવાને=ત્રણ વારથી વધારે વાર વસ્ત્રને ધુણાવતા સાધુને, અને કરૂપધૂનન થાય છે, અથવા બહુ વસ્ત્રોને ગ્રહણ કરીને એકથી ધુણાવે છે=એકસાથે ધુણાવે છે, એ અને કરૂપધૂનન છે. અને પ્રસ્ફોટન-પ્રમાર્જનામાં=કહેવાયેલ લક્ષણવાળા જ પ્રસ્ફોટનમાં અને કહેવાયેલ લક્ષણવાળા જ પ્રમાર્જનમાં, શંકિત થયે છતે=શંકા હોતે છતે, પ્રમાદવાળો ગણનાને કરે. ભાવાર્થ દર્શાવાયો જ છે=આ છટ્ટા દોષનો ભાવાર્થ ગાથા ૨૪૯માં ગ્રંથકાર વડે બતાવાયો જ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

## (૫) અનેકરૂપધૂનનદોષ :

વસ્ત્રનું ચક્ષુથી પહિલેહણ કર્યા પછી પટ્પૂર્વો કરતી વખતે દરેક વસ્ત્રને આગળ-પાછળ ત્રણ ત્રણ વખત ધુણાવવાના છે. તેને બદલે ત્રણથી અધિક વાર ધુણાવે, અથવા ઘણાં વસ્ત્રોને ગ્રહણ કરીને એકી સાથે ત્રણ ત્રણ વાર ધુણાવે તો પ્રત્યુપેક્ષણાનો અનેકરૂપધૂનનદોષ થાય છે.

## (૬) ગણનોપગદોષ :

વળી, પૂર્વમાં કહેલ લક્ષણવાળા જ નવ પ્રસ્ફોટનમાં અને પૂર્વમાં કહેલ લક્ષણવાળા જ ત્રણ પ્રમાર્જનમાં શંકા થયે છતે પ્રમાદી સાધુ પ્રસ્ફોટન અને પ્રમાર્જનની સંખ્યામાં ગણના કરે, એ પ્રત્યુપેક્ષણાનો ગણનોપગ નામનો છક્કો દોષ છે.

આનો ભાવાર્થ ગાથા ૨૪૯માં નિદર્શિત જ છે. આશય એ છે કે પ્રત્યુપેક્ષણામાં પ્રસ્કોટનની અને પ્રમાર્જનની સંખ્યા ગણવાની નથી, પરંતુ અત્યંત ઉપયોગપૂર્વક પ્રત્યુપેક્ષણા કરવાની છે, જેથી સંખ્યાની ગણના વગર પણ સહજ રીતે પ્રસ્કોટનાદિ સંખ્યાયુક્ત થાય; કેમ કે સાધુ સંખ્યા ગણવામાં ઉપયુક્ત રહે તો જીવરક્ષામાં બરાબર ઉપયોગ રાખી શકે નહિ. આથી સાધુએ પઉલેહણ કરતી વખતે પ્રમાદ જ કરવો જોઈએ નહીં. આ પ્રકારનો ભાવાર્થ જે ગાથા ૨૪૯માં ગ્રંથકારે બતાવેલો, તે અહીં ગ્રહણ કરવાનો છે. **॥૨૫૧**મ

### રતવતરશિકા :

न चोर्ध्वादिविधाने सत्यनेकधा दोषवर्णनमनर्थकमित्येतदाह -

### અવતરણિકાર્થ:

અને ઊર્ધ્વાદિનું વિધાન કરાયે છતે અનેક પ્રકારે દોષોનું વર્ણન અનર્થક છે. એથી આને≔અનેક પ્રકારે દોષોનું વર્ણન અનર્થક નથી એને, કહે છે –

### ભાવાર્થ :

ગાથા ૨૩૩માં પ્રત્યુપેક્ષણની વિધિ બતાવી અને ગાથા ૨૩૪થી ૨૩૮ સુધી ગાથા ૨૩૩ના પૂર્વાર્ધનું વિધિમુખથી વર્ણન કર્યું, અને ગાથા ૨૩૯માં ગાથા ૨૩૩ના ઉત્તરાર્ધનું નિષેધમુખથી વર્ણન કર્યું, અને ગાથા ૨૩૯ના સર્વ અવયવોનું ગાથા ૨૪૩ સુધી વર્ણન કર્યું. ત્યારપછી ગાથા ૨૪૫થી ૨૫૧માં પ્રત્યુપેક્ષણામાં કયા દોષો ન સેવવા જોઈએ ? તેનું વર્ણન કર્યું. તેથી કોઈને પ્રશ્ન થાય કે ગાથા ૨૩૩માં પડિલેહણની ઊર્ધ્વાદિ વિધિ બતાવ્યા પછી ગાથા ૨૩૯થી પડિલેહણમાં વર્જ્ય એવા દોષોનું વર્ણન કર્યું તે અર્થ વગરનું છે; કેમ કે વિધિના કથનથી તેનાથી વિપરીતનો નિષેધ અર્થથી પ્રાપ્ત થઈ જાય છે; છતાં ગ્રંથકારે પડિલેહણમાં દોષોનું વર્ણન કેમ કર્યું ? તે સ્પષ્ટ કરતાં ગ્રંથકારશ્રી કહે છે —

#### ગાથા :

उड्ढाइविहाणंमि वि अणेगहा दोसवण्णणं एअं । परिसुद्धमणुट्ठाणं फलयं ति निदिस्सणपरं तु ॥२५२॥

## અન્વચાર્ચ :

उड्ढाइविहाणंमि वि=ઊધ્વંદિનું વિધાન કરાયે છતે પણ अणेगहा=અનેકધા दोसवण्णणं=દોષોનું વર્ણન છે, एअं=એ परिसुद्धं तु=પરિશુદ્ધ જ अणुद्वाणं=અનુષ્ઠાન फलयं=ફળને દેનારું છે, ति=એ પ્રકારે निद-रिसणपरं=નિદર્શનમાં પર છે=દેખાડવામાં તત્પર છે.

## ગાશાર્થ :

ગાથા ૨૩૩માં ઊદવાદિનું વિદ્યાન કરાયે છતે પણ ગાથા ૨૩૯થી ૨૫૧માં અનેક પ્રકારના પડિલેહણના દોષોનું વર્ણન છે, એ પરિશુદ્ધ જ અનુષ્ઠાન ફળને દેનારું છે, એ પ્રકારે દેખાડવામાં તત્પર છે.

## टी<del>ड</del>ा ः

ऊर्ध्वादिविधाने सत्यिप 'उड्ढं थिरं' इत्यादिना यदनेकधा दोषवर्णनम्, एतत्=प्रत्युपेक्षणायां 'अणच्चावियं' इत्यादिना यदुक्तम् एतत्, किमित्याह− परिशुद्धमनुष्ठानं निरितचारमेव फलदिमिति निदर्शनपरम्, अन्यथा प्रक्रान्तफलाभावादिति गाथार्थः ॥२५२॥

## ટીકાર્થ :

'उड्ढं थिरं इत्यादिना ऊर्ध्वादिविधाने सत्यपि यदनेकधा दोषवर्णनम्, एतत्=प्रत्युपेक्षणायां 'अणच्चावियं' इत्यादिना यदुक्तम् एतत्, 'उड्ढं थिरं' ઇत्याहि द्वारा ઊर्ध्वाहिनुं विधान કराये छते पण के अनेક प्रक्षरना દોષોનું વર્શન છે, એ=પ્રત્યુપેક્ષણામાં 'अणच्चावियं' ઇત્યાદિ દ્વારા જે કહેવાયું એ,

परिशुद्धं=निरितचारं एव अनुष्ठानं फलदं इति निदर्शनपरं, પરિશુદ્ધ=નિરિતચાર જ, અનુષ્ઠાન ફળને દેનારું છે, એ પ્રકારે નિદર્શનમાં પર છે=દેખાડવામાં તત્પર છે.

अन्यथा प्रक्रान्तफलाभावाद् કેમ કે અન્યથા પ્રક્રાંત ફળનો અભાવ છે, અર્થાત્ પરિશુદ્ધ અનુષ્ઠાન કરવામાં ન આવે તો પડિલેહણની ક્રિયા દ્વારા પ્રક્રાંત એવું નિર્જરારૂપ ફળ પ્રાપ્ત થતું નથી.

इति गाथार्थः આ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

ગાથા ૨૩૩માં ઊર્ધ્વ - સ્થિર ઇત્યાદિ દ્વારો બતાવવા દ્વારા પ્રત્યુપેક્ષણાનું વિધાન કર્યું, તેથી કોઈને થાય કે વિધિ બતાવ્યા પછી અનર્તિતાદિ દ્વારોથી પ્રત્યુપેક્ષણાના દોષો બતાડવાની જરૂર રહેતી નથી; કેમ કે પૂર્વના કથનથી જ પ્રાપ્ત થાય છે કે પડિલેહણ ઊર્ધ્વ-સ્થિરાદિ ભાવોથી જ કરવાનું છે, અન્ય રીતે નહીં.

તેને શ્રંથકાર કહે છે કે વિધિ બતાવ્યા પછી પણ દોષોનું વર્ણન કરવાથી એ તાત્પર્ય પ્રાપ્ત થાય છે કે વિધિપૂર્વક અને કોઈ પણ જાતના દોષોથી રહિત કરાયેલું પડિલેહણરૂપ પરિશુદ્ધ જ અનુષ્ઠાન નિર્જરારૂપ કળને આપનારું છે, એ બતાડવા માટે જ ઊધ્વીદિ વિધાન કરાયેલ હોવા છતાં પણ દોષોનું વર્ણન કરેલ છે.

અહીં વિશેષ એ છે કે અતિ પ્રાજ્ઞ પુરુષ વિધિવાક્યથી જ નિષેધવાક્યને જાણી શકે છે, પરંતુ કલ્યાણના અર્થી પણ મધ્યમ બુદ્ધિવાળા પુરુષને, વિધિનું જ્ઞાન કરાવ્યા પછી પણ, 'આ રીતે ન કરાય' એમ નિષિદ્ધનું જ્ઞાન કરાવવામાં આવે તો વિધિ અને નિષેધ દ્વારા તેને પરિપૂર્ણ વિધિનો બોધ થઈ શકે છે. અને પરિપૂર્ણ બોધ કરાવવા પાછળનો ગ્રંથકારનો આશય એ છે કે જો શ્રોતા પરિશુદ્ધ અનુષ્ઠાન કરી ન શકે તો ફળનો અર્થી હોવા છતાં પણ સમ્યગ્ ફળને પામી શકે નહિ, જે ઉચિત નથી.

તેથી આ રીતે વિધિ અને નિષેધ બતાવવાથી શ્રોતાને પણ બોધ થાય કે શાસ્ત્રમાં જે રીતે કરવાનું કહ્યું છે તે રીતે જ મારે કરવું જોઈએ, અને જે રીતે કરવાનો નિષેધ કર્યો છે તે રીતે મારે ન જ કરવું જોઈએ, અને તો જ મને પરિપૂર્ણ ફળ પ્રાપ્ત થશે. તેથી ગ્રંથકારે વિધિ બતાવ્યા પછી નિષેધનું પણ વર્ણન કર્યું છે. **ારપર**‼

## અવતરણિકા :

तथा चाह निर्युक्तिकार: --

## અવતરણિકાર્થ:

અને તે પ્રકારે નિર્યુક્તિકાર કહે છે, અર્થાત્ પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે પરિશુદ્ધ જ અનુષ્ઠાન ફળને દેનારું છે અને અનુષ્ઠાન પરિશુદ્ધ ન હોય તો અનુષ્ઠાનનું જે પ્રક્રાંત ફળ છે તે થાય નહિ, તે પ્રકારે નિર્યુક્તિકાર કહે છે –

## ગાથા :

अणुणाऽइरित्त पडिलेहा अविवच्चासा अ अट्ठ भंगाओ । पढमं पयं पसत्थं सेसाणि उ अप्पसत्थाणि ॥२५३॥

#### अन्वयार्थ :

अणुणाऽइस्ति=અન્યૂન, અનિતિરિક્ત अविवच्चासा अ=અને અવિપર્યાસવાળી पडिलेहा=પ્રતિલેખના છે. अट्ठ भंगाओ=(એમાં) આઠ ભાંગાઓ થાય છે. पढमं पयं=(તેમાં) પ્રથમ પદ पसत्थं=પ્રશસ્ત છે, सेसाणि उ=વળી શેષ=બાકીનાં સાત પદો, अप्पसत्थाणि=અપ્રશસ્ત છે.

## ★ પ્રત્યુપેક્ષણાના આઠ ભાંગાઓ :

| ૧. | અન્યૂન | અનતિરિક્ત | અવિપર્યાસ |
|----|--------|-----------|-----------|
| ૨. | અન્યૂન | અનતિરિક્ત | વિપર્યાસ  |
| ₃. | અન્યૂન | અતિરિક્ત  | અવિપર્યાસ |
| 8. | અન્યૂન | અતિરિક્ત  | વિપર્યાસ  |
| ч. | ન્યૂન  | અનતિરિક્ત | અવિપર્યાસ |
| ۶. | ન્યૂન  | અનતિરિક્ત | વિષર્યાસ  |
| ૭. | ન્યૂન  | અતિરિક્ત  | અવિપર્યાસ |
| ۷. | ન્યન   | અતિરિક્ત  | વિપર્યાસ  |

### ગાશાર્થ :

ન્યૂન-અતિરિક્તતાથી રહિત, અને વિપર્યાસ વગરની પ્રતિલેખના છે. એમાં આઠ ભાંગાઓ થાય છે. તેમાં પહેલો ભાંગો પ્રશસ્ત છે, વળી બાકીના સાત ભાંગાઓ અપ્રશસ્ત છે.

### ટીકા :

अन्यूना प्रस्फोटनादिभिः, अनितिरक्ता एभिरेव, प्रत्युपेक्षणा=निरीक्षणादिक्रिया वेण्टिकाबन्धावसाना, उपलक्षणत्वात् प्रत्युपेक्षणशब्दस्य, अविपर्यासा च=अविद्यमानपुरुषादिविपर्यासा च, इति त्रीणि पदानि, एतेषु चाष्ट्रौ भङ्गा भवन्ति, तथा चाह- अष्ट्रौ भङ्गा इत्यष्ट्रौ भङ्गकपदानि भवन्ति, अत्र प्रथमं पदम्=आद्यभङ्गरूपं यदुपन्यस्तमेव एतत्, प्रशस्तं=मुक्त्यविरोधि, शेषाणि तु=सप्त पदानि विपर्यासादिदोषवन्ति अप्रशस्तानि=न मुक्तिसाधकानीति गाथासमुदायार्थः ॥२५३॥

- 🛨 ''प्रस्फोटनादिभिः''मां 'आदि' प्रहथी प्रमार्शन अने पडिलेंहशनी वेळानुं ग्रहश छे.
- 🛨 "निरीक्षणादिक्रिया"मां 'आदि' पद्यी प्रस्होटन अने प्रमार्पननुं ग्रहण छे.
- 🛨 ''अविद्यमानपुरुषादिविपर्यासा''मां 'आदि' पहथी अविधमान उपिधनुं ग्रहण छे.

## टीङार्थ :

પ્રસ્ફોટનાદિ દ્વારા અન્યૂન, આના દ્વારા જ=પ્રસ્ફોટનાદિ દ્વારા જ, અનતિરિક્ત અને અવિપર્યાસવાળી= અવિદ્યમાન છે પુરુષાદિનો વિપર્યાસ જેમાં એવી, પ્રત્યુપેક્ષણા છે=વિંટિયાના બંધના અવસાનવાળી નિરીક્ષણની આદિવાળી ક્રિયા છે. અહીં શંકા થાય કે પ્રત્યુપેક્ષણા શબ્દનો અર્થ "નિરીક્ષણની આદિવાળી ક્રિયા" એવો થઈ શકે, પરંતુ વિંટિયાના બંધના અવસાનવાળી નિરીક્ષણની આદિવાળી ક્રિયા" એવો કઈ રીતે થઈ શકે ? તેમાં હેતુ આપે છે --

પ્રત્યુપેક્ષણ શબ્દનું ઉપલક્ષણપણું છે.

આ રીતે=ઉપરમાં બતાવ્યાં એ રીતે, ત્રણ પદો છે, અને આમાં=ત્રણ પદોમાં, આઠ ભંગો થાય છે. અને તે રીતે કહે છે— આઠ ભંગો છે=આઠ ભાંગાવાળા પદો છે. અહીં=આઠ ભંગપદો છે એમાં, પહેલા ભાંગારૂપ જે ઉપન્યસ્ત જ પ્રથમ પદ છે એ પ્રશસ્ત છે=મુક્તિ સાથે અવિરોધવાળું છે, વળી શેષ=વિપર્યાસાદિ દોષોવાળા સાત પદો, અપ્રશસ્ત છે=મુક્તિનાં સાધક નથી, એ પ્રમાણે ગાથાનો સમુદાયાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

પડિલેહણની ક્રિયા વસ્ત્રનું નિરીક્ષણ, પછી પ્રસ્ફોટન, પછી પ્રમાર્જન કર્યા પછી વિંટિયો બાંધવા સુધી ગ્રહણ કરવાની છે; અને તે સર્વ ક્રિયા પ્રસ્ફોટનાદિથી ન્યૂન કે અતિરિક્ત હોવી જોઈએ નહીં.

આ રીતે કરવાથી પડિલેહણની ક્રિયા પરિપૂર્ણ શુદ્ધ થાય. આમ છતાં, પડિલેહણની ક્રિયામાં બાળ-શૈક્ષ-વૃદ્ધ આદિની ઉપધિનું પડિલેહણ વિપર્યાસથી કરે અર્થાત્ આડા-અવળા ક્રમથી કરે, તો પ્રસ્ફોટનાદિયી શુદ્ધ હોવા છતાં પણ વિપર્યાસદોપવાળી હોવાથી પડિલેહણા પરિપૂર્ણ શુદ્ધ કહેવાય નહિ, અને ઉપધિના પડિલેહણનો ક્રમ જે રીતે શાસ્ત્રમાં બતાવ્યો છે, તેને છોડીને વિપરીત ક્રમથી પડિલેહણ કરવામાં આવે તોપણ પડિલેહણની ક્રિયા પરિપૂર્ણ શુદ્ધ કહેવાય નહિ.

વળી આ ત્રણ પદોથી જે આઠ ભાંગાઓની પ્રાપ્તિ થાય છે, તેમાં પડિલેહણની ક્રિયા અન્યૂન-અનિતિસ્તિ-અવિપર્યાસવાળી કરવાથી જ પરિશુદ્ધ બને છે, જે પ્રથમ ભાંગારૂપ છે, અને તે પ્રથમ ભાંગાથી કરાયેલ ક્રિયા મુક્તિ સાથે અવિરોધી છે અર્થાત્ મુક્તિને અનુકૂળ એવી નિર્જરાનું કારણ છે. અને આ ત્રણ પદોને આશ્રયીને બાકીના સાત ભાંગાઓ કંઈક દોપવાળા છે. આથી આ સાતેય ભાંગામાંથી કોઈ પણ ભાંગાથી પડિલેહણ કરવામાં આવે તો તે અપ્રશસ્ત છે અર્થાત્ નિર્જરાનું કારણ બને નહિ.

આનાથી એ ફલિત થાય કે જે સાધુ શાસ્ત્રોક્ત વિધિનો સમ્યગ્ બોધ કરીને તે વિધિ પ્રમાણે સર્વ ક્રિયાઓ કરવાની બળવાન રુચિવાળા હોય અને તે પ્રમાણે કરવા માટે અપ્રમાદપૂર્વક શક્ય પ્રયત્ન કરતા હોય; આમ છતાં અભ્યાસદશામાં તે પ્રકારે ક્રિયાઓ કરવામાં કાંઈક ત્રુટિઓ થતી હોય, તો તેવા સાધુની તે પિડેલેહણાદિની ક્રિયાઓ શુદ્ધિને અભિમુખ છે, તેથી તેઓ નિર્જરા પ્રાપ્ત કરે છે; પરંતુ જેઓ તે પ્રકારના યત્ન વગર યથા-તથા પિડેલેહણાદિની ક્રિયાઓ કરતા હોય તેવા સાધુને તે તે ક્રિયાઓ કરવા છતાં નિર્જરા પ્રાપ્ત થતી નથી. ઊલટું શાસ્ત્રવિધિને જાણવા-આચરવા પ્રત્યે ઉપેક્ષા હોવાથી સર્વજ્ઞવચન પ્રત્યેના અનાદરને કારણે કર્મબંધની પ્રાપ્તિ થાય છે. ॥૨૫૩॥

## અવતરણિકા :

अवयवार्थं त्वाह –

## અવતરણિકાર્થ :

પૂર્વગાથામાં શુદ્ધ પડિલેહણાનાં ત્રણ પદોને આશ્રયીને આઠ ભાંગા દર્શાવ્યા. હવે તે ત્રણ પદોરૂપ અવયવોના અર્થને વળી કહે છે —

#### अथा :

नो ऊणा नऽइरित्ता अविवच्चासा य पढमओ सुद्धो । सेसा हुंति असुद्धा उवरिल्ला सत्त जे भंगा ॥२५४॥

## अन्वयार्थ :

नो ऊणा न अइस्ति=ન ન્યૂના, ન અતિરિક્તા अविवच्चासा य=અને અવિપર્યાસા, (એ પ્રકારનો) पढमओ सुद्धो=પ્રથમ (ભાંગો) શુદ્ધ છે. उवस्लि=ઉપરના सेसा=શેષ जे सत्त भंगा=જે સાત ભાંગાઓ છે, असुद्धा=(ते) અશુદ્ધ हुंति=છे.

## ગાચાર્ચ :

ન ન્યૂના, ન અતિરિક્તા અને અવિપર્ચાસા, એ પ્રકારનો પ્રથમ ભાંગો શુદ્ધ છે, ઉપરના શેષ સાત ભાંગાઓ છે, તે અશુદ્ધ છે.

### ટીકા :

मो न्यूना नातिरिक्ता अविपर्यासा च प्रत्युपेक्षणेति गम्यते, प्रथम: शुद्ध इति अयं प्रथमभङ्गः शोभन इति, शेषाः भवन्त्यशुद्धा उपरितनाः सप्त ये भङ्गकाः, न्यूनत्वादिति गाथार्थः ॥२५४॥

## टीङार्थ ः

ન્યૂન નહીં, અતિરિક્ત નહીં અને અવિપર્ધાસવાળી પ્રત્યુપેક્ષણા, પ્રથમ શુદ્ધ છે=આ પ્રથમ ભાંગો શોભન છે. ઉપરના શેષ જે સાત ભાંગાઓ છે, તે અશુદ્ધ છે; કેમ કે ન્યૂનપણું છે=શેષ સાત ભાંગાઓમાં વિધિનું કંઈક ન્યૂનપણું છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. ॥૨૫૪॥

## અવતરણિકા :

यैर्न्युनत्वमधिकत्वं वेति तानाह -

## અવતરશિકાર્થ:

પડિલેહણમાં જેઓ વડે=જે પ્રસ્ફોટનાદિ વડે, ન્યૂનપણું કે અધિકપણું થાય છે, તેઓને=તે પ્રસ્ફોટનાદિને, કહે છે —

#### अधाः

खोडणपमज्जवेलासु चेव ऊणाहिआ मुणेअव्वा । चोदग-कुकुडअरुणपगासं परोप्परं पाणि पडिलेहा ॥२५५॥

#### અન્વયાર્થ :

खोडणपमज्जवेलासु चेव=પ્રસ્ફોટન, પ્રમાર્જન અને વેળામાં જ ऊणाहिआ=न्यून-અધિક (પ્રતિલેખના) मुणेअव्वा=જાણવી. चोदग=પ્રશ્નકાર કહે છે, कुक्कुडअरुणपगासं=કૂકડો બોલે ત્યારે, અરુણોદય થાય ત્યારે, પ્રકાશ થાય ત્યારે, परोप्परं=પરસ્પર=પ્રવ્રજિતકોનાં પરસ્પર મુખ દેખાય ત્યારે, पाणि=પાણિ=હાથની દરેક રેખા દેખાય ત્યારે पडिलेहा=પ્રતિલેખના (કરવી જોઈએ.)

#### आधार्थ :

પ્રસ્ફોટન, પ્રમાર્જન અને વેળામાં જ ન્યૂન-અધિક પ્રતિલેખના જાણવી. ત્યાં કોઈક કહે છે કે ફૂકડો બોલે ત્યારે પડિલેહણા કરવી, કોઈક કહે છે કે અરુણોદય થાય ત્યારે પડિલેહણા કરવી, કોઈક કહે છે કે અરુણોદય થાય ત્યારે પડિલેહણા કરવી, કોઈક કહે છે કે જયારે સાધુઓ એકબીજાનાં મુખ જોઈ શકે એટલો પ્રકાશ થાય ત્યારે પડિલેહણા કરવી, કોઈક કહે છે કે જયારે હાથની દરેક રેખા દેખાય એટલો પ્રકાશ થાય ત્યારે પડિલેહણા કરવી.

#### ટીકા :

प्रस्फोटनप्रमार्जनवेलास्वेव न्यूनाधिका मन्तव्या प्रत्युपेक्षणा प्रस्फोटनैः प्रमार्जनैः कालेन चेति भावः, तत्र प्रस्फोटनादिभिन्यूनाधिकत्वं ज्ञायत एव, कालं त्वङ्गीकृत्य 'कुक्कुटअरुणं' इत्यादिना गाथार्द्धेन 'एते तु अणाएसा' इत्यनेन च गाथासूत्रेणाह —

अत्र च वृद्धसम्प्रदाय:-''कालेण ऊणा जो पडिलेहणाकालो तत्तो ऊणं पडिलेहेइ, तत्थ भण्णइ- को पडिलेहणाकालो? ताहे एगो भणति-जाहे कुकुडो वासति पडिक्कमित्ता पडिलेहिज्जउ, तो पट्टवेत्ता अज्झाइज्जउ १, अण्णो भणति-अहणे उद्विए २, अण्णो- जाहे पगासं जायं ३, अण्णो-पडिस्सए जाहे परोप्परं पव्चइयगा दिस्संति ४, अण्णो भणंति-जाहे हत्थे रेहाओ दिस्संति ५'' ॥२५६॥

## ટીકાર્થ :

प्रस्फोटन ....... चेति भावः પ્રસ્ફોટન, પ્રમાર્જન અને વેળામાં જ અર્થાત્ પ્રસ્ફોટનોથી, પ્રમાર્જનોથી અને કાળથી, ન્યૂનાધિક પ્રત્યુપેક્ષણા જાણવી.

तत्र ...... ज्ञायत एव ત્યાં=પ્રસ્ફોટન, પ્રમાર્જન અને વેળાને આશ્રયીને પ્રત્યુપેક્ષણા ન્યૂનાધિક છે તેમાં, પ્રસ્ફોટનાદિ વડે=પ્રસ્ફોટન અને પ્રમાર્જન વડે, ન્યૂન-અધિકપણું જણાય જ છે=પ્રગટ જ છે,

कालं ...... सूत्रेणाह- વળી કાળને આશ્રયીને 'कुक्कुडअरुणं' ઇત્યાદિ ગાથાર્ધ વડે=પ્રસ્તુત ગાથાના ઉત્તરાર્ધ વડે, અને 'एते तु अणाएसा' એ પ્રકારના આ=ગાથા ૨૫૭માં બતાવાશે એ, ગાથાસુત્ર વડે કહે છે.

अत्र च ...... वृद्धसम्प्रदायः અને અહીં≔કાળને આશ્રયીને પડિલેહણાના વિષયમાં, વૃદ્ધોનો સંપ્રદાય છે.

कालेण ....... दिस्संति જે પડિલેહણાનો કાળ છે, તેનાથી ન્યૂનને વિષે પડિલેહણ કરે છે અર્થાત્ જે કાળે પડિલેહણ કરવાનું છે તે કાળથી પહેલાં પડિલેહણ કરે છે, તે કાળથી ન્યૂન પડિલેહણા છે.

ત્યાં કહેવાય છે – કયો પડિલેહણાનો કાળ છે ?

ત્યારે એક કહે છે : જ્યારે ફૂકડો બોલે છે ત્યારે પ્રતિક્રમણ કરીને પડિલેહણ કરવું જોઈએ, ત્યારપછી સજ્ઝાયનું પ્રસ્થાપન કરીને અધ્યયન કરવું જોઈએ. અર્થાત્ ફૂકડો બોલે તે પહેલાં સાધુએ પ્રતિક્રમણ કરી લેવું જોઈએ અને ફૂકડો બોલે ત્યારે પડિલેહણ કરવું જોઈએ, ત્યારપછી સજ્ઝાયનું પ્રસ્થાપન કરીને સ્વાધ્યાય કરવો જોઈએ. ૧.

અન્ય કહે છે : અરુણ ઉત્થિત થયે છતે⇒અરુણોદય થાય ત્યારે, સાધુએ પક્લિહણ કરવું જોઈએ, ત્યારબાદ સજઝાય કરીને સ્વાપ્યાય કરવો જોઈએ. ૨.

અન્ય કહે છે : જ્યારે પ્રકાશ થાય ત્યારે પડિલેહણ કરવું જોઈએ. શેપ કથન પૂર્વની જેમ જાણવું. ૩.

અ<mark>ન્ય કહે છે : પ્રતિશ્રયમાં=ઉષાશ્રયમાં, જ્યારે પરસ્પર પ્રત્રજિતકો=સાધુઓ, દેખાય</mark> ત્યારે પરિલેહણ કરવું જોઈએ. શેષ કથન પૂર્વની જેમ જાણવું. **૪.** 

અન્ય કહે છે : જ્યારે હસ્તમાં રેખાઓ દેખાય, ત્યારે પિટલેહણ કરવું જોઈએ. બાકીનું કથન પૂર્વની જેમ સમજવું. પ.

### ભાવાર્શ :

વસ્ત્રપડિલેહણમાં પ્રસ્ફોટનોની ન્યૂનતા કે અધિકતા કરવામાં આવે, પ્રમાર્જનાની ન્યૂનતા કે અધિકતા કરવામાં આવે, અથવા પડિલેહણના કાળથી પૂર્વે કે પડિલેહણનો કાળ વ્યતીત થયા પછી પડિલેહણ કરવામાં આવે, તો પ્રસ્ફોટન-પ્રમાર્જન-વેળા એ ત્રણેયને આશ્રયીને ન્યૂન-અધિકત્વ દોષની પ્રાપ્તિ થાય છે. તેમાં પ્રસ્ફોટન અને પ્રમાર્જનના વિષયમાં ન્યૂનતા અને અધિકતા સમજવી સુગમ છે, તેથી હવે વેળાના વિષયમાં ન્યૂનતા અને અધિકતા સમજાવવા માટે ગ્રંથકાર પ્રથમ વૃદ્ધસંપ્રદાયના બળથી પડિલેહણના કાળવિષયક પાંચ મતો બતાવે છે, તે આ પ્રમાણે :—

અહીં પહેલો મત ફૂકડો બોલે ત્યારે પડિલેહણ કરવાનું કહે છે. તે સૂર્યોદયથી એક પહોર પહેલાંનો કાળ છે; કેમ કે રાત્રિના ચોથા પહોરમાં કૂકડો બોલે છે. અને ત્યારપછી બીજો મત સૂર્યોદયથી પહેલાં સવાર જેવું કંઈક દેખાય ત્યારે પડિલેહણ કરવાનું કહે છે. ત્રીજા મત પ્રમાણે અરુણોદય થયા પછી કંઈક પ્રકાશ થાય ત્યારે પડિલેહણ કરવાનું છે. ચોથો મત અરુણોદય વખતે થતા પ્રકાશ કરતાં કંઈક વિશેષ પ્રકાશ થાય ત્યારે પડિલેહણ કરવાનું કહે છે, અને પાંચમા મતનો કાળ સૂર્યોદયથી નજીકનો છે; કેમ કે હાથની રેખાઓ સૂર્યોદયની અતિનજીકનો કાળ હોય ત્યારે જ દેખાય છે. શરપા

## અવતરણિકા :

एतेषां विभ्रमनिमित्तमाह -

## અવતરણિકાર્થ:

આમના=પૂર્વગાથામાં પડિલેહણનો કાળ દર્શાવનાર અન્ય આચાર્યોના પાંચ મતો બતાવ્યા એ આચાર્યોના, કાળવિષયક થતા વિભ્રમના નિમિત્તને=કારણને, કહે છે —

#### ગાથા :

देवसिया पडिलेहा जं चरिमाए त्ति विब्भमो एसो । कुक्कडगादिसिस्सा तत्थंऽधारं ति तो सेसा ॥२५६॥

## અન્વચાર્ચ:

जं=જે કારણથી देवसिया पडिलेहा=દૈવસિક પડિલેહણા चिरमाए=ચરમ પોરિસીમાં થાય છે, ति=એથી कुकुडगादिसिस्सा=કુર્કુટકાદેશીનો=કૂકડો બોલે ત્યારે પડિલેહણા કરવી એમ કહેનારનો, एसो विब्भमो=આ વિભ્રમ છે. (કૂકડાદેશીનું કથન સત્ય કેમ નથી ? તેથી કહે છે –) तत्थ=ત્યાં=કૂકડો બોલે છે તે કાળમાં, अंधारं=અંધારું હોય છે. તિ=એથી (તેનું કથન સત્ય નથી.) तो सेसा=તેનાથી શેષ=કૂકડાદેશી મતથી શેષ એવા ચાર મતો, (અનાદેશ છે.)

### ગાશાર્થ :

જે કારણથી દેવસિક પ્રતિલેખના ચરમ પોરિસીમાં થાય છે, એથી કૂકડો બોલે ત્યારે પ્રતિલેખના કરવી, એમ કહેનારનો આ વિભ્રમ છે. કૂકડાદેશીનું કથન સાચું કેમ નથી ? તેથી કહે છે— ફૂકડો બોલે છે તે કાળમાં અંધકાર હોય છે, એથી તેનું કથન સાચું નથી. ફૂકડાદેશી મતથી શેષ ચાર મતો અનાદેશ છે.

## ટીકા :

दैवसिकप्रत्युपेक्षणा वस्त्रादेर्थस्माच्चरमायां तदन्त्रेव स्वाध्याय इति, तस्माद्विभ्रम एषः भ्रान्तिरित्यर्थः, कस्य ? कुर्क्कुटकादेशिनः चोदकस्य, तत्राऽन्धकारमिति कृत्वा, ततः शेषा अनादेशा इति गाथार्थः ॥२५६॥ टीकार्थः

दैवसिक ...... चोदकस्य જે કારણથી વસ્ત્રાદિની દૈવસિક પ્રત્યુપેક્ષણા ચરમામાં=ચરમ પોરિસીમાં, થાય છે, ત્યારપછી જ સ્વાધ્યાય થાય છે, તે કારણથી આ=કૂકડો બોલે ત્યારે પડિલેહણા કરવી જોઈએ એ, કૂકડાદેશી ચોદકનો વિભ્રમ છે≕મ્રાંતિ છે.

કૂકડાદેશીનું કથન ભ્રાંતિરૂપ કેમ છે ? તેથી કહે છે –

तत्राऽन्थकारमिति कृत्वा त्यां=सूर्योदयथी એક પહોર પહેલાંના કાળમાં, અંધકાર હોય છે, એથી કરીને કૂકડાદેશીનું કથન ભ્રાંતિરૂપ છે.

ततः शेषा अनादेशाः तेनाथी≔કૂકડાદેશી ચોદકથી, શેષ અનાદેશો છે=બાકીના ચારેય મતો શાસ્ત્રસંમત નથી. તેમાં કૂકડાદેશીનો મત શાસ્ત્રસંમત કેમ નથી ? તે પ્રસ્તુત ગાથામાં બતાવ્યું, અને બાકીના ચાર મતો શાસ્ત્રસંમત કેમ નથી ? તે આગળની ગાયામાં બતાવે છે. इति गाधार्थः આ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. ⊪રપક⊪

### અવતરણિકા :

इह च वृद्धसम्प्रदाय: --

## અવતરણિકાર્થ:

અને અહીં=કેટલાક મતો બતાવ્યા એમાં, વૃદ્ધોનો સંપ્રદાય છે –

#### भाशाः

एए उ अणाएसा अंधारे उग्गए वि हु ण दीसे । मुहरयणिसिज्जचोले कप्पतिअ दुपट्ट थुइ सूरो ॥२५७॥

#### અન્વચાર્ચ:

एए ड=વળી આ=ગાથા ૨૫૫માં બતાવેલ કુકડાદેશીથી અન્ય ચાર મતો, अणाएसा=અનાદેશ છે= શાસ્ત્રસંમત નથી. (જે કારણથી) अंधारे=અંધારામાં=અંધકારવાળા ઉપાશ્રયમાં, उग्गए वि ण दीसे=ઉદ્ગત હોતે છતે પણ દેખાતું નથી=સૂર્ય ઊગે પછી પણ હાથની રેખાઓ દેખાતી નથી. (તેથી હવે શાસ્ત્રસંમત પડિલેહણનો કાળ બતાવે છે –) थुइ=થોયો=પ્રતિક્રમણ પૂર્વું થાય પછી ત્રણ થોયો, (બોલાઈ જાય, પછી) मुहत्यणिसिज्जचोले कप्पतिअ दुण्टु=મુહપત્તિ, રજોહરણ, નિષદા, ચોલપટ્ટો, કલ્પત્રિક=ત્રણ કપડાં, દિપટ્ટ=સંસ્તારક-ઉત્તરપટ્ટ, (પડિલેહણ કરાયેલા થાય ત્યારે) सूग्रे=સૂર્ય (ઊગે.)

🛨 'हु' વાડયાલંકારમાં છે.

#### ગાશાર્થ :

વળી ગાથા ૨૫૫માં બતાવેલ કૂકડાદેશીથી અન્ય ચાર મતો શાસ્ત્રસંમત નથી; જે કારણથી અંધકારવાળા ઉપાશ્રયમાં સૂર્ચ ઊગે પછી પણ હાથની રેખાઓ દેખાતી નથી. તેથી હવે શાસ્ત્રસંમત પડિલેહણનો કાળ કર્યો છે ? તે બતાવે છે — પ્રતિક્રમણના અંતે ત્રણ થોયો બોલાઈ જાન્દ પછી મુહપત્તિ, રજોહરણ, બે નિસેથિયા, ચોલપટ્ટો, ત્રણ કપડાં, સંથારો અને ઉત્તરપટ્ટો પડિલેહણ કરાયેલા થાય ત્યારે સૂર્યોદય થાય. આ પડિલેહણનો કાળ છે.

### ટીકા :

"एवं आयरिया भणंति-सब्वे वि एए सच्छंदा, अंधकारे पडिस्सए हत्थरेहाओ सूरे उग्गए वि न दीमंति, इमो पडिलेहणाकालो, आवस्सए कए तिहिं थुतीहिं दिण्णियाहिं जहा पडिलेहणकालो भवति तहा आवस्सयं कायव्वं, इमेहिं य दमहिं पडिलेहिएहिं जहा सुरो उद्देह ।

''मुह्नपोत्तिय स्यहरणं दोन्नि निसिज्जा उ चोलपट्टो य । संधारुत्तरपट्टो तिन्नि उ कप्पा मुणेयव्वा ॥१॥''

केई भणांति-एक्कारसमी दंडगो, एसो कालो, ततो जं ऊणं वा अइस्ति वा कुणइ तं कालाओ ऊणांतिस्ति'' ॥२५७॥

## ટીકાર્થ :

एवं ........ न दीसंति આ રીતે=આગળમાં બતાવે છે એ રીતે, આચાર્ય કહે છે-સર્વ પણ આ≕ગાથા ૨૫૫ માં પડિલેહણના વિષયમાં પાછળના ચાર મતો બતાવ્યા એ, સ્વચ્છંદ છે=આગમાનુસાર નથી.

તેમાં યુક્તિ બતાવે છે -

અંધકારવાળા પ્રતિશ્રયમાં=ઉપાશ્રયમાં, સૂર્ય ઉદ્ગત હોતે છતે પણ હાથની રેખાઓ દેખાતી નથી.

અહીં પ્રશ્ન થાય કે સર્વ મતો સ્વચ્છંદ છે, તો પછી સવારના પડિલેહણનો કાળ કર્યો ? તેથી કહે છે-ફમો ......... મૃષ્ઠે ક્ટ્રેફ આ પડિલેહણનો કાળ છે— આવશ્યક કરાયે છતે અપાયેલી ત્રણ સ્તુતિઓ વડે=વિશાલ લોચન સૂત્ર બોલવારૂપ ત્રણ થોયો કરવા વડે, જેવી રીતે પડિલેહણનો કાળ થાય, તેવી રીતે આવશ્યક કરવું જોઈએ, અને આ પ્રતિલેખિત એવાં દશ વડે=નીચે બતાવે છે એ પડિલેહણ કરાયેલ એવાં દશ વસ્ત્રો વડે, જેવી રીતે સૂર્ય ઊઠે છે=ઊગે છે, તે રીતે પડિલેહણ કરવું જોઈએ.

સૂર્યોદય થાય ત્યાં સુધીમાં પલેવવાનાં દશ વસ્ત્રોનાં નામ બતાવે છે –

मुह्रपोत्तिय ...... मुणेयव्वा ૧. મુહપત્તિ ૨. રજોહરણ ૩-૪. વળી બે નિષદ્યા≕િનસેથિયું અને ઓઘારિયું, ૫. અને ચોલપટ્ટો ૬-૭ સંસ્તારક-ઉત્તરપટ્ટો ૮-૯-૧૦. વળી ત્રણ કલ્પો જાણવા.

केई भणंति ...... ऊणातिरित्तं કેટલાક કહે છે⊷ અગિયારમો દાંડો. આ કાળ છે≕આટલી ઉપધિનું પડિલેહણ થાય ત્યારે સૂર્યોદય થાય એ પડિલેહણનો કાળ છે. તેનાથી જે પડિલેહણ ન્યૂનને અથવા અતિરિક્તને કરે છે, તે પડિલેહણ કાળથી ન્યૂન-અતિરિક્ત છે.

## ભાવાર્થ :

પૂર્વગાથામાં કૂકડો બોલે ત્યારે પડિલેહણ કરવાનું કહેનારો મત અનાદેશ છે એમ બતાવ્યું. હવે કહે છે કે અન્ય પણ ચાર મતો અનાદેશ છે, અને તે ચારેય પણ મતો ક્રમસર સૂર્યોદયની નજીક નજીકના કાળમાં પડિલેહણ કરવાનું કહે છે. તેમાં પણ સોથી છેલ્લો મત તો હાથની રેખાઓ દેખાય ત્યારે પડિલેહણ કરવાનું કહે છે, પરંતુ તેવો નિયમ પણ વ્યાપક બની શકે નહીં; કેમ કે અંધકારવાળા ઉપાશ્રયમાં સૂર્યોદય થઈ જાય તોપણ હાથની રેખાઓ દેખાતી નથી, અને શાસ્ત્રકારોએ તો સૂર્યોદય થયા પછી દિવસની પ્રથમ પોરિસીમાં સાધુઓને સ્વાધ્યાય કરવાનું કહ્યું છે, તેથી છેલ્લા મત પ્રમાણે પણ પડિલેહણ કરવામાં આવે તો સૂત્રપોરિસીનો વ્યાઘાત થાય. અથી સવારનું પ્રતિક્રમણ થઈ જાય, ત્યારપછી મુહપત્તિ આદિ દશ વસ્તુઓનું પડિલેહણ થઈ જાય, તે વખતે સૂર્યનો ઉદય થાય એ શાસ્ત્રસંમત પડિલેહણનો કાળ છે. માટે અપવાદિક કારણ વગર આ કાળની પહેલાં કે આ કાળની પછી પડિલેહણ કરવામાં આવે તો પ્રત્યુપેક્ષણામાં વેળાવિષયક ન્યૂનત્વ-અધિકત્વ દોષની પ્રાપ્તિ થાય, જેથી શાસ્ત્રવિધિ પ્રત્યે અનાદર થવાને કારણે તેમ જ સ્વાધ્યાયાદિ યોગોની હાનિ થવાને કારણે સાધુને કર્મબંધની પ્રાપ્તિ થાય. !!૨૫૭!!

## અવતરણિકા :

अत्रैव व्यतिकरे युक्तिमाह -

### અવતરણિકાર્થ:

આ જ વ્યતિકરમાં યુક્તિને કહે છે, અર્થાત્ પૂર્વગાથામાં સવારના પડિલેહણનો કાળ બતાવતાં કહ્યું કે સૂર્યોદય થતાં દશ વસ્ત્રોની પડિલેહણા થાય એ પડિલેહણાનો કાળ છે, એ જ પ્રસંગમાં યુક્તિ આપે છે –

#### भायाः

जीवदयट्ठा पेहा एसो कालो इमीए ता णेओ । आवस्सयथुइअंते दस पेहा उट्टए सूरो ॥२५८॥

### अन्वयार्थ :

पेहा जीवदयद्वा=(જે કારણથી) પ્રત્યુપેક્ષણા જીવદયા અર્થે છે, ता=તે કારણથી इमीए=આનો=પ્રત્યુપેક્ષણાનો, एसो कालो=આ કાળ णेओ=જાણવો. (એ કાળ બતાવે છે —) आवस्सयथुइअंते=આવશ્યકની સ્તુતિના અંતમાં=પ્રતિક્રમણના અંતે બોલાતી ત્રણ થોયોના અંતમાં, दस पेहा=દશ પ્રેક્ષા=દશ વસ્ત્રોની પડિલેહણા કરાયે છતે, सूरो उद्गए=સૂર્ય ઊગે છે.

## ગાથાર્થ :

જે કારણથી પ્રત્યુપેક્ષણા જીવદયા માટે છે, તે કારણથી પ્રત્યુપેક્ષણાનો આ કાળ જાણવો. તે કાળ બતાવે છે — પ્રતિક્રમણના અંતે બોલાતી ત્રણ થોયોના અંતમાં દશ વસ્ત્રોની પડિલેહણા કરાયે છતે સૂર્યોદય થાય છે.

## ટીકા ઃ

जीवदयार्थं=जीवदयानिमित्तं प्रत्युपेक्षणा यस्मादेष कालोऽस्याः=प्रत्युपेक्षणायाः तस्मात् ज्ञेयः, आवश्यकस्तुत्यन्ते=प्रतिक्रमणान्त इत्यर्थः दश प्रत्युपेक्षेति दशसु वस्त्रेषु प्रत्युपेक्षितेषु सत्सु यथोत्तिष्ठति सूर्यः=आदित्य इति गाथार्थः ॥

अत्र वृद्धसम्प्रदाय एवम्— "एत्थ ऊणाइरित्तया जत्तेण परिहरियव्वा, एवं चेव इत्थ फलिसद्धी, सव्वण्णुवयणमेयं, वितहकरणं विराहणा, न उण इट्टफलजोगो, न हि अणुवाया उवेयं पाविज्ज, अकालचारिकरिसगादयो एत्थ निदिसणं, विवज्जओ चेव एवं हवित ति जयणाए सव्वत्थ आणापहाणेण होयव्वं" ति सपरिकरः 'खोडण' इत्यादिगाथाद्वयार्थः ॥२५८॥

### ટીકાર્થ :

जीवदयार्थ...... ज्ञेयः જે કારણથી પ્રત્યુપેક્ષણા જીવદયાના અર્થે છે=જીવદયાના નિમિત્તે છે, તે કારણથી આનો=પ્રત્યુપેક્ષણાનો, આ કાળ જાણવો.

તે કાળ બતાવે છે --

आवश्यक...... गाथार्थ: આવશ્યકની સ્તુતિના અંતમાં=પ્રતિક્રમણના અંતમાં, દશ વસ્ત્રો પ્રત્યુપેક્ષાયે છતે જે રીતે સૂર્ય=અદિત્ય, ઊઠે છે=ઊગે છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

अत्र एवं वृद्धसम्प्रदायः અહીં=પડિલેહણના વિષયમાં, આ પ્રકારનો વૃદ્ધસંપ્રદાયછે.

णत्थ ....... परिहरियव्या અહીં=પ્રસ્ફોટન, પ્રમાર્જુન અને પડિલેહણની વેળાના વિષયમાં, ન્યૂન-અતિરિક્તતા યત્નથી પરિહરવી જોઈએ.

एवं चेव इत्थ फलिसद्धी આ રીતે જ=પૂર્વે કહ્યા મુજબ વસ્ત્રપડિલેહણમાં પ્રસ્કોટનાદિ ત્રણેયની ન્યૂનતા-અધિકતાનો પરિહાર કરવો જોઈએ એ રીતે જ, અહીં=વસ્ત્રપડિલેહણની ક્રિયામાં, ફળની સિદ્ધિ છે=નિર્જરારૂપ ફળની પ્રાપ્તિ છે.

एवं सळण्णुवयणं આ=प्रस्कोटनादिमां न्यून-અતિરિક્તતાના પરિહારથી ફળની સિદ્ધિ થાય છે એ, સર્વજ્ઞનું વચન છે.

वितहकरणं विराहणा वितथनुं કરણ વિરાધના છે=સર્વજ્ઞના વચનથી વિપરીત રીતે પડિલેહણ કરવાથી સર્વજ્ઞવચનની વિરાધના થાય છે.

न उण इट्टफलजोगो वणी ઇष्ट इणनो योग थतो नथी.

તેમાં યુક્તિ બતાવે છે –

न हि अणुवाया उवेयं पाविज्ञ ખરેખર અનુપાયથી ઉપેય પ્રાપ્ત થતું નથી, અર્થાત્ ભગવાનના વચનથી વિપરીત રીતે પડિલેહણ કરવું તે નિર્જરાનો અનુપાય છે, અને તે અનુપાયરૂપ પડિલેહણથી નિર્જરારૂપ ઉપેય પ્રાપ્ત થતું નથી.

તેમાં દેષ્ટાંત બતાવે છે --

अकाल ............ નિવસ્તિમાં અકાળચારી કર્ષકાદિ અહીં નિદર્શન છે≕અકાળે ખેતી કરનારા ખેડૂત આદિનું અહીં દેષ્ટાંત છે. અર્થાત્ ખેતીનો કાળ ન હોય ત્યારે ખેતી કરનાર ખેડૂતને જેમ ખેતીનું કળ મળતું નથી, પરંતુ કેવલ શ્રમ જ પ્રાપ્ત થાય છે; તેમ ભગવાનની આજ્ઞા-પ્રમાણે પડિલેહણનો કાળ ન હોય ત્યારે પડિલેહણ કરનાર સાધુને પડિલેહણનું નિર્જરારૂપ કળ મળતું નથી, પરંતુ કેવલ પડિલેહણની ક્રિયાનો શ્રમ જ પ્રાપ્ત થાય છે.

આ કથનને સ્પષ્ટ કરે છે –

विवज्जओ ...... होयव्वं આ રીતે વિપર્યય જ થાય છે, એથી યતનાથી સર્વત્ર≔પડિલેહણની સર્વ ક્રિયામાં, આજ્ઞાપ્રધાન થવું જોઈએ.

'તિ' વૃદ્ધસંપ્રદાયના કથનની સમાપ્તિ અર્થે છે.

सपरिकरः ...... द्वयार्थः सपरिकर 'खोडण' ઇत्यादि ગाधाद्वयनो अर्थ छे.

આશય એ છે કે, ઓંઘનિર્યુક્તિની ગાયા ૨૭૦માં 'खोडण' ઇત્યાદિ અને ગાયા ૨૭૧માં 'एते उ अणाएसा' ઇત્યાદિ છે, તેના વર્લનરૂપે જ પ્રસ્તુતમાં ગાયા ૨૫૫-૨૫૬-૨૫૭-૨૫૮ મૂકેલ છે. આથી ઓઘનિર્યુક્તિની બે ગાયાના પરિકરસહિત આ પંચવસ્તુકપ્રંથની ચાર ગાયા છે, એ પ્રકારનો અર્થ બતાડવા માટે અહીં ટીકાના અંતે કહેલ છે કે, પરિકર સહિત અર્થાત્ ઓઘનિર્યુક્તિની તે બે ગાયા સાથે સંકળાયેલ પદાર્થના વિસ્તાર સહિત, 'खोडणेत्यादि' ઓઘનિર્યુક્તિની બે ગાયાનો અર્થ છે.

આ પ્રકારનો ભાવ અહીં ભાસે છે, તત્ત્વ બહુશ્રુત જાણે.

#### ભાવાર્થ :

સાધુ જીવદયા માટે પ્રત્યુપેક્ષણા કરે છે. તેથી સવારનું પ્રતિક્રમણ કર્યા પછી મુહપત્તિ આદિ દશ વસ્તુઓનું પડિલેહણ થાય તે વખતે સૂર્ય ઊગે, એ પડિલેહણ કરવાનો શાસ્ત્રસંમત કાળ છે.

આનાથી એ પ્રાપ્ત થાય કે પૂર્વે બતાવેલા પાંચ મતો દ્વારા દર્શાવાયેલા કાળે પડિલેહણ કરવામાં આવે તો અંધારાને કારણે જીવદયાનું પાલન થાય નહીં, તેમ જ સૂર્યોદય પછી પડિલેહણ કરવામાં આવે તો જીવરક્ષામાં યત્ન થઈ શકે, પરંતુ સ્વાધ્યાયાદિ બળવાન યોગોનો નાશ થાય, જેથી સાધુ આત્માને તત્ત્વથી ભાવિત કરીને સંયમના કંડકોની વૃદ્ધિ કરી શકે નહીં, જેના કારણે પોતાના ભાવપ્રાણો પ્રત્યે ઉપેક્ષા થાય. આથી સાધુએ શાસ્ત્રસંમત એવા ઉચિત કાળે જ વસ્ત્રપડિલેહણા કરવી જોઈએ. **ારપડા** 

### અવતરણિકા :

अनादेशानामुन्यासप्रयोजनमाह -

### અવતરણિકાર્થ:

ગાથા ૨૫૫માં ન્યૂન-અધિક પ્રસ્ફોટના, પ્રમાર્જના અને વેળા બતાવી. તેમાં કાળથી ન્યૂન-અધિકત્વ બતાડવા માટે, સવારના પડિલેહણનો ઉચિત કાળ બતાવવાને બદલે પાંચ અનાદેશો બતાવ્યા. ત્યારપછી આ પાંચ અનાદેશો કેમ શાસ્ત્રસંમત નથી, તે બતાવીને સવારના પડિલેહણનો ઉચિત કાળ બતાવ્યો.

તેથી જિજ્ઞાસુને પ્રશ્ન થાય કે સવારના પડિલેહણનો ઉચિત કાળ બતાવવાને બદલે અનાદેશો બતાવવાનું શું પ્રયોજન છે ? તેથી અનાદેશોના ઉપન્યાસના=બતાવવાના, પ્રયોજનને કહે છે —

#### आथा :

एए उ अणादेसा एत्थ असंबद्धभासगं पि गुरू । असढं त पण्णविज्ज ति खावणट्टा विणिद्दिद्वा ॥२५९॥

## अन्वरार्थ :

असंबद्धभासगं पि=અસંબદ્ધ ભાષક પણ असढं तु=અશઠને જ गुरू=ગુરુ पण्णविज्ज=પ્રજ્ઞાપના કરે= સમજાવે, त्ति=એ પ્રમાણે खावणट्टा=ખ્યાપન અર્થે=જણાવવા મૃદે, एत्थ=અહીં=શાસ્ત્રમાં, एए उअणादेसा= વળી આ અનાદેશો विणिद्दिद्वा=વिनिर्દिષ्ट છે=બતાવાયા છે.

## ગાચાર્ચ :

અસંબદ્ધ ભાષક પણ અશઠ જ શિષ્યને ગુરુ સમજાવે, એ પ્રમાણે જણાવવા માટે શાસ્ત્રમાં વળી આ અનાદેશો બતાવાયા છે.

## કીકા :

एते च कुर्क्कुटादयः अनादेशाः अत्र=शास्त्रे विनिर्द्दिष्टा इति योगः, किमर्थमित्यत्राह-असम्बद्धभाषकमिप शिष्यमशठं त्विति योगः अशठमेव, गुरुः=आचार्यः प्रज्ञापयेत् तत्त्वप्ररूपणया, इति=एवं ख्यापनार्थं=ज्ञापनार्थं विनिर्द्दिष्टा इति गाथार्थः ॥२५९॥

## ટીકાર્થ :

अत्र=शास्त्रे च एते कुर्क्कुटादयः अनादेशाः विनिर्द्दिष्टा इति योगः અને અહીં=શાસ્ત્રમાં, આ કુર્કુટાદિ=કૂકડાદેશી આદિ, અનાદેશો નિર્દેશાયા છે, મૂળગાથાના અંતમાં રહેલમાં 'विणिद्दिष्टा'નો પ્રથમ પાદમાં રહેલ अणादेसा સાથે સંબંધ છે, એમ જણાવવા માટે ટીકામાં विनिर्दिष्टा પછી इति योगः શબ્દ મૂકેલ છે.

किमर्थिमित्यत्राह- शा भाटे निर्देशाया छे ? એ પ્રકારની શંકામાં કહે છે -

असम्बद्ध ....... गाथार्थः અસંબદ્ધ ભાષક પણ અશઠ જ શિષ્યને ગુરુ=આચાર્ય, तत्त्वની પ્રરૂપણા દ્વારા પ્રજ્ઞાપન કરે=સમજાવે, એ પ્રમાણે ખ્યાપનના અર્થે=જાાપનના અર્થે=જણાવવા માટે, આ અનાદેશો નિર્દેશાયા છે.

મૂળગાથાના ઉત્તરાર્ધમાં રહેલ **असढं तु** નો પૂર્વાર્ધમાં રહેલ **असंबद्धभासगं पि** સાથે સંબંધ છે, તે બતાવવા માટે ટીકામાં **शिष्यमश**ठं तु પછી **इति योगः** શબ્દ મૂકેલ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

પડિલેહણની ક્રિયાનો કાળ બતાવતી વખતે આ પાંચ મતોને અનાદેશ તરીકે શાસ્ત્રમાં કહ્યા છે; કેમ કે પડિલેહણના વિષયમાં કોઈક જિજ્ઞાસુ શિષ્યને પોતાની મતિ પ્રમાણે સવારની પડિલેહણાના કાળનો વિચાર આવે ત્યારે તે જિજ્ઞાસુ શિષ્ય અસંબદ્ધ રીતે કાળને જોડતો હોય; આમ છતાં જો તે શિષ્ય અસંબદ્ધ કાળને અશઠ ભાવથી જોડતો હોય તો ગુરુ તેને તત્ત્વની પ્રરૂપણા દ્વારા પ્રતિલેખનાનો સાચો કાળ શાસ્ત્ર દ્વારા જણાવે, તે માટે શાસ્ત્રમાં પાંચ અનાદેશો બતાવ્યા છે.

અહીં વિશેષ એ છે કે કોઈ શિષ્ય સાંજના પડિલેહણનો કાળ વિચારે તો તેને થાય કે સાંજનું પડિલેહણ ચોથા પ્રહરના પ્રારંભમાં કરવાનું હોય છે, તે પ્રમાણે સવારની પડિલેહણાનો કાળ પણ ચોથા પહોરના પ્રારંભમાં જ હોવો જોઈએ, અને ફૂકડો રાત્રિના ચોથા પહોરના પ્રારંભમાં જ બોલતો હોય છે, તેથી તે શિષ્ય કલ્પના કરે કે ફૂકડો બોલે ત્યારે સવારની પડિલેહણા શરૂ કરવી જોઈએ.

વળી કોઈક વિચારક શિષ્યને થાય કે અંધારામાં પડિલેહણ થાય નહિ; કેમ કે જીવરક્ષા ન થઈ શકે, અને સવારના સૂર્યોદય પછી સૂત્રપોરિસી કરવાની હોય છે. તેથી તે કલ્પના કરે કે અરુણોદય થાય ત્યારે પડિલેહણા કરવી જોઈએ.

ત્યારે વળી હજી સૂક્ષ્મ વિચારક કોઈ સાધુને થાય કે અરુજ્ઞોદય વખતે પણ પૂરતો પ્રકાશ હોતો નથી, તેથી પ્રકાશ થાય ત્યારે પડિલેહણા કરવી જોઈએ.

ત્યારે વળી કોઈ શિષ્ય વિચારે કે સાધુઓ પરસ્પર એકબીજાને જોઈ શકે તેટલો પ્રકાશ થયો હોય તો જીવરક્ષા સારી રીતે થઈ શકે. માટે તે કલ્પના કરે કે સાધુઓ પરસ્પર એકબીજાને જોઈ શકે તેટલો પ્રકાશ થાય ત્યારે જ પડિલેહણા કરવી જોઈએ.

વળી અન્ય કોઈ વિચારક શિષ્યને થાય કે સાધુઓને પરસ્પર જોવામાં તો અલ્પ પ્રકાશ ચાલે, પરંતુ તેટલા પ્રકાશમાત્રથી જીવરક્ષા બરાબર ન થાય. તેથી હાથની રેખાઓ દેખાય તેટલો પ્રકાશ થયો હોય ત્યારે જ સાધુએ પડિલેહણા કરવી જોઈએ.

આ સર્વ વિચારણા કરનાર શિષ્યો અશઠ ભાવથી અસંબદ્ધ બોલનારા છે, અને તેઓને સાચો બોધ કરાવવા માટે શાસ્ત્રમાં આ બધા મતો બતાવ્યા છે, જેથી પડિલેહણના કાળના વિષયમાં વિચારક શિષ્યને પોતાના મનમાં ઊઠતા આવા વિકલ્પો ઉચિત નથી, એવું જ્ઞાન થાય; કેમ કે આ બધા વિકલ્પોમાં કંઈક વિચારકતા હોવા છતાં પણ કંઈક અંશે ત્રટી છે.

વળી, હાથની રેખાઓ દેખાય ત્યારે પડિલેહણ કરવાનું કહેનાર શિષ્યની વિચારણાં જીવરક્ષાને અનુરૂપ હોવા છતાં પણ કોઈક સંયોગોમાં સ્વાધ્યાયની વ્યાઘાતક બને તેવી છે; કેમ કે વાદળાંથી આકાશ ઘેરાયેલું હોય વગેરે કોઈપણ પ્રસંગોમાં સૂર્યોદય થવા છતાં હાથની રેખાઓ દેખાઇ શકે તેમ ન હોય ત્યારે, સ્વાધ્યાયને ગૌણ કરીને શિષ્ય પડિલેહણનું વિલંબન પણ કરે.

તેથી તેવું માનનાર શિષ્યોને સાચો બોધ કરાવવા અર્થે ગ્રંથકારે આ સર્વ અનાદેશો બતાવ્યા, અને ત્યારપછી પડિલેહણ કરવાનો ઉચિત કાળ પણ બતાવ્યો. **!!૨૫૯!!** 

## અવતરશિકા :

अविपर्यासमाह -

## अवतश्रीकार्थ :

અવિપર્યાસને કહે છે -

## ભાવાર્થ :

ગાથા ૨૫૩માં અન્યુન-અનતિરિક્ત-અવિપર્યાસવાળી પડિલેહણાને આશ્રયીને આઠ ભાંગાઓ બતાવ્યા, અને ગાથા ૨૫૪માં કહ્યું કે અન્યૂન-અનતિરિક્ત-અવિર્યાસવાળી પ્રત્યુપેક્ષણારૂપ પ્રથમ ભાંગો શુદ્ધ છે. ત્યારપછી ગાથા ૨૫૫માં અન્યૂન-અનિતિરક્ત પડિલેહણાનું સ્વરૂપ બતાવતાં અત્યાર સુધી પડિલેહણમાં કાળને આશ્રયીને ન્યૂનત્વ અને અધિકત્વનું સ્વરૂપ બતાવ્યું. હવે અવિપર્યાસવાળી પડિલેહણાનું સ્વરૂપ બતાડવા માટે કહે છે –

#### आथा :

गुरुपच्चक्खाणगिलाणसेहमाईण पेहणं पूर्व्वि । तो अप्पणो पव्वमहाकडाइं इअरे दुवे पच्छा ॥२६०॥

### અન્વચાર્થ :

प्रिंच=पूर्वे गुरुपच्चव्यवाणगिलाणसेहमाईण तो अप्पणो पेहणं=गुरु, प्रत्याज्यानवाणा, ञ्लान, शैक्ष આદિની, ત્યારપછી આત્માની (ઉપધિનું)પ્રેક્ષણ=પ્રતિલેખન, (એ પુરુષઅવિપર્યાસ છે.) **પુ**ळાં=પૂર્વે **अहाकडाइं**= યથાકૃતને=યથાકૃત વસ્ત્રાદિને, **પच્छ**=પછી **इअरે दुवે**=ઇતર બેને=અલ્પ અને બહુપરિકર્મવાળાં વસ્ત્રાદિને, (પ્રતિલેખે, એ ઉપકરણઅવિપર્યાસ છે.)

## जाशार्थ :

પુરુષઅવિપર્યાસમાં પૂર્વે ગુરુ, પ્રત્યાખ્યાનવાળા, ગ્લાન, શૈક્ષ વગેરેની ઉપધિની ક્રમસર પ્રત્યુપેક્ષણા

www.iainelibrarv.org

કરે, ત્યારપછી પોતાની ઉપધિની પ્રત્યુપેક્ષણા કરે. ઉપધિઅવિપર્યાસમાં પૂર્વે યથાકૃત વસ્ત્રાદિની પ્રત્યુપેક્ષણા કર્યા પછી અલ્પપરિકર્મ અને બહુપરિકર્મવાળાં વસ્ત્રાદિની પ્રત્યુપેક્ષણા કરે.

## ટીકા :

गुरुप्रत्याख्यानग्लानशिक्षकादीनां प्रेक्षणिमित प्रत्युपेक्षणं पूर्वम्=आदौ, अयं पुरुषाविपर्यासः, प्रथमं गुरोः=आचार्यस्य सम्बन्धी उपिधरिभग्रहिकसाध्वभावे सर्वैः प्रत्युपेक्षितव्यः, तदनु प्रत्याख्यानिनः=क्षपकस्य, तदनु ग्लानस्य, तदनु शिष्यकस्य=अभिनवप्रव्रजितस्य, आदिशब्दाद् व्यापृतवैयावृत्त्यकरादिपरिग्रहः, तत आत्मन इति ।

उपकरणाविपर्यासमाह-पूर्वं यथाकृतानि वस्त्रादीनि, संयमोपकारकत्वात् तथाकरणे तत्र बहुमानाद्, इतरे द्वे=उपकरणजाते अल्पपरिकर्म्मबहुपरिकर्मरूपे पश्चात्=तदुत्तरकालं प्रत्युपेक्षेतेति गाथार्थः ॥२६०॥

## ટીકાર્થ :

ગુરુ, પ્રત્યાખ્યાનવાળા≔તપસ્વી, ગ્લાન, શિક્ષકાદિની ઉપધિનું પૂર્વે≕આદિમાં, પ્રેક્ષણ≕પ્રત્યુપેક્ષણ, એ પુરુષનો વિપર્યાસ છે.

હવે અવિપર્યાસથી ઉપધિનું પ્રત્યુપેક્ષણ કરવા માટે ગુરુ આદિના ક્રમને સ્પષ્ટ કરે છે —

પ્રથમ=પ્રત્યુપેક્ષણમાં સૌથી પહેલાં, ગુરુના=આચાર્યના, સંબંધવાળી ઉપધિ આભિગ્રહિક સાધુઓનો અભાવ હોતે છતે સર્વએ=બધા સાધુઓએ, પ્રત્યુપેક્ષવી જોઈએ. તેનાથી પછી પ્રત્યાખ્યાનીની=ક્ષપકની=તપસ્વી સાધુની, ત્યારપછી ગ્લાનની, તેનાથી પછી શિષ્પકની=અભિનવ પ્રવ્રજિતની=નવદીક્ષિત સાધુની, 'आदि' શબ્દથી=''शिक्षकादीनां''માં 'आदि' શબ્દથી, વ્યાપૃત એવા વૈયાવૃત્યકર આદિનો પરિગ્રહ છે=ગ્લાનાદિની વૈયાવચ્ચ વગેરે કાર્યમાં રોકાયેલા વૈયાવચ્ચ કરનારા સાધુ વગેરેનો સંગ્રહ છે. ત્યારપછી આત્માની અર્થાત્ ઉપરમાં બતાવ્યા એ તપસ્વી સાધુ વગેરેની તેમ જ 'आદિ' શબ્દથી ગ્રહણ કરેલ વૈયાવચ્ચકારી સાધુ વગેરેની ઉપધિનું પ્રત્યુપેક્ષણ થઈ જાય ત્યારપછી પોતાની, ઉપધિનું પ્રત્યુપેક્ષણ કરવું જોઈએ.

'इति' પુરુષ અવિપર્યાસના સ્વરૂપ કથનની સમાપ્તિ અર્થે છે.

ઉપકરણના અવિપર્યાસને કહે છે=ઉપકરણના અવિપર્યાસનું સ્વરૂપ બતાવે છે -

પૂર્વે યથાકૃત વસ્ત્રાદિનું પ્રત્યુપેક્ષણ કરે; કેમ કે સંયમમાં ઉપકારકપણું હોવાથી=યથાકૃત વસ્ત્ર-પાત્રનું સંયમમાં ઉપકાર કરવાપણું હોવાથી, તે પ્રકારે કરણમાં=યથાકૃત વસ્ત્રાદિનું પ્રથમ પ્રત્યુપેક્ષણ કરવામાં, ત્યાં=યથાકૃત વસ્ત્રાદિમાં, બહુમાન થાય છે. ઇતર બેને≕અલ્પપરિકર્મ અને બહુપરિકર્મરૂપ ઉપકરણ જાતને≕ઉપકરણના સમૂહને, પાછળથી≕તેનાથી ઉત્તરકાળને વિષે=યથાકૃત વસ્ત્રાદિના પ્રત્યુપેક્ષણથી પછીના કાળને વિષે, પ્રત્યુપેક્ષણ કરે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

જો ગુરુની ઉપષિ પલેવવાનો અભિગ્રહ ગ્રહણ કર્યો હોય તેવા કોઈ અભિગ્રહધારી સાધુ ન હોય તો બધા સાધુઓએ પહેલાં આચાર્યની ઉપષિ પડિલેહવી. પછી ક્રમશઃ તપસ્વી, ગ્લાન, નવદીક્ષિત, વૈયાવચ્ચ વગેરે કાર્યમાં રોકાયેલા વૈયાવચ્ચી સાધુ વગેરેની ઉપષિ પડિલેહવી, પછી પોતાની ઉપષિ પડિલેહવી. આ પુરુષની અપેક્ષાએ અવિપર્યાસનો ક્રમ છે.

વળી ઉપકરણના અવિપર્યાસનો ક્રમ આ પ્રમાણે છે — પહેલાં યથાકૃત વસ્ત્રાદિની પ્રતિલેખના કરવી જોઈએ; કારણ કે યથાકૃત વસ્ત્રાદિ સંયમપાલનમાં અધિક ઉપકારી છે, આથી પહેલાં તેની પ્રતિલેખના કરવાથી યથાકૃત વસ્ત્રાદિ ઉપર આદર થાય છે, અને તે આદરને કારણે સાધુને નિર્દોષ વસ્ત્ર-પાત્ર પ્રત્યે અધિક પક્ષપાતનો ભાવ થાય છે. ત્યારપછી ક્રમશઃ અલ્પપરિકર્મ અને બહુપરિકર્મ, એમ બે પ્રકારનાં વસ્ત્ર અને પાત્રની પ્રતિલેખના કરવી જોઈએ.

વળી નિર્દોષ વસ્ત્ર-પાત્ર ત્રણ પ્રકારનાં છે : (૧) યથાકૃત, (૨) અલ્પષરિકર્મ અને (૩) બહુપરિકર્મ.

- (૧) ગૃહસ્થ પાસેથી મેળવ્યા પછી જે વસ્ત્રાદિમાં ફાડવું, સાંધવું, વગેરે કાંઈપણ પરિકર્મ ન કરવું પડે, અર્થાત્ જેવું વહોર્યું હોય તેવું જ ઉપયોગમાં લઈ શકાય તેવું હોય તે વસ્ત્ર અને પાત્રને યથાકૃત વસ્ત્ર અને પાત્ર કહેવાય.
- (૨) ગૃહસ્થ પાસેથી નિર્દોષ રીતે મેળવ્યા પછી જે વસ્ત્ર કે પાત્ર થોડું ફાડવું, સાંધવું વગેરે પરિકર્મ કર્યા પછી જ ઉપયોગમાં લઈ શકાય તેવું હોય, તે વસ્ત્ર કે પાત્રને અલ્પપરિકર્મવાળું કહેવાય.
- (૩) ગૃહસ્થ પાસેથી નિર્દોષ રીતે મેળવ્યા પછી જે વસ્ત્ર કે પાત્ર ઘણું જ પરિકર્મ કર્યા પછી ઉપયોગમાં લઈ શકાય તેવું હોય, તે વસ્ત્ર કે પાત્રને બહુપરિકર્મવાળું કહેવાય.

માટે સાધુઓએ મુખ્યતયા યથાકૃત વસ્ત્ર અને પાત્ર વહોરવાં જોઈએ; કારણ કે પરિકર્મવાળાં વસ્ત્રાદિ વહોરવાથી તેનું પરિકર્મ કરવામાં સંયમવિરાધના, આત્મવિરાધના, સ્વાધ્યાયનો પલિમંથ એટલે કે સ્વાધ્યાયહાનિ વગેરે દોષો થાય છે. છતાં યથાકૃત વસ્ત્રાદિ ન મળે તો અલ્પપરિકર્મવાળાં વસ્ત્રાદિ વહોરી શકાય, અને અલ્પપરિકર્મવાળાં વસ્ત્રાદિ પણ ન મળે તો છેવટે બહુપરિકર્મવાળાં વસ્ત્રાદિ પણ વહોરી શકાય. II૨૬OI

## અવતરણિકા :

इदानीमर्थतो गतमपि विपर्यासं विशेषाभिधानार्थमाह –

## અવતરણિકાર્થ:

હવે અર્થથી જણાયેલ પણ વિપર્યાસને વિશેષથી કહેવા અર્થે કહે છે 🗕 🕆

## ભાવાર્થ :

પૂર્વગાથામાં ઉપધિ અને પુરુષનો અવિપર્યાસ બતાવ્યો. આંથી તેનાથી વિપરીત પ્રવૃત્તિ વિપર્યાસરૂપ છે, તેમ અર્થથી જણાય છે; તોપણ અપવાદથી ક્યારે પુરુષવિપર્યાસ કરવાનો છે ? અને ક્યારે ઉપધિવિપર્યાસ કરવાનો છે ? તે રૂપ વિશેષ બતાડવા માટે કહે છે —

#### भाशा :

पुरिसुवहिविवच्चासो सागरिअ करिज्ज उवहिवच्चासं । आपुच्छिताण गुरुं पहुळ्यमाणेयरे वितहं ॥२६१॥

## અન્વશાર્થ :

पुरिसुविहिववच्चासो=पुरुष-ઉपिधनो विषयीस (કરવો જોઈએ નહીં, તેમાં અપવાદ બતાવે છે –) सागरिअ=सागारिક હોતે છતે उविहवच्चासं करिज्ज=ઉपिधना विषयीसने કरे. पहुळ्चमाणे=(आभित्रिहें

સાધુનો) પ્રભવ હોતે છતે **गુરું આપુच્છित्ताण=ગુરુ**ને પૂછીને **इચરે**=ઇતર વિષયક=પ્રત્યાખ્યાની આદિ સાધુઓ વિષયક, (ઉપધિનું પ્રત્યુપેક્ષણ કરે.) **वितहં**=વિતથ થાય છે=અન્યથા વિપરીત પડિલેહણ થાય છે.

### आधार्थ :

પુરુષિવપર્ચાસ અને ઉપદિવિપર્ચાસ કરવો જોઈએ નહીં. હવે અપવાદથી ઉપદિવિપર્ચાસનું સ્થાન બતાવે છે — સાગારિક હોતે છતે ઉપદિવિપર્ચાસ કરે. હવે અપવાદથી પુરુષિવપર્ચાસનું સ્થાન બતાવે છે-આભિગ્રહિક સાધુનો પ્રભવ હોતે છતે, ગુરુને પૂછીને પ્રત્થાખ્યાની આદિ સાધુઓ વિષયક ઉપદિનું પડિલેહણ કરે, અન્યથા વિપરીત પ્રત્યુપેક્ષણા થાય છે.

## ટીકા :

पुरुषोपधिविपर्यास इति पुरुषविपर्यासो गुरुं विहाय प्रत्याख्यानिन इत्यादिरूपः उपधिविपर्यासस्तु प्रथमं बहुपरिकर्मादेः तदनु यथाकृतस्य, उपलक्षणत्वाच्चैतस्य पूर्वाह्ने प्रथमं भाजनानां तदनु वस्त्राणां अपराह्ने विपर्ययः एष विपर्यासः, अयं च न कर्त्तव्य इति ।

अपवादमाह — सागारिके उपधौ तथा अनुचिते कुर्यादुपधिविपर्यासं मा भूत् तत्र बहुमान इतरस्य वा सङ्क्लेश इति, एवं गुरोराभिग्रहिके सित आपृच्छ्यैव गुरुम् आभिग्रहिकसम्पदा (? दि) प्रभवति सित गुरौ इतर इत्यन्येषां प्रत्याख्यानिप्रभृतीनां प्रत्युपेक्षेत, अन्यथा वितथमिति वितथं प्रत्युपेक्षणं भवतीति गाथार्थः ॥२६१॥

## नोंध :

आभिग्रहिकसम्पदा छे तेने स्थाने आभिग्रहिकसम्पदि होवुं कोर्छे.

## ટીકાર્થ :

પુરુષ અને ઉપધિનો વિષર્યાસ એટલે ગુરુને છોડીને પ્રત્યાખ્યાનવાળા સાધુની ઉપધિનું પ્રથમ પ્રત્યુપેક્ષણ કરવું ઇત્યાદિરૂપ પુરુષનો વિષર્યાસ છે, વળી પ્રથમ બહુપરિકર્માદિનું=બહુપરિકર્મવાળા અને અલ્પ પરિકર્મવાળા વસ્ત્ર અને પાત્રનું, ત્યારપછી યથાકૃત વસ્ત્રાદિનું પ્રત્યુપેક્ષણ કરવું એ ઉપધિનો વિષર્યાસ છે. અને આનું=પ્રથમ બહુપરિકર્માદિવાળા વસ્ત્રાદિનું અને પછી યથાકૃત વસ્ત્રાદિનું પ્રત્યુપેક્ષણ કરવું એ ઉપધિનો વિષર્યાસ છે એ કથનનું, ઉપલક્ષણપણું હોવાથી, પૂર્વાદ્મમાં પ્રથમ ભાજનોનું≔પાત્રાઓનું, ત્યારપછી વસ્ત્રોનું≔ પાત્ર સંબંધી ઝોળી આદિ વસ્ત્રોનું, પ્રત્યુપેક્ષણ કરવું, અને અપરાદ્મમાં વિષર્યય≔સાંજે પાત્રપડિલેહણમાં પ્રથમ પાત્રાઓના પ્રત્યુપેક્ષણને બદલે પહેલાં ઝોળી આદિ વસ્ત્રોનું અને ત્યારપછી પાત્રાઓનું પ્રત્યુપેક્ષણ કરવું, એ ઉપધિનો વિષર્યાસ, કરવા યોગ્ય નથી.

'इति' પુરુષ અને ઉપધિવિપર્યાસના સ્વરૂપના કથનની સમાપ્તિ અર્થે છે.

અપવાદને કહે છે 🗕

સાગારિક હોતે છતે ઉપધિમાં તે પ્રકારે અનુચિત હોતે છતે=ગૃહસ્થ વિદ્યમાન હોતે છતે ઉપધિમાં કોઈ કીમતી વસ્ત્ર-પાત્રનું પડિલેહણ કરવું અનુચિત હોતે છતે, ત્યાં=યથાકૃત વસ્ત્રાદિમાંથી કોઈક કીમતી વસ્તુમાં, બહુમાન=ચોરાદિ ગૃહસ્થને તે કીમતી વસ્તુ લેવાનો પરિણામ, અથવા ઈતરને સંક્લેશ ન થાઓ=સાધુને તે ચોર વગેરે તરફથી ઉપદ્રવ ન થાઓ, એથી કરીને સાધુ ઉપધિના વિપર્યાસને કરે. આ પ્રકારે=જે પ્રકારે ઉપધિવિપર્યાસના વિષયમાં અપવાદ છે એ પ્રકારે, ગુરુની ઉપધિનું પડિલેહણ કરવા માટે આભિગ્રહિક હોતે છતે=આભિગ્રહિકની સંપદાવાળા ગુરુ પ્રભવતે છતે=ગુરુની ઉપધિનું પડિલેહણ કરવાનો અભિગ્રહ ધારણ કરનારા સાધુઓવાળા ગુરુ હોતે છતે, ગુરુને પૂછીને જ ઇતરવિષયક=અન્ય પચ્ચકુખાણવાળા વગેરેની, ઉપધિનું પ્રત્યુપેક્ષણ કરે.

અન્યથા વિતથ થાય છે=વિતથ પ્રત્યુપેક્ષણ થાય છે, અર્થાત્ અપવાદના સ્થાન વગર પણ સાધુ પુરુષનો કે ઉપધિનો વિપર્યાસ કરે તો, તેનું પ્રત્યુપેક્ષણ વિપરીત થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

પૂર્વગાથામાં બતાવ્યું તે પ્રમાણે ગુરુની ઉપધિ છોડીને ક્ષપકાદિની ઉપધિનું પ્રથમ પડિલેહણ કરવામાં આવે તો પુરુષવિપર્યાસરૂપ દોષ પ્રાપ્ત થાય; તેમ જ પ્રથમ બહુકર્મવાળા અને અલ્પપરિકર્મવાળા વસ્ત્ર-પાત્રનું પડિલેહણ કર્યા પછી યથાકૃત વસ્ત્ર-પાત્રનું પડિલેહણ કરવામાં આવે તો ઉપધિવિપર્યાસરૂપ દોષ થાય. તે રીતે સવારના પાત્રપડિલેહણમાં પ્રથમ પાત્રનું પડિલેહણ કર્યા પછી પાત્રનાં વસ્ત્રોનું પડિલેહણ કરવામાં આવે અને સાંજના પાત્રપડિલેહણમાં પ્રથમ પાત્રનાં વસ્ત્રોનું પડિલેહણ કર્યા પછી પાત્રનું પડિલેહણ કરવામાં આવે તો ઉપધિવિપર્યાસરૂપ દોષ થાય. આમ, પુરુષવિપર્યાસ અને ત્રણેય પ્રકારનો ઉપધિવિપર્યાસ કરવો જોઈએ નહિ.

આમ છતાં, સાધુ પડિલેહણ કરતા હોય ત્યારે ત્યાં કોઈ ગૃહસ્થ બેઠેલ હોય, અને તેના દેખતાં કોઈ સારી ઉપિધનું પડિલેહણ કરવામાં આવે તો તે ગૃહસ્થને તે સારી વસ્તુને ગ્રહણ કરવાનો પરિણામ થાય તેમ હોય તો, અપવાદથી સાધુ ઉપિધનો વિપર્યાસ કરે, જેથી સાધુની સારી વસ્તુઓ ચોરના જોવામાં ન આવવાથી તેને તે વસ્તુના ગ્રહણનો પરિણામ થાય નહિ; અને જો તેવા સમયે ઉપિધનું પડિલેહણ વિપર્યાસથી કરવામાં ન આવે અને તે ચોર વગેરેના દેખતાં જો સારાં વસ્ત્ર કે પાત્રનું પડિલેહણ કરવામાં આવે તો સાધુની તે સારી વસ્તુ લેવાનો ચોર વગેરેને પરિણામ થાય, અથવા ચોરના ઉપદ્રવને કારણે સાધુને પણ સંક્લેશ થવાનો સંભવ રહે.

વળી, જયારે આભિગ્રહિક સાધુઓની સંપદા ગુરુ પાસે વિદ્યમાન હોય ત્યારે, ગુરુની ઉપધિનું પડિલેહણ આભિગ્રહિક સાધુઓ કરે છે. તેથી શિષ્ય ગુરુને પૂછીને, ગુરુ સિવાય અન્ય ક્ષપકાદિ સાધુઓની ઉપધિનું પડિલેહણ કરે, તે અપવાદથી પુરુષનો વિપર્યાસ છે, જે દોર્ષરૂપ નથી. પરંતુ જો તેવા કોઈ કારણ સિવાય ગુરુને છોડીને અન્ય સાધુઓની ઉપધિનું પહેલાં પડિલેહણ કરે અથવા કારણ વગર યથાકૃત વસ્ત્રાદિને પ્રથમ ન પલેવે કે પાત્રપડિલેહણમાં વસ્ત્ર-પાત્રોનું પડિલેહણ જે રીતે કરવાનું છે તે રીતે ન કરે તો, તે સાધુની પ્રત્યુપેક્ષણા વિતથ થાય છે; અર્થાત્ વિપર્યાસવાળી થાય છે, જે દોષરૂપ છે. ∥ર€૧॥

## અવતરણિકા :

उपसंहरत्राह -

## અવતરણિકાર્થ:

ગાથા ૨૩૩થી ૨૬૧માં વસ્ત્રના પડિલેહણની વિધિ બતાવી. હવે તેનો ઉપસંહાર કરતાં ગ્રંથકારશ્રી કહે છે —

www.iainelibrarv.org

#### आशा :

# अप्पडिलेहिय दोसा आणाई अविहिणा वि ते चेव । तम्हा उ सिक्खिअव्वा पडिलेहा सेविअव्वा य ॥२६२॥ दारं ॥

### અન્વચાર્થ:

अप्पडिलेहिय=(ઉપિધ) અપ્રત્યુપેક્ષિત હોતે છતે आणाई दोसा=આજ્ઞા આદિ=આજ્ઞાભંગાદિ, દોષો થાય છે, अविहिणा वि=અવિધિથી પણ (પ્રત્યુપેક્ષિત હોતે છતે) ते चेव=તે જ=આજ્ઞાભંગાદિ દોષો જ, થાય છે. तम्हा उ=ते કારણથી જ पडिलेहा= પ્રત્યુપેક્ષણા सिक्खिअळ्वा=શીખવી જોઈએ सेविअळ्वा य=અને સેવવી જોઈએ.

### ગાશાર્થ :

ઉપધિ અપ્રત્યુપેસિત હોતે છતે આજ્ઞાભંગાદિ દોષો થાય છે, અવિધિથી પણ પ્રત્યુપેસિત હોતે છતે આજ્ઞાભંગાદિ જ દોષો છે. તે કારણથી જ પ્રત્યુપેસણા શીખવી જોઈએ અને સેવવી જોઈએ.

## ટીકા :

अप्रत्युपेक्षिते उपधाविति गम्यते दोषाः आज्ञादयः=आज्ञाऽनवस्थादयः, अविधिनाऽपि प्रत्युपेक्षिते त एव दोषा इति, यस्मादेवं तस्माच्छिक्षितव्या प्रत्युपेक्षणेति तदुपलक्षिता प्रमार्जनादिक्रिया, सेवितव्या च यथाऽऽगममिति गाथार्थः ॥२६२॥

## ટીકાર્થ :

ઉપધિ અપ્રત્યુપેક્ષિત હોતે છતે=ઉપધિનું પ્રત્યુપેક્ષણ નહીં કરાયે છતે, આજ્ઞાદિ=આજ્ઞાભંગ-અનવસ્થાદિ, દોષો થાય છે; અવિધિથી પણ પ્રત્યુપેક્ષિત હોતે છતે=ઉપધિનું પ્રત્યુપેક્ષણ અવિધિથી કરાયે છતે પણ, તે જ=આજ્ઞાભંગાદિ જ, દોષો થાય છે. જે કારણથી આમ છે તે કારણથી પ્રત્યુપેક્ષણા શીખવી જોઈએ. તેનાથી ઉપલક્ષિત=પ્રત્યુપેક્ષણાથી ઉપલક્ષિત, એવી પ્રમાર્જનાદિ ક્રિયા શીખવી જોઈએ, અને યથાઆગમ=જે પ્રમાણે આગમમાં કહ્યું છે તે પ્રમાણે, સેવવી જોઈએ, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

ઉપધિની પ્રતિલેખના ન કરવાથી આજ્ઞાભંગ, અનવસ્થા, મિથ્યાત્વ અને છકાયની વિરાધના એમ ચાર દોષો થાય છે, અને અવિધિથી પ્રતિલેખના કરવાથી પણ તે જ ચાર દોષો થાય છે. આથી પ્રતિલેખનાની વિધિ જાણવી જોઈએ, અને આગમમાં કહ્યા મુજબ આચરવી જોઈએ. તેમ જ પ્રતિલેખનાના ઉપલક્ષણથી પ્રમાર્જનાદિ ક્રિયા પણ શીખવી જોઈએ અને આચરવી જોઈએ.

જો આ પ્રતિલેખના વિપરીત કરવામાં આવે, કે ન કરવામાં આવે, તો ભગવાનની આજ્ઞાનો ભંગ થાય, માટે આજ્ઞાભંગરૂપ દોષ લાગે. તેને જોઈને અન્ય પણ તેવી અવિધિવાળું પડિલેહણ કરતા થાય, તેથી અનવસ્થા એટલે કે અવિધિની પરંપરારૂપ દોષ લાગે.

"आज्ञाऽनवस्थादयः"માં 'आदि' પદથી છકાયની વિરાધના અને મિથ્યાત્વનું ગ્રહણ છે અને તે આ રીતે થાય — ઉપધિનું પડિલેહણ ન કરવામાં આવે કે વિપરીત કરવામાં આવે તો જયણાના અભાવને કારણે છકાયના જીવોની વિરાધના થાય; અને જો સાધુ પડિલેહણ ન કરે તો કોઈને વિપર્યાસ થાય કે સાધુને પડિલેહણ કરવાની જરૂર નથી. અથવા સાધુ જેમ-તેમ પડિલેહણ કરતા હોય તો અન્યને પણ પડિલેહણની વિધિ આ પ્રકારે જ છે એમ વિપરીત બોધ થાય. જેમાં પોતે નિમિત્ત બને; તેમ જ 'મારે ભગવાનની આજ્ઞાનુસાર પડિલેહણ કરવું જોઈએ' એવા તત્ત્વના દઢ પક્ષપાતના અભાવને કારણે મિથ્યાત્વરૂપ દોષ પ્રાપ્તં થાય છે. !!૨૬૨!!

### અવતરશિકા :

प्रतिद्वारगाथायां प्रत्युपेक्षणेति व्याख्यातमाद्यद्वारम्, अधुना द्वितीयद्वारमाह -

### અવતરણિકાર્થ :

ગાથા ૨૩૩મી પ્રતિદારગાથામાં 'પ્રત્યુપેક્ષણા' એ પ્રકારનું મૂલદારગાથાનું આઘ દાર વ્યાખ્યાન કરાયું. હવે ૨૩૦મી મૂલદારગાથાના 'પ્રમાર્જના' એ પ્રકારના દ્વિતીય દારને કહે છે –

### ભાવાર્થ :

ગાથા ૨૩૦માં બતાવેલ પ્રતિદિનિક્રિયાના ૧૦ દ્વારોમાંથી પહેલું પ્રતિલેખના દ્વાર છે. તેમાંથી વસ્ત્રપ્રતિલેખનાની સંક્ષેપથી વિધિ ૨૩૩મી રૂપ પ્રતિદ્વારગાથામાં બતાવી, અને તેનો વિસ્તારાર્થ ગાથા ૨૩૪થી માંડીને ૨૬૨ સુધી કર્યો. આથી પ્રતિદ્વારગાથામાં બતાવેલ વસ્ત્રપ્રત્યુપેક્ષણાની વિધિનું વર્ણન પૂરું થયું, પરંતુ મૂલદ્વારગાથામાં બતાવેલ પડિલેહણા નામનું પ્રથમ દ્વાર હજુ સંપૂર્ણ પૂરું થયું નથી; કેમ કે પાત્રપ્રત્યુપેક્ષણાની વિધિનું વર્ણન હજી બાકી છે, જેનું વર્ણન ગાથા ૨૬૭થી ૨૮૫માં ગ્રંથકાર કરવાના છે. અને ત્યારે જ મૂલદ્વારગાથાનું 'પ્રત્યુપેક્ષણા' નામનું પ્રથમ દ્વાર સંપૂર્ણ પૂરું થશે.

તથા ગાથા ૨૬૩થી ૨૬૬ માં મૂલદ્વારગાથાના બીજાદ્વારરૂપ પ્રમાર્જનાનું સ્વરૂપ બતાવે છે; કેમ કે વસ્ત્રની પ્રતિલેખના કર્યા પછી સાધુને કાજો લેવાનો હોય છે, અને ત્યારપછી જ પાત્રપ્રત્યુપેક્ષણા કરવાની હોય છે, એ પ્રકારની વિધિ જણાવવા અર્થે ગ્રંથકારે વસ્ત્ર અને પાત્રની પ્રત્યુપેક્ષણાના વર્ણન વચ્ચે પ્રમાર્જનાદ્વારનું વર્ણન કુરેલ છે. અને અવતરિણકામાં મૂलદ્વારમાથાયાં ન કહેતાં પ્રતિદ્વારમાથાયાં કહેલ છે. તેથી પણ ખ્યાલ આવે કે મૂલદ્વારગાથામાં બતાવેલ સંપૂર્ણ પ્રત્યુપેક્ષણાનું વર્ણન પુરું થયું નથી, પણ પ્રતિદ્વારગાથામાં બતાવેલ વસ્ત્રપ્રત્યુપેક્ષણાનું જ વર્શન પુરું થયું છે.

#### ગાशा :

पडिलेहिऊण उर्वाहं गोसंमि पमज्जणा उ वसहीए। अवरण्हे पुण पढमं पमज्जणा पच्छ पडिलेहा ॥२६३॥

#### अन्दर्भार्थ :

गोसंमि=સવારમાં उर्वाहं पडिलेहिऊण=ઉપધિને પડિલેહીને वसहीए उ=વળી વસતિની पमज्जणा= પ્રમાર્જના થાય છે; अवरण्हे पुण=વળી અપરાહ્મમાં पढमं पमज्जणा=પ્રથમ (વસતિની) પ્રમાર્જના (અને) पच्छ पडिलेहा=પછી (ઉપધિની) પડિલેહણા થાય છે.

### ગાશાર્થ :

સવારમાં ઉપધિને પડિલેહીને વસતિની પ્રમાર્જના થાય છે, વળી અપરાહમાં પહેલાં વસતિની પ્રમાર્જના અને પછી ઉપધિની પડિલેહણા થાય છે.

### ટીકા :

प्रत्युपेक्ष्योपिंध – मुखवस्त्रिकादिलक्षणं गोसे≔प्रत्यूषिस तदनु प्रमार्ज्जना तु वसतेरिति, अपराह्णे पुनः प्रथमं प्रमार्ज्जना वसते:, पश्चात्प्रत्युपेक्षणोपधेरिति गाथार्थः ॥२६३॥

### ટીકાર્થ :

ગોસમાં=પ્રત્યૂષમાં=સવારમાં, મુહપત્તિ આદિના લક્ષણવાળી ઉપધિને પ્રત્યુપેક્ષણ કરીને, ત્યારપછી વસતિની પ્રમાર્જના થાય છે. વળી અપરાહ્નમાં પ્રથમ વસતિની પ્રમાર્જના થાય છે, પાછળથી ઉપધિની પ્રત્યુપેક્ષણા થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

### અવતરણિકા :

तत्र --

### અવતરણિકાર્થ:

પૂર્વગાથામાં વસતિની પ્રમાર્જના ક્યારે કરવી જોઈએ ? તે બતાવ્યું. હવે વસતિની પ્રમાર્જના કઈ રીતે કરવી જોઈએ ? તે બતાવતાં કહે છે —

ત્યાં=વસતિપ્રમાર્જનાની પ્રવૃત્તિમાં,

#### ગાથા :

वसही पमज्जियव्वा वक्खेवविवज्जिएण गीएण । उवउत्तेण विवक्खे नायव्वो होइ अविही उ ॥२६४॥

#### अन्तराधार्थः

वक्खेविविज्जिएण=વ્યાક્ષેપથી વિવર્જિત, उवउत्तेण=ઉપયુક્ત એવા गीएण=ગીતાર્થે वसही=વસતિ पर्माज्जियव्वा=પ્રમાર્જવી જોઈએ. विवक्खे=વિપક્ષમાં=વ્યાક્ષેપાદિમાં, (વસતિની પ્રમાર્જના કરવા છતાં પણ) अविही उ=અવિધિ જ नायव्वो होइ=જ્ઞાતવ્ય થાય છે.

### भाशार्थ :

વ્યાક્ષેપથી રહિત, ઉપચુક્ત એવા ગીતાર્થે વસતિની પ્રમાર્જના કરવી જોઈએ. વ્યાક્ષેપાદિમાં વસતિની પ્રમાર્જના કરવા છતાં પણ અવિધિ જ જ્ઞાતવ્ય થાય છે.

### ટીકા :

वसितः-यतिनिवासलक्षणा प्रमार्जियतव्या=प्रमाष्टिव्या, किंविशिष्टेनेत्याह- व्याक्षेपविवर्जितेन= अनन्यव्यापारेण गीतार्थेन=सूत्रार्थविदा उपयुक्तेन मनसा, विपक्षे=व्याक्षेपादौ ज्ञातव्या ( ?व्यो ) भवत्यविधिरेव प्रमार्ज्जनेऽपीति गाथार्थः ॥२६४॥

🖈 '<mark>'व्याक्षेपादि''</mark>માં '**आदि**' પદથી અગીતાર્થ સાધુનું ગ્રહણ છે.

### ટીકાર્થ :

યતિના નિવાસના લક્ષણવાળી વસતિ પ્રમાર્જવી જોઈએ. કેવા વિશિષ્ટ સાધુએ પ્રમાર્જવી જોઈએ ? એથી કહે છે — વ્યાક્ષેપથી વિવર્જિત=અનન્યવ્યાપારવાળા=અન્ય પ્રવૃત્તિઓથી રહિત, મનથી ઉપયુક્ત એવા ગીતાર્થે=સૂત્ર-અર્થના જાણનારે, વસતિ પ્રમાર્જવી જોઈએ, એમ અન્વય છે. વિપક્ષમાં ≕વ્યાક્ષેપાદિમાં ≕સાધુ વ્યાક્ષેપવાળા હોય અને વસતિ પ્રમાર્જવામાં ઉપયુક્ત ન હોય તો, પ્રમાર્જનમાં પણ ≕વસતિની પ્રમાર્જના કરવા છતાં પણ, અવિધિ જ જ્ઞાતવ્ય થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

#### भाशाः

सइ पम्हलेण मिउणा चोप्पडमाइरहिएण जुत्तेणं । अविद्धदंडगेणं दंडगपुच्छेण नऽन्नेणं ॥२६५॥

### અન્વચાર્થ :

मिउणा=મૃદુ=કોમળ, चोप्पडमाइरहिएण=ચોપ્પડ આદિથી રહિત=ચીકાશ, મેલ અને પરસેવાથી રહિત, जुत्तेणं=યુક્ત=પ્રમાણોપેત, अविद्धदंडगेणं=અવિદ્ધદંડકવાળા=વિધિપૂર્વક ગાંઠોથી બંધાયેલ, पम्हलेण= પક્ષ્મલ=દિશયોવાળા, दंडगपुच्छेण=દંડકપુચ્છ વડે=દંડાસન વડે, सइ=સદા=સર્વ કાળે, (વસતિ પ્રમાર્જવી જોઈએ, પરંતુ) अन्नेणं न=અન્ય વડે નહિ=સાવરણી આદિ વડે નહિ.

### ગાથાર્થ :

કોમળ, ચીકાશ, મેલ અને પરસેવાથી રહિત, પ્રમાણોપેત, વિધિપૂર્વક ગાંઠોથી બંધાયેલ, દશીઓવાળા દંડાસન વડે સર્વ કાળે વસતિ પ્રમાર્જવી જોઈએ, પરંતુ સાવરણી વગેરે વડે નહિ.

### ટીકા :

सदा=सर्वकालं पक्ष्मलेन=पक्ष्मवता मृदुना=अकितनेन चोप्पडमादिरिहतेन=स्नेहमलक्लेदरिहतेन युक्तेन= प्रमाणोपेतेन अविद्धदण्डकेन=विधिग्रन्थिबन्धेनेत्यर्थः दण्डकप्रमार्ज्जनेन-संयतलोकप्रसिद्धेन, नाऽन्येन-कचवरशोधनादिनेति गाथार्थः ॥२६५॥

# ટીકાર્થ :

મૃદુ≔અકઠિન, ચોપ્પડ આદિથી રહિત≔સ્નેહ, મલ, ક્લેદથી રહિત≔ચીકાશ, મેલ અને પરસેવાથી રહિત, યુક્ત=પ્રમાણથી ઉપેત, અવિદ્ધદંડકવાળા≔વિધિથી ગ્રંથિબંધવાળા, પક્ષ્મલ=પક્ષ્મવાળા≔દિશયોવાળા, સંયતલોકમાં પ્રસિદ્ધ એવા દંડકપ્રમાર્જન વડે≔સાધુઓમાં પ્રસિદ્ધ એવા દંડાસન વડે, સદા≔સર્વકાળ, સાધુએ વસતિ પ્રમાર્જવી જોઈએ, એમ પૂર્વગાથા સાથે સંબંધ છે. કચવરશોધનાદિ અન્ય વડે નહીં=સાવરણી વગેરે અન્ય સાધન વડે વસતિ પ્રમાર્જવી જોઈએ નહીં, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

સવારના પહેલાં પ્રતિલેખના કર્યા પછી સાધુ વસતિની પ્રમાર્જના કરે છે, અને સાંજના પહેલાં વસતિની પ્રમાર્જના કર્યા પછી પ્રતિલેખના કરે છે, અને તે વસતિની પ્રમાર્જના ગીતાર્થ સાધુ કરે છે. તે ગીતાર્થ સાધુ પણ અન્ય વિચારણાઓથી વ્યાક્ષિપ્ત ચિત્ત વગર જીવરક્ષામાં ઉપયુક્ત થઈને પ્રમાર્જના કરે છે. જો સાધુ આ રીતે વસતિની પ્રમાર્જના ન કરે તો વસતિ પ્રમાર્જવા છતાં પણ તેમને અવિધિનો દોષ પ્રાપ્ત થાય છે. અને વસતિની પ્રમાર્જના કેવા પ્રકારના દંડાસનથી કરવાની છે, તેનું સ્વરૂપ ગાથા ૨૬૫ માં બતાવેલ છે. તે સિવાય સાવરણી કે અન્ય કોઈ સાધનથી વસતિની પ્રમાર્જના સાધુ કરે નહીં; કેમ કે સાવરણી આદિ સાધનથી વસતિની પ્રમાર્જના કરવાથી ભૂમિ પર કોઈક અતિસુકોમળ જીવ હોય તો તેનો ઘાત થાય છે. માટે ગાથા ૨૬૫માં બતાવેલા સ્વરૂપવાળા દંડાસણથી જ સાધુએ વસતિનું પ્રમાર્જન કરવું જોઈએ. Ⅱ૨૬૩/૨૬૪/૨૬૫Ⅱ

### અવતરશિકા :

अप्रमार्जने दोषानाह --

અવતરણિકાર્થ:

વસતિનું પ્રમાર્જન નહીં કરવામાં પ્રાપ્ત થતા દોષોને કહે છે –

भाशाः

अपमज्जणंमि दोसा जणगरहा पाणिघाय मझ्लणया । पायऽपमज्जणउवही धुवणाधुवणंमि दोसा उ ॥२६६॥ (दारं )॥

### અન્વચાર્થ:

अपमज्जणंमि=(વસતિના) અપ્રમાર્જનમાં दोसा=દોષો થાય છે: जणगरहा=જનમાં ગર્હા=લોકમાં નિંદા, पाणिघाय=પ્રાણીનો ઘાત=જીવવધ, पायऽपमज्जणडवही मइलणया=પાદના અપ્રમાર્જનથી ઉપધિની મલિનતા, (અને તે ઉપધિના) धुवणाधुवणंमि=ધાવન-અધાવનમાં दोसा उ=દોષો જ થાય છે.

# ગાથાર્થ :

વસતિના અપ્રમાર્જનમાં દોષો થાય છે : લોકમાં નિંદા, જીવવધ, પાદના અપ્રમાર્જનથી થતું ઉપધિનું માલિન્ય, અને તે ઉપધિના ધાવન-અધાવનમાં દોષો જ થાય છે.

### ટી<del>ક</del>ા ઃ

अप्रमार्ज्जने दोषाः वसतेरिति गम्यते, के ? इत्याह - जनगर्हा⊭लोकनिन्दा, प्राणिधातो रेणुसंसक्ततया, मालिन्यं पादाप्रमार्ज्जनादुपधेः रेण्वाक्रान्तोपविशनेन, धावनाधावनयोदीषा एव कायात्मविराधनादय इति गाथार्थः ॥२६६॥

# ટ<del>ીક</del>ાર્થ :

વસતિના અપ્રમાર્જનમાં દોષો થાય છે. કયા ? એથી કહે છે – જનમાં ગર્હા=લોકમાં નિંદા, રેણુથી સંસક્તપણું હોવાથી પ્રાણીનો ઘાત થાય છે=પ્રમાર્જન નહીં કરવાથી વસતિ રજથી ખરડાયેલી હોવાને કારણે ત્યાં રહેલ જીવોનો નાશ થાય છે. પાદના અપ્રમાર્જનથી રેણુથી આક્રાંત વડે ઉપવિશન દારા=પગને નહીં પ્રમાર્જવાથી ધૂળથી ખરડાયેલા પગ વડે આસન ઉપર બેસવા દારા, ઉપધિનું માલિન્ય થાય છે. ધાવન-અધાવનમાં=મલિન થયેલ તે ઉપધિને ધોવામાં કે નહીં ધોવામાં, કાય-આત્મવિરાધનાદિ=છકાયની વિરાધના, આત્માની વિરાધના વગેરે, દોષો જ થાય છે. એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

સાધુ વસતિનું પ્રમાર્જન કરે નહીં તો લોકમાં નિંદા થાય કે જૈનધર્મના આચારો વિવેક વગરના છે; કેમ કે જૈન સાધુઓ પોતે વસે છે તે સ્થાન પણ શુદ્ધ રાખતા નથી.

બીજો દોષ પ્રાસિવધનો થાય છે; કેમ કે વસતિની પ્રમાર્જના ન કરવાથી ઉપાશ્રય ધૂળથી સંસક્ત રહેવાથી તેમાં જીવોત્પત્તિ થાય, અથવા તો ફરતા જીવો ધૂળ નીચે દબાઈ જાય, જેથી મૃત્યુ પામે.

વળી, વસતિનું પ્રમાર્જન ન કરવામાં આવે તો ધૂળથી ખરડાયેલા પગને પૂંજયા વગર ઉપધિ ઉપર બેસવાથી ઉપધિ મલિન થાય, તેથી વારંવાર ઉપધિ ધોવાથી જીવિરાધના થાય અને પોતાની સંયમજીવનની આરાધના છોડીને વારંવાર ઉપધિ ધોવાથી આત્મવિરાધના પણ થાય. વળી સાધુ ઉપધિ ન ધોવે તોપણ ધૂળથી આક્રાંત ઉપધિમાં જીવોત્પત્તિ થવાને કારણે છકાયના જીવોની વિરાધના થાય, અને અતિમલિનતાને કારણે પોતાને રોગાદિ થવાથી આત્મવિરાધના પણ થાય.

આ રીતે વસતિની પ્રમાર્જના ન કરવાથી દોષો થાય છે, માટે સાધુએ વસતિની પ્રમાર્જના કરવી જોઈએ. II૨૬૬II

#### અવતરણિકા :

(?मूल)प्रतिद्वारगाथायां प्रमार्ज्जनेति व्याख्यातं, साम्प्रतं पात्रकाण्यधिकृत्य प्रत्युपेक्षणामेवाह –

### अवतरशिक्षार्थ :

મૂલદ્વારગાથા ૨૩૦માં 'પ્રમાર્જના' એ પ્રકારના બીજા દ્વારનું ગાથા ૨૬૩થી ૨૬૬ સુધીમાં વ્યાખ્યાન કરાયું. હવે પાત્રકોને≔પાત્રાને, આશ્રયીને પ્રત્યુપેક્ષણાને જ કહે છે —

### નોંધ :

અવતરણિકામાં प्रतिद्वारगाथायां છે, तेने स्थाने मूलद्वारगाथायां होय, तेवुं ભासे छे.

#### आशा :

चरिमाए पोरिसीए पत्ताए भायणाण पडिलेहा । सा पुण इमेण विहिणा पन्नत्ता वीयरागेहिं ॥२६७॥

### અન્વચાર્ચ :

पोरिसीए चरिमाए पत्ताए=પોરિસી ચરિમ પ્રાપ્ત થયે છતે=દિવસના પહેલા પહોરનો ચોથો ભાગ બાકી રહ્યે છતે, भायणाण=ભાજનોની=પાત્રોની, पडिलेहा=પ્રતિલેખના થાય છે. सा पुण=વળી તે इमेण विहिणा=આ=આગળમાં કહેવાશે એ, વિષિથી वीयरागेहिं=વીતરાગ વડે पत्रत्ता=પ્રજ્ઞપ્ત છે=પ્રરૂપાયેલી છે.

★ निशीय सूत्रनी यूर्णि गाया १४२६ नी टीकामां "पढमपहरचउभागावसेसा य चरिम ति भग्णति" आ प्रमाणे 'चरिम' शબ्हनो अर्थ करेल होवायी अर्ही 'चरिम' शબ्हनी हिवसनी सार पोरिसीमांथी छेल्ली पोरिसी अर्हण करवानी नयी, परंतु हिवसनी प्रथम पोरिसीनो योथो भाग ग्रहण करवानो छे.

### ગાશાર્થ :

દિવસના પહેલા પહોરનો ચોથો ભાગ બાકી રહ્યે છતે પાત્રોની પડિલેહણા થાય છે. વળી તે આગળમાં કહેવાશે એ વિધિથી ભગવાન વડે કહેવારોલી છે.

### रीका :

चरिमायां पौरुष्यां प्राप्तायां=चतुर्भागावशेषे प्रहर इत्यर्थः भाजनानां प्रत्युपेक्षणा क्रियते, सा पुनरनेन= वक्ष्यमाणलक्षणेन विधिना प्रज्ञप्ता वीतरागै:=तीर्थकरगणधरैरिति गाथार्थः ॥२६७॥

### ટીકાર્થ :

પોરિસી ચરિમ પ્રાપ્ત થયે છતે=ચોથા ભાગના અવશેષવાળો પ્રહર હોતે છતે, ભાજનોની=પાત્રોની, પ્રત્યુપેક્ષણા કરાય છે. વળી તે=પાત્રોની પ્રત્યુપેક્ષણા, આ=કહેવાનાર લક્ષણવાળી, વિધિથી વીતરાગ વડે= તીર્થંકર-ગણધરો વડે, પ્રરૂપાયી છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે. શર૬૭॥

### અવતરણિકા :

तत्र चरमायां विधिनैव प्रत्युपेक्षणा कर्त्तव्या, यत आह -

### અવતરણિકાર્થ :

ત્યાં=પાત્રના પડિલેહણના વિષયમાં, ચરમામાં=દિવસના પ્રથમ પહોરના ચરમ ભાગમાં, વિધિથી જ પ્રત્યુપેક્ષણા કરવી જોઈએ, જે કારણથી કહે છે –

#### ગાયા :

तीआणागयकरणे आणाई अविहिणा वि ते चेव । तम्हा विहीए पेहा कायव्वा होइ पत्ताणं ॥२६८॥

### અન્વચાર્થ:

तीआणागयकरणे=અતીત-અનાગતના કરણમાં=પ્રથમ પોરિસીનો ચોથો ભાગ વીતી ગયા પછી પડિલેહણ કરવામાં કે પ્રથમ પોરિસીનો ચોથો ભાગ પ્રાપ્ત થતાં પૂર્વે પડિલેહણ કરવામાં, आणाई=આજ્ઞાદિ= આજ્ઞાભંગાદિ દોષો, થાય છે, अविहिणा वि=અવિધિથી પણ ते चेव=तेઓ જ=આજ્ઞાભંગાદિ દોષો જ, થાય છે. तम्हा=ते કારણથી पत्ताणं पेहा=પાત્રોની પ્રેક્ષા=પાત્રક અને માત્રકની પ્રત્યુપેક્ષણા, विहीण्=વિધિથી कायव्वा होइ=કર્તવ્ય થાય છે.

### ગાથાર્થ :

પ્રથમ પોરિસીનો ચોથો ભાગ વીતી ગયા પછી પડિલેહણ કરવામાં કે પ્રથમ પોરિસીનો ચોથો ભાગ પ્રાપ્ત થતાં પૂર્વે પડિલેહણ કરવામાં આજ્ઞાભંગાદિ દોષો થાય છે, અવિધિથી પણ આજ્ઞાભંગાદિ દોષો જ થાય છે. તે કારણથી પાત્રક અને માત્રકની પ્રત્યુપેક્ષણા વિધિથી કર્તવ્ય થાય છે.

### ટીકા :

अतीतानागतकरणे=अतिक्रान्तायां चरमायां अप्राप्तायां वा प्रत्युपेक्षणाकरणे, आज्ञादयः=आज्ञाऽनवस्था-

दयो दोषाः, अविधिनाऽपि प्रत्युपेक्षणाकरणे त एवाऽऽज्ञादय इति, यस्मादेवं तस्माच्चरमायामेव विधिना-वक्ष्यमाणस्वरूपेण प्रत्युपेक्षणा वक्ष्यमाणैव कर्त्तव्या भवति पात्रयोः, पुनः स्वाध्यायसंश्रये आचार्यप्रणामं कृत्वा तदभावे चाऽभिवन्द्योत्थायैवेति गाथार्थः ॥२६८॥

### ટીકાર્થ :

અતીત-અનાગતના કરણમાં=ચરમા અતિક્રાંત હોતે છતે કે અપ્રાપ્ત હોતે છતે પ્રત્યુપેક્ષણાના કરણમાં, અર્થાત્ પ્રથમ પ્રહરના ચોથા ભાગનું અતિક્રમણ થયું હોય ત્યારે કે આગમન ન થયું હોય ત્યારે પાત્ર પડિલેહણ કરવામાં, આજ્ઞાદિ થાય છે=આજ્ઞાભંગ, અનવસ્થા વગેરે દોષો થાય છે. અવિધિથી પણ પ્રત્યુપેક્ષણા કરવામાં તે જ આજ્ઞાદિ=આજ્ઞાભંગાદિ દોષો. થાય છે.

જે કારણથી આ પ્રમાણે છે તે કારણથી ચરમામાં જ=પ્રથમ પ્રહરનો ચોથો ભાગ પ્રાપ્ત થયે છતે જ, કહેવાનાર સ્વરૂપવાળી વિધિથી બે પાત્રની=પાત્રક અને માત્રકની, કહેવાનારી જ પ્રત્યુપેક્ષણા કર્તવ્ય થાય છે. ફરી સ્વાધ્યાયના સંશ્રયમાં આચાર્યને પ્રણામને કરીને અને તેના=આચાર્યના, અભાવમાં ઊઠીને જ અભિવંદીને સ્વાધ્યાય કરવો જોઈએ, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

દિવસના પ્રથમ પહોરનો ચોથો ભાગ અતિક્રાંત થયે છતે અથવા તો પ્રથમ પહોરનો ચોથો ભાગ પ્રાપ્ત નહીં થયે છતે પાત્રની પ્રત્યુપેક્ષણા કરવામાં આજ્ઞાભંગાદિ દોષો થાય છે અર્થાત્ આજ્ઞાભંગ, અનવસ્થા, મિથ્યાત્વ અને વિરાધનારૂપ દોષો થાય છે, અને અવિધિથી પણ પ્રત્યુપેક્ષણા કરવામાં તે જ આજ્ઞાભંગાદિ દોષો થાય છે. તે કારણથી પ્રથમ પહોરના ચોથા ભાગમાં જ પાત્રક અને માત્રકની આગળમાં કહેવાનારી જ પ્રત્યુપેક્ષણા આગળમાં કહેવાનાર જ સ્વરૂપવાળી વિધિથી કરવી જોઈએ.

અહીં પાત્રનું પડિલેહ્શ દિવસના પ્રથમ પહોરના ચરમ ભાગમાં કરવાનું છે, અને પ્રથમ પહોર સૂત્રપોરિસીનો હોય છે. તેથી સૂત્રપોરિસીનો ચોથો ભાગ બાકી હોય ત્યારે પાત્રનું પડિલેહ્શ શરૂ થાય છે, અને પાત્રનું પડિલેહ્શ પૂર્ કર્યા પછી પ્રાયઃ કરીને તરત જ અર્થપોરિસી કરવામાં આવે છે. તેથી કહે છે—

પાત્રનું પડિલેહણ કર્યા પછી ફરી સ્વાધ્યાયનું સંશ્રયણ કરવામાં આચાર્યને પ્રણામ કરવા જોઈએ, અને આચાર્યના અભાવમાં ઊભા થઈને જ મનથી આચાર્યના સ્મરભ્રપૂર્વક વંદન કરીને સ્વાધ્યાયનું આશ્રયણ કરવું જોઈએ. II૨૬૮II

### અવતરણિકા :

प्रत्युपेक्षणाविधिमाह -

# અવતરણિકાર્થ:

હવે પ્રત્યુપેક્ષણાની=પાત્રપ્રતિલેખનાની, વિધિને કહે છે -

#### आथा :

भाणस्स पास विट्ठो पढमं सोआइएहिं काऊणं । उवओगं तल्लेसो पच्छा पडिलेहए एवं ॥२६९॥

### अन्पयार्थ :

भाणस्स पास विद्वो=ભાજનની=પાત્રની, પાસે બેઠેલા पढमं सोआइएहिं=પ્રથમ શ્રોત્રાદિ વડે उवओगं काऊणं=ઉપયોગને કરીને=પાત્રમાં ઉપયોગને મૂકીને, तक्लेसो=તલ્લેશ્યાવાળા=જીવરક્ષાની લેશ્યાવાળા સાધુ, पच्छ=પાછળથી एवं=આ પ્રકારે पडिलेहए=(પાત્રનું) પડિલેહણ કરે.

### आशर्थ :

પાત્રની પાસે બેઠેલા સાધુ પહેલાં શ્રોત્ર આદિ પાંચેય ઇદ્રિયો વડે પાત્રમાં ઉપયોગને મૂકીને, જીવરક્ષાની લેશ્યાવાળા સાધુ પાછળથી આ પ્રકારે પાત્રનું પડિલેહણ કરે.

### ટીકા :

भाजनस्य पार्श्व उपविष्ट इत्यत्र मात्रकाद् वितस्त्यन्तरं व्यवस्थापितस्य मूलभाजनस्य आसन्न उपविष्टः, प्रथमं मुखवस्त्रिकां प्रत्युपेक्ष्य श्रोत्रादिभिः कृत्वोपयोगं, इत्यत्र पश्चानुपूर्व्या श्रोत्रग्रहणं सर्वेन्द्रियो-पयोगख्यापनार्थं,

तथा च वृद्धसम्प्रदाय:-''पढमं चक्खुणा उवउज्जइ, जाहे बार्हि न दिट्टं भवति ततो सोएणं, अंतो अतिगयं हविज्जा, ततो घाणेण किक्किसंघणं वा, जत्थ गंधो तत्थ रसो, फासे उविर पडलाण हत्थं दिज्जा ।''

एवं श्रोत्रादिभिः कृत्वोपयोगं तक्षेण्यः सन्=तद्भावपरिणत इत्यर्थः, पश्चात्=तदुत्तरकालं प्रत्युपेक्षेत भाजनमेवं=वक्ष्यमाणेन प्रकारेणेति गाथार्थः ॥२६९॥

### ટીકાર્થ :

भाजनस्य .......... आसन्ने उपविष्टः ભાજનની પાર્શ્વમાં ઉપવિષ્ટ એ પ્રકારના અહીં≔મૂળગાથાના કથનમાં, માત્રકથી વિતસ્તિની≔એક વેતની, અંતર સ્થાપેલ મૂલભાજનની નજીકમાં બેઠેલ સાધુ,

प्रथमं ....... उपयोगम् પ્રથમ મુખવસ્ત્રિકાને=પહેલાં મુહપત્તિને, પ્રત્યુપેક્ષીને શ્રોત્રાદિ વડે ઉપયોગને કરીને, तक्ष्र्यः सन्≕तद्भावपरिणत इत्यर्थः તેની લેશ્યાવાળા છતા≔તેના ભાવમાં પરિણત≕જીવરક્ષાના પરિણામમાં પરિણત એવા સાધુ,

पश्चात् ........ प्रकारेण પાછળથી=તેના ઉત્તરકાળને વિષે=શ્રોત્રાદિના ઉપયોગના પછીના કાળમાં, આ પ્રકારે=કહેવાનાર પ્રકાર વડે, ભાજનનું પ્રત્યુપેક્ષણ કરે, એમ અન્વય છે.

इत्यत्र पश्चानु ......... ख्यापनार्थं અહીં=श्रोत्रादिभिः कृत्वोपयोगं એ પ્રકારના કથનમાં, પશ્ચાનુપૂર્વીથી શ્રોત્રનું ગ્રહણ=શાસ્ત્રમાં વર્ણવેલ સ્પર્શનાદિ પાંચ ઇન્દ્રિયોમાં સૌથી છેલ્લી ઇન્દ્રિય શ્રોત્ર છે તેથી તે ક્રમને આશ્રયીને પશ્ચાનુપૂર્વીથી શ્રોત્રેન્દ્રિયનું ગ્રહણ, સર્વ ઇન્દ્રિયોના ઉપયોગના ખ્યાપનના અર્થવાળું છે=પાંચેય ઇન્દ્રિયોથી ઉપયોગ મુકવાનું જણાવવા માટે છે.

तथा च वृद्धसम्प्रदायः અને તે રીતે=શ્રોત્રેંદ્રિય આદિ પાંચેયથી ઉપયોગ મૂકીને પડિલેહણ કરવું જોઈએ તે રીતે, વૃદ્ધસંપ્રદાય છે.

पढमं ........... दिज्जा પ્રથમ ચક્ષુ વડે ઉપયોગ મૂકાય છે, જ્યારે બહાર દેષ્ટ ન થાય ત્યારપછી શ્રોત્ર વડે ઉપયોગ મૂકાય છે, અથવા અંદર અતિગત હોય≔પાત્રની અંદર કોઈ જીવ મરી ગયેલ હોય, તેથી ઘ્રાણ વડે કિક્કિસિંઘણ કરાય છે. ઘ્રાણ વડે કિક્કિસિંઘણ કરવાથી રસનેન્દ્રિયથી પણ ઉપયોગ થાય છે, તે બતાવવા કહે છે **–** 

જ્યાં ગંધ હોય ત્યાં રસ હોય અર્થાત્ મરેલા જીવની જ્યાં ગંધ આવતી હોય ત્યાં મરેલા જીવનો રસ પણ હોય, તેથી ઘાણેન્દ્રિય વડે સૂંઘવાથી જીવ મરેલું છે કે નહીં ? તેનો ઘાણેન્દ્રિય સાથે રસનેન્દ્રિય વડે પણ નિર્ણય થાય છે. સ્પર્શમાં≔સ્પર્શનેન્દ્રિય વડે જીવનો નિર્ણય કરવામાં, પડલાઓની ઉપર હાથને આપે.

ટીકામાં વૃદ્ધસંપ્રદાય બતાવ્યા પછી ફરી **एवં શ્રોત્રાવિમિઃ कृत्वोपयोगं મૂકેલ** છે તે વૃદ્ધસંપ્રદાયની પહેલાના કથનનું યોજન બતાવવા માટે છે, જેને ટીકાર્થમાં પૂર્વે જ યોજીને બતાવેલ છે.

इति गाथार्थः એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

સાધુ પાત્રપડિલેહણ કરતી વખતે પ્રથમ ગુચ્છાદિથી બાંધેલા પાત્રોને પોતાનાથી એક વેંતની અંદર મૂકીને તેની પાસે પોતે બેસે. ત્યારપછી મુહપત્તિને પલેવીને પાત્રોમાં કોઈ જીવજંતુ છે કે નહીં ? તેનો નિર્ણય કરવા માટે શ્રોત્રેન્દ્રિય આદિના ક્રમથી પાંચેય ઇન્દ્રિયોનો ઉપયોગ મૂકે, જેથી કોઈપણ ઇન્દ્રિયથી અંદરમાં જીવ રહેલ જણાય તો તેને કિલામણા આદિ ન થાય તે રીતે પાત્રા ખોલતી વખતે યત્ન થાય.

આથી સાધુ પાત્રામાં સૌપ્રથમ ચક્ષુરિન્દ્રિયથી ઉપયોગ મૂકે, અને તેનાથી જો બાંધેલા તે પાત્રા ઉપર કોઈ જીવ કરતા દેખાય તો તેને યતનાપૂર્વક ઉચિત સ્થાને મૂકે, પરંતુ જો પાત્રાની બહાર ચક્ષુથી પૂર્ણ નિરીક્ષણ કર્યા વગર પાત્રા ખોલવામાં આવે તો પાત્રાની ઉપર રહેલ સૂક્ષ્મ જીવોની વિરાધના થાય. આથી સાધુ ચક્ષુથી નિરીક્ષણ કર્યા વગર પાત્રાને ઉઘાડે નહીં.

વળી, ચક્ષુથી પાત્રાની બહાર નિરીક્ષણ કર્યા પછી પણ પાત્રાને તરત ખોલવાના નથી, પરંતુ બહાર કોઈ જીવ દેખાય નહીં તો સાધુ શ્રોત્રેન્દ્રિય દ્વારા ઉપયોગ મૂકે, જેથી બાંધેલા પાત્રાની અંદર ભમરી આદિ કોઈ જંતુ ભરાઈ ગયેલ હોય તો તેનો અવાજ સંભળાવાથી અંદર જીવ છે તેમ જણાય અને યતનાપૂર્વક પાત્રા ખોલી શકાય.

વળી શ્રોત્રથી પણ અંદર કોઈ જીવ નથી તેવો નિર્ણય થાય, ત્યારપછી પાત્રાની અંદરમાં કોઈ જીવ મરેલ છે કે નહીં ? તેનો ગંધ દ્વારા નિર્ણય કરવા માટે સાધુ ઘાણેન્દ્રિયનો ઉપયોગ મૂકે. ત્યારપછી સાધુ રસનેન્દ્રિયનો ઉપયોગ મૂકીને પાત્રાની અંદર કોઈ જીવ મરેલ છે કે નહીં તે જાણવા યત્ન કરે.

અહીં પ્રશ્ન થાય કે રસનેન્દ્રિયથી જીવવિષયક નિર્ણય કઈ રીતે થાય ? તેથી કહે છે –

જયાં ગંધ હોય ત્યાં રસ હોય. તેથી નાસિકા દ્વારા પાત્રાને સૂંઘવાથી અંદર જીવ મરેલો છે કે નહીં? તેનો નિર્ણય ગંધનાં પુદ્દગલો હોઠને અડવાથી રસનેન્દ્રિયથી પણ નિર્ણય થાય છે. આ રીતે ગંધ કે રસ દ્વારા અંદર કોઈ જીવ મરેલ ન જણાય, ત્યારે સાધુ સ્પર્શનેન્દ્રિય દ્વારા નિર્ણય કરવા માટે પડલાઓથી વીંટાયેલા તે પાત્રા ઉપર હાથ મૂકે, જેથી અંદર કોઈ ભમરી આદિ જીવો ફરતાં હોય તો સ્પર્શથી તેનું જ્ઞાન થાય, અને સ્પર્શ દ્વારા પણ અંદર રહેલ કોઈ જીવ જણાય તો તેનું યતનાપૂર્વક રક્ષણ થઈ શકે.

આ રીતે પાંચે ઇન્દ્રિયોથી પાત્રામાં જીવવિષયક ઉપયોગ મૂક્યા પછી જીવરક્ષાના પરિશામમાં ઉપયુક્ત એવા સાધુ આગળમાં કહેવાશે એ વિધિથી પાત્રાઓનું પડિલેહણ કરે. અહીં 'तत्त्तेश्यः' શબ્દથી એ કહેવું છે કે પાત્રપડિલેહણની ક્રિયા દરમ્યાન સાધુમાં જીવરક્ષાની અત્યંત લેશ્યા વર્તતી હોય છે, જેથી તેમની સર્વ ઇન્દ્રિયો જીવરક્ષા માટે અપેક્ષિત સર્વ યતનાઓમાં ઉપયુક્ત મનપૂર્વકની હોય છે; પરંતુ જો સાધુ તલ્લેશ્યાવાળા ન હોય તો તેઓ પાંચેય ઇન્દ્રિયોનો ઉપયોગ મૂકીને પાત્રપડિલેહણ કરતા હોય તોપણ વચ્ચે વચ્ચે અન્યત્ર ઉપયોગ જવાને કારણે તેઓની પાત્રપડિલેહણની ક્રિયા અવિધિવાળી થાય. ॥૨૬૯॥

### અવતરશિકા :

तथा चाह -

### અવતરણિકાર્થ:

અને તે રીતે કહે છે અર્થાત્ જે રીતે પાત્રની પ્રત્યુપેક્ષણા કરવાની છે, તે રીતે કહે છે 🗕

7

#### भाशा :

मुहणंतएण गोच्छं गोच्छगलइयंगुली उ पडलाइं । उक्काडुओ भाणवत्थे पलिमंथाईउ तं न भवे ॥२७०॥

### अन्वयार्थ :

मुहणंतएण=મુખાનંતક વડે=મુહપત્તિ વડે, गोच्छं=ગુચ્છાને (પડિલેહે, ત્યારપછી) गोच्छगलइयंगुली उ= વળી આંગળીમાં ગ્રહણ કરેલ ગુચ્છાવાળા સાધુ पडलाइं=પડલાઓને (પડિલેહે. ત્યાં કોઈ કહે છે કે) उक्काडुओ=ઉત્કુટક=ઉભડક બેઠેલા સાધુ, भाणवत्थे=ભાજનના વસ્ત્રોને (પડિલેહે. તેનું નિરાકરણ કરતાં પ્રથકાર કહે છે કે) पिलमंथाईउ तं न भवे=પલિમંથ આદિને કારણે તે=ઉભડક બેસીને ભાજનના વસ્ત્રોનું પ્રત્યુપેક્ષણ, ન થાય.

### ગાથાर्थ :

મુહપત્તિ વડે ગુચ્છાનું પડિલેહણ કરે. ત્થારપછી વળી આંગળીમાં ગ્રહણ કરેલા ગુચ્છાવાળા સાધુ પડલાઓનું પડિલેહણ કરે. ત્થાં કોઈક કહે છે કે ઉભડક બેઠેલા સાધુ ભાજનનાં વસ્ત્રોનું પડિલેહણ કરે. તેનું નિરાકરણ કરતાં ગ્રંથકાર કહે છે કે પલિમંથ આદિને કારણે ઉભડક બેસીને ભાજનનાં વસ્ત્રોનું પડિલેહણ ન થાય.

# કીકા :

मुखानन्तकेनेति मुखवस्त्रिकया गोच्छकं-पात्रोपकरणविशेषं प्रत्युपेक्षेत, ततोऽङ्गुलिगृहीतगोच्छकस्तु पटलानि-पात्रोपकरणविशेषलक्षणानि, उत्कुटुको भाजनवस्त्राणि-पटलादीनि प्रत्युपेक्षेतेति केचित्, पिलमन्थादेस्तन्न भवति, अनादेशोऽयं, परिश्रमदोषादित्यर्थः,

तथा च वृद्धवादः ''पडिलेहणा पुळवित्रया धीसणं, केई भणंति-पडलाइं उक्कडुओ पडिलेहेइ, अम्हं पुण नित्य, अम्हं विनिविद्यो, पितमंथाईदोसा'' इति गाथार्थः ॥२७०॥

#### ટીકાર્શ :

मुखानन्तकेनेति ....... प्रत्युपेक्षेत મુખાનંતકથી=મુખવસ્ત્રિકાથી=મુહપત્તિથી, પાત્રના ઉપકરણવિશેષરૂપ ગુચ્છાનું પ્રત્યુપેક્ષણ કરે.

ततो ...... लक्षणानि ત્યારપછી વળી આંગળીમાં ગ્રહણ કરેલ છે ગુચ્છા જેમણે એવા સાધુ, પાત્રના ઉપકરણવિશેષસ્વરૂપ પડલાઓનું પ્રત્યુપેક્ષણ કરે.

उत्कुटुको ........ केचित् ઉત્કુટુક=ઉભડક બેઠેલા સાધુ, પડલા આદિરૂપ ભાજનનાં વસ્ત્રોનું પ્રત્યુપેક્ષણ કરે, એ પ્રમાણે કેટલાક કહે છે.

पिलमन्थादेः तन्न भवति पिंसिंधादिने કારણે અર્થાત્ સ્વાધ્યાયનો વ્યાઘાત વગેરે થવાને કારણે, તે થતું નથી=ઉભડક બેસીને પડલાઓનું પડિલેહણ કરાતું નથી. એનું તાત્પર્ય બતાવે છે —

अनादेशो ....... दित्यर्थः આ અનાદેશ છે=ઉભડક બેસીને પાત્રપ્રત્યુપેક્ષણ કરવું એ શાસ્ત્રસંમત નથી; કેમ કે પરિશ્રમરૂપ દોષ થાય છે અર્થાત્ તેમ બેસવાથી થાકી જવાના કારણે સાધુને પાત્રનું પડિલેહણ કર્યા પછી અર્થપોરિસી કરવારૂપ સ્વાધ્યાય કરવાનો છે તેમાં વ્યાઘાત થાય છે.

तथा च वृद्धवादः અને તે પ્રમાણે≕જે પ્રમાણે ઉભડક બેસીને પડલાઓનું પડિલેહણ કરવાથી સ્વાધ્યાયનો વ્યાઘાત થાય છે તે પ્રમાણે, વૃદ્ધોનો વાદ છે.

पडिलेहणा ....... धीराणं पूर्वभां वर्ज़वायेલी પડિલેહણા ધીરોની છે=धीर पुरूषोनी છે.

केई .....पडिलेहेड કેટલાક કહે છે – ઉત્કુટ્રક=ઉભડક બેઠેલો, પડલાદિને પડિલેહે છે.

अम्हं पुण नित्थ वणी અમારા ગચ્છમાં તેમ થતું નથी.

अम्हं विनिविद्वे અમે વિનિવિષ्ट=બેસીને પાત્રપડિલેહણ કરીએ છીએ.

पिलमंथाईदोसा डेम डे पिक्षमंथादि=स्वाध्यायनो व्याद्यात वर्शेरे,होधो थाय छे.

इति गाथार्थ: એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

પાત્રનું પડિલેહણ કરતાં સૌ પ્રથમ મુહપત્તિ વડે ગુચ્છાનું પડિલેહણ કરવામાં આવે છે. ત્યારપછી તે ગુચ્છાને જ આંગળીમાં રાખીને સાધુ પડલાઓનું પડિલેહણ કરે છે. તેના વિષયમાં કેટલાક કહે છે કે જેમ વસ્ત્રની પડિલેહણા ઉભડક બેસીને કરવાની છે તેમ પડલાઓની પડિલેહણા ઉભડક બેસીને કરવાની છે. તેને ગ્રંથકાર કહે છે —

ઉભડક પગે બેસીને પડલાઓનું પડિલેહણ કરવાથી સાધુને થાક લાગે, અને થાક લાગવાને કારણે પાત્રનું પડિલેહણ કર્યા પછી અર્થપોરિસીમાં સ્વાધ્યાય કરવાનો છે, તેનો વ્યાધાત થાય. તેથી સાધુ બેસીને પાત્રપડિલેહણ કરે છે. II૨૭૦II

# અવતરણિકા :

ततश्च -

# અવતરણિકાર્થ :

અને ત્યારપછી અર્થાત્ પડલાઓનું પ્રતિલેખન કર્યા પછી પાત્રના પડિલેહણવિષયક શું કરવાનું છે? તે બતાવે છે —

#### आथा :

# चउरो वि भाणकोणं पमज्ज पाएसरीए तिउणं तु । भाणस्स पुप्फगं तो इमेहिं कज्जेहिं पडिलेहे ॥२७१॥

### અન્વચાર્થ:

चओं वि=थारेयने पश=पात्रअंधना यारे पश ખૂશાઓને, (પ્રમાર્જીને ત્યારપછી) पाएसरीए=પાત્રકેસરી વડે=ચરવળી વડે, भाणकोणं=ભાજનના કોશને=પાત્ર જયાંથી પકડવાનું છે તે પાત્રના ખૂશાને, पमज्ज= પ્રમાર્જીને तिउणं तु=વળી ત્રિગુણ=પાત્રને અંદર-બહાર ત્રણ-ત્રણ વાર, (પ્રમાર્જે) तो=ત્યારપછી भाणस्य पुष्फगं=ભાજનના પુષ્પકને=પાત્રના નાભિપ્રદેશમે, इमेहिं कज्जेहिं=આ=આગળમાં કહેવાશે એ, કાર્યો વડે पडिलेहे=પડિલેહે.

### ગાશાર્થ :

પાત્રબંધના ચારેચ ખૂણાઓને પ્રમાર્જીને ત્યારપછી ચરવળી વડે પાત્ર જ્યાંથી પકડવાનું છે તે પાત્રના ખૂણાનું પ્રમાર્જન કરીને વળી પાત્રને અંદર-બહાર ત્રણ-ત્રણવાર પ્રમાર્જે, ત્યારપછી પાત્રના નાભિપ્રદેશને આગળમાં કહેવાશે એ કાર્યો વડે પ્રતિલેખે.

### ટીકા :

तदनन्तरं चतुरोऽपि पात्रबन्धकोणान् प्रमार्ष्टि, तदनु भाजनकोणं यत्र आदौ तद्ग्रहणमिति, तांश्चैवं प्रमार्ष्टि प्रमृज्य पात्रकेसर्येति ततस्त्रिगुणं तु भाजनमन्तर्बहिश्च, भाजनस्य पुष्पकं=नाभिप्रदेशं तत एभिः कार्यैः वक्ष्यमाणलक्षणैः प्रत्युपेक्षेत विधिनेति गाथाक्षरार्थः ॥

# भावार्थस्तु वृद्धसम्प्रदायादवसेयः, स चाऽयम् -

"जाहे पडलाणि पडिलेहियाणि हवंति ताहे पायकेसिरयं पडिलेहिता गोच्छगं वामेण हत्थेणं अणामिगाए गिण्हइ, ताहे पायकेसिरयाए चत्तारि पत्ताबंधकोणे पमिज्जित्ता भायणं सळतो समंता पडिलेहेइ, ताहे उवओगं वच्चइ पंचिंहि, पच्छा मुहणंतएणं अन्तो तिण्णि वारे पमञ्जइ, बार्हि पि तिण्णि वारे पमिज्जित्ता जाव हेट्ठा पत्तो ताहे वामेणं हत्थेणं गिण्हइ, चर्जीहं अंगुलेहिं भूमिमणवंतं ताहे पुष्फयं पलोएति" ॥२७१॥

### ટીકાર્થ :

तदनन्तरं ....... प्रमार्घ्ट ત્યારપછી=પૂર્વગાથામાં બતાવ્યું તેમ સાધુ પડલાઓનું પડિલેહણ કરે ત્યારપછી, ચારે પણ પાત્રબંધના કોણોને=ઝોળીના ચારેય પણ ખૂણાઓને, પ્રમાર્જે છે.

तदनु....... ग्रहणिमितित्या२पछी જયાં આદિમાં તેનું=પાત્રનું, ગ્રહણ થાય છે એ ભાજનના કોણને પ્રમાર્જે છે. तांश्चैवं .......... बहिश्च અને આ રીતે=ઉપરમાં બતાવ્યું એ રીતે, પાત્રકેસરી વડે=ચરવળી વડે, તેઓને= પાત્રબંધના ચારેય ખૂણાઓને, પ્રમાર્જીને, વળી ત્યારપછી ભાજનને=પાત્રને, અંદર અને બહાર ત્રિગુણ=ત્રણ વાર, પ્રમાર્જે છે.

तत एभि:=वक्ष्यमाणलक्षणै: कार्यै: भाजनस्य पुष्पकं=नाभिष्रदेशं विधिना प्रत्युपेक्षेत ત્યારપછી આ= કહેવાનાર સ્વરૂપવાળા, કાર્યો વડે ભાજનના પુષ્પકને=નાભિપ્રદેશને, વિધિથી પ્રત્યુપેક્ષણ કરે. इति गाथाक्षरार्थः એ પ્રમાણે ગાથાનો અક્ષરાર્થ છે.

भावार्थ ....... स चाऽयम् – વળી ભાવાર્થ વૃદ્ધોના સંપ્રદાયથી જાણવો, અને તે આ છે –

जाहे ...... गिण्हइ જ્યારે પડલાઓ પડિલેહિત થાય છે ત્યારે પાત્રકેસરિકાને=ચરવળીને, પડિલેહીને ગુચ્છાને ડાબા હાથ વડે અનામિકા આંગળી દ્વારા ગ્રહણ કરે છે.

ताहे ....... पडिलेहेड ત્યારપછી પાત્રકેસરિકા વડે=ચરવળી વડે, પાત્રબંધના કોણોને=ચાર ખૂશાઓને, પ્રમાર્જીને ભાજનને=પાત્રને, સર્વ બાજુથી સંપૂર્ણ પડિલેહે છે=જુએ છે.

ताहे ......पमज्जइ त्यारपછी पांચ ઇન્દ્રિયો વડે ઉપયોગને મૂકે છે. પાછળથી મુખાનંતક વડે=મુહપત્તિ વડે, અંદર ત્રણ વાર પ્રમાર્જે છે.

बार्हि पि ........ गिण्हड़ બહાર પણ ત્રણ વાર પ્રમાર્જીને યાવત્ અધः≔સંપૂર્ણ નીચેનો ભાગ, પ્રાપ્ત થાય ત્યારે ડાબા હાથ વડે પાત્રને ગ્રહણ કરે છે.

चर्जीहं ....... पलोएति ત્યારપછી ચાર આંગળીઓ વડે ભૂમિને નહીં સ્પર્શતા એવા પુષ્પકને≃પાત્રના નાભિપ્રદેશને, જૂએ છે. ॥૨૭૧॥

### અવતરણિકા :

किं निमित्तम् ? एभिः कारणैरित्याह -

### અવતરશિકાર્થ :

પૂર્વગાથામાં અંતે કહ્યું કે ભાજનના નાભિપ્રદેશને જુએ છે. ત્યાં પ્રશ્ન થાય કે ભાજનના નાભિપ્રદેશને શા નિમિત્તે જુએ છે ? તેથી આ કારણો વડે જુએ છે, એ પ્રમાણે કહે છે –

#### भाशाः

मूसगरवउक्केरे, घणसंताणए त्ति य । उदए महिया चेव, एमेआ पडिवत्तिओ ॥२७२॥

#### અન્વચાર્થ:

मूसगरयउक्को=भूषક२४७त्डर, घणसंताणए य=અને વંનસંતાનક, उदए=ઉદક, मिट्टया चेव=અને માટી; एमेआ=આ પ્રકારે આ पिडवित्तओ=પ્રતિપત્તિઓ છે=જીવોના શરીરની પ્રાપ્તિના સ્થાનો છે. ★ 'त्ति' पाटपूर्त અર્થક છે.

# X ... 110 [R. 0140 0

# ગાથાર્થ :

મૂષકરજઉત્કર અને ઘનસંતાનક, ઉદક અને માટી; આ પ્રકારે આ જીવોનાં શરીરની પ્રાપ્તિનાં સ્થાનો છે.

# ટીકા :

मूषकरजञ्ज्करः घनसन्तानकश्च उदकं मृच्यैव, एवमेताः प्रतिपत्तयः=कायापत्तिस्थानानीति श्लोक-समुदायार्थः ॥२७२॥

### ટીકાર્થ:

મૂષકની રજનો ઉત્કર અને ઘનસંતાનક, ઉદક અને મૃદ્દ=ઉદરની ધૂળનો ઢગલો, કરોળિયાનાં જાળાં, પાણી અને માટી : આ પ્રકારે આ પ્રતિપત્તિઓ છે=કાયની આપત્તિનાં સ્થાનો છે. આ ચાર કારણો વડે સાધુ ભાજનના નાભિપ્રદેશને જુએ છે. એ પ્રકારે અવતરણિકા સાથે સંબંધ છે, એ પ્રમાણે શ્લોકનો સમુદાયાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

સાધુઓ કોઈક સ્થાને રહેલા હોય અને ત્યાં ઉંદરોએ દર બનાવવા માટે જમીન ખોદી હોય, તેમાંથી ઊડેલી ધૂળનો સમૂહ પાત્રાના તિળયે લાગેલ હોય, ક્યારેક કરોળિયાઓ જાળાં બનાવીને પાત્રના તિળયે લાગેલા હોય, વળી ક્યારેક જમીનમાં ભેજ હોવાને કારણે સચિત્ત પાણીનાં બિંદુઓ પાત્રના તિળયે લાગ્યાં હોય, વળી નીચેની જમીન ભીની હોય તો ગુચ્છાદિને ભેદીને માટી પાત્રના તિળયે લાગી ગઇ હોય : તેવું બને. આ રીતે પાત્રના તિળયારૂપ નાભિપ્રદેશ જીવોની પ્રાપ્તિનું સ્થાન હોવાથી પાત્રપડિલેહણ કરતી વખતે પાત્રને ઊંધું કરીને પાત્રનું તિળયું જોવાની વિધિ છે.આથી સાધુઓ પૂર્વગાથામાં કહ્યું એ પ્રમાણે પાત્રપડિલેહણ કરતાં પાત્રના નાભિપ્રદેશને જુએ છે. ॥૨૭૨॥

### અવતરણિકા :

अवयवार्थं त्वाह --

### અવતરશિકાર્થ:

વળી અવયવોના અર્થને કહે છે –

### ભાવાર્થ :

ગાથા ૨૭૧માં કહ્યું કે ત્યારપછી સાધુ વક્ષ્યમાણ કાર્યો વડે પાત્રના નાભિપ્રદેશનું પ્રત્યુપેક્ષણ કરે. તેથી પૂર્વગાથામાં પાત્રના નાભિપ્રદેશનું પ્રત્યુપેક્ષણ કરવાનાં ચાર કારણો બતાવ્યાં. તે ચાર કારણોરૂપ અવયવોના સ્વરૂપને કહે છે —

#### आथा :

नवगनिवेसे दूराओ उक्किरो मूसएहिं उक्किण्णो । दारं । निद्धमही हरतणुओ ठाणं (?ठावणं) भित्तूण पविसिज्जा ॥२७३॥

### અન્વચાર્થ:

नवगनिवेसे=નવક નિવેશમાં=નવા બનેલા ગ્રામાદિમાં, दूराओ=દૂરમાંથી=ઊંડાણમાંથી, मूसएहिं=મૂખકો વડે=ઉંદરો વડે, उक्किरो=ઉત્કર=સચિત્ત પૃથ્વીની રજનો સમૂહ, उक्किण्णो=ઉત્કીર્ણ હોય=ખોદાયેલો હોય, निद्धमही=સ્નિગ્ધ મહીમાં ठावणं=સ્થાપનને=ગુચ્છાને, भित्तूण=ભેદીને हरतणुओ=હરતનુ=પાણીનાં બિંદુ, पविसिज्जा=પ્રવેશે.

#### आथार्थ :

નવા બનેલા ગ્રામ વગેરેમાં ઊંડાણમાંથી ઉંદરો વડે સચિત્ત પૃથ્વીની રજનો સમૂહ ખોદાયેલો હોય, સ્નિગ્ધ ભૂમિમાં ગુર્સ્છાને ભેદીને પાણીનાં બિંદુ પ્રવેશેલ હોય.

#### ટીકા :

नवकिनवेशे ग्रामादाविति गम्यते दूराद्=गम्भीराद् उत्कर:-सिचत्तपृथिवीरजोलक्षणः मूषकैरुत्कीर्णो भवेद् । व्याख्यातं रजोद्वारम्, अधुना घनसन्तानद्वारमुल्लङ्घ्यैकेन्द्रियसाम्यादुदकद्वारमाह-स्त्रिग्धमह्यां= क्वचिदनूपदेशे हरतनुः स्थापनं=पात्रस्थापनं भित्त्वा प्रविशेत्, स्थापनग्रहणं पात्रबन्धाद्युपलक्षणं, स ऊर्ध्वगामी उदकबिन्दुईरतनुरिभधीयत इति गाथार्थः ॥२७३॥

### नोंध :

મૂળગાથામાં व्यणं છે તેને સ્થાને ટીકામાં કરેલ અર્થ પ્રમાણે व्यवणं હોવું જોઈએ.

### ટીકાર્થ :

નવા નિવેશવાળા ગ્રામાદિમાં દૂરમાંથી=ગંભીરમાંથી=ઊંડાણમાંથી, મૂષકો વડે=ઉંદરો વડે, સચિત્ત પૃથ્વીની રજના લક્ષણવાળો ઉત્કર ઉત્કીર્ણ હોય=માટીનો ઢગલો કોતરાયો હોય. રજોદ્વાર વ્યાખ્યાન કરાયું. હવે એકેન્દ્રિયનું સામ્ય હોવાથી ઘનસંતાનદ્વારને ઉલ્લંઘીને ઉદકદ્વારને કહે છે – સ્નિગ્ધ મહીમાં=કોઈક અનૂપ દેશમાં, સ્થાપનને=પાત્રસ્થાપનને=ગુચ્છાને, ભેદીને હરતનુ પ્રવેશે. ઊર્ધ્વગામી એવું તે ઉદકનું બિંદુ=ઉપર ગમન કરનારું એવું પાણીનું બિંદુ, હરતનુ કહેવાય છે. સ્થાપનનું ગ્રહણ પાત્રબંધાદિનું ઉપલક્ષણ છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

નવા વસેલા ગામ વગેરેમાં સાધુઓ રહ્યા હોય અને ત્યાં પાત્રનિર્યોગની આજુ-બાજુમાં જમીનના ઊંડાણમાંથી ઉદરોએ બિલો ખોદ્યાં હોય એથી ત્યાં સચિત્ત માટીનો ઢગલો થયો હોય, અને એ સચિત્ત માટી પાત્રને લાગે. અહીં રજોદ્વાર પૂરું થયું. વળી ક્રમ પ્રમાણે ઘનસંતાનદ્વાર આવતું હોવા છતાં એકેન્દ્રિયની સમાનતાથી ઉદકદ્વારને પહેલાં કહે છે.

કોઈ 'અનૂપદેશમાં=અધિક પાણીવાળા પ્રદેશમાં, હરતનુ=ઉદકનાં બિંદુ, ગુચ્છાને, ઝોળીને, પડલા વગેરેને ભેદીને પાત્રમાં પેસે. આ કારણોથી સાધુ પાત્રપડિલેફ્રેણ કરતી વખતે ગાથા ૨૭૧માં કહ્યા મુજબ પાત્રના નાભિપ્રદેશને જુએ, અને ત્યાં સચિત્ત માટી આદિ કંઈ પણ જણાય તો તેને યતનાપૂર્વક ઉચિત સ્થાને મૂકે, જેથી જીવવિરાધના ન થાય.

જમીનમાંથી ઉપર જનારા ઉદક બિંદુઓને હરતનુ કહેવાય છે.

અહીં પાત્રસ્થાપનનું ગ્રહણ પાત્રબંધાદિનું ઉપલક્ષણ છે. તેથી હરતનુ જેમ પાત્રસ્થાપનને ભેદીને પ્રવેશે છે, તેમ પાત્રબંધાદિને પણ ભેદીને અંદર પ્રવેશે છે. ॥૨૭૩॥

૧. अनुगता आपो यस्मिन् स अनूपो देशः च्छेमां घधुं पाधी હોય તેવો દેશ તે અનૂપદેશ. અહીં સિદ્ધહેમવ્યાકરણના अनोर्देश उप (3/२/૧૧૦) એ સૂત્રથી अप નો उप આદેશ થયો છે.

### अवतरशिक्षः :

मृद्द्वारमाह --

### અવતરણિકાર્થ:

પૂર્વગાથામાં 'મૂષકરજઉત્કર' દ્વાર અને એકેન્દ્રિયના સામ્યથી 'ઉદક' દ્વાર કહેવાયું. હવે 'મૃદ્દ' દ્વારને અને ત્રસના સામ્યથી 'ઘનસંતાનક' દ્વારને કહે છે —

#### आक्षाः

कोत्थलगारीघरगं घणसंताणादओ व लगिज्जा । उक्केरं सट्ठाणे हरतणु चिट्ठिज्ज जा सुक्को ॥२७४॥

### અન્વચાર્થ :

कोत्थलगारीघरगं=કोत्थલકારીગૃહક=પાત્રના નાભિપ્રદેશમાં ભમરીએ ઘર કર્યું હોય, घणसंताणादओ व लगिज्जा=અથવા ઘનસંતાનાદિ લાગે. (ચારેય દારોમાં કરવા યોગ્ય યતના બતાવે છે –) उकेरं सङ्गणे=ઉત્કરને સ્વસ્થાનમાં=સચિત્તરજના સમૂહને ઉંદરે જયાંથી રજ ખોદી હોય તે સ્થાનમાં, (પ્રમાર્જે.) हरतणु=હરતનુ હોતે છતે जा सुको=જયાં સુધી શુષ્ક થાય=સુકાય, (ત્યાં સુધી) चिद्विज्ज=રાખે.

### ગાંચાર્થ :

પાત્રના નાભિપ્રદેશમાં ભમરીએ ઘર કર્યું હોય અથવા કરોળિયા વગેરે લાગ્યા હોય. ચારેય દ્વારોમાં કરવા યોગ્ય યતના બતાવે છે— સચિત્ત રજના સમૂહને ઉંદરે જ્યાંથી રજ ખોદી હોય તે સ્થાનમાં પ્રમાર્જે, હરતનુ હોતે છતે જ્યાં સુધી સુકાય ત્યાં સુધી રાખે.

# ટીકા :

कोत्थलकारीगृहकिमिति वन्नकारिकाए घरं कयं, आणित्ता किमिए छुहड़, द्वारं ॥ इदानीं त्रससाम्याद् घनसन्तानद्वारमाह-घनसन्तानादयो वा लगेयुः, "घणसंताणओ णाम कोलियओ, सो पुण पात्रे वा भायणे वा लगेज्जा, अत्र यतनाविधेयमाह-उक्केरं स्वस्थान इति जाहे सिचत्तरओ भवति ताहे तस्स चेव उविर पमज्ज्जेड़," हरतनौ तिष्ठेद् यावच्छुष्क इति "जल्थ हस्तणुओ भवति तत्थ ताव अच्छिज्जड़ जाव विद्धत्थो,"ित्त गाथार्थः ॥२७४॥

# ટીકાર્થ :

कोत्थल ...... छुह्द કોત્થલકારીનું ગૃહ એટલે વર્ણકારિકા વડે ઘર કરાયું, તેમાં કૃમિઓને લાવીને નાંખે છે અર્થાત્ ભ્રમરીએ પાત્રના તળિયે માટીનું ઘર કર્યું હોય અને તે ઘરમાં તેણે ઇયળો લાવીને મૂકી હોય.

इदानीं ...... लगेज्जा હવે ત્રસના સમાનપણાથી ઘનસંતાનદ્વારને કહે છે – અથવા ઘનસંતાન આદિ લાગે, ઘનસંતાનક એટલે કરોળિયો. વળી તે=કરોળિયો, પાત્રમાં કે ભાજનમાં=પાત્ર બાંધેલ જોડમાં, લાગે.

अत्र ....... माह - અહીં યતનાના વિધેયને કહે છે≕ચારેય દ્વારોમાંથી રજોદારમાં અને ઉદકદારમાં યતના કેવી રીતે કરવી ? તેની વિધિને કહે છે —

उक्केरं स्वस्थान इति ઉત્કરને=સચિત્ત રજના સમૂહને, સ્વસ્થાનમાં પ્રમાર્જે. એને સ્પષ્ટ કરતાં કહે છે —

जाहे ....... पमज्जेड़ જો સચિત્ત રજ હોય તો તેની જ=સચિત્ત રજની જ, ઉપર પ્રમાર્જે=પાત્રનાં તિળયાંને પ્રમાર્જે. हरतनौ ....... इति હરતનુ હોતે છતે=પાત્રનાં તિળયાંમાં પાણીનાં બિંદુ લાગ્યાં હોય તો, જ્યાં સુધી શુષ્ક થાય=તે બિંદુઓ સુકાય, ત્યાં સુધી રાખે=પાત્રને મૂકી રાખે. એને સ્પષ્ટ કરતાં કહે છે –

जत्य ........ विद्धत्यो જયાં=જે પાત્રાદિમાં, હરતનુ હોય ત્યાં=તે પાત્રાદિમાં, ત્યાં સુધી રાહ જુએ જ્યાં સુધી વિધ્વસ્ત થાય=પાજ્ઞીનાં બિંદુ વિધ્વંસ પામે.

त्ति गाथार्थ: એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે. !!૨૭૪॥

### અવતરણિકા :

ગાથા ૨૭૨માં પાત્રના પુષ્પકનું પ્રત્યુપેક્ષણ કરવાનાં ચાર કારણો બતાવ્યાં, ત્યારપછી ગાથા ૨૭૩ અને ગાથા ૨૭૪ના પૂર્વાર્ધમાં તે ચારેય દ્વારોનું સ્વરૂપ બતાવ્યું.

આ રીતે ચારેય દ્વારોનું સ્વરૂપ બતાવ્યા પછી ગાથા ૨૭૪ના ઉત્તરાર્ધમાં તે ચારેય દ્વારોની ક્રમસર યતના બતાવતાં પ્રથમ રજોદ્વારની અને ઉદકદ્વારની યતના બતાવી. હવે ઘનસંતાનદ્વારની અને મૃદ્દ્વારની યતના બતાવતાં કહે છે —

#### भाशा :

इअरेसु पोरिसितिगं संचिक्खावित्तु तत्तिअं छिंदे । सव्वं वा वि विर्गिचे पोराणं मट्टिअं खिप्पं ॥२७५॥

### અન્વચાર્થ :

इअरेसु=ઇતર હોતે છતે=પાત્રના તિળયે કરોળિયાદિ હોતે છતે, पोरिसितिगं=પોરિસીત્રિક=ત્રણ પોરિસી સુધી, संचिक्खािवत्तु=स्थापीने=पાત્રને રાખીને, (પછી તે પાત્રનો ઉપયોગ કરે, અને તે પાત્રનું કાર્ય હોય તો) तित्तअं=तेટલાને=જેટલા ભાગમાં કરોળિયાદિ લાગેલ હોય તેટલા પાત્રના ભાગને, छिंदे=છેદે. सव्वं वा वि विगिचे=અથવા સર્વને પણ=આખા પાત્રને પણ, ત્યજે. पोराणं मिट्टअं खिप्पं=પુરાણી માટીને=અથિત્ત માટીને, क्षिप्र=જલદી, (ત્યજે.)

# ગાશાર્થ :

પાત્રના તિળયે કરોળિયા આદિ હોતે છતે ત્રણ પોરિસી સુધી પાત્રને રાખીને પછી તે પાત્રનો ઉપયોગ કરે, અને તે પાત્રનું કાર્ય હોય તો તેટલો ભાગ છેદીને તે પાત્રનો ઉપયોગ કરે; અથવા આખું પાત્ર પણ ત્યજે. અચિત્ત માટીને જલદી ત્યજે.

### ટીકા :

इतरेषु=घनसन्तानादिषु पौरुषीत्रयं संस्थाप्य अन्याभावे सित कार्ये तावन्मात्रं छिन्द्याद्, असित कार्ये सर्वं वाऽपि विगिचे त्ति जह्यात् परित्यजेदित्यर्थः, पुराणमृदं क्षिप्रं परित्यजेदिति वर्त्तते, पुराणमृद्ग्रहणात् कोत्थलकारीमृदो व्यवच्छेदः, तस्यां हि विध्वंसादिरेव विधिः, तथा च वृद्धव्याख्या- "महिआ जाव विद्धत्या, जइ महानगरे तत्थ अवणिज्जइ" ति गाथार्थः ॥२७५॥

### ટીકાર્થ :

ભાજનના નાભિપ્રદેશમાં ઇતર હોતે છતે=ઘનસંતાનાદિ હોતે છતે, ત્રણ પોરિસી સંસ્થાપીને તે પાત્રનો ઉપયોગ કરે. અન્યના અભાવમાં=બીજા પાત્રના અભાવમાં, કાર્ય હોતે છતે≔તે પાત્રની જરૂર હોય તો, તેટલા માત્રને છેદે. અથવા કાર્ય નહીં હોતે છતે સર્વને પણ=સંપૂર્ણ પાત્રને પણ, ત્યજે≕પરિત્યાગ કરે; પુરાણી માટીને જલદી ત્યજે. પુરાણી માટીના ગ્રહણથી કોત્થલકારીની મૃદ્દનો≕ભમરીની માટીનો, વ્યવચ્છેદ થાય છે. જે કારણથી તેમાં≕ભમરીની માટીમાં, વિધ્વંસાદિ જ વિધિ છે.

અને તે રીતે વૃદ્ધવ્યાખ્યા છે — "માટી યાવત્ વિધ્વસ્ત થાય અર્થાત્ જ્યાં સુધી ભમરીની માટી સુકાઈ ન જાય ત્યાં સુધી તે પાત્ર રહેવા દે. જો મહાનગરો હોય તો ત્યાં,દૂર કરાય છે=તે સ્થાનમાં માટીનાં મોટાં નગરાંઓ હોય તો તેના ઉપર પાત્રના નાભિપ્રદેશમાં લાગેલી ભમરીની માટી ત્યજી દેવાય છે," એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

પાત્રના તિળયા ઉપર કરોળિયા આદિ હોતે છતે ત્રણ પહોર સુધી તે પાત્રનું પડિલેહણ કર્યા વગર રાખી મૂકવું, જેથી તે કરોળિયા વગેરે કદાચ તેટલા સમયમાં ત્યાંથી નીકળીને અન્યત્ર ચાલ્યા જાય, અને જો ત્રણ પહોર સુધીમાં કરોળિયા વગેરે દૂર ન થાય, અને અન્ય પાત્ર ન હોય તો જેટલા ભાગમાં કરોળિયા વગેરે લાગેલા હોય, માત્ર તેટલા પાત્રના ભાગને છેદી નાખે, પરંતુ કરોળિયાના જાળા વગેરેને તોડે નહિ; કેમ કે તેમ કરવાથી કરોળિયા વગેરે ત્રીણી જીવાતો નાશ પામે છે, જેથી ત્રસકાયની હિંસા થાય છે અથવા તેટલું પાત્ર તોડવામાં પણ તે કરોળિયા વગેરેના જીવોને કાંઈક કિલામણા થવાની સંભાવના રહે, માટે કાર્ય ન હોય, અને તે પાત્ર વગર ચાલે તેમ હોય તો સર્વ પણ પાત્રનો સાધુ ત્યાગ કરી દે.

આ પ્રકારની જયણા પાત્રના નાભિપ્રદેશમાં જયારે કરોળિયો કે અન્ય જીવાતો લાગેલ હોય ત્યારે કરવાની છે. હવે પાત્રના નાભિપ્રદેશમાં ભમરીએ માટીનું ઘર કરેલ હોય ત્યારે કરવાની યતના બતાવે છે -

#### भाशा :

भाणं पमज्जिऊणं बाहिं अंतो अ पच्छ पण्फोडे । केइ पुण तिन्नि वारा चउरंगुलमित्तं पडणभया ॥२७६॥

### અન્વચાર્થ:

भाणं=ભાજનને=પાત્રને, बाहिं अंतो अ=બહાર અને અંદર पमिज्जिकणं=પ્રમાર્જીને पच्छ=પછી पप्फोडे=प्रस्कोटन કરે. केइ पुण=વળી કેટલાક तिन्नि वारा=ત્રણ વાર (પ્રસ્કોટન કરે, એમ કહે છે.)

पडणभया=પતનના ભયથી=પાત્ર પડી જવાના ભયથી, चउरंगुलिमत्तं=ચાર અંગુલમાત્ર=પાત્રનું જમીનથી માત્ર ચાર અંગુલ પ્રમાણ અંતર હોય છે.

#### आधार्थ :

પાત્રનું બહાર અને અંદર પ્રમાર્જન કરીને પછી પ્રસ્ફોટન કરે. વળી કેટલાક ત્રણ વાર પ્રસ્ફોટન કરે, એમ કહે છે. પાત્ર પડી જવાના ભર્ચથી પાત્રનું જમીનથી માત્ર ચાર અંગુલ પ્રમાણ અંતર હોય છે.

### ટીકા :

भाजनं प्रमृज्य बहिरन्तश्च प्रस्फोटयेत्, अस्य भावार्थो वृद्धसम्प्रदायादेवावसेयः, स चायम्- "पच्छ पमिज्जिय पुष्फयं तिन्नि वारे पच्छ तिन्नि परिवाडीओ पडिलेहेइ, पच्छ करयले काऊणमण्णाओ वि तिण्णि परिवाडीओ पमिज्जिज्जइ, तओ पष्फोडेइ,"

केचन पुनस्त्रीन् वारानिति ''केर्सिचि आएसो एका परिवाडी पमञ्जित्ता पच्छा पप्फोडिज्जइ एवं तिन्नि वारे, अम्हं पुण एगवारं पप्फोडिज्जइ,

तं च णातीव उच्चं पिडलेहिज्जइ पमिज्जिज्जइ वा, किंतु चउरंगुलिमत्तं ति, अन्नह पडणादिया दोसा'' तथा चाह— चतुरङ्गलं तत्राऽन्तरं भवति पतनभयात् नाऽधिकमिति,

तथा ''जड़ उउबद्धं ताहे धारेड़, स्वत्ताणं पि संवित्तिता धारेति, इयरिम विहि भिणस्सइ'' इति गाथार्थः ॥२७६॥ ★ ''पडणादिया''मां 'आदि' प्रदर्श पात्र इट्टी क्या, छावविटाधना थवी, स्रो इप होषोनुं ग्रहण इटवानुं छे.

### ટીકાર્ચ :

भाजनं ...... वसेयः ભાજનને બહાર અને અંદર પ્રમાર્જીને પ્રસ્ફોટન કરે. આનો ભાવાર્થ વૃદ્ધસંપ્રદાયથી જ જાણવો.

स चायम् अने ते=वृद्धसंप्रदाय, आ छे -

पच्छा ............ पण्कोडेइ પાછળથી=ગાથા ૨૭૧માં કહેલ એ પ્રમાણે સાધુ ભાજનના પુષ્પકને જુએ ત્યારપછી, પુષ્પકને= પાત્રના નાભિપ્રદેશને, ત્રણ વાર પ્રમાર્જીને પછી ત્રણ વાર પરિપાટીથી=ક્રમસર, પડિલેહે છે. પછી કરતલમાં કરીને=પાત્રને હાથના તળિયામાં ગ્રહણ કરીને, અન્ય બાજુથી પણ પરિપાટીથી ત્રણ વાર પ્રમાર્જે છે, ત્યારપછી પ્રસ્કોટન કરે છે.

केचन पुनस्त्रीन् वारानिति वणी त्रश वार प्रस्होटन કरे छैं, એ प्रभाश्ने डेटलां इंडे छे.

હવે કેટલાકનો મત જ વૃદ્ધસંપ્રદાયથી સ્પષ્ટ કરતાં ગ્રંથકાર કહે છે –

केसिंचि ..... दोसा કેટલાકનો આદેશ છે=મત છે : પરિપાટીથી એક વાર પ્રમાર્જીને પછી પ્રસ્કોટન કરે, એ પ્રકારે ત્રણ વાર કરે; વળી અમારામાં એક વાર પ્રસ્કોટન કરાય છે. અને તેને=તે પાત્રને, અતિ ઊંચું રાખીને પડિલેહણ કરાતું નથી કે પ્રમાર્જન કરાતું નથી, પરંતુ ચતુર અંગલ માત્ર=જમીનથી ચાર આંગળમાત્ર, ઊંચું રાખીને પડિલેહણ કરાય છે કે પ્રમાર્જન કરાય છે. 'ति' કથનની સમાપ્તિ અર્થે છે. અન્યથા=ચાર અંગુલથી અધિક ઊંચે રાખીને પાત્રનું પડિલેહણ કે પ્રમાર્જન કરવામાં આવે તો, પતનાદિ=પાત્રનું પડેલું-કૂટી જવું વગેરે, દોષો થાય છે.

तथा चाह - અને તે પ્રમાણે કહે છે -

चतुरङ्गुलं ....... मिति ત્યાં=પાત્રપડિલેહણમાં, પતનના ભયથી=પાત્ર પડી જવાના ભયથી, ચતુર અંગુલ=જમીનથી ચાર આંગળ, અંતર હોય છે, અધિક નહીં=ચાર આંગળથી અધિક અંતર હોતું નથી. પાત્રપડિલેહણની વિધિ બતાવ્યા પછી સાધુએ પાત્ર કઈ રીતે ધારણ કરવા, એ વિશેષ રીતે જણાવવા અર્થે ગ્રંથકાર કહે છે –

તથા जड़ ........ भणिस्सइ અને જો ઋતુબદ્ધ હોય તો ધારે છે≕ચોમાસા સિવાયનો કાળ હોય તો પાત્રપડિલેહણ કર્યા પછી પાત્રને ધારણ કરે છે, અને સંવલન કરીને રજસ્ત્રાણને પણ ધારણ કરે છે. ઇતરમાં વિધિને કહેશે≕ચોમાસામાં પાત્રને ધારણ કરવા વિષયક વિધિને ગાથા ૨૮૨માં ગ્રંથકાર કહેશે.

इति गाथार्थ: એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. ॥२७६॥

# અવતરણિકા :

પૂર્વમાં પાત્રપડિલેહણની વિધિ બતાવી. હવે સાધુ ગૃહસ્થ પાસે પાત્ર વહોરે, તે વખતે પાત્રનું કઈ રીતે પડિલેહણ કરે, જેથી જીવરક્ષા સમ્યગ્ થાય'? અને પાત્રમાં જીવો છે કે નહિ તેનો નિર્ણય કરી શકાય ? તેથી તેની વિધિ બતાવે છે —

#### आथा :

दाहिणकरेण कन्ने घेत्तुं भाणंमि वामपडिबंधे । खोडेज्ज तिन्नि वारे तिन्नि तले तिन्नि भूमीए ॥२७७॥

### अन्वयार्थ :

दाहिणकरेण=જમણા હાથ વડે भाणंमि कन्ने घेतुं=ભાજનના કર્શનे=પાત્રના ખૂણાને, ગ્રહણ કરીને वामपडिबंधे=વામ પ્રતિબંધ ઉપર=ડાબા હાથના મણિબંધ ઉપર, तिन्नि वारे खोडेज्ज=ત્રણ વાર પ્રસ્ફોટન કરે. तिन्नि तले=ત્રણ વાર તલમાં=હાથના તિળયા ઉપર, तिन्नि भूमीए=ત્રણ વાર ભૂમિમાં=જમીન ઉપર, (પ્રસ્ફોટન કરે.)

★ આ ગાથા હસ્તપ્રત પ્રમાણે છે, પરંતુ ગુજરાતી અનુવાદવાળા પુસ્તકમાં બૃહત્કલ્પભાષ્યગાથા દૃદૃદૃ પ્રમાણે આ પ્રસ્તુત ગાથા સુધારેલ છે, તે આ પ્રમાણે —

#### आशः :

दाहिणकरेण कोणं घेत्तुत्ताणेण वाममणिबंधे । खोडेज्ज तिन्नि वारे तिन्नि तले तिन्नि भूमीए ॥२७७॥

# अन्तवार्थ :

उत्ताणेण दाहिणकरेण=ઉત્તાન એવા દક્ષિણ કર વડે=ચત્તા એવા જમણા હાથ વડે, कोणं घेतु=કોણનे= પાત્રના ખૂશાને, ગ્રહણ કરીને(પાત્રને ઊંધું કરીને) वाममणिबंधे=વામ મણિબંધમાં=ડાબા હાથના મણિબંધ ઉપર, तिन्नि वारे खोंडेज्ज=त्रश વાર પ્રસ્ફોટન કરે, तिन्नि तले=त्रश વાર તલમાં=હાથના तिणया ઉપર પ્રસ્ફોટન કરે, तिन्नि भूमीए=ત્રણ વાર ભૂમિમાં=જમીન ઉપર પ્રસ્ફોટન કરે.

# ગાથાर्थ :

ચત્તા જમણા હાથ વડે પાત્રના ખૂણાને ગ્રહણ કરીને, પાત્રને ઊંધું કરીને, ડાબા હાથના મણિબંધ ઉપર ત્રણ વાર પ્રસ્ફોટન કરે, ત્રણ વાર હાથના તળિયા ઉપર પ્રસ્ફોટન કરે, ત્રણ વાર જમીન ઉપર પ્રસ્ફોટન કરે.

### टीङा :

#### न व्याख्याता ॥

(दक्षिणेन करेणोत्तानेन पात्रस्य कोणं=कर्णं गृहीत्वा पात्रमवाङ्मुखं कृत्वा वामहस्तस्य मणिबन्धे त्रीन् वारान् प्रस्फोटयति, ततस्त्रीन् वारान् हस्ततले, त्रीन् वारान् भूमिकायामिति ) ॥२७७॥

### नोंध :

પ્રસ્તુત ગાથાની અવતરણિકા બૃહત્કલ્પભાષ્યગાથા-દૃદૃદૃના આધારે કરેલ છે, અને આ ગાથા બૃહત્કલ્પસૂત્રમાં કંઈક જુદા શબ્દોથી પ્રાપ્ત થાય છે અને આ ગાથા ઉપર ત્યાં ટીકા છે; જ્યારે પ્રસ્તુત ગ્રંથમાં આ ગાથા ઉપર ટીકા નથી. તેથી અમે ત્યાંની ટીકાને કોંસમાં અહીં મૂકેલ છે અને તે પ્રમાણે જ અર્થ કરેલ છે. વિશેષ અર્થ બહુશ્રુતો વિચારે.

### ટીકાર્થ :

ઉત્તાન એવા દક્ષિણ કર વડે≕ચત્તા એવા જમણા હાથ વડે, પાત્રના કોણને=કર્ણને, ગ્રહણ કરીને પાત્રને અવાંગમુખ≕ઊંધા મુખવાળું, કરીને ડાબા હાથના મણિબંધ ઉપર ત્રણ વાર પ્રસ્કોટન કરે, ત્યાર પછી ત્રણ વાર હાથના તલ ઉપર, ત્રણ વાર ભૂમિકા ઉપર=જમીન ઉપર, પ્રસ્કોટન કરે. ∄૨૭૭∄

### અવતરણિકા :

साम्प्रतं न पात्राणां भूमौ स्थापनं क्रियते, तद्वत्सर्वमेव न कर्तव्यमित्याशङ्कानिवृत्त्यर्थमाह –

# અવતરણિકાર્થ:

હમણાં પાત્રોનું ભૂમિ ઉપર સ્થાપન કરાતું નથી, વળી તેની જેમ સર્વ જ કર્તવ્ય નથી=બીજું પણ સર્વ જ શાસ્ત્રમાં જેમ કહ્યું હોય તેમ જ કરવું જોઈએ એમ નહિ, પરંતુ પોતાની અનુકૂળતા પ્રમાણે કરી શકાય, એ પ્રકારની આશંકાની નિવૃત્તિ અર્થે કહે છે —

### ભાવાર્થ :

પાત્રાનું જમીન પર સ્થાપન કરવું જોઈએ, છતાં પૂ. હરિભદ્રસૂરિ મહારાજાના કાળમાં પાત્રપડિલેહણ કર્યા પછી પાત્રા ભૂમિ ઉપર સ્થાપવામાં આવતા ન હતા. તેથી ક્રોઈને શંકા થાય કે કાળદોષને કારણે પાત્રા ફૂટી જવાનો ભય રહે, તેથી પોતાની અનુકૂળતા પ્રમાણે જેમ સાધુ પાત્રાને ખીંટી ઉપર રાખે છે, તેમ અન્ય ક્રિયા પણ પોતાની અનુકૂળતા પ્રમાણે કરે તો વાંધો નહિ.

વસ્તુતઃ સાધુએ ઉપધિનું પડિલેહણ કરીને પોતે જ્યાં બેઠેલ હોય ત્યાં જ સર્વ વસ્તુઓ રાખવાની હોય છે, જેથી અચાનક કોઈ કારણે વિહાર કરવો પડે તો તરત જ તેઓ ઉપધિ લઈને ચાલતા થઈ શકે. માટે ઉપધિનું પડિલેહણ કરીને સાધુ પાત્રનિર્યોગને અન્ય સ્થાને મૂકે નહિ, આ પ્રકારનો પ્રાચીન વ્યવહાર હતો.

આમ છતાં, પાત્રા બાજુમાં મૂકેલા હોય અને ખ્યાલ ન રહે તો ક્યારેક અથડાવાથી પાત્રા તૂટી જાય, માટે પાત્રા ઊંચે મૂકવાનો વ્યવહાર પાછળથી થયો છે; પરંતુ તેની જેમ અન્ય પણ પડિલેહણાદિની વિધિ પોતાની અનુકૂળતા પ્રમાણે કરવાની નથી, પરંતુ શાસ્ત્રમાં જે રીતે કહેલ છે તે રીતે જ કરવી જોઈએ, તેમ બતાવવા અર્થે કહે છે –

#### आथा :

# कालपरिहाणिदोसा सिक्कगबंधे वि विलइए संते । एसेव विही सम्मं कायव्वो अप्पमत्तेणं ॥२७८॥

### અન્વચાર્થ:

कालपरिहाणिदोसा=કાળપરિહાણીના દોષથી सिक्कगबंधे वि विलइए संते=(પાત્રા) સિક્કગબંધમાં પણ=શિકામાં પણ, લગાયે છતે एसेव विही=આ જ વિધિ=આગળમાં કહી એ જ વિધિ, अप्पमत्तेणं=અપ્રમત્તે= અપ્રમત્ત એવા સાધુએ, सम्मं=सभ्यग् कायव्यो=કરવી જોઈએ.

### ગાચાર્થ :

કાળપરિહાણીના દોષથી પાત્રા શીકામાં પણ લટકાચે છતે, આગળમાં કહી એ જ વિધિ અપ્રમત્ત એવા સાધુએ સમ્ચગ્ કરવી જોઈએ.

### ટીકા :

कालपरिहाणिदोषाद्=दुष्यमालक्षणकालपरिहाण्यपराधेन, सिक्कगबंधेऽपि पात्र इति गम्यते विलगिते सित कीलकादौ प्रमादभङ्गभयेन एष एव विधिरनन्तरोदितः सम्यग्=अन्यूनातिरिक्तः कर्त्तव्यः अप्रमत्तेन, न स्थापनत्यागवत् सर्वत्याग एव कार्यः, तस्य पूर्वाचार्येरेवाऽऽचरितत्वादिति गाथार्थः ॥२७८॥

# ટીકાર્થ :

કાળપરિહાણીના દોષથી=દુષમાના લક્ષણવાળા કાળની પરિહાણીના અપરાધથી, પ્રમાદથી ભંગનો ભય હોવાથી પાત્ર કીલકાદિરૂપ સિક્કગબંધમાં પણ=ખીલી વગેરે શીકામાં પણ, લગાયે છતે=લટકાયે છતે, આ જ=પૂર્વમાં કહેવાયેલ જ, વિધિ અપ્રમત્તે=પ્રમાદ વગરના સાધુએ, સમ્યક્=અન્યૂન-અનતિરિક્ત, કરવી જોઈએ, સ્થાપનના ત્યાગની જેમ સર્વનો ત્યાગ જ કરવો જોઈએ નહીં અર્થાત્ પાત્રા નીચે રાખવાની વિધિ હોવા છતાં તે વિધિ ત્યજીને પાત્રા ઉપર લટકાવાય છે, તેની જેમ બીજી બધી વિધિનો ત્યાગ જ કરવો જોઈએ નહીં; કેમ કે તેનું=પાત્રાના ભૂમિ ઉપર સ્થાપનના ત્યાગનું, પૂર્વાચાર્યો વડે જ આચરિતપશું છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

#### भावार्थ :

દુષમા નામના પાંચમા આરાની પરિહાણીના અર્થાત્ સંયમની ધૃતિ-બલ આદિની હાનિના, દોષથી પ્રમાદને કારણે પાત્રા ભાંગી જવાના ભયથી વર્તમાનમાં પાત્રા ખીલી આદિ શીકાબંધમાં સ્થાપન કરાય છે, તોપણ, પાત્રાને ખીલી વગેરે પર ટીંગાળવાના વ્યવહાર સિવાય વસ્ત્ર અને પાત્રના પડિલેહણની આગળમાં કહેલ વિધિ અપ્રમાદભાવથી સમ્યગ્ કરવી જોઈએ; પરંતુ ભૂમિ ઉપર પાત્રાના સ્થાપનના ત્યાગની જેમ પોતાની અનુકૂળતા પ્રમાણે વસ્ત્ર અને પાત્રની પડિલેહણાની વિધિનો ત્યાગ કરવો જોઈએ નહિ; કેમ કે પાત્રાને ખીટી વગેરે પર લટકાવવાનું આચરણ પૂર્વાચાર્યોએ જ કરેલ છે, અને અન્ય સર્વ વિધિ શાસ્ત્રમાં બતાવેલ છે તે રીતે જ પૂર્વાચાર્યોએ આચરેલ છે. II૨૭૮II

### અવતરણિકા :

एतदेव समर्थयति -

### અવતરહાિકાર્થ:

આને જ સમર્થન કરે છે, અર્થાત્ પૂર્વમાં કહ્યું કે પાત્રા ભૂમિ ઉપર સ્થાપન કરવાની વિધિ હોવા છતાં કાળપરિહાણીના દોષને કારણે પાત્રા ખીંટી ઉપર મુકાય છે, એ કાર્ય વર્તમાનમાં પણ ઉચિત છે, એનું જ ગ્રંથકાર સમર્થન કરે છે –

#### भाशा :

अवलंबिऊण कज्जं जं किंचि समायरंति गीयत्था । थेवावराह बहुगुण सव्वेसिं तं पमाणं तु ॥२७९॥

#### અન્વચાર્થ:

कज्जं अवलंबिऊण=કાર્યને અવલંબીને **थेवावराह बहुगुण**=થોડા અપરાધવાળું, બહુ ગુણોવાળું जं किंचि=જે કંઈ गीयत्था=ગીતાર્થો समायरंति=આચરે છે, तं=ते सळ्वेसिं=સર્વેનे=બધા સાધુઓને, पमाणं त्=પ્રમાણ જ છે.

### ગાથार्थ :

કાર્યને અવલંબીને થોડા અપરાધવાળું, બહુ ગુણોવાળું જે કંઈ કૃત્ય ગીતાર્થો આચરે છે, તે સર્વ સાધુઓને પ્રમાણ જ છે.

### रीहा :

अवलम्ब्य=आश्रित्य कार्यं यत्किञ्चिदाचरित=सेवन्ते गीतार्थाः=आगमविदः स्तोकापराधं बहुगुणं मासकल्पाविहारवत् सर्वेषां जिनमतानुसारिणां तत् प्रमाणमेव , उत्सर्गापवादरूपत्वादागमस्येति गाथार्थः ॥२७९॥

# ટ<del>ીક</del>ાર્થ :

કાર્યને અવલંબીને=આશ્રયીને, થોડા અપરાધવાળું, બહુગુણોવાળું જે કંઈ ગીતાર્થો=આગમને જાણનારાઓ, માસકલ્પના અવિહારની જેમ આચરે છે=સેવે છે, તે જિનમતને અનુસરનારા સર્વ સાધુઓને પ્રમાણ જ છે; કેમ કે આગમનું ઉત્સર્ગ-અપવાદરૂપપણું છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

અત્યંત અપ્રમત્ત મુનિઓને પડિલેહણ કર્યા પછી ઉપષિ અને પાત્રા પોતાની પાસે જ રાખવાની વિધિ છે; આમ છતાં, સામાન્ય રીતે સાધુને માસકલ્ય વિહાર કરવાની વિધિ છે, છતાં તેવા કોઈ સંયોગોમાં ગીતાર્થો માસકલ્ય વિહાર નહીં કરીને વિશેષ લાભને કારણે સ્થિર રહે, તે જેમ અપવાદથી ઇષ્ટ છે; તેમ કાળના દોષને કારણે પાત્રાને ખીંટી વગેરે ઉપર ટીંગાળવાનું કૃત્ય અલ્પ દોષવાળું અને ઘણા ગુણોવાળું હોવાથી અર્થાત્ પૂર્વના મુનિઓની જેમ અત્યંત અપ્રમાદના અભાવરૂપ થોડા દોષવાળું અને પાત્રાના રક્ષણરૂપ ઘણા ગુણોવાળું હોવાથી, જિનમતાનુસારી સર્વ સાધુઓને પ્રમાણરૂપ જ છે; કેમ કે આગમ ઉત્સર્ગ અને અપવાદમય છે. તેથી દેશ-કાળ પ્રમાણે ખીંટી વગેરે ઉપર ટીંગાળવાથી પાત્રાનું રક્ષણ સંભવિત છે. ॥૨૭૯॥

### અવતરશિકા :

પૂર્વગાથાની અંતે કહ્યું કે ભગવાનનું આગમ ઉત્સર્ગ-અપવાદરૂપ છે. એ જ વાતને બતાવતાં કહે છે —

# ण य किंचि अणुन्नायं पडिसिद्धं वा वि जिणवरिदेहिं। तित्थगराणं आणा कज्जे सच्चेण होअव्वं ॥२८०॥

### અન્વચાર્થ :

भाशा :

जिणवरिंदिहिं य=અને જિનવરેંદ્ર વડે किंचि अणुन्नायं पडिसिद्धं वा वि ण=કાંઈ અનુજ્ઞાત અથવા પ્રતિષिદ્ધ પણ નથી. तित्थगराणं आणा=તીર્થંકરોની આજ્ઞા છે, कज्जे=કાર્ય હોતે છતે सच्चेण=સત્ય= માયા વગરના, होअव्वं=થવું જોઈએ.

### आञ्चार्थ :

જિનવરેંદ્ર વડે કોઈ કૃત્યની અનુજ્ઞા આપેલ નથી કે કોઈ કૃત્યનો પ્રતિષેધ પણ કર્યો નથી. તીર્શકરોની આજ્ઞા છે, કાર્ય હોતે છતે માચા વગરના થવું જોઈએ.

### ટીકા :

न च किञ्चिदनुज्ञातम् एकान्तेन प्रतिषिद्धं वाऽपि जिनवरेन्द्रैः=भगवद्भिः, किन्तु तीर्थङ्कराणामाज्ञा इयं, यदुत-कार्ये सत्येन भवितव्यं, न मातृस्थानतो यित्कञ्चिदवलम्बनीयमिति गाथार्थः ॥२८०॥

# દીકાર્થ :

અને જિનવરેન્દ્ર વડે=ભગવાન વડે, એકાંતથી કાંઈ અનુજ્ઞાત કે પ્રતિષિદ્ધ પણ નથી, પરંતુ આ તીર્થંકરોની આજ્ઞા છે, જે चदुતથી બતાવે છે – કાર્ય હોતે છતે સત્ય થવું જોઈએ, માતૃસ્થાનથી=માયાથી, યિલ્કિંચિત્= ગમે તે કૃત્ય, અવલંબવું જોઈએ નહિ, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

ભગવાને બાહ્ય કોઈ કૃત્યમાં એકાંતે "આમ જ કરવું કે આમ ન જ કરવું", તેવો વિધિ કે નિષેધ કર્યો નથી, પરંતુ તીર્થંકરોની આજ્ઞા છે કે જે કાર્યથી જે વખતે લાભ થતો હોય તે વખતે તે કાર્યને સાધુએ માયા વગર કરવું જોઈએ.

આ કથનથી નક્કી થાય કે આગમ ઉત્સર્ગ-અપવાદમય છે. અને એનાથી એ ફ્લિત થાય કે, વર્તમાનકાળના દોષને કારણે અપવાદથી પૂર્વાચાર્યોએ પાત્રપડિલેહણા કર્યા પછી પાત્રાને ઊંચે મૂકવાનું સ્વીકાર્યું છે, તે શાસ્ત્રસંમત છે; પરંતુ તેટલામાત્રથી પડિલેહણાદિ સર્વ ક્રિયાઓ પોતાને અનુકૂળ પડે તે રીતે યથાતથા કરવાનું શાસ્ત્રસંમત નથી. માટે પૂર્વાચાર્યોએ કર્યું છે તેમ કરવું ઉચિત છે, એ પ્રકારનું ગાથા ૨૭૮ સાથે પ્રસ્તુત ગાથાનું જોડાણ છે. ॥૨૮૦॥

### અવતરણિકા :

किमित्येतदेवमित्याह -

### અવતરશિકાર્થ:

આ આ પ્રમાણે કેમ છે ? એથી કહે છે –

### ભાવાર્થ :

પૂર્વમાં કહ્યું કે ભગવાને એકાંતે વિધિ કે નિષેધ કર્યો નથી, એ કથન એ પ્રમાણે કેમ છે ? અર્થાત્ જે અનુચિત હોય એનો એકાંતે નિષેધ હોય, અને જે ઉચિત હોય તેની એકાંતે વિધિ હોય, તો ભગવાને વિધિ અને નિષેધ અનિયત કેમ રાખ્યા છે ? એથી કહે છે –

#### आधाः :

दोसा जेण निरुज्झंति जेण खिज्जंति पुळ्वकम्माइं । सो सो मोक्खोवाओ रोगावत्थासु समणं व ॥२८१॥

### अन्वशार्थः

जेण दोसा निरुज्झंति=श्रेनाथी दोषो निरोध पामे छे, जेण पुळकम्माइं खिज्जंति=श्रेनाथी पूर्वकर्मी क्षय पामे छे, रोगावत्थासु समणं व=रोशावस्थामां शमननी श्रेम=औषधना सेवननी श्रेम, सो सो मोक्खोवाओ=ते ते मोक्षनो छपाय छे.

### ગાશાર્થ :

જેનાથી દોષો નિરોદ્ય પામે છે, જેનાથી પૂર્વકૃત કર્મો ક્ષય પામે છે, રોગાવસ્થામાં ઓષદ્યના સેવનની જેમ તે તે મોક્ષનો ઉપાય છે.

### ટીકા ઃ

दोषा-रागादयो येन निरुध्यन्ते अनुष्ठानिवशेषेण, येन क्षीयन्ते पूर्वकर्म्माणि=शेषाणि ज्ञानावरणादीनि, स स अनुष्ठानिवशेषो मोक्षोपाय:, दृष्टान्तमाह-रोगावस्थासु शमनिमव=औषधानुष्ठानिमवेति, उक्तं च भिषय्वरशास्त्रे -

''ऊपद्यते हि साऽवस्था, देशकालामयान् प्रति । यस्यामकार्यं कार्यं स्यात्, कर्म्म कार्यं च वर्ज्जयेद् ॥१॥'' इति गाथार्थः ॥२८१॥

# ટીકાર્થ :

જે અનુષ્ઠાનવિશેષ વડે રાગાદિ દોષો નિરુંધાય છે, જેના વડે=જે અનુષ્ઠાનવિશેષ વડે, પૂર્વનાં કર્મો=શેષ જ્ઞાનાવરણાદિ, ક્ષીણ થાય છે, તે તે અનુષ્ઠાનવિશેષ મોક્ષનો ઉપાય છે. તેમાં દેષ્ટાંતને કહે છે − રોગની અવસ્થાઓમાં શમનની જેમ≕ઔષધના સેવનની જેમ. અને ભિષગ્વરશાસ્ત્રમાં કહેવાયું છે : "દેશ અને કાળના આમયો પ્રતિ≔રોગો પ્રત્યે, તે અવસ્થા ઉત્પન્ન થાય છે જ, જેમાં=જે અવસ્થામાં, અકાર્ય કાર્ય થાય≔ કરવા યોગ્ય થાય, અને કાર્ય કર્મ=કરવા યોગ્ય કૃત્ય, વર્જવા યોગ્ય થાય," એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

આયુર્વેદશાસ્ત્રમાં કહ્યું છે કે અમુક રોગ માટે જે ઔષધાદિ અકર્તવ્ય હોય, તે જ ઔષધાદિ અમુક દેશ-કાળને આશ્રયીને તે રોગ માટે કર્તવ્ય બને; અને જે કર્તવ્ય એવી ક્રિયા હોય તે ક્રિયા અમુક દેશ-કાળને આશ્રયીને અકર્તવ્ય બને. તેથી એ નક્કી થાય છે કે "આ કર્તવ્ય જ છે અને આ અકર્તવ્ય જ છે," તેવો એકાંતે નિયમ નથી; પરંતુ અમુક રોગાવસ્થામાં તે દેશ-કાળ પ્રમાણે જે કર્તવ્ય હોય તે અન્ય દેશ-કાળને આશ્રયીને અકર્તવ્ય બને છે. તેથી જે રીતે રોગ શમે તે રીતે ઔષધમાં ફેરફાર કરવો પડે.

આ રીતે અત્માના રાગાદિરૂપ ભાવરોગો જે અનુષ્ઠાનવિશેષ કરવાથી નાશ પામતા હોય તે અનુષ્ઠાનવિશેષ મોક્ષનો ઉપાય છે. તેથી ભગવાને કોઈપણ કૃત્યમાં એકાંતે વિધિ કે નિષેધ કર્યો નથી.

આથી એ ફલિત થયું કે પૂર્વના અપ્રમત્ત મુનિઓને પાત્રપડિલેહણ કર્યા પછી પાત્રા પોતાની પાસે જ રાખવાની વિધિ હતી, છતાં કાળના દોષને કારણે મુનિઓ એટલા અપ્રમત્ત નહીં રહી શકવાથી, પડિલેહણ કર્યા પછી જો પાત્રા પોતાની પાસે જ રાખે તો પ્રમાદને કારણે વારંવાર પાત્રા ફૂટી જવાનો ભય રહે, અને પાત્રાની જો અત્યંત યતના કરવા જાય તો સ્વાધ્યાયાદિમાં વિક્ષેપ થાય, અને સતત પાત્રાની ચિંતામાં તેઓનું ચિત્ત પરોવાયેલું રહે, જેના કારણે સ્વાધ્યાય વગેરે અન્ય ક્રિયાઓ સારી રીતે કરીને વિશેષ ભાવની નિષ્પત્તિ તેઓ ન કરી શકે. માટે વર્તમાનકાળમાં પૂર્વપુરુષોએ પાત્રાને ખીંટી વગેરે ઉપર મૂકવાનો વ્યવહાર અપવાદથી સ્વીકારેલ છે, જેથી સ્વાધ્યાય, વૈયાવચ્ચાદિ દ્વારા મુનિઓ વિશેષ પ્રકારનો અપ્રમાદભાવ કરીને કર્મોનો નાશ કરી શકે.

પૂર્વના મહર્ષિઓ પ્રકૃતિથી જ અત્યંત ઉપયોગપૂર્વક પ્રવૃત્તિ કરનારા હોવાથી, પડિલેહણ કર્યા પછી પાત્રા બાજુમાં મૂકી રાખે તોપણ તેઓને સહસા પાત્રા ભાંગવાનો ભય રહેતો ન હતો, અને તેઓના સ્વાધ્યાયાદિમાં પણ વિક્ષેપ થતો ન હતો. તેથી તેઓ માટે પૂર્વનો વ્યવહાર જ ઉચિત હતો. આમ, ભગવાને દેશ-કાળને સામે રાખીને કર્તવ્ય-અકર્તવ્યમાં ફેરફાર કરવાની અનુજ્ઞા આપેલ છે. !!૨૮૧!!

# અવતરણિકા :

उक्तमानुषङ्गिकं , प्रकृतमाह -

# અવતરણિકાર્થ :

આનુષંગિક કહેવાયું, હવે પ્રકૃતને કહે છે 🗕

### ભાવાર્થ :

ગાથા ૨૭૬માં પાત્રપડિલેહણની વિધિ બતાવીને ગાથા ૨૭૭ માં ગૃહસ્થ પાસેથી વહોરેલા નવા પાત્રાનું પ્રસ્કોટન કરવાની વિધિ બતાવી.

ગાથા ૨૭૬માં કહેલ કે ઋતુબદ્ધકાળમાં પાત્રાને પોતાની પાસે રાખે, તેના વિષયમાં વર્તમાનમાં પાત્રાને ખીંટી વગેરે ઉપર મૂકવાની વિધિ છે. ત્યાં કોઈને શંકા થાય કે 'જેમ અનુકૂળતા પ્રમાણે પાત્રાને ખીંટી પર લટકાવી શકાય, તેમ શાસ્ત્રમાં કહેલું અન્ય પણ કાર્ય પોતાની અનુકૂળતા પ્રમાણે કરી શકાય.' એના નિવર્તન અર્થે આનુષંગિક રીતે ગાથા ૨૭૮માં ખુલાસો કર્યો, અને એનું જ ગાથા ૨૭૯-૨૮૦માં સમર્થન કર્યું કે 'ગીતાર્થો લાભાલાભને સામે રાખીને પ્રવૃત્તિમાં ફેરફાર કરે છે, અને ભગવાનની આજ્ઞા લાભાલાભ પ્રમાણે ક્રિયામાં ફેરફાર કરવાની છે.' ત્યાં પ્રશ્ન થાય કે ભગવાનની આજ્ઞા આવી અસ્થિર કેમ છે ? કે ક્યારેક જે કરાય તે જ ક્યારેક ન કરાય ? તેથી આનુષંગિક રીતે ગાથા ૨૮૧માં તેનો ખુલાસો દેષ્ટાંત દારા કર્યો.

આ રીતે આનુષંગિક કહેવાયું, હવે પ્રકૃતને કહે છે અર્થાત્ ગાથા ૨૭૬ની ટીકાના અંતે કહેલ કે ઋતુબદ્ધકાળમાં પાત્રા પોતાની પાસે ધારણ કરીને રાખે, એ વાત પ્રકૃત છે. તેથી હવે ઋતુબદ્ધકાળમાં જ પાત્રાને પાસે કેમ રાખવા જોઈએ ? અને વર્ષાકાળમાં કેમ નહિ ? તે રૂપ પ્રકૃત કથનને કહે છે –

#### भाशा :

विटिअबंधणधरणे अगणी तेणे अ दंडिअक्खोहे । उउबद्ध धरणबंधण वासासु अबंधणा ठवणा ॥२८२॥

### અન્લકાર્શ :

विटिअबंधणधरणे=વિંટિયાનું બંધન અને ધારણ=પાત્રનું ધારણ, (કરવું જોઈએ.) अगणी तेणे अ दंडिअक्खोहे=અગ્નિ હોતે છતે, સ્તેન હોતે છતે અને દંડિકનો ક્ષોભ થયે છતે (દોષનો સંભવ હોવાને કારણે) उउबद्ध धरणबंधण=ઋતુબદ્ધમાં ધારણ અને બંધન થાય છે=શેષકાળમાં પાત્રનું ધારણ અને વિંટિયાનું બંધન થાય છે. वासासु अबंधणा ठवणा=વર્ષામાં અબંધના-સ્થાપના થાય છે=ચોમાસામાં ઉપધિનું અબંધન અને પાત્રની સ્થાપના થાય છે.

# ગાથાર્થ :

વિંદિયાનું બંધન અને પાત્રનું ધારણ કરવું જોઈએ. અગ્નિ હોતે છતે, સ્તેન હોતે છતે અને દંડિકનો સ્રોભ થયે છતે દોષનો સંભવ હોવાને કારણે શેષકાળમાં પાત્રનું ધારણ અને વિંદિયાનું બંધન થાય છે. વળી ચોમાસામાં ઉપધિનું અબંધન અને પાત્રની સ્થાપના થાય છે.

# ટીકા :

विण्टिकाबन्धनिमिति प्रत्युपेक्ष्योपिंधं कार्यं धारणं च पात्रस्य, 'तं च खत्ताणं पि संवित्तता धारिज्जइ न निक्खिण्डः' किमित्येतदेविमत्याह – अग्नौ स्तेने दिण्डिकक्षोभे च दोषसम्भवात्, अग्न्यादयश्च प्राय ऋतुबद्धे भवन्ति न वर्षाकाले इत्यत आह-ऋतुबद्धे धारणबन्धने=धारणं पात्रस्य बन्धनं तूपधेः, वर्षास्वबन्धनोपधेः स्थापना च पात्रस्य, अन्ये त्वाहुः-'ठवणा य पुण मत्तयस्से'ति गाथासमुदायार्थः ॥२८२॥

# ટીકાર્થ :

विण्टिका ...... च पात्रस्य ઉપધિને પ્રત્યુપેક્ષીને વિંટિયાનું બંધન અને પાત્રનું ધારણ કરવું જોઈએ. तं च ...... निक्खिप्पड़ ''અને સંવલન કરીને તે રજસ્ત્રાણને પણ ધારણ કરે, નિક્ષેપ ન કરે=ખીંટી વગેરે ઉપર નાંખે નહીં.''

एतद् एवं किमिति ? इत्याह – આ=ઉપરનું કથન, આમ કેમ છે ? એથી હેતુ કહે છે –

www.iainelibrarv.org

अग्नौ ....... सम्भवात् અગ્નિ હોતે છતે, ચોર હોતે છતે કે દંડિકનો ક્ષોભ થયે છતે દોષનો સંભવ છે. अग्न्यादय ......... आह – અને અગ્નિ વગેરે પ્રાયઃ ઋતુબદ્ધમાં≕શેષકાળમાં, થાય છે, વર્ષાકાળમાં નહિ. આથી કહે છે –

ऋतुबद्धे ....... तूपधेः ऋतुબद्धमां ધારણ અને બંધન થાય છે≔પાત્રનું ધારણ વળી ઉપધિનું બંધન થાય છે. वर्षास्व ........ पात्रस्य वर्षामां=ચોમાસામાં, ઉપધિની અબંધના અને પાત્રની સ્થાપના થાય છે.

अन्ये ...... दायार्थ: વળી અન્યો કહે છે – ''અને વળી સ્થાપના માત્રકની થાય છે,'' એ પ્રમાણે ગાથાનો સમુદાયાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

સામાન્ય રીતે ઉપધિનું પડિલેહણ કર્યા પછી ઉપધિને વિંટિયામાં બાંધીને રાખવાની વિધિ છે, અને પાત્રાને રજસ્ત્રાણથી સંવલિત કરીને ઝોળી વગેરેમાં બાંધીને પોતાની પાસે ધારણ કરવાની વિધિ છે; કેમ કે શેષકાળમાં અગ્નિનો ઉપદ્રવ, ચોરનો ઉપદ્રવ અને રાજ્યમાં યુદ્ધ થવાથી દંડિકોનો ક્ષોભ થઈ શકે છે. તેથી ક્યારેક ઉપાશ્રયમાંથી જલદી નીકળવું પડે તેમ હોય તે વખતે, ઉપધિ બાંધીને રાખેલી ન હોય અને પાત્રા બાંધીને રાખ્યા ન હોય તો બધું લઈને જલદી નીકળી ન શકાય. માટે ઋતુબદ્ધકાળમાં ઉપધિને બાંધવાની અને પાત્રાને ધારણ કરવાની વિધિ છે.

વળી વર્ષાકાળમાં પ્રાયઃ કરીને અગ્નિ આદિની આપત્તિ આવતી નથી. તેથી વર્ષાકાળમાં ઉપષિને વિટિયામાં બાંધવાની નથી અને પાત્રાને એકાંતવાળા કોઈ સ્થાનમાં સ્થાપન કરવાના છે. અહીં અન્ય કોઈ કહે છે કે વર્ષાકાળમાં પાત્રકને બદલે માત્રકને સ્થાપન કરવાનું છે. !!૨૮૨!!

# અવતરણિકા :

अवयवार्थं त्वाह -

# **अ**वतरिष्डार्थः

વળી ગાથા ૨૮૨માં બતાવેલ અવયવોના અર્થને કહે છે –

#### ગાથા :

रयत्ताणभाणधरणं उउबद्धे निक्खिवज्ज वासासु । अगणी तेणभए वा रज्जक्खोभे विराहणया ॥२८३॥

### અન્વચાર્થ:

उउबद्धे=ઋતુબદ્ધમાં=શેષકાળમાં, अगणी तेणभए रज्जवखोभे वा विराहणया=અગ્નિ હોતે છતે, સ્તેનનો ભય હોતે છતે, અથવા રાજ્યનો ક્ષોભ થયે છતે વિરાધના થાય છે. रयत्ताणभाणधरणं=(આથી) રજસ્ત્રાણ અને ભાજનનું ધારણ (કરવું જોઈએ,) वासासु=વર્ષામાં=ચોમાસામાં, निक्खविज्ज=(પાત્રનો પણ) નિક્ષેપ કરવો જોઈએ.

#### આશર્થ :

શેષકાળમાં અગ્નિ હોતે છતે, ચોરનો ભય હોતે છતે અને રાજ્યનો ક્ષોભ થયે છતે વિરાધના થાય છે. આથી રજસ્ત્રાણ અને પાત્રનું ધારણ કરવું જોઈએ, ચોમાસામાં પાત્રનો પણ નિક્ષેપ કરવો જોઈએ.

### ટીકા :

रजस्त्राणभाजनधरणं ऋतुबद्धे कुर्यात्, निक्षिपेद्वर्षासु भाजनमपि, अधारणे दोषमाह-अग्नौ स्तेनभये राज्यक्षोभे वा विराधना संयमात्मनोर्भवतीति गाथार्थः ॥२८३॥

### ટીકાર્થ:

### अवतरशिक्षाः

तथा चाह -

### અવતરશિકાર્થ :

અને તે પ્રમાણે કહે છે અર્થાત્ પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે ઋતુબદ્ધકાળમાં ઉપધિનું બંધન ન કરે અને પાત્રનું ધારણ ન કરે તો, અગ્નિ આદિના ઉપદ્રવ વખતે સંયમવિરાધના અને આત્મવિરાધના થાય છે, તે કઈ રીતે થાય છે ? તે પ્રમાણે કહે છે —

#### आथा :

परिगलमाणो हीरेज्ज डहणभेआ तहेव छक्काया । गुत्तो अ सयं डज्झे हीरिज्ज व जं च तेण विणा ॥२८४॥

### અન્વચાર્થ :

(શેષકાળમાં સાધુ ઉપધિનું બંધન અને પાત્રનું ધારણ ન કરેં તો,) परिगलमाणो=પરિગલતી=હાથમાંથી પડતી એવી ઉપધિ, हीरेज्ज=હરાય=કોઈ વડે હરણ થાય, इहणभेआ=દહન અને ભેદ થાય=ઉપધિ અગ્નિમાં બળી જાય અને પાત્ર ભાંગી જાય, तहेव=તે રીતે જ इक्काया=પટ્કાયો (વિરાધાયેલા થાય.) गुत्तो अ=અને ગુપ્ત એવા સાધુ सर्य=સ્વયં डज्झे हीरिज्ज व=દાઝે અથવા હરાય. तेण च विणा=અને તેના વિના=ઉપધિ-પાત્ર વિના, जं=જે થાય, (તેને ઉપધિ-પાત્રનો નિક્ષેપ કરતા સાધુ પ્રાપ્ત કરે છે.)

# ગાહ્યાર્થ :

શેષકાળમાં સાધુ ઉપધિનું બંધન અને પાત્રનું ધારણ ન કરે તો હાથમાંથી પડતી ઉપધિનું કોઇ વડે હરણ થાય, ઉપધિ અગ્નિમાં બળી જાય અને પાત્ર ભાંગી જાય. તે રીતે જ ષટ્કાયો વિરાધાયેલા થાય, અને ગુપ્ત એવા સાધુ સ્વયં દાઝે અથવા હરાય. અને ઉપધિ-પાત્ર વિના જે થાય તેને ઉપધિ-પાત્રનો નિક્ષેપ કરતા સાધુ પ્રાપ્ત કરે છે.

www.jainelibrary.org

### ટીકા :

परिगलन् ह्रियेतोपधिरिति गम्यते, दहनभेदावित्युपधिपात्रयोः स्यातां, तथैव षट्कायास्तद्व्यापृततया सम्भ्रान्तनिर्गमन इति, गुप्तो वा उपध्यर्थं स्वयं दह्येत ह्रियेत वा स्वयमेव, यच्च तेन विना आज्ञाविराधनाऽ- संयमादि तच्च प्राप्नोति निक्षिपन्, 'गहिएण पुण पडिग्गहेणं वेटियं गहाय बाहिरकण्यं उवरि छोढुं ताहे वच्चइ' इति गाथार्थः ॥२८४॥

### ટીકાર્થ :

परिगलन् ......गम्यते પરિગલતી ઉપધિ હરાય અર્થાત્ ચોમાસા સિવાયના કાળમાં ઉપધિ બાંધી ન હોય અને પાત્રા ધારણ કરેલા ન હોય તો ચોર વેંગેરેના ઉપદ્રવ વખતે જેમ-તેમ ઉપધિ લઈને નીકળતા સાધુના હાથમાંથી ઉપધિ પડી જવાને કારણે તેનું હરણ થાય;

दहन ....... स्यातां ઉપધિ અને પાત્રનો દહન અને ભેદ થાય અર્થાત્ અગ્નિ લાગે ત્યારે નહીં બાંધેલ ઉપધિ અને પાત્રાને લઈને સાધુ નીકળે તો અગ્નિની જ્વાળાના સંસર્ગથી ઉપધિ બળી જાય અને પાત્રા પણ ક્યાંક અથડાઇને ભાંગી જાય.

तथैव ...... इति तेमां વ્યાપૃતપણાને કારણે=ઉપધિ અને પાત્રના ગ્રહણમાં પ્રવૃત્તપણાને કારણે, સંભ્રાંત નિર્ગમનમાં=સંભ્રમપૂર્વક નીકળવામાં, તે પ્રકારે જ=જે પ્રકારે દહન-ભેદ થાય તે પ્રકારે જ, છકાયો વિરાધાયેલા થાય.

गुप्तो वा ........... स्वयमेव અથવા ઉપધિના અર્થે ગુપ્ત એવો સ્વયં બળે કે સ્વયં જ હરાય અર્થાત્ ઉપધિ અગ્નિમાં બળીને જીવહિંસાનું નિમિત્ત ન બને તે માટે ઉપધિનું રક્ષણ કરતા સાધુ સ્વયં અગ્નિમાં બળી જાય અથવા રાજ્યનો ક્ષોભ થયો હોય તો સ્વયંનું જ હરણ થાય, જેથી કોઈ મ્લેચ્છાદિથી ઉપદ્રવ થવાને કારણે સંયમવિરાધના કે આત્મવિરાધના થવાનો પણ પ્રસંગ આવે.

यच्च ......... નિક્ષિપન્ અને તેના વિના આજ્ઞાનું વિરાધન, અસંયમાદિ જે થાય છે તેને, નિક્ષેપ કરતા≕ઉપધિ-પાત્રાને શાસ્ત્રવિધિથી નિરપેક્ષ રીતે સ્થાપન કરતા સાધુ, પ્રાપ્ત કરે છે અર્થાત્ શાસ્ત્રવિધિ પ્રમાણે ઉપધિને ન બાંધી હોય કે પાત્રાને ધારણ ન કર્યા હોય અને અગ્નિ વગેરે કોઈપણ ઉપદ્રવ ન થાય તોપણ, ભગવાનની આજ્ઞાના પાલન વિના જે આજ્ઞાવિરાધના અને અસંયમાદિ દોષો થાય છે, તે દોષોને ઉપધિ અને પાત્રાનો જેમ તેમ નિક્ષેપ કરતા સાધુ પ્રાપ્ત કરે છે.

આ રીતે શાસ્ત્રવિધિ પ્રમાણે વિંટિયાનું બંધન અને પાત્રનું ધારણ કરેલ ન હોય તો કયા દોષો પ્રાપ્ત થાય, તે બતાવ્યું. હવે જે સાધુઓ શાસ્ત્રવિધિ પ્રમાણે ઋતુબદ્ધકાળમાં વિંટિયાનું બંધન અને પાત્રનું ધારણ કરે છે, તેઓને જયારે અગ્નિ વગેરેનો ઉપદ્રવ થાય ત્યારે કેવી રીતે નીકળી જવું જોઈએ ? તે બતાવવા કહે છે –

गहिएण ...... वच्चइ ''વળી ગ્રહણ કરેલા પ્રતિગ્રહ સાથે=પાત્ર સાથે, વિંટિયાને ગ્રહણ કરીને બાહ્યકલ્પને=કામળીને, શરીર ઉપર નાખીને, ત્યારે=જ્યારે અગ્નિ આદિનો ઉપદ્રવ હોય ત્યારે, જાય છે=ઉપાશ્રયમાંથી સાધુ નીકળી જાય છે.''

इति गाथार्थः એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. ॥२८४॥

### અવતરશિકા :

वर्षाकाले त्वनिक्षिप्तेऽपि(?तु निक्षिप्तेऽपि) न दोष इत्येतदाह -

### અવતરણિકાર્થ:

વળી વર્ષાકાળમાં નિક્ષિપ્ત હોતે છતે પણ=ઉપધિ અને પાત્રનો નિક્ષેપ કરેલ હોતે છતે પણ, દોષ નથી, એને કહે છે –

### नोंध :

અવતરણિકામાં **अनिक्षिप्तेऽपि छे** तेने स्थाने **निक्षिप्तेऽपि** पाठ होवो **षो**र्छसे.

#### आथा :

वासासु णित्थ अगणी णेव अ तेणा उ दंडिआ सत्था । तेण अबंधण ठवणा एवं पडिलेहणा पाए ॥२८५॥

'पड़िलेहणा पमज्जण'त्ति दारं गयं ॥

### અન્વચાર્થ:

वासासु=વર્ષામાં=ચોમાસામાં, अगणी णित्थ=અગ્નિ હોતો નથી, तेणा उ णेव=સ્તેનો પણ નથી જ હોતા. दंडिआ सत्था=દંડિકો=રાજાઓ, સ્વસ્થ હોય છે. तेण=તે કારણથી अबंधण=(ઉપધિનું) અબંધન ठवणा=(પાત્રની) સ્થાપના થાય છે, एवं=આ રીતે=ગાથા ૨૬૭ થી અત્યાર સુધી વર્ણન કર્યું એ રીતે, पाए=પાત્રવિષયક पडिलेहणा=પ્રત્યુપેક્ષણા છે. पडिलेहणा पमज्झणा='પ્રતિલેખના' 'પ્રમાર્જના' त्ति=એ પ્રકારે दारं गयं=दार ગયું=સમાપ્ત થયું.

★ प्रस्तुत भाशामां 'उ' अपि અर्थमां छे अने 'अ' पादपूर्तिमां छे.

### आशार्थ :

ચોમાસામાં અગ્નિ હોતો નથી, ચોરો પણ નથી જ હોતા, અને રાજાઓ સ્વસ્થ હોય છે; તે કારણથી ઉપધિનું અબંધન અને પાત્રની સ્થાપના થાય છે. ગાયા ૨૬૦થી અત્યાર સુધી વર્ણન કર્યું એ રીતે પાત્રવિષયક પ્રત્યુપેક્ષણા છે.

# ટીકા :

वर्षासु नास्त्यग्निः जलबाहुल्यात्, नैव स्तेना अपि निस्सरणोपायाभावाद्, दण्डिकाः स्वस्थाः बलसामग्र्यभावेन कारणेन, एतदेवं, तेनाऽबन्धनोपधेः स्थापना पात्रस्य, प्रकृतिनगमनायाह-एवम् उक्त- प्रकारा प्रत्युपेक्षणा पात्र इति गाथार्थः ॥२८५॥

# ટીકાર્થ :

વર્ષામાં=ચોમાસામાં, જલનું બહુલપણું હોવાથી અગ્નિ હોતો નથી. નિસ્સરણના=કોઈના ઘરમાંથી ચોરી કરીને નીકળવાના, ઉપાયનો અભાવ હોવાથી સ્તેનો પણ=ચોરો પણ, નથી જ હોતા. બળની સામગ્રીના અભાવરૂપ કારણથી દંડિકો=રાજાઓ, સ્વસ્થ હોય છે. આ આ પ્રમાણે છે=વર્ષાકાળમાં અગ્નિ આદિ ઉપદ્રવો થતા નથી એ એ પ્રમાણે છે, તે કારણથી ઉપધિની અબંધના, પાત્રની સ્થાપના થાય છે. પ્રકૃતના=પ્રકૃત એવી પાત્રની પ્રત્યુપેક્ષણાના, નિગમન માટે કહે છે — આ રીતે કહેવાયેલ પ્રકારવાળી પાત્રવિષયક પ્રત્યુપેક્ષણા છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

### भावार्थ :

ચોમાસામાં ભેજનું બાહુલ્ય હોવાને કારણે અગ્નિનો ઉપદ્રવ પ્રાયઃ થતો નથી, અને વર્ષાઋતુમાં ભાગી જવાના ઉપાયના અભાવને કારણે ચોરોનો ઉપદ્રવ પણ પ્રાયઃ થતો નથી અને રાજાઓ પણ ચોમાસામાં એકબીજા પર હુમલા કરતા નથી; કેમ કે સૈન્ય માટે સામગ્રીનો અભાવ હોય છે. આથી વર્ષાઋતુમાં સાધુએ ઉપધિ બાંધવાની નથી અને પાત્રાને પોતાની પાસે રાખવાના નથી, પરંતુ એકાંતવાળા ઉચિત સ્થાને સ્થાપન કરવાના છે.

હવે પાત્રપડિલેહણની વિધિનું નિગમન કરતાં કહે છે કે ગાથા ૨૬૭થી અત્યાર સુધી વર્ણન કર્યું એ રીતે પાત્રપડિલેહણા જાણવી.

ગાથા ૨૩૦માં પ્રતિદિનિકિયાનાં દસ દ્વારો બતાવ્યાં. તેમાં પડિલેહણા નામના પ્રથમ દ્વારનું વર્ણન ગાથા ૨૩૩થી શરૂ કર્યું અને તે પ્રથમ દ્વારનું જ બીજું અંગ પાત્રપડિલેહણા બાકી રાખ્યું; કેમ કે વસ્ત્રપડિલેહણા સૂર્યોદય પહેલાં કરવાની હોય છે, અને પાત્રપડિલેહણા સૂર્યોદય પછી પ્રથમ પહોરના ચોથા ભાગના અવશેષમાં કરવાની હોય છે. અને વસ્ત્રની પડિલેહણા કર્યા પછી વસતિની પ્રમાર્જના કરવાની હોય છે, તેથી ગાથા ૨૩૦માં બતાવેલાં ૧૦ દ્વારોમાંથી પડિલેહણા નામના પ્રથમ દ્વારના પહેલા અંગરૂપ વસ્ત્રપ્રતિલેખનાની વિધિ ગાથા ૨૬૨માં પૂરી થતાં બીજું પ્રમાર્જના દ્વાર ગાથા ૨૬૩થી ૨૬૬ સુધી બતાવ્યું. ત્યારબાદ પડિલેહણારૂપ પ્રથમદ્વારના બીજા અંગરૂપ જે પાત્રપ્રતિલેખનાની વિધિ બતાવવાની બાકી હતી, તે ગાથા ૨૬૭થી શરૂ કરીને ગાથા ૨૮૫માં પુરી કરી. તેથી પ્રસ્તુત ગાથાના અંતે કહ્યું કે પડિલેહણાદ્વાર અને પ્રમાર્જનાદ્વાર પૂરું થયું. ॥૨૮૫॥

# અવતરણિકા :

मूलप्रतिद्वारगाथायां कात्सर्न्येन व्याख्यातं प्रत्युपेक्षणाद्वारं, साम्प्रतं भिक्षाद्वाख्याचिख्यासुराह — स्रवतरिक्षिक्षार्थः

મૂળદાર ગાથા ૨૩૦માં બતાવાયેલ પ્રથમ 'પ્રત્યુપેક્ષણા' દાર સંપૂર્ણપણાથી વ્યાખ્યાન કરાયું. હવે 'ભિક્ષા' નામના ત્રીજા દારનું વ્યાખ્યાન કરવાની ઇચ્છાવાળા ગ્રંથકાર કહે છે –

# नोंध :

અવતરણિકામાં **मूलप्रतिद्वारगाथायां** છે, તેમાં **'प्रति'** શબ્દ વધારાનો હોય, તેવું લાગે છે.

#### ाषाः :

कयजोगसमायारा उवओगं काउ गुरुसमीवंमि । आवसियाए णिती जोगेण य भिक्खणद्वाए ॥२८६॥

#### अन्वग्रार्थ :

कयजोगसमायारा=કૃતયોગસમાચારવાળા=મળ-મૂત્રાદિરૂપ શરીરના ધર્મો કર્યા છે જેમણે એવા સાધુઓ, गुरुसमीवंमि=ગુરુની સમીપમાં उवओगं काड=ઉપયોગને કરીને आवसियाए=આવશ્યિકી વડે जोगेण य=અને યોગ વડે भिक्खणद्वाए=ભિક્ષણના અર્થે=ભિક્ષાગ્રહણ માટે, णिंती=(વસિતમાંથી) નીકળે છે.

### ગાશાર્થ :

મળ-મૂત્રાદિરૂપ શરીરના ધર્મો કર્યા છે જેમણે એવા સાધુઓ ગુરુ પાસે ઉપયોગને કરીને 'आविश्यकी' વડે અને 'जस्स जोग' વડે ભિક્ષાગૃહણ માટે વસતિમાંથી નીકળે છે.

### ટીકા :

कृतयोगसमाचाराः=कृतकायिकादिव्यापारा इत्यर्थः उपयोगं-कालोचितप्रशस्तव्यापारलक्षणं कृत्वा गुरुसमीपे=आचार्यसिन्नधौ 'आविश्यक्या'-साधुक्रियाभिधायिन्या हेतुभूतया निर्गच्छन्ति वसतेरिति गम्यते योगेन च 'यस्य योग' इत्येवंवचनलक्षणेन भिक्षार्थमिति गाथासमुदायार्थः ॥२८६॥

### ટીકાર્થ :

કરાયેલા છે યોગના આચાર જેમના વડે એવા=કરાયેલા છે કાયિકાદિના વ્યાપાર જેમના વડે એવા, સાધુઓ ગુરુની સમીપમાં=આચાર્યની સંનિધિમાં, કાળને ઉચિત પ્રશસ્ત વ્યાપારના લક્ષણવાળા ઉપયોગને કરીને હેતુભૂત એવી સાધુક્રિયાનું અભિધાન કરનારી 'आविश्यकी' વડે અને 'यस्य योग' એ પ્રકારના વચનના લક્ષણવાળા યોગ વડે ભિક્ષાના અર્થે=ગોચરી વહોરવા માટે, વસતિમાંથી નીકળે છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો સમુદાયાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

ભિક્ષા વહોરવા જતાં વચ્ચે મળ-મૂત્ર આદિની શંકા થાય તો યતનામાં ઉપયોગ રહી શકે નહિ; આથી સાધુ ભિક્ષા માટે જતાં પહેલાં મળ-મૂત્ર આદિની શંકાને અવશ્ય ટાળે.

આ રીતે મળ-મૂત્રાદિની શંકા ટાળ્યા પછી ભિક્ષાએ જતાં પૃફેલાં સાધુએ ઉપયોગની ક્રિયા કરવાની હોય છે, અને આ ક્રિયા ભિક્ષાના કાળને ઉચિત પ્રશસ્ત વ્યાપારરૂપ છે; કેમ કે ઉપયોગની ક્રિયા કરવાથી ભિક્ષા માટે જતાં ભિક્ષાના વિષયમાં સમ્યગ્ શુદ્ધિનો ઉપયોગ રહી શકે છે. આથી ગુરુની પાસે ઉપયોગની ક્રિયા કરીને 'आविसयाए' અને 'जस्स जोगो' એ પ્રકારનો વચનપ્રયોગ કરે છે અને ત્યારપછી સાધુઓ ભિક્ષા માટે વસતિમાંથી જાય છે.

અહીં ઉપયોગની કિયા ગોચરીમાં જતાં પહેલાં વિશિષ્ટ પ્રકારના માનસને નિષ્પન્ન કરવા માટે સાધુ કરે છે, અને "હું આવશ્યક કાર્ય માટે જાઉં છું" તેવું સૂચન કરવા માટે તેમ જ "અવશ્ય કરવા યોગ્ય કાર્યને હું ઉચિત વિધિપૂર્વક કરીશ," તેવો સંકલ્પ કરવા માટે '**આવશ્યિક્તી**' એવો વચનપ્રયોગ કરે છે. અને "સંયમને અનુકૂળ એવી જે વસ્તુનો યોગ થશે, તેને હું લાવીશ", એ પ્રકારનું સૂચન કરવા માટે 'जस्स जोगो' એવો શબ્દપ્રયોગ કરે છે. ॥૨૮૬॥

### અવતરણિકા :

अवयवार्थं त्वाह -

### અવતરણિકાર્થ :

ગાથા ૨૮૬માં બતાવ્યું કે કાયિકાદિ વ્યાપાર કરીને સાધુઓ ગુરુ આગળ ઉપયોગને કરીને 'આવશ્યિકી' અને 'જસ્સ જોગો'ના વચનપ્રયોગપૂર્વક ભિક્ષા માટે જાય છે. હવે વળી તે ગાથાના દરેક અવયવના અર્થને બતાવતાં પ્રથમ ગુરુની સમીપમાં સાધુઓ ઉપયોગ કઈ રીતે કરે ? તે બતાવે છે —

#### आथा :

काइयमाइयजोगं काउं धित्तूण पत्तए ताहे । इंडं च संजयं तो गुरुपुरओ ठाउमुवउत्ता ॥२८७॥

### अन्वरार्थः

काइयमाइयजोगं काउं=કાયિકાદિના યોગને કરીને ताहे=ત્યારપછી पत्तए डंडं च संजयं घित्तूण=પાત્રકને અને દંડને સંયત=સંભ્રમ વગર, ગ્રહણ કરીને तो=ત્યારપછી गुरुपुरओ ठाउं=ગુરુની આગળ ઊભા રહીને उवउत्ता=ઉપયુક્ત એવા સાધુઓ,

### ટીકા ઃ

कायिकादिव्यापारं कृत्वा गृहीत्वा पात्रे ततः प्रतिग्रहमात्रकरूपे दण्डकं च संयतम्=असम्भ्रान्तं ततः गुरुपुरतः स्थित्वोपयुक्ताः सन्तः ॥२८७॥

# ટીકાર્થ :

કાયિકાદિના વ્યાપારને કરીને, ત્યારપછી પ્રતિગ્રહ અને માત્રકરૂપ બે પાત્રને અને દંડકને સંયત=અસંભ્રાંત= સંભ્રમ વગર, ગ્રહણ કરીને, ત્યારપછી ગુરૂની આગળ ઊભા રહીને ઉપયુક્ત છતા સાધુઓ,

# અવતરણિકા :

किं ? इत्याह -

# અવતરણિકાર્થ :

શું કરે છે ? એથી કહે છે –

#### आशा :

संदिसह भणंति गुरुं उवओग करेमु तेणऽणुण्णाया । उवओगकरावणिअं करेमि उस्सग्गमिच्चाइ ॥२८८॥

### અન્વચાર્ચ :

संदिसह उवओग करेमु="આજ્ઞા આપો, ઉપયોગને અમે કરીએ" (એ પ્રમાણે) गुरुं भणंति=ગુરુને કહે છે. तेण अणुण्णाया=तेना વડે અનુજ્ઞાત=ગુરુ વડે અનુજ્ઞા અપાયેલા એવા સાધુઓ, उवओगकरावणिअं करेमि उस्सग्गमिच्चाइ="ઉપયોગ કરાવણિક કાયોત્સર્ગને અમે કરીએ" ઇત્યાદિ,

### ટીકા :

संदिसहेति भणन्ति गुरुं, किमित्याह-उपयोगं कुर्म्म इति, तेनचगुरुणा अनुज्ञाताः सन्तः, किमित्याह-उपयोगकारणं कुर्म्मः कायोत्सर्गमित्यादि ॥२८८॥

### ટીકાર્થ :

"આજ્ઞા આપો" એ પ્રમાણે ગુરુને કહે છે. શેને આશ્રયીને "આજ્ઞા આપો" એ પ્રમાણે કહે છે ? એથી કહે છે – "ઉપયોગને અમે કરીએ" એ પ્રકારના કથનને આશ્રયીને "આજ્ઞા આપો" એ પ્રમાણે ગુરુને કહે છે, એમ અન્વય છે. તેના વડે≔ગુરુ વડે, અનુજ્ઞાત છતા≔અનુજ્ઞા અપાયેલા એવા સાધુઓ, શું ? એથી કહે છે –

"ઉપયોગના કારણ એવા કાયોત્સર્ગને અમે કરીએ" ઇત્યાદિ.

### અવતરણિકા :

किं ? इत्याह -

### અવતરણિકાર્થ:

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે 'અમે ઉપયોગના કારણ એવા કાયોત્સર્ગને કરીએ ઇત્યાદિ'. આટલું બોલ્યા પછી સાધુઓ આગળ શું બોલે ? એથી કહે છે અર્થાત્ તે સ્પષ્ટ કરતાં ભિક્ષા માટે નીકળતાં પૂર્વે કરવાની આગળની વિધિ બતાવે છે —

#### ગાશા :

अह कड्डिऊण सुत्तं अक्खलियाइगुणसंजुअं पच्छा। चिट्ठंति काउस्सग्गं चितंति अ तत्थ मंगलगं ॥२८९॥

#### अन्दयार्थ :

अह=હવે अक्खिलियाइगुणसंजुअं सुत्तं किंड्रुऊण=અસ્ખલિતાદિ ગુણોથી સંયુક્ત એવા સૂત્રને બોલીને पच्छ=પાછળથી काउस्सग्गं चिट्ठंति=કાયોત્સર્ગ વડે રહે છે, तत्थ अ—અને ત્યાં=કાયોત્સર્ગમાં, मंगलगं चितंति= મંગલકને ચિંતવે છે.

### ટીકા :

अथाऽऽकृष्य=अनन्तरं पठित्वा सूत्रं-'उपयोगकरावणियं करेमि काउस्सग्गं अण्णत्य ऊसिसएणं' इत्यादि अस्खलितादिगुणयुक्तं=अस्खलितममिलितमित्यादि, पश्चात् ततः तिष्ठन्ति कायोत्सर्गमिति कायोत्सर्गेण 'सुपां सुप' इति वचनात्, चिन्तयन्ति च तत्र=कायोत्सर्गे मङ्गलकं-पञ्चनमस्कारमिति गाथात्रयार्थः ॥२८९॥

# ટીફાર્થ :

હવે અસ્ખલિતાદિ ગુણોથી યુક્ત≔અસ્ખલિત-અમિલિત ઇત્યાદિવાળા, "ઉપયોગ કરાવણિક કરેમિ કાઉસ્સગ્ગં અન્નત્થ ઊસસિએણં" ઇત્યાદિરૂપ સૂત્રને બોલીને ત્યારપછી કાયોત્સર્ગ વડે રહે છે, અને ત્યાં=કાયોત્સર્ગમાં, પંચનમસ્કારરૂપ મંગલકને ચિંતવે છે, એ પ્રમાણે ગાથાત્રયનો અર્થ છે≔ગાથા ૨૮૭-૨૮૮-૨૮૯ રૂપ ત્રણ ગાથાનો અર્થ છે.

★ 'सुपां सुप' એ પ્રકારના व्याङरणना सूत्रथी **कायोत्सर्ग** मां द्वितीया विભક्ति छे, तोपण तृतीया विભક्तिनो अर्थ ङरवानो छे.

### ભાવાર્થ :

સાધુ ભિક્ષા લેવા જતાં પહેલાં ભિક્ષાને અનુકૂળ પરિણામની શુદ્ધિ માટે ઉપયોગનો કાઉસ્સગ્ગ કરે છે. અથી ભિક્ષાએ જતાં પહેલાં માત્રુ વગેરે વ્યાપાર કર્યા પછી પાત્રક, માત્રક અને દાંડાને સંભ્રમ વગર અર્થાત્ જીવરક્ષાને ઉચિત યતનાપૂર્વક, ગ્રહણ કરીને શિષ્યો ગુરુ આગળ ઊભા રહે છે, અને ઉપયોગની ક્રિયા માટે શાસ્ત્રવિધિ અનુસાર ઉપયુક્ત મનવાળા થઈને ગુરુને કહે છે: "તમે અમને આજ્ઞા આપો, અમે ઉપયોગનો કાયોત્સર્ગ કરીએ."

આ રીતે વિનય કરીને ગુરુની આજ્ઞા મેળવીને ઉપયોગ કરાવણી વગેરે સૂત્રને શિષ્યો અસ્ખલિત આદિ ગુણોથી યુક્ત બોલે છે. ત્યારપછી એક નવકારનો કાઉસ્સગ્ગ કરે છે. ત્યારપછી શું કરવાનું છે? તે આગળની ગાથામાં બતાવાશે. ॥૨૮૭/૨૮૮/૨૮૯॥

### અવતરણિકા :

પૂર્વગાથામાં બતાવ્યું કે શિષ્યો ઉપયોગ માટે કાયોત્સર્ગ કરે છે, અને કાયોત્સર્ગમાં નમસ્કારમંત્રનું ચિંતવન કરે છે. હવે શિષ્યો કાયોત્સર્ગમાં બીજું શું ચિંતવન કરે ? તે બતાવતાં કહે છે —

#### आथा :

तप्पुळ्वयं जयत्थं अन्ने उ भणंति धम्मजोगमिणं । गुरुबालवुड्डसिक्खग( ? इयरंमि ) रेसिमि न अप्पणो चेव ॥२९०॥

### अन्तज्ञार्घ :

तण्युव्ययं=તત્પૂર્વક=કાઉસ્સગ્ગમાં નમસ્કારના સ્મરણપૂર્વક, जयत्थं=જે અર્થ છે, (તેનું સાધુઓ ચિંતવન કરે છે.) अन्ने उ भणंति=વળી અન્યો કહે છે— गुरुबालवुहृसिक्खगइयरंमि=ગુરુ, બાળ, વૃદ્ધ, શૈક્ષ અને ઇતરવિષયક इणं धम्मजोगं=આ=ભિક્ષા લાવવી એ, ધર્મયોગ છે, अप्पणो चेव न=આત્માની જ નહીં= કેવલ પોતાના જ માટે ભિક્ષા લાવવી એ ધર્મયોગ નથી, (એમ સાધુઓ ચિંતવન કરે છે.)

# ગાથાર્થ :

કાચોત્સર્ગમાં નમસ્કારના સ્મરણપૂર્વક જે અર્થ છે તેનું સાધુઓ ચિંતવન કરે છે. વળી અન્ય આચાર્ચો કહે છે — ગુરુ, ભાળ, વૃદ્ધ, શૈક્ષ અને ઇતરના વિષયમાં ભિક્ષા લાવવી એ ધર્મયોગ છે, કેવલ પોતાના જ માટે ભિક્ષા લાવવી એ ધર્મયોગ નથી, એમ સાધુઓ ચિંતવન કરે.

### ટીકા :

तत्पूर्वकं=नमस्कारपूर्वकं यदर्थं तच्च चिन्तयन्ति, सम्यगनालोचितग्रहणप्रतिषेधात्, अन्ये त्वाचार्या

इत्थमभिद्धति-धर्म्मयोगमेनं चिन्तयन्तीति वर्त्तते, किंविशिष्टमित्याह-गुरुबालवृद्धशैक्षक(?इतरविषयकं)रेषे, एतदर्थं निर्व्याजमहं प्रवृत्तो, नाऽऽत्मन एवाऽर्थमिति गाथार्थः ॥२९०॥

#### नोंध :

મૂળગાશામાં 'सिक्खगरेसिमि'ને ઠેકાણે 'सिक्खगइयरंमि' અને ટીકામાં 'शैक्षकरेषे'ને ઠેકાણે 'शैक्षकेतरविषयकं' પાઠ શુદ્ધ જણાય છે. આથી આ ગાથામાં એ પ્રમાણે અર્થ કરેલ છે, પાઠશુદ્ધિ મળેલ નથી.

### ટીકાર્થ :

અને સાધુઓ કાયોત્સર્ગમાં તેના પૂર્વક=નમસ્કારપૂર્વક, જે અર્થ છે તેને ચિંતવે છે; કેમ કે સમ્યગ્ અનાલોચિતના ગ્રહણનો પ્રતિષેધ છે=સારી રીતે આલોચન નહીં કરાયેલ ભિક્ષા ગ્રહણ કરવાનો શાસ્ત્રમાં નિષેધ છે.

વળી અન્ય આચાર્યો આ પ્રમાણે કહે છે – આ ધર્મયોગને ચિંતવે છે. કેવા વિશિષ્ટ ધર્મયોગને ચિંતવે છે ? એથી કરીને કહે છે – ગુરુ, બાલ, વૃદ્ધ, શૈક્ષક, ઈતરવિષયક એવા ધર્મયોગને ચિંતવે છે. તે ગુરુ આદિ વિષયક ધર્મયોગને સ્પષ્ટ કરે છે – આમના અર્થે≕ગુરુ આદિના માટે, નિર્વ્યાજ=બહાના વગરનો, હું પ્રવૃત્ત છું≕િભક્ષા માટે પ્રવૃત્ત થયો છું, આત્માના જ અર્થે નહીં, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

### भावार्थ :

કાયોત્સર્ગમાં સાધુઓ નમસ્કારના ચિંતવનપૂર્વક પોતે ભિક્ષા લાવવા માટે આ કાયોત્સર્ગ કર્યો છે એ રૂપ જે અર્થ છે, તેને ચિંતવે છે. આશય એ છે કે કાયોત્સર્ગમાં સાધુઓ નમસ્કારમંત્રપૂર્વક ભિક્ષા લાવવા માટેની ઉચિત વિધિ શું છે ? અને પોતાને ભિક્ષા ગ્રહણ કરવા લાયક ઉચિત કર્તવ્ય શું છે ? તેનું ચિંતવન કરે છે અર્થાત્ ભિક્ષાગ્રહણની ક્રિયા સંયમવૃદ્ધિનું કારણ કઈ રીતે બને ? તેના માટેની સર્વ ઉચિત યતનાનું સાધુ ચિંતવન કરે છે; કેમ કે સમ્યણ આલોચન કર્યા વગર સાધુને ભિક્ષા ગ્રહણ કરવાનો શાસ્ત્રમાં નિષેધ છે.

વળી બીજા આચાર્યો કહે છે કે સાધુ કાયોત્સર્ગમાં નવકારના ચિંતવનપૂર્વક ગુરુ માટે, બાલ માટે, વૃદ્ધ માટે, શૈક્ષ માટે અને ઇતર માટે=પ્રાઘૂર્શક આદિ સાધુ માટે, ભિક્ષા લાવીશ, એ પ્રકારના ધર્મયોગનું ચિંતવન કરે. આ જ વાતને સ્પષ્ટ કરે છે —

હું આત્મવંચના કર્યા વગર ગુરુ, બાળ આદિ નિમિત્તક ભિક્ષા માટે પ્રવૃત્ત થયો છું, પરંતુ પોતાના જ માટે નહિ. આશય એ છે કે નવકારનું ચિંતવન કર્યા પછી સાધુ વિચારે કે શાસ્ત્રમાં કહેવાયેલી વિધિના ઉલ્લંઘનરૂપ માયા વગર ગુરુ, બાલાદિના અર્થે ભિક્ષા લેવા માટે હું પ્રવૃત્ત થયો છું, પરંતુ ફક્ત પોતાના માટે જ નહિ, આ પ્રકારનું ચિંતવન કરવાથી સાધુને ઉચિત પ્રવૃત્તિ કરવાનો અધ્યવસાય પેદા થાય છે. II૨૯૦II

### અવતરણિકા :

કાયોત્સર્ગમાં ભિક્ષાગ્રહણવિષયક ચિંતવન કર્યા પછી શિષ્યો શું કરે ? તે બતાવે છે –

#### आशा :

चिंतित्तु तओ पच्छा मंगलपुळं भणंति विणयणया । संदिसह त्ति गुरू वि अ लाभो त्ति भणाइ उवउत्तो ॥२९१॥

#### अन्तरार्थ :

चिंतित्तु तओ पच्छा=ચિંતવન કરીને ત્યારપછી विणयणयाः विनयधी नत=નમેલા શિષ્યો, संदिसह= "તમે આજ્ઞા આપો" त्ति≕એ પ્રમાણે मंगलपुळ्वं=મંગલપૂર્વક भणंति=કહે છે, उवउत्तो अ गुरू वि=અને ઉપયુક્ત એવા ગુરુ પણ लाभो="લાભ" त्ति≕એ પ્રમાણે भणाइ=કહે છે.

#### ગાથાર્થ :

ચિંતવન કરીને ત્યારપછી વિનચથી નમેલા શિષ્યો "તમે આજ્ઞા આપો" એ પ્રમાણે મંગલપૂર્વક કહે છે, અને ઉપયુક્ત એવા ગુરુ પણ "લાભ" એ પ્રમાણે કહે છે.

### ટીકા :

चिन्तयित्वा ततः पश्चात् मङ्गलपूर्वं=नमस्कारपूर्वकं भणन्ति विनयनताः=अभिद्धत्यद्धविनताः, किमित्याह-संदिसतेत्यादि='संदिशत यूयं', गुरुरपि च 'लाभ' इति भणित, कालोचितानुकूलानपायित्वाद्, उपयुक्तो= निमित्ते असम्भ्रान्त इति गाथार्थः ॥२९१॥

#### ટીકાર્થ :

ચિંતવીને ત્યારપછી મંગલપૂર્વક=નમસ્કારપૂર્વક, વિનયથી નમેલા કહે છે=અર્ધ અવનત એવા સાધુઓ કહે છે. શું ? એથી કહે છે – 'તમે આજ્ઞા આપો' એ પ્રમાણે કહે છે. અને ઉપયુક્ત=નિમિત્તમાં અસંભ્રાંત, એવા ગુરુ પણ 'લાભ' એ પ્રમાણે કહે છે; કેમ કે કાલોચિતને અનુકૂળનું અનપાયીપણું છે અર્થાત્ ભિક્ષાએ જતાં શિષ્યોને તે કાળે 'લાભ' કહેવું એ રૂપ કાલોચિતને અનુકૂળ એવા આશીર્વચનનું અદોષપણું છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું એ પ્રમાણે, ભિક્ષાવિષયક ચિંતવન કરીને, ત્યારપછી નવકાર બોલીને વિનયથી નમેલા શિષ્યો ગુરુને કહે કે "હે ભગવન્ ! ભિક્ષાગમનની આજ્ઞા આપો" અને ગુરુ પણ નિમિત્તમાં અસંભ્રાંત ઉપયોગવાળા થઈને "લાભ" એ પ્રમાણે આશીર્વચન આપે છે.

અહીં પ્રશ્ન થાય કે ગુરુ "લાભ" કેમ કહે ? તેથી કહે છે, કાળને ઉચિત પ્રવૃત્તિને અનુકૂળ એવો ગુરુનો "લાભ", એ પ્રકારનો વચનપ્રયોગ અનપાયિ છે અર્થાત્ દોષ વગરનો છે.

આશય એ છે કે ભિક્ષાનાં છ કારણોમાંથી કોઈપણ યોગ્ય કારણ ઉપસ્થિત હોય ત્યારે સાધુ ભિક્ષા માટે જવાનો સંકલ્પ કરે છે, અને ભિક્ષાની ઉચિત ક્રિયારૂપે ઉપયોગનો કાઉસ્સગ્ગ કરે છે. તે કાયોત્સર્ગમાં ભિક્ષાવિષયક સમ્યગ્ આલોચન કરે, આલોચન કર્યા પછી નમસ્કારપૂર્વક વિનયથી ગુરુને નમીને संदिसह એ પ્રકારના શબ્દથી શિષ્યો ભિક્ષાએ જવા માટે ગુરુ પાસે અનુજ્ઞા માંગે. આ કાળને ઉચિત એવું શિષ્યનું કર્તવ્ય છે, અને શિષ્યનું કર્તવ્ય જો કાળને ઉચિત હોય તો તેને અનુકૂળ એવું આશીર્વચન આપવું તે ગુરુ માટે ઉચિત છે; કેમ કે પોતાના આશીર્વચનથી શિષ્યને નિર્દોષ ભિક્ષાનો લાભ થાય તેવી ગુરુને પણ ઉચિત ઇચ્છા છે. માટે શિષ્યને સંયમને અનુકૂળ નિર્દોષ ભિક્ષા મળે તેવી ઇચ્છાપૂર્વક ગુરુ નિમિત્તશુદ્ધિમાં ઉપયોગ રાખીને 'લાભ' એવો વચનપ્રયોગ કરે છે, જેથી ગુરુના આવા આશીર્વાદથી પણ શિષ્યને સંયમમાં ઉપયંભક

બને એવા નિર્દોષ આહારની પ્રાપ્તિ થાય છે. આથી જ જો ગુરુને તે પ્રકારના અસંભ્રાંત ઉપયોગને કારણે નિમિત્તશુદ્ધિ ન જણાય તો શિષ્યને ફરીથી કાઉસ્સગ્ગ કરવાનું કહે છે. આ પ્રકારની વિધિ વિંશતિવિંશિકામાં દર્શાવેલ છે. ॥૨૯૧॥

### અવતરણિકા :

પૂર્વગાથામાં બતાવ્યું કે શિષ્ય ભિક્ષાએ જવાની ગુરુ પાસે અનુજ્ઞા માંગે ત્યારે ગુરુ "લાભ" એવું આશીર્વચન આપે. ત્યારપછી શિષ્યો શું કરે ? તે બતાવે છે –

#### भाशः :

कह घेत्थिमो ति पच्छा सविसेसणया भणंति ते सम्मं । आह गुरू वि तह ति अ जह गहिअं पुळ्वसाहूहिं ॥२९२॥

#### अन्वयार्थः

पच्छा सिवसेसणया=પાછળથી (ગુરુને) સિવશેષથી નમેલા તે=તેઓ=સાધુઓ, कह घेत्थिमो ?=કેવી રીતે અમે પ્રહેશ કરીશું ? त्ति=એ પ્રમાશે सम्मं=સમ્યગ્ भणंति=કહે છે, गुरू वि अ=અને ગુરુ પણ पुळ्यसाहूहिं जह गहिअं=पूर्वना साधुओ वडे જે પ્રમાશે પ્રહેશ કરાયેલું છે, तह=ते પ્રમાશે (તમે ભિક્ષા પ્રહેશ કરેજો) त्ति=એમ आह=કહે છે.

### जाशार्थ :

પાછળથી ગુરુને સવિશેષથી નમેલા સાધુઓ "કેવી રીતે અમે ગ્રહણ કરીશું ?" એ પ્રમાણે સમ્ચગ્ કહે છે, અને ગુરુ પણ "જેવી રીતે પૂર્વના સાધુઓ વડે ગ્રહણ કરાયું છે, તેવી રીતે તમે ભિક્ષા ગ્રહણ કરજો" એમ કહે છે.

# કોકા :

ततः कथं ग्रहीष्याम इति=एवं पश्चात् सिवशेषनताः सन्तो भणन्ति ते=साधवः सम्यक्, आह गुरुरिप 'तथा' इति, अस्यैव भावार्थमाह-'यथा गृहीतं पूर्वसाधुभिः' इति अनेन गुरोरसाधुप्रायोग्यभणनप्रतिषेधमाहेति गाथार्थः ॥२९२॥

# ટીકાર્થ :

ત્યારપછી સવિશેષથી નમેલા છતા તેઓ≔સાધુઓ, કઈ રીતે અમે ગ્રહણ કરીશું' એ પ્રમાણે સમ્યક્ કહે છે. ગુરુ પણ 'તે રીતે' એ પ્રમાણે કહે છે. આના જ=ગુરુ 'તે રીતે' એમ કહે છે એના જ, ભાવાર્થને કહે છે- 'જે રીતે પૂર્વના સાધુઓ વડે ગ્રહણ કરાયું તે રીતે ગ્રહણ કરજો. આ પ્રકારના આના દ્વારા≕કથન દ્વારા, ગુરુને અસાધુ પ્રાયોગ્યના ભણનના પ્રતિષેધને કહે છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્શ :

ગુરુ 'લાભ' એવું આશીર્વચન આપે ત્યારપછી વિશેષ પ્રકારે નમેલા તે સાધુઓ "અમે કઈ રીતે ભિક્ષા ગ્રહણ કરીશું ?" એ પ્રમાણે ગુરુને સમ્યગ્ પૂછે છે. ગુરુ પણ "તેવી રીતે" એમ કહે છે. અને ગુરુ જે '<mark>તથેતિ</mark>' એવું કહે છે એનો જ ભાવાર્થ બતાવે છે કે "જે પ્રકારે પૂર્વના સાધુઓ વડે ભગવાનની આજ્ઞા પ્રમાણે ભિક્ષા ગ્રહણ કરાયેલી છે, તે પ્રકારે તમે ભિક્ષા ગ્રહણ કરજો."

વળી "જે પ્રકારે પૂર્વના સાધુઓ વડે ભિક્ષા ગ્રહણ કરાયેલ છે તે પ્રકારે તમે ગ્રહણ કરજો" એ કથન દ્વારા, ગુરુને અસાધુપ્રાયોગ્ય ભિક્ષા લાવવાનું શિષ્યને કહેવાનો નિષેધ કરવામાં આવ્યો છે; અર્થાત્ ગુરુ શિષ્યને જેમ મળે તેમ લાવજો, એ પ્રમાણે લાવવાનું કહે નહિ, એમ આ કથન દ્વારા ફલિત થાય છે. II૨૯૨II

### અવતરશિકા :

ગુરુ શિષ્યોને કહે કે "જે પ્રમાણે પૂર્વના સાધુઓ લાવ્યા છે તે પ્રમાણે લાવજો" ત્યારપછી શિષ્યો શું કરે છે ? તે બતાવે છે —

#### आथा :

आविस्सियाए जस्स य जोगो त्ति भिणत्तु ते तओ णिति । निक्कारणे न कप्पइ साहुणं वसहिनिग्गमणं ॥२९३॥

#### અન્વચાર્થ:

आविस्सियाए जस्स य जोगो त्ति भणित्तु='આવશ્યકી વડે' અને ' જસ્સ જોગો' એ પ્રમાણે કહીને तओ=ત્યારપછી ते=તેઓ=સાધુઓ, (વસિતમાંથી) णिति=નીકળે છે. ('આવશ્યકી વડે' એમ કેમ કહે છે ? તેથી કહે છે—) निकारणे=નિષ્કારણમાં=કારણના અભાવમાં, साहूणं=સાધુઓને वसिहनिग्गमणं=વસિતમાંથી નિર્ગમન न कप्पड=કલ્પતું નથી.

### आधार्थ :

'આવશ્ચકી વડે' અને 'જસ્સ જોગો' એ પ્રમાણે કહીને ત્યારપછી સાધુઓ વસતિમાંથી નીકળે છે. સાધુઓ 'આવશ્ચકી વડે' કેમ બોલે છે ? તેથી કહે છે : કારણના અભાવમાં સાધુઓને વસતિમાંથી બહાર નીકળવું કલ્પતું નથી.

# કીકા :

'आवश्यक्या'-उक्तलक्षणया 'यस्य च योग' इति भणित्वा ते=साधवः ततः=तदनन्तरं निर्गच्छन्ति वसतेः, किमित्येतदेवमित्यत्राह—निष्कारणे न कल्पते साधूनां वसतेर्निर्गमनं, तत्र दोषसम्भवादिति गाथार्थः ॥२९३॥

# ટીકાર્થ :

કહેવાયેલ લક્ષણવાળી 'આવશ્યકી વડે' અને 'જેનો યોગ' એ પ્રમાણે કહીને ત્યારપછી તેઓ=સાધુઓ, વસિતમાંથી નીકળે છે. આ આમ કયા કારણથી છે ?=સાધુઓ આવું બોલીને વસિતમાંથી કેમ નીકળે છે ? એ પ્રકારની શંકામાં કહે છે – નિષ્કારણમાં=કારણ વગર, સાધુઓને વસિતમાંથી નીકળવું કલ્પતું નથી; કેમ કે ત્યાં=કારણ વગર વસિતમાંથી નીકળવામાં, દોષનો સંભવ છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

#### सावार्थ :

ગુરુ પૂર્વના સાધુઓની જેમ ભિક્ષા લાવવાની અનુજ્ઞા આપે. ત્યારપછી સાધુઓ 'આવશ્યકી વડે' અને 'જસ્સ જોગો' એવો વચનપ્રયોગ કરીને ગોચરી માટે વસતિમાંથી નીકળે છે.

અહીં પ્રશ્ન થાય કે સાધુઓ આવો વચનપ્રયોગ કેમ કરે છે ? એથી કહે છે કે સાધુને કારણના અભાવમાં વસિતમાંથી બહાર જવું કલ્પતું નથી; કેમ કે સંયમવૃદ્ધિના કારણ વગર સાધુ વસિતની બહાર જાય તો અસંયમી જીવો જેવી નિષ્કારણ પ્રવૃત્તિ થાય, જેથી સંયમનો નાશ થાય. વસ્તુતઃ સાધુને કારણ ન હોય તો વસિતમાં પણ ગમનાદિ ચેષ્ટા કરવાનો નિષેધ છે, ફક્ત સ્થિર આસનમાં બેસીને શાસ્ત્રવચનોથી આત્માને ભાવિત કરવાની વિધિ છે. આથી જયાં કારણ વગર ચેષ્ટા માત્રનો પણ નિષેધ હોય ત્યાં કારણ વગર વસિતની બહાર ગમનનો તો અત્યંત નિષેધ પ્રાપ્ત થાય.

વળી, ભિક્ષાત્રહણ માટે વસતિમાંથી નીકળતી વખતે સાધુ 'આવશ્યિકી વડે' એ પ્રકારનો વચનપ્રયોગ કરે છે. એનાથી એ સૂચિત થાય છે કે "સંયમવૃદ્ધિના આવશ્યક કાર્ય માટે હું બહાર જઈ રહ્યો છું, તેથી તે આવશ્યક કાર્યને હું પૂર્ણ યતનાપૂર્વકની ગમનાદિ ચેષ્ટા દ્વારા કરીશ," આ પ્રકારની જાગૃતિ "આવશ્યિકી" બોલવાથી થાય છે.

વળી, ભિક્ષાર્થે નીકળતી વખતે સાધુ 'જસ્સ જોગો' એ પ્રકારનો વચનપ્રયોગ કરે છે. એનાથી એ સૂચિત થાય છે કે "મને જે ઉચિત વસ્તુનો યોગ થશે, તેને હું ગ્રહણ કરીશ" એમ સાધુ ગુરુને જણાવે છે. તેથી આવો વચનપ્રયોગ કર્યો હોય તે સાધુ ભિક્ષાટન કરતાં ગોચરી સિવાય નિર્દોષ વસ્ત્ર, પાત્ર કે કોઈ યોગ્ય શિષ્ય મળે, તો તે પણ ગ્રહણ કરી શકે; કેમ કે તે સાધુએ ગુરુને કહેલું છે કે 'જેનો જોગ થશે તેને હું ગ્રહણ કરીશ.' આવા પ્રકારની વિનયની શાસ્ત્રીય મર્યાદા છે. ॥૨૯૩॥

#### અવતરણિકા :

तथा -

#### અવતરણિકાર્થ:

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે સાધુને નિષ્કારણ વસતિની બહાર જવું કલ્પતું નથી. હવે કારણ હોય તોપણ વસતિની બહાર જવું ક્યારે કલ્પતું નથી ? તે બતાડવા 'તથા'થી સમુચ્ચય કરે છે —

#### ગાથા :

गुरुणा अपेसियाणं गुरुसंदिट्टेण वा वि कज्जंमि । तह चेव कारणंमि वि न कप्पई दोससब्भावा ॥२९४॥

#### अन्तज्ञार्थ :

तह चेव=तेवी रीते જ=સાધુને જેવી રીતે નિષ્કારણ વસતિની બહાર જવું કલ્પતું નથી તેવી રીતે જ, कारणंमि वि=કારણ હોતે છતે પણ गुरुणा अपेसियाणं=ગુરુ વડે અપ્રેષિતોને=નહીં મોકલાયેલા એવા સાધુઓને, गुरुसंदिट्टेण वा वि=અથવા ગુરુથી સંદિષ્ટ સાથે कज्जंमि=કાર્ય હોતે છતે न कप्पई=(વસતિની બહાર જવું) કલ્પતું નથી; दोससब्भावा=કેમ કે દોષનો સદ્ભાવ છે.

#### अधार्थ :

સાધુને જેવી રીતે નિષ્કારણ વસતિની બહાર જવું કલ્પતું નથી, તેવી રીતે જ કારણ હોતે છતે પણ ગુરુ વડે અપ્રેષિત એવા સાધુઓને અથવા ગુરુથી સંદિષ્ટ સાથે સૂક્ષ્મ શ્રુતચિંતનાદિ કાર્ય હોતે છતે વસતિની બહાર જવું કલ્પતું નથી; કેમ કે દોષનો સદ્ભાવ છે.

### ટીકા :

गुरुणा=आचार्येण अप्रेषितानां सतां गुरुसन्दिष्टेन वाऽपि ज्येष्टार्यादिना कार्ये-सूक्ष्मश्रुतिचन्तिनकादौ गुरोः तथैव कारणेऽपि भिक्षाटनादौ न कल्पते वसितिनिर्गमनं, दोषसद्भावात् स्वातन्त्र्येण मार्गातिक्रमादिति गाथार्थः ॥२९४॥

# ટીકાર્થ :

તે રીતે જ ભિક્ષાટનાદિ કારણ હોતે છતે પણ ગુરુ વડે≕આચાર્ય વડે, અપ્રેષિત છતાઓને≕િભક્ષા માટે નહીં મોકલાયેલા સાધુઓને, અથવા ગુરુથી સંદિષ્ટ એવા જયેષ્ઠાર્ય આદિ સાથે ગુરુનું સૂક્ષ્મ એવી શ્રુતની ચિંતનિકા આદિ કાર્ય હોતે છતે વસતિમાંથી નીકળવું કલ્પતું નથી; કેમ કે સ્વતંત્રપણાથી માર્ગના અતિક્રમરૂપ દોષનો સદ્દભાવ છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

પૂર્વગાથામાં બતાવ્યું કે સાધુ 'આવશ્યકી' બોલીને ગોચરી માટે વસતિમાંથી બહાર નીકળે. ત્યાં પ્રશ્ન થાય કે 'આવશ્યકી' કેમ બોલે છે ? તેથી ખુલાસો કર્યો કે અવશ્ય કાર્ય ન હોય તો સાધુને વસતિની બહાર જવું કલ્પતું નથી.

અહીં પ્રશ્ન થાય કે આવશ્યક કાર્ય હોય ત્યારે પણ સાધુને ક્યારે વસતિની બહાર જવું કલ્પતું નથી ? તે સ્પષ્ટ કરે છે —

કોઈ કારણ ન હોય ત્યારે જે રીતે સાધુને વસતિની બહાર જવું કલ્પતું નથી, તે રીતે જ ભિક્ષાટનાદિનું કારણ વિદ્યમાન હોય ત્યારે પણ જો ગુરુએ બહાર જવાની અનુજ્ઞા ન આપી હોય તો સાધુને વસતિની બહાર જવું કલ્પતું નથી; કેમ કે ગુરુની આજ્ઞા વગર સ્વતંત્રતાથી કારણે પણ બહાર જવાથી ગુણવાનની આજ્ઞાને પરતંત્ર નહીં થવારૂપ ભગવાનના માર્ગનો અતિક્રમ થાય છે.

અથવા તો ગુરુએ કોઈ જયેષ્ઠાર્યાદિ સાથે સૂક્ષ્મ શ્રુતચિંતનાદિ કાર્ય સોંપ્યું હોય ત્યારે પણ, તે કાર્યને છોડીને ભિક્ષાટનાદિ કાર્ય વિદ્યમાન હોવા છતાં સાધુને વસતિની બહાર જવું કલ્પતું નથી; કેમ કે ગુરુથી આદેશ કરાયેલા જયેષ્ઠ સાધુ આદિ સાથે સૂક્ષ્મ શ્રુતની વિચારણા વગેરે કાર્ય પોતાને કરવાનું હોય તો તેની ઉપેક્ષા કરીને બહાર જવાથી ગુરુની આજ્ઞાને પરતંત્ર નહીં થવારૂપ ભગવાનના માર્ગનો અતિક્રમ થાય છે. **!!૨૯૪!!** 

# અવતરણિકા :

ગાથા ૨૯૩માં બતાવેલ કે સાધુઓ ''આવશ્યકી અને જસ્સ જોગો'' એ પ્રમાણે કહીને વસતિમાંથી બહાર નીકળે છે. ત્યાં 'આવશ્યકી' બોલવાનું કારણ ગાથા ૨૯૩ના ઉત્તરાર્ધમાં અને ગાથા ૨૯૪માં દર્શાવ્યું. હવે 'જસ્સ જોગો' ન બોલે તો શું થાય ? એ બતાડવા માટે કહે છે –

#### आशा :

# जस्स य जोगो त्ति जइ न भणंति न कप्पई तओ अन्नं। जोग्गं पि वत्थमाई उवग्गहकरं पि गच्छस्स ॥२९५॥

#### અન્વચાર્થ :

जइ य जस्स जोगो=અને જો 'જસ્સ જોગો' त्ति=એ પ્રમાશે न भणंति=ન બોલે, तओ=તો गच्छस्स उवग्गहकरं पि=ગચ્છમાં ઉપગ્રહકર પણ जोग्गं पि=યોગ્ય પણ अन्नं=અન્ય वत्थमाई=વસ્ત્રાદિ न कप्पई= કલ્પતાં નથી=સાધુઓને ગ્રહણ કરવાં કલ્પતાં નથી.

#### ગાथार्थ :

અને જો 'જસ્સ જોગો' એ પ્રમાણે સાધુઓ ન બોલે, તો ગચ્છમાં ઉપકારક પણ યોગ્ય પણ ગોચરીથી અન્ય વસ્ત્રાદિ સાધુઓને ગ્રહણ કરવાં કલ્પતાં નથી.

### रीका :

यस्य च वस्त्रादेः योगः=प्रवचनोक्तेन विधिना सम्बन्धः प्राप्तलक्षण, इति=एवं यदि न भणन्ति, ततः किमित्याह-न कल्पते ततोऽन्यद्=वस्त्वन्तरं (?योग्यमपि) वस्त्रादि उपग्रहकरमिप=उपकारकमिप गच्छे- साध्वादिसमुदायरूप इति गाथार्थः ॥२९५॥

### मुहाः

ટીકામાં ततोऽन्यद् वस्त्वन्तरं છે, તેના પછી મૂળગાથા પ્રમાણે योग्यमपि શબ્દ હોવો જોઈએ.

- ★ ''जोग्गं पि'' વસ્त्राहि અથોગ્ય હોય तो तो ગ્રહણ કરવાં ન કલ્પે, પરંતુ **યોગ્ય પણ** વસ્ત્રાદિ ગ્રહણ કરવાં ન કલ્પે, तेम 'अपि'થી સમુસ્થય છે.
- $\star$  "क्वरगहकरं पि" વસ્ત્રાદિ ગચ્છને ઉપગ્રહકર ન હોય तो તો ગ્રહણ કરવાં ન કલ્પે, પરંતુ ગચ્છને **ઉપગ્રહકર** પણ વસ્ત્રાદિ ગ્રહણ કરવાં ન કલ્પે, તેમ '**अપિ**'થી સમુચ્ચય છે.

# ટીકાર્થ :

અને 'જે વસ્ત્રાદિનો યોગ=પ્રવચનમાં કહેવાયેલ વિધિ વડે પ્રાપ્તરૂપ લક્ષણવાળો સંબંધ', એ પ્રકારે સાધુઓ જો ન બોલે, તો શું ? એથી કહે છે − તો સાધુ આદિના સમુદાયરૂપ ગચ્છમાં ઉપગ્રહકર પણ≕ઉપકારક પણ, એવાં યોગ્ય પણ વસ્ત્રાદિરૂપ અન્ય=વસ્તુઅંતર, કલ્પતું નથી, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

સાધુ ભિક્ષાએ જતી વખતે '**जस्स जोगो**' એ પ્રકારે કહીને ગુરુ પાસે અનુજ્ઞા માંગે છે કે "સંયમને ઉચિત અને ગચ્છને ઉપકારક એવાં જે વસ્ત્ર-પાત્ર કે અન્ય વસ્તુ મળશે તે અમે લાવીશું."

આ રીતે ગુરુની અનુજ્ઞા લીધેલી હોય તો, ગોચરીમાં જે કાંઈ સંયમને ઉપકારક વસ્તુ મળે તે સાધુઓ ત્રહણ કરી શકે. પરંતુ જો 'जस्स जोगो' કહીને ગુરુની અનુજ્ઞા ન લીધી હોય તો સંયમને ઉપકારક અને નિર્દોષ પણ ભિક્ષાથી અન્ય વસ્ત્રાદિ કોઈ વસ્તુ સાધુઓ ગ્રહણ કરી શકે નહિ. ॥૨૯૫॥

#### અવતરણિકા :

किमेतदेवमित्याह --

#### અવતરણિકાર્થ:

આ આમ કેમ છે ? અર્થાત્ 'જસ્સ જોગો' ન બોલે તો યોગ્ય પણ વસ્ત્રાદિ ગ્રહણ કરવાં સાધુઓને કલ્પે નહિ એ, એમ કેમ છે ? એથી કહે છે –

#### ગાથા :

साहूण जओ कप्पो मोत्तूणं, आणपाणमाईणं । कप्पइ न किंचि काउं घित्तुं वा गुरुअपुच्छाए ॥२९६॥

### અન્વશાર્થ:

जओ=જે કારણથી साहूण=સાધુઓનો कप्पो=કલ્પ છે, आणपाणमाईणं मोत्तूणं=શ્વાસોચ્છ્વાસાદિને મૂકીને गुरुअपुच्छाए=ગુરુની અપૃચ્છા વડે=ગુરુને પૂછ્યા વગર, किंचि=કાંઈ काउं घित्तुं वा=કરવું અથવા ત્રહેશ કરવું ન कप्पड़=કલ્પતું નથી.

### ગાથાर्थ :

જે કારણથી સાધુઓનો કલ્પ છે, શ્વાસોચ્છ્વાસ આદિને મૂકીને ગુરુને પૂછ્યા વગર કાંઇ કરવું કે ગ્રહણ કરવું સાધુઓને કલ્પતું નથી.

# ટીકા ઃ

साधूनां यतः कल्पो=मर्यादेयं, यदुत-मुक्त्वा प्राणापानादि=उच्छासनिःश्वासादि, आदिशब्दात् क्षुतादिपरिग्रहः, कल्पते न किञ्चित्कर्त्तुं ग्रहीतुं वा, किं सामान्येन? नेत्याह - गुर्वनापृच्छ्या=गुरोरनादेशेनेति गाथार्थः ॥२९६॥

# ટીકાર્થ :

જે કારણથી સાધુઓનો કલ્પ છે=આ મર્યાદા છે. જે यदुत થી બતાવે છે – પ્રાણ-અપાનાદિને=ઉચ્છ્વાસ-નિઃશ્વાસાદિને, મૂકીને કાંઈ કરવા માટે કે ગ્રહણ કરવા માટે સાધુને કલ્પતું નથી. શું સામાન્યથી પણ કાંઈ કલ્પતું નથી ? ના, એથી કહે છે – ગુરુની અનાપૃચ્છા વડે=ગુરુના અનાદેશ વડે, અર્થાત્ ગુરુની આજ્ઞા મેળવ્યા વગર, સાધુઓને કાંઈપણ કરવું કે લેવું કલ્પતું નથી. 'आदि' શબ્દથી=''પ્રાणापानादि''માં 'आदि' શબ્દથી, શુતાદિનો પરિગ્રહ છે=છીંક, ખાંસી, બગાસાં આદિનો સંગ્રહ છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

# **ભાવાર્થ** :

સાધુ દીક્ષા ગ્રહણ કર્યા પછી ગુરુને પરતંત્ર હોય છે; અને ગુરુની પરતંત્રતા તો જ સંભવે કે તેમને પૂછીને જ દરેક કૃત્ય કરવામાં આવે, અને કોઈ પણ વસ્તુ તેમને પૂછીને જ ગ્રહણ કરવામાં આવે. તેથી સવારના શ્વાસોચ્છ્વાસાદિ માટે પણ સામાન્યથી "બહુવેલ સંદિસાઉ" બોલવા દ્વારા આદેશ માંગવામાં આવે છે, વિશેષથી "હું શ્વાસોચ્છ્વાસ ગ્રહણ કરું ?" તે પ્રકારના ઉલ્લેખપૂર્વક આદેશ માંગવામાં આવતો નથી. તેથી

શ્વાસોચ્છ્વાસ, છીંક, બગાસું વગેરેનો પણ તે આદેશમાં સમાવેશ થતો હોવાથી તેમને છોડીને ગુરુને પૂછ્યા વગર અન્ય કોઈ કાર્ય કરવું કે કોઈ વસ્તુ ગ્રહણ કરવી સાધુને કલ્પતી નથી.

આથી જ ભિક્ષાટન માટે વસતિમાંથી નીકળતી વખતે 'જસ્સ જોગો' એ પ્રકારનો વચનપ્રયોગ કોઈ કારણથી કરવાનો રહી ગયો હોય, તો સાધુને ભિક્ષા સિવાય સંયમને ઉપકારક એવાં પણ વસ્ત્રાદિ ગ્રહણ કરવાં કલ્પતાં નથી. આ પ્રકારનો પૂર્વગાથા સાથે સંબંધ છે. ॥૨૯૬॥

#### અવતરણિકા :

ગાથા ૨૯૩માં બતાવ્યું કે 'આવશ્યકી' અને 'જસ્સ જોગો' એ પ્રમાણે કહીને સાધુઓ વસતિની બહાર નીકળે છે. ત્યારબાદ 'આવશ્યકી' અને 'જસ્સ જોગો' કેમ બોલે છે, તેનો ખુલાસો ગાથા ૨૯૩ના ઉત્તરાર્ધથી માંડીને ૨૯૬ સુધીમાં કર્યો. હવે 'આવશ્યકી' અને 'જસ્સ જોગો' બોલ્યા પછી વસતિમાંથી બહાર નીકળેલા સાધુઓ કેવી રીતે ભિક્ષા ગ્રહણ કરે છે ? તે બતાવે છે –

#### आशा :

हिंडंति तओ पच्छा अमुच्छिया एसणाए उवउत्ता । दव्वादिभग्गहजुआ मोक्खट्टा सव्वभावेणं ॥२९७॥

#### અન્વચાર્થ:

तओ पच्छा=ત્યારપછી अमुच्छिया=અમૂર્ચ્છિત, एसणाए उवउत्ता=એષણામાં ઉપયુક્ત, दव्वादिभग्गह-जुआ=द्रव्याદि અભિગ્રહોથી યુત એવા સાધુઓ सव्वभावेणं=સર્વના ભાવ વડે=ગુરુ, બાલ, શૈક્ષાદિ સર્વની ભિક્ષા ગ્રહણ કરવારૂપ ભાવ વડે, मोक्खड्ठा=મોક્ષ અર્થે हिंडति=હિંડન કરે છે=ભિક્ષાટન કરે છે.

# ગાથાર્થ :

ત્યારપછી અમૂર્ચ્છિત, એષણામાં ઉપયુક્ત, દ્રવ્યાદિ અભિગ્રહોથી યુક્ત એવા સાધુઓ ગુરુ, બાલાદિ સર્વની ભિક્ષા ગ્રહણ કરવારૂપ ભાવ વડે મોક્ષ અર્થે ભિક્ષાટન કરે છે.

# ટીકા ઃ

हिण्डन्ति=अटन्ति, ततः पश्चाद् विधिनिर्गमनानन्तरिमर्त्यर्थः अमूर्च्छिताः=आहारादौ मूर्च्छमकुर्वन्तः एषणायां - ग्रहणविषयायाम् उपयुक्ताः=तत्परः द्रव्याद्यभिग्रहयुताः=वक्ष्यमाणद्रव्याद्यभिग्रहोपेताः मोक्षार्थं, तद्र्थं विहितानुष्ठानत्वाद्भिक्षाटनस्य, सर्वभावेन=सर्वभावाभिसन्धिना, तद्वैयावृत्त्यादेरिप मोक्षार्थत्वादिति गाथार्थः ॥२९७॥

# ટીકાર્થ:

ત્યારપછી=વિધિથી નિર્ગમનની પછી=ગાથા ૨૮૬થી ૨૯૬માં ભિક્ષા માટે વસતિમાંથી નીકળવાની જે વિધિ બતાવી તે સર્વ વિધિપૂર્વક નીકળ્યા પછી, અમૂર્ચ્છિત=આહારાદિમાં મૂચ્છીને નહીં કરતા, ગ્રહણના વિષયવાળી એષણામાં ઉપયુક્ત=તત્પર, દ્રવ્યાદિ અભિગ્રહોથી યુત=કહેવાનાર એવા દ્રવ્ય આદિ અભિગ્રહોથી ઉપેત, એવા સાધુઓ મોક્ષના અર્થે હિંડન કરે છે=અટન કરે છે; કેમ કે ભિક્ષાટનનું તદર્થે=મોક્ષના અર્થે, વિહિત અનુષ્ઠાનપણું છે=ભગવાન વડે વિધાન કરાયેલ અનુષ્ઠાનપણું છે.

સર્વના ભાવ વડે=સર્વના ભાવની અભિસંધિ વડે=ગુરુ આદિ સર્વ સાધુઓની વૈયાવચ્ચ કરવાના આશયના અનુસંધાન વડે, સાધુઓ ભિક્ષાટન કરે છે; કેમ કે તેના વૈયાવૃત્ત્યાદિનું પણ=ગુરુ આદિની વૈયાવચ્ચાદિનું પણ, મોક્ષાર્થપણું છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

ગાથા ૨૮૬થી માંડીને ૨૯૬ સુધીમાં બતાવ્યું એ રીતે, 'આવશ્યકી' અને 'જસ્સ જોગો' બોલ્યા પછી સાધુઓ ભિક્ષા માટે નીકળે છે, અને સાધુ આહારાદિમાં મૂર્ચ્છા નહિ કરતા હોવાથી કયું સારું ભોજન છે? અને કયું ખરાબ ભોજન છે? તેની ગવેષણા કરતા નથી, પરંતુ સંયમને ઉપકારક એવા આહારાદિની ગવેષણામાં ઉપયુક્ત હોય છે.

વળી સાધુઓ ગોચરીના ૪૨ દોષોના પરિહારમાં તો ઉપયુક્ત હોય છે, પરંતુ તે સિવાય પણ વીર્યના પ્રકર્ષ અર્થે ગોચરી જતી વખતે દ્રવ્યાદિ અભિગ્રહો ધારણ કરે છે, જે અભિગ્રહો ગ્રંથકાર સ્વયં આગળમાં બતાવવાના છે.

આ રીતે પણ ભિક્ષા લાવવાની ક્રિયા સાધુઓ શાતા અર્થે કે શરીરના પાલન અર્થે કરતા નથી, પરંતુ કેવલ મોક્ષાર્થે કરે છે; કેમ કે ભિક્ષા માટે જવું તે ભગવાનથી વિહિત અનુષ્ઠાન છે, અને ભગવાનથી જે અનુષ્ઠાન વિહિત હોય તે મોક્ષાર્થક જ હોય, અને સાધુઓ ગુરુ આદિ સર્વની વૈયાવચ્ચ કરવાના ભાવથી ભિક્ષા માટે કરે છે; કેમ કે ગુરુ, બાલ વગેરેના વૈયાવચ્ચ વગેરેનું પણ મોક્ષાર્થકપશું છે.

આશય એ છે કે સાધુ મોક્ષ પ્રાપ્ત કરવા માટે જ સર્વ પ્રવૃત્તિઓ ભગવાનના વચન અનુસાર કરે છે. તેથી સાધુ ભિક્ષાટનની પ્રવૃત્તિ પણ ભગવાનના વચનનું સ્મરણ કરીને મોક્ષ માટે કરે છે, માટે મોક્ષનો ઉપાય જણાય ત્યારે સમભાવની વૃદ્ધિ થાય તે રીતે જ સાધુ ભિક્ષાટન કરે છે. આથી તેઓ સમભાવવૃદ્ધિના અંગભૂત ભિક્ષાટનકાળમાં અભિગ્રહો ધારણ કરે છે, એટલું જ નહીં, પરંતુ સમભાવવૃદ્ધિના અંગભૂત ગુરુ આદિની વૈયાવચ્ચાદિ કરવાના પરિણામથી ક્ષુધા-તૃષા પ્રત્યે પણ નિરપેક્ષ થઈને ભિક્ષાટનની પ્રવૃત્તિ કરે છે. માટે સાધુને ભિક્ષાગ્રહણકાળમાં લેશ પણ સંગનો પરિણામ થતો નથી, પરંતુ ભગવાનની આજ્ઞાપાલનને અનુકૂળ સર્વ ઉચિત યતના સાધુ કરે છે. ॥૨૯૭॥

# અવતરણિકા :

अभिग्रहानाह -

# અવતરણિકાર્થ :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે દ્રવ્યાદિ અભિગ્રહોથી યુક્ત એવા સાધુઓ ભિક્ષાટન કરે છે. તેથી હવે અભિગ્રહોને કહે છે, તેમાં પ્રથમ દ્રવ્યવિષયક અભિગ્રહ બતાવે છે –

#### ગાશા :

लेवडमलेवडं वा अमुगं दव्वं व अज्ज घिच्छामि । अमुगेण व दव्वेणं अह दव्वाभिग्गहो चेव ॥२९८॥

### અન્વચાર્થ:

अज्ज=आर्थे लेवडमलेवडं वा=લેપવાળાને અથવા અલેપવાળાને, अमुगं दव्वं व=અથવા અમુક દ્રવ્યને अमुगेण व दव्वेणं=અથવા અમુક દ્રવ્ય દ્વારા घिच्छामि=હું ગ્રહણ કરીશ. अह दव्वाभिग्गहो चेव=આ દ્રવ્ય અભિગ્રહ જ છે.

### आशार्थ :

આજે લેપવાળા દ્રવ્યને અથવા અલેપવાળા દ્રવ્યને, અથવા અમુક દ્રવ્યને અથવા અમુક દ્રવ્ય હારા હું ગ્રહણ કરીશ. આ દ્રવ્ય અભિગ્રહ જ છે.

### ટીકા :

लेपवत् जगार्यादि तिमश्रं वा, अलेपवद्वा=तद्विपरीतम्, अमुकं द्रव्यं वा मण्डकादि अद्य ग्रहीष्यामि अमुकेन वा द्रव्येण दर्व्वीकुन्तादिना, अथ=अयं द्रव्याभिग्रहो नाम साध्वाचरणाविशेष इति गाथार्थः ॥२९८॥

### ટીકાર્થ :

આજે જગારી આદિ લેપવાળાને અથવા તેનાથી મિશ્રને=જગારી આદિ લેપવાળા દ્રવ્યથી મિશ્ર એવા દ્રવ્યને, અથવા અલેપવાળાને=તેનાથી વિપરીતને=લેપવાળા દ્રવ્યથી વિપરીત એવા દ્રવ્યને, અથવા મંડકાદિ દ્રવ્યને, અથવા દર્વી, કુંતાદિ અમુક દ્રવ્ય દ્વારા હું ગ્રહણ કરીશ. આ દ્રવ્ય અભિગ્રહ છે, એટલે સાધુની આચરણાવિશેષ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

સાધુ ભિક્ષા ગ્રહેશ કરતી વખતે ત્રણ રીતે દ્રવ્યવિષયક અભિગ્રહ કરે છે, તે આ પ્રમાણે –

(૧) જગારી આદિ લેપવાળા દ્રવ્યને હું આજે ગ્રહણ કરીશ, અથવા લેપ અને અલેપવાળા મિશ્ર દ્રવ્યને હું આજે ગ્રહણ કરીશ, અથવા વાલ, ચણાદિ અલેપવાળા રૂક્ષ દ્રવ્યને હું આજે ગ્રહણ કરીશ, (૨) અથવા તો રોટલા વગેરે અમુક દ્રવ્યને જ હું આજે ગ્રહણ કરીશ, (૩) અથવા કડછી, ભાલા વગેરે અમુક દ્રવ્ય દ્વારા કોઈ વહોરાવશે તો જ હું ગ્રહણ કરીશ. આમ દ્રવ્યને આશ્રયીને ત્રણ રીતે અભિગ્રહ ધારણ કરી શકાય છે. અને ધારણ કરેલો અભિગ્રહ પૂરો ન થાય તોપણ અદીન ભાવથી ભિક્ષા લીધા વગર પાછા કરતા સાધુને ભિક્ષાટનમાં યત્ન કરવાથી મહાનિર્જરાની પ્રાપ્તિ થાય છે. ॥૨૯૮॥

# અવતરણિકા :

क्षेत्राभिग्रहमाह -

# અવતરણિકાર્થ :

હવે ક્ષેત્રવિષયક અભિગ્રહને કહે છે –

#### भाशा :

अट्ठ उ गोअरभूमी एलुगविक्खंभिमत्तगहणं च । सग्गामपरग्गामे एवइअ घरा य खित्तंमि ॥२९९॥

www.iainelibrarv.org

#### અન્વયાર્થ :

अहु उ गोअरभूमी=વળી આઠ પ્રકારની ગોચરભૂમિઓ છે. एलुगविक्खंभिमत्तगहणं च=અથવા એલુકના વિષ્કંભમાત્રથી પ્રહેશ. सग्गामपरगामे=સ્વગ્રામ-પરગ્રામવિષયક एवइअ य घरा=અથવા આટલાં ઘરોને વિષે (ભિક્ષા લેવી આ) खित्तंमि=क्षेત્રવિષયક (અભિગ્રહ) છે.

### आथार्थ :

વળી આઠ પ્રકારની ગોચરભૂમિઓ છે. તેમાંથી અમુક ગોચરભૂમિમાંથી હું ભિક્ષા ગ્રહણ કરીશ તેવો અભિગૃહ કરે, અથવા માત્ર ઉબરાને ઓળંગતી એવી વ્યક્તિ પાસેથી આહાર ગ્રહણ કરીશ તેવો અભિગૃહ કરે, સ્વગામ અને પરગામવિષયક ભિક્ષા ગ્રહણ કરીશ તેવો અભિગૃહ કરે, અથવા આઢલાં ઘરોમાંથી હું ભિક્ષા ગ્રહણ કરીશ એવો અભિગૃહ કરે, તે ક્ષેત્રવિષયક અભિગૃહ છે.

### ટીકા :

अष्टी गोचरभूमयो वक्ष्यमाणलक्षणाः, तथा एलुकविष्कम्भमात्रग्रहणं च, यथोक्तं-"एलुकं विक्खंभइता" तथा स्वग्रामपरग्रामयोः, एतावन्ति च गृहाणि, क्षेत्र इति क्षेत्रविषयोऽभिग्रह इति गाथार्थः ॥२९९॥

# ટ<del>ીક</del>ાર્થ :

કહેવાનાર લક્ષણવાળી આઠ ગોચરભૂમિઓ છે. તેમાંથી કોઈ એક ગોચરભૂમિમાંથી ભિક્ષા ગ્રહણ કરવી અથવા તે રીતે એલુકના વિષ્કંભમાત્રથી ગ્રહણ=માત્ર ઉંબરાને ઓળંગતા પુરુષ પાસેથી ભિક્ષા ગ્રહણ કરવી. જે પ્રમાણે કહેવાયું છે – "એલુકને ઓળંગીને..." તે રીતે સ્વગામ અને પરગામવિષયક ભિક્ષા ગ્રહણ કરવી અથવા આટલાં ઘરોને વિષે ભિક્ષા માટે જવું. આ ક્ષેત્રના વિષયવાળો અભિગ્રહ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

ક્ષેત્રવિષયક અભિગ્રહ અનેક પ્રકારનો છે: (૧) તેમાં પ્રથમ આઠ પ્રકારની ગોચરભૂમિઓમાંથી સાધુ કોઈ એક પ્રકારની ભૂમિમાંથી જ ભિક્ષા લાવવાનો અભિગ્રહ કરે. (૨) અથવા સાધુ માત્ર ઉબરાને ઓળંગતી એવી વ્યક્તિ પાસેથી આહાર ગ્રહણ કરવાનો અભિગ્રહ કરે. (૩) અથવા સાધુ સ્વગામ કે પરગામમાંથી ગોચરી લાવવાનો અભિગ્રહ કરે. (૪) અથવા સાધુ આટલી સંખ્યાનાં ઘરોમાંથી ભિક્ષા ગ્રહણ કરવાનો અભિગ્રહ કરે. આમ ક્ષેત્રને આશ્રયીને અનેક રીતે અભિગ્રહ ધારણ કરી શકાય. **!!૨૯૯!!** 

# અવતરણિકા :

गोचरभूभिप्रतिपादनायाह -

# અવતરણિકાર્થ :

્રપૂર્વગાથામાં કહેલ કે વશ્યમાણ લક્ષણવાળી આઠ ગોચરભૂમિઓ છે. તેથી હવે આઠ પ્રકારની ગોચરભૂમિઓનું પ્રતિપાદન કરવા માટે કહે છે —

#### भाशा :

उज्जुग १ गंतुं पच्चागइआ २ गोमुत्तिआ ३ पयंगविही ४ । पेडा ५ य अद्धपेडा ६ अब्भितर ७ बाहिसंबुक्का ८ ॥३००॥

### आक्षार्थ :

૧. ૠજવી, ૨. ગત્વાપ્રત્થાગતિ ૩. ગોમૂત્રિકા ૪. પતંગવિથી ૫. પેટા ૬. અર્દ્ધપેટા ૯. અભ્યંતરશમ્બૂકા અને ૮. બાહ્યશમ્બૂકા.

#### शिकाः

ऋज्वी गत्वाप्रत्यागतिर्गोमूत्रिका पतङ्गविधिः पेडा चार्द्धपेडा अभ्यन्तरबिहःसंबुक्केति गाथाक्षरार्थः ॥ भावार्थस्तु वृद्धसम्प्रदायादवसेयः, स चायम् —

"उज्जुगा=आदिओ चेव हिंडंतो उज्जुगं जाति तोंडाउ सिन्नयट्टइ, गंतुं पच्चागइयाए=तोंडं गंतूण तत्थ गहणं करेति आइओ सिन्नयट्टइ, गोमुत्तिया=वंकोविलया, पयंगविही=अणियया पयंगुडुणसिरसा, पेडा=पेलिगा इव चउक्कोणा, अद्धपेडा=इमीए चेव अद्धसंठिया घरपरिवाडी, अब्धितरसंबुक्का बाहिरसंबुक्का य संखणाहिवित्तोवमा, एगीए अंतो आढवित बाहिरओ सिन्नयट्टइ, इयगए विवज्जउ" ति ॥३००॥

### ટીકાર્થ :

ऋज्वी ..... गाश्राक्षरार्थः ઋજવી, ગત્વાપ્રત્યાગતિ, ગોમૂત્રિકા, પતંગવિથી, પેટા, અર્ધપેટા, અને અભ્યંતર-બાહ્યશંબૂકા. આ પ્રમાણે ગાથાના અક્ષરોનો અર્થ છે.

भावार्थस्तु ...... दवसेयः वणी ભાવાર્થ वृद्धसंप्रदायथी જાણવો.

स चायम् अने ते आ छे -

उज्जुगा ....... सन्नियट्टइ (૧) ઋજુકા : આદિથી જ=પ્રારંભથી જ, હિંડન કરતા=ભિક્ષા અર્થે કરતા એવા સાધુ, ઋજુક= સીધા, જાય છે, અને ભિક્ષા લઈ સન્મુખથી પાછા કરે છે.

गंतुं ........ सन्नियट्टइ (२) ગત્વપ્રત્યાગતિ : સન્મુખ જઇને ત્યાં ભિક્ષા ગ્રહણ કરે છે, આદિથી=પ્રારંભથી, પાછા કરે છે. गोमुत्तिया वंकोवलिया (૩) ગોમૂત્રિકા : વંકોવલિયા=સામસામા ઘરોમાં વાંકીચૂકી રીતે જવા દ્વારા ભિક્ષા ગ્રહણ કરે છે.

पयंगविही ..... सरिसा (४) पतंशविधी : पतंशना ઉક્કણની सदेश अनियत છે.

पेडा ...... क्रोणा (૫) પેટા : પેટિકાની જેમ ચાર ખૂલાવાળી છે.

अद्भपेडा ....... परिवाडी (१) અર્દ્ધપેટા : આની જ=પેટા નામની ગોર્µરભૂમિની જ, અર્ધસંસ્થિત એવી ઘરની પરિપાટી= અડધા આકારને પામેલી ઘરોની શ્રેણી.

अस्मिंतर ...... वित्तोवमा અભ્યંતરશંબૂકા અને બાહ્યશંબૂકા શંખની નાભિની વૃત્તિની ઉપમાવાળી છે.

एगीए ............ सन्नियट्टइ (૭) એક વડે≕અભ્યંતરશંબૂકા નામની એક ગોચરભૂમિ વડે, અંદરથી આરંભ કરે છે≕િભક્ષાટનનો અંદરથી પ્રારંભ કરે છે, અને બહારથી પાછા કરે છે.

इयराए विवज्जओ (८) ઇતરા વડે વિપર્યય છે≕બાહ્યશંબૂકા નામની બીજી ગોચરભૂમિ વડે સાધુ બહારથી ભિક્ષાટનનો પ્રારંભ કરે છે અને અંદરથી પાછા કરે છે.

'त्ति' વૃદ્ધસંપ્રદાયના આઠ પ્રકારની ગોચરભૂમિઓના સ્વરૂપકથનની સમાપ્તિ માટે છે.

★ દાર્મસંગ્રહ ગ્રંથમાં નીરો મુજબ આઠ ગોચરભૂમિઓનું સ્વરૂપ બતાવેલ છે. પ્રતા પા.નં. ૯૪.

ऋज्वी स्ववसतेः ऋजुमार्गेण समश्रेणिव्यवस्थितगृहपङ्कौ भिक्षाग्रहणेन पङ्किसमापने ततो द्वितीय-पङ्कावपर्याप्तेऽपि भिक्षाऽग्रहणेन ऋजुगत्यैव निवर्त्तने च भवति १। અને સ્વવસતિમાંથી=પોતાના ઉપાશ્રયમાંથી, ઋજુ માર્ગ વડે સમાન શ્રેણીથી વ્યવસ્થિત એવી ઘરોની પંક્તિમાં ભિક્ષાના ગ્રહણ દ્વારા પંક્તિનું સમાપન થયે છતે=તે ઘરોની શ્રેણિ પૂર્ણ થયે છતે, ત્યારપછી અપર્યાપ્ત હોતે છતે પણ=ભિક્ષા પૂરતી પ્રાપ્ત નહીં થયેલ હોતે છતે પણ, બીજી પંક્તિમાં ભિક્ષાના અગ્રહણ દ્વારા ઋજુગતિથી જ નિવર્તનમાં=સીધા માર્ગથી જ પાછા કરવામાં, ઋજવી ગોચરભૂમિ થાય છે.

गत्वाप्रत्यागतिस्तु एकपङ्क्तौ गच्छतो द्वितीयपङ्क्तौ च प्रत्यावर्त्तमानस्य भिक्षणे २।

વળી એક પંક્તિમાં જતા એવા અને બીજી પંક્તિમાં પાછા ફરતા એવા સાધુના ભિક્ષણમાં ગત્વાપ્રત્યાગતિ ગોચરભૂમિ થાય છે.

गोमूत्रिका च परस्पराभिमुखगृहपङ्क्योर्वामपङ्क्येकगृहे गत्वा दक्षिणपङ्क्येकगृहे यातीत्येवं ऋमेण श्रेणिद्वयसमाप्तिकरणे भवति ३।

અને પરસ્પર સામસામાં એવાં ઘરોની બે પંક્તિમાં ડાબી પંક્તિના એક ઘરમાં જઈને જમણી પંક્તિના એક ઘરમાં જાય છે, આ પ્રકારના ક્રમ વડે બંને શ્રેણીને પૂરી કરવામાં ગોમૂત્રિકા ગોચરભૂમિ થાય છે.

पतङ्गवीथिश्चानियतऋमा ४।

અને પતંગવિથી ગોચરભૂમિ અનિયત ક્રમવાળી છે.

पेटा च पेटाकारं चतुरस्रं क्षेत्रं विभज्य मध्यवर्तीनि गृहाणि मुक्त्वा चतसृष्विप दिक्षु समश्रेण्या भिक्षणे भवति ५।

અને પેટીના આકારવાળા ચોરસ ક્ષેત્રનો વિભાગ કરીને વચ્ચે રહેનારાં ઘરોને મૂકીને, ચારેય પણ દિશાઓમાં સરખી શ્રેણી વડે ભિક્ષણમાં≔ભિક્ષા ગ્રહણ કરવામાં, પેટા ગોચરભૂમિ થાય છે.

अर्द्धपेटा च प्राग्वत् क्षेत्रं विभज्य दिग्द्वयसम्बन्धिगृहश्रेण्योभिक्षणे ६।

અને પહેલાંની જેમ=પેટા ગોચરભૂમિની જેમ, ક્ષેત્રનો વિભાગ કરીને બે દિશા સંબંધી બે ઘરની શ્રેણીમાં ભિક્ષણમાં=ભિક્ષા ગ્રહણ કરવામાં, અર્ધપેટા ગોચરભૂમિ થાય છે.

अन्तःशम्बूका च मध्यभागात् शंखावर्तगत्या भिक्षमाणस्य बहिनिःसरणे भवति ७।

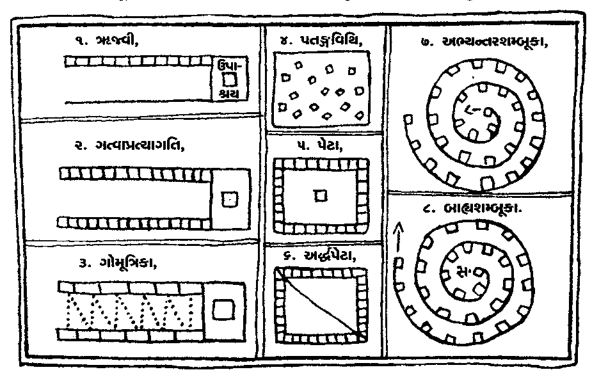
અને મધ્યના ભાગથી શંખાવર્તની ગતિ વડે ભિક્ષમાણને=ભિક્ષા ગ્રહણ કરતા એવા સાધુને, બહાર નીકળવામાં અંતઃશંબૂકા ગોચરભૂમિ થાય છે.

बहि:शम्बूका तु बहिर्भागात्तथैव भिक्षामटतो मध्यभागागमने भवतीति ८।

વળી બહારના ભાગથી તેવી રીતે જ=જેવી રીતે અન્તઃશંબૂકા ગોચરભૂમિમાં બતાવ્યું તેવી રીતે જ, શંખાવર્તની ગતિ વડે ભિક્ષાટન કરતા સાધુને મધ્યભાગમાં આવવામાં બહિઃશંબૂકા ગોચરભૂમિ થાય છે.

'इति' આઠ ગોચરભૂમિઓના સ્વરૂપકથનની સમાપ્તિ અર્થે છે. ॥૩૦૦॥

★ વળી આઠ ગોચરભૂમિઓને આશ્ચચીને ક્ષેત્રઅભિગ્રહ કરનારા સાધુઓ નીચે બતાવેલ ચિત્ર મુજબ ભિક્ષાટન કરે છે :



### અવતરણિકા :

कालाभिग्रहमाह -

# અવતરણિકાર્થ:

હવે કાળવિષયક અભિગ્રહને કહે છે --

#### आधाः

काले अभिग्गहो पुण आई मज्झे तहेव अर्वसाणे। अप्पत्ते सड़ काले आई बिति मज्झ तड़अंते ॥३०१॥

#### અન્વચાર્થ:

काले अभिग्गहो पुण=વળી કાળવિષયક અભિગ્રહ आई मज्झे तहेव अवसाणे=આદિમાં, મધ્યમાં, તે રીતે જ અવસાનમાં=અંતમાં, થાય છે. काले अप्यत्ते सइ=(ભિક્ષાનો) કાળ અપ્રાપ્ત હોતે છતે आई= આદિમાં (પ્રથમ) मज्झ बिति=મધ્યમાં દ્વિતીય, अंते तइओ=અંતમાં તૃતીય (કાળવિષયક અભિગ્રહ) થાય છે.

#### आधार्थ :

વળી કાળવિષયક અભિગૃહ આદિમાં, મધ્યમાં, તેવી રીતે જ અંતમાં થાય છે. ભિક્ષાનો કાળ ન

થયો હોય ત્યારે ભિક્ષા લેવા જવાનો અભિગૃહ, એ પ્રથમ આદિકાળઅભિગૃહ છે; ભિક્ષાનો કાળ પ્રાપ્ત થાય ત્યારે ભિક્ષા લેવા જવાનો અભિગૃહ, એ બીજો મધ્યકાળઅભિગૃહ છે; અને ભિક્ષાનો કાળ પૂરો થાય ત્યારે ભિક્ષા લેવા જવાનો અભિગૃહ, એ ત્રીજો અવસાનકાળઅભિગૃહ છે.

#### शकाः

काल इति कालविषयोऽभिग्रहः पुनः, किंविशिष्टः ? इत्याह - आदौ मध्ये तथैवावसाने प्रतीतिभिक्षा-वेलायाः, तथा चाह -- अप्राप्ते सति काले≖भिक्षाकालेऽटतः प्रथम इत्यादौ, द्वितीयो मध्य इति भिक्षाकाल एवाटतः, तृतीयोऽन्त इति भिक्षाकालावसान इति गाथार्थः ॥३०१॥

### ટીકાર્ચ :

વળી કાળના વિષયવાળો અભિગ્રહ કેવા પ્રકારનો છે ? એથી કહે છે – પ્રતીત એવી ભિક્ષાની વેળાની આદિમાં, મધ્યમાં, તે રીતે જ અવસાનમાં કાળવિષયક અભિગ્રહ થાય છે.

અને તે રીતે કહે છે≔આદિ, મધ્ય અને અવસાન એ ત્રણ પ્રકારનો કાલાભિગ્રહ કઈ રીતે થાય છે ? તે રીતે કહે છે −

કાળ=ભિક્ષાનો કાળ, અપ્રાપ્ત હોતે છતે અટન કરતા એવાને=ભિક્ષા માટે ફરતા એવા સાધુને, આદિમાં પ્રથમ થાય છે=કાળવિષયક પહેલો અભિગ્રહ થાય છે. ભિક્ષાના કાળમાં જ અટન કરતા એવાને મધ્યમાં દ્વિતીય થાય છે=કાળવિષયક બીજો અભિગ્રહ થાય છે. ભિક્ષાના કાળના અવસાનમાં ભિક્ષાટન કરતા સાધુને અંતમાં તૃતીય થાય છે=કાળવિષયક ત્રીજો અભિગ્રહ થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

આદિમાં એટલે કે ભિક્ષાકાળથી પહેલાં, મધ્યમાં એટલે ભિક્ષાકાળના સમયે, અંતે એટલે ભિક્ષાકાળ વીતી ગયા પછી, આ ત્રણમાંથી કોઈપણ એક સમયે ભિક્ષા લેવા જવું, એવો ભિક્ષા માટે કાળનો નિયમ કરવો, તે અનુક્રમે પહેલો, બીજો અને ત્રીજો કાળઅભિગ્રહ છે. II301II

# અવતરણિકા :

कालत्रयेऽपि गुणदोषानाह -

# અવતરણિકાર્થ :

આ ત્રણેય પણ કાળમાં થતા ગુણ-દોષોને કહે છે -

#### ः १९५१

दित्तगपडिच्छगाणं हविज्ज सुहुमं पि मा हु अचिअत्तं । इइ अप्पत्त अईए पवत्तणं मा तओ मज्झे ॥३०२॥

### અન્વચાર્ચ:

दित्तगपडिच्छगाणं=६६त् અને પ્રતીચ્છકને=ભિક્ષા આપનાર અને લેનારને, सुहुमं पि=સૂક્ષ્મ પણ अचिअत्तं=અપ્રિયત્વ मा हविज्ज=ન થાઓ, इइ=એથી अप्यत्त अईए=અપ્રાપ્ત, (અને) અતીત એવા

કાળમાં (ભિક્ષાટન શ્રેય નથી). पवत्तणं मा=પ્રવર્તન ન થાઓ. तओ=तेथी मज्झे=મધ્ય એવા કાળમાં (ભિક્ષાટન શ્રેય છે.)

★ 'हુ' વાક્યાલંકારમાં છે.

#### ગાથાर्थ :

ભિક્ષા આપનાર અને લેનાર બંનેને સૂક્ષ્મ પણ અપ્રિયત્વ ન થાઓ, એથી અપ્રાપ્તકાળમાં અને અતીતકાળમાં ભિક્ષાટન શ્રેય નથી; અને અપ્રાપ્તકાળમાં કે અતીતકાળમાં અધિકરણરૂપ પ્રવર્તન ન થાઓ, તેથી મધ્યકાળમાં ભિક્ષાટન શ્રેય છે.

### ટીકા :

ददत्प्रतीच्छकयोः=गृहिभिक्षाचरयोः मा भूत्सूक्ष्ममिष अचियत्तम् — अप्रीतिलक्षणम्, इति=एतस्मा-द्धेतोरप्राप्ते अतीते च भिक्षाकालेऽटनं न श्रेय इति गम्यते, प्रवर्त्तनं च अधिकरणरूपं मा भूत्, ततो मध्ये=भिक्षाकालमध्येऽटनं श्रेय इति गाथार्थः ॥३०२॥

### ટ<del>ીક</del>ાર્થ :

આપતા અને પ્રતીચ્છકને=ગૃહી અને ભિક્ષાચરને=ભિક્ષા આપનારા ગૃહસ્થને અને ભિક્ષા ગ્રહણ કરનારા સાધુને, સૂક્ષ્મ પણ અપ્રીતિના લક્ષણવાળું અપ્રિયત્વ ન થાઓ, એથી=એ હેતુથી, અપ્રાપ્ત અને અતીત એવા ભિક્ષાકાળમાં અટન શ્રેય નથી; અને અધિકરણરૂપ પ્રવર્તન ન થાઓ, તે કારણથી મધ્યમાં≕ભિક્ષાકાળના મધ્યમાં, અટન શ્રેય છે≕ભિક્ષાટન કલ્યાણરૂપ છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

પૂર્વગાથામાં કાળવિષયક ત્રણ પ્રકારના અભિગ્રહ બતાવ્યા. તેમાંથી ભિક્ષાના અપ્રાપ્તકાળમાં કે અતીતકાળમાં ગોચરી માટે જવાથી, ભિક્ષા આપનારને અપ્રીતિ થવાની સંભાવના રહે છે, અને ભિક્ષા લેનાર સાધુને પણ કોઈ ભિક્ષા વહોરાવે નહિ તો અપ્રીતિ થવાની સંભાવના રહે છે. તેથી ભિક્ષાના અપ્રાપ્તકાળમાં કે અતીતકાળમાં ભિક્ષા અર્થે જવું એ શ્રેય નથી.

વળી, ભિક્ષાના અપ્રાપ્તકાળમાં કે અતીતકાળમાં ગોચરી માટે જવાથી, સાધુને ભિક્ષાના સમયથી વહેલાં આવતા જોઈને ગૃહસ્થો પણ "સાધુઓ ગોચરી માટે વહેલા પર્ધારે છે", એમ વિચારી રસોઈ વહેલી કરે; અથવા સાધુને ભિક્ષાના સમયથી મોડા આવતા જોઈને "સાધુઓ ગોચરી માટે મોડા પધારે છે," એમ વિચારી ગૃહસ્થો રસોઇ મોડી કરે અથવા તો કરેલી રસોઈ મોડે સુધી રાખી મૂકે. અને સાધુ માટે રસોઈ વહેલી કરવી, મોડી કરવી કે રાખી મૂકવી, તે અધિકરણરૂપ ક્રિયા છે; કેમ કે સાધુ માટે રસોઈ વહેલી કરવાથી, મોડી કરવાથી કે રાખી મૂકવાથી, તે તે આરંભનું પ્રવર્તન કરવામાં સાધુ નિમિત્ત બને છે. માટે મધ્ય કાળમાં સાધુઓએ ભિક્ષા માટે જવું શ્રેય છે.

આમ છતાં, કાળના અભિગ્રહધારી સાધુએ ભિક્ષાનો કાળ શરૂ થયા પહેલાં કે ભિક્ષાનો કાળ પસાર થયા પછી, ભિક્ષા ગ્રહણ કરવાનો અભિગ્રહ કર્યો હોય તો, આપનારને અને પોતાને અપ્રીતિ ન થાય અને અધિકરણરૂપ પ્રવર્તન ન થાય, તે રીતે અભિગ્રહધારી સાધુઓએ ભિક્ષા ગ્રહણ કરવા જવું જોઈએ, એ પ્રકારે ગાથા ૩૦૧-૩૦૨ ઉપરથી જણાય છે, તત્ત્વ બહુશ્રુત જાશે. II30૨II

#### અવતરશિકા :

भावाभिग्रहमाह -

### અવતરણિકાર્થ:

હવે ભાવવિષયક અભિગ્રહને કહે છે –

#### भाशा :

उक्खित्तमाइचरगा भावजुआ खलु अभिग्गहा हुंति । गायंतो य रुयंतो जं देइ,निसण्णमाई वा ॥३०३॥

### અન્વચાર્થ:

उक्खितमाइचरगा=ઉत्सिप्त આદિ ચરક, गायंतो रुयंतो य=ગાતો અથવા રડતો એવો निसण्णमाई वा=અથવા નિષ્ણ્ણાદિ=બેઠેલ વગેરે ભાવવાળો, जं देइ=જેને આપે, (તેને પ્રહણ કરનારાના) भावजुआ अभिग्नहा=ભાવયુક્ત અભિગ્રહો हुंति=થાય છે.

🛨 'खलु' वाड्यालंडारमां छे.

#### आधार्थ :

ઉત્સિપ્તચર, નિક્ષિપ્તચર, ગાતો અથવા રકતો અથવા બેઠેલો વગેરે ભાવવાળો જે પિંકને આપે તેને ગ્રહણ કરનારા સાધુના ભાવયુક્ત અભિગ્રહો થાય છે.

# દીકા :

उत्क्षिप्तादिचरा इति उत्क्षिप्ते भाजनात्पण्डे चरित=गच्छित यः स उत्क्षिप्तचरः, एवं निक्षिप्ते भाजनादाविति भावनीयं, त एते भावयुक्ताः खल्विभग्रहा इत्यर्थः, गायन् रुदन् वा यद्दर्शति निषण्णादिर्वेति तद्ग्राहिण इति गाथार्थः ॥३०३॥

# ટીકાર્થ :

ઉત્સિપ્તાદિચર એટલે ભાજનમાંથી પિંડ ઉપાડાયે છતે જે જાય છે=અન્યને આપવા માટે જાય છે, તે ઉત્સિપ્તચર છે. એ રીતે ભાજનાદિમાં નિક્ષિપ્ત થયે છતે=પિંડ નખાયે છતે, જે અન્યને આપવા માટે જાય છે, તે નિક્ષિપ્તચર છે. આ પ્રકારે ભાવન કરવું. ગાતો એવો, અથવા રડતો એવો, અથવા નિષણ્ણાદિ=બેઠેલ આદિ ભાવવાળો પુરુષ, જે પિંડને આપે છે, તેના ગ્રાહીના=તે પિંડને ગ્રહણ કરનાર સાધુના, તે આ ભાવયુક્ત અભિગ્રહો થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### अवतरशिक्षा :

तथा -

### અવતરશિકાર્થ:

હવે ભાવઅભિગ્રહને જ કહેવા માટે 'तथा'થી સમુચ્ચય કરે છે –

#### आथा :

# ओसक्रण अभिसक्रण परंमुहोऽलंकिओ व इयरो वि । भावऽण्णयरेण जुओ अह भावाभिग्गहो नाम ॥३०४॥

#### सन्वयार्थ :

ओसक्रण=પાછળ ખસતો, अभिसक्रण=सन्भुખ આવતો, परंमुहो=પરાક્ષ્મુખ, अलंकिओ व=અથવા અલંકૃત, इयरो वि=ઇતર પણ=અલંકાર વગરનો પણ, भावऽण्णयरेण जुओ=અન્યતર ભાવથી યુક્ત अह भावाभिग्गहो=આ ભાવઅભિગ્રહ છે.

★ 'नाम' वाड्यालंडा२मां छे.

### जाथार्थ :

પાછળ ખસતો હોય, સન્મુખ આવતો હોય, પરાક્**મુખ હોય, અથવા ક**કાદિથી અલંફૃત હોય અથવા અલંકૃત ન પણ હોય, આ સર્વ ભાવોમાંથી કોઈપણ ભાવથી યુક્ત પુરુષ આ ભાવઅભિગ્રહનો વિષય છે.

### ટીકા :

स अपसरन् अभिसरन् पराङ्मुखोऽलङ्कृतः कटकादिना इतरोऽपि=अनलङ्कृतो वाऽपि भावेनान्यतरेण युक्तः=समेतो यावान् कश्चिद्, अथ=अयं भावाभिग्रहो नामेति गाथार्थः ॥३०४॥

### ટીકાર્થ :

अपसरन् ..... समेतो અપસરણ કરતો, અભિસરણ કરતો, પરાક્ષુખ, કડા આદિ વડે અલંકૃત અથવા ઇતર પણ=નહીં અલંકૃત પણ, અન્યતર ભાવથી યુક્ત=સમેત=આ સર્વ ભાવોમાંથી કોઈપણ એક ભાવથી યુક્ત, यावान् જેટલો कश्चिद् કોઈ હોય, सः ते=ते ते ભાવથી યુક્ત ભિક્ષા વહોરાવનાર પુરુષ, अथ=अयं भावाभिग्रहः એ ભાવઅભિગ્રહ છે=ભાવઅભિગ્રહનો વિષય છે, इति गाथार्थः એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

સાધુઓ ગોચરી વહોરવા જતી વખતે વિવિધ પ્રકારના ભાવઅભિગ્રહને ધારણ કરે છે. ભાજનમાંથી ભોજનનો પિંડ ઉપાડેલો હોય અને તે પિંડ વહોરાવે તો ગ્રહણ કરવું, તે ઉક્ષિપ્તચર નામનો ભાવઅભિગ્રહ છે; અને "उत्किप्तादिचराः"માં 'आदि' પદથી નિક્ષિપ્તચર નામનો ભાવઅભિગ્રહ ગ્રહણ કરવાનો છે. તેથી એ પ્રાપ્ત થાય કે ભોજન કરનારને થાળીમાં જમવા માટે જે ભોજનનો પિંડ મૂકેલો હોય, અને તે પિંડ વહોરાવે તો ગ્રહણ કરવું, તે નિક્ષિપ્તચર નામનો ભાવઅભિગ્રહ છે.

વળી કોઈ ગાતાં, રડતાં કે બેઠેલા વગેરે ભાવોમાં રહીને વહોરાવે તો જ વહોરવું, તેવો અભિગ્રહ ધારણ કરવો, એ પણ ભાવઅભિગ્રહ છે.

વળી કોઈ પાછો ખસતો, સન્મુખ આવતો કે સાધુથી પરાક્ષ્મુખ જતો પુરુષ ભિક્ષા આપે તો જ ભિક્ષા ગ્રહણ કરવી, અથવા કડા વગેરે અલંકારોથી અલંકૃત હોય તેવો ભિક્ષા આપે અથવા અલંકૃત ન હોય તેવો ભિક્ષા આપે તો જ ગ્રહણ કરવી, આવા પ્રકારના અભિગ્રહો ધારણ કરવા, એ પણ ભાવઅભિગ્રહ છે. II3O3/308II

www.iainelibrarv.org

#### અવતરણિકા :

अभिग्रहविषयोपदर्शनायाह -

### अवतरशिङार्थ :

અભિગ્રહોના વિષયના ઉપદર્શન માટે કહે છે અર્થાત્ પૂર્વમાં દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાળ-ભાવથી અભિગ્રહો બતાવ્યા. હવે તે અભિગ્રહો કેવા પુરુષોને આશ્રયીને ઉચિત છે ? તે રૂપ અભિગ્રહોના વિષયભૂત જીવોને દર્શાવવા માટે કહે છે —

#### ગાથા :

पुरिसे पडुच्च एए अभिग्गहा नविर एत्थ विण्णेआ । सत्ता विचित्तचित्ता केई सुज्झंति एमेव ॥३०५॥

#### अन्दयार्थः

एत्थ=અહીં=ભગવાનના શાસનમાં, नविर=ફક્ત पुरिसे पडुच्च=પુરુષોને આશ્રયીને=આવા પ્રકારની ક્રિયાવાળા સાધુઓને આશ્રયીને, एए अभिग्गहा=આ અભિગ્રહો विण्णेआ=જાણવા. विचित्तचित्ता=વિચિત્ર ચિત્તવાળા केई=કેટલાક सत्ता=सत्त्वो=જીવો, एमेव=આ રીતે જ=અભિગ્રહોના સેવનથી જ, सुज्झंित=શુદ્ધ થાય છે.

### ગાથાર્થ :

ભગવાનના શાસનમાં ફક્ત આવા પ્રકારની ક્રિયાવાળા સાધુઓને આશ્ચરીને આ અભિગ્રહો જાણવા. વિચિત્ર ચિત્તવાળા કેટલાક જીવો અભિગ્રહોના સેવનથી જ શુદ્ધ થાય છે.

### ટીકા :

पुरुषान् प्रतीत्यैवंविधिक्रियान् विनेयानेतेऽभिग्रहाः अत्र शासने नवरं विज्ञेया इति, किमेतदेविमत्यत्राह-सत्त्वा विचित्रचित्ताः≔विचित्राभिसन्धयः केचन शुध्यन्ति कर्म्ममलापेक्षया एवमेव=अभिग्रहासेवनेनैवेति गाथार्थः ॥३०५॥

# ટીકાર્થ :

ફક્ત પુરુષોને≕આવા પ્રકારની ક્રિયાવાળા વિનેયોને, આશ્રયીને અર્થાત્ ભિક્ષાટન કરતી વખતે જુદા જુદા અભિગ્રહો કરે એવા સાધુઓને આશ્રયીને, આ શાસનમાં≕ભગવાનના શાસનમાં, અભિગ્રહો જાણવા.

આ આમ કેમ છે ? અર્થાત્ અભિગ્રહો આવા પ્રકારની ક્રિયાવાળા સાધુઓને આશ્રયીને જ કેમ છે, સર્વને આશ્રયીને કેમ નથી ? એ પ્રકારની શંકામાં કહે છે —

કર્મમલની અપેક્ષાથી વિચિત્ર ચિત્તવાળા≕વિચિત્ર અભિસંધિવાળા, કેટલાક સત્ત્વો=જીવો, આ રીતે જ=અભિગ્રહોના આસેવનથી જ શુદ્ધ થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

પૂર્વે બતાવ્યું કે સાધુઓ દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાળ-ભાવને આશ્રયીને જુદા જુદા અભિગ્રહો કરે છે, જે અભિગ્રહો સર્વ સાધુઓ માટે સામાન્યથી નથી, પરંતુ કેટલાક સાધુઓનાં તેવા પ્રકારનાં કર્મો હોય છે, જેથી તેઓ વિવિધ પ્રકારના અભિગ્રહો ગ્રહણ કરીને ભિક્ષાટન કરે, અને અભિગ્રહો પ્રમાણે ભિક્ષા ન મળે તોપણ ચિત્તને સમભાવમાં રાખીને અભિગ્રહો પ્રત્યે બદ્ધરાગથી અપ્રમાદપૂર્વક યત્ન કરે, તો તેઓના સમભાવની વૃદ્ધિ થાય.

જેમ ઢંઢણઋષિને ભૂતકાળનાં તેવાં કર્મોના ઉદયથી સ્વલબ્ધિથી ભિક્ષા પ્રાપ્ત થતી ન હતી, ત્યારે તે મહાત્માએ અભિગ્રહ ગ્રહણ કર્યો કે "મને સ્વલબ્ધિથી ભિક્ષા પ્રાપ્ત થશે તો જ હું ભોજન કરીશ." આ પ્રકારના અભિગ્રહના પાલનમાં પ્રતિદિન અપ્રમાદભાવથી ઉદ્યમ કરતાં ઢંઢણઋષિના સંયમના કંડકોની વૃદ્ધિ થતી હતી, જેથી છ મહિના પછી કૃષ્ણ મહારાજાના વંદનને કારણે તેમને નિર્દોષ પણ પ્રાપ્ત થયેલા મોદક 'મને સ્વલબ્ધિથી પ્રાપ્ત થયા નથી.' એમ ભગવાન પાસેથી જાણીને પોતાના અભિગ્રહની શુદ્ધિ અર્થે પરઠવવા યત્ન કરે છે. ત્યારે તેના બળથી જ સંયમની શુદ્ધિ થવાથી તે મહાત્માને કેવલજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ થઈ.

આથી ફલિત થાય છે કે કેટલાક જીવોનાં તેવાં કર્મો હોય છે, જેથી તેઓ અભિગ્રહોમાં દઢ યત્ન કરે તો જ સમભાવની વૃદ્ધિ થાય, અન્યથા ન થાય. માટે તેવા સાધુઓને આશ્રયીને શાસ્ત્રમાં અભિગ્રહોનું વિધાન કરેલ છે. II30પII

#### અવતરણિકા :

अत्राह -

### અવતરણિકાર્થ:

અહીં કહે છે=પૂર્વમાં દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાળ-ભાવને આશ્રયીને જે અભિગ્રહો બતાવ્યા, એમાં પૂર્વપક્ષી શંકા કરતાં કહે છે –

#### भाशा :

जो कोइ परिकिलेसो जेसि केसिचि सुद्धिहेउ ति । पावइ एवं तम्हा ण पसत्थाऽभिग्गहा एए ॥५०६॥

#### અન્વચાર્થ :

एवं=આ રીતે=ગુરુ-લાધવના આલોચન વગર અભિગ્રહો સ્વીકારવામાં આવે એ રીતે, जेर्सि केर्सिच=જે કોઈનો सुद्धिहेऊ=શુદ્ધિનો હેતુ जो कोइ परिकिलेसो=જે કોઈ પરિક્લેશ पावइ=પ્રાપ્ત થાય, तम्हा=તે કારણથી एए अभिग्गहा=આ અભિગ્રહો पसत्था ण=પ્રશસ્ત નથી=સુંદર નથી.

🛨 'त्ति' पाहपूर्ति माटे छे.

#### जाशार्थ :

ગુરુ-લાદાવના આલોચન વગર અભિગ્રહો સ્વીકારવામાં આવે એ રીતે, શુદ્ધિનો હેતુ જે કોઈ પરિકલેશ પ્રાપ્ત થશે, તે કારણથી આ અભિગ્રહો સુંદર નથી.

#### ટીકા :

यः कश्चित् परिक्लेशो दारुवहनादिः येषां केषाञ्चित् कर्म्मकरादीनां शुद्धिहेतुरिति कर्म्ममलमपेक्ष्य प्राप्नोति एवं=गुरुलाघवालोचनशून्याभिग्रहाङ्गीकरणे सति, यस्मादेवं तस्मात् न प्रशस्ता=न शोभनाः कर्म्मक्षयनिमित्तमभिग्रहा एते=भवतोपन्यस्ता इति गाथार्थः ॥३०६॥

### ટીકાર્થ :

આ રીતે=ગુરુ-લાઘવના આલોચનથી શૂન્ય એવા અભિગ્રહોનું અંગીકરણ હોતે છતે=ગુરુ-લાઘવના વિચાર વગર અભિગ્રહોનો કર્મક્ષયના નિમિત્તરૂપે સ્વીકાર હોતે છતે, કર્મકરાદિ=મજૂરી કરનાર વગેરે, જે કોઈનો દારુવહનાદિ=લાકડાને ઊંચકવા વગેરેરૂપ, જે કોઈ પરિક્લેશ કર્મરૂપ મલને અપેક્ષીને શુદ્ધિનો હેતુ પ્રાપ્ત થાય. જે કારણથી આમ છે=મજૂર વગેરેનો પરિક્લેશ શુદ્ધિનો હેતુ પ્રાપ્ત થાય એમ છે, તે કારણથી કર્મના ક્ષયના નિમિત્તે આ=તમારા વડે ઉપન્યસ્ત=ગ્રંથકાર વડે કહેવાયેલા, અભિગ્રહો પ્રશસ્ત નથી=શોભન નથી, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

પૂર્વપક્ષી સ્થૂલ દર્ષ્ટિથી વિચારીને કહે છે કે નિર્જરા અર્થે સ્વાધ્યાયાદિમાં પ્રવૃત્તિ કરવી ઉચિત છે, પરંતુ કેવલ ક્લેશકારી એવા અભિગ્રહો ગ્રહણ કરીને સ્વાધ્યાયાદિનો વ્યાઘાત કરવો જોઈએ નહીં. તેથી આ અભિગ્રહોનો સ્વીકાર ગુરુ-લાઘવનો સમ્યગ્ વિચાર કર્યા વગર પ્રવૃત્તિ કરવા જેવો છે.

આમ છતાં, અભિગ્રહોના ક્લેશને નિર્જરાનું કારણ સ્વીકારવામાં આવે તો જે કોઈ મજૂરી કરનાર વગેરે લાકડાનું વહન વગેરે કરીને ક્લેશ અનુભવે છે, તેઓની પણ કર્મોની નિર્જરા થવારૂપ શુદ્ધિ થવી જોઈએ; કેમ કે મજૂર વગેરેની જેમ સાધુઓ પણ ગમે તેવા અભિગ્રહો કરીને ભિક્ષા માટે નિરર્થક કરવારૂપ કષ્ટ વેઠે છે, અને સ્વાધ્યાયાદિનો વ્યાઘાત કરે છે. તેથી જેમ મજૂર વગેરેને નિર્જરા થતી નથી, તેમ સાધુઓને પણ નિર્જરા થતી નથી. આથી આ અભિગ્રહો સુંદર નથી.

અહીં 'एवं'નો અર્થ 'ગુરુ-લાઘવના આલોચનથી શૂન્ય એવા અભિગ્રહો સ્વીકારાયે છતે' એમ કરવા દ્વારા પૂર્વપક્ષીને એ કહેવું છે કે આત્મામાં નિર્લેપતાના પરિષ્ટામથી કર્મનિર્જરા થાય છે, પરંતુ અભિગ્રહો ગ્રહણ કર્યા પછી ભિક્ષા પ્રાપ્ત ન થાય તો સાધુને ભિક્ષાટનનો અને ક્ષુધાસહનનો ક્લેશ પ્રાપ્ત થાય, અને ક્લેશથી નિર્જરા થાય નહીં. માટે સાધુએ અભિગ્રહો ગ્રહણ કરવાને બદલે સંયમમાં ઉપષ્ટંભક એવી ભિક્ષા પ્રાપ્ત કરીને નિર્લેપ ચિત્તપ્રાપ્તિના ઉચિત ઉપાયમાં ઉદ્યમ કરવો જોઈએ. II30 દા

# અવતરણિકા :

आचार्य आह —

# અવતરણિકાર્થ :

પૂર્વગાથામાં પૂર્વપક્ષીએ શંકા કરી કે અભિગ્રહો ક્લેશરૂપ હોવાથી પ્રશસ્ત નથી. તેના જવાબરૂપે આચાર્ય કહે છે —

#### आधाः

# सत्थे विहिआ निखज्ज मो य मोहाइघायणसमत्था । तित्थगरेहि वि चिण्णा सुपसत्थाऽभिग्गहा एए ॥३०७॥

#### અન્વચાર્થ :

सत्ये विहिआ=शास्त्रमां विહित છે, निरवज्ज य=અને નિરવદ્ય છે, मोहाइघायणसमत्या=મોહાદિના ઘાતનમાં સમર્થ છે, तित्थगरेहि वि चिण्णा=तीर्थंકरो વડે પણ ચીર્ણ છે=આચરિત છે. (આથી) एए अभिग्गहा=આ અભિગ્રહો सुपसत्या=સુપ્રશस्त છે.

🛨 'मो' પાદપૂર્તિ અર્થે છે.

#### ગાधार्थ :

શાસ્ત્રમાં વિહિત છે અને નિરવદ્ય છે, મોહાદિના ઘાતનમાં સમર્થ છે, તીર્થકરો વડે પણ આયરિત છે, આથી આ અભિગ્રહો સુપ્રશસ્ત છે.

#### ટીકા :

शास्त्रे विहिता:=प्रवचने उक्ता:, निखद्याश्च=अपापाश्च प्रकृत्या, मोहादिघातनसमर्था:=मोहमदाप-नयनसहा:, तीर्थकरैरिप भगवद्धिः चीर्णा इत्याचिरताः, न त्वेवं ये केचन परिक्लेशाः, इत्यतः सुप्रणस्ताः= अतिशयशोभना अभिग्रहा एते=अनन्तरोदिताः, विशुद्धिफलदर्शनादिति गाथार्थः ॥३०७॥

### ટીકાર્થ :

અભિગ્રહો શાસ્ત્રમાં વિધાન કરાયેલા છે=પ્રવચનમાં કહેવાયેલા છે, અને પ્રકૃતિથી નિરવઘ=અપાપ, મોહાદિના ઘાતનમાં સમર્થ=મોહ અને મદના અપનયનમાં સમર્થ, તીર્થંકર ભગવાન વડે પણ ચીર્ણ છે=આચરિત છે. પરંતુ આ રીતે=પૂર્વગાથામાં પૂર્વપક્ષીએ કહ્યું એ રીતે, જે કોઈ પરિક્લેશો નથી=કર્મકરાદિના લાકડા વહન કરવા આદિ પરિક્લેશો જેવા આ અભિગ્રહો નથી. એથી આ=પૂર્વમાં કહેવાયેલા, અભિગ્રહો સુપ્રશસ્ત છે=અતિશય શોભન છે; કેમ કે વિશુદ્ધિરૂપ ફળનું દર્શન થાય છે અર્થાત્ અભિગ્રહોના પાલનથી સમભાવની વિશુદ્ધિરૂપ ફળ પ્રત્યક્ષ દેખાય છે, આ પ્રમાણે ગૃાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

સાધુને અભિગ્રહો ધારણ કરવાનું શાસ્ત્રમાં વિહિત છે, અને શાસ્ત્રમાં વિહિત ક્રિયા કરવાથી અવશ્ય નિર્જરા થાય છે; કેમ કે શાસ્ત્ર સર્વજ્ઞકથિત છે, અને સર્વજ્ઞ નિર્જરાનું કારણ હોય તે જ ક્રિયાનું વિધાન કરે. આ રીતે શાસ્ત્રવચનના બળથી અભિગ્રહોને નિર્જરાનું કારણ બતાવીને હવે યુક્તિથી નિર્જરાનું કારણ બતાવે છે —

વળી અભિગ્રહો પ્રકૃતિથી નિરવઘ છે, અર્થાત્ અભિગ્રહોની પ્રવૃત્તિ એ કોઈ પાપપ્રવૃત્તિ નથી કે જેથી નિર્જરા ન થાય. તેથી મજૂર વગેરે મજૂરી વગેરેની ક્રિયા કરે છે, તે સાવઘ પ્રવૃત્તિ હોવાથી તેના જેવી અભિગ્રહ ગ્રહણ કરવાની પ્રવૃત્તિ છે તેમ કહી શકાય નહીં. આમ, નિરવઘ એવા અભિગ્રહો અવશ્ય નિર્જરાનું કારણ છે, તેમ બતાવીને હવે અનુભવથી કઈ રીતે અભિગ્રહો નિર્જરાનું કારણ છે, તે બતાવે છે —

અભિગ્રહો મોહ અને મદને દૂર કરવામાં સમર્થ છે, તે આ રીતે -

સાધુ આત્માના કલ્યાણ માટે ભિક્ષાટન કરે છે, અને તે પણ ક્ષુધા-તૃષા લાગી હોય તે વખતે ભગવાનના વચનના સ્મરણપૂર્વક વિશેષ પ્રકારના અભિગ્રહો ગ્રહણ કરીને ભિક્ષાટન કરે છે. વળી પોતાનો અભિગ્રહ પૂરો ન થાય ત્યાં સુધી કોઈ જાતની દીનતા કર્યા વગર ભગવાનના વચન ઉપર પૂર્ણ આસ્થાપૂર્વક ક્ષુધાતૃષા સહન કરે છે, અને પોતાના અભિગ્રહ પ્રમાણે ભિક્ષા ન મળે તોપણ ભિક્ષાની અપ્રાપ્તિકૃત ખેદ કરતા નથી, પરંતુ પોતાના અભિગ્રહ અનુસાર ભિક્ષાપ્રાપ્તિ માટે સમભાવપૂર્વક ઉચિત યત્ન કરે છે. આથી તેવા મુનિઓના મોહાદિના સંસ્કારો અભિગ્રહો ગ્રહણના કારણે ક્ષીણ-ક્ષીણતર થાય છે. વળી આ અભિગ્રહો તીર્થંકરોએ પણ સેવ્યા છે. માટે મહાપુરુષોથી સેવાયેલા આ અભિગ્રહો નિર્જરાનું કારણ છે.

વળી, પૂર્વપક્ષીએ અભિગ્રહોની મજૂરોનાં કષ્ટો સાથે તુલના કરી તે અનુચિત છે; કેમ કે મજૂરો જે કષ્ટો વેઠે છે તે શાસ્ત્રમાં વિહિત નથી, સાવદ્ય પ્રવૃત્તિરૂપ છે, અને તે કષ્ટો વેઠવાથી મજૂરોના મોહાદિ નાશ પામતા નથી, ફક્ત તે કષ્ટો વેઠવામાં તેઓને અરિત વર્તે છે, છતાં ધનના લોભથી તેઓ તે કષ્ટો વેઠે છે, માટે તે કષ્ટ વેઠવાથી પણ તેઓને ધનની મૂચ્છા જ વધે છે. જયારે મુનિના અભિગ્રહો વિવેકવાળા અને સમભાવની વૃદ્ધિના યત્નયુક્ત છે. માટે વિવેકી સાધુ પોતાની શક્તિ અનુસાર ગુરુ-લાધવનું આલોચન કરીને અભિગ્રહો કરે તો અભિગ્રહોના બળથી અવશ્ય તે મુનિના સમભાવની વૃદ્ધિ થાય છે, અને અભિગ્રહોના પાલનથી આત્માની વિશુદ્ધિરૂપ સ્વસંવેદિત ફળ પ્રાપ્ત થાય છે. માટે વિવેકી મુનિના અભિગ્રહો સુપ્રશસ્ત છે. II309!

### અવતરણિકા :

अलं प्रसङ्गेन, प्रस्तुतमाह -

# અવતરણિકાર્થ:

પ્રસંગથી સર્યું, હવે પ્રસ્તુતને કહે છે –

### ભાવાર્થ :

ગાથા ૨૮૬થી 'ભિક્ષા'દારનો પ્રારંભ થયો, અને ત્યાં કહ્યું કે કૃતયોગસમાચારવાળા સાધુઓ ગુરુ પાસે ઉપયોગ કરીને 'आवश्यकी' અને 'चस्य योग' વડે ભિક્ષા અર્થે વસતિમાંથી નીકળે છે. ત્યારપછી ગાથા ૨૮૭થી ૨૯૫માં ઉપયોગની ક્રિયાનું સ્વરૂપ બતાવ્યું, ત્યારપછી ગાથા ૨૯૭માં કહ્યું કે સાધુઓ દ્રવ્યાદિ અભિગ્રહોથી યુક્ત, એષણામાં ઉપયુક્ત અને આહારાદિમાં મૂર્ચ્શ વગરના થઈને ભિક્ષાટન કરે છે.

ત્યાં પ્રશ્ન થાય કે અભિગ્રહો શું છે ? તેથી પ્રાસંગિક રીતે ગાથા ૨૯૮થી ૩૦૫ સુધી અભિગ્રહોનું સ્વરૂપ બતાવ્યું. ત્યારપછી અભિગ્રહોથી ક્લેશ થાય છે, પણ નિર્જરા નથી થતી, એવી શંકાનું ગાથા ૩૦૬માં ઉદ્દભાવન કરીને તેનું ગાથા ૩૦૭માં સમાધાન કર્યું આ રીતે અભિગ્રહોનું સ્વરૂપ અને તેની સફળતા પ્રાસંગિક બતાવી.

હવે સાધુઓ ભિક્ષાટન કરીને કઈ રીતે વસતિમાં આવે છે, તે રૂપ પ્રસ્તુતને કહે છે –

#### भशा :

# सुत्तभणिएण विहिणा उवउत्ता हिंडिऊण ते भिक्खं। पच्छा उविति वसहिं सामायारिं अभिदंता ॥३०८॥

#### अन्पशार्थ :

सुत्तभणिएण विहिणा=सूत्रमां કહેવાયેલ વિધિથી उवउत्ता ते=ઉપયુક્ત એવા તેઓ=સાધુઓ, भिक्खं हिंडिऊण=िषक्षा માટે ફરીને पच्छा=પાછળથી सामायारिं अभिदंता=सामायारीने नहीं ભેદતા वसिंह=वसितने विधे उवित=आवे છે.

#### ગાશાર્થ :

સૂત્રમાં કહેલ વિધિથી ઉપયુક્ત એવા સાધુઓ ભિક્ષા માટે ફરીને પાછળથી સામાચારીને નહીં વિરાધતા વસતિમાં આવે છે.

### ટીકા :

सूत्रभणितेन विधिना-शिङ्कतादिपरिहारेण उपयुक्ताः तथा हिण्डित्वा=अटित्वा ते=साधवः भिक्षां-सर्वसम्पत्करीं, पश्चात्=तदुत्तरकालं उविति=आगच्छिन्ति वसितं सामाचारीं - शिष्टसमाचरणलक्षणां अभिन्दन्तः=अविराधयन्त इति गाथार्थः ॥३०८॥

### ટીકાર્થ :

શંકિતાદિના પરિહારરૂપ સૂત્રમાં કહેવાયેલ વિધિથી ઉપયુક્ત એવા તેઓ=સાધુઓ, સર્વસંપત્કરી ભિક્ષા માટે, તે પ્રકારે=જે પ્રકારે ગ્રહણ કરેલ અભિગ્રહોમાં કોઈ સ્ખલના ન થાય તે પ્રકારે, ફરીને=અટન કરીને, પાછળથી=તેનાથી ઉત્તર કાળને વિષે, શિષ્ટોના સમાચરણના લક્ષણવાળી સામાચારીને નહીં ભેદતા=નહીં વિરાધતા, વસતિને વિષે આવે છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

પૂર્વે ગ્રંથકારે કહ્યું કે ઉપયોગનો કાયોત્સર્ગ કર્યા પછી સાંધુઓ અભિગ્રહોપૂર્વક ભિક્ષાટન કરે છે, તે ભિક્ષાટન કરતી વખતે સાધુઓ ભિક્ષાના શંકિતાદિ ૪૨ દોષોને સ્મૃતિમાં રાખીને શાસ્ત્રવિધિ અનુસાર ઉપયુક્ત હોય છે અને ગમનાદિ ચેષ્ટા પણ ઉપયોગપૂર્વક કરે છે, જેથી કોઈ પ્રકારની વિરાધના ન થાય. આ રીતે સ્વ-પરને એકાંતે કલ્યાણકર એવું ભિક્ષાટન કરીને પોતાને જે કાંઈ ભિક્ષા પ્રાપ્ત થઈ હોય તે મેળવ્યા પછી સાધુ વસતિમાં આવે છે, અને વસતિમાં પ્રવેશવા માટેની સાધુની જે સામાચારી છે તેની વિરાધના ન થાય તે પ્રકારની યતનાપૂર્વક તેઓ વસતિમાં પ્રવેશે છે.

આથી ફલિત થાય કે સાધુની ભિક્ષાટનની ક્રિયા માત્ર ઉદર ભરવા માટે નથી કે કષ્ટ વેઠવા માટે નથી, પરંતુ અત્યંત ઉપયોગપૂર્વક સર્વ ઉચિત પ્રવૃત્તિઓ કરવા દ્વારા સંવરભાવની અત્યંત વૃદ્ધિ કરવા માટે છે. II3OZII

#### અવતરણિકા :

तत्र च -

### અવતરણિકાર્થ:

પૂર્વગાથામાં બતાવ્યું કે ભિક્ષાટન કરીને સામાચારીની વિરાધના નહીં કરતા સાધુઓ વસતિમાં આવે છે. હવે ત્યાં=વસતિમાં પ્રવેશ કરવામાં, શિષ્ટોની સામાચારી શું છે ? તે 'તત્ર च'થી બતાવે છે – આયા :

> तक्कालाणुवलद्धं मच्छिगकंदाइअं विगिचंति । उवलद्धं वा वि तया कहंचि जं णोज्झिअं आसि ॥३०९॥

### અન્વચાર્થ:

तक्कालाणुवलद्धं=તે કાળમાં અનુપલબ્ધ=ભિક્ષાગ્રહણકાળમાં નહીં દેખાયેલ, उवलद्धं वा वि=અથવા ઉપલબ્ધ પણ=ભિક્ષાગ્રહણકાળમાં દેખાયેલ પણ, मच्छिगकंटाइअं=મક્ષિકા, કંટકાદિ तया=ત્યારે कहंचि=કોઈક રીતે जं उज्झिअं ण आसि=જે ઉજ્ઝિત=ત્યાગ કરાયેલ, ન હતાં, (તેને) विगिचंति=ત્યજે છે.

#### गाथार्थ :

ભિક્ષાગ્રહણકાળમાં નહીં દેખાચેલ, અથવા દેખાચેલ પણ માખી, કાંટા વગેરે ત્યારે કોઈ કારણે જે ત્યાગ કરાચેલ ન હતાં, તે માખી, કાંટા વગેરેનો ત્યાગ કરે છે.

# ટીકા ઃ

तत्कालानुपलब्धं=भिक्षाग्रहणकालादृष्टं मक्षिकाकण्टकादि विगिचंति=पृथक्कुर्वन्ति=परित्यजन्तीत्यर्थः उपलब्धं वाऽपि तदा=ग्रहणकाले कथञ्चित् सागारिकादिभयेन यन्नोज्झितं=न परित्यक्तमासीदिति गाथार्थः ॥३०९॥

# ટીકાર્થ :

તે કાળમાં અનુપલબ્ધને=ભિક્ષાગ્રહણકાળમાં અદેષ્ટને, અથવા ઉપલબ્ધ પણ=ભિક્ષાગ્રહણકાળમાં દેષ્ટ પણ, મક્ષિકા, કંટકાદિ ત્યારે=ગ્રહણકાળમાં=ભિક્ષા ગ્રહણ કરતી વખતે, કોઈક રીતે સાગારિકાદિના ભયથી, જે ઉજ્ઝિત ન હતાં=પરિત્યજાયેલ ન હતાં, તેને પૃથક્ કરે છે=પરિત્યજે છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

પૂર્વગાથામાં બતાવ્યું કે શિષ્ટોની સામાચારીની અવિરાધના કરતા સાધુઓ વસતિમાં આવે છે. ત્યાં શિષ્ટોની સામાચારી શું છે ? તેના અંગરૂપે બતાવે છે કે ભિક્ષા પ્રહણ કરતી વખતે સાધુઓ જેમ ભિક્ષાના પ્રહણમાં ઉપયુક્ત હોય છે, તેમ ભિક્ષામાં માખી વગેરે કોઈ જંતુ કે કાંટા વગેરે છે કે નહિ ? તે જોવામાં પણ ઉપયુક્ત હોય છે. આમ છતાં, ભિક્ષાપ્રહણકાળમાં તે માખી વગેરે જોયાં ન હોય તો ઉપાશ્રયમાં પ્રવેશ કરતાં પહેલાં અવશ્ય તેને જુએ છે; અને કદાચ ભિક્ષાપ્રહણકાળમાં જોયાં હોય, પરંતુ ગૃહસ્થોની સામે કાઢે તો ગૃહસ્થોને લાગે કે સાધુ માખી વગેરેવાળી વસ્તુ વાપરે છે, જેથી ધર્મનું લાઘવ થાય, તેના નિવારણ માટે

ભિક્ષા વહોરતી વખતે જોયેલ પણ માખી આદિને કાઢેલ ન હોય તો, ઉપાશ્રયમાં પ્રવેશ કરતાં પહેલાં અવશ્ય તે માખી વગેરેને સાધુઓ ભિક્ષામાંથી અલગ કરીને ઉચિત સ્થાને ત્યાગ કરે છે. II30૯II

### अवतरशिङा :

यत्र तद्विगिञ्चति तदाह -

### અવતરણિકાર્થ:

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે ભિક્ષાગ્રહણકાળમાં અનુપલબ્ધ કે ઉપલબ્ધ એવા માખી વગેરેને ભિક્ષામાંથી ત્યજે છે. તે ક્યાં ત્યજે છે ? તેથી જ્યાં≕જે સ્થાનમાં, તેને=માખી વગેરેને, સાધુ ત્યજે છે, તે સ્થાનને કહે છે −

#### गाथा :

सुन्नहर देउले वा असई अ उवस्सयस्स वा दारे। मच्छिगकंटगमाई सोहेत्तुमुवस्सयं पविसे ॥३१०॥

#### અન્વચાર્થ :

सुन्नहर देउले वा=शून्यघरमां કે દેવકુલમાં, असई अ उवस्सयस्स वा दारे=અથવા નહીં હોતે છતે જ=शૂન્યગૃહાદિ विद्यमान નહીં હોતે છતે જ, ઉપાશ્રયના દ્વારમાં मच्छिगकंटगमाई=મક્ષિકા, કંટકાદિને सोहेत्तुं=शोधीने उवस्सयं=ઉપાશ્રયને વિષે पविसे=પ્રવેશે.

★ મૂળગાથામાં રહેલ 'अ' एवडा२ અર્થમાં છે.

### आथार्थ :

શૂન્યઘરમાં કે દેવકુલમાં, અથવા શૂન્યગૃહાદિ વિદ્યમાન નહીં હોતે છતે જ ઉપાશ્રયના દ્વારમાં માખી-કાંટા આદિને શોધીને સાધુ ઉપાશ્રયમાં પ્રવેશે.

# ટી<del>કા</del> :

शून्यगृहे देवकुले वा, असित वा=अविद्यमाने वा तच्छून्यगृहादौ, उपाश्रयस्य वा द्वारे मिक्सका-कण्टकाद्यं वस्तु शोधियत्वा=उद्धत्योपाश्रयं प्रविशेदिति गार्थार्थः ॥३१०॥

### नोंध :

ટીકામાં तच्छून्यगृहादौ मां तत् શબ્દ વધારાનો ભાસે છે.

# ટીકાર્થ :

શૂન્યઘરમાં કે દેવકુલમાં અથવા નહીં હોતે છતે જ≕શૂન્યગૃહ આદિ અવિદ્યમાન હોતે છતે જ, ઉપાશ્રયના દારમાં માખી, કાંટા વગેરે વસ્તુને શોધીને=ઉદ્ધરીને≔પાત્રમાંથી કાઢીને, ઉપાશ્રયને વિષે પ્રવેશે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. ॥૩૧૦॥

# અવતરણિકા :

अत्रैव विधिशेषमाह -

www.iainelibrarv.org

#### અવતરણિકાર્થ:

ગાથા ૩૦૮માં કહેલ કે શિષ્ટ સામાચારીની વિરાધના નહીં કરતા સાધુઓ વસતિમાં આવે છે, અને તેમાં સામાન્યથી શિષ્ટ સામાચારી બતાવી કે માખી-કાંટા વગેરેને કાઢીને વસતિમાં પ્રવેશે. હવે અહીં જ≔વસતિના પ્રવેશમાં જ, વિધિશેષને=બાકી રહેલ વિધિને, કહે છે –

#### भाथा :

पायपमज्ज निसीहिअ अंजिल दंडुविहमोक्खणं विहिणा । सोहिं च करिंति तओ उवउत्ता जायसंवेगा ॥३११॥ पडिदारगाहा ॥

# અન્વસાર્થ :

पायपमज्ज=પાદપ્રમાર્જનને, निसीहिअ=નૈષેધિકીને, अंजिल=અંજિલને, विहिणा दंडुविहमोक्खणं= विधिधी દંડ અને ઉપધિના મોક્ષણને, तओ च=અને ત્યારપછી जायसंवेगा=ઉત્પન્ન થયેલા સંવેગવાળા, उवउत्ता=ઉપયુક્ત એવા સાધુઓ सोहिं करिंति=શુદ્ધિને કરે છે.

#### ગાશાર્થ :

વસતિમાં પ્રવેશતા સાધુઓ પગની પ્રમાર્જના, નેષેધિકી, અંજલિ, વિધિથી દાંડો અને ઉપધિનું મોક્ષણ કરે છે, અને ત્થારબાદ ઉત્પન્ન થયેલા સંવેગવાળા, ઉપયુક્ત એવા સાધુઓ શુદ્ધિને કરે છે.

# ટીકા :

प्रविशन्तः पादप्रमार्जनं कुर्वन्ति तथा नैषेधिकीम् अञ्चलिमित्यञ्चलिग्रहं तथा दण्डोपिधमोक्षणं विधिना वक्ष्यमाणेन, शुद्धि चाऽऽलोचनया कुर्वन्ति तत उपयुक्ताः सन्तो जातसंवेगा इति द्वारगाथासमासार्थः ॥३११॥

# ટીકાર્થ :

પ્રવેશતા=વસતિમાં પ્રવેશ કરતા સાધુઓ, પાદના પ્રમાર્જનને તથા નૈષેધિકીને, અંજલિને= અંજલિના ગ્રહને, તથા કહેવાનાર વિધિથી દંડ અને ઉપધિના મોક્ષણને કરે છે, અને ત્યારપછી ઉત્પન્ન થયેલો છે સંવેગ જેમને એવા ઉપયુક્ત છતા સાધુઓ આલોચના વડે શુદ્ધિને કરે છે. આ પ્રમાણે દ્વારગાથાનો સમાસાર્થ છે=સંક્ષેપથી અર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

ગાથા ૩૦૮માં કહેલ કે ભિક્ષાટન કરીને સાધુઓ શિષ્ટ સામાચારીને અવિરાધતા વસતિમાં પ્રવેશે છે. તે વસતિમાં પ્રવેશ કરવાની શિષ્ટ સામાચારી બતાડવા માટે પાંચ દ્વારોનું પ્રસ્તુત ગાથામાં વર્ણન કરેલ છે, જે દ્વારોનું વિશેષ વર્ણન ગ્રંથકાર આગળમાં કરવાના છે. તેમાં પ્રથમ દ્વાર વસતિમાં પ્રવેશતાં સાધુઓ પાદપ્રમાર્જના કરે છે તેનું છે. બીજું દ્વાર નિસીહિ બોલે છે તેનું છે, ત્રીજું દ્વાર અંજલિ જોડે છે તેનું છે, ચોથું દ્વાર વિધિપૂર્વક દાંડો અને ઉપધિ મૂકે છે તેનું છે અને ત્યારપછી પાંચમું દ્વાર સંવેગપૂર્વક ઉપયુક્ત થયેલા સાધુઓ ભિક્ષા સંબંધી આલોચના વડે શુદ્ધિ કરે છે તેનું છે. ॥૩૧૧॥

#### અવતરણિકા :

व्यासार्थं तु स्वयमेवाह -

### અવતરશિકાર્થ:

પૂર્વગાથામાં સાધુને ભિક્ષા ગ્રહણ કર્યા પછી વસતિમાં પ્રવેશ કરવાની વિધિનાં પાંચ દ્વારો બતાવ્યાં. હવે તે દ્વારોના વ્યાસાર્થને≔વિસ્તારથી અર્થને, વળી ગ્રંથકાર સ્વયં જ કહે છે −

#### भाशा :

एवं पडुपण्णे पविसओ उ तिम्नि उ निसीहिया होंति । अग्गद्दारे मज्झे पवेसणे पायऽसागरिए ॥३१२॥ दारं ॥

#### अन्वयार्थ :

एवं=आ रीते=ગાથા ૨૯૭માં બતાવેલ એ રીતે, पडुपण्णे=प्रत्युत्पन्न હોતે છતે=આહાર પ્રાપ્ત થયે છતે, पविसओ उ =વળી પ્રવેશતાને=વસિતમાં પ્રવેશ કરતા સાધુને, अग्गद्दारे=અગ્રદારમાં, मज्झे=મધ્યમાં, पवेसणे=प्रवेशनमां तिन्नि निसीहिया=त्रश नैषेषिडीओ होति=थाय છે. पायऽसागरिए=અસાગારિક હોતે છતે પાદ (પ્રમાર્જવા.)

🖈 '૩' પાદપૂર્તિ માટે છે.

### ગાથાर्थ :

ગાથા ૨૯૦માં બતાવેલ એ રીતે આહાર પ્રાપ્ત થયે છતે વળી વસતિમાં પ્રવેશતાં સાધુને અગ્રહારમાં, મધ્યહારમાં અને પ્રવેશહારમાં, એમ ત્રણ નિસીહિ થાય છે. કોઈ ગૃહસ્થ ન હોય ત્યારે સાધુ બંને પગનું પ્રમાર્જન કરે છે.

### ટીકા :

एवं प्रत्युत्पन्ने सत्याहारे प्रविशतः साधोर्वसर्ति तिस्त्रो नैषेधिक्यो भवन्ति अग्रद्वारे मध्ये प्रवेशने इति च, प्रवेशनं निजद्वारं, नैषेधिकीति द्वारं अल्पवक्तव्यतोत्क्रमप्रयोजनं । पादप्रमार्ज्जनद्वारमाह-पादावसागारिके प्रमार्जितव्यौ, सम्यग्यतनादिसद्धावादिति गाथार्थः ॥

इह चायं वृद्धसम्प्रदाय: — ''भिक्खायरियाए नियत्ताणं इमो विही, बाहिं ठिया देवकुलियाए वा सुन्नधरे वा भत्तपाणं पिडलेहिंति मा मच्छिया वा कंटओ वा हुज्जा, जं च पाणयं कारणे ओलंबए गहियं तं उग्गहणए छुभित्ता पिवसंति, जमसुद्धं तं तत्तो चेव पिद्धवित्ता अण्णं गहाय एति, जिंह च संसत्तयं पाणयं गहियं तत्थ भायणे अण्णं पाणयं न घिप्पंति, अह सत्तुगा लद्धा तो तिष्णिण वारे पत्ताबंधे पिडलेहिंति, जड़ तिहिं वार्राहं न दिट्ठं सुद्धं, अह दिट्ठा ताहे पुणो तिन्नेव वार्रा पिडलेहिंजिंति, एवं जाव दीसंति, नियत्ता य बाहिं ताव वसहीए अप्यसागारिए पाए पमज्जित, ताहे तिन्नि निसीहियाओ करिंति अग्गदारे मज्झे पवेसणे य, अण्णे भणंति-तिष्णि वारे निसीहियाओ करिंति पवेसदारे मूले य" ॥३१२॥

# ટીકાર્થ :

આ રીતે=ગાથા ૨૯૭માં ભિક્ષાટન કરવાની વિધિ બતાવી એ રીતે, આહાર પ્રત્યુત્પન્ન હોતે છતે=આહાર પ્રાપ્ત થયે છતે, વસતિને વિષે પ્રવેશતા સાધુની અગ્રદ્ધારમાં, મધ્યમાં અને પ્રવેશનમાં, એમ ત્રણ નૈષેધિકીઓ થાય છે. પ્રવેશન નિજ દ્વાર છે≔વસતિમાં પ્રવેશવું એ સાધુનું મુખ્ય દ્વાર છે.

'નૈષેષિકી' એ પ્રકારનું દ્વાર અલ્પવક્તવ્યતા હોવાથી ઉત્ક્રમના પ્રયોજનવાળું છે, અર્થાત્ પાદપ્રમાર્જનદાર પ્રવેશનદારનું પ્રથમ દાર છે, છતાં નૈષેષિકી દારનું પ્રથમ વર્ણન કરવારૂપ ઉત્ક્રમનું પ્રયોજન નૈષેષિકીદારમાં રહેલી અલ્પવક્તવ્યતા છે.

પાદપ્રમાર્જનદારને કહે છે – અસાગારિક હોતે છતે=ગૃહસ્થ નહીં હોતે છતે, પાદ પ્રમાર્જવા; કેમ કે સમ્યગ્યતનાદિનો સદ્ભાવ છે=ગૃહસ્થ ન હોય ત્યારે સમ્યગ્ યતના આદિ થઈ શકે છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

इह ....... संप्रदायः અને અહીં=ભિક્ષાટન કરીને આવતાં વસતિના પ્રવેશમાં, આ=આગળ કહેવાય છે એ, વૃદ્ધોનો સંપ્રદાય છે.

भिक्खा ....... विही ભિક્ષાચર્યાથી નિવૃત્તની≐પાછા કરેલા સાધુઓની, આ≕નીચે બતાવે છે એ, વિધિ છે.

चाहिं ....... हुज्जा બહાર સ્થિત≕ઉપાશ્રયની બહાર રહેલા સાધુઓ, દેવકુલિકામાં કે શૂન્યઘરમાં ભક્ત-પાનને પ્રતિલેખે છે=જુએ છે. અહીં પ્રશ્ન થાય કે ભક્ત-પાનને બહાર રહીને કેમ જુએ છે? એથી કહે છે – મક્ષિકા અથવા કંટક ન હો≕વહોરેલા ભક્ત-પાનમાં માખી કે કાંટા ન હો, અર્થાત્ માખી કે કાંટા હોય તો તેને બહાર પરઠવીને સાધુઓ વસતિમાં પ્રવેશ કરે.

जं च ....... पविसंति અને જે પાનક કારણ હોતે છતે અવલંબકમાં=માત્રકમાં, ગ્રહણ કરાયું હોય, તેને અવગ્રહમાં=પાત્રકમાં, નાંખીને ઉપાશ્રયમાં પ્રવેશ કરે છે.

जमसुद्धं ....... एति જે અશુદ્ધ હોય તેને ત્યાં જ=શૂન્યઘરાદિમાં જ, પરઠવીને અન્યને ગ્રહણ કરીને ઉપાશ્રયમાં આવે છે.

जिंह च ....... घिष्पंति અને જેમાં જીવાદિથી સંસક્ત પાનક ગ્રહણ કરાયું હોય, તે ભાજનમાં અન્ય પાનકને ગ્રહણ કરતા નથી.

अह सत्तुगा ....... पडिलेहिंति હવે સત્તુકા પ્રાપ્ત થઈ=ભિક્ષામાં સાથવો પ્રાપ્ત થયો હોય, તો પાત્રબંધમાં=ઝોળીમાં, નાંખીને ત્રણ વાર પ્રતિલેખે છે.

जड़ ....... जाव दीसंति જો ત્રણ વાર પ્રતિલેખવા વડે સાથવામાં જીવાત વગેરે ન દેખાયું તો શુદ્ધ છે, હવે જીવો દેખાયા તો ફરી ત્રણ જ વાર પ્રતિલેખે છે, આ પ્રમાણે જ્યાં સુધી જીવ દેખાય ત્યાં સુધી પ્રતિલેખે.

नियत्ता ....... पमज्जित અને નિવૃત્ત=ભિક્ષાચર્યાથી પાછા ફરેલા સાધુઓ, બહાર અલ્પસાગારિકવાળી= ગૃહસ્થોના અભાવવાળી, વસતિ હોતે છતે પગને પ્રમાર્જે છે.

ताहे ....... पवेसणे य ત્યારપછી અગ્રદ્ધારમાં, મધ્યમાં અને પ્રવેશનમાં≔પ્રવેશવામાં, ત્રણ નિસીહિઓને કરે છે.

अण्णे ...... मूले य અન્યો કહે છે – પ્રવેશદારમાં અને મૂલદ્વારમાં ત્રણ વાર નિસીહિને કરે છે.

### ભાવાર્થ :

ગાથા ૨૯૭માં બતાવ્યું એ રીતે ભિક્ષાટન કરતા સાધુઓ પોતાને અપેક્ષિત એટલો આહાર પ્રાપ્ત થાય ત્યારે વસતિમાં પ્રવેશ કરે છે. તેથી ભિક્ષાટનથી આવ્યા પછી વસતિમાં પ્રવેશ એ સાધુનું નિજ દાર છે, અને તે દારના અવયવો ગાથા ૩૧૧માં વસતિમાં પ્રવેશવાના ક્રમ પ્રમાણે બતાવ્યા છે. તેથી વસતિમાં પ્રવેશતી વખતે સૌ પ્રથમ સાધુ પગની પ્રમાર્જના કરે છે અને પછી 'નિસીહિ' બોલે છે. તેથી તે અવયવોનું વર્ણન કરતાં પ્રથમ પાદપ્રમાર્જન દારનું અને પછી નૈષેષિકી દારનું વર્ણન કરવું જોઈએ. આમ છતાં ગ્રંથકારે પાદપ્રમાર્જન દારને છોડીને ઉત્ક્રમથી પ્રથમ નૈષેષિકી દારનું વર્ણન કર્યું, તેનું પ્રયોજન નૈષેષિકી દારમાં રહેલી અલ્પવક્તવ્યતા છે, અર્થાત્ "અગ્રદારમાં, મધ્યદારમાં અને પ્રવેશદારમાં એમ ત્રણ દારોમાં સાધુ 'નિસીહિ' બોલે છે," આટલું જ નૈષેષિકી દારમાં વક્તવ્ય છે, જયારે પાદપ્રમાર્જન દારમાં અધિક વક્તવ્ય છે.

આથી પ્રથમ નૈષેધિકી દ્વારનું વર્શન કર્યા પછી પાદપ્રમાર્જન દ્વારનું વર્શન કરતાં ગ્રંથકાર કહે છે કે ભિક્ષાચર્યાથી પાછા આવ્યા પછી ઉપાશ્રયમાં પ્રવેશ કરતી વખતે જો કોઈ ગૃહસ્થ ત્યાં હોય નહીં, તો સાધુ ઓધાથી પોતાના પગનું પ્રમાર્જન કરીને અંદર પ્રવેશ કરે.

આશય એ છે કે ભિક્ષાટન કરતી વખતે પગમાં સચિત્ત રજક્ણ વગેરે કાંઈ લાગેલ હોય તો તેને દૂર કરવા માટે સાધુ ઓઘાથી પગનું પ્રમાર્જન કરે છે, અને કોઈ સચિત્ત રજ આદિ હોય તો તેને ઉચિત સ્થાને મૂકે છે, જેથી તે જીવોને કિલામણા ન થાય.

અહીં પ્રશ્ન થાય કે કોઈ ગૃહસ્થ ન હોય તો જ સાધુ પાદપ્રમાર્જન કેમ કરે છે ? તેથી કહે છે –

ગૃહસ્થો ન હોય ત્યારે યતના આદિ સમ્યગ્ થઈ શકે છે; કેમ કે ગૃહસ્થની દેખતાં સાધુ ઓઘાથી પગનું પ્રમાર્જન કરે તો ગૃહસ્થને થાય કે સાધુઓ ધર્મના ઉપકરણથી પગનું પ્રમાર્જન કરે છે, અને તે ધર્મના ઉપકરણને સાથે રાખીને સ્વાધ્યાયાદિ કરે છે, તેથી આ લોકોનો ધર્મ શૌચ વગરનો છે, અને તેમ વિચારીને તે ગૃહસ્થને ધર્મ પ્રત્યે અનાદર ન થાય તે માટે સાધુઓ સાગારિક ન હોય તો બે પગનું પ્રમાર્જન કરે. ॥૩૧૨॥

#### અવતરશિકા :

अञ्जलिद्वारं व्याचिख्यासुराह -

### અવતરણિકાર્થ:

વસતિમાં પ્રવેશનની ક્રિયાનાં પાંચ દ્વારો ગાથા ૩૧૧માં બતાવેલ, તેમાંથી 'પાદપ્રમાર્જન' દ્વાર અને 'નૈષેધિકી' દ્વારનું પૂર્વગાથામાં વ્યાખ્યાન કર્યું. હવે 'અંજલિ' દ્વારને વ્યાખ્યાન કરવાની ઇચ્છાવાળા ગ્રંથકાર કહે છે –

#### भाशा :

हत्थुस्सेहो सीसप्पणामणं वाइओ नमुक्कारो । गुरुभायणे पणामो वायाए नमो ण उस्सेहो ॥३१३॥ दारं ॥

### અન્લશાર્થ :

हत्थुस्सेहो=હસ્તનો ઉચ્છ્રય, सीसप्पणामणं=શિરથી પ્રશામન, वाइओ नमुक्कारो=વાચિક નમસ્કાર (કરાય છે,) गुरुभायणे=ગુરુ ભાજન હોતે છતે=હાથમાં ગોચરીથી ભારે પાત્રા હોતે છતે, पणामो=પ્રશામ (અને) वायाए नमो=વાચાથી નમસ્કાર (કરાય છે,) उस्सेहो ण=(પરંતુ હાથનો) ઉચ્છ્રય કરાતો નથી.

### ગાથાર્થ :

હસ્તનો ઉચ્છ્રય, શિરથી પ્રણમન, વાચિક નમસ્કાર કરાય છે. હાથમાં ગોચરીથી ભારે પાત્રા હોતે છતે પ્રણામ અને વાચાથી નમસ્કાર કરાય છે, પરંતુ હાથનો ઉચ્છ્રય કરાતો નથી.

### ટી<del>ક</del>ા :

हस्तोच्छ्यो-ललाटे तल्लगनलक्षणः, शिरःप्रणमनं-तदवनामलक्षणं, वाचिको नमस्कार इति 'नमः

क्षमाश्रमणेभ्य' इत्येवंरूपः, गुरुभाजने प्रणाम एव केवलः, तथा वाचा 'नम' इति वाचिको नमस्कारः, नोच्छ्यो हस्तस्य गुरुभाजनपतनभयादिति गाथार्थः ॥३१३॥

#### ટીકાર્થ :

લલાટમાં તેના લગનના લક્ષણવાળો≔કપાળમાં હાથને લગાવવા સ્વરૂપ, હસ્તનો ઉચ્છ્રય, તેના અવનામના લક્ષણવાળું શિરથી પ્રણમન=મસ્તકને નમાવવા સ્વરૂપ મસ્તકથી પ્રણામ, 'ક્ષમાશ્રમણોને નમસ્કાર થાઓ' એ પ્રકારના રૂપવાળો વાચિક નમસ્કાર કરાય છે. ગુરૂ ભાજન હોતે છતે≔હાથમાં ગોચરીથી ભારે પાત્ર હોતે છતે, કેવલ પ્રણામ જ થાય છે, તથા વાણી વડે 'નમઃ' એ પ્રકારનો વાચિક નમસ્કાર કરાય છે, ગુરૂ ભાજનના પતનના ભયથી હાથનો ઉચ્છ્રય કરાતો નથી, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

સાધુઓ ગોચરી લાવ્યા પછી ત્રણ વાર નિસીહિ કહીને ઉપાશ્રયમાં પ્રવેશે ત્યારે ગુરુના વિનય અર્થે હાથ ઊંચા કરીને મસ્તકને અડાડીને, મસ્તક નમાવી પ્રણામ કરે અને વચનથી "ક્ષમાશ્રમણને નમસ્કાર થાઓ", એ પ્રમાણે બોલે.

આ પ્રકારનો વિનય કરવાથી ક્ષમાપ્રધાન એવા મહર્ષિઓ પ્રત્યે પૂજ્યભાવની વૃદ્ધિ થાય છે, અને શિષ્ટ સામાચારીનું પાલન થાય છે. જો હાથમાં રહેલ ગોચરીના પાત્રાનો ભાર વધારે હોય તો હાથને મસ્તકે ન લગાડે; કેમ કે ગોચરીના ભારવાળા પાત્રા પડી જવાનો ભય રહે. આથી તે વખતે મસ્તકથી નમીને, "ક્ષમાશ્રમણને નમસ્કાર થાઓ" તેવા વચનપ્રયોગ વડે સંયમી એવા મહાત્માઓ પ્રત્યે પૂજ્યભાવની વૃદ્ધિ કરે. ॥3૧૩॥

# અવતરણિકા :

व्याख्यातमञ्जलिद्वारं, अधुना दण्डोपधिमोक्षणद्वारं व्याख्यायते, तत्राह -

# અવતરણિકાર્થ:

પૂર્વગાથામાં 'અંજિલિ' દાર વ્યાખ્યાન કરાયું. હવે 'દંડ-ઉપધિમોક્ષણ' દાર ગાથા ૩૧૬ના પૂર્વાર્ધ સુધી વ્યાખ્યાન કરાય છે, ત્યાં≐દંડ-ઉપધિમોક્ષણદારમાં, કહે છે −

### भाशाः

उवरिं हिट्ठा य पमिज्जिङण लिंटुं ठवंति सद्वाणे । पट्टं उवहिस्सुवरिं भायणवत्थाणि भाणेसुं ॥३१४॥

# **अन्प**यार्थ :

सद्गुणे=स्वस्थानमां उविरं हिट्ठा य=ઉપર અને નીચે पमिष्जिऊण=પ્રમાર્જીને लिट्टें=લિષ્ટિને=દાંડાને, ठवंति=સ્થાપે છે. उविहस्सुविरं पट्टं=ઉપધિની ઉપર પદ્દને=ચોલપદ્દાને, भाणेसुं=ભાજનો ઉપર भायणवत्थाणि= ભાજનનાં વસ્ત્રોને (સ્થાપે છે).

#### भाशार्थ :

સ્વસ્થાનમાં ઉપર અને નીચે પ્રમાર્જીને દાંડાને સ્થાપે છે, ઉપધિ ઉપર ચોલપકાને સ્થાપે છે અને પાત્રા ઉપર પાત્રાનાં વસ્ત્રોને સ્થાપે છે.

#### ટીકા :

उपरित्यूर्ध्वमधश्च प्रमृज्य प्रत्युपेक्षणापूर्वकं यष्टिं स्थापयन्ति स्वस्थाने=दण्डकस्थान एव, नान्यत्र, पट्टिमिति चोलपट्टकमुपथेरुपिर 'उवही जो हिंडाविओ तं सठाणे ठविति तस्सुवरिं चोलपट्टयं,' भाजनवस्त्राणि-पात्रबन्धादीनि भाजनेष्वेव=पात्रेष्वेव, वृद्धास्तु व्याचक्षते-'रयत्ताणाणि जत्थ भायणाईणि ठविज्जंति तत्थेव धरेति'ति गाथार्थ: ॥३१४॥

#### ટીકાર્ચ:

उपरी ...... नान्यत्र સ્વસ્થાનમાં=દંડકના સ્થાનમાં જ=દાંડા મૂકવાના સ્થાનમાં જ, ઉપર અને નીચે પ્રત્યુપેક્ષણાપૂર્વક પ્રમાર્જીને યષ્ટિને=દાંડાને, સ્થાપે છે, અન્યત્ર નહીં=બીજે સ્થાને સ્થાપતા નથી.

પટ્ટમિતિ ......... चोलपट्टयં પટ્ટને=ચોલપટ્ટકને, ઉપધિની ઉપર સ્થાપે છે. એને જ સ્પષ્ટ કરે છે — જે ઉપધિ હિંડાવાઈ=ભિક્ષાટન કરતી વખતે સાધુ વડે જે ઉપધિ પોતાની સાથે ફેરવાઈ, તે ઉપધિને સ્વસ્થાનમાં સ્થાપે છે, તેના ઉપર ચોલપટ્ટકને સ્થાપે છે.

भाजन ...... पात्रेष्वेव પાત્રબંધ વગેરે ભાજનનાં વસ્ત્રોને ભાજનો ઉપર જ≕પાત્રો ઉપર જ, સ્થાપે છે.

वृद्धास्तु व्याचक्षते वणी वृद्धो ४ छे 🗝

रयत्ताणाणि ....... धरेंति જ્યાં ભાજનાદિને સ્થાપે છે ત્યાં જ રજસ્ત્રાણોને ધારણ કરે છે=ઝોળી, પડલાં વગેરે પાત્રના વસ્ત્રોને રાખે છે.

त्ति गाथार्थ: એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે. ॥૩૧४॥

#### ગાશા :

जइ पुण पासवणं से हविज्ज तो उग्गहं सपच्छागं । दाउं अन्नस्स सचोलपट्टगो काइअं निसिरे ॥३१५॥

### **अन्व**थार्थ :

जइ पुण=વળી જો से=તેને=તે સાધુને, पासवणं=પ્રશ્રવણ हविज्ज=થાય, तो=તો सपच्छागं उग्गहं=પડલાઓ સહિત અવગ્રહને=પાત્રકને, अन्नस्स=અન્યને दाउं=આપીને सचोलपट्टगो=સચોલપટ્ટક= ચોલપટા સહિત જ, काइअं=કાયિકાને निसिरे=વોસિરાવે.

### ગાઘાર્થ :

વળી જો તે સાધુને પ્રશ્નવણ થાય, તો પડલાઓ સહિત પાત્રકને અન્ય સાધુને આપીને ચોલપક્ષ સહિત જ કાચિકાને વોસિરાવે.

#### ટીકા :

यदि पुनः प्रश्रवणं-कायिकारूपं से=तस्य साधोर्भवेत्, ततोऽवग्रहमिति प्रतिग्रहकं सपच्छगमिति सह पटलैर्दत्त्वा=समर्प्यान्यस्मै साधवे सचोलपट्टक एव सन् कायिकां णिसिरि त्ति निसृजेद्=व्युत्सृजेदिति गाथार्थः ॥३१५॥

#### ટીકાર્થ:

વળી જો તેને=તે સાધુને, કાયિકારૂપ પ્રશ્નવણ થાય, તો અવગ્રહને=પ્રતિગ્રહને, પડલાઓ સાથે અન્ય સાધુને આપીને સચોલપટ્ટક જ છતા=ચોલપટ્ટાથી સહિત એવા જ સાધુ, કાયિકાને=મૂત્રને, વોસિરાવે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

#### ગાથા :

वोसिरिअ काइअं वा आगंतूण य तओ असंभंतो । दारं । पच्छा य जोग्गदेसं पमिज्जिउं सुत्तविहिणा उ ॥३१६॥ इरिअं पिडक्कमेइ इच्छामिच्चाई कहुई सुत्तं । अइआरसोहणद्वा कायनिरोहं दढं कुणइ ॥३१७॥

#### અન્વચાર્થ:

काइअं वोसिरिअ वा=अने કायिકाने=भूत्रने, वोसिरावीने तओ असंभंतो य=अने त्यारपछी असंभ्रांत अवा साधु (योज्य देशमां) आगंतूण=आवीने पच्छा य=अने त्यारपछी सुत्तविहिणा उ=सूत्रनी विधि वडे ४ जोग्गदेसं= योज्य देशने पमिष्जिउं=प्रभार्छने इस्अं=धिरियाविध्याने पिडक्कमेइ=प्रतिक्षमे छे. इच्छामिच्चाई="इच्छामि पिडक्कमिउं इरियाविह्याए" धत्यादि सुत्तं=सूत्रने कहुई=ओले छे. (त्यारजाद) अइआरसोहणद्वा=अतियारना शोधन अर्थ= भिक्षाटनमां लाजेला अतियारोनी शुद्धि माटे, दढं कायिनरोहं=दढं डायिनरोधने=डाउस्सञ्जने, कुणइ=डरे छे.

### ગાથાर्थ :

મૂત્રને વોસિરાવીને, અને ત્યારપછી અસંભ્રાંત એવા સાધુ યોગ્ય દેશમાં આવીને અને ત્યારપછી સૂત્રની વિધિ વડે જ યોગ્ય દેશને પ્રમાર્જીને ઇરિયાવહિયાને પ્રતિક્રમે છે. इच्छमि पडिक्रिमिउं ઇत्याहि સૂત્રને બોલે છે. ત્યારપછી ભિક્ષાટનમાં લાગેલા અતિયારોની શુદ્ધિ માટે દૃઢ કાર્યોત્સર્ગને કરે છે.

### ટીકા :

व्युत्सृज्य=परित्यज्य कायिकां च, आगत्य च ततः=तदनन्तरं असम्भ्रान्तो=विशुद्धः सन् योग्यदेशमिति गम्यते। व्याख्यातं दण्डोपधिमोक्षद्वारं, अधुना शुद्धिद्वारं व्याचिख्यासयाऽऽह — पश्चाच्च=गमनानन्तरं योग्यदेशं-विशिष्टस्थण्डिलरूपं प्रमृज्य रजोहरणेन, कथिमत्याह — सूत्रविधिना=चक्षुःप्रत्युपेक्षणपुरस्सरेणेति गाथार्थः ॥३१६॥

ईर्यामिति ईर्यापथिकां प्रतिक्रामिति, कथिमत्याह - इच्छभीत्यादि='इच्छमि पडिक्कमिउं इरियावहियाए' इत्येवमादि, आकर्षति=पठिति, सूत्रं-गणधर्राभिहितं, अतिचारशोधनार्थं=संयमस्खलितविशुद्धिनिमित्तं कायनिरोधमूर्ध्वस्थानादिना प्रकारेण दृढम्=अत्यर्थं करोतीति गाथार्थः ॥३१७॥

#### ટીકાર્થ :

અને કાયિકાને≕મૂત્રને, વોસિરાવીને≔પરિત્યજીને, અને ત્યારપછી અસંભાંત=વિશુદ્ધ છતા, સાધુ યોગ્ય દેશને વિષે, આવીને, ઇર્યાપથિકીનું પ્રતિક્રમણ કરે છે એમ આગળ સાથે સંબંધ છે. દંડ-ઉપધિમોક્ષદ્વાર વ્યાખ્યાન કરાયું.

હવે શુદ્ધિદ્વારને કહેવાની ઇચ્છા વડે કહે છે – અને પાછળથી=ગમનની અનંતરં=યોગ્ય દેશમાં ગયા પછી, રજોહરણ દ્વારા વિશિષ્ટ સ્થંડિલરૂપ યોગ્ય દેશને=વિશેષ પ્રકારની શુદ્ધ ભૂમિરૂપ ઉચિત પ્રદેશને, પ્રમાર્જીને, કેવી રીતે પ્રમાર્જીને ? એથી કહે છે – સૂત્રની વિધિથી=ચક્ષુથી પ્રત્યુપેક્ષવા પૂર્વક, પ્રમાર્જીને, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

ઇર્યાને=ઇર્યાપથિકીને, પ્રતિક્રમે છે. કેવી રીતે ? એથી કહે છે – "ઇચ્છામિ પડિક્કમિઉ ઇરિયાવહિયાએ" એવમાદિરૂપ ગણધર વડે કહેવાયેલ સૂત્રને બોલે છે, અતિચારના શોધન અર્થે=સંયમમાં સ્ખલિતની વિશુદ્ધિના નિમિત્તે, ઊર્ધ્વસ્થાનાદિ પ્રકારથી દઢ=અત્યર્થ=અત્યંત, કાયનિરોધને=કાયોત્સર્ગને, કરે છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

પૂર્વે કહ્યું કે ભિક્ષાટનથી પાછા કરેલા સાધુઓ શિષ્ટોની સામાચારીની વિરાધના કર્યા વગર પોતાની વસતિમાં આવે છે. ત્યારપછી ગાથા ૩૧૪માં બતાવ્યા મુજબ સ્વસ્થાનમાં દાંડાને સ્થાપે છે અને યોગ્ય સ્થાનમાં ઉપધિને મૂકીને તેના પર ચોલપટ્ટો મૂકે છે. પરંતુ જો સાધુને મૂત્રની શંકા હોય તો પડલા સહિત પાત્રા અન્ય સાધુને ભળાવીને ચોલપટ્ટા સહિત જ મૂત્ર વોસિરાવે છે, અને ત્યારપછી ભિક્ષાટનમાં લાગેલા અતિચારોની શુદ્ધિ કરવા માટે સાધુ ઇરિયાવહી આદિ ક્રિયા કરવાના સ્થાને જઈને યોગ્ય પ્રદેશને, જીવરહિત છે કે નહીં એ પ્રમાણે ચક્ષુથી જોઈને, ત્યારપછી રજોહરણથી પ્રમાર્જીને અસંભ્રાંત મનવાળા થઈને અર્થાત્ ત્વરા આદિ ભાવોથી રહિત ભિક્ષાટનની પ્રવૃત્તિથી સંયમની શુદ્ધિ કરવાને અભિમુખ ભાવવાળા થઈને, ઇરિયાવહી સૂત્ર બોલે છે, જેથી ભિક્ષાટનમાં ગમન-આગમન કરતી વખતે કોઈ અતિચાર લાગ્યો હોય અર્થાત્ સમિતિઓના પાલનમાં કંઈ સ્ખલના થઈ હોય, તો તેની શુદ્ધિ થાય. અને ઇરિયાવહિયા કરીને ત્યારપછી ભિક્ષાચર્યામાં લાગેલા અતિચારોથી સંયમમાં મલિનતા થઈ હોય તો તેની વિશુદ્ધિ માટે સાધુ અત્યંત ઉપયોગવાળા થઈને ઊભા રહીને કાયાના નિરોધરૂપ કાયોત્સર્ફ્રો કરે છે. Ⅱ૩૧૪/૩૧૫/૩૧€/૩૧૭Ⅱ

# અવતરણિકા :

तत्रैव विधिमाह -

# અવતરણિકાર્થ :

ત્યાં જ=સાધુ ઇરિયાવહિયા કરીને અતિચારના શોધન માટે દેઢ કાયોત્સર્ગ કરે છે તે વિષયમાં જ, વિધિને કહે છે —

#### ગાથા :

चउरंगुलमप्पत्तं जाणुं हिट्ठाऽछिवोवरिं नाभि । उभओ कोप्परधरियं करिज्ज पट्टं च पडलं वा ॥ ३१८॥ पुळ्युद्दिहे ठाणे ठाउं चडरंगुलंतरं काउं। मुहपोत्ति उज्जुहत्थे वामंमि अ पायपुंछणयं ॥ ३१९॥ काउस्सग्गंमि ठिओ चिंते समुदाणिए अईयारे। जा निग्गमप्पवेसो तत्थ उ दोसे मणे कुज्जा ॥ ३२०॥

#### અન્વચાર્થ :

हिंद्रा जाणुं=નीચે જાનુને चंडरंगुलमण्यतं=ચાર અંગુલ અપ્રાપ્ત, उर्वारं नाभि अछ्वि=ઉપર નાભિને નહીં સ્પર્શતા, उभओं कोण्यधियं=ઉભયમાં=બંને પડખે, કોશી વડે ધારણ કરાયેલ એવા पट्टं च पडलं वा=पट्टने અથવા પડલાને करिज्ज=કરે. पुट्वृहिट्टे ठाणे=पूर्वोदिष्ट स्थानमां ठाउं=ઊભા રહીને चंडरंगुलंतरं काउं=(पगना आगणना ભાગમાં) ચાર અંગુલ અંતરને કરીને उज्जुहत्थे=ઋજુ હસ્તમાં=જમણા હાથમાં, पुह्पोत्ति=भुडपत्ति वामंमि अ=अने वाममां=ડाબા હાથમાં, पायपुंछणयं=पादपुंछनड=२ळोडरण, (राभे छे,) काउस्सग्गंमि ठिओ=કાયોત્સર્ગમાં રહેલા समुदाणिए अईयारे=साभुद्दानिङ અतियारोने चिंते=ચિંતવે=સાધુ ચિંતવન કરે. (હવે સામુદ્દાનિક અતિચારોના ચિંતવનની મર્યાદા બતાવે છે –) जा निग्गमण्यवेसो=યાવત્ નિર્ગમ અને પ્રવેશ=સાધુ ભિક્ષા અર્થે ઉપાશ્રયમાંથી નીકળ્યા અને ઉપાશ્રયમાં પ્રવેશ્યા, तत्थ उ=वणी तेमां दोसे=(લાગેલ) દોષોને मणे कुज्जा=भनमां કરે.

#### ગાથાર્થ :

કાયોત્સર્ગમાં નીચે જાનુને ચાર આંગળ વડે અપ્રાપ્ત, ઉપરમાં નાભિને ચાર આંગળ વડે નહીં સ્પર્શતા, બંને બાજુ કોણીઓથી ધારણ કરાયેલ એવા ચોલપક્ષાને અથવા પડલાને કરે, પછી પૂર્વે બતાવેલ યોગ્ય સ્થાનમાં ઊભા રહીને બંને પગના આગળના ભાગમાં ચાર આંગળનું અંતર રાખીને જમણા હાથમાં મુહપત્તિ અને ડાબા હાથમાં ઓઘાને ગૃહણ કરે છે અને આ રીતે કાયોત્સર્ગમાં રહેલ સાધુ સામુદાનિક અતિચારોનું ચિંતવન કરે. હવે સામુદાનિક અતિચારોના ચિંતવનની મર્ચાદા બતાવે છે કે સાધુ વસતિમાંથી ભિક્ષા અર્થે બહાર નીકળ્યા અને વસતિમાં પ્રવેશ્યા, ત્યાં સુધીની કિયામાં લાગેલ દોષોનું મનમાં ચિંતવન કરે.

# ટીકા :

चउरंगुलमप्पत्तन्ति चतुर्भिरङ्गुलैरग्राप्तं जाणु हिंद्व त्ति अधो जानुनी, तथा अछिवोवरिं णाभिन्ति अस्पृशदुपरि नार्भि चतुर्भिरेवाङ्गुलैरिति, एवमुभयोः पार्श्वयोरिति गम्यते कोप्परधिरयं ति कूर्प्यरभ्यां धृतं, किरिज्ज पट्टं च पडलं व ति इत्थम्=अनेन विन्यासेन कुर्यात् पट्टं वा चोलपट्टकं पटलानि वा पात्रनिर्योगान्तर्गतानीति गाथार्थः ॥३१८॥

पूर्वोद्दिष्टे स्थाने=योग्यदेश इत्यर्थः, स्थातुमिति स्थित्वा, चत्वार्यङ्गुलानि अन्तरं कृत्वा अग्रपादयोरिति गम्यते, मुखवस्त्रिका ऋजुहस्त इति दक्षिणहस्तेऽस्य भवति वामे च हस्ते पादप्रमार्जनं=रजोहरणमिति गाथार्थः ॥३१९॥

स चैवं कायोत्सर्गे स्थितः सन् चिन्तयेत् सामुदानिकानितचारान्=समुदानं=भिक्षामीलनं तत्र भवान् पुरःकर्मादीन्, तदवधिमाहुः - यावित्रर्गमप्रवेशौ, 'जा य पढमभिक्खा लद्धा जा य अवसाणिक्षा' तत्र तु दोषान्-पुरःकर्मादीन् मनसि कुर्यात्, यतो निवेदनीयास्ते गुरोरिति गाथार्थः ॥३२०॥

#### रीक्षार्थ :

નીચે બે જાનુ ને ચાર અંગુલો વડે અપ્રાપ્ત, અને ઉપરમાં નાભિને ચાર અંગુલો વડે જ નહીં સ્પર્શતા, એ રીતે બંને પાસમાં બે કોણી વડે ધારણ કરાયેલા એવા પક્ષ્ને અથવા પડલને કરે અર્થાત્ આ રીતે=આ વિન્યાસથી=ઉપરમાં બતાવ્યું એ પ્રકારથી, પદ્યને=ચોલપદ્યકને, અથવા પાત્રનિર્યોગની અંદર રહેલા પડલાઓને કરે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

પૂર્વમાં ઉદ્દેશાયેલા સ્થાનમાં=યોગ્ય દેશમાં, ઊભા રહીને, અગ્રના બે પાદમાં=બંને પગના આગળના ભાગમાં, ચાર અંગુલો અંતરને કરીને, આના=ઇર્યાપથિકી કરનાર સાધુના, ઋજુ હસ્તમાં=દક્ષિણ હસ્તમાં= જમણા હાથમાં, મુખવસ્ત્રિકા≔મુહપત્તિ, અને વામ હસ્તમાં=ડાબા હાથમાં, પાદપ્રમાર્જન=રજોહરણ, કરે છે. એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

અને આ રીતે કાયોત્સર્ગમાં રહેલા છતા તે=સાધુ, સામુદાનિક અતિચારોને=સમુદાન એટલે ભિક્ષાનું મિલન તેમાં થનારા પુરઃકર્માદિને, ચિંતવે. તેની અવધિને=સામુદાનિક અતિચારો ચિંતવવાની મર્યાદાને, કહે છે – નિર્ગમ અને પ્રવેશ સુધી, એ સ્પષ્ટ કરે છે – અને જે પ્રથમ ભિક્ષા પ્રાપ્ત થઈ અને જે અવસાનની=જે છેલ્લી ભિક્ષા પ્રાપ્ત થઈ, વળી ત્યાં=તે ભિક્ષા પ્રાપ્ત કરવામાં, લાગેલા પુરઃકર્માદિ દોષોને મનમાં કરે=મનમાં વિચારી રાખે, જે કારણથી તેઓ=ભિક્ષા પ્રાપ્ત કરવામાં લાગેલા પુરઃકર્માદિ અતિચારો, ગુરુને નિવેદન કરવા જોઈએ, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

ગાથા ૩૧૭ માં બતાવ્યું એ રીતે ઇરિયાવહિયા કરીને સાધુ દઢ કાયોત્સર્ગ કરે છે; હવે તે કાયોત્સર્ગમાં કેવી રીતે ઊભા રહે છે ? તેની વિધિ બતાવે છે —

કાયોત્સર્ગ કરતી વખતે સાધુ પડલા અથવા ચોલપટ્ટો હાથની બે કોણીઓથી પકડી રાખે, અને તે ચોલપટ્ટો અથવા પડલા જાનુથી ચાર આંગળ ઉપર હોવા જોઈએ અને નાભિથી ચાર આંગળ નીચા હોવા જોઈએ; કેમ કે સાધુને વસ્ત્ર ધારણ કરવાનું નથી, ફક્ત નગ્નતાના પરિહાર અર્થે ચોલપટ્ટો પહેરવાનો છે; માટે જાનુથી ચાર આંગળ ઉપર અને નાભિથી ચાર આંગળ નીચે ચોલપટ્ટો અથવા પડલા પકડી રાખે; કેમ કે તેનાથી અધિક ઉપર કે નીચે ચોલપટ્ટો રાખે તો વસ્ત્રધારણનો અધ્યવૃસાય થાય છે અને શાસ્ત્રમર્યાદાનો અનાદર થાય છે.

આ રીતે ચોલપટ્ટો અથવા પડલા ધારણ કરીને, જ્યાં અતિચારોનું આલોચન કરવાનું છે તે સ્થાનમાં, પગના આગળના ભાગમાં ચાર આંગળનું અંતર રાખીને સાધુ કાઉસ્સગ્ગમુદ્રામાં ઊભા રહે, અને જમણા હાથમાં મુહપત્તિ અને ડાબા હાથમાં રજોહરણ રાખે.

આ રીતે કાયોત્સર્ગમાં ઊભા રહીને સાધુ ભિક્ષા ગ્રહણ કરવામાં લાગેલા સામુદાનિક અતિચારોનું ચિંતવન કરે, અને તે ચિંતવનમાં પોતે ભિક્ષા માટે નીકળેલ ત્યારથી માંડીને ઉપાશ્રયમાં પ્રવેશ કર્યો, ત્યાં સુધીમાં પોતે જે પ્રથમ ભિક્ષા પ્રાપ્ત કરી અને જે છેલ્લી ભિક્ષા પ્રાપ્ત કરી તે સર્વ વિષયક લાગેલા દોષોનું મનમાં ચિંતવન કરે, જે કારણથી કાયોત્સર્ગ પાર્યા પછી સાધુએ તે સર્વ દોષો ગુરુને નિવેદન કરવાના છે. ॥૩૧૮/૩૧૯/૩૨૦॥

www.iainelibrarv.org

#### અવતરણિકા :

પૂર્વગાથામાં બતાવ્યું કે સાધુ ભિક્ષા માટે ઉપાશ્રયમાંથી નીકળે અને ઉપાશ્રયમાં પ્રવેશે, ત્યાં સુધીમાં લાગેલા દોષોનું ચિંતવન કરે. હવે તે દોષોને કયા ક્રમથી ચિંતવવાના છે ? તે બતાવે છે –

#### आथा :

ते उ पडिसेवणाए अणुलोमा होंति विअडणाए अ । पडिसेवविअडणाए इत्थं चउरो भवे भंगा ॥३२१॥

#### अन्वयार्थ :

ते उ=વળી તેઓ = તે દોષો, पडिसेवणाए=પ્રતિસેવના વડે विअडणाए अ=અને વિકટના વડે अणुलोमा= અનુલોમ=અનુકૂળ, होंति=હોય છે. पडिसेवविअडणाए=પ્રતિસેવના અને વિકટનારૂપ इत्यं=અહીં=આ બે પદમાં, चडरो भंगा=ચાર ભાંગાઓ भवे=થાય છે.

#### आधार्थ :

વળી તે દોષો પ્રતિસેવના વડે અને વિકટના વડે અનુકૂળ હોય છે. પ્રતિસેવના અને વિકટનારૂપ આ બે પદમાં ચાર ભાંગાઓ થાય છે.

### र्थकाः

ते तु दोषा: प्रतिसेवनया-आसेवनारूपयाऽनुलोमा भवन्ति=अनुकूला भवन्ति विकटनया - आलोचनया च, प्रतिसेवनायां विकटनायां च पदद्वये चत्वारो भङ्गा भवन्ति, तद्यथा - प्रतिसेवनयाऽनुलोमा विकटनया च, तथा प्रतिसेवनया न विकटनायां, तथा न प्रतिसेवनया विकटनायां, तथा न प्रतिसेवनया न विकटनयेति गाधार्थः ॥३२१॥

# ટીકાર્થ :

વળી તે દોષો આસેવનારૂપ પ્રતિસેવના વડે અને આલોચનારૂપ વિકટના વડે અનુલોમ હોય છે≕અનુકૂળ હોય છે. પ્રતિસેવનારૂપ અને વિકટનારૂપ પદદ્વયમાં ચાર ભાંગાઓ થાય છે, તે આ પ્રમાણે — (૧) પ્રતિસેવનાથી અને વિકટનાથી અનુલોમ છે; (૨) અને પ્રતિસેવનાથી અનુલોમ છે, વિકટનામાં અનુલોમ નથી; (૩) અને પ્રતિસેવનાથી અનુલોમ નથી, વિકટનામાં અનુલોમ છે; (૪) અને પ્રતિસેવનાથી અનુલોમ નથી, વિકટનાથી અનુલોમ નથી, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

ગોચરીમાં લાગેલા દોષોનું ચિંતવન અને ગુરુ પાસે નિવેદન સાધુ આસેવનાના ક્રમથી અથવા આલોચનાના ક્રમથી, કરે છે.

પહેલા પ્રકારનું ચિંતવન પ્રતિસેવનાઅનુલોમ છે. તેથી સાધુ ભિક્ષા માટે વસતિમાંથી નીકળે ત્યારથી માંડીને વસતિમાં પ્રવેશે ત્યાં સુધીમાં જે ક્રમસર પ્રવૃત્તિ થઈ છે, તેમાં લાગેલ અતિચારોનું ક્રમસર ચિંતવન કરે, અર્થાત્ પ્રથમ ભિક્ષા જયાં ગ્રહણ કરી ત્યારથી માંડીને જયાં છેલ્લી ભિક્ષા ગ્રહણ કરી, ત્યાં સુધીમાં

જે જે દોષો લાગ્યા હોય, તે તે દોષોનું ક્રમસર ચિંતવન કરે, અને તે જ પ્રમાણે ગુરુ પાસે નિવેદન કરે, તે પ્રતિસેવનાઅનુલોમ ચિંતવન કહેવાય.

બીજા પ્રકારનું ચિંતવન વિકટનાઅનુલોમ છે અર્થાત્ આલોચનાના ક્રમ પ્રમાણે છે. તેથી સાધુ સૌથી નાના દોષનું પ્રથમ ચિંતવન કરે, પછી ક્રમસર તેનાથી મોટો મોટો દોષ ચિંતવે, એ પ્રમાણે સર્વથી મોટો દોષ છેલ્લે ચિંતવન કરે.

આમ કરવાનું કારણ એ છે કે આલોચના એ દોષોના ચિંતવન અને નિવેદનમાત્રરૂપ નથી, પરંતુ તીવ્ર સંવેગપૂર્વક દોષોના પશ્ચાત્તાપનો તીવ્ર અધ્યવસાય પેદા થાય, તે પ્રકારના ચિંતવન અને નિવેદનની કિયારૂપ છે. તેથી તીવ્ર પશ્ચાત્તાપના પરિણામપૂર્વક નાના દોષનું પ્રથમ ચિંતવન અને નિવેદન કરવાથી પશ્ચાત્તાપનો પરિણામ વિશેષ તીવ્ર બને છે; કેમ કે નિર્જરાના અર્થી સાધુ પશ્ચાત્તાપનો પરિણામ થાય તેવા ઉપયોગપૂર્વક ચિંતવન અને નિવેદન કરે છે; તેથી જેમ જેમ સાધુ દોષોનું ચિંતવન અને નિવેદન કરતા જાય છે, તેમ તેમ સાધુનો પશ્ચાત્તાપનો ભાવ અધિક અધિક વધતો જાય છે. તેથી જો પ્રથમ મોટો દોષ કહેવામાં આવે તો તેમાં તેવો તીવ્ર પશ્ચાત્તાપનો ભાવ પ્રગટ થયો ન હોય તો પાપ નાશ પામે નહિ, પરંતુ પ્રથમ નાના દોષો કહીને કમસર મોટા મોટા દોષો કહેવામાં આવે તો વધતો જતો તે પશ્ચાત્તાપનો પરિણામ મોટા દોષો કહેતી વખતે વિશેષ તીવ્ર થયો હોય તો પાપ નાશ કરવા સમર્થ બને છે. આથી જ આલોચનાના ક્રમના વિષયમાં ગીતાર્થ સાધુ સામુદાનિક અતિચારોનું ચિંતવન આલોચનાના ક્રમથી જ કરે છે, અને ગુરુ પાસે નિવેદન પણ આલોચનાના ક્રમથી જ કરે છે. પરંતુ આલોચનાના ક્રમના વિષયમાં ગીતાર્થ ન હોય તેવા સાધુ સામુદાનિક અતિચારોનું ચિંતવન આસેવનાના ક્રમથી કરે છે અને ગુરુ પાસે નિવેદન પણ આસેવનાના ક્રમથી જ કરે છે.

વળી અતિચારોના ચિંતવન અને નિવેદનને આશ્રયીને પ્રતિસેવના અને વિકટના એ બે પદમાં ચાર ભાંગા થાય છે. તે આ રીતે –

- (૧) પ્રતિસેવના અનુલોમ છે અને વિકટના અનુલોમ છે : કોઈ સાધુથી ભિક્ષાટનકાળમાં પ્રથમ નાનો દોષ સેવાયો હોય અને પછી ઉત્તરોત્તર મોટા મોટા દોષો સેવાયા હોય, અને તે સાધુ ગીતાર્થ હોય, તો તે સાધુ દોષોનું ચિંતવન અને ગુરુ આગળ નિવેદન આલોચનારૂપ વિકટનાના ક્રમથી કરતા હોય છે, તેથી તેમનું આલોચન પ્રથમ ભાંગામાં પ્રાપ્ત થાય; કેમ કે તેઓથી દોષોની પ્રતિસેવના પણ આલોચનાના ક્રમથી જ કરાયેલી છે.
- (૨) પ્રતિસેવના અનુલોમ છે, પણ વિકટના અનુલોમ નથી : કોઈ સાધુથી ભિક્ષાટનકાળમાં દોષો સેવાયા હોય, અને તે સાધુ ગીતાર્થ ન હોય, તેથી તેઓ દોષોનું ચિંતવન અને ગુરુ આગળ નિવેદન આલોચના રૂપ વિકટનાના ક્રમથી કરતા ન હોય, પરંતુ પોતે પ્રથમ જે દોષ સેવ્યો અને ઉત્તરોત્તર જે જે દોષો સેવ્યા તે રૂપ પ્રતિસેવનાના ક્રમથી કરતા હોય છે, તેથી તેમનું આલોચન બીજા ભાંગામાં પ્રાપ્ત થાય.
- (૩) પ્રતિસેવના અનુલોમ નથી, પણ વિકટના અનુલોમ છે: કોઈ સાધુથી ભિક્ષાટનકાળમાં દોષો સેવાયા હોય, અને તે સાધુ ગીતાર્થ હોય, તેથી તેઓ દોષોનું ચિંતવન અને ગુરુ આગળ નિવેદન આલોચનારૂપ વિકટનાના ક્રમથી કરતા હોય છે, પરંતુ પોતે દોષો આલોચનાના ક્રમ પ્રમાણે સેવ્યા ન હોય, તો તેમનું આલોચન ત્રીજા ભાંગામાં પ્રાપ્ત થાય.

www.iainelibrarv.org

(૪) પ્રતિસેવના અનુલોમ નથી અને વિકટના અનુલોમ નથી : કોઈ સાધુથી ભિક્ષાટનકાળમાં દોષો સેવાયા હોય અને તે સાધુ ગીતાર્થ ન હોય, તેથી તેઓ દોષોનું ચિંતવન અને ગુરૂ આગળ નિવેદન આલોચનારૂપ વિકટનાના ક્રમથી પણ કરતા ન હોય અને પોતે જે ક્રમથી દોષો સેવ્યા છે તે રૂપ પ્રતિસેવનાના ક્રમથી પણ કરતા ન હોય, પરંતુ કોઈ આડાઅવળા જ ક્રમથી કરતા હોય, તો તેમનું આલોચન ચોથા ભાંગામાં પ્રાપ્ત થાય. 13૨૧1

### અવતરશિકા :

ગાથા ૩૨૦માં બતાવ્યું કે કાયોત્સર્ગમાં રહેલા સાધુ સામુદાનિક અતિચારોનું ચિંતવન કરે, ત્યારબાદ ગાથા ૩૨૧માં તે દોષોના ચિંતવનનો ક્રમ બમાવ્યો.

ત્યાં પ્રશ્ન થાય કે ઇર્યાપથ પ્રતિક્રમણના કાયોત્સર્ગમાં તો લોગસ્સનું ચિંતવન કરાય છે, તેને બદલે સામુદાનિક અતિચારોનું ચિંતવન સાધુ કરે છે તેમ કેમ કહ્યું ? તેથી કહે છે –

#### : गडााट

ते चेव तत्थ नवरं पायच्छितं ति आह समयण्णु । जम्हा सङ सहजोगो कम्मक्खयकारणं भणिओ ॥३२२॥

#### અન્લગાર્થ :

તત્થ=ત્યાં=ગોચરીથી આવ્યા પછી માત્રુ કરેલ હોય કે ન કરેલ હોય, એ બંને સંબંધી કરાતા ઇરિયા-વહિયામાં, **નવરં તે ચેવ**=ફક્ત તેઓ જ=સામુદાનિક અતિચારો જ, **પાયચ્છિત્તં**=પ્રાયશ્ચિત્ત છે, **તિ**=એ પ્રમાણે समयण्णू=સમયજ્ઞો=સિદ્ધાંતને જાણનારાઓ, **आह**=કહે છે; जम्हा=જે કારણથી **सइ=સદા सुहजोगो**=શુભયોગ 

# ગાશાર્થ :

ગોચરીથી આવ્યા પછી માત્રુ કરેલ હોય કે ન કરેલ હોય, એ બંને સંબંધી કરાતા ઇરિયાવહિયામાં ફક્ત સામુદાનિક અતિચારો જ પ્રાથિશ્વેત છે. એ પ્રમાણે સિદ્ધાંતને જાણનારાઓ કહે છે; જે કારણથી સદા શુભયોગ કર્મક્ષયનું કારણ કહેવાયો છે.

# ટીકા :

ते एव नवरं=केवलं सामुदानिका अतिचाराश्चिन्यमानाः सन्तः तत्र=कायिकादीर्यापथिकायां प्रायश्चित्तमिति=एवमाहुः समयज्ञाः=सिद्धान्तविदः, किमिति ? यस्मात् सदा=सर्वकालमेव शुभयोगः= कुशलव्यापारः कर्म्मक्षयकारणं भणितः तीर्थकरगणधरैरिति गाथार्थः ॥३२२॥

🛨 "**कायिकादीर्यापथिकायां**"मां **'आदि**' पहथी अङाविङीर्यापथिङान् ग्रहश ङरवान् छे. तेथी એ प्राप्त थाय કે ગોચરી લાવ્યા પછી સાધુ માત્રુ કરીને આવેલ હોય કે માત્રુ કર્યા વગર આવેલ હોય, એમ બંને સંબંધી ઇર્યાપથિકી કિયામાં સામુદાનિક અતિયારોનું ચિંતવન એ પ્રાયશ્ચિત્ત-છે.

# ટીકાર્થ :

ત્યાં=કાયિકાદિની ઇર્યાપથિકામાં, કેવલ=ફક્ત, તેઓ જ=ચિંતવાતા છતા સામુદાનિક અતિચારો જ,

પ્રાયશ્ચિત્ત છે, એ પ્રમાણે સમયજ્ઞો=સિદ્ધાંતને જાણનારાઓ, કહે છે. કયા કારણથી ?≕ઇર્યાપથિકીમાં ચિંતવાતા અતિચારો જ પ્રાયશ્ચિત્ત કયા કારણથી છે ? એથી કહે છે – જે કારણથી તીર્થંકર-ગણધરો વડે સદા≂સર્વકાળ જ, શુભયોગ≕કુશલવ્યાપાર, કર્મક્ષયનું કારણ કહેવાયો છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

ભિક્ષાટનથી પાછા ફર્યા પછી સાધુએ માત્રુ કરેલ હોય કે ન કરેલ હોય, એ બંને સંબંધી ઇરિયાવહિયાપૂર્વકના કાયોત્સર્ગમાં ફક્ત સામુદાનિક અતિચારોનું ચિંતવન એ જ પ્રાયશ્ચિત્ત છે, એમ શાસ્ત્ર જાણનારાઓ કહે છે. માટે ઇર્યાપથિકીના કાયોત્સર્ગમાં લોગસ્સનું ચિંતવન સાધુ કરતા નથી, પરંતુ ભિક્ષાટનમાં લાગેલા દોષોનું ચિંતવન કરે છે.

હવે તેમાં યુક્તિ બતાવે છે કે તીર્થંકરો અને ગણધરો વડે શુભયોગ જ કર્મક્ષયનું કારણ કહેવાયેલો છે, અને ઇરિયાવહિયાપૂર્વક કાઉસ્સગ્ગમાં અતિચારોનું ચિંતવન કરવું એ શુભયોગ છે. માટે તેનાથી કર્મનો નાશ થાય છે. તેથી મુનિ કાયોત્સર્ગમાં સામુદાનિક અતિચારોનું ચિંતવન કરે. ॥૩૨૨॥

### અવતરણિકા :

ततः किमित्याह -

### અવતરશિકાર્થ:

પૂર્વગાથાના ઉત્તરાર્ધમાં કહ્યું કે જે કારણથી શુભયોગ કર્મક્ષયનું કારણ કહેવાયો છે, તેનાથી શું ? એથી કહે છે –

# ભાવાર્થ :

ગાથા ૩૨૨માં ગ્રંથકારે કહ્યું કે સામુદાનિક અતિચારોનું ચિતવન પ્રાયશ્ચિત્ત છે, જે કારણથી શુભયોગ કર્મક્ષયનું કારણ કહેવાયો છે. ત્યાં કોઈને પ્રશ્ન થાય કે શુભયોગ કર્મક્ષયનું કારણ હોય, તેનાથી શું પ્રાપ્ત થાય ? કે જેથી કાયોત્સર્ગમાં કરાતું સામુદાનિક અતિચારોનું ચિતવન પ્રાયશ્ચિત્તરૂપે સિદ્ધ થાય ? તેથી તેનો ખુલાસો ગ્રંથકાર પ્રસ્તુત ગાથામાં કરે છે —

#### भाशा :

सुहजोगो अ अयं जं चरणाराहणनिमित्तमणुअं पि । मा होज्ज किंचि खलिअं पेहेड़ तओवउत्तो वि ॥३२३॥

### अन्वशर्थः

अयं अ=અને આ=सामुद्दानिક અતિચારોના ચિંતનરૂપ પૂર્વગાથામાં કહ્યું એ, सुहजोगो=શુભયોગ છે; जं=જે કારણથી चरणाराहणनिमत्तं=ચરણના આરાધનનું નિમિત્ત છે. तओ=तेना કારણે=सामुद्दानिક અતિચારોના ચિંતવનને કારણે, उवउत्तो वि=ઉપયુક્ત પણ=ભિક્ષાત્રહણકાળમાં ઉપયુક્ત પણ સાધુ, अणुअं पि=અણુ પણ=સૂક્ષ્મ પણ, किंचि खिलअं=કાંઈ સ્ખલિત मा होज्ज=ન થાઓ, (એ પ્રમાણે) पेहेइ=પ્રેક્ષણ કરે છે.

#### ગાશાર્થ :

સામુદાનિક અતિચારોના ચિંતવનરૂપ પૂર્વગાથામાં કહ્યું એ શુભયોગ છે; જે કારણથી ચરણના આરાધનનું નિમિત્ત છે. તેના કારણે ભિક્ષાગ્રહણકાળમાં ઉપયુક્ત પણ સાધુ "સૂક્ષ્મ પણ કાંઈ સ્ખલના ન થાઓ," એ પ્રમાણે પ્રેક્ષણ કરે છે.

### ટીકા :

शुभयोगश्च अयं - सामुदानिकातिचारिचन्तनरूपः, कथमित्याह - यद्=यस्मात् चरणाराधननिमित्तम्= अस्खलितचारित्रपालनार्थम्, अण्विप=सूक्ष्ममिप माभूत् किञ्चित् स्खलितं प्रेक्षते=पर्यालोचयित तत उपयुक्तोऽपि भिक्षाग्रहणकाल इति गाथार्थः ॥३२३॥

# ટીકાર્થ :

અને સામુદાનિક અતિચારોના ચિંતનરૂપ આ=પૂર્વગાથામાં કહ્યું એ, શુભયોગ છે. કેવી રીતે ? એથી કહે છે – જે કારણથી ચરણના આરાધનનું નિમિત્ત છે=અસ્ખલિત ચારિત્રના પાલન અર્થે છે. ત્યાં શંકા થાય કે અતિચારોનું ચિંતવન ચરણના આરાધનનું નિમિત્ત કઈ રીતે છે ? એથી કહે છે – તેના કારણે= અતિચારોના ચિંતનને કારણે, ભિક્ષાના ગ્રહણકાળમાં ઉપયુક્ત પણ સાધુ 'અણુ પણ=સૂક્ષ્મ પણ, કાંઈ સ્ખલિત=સ્ખલના, ન થાઓ' એમ પ્રેક્ષણ કરે છે=પર્યાલોચન કરે છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

ગાથા ૩૨૨ના પૂર્વાર્ધમાં કહ્યું કે કાયોત્સર્ગમાં સામુદાનિક અતિચારોનું ચિંતવન એ પ્રાયશ્ચિત્ત છે. ત્યાં પ્રશ્ન થાય કે સામુદાનિક અતિચારોનું ચિંતવન પ્રાયશ્ચિત્ત કેમ છે ? તેથી ઉત્તરાર્ધમાં ખુલાસો કર્યો કે તીર્થંકરો અને ગણધરોએ શુભયોગને કર્મક્ષયનું કારણ કહેલ છે. ત્યાં કોઈને પ્રશ્ન થાય કે શુભયોગ કર્મક્ષયનું કારણ હોય તેની સાથે સામુદાનિક અતિચારોના ચિંતવનને શું સંબંધ ? તેથી પ્રસ્તુત ગાથામાં બતાવ્યું કે સામુદાનિક અતિચારોનું ચિંતવન શુભયોગ છે, તેથી તે કર્મક્ષયનું કારણ છે, માટે તે પ્રાયશ્ચિત્તરૂપ છે.

અહીં પ્રશ્ન થાય કે સામુદાનિક અતિચારોનું ચિંતવન શુભયોગ કેમ છે ? તેથી કહે છે કે જે કારણથી સામુદાનિક અતિચારોનું ચિંતવન ચારિત્રની આરાધનાનું નિમિત્ત છે અર્થાત્ સાધુના અસ્ખલિત ચારિત્રના પાલનમાં કારણ છે.

ત્યાં પ્રશ્ન થાય કે સાધુ ગોચરી લાવ્યા પછી ગોચરી સંબંધી લાગેલા અતિચારોનું શોધન કરે, તેટલામાત્રથી તે ચિંતવન અસ્ખલિત ચારિત્રના પાલનનું કારણ કઈ રીતે બને ? તેથી કહે છે કે ગોચરી લાવ્યા પછી કાયોત્સર્ગમાં સંવેગપૂર્વક સામુદાનિક અતિચારોનું ચિંતવન કરવાથી ફરી જયારે ભિક્ષાગ્રહણનો કાળ આવે. ત્યારે વિશેષ ઉપયુક્ત થઈને ભિક્ષાગ્રહણની પ્રવૃત્તિ થઈ શકે.

વળી, તે ઉપયોગ કઈ રીતે રાખી શકાય ? તે બતાવે છે — "મારી ભિક્ષાત્રહણની ક્રિયામાં સૂક્ષ્મ પણ સ્ખલના ન થાઓ," એ પ્રકારનું સાધુ પર્યાલોચન કરે છે, અને ભિક્ષાત્રહણકાળમાં આવું પર્યાલોચનનું કારણ પૂર્વમાં સંવેગપૂર્વક સામુદાનિક અતિચારોના ચિંતવનથી ઉત્પન્ન થયેલો શુભભાવ છે. તેથી સામુદાનિક અતિચારોનું ચિંતવન સાધુમાં નિરતિચાર ચારિત્રના પાલનને અનુકૂળ એવી ઘણી શક્તિનો સંચય કરાવીને અસ્ખલિત ચારિત્રના પાલન માટે સમર્થ બનાવે છે.

અહીં વિશેષ એ છે કે ભિક્ષાટન કર્યા પછી કરાતા ઇરિયાવહિયામાં ચિંતવન કરાતા સામુદાનિક અતિચારો જ પ્રાયશ્વિત્ત છે, એમ બતાવવા માટે ગાથા ૩૨૨માં '**તે चેવ**' એમ **एવ**કાર મૂકેલ છે.

તેથી એ ફલિત થાય કે સામાન્ય રીતે સર્વ શુભયોગો કર્મક્ષયનું કારણ છે, પરંતુ ભિક્ષાટન કર્યા પછી સંવેગપૂર્વક અતિચારોનું ચિંતવન કરવામાં આવે તો જ સંવેગને કારણે ભિક્ષાટનની ક્રિયા ઉત્તરોત્તર અતિચારોથી રહિત કરવા સમર્થ બનાવે તેવી શક્તિનું સાધુમાં આધાન થાય છે. તેથી ભિક્ષાટન કર્યા પછી કરાતા ઇરિયાવહિયાપૂર્વકના કાયોત્સર્ગમાં અતિચારોના ચિંતવનને છોડીને લોગસ્સ વગેરે અન્ય શુભયોગોનું ચિંતવન કરવામાં આવે તો પ્રાયઃ તે પ્રકારની શુદ્ધિનું કારણ બને નહીં. માટે સાધુએ પ્રસ્તુત કાયોત્સર્ગમાં સામુદાનિક અતિચારોનું જ ચિંતવન કરવું જોઈએ અને તે ભિક્ષાટનમાં લાગેલા અતિચારોનું પ્રાયશ્વિત્ત છે. ાગરસા

#### અવતરણિકા :

पक्षान्तरमाह -

# अवतरशिङार्थ :

ગાથા ૩૨૨-૩૨૩માં બતાવ્યું કે ભિક્ષાટન કર્યા પછી સાધુ ઇરિયાવહિયાપૂર્વક કાયોત્સર્ગમાં સામુદાનિક અતિચારોનું ચિંતવન કરે છે એ ગોચરીમાં લાગેલા દોષોની શુદ્ધિરૂપ પ્રાયશ્ચિત્ત છે. વળી તેને જ યુક્તિથી બતાવ્યું કે આ ચિંતવન શુભયોગ છે, માટે તે પ્રાયશ્ચિત્ત છે. હવે પક્ષાંતરને કહે છે=બીજો પક્ષ બતાવતાં કહે છે –

#### आथाः :

कायनिरोहो वा से पायच्छित्तमिह जं तु अणुस्सरणं । तं विहिआणुट्टाणं कम्मक्खयकारणं परमं ॥३२४॥

#### अन्वयार्थः

से वा=અથવા તેનો=ગોચરીથી આવ્યા પછી માત્રુ આદિ કરીને કે કર્યા વગર આવેલ સાધુનો, इह=અહીં=કાયિકાદિ સંબંધી ઇરિયાવહિયામાં, कायिनरोहो=કાયાનો નિરોધ पायिकतं=प्रायिश्चित्त છે. जं तु अणुस्सरणं=વળી જે અનુસ્મરણ છે=સામુદાનિક અતિચારોનું ચિંતવન છે, तं=ते विहिआणुद्वाणं=વિહિત અનુષ્ઠાન परमं=પરમ कम्मक्खयकारणं=કર્મક્ષયનું કારણ છે.

🛨 મૂળગાથામાં 'वा'કાર પૂર્વગાથા સાથે પક્ષાંતર બતાડવા અર્થે છે.

#### ગાથાર્થ :

અથવા ગોયરીથી આવ્યા પછી માત્રુઆદિ કરીને કે કર્યા વગર આવેલા સાધુનો, કાચિકાદિસંબંધી ઇરિયાવિહયામાં કાયાનો નિરોધ પ્રાયશ્ચિત્ત છે, વળી જે સામુદાનિક અતિયારોનું ચિંતવન છે, તે વિહિત અનુષ્ઠાન પરમ કર્મસયનું કારણ છે.

#### ટીકા :

कायनिरोधो वा ऊर्ध्वस्थानादिलक्षणः से=तस्य=कायिकाद्युत्सर्गकर्त्तुः सामान्यागतस्य वा प्रायश्चित्तमिह= कायिकादीर्यापथिकायां, यत्पुनः स्मरणं सामुदानिकातिचाराणामिति गम्यते तद्विहितानुष्ठानमेव यतीनां, एतच्च कर्म्मक्षयकारणं परममिति गाथार्थः ॥३२४॥

### ટીકાર્થ :

અથવા તેનો=કાયિકાદિના ઉત્સર્ગને કરનારનો કે સામાન્યથી આવેલનો=માત્રુ આદિ કરીને આવેલા સાધુનો કે સામાન્યથી ભિક્ષાટન કરીને આવેલા સાધુનો, અહીં=કાયિકાદિની ઇર્યાપથિકામાં=માત્રુ આદિ સંબંધી ઇરિયાવહિયામાં, ઊર્ધ્વસ્થાનાદિના લક્ષણ્રંવાળો કાયનિરોધ=ઊભા રહેવા વગેરે સ્વરૂપવાળો કાયોત્સર્ગ, પ્રાયશ્વિત છે. વળી જે સામુદાનિક અતિચારોનું સ્મરણ છે, તે યતિઓનું=સાધુઓનું, વિહિત અનુષ્ઠાન જ છે, અને આ=વિહિત અનુષ્ઠાન, પરમ કર્મક્ષયનું કારણ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

નવા વિકલ્પ પ્રમાણે એ કહેવું છે કે ગોચરીથી આવ્યા પછી માત્રુ આદિ કરીને કે શંકા ન હોય તો એમ ને એમ સાધુ ઇરિયાવહિયાપૂર્વક કાયોત્સર્ગ કરે અને કાયોત્સર્ગમાં કાયાનો નિરોધ કરીને સાધુ ઊભા રહે છે તે જ પ્રાયશ્ચિત્ત છે; પરંતુ કાયોત્સર્ગમાં સામુદાનિક અતિચારોનું ચિંતવન કરવું એ પ્રાયશ્ચિત્ત નથી.

ત્યાં પ્રશ્ન થાય કે તો પછી સાધુઓ કાયોત્સર્ગમાં સામુદાનિક અતિચારોનું ચિંતવન કેમ કરે છે? તેથી કહે છે કે સામુદાનિક અતિચારોનું ચિંતવન એ વિહિતાનુષ્ઠાન છે અર્થાત્ શાસ્ત્રમાં સાધુને સામુદાનિક અતિચારોનું ચિંતવન કરવાનું વિધાન છે. માટે જે અનુષ્ઠાનનું શાસ્ત્રમાં વિધાન હોય તેનું પાલન કરવું એ સાધ્વાચારની ક્રિયા છે, અને તેવી ક્રિયાનું પાલન એ પ્રકૃષ્ટ કર્મક્ષયનું કારણ છે. તેથી એ પ્રાપ્ત થાય કે ભિક્ષાટનમાં લાગેલા દોષોનું પ્રાયશ્ચિત્ત એ કાયનિરોધની ક્રિયા છે, અને સામુદાનિક અતિચારોનું ચિંતવન એ સાધુની ઉચિત આચરણારૂપ ક્રિયા છે, અને તે ક્રિયાથી ઘણાં કર્મોનો નાશ થાય છે.

ગાથા ૩૨૨-૩૨૩માં બતાવેલ પ્રથમ વિકલ્પ અને પ્રસ્તુત ગાથામાં બતાવેલ બીજો વિકલ્પ નયભેદકૃત છે. પ્રથમ વિકલ્પમાં ઇરિયાવહિયાપૂર્વક કાઉસ્સગ્ગમુદ્રામાં કરાતું સામુદાનિક અતિચારોનું ચિંતવન એ પ્રાયશ્ચિત્તરૂપ કહેલ છે. તેથી એ પ્રાપ્ત થાય કે સાધુને ભિક્ષામાં કોઈ દોષ લાગ્યો હોય અને સાધુ સંવેગપૂર્વક કાયોત્સર્ગમાં અતિચારોનું ચિંતવન કરે, તો તે પાપની શુદ્ધિ સામુદાનિક અતિચારોના ચિંતવનથી થાય છે.

વળી, બીજા વિકલ્પ પ્રમાણે ઇરિયાવહિયાની ક્રિયા એ દોષોની શુદ્ધિ માટે કરાતી ક્રિયા છે, અને એ ક્રિયામાં છેલ્લે બોલાય છે કે "તાવ કાયં ઠાણેણં મોણેણં ઝાણેણં અપ્પાણં વોસિરામિ." તેથી એ જ પ્રકારના ઉપયોગપૂર્વક કાયાને વોસિરાવીને સાધુ કાયાના નિરોધપૂર્વક ઊભા રહે છે, તે કાયગુપ્તિનો પરિણામ છે; અને આ કાયગુપ્તિનો પરિણામ જ ભિક્ષામાં લાગેલા દોષોના અતિચારોની શુદ્ધિ કરવા માટે સમર્થ છે. તેથી કાયગુપ્તિ દારા ભિક્ષાકૃત દોષોની શુદ્ધિ થઈ જાય છે.

વળી, સામુદાનિક અતિચારોનું ચિંતવન એ શાસ્ત્રમાં વિહિતાનુષ્ઠાન છે, અને વિહિત ક્રિયાનું પાલન એ સ્વતંત્ર નિર્જરાના કારણરૂપ છે, જેનાથી વિશેષ-વિશેષતર નિર્જરા થાય છે. ॥૩૨૪॥

#### અવતરણિકા :

पराभिप्रायमाशङ्क्य परिहरन्नाह -

#### અવતરણિકાર્થ:

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે ઇરિયાવહિયાપૂર્વક કરાતો કાયનિરોધ ભિક્ષામાં લાગેલા દોષોનું પ્રાયશ્ચિત્ત છે. ત્યાં પરના અભિપ્રાયની આશંકા કરીને તેનો પરિહાર કરતાં ગ્રંથકારશ્રી કહે છે —

#### ગાથા :

जइ एवं ता कि पुण अन्नत्थ वि सो न होइ नियमेण । पच्छितं होइ च्चिअ अणियम उ जं अणुस्सरणे ॥३२५॥

#### अन्वशार्थः

जइ एवं= % આમ છે= ભિક્ષા લાવ્યા પછી ઇરિયાવહિયાપૂર્વક લોગસ્સના સ્મરણ વગર કરાતો કાયનિરોધ ભિક્ષામાં લાગેલા દોષોનું પ્રાયશ્ચિત્ત છે, ता अन्नत्य वि=तो અન્યત્ર પણ=માત્રુ આદિ કરીને ઇરિયાવહિયાપૂર્વક કરાતા કાયોત્સર્ગમાં પણ, सो= આ=લોગસ્સના સ્મરણ વગરનો કાયનિરોધ, नियमेण= निયમથી किं पुण= કેમ વળી पच्छितं न होइ= प्रायश्चित्त नथी ? (તેનો ગ્રંથકાર જવાબ આપે છે –) होइ च्चिअ= થાય જ છે; जं= જે કારણથી अणुस्सरणे= અનુસ્મરણમાં= કાયોત્સર્ગમાં લોગસ્સનું ચિંતવન કરવાના વિષયમાં, अणियम ३= અનિયમ જ છે.

#### ગાથાર્થ :

જો ભિક્ષા લાવ્યા પછી ઇરિયાવિહયાપૂર્વક લોગરસના સ્મરણ વગર કરાતો કાર્યનિરોધ ભિક્ષામાં લાગેલા દોષોનું પ્રાથિશ્વિત છે, તો માત્રુ આદિ કરીને ઇરિયાવિહયાપૂર્વક કરાતા કાર્યોત્સર્ગમાં પણ લોગસ્સના સ્મરણ વગરનો કાર્યાનરોધ નિયમથી કેમ વળી પ્રાયશ્વિત્ત નથી ? તેનો ગ્રંથકાર જવાબ આપે છે કે થાય જ છે: જે કારણથી કાર્યોત્સર્ગમાં લોગસ્સના ચિંતવન વિષયક અનિયમ જ છે.

#### ટીકા :

यद्येवं कायनिरोध एव तत्र प्रायश्चित्तं, तिंक पुनरन्यत्राऽपि भिक्षाटनादिव्यतिरेकेण कायिकागमनादौ, असौ=कायनिरोध एव चतुर्विशतिस्तवानुस्मरणशून्यो, न भवति नियमेन=अवश्यंतया प्रायश्चित्तं ? इत्यत्र गुरुराह-भवत्येव, न च (?न) भवति, कुत इत्याह - अनियम एव यद्=यस्मादनुस्मरणे, तथाहि - न चतुर्विशतिस्तव एव तत्राऽपि चिन्त्येत, अपि तु यत्किञ्चित्कुशलं इत्येतावता च नः प्रयोजनिमत्यलं प्रसङ्गेनेति गाथार्थः ॥३२५॥

#### जोंध :

ટੀકામાં **न च भवति** છે त्थां **न च न भवति** होथ तेम ભાસે છે.

# ટીકાર્થ :

જો આ રીતે≔પૂર્વગાથામાં કહ્યું એ રીતે, ત્યાં≕િભક્ષાટન કર્યા પછી માત્રુ આદિ કરીને કે નહીં કરીને આવેલ સાધુ દ્વારા કરાતા ઇરિયાવહિયામાં, કાયાનો નિરોધ જ=કાયોત્સર્ગ જ, પ્રાયશ્ચિત્ત છે, તો અન્ય સ્થાનમાં પણ=ભિક્ષાટનાદિના વ્યતિરેકથી કાયિકાગમનાદિમાં પણ, અર્થાત્ ભિક્ષાટનાદિ કર્યા વગર માત્રુ જવા વગેરેની પ્રવૃત્તિ કર્યા પછી કરાતી ઇર્યાપથિકીમાં પણ, આ=ચતુર્વિંશતિસ્તવના અનુસ્મરણથી શૂન્ય એવો કાયિનરોધ જ, નિયમથી=અવશ્યપણાથી, કેમ વળી પ્રાયશ્ચિત્ત નહીં થાય ? એ પ્રકારની અહીં=શિષ્યની શંકામાં, ગુરુ કહે છે — થાય જ, પરંતુ ન થાય એમ નહીં. કયા કારણથી થાય ? એથી કહે છે — જે કારણથી અનુસ્મરણમાં=ચિંતવનમાં, અનિયમ જ છે. અને તે અનિયમ જ ત્રથાદિથી સ્પષ્ટ કરે છે — ત્યાં પણ=ભિક્ષાટનાદિ કર્યા વગર લઘુનીતિ આદિ કર્યા પછી કરાતી ઇર્યાપથિકીમાં પણ, ચતુર્વિંશતિસ્તવ જ=લોગસ્સ જ, ચિંતવવો જોઈએ એમ નહીં, પરંતુ જે કાંઈ કુશલ હોય એ ચિંતવવું જોઈએ, અને એટલાથી અમારે પ્રયોજન છે. એથી પ્રસંગ વડે સર્યું, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

પૂર્વગાથામાં સ્થાપન કર્યું કે ભિક્ષા લાવ્યા પછી સાધુ અતિચારની શુદ્ધિ માટે ઇરિયાવહિયાપૂર્વક કાયોત્સર્ગ કરે છે, અને તેમાં લોગસ્સનું સ્મરણ કરતા નથી પરંતુ સામુદાનિક અતિચારોનું ચિંતવન કરે છે; કેમ કે ભિક્ષાના દોષોની શુદ્ધિનું કારણ તો કાયનિરોધની ક્રિયા જ છે. આથી કોઈને શંકા થાય કે ભિક્ષાટનાદિ સિવાયની માત્રુ આદિની ક્રિયામાં પણ ઇરિયાવહિયાપૂર્વક કરાતા કાયનિરોધથી જ શુદ્ધિ થવી જોઈએ. તેથી ત્યાં પણ લોગસ્સના ચિંતવનની જરૂર રહેશે નહીં.

તેને ગ્રંથકાર કહે છે કે ઇરિયાવહિયાપૂર્વક કાયનિરોધથી શુદ્ધિ થાય જ; ફક્ત કાયનિરોધ કરીને કાયોત્સર્ગમાં કાંઈક શુભ ચિંતવન કરવું જોઈએ. આથી જેમ ગોચરી લાવ્યા પછી સાધુનું વિહિતઅનુષ્ઠાન હોવાથી સામુદાનિક અતિચારોનું ચિંતવન સાધુ કરે છે, તેમ અન્ય સ્થાનમાં પણ કોઈ શુભ ચિંતવન સાધુ કરે તો ચાલે.

આ રીતે પ્રાસંગિક શંકા કરીને તેનું સમાધાન કર્યું, તેથી ગ્રંથકાર કહે છે કે હવે પ્રસંગ વડે સર્યું. II૩૨૫II

# અવતરણિકા :

ગાથા ૨૩૦માં બતાવેલ પ્રતિદિનક્રિયાના ૧૦ દારોમાંનું ત્રીજું 'ભિક્ષા' દાર ગાથા ૨૮૬થી શરૂ થયું. તેમાં ગાથા ૩૦૮માં કહેલ કે ભિક્ષાચર્યાથી પાછા કરેલા સાધુઓ શિષ્ટોની સામાચારીની વિરાધના નહીં કરતા વસતિમાં પ્રવેશે છે, અને તે શિષ્ટસામાચારીની શેષવિધિ બતાવવા ગાથા ૩૧૧માં વસતિમાં પ્રવેશનના પાદપ્રમાર્જનાદિ પાંચ દારો બતાવ્યાં. તેમાંના છેલ્લા 'શુદ્ધિ' દારનું વર્ણન ગાથા ૩૧૬ના ઉત્તરાર્ધથી શરૂ કર્યું, તેમાં વચ્ચે ગ્રંથકારે ગાથા ૩૨૨થી ૩૨૫ સુધી પ્રાસંગિક કથન કર્યું.

પાંચમા શુદ્ધિ દ્વારના અંતિમ ભાગને સ્પષ્ટ કરવા માટે ગાથા ૩૨૦માં અંતે કહેલ કે કાયોત્સર્ગમાં રહેલા સાધુ સામુદાનિક અતિચારોનું ચિંતવન કરે અને ભિક્ષાટનમાં લાગેલા દોષોનું મનમાં ચિંતવન કરે. ત્યારપછી સાધુ શું કરે ? તે હવે ગ્રંથકાર બતાવે છે –

#### आथा :

चिंतित्तु जोगमखिलं नवकारेणं तओ उ पारिता । पढिऊण थयं ताहे साहू आलोअए विहिणा ॥३२६॥ भिक्खिरिअ ति दारं गयं ॥

#### अन्दर्भार्थ :

अखिलं जोगं=અખિલ યોગને=સામુદાનિક અતિચારોરૂપ સમગ્ર યોગને, चिंतिसु=ચિંતવીને तओ उ= અને ત્યારપછી नवकारेणं पारित्ता=નવકારથી (કાયોત્સર્ગ) પારીને ताहे=ત્યારપછી થયં=સ્તવને=લોગસ્સને, पढिऊण=કહીને साहू=સાધુ (ગુરુ પાસે જઈને) विहिणा=વિધિથી आलोअए=આલોચન કરે=ભિક્ષાનું નિવેદન કરે. भिविखरिअ='ભિક્ષા', 'ઇર્યા' त्ति=એ પ્રકારે दारं गयं=દાર ગયું=સમાપ્તિને પામ્યું.

### ગાશાર્થ :

સામુદાનિક અતિચારોરૂપ સમગ્ર યોગનું ચિંતવન કરીને અને ત્યારપછી નવકારથી કાર્યોત્સર્ગ પારીને ત્યારબાદ લોગસ્સ બોલીને સાધુ ગુરુ પાસે જઈને વિધિથી ભિક્ષાનું નિવેદન કરે.

### ટીકા :

चिन्तयित्वा योगमिखलं-सामुदानिकं नमस्कारेण ततश्च=तदनन्तरं पारियत्वा 'णमो अरिहंताणं' इत्यनेन ततः पठित्वा स्तवमिति चतुर्विशतिस्तवम् । व्याख्यातं शुद्धिद्वारम् तद्व्याख्यानाच्चेर्याद्वारम्, अधुनाऽऽलोचनाद्वारमाह-ततः=चतुर्विशतिस्तवपाठानन्तरं, गुरुसमीपं गत्वा साधुः-भावतश्चारित्रपरिणामापन्नः सन्, आलोचयेद्=भिक्षानिवेदनं कुर्यात्, विधिना-प्रवचनोक्तेनेति गाथार्थः ॥३२६॥

### ટીકાર્થ :

સામુદાનિકરૂપ અખિલ યોગને ચિંતવીને, અને ત્યારપછી 'નમો અરિહંતાણં' એ પ્રકારના આ નમસ્કાર વડે પારીને, ત્યારપછી સ્તવને=ચતુર્વિશતિ સ્તવને, કહીને; ગુરુ પાસે આલોચન કરે એમ અન્વય છે. શુદ્ધિ દ્વાર વ્યાખ્યાન કરાયું, અને તેના≔શુદ્ધિ દ્વારના, વ્યાખ્યાનથી ઇર્યાદ્વાર વ્યાખ્યાન કરાયું. હવે આલોચના દ્વારને કહે છે —

ત્યારપછી=ચતુર્વિંશતિસ્તવના પાઠની અનંતર=લોગસ્સ બોલ્યા પછી, ભાવથી ચારિત્રપરિણામથી આપન્ન છતા ગુરુની પાસે જઈને સાધુ પ્રવચનમાં કહેવાયેલ વિધિથી આલોચન કરે=ભિક્ષાનું નિવેદન કરે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

કાયોત્સર્ગમાં સામુદાનિક અતિચારોનું ચિંતવન કરીને "નમો અરિહંતાણં" બોલવાપૂર્વક સાધુ કાયોત્સર્ગ પારે અને ત્યારબાદ પ્રગટ લોગસ્સ બોલે.

અહીં સુધીના કથનથી ગાથા ૩૧૧ માં બતાવેલ પાંચ દ્વારોમાંનું છેલ્લું શુદ્ધિ દ્વાર પુરું થયું, અને તેના વ્યાખ્યાનથી ગાથા ૨૩૦માં બતાવેલ ૧૦ દ્વારોમાંથી ઇર્યા નામનું ચોથું દ્વાર પણ કહેવાયું અર્થાત્ પ્રતિદિનિક્રિયાનું જે ચોથું દ્વાર 'ઇર્યા' છે, તે જ ગાથા ૩૧૧નું પાંચમું 'શુદ્ધિ' દ્વાર છે. અને તે શુદ્ધિ દ્વારનું વિસ્તારથી વર્શન ગાથા ૩૧૬ના ઉત્તરાર્ધથી શરૂ થયું અને પ્રસ્તુત ગાથાના પૂર્વાર્ધમાં પૂરું થયું. તેથી શુદ્ધિ દ્વારના વ્યાખ્યાનથી ઇર્યા દ્વારનું પણ વ્યાખ્યાન થયું.

હવે આલોચના દ્વારને કહે છે –

કાઉસ્સગ્ગ પાર્યા પછી ચતુર્વિંશતિસ્તવરૂપ પ્રગટ લોગસ્સ બોલ્યા પછી ગુરુ પાસે જઈને ભાવથી ચારિત્રના પરિણામને પામેલા સાધુ શાસ્ત્રમાં કહેલ વિધિપૂર્વક ભિક્ષામાં લાગેલ દોષોનું નિવેદન કરે.

આશય એ છે કે "ભગવાનની આજ્ઞા પ્રમાણે મારે ઉચિત આલોચના કરવી છે" એ પ્રકારના તીવ્ર સંવેગપૂર્વક મુનિ ચારિત્રના પરિણામને ધારણ કરે છે, અને શાસ્ત્રમાં કહેલ વિધિનું સ્મરણ કરીને તે પ્રકારે ભિક્ષાનું નિવેદન કરે છે, જેથી અનાભોગ કે સહસાત્કારથી પણ કોઈ દોષ થયો હોય, તો તે દોષ ગુરુ પાસે અતિચારના નિવેદનકાળમાં નાશ પામે. ॥૩૨૬॥

### અવતરશિકા :

तत्र विधिप्रतिषेधरूपत्वात् शास्त्रस्य प्रतिषेधद्वारेणाऽऽलोचनाविधिमाह -

### અવતરણિકાર્થ:

ભાવાર્થ :

ત્યાં≔પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે ગુરુ પાસે જઈને સાધુ ભિક્ષાટનમાં લાગેલા દોષોનું વિધિપૂર્વક નિવેદન કરે તે કથનમાં, શાસ્ત્રનું વિધિ-પ્રતિષેધરૂપપણું હોવાથી પ્રતિષેધના દારથી આલોચનાની વિધિને કહે છે –

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે ભાવથી ચારિત્રના પરિણામવાળા સાધુ વિધિપૂર્વક આલોચન કરે, એ શાસ્ત્રવચન વિધિરૂપ છે; પરંતુ શાસ્ત્રવચન એકાંતે વિધાન કરતું નથી, પણ લાભને સામે રાખીને વિધાન કરે છે અને લાભ ન દેખાય તેનો નિષેધ પણ કરે છે. તેથી શાસ્ત્રનું દરેક કથન વિધિ અને પ્રતિષેધરૂપ છે. માટે હવે કેવા સંયોગોમાં સાધુએ આલોચના ન કરવી જોઈએ ? એ બતાવવારૂપ પ્રતિષેધ દ્વારા ગ્રંથકારશ્રી આલોચનાની વિધિ બતાવે છે –

#### અથવા

ગાથા ૨૩૦ રૂપ મૂળદ્વારગાથામાં બતાવેલ ત્રીજું 'ભિક્ષા' દ્વાર ગાથા ૨૮૬થી ૩૨૬માં અને ચોથું 'ઇર્યા' દ્વાર ગાથા ૩૧૭થી ૩૨૬માં વર્ણવ્યું, હવે પાંચમા 'આલોચના' દ્વારને ગ્રંથકારશ્રી વર્શવે છે –

#### भाशा :

विक्खत पराहुत्ते पमत्ते मा कयाइ आलोए । आहारं च करिती नीहारं वा जड़ करेड़ ॥३२७॥ दारगाहा ॥

### अन्पथार्थ :

विस्वत्त=(ગુરુ) વ્યાક્ષિપ્ત હોતે છતે, पराहुत्ते=પરાઙ્મુખ હોતે છતે, पमत्ते=પ્રમત્ત હોતે છતે आहारं च करिंती=અથવા આહારને કરતે છતે जड़ नीहारं वा करेड़=અથવા જો નીહારને કરે છે, (તો) कयाड़ मा आलोए=ક્યારેય આલોચના કરવી જોઈએ નહીં.

### ગાચાર્થ :

ગુરુ વ્યાક્ષિપ્ત હોય ત્યારે, પરાક્**મુખ હોય ત્યારે, પ્રમત્ત હોય ત્યારે, અથ**વા આહાર કરતા હોય અથવા નીહાર કરતા હોય ત્યારે, ક્યારેય આલોચના કરવી જોઈએ નહીં.

#### शक्ताः

व्याक्षिप्ते धर्म्मकथादिना, पराङ्मुखे=अन्यतोमुखे, प्रमत्ते विकथादिना, एवम्भूते गुराविति गम्यते मा कदाचिदालोचयेत्, तद्दोषानवधारणसम्भवाद्, आहारं वा कुर्विति सित, असिहस्यवकारकादिदोषसम्भवात्, नीहारं वा=मात्रकादौ पुरीषपरित्यागं वा यदि करोति, शङ्काधरणमरणादिदोषसम्भवादिति गाथार्थः ॥३२७॥ टीकार्थः

ધર્મકથાદિ દારા વ્યાક્ષિપ્ત, પરાક્ષુખ=અન્યતો મુખવાળા=બીજી બાજુ મુખવાળા, વિકથાદિ દારા પ્રમત્ત, આવા પ્રકારના ગુરુ હોતે છતે ક્યારેય આલોચના ન કરે; કેમ કે તેના=ભિક્ષાના, દોષોના અનવધારણનો સંભવ છે. અથવા આહારને કરતે છતે આલોચના ન કરે; કેમ કે અસહિષ્ણુ એવા ગુરુને અકારક આદિ દોષોનો સંભવ છે. અથવા જો નીહારને=માત્રકાદિમાં મળના પરિત્યાગને, કરતા હોય તો આલોચના ન કરે; કેમ કે શંકાના ધરણને કારણે=મળત્યાગની શંકાના ધારણને કારણે, મરણાદિ દોષોનો સંભવ છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

#### भावार्थ :

ગુરુ ધર્મકથાદિ કરવા દ્વારા વ્યાક્ષિપ્ત હોય, અથવા આલોચના સાંભળવાને અભિમુખ ન હોય, અથવા ગુરુ વિકથાદિ દ્વારા પ્રમત્ત હોય, ત્યારે શિષ્યએ ભિક્ષા ગ્રહણ કરતી વખતે લાગેલ દોષોની આલોચના કરવી જોઈએ નહીં; કેમ કે ગુરુ વ્યાક્ષિપ્ત, પરાંમુખ કે પ્રમત્ત હોય ત્યારે આલોચના કરવામાં આવે તો શિષ્ય દ્વારા નિવેદન કરાતા ભિક્ષાગ્રહણકાળમાં લાગેલા દોષોનું ગુરુ અવધારણ સમ્યગ્ કરી શકે નહીં.

અહીં વિશેષ એ છે કે ગુરુ જો ધર્મકથા આદિ કરવામાં પ્રવૃત્ત હોય, તે વખતે શિષ્ય આલોચના કરે તો ગુરુનો ઉપયોગ આલોચના સાંભળવામાં સમ્યક્ રહે નહીં, માટે ગુરુ અવ્યાક્ષિપ્ત હોય ત્યારે આલોચના કરવી જોઈએ, જેથી શિષ્યની શુદ્ધિ થાય તે માટેનું સમ્યગ્ પર્યાલોચન કરીને ગુરુ તે શિષ્યને શુદ્ધિનો સમ્યગ્ ઉપાય બતાવે.

વળી સામાન્ય રીતે ગુણવાન ગુરુ સંયમના યોગોમાં અપ્રમાદભાવથી ઉત્થિત હોય છતાં સંયમવૃદ્ધિના તેવા કોઈક પ્રયોજનવિશેષથી ગુણવાન પણ ગુરુ ક્યારેક વિકથાદિમાં પ્રમત્ત હોય ત્યારે શિષ્ય આલોચના કરે તો ગુરુનું ચિત્ત અપ્રમાદવાળું નહીં હોવાથી શુદ્ધિના ઉપાય માટેનો સમ્યગ્ યત્ન થાય નહીં. માટે ગુરુ સ્વયં અપ્રમાદવાળા હોય ત્યારે જ શિષ્યએ આલોચના કરવી જોઈએ.

વળી, ગુરુ આહાર કરતા હોય ત્યારે પણ આલોચના કરવી જોઈએ નહીં; કેમ કે ગુરુ શરીરથી અસહિષ્શુ હોય તો તેઓને અકારક આદિ દોષો થવાનો સંભવ છે; અર્થાત્ આહાર ઠંડો થઈ જવાને કારણે ગુરુના શરીરમાં તકલીફો થવાનો સંભવ છે. અથવા તો ગુરુ નીહાર કરતા હોય ત્યારે પણ આલોચના કરવી જોઈએ નહીં; કેમ કે આલોચના સાંભળવામાં ગુરુને મળત્યાગની પ્રવૃત્તિ બરાબર ન થવાથી મળનો રોધ થવાને કારણે મરણ, રોગ થવારૂપ દોષો થવાનો સંભવ છે. ॥૩૨૭॥

# અવતરણિકા :

उक्तार्थप्रकटनार्थं चाह भाष्यकारः -

#### અવતરણિકાર્થ:

અને પૂર્વગાથામાં આલોચના નહીં કરવા યોગ્ય પાંચ સ્થાનો બતાવ્યાં, તે રૂપ કહેવાયેલ અર્થને પ્રગટ કરવા માટે ઓઘનિર્યુક્તના ભાષ્યકાર કહે છે –

#### आथा :

कहणाई विक्खत्ते विगहाई पमत्त अन्नओ व मुहे । अंतर अकारगं वा नीहारे संकमरणं वा ॥३२८॥ दारं ॥

### અન્વશાર્થ:

कहणाई विक्खित्ते=(ગુરુ) કથનાદિ દ્વારા વ્યાક્ષિપ્ત હોતે છતે, विगहाई पमत्त अन्नओ व मुहे=વિકથાદિ દ્વારા પ્રમત્ત અથવા અન્યતો મુખવાળા હોતે છતે, (આલોચના ન કરવી.) अंतर अकारगं वा=અંતરાય અથવા અકારક થાય=ગુરુ આહાર કરતા હોય ત્યારે આલોચના કરવાથી આહાર કરવામાં અંતરાય થાય અથવા આહાર ઠંડો થઈ જાય, नीहारे संकमरणं वा=અને નીહાર કરતે છતે (આલોચના કરવાથી) શંકાને કારણે= મળત્યાગની શંકાનો અવરોધ થવાને કારણે, મરણ થાય.

#### ગાથાર્થ :

ગુરુ કથા આદિ હારા વ્યાક્ષિપ્ત હોય, વિકથાદિ હારા પ્રમત્ત હોય, બીજાની વાત સાંભળવાને અભિમુખ હોય, ત્યારે આલોચના ન કરવી. અથવા ગુરુ આહાર કરતા હોય ત્યારે આલોચના કરવામાં આવે તો ગુરુને આહાર કરવામાં અંતરાય થાય અથવા આહાર ઠંડો થઈ જાય. વળી ગુરુ નીહાર કરતા હોય ત્યારે આલોચના કરવાથી મળત્યાગની શંકાનો અવરોદ્ય થવાને કારણે મરણ થાય. માટે તેવા સમયે ગુરુ પાસે આલોચના કરવી જોઈએ નહીં.

# ટીકા ઃ

न व्याख्याता ॥३२८॥

### ભાવાર્થ :

ગુરુ ધર્મકથા વગેરેથી વ્યાક્ષિપ્ત હોય, અથવા વિકથા વગેરેથી પ્રમત્ત હોય અથવા તેઓનું બીજા કોઈ તરફ મુખ હોય, ત્યારે આલોચના ન કરે. વળી ગુરુ આહાર કરતા હોય ત્યારે આલોચના ન કરે; કારણ કે આલોચના સાંભળે તેટલો સમય ગુરુને આહાર કરવામાં અંતરાય થાય અથવા આહાર ઠંડો થાય. ગુરુ નીહાર કરતા હોય ત્યારે પણ શિષ્ય આલોચના ન કરે; કારણ કે સાધુ આલોચના કરતા શું બોલી રહ્યા છે ? એ પ્રકારનો સાંભળવામાં ઉપયોગ જવાને કારણે ઝાડો ન થાય, જેથી મરણ પણ થાય. ાા૩૨૮ા

# અવતરણિકા :

ગાથા ૩૨૭-૩૨૮માં ગુરુ કઈ અવસ્થામાં હોય ત્યારે આલોચના ન કરવી જોઈએ ? તે બતાવ્યું. હવે ગુરુ કઈ અવસ્થામાં હોય ત્યારે કઈ રીતે આલોચના કરવી જોઈએ ? તે બતાવે છે —

#### भाशा :

# अव्वक्खित्तं संतं उवसंतमुवट्टियं च नाऊणं । अणुण्णवित्तु मेहावी आलोएज्जा सुसंजओ ॥३२९॥

#### અન્વચાર્થ :

अव्विक्खत्तं संतं उवसंतम्विद्धयं च नाऊणं=અવ્યાક્ષિપ્ત છતા ઉપશાંત અને ઉપસ્થિત એવા ગુરુને જાણીને मेहावी सुसंजओ=મેધાવી સુસંયત अणुण्णवित्तु=અનુજ્ઞાપન કરીને=ગુરુની અનુજ્ઞા માંગીને, आलोएज्जा=આલોચન કરે.

#### ગાથાर्थ :

અવ્યાક્ષિપ્ત છતા ઉપશાંત અને ઉપસ્થિત એવા ગુરુને જાણીને મેદાવી સુસંચત ગુરુની અનુજ્ઞા માંગીને આલોચન કરે.

### ટીકા :

अव्यक्षिप्तं सन्तमुपशान्तमुपस्थितं च ज्ञात्वा अनुज्ञाप्य मेधावी आलोचयेत् सुसंयत इति गाथा-समासार्थः ॥३२९॥

### ટીકાર્થ:

અવ્યાક્ષિપ્ત છતા, ઉપશાંત અને ઉપસ્થિત ગુરુને જાણીને મેધાવી સુસંયત અનુજ્ઞાપન કરીને≔ગુરુ પાસે આલોચનની અનુજ્ઞા માંગીને, આલોચન કરે, એ પ્રમાણે ગાથાનો સમાસાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

અન્ય પ્રવૃત્તિમાં વ્યાક્ષિપ્ત ન હોય, ઉપશાંત ચિત્તવાળા હોય અને આલોચના સાંભળવા માટે ઉપસ્થિત થયેલા હોય તેવા ગુરુને જાણીને ભિક્ષાટન કરીને આવેલા બુદ્ધિમાન સાધુ 'હું આલોચના કરું ?' એ પ્રમાણે અનુજ્ઞા માંગીને આલોચના કરે, જેથી ગુરુ આલોચનાનું સમ્યગ્ અવધારણ કરી શકે.

સાધુને 'મેધાવી' વિશેષણ આપવાથી એ કહેવું છે કે ગુરુ કઈ સ્થિતિમાં હોય ત્યારે આલોચના ન કરવી અને ગુરુ કઈ સ્થિતિમાં હોય ત્યારે આલોચના કરવી, તે સમ્યગ્ વિચારીને જે સાધુ આ<mark>લોચના</mark> કરે તે સાધુ મેધાવી છે.

અને 'સુસંયત' વિશેષણ મૂકવા દ્વારા એ જણાવવું છે કે સંયમમાં અત્યંત ઉપયોગ રાખીને લેશ પણ માયા વગર ભિક્ષાટનકાળમાં પોતાની થયેલી સ્ખલનાઓને સ્મૃતિમાં લાવીને જે સાધુ સંવેગપૂર્વક ગુરુને નિવેદન કરે તે સાધુ સુસંયત છે. **॥૩૨૯॥** 

# અવતરણિકા :

व्यासार्थमाह -

# अवतरशिङार्थ :

પૂર્વગાથામાં બતાવેલ અવ્યાક્ષિપ્ત આદિ અવયવોના અર્થને વ્યાસથી≔વિસ્તારથી, કહે છે ∽

www.iainelibrarv.org

#### आथाः

कहणाई अविक्खत्तं कोहादुवसंतुवट्टियमुवउत्तं । संदिसह त्ति अणुण्णं काऊण विदिन्न आलोए ॥३३०॥ दारं ॥

#### અન્વયાર્થ :

कहणाई अविक्खत्तं=કથનાદિથી અવ્યાક્ષિપ્ત, कोहादुवसंत=કોધાદિથી ઉપશાંત, उविद्वयं=ઉપસ્થિત, उवउत्तं=ઉપયુક્ત એવા ગુરુને (જાણીને) संदिसह ति अणुण्णं काऊण="આદેશ આપો" એ પ્રમાણે અનુજ્ઞાને કરીને विदिन्न=(ગુરુ દ્વારા અનુજ્ઞા) અપાયે છતે आलोए=આલોચન કરે.

### ગાશાર્થ :

કથનાદિથી અવ્યાક્ષિપ્ત, ક્રોદ્યાદિથી ઉપશાંત, ઉપસ્થિત, ઉપયુક્ત એવા ગુરુને જાણીને, "આદેશ આપો", એ પ્રમાણે અનુજ્ઞા માંગીને ગુરુ દ્વારા અનુજ્ઞા અપાયે છતે આલોચન કરે.

#### ટીકા :

धर्म्मकथादिना अव्याक्षिप्तं=निर्व्यापारं, क्रोधादिनोपशान्तं तदनासेवनेन, उपस्थितं, उपयुक्तमालोचना-श्रवणे, तमित्थंभूतं विज्ञाय 'सन्दिशत' इत्येवमनुज्ञां कृत्वा वितीर्णे=दत्ते प्रस्ताव इति गम्यते ततः आलोचयेत्=निवेदयेदिति गाथार्थः ॥३३०॥

### ટીકાર્થ :

ધર્મકથા વગેરે દ્વારા અવ્યાક્ષિપ્ત=નિર્વ્યાપાર, તેના=ક્રોધાદિના, અનાસેવનને કારણે ક્રોધાદિથી ઉપશાંત, ઉપસ્થિત=આલોચના સાંભળવા માટે સન્મુખભાવવાળા, આલોચનાના શ્રવણમાં ઉપયુક્ત; આવા પ્રકારના તેને=ગુરુને, જાણીને 'આજ્ઞા આપો' એ પ્રકારની અનુજ્ઞાને કરીને પ્રસ્તાવ અપાયે છતે=આલોચના નિવેદન કરવાની ગુરુ દ્વારા અનુજ્ઞા અપાયે છતે, ત્યારપછી આલોચન કરે=નિવેદન કરે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### અવતરણિકા :

तच्चैतत्परित्यागतोऽनेन विधिनेत्याह -

# અવતરણિકાર્થ :

અને તે આના પરિત્યાગથી આ વિધિ વડે કરવું જોઈએ≔પૂર્વગાથામાં બતાવ્યું તે આલોચન ગાથા ૩૩૧થી ગાથા ૩૩૩ના પૂર્વાર્ધ સુધી કહેવાશે એ દોષોના પરિત્યાગથી ગાથા ૩૩૩ના ઉત્તરાર્ધથી ગાથા ૩૩૬ સુધી કહેવાશે એ વિધિ વડે કરવું જોઈએ, એ પ્રકારે કહે છે અર્થાત્ ગુરુ પાસે આલોચન કરતી વખતે સાધુએ કયા ભાવોનું વર્જન કરવું જોઈએ ? અને શેનું આલોચન કરવું જોઈએ ? તે બતાવે છે ⊷

#### ગાથા :

णट्टं चलं वलं च भासं मूअं तह ढड्ढरं च वज्जिज्जा । आलोएज्ज सुविहिओ हत्थं मत्तं च वावारं ॥३३१॥

#### अन्वयार्थ :

सुविहिओ णट्टं चलं वलं भासं मूअं तह ढहुरं च विजिज्जा=सुविधित नृत्यने, ચલનનे, વલનનे, ભાષાને, મૌક્યને અને ઢઠ્ઠરને વર્જે, हत्थं मत्तं वावारं च आलोएज्ज=હસ્તને, માત્રને અને વ્યાપારને આલોચન કરે=ગુરુ પાસે નિવેદન કરે.

#### ગાશાર્થ :

સુવિહિત સાધુ નૃત્યનું, યલનનું, વલનનું, ભાષાનું, મેક્ચનું, ઢક્રર સ્વરનું વર્ષન કરે. ગૃહસ્થ સંબંધી હાથનું, માત્રકનું અને વ્યાપારનું ગુરુ પાસે નિવેદન કરે.

#### કોકા :

नृत्यं चलनं वलनं भाषा मौक्यं तथा ढड्ढरं च वर्जयेत्, एतत्परित्यागतः आलोचयेत् सुविहितः हस्तं मात्रं च व्यापारं चेति गाथार्थः ॥३३१॥

### ટીકાર્ચ:

સુવિહિત સાધુ નૃત્યને, ચલનને, વલનને, ભાષાને, મૌક્યને≔મૂકપણાને, અને ઢઢર સ્વરને વર્જે, આના=નૃત્યાદિના, પરિત્યાગથી હસ્તને, માત્રને અને વ્યાપારને આલોચન કરે=વહોરાવનાર ગૃહસ્થના પાણીથી ભીના હાથને, ગૃહસ્થના પાણીથી ભીના કડછી વગેરે સાધનને, અને કયો વ્યાપાર કરતા ગૃહસ્થ વડે ભિક્ષા અપાઈ ? એને ગુરૂ પાસે નિવેદન કરે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે. ⊪૩૩૧॥

### અવતરણિકા :

व्यासार्थस्तु भाष्यादवसेयः तच्चेदम् –

# અવતરણિકાર્થ :

વળી વ્યાસાર્થ≔પૂર્વગાથાનો વિસ્તારથી અર્થ, ઓઘનિર્યુક્તિના ભાષ્યથી જાણવો, અને તે આ છે −

# ભાવાર્થ :

ગ્રંથકારે પૂર્વગાથા ઓઘનિર્યુક્તિમાંથી લીધેલ છે, અને તેના ઉપર ઓઘનિર્યુક્તિમાં ભાષ્ય પણ છે. તેથી ગ્રંથકાર કહે છે કે પૂર્વગાથાનો વિસ્તારાર્થ ભાષ્યથી જાણવો. અને તે વિસ્તારથી અર્થને કહેનાર ઓઘનિર્યુક્તિની ૨૬૯-૨૭૦મી ભાષ્યગાથા પ્રસ્તુતમાં ગાથા ૩૩૨-૩૩૩ છે.

#### भाशा :

करपायभमुहसीसच्छिहोट्टमाईहिं नच्चिअं नाम । दारं । वलणं हत्थसरीरे चलणं काएण भावेण ॥३३२॥

# અન્વશાર્થ :

करणायभमुहसीसच्छिहोट्टमाईहिं निच्चअं=કર, પાદ, ભ્રૃ, શિર, અક્ષિ, ઓષ્ઠ આદિ વડે નર્તિત, हत्थसरीरे वलणं=હाथ અને શરીરનું વલન काएण भावेण चलणं=કાયાથી (અને) ભાવથી ચલન (કરવું જોઈએ નહીં).

🖈 'नाम' અવ્યથ વાક્યાલંકારમાં છે.

#### ગાશાર્થ :

કર, પાદ, ભૂકુટિ, શિર, આંખ, ઓષ્ઠ વગેરે વડે નર્તિત આલોચના કરવી તે નૃત્યદોષ છે. હાથને અને શરીરને વાળીને આલોચના કરવી તે વલનદોષ છે. કાચાથી અને ભાવથી ચલિત થઈને આલોચના કરવી તે ચલનદોષ છે.

#### ટીકા :

करपादभ्रूशिरोऽक्ष्योष्ठादिभिर्नित्तितं नाम आलोचयेत् करादीनां षण्णां विकारतो न प्रवृत्तः, स्थित्वा धारयतीत्येतन्न कर्त्तव्यं, वलनं हस्तशरीरयोः=सविकारमेतदिप न कार्यं, चलनं कायेन भावेन च=कायेन परावर्त्तनं भावेन चारुभिक्षादोषगूहनमिति गाथार्थः॥ ३३२॥

### ટીકાર્થ :

હાથ, પગ, ભ્રમર, મસ્તક, આંખ, હોઠ આદિ વડે નર્તિત એટલે કશાદિ છ અંગોના વૈકારથી પ્રવૃત્ત એવા સાધુ આલોચન ન કરે. ઊભા રહીને ધારણ કરે છે=ગુરુ પાસે સ્થિર ઊભા રહીને ગુરુ જે પ્રાયશ્ચિત્ત આપે તેને સાધુ ધારણ કરે છે, એથી આ=નર્તન, કરવું જોઈએ નહી.

હાથ અને શરીરનું વલન, વિકારવાળું આ પણ≔વલન પણ, કરવું જોઈએ નહીં. કાયથી અને ભાવથી ચલન, કાયથી પરાવર્તન≕શરીરને મરડવું, ભાવથી સુંદર ભિક્ષાના દોષોને છુપાવવા. આ પ્રકારનું ચલન પણ કરવું જોઈએ નહીં, એમ અન્વય છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

સાધુ હાથને, પગને, ભ્રૂકુટિને, મસ્તકને, ચક્ષુને કે હોઠને નચાવીને આલોચના કરતા હોય તો નૃત્ય નામનો દોષ થાય છે. તેથી સાધુએ ભિક્ષામાં લાગેલા અતિચારોની તે રીતે આલોચના કરવી જોઈએ નહીં.

વળી, સાધુ હાથને અને શરીરને વાળીને આલોચના કરતા હોય તો વલન નામનો દોષ થાય છે. તેથી તે રીતે આલોચના ન કરવી જોઈએ, પરંતુ વિનયપૂર્વક હાથ જોડીને ઉચિત મુદ્રાથી આલોચના કરવી જોઈએ.

વળી, કાયાથી ચલન અને ભાવથી ચલન એમ બે પ્રકારે ચલન નામનો દોષ છે. તેમાં આલોચના કરતી વખતે આળસ મરડતા હોય તો કાયાથી ચલનદોષ થાય છે, અને સારી ભિક્ષા મેળવવામાં લાગેલ દોષોને ગુરુ સમક્ષ છુપાવતા હોય તો ભાવથી ચલનદોષ થાય છે. તેથી તે રીતે આલોચના કરવી જોઈએ નહીં. ॥૩૩૨॥

# अवतरशिङा :

ગાથા ૩૩૧માં ભિક્ષામાં લાગેલ દોષોનું ગુરુ પાસે નિવેદન કરતી વખતે સાધુને વર્જન કરવા યોગ્ય છ દોષો બતાવેલ, તેમાંથી નૃત્ય, વલન, ચલન એ ત્રણ દોષોનું સ્વરૂપ પૂર્વગાથામાં બતાવ્યું. હવે ગૃહસ્થભાષા, મૂકભાષા અને ઢઢરસ્વરનું સ્વરૂપ બતાવીને શેનું આલોચન કરવું જોઈએ ? તે બતાવે છે –

#### ગાથા :

गारत्थिअभासाओ य वज्जए मूअ ढड्ढरं च सरं । आलोए वावारं संसद्विअरे य करमत्ते ॥३३३॥

#### અન્વરાર્થ:

गारित्थअभासाओ य=अने गृहस्थलाषाने, मूअ ढड्ढ्रां च सरं=भौड्यने अने ढढ्ढर स्वरने वज्जए=वर्षे, करमत्ते च संसिद्धअरे=अने डर-मात्रना संसृष्ट-ઇतरिवषयड=संसृष्ट-असंसृष्टिवषयड, वावारं आलोए= व्यापारने आलोयन डरे.

#### ગાશાર્થ :

અને ગૃહસ્થની ભાષાને, મેક્ચિને અને ઢકુર સ્વરને વર્ષે, અને કર-માત્રના સંસૃષ્ટ-અસંસૃષ્ટ વિષયક વ્યાપારનું આલોચન કરે.

### ટીકા :

आलोचयन् गृहस्थभाषाश्च वर्जयेत्, न केवलं नर्त्तिताद्येव, तथा मौक्यम्=अव्यक्तभाषणेन मूकभावं ढड्ढां च स्वरं=महानिर्घोषं वर्जयेत्, एतत्परित्यागेनाऽऽलोचयेत् व्यापारं संसृष्टासंसृष्टविषयं कर(?मा)-पात्रयोरिति गाथार्थः ॥३३३॥

### नोंध :

ટીકામાં મૂળગાથા પ્રમાણે करपात्रयोः ने સ્થાને करमात्रयोः હોવું જોઈએ.

### डीङार्थ :

અને આલોચન કરતા સાધુ ગૃહસ્થની ભાષાઓને વર્જે, કેવલ નર્તિતાદિને જ નહીં, તથા મૌક્યને=અવ્યક્ત બોલવાથી મૂકભાવને, અને ઢઢર સ્વરને=મહાનિર્ઘોષને=મોટા અવાજને, વર્જે. આના=નર્તિતાદિ છ દોષોના, પરિત્યાગથી હાથ અને માત્રના સંસૃષ્ટ-અસંસૃષ્ટના વિષયવાળા વ્યાપારને આલોચન કરે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

ગોચરીમાં લાગેલ દોષોની આલોચના કરતી વખતે સાધુએ નર્તિતાદિ દોષોનું વર્જન કરવું જોઈએ, તેમ જ ગૃહસ્થની ભાષાથી આલોચના કરવી જોઈએ નહિ, પરંતુ સંયતની ભાષાથી આલોચના કરવી જોઈએ; વળી આલોચના અવ્યક્ત ભાષણથી કે મોટા અવાજથી પણ કરવી જોઈએ નહીં, પરંતુ સ્પષ્ટ અને ગુરુ સાંભળી શકે તેવા ઉચિત અવાજથી કરવી જોઈએ. વળી શેની આલોચના કરવી જોઈએ ? તે બતાવે છે –

ગોચરી વહોરાવનાર વ્યક્તિના હાથ અને વહોરાવવાના સાધનરૂપ પાત્રો જલાદિથી સંસૃષ્ટ હતા કે અસંસૃષ્ટ હતા? અને કેવા પ્રકારની પ્રવૃત્તિપૂર્વક ગોચરી વહોરાવી? એ સર્વનું ગુરુ આગળ યથાર્થ નિવેદન કરવું જોઈએ.

અહીં વિશેષ એ છે કે ગાથા ૩૩૧માં બતાવેલા નૃત્યાદિ દોષોવાળું આલોચન કરવાથી અવિધિ થાય છે. તેથી આલોચન કરતી વખતે સાધુએ શરીરના કોઈ વિકારો ન થાય તેવી શાંત મુદ્રામાં ઊભા રહીને, હાથ અને શરીરને સ્થિર રાખીને, સંપૂર્ણ માયારહિત થઈને ભિક્ષાપ્રહણકાળમાં જે રીતે દોષો સેવાયા હોય તે રીતે સર્વ દોષોને ગુરુ પાસે યથાર્થ પ્રકાશન કરવા જોઈએ; પરંતુ જો નૃત્યાદિ દોષોથી આલોચન કરવામાં આવે તો આલોચનાની ક્રિયા યથાર્થ કરી હોય તોપણ, તે પ્રકારનો સંવરભાવ નહીં થવાથી સંયમની શુદ્ધિ થાય

નહીં. માટે સંયમની શુદ્ધિના અર્થી સાધુએ નૃત્યાદિ દોષોનું સ્વરૂપ સમ્યક્ જાણીને તે દોષોના પરિહારપૂર્વક આલોચનામાં ઉદ્યમ કરવો જોઈએ. ॥૩૩૩॥

### અવતરણિકા :

एतदेव स्पष्टयति --

### અવતરણિકાર્થ:

આને જ સ્પષ્ટ કરે છે અર્થાત્ પૂર્વગાથાના ઉત્તરાર્ધમાં કહ્યું કે વહોરાવનારના કર અને માત્રના સંસૃષ્ટ-અસંસૃષ્ટ વિષયક વ્યાપારનું આલોચન કરે, એને જ સ્પષ્ટ કરે છે –

#### गाथाः:

एअद्दोसिवमुक्को गुरुणो गुरुसंमयस्स वाऽऽलोए । जं जह गहिअं तु भवे पढमाया जा भवे चरमा ॥ ३३४॥

### અન્વચાર્થ:

एअद्दोसिवमुक्को=આ દોષોથી વિમુક્ત=નર્તિતાદિ દોષોથી રહિત એવા સાધુ, गुरुणो=ગુરુની गुरुसंमयस्स वा=અથવા ગુરુસમ્મતની (પાસે), पढमाया जा चरमा भवे=પ્રથમ ભિક્ષાથી યાવત્ ચરમ ભિક્ષા થાય (ત્યાં સુધી) जं=જે जह=જે પ્રકારે गहिअं तु भवे=ગૃહીત જ હોય, (તેનું) आलोए=આલોચન કરે.

# ગાથાર્થ :

નર્તિતાદિ દોષોથી રહિત એવા સાધુ ગુરુની અથવા ગુરુસમ્મતની પાસે, પ્રથમ ભિક્ષાથી માંડીને ચરમ ભિક્ષા સુધી જે વસ્તુ જે પ્રકારે ગૃહીત જ હોય, તેનું આલોચન કરે.

### ટીકા :

एतद्दोषविमुक्त इति नर्त्तितादिदोषरिहतः सन् गुरोः=आचार्यस्य गुरुसम्मतस्य वा ज्येष्ठार्यस्य आलोचयेत्, किमित्याह - यद् ओदनादि यथा=येन प्रकारेण डोवादिभाजनादिना, गृहीतं तुशब्द एवकारार्थः गृहीतमेव भवेत् न प्रतिषिद्धमालोच्यत इति, कृत आरभ्य ? इत्यवधिमाह - प्रथमायाः भिक्षाया इति गम्यते आरभ्य यावद् भवेच्चरमा=पश्चिमा भिक्षेति गाथार्थः॥ ३३४॥

# ટીકાર્થ :

આ દોષોથી વિમુક્ત≕નર્તિતાદિ દોષોથી રહિત છતા સાધુ, ગુરુની=આચાર્યની કે ગુરુથી સંમત એવા જ્યેષ્ઠાર્યની પાસે આલોચના કરે.

શેનું આલોચન કરે ? એથી કહે છે — ભાત વગેરે જેને જે પ્રકારે=ડોયો આદિ અને ભાજન આદિ જે પ્રકારથી, ગ્રહણ કરાયેલ જ હોય તેનું આલોચન કરે, પ્રતિષિદ્ધને આલોચન ન કરે=ગૃહસ્થ દ્વારા વહોરાવાતી વસ્તુમાંની જે વસ્તુનો સાધુએ કોઈ દોષ જણાવાથી વહોરાવવા વિષયક પ્રતિષેધ કરેલ હોય તેનું ગુરુ પાસે નિવેદન ન કરે.

ક્યાંથી આરંભીને ? અર્થાત્ આ પ્રકારનું આલોચન પણ ક્યાંથી આરંભીને ક્યાં સુધી કરે ? એથી અવધિને કહે છે અર્થાત્ આલોચન કરવા વિષયક મર્યાદાને કહે છે —

પ્ર<mark>થમ ભિક્ષાથી આરંભીને જ્યાં સુધી ચરમ=પશ્ચિમ=છેલ્લી, ભિક્ષા થાય,</mark> ત્યાં સુધી આલોચન કરે, એમ અન્વય છે.

મૂળગાથામાં गहिअं પછી રહેલો 'तु' શબ્દ एवકારના અર્થવાળો છે. તેથી 'ગૃહીત જ' એમ પ્રાપ્ત થાય, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

સાધુ નર્તિત આદિ છ દોષોથી રહિત થઈને ગુરુની પાસે આલોચના કરે અથવા તો ગુરુએ આલોચના સાંભળવાની સંમતિ આપી હોય એવા જયેષ્ઠ સાધુ પાસે આલોચના કરે, અને તે આલોચના કઈ રીતે કરે? તે બતાવે છે —

સાધુ ભિક્ષા માટે નીકળ્યા હોય ત્યારે પહેલા ઘરથી માંડીને છેલ્લા ઘર સુધી ભાત વગેરે જે જે ભિક્ષા જે જે પ્રકારે ગ્રહણ કરેલ હોય, તે તે ભિક્ષાને તે તે પ્રકારે સર્વ નિવેદન કરે. અર્થાત્ પહેલા ઘરેથી ડોયા વગેરે અમુક સાધનથી અમુક પ્રકારનો વ્યાપાર કરતી વ્યક્તિ પાસેથી મેં વહોર્યું હતું, અને તે ડોયો વગેરે સાધન પૃથ્વીરજ વગેરેથી સંસૃષ્ટ હતાં કે અસંસૃષ્ટ હતાં, વળી વહોરાવનાર વ્યક્તિએ કઈ ક્રિયા કરતાં વહોરાવ્યું ? એ સર્વ વાત નિવેદન કરે.

અહીં ટીકામાં 'गृहीतमेव' એમ 'તુ'નો एवકાર કર્યો, તેના દ્વારા એ જણાવવું છે કે સાધુએ ભિક્ષાટન કરતી વખતે જે ભિક્ષાનો પ્રતિષેધ કર્યો હોય અર્થાત્ વહોરાવનાર પાસેથી જે ભિક્ષા ગ્રહણ ન કરી હોય, તેનું ગુરુ પાસે નિવેદન કરવાની જરૂર નથી, પરંતુ વહોરાવનાર પાસેથી પોતે ગ્રહણ કરેલ જ ભિક્ષાનું ગુરુ પાસે નિવેદન કરવાનું છે. ॥૩૩૪॥

í

# અવતરણિકા :

अपवादमाह -

# અવતરણિકાર્થ:

અપવાદને કહે છે –

# ભાવાર્થ :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે પ્રથમ ભિક્ષાથી માંડીને છેલ્લી ભિક્ષા સુધી જે ભિક્ષા જે પ્રકારે ગ્રહણ કરી હોય તે ભિક્ષાની તે પ્રકારે આલોચના કરે. તેમાં અપવાદ બતાવે છે —

#### आक्षा :

काले अपहुप्पंते उळ्वाओ वा वि ओहमालोए । वेला गिलाणगस्स व अइगच्छइ गुरू व उळ्वाओ ॥३३५॥

#### अन्त्यशार्थः

काले अपहुण्यंते=કાળ નહીં પહોંચતે છતે, उच्चाओ वा वि=અથવા (ભિક્ષા લાવવાથી સાધુ) શ્રાન્ત હોય, गिलाणगस्स व वेला अइगच्छइ=અથવા ગ્લાનને (ગોચરી આપવાની) વેળા જતી હોય, गुरू व उच्चाओ=અથવા ગુરુ શ્રાન્ત હોય (તો) ओहमालोण्=ओघथी=सामान्यथी, આલોચન કરે.

#### આશાર્થ :

કાળ પહોંચતો ન હોય અથવા ભિસા લાવવાથી સાધુ શ્રાન્ત હોય અથવા ગ્લાનને ગોચરી આપવાની વેળા જતી હોય અથવા ગુરુ શ્રાન્ત હોય, તો સામાન્યથી આલોચન કરે.

### डीङा :

काले अप्रभवित सित, उठ्वाओ वा वि त्ति श्रान्तो वा भिक्षाटनेनेति, ओहमालोए=सामान्येनालोचयेत्, वेला ग्लानस्य वाऽतिगच्छित, गुरुर्वा श्रान्तः श्रुतचिन्तनिकादिनेति सामान्येनाऽऽलोचयेत्, यदि शुद्धैव ततः 'प्रथमपश्चिमे सर्वसाधुप्रायोग्यं'इत्यादीति गाथार्थः ॥३३५॥

### ટીકાર્ચ:

કાળ નહીં પહોંચતે છતે અથવા ભિક્ષાટનથી શ્રાંત હોય=સાધુ ભિક્ષા માટે ફરવાથી થાકેલ હોય, તો ઓઘ આલોચન કરે=સામાન્યથી આલોચન કરે, અથવા ગ્લાન સાધુની વેળા જતી હોય=અતિક્રાંત થતી હોય, અથવા ગુરુ શ્રુતચિંતનિકાદિથી શ્રાંત હોય એથી સામાન્યથી આલોચન કરે. તે ઓઘ આલોચનનું સ્વરૂપ બતાવે છે – જો ભિક્ષા શુદ્ધ જ હોય તો 'પ્રથમ-પશ્ચિમ નથી, માટે સર્વ સાધુઓને પ્રાયોગ્ય છે,' ઇત્યાદિ બોલે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

- (૧) ગાથા ૩૩૪માં બતાવ્યું તે રીતે, પ્રથમ ભિક્ષાથી માંડીને છેલ્લી ભિક્ષા સુધી આલોચના કરવામાં અન્ય ઉચિત ક્રિયાઓ માટે સમય ઓછો પડે તેમ હોય તો સાધુએ ઓઘથી આલોચના કરવી જોઈએ.
- (૨) ભિક્ષા લાવવામાં ઘણો સમય થયો હોવાથી થાકેલા સાધુ વિસ્તારથી આલોચના કરવા માટે સમર્થ ન હોય ત્યારે સાધુએ ઓઘથી આલોચના કરવી જોઈએ.
- (૩) વિસ્તારથી આલોચના કરવા જતાં ગ્લાન સાધુને ગોચરી આપવાનું મોડું થતું હોય તોપણ સાધુએ ઓઘથી આલોચના કરવી જોઈએ.
- (૪) ગુરુ શાસ્ત્રો ભણાવવા આદિની ક્રિયાથી શ્રાન્ત થયેલા હોય અથવા સમુદાયની ચિંતાને કારણે શ્રાન્ત થયેલા હોય ત્યારે પણ સાધુએ ઓઘથી આલોચના કરવી જોઈએ.

વળી તે ઓઘથી આલોચના કેવી રીતે કરે ? તે સંક્ષેપથી બતાવે છે -

જો ભિક્ષા સર્વ દોષોથી રહિત એવી શુદ્ધ જ હોય તો પૂર્વકર્મ અને પશ્ચાત્કર્મ નથી. આથી સર્વ ભિક્ષા સાધુપ્રાયોગ્ય છે, એમ બોલીને ઓઘથી આલોચના કરે.

ટીકામાં **પ્રથમપશ્ચિમે** પછી '**अल्प**' શબ્દ અધ્યાહાર છે, જે અભાવ અર્થમાં છે. તેથી એ અર્થ પ્રાપ્ત થાય કે '**પ્રથમ**' એટલે પૂર્વકર્મ '**પશ્ચિમ**' એટલે પશ્ચાત્કર્મ, તે બંનેનો અભાવ છે, અને ત્યારપછી 'સર્વ સાધુઓને પ્રાયોગ્ય છે,' એમ કહેવા દ્વારા આધાકર્માદિ કોઈ દોષો થયા નથી, એમ સૂચન કરાયું છે. II33પII

#### અવતરણિકા :

एतदेव भावयति --

### अवतरशिङार्थ :

પૂર્વગાથામાં ટીકાના અંતે ઓઘ આલોચનાનું સંક્ષેપથી સ્વરૂપ દર્શાવ્યું. એનું જ ભાવન કરે છે – આશા :

> पुरकम्मपच्छकम्मे अप्येऽसुद्धे अ ओहमालोए । तुरिअकरणंमि जं से (?तं) ण सुज्झई तत्तिअं कहए ॥३३६॥

#### अन्वयार्थ :

**पुरकम्मपच्छकम्मे असुद्धे अ अप्पे**=પુર:કર્મ-પશ્ચાત્કર્મ અને અશુદ્ધ અલ્પ હોતે છતે **ओहमालोए**=ઓઘથી આલોચન કરે.

(ગાથાના પૂર્વાર્ધમાં શુદ્ધ ભિક્ષાનું ઓઘ આલોચન બતાવ્યું. હવે ભિક્ષા કોઈક દોષથી યુક્ત હોય, તો તેનું ઓઘ આલોચન બતાવે છે –)

तुरिअकरणंमि=त्विरतक्षिमां जं=के ण सुज्झई=शुद्ध नथी, तत्तिअं=तेटलामात्र तं=तेने कहए=क्छे.

# ગાથાर्थ :

પૂર્વકર્મ-પશ્ચાત્કર્મ અને અશુદ્ધ અલ્પ હોતે છતે ઓઘથી આલોચન કરે, ત્વરિતકરણમાં જે શુદ્ધ નથી, તેટલામાત્ર તેને કહે.

### ટીકા :

पुरःकर्मपश्चात्कर्मोत्येते प्रथमपश्चिमे प्राभृतके गृह्येते, अल्पेऽशुद्ध इत्यत्राल्पशब्दोऽभाववचनः, अशुद्धाभावे सित सामान्येनाऽऽलोचयेत् 'अग्गिलिया पिच्छिलिया सेसं साहूण पायोग्गं', त्वितिकरणे यत्तत्र शुद्ध्यिति अशनादीति गम्यते तावन्मात्रं कथयेत्=आलोचयेत्, अन्ये तु व्याचक्षते - पुरःकर्मपश्चात्कर्मग्रहणेन दोषपरिग्रह एव, ततश्चाल्पेऽशुद्ध इति यत्र पुरःकर्मादिदोषा न् विद्यन्ते तत्र सामान्येनालोचयेत् 'अग्गिलिया पिच्छिलिया साहुपयोगा,' शेषं पूर्वविदिति गाथार्थः ॥३३६॥

# ટીકાર્થ :

'પુર:કર્મ-પશ્ચાત્કર્મ' એ પ્રકારના આ પ્રથમ અને પશ્ચિમ પ્રાભૃતક ગ્રહણ કરાય છે. અત્પેડ્શુદ્ધે એ પ્રકારના કથનમાં 'અત્પ' શબ્દ અભાવના વચનવાળો છે. તેથી અશુદ્ધનો અભાવ હોતે છતે=પૂર્વકર્મ-પશ્ચાત્કર્મ અને અશુદ્ધ એવા આધાકર્માદિ દોષો નહીં હોતે છતે, સામાન્યથી આલોચન કરે.

શું બોલવા દ્વારા સામાન્યથી આલોચન કરે ? તે શાસ્ત્રીય પરિભાષામાં બતાવે છે –

'अग्गिलिया पच्छिलिया सेसं साहूण पायोग्गं'=પૂર્વકર્મ, પશ્ચાત્કર્મ, શેષ=પૂર્વકર્માદિથી શેષ એવા આધાકર્માદિ દોષો, નથી, માટે સાધુઓને પ્રાયોગ્ય છે.

ત્વરિતકરણમાં જે અશનાદિ શુદ્ધ નથી, તેટલામાત્ર તેને=તે અશુદ્ધ અશનાદિને, કહે=આલોચે.

વળી અન્યો કહે છે – પુર:કર્મ-પશ્ચાત્કર્મના ગ્રહણથી દોષોનો=આધાકર્માદિ સર્વ દોષોનો, પરિગ્રહ જ છે. અને તેથી અત્વેડશુદ્ધે એટલે જ્યાં=જે ભિક્ષામાં, પુરઃકર્માદિ દોષો ન હોય ત્યાં≕તે ભિક્ષામાં, સામાન્યથી આલોચન કરે.

શું બોલવા દ્વારા સામાન્યથી આલોચન કરે ? તે અન્યમતવાળા પણ શાસ્ત્રીય પરિભાષામાં બતાવે છે— 'अग्गिलिया पच्छिलिया साहुपयोगा' પૂર્વકર્મ-પશ્ચાત્કર્મ નથી, માટે ભિક્ષા સાધુઓને ઉપયોગી છે.

શેષ પૂર્વની જેમ છે, અર્થાત્ ગાથાના પૂર્વાર્ધનો અર્થ અન્યમતવાળા જુદો કરે છે, પરંતુ શેષ એવા ગાથાના ઉત્તરાર્ધનો અર્થ અન્ય મતવાળા પણ त्वस्तिकरणेश्री आलोचयेत् सुધी ગ્રંથકારે કર્યો તેમ જ કરે છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

શુદ્ધિક્ષા હોય ત્યારે પૂર્વકર્મ-પશ્ચાત્કર્મરૂપ નાના દોષો નથી અને અશુદ્ધ એવા આધાકર્માદિ મોટા દોષો નથી, એમ ઓઘ આલોચન કરે. અને એ આલોચન કરવા માટે સાધુ "**अग्गिलिया पिळिलिया सेसं साहूण पायोग्गं**" એ પ્રકારે શબ્દપ્રયોગ કરે, જેથી ખ્યાલ આવે કે આ ભિક્ષા પૂર્વકર્મ-પશ્ચાત્કર્મ અને આધાકર્માદિ દોષોથી રહિત છે, તેથી આ ભિક્ષા સાધુ માટે યોગ્ય છે.

વળી, ગાથાના પૂર્વાર્ધનો અર્થ અન્ય મતવાળા બીજી રીતે કરતાં કહે છે કે પૂર્વકર્મ અને પશ્ચાત્કર્મના પ્રહણથી બધા જ દોષોનો સંગ્રહ થાય છે, અને "अप्पेऽसुद्धे" એટલે જે ભિક્ષામાં પૂર્વકર્માદિ સર્વ દોષો નથી તે ભિક્ષામાં સામાન્યથી આલોચન કરે. અને એ સામાન્ય આલોચન "અग्गिलिया पिक्किलिया साहुपयोगा" બોલવા દારા થાય છે, જેથી ખ્યાલ આવે કે ભિક્ષામાં પૂર્વકર્મ-પશ્ચાત્કર્માદિ સર્વ દોષો નથી, માટે આ ભિક્ષા સાધુઓને ઉપયોગી છે.

વળી, જ્યારે ઉતાવળ હોય ત્યારે લાવેલ ભિક્ષા જો અશુદ્ધ હોય તો તેમાં જેટલો આહાર દોષિત હોય, તેટલા જ આહારનું સાધુ કથન કરે, જે કથન ત્વરિત કાર્ય હોતે છતે ઓઘઆલોચનરૂપ છે. પરંતુ જો ત્વરિતકાર્ય ન હોય તો સાધુ પૂર્વમાં જણાવેલ વિધિપૂર્વક વિસ્તારથી ભિક્ષાનું ગુરુ પાસે આલોચન કરે. ∥૩૩૬∥

# અવતરણિકા :

ગાથા ૩૨૯થી ૩૩૬માં ભિક્ષાટન કરીને આવેલા સાધુને ગુરુ પાસે ભિક્ષા મેળવવામાં લાગેલા અતિચારોના આલોચનની વિધિ બતાવી. તે વિધિ મુજબ સામુદાનિક સર્વ અતિચારોનું આલોચન કર્યા પછી ગુરુને ગોચરી બતાવતાં પહેલાં સાધુએ શું કરવું જોઈએ ? તે બતાવે છે –

#### आथा :

आलोएता सव्वं सीसं सपडिग्गहं पमज्जिता । उड्डमहे तिरियं पि य पडिलेहे सव्वओ सव्वं ॥३३७॥

### અન્વચાર્થ :

सव्वं आलोएत्ता=સર્વને આલોચીને=ભિક્ષા મેળવવામાં લાગેલા સર્વ અતિચારોનું આલોચન કરીને, सपडिग्गहं सीसं पमिज्जित्ता=सप्रतिग्रह शिरने प्रभार्જीने=पात्रसहित मस्तक्रने प्रभार्क्जने, उहुमहे तिरियं

पि य=ઉર્ધ્વ, અધો અને તિર્યક્ પણ सव्वओ सव्वं=સર્વથી સર્વને=સર્વ દિશાઓમાં સંપૂર્ણને, पिडलेहे= પ્રતિલેખे=નિરીક્ષણ કરે.

#### आशार्थ :

ભિક્ષા મેળવવામાં લાગેલા સર્વ અતિચારોનું આલોચન કરીને પાત્રસહિત મસ્તકને પ્રમાર્જીને ઊર્ધ્વ, અદ્યો અને તિર્ચક્ પણ સર્વ દિશાઓમાં સંપૂર્ણ નિરીક્ષણ કરે.

### ટીકા :

इत्थमुत्सर्गतः आलोच्य सर्वसमुदानं तदुत्तरकालं शिरः सप्रतिग्रहं प्रमृज्य मुखवस्त्रिकया,

''सीसं कि निमित्तं प्रमज्जिज्जइ? किंचि लग्गं भविज्जा ताहे दाएंतस्स हेट्टाहुत्तस्स पडिग्गहे पडिज्जा, पडिग्गहो कि प्रमज्जिज्जइ? तत्थ उवरिं पाणाणि वा भविज्जा, पच्छा परिग्गहेण णीणिएणं ते पाणजातिया पिलिज्जन्ति''

ऊर्ध्वमधस्तिर्यगपि च प्रत्युपेक्षेत=निरीक्षेत सर्वतः सर्वं=सर्वासु दिक्षु निस्वशेषं,

''उड्ढं कि निमित्तं? घरकोइलओ वा सउणी वा सण्णं बोसिरिज्जा उंदरो वा सप्यो वा उवरि लंबिज्जा एयनिमित्तं, तिरिअं तु मा सुणओ वा मज्जारो वा चेडरूवं वा धावंतं आवडिज्जा, हिट्टयं मा खीलओ वा विसमदारुयं वा होज्ज'' ति गाथार्थ: ॥३३७॥

### शिक्षार्थ :

इत्थमु ..... विस्त्रकया આ રીતે≔ગાથા ૩૩૪માં બતાવ્યું એ રીતે, ઉત્સર્ગથી સર્વ સમુદાનને=ભિક્ષા મેળવવામાં લાગેલા સર્વ અતિચારોને, આલોચન કરીને, તેનાથી ઉત્તરકાળને વિષે=ત્યારપછી, મુખવસ્ત્રિકાથી= મુહપત્તિથી, સપ્રતિગ્રહ શિરને પ્રમાર્જીને=પાત્રસહિત મસ્તકને પ્રમાર્જીને, ઊર્ધ્વાદિ પ્રત્યુપેક્ષણ કરવું જોઈએ, એમ આગળ સાથે અન્વય છે.

सीसं ..... पमञ्जिज्जइ ? साधु शिरने ड्या निमित्ते प्रभार्श्वे છे ? ते अतावे छे -

र्किचि ..... पंडिज्जा શિર પર કંઈક લાગેલું હોય તો બતાવતા એવા નીચે વળેલાના પ્રતિગ્રહમાં પડે≔ગુરુને ગોચરી બતાવવા માટે નીચે વળેલા સાધુના પાત્રમાં પડે,

पडिग्गहो कि पमज्जिज्जइ ? प्रतिग्रह डेम प्रमार्श्व ?

तत्थ ..... पिलिज्जन्ति અને ત્યાં ઉપર પ્રાણો હોય=પાત્રા ઉપર જીવો હૃૌય, પાછળથી બહાર કઢાયેલા પ્રતિગ્રહથી=ઝોળીમાંથી બહાર કઢાયેલા પાત્રથી, તે પ્રાણજાતિયો=જીવો, પીડાય છે.

ऊर्ध्व ..... निरवशेषं ઊર્ધ્વ, અધો અને તિર્યક્ પણ સર્વથી સર્વ=સર્વ દિશાઓમાં નિરવશેષ, પ્રત્યુપેક્ષણ કરે=નિરીક્ષણ કરે.

उहुं कि निमित्तं ? साधु अर्ध्व डया निभित्ते निरीक्षण डरे ? ते जतावे छे –

घरको ..... निमित्तं ગૃહકોક્લિક કે શકુની સંજ્ઞાને વોસિસવે=ગરોળી કે પક્ષી ઝાડ પરથી વિષ્ટા કરે, અથવા ઉંદર કે સર્પ ઉપર લટકતા હોય, એ નિમિત્તે ઊર્ધ્વ નિરીક્ષણ કરે.

तिरिअं ..... आवडिज्जा વળી તિચર્શું શ્વાન, માર્જાર કે દોડતા એવા ચેટરૂપ=ક્તરો, બિલાડો કે દોડતો એવો બાળક, ન અથડાઓ, એ નિમિત્તે તિર્યક્ નિરીક્ષણ કરે.

हिट्टयं ..... होज्ज नीथे <mark>ખીલક કે વિષમ દારુક=ભૂમિ પર ખીલી કે વિષમ લાકડું, ન હો,</mark> એ નિમિત્તે અધઃ નિરીક્ષણ કરે.

त्ति गाथार्थ: એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

ટીકામાં કહ્યું કે "ઉત્સર્ગથી સર્વ સમુદાનનું આલોચન કરીને સાધુ પાત્રસહિત મસ્તકને પ્રમાર્જીને સર્વ દિશાઓમાં સંપૂર્ણ નિરીક્ષણ કરે." એનાથી એ પ્રાપ્ત થાય કે ગ્લાનની વેળાનો અતિક્રમ થતો હોય કે ગુરુ શ્રાન્ત હોય ત્યારે સાધુ અપવાદથી સંક્ષેપથી આલોચના કરે, અને તે વખતે ગુરુને ભિક્ષા બતાવવાની નથી, પરંતુ માંડલીમાં જ ગુરુ આગળ ભિક્ષા મુકાય છે, તેથી સાધુ જયારે સર્વ સમુદાનનું અપવાદથી આલોચન કરે ત્યારે પાત્ર અને મસ્તકનું પ્રમાર્જન કરતા નથી, તેમ જ સર્વ દિશાઓમાં નિરીક્ષણ કરતા નથી; પરંતુ સાધુએ ઉત્સર્ગથી આલોચના કરી હોય તે વખતે સાધુ ગુરુને ભિક્ષા બતાવે છે. તેથી ત્યારે સાધુ પાત્ર અને મસ્તકનું પ્રમાર્જન તેમ જ સર્વ દિશાઓમાં સંપૂર્ણ અવલોકન કરે છે, એ પ્રકારનું તાત્પર્ય જણાય છે. II 339II

#### અવતરણિકા :

एतदेव स्पष्टयति -

#### અવતરણિકાર્થ:

અને જ સ્પષ્ટ કરે છે=પૂર્વગાથામાં બતાવ્યું કે આલોચના કર્યા પછી સાધુ પાત્રસહિત શિરનું પ્રમાર્જન કરીને ઊર્ધ્વ, અધો અને તિર્યક્ર સર્વ દિશાઓમાં સંપૂર્ણ નિરીક્ષણ કરે. એને જ સ્પષ્ટ કરે છે →

★ અહીં શિર અને પાત્રના પ્રમાર્જનનું પ્રચોજન પ્રથમ ન બતાવતાં ઊર્ધ્વ, અધો અને તિર્ચક્ સર્વ દિશાઓમાં નિરીક્ષણનું પ્રચોજન પહેલાં બતાવે છે; કેમ કે તે ત્રણમાં ગુરૂ દોષ છે. આ પ્રકારનું ચોજન ઓઘનિર્યુક્તિભાષ્યમાં કરેલ છે, અને તે જ ગાથાઓ તે જ ક્રમથી અહીં પણ છે. તેથી તે પ્રમાણે તાત્પર્ય જાણવું.

#### भाशा :

उड्ढं घरकोइलाई ।दारं। तिरिअं मज्जारसाणडिभाई ।दारं। खीलगदारुगपडणाइरक्खणट्टा अहो पेहे ॥३३८॥दारं॥

### अन्तराश्च :

उहुं घरकोइलाई=ઉપર ગરોળી વગેરેને तिरिअं मज्जारसाणिंडभाई=तिर्व्धृं બિલાડા, કૂતરા, બાળકાદિને अहो खीलगदारुगपडणाइरक्खणद्वा=नीथे ખીલી, લાકડાથી (પાત્રના) પતનાદિના રક્ષણ માટે पेहे=પ્રેક્ષણ કરે=જુએ.

# ગાથાર્થ :

ઉપર ગરોળી વગેરેને, તિર્ચ્છું બિલાડા, કૂતરા, બાળકાદિને, નીચે ખીલી, લાકડાથી પાત્રના પતનાદિના રક્ષણ માટે જુએ.

### ટીકા :

ऊर्ध्वं गृहकोकिलादि तत्पुरीषादिपातरक्षणार्थं, पाठान्तरं वा उड्ढं पुष्फफलादी, एतदपि मण्डपकादिस्थितानां भवत्येव ततश्च तत्पातसङ्खङ्गादिरक्षार्थं, तिर्यङ्मार्जारश्चडिम्भादि तदापातपरिहरणाय, तथा कीलकदारुक-पतनरक्षार्थं अतः(?कीलकदारुकपतनादिरक्षार्थं अधः), प्रेक्षेत क्रिया सर्वत्रानुवर्त्तत इति गाथार्थः ॥३३८॥

### नोंध :

- (৭) ટીકામાં **कीलकदारुकपतनरक्षार्थं अतः** છે તેને સ્થાને મૂળગાથા પ્રમાણે **कीलकदारुकपतनादिरक्षार्थं अधः** હોવાની સંભાવના છે.
- (૨) મૂળગાથામાં રહેલ **પે**ફે ક્રિયાપદ જોવાની ક્રિયાનો વાચક છે અને તેનું ઊર્ધ્વ, અધો અને તિર્વક્, એમ ત્રણેય સાથે જોડાણ છે.
  - 🖈 '<mark>'पतनादि''मां 'आदि'</mark> प्रदेशी छवोनुं ग्रेढ्श <del>ड</del>स्वुं.

# ટીકાર્થ :

તેના પુરીષાદિના પાતથી રક્ષણ અર્થે=ગરોળી આદિની વિષ્ટા આદિ પડવાથી રક્ષણ અર્થે, ઊર્ધ્વ ગૃહકોકિલા આદિને≕ઉપર ગરોળી આદિને, જુએ, અથવા પાઠાંતરને આશ્રયીને ઊર્ધ્વ પુષ્પ-ફળાદિને જુએ. આ પણ=પુષ્પ-ફળાદિનું પતન પણ, મંડપાદિમાં રહેલ સાધુઓને થાય જ છે, અને તે કારણથી તેના≔પુષ્પ-ફળાદિના, પાતથી થતા સંઘકુનાદિની રક્ષા અર્થે ઉપર જુએ, એમ અન્વય છે.

તેના આપાતના પરિહરણ માટે=બિલાડા આદિના અથડાવાનો પરિહાર કરવા માટે, તિર્ચ્છું બિલાડા, કૂતરા, બાળક આદિને જુએ. અને કીલક, દારુકથી પતનની રક્ષા અર્થે=ખીલા, લાકડાથી પાત્ર પડવા વગેરેની રક્ષા અર્થે, અધઃ=નીચે જુએ. મૂળગાથાના અંતે રહેલ પ્રેક્ષેત્ર ક્રિયા સર્વત્ર અનુવર્તે છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

ભિક્ષાટન કરીને આવેલા સાધુ ભિક્ષાનું આલોચન કર્યા પછી ગુરુને ઝોળી ખોલીને ગોચરીના પાત્રા બતાવતાં પૂર્વે ઉપર ગરોળી વગેરે હોય તો તેની વિષ્ટા વગેરે પાત્રમાં ન પડે તે માટે ઊર્ધ્વ નિરીક્ષણ કરે, અને જો **उहું घरकोइलाइ** એ પાઠના બદલે '**उहूं पुष्फफलादी**' એ પાઠ ગ્રહણ કરીએ તો તેનો અર્થ આ પ્રમાણે છે : ઉપરથી પુષ્પ, ફળ વગેરેના પાતના રક્ષણ માટે સાધુ ઊર્ધ્વ જુએ છે, અને આ પણ મંડપ-બગીચા વગેરેમાં રહેલા સાધુઓને માટે સંભવિત બને જ છે. તેથી પુષ્પ, ફળ વગેરે પાત્રમાં ન પડે અથવા તેનો સંઘકો ન થાય એ માટે સાધુ ઉપર નિરીક્ષણ કરે.

વળી, બિલાડી, કૂતરો, નાનો બાળક વગેરે ન આવે એટલા માટે સાધુ તિર્યક્ નિરીક્ષણ કરે; કેમ કે બિલાડી વગેરે પાત્રાને પાડી નાખે તો ભિક્ષા ઢોળાઈ જવાથી જીવિરાધના થવાનો સંભવ રહે. માટે છકાયના પાલનમાં દયાળુ સાધુએ તે પ્રકારની વિરાધનાના રક્ષણ માટે ઝોળીમાંથી પાત્રા કાઢતાં પૂર્વે અવશ્ય તિચ્છું જોવું જોઈએ.

વળી નીચે જમીન પર જોયા વગર સાધુ પાત્રા મૂકે તો નીચે ખીલી વગેરે કંઈ હોય તો પાત્રા પડી જાય, તેમ જ નીચે જીવજંતુ ફરતા હોય તો તે દબાઈ જાય, જેથી જીવવિરાધના થાય. માટે સાધુ ઝોળીમાંથી પાત્રા કાઢીને નીચે મૂકતાં પૂર્વે અધઃ નિરીક્ષણ કરે.

આ પ્રકારની યતના કરવાથી ષટ્કાયના પાલનનો પરિણામ થાય છે, અને સર્વત્ર ઉચિત પ્રવૃત્તિ કરવાનો વિવેક પ્રગટે છે. ॥૩૩૮॥

### અવતરશિકા :

પૂર્વગાથામાં ઊર્ધ્વ, અધો અને તિર્યક્ નિરીક્ષણ કરવાનું પ્રયોજન બતાવ્યું. હવે મસ્તક અને પાત્રનું પ્રમાર્જન કરવાનું પ્રયોજન બતાવે છે —

#### आथा :

ओणमओ पविङ्जा सिस्ओ पाणा अओ पमिज्जिजा । एमेव उग्गहंमि वि मा संकुडणे तसविणासो ॥३३९॥

### अन्वयार्थ :

ओणमओ सिख्ओ=નમતા એવા શિર પરથી पाणा=પ્રાણીઓ=જીવો, पवडिज्जा=પડે=પાત્રામાં પડે, एमेव=એ રીતે જ उग्गहंमि वि=અવગ્રહમાં પણ=પાત્રમાં પણ, संकुडणे=સંકોચ થયે છતે तसविणासो मा=ત્રસનો વિનાશ ન થાઓ. अओ पमिज्जिज्जा=આથી પ્રમાર્જે.

#### आथार्थ :

નમતા એવા મસ્તક પરથી જીવો પાત્રામાં પડે, આથી મસ્તકની પ્રમાર્જના કરે. એ રીતે જ પાત્રામાં પણ સંકોચ થયે છતે ત્રસ જીવોનો વિનાશ ન થાઓ, આથી પ્રમાર્જે.

#### ટીકા :

अवनमतः प्रपतेयुः शिरसः प्राणिन इति, अप्राणिनामप्युपलक्षणमेतत्, अतः प्रमार्जयेद्, एवमेव अवग्रहेऽपि=प्रतिग्रहेऽपि, मा संकोचे=उद्घाट्यमानपात्रबन्धसङ्कोचे त्रसविनाश इति तह्यनत्रसम्मत इत्यतः प्रमार्जयेदिति गाथार्थः ॥३३९॥

# ટીકાર્થ :

નમતા એવા શિરથી પ્રાણીઓ=જીવો, પડે. આ અપ્રાણીઓનું પણ=કચરો વગેરે અજીવોનું પણ, ઉપલક્ષણ છે. આથી પ્રમાર્જે=સાધુ શિરનું પ્રમાર્જન કરે. આ રીતે જ અવગ્રહમાં પણ છે⇒પ્રતિગ્રહમાં પણ છે, સંકોચ થયે છતે⇒ઉઘાડાતા એવા પાત્રબંધનો સંકોચ થયે છતે, ત્રસનો વિનાશ≕તેમાં લાગેલા ત્રસનો ઘાત=પાત્રબંધમાં લાગેલા ત્રસ જીવોનો નાશ, ન થાઓ. એથી પ્રમાર્જે=સાધુ પાત્રનું પ્રમાર્જન કરે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

વળી, ગુરુને આહાર બતાવવા માટે ઝોળીમાંથી પાત્રા બહાર કાઢતાં પહેલાં સાધુ મસ્તકનું પ્રમાર્જન કરે; કેમ કે મસ્તક પર કોઈ જીવ પડેલ હોય તો ગુરુને ગોચરી બતાવવા માટે મસ્તક નમાવતી વખતે તે મસ્તક પર રહેલ જીવ પાત્રામાં પડે, જેથી જીવવિરાધના થાય.

વળી, સાધુ મસ્તકનું પ્રમાર્જન કર્યા પછી પાત્રનું પ્રમાર્જન કરે; કેમ કે આહાર બતાવવા માટે ઝોળી ખોલીને પાત્ર બહાર કાઢતી વખતે ઝોળી સંકોચાય ત્યારે ઝોળી સાથે પાત્રનું ઘર્ષણ થવાથી પાત્ર પર રહેલ જીવ મરી જવાની સંભાવના છે. અાથી ગુરુને આહાર બતાવતાં પહેલાં સાધુએ મસ્તક અને પાત્રનું પ્રમાર્જન કરવું જોઈએ, જેથી જીવોની સમ્યગ્ યતના થાય, અને આ પ્રકારની યતનાથી જ સાધુનો ષટ્કાયના પાલનનો પરિણામ રક્ષિત થાય છે. ॥૩૩૯॥

### અવતરણિકા :

गुरोराहारदर्शनविधिमाह -

### અવતરણિકાર્થ:

ગુરુને આહારના દર્શનની વિધિને કહે છે અર્થાત્ ભિક્ષાનું આલોચન કર્યા પછી મસ્તક અને પાત્રનું પ્રમાર્જન કરીને ઊર્ધ્વાદિ દિશાઓનું સંપૂર્ણ અવલોકન કર્યા બાદ સાધુ લાવેલ આહાર ગુરુને બતાવે છે. આથી ગુરૂને આહાર બતાવવાની વિધિને કહે છે –

#### आथा :

काउं पडिग्गहं करयलंमि अद्धं च ओणमित्ताण । भत्तं वा पाणं वा पडिदंसिज्जा गुरुसगासे ॥३४०॥

### અન્વચાર્ચ:

गुरुसगासे=ગુરુ પાસે पडिग्गहं=પ્રતિગ્રહને=પાત્રને, करवलंमि=કરતલમાં=હથેળીમાં, काउं=(ગ્રહણ) કરીને अद्धं च=અને અર્ધ ओणमित्ताण=અવનમન કરીને=નમીને, भत्तं वा पाणं वा=ભક્તને અને પાનને पडिदंसिज्जा=બતાવે.

### ગાથાર્થ :

ગુર પાસે પાત્રને હથેળીમાં ગ્રહણ કરીને અને અર્ધ નમીને ભાવ અને પાણી બવાવે.

### ટીકા ઃ

कृत्वा प्रतिग्रहं करतले, अप्रावृत्तोपघातसंरक्षणार्थं पृष्ठतोऽवलोकनं कृत्वा, अर्द्धं चाऽवनम्य, ततः किमित्याह-भक्तं वा पानं वा प्रतिदर्शयेद् गुरुसकाशे=आचार्यृसमीप इति गाथार्थः ॥ ३४०॥

# ટીકાર્થ :

અપ્રાવૃત્તના ઉપઘાતના સંરક્ષણ અર્થે=ઝોળીમાંથી બહાર કાઢેલા ખુલ્લા પાત્રને કૂતરાદિથી ઉપઘાત થાય તેના રક્ષણ માટે, પાછળથી અવલોકનને કરીને પ્રતિગ્રહને કરતલમાં કરીને=પાત્રને હાથમાં ગ્રહણ કરીને, અને અર્ધ નમીને, ત્યારપછી ગુરૂની પાસે=આચાર્યની સમીપમાં, ભક્તને અને પાનને બતાવે. એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. ॥૩૪૦॥

#### आथा :

ताहे दुरालोइअभत्तपाणे एसणमणेसणाए वा । अद्रुस्सासे अहवा अणुग्गहाई उ झाएज्जा ॥३४१॥

### अन्दर्भार्थः

ताहे=ત્યારપછી=ગુરુને આહાર બતાવ્યા પછી, दुग्रलोइअभत्तपाणे=દુરાલોચિત ભક્ત-પાનના (નિમિત્તે) एसणमणेसणाए वा=અથવા એષણા-અનેષણાવિષયક (અનાભોગ નિમિત્તે) अहुस्सासे=આઠ ઉચ્છ્વાસને अहवा=અથવા अणुग्गहाई उ झाएज्जा=અનુબ્રહાદિને જ ધ્યાન કરે.

### ગાशार्थ :

ગુરુને આહાર બતાવ્યા પછી દુરાલોચિત ભક્ત-પાનના નિમિત્તે અથવા એષણા-અનેષણાવિષયક અનાભોગના નિમિત્તે આઠ શ્વાસોશ્વાસનું અથવા અનુગ્રહાદિનું જ ધ્યાન કરે.

### કીકા :

ततः=तदनन्तरं दुरालोचितभक्तपानयोर्निमित्तमिति गम्यते एषणाऽनेषणयोर्वा अनाभोगनिमित्तमिति गम्यते अष्टावुच्छ्वासान् पञ्चनमस्कारमित्यर्थः ध्यायेतेति योगः, अथवाऽनुग्रहाद्येव 'जइ मे अणुरगहं कुज्जा साहू' इत्यादि ध्यायेद्, इयं गोचरचर्येति गाथार्थः ॥३४१॥

# ટીકાર્થ :

ત્યારપછી=ગુરુને અહાર બતાવ્યા પછી, દુરાલોચિત ભક્ત-પાનના નિમિત્તે અથવા એષણા-અનેષણાવિષયક અનાભોગના નિમિત્તે આઠ ઉચ્છ્વાસને=પંચનમસ્કારને, ધ્યાન કરે. 'ઘ્यાयેત' એ પ્રકારે યોગ છે=મૂળગાથાના અંતે રહેલ झाएज्जा નો अट्ठुस्सासे સાથે સંબંધ છે. दुरालोचितभक्तपानयोः પછી 'निमित्तं' પદ અને एषणाऽनेषणयोर्वा पછી 'अनाभोगनिमित्तं' પદ અધ્યાહાર છે.

અથવા≔પંચનમસ્કારનું ધ્યાન કરે અથવા, 'जड़ मे अणुग्गहं कुज्जा साहू' ઇત્યાદિ રૂપ અનુગ્રહાદિનું જ ધ્યાન કરે. આ≕ગાથા ૨૯૭થી ૩૪૧ સુધી બતાવી એ, ગોચરચર્યા છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

ગોચરી લાવ્યા પછી સાધુ ગુરુ પાસે ગોચરીની આલોચના કરે, અને તે આલોચનામાં કદાચ કોઈક અશુદ્ધિ રહી ગઈ હોય અથવા તો ગોચરીની ગવેષણા કરતી વખતે અનાભોગથી કોઈ દોષ લાગ્યો હોય, અને તેની પોતાને ઉપસ્થિતિ ન થઈ હોય, તો તેની શુદ્ધિ માટે સાધુ ગુરુને ગોચરી બતાવ્યા પછી કાઉસ્સગ્ગ કરે છે. તેથી સાધુને આ પ્રકારની ઉપસ્થિતિ હોય કે મારે ગોચરીની આલોચના ગુરુ પાસે સમ્યક્ કરવી જોઈએ, છતાં પણ ગુરુ પાસે આલોચના કરવામાં કાંઈક ખામી રહી ગઈ હોય, અથવા તો અનાભોગથી પણ ગોચરીની ગવેષણા કરવામાં કોઈ દોષ લાગ્યો હોય તો તેની શુદ્ધિ માટે હું આ કાઉસ્સગ્ગ કરું છું. આ પ્રકારના પ્રતિસંધાનપૂર્વક કાઉસ્સગ્ગ કરવાથી ગોચરીમાં લાગેલ દોષોથી થયેલ પાપ નાશ પામે છે.

વળી પાપના ક્ષય માટે કરાતા કાઉસ્સગ્ગમાં ધ્યાન બે પ્રકારે કરાય છે : (૧) નમસ્કારના ચિંતવનથી કરાય છે, જેનાથી થયેલા શુભ ભાવોથી પાપ નાશ પામે છે; અથવા તો (૨) 'આ મહાત્માઓ મારા પર અનુગ્રહ કરીને મારી લાવેલી ગોચરી ગ્રહણ કરો,' એ પ્રકારના અનુગ્રહાદિના શુભ ચિંતવનથી કરાય છે, જેનાથી પણ લાગેલ પાપ નાશ પામે છે. ॥૩૪૧॥

#### भाशा :

अन्तज्ञार्थ :

विणएण पट्टवित्ता सज्झायं कुणइ तो मुहुत्तागं । एवं तु खोभदोसा परिस्समाई अ होंति जढा ॥३४२॥आलोअण त्ति दारं गयं॥

तो=ત્યારપછી=પૂર્વગાથામાં કહ્યું તે પ્રમાણે ધ્યાન કર્યા પછી, विणएण सज्झायं पहुवित्ता=વિનયથી સ્વાધ્યાયને પ્રસ્થાપીને मुहुत्तागं कुणइ=મુહૂર્ત (સ્વાધ્યાયને જ) કરે છે. एवं तु=વળી આ રીતે (સ્વાધ્યાય કરવાથી) खोभदोसा परिस्समाई=क्षोलना દોષો, પરિશ્રમાદિ जढा होति=પરિત્યક્ત થાય છે. आलोअणा= 'આલોચના' त्ति=એ પ્રકારે दारं गयं=દ્વાર ગયું=પૂર્ણ થયું.

#### ः छाडााट

પૂર્વગાથામાં કહ્યું તે પ્રમાણે ધ્યાન કર્યા પછી, વિનયથી સ્વાધ્યાયનું પ્રસ્થાપન કરીને એક મુહૂર્ત સ્વાધ્યાય જ કરે છે. વળી આ રીતે સ્વાધ્યાય કરવાથી ક્ષોભના થયેલા દોષો પરિશ્રમાદિ પરિત્યક્ત થાય છે.

### ટીકા ઃ

उक्तध्यानानन्तरं विनयेन-वन्दनादिना प्रस्थाप्य स्वाध्यायं करोति ततो मुहूर्तं स्वाध्यायमेव, करोतीति वर्त्तमाननिर्देशस्तुलादण्डमध्यग्रहणन्यायतः त्रिकालगोचरसूत्रसङ्ग्रहार्थः, स्वाध्यायकरणे गुणमाह - एवं तु स्वाध्यायकरणेन क्षोभदोषाः=वातादिधातुक्षोभापराधाः परिश्रमादयः-स्वाङ्गिका भवन्ति जढा=परित्यक्ता इति गाथार्थः ॥३४२॥

# ટીકાર્થ :

ત્યારપછી=ઉક્ત ધ્યાનની અનંતર=પૂર્વગાથામાં કહેવાયેલ ધ્યાન કર્યા પછી, વંદનાદિ વિનયથી સ્વાધ્યાયને પ્રસ્થાપીને મુહૂર્ત સ્વાધ્યાયને જ કરે છે, 'करोति' એ પ્રકારે વર્તમાનકાળનો નિર્દેશ તુલાના દંડના મધ્ય ગ્રહણના ન્યાયથી ત્રણ કાળના વિષયવાળા સૂત્રના સંગ્રહના અર્થવાળો છે.

સ્વાધ્યાયના કરણમાં ગુણને કહે છે≔િભક્ષાટન કરીને આવ્યા પછી એક મુહૂર્ત સ્વાધ્યાય કરવામાં સાધુને પ્રાપ્ત થતો લાભ બતાવે છે —

વળી આ રીતે સ્વાધ્યાય કરવાથી ક્ષોભના દોષો=વાત વગેરેના અને ધાતુઓના ક્ષોભના અપરાધો, અને સ્વાંગિક=પોતાના શરીરના અંગ સંબંધી, પરિશ્રમાદિ ત્યજાયેલા થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

પૂર્વગાથામાં બતાવ્યું એ રીતે ગોચરીની આલોચના કર્યા પછી આઠ શ્વાસોશ્વાસ પ્રમાણ ધ્યાન કરીને ગોચરી લાવનાર સાધુ વંદનાદિ વિનયપૂર્વક સ્વાધ્યાયનું પ્રસ્થાપન કરીને એક મુહૂર્ત સુધી સ્વાધ્યાયને જ કરે છે. 'करोति' એ પ્રકારનો વર્તમાનકાળનો નિર્દેશ તુલાદંડના મધ્ય ગ્રહણના ન્યાયથી આ સૂત્ર ત્રિકાલગોચર છે એમ બતાવવા માટે છે અર્થાત્ જેમ ત્રાજવાના દંડનો મધ્યભાગ ગ્રહણ કરવાથી આખી તુલા ગ્રહણ થાય છે, તેમ ભૂત અને ભવિષ્યની મધ્યમાં વર્તમાન હોવાથી વર્તમાનકાળનો પ્રયોગ કરવાથી ભૂતકાળ અને

ભવિષ્યકાળનું ગ્રહણ થાય છે, માટે આ સૂત્ર ત્રિકાળના વિષયવાળું છે. આનાથી એ પ્રાપ્ત થાય કે અનાદિ ભૂતકાળ કે અનંત ભવિષ્યકાળમાં હંમેશાં સાધુઓ ગોચરી લાવ્યા પછી આ રીતે સ્વાધ્યાય કરતા હતા, કરે છે અને કરશે.

વળી, સાધુએ ભિક્ષાટન કરેલ હોવાથી સાધુના શરીરમાં વાયુ આદિ અને ધાતુઓ ક્ષોભ પામેલા હોય છે, આથી તે સ્થિતિમાં જો આહાર વાપરવામાં આવે તો આહાર વિકૃતિને પામે છે. માટે સાધુ ભિક્ષાટન કરીને આવીને ભિક્ષાનું આલોચન કરીને સ્વાધ્યાય કરવા બેસે તો આહાર વાપરવામાં તેટલો કાળક્ષેપ થવાથી શરીરમાં થયેલા ધાતુ-વાયુ આદિના ક્ષોભો શાંત થઈ જાય છે. તેથી ભગવાને સાધુને આહાર વાપરતાં પૂર્વે સંયમને હિતકારી એવી સ્વાધ્યાયની ક્રિયા બતાવેલ છે. ॥૩૪૨॥

#### અવતરણિકા :

ગાથા ૨૩૦માં બતાવેલ દશ મૂલદારોમાંથી 'આલોચના' નામનું પાંચમું દાર ગાથા ૩૨૭થી ૩૪૨માં પુરું થયું. હવે છજ્રા 'ભોજન' દારનું વર્ણન ગ્રંથકાર શરૂ કરે છે —

#### भाशा :

दुविहो अ होइ साहू मंडलिउवजीवओ अ इअरो अ । मंडलिमुवजीवंतो अच्छइ जा पिंडिआ सब्वे ॥३४३॥

# અન્વચાર્થ :

साहू अ दुविहो होइ=અને સાધુ બે પ્રકારના હોય છે : मंडलिउवजीवओ अ इअरो अ=માંડલીઉપજીવક અને ઇતર=માંડલીઅનુપજીવક. जा सक्वे पिंडिआ=જયાં સુધી સર્વ સાધુઓ પિંડિત=ભેગા થાય, (ત્યાં સુધી) मंडिलमुवजीवंतो=માંડલીને ઉપજીવતા=માંડલીઉપજીવક સાધુ, अच्छइ=२હે છે=રાહ જુએ છે.

### ગાથાર્થ :

અને સાધુ બે પ્રકારના હોય છે : માંડલીઉપજીવક અને માંડલીઅનુપજીવક. જ્યાં સુધી બધા સાધુઓ ભેગા થાય ત્યાં સુધી માંડલીઉપજીવક સાધુ રાહ જુએ છે.

# કીકા :

द्विविधश्चाऽसाविप साधुः, कतमेन द्वैविध्येनेत्याह-मण्डल्युपजीवकश्चेतरश्च=अनुपजीवकश्च, उपजीवको= मण्डलीभोक्ता, अनुपजीवकः=कारणतः केवलभोक्ता, तत्र मण्डलिमुपजीवन्=मण्डल्युपजीवकः तावित्तष्ठिति गृहीतसमुदान एव यावित्पण्डिताः सर्व्वे-तन्मण्डलिभोक्तार इति गाथार्थः ॥३४३॥

# ટીકાર્થ :

અને આ પણ=ભિક્ષાટન કરીને આવેલા પણ, સાધુ બે પ્રકારના હોય છે. કયા દ્વિવિધપણાથી બે પ્રકારના હોય છે ? એથી કહે છે – માંડલીઉપજીવક અને ઇતર=અનુપજીવક=માંડલીમાં ભાજન નહીં કરનાર. ઉપજીવક એટલે માંડલીમાં ભોજન કરનાર. અનુપજીવક એટલે કારણથી કેવલ ભોક્તા=એકલા ભોજન કરનાર. તેમાં માંડલીને વિષે ઉપજીવતા એવા=માંડલીઉપજીવક સાધુ, જ્યાં સુધી તે માંડલીમાં ભોજન

કરનારા સર્વ સાધુઓ પિંડિત થાય≕એકઠા થાય, ત્યાં સુધી ગ્રહણ કરાયેલ સમુદાનવાળા જ રહે છે≔પોતાની પાસે રાખેલ ભિક્ષાવાળા જ રાહ જુએ છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

ભિક્ષાગ્રહણ માટે ગયેલા સાધુ પણ બે પ્રકારના હોય છે: (૧) માંડલીમાં ભોજન કરનારા અને (૨) કારણથી એકલા ભોજન કરનારા. અને માંડલીભોજી સાધુઓ ભિક્ષાનું આલોચન કર્યા પછી જયાં સુધી અન્ય માંડલીભોજી સાધુઓ ભિક્ષા વહોરીને ન આવે ત્યાં સુધી પાત્રાને પોતાની પાસે રાખીને સ્વાધ્યાય કરતા રાહ જુએ છે; કેમ કે ભિક્ષાવાળા પાત્રા પોતાની પાસે રાખવામાં ન આવે અને પહેલેથી જ માંડલીમાં મૂકવામાં આવે તો ક્યારેક કોઈનાથી પાત્રા અથડાય તો પાત્રામાં રહેલી ભિક્ષા ઢોળાવાનો પ્રસંગ આવે, તેથી સાધુ જયાં સુધી માંડલીમાં વાપરવા ન જાય ત્યાં સુધી, પાત્રાને પોતાની બાજુમાં રાખીને સ્વાધ્યાય કરે. પરંતુ પોતાનો સ્વાધ્યાય પૂરો થાય કે તરત ભિક્ષા વાપરવા બેસતા નથી; કેમ કે માંડલીઉપજીવી સાધુને સર્વ સાધુઓ ભેગા થાય ત્યારે જ વાપરવાનું હોય છે. ॥૩૪૩॥

### અવતરણિકા :

પૂર્વગાથામાં બતાવ્યું કે સાધુ બે પ્રકારના હોય છે : (૧) માંડલીઉપજીવી અને (૨) માંડલીઅનુપજીવી. તેમાં જે માંડલી ઉપજીવી છે, તે જ્યાં સુધી બધા સાધુઓ ભિક્ષા ગ્રહણ કરીને ન આવે ત્યાં સુધી સર્વ સાધુઓ આવવાની રાહ જુએ.

હવે માંડલીઅનુપજીવી સાધુ કઈ રીતે વાપરવા બેસે ? તે બતાવતાં કહે છે –

### ગાથા :

इअरो संदिसह त्ति अ पाहुणखमणे गिलाणसेहे अ । अहरायणिअं सच्चे चिअत्तेण निमंतए एवं ॥३४४॥

### અન્વચાર્ચ :

संदिसह त्ति अ=અને 'આજ્ઞા આપો', એ પ્રમાણે (ગુરુને પૂછીને) इअरो=ઇતર=માંડલીઅનુપજીવક સાધુ, सत्वे पाहुणखमणे गिलाणसेहे अ=સર્વ પ્રાધૂર્ણક, ક્ષપક, અને ગ્લાન, શૈક્ષોને अहरायणिअं=યથારાત્નિક= સંયમના પર્યાય પ્રમાણે, चिअत्तेण=પ્રીતિ વડે निमंत्रण=निभंत्रण કરે. एवं=આ પ્રમાણે (આગ્રહત્યાગ અને સમાન ધાર્મિકનું વાત્સલ્ય થાય છે.)

# ગાથાर्थ :

અને "આજ્ઞા આપો" એ પ્રમાણે ગુરુને પૂછીને માંડલીઅનુપજીક સાધુ સર્વ પ્રાઘૂર્ણક, ક્ષપક, ગ્લાન અને શૈક્ષોને સંચમના પર્ચાય પ્રમાણે મનની પ્રીતિ વડે નિમંત્રણ કરે. આ પ્રમાણે આગ્રહનો ત્યાગ અને સમાન દાર્મિકનું વાત્સલ્ય થાય છે.

# ટીકા :

इतरो=मण्डल्यनुपजीवकः सन्दिशतेति च गुरुं आपृच्छ्य तद्वचनात् प्राधूर्णकक्षपकग्लानशिष्यकांश्च

यथारत्नाधिकं=यथाज्येष्ठार्यतया सर्व्वान् चियत्तेणं ति भावतो मनःप्रीत्या निमन्त्रयेत्, एवमाग्रहत्यागः समानधार्मिकवात्सल्यं च कृतं भवतीति गाथार्थः ॥३४४॥

### ટીકાર્થ :

અને 'આજ્ઞા આપો' એ પ્રમાણે ગુરુને પૂછીને તેના=ગુરુના, વચનથી ઇતર=માંડલીઅનુપજીવક સાધુ, સર્વ પ્રાઘૂર્લક, ક્ષપક, ગ્લાન, શિષ્યકોને=નવદીક્ષિત સાધુઓને, યથારત્નાધિક=યથાજ્યેષ્ઠાર્યતાથી, ભાવથી મનની પ્રીતિ વડે નિમંત્રે. આ રીતે આગ્રહનો ત્યાગ અને સમાન ધાર્મિકનું વાત્સલ્ય કરાયેલું થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

માંડલીઅનુપજીવક સાધુ ગુરુ પાસે અનુજ્ઞા માંગી ગુરુના વચનથી પોતાની લાવેલી ગોચરી વાપરવા માટે પ્રાઘૂર્ણક=બહારથી આવેલા સાધુઓ, ક્ષપક=તપસ્વી સાધુઓ, ગ્લાન=બિમાર સાધુઓ, અને શૈક્ષ=નવી દીક્ષા પ્રહેશ કરી હોય તેવા સાધુઓને નિમંત્રે, અને તે નિમંત્રણ પણ જયેષ્ઠ આદિના ક્રમથી કરે, અને ખાલી બતાડવા માટે જ નહિ, પરંતુ ભાવથી મનમાં પ્રીતિ ઉત્પન્ન કરીને નિમંત્રણ કરે, અર્થાત્ મારી લાવેલી ભિક્ષા આ બધા સાધુઓ ગ્રહેશ કરો, એવા શુદ્ધ આશયપૂર્વક નિમંત્રણ કરે.

આ પ્રકારે નિમંત્રણ કરવાથી પોતાના લાવેલા અશન-પાન પોતે જ વાપરવા, એવા આગ્રહનો= મમત્વના પરિણામનો, ત્યાગ થાય છે, અને પોતાના સમાન ધર્મવાળા સાધુઓની ભક્તિ થાય છે. II3૪૪II

# અવતરણિકા :

પૂર્વગાથામાં બતાવ્યું કે માંડલીઅનુપજીવક સાધુ પ્રાઘૂર્શક સાધુઓ વગેરેને નિમંત્રણ કરે. હવે નિમંત્રણ કર્યા પછી પ્રાઘૂર્શકાદિ કોઈ અશનાદિના અર્થી હોય તો શું કરવું ? તે બતાવતાં કહે છે –

#### आशा :

दिन्ने गुरूहिं तेसिं सेसं भुंजेज्ज गुरुअणुण्णाओ । गुरुणा संदिद्वो वा दाउं सेसं तओ भुंजे ॥३४५॥

#### अन्पयार्थ :

(પ્રાધૂર્ણકાદિ અશનાદિના અર્થી હોય તો માંડલીઅનુપજીવક સાધુ ગુરુ પાસે આવીને ગુરુને નિવેદન કરે, ત્યારપછી) गुरूहिं=ગુરુ વડે तेसिं=તેઓને=પ્રાધૂર્શકાદિને, दिन्ने=(અશનાદિ) અપાયે છતે गुरुअणुण्णाओ= ગુરુથી અનુજ્ઞાત सेसं=શેષને=બાકી રહેલ અશનાદિને, भुंजेज्ज=વાપરે, गुरुणा वा=અથવા ગુરુ વડે संदिद्वो=સંદિષ્ટ=સૂચન કરાયેલ તે સાધુ, दाउं=(સ્વયં પ્રાધૂર્શક વગેરેને અશનાદિ) આપીને तओ=ત્યારપછી सेसं भुंजे=શેષને વાપરે.

# ગાથાર્થ :

પ્રાદ્યૂર્ણકાદિ અશનાદિના અર્થી હોય તો માંડલીઅનુપજીવક સાધુ ગુરુ પાસે આવીને ગુરુને નિવેદન કરે, ત્યારપછી ગુરૂ વડે પ્રાદ્યૂર્ણકાદિને અશનાદિ અપાયે છતે ગુરુથી અનુજ્ઞાત બાકી રહેલ અશનાદિને વાપરે, અથવા ગુરુ વડે સૂચન કરાયેલ તે સાધુ સ્વયં પ્રાઘૂર્ણકાદિને અશનાદિ આપીને ત્થારપછી શેષને વાપરે.

#### ટીકા :

तत्र यदि प्राघूर्णकादयोऽर्थिनस्तत आगत्य गुरोर्निवेदयित, ततश्च गुरुः प्राघूर्णकादिभ्यो ददाित, इत्थं दत्ते गुरुभिः तेभ्यः=प्राघूर्णकादिभ्यः शेषं भुञ्जीत गुर्वनुज्ञातः सन्, अथ कथि छदशिणको गुरुः ततो गुरुणा सिन्दिष्टो वा सन् दत्त्वा प्राघूर्णकादिभ्यः शेषं ततो भुञ्जीत, शेषिमिति न तेभ्य उद्धितिमेव किंत्वप्रधानमिप शेषमुच्यते, यथोक्तं-'सेसावसेसं लभऊ तवस्सी' इति गाथार्थः ॥३४५॥

#### ટીકાર્થ **:**

ત્યાં=માંડલીઅનુપજીવક સાધુ સર્વ સાધુઓને નિમંત્રણ કરે તેમાં, જો પ્રાઘૂર્શકાદિ અર્થી હોય=અશનાદિ ગ્રહણ કરવાની ઇચ્છાવાળા હોય, તો માંડલીઅનુપજીવક સાધુ આવીને ગુરુને નિવેદન કરે છે, અને ત્યારપછી ગુરુ પ્રાઘૂર્શકાદિને આપે છે=માંડલીઅનુપજીવક સાધુના અશનાદિ આપે છે.

આ રીતે ગુરુ વડે તેઓને=પ્રાઘૂર્ણકાદિને, અશનાદિ અપાયે છતે ગુરુથી અનુજ્ઞાત છતા માંડલીઅનુપજીવક સાધુ શેષને=બાકી રહેલ અશનાદિને, વાપરે.

અથવા જો કોઈક રીતે ગુરુ અક્ષણિક=સમય વગરના, હોય તો ગુરુ વડે સંદિષ્ટ છતા≕આજ્ઞા અપાયેલા એવા તે માંડલીઅનુપજીવક સાધુ, પ્રાદ્મર્ણકાદિને આપીને ત્યારપછી શેષ અશનાદિને વાપરે.

'શેષ' એટલે તેમાંથી ઉદ્ઘરિત જ નહીં=પોતે જે અશનાદિ પ્રાઘૂર્શકાદિ સાધુઓને આપે છે તેમાંથી પોતાને અનુકૂળ બાકી રખાયેલ જ અશનાદિ શેષ છે એમ નહીં; પરંતુ અપ્રધાનને પણ=સામાન્ય અશનાદિને પણ, શેષ કહેવાય છે.

આવા પ્રકારનો 'શેષ' શબ્દનો અર્થ કરવામાં **યથો**क્તંથી સાક્ષીપાઠ આપે છે – "શેષ એવા અવશેષને=સામાન્ય એવા વધેલા અશનાદિને, તપસ્વી સાધુ પ્રાપ્ત કરે છે," એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

માંડલીઅનુપજીવી સાધુ પ્રાયઃ તપસ્વી હોય છે. તેથી તેંંઓ તપના પારણે સ્વયં પોતાની ભિક્ષા લાવે છે અને ત્યારપછી તેઓ પ્રાઘૂર્શકાદિ સાધુઓને નિમંત્રણા કરે છે, અને તેઓમાંથી કોઈ ભિક્ષા પ્રહણ કરવા માટે ઇચ્છે તો તેઓને આપ્યા પછી જ શેષ એવી ભિક્ષા પોતે વાપરે છે.

અહીં 'શેષ' શબ્દનો અર્થ સ્પષ્ટ કરતાં કહે છે કે પોતે લાવેલી ભિક્ષામાંથી પોતાને અનુકૂળ હોય તેવી વસ્તુ જુદી કાઢીને અન્ય ભિક્ષા પ્રાઘૂર્ણકાદિને આપીને તે જુદું કાઢેલું શેષ ભોજન પોતે વાપરે એવો શેષ શબ્દનો અર્થ નથી; પરંતુ માંડલીઅનુપજીવી એવા તે તપસ્વી પણ સાધુ, પ્રાધૂર્ણકાદિને અનુકૂળ સારી ભિક્ષા આપ્યા પછી જે સામાન્ય ભિક્ષા વધી હોય તેને વાપરે. અને દેહને પુષ્ટ કરે તેવી પ્રધાન ભિક્ષા ન હોય તેવી પણ ભિક્ષાને 'શેષ' કહેવાય છે. આથી કહ્યું કે તપસ્વી પોતાની લાવેલી ભિક્ષામાંથી જે સુંદર ભિક્ષા હોય તે ભક્તિથી પ્રાઘૂર્ણકાદિને આપે અને શેષ એવા અવશેષ દ્રવ્યને પોતે વાપરે. આ રીતે નિમંત્રણા સામાચારીનું સમ્યક્ પાલન કરનાર સાધુ નિર્જરા પ્રાપ્ત કરે છે. 113૪૫॥

#### अवतरशिङाः

यदि तु नेच्छति कश्चित् तत्र का वार्तेत्याह -

### અવતરણિકાર્થ :

વળી જો માંડલીઅનુપજીવક સાધુ પ્રાઘૂર્ણકાદિને નિમંત્રણ કરે અને કોઈ ઇચ્છે નહિ, તો ત્યાં કઈ વાર્તા ? અર્થાત્ તે નિમંત્રક સાધુને શું લાભ થાય ? એથી કહે છે –

#### ગાથા :

इच्छिज्ज न इच्छिज्ज व तह वि अ पयओ निमंतए साहू । परिणामविसुद्धीए उ निज्जरा होअगहिए वि ॥३४६॥

### અન્વચાર્થ :

इच्छिज्ज अ न इच्छिज्ज व=અને (કોઈ) ઇચ્છે કે ન ઇચ્છે, तह वि=તો પણ पयओ=પ્રયત=પ્રયત્નવાળા મુનિ, साहू=સાધુઓને निमंतए=નિમંત્રણ કરે; (જે કારણથી) परिणामविसुद्धीए उ=પરિણામની વિશુદ્ધિથી જ अमहिए वि=અગૃહીત હોતે છતે પણ=કોઈપણ વડે અશનાદિ નહીં ગ્રહણ કરાયે છતે પણ, निज्जरा=નિર્જરા होड=થાય છે.

#### ગાथार्थ :

કોઈ ઇચ્છે કે ન ઇચ્છે, તોપણ પ્રયત્નવાળા મુનિ સાધુઓને નિમંત્રણ કરે; જે કારણથી પરિણામની વિશુદ્ધિથી જ, કોઈ અશનાદિ ન ગ્રહણ કરે તોપણ નિર્જરા થાય છે.

# ટી<del>ક</del>ા ઃ

इच्छेत् नेच्छेद्वा यद्यप्येवं, तथापि च प्रयतो=यत्नपरः सन् निमन्त्रयेत् साधून् निर्वाणसाधकानेव, किमित्येतदेविमत्याह - यस्मात्परिणामविशुद्ध्यैव निमन्त्रणकालभाविन्या निर्ज्जंस भवत्यगृहीतेऽपीति गाथार्थः ॥३४६॥

# ଥ<del>ିତାର୍ଷ</del> :

જોકે કોઈ ઇચ્છે કે ન ઇચ્છે એ પ્રમાણે છે, અને તોપણ પ્રયત=યત્નપર=યત્નમાં તત્પર છતા માંડલી-અનુપજીવક સાધુ, નિર્વાણના સાધક જ સાધુઓને નિમંત્રે. કયા કારણથી આ આમ છે ?=કોઈ ન ઇચ્છે તોપણ સર્વને કેમ નિમંત્રે ? એથી કહે છે → જે કારણથી નિમંત્રણકાળમાં થનારી પરિણામની વિશુદ્ધિથી જ અગૃહીત હોતે છતે પણ=અશનાદિ કોઈ સાધુ વડે નહીં ગ્રહણ કરાયે છતે પણ, નિર્જરા થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

ગાથા ૩૪૪માં બતાવ્યું એ રીતે માંડલીઅનુપજીવક સાધુ ભિક્ષા માટે પ્રાઘૂર્ણકાદિને નિમંત્રણા કરે, અને ગાથા ૩૪૫માં બતાવ્યું એ રીતે નિમંત્રણા કર્યા પછી તેઓને ગોચરી આપીને શેષ પોતે વાપરે. આ રીતે નિમંત્રણા કરવાથી નિર્વાણની સાધના કરનારા એવા કોઈ સાધુ ભિક્ષા ઇચ્છે તો અવશ્ય આપે, અને જો નિમંત્રણા કરવા છતાં કોઈ ભિક્ષા ન ઇચ્છે તોપણ સાધુની ઉચિત સામાચારી છે કે નિમંત્રણા કરીને જ પોતે વાપરે. આમ ભિક્ષા લાવીને નિમંત્રણા કરનાર સાધુનો આશય ભક્તિ કરવાનો હોવાથી નિમંત્રણ-કાળભાવિ પરિણામની વિશુદ્ધિથી જ નિમંત્રણા કરનારા સાધુને નિર્જરા થાય છે. ॥૩૪૬॥

### अवतरशिक्षाः

व्यतिरेकमाह -

### અવતરણિકાર્થ:

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે કોઈ અશનાદિ ઇચ્છે કે ન ઇચ્છે તોપણ પરિણામની વિશુદ્ધિથી જ નિમંત્રણ કરનાર માંડલીઅનુપજીવક સાધુને નિર્જરા થાય છે. તે કથનના વ્યતિરેકને કહે છે —

#### आशाः

परिणामविसुद्धीए विणा उ गहिए वि निज्जरा थोवा । तम्हा विहिभत्तीए छंदिज्ज तहा वि अत्तिज्जा ॥३४७॥

#### अन्तवार्थः

परिणामिवसुद्धीए विणा उ=वणी પरिषामनी विशुद्धि विना (પ્રાधूर्णકાદિ વડે અશનાદિ) गहिए वि=प्रहण કરાયે છતે પણ थोवा निज्जरा=स्तोક निर्જરા થાય છે=કાંઈ નિર્જરા થતી નથી. तम्हा=ते કારણથી विहिभत्तीए=विधि-लिक्तिथी छंदिज्ज=निमंत्रण કरवुं જોઈએ, तहा वि=ते प्रकारे %=विधिपूर्वक %, अत्तिज्जा=वापरवुं જोઈએ.

### नोंध :

મૂળગાથામાં '**तहा वि अ**त्तिज्जा' છે, તેમાં '**वि' एव**કારના અર્થમાં ભાસે છે; અને 'अत्तिज्जा'નો અર્થ ટીકામાં ખોલેલ નથી, પરંતુ **અર્** ધાતુનું વિધ્ચર્થ શ્રીજો પુરુષ એક્વચનનું રૂપ હોચ અને 'ગોચરી વાપરવી જોઈએ' તેવો અર્થ થતો હોચ, તેમ જણાય છે.

# ગાચાર્થ :

વળી પરિણામની વિશુદ્ધિ વગર પ્રાઘૂર્ણક આદિ અશન વગેરે ગ્રહણ કરે તોપણ કાંઈ નિર્જરા થતી નથી, તે કારણથી વિધિ-ભક્તિથી નિમંત્રણ કરવું જોઈએ, વિધિપૂર્વક જ વાપરવું જોઈએ.

# ારુડિ

परिणामविशुद्ध्या विना तु गृहीतेऽप्यशनादौ प्राघूर्णकादिभिः निर्ज्जरा स्तोका=न काचिदित्यर्थः, यस्मादेवं तस्माद्विधिभक्तिभ्यां छन्दयेत्=निमन्त्रयेत्, तथा च न लाटपञ्जिकामात्रं कुर्यादिति गाथार्थः।।३४७।।

# ટીકાર્થ :

વળી પરિષ્ટામની વિશુદ્ધિ વિના પ્રાઘૂર્લકાદિ વડે અશનાદિ ગ્રહણ કરાયે છતે પણ થોડી નિર્જરા થાય

છે=કાંઈ નિર્જરા નથી થતી; જે કારણથી આમ છે, તે કારણથી વિધિ અને ભક્તિ વડે નિમંત્રે; પરંતુ લાટપંજિકા માત્રને ન કરે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

ગોચરી લાવ્યા પછી સાધુ પ્રાઘૂર્ણકાદિને નિમંત્રણા કરે, અને તે નિમંત્રણા કેવલ ઔપચારિક ભાષાથી કે પોતાનું ખરાબ ન દેખાય એવા કોઈ આશયથી કરે, તો પરિણામની વિશુદ્ધિ રહે નહિ; પરંતુ "આ નિર્વાણસાધક મુનિઓની ભક્તિ કરીને હું મારા આત્માને નિર્મળ કરું," એ પ્રકારનો ભાવ રાખીને સાધુઓને નિમંત્રણ કરે તો પરિણામની વિશુદ્ધિ થાય અને નિર્જરા થાય; અને આવા પરિણામ વિના પ્રાઘૂર્ણકાદિને અશન વગેરે આપે, તોપણ નિર્જરા થતી નથી. માટે શાસ્ત્રની વિધિપૂર્વક ગુણવાન સાધુઓને નિમંત્રણ કરવું જોઈએ, પરંતુ લાટપંજિકામાત્ર કરવી જોઈએ નહિ અર્થાત્ દેખાવ માત્ર ન કરવો જોઈએ.

અહીં "દેખાવ માત્ર કરે એટલે કંઈ ન આપવું" એવો અર્થ કરવાનો નથી, પરંતુ મારું ખરાબ ન દેખાય, તેવા કોઈક આશયથી નિમંત્રણા કરે, અને કદાચ તે સાધુ ગ્રહણ પણ કરે અને આ સાધુ આપે પણ; છતાં હૈયામાં ભક્તિભાવ કે આપવાના મનોરથો નહીં હોવાથી લાટપંજિકામાત્ર થાય છે, જેના કારણે નિર્જરાની પ્રાપ્તિ થતી નથી. ॥૩૪૭॥

### અવતરણિકા :

एतदेवोदाहरणतः स्पष्टयति -

#### અલવરણિસાર્થ :

આને જ અર્થાત્ ગાથા ૩૪૬માં કહ્યું કે સાધુ નિમંત્રણા કરે, અને કોઈ અશનાદિ ભિક્ષા ગ્રહણ ન કરે, તોપણ પરિણામની વિશુદ્ધિથી જ નિમંત્રણા કરનારને નિર્જરા થાય છે; અને ગાથા ૩૪૭માં કહ્યું કે પરિણામની વિશુદ્ધિ વગર નિમંત્રણા કરે, અને પ્રાઘૂર્ણકાદિ અશનાદિ ભિક્ષા ગ્રહણ કરે, તોપણ તે નિમંત્રણા કરનાર સાધુને નિર્જરા થતી નથી. એ બંને કથનને જ, ઉદાહરણથી સ્પષ્ટ કરે છે –

#### ગાથા :

आहरणं सिट्टिदुगं जिणिंदपारणगऽदाणदाणेसु । विहिभत्तिभावऽभावा मोक्खंगं तत्थ विहिभत्ती ॥३४८॥

### **અ**न्द्रशर्थ ः

जिणिंदपारणगऽदाणदाणेसु=ि%नेन्द्रना પારણકવિષયક અદાન-દાનમાં विहिभित्तिभावऽभावा=िवि-ભક્તિનો ભાવ અને અભાવ હોવાથી सिट्टिदुगं=श्रेष्ठिद्धय आहरणं=ઉદાહરણ છે. तत्थ=त्यां=ि%नेन्द्रना પારણાના વિષયમાં, विहिभत्ती=विधि-ભક્તि मोक्खंगं=भोक्षनुं અંગ છે.

# ગાશાર્ચ :

જિનેન્દ્રના પારણાના વિષયમાં વિધિ-ભક્તિનો ભાવ હોવાને કારણે અદાનમાં, અને વિધિ-ભક્તિનો અભાવ હોવાને કારણે દાનમાં બે શ્રેષ્ઠી ઉદાહરણ છે. ત્યાં વિધિ-ભક્તિ મોક્ષનું અંગ છે.

#### ાસિડિ

उदाहरणमत्र श्रेष्ठिद्वयं=जीर्णश्रेष्ठी अभिनवश्रेष्ठी च जिनेन्द्रपारणकादानदानयोरित अदाने दाने च विधिभक्तिभावाभावात्, एकत्र विधिभक्त्योर्भावः अन्यत्राऽभावः, मोक्षाङ्गं तत्र विधिभक्ती, न तद्रहितं दानमपीति गाथार्थः ॥३४८॥

### ટીકાર્થ :

અહીં=નિમંત્રણ કરવાના વિષયમાં, જિનેન્દ્રના પારણકવિષયક અદાન-દાનમાં=અદાનમાં અને દાનમાં, વિધિ અને ભક્તિનો ભાવ અને અભાવ હોવાથી, શ્રેષ્ઠિદ્ય=જીર્ણશ્રેષ્ઠી અને અભિનવશ્રેષ્ઠી ઉદાહરણ છે. એક સ્થાને વિધિ અને ભક્તિનો ભાવ છે, અન્ય સ્થાને અભાવ છે=વિધિ અને ભક્તિનો અભાવ છે. તેમાં વિધિ અને ભક્તિ મોક્ષનું અંગ છે, તેનાથી રહિત એવું દાન પણ=વિધિ અને ભક્તિ વગરનું દાન પણ, નથી=મોક્ષનું અંગ નથી, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

પરિણામની વિશુદ્ધિથી અને પરિણામની વિશુદ્ધિ વગર નિમંત્રણા સામાચારી કરવાના વિષયમાં જીર્શશ્રેષ્ઠી અને અભિનવશ્રેષ્ઠીનું દેષ્ટાંત છે.

ભગવાનને જીર્ણશ્રેષ્ઠીએ પારણું ન કરાવ્યું અને અભિનવશ્રેષ્ઠીએ પારણું કરાવ્યું, છતાં જીર્ણશ્રેષ્ઠીને ભગવાનને પારણું કરાવવા વિષયક દાન આપવામાં વિધિ અને ભક્તિનો ભાવ હતો, તેથી ભગવાને તેમના ઘરે પારણું ન કર્યું તોપણ જીર્ણશ્રેષ્ઠીને નિર્જરાની પ્રાપ્તિ થઈ. તેમ કોઈ સાધુ વિધિ-ભક્તિના ભાવપૂર્વક નિમંત્રણા સામાચારી કરે અને પ્રાધૂર્ણક આદિ આહાર ગ્રહણ ન કરે, તોપણ નિમંત્રણા કરનાર સાધુને નિર્જરાની પ્રાપ્તિ થાય.

વળી અભિનવશ્રેષ્ઠીએ ભગવાનને પારશું કરાવ્યું, તોપણ ભગવાનને પારશું કરાવવાવિષયક વિષિ અને ભક્તિનો ભાવ ન હોવાથી તેને નિર્જરારૂપ ફળ મળ્યું નહિ. તેમ કોઈ સાધુ વિષિ-ભક્તિના ભાવ વગર નિમંત્રણા કરે અને પ્રાધૂર્ણકાદિ આહાર ગ્રહણ કરે તોપણ તે સાધુને નિર્જરા પ્રાપ્ત થાય નહિ. ॥૩૪૮॥

# અવતરણિકા :

एतदेव स्पष्टयति –

# અવતરણિકાર્થ :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે નિમંત્રણાથી થતી નિર્જરા અને અનિર્જરામાં જીર્ણશ્રેષ્ઠી અને અભિનવશ્રેષ્ઠીનું દેષ્ટાંત છે. એને જ સ્પષ્ટ કરે છે –

#### ाष्ट्रा :

वेसालिवासठाणं समरे जिणपडिम सिट्ठिपासणया । अइभित्त पारणदिणे मणोरहो अन्निहं पविसे ॥३४९॥ जा तत्थ दाणधारा लोए कयपुत्रउ त्ति अ पसंसा । केवलिआगम पुच्छण को पुण्णो ? जिण्णसिट्ठि त्ति ॥३५०॥युगलं॥

#### अन्वयार्थ :

वेसालिवासठाणं=वैशाली नगरीमां ભગવાન ચોમાસુ રહ્યા, समरे जिणपिडमे=દેવકુલમાં જિનપ્રતિમા ધારણ કરી, सिट्टिणसणया=જીર્ણશ્રેષ્ઠી વડે જોવાયા, अइभित्त=અતિભક્તિ થઈ. पारणदिणे मणोरहो= ભગવાનના પારણાના દિવસે જીર્ણશ્રેષ્ઠીને થયેલ મનોરથ, अन्निहं पिवसे=ભગવાનનો અન્ય ઘરમાં પ્રવેશ, जा तत्थ=જયારે ત્યાં=અન્યના ઘરમાં, दाणधारा=દાનની ધારા થઈ, लोए अ=અને લોકમાં कयपुन्नउ त्ति पसंसा='કૃતપુર્ય' એ પ્રમાણે પ્રશંસા થઈ, केविलआगम=કેવલી ભગવંતનું આગમન, पुच्छण=લોકો વડે કરાયેલ પૃચ્છા को पुण्णो=કોણ પુષ્યશાળી છે? जिण्णसिट्टि='જીર્ણશ્રેષ્ઠી,' त्ति=એ પ્રમાણે કેવલી વડે ઉત્તર અપાયેલ.

# ગાથાર્થ :

યૈશાલી નગરીમાં ભગવાન ચોમાસુ રહ્યા, દેવકુલમાં જિનપ્રતિમા ધારણ કરી, જીર્ધશ્રેષ્ઠી વડે ભગવાન જોવાયા, અતિભક્તિ થઈ. ભગવાનના પારણાના દિવસે જીર્ધશ્રેષ્ઠીને થયેલ મનોરથ, ભગવાનનો અન્ય ઘરમાં પ્રવેશ, ત્યાં દાનધારા થઈ અને લોકમાં 'કૃતપુણ્ય' એવી પ્રશંસા થઈ, કેવલીભગવંતનું આગમન, લોકો વડે કરાયેલ પૃચ્છા, કોણ પુણ્યશાળી છે ? 'જીર્ધશ્રેષ્ઠી' એ પ્રમાણે કેવલી વડે ઉત્તર અપાયેલ.

#### ટીકા :

एगया भगवं महावीरे विहरमाणे वेसालाए वासावासं ठिए, तत्थ य अणुण्णविय ओग्गहं समरे ति देवउले पिडमाए ठिए, से य पिडमाए ठिए जिण्णसेट्टिणा दिहे, तं च दट्टूण अतीव से भत्ती समुप्पण्णा अहो ! भगवतो सोमया णिप्पकंपय ति, अहिंडणेण विण्णाओ चाउम्मासिगो अभिग्गहो सिट्टिणा, अइकंता चत्तारि मासा, पत्तो पारणगदिवसो, दिह्रो य भिक्खागोयरं पित चिलओ भगवं, समुप्पण्णो सिट्टिस्स मणोरहो, 'अहो धण्णो अहं जिद मे भगवं गेहे आहारगहणं करेड,' गओ तुरिओ गेहं अप्पणो, पवडूमाणसंवेगो य भगवओ आगमणं पलोइउं पवत्तो, भगवं पि अदीणमणो गोयरिट्टितीए अहिणविसिट्टिगेहं पिवट्टो, तेण वि य भगवंतं पासिऊण जिह्च्छए दवावियं कुम्मासादिभोयणं, पत्तविसेसओ समुब्भूयाणि दिव्वाणि, अद्धतेरसिट्टिग्णकोडीओ निवडिया वसुहार, 'कयपुण्णो ति पसंसिओ लोएहं अहिणविसिट्टी, जिण्णसेट्टी वि भगवओ पारणयं सुणेऊण न पिवट्टी मे भगवं गेहं ति अवट्टियपरिणामो जाओ, गओ य भगवं खितंतरं।

आगओ य पासाविव्यज्जो केवली तंमि चेव दिवसे वेसाली, मुणिओ य लोगेण, निग्गओ तस्स वंदणविद्याए, वंदिऊण य वसुधारावुत्तंतिविम्हिएण लोएण पुच्छिओ केवली, भगवं ! इमीए नगरीए अज्ज को पुण्णो त्ति ?=को महंतपुण्णसंभारज्जणेण कयत्थो ति ? भगवया भणियं 'जिण्णसेट्ठि'त्ति, लोगेण भणियं-ण भगवओ तेण पारणगं कयं, न य तस्स गेहे वसुहार निविद्या, ता कहमेथमेवं ? भगवया भणियं-कयं चेव भावेण, अवि य ईदिसो तस्स कुसलपरिणामो आसि जेण जड़ थेववेलाए तित्थगरपारणगवुत्तंतं न सुणंतो अओ पवहुमाणसंवेगयाए सिद्धि पाविऊण केवलं पि पावितो, अवि य पावितेण सहुाइएण निरुवहयं सोक्खं पायं, अओ महंतपुण्णसंभारज्ज्जेणण सो कयत्थो त्ति, पारणगकारमस्स

तु अहिणवसिद्विस्स ण तारिसो परिणामो, अतो ण तहा कयत्थो, वसुहारानिवडणं च एगजिम्मयं थेवं पओयणं ति गाथाद्वयार्थः ॥३४९/३५०॥

#### કીકાર્શ :

एगया ...... ठिए વિહરતા એવા ભગવાન મહાવીર એકદા વૈશાલીનગરીમાં વર્ષાવાસ=ચોમાસુ, રહ્યા.

तत्थ ....... ठिए અને ત્યાં=વૈશાલીનગરીમાં, અવગ્રહને અનુજ્ઞાયન કરીને=અવગ્રહની અનુજ્ઞા માંગીને, સમરમાં=દેવકુલમાં, પ્રતિમા વડે રહ્યા.

से य ...... दिट्ठे અને જીર્ણશ્રેષ્ઠી વડે પ્રતિમામાં રહેલા તે=ભગવાન, જોવાયા.

तं च ....... णिप्पकंषय त्ति અને તેમને=ભગવાનને, જોઈને અહો ! ભગવાનની સૌમ્યતા ! નિષ્પ્રકંપતા ! એ પ્રમાણે તેમને=જીર્ણશ્રેષ્ઠીને, અતિશય ભક્તિ ઉત્પન્ન થઈ.

अहिंडणेण ........... सिट्ठिणा અહિંડનને કારણે=ભગવાન ભિક્ષા માટે નહીં ફરતા હોવાને કારણે, શ્રેષ્ઠી વડે ચાતુર્માસિક અભિગ્રહ જણાયો.

अइक्कंता ....... भगवं ચાર માસ અતિક્રાંત થયા, પારણાનો દિવસ પ્રાપ્ત થયો અને ભિક્ષાગોચર તરફ ચાલેલા ભગવાન જીર્ણશ્રેષ્ઠી વડે જોવાયા.

समुप्पण्णो ....... पवत्तो श्रेष्ठीने मनोरथ ઉત્પन्न થયો, અહો ! જો મારા ઘરમાં ભગવાન આહારનું ગ્રહણ કરે, તો હું ધન્ય થાઉં. જીર્ણશ્રેષ્ઠી જલદી પોતાના ઘરને વિષે ગયા, અને વધતા એવા સંવેગવાળા ભગવાનના આગમનને જોવા માટે પ્રવૃત્ત થયા.

भगवं पि ...... भोयणं અદીન મનવાળા ભગવાન પણ ગોચરની સ્થિતિમાં અભિનવશ્રેષ્ઠીના ઘરને વિષે પ્રવેશ્યા, અને તેના વડે=અભિનવશ્રેષ્ઠી વડે, પણ ભગવાનને જોઈને અડદાદિનું ભોજન યથેચ્છાથી અપાવાયું.

पत्तविसेसओ .......... अहिणविसद्धी પાત્રવિશેષ હોવાથી દિવ્યો પ્રગટ્યા, સાડા બાર કરોડ સોનૈયાની વસુધારા પડી. "કૃતપુણ્ય છે", એ પ્રમાણે લોકો વડે અભિનવશ્રેષ્ઠી પ્રશંસાયો.

जिण्णसेट्ठी वि ........... खित्तंतरं ભગવાનના પારણાને સાંભળીને જીર્ણશ્રેષ્ઠી પણ "ભગવાન મારા ઘરને વિષે ન પ્રવેશ્યા", એ પ્રમાણે અવસ્થિત પરિણામવાળા થયા, અને ભગવાન ક્ષેત્રાંતરને વિષે≕બીજા ક્ષેત્રમાં, ગયા.

आगओ य ...... लोगेण અને પાર્શ્વનાથ ભગવાનની પરંપરામાં વર્તતા એવા કેવલી તે જ દિવસે વૈશાલીને વિષે આવ્યા અને લોક વડે જણાયા.

निग्गओ ........ सेंद्वि त्ति तेमने વંદન નિમિત્તે નીકળ્યો=તે કેવલીને વંદન કરવા માટે લોક નીકળ્યો, અને વસુધારાના વૃત્તાંતથી વિસ્મિત લોક વડે વંદન કરીને કેવલી પુછાયા. ભગવંત! આ નગરીમાં આજે કોણ પુણ્યશાળી છે ?=કોણ મહાન પુણ્યના સંભારના=સમૂહના, અર્જન દ્વારા કૃતાર્થ છે ? 'જીર્ણશ્રેષ્ઠી' એ પ્રમાણે ભગવંત વડે કહેવાયું.

www.iainelibrarv.org

लोगेण .......... कहमेयमेवं ? લોક વડે કહેવાયું : તેના વડે=જીર્લશ્રેષ્ઠી વડે, ભગવાનને પારણું નથી કરાયું, અને તેના=જીર્લશ્રેષ્ઠીના, ઘરમાં વસુધારા પડી નથી, તો કેવી રીતે આ આમ છે ?=જીર્લશ્રેષ્ઠી કેવી રીતે પુણ્યશાળી છે ?

भगवया ......... पाविंतो ભગવાન વડે કહેવાયું : ભાવથી કરાયું જ છે=જીર્લશ્રેષ્ઠી વડે ભગવાનને ભાવથી પારણું કરાવાયું જ છે. વળી એવા પ્રકારનો તેનો=જીર્લશ્રેષ્ઠીનો, કુશલ પરિણામ હતો, જે કારણથી જો થોડી વેળા સુધી તીર્થંકરના પારણાનો વૃત્તાંત ન સાંભળ્યો હોત તો આના કારણે=વૃત્તાંત નહીં સાંભળવાને કારણે, વધતા એવા સંવેગપણા વડે સિદ્ધિને=સિદ્ધિયોગની ભૂમિકાને, પામીને કેવલજ્ઞાનને પણ પામત.

अवि य ....... कयत्थो ति अने वणी,प्राप्त એવા શ્રद्धाना અતિશય વડે નિરુપહત એવા સૌખ્યને प्રाप्त કર્યું છે. જીર્ણશ્રેષ્ઠી મોક્ષ પામવાની તૈયારીમાં છે, તેથી 'મોક્ષ પામ્યા', એ પ્રકારનો ઔપચારિક પ્રયોગ કરેલ છે; કેમ કે આવી ઉત્તમ શ્રદ્ધાથી નજીકના કાળમાં તેઓ મોક્ષ પામવાના છે, આ જણાવવા માટે 'निरुवहयं सोक्खं पायं' મૂકેલ છે, અને મોક્ષનું જ સુખ નિરુપહત છે. આ કારણથી મહાન પુણ્યના સમૂહના અર્જન વડે તે=જીર્ણશ્રેષ્ઠી, કૃતાર્થ છે.

पारण ........... પ્રઓચળં વળી પારણકને કરાવનાર અભિનવશ્રેષ્ઠીને તેવા પ્રકારનો પરિણામ ન હતો. આ કારણથી અભિનવશ્રેષ્ઠી તેવા≔જેવા જીર્ણશ્રેષ્ઠી કૃતાર્થ છે તેવા, કૃતાર્થ નથી, અને વસુધારાનું પડવું એ એક જન્મ સંબંધી થોડું પ્રયોજન છે≔ફળ છે.

ति गाथाद्वयार्थः આ પ્રમાણે બંને ગાથાનો અર્થ છે. ॥३४૯/३५०॥

# અવતરણિકા :

ગાથા ૩૪૩ માં કહેલ કે બે પ્રકારના સાધુઓ હોય છે, માંડલીઉપજીવક અને માંડલીઅનુપજીવક. તેમાં પ્રથમ માંડલીઅનુપજીવક સાધુની ગોચરી વાપરવા બેસતા પૂર્વે કરવાની ઉચિત વિધિ ગાથા ૩૪૪-૩૪૫માં બતાવી. ત્યારબાદ માંડલીઅનુપજીવક સાધુ પ્રાઘૂર્શકાદિ સાધુઓને નિમંત્રણા કરે, તેમાં નિમંત્રણા કરનાર સાધુને ક્યારે નિર્જરા થાય અને કયારે ન થાય? એ વાત ગાથા ૩૪૬-૩૪૭માં પ્રાસંગિક બતાવી, અને તેમાં જીર્ણશ્રેષ્ઠી અને અભિનવશ્રેષ્ઠીનું દેષ્ટાંત બતાવ્યું.

આ રીતે માંડલીઅનુપજીવક સાધુની ભિક્ષા વાપરવાની વિધિ બતાવીને, હવે માંડલીઉપજીવક સાધુઓ ભિક્ષા લાવ્યા પછી શું કરે ? તે બતાવે છે —

#### आथा :

इअरे उ निअट्ठाणे गंतूणं धम्ममंगलाईअं । कड्ढंति ताव सुत्तं जा अन्ने संणिअट्टंति ॥३५१॥

#### અન્વચાર્થ :

इअरे उ=વળી ઇતર=માંડલીઉપજીવક સાધુઓ, निअट्ठाणे=નિજસ્થાનમાં=માંડલીમાં ગોચરી વાપરવા બેસવાના સ્થાનમાં, गंतूणं=જઈને जा अन्ने संणिअट्टंति=જયાં સુધી અન્ય સાધુઓ પાછા કરે છે, ताव=ત્યાં સુધી धम्ममंगलाईअं सुत्तं=ધર્મમંગલાદિ સૂત્રને कडूंति=બોલે છે.

#### आशार्थ :

વળી માંડલીઉપજીક સાધુઓ માંડલીમાં ગોચરી વાપરવા બેસવાના સ્થાનમાં જઈને જ્યાં સુધી બીજા સાધુઓ પાછા ફરે છે ત્યાં સુધી ધર્મમંગલાદિ સૂત્ર બોલે છે.

#### ટીકા :

इतरे तु मण्डल्युपजीवकाः निजस्थाने उपवेशनमाश्रित्य गत्वा, किमित्याह-धर्म्ममङ्गालादि कर्षन्ति= पठन्ति तावत्सूत्रं यावदन्ये साधवः सन्निवर्त्तन्त इति गाथार्थः ॥३५१॥

# ટીકાર્થ :

વળી માંડલીઉપજીવકો બેસવાને આશ્રયીને પોતાના સ્થાનમાં જઈને, શું ? એથી કહે છે – જ્યાં સુધી અન્ય સાધુઓ પાછા ફરે છે, ત્યાં સુધી ધર્મમંગલાદિ સૂત્રને બોલે છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. ઘ૩૫૧ા

# અવતરણિકા :

धर्म्ममङ्गलादीत्युक्तं तदाह -

### અવતરણિકાર્થ:

પૂર્વગાથામાં માંડલીઉપજીવક સાધુઓ બીજા સાધુઓ ન આવે ત્યાં સુધી ધર્મમંગલાદિ સૂત્રનો સ્વાધ્યાય કરે છે, એ પ્રમાણે કહેવાયું, તેને કહે છે —

#### भाशा :

धम्मं कहण्ण कुज्जं संजमगाहं च निअमओ सक्वे । एद्दहमित्तं वऽण्णं सिद्धं जं जंमि तित्थिम्म ॥३५२॥

# अन्वयार्थः

धम्मं=ધર્મને, कहण्ण कुज्जं=કહં નુ કુજ્જાને संजमगाहं च=અને સંજમગાથાને सब्वे=સર્વ સાધુઓ निअमओ=નિયમથી (બોલે છે;) एद्दहिमत्तं व=અથવા આટલું માત્ર जंमि तित्थिम्म=જે તીર્થમાં जं अण्णं सिद्धं=જે અન્ય સિદ્ધ હોય, (તેને સર્વ સાધુઓ નિયમથી બોલે છે.)

# ગાચાર્થ :

દશપૈકાલિક સૂત્રનું પહેલું 'ધમ્મો મંગલમુક્કિટ્ટં' નામનું અધ્યયન, બીજું 'કહં નુ કુજ્જા સામરણં' નામનું અધ્યયનની પહેલી ગાયા, આ સર્વ સાધુઓ નિયમથી બોલે છે, અથવા આઢલા પ્રમાશવાળું જે ભગવાનના શાસનમાં જે બીજું સૂત્ર સિદ્ધ હોય, તે ભગવાનના શાસનમાં સર્વ સાધુઓ તે બીજું સૂત્ર નિયમથી બોલે છે.

# ટીકા :

धर्ममिति धर्म्ममङ्गलकं, कहण्ण कुज्जमिति तदनन्तराध्ययनं, संजमगाहं चेति तृतीयाध्ययनगाथां च संजमे सुट्ठिअप्पाणमित्यादिलक्षणां, नियमतः सर्वे पठन्ति, एतावन्मात्रं वा अन्यत् सूत्रं सिद्धं यद् यस्मिस्तीर्थे-ऋषभादिसम्बन्धिन तन्नियमतः सर्वे पठन्तीति गाथार्थः ॥३५२॥

#### ટીકાર્ચ:

ધર્મને એટલે ધર્મમંગલકને, કહં નુ કુજ્જાને એટલે ત્યારપછીના અધ્યયનને, અને સંજમગાથાને એટલે 'સંજમે સુક્રિઅપ્યાણં' ઇત્યાદિના લક્ષણવાળી ત્રીજા અધ્યયનની ગાથાને, સર્વ સાધુઓ નિયમથી બોલે છે. અથવા આટલું માત્ર ઋષભાદિના સંબંધવાળા જે તીર્થમાં જે અન્ય સૂત્ર સિદ્ધ હોય તેને સર્વ સાધુઓ નિયમથી બોલે છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે. ॥૩૫૨॥

# અવતરશિકા :

પૂર્વગાથામાં બતાવ્યું કે ગોચરી વાપરતાં પહેલાં સાધુઓ ધમ્મો મંગલાદિ સૂત્રનો સ્વાધ્યાય કરે છે. હવે સ્વાધ્યાય કર્યા પછી સાધુઓ શું કરે છે ? તે બતાવે છે –

#### भाथा :

दिति तओ अणुसिंद्वं संविग्गा अप्पणा उ जीवस्स । रागद्दोसाभावं सम्मावायं तु मन्नंता ॥३५३॥

### અવ્વચાર્થ:

तओ=ત્યારપછી=સ્વાધ્યાય કર્યા પછી, रागद्दोसाभावं सम्मावायं मन्नंता=રાગ-દેષના અભાવવિષયક સમ્યગ્વાદને માનતા, संविग्गा=સંવિગ્ન એવા સાધુઓ अप्पणा उ=આત્મા વડે જ जीवस्स=જીવને=પોતાને, अणुसिंहु=અનુશાસ્તિ=શિખામણ, दिंति=આપે છે.

🛨 'तु' પાદપૂર્તિમાં છે.

# आथार्थ :

સ્વાધ્યાય કર્યા પછી રાગ-હેષના અભાવવિષયક સમ્યગ્વાદને માનતા, સંવિગ્ન એવા સાધુઓ આત્મા વડે જ આત્માને અનુશાસ્તિ આપે છે.

# ટીકા ઃ

ददित ततः=स्वाध्यायानन्तरं अनुशास्ति-स्वोपदेशलक्षणां संविग्ना=मोक्षाभिलाधिणः सन्तः आत्मनैव जीवस्य=आत्मन एव, किमित्यत्राह-रागद्वेषाभावमिति रागद्वेषाभावविषयं सम्यग्वादं मन्यमाना इति गाथार्थः ॥३५३॥

# ટીકાર્થ :

ત્યારપછી=સ્વાધ્યાયની અનંતર=સ્વાધ્યાય કર્યા પછી, સંવિગ્ન=મોક્ષના અભિલાષવાળા છતા, સાધુઓ આત્મા વડે જ જીવને=આત્માને જ, સ્વને ઉપદેશના લક્ષણવાળી અનુશાસ્તિને આપે છે.

કયા કારણથી ? અર્થાત્ સંવિગ્ન સાધુઓ પોતે જ પોતાને અનુશાસ્તિ કયા કારણથી આપે છે ? એ પ્રકારની શંકામાં કહે છે —

રાગ-દેષના અભાવના વિષયવાળા સમ્યગ્વાદને માનતા એવા તે સાધુઓ છે, એથી પોતે જ પોતાના આત્માને અનુશાસ્તિ આપે છે, એમ અન્વય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

માંડલીઉપજીવક સાધુ ગોચરી લાવ્યા પછી પૂર્વમાં બતાવેલ વિધિપૂર્વક ગુરુને બતાવીને, જ્યાં વાપરવા બેસવાનું છે ત્યાં બેસીને, જ્યાં સુધી અન્ય સાધુઓ ભિક્ષા પ્રહણ કરીને ન આવે ત્યાં સુધી સ્વાધ્યાય કરે; અને તે સ્વાધ્યાય વર્તમાનમાં ધમ્મોમંગલાદિ સૂત્રનો પ્રચલિત છે, અને અન્ય તીર્થંકરના કાળમાં વર્તમાનના સૂત્રમાં બતાવેલ ભાવને કહેવા માટે સમર્થ એવું જે કોઈ અન્ય સૂત્ર પ્રસિદ્ધ હોય તે સૂત્રનો સ્વાધ્યાય તે તીર્થંકરના કાળના સાધુઓ કરે.

આ પ્રકારે સ્વાધ્યાય કર્યા પછી ભિક્ષા વાપરવામાં કર્મબંધ ન થાય, તેની જાગૃતિ માટે મહાત્માઓ ગોચરી વાપરતાં પૂર્વે પોતે જ પોતાના આત્માને જ અનુશાસન આપે છે; કેમ કે મહાત્માઓ જાણતા હોય છે કે ભગવાનના શાસનનો સમ્યગ્વાદ રાગ-દેષના અભાવવિષયક છે, અને મિથ્યાવાદ રાગ-દેષ કરવારૂપ છે; તેથી પોતાનામાં સમ્યગ્વાદની નિષ્પત્તિ કરવી હોય તો દરેક પ્રવૃત્તિ અત્યંત સાવધાનતાપૂર્વક કરવી જોઈએ, જેથી રાગ-દેષની શક્તિનો મુળથી ત્યાગ થાય.

આ રીતે રાગ-દ્વેષથી મુક્ત થવાની અભિલાષાવાળા સાધુઓ આત્માને અનુશાસન આપે છે, જે અનુશાસનનું વિશેષ સ્વરૂપ આગળની ગાથામાં બતાવાશે. **!!૩૫૩!!** 

#### અવતરણિકા :

अनुशास्तिमाह -

### અવતરણિકાર્થ:

અનુશાસ્તિને કહે છે અર્થાત્ પૂર્વગાથામાં બતાવ્યું કે સ્વાધ્યાય કર્યા પછી મોક્ષના અભિલાષી સાધુઓ પોતે જ પોતાને અનુશાસન આપે છે, તેથી તે અનુશાસનનું સ્વરૂપ બતાવે છે –

#### भाशः

बायालीसेसणसंकडंमि गहणंमि जीव! न हु छलिओ । इणिंह जह न छलिज्जिस भुंजंतो रागदोसेहिं ॥३५४॥

# અન્વચાર્થ:

बायालीसेसणसंकडंमि गहणंमि=બેંતાલીસ એષણાથી સંકટ એવા ગહનમાં=એષણાના બેંતાલીશ દોષોથી વ્યાપ્ત એવી ગુફામાં, जीव !=હે જીવ ! न हु छिंतिओ=(તું) નથી જ છલાયો=છેતરાયો, इण्हिं= અત્યારે મુંजंતો=ભોજન કરતો એવો जह रागदोसेहिं=જેવી રીતે રાગ-દેષ વડે न छिंतिजजिस=तું ન છલાય. (તેવી રીતે તારે કરવું જોઈએ, એ પ્રકારે સાધુ પોતાના જ આત્માને અનુશાસન આપે છે.)

# आथार्थ :

એષણાના બેંતાલીસ દોષોથી વ્યાપ્ત એવી ગુફામાં હે જીવ ! તું નથી જ છેતરાથો, હવે ભોજન કરતો એવો તું જેવી રીતે રાગ-દ્વેષ વડે ન છલાય, તેવી રીતે તારે કરવું જોઈએ. આ પ્રકારે સાધુ પોતાના જ આત્માને અનુશાસન આપે છે.

## ટીકા :

द्विचत्वारिंशदेषणासङ्कट इति आकुले गहने हे जीव ! भिक्षाटनं कुर्वन् नाऽसि छलितः=न व्यंसितोऽसि, तदिदानी यथा न छल्यसे भुञ्जानो रागद्वेषाभ्यां तथाऽनुष्ठेयमिति गाथार्थः ॥३५४॥

# ટીકાર્થ :

બેંતાલીસ એષણાના દોષોથી સંકટ=આકુલ=વ્યાપ્ત, એવા ગહનમાં=ગુકામાં, ભિક્ષાટનને કરતો એવો હે જીવ! તું છલાયો નથી=છેતરાયો નથી, તેથી હવે ભોજન કરતો એવો તું રાગ અને દેષ વડે જે રીતે ન છલાય તે રીતે તારે કરવું જોઈએ, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

### **स्रावार्थ** :

જે સાધુ અત્યંત ઉપયોગપૂર્વક ભિક્ષાના દોષોના પરિહાર માટે યત્ન કરતા હોય, તે સાધુની ક્યારેક ભિક્ષા લાવવામાં સ્ખલના થઈ હોય તોપણ તે સ્ખલનાની સમ્યગ્ આલોચના કરવાથી શુદ્ધિ થઈ જાય છે.

આ રીતે સ્ખલનાની શુદ્ધિ કરીને સ્વાધ્યાય કર્યા પછી વાપરવા બેસે ત્યારે સાધુ વિચારે કે આ ૪૨ એષણાના દોષોથી આકુલ એવી ભિક્ષારૂપી ગહન ગુફા છે, જેમાં ગયેલા સાધુઓ ખ્યાલ ન રાખે તો મોક્ષમાર્ગમાં જવાને બદલે તે ગુફામાં અટવાઈ જાય; પરંતુ હું એવી પણ ગુફામાં અટવાયા વગર આરામથી બહાર નીકળવારૂપ નિર્દોષ ભિક્ષા લાવ્યો છું, અને કદાચ કોઈ સ્ખલના થઈ હોય તો તેની પણ શુદ્ધિ કરી લીધી છે. આથી હવે મને મોક્ષમાર્ગમાં લઈ જનાર પરિણામ કરવામાં કોઈ વ્યાઘાતક નથી; પરંતુ જો ગોચરી વાપરતાં રાગ-દેષથી છલાઈશ, તો મારી પરિણામવૃદ્ધિરૂપ પ્રવૃત્તિ વ્યાઘાત પામશે. માટે હું તે રાગ-દેષના પરિણામોથી છલાઉ નહિ, એ પ્રકારના સમ્યગ્ પ્રણિધાનપૂર્વક આત્માને અનુશાસન આપીને ગોચરી વાપરવા માટે સાધુ તે રીતે યત્ન કરે, જેથી ગોચરી વાપરવાની ક્રિયા સંયમવૃદ્ધિનું કારણ બને. ॥૩૫૪॥

# અવતરણિકા :

આત્માને અનુશાસન આપ્યા પછી સાધુ કઈ રીતે ભોજન કરે ? તે બતાવે છે –

#### ગાચા :

रागद्दोसविरहिआ वणलेवाइउवमाइ भुंजंति । कड्कितु नमोक्कारं विहीए गुरुणा अणुत्राया ॥३५५॥

# अन्वयार्थ :

नमोक्कारं कड्ढितुः न्नमस्झरने = नवકारने, બોલીને गुरुणा अणुन्नाया = ગુરુ વડે અનુજ્ઞાત, रागद्दोस -विरहिआ = રાગ-દેષથી વિરહિત એવા સાધુઓ वणलेवाइउवमाइ = વ્રણલેપાદિની ઉપમાથી विहीए = વિધિપૂર્વક भुंजंति = વાપરે છે.

# ગાથાર્થ :

નવકારને બોલીને ગુરુ વડે અનુજ્ઞાત, રાગ-દ્વેષથી રહિત એવા સાધુઓ વ્રણલેપાદિની ઉપમાથી વિદ્યપૂર્વક વાપરે છે.

#### ટીકા :

ततश्च रागद्वेषविरहिताः सन्तः व्रणलेपाद्युपमया-व्रणलेपाक्षोपाङ्गवदित्यादिलक्षणया भुञ्जते, कड्ढेतु णमोक्कार्रमिति पठित्वा नमस्कारं विधिना-वक्ष्यमाणलक्षणेन भुञ्जते 'सन्दिशत पारयाम' इत्यभिधाय गुरुणाऽनुज्ञाताः सन्त इति गाथार्थः ॥३५५॥

★ ''व्रणलेपाक्षोपाङ्गविदत्यादिलक्षणया''માં 'इत्यादि' પદથી પુત્રમાંસભક્ષણના દૃષ્ટાંતનું ગ્રહણ છે, તેથી સાધુ પુત્રના માંસના ભક્ષણની જેમ નિર્લેપભાવથી ભોજન કરે, તેમ અર્થ પ્રાપ્ત થાય.

# ટીકાર્થ:

અને ત્યારપછી≕પૂર્વગાથામાં બતાવ્યું એ રીતે આત્માને અનુશાસન આપ્યા પછી, રાગ-દેષથી વિરહિત છતા સાધુઓ 'વ્રણમાં લેપ, અક્ષના ઉપાંગની જેમ' ઇત્યાદિ લક્ષણવાળી વ્રણલેપાદિની ઉપમાથી વાપરે છે.

વળી કઈ રીતે વાપરે છે ? તે સ્પષ્ટ કરે છે -

'આદેશ આપો, અમે પારીએ' એ પ્રમાણે કહીને ગુરુ વડે અનુજ્ઞા અપાયેલા છતા સાધુઓ નવકારને બોલીને કહેવાનાર લક્ષણવાળી વિધિથી વાપરે છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

મુનિ રાગ-દ્વેષથી સર્વથા રહિત નહીં હોવા છતાં ઉપયોગથી સાવધાન થઈને ગોચરી વાપરે છે, તેથી વાપરવાની ક્રિયામાં રાગ-દ્વેષ કરતા નથી, પરંતુ રાગ-દ્વેષનો ઉચ્છેદ થાય તેવો યત્ન કરે છે. માટે જ તેઓનું 'રાગ-દ્વેષથી વિરહિત' એમ વિશેષણ આપ્યું છે. વળી વાપરતાં પહેલાં ઉચિત વિધિરૂપે નવકારનું સ્મરણ કરીને ગુરુની અનુજ્ઞા મેળવ્યા પછી મુનિ શાસ્ત્રોક્ત વિધિ મુજબ વ્રણલેપ અને અક્ષોપાંગની ઉપમાથી વાપરે છે.

સાધુ 'વ્રણલેપ'ની ઉપમાથી આહાર કરે અર્થાત્ જેમ શરીરમાં વ્રણ = ચાંદા, પડેલા હોય, તો તે ચાંદાના ઘા રુઝવવા માટે ઉપયોગી હોય તેટલો જ લેપ કરાય, તેમ સાધુ સંયમની સાધના માટે ઉપયોગી હોય તેટલું જ ભોજન કરે, જેથી ભોજનગ્રહણ પણ સંયમવૃદ્ધિનું કારણ બને.

અથવા સાધુ 'અક્ષોપાંગ'ની ઉપમાથી ભોજન કરે અર્થાત્ ગાડાંના પૈડાના જોડાણને=ધરીને, 'અક્ષ' કહેવાય, અને તૈલીપદાર્થના લેપને 'ઉપાંગ' કહેવાય. વળી અક્ષ ઉપર તૈલી પદાર્થોનો તેટલો જ લેપ કરાય કે જેથી ગાડું સહજ રીતે ભાર વહન કરીને ચાલી શકે, પરંતુ અક્ષમાં તૈલી પદાર્થોનો ઘણો લેપ લગાડાય નહિ; કેમ કે પૈડામાં તૈલીપદાર્થ વધારે લગાવવાથી નિષ્ફળ જાય છે. તેવી રીતે સાધુ પણ સમ્યગ્ અનુષ્ઠાન સુદઢ કરી શકાય તેટલું જ ભોજન ગ્રહણ કરે, પરંતુ વધારે ભોજન ગ્રહણ કરે નહિ. ॥૩૫૫॥

# અવતરણિકા :

विधिमाह -

# અવતરશિકાર્થ :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે સાધુઓ વ્રણલેપાદિની ઉપમાથી વિધિપૂર્વક વાપરે છે. તેથી હવે ગોચરી વાપરવાની વિધિને કહે છે —

#### भाशा :

# निद्धमहुराइ पुर्व्वि पित्ताईपसमणहुया भुंजे । बुद्धिबलवद्धणहुा दुक्खं खु विगिचिउं निद्धं ॥३५६॥

#### અન્વચાર્થ:

पित्ताईपसमणह्या बुद्धिबलवद्धणहा= પિત્તાદિના પ્રશમન અર્થે (અને) બુદ્ધિ-બળના વર્ધન અર્થે (સાધુ) पुर्विच=पूर्वे= ભોજનની શરૂઆતમાં, निद्धमहुराइ= स्निગ્ધ-મધુરને भुंजे= વાપરે, निद्धं खु विर्णिचिउं दुक्खं= ખરેખર સ્નિગ્ધને ત્યજવું દુ:ખરૂપ છે. (માટે પણ સાધુ સ્નિગ્ધ-મધુર દ્રવ્યને પહેલાં વાપરે.)

### आशार्थ :

પિત્તાદિના પ્રશમન અર્થે અને બુદ્ધિ-બળના વર્ધન અર્થે સાધુ ભોજનની શરૂઆતમાં સ્નિગ્ધ-મધુરને વાપરે. ખરેખર સ્નિગ્ધને ત્થજવું દુઃખરૂપ છે, માટે પણ સાધુ સ્નિગ્ધ-મધુર દ્રવ્યને પહેલાં વાપરે. ટીકા :

स्त्रिग्धमधुरे-निस्यन्दनपायसादिरूपे पूर्वम्=आदौ पित्तादिप्रशमनार्थं भुञ्जीत, आदिशब्दात् वातादिपरिग्रहः, तदनु अम्लद्रव्यादीनि, प्रयोजनान्तरमाह-बुद्धिबलवर्द्धनार्थं, न हि बुद्धिबलरिहतः परलोकसाधनं कर्त्तुमलिमिति, तथा दुःखं च परित्यक्तुं स्थण्डिलेऽपि, सत्त्वव्यापत्तिसम्भवादिति गाथार्थः ॥३५६॥

### ટીકાર્શ :

પિત્તાદિને શમાવવા માટે પૂર્વે≕આદિમાં≕ભોજનના પ્રારંભમાં, નિસ્યંદન-પાયસાદિરૂપ સ્નિગ્ધ અને મધુર દ્રવ્યને વાપરે, ત્યારપછી ખાટાં દ્રવ્ય વગેરેને વાપરે. ''<del>પિત્તા</del>દિ''માં 'आદિ' શબ્દથી વાતાદિનો પરિગ્રહ છે.

પ્રયોજનાંતરને=સ્નિગ્ધ અને મધુર દ્રવ્યને પહેલાં વાપરવામાં બીજા પ્રયોજનને, કહે છે −

બુદ્ધિ અને બળને વધારવા માટે, સ્નિગ્ધાદિ દ્રવ્યને પૂર્વે વાપરે, એમ અન્વય છે.

બુદ્ધિ અને બળ વધારવાનું શું પ્રયોજન છે ? એમાં યુક્તિ આપે છે 🗕

જે કારણથી બુદ્ધિ અને બળથી રહિત જીવ પરલોકના સાધનને કરવા માટે≕ પરલોકની સાધના કરવા માટે, સમર્થ થતો નથી, અને તે રીતે સ્થંડિલમાં પણ=શુદ્ધ ભૂમિમાં પણ, સ્નિગ્ધાદિ દ્રવ્યોનો પરિત્યાગ કરવા માટે દુઃખ છે≕મુશ્કેલ છે; કેમ કે સત્ત્વની વ્યાપત્તિનો સંભવ છે≕સ્નિગ્ધાદિ દ્રવ્યો પરઠવવાથી જીવોનો નાશ થવાનો સંભવ છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

સામાન્ય રીતે સાધુને સ્નિગ્ધાદિ દ્રવ્ય વાપરવાનો નિષેધ છે, છતાં કોઈ સાધુને સંયમની વૃદ્ધિ માટે સ્નિગ્ધાદિ દ્રવ્યો વગર ચાલે તેમ ન હોય તો કારણે સ્નિગ્ધાદિ દ્રવ્ય ગ્રહણ કરવાની પણ ભગવાનની અનુજ્ઞા છે.

અથવા ક્વચિત્ અન્ય નિર્દોષ ભિક્ષા મળી ન હોય પરંતુ સ્નિગ્ધાદિ ભિક્ષા જ નિર્દોષ મળી હોય ત્યારે પણ સંયમની વૃદ્ધિ માટે સાધુ સ્નિગ્ધાદિ આહાર ગ્રહણ કરે. તેથી આવા કોઈક કારણે સાધુ સ્નિગ્ધાદિ આહાર લાવ્યા હોય ત્યારે ગોચરી વાપરવામાં પ્રથમ સ્નિગ્ધાદિ દ્રવ્યો વાપરવાની વિધિ છે; કેમ કે સ્નિગ્ધાદિ દ્રવ્યો પ્રથમ વાપરવાથી પિત્ત-વાયુ વગેરેનું શમન થાય છે. આથી સાધુએ પ્રથમ સ્નિગ્ધ-મધુર દ્રવ્ય વાપર્યા પછી અમ્લદ્રવ્યાદિ વાપરવાં જોઈએ.

વળી ગોચરીના પ્રારંભમાં સ્નિગ્ધ-મધુર આહાર વાપરવાનું બીજું પ્રયોજન એ છે કે બુદ્ધિ અને બળ વધારવા માટે સાધુ ગોચરીમાં પ્રથમ સ્નિગ્ધાદિ દ્રવ્ય વાપરે.

અહીં પ્રશ્ન થાય કે બુદ્ધિ અને બળ વધારવાનું પ્રયોજન શું ? તેથી કહે છે –

બુદ્ધિ અને બળરહિત જીવ પરલોકની સાધના કરવા માટે સમર્થ થતો નથી અર્થાત્ બુદ્ધિ હોય તો સાધુ શાસ્ત્રોના સૂક્ષ્મ પદાર્થીનું જ્ઞાન સારી રીતે કરી શકે, અને શરીરબળ વધે તો વૈયાવચ્ચાદિ કૃત્યો સારી રીતે કરી શકે, જેથી પરલોકની સાધના થઈ શકે.

વળી ગોચરીમાં સ્નિગ્ધાદિ આહાર પહેલાં વાપરવાનું ત્રીજું પ્રયોજન એ છે કે કોઈ કારણથી શરીરની તેવી પરિસ્થિતિ થાય કે પોતે લાવેલો આહાર પણ વાપરવાની પોતાનામાં શક્તિ ન હોય, ત્યારે જો ઋક્ષાદિ આહાર પહેલાં વાપર્યો હોય અને પછી સ્નિગ્ધાદિ આહાર સાધુ વાપરતા હોય, તો પાછળથી બાકી રહેલો સ્નિગ્ધાદિ આહાર પરઠવવાનો પ્રસંગ આવે, જે આહાર નિર્દોષ ભૂમિમાં પણ પરઠવવો મુશ્કેલ થાય; કેમ કે સ્નિગ્ધાદિ આહારમાં કીડી વગેરે જલદી આકર્ષાઇને આવે છે, જેથી તેની હિંસા થવાની સંભાવના રહે. આથી તે હિંસાના પરિહાર માટે પણ સાધુ પ્રથમ સ્નિગ્ધાદિ દ્રવ્યોનો આહાર કરે. ાઉપદા

## અવતરણિકા :

अत्रैव विधिविशेषमाह -

# અવતરણિકાર્થ:

પૂર્વગાથામાં ગોચરી વાપરવાના વિષયમાં વિધિ બતાવી. એમાં જ વિશેષ વિધિને કહે છે –

#### भाशा :

अह होज्ज निद्धमहुराइं अप्पपरिकम्मसपरिकम्मेहिं । भोत्तूण निद्धमहुरे फुसिअ करे मुंचऽहाकडए ॥३५७॥

#### अन्पयार्थ :

अह= श्रे निद्धमहुराइं= स्निગ્ધ-મધુર अप्पपिकम्मसपिकम्मेहिं= અલ્ધપરિકર્મ-સપરિકર્મવાળા પાત્રમાં होज्ज=હોય, (તોપણ) निद्धमहुरे= स्निગ્ધ-મધુરને भोत्तूण=વાપરીને करे फुसिअ=હાથને લૂંછીને अहाकडण्= यथाકૃત એવા પાત્રોને (માંડલીમાં ફેરવવા માટે) मुंच= મૂકે.

### ञाशार्थ :

જો સ્નિગ્ધ-મધુર અલ્પપરિકર્મ-સપરિકર્મવાળા પાત્રમાં હોય, તોપણ સ્નિગ્ધ-મધુરને વાપરીને હાથને લૂંછીને યથાકૃત એવાં પાત્રોને માંડલીમાં ફેરવવા માટે મૂકે.

#### ટીકા :

अथ भवेतां स्निग्धमधुरे-उक्तस्वरूपे अल्पपरिकर्मसपरिकर्मयोः पात्रयोः तथाऽप्ययं न्यायः, भुक्त्वा स्निग्धमधुरे पूर्वमेव तदनु स्पृष्ट्वा=करान्निर्लेपान् कृत्वा मुंचऽहागडए ति प्रवर्त्तयेद् भोजनिक्रयां प्रति यथाकृतानि, संयमगौरवख्यापनार्थमेतदिति गाथार्थः ॥३५७॥

## ટીકાર્થ :

જો કહેવાયેલ સ્વરૂપવાળા≕િનસ્યંદન-પાયસાદિરૂપ, સ્નિગ્ધ અને મધુર, અલ્પપરિકર્મ અને સપરિકર્મવાળા પાત્રમાં હોય, તોપણ આ ન્યાય છે=િસ્નિગ્ધાદિ દ્રવ્ય પ્રથમ વાપરવાની વિધિ છે. પૂર્વે જ સ્નિગ્ધ અને મધુરને વાપરીને ત્યારપછી હાથને લૂંછીને≔િનર્લેપ કરીને, યથાકૃતોને મૂકે=યથાકૃત પાત્રોને ભોજનની ક્રિયા પ્રતિ પ્રવર્તાવે.

આ=અલ્પપરિકર્મવાળા-સપરિકર્મવાળા પાત્રમાંથી સ્નિગ્ધાદિ દ્રવ્યને વાપરીને હાથ લૂંછીને યથાકૃત પાત્રોને પ્રવર્તાવવા એ, સંયમના ગૌરવના ખ્યાપનના અર્થે છે=સંયમનું ગૌરવ જણાવવા માટે છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

સામાન્ય રીતે સાધુ યથાકૃત પાત્રામાં રહેલા ભોજનને પ્રથમ વાપરે છે; કેમ કે યથાકૃત પાત્રામાં નિર્દોષતા વિશેષ હોય છે. તેથી સંયમ પ્રત્યેનો ગૌરવભાવ જળવાય તે માટે સાધુઓને માંડલીમાં પ્રથમ યથાકૃત પાત્રામાંથી ગોચરી આપવામાં આવે છે.

આમ છતાં, અલ્પપરિકર્મ કે બહુપરિકર્મવાળા પાત્રામાં સ્નિગ્ધ-મધુર આહાર આવેલ હોય તો પિત્તાદિના શમન આદિ માટે સાધુને પ્રથમ તે સ્નિગ્ધાદિ આહાર વાપરવો ઉચિત છે. તેથી માંડલીમાં યથાકૃત પાત્રાને બદલે અલ્પપરિકર્મ અને બહુપરિકર્મવાળા પાત્રામાંથી પ્રથમ સર્વ સાધુઓને સ્નિગ્ધ-મધુર ભોજન અપાય છે, અને તે ભોજન વાપર્યા પછી હાથ ચોખ્ખા કરીને યથાકૃત પાત્રા માંડલીમાં ફેરવવા માટે મુકાય છે; અને યથાકૃત પાત્રાનું સર્વ ભોજન બધા સાધુઓ વાપરી લે, ત્યારપછી અલ્પપરિકર્મ અને બહુપરિકર્મવાળા પાત્રામાં રહેલું અન્ય ભોજન સાધુઓને અપાય છે.

આમ, અલ્પપરિકર્મ અને બહુપરિકર્મવાળા પાત્રામાંથી સ્નિગ્ધ-મધુર ભોજન સર્વ સાધુઓને આપ્યા પછી સાધુ હાથને નિર્લેપ કરે છે અને પછી યથાકૃત પાત્રાને ગોચરી આપવા માટે માંડલીમાં ફેરવે છે. આ પ્રવૃત્તિ સંયમના ગૌરવના ખ્યાપન માટે છે; કેમ કે યથાકૃત પાત્રા સંયમમાં વિશેષ ઉપકારક છે. તેથી યથાકૃત પાત્રાને હાથમાં પકડતાં પહેલાં અલ્પ-બહુપરિકર્મવાળા પાત્રમાં રહેલા આહારથી ખરડાયેલા હાથને લૂંછવાના છે. આમ કરવાથી યથાકૃત પાત્રા પ્રત્યે સાધુને વિશેષ બહુમાન અભિવ્યક્ત થાય છે.

અહીં વિશેષ એ છે કે માંડલીઉપજીવક સાધુઓમાંથી કેટલાક સાધુઓ પાસે યથાકૃત પાત્રા હોય, કેટલાક પાસે અલ્પપરિકર્મવાળા પાત્રા હોય, કેટલાક પાસે બહુપરિકર્મવાળા પાત્રા હોય, અને તે સર્વ સાધુઓ પોતપોતાની ભિક્ષા માંડલીમાં લાવીને મૂકે, અને તેમાં રહેલ ભોજન ગુરુના આદેશ પ્રમાણે માંડલીમાં વહેંચાય, તેમાં સામાન્યથી નિયમ પ્રમાણે માંડલીમાં સાધુઓને યથાકૃત પાત્રામાં રહેલ ભોજન પ્રથમ અપાય.

આમ છતાં, ક્યારેક અલ્પપરિકર્મવાળા અને બહુપરિકર્મવાળા પાત્રામાં જ સ્નિગ્ધ- મધુર ભિક્ષા આવી હોય અને યથાકૃત પાત્રામાં ન આવી હોય ત્યારે, પિત્તાદિના શમન માટે અને સાધુઓના બુદ્ધિ-બળના વર્ધન માટે માંડલીમાં અલ્પપરિકર્મ અને બહુપરિકર્મવાળા પાત્રામાંથી પણ સ્નિગ્ધ-મધુર આહાર પ્રથમ આપવામાં આવે છે. !!૩૫૭!!

### અવતરશિકા :

भोजनग्रहणविधिमाह -

### अवतरक्षिङार्थ :

પૂર્વની બે ગાથામાં કહ્યું કે સાધુ પ્રથમ સ્નિગ્ધાદિ આહાર વાપરે. હવે સાધુ કેટલા પ્રમાણવાળા કોળિયાથી આહાર વાપરે ? તે બતાવવા અર્થે ભોજનગ્રહણની વિધિને કહે છે —

#### गाथा :

कुक्कुडिअंडगमित्तं अहवा खुड्डागलंबणासिस्स । लंबणमित्तं गेण्हइ अविगिअवयणो उ रायणिओ ॥३५८॥

#### अन्वयार्थः

कुक्किडअंडगिमत्तं अहवा खुड्डागलंबणासिस्स लंबणिमत्तं=કુકડીના અંડકની માત્રાવાળા અથવા ક્ષુલ્લકના લંબનથી ખાનારાના લંબનની માત્રાવાળા કવલને=કુકડીના ઇંડાના પ્રમાણવાળા અથવા બાળકના કોળિયા જેવડા પ્રમાણવાળા કોળિયાથી ખાવાના સ્વભાવવાળા પુરુષના કોળિયાના પ્રમાણવાળા કોળિયાને, (સાધુ) गेण्हड्ड=ગ્રહણ કરે છે, (આટલા પ્રમાણવાળા કવલ ગ્રહણ કરવાનું પ્રયોજન બતાવે છે –) रायणिओ= રાત્નિક=રત્નાધિક સાધુ, अविगिअवयणो उ=અવિકૃતવદનવાળા જ હોય છે.

# जाञ्चार्थ :

કુકડીનાં ઇંડાંના પ્રમાણવાળા અથવા બાળકના કોળિયા જેવડા પ્રમાણવાળા કોળિયાથી ખાવાના સ્વભાવવાળા પુરુષના કોળિયાના પ્રમાણવાળા કોળિયાને સાધુ ગ્રહણ કરે છે; આટલા પ્રમાણવાળા કવલ ગ્રહણ કરવાનું પ્રયોજન બતાવે છે — રત્નાધિક સાંધુ અવિકૃત વદનવાળા જ હોય છે.

# डीङा :

इह ग्रहणकाले कुकुट्यण्डकमात्रं कवलमिति गम्यते अथवा क्षुष्ठकलम्बनाशिनः पुंसः लम्बनमात्रं= कवलमात्रं गृह्णति, अविकृतवदन एव=स्वभावस्थमुखो स्त्राधिको=ज्येष्ठार्योऽन्यभक्त्यर्थमिति गाथार्थः ॥३५८॥

# ટીકાર્થ :

અહીં=ભોજનના વિષયમાં, ગ્રહણકાળમાં કુકડીના ઈડાની માત્રાવાળા કવલને અથવા બાળકના લંબનથી=કોળિયાથી, ખાનારા પુરુષના લંબનની માત્રાવાળા=કવલની માત્રાવાળા, કવલને સાધુ ગ્રહણ કરે છે. તેમાં પ્રયોજન બતાવે છે -

અન્યની ભક્તિ અર્થે રત્નાધિક=જયેષ્ઠ આર્ય, અવિકૃતવદનવાળા જ=સ્વભાવસ્થ મુખવાળા જ, હોય છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

સાધુ ગોચરી વાપરતી વખતે કુકડીના ઇંડા જેવડા પ્રમાણવાળા કોળિયા ગ્રહણ કરે, અથવા તો નાના બાળકના કોળિયા જેવડા પ્રમાણવાળા કોળિયાથી ખાવાના સ્વભાવવાળા પુરુષના કોળિયા જેટલા પ્રમાણવાળા કોળિયાથી આહાર વાપરે છે; કેમ કે રત્નાધિક સુાધુ અવિકૃતવદનવાળા હોય છે, અર્થાત્ મોઢામાં આહારનો કોળિયો હોય ત્યારે પણ સ્વાભાવિક મુખવાળા જ હોય છે. તેથી વધારે ખાવાના પરિણામરૂપ ભાવદોષને કારણે મુખ વિકૃત થાય તેટલા મોટા કોળિયાથી આહાર ગ્રહણ કરતા નથી.

આશય એ છે કે સાધુને ચોક્કસ કવલની સંખ્યા પ્રમાણ આહાર વાપરવાનો હોય છે, તેથી જો અધિક આહાર વાપરવાનો પરિણામ હોય તો સાધુ મોટા કોળિયા ગ્રહણ કરીને કવલની સંખ્યાનો નિર્વાહ કરે.પરંતુ સાધુ રાત્નિક હોય છે, તેથી મોટા કોળિયા ગ્રહણ કરવારૂપ અધિક આહાર વાપરવાની વૃત્તિવાળા હોતા નથી. તેથી સાધુ સહજ રીતે મુખમાં સમાય તેટલા નાના કોળિયા ગ્રહણ કરીને જ કવલની સંખ્યાનો પણ નિર્વાહ કરે છે.

અહીં કહ્યું કે "રત્નાધિક સાધુ અન્યની ભક્તિ માટે અવિકૃતવદનવાળા જ હોય છે." તેનાથી એ પ્રાપ્ત થાય કે સાધુ મોટા કોળિયા ગ્રહણ કરીને આહાર વાપરે તો માંડલીમાં પ્રાપ્ત થયેલો પરિમિત આહાર અન્ય સાધુઓને અલ્પ પ્રમાણમાં મળે, તેથી ગુણવાન સાધુ વિચારે કે હું નાના કોળિયાથી આહાર ગ્રહણ કરીશ તો અધિક આહાર અન્ય સાધુની ભક્તિ માટે વપરાશે. આ પ્રકારના શુભ અધ્યવસાયથી રત્નાધિક સાધુઓ નાના કોળિયાથી આહાર ગ્રહણ કરે છે, જેથી પોતે સ્વભાવસ્થ મુખવાળા રહે. **!!૩૫૮!**!

#### गाथा :

गहणे पक्खेवंमि अ सामायारी पुणो भवे दुविहा । गहणं पायंमि भवे वयणे पक्खेवणं होइ ॥३५९॥

# અન્વચાર્થ :

गहणे पक्खेवंमि अ=(કવલના) ગ્રહણમાં અને પ્રક્ષેપમાં सामायारी=સામાચારી=મર્યાદા, पुणो दुविहा भवे=વળી બે પ્રકારે છે. गहणं पायंमि भवे=ગ્રહણ પાત્રમાં થાય, पक्खेवणं वयणे होइ=પ્રક્ષેપન વદનમાં થાય છે.

# ગાશાર્થ :

કવલના ગ્રહણમાં અને પ્રક્ષેપમાં મર્ચાદા વળી બે પ્રકારે છે : ગ્રહણ પાત્રમાં થાય અને પ્રક્ષેપન વદનમાં થાય છે.

#### रीहा :

ग्रहणे लम्बनकस्य प्रक्षेपे च वदने=एतद्विषया सामाचारी=स्थितिरित्यर्थः पुनर्भवित द्विविधा, ग्रहणं पात्रे भवेत् भाजनान्नाऽन्यत्र इत्यर्थः, वदने प्रक्षेपो भवित न तु गृहीत्वाऽन्यत्र, (?इति) पुनर्लक्षणार्थमिति गाथार्थः ॥३५९॥

#### नोंध :

ટીકામાં पुनर्लक्षणार्थं છે, તેને સ્થાને इति लक्षणार्थं હોવું જોઇએ.

### ટીકાર્થ :

લંબનકના=આહારના કોળિયાના, ગ્રહણમાં અને વદનવિષયક પ્રક્ષેપમાં એટલે આના≕આહારના કવલના, વિષયવાળી સામાચારી=સ્થિતિ, વળી બે પ્રકારે થાય છે.

ત્રહણ પાત્રમાં થાય, ભાજનથી અન્યત્ર નહીં≔પાત્ર સિવાય બીજા સ્થાનેથી આહાર ગ્રહણ કરવો હોય ત્યારે લંબનકના ગ્રહણરૂપ સામાચારી નથી થતી;

પ્રક્ષેપ વદનમાં થાય છે, પરંતુ ગ્રહણ કરીને અન્યત્ર નહીં≔પાત્રમાંથી આહાર લઈને વદન સિવાય બીજા સ્થાનમાં પ્રક્ષેપ કરવો હોય ત્યારે લંબનકના પ્રક્ષેપરૂપ સામાચારી નથી થતી.

એ પ્રકારે લક્ષણ અર્થે=જણાવવા માટે, બે પ્રકારની સામાચારી છે, એમ અન્વય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ : 🕝

કુકડીના ઇંડા પ્રમાણ કવલના ગ્રહણમાં અને વદનવિષયક પ્રક્ષેપમાં, એમ એ બંને વિષયક સામાચારી છે.

આશય એ છે કે પૂર્વગાથામાં કુકડીના ઇંડાના પ્રમાણ જેટલો કે બાળકના કોળિયા જેટલા કોળિયાથી ખાનારા પુરુષના કવલના પ્રમાણ જેટલો જે આહારનો કોળિયો બતાવ્યો, તે કોળિયાની મર્યાદા પાત્રમાંથી લેવાવિષયક અને મુખમાં નાખવાવિષયક છે; પરંતુ કોઈ કારણે પાત્ર સિવાય બીજા સ્થાનેથી આહાર ગ્રહણ કરવો હોય, કે પાત્રમાંથી આહાર ગ્રહણ કરીને મુખ સિવાય બીજા કોઈ સ્થાને પ્રક્ષેપ કરવો હોય, તેના વિષયમાં આ ગ્રહણ અને પ્રક્ષેપરૂપ સામાચારી નથી. આર્થી સાધુ ગૃહસ્થો પાસેથી ભિક્ષા વહોરતી વખતે કે પ્રાઘૂર્ણકાદિને ગોચરીની માંડલીમાં ભિક્ષા આપતી વખતે જે ગ્રહણ અને પ્રક્ષેપ કરે છે, તેનું પ્રસ્તુત ગ્રહણ અને પ્રક્ષેપરૂપ સામાચારીમાં ગ્રહણ નથી. ॥૩૫૯॥

# અવતરણિકા :

ग्रहणविधिमाह -

# અવતરણિકાર્થ:

ગાથા ૩૫૮માં પાત્રામાંથી કવલ ગ્રહણ કરવાનું પ્રમાણ બતાવ્યું. ત્યારબાદ ગાથા ૩૫૯માં વાપરતી વખતે પાત્રામાંથી કવલનું ગ્રહણ અને વદનમાં કવલનો પ્રક્ષેપ કરવામાં બે પ્રકારે સામાચારી બતાવી. હવે પાત્રામાંથી કવલ ગ્રહણ કરીને કઈ રીતે વાપરવું જોઈએ ? તે રૂપ કવલના ગ્રહણની વિધિને કહે છે –

www.jainelibrary.org

#### भाशा :

# पयरगकडछेएणं भोत्तव्वं अहव सीहखइएणं । एगेणमणेगेहि अ वज्जित्ता धूमइंगालं ॥३६०॥

#### અન્વચાર્થ :

एगेणं अणेगेहि अ=એકે અને અનેકે=એકલભોજી સાધુએ અને માંડલીભોજી સાધુઓએ, **धूमइंगालं** विज्ञित्ता=ધૂમ-અંગારને વર્જીને पयरगकडळेएणं=પ્રતરક-કટછેદથી अहव=અથવા सीहखइएणं=સિંહભિલતથી भोत्तव्वं=વાપરવું જોઈએ.

### आथार्थ :

પ્રતરછેદ, કટછેદ અથવા સિંહભક્ષિત વડે ભોજન કરવું જોઈએ. માંડલીઅનુપજીવક સાધુએ ધૂમ-અંગાર દોષને ત્યજીને આ ત્રણેય પ્રકારમાંથી કોઈ એક પ્રકારથી વાપરવું જોઈએ, અને માંડલીઉપજીવક સાધુએ ધૂમ-અંગાર દોષને ત્થજીને કટછેદ સિવાય બે પ્રકારમાંથી કોઈ એક પ્રકારે વાપરવું જોઈએ.

### ટીકા :

प्रतरककटच्छेदेन भोक्तव्यम् अथवा सिंहभिक्षतेन, तत्र भोक्तव्यमिति ग्रहणविधिपुरस्सरं प्रक्षेपविधिमाह, एकेनेत्यं भोक्तव्यम् अनेकैस्तु कटकवर्जं, वर्ज्जियत्वा धूमाङ्गारमिति वक्ष्यमाणलक्षणं धूममङ्गारं चेति,

अत्रायं वृद्धसम्प्रदाय:-''कडगच्छेदो नाम जो एगाओ पासाओ समुद्दिसइ ताव जाव उळ्ळाट्टो, पयरेणमेगपयरेणं, सीहक्खड़एणं सीहो जत्तो आरभेति तत्तो चेव निट्टवेति एवं समुद्दिसयळ्वं, एयं पुण एगाणिउ (?यस्स ) तिसु वि, मंडलियस्स कडओ णित्थ, अरतेणं अदुट्टेणं च'' इति गाथार्थः ॥३६०॥

# नोंध :

ઓદાનિર્યુક્તિની ૨૮૮ મી ભાષ્યગાથા પણ આ જ પ્રમાણે છે, પરંતુ તેની ટીકામાં માંડલીભોજી કે એક્લભોજી, એ બંને સાધુઓને આ ત્રણમાંથી કોઈપણ પ્રકારે દૂમ અને અંગાર દોષરહિત વાપરવાનું કહેલ છે.

અહીં મૂળગાથામાં પણ માંડલીભોજીએ કટકછેદને છોડીને બે પ્રકારે આહાર વાપરવો જોઈએ તેવો કોઈ શબ્દ નથી. આમ છતાં પૂ. હરિભદ્રસૂરિ મ. સા.એ વૃદ્ધસંપ્રદાયના બળથી ટીકામાં માંડલીભોજી સાધુ માટે આ પ્રકારનો વિભાગ કર્યો હોય તેમ જણાય છે.

# ટીકાર્થ :

प्रतरककट ....... विधिमाह પ્રતરક-કટછેદ વડે અથવા સિંહભક્ષિત વડે વાપરવું જોઈએ. ત્યાં= મૂળગાથામાં, 'भोत्तव्वं'એ પ્રકારના શબ્દથી આહારના ગ્રહણની વિધિપૂર્વક પ્રક્ષેપની વિધિને કહે છે=બતાવે છે.

एकेनेत्थं ..... चेति ધૂમ-અંગારને એટલે કહેવાનાર લક્ષણવાળા ધૂમને=ધૂમદોષને, અને અંગારને=અંગાર દોષને, વર્જીને સર્વ સાધુઓએ વાપરવું જોઈએ. એકે=માંડલીઅનુપજીવી સાધુએ, આ રીતે=ત્રણ પ્રકારમાંથી ગમે તે એક પ્રકારે, વળી અનેકે=માંડલીઉપજીવી સાધુઓએ, કટકને વર્જીને=કટકછેદને છોડીને, બેમાંથી કોઈપણ એક રીતે ભોજન કરવું જોઈએ.

'इति' ગાથાસ્પર્શી ટીકાની સમાપ્તિ અર્થે છે.

अत्रायं वृद्धसम्प्रदायः અહીં=કવલના ગ્રહણના અને કવલના મુખમાં પ્રક્ષેપના વિષયમાં, આ વૃદ્ધસંપ્રદાય છે.

कडग ...... उच्चक्ट्रो કટકછેદ એટલે જે એક પાસાથી આહાર વાપરવાનો શરૂ કરે છે, ત્યાં સુધી કે જ્યાં સુધી પાત્રાનો આહાર સંપૂર્ણ પૂરો થાય.

पयरेणमेगपयरेणं પ્રતરથી એટલે એક પ્રતર વડે=પડ વડે, આહાર વાપરવો શરૂ કરે, ત્યાં સુધી કે જ્યાં સુધી પાત્રાની સંપૂર્ણ ગોચરી પૂરી થાય.

सीहक्खड़एणं ...... समुद्दिसियव्वं સિંહભક્ષિત વડે એટલે સિંહ જ્યાંથી આરંભ કરે છે, ત્યાં જ સમાપ્ત કરે છે. એ રીતે સાધુએ વાપરવું જોઈએ.

एयं पुण વળી આ=પૂર્વમાં વર્ણન કર્યું એ પ્રકારે આહાર વાપરવાની વિધિ,

एगाणियस्स तिसु वि એકલભોજી સાધુને ત્રણેય પણ પ્રકારોમાં છે.

मंडलियस्स कडओ णत्थि भांऽबी७५७०वी साधुने ५८५छे६ नथी,

अस्तेणं ......गाथार्थः અરક્તથી અને અદુષ્ટથી, અર્થાત્ માંડલીઉપજીવી અને માંડલીઅનુપજીવી, એ બંને સાધુઓએ રાગ અને દ્વેષ વગર વાપરવું જોઈએ, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

કટકછેદ એટલે જેમ જેમ આહાર વપરાય, તેમ તેમ પાત્રનો થોડો થોડો ભાગ ક્રમસર ખાલી થતો જાય. પ્રતરછેદ એટલે પ્રથમ આહારનું ઉપરનું પડ, ત્યારબાદ નીચેનું પડ, ત્યારબાદ તેની નીચેનું પડ, એ પ્રમાણે આહાર વાપરે. સિંહભક્ષિત ભોજનમાં પાત્રમાં રહેલ આહાર ગોળાકાર રીતે વાપરે છે અર્થાત્ જ્યાંથી વાપરવાનું શરૂ કર્યું હોય, ત્યાં જ વાપરવાનું સમાપ્ત થાય છે.

સાધુએ ગોચરી આ ત્રણ પ્રકારમાંથી કોઈપણ એક પ્રકારે વાપરવી જોઈએ. તેમાં માંડલીભોજી સાધુએ કટકછેદને છોડીને બાકીના બે પ્રકારથી પાત્રમાંથી કોળિયા ગ્રહણ કરીને ધૂમ અને અંગાર દોષ વર્જીને વાપરવું જોઈએ, તેમ જ એકલભોજી સાધુએ આ ત્રણમાંથી કોઈપણ એક પ્રકારથી પાત્રામાંથી કોળિયા ગ્રહણ કરીને ધૂમ અને અંગાર દોષ વર્જીને વાપરવું જોઈએ. Ⅱ3€ΟⅡ

# अवतश्**शिक्षः** :

प्रक्षेपसामाचारीमभिधित्स्राह -

# અવતરણિકાર્થ:

ગાથા ૩૫૯માં ગોચરી વાપરવાના વિષયમાં પાત્રામાંથી કવલના ગ્રહણ અને પ્રક્ષેપ વિષયક બે પ્રકારની સામાચારી બતાવી. તેમાંથી પૂર્વગાથામાં કવલના ગ્રહણની વિધિ બતાવતાં સાધુએ ધૂમ દોષ અને અંગાર દોષને વર્જીને ભોજન કરવું જોઈએ, તેટલું વિશેષ કહ્યું. હવે પ્રક્ષેપસામાચારીને કહેવાની ઇચ્છાવાળા ગ્રંથકાર કહે છે —

#### भाशा :

असुरसरं अचबचबं अहुअमिवलंबिअं अपरिसार्डि । मणवयणकायगुत्तो भुंजइ अह पिक्खवणसोही ॥३६१॥

### अन्पयार्थ :

मणवयणकायगुत्तो=भन-વચન-કાયાથી ગુપ્ત એવા સાધુ असुरसरं=અસુરકસુર, अचबचबं= અચબચબ, अदुअं=અદુત, अविलंबिअं=અવિલંબિત, अपिरसार्डि=અપિરસાટી भुंजइ=વાપરે. अह=આ પ્રકારે पक्खिवणसोही=પ્રક્ષેપનની શુદ્ધિ છે.

#### ગાશાર્થ :

મન-વચન-કાથાથી ગુષ્ત સાધુ સુર-સર ન વાપરે, ચબ-ચબ ન વાપરે, જલદી-જલદી ન વાપરે, ખૂબ ધીમે-ધીમે ન વાપરે, ઢોળતાં-ઢોળતાં ન વાપરે. આ પ્રક્ષેપસામાચારીની શુદ્ધિ છે.

# ટીકા :

असुरकसुरं-तथाविधद्रवभोजनवत्, अचंबचबं-तथाविधतीक्ष्णाभ्यवहारवद्, अहुतम्=अत्वरितम्, अविलम्बितम्=अमन्थरम्, अपरिसाटि=परिसाटीरहितं, मनोवाक्कायगुप्तः सन् भुझीत, अथ प्रक्षेपविधिरिति गाथार्थः ॥३६१॥

#### ટીકાર્થ :

મન-વચન-કાયાથી ગુપ્ત છતા સાધુ તેવા પ્રકારના દ્રવભોજનની જેમ અસુરકસુર, તેવા પ્રકારના તીક્ષ્ણ અભ્યવહારની જેમ=કડક આહારની જેમ, અચબચબં, અદ્ભત=અત્વરિત≕ઉતાવળ વગર, અવિલંબિત≃ અમંથર≕નિરાંત વગર, અપરિસાટિ=પરિસાટીથી રહિત≔ઢોળ્યા વગર, ભોજન કરે. એ પ્રકારે મુખમાં કવલના પ્રક્ષેપની વિધિ છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

ગૃહસ્થો ભોજનમાં સ્વાદ લેવા માટે જેમ સબડકા લઈને પ્રવાહી પદાર્થો ખાય, તેમ સાધુ સુર-કસુર અવાજ કરતાં વાપરે નહીં; વળી ભોજનમાં કડક દ્રવ્યો ખાતી વખતે ગૃહસ્થો જેમ ચબ-ચબ અવાજ કરીને ખાય, તેમ ચબ-ચબ અવાજ કરીને પણ સાધુ વાપરે નહીં. વળી કેટલાક ગૃહસ્થો જલદી જલદી ખાવાની ટેવવાળા હોય છે, તેમ સાધુ મુખમાં જલદી જલદી કોળિયા ભરીને ખાય નહીં. વળી કેટલાક ગૃહસ્થો નિરાંતે ધીમે ધીમે વાપરવાના સ્વભાવવાળા હોય છે, તેમ સાધુ અતિ ધીમે ધીમે પણ વાપરે નહીં. વળી ગૃહસ્થોની જેમ ઢોળતાં ઢોળતાં પણ સાધુ વાપરે નહીં; પરંતુ મન-વચન-કાયાથી ગુપ્ત થઈને વાપરે અર્થાત્ વાપરતી વખતે સાધુ મનથી ભોજનનો સ્વાદ લેવામાં ઉપયુક્ત ન હોય, પરંતુ પોતાને ભોજનમાં ક્યાંય રાગાદિ ભાવો ન થાય તે પ્રકારે ઉપયુક્ત હોય; વળી વાપરતી વખતે સાધુ વાતો કરતા ન હોય, પરંતુ મૌનપૂર્વક વાપરતા હોય; વળી વાપરતી વખતે સાધુ વાતો કરતા ન હોય, પરંતુ મૌનપૂર્વક વાપરતા હોય; વળી વાપરતી વખતે કાયાને પણ સ્થિર રાખી હોય : આ પ્રકારની મુખમાં કવલના પ્રક્ષેપવિષયક સાધુની મર્યાદા છે. ॥૩૬૧॥

# અવતરણિકા :

धूमादि व्याचिख्यासयाऽऽह -

# અવતરણિકાર્થ :

ગાથા ૩૬૦માં કહેલ કે સાધુ ધૂમ અને અંગાર દોષ વર્જીને વાપરે. તેથી હવે ધૂમાદિને≔ધૂમ અને અંગાર દોષને, વ્યાખ્યાન કરવાની ઇચ્છાથી કહે છે — भाशा :

# रागेण सइंगालं दोसेण सधूमगं मुणेअव्वं । रागद्दोसविरहिआ भुंजंति जई उ परमत्थो ॥३६२॥

#### અન્વચાર્થ :

रागेण सइंगालं=રાગથી સાંગાર=રાગથી ખાનાર સાધુનું ચારિત્ર અંગારદોષવાળું, दोसेण सधूमगं=દ્વેષથી સધૂમક=દ્વેષથી ખાનાર સાધુનું ચારિત્ર ધૂમદોષવાળું, **મુળેअव्वं**=જાણવું. (આથી) **जई**=યતિઓ रागदोस-विरहिआ=રાગ-દેષથી વિરહિત **भुंजंति**=ભોજન કરે છે. **૩ परमत्थो**=એ પ્રકારનો પરમાર્થ છે.

# ગાथार्थ :

રાગથી ખાનાર સાધુનું ચારિત્ર અંગારદોષવાળું અને દ્વેષથી ખાનાર સાધુનું ચારિત્ર ધૂમદોષવાળું જાણવું. આથી સાધુઓ રાગ-દ્વેષથી વિરહિત વાપરે છે. એ પ્રકારનો ભાવાર્થ છે.

### ટીકા :

रागेण भुञ्जानस्य साङ्गारं, चारित्रेन्धनस्य दग्धत्वाद्, द्वेषेण सधूमं मन्तव्यं, चारित्रेन्धनस्यैव दाहं प्रत्यारब्धत्वाद्, रागद्वेषविरहिता भुञ्जन्ते यतय इति परमार्थो=वाक्यभावार्थ इति गाथार्थः ॥३६२॥

# ટીકાર્થ :

રાગથી ભોજન કરતા સાધુનું ચારિત્ર અંગારવાળું થાય છે; કેમ કે ચારિત્રરૂપ ઈંધનનું દગ્ધપર્સું છે≕ચારિત્રરૂપી ઈંધન બળી ગયેલ છે. દેષથી ભોજન કરતા સાધુનું ચારિત્ર ધૂમવાળું જાણવું; કેમ કે ચારિત્રરૂપ ઈંધનનું જ દાહ પ્રતિ આરબ્ધપર્સું છે≕ચારિત્રરૂપી ઈંધન બળવાનું શરૂ થયેલ છે. આથી યતિઓ≕સાધુઓ, રાગ-દેષથી વિરહિત ભોજન કરે છે. એ પ્રકારનો પરમાર્થ છે≔વાક્યનો ભાવાર્થ છે, અર્થાત્ ગાથાના ઉત્તરાર્ધમાં બતાવ્યું એ પ્રકારનો ગાથાના પૂર્વાર્ધરૂપ વાક્યનો ભાવાર્થ છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

સાધુ ઇન્દ્રિયોને અનુકૂળ ખાદ્ય પદાર્થો પ્રત્યે પણ રાગવાળા હોતા નથી અને કેવલ સંયમની વૃદ્ધિ અર્થે જ ભોજન કરતા હોય છે. છતાં અતિ વિષમ પ્રકૃતિવાળો આહાર હોય, અને તેનાથી ઇન્દ્રિયોને ઉપઘાત થતો હોય, ત્યારે જો સાધુને દ્વેષ પ્રગટે તો ચારિત્ર રૂપી ઇંધન બળવાનો પ્રારંભ થાય, પરંતુ હજી બળ્યો નથી; અને જે સાધુ ઇન્દ્રિયોને અનુકૂળ પદાર્થો રાગથી વાપરે છે, તેનું ચારિત્ર રૂપી ઇંધન બળી જાય છે, તેથી અંગારા જેવું બને છે; કેમ કે અચારિત્રી જીવો જેમ ઇન્દ્રિયોના રાગને કારણે ઇન્દ્રિયોના વિષયોમાં સ્વાદ લે છે, તેમ સાધુના વેશમાં રહેવા છતાં પણ ઇન્દ્રિયોને અનુકૂળ એવા આહારમાં સાધુ રાગને ધારણ કરે, તો તે સાધુનું ચારિત્ર પરિણામથી ભસ્મ થાય. આથી મુનિ રાગ-દેષથી રહિત થઈને ભોજન વાપરે છે, એ પ્રકારનો ગાથાના પૂર્વાર્ધના વાક્યનો ભાવાર્થ છે.

વળી, મુનિ રાગની મનોવૃત્તિ ન થાય તે માટે અનુકૂળ પદાર્થી ગ્રહણ ન કરતા હોય તોપણ ક્વચિત્ ઇન્દ્રિયોને અનુકૂળ ખાદ્ય પદાર્થ ભિક્ષામાં પ્રાપ્ત થયો હોય, અને વાપરતી વખતે જો મુનિ સાવધાન ન હોય, તો તે અનુકૂળ પદાર્થ પ્રત્યે ઇષદ્ રાગ થાય, અને ત્યારે તેટલા અંશમાં તે સાધુનું ચારિત્ર મલિન થાય છે; અને પ્રતિકૂળ પદાર્થ પ્રત્યે ઇષદ્ દ્વેષ થાય તોપણ મુનિનું ચારિત્ર તેટલા અંશમાં મલિન થાય; પરંતુ જો મુનિ રાગથી વાપરતા હોય અથવા રાગને કારણે ઇન્દ્રિયોને અનુકૂળ પદાર્થો મેળવવાની વૃત્તિવાળા હોય, તો તેવા મુનિનું તો ચારિત્ર જ નષ્ટ થાય છે. ॥૩૬૨॥

#### અવતરણિકા :

किमित्येतदेवमित्याह -

#### અવતરણિકાર્થ:

પૂર્વગાથામાં કહ્યું એ એ પ્રમાણે કયા કારણથી છે ? અર્થાત્ રાગથી ભોજન કરવાથી ચારિત્રરૂપી ઈંધન બળી થાય છે અને દેષથી ભોજન કરવાથી ચારિત્રરૂપી ઈંધન બળવાનો પ્રારંભ થાય છે એ, એ પ્રમાણે કયા કારણથી છે ?≕ભોજનમાં થતા રાગ-દેષ સાધુના ચારિત્રનો નાશ કેમ કરે છે ? એથી કહે છે −

#### : ध्रिधाट

जइभागगया मत्ता रागाईणं तहा चओ कम्मे । रागाइविहुरया वि हु पायं वत्थूण विहुरत्ता ॥३६३॥

#### અન્વચાર્થ :

रागाईणं=રાગાદિની जइभागगया मत्ता=જેટલા ભાગગત માત્રા હોય, तहा=તેટલો कम्मे चओ=કર્મમાં ચય થાય છે. वत्थूण विहुरत्ता=વસ્તુઓનું વિધુરત્વ હોવાથી=ભોજનમાં વપરાતી ઓદનાદિ વસ્તુઓનું તુચ્છપણું હોવાથી, रागाइविहुरया वि=રાગાદિની વિધુરતા પણ पायं=પ્રાય: છે.

🛨 'हુ' વાક્યાલંકારમાં છે.

### ગાશાર્થ :

રાગાદિની જેટલા ભાગગત માત્રા હોય, તેટલો કર્મમાં ચય થાય છે. ભોજનમાં વપરાતી ઓદનાદિ વસ્તુઓનું તુચ્છપણું હોવાથી રાગાદિની વિધુરતા પણ પ્રાયઃ છે.

# કીકા :

यावद्भागगता मात्रा उत्कर्षमपेक्ष्य रागादीनां तथा चयः कर्म्मणि, तत्त्वतस्तन्निबन्धनत्वात् तस्याः, अतस्तद्वैधुर्ये यतितव्यमिति वाक्यार्थः, रागादिविधुरतापि प्रायो, न तु नियमेनैव, कथमित्याह – वस्तूनाम्– ओदनादीनां विधुरत्वाद्, इत्येतेषु सुन्दरेष्वेवातितरां यत्रः कार्य इति गाथार्थः ॥३६३॥

# ટીકાર્થ :

यावद्भा ...... तस्याः ઉત્કર્ષને અપેક્ષીને=ભોજનગત રસના ઉત્કર્ષને આશ્રયીને, રાગાદિની યાવદ્ભાગગત માત્રા હોય=જેટલા ભાગને પામેલી માત્રા હોય, તેટલો કર્મમાં ચય=સંચય, થાય છે;

तत्त्वतः तस्याः तन्निबन्धत्वात् કેમ કે तत्त्वथी तेनुं=રાગાદિની માત્રાનું, તન્નિબંધનપશું છે=કર્મબંધમાં કારણપશું છે. अत ...... वाक्यार्थः આથી તેના વૈધુર્યમાં=રાગાદિના નાશમાં, યત્ન કરવો જોઈએ, એ પ્રકારનો વાક્યનો અર્થ છે=પ્રસ્તુત ગાથાના પૂર્વાર્ધનો અર્થ છે.

रागादि ...... नियमेनैव रागाहिनी विधुरता पछ प्रायः छे, परंतु नियमथी જ नथी.

कथं ? इत्याह — કઈ રીતે ? અર્થાત્ સાધુને રાગાદિની વિધુરતા પ્રાયઃ કેમ છે ? નિયમથી જ કેમ નથી ? એથી કહે છે —

वस्तू ...... विधुरत्वाद् डेभ डे ओदनादि वस्तुओनुं विधुरपशुं छे=तुथ्छपशुं छे,

इत्येतेषु ....... गाथार्थः એથી સુંદર એવા આમનામાં જ=સુંદર એવી ભોજનગત વસ્તુઓમાં જ, અતિશય યત્ન કરવો જોઈએ=ભોજનગત સુંદર વસ્તુઓ વાપરતી વખતે રાગાદિ ન થાય તે માટે સાધુએ અતિશય પ્રયત્ન કરવો જોઈએ, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

સાધુઓ સામાન્યથી તુચ્છ એવા ભાત વગેરે વાપરે છે, જેથી ભોજનગત પદાર્થોમાં તેઓને પ્રાયઃ સગ થતો નથી; આમ છતાં સાધુને ભોજન કરતી વખતે રાગ જ ન થાય તેવો નિયમ નથી; કેમ કે અનાદિકાળથી જીવનો ઇન્દ્રિયોને અનુકૂળ પદાર્થોમાં રાગ કરવાનો અને પ્રતિકૂળ પદાર્થોમાં દ્વેષ કરવાનો અભ્યાસ છે. માટે જ સાધુ ભોજનમાં ભાત વગેરે તુચ્છ દ્રવ્યો વાપરે છે, જેથી આત્મામાં રાગાદિના સંસ્કારો જાગૃત ન થાય.

વળી ભોજનમાં રસના ઉત્કર્ષવાળા પદાર્થની અપેક્ષાએ જેટલી માત્રામાં સાધુને રાગાદિ ભાવો થાય, તેટલી માત્રામાં તેમના આત્મા પર કર્મોનો સંચય થાય છે; કેમ કે રાગાદિ ભાવો પરમાર્થથી કર્મબંધના સંચયનું કારણ છે. આથી સાધુએ વાપરતી વખતે ખાદ્ય પદાર્થોમાં રાગાદિ ન થાય તે રીતે યત્ન કરવો જોઈએ.

વળી ક્યારેક શરીરના કોઈક કારણે કે અન્ય કોઈ તેવા નિમિત્તોથી સાધુ સુંદર ભોજન વાપરતા હોય, ત્યારે તો તે સુંદર ભોજન વાપરતાં સહેજ પણ રાગ ન થાય તે પ્રકારે સાધુએ અતિશય યત્ન કરવો જોઈએ, જેથી રાગાદિ દ્વારા સાધુના ચારિત્રનો નાશ ન થાય.

અહીં વિશેષ એ છે કે સાધુ વીતરાગ બનવાના અર્થી છે, પરંતુ વીતરાગ થયા નથી. તેથી સર્વ ઉદ્યમથી ઇન્દ્રિયોના કોઈપણ વિષયમાં રાગાદિ ભાવો ન થાય તે માટે તેઓ સંવરભાવમાં મનોયોગને પ્રવર્તાવવા દ્વારા ગુપ્તિ પ્રત્યે રાગ ધારણ કરે છે. આમ, સંવરભાવમાં શાગ ધારણ કરીને સંયમવૃદ્ધિમાં યત્ન કરનારા પણ સાધુને ક્યારેક સુંદર ભોજનનાં નિમિત્તો પ્રાપ્ત થાય તે વખતે, જો તેઓ અત્યંત ભાવિત થઈને સંવરભાવમાં મનોયોગને પ્રવર્તાવવા માટે ઉદ્યમવાળા ન રહી શકે, તો ઇન્દ્રિયોના અનુકૂળ વિષયોમાં તેઓના ચિત્તનું યોજન થવાથી તે વિષયોને આશ્રયીને કંઈક રાગાંશ સ્પર્શે છે, અને તે રાગાંશો જેટલી માત્રામાં સાધુને સ્પર્શે તેટલી માત્રામાં તે સાધુને કર્મબંધ થાય છે.

વળી, ચારિત્ર સંવરભાવરૂપ હોવાથી કર્મબંધનું કારણ નહીં હોવા છતાં જ્યારે સાધુ ખાદ્ય પદાર્થોમાં રાગાદિ ભાવો પામીને કર્મબંધ કરે છે ત્યારે તેમનું ચારિત્ર નાશ પામવા માંડે છે, અને સાવધાન ન રહે તો સાધુનું ચારિત્ર સંપૂર્ણ પણ નાશ પામી જાય છે. આથી સાધુએ તત્ત્વના ભાવન દ્વારા પોતાનો રાગ સંવરભાવમાં રહી શકે તે રીતે ભોજન વાપરતાં યત્ન કરવો જોઈએ, જેથી ચારિત્રનો નાશ થાય નહીં. ॥૩૬૩॥

### અવતરણિકા :

प्रायोऽनियमेनेत्युक्तम्, अधुना नियमनिमित्तमाह -

# અવતરણિકાર્થ:

સાધુને રાગાદિની વિધુરતા પ્રાયઃ અનિયમથી હોય છે, એ પ્રમાણે પૂર્વગાથામાં કહેવાયું. હવે નિયમના નિમિત્તને=નિયમથી રાગાદિની વિધુરતા કરવાના કારણને, કહે છે –

# ભાવાર્થ :

પૂર્વગાથાના કથન પ્રમાણે સાધુઓ પ્રાયઃ કરીને સુંદર ભોજન નહીં કરતા હોવાથી તેઓને પ્રાયઃ રાગાદિ પ્રવર્તતા નથી, તોપણ નિમિત્તને પામીને રાગાદિ પ્રવર્તી શકે છે. તેથી કહ્યું કે જ્યારે ગોચરીમાં સુંદર દ્રવ્યો પ્રાપ્ત થયાં હોય ત્યારે તો રાગાદિ ન થાય તે માટે સાધુએ અતિશય પ્રયત્ન કરવો જોઈએ.

હવે સાધુ શું કરે તો કારણે સુંદર પદાર્થો વાપરે ત્યારે પણ રાગાદિ થાય નહિ ? તે પ્રસ્તુત ગાથામાં બતાવે છે —

#### भाशा :

निअमेण भावणाओ विवक्खभूआओ सुप्पउत्ताओ । होइ खओ दोसाणं रागाईणं विसुद्धाओ ॥३६४॥

# अन्वथार्थः

सुष्यउत्ताओ=સુપ્રયુક્ત, विवक्खभूआओ=વિપક્ષભૂત, विसुद्धाओ=વિશુદ્ધ એવી भावणाओ=ભાવનાથી निअमेण=नियमथी रागाईणं दोसाणं=રાગાદિ દોષોનો खओ होइ=क्षय થાય છે.

# ગાથાर्थ :

સુપ્રયુક્ત, વિપક્ષભૂત, વિશુદ્ધ એવી ભાવનાથી નિયમથી રાગાદિ દોષોનો ક્ષય થાય છે.

# ટી<del>ક</del>ા :

नियमेन=अवश्यंतया भावनायाः सकाशात्, किंविशिष्टाया इत्याह-विपक्षभूतायाः=वैराग्यादिरूपायाः, न प्रयोगमात्रादित्याह - सुप्रयुक्तायाः, किमित्याह-भवति क्षयो दोषाणां रागादीनां विशुद्धाया भावनायाः सकाशादिति गाथार्थः ॥३६४॥

# ટીકાર્થ :

ભાવનાથી, કેવી વિશિષ્ટ ભાવનાથી ? એથી કહે છે – વિપક્ષભૂત=રાગાદિના વિપક્ષભૂત=વૈરાગ્યાદિરૂપ, પ્રયોગમાત્રથી નહીં=ભાવનાઓનું ચિંતન કરવામાત્રથી નહીં. એથી કહે છે – સુપ્રયુક્ત એવી વિશુદ્ધ ભાવનાથી, શું થાય છે ? એથી કહે છે – નિયમથી=અવશ્યપણાથી, રાગાદિ દોષોનો ક્ષય થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

આહાર વાપરતી વખતે સગાદિ ન થાય તે માટે મુનિએ અત્યંત પ્રયત્ન કરવો જોઈએ, એ પ્રકારનો ઉપદેશ પૂર્વગાથામાં આપ્યો. હવે એવો માર્ગ બતાવે છે કે જેનાથી સાધુને કોઈપણ નિમિત્તથી રાગાદિ ન ઊઠે, અને તે માર્ગ આ પ્રમાણે —

રાગાદિની પ્રતિપક્ષભૂત એવી વૈસગ્ય આદિરૂપ ભાવનાઓ મુનિ જયારે અત્યંત ઉપયોગપૂર્વક ભાવે છે, ત્યારે તે વિશુદ્ધ કોટિની ભાવનાઓ આત્મામાં પ્રગટે છે; અને તેવી વિશુદ્ધકોટિની ભાવનાઓથી રાગાદિ દોષોનો ક્ષય થાય છે. અર્થાત્ જીવમાં તેવા પ્રકારના રાગાદિ થઈ શકે તેવા સંસ્કારો નાશ પામે છે, અને સહજ રીતે તે મુનિ ભાવનાઓથી ભાવિત માનસવાળા રહી શકે છે, જેથી તથાવિધ નિમિત્તને પામીને સુંદર ભોજનાદિ વાપરવા છતાં પણ લેશમાત્ર રાગાદિ પરિણામો મુનિને સ્પર્શી શકતા નથી. Ⅱ૩૬૪Ⅱ

# अवतरसिङा :

अकारणे न भोक्तव्यमिति भोजनकारणान्याह -

# અવતરણિકાર્થ:

અકારણમાં ભોજન કરવું જોઈએ નહીં, એથી ભોજનના કારણોને કહે છે –

# ભાવાર્થ :

ગાથા ૩૫૯માં ગ્રહણ અને પ્રક્ષેપ, એમ બે પ્રકારની સામાચારી બતાવી. ત્યારપછી પાત્રામાંથી કઈ રીતે સાધુ કવલ ગ્રહણ કરે અને તે કવલનો મુખમાં પ્રક્ષેપ કરે, તેની વિધિમાં રાગાદિ દોષોને ટાળવાનો ઉપાય બતાવ્યો. હવે કારણ ન હોય તો મુનિએ ભોજન પણ ન કરવું જોઈએ, એથી હવે સાધુને ભોજન કરવાનાં છ કારણો બતાવે છે —

#### आथा :

वेअण वेआवच्चे इरिअद्वाए अ संजमद्वाए । तह पाणवत्तिआए छद्दं पुण धम्मचिताए ॥३६५॥ दारगाहा ॥

### अन्वयार्थ :

वेअण=વेદનा=ક્ષુષાવેદનીયના શમન માટે, वेआवच्चे=વૈયાવૃત્ત્ય=સાધુઓની વૈયાવચ્ચ કરવા માટે, इिस्सिद्धाए=ઇર્યાના અર્થે=ઇર્યાસમિતિના પાલન માટે, संजमद्वाए अ=અને સંયમના અર્થે=સંયમના પાલન માટે, तह पाणवित्तआए=અને પ્રાણના પ્રત્યયે=જીવનના રક્ષણ માટે, छट्ठं पुण धम्मिचताए=વળી છદ્દં (કારણ) ધર્મની ચિંતાથી=ધર્મનું ચિંતન કરવા માટે, (સાધુ ભોજન કરે.)

# ગાથાર્થ :

સુદાવેદનીયના શમન માટે, સાધુઓની વૈયાવચ્ચ માટે, ઇર્ચાસમિતિના પાલન માટે અને સંચમના રક્ષણ માટે, અને જીવનના રક્ષણ માટે, વળી છક્કું કારણ દાર્મનું ચિંતન કરવા માટે સાધુ ભોજન કરે.

#### ટીકા :

वेदनेति वेदनोपशमनाय वैयावृत्त्यार्थं ईर्यार्थं वा संयमार्थं वा तथा प्राणप्रत्ययमिति प्राणनिमित्तं षष्ठं पुनः धर्म्मचिन्तया भुझीतेति गाथार्थः ॥३६५॥

#### ટીકાર્થ :

વેદનાના ઉપશમન માટે, વૈયાવૃત્ત્ય માટે, અથવા ઇર્યાના અર્થે≕ઇર્યાસમિતિ માટે, અથવા સંયમ માટે, તથા પ્રાણના નિમિત્તે, વળી છટ્ઢં ધર્મની ચિંતાથી સાધુ ભોજન કરે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે. ‼૩૬પ‼

# અવતરણિકા :

एतदेव स्पष्टयति -

### અવતરશિકાર્થ:

પૂર્વગાથામાં ભોજન કરવાનાં છ કારણો બતાવ્યાં. એને જ સ્પષ્ટ કરે છે –

#### आथा :

णित्थ छुहाए सिरसा वेअण भुंजिज्ज तप्पसमद्वा ।दारं। छुहिओ वेआवच्चं न तरइ काउं तओ भुंजे ॥३६६॥दारं॥ ईरिअं च न सोहिज्जा ।दारं। पेहाईअं च संजमं काउं ।दारं॥ थामो वा परिहायइ ।दारं। गुणणुष्पेहासु अ असत्तो ॥३६७॥दारं॥

### અન્વચાર્થ:

खुहाए सिरसा वेअण णित्थ=क्षुधानी सदृश वेदना नथी, तप्पसमद्वा=तेना=क्षुधावेदनाना, प्रशमार्थे भुंजिज्ज=भोरुन કરે. छुहिओ=क्षुधित=भूण्या साधु, वेआवच्चं काउं=वैयावय्यने કરવા माटे न तर्द= समर्थ थता नथी, तओ भुंजे=ते કારણથી ભોરુન કરે. इंस्अं च न सोहिज्जा=અને ઇર્યાને શોધતા નથી=ઇર્યાસમિતિને શુદ્ધ પાળી શકતા नथी, पेहाईअं च संजमं काउं=અથવા પ્રેક્ષાદિ સંયમને કરવા માટે (સમર્થ થતા નથી,) थामो वा परिहायइ=અથવા પ્રાણ પरिक्षय पामे છે, गुणणुष्पेहासु अ असत्तो=अथवा गुलन-अनुप्रेक्षामां अशस्त थाय छे, (ते કारलथी साधु भोरुन કरे.)

# અવતરશિકા :

व्यतिरेकमाह -

# અવતરણિકાર્થ:

વ્યતિરેકને કહે છે અર્થાત્ પૂર્વે સાધુ કયા કારણથી ભોજન કરે ? તે રૂપ અન્વય બતાવ્યો, હવે કયા કારણથી સાધુ ભોજન કરે નહીં ? તે રૂપ વ્યતિરેક બતાવે છે —

#### ગાથા :

न उ वण्णाइनिमित्तं एत्तो आलंबणेण वऽण्णेणं । तं पि न विगइविमिस्सं ण पगामं माणजुत्तं तु ॥३६८॥

#### सन्दर्शार्थ :

एत्तो उ अण्णेणं व आलंबणेण=परंतु आनाथी=वेदनादि आલંબનથી, અથવા અન્ય આલંબનથી वण्णाइनिमित्तं न=वर्शादिना निभित्ते नहीं=साधु आहार वापरे नहीं, तं पि=ते पश=शुद्ध आलंબनवाणुं लोજन पश, विगइविमिस्सं न=विकृतिथी विभिश्न नहीं,पगामं ण=प्रक्षम नहीं, (परंतु) माणजुत्तं तु= मानथी युक्त ४ (६२.)

#### ગાશાર્થ :

સુધા સરખી વેદના નથી. તેથી તેને શમાવવા માટે સાધુ વાપરે. ભૂખ્યા સાધુ વૈચાવચ્ચ કરવા માટે શક્તિમાન થતા નથી તેથી વાપરે, અને ઇર્ચાસમિતિનું પાલન કરી શકતા નથી માટે સાધુ વાપરે, અથવા પ્રત્યુપેસણાદિ સંચમ કરવા માટે વાપરે, અથવા પ્રાણના રક્ષણ માટે વાપરે, અથવા ગુણન અને અનુપ્રેસામાં અશક્ત ન થાય તે માટે સાધુ વાપરે. પરંતુ વેદનાદિ છ કારણોના આલંબનથી કે અન્ય કોઈ અપ્રામાણિક આલંબનથી શરીરનો વર્ણ અને બળ વધારવા માટે સાધુ ન વાપરે. અને તે શુદ્ધ આલંબનવાળું ભોજન પણ ઘી-તેલ વગેરે રસોથી મિશ્ર ન વાપરે, માત્રાથી અધિક ન વાપરે, પરંતુ પ્રમાણોપેત જ વાપરે.

### ટીકા ઃ

नास्ति क्षुधा=बुभुक्षया सदृशी वेदनेति भुञ्जीत तद्वेदनोपशमाय, तद्भावे आर्त्तध्यानादिसम्भवात्, तथा छुहिओ त्ति बुभुक्षितो वैयावृत्यं न शक्नोति कर्त्तुमित्यतो भुञ्जीत, कर्त्तव्यं च वैयावृत्यं निर्जराहेतुत्वा-दिति गाथार्थः ॥३६६॥

ईर्या चेतीर्यापथिकां च न शोधयतीति भुझीत, प्रत्युपेक्षणादिकं वा संयमं कर्त्तुं न शक्नोतीति भुझीत, तथा थामो व त्ति प्राणलक्षणः परिभ्रश्यतीति भुझीत, गुणनानुप्रेक्षयोर्वेति परावर्त्तनार्थानुस्मरणयोर्वा अशक्त इत्येभिरालम्बनैर्भुझीत ॥३६७॥

न उ वेत्यादि सूचागाथा, न तु वर्णादिनिमित्तं भुञ्जीत, आदिशब्दाद्वलपरिग्रहः, एतो ति अतो=वेदनादेशलम्बनेन वाऽन्येन भुञ्जीत, तदिप शुद्धालम्बनं न विकृतिविमिश्रं=न क्षीरादिरसोपेतं, न प्रकामं=मात्रातिरिक्तं, किन्तु मानयुक्तमेव भुञ्जीतेति गाथार्थः ॥३६८॥

# ટીકાર્થ :

ક્ષુધા=બુભુક્ષા=ભૂખ, સરખી વેદના નથી. એથી તે વેદનાના ઉપશમ માટે સાધુ ભોજન કરે; કેમ કે તેના ભાવમાં=ક્ષુધાવેદનાના સદ્ભાવમાં, આર્તધ્યાનાદિનો સંભવ છે; તથા ક્ષુધિત=બુભુક્ષિત=ભૂખ્યા સાધુ, વૈયાવચ્ચને કરી શકતા નથી, એથી ભોજન કરે, અને નિર્જરાનું હેતુપણું હોવાથી વૈયાવચ્ચ કરવું જોઈએ, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

અને ઇર્યાને=ઇર્યાપથિકીને, શોધતા નથી=પાળી શકતા નથી, એથી ભોજન કરે; અથવા પ્રત્યુપેક્ષણાદિ સંયમને કરી શકતા નથી, એથી ભોજન કરે; અથવા પ્રાણસ્વરૂપ થામ પરિભ્રંશ થાય છે, એથી ભોજન કરે; અથવા ગુણન અને અનુપ્રેક્ષામાં=પરાવર્તન અને અર્થના અનુસ્મરણમાં, અશક્ત થાય છે, એથી આ આલંબનો વડે=ઉપરમાં બતાવેલ છ કારણો વડે, સાધુ ભોજન કરે. न उ व ઇત્યાદિ સૂચાગાથા છે=न उ वण्णाइ ....... ઇત્યાદિરૂપ ગાથા ૩૬૮ ગાથા ૩૬૫નાં બધાં દ્વારો બતાવ્યા પછી સાધુ કયા નિમિત્તે ભોજન ન કરે ? તેને સૂચવનાર છે.

પરંતુ વર્ણાદિના નિમિત્તે ભોજન ન કરે. 'आदિ' શબ્દથી=''वर्णादि''માં 'आदि' શબ્દથી, બળનો પરિગ્રહ છે. આનાથી=વેદના આદિથી, કે અન્ય આલંબનથી ભોજન ન કરે=વર્ણાદિના નિમિત્તે ભોજન કરે નહીં. અહીં 'ન'નો કરીવાર અન્વય કરવાનો છે. શુદ્ધ આલંબનવાળું તે પણ=વેદનાદિ છમાંથી કોઈ કારણથી કરાતું ભોજન પણ, વિગઈથી મિશ્ર નહીં=ક્ષીરાદિ રસોથી યુક્ત નહીં, પ્રકામ=માત્રાથી અતિરિક્ત=પ્રમાણથી અધિક, નહીં=સાધુ ભોજન કરે નહીં. પરંતુ માનથી યુક્ત જ=પ્રમાણોપેત જ, ભોજન કરે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

#### भावार्थ :

મુનિ છ કારણોથી જ આહાર વાપરે, તે આ પ્રમાણે – (૧) જ્યારે ક્ષુધા અસહ્ય લાગી હોય, જેના કારણે આર્તધ્યાનાદિ થવાનો સંભવ હોય, ત્યારે મુનિ વાપરે.

- (૨) ક્ષુધા અતિશયિત હોય ત્યારે આહાર વાપરવામાં ન આવે તો વૈયાવચ્ચ બરાબર કરી શકાય નહિ. તેથી મુનિ વૈયાવચ્ચ માટે વાપરે; કેમ કે ગુણવાન પુરુષોની વૈયાવચ્ચ કરવાથી તેમના પ્રત્યેના વર્તતા ભક્તિભાવથી મહાનિર્જરાની પ્રાપ્તિ થાય છે, અને આહાર વાપર્યો ન હોય તો વૈયાવચ્ચ સારી રીતે થઈ શકે નહિ. આથી વૈયાવચ્ચ માટે ઉપકારક હોય તેટલો પ્રમાણોપેત આહાર મુનિ વાપરે.
- (૩) ઇર્યાસમિતિની શુદ્ધિ માટે મુનિ ગોચરી વાપરે; કેમ કે આહાર વાપરવામાં ન આવે તો ચક્ષુમાં અંધારાં આવવાથી ઇર્યાસમિતિનું સમ્યગ્ પાલન ન થઈ શકે. તેથી દેહ પ્રત્યે અને આહાર પ્રત્યે સાધુ નિર્મમ હોવા છતાં ઇર્યાસમિતિના પાલનમાં ઉપકારક હોય તેટલો આહાર વાપરે.
- (૪) પ્રત્યુપેક્ષણાદિ સંયમના પાલન માટે મુનિ ગોચરી વાપરે; કેમ કે આહાર ન વાપર્યો હોય તો શરીરમાં અતિ શિથિલતા થવાને કારણે સાધુ પ્રત્યુપેક્ષણાદિ જીવરક્ષાની સામાચારીરૂપ સંયમનું સમ્યગ્ પાલન ન કરી શકે. માટે સંયમની સામાચારીને ઉપષ્ટંભક થાય, તેટલા જ પ્રમાણવાળું ઉચિત ભોજન સાધુ કરે.
- (૫) જો મુનિ આહાર ન વાપરે તો શરીર અને આહાર પ્રત્યે નિરપેક્ષ હોવાથી પોતાને આર્તધ્યાન ન થાય તોપણ દેહનો નાશ થાય, અને દેવભવની પ્રાપ્તિ થાય તો મનુષ્યભવમાં જે સંયમની વૃદ્ધિ થઈ શકે છે તે દેવભવમાં થઈ શકે નહિ. આથી મુનિ પ્રાણરક્ષા માટે આહાર વાપરે.
- (ε) સાધુ સંયમની વૃદ્ધિ માટે ભણેલાં શાસ્ત્રોનું પરાવર્ત્તન કરે છે અને અર્થોનું અનુસ્મરણ કરે છે, જેથી શાસ્ત્રવચનોથી ભાવિત થયેલ મતિ ઉત્તરોત્તર વૃદ્ધિ પામીને સંયમના ઊંચા કંડકોની મુનિને પ્રાપ્તિ થાય. માટે મુનિને આહારના અભાવને કારણે ગુણન અને અનુપ્રેક્ષણમાં વ્યાઘાત થતો દેખાય, ત્યારે મુનિ આહાર વાપરે.

આ રીતે છએ કારણોમાંથી કોઈપણ કારણ પ્રાપ્ત થયે છતે સાધુ આહાર વાપરે.

હવે કયા કારણોએ સાધુ આહાર ન વાપરે ? તે બતાવે છે –

ઉપરમાં બતાવેલ છ કારણોનું આલંબન લઈને કે અન્ય કોઈ કારણનું આલંબન લઈને વર્ણાદિ વધારવા માટે સાધુ ભોજન ન કરે. આશય એ છે કે શાસ્ત્રમાં સાધુને વેદનાદિ છ કારણોથી આહાર ત્રહણ કરવાનો કહેલો છે. તેથી તે વેદનાદિ કારણોનું આલંબન લઈને અથવા "મારાથી શાસનનાં ઘણાં કાર્યો થઈ શકે છે, માટે મારે દેહને સાચવવો જોઈએ," આવા પ્રકારના કોઈક આલંબનને લઈને, શરીરનાં વર્ણાદિની વૃદ્ધિ નિમિત્તે સાધુ ભોજન કરે નહિ, તેમ જ શરીરના બળની વૃદ્ધિ નિમિત્તે પણ સાધુ આહાર ન કરે, અને વળી આવું શુદ્ધ આલંબનવાળું પણ ભોજન સાધુ વિગઈઓથી મિશ્રિત ન વાપરે, અને સંયમને ઉપકારક થાય તેનાથી અધિક પ્રમાણમાં પણ ન વાપરે. !!૩૬૬/૩૬૭/૩૬૮!!

### अवतरक्षिडा :

एतदेव स्पष्टयति -

### अवतरधिङार्थ :

આને જ સ્પષ્ટ કરે છે અર્થાત્ ગાથા ૩૬૫માં સાધુને આહાર વાપરવાનાં છ કારણો બતાવ્યાં અને તે છ કારણોનો વિસ્તારથી અર્થ ગાથા ૩૬૬-૩૬૭માં બતાવ્યો. ત્યારબાદ ગાથા ૩૬૮માં વર્ણાદિના નિમિત્તે સાધુ આહાર ન વાપરે, એ રૂપ વ્યતિરેક બતાવ્યો. હવે એ વ્યતિરેકને જ સ્પષ્ટ કરે છે –

#### आथा :

जे वण्णाइनिमित्तं एत्तो आलंबणेण वऽन्नेणं । भुंजंति तेसि बंधो नेओ तप्पच्चओ तिब्वो ॥३६९॥

### अन्तज्ञार्थः

एत्तो अन्नेणं व आलंबणेण=આનાથી=વેદનાદિ આલંબનથી, અથવા અન્ય આલંબનથી जे=જેઓ वण्णाइनिमित्तं=વર્ણાદિના નિમિત્તે भुंजंति=ભોજન કરે છે, तेसि=तेઓને तण्णव्यओ=तेना प्रत्ययवाणो= અશુભ એવા વર્ણાદિ આલંબનના નિમિત્તવાળો, तिव्यो बंधो=તીવ્ર બંધ नेओ=જાણવો.

# ગાથાर्थ :

પૂર્વગાથામાં કહેલ વેદનાદિ છ કારણોના આલંબર્નથી અથવા અન્ય આલંબનથી જે સાધુઓ વર્ણાદિ માટે વાપરે છે, તે સાધુઓને અશુભ એવા વર્ણાદિ આલંબનના નિમિત્તક તીવ્ર કર્મબંધ જાણવો.

# કોકા :

ये वर्णादिनिमित्तम् अतो≔वेदनादेः आलम्बनेन वाऽन्येन भुञ्जते, तेषां बन्धो विज्ञेयः तत्प्रत्यय इत्यशुभवर्णाद्यालम्बनप्रत्ययः तीव्र इति गाथार्थः ॥३६९॥

# ટીકાર્થ :

જેઓ આનાથી=વેદનાદિથી, અથવા અન્ય આલંબનથી વર્ણાદિના નિમિત્તે ભોજન કરે છે, તેઓને તેના પ્રત્યયવાળો≕અશુભ વર્ણાદિ આલંબનના નિમિત્તવાળો, તીવ્ર બંધ=કર્મનો બંધ, જાણવો, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

www.iainelibrarv.org

#### ભાવાર્શ :

પૂર્વગાથામાં બતાવેલો વેદનાદિ છ કારણોના આલંબનથી અથવા તો પોતાનાથી જિનશાસનનાં ઘણાં કાર્યો થઈ શકે છે, ઇત્યાદિ કોઈ આલંબનથી, જે મુનિ વર્ણાદિ વધારવા માટે આહાર વાપરે છે, તે મુનિને શરીરનાં વર્ણાદિ વધારવારૂપ અશુભ આલંબનના નિમિત્તે તીવ્ર પાપબંધ થાય છે. માટે પાપથી ડરનાર મુનિએ સ્વમતિ પ્રમાણે અસદ્ આલંબનો લઈને વર્લાદિની વૃદ્ધિનું નિમિત્ત બને તે રીતે ભોજન કરવું જોઈએ નહીં, પરંતુ પ્રામાણિકપણે વેદનાદિ સદ્ આલંબનો લઈને સંયમની વૃદ્ધિનું કારણ બને તે રીતે ભોજન કરવું જોઈએ. ॥૩€૯॥

# અવતરણિકા :

तदपि न विकृतिविमिश्रमित्युक्तम्, अतो विकृतौ दोषमाह -

### અવતરશિકાર્થ:

તે પણ=શુદ્ધ આલંબનવાળું ભોજન પણ, સાધુ વિકૃતિથી વિમિશ્ર ન વાપરે, એ પ્રમાણે ગાથા ૩૬૮ના ત્રીજા પાદમાં કહેવાયું. આથી વિકૃતિમાં=વિગઈઓથી મિશ્રિત ભોજન વાપરવામાં, થતા દોષને કહે છે – ગાથા :

> विगई विगईभीओ विगइगयं जो उ भुंजए साहू। विगई विगयसहावा विगई विगयं बला णेइ ॥३७०॥

# अन्वद्यार्थः

विगई विगयसहावा=િ વગઈ વિકૃતિના સ્વભાવવાળી છે. (આથી) विगई = વિકૃતિને=ચિત્તની વિકૃતિને આશ્રયીને, विगईभीओ=વિગતિથી ભીત=દુર્ગતિથી ભય પામેલા, जो साहू=જે સાધુ विगइगयं=વિકૃતિગતનे= વિગઈથી બનેલ અથવા વિગઈથી મિશ્ર એવા ભોજનને, भुंजए=વાપરે છે, (તે સાધુને) विगई=વિગઈ बला=બળથી=બળાત્કારે, विगयं=વિગતિને વિષે=દુર્ગતિમાં, णेइ=લઈ જાય છે.

★ 'उ' पाध्यूर्ति माटे छे.

# ગાશાર્શ :

વિગઈ વિકૃતિના સ્વભાવવાળી છે. આથી ચિત્તની વિકૃતિને આશ્ચરીને દુર્ગતિથી ભય પામેલા જે સાધુ વિગઈથી બનેલ કે વિગઈથી મિશ્ર એવા આહારને વાપરે છે, તે સાધુને વિગઈ બળાત્કારે દુર્ગતિમાં લઈ જાય છે.

### ટીકા :

विकृतिमिति चेतोविकृतिमाश्रित्य विगतिभीतो=दुर्गतिभीतः सन्=दुष्टाच्चेतसः कुगतिरिति मन्यमान इत्यर्थः, विकृतिगतिमत्यत्र चेतोविकृतिहेतुत्वाद् विकृतिः-क्षीरादिरूपा परिगृह्यते तद्गतं=तज्जातं गतविकृति वा विकृतिमिश्रं, यस्तु भुङ्क्ते साधुः स विकृतिगाम्येव, किमित्यत्राह-विकृतिः-क्षीरादिलक्षणा विकृति-स्वभावा=चेतोविकारस्वभावा, यतश्चैवमतो विकृतिः प्रयुज्यमाना विगति बलान्नयति, तत्कारणपोषणादिति गाथार्थः ॥३७०॥

### ટીકાર્થ :

विकृतिमिति चेतोविकृतिमाश्रित्य विगतिभीतो=दुर्गतिभीतः सन्=दुष्टाच्चेतसः कुगतिरिति मन्यमान इत्यर्थः यः साधुः भुङ्क्ते स विकृतिगाम्येव, विकृतिने=ियत्तनी विकृतिने आश्रयीने, विगतिथी भीत= दुर्गितिथी भ्य पामेदा छता, अर्थात् दुष्ट ियत्तथी क्षुगति थाय छे अ प्रक्षरे मानता अवा, के साधु वापरे छे=विकृतिगतने वापरे छे, ते विकृतिगामी क छे=ते साधु दुर्गितमां कनारा क छे:

विकृतिगतं इति अत्र चेतोविकृतिहेतुत्वाद् क्षीरादिरूपा विकृतिः परिगृह्यते तद्गतं=तज्जातं गतिवकृति=विकृतिमिश्रं वा, 'विकृतिगतं' એ प्रકारना शબ्दमां थित्तनी विकृतिनुं छेतुपशुं छोवाथी दूध वगेरे ३५ विग्ध अछश कराय छे. तद्गत=तक्ष्रात=ते विग्धथी उत्पन्न थयेखुं लोक्षन, अथवा गतिकृतिवाणुं= विकृतिथी भिश्र, अेवुं लोक्षन. 'विकृतिगत' क्छेवाय.

किमित्यत्राह — કયા કારણથી ? અર્થાત્ વિગઈ વાપરનાર સાધુ દુર્ગતિમાં જનારા જ કેમ છે ? એ પ્રકારની શંકામાં કહે છે —

क्षीरादिलक्षणा विकृतिः विकृतिस्वभावाः=चेतोविकारस्वभावाः દૂધ વગેરે સ્વરૂપ વિકૃતિ વિકૃતિના સ્વભાવવાળી છે=ચિત્તના વિકારના સ્વભાવવાળી છે.

यतश्चैवमतो અને જે કારણથી આમ છે=વિગઈ ચિત્તમાં વિકાર કરવાના સ્વભાવવાળી છે, એ કારણથી प्रयुज्यमाना विकृतिः बलात् विगतिं नयित પ્રયોજાતી એવી=સાધુ દારા વપરાતી એવી, વિકૃતિ બળથી વિગતિને વિષે=દુર્ગતિને વિષે, લઈ જાય છે;

तत्कारणपोषणादिति गाथार्थः કેમ કે તેના કારણોનું પોષણ છે=વિગઈનું સેવન દુર્ગતિનાં કારણોને પોષનાર છે, આ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

ચિત્તની વિકૃતિને આશ્રયીને દુર્ગતિથી ભય પામેલા સાધુ સંસારના ભોગોને છોડીને સંયમના યોગોમાં યત્ન કરે છે. આમ છતાં જો સાધુ ચિત્તના વિકારના હેતુભૂત એવી વિગઈઓથી બનેલું ભોજન કે વિગઈઓથી મિશ્રિત ભોજન વાપરે, તો વિગઈઓ ચિત્તમાં વિકાર કરવાના સ્વભાવવાળી હોવાથી સાધુને કર્મબંધ કરાવી બળાત્કારે દુર્ગતિમાં લઈ જાય છે; કેમ કે દુર્ગતિમાં જવાનું કારણ ચિત્તની વિકૃતિ છે. માટે ચિત્તની વિકૃતિથી ડરેલા સાધુ ચિત્તમાં વિકાર કરવાના કારણભૂત એવી વિગઈઓનું સેવન કરતા નથી. ॥૩૭૦॥

# અવતરસિકા :

साम्प्रतं विकृतिस्वरूपमाह -

# અવતરભિકાર્થ:

ગાથા ૩૭૦માં કહ્યું કે વિગઈ સાધુને બળાત્કારે દુર્ગતિમાં લઈ જાય છે. તેથી હવે વિગઈના સ્વરૂપને કહે છે –

#### भाशा :

खीरं दिह नवणीयं घयं तहा तिल्लमेव गुड मज्जं । महु मंसं चेव तहा ओगाहिमगं च दसमी तु ॥३७१॥

#### અવ્લગાર્થ:

खीरं दिह नवणीयं घयं=દૂધ, દહીં, માખણ, ઘી तहा=તથા तिल्लं=તેલ, गुड मज्जं=ગોળ, મઘ, महु मंसं चेव=મધુ અને માંસ ओगाहिमगं च=અને અવગાહિમક=તળેલું, दसमी तु=વળી દશમી (વિગઈ) છે.

- 🖈 'एव' अने 'चेव' पाटपूर्तिमां छे.
- 🛨 ગાથાના ઉત્તરાર્ધમાં રહેલ 'तहा' પાદપૂર્તિમાં છે.

#### आधार्श :

દૂધ, દહીં, માખણ, ઘી, તેલ, ગોળ, મધ, મધ, માંસ, અને તળેલું દશમી વિગઈ છે.

#### ટીકા :

क्षीरं दिध नवनीतं घृतं तथा तैलमेव गुडो मद्यं मधु मांसमेव च तथा उद्ग्राहिमकं च दशमीति एषा विकृतिसङ्ख्येति गाथापदानि ॥३७१॥

### ટીકાર્થ:

દૂધ, દહીં, માખણ, ઘી અને તેલ, ગોળ, મઘ≔મદિરા, મધ અને માંસ, અને ઉદ્ગ્રાહિમક≔તળેલું, દશમી છે. એ પ્રકારે આ વિગઈઓની સંખ્યા છે. આ પ્રમાણે ગાથાનાં પદો છે. ∥૩૭૧∥

# અવતરણિકા :

पदार्थं त्वाह -

# અવતરણિકાર્થ:

પૂર્વગાથામાં વિગઈનાં દશ પદો બતાવ્યાં. વળી તે પદોના અર્થને કહે છે –

#### भाशा :

गोमिहसुट्टिपसूणं एलग खीराणि पंच चत्तारि । दिहमाइआइं जम्हा उट्टीणं ताणि नो हुंति ॥३७२॥

#### अन्वयार्थः

गोमिहसुट्टिपसूणं=ગાય, ભેંસ, ઊંટડી, બકરીઓનાં, एलग=ઘેટીઓનાં, पंच ख्रीराणि=પાંચ ક્ષીરો, (અને ઊંટડીને છોડીને) चत्तारि दिहमाइआइं=ચાર દિધ આદિ (વિગઈ) છે; जम्हा=જે કારણથી उट्टीणं ताणि=ઊંટડીઓનાં તેઓ=ઊંટડીઓનાં દૂધનાં દહીં આદિ, नो हंति=થતાં નથી.

#### जाथार्थ :

ગાય, ભેંસ, ઊંટડી, બકરીઓનાં, દ્યેટીઓનાં પાંચ ક્ષીરો, અને ઊંટડીને છોડીને ચાર દધિ આદિ વિગઈ છે; જે કારણથી ઊંટડીઓનાં દૂધનાં દહીં આદિ થતાં નથી.

### ટીકા :

गोमहिष्युष्ट्रीपशूनां एडकानां च सम्बधीनि क्षीराणि पञ्च विकृतयः, न शेषाणि मानुषीक्षीरादीनि, तथा चत्वारि दध्यादीनि=दिधनवनीतघृतानि च चत्वार्येव गवादिसम्बन्धीनि, यस्मादुष्ट्रीणां तानि=दध्यादीनि न भवन्ति, महुडभावादिति गाथार्थः ॥३७२॥

### ટીકાર્થ:

ગાય, ભેંસ, ઊંટડી, બકરીઓના અને ઘેટીઓના સંબંધવાળાં પાંચ ક્ષીરો વિગઈ છે, શેષ એવા માનુષીના ક્ષીરાદિ નહીં≕મનુષ્ય સ્ત્રીના દૂધ વગેરે વિગઈ નથી. તથા ચાર દહીં આદિ≕ગાયાદિના સંબંધવાળાં ચાર જ દહીં, માખણ અને ઘી, વિગઈ છે; જે કારણથી ઊંટડીઓનાં તેઓ≕દિષ આદિ≕દહીં, માખણ અને ઘી, થતાં નથી; કેમ કે મહુડનો ભાવ છે, અર્થાત્ ઊંટડીના દૂધમાં મેળવણ નાંખ્યા પછી દૂધ કોદા કોદા થઈ જાય છે. એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે. ॥૩૭૨॥

#### ગાચા :

चत्तारि हुंति तिस्त्र तिलअयसिकुसुंभसिसवाणं च । विगईओ सेसाइं डोलाईणं न विगईओ ॥३७३॥

# અન્વચાર્થ :

तिलअयसिकुसुंभसिसवाणं च=અને તલ, અળસી, કુસુંભ, સરસવોના, चत्तारि तिल्ला=યાર તેલ विगईओ हुंति=વિગઈ થાય છે, डोलाईणं=ડોળ આદિના सेसाइं=શેષ એવા તેલ विगईओ न=વિગઈ નથી.

# ગાथार्थ :

તલ, અળસી, કુસુંભ અને સરસવોનાં ચાર તેલ વિગ્રઈ થાય છે, કોળ આદિનાં શેષ એવાં તેલ વિગ્રઈ નથી.

# ટીકા :

चत्वारि भवन्ति तैलानि तिलातसीकुसुम्भसर्षपाणां सम्बन्धीनि विकृतयः, शेषाणि डोलादीनां सम्बन्धीनि न विकृतय इति, डोलानि=मधुकफलानीति इति गाथार्थः ॥३७३॥

# દીકાર્ચ:

તલ, અળસી, કુસુંભ, સરસવોના સંબંધવાળાં ચાર તેલ વિગઈ થાય છે, ડોળાદિના સંબંધવાળાં શેષ એવાં તેલ વિગઈ નથી. ડોળા એટલે મધુકનાં ફળો=મહુડાનાં ફળો, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે. ॥૩૭૩॥

#### भाशा :

# दवगुडिंपडगुला दो मञ्जं पुण कट्ठिंपट्ठिनिप्फन्नं । मच्छिअपोत्तिअभामरभेअं च तिहा महुं होइ ॥३७४॥

#### अन्वयार्थः

दवगुडपिंडगुला=દ્રવગોળ-પિંડગોળ=પ્રવાહી ગોળ-ઘન ગોળ, दो=બે, कट्ठिपट्टिनिष्कत्रं पुण मज्जं=વળી કાષ્ઠ-પિષ્ટથી નિષ્પન્ન મદ્ય=લાકડા-લોટમાંથી બનેલી મદિરા, मच्छिअपोत्तिअभामरभेअं च तिहा महुं=અને માક્ષિક-પોત્તિક-ભ્રામરના ભેદવાળું ત્રણ પ્રકારે મધ होड़=(વિગઈ) થાય છે.

### ગાशार्थ :

પ્રવાહી ગોળ અને ઘન ગોળ બે વિગઈ છે, વળી લાક્ડાંમાંથી અને લોટમાંથી બનેલી મદિરા વિગઈ છે, અને મદામાખી, કુંતિયા અને ભમરીના ભેદવાળું ત્રણ પ્રકારે મદા વિગઈ થાય છે.

### ાસિડિ

द्रवगुडिपण्डगुडौ द्वौ कक्कबिपण्डावित्यर्थः, मद्यं पुनः काष्ठिपिष्टनिष्यत्रं सीधुसुरारूपं, माक्षिकपोत्तिक-भ्रमरभेदं च त्रिधा मधु भवति विकृतिरिति गाथार्थः ॥३७४॥

# ટીકાર્થ :

દ્રવગોળ અને પિંડગોળ=કક્કબ અને પિંડ, એ બે; વળી સીધુ અને સુરારૂપ કાષ્ઠ અને પિષ્ટથી નિષ્પન્ન એવું મદા=મદિરા; અને માક્ષિક, પોત્તિક, ભ્રમરના ભેદવાળું=માખી, કુંતિયા, ભમરીના ભેદવાળું, ત્રણ પ્રકારનું મધુ=મધ, વિગઈ થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

ઢીલો ગોળ અને કઠણ ગોળ વિગઈ છે. વળી વનસ્પતિ, શેરડી, મહુડાં, દ્રાક્ષ વગેરેમાંથી બનતી મદિરા કાષ્ઠનિષ્પત્ર છે, અને તેને સીધુ કહેવામાં આવે છે; તથા લોટને કોવડાવીને બનતી મદિરા પિષ્ટનિષ્પત્ર છે અને તેને સુરા કહેવામાં આવે છે, તે બંને મદિરા વિગઈ છે. મધમાખીનું મધ, કુંતિયાનું મધ અને ભમરીનું મધ વિગઈ છે. ાા૩૭૪ા

#### आथा :

जलथलखहयरमंसं चम्मं वस सोणिअं तिहेअं पि । आइल्ल तिण्णि चलचल ओगाहिमगाइ विगईओ ॥३७५॥

## अन्तज्ञार्थः

चम्मं वस सोणिअं तिहेअं पि जलथलखहयरमंसं= ચર્મ= ચામડું, વસા= ચરબી, શોશિતરૂપ=લોહીરૂપ, ત્રણ પ્રકારનું આ પણ જલચર, સ્થલચર અને ખેચરનું માંસ (વિગઈ) છે. आइल्ल तिण्णि चलचल ओगाहिमगाइ विगईओ= આદિના ત્રણ ચલચલવાળા ઉદ્ગાહિમકો=પહેલાં ત્રણ ધાણવાળા તળેલા પદાર્થી, વિગઈ છે.

#### आशार्थ :

ચામકું, ચરબી, લોહી એ ત્રણેય પ્રકારનું આ જલચર, ભૂચર અને ખેચરનું માંસ વિગઈ છે અને પહેલા ત્રણ દાણવાળા તળેલા પદાર્થો વિગઈ છે.

#### टीङा :

'जलस्थलखचरमांसं' चरशब्दः प्रत्येकमभिसम्बध्यते, जलचरस्थलचरखेचरमांसं, चर्म्म वसा शोणितं त्रिधैतदिप विकृतिरिति योगः, तथा आद्यत्रयचलचलोद्ग्राहिमकानि च=प्रक्षणभृततवकपक्वानि त्रीण्येव घारिकावटकादीनि विकृतिरिति गाथार्थः ॥३७५॥

### ટીકાર્થ :

'जलस्थलखचरमांसं' અહીં 'चर' શબ્દ પ્રત્યેકને વિષે='જલ-સ્થલ-ખ' એ દરેક સાથે, સંબંધ કરાય છે, તેથી જલચર, સ્થલચર અને ખેચરનું માંસ. ચામડું, ચરબી, લોહીરૂપ ત્રણ પ્રકારનું આ પણ=જલચર-સ્થલચર-ખેચરનું માંસ પણ, વિગઈ છે,

અને આદ્ય ત્રણ ચલચલવાળા ઉદ્દ્રગ્રાહિમકો=મ્રક્ષણથી ભરેલા તવકમાં પક્વ અર્થાત્ તેલ કે ઘી રૂપ ચીકણા પદાર્થથી ભરેલી તવીમાં પકાવેલા, ત્રણ જ ઘાણવાળા ઘારી-વડા વગેરે વિગઈ છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે. ॥૩૭૫॥

#### भाथा :

सेसा ण हुंति विगई अजोगवाहीण ते उ कप्पंति । परिभुंजंति न पायं जं निच्छ्यओ न नज्जंति ॥३७६॥

#### અન્વચાર્થ:

सेसा=શેષ=તે જ ધી કે તેલમાં ચોથા ઘાણથી આરંભીને પકાવેલ ઘારી-વડાં વગેરે, विगईं ण हुंति=વિગઈ થતાં નથી. ते उ=વળી તેઓ=ચોથા ઘાણથી આરંભીને પકાવેલાં ઘારી-વડાં આદિ, अजोगवाहीण=અયોગ-વાહીઓને=જોગ વહન નહીં કરનારા સાધુઓને, कप्पंति=કલ્પે છે, (છતાં તેઓ) पायं न परिभुंजंति=પ્રાય: પરિભોગ કરતા નથી; जं=જે કારણથી निच्छयओ=निश्चयथ्री न नज्जंति=જણાતું નથી.

# ગાથાર્થ :

તે જ ઘી કે તેલમાં ચોચા ઘાણથી આરંભીને પકાવેલાં ઘારી, વડાં વગેરે વિગઈ થતાં નથી. વળી ચોથા ઘાણથી આરંભીને પકાવેલાં ઘારી, વડાં વગેરે જોગ વહન નહીં કરનારા સાધુઓને કલ્પે છે, છતાં તેઓ પ્રાયઃ પરિભોગ કરતા નથી; જે કારણથી નિશ્વયથી જણાતું નથી.

# ટીકા ઃ

शेषाणि चतुर्थधानादारभ्य न भवन्ति विकृतयः, अयोगवाहिनां साधूनाम्-अविशेषतो निर्विकृतिक-परिभोक्तृणां तानि कल्पन्ते, न तत्र कश्चिद्दोषः, परिभुज्यन्ते न प्रायः तथाऽप्यनेन कारणेन, यत् निश्चयतो न ज्ञायन्ते कथमेतानि व्यवस्थितानि इति गाथार्थः ॥३७६॥

#### ટીકાર્થ :

ચોથા ઘાણથી આરંભીને શેષ એવાં ઘારી-વડાં આદિ, વિગઈ થતાં નથી, તેઓ=ચોથા ઘાણથી આરંભીને તે જ ઘી કે તેલમાં તળેલાં ઘારી-વડાં આદિ, અવિશેષથી=સામાન્યથી, નિવિગઈનો પરિભોગ કરનારા અયોગવાહી સાધુઓને કલ્પે છે, તેમાં કોઈ દોષ નથી; તોપણ આ કારણથી⊭હવે કહે છે એ કારણથી, પ્રાયઃ પરિભોગ કરતા નથી; જે કારણથી આ≔ઘારી-વડાં આદિ, કેવી રીતે વ્યવસ્થિત છે અર્થાત્ નવું ઘી કે તેલ ઉમેર્યા વગર તે જ ઘી કે તેલના ત્રણ ઘાણ પછીના ઘાણોમાં તળેલા છે ? કે પહેલાંના ઘાણમાં તળેલા છે ? તે, નિશ્ચયથી=નક્કી, જણાતું નથી, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

નવું ઘી કે તેલ ઉમેર્યા વગર તે જ ઘી કે તેલ વગેરેમાં તળેલાં ઘારી-વડાં વગેરે ચોથા ઘાણથી આરંભીને વિગઈ થતાં નથી, તોપણ યોગ વહન કરનારા સાધુઓ તે વાપરે નહિ; પરંતુ જે સાધુ યોગ વહન કરતા ન હોય, અને સામાન્યથી વિગઈવાળું ભોજન કરતા ન હોય, અર્થાત્ વિશેષ કોઈ કારણને છોડીને સામાન્યથી વિગઈઓ જે વાપરતા ન હોય, તેવા સાધુને સામાન્યથી ચોથા ઘાણથી આરંભીને તે જ તેલાદિમાં તળેલો આહાર વાપરવો કલ્પે છે. છતાં તેઓ પ્રાયઃ વાપરતા નથી, તેનું કારણ એ છે કે આ વડાં વગેરે ચોથા ઘાણ પછીનાં જ છે, તેવો ખાતરીપૂર્વક નિર્ણય થતો નથી; કેમ કે ગૃહસ્થને પૂછે અને તે ગૃહસ્થ ભક્તિવાળો હોય તો વહોરાવવા માટે વિપરીત કથન કરે તેવી સંભાવના રહે, અથવા જો ગૃહસ્થે વહોરાવવા માટે ચોથા ઘાણવાળાં વડાં આદિ જુદાં રાખ્યાં હોય તો સાધુને સ્થાપનાદોષ લાગવાની સંભાવના રહે, અથવા તો ક્વચિત્ કૃતદોષની પણ સંભાવના રહે. તેથી સાધુ પ્રાયઃ તેવાં ઘારી, વડાં આદિ વાપરતા નથી. આમ છતાં, 'प्रायः' શબ્દથી એ કહેવું છે કે આગાઢ કારણ હોય અથવા ઘારી-વડાં વગેરે નિર્દોષ છે તેવો નિર્ણય થતો હોય, ત્યારે સાધુ ક્વચિત વાપરે પણ ખરા. Ⅱ3⊝€Ⅱ

#### आथाः

एगेण चेव तवओ पूरिज्जइ पूअएण जो ताओ । बीओ वि स पण कप्पड निव्चिगय लेवडो नवरं ॥३७७॥

## અન્વચાર્થ :

एगेण चेव पूअएण=એક જ પૂપક વડે=પુડલા વડે, तवओ=તવક=તાવડી, पूरिज्जइ=પુરાય છે, ताओ=तेनाथी जो बीओ वि=જે બીજો પણ છે, स पुण=ते વળी निव्विगय=िनिर्विકृतिकने=िनिविगर्धवाणी आહाર વાપરનાર સાધુને, कप्पइ=કલ્પે છે. नवरं लेवडो=इक्त લેવાટક છે=ते પુડલો લેપકૃત છે.

# ગાચાર્થ :

એક જ પુડલા વડે તાવડી પુરાય છે, તે પુડલાથી જે બીજો પણ પુડલો છે, તે વળી નિવિગર્ઇવાળો આહાર વાપરનાર સાધુને કલ્પે છે. ફક્ત તે પુડલો લેપકૃત છે.

# ટીકા :

एकेनैव तवकः पूर्यते पूपकेन, यत् (?यः) ततः पूपकात् द्वितीयोऽपि निर्विकृतिकस्य कल्पते, असौ लेवाटको नवरमिति गाथार्थः ॥३७७॥

#### मांध :

ટીકામાં यत् છે, તેને સ્થાને મૂળગાથા પ્રમાણે यः હોવું જોઈએ.

🛨 "बीओ वि"मां 'अपि'थी એ કહેવું છે કે ત્રણ ઘાણ પછીની તળેલી વસ્તુ તો વિગઈત્થાગીને કલ્પે છે, પરંતુ તવામાં તળાચેલા પ્રથમ પુડલા પછીનો **બીજે પણ** પુડલો વિગઈત્થાગીને કલ્પે છે.

### ટીકાર્થ :

એક જ પુડલા વડે તવી પુરાય છે, તે પુડલાથી જે દ્વિતીય પણ પુડલો છે, તે નિર્વિકૃતિકને=નિવિગઈવાળો આહાર વાપરનારા સાધુને, કલ્પે છે; ફક્ત એ લેવાટક છે=એ બીજો પુડલો લેપકૃત કહેવાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

ઘી કે તેલથી એક વાર તાવડી ભરી હોય, તેમાં એક પુડલો તળ્યા પછી જે થોડુંક ઘી કે તેલ તાવડીમાં રહ્યું હોય, તેમાં બીજું ઘી કે તેલ ઉમેર્યા વગર તે તેલાદિથી જ બીજો પણ પુડલો તળવામાં આવ્યો હોય, તો તે પુડલો પણ વિગઈત્યાગીને કલ્પે છે; અને આવો પુડલો વિગઈ કહેવાતો નથી, પરંતુ લેપકૃત ગણાય છે. ॥૩૭૭॥

#### અવતરણિકા :

विधिशेषमाह --

### અવતરણિકાર્થ:

વિધિશેષને કહે છે અર્થાત્ પૂર્વમાં દશ વિગઈઓનું સ્વરૂપ બતાવ્યું. તે વિગઈઓના વિષયમાં, બાકી રહેલ વિધિને કહે છે –

#### भाथाः

दहिअवयवो उ मंथू विगई तक्कं न होइ विगई उ । खीरं तु निरावयवं नवणीओगाहिमं चेव ॥३७८॥

#### अन्पयार्थ :

दहिअवयवो उ=वणी દહીંનો અવયવ मंथू=મસ્તુ=દહીંની તર, विगई=વિગઈ છે, तकं उ=પરંતુ તક=છાશ, विगई न होइ=વિગઈ નથી થતી. खीरं तु नवणीओगाहिमं चेव=वणी क्षीर=દૂધ, અને નવનીત-ઉદ્ગાહિમક=માખશ-પક્વાશ, निरावयवं=નિરવયવ છે.

### ગાથાર્થ :

વળી દહીંનો અવચવ દહીંની તર વિગઈ છે, પરંતુ છાશ વિગઈ નથી. વળી દૂધ, માખણ અને પક્વાજ્ઞ નિરવચવ છે.

### ટીકા :

दथ्यवयवस्तु मस्तु विकृतिर्वर्त्तते, तक्रं न भवति विकृतिस्तु, क्षीरं तु निखयवम्=एकमेव, नवनीतोद्ग्राहिमके च निखयवे इति गाथार्थः ॥३७८॥

#### ટીકાર્થ:

વળી દહીંનો અવયવ મસ્તુ વિગઈ વર્તે છે, પરંતુ તક્ર=છાશ, વિગઈ થતી નથી; વળી દૂધ નિરવયવ=એક જ≔દહીંની જેમ અવયવ વગર સંપૂર્ણ જ, વિગઈ છે, અને માખણ-પક્વાજ્ઞ નિરવયવ છે=દહીંની જેમ મસ્તુ રૂપ અને તક્રરૂપ અવયવ ગ્રહણ કરીને એક અવયવ કલ્પે અને એક અવયવ ન કલ્પે એવા વિભાગ વગર સંપૂર્ણ વિગઈ છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

દહીંના અવયવભૂત દહીંની તર વિગઈ ગણાય છે, છતાં દહીંના અવયવભૂત છાશ વિગઈ ગણાતી નથી.

તે રીતે દૂધમાં દૂધની તરરૂપ અવયવ હોવા છતાં તેની દૂધથી પૃથગ્ રૂપે વિવક્ષા કરેલ નથી. આથી દૂધ અવયવ રહિત છે, માટે ગાય આદિ પાંચનું દૂધ વિગઈ ગણાય.

એ રીતે માખણ અને પક્વાત્ર પણ અવયવ વગરના છે. માટે તે પણ વિગઈ છે. ॥૩૭૮॥

#### भाशाः

घयघट्टो पुण विगई वीसंदण मो अ केइ इच्छंति । तेल्लगुलाण निविगई सूमालिअखंडमाईणि ॥३७९॥

### અન્વચાર્થ :

घयघट्टो पुण=વળી ધૃતધટ=ધીનો કીટો, विगई=વિગઈ છે, केइ अ वीसंदण इच्छंति=અને કેટલાક વિસ્યંદનને (વિગઈરૂપે) ઇચ્છે છે. तेह्नगुलाण=તેલ અને ગોળની सूमालिअखंडमाईणि=सुકુમારિકા, ખંડાદિ निविगई=નિવિગઈ છે.

🛨 'मो' पाहपूरण अर्थे छे.

### भाशार्थ :

વળી ઘીનો કીફો વિગઇ છે, અને કેટલાક વિસ્ચંદનને વિગઈરૂપે ઇચ્છે છે. તેલની સુકુમારિકા અને ગોળના ખાંડાદિ નિવિગઈ છે.

### ટીકા :

घृतघट्टः पुनर्विकृतिः, घृतघट्टो=महियाडुवं, विस्यन्दनं च केचिदिच्छन्ति, विस्यन्दनं=अद्धनिद्दहृषयमज्झ-छूढतंदुलनिष्फण्णं, तैलगुडयोरविकृतिः सुकुमारिकाखण्डादीनि=सुकुमारिका=सस्तितीया खण्डा आदिशब्दात् सक्करमच्छंडियादीणि त्ति गाथार्थः ॥३७९॥

## ટીકાર્થ :

વળી ઘૃતઘટ્ટ વિગઈ છે. ઘૃતઘટ્ટ એટલે મહિયાડુવ; અને કેટલાક વિસ્યંદનને ઇચ્છે છે=વિગઈરૂપે ઇચ્છે છે. વિસ્યંદન એટલે અર્ધ દગ્ધ એવા ઘૃતની મધ્યમાં નાંખેલ તંદુલથી નિષ્પન્ન એવું દ્રવ્ય; તેલ અને ગોળના સુકુમારિકા, ખાંડ આદિ, 'आदि' શબ્દથી સાકર, મત્સ્યંડિકા આદિ અવિકૃતિ છે≔વિગઈ બનતી નથી. સુકુમારિકા એટલે સસ્તિતીયા, ખાંડ આદિ એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે. ∄૩૭૯∄

#### आथा :

# मज्जमहुणो ण खोलामयण विगईओ पोग्गले पिंडो । रसओ पुण तदवयवो सो पुण नियमा भवे विगई ॥३८०॥

#### अन्वयार्थः

मज्जमहुणो=भद्य અને મધનો खोलामयण=ખોલ અને મદન, पोग्गले पिंडो=पुદ્ગલમાં=માંસમાં, પિંડ विगईओ ण=વિગઈ નથી. तदवयवो पुण=વળી તેનો=પુદ્ગલનો, અવયવ स्सओ=રસક છે, सो पुण=ते વળી नियमा=નિયમથી विगई=વિગઈ भवे=થાય.

#### ગાથાર્થ :

મધ અને મઘનો ખોલ અને મદન, માંસમાં પિંડ વિગઈ નથી. વળી માંસનો અવથવ રસક છે, તે વળી નિયમથી વિગઈ થાય.

### ટીકા :

मद्यमधुनोर्न खोलमदने विकृती, तथा पुद्रले पिण्डो न विकृतिः, पिंडो त्ति कालिज्जं, स्सकः पुनस्तदवयवो=मांसावयवः, स पुनर्नियमाद् भवेद्विकृतिरिति गाथार्थः ॥३८०॥

### ટીકાર્થ :

મદ્ય અને મધના ખોલ અને મદન=મીણ, વિગઈ નથી; તથા પુદ્દગલમાં=માંસમાં, પિંડ વિગઈ નથી. પિંડ એટલે કાલિજ્જ=હૃદયનું ગૂઢ માંસવિશેષ; વળી તેનો અવયવ=માંસનો અવયવ, રસક છે, વળી તે નિયમથી વિગઈ થાય, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે. ॥૩૮૦॥

# અવતરણિકા :

प्रासङ्किमाह -

### अवतरशिङार्थ :

પ્રાસંગિકને કહે છે –

### ભાવાર્થ :

ગાથા ૩૭૦માં કહેલ કે વિગઈઓ બળાત્કારે જીવને દુર્ગતિમાં લઈ જાય છે, માટે સાધુએ વિગઈઓ વાપરવી જોઈએ નહિ. તેથી વિગઈઓ શું છે ? એવી જિજ્ઞાસા થવાથી ગાથા ૩૭૧થી ૩૮૦ સુધી વિગઈઓનું સ્વરૂપ બતાવ્યું.

આમ, વિગઈઓનું સ્વરૂપ બતાવતાં પ્રસંગથી લેપકૃત દ્રવ્યો પણ બતાવવાં જોઈએ; કેમ કે લેપકૃત દ્રવ્યોથી પણ જીવને વિકૃતિ થાય છે. આથી હવે પ્રાસંગિક રીતે લેપકૃત દ્રવ્યોનું સ્વરૂપ બતાવે છે –

#### भाशा :

खज्जूरमुद्दियादाडिमाण पिल्लुच्छुचिंचमाईणं । पिंडरसो न विगईओ नियमा पुण होति लेवकडा ॥३८१॥

#### અન્વચાર્થ :

खज्जूरमुद्दियादाडिमाण=ખજૂર, મૃદ્ધીકા=દ્રાક્ષ, દાડમનો (અને) पिल्लुच्छुचिंचमाईणं=પિલિક્ષ, ચિંચાદિનો पिंडरसो विगईओ न=પિંડ અને ૨સ વિગઈ નથી. लेवकडा पुण=પરંતુ લેપકૃત नियमा=નિયમથી होंति= થાય છે.

### ગાથાर्थ :

ખજૂરનો, દ્રાસનો, દાડમનો, પિલિસનો અને ચિંચાદિનો પિંડ અને રસ વિગઇ નથી, પરંતુ લેપફૃત નિયમથી થાય છે.

### ટીકા ઃ

खर्जूरमुद्रिका(?मृद्वीका)दाडिमानामिति मृद्वीका=द्राक्षा, तथा पिलिक्षचिञ्चादीनामिति चिंचाओ= अंबिलिकाओ, पिण्डरसौ न विकृती भवतः, नियमात्पुनर्भवतः लेपकृताविति लेवडग ति गाथार्थः ॥३८१॥ विकार्थः

ખજૂર, મૃદ્ધીકા, દાડમનાં અને પિલિક્ષ, ચિંચાદિનાં પિંડ અને રસ વિગઈ થતા નથી, પરંતુ લેપકૃત નિયમથી થાય છે. મૃદ્ધીકા એટલે દ્રાક્ષ, ચિંચા એટલે આંબલી, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. ‼૩૮૧॥

### અવતરણિકા :

ગાથા ૩૭૦માં કહેલ કે વિગઈઓ જીવને બળથી દુર્ગતિમાં લઈ જાય છે, માટે સાધુ વિગઈઓનો પરિભોગ કરતા નથી. તેથી ગાથા ૩૭૧થી ૩૮૧માં વિગઈઓનું સ્વરૂપ બતાવ્યું, અને જેમાં વિગઈઓનું મૂળ સ્વરૂપ નથી તેવી નિવિગઈઓનું પણ સ્વરૂપ બતાવ્યું. હવે આ નિવિગઈઓનો પણ પરિભોગ સાધુ ક્યારે કરી શકે ? તે બતાવવા અર્થે કહે છે —

#### भाशा :

एत्थं पुण परिभोगो निव्विङ्आणं पि कारणाविक्खो । उक्कोसगदव्वाणं ण उ अविसेसेण विन्नेओ ॥३८२॥

### અન્વચાર્થ :

एत्थं पुण=વળી અહીં=વિગઈઓના અધિકારમાં, निव्विइआणं पि=નિર્વિકૃતિકનો પણ=નિવિયાતા દ્રવ્યોનો પણ, परिभोगों=પરિભોગ कारणाविक्खो=કારણની અપેક્ષાવાળો છે, उक्कोसगदव्वाणं उ अविसेसेण ण विन्नेओ=વળી ઉત્કૃષ્ટ દ્રવ્યોનો (પરિભોગ) અવિશેષથી=સામાન્યથી, ન જાણવો.

### ગાથार्थ :

વળી વિગઈઓના અધિકારમાં નિવિયાતા દ્રવ્યોનો પણ પરિભોગ કારણની અપેક્ષાએ છે, વળી ઉત્સ્કૃષ્ટ દ્રવ્યોનો પરિભોગ સામાન્યથી ન જાણવો.

#### शक्काः

अत्र पुनः विकृत्यधिकारे परिभोगो निर्विकृतिकानामपि खण्डादीनां कारणापेक्षः, कारणं शरीगसंस्तरणं, उत्कृष्टद्रव्याणां रसाद्यपेक्षयैव न त्वविशेषेण विज्ञेयः परिभोग इति, एतदुक्तं भवति—''आवण्णनिव्विगइयस्स असहुणो परिभोगो, इंदियजयत्थं निव्विगतियस्स न परिभोगो''त्ति गाथार्थः ॥३८२॥

★ ''निर्विकृतिकानामपि''માં 'अपि'થી એ જણાવવું છે કે સાધુને વિગઈઓનો પરિભોગ તો કારણની અપેક્ષાવાળો છે જ, પરંતુ **નિવિગઈઓનો પણ** પરિભોગ કારણની અપેક્ષાવાળો છે.

🛨 ''साद्यपेक्षयैव''માં 'आदि' પદથી વર્ણ,ગંદા અને સ્પર્શનું ગ્રહણ કરવાનું છે, અને ખાદ્યપદાર્થમાં રસની પ્રધાનતા હોવાથી 'વર્ણાદિની અપેક્ષાએ જ' એમ ન કહેતાં 'રસાદિની અપેક્ષાએ જ' એમ કહેલ છે.

### ટીકાર્થ :

વળી અહીં=વિગઈઓના અધિકારમાં, નિર્વિકૃતિક એવી પણ ખાંડ આદિનો પરિભોગ કારણની અપેક્ષાવાળો છે, શરીરનું અસંસ્તરણ કારણ છે=શરીરનું અસમર્થપણું નિર્વિકૃતિક એવા ખાંડ આદિ દ્રવ્યોના પરિભોગનું કારણ છે.

વળી રસાદિની અપેક્ષાથી જ ઉત્કૃષ્ટ દ્રવ્યોનો પરિભોગ અવિશેષથી=સાધુને સામાન્યથી, ન જાણવો. 'इति' ગાથાસ્પર્શી ટીકાની સમાપ્તિમાં છે.

આ કહેવાયેલું થાય છે 🗕

આપન્ન નિર્વિકૃતિકનો=પ્રાપ્ત થયેલ નિવિયાતા દ્રવ્યનો, અસહિષ્ણુ સાધુને પરિભોગ છે, ઇદ્રિયોના જય અર્થે નિર્વિકૃતિકનો પરિભોગ નથી, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

સાધુઓ સામાન્ય સંયોગોમાં અંત-પ્રાંત-તુચ્છ ભોજન કરે છે, તોપણ કોઈક સાધુનું શરીર કોમળ હોવાને કારણે ઋક્ષ ભોજન વાપરીને સંયમનું પાલન કરવા અસમર્થ હોય તો જેમાં વિગઈનું મૂળ સ્વરૂપ નથી તેવા નિવિગઈવાળા દ્રવ્યોનું તે સાધુ સેવન કરે. અને કોઈ કારણ ન હોય તો સાધુ જેમ વિગઈવાળાં દ્રવ્યો વાપરતા નથી, તેમ નિવિગઈવાળાં દ્રવ્યો પણ વાપરતા નથી.

આ રીતે ગાથાના પૂર્વાર્ધથી એ પ્રાપ્ત થયું કે શરીરના અસંસ્તરણને કારણે સાધુ નિવિગઈવાળાં દ્રવ્યોનો પરિભોગ કરે છે. એને જ સ્પષ્ટ કરવા ગાથાના ઉત્તરાર્ધથી કહે છે —

રસાદિની અપેક્ષાએ જ ઉત્કૃષ્ટ દ્રવ્યોનો પરિભોગ સાધુ સામાન્યથી કરે નહીં, પરંતુ સંયમના યોગો સેવવા માટે શરીર અસમર્થ બન્યું હોય ત્યારે કારણવિશેષથી જ તેવા નિવિયાતા ઉત્કૃષ્ટ દ્રવ્યોનો પરિભોગ કરે છે.

વળી આ ગાથાના તાત્પર્યને સ્પષ્ટ કરતાં કહે છે કે જે સાધુનું શરીર ઋક્ષ આહારને સહન કરી શકે તેમ ન હોય તેવા જ સાધુ નિવિગઈનો પરિભોગ કરે, પરંતુ જેઓનું શરીર ઋક્ષ આહારને સહન કરી શકે તેવું હોય તેવા સાધુઓ તો ઇન્દ્રિયોનો જય કરવા માટે નિવિગઈનો પણ પરિભોગ કરે નહીં; કેમ કે ઇન્દ્રિયોને અનુકૂળ રસાદિવાળાં દ્રવ્યોનો પરિભોગ કરવાથી ઇન્દ્રિયોને અનુકૂળ પદાર્થો પ્રત્યે જીવને સૂક્ષ્મ પણ પક્ષપાત થવાની સંભાવના રહે છે. ॥૩૮૨॥

#### અવતરસિકા :

ओघतो विकृतिपरिभोगदोषमाह -

### અવતરશિકાર્થ :

ઓઘથી વિકૃતિપરિભોગના દોષને કહે છે≔વિશેષ કારણ વગર સામાન્યથી વિગઈઓના સેવનથી થતા દોષને કહે છે —

#### <del>ગાશા</del> :

विगई परिणइधम्मो मोहो ,(?जो) जमुदिज्जए उदिण्णे अ । सुद्रु वि चित्तजयपरो कहं अकज्जे न वट्टिहिई? ॥३८३॥

#### અન્વચાર્થ:

विगई=વિકૃતि मोहो परिणइधम्मो=મોહરૂપ પરિણતિધર્મ છે, जो उदिज्जए=જे (વિગઈઓના સેવનથી) ઉદીરણા પામે છે. उदिण्णे अ=અને ઉદીર્ણ થયે છતે=મોહની ઉદીરણા થયે છતે, सुद्रु वि चित्तजयपरे=सारी रीते पश चित्तना જયમાં પर=तत्पर એવા साधु, कहं अकज्जे=डेवी रीते अકार्यमां मविद्विहं ?=नडीं वर्तशे ?

#### ગાथार्थ :

વિકૃતિ મોહરૂપ પરિણતિધર્મ છે, જે વિગઈઓના સેવનથી ઉદીરણા પામે છે, અને મોહની ઉદીરણા થયે છતે સારી રીતે પણ ચિત્તને જીતવામાં તત્પર સાધુ કેવી રીતે અકાર્યમાં ન પ્રવર્તે ?

### કીકા :

विकृतिः परिणतिधर्मः, कीदृगित्याह — मोहो, यत् (? यो) उदीर्यते, ततः किमित्याह-उदीर्णे च मोहे सुष्ठ्वपि चित्तजयपरः प्राणी कथं अकार्ये न वर्त्तिष्यते? इति गाथार्थः ॥३८३॥

### नोंध :

મૂળગાથામાં 'जं' છે તેના સ્થાને 'जो' અને ટીકામાં '**यत्**' છે, તેના સ્થાને 'यः' હોય, તેમ ભાસે છે; કેમ <del>કે यद्</del> સર્વનામ પ્રસ્તુતમાં મોહનો પરામર્શક છે અને મોહ શબ્દ પુલિંગ છે.

★ "**सुद्रु वि**"ਮਾਂ **'अपि**'थी એ કહેવું છે કે મોહની ઉદીરણા થાય ત્યારે ચિત્તનો જય કરવામાં તત્પર ન હોય તેવા સાધુ તો અકાર્ચમાં પ્રવર્તે છે, પરંતુ **સારી રીતે પણ** ચિત્તનો જય કરવામાં તત્પર હોય તેવા સાધુ પણ અકાર્ચમાં કેમ ન પ્રવર્તે ?

### ટીકાર્થ :

વિકૃતિ પરિણતિધર્મ છે. કેવા પ્રકારનો પરિણતિધર્મ છે ? એથી કહે છે – મોહ છે≔વિકૃતિ એ જીવનો મોહરૂપ પરિણતિ ધર્મ છે, જે ઉદીરણા પામે છે=જે મોહ વિગઈઓના સેવનથી ઉદીરણા પામે છે. તેનાથી શું ?=મોહ ઉદીરણા પામે તેનાથી શું ? એથી કહે છે – અને મોહ ઉદીર્ણ થયે છતે સુષ્ઠુ પણ ચિત્તના જયમાં પર એવો પ્રાણી=સારી રીતે પણ ચિત્તનો જય કરવામાં તત્પર એવો જીવ, કેવી રીતે અકાર્યમાં નહીં વર્તશે ? અર્થાત્ વર્તશે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

વિકૃતિ એ જીવનો પરિણતિરૂપ ધર્મ છે અને તે મોહસ્વરૂપ છે, જે મોહ વિગઈઓના સેવનથી ઉદીરણા પામે છે. અને જ્યારે મોહ ઉદીરણા પામે છે ત્યારે સારી રીતે પણ ચિત્તને જીતવામાં તત્પર સાધુ અકાર્યમાં પ્રવર્તી શકે છે.

આશય એ છે કે સાધુ સંયમ પ્રહણ કરીને ચિત્ત ઉપર જય મેળવવા યત્ન કરતા હોય છે; કેમ કે સાધુને સંસારનો ભય હોય છે. તોપણ સાધુ વિગઈઓનું સેવન કરે તો તે વિગઈઓ તેમના ચિત્તમાં વિકૃતિ પેદા કરે છે, અને તે વિકૃતિને કારણે તે સાધુમાં કામાદિ વિકારો પેદા થાય છે, જે વિકારોને કારણે તે સાધુની બાહ્ય ઇન્દ્રિયો ઉત્સુકતાને વશ થઈ બાહ્ય પદાર્થોને આશ્રયીને પ્રવર્તે છે, તેથી ચિત્તનો જય કરવામાં તત્પર પણ સાધુને કામાદિ વિકારો અકાર્યમાં પ્રવૃત્તિ કરાવે છે. માટે સાધુએ વિગઈઓના સેવનથી દૂર રહેવું જોઈએ. ॥૩૮૩॥

### અવતરણિકા :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે વિગઈઓના સેવનથી ચિત્તને જીતવામાં તત્પર સાધુ પણ અકાર્યમાં પ્રવર્તે છે. એ વાત દેષ્ટાંતથી બતાવે છે —

#### भाशा :

दावानलमज्झगओ को तदुवसमट्ठयाए जलमाई । संते वि न सेविज्जा मोहानलदीविए उवमा ॥३८४॥

### અન્વચાર્થ:

दावानलमज्झगओ=દાવાનલની મધ્યમાં રહેલો को=કોણ तदुवसमट्टयाए=तेना=દાવાનલના, ઉપશમ અર્થે संते वि=सत् पण=विद्यमान पण, जलमाई=જલાદિને न सेविज्जा=ન સેવે ? मोहानलदीविए= મોહાનલથી=મોહરૂપી અગ્નિથી, દીપ્તમાં उवमा=(આ) ઉપમા છે.

### ગાથાર્થ :

દાવાનલની મધ્યમાં રહેલો કોણ, દાવાનલના ઉપશમન માટે વિદ્યમાન પણ જલાદિને ન સેવે ? મોહરૂપી અગ્નિથી દીપ્તમાં આ ઉપમા છે.

### දුපා :

दावानलमध्यगतः सन् कस्तदुपशमार्थं जलादीनि सन्त्यपि न सेवेत ? सर्व एव सेवेत इत्यर्थः, मोहानलदीप्तेऽप्युपमेति जलादिस्थानीया योषितः सेवेतेति गाथार्थः ॥३८४॥

★ ''संते वि''માં 'अपि'થી એ કહેવું છે કે દાવાનલની મધ્યમાં રહેલ પુરુષ જલાદિ ન હોય તો તો જલાદિ ન સેવે, પરંતુ જલાદિ **હોય તોપણ** જલાદિ ન સેવે એમ નહીં, સેવે જ.

### ટીકાર્થ :

દાવાનલની મધ્યમાં રહેલો છતો કોણ તેના ઉપશમ અર્થે≕દાવાનલ શમાવવા માટે, છતા પણ જલાદિને≕વિદ્યમાન પણ પાણી આદિને, ન સેવે ? અર્થાત્ સર્વ જ સેવે≕બધા જ જલાદિને સેવે. મોહરૂપ અનલથી દીપ્તમાં પણ આ ઉપમા છે=જલાદિ સ્થાનીય એવી સ્ત્રીઓને સેવે=વિગઈઓના સેવનથી વ્યાકુળ થયેલ ચિત્તની વ્યાકુળતા શમાવવા માટે પાણી આદિના સ્થાને સ્ત્રીઓને સેવે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### भावार्थ :

જે રીતે પોતે દાવાનલની વચ્ચે રહેલ હોય અને પાસે પાણી વગેરે વિદ્યમાન હોય તો દાવાનલના શમન માટે સર્વ પુરુષો યત્ન કરે છે, તે રીતે વિગઈઓના સેવનથી કામવૃત્તિ ઊઠે ત્યારે, સંયમી પણ સાધુ તે કામના શમન માટે અનુચિત પ્રવૃત્તિ કર્યા વગર ન પણ રહે. માટે સાધુએ મોહરૂપી અગ્નિ પ્રગટ ન થાય, તે અર્થે વિગઈઓનું સેવન કરવું જોઈએ નહિ.

અહીં વિશેષ એ છે કે વિગઈઓના સેવનથી પ્રદીપ્ત મોહવાળા સાધુ સાક્ષાત્ સ્ત્રીઓનું સેવન ન પણ કરે, તોપણ સ્ત્રીઓને જોવાની ક્રિયાથી કે સ્ત્રીઓ સાથે વાર્તાલાપની ક્રિયાથી પોતાને ઊઠેલ વિકારોને શમાવવા માટે જે યત્ન કરે, એ સર્વ વિગઈઓના સેવનથી પ્રગટેલ વિકારનું કાર્ય છે, એ પ્રકારનો પ્રસ્તુત ગાથાનો ધ્વનિ છે. 113૮૪॥

### અવતરણિકા :

अतिप्रसङ्गनिवृत्त्यर्थमाह —

### અવતરણિકાર્થ:

ગાથા ૩૮૩-૩૮૪ માં કહ્યું એમ સામાન્ય રીતે વિગઈઓના સેવનથી મોહની ઉદીરણા થયે છતે ચિત્તનો જય કરવામાં તત્પર પણ સાધુ અકાર્યમાં પ્રવર્તે છે. પરંતુ આવો નિયમ એકાંતે માનીએ તો, કારણે વિગઈઓનો પરિભોગ કરતા સુસાધુને પણ મોહની ઉદીરણા માનવાનો અતિપ્રસંગ આવે. તેથી તે અતિપ્રસંગની નિવૃત્તિ અર્થે કહે છે –

#### भाशा :

एत्थ रसलोलुआए विगइं न मुअइ दढो वि देहेणं । जो तं पइ पडिसेहो दट्टव्वो न पुण जो कज्जे ॥३८५॥

### अन्वथार्थ :

देहेणं दढो वि=દેહ દઢ પણ जो=જे रसलोलुआए=२सनी લોલુપતાથી विगइं=વિગઈને न मुअइ=भूકता નથી, तं पइ=तेना प्रति एत्थ=અહીं=વિગઈઓના અધિકારમાં, पडिसेहो=પ્રતિષેધ दहुव्वो=જાણવો. जो पुण कज्जे न=५२ंतु જे કાર્યમાં (વિગઈને મુકતા નથી, તેના પ્રતિ પ્રતિષેધ) નથી.

### भाशार्थ :

શરીરથી દઢ પણ જે સાધુ રસની લોલુપતાથી વિગઈને છોડતા નથી, તેના પ્રતિ વિગઈઓના અદ્યિકારમાં પ્રતિષેધ જાણવો. પરંતુ જે સાધુ કાર્ચમાં વિગઈને છોડતા નથી તેના પ્રતિ પ્રતિષેધ નથી.

# ટીકા :

अत्र प्रक्रमे रसलोलुपतया कारणेन विकृति न मुञ्जति दृढोऽपि देहेन यस्तं प्रति प्रतिषेधो

# विकृतेर्द्रष्ट्रव्यः, न पुनर्यः कार्ये न मुञ्जतीति गाथार्थः ॥३८५॥

★ ''दखे वि''मां 'अपि'थी એ દર્શાવવું છે કે જે સાધુ દેહથી દૃઢ ન હોચ તે તો વિગઈને ન મૂકે, पરંતુ દેહથી દૃઢ પણ સાધુ વિગઈને ન મૂકે તેના પ્રતિ વિગઈનો પ્રતિષેધ છે.

### ટીકાર્થ :

દેહથી દઢ પણ જે સાધુ રસની લોલુપતારૂપ કારણથી વિગઈને મૂકતા નથી, તેના પ્રતિ આ પ્રક્રમમાં= વિગઈઓના અધિકારમાં, વિગઈનો પ્રતિષેધ જાણવો; પરંતુ જે સાધુ કાર્ય હોતે છતે વિગઈને મૂકતા નથી તેના પ્રતિ પ્રતિષેધ નથી, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

જે સાધુ વિગઈઓ સેવ્યા વગર સંયમનો નિર્વાહ કરી શકે તેમ હોય, તેવા સાધુને રસની લોલુપતાથી વિગઈઓ વાપરવાનો પરિણામ થાય, તો તેઓને આશ્રયીને શાસ્ત્રમાં વિગઈઓ વાપરવાનો નિષેધ કર્યો છે; પરંતુ જે સાધુ વિગઈઓ વગર સંયમનો નિર્વાહ કરી શકે તેમ ન હોય, તેઓને સંયમના પાલન માટે ઉપષ્ટંભક થાય, તેટલી વિગઈઓ વાપરવાનો નિષેધ નથી. 113૮૫11

### અવતરણિકા :

एतदेवाह -

### અવતરણિકાર્થ :

આને જ કહે છે અર્થાત્ ગાથા ૩૮૫માં કહ્યું કે વિગઈઓના સેવન વગર સંયમનો નિર્વાહ કરી શકે તેમ ન હોય, તેવા સાધુને કાર્ય હોય ત્યારે વિગઈઓના સેવનનો નિષેધ નથી, એને જ કહે છે –

#### आशा :

अब्भंगेण व सगडं न तरइ विगई विणा उ जो साहू। सो रागदोसरहिओ मत्ताए विहीए तं सेवे ॥३८६॥

### अन्तद्यार्थ :

अब्भंगेण सगडं व=અભ્યંગ વિના શકટની જેમ विगई विणा उ=વિગઈ વિના જ जो साहू=જે સાધુ न तरइ=સમર્થ નથી=આત્માને સંયમના યોગોમાં ચલાવવા માટે સમર્થ નથી, गगदोस्सहिओ सो=રાગ-દેષથી રહિત ते मत्ताए विहीए=માત્રાથી=પ્રમાણથી, વિધિપૂર્વક तं सेवे=तेने=વિગઈને, સેવે.

### ગાથાર્થ :

અભ્યંગ વિના ગાડાંની જેમ વિગઈ સેવ્યા વગર જ જે સાધુ આત્માને સંયમના યોગોમાં ચલાવવા માટે સમર્થ નથી. રાગ-દ્રેષથી રહિત તે સાધુ પ્રમાણથી વિદિપૂર્વક વિગઈને સેવે.

# ટીકા :

अभ्यङ्गेनेव शकटं न शक्नोत्यात्मानं यापयितुं विकृतिं विना तु यः साधुः, सः इत्थंभूतो रागद्वेषरिहतः सन् मात्रया विधिना-कायोत्सर्गादिलक्षणेन तां सेवेतेति गाथार्थः ॥३८६॥

#### ટીકાર્થ :

અભ્યંગ વગર શકટની જેમ=તૈલી પદાર્થથી ગાડાનાં પૈડાંનું મર્દન કર્યા વગરના ગાડાની જેમ, જે સાધુ વિગઈ વિના જ આત્માને યાપના કરવા માટે=સદનુષ્ઠાનની ક્રિયાઓ દ્વારા પોતાના આત્માને ઉપશમભાવ તરફ લઈ જવા માટે, શક્તિમાન નથી, આવા પ્રકારના તે સાધુ રાગ-દ્વેષથી રહિત છતા માત્રાથી=પ્રમાણથી, કાયોત્સર્ગાદિના લક્ષણવાળી વિધિથી તેને=વિગઈને, સેવે. એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

જેમ ગાડાના પૈડામાં તૈલી પદાર્થ લગાડવામાં ન આવે તો ગાડાનું પૈડું ચાલી ન શકે, તેમ અતિસુકુમાર હોવાને કારણે જે સાધુનું શરીર વિગઈઓનાં સેવન વગર સંયમના યોગોમાં સુદઢ યત્ન કરી શકે તેમ ન હોય, તેવા સાધુ રાગ-દેષ ન થાય તે રીતે ઉપયુક્ત થઈને વિગઈઓના સેવન અર્થે કાયોત્સર્ગાદિ વિધિ કરીને, સંયમના પાલન માટે ઉપયોગી હોય તેટલા પ્રમાણમાં વિગઈઓનું સેવન કરે, જેથી તે વપરાતી એવી વિગઈઓ ચિત્તમાં વિકારો પેદા ન કરે. ા૩૮૬॥

### અવતરણિકા :

'मानयुक्तं' इत्युक्तं तदाह --

### અવતરણિકાર્થ:

સાધુ પ્રકામ ભોજન ન કરે, પરંતુ પ્રમાણયુક્ત જ ભોજન કરે, એ પ્રમાણે ગાથા ૩૬૮માં કહેવાયું હતું; તેને કહે છે, અર્થાત્ સાધુના પ્રમાણોપેત ભોજનને બતાવે છે –

#### ः ।।

पडुप्पण्णऽणागए वा संजमजोगाण जेण परिहाणी । न वि जायइ तं जाणसु साहुस्स पमाणमाहारं ॥३८७॥ भुंजण ति दारं गयं ॥

### અન્વચાર્થ :

पडुप्पण्णऽणागए वा=प्रत्युत्पन्नमां કे અનાગતમાં=વર્તમાનમાં કે ભવિષ્યમાં, जेण=જેના વડે= જેટલા પ્રમાણવાળા આહાર પ્રહણ વડે, संजमजोगाण=સંયમયોગોની परिहाणी=પરિહાણ न जायइ= ન થાય, तं=તેને=તેટલા પ્રમાણવાળા આહાર પ્રહણને, साहुस्स=સાધુનો पमाणमाहारं=પ્રમાણવાળો આહાર जाणसु=तमे જાણો. भुंजणा='ભોજન' त्ति=એ પ્રકારે दारं गयं=દાર ગયું=પુરું થયું.

🛨 'वि' पाहपूर्ति भाटे छे.

### ગાથાर्थ :

વર્તમાનમાં કે ભવિષ્યમાં જેટલા પ્રમાણવાળા આહારના ગ્રહણ વડે સાધુના સંયમયોગોની પરિહાણિ ન થાય, તેટલા પ્રમાણવાળા આહારના ગ્રહણને સાધુનો પ્રમાણવાળો આહાર તમે જાણો.

### ટીકા :

प्रत्युत्पन्न इति वर्त्तमाने अनागते वा=एष्ये संयमयोगानां=कुशलव्यापाराणां येन परिहाणिर्न जायते तत्युद्रतया क्ष्या वा, तं जानीध्वं साधोः प्रमाणमाहारमिति प्रमाणयुक्तमिति गाथार्थः ॥३८७॥

#### ટીકાર્થ :

જેના વડે=જેટલા પ્રમાણવાળા અહારના ગ્રહણ વડે, પ્રત્યુત્પન્નમાં=વર્તમાનમાં, કે અનાગતમાં=એષ્યમાં= ભવિષ્યમાં, તેની પુષ્ટતાથી કે ક્ષુધાથી=શરીરના પુષ્ટપણાથી કે ભૂખથી, સંયમયોગોની=કુશળવ્યાપારોની પરિહાણિ ન થાય, તેને=તેટલા પ્રમાણવાળા અહારના ગ્રહણને, સાધુનો પ્રમાણવાળો=પ્રમાણથી યુક્ત, આહાર તમે જાણો, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### लावार्थ :

સાધુ દીર્ઘદષ્ટિથી પોતાના શરીરની ક્ષમતાનો વિચાર કરીને આહાર વાપરે, જેથી પોતે વર્તમાનમાં સંયમના વ્યાપારો સારી રીતે કરી શકે અને ભવિષ્યમાં પણ સંયમના યોગોની હાનિ ન થાય; પરંતુ જો સાધુ કેવલ ઊણોદરી કરવાની વૃત્તિવાળા હોય, તો ક્ષુધાને કારણે ક્વચિત્ વર્તમાનમાં સંયમની ક્રિયાઓ પ્રમાદથી થાય, જેથી તે તે ક્રિયાઓથી ઉત્તમ અધ્યવસાયો નિષ્પન્ન થઈ શકે નહિ; તો ક્વચિત્ અતિશય ઊણોદરી કરવાને કારણે કાળક્રમે શરીર અસમર્થ બની જાય, જેથી દઢ પ્રયત્ન દ્વારા પણ ક્રિયાઓમાં પરિણામની વૃદ્ધિ થઈ શકે નહિ. આમ, ઊણોદરી કરવાની વૃત્તિ હોવા છતાં દીર્ઘ પર્યાલોચનના અભાવને કારણે ઊણોદરી જ સંયમના પરિણામની વ્યાઘાતક બની જાય છે.

અથવા જો સાધુ શરીરને પુષ્ટ કરવાની વૃત્તિથી આહાર ગ્રહણ કરતા હોય, તો કદાચ તે સાધુ બાહ્ય ક્રિયાઓ સારી રીતે કરી શકતા હોય તોપણ શરીર પ્રત્યેના મમત્વને કારણે તે ક્રિયાઓ તેમને સમ્યગ્ પરિણમન પામતી નથી; કેમ કે આહારની ગૃદ્ધિ અને શરીર પ્રત્યેની પુષ્ટતાનો ભાવ સંયમના પરિણામની વૃદ્ધિમાં અવરોષક બને છે.

આથી શરીરની પુષ્ટિનો આશય પણ ન થાય અને અવિચારક રીતે ક્ષુધા સહન કરવાની વૃત્તિ પણ ન થાય, તે રીતે સાધુ આહાર વાપરે, જેથી સંયમના યોગોમાં દઢ યત્ન દ્વારા ઉત્તમ ભાવોની વૃદ્ધિ થઈ શકે; અને આ પ્રકારે વપરાયેલો આહાર સાધુ માટે પ્રમાણોપેત આહાર જાણવો. II૩૮૭II

### अवतरशिङा :

मूलद्वारगाथायां भोजनद्वारमुक्तम्, अधुना पात्रधावनद्वाख्याचिख्यासयाऽऽह -

### અવતરશિકાર્થ :

ગાથા ૨૩૦ રૂપ મૂળદારગાથામાં બતાવેલ છટ્ટું 'ભોજન'દ્વાર ગાથા ૩૪૩થી ૩૮૭માં કહેવાયું. હવે સાતમા 'પાત્રધાવન'દ્વારનું વ્યાખ્યાન કરવાની ઇચ્છાથી ગ્રંથકાર કહે છે —

### भाथा :

अह भुंजिऊण पच्छा जोग्गा होऊण पत्तगे ताहे । जोग्गे धुवंति बाहिं सागिरिए नवरमंतो वि ॥३८८॥

### અન્વચાર્થ:

भुंजिऊण पच्छ=ભોજન કરીને પછી जोग्गा होऊण=યોગ્ય થઈને, ताहे=ત્યારપછી जोग्गे पत्तगे=

યોગ્ય પાત્રકોને **बाहिં**=બહાર **धृवंति**=ધોવે છે. **नवरं**=ફક્ત सागिरए=સાગારિક હોતે છતે=ગૃહસ્થ હોતે છતે, अंतो वि=અંદર પણ=પાત્રાને માંડલીની અંદર પણ ધોવે છે.

### ગાथार्थ :

ભોજન કરીને પછી ચોગ્ય થઈને ત્થારપછી ચોગ્ય પાત્રાને માંડલીની બહાર ધોવે છે, ફક્ત ગૃહસ્થ હોતે છતે પાત્રાને માંડલીની અંદર પણ ધોવે છે.

### ટીકા :

अथेत्युपन्यासार्थे, भुक्त्वा पश्चात्=तदन्तरं, योग्या भूत्वा=करादिनिरवयवादिना उचिता भूत्वा, पात्रकाणि ततः=तदनन्तरं योग्यानि निरवयवादिनैव प्रकारेण धावन्ति=समयपरिभाषया त्रेप्यंतीत्यर्थः बहिः= मण्डलभूमेरन्यत्र, सागारिके सत्युपधातसंरक्षणार्थं नवरमन्तोऽपि=अभ्यन्तरेऽपि धावन्तीति गाथार्थः॥३८८॥ टीकार्थः

'अથ' એ પ્રકારનો અવ્યય ઉપન્યાસના=પાત્રકધાવન દારના પ્રારંભના, અર્થમાં છે. ભોજન કરીને પાછળથી=ત્યારપછી, યોગ્ય થઈને=કર આદિના નિરવયવ આદિ દારા ઉચિત થઈને=હાથ અને પાત્રકોને ભોજનના અંશોથી રહિત કરવા વગેરે દારા ઉચિત થઈને, ત્યારપછી નિરવયવાદિ પ્રકારથી જ=પાત્રાને ભોજનના અંશોથી રહિત કરવા આદિરૂપ પ્રકારથી જ, યોગ્ય એવા પાત્રકોને બહાર=માંડલીની ભૂમિથી અન્ય સ્થાનમાં, ધુવે છે અર્થાત્ સમયની=શાસ્ત્રની પરિભાષા વડે ત્રેપ કરે છે. ફક્ત સાગારિક હોતે છતે=ગૃહસ્થ હોતે છતે, ઉપઘાતના સંરક્ષણ અર્થ=પાત્રધોવનની ક્રિયાથી ગૃહસ્થને અરુચિ થાય તેમ હોય તો શાસનના ઉપઘાતના રક્ષણ માટે, અંદર પણ=અભ્યંતરમાં પણ=માંડલીની ભૂમિની અંદર પણ, ધુવે છે=સાધુ પાત્રકોને ધુવે છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. ॥૩૮૮॥

### અવતરણિકા :

केन विधिनेत्याह --

### અવતરણિકાર્થ :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે સાધુઓ ભોજન કરીને યોગ્ય થઈને યોગ્ય પાત્રકોને માંડલીભૂમિની બહાર ધોવે છે. તેથી જિજ્ઞાસા થાય કે તે પાત્રકો કઈ વિધિથી ધોવે છે ? એથી કહે છે —

### भाथा :

अच्छदवेणुवउत्ता निखयवे दिंति तेसु कप्पतिअं । नाऊण व परिभोगं कप्पं ताहे पविद्विति ॥३८९॥

### અન્વચાર્થ :

उवउत्ता=ઉપયુક્ત એવા સાધુઓ निखयवे तेसु નિરવયવ એવા તેઓમાં=ભોજનના અંશોથી રહિત એવા પાત્રાઓમાં, अच्छदवेण=સ્વચ્છ દ્રવથી कप्पतिअं दिति=કલ્પત્રિકને આપે છે. परिभोगं व नाऊण= અથવા પરિભોગને જાણીને=આધાકમિદિ દોષોવાળા ભોજનના પરિભોગને જાણીને, कप्पं=કલ્પને ताहे पविद्वित=तेनाथी=ત્રણ વારથી, વધારે છે.

#### ગાશાર્થ :

ઉપયુક્ત એવા સાધુઓ ભોજનના અવયવોથી રહિત એવા પાત્રાઓને સ્વચ્છ પાણીથી ત્રણ વાર દ્વુવે છે અથવા આદાકર્માંદિ દોષોવાળા ભોજનનો પરિભોગ જાણીને પાત્રાઓને ત્રણ વારથી વધારે વાર દ્વુવે છે.

#### रीहा :

अच्छद्रवेण=स्वच्छोदकेनोपयुक्ताः सन्तः=अवयवकल्पयोर्दत्तावधाना इति भावः, निखयव इति जातावेकवचनं ततश्च निखयवेषु, ददित तेषु=भाजनेषु कल्पत्रयं-समयप्रसिद्धं, ज्ञात्वा वा परिभोगमाधाकम्मिदेः कल्पं ततः प्रवर्द्धयन्ति सदोषतापरिख्यापनेन गाद्धर्यपिहरणार्थमिति गाथार्थः ॥३८९॥

#### ટીકાર્થ :

ઉપયુક્ત છતા=અવયવ અને કલ્પમાં આપેલ અવધાનવાળા સાધુઓ, નિરવયવ એવા તેઓમાં= ભાજનોમાં, અચ્છ દ્રવથી=સ્વચ્છ ઉદકથી, સમયમાં પ્રસિદ્ધ એવા કલ્પત્રયને આપે છે=ભોજનથી નહીં ખરડાયેલા પાત્રાઓને ચોકખા પાણીથી ત્રણ વાર ધુવે છે; અથવા આધાકર્માદિના પરિભોગને જાણીને, સદોષતાના પરિખ્યાપન દ્વારા ગાર્ધ્યના પરિહરણ અર્થે=ગૃદ્ધિભાવના પરિહાર માટે, કલ્પને તેનાથી=ત્રણ વારથી, વધારે છે, 'નિરવયવે' એ પ્રકારનું એકવચન જાતિમાં છે, અને તેથી નિરવયવેષુ એમ બહુવચનમાં જાણવું, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

અવયવ અને કલ્પમાં ઉપયોગવાળા થઈને સાધુઓ પાત્રા ધોવે છે, અર્થાત્ પાત્રાના કોઈપણ ભાગમાં લેશ પણ આહારનો અંશ ન રહી જાય, અને ત્રણ વખત ધોવાની ક્રિયામાંથી એક પણ વાર ઓછું કે વધારે ન થઈ જાય, તેવા ઉપયોગવાળા થઈને સાધુઓ સ્વચ્છ પાણીથી ત્રણ વખત પાત્રા ધોવે છે.

જો કોઈ કારણસર સાધુએ આધાકમંદિ દોષોવાળું ભોજન કર્યું હોય, તો તે સાધુ આધાકમંદિ દોષોવાળા પાત્રા અશુદ્ધ હોવાથી ત્રણ વારથી વધારે વાર ધોવે, જેથી પોતે સદોષ ભોજન કર્યું છે, તેનું અન્યને જ્ઞાપન થાય, અને આધાકમંદિ દોષોવાળા ભોજનમાં ગૃદ્ધિનો પરિહાર થાય અર્થાત્ સામાન્ય નિમિત્તને પામીને આવો અશુદ્ધ આહાર લેવાનો પરિણામ ફરી ન થાય, પરંતુ આધાકમંદિ દોષોવાળું ભોજન સદોષ છે, તેવી બુદ્ધિ થવાથી તેના પરિહાર માટે હું વિશેષ પ્રયત્ન કરું, તેવો પરિણામ થાય. ॥૩૮૯॥

### અવતરણિકા :

विधिशेषमाह -

# અવતરક્ષિકાર્થ :

પૂર્વગાથામાં પાત્રધાવનની વિધિ દર્શાવી. તે વિધિમાં જ બાકી રહેલ વિધિને કહે છે –

#### आथा :

अंतो निखयवि च्चिअ बिअतिअकप्पे वि बाहि जड़ पेहे । अवयवमंतजलेणं तेणेव करिज्ज ते कप्पे ॥३९०॥

#### અન્વચાર્થ :

अंतो=અંદર निरवयिव च्यिअ=નિરવયવ હોતે છતે જ=પાત્રા ભોજનના અંશોથી રહિત હોતે છતે જ, बिअतिअकप्ये वि=બીજા-ત્રીજા કલ્પમાં પણ जड़=જો बाहि=બહાર अवयवं=અવયવને=ભોજનના અંશને, पेहे=દેખે, (તો) तेणेव अंतजलेणं=ते જ અંતર્જલ વડે ते कप्ये=ते કલ્પથી करिज्ज=કरे=બહાર લાગેલા ભોજનના અવયવને સાફ કરે.

#### ગાશાર્થ :

પાત્ર અંદરથી ભોજનના અવચવોથી રહિત હોતે છતે જ બીજા-ત્રીજા કલ્પમાં પણ જો બહાર ભોજનના અવચવ દેખાય, તો તે જ અંતર્જર્લે વડે તે કલ્પથી બહાર લાગેલા ભોજનના અવચવને સાફ કરે.

### ટીકા :

अन्तः≔मध्ये निरवयव एव पात्र इति गम्यते द्वितीयतृतीयकल्पेऽपि प्रस्तुते बहिर्यदि प्रेक्षेत कथञ्चिदवयवं, ततोऽन्तर्जलेन तेनैव गृहीतेन कुर्यात् तत्कल्पाद् बहिः, न पुनस्तद्भङ्गभयादन्यत्र गृह्णीयादिति गाथार्थः ॥३९०॥ टीकार्थः

અંદર=મધ્યમાં, પાત્ર નિરવયવ જ હોતે છતે=ભોજનના અંશોથી રહિત જ હોતે છતે, પ્રસ્તુત એવો બીજો-ત્રીજો કલ્પ કરાયે છતે પણ≕બીજી-ત્રીજી વખત પાત્ર ધોવાની વિધિ કરાયે છતે પણ, જો કોઈક રીતે બહાર અવયવને=પાત્રની બહાર ભોજનના અંશને, જુએ, તો ગ્રહણ કરેલ તે જ અંતર્જલ વડે≕પાત્રને અંદરથી ધોવા માટે લીધેલ પાણી વડે જ, તે કલ્પથી=બીજા કે ત્રીજા કલ્પથી, બહાર કરે≕પાત્રને બહારથી ધોવે. પરંતુ તેના ભંગના ભયથી=પાત્ર ભાંગી જવાના ભયથી, અન્યત્ર≕બીજા કોઈ ભાજનમાં રહેલ પાણી, ગ્રહણ ન કરે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે સાધુઓ સ્વચ્છ પાણી વડે પાત્રાને ત્રણ વાર ધુવે છે. તે કઈ રીતે ધુવે છે ? તે સ્પષ્ટ કરે છે —

પાત્રાને અંદર એક વખત ધોયા પછી અંદર કોઈ આહારનો અવયવ રહેલો ન હોય તોપણ બીજી-ત્રીજી વખત પાત્રાને અંદરથી ધુવે છે; ત્યારે જો પાત્રાની બહારના ભાગમાં કોઈ આહારનો અવયવ લાગેલો દેખાય, તો તે પાત્રાને બીજી-ત્રીજી વાર અંદર જે પાણીથી ધોયું હોય તે જ પાણીથી પાત્રાની બહાર લાગેલા તે આહારના અવયવને સાફ કરે, અને જો પાત્રાની બહાર કોઈ આહારનો અવયવ લાગેલો ન હોય તો પાત્રાને અંદરથી જ ત્રણ વાર ધુવે, પરંતુ અંદરના પાણીથી પાત્રાને બહાર સાફ કરવા માટે યત્ન કરવા જતાં પાત્રુ હાથમાંથી પડશે તો ફૂટી જશે, એ પ્રકારના પાત્રુ ભાંગવાના ભયથી, સાધુ પાત્રાની બહાર લાગેલા અવયવને સાફ કરવા નવું પાણી લે નહીં; કેમ કે તેમ કરવાથી પાણીનો અધિક વ્યય થાય છે, અને સાધુને અત્યંત પરિમિત પાણીથી જ પાત્રા સ્વચ્છ કરવાના હોય છે. આ રીતે પરિમિત પાણીથી જ પાત્રા ધોવાથી અને પાત્રામાં આહારના અંશો ન રહે તે પ્રકારની ઉચિત કાળજી રાખવાથી શાસ્ત્રોક્ત વિધિનું પાલન થાય છે. ાા૩૯૦ા

### અવતરશિકા :

यदुक्तं 'योग्यानि धावन्ति बहिः' इत्यत्र कश्चिदाह-इत्थं सित तेऽत्र भुञ्जते प्रच्छन्न इत्यापत्रं, तदत्र किं प्रयोजनं ? इति प्रयोजनमाहं —

### અવતરશિકાર્થ :

ગાથા ૩૮૮ના ઉત્તરાર્ધમાં કહેલ કે 'યોગ્ય એવા પાત્રકોને સાધુઓ બહાર ધુવે છે.' એ પ્રકારના કથનમાં કોઈ કહે છે –

આમ હોતે છતે અર્થાત્ સાધુઓ પાત્રા બહાર ધુવે છે એમ હોતે છતે, તેઓ=સાધુઓ, અહીં પ્રચ્છન્નમાં ભોજન કરે છે, એ પ્રકારે પ્રાપ્ત થયું. તે કારણથી અહીં=પ્રચ્છન્ન ભોજનમાં, શું પ્રયોજન છે ? એથી પ્રચ્છન્ન ભોજન કરવાના પ્રયોજનને કહે છે –

#### गाथा :

पच्छन्ने भोत्तव्वं जङ्णा दाणाओ पडिनिअत्तेणं । तुच्छगजाइअदाणे बंधो इहरा पदोसाई ॥३९१॥

### અન્વચાર્થ:

दाणाओ पडिनिअत्तेणं जइणा=દાનથી પ્રતિનિવૃત્ત એવા યતિએ पच्छत्ने भोत्तव्वं=પ્રચ્છન્નમાં ભોજન કરવું જોઈએ. तुच्छगजाइअदाणे તુચ્છ વડે યાચિતના દાનમાં बंधो=બંધ થાય છે=પુષ્યબંધ થાય છે. इहरा= અન્યથા=તુચ્છ વડે યાચિતના અદાનમાં, पदोसाई=પ્રદેષાદિ થાય છે.

### ગાથાर्थ :

દાનથી પ્રતિનિવૃત્ત એવા સાધુએ પ્રચ્છજ્ઞમાં વાપરવું જોઈએ. તુચ્છ વડે યાચિતના દાનમાં પુણ્યબંધ થાય છે, તુચ્છ વડે યાચિતના અદાનમાં પ્રદ્વેષાદિ થાય છે.

### ટીકા :

प्रच्छन्ने=विजने भोक्तव्यं, केनेत्याह—यितना=प्रव्रजितेन, किंविशिष्टेनेत्याह — दानात् प्रतिनिवृत्तेन, पुण्यपापक्षयार्थिना मुमुक्षुणेत्यर्थः, अप्रच्छन्नभोजने दोषमाह - तुच्छ्याचितदाने बन्धः, सम्भवित च केचिद् द्रमका ये प्रव्रजितानिप याचिन्त, तत्र चावश्यमनुकम्पयाऽपि ददतः पुण्यबन्ध एव, असाविप च नेष्यते, सौवर्णनिगडकल्पत्वात् तस्य, इतस्या प्रद्वेषणादय इति अदाने तुच्छ्याञ्चायां ते एव क्षुद्रजन्तुत्वात् प्रद्वेषमापद्यन्ते, शासनावर्णवादं गृह्णन्ति, तथा च सित संसारे पतन्त्यनर्थं प्राप्नुवित्ति, तदेतद्वस्तुतो निमित्तकारणत्वेन कृतं भवतीति प्रच्छन्ने भोक्तव्यमिति गाथार्थः ॥३९१॥

# ટીકાર્થ :

પ્રच्छत्रे ....... ખેત્વર્થ: પ્રચ્છન્નમાં=વિજનમાં=એકાંતમાં, ભોજન કરવું જોઈએ. કોણે ? એથી કહે છે – યતિએ=પ્રવ્રજિતે. કેવા વિશિષ્ટ એવા પ્રવ્રજિતે ? એથી કહે છે - દાનથી પ્રતિનિવૃત્ત એવા યતિએ. તેનું તાત્પર્ય ખોલે છે – મુમુક્ષુ હોવાથી=મોક્ષની ઇચ્છાવાળા હોવાથી, પુણ્ય-પાપના ક્ષયના અર્થી એવા યતિએ, એકાંતમાં ભોજન કરવું જોઈએ, એમ અન્વય છે.

ઝપ્રच्छन्नभोजने ..... तस्य અપ્રચ્છન્ત ભોજનમાં દોષને કહે છે − તુચ્છ વડે યાચિતના દાનમાં=દ્રમકો વડે મંગાયેલ અહારને આપવામાં, બંધ છે, અને કેટલાક દ્રમકો સંભવે છે, જેઓ પ્રવ્રજિતો પાસે પણ=સાધુઓ પાસે પણ, માંગે છે. અને ત્યાં=દ્રમકોની યાચનામાં, અનુકંપા વડે પણ આપતા એવાને=ભોજન આપતા એવા સાધુને, અવશ્ય પુણ્યબંધ જ થાય છે. અને આ પણ=પુણ્યબંધ પણ, સાધુ વડે ઇચ્છાતો નથી; કેમ કે તેનું= પુણ્યબંધનું, સુવર્ણની નિગડકલ્પપણું છે અર્થાત્ પુણ્યબંધ સોનાની બેડી જેવો છે.

इतरथा ... गाथाર્થ: ઇતરથા પ્રદેષણાદિ થાય છે અર્થાત્ તુચ્છની યાંચામાં અદાનમાં=દ્રમકો વડે આહાર માંગવા છતાં આહાર નહીં આપવામાં, ક્ષુદ્રજંતુપણું હોવાને કારણે, તેઓ જ=તુચ્છ એવા દ્રમકો જ, પ્રદેષને પ્રાપ્ત કરે છે, શાસનના અવર્ણવાદને ગ્રહણ કરે છે. અને તે પ્રમાણે થયે છતે=દ્રમકો દ્વારા પ્રદેષ અને શાસનનો અવર્ણવાદ કરાયે છતે, દ્રમકો સંસારમાં પડે છે, અનર્થને પ્રાપ્ત કરે છે. તે=ઉપરમાં વર્ણન કર્યું તે, આ=બુદ્ધિમાં ઉપસ્થિત એવા પ્રદેષાદિ દોષો, વસ્તુતઃ=પરમાર્થથી, નિમિત્તકારણપણું હોવાને કારણે કરાયેલું થાય છે= પ્રચ્છન્નમાં ભોજન નહીં કરનાર સાધુ દ્વારા કરાયેલું થાય છે. એથી પ્રચ્છન્નમાં=એકાંતમાં, ભોજન કરવું જોઈએ, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

સાધુ મોક્ષના અર્થી હોય છે અને મોક્ષનો ઉપાય પુણ્ય-પાપનો ક્ષય છે. તેથી મુમુક્ષુ એવા સાધુ દાનથી પ્રતિનિવૃત્ત હોય છે અર્થાત્ દાનથી પાછા ફરેલા હોય છે. આથી દાન-શીલાદિ ધર્મના ચાર પ્રકારમાંથી દાનને છોડીને તેઓ શીલાદિરૂપ ભાવધર્મને સેવે છે; કેમ કે દાનધર્મ દ્રવ્યસ્તવરૂપ છે અને તે મુખ્યત્વે પુણ્યબંધનું કારણ છે, જ્યારે શીલાદિધર્મ ભાવસ્તવરૂપ છે અને તે મુખ્યત્વે નિર્જરાનું કારણ છે.

જો સાધુ પ્રચ્છન્ન ભોજન ન કરે તો તુચ્છ એવા ભિખારીઓ સાધુ પાસે પણ ભોજનની યાચના કરે, અને દયાને કારણે પણ જો સાધુ તેઓને ભોજન આપે તો સાધુને પુણ્યબંધ થાય, અને સાધુ પુણ્યબંધ ઇચ્છતા નથી; કેમ કે પુણ્યબંધ સુવર્ણની બેડી જેવો છે.અને જો સાધુ પુષ્ટ્યબંધના પરિહાર માટે યાચકોને દાન ન આપે તો તે યાચકોને સાધુ પ્રત્યે દ્વેષ થાય, સાધુનો અવર્ણવાદ બોલે, જેથી તે યાચકો દુરંત સંસારમાં ભટકે. તેથી તેવા જીવોના અહિતને નિવારવા માટે સાધુ પ્રચ્છન્ન ભોજન કરે.

અહીં વિશેષ એ છે કે સાધુ તે ભવમાં મોક્ષે ન જાય તોપણ સંયમની આરાધનાથી આનુષંગિકરૂપે બંધાયેલા પુણ્યથી તેઓ ઉત્તમ કોટિના દેવભવને પામે છે; છતાં સાધુ પુણ્યબંધના અર્થી હોતા નથી, પરંતુ નિર્જરાના અર્થી હોય છે, અને નિર્જરાનો ઉપાય શીલાદિ ભાવધર્મ જ છે; અને આ ભવમાં સાધુ શીલાદિરૂપ ભાવધર્મનો પ્રકર્ષન કરી શકે તો મોક્ષ પ્રાપ્ત થાય નહિ, તેથી આ ભવમાં કરેલ સંયમની આરાધનાથી આનુષંગિક રીતે પ્રાપ્ત થયેલા પુણ્યના બળથી તે સાધુને દેવભવ પ્રાપ્ત થાય, તોપણ તે સાધુની સંયમની પ્રવૃત્તિ નિર્જરાને અનકળ હોય છે.

જ્યારે શ્રાવકો નિર્જરામાં યત્ન કરી શકે તેવી ભૂમિકાવાળા નહીં હોવાથી તેઓ નિર્જરાર્થે શીલાદિ ધર્મને સેવતા હોય તોપણ પ્રબળ પુણ્યના ઉપાયરૂપ દાનધર્મને પણ સેવે છે; અર્થાત્ જેમ સાધુ જાણતા હોય છે કે પુણ્ય એ સોનાની બેડી સરખું છે તેમ પરિણત શ્રાવક પણ જાણતા હોય કે પુણ્ય સોનાની બેડી સરખું છે, તેથી મોક્ષ માટે શીલાદિધર્મમાં યત્ન કરવો જોઈએ; તોપણ શીલાદિ ભાવધર્મમાં પૂર્ણ રીતે યત્ન કરવાનું શ્રાવકનું સામર્થ્ય હોતું નથી, આથી મોક્ષમાં સહાયક એવા દાનધર્મને પણ શ્રાવક સેવે છે; જયારે સાધુ તો

કેવલ નિર્જરાર્થે શીલાદિ ભાવધર્મમાં યત્ન કરે છે, અને નિર્જરાની પૂર્ણતાની પ્રાપ્તિ ન થઈ હોવાથી આનુષંગિકરૂપે પ્રાપ્ત થયેલા પુણ્યથી તેઓ દેવભવમાં જાય છે. **॥૩૯૧**॥

#### અવતરણિકા :

मूलद्वारगाथायां पात्रकथावनद्वारं व्याख्यातं, तदनन्तरं यद्विधेयं तद्दर्शयति -

### भवपऽहासा :

મૂળદ્વારગાથા ૨૩૦માં બતાવેલ સાતમું 'પાત્રધાવન' દ્વાર ગાથા ૩૮૮થી ૩૯૧માં વ્યાખ્યાન કરાયું, હવે તેનાથી પછી=પાત્રધાવન કર્યા પછી, જે કરવા યોગ્ય છે, તેને દર્શાવે છે –

#### ગાશા :

अष्यवज्ञान् :

संवरणं तयणंतरमेक्कासणगे वि अप्पमायत्थं । आणाअणुहव सेअं आगारनिरोहओ अण्णं ॥३९२॥ पत्तगधुवण त्ति दारं गयं ॥

एक्कासणगे वि=એકાશનક હોતે છતે પણ तयणंतरं=તેના પછી=પાત્રકધાવન પછી, आणाअणुहव= આજ્ઞાનો અનુભવ થવાથી=આજ્ઞાની ઉપસ્થિતિ થવાથી, अण्णं=અન્ય (પ્રયોજન)-आगारिनरोहओ=આગારનો નિરોધ થવાથી अप्यमायत्थं=અપ્રમાદ અર્થે संवरणं=સંવરણ=પચ્ચકખાણ પ્રહણ કરવું, सेंअं=श्रेय છે. पत्तगध्वण='પાત્રકધાવન' त्ति=એ પ્રકારે दारंगयं=दार ગયું=સમાપ્ત થયું.

### भागार्थ :

એકાસણું હોવા છતાં પણ પાત્રા ધોચા પછી આજ્ઞાની ઉપસ્થિતિ થવાથી અને બીજું પ્રયોજન-આગારનો નિરોદ્ય થવાથી અપ્રમાદ માટે પચ્ચક્ખાણ ગ્રહણ કરવું શ્રેય છે.

## કીકા :

पात्रधावनानन्तरं प्रत्याख्यानं विधेयं, यद्यपि प्रागेवैकाशनकं प्रत्याख्यातं तथाऽपि भुक्त्वा प्रत्याख्यानं ग्राह्यं अप्रमादार्थं तथाऽऽज्ञानुभवात् श्रेयः, एतदाकारनिरोधतश्चाऽन्यत्प्रयोजनं, 'सागारियागारेणं गुरुअब्भुद्धणेणं आउंटणपसारेणं पारिद्वावणियागारेणं' इत्येते प्राक् आकारः गृहीताः तेषां निरोधार्थं पुनरिप प्रत्याख्यानं विधेयमिति ॥३९२॥

★ "एकासणगे वि"मां 'अपि'थी એ સમુચ્ચથ કરવો છે કે એકાસણું ન હોય ત્થારે તો વાપર્યા પછી પચ્ચક્ખાણ કરવું આવશ્ચક છે, પરંતુ **એકાસણું હોય ત્યારે પણ** વાપર્યા પછી અપ્રમાદ અર્થે પચ્ચક્ખાણ કરવું શ્રેથ છે.

# ટીકાર્થ :

પાત્રકધાવનની પછી પચ્ચક્રખાણ કરવું જોઈએ. જોકે પહેલાં જ એકાસણું પ્રત્યાખ્યાત છે=ભોજન કરતાં પહેલાં જ એકાસણાનું પચ્ચક્રખાણ કરાયેલું છે, તોપણ તે પ્રકારે આજ્ઞાનો અનુભવ થવાથી=ભગવાનની આજ્ઞાની ઉપસ્થિતિ થવાથી, અપ્રમાદ અર્થે ભોજન કરીને પચ્ચક્ર્ખાણ ગ્રહણ કરવું શ્રેય છે, અને આગારનો નિરોધ થવાથી આ અન્ય પ્રયોજન છે. તે સ્પષ્ટ કરે છે – સાગારિક આગાર, ગુરુ અભ્યુત્થાન આગાર,

આકુંચન-પ્રસારણ આગાર અને પારિષ્ઠાપનિકા આગાર; આ આગારો પહેલાં ગ્રહણ કરાયા હતા, તેઓના નિરોધ અર્થે કરી પણ=ભોજન કરીને પાત્રધાવન કર્યા પછી પણ, પચ્ચક્ખાણ કરવું જોઈએ.

#### ભાવાર્થ :

ગોચરી વાપર્યા પછી પાત્રા ધોવાની વિધિનું વર્ણન ગાથા ૩૯૧માં પૂરું થયું. ત્યારબાદ જે પચ્ચકખાણ કરવાનું છે તેને પાત્રધાવનદ્વારની અંર્તગત લઈને ગ્રંથકારશ્રી તેનું સ્વરૂપ બતાવે છે —

સાધુએ એકાસણું કર્યું હોય તોપણ અપ્રમાદની વૃદ્ધિ માટે પાત્રા ધોયા પછી સાધુ પચ્ચક્ષ્પાણ કરે છે અર્થાત્ એકાસણાનું પચ્ચક્ષ્પાણ પૂર્વે કર્યું હોવ્યથી વાપર્યા પછી પણ આહારત્યાગનું પચ્ચક્ષ્પાણ છે જ, તોપણ કરી પાણી વાપરવાનું ન હોય તો ચોવિહારનું કે પાણી વાપરવાનું હોય તો તિવિહારનું પચ્ચક્ષ્પાણ લેવાથી સાધુને "હવે મારે આહાર વાપરવાનો નથી," એવો એક સંકલ્પવિશેષ થાય છે, જે અપ્રમાદભાવની વૃદ્ધિનું કારણ બને છે, માટે સાધુ પચ્ચક્ષ્પાણ કરે છે.

વળી, વાપર્યા બાદ પાત્રા ધોયા પછી બીજી વખત પચ્ચક્ષ્ખાણ લેવાથી ભગવાનની આજ્ઞાનું પાલન થાય છે, જે આત્મા માટે કલ્યાણરૂપ છે, અને વાપર્યા પછી પચ્ચક્ષ્પાણ લેવાનું બીજું પ્રયોજન એ છે કે એકાસણાનું પચ્ચક્ષ્પાણ લેતી વખતે "સાગરિયાગારેણં, આઉંટણપસારેણં, ગુરુઅબ્મુકાણેણં, પારિકા-વિશયાગારેણં" એમ જે ચાર આગારો રાખેલા હતા, તેનો પણ ફરી પચ્ચક્ષ્પાણ પ્રહેણ કરવાથી નિરોધ થાય છે. માટે સાધુએ પાત્રા ધોયા પછી પચ્ચક્ષ્પાણ પ્રહેણ કરવું જોઈએ. !!૩૯૨!!

### અવતરશિકા :

अधुना विचारद्वारमाह -

### અવતરણિકાર્થ :

પાત્રા ધોઈને પચ્ચક્ખાણ લીધા પછી સાધુ મળત્યાગ અર્થે સંજ્ઞાભૂમિમાં જાય છે, તેથી હવે મૂળદાર ગાથા ૨૩૦માં બતાવેલ આઠમા 'વિચાર'દારને કહે છે –

#### ગાથા :

कालमकाले सण्णा कालो तइयाए सेसगमकालो । पढमा पोरिसि आपुच्छ पाणगमपुष्फि अण्ण दिसि ॥३९३॥

#### અન્વચાર્થ :

कालमकाले सण्णा=કાલ-અકાલમાં સંજ્ઞા થાય છે, तइयाए कालो=तृतीयामां=त्रीજી પોરિસીમાં, (સંજ્ઞા થાય ते) કાલ છે. सेसगमकालो=શેષ અકાલ છે. पढमा पोरिस=પ્રથમ પોરિસીમાં (સંજ્ઞા થયે છતે બીજા સાધુઓને) आपुच्छ=पूछीने अण्ण दिसि=अन्य દિશાને विषे अपुष्फि पाणगं=अपुष्पित=ગંધરહિત, पान (પ્રહણ કરવું જોઈએ.)

### ગાથાर्थ :

કાલમાં અને અકાલમાં સંજ્ઞા થાય છે, ત્રીજી પોરિસીમાં સંજ્ઞા થાય તે કાલસંજ્ઞા છે, શેષ અકાલસંજ્ઞા

છે. પ્રથમ પોરિસીમાં સંજ્ઞા થાય તો અન્ય સાધુઓને પૂછીને અન્ય દિશામાં ગંધરહિત પાનક ગ્રહણ કરવું જોઈએ.

#### ટીકા :

कालाकालयोः संज्ञा, संज्ञेति समयपरिभाषया पुरीषोत्सर्गः, स काले अकाले च भवति, तत्र कालस्तृतीयायां पौरुष्यां तस्याः औचित्येन, शेषः अकालः स्वाध्यायादिहानिप्रसङ्गात्, प्रथमायां पौरुष्यां संज्ञाभावे सत्यापृच्छ्य शेषसाथून् पानकमपुष्यितमन्यस्यां दिशि ग्राह्ममिति गाथाक्षरार्थः ॥

भावार्थस्त् वृद्धसम्प्रदायादवसेयः, स चायम् -

सण्णा दविहा-काले अकाले य, तत्थ जा काले सा स्तपोरिसि अत्थपोरिसि च काऊणं कालस्स पिडक्रमित्ता जायाए वेलाए सा काले, अहवा जा जिमियस्स सा काले, सेसा अकाले, जइ णाम पढमपोरिसीए सण्णा भविज्जा तत्थ को विही ? तत्थ उग्गाहेता पाणयं गिण्हड़, अह ण उग्गाहेड़ असामायारी, लोगो विजाणड़-जहा एस बाहिस्पाणयं गिण्हड़, ताहे ण दिज्ज चडत्थरसिअं, उगाहिएण य अण्णो मुणो, कोइ सड्डो पहाइओ, सद्धाए पुण्णाए साहू दिद्धो, धुवो लाभो त्ति पडिलाहिज्ज, सो वि लाभो भवइ, संका वि ण भवइ, अण्णे जाणंति-जहा पाणगस्स हिंडंति, सो पुण केरिसं पाणगं गिणहड़ त्ति ? अच्छमपुष्फियम्=अगंधं जाहे पा होज्ज चउत्थरसिअं ताहे तिदंडोदयं गिण्हड़, जाए दिसाएँ सण्णाभूमी ताए दिसाए न घेत्तव्वं, जड़ गिण्हड़ असामायारी, उड़ाहो हुज्जा, तम्हा अण्णाए दिसाए पाणयं घेत्तव्वं, तं पि जड़ अणाउच्छए वच्चित असामायारी, तो तेणं परिमियं पाणयं गहियं, ताहे अण्णो वि भणेज्ज अहं पि वच्चामि', जइ परिमिए एकस्स दो वच्चति उड्डाहो, अह ण(?णं) अण्णं मग्गइ ताहे भावासण्णा(?ण्णं) भवति, ताहे दोसा, तम्हा आपुच्छिता गंतव्वं पाणयस्स. आमंतेयव्वा य 'अज्जो ! कस्स भे कज्जो सण्णापाणएण?' ताहे जित्तया भणंति तेसि परिमाणेण गिण्हड्, जड़ दो वच्चंता ता तिण्ह परिमाणेण गिण्हड़, अह बहवे ताहे अपरिमियं गिण्हिज्जा, घित्तूण आगओ बार्हि पडिलेहेत्ता पमिज्जिता दंडयं ठावित्ता इरियाए पिडक्किमित्ता आलोएता दाएता पुणो वि आपुच्छंति 'वच्चामि बाहिं', आणयइ आमंतेइ, जड़ कोड़ बच्चड़ ताहे तप्पमाणं पाणयं गिण्हड़, जाहे नत्थि अप्पणा एगो ताहे बिउणं गिण्हड़, ताहे एकलगो वि बच्चड़, तं ओग्गाहिअमण्णस्स दाऊण हत्थे दंडयं पमञ्जिता ताहे गिण्हड़, जड़ अणापुच्छए वच्चड़ असामायारी, आवस्सियं न करेड़ असमायारी, एवं ता अकालसण्णाए भणिओ विही, जा सा कालओ सा सुत्तत्थाणि करिता तितयाए पोरिसिए त्ति । अलं तावत्सामाचार्यन्तरेण ॥३९३॥

### નોંધ ઃ

ટીકામાં **अह ण** છે તેને સ્થાને **अह णં** હોવું જોઈએ, અને તે '**णं'** વાક્યાલંકારમાં હોય તેમ ભાસે છે, અથવા **अह** પછી રહેલો **ण** વધારાનો ભાસે છે. વળી **भावासण्णा** ને સ્થાને **भावासण्णं** હોવું જોઈએ.

# ટીકાર્ચ :

कालाकालयोः ...... पुरीषोत्सर्गः કાલ અને અકાલમાં સંજ્ઞા થાય છે. સંજ્ઞા એટલે શાસ્ત્રની પરિભાષા વડે પુરીષનો ઉત્સર્ગ=મળનો ત્યાગ;

स ....... भवित ते=પુરીષનો ઉત્સર્ગ, કાલમાં અને અકાલમાં થાય છે.

तत्र ...... प्रसङ्गात् ત્યાં ત્રીજી પોરિસીમાં તેનું=સંજ્ઞાનું, ઉચિતપશું હોવાથી કાલ છે. સ્વાધ્યાયાદિની હાનિનો પ્રસંગ હોવાથી શેષ=ત્રીજી પોરિસી સિવાયનો, અકાલ છે.

प्रथमायां ...... गाधाक्षरार्थः પહેલી પોરિસીમાં સંજ્ઞાનો ભાવ થયે છતે શેષ સાધુઓને પૂછીને અપુષ્પિત પાનક⊨ગંધરહિત ચોખાનું ધોવણ વગેરે, અન્ય દિશામાં=જે દિશામાં પોતાને મળનો ત્યાગ કરવા માટે જવાનું છે તેનાથી અન્ય દિશામાં, ગ્રહણ કરવું જોઈએ, એ પ્રમાણે ગાથાનો અક્ષરાર્થ છે. भावार्थ ...... चायम्, વળી ભાવાર્થ વૃદ્ધસંપ્રદાયથી જાણવો, અને તે આ છે —

सण्णा ...... अकाले य संशा બે પ્રકારની છે : કાલમાં અને અકાલમાં.

तत्थ ...... सेसा अकाले ત્યાં=બે પ્રકારની સંજ્ઞામાં, જે સંજ્ઞા કાલમાં છે તે સૂત્રપોરિસીને અને અર્થપોરિસીને કરીને, કાલનું પ્રતિક્રમણ કરીને થયેલી વેળામાં થાય, તે સંજ્ઞા કાલમાં છે. અથવા જમેલાને=ભોજન કરેલા સાધુને, જે થાય તે સંજ્ઞા કાલમાં છે. શેષ=બાકીની વેળામાં થયેલી સંજ્ઞા, અકાલમાં છે.

जड़ ...... विही ? જો પ્રથમ પોરિસીમાં સંજ્ઞા થાય ત્યાં કઈ વિધિ ? તે બતાવે છે --

તત્થ ....... ફિંકીંત ત્યાં અવગાહન કરીને=પાત્રાને ઝોળીથી વીંટાળીને, પાનકને ગ્રહણ કરે છે. જો અવગાહન ન કરે તો અસામાચારી છે. લોક જાણે છે → જેવી રીતે આ સા્ધુ બાહિરપાનકને=મળત્યાગ માટે લઈ જવાના પાનકને, ગ્રહણ કરે છે, ત્યારે ચતુર્થરસિકને=છાશની આશને, ન આપે, અને અવગાહિત વડે≕પાત્રાને ઝોળીથી ઢાંકવા વડે, અન્ય ગુણ છે≕બીજો લાભ છે: કોઈ શ્રાદ્ધ જતો હોય, પૂર્ણ શ્રદ્ધા વડે સાધુ જોવાયા, ધ્રુવ≕ચોક્કસ, લાભ થશે, એ પ્રમાણે પડિલાભે, તે પણ લાભ થાય છે. શંકા પણ થતી નથી. અન્ય લોકો જાણે છે⊸ જેવી રીતે પાનક માટે કરે છે.

सो ...... गिण्हड ति वणी ते=साधु, કેવા પ્રકારના પાનકને ગ્રહણ કરે છે ? એથી કહે છે --

अच्छम ......पाणयं घेत्तव्वं स्વચ્છ, અપુષ્પિત≕ગંધરહિત, એવું ચતુર્થરસિક જ્યારે ન હોય=પ્રાપ્ત ન થાય, ત્યારે ત્રિદંડોદકને=ત્રણ વાર ઉકાળેલ પાણીને, ગ્રહણ કરે છે. જે દિશામાં સંજ્ઞાભૂમિ હોય=મળત્યાગ માટે જવાની શુદ્ધ ભૂમિ હોય, તે દિશામાં પાનક ગ્રહણ કરવું ન જોઈએ. જો ગ્રહણ કરે તો અસામાચારી થાય, પ્રવચનનો ઉકાહ થાય. તે કારણથી અન્ય દિશામાં પાનક ગ્રહણ કરવું જોઈએ.

તં પિ ......... તાફે દોસા તે પણ≕પાનક પણ, જો અનાપૃચ્છાથી જાય=અન્ય સાધુઓને પૂછ્યા વિના ગ્રહણ કરવા માટે જાય, તો અસામાચારી થાય. તેથી≕બીજાને પૂછ્યા વગર જવાથી, તેના વડે≕પાનક લેવા જનાર સાધુ વડે, પરિમિત≕પ્રમાણસર, પાનક ગ્રહણ કરાયું, ત્યારે અન્ય પણ સાધુ કહે− હું પણ આવું છું. જો એકને પરિમિત એવા પાનકમાં બે સાધુ જાય, તો ઉકાહ થાય. હવે અન્યને માર્ગણ કરે≕બીજું પાનક માંગવા માટે જાય, તો ભાવાસન્ન થાય છે અર્થાત્ મળત્યાગની હાજત તીવ્ર થાય છે, ત્યારે દોષો થાય. ભાવાસન્નથી થતા દોષોનું વર્શન ગાથા ૪૨૩માં કરેલ છે.

तम्हा ....... गिण्हिज्जा ते કારણથી પૂછીને=અન્ય સાધુઓને પૂછીને, પાનક માટે જવું જોઈએ અને આમંત્રણ કરવું જોઈએ – હે આર્ય ! સંજ્ઞાના પાનક વડે કોને કાર્ય છે ? ત્યારે જેટલા સાધુઓ કહે છે, તેઓના પરિમાણથી પાનક ગ્રહણ કરે. જો બે જાય=બે સાધુ મળત્યાગ માટે આવતાં હોય, તો ત્રણ સાધુઓના પરિમાણથી પાનક ગ્રહણ કરે, અથવા બહુ હોય=ઘણા સાધુઓ આવતા હોય, તો અપરિમિત=ઘણું પાનક, ગ્રહણ કરે.

ઘિત્તૃળ ....... एक्कलगो वि वच्चइ ગ્રહણ કરીને આવેલા=પાનક ગ્રહણ કરીને આવેલા સાધુ, બહાર હાથ-પગને પડિલેહીને, પ્રમાર્જીને, દંડકને સ્થાપીને, ઇરિયાવહિયાથી પ્રતિક્રમીને, પાનકને આલોવીને, ગુરુને દેખાડીને, ફરી પણ પૂછે છે, હું બાહિરને વિષે જાઉં છું. જણાવે=અન્ય સાધુઓને પણ પાનક આવી ગયું છે તેમ જણાવે, અને આમંત્રણ આપે. જો કોઈ સાધુ આવે, ત્યારે તેના પ્રમાણવાળું પાનક ગ્રહણ કરે. જ્યારે આત્મા સાથે નથી≔કોઈ સાધુ પોતાની સાથે આવતું નથી, ત્યારે એક દ્વિગુણને≕બમણા પાનકને, ગ્રહણ કરે છે, ત્યારપછી એકલો પણ જાય છે.

तं ...... गिण्हइ અવગાહિત એવા તેને=ઝોળીથી વીંટાળેલ એવા પાત્રકને, અન્ય સાધુના હાથમાં આપીને, દંડકને પ્રમાર્જીને ત્યારે પાત્રક ગ્રહણ કરે છે.

जड़ ..... विही જો અનાપૃચ્છાથી જાય છે≔સંજ્ઞાભૂમિએ જતી વખતે જો અન્ય સાધુઓને પૂછ્યા વિના સાધુ જાય છે, તો અસામાચારી થાય, આવશ્યિકીને કરતા નથી, તો અસામાચારી થાય, આ પ્રમાણે અકાલસંજ્ઞામાં વિધિ કહેવાઈ.

जा सा ....... पोरिसिए જે તે સંજ્ઞા કાલથી છે, તે સૂત્ર-અર્થોને કરીને તૃતીય પોરિસીમાં થાય છે.

'त्ति' વૃદ્ધસંપ્રદાયના કથનની સમાપ્તિ અર્થે છે.

अलं ..... र्यन्तरेण अन्य सामायारीथी सर्यु. ॥उ८उ॥

www.iainelibrarv.org

#### અવતરણિકા :

एतदेव सूचयन्नाह -

### અવવરણિકાર્થ :

આને જ સૂચવતાં કહે છે, અર્થાત્ પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે સંજ્ઞા કાલમાં અને અકાલમાં થાય છે, ત્રીજી પોરિસીમાં થાય તે કાલસંજ્ઞા છે અને શેષ કાળમાં થાય તે અકાલસંજ્ઞા છે. તેમાં પ્રથમ પોરિસીમાં સંજ્ઞા થાય તો અન્ય સાધુઓને પૂછીને અન્ય દિશામાં પાનક ગ્રહણ કરવું જોઈએ, એ વિધિનું જ મૂળગાથામાં સંક્ષેપથી સૂચન કરતાં કહે છે –

#### भाशा :

अइरेगगहण उग्गाहिएण आलोइअ पुच्छिउं गच्छे । एसा उ अकालंमी अणहिंडिअहिंडिआ काले ॥३९४॥

#### અન્વચાર્થ:

उगाहिएण अइरेगगहण=ઉદ્ગ્રાહિત વડે અતિરિક્ત ગ્રહણ=ઝોળીથી વીંટાળેલા પાત્રક વડે પાનકને વધારે ગ્રહણ કરે, *आलोइअ पुच्छिउं गच्छे*= આલોચીને પૂછીને જાય=પાનક વહોરીને આવ્યા પછી પાનક વહોરવામાં લાગેલા દોષોનું ગુરુ પાસે આલોચન કરીને બીજા સાધુઓને પૂછીને પછી પોતે સંજ્ઞાભૂમિએ જાય. एसा उ अकालंमी=વળી આ અકાલમાં (સંજ્ઞા) છે, अणहिंडिअहिंडिआ काले=અશહિંડિત અને હિંડિતની કાલમાં (સંજ્ઞા) છે.

### ગાચાર્થ :

ઝોળીથી વીંટાળેલ પાત્રક વડે પાનકને વધારે ગ્રહણ કરે, પાનક વહોરીને આવ્યા પછી પાનક વહોરવામાં લાગેલા દોષોનું ગુરુ પાસે આલોચન કરીને બીજા સાધુઓને પૂછીને પછી પોતે સંજ્ઞાભૂમિએ જાય. વળી આ અકાલમાં સંજ્ઞા છે, અણહિંડિત અને હિંડિતની કાલમાં સંજ્ઞા છે.

### કીકા :

अतिरिक्तग्रहणं पानकस्य उद्ग्राहितेन भाजनेनालोच्य गुगैः पृष्ट्वा तमन्यांश्च साधून् गच्छेत्, एषा पुनरकाले संज्ञा, अहिण्डितहिण्डितयोस्तु काल इति, कालसंज्ञाविषयविभागो निर्दाशित एवेति गाथार्थः ॥३९४॥

### ટીકાર્થ :

ઉદ્દ્રગાહિત ભાજન વડે=ઝોળીથી ઢાંકેલા પાત્રક વડે, પાનકનું અતિરિક્ત ગ્રહણ કરે, ગુરુની પાસે આલોચન કરીને તેને=ગુરુને, અને અન્ય સાધુઓને પૂછીને જાય=સાધુ મળત્યાગ કરવા માટે સંજ્ઞાભૂમિએ જાય. વળી આ અકાલમાં સંજ્ઞા છે. વળી અહિંડિત અને હિંડિતની=ગોચરી વહોરવા નહીં ફરેલા અને ફરેલા માટે સાધુની, સંજ્ઞા કાલમાં છે. 'इति' ગાથાસ્પર્શી ટીકાની સમાપ્તિમાં છે. કાલસંજ્ઞાવિષયક વિભાગ નિદર્શિત જ છે=પૂર્વગાથામાં વૃદ્ધસંપ્રદાયના કથનમાં દર્શાવાયેલો જ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

કોઈ સાધુને અકાલમાં મળત્યાગ કરવાની શંકા થાય, ત્યારે પૂર્વગાથામાં બતાવ્યું એ પ્રમાણે તે સાધુ વિષિપૂર્વક સંજ્ઞાભૂમિએ જાય, અને પોતાને આવશ્યક હોય તેનાથી વધારે પાણી ગ્રહણ કરે, જેથી સંજ્ઞાભૂમિમાંથી આવતા કે જતા ગૃહસ્થો જોતા હોય તો વધેલા પાણીથી હાથ-પગ ધોઈ શકાય, જેથી શાસનનો ઉકાહ ન થાય; પરંતુ જો વધારે પાણી ન લીધું હોય તો પાણી નહીં વધવાથી કોઈ ગૃહસ્થ જોતા હોય તો પણ સાધુ હાથ-પગ ધોઈ ન શકે, જેથી તે સાધુને જોઈને કોઈ ગૃહસ્થને થાય કે સાધુઓ અશુદ્ધ ભૂમિમાંથી આવ્યા પછી સ્વચ્છ થતા નથી, તેથી આ લોકોનો ધર્મ અશુચિવાળો છે. વળી જો ગૃહસ્થ ન હોય તો સાધુને પાણીથી હાથ-પગ ધોવાની આવશ્યકતા રહેતી નથી; આમ, સાધુ મળત્યાગ કરવા સંજ્ઞાભૂમિએ જતી વખતે વધારે પાણી લઈને જાય, અને તે પાનક પણ વસ્ત્રથી ઢાંકેલ પાત્રામાં ગ્રહણ કરે; જેથી કોઈ ગૃહસ્થને શંકા ન થાય કે આ સાધુ સંજ્ઞાભૂમિએ જવા નીકળ્યા છે. વળી પાત્રાને ઝોળીથી ઢાંકીને લઈ જવાનું વિશેષ કારણ આગળની ગાથાની ટીકામાં બતાવ્યું છે. અને સંજ્ઞાભૂમિએ જતી વખતે પણ ગુરુને અને અન્ય સાધુઓને પૂછીને જાય, જેથી કોઈને મળત્યાગ માટે સાથે આવવું હોય તો આવી શકે. આ પ્રકારની અકાલસંજ્ઞાની વિધિ છે.

વળી કાલસંજ્ઞાવિષયક વિભાગ પૂર્વગાથામાં વૃદ્ધ સંપ્રદાયના વર્શનમાં બતાવ્યો કે "तत्थ जा काले सा सृत्तपोरिसि अत्थपोरिसि च काऊणं कालस्स पिडक्किमत्ता जायाए वेलाए सा काले, अहवा जा जिमियस्स सा काले" એ રીતે સૂત્રપોરિસી અને અર્થપોરિસી કરીને કાળનું પ્રતિક્રમણ કર્યા પછી ગોચરીએ જતાં પહેલાં મળત્યાગ માટે જાય, તે અહિંડિતકાલસંજ્ઞા છે; અને જેઓ ગોચરી લાવ્યા પછી વાપર્યા પછી મળત્યાગ માટે જાય, તે હિંડિતકાલસંજ્ઞા છે. ॥૩૯૪॥

## અવતરણિકા :

अकुष्टकालसंज्ञामाह<sup>\*</sup> –

# अवतरक्षिङार्थ :

ગાથા ૩૯૩માં કાલસંજ્ઞા અને અકાલસંજ્ઞાનું સ્વરૂપ બતાવ્યું, અને ગાથા ૩૯૪માં કાલસંજ્ઞાના હિંડિત અને અહિંડિત, એમ બે ભેદ પાડ્યા. તેમાંથી હિંડિતકાલસંજ્ઞા ઉત્કૃષ્ટ કાલસંજ્ઞા છે, તેથી હવે ઉત્કૃષ્ટ કાલસંજ્ઞાને કહે છે –

#### आशा :

कप्येऊणं पाए एकिकस्स उ दुवे पडिग्गहिए । दाउं दो दो गच्छे तिण्हऽट्ट दवं तु घित्तूणं ॥३९५॥

### અન્વચાર્થ:

पाए कप्पेऊणं=પાત્રોને કલ્પ કરીને=ગોચરી વાપર્યા પછી પાત્રાને ત્રણ વાર ધોઈને, एिककस्स उच्चએક-એકના જ=પોતાના અને પોતાના સંઘાટકના એમ બંનેના જ, दुवे पिडिग्गहिए दाउं=બે-બે પ્રતિગ્રહકને આપીને दो दो तु=વળી બે-બે સાધુ तिण्हऽट्ट=ત્રણ સાધુઓના અર્થે दवं=દ્રવનे=પાણીને, घित्तूणं=ગ્રહણ કરીને गच्छे=જાય છે=મળત્યાગ માટે સંજ્ઞાભૂમિએ જાય છે.

#### ગાથાર્થ :

ગોચરી વાપર્યા પછી પાત્રાને ત્રણ વાર ધોઈને પોતાના અને પોતાના સંઘાટકના એમ બંનેના જ બે બે પાત્રાને આપીને, વળી બે બે સાધુ ત્રણ સાધુઓ જેટલું પાણી ગ્રહણ કરીને મળત્યાગ માટે સંજ્ઞાભૂમિએ જાય છે.

#### ટીકા :

कल्पयित्वा=विशोध्य पात्राणि एकैकस्य तु स्वसङ्घाटकप्रतिबद्धस्य द्वौ द्वौ प्रतिग्रहकौ=आत्मीयं तत्सम्बद्धं च दत्त्वा, समाध्यमात्रकानियमपरिभोगख्यापनपरमेतत्, द्वौ द्वौ गच्छतः द्रवं तु त्रयाणामर्थाय गृहीत्वा कुरुकुचादिनिमित्तमिति गाथार्थः ॥३९५॥

### ટીકાર્થ :

પાત્રોને કલ્પ કરીને=વિશુદ્ધ કરીને, સ્વ અને સંઘાટકરૂપે પ્રતિબદ્ધ એવા એક એકના જ=પોતાના અને પોતાના સંઘાટક સાધુના જ, બે બે પ્રતિગ્રહકને=આત્મીયને અને તેનાથી સંબદ્ધને=પોતાના બે પાત્રને અને પોતાના સંઘાટકના બે પાત્રને, આપીને, વળી કુરુકુચાદિના નિમિત્તે=પ્રગનું પ્રક્ષાલન વગેરે કરવા માટે, ત્રણ સાધુઓને માટે દ્રવને=પાણીને, ગ્રહણ કરીને બે બે જાય છે=બે બે સાધુઓ સંઘાટક બનીને સંજ્ઞાભૂમિએ મળત્યાગ કરવા જાય છે.

આ સમાધિ, અમાત્રક અને અનિયમપરિભોગના ખ્યાપનમાં પર છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

ટીકામાં કહ્યું કે આ કથન અર્થાત્ 'પાત્રાને કલ્પ કરીને એકેક સાધુના બે બે પ્રતિત્રહને આપીને' એ કથન સમાધિ, અમાત્રક અને અનિયમપરિભોગના ખ્યાપનમાં તત્પર છે. આનાથી એ ફલિત થાય કે સાધુ વાપર્યા પછી પોતાના પાત્રક-માત્રકને ધોઈને, પોતાના અને પોતાના સંઘાટકના પાત્રક-માત્રક પોતાના સંઘાટક સાધુને સોંપીને, અન્ય સંઘાટકમાંના એક સાધુ સાથે સ્થંડિલમાં મળત્યાગ અર્થે જાય. આ પ્રકારની શાસ્ત્રવિધિથી ત્રણ અર્થો ખ્યાપન થાય છે: (૧) સમાધિ (૨) અમાત્રક (૩) અનિયમપરિભોગ.

- (૧) સમાધિ: સાધુ મળત્યાગ કરવા જતી વખતે પોતાના પાત્રક-માત્રક કોઈ સાધુને સોંપ્યા વગર પોતાના સ્થાને મૂકીને જાય અને કોઈ તેને પ્રહેશ કરીને ગમે ત્યાં અન્ય સ્થાને મૂકે, તો જીવિરાધના થવાની સંભાવના રહે. તેમ જ તે પાત્રા હિંસાનું અધિકરેશ બને; અને સાધુ પોતાનાં ઉપકરેશો અધિકરેશ ન બને તે પ્રકારના સંવરભાવવાળા હોય છે, અને તે સંવરના પરિણામને અનુકૂળ તેઓના ચિત્તમાં કષાયોનું શમન વર્તે છે, જે જીવરક્ષાને અનુકૂળ સમાધિનો પરિણામ છે. અને તે સમાધિના પરિણામને કારેશ જ સાધુઓ પોતાના પાત્રાને કોઈ સ્થાને મૂકતા નથી. આથી મળત્યાગ માટે જનાર સાધુ સમાધિવાળા હોય છે, એમ 'સંઘાટક સાધુને પોતાના પાત્રક-માત્રક આપીને' એ કથનથી સૂચિત થાય છે.
- (૨) અમાત્રક : વળી સાધુઓ મળત્યાગ માટે જતી વખતે માત્રકનો ઉપયોગ કરતા નથી. આથી મળત્યાગ માટે જનાર સાધુ માત્રક વગરના હોય છે, એમ 'સંઘાટક સાધુને પાત્રક-માત્રક આપીને' એ કથનથી સૂચિત થાય છે.

(3) અનિયમપરિભોગ: વળી સાધુઓ જેની સાથે સંઘાટક થઈને ભિક્ષા માટે ગયા હોય તેની સાથે જ સંઘાટક થઈને મળત્યાગ માટે જતા નથી, પરંતુ અન્ય સાધુ સાથે સંઘાટક થઈને જાય છે; કેમ કે દરેક પ્રવૃત્તિમાં નિયત બે સાધુ જ સંઘાટક બનીને સાથે રહે તો નિયમપરિભોગ થાય, અને તેમ થાય તો બે સાધુની પરસ્પરની પ્રીતિ વધે, જેથી અસંયમની પ્રાપ્તિ થાય. આથી એક સમુદાયમાં રહેલા સાધુઓ દ્રવ્યથી અનેક હોવા છતાં ભાવથી તો સદા એક જ હોય છે; કેમ કે સાધુઓ કોઈની સાથે પ્રીતિથી જોડાયેલા હોતા નથી, તેથી પરસ્પર પ્રીતિનો સંબંધ ન થાય તદર્થે અન્ય સાધુ સાથે સંઘાટક બનવારૂપ પરિભોગ પણ સાધુઓને નિયત રાખવાનો નથી. આથી શાસ્ત્રકારોએ મળત્યાગ કરવા જતી વખતે પોતાના સંઘાટક સાધુને પાત્રક-માત્રક આપીને અન્ય સંઘાટકમાંના એક સાધુ સાથે જવાનું કહેલ છે.

અહીં વિશેષ એ છે કે પ. પૂ. આ. શ્રી હરિભદ્રસૂરિ મહારાજા સંયમની સર્વ ક્રિયાઓના સૂક્ષ્મ તાત્પર્યના પારને જોનારા છે, અને તેઓ મિતભાષી છે. તેથી પ્રસ્તુત પ્રસંગમાં તેઓશ્રીએ મિતભાષણરૂપે કહેલ છે કે આ રીતે પોતાના સંઘાટકને પોતાના પાત્રક-માત્રક સોંપવાથી સમાધિનું ખ્યાપન થાય છે. એ કથનથી અર્થથી એ સિદ્ધ થાય કે ષટ્કાયના પાલન માટેની સાધુની જે જે સૂક્ષ્મ સામાચારી છે તે સર્વ સામાચારીથી સાધુ અત્યંત ભાવિત હોય છે, જેના કારણે તેઓમાં ષટ્કાયના પાલનને અનુકૂળ સુદઢ વ્યાપાર કરાવે તેવી કષાયોની અનાકુળતારૂપ સમાધિ વર્તતી હોય છે; અને તે સમાધિને કારણે સંયમને ઉપષ્ટંભક એવી કોઈપણ પ્રવૃત્તિ તેઓ કંટકાકીર્ણ ભૂમિમાં ગમનતુલ્ય કરે છે, અને સંયમને ઉપષ્ટંભક એવા પ્રયોજનના અભાવમાં તેઓ સ્થિર આસનમાં બેસીને સ્વાધ્યાયાદિથી સતત ભાવિત થાય છે. આ પ્રકારના યત્નનું કારણ તેઓમાં વર્તતી તથાપ્રકારની સમાધિ છે. આથી જેઓમાં જે જે પ્રકારની સમાધિનો અભાવ હોય તેઓ તે તે પ્રકારની સંયમની ઉચિત યતનાઓ કરી શકતા નથી. આથી તેવા સાધુઓ સંયમના પ્રયોજનથી ગમનાદિ ચેષ્ટા કરતા હોય ત્યારે પણ તથાપ્રકારની સમાધિના અભાવને કારણે સમિતિઓમાં સમ્યગ્ યત્ન કરી શકતા નથી. ાઉલ્પા!

#### અવતરશિકા :

एतदेव स्पष्ट्यति -

### અવતરણિકાર્થ:

પૂર્વગાથામાં ઉત્કૃષ્ટ કાલસંજ્ઞાનું સ્વરૂપ બતાવ્યું, જે ગોચરી વાપરીને પાત્રા ધોયા પછી મળત્યાગ માટે સંજ્ઞાભૂમિએ જવાની પ્રવૃત્તિરૂપ છે. હવે આને જ≔ઉત્કૃષ્ટ કાલસંજ્ઞાના સ્વરૂપને જ, સ્પષ્ટ કરે છે −

#### ગાથા :

कप्पेऊणं पाए संघाडइलो उ एगु दोण्हं पि । पाए धरेइ बिइओ वच्चइ एवं तु अण्णसमं ॥३९६॥

### અન્વચાર્થ :

पाए कप्पेऊणं उ=વળી પાત્રોને કલ્પ કરીને=ત્રણ વાર ધોઈને, संघाडइलो=(ગોચરી માટે ગયેલા) સંઘાટકવાળા एगु=એક=બેમાંથી એક સાધુ, **दोण्हं पि**=બનેના પણ **पाए धेर**ु=પાત્રોને ધારણ કરે છે. **बिइओ**  **તુ**=વળી દ્વિતીય=બીજા સાધુ, **एवं अण्णसमं**=આ રીતે અન્યની સાથે=બીજા સંઘાટકમાંના એક સાધુ સાથે, **वच्चइ**=જાય છે=મળત્યાગ માટે સંજ્ઞાભૂમિએ જાય છે.

#### ગાશાર્થ :

વળી પાત્રાને ત્રણ વાર દોઈને ગોચરી માટે ગયેલા સંઘાટકવાળા બેમાંથી એક સાધુ બંનેના પણ પાત્રાને ધારણ કરે છે, વળી બીજા સાધુ આ રીતે અન્ય સંઘાટકમાંના એક સાધુ સાથે મળત્યાગ માટે સંજ્ઞાભૂમિએ જાય છે.

### ટીકા :

कल्पयित्वा पात्राणि सङ्घाटकवान् एकः=अन्यतरो द्वयोरिप पात्रे धारयित, द्वितीयस्तु सङ्घाटक-वान् व्रजति एवमन्यसमिति अन्यसङ्घाटकसत्कसाधुसमिति गाथार्थः ॥३९६॥

### ટીકાર્ચ :

પાત્રોને કલ્પ કરીને=ત્રણ વાર ધોઈને, સંઘાટકવાળા એક=અન્યતર≕ગોચરીએ ગયેલા સંઘાટકમાંના બેમાંથી એક સાધુ, બંનેના પણ બે પાત્રને=પાત્રક અને માત્રકને, ધારણ કરે છે. વળી સંઘાટકવાળા દિતીય=ગોચરીએ ગયેલા સંઘાટકમાંના બીજા સાધુ, આ રીતે અન્યની સાથે=બીજા સંઘાટક સંબંધી સાધુની સાથે, જાય છે=મળત્યાગ કરવા માટે સંજ્ઞાભૂમિએ જાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

સાધુ વાપર્યા પછી પાત્રાને ત્રણ વાર ધોવે, અને ત્યારપછી ગોચરી માટે જે બે સાધુ સંઘાટક બનીને ગયા હોય, તે સંઘાટકમાંના બે સાધુમાંથી કોઈપણ એક સાધુ પોતાના અને પોતાના સંઘાટક સાધુના, એમ બંનેના પાત્રાનું ધ્યાન રાખે; કેમ કે પાત્રા કોઈને સાચવવા આપ્યા વગર એમ ને એમ સાધુથી બહાર જવાય નહિ. તેથી મળત્યાગ માટે જનાર સાધુ પોતાના પાત્રા પોતાના સંઘાટક સાધુને સંભાળવા માટે આપે, અને બીજા સંઘાટક સંબંધી એક સાધુ સાથે મળત્યાગ કરવા માટે સંજ્ઞાભૂમિએ જાય. ાાઉ૯ ના

### ગાથા :

एक्किको संघाडो तिण्हायमणं तु जित्तअं होंइ । दवगहणं एवइअं इमेण विहिणा उ गच्छेति ॥३९७॥

# अन्पयार्थ :

एकिको संघाडो=એક એક સંધાટક तिण्ह=ત્રણ સાધુઓને जित्तअं आयमणं=જેટલું આચમન होइ= થાય છે, एवइअं तु=એટલું જ दवगहणं=द्रवनुं ગ્રહણ (કરે છે,) इमेण उ विहिणा=આ જ વિધિથી=આગળની ગાથામાં કહેવાશે એ જ વિધિથી, गच्छंति=જાય છે=મળત્યાગ માટે સંજ્ઞાભૂમિએ જાય છે.

### आधार्थ :

એક એક સંઘાટક ત્રણ સાધુઓને જેટલું આચમન થાય એટલું જ પાણી ગ્રહણ કરે છે, અને આગળમાં કહેવાશે એ જ વિધિથી મળત્થાગ માટે સંજ્ઞાભૂમિએ જાય છે.

### ટીકા :

एकैकः सङ्घाटक इति सङ्घाटकत्वं बहिर्भूम्यपेक्षया, त्रयाणामाचमनं यावद् भवति द्रवग्रहणमेतावत् करोतीति वाक्यशेषः, तदनेन विधिना व्रजन्ति, तुशब्दस्यावधारणार्थत्वादनेनैवेति गाथार्थः ॥३९७॥ शिकार्थः

એક એક સંઘાટક ત્રણ સાધુઓને જેટલું આચમન=શુદ્ધિ, થાય છે, એટલું દ્રવનું ગ્રહણ કરે છે. સંઘાટકપણું બહિર્ભિમિની અપેક્ષાથી છે=બે બે સાધુનું યુગલ મળત્યાગ માટે સંજ્ઞાભૂમિએ જવાની દેષ્ટિથી સંઘાટકપણું છે. ત્યારપછી આ વિધિથી જાય છે=સાધુઓ મળત્યાગ કરવા માટે હવે કહેશે એ વિધિથી સંજ્ઞાભૂમિએ જાય છે.

ગાથાના ચોથા પાદમાં રહેલ તુ શબ્દનું અવધારણનું અર્થપણું હોવાથી આનાથી જ=આગળમાં કહેવાશે એ વિધિથી જ, એમ एवકાર સમજવો, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

પૂર્વગાથામાં બતાવ્યું એ રીતે ગોચરી માટે ગયેલ સંઘાટકમાંથી એક સાધુને પોતાની ઉપધિ સોંપીને બીજા સાધુ, ગોચરી માટે ગયેલ અન્ય કોઈક સંઘાટકમાંના એક સાધુ સાથે મળત્યાગ માટે જાય. તે વખતે તે સાધુ અને અન્ય સંઘાટકમાંથી આવનાર સાધુ, એમ બંને સાધુ મળત્યાગ માટે જનાર સંઘાટક બને, અને તે સંઘાટક મળત્યાગ કર્યા પછી શુદ્ધિ માટે ત્રણ સાધુને આવશ્યક હોય તેટલું પાણી લઈને જાય છે; કેમ કે તે સંજ્ઞાભૂમિમાં ગૃહસ્થો દેખતા હોય, તો તે સંઘાટક સાધુ વધેલા પાણીનો હાથ-પગની શુદ્ધિ કરવા માટે ઉપયોગ કરે, જેથી ગૃહસ્થોને સાધુઓ પ્રત્યે જુગુપ્સા ન થાય. આથી ત્રણ સાધુઓને શુદ્ધિ કરવા માટે જોઈએ તેટલું પાણી લઈને એક-એક સંઘાટક, આગળની ગાથામાં કહેવાના છે એ વિધિથી સંજ્ઞાભૂમિમાં મળત્યાગ કરવા માટે જાય.

### અવતરણિકા :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે એક-એક સંઘાટક ત્રણ સાધુના આચમન જેટલું પાણી ગ્રહણ કરીને આ જ વિધિથી જાય છે. તેથી હવે તે સંજ્ઞાભૂમિએ જવાની વિધિ જ બતાવે છે –

### अथा :

अजुअलिया अतुरंता विगहारहिआ वयंति पढमं तु । निसिइत्तु डगलगहणं आवडणं वच्चमासज्ज ॥३९८॥ विआर त्ति दारं गयं ॥

### અન્વચાર્ચ :

अजुअिलया=અજુગલિત, अतुरंता=ત્વરા નહીં કરતા, विगहारिक्षआ=વિકથાથી રહિત એવા સાધુઓ पढमं=પ્રથમ સ્થંડિલને વિષે, तु=પ્રથમ સ્થંડિલના અભાવમાં અન્ય સ્થંડિલને વિષે वयंति=જાય છે. (અને ત્યાં જઈને) निसिइत्तु= બેસીને वच्चमासज्ज=વર્ચનे=भળને, આશ્રયીને डगलगहणं=ડગલનું ગ્રહણ (અને) आवडणं=આપતન (કરે છે.) विआर='વિચાર' त्ति=એ પ્રકારે दारं गयं=દાર ગયું=પૂર્ણ થયું.

#### ગાશાર્થ :

સમગતિથી નહીં ચાલતા, ત્વરિતગતિથી નહીં ચાલતા, વિકથાથી રહિત એવા સાધુઓ પ્રથમ ભાંગાવાળી શુદ્ધભૂમિમાં, પ્રથમ ભાંગાવાળી શુદ્ધભૂમિના અભાવમાં અન્ય શુદ્ધભૂમિમાં જાય છે, અને ત્યાં જઈને બેસીને મળને આશ્ચરીને ડગલનું ગ્રહણ અને આપતન કરે છે.

#### ટીકા :

अजुअलिता इति समगमनपरिहारेण, अत्वरमाणा=असम्भ्राताः, विकथारिहताः=ईर्योपयुक्ता एव, व्रजन्ति प्रथमं स्थण्डिलं, तुर्विशेषणार्थः तदभावेऽन्यत्, तत्र चैषा सामाचारी –

शंडिलस्स अब्धासे दिसालोअं करिंति, किंनिमित्तं ? परिसोहणत्थं, डगलगाणं च आदाणं करिंति, जइ उद्धिओ गिण्हड असामायारी अपमिज्जिए वा जड़ गिण्हड़, ते पुण डगलगा दुविहा-संबद्धा असंबद्धा य, संबद्धा जे भूमीए समं लग्गा, ते जड़ गिण्हड़ असामायारी, जा य तत्थ विराहणा, जे असम्बद्धा ते तिविहा-उक्कोसा मिज्झमा जहण्णा, उक्कोसा पहाणा मिज्झमा इझलादि जहण्णा लेडुगादि, उक्कोसे समे मिसणे य गिण्हड़, ताहे तिन्नि वारे आवडेड़, जो भिन्नवच्चो सो तिण्णि अण्णे दोन्नि, जो अरिसाइत्तो भगंदलाइत्तो वा सो न गिण्हड़, कह पुण गिज्झंति? संडासयं पमिज्जता णिविद्वो गिण्हति त्ति ।

# एतदेवाह -

निषद्य=उपविश्य डगलगग्रहणं करोति, आपतनं तेषामेव भूमौ, वर्च्च आसाद्य ग्रहणं तेषामेवेति गाथार्थः ॥३९८॥

### ટ<del>ીકા</del>ર્થ :

अजुअलिता ...... स्थण्डिलं સમગમનના પરિહાર વડે=સંઘાટક સાધુ સાથે ચાલવાના ત્યાગ વડે, અજુગલિત, ત્વરા નહીં કરતા=અસંભ્રાંત, વિકથાથી રહિત=ઇર્યાસમિતિમાં ઉપયુક્ત જ, સાધુઓ પ્રથમ સ્થંડિલને વિષે જાય છે.

તુર્વિશેષणાર્થાઃ તदभावेડન્યત્, 'તુ' વિશેષ્ણના અર્થવાળો છે. અને તે વિશેષણાર્થ જ બતાવે છે કે તેના અભાવમાં અન્યને વિષે⇒પ્રથમ ભાંગાવાળા સ્થંડિલના અભાવમાં અન્ય સ્થંડિલને વિષે, જાય છે.

तत्र चैषा सामाचारी - अने त्यां=स्थंડिલने विषे જवाना विषयमां, आ सामायारी छे -

ಶंडिलस्स ....... जड़ गिण्हड़ સ્થંડિલના અભ્યાસમાં=મળત્યાગ કરવાની શુદ્ધ ભૂમિની નજીકમાં, દિશાલોકને કરે છે=સાધુઓ દિશાનું અવલોકન કરે છે. શા માટે દિશાઓનું અવલોકન કરે છે ? તે બતાવે છે – પરિશોધન અર્થે=પથ્થરો શોધવા માટે, દિશાઓનું અવલોકન કરે છે. અને ડગલોના આદાનને કરે છે=પથ્થરો લે છે. જો ઉર્ધ્વસ્થિત ગ્રહણ કરે=સાધુ પથ્થરો ઊભા ઊભા લે, અથવા જો અપ્રમાર્જિતને ગ્રહણ કરે=પથ્થરો પ્રમાર્જ્યા વગર લે, તો અસામાચારી થાય.

તે પુण ........ विराहणा વળી તે ડગલો બે પ્રકારના છે : સંબદ્ધ અને અસંબદ્ધ. જેઓ ભૂમિ સાથે લાગેલા=ચોંટેલા, હોય તે ડગલો સંબદ્ધ છે, જો તેઓ=સંબદ્ધ ડગલો, ગ્રહણ કરે તો અસામાચારી છે. અને જે કારણથી ત્યાં=સંબદ્ધડગલો ગ્રહણ કરવામાં, વિરાધના થાય છે.

जे ............. सो न गिण्हइ જે અસંબદ્ધ ડગલો છે તે ત્રણ પ્રકારના છે : ઉત્કૃષ્ટ, મધ્યમ, જઘન્ય. ઉત્કૃષ્ટ પાષાણો≔પથ્થરો, મધ્યમ ઈટ વગેરે, જઘન્ય લેષ્ટુકાદિ≔માટીના ઢેકાં વગેરે. સાધુ ઉત્કૃષ્ટ, સમ≕સપાટ, અને મસૃણ≔લીસા, એવા ડગલોને ગ્રહણ કરે છે. ત્યારપછી ત્રણ વાર અફાળે છે. જે ભિન્નવર્ચવાળા છે તે ત્રણને≕જે સાધુને ઢીલો ઝાડો થતો હોય તે સાધુ ત્રણ ડગલોને, અન્યો બેને≕બીજા સાધુઓ બે ડગલોને ગ્રહણ કરે, જે સાધુ મસાવાળા કે ભગંદરવાળા હોય, તે સાધુ ડગલોને ગ્રહણ ન કરે. कह ....... गिण्हित વળી ડગલો કેવી રીતે ગ્રહણ કરાય છે ? તે બતાવે છે — સંદંશકને પ્રમાર્જીને બેઠેલ સાધુ ગ્રહણ કરે છે.

'त्ति' સામાચારીના કથનની સમાપ્તિ અર્થક છે.

एतदेवाह – આને જ કહે છે=આ વાતને જ મૂળગાથાના ઉત્તરાર્ધમાં કહે છે –

निषद्य ......... तेषामेव ડગલોનું ગ્રહણ બેસીને કરે છે. તેઓનું જ=ડગલોનું જ, ભૂમિમાં આપતન છે અર્થાત્ અફાળે છે. તેઓનું જ=ડગલોનું જ, વર્ચને=મળને, આશ્રયીને બેસીને ગ્રહણ છે.

इति गाथार्थः આ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે. ॥૩૯८॥



# પંચવસ્તક પ્રકરણ શબ્દશ: વિવેચન ભાગ-૨



: प्रडाशङ :



પ, જેન મર્ચન્ટ સોસાચટી, કત્તેહપુરા રોડ, પાલડી, અમદાવાદ-૩૮૦૦૦७. ટેલિ./ફેક્સ : (૦७૯) ૨૬૬૦૪૯૧૧, ફોન : (૦७૯) ૩૨૯૧૧૪७૧ E-mail : gitarthganga@yahəo.co.in

