

# પંચવસ્તુક પ્રકરણ

શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ-3

મૂળ ગ્રંથકાર તથા ટીકાકાર 
આસત્રપૂર્વાચાર્યું, યાકિનીમહત્તરાસૃનુ, સૂરિપુરંદર
શ્રી હરિભદ્રસૂરિ મહારાજ

### 💠 आशीर्वाध्हाया 💠

વ્યાખ્યાનવાચસ્પતિ, શાસનપ્રભાવક, સ્વ. પરમ પૂજ્ય આચાર્યદેવેશ શ્રીમહિજય રામચંદ્રસૂરીશ્વરજી મહારાજા તથા ષડ્દર્શનવેત્તા, પ્રાવચનિકપ્રતિભાધારક સ્વ. પ. પૂ. મુનિપ્રવર શ્રી મોહજિતવિજયજી મહારાજા તથા વર્તમાન શુતમર્મજ્ઞાતા વિદ્વાન પ. પૂ. આચાર્ચ ભગવંત શ્રીમહિજય યુગભૂષણસૂરીશ્વરજી મહારાજા

વિવેસનુકાર 
 પંડિતવર્ચશ્રી પ્રવીણચંદ્ર ખીમજી મોતા

#### 💠 સંપાદિશ 💠

સ્વ. ૫. પૂ. આચાર્યદેવેશ શ્રીમહિજય રામચંદ્રસૂરીશ્વરજી મહારાજાનાં સામ્રાજયવર્તી, સ્વ. ગચ્છાધિપતિ આચાર્યભગવંત શ્રી હેમભૂષણસૂરિ મહારાજાનાં આજ્ઞાવર્તિની ૫. પૂ. વિદુષી સા. શ્રી ચંદ્રાનનાશ્રીજી મ.નાં શિષ્યરત્તા ૫. પૂ. સા. શ્રી ચારુનંદિતાશ્રીજી મ.સા.ના વિનેયા સાધ્વીજી શ્રી કલ્પનંદિતાશ્રીજ

श्रित्राहा के अधाराह के

સંસ્થાના જ્ઞાનખાતામાંથી આ પુસ્તર જ્ઞાનભંડાર/શ્રીસંઘને ભેઢ આપેલ છે.

State State

પ, જૈન મર્ચન્ટ સોસાયટી, ફત્તેહપુરા રોડ, પાલડી, અમદાવાદ-૭.

# પંચવસ્તુક પ્રકરણ શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ-૩

🂠 विवेचनहार 🂠 પંડિતવર્ય શ્રી પ્રવીણચંદ્ર ખીમજી મોતા

વીર સં. ૨૫૩૫ વિ. સં. ૨૦૬૫

आवृत्ति : प्रथम नक्षः २५०

भूद्य : ३. २४०≖००

## 😼 આર્થિક સંદગીંગ 😘

- ૧. શ્રી મહાવીર શ્વેતાંબર મૂર્તિપૂજક જેન સંઘ, વિજયનગર, નારણપુરા, અમદાવાદ-૧૩.
- ૨. પરમતારક આચાર્ચ ભગવંત **શ્રીમહિજય રામયન્દ્રસૂરીશ્વરજી** મહારાજાના સ્વષ્નને ગીતાર્થગંગાના પ્રયત્નમાં સાકાર થતાં જોઈ શ્રી રમણલાલ છગનલાલ ચેરીટેબલ ટ્રસ્ટ-નવસારી તેમ જ રત્નત્રથી આરાધક સંઘ-નવસારીના જ્ઞાનખાતાની ઉપજમાંથી રકમ મળેલ છે.





પ, જૈન મર્ચન્ટ સોસાયટી, ફત્તેહપુરા રોડ, પાલડી, અમદાવાદ-૭.

💠 भुद्र 🌣

नवरंग प्रिन्टर्भ

આસ્ટોડીયા, અમદાવાદ-૧. ફોન : (મો.) ૯૪૨૮૫૦૦૪૦૧ (ઘર) ૨૬૬૧૪૬૦૩

# 🕈 प्राप्तिस्थान 🐧

#### + SIDIBHE +

#### ગીતાર્થ ગંગા

૫, જૈન મર્ચન્ટ સોસાયટી, કત્તેહપુરા રોડ, પાલડી, અમદાવાદ-૩૮૦૦૦૭. ☎ (૦૭૯) ૨૬૬૦૪૯૧૧, ૩૨૯૧૧૪૭૧

#### 💠 મુંબઈ :

#### શ્રી નિકુંજભાઈ આર. ભંડારી

વિષ્ણુ મહલ, ત્રીજે માળે, ગરવારે પેવેલીયનની સામે, ડી-રોડ, ચર્ચગેટ, મુંબઈ-૪૦૦૦૨૦. ☎ (૦૨૨) ૨૨૮૧૪૦૪૮

#### શ્રી લલિતભાઈ ધરમશી

૩૦૨, ચંદનબાળા એપાર્ટમેન્ટ, જવાહરલાલ નહેરૂ રોડ, સર્વોદય પાર્શ્વનાથનગ૨, જૈન દેરાસરની પાછળ, મુલુંડ (વેસ્ટ), મુંબઈ-૪૦૦૦૮૦.

🕿 (०२२) २५५८०५१४, २५५८५०३०

#### **+** સુરત :

#### ડૉ. પ્ર<del>ફ</del>લભાઈ જે. શેઠ

ડી-૧, અર્પણ એપાર્ટમેન્ટ, બાબુનિવાસની ગલી, ટીમલીયાવાડ, સુરત-૩૯૫૦૦૧.

🕿 (०२५१) उ२२८५२३

#### + Bangalore :

#### Shri Vimalchandji

C/o. J. Nemkumar & Co. Kundan Market, D. S. Lane, Chickpet Cross, Bangalore-560053.

(080) (O) 22875262, (R) 22259925

#### શ્રી નટવરભાઇ એમ. શાહ (આફ્રિકાવાળા)

ક્લેટ નં. ૫૦૧, બ્લોક-એ, રિદ્ધિવિનાયક ટાવર, વિજયનગર રેલ્વે ક્રોસિંગની પાસે, નારણપુરા, અમદાવાદ-૧૩.

🕿 (०७७) २७४७८५१२

#### શ્રી હિમાંશુભાઈ એન. શેઠ

એ-૨/૪૧, અશોક સમ્રાટ, ત્રીજે માળે, દક્તરી રોડ, ગૌશાળા લેન, બીના જ્વેલર્સની ઉપર, મલાડ (ઈ.) મુંબઈ-૪૦૦૦૯૭.

🕿 (૦૨૨) ૩૨૪૩૮૪૩૪ (મો.) ૯૩૨૨૨૬૪૮૫૧

#### **+ 에**버여기군 :

#### શ્રી ઉદયભાઈ શાહ

C/o. મહાવીર અગરબત્તી વર્ક્સ, C-9, સુપર માર્કેટ, જયશ્રી ટોકીઝની સામે, જામનગર-૩૬૧૦૦૧.

🖀 (०२८८) २५७८५९३

#### 

#### શ્રી ક્રમલેશભાઈ દામાણી

"જિનાજ્ઞા", ૨૭, કરણપરા, રાજકોટ-૩૬૦૦૦૧.

🕿 (०२८९) २२७७९२०

# <sub>૧,૧,૧</sub>, પ્રકાશકીય <sub>૧,૧,૧</sub>,

"ગીતાર્થ ગંગા"નું મુખ્ય લક્ષ્ય તો આપણા ઉપકારી પૂર્વાચાર્યો જેવા કે પ. પૂ. આ. શ્રી હરિભદ્રસૂરીશ્વરજી મહારાજ સાહેબ, પ. પૂ. ઉપાધ્યાયજી શ્રી યશોવિજયજી મહારાજ સાહેબ આદિ રચિત જૈનશાસ્ત્રોમાં પથરાયેલાં વિવિધ પરમાર્થભૂત તત્ત્વોનાં રહસ્યોનું નય, નિક્ષેપ, વ્યવહાર, નિશ્ચય સાપેક્ષ અર્થગાંભીર્યપૂર્ણ વિશ્લેષણ કરવાનું છે, જેથી શ્રી જૈનસંઘને તે તે પદાર્થોના સર્વાંગી બોધમાં સહાય મળે. આ કાર્ય અત્યંત વિસ્તારવાળું અને ગહન છે, ઘણાં સાધુ-સાધ્વીજી ભગવંતો આમાં સહાય કરી રહ્યાં છે, અનેક શ્રાવકો અને શ્રાવિકાઓ પણ સૌ સૌને યોગ્ય કાર્યો સંભાળી રહ્યાં છે, તે અનુસાર કામ બહાર આવી રહ્યું છે અને ક્રમસર આવતું રહેશે. દરમ્યાન શ્રી સંઘમાંથી જિજ્ઞાસુ મુમુક્ષુઓ તથા શ્રાવકો-શ્રાવિકાઓ તરફથી એવી માંગ વારંવાર આવે છે કે પ. પૂ. મુનિપ્રવર શ્રી મોહજિતવિજયજી મહારાજ સાહેબનાં તથા ૫. પૂ. આ. ભ. શ્રીમદ્ વિજય યુગભૂષણસૂરીશ્વરજી મહારાજ સાહેબનાં જુદા જુદા વિષયો પરનાં અપાયેલાં વ્યાખ્યાનો તથા પંડિતવર્ય શ્રી પ્રવીણભાઈ મોતાએ વિવિધ શાસ્ત્રીય વિષયો પર કરેલાં વિવેચનો છપાવીને તૈયાર કરવામાં આવે તો સકળ શ્રી સંઘને ચોક્કસ લાભદાયી નીવડે. આવી વિનંતીઓને લક્ષ્યમાં રાખીને ટ્રસ્ટે નક્કી કર્યું છે કે આવાં વ્યાખ્યાનો **ત**થા વિવેચનોનાં પુસ્તકો પ્રકાશિત કરવાં અને તેને માત્ર એક સંલગ્ન પ્રવૃત્તિ તરીકે સ્વીકારવી. આ કામ ગીતાર્થ ગંગાના મુખ્ય લક્ષથી સહેજ ફંટાય છે, બોધની વિવિધતા અને સરળતાની દેષ્ટિએ પણ ભિન્ન પ્રકારે છે, છતાં તત્ત્વજિન્નાસુ માટે હિતકારી હોવાથી તેમ જ અતિ માંગને કારણે ઉપર્યુક્ત વિનંતી લક્ષમાં રાખીને આ પ્રવૃત્તિ ચાલુ રાખેલ છે.

તત્ત્વજિજ્ઞાસુ જીવો માટે આવાં પુસ્તકો સમ્યગ્ જ્ઞાન-દર્શન-ચારિત્રની આરાધનામાં ઉપયોગી થશે, તેવી આશા સહિત —

પ, જૈન મર્ચન્ટ સોસાયટી, ફત્તેહપુરા રોડ, પાલડી, અમદાવાદ-૭.

્ટ્રસ્ટીગણ ગીતાર્થ ગંગા

સર્વ હક્ક ગીતાર્થ ગંગા ટ્રસ્ટને આધીન છે.



#### ગીતાર્થ ગંગાના પ્રકાશનો



# પ. પૂ. મુનિપ્રવર શ્રી મોહજિતવિજયજી મહારાજા (મોટા પંકિત મ. સા.)ના પ્રવચનના પુસ્તકો

- ૧. આશ્રવ અને અનુબંધ
- ર. પુદ્ગલ વોસિરાવવાની ક્રિયા
- ૩. ચારિત્રાચાર



# ૫. પૂ. આ. ભ. શ્રીમદ્ વિજય યુગભૂષણસૂરીશ્વરજી મહારાજા (પંડિત મ. સા.) કૃત, સંપાદિત અને પ્રવચનના પુસ્તકો



- ૧. શ્રાવકનાં બાર વ્રતોના વિકલ્પો
- ૨. યોગદષ્ટિસમુચ્ચય
- 3. કર્મવાદ કર્ણિકા
- ૪. સદ્ગતિ તમારા હાથમાં !
- ૫. દર્શનાચાર
- ५. शासन स्थापना
- **૭. અનેકાંતવાદ**
- ૮. પ્રશ્લોત્તરી
- **૯. थित्त**पृत्ति
- ૧૦. ચાલો, મોક્ષનું સાચું સ્વરૂપ સમજીએ
- ૧૧. મનોવિજય અને આત્મશુદ્ધિ
- ૧૨. ભાગવતી પ્રવ્રજ્યા પરિચય
- ૧૩. ભાવધર્મ ભાગ-૧ (પ્રણિધાન)
- ૧૪. ભાવધર્મ ભાગ–૨ (પ્રવૃત્તિ, વિદનજય, સિદ્ધિ, વિનિયોગ)
- **९५.** जैनशासन स्थापना
- १५. चित्तवृत्ति
- १७. श्रावक के बारह व्रत एवं विकल्प
- ૧૮. લોકોત્તર દાનધર્મ "અનુકંપા"
- **१**६. प्रश्नोत्तरी

- ૨૦. કુદરતી આફતમાં જૈનનું કર્તવ્ય
- ૨૧. ધર્મરક્ષા પ્રવચન શ્રેણી ભાગ-૧
- ૨૨. જૈનશાસન સ્વતંત્ર ધર્મ કે સંપ્રદાય ?
- २३. जिनशासन स्वतंत्र धर्म या संप्रदाय ?
- ર૪. Is Jaina Order Independent Religion or Denomination ?
- રપ. Status of religion in modern Nation State theory
- ર9. ગૃહજિનાલય મહામંગલકારી
- ૨૭. શ્રી ઉપધાન માર્ગોપદેશિકા



## संपादक :- प. पू. गणिवर्य श्री अरिहंतसागरजी महाराज साहब



१. पाक्षिक अतिचार



# ગીતાર્થ ગંગા દ્વારા પ્રકાશિત અન્ય પુસ્તકોની યાદી



- ૧. શ્રી સમેત્રશિખરજીની સંવેદના
- ૨. શ્રી નવપદ આરાધના વિધિ
- 3. સ્વતંત્ર ભારતમાં ધર્મ પરતંત્ર !!!!! (ગુજરાતી)
- स्वतंत्र भारत में धर्म परतंत्र !!!!! (िढ्रव्ही)
- પ. Right to Freedom of Religion 📖 (અંગ્રેજી)
- **૬. '૨ક્ષાધર્મ' અભિયાન (ગુજરાતી)**
- ૭. 'Rakshadharma' Abhiyaan (અંગ્રેજી)

સંકલનકર્તા: જ્યોતિષભાઈ શાહ

સંક્લનકર્તા: જ્યોતિષભાઈ શાહ

સંકલનકર્તા : ધર્મતીર્થ રક્ષા સમિતિ

સંકલનકર્તા : ધર્મતીર્થ રક્ષા સમિતિ

સંક્લનકર્તા : ધર્મતીર્થ રક્ષા સમિતિ

સંકલનકર્તા : ધર્મતીર્થ રક્ષા સમિતિ

સંકલનકર્તા : ધર્મતીર્થ રક્ષા સમિતિ



# ગીતાર્થ ગંગા અંતર્ગત ગંગોત્રી ગ્રંથમાળા હારા પ્રકાશિત ગ્રંથો



૧. ધર્મતીર્થ ભાગ–૧

૨. ધર્મતીર્થ ભાગ–૨



## ગીતાર્થ ગંગા હારા પ્રકાશિત વિવેચનના ગ્રંથો



# વિવેચનકાર :- પંડિતવર્થ શ્રી પ્રવીણચંદ્ર ખીમજી મોતા



- ૧. યોગવિશિકા શબ્દશ: વિવેચન
- ૨. અધ્યાત્મઉપનિષત્ પ્રકરણ શબ્દશઃ વિવેચન
- 3. અધ્યાત્મમતપરીક્ષા શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ-૧
- ૪. અધ્યાત્મમતપરીક્ષા શબ્દશઃ વિવેસને ભાગ-૨
- ૫. અધ્યાત્મમતપરીક્ષા શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ-3
- ક. વિંશતિવિંશિકા શબ્દશઃ વિવેચન પૂર્વાર્ધ
- ૭. વિંશતિવિંશિકા શબ્દશ: વિવેચન ઉત્તરાર્ધ
- ૮. આરાધક-વિરાધક ચતુર્ભગી શબ્દશઃ વિવેચન
- ૯. સમ્ચકૃત્વ ષટુસ્થાન ચઉપઈ શબ્દશઃ વિવેચન
- ૧૦. અધ્યાત્મસાર શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ-૧
- ૧૧. પ્રતિમાશતક શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ-૧
- ૧૨. પ્રતિમાશતક શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ-૨
- ૧૩. કૂપદેષ્ટાંત વિશદીકરણ શબ્દશઃ વિવેચન
- ૧૪. પંચસૂત્ર શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ⊢૧ (સુત્ર ૧–૨)
- ૧૫. સૂત્રના પરિણામદર્શક યત્નલેશ ભાગ-૧
- ૧૬. પંચસૂત્ર શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ-૨ (સૂત્ર ૩-૪-૫)
- ૧૭. સામાચારી પ્રકરણ શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ-૧
- ૧૮. સામાચારી પ્રકરણ શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ-૨
- ૧૯. પ્રતિમાશતક શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ-3
- ૨૦. દાનદ્વાત્રિંશિકા-૧ શબ્દશઃ વિવેચન
- ૨૧. મિત્રાહાત્રિંશિકા-૨૧ શબ્દશ: વિવેચન
- ૨૨. યોગશતક શબ્દશઃ વિવેચન
- ૨૩. પંચવસ્તુક પ્રકરણ શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ⊸૧
- ૨૪. યોગભેદદ્ધાત્રિંશિકા–૧૮ શબ્દશઃ વિવેચન
- ૨૫. યોગવિવેકદ્વાત્રિંશિકા-૧૯ શબ્દશઃ વિવેચન
- ૨૬. સાધુસામગ્ર્યદ્ધાત્રિંશિકા–૬ શબ્દશઃ વિવેચન
- રહ. ભિક્ષુદ્ધાત્રિંશિકા-રહ શબ્દશ: વિવેચન
- ૨૮. દીક્ષાદ્ધાત્રિશિકા–૨૮ શબ્દશઃ વિવેચન
- ૨૯. યોગદષ્ટિની સજઝાય શબ્દશઃ વિવેચન
- ૩૦. કેવલિભુક્તિવ્યવસ્થાપનદ્ધાત્રિંશિકા–૩૦ શબ્દશઃ વિવેચન

- ૩૧. પાતંજલચોગલક્ષણવિચારદ્ધાત્રિંશિકા–૧૧ શબ્દશઃ વિવેચન
- 3૨. જ્ઞાનસાર શબ્દશઃ વિવેચન
- 33. સંથારા પોરિસી સૂત્રનો ભાવાનુવાદ અને હિંસાષ્ટક શબ્દશઃ વિવેચન
- 3૪. જિનમહત્ત્વદ્વાત્રિંશિકા-૪ શબ્દશઃ વિવેચન
- ૩૫. સમ્ય⊃દષ્ટિદ્ધાત્રિંશિકા-૧૫ શબ્દશઃ વિવેચન
- 39. યોગલક્ષણદ્ધાત્રિંશિકા-૧૦ શબ્દશઃ વિવેચન
- 30. મુક્તિઅદ્વેષપ્રાધાન્યદ્ધાત્રિંશિકા-૧૩ શબ્દશઃ વિવેચન
- ૩૮. અપુનર્બંધકદ્ધાત્રિંશિકા-૧૪ શબ્દશઃ વિવેચન
- ૩૯. યોગદષ્ટિસમુસ્થય શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ-૧
- ૪૦. ચોગદષ્ટિસમુચ્ચય શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ-૨
- ૪૧. યોગદેષ્ટિસમુચ્ચય શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ-3
- ૪૨. અધ્યાત્મસાર શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ-૨
- ૪૩. અધ્યાત્મસાર શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ-૩
- ४४. यतिवस्रणसभुस्यय प्रहरण शબ्दशः विवेचन
- ૪૫. દૈવપુરૂષકારદ્ધાત્રિંશિકા-૧૭ શબ્દશઃ વિવેચન
- ૪૬. તારાદિત્રયદ્ધાત્રિંશિકા-૨૨ શબ્દશઃ વિવેચન
- ૪૭. કુતર્કગ્રહનિવૃત્તિદ્ધાત્રિંશિકા–૨૩ શબ્દશઃ વિવેચન
- ४८. सह्हष्टिद्धात्रिशिङा-२४ शण्हशः विवेचन
- ૪૯. પંચવસ્તુક પ્રકરણ શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ-૨
- ૫૦. માર્ગદ્ધાંબ્રિંશિકા−૩ શબ્€શઃ વિવેચન
- ૫૧. દેશનાદ્ધાત્રિંશિકા-૨ શબ્દશઃ વિવેચન
- ૫૨. જિનભક્તિદ્ધાત્રિંશિકા–૫ શબ્દશઃ વિવેચન
- ૫૩. યોગાવતારદ્ધાત્રિંશિકા⊢**૨૦** શબ્€શઃ વિવેચન
- ૫૪. ચોગમાહાત્મ્યદ્ધાત્રિંશિકા–૨૬ શબ્દશઃ વિવેચન
- ૫૫. સજ્જનસ્તૃતિદ્ધાત્રિંશિકા–૩૨ શબ્દશઃ વિવેચન
- પુક. પૂર્વસેવાદ્ધાંત્રિંશિકા-૧૨ શબ્દશઃ વિવેચન
- ૫૭. ઈશાનુગ્રહવિચારદ્ધાત્રિંશિકા-૧૬ શબ્દશઃ વિવેચન
- ૫૮. કલેશહાનોપાયદ્વાત્રિંશિકા-૨૫ શબ્દશઃ વિવેચન
- ૫૯. વિનયદ્ધાત્રિંશિકા–૨૯ શબ્દશઃ વિવેચન
- श्री सीमंधरस्वामीने विनंतीइप ९२५ गाथानुं स्तवन शण्हशः विवेचन
- ૬૧. પ્રતિમાશતક શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ**–**૩

# પંચવસ્તુક પ્રકરણ શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ-૩ના સંકલન-સંપાદનની વેળાએ અંતરોદ્ગાર

અનાદિકાળથી આ સંસારમાં અસહાય પરિભ્રમણ કરતા આ જીવને જયારે મોક્ષ અને મોક્ષના ઉપાયોની તાત્ત્વિક જિજ્ઞાસા થાય છે, ત્યારે તે જીવ સુગુરુના સાંનિધ્યને પ્રાપ્ત કરીને તત્ત્વશ્રવણ કરે છે; અને તે વખતે યોગ્ય જીવ સર્વ અનર્થોના બીજભૂત એવા સંસારથી નિર્વેદ પામીને તેનાથી મુક્ત થવા તીર્થંકરથી પ્રણીત એવી સર્વસંગના ત્યાગરૂપ પ્રવ્રજયા ગ્રહણ કરે છે. તે ગ્રહણ કરેલ પ્રવ્રજયાનું શાસ્ત્રોક્ત વિધિ અનુસાર પાલન કરવા માટે સાધુની ચક્રવાલ સામાર્યાંરીરૂપ આ 'પ્રતિદિનક્રિયા' વસ્તુ અતિ ઉપકારક છે. આથી આગમોમાંથી ઉદ્ધૃત કરેલા આ ૧૭૧૫ ગાથા પ્રમાણ વિરાટકાય પંચવસ્તુક ગ્રંથમાં પૂજય હરિભદ્રસૂરિ મહારાજાએ પ્રથમ 'પ્રવ્રજયાવિધાન' વસ્તુનું વિસ્તૃત નિરૂપણ કર્યા પછી બીજી 'પ્રતિદિનક્રિયા' વસ્તુનું નિરૂપણ કરેલ છે, જેનું વિવેચન પ્રસ્તુત ભાગ-૩માં કરવામાં આવેલ છે.

આ 'પંચવસ્તુક પ્રકરણ ભાગ-૩'માં 'પ્રતિદિનકિયા' નામની બીજી વસ્તુમાં આવતા સૂક્ષ્મ પદાર્થો સમજાવવા માટે, યોગ-અધ્યાત્મગ્રંથમર્મજ્ઞ પંડિતવર્ય શ્રી પ્રવીણભાઈએ પોતાની અનોખી શૈલીમાં સચોટ- સુંદર વિવેચન કરી ગ્રંથના અંતર્નિહિત ભાવો જણાવવાનો પ્રયાસ કરેલ છે. આથી આ ગ્રંથ સંસ્કૃત-પ્રાકૃત ભાષાના અભિજ્ઞ તત્ત્વજિજ્ઞાસુ વર્ગને તો ઉપકારક બનશે જ, પરંતુ સંસ્કૃત-પ્રાકૃત ભાષાના અનિભજ્ઞ તત્ત્વજિજ્ઞાસુ વર્ગને પણ દિગ્દર્શનરૂપ બની રહેશે.

જોકે પ્રસ્તુત ગ્રંથનું અધ્યયન-સંકલન કરવાની મારામાં કોઈ યોગ્યતા નથી, તોપણ પરમ ભાગ્યોદયને વશ મને આ મહાપ્રમાણવાળા ગ્રંથના તત્ત્વોનો અધ્યાત્મરસિક પંડિતવર્ય શ્રી પ્રવીણભાઈ મોતા પાસે અભ્યાસ કરવાની સોનેરી તક સાંપડી અને આ શક્ય બન્યું, તેમાં અનેક પૂજ્યશ્રીઓની મારા ઉપર વરસી રહેલી મહાકૃપા જ કારણ છે.

સુવિશાલ ગચ્છાધિપતિ-કલિકાલકલ્પતરુ-બાલદીક્ષાસંરક્ષક-મહાન શાસનપ્રભાવક-આચાર્યદેવેશ શ્રીમદ્વિજય રામચન્દ્રસૂરીશ્વરજી મહારાજાના વિદ્વાન શિષ્યરત્નો ષડ્દર્શનવિદ્-અધ્યાત્મગુણસંપત્ર-શુદ્ધમાર્ગપ્રરૂપક સ્વ. પરમ પૂજય મુનિપ્રવર શ્રી મોહજિતવિજયજી મહારાજાના તથા નિપુણમતિસંપત્ર-સૂક્ષ્મતત્ત્વિવેચક પરમ પૂજય આચાર્ય ભગવંત શ્રીમદ્વિજય યુગભૂષણસૂરીશ્વરજી મહારાજાના શ્રીમુખેથી વૈરાગ્યમય તાત્ત્વિક પ્રવચનોના શ્રવણ દ્વારા સંસારથી વિરક્ત બનેલાં મારા સંસારી પક્ષે માતુશ્રીએ (હાલમાં પ. પૂ. સા. શ્રી ચારુનંદિતાશ્રીજી મ. સા.નાં શિષ્યા સા. શ્રી ધ્યાનરુચિતાશ્રીજી મ. સા.એ) અમારામાં સુસંસ્કારોના સિંચન દ્વારા વૈરાગ્યનાં બીજ રોપ્યાં, જેના પ્રભાવે મને તથા મારા સંસારી પક્ષે ભાઈને (હાલમાં પ. પૂ. આચાર્ય ભગવંત શ્રીમદ્વિજય યુગભૂષણસૂરીશ્વરજી મ. સા.ના વિનેય મુનિશ્રી કૈવલ્યજિતવિજયજી મ. સા.ને) બાલ્યવયમાં જ પ્રદ્રજયાગ્રહણના મનોરથ જાગ્યા, જે મનોરથ શાસનદેવની કૃપાથી પૂર્ણ થતાં, ભાઈને સન્માર્ગોપદેશક પરમ પૂજય આચાર્ય ભગવંત શ્રીમદ્વિજય યુગભૂષણસૂરીશ્વરજી (નાના પંડિત) મહારાજ સાહેબના પાદપદ્મમાં જીવન સમર્પિત કરવાનું સદ્દભાગ્ય પ્રાપ્ત થયું, તેમ જ મને શતાધિક

શ્રમણીવૃંદના સમર્થસંચાલિકા વિદુષી સા. પૂજ્ય શ્રી ચંદ્રાનનાશ્રીજી મ. સા.નાં વિનેયરત્ના પરમ પૂજ્ય સા. શ્રી ચારુનંદિતાશ્રીજી મ. સા.ના ચરણકમળમાં જીવન સમર્પણ કરવાનું સૌભાગ્ય પ્રાપ્ત થયું. દીક્ષિત જીવનમાં વિદુષી સાધ્વીજી પૂજ્ય શ્રી ચંદ્રાનનાશ્રીજી મ. સા.એ કરી આપેલ અનુકૂળતા અનુસાર પરમ પૂજ્ય ગુરુમહારાજને જૈનશાસનના મહાન પ્રંથોના કોડીંગ વગેરે કાર્ય માટે મારે પણ અમદાવાદમાં સ્થિરતા કરવાનું થયું, તે દરમિયાન પૂ. ગુરુમહારાજની અસીમકૃષાથી પંડિતવર્ય શ્રી પ્રવીણભાઈ પાસે પંચવસ્તુક પ્રંથની સંકલના કરવાનું સદ્ભાગ્ય મને પ્રાપ્ત થયું.

આ ગ્રંથના ગુજરાતી વિવેચનના પૂક સંશોધનાદિ કાર્યમાં શ્રુતોપાસક-શ્રુતિપપાસુ સુશ્રાવક **શ્રી શાંતિલાલ** શિવલાલ શાહનો વિશેષ સહયોગ પ્રાપ્ત થયો છે. તેઓએ પણ પોતાને આવા ઉત્તમ ગ્રંથરત્નના સ્વાધ્યાયની-વાંચનની અમૂલ્ય તક સાંપડી તે બદલ ધન્યતા અને ઉપકૃતતા અનુભવેલ છે.

આ અવસરે **પ. પૂ. સા. શ્રી હિતરુચિતાશ્રીજી મ. સા.** તથા **પ. પૂ. સા. શ્રી જિતમોહાશ્રીજી મ. સા.** પ્રમુખ સહવર્તી સાધ્વીજી ભગવંતોનો ઉપકાર પણ વિસરાય તેમ નથી. તેઓએ મારી પાસે અન્ય કોઈ કાર્યની અપેક્ષા ન રાખતાં મને જ્ઞાન-ધ્યાનની અનુકૂળતા કરી આપી છે, તે બદલ તેઓની હું ઋણી છું.

## વિશેષ ઉપકારી પ્રતિ યત્કિંચિત્ ફૃતજ્ઞતા દાખવવાનો અમૂલ્ય અવસર :

આમ તો હું અનેક ઉપકારીઓના ઉપકારને ઝીલીને મારી નાનીશી ઉંમરમાં પ્રસ્તુત વિશાળકાય ગ્રંથનું સંકલન કરવા સમર્થ બની છું, છતાં મને બૌદ્ધિક દેષ્ટિએ આટલા સ્તર સુધી પહોંચાડવામાં અત્યાર સુધી મારા જીવનમાં મુખ્યતયા ચાર વ્યક્તિઓનો સિંહફાળો છે, તે હું કોઈપણ કાળે ભૂલી શકું તેમ નથી અને તેની અહીં નોંધ લેતાં પરમ ઉપકૃતતાની લાગણીઓ અનુભવું છું.

- (૧) ધર્મતીર્થરક્ષક-ભાવતીર્થપ્રાપક-અધ્યાત્મગુણસંપન્ન પ. પૂ. આચાર્ય ભગવંત શ્રીમદ્વિજય યુગભૂષણસૂરીશ્વરજી મહારાજ સાહેબ, જેઓએ અજ્ઞાનરૂપી અંધકારથી છવાયેલ મારા અંતરમાં ઉપદેશરૂપી ચિનગારી દ્વારા જ્ઞાનરૂપી દીપકનું ટમટમિયું પ્રગટાવ્યું અને જેઓ પાસેથી મને મારી પ્રાથમિક કક્ષામાં પહેલવહેલા ૧૪૪૪ ગ્રંથના કર્તા પરમ પૂજ્ય આ. શ્રી હરિભદ્રસૂરીશ્વરજી મહારાજા તથા જૈનતાર્કિકશિરોમણી મહામહોપાધ્યાય પરમ પૂજ્ય શ્રી યશોવિજયજી મહારાજાનું શુભનામ સાંભળવા મળ્યું, તેઓશ્રીની મહાનતાનો બોધ થયો, તેમ જ તેઓશ્રી દ્વારા રચાયેલા કષ્ય-છેદ-તાપથી શુદ્ધ શાસ્ત્રોનાં નામો તથા પદાર્થો શ્રવણગોચર થયા. તે સિવાય પણ પ. પૂ. આચાર્ય ભગવંત શ્રીમદ્વિજય યુગભૂષણસૂરીશ્વરજી મહારાજ સાહેબે મારા પર કરેલા સંયમજીવનમાં સ્થિરીકરણ આદિ અન્ય સેંકડો ઉપકારોને હું જીવનભર વિસરી શકું તેમ નથી.
- (૨) સદ્દ્વાનિષપાસુ-કલ્યાણાભિલાષિણી-યોગક્ષેમકારિણી પ. પૂ. ગુરુવર્યા સા. શ્રી ચારુનંદિતાશ્રીજી મ. સા., જેઓએ મને પ્રવ્રજયા આપવા દ્વારા મારી સર્વ જવાબદારી પોતાના શિર ઉપર લીધી, મને વાત્સલ્ય આપીને તેમ જ મારા અનેક અપરાધોની ક્ષમા આપીને પણ મને શ્રુતાભ્યાસ કરાવ્યો, પંડિતવર્ય શ્રી પ્રવીણભાઈ પાસે અધ્યયન કરવા જવાની પ્રેરણા/અનુજ્ઞા આપી, ઇત્યાદિ પૂ. ગુરુવર્યાશ્રીએ મારા પર કરેલા અનેક ઉપકારો બદલ તેઓશ્રીની હું ઋણી છું.

- (3) સ્વાધ્યાયરસિક ૫. પૂ. સા. શ્રી ધ્યાનરુચિતાશ્રીજી મ. સા., જેઓ સંસારીપક્ષે મારી સાથે માતૃત્વનો સંબંધ ધરાવનાર છે, તેઓએ સંસારના અનેક ઝંઝાવાતો વચ્ચે પણ પોતાનાં બન્ને સંતાનોને માત્ર ભૌતિક દિષ્ટિએ જ નહીં પરંતુ ધાર્મિક દિષ્ટિએ પણ જ્ઞાનાદિથી સંપન્ન કર્યાં અને ઉત્તમ સંસ્કારોનું સિંચન કર્યું, એટલું જ નહીં પરંતુ પ્રવ્રજયા અપાવવા સુધીનો અથાગ પુરુષાર્થ કર્યો, અને ઉત્તમ ગુરુની શોધ કરીને પોતાના ભવિષ્યની પણ ચિંતા કર્યા વગર પોતાની બે આંખ સમાન બંને સંતાનોને ગુરુવરના ચરણે સમર્પિત કરીને પોતાના 'માતૃત્વ'પદને ધન્ય બનાવ્યું, અને અંતે સ્વયં પણ પ્રવ્રજયા અંગીકાર કરીને સદા માટે ગુરુચરણ અંતેવાસી બન્યાં. જગતમાં આવી માતાઓ વિરલ જ હોય છે. આથી તેઓના પણ ઉપકારનો મહારાશિ મારા શિર પર સદા રહેશે.
- (૪) અસંગભાવપ્રિય પંડિતવર્ય સુશ્રાવક શ્રી પ્રવીણભાઈ મોતા, જેઓએ મારા અજ્ઞાનભર્યા, અવિવેકભર્યા વર્તનની પણ ઉપેક્ષા કરીને, પોતાનાં સમય-શક્તિનો ભોગ આપીને મને અધ્યાપન દ્વારા સંપન્ન કરી. તેઓના તે ઉપકારને સ્મૃતિપથમાં લાવીને તેઓશ્રીનો હું અત્યંત આભાર માનું છું.

★ પ્રસ્તુત ભાગ-૨માં ગાથા ૩૯૯થી ૪૦૫માં સ્થંડિલના ૧૦૨૪ ભાંગા રચવાની પદ્ધતિ બતાવેલ છે, તે પદ્ધતિ પ્રમાણે પરિશિષ્ટ-૧માં જે ૧૦૨૪ ભાંગા ૨ચીને બતાવેલ છે, તે ભાંગા બનાવવાનું કાર્ય મારા પૂજ્ય ગુરુમહારાજે પોતાના ઘણા સમય-શક્તિનો ભોગ આપીને કરેલ છે.

## शुभं भवतु

વિ. સં. ૨૦૬૫, કા. સુદ-૫, જ્ઞાનપંચમી તા. ૩-૧૧-૨૦૦૮, સોમવાર ગીતાર્થગંગા, ૫, જૈન મર્ચન્ટ સોસાયટી, કત્તેહપુરા રોડ, પાલડી, અમદાવાદ-૩૮૦૦૦૭.

પરમ પૂજ્ય, પરમતારક, પરમારાધ્યપાદ આચાર્યદેવેશ શ્રીમહિજય રામચન્દ્રસૂરીશ્વરજી મહારાજાનાં સામ્રાજ્યવર્તી, સ્વ. ગચ્છાધિપતિ આચાર્યભગવંત શ્રી હેમભૂષણસૂરિ મહારાજાનાં આજ્ઞાવર્તિની પ. પૂ. સા. ચંદ્રાનનાશ્રીજી મ. સા.નાં શિષ્યરત્ના પ. પૂ. સા. ચારુનંદિતાશ્રીજી મ. સા.ના શિષ્યા સાદ્યીજી કલ્પનંદિતાશ્રીજી







# : પંચવસ્તુક ગ્રંથરત્ન અંતર્ગત હિતીય પ્રતિદિનક્રિયા વસ્તુના પદાર્થોની સંક્ષિપ્ત સંકલના :

પંચવસ્તુક પ્રકરણ ભાગ-૨માં આઠ દ્વારો બતાવાયા છે. હવે આગળના બે દ્વારો પ્રસ્તુત ભાગમાં બતાવાય છે.

- (૯) સ્થંડિલ દાર: સ્થંડિલ એટલે અન્ય જીવોને પીડા ન કરે તેવો પ્રાસુક-નિર્દોષ ભૂમિનો વિભાગ. સાધુ મળાદિ વિસર્જન કરવા માટે વસતિથી બહારની ભૂમિમાં જાય ત્યારે તે ભૂમિમાં મળાદિ વિસર્જન કરવા માટે કેવા ભાગમાં બેસવું ? જેથી કોઈ જીવની હિંસા ન થાય, કોઈ જીવને પીડા ન થાય, જિનશાસનનું લાઘવ ન થાય, સાધુઓ અનુચિત પ્રવૃત્તિ કરનારા છે તેવો લોકોને ભ્રમ ન થાય, અને તે માટે શું ઉચિત વિવેક કરવો ? અર્થાત્ ભૂમિના કયા વિભાગમાં મળાદિનો ત્યાગ કરવો ? તે સર્વનો બોધ કરાવવા અર્થે પ્રસ્તુત દારમાં સ્થંડિલનાં અર્થાત્ શુદ્ધ ભૂમિનાં, ૧૦ વિશેષણો બતાવવાપૂર્વક ૧૦૨૪ ભાંગા દર્શાવવામાં આવ્યા છે, તેમ જ તે વિષયક ઉત્સર્ગ-અપવાદની ઉચિત વિચારણા દર્શાવવામાં આવેલ છે. ત્યારપછી તેવી શુદ્ધ ભૂમિમાં કઈ દિશામાં બેસીને મળાદિનો ત્યાગ કઈ વિધિથી કરવો ? એ સર્વ પ્રસ્તુત ગ્રંથમાં ગાથા ૩૯૯થી ૪૩૩માં વર્ણવેલ છે.
- (૧૦) આવશ્યક આદિ દ્વાર : આવશ્યકઆદિ એટલે સાધુ દ્વારા પ્રતિદિન સવાર-સાંજ કરાતી પ્રતિક્રમણાદિની ક્રિયા. સાધુ ષડાવશ્યકમય પ્રતિક્રમણની ક્રિયા દરમિયાન દરેક સૂત્ર અને અર્થમાં કઈ રીતે ઉપયુક્ત રહે છે ? તેમ જ અતિચારોના આલોચનથી, પ્રતિક્રમણથી અને કાયોત્સર્ગથી દિવસ દરમિયાન થયેલી સૂક્ષ્મ પણ સ્ખલના સાધુ કઈ રીતે દૂર કરે છે ? તે સર્વનો માર્ગાનુસારી સૂક્ષ્મ બોધ પ્રસ્તુત આવશ્યક દ્વારના અધ્યયનથી થાય છે. માટે સાધુએ કે શ્રાવકે કેવા પ્રકારના અધ્યવસાય ઉલ્લસિત કરવાપૂર્વક પ્રતિક્રમણ કરવું જોઈએ ? તેનું પ્રસ્તુત ગ્રંથમાં ગાથા ૪૪૫થી ૫૫૩માં વર્ણન કરેલ છે.

વળી સાધુ જેમ સામાયિક ત્રિવિધ-ત્રિવિધથી ગ્રહણ કરે છે, તેમ પચ્ચકખાણ ત્રિવિધ-ત્રિવિધથી કેમ ગ્રહણ કરતા નથી ?, વળી સાધુ અલ્પકાલીન પચ્ચકખાણમાં આગારો કેમ રાખે છે ? અને જાવજજીવના સામાયિકમાં આગારો કેમ નથી રાખતા ?, વળી પચ્ચકખાણ ચારે પ્રકારના આહારાદિમાંથી ત્રિવિધાદિ ભેદથી ગ્રહણ કરાતું હોવા છતાં સમભાવની વૃદ્ધિનું કારણ કઈ રીતે બને છે ?, વળી સામાયિકનો પરિણામ શું છે ? અને પચ્ચકખાણનો પરિણામ શું છે ? તે સર્વનું રહસ્ય પ્રસ્તુત દ્વારમાં કરેલ વિશદ ચર્ચાથી પ્રાપ્ત થાય છે.

અહીં દશમા 'આવશ્યકાદિ' દ્વારમાં રહેલ **આવિ** પદથી પ્રાપ્ત એવી કાલગ્રહણ વગેરે સાંજના પ્રતિક્રમણ પછી કરવાની સર્વ ક્રિયા ગ્રંથકારે પ્રસ્તુત ગ્રંથમાં સાક્ષાત્ બતાવી નથી, પરંતુ નિશીયસૂત્ર, આવશ્યકસૂત્ર આદિ ગ્રંથોમાંથી તે સર્વ ક્રિયા જાણી લેવાનો ગાથા ૪૯૩માં અતિદેશ કરેલ છે.

આ રીતે પ્રતિદિનક્રિયા નામની બીજી વસ્તુનાં દશ દ્વારોનું વર્ણન પૂરું થયા પછી ગાથા પપ૪માં ગ્રંથકારે દર્શાવેલ છે કે પ્રસ્તુત વસ્તુમાં સવારના પડિલેહણથી માંડીને સાંજના પ્રતિક્રમણ સુધીની જે દૈનિક સાધ્વાચારની ક્રિયાઓ બતાવી, અને સાંજના પ્રતિક્રમણથી માંડીને સવારના પ્રતિક્રમણ સુધીની જે રાત્રિક સાધ્વાચારની ક્રિયાઓ બતાવી, તે સર્વ પ્રતિદિવસ કરવાની ક્રિયાઓ દરમિયાન વચ્ચે વચ્ચે જયારે જયારે અવકાશ મળે ત્યારે ત્યારે સાધુ સ્વાધ્યાય કરે છે.

વળી તે સ્વાધ્યાયની ક્રિયા માત્ર સૂત્ર ગોખવારૂપ નથી કે માત્ર સૂત્રાર્થનો બોધ કરવારૂપ પણ નથી, પરંતુ સ્વાધ્યાયની ક્રિયાથી તે સાધુને આત્મહિતનું પરિજ્ઞાન થાય છે, ભાવસંવરની વૃદ્ધિ થાય છે, નવો નવો સંવેગ ઉત્પન્ન થાય છે, સંયમમાર્ગમાં નિષ્પ્રકંપતા આવે છે, તેવો સ્વાધ્યાય અભ્યંતર તપરૂપ બને છે, જેના કારણે નિર્લેપતાની વૃદ્ધિ થવાથી કર્મોની નિર્જરા થાય છે, અને સ્વાધ્યાયના બળથી થયેલા સન્માર્ગના સૂક્ષ્મ બોધ દ્વારા તે સાધુ અન્ય યોગ્ય જીવોને ઉપદેશ આપીને સન્માર્ગમાં અવતાર કરી શકે છે. આ જણાવવા માટે ગ્રંથકારશ્રીએ ગાથા પપપથી પદદમાં સ્વાધ્યાયથી થતા સાત ગુણોનું વર્ણન કરેલ છે.

ત્યારપછી સૂત્રદાનના વિષયમાં શાસ્ત્રીય મર્યાદાનો માર્ગાનુસારી બોધ કરાવવા અર્થે ગ્રંથકારે ગાથા ૫૭૦માં સૂત્રદાનવિષયક વિધિનાં મુખ્ય ચાર દ્વારો બતાવીને ગાથા ૬૦૮ સુધી તેનું વિસ્તારથી વર્ષન કરેલ છે. તેથી કેવા શિષ્યોને સૂત્રદાન કરવું જોઈએ ?, યોગ્ય પણ શિષ્યોને સંયમપર્યાયનાં કેટલાં કેટલાં વર્ષો વ્યતીત થયા પછી કયાં કયાં સૂત્ર ભણાવવાં જોઈએ ?, કયા કયા સૂત્રને આશ્રયીને, કયું કયું તપ કરાવવા આદિ વિધિપૂર્વક શિષ્યોને સૂત્ર આપવાં જોઈએ ? અને શિષ્યોએ પણ કેવા ગુરુ પાસે સૂત્ર ગ્રહણ કરવાં જોઈએ ? તે સર્વનું યથાર્થ જ્ઞાન થાય છે.

આનાથી એ ફલિત થાય કે માત્ર ભણવા માટે તત્પર જીવને શાસ્ત્રો ભણાવાય તેવો નિયમ નથી, પરંતુ શાસ્ત્રો ભણાવતાં પૂર્વે શ્રોતાની ભણવા માટેની યોગ્યતા આદિની વિચારણા કરવી આવશ્યક છે; અને આ પ્રકારની સૂત્રદાનની મર્યાદા પાછળ શું પ્રયોજન છે? તેનો પ્રસ્તુત 'સૂત્રદાનવિચાર' દ્વારથી વિશદ બોધ થાય છે.

છદ્મસ્થતાને કારણે પ્રસ્તુત ગ્રંથના લખાણમાં વીતરાગ ભગવંતની આજ્ઞાવિરુદ્ધ કે ગ્રંથકારશ્રીના આશયવિરુદ્ધ જાણતાં કે અજાણતાં કંઈ પણ લખાણ થયું હોય તો તે બદલ ત્રિવિધે ત્રિવિધે મિચ્છા મિ દુક્કડં માંગું છું.

વિ. સં. ૨૦૬૫, કા. સુદ-૫, જ્ઞાનપંચમી તા. ૩-૧૧-૨૦૦૮, સોમવાર ૩૦૨, વિમલવિહાર, સરસ્વતી સોસાયટી, પાલડી, અમદાવાદ-૭. — પ્રવીણચંદ્ર ખીમજી મોતા







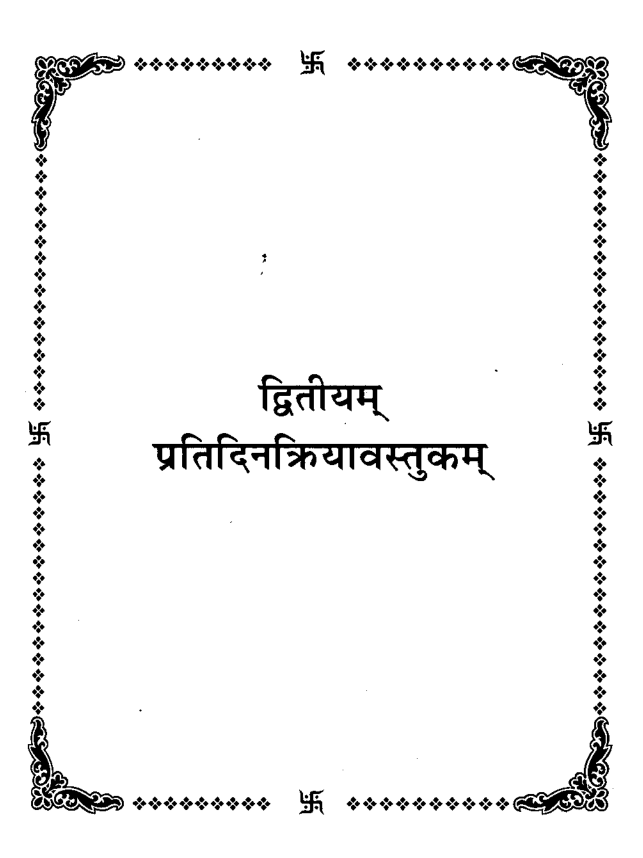
# અનુક્રમણિકા

| 3૯૯-૪૦૦. પ્રથમ સ્થંડિલનાં દશ વિશેષણોનાં નામો. ૧-૨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ्रााथा नं.       | વિષચ                                                          | पाना नं.        |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------|---------------------------------------------------------------|-----------------|
| પ્રથમ સ્થંડિલનાં દશ વિશેષણોનો પરસ્પર સંયોગ કરવાથી પ્રાપ્ત થતા ૧૦૨૪ ભાંગા ગણવાની પ્રથમ પદ્ધતિ.  પ્રગ્ર થી ૪૨૫.  પ્રથમ સ્થંડિલનાં દશ વિશેષણોનું સ્વરૂપ.  પ્રાથમ સ્થંડિલનાં દશ વિશેષણોનું સ્વરૂપ.  પ્રાથમ સ્થંડિલનાં દશ વિશેષણોનું સ્વરૂપ.  પ્રાથમ સ્થંડિલનાં દશ વિશેષણોનું કર્તવ્ય.  પ્રલમ્પ થી ૪૨૮.  પ્રલેષ્ઠણા થયા પછી સાધુનું કર્તવ્ય.  પ્રતેલન્ય.  પ્રતેન્યન્ય.  પ્રતેલન્ય.  પ્રતેલન્ય.  પ્રતેલન્ય.  પ્રતેલન્ય.  પ્રતેલન્ય.  પ્રતેલન્ય.  પ્રતેનન્યન્ય.  પ્રતેનન્યન્ય.  પ્રતેલન્યન્યન્ય.  પ્રતેલન્યન્યન્ય.  પ્રત્યન્યન્યન્યન્યન્યન્યન્યન્યન્યન્યન્યન્યનિલન્યનિલન્યન્યનાલનાન્યન્યન્યન્યન્યન્યન્યન્યન્યન્યન્યન્યન્યન                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ૩૯૯ થી ૪૩૩       | નવમું સ્થંડિલ દ્વાર.                                          | 9-86            |
| ૧૦૨૪ ભાંગા ગણવાની પ્રથમ પહિત.  ૪૦૩ થી ૪૨૫.  ૪૦૬ થી ૪૨૪.  ૪૨૫ થી ૪૨૯.  ૪૩૪.  ૪૩૫ થી ૪૩૯.  ૪૩૪.  ૪૩૫ થી ૪૩૯.  ૪૩૪.  ૨૫ પડિલેક્ષા થયા પછી સાધુનું કર્તવ્ય.  ૪૪૦ થી ૪૪૨.  ૪૪૩ થી ૪૪૨.  ૪૪૩ થી ૪૪૩.  ૪૪૩ થી ૪૪૨.  ૪૪૩ થી ૪૪૨.  ૪૪૩ થી ૪૪૨.  ૪૪૩ થી ૪૪૨.  ૪૪૫ થી ૧૫૩.  ૪૪૫ થી ૧૫૩.  ૪૪૫ થી ૧૫૩.  ૪૪૫ થી ૧૫૩.  ૪૪૫ થી ૪૨૨.  ૪૪૫ થી ૪૨૨.  ૪૪૫ થી ૪૨૩.  ૪૪૫ થી ૪૨૩.  ૪૪૫ થી ૪૨૩.  ૪૪૫ થી ૪૨૩.  ૪૪૫ થી ૪૩૩.  ૪૪૩ થી ૪૩૩.  ૪૪૩ થી ૧૫૩.  ૪૪૩ મિતેક્રમણનું સ્વરૂપ.  ૧૧૦-૨૦૯  ૧૧૦-૨૦૯  ૧૧૦-૧૫૩  ૧૧૦-૧૫૩  ૧૫૩-૧૫૩  ૧૫૩-૧૫૩  ૧૫૩-૧૫૩  ૧૫૩-૧૫૩  ૧૫૩-૧૫૩  ૧૫૩-૧૫૩  ૧૫૩-૧૫૩  ૧૫૩-૧૫૩  ૧૫૩-૧૫૩  ૧૫૩-૧૫૩  ૧૫૩-૧૫૩  ૧૫૩-૧૫૩  ૧૫૩-૧૫૩  ૧૫૩-૧૫૩  ૧૫૩-૧૫૩  ૧૫૩-૧૫૩  ૧૫૩-૧૫૩  ૧૫૩-૧૫૩  ૧૫૩-૧૫૩  ૧૫૩-૧૫૩  ૧૫૩-૧૫૩  ૧૫૩-૧૫૩  ૧૫૩-૧૫૩  ૧૫૩-૧૫૩  ૧૫૩-૧૫૩  ૧૫૩-૧૫૩  ૧૫૩-૧૫૩  ૧૫૩-૧૫૩  ૧૫૩-૧૫૩  ૧૫૩-૧૫૩  ૧૫૩-૧૫૩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 366-800.         | પ્રથમ સ્થંડિલનાં દશ વિશેષણોનાં નામો.                          | ૧-૨             |
| ૪૦૩ થી ૪૦૫. ૧૦૨૪ ભાંગા ગણવાની બીજી પહતિ. ૫-૦ જ૦૬ થી ૪૨૪. પ્રથમ સ્થંડિલનાં દશ વિશેષણોનું સ્વરૂપ. ૧૦૨૪ ભાંગા ગણવાની બીજી પહતિ. ૧૦૨૪ લાં ગોસિરાવવાની વિધિ. ૧૦૨૪ લાં ગોસિરાવવાની વિધિ. ૧૦૨૪ લાંજની પડિલેહણાનું સંક્ષિપ્ત સ્વરૂપ. ૧૫૩ લાંજની પડિલેહણા થયા પછી સાધુનું કર્તવ્ય. ૧૫૦ વર્ષ લાંજની પડિલેહણાનું સ્વરૂપ. ૧૫૦ વર્ષ લાંજની પડિલેહણાનું સ્વરૂપ. ૧૧૦ વર્ષ લાંજની પડિલેહણાનું સ્વરૂપ. ૧૧૦ વર્ષ લાંજની પડેલ કર્યનું સ્વરૂપ. ૧૧૦ વર્ષ લાંજની સ્વરૂપ. ૧૧૦ વર્ષ લાંજની સ્વરૂપ. ૧૧૦ વર્ષ ૧૧૧ વર્ષ લાંજની સાથે સ્વરૂપ. ૧૧૦ વર્ષ લાંજની સાથે સાથે સાથે લાંજની સામાં લાંજની સામાં લાંજની મરજીજયથી અધ્યવસ્તિ એવા સુભટના ભાવ સાથે ૧૫૪-૧૫૮ સામાં લિકના મરજીજયથી અધ્યવસ્તિ એવા સુભટના ભાવ સાથે                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ४०१-४०२.         | પ્રથમ સ્થંડિલનાં દશ વિશેષણોનો પરસ્પર સંયોગ કરવાથી પ્રાપ્ત થતા |                 |
| ૪૦૬ થી ૪૨૪. સથમ સ્થંડિલનાં દશ વિશેષણોનું સ્વરૂપ. ૪૨૫ થી ૪૨૯. સંજ્ઞા વોસિરાવવાની વિધિ. ૪૩૪. સંજ્ઞાભૂમિથી આવ્યા પછી સાધુનું કર્તવ્ય. ૪૩૯. પડિલેહણા થયા પછી સાધુનું કર્તવ્ય. ૪૪૦ થી ૪૪૨. પડિલેહણાનું સંક્ષિપ્ત સ્વરૂપ. ૪૪૦ થી ૪૪૨. ગીતાર્થ દ્વારા કરાતી ઘોષણાનું સ્વરૂપ. ૪૪૫ થી ૧૦૮. દશમું આવશ્યકાદિ દ્વાર. ૪૪૫ થી ૪૯૨. દશમું આવશ્યકાદિ દ્વાર. ૪૪૫ થી ૪૯૨. દેવસિક પ્રતિક્રમણનું સ્વરૂપ. ૪૯૫ થી ૪૭૭. આવશ્યકની વિધિ. ૪૯૪ થી ૫૫૩. પદ-૧૧૬ પદ-૧૧૬ પદ-૧૧૬ ૧૧૬ ૧૧૬ ૧૧૬ ૧૧૬ ૧૧૬ ૧૧૬ ૧૧૬ ૧૧૬ ૧૧૬                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                  | ૧૦૨૪ ભાંગા ગણવાની પ્રથમ પદ્ધતિ.                               | ૨-૫             |
| ** કરમ થી ૪૨૯. સંજ્ઞા વોસિરાવવાની વિધિ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ૪૦૩ થી ૪૦૫.      | ૧૦૨૪ ભાંગા ગણવાની બીજી પદ્ધતિ.                                | ૫-૮             |
| *** સંજ્ઞાભૂમિથી આવ્યા પછી સાધુનું કર્તવ્ય.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ૪૦૬ થી ૪૨૪.      | પ્રથમ સ્થંડિલનાં દશ વિશેષણોનું સ્વરૂપ.                        | ८-उ६            |
| ** ૪૩૫ થી ૪૩૮. સાંજની પડિલેહણાનું સંક્ષિપ્ત સ્વરૂપ. પડિલેહણા થયા પછી સાધુનું કર્તવ્ય. પડે જે૪૦ થી ૪૪૨. માંડલાનું સ્વરૂપ અને માંડલા કરવાનો કાળ. પઠ-પહે જે૪૩-૪૪૪. ગીતાર્થ દ્વારા કરાતી ઘોષણાનું સ્વરૂપ. પહ-૨૬૮ ૪૪૫ થી ૧૫૩. દશમું આવશ્યકાદિ દ્વાર. અવશ્યકની વિધિ. પ૯-૧૧૬ દેવસિક પ્રતિક્રમણનું સ્વરૂપ. પદ-૧૧૬ દેવસિક પ્રતિક્રમણનું સ્વરૂપ. પદ-૧૧૬ જે૯૩. પઠાદોષિક ક્રિયાને વિશેષ સૂત્રથી જાણવાનો કરેલ અતિદેશ. ૧૧૬-૧૧૭ ૧૧૭-૨૦૯ થી ૫૫૩. સાધુઓ સવારે ગુરુ પાસે પચ્ચક્ષ્પણ કઈ રીતે ગ્રહણ કરે ? તેનું વિસ્તારથી સ્વરૂપ. ૧૧૦-૧૦૯ થી ૫૧૧. પચ્ચક્ષ્પણમાં ગ્રહણ કરાતા આગારોનાં નામ તથા તેઓનું સ્વરૂપ. ૧૨૮-૧૪૭ ૧૧૦-૧૫૩ પચ્ચક્ષ્પણમાં આગારો રાખવાનું પ્રયોજન. ૧૨૯-૧૪૭ ૧૪૦-૧૫૩ પચ્ચક્ષ્પણમાં આગારો રાખવાનું પ્રયોજન. ૧૧૭-૧૫૩ પચ્ચક્ષ્પણમાં આગારો સામાર્થીને પૂર્વપક્ષી દ્વારા અપાતી આપત્તિ. તે આપત્તિનું ગ્રંથકાર દ્વારા નિરાકરણ. સામાયિકનું પારમાર્થિક સ્વરૂપ. ૧૫૮-૧૧૯. સામાયિકનું પારમાર્થિક સ્વરૂપ. ૧૫૮-૧૧૯. સામાયિકનું પારમાર્થિક સ્વરૂપ. ૧૫૮-૧૫૦ સામાયિકનું પારમાર્થિક સ્વરૂપ. ૧૫૮-૧૫૦ સામાયિકનું મરણજયથી અધ્યવસિત એવા સુભટના ભાવ સાથે                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ૪૨૫ થી ૪૨૯.      | સંજ્ઞા વોસિરાવવાની વિધિ.                                      | 3६-४3           |
| પડિલેહણા થયા પછી સાધુનું કર્તવ્ય.  પડેલેહણા થયા પછી સાધુનું કર્તવ્ય.  પડેલેલેહણા થયા પછી સાધુનું કર્વ્યુપ.  પડેલેલેક પ્રાનેલે કર્વ્યુપ.  પડેલેલેલેલ પ્રાનેલેફ પર્સ્ય જાણવાનો કરેલ અતિદેશ.  ૧૧૯-૧૧૭ ૧૧૭ ૧૧૦ ૧૧૭ ૧૧૭ ૧૧૦ ૧૧૭ ૧૧૭ ૧૧૦ ૧૫૭ ૧૫૭ ૧૫૭ ૧૫૭ ૧૫૭ ૧૫૭ ૧૫૭ ૧૫૭ ૧૫૭ ૧૫૭                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | <b>४</b> 3४.     | સંજ્ઞાભૂમિથી આવ્યા પછી સાધુનું કર્તવ્ય                        | 8८-86           |
| ** જે૪૦ થી ૪૪૨. માંડલાનું સ્વરૂપ અને માંડલા કરવાનો કાળ. પ૪-૫૭ ૪૪૩-૪૪૪. ગીતાર્થ દ્વારા કરાતી ઘોષણાનું સ્વરૂપ. ૧૭-૫૯ ૧૬ ૪૪૫ થી ૧૫૩. અવશ્યકાદિ દ્વાર. અવશ્યકની વિધિ. ૧૯-૨૦૯ ૧૬ ૪૪૫ થી ૪૭૦. ૪૯૩. પાદીષિક ક્રિયાને વિશેષ સૂત્રથી જાણવાનો કરેલ અતિદેશ. ૧૧૬-૧૧૭ ૧૧૭-૨૦૯ થી ૫૫૩. સાધુઓ સવારે ગુટુ પાસે પચ્ચક્ષ્પાણ કઈ રીતે ગ્રહણ કરે ? તેનું વિસ્તારથી સ્વરૂપ. ૧૧૦-૨૦૯ થી ૫૧૧. પચ્ચક્ષ્પાણમાં ગ્રહણ કરાતા આગારોનાં નામ તથા તેઓનું સ્વરૂપ. ૧૨૮-૧૯૧ ૧૧૦ ૧૧૦ ૧૫૦૧ થી ૫૧૧. પચ્ચક્ષ્પાણમાં આગારો રાખવાનું પ્રયોજન. ૧૨૯-૧૪૭ ૧૧૦-૧૫૩ ૧૧૦-૧૫૩ ૧૧૦-૧૫૩ ૧૧૦-૧૫૩ ૧૧૦-૧૫૩ ૧૧૦-૧૫૩ ૧૧૦-૧૫૩ ૧૧૦-૧૫૩ ૧૧૦-૧૫૩ ૧૧૦-૧૫૩ ૧૧૦-૧૫૩ ૧૫૦-૧૫૩ ૧૫૦-૧૫૩ ૧૫૦-૧૫૩ ૧૫૦-૧૫૩ ૧૫૦-૧૫૩ ૧૫૦-૧૫૩ ૧૫૦-૧૫૩ ૧૫૦-૧૫૩ ૧૫૦-૧૫૩ ૧૫૦-૧૫૩ ૧૫૦-૧૫૩ ૧૫૦-૧૫૩ ૧૫૦-૧૫૩ ૧૫૦-૧૫૩ ૧૫૦-૧૫૩ ૧૫૦-૧૫૩ ૧૫૦-૧૫૩ ૧૫૦-૧૫૩ ૧૫૦-૧૫૩ ૧૫૦-૧૫૩ ૧૫૦-૧૫૩ ૧૫૦-૧૫૩ ૧૫૦-૧૫૩ ૧૫૦-૧૫૩ ૧૫૦-૧૫૦ ૧૫૦-૧૫૩ ૧૫૦-૧૫૦ ૧૫૦-૧૫૦ ૧૫૦-૧૫૦ ૧૫૦-૧૫૦ ૧૫૦-૧૫૦ ૧૫૦-૧૫૦ ૧૫૦-૧૫૦ ૧૫૦-૧૫૦ ૧૫૦-૧૫૦ ૧૫૦-૧૫૦ ૧૫૦-૧૫૦ ૧૫૦-૧૫૦ ૧૫૦-૧૫૦ ૧૫૦-૧૫૦ ૧૫૦-૧૫૦ ૧૫૦-૧૫૦ ૧૫૦-૧૫૦ ૧૫૦-૧૫૦ ૧૫૦-૧૫૦ ૧૫૦-૧૫૦ ૧૫૦-૧૫૦ ૧૫૦-૧૫૦ ૧૫૦-૧૫૦ ૧૫૦-૧૫૦ ૧૫૦-૧૫૦ ૧૫૦-૧૫૦ ૧૫૦-૧૫૦ ૧૫૦-૧૫૦ ૧૫૦-૧૫૦ ૧૫૦-૧૫૦ ૧૫૦-૧૫૦ ૧૫૦-૧૫૦ ૧૫૦-૧૫૦ ૧૫૦-૧૫૦ ૧૫૦-૧૫૦ ૧૫૦-૧૫૦ ૧૫૦-૧૫૦ ૧૫૦-૧૫૦ ૧૫૦-૧૫૦ ૧૫૦-૧૫૦ ૧૫૦-૧૫૦ ૧૫૦-૧૫૦ ૧૫૦-૧૫૦ ૧૫૦-૧૫૦ ૧૫૦-૧૫૦ ૧૫૦-૧૫૦ ૧૫૦-૧૫૦ ૧૫૦-૧૫૦ ૧૫૦-૧૫૦ ૧૫૦-૧૫૦ ૧૫૦-૧૫૦ ૧૫૦-૧૫૦ ૧૫૦-૧૫૦ ૧૫૦-૧૫૦ ૧૫૦-૧૫૦ ૧૫૦-૧૫૦ ૧૫૦-૧૫૦ ૧૫૦-૧૫૦ ૧૫૦-૧૫૦ ૧૫૦-૧૫૦ ૧૫૦-૧૫૦ ૧૫૦-૧૫૦ ૧૫૦-૧૫૦ ૧૫૦-૧૫૦ ૧૫૦-૧૫૦ ૧૫૦-૧૫૦ ૧૫૦-૧૫૦ ૧૫૦-૧૫૦ ૧૫૦-૧૫૦ ૧૫૦-૧૫૦ ૧૫૦-૧૫૦ ૧૫૦-૧૫૦ ૧૫૦-૧૫૦ ૧૫૦-૧૫૦ ૧૫૦-૧૫૦ ૧૫૦-૧૫૦ ૧૫૦-૧૫૦ ૧૫૦-૧૫૦ ૧૫૦-૧૫૦ ૧૫૦-૧૫૦ ૧૫૦-૧૫૦ ૧૫૦-૧૫૦ ૧૫૦-૧૫૦ ૧૫૦-૧૫૦ ૧૫૦-૧૫૦ ૧૫૦-૧૫૦ ૧૫૦-૧૫૦ ૧૫૦-૧૫૦ ૧૫૦-૧૫૦ ૧૫૦-૧૫૦ ૧૫૦-૧૫૦ ૧૫૦-૧૫૦ ૧૫૦-૧૫૦-૧૫૦ ૧૫૦-૧૫૦-૧૫૦ ૧૫૦-૧૫૦-૧૫૦-૧૫૦ ૧૫૦-૧૫૦-૧૫૦-૧૫૦-૧૫૦-૧૫૦-૧૫૦-૧૫૦-૧૫૦-૧૫૦-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ૪૩૫ થી ૪૩૮.      | સાંજની પડિલેહણાનું સંક્ષિપ્ત સ્વરૂપ.                          | ૪૯-૫૩           |
| \text{883-888.} \text{300 મીતાર્થ દ્વારા કરાતી ઘોષણાનું સ્વરૂપ. \text{884 થી ૧૦૮.} \text{894 થી ૧૫૩.} \text{300 માર્ચ કહે દ્વાર.} \text{400 માર્ચ કહે દ્વાર.} \text{400 માર્ચ કહે દ્વાર.} \text{400 માર્ચ કહે કે પ્રતિક્રમણનું સ્વરૂપ.} \text{400 માર્ચ કહે કે પાને વિશેષ સૂત્રથી જાણવાનો કરેલ અતિદેશ.} \text{400 માર્ચ કે પ્રતિક્રમણનું સ્વરૂપ.} \text{400 માર્ચ કે પ્રતિક્રમણનાં સહણ કરાતા આગારોનાં નામ તથા તેઓનું સ્વરૂપ.} \text{400 માર્ચ કે પાણમાં સહણ કરાતા આગારોનાં નામ તથા તેઓનું સ્વરૂપ.} \text{400 માર્ચ કે પાણમાં સહણ કરાતા આગારોનાં નામ તથા તેઓનું સ્વરૂપ.} \text{400 માર્ચ કે પાણમાં સાં આગારો રાખવાનું પ્રયોજન.} \text{400 માર્ચ કે પાણમાં સ્પાતા આગારોને આશ્રયીને પૂર્વપક્ષી દ્વારા અપાતી આપત્તિ.} \text{400 માર્ચ કે પાણમાં સંઘકાર દ્વારા નિરાકરણ.} \text{400 માર્ચ કે પાયનાર્થિક સ્વરૂપ.} 400 માર્ચ કે પાયને પાયને સાથે માર્ચ કે પાયને માર       | ४३७.             | પડિલેહણા થયા પછી સાધુનું કર્તવ્ય.                             | પુર             |
| ** જ જ જ જ જ જ જ જ જ જ જ જ જ જ જ જ જ જ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ૪૪૦ થી ૪૪૨.      | માંડલાનું સ્વરૂપ અને માંડલા કરવાનો કાળ.                       | ૫૪-૫૭           |
| ** જે૪૫ થી ૫૫૩. સાવશ્યકની વિધિ. ૧૯-૨૦૯ ૧૬ વિસિક પ્રતિક્રમણનું સ્વરૂપ. ૧૯-૧૧૬ ૧૬ ૧૬ ૧૬ ૧૬ ૧૬ ૧૬ ૧૧૬ ૧૧૬ ૧૧૬ ૧૧૬ ૧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | <b>୪୪</b> 3-୪୪୪. | ગીતાર્થ દ્વારા કરાતી ધોષણાનું સ્વરૂપ.                         | ૫૭-૫૯           |
| જેજપ થી ૪૯૨. દૈવસિક પ્રતિક્રમણનું સ્વરૂપ. પ૯-૧૧૬                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ૪૪૫ થી ૬૦૮.      | દશમું <b>આવશ્યકાદિ</b> દ્વાર.                                 | ૫૯-૨૬૮          |
| ** જાપ થી ૪૭૭. આચરિત કલ્પનું સ્વરૂપ. પર-૯૬ જલ્૩. પ્રાદોષિક ક્રિયાને વિશેષ સૂત્રથી જાણવાનો કરેલ અતિદેશ. ૧૧૬-૧૧૭ ૧૭-૨૦૯ પાત્રિક પ્રતિક્રમણનું સ્વરૂપ. ૧૧૭-૨૦૯ પાત્રિક પ્રતિક્રમણનું સ્વરૂપ. ૧૧૭-૨૦૯ પાત્રિક પાત્રિક પાત્રે પ | ૪૪૫ થી ૫૫૩.      | આવશ્યકની વિધિ.                                                | ૫૯-૨૦૯          |
| ૪૯૩. પ્રાદોષિક ક્રિયાને વિશેષ સૂત્રથી જાણવાનો કરેલ અતિદેશ. ૧૧૬-૧૧૭ ૧૧૭-૨૦૯ ૧૧૭-૨૦૯ ૧૧૭-૨૦૯ ૧૧૭-૨૦૯ સાધુઓ સવારે ગુરુ પાસે પચ્ચક્ષ્માણ કઈ રીતે ગ્રહણ કરે ? તેનું વિસ્તારથી સ્વરૂપ. ૧૨૮-૧૯૧ ૧૨૯-૧૯૧ ૧૧૨ થી ૫૧૧. પચ્ચક્ષ્માણમાં ગ્રહણ કરાતા આગારોનાં નામ તથા તેઓનું સ્વરૂપ. ૧૨૯-૧૪૭ ૧૧૨ થી ૫૧૧. પચ્ચક્ષ્માણમાં આગારો રાખવાનું પ્રયોજન. ૧૪૭-૧૫૩ ૧૪૭-૧૫૩ ૧૧૩-૧૫૪ ૧૧૮-૧૧૯. તે આપત્તિનું ગ્રંથકાર દ્વારા નિરાકરણ. ૧૫૪-૧૬૫ ૧૫૪-૧૧૮ સામાયિકની મરણજયથી અધ્યવસિત એવા સુભટના ભાવ સાથે                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ૪૪૫ થી ૪૯૨.      | દૈવસિક પ્રતિક્રમણનું સ્વરૂપ.                                  | ૫૯-૧૧૬          |
| ૪૯૪ થી ૫૫૩. રાત્રિક પ્રતિક્રમણનું સ્વરૂપ. ૧૧૦-૨૦૯ પાળપ થી ૫૩૯. સાધુઓ સવારે ગુરુ પાસે પચ્ચક્ષાણ કઈ રીતે ગ્રહણ કરે ? તેનું વિસ્તારથી સ્વરૂપ. ૧૨૮-૧૯૧ પચ્ચક્ષાણમાં ગ્રહણ કરાતા આગારોનાં નામ તથા તેઓનું સ્વરૂપ. ૧૨૯-૧૪૭ ૧૧૨ થી ૫૧૬. પચ્ચક્ષાણમાં આગારો રાખવાનું પ્રયોજન. ૧૪૭-૧૫૩ ૧૪૭-૧૫૩ ૧૧૭. પચ્ચક્ષાણમાં આગારો રાખવાનું પ્રયોજન. ૧૪૭-૧૫૩ ૧૫૭. પચ્ચક્ષાણમાં રખાતા આગારોને આશ્રયીને પૂર્વપક્ષી દ્વારા અપાતી આપત્તિ. ૧૫૩-૧૫૪ ૧૫૮ થી ૫૨૨. તે આપત્તિનું ગ્રંથકાર દ્વારા નિરાકરણ. ૧૫૪-૧૧૮ સામાયિકનું પારમાર્થિક સ્વરૂપ. ૧૫૪-૧૫૮ સામાયિકનું પારમાર્થિક સ્વરૂપ. ૧૫૪-૧૫૮ સામાયિકની મરણજયથી અધ્યવસિત એવા સુભટના ભાવ સાથે                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ૪૭૫ થી ૪૭૭.      | આચરિત કલ્પનું સ્વરૂપ.                                         | <b>૯</b> ૨-૯૬   |
| ૪૯૪ થી ૫૫૩. રાત્રિક પ્રતિક્રમણનું સ્વરૂપ. ૧૧૦-૨૦૯ પાળપ થી ૫૩૯. સાધુઓ સવારે ગુરુ પાસે પચ્ચક્ષાણ કઈ રીતે ગ્રહણ કરે ? તેનું વિસ્તારથી સ્વરૂપ. ૧૨૮-૧૯૧ પચ્ચક્ષાણમાં ગ્રહણ કરાતા આગારોનાં નામ તથા તેઓનું સ્વરૂપ. ૧૨૯-૧૪૭ ૧૧૨ થી ૫૧૬. પચ્ચક્ષાણમાં આગારો રાખવાનું પ્રયોજન. ૧૪૭-૧૫૩ ૧૪૭-૧૫૩ ૧૧૭. પચ્ચક્ષાણમાં આગારો રાખવાનું પ્રયોજન. ૧૪૭-૧૫૩ ૧૫૭. પચ્ચક્ષાણમાં રખાતા આગારોને આશ્રયીને પૂર્વપક્ષી દ્વારા અપાતી આપત્તિ. ૧૫૩-૧૫૪ ૧૫૮ થી ૫૨૨. તે આપત્તિનું ગ્રંથકાર દ્વારા નિરાકરણ. ૧૫૪-૧૧૮ સામાયિકનું પારમાર્થિક સ્વરૂપ. ૧૫૪-૧૫૮ સામાયિકનું પારમાર્થિક સ્વરૂપ. ૧૫૪-૧૫૮ સામાયિકની મરણજયથી અધ્યવસિત એવા સુભટના ભાવ સાથે                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ४૯૩.             | પ્રાદોષિક ક્રિયાને વિશેષ સૂત્રથી જાણવાનો કરેલ અતિદેશ.         | <b>୧</b> ୩૬-୧୧૭ |
| વિસ્તારથી સ્વરૂપ.  ૫૦૬ થી ૫૧૧. ૫૧૨ થી ૫૧૬. ૫૧૨ થી ૫૧૬. ૫૧૦૬ થી ૫૧૨. ૨૫૫૫થિકનું પારમાર્થિક સ્વરૂપ. ૨૫૧૦૬ થામાયિકની મરણજયથી અધ્યવસિત એવા સુભટના ભાવ સાથે                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ૪૯૪ થી ૫૫૩.      |                                                               | ११७-२०૯         |
| વિસ્તારથી સ્વરૂપ.  ૫૦૬ થી ૫૧૧. ૫૧૨ થી ૫૧૬. ૫૧૨ થી ૫૧૬. ૫૧૦૬ થી ૫૧૨. ૨૫૫૫થિકનું પારમાર્થિક સ્વરૂપ. ૨૫૧૦૬ થામાયિકની મરણજયથી અધ્યવસિત એવા સુભટના ભાવ સાથે                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | પ૦૫ થી પ૩૯.      | સાધુઓ સવારે ગુરુ પાસે પચ્ચકુખાણ કઈ રીતે ગ્રહણ કરે ? તેનું     |                 |
| ૫૧૨ થી ૫૧૬ . પચ્ચક્ષ્પાણમાં આગારો રાખવાનું પ્રયોજન. ૧૪૭-૧૫૩<br>૫૧૭. પચ્ચક્ષ્પાણમાં રખાતા આગારોને આશ્રયીને પૂર્વપક્ષી દ્વારા અપાતી આપત્તિ. ૧૫૩-૧૫૪<br>૫૧૮ થી ૫૨૨. તે આપત્તિનું ગ્રંથકાર દ્વારા નિરાકરણ. ૧૫૪-૧૬૫<br>૫૧૮-૫૧૯. સામાયિકનું પારમાર્થિક સ્વરૂપ. ૧૫૪-૧૫૮<br>૫૨૦. સામાયિકની મરણજયથી અધ્યવસિત એવા સુભટના ભાવ સાથે                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                  |                                                               | १२८-१८१         |
| પ૧૭. પચ્ચક્ષ્માણમાં રખાતા આગારોને આશ્રયીને પૂર્વપક્ષી દ્વારા અપાતી આપત્તિ. ૧૫૩-૧૫૪<br>૫૧૮ થી ૫૨૨. તે આપત્તિનું ગ્રંથકાર દ્વારા નિરાકરણ. ૧૫૪-૧૬૫<br>૫૧૮-૫૧૯. સામાયિકનું પારમાર્થિક સ્વરૂપ. ૧૫૪-૧૫૮<br>૫૨૦. સામાયિકની મરણજયથી અધ્યવસિત એવા સુભટના ભાવ સાથે                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ૫૦૬ થી ૫૧૧.      | પચ્ચક્ખાણમાં ગ્રહણ કરાતા આગારોનાં નામ તથા તેઓનું સ્વરૂપ.      | ૧૨૯-૧૪૭         |
| અાપત્તિ. ૧૫૩-૧૫૪<br>૫૧૮ થી ૫૨૨. તે આપત્તિનું ગ્રંથકાર દ્વારા નિરાકરણ. ૧૫૪-૧૬૫<br>૫૧૮-૫૧૯. સામાયિકનું પારમાર્થિક સ્વરૂપ. ૧૫૪-૧૫૮<br>૫૨૦. સામાયિકની મરણજયથી અધ્યવસિત એવા સુભટના ભાવ સાથે                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | પ૧૨થી પ૧૬.       | પચ્ચક્ષાણમાં આગારો રાખવાનું પ્રયોજન.                          | ૧૪૭-૧૫૩         |
| ૫૧૮ થી ૫૨૨. તે આપત્તિનું ગ્રંથકાર દ્વારા નિરાકરણ. ૧૫૪-૧૬૫<br>૫૧૮-૫૧૯. સામાયિકનું પારમાર્થિક સ્વરૂપ. ૧૫૪-૧૫૮<br>૫૨૦. સામાયિકની મરણજયથી અધ્યવસિત એવા સુભટના ભાવ સાથે                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ૫૧૭.             | પચ્ચક્ખાણમાં રખાતા આગારોને આશ્રયીને પૂર્વપક્ષી દ્વારા અપાતી   |                 |
| ૫૧૮-૫૧૯. સામાયિકનું પારમાર્થિક સ્વરૂપ. ૧૫૪-૧૫૮<br>૫૨૦. સામાયિકની મરણજયથી અધ્યવસિત એવા સુભટના ભાવ સાથે                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                  | આપત્તિ.                                                       | ૧૫૩-૧૫૪         |
| ૫૨૦. સામાયિકની મરણજયથી અધ્યવસિત એવા સુભટના ભાવ સાથે                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | પ૧૮થી પ૨૨.       | તે આપત્તિનું ગ્રંથકાર દ્વારા નિરાકરણ.                         | ૧૫૪-૧૬૫         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ૫૧૮-૫૧૯.         | સામાયિકનું પારમાર્થિક સ્વરૂપ.                                 | ૧૫૪-૧૫૮         |
| હીનજ્ઞાતથી કરેલ તુલના. ૧૫૮-૧૬૧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | પર૦.             |                                                               |                 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                  | હીનજ્ઞાતથી કરેલ તુલના.                                        | १५८-१६१         |

| ગાશા નં.         | વિષય                                                                   | पामा नं.       |
|------------------|------------------------------------------------------------------------|----------------|
| પર૩ થી પર૭.      | સામાયિકની સુભટભાવ સાથે કરેલ તુલનાનું ભાવન, તેમ જ                       | -              |
|                  | સ્પષ્ટીકરણ.                                                            | १६५-१७४        |
| પર૮ થી પ૩૦.      |                                                                        |                |
|                  | મતનું ગ્રંથકાર દ્વારા કરાતું ઉદ્દભાવન, તથા ગ્રંથકાર દ્વારા કરાતો તે    |                |
|                  | મતનો પરિહાર.                                                           | <b>૧૭૪-૧૭૮</b> |
| ૫૪૦.             | વૈયાવચ્ચ કરવાની વિધિ.                                                  | १७१-१७३        |
| પ૪૧ થી ૫૪૩.      |                                                                        |                |
|                  | પ્રાપ્તિ. તેમાં ભરતચક્રવર્તીનું દેષ્ટાંત.                              | ଼ ૧૯૩-૧૯૬      |
| <b>૫૪૪-૫૪૫</b> . | બે પ્રકારના દ્રવ્યમાર્ગની ઉપમા દ્વારા દર્શાવેલ બે પ્રકારના ભાવમાર્ગનું |                |
| ٥                | સ્વરૂપ.                                                                | १८६-१८८        |
| ૫૪૬ થી ૫૫૦.      | 3                                                                      | ૧૯૮-૨૦૫        |
| પપ૧.             | શુદ્ધ પચ્ચકખાણનું નિર્વાણરૂપ ફળ.                                       | २०५-२०६        |
| ૫૫૩.             | સાધુને રાત્રિક પ્રતિક્રમણના અંતે ગુરુ પાસે બહુવેલના બે આદેશ            |                |
|                  | માંગવાનું પ્રયોજન.                                                     | २०८-२०७        |
| ૫૫૪.             | સાધુને પ્રતિદિન સાધ્વાચારની સર્વ ક્રિયાઓ દરમિયાન વચ્ચે વચ્ચે           |                |
| 0                | સ્વાધ્યાય કરવાની વિધિ.                                                 | २०७-२१०        |
| પપપ થી પદદ.      | સાધુને સ્વાધ્યાયથી થતા સાત ગુજ્ઞોનું વર્જાન                            | २१०-२२३        |
| પકલ્છથી પકલ્લ.   | અવિધિથી સ્વાધ્યાય કરવામાં પ્રાપ્ત થતા અનર્થોનું સ્વરૂપ.                | २२3-२२६        |
| ૫૭૦ થી ૬૦૮.      |                                                                        | २२६-२६८        |
| પ૭૧ થી ૫૮૦.      | G                                                                      | २२८-२७७        |
| ૫૮૧ થી ૫૮૮.      | સંયમજીવનના કેટલા પર્યાયમાં કયાં સૂત્ર સાધુને આપવાં ? તે વિષયક          |                |
| 2                | વિધિનું નિરૂપણ.                                                        | २३७-२४३        |
|                  | આજ્ઞાભંગાદિ ચાર દોષોનું સ્વરૂપ.                                        | <i>५४४-५४८</i> |
|                  | વિધિપૂર્વક સૂત્રના દાનમાં પ્રાપ્ત થતા લાભો.                            | ૨૫૦-૨૫૨        |
| ૫૯૯ થી ૬૦૮.      | સૂત્રદાનને યોગ્ય શુદ્ધ ગુરુનું સ્વરૂપ.                                 | ૨૫૩-૨૬૮        |
| ₹0℃.             | બીજી વસ્તુનો ઉપસંહાર તથા ત્રીજી વસ્તુના કીર્તનની પ્રતિજ્ઞા.            | २६८-२६७        |
|                  | પરિશિષ્ટ                                                               | १-33           |
|                  | <b>♦ *</b> ◆                                                           |                |

# \*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

- (૧) રજોહરણનું ચિત્ર સાધુનું લિંગ સૂચવે છે.
- (૨) તેની અંદર રહેલ સાધુનું ચિત્ર પ્રસ્તુત પ્રંથમાં દર્શાવેલ **પ્રતિદિનક્રિયા**ના આરાધક **સાધુ** હોય છે એમ જણાવે છે.
- (૩) રજોહરણમાંથી નીકળતાં કિરણો સાધુલિંગનો પ્રભાવ બતાવે છે.
  - ★ આઠેય વિભાગોમાં જે જુદાં જુદાં ચિત્રો છે, તે સંયમ ગ્રહણ કર્યા પછી સાધુ પ્રતિદિવસ સંવેગપૂર્વક સાધ્વાચારની સ્વાધ્યાયાદિ ભિન્ન ભિન્ન ક્રિયાઓ કરે છે એમ દર્શાવે છે. તે આ પ્રમાણે :
    - રજોહરણની ઉપર ડાબી બાજુના પ્રથમ ચિત્રમાં આચાર્ય ભગવંત સાધુ-સાધ્વીજી ભગવંતોને વાચના આપી રહ્યા છે.
    - ત્યારપછીના બીજા ચિત્રમાં આચાર્ય ભગવંત સ્વયં શાસ્ત્રલેખન કરીને તથા અન્ય સાધુ-સાધ્વીજી ભગવંતો પાસે શાસ્ત્રલેખન કરાવીને જ્ઞાનભંડાર સમૃદ્ધ કરી રહ્યા છે.
    - ત્યારપછીના ત્રીજા ચિત્રમાં સંઘાટક સાધુ ઊંચ-નીચ કુલોમાં ભિક્ષાટન કરતાં કોઈક શ્રાવકના ઘરે નિર્દોષ ભિક્ષા વહોરી રહ્યા છે.
    - ૪. ત્યારપછીના ચોથા ચિત્રમાં સાધુઓ વિહાર કરી રહ્યા છે.
    - પ. ત્યારપછીના પાંચમા ચિત્રમાં ગીતાર્થ મહાત્મા રાજદરબારમાં રાજા સમક્ષ અન્ય સંન્યાસીઓ સાથે શાસ્ત્રવાદ કરી રહ્યા છે.
    - ત્યારપછીના છઢા ચિત્રમાં ભિક્ષાટનથી પાછા કરેલા સાધુ પોતે વહોરેલ ભિક્ષા ગુરુભગવંતને બતાવી રહ્યા છે.
    - ૭. ત્યારપછીના સાતમા ચિત્રમાં ગામની બહારના ઉદ્યાનમાં રહેલા સાધુઓને વંદન કરવા આવેલા રાજા-રાણીને ગુરભગવંત આશીર્વાદ આપી રહ્યા છે.
    - ત્યારપછીના આઠમા ચિત્રમાં કોઈ મુનિભગવંત કાઉસ્સગ્ગધ્યાન કરી રહ્યા છે.
       આ સર્વ ચિત્રો સંયમજીવનમાં કરાતી અલગ અલગ ધર્મક્રિયાને દર્શાવનારાં છે.



ॐ हीं अर्ह नमः । ॐ श्रीशङ्केश्वरपार्श्वनाथाय नमः । ऐं नमः ।

# याकिनीमहत्तराधर्मपुत्र-सुगृहीतनामधेय-श्रीहरिभद्रसूरिविरचितः स्वोपज्ञशिष्यहिताव्याख्यासमेतः

# ''श्रीपञ्चवस्तुकग्रन्थः''

# 🕸 द्वितीयम् प्रतिदिनिक्रियावस्तुकम् 🏶

#### અવતરણિકા :

'व्रजन्ति प्रथमं त्वि'त्युक्तं तच्च स्थण्डिलम्, अतस्तदिभिधित्सुराह -

#### અવતરણિકાર્થ:

ગાથા ૩૯૮ના પૂર્વાર્ધમાં અયુગલિત, અત્વરિત, અને વિકથાથી રહિત એવા સાધુઓ પ્રથમને વિષે જાય છે, એ પ્રમાણે કહેવાયું, અને તે≔પ્રથમ, સ્થંડિલ છે. આથી તેને≔પ્રથમ સ્થંડિલને, કહેવાની ઇચ્છાવાળા ગ્રંથકાર કહે છે —

#### ભાવાર્થ :

મૂળદ્વારગાથા ૨૩૦માં બતાવેલ આઠમું 'વિચાર' દ્વાર ગાથા ૩૯૩થી ૩૯૮માં બતાવ્યું. હવે ગ્રંથકારશ્રી નવમા 'સ્થંડિલ' દ્વારને બતાવે છે —

#### ગાથા :

अणावायमसंलोए, परस्सऽणुवधाइए । समे अज्झुसिरे आवि, अचिरकालकयम्मि अ ॥३९९॥ विच्छिण्णे दूरमोगाढे, णासण्णे बिलविज्जिए । तसपाणबीअरहिए, उच्चाराईणि वोसिरे ॥४००॥ दो दारगाहाओ ॥

#### अन्वथार्थ :

परस्स अणावायमसंलोए=५२ना अनापात-असंबोडवाणा, अणुवघाइए=अनुपधातवाणा, समे=सम, अज्झुसिरे आवि=वणी अशुभिर, अचिरकालकयम्म अ=अने अथिरडालडृत, विच्छिणणे=विस्तीर्धा, दूरमोगाढे=६ूरावगाढ, णासण्णे=नासन्न, बिलविज्जिए=भिलविर्धित तसपाणबीअरहिए=१सप्राप्त अने भी४थी रिक्त सेवा स्थंडिलमां उच्चाराईणि=७२थाराहिने=साधु मण-मूत्राहिने, वोसिरे=वोसिरावे. दो दारगाहाओ=भे द्वारगाध छे.

#### ગાधार्थ :

પરના અનાપાતવાળી, પરના અસંલોકવાળી, ઉપદાત વગરની, વિષમતાથી રહિત, વળી પોલાણ વગરની અને નજીકના સમયમાં શુદ્ધ કરેલી, મોટી, ઘણા ઊંડાણવાળી, બગીયા વગેરે નજીકમાં ન હોય તેવી, બિલોથી રહિત, ત્રસ અને સ્થાવર જીવોથી રહિત એવી શુદ્ધ ભૂમિમાં સાધુ મળ, મૂત્ર વગેરે વોમિગ્રહે.

#### डीङा :

अनापातवत् प्राकृतशैल्या मतुब्लोपाद् अनापातं तत्र एवमसंलोकवदसंलोकं तत्राऽनापातेऽसंलोके च, परस्येत्युभयत्र सम्बध्यते, तथा अनुपद्यातिनि=आत्मोपद्यातादिरहिते, सम इति वैषम्यवर्जिते, अशुषिरे चाऽपि=अपोले चाऽपि, अचिरकालकृते च=स्वल्पकालनिविष्ट इति गाथार्थः ॥३९९॥

विस्तीर्णे=महित, दूरावगाढे=गम्भीरे, नासन्ने=नातिसमीपस्थे आरामादेरिति गम्यते, बिलवर्ज्जिते= दर्यादिरहिते, त्रसप्राणिबीजरहिते=स्थावरजङ्गमजन्तुशून्ये, उच्चारादीन्=उच्चारप्रश्रवणश्लेष्मादीन् व्युत्सृजेत्=परित्यजेदिति गाथार्थः ॥४००॥

#### ટીકાર્થ :

પ્રાકૃતશૈલી વડે मतुप्ના લોપથી=મૂળગાથામાં અળાવાયમસંભો છે ત્યાં પ્રાકૃતશૈલી વડે મત્ [મતુપ્] પ્રત્યયનો લોપ થવાથી, અનાપાતવાળું એ અનાપાત, ત્યાં=અનાપાતમાં; અને એ રીતે અસંલોકવાળું એ અસંલોક, ત્યાં=અસંલોકમાં; पत्स्य એ પ્રકારના શબ્દનો ઉભય સ્થાને સંબંધ કરાય છે. તેથી એ પ્રાપ્ત થાય કે પરના આપાત વગરના સ્થંડિલમાં અને પરના આલોક વગરના સ્થંડિલમાં; અને અનુપઘાતવાળા= આત્મઉપઘાતાદિથી રહિત, સમ=વૈષમ્યથી વર્જિત, વળી અશુષિર=અપોલ=પોલાણ વગરના, અને અચિરકાલમાં કરાયેલ=અલ્પકાળથી સ્થપાયેલ, વિસ્તરેલા=મોટા, દૂર અવગાઢવાળા=ગંભીર, આસત્ર ન હોય એવા=બગીચા આદિની અતિ નજીકમાં રહેલ ન હોય એવા, બિલથી વર્જિત=દર આદિથી રહિત, ત્રસપ્રાણી અને બીજથી રહિત=સ્થાવર અને જંગમ જંતુઓથી શૂન્ય એવા, સ્થંડિલમાં સાધુ ઉચ્ચરાદિને=ઉચ્ચાર, પ્રશ્રવણ, શ્લેષ્માદિને, વોસિરાવે=પરિત્યજે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

સાધુને ઉચ્ચારાદિ પરઠવવા માટેની શુદ્ધભૂમિનાં ૧૦ વિશેષણો પ્રસ્તુત ગાથામાં બતાવેલ છે, જે ૧૦ વિશેષણોનું વિશેષ સ્વરૂપ પ્રંથકારશ્રી સ્વયં આગળમાં બતાવવાના છે, અને તે ૧૦ વિશેષણોથી વિશિષ્ટ એવી શુદ્ધભૂમિને 'પ્રથમ સ્થંડિલ' કહેવાય છે, જેમાં ઉચ્ચારાદિ પરઠવવાથી સંયમની પૂર્ણ શુદ્ધિ જળવાય છે. ॥૩૯૯/૪૦૦॥

#### અવતરણિકા :

પૂર્વગાથામાં શુદ્ધભૂમિનાં દશ વિશેષણો બતાવ્યાં. તે દશ વિશેષણોવાળી શુદ્ધભૂમિને સર્વશ્રેષ્ઠ સ્થંડિલ કહેવાય. હવે તે દશ વિશેષણોમાંથી એક-બે વગેરે વિશેષણો વગરના સ્થંડિલના વિકલ્પો પાડીએ તો કેટલા વિકલ્પો થાય ? તે બતાવવા અર્થે કહે છે —

#### आथाः

# एक्कंदुतिचउपंचच्छकसत्तद्वनवगदसएहिं। संजोगा कायव्वा भंगसहस्सं चउव्वीसं ॥४०१॥

#### અન્વચાર્થ :

एकंदुतिचउपंचच्छकसत्तदुनवगदसएहिं=એક-બે-ત્રણ-ચાર-પાંચ-છ-સાત-આઠ-નવ-દશ સાથે संजोगा कायव्वा=સંયોગો કરવા જોઈએ, भंगसहस्सं चउव्वीसं=(ત્યાં) એક હજાર ચોવીસ ભંગો થાય છે.

#### ગાशार्थ :

પૂર્વગાથામાં સ્થાપેલ ૧-૨-૩-૪-૫-૬-७-૮-૪-૧૦ ભેદો સાથે સંચોગો કરવા જોઈએ, ત્યાં કુલ ૧૦૨૪ ભાંગા થાય છે.

#### ટીકા :

इह खलु एकद्वित्रिचतुःपञ्चषद्सप्ताष्ट्रनवदशभिरनन्तरोपन्यस्तैभेँदैः संयोगाः कर्त्तव्याः, तत्र च भङ्गसहस्रं चतुर्विशत्युत्तरं भवतीति गाथार्थः ॥४०१॥

#### ટીકાર્થ :

ખરેખર અહીં≔પૂર્વગાથામાં શુદ્ધભૂમિનાં દશ વિશેષણો બતાવ્યાં એમાં, અનંતરમાં ઉપન્યસ્ત≔પૂર્વગાથામાં ઉપન્યાસ કરાયેલા, એક-બે-ત્રણ-ચાર-પાંચ-છ-સાત-આઠ-નવ અને દશ ભેદો સાથે સંયોગો કરવા જોઈએ, અને ત્યાં≔દશ ભેદો સાથે સંયોગો કરવામાં, ચોવીસના ઉત્તરવાળું ભંગસહસ્ત્ર થાય છે અર્થાત્ એક હજાર ચોવીસ ભાંગાઓ થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. ‼૪૦૧॥

#### અવતરણિકા :

एतच्यैवं द्रष्ट्रव्यमित्याह -

#### અવતરણિકાર્થ:

અને આ=પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે દશ ભેદો સાથે સંયોગો કરવાથી ૧૦૨૪ ભાંગા થાય છે એ, આ પ્રકારે= પ્રસ્તુત ગાથામાં કહે છે એ પ્રકારે, જાણવું. એથી કહે છે —

#### अथाः

दुगसंजोगे चउरो तिगऽट्ट सेसेसु दुगुणदुगुणा उ । भंगाणं परिसंखा दसिंह सहस्सं चउव्वीसं ॥४०२॥

#### अन्दयार्थ :

दुगसंजोगे चडरो=દિક સાથે સંયોગમાં ચાર, तिगऽट्ट=ત્રિક સાથે સંયોગમાં આઠ, सेसेसु उ=વળી શેષોમાં=ચતુષ્ક વગેરે સાથે સંયોગોમાં, दुगुणदुगुणा=દિગુણ-દિગુણ એવી વૃદ્ધિ થાય છે, दसर्हि=દશ સાથે (સંયોગમાં) भंगाणं परिसंखा=ભંગોની પરિસંખ્યા सहस्सं चडळीसं=એક હજાર ચોવીસ થાય છે.

#### ગાથાर्थ :

હિક સંયોગી ચાર, ત્રિક સંયોગી આઠ, વળી બાકીના ચાર-પાંચ વગેરે સંયોગી બમણા બમણા કરતાં દશ સાથે સંયોગી ભાંગાની કુલ સંખ્યા એક હજાર ચોવીસ થાય છે.

#### ટીકા :

द्विकसंयोगे चत्वारो भङ्गा भवन्ति द्वाभ्यां चतुर्भिङ्गकानिष्यत्तेः, ते चैवं — अणावातमसंलोअं ४, त्रिष्वष्टौ भवन्ति त्रिभ्योऽष्टभङ्गिकानिष्यत्तेः, शेषेषु=चतुष्प्रभृतिषु द्विगुणद्विगुणेति द्विगुणद्विगुणा वृद्धिर्भवति चतुर्भ्यः षोडशभङ्गिकानिष्यत्तेः इत्यादि, एवमेकैकवृद्ध्या भङ्गानां परिसङ्ख्या दशिभः वस्तुभिर्भङ्गसहस्रं चतुर्विशत्युत्तरमिति गाथार्थः ॥४०२॥

#### ટીકાર્થ :

द्विकसंयोगे ...... चतुर्भङ्गिकानिष्यत्तेः द्विक સાથે સંયોગમાં ચાર ભંગો થાય છે; કેમ કે બે વડે ચતુર્ભીગકાની નિષ્યત્તિ છે=ચાર ભાંગાની પ્રાપ્તિ છે.

ते ....... संत्तोअं અને તેઓ=ચાર ભાંગાઓ, આ પ્રમાણે છે : અનાપાત-અસંલોક ૧, ટીકામાં '૪' એમ કર્યું છે, તેનાથી બીજા ત્રણ ભાંગા ગ્રહણ કરવાના છે. આપાત-અસંલોક ૨, અનાપાત-સંલોક ૩, આપાત-સંલોક ૪.

ત્રિष्वष्टै ........... इत्यदि ત્રણમાં=ત્રિક સંયોગમાં, આઠ ભાંગા થાય છે; કેમ કે ત્રણ વડે અષ્ટભંગિકાની નિષ્મત્તિ છે=આઠ ભાંગાની પ્રાપ્તિ છે. ચાર વડે ષોડશભંગિકાની નિષ્મત્તિ છે=સોળ ભાંગાની પ્રાપ્તિ છે, ઇત્યાદિ=પાંચથી બત્રીસ ભાંગાની, છથી ચોસઠ ભાંગાની, સાતથી એકસો અઠચાવીસ ભાંગાની, આઠથી બસો છપ્પન ભાંગાની, નવથી પાંચસો બાર ભાંગાની, દશથી એક હજાર ચોવીસ ભાંગાની પ્રાપ્તિ છે, એમ ઇત્યાદિનો અર્થ છે.

एवमेकैक .....चतुर्विशत्युत्तरम् આ પ્રમાણે એક-એકની વૃદ્ધિથી ભંગોની પરિસંખ્યા દશ વસ્તુઓ વડે ચોવીસના ઉત્તરવાળું ભંગસહસ્ર થાય છે=એક હજાર ચોવીસ ભાંગા થાય છે.

इति गाथार्थः આ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

★ તે ભાંગા આ રીતે થાય છે :

સંયોગની સંખ્યા :- ૨ ४ <u>પ</u> ٤ 9 6 ૯ 90 ભાંગાની સંખ્યા :- ૪ 9 € 32 ŧΥ 126 રપદ પ૧૨ 1028

#### ભાવાર્થ :

ગાથા ૩૯૯-૪૦૦માં શુદ્ધભૂમિનાં ૧૦ વિશેષણો બતાવ્યાં. તેમાંથી કોઈક વિશેષણથી વિકલ ભૂમિ હોય તો તેટલા અંશમાં તે ભૂમિ અશુદ્ધ છે. તેથી સર્વ વિશેષણોના વિકલ્પને આશ્રયીને કેટલા ભાંગા થાય ? તેની ગણનાની પ્રસ્તુત ગાથામાં એક પદ્ધતિ બતાવેલ છે. તે આ રીતે –

કોઈ ભૂમિનો બે વિશેષજ્ઞોથી વિચાર કરીને તે બે વિશેષજ્ઞોના વિકલ્પો પાડીએ તો ચાર ભાંગા પ્રાપ્ત થાય. એ રીતે ત્રણ વિશેષજ્ઞોના વિકલ્પો પાડીએ તો આઠ ભાંગા પ્રાપ્ત થાય. એ રીતે ચાર વિશેષજ્ઞોના વિકલ્પો પાડીએ તો સોળ ભાંગા પ્રાપ્ત થાય. આ ક્રમથી ૧૦ વિશેષણોના વિકલ્પો પાડીએ તો એક હજાર ચોવીસ ભાંગા પ્રાપ્ત થાય. અને એ સર્વ ભાંગામાં પ્રથમ ભાંગો શુદ્ધ છે અને બાકીના ૧૦૨૩ ભાંગા અશુદ્ધ છે. ॥૪૦૨॥

#### અવતરશિકા :

भङ्गपरिसङ्ख्यापरिज्ञानोपायान्तरमाह -

#### અવતરણિકાર્થ :

પૂર્વગાથામાં ભાંગાની પરિસંખ્યા જાણવાનો પ્રથમ ઉપાય કહ્યો. હવે ભાંગાની પરિસંખ્યા જાણવાના અન્ય ઉપાયને કહે છે –

#### भाशा :

अहवा - उभयमुहं रासिदुगं हिट्ठिल्लाणंतरेण भय पढमं । लद्धऽहरासिविहत्तं तस्सुविरिगुणं तु संजोगा ॥४०३॥

#### अन्तज्ञार्थः

अहवा=અથવા उभयमुहं ग्रिस्तुगं=ઉભયમુખવાળા રાશિદ્ધિકને (સ્થાપીને) हिद्धिस्त्रणंतरेण=નीચેનાના અનંતર વડે=નીચેની રાશિના આગળના અંક વડે, पढमं=પ્રથમને=ઉપરની રાશિના પહેલા અંકને, भय= ભાગવું, लद्धऽहग्रसिविहत्तं=લબ્ધ અધોરાશિવિભક્ત વડે=નીચેની રાશિના અંક વડે ભગાયે છતે ઉપરની રાશિમાં પ્રાપ્ત થયેલ અંક વડે, तस्सुवित्गुणं तु=વળી તેની ઉપરની રાશિમાં ગુણવું, (એ) संजोगा=સંયોગો છે.

#### ગાશાર્થ :

અથવા બંને બાજુ મુખવાળી બે રાશિ સ્થાપીને નીચેની રાશિની છેલ્લી સંખ્યાથી આગળની સંખ્યા દ્વારા ઉપરની રાશિની છેલ્લી સંખ્યાને ભાગવી, અને નીચેની રાશિની સંખ્યા દ્વારા ઉપરની રાશિની સંખ્યાને ભાગવાથી જે સંખ્યા પ્રાપ્ત થાય તે સંખ્યા દ્વારા, ઉપરની રાશિની ભગાયેલ સંખ્યાથી આગળની સંખ્યાને ગુણવી, તે સંયોગો છે.

#### ટીકા ઃ

उभयमुखमिति स्थापनया दर्शियष्यामः, राशिद्वयम्=एकादिस्थापनासम्पातद्वयं, तत्र चाधस्तनानन्तरेण भजेत् प्रथमम्- उपरितनं, लब्धाधोराशिविभक्तेन=अधोराशिना विभक्ते सत्युपरितनराशौ यह्नब्धं तेन, तस्योपरि यत् तद्वणितं तत्संयोगा इति गाथाक्षरार्थः ॥

भावार्थस्तु दश्यंते, तत्रेयं स्थापना -

भङ्गसङ्ख्या : १ १० ४५ १२० २१० २५२ २१० १२० ४५ १० उभयमुखं १ २ ३ ४ ५ ६ ७ ८ ९ १० राशिद्वयम् : १० ९ ८ ७ ६ ५ ४ ३ २ १

इह चाधस्त्यपर्यन्ते एककः तस्यानन्तरो द्विकः, तेनोघरितनो दशको भज्यते, तत्र च पञ्च लभ्यन्ते, यतो द्विधा विभक्ताः (दश) पञ्चैव भवन्ति, तेन च पञ्चकेन तस्योपरि यो नवकः स गुण्यते, स च पञ्चकेन गुणितः पञ्चवत्वारिंशद् भवन्ति । पुनश्चाधस्त्यानन्तरित्रकः तेन पञ्चचत्वारिंशद्विभज्यन्ते, तत्र पञ्चदश लभ्यन्ते, यतः पञ्चचत्वारिंशत् विधा विभक्ताः पञ्चदशैव भवन्ति, तेन पञ्चदशकेन तस्योपिर योऽष्टकः स गुण्यते, स च तेन गुणिते विंशत्युत्तरं शतं भविति । पुनश्चाधस्त्यानन्तरश्चतुष्कः, तेन विंशत्युत्तरं शतं विभज्यते, तत्र त्रिंशल्लभ्यते, यतो विंशत्युत्तरं शतं चतुर्भिविभक्तं त्रिंशदेव भविति, तैस्त्रिशद्भित्तेभ्य उपिर यः सप्तकः स गुण्यते, स च तैर्गुणितः द्वे शते दशोत्तरे भवतः । पुनश्चाधस्त्यानन्तरः पञ्चकस्तेन दशोत्तरे द्वे शते विभज्यते, तत्र च द्विंचत्वारिंशल्लभ्यन्ते, यतो दशोत्तरे द्वे शते पञ्चधा विभक्ते द्विचत्वारिंशल्लभ्यन्ते, यतो दशोत्तरे द्वे शते पञ्चधा विभक्ते द्विचत्वारिंशदेव भवन्ति, तैश्च तस्योपिर यः षद्कः स गुण्यते, स च तैर्गुणितः द्विपञ्चाशदुत्तरे द्वे शते भवतः । इत्येवं सर्वत्र भावना कार्येति गाथार्थः ॥४०३॥

#### ટીકાર્થ :

उभय ....... सम्पातद्वयं ઉભયમુખને સ્થાપના વડે અમે દર્શાવીશું, રાશિદ્ધય એટલે એકાદિની સ્થાપનાનો સંપાતદ્વય, અર્થાત્ ૧-૨-૩... એમ ૧૦ સુધી લખવાથી એકાદિની સ્થાપનાનો પહેલો સંપાત થાય, અને ૧૦-૯-૮.... એમ ૧ સુધી લખવાથી એકાદિની સ્થાપનાનો બીજો સંપાત થાય.

तत्र ....... गाधाक्षराર્થ: અને ત્યાં=ઉભયમુખ રાશિદ્વયમાં, અધસ્તનના અનંતર વડે=નીચેની રાશિની છેલ્લી સંખ્યાથી આગળની સંખ્યા વડે, ઉપરિતન એવા પ્રથમને=ઉપરની રાશિની પાછળથી પહેલી સંખ્યાને, ભાગવી. નીચેની રાશિ વડે ભગાયે છતે ઉપરની રાશિમાં જે પ્રાપ્ત થયું તેના વડે તેની ઉપરમાં જે છે, તે ગુણાયું, તે સંયોગો છે, એ પ્રમાણે ગાથાના અક્ષરોનો અર્થ છે.

भावार्थस्तु ...... स्थापना – વળી ભાવાર્થ દર્શાવાય છે. ત્યાં આ સ્થાપના છે – ભાંગાઓની પરિસંખ્યા : ૪૫ २१० २५२ २१० १२० 90 પ્રથમ સંપાત : 90 દ્રિતીય સંપાત : u ४ 3 ٩ 9 € 90 Ŀ

इह ....... पञ्चचत्वारिंशद् भवित्त । અને અહીં=ઉભયમુખ રાશિદ્વયની સ્થાપનામાં, અધસ્ત્યના પર્યંતમાં=નીચેની રાશિના અંતમાં, १ છે. તેની=તે १ની, આગળ ૧ છે. તેના વડે=તે ૧ વડે, ઉપરિતન=૧ની ઉપરનો, ૧૦ ભગાય છે, અને ત્યાં=તે ૧૦ને ભાગવામાં, ૫ પ્રાંપ્ત થાય છે. જે કારણથી ૧ વડે ભગાયેલા ૧૦, ૫ જ થાય છે. અને તે ૫ વડે તેની=૧ ની, ઉપરમાં જે ૧ છે, તે ગુણાય છે. અને ૫ વડે ગુણાયેલ તે=૧; ૪૫ થાય છે.

पुनश्चाध ....... शतं भवति । અને વળી અધસ્ત્યની અનંતર એવો ત્રિક છે=નીચેની રાશિના રની આગળ રુ છે, તેના વડે=તે રૂ વડે, ૪५ ભગાય છે, ત્યાં=તે ૪૫નેભાગવામાં, १५ પ્રાપ્ત થાય છે, જે કારણથી રૂ વડે ભગાયેલા ૪૫, १૫ જ થાય છે. તે १५ વડે તેની=રૂની, ઉપરમાં જે ૮ છે, તે ગુણાય છે. અને તે=૮, તેના વડે=१५ વડે, ગુણાયે છતે १२० થાય છે.

पुनश्चाध ...... दशोत्तरे भवतः । અને વળી અધસ્ત્યની અનંતર એવો ચતુષ્ક છે=નીચેની રાશિના રૂની આગળ ૪ છે. તેના વડે=તે ૪ વડે, १२० ભગાય છે. ત્યાં=તે १२०ને ભાગવામાં, ३० પ્રાપ્ત થાય છે, જે કારણથી ૪ વડે ભગાયેલા ૧૨૦, રૂ૦ જ થાય છે. તે રૂ૦ વડે તેનાથી=૪ થી, ઉપરમાં જે ૭ છે, તે ગુણાય છે. અને તેઓ વડે=રૂ૦ વડે, ગુણાયેલ તે=૭; ૨૧૦ થાય છે.

पुत्रश्चाध ...... शते भवतः । અને વળી અધસ્ત્યની અનંતર એવો પંચક છે=નીચેની રાશિના ૪ની આગળ ५ છે. તેના વડે=તે ५ વડે, ૨૧૦ ભગાય છે, અને ત્યાં=તે ૨૧૦ને ભાગવામાં, ૪૨ પ્રાપ્ત થાય છે, જે કારણથી ५ વડે ૨૧૦ ભગાયે છતે ૪૨ જ થાય છે. અને તેઓ વડે=તે ૪૨ વડે, તેની=५ની, ઉપરમાં જે ६ છે, તે ગુણાય છે. અને તેઓ વડે=૪૨ વડે, ગુણાયેલ તે=६; २५૨ થાય છે.

- (૧) ૧ ની સંખ્યાને ૧૦ થી ગુણતાં ૧૦ ભાંગા થાય.
- (૨) ૨ ની સંખ્યાથી ૧૦ સંખ્યાને ભાગીનું તેનાથી ૯ ને ગુણતાં ૪૫ થાય.
- (૩) ૩ ની સંખ્યાથી ૪૫ સંખ્યાને ભાગીને તેનાથી ૮ ને ગુણતાં ૧૨૦ થાય.
- (૪) ૪ ની સંખ્યાથી ૧૨૦ સંખ્યાને ભાગીને તેનાથી ૭ ને ગુણતાં ૨૧૦ થાય.
- (૫) ૫ ની સંખ્યાથી ૨૧૦ સંખ્યાને ભાગીને તેનાથી ૬ ને ગુણતાં ૨૫૨ થાય.

इत्येवं ...... गाथार्थः આ પ્રમાણે સર્વત્ર ભાવના કરવી જોઈએ. અર્થાત્ નીચેની પંક્તિમાં રહેલ ૧-૨-૩-૪-૫ આંકડા સુધી ભાંગાની સંખ્યા ગણી, એ પ્રમાણે આગળ ૬-૭-૮-૯-૧૦ સુધી બધે ઠેકાલે ભાંગાની સંખ્યા ગણવી જોઈએ, એ પ્રકારે ગાથાનો અર્થ છે.

- (૬) ૬ ની સંખ્યાથી ૨૫૨ સંખ્યાને ભાગીને તેનાથી ૫ ને ગુણતાં ૨૧૦ થાય.
- (૭) ૭ ની સંખ્યાથી ૨૧૦ સંખ્યાને ભાગીને તેનાથી ૪ ને ગુણતાં ૧૨૦ થાય.
- (૮) ૮ ની સંખ્યાથી ૧૨૦ સંખ્યાને ભાગીને તેનાથી ૩ ને ગુણતાં ૪૫ થાય.
- (૯) ૯ ની સંખ્યાથી ૪૫ સંખ્યાને ભાગીને તેનાથી ૨ ને ગુણતાં ૧૦ થાય.
- (૧૦) ૧૦ ની સંખ્યાથી ૧૦ સંખ્યાને ભાગીને તેનાથી ૧ ને ગુણતાં ૧ થાય.

#### ભાવાર્થ :

ગાથા ૪૦૨માં શુદ્ધ ભૂમિના ૧૦ ભેદોના ૧૦૨૪ ભાંગા કરવાની એક પદ્ધતિ બતાવી, અને ૧૦૨૪ ભાંગા કરવાની બીજી પદ્ધતિ પ્રસ્તુત ગાથામાં બતાવેલ છે. આ પ્રસ્તુત ગાથામાં બતાવેલ બીજી પદ્ધતિથી ભાંગાની સંખ્યા ગણવામાં આવે તો શુદ્ધ ભાંગાને છોડીને ૧૦૨૩ ભાંગા પ્રાપ્ત થાય, અને તેમાં એક શુદ્ધ ભાંગો મેળવતાં ૧૦૨૪ ભાંગા થાય, જેનું કથન પ્રથકારશ્રી ગાથા ૪૦૫માં સ્વયં કરશે. ॥૪૦૩॥

#### अवतरिधकाः

एककद्व्यादिसंयोगपरिमाणमाह -

#### અવતરશિકાર્થ :

એક, દ્વિ આદિ સાથે સંયોગોના પરિમાણને કહે છે≕એક-બે વગેરેથી માંડીને દશ સુધીના સંયોગો દ્વારા પ્રાપ્ત થતા ભાંગાઓની સંખ્યાના પરિમાણને કહે છે −

#### आशा :

दस पणयाल विसुत्तर सयं च दो सय दसुत्तरं दो अ। बावण्ण दो दसुत्तर विसुत्तरं पंचचत्ता य।।४०४॥ दस एगो अ कमेणं भंगा एगाइचारणाए उ। सुद्धेण समं मिलिआ भंगसहस्सं चउव्वीसं<sup>१</sup>॥४०५॥

#### अन्तज्ञार्थः

दस=(એક સંયોગી) ૧૦, पणयाल=(હિક સંયોગી) ४૫, विसुत्तर सयं च=अने (त्रिક સંયોગી) ૧૨૦, दो सय दसुत्तरं=(यतुः संयोगी) २૧૦, दो बावण्ण अ=अने (પંચ સંયોગી) २૫२, दो दसुत्तर=(છ સંયોગી) २૧૦, विसुत्तरं=(सप्त संयोगी) ૧૨૦, पंचचत्ता य=अने (आठ संयोगी) ४૫, दस= (नवसंयोगी) १०, एगो अ=अने (६श संयोगी) १, कमेणं=क्रम वर्ड एगाइचारणाए उ=वणी એકाદिनी यारशाथी=गशितविशेषथी, सुद्धेण समं=शुद्ध साथे=शुद्ध એवा प्रथम ભंग साथे, मिलिआ भंगा= भणेला लंगो, भंगसहस्सं चड्वीसं=लंगसहस्र योवीस थाय छे.

#### ગાયાર્થ :

એક સંયોગી ૧૦, હિક સંયોગી ૪૫, ત્રિક સંયોગી ૧૨૦ અને ચતુઃ સંયોગી ૨૧૦, પંચ સંયોગી ૨૫૨, છ સંયોગી ૨૧૦, સપ્ત સંયોગી ૧૨૦, આઠ સંયોગી ૪૫, નવ સંયોગી ૧૦, દશ સંયોગી ૧, ક્રમે કરીને એકાદિના ગણિતવિશેષથી શુદ્ધ એવા પ્રથમ ભાંગા સાથે મળેલા ભાંગા ૧૦૨૪ થાય છે.

#### ટીકા :

अधिकृतगाथायां दर्शिता अपि तत्त्वतः कियन्तो भवन्तीत्याह — एककसंयोगाः दश, द्विकसंयोगाः पञ्चचत्वारिंशदित्येवमादि भावितार्थमेवेति गाथार्थः ॥४०४॥

भावितार्थैव ॥४०५॥

#### ટીકાર્થ :

અધિકૃત ગાથામાં≔ગાથા ૪૦૩માં, દર્શાવાયેલા પણ ભંગો તત્ત્વથી=પરમાર્થથી, કેટલા થાય છે ? એથી કહે છે – એક સાથે સંયોગવાળા દશ, બે સાથે સંયોગવાળા પિસ્તાલીશ, ઇત્યાદિ ભાવિત અર્થવાળું જ છે≕ગાથા ૪૦૩માં ભાવન કરાયેલ અર્થવાળું જ કથન છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

૪૦૫મી ગાથા પણ ભાવિત અર્થવાળી જ છે. ॥૪૦૪/૪૦૫॥

#### અવતરણિકા :

अहवा स्थण्डिलम्लभेदं व्याचिख्यासुराह -

૧. પરિશિષ્ટમાં અહીં જણાવેલ ભાંગાનું વિસ્તૃત સ્વરૂપ આપેલ છે, જિજ્ઞાસુએ ત્યાંથી જાણવું.

#### અવતરણિકાર્થ:

ગાથા ૩૯૮માં કહેલ કે સાધુઓ પ્રથમ સ્થંડિલને વિષે જાય છે. તેથી ગાથા ૩૯૯-૪૦૦માં પ્રથમ સ્થંડિલનું સ્વરૂપ બતાવ્યું. ત્યાં પ્રશ્ન થાય કે આ સ્થંડિલ પ્રથમ છે તો બીજાં કેટલાં છે? આથી ગાથા ૪૦૧ વગેરેમાં સ્થંડિલના દશ ભેદોને આશ્રયીને કુલ ૧૦૨૪ ભાંગા બતાવ્યા. તેથી એ પ્રાપ્ત થયું કે ૧૦૨૪ ભાંગામાંથી સર્વ શ્રેષ્ઠ એવા પ્રથમ ભાંગાવાળા સ્થંડિલમાં સાધુઓ મળત્યાગ અર્થે જાય છે.

હવે 'अथवा'થી પ્રથમ સ્થંડિલના મૂળભેદને≔સ્વરૂપને, વ્યાખ્યાન કરવાની ઇચ્છાવાળા ગ્રંથકાર કહે છે અર્થાત્ શુદ્ધભૂમિનું વર્શન ગાથા ૪૦૧થી ૪૦૫માં ૧૦ ભેદોના ભાંગા બતાવવા દારા કર્યું, હવે શુદ્ધભૂમિનું વર્શન ગાથા ૪૨૪ સુધી ૧૦ ભેદોનું સ્વરૂપ બતાવવા દારા કરે છે —

#### भाशा :

अणावायमसंलोए अणावाए चेव होइ संलोए । आवायमसंलोए आवाए चेव संलोए ॥४०६॥

#### અન્વદ્યાર્થ:

अणावायमसंलोए=અનાપાતવાળું-અસંલોકવાળું, अणावाए चेव संलोए=અને અનાપાતવાળું-સંલોકવાળું, आवायमसंलोए=આપાતવાળું-અસંલોકવાળું, आवाए चेव संलोए=અને આપાતવાળું-સંલોકવાળું (સ્થંડિલ) होइ=થાય છે.

#### ગાશાર્થ :

અનાપાત-અસંલોક્વાળું અને અનાપાત-સંલોક્વાળું, આપાત-અસંલોક્વાળું અને આપાત-સંલોકવાળું સ્થંડિલ થાય છે.

#### કીકા :

तत्र अनापातवदसंलोकवच्चेति चतुर्भिङ्गिका कण्ठ्या ॥४०६॥

#### ટીકાર્થ :

ત્યાં≕સ્થંડિલના મૂળભેદમાં, અનાપાતવાળું અને અસંલોકવાળું સ્થંડિલ એ પ્રકારે ચતુર્ભંગી કંઠ્યા છે= સહેલી છે.

#### ભાવાર્થ :

સાધુને મળ, મૂત્ર વગેરે પરઠવવાયોગ્ય શુદ્ધ ભૂમિના ચાર ભાંગા પાડ્યા. તેમાં પ્રથમ ભાંગો અનાપાત-અસંલોક છે. જ્યાં કોઈનું જ આગમન ન થતું હોય, અને બેઠેલ સાધુને દૂરથી કોઈ જોઈ શકતું ન હોય, તેવી શુદ્ધભૂમિ અનાપાતવાળી અને અસંલોકવાળી કહેવાય, જે ચાર ભાંગામાં સર્વ શ્રેષ્ઠ ભાંગો છે.

બીજો ભાંગો અનાપાત-સંલોક છે. જ્યાં કોઈ જ આવતું ન હોય, પરંતુ જગ્યા ચારેય બાજુથી એકદમ ખુલ્લી હોવાથી બેઠેલ સાધુ દૂરથી જોઈ શકાતા હોય, તેવી શુદ્ધભૂમિ અનાપાતવાળી અને સંલોકવાળી કહેવાય, જે પહેલા ભાંગા જેવો શ્રેષ્ઠ નથી.

ત્રીજો ભાંગો આપાત-અસંલોક છે. જે ભૂમિમાં લોકોનું આગમન થતું હોય, પરંતુ બેઠેલા સાધુને કોઈ જોઈ શકતું ન હોય, તેવી શુદ્ધભૂમિ આપાતવાળી અને અસંલોકવાળી કહેવાય. આ ભાંગો પણ પહેલા ભાંગા જેવો શુદ્ધ નથી.

ચોથો ભાંગો આપાત-સંલોક છે. જે ભૂમિમાં લોકો આવતા પણ હોય અને બેઠેલ સાધુ દૂરથી દેખાતા પણ હોય, તો તેવી ભૂમિ આપાતવાળી અને સંલોકવાળી કહેવાય, જે ભાંગો અત્યંત હીન છે.

અહીં વિશેષ એ છે કે ગાથા ૩૯૯-૪૦૦માં સ્થંડિલનાં ૧૦ વિશેષણો બતાવેલ, તેમાંનાં પહેલાં બે અનાપાત-અસંલોક વિશેષણને ગ્રહણ કરીને પ્રસ્તુત ગાથામાં તેની ચતુર્ભંગી બતાવેલ છે, જેથી શુદ્ધ એવી પણ ભૂમિ પ્રથમ બે વિશેષણોને આશ્રયીને ચાર વિકલ્પવાળી થાય છે, એવો બોધ થાય. Ⅱ૪૦૬Ⅱ

#### आथा :

# तत्थावायं दुविहं सपक्ख परपक्खओ अ नायव्वं । दुविहं होइ सपक्खे संजय तह संजई णं च ॥४०७॥

#### अन्वयार्थ :

तत्थ=ત્યાં=પૂર્વગાથામાં સ્થંડિલની ચતુર્ભંગી બતાવી તેમાં, आवायं=આપાતવાળું સ્થંડિલ सपक्ख परपक्खओ अ=સ્વપક્ષથી અને પરપક્ષથી दुविहं=બે પ્રકારનું नायव्वं=જાણવું. सपक्खे=સ્વપક્ષવિષયક (સ્થંડિલ) संजय तह संजई=સંયત અને સંયતી (એમ) दुविहं होइ=બે પ્રકારનું થાય છે.

- 🛨 'ण' વાક્યાલકારમાં છે.
- 🛨 'च' पादपूर्तिमां छे.

#### ગાશાર્થ :

પૂર્વગાથામાં સ્થંડિલની ચતુર્ભગી બતાવી ત્થાં આપાત સ્વપક્ષથી અને પરપક્ષથી બે પ્રકારે જાણવો. સ્વપક્ષઆપાતમાં બે પ્રકાર થાય છે : સંચતસ્વપક્ષઆપાત અને સંચતીસ્વપક્ષઆપાત.

#### કીકા :

तत्राऽऽपातवद् द्विविधं स्वपक्षतः परपक्षतश्च ज्ञातव्यं, स्वपक्षापातवत् परपक्षापातवच्चेत्यर्थः, द्विविधं भवति स्वपक्ष इति स्वपक्षविषयं, संयतस्वपक्षापातवत् तथा संयतीस्वपक्षापातवच्चेति गाथार्थः ॥४०७॥ टीक्षार्थः

ત્યાં=પૂર્વગાથામાં અનાપાત-અસંલોકને આશ્રયીને ચતુર્ભગી બતાવી ત્યાં, આપાતવાળું સ્થંડિલ સ્વપક્ષથી અને પરપક્ષથી બે પ્રકારનું જાણવું : સ્વપક્ષના આપાતવાળું અને પરપક્ષના આપાતવાળું. સ્વપક્ષના વિષયવાળું સ્થંડિલ બે પ્રકારનું હોય છે : સંયતસ્વપક્ષના આપાતવાળું અને સંયતીસ્વપક્ષના આપાતવાળું, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

મળ-મૂત્ર આદિ વોસિરાવવાની આપાતવાળી શુદ્ધભૂમિ બે પ્રકારની છે : (૧) જે ભૂમિમાં સ્વપક્ષના

મળત્યાગ માટે આવતા હોય, તે સ્વપક્ષઆપાતવાળી ભૂમિ કહેવાય, અને (૨) જે ભૂમિમાં પરપક્ષના મળત્યાગ માટે આવતા હોય, તે પરપક્ષઆપાતવાળી ભૂમિ કહેવાય.

સ્વપક્ષઆપાતવાળી શુદ્ધભૂમિના પણ બે પ્રકાર છે : (૧) જે ભૂમિમાં સંયમી સાધુઓ મળત્યાગ માટે આવતા હોય, તે સંયતસ્વપક્ષઆપાતવાળી ભૂમિ કહેવાય અને (૨) જે ભૂમિમાં સાધ્વીઓ મળત્યાગ માટે આવતી હોય, તે સંયતીસ્વપક્ષઆપાતવાળી ભૂમિ કહેવાય. ॥૪૦૭॥

#### અવતરણિકા :

પૂર્વગાથામાં સ્વપક્ષઆપાતવાળી શુદ્ધભૂમિના બે ભેદો બતાવ્યા. હવે સંયત અને સંયતીવિષયક સ્વપક્ષઆપાતવાળી શુદ્ધભૂમિના પણ અવાંત₹ ભેદો બતાવે છે –

#### ગાથા :

संविग्गमसंविग्गा संविग्ग मणुण्ण एअरा चेव । असंविग्गा वि य दुविहा तप्पक्खिअ एअरा चेव ॥४०८॥ दारं ॥

#### अन्तज्ञार्थः

संविग्गमसंविग्गा=(સંયત-સંયતી બે પ્રકારે છે:) સંવિગ્ન-અસંવિગ્ન. संविग्ग=સંવિગ્નો (બે પ્રકારે છે:) मणुण्ण एअर चेव=મનોશ અને ઇતર=અમનોશ. असंविग्गा वि य दुविहा=અને અસંવિગ્નો પણ બે પ્રકારે છે: तण्यिक्वअ एअरा चेव=તત્પાક્ષિક અને ઇતર=સંવિગ્નપાક્ષિક અને અસંવિગ્નપાક્ષિક.

#### भाथार्थ :

સંચત અને સંચતીઓ બે પ્રકારે છે : સંવિગ્ન અને અસંવિગ્ન. સંવિગ્ન સંચત અને સંચતીઓ પણ બે પ્રકારે છે : મનોફા અને અમનોફા. અને અસંવિગ્ન સંચત અને સંચતીઓ પણ બે પ્રકારે છે : સંવિગ્નપાક્ષિક અને અસંવિગ્નપાક્ષિક.

#### ટીકા :

ते च संयतादयो द्विप्रकाराः संविग्ना असंविग्नाश्च, संविग्ना=उद्यतिवहारिणः, असंविग्नाः=शीतलाः; संविग्ना अपि द्विप्रकाराः मनोज्ञा इतरे चैव, मनोज्ञा=एकसामाचारीस्थिता इति, इतरे तु अमनोज्ञाः=भिन्नसामाचारीस्थिता इति; असंविग्ना अपि च द्विविधाः तत्पाक्षिका इति संविग्नपाक्षिकाः, इतरे चैव=असंविग्नपाक्षिका इति चः ततश्चैतदापातवत् स्थण्डिलमपि तद्व्यपदेशवदवगन्तव्यं, यथा संविग्नस्व-पक्षापातवदित्यादीति गाथार्थः ॥४०८॥

#### ડીકાર્થ :

અને તે સંયતાદિ બે પ્રકારના છે: સંવિગ્ન અને અસંવિગ્ન. સંવિગ્ન એટલે ઉદ્યતવિહારવાળા, અસંવિગ્ન એટલે શીતલ=આચારો પાળવામાં શિથિલ. સંવિગ્નો પણ બે પ્રકારના છે: મનોજ્ઞ અને ઇતર=અમનોજ્ઞ. મનોજ્ઞ એટલે એક સામાચારીમાં રહેલા, વળી ઇતર=અમનોજ્ઞ એટલે ભિન્ન સામાચારીમાં રહેલા. અને અસંવિગ્નો પણ બે પ્રકારના છે: તત્પાક્ષિક=સંવિગ્નપાક્ષિક, અને ઇતર=અસંવિગ્નપાક્ષિક. અને તેથી

આમના=સંવિગ્ન-અસંવિગ્ન આદિના, આપાતવાળું સ્થંડિલ પણ તેના=સંવિગ્ન-અસંવિગ્ન, મનોજ્ઞ-અમનોજ્ઞ વગેરેના, વ્યપદેશવાળું જાણવું. જેવી રીતે સંવિગ્નસ્વપક્ષ આપાતવાળું ઇત્યાદિ, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્શ :

પૂર્વગાથામાં સ્વપક્ષઆપાતવાળી શુદ્ધભૂમિના બે ભેદો પાડ્યા, તેના અવાંતર ભેદો આ રીતે છે : (૧) જે ભૂમિમાં મળત્યાગ માટે સંયતો=જૈન સાધુઓ, આવતા હોય તે ભૂમિ સંયતસ્વપક્ષઆપાતવાળી કહેવાય. (૨) જે ભૂમિમાં મળત્યાગ માટે સંયતીઓ=જૈન સાધ્વીઓ, આવતી હોય તે સંયતીસ્વપક્ષઆપાતવાળી ભૂમિ કહેવાય.

વળી, તે સાધુ અને સાધ્વીઓ પણ બે-બે પ્રકારના છે: (૧) કેટલાક સાધુ-સાધ્વી સંવિગ્ન હોય અને (૨) કેટલાક સાધુ-સાધ્વી અસંવિગ્ન હોય. સંવિગ્ન એટલે શાસ્ત્રવચન અનુસારે આચારો પાળનારા અને અસંવિગ્ન એટલે ક્રિયાઓમાં શિથિલાચારી.

સંવિગ્ન સાધુ-સાધ્વીઓના પણ બે ભેદ છે : (૧) મનોજ્ઞ (૨) અમનોજ્ઞ. ભિન્ન-ભિન્ન સમુદાયના પણ એક સામાચારીમાં રહેલ સંવિગ્ન સાધુ-સાધ્વીઓને મનોજ્ઞ કહેવાય, અને ભિન્ન-ભિન્ન સમુદાયના ભિન્ન-ભિન્ન સામાચારીવાળા સંવિગ્ન સાધુ-સાધ્વીઓને અમનોજ્ઞ કહેવાય.

અસંવિગ્ન સાધુ-સાધ્વીઓના પણ બે ભેદ છે : (૧) સંવિગ્નપાક્ષિક - જેઓ સાધ્વાચાર પાળવામાં શિથિલ છે, તોપણ શુદ્ધ પ્રરૂપણા કરનારા છે. (૨) અસંવિગ્નપાક્ષિક - જેઓ સાધ્વાચાર પાળવામાં પણ શિથિલ છે અને પ્રરૂપણા પણ પોતાના શિથિલાચારને પુષ્ટ કરે તેવી અશુદ્ધ કરનારા છે.

આ સર્વ ભેદોને આશ્રયીને જે સાધુઓ જે શુદ્ધભૂમિમાં આવતા હોય, તે શુદ્ધભૂમિ તેઓના આપાતવાળી કહેવાય. વળી કેવા પ્રકારની આપાતવાળી શુદ્ધભૂમિનું સાધુએ વર્જન કરવું જોઈએ ? તેનો બોધ કરાવવા માટે આ અનેક પ્રકારના આપાતવાળી શુદ્ધભૂમિઓ બતાવી. II૪૦૮II

#### અવતરણિકા :

उक्तं स्वपक्षापातवत्, परपक्षमधिकृत्याह —

#### અવતરણિકાર્થ :

સ્વપક્ષઆપાતવાળું સ્થંડિલ કહેવાયું, હવે પરપક્ષઆપાતવાળા સ્થંડિલને આશ્રયીને કહે છે — ગાથા :

> परपक्खे वि अ दुविहं माणुस तेरिच्छियं च नायव्वं । एक्किकं पि अ तिविहं इत्थी पुरिसं नपुंसं च ॥४०९॥

#### અન્વચાર્થ :

परपक्खे वि अ=અને પરપક્ષવિષયક (સ્થંડિલ) પણ माणुस तेरिच्छियं च=મનુષ્ય અને તિર્પંચ (એમ) दुविहं=બે પ્રકારનું नायव्वं=જાણવું. एक्किकं पि अ=અને એકેક (સ્થંડિલ) પણ इत्थी पुरिसं नपुंसं च तिविहं= સ્ત્રી, પુરુષ અને નપુંસક (એમ) ત્રણ પ્રકારનું છે.

#### आधार्थ :

અને પરપક્ષઆપાતવાળા સ્થંડિલમાં પણ મનુષ્ય અને તિર્થંચ એમ બે પ્રકાર જાણવા, અને એકેક સ્થંડિલના પણ સ્ત્રી, પુરુષ અને નપુંસક એમ ત્રણ પ્રકાર છે.

#### ટીકા :

परपक्षेऽपि च=परपक्षविषयमिप च द्विविधं मानुषं तैरश्चं च ज्ञातव्यं मानुषापातवित्तर्यगापातवच्य, एकैकमिप च त्रिविधमेतयो:, कथमित्याह-स्त्री पुरुषं नपुंसकं चेति उपलक्षणत्वात् स्त्र्यापात-वत्पुरुषापातवन्नपुंसकापातवच्चेति गाथार्थः ॥४०९॥

#### ટીકાર્થ :

અને પરપક્ષના વિષયવાળું સ્થંડિલ પણ બે પ્રકારનું જાણવું : (૧) માનુષ અને (૨) તૈરશ્ચ=મનુષ્યના આપાતવાળું અને તિર્યંચના આપાતવાળું. અને આ બેમાં=મનુષ્ય અને તિર્યંચના આપાતવાળા સ્થંડિલમાં, એક એક પણ સ્થંડિલ ત્રણ પ્રકારનું છે, ત્રણ પ્રકારનું કઈ રીતે છે ? એથી કહે છે – સ્ત્રી, પુરુષ અને નપુંસક એ પ્રમાણે ઉપલક્ષણપણું હોવાથી (૧) સ્ત્રીના આપાતવાળું=સ્ત્રીથી ઉપલક્ષિત આપાતવાળું, (૨) પુરુષના આપાતવાળું=પુરુષથી ઉપલક્ષિત આપાતવાળું અને (૩) નપુંસકના આપાતવાળું=નપુંસકથી ઉપલક્ષિત આપાતવાળું સ્થંડિલ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

પરપક્ષના આપાતવાળી શુદ્ધ ભૂમિ બે પ્રકારની છે : (૧) જૈન સાધુથી પરપક્ષ એવા મનુષ્યો જયાં મળત્યાગ કરવા માટે આવતા હોય, તે ભૂમિ મનુષ્યપરપક્ષઆપાતવાળી કહેવાય, (૨) જયાં તિર્યંચો ફરતાં હોય. તે ભમિ તિર્યંચપરપક્ષઆપાતવાળી કહેવાય.

મનુષ્ય અને તિર્યંચ એ બંનેના સ્ત્રી-પુરુષ-નપુંસક, એમ ત્રણ પ્રકાર છે. તેથી (૧) જે ભૂમિમાં સ્ત્રીઓ મળત્યાગ માટે જતી હોય તે સ્ત્રીપરપક્ષઆપાતવાળી, (૨) જે ભૂમિમાં પુરુષો જતા હોય તે પુરુષપરપક્ષ-આપાતવાળી અને (૩) જે ભૂમિમાં નપુંસક જતાં હોય તે નપુંસકપરપક્ષઆપાતવાળી ભૂમિ કહેવાય.

આ રીતે વિભાગ બતાવવાનું પ્રયોજન એ છે કે પૂર્વમાં ગૃહસ્થો પણ મળત્યાગ કરવા માટે ગામની બહાર જતા હતા અને ત્યાં સામાન્ય રીતે સ્ત્રી-પુરુષ-નપુંસકને મળત્યાગ કરવા માટે જવાનાં જુદાં જુદાં સ્થાનો હતાં. II૪૦૯II

#### અવતરશિકા :

હવે પુરુષ-સ્ત્રી-નપુંસકપરપક્ષઆપાતવાળી ભૂમિના અવાંતર ભેદો બતાવે છે –

#### भाशा :

पुरिसावायं तिविहं दंडिअ कोडुंबिए अ पागइए । ते सोअऽसोअवाई एमेव णपुंसइत्थीसुं ॥४१०॥

#### અન્વચાર્થ :

पुरिसावायं तिविहं=પુરુષઆપાતવાળું (સ્થંડિલ) ત્રણ પ્રકારનું છે. दंडिअ=દંડિક; कोडुंबिए=કૌટુંબિક पागइए अ=અને પ્રાકૃતિક. ते=તેઓ=દંડિક વગેરે, सोअऽसोअवाई=શૌચ અને અશૌચવાદી હોય છે. एमेव=આ રીતે જ णपुंसइत्थीसुं=નપુંસક અને સ્ત્રીઓમાં (જોડવું.)

#### आधार्थ :

પુરુષઆપાતવાળી શુદ્ધ ભૂમિ ત્રણ પ્રકારે છે : દંડિક, કૌટુંબિક અને પ્રાકૃતિક. દંડિક વગેરે શોચવાદી અને અશોચવાદી હોય છે. એ જ રીતે નપુંસકો અને સ્ત્રીઓ પણ શોચવાદી અને અશોચવાદી જાણવા.

#### ટીકા :

पुरुषापातवत् त्रिविधं दिण्डकापातवत् कुडुम्बिकापातवत् प्राकृतापातवच्च, ते च दिण्डकादयः शौचाशौचवादिनो भवन्ति, एवमेव स्त्रीनपुंसकयोरिप शौचाशौचवादित्वं योज्यम्, एतद्व्यपदेशाच्च स्थिण्डलस्य तथा व्यपदेश इति गाथार्थः ॥४१०॥

#### ટીકાર્થ :

પુરુષના આપાતવાળું સ્થંડિલ ત્રણ પ્રકારનું છે: (૧) દંડિકના આપાતવાળું, (૨) કૌટુંબિકના આપાતવાળું અને (૩) પ્રાકૃતના આપાતવાળું. અને તેઓ=દંડિક આદિ=દંડિક, કૌટુંબિક અને પ્રાકૃતિક લોકો, શૌચ અને અશૌચવાદી હોય છે. આ રીતે જ સ્ત્રી અને નપુંસકમાં પણ શૌચ-અશૌચવાદીપણું યોજવું=જે રીતે દંડિકાદિ પુરુષો શૌચ-અશૌચવાદી હોય છે, તેમ સ્ત્રીઓ અને નપુંસકો પણ શૌચ-અશૌચવાદી હોય છે એમ જાણવું. અને આના વ્યપદેશથી સ્થંડિલનો તે પ્રકારે વ્યપદેશ છે=દંડિકાદિના વ્યપદેશથી સ્થંડિલનો દંડિકના આપાતવાળું સ્થંડિલ ઇત્યાદિ પ્રકારે વ્યપદેશ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

પુરુષપરપક્ષઆપાતવાળી શુદ્ધ ભૂમિ ત્રણ પ્રકારની છે : દંડિક-કૌટુંબિક-પ્રાકૃતિક. દંડિક એટલે કોટવાલ વગેરે રાજપુરુષો, કૌટુંબિક એટલે ધન વગેરેથી લોકમાં મોટા ગણાતા માણસો, અને પ્રાકૃતિક એટલે સામાન્ય લોકો અર્થાત આમજનતા.

આમ, ત્રણ ભેદો પાડવાનું પ્રયોજન એ છે કે સામાન્ય રીતે રાજાના સ્થાનપાત્ર ગણાતા કોટવાલ વગેરે પુરુષો જયાં મળત્યાગ કરવા માટે જતા હોય ત્યાં સામાન્ય લોકોને જવાનો નિષેધ હોય છે. તે રીતે મોટા માણસો જયાં જતા હોય, ત્યાં પણ સામાન્ય લોકો જતા નથી, પરંતુ સામાન્ય લોકોને મળત્યાગ કરવા જવાની ભૂમિ જુદી હોય છે.

દંડિક વગેરે ત્રણેય પ્રકારના પુરુષોમાં કેટલાક શૌચવાદી હોય છે અને કેટલાક અશૌચવાદી હોય છે. તેથી સાધુએ તે નગરના સંયોગો અને પરિસ્થિતિ વિચારીને તે પ્રમાણે મળત્યાગ કરવા માટે જવું જોઈએ. આથી જો કોટવાલ વગેરે ભક્તિવાળા હોય અને તેઓની મળત્યાગની ભૂમિ શુદ્ધ જણાતી હોય તો તેમની ભૂમિમાં પણ સાધુ મળત્યાગ માટે જાય. પરંતુ તે દંડિકાદિ શૌચવાદી હોય અને સાધુને લાગે કે આમની ભૂમિમાં જવાથી આમને જુગુપ્સા થાય તેમ છે, તો તેઓની ભૂમિમાં સાધુ ન જાય. એ રીતે કૌટુંબિક અને સાધારણ લોકોને પણ જુગુપ્સા ન થાય તેવું લાગે તો તેઓની ભૂમિમાં મળત્યાગ કરવા જવામાં વાંધો નથી.

વળી, સ્ત્રીઓ અને નપુંસકો પણ શૌચવાદી અને અશૌચવાદી હોય છે. તેથી કારણે સાધ્વીઓને સ્ત્રીઓના આપાતવાળી ભૂમિમાં જવું પડે તોપણ સ્ત્રીઓ શૌચવાદી છે કે અશૌચવાદી ? તેનો અવશ્ય વિચાર કરીને જવું જોઈએ. **॥૪૧૦॥** 

#### ગાथा :

# एए चेव विभागा परितत्थीणं पि हुंति मणुआणं । तिरिआणं पि विभागं अओ, परं कित्तइस्सामि ॥४११॥

#### अन्वयार्थ :

एए चेव विभागा=આ જ વિભાગો=પૂર્વમાં કહેવાયેલા જ શૌચવાદી અને અશૌચવાદીરૂપ ભેદો, मणुआणं परितस्थीणं पि हुंति=મનુજ એવા પરતીર્થિકોના પણ થાય છે. तिरिआणं पि=િતર્યંચોના પણ विभागं=વિભાગને अओ परं=આનાથી પછી कित्तइस्सामि=હું કીર્તીશ=કહીશ.

#### ગાથાર્થ :

પૂર્વમાં કહેવારોલા જ શોચવાદી અને અશોચવાદીરૂપ ભેદો મનુજ એવા પરતીર્થિકોના પણ થાય છે, તિર્ચયોના પણ વિભાગને આનાથી પછી હું કહીશ.

#### टीङा :

एत एव अनन्तरोदिताः शौचवाद्यादयो विभागा=भेदाः परतीर्थिकानामपि भवन्ति मनुजानां= कापिलादीनां, तिरश्चामपि विभागं स्थण्डिलप्रतिबद्धमेव अतः परं कीर्त्तियध्यामि इति गाथार्थः ॥४९१॥ टीकार्थः

આ જ=આગળમાં કહેવાયેલા શૌચવાદી આદિ જ, વિભાગો=ભેદો, મનુજ=કાપિલાદિ, પરતીર્થિકોના પણ=અન્યદર્શનીઓના પણ, થાય છે. તિર્યંચોના પણ સ્થંડિલથી પ્રતિબદ્ધ જ એવા વિભાગને આનાથી પછી હું કીર્તન કરીશ=કહીશ, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

પૂર્વગાથામાં સ્ત્રી, પુરુષ અને નપુંસકના શૌચવાદી-અશૌચવાદી એમ બે ભેદ બતાવ્યા. ત્યાં પુરુષથી ગૃહસ્થપુરુષો ગ્રહણ કર્યા. હવે પુરુષથી અન્ય ધર્મના સંન્યાસીઓ ગ્રહણ કરવાના છે, અને તેઓમાં પણ કેટલાક શૌચવાદી અને કેટલાક અશૌચવાદી હોય છે. તેથી તેઓને આશ્રયીને પણ પ્રસ્તુતમાં શુદ્ધભૂમિના ભેદો કહેવાયા છે.

આ રીતે પરતીર્થિકોના પણ શૌચવાદી આદિ ભેદો પાડવાનું કારણ એ છે કે કોઈ ગામમાં પરતીર્થિકો વસતા હોય, અને ત્યાં સાધુઓ પણ આવ્યા હોય ત્યારે તે સંન્યાસીઓ જે ભૂમિમાં મળત્યાગ કરવા જતા હોય, તે ભૂમિમાં સાધુએ મળત્યાગ કરવા માટે જવું કે ન જવું ? તે સંયોગો પ્રમાણે વિચારવાનું આવે; કેમ કે તે પરતીર્થિકોમાંથી કેટલાક પ્રકૃતિથી શૌચવાદી હોય તો અલ્પ પાણી વાપરવું, ડગલોથી સાફ કરવું, વગેરે સાધુની પ્રવૃત્તિ જોઈને તેઓને જૈનધર્મ પ્રત્યે જુગુપ્સા થાય, અને તે સંન્યાસીઓને પાપબંધ થાય તેમાં સાધુ નિમિત્ત બને. આથી તેવા સંયોગોમાં નિમિત્તભાવના પરિહાર માટે સંન્યાસીઓની ભૂમિ નિર્દોષ હોય અને બીજી ભૂમિ કંઈક સદોષ હોય, તોપણ જો તે સંન્યાસીઓને જુગુપ્સા થતી હોય તો સાધુ સદોષ ભૂમિમાં મળ, મૂત્રાદિ વોસિરાવે, પરંતુ નિર્દોષ એવી સંન્યાસીઓની ભૂમિમાં ન જાય. આ બધા ભેદોનું જ્ઞાન શુદ્ધભૂમિમાં મળત્યાગ કરવા જવા માટે આવશ્યક છે.

આ રીતે સ્ત્રી, પુરુષ, નપુંસક અને પરતીર્થિક, એમ મુખ્ય ચાર પ્રકારની મનુષ્યપરપક્ષઆપાતવાળી શુદ્ધભૂમિનું વર્ણન પૂરું થયું. હવે તિર્યંચપરપક્ષઆપાતવાળી શુદ્ધભૂમિના પ્રકારોનું વર્ણન હું આગળની ગાથામાં કરીશ, એ પ્રકારની ગ્રંથકાર પ્રતિજ્ઞા કરે છે. !!૪૧૧!!

#### અવતરણિકા :

ગાથા ૪૦૯માં મનુષ્ય અને તિર્યંચ એમ બે પ્રકારની પરપક્ષઆપાતવાળી શુદ્ધભૂમિ બતાવી. તેમાંથી ગાથા ૪૧૦ અને ૪૧૧ના પૂર્વાર્ધમાં મનુષ્યપરપક્ષઆપાતવાળી ભૂમિના ભેદો બતાવીને ગાથા ૪૧૧ના ઉત્તરાર્ધમાં તિર્યંચ પરપક્ષઆપાતવાળી ભૂમિના ભેદો બતાવવાની ગ્રંથકારશ્રીએ પ્રતિજ્ઞા કરી. તેથી હવે તિર્યંચપરપક્ષઆપાતવાળી ભૂમિના ભેદો બતાવે છે —

#### अथाः

दित्ताऽदित्ता तिरिआ जहण्णमुक्कोस मज्झिमा चेव । एमेवित्थिनपुंसा दुगुंछिअदुगुंछिआ नवरं ॥४१२॥

#### અન્વચાર્થ :

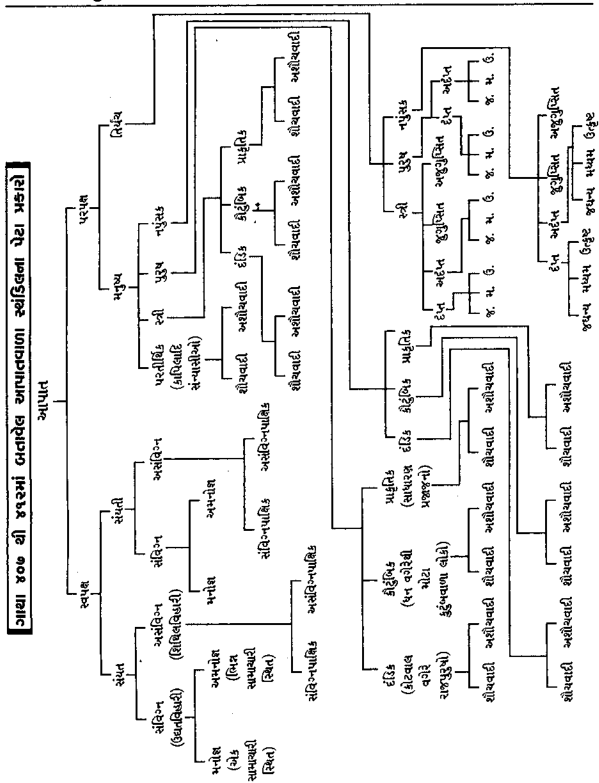
जहण्णमुक्कोस मिन्झिमा चेव=જધન્ય, ઉતકૃષ્ટ અને મધ્યમ એવા दित्ताऽदित्ता= દેપ્ત-અદેપ્ત तिरिआ= તિર્યંચો હોય છે. एमेव=આ રીતે જ=જે રીતે પુરુષતિર્યંચોના જઘન્યાદિ ભેદો બતાવ્યા એ રીતે જ, इत्थिनपुंसा=સ્ત્રી અને નપુંસક (જાણવા,) नवरं=ફક્ત (સ્ત્રી-નપુંસકતિર્યંચો) दुगुंछिअदुगुंछिआ=६ुगैंछित-અદુર્ગંછિત હોય છે.

#### ગાથાર્થ :

જઘન્ય, ઉત્કૃષ્ટ અને મધ્યમ એવા દપ્ત-અદપ્ત તિર્થયો હોય છે. જે રીતે પુરુષતિર્થયોના જઘન્યાદિ ભેદો બતાવ્યા એ રીતે જ સ્ત્રીતિર્થય અને નપુંસકતિર્થય જાણવા, ફક્ત સ્ત્રી-નપુંસકતિર્થયો જુગુપ્સિત અને અજુગુપ્સિત હોય છે.

#### ટીકા :

दूसादूसास्तिर्यञ्चः=दूसा=दिप्पता अदूसास्तु इतरे इति, दुष्टेतर इत्यन्ये, एते च जधन्या उत्कृष्टा मध्यमाश्चैव, जधन्या एडकशूकरादयः उत्कृष्टा हस्तिवृषभादयः मध्यमाश्च उष्ट्रादयः, एवमेव स्त्रीनपुंसके तिर्यवसम्बन्धिनी वेदितव्ये, जुगुप्सिताजुगुप्सिते नवरं, तत्र जुगुप्सिते एलकखरादिरूपे अजुगुप्सिते गवादिरूप इति गाथार्थः ॥४१२॥



### ટીકાર્શ :

તિર્યંચો દંપ્ત-અદંપ્ત હોય છે. દંપ્ત એટલે દર્પિત=મદવાળા, વળી અદંપ્ત એટલે ઇતર=મદ વગરના. અન્ય આચાર્યો દુષ્ટ-ઇતર≔દંપ્ત એટલે દુષ્ટ, અને અદંપ્ત એટલે અદુષ્ટ, એમ કહે છે. અને આ≔દંપ્ત-અદંપ્ત તિર્યંચો જઘન્ય, ઉત્કૃષ્ટ અને મધ્યમ હોય છે. એડક, ભૂંડ વગેરે જઘન્ય તિર્યંચો છે; હાથી, બળદ વગેરે ઉત્કૃષ્ટ તિર્યંચો છે; અને ઊંટ વગેરે મધ્યમ તિર્યંચો છે. આ રીતે જ≕ઉપરમાં દંપ્ત-અદંપુત, જઘન્યાદિ ભેદોવાળા પુરુષતિર્યંચો બતાવ્યા એ રીતે જ, તિર્યંચના સંબંધવાળા સ્ત્રી અને નપુંસક જાણવા, કસ્ત તિર્યંચ સંબંધી સ્ત્રી અને નપુંસક જુગુપ્સિત અને અજુગુપ્સિત હોય છે. તેમાં એલક, ખર આદિરૂપ સ્ત્રી-નપુંસક જુગુપ્સિત છે અર્થાત્ એલકસ્ત્રી-એલકનપુંસક અને ખરસ્ત્રી-ખરનપુંસક આદિ જુગુપ્સિત તિર્યંચો છે, અને ગાય આદિરૂપ સ્ત્રી-નપુંસક અજુગુપ્સિત છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

જે ભૂમિમાં તિર્યંચો ફરતાં હોય, તે ભૂમિ તિર્યંચ આપાતવાળી કહેવાય. તેમાંથી જે પશુઓ ઉન્મત્ત થઈને જેમ તેમ દોડાદોડ કરનારાં હોય, તેઓ દપ્તિતિર્યંચ કહેવાય. અને જે પશુઓ પોતાના આહારાદિ માટે સહજ રીતે ફરતાં હોય પરંતુ મદોન્મત્ત ન હોય તેવાં પશુઓ અદપ્તિતિર્યંચ કહેવાય. અને બંનેના આપાતવાળી ભૂમિ દપ્તિતિર્યંચપરપક્ષઆપાતવાળી અને અદપ્તિતિર્યંચપરપક્ષઆપાતવાળી કહેવાય.

આ બંને પ્રકારનાં પશુના જઘન્ય, મધ્યમ અને ઉત્કૃષ્ટ એમ ત્રણ ભેદો છે. તેમાંથી જે ભૂમિમાં હાથી, બળદ વગેરે ફરતાં હોય, તે ઉત્કૃષ્ટતિર્યંચપરપક્ષઆપાતવાળી ભૂમિ કહેવાય, જે ભૂમિમાં બકરાં, ભૂંડ વગેરે ફરતાં હોય તે જઘન્યતિર્યંચપરપક્ષઆપાતવાળી ભૂમિ કહેવાય, જે ભૂમિમાં ઊંટ વગેરે પશુ ફરતાં હોય તે મધ્યમતિર્યંચપરપક્ષઆપાતવાળી ભૂમિ કહેવાય.

આ પ્રકારે વિભાગ કરવાનું પ્રયોજન એ છે કે ઉત્કૃષ્ટ પશુવાળી ભૂમિમાં મળત્યાગ કરવા માટે જવાથી આત્મોપઘાતાદિનો સંભવ રહે. માટે કઈ ભૂમિમાં જવું અને કઈ ભૂમિનું વર્જન કરવું, તે સર્વનો વિચાર કરવા માટે આ ભેદોનું વર્જન છે.

એ રીતે સ્ત્રીતિર્યંચ અને નપુંસકતિર્યંચના અવર-જવરવાળી ભૂમિ હોય અથવા જુગુપ્સિત એવા ગધડા વગેરેના અવર-જવરવાળી ભૂમિ હોય કે અજુગુપ્સિત એવા ગાય વગેરેના અવર-જવરવાળી ભૂમિ હોય, તો તે સર્વનો ઉચિત વિચાર કરીને સાધુએ શુદ્ધભૂમિમાં મળત્યાગ કરવા માટે જવું જોઈએ. ॥૪૧૨॥

## અવતરણિકા :

इत्थं स्थण्डिलमभिधाय गमनविधिमाह -

## અવતરણિકાર્થ:

ગાથા ૪૦૬ માં સ્થંડિલના મૂળભેદરૂપ અનાપાત-અસંલોકાદિને આશ્રયીને ચતુર્ભંગી બતાવી. ત્યારપછી આપાતવાળા સ્થંડિલના સ્વપક્ષ-પરપક્ષને આશ્રયીને ભેદો બતાવ્યા. એ રીતે સ્થંડિલને કહીને હવે તે સ્થંડિલને વિષે ગમનની વિધિને કહે છે —

#### आथा :

# गमण मणुन्ने इअरे वितहायरणं मि(?ति) होइ अहिगरणं । पउरदवकरण दट्टुं कुसील सेहाइगमणं तु ॥४१३॥दारं॥

### अन्तज्ञार्थः

मणुन्ने=भनोञ्चभां निमण=જવું, इओ=ઇતરમાં=અમનોજ્ઞના આપાતલાળા સ્થંડિલમાં, (જવાથી) वितहायरणं=વિતથ આચરણ છે, ति=એ પ્રમાણે अहिगरणं=અધિકરણ होइ=થાય છે, पउरदवकरण दडुं=પ્રચુર દ્રવના કરણને જોઈને कुसील तु=વળી કુશીલોમાં सेहाइगमणं=શૈક્ષાદિનું ગમન થાય છે.

## आधार्थ :

મનોફાસંવિગ્નસંથતના આપાતવાળી શુદ્ધભૂમિમાં જવું, અમનોફાસંવિગ્નસંથતના આપાતવાળી શુદ્ધભૂમિમાં જવાથી વિપરીત આચરણ છે, એ પ્રમાણે પરસ્પર કલહનું કારણ બને છે. વળી અસંવિગ્નસંચતના આપાતવાળી શુદ્ધભૂમિમાં જવાથી ઘણું પાણી વાપરતા જોઈને વળી અસંવિગ્નોમાં શૈક્ષકાદિનું ગમન થાય છે.

### ારુડિ

गमनं मनोज्ञ इति सपक्षसंयतसंविग्नमनोज्ञापातवतीति भावः, इतरिस्मन्निति अमनोज्ञापातविति सामाचारीविपर्यासदर्शनेन वितथाचरणिमिति शिक्षकाणां मिथ्यो भवित अधिकरणम्, इदं तावत् संविग्नापातविति । असंविग्नापेक्षया तु दोषमाह-प्रचुरद्रवकरणं दृष्ट्वा कुशीलेषु=असंविग्नेषु शिक्षकादिगमनं तु=शौचवादिशिक्षकपरीषहपराजितानामेतेऽपि प्रव्रजिता एवेति वरमेत इत्यनुकूलतया गमनिमिति गाथार्थः ॥४१३॥

## नोंध :

મૂળગાથામાં मि છે તેને સ્થાને ટીકા પ્રમાણે ति હોવું જોઈએ.

## ટીકાર્થ :

મનોજ્ઞમાં≕સ્વપક્ષસંયતસંવિગ્નમનોજ્ઞના આપાતવાળા સ્થંડિલમાં, જવું. ઇતરમાં=અમનોજ્ઞના આપાતવાળા સ્થંડિલમાં, સામાચારીના વિપર્યાસના દર્શનથી≔નવદીક્ષિત સાધુઓને પરસ્પર વિપરીત સામાચારી દેખાવાથી, વિતથ આચરણ છે, એ પ્રમાણે શિક્ષકોને પરસ્પર અધિકરણ થાય છે=કલહ થાય છે. આ અધિકરણ સંવિગ્નના આપાતવાળા સ્થંડિલમાં થાય છે.

વળી અસંવિગ્નનો અપેક્ષાથી=અસંવિગ્નના આપાતવાળા સ્થંડિલમાં જવાથી, દોષને કહે છે − પ્રચુર દ્રવના કરણને જોઈને=ઘણું પાણી વાપરનારા અસંવિગ્ન સાધુને જોઈને, કુશીલોમાં=અસંવિગ્નોમાં, વળી શિક્ષકાદિનું ગમન થાય=શૌચવાદી શિક્ષક, પરીષહોથી પરાજિતોનું=પરીષહોથી પરાજય પામેલા સાધુઓનું, "આ પણ પ્રવ્રજિતો જ છે અર્થાત્ ઘણું પાણી વાપરનારા આ પણ સાધુઓ જ છે, એથી આ વર છે અર્થાત્ ઘણું વાપરનારા સાધુઓ શ્રેષ્ઠ છે," આ રીતે અનુકૂળપણાથી ગમન થાય અર્થાત્ શિક્ષકાદિ પોતાના સંવિગ્ન ગચ્છને છોડીને અસંવિગ્ન ગચ્છમાં જાય, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

સાધુ મળ, મૂત્રાદિ વોસિરાવવા માટે સ્વપક્ષઆપાતવાળી ભૂમિને પ્રથમ પસંદ કરે છે, અને તેમાં પણ જયાં સંયતસંવિગ્નમનોજ્ઞ સાધુઓ આવતા હોય, તેવી સ્વપક્ષઆપાતવાળી ભૂમિમાં જવું જોઈએ; કેમ કે ત્યાં કોઈ દોષ નથી. પરંતુ જો સ્વપક્ષસંયતસંવિગ્નઅમનોજ્ઞ સાધુઓના આપાતવાળી ભૂમિમાં જવામાં આવે તો અમનોજ્ઞ સાધુની સામાચારી મનોજ્ઞ સાધુ કરતાં જુદી હોવાને કારણે તેઓની વિપરીત આચરણા જોઈને નવદીક્ષિત સાધુને પ્રશ્ન થાય, કે "આ પણ સાધુ જ છે, છતાં તેઓ કેમ વિપરીત આચરણા કરે છે ?" તેથી નવદીક્ષિત સાધુ અમનોજ્ઞ સાધુની સાથે કલહ કરીને કહે કે "તમે સાધુ થઈને આવી વિપરીત આચરણા કેમ કરો છો ?" આથી નવદીક્ષિત સાધુ સાથે હોય તો ગીતાર્થ સાધુ અમનોજ્ઞ સાધુના આપાતવાળી ભૂમિમાં મળત્યાગ માટે ન જાય. આમ છતાં મનોજ્ઞ સાધુના આપાતવાળી ભૂમિ ન મળે અથવા અન્ય શુદ્ધ ભૂમિ મળતી ન હોય અને કલહ થવાનો પ્રસંગ આવે તેમ ન હોય તો, અમનોજ્ઞ સાધુના આપાતવાળી ભૂમિમાં પણ મળાદિ વોસિરાવવા માટે જવામાં કોઈ વાંધો નથી.

આ સર્વ કથન સ્વપક્ષસંયતસંવિગ્ન સાધુના આપાતવાળી ભૂમિને આશ્રયીને કર્યું. હવે સ્વપક્ષસંયત-અસંવિગ્ન સાધુના આપાતવાળી ભૂમિની અપેક્ષાએ થતા દોષ બતાવે છે –

જે ભૂમિમાં અસંવિગ્ન સાધુઓ આવતા હોય, તે ભૂમિમાં સાધુએ જવું જોઈએ નહિ; કેમ કે અસંવિગ્ન સાધુઓ પ્રાયઃ કરીને મળત્યાગ કર્યા પછી વધારે પાણીથી શુદ્ધિ કરતા હોય છે. તેથી તેઓને ઘણા પાણીથી શુદ્ધિ કરતા જોઈને પ્રકૃતિથી શૌચવાદી એવા સંવિગ્ન શૈક્ષ, કે સંયમજીવનમાં અતિઅલ્પ પાણી વાપરવારૂપ પરિષહથી પરાજિત થયેલા સાધુ વિચાર કરે કે "આ પણ સાધુ જ છે, છતાં પૂરતા પાણીથી શુદ્ધિ કરે છે. માટે તેમની સાથે રહીને આપણે સંયમજીવન પાળી શકીશું." આમ વિચારીને તે શૈક્ષકાદિ સંવિગ્ન સાધુને છોડીને અસંવિગ્ન સાધુ પાસે જાય, અને તેથી તેનું જે અહિત થાય, તેમાં નિમિત્તકારણ અસંવિગ્ન સાધુના આપાતવાળી ભૂમિમાં મળત્યાગ માટે જવાની પ્રવૃત્તિ બને છે.આથી આવો દોષ થવાની સંભાવના હોય. તો સાધુ મળત્યાગ માટે થોડી અશુદ્ધભૂમિમાં જાય, પરંતુ અસંવિગ્નના આપાતવાળી ભૂમિમાં ન જાય; કેમ કે શૈક્ષાદિનું સંયમજીવનથી પતન થાય તે મોટો દોષ છે. ॥૪૧૩॥

### અવતરણિકા :

संयत्यापातवति तु न गन्तव्यमेव, परपक्षपुरुषापातवति दोषमाह -

## અવતરણિકાર્થ :

પૂર્વગાથામાં સ્વપક્ષસંયતસંવિગ્ન એવા પણ અમનોજ્ઞના અને અસંવિગ્ન સાધુના આપાતવાળા સ્થંડિલમાં જવાથી થતા દોષ બતાવ્યા.

વળી, સ્વપક્ષસંયતીના આપાતવાળા સ્થંડિલમાં સાધુએ જવું જ જોઈએ નહિ. હવે પરપક્ષ એવા પુરુષના આપાતવાળા સ્થંડિલમાં જવાથી થતા દોષને કહે છે —

#### आथा :

जत्थऽम्हे वच्चामो जत्थ य आयरइ नाइवग्गो णो । परिभव कामेमाणा संकेअगदिन्नगा वा वि ॥४१४॥

#### अन्तनार्ग :

जत्थ=જયાં अम्हे वच्चामो=અમે જઈએ છીએ, जत्थ य=અને જયાં णो=અમારો नाइवग्गो=જ્ઞાતિવર્ગ आयरइ=કરે છે, (ત્યાં) परिभव कामेमाणा संकेअगदित्रगा वा वि=परिભવ કરતા, કામના કરતા, અથવા અપાયેલ સંકેતવાળા સાધુઓ (જાય છે.)

### आधार्थ :

જ્યાં અમે મળત્યાગ માટે જઈએ છીએ, અને જ્યાં અમારો જ્ઞાતિવર્ગ મળત્યાગ માટે ફરે છે, ત્યાં પરિભવ કરતા, કામના કરતા, અથવા અપાયેલ સંકેતવાળા સાધુઓ જાય છે.

### ટીકા :

यत्र वयं गच्छामः पुरीषोत्सर्गाय, यत्र चाऽऽचरित पुरीषोत्सर्गार्थं ज्ञातिवर्गो नः=स्वजनवर्गोऽस्माकं, एतेऽपि तत्र गच्छन्ति, इति परिभवन्तः सन्तः, तथा कामयमानाः, काञ्चित् स्त्रियं दत्तसङ्केतका वाऽपि गच्छन्तीत्यगारिणामध्यवसायो भवतीति गाथार्थः ॥४१४॥

### ટીકાર્થ :

જ્યાં અમે પુરીષના ઉત્સર્ગ માટે=મળનો ત્યાગ કરવા માટે, જઈએ છીએ, અને જ્યાં અમારો જ્ઞાતિવર્ગ=અમારો સ્વજનવર્ગ, પુરીષના ઉત્સર્ગ અર્થે=મળના ત્યાગ માટે, કરે છે, ત્યાં આ પણ=સાધુઓ પણ, જાય છે. એથી પરિભવ કરતા છતા=અમને ક્ષોભ પમાડતા છતા, અને કામના કરતા=અમને આ રીતે બેઠેલા જોવાની અભિલાષા કરતા, અથવા કોઈક સ્ત્રીને અપાયેલ સંકેતવાળા એવા સાધુઓ જાય છે=અમારા મળોત્સર્ગ કરવાના સ્થાને જાય છે. એ પ્રકારે અગારીઓને=ગૃહસ્થોને, અધ્યવસાય થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

સામાન્ય રીતે સાધુઓ મળત્યાગ માટે સંયતસ્વપક્ષઆપાતવાળી ભૂમિમાં જાય છે, અને સંયતસ્વપક્ષ-આપાતવાળી ભૂમિ ન મળે તો પરપક્ષપુરુષઆપાતવાળી ભૂમિમાં જાય છે; પરંતુ ત્યાં જવાથી દોષો થાય તેવું હોય તો સાધુ પરપક્ષપુરુષઆપાતવાળી ભૂમિમાં મળત્યાગ માટે ન જાય, અને તે દોષો નીચે પ્રમાણે છે —

ગામના લોકો જયાં મળત્યાગ માટે જતાં હોય ત્યાં સાધુઓ પણ મળત્યાગ માટે જાય તો તે પુરુષોને એવો વિચાર આવે કે જયાં અમે મળત્યાગ માટે જઈએ છીએ અને અમારો સ્વજનવર્ગ મળોત્સર્ગ માટે જાય છે, ત્યાં આ સાધુઓ આવે છે. તેથી નક્કી આ સાધુઓ અમને ક્ષોભ પમાડવા આવતા હોય એમ જણાય છે, અથવા અમને આવી અવસ્થામાં બેઠેલા જોવાની કામનાથી અહીં આવતા હોય એમ જણાય છે, અથવા આ સાધુઓએ કોઈ સ્ત્રીને અહીં આવવાનો સંકેત આપેલો હોવો જોઈએ, તેથી બધા સાધુઓ જયાં જાય છે તે સ્થાનને છોડીને આ સાધુઓ અમારા સ્થાનમાં આવે છે. આવા પ્રકારનો ગૃહસ્થોને અધ્યવસાય થાય, તો સાધુએ તે પરપક્ષપુરુષઆપાતવાળી ભૂમિમાં જવું જોઈએ નહીં. II૪૧૪II

### अवतरशिङा :

तथा -

### અવતરશિકાર્થ:

पूर्वગાથામાં પરપક્ષપુરુષઆપાતવાળી ભૂમિમાં જવાથી સાધુને પ્રાપ્ત થતા દોષો બતાવ્યા. વળી બીજા પણ દોષો <del>બતાવવા મહે</sup>ું तथ</del>ा'થી સમુચ્ચય કરે છે —

#### भाशाः

दव अप्य कलुस असई अवण्ण पडिसेह विप्परीणामो । संकाइआ इ(?उ) दोसा पंडित्थीसुं भवे जं च ॥४१५॥

### અન્વચાર્થ :

दव अप्य कलुस असई=द्रव=આચમન માટેનું પાનક, અલ્પ હોતે છતે, કલુષ હોતે છતે, (અથવા) નહીં હોતે છતે अवण्ण=અવર્શ, पडिसेह=પ્રતિષેધ (અને) विष्यरीणामो=विपरिशाम થાય છે. पंडित्थीसुं उ=वणी पंડક-સ્ત્રીઓમાં=નપુંસક-સ્ત્રીના આપાતવાળા સ્થંડિલમાં, संकाइआ दोसा=શંકાદિ દોષો થાય जं च भवे=અને જે થાય=નપુંસક અને સ્ત્રી દ્વારા ગ્રહશાદિ થાય.

### ગાથાર્થ :

આચમન માટેનું પાનક અલ્પ હોતે છતે, કલુષ હોતે છતે, અથવા નહીં હોતે છતે અવર્ણ, પ્રતિષેદ્ય અને વિપરિણામ થાય છે. વળી નપુંસક અને સ્ત્રીના આપાતવાળા સ્થંડિલમાં શંકાદિ દોષો થાય, અને નપુંસક-સ્ત્રી દ્વારા ગ્રહણાદિ થાય.

## ટીકા :

द्रवे अल्पे तथा कलुषे असित वा, अवर्ण इत्यश्लाघा, प्रतिषेधः तद्द्रव्यान्यद्रव्ययोः, विपरीणामो विमुखानां, पुरुषापातवद्दोषः, स्त्र्याद्यापातवद्दोषमाह-शङ्कादयस्तु दोषाः स्त्रीनपुंसकयोरिति तदापात-वतीत्यर्थः, भवेद्यच्य ताभ्यां सकाशाद् ग्रहणादीति गार्थार्थः ॥४१५॥

## ટીકાર્થ :

દ્રવ=પાણી, અલ્પ હોતે છતે, કલુષ હોતે છતે અથવા નહીં હોતે છતે અવર્લ થાય=અશ્લાઘા થાય, તે દ્રવ્ય અને અન્ય દ્રવ્યનો પ્રતિષેધ થાય=મળત્યાગ માટેના પાનકનો અને પાનકથી અન્ય એવી ભિક્ષા આદિનો ગૃહસ્થ દ્વારા નિષેધ થાય, વિમુખોને વિપરિણામ થાય=ધર્મથી પરાક્ષ્મુખ થયેલા જીવોને સાધુઓને જોઈને વિપરીત પરિણામ થાય. આ સર્વ પુરુષના આપાતવાળા સ્થંડિલના દોષ છે. સ્ત્રી આદિના આપાતવાળા સ્થંડિલના દોષને કહે છે — વળી સ્ત્રી અને નપુંસકમાં=તેના આપાતવાળામાં=સ્ત્રી અને નપુંસકના આપાતવાળા સ્થંડિલમાં, શંકાદિ દોષો થાય. અને તેઓ દ્વારા=સ્ત્રી અને નપુંસક દ્વારા, જે ગ્રહણાદિ થાય, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

સાધુ પાસે પાણી અલ્પ હોય, મલિન હોય કે ન હોય તો પુરુષ આપાતવાળી ભૂમિમાં મળત્યાગ માટે જવાથી સાધુનો અવર્ણવાદ થાય, અને સાધુ જયારે ફરી તે ગૃહસ્થના ઘરે વહોરવા જાય ત્યારે જૈન સાધુને જોઈને ધોવણવાળું પાણી કે અન્ય ગોચરી વગેરે વહોરાવવાનો ગૃહસ્થ નિષેધ કરે; કેમ કે તેઓને થાય કે જૈન સાધુઓ મળત્યાગ કર્યા પછી આ પાણીથી જ શુદ્ધિ કરશે. અથવા થોડા પાણીથી શુદ્ધિ કરશે, માટે ર્મલિનગાત્રવાળા સાધુને અમે ન વહોરાવીએ.

વળી, સંયમધર્મથી વિમુખ લોકોને સંયમ પ્રત્યે વિપરીત પરિણામ થાય અર્થાત્ અલ્પ કે મલિન પાણીથી સાધુઓને શુદ્ધિ કરતા જોઈને તેઓને થાય કે આ સાધુઓના ધર્મમાં અશુચિને પણ બરાબર સ્વચ્છ કરવાની વિધિ નથી, તેથી તેઓનો ધર્મ વિવેક વગરનો છે. આમ,લોકોને જૈનધર્મ પ્રત્યે દુર્ભાવ થાય, અને તેઓને પાપબંધ થાય તેમાં સાધુ પણ નિમિત્તકારણ બને.

વળી, સ્ત્રી-નપુંસકના આપાતવાળી ભૂમિમાં મળત્યાગ માટે જવાથી સ્ત્રી-નપુંસકને શંકા થાય કે આ સાધુઓ અમારી કામનાથી અહીં આવ્યા હોવા જોઈએ, અને સાધુને જોઈને ક્વચિત્ તેઓને કામનો ઉદ્રેક થાય તો સ્ત્રી કે નપુંસક સામેથી આવીને સાધુને સ્પર્શાદિ કરે.

આવા અનેક દોષોની સંભાવના હોવાથી તે દોષોના પરિહાર અર્થે સાધુએ પુરુષ, સ્ત્રી કે નપુંસકના આપાતવાળી ભૂમિમાં મળત્યાગ કરવા માટે ન જવું, એ શ્રેય છે. II૪૧૫II

### અવતરણિકા :

उक्तः (? मानुषा) पुरुषापातवति दोषः, तिर्यगापातवत्याह -

## અવતરણિકાર્થ:

મનુષ્યના આપાતવાળા સ્થંડિલમાં દોષ કહેવાયો. હવે તિર્યંચના આપાતવાળા સ્થંડિલમાં દોષને કહે છે —

## ભાવાર્થ :

ગાથા ૪૦૯માં મનુષ્ય અને તિર્યંચ એમ બે પ્રકારનું પરપક્ષઆપાતવાળું સ્થંડિલ બતાવ્યું. તેમાંથી ગાથા ૪૧૦-૪૧૧માં મનુષ્યપરપક્ષઆપાતવાળા સ્થંડિલના ભેદો બતાવ્યા અને ગાથા ૪૧૨માં તિર્યંચ પરપક્ષ આપાતવાળા સ્થંડિલના ભેદો બતાવ્યા. ત્યાર પછી ગાથા ૪૧૩માં સ્વપક્ષના આપાતવાળા સ્થંડિલમાં પણ અમનોજ્ઞસંવિગ્નસંયતના અને અસંવિગ્નસંયતના આપાતવાળા સ્થંડિલમાં જવાથી થતા દોષો બતાવ્યા. ત્યારપછી ગાથા ૪૧૪-૪૧૫માં પરપક્ષના આપાતવાળા સ્થંડિલમાં જવાથી થતા દોષો બતાવ્યા.

આ રીતે ગાથા ૪૧૩થી ૪૧૫માં મનુષ્યના આપાતવાળા સ્થંડિલમાં જવાથી થતા દોષો કહેવાયા. હવે તિર્યંચના આપાતવાળા સ્થંડિલમાં જવાથી થતા દોષને કહે છે —

## નોંધ :

पुरुषापातवति छे, तेने स्थाने मानुषापातवति होवुं कोईसे.

#### आथा :

# आहणणाई दित्ते गरहिअतिरिएसु संकमाईआ । एमेव य संलोए तिरिए वज्जित्तु मणुआणं ॥४१६॥

### सन्वयार्थ :

दित्ते=દેપ્તમાં=દેપ્ત તિર્યંચોના આપાતવાળા સ્થંડિલમાં, आहणणाई=આહનન આદિ થાય, गरिह-अतिरिएसु=ગર્હિત તિર્યંચોના આપાતવાળા સ્થંડિલમાં संक्रमाईआ=શંકાદિ થાય. एमेव य=અને આ રીતે જ तिरिए वज्जित्तु=તિર્યંચોને વર્જીને मणुआणं=મનુષ્યોનાં संलोए=સંલોકવાળા સ્થંડિલમાં (દોષો) થાય છે.

### आथार्थ :

દુષ્ત તિર્થચોવાળી શુદ્ધ ભૂમિમાં આહનન આદિ થાય, ગર્હિત તિર્થચોવાળી શુદ્ધ ભૂમિમાં શંકાદિ દોષો થાય અને એ જ રીતે તિર્થચોને છોડીને મનુષ્યોના સંલોક્વાળી ભૂમિમાં દોષો થાય છે.

### शिक्षाः

आहननादयो दृप्त इति दिण्पतितर्यगापातवतीति भावः, गर्हिततिर्यक्ष्विति एडिकाद्यापातविति शङ्कादयो दोषाः । संलोकवद्दोषानाह — एवमेव च संलोक इति तद्वत्येव स्थण्डिल इत्यर्थः, तिरश्चो वर्ज्जयित्वा मनुष्याणामिति मनुष्यालोकवतीति गाथार्थः ॥४१६॥

## ટીકાર્થ :

દપ્તમાં=દર્પિત તિર્યંચોના આપાતવાળા સ્થંડિલમાં, આહનન આદિ થાય છે, ગર્હિત તિર્યંચોમાં=એડિકા આદિના આપાતવાળા સ્થંડિલમાં, શંકા આદિ દોષો થાય છે. હવે સંલોકવાળા સ્થંડિલના દોષોને કહે છે – અને આ રીતે જ=જે રીતે મનુષ્યના આપાતવાળા સ્થંડિલમાં જવાથી દોષો થાય છે એ રીતે જ, સંલોકમાં=તેના વાળા જ સ્થંડિલમાં=સંલોકવાળા જ સ્થંડિલમાં, દોષો થાય છે. કોના સંલોકવાળા સ્થંડિલમાં દોષો થાય છે? તે બતાવે છે – તિર્યંચોને વર્જીને મનુષ્યોના આલોકવાળા સ્થંડિલમાં દોષો થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

તિર્યંચોના આપાતવાળી ભૂમિમાં જવાથી મદોન્મત્ત પ્રાણી હોય તો સાધુને પછાડે, ગધેડા વગેરે હોય તો લાત પણ મારે, ક્વચિત્ મૃત્યુ સુધીના પણ દોષોની સંભાવના રહે. અને તેવી ભૂમિમાં રહેતા ગર્હિત પશુઓની કામની ચેષ્ટાઓ જોઈને સાધુને પણ એ પ્રકારની કામની પરિણતિરૂપ શંકાદિ દોષો થાય. તેથી ત્યાં સાધુએ જવું જોઈએ નહિ.

વળી, પૂર્વમાં મનુષ્યોના આપાતવાળી ભૂમિમાં જવાથી જે દોષો બતાવ્યા, એ દોષો મનુષ્યોના સંલોકવાળી ભૂમિમાં જવાથી પણ થાય છે. તેથી જે દોષોની સંભાવના દેખાતી હોય તે દોષોવાળી ભૂમિનું સાધુએ વર્જન કરવું જોઈએ. વળી પશુના આપાતવાળી ભૂમિમાં આહનન આદિ દોષો સંભવે, પરંતુ પશુના સંલોકવાળી ભૂમિમાં જવાથી કોઈ દોષની સંભાવના નથી. તેથી તિર્યંચોના આલોકવાળી ભૂમિ શુદ્ધ જણાતી હોય તો ત્યાં સાધુને મળત્યાગ માટે જવામાં દોષ નથી. ॥૪૧૬॥

### અવતરણિકા :

एतदेव व्याचष्टे -

### અવતરશિકાર્થ:

આને જ વ્યાખ્યાન કરે છે અર્થાત્ પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે જે રીતે મનુષ્યના આપાતવાળી ભૂમિમાં જવાથી દોષો થાય છે, એ રીતે જ મનુષ્યના સંલોકવાળી ભૂમિમાં જવાથી દોષો થાય છે, એને જ સ્પષ્ટ કરે છે —

> कलुसदवे असई अ व पुरिसालोए हवंति दोसा उ । पंडित्थीसु वि एए खुद्धे वेउव्वि मुच्छा य ॥४१७॥

### અન્વથાર્થ :

आथा :

कलुसदवे असई अ व=અને કલુષ દ્રવ હોતે છતે અથવા (દ્રવ) નહીં હોતે છતે पुरिसालोए=પુરુષના આલોકવાળા સ્થંડિલમાં दोसा उ=દોષો જ हवंति=થાય છે, पंडित्थीसु वि=નપુંસક-સ્ત્રીઓમાં પણ एए=આ (દોષો) થાય છે. खुद्धे य वेउव्वि मुच्छ=અને ક્ષુબ્ધ એવા વૈક્રિયમાં મૂર્ચ્ગ થાય છે.

### आथार्थ :

મલિન પાણી હોતે છતે કે પાણી નહીં હોતે છતે પુરુષના આલોકવાળી ભૂમિમાં દોષો જ પ્રાપ્ત થાય છે, સ્ત્રી અને નપુંસકના આલોકવાળી ભૂમિમાં પણ આ દોષો થાય છે, અને વાતાદિને કારણે વિકાર પામેલા મોટા પુરુષચિહ્નને જોઈને સ્ત્રી કે નપુંસકને મૈથુનની ઉત્કટ ઇચ્છા થાય છે.

## ાસડિ

कलुषद्रवे सित असित वा द्रवे पुरुषालोक इति तदालोकवत् स्थण्डिलं परिगृह्यते भवन्ति दोषाः पूर्वोक्ता इति, स्त्रीनपुंसकयोरप्यालोकवत्येत एव दोषा इति, महति वैक्रिये इन्द्रिये मूर्च्छ च भवत्यभिलाषातिरेकादिति गाथार्थः ॥४१७॥

## ટીકાર્થ :

કલુષ દ્રવ હોતે છતે=મલિન પાનક હોતે છતે, અથવા દ્રવ નહીં હોતે છતે=પાણી નહીં હોતે છતે, પુરુષના આલોકવાળા સ્થંડિલમાં પૂર્વમાં કહેવાયેલા દોષો થાય છે. पुरुषालोके એ પ્રકારના શબ્દમાં તેના=પુરુષના, આલોકવાળું સ્થંડિલ ગ્રહણ કરાય છે. સ્ત્રી અને નપુંસકના પણ આલોકવાળા સ્થંડિલમાં આ જ=પૂર્વોક્ત જ, દોષો થાય છે, અને અભિલાષના અતિરેકથી મોટી વૈક્રિય એવી ઇન્દ્રિયમાં મૂર્ચ્છા થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. ॥૪૧૭॥

## અવતરણિકા :

प्राग्पन्यस्तचतुर्भिङ्गकागुणदोषमाह -

## અવતરણિકાર્થ:

પૂર્વે ઉપન્યસ્ત=ગાથા ૪૦૬માં સ્થપાયેલ, ચતુર્ભગીના ગુણ-દોષને કહે છે –

#### आथा :

आवायदोस तइए बिइए संलोगओ भवे दोसा । ते दो वि नित्थ पढमे तिहं गमणं भणिअविहिणा उ ॥४१८॥ (दारं)॥

### અન્વચાર્થ:

तइए आवायदोस=તૃતીયમાં ત્રીજા ભાંગાવાળી ભૂમિમાં, આપાતથી દોષો થાય છે, बिइए संलोगओ दोसा भवे=द्वितीयમાं=બીજા ભાંગાવાળી ભૂમિમાં, સંલોકથી દોષો થાય છે, ते दो वि=ते બંન્ને પણ=આપાત અને સંલોક તે બન્નેથી પણ થતા દોષો, पढमे नित्य=પ્રથમમાં=પહેલા ભાંગાવાળી ભૂમિમાં, નથી, (આથી) तिहं=त्यां=પ્રથમ ભાંગાવાળી ભૂમિમાં, भणिअविहिणा उ=ભણિતવિધિથી જ गमणं=જવું.

#### आथार्थ :

ત્રીજા ભાંગાવાળી ભૂમિમાં આપાતથી દોષો થાય છે, બીજા ભાંગાવાળી ભૂમિમાં સંલોકથી દોષો થાય છે, આપાત અને સંલોક તે બંનેથી પણ દોષો પ્રથમ ભાંગાવાળી ભૂમિમાં નથી. તેથી પ્રથમ ભાંગાવાળી ભૂમિમાં કહેવાયેલ વિદ્યાર્થી જ જવું જોઈએ.

### ટીકા :

आपातदोषास्तृतीये भङ्ग इति सूत्रक्रमग्रामाण्याद्, द्वितीये भङ्गके संलोकतो भवेयुर्दोषाः, तौ द्वाविष न स्तः प्रथमे भङ्गेऽतस्तत्र गमनं, कथमित्याह – भिणतिविधिनैवेति गाथार्थः ॥४१८॥

### ટીકાર્થ :

સૂત્રના ક્રમનું પ્રામાણ્ય હોવાથી≔ગાથા ૪૦૬માં બતાવેલ ચતુર્ભંગીરૂપ શાસ્ત્રમાં બતાવેલ ક્રમનું પ્રમાણપણું હોવાથી, ત્રીજા ભંગમાં આપાતથી દોષો થાય, બીજા ભંગમાં સંલોકથી દોષો થાય, તે બંને પણ દોષો પ્રથમ ભંગમાં થતા નથી. આથી ત્યાં=પ્રથમ ભંગવાળા સ્થંડિલમાં, જવું. કેવી રીતે જવું ? એથી કહે છે – કહેવાયેલ વિધિથી જ જવું, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

ગાથા ૪૦૬માં અનાપાત-અસંલોક નામના સ્થંડિલના પ્રથમ વિશેષણની ચતુર્ભંગી બતાવી, તે રૂપ શાસ્ત્રમાં બતાવેલ ક્રમના પ્રામાણ્યથી પ્રાપ્ત એવા ત્રીજા આપાત-અસંલોકરૂપ ભાંગામાં આપાતના દોષો થાય છે અર્થાત્ પૂર્વે પુરુષ-સ્ત્રી-નપુંસકના આપાતવાળા સ્થંડિલમાં જવાથી જે દોષો બતાવ્યા, તે સર્વ દોષો થાય છે; તેમ જ શાસ્ત્રક્રમના પ્રામાણ્યથી પ્રાપ્ત એવા બીજા અનાપાત-સંલોકરૂપ ભાંગામાં સંલોકના દોષો થાય છે અર્થાત્ પૂર્વે પુરુષ-સ્ત્રી-નપુંસકના સંલોકવાળા સ્થંડિલમાં જવાથી જે દોષો બતાવ્યા તે સર્વ દોષો થાય છે.

વળી પહેલા અનાપાત-અસંલોકરૂપ ભાંગામાં એક પણ દોષ થતો નથી. તેથી શક્ય હોય ત્યાં સુધી સાધુએ પ્રથમ ભાંગાવાળી શુદ્ધ ભૂમિમાં જ પૂર્વે કહેલી વિધિથી જ મળવિસર્જન અર્થે જવું જોઈએ.

અહીં ચોથા આપાત-સંલોકરૂપ ભાંગાની વિવક્ષા કરી નથી, પરંતુ અર્થથી ફલિત થાય છે કે ચોથા પણ ભાંગાવાળી શુદ્ધ ભૂમિ સાધુને મળવિસર્જન કરવા માટે વર્જ્ય છે. ॥૪૧૮॥

### अवतरशिक्षाः

उक्तमनापात(?ता)संलोकवद्, अधुनोपघातवदाह -

### અવતરણિકાર્થ:

'અનાપાત-અસંલોકવાળું' સ્થંડિલ કહેવાયું. હવે 'ઉપઘાતવાળા' સ્થંડિલને કહે છે 🗕

### ભાવાર્થ :

ગાથા ૩૯૯-૪૦૦માં બતાવેલ પ્રથમ સ્થંડિલનાં ૧૦ વિશેષણોમાંથી પહેલા વિશેષણનું ગાથા ૪૦૬થી ૪૧૮માં સ્વરૂપ બતાવ્યું. હવે બીજા વિશેષણનું સ્વરૂપ ગ્રંથકારશ્રી બતાવે છે —

### नोंध :

अनापातसंलोकवद् छे, तेने स्थाने अनापातासंलोकवद् होय तेम लासे छे.

#### ગાચા :

आयापवयणसंजम तिविहं उवधाइअं मुणेअव्वं । आरामवच्चअगणी पिट्टणमसुई अ अन्नत्थ ॥४१९॥ ( दारं )॥

### અન્વચાર્થ:

आयापवयणसंजम=આત્મા, પ્રવચન અને સંયમને (આશ્રયીને) तिविहं=ત્રિવિધ उवघाइअं=ઔપઘાતિક मुणेअव्यं=જાણવું. आरामवच्चअगणी=આરામ, વર્ચ અને અગ્નિ=બગીચો, વર્ચસ્થાન અને અંગારકર્મનું સ્થાન, (એ ત્રણેયમાં ક્રમસર) पिट्टणं असुई अन्नत्थ अ=પિટ્ટણ, અશુચિ અને અન્યત્ર (અન્યત્ર કરણમાં જીવોનું ઉપમર્દન થાય છે.)

#### ગાસાર્થ :

બગીચામાં મળત્યાગ કરવાથી કોઈ મારે, તેથી બગીચો આત્માના ઉપદાતવાળી ભૂમિ છે; વર્ચસ્થાનમાં મળત્થાગ કરવાથી કોઈને જુગુષ્સા થાય, તેથી વર્ચસ્થાન પ્રવચનના ઉપદાતવાળી ભૂમિ છે; અને અંગારા વગેરેને બાળવાના સ્થાનમાં મળત્યાગ કરવાથી અંગારકર્મ કરનાર માણસો બીજે બીજે સ્થાને અંગારા વગેરે બાળે, જેથી છકાયની હિંસા થાય, તેથી અંગારાદિના દાહનું સ્થાન સંચમના ઉપદાતવાળી ભૂમિ છે.

## ટ<del>ીક</del>ા ઃ

आत्मप्रवचनसंयम्माश्रित्य त्रिविधमुपघातवत् मन्तव्यं आत्मोपघातवत्प्रवचनोपघातवत्संयमोपघात-वच्च, तत्रारामे आत्मोपघातवत् तत्स्वामिनः सकाशात् पिट्टना=ताडनेति कृत्वा, वर्च्च इति वर्च्चःस्थानं प्रवचनोपघातवद् अशुचीति कृत्वा, जुगुप्सासम्भवाद्, अग्निरित्यङ्गारादिदाहस्थानं संयमोपघातवद्, अन्यत्र अन्यत्र करणे कायोपमर्दोदिति गाथार्थः ॥४१९॥

## ટીકાર્થ :

આત્મા, પ્રવચન અને સંયમને આશ્રયીને ત્રણ પ્રકારનું ઉપઘાતવાળું=આત્મોપઘાતવાળું, પ્રવચનોપઘાતવાળું

અને સંયમોપઘાતવાળું, સ્થંડિલ જાણવું.

ત્યાં તેના સ્વામીથી=તે બગીચાના માલિકથી, પિક્રના=તાડના, થાય છે. એથી કરીને આરામમાં≔બગીચામાં, આત્માના ઉપઘાતવાળું સ્થંડિલ જાણવું.

અશુચિ થાય છે એથી કરીને વર્ચ્ય=વર્ચનું સ્થાન=જ્યાં ગામના લોકોની વિષ્ટા પડી હોય તેવું સ્થાન, પ્રવચનના ઉપઘાતવાળું સ્થંડિલ જાણવું; કેમ કે જુગુપ્સાનો સંભવ છે.

અગ્નિ=અંગારાદિના દાહનું સ્થાન, સંયમના ઉપઘાતવાળું સ્થંડિલ જાણવું; કેમ કે અન્યત્ર અન્યત્ર કરણમાં કાયનો ઉપમર્દ થાય છે=જુદા-જુદા સ્થાને અંગારાદિનો દાહ કરવામાં છ કાયના જીવોનું ઉપમર્દન થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### भावार्थ :

ક્યારેક સાધુને મળત્યાગ કરવાની ઉતાવળ થઈ ગઈ હોય અને નજીકમાં કોઈ બગીચો હોય અને ત્યાં શુદ્ધભૂમિ મળવાથી તે સાધુ બગીચામાં મળ વોસિરાવે, તે વખતે બગીચાનો માલિક જુએ તો સાધુને મારે, જેથી આત્મોપઘાત થાય. કદાચ માલિકે સાધુને જોયા ન હોય તોપણ પાછળથી તેને ખબર પડે કે અહીં કોઈ સાધુ મળ વિસર્જન કરીને ગયા છે, તો તેને ધર્મ પ્રત્યે દ્વેષ થાય, અને કદાચ સાધુ મળોત્સર્ગ કરી ગયા છે તેવી ખબર ન પડે તોપણ મળ વિસર્જન કરનાર વ્યક્તિ પ્રત્યે તે બગીચાના માલિકને દ્વેષ થાય. એ સર્વમાં સાધુ નિમિત્ત બને, માટે અત્યંત અપવાદ વગર સાધુએ બગીચામાં મળત્યાગ કરવો ન જોઈએ.

વળી, ગામડામાં ભંગી જયાં મળ નાખી આવતા હોય, તેવા સ્થાનને વર્ચસ્થાન કહેવાય, અને ત્યાં આખા ગામની વિષ્ટા પડી હોય, અને ખૂબ ઉતાવળ થઈ જવાથી સાધુ જો તેવા સ્થાનમાં જઈને મળવિસર્જન કરે તો લોકોને થાય કે આ સાધુઓ આવા ગંદા સ્થાનમાં જનારા છે, માટે તેઓને જૈન સાધુ પ્રત્યે જુગુપ્સાનો ભાવ થાય, જેથી શાસનનો ઉપઘાત થાય.

વળી, મળત્યાગ કરવાની ઉતાવળ હોય અને નજીકમાં કોઈ શુદ્ધ ભૂમિ ન મળવાથી જ્યાં લોકો ઇંગાલકર્મ કરતા હોય ત્યાં જઈને સાધુ મળ વિસર્જન કરે તો અંગારકર્મ કરનારા લોકો તે સ્થાનને છોડીને અન્ય સ્થાને અંગારકર્મ કરે, જેથી તે અન્ય સ્થાનમાં રહેલા ઘણા ત્રસ-સ્થાવર જીવોનો નાશ થાય તેમાં સાધુ નિમિત્તકારણ બને; કેમ કે જો સાધુએ મળવિસર્જન અંગારાદિ બાળવાના સ્થાનમાં ન કર્યું હોત તો અંગારકર્મ કરનાર લોકો પોતાના રોજના સ્થાને જ અંગારકર્મ કરત, અને રોજ અંગારા આદિ બાળવાના સ્થાનમાં લગભગ જીવો ન હોવાથી જીવોનો નાશ થવાનો સંભવ અલ્પ રહેત. આથી અંગારા આદિ બાળવાના સ્થાને મળવિસર્જન કરે તો તે સાધુના સંયમનો ઉપઘાત થાય. ॥૪૧૯॥

## અવતરણિકા :

उक्तमुपघातवत्, साम्प्रतं व्यतिरेकदोषोपदर्शनद्वारेणैव समाशुषिरे भणति -

## અવતરણિકાર્થ:

'ઉપઘાતવાળું' સ્થંડિલ કહેવાયું. હવે વ્યતિરેકથી દોષોના ઉપદર્શનના દ્વારથી જ 'સમ' અને 'અશુષિર' સ્થંડિલને કહે છે —

### लावार्ख :

ગાથા ૩૯૯-૪૦૦માં બતાવેલ પ્રથમ સ્થંડિલનાં ૧૦ વિશેષણોમાંથી બીજા વિશેષણનું સ્વરૂપ પૂર્વગાથામાં બતાવ્યું. હવે ત્રીજા અને ચોથા વિશેષણનું સ્વરૂપ ગ્રંથકારશ્રી બતાવે છે –

તેમાં ગ્રંથકાર સમભૂમિ અને અશુષિરભૂમિને સાક્ષાત્ કહેતા નથી, પરંતુ સમભૂમિથી વ્યતિરેક એવી વિષમભૂમિમાં, અને અશુષિરભૂમિથી વ્યતિરેક એવી શુષિરભૂમિમાં, પ્રાપ્ત થતા દોષો બતાવવા દ્વારા જ 'સમ'ભૂમિમાં અને 'અશુષિર'ભૂમિમાં મળત્યાગ કરવો જોઈએ, એમ કહે છે –

#### आथाः :

विसमपलोट्टण आया इअप्रस्स पलोट्टणंमि छक्काया । (दारं)। झुसिरंमि विच्चुगाई उभयक्कमणे तसाईआ ॥४२०॥ (दारं)॥

### अन्द्रशार्थ :

विसमपलोट्टण=વિષમમાં (બેઠેલનું) પ્રલુઠન થયે છતે आया=આત્મા (અને) इअरस्स=ઇતરનું= પુરીષાદિનું, पलोट्टणंमि=પ્રલુઠન થયે છતે छक्काया=ષટ્કાયો (વિરાધાય છે.) झुसिरंगि=શુષિરમાં विच्चुगाई= વૃશ્ચિકાદિ (હોય તો આત્મોપઘાત અને) उभयक्कमणे=ઉભયથી આક્રમણ થયે છતે तसाईआ ત્રસાદિ (મરે તો સંયમોપઘાત થાય છે.)

### ગાશાર્થ :

વિષમ ભૂમિમાં બેઠેલ સાધુ ગબડે તો આત્માની વિરાધના થાય, વળી મળ-મૂત્ર પ્રસરે તો છકાયની વિરાધના થાય, તેથી સાધુએ વિષમ ભૂમિમાં મળત્થાગ કરવો જોઈએ નહીં. પોલાણવાળી ભૂમિમાં વીંછી વગેરે તૃણાદિ નીચે ઢંકાયેલ હોય તો બેઠેલ સાધુને કરડે, તેથી આત્મોપઘાત થાય, મળ-મૂત્રના આક્રમણમાં ત્રસાદિ જીવોનો નાશ થાય, તેથી સંચમોપઘાત થાય, માટે સાધુએ શુષિર ભૂમિમાં મળત્થાગ કરવો જોઈએ નહીં. પરંતુ 'સમ' અને 'અશુષિર' ભૂમિમાં મળવિસર્જન કરવું જોઈએ.

### ટીકા :

विषमप्रलुठने आत्मेति विषमस्थण्डिलोपविष्टप्रलुठने सत्यात्मा विराध्यते, इतस्य तु पुरीषादेः प्रलुठने सित षद्काया इति पृथिव्यादयो विराध्यन्ते, तस्मात्सम उपवेष्टव्यं, तथा शुषिरे तृणाद्यवष्टव्ये वृश्चिकादय इति तेभ्य आत्मोपघातः, उभयाक्रमण इति पुरीषकायिकाभ्यामाक्रमणे त्रसादयो व्यापद्यन्ते इति संयमोपघात इति गाथार्थः ॥४२०॥

## ટીકાર્થ :

વિષમમાં પ્રલુઠન થયે છતે આત્મા=વિષમ સ્થંડિલમાં બેઠેલનું પ્રલુઠન થયે છતે સાધુ વડે આત્માની વિરાધના કરાય છે, અર્થાત્ ઊંચી-નીચી ભૂમિમાં મળત્યાગ માટે બેઠેલા સાધુ ગબડે તો પોતાનો નાશ થાય છે, વળી ઇતરનું=પુરીષાદિનું=મળ અને મૂત્રનું, પ્રલુઠન થયે છતે પૃથ્વી આદિ છ કાયોની વિરાધના કરાય છે અર્થાત્ ઊંચી-નીચી ભૂમિમાં મળત્યાગ માટે બેસ્યા પછી મળ કે મૂત્ર ગબડે તો ષટ્જીવનિકાયનો નાશ થાય છે. તે કારણથી સમ સ્થંડિલમાં બેસવું જોઈએ; અને શુષિરમાં=તૃણાદિથી અવષ્ટબ્ધમાં≔ઘાસ વગેરેથી

છવાયેલા સ્થંડિલમાં, વીંછી આદિ હોય છે, એથી તેઓથી=વીંછી આદિથી, આત્માનો ઉપઘાત થાય છે. ઉભયથી આક્રમણ થયે છતે=પુરીષ અને કાયિકાથી આક્રમણ થયે છતે=પોલાણવાળી ભૂમિમાં મળ વિસર્જન કરવામાં આવે તો મળ અને મૂત્રથી આક્રમણ થયે છતે, ત્રસાદિ વ્યાપાદન કરાય છે, એથી સંયમનો ઉપઘાત થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. ॥૪૨૦॥

### અવતરણિકા :

अचिरकालकृतमाह -

### અવતરણિકાર્થ:

હવે 'અચિરકાલકૃત' સ્થંડિલને કહે છે –

## ભાવાર્થ :

ગાથા ૩૯૯-૪૦૦માં બતાવેલ પ્રથમ સ્થંડિલનાં ૧૦ વિશેષણોમાંથી ત્રીજા અને ચોથા વિશેષણનું સ્વરૂપ પૂર્વગાથામાં બતાવ્યું. હવે પાંચમા વિશેષણનું સ્વરૂપ ગ્રંથકારશ્રી બતાવે છે –

#### आथा :

जे जंमि उउम्मि कया पयावणाईहिँ थंडिला ते उ । होंति इअरंमि चिरकया वासावुत्थे अ बारसगं ॥४२१॥ (दारं)॥

### અન્વચાર્થ:

जे जंमि उउम्मि=જેઓ જે ઋતુમાં पयावणाईहिँ=પ્રતાપનાદિ વડે **धंडिला कया**=સ્થંડિલ કરાયા હોય, ते उ=વળી તેઓ=તે સ્થંડિલો, (તે જ ઋતુમાં અચિરકાલકૃત) होंति=થાય છે, इअरंमि चिरकया=ઇતરમાં=અન્ય ઋતુમાં, ચિરકૃત થાય છે. वासावृत्थे अ=અને વર્ષોષિતમાં=એક વર્ષ વસેલા ગામાદિમાં, बारसगं=દ્વાદશક=બાર વર્ષ, (અચિરકાલકૃત સ્થંડિલો થાય છે.)

## ગાથાર્થ :

જે ભૂમિઓ જે ૠતુમાં પ્રતાપના આદિ વડે શુદ્ધ કરાયેલી હોય, તે ભૂમિઓ તે ૠતુમાં જ અચિરકાલકૃત થાય છે, બીજી ૠતુમાં ચિરકાલકૃત થાય છે, અને વર્ષ વસેલા ગામ વગેરેમાં બાર વર્ષ સુધી ભૂમિઓ અચિરકાલકૃત થાય છે.

## ટીકા :

यानि यस्मिन् ऋतौ हेमन्तादौ कृतानि प्रतापनादिभिः कारणैः स्थण्डिलानि तानि भवन्ति अचिर-कालकृतानि, इतरस्मिन्=ग्रीष्मादौ ऋतौ चिरकालकृतानि, तन्नैवाऽचिरकालकृतानीति भावः, वर्षोषिते च ग्रामादौ द्वादशकमिति वर्षद्वादशकं यावदचिरकालकृतानीति गाथार्थः ॥४२१॥

## ટીકાર્થ :

જેઓ=જે સ્થંડિલો, હેમંતાદિ જે ઋતુમાં પ્રતાપનાદિ કારણો વડે સ્થંડિલ=અચિત્ત, કરાયાં હોય, તેઓ=તે સ્થંડિલો, તે ઋતુમાં અચિરકાલકૃત થાય છે, ઇતરમાં=ગ્રીષ્માદિ ઋતુમાં, ચિરકાલકૃત થાય છે, તેથી અચિરકાલકૃત નથી જ, એ પ્રકારનો ભાવ છે, અને વર્ષ વસેલા ગામાદિમાં દ્વાદશક=બાર વર્ષ સુધી, સ્થંડિલો અચિરકાલકૃત થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્શ :

જે ભૂમિને કોઈક કારણોથી અગ્નિ વગેરેના દાહ દ્વારા ગૃહસ્થોએ શુદ્ધ કરી હોય, તે ભૂમિની માટી તે ઋતુ સુધી અચિત્ત રહે છે, તેથી તે ભૂમિ તે ઋતુમાં અચિરકાલકૃત કહેવાય અને બીજી ઋતુમાં ચિરકાલકૃત કહેવાય. અને ચિરકાલકૃત ભૂમિ સર્વથા અચિત્ત નથી, છતાં પ્રતાપનાદિથી ક્યારેય અચિત્ત નહીં કરાયેલી ભૂમિ કરતાં ચિરકાલકૃતભૂમિમાં ક્યારેક પ્રતાપનાદિ થયેલ હોવાને કારણે જીવોની સંભાવના ઓછી રહે છે.

આથી પ્રથમ અચિરકાલકૃત ભૂમિ મળતી હોય તો સાધુ તેમાં જ મળત્યાગ કરવા જાય, પરંતુ ક્યારેક અચિરકાલકૃત ભૂમિ ન મળે તો ચિરકાલકૃતર્ભૃ્મિમાં પણ જાય. વળી, પ્રતાપનાદિથી અચિત્ત નહીં કરેલી ભૂમિમાં અથવા ગૃહસ્થોની અવર જવર વગરની ભૂમિમાં પ્રાયઃ માટી સચિત્ત હોય છે, અને જીવોનો ઉપદ્રવ પણ ઘણો હોય છે. તેથી તેવી ભૂમિમાં અત્યંત અપવાદ વગર સાધુ મળત્યાગ માટે જાય નહિ.

વળી કોઈ ઠેકાણે નવું નગર વસ્યું હોય અને એક આદિ વર્ષ પછી તે નગર કોઈ કારણસર નાશ પામ્યું હોય તો તે નગરની ભૂમિ બાર વર્ષ સુધી અચિરકાલકૃત કહેવાય. તેથી તેવું સ્થાન બાર વર્ષ સુધી અચિત્ત રહે છે. તેથી તેવી ભૂમિ મળાદિ વોસિરાવવા માટે શ્રેષ્ઠ ગણાય. ॥૪૨૧॥

### અવતરણિકા :

विस्तीर्णदूरावगाढे अभिधित्सुराह -

## અવતરણિકાર્થ :

'વિસ્તીર્ણ' અને 'દ્રરાવગાઢ' સ્થંડિલને કહેવાની ઇચ્છાવાળા ગ્રંથકાર કહે છે –

## ભાવાર્થ :

ગાથા ૩૯૯-૪૦૦માં બતાવેલ પ્રથમ સ્થંડિલનાં ૧૦ વિશેષણોમાંથી પૂર્વગાથામાં પાંચમા વિશેષણનું સ્વરૂપ બતાવ્યું. હવે છકા અને સાતમા વિશેષણનું સ્વરૂપ ગ્રંથકારશ્રી બતાવે છે –

### ः १८११

हत्थाययं समंता जहन्नमुक्कोस जोअणबिछक्कं । दारं । चउरंगुलप्पमाणं जहन्नयं दूरमोगाढं ॥४२२॥ दारं ॥

## અન્વચાર્થ :

समंता हत्याययं=ચારેય બાજુથી હાથ આયત=એક હાથ પહોળું, जहन्नम्=જઘન્ય (સ્થંડિલ) છે. जोअणिबछकं उक्कोस=બાર યોજનવાળું ઉત્કૃષ્ટ (સ્થંડિલ) છે. चउरंगुलप्पमाणं=ચાર અંગુલના પ્રમાણવાળું जहन्नयं दूरमोगाढं=જઘન્ય દૂરાવગાઢ (સ્થંડિલ) છે.

## ગાંથાર્થ :

ચારેચ બાજુથી એક હાથ પહોળું જઘન્ય સ્થંડિલ છે, અને બાર યોજનના વિસ્તારવાળું ઉત્કૃષ્ટ સ્થંડિલ છે, ચાર અંગુલના પ્રમાણવાળું જઘન્ય દૂરાવગાઢ સ્થંડિલ છે.

#### ટીકા :

हस्तायतं=हस्तविस्तीर्णं समन्तात्=सर्वतः आयामविष्कम्भाभ्यां जघन्यं स्थण्डलं, उत्कृष्टं योजन-द्विषट्कमिति द्वादशयोजनं विस्तीर्णं चक्रवर्त्तिकटकिनवेशादौ, शेषं हि मध्यमिति गम्यते, चतुरङ्गुलप्रमाणं जघन्यं दूरावगाढमिति, अत कर्ध्वमुत्कृष्टादिविभागः, अत्र च वृद्धसम्प्रदायः — "चअंगुलोगाढे सण्णा बोसिरिज्जइ, ण काइया" इति गाथार्थः ॥४२२॥

### રીકાર્થ :

ચારેય બાજુથી=આયામ અને વિષ્કંભ દારા સર્વથી=લંબાઈ અને પહોળાઈ દારા બધી બાજુથી, હાથ આયત=હાથ વિસ્તીર્ણ, જઘન્ય સ્થંડિલ છે≕જીવરહિત ભૂમિ છે. ચક્રવર્તીના સૈન્યના નિવેશાદિમાં બાર યોજન વિસ્તીર્ણ ઉત્કૃષ્ટ સ્થંડિલ છે. વળી શેષ સ્થંડિલ મધ્યમ છે.

ચાર અંગુલના પ્રમાણવાળું જઘન્ય દૂરાવગાઢ સ્થંડિલ છે. આનાથી ઊર્ધ્વ ઉત્કૃષ્ટાદિનો વિભાગ થાય અને અહીં વૃદ્ધોનો સંપ્રદાય છે : "ચાર અંગુલના અવગાઢવાળા સ્થંડિલમાં સંજ્ઞા≔મળ, વોસિરાવે, કાયિકા નહીં≔મૂત્ર નહીં," એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

સાધુને મળત્યાગ કરવા માટે વિસ્તીર્ણ ભૂમિમાં બેસવાનું છે, તેમાં એક હાથ લાંબી અને પહોળી નિર્દોષ ભૂમિ જઘન્ય વિસ્તીર્ણ કહેવાય, અને બાર યોજન લાંબી અને પહોળી નિર્દોષ ભૂમિ ઉત્કૃષ્ટ વિસ્તીર્ણ કહેવાય, અને શેષ લાંબી અને પહોળી ભૂમિ મધ્યમ વિસ્તીર્ણ કહેવાય. તેમાં બાર યોજનના વિસ્તારવાળી નિર્દોષ ભૂમિની પ્રાપ્તિ ચક્રવર્તીની સેના છાવણી નાખીને રહેલી હોય, વગેરે કારણોથી થાય છે.

જે રીતે મળત્યાગ કરવા માટે વિસ્તીર્ણ નિર્દોષ ભૂમિ જોઈએ, તે રીતે જમીનમાં ઊંડાણવાળી પણ નિર્દોષ ભૂમિ જોઈએ, અને તે ઊંડાણવાળી ભૂમિને 'દૂરાવગાઢ' શબ્દથી ગ્રહણ કરેલ છે. તેમાં ચાર અંગુલના ઊંડાણ સુધી અચિત્ત હોય તેવી ભૂમિ જઘન્ય દૂરાવગાઢ કહેવાય, અને તેનાથી વધારે ઊંડાણ સુધી અચિત્ત હોય તેવી ભૂમિમાં મધ્યમ અને ઉત્કૃષ્ટનો વિભાગ પડે.

વળી, વૃદ્ધસંપ્રદાય પ્રમાણે જમીન ઊંડાઈમાં ચાર અંગુલ ફૂાધી અચિત્ત હોય તો સાધુ મળવિસર્જન કરે, પરંતુ માત્રુ ન કરે; કેમ કે માત્રુ વધારે ઊંડાણમાં જતું હોવાથી જીવિવરાધના થાય, અને ચાર અંગુલથી વધારે ઊંડાણ સુધી નિર્દોષ ભૂમિ હોય તો માત્રુ પણ કરી શકાય. તેથી મધ્યમ અને ઉત્કૃષ્ટ ભૂમિનો વિભાગ કરવાની કોઈ આવશ્યકતા રહેતી નથી; કેમ કે જઘન્ય દૂરાવગાઢવાળી ભૂમિમાં મળત્યાગ કરી શકાય; તેમ જ મધ્યમ અને ઉત્કૃષ્ટ દૂરાવગાઢવાળી ભૂમિમાં માત્રુ પણ કરી શકાય. II૪૨૨II

## અવતરણિકા :

अधुनाऽऽसण्णमाह -

## અવતરણિકાર્થ :

હવે 'આસન્ન' સ્થંડિલને કહે છે —

## भावार्थ :

ગાથા ૩૯૯-૪૦૦માં બતાવેલ પ્રથમ સ્થંડિલનાં ૧૦ વિશેષણોમાંથી પૂર્વગાથામાં છકા અને સાતમા વિશેષણનું સ્વરૂપ બતાવ્યું. હવે આઠમા વિશેષણનું સ્વરૂપ ગ્રંથકારશ્રી બતાવે છે —

#### भाधाः

दव्वासण्णं भवणाइयाण तहिअं तु संजमायाए । आयापवयणसंजमदोसा पुण भावआसण्णे ॥४२३॥ दारं ॥

### અન્વચાર્થ:

भवणाइयाण दव्वासण्णं=ભવનાદિની (નજીક એ) દ્રવ્યાસક્ષ છે. तहिअं तु=વળી ત્યાં=દ્રવ્યાસક્ષમાં, संजमायाण्=સંયમ અને આત્માની (વિરાધના) થાય છે. भावआसण्णे पुण=વળી ભાવાસક્ષમાં आयापवयण-संजमदोसा=આત્મા, પ્રવચન અને સંયમના દોષો થાય છે.

### ગાશાર્થ :

ભવનાદિની નજીક હોય તે દ્રવ્યાસજ્ઞ ભૂમિ કહેવાય. વળી દ્રવ્યાસજ્ઞમાં બે દોષ થાય છે : આત્મવિરાધના અને સંયમવિરાધના. વળી ભાવાસજ્ઞમાં આત્મા, પ્રવચન અને સંયમના દોષો થાય છે. ટીકા :

आसन्नं द्विविधं द्रव्यासन्नं भावासन्नं च, तत्र द्रव्यासन्नं भवनादीनामासन्नं, आदिग्रहणात् देवकुलादिग्रहः, तत्र तु द्वौ दोषौ संयमविराधना आत्मविराधना च, आत्मप्रवचनसंयमदोषाः पुनर्भावासन्न इति आत्मोपघातादयो दोषा भावासन्न इति ॥

अत्र वृद्धवादः -- "भावासत्रं नाम ताव अच्छड़ जाव आगाढं जायं, ताहे धाइउं पवत्तो, अण्णेहिं धिज्जाइएहिं दिहो, ताहे ते हसंति, पुरओ आगया वंदित धम्मं च पुच्छंति, जिद धरेड़ ताहे मरड़, अन्तरा वोसिरह ताहे उड्डाहो, चउत्थरिसयं वा परिमियं नीयं, अहवा जा सा जतणा तं न करेड़, अंतरा अथंडिले वोसिरिज्जा, एस भावासण्णो, तओ दोस"ित गाथार्थ: ॥४२३॥

## ટીકાર્ચ:

आसन्नं ....... ग्रहः આસત્ર બે પ્રકારે છે : દ્રવ્યાસત્ર અને ભાવાસત્ર. ત્યાં=બે પ્રકારના આસત્રમાં, ભવનાદિની આસત્ર એ દ્રવ્યાસત્ર સ્થંડિલ છે. ''भवनादि''માં 'आदि'ના ગ્રહણથી દેવકુલાદિનો ગ્રહ છે= સંગ્રહ છે.

तत्र ....... भावासन्ने વળી ત્યાં≔દ્રવ્યાસન્નમાં, બે દોષ છે : સંયમવિરાધના અને આત્મવિરાધના. ભાવાસન્નમાં વળી આત્મા, પ્રવચન અને સંયમના દોષો છે≕ભાવાસન્નમાં આત્માનો ઉપઘાત આદિ દોષો છે.

'इति' ગાથાસ્પર્શી ટીકાની સમાપ્તિ અર્થે છે.

अत्र वृद्धवादः – અહીં વૃદ્ધોનો વાદ છે.

भावासन्नं ....... उड्डाहो ભાવાસન્ન એટલે ત્યાં સુધી બેસી રહે, જ્યાં સુધી આગાઢ થયું=મળત્યાગની શંકા પ્રબળ થઈ. ત્યારપછી=મળત્યાગની શંકા પ્રબળ થયા પછી, દોડવા માટે પ્રવૃત્ત થયો, અન્ય ધિગ્જાતીયો વડે=બ્રાહ્મણો વડે, જોવાયો, ત્યારે તેઓ=બ્રાહ્મણો, હસે છે. આગળથી આવેલા=સાધુની આગળ આવેલા બ્રાહ્મણો, વંદન કરે છે અને ધર્મને પૂછે છે. જો ધારે તો મરે અર્થાત સાધુ તે વખતે મળત્યાગની આગાઢ શંકા ધારણ કરી રાખે તો મરે, વચમાં વોસિરાવે તો શાસનનો ઉકાહ થાય.

चऊरथासियं ....... गाश्रार्थः અથવા ચતુર્થરસિક=છાશની આશ, પરિમિત લઈ જવાયું, અથવા જે તે યતના છે, તેને ન કરે. વચ્ચે અસ્થંડિલમાં≔અશુદ્ધ ભૂમિમાં, વોસિરાવે, આ ભાવાસત્ર છે. તે કારણથી દોષ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

સ્થંડિલ એટલે જીવોથી રહિત એવી શુદ્ધ ભૂમિ. અને આસન્ન એવું સ્થંડિલ બે પ્રકારનું છે : (૧) દ્રવ્યાસન્ન અને (૨) ભાવાસન્ન.

તેમાં ભવન, દેવકુલાદિની નજીકમાં જે શુદ્ધ ભૂમિ હોય તેને દ્રવ્યાસન્ન કહેવાય. અને દ્રવ્યાસન્ન સ્થંડિલમાં સાધુ મળિવસર્જન કરે તો સાધુને આત્મવિરાધના અને સંયમવિરાધના એ બે દોષો થાય છે; કેમ કે સાધુને પોતાના ભવનાદિની નજીકમાં મળિવસર્જન માટે બેઠેલા જોઈને તે ભવનાદિના માલિક તે સાધુ પર ગુસ્સે થાય અને મારે તો સાધુની આત્મવિરાધના થાય; તેમ જ તે ભવનાદિના માલિકે તે સાધુને જોયા ન હોય તોપણ પાછળથી ત્યાં મળ પડેલો જોઈને પોતાના માણસ પાસે તે સ્થાન સાફ કરાવે તો તેમાં જે જીવવિરાધના થાય એમાં સાધુ નિમિત્તકારણ બને, માટે ત્યાં મળિવસર્જન કરનાર સાધુની સંયમવિરાધના થાય. માટે આવા દ્રવ્યાસન્ન સ્થંડિલમાં સાધુએ મળિવસર્જન કરવું જોઈએ નહીં.

વળી સાધુને તીવ્ર મળત્યાગની શંકા ન થાય ત્યાં સુધી સ્વાધ્યાયમાં રત રહે, તેથી મળત્યાગનો વેગ અતિપ્રબળ બને તેને ભાવાસત્ર કહેવાય. અને ભાવાસત્ર થાય ત્યારે મળત્યાગ માટે જવાથી સાધુને આત્મોપઘાત, પ્રવચનોપઘાત અને સંયમોપઘાત એ ત્રણ દોષો થાય છે; કેમ કે સાધુને મળત્યાગ માટે ઉતાવળથી જતા જોઈને સાધુઓ પ્રત્યે દેષવાળા બ્રાહ્મણો ઉતાવળથી જતા તે સાધુ પાસે આવીને ધર્મની પૃચ્છા કરે, જેથી તે સાધુ જલદી જઈ શકે નહીં, અને તે વખતે તે સાધુ મળના વેગને ધારણ કરે તો તેઓનું મૃત્યુ પણ થાય, જેથી આત્માનો ઉપઘાત થાય. વળી અતિશય વેગને કારણે સાધુ અર્ધપથમાં જ મળત્યાગ કરે તો જિનશાસનનો ઉકાહ થાય, જેથી પ્રવચનનો ઉપઘાત થાય. વળી અતિશય વેગને કારણે શુદ્ધ ભૂમિને જોયા વગર કે પ્રમાર્જન કર્યા વગર સાધુ મળત્યાગ કરે તો તે સાધુના સંયમનો ઉપઘાત થાય. આથી સાધુએ ભાવાસત્ર થતા પૂર્વે જ અર્થાત્ ભાવથી મળત્યાગના વેગથી નજીક થતા પહેલાં જ, મળત્યાગ માટે જવું જોઈએ. !!૪૨૩!!

## અવતરણિકા :

बिलवज्जियमाह -

## અવતરશિકાર્થ :

'બિલવર્જિત' (અને 'ત્રસપ્રાણબીજરહિત') સ્થંડિલને કહે છે –

## ભાવાર્થ :

ગાથા ૩૯૯-૪૦૦માં બતાવેલ પ્રથમ સ્થંડિલનાં ૧૦ વિશેષણોમાંથી પૂર્વગાથામાં આઠમા વિશેષણનું સ્વરૂપ બતાવ્યું. હવે નવમા અને દશમા વિશેષણનું સ્વરૂપ ગ્રંથકારશ્રી બતાવે છે –

### નોંધ :

પ્રસ્તુત ગાથામાં પ્રથમ સ્થંડિલના "બિલવર્જિત અને શ્વસપ્રાણબીજરહિત" એ બંને વિશેષણનું સ્વરૂપ બતાવ્યું છે, છતાં અવતરણિકામાં માત્ર 'બિલવર્જિતને કહે છે' એમ એક જ વિશેષણનો નિર્દેશ કરેલો છે. આથી અમે અવતરણિકાર્થમાં કોંસમાં બીજા વિશેષણને પણ ગ્રહણ કરેલ છે.

#### आशाः

# हुंति बिले दो दोसा तसेसु बीएसु वा वि ते चेव । (दारं)। संजोगओ अ दोसा मूलगमा होंति सविसेसा ॥४२४॥दारं॥

### અન્વચાર્થ :

बिले=બિલમાં=બિલવાળા સ્થંડિલમાં, दो दोसा=બે દોષો=આત્મવિરાધના અને સંયમવિરાધનારૂપ બે દોષો, हुंति=થાય છે, तसेसु बीएसु वा वि=ત્રસોમાં અને બીજોમાં પણ=ત્રસવાળા અને બીજવાળા સ્થંડિલમાં પણ, ते चेव=તે જ (દોષો) થાય છે. संजोगओ अ=અને સંયોગને કારણે=સ્થંડિલનાં દશેય વિશેષણોના અભાવથી થતા દોષોના સંબંધને કારણે, मूलगमा=મૂલગમથી=મૂળદોષોના ભેદથી, सविसेसा दोसा होंति= સવિશેષ દોષો થાય છે.

### ગાથાર્થ :

બિલવાળી ભૂમિમાં આત્મવિરાદ્યના અને સંચમવિરાદ્યનારૂપ બે દોષો થાય છે, ત્રસ અને સ્થાવર જીવોથી સંસક્ત ભૂમિમાં પણ તે જ દોષો થાય છે અને સ્થંડિલનાં દશેય વિશેષણોના અભાવથી થતા દોષોના સંયોગને કારણે મૂળદોષોના ભેદથી સવિશેષ દોષો થાય છે.

## ટીકા :

भवतो बिल इति बिलवित स्थिण्डिले द्वौ दोषौ, सर्प्यादेशत्मविशिधना पिपीलिकादिव्यापिततः संयमविशिधनेति, तथौधतस्त्रसेषु कृम्यादिषु बीजेषु चाऽपि शाल्यादिषु=आकीर्णे स्थिण्डिले त एव=दोषाः संयमविशिधनादयः, संयोगतश्च अन्योऽन्यं संगस्तद्योगेन दोषा मूलगमात् सकाशाद् भवन्ति सविशेषाः, तदन्यसंयोगिसत्कदोषसद्धावादिति गाथार्थः ॥४२४॥

## ટીકાર્થ :

બિલમાં=બિલવાળા સ્થંડિલમાં, બે દોષો થાય છે : (૧) સર્પાદિથી આત્મવિરાધના અને (૨) પિપીલિકાદિની વ્યાપત્તિથી=કીડી વગેરેનો નાશ થવાથી, સંયમવિરાધના. અને ઓઘથી=સામાન્યથી, કૃમિ આદિ ત્રસોમાં અને વળી શાલિ આદિ બીજોમાં=આકીર્ણ એવા સ્થંડિલમાં=ત્રસજીવો અને સ્થાવરજીવોથી વ્યાપ્ત એવી ભૂમિમાં, તેઓ જ=સંયમવિરાધના આદિ દોષો જ, થાય છે.

અત્યાર સુધી સ્થંડિલનાં પ્રત્યેક એવાં દશેય વિશેષણોના અભાવમાં પ્રાપ્ત થતા દોષો બતાવ્યા. હવે સ્થંડિલનાં દશેય વિશેષણોના અભાવમાં પ્રાપ્ત થતા દોષોનો પરસ્પર સંયોગ કરવાથી થતા દોષો બતાવે છે – અને સંયોગથી=અન્યોન્ય સંગ, તેના યોગથી=સ્થંડિલનાં દશેય વિશેષણોના અભાવવાળી ભૂમિમાં પ્રાપ્ત થતા દોષોના પરસ્પર સંબંધના યોગથી, મૂલગમ કરતાં=મૂળદોષોના ભેદ કરતાં, સવિશેષ દોષો થાય છે; ક્રેમ કે તેનાથી અન્ય સંયોગીના સંબંધી દોષોનો સદ્ભાવ છે=એક સંયોગી ભાંગાથી પ્રાપ્ત થતા દોષથી અન્ય સંયોગી ભાંગાથી પ્રાપ્ત થતા દોષોનો સદ્ભાવ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

બિલવાળી ભૂમિમાં મળત્યાગ માટે જવાથી સર્પ વગેરે દ્વારા આત્મવિરાધના થવાનો સંભવ રહે, અને મૂત્ર બિલમાં પ્રવેશે તો કીડી વગેરે જીવોનો નાશ થવાથી સંયમવિરાધના થવાનો સંભવ રહે.

વળી ત્રસ કે બીજથી સંસક્ત ભૂમિમાં પણ આત્મવિરાધના અને સંયમવિરાધના થાય છે અર્થાત્ વીંછી વગેરે ત્રસ જીવો હોય તો સાધુને કરડવાથી આત્મવિરાધના થાય, અને વનસ્પતિ વગેરે સ્થાવર જીવો હોય તો તેનો સ્પર્શ થવાથી કે મળ-મૂત્ર તેના ઉપર પડવાથી સ્થાવર જીવોને કિલામણા થવાને કારણે સંયમવિરાધના થાય.

વળી, કોઈ ભૂમિ બિલવાળી પણ હોય અને ત્રસ-બીજથી સંસક્ત પણ હોય, તો તેવી ભૂમિમાં મળત્યાગ માટે બેસવાથી આત્મવિરાધના અને સંયમવિરાધના સવિશેષથી થાય છે. તે આ રીતે —

કોઈ ભૂમિમાં બિલ હોય અને આજુ-બાજુ ત્રસ અને સ્થાવર જીવો હોય, તો તેવી ભૂમિમાં મળવિસર્જન કરવા બેસવાથી ત્રસ અને સ્થાવર જીવોનો નાશ થાય છે, અને બિલની અંદર મળ-મૂત્ર જવાથી અંદર રહેલા કીડી આદિ જીવોનો પણ નાશ થાય છે; તેમ જ બિલની અંદર સાપ વગેરે હોય અને આજુ-બાજુ વીંછી વગેરે હોય તો તેઓથી પોતાને ઉપદ્રવ થવાની સંભાવના પણ રહે છે. આથી બિલવાળી અને ત્રસ-સ્થાવર જીવોવાળી ભૂમિમાં સવિશેષથી આત્માની અને સંયમની વિરાધના થાય છે.

આમ, સ્થંડિલના 'બિલવર્જિત અને ત્રસપ્રાણબીજરહિત' એ બે વિશેષણોના અભાવવાળી ભૂમિમાં જેમ મૂલગમ કરતાં સવિશેષ દોષો યોજીને ઉપરમાં બતાવ્યા, તેમ શેષ પણ અનાપાત-અસંલોકાદિ સ્થંડિલનાં અન્ય સર્વ વિશેષણોના અભાવવાળી ભૂમિમાં મળોત્સર્ગ કરવાથી પ્રાપ્ત થતાં મૂલગમ કરતા સવિશેષ દોષો સ્વયં યોજી લેવા. II૪૨૪II

## અવતરણિકા :

परिशृद्धे स्थण्डिले व्युत्सर्गविधिमाह -

## अवतरशिक्षार्थ :

ગાથા ૩૯૯-૪૦૦માં સ્થંડિલનાં ૧૦ વિશેષણો બતાવેલાં. ત્યારબાદ ક્રમસર તે ૧૦ વિશેષણોવાળા સ્થંડિલના અભાવમાં પ્રાપ્ત થતા દોષો બતાવ્યા. હવે તે સર્વ દોષોથી પરિશુદ્ધ એવા સ્થંડિલમાં વ્યુત્સર્ગની≔સંજ્ઞા વોસિરાવવાની, વિધિને કહે છે —

#### अश्या :

दिसिपवणगामसूरिअ छायाए पमज्जिऊण तिक्खुत्तो । जस्सोग्गहो त्ति किच्चा णं वोसिरे आयमिज्जा वा ॥४२५॥

### અન્વચાર્થ :

दिसिपवणगामसूरिअ=દिશા, પવન, ગામ અને સૂર્યને (પૃષ્ઠ કર્યા વગર,) छायाए=(સંગ્રહશીવાળા સાધુ) છાયામાં तिक्खुत्तो पमिन्जिकण=ત્રણ વાર પ્રમાર્જીને, जस्सोग्गहो ति किच्चा='જેનો અવગ્રહ છે,' એ પ્રમાણે કરીને=અવગ્રહની યાચના કરીને, वोसिरे=(સાધુ સંજ્ઞાને) વોસિરાવે आयमिज्जा वा=અને આચમન કરે=અપાનમાં નિર્લેપન કરે.

### ગાશાર્થ :

દિશા, પવન, ગામ અને સૂર્યને પૂંઠ કર્યા વગર, સંગ્રહણીવાળા સાધુ છાચામાં ત્રણ વાર ભૂમિને પ્રમાર્જીને, અવગૃહની ચાચના કરીને સંજ્ઞાદ્યોસિરાવે અને આચમન કરે.

### ટીકા :

दिसिपवणगामसूरिय त्ति दिक्पवनग्रामसूर्यान् विधिना अपृष्ठतः कृत्वा, छायायां संसक्तग्रहणीति गम्यते प्रमृज्य त्रिकृत्व इति त्रीन् वारान् स्थण्डिलमिति गम्यत एव, ततो 'यस्यावग्रह' इति कृत्वा, णमिति वाक्यालङ्कारे, व्युत्सृजेत् संज्ञामिति प्रक्रमः, आचमेद्वा इत्थमेव स्थण्डिल इति गाथार्थः ॥४२५॥

## ટીકાર્થ :

દિશા, પવન, ગામ અને સૂર્યને વિધિ વડે અપૃષ્ઠથી કરીને=પૂંઠ કર્યા વગર, સંસક્તગ્રહણીવાળા અર્થાત્ મળમાં કૃમિ નીકળતા હોય તેવા સાધુ, છાયામાં ત્રણ વાર સ્થંડિલને=શુદ્ધ ભૂમિને, પ્રમાર્જીને, ત્યારપછી 'જેનો અવગ્રહ છે,' એ પ્રકારે કરીને=અવગ્રહની અનુજ્ઞા માંગીને, સંજ્ઞાને વોસિરાવે. અને આ રીતે જ=જેમ અવગ્રહની અનુજ્ઞા માંગીને સંજ્ઞા વોસિરાવે છે એ રીતે જ, અવગ્રહની અનુજ્ઞા માંગીને સ્થંડિલમાં=શુદ્ધ ભૂમિમાં, આચમન કરે=પાણી આદિથી અપાનની શુદ્ધિ કરે. 'णં' એ પ્રકારનો અવ્યય વાક્યાલંકારમાં છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. ॥૪૨૫॥

### અવતરણિકા :

भावार्थं त्वाह -

## અવતરણિકાર્થ :

વળી ભાવાર્થને કહે છે અર્થાત્ ગ્રંથકારે પૂર્વગાથામાં જે કથન કર્યું, તે કથનનો ભાવાર્થ ગ્રંથકારશ્રી ગાયા ૪૨૯ સુધી બતાવે છે. તેમાં પ્રથમ દિશા, પવન, ગામ, સૂર્યને પૂંઠ નહીં કરીને સાધુ સંજ્ઞા વોસિરાવે, એ કથનને આશ્રયીને કહે છે —

#### भाशा :

उत्तरपुव्वा पुज्जा जंमाए निसिअरा अहिवडंति । घाणारिसा य पवणे सूरिअगामे अवण्णो उ ॥४२६॥(दारं)॥

#### अन्वयार्थ :

उत्तरपुळा पुज्जा=ઉત્તર-पूर्व (દિશા) પૂજ્ય છે. जंमाए=યામ્યામાં=દક્ષિણ દિશામાં, निसिअस=(રાત્રિમાં)

નિશાચરો=રાક્ષસો, **अहिवडंति**=અભિમુખ આવે છે, पवणे घाणारिसा≔પવન હોતે છતે (પૂંઠ કરવાથી) ઘ્રાણના અર્શો=નાકના મસાઓ, य=અને લોકોપઘાત થાય છે. सूरिअगामे=સૂર્ય અને ગામને (પૂંઠ કરવાથી) अवण्णो **उ**=वणी અવર્ણ≕અયશ, થાય છે.

### ગાશાર્થ :

ઉત્તર અને પૂર્વ દિશા પૂજ્ય હોવાથી તે દિશામાં પૂંઠ ન કરવી, દક્ષિણ દિશામાં રાત્રે રાક્ષસો ફરતા હોવાથી તે દિશામાં રાત્રે પૂંઠ ન કરવી, પવનની દિશામાં પૂંઠ કરવાથી નાકમાં મસા અને લોકમાં ઉપદાત થાય છે, વળી સૂર્ચ અને ગામને પૂંઠ કરવાથી અવર્ણ થાય છે.

### ः ।स्टिऽ

इह दिक्चिन्तायामुत्तरपूर्वे दिशौ पूज्ये, याम्यायां दिशि निशाचरा अभिपतन्ति रात्रौ, अतः सदैव न पूर्वा पृष्ठतः कुर्यात्, नाऽपि चोत्तरां, न रात्रौ दक्षिणामिति सम्प्रदायः, उक्तं चाऽन्यैरपि —

> ''उभे भूत्रपुरीषे तु, दिवा कुर्यादुदङ्मुखः । रात्रौ दक्षिणतश्चैव, तथाऽस्यायुर्न हीयते ॥१॥''

पवनमधिकृत्याह — घ्राणार्शांसि च चशब्दाल्लोकोपघातश्च पवन इत्यतः पवनमि न पृष्ठतः कुर्यात्, ग्रामसूर्यावधिकृत्याह — ग्रामे सूर्ये=अनयोर्द्वयोरिप पृष्ठिदाने अवर्ण इत्यश्लाघा लोके, अत एताविप न पृष्ठतः कुर्योदिति गाथार्थः ॥४२६॥

## ટીકાર્થ :

આ દિક્ચિંતામાં=આ મળવિસર્જન વિષયક દિશાની વિચારણામાં, ઉત્તર અને પૂર્વ દિશા પૂજ્ય છે, યામ્યા દિશામાં=દક્ષિણ દિશામાં, રાત્રિમાં નિશાચરો=રાક્ષસો, અભિમુખ આવે છે. આથી સદા જ પૂર્વ દિશાને પૂંઠ ન કરે, અને ઉત્તર દિશાને પણ નહીં=મળવિસર્જન કરનાર સાધુ પૂંઠ ન કરે, રાત્રિમાં દક્ષિણ દિશાને નહીં=સાધુ પૂંઠ ન કરે. એ પ્રકારનો સંપ્રદાય છે, અને અન્યો વડે પણ કહેવાયું છે –

"મૂત્ર અને પુરીષ ઉભયને દિવસે ઉદઙ્મુખ=ઉત્તર દિશા સન્મુખ, કરે, અને તે રીતે રાત્રિમાં દક્ષિણથી=દક્ષિણ દિશા સન્મુખ કરે, એનું આયુષ્ય હીન થતું નથી."

પવનને આશ્રયીને કહે છે – પવન હોતે છતે નાકના મસાંઓ અને च શબ્દથી લોકમાં ઉપઘાત થાય છે, એથી પવનને પણ પૂંઠ ન કરે. ગામ અને સૂર્યને આશ્રયીને કહે છે – ગામમાં અને સૂર્યમાં≔આ બંનેને પણ પૃષ્ઠિના દાનમાં=ગામ અને સૂર્ય એ બંનેને પૂંઠ કરવામાં, અવર્લ=લોકમાં અશ્લાઘા, થાય છે. આથી આ બેને પણ=ગામ અને સૂર્ય એ બેને પણ, પૂંઠ ન કરે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

ઉત્તર અને પૂર્વદિશા લોકોને પૂજ્ય છે. તેથી તે બે દિશામાં પૂંઠ કરીને સાધુ સંજ્ઞા ન વોસિરાવે, અને દક્ષિણ દિશામાં રાત્રે રાક્ષસો ફરતા હોવાથી રાત્રે દક્ષિણ દિશામાં પૂંઠ ન કરે.

વળી,બીજા મતવાળાએ પણ કહ્યું છે કે જે પુરુષ દિવસે ઉત્તર દિશામાં અને રાત્રે દક્ષિણ દિશામાં મુખ કરીને મળ-મૂત્ર વિસર્જન કરે છે, તેનું આયુષ્ય ક્ષીણ થતું નથી. પવન જે દિશામાંથી આવતો હોય તે દિશાને પૂંઠ કરવાથી મળની ગંધ નાકમાં જવાથી નાકમાં મસા થાય છે, અને લોકમાં ઉપઘાત થાય છે અર્થાત્ પવનને પૂંઠ કરીને મળત્યાગ કરવા બેઠેલા સાધુને જોઈને લોકો કહે કે આ સાધુ મળની ગંધ સૂંઘવા બેઠા છે, માટે અવિવેકવાળા છે. એ પ્રકારનો લોકમાં સાધુનો ઉપઘાત થાય છે. આથી સાધુએ પવનને પૃષ્ઠ કરીને મળવિસર્જન કરવું જોઈએ નહિ.

ગામ અને સૂર્યને પૂંઠ કરવાથી લોકમાં અવર્ણવાદ થાય છે. માટે ગામ અને સૂર્યને પૂંઠ કરીને સાધુએ સંજ્ઞા વોસિરાવવા માટે બેસવું જોઈએ નહિ. li૪૨૬li

### અવતરણિકા :

छायामधिकृत्याह -

### અવતરણિકાર્થ:

ગાથા ૪૨૫માં કહેલ કે સંસક્તગ્રહણીવાળા સાધુ છાયામાં સંજ્ઞા વોસિરાવે. તેથી હવે છાયાને આશ્રયીને કહે છે —

#### ગાथा :

संसत्तग्गहणी पुण छायाए निग्गयाइ वोसिखः । छायाऽसइ उण्हंमि वि वोसिस्अि मुहुत्तगं चिट्टे ॥४२७॥ दारं ॥

### અન્વચાર્થ :

संसत्तग्गहणी=સંસક્તગ્રહણીવાળા સાધુ पुण=વળી=ભિન્ન વર્ચવાળા સાધુ निग्गयाइ छयाए=નીકળેલી છાયામાં वोसिरइ=(મળને) વોસિરાવે, छयाऽसइ=છાયા નહીં હોતે છતે उण्हंमि वि=ઉષ્ણમાં પણ=તડકામાં પણ, वोसिरिअ=વોસિરાવીને मुहुत्तगं चिट्ठे=મુહૂર્ત રહે=જીવરક્ષા માટે એક મુહૂર્ત સુધી મળ ઉપર પડછાયો કરીને સાધુ ઊભા રહે.

## ગાચાર્ચ :

સંસક્તગ્રહણીવાળા સાધુ, વળી ભિન્ન વર્ચવાળા સાધુ નીકળેલી છાચામાં મળ વોસિરાવે. છાયા ન હોય તો તડકામાં પણ મળ વોસિરાવીને જીવરક્ષા માટે એક મુહૂર્ત સુધી મળ ઉપર પડછાયો કરીને ઊભા રહે.

## शक्ताः

संसक्तग्रहणिः पुनः, पुनःशब्दो विशेषणार्थः, भिन्नवर्च्या अप्येकच्छायायां पुष्पफलप्रदक्षिणादि-सम्बन्धिन्यां निर्गतायां तदवग्रहात् व्युत्सृजित, छायायामसत्यां उष्णेऽपि व्युत्सृजतीति वर्त्तते, किन्तु तत्राऽयं विधिः – व्युत्सृज्य मुहूर्त्तं तिष्ठेत्=यावत्तैर्यथायुष्कं परिपालितमिति गाथार्थः ॥४२७॥

## ટીકાર્ચ:

સંસક્તગ્રહણીવાળા≕મળમાં કૃમિ નીકળતા હોય એવા સાધુ- <mark>પુનઃ</mark> શબ્દ વિશેષણના અર્થવાળો છે, તે વિશેષ અર્થ જ બતાવે છે – ભિન્ન વર્ચવાળા પણ≕કૃમિ સહિત ઢીલો મળ થતો હોય એવા સાધુ પણ, પુષ્પ અને ફળની પ્રદક્ષિણા આદિના સંબંધવાળી નીકળેલી એક છાયામાં, તેના અવગ્રહથી=તે વૃક્ષમાં વસતા વ્યંતરાદિની અનુજ્ઞાથી, વોસિરાવે છે, છાયા નહીં હોતે છતે ઉષ્ણમાં પણ=તડકામાં પણ, વોસિરાવે છે, પરંતુ ત્યાં=તડકામાં કૃમિવાળો મળ વોસિરાવવામાં, આ વિધિ છે – વોસિરાવીને મુહૂર્ત રહે અર્થાત્ જ્યાં સુધી તેઓ વડે=કૃમિઓ વડે, યથાયુષ્ક પરિપાલિત થાય=પોતાનું આયુષ્ય પાલન કરાયેલું થાય, ત્યાં સુધી ઊભા રહે. એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

કોઈ સાધુને સંગ્રહણી કે ભિન્નવર્ચનો રોગ થયો હોય, જેના કારણે તેઓને મળમાં કૃમિ નીકળતા હોય, તેવા સાધુ ઘટાદાર વૃક્ષ નીચે અવગ્રહની યાચના કરીને મળ વોસિરાવે; કેમ કે વૃક્ષ ઘટાદાર હોય તો જેમ જેમ સૂર્ય કરે, તેમ તેમ વૃક્ષની ઘટામાંથી નીકળતી છાયા જુદી જુદી દિશા તરફ પડતી હોય. તેથી તેવી છાયામાં અવગ્રહની યાચના કરીને સાધુ મળ વિસર્જન કરે.

વળી, ઘટાદાર વૃક્ષની છાયા ન હોય તો તડકામાં પણ સાધુ કૃમિવાળો મળ વોસિરાવે, પરંતુ મળ વોસિરાવ્યા પછી એક મુહૂર્ત સુધી અર્થાત્ તે જીવો પોતાનું આયુષ્ય પૂરું કરીને ન મરે ત્યાં સુધી, તે મળ ઉપર છાયા રાખીને સાધુ ઊભા રહે, જેથી તાપને કારણે તે કૃમિઓને કિલામણા ન થાય. ॥૪૨૭॥

## અવતરણિકા :

'पमज्जिकण तिक्खुत्तो' इत्यादि व्याचिख्यासुराह –

## અવતરણિકાર્થ:

ગાથા ૪૨૫માં કહેલ કે સાધુ સ્થંડિલને ત્રણ વાર પ્રમાર્જીને સંજ્ઞા વોસિરાવે, ઇત્યાદિને વ્યાખ્યાન કરવાની ઇચ્છાવાળા ગ્રંથકાર કહે છે –

#### आथा :

आलोयणमुङ्गमहे तिरिअं काउं तओ पमज्जिज्जा । पाए उग्गहऽणुण्णा पमज्जए थंडिलं विहिणा ॥४२८॥ ( दारं )॥

## અન્વયાર્થ :

उद्गृमहे तिरिअं=ઊર્ધ્વ, અધો, તિર્ધગ્ आलोयणं काउं=અવલોકનને કરીને तओ=ત્યારપછી पाए पमज्जिज्जा=પગને પ્રમાર્જે, (ત્યારબાદ) उग्गहऽणुण्णा=અવગ્રહને અનુજ્ઞાપન કરીને विहिणा=વિધિથી थंडिलं=સ્થંડિલનे=શુદ્ધ ભૂમિને, पमज्जए=પ્રમાર્જે.

## ગાશાર્થ :

ઊર્ધ્વ, અદ્યો, તિર્ચગ્ અવલોકન કરીને ત્થારપછી પગને પ્રમાર્જે, ત્થારપછી અવગ્રહની અનુજ્ઞા માંગીને વિદ્યિથી શુદ્ધ ભૂમિને પ્રમાર્જે.

## ટીકા :

अवलोकनमूर्ध्वमधस्तिर्यक् कृत्वा स्थण्डिलसमीप एवेति गम्यते, ऊर्ध्वं वृक्षस्थपर्वतस्थादिदर्शनार्थं,

अधो गर्त्तादर्यादिस्थोपलब्धये, तिर्यक्षु यद्विश्राम्यदादिसंदर्शनार्थिमिति, ततः=तदनन्तरमसत्सु सागारिकेषु प्रमार्जयेत् पादौ, ततः अवग्रहमनुज्ञाप्य प्रमार्जयेत् स्थिण्डलं विधिना-संदंशकप्रमार्ज्जनादिनेति गाथार्थः ॥४२८॥

### ટીકાર્થ:

સ્થંડિલની સમીપમાં જ=શુદ્ધભૂમિની નજીકમાં જ, ઊર્ધ્વ, અધો, તિર્યગ્ અવલોકનને કરીને ત્યારપછી સાગારિકો=ગૃહસ્થો, નહીં હોતે છતે પાદને=સાધુ બે પગને, પ્રમાર્જે. ત્યારપછી અવગ્રહને અનુજ્ઞાપન કરીને='જેનો અવગ્રહ હોય તે અનુજ્ઞા આપો' એ પ્રમાણે અવગ્રહની અનુજ્ઞા માંગીને, સંડાસાનું પ્રમાર્જન વગેરે વિધિથી સ્થંડિલને=શુદ્ધ ભૂમિને, પ્રમાર્જે.

હવે ઊર્ધ્વ-અધો-તિર્યક્ અવલોકન કરવાનું કારણ બતાવે છે –

વૃક્ષ પર રહેલા, પર્વત પર રહેલા વગેરેના દર્શન અર્થે ઊર્ધ્વ અવલોકન કરે, ખાડો અને દર આદિમાં રહેલાની ઉપલબ્ધિ માટે અધઃ અવલોકન કરે, જે વિશ્રામ કરતા વગેરેને જોવા માટે તિર્યક્**માં અવલોકન** કરે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

સાધુ મળ વોસિરાવવા માટે બેસવા યોગ્ય ભૂમિમાં વૃક્ષ કે પર્વત પર રહેલ કોઈ જીવ પોતાને જોતા નથી ને ! તે જોવા માટે ઉપર અવલોકન કરે.

ખાડા, દર, બિલ વગેરેમાં જીવો છે નહીં ને ? તે જોવા માટે સાધુ નીચે અવલોકન કરે.

આજુબાજુમાં કોઈ માણસ આરામ કરવા માટે આવીને વૃક્ષાદિની નીચે વિશ્રામ કરતો બેઠેલો નથી ને ! વગેરે જોવા માટે સાધુ તિચ્છું અવલોકન કરે.

આ રીતે ઊર્ધ્વ-અધો-તિર્યગ્ અવલોકન કર્યા પછી ગૃહસ્થો ન દેખાય તો સાધુ તે ભૂમિમાં પોતાના બંને પગનું પ્રમાર્જન કરે, ત્યારપછી તે વૃક્ષના કે તે જમીનના વ્યંતરાદિ પાસે અવગ્રહની યાચના કરીને પગના સાંધાનું પ્રમાર્જન વગેરે વિધિપૂર્વક શુદ્ધ ભૂમિનું પ્રમાર્જન કરે અને તે નિર્દોષ-નિર્જીવ ભૂમિમાં મળનું વિસર્જન કરે. ॥૪૨૮॥

## અવતરણિકા :

ततश्च संज्ञां व्युत्सृजित, तत्र चाऽयं विधि: -

## અવતરણિકાર્થ :

અને ત્યારપછી=પૂર્વગાથામાં કહ્યું એ રીતે સ્થંડિલને પ્રમાર્જ્યાં પછી, સાધુ સંજ્ઞાને વોસિરાવે છે, અને ત્યાં=સંજ્ઞા વોસિરાવવામાં, આ=પ્રસ્તુત ગાથામાં દર્શાવે છે એ, વિધિ છે –

#### आथा :

उवगरणं वामे ऊरुगंमि मत्तं च दाहिणे हत्थे । तत्थऽण्णत्थ व पुंछे तिहिँ आयमणं अदूरंमि ॥४२९॥(दारं)॥

#### अन्तज्ञार्घ :

उदगरणं=ઉપકરણ वामे ऊरुगंमि=वाम ઉરુ પર=ડાબા સાથળ ઉપર, मत्तं च=અને માત્રક दाहिणे हत्थे=જમણા હાથમાં હોય છે. तत्थऽण्णत्थ च=त्यां=पोते જયાં મળવિસર્જન કર્યું ત્યાં, અથવા અન્યત્ર पुंछे= (ડગલો વડે) લૂંછે. तिहिँ=त्रश વડે=ત્રણ ખોબા જેટલા પાણી વડે, अदूरंमि=અદૂરમાં=સ્થંડિલથી બહુ દૂર ન હોય તેવા સ્થાનમાં, आयमणं=આચમન=અપાનની શુદ્ધિ કરે.

### आथार्थ :

ઉપકરણ ડાબા સાથળ ઉપર અને માત્રક જમણા હાથમાં હોય છે. પોતે જ્યાં મળ વિસર્જન કર્યું હોય ત્યાં અથવા અન્યત્ર ડગલો વડે લૂંછે અને ત્રણ ખોબા જેટલા પાણી વડે સ્લંડિલથી બહુ દૂર ન હોય તેવા સ્થાનમાં આચમન કરે.

### ટીકા ઃ

उपकरणं वामे ऊरुणि दण्डको रजोहरणं च, मात्रकं च दक्षिणे करे भवित, वामे तु डगलकाः, तत्रान्यत्र वा पुञ्छेत्, केसिंच आएसो-तत्थेव पुच्छंति, अण्णे भणंति-जइ तत्थेव पुच्छंति हत्थे लेवार्डिति, ताहे कहं रयहरणं गिण्हतु? तओ सण्णाओ ओसिरत्ता ताहे पुच्छंति, निल्लेवंति य णातिदूरे णासण्णे, दोण्ह वि दोसा भाणियव्या, निल्लेविउकामो निविसइ, तत्थ तहेव पमिष्जित्ता णिसीयइ, पत्ताबंधं मुइत्ता मत्तयं गिण्हइ, दाहिणेण हत्थेण तहेव रयहरणं दंडयं च करेति, तिहिं नावापूरेहिं निल्लेवेइ, तिहिं च आयमइ जइ अप्पसागारिअं, अह सागारिअं ताहे सव्वं कुरुकुयं करेइ, मत्तयस्स य कप्यं करेति, एस विही, अत एवाह — त्रिभिर्नावापूरैराचमनमदूरे स्थण्डिलादिति गाथार्थः ॥४२९॥

### ટીકાર્થ :

उपकरणं ...... पुञ्छेत् ઉપકરણ=દંડક અને રજોહરણ, ડાબા સાથળ ઉપર અને માત્રક જમણા હાથમાં હોય છે. વળી વામમાં=ડાબા હાથમાં, ડગલો હોય છે. ત્યાં અથવા અન્યત્ર લૂંછે=જ્યાં સંજ્ઞા વોસિરાવી છે તે સ્થાનમાં અથવા તેનાથી અન્ય સ્થાનમાં ડાબા હાથમાં રહેલા ડગલોથી અપાનને લૂંછે.

केर्सिचि ...... पुच्छंति કેટલાકનો આદેશ છે-ત્યાં જ=સંજ્ઞા વોસરાવી હોય તે સ્થાનમાં જ, લૂંછે છે,

अण्णे भणंति ....... गिण्हतु ? અન્યો કહે છે – જો ત્યાં જ=સંજ્ઞા વોસિરાવી તે સ્થાનમાં જ, લૂંછે તો હાથ વિષ્ટાથી લેપાય છે, તે વખતે કેવી રીતે રજોહરણને=ઓઘાને, ગ્રહણ કરે ?

तओ ....... णिसीयइ તે કારણથી સંજ્ઞાથી અપસરણ કરીને=સંજ્ઞા વીસિરાવી હોય તે સ્થાનથી ખસીને, ત્યારપછી લૂંછે છે, અને નાતિદૂરમાં-નાસન્નમાં નિર્લેષ કરે છે=ન બહુદૂરમાં, ન નજીકમાં અપાનની શુદ્ધિ કરે છે. બંનેના પણ=બહુ દૂર કે બહુ નજીક રહીને શુદ્ધિ કરવાના પણ, દોષો જાણવા, નિર્લેષ કરવાની કામનાવાળા=અપાનની શુદ્ધિ કરવાની ઇચ્છાવાળા સાધુ, બેસે છે. ત્યાં તેવી રીતે જ પ્રમાર્જીને બેસે છે.

पत्ताबंधं ..... निह्नेवेड પાત્રાબંધને≕ઝોળીને, મૂકીને માત્રકને ગ્રહણ કરે છે. તેવી રીતે જ જમણા હાથ વડે રજોહરણને અને દંડકને કરે છે≕ગ્રહણ કરે છે. ત્રણ નાવાપૂરો વડે≕પાનકના ત્રણ ખોબાઓ વડે, નિર્લેપન કરે છે≕અપાનની સામાન્ય શુદ્ધિ કરે છે.

તિર્દિ च ........ વિદ્દી અને જો અલ્પ સાગારિક હોય=તે સ્થાનમાં ગૃહસ્થનો અભાવ હોય તો, ત્રણ વડે=પાનકના ત્રણ ખોબાઓ વડે, આચમન કરે છે=વિશેષ શુદ્ધિ કરે છે. અથવા સાગારિક હોય તો સર્વ કુટુકુચાને કરે છે≕અને આચમન પગનું પ્રક્ષાલન કરે છે, અને માત્રકના કલ્પને કરે છે≕માત્રકને ધુવે છે. આ વિધિ છે≕અન્ય આચાર્યોના કથનથી બતાવી એ સંજ્ઞા વોસિરાવવામાં મર્યાદા છે.

अत एवाह - આથી જ કહે છે=મૂળગાથાના ચોથા પાદમાં કહે છે -

त्रिभिः ...... गाथार्थः, ત્રણ નાવાપૂરો વડે=પાનકના ત્રણ ખોબાઓ વડે, સ્થંડિલથી=શુદ્ધભૂમિથી, અદૂરમાં આચમન કરે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. ॥૪૨૯॥

### અવતરણિકા :

अपवादमाह -

### અવતરમિકાર્થ:

અપવાદને કહેં છે –

### ભાવાર્થ :

ગાથા ૩૯૮માં કહેલ કે અજુગલિત, અત્વરિત, વિકથાથી રહિત એવા સાધુઓ ઉચ્ચારાદિ વોસિરાવવા માટે પ્રથમ સ્થંડિલને વિષે જાય છે. તેથી ગાથા ૩૯૯-૪૦૦માં સ્થંડિલના દસ પ્રકારો બતાવ્યા. ત્યારબાદ ગાથા ૪૨૪ સુધી તે દશેય પ્રકારના સ્થંડિલનું વર્ણન કર્યું અને ગાથા ૪૨૫થી ૪૨૯ સુધી પરિશુદ્ધ સ્થંડિલમાં સંજ્ઞા વોસિરાવવાની વિધિ બતાવી.

હવે પૂર્વે બતાવેલા અનાપાત-અસંલોકના ચાર ભાંગામાંથી પ્રથમ ભાંગાવાળું સ્થંડિલ ન મળે તો સાધુ અપવાદથી અન્ય સ્થંડિલમાં પણ સંજ્ઞા વોસિરાવવા માટે જાય, તે બતાવે છે –

#### ગાથા :

पढमासइ अमणुत्रेअराण गिहिआण वा वि आलोए । पत्तेअमत्त कुरुकुअ दवं च पउरं गिहत्थेसु ॥४३०॥

### અન્વયાર્થ :

पढमासइ=પ્રથમ સ્થંડિલ નહીં હોતે છતે अमणुन्नेअराण=અમનોજ્ઞ અને ઇતરના=અમનોજ્ઞ સાધુના સ્થંડિલમાં કે અસંવિગ્ન સાધુના સ્થંડિલમાં, गिहिआण वा आलोए वि=અથવા ગૃહીઓના આલોકવાળા પણ સ્થંડિલમાં (જવું જોઈએ.) गिहत्थेसु=ગૃહસ્થો હોતે છતે=ગૃહસ્થોના આલોકવાળું સ્થંડિલ હોતે છતે, पत्तेअमत्त=પ્રત્યેક માત્રકો=જુદા જુદા માત્રકોનું ગ્રહણ, कुरुकुअ=કુરુકુચા=કુરુકુચાનું કરણ, पडां च दवं= અને પ્રયુર દ્રવ (ગ્રહણ કરાય છે.)

## ગાચાર્ચ :

પ્રથમ શુદ્ધ ભૂમિ નહીં હોતે છતે અમનોફાસંવિગ્ન સાધુના આપાતવાળી ભૂમિમાં સાધુએ જવું જોઈએ, અને અમનોફાસંવિગ્ન સાધુના આપાતવાળી ભૂમિ પણ ન મળે તો અસંવિગ્ન સાધુના આપાતવાળી ભૂમિમાં સાધુએ જવું જોઈએ, અથવા અસંવિગ્ન સાધુના આપાતવાળી ભૂમિ પણ ન મળે તો ગૃહસ્થોના આલોકવાળી ભૂમિમાં સાધુએ જવું જોઈએ. જો ગૃહસ્થોના આલોકવાળી ભૂમિ હોય તો દરેક સાધુ માત્રક ગ્રહણ કરે, ફુરુકુયા કરે અને ઘણું પાણી ગ્રહણ કરે.

### ટીકા :

उपन्यासक्रमप्रामाण्यात् प्रथमे स्थण्डिले उक्तस्वरूपे असित=अविद्यमाने, अमनोज्ञेतरयोरिति अमनोज्ञासंविग्नयोरिति, गृहिणां वाऽप्यालोकवित गन्तव्यमिति शेषः, तत्र चायं यतनाविधिः-प्रत्येकमात्र-काणीति प्रत्येकं मात्रकग्रहणं, कुरुकुचेति कुरुकुचाकरणं, द्रवं च प्रचुरमिति पानकं प्रभूतं गृह्यते, गृहस्थेष्विति "सूचनात्सूत्रं" इति न्यायाद् गृहस्थालोकवित स्थण्डिल इति गाथार्थः ॥४३०॥

### ટીકાર્થ :

ઉપન્યાસ ક્રમના પ્રામાણ્યથી ઉક્ત સ્વરૂપવાળું પ્રથમ સ્થંડિલ નહીં હોતે છતે⇒અવિદ્યમાન હોતે છતે, અર્થાત્ સ્થંડિલના દશ પ્રકારો જે ક્રમથી ગાથા ૩૯૯-૪૦૦માં સ્થાપેલ છે, તે ક્રમનું પ્રમાણપણું હોવાથી પૂર્વમાં કહેવાયેલ સ્વરૂપવાળું અનાપાત-અસંલોકરૂપ પ્રથમ સ્થંડિલ નહીં હોતે છતે, અમનોજ્ઞ અને ઇતરના= અમનોજ્ઞ અને અસંવિગ્નના, આપાતવાળા અથવા ગૃહીઓના આલોકવાળા પણ સ્થંડિલમાં જવું જોઈએ, અર્થાત્ પ્રથમ સ્થંડિલ નહીં હોતે છતે અમનોજ્ઞ સાધુના આપાતવાળા સ્થંડિલમાં જવું જોઈએ, અમનોજ્ઞ સાધુના આપાતવાળા સ્થંડિલમાં જવું જોઈએ. અને અસંવિગ્ન સાધુના આપાતવાળા સ્થંડિલમાં જવું જોઈએ. અને અસંવિગ્ન સાધુના આપાતવાળાં સ્થંડિલમાં જવું જોઈએ.

અને ત્યાં=ગૃહસ્થોના આલોકવાળા સ્થંડિલમાં સંજ્ઞા વોસિરાવવા માટે જવામાં, આ યતનાની વિધિ છે – ગૃહસ્થો હોતે છતે એટલે सूचनात् सूत्रं એ પ્રકારના ન્યાયથી ગૃહસ્થોના આલોકવાળું સ્થંડિલ હોતે છતે, પ્રત્યેક માત્રકો=પ્રત્યેક એવું માત્રકનું ગ્રહણ=પ્રત્યેક સાધુને આશ્રયીને માત્રકોનું ગ્રહણ, કુરુકુચા=કુરુકુચાનું કરણ, અને પ્રચુર દ્રવ=ઘણું પાનક, ગ્રહણ કરાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

ગાથા ૩૯૯-૪૦૦ માં દશ પ્રકારની શુદ્ધ ભૂમિ બતાવી, એ રૂપ ઉપન્યાસ ક્રમના પ્રામાણ્યથી પ્રથમ શુદ્ધ ભૂમિ અર્થાત્ જે ભૂમિમાં મનોજ્ઞસંવિગ્ન સાધુઓ જ આવતા હોય તેવી ભૂમિ, અનાપાત-અસંલોકવાળી છે, અને તેમાં જ સાધુએ મળત્યાગ માટે જવું જોઈએ અને જો મનોજ્ઞસંવિગ્ન સાધુના આપાતવાળી ભૂમિ ન હોય, તો સાધુએ અમનોજ્ઞસંવિગ્ન સાધુના આપાતવાળી ભૂમિમાં જવું જોઈએ અને તે ભૂમિ પણ ન મળે તો સાધુએ ગૃહસ્થોના આલોકવાળી ભૂમિમાં જવું જોઈએ; પરંતુ ગૃહસ્થોના આલોકવાળી ભૂમિમાં જાય ત્યારે, દરેક સાધુ સ્વતંત્ર માત્રકનું ગ્રહણ કરે અને પ્રચુર પાણીથી અપાનની શુદ્ધિ કરે, અને પગનું પ્રક્ષાલન કરે, જેથી ગૃહસ્થોને સંયમી એવા સાધુઓના આચાર પ્રત્યે "આ સાધુઓ શુદ્ધિ પણ પૂર્ણ કરતા નથી" એ પ્રકારનો દુર્ભાવ ન થાય. ॥૪૩૦॥

#### ગાથા :

तेण परं पुरिसाणं असोअवाईण वच्च आवायं । इत्थिनपुंसगलोए परम्मुहो कुरुकुआ सा उ ॥४३१॥

### અન્વચાર્થ :

तेण परं=तेनाथी પછી=ગૃહસ્થોના આલોકવાળા સ્થંડિલના અભાવમાં, असोअवाईण पुरिसाणं= અશૌચવાદી પુરુષોના आवायं=આપાતવાળા સ્થંડિલને વિષે वच्च=જાય, (ત્યારપછી) इत्थिनपुंसगलोए=સ્ત્રી-નપુંસકોના આલોકવાળા સ્થંડિલને વિષે (જાય), परम्मुहो=પરાક્ષ્મુખ (બેસે,) कुरुकुआ सा उ=કુરુકુચા તે જ છે=પૂર્વગાથામાં કહેવાઈ તે જ છે.

### ગાशार्थ :

ગૃહસ્થોના આલોકવાળી ભૂમિના અભાવમાં સાધુ અશોચવાદી પુરુષોના આપાતવાળી ભૂમિમાં જાય, ત્યારપછી સ્ત્રી-નપુંસકોના આલોકવાળી ભૂમિમાં જાય, પરાક્**મુખ બેસે. કુરુકુ**ચા પૂર્વગાથામાં કહેવાઈ તે જ છે.

## ટીકા :

तेन परिमिति तत ऊर्ध्वः=तदभाव इत्यर्थः, पुरुषाणामशौचवादिनां व्रजेदापातवत् स्थण्डिलमिति, तदनु स्त्रीनपुंसकालोकवत्, तत्र चेयं यतना-पराङ्मुख उपविशेत्, तथा कुरुकुचा सैव पूर्वोक्तेति गाथार्थः ॥४३१॥

## ટીકાર્થ :

તેનાથી પર=તેનાથી ઊર્ધ્વ=તેના અભાવમાં=ગૃહસ્થોના આલોકવાળા સ્થંડિલના અભાવમાં, અશૌચવાદી પુરુષોના આપાતવાળા સ્થંડિલને વિષે જાય, ત્યારપછી સ્ત્રી-નપુંસકોના આલોકવાળા સ્થંડિલને વિષે જાય અને ત્યાં=સ્ત્રી-નપુંસકોના આલોકવાળા સ્થંડિલને વિષે જવામાં, આ યતના છે- પરાક્રુખ બેસે અર્થાત્ સ્ત્રી કે નપુંસક પોતાના તરફ જે દિશામાંથી જોતા હોય તેનાથી વિપરીત દિશામાં મુખ રાખીને સાધુ મળત્યાગ કરવા બેસે, અને કુરુકુચા પૂર્વમાં કહેવાઈ તે જ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

સંજ્ઞા વોસિરાવવા માટે સાધુને મનોજ્ઞસંવિગ્ન સાધુના આપાતવાળી ભૂમિમાં જ પ્રથમ જવાનું છે, છતાં તેવી ભૂમિ ન મળે તો અમનોજ્ઞસંવિગ્ન સાધુના કે અસંવિગ્ન સાધુના આપાતવાળી ભૂમિમાં જાય, અને તેવી ભૂમિ પજ્ઞ ન મળે તો સાધુ ગૃહસ્થોના આલોકવાળી ભૂમિમાં જાય, અને જો ગૃહસ્થોના આલોકવાળી ભૂમિ પજ્ઞ ન મળે તો, અશૌચવાદી પુરુષોના આપાતવાળી ભૂમિમાં જાય અને અશૌચવાદી પુરુષોના આપાતવાળી ભૂમિમાં જાય, પરંતુ ત્યાં સ્ત્રી કે નપુંસક અપાયા દેખાતાં હોય, તેનાથી અન્ય દિશામાં મુખ રાખીને સંજ્ઞા વોસિરાવે અને કુરુકુચા પજ્ઞ પૂર્વગાથામાં કહી એવી રીતે ઘજ્ઞા પાજ્ઞીથી કરે, જેથી કોઈ સ્ત્રી કે નપુંસક સાધુને જોતાં હોય, તોપજ્ઞ તેઓને ધર્મ પ્રત્યે દેષ કે અભાવ ન થાય. ॥૪૩૧॥

#### भाथा :

तेण परं आवायं पुरिसेयर सेत्थियाण तिरिआणं । तत्थ वि अ परिहरिज्जा दुगुंछिए दित्तचित्ते अ ॥४३२॥

#### અન્વચાર્થ:

तेण परं=तेनाथी પછી=સ્ત્રી કે નપુંસકોના આલોકવાળા સ્થંડિલના અભાવમાં, पुरिसेयर आवायं= પુરુષ-ઇતરના આપાત વિષે (તે જ સ્પષ્ટ કરે છે –) सेत्थियाण तिरिआणं=સસ્ત્રીક તિર્યંચોના=તિર્યંચ સ્ત્રીથી યુક્ત એવા તિર્યંચ પુરુષ-નપુંસકોના, (આપાતવાળા સ્થંડિલને વિષે જાય,) तत्थ वि अ=અને ત્યાં પણ= તિર્યંચોના આપાતવાળા સ્થંડિલને વિષે જવામાં પણ, दुगुंछिए दित्तचित्ते अ=६ ગુંછિતોને અને દેપ્ત ચિત્ત-વાળાઓને=જુગુપ્સિત તિર્યંચોના આપાતવાળા સ્થંડિલને અને દેપ્ત ચિત્તવાળા તિર્યંચોના આપાતવાળા સ્થંડિલને, પરિहरिज्जा=પરિહરે=છોડે.

### ગાञ्चार्थ :

સ્ત્રી કે નપુંસકોના આલોકવાળી શુદ્ધ ભૂમિના અભાવમાં સાધુ સ્ત્રીતિર્થયો, પુરુષતિર્થયો કે નપુંસકતિર્થયોના આપાતવાળી શુદ્ધ ભૂમિમાં જાય, અને ત્યાં પણ જુગુષ્સિત તિર્થયોના આપાતવાળી અને દૃષ્ત તિર્થયોના આપાતવાળી શુદ્ધ ભૂમિનો ત્યાગ કરે.

### ટીકા :

ततः परम् आपातमित्यापातवत् स्थण्डलं, पुरुषेतरग्रहणात् पुरुषापातवत् नपुंसकापातवत्तिर्यगापा-तवच्च(?स्त्र्यापातवच्च), तदेवाह — सस्त्रीकाणां तिरश्चामिति सस्त्रीकतिर्यगापातवदित्यर्थः, तत्राऽपि च परिहरेत् जुगुप्सितान् दृप्तचित्तांश्च तिरश्चः=एतदापातवत् स्थण्डिलमिति गाथार्थः ॥४३२॥

## नोंध :

टीडामां तिर्यगापातवच्च छे, तेने स्थाने स्त्र्यापातवच्च पाठ शुद्ध ढोय तेम लासे छे.

## टीङार्थ :

તેનાથી પછી=સ્ત્રી કે નપુંસકોના આલોકવાળા સ્થંડિલના અભાવમાં, આપાતને વિષે=પુરુષ-ઇતરના આપાતવાળા સ્થંડિલને વિષે, જાય. પુરુષ-ઇતરના ગ્રહણથી=મૂળગાથામાં પુરિસેચર શબ્દના ગ્રહણથી, પુરુષના આપાતવાળું, નપુંસકના આપાતવાળું અને સ્ત્રીના આપાતવાળું સ્થંડિલ ગ્રહણ કરવું. તેને જ કહે છે='पुरिसેચર' શબ્દથી કયા પુરુષ-નપુંસક-સ્ત્રીના આપાતવાળું સ્થંડિલ ગ્રહણ કરવાનું છે? એને જ સ્પષ્ટ કરે છે — સસ્ત્રીક તિર્યચોના આપાતવાળું સ્થંડિલ ગ્રહણ કરવું, અને ત્યાં પણ=સ્ત્રી, પુરુષ કે નપુંસક તિર્યંચોના આપાતવાળા સ્થંડિલમાં પણ, જુગુપ્સિત અને દેપ્તચિત્તવાળા તિર્યંચોને અર્થાત્ આમના આપાતવાળા સ્થંડિલને, પરિહરે=ત્યજે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

મળનો ત્યાગ કરવા માટે સાધુને મનુષ્યસ્ત્રી કે નપુંસકોના આલોકવાળી ભૂમિ પણ ન મળે તો તિર્યંચસ્ત્રી, પુરુષ કે નપુંસકોના આપાતવાળી ભૂમિમાં જાય, પરંતુ ત્યાં પણ દુર્ગંછિત અને મદોન્મત્ત તિર્યંચોના આપાતવાળી ભૂમિનો પરિહાર કરે.

અહીં વિશેષ એ જણાય છે કે જયાં સુધી મનુષ્યસ્ત્રી કે નપુંસકોના આલોકવાળી ભૂમિ મળતી હોય, ત્યાં સુધી સાધુ પશુઓના આપાતવાળી ભૂમિમાં ન જાય; કેમ કે પશુઓ આવતાં હોય તેવી ભૂમિમાં આત્મવિરાધના અને સંયમવિરાધના થવાની સંભાવના વિશેષ છે. અને સ્ત્રી કે નપુંસકો દૂરથી જોતા હોય, તેવી ભૂમિમાં જો સાધુ યતનાપૂર્વક જાય તો કોઈ વિરાધના થવાનો સંભવ રહેતો નથી.

વળી, મનુષ્યસ્ત્રી કે નપુંસકોના આલોકવાળી ભૂમિ ન મળવાથી સાધુ પશુઓના આગમનવાળી ભૂમિમાં જાય તો ત્યાં પણ સાધુ જુગુપ્સિત અને મદોન્મત્ત તિર્યંચોના આપાતવાળી ભૂમિનો પરિહાર કરે; કેમ કે જુગુપ્સિત તિર્યંચોના કામાદિ વિકારો જોઈને સાધુને પણ વિકારો થવાની સંભાવના રહે છે, અને મદોન્મત્ત તિર્યંચોથી આત્મવિરાધના અને સંયમવિરાધના થવાનો ભય રહે છે. ॥૪૩૨॥

#### आथा :

तत्तो इत्थिनपुंसा तिविहा तृत्थ वि असोअवाईसु । तिहअं तु सद्दकरणं आउलगमणं कुरुकुआ य ॥४३३॥दारं॥

### અન્વચાર્થ :

तत्तो=ત્યારપછી (મનુષ્યસ્ત્રી અને નપુંસકોના આપાતવાળી ભૂમિમાં જવું.) इत्थिनपुंसा तिविहा=સ્ત્રી અને નપુંસકો ત્રણ પ્રકારના છે. तत्थ वि=ત્યાં પણ=ત્રણ પ્રકારના સ્ત્રી અને નપુંસકોના આપાતવાળા સ્થંડિલમાં પણ, असोअवाईसु=અશૌચવાદીઓમાં=અશૌચવાદી સ્ત્રી અને નપુંસકોના આપાતવાળી ભૂમિમાં, (જવું.) तिहुजं तु=વળી ત્યાં=અશૌચવાદી સ્ત્રી કે નપુંસકોના આપાતવાળા સ્થંડિલમાં, सद्दकरणं आउलगमणं= શબ્દનું કરણ, આકુલ ગમન कुरुकुआ य=અને કુરુકુચા થાય છે.

## ગાશાર્થ :

તિર્વચોના આપાતવાળી ભૂમિ ન મળે તો, મનુષ્યસ્ત્રી અને નપુંસકોના આપાતવાળી ભૂમિમાં જવું. સ્ત્રી અને નપુંસકો ત્રણ પ્રકારે છે. તેમાં પણ અશોચવાદી સ્ત્રી અને નપુંસકોના આપાતવાળી ભૂમિમાં જવું. વળી અશોચવાદી સ્ત્રી અને નપુંસકોના આપાતવાળી ભૂમિમાં પણ અવાજ કરવાપૂર્વક જ ઉતાવળથી જવું અને કુરુકુયા કરવી.

## ટીકા ઃ

ततः स्त्रीनपुंसकानि त्रिविधाः(?त्रिविधानि) प्राकृतादिभिभेंदेन अपवादिचन्तायां चिन्तनीयानीति शेषः, तथा चाह – तत्राऽपि अशौचवादिष्विति अशौचवाद्यापातवित स्थण्डिल इत्यर्थः, यतनामाह-तत्र तु शब्दकरणपूर्वमेव आकुलगमनं=संस्थगमनं, कुरुकुचा च पूर्वविदिति गाथार्थः ॥४३३॥

## नोंध :

ਟੀકામાં त्रिविद्याः ने स्थाने त्रिविद्यानि होतुं পोઈએ; हेम हे स्त्रीनपुंसकानि शબ्द नपुंसहर्विंग अने બહુવચનમાં છે.

## ව්පාන් :

ત્યારપછી અપવાદની ચિંતામાં≔વિચારણામાં, ચિંતનીય=વિચારવા યોગ્ય, એવા સ્ત્રી અને નપુંસકો પ્રાકૃતાદિ વડે ભેદથી ત્રણ પ્રકારના છે. અને તે રીતે=ત્રણ પ્રકારના સ્ત્રી અને નપુંસકો અપવાદની ચિંતામાં ચિંતનીય છે તે રીતે, કહે છે – ત્યાં પણ=ત્રણ પ્રકારના સ્ત્રી અને નપુંસકોના આપાતવાળા સ્થંડિલમાં પણ, અશૌચવાદીઓમાં≐અશૌચ-વાદીઓના આપાતવાળા સ્થંડિલમાં, જવું.

યતનાને કહે છે – વળી ત્યાં=અશૌચવાદી સ્ત્રી અને નપુંસકોના આપાતવાળા સ્થંડિલમાં સંજ્ઞા વોસિરાવવા માટે જવામાં, શબ્દકરણના પૂર્વવાળું જ આકુલ ગમન=સંરંભ ગમન, અર્થાત્ અવાજ કરવાપૂર્વક જ જલદી જવું, અને પૂર્વની જેમ કુરુકુચા=જેમ સ્ત્રી અને નપુંસકોના આલોકવાળા સ્થંડિલમાં કરવાનું છે તેમ પ્રચુર દ્રવથી પગનું પ્રક્ષાલન અને શુદ્ધિ કરવી, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

કોઈક સ્થાનમાં તિર્યંચ સ્ત્રી, તિર્યંચ પુરુષ કે તિર્યંચ નપુંસકોના આપાતવાળી ભૂમિ પણ ન મળે તો સાધુ મનુષ્ય સ્ત્રી કે મનુષ્ય નપુંસકોના આપાતવાળી ભૂમિમાં જાય. વળી મનુષ્ય સ્ત્રી અને નપુંસકો પણ દંડિક-કૌટુંબિક-પ્રાકૃતિક એમ ત્રણ-ત્રણ પ્રકારના છે, અને તે ત્રણ-ત્રણ પ્રકારના સ્ત્રી અને નપુંસકો પણ શૌચવાદી અને અશૌચવાદી એમ બે-બે પ્રકારના છે. તેમાંથી સાધુ અશૌચવાદી સ્ત્રી અને નપુંસકોના આપાતવાળી ભૂમિમાં મળત્યાગ કરવા માટે જાય, પરંતુ ત્યાં જતી વખતે અવાજ કરતાં કરતાં જ્યાં સ્ત્રી અને નપુંસકો બેઠા હોય તેનાથી અન્ય દિશામાં ઉતાવળે ચાલ્યા જાય, જેના કારણે ત્યાં બેઠેલ સ્ત્રી કે નપુંસકોને કોઈ પુરુષ આવી રહ્યો છે, એવો ખ્યાલ આવવાથી અકસ્માત ક્ષોભ ન થાય. વળી સંજ્ઞા વોસિરાવ્યા બાદ સાધુ ઘણા પાણીથી પગ ધોવે અને મળથી ખરડાયેલ અપાનને શુદ્ધ કરે, જેથી ત્યાં બેઠેલ સ્ત્રી કે નપુંસકોને જુગુપ્સા ન થાય. ॥૪૩૩॥

## અવતરણિકા :

प्रतिद्वारगाथायां व्याख्यातं स्थण्डिलद्वारम्, साम्प्रतमावश्यकाद्याह -

## અવતરણિકાર્થ :

પ્રતિદારગાથા ૩૯૯-૪૦૦માં સ્થંડિલ દાર વ્યાખ્યાન કરાયું. હવે આવશ્યકાદિને કહે છે 🗕

## ભાવાર્થ :

મૂળદ્વારગાથા ૨૩૦માં બતાવેલ નવમા સ્થંડિલ દ્વારનો ગાથા ૩૯૯થી પ્રારંભ થયો, જેની સમાપ્તિ ગાથા ૪૪૪માં થવાની છે; છતાં પ્રતિદ્વારગાથા ૩૯૯-૪૦૦માં બતાવેલ પ્રથમ સ્થંડિલના દશ પ્રકારોનું વર્ણન ગાથા ૪૩૩માં પુરું થયું. આથી પ્રતિદ્વારગાથા સંબંધી સ્થંડિલ દ્વારનું વ્યાખ્યાન થઈ ગયું. હવે આવશ્યકાદિને કહે છે, જે સ્થંડિલ દ્વાર અંતર્ગત જ હોવા છતાં મૂળદ્વારગાથા ૨૩૦ના દશમા આવશ્યકાદિ દ્વાર સાથે સંબંધિત વસ્તુને જણાવવા સ્વરૂપ છે.

#### भथा :

सण्णाए आगओ चरमपोरिसि जाणिऊण ओगाढं। पडिलेहेड अपत्तं नाऊण करेड सज्झायं ॥४३४॥

### અવ્વજાર્શ:

सण्णाए आगओ=સંજ્ઞાથી આવેલા એવા સાધુ चरमपोरिसि=ચરમ પોરિસીને ओगाढं=અવગાઢ=આવેલી, जाणिऊण=જાણીને पडिलेहेइ=પડિલેહણ કરે છે. अपत्तं नाऊण=(ચરમ પોરિસીને) અપ્રાપ્ત=નહીં આવેલી, જાણીને सज्झायं कोइ=સ્વાધ્યાયને કરે છે.

### ગાશાर्थ :

સંજ્ઞાથી આવેલ એવા સાધુ ચરમ પોરિસીને આવેલી જાણીને પડિલેહણ કરે છે, અને ચરમ પોરિસીને નહીં આવેલી જાણીને સ્વાધ્યાય કરે છે.

### ેટીકા :

संज्ञाया आगतः सन् चरमपौरुषीं ज्ञात्वा अवगाढाम्=आगतामित्यर्थः प्रत्युपेक्षते उपकरणमिति गम्यते, अप्राप्तां ज्ञात्वा चरमां करोति स्वाध्यायमिति गाथार्थः ॥४३४॥

## ટીકાર્થ :

સંજ્ઞાથી આવેલ છતા સાધુ ચરમ પોરિસીને અવગાઢ=આવેલી, જાણીને ઉપકરણનું પ્રત્યુપેક્ષણ કરે છે. ચરમાને=ચરમ પોરિસીને, અપ્રાપ્ત=નહીં આવેલી, જાણીને સ્વાધ્યાયને કરે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. ॥૪૩૪॥ આથા :

> पुळ्युद्दिट्ठो अ विही इहं पि पडिलेहणाए सो चेव । जं इत्थं नाणत्तं तमहं वोच्छं समासेणं ॥४३५॥

## અન્વચાર્થ :

विही पुव्युद्दिद्धो अ=विधि=प्रतिલेખनानी विधि, પૂર્વમાં ઉદ્દિષ્ટ જ છે. इहं पि पिडलेहणाए=आ पण्ड प्रतिलेખनामां सो चेव=ते જ છे=पूर्वमां ઉદ્દિષ्ટ જ विधि છે, इत्थं=अडी जं नाणत्तं=के नानात्व छे=लुटापण्डं छे, तमहं समासेणं वोच्छं=तेने डुं सभासथी=संक्षेपथी, डडीश.

## भाशार्थ :

પ્રતિલેખનાની વિદ્ય પૂર્વમાં ઉદ્દિષ્ટ જ છે. આ પણ પ્રતિલેખનામાં પૂર્વે ઉદ્દિષ્ટ જ વિદ્યિ છે, અહીં જે જુદાપશું છે, તેને હું સંક્ષેપથી ક્હીશ.

## ાસિડિ

पूर्वोद्दिष्ट एव विधि: 'छप्पुरिमं' इत्यादिना, अत्राऽपि प्रतिलेखनायां स एव द्रष्टव्यः, यदत्र नानात्वं किमिप तदहं वक्ष्ये समासेन=सङ्क्षेपत एवेति गाथार्थः ॥४३५॥

## ટીકાર્થ :

વિધિ=પ્રતિલેખનાની વિધિ, 'ષટ્પૂર્વ' ઇત્યાદિ દ્વારા પૂર્વમાં=ગાથા ૨૩૯ વગેરેમાં, ઉદ્દેશાયેલ જ છે, આ પણ=ચરમ પોરિસીએ કરાતી પણ, પ્રતિલેખનામાં, તે જ=પૂર્વમાં ઉદ્દેશાયેલ વિધિ જ, જાણવી; અહીં જે કાંઈપણ જુદાપણું છે, તેને હું સમાસથી=સંક્ષેપથી જ, કહીશ, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. ॥૪૩૫॥

### અવતરબિકા :

હવે સવારના પડિલેહણની વિધિ કરતાં સાંજના પડિલેહણની વિધિમાં જે કાંઈપણ જુદાપણું છે, તેને ગાથા ૪૩૬થી ૪૩૮માં સંક્ષેપથી દર્શાવે છે –

#### आथा :

पडिलेहगा उ दुविहा भत्तद्विअ एअरा उ नायव्वा । धीण्ह वि अ आइपडिलेहणा उ मुहणंतग सकायं ॥४३६॥

## અન્વયાર્થ :

पडिलेहगा उ=વળી પ્રતિલેખકો=પ્રતિલેખના કરનારા સાધુઓ, भत्तद्विअ एअरा उ=ભક્તાર્થી અને ઇતર=અભક્તાર્થી, (એમ) दुविहा नायव्वा=બે પ્રકારના જાણવા. दोण्ह वि अ=અને બંનેની પણ आइ-पडिलेहणा उ=આદિની=પ્રારંભની, પ્રતિલેખના વળી मुहणंतग सकायं=મુખાનન્તકને (અને) स્વકાયને (આશ્રયીને પ્રવર્તે છે.)

#### आधार्थ :

વળી પ્રતિલેખના કરનારા સાધુઓ ભક્તાર્થી અને અભક્તાર્થી એમ બે પ્રકારના જાણવા, અને બંનેની પણ પ્રારંભની પ્રતિલેખના વળી મુહપત્તિને અને પોતાની કાયાને આશ્રયીને પ્રવર્તે છે.

### ારુડિ

प्रतिलेखकाः पुनर्द्विविधाः, भक्तार्थिनो ये तस्मिन्नहिन भुञ्जते इतरे तु अभक्तार्थिनो ये न भुञ्जते इति ज्ञातव्याः, द्वयोरिप चाऽनयोः आदिप्रतिलेखना पुनर्मुखानन्तकं=मुखवस्त्रिकां स्वकायं=स्वदेहं चाङ्गीकृत्य प्रवर्त्तत इति गाथार्थः ॥४३६॥

## ટીકાર્થ :

વળી પ્રતિલેખકો=પ્રતિલેખના કરનાર સાધુઓ, બે પ્રકારના જાણવા. જેઓ તે દિવસે ભોજન કરે છે તેઓ ભક્તાર્થી છે, વળી જેઓ તે દિવસે ભોજન કરતા નથી તેઓ ઇતર છે=અભક્તાર્થી છે. અને આ બંનેની પણ આદિની પ્રતિલેખના=પ્રતિલેખનાની શરૂઆત, વળી મુખાનન્તકને=મુખવસ્ત્રિકાને, અને સ્વકાયને= પોતાના દેહને, આશ્રયીને પ્રવર્ત્તે છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

સાંજનું પડિલેહણ કરનારા કેટલાક સાધુઓ ઉપવાસવાળા હોય અને કેટલાક સાધુઓએ ભોજન વાપર્યું હોય છે. તે બંને પ્રકારના સાધુ સાંજના પડિલેહણના પ્રારંભમાં પ્રથમ મુહપત્તિનું પડિલેહણ કરે છે, અને પછી તે મુહપત્તિથી પોતાના દેહનું પ્રમાર્જન કરે છે; જેમાં મુહપત્તિના પડિલેહણ વિષયક ૨૫ સ્થાનો છે, તેમ જ કાયાના પ્રમાર્જન વિષયક અન્ય ૨૫ સ્થાનો છે. અને આ રીતે દેહનું પડિલેહણ અને પ્રમાર્જન કરવાથી ત્યારપછી કરાતી ઉપકરણોના પ્રત્યુપેક્ષણની ક્રિયાથી શરીર પર કોઈ સૂક્ષ્મ જંતુ પડે તો તેનો નાશ થતો નથી. શ૪૩૬॥

#### आथा :

# तत्तो अ गुरुपरिण्णागिलाणसेहाण जे अभत्तद्वी । संदिसह पायमत्तअ अत्तणो पट्टगं चरिमं ॥४३७॥

### अन्वयार्थ :

तत्तो अ=અને ત્યાર પછી=મુહપત્તિ અને સ્વકાયની પડિલેહણા કર્યા પછી, जे अभत्तद्वी=જેઓ અભક્તાર્થી છે=ઉપવાસી છે, (તેઓ) गुरुपरिण्णागिलाणसेहाण=ગુરુ, પરિજ્ઞાવાળા=તપસ્વી સાધુ, ગ્લાન અને શૈક્ષોની (ઉપધિની ક્રમસર પડિલેહણા કરે.) संदिसह=(ત્યારપછી) 'આજ્ઞા આપો,' (એ પ્રમાણે ગુરુને પૂછીને) पायमत्तअ=પાત્રક અને માત્રકને, अत्तैणो=(ત્યારબાદ) પોતાની (ઉપધિને પડિલેહે,) पट्टगं चरिमं= (તેમાં પણ) પટ્ટકને ચરમ=ચોલપટ્ટાને છેલ્લે, (પડિલેહે.)

## ગાથાર્થ :

મુહપત્તિ અને સ્વકાયની પકિલેહણા કર્યા પછી જે સાધુઓ ઉપવાસી છે તે સાધુઓ ગુરુ, તપસ્વી, ગ્લાન, શેક્ષ સાધુઓની ઉપધિની કમસર પકિલેહણા કરે, ત્થારપછી "આજ્ઞા આપો," એ પ્રમાણે ગુરુને પૂછીને પાત્રક અને માત્રકને, ત્યારપછી પોતાની ઉપધિને પકિલેહે, તેમાં પણ ચોલપટ્ટો છેલ્લે પકિલેહે.

### કીકા :

ततः=तदनन्तरं गुरुपरिज्ञाग्लानशिक्षकादीनां प्रतिलेखनोपधेरिति गम्यते ये अभक्तार्थिनस्त एव कुर्वन्ति, तदनु सन्दिशतेति गुरुमापृच्छ्य पात्रमात्रके, तदन्वात्मन उपिंध, तत्राऽपि पट्टकं चरमं चोलपट्टकमिति गाथार्थः ॥४३७॥

## ટીકાર્થ :

ત્યાર પછી=મુહપત્તિ અને પોતાના દેહની પ્રતિલેખના કર્યા પછી, જેઓ અભક્તાર્થી છે તેઓ જ ગુરૂ, પરિજ્ઞાવાળા, ગ્લાન, શિક્ષક આદિની ઉપધિની પ્રતિલેખના કરે છે. ત્યારપછી 'આજ્ઞા આપો' એ પ્રકારે ગુરૂને પૂછીને પાત્ર અને માત્રકને પ્રતિલેખે છે, ત્યારપછી પોતાની ઉપધિને પ્રતિલેખે છે, ત્યાં પણ=પોતાની ઉપધિની પ્રતિલેખનામાં પણ, પટ્ટકને=ચોલપટ્ટકને, ચરમ=છેલ્લે, પ્રતિલેખે છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. ૫૪૩૭॥

## અવતરણિકા :

પૂર્વગાથામાં અભક્તાર્થી સાધુના પડિલેહણની વિધિ બતાવી. હવે ભક્તાર્થી સાધુના પડિલેહણની વિધિ બતાવે છે —

#### आथा :

पट्टम मत्तम समउग्महो अ गुरुमाइआणऽणुण्णवणा । तो सेस भाणवत्थे पाउंछणमं च भत्तद्वी ॥४३८॥

#### અન્વચાર્થ :

भत्तद्वी=ભક્તાર્થીઓ≕આહાર વાપરનાર સાધુઓ, **पट्टग मत्तग सगउग्गहो अ**≕ચોલપટ્ટકને, માત્રકને

અને સ્વપ્રતિગ્રહને=પોતાના પાત્રને, (ત્યારપછી) **गુરુમારૂઆण**=ગુરુ આદિની (ઉપધિને પ્રત્યુપેક્ષે છે, ત્યારપછી) **अणुण्णवणा**=અનુજ્ઞાપના (કરે છે,) **તો**=ત્યારપછી **સેસ માणवत्थે**=શેષને=પોતાના બાકી રહેલ ઉપકરણને, ભાજનનાં વસ્ત્રોને **પાउંછળળં च**=અને પાદપુંછનકને=રજોહરણને, (પ્રત્યુપેક્ષે છે.)

### आशार्थ :

આહાર વાપરનાર સાધુઓ ચોલપકાને, માત્રકને અને પોતાના પાત્રને પંડિલેહે, ત્યારબાદ ગુરુ આદિની ઉપધિની પંડિલેહણા કરે, ત્યારબાદ અનુજ્ઞાપના કરે, ત્યારપછી પોતાનાં બાકી રહેલાં ઉપકરણોને, ભાજનનાં વસ્ત્રોને અને રજોહરણને પ્રતિલેખે.

#### शिक्षाः

पट्टगं=चोलपट्टं अणाउत्तपिरसोहणत्थं, मत्तगं=क्षुष्टभाजनं विसुवावणनिमित्तं, सगमोग्गहो य= स्वप्रतिग्रहं च जीयं ति कट्टु, 'सुणं सुणे भवनी' ति विभक्तिव्यत्ययः, पाठान्तरं वा 'पट्टं मत्तं सगमोग्गहं च', गुर्वादीनां ततोऽनुज्ञापनेति, ततः शेषोपकरणं भाजनवस्त्राणि पादपुञ्छनं च=रजोहरणं च भक्तार्थिनः प्रत्युपेक्षन्त इति गाथार्थः ॥४३८॥

### ટીકાર્થ :

અનુપયુક્તના પરિશોધન અર્થે પટ્ટકને=ચોલપટ્ટને, સૂક્વવાના નિમિત્તે માત્રકને= નાના ભાજનને, અને જીત છે એથી કરીને સ્વપ્રતિગ્રહને=પોતાના પાત્રકને, પ્રત્યુપેક્ષે.

"सुपां नुं सुपः થાય છે," એ પ્રકારે વ્યાકરણનું સૂત્ર હોવાથી વિભક્તિનો વ્યત્યય છે=पट्टग मत्तग सगउगहो मां विભક્તિનો લોપ થયો છે, અથવા પાઠાંતરને આશ્રયીને મૂળગાથામાં पट्टं मत्तं सगमोग्गहं च જાણવું.

ગુરુઆદિની ત્યારપછી અનુજ્ઞાપના અર્થાત્ ચોલપટ્ટક, માત્રક અને પાત્રકનું પ્રત્યુપેક્ષણ કર્યા પછી સાધુઓ ગુરુઆદિની ઉપધિને પ્રત્યુપેક્ષે છે. ત્યારપછી પોતાની ઉપધિનું પડિલેહણ કરવાની અનુજ્ઞા ગુરુ પાસે માંગે છે. ત્યારપછી=ગુરુ પાસે ઉપધિની અનુજ્ઞાપના કર્યા પછી, શેષ ઉપકરણને, ભાજનનાં વસ્ત્રોને=ઝોળી-પડલાદિ પાત્રાના વસ્ત્રોને, અને પાદપુંછનને=રજોહરણને, ભક્તાર્થીઓ=ભોજન કર્યું હોય તેવા સાધુઓ, પ્રત્યુપેક્ષે છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

ભક્તાર્થી સાધુઓ મુહપત્તિ અને શરીરનું પડિલેહણ કરીને ચોલપટ્ટાનું પડિલેહણ કરે, પછી માત્રક અને પાત્રકનું પડિલેહણ કરે, પછી ગુરુ વગેરેની ઉપિધનું પડિલેહણ કરે, પછી ગુરુની અનુજ્ઞા મેળવે, અર્થાત્ પોતાની ઉપિધનું પડિલેહણ કરવા માટે "ઉપિધ સંદિસાહું ? ઉપિધ પડિલેહું ?" એ પ્રકારના ગુરુ પાસે આદેશ માંગે, ત્યારપછી શેષ ઉપકરણો, પાત્રનાં વસ્ત્રો અને છેલ્લે રજોહરણ, એ ક્રમે ભક્તાર્થી સાધુઓ પડિલેહણ કરે.

"अणाउत्तपिस्तोहणत्थं, विसुवावणनिमित्तं, जीयं ति कट्टु'' આ શબ્દોનું તાત્પર્ય એ છે કે ભોજન કરતી વખતે ઉપયોગની ખામીને કારણે ચોલપટ્ટામાં આહારનો ડાઘ રહી ગયો નથી ને! તેનું શોધન કરવા માટે અને ડાઘ હોય તો તેને સાફ કરવા માટે મુહપત્તિ અને કાયાનું પડિલેહશ કર્યા પછી સાધુ પ્રથમ ચોલપટ્ટાનું પડિલેહશ કરે છે, અને ત્યારબાદ માત્રક સુકાયું છે કે ભીનું છે ? તે જાણવા માટે અને ભીનું હોય તો સૂકવી શકાય તે માટે માત્રકનું પડિલેહશ કરે છે. અને ત્યારપછી પાત્રક પલેવવું એવો જીતાચાર હોવાથી સાધુ માત્રક પછી પાત્રકનું પડિલેહશ કરે છે. ॥૪૩૮॥

#### भाशाः

जस्स जया पडिलेहा होइ कया सो तया प्रदइ साहू। परिअट्टेड अ पयओ करेड वा अण्णवावारं ॥४३९॥

### અન્વચાર્થ:

जस्स जया=थे साधुनी थ्यारे पिडलेहा कया होइ=५ि९९। કરાયેલી थाय છે, तया=त्यारे सो साहू=ते साधु पढइ=लि९ छे पयओ अ=अथवा प्रयत=प्रयत्नशील साधु, पिरअट्टेइ=(सूत्रार्थनुं) परावर्तन करे छे अण्णवावारं वा=अथवा अन्य व्यापारने करेड=करे छे.

### ગાથાર્થ :

જે સાધુની જ્યારે પડિલેહણા કરાયેલી થાય છે, ત્યારે તે સાધુ ભણે છે અથવા પ્રયત્નશીલ સાધુ સૂત્રાર્થનું પરાવર્તન કરે છે અથવા સાધુ સંબંધી અન્ય વ્યાપારને કરે છે.

### ટીકા :

यस्य साधोः यदा प्रतिलेखना भवति कृता स तदा पठित साधुः, सूत्रधनत्वात्, परावर्त्तयित वा प्रयतो=यत्नपरः, करोति वाऽन्यव्यापारं साधुसम्बन्धिनमेवेति गाथार्थः ॥४३९॥

## ટીકાર્થ :

જે સાધુની જ્યારે પ્રતિલેખના કરાયેલી થાય છે, ત્યારે તે સાધુ ભણે છે≔નવાં સૂત્ર ભણે છે; કેમ કે સૂત્રરૂપ ધનપણું છે=સૂત્ર એ સાધુનું ધન છે, અથવા પ્રયત=યત્નમાં પર=યત્નમાં તત્પર એવા સાધુ, પરાવર્તન કરે છે=પૂર્વમાં પોતે ભણેલા સૂત્રનું પરાવર્તન કરે છે, અથવા સાધુના સંબંધવાળા જ અન્ય વ્યાપારને કરે છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

ચોથી પોરિસી પ્રાપ્ત થાય ત્યારે સર્વ સાધુઓ પડિલેહણાનો પ્રારંભ કરે, અને જે સાધુની જયારે પડિલેહણા પૂરી થાય, ત્યારે તે સાધુ પ્રમાદ કર્યા વગર ભણવા માટે બેસી જાય, અથવા પૂર્વમાં ગોખેલાં સૂત્રોનું પરાવર્તન કરવાની જરૂર હોય તો યત્નપૂર્વક પરાવર્તન કરે; કેમ કે સાધુનું ધન સૂત્રનું અધ્યયન છે.

અહીં '**પ્રયતઃ'** એમ કહેવાનું તાત્પર્ય એ છે કે, પરાવર્તનકાળમાં સાધુ ખાલી સૂત્રોને ગોખતા કે બોલતા નથી, પરંતુ બોધ અનુસાર સૂત્રોનું અર્થ સાથે યોજન કરે છે અને તે સૂત્રોના અર્થોથી આત્માને ભાવિત કરે છે, અથવા તો સંયમવૃદ્ધિને અનુકૂળ વૈયાવચ્ચાદિ સાધુ સંબંધી અન્ય કોઈ ઉચિત કાર્ય કરે છે. **॥૪૩૯॥** 

### અવતરસિકા :

સાધુ ચોથી પોરિસી પ્રાપ્ત થાય ત્યારે પડિલેહણ કરીને તરત સ્વાધ્યાય કરવા બેસે, એમ પૂર્વગાથામાં બતાવ્યું. હવે ચોથી પોરિસીનો ચોથો ભાગ બાકી હોય, ત્યારે સાધુ શું કરે ? તે બતાવે છે —

#### भथा :

चउभागवसेसाए चरिमाए पडिकमित्तु कालस्स । उच्चारे पासवणे ठाणे चउवीसयं पेहे ॥४४०॥

## અન્વચાર્થ :

चउभागवसेसाए चरिमाए=ચતુર્ભાગના અવશેષવાળી ચરિમા હોતે છતે कालस्स पडिकमित्तु=કાલનું પ્રતિક્રમણ કરીને उच्चारे पासवणे=ઉચ્ચારવિષયક-પ્રશ્રવણવિષયક चडवीसयं ठाणे=ચોવીસ સ્થાનોનું पेहे= પ્રત્યુપેક્ષણ કરે છે.

## भाशार्थ :

ચરમ પોરિસીનો ચોથો ભાગ બાકી રહ્યે છતે કાળનું પ્રતિક્રમણ કરીને સાધુ મળ અને મૂત્રના વિષયવાળા ચોવીસ સ્થાનોનું પ્રેક્ષણ કરે છે.

## કીકા :

चतुर्भागावशेषायां चरिमायां कालवेलायामित्यर्थः प्रतिक्रम्य कालस्य, किमित्याह – उच्चारे प्रश्रवण इति उच्चारप्रश्रवणविषयाणि स्थानानि स्थण्डिलाख्यानि चतुर्विशति प्रेक्षेतेति गाथार्थः ॥४४०॥

## ટીકાર્થ :

ચોથા ભાગના અવશેષવાળી ચરિમ કાળવેળા હોતે છતે કાલનું પ્રતિક્રમણ કરીને, શું ? એથી કહે છે − ઉચ્ચાર અને પ્રશ્નવણના વિષયવાળા સ્થંડિલ નામના ચોવીશ સ્થાનોને પ્રેક્ષણ કરે છે≔મળ અને મૂત્ર પરઠવવા માટેની શુદ્ધ ભૂમિસ્વરૂપ ચોવીશ સ્થાનોને જુએ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

ચોથી પોરિસીનો ચોથો ભાગ બાકી હોય ત્યારે સાધુઓ કાળનું પ્રતિક્રમણ કરે છે, અને ત્યારપછી રાત્રે મળ કે મૂત્રની શંકા થાય તો તે પરઠવવા માટે શુદ્ધભૂમિની તપાસ કરવારૂપ શુદ્ધભૂમિનાં જે ૨૪ સ્થાનો છે, તે સર્વેનું અવલોકન કરે છે. ॥૪૪૦॥

## અવતરણિકા :

कथमित्याह -

## અવતરણિકાર્થ :

ચોવીસ સ્થાનોને કેવી રીતે જુએ છે ? એથી કહે છે –

#### आशाः :

अहियासिआ उ अंतो आसन्ने मज्झ दूर तिन्नि भवे । तिण्णेव अणहियासी अंतो छच्छच्च बाहिरओ ॥४४१॥

### अन्पयार्थ :

अंतो ड=અંદરમાં જ=વસતિની અંદર જ, आसन्ने मज्झ दूर=આસન્નમાં, મધ્યમાં, દૂરમાં अहियासिआ तिन्नि भवे=અધિકાસિકા ત્રણ થાય=અતિસહનશીલ ભૂમિઓ ત્રણ થાય, अणिहयासी तिण्णेव=અનિધકાસિકા ત્રણ જ થાય=અનિસહનશીલ ભૂમિઓ ત્રણ જ થાય, (આ રીતે) अंतो छ=અંદર છ=વસતિની અંદર છ ભૂમિઓ થાય, छच्च बाहिरओ=અને છ અહાર=વસતિની બહાર છ ભૂમિઓ થાય.

### ગાથાर्थ :

વસતિની અંદર જ નજીક, દૂર અને મધ્યમાં અતિસહનશીલ ત્રણ ભૂમિઓ અને અનિતસહનશીલ ત્રણ ભૂમિઓ થાય છે. આ રીતે વસતિની અંદરની છ અને બહારની છ, એમ કુલ બાર ભૂમિઓ થાય છે.

## ટીકા :

अतिसहनशीलाः अन्तः=मध्य एव च वसितपित्कस्य आसन्ने मध्ये दूरे च तिस्त्रो भवन्ति, तिस्त्र एवानतिसहनशीलाः, इत्येवमन्तः षट्, षट् च बहिरिति गाथार्थः ॥४४१॥

## રીકાર્ચ:

અને અંદર=વસતિના પરિકરની મધ્યમાં જ, નજીકમાં, વચમાં અને દૂરમાં; ત્રણ=અનિતસહનશીલ ભૂમિઓથી કંઈક દૂર એવી ત્રણ, અતિસહનશીલ ભૂમિઓ થાય છે, ત્રણ જ=અતિસહનશીલ ભૂમિઓથી કંઈક નજીક એવી નજીકમાં, વચમાં અને દૂરમાં એમ ત્રણ જ, અનિતસહનશીલ ભૂમિઓ થાય છે. આ રીતે=અતિસહનશીલ અને અનિતસહનશીલ ત્રણ ત્રણ ભૂમિઓ થાય છે એ રીતે, અંદર છ અને બહાર છ થાય=વસતિના પરિકરની અંદર છ ભૂમિઓ થાય અને વસતિના પરિકરની બહાર છ ભૂમિઓ થાય, એ પ્રમાણે ગાથાઈ છે.

## ભાવાર્થ :

સાધુને રાત્રિના સમયે ક્યારેક મળ કે મૂત્ર વોસિરાવવું પડે તેમ હોય ત્યારે, જો આગાઢ કારણ હોય તો વસતિના પરિકરમાં જ સાધુ મળાદિ વોસિરાવે છે, અને આગાઢ કારણ ન હોય તો વસતિના પરિકરથી બહાર જઈને મળાદિ વોસિરાવે હોય છે. તેથી જો સંજ્ઞાના વેગથી પીડા નહીં પામેલા જે સાધુઓ સુખેથી જ જવા માટે સમર્થ હોય તેવા અતિસહનશીલ સાધુઓ આગાઢ કારણમાં વસતિની અંદરમાં પણ દૂરનાં ત્રણ સ્થાનોમાં મળાદિ વોસિરાવે, અને સંજ્ઞાના વેગથી પીડા પામેલા જે સાધુઓ દૂર સુધી સુખેથી જવા માટે સમર્થ ન હોય તેવા અનિસહનશીલ સાધુઓ આગાઢ કારણમાં વસતિની અંદરમાં જ નજીકનાં ત્રણ સ્થાનોમાં મળાદિ વોસિરાવે; તેમ જ આગાઢ કારણ ન હોય તો અતિસહનશીલ સાધુ વસતિની બહારનાં દૂરનાં ત્રણ સ્થાનોમાં અને અનિસહનશીલ સાધુ વસતિની બહારનાં વજીકનાં ત્રણ સ્થાનો માં મળાદિ વોસિરાવે.

વળી આ મળાદિ વોસિરાવવાનાં ૧૨ સ્થાનોને જો સાધુએ દિવસે જોયાં ન હોય અને રાત્રે મળાદિની શંકા થવાથી ત્યાં જઈને મળાદિ વોસિરાવે તો ત્યાં જીવોની હિંસા થવાનો સંભવ રહે. આથી સાધુ જીવોની રક્ષા અર્થે આ ૧૨ સ્થાનોને ચોથા પ્રહરના અવશેષ ભાગમાં જોઈ રાખે.

વળી આસન્ન-મધ્ય-દૂર એમ ત્રણ-ત્રણ સ્થાનો જોવાનું પ્રયોજન એ છે કે રાત્રે મળાદિ વોસિરાવવા જતી વખતે દિવસે જોયેલાં પણ ત્રણ-ત્રણ સ્થાનોમાંથી કોઈ એકાદ સ્થાને રાત્રિમાં ગમનાદિની ચેષ્ટાથી જીવ હોય તેવું જણાય તો સાધુ તે તે સ્થાનોનું વર્જન કરીને દિવસે જોયેલા અન્ય-અન્ય સ્થાને મળાદિ વોસિરાવી શકે.

વળી, માત્રુ આદિ રોકી શકાય તેમ ન હોય અને રાત્રે બહાર જવામાં સંયમનું કે પ્રાણનું જોખમ હોય, તેને આગાઢ કારણ કહેવાય, અને તેવા આગાઢ કારણે વસતિની અંદર જોયેલાં છ સ્થાનોમાં જ સાધુ માત્રુ આદિ વોસિરાવે છે, અને તેવું આગાઢ કારણ ન હોય તો વસતિની બહાર જોયેલાં છ સ્થાનોમાં સાધુ માત્રુ આદિ વોસિરાવે છે.

આમ તો 'અતિસહનશીલ' કે 'અનિતસહનશીલ' વિશેષણવાળા સાધુ હોય છે, ભૂમિ નહિ; છતાં જે ભૂમિમાં અતિસહનશીલ સાધુઓ મળાદિના ત્યાગ માટે જતા હોય તે ભૂમિને ઉપચારથી "અતિસહનશીલ શુદ્ધભૂમિ" કહેવાય, અને જે ભૂમિમાં અનિતસહનશીલ સાધુઓ મળાદિના ત્યાગ માટે જતા હોય તે ભૂમિને ઉપચારથી "અનિતસહનશીલ શુદ્ધભૂમિ" કહેવાય. આથી પ્રસ્તુતમાં અતિસહનશીલ સાધુને જવા માટેની ભૂમિને અતિસહનશીલ ભૂમિ, અને અનિતસહનશીલ સાધુને જવા માટેની ભૂમિને અનિતસહનશીલ ભૂમિ, કહેલ છે. ॥૪૪૧॥

#### अधाः :

एमेव य पासवणे बारस चउवीसयं तु पेहिता । कालस्स य तिन्नि भवे अह सूरो अत्थमुवयाई ॥४४२॥

## अन्वयार्थ :

एमेव य=અને આ પ્રમાણે જ=જે પ્રમાણે પૂર્વગાથામાં ઉચ્ચાર-પ્રશ્નવણવિષયક બાર ભૂમિઓ બતાવી, એ પ્રમાણે જ, पासवणे=પ્રશ્નવણવિષયક बारस=બાર (ભૂમિઓ) થાય છે, चउवीसयं तु पेहित्ता=(આ રીતે) વળી ચતુર્વિંશતિને=યોવીસ ભૂમિઓને, પ્રત્યુપેક્ષીને कालस्स ब=અને કાળની तिन्नि भवे=ત્રણ હોય છે= ત્રણ ભૂમિઓ પ્રત્યુપેક્ષણ કરવાની હોય છે. अह=એ વખતે सूरो=સૂર્ય अत्थमुवयाई=અસ્તને પામે છે.

## ગાથાર્થ :

જે પ્રમાણે પૂર્વગાથામાં ઉચ્ચાર-પ્રશ્નવણવિષયક બાર ભૂમિઓ બતાવી એ પ્રમાણે જ પ્રશ્નવણ વિષયક બાર ભૂમિઓ થાય છે. વળી આ રીતે ચોવીસ ભૂમિઓને પ્રત્યુપેક્ષીને કાળની ત્રણ ભૂમિઓ પ્રત્યુપેક્ષણ કરવાની હોય છે, એ વખતે સૂર્ચ અસ્ત પામે છે.

## ટીકા :

एवमेव च प्रश्रवण इति प्रश्रवणविषया द्वादश, इत्थं चतुर्विशर्ति तु प्रत्युपेक्ष्य भुवां इति गम्यते, कालस्य च तिस्त्रो भवन्ति प्रत्युपेक्षणीयाः, अथ=अत्रान्तरे सूर्यः अस्तमुपयातीति गाथार्थः ॥४४२॥

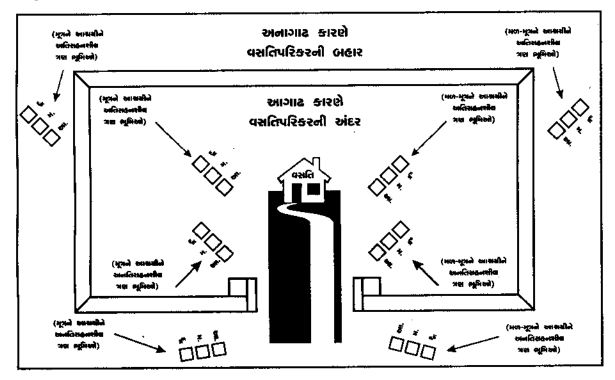
### ટીકાર્થ:

અને આ રીતે જ=જે રીતે પૂર્વગાથામાં ઉચ્ચાર-પ્રશ્રવણના વિષયવાળી બાર ભૂમિઓ બતાવી એ રીતે જ, પ્રશ્રવણના વિષયવાળી બાર ભૂમિઓ થાય છે. આ રીતે વળી ચોવીસ ભૂમિઓને પ્રત્યુપેક્ષીને અને કાલની ત્રણ ભૂમિઓ પ્રત્યુપેક્ષણીય થાય છે. આ અવસરે સૂર્ય અસ્તને પામે છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

સાધુએ સાંજે સંજ્ઞા વોસિરાવવા માટેની બાર ભૂમિઓ જોવાની છે, તે પ્રમાણે એકલું માત્રુ વોસિરાવવા માટે પણ અતિસહનશીલ અને અનિતસહનશીલ સાધુની, આગાઢ અને અનાગાઢ કારણે, વસતિની અંદર છ અને બહાર છ; એમ કુલ બાર ભૂમિઓ સૂયસ્તિ પહેલાં જોવાની છે. આ રીતે ચોવીસ ભૂમિઓનું પ્રત્યુપેક્ષણ કરીને સાધુ રાત્રે કાલગ્રહણ કરવા માટેની ત્રણ ભૂમિની પ્રત્યુપેક્ષણા કરે છે. આ સર્વ ક્રિયા સાધુ તે રીતે કરે કે જેથી તે ક્રિયા પૂર્ણ થાય એ જ વખતે સૂર્ય અસ્ત પામે. ॥૪૪૨॥

★ ગાથા ૪૪૧ અને ૪૪૨માં રાત્રે મળ-મૂત્ર અને કક્ત મૂત્ર પરઠવવાની બાર-બાર ભૂમિઓનું પ્રત્યુપેક્ષણ કરવારૂપ ચોવીશ સ્થંડિલોને જોવાની જે પદ્ધતિ બતાવી, તેને દર્શાવતું ચિત્ર.



#### आथा :

इत्थेव पत्थवंमी गीओ गच्छंमि घोसणं कुणइ । सज्झायादुवउत्ताण जाणणट्ठा सुसाहूणं ॥४४३॥

### અન્વશાર્થ:

इत्येव पत्थवंमी=આ જ પ્રસ્તાવમાં सज्झायादुवउत्ताण सुसाहूणं जाणणद्वा=स्વાધ્યાય આદિમાં ઉપયુક્ત એવા સુસાધુઓના જ્ઞાપન અર્થે गीओ=ગીતાર્થ गच्छंमि=ગચ્છમાં घोसणं कुणइ=ઘોષણાને કરે છે.

## आथार्थ :

આ જ પ્રસ્તાવમાં સ્વાધ્યાય વગેરેમાં ઉપયુક્ત એવા સુસાધુઓને જણાવવા માટે ગીતાર્થ ગચ્છમાં દોષણા કરે છે.

## रीकाः

अत्रैव प्रस्तावे गीत इति गीतार्थः गच्छे घोषणां करोति स्वाध्यायाद्युपयुक्तानां सतां ज्ञापनार्थः सुसाधूनामिति गाथार्थः ॥४४३॥

## ટીકાર્થ :

આ જ પ્રસ્તાવમાં સ્વાધ્યાયાદિમાં ઉપયુક્ત છતા સુસાધુઓને જણાવવા અર્થે ગીત≕ગીતાર્થ, ગચ્છમાં ઘોષણાને કરે છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે. ॥૪૪૩॥

## અવતરણિકા :

कथमित्याह -

## અવતરણિકાર્થ :

ગીતાર્થ ઘોષણા કેવી રીતે કરે છે ? એથી કહે છે -

### भाशा :

कालो गोअरचरिअं थंडिल्ला वत्थपत्तपडिलेहा । संभरउ सो साहू जस्स व जं किंचि अणुवउत्तं ॥४४४॥ थंडिल्ल ति दारं गयं ॥ अन्वर्थार्थ :

कालो=કાળ, गोअरचिखं=ગોચરચર્યા, थंडिल्ला=स्थंડિલો; वत्थपत्तपिडलेहा=વસ્ત્ર-પાત્રની પ્રતિલેખના संभरड=સંસ્મરો=યાદ કરો, जस्स व=અથવા જે સાધુનું जं किंचि=જે કાંઈપણ अणुवडत्तं=અનુપયુક્ત હોય, सो साहू=ते સાધુ (તે સર્વને યાદ કરો.) थंडिल्ल='સ્થંડિલ' त्ति=એ પ્રકારે दारं गयं=દાર ગયું=સમાપ્તિને પામ્યું.

## आशार्ख :

કાલ, ગોચરચર્ચા, સ્થંડિલો, વસ્ત્ર-પાત્રની પ્રતિલેખના ચાદ કરો, અથવા જે સાધુનું જે કાંઇપણ અનુપયુક્ત હોય, તે સાધુ તે સર્વને ચાદ કરો.

## ટીકા :

कालो गोचरचर्या स्थण्डिलानि वस्त्रपात्रप्रत्युपेक्षणा सर्व्वाण्युक्तस्वरूपाणि संस्मरतु, स साधुः यस्य वा यत्किञ्चिदनुपयुक्तं, पुनः कालोऽत्येतीति गाथार्थः ॥४४४॥

## ટીકાર્થ :

કાલ, ગોચરચર્યા, સ્થંડિલો, વસ્ત્ર અને પાત્રની પ્રત્યુપેક્ષણા, કહેવાયેલ સ્વરૂપવાળા સર્વને યાદ કરો, અથવા જેનું જે કાંઈપણ અનુપયુક્ત હોય=રહી ગયું હોય, તે સર્વને તે સાધુ યાદ કરો. વળી કાળ અતિકાંત થાય છે=વીતી જાય છે. એ રીતે ગીતાર્થ ગચ્છમાં ઘોષણા કરે છે, એમ અવતરણિકા સાથે યોજન છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. ॥૪૪૪॥

## અવતરસિકા :

सम्बन्धमभिधाय आवश्यकविधिमाह -

## અવતરણિકાર્થ:

સંબંધને કહીને આવશ્યકની વિધિને કહે છે અર્થાત્ ગાથા ૪૩૪થી ૪૪૪ સુધી સ્થંડિલદ્વાર સાથે આવશ્યકદ્વારનો સંબંધ બતાવીને હવે પ્રતિક્રમણની વિધિ બતાવે છે –

## ભાવાર્થ :

મૂળદ્વારગાથા ૨૩૦માં બતાવેલ નવમા 'સ્થંડિલ' દ્વારનું ગ્રંથકારે ગાથા ૩૯૯થી ૪૩૩માં વર્ણન કર્યું, અને ગાથા ૪૩૪થી ૪૪૪ સુધી સ્થંડિલ દ્વાર સાથે આવશ્યક દ્વારનો સંબંધ બતાવ્યો. હવે દશમા 'આવશ્યકાદિ' દ્વારનું ગ્રંથકારશ્રી વર્ણન કરે છે –

### ગાથા :

जइ पुण निव्वाघाओ आवासं तो करिंति सब्वे वि । सङ्गाइकहणवाघाययाए पच्छा गुरू ठंति ॥४४५॥

## अन्त्रवार्थः

जइ पुण=વળી જો (ગુરુ) निळाघाओ=નિર્વ્યાધાત હોય तो=તો सळे वि=સર્વ પણ સાધુઓ आवासं= (ગુરુ સાથે) આવશ્યકને=પ્રતિક્રમણને, करित=કરે છે. सङ्घाइकहणवाघाययाए=શ્રાવકાદિના કથનરૂપ વ્યાધાતપણાથી गुरू पच्छा=ગુરુ પાછળથી ठित=રહે છે=પ્રતિક્રમણની માંડલીમાં આવે છે.

## ગાથાર્થ :

વળી જો ગુરુ નિર્વ્યાદાત હોય તો સર્વ પણ સાધુઓ ગુરુ સાથે પ્રતિક્રમણ કરે છે, શ્રાવકાદિના કથનરૂપ વ્યાદાતપણથી ગુરુ પાછળથી પ્રતિક્રમણની માંડલીમાં આવે છે.

## ટી<del>ક</del>ા :

अत्रान्तरे यदि पुनः निर्व्याघातः=प्रक्रान्तिक्रयाविध्नाभावः, आवश्यकं=प्रतिक्रमणं ततः कुर्वन्ति सर्वेऽपि सह गुरुणा, श्रावकादिकथनव्याघाततया=श्रावकविधिधर्म्मपदार्थकथनविध्नभावेन पश्चाद् गुरवस्तिष्ठन्ति आवश्यक इति गाथार्थः ॥४४५॥

### ટીકાર્થ :

વળી જો આ અવસરે ગુરુ નિર્વ્યાઘાત હોય=પ્રક્રાંત ક્રિયામાં વિઘ્નના અભાવવાળા હોય, તો સર્વ પણ સાધુઓ ગુરુ સાથે આવશ્યકને=પ્રતિક્રમણને કરે છે. શ્રાવકાદિના કથનરૂપ વ્યાઘાતપણાથી=શ્રાવક, વિધિ, ધર્મ અને પદાર્થના કથનરૂપ વિઘ્નના ભાવથી, આવશ્યકમાં=પ્રતિક્રમણની માંડલીમાં, ગુરુ પાછળથી આવે છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

સૂર્યાસ્ત થયા પછી સર્વ સાધુઓ પ્રતિક્રમણ કરવાની માંડલીમાં આવે છે, અને તે વખતે ગુરુને વિઘ્નનો અભાવ હોય તો ગુરુ સાથે સર્વ સાધુઓ પ્રતિક્રમણ કરે છે; પરંતુ તે વખતે ગુરુ કોઈને શ્રાવકનું અર્થાત્ શ્રાવકધર્મનું કથન કરતા હોય, જેના શ્રવણથી તે શ્રોતાને સંવેગની વૃદ્ધિ થતી હોય; અથવા ગુરુ કોઈ મહાત્માને વિધિનું કથન કરતા હોય; અથવા ગુરુ કોઈને ધર્મનું કથન કરતા હોય; અથવા ગુરુ કોઈને શાસ્ત્રીય પદાર્થનું કથન કરતા હોય, તો તે શ્રાવકાદિના કથનરૂપ વિઘ્નને કારણે ગુરુ પ્રતિક્રમણની માંડલીમાં વિલંબનથી આવે છે.

આનાથી એ પ્રાપ્ત થાય કે ગુરુ આવશ્યકમાંડલીમાં પ્રાયઃ કરીને તો કાળે જ આવે, છતાં ગુરુને કોઈ વિશેષ લાભનું પ્રયોજન જણાય તો ગુરુ પ્રતિક્રમણમાંડલીમાં પાછળથી પણ આવે છે. **!/૪૪૫**!!

## અવતરશિકા :

ગુરુ શ્રાવકાદિના કથનરૂપ વ્યાઘાતવાળા હોવાથી જ્યાં સુધી પ્રતિક્રમણમાંડલીમાં ન આવે ત્યાં સુધી શેષ સાધુઓ શું કરે ? તે બતાવે છે —

#### आधाः

सेसा उ जहासित आपुच्छित्ताण ठंति सट्टाणे । सुत्तत्थसरणहेउं आयरिअ ठिअंमि देवसिअं ॥४४६॥

## અન્વચાર્થ :

आपुच्छित्ताण=(ગુરુને) પૂછીને सेसा ड=વળી શેષ સાધુઓ सद्घाणे=સ્વસ્થાનમાં सुत्तत्थसरणहेउं=सूत्रार्थना स्मरणना હેતુથી=સૂત્ર-અર્થના ચિંતવન માટે, जहासित्त=યથાશક્તિ (કાયોત્સર્ગ વડે) ठंति=રહે છે. आयिअ ठिआंमि=આચાર્ય રહ્યે છતે=વ્યાક્ષેપના ઉત્તરકાળમાં આચાર્ય કાયોત્સર્ગ વડે સ્થિર થયે છતે, देवसिअं= દૈવસિકને=સર્વ સાધુઓ દિવસ સંબંધી અતિચારને, (ચિંતવે છે.)

## ગાશાर्ख :

ગુરુને પૂછીને વળી શેષ સાધુઓ સ્વસ્થાનમાં સૂત્ર-અર્થના ચિંતવન માટે થથાશક્તિ કાચોત્સર્ગ વડે રહે છે, વ્યાક્ષેપના ઉત્તરકાળમાં આચાર્ચ કાચોત્સર્ગ વડે સ્થિર થયે છતે સર્વ સાધુઓ દિવસ સંબંધી અતિચારને ચિંતવે છે.

### ટીકા :

शेषास्तु साधवः यथाशक्त्या=यथासामर्थ्येनापृच्छ्य प्रश्नाहित्वाद् गुरुमिति गम्यते तिष्ठन्ति स्वस्थाने यथारत्नाधिकतया कायोत्सर्गेणेति भावः, किमर्थमित्याह—सूत्रार्थस्मरणहेतोरिति सूत्रार्थानुस्मरणाय, आचार्ये स्थिते व्याक्षेपोत्तरकालं कायोत्सर्गेण दैवसिकमिति दिवसेन निष्पन्नमितचारं चिन्तयन्तीति गाथार्थः ॥४४६॥

### डीङार्ध :

વળી પ્રશ્નાર્હપણું હોવાથી=પૂછવા યોગ્યપણું હોવાથી, ગુરુને પૂછીને યથારત્નાધિકતાથી=જે પ્રકારે રત્તત્રયીમાં અધિકપણું હોય તે પ્રકારના ક્રમથી, શેષ સાધુઓ=આચાર્યની અપેક્ષાએ શેષ સાધુઓ, યથાશક્તિથી=યથાસામર્થ્યથી, પોતાના સ્થાનમાં કાયોત્સર્ગ વડે રહે છે.

શા માટે કાયોત્સર્ગ વડે રહે છે ? એથી કહે છે – સૂત્ર-અર્થના સ્મરણના હેતુથી=સૂત્ર અને અર્થના અનુસ્મરણ માટે, કાયોત્સર્ગ વડે રહે છે.

વ્યાક્ષેપના ઉત્તરકાલને વિષે=શ્રાવકાદિના કથનરૂપ વિઘ્નના પછીના કાલને વિષે, કાયોત્સર્ગ વડે આચાર્ય સ્થિત હોતે છતે દૈવસિકને=દિવસથી નિષ્પન્ન એવા અતિચારને, ચિંતવે છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

ગુરુને પૂછીને બેસવું એવો શિષ્યનો ઉચિત આચાર હોવાથી શેષ સાધુઓ "અમે પ્રતિક્રમણ કરવા માટે માંડલીમાં બેસીએ ?" એ પ્રકારે ગુરુને પૂછીને પ્રતિક્રમણની માંડલીમાં સૂત્રાર્થના સ્મરણ માટે સ્વસ્થાનમાં મોટા-નાનાના ઉચિત ક્રમપૂર્વક શક્તિમુજબ કાયોત્સર્ગમાં રહે છે. અર્થાત્ ગ્લાન-વૃદ્ધાદિ હોવાને કારણે જેઓનું ઊભા રહેવાનું સામર્થ્ય ન હોય તેઓ બેસીને અને જેઓનું સામર્થ્ય હોય તેઓ ઊભા રહીને કાયોત્સર્ગમાં સૂત્ર-અર્થના વારંવાર સ્મરણથી આત્માને ભાવિત કરે છે.

વળી વ્યાક્ષેપના ઉત્તરકાળમાં આચાર્ય કાયોત્સર્ગમાં સ્થિર થયે છતે સર્વ સાધુઓ કાયોત્સર્ગમાં રહીને જ દિવસે થયેલા એતિચારોને વિચારે છે અર્થાત્ જયારે શ્રાવકાદિનું કથન કરીને ગુરુ માંડલીમાં આવે અને કાયોત્સર્ગમાં રહે ત્યારે સર્વ સાધુઓ સૂત્રાર્થના અનુસ્મરણને મૂકીને કાયોત્સર્ગમાં જ દિવસ સંબંધી અતિચારોનું ચિતવન કરે છે. ॥૪૪૬॥

## અવતરસિકા :

उत्सर्गापवादमाह 🗕

## અવતરણિકાર્થ :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે સાધુઓ સૂત્રાર્થના અનુસ્મરણ માટે કાયોત્સર્ગમાં રહે છે. ત્યાં અપ્રમાદની વૃદ્ધિ માટે સાધુઓ ઉત્સર્ગથી ઊભા ઊભા કાયોત્સર્ગ કરે છે, આમ છતાં શક્તિ ન હોય તો સાધુ અપવાદથી બેઠા બેઠા પણ કાયોત્સર્ગ કરે, તે રૂપ ઉત્સર્ગના અપવાદને કહે છે –

#### SHEEL :

# जो हुज्ज उ असमत्थो बालो वुड्ढो व रोगिओ वा वि । सो आवस्सयजुत्तो अच्छिज्जा णिज्जरापेही ॥४४७॥

### अन्तरार्थः

जो उ=વળી જે बालो बुहुो व रोगिओ वा वि=બાળ, વૃદ્ધ અથવા રોગિત પણ असमत्यो=અસમર્થ हुज्ज=હોય, आवस्सयजुत्तो=આવશ્યકથી યુક્ત, णिज्जरापेही=નિર્જરાપેક્ષી એવા सो=ते अच्छिज्जा= રહે=પ્રતિક્રમણમાંડલીમાં કાયોત્સર્ગ વડે રહે.

### ગાથાર્થ :

વળી જે બાલ, વૃદ્ધ કે રોગિત પણ સાધુ અસમર્થ હોય, આવશ્યકથી યુક્ત, નિર્જરાપેક્ષી એવા તે પ્રતિક્રમણમાંડલીમાં કાર્યોત્સર્ગ વડે રહે.

### ટીકા :

यो भवेदसमर्थः=अशक्तो बालो वृद्धो वा रोगितो वाऽपि, सोऽप्यावश्यकयुक्तः सन् यथाशक्त्यैव तिष्ठेत् निर्जरापेक्षी तत्रैवेति गाथार्थः ॥४४७॥

## ટીકાર્થ:

જે બાલ અથવા વૃદ્ધ અથવા રોગિત પંજ્ઞ=રોગવાળા પણ સાધુ, અસમર્થ=અશક્ત, હોય, તે પણ આવશ્યકથી યુક્ત છતા=પ્રતિક્રમણ શરૂ થાય ત્યાં સુધી અપ્રમાદભાવથી આત્માને ભાવિત કરવારૂપ આવશ્યક કૃત્યથી યુક્ત છતા, નિર્જરાની અપેક્ષાવાળા સાધુ યથાશક્તિથી જ ત્યાં જ=પ્રતિક્રમણની માંડલીમાં જ, રહે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

પૂર્વગાથામાં બતાવ્યું કે આચાર્ય ઉપદેશ આપવામાં વ્યગ્ન હોય તો શેષ સાધુઓ પ્રતિક્રમણની માંડલીમાં ગુરુને પૂછીને સૂત્રાર્થના અનુસ્મરણ માટે કાયોત્સર્ગમાં ઊભા રહે.

તેઓમાં જો કોઈ સાધુ બાલ હોય, વૃદ્ધ હોય કે રોગિષ્ઠ હોય, અને તેઓ ઊભા ઊભા કાયોત્સર્ગ કરવા માટે સમર્થ ન હોય, તોપણ જેમ સમર્થ સાધુ આવશ્યકયુક્ત અને નિર્જરાની અપેક્ષાવાળા છે, તેમ તે અસમર્થ સાધુ પણ આવશ્યકયુક્ત અને નિર્જરાની અપેક્ષાવાળા છે. આથી તેઓ પણ આચાર્ય ન આવે ત્યાં સુધી પોતાના સામર્થ્ય પ્રમાણે ઊભા ઊભા કે બેઠા બેઠા કે સૂતા સૂતા કાયોત્સર્ગમાં રહે છે; કેમ કે શક્તિ ગોપવ્યા વગર ઉચિત પ્રયત્ન કરવાથી નિર્જરા થાય છે. ॥૪૪૭॥

#### आथा :

एत्थ उ कयसामइया पुव्वं गुरुणो अ तयवसाणंमि । अइआरं चितंती तेणेव समं भणंतऽण्णे ॥४४८॥

www.jainelibrary.org

## અન્વચાર્થ :

एत्थ उ=वणी અહીં=આવશ્યકના અધિકારમાં, (આ વિધિ છે:) पुट्यं=पूर्वे=કાયોત્સર્ગના પ્રારંભકાળમાં, कयसामइया=કૃતસામાયિકવાળા=કરેમિભંતે સૂત્ર બોલી લીધું છે જેમણે એવા સાધુઓ, गुरुणो अ= અને ગુરુના तयवसाणंमि=तेना અવસાનમાં=સામાયિક સૂત્રના ઉચ્ચારણના અંતમાં, तेणेय समं=तेनी જ સાથે=ગુરુની જ સાથે, अइआरं=અતિચારને चिंतंती=ચિંતવે છે. भणंतऽण्णे=અન્યો કહે છે=સર્વ સાધુઓ સામાયિક સૂત્રનું પણ ગુરુની જ સાથે ઉચ્ચારણ કરે છે, એ પ્રમાણે અન્ય આચાર્યો કહે છે.

### ગાશાર્થ :

આવશ્યકના અધિકારમાં આ વિધિ છે — કાયોત્સર્ગના પ્રારંભકાળમાં કૃત સામાચિકવાળા સાધુઓ, અને ગુરુના સામાચિક સૂત્રના ઉચ્ચારણના અંતમાં ગુરુની સાથે જ અતિચારને ચિંતવે છે. સર્વ સાધુઓ સામાચિક સૂત્રનું પણ ગુરુની જ સાથે ઉચ્ચારણ કરે છે, એમ અન્ય આચાર્યો કહે છે.

### કીકા :

अत्र पुनः आवश्यकाधिकारे अयं विधिः, यदुत — कृतसामायिकाः पूर्वं=कायोत्सर्गावस्थानकाले, गुरोश्च तदवसाने=सामायिकोच्चारणावसाने, अतिचारं चिन्तयन्ति दैवसिकं तेनैव=गुरुणा समं=सार्द्धं, सामायिकमपि उच्चारयन्तीति भणन्ति अन्ये=आचार्यदेशीया इति गाथार्थः ॥४४८॥

## ટીકાર્થ :

વળી અહીં=આવશ્યકના અધિકારમાં, આ વિધિ છે, જે વિધિ चदुत्तથી બતાવે છે – પૂર્વે=કાયોત્સર્ગના અવસ્થાનના કાળમાં, કરાયેલ સામાયિકવાળા અને ગુરુના તેના અવસાનમાં=સામાયિકના ઉચ્ચારણના અવસાનમાં, તેની જ સાથે=ગુરુની જ સાથે, દૈવસિક અતિચારને ચિંતવે છે. સામાયિકને પણ ઉચ્ચારે છે= સર્વ સાધુઓ સામાયિક સૂત્રને પણ ગુરુની સાથે જ બોલે છે, એમ અન્યો=આચાર્યદેશીયો=આચાર્યના અમુક વિભાગો. કહે છે. એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

આવશ્યકના અધિકારમાં આ વિધિ છે – જો આચાર્ય શ્રાવકાદિના કથનમાં વ્યાપૃત હોય તો સર્વ સાધુઓ પ્રતિક્રમણ કરવાના સ્થાને આવીને કાયોત્સર્ગ કરતાં પહેલાં સામાયિક સૂત્રનું ઉચ્ચારણ કરે છે, જેથી સંયમનો પરિણામ દઢ થાય. ત્યારપછી કાયોત્સર્ગમાં સૂત્રાર્થનું સ્મરણ કરે છે, અને જ્યારે આચાર્ય ઉપદેશનું કાર્ય કરીને માંડલીમાં આવે અને સામાયિક સૂત્રનું ઉચ્ચારણ કરીને કાયોત્સર્ગમાં રહે, ત્યારે ગુરુની જ સાથે સર્વ સાધુઓ કાયોત્સર્ગમાં દિવસના અતિચારોનું ચિંતવન કરે છે.

અહીં આચાર્યના એક ભાગરૂપ અમુક આચાર્યો કહે છે કે સર્વ સાધુઓ કાયોત્સર્ગ પારીને અતિચારોનું તો ગુરુની સાથે ચિંતવન કરે છે, પરંતુ સામાયિક સૂત્ર પણ ગુરુની સાથે જ બોલે છે; અને તેઓની માન્યતા પણ ગ્રંથકારને સંમત છે, તેથી બંને મત પ્રમાણભૂત છે. ॥૪૪૮॥

## અવતરસિકા :

ते चैवं भणन्तीत्याह -

## અવતરક્ષિકાર્થ:

અને તેઓ=આચાર્યદેશીયો, આમ કહે છે, અર્થાત્ પૂર્વગાથાના અંતે કહ્યું તેમ "સર્વ સાધુઓ સામાયિક સૂત્રનું પણ ગુરુની સાથે જ ઉચ્ચારણ કરે છે" એ પ્રમાણે કહેનારા અન્ય આચાર્યો, પ્રસ્તુત ગાથામાં કહેવાય છે એમ કહે છે –

### आथा :

आयरिओ सामइयं कडुइ जाहे तहिंद्रया ते वि । ताहे अणुपेहंती गुरुणा सह पच्छ देवसिअं ॥४४९॥

### અન્વચાર્થ:

जाहे=જયારે आयरिओ=આચાર્ય सामइयं=સામાયિકને=કરેમિ ભંતે સૂત્રને, कहुइ=બોલે છે, ताहे=ત્યારે तहिंद्वा ते वि=तथास्थित તેઓ પણ=કાયોત્સર્ગમાં રહેલ સાધુઓ પણ, गुरुणा सह=ગુરુ સાથે अणुपेहंती= અનુપ્રેક્ષા કરે છે=સામાયિકસૂત્રને જ ચિંતવે છે. पच्छ देवसिअं=પાછળથી દૈવસિકને (ચિંતવે છે.)

## ગાથાर्थ :

જ્યારે આચાર્ચ સામાચિક સૂત્ર બોલે છે, ત્યારે કાચોત્સર્ગમાં રહેલા સાધુઓ પણ ગુરુ સાથે સામાચિક સૂત્રને જ ચિંતવે છે, પાછળથી દૈવસિક અતિચારને ચિંતવે છે.

## ટીકા :

आचार्यः सामायिकमाकर्षति=पठित=उच्चारयतीत्यर्थः यदा, तथास्थिताः=कायोत्सर्गस्थिता एव तेऽपि=साधवः तदा अनुप्रेक्षन्ते=चिन्तयन्ति सामायिकमेव गुरुणा सह, पश्चादैवसिकं चिन्तयन्तीति गाथार्थः ॥४४९॥

## ટીકાર્થ :

જ્યારે આચાર્ય સામાયિકને બોલે છે=ઉચ્ચારે છે, ત્યારે તે રીતે રહેલા=કાયોત્સર્ગમાં રહેલા જ, તેઓ પણ=સાધુઓ પણ, ગુરુ સાથે સામાયિકને જ અનુપ્રેક્ષણ કરે છે=ચિંતવે છે, પાછળથી દૈવસિકને=દિવસ સંબંધી અતિચારને, ચિંતવે છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

અન્ય આચાર્યોનો મત એ છે કે ગુરુ શ્રાવકાદિના કથનરૂપ વિધ્નવાળા હોય તો સાધુઓ સામાયિકનું ઉચ્ચારણ કરીને કાયોત્સર્ગમાં રહીને સૂત્રાર્થનું ચિંતવન કરે છે. અને જયારે ગુરુ માંડલીમાં આવે અને સામાયિક સૂત્રનું ઉચ્ચારણ કરે ત્યારે અન્ય સાધુઓ કાયોત્સર્ગ પાર્યા વગર કાયોત્સર્ગ મુદ્રામાં રહીને જ ગુરુની સાથે સામાયિક સૂત્રનું મનમાં ચિંતવન કરે છે, અને ગુરુ જયારે કાયોત્સર્ગમાં અતિચારનું ચિંતવન કરે ત્યારે કાયોત્સર્ગમાં રહેલ તે સાધુઓ પણ અતિચારનું ચિંતવન કરે છે. ॥૪૪૯॥

www.jainelibrary.org

### અવતરણિકા :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે ગુરુની સાથે સર્વ સાધુઓ કાયોત્સર્ગમાં દૈવસિક અતિચારનું ચિંતવન કરે છે. તે ચિંતવનમાં ગુરુ-શિષ્યની મર્યાદા બતાવે છે –

### अथा :

जा देवसिअं दुगुणं चिंतेइ गुरू अहिंडिओ चिट्ठं। बहुवावारा इअरे एगगुणं ताव चिंतिति ॥४५०॥ मुहणंतगपडिलेहणमाईअं तत्थ जे अईआरा। कंटकमग्गुवमाए धरंति ते णविर चित्तंमि ॥४५१॥

## અન્વરાર્થ :

गुरू अहिंडिओ=ગુરુ અહિંડિત છે, (એથી) देविसअं=દैવिसिકी=દिવસ સંબંધી, मुहणंतगपिडिलेहण-माईअं=भुणानन्तिक प्रतिक्षेणनािं ३५ चिट्ठं=थेष्टाने जा=જ्યાં સુધી दुगुणं=िद्वगुष्ण= બે વાર, चितेड्ड= थिंतवे છે, ताव=त्यां सुधी बहुवावारा इअरे=બહુવ્યાપારવાળા ઇતરો=અન્ય સાધુઓ, एगगुणं=એકગુષ્=એક વાર, चितिति= थिंतवे છે. तत्थ=त्यां=भुडपत्तिना प्रतिक्षेणनािंदि३५ थेष्टामां, कंटकमग्गुवमाए= इंटक्ष्मार्गनी ઉપમાधी (ઉપયुक्त साधुने पष्ण) जे अईआरा=के अतियारो (थयेका) होय, णविरि=इक्त ते= तेओने=ते अतियारोने, चित्तंमि=थित्तमां धांति=धारक्ष इरे छे.

## ગાથાર્થ :

ગુરુ અહિંડિત છે, એથી દિવસ સંબંધી મુહપત્તિના પડિલેહણાદિરૂપ ચેપ્ટાને ગુરુ જ્યાં સુધી બે વાર ચિંતવે છે ત્યાં સુધી બહુવ્યાપારવાળા અન્ય સાધુઓ એકવાર ચિંતવે છે. મુહપત્તિના પડિલેહણાદિરૂપ ચેપ્ટામાં કંટક માર્ગની ઉપમાથી ઉપયુક્ત સાધુને પણ જે અતિચારો થયેલા હોય, ફક્ત તે અતિચારોને મનમાં ધારણ કરે છે.

## ટીકા :

यावद् दैवसिकीं द्विगुणां चिन्तयति गुरुरहिण्डित इति कृत्वा चेष्टां, बहुव्यापारा इतरे=सामान्यसाधवः एकगुणां तावच्चिन्तयन्तीति गाथार्थः ॥४५०॥

मुखवस्त्रिकाप्रत्युपेक्षणाद्यां चेष्टां, तत्र=चेष्टायां येऽतिचाराः कण्टकमार्गोपमयोपयुक्तस्याऽपि जाता, धारयन्ति तान् नवरं चेतसीति गाथार्थः ॥४५१॥

## नोंध :

"**उपयुक्तस्याऽपि**"માં '**अपि'**થી એ જણાવવું છે કે જે સાધુ કંટકમાર્ગની ઉપમાથી ઉપયુક્ત થઈને સંયમની પ્રવૃત્તિઓ કરતા ન હોય તેઓને તો ઘણા અતિસારો થાય છે, પરંતુ કંટકની માર્ગની ઉપમાથી **ઉપયુક્ત પણ સાધુને** જે અતિસારો થાય છે, તેઓને સાધુ મનમાં ધારણ કરે છે.

### ટી<del>ક</del>ાર્થ :

गुरु: अहिण्डित: ગુરુ અહિંડિત છે=ભિક્ષા આદિ અર્થે કરેલા નથી, इति कृत्वा એથી કરીને दैवसिकीं चेष्टां=मुखबिस्त्रकाप्रत्युपेक्षणाद्यां चेष्टां यावद् द्विगुणां चिन्तयित तावद् बहुव्यापागः इतरे=सामान्यसाधवः एकगुणां चिन्तयितः=हैवसिકी=हिवस संબंધી, थेष्टाने=मुखपित्तनी प्रत्युपेक्षणाना आद्यवाणी थेष्टाने, જ્યાં સુધી બે ગણી=બે વાર, ચિંતવે છે, ત્યાં સુધી બહુવ્યાપારવાળા ઇતરો=સામાન્ય સાધુઓ; એકગણી=એકવાર, ચિંતવે છે. तत्र=चेष्टायां कण्टकमार्गोषमया उपयुक्तस्याऽित ये अतिचागः जाताः त्यां=थेष्टामां=हिवस संબंધી મુહપિત્તની પ્રત્યુપેક્ષણા આદિરૂપ ચેષ્ટા કરવામાં, કાંટાવાળા માર્ગની ઉપમાથી ઉપયુક્ત પણ સાધુને જે અતિચારો થયેલા હોય, नवरं तान् चेतिस धारयन्ति=ફક્ત તેઓને=તે અતિચારોને, ચિત્તમાં ધારણ કરે છે. इति गाथार्थः એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

ગુરુ ગોચરી આદિના પ્રયોજનથી બહાર જતા નથી, તેથી તેઓને અતિચારોના ચિંતવનમાં બહુ સમય લાગતો નથી; જયારે અન્ય સાધુઓ ગોચરી વગેરેના પ્રયોજનથી બહાર ગયેલા હોય છે, તેમ જ સામાન્ય સાધુઓ પડિલેહલ, વૈયાવચ્ચાદિ ઘણા વ્યાપારવાળા હોય છે. માટે તેઓને તે સર્વ વ્યાપારવિષયક અતિચારોનું ચિંતવન કરવામાં સમય લાગે. તેથી અતિચારોના ચિંતવનમાં ગુરુ કરતાં અન્ય સાધુઓને વધારે સમય લાગતો હોવાથી ગુરુ બે વાર અતિચારોનું ચિંતવન કરે, એટલા જ કાળમાં અન્ય સાધુઓ સર્વ અતિચારોનું ચિંતવન એક વાર કરે છે.

સામાન્ય રીતે કાંટાથી પથરાયેલ માર્ગમાં જે રીતે મનુષ્યો ઉપયોગપૂર્વક ગમનાદિની ચેષ્ટા કરે છે, તે રીતે સાધુ પણ કોઈ જીવની વિરાધના ન થાય, એ રીતે અત્યંત ઉપયુક્ત થઈને મુહપત્તિ વગેરેની પડિલેહણા આદિ સર્વ પ્રવૃત્તિ કરે છે; કેમ કે સાધુ તત્ત્વના જાણ હોવાથી જાણતા હોય છે કે જગતમાં ગમે તે સ્થાને ગમે તે જીવો હોઈ શકે છે, તેથી તે જીવોનો નાશ કે પીડા ન થાય તે રીતે ઉપયુક્ત થઈને મારે પડિલેહણ આદિ કે ગમન આદિની ચેષ્ટા કરવી જોઈએ.

આ રીતે ઉપયુક્ત થઈને સંયમની સર્વ પ્રવૃત્તિ કરતા સાધુને પણ અનાદિકાળના પ્રમાદને કારણે ઉપયોગમાં સ્ખલના થવાથી અનાભોગાદિથી કોઈ સૂક્ષ્મ અતિચારો લાગ્યા હોય તો તે સર્વ અતિચારોને સાધુ કાયોત્સર્ગકાળમાં ચિત્તમાં ધારણ કરી રાખે છે અર્થાત્ સર્વારથી સાંજ સુધીની દરેક ક્રિયામાં જે કાંઈપણ માનસિક-વાચિક-કાયિક સ્ખલનાઓ થઈ હોય, તે રૂપ સર્વ અતિચારોનું કાયોત્સર્ગ કરતી વખતે સાધુ અનુસ્મરણ કરી રાખે છે, અને તે અતિચારોનું મનમાં બરાબર સ્મરણ કરીને કાયોત્સર્ગ પાર્યા પછી સાધુઓ તે અતિચારોનું સંવેગપૂર્વક આલોચન કરે છે, જેથી તેઓના દોષોની અવશ્ય શુદ્ધિ થાય છે. ॥૪૫૦/૪૫૧॥

## અવતરણિકા :

किविशिष्टाः सन्त इत्याह -

## અવતરણિકાર્થ :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે કાયોત્સર્ગમાં ગુરુ અતિચારોનું ચિંતવન બે વખત કરે તેટલા સમયમાં સામાન્ય સાધુઓ એક વખત ચિંતવન કરે છે. તે ચિંતવન સાધુઓ કેવા વિશિષ્ટ છતા થઈને કરે છે ? તે કહે છે –

#### भाशा :

# संवेगसमावण्णा विसुद्धचित्ता चरित्तपरिणामा । चारित्तसोहणट्टा पच्छा उ कुणंति ते एअं ॥४५२॥

### અન્વયાર્થ:

संवेगसमावण्णा=સંવેગથી સમાપત્ર, विसुद्धिचत्ता=વિશુદ્ધ ચિત્તવાળા સાધુઓ चरित्तपरिणामा= ચારિત્રના પરિજ્ઞામને કારણે चारित्तसोहणट्टा=ચારિત્રના શોધન અર્થે (કાયોત્સર્ગમાં અતિચારોને ચિત્તમાં ધારણ કરે છે, એ પ્રકારે પૂર્વ ગાથા સાથે જોડાણ છે.) पच्छा उ=વળી પછી=દોષોને ચિત્તમાં ધારણ કર્યા પછી, ते=તેઓ=સાધુઓ, एअं=આને=આગળની ગાથામાં કહેવાશે એને, कुणंति=કરે છે.

## ગાથार्थ :

સંવેગથી સમાપજ્ઞ, વિશુદ્ધ ચિત્તવાળા સાધુઓ ચારિત્રના પરિણામને કારણે ચારિત્રના શોધન અર્થે કાર્યોત્સર્ગમાં અતિચારોને ચિત્તમાં ધારણ કરે છે. વળી દોષોને ચિત્તમાં ધારણ કર્યા પછી સાધુઓ આગળની ગાથામાં કહેવાશે એને કરે છે.

## ટીકા :

संवेगसमापन्ना=मोक्षसुखाभिलाषमेवानुगताः, विशुद्धचित्ताः=रागादिरहितचित्ताः चारित्रपरिणामादिति चारित्रपरिणामात् कारणात् चारित्रशोधनार्थं=चारित्रनिर्म्मलीकरणाय, पश्चात्तु=दोषचित्तधारणानन्तरं कुर्वन्ति ते=साधवः एतद्=वक्ष्यमाणमिति गाथार्थः ॥४५२॥

## ટીકાર્થ :

સંવેગથી સમાપજ્ઞ=મોક્ષસુખના અભિલાષને જ અનુગત, વિશુદ્ધ ચિત્તવાળા=રાગાદિથી રહિત ચિત્તવાળા, સાધુઓ, ચારિત્રના પરિણામરૂપ કારણથી ચારિત્રના શોધન અર્થે=ચારિત્રને નિર્મલ કરવા માટે, અતિચારોને ચિત્તમાં ધારણ કરે છે, એમ અન્વય છે. વળી પાછળથી=દોષો ચિત્તમાં ધારણની અનંતર=દોષોને ચિત્તમાં ધારણ કર્યા પછી, તેઓ=સાધુઓ, આને=વક્ષ્યમાણને=આગળમાં કહેવાનાર કથનને, કરે છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થઃ

સાંજના પ્રતિક્રમણમાં સાધુઓ ગુરુ સાથે કેવા પ્રકારના પરિણામપૂર્વક અતિચારોનું ચિંતવન કરે છે ? તે બતાવવા કહે છે કે સાધુઓએ સંવેગના પરિણામને પ્રાપ્ત કરેલા હોય છે, માટે કઈ રીતે યત્ન કરવાથી પ્રમાદને કારણે થયેલ અતિચારોના સંસ્કારો નાશ પામે, અને પ્રમાદથી બંધાયેલ કર્મો પણ નાશ પામે? એ પ્રકારના ઉપયોગપૂર્વક સાધુઓ અતિચારોનું ચિંતવન કરે છે.

વળી, સાધુઓ અતિચારના ચિંતવનકાળમાં રાગાદિથી રહિત ચિત્તવાળા હોવાથી જે અતિચારો જે રીતે સેવાયેલા હોય, તે અતિચારોને તે રીતે સમ્યગ્ ઉપસ્થિત કરીને પોતાના દોષોની જુગુપ્સા કરે છે, પરંતુ જો સાધુનું ચિત્ત રાગાદિથી આકુળ હોય તો પોતે જે દોષો કર્યા છે તેને યથાર્થ ચિંતવે નહિ, તેમ જ પોતાની જાતને મનાવી લે કે "તેવા સંયોગો હતા માટે મારાથી અમુક દોષનું સેવન કરાયું." વળી, સાધુઓ ચારિત્રના પરિણામથી ચારિત્રની શુદ્ધિ માટે અતિચારોનું ચિંતવન કરે છે, એ કથનનો આશય એ છે કે સાધુનો ચારિત્રનો પરિણામ ઉચિત પ્રવૃત્તિ કરવાના અધ્યવસાયરૂપ હોય છે, માટે સાધુઓનું અતિચારોનું ચિંતવન પણ અત્યંત ઉચિત પ્રવૃત્તિરૂપ બને છે. માટે તેવા ચારિત્રના પરિણામથી કરાતું અતિચારોનું ચિંતવન ચારિત્રને નિર્મળ કરનાર બને છે; અને જે સાધુઓમાં ચારિત્રનો પરિણામ વર્તતો નથી, તેઓ પાપની શુદ્ધિ માટે અતિચારોનું ચિંતવન કરે તોપણ તેઓનું ચિંતવન યથાતથા હોવાથી અનુચિત પ્રવૃત્તિરૂપ બને છે. તેથી અતિચારોના ચિંતવનથી પણ તેઓનું ચારિત્ર નિર્મળ થતું નથી.

જયારે સંવેગના પરિજ્ઞામવાળા મુનિઓ ચારિત્રના પરિજ્ઞામપૂર્વક અતિચારોનું ચિંતવન કરીને ચારિત્ર નિર્મલ કરી શકે છે. આથી તેઓનું કરાયેલું ચિંતવન અતિચારો પ્રત્યે તીવ્ર જુગુપ્સા પ્રગટાવે છે, જેથી નિર્મલ બનેલ ચારિત્ર કરી તેવા અતિચારો થતા અટકાવે છે. આ રીતે અતિચારોનું ચિંતવન કર્યા પછી સાધુ ચિત્તમાં દોષોને ધારણ કરી રાખે છે, અને ત્યારબાદ તેઓ શું કરે છે? તે આગળની ગાથામાં ગ્રંથકાર સ્વયં બતાવવાના છે. શ્ર૪૫૨॥

## અવતરશિકા :

ગાથા ૪૫૦-૪૫૧માં બતાવ્યું તેમ ગુરુ અને અન્ય સાધુઓ કાયોત્સર્ગમાં દૈવસિકી ચેષ્ટાનું ચિંતવન કરીને તે ચેષ્ટામાં થયેલા અતિચારોને ચિત્તમાં ધારણ કરી રાખે છે. ત્યારપછી સાધુઓ શું કરે છે ? તે બતાવે છે —

#### आथा :

नमुक्कार चउव्वीसग कितिकम्माऽऽलोअणं पडिक्कमणं । किइकम्म दुरालोइअदुपडिक्कंते य उस्सग्गं ॥४५३॥ सूयागाहा ॥

## अन्वयार्थ :

नमुक्कार=નમસ્કાર, चउव्वीसग=યતુર્વિશતિસ્તવ, कितिकम्म=કૃતિકર્મ=વાંદણાં, आलोअणं=આલોચન, पडिक्कमणं=પ્રતિક્રમણ, (ત્યારપછી) किइकम्म=કૃતિકર્મ=વાંદણાં, दुरालोइअदुपडिकंते य=અને દુરાલોચિત-દુષ્પ્રતિક્રાંતવિષયક उस्सग्गं=કાયોત્સર્ગ.

## ગાથાર્થ :

નવકાર, ચતુર્વિશતિસ્તવ, વાંદણાં, આલોચના, પ્રતિક્રમણ, ત્યારબાદ વાંદણાં અને દુરાલોચિત-દુષ્પ્રતિક્રાંતવિષયક કાચોત્સર્ગ.

## કીકા :

नमस्कारग्रहणात् 'नमोऽरहंताणं ति भणंति, चतुर्विशतिग्रहणाल्लोकस्योद्योतकरं पठन्ति, कृतिकर्मन् ग्रहणाद्वन्दनं कुर्व्वन्ति, आलोचनग्रहणादालोचयन्ति, प्रतिक्रमणग्रहणात्प्रतिक्रामन्ति, तदनु कृतिकर्म्म कुर्व्वन्ति, दुरालोचितदुष्प्रतिक्रान्तविषयं कायोत्सर्गं च कुर्व्वन्ति (इति) सूचागाथासमासार्थः ॥४५३॥

### ટીકાર્ય:

મૂળગાથામાં નમસ્કારના ગ્રહણથી 'નમો અરિહંતાણં' એ પ્રમાણે કહે છે, ચતુર્વિંશતિના ગ્રહણથી લોકના ઉદ્યોતકરને=લોગસ્સ સૂત્રને, બોલે છે, કૃતિકર્મના ગ્રહણથી વંદનને કરે છે, આલોચનના ગ્રહણથી આલોચન કરે છે, પ્રતિક્રમણના ગ્રહણથી પ્રતિક્રમણ કરે છે, ત્યારપછી કૃતિકર્મને કરે છે અને દુરાલોચિત-દુષ્પ્રતિક્રાંતના વિષયવાળા કાયોત્સર્ગને કરે છે, એ પ્રમાણે સૂચાગાથાનો સમાસથી અર્થ છે=સંક્ષેપથી અર્થ છે.

### भावार्थ :

કાયોત્સર્ગમાં સાધુઓ પોતાને લાગેલ અતિચારોને ચિત્તમાં ધારણ કરી રાખે છે, ત્યારપછી "નમો અરિહંતાણં" એ પ્રકારના ઉચ્ચારણપૂર્વક કાર્યોત્સર્ગ પારે છે, ત્યારબાદ ચતુર્વિંશતિસ્તવરૂપ લોગસ્સ સૂત્ર બોલે છે, ત્યારબાદ કૃતિકર્મ કરે છે અર્થાત્ વાંદણાં આપે છે અને પછી કાયોત્સર્ગમાં ચિંતવેલા અતિચારોનું આલોચન કરે છે, ત્યારબાદ પગામસિજ્જા બોલવારૂપ પ્રતિક્રમણ કરે છે, ત્યારબાદ કરી વાંદણાં આપે છે. અને પછી પૂર્વમાં આલોચન અને પ્રતિક્રમણથી અતિચારોની કરેલ શુદ્ધિમાં અનાભોગથી કોઈ અતિચાર દુરાલોચિત હોય કે દુષ્પ્રતિકાંત હોય તો તેની શુદ્ધિ માટે કાયોત્સર્ગ કરે છે.

આ ગાથા આવશ્યકના અવયવોનું સૂચન કરનાર છે, અને સૂચન કરેલ તે દરેક અવયવનો વિસ્તૃત અર્થ આગળની ગાથાઓમાં ગ્રંથકાર સ્વયં બતાવે છે. II૪૫૩II

## અવતરણિકા :

व्यासार्थं त्वाह --

## અવતરણિકાર્થ :

વળી વ્યાસાર્થને=પૂર્વગાથામાં બતાવેલ સૂચાગાથાના વિસ્તારથી અર્થને, ગાથા ૪૮૧ સુધી કહે છે – ગાથા ઃ

> उस्सग्गसमत्तीए नवकारेणमह ते उ पारिति । चउवीसगं ति दंडं पच्छा कडूंति उवउत्ता ॥४५४॥

## અન્વચાર્થ :

उस्सग्गसमत्तीए=કાયોત્સર્ગની સમાપ્તિ થયે છતે अह=તરત नवकारेणं=નવકાર વડે ते=તેઓ=સાધુઓ, पार्सित=(કાયોત્સર્ગને) પારે છે. पच्छ=પછી उवडत्ता=ઉપયુક્ત એવા સાધુઓ चउवीसगं दंडं=ચતુર્વિંશતિ દંડને=લોગસ્સ સૂત્રને, क्रडूंति=બોલે છે.

- 🖈 '૩' પાદપૂતિ અર્થે છે.
- 🛨 'ति' પાદપૂતિ અર્થે છે.

## ગાथार्थ :

કાયોત્સર્ગની સમાપ્તિ થયે છતે તરત નવકાર વડે સાધુઓ કાયોત્સર્ગ પારે છે. ત્થારપછી ઉપયુક્ત સાધુઓ લોગસ્સ સૂત્ર બોલે છે.

### ટીકા :

अधिकृतोत्सर्गसमाप्तौ सत्यां नमस्कारेण-'नमोऽरहंताणं' इत्येतावता अथ=अनन्तरं ते=साधवः पारयन्ति, चतुर्विंशतिरिति दण्डं पश्चात् पठन्त्युपयुक्ताः सन्त इति गाथार्थः ॥४५४॥

### ટીકાર્થ :

અધિકૃત એવા ઉત્સર્ગની સમાપ્તિ થયે છતે તરત 'નમો અરિહંતાણં' એટલા નમસ્કાર વડે તેઓ= સાધુઓ, પારે છે=કાયોત્સર્ગને પારે છે, પાછળથી ઉપયુક્ત છતા સાધુઓ ચતુર્વિંશતિ દંડને=લોગસ્સ સૂત્રને, બોલે છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### भावार्श्व :

સાંજના પ્રતિક્રમણનો પ્રારંભ સામાયિકસૂત્રથી થાય છે. તેથી પ્રતિક્રમણમાં સૌથી પ્રથમ કરેમિ ભંતે સૂત્ર બોલ્યા પછી ઇચ્છામિ ઠામિ કાઉસ્સગ્ગં, અન્નત્થ, તસ્સઉત્તરી બોલીને સાધુઓ સયણાકસણકન્નની ગાથા . બોલવા દ્વારા દિવસે લાગેલા દોષોનું કાયોત્સર્ગમાં ચિંતવન કરે છે, અને તે ચિંતવનકાળમાં સાધુઓ પોતાને લાગેલા આખા દિવસના અતિચારોને સંવેગપૂર્વક ચિત્તમાં ધારણ કરી રાખે છે. ત્યારપછી 'નમો અરિહંતાણં' બોલવાપૂર્વક કાયોત્સર્ગ પારે છે. ત્યારપછી ઉપયોગપૂર્વક લોગસ્સ સૂત્રનું પઠન કરે છે.

અહીં સુધીની પ્રતિક્રમણની ક્રિયા પ્રસ્તુત ગાથામાં બતાવી. હવે પછી સાધુઓ શું કરે છે ? એ આગળની ગાથાઓમાં ગ્રંથકારશ્રી બતાવે છે. !!૪૫૪!!

### आधाः

# संडंसं पडिलेहिअ उवविसिअ तओ णवर मुहपोर्ति । पडिलेहिउं पमज्जिय कायं सळ्वे वि उवउत्ता ॥४५५॥

### અન્વચાર્થ :

संडंसं=સંદંશને=પગના સાંધાને, पिडलेहिअ=પ્રતિલેખીને उविविस्तअ=બેસીને तओ=ત્યારપછી सव्वे वि उवउत्ता=સર્વ પણ ઉપયુક્ત એવા સાધુઓ मुहपोर्त्ति पिडलेहिउं=મુહપત્તિને પ્રતિલેખીને (અને) कार्य पमिज्जिय=કાયાને પ્રમાર્જીને,

🛨 'णवर' पाध्पूर्तिमां छे.

## ગાधार्थ :

પગના સાંધાને પ્રત્થુપેક્ષીને, બેસીને, ત્થારપછી સર્વ પણ ઉપયુક્ત એવા સાધુઓ મુહપત્તિને પ્રત્યુપેક્ષીને અને કાચાને પ્રમાર્જીને.

## ਹੀਤ। :

संदंशं प्रत्युपेक्ष्य≔प्रमृज्योपविश्य ततस्तु नवरं मुहपोर्त्ति=मुखवस्त्रिकां प्रत्युपेक्ष्य प्रमृज्य च कायं सर्वेऽप्युपयुक्ताः सन्त इति गाथार्थः ॥४५५॥

### टीङार्थ :

સંદંશને=પગના સાંધાને, પ્રત્યુપેક્ષીને=પ્રમાર્જીને, બેસીને, વળી ત્યારપછી સર્વ પણ ઉપયુક્ત છતા સાધુઓ, મુહપત્તિને=મુખવસ્ત્રિકાને, પ્રત્યુપેક્ષીને અને કાયને=શરીરને, પ્રમાર્જીને શું કરે છે ? તે આગળની ગાથામાં બતાવે છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### અવતરસિકા :

ततः किमित्याह -

## અવતરસિકાર્થ:

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે સર્વ પણ ઉપયુક્ત છતા સાધુઓ, મુખવસ્ત્રિકાને પ્રત્યુપેક્ષીને અને કાયાને પ્રમાર્જીને, ત્યાં શંકા થાય કે ત્યારપછી શું કરે છે ? એથી કહે છે —

### आशा :

किइकम्मं वंदणगं परेण विणएण तो पउंजंति । सव्वप्पगारसुद्धं जह भणिअं वीअरागेहिं ॥४५६॥

### अन्वयार्थ :

तो=ત્યારપછી जह=જે રીતે वीअरागेहिं भणिअं=વીતરાગ વડે કહેવાયેલું છે, (તે રીતે) परेण विणएण= પર=પ્રકૃષ્ટ, વિનય વડે सव्वष्णगारसुद्धं=સર્વ પ્રકારોથી શુદ્ધ એવા किइकम्मं वंदणगं=કૃતિકર્મ વંદનને परंजंति=પ્રયોજે છે=સર્વ સાધુઓ કરે છે.

## ગાથાર્થ :

त्थारपछी જે રીતે વીતરાગ વડે કહેવાયું છે, તે રીતે પ્રકૃષ્ટ વિનય વડે સર્વ પ્રકારોથી શુદ્ધ એવા કૃતિકર્મ વંદનને સર્વ સાધુઓ કરે છે.

## ટીકા :

कृतिकर्म्म वन्दनं परेण विनयेन ततः=तदनन्तरं प्रयुञ्जते, कथमित्याह — सर्वप्रकारशुद्धं=उपाधिशुद्ध-मित्यर्थः यथा भणितं वीतरागैः=अर्हद्धिरिति गाथार्थः ॥४५६॥

## ટીકાર્ચ :

ત્યારપછી=પૂર્વગાથામાં કહ્યું એ પ્રમાણે સર્વ સાધુઓ મુહપત્તિનું પ્રત્યુપેક્ષણ અને શરીરનું પ્રમાર્જન કરે ત્યારપછી, પર એવા=શ્રેષ્ઠ એવા, વિનય વડે ફૃતિકર્મ વંદનને પ્રયોજે છે=સર્વ સાધુઓ ફૃતિકર્મ વંદનને કરે છે, કઈ રીતે ? એથી કહે છે – સર્વ પ્રકારોથી શુદ્ધ=ઉપાધિઓથી શુદ્ધ, એવું જે રીતે વીતરાગ વડે=અર્હન્ વડે, કહેવાયું છે, એ રીતે કૃતિકર્મ વંદનને કરે છે, એમ અન્વય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

કાયોત્સર્ગમાં અતિચારોનું ચિંતવન કર્યા પછી કાયોત્સર્ગ પારીને સાધુઓ હર્ષની અભિવ્યક્તિ માટે ચોવીસ ભગવાનના કીર્તનરૂપ ચતુર્વિંશતિસ્તવ બોલે છે, ત્યારપછી સંયમના પરિણામની વૃદ્ધિ માટે પડિલેહણ કરવું એ સંયમજીવનનું ઉપયોગી અંગ છે, તેથી પોતાના પગના સાંધાઓને પ્રમાર્જીને બેઠા પછી ઉપયોગવાળા થઈને સર્વ પણ સાધુઓ મુહપત્તિનું પડિલેહણ કરે છે, અને તે મુહપત્તિ દ્વારા જ કાયાનું પ્રમાર્જન કરે છે, જેથી જીવરક્ષાનો પરિણામ અતિશયિત થાય. અહીં 'ઉપયુક્ત' શબ્દથી જીવરક્ષાનો પરિણામ થાય તે પ્રકારનો માનસયત્ન અપેક્ષિત છે.

## અવતરણિકા :

प्रसङ्गतो वन्दनस्थानान्याह –

## અવતરણિકાર્થ:

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે સાધુઓ દૈવસિક પ્રતિક્રમણમાં શ્રેષ્ઠ વિનય વડે કૃતિકર્મ વંદન કરે છે. ત્યાં પ્રશ્ન થાય કે વંદન કરવાનાં સ્થાનો કેટલાં છે ? માટે પ્રસંગથી વંદનનાં સ્થાનોને કહે છે –

#### आथा :

आलोयण वागरणस्स पुच्छणे पूअणंमि सज्झाए । अवराहे अ गुरूणं विणओमुलं च वंदणयं ॥४५७॥

## अन्तवार्थः

आलोयण=અલોચનામાં, वागरणस्स पुच्छणे=વ્યાકરશ્રૃની પૃચ્છામાં, पૂअणंमि=પૂજામાં, सज्झाए= સ્વાધ્યાયમાં अवराहे अ=અને અપરાધમાં गुरूणं=ગુરુને विणओमूलं च वंदणयं=વિનયનું મૂલ જ એવું વંદન થાય છે.

★ 'च' एव डा२ अर्थंड छे.

## ગાથાर्थ :

આલોચનામાં, વ્યાક્ટરણની પૃચ્છામાં, ગુરુની પૂજામાં, સ્વાધ્યાયમાં અને અપરાધમાં ગુરુને વિનયનું મૂલ જ એવું વંદન થાય છે.

## ટીકા :

आलोचनायां तथा व्याकरणस्य प्रश्ने तथा पूजायां तथा स्वाध्याये तथाऽपराधे च क्वचिद्धरोर्विनयमूलं तु वन्दनकमिति गाथार्थः ॥४५७॥

www.jainelibrary.org

## ટીકાર્થ:

આલોચનામાં, તથા વ્યાકરણના પ્રશ્નમાં, તથા પૂજામાં, તથા સ્વાધ્યાયમાં અને કોઈક અપરાધમાં ગુરુને વિનયનું મૂલ જ એવું વંદન કરવું જોઈએ, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

આવશ્યકનિર્યુક્તિની ગાથા ૧૨૦૦માં ગુરુને વંદન કરવાનાં આઠ કારણો બતાવ્યાં છે, જ્યારે પ્રસ્તુત ત્રંથમાં પાંચ કારણો જ બતાવ્યાં છે, તેનું તાત્પર્ય કાંઈક વિશેષ હોવું જોઈએ, જે બહુશ્રુતો વિચારે.

અહીં વંદન કરવાનાં પાંચ કારણો બતાવ્યાં છે. તેમાં પ્રથમ કારણ એ છે કે સાધુએ વંદન કરીને ગુરુ પાસે આલોચના લેવાની વિધિ છે.

બીજું કારણ એ છે કે શિષ્ય ગુરુ પાસે ભણવા બેઠેલ હોય ત્યારે ગુરુ જે પદાર્થોનું નિરૂપણ કરે છે તેને વ્યાકરણ કહેવાય, અને તે વ્યાકરણની અંદર શિષ્યને કોઈ પ્રશ્ન થાય તો ગુરુને સાધુ ફેટા વંદન કરીને પૂછે.

ત્રીજું કારણ એ છે કે કોઈક પ્રસંગે ગુરુની પૂજા કરવાની હોય, ત્યારે તે પૂજા ગુરુને વંદન કરવાપૂર્વક કરવાની છે.

ચોથું કારણ એ છે કે સ્વાધ્યાય કરવો હોય ત્યારે પણ ગુરુને વંદન કરીને સ્વાધ્યાય કરવા બેસવાની વિધિ છે.

પાંચમું કારણ એ છે કે ક્યારેક અનાભોગથી પોતાના પગનો ગુરુને સ્પર્શ થયો હોય, અથવા તેવો કોઈપણ અન્ય અપરાધ શિષ્યથી થઈ ગયો હોય, ત્યારે પણ શિષ્યએ ગુરુને વંદન કરવું જોઈએ.

વળી વંદનની ક્રિયા આત્મામાં વિનયગુણ પ્રગટાવવાનું મૂળભૂત કારણ છે. તેથી વંદનને વિનયનું મૂલ કહેલ છે. ॥૪૫૭॥

## અવતરણિકા :

ગાથા ૪૫૬માં કહ્યું કે સાધુઓ પ્રતિક્રમણમાં ગુરુને શ્રેષ્ઠ વિનય વડે કૃતિકર્મ વંદન કરે છે, માટે પ્રસંગથી પૂર્વગાથામાં વંદનનાં સ્થાનો બતાવ્યાં. હવે વંદન કર્યા પછી સાધુઓ શું કરે છે ? તે બતાવે છે –

#### आथा :

वंदित्तु तओ पच्छा अद्भावणया जहक्कमेणं तु । उभयकस्थरियलिंगा ते आलोअंति उवउत्ता ॥४५८॥

## અન્વચાર્થ :

वंदित्तु तओ पच्छ=વંદીને તેનાથી પછી अद्धावणया=અર્દ્ધઅવનત=અડધા નમેલા, उभयकरधरियर्लिगा= ઉભય કરમાં ધારણ કરેલ લિંગવાળા=બે હાથમાં ધારણ કરેલ રજોહરણવાળા, उवउत्ता=ઉપયુક્ત એવા ते= તેઓ=સાધુઓ, जहक्कमेणं तु=યથાક્રમ વડે જ आलोअंति=આલોચન કરે છે.

## आथार्थ :

વંદન કરીને ત્થારપછી અડધા નમેલા, બે હાથમાં ધારણ કરેલ રજોહરણવાળા, ઉપયુક્ત એવા સાધુઓ યથાક્રમ વડે જ આલોચન કરે છે.

### કોકા :

वन्दित्वा ततः पश्चादर्द्धावनताः सन्तो यथाऋमेणैव उभयकस्थृतलिङ्गा इति, लिङ्गं=रजोहरणं, ते= साधवः आलोचयन्ति उपयुक्ता इति गाथार्थः ॥४५८॥

## ટીકાર્થ :

વંદન કરીને તેનાથી પછી અર્ધ નમેલા છતા, ઉભય કરમાં ધારણ કરેલ લિંગવાળા=બે હાથમાં ગ્રહણ કરેલ રજોહરણવાળા, ઉપયુક્ત એવા તેઓ=સાધુઓ, યથાક્રમથી જ આલોચન કરે છે. લિંગ એટલે રજોહરણ, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## અવતરશિકા :

किं तदित्याह -

## અવતરશિકાર્થ:

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે ઉપયુક્ત એવા સાધુઓ યથાક્રમથી જ આલોચના કરે છે ત્યાં પ્રશ્ન થાય કે યથાક્રમથી જ આલોચના કરે છે તે શું છે ? એથી કહે છે —

#### आथा :

परिर्चितिएऽइआरे सुहुमे वि भवण्णवाउ उव्विग्गा । अह अप्पसुद्धिहेउं विसुद्धभावा जओ भणियं ॥४५९॥

## અન્વચાર્થ :

विसुद्धभावा=વિશુદ્ધભાવવાળા, भवण्णवाउ उव्विग्गा=ભવાર્શવથી=ભવરૂપી સમુદ્રથી, ઉદ્ઘિગ્ન એવા સાધુઓ परिचितिए=પરિચિતિત એવા सुहुमे वि=સૂક્ષ્મ પણ अइआरे=અતિચારોને अप्पसुद्धिहेडं=આત્મશુદ્ધિના હેતુથી (આલોચન કરે છે,) जओ=જે કારણથી भणियं=(ભગવાન વડે) કહેવાયું છે.

🛨 'अह' પાદપૂર્તિ માટે છે.

## ગાथार्थ :

વિશુદ્ધભાવવાળા, ભવરૂપી સમુદ્રથી ઉદ્ધિગ્ન એવા સાધુઓ પરિચિંતિત એવા સૂક્ષ્મ પણ અતિચારોનું આત્મશુદ્ધિ માટે આલોચન કરે છે; જે કારણથી ભગવાન વડે કહેવાયું છે.

## ટીકા :

परिचिन्तितानितचारान् सूक्ष्मानिप पृथिव्यादिसङ्घटनादीन् कथिञ्चिदापिततान् बादरानिप भवार्ण-वादुद्विग्नाः सन्तः अथात्मशुद्धिनिमित्तमालोचयन्तीति वर्त्तते विशुद्धभावाः सन्तः, यतो भणितमहिद्धिरिति गाथार्थः ॥४५९॥

## ව්පාන් :

વિશુદ્ધભાવવાળા છતા, ભવરૂપી અર્જાવથી ઉદ્ધિગ્ન છતા સાધુઓ પરિચિંતિત≔કાયોત્સર્ગમાં ચિંતવેલા,

પૃથ્વી આદિના સંઘટનાદિ રૂપ સૂક્ષ્મ પણ, કોઈક રીતે આપતિત એવા બાદર પણ અતિચારોને આત્મશુદ્ધિના નિમિત્તે આલોચન કરે છે, જે કારણથી અહંદ્દ વડે કહેવાયું છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્શ :

જિનશાસનમાં આલોચના કરવા માટેની વિશેષ મુદ્રા બતાવેલ હોવાથી સાધુઓ બે હાથ જોડીને, હાથમાં રજોહરણ પકડીને, અડધા નમેલા શરીરવાળા થઈને, જે ક્રમથી કાયોત્સર્ગમાં પોતે અતિચારો ચિંતવ્યા હતા તે ક્રમથી ઉપયોગપૂર્વક અતિચારોની આલોચના કરે છે.

અહીં સાધુઓને 'ઉપયુક્ત' વિશેષણ આપવા દ્વારા એ કહેવું છે કે પોતે કાયોત્સર્ગમાં અતિચારોનું જે રીતે ચિંતવન કર્યું છે તે રીતે આલોચના કરતી ક્રખતે અતિચારોનું સમ્યગ્પ્રકાશન કરવામાં સાધુઓ ઉપયુક્ત હોય છે, વળી અતિચારો પ્રત્યે તીવ્ર જુગુપ્સાનો ભાવ પ્રગટ થાય અને થઈ ગયેલા અતિચારોને ફરી નહીં સેવવાનો અંતરંગ પરિણામ પ્રગટે તે રીતે સાધુઓ ઉપયુક્ત હોય છે.

હવે સાધુઓ આલોચનકાળમાં શેનું આલોચન કરે છે ? તે બતાવવા કહે છે કે આલોચનકાળમાં સંસારથી ઉદ્વિગ્ન થયેલા અને વિશુદ્ધભાવવાળા સાધુઓ અતિચારચિંતવનકાળમાં ચિંતવન કરાયેલા સૂક્ષ્મ પણ અતિચારોનું આલોચન કરે છે.

આશય એ છે કે સાધુઓ સંસારના સ્વરૂપને જાણનારા હોય છે, તેથી સંસારથી ઉદ્ધિગ્ન હોય છે. વળી સાધુઓ જાણતા હોય છે કે ભવનિષ્પત્તિનું કારણ અતિચાર છે, માટે ભવનો નાશ કરવા અતિચારોનો પણ નાશ કરવો જોઈએ. માટે અતિચારોનો નાશ થાય તેવા ઉપયોગપૂર્વક સાધુઓ અતિચારની શુદ્ધિ માટે વિશુદ્ધ ભાવપૂર્વક આલોચના કરે છે, પરંતુ અન્ય કોઈ ભાવોથી આલોચના કરતા નથી. ॥૪૫૮/૪૫૯॥

## અવતરશિકા :

किं तदित्याह -

## અવતરભિકાર્થ :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે જે કારણથી ભગવાન વડે કહેવાયું છે. ભગવાન વડે કહેવાયેલું તે શું છે ? એને કહે છે —

#### आश्रा :

विणएण विणयमूलं गंतूणायस्अपायमूलंमि । जाणाविज्ज सुविहिओ जह अप्पाणं तह परं पि ॥४६०॥

## અન્વચાર્થ :

विणएण=विनय વડे=થયેલ અતિચારોને ફરી નહીં કરવાના પરિશામ વડે, विणयमूलं=विनयना भूલने=સંવેગને, गंतूण=पामीने आयरिअपायमूलंमि=आयार्थना पादमूलमां सुविहिओ=सुविভित जह=थेवी रीते अप्पाणं=आत्माने=पोताना अतियारोने, जाणाविज्ज=थशावे, तह=तेवी रीते परं पि=परने पश= पोताना साधर्मिક એવા અન્ય સાધુના ભૂલી ગયેલ અતિચારોને पश, (જણાવે.)

### अधार्थ :

થયેલા અતિચારો ફરી નહીં કરવાના પરિણામ વડે સંવેગને પામીને આચાર્યની પાસે સુવિહિત સાધુ જેવી રીતે પોતાના અતિચારોને જણાવે, તેવી રીતે પોતાના સાધર્મિક એવા અન્ય સાધુના ભૂલી ગયેલ અતિચારોને પણ જણાવે.

### ટીકા :

विनीयतेऽनेन कर्मोति विनयः=पुनस्तदकरणपरिणामः तेन, विनयमूलं=संवेगं गत्वा=प्राप्य आचार्यपादमूले=आचार्यान्तिक एव ज्ञापयेत् सुविहितः साधुर्यथाऽऽत्मानं तथा परमपि=विस्मृतं समानधार्म्मिकमिति गाथार्थः ॥४६०॥

## हीनार्ध :

દૂર કરાય છે કર્મ આના વડે એ વિનય=ફરી તેના અકરણનો પરિણામ=થઈ ગયેલા અતિચારોને ફરીથી નહીં કરવાનો પરિણામ, તેના વડે≔તે વિનય વડે, વિનયના મૂલને વિષે જઈને=સંવેગને પામીને, આચાર્યના પાદમૂલમાં=આચાર્યના અંતિકમાં જ, સુવિહિત સાધુ જે રીતે અત્માને=પોતાને, જણાવે, તે રીતે પરને પણ=વિસ્મૃત એવા સમાનધાર્મિકને પણ=કોઈક અતિચાર જણાવવાનું ભૂલી ગયેલ એવા પોતાના સમાન ધર્મવાળા અન્ય સાધુને પણ, જણાવે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

આના વડે કર્મ દૂર કરાય છે એ વિનય અર્થાત્ કરી તે પાપ નહીં કરવાનો પરિણામ; આનાથી એ દ્યોતિત થાય કે માત્ર હાથ જોડીને ગુરુ પ્રત્યેના હૈયામાં વર્તતા બહુમાનભાવથી આલોચના સાધુ કરતા નથી, પરંતુ જે પાપની પોતે આલોચના કરે છે તે પાપ કરી નહીં કરવાનો હૈયામાં સંકલ્પ પ્રગટે તેવા પ્રકારના ઉપયોગપૂર્વક ગુરુ પાસે પાપના નિવેદનરૂપ આલોચના કરે છે, અને તે પ્રકારે કરાયેલી આલોચના વિનયપૂર્વકની કહેવાય; કેમ કે પોતાનાં દુષ્કૃત પોતાને ખટકે છે તેવા આશયથી શિષ્ય ગુરુ પાસે આલોચના કરે છે, અને તેવો આશય ખરેખર હૈયામાં વર્તતો હોય તો આલોચનાકાળમાં અપેક્ષિત એવો વિનયનો ભાવ પ્રગટ થઈ શકે છે.

વળી, "વિનયના મૂલરૂપ સંવેગને પામીને સાધુ આલોર્યના કરે," એ કથનનું તાત્પર્ય એ છે કે જીવમાં સંવેગનો પરિજ્ઞામ હોય તો ફરી પાપ નહીં કરવાનો પરિજ્ઞામ પ્રગટી શકે; પરંતુ જો જીવમાં સંવેગનો પરિજ્ઞામ ન હોય અને માત્ર એટલી જ ઇચ્છા હોય કે થયેલા પાપનું ફળ મને પ્રાપ્ત ન થાઓ, તો ગુરુ આગળ આલોચના કરતી વખતે તે પાપ ફરી નહીં કરવાનો પરિજ્ઞામ પ્રગટ થતો નથી; કેમ કે તે જીવને પાપ પ્રત્યે જુગુપ્સા થઈ નથી, પરંતુ તે જીવ ફક્ત પોતે કરેલ પાપથી પ્રાપ્ત થતા અનર્યોથી બચવા માટે આલોચના કરે છે. તેથી સાધુઓ પાપ પ્રત્યે તીવ્ર જુગુપ્સા થાય તેવા પરિજ્ઞામરૂપ સંવેગથી આલોચના કરે છે.

વળી, "સુવિહિત સાધુ ગુરુ પાસે જેમ આત્માને જણાવે તેમ પરને પણ જણાવે," એ કથનથી એ પ્રાપ્ત થાય કે સાધુ પોતે સેવેલ અતિચારોને તો આચાર્ય પાસે નિવેદન કરે, પરંતુ સમાનધાર્મિક એવા અન્ય સાધુના વિસ્મૃત થઈ ગયેલા અતિચારોને પણ આચાર્ય પાસે નિવેદન કરે અર્થાત્ સાધુ જયારે આચાર્ય પાસે પોતાનું પાપ નિવેદન કરતા હોય ત્યારે પોતાની સાથે જ ગોચરી વગેરેમાં આવેલા અન્ય સાધુ પણ પોતાનું પાપ આચાર્ય પાસે નિવેદન કરતા હોય, અને તે વખતે તે અન્ય સાધુ કોઈક કારણે પોતાના કોઈક અતિચારને ગુરુ પાસે નિવેદન કરવાનું ભૂલી જાય તો વિસ્મૃત એવા તે અતિચારનું પણ પોતે ગુરુને નિવેદન કરે. Ⅱ૪૬૦Ⅱ

## અવતરણિકા :

आलोचनागुणमाह -

### અવતરણિકાર્થ:

આલોચનાના ગુણને કહે છે અર્થાત્ ગાથા ૪૫૯-૪૬૦માં આલોચનાનું સ્વરૂપ બતાવ્યું. હવે આ રીતે આલોચના કરનાર સાધુને થતા લાભ બતાવે છે —

#### ગાથા :

कयपावो वि माणूसो आलोइअनिंदिओ गुरुसगासे । होइ अइरेगलहुओ ओहरिअभरो व्व भारवहो ॥४६१॥

### અન્વચાર્થ:

ओहरिअभरो भारवहो व्य=અપહત ભારવાળા ભારવહની જેમ=લઈ લીધેલા ભારવાળા ભારવહન કરનારની જેમ, गुरुसगासे=ગુરુની પાસે आलोइअनिंदिओ=આલોચિત-નિંદિત એવો कयपावो वि माणूसो= કૃતપાપવાળો પણ મનુષ્ય अहरेगलहुओ=અતિરેક લઘુક=કર્મને આશ્રયીને અતિશય હલકો, होइ=થાય છે.

## ગાથાર્થ :

લઈ લીદોલા ભારવાળા ભારવાહકની જેમ, ગુરુ પાસે આલોચિત-નિંદિત એવો કૃતપાપવાળો પણ મનુષ્ય કર્મને આશ્રયીને અતિશય હલકો થાય છે.

## ટીકા :

कृतपापोऽपि सन् मनुष्यः आलोचितनिन्दितो गुरोः सकाशे=आचार्योन्तिक एव भवति अतिरेकलघुः कर्म्माङ्गीकृत्य अपहृतभर इव भारवहः कश्चिदिति गाथार्थः॥४६१॥

## ટીકાર્થ :

ગુરુની સકાશમાં=આચાર્યની અંતિકમાં જ, આલોચિત-નિંદિત=કરાઈ છે આલોચના અને કરાઈ છે નિંદા જેના વડે એવો, કરેલ પાપવાળો પણ છતો મનુષ્ય, અપહૃત ભારવાળા કોઈક ભારવહની જેમ કર્મને આશ્રયીને અતિરેક લઘુ=અતિશય હલકો, થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

જેમ ઘણો ભાર ઉપાડીને ફરતા ભારવાહકનો ભાર કોઈ ઉતારે છે ત્યારે તેને ક્ષણભર પોતે સાવ હલકોફૂલ થયો હોય તેવો અનુભવ થાય છે; તેમ કર્મવશાત્ અતિચારો સેવ્યા હોય તો 'અતિચારો સંસારમાં ડુબાડનાર છે,' તેવા જ્ઞાનવાળા સાધુને પોતે કર્મના ભારથી ભારે છે તેવું સતત લાગ્યા કરે છે, આથી તેવા સાધુને સતત ચિંતા થાય છે કે ''જો હું આ કર્મોના ભારથી હલકો નહીં થાઉં તો આ ભારના વજનથી હું દુરંત સંસારમાં ભમીશ." તેથી આવા સાધુ જ્યારે પાપોનું ગુરુ પાસે આલોચન કરે છે, અને પોતે સેવેલ પાપોની હૈયાપૂર્વક નિંદા કરે છે, ત્યારે તે મહાત્માને લાગે છે કે 'હવે હું કર્મોના ભારથી હલકો થઈ ગયેલો છું,' આથી તે સાધુ સમાધિપૂર્વક આરાધનામાં યત્ન કરી શકે છે. અને જ્યાં સુધી થયેલાં પાપોની નિંદા-આલોચના ન કરી હોય, ત્યાં સુધી તેવા સાધુને પોતે સેવેલ પાપો સતત ભારરૂપ પ્રતીત થાય છે, જેથી સંયમની અન્ય કિયાઓ કરવા છતાં તેઓ સમાધિ મેળવી શકતા નથી. માટે આવા મહાત્માઓ પાપની આલોચના-નિંદા કરવા દ્વારા હલકા થાય છે. મજદ્વા

### અવતરણિકા :

कथमेतदेवं ? इत्यत्रोपपत्तिमाह -

### અવતરણિકાર્થ:

આ આમ કેમ છે અર્થાત્ પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે આલોચના અને નિંદા કરનારો ફતપાપવાળો પણ મનુષ્ય કર્મને આશ્રયીને અતિશય હલકો થાય છે, એ એમ કેમ છે ? એ પ્રકારની શંકામાં ઉપપત્તિને=યુક્તિને, કહે છે –

### भाशा :

दुप्पणिहियजोगेहिं बज्झड़ पावं तु जो उ ते जोगे । सुप्पणिहिए कोई झिज्जड़ तं तस्स सेसं पि ॥४६२॥

### અન્વચાર્થ:

दुष्पणिहियजोगेहिं=६७५६९६६त યોગો વડે पावं तु=पाप ४ बज्झइ=બંધાય છે. जो उ=वणी ४ ते जोगे=ते योगोने सुष्पणिहिए करेई=सुप्रशिद्धित કરે છે, तस्स=तेनुं तं=ते=६७५१९६६त योगोथी ઉપાર्જन थयेલું पाप, (અने) सेसं पि=शेष पश=ભवांतरमां ઉपार्थन કરેલું पाप पश, झिज्जइ=क्षय पामे છे.

### ગાથાર્થ :

દુષ્પણિહિત ચોગો વડે પાપ જ બંધાય છે, વળી જે તે ચોગોને સુપ્રણિહિત કરે છે, તેના દુષ્પણિહિત ચોગોથી ઉપાર્જન થરેલાં પાપ, અને ભવાંતરમાં ઉપાર્જન કરેલાં પાપ પણ ક્ષય પામે છે.

## ટીકા ઃ

दुष्प्रणिहितयोगै: मनोवाक्कायलक्षणैर्बध्यते पापमेव, यस्तु महासत्त्वस्तान् योगान् मनःप्रभृतीन् सुप्रणिहितान् करोति, क्षीयते तत्≕दुष्प्रणिहितयोगोपात्तं पापं तस्य≔सुप्रणिहितयोगकर्त्तुः, शेषमिप भवान्तरोपात्तं क्षीयते प्रणिधानप्रकर्षीदिति गाथार्थः ॥४६२॥

## ટીકાર્થ :

મન-વચન-કાયાના લક્ષણવાળા દુષ્પ્રણિહિત એવા યોગો વડે પાપ જ બંધાય છે. વળી જે મહાસત્ત્વવાળા તે મન વગેરે યોગોને સુપ્રણિહિત કરે છે, તેનું≕સુપ્રણિહિત યોગોને કરનારનું, તે≕દુષ્પ્રણિહિત યોગોથી ઉપાર્જાયેલું પાપ ક્ષય પામે છે, ભવાંતરમાં ઉપાત્ત≕પૂર્વભવોમાં ઉપાર્જાયેલું, શેષ પણ પાપ પ્રણિધાનના પ્રકર્ષથી ક્ષય પામે છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

મન-વચન-કાયાના દુષ્પ્રશિહિત યોગો વડે પાપ જ બંધાય છે. આશય એ છે કે ભગવાનના વચનથી નિયંત્રિત એવી મન-વચન-કાયાની પ્રવૃત્તિ હોય તો યોગો સુપ્રશિહિત કહેવાય, અને જે યોગો ભગવાનના વચનથી નિયંત્રિત નથી અને અનાદિના અભ્યાસથી જ પ્રવર્તે છે તે યોગો દુષ્પ્રશિહિત કહેવાય, અને તેનાથી પાપ જ બંધાય છે.

આથી સંયમ ત્રહેશ કર્યા પછી પણ ભગવાનના વચન પ્રમાણે ચાલવાનું પ્રિણિધાન, જીવના અશુભ યોગોનું નિયંતા અર્થાત્ નિયંત્રણ કરનાર, બને નહીં, તો તે મન-વચન-કાયાના યોગોથી અતિચારરૂપ પાપ પ્રાપ્ત થાય છે; અને જયારે મહાસાત્ત્વિક મુનિ તે મન-વચન-કાયાના યોગોને ભગવાનના વચનથી નિયંત્રિત કરે છે, ત્યારે સુપ્રણિહિત બનેલા તે યોગો દ્વારા તે મુનિનું દુષ્પ્રણિહિત યોગોથી થયેલું પાપ નાશ પામે છે, અને પ્રણિધાનનો પ્રકર્ષ થાય તો ભવાંતરમાં ઉપાર્જન કરાયેલું શેષ પાપ પણ નાશ પામે છે.

#### भाशा :

जो जत्तो उप्पज्जइ वाही सो विज्जिएण तेणेव । खबमेड कम्मवाही वि नवरमेवं मुणेअव्वो ॥४६३॥

## અન્વચાર્થ :

जो वाही=જે વ્યાધિ जत्तो उप्पज्जइ=જેનાથી ઉત્પન્ન થાય છે, सो=તે विज्जिएण तेणेव=વર્જિત એવા તેનાથી જ ख्वयमेइ=क्षयને પામે છે. नवरं=ફક્ત कम्मवाही वि=કર્મવ્યાધિ પણ एवं=આ પ્રમાણે मुणेअव्वो= જાણવો.

### ગાથાર્થ :

જે વ્યાધિ જેનાથી ઉત્પન્ન શાય છે, તે વ્યાધિ વર્જિત એવા તેનાથી જ ક્ષય પામે છે, ફક્ત કર્મરૂપી વ્યાધિ પણ આ પ્રમાણે જાણવો.

## शक्ताः

यो यत उत्पद्यते व्याधिस्तैलादेः स वर्ज्जितेन तेनैव क्षयमेति, कर्म्मव्याधिरिप नवरमेवं मन्तव्यो निदानवर्जनेनेति गाथार्थः ॥४६३॥

## ટીકાર્થ :

જે વ્યાધિ જે તેલાદિથી ઉત્પન્ન થાય છે, વર્જેલા એવા તેનાથી જ તે વ્યાધિ ક્ષયને પામે છે. ફક્ત નિદાનના વર્જન વડે કર્મરૂપી વ્યાધિ પણ આ પ્રમાણે જાણવો, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

જે રીતે તેલ વગેરે પદાર્થોના સેવનથી જે રોગ ઉત્પન્ન થયો હોય, તે પદાર્થોનું સેવન છોડી દેવામાં આવે તો તે રોગનો ક્ષય થાય છે; તે રીતે કર્મરૂપી રોગ પણ દુષ્પ્રણિહિત યોગોથી પ્રગટ થાય છે, અને તે દુષ્પ્રણિહિત યોગોનો ત્યાગ કરવાથી કર્મરૂપી રોગ નાશ પામે છે.

અહીં ફક્ત એટલી વિશેષતા છે કે કર્મરૂપી વ્યાધિ મટાડવા માટે નિદાનના વર્જનપૂર્વક દુષ્પ્રણિહિત યોગોનો ત્યાગ કરવો જોઈએ. આશય એ છે કે કોઈ સાધુ પ્રમાદને કારણે સેવેલા અતિચારોની આલોચના કરે તો સામાન્યથી તે સાધુ યોગોને સુપ્રણિહિત કરે છે, છતાં તે સાધુ આલોચના કરીને ગુરુની કૃપા મેળવવાની ઇચ્છાવાળા હોય અથવા અન્ય કોઈ આશંસાવાળા હોય, તો તે સુપ્રણિહિત યોગો નિદાનવાળા છે. તેથી નિદાનપૂર્વકના તે સુપ્રણિહિત યોગોથી તે સાધુનો કર્મવ્યાધિ મટે નહિ. તેથી આલોક-પરલોકની આશંસા વગર, થયેલા પાપને ફરી નહીં કરવાના પરિણામ પૂર્વક, સમ્યગ્ રીતે પાપની આલોચના કરવામાં આવે, તો તે પાપ અવશ્ય નાશ પામે છે. ॥૪૬૩॥

### અવતરણિકા :

ततश्च -

## અવતરશિકાર્થ :

ગાથા ૪૬૨માં કહ્યું કે આલોચનારૂપ સુપ્રણિહિત યોગો દ્વારા દુષ્પ્રણિહિત યોગોથી ઉત્પન્ન થયેલ પાપ નાશ પામે છે, અને તે વાતને ગાથા ૪૬૩માં વ્યાધિના દેષ્ટાંતથી ભાવન કરી. તે કારણથી શું કરવું જોઈએ ? તે પ્રસ્તુત ગાથામાં બતાવે છે –

અને તેથી

#### ગાશા :

उप्पण्णा उप्पण्णा माया अणुमग्गओ निहंतव्वा । आलोअणनिंदणगरहणाहिं न पुणो अ बीअं च ॥४६४॥

## अन्ववार्थः

उप्पण्णा उप्पण्णा माया=ઉત્પન્ન ઉત્પન્ન એવી માયા अणुमग्गओ=અનુમાર્ગથી=તરત જ, आलोअण-निंदणगरहणाहिं=આલોચન, નિંદા અને ગર્હા વડે निहंतव्वा=હણવી જોઈએ. पुणो अ=અને કરી बीअं न=બીજું નહીં=પૂર્વમાં કરેલું પાપ જ બીજી વાર કરવું જોઈએ નહીં.

🛨 'च' पाटपूर्तिमां छे.

## ગાશાર્થ :

ઉત્પન્ન ઉત્પન્ન એવી મારા તરત જ આલોચન, નિંદા અને ગર્હા વડે હણવી જોઈએ, અને ફરી પૂર્વમાં કરેલું પાપ જ બીજી વાર કરવું જોઈએ નહિ.

### ટીકા :

उत्पन्नोत्पन्ना माया अकुशलकर्मीदयेन अनुमार्गतो निहन्तव्या स्वकुशलवीर्येण, कथमित्याह — आलोचननिन्दागर्हाभिः, न पुनश्च द्वितीयं वारं तदेव कुर्यादिति गाथार्थः ॥४६४॥

## ટીકાર્થ :

અકુશલ કર્મના ઉદયથી ઉત્પન્ન ઉત્પન્ન એવી માયા પોતાના કુશલ એવા વીર્ય દ્વારા અનુમાર્ગથી=થયા પછી તરત, હણવી જોઈએ. કઈ રીતે ? એથી કહે છે – આલોચન, નિંદા અને ગર્હા વડે હણવી જોઈએ, અને ફરી બીજી વાર તે જ=પૂર્વમાં કરેલું પાપ જ, કરવું જોઈએ નહીં, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

અહીં સંયમજીવનમાં થતા દોષોને નહીં ગ્રહણ કરતાં માયાને ગ્રહણ કરી છે, તેનું કારણ એ છે કે પ્રાયઃ કરીને સંયમજીવનમાં અતિચારો માયાથી થાય છે. દા.ત. કોઈ સાધુ ભિક્ષા માટે ગવેષણાદિનો શ્રમ કરતા હોય, અને ત્યારે ક્વચિત્ પ્રાપ્ત થયેલ કોઈક સારી ભિક્ષામાં પોતાને કંઈક દોષની સંભાવના લાગતી હોય, અને ગૃહસ્થને પૃચ્છા કરતાં વહોરાવનાર ગૃહસ્થના ક્ષોભવાળા વચનોથી તે ભિક્ષામાં કોઈક દોષની સંભાવના લાગતી હોય, તોપણ નિર્દોષ ભિક્ષા દુર્લભ હોવાને કારણે તે સાધુ ગૃહસ્થના ભિક્ષાને નિર્દોષ જણાવનાર ઉત્તરનું આલંબન લઈને તે ગોચરીને નિર્દોષ કલ્પીને ગ્રહણ કરી લે, ત્યારે તે શંકિત દોષવાળી ગોચરી ગ્રહણ કરવામાં આત્મવંચનારૂપ માયા થાય છે. આમ, જીવનો અનાદિકાળથી પ્રમાદી સ્વભાવ હોવાને કારણે આત્મકલ્યાણ માટે સંયમની પ્રવૃત્તિ કરતાં પણ આત્મવંચનારૂપ માયા થવાનો સંભવ રહે છે, અને આવી અનેક પ્રકારની માયાઓ સંયમજીવનમાં અતિચારો પેદા કરે છે, તે જણાવવા માટે ગ્રંથકારે અહીં દોષોનું ગ્રહણ ન કરતાં માયાનું ગ્રહણ કરેલ છે.

વળી,આવી માયા હજી ઉત્પન્ન થઈ ન થઈ હોય, અને તેનું કાર્ય પૂર્ણ કરે તે પહેલાં વચમાં જ તેને આલોચના, નિંદા અને ગર્હા વડે, ફરી માયાનો પરિણામ ન થાય એ પ્રકારના દઢ પરિણામપૂર્વક હશી નાખવી જોઈએ, જેથી સંયમનો પરિણામ ટકી શકે; અને જે સાધુ માયા પ્રગટ્યા પછી ઉપેક્ષા કરે છે અથવા તો આલોચના, નિંદા અને ગર્હા કર્યા પછી પણ તે દોષોને ફરી ફરી સેવે છે, તે સાધુમાં સંયમનો પરિણામ ટકી શકતો નથી. ॥૪૬૪॥

## અવતરણિકા :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે સંયમજીવનમાં પ્રમાદવશાત્ માયાનો પરિણામ થઈ જાય તો તરત જ આલોચના, નિંદા અને ગર્હા વડે તે માયાને હણી નાખવી જોઈએ. હવે ત્યારબાદ શું કરવું જોઈએ ? તે બતાવે છે – ગાથા ઃ

> तस्स य पायच्छित्तं जं मग्गविऊ गुरू उवइसंति । तं तह अणुचरिअव्वं अणवत्थपसंगभीएणं ॥४६५॥

## अन्पयार्थ :

मग्गविऊ य गुरू=अने भार्गने अधनार शुरु तस्स=तेनुं=सेवेक्षा अतिथारनुं, जं पायच्छित्तं=शे

પ્રાયશ્ચિત્ત **૩૦૩ સંતિ**=ઉપદેશે છે=આપે છે, તં=તેને=તે પ્રાયશ્ચિત્તને, **અળવત્થપસંગમીएળં**=અનવસ્થાના પ્રસંગથી ભીત એવા સાધુએ **તह**=તે રીતે **અળુचરિઅ**વ્વં=આચરવું જોઈએ.

### भाशार्थ :

માર્ગના જાણકાર એવા ગુરુ સેવેલા અતિચારનું જે પ્રાથિશ્વ આપે છે, તે પ્રાથિશ્વને અનવસ્થાના પ્રસંગથી ભય પામેલા સાધુએ તે રીતે આચરવું જોઈએ.

### ટીકા :

तस्य च आसेवितस्य प्रायश्चित्तं यन्मार्गविद्वांसो गुरव उपदिशन्ति सूत्रानुसारतः, तत्तथा अनुचरितव्यमन-वस्थाप्रसङ्गभीतेन, प्रसङ्गश्च 'एक्केण कयमकज्जं' इत्यादिना प्रकारेणेति गाथार्थः ॥४६५॥

★ ટીકામાં બતાવેલ 'एक्केण कयमकर्जा' ઇત્યાદિ પ્રકારવાળો અનવસ્થાનો પ્રસંગ બૃહત્કલ્પસૂત્રની ૯૨૮મી ભાષ્યગાથામાં પણ છે, અને પ્રસ્તુત ગ્રંથની ૫૯૧ ગાથામાં પણ છે.

## ટીકાર્થ :

અને માર્ગને જાણનારા ગુરુ, આસેવિત એવા તેનું≔આસેવન કરાયેલા પાપનું, જે પ્રાયશ્ચિત્ત સૂત્રના અનુસારથી ઉપદેશે છે, તે પ્રાયશ્ચિત્ત અનવસ્થાના પ્રસંગથી ભય પામેલા સાધુએ તે રીતે આચરવું જોઈએ, અને પ્રસંગ "એક વડે અકાર્ય કરાયું" ઇત્યાદિ પ્રકારથી થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

સાધુએ માર્ગ જાણનાર એવા ગુરુ પાસેથી આલોચના લેવાની છે, અન્ય પાસેથી નહીં; અને માર્ગ જાણનાર ગુરુ શિષ્યને શાસ્ત્રાનુસારે પ્રાયશ્ચિત્ત આપે છે. તેથી ગુરુ જે પ્રાયશ્ચિત્ત જે પ્રકારે આપે તે પ્રાયશ્ચિત્તને સાધુ તે પ્રકારે આચરે તો તેના વડે સેવાયેલ પાપની શુદ્ધિ થાય.

વળી, "અનવસ્થાના પ્રસંગથી ભય પામેલા મુનિએ પ્રાયશ્ચિત્ત તે રીતે આચરવું જોઈએ," એ કથનનો આશય એ છે કે ગુરુ પાસે પ્રાયશ્ચિત્ત લીધા પછી તે પ્રકારે સેવવામાં ન આવે તો દોષની અનવસ્થા ચાલે. દા.ત. એક સાધુ અકાર્ય સેવ્યા બાદ પ્રહણ કરેલ પ્રાયશ્ચિત્તનું સેવન કરે નહીં, તો તેને જોઈને અન્ય સાધુ પણ અકાર્ય સેવીને ગ્રહણ કરેલ પ્રાયશ્ચિત્તનું સેવન કરે નહિ. આ પ્રમાણે પ્રાયશ્ચિત્તને નહીં સેવવાની પરંપરા ચાલે, અને તેવી અનવસ્થા ચાલવાથી માર્ગનો નાશ થાય. અને તે માર્ગનો નાશ કરવામાં નિમિત્તકારણ, ગ્રહણ કરેલ પ્રાયશ્ચિત્તને નહીં સેવનાર સાધુ બને છે. માટે માર્ગનાશમાં નિમિત્ત બનવારૂપ અનવસ્થાપ્રસંગથી ભય પામેલા સાધુએ ગુરુએ જે પ્રમાણે પ્રાયશ્ચિત્ત આપ્યું હોય તે પ્રમાણે આચરવું જોઈએ, જેથી અનવસ્થાદોષ ન થાય. ॥૪૬૫॥

## અવતરણિકા :

प्रकृतमाह –

## અવતરણિકાર્થ:

પ્રકૃતને કહે છે --

### ભાવાર્થ :

ગાથા ૪૫૮થી ૪૬૦ સુધી આલોચનાનું સ્વરૂપ બતાવ્યું. ત્યારપછી આનુષંગિક કથનરૂપે ગાથા ૪૬૧માં અતિચારોથી થયેલ પાપ આલોચનાથી કઈ રીતે નાશ પામે છે ? તે બતાવ્યું, અને તેનું સમર્થન ગાથા ૪૬૨થી અત્યાર સુધી યુક્તિ બતાવવા દારા કર્યું. હવે ગ્રંથકારશ્રી સાધુઓ પ્રતિક્રમણમાંડલીમાં આલોચના કર્યા પછી શું કરે છે ? એ રૂપ પ્રકૃત કથન કરે છે –

#### ગાથા :

आलोइऊण दोसे गुरुणो पडिवन्नपायछित्ता उ । सामाइअपुळ्वगं ते कड्टिंति त्तओ पडिक्कमणं ॥४६६॥

### અન્વચાર્થ:

दोसे आलोइऊण=દોષોને આલોવીને तओ=ત્યારપછી गुरुणो=ગુરુની (પાસે) पडिवन्नपायिकत्ता उ= સ્વીકારેલ પ્રાયશ્ચિત્તવાળા જ ते=તેઓ=સાધુઓ, सामाइअपुट्यगं=સામાયિકપૂર્વક=કરેમિભંતે સૂત્ર બોલવાપૂર્વક, पडिक्कमणं=પ્રતિક્રમણને=પગામસિજજારૂપ પ્રતિક્રમણ સૂત્રને, कहिंति=બોલે છે.

🛨 'उ' एवडार अर्थमां छे.

### ગાશાર્થ :

દોષોને આલોવીને ત્થારબાદ ગુરુની પાસે સ્વીકારેલ પ્રાથશ્ચિત્તવાળા જ સાધુઓ કરેમિભંતે સૂત્ર બોલવાપૂર્વક પ્રતિક્રમણ સૂત્રને બોલે છે.

## ટીકા :

आलोच्य दोषान् गुरोः ततः प्रतिपन्नप्रायश्चित्ता एव, किमित्याह – सामायिकपूर्वकं ते=साधवः पठन्ति=अनुस्मरिन्त प्रतिक्रमणमिति गाथार्थः॥४६६॥

## ટીકાર્ચ:

દોષોને અલોવીને=પોતાનાથી થયેલા અતિચારોનું ગુરુ પાસે અલોચન કરીને, ત્યારપછી ગુરુની પાસેથી સ્વીકારેલ પ્રાયશ્ચિત્તવાળા જ તેઓ=સાધુઓ, શું ? એથી કહે છે – સામાયિકપૂર્વક પ્રતિક્રમણ સૂત્રને બોલે છે=અનુસ્મરણ કરે છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ગાથા :

तं पुण पयं पएणं सुत्तत्थेहिं च धणिअमुवउत्ता । दंसमसगाइ काए अगणिन्ता धिइबलसमेआ ॥४६७॥

## अन्वयार्थः

सुत्तत्थेहिं च=અને સૂત્ર-અર્થમાં धणिअमुवउत्ता=અત્યંત ઉપયુક્ત, काए=કાય ઉપર (લાગતા એવા પણ) दंसमसगाइ=દંશ-મશકાદિને अगणिन्ता=નહીં ગણતા, धिइबलसमेआ=ધૃતિ-બળથી સમેત એવા સાધુઓ तं पुण=વળી તેને=પ્રતિક્રમણ સૂત્રને, पर्य पएणं=પદ પદ વડે (બોલે છે.)

### ગાશાર્થ :

અને સૂત્ર-અર્થમાં અત્યંત ઉપયુક્ત, શરીર ઉપર લાગતા કાંસ, મચ્છર વગેરેને પણ નહીં ગણતા, ધૃતિ-બળથી યુક્ત એવા સાધુઓ પ્રતિક્રમણ સૂત્રને પદ પદ વડે બોલે છે.

### ટીકા :

तत्पुनः प्रतिक्रमणं पदं पदेन पठन्ति सूत्रार्थयोश्च तत्प्रतिबद्धयोरत्यन्तमुपयुक्ताः भावप्रणिधानेन दंशमशकादीन् काये लगतोऽप्यगणयन्तः सन्तो धृतिबलसमेता इति गाथार्थः ॥४६७॥

## ટીકાર્ચ :

અને તેનાથી પ્રતિબદ્ધ=પ્રતિક્રમણ સૂત્ર સાથે જોડાયેલા એવા, સૂત્ર અને અર્થમાં ભાવપ્રણિધાનથી=બોલાતા સૂત્ર દ્વારા તે તે પ્રકારના ભાવને નિષ્પન્ન કરવાના દઢ સંકલ્પથી, અત્યંત ઉપયુક્ત, કાય ઉપર લાગતા દંશ, મશકાદિને પણ નહીં ગણતા છતા, ધૃતિ-બળથી સમેત=યુક્ત એવા સાધુઓ, વળી તેને=પ્રતિક્રમણને, પદ પદ વડે=દરેક પદના અર્થોના પ્રતિસંધાનપૂર્વક, બોલે છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

પૂર્વના કાળમાં સાંજના પ્રતિક્રમણમાં ગુરુ પાસે દોષોનું આલોચન કર્યા પછી પ્રાયશ્ચિત્ત સ્વીકારવાની વિધિ કરાતી હોવી જોઈએ, માટે અહીં કહ્યું છે કે ગુરુ પાસે સ્વીકારેલ પ્રાયશ્ચિત્તવાળા જ મુનિઓ સામાયિક સૂત્ર બોલવાપૂર્વક પગામસિજ્જારૂપ પ્રતિક્રમણસૂત્ર સાથે પ્રતિબદ્ધ એવા સૂત્ર અને અર્થમાં ભાવપ્રણિધાનપૂર્વક અત્યંત ઉપયુક્ત થઈને પગામસિજ્જાસૂત્ર બોલે છે અર્થાત્ પ્રતિક્રમણસૂત્રમાં બોલાતા દરેક પદના અર્થોમાં સાધુ એ રીતે ઉપયુક્ત થાય છે કે જેથી તે તે સૂત્રોમાં બતાવાયેલ ભાવોનું ચિત્તમાં સ્ફુરણ થાય.

વળી, સાધુઓ ધૃતિ અને બળથી યુક્ત થઈને પ્રતિક્રમણ સૂત્ર બોલે છે અર્થાત્ ચિત્ત રાગાદિથી આકુળ ન થાય અને સૂત્રના ભાવોમાં દઢ યત્ન કરી શકે તેવી માનસિક ધૃતિથી, અને અપ્રમાદભાવની વૃદ્ધિ થાય તે રીતે યોગો પ્રવર્તાવવારૂપ શારીરિક બળથી, યુક્ત થઈને સૂત્રો બોલે છે.

વળી સૂત્રો બોલતી વખતે દંશ-મશકાદિની ઉપેક્ષા કરવામાં ન આવે તો ચિત્ત વારંવાર શરીરે કરડતા દંશ-મશકાદિમાં સંલગ્ન થવાથી સૂત્ર-અર્થમાં તે પ્રકારનો દઢ ઉપયોગ રહે નહીં. આથી સૂત્રોથી વાચ્ય એવા પરિશામ કરવાના અત્યંત અર્થી એવા સાધુઓ દંશ-મશકાદિની ઉપેક્ષા કરીને સૂત્ર-અર્થમાં દઢ ઉદ્યમ કરે છે, જેથી સૂત્રથી નિષ્પાદ્ય એવા ભાવોમાં દઢ યત્ન થવાને કારણે દિવસ દરમિયાન થયેલાં પાપોની પ્રતિક્રમણ દ્વારા શુદ્ધિ થાય છે. ॥૪૬૬/૪૬૭॥

## અવતરણિકા :

ગાથા ૪૬૬-૪૬૭માં બતાવ્યું તે રીતે સાધુઓ પ્રતિક્રમણસૂત્ર બોલે છે. ત્યારપછી સાધુઓ શું કરે છે ? તે બતાવતાં કહે છે —

#### भाशा :

परिकड्ढिऊण पच्छा किइकम्मं काउ नवरि खामंति । आयरिआई सव्वे भावेण सुए तहा भणिअं ॥४६८॥

### અન્વદ્યાર્થ:

परिकड्ढिऊण पच्छा=(પ્રતિક્રમણસૂત્ર) બોલીને પછી किइकम्मं काड=કૃતિકર્મને કરીને=વાંદણાં દઈને, सब्वे=સર્વ સાધુઓ आयरिआई=આચાર્યાદિને भावेण=ભાવથી खामंति=ખમાવે છે, तहा=તે રીતે सुए= શ્રુતમાં=શાસ્ત્રમાં, भणिअं=કહેવાયેલું છે.

🛨 'नवरि' पाटपूर्तिमां छे.

### ગાથાર્થ :

પ્રતિક્રમણસૂત્ર બોલીને ત્થારપછી વાંદણાં આપીને સર્વ સાધુઓ આચાર્યાદિને ભાવથી ખમાવે છે, તે રીતે શાસ્ત્રમાં કહેવાયું છે.

## ટીકા :

पर्याकृष्य प्रतिक्रमणं पश्चात् कृतिकर्मा वन्दनं कृत्वा नवरं क्षमयन्ति=मर्षयन्ति, कान् ? इत्याह — आचार्यादीन्, गुणवन्तः सर्वे साधवः भावेन=सम्यक्परिणत्या, श्रुते तथा भणितमेतदिति गाथार्थः ॥४६८॥ शक्तिर्थः

પ્રતિક્રમણને=પગામસિજ્જાસૂત્રને, બોલીને પાછળથી કૃતિકર્મ વંદનને કરીને ખમાવે છે, કોને ? એથી કહે છે – આચાર્યાદિને, ગુણવાન એવા સર્વ સાધુઓ ભાવથી=સમ્યક્ પરિણતિથી, ખમાવે છે, એમ અન્વય છે. તે રીતે શ્રુતમાં આ=૪૬૯-૪૭૦-૪૭૧માં કહેવાશે એ, કહેવાયું છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

પૂર્વગાથામાં બતાવ્યું તે રીતે સાંજના પ્રતિક્રમણમાં ઉપયોગપૂર્વક પગામસિજ્જા બોલ્યા પછી બધા સાધુઓ વાંદણાં આપે છે, અને ત્યારપછી સર્વ સાધુઓ સમ્યક્ પરિણતિપૂર્વક આચાર્યાદિને ખમાવે છે. અર્થાત્ ગુણવાન એવા સાધુઓના ગુણોનું મનમાં સ્મરણ કરીને ગુણો પ્રત્યેના બહુમાનભાવની વૃદ્ધિ થાય તે પ્રકારે આચાર્ય આદિ સર્વ સાધુઓને ખમાવે છે.

વળી "પ્રતિક્રમણસૂત્ર બોલ્યા પછી સર્વ સાધુઓ આચાર્યાદિને ભાવપૂર્વક ખમાવે છે", એ કથનની પુષ્ટિ માટે ગ્રંથકાર કહે છે કે સર્વ સાધુઓ આચાર્યાદિને ભાવપૂર્વક ખમાવે છે તે પ્રકારે શ્રુતમાં કહેવાયું છે, જે કથનને ગ્રંથકારશ્રી સ્વયં આગળની ત્રણ ગાથાઓમાં સ્પષ્ટ કરે છે. ॥૪૬૮॥

## અવતરણિકા :

પૂર્વગાથામાં અંતે કહ્યું કે પ્રતિક્રમણ સૂત્ર બોલ્યા પછી કૃતિકર્મ વંદન કરીને સર્વ સાધુઓ આચાર્યાદિને ખમાવે છે તે પ્રકારે શ્રુતમાં કહેવાયું છે. તેથી હવે ગાથા ૪૭૧ સુધી તે શ્રુતમાં કહેવાયેલું કથન જ ગ્રંથકારશ્રી સ્પષ્ટ કરે છે –

#### आशाः

आयि अवज्झाए सीसे साहम्मिए कुल गणे अ । जे मे केइ कसाया सब्बे तिविहेण खामेमि ॥४६९॥

### અન્વચાર્થ:

आयिश्अउवज्झाए सीसे साहम्मिए कुल गणे अ=આચાર્ય-ઉપાધ્યાય ઉપર, શિષ્ય ઉપર, સાધર્મિક ઉપર, કુલ ઉપર અને ગણ ઉપર मे=મારા जे केइ=જે કોઈ कसाया=કષાયો થયા હોય, सब्वे=સર્વને=તે આચાર્યાદિ સર્વને, तिविहेण=ત્રિવિધ વડે खामेमि=હું ખમાવું છું=હું ક્ષમા માંગું છું.

## ગાશાર્થ :

આચાર્ચ, ઉપાધ્યાય, શિષ્ય, સાધર્મિક, કુલ અને ગણ ઉપર મારા જે કોઈ કષાયો થયા હોય, તે આચાર્યાદિ સર્વની હું મન-વચન-કાયા વડે ક્ષમા થાયું છું.

## ાસિડિ

आचार्योपाध्याये शिष्ये समानधार्मिके कुले गणे च तत्परिणामवशात् ये मम केचन कषाया आसन्, सर्वास्त्रिविधेन क्षमयामि तानाचार्यादीनिति गाथार्थः ॥४६९॥

## शुभार्थ :

આચાર્ય અને ઉપાધ્યાય ઉપર, શિષ્ય ઉપર, સમાન ધાર્મિક ઉપર, કુલ ઉપર અને ગણ ઉપર તેના=કર્મના, પરિણામના વશથી મારા જે કોઈ કષાયો થયા હોય, તે આચાર્યાદિ સર્વને ત્રિવિધ વડે=મન-વચન-કાયા વડે, હું ખમાવું છું=ક્ષમા માંગું છું, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## અવતરણિકા :

પૂર્વગાથામાં આચાર્યાદિ શ્રી શ્રમણસંઘની ક્ષમાપના બતાવી. હવે શ્રમણપ્રધાન ચતુર્વિધ શ્રી સંઘની ક્ષમાપના બતાવે છે –

#### आथा :

सळ्यस्म समणसंघस्म भगवओ अंजिल सिरे काउं। सळ्यं खमावइत्ता खमामि सळ्यस्म अह्यं पि ॥४७०॥

## અન્વયાર્થ :

सिरे अंजिंल काउं=शिर ઉપર અંજિલને કરીને भगवओ सव्वस्स समणसंघस्स=ભગવાન એવા સર્વ શ્રમણસંઘના सव्वं=સર્વને खमावइत्ता=ખમાવીને=ક્ષમા આપીને, अहयं पि=હું પણ सव्वस्स खमामि=સર્વને ખમાવું છું=ક્ષમા માંગું છું.

## ગાથાર્થ :

શિર ઉપર અંજલિને કરીને, ભગવાન એવા સર્વ શ્રમણસંદાના સર્વને ક્ષમા આપીને, હું પણ સર્વની ક્ષમા થાયું છું.

## ટીકા :

सर्वस्य श्रमणसङ्घस्य भगवतः सामान्यरूपस्य अञ्चलि शिरिस कृत्वा सर्वं क्षमयित्वा क्षमे सर्वस्य सङ्गस्याहमपीति गाथार्थः ॥४७०॥

### ટીકાર્થ:

શિર ઉપર અંજલિને કરીને, ભગવાન એવા સામાન્યરૂપ સર્વ શ્રમણસંઘના સર્વને ખમાવીને=ક્ષમા આપીને, હું પણ સર્વ સંઘને ખમાવું છું=ક્ષમા માંગું છું, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### અવતરણિકા :

নথা —

### અવતરણિકાર્થ:

પૂર્વગાથામાં શ્રમણપ્રધાન ચતુર્વિધ શ્રીસંઘની ક્ષમાપના બતાવી. હવે અવશેષ એવા સર્વ પ્રકારના જીવોના સમૂહ પ્રત્યેની ક્ષમાપના બતાવવા અર્થે 'તથા'થી સમુચ્ચય કરે છે –

#### आथा :

सव्वस्स जीवरासिस्स भावओ धम्मनिहिअनिअचित्तो । सव्वं खमावइत्ता खमामि सव्वस्स अहयं पि ॥४७१॥

### અન્વચાર્થ :

सव्वस्स जीवसिस्स=સર્વ જીવરાશિના सव्वं=સર્વને भावओ=ભાવથી खमावइत्ता=ખમાવીને=&મા આપીને, धम्मनिहिअनिअचित्तो=ધર્મમાં નિહિત નિજચિત્તવાળો अहयं पि=હું પણ सव्वस्स=સર્વને खमामि= ખમાવું છું=&મા માંગું છું.

### आथार्थ :

સર્વ જીવરાશિના સર્વને ભાવથી ક્ષમા આપીને ધર્મમાં સ્થાપેલ નિજચિત્તવાળો હું પણ સર્વની ક્ષમા ચાચું છું.

## टी<del>डा</del> :

सर्वस्य जीवराशेर्महासामान्यरूपस्य भावतः=प्रणिधानेन धर्म्मनिहितनिजचित्तः सन् सर्वं क्षमयित्वा क्षमे सर्वजीवराशेरहमपीति गाथार्थः ॥४७१॥

## ટ<del>ીક</del>ાર્થ :

મહાસામાન્યરૂપ સર્વ જીવરાશિના સર્વને ભાવથી=પ્રશિધાનથી, ખમાવીને⊨ક્ષમા આપીને, ધર્મમાં સ્થપાયેલ છે પોતાનું ચિત્ત જેના વડે એવો છતો હું પણ, સર્વ જીવરાશિને ખમાવું છું≕ક્ષમા માંગું છું, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

સાધુ આચાર્યાદિ પાસે પોતે કરેલા ક્રોધાદિ કષાયોની ક્ષમા માંગે છે, જેથી પોતાને તેઓ પ્રત્યે થયેલો કષાયનો ભાવ પોતે ભૂલી જાય, જેના કારણે સમભાવની વૃદ્ધિ થાય.

આ રીતે સાધુ આચાર્યાદિરૂપ શ્રી શ્રમણસંઘ સાથે ક્ષમાપના કરીને સાધુ-સાધ્વી-શ્રાવક-શ્રાવિકારૂપ

ચતુર્વિધ શ્રી સંઘના સર્વસામાન્ય આરાધક જીવો સાથે ક્ષમાપના કરે છે, અને ત્યારપછી મહાસામાન્ય એવા જગતના સર્વ પ્રકારના જીવોના સમૂહ સાથે ક્ષમાપના કરે છે.

વળી આ ત્રણેય પ્રકારની ક્ષમાપના કરતી વખતે સાધુ તે તે પ્રકારના પ્રમોદાદિ ભાવો ઉલ્લસિત થાય તેવા પ્રશિધાનવાળા હોય છે, અને પોતાનું ચિત્ત જેમણે ધર્મમાં સ્થાપન કર્યું છે તેવા ઉત્તમભાવવાળા હોય છે, જેથી પોતાના અંતરમાંથી સર્વ જીવો પ્રત્યેનો કાલુષ્યભાવ દૂર થાય અને મૈત્રી અને પ્રમોદભાવ વિકસિત થાય.

અહીં એ વિશેષ છે કે પ્રસ્તુતની ત્રણ ગાથાઓમાંથી પ્રથમ ગાથામાં આચાર્યાદિ સાધુગણ સાથે ક્ષમાપના બતાવી; કેમ કે સાધુવર્ગ અત્યંત આરાધક હોવાથી તેઓ સાથે સહેજ પણ અરોચકભાવ ન રહે. બીજી ગાથામાં ચતુર્વિષ શ્રી સંઘસામાન્ય સાથે ક્ષમાપના બતાવી; કેમ કે ચતુર્વિષ શ્રી સંઘ આરાધક હોવાથી કોઈ સાથે વૈરભાવ ન રહે. ત્રીજી ગાથામાં મહાસામાન્ય એવા સર્વ જીવો સાથે ક્ષમાપના બતાવી, જેથી સર્વ જીવો સાથે મૈત્રીભાવ વિકસિત થાય.

આ રીતે સર્વ જીવો સાથે ક્ષમાપના કરવાથી જીવમાં ઉત્તમ ચિત્તની પરિણતિ પ્રગટે છે. II૪૬૯/૪૭૦/ ૪૭૧॥

## અવતરણિકા :

ગાથા ૪૬૮માં કહેલ કે પ્રતિક્રમણસૂત્ર બોલ્યા પછી વંદન કરીને સર્વ સાધુઓ આચાર્યાદિને ખમાવે છે. તે ક્ષમાપના અંગે ગ્રંથકારે ગાથા ૪૬૯થી ૪૭૧માં શ્રુતમાં કરેલ કથન બતાવ્યું.

હવે સર્વ સાધુઓ ગાથા ૪૬૮માં કહ્યા મુજબ વંદન કર્યા પછી આચાર્યાદિને કઈ રીતે ખમાવે છે ? તે સ્પષ્ટ કરે છે —

#### ગાથા :

एवंविहपरिणामा भावेणं तत्थ नवरमायरियं । खामंति सळ्वसाह जइ जिट्ठो अन्नहा जेट्टं ॥४७२॥

## अन्वयार्थ :

भावेणं=ભાવથી=પારમાર્થિક અધ્યવસાયથી, एवंविहपरिणामा=આવા પ્રકારના પરિજ્ઞામવાળા=ગાથા ૪૬૯થી ૪૭૧માં બતાવ્યા મુજબ આચાર્યાદિ સર્વ જીવોને ખમાવવાના પરિજ્ઞામવાળા, सव्यसाहू=સર્વ સાધુઓ तत्थ=ત્યાં=ખામણામાં, जइ जिट्ठो=જો (આચાર્ય) જયેષ્ઠ (હોય તો) नवरं=પ્રથમ आयरियं=આચાર્યને खामंति=ખમાવે છે. अन्नहा=અન્યથા=આચાર્ય જયેષ્ઠ ન હોય તો, जेट्ठं=જયેષ્ઠને (આચાર્ય પણ ખમાવે છે.)

### आधार्थ :

ભાવથી પૂર્વની ત્રણ ગાથાઓમાં બતાવ્યું એવા પ્રકારના પરિણામવાળા સર્વ સાધુઓ ખામણામાં જો આચાર્ચ જયેષ્ઠ હોય તો પ્રથમ આચાર્ચને ખમાવે છે; આચાર્ચ જયેષ્ઠ ન હોય તો જયેષ્ઠ સાધુને આચાર્ચ પણ ખમાવે છે.

### ટીકા :

एवंविधपरिणामाः सन्तः भावेन=परमार्थेन तत्र नवरमाचार्यं प्रथमं क्षमयन्ति सर्वे साधवः यदि ज्येष्ठोऽसौ पर्यायेण, अन्यथा=ज्येष्ठे असित ज्येष्ठमसाविष क्षमयित, विभाषेत्यन्ये, शिष्यकादिश्रद्धाभङ्ग-निवारणार्थं कदाचिदाचार्यमेवेति गाथार्थः ॥४७२॥

### ટીકાર્થ:

ત્યાં=ખામણામાં, ભાવથી=પરમાર્થથી=અંતઃકરણના પરિણામથી, આવા પ્રકારના પરિણામવાળા= આચાર્યાદિ સર્વ જીવોને ખમાવવાના પરિણામવાળા, છતા સર્વ સાધુઓ, જો આ=આચાર્ય, પર્યાયથી જયેષ્ઠ હોય તો પ્રથમ આચાર્યને ખમાવે છે, અન્યથા=જયેષ્ઠ નહીં હોતે છતે=સર્વ સાધુઓમાં આચાર્ય પર્યાયથી મોટા નહીં હોતે છતે, આ પણ=આચાર્ય પણ, જયેષ્ઠને=પર્યાયથી મોટા સાધુને, ખમાવે છે. વિભાસા છે એ પ્રમાણે અન્યો કહે છે અર્થાત્ આચાર્ય પર્યાયથી જયેષ્ઠ ન હોય તો પર્યાયથી મોટા સાધુને આચાર્ય પણ ખમાવે છે એ કથનમાં વિકલ્પ છે એ પ્રમાણે અન્ય વાદીઓ કહે છે. તે વિભાસા જ સ્પષ્ટ કરે છે – શિષ્યાદિની શ્રદ્ધાના ભંગના નિવારણ અર્થે ક્યારેક આચાર્યને જ=પર્યાયથી જયેષ્ઠ સાધુ સહિત સર્વ સાધુઓ ક્યારેક આચાર્યને જ, ખમાવે છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

; ગાથા ૪૬૮માં બતાવ્યું એ પ્રમાશે સર્વ સાધુઓ પ્રતિક્રમણસૂત્ર બોલ્યા પછી વાંદણાં આપે છે, અને ત્યારપછી ગાથા ૪૬૯થી ૪૭૧માં બતાવેલ 'આયરિય ઉવજઝાએ' સૂત્રમાં જે પ્રકારના પરિણામો બતાવ્યા તે પ્રકારના પરિણામવાળા થઈને, જો આચાર્ય શેષ સાધુઓ કરતાં સંયમપર્યાયમાં મોટા હોય તો પ્રથમ આચાર્યને ખમાવે છે, અને જો આચાર્ય કોઈક સાધુ કરતાં પર્યાયમાં નાના હોય તો આચાર્ય સહિત સર્વ સાધુઓ તે સંયમપર્યાયથી મોટા સાધુને ખમાવે છે. આ પ્રકારની ખામણા કરવાની ક્રિયામાં મર્યાદા છે.

વળી આ વિષયમાં અન્ય આચાર્યોના મતે વિભાષા છે, તે આ રીતે –

અન્ય આચાર્યોના મત પ્રમાણે આ વિષયમાં એ વિકલ્પ છે કે હજી જેઓની બુદ્ધિ પરિપક્વ થઈ નથી તેવા નવદીક્ષિત, બાલ વગેરે સાધુઓ પોતાના ગચ્છમાં રહેલા હોય, અને તેઓ આચાર્યને બદલે પ્રથમ જયેષ્ઠ સાધુને આચાર્ય અને સર્વ સાધુઓ દ્વારા ખમાવાતા જુવે તો તેઓની "આ આચાર્ય જ આપણા બધામાં સૌથી મોટા છે" તેવી શ્રદ્ધાનો ભંગ થાય, માટે તેવા સમયે શિષ્યાદિની શ્રદ્ધાનો ભંગ ન થાય તે માટે સર્વ સાધુઓ પ્રથમ આચાર્યને ખમાવે; પરંતુ જો શિષ્યાદિની શ્રદ્ધાનો ભંગ થાય તેવું ન હોય તો, સર્વ સાધુઓ પર્યાયથી જયેષ્ઠ સાધુને જ પહેલાં ખમાવે અને આચાર્ય પણ પોતાના કરતાં પર્યાયથી જયેષ્ઠ સાધુને પ્રથમ ખમાવે. આ પ્રકારની અન્ય આચાર્યોની વિભાષામાં વિનયની મર્યાદા છે.

અહીં વિશેષ એ છે કે વર્તમાનમાં સાધુઓ આવશ્યકની વિધિમાં પગામસિજજા બોલ્યા પછી વાંદણાં આપ્યા પછી 'અબ્ભુકિઓ' સૂત્રથી ખામણાં કરે છે, અને કરી પાછાં વાંદણાં આપે છે, અને ત્યારપછી 'આયરિય ઉવજ્ઝાએ' સૂત્રની પૂર્વે બતાવી તે ત્રણ ગાથાઓ બોલે છે; જયારે પ્રસ્તુત ગ્રંથમાં બતાવેલ આવશ્યકની વિધિ અનુસાર 'આયરિય ઉવજ્ઝાએ' સૂત્રની ત્રણ ગાથાઓ પ્રતિક્રમણમાં બોલતા નથી, ફક્ત વાંદણાં આપ્યા પછી આચાર્યાદિને ખામણા કરીને તરત ચારિત્રાદિની શુદ્ધિ નિમિત્તે કાયોત્સર્ગ જ સાધુઓ

કરે છે, પરંતુ ખામણાં કરતી વખતે 'આયરિય ઉવજઝાએ' સૂત્રમાં બતાવેલ આચાર્યાદિ શ્રમણસંઘને, ચતુર્વિધ શ્રી સંઘને તેમ જ સર્વ જીવરાશિને ખમાવવાનો અધ્યવસાય મનમાં ધારણ કરીને સર્વ સાધુઓ પર્યાયથી કનિષ્ઠ એવા છેલ્લા બે સાધુને છોડીને આચાર્યાદિ સર્વને ખમાવે છે. આ પ્રકારનું તાત્પર્ય પ્રસ્તુત ગ્રંથના કથનથી જણાય છે. ॥૪૭૨॥

### અવતરણિકા :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે ભાવથી આવા પરિણામવાળા સાધુઓ પ્રથમ આચાર્યને ખમાવે છે. તેથી અર્થથી એ પ્રાપ્ત થયું કે સાધુઓ આચાર્યને ખમાવ્યા પછી ઉપાધ્યાયને ખમાવે છે. હવે ત્યારપછી કોને ખમાવે છે ? તે સ્પષ્ટ કરે છે —

#### આથા :

आयरियउवज्झाए काऊणं सेसगाण कायव्वं । उप्परिवाडीकरणे दोसा सम्मं तहाऽकरणे ॥४७३॥

#### અન્વથાર્થ :

आयरियउवज्झाए=આચાર્ય અને ઉપાધ્યાયના काऊणं=(ક્ષમણને) કરીને सेसगाण=શેષ સાધુઓનું कायव्वं=(ક્ષમણ) કરવું જોઈએ. उप्परिवाडीकरणे=ઉત્પરિપાટીના કરણમાં=વિપરીત રીતે ખમાવવામાં, तहा=અને सम्मं अकरणे=સમ્યક્ અકરણમાં=સમ્યક્ પ્રકારે નહીં ખમાવવામાં, दोसा=દોષો થાય છે.

### ગાશાર્થ :

આચાર્ચ અને ઉપાધ્યાયને ખમાવીને શેષ સાધુઓને ખમાવવા જોઈએ. વિપરીત રીતે ખમાવવામાં અને સમ્યક્ પ્રકારે નહીં ખમાવવામાં દોષો થાય છે.

## ટીકા :

आचार्योपाध्याययोः कृत्वा क्षमणमिति गम्यते शेषाणां साधूनां यथारत्नाधिकतया कर्त्तव्यं, उत्परिपाटीकरणे=विपर्ययकरण इत्यर्थः दोषाः-आज्ञादयः, सम्यक् तथा अकरणे=विकलकरणे च दोषा इति गाथार्थः ॥४७३॥

## ટીકાર્થ :

આચાર્ય અને ઉપાધ્યાયના ક્ષમણને કરીને યથારત્નાધિકપણાથી શેષ સાધુઓનું ક્ષમણ કરવું જોઈએ. ઉત્પરિપાટીના કરણમાં=વિપર્યયના કરણમાં=રત્નાધિકના ક્રમને છોડીને ખામણાં કરવામાં, આજ્ઞાદિ દોષો= આજ્ઞાભંગાદિ દોષો, થાય છે. અને સમ્યક્ અકરણમાં=વિકલકરણમાં=માત્ર બાહ્ય ઉપચારરૂપે ખામણાં કરવામાં, દોષો=આજ્ઞાભંગાદિ દોષો, થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

પૂર્વગાથામાં બતાવ્યું એ રીતે પ્રથમ આચાર્યને અને ત્યારબાદ ઉપાધ્યાયને ક્ષમાપના કરીને, ત્યારબાદ જે પોતાના કરતાં રત્નત્રયીમાં અધિક હોય, તે સર્વ સાધુઓને તેઓથી પર્યાયથી નાના સાધુઓ ક્ષમાપના કરે છે. પરંતુ જો સાધુ રત્નાધિકની મર્યાદા વગર આડા-અવળા ક્રમથી ક્ષમાપના કરે, તો આજ્ઞાભંગાદિ દોષોની પ્રાપ્તિ થાય; અથવા ક્ષમાપનાની ક્રિયા સાધુ ઔપચારિક ભાષારૂપે કરે, અને ગાથા ૪૭૨માં બતાવ્યું તે મુજબ ક્ષમાપના ન કરે, તો તે ક્ષમાપના કરનાર સાધુને આજ્ઞાભંગાદિ દોષો થાય છે. માટે સાધુઓએ સર્વ જીવોને ખમાવવાના શુભ અધ્યવસાયવાળા થઈને આચાર્યાદિના ઉચિત ક્રમથી ખામણાં કરવાં જોઈએ. ॥૪૭૩॥

## અવતરણિકા :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે આચાર્ય અને ઉપાધ્યાયને ક્ષમણ કરીને સાધુએ રત્નાધિકના ક્રમ પ્રમાણે શેષ સાધુઓને ક્ષમણ કરવું જોઈએ. એમાં શેષ કેટલા સાધુઓને ક્ષમણ કરવું જોઈએ ? તેના વિષયમાં શાસ્ત્રમર્યાદા બતાવે છે —

#### आशा :

जा दुचरिमो त्ति ता होइ खामणं तीरिए पडिक्रमणे । आइण्णं पुण तिण्हं गुरुस्स दोण्हं च देवसिए ॥४७४॥

### અન્વચાર્થ:

पडिक्कमणे तीरिण्=પ્રતિક્રમણ તીરિત થયે છતે=પ્રતિક્રમણસૂત્ર બોલાયે છતે, जा=જ્યાં સુધી दुचिरमो= દ્વિચરમ થાય=છેલ્લા બે સાધુ બાકી રહે, ता=એટલું खामणं=ક્ષમણ होइ=થાય છે. देविसण् पुण=વળી દૈવિસિકમાં=વર્તમાનમાં દૈવિસિક પ્રતિક્રમણમાં, गुरुस्स दोण्हं च=ગુરુનું અને બેનું (એમ) तिण्हं=ત્રણનું (ક્ષમણ) आइण्णं=આચીર્ણ છે.

🖈 'त्ति' पाध्पूर्तिमां छे.

## ગાથાર્થ :

પ્રતિક્રમણસૂત્ર બોલાચે છતે જ્યાં સુધી છેલ્લા બે સાધુ બાકી રહે એટલું ક્ષમણ થાય છે, વળી વર્તમાનમાં દૈવસિક પ્રતિક્રમણમાં ગુરુ અને ગુરુથી શેષ બે સાધુ, એમ ત્રણનું ક્ષમણ આચીર્ણ છે.

## ટીકા ઃ

यावत् द्विचरम इति द्वितीयश्च स चरमश्च क्षमणापेक्षया, एतावद् भवति क्षमणं, तीरिते प्रतिक्रमणे= पठिते प्रतिक्रमण इत्यर्थः, आचरितं पुनस्त्रयाणां गुरोर्द्वयोश्च शेषयोर्दैवसिक इति गाथार्थः ॥४७४॥

## ટી<del>કા</del>ર્થ :

પ્રતિક્રમણ તીરિત થયે છતે=પ્રતિક્રમણ પઠિત થયે છતે=પ્રતિક્રમણસૂત્ર બોલાયે છતે, જ્યાં સુધી દિચરમ થાય=ક્ષમણની અપેક્ષાથી દિતીય તે ચરમ થાય અર્થાત્ ખામણાં કરતાં કરતાં છેલ્લા બે સાધુ બાકી રહે, એટલું ક્ષમણ થાય છે. વળી દૈવસિકમાં ગુરુનું અને શેષ બેનું એમ ત્રણ સાધુઓનું આચરિત છે=વર્તમાનમાં ક્ષમણ આચરિત છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

પ્રતિક્રમણસૂત્ર પૂરું થયા પછી છેલ્લા બે સાધુને છોડીને સર્વ સાધુઓને ખામણાં કરવાં જોઈએ, એ વિધિ ૧૪ પૂર્વધર, ૧૦ પૂર્વધર વગેરેના કાળમાં હતી; પરંતુ વર્તમાનમાં પગામસિજજા બોલ્યા પછી દૈવસિક પ્રતિક્રમણમાં ગુરુને અને અન્ય રત્નાધિક એવા બે સાધુઓને ખમાવવાની વિધિ છે, ઉપલક્ષણથી રાત્રિક પ્રતિક્રમણમાં પણ આ વિધિ છે; જયારે પાક્ષિક પ્રતિક્રમણમાં પાંચ સાધુઓને અને ચાતુર્માસિક તથા સાંવત્સરિક પ્રતિક્રમણમાં સાત સાધુઓને ખમાવવાની વિધિ છે, એ પ્રકારનું કથન બૃહત્કલ્પસૂત્રની ભાષ્ય ગાથા ૪૪૯૭માં છે.

અહીં વિશેષ એ છે કે ગાથા ૪૬૯ના કથનથી આચાર્ય, ઉપાધ્યાય, શિષ્ય આદિ સર્વને ખમાવવાની વિધિ પ્રાપ્ત થાય છે, જયારે ગાથા ૪૭૩ અને ૪૭૪ના પૂર્વાર્ધના કથનથી આચાર્યને, ઉપાધ્યાયને ખમાવીને છેલ્લા બે સાધુને છોડીને શેષ સર્વ સાધુઓને ખમાવવાની વિધિ પ્રાપ્ત થાય છે, તેમ જ ગાથા ૪૭૪ના ઉત્તરાર્ધના કથનથી વર્તમાનમાં ગુરુ અને પર્યાયથી મોટા બે એમ ત્રણ સાધુઓને જ ખમાવવાની વિધિ પ્રાપ્ત થાય છે.

આનાથી એ ફ્લિત થાય કે પૂર્વના કાળમાં સર્વ સાધુઓ ખામણાં કરતાં પહેલાં આચાર્યાદિને, ચતુર્વિધ સંઘને અને જગતના સર્વ જીવોને ખમાવવાનો અધ્યવસાય ઉલ્લિસિત કરીને શાસ્ત્રમર્યાદા અનુસાર છેલ્લા બે સાધુને છોડીને આચાર્યાદિ સર્વ સાધુઓને રત્નાધિકતાના ક્રમથી ખમાવતા હતા; જયારે વર્તમાનમાં ધૃતિ, સંઘયણાદિની હાનિને કારણે તે પ્રકારનો સર્વને ખમાવવાનો અધ્યવસાય ઉલ્લિસિત કરીને માત્ર રત્નાધિક એવા ત્રણ સાધુને જ સર્વ સાધુઓ ખમાવે છે.

આથી ખામણાં કરતી વખતે સાધુએ 'અમુક સાધુને હું ખમાવું છું,' એટલો જ અધ્યવસાય રાખવાનો નથી, પરંતુ સર્વ જીવોને ખમાવવાનો અધ્યવસાય રાખવાનો છે; અને ત્યારપછી તેવા અધ્યવસાયપૂર્વક આચરણારૂપે શાસ્ત્રમાં બતાવેલ મર્યાદા પ્રમાણે ખમાવવાનું છે, એ પ્રકારનું ગાથા ૪૬૮થી ૪૭૪ સુધીના કથનનું તાત્પર્ય છે. ા૪૭૪॥

## અવતરણિકા :

आचरितकल्पप्रवृत्तिमाह -

## અવતરણિકાર્થ :

આચરિતકલ્પની પ્રવૃત્તિને કહે છે, અર્થાત્ પૂર્વાચાર્યો વડે આચરાયેલા આચારની સ્થાપના કરવાની પ્રવૃત્તિને કહે છે –

## ભાવાર્થ :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે દૈવસિક પ્રતિક્રમણમાં ગુરુ અને શેષ બે, એમ ત્રણ સાધુઓને ક્ષમણ કરવાનું વર્તમાનમાં આચરિત છે, જે જીતકલ્પરૂપ છે. તેથી હવે તે જીતકલ્પરૂપ આચરિતકલ્પની પ્રવૃત્તિને ગ્રંથકાર સ્પષ્ટ કરે છે –

## અથવા બૃહત્કલ્પભાષ્ય પ્રમાણે

પૂર્વના કાળમાં પર્યાયથી કનિષ્ઠ એવા છેલ્લા બે સાધુને છોડીને પર્યાયથી જયેષ્ઠ એવા સર્વ સાધુઓને પ્રતિક્રમણસૂત્ર પૂરું થાય પછી ખામણાં કરવામાં આવતાં હતાં. તે વિધિને બદલે પૂર્વસૂરિઓએ ત્રણ જ સાધુને ખામણાં કરવાની નવી સામાચારી કેમ સ્થાપી ? એ પ્રકારની શંકાના સમાધાન અર્થે કહે છે –

#### भाशा :

धिइसंघयणाईणं मेराहाणि च जाणिउं थेरा । सेहअगीअत्थाणं ठवणा आइण्णकप्पस्स ॥४७५॥

### અન્વચાર્થ :

धिइसंघयणाईणं=ધૃતિ, સંઘયણ આદિનીઃ (હાનિને) मेराहाणि च=અને મર્યાદાની હાનિને जाणिउं= જાણીને थेरा=સ્થવિરો=ગીતાર્થી, सेहअगीअत्थाणं=શૈक્ષ-અગીતાર્થના (વિપરિણામની નિવૃત્તિ માટે સ્થાપના કરે છે. એ) आइण्णकप्पस्स=આચરિતકલ્પની ठवणा=સ્થાપના છે.

### आशार्थ :

ધૃતિ, સંઘયણાદિની હાનિને અને મર્ચાદાની હાનિને જાણીને સ્થવિરો શૈક્ષ અને અગીતાર્થ સાધુઓના વિપરિણામની નિવૃત્તિ માટે સ્થાપના કરે છે એ આચરિતકલ્પની સ્થાપના છે.

### ટીકા :

धृतिसंहननादीनां हानिं मर्यादाहानिं च ज्ञात्वा स्थिविराः=गीतार्थाः शिष्यकागीतार्थयोर्विपरिणामनिवृत्त्यर्थं स्थापनां कुर्वन्तीति स्थापना आचरितकल्पस्येति गाथार्थः ॥४७५॥

- 🛨 '<mark>'धृतिसंहननादीनां''માં 'आदि'</mark> પદથી દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાળ-ભાવનો પરિગ્રહ છે.
- 🛨 આ ગાથા બૃહત્કત્પસૂત્રમાં ૪૪૯૮મી ભાષ્યગાથા છે. તેના આધારે પ્રસ્તુત ગાથાની બીજી અવતરણિકાનું અને ભાવાર્થનું લખાણ કરેલ છે.

## ટીકાર્ય :

ધૃતિ, સંહનન આદિની હાનિને અને મર્યાદાની હાનિને જાણીને સ્થવિરો=ગીતાર્થો, શિષ્યક અને અગીતાર્થના વિપરિણામની નિવૃત્તિ અર્થે સ્થાપનાને કરે છે=નવા પ્રકારની વિધિની સ્થાપના કરે છે, એ આચરિતકલ્પની સ્થાપના છે=મર્યાદા છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

વર્તમાનમાં જીવોની એવા પ્રકારની માનસિક ધૃતિ નથી, વળી પ્રથમ સંઘયણનો પણ અભાવ છે અને સંયમને અનુકૂળ દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાળ-ભાવનો પણ અભાવ છે. આથી વર્તમાનમાં પ્રતિક્રમણસૂત્ર બોલ્યા પછી ત્રણ સાધુઓને ખામણાં કરાય છે, તેમ જ સિદ્ધાંતમાં કહેલી નિરપવાદસામાચારીરૂપ મર્યાદાની હાનિ જાણીને પણ વર્તમાનમાં આચાર્યાદિ ત્રણ સાધુઓને જ ખામણાં કરવાની વિધિ સ્વીકારાયેલ છે; કેમ કે ઘણા સાધુઓને ખામણાં કરવાથી શૈક્ષ અને અગીતાર્થ સાધુઓને વિપરિણામ થવાની સંભાવના રહે છે, અર્થાત્ રોજ ઘણા સાધુઓને ખમાવવાની ક્રિયા કરવામાં આવે તો તે ક્રિયાથી થાકેલ એવા શૈક્ષાદિ સાધુઓ સંયમથી ભગ્નપરિણામવાળા બની જાય. આથી તેવું ન થાય તે માટે વર્તમાનમાં આવો જીતવ્યવહાર પ્રવર્તે છે.

અહીં વિશેષ એ છે કે ખામણાંની ક્રિયા સાધુ જ્યેષ્ઠ સાધુઓના ગુણો પ્રત્યેના પૂજ્યભાવની વૃદ્ધિ થાય તે પ્રકારની માનસિક ધૃતિપૂર્વક કરે છે, જેથી તેઓના ગુણો પ્રત્યેના વધતા જતા બહુમાનથી પોતાના સંયમની શુદ્ધિ થાય.

વળી વર્તમાનના જીવોમાં તેવા પ્રકારની માનસિક ધૃતિનો અભાવ છે, તેથી ઘણા બધા સાધુઓને ખામણાં કરવાનાં હોય તો વર્તમાનના સાધુઓ તે તે પ્રકારના અહોભાવપૂર્વક સર્વને ખામણાં કરી શકે નહીં. માટે વર્તમાનમાં ગીતાર્થોએ ત્રણ સાધુઓને જ ખામણાં કરવાની મર્યાદા રાખી છે, જેથી આરાધક સાધુ તે તે પ્રકારની માનસિક ધૃતિપૂર્વક ખામણાં કરીને નિર્જરારૂપ ફળ પ્રાપ્ત કરી શકે.

વળી વર્તમાનમાં કાળદોષને કારણે પ્રથમ વગરે સંઘયણનો અભાવ હોવાથી જો સાધુ ઘણા સાધુઓને ખામણાં કરે તો તે ખામણાં કરનાર સાધુ શ્રાંત થઈ જાય, અને તેથી સર્વને યથાતથા ખામણાં કરે, જેથી અનાદરને કારણે તે સાધુને કર્મબંધની પ્રાપ્તિ થાય. માટે પણ વર્તમાનમાં ત્રણ સાધુઓને ખામણાં કરવાની પૂર્વાચાર્યોએ નવી સામાચારી સ્થાપી છે.

વળી વર્તમાનમાં સંયમને અનુકૂળ એવા દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાળ-ભાવનો અભાવ છે, જેથી સાધુઓ પરિપૂર્ણ શુદ્ધ સામાચારી પાળી શકે તેવા સંયોગોનો પણ અભાવ છે. આથી સાધુઓના ધૃતિબળની હાનિ ન થાય તે માટે વર્તમાનમાં ત્રણ સાધુઓને ખામણાં કરવાની મર્યાદા છે.

વળી સિદ્ધાંતમાં સાધુને નિરપવાદ સામાચારી પાળવાની મર્યાદા બતાવી છે, તે મર્યાદાની વર્તમાનમાં કાળદોષને કારણે હાનિ થઈ હોવાથી છેલ્લા બે સાધુને છોડીને સર્વ સાધુઓને ખમાવવારૂપ નિરપવાદ સામાચારીનું પાલન દુષ્કર છે. માટે વર્તમાનમાં અપવાદવાળી સામાચારીના પાલનની મર્યાદા અનુસાર ગુરૂ અને અન્ય બે જયેષ્ઠ સાધુને ખામણાં કરવારૂપ જીતવ્યવહાર પ્રવર્તે છે. **॥૪૭૫॥** 

### અવતરણિકા :

अहवा -

### અવતરણિકાર્થ:

પૂર્વગાથામાં આચરિતકલ્પની પ્રવૃત્તિ બતાવી. તે જ આ્ચરિતકલ્પની પ્રવૃત્તિ કેવા પ્રકારની હોય ? તે 'अहवा'થી બીજી રીતે બતાવે છે —

#### आशा :

असढेण समाइण्णं जं कत्थइ केणई असावज्जं । न निवारिअमण्णेहिं अ बहुमणुमयमेअमाइण्णं ॥४७६॥

#### अन्त्ययार्थः

असढेण केणई=અશઠ એવા કોઈક વડે जं असावज्जं=જે અસાવદા कत्थइ=ક્યાંક=કોઈક દ્રવ્યાદિમાં, समाइण्णं=આચરાયું, अण्णेहिं अ=અને અન્ય ગીતાર્થો વડે निवारिअं न=નિવારાયું નહિ, एअं आइण्णं बहुं अणुमयं=એ આચરિત બહુને અનુમત છે.

#### ગાશાર્થ :

અશઠ એવા કોઈક વડે જે અસાવદા કોઈક દ્રવ્યાદિમાં આચરાયું અને અન્ય ગીતાર્થો વડે નિવારાયું નહીં, એ આચરિત બહુને અનુમત છે.

### ટીકા :

अशठेन समाचरितं यत् किञ्चिद् क्वचित् द्रव्यादौ केनचित् प्रमाणस्थेन असावद्यं प्रकृत्या, न निवारितम् अन्यैश्च गीतार्थेशारुत्वादेव, इत्थं बह्वनुमतमेतदाचरितमिति गाथार्थः ॥४७६॥

### ટીકાર્થ:

અશઠ એવા કોઈક પ્રમાણસ્થ વડે જે કાંઈ પ્રકૃતિથી અસાવદ્ય કોઈક દ્રવ્યાદિમાં આચરાયું અને અન્ય ગીતાર્થો વડે ચારુત્વ હોવાથી જ=તે નવા અસાવદ્ય આચરણનું સુંદરપણું હોવાથી જ, ન નિવારાયું, આ રીતે આ આચરાયેલ બહુને અનુમત છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

કોઈક પ્રામાણિક ગીતાર્થ પુરુષે અશઠ ભાવથી વિષમ દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાળ-ભાવમાં કંઈક અસાવદ્ય આચરેલું હોય, અને અન્ય ગીતાર્થો દ્વારા તેનું નિવારણ ન કરાયું હોય; કેમ કે અન્ય ગીતાર્થો જાણતા હોય છે કે આ દ્રવ્ય-ક્ષેત્રાદિમાં આ પ્રવૃત્તિ ઉચિત છે, તો આ રીતે આચરિત એવો આચાર બહુમત છે અર્થાત્ ઘણા ગીતાર્થોને સંમત છે.

એ રીતે વર્તમાનમાં પ્રતિક્રમણસૂત્ર બોલ્યા બાદ પૂર્વાચાર્યીએ ત્રણ સાધુઓને જ ખામણાં કરવાનો વ્યવહાર આચરેલ છે, અને અન્ય ગીતાર્થોએ તેનું નિવારણ કરેલ નથી, માટે પૂર્વાચાર્યોએ આચરેલ તે ત્રણ સાધુઓને જ ખામણાં કરવાનો વ્યવહાર ભગવાનના વચનાનુસાર છે, એ પ્રકારનો પ્રસ્તુત ગાથાનો ભાવ છે. Ⅱ૪૭€Ⅱ

### અવતરણિકા :

अमुमेवार्थं विशेषेणाह -

### अवतरशिङार्थ :

આ જ અર્થને=ગાથા ૪૭૨માં બતાવ્યો એ જ અર્થને, વિશેષથી કહે છે -

## ભાવાર્થ :

ગાથા ૪૭૨માં કહેલ કે ભાવથી આવા પ્રકારના પરિણામવાળા સાધુઓ પ્રથમ આચાર્યને ખમાવે છે, અને આચાર્ય જ્યેષ્ઠ ન હોય તો આચાર્ય પણ તે જ્યેષ્ઠ સાધુને ખમાવે છે, એ જ અર્થને વિશેષથી બતાવે છે –

#### भाशा :

विअडणपच्चक्खाणे सुए अ खणाहिआ वि उ करिंति । मज्झिल्ले ण करेंती सो चेव य तेसि पकरेइ ॥४७७॥

#### અન્વચાર્થ :

विअडणपच्चक्खाणे=વિકટન-પ્રત્યાખ્યાનમાં=આલોચન અને પચ્ચક્ષ્માણના ગ્રહણમાં, सुए अ=અને શ્રુતમાં=શ્રુતના અધ્યયનમાં, रयणाहिआ वि=२त्नाधिકો પણ करिंति=કરે છે=પોતાના કરતાં પર્યાયથી લઘુ એવા આચાર્યને વંદન કરે છે. मिन्झिल्ले उ=वणी मध्यममां=क्षमण्णमां, ण करेंती=કરતા નથી=२त्नाधिક સાધુઓ પોતાનાથી દીક્ષાપર્યાયમાં નાના આચાર્યને વંદન કરતા નથી, सो चेव य=પરંતુ તે જ=આચાર્ય જ, तेसि=तेઓનे=२त्नाधिક સાધુઓને, णकरेड़=(વંદન) કરે છે.

#### ગાથાર્થ :

આલોચન અને પચ્ચક્ખાણના ગ્રહણમાં અને શ્રુતના અધ્યયનમાં રત્નાધિકો પણ પોતાના કરતાં પર્યાયથી લઘુ એવા આચાર્ચને વંદન કરે છે, વળી ક્ષમણમાં રત્નાધિક સાધુઓ પોતાનાથી દીક્ષાપર્યાયમાં નાના આચાર્ચને વંદન કરતા નથી, પરંતુ આચાર્ચ જ રત્નાધિક સાધુઓને વંદન કરે છે.

### ટીકા :

विकटनप्रत्याख्यानयोरित्यत्र विकटनम्=आलोचनं प्रत्याख्यानं प्रतीतं, श्रुते च उद्दिश्यमानादौ रत्नाधिका अपि तु=ज्येष्ठार्या अपि कुर्वन्ति वन्दनमिति प्रक्रमात् गम्यते, मध्यम इति क्षमण इत्यर्थः न कुर्वन्ति, अपि तु स एवाऽऽचार्यस्तेषां=स्त्राधिकानां करोति वन्दनमिति गाथार्थः ॥४७७॥

### डीङार्थ :

'વિકટન અને પ્રત્યાખ્યાનમાં' એ પ્રકારના શબ્દમાં વિકટન એટલે આલોચન, અને પ્રત્યાખ્યાન પ્રતીત છે, અને ઉદ્દિશ્યમાન આદિ શ્રુતમાં વળી રત્નાધિકો પણ=જયેષ્ઠાર્યો પણ, વંદનને કરે છે≔પોતાનાથી પર્યાયથી લઘુ આચાર્યને વંદન કરે છે.

મૂળગાથાના પૂર્વાર્ધને અંતે રહેલ करिंति ક્રિયાપદની પૂર્વે वन्दनम् એ પ્રકારનું કર્મ પ્રક્રમથી જણાય છે. મધ્યમમાં=ક્ષમણમાં, કરતા નથી=જયેષ્ઠ સાધુઓ પોતાનાથી સંયમપર્યાયમાં કનિષ્ઠ આચાર્યને વંદન કરતા નથી, પરંતુ તે જ=આચાર્ય જ, તેઓને=રત્નાધિકોને=પોતાનાથી પર્યાયમાં જયેષ્ઠ સાધુઓને, વંદન કરે છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

આચાર્ય પાસે આલોચના કરવી હોય કે પચ્ચક્ષ્માણ કરવું હોય, કે ઉદ્દિશ્યમાન-સમુદ્દિશ્યમાન આદિ શ્રુતનો અભ્યાસ કરવો હોય ત્યારે, પર્યાયથી જયેષ્ઠ સાધુઓ પણ પોતાના કરતાં પર્યાયથી કનિષ્ઠ એવા આચાર્યને વંદન કરે છે; કેમ કે આચાર્ય ગીતાર્થ છે, માટે તેઓ પર્યાયથી કનિષ્ઠ હોય તોપણ રત્નાધિક સાધુઓને આલોચનાદિ આપવાના અધિકારી છે. માટે તે અધિકારરૂપ શક્તિની અપેક્ષાએ જયેષ્ઠ પર્યાયવાળા સાધુઓ કરતાં પણ આચાર્ય જયેષ્ઠ છે. છતાં પ્રતિક્રમણસૂત્ર બોલ્યા બાદ ખામણાં કરવાના પ્રસંગે જયેષ્ઠ પર્યાયવાળા સાધુઓ પોતાનાથી કનિષ્ઠ પર્યાયવાળા આચાર્યને વંદન કરતા નથી, પરંતુ આચાર્ય જ પોતાના કરતાં રત્નાધિક સાધુઓને વંદન કરે છે. ॥૪૭૭॥

### અવતરશિકા :

ગાથા ૪૭૨થી ૪૭૪માં ખામણાં કરવાની વિધિ બતાવી. ત્યારપછી આનુષંગિકરૂપે જીતકલ્પનું સ્વરૂપ બતાવીને ત્યારપછી ગાથા ૪૭૭માં તે ખામણાંવિષયક જ વિધિની વિશેષથી સ્પષ્ટતા કરી. હવે દૈવસિક પ્રતિક્રમણમાં સાધુઓ ખામણાં કર્યા પછી શું કરે છે ? તે બતાવે છે –

#### ગાથા :

खामित्तु तओ एवं करिंति सक्वे वि नवरमणवज्जं । रेसिम्मि दुरालोइअदुप्पडिकंतस्स उस्सग्गं ॥४७८॥

### અન્વચાર્થ:

एवं=આ પ્રકારે=ગાથા ૪૭૨થી ૪૭૪માં બતાવ્યું એ પ્રકારે, खामित्तु=ખમાવીને तओ=ત્યારપછી सव्वे वि=सर्व पश साधुओ दुग्तलोइअदुप्पडिकंतस्स=દુરાલોચિત-દુષ્પ્રતિક્રાંતના रेसिम्मि=विषयमां अणवज्जं उस्मग्गं=अनवद्य ઉત્सर्शने=सम्यण् કायोत्सर्शने, करिति=કरे છે.

★ 'नवरं' वाड्यालंडाइमां छे.

#### जाशार्थ :

ગાથા ૪૯૨થી ૪૯૪માં બતાવ્યું એ પ્રકારે ખમાવીને ત્થારબાદ સર્વ પણ સાધુઓ દુરાલોચિત-દુષ્પ્રતિક્રાંતના વિષયમાં સમ્યગ્ કાયોત્સર્ગ કરે છે.

## ટીકા :

क्षमियत्वा ततः=तदनन्तरं एवम्=उक्तेन प्रकारेण कुर्वन्ति सर्वेऽपि साधवः नवरमनवद्यं=सम्यगित्यर्थः रेखे दुग्तलोचितदुष्प्रतिक्रान्तयोः=तन्निमित्तमिति भावः कायोत्सर्गमिति गाथार्थः ॥४७८॥

## ટીકાર્થ :

આ પ્રકારે=કહેવાયેલ પ્રકારથી, ખમાવીને ત્યાર પછી સર્વ પણ સાધુઓ દુરાલોચિત અને દુષ્પ્રતિક્રાંતના વિષયમાં=તેના નિમિત્તે=નહીં આલોચન કરાયેલા અને નહીં પ્રતિક્રમણ કરાયેલા અતિચારોના શોધન માટે, અનવદ્ય=સમ્યગ્, કાયોત્સર્ગને કરે છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

ગાથા ૪૭૨થી ૪૭૪માં બતાવ્યું એ રીતે, આચાર્યાદિને ક્ષમાપના કર્યા પછી સર્વ સાધુઓ કાયોત્સર્ગ કરે છે, અને તે કાયોત્સર્ગ કરવાનો હેતુ એ છે કે પૂર્વમાં જે અતિચારોનું આલોચન કર્યું હતું, અને પગામિસજ્જાસૂત્ર બોલવા દ્વારા અતિચારોનું પ્રતિક્રમણ કર્યું હતું, તેમાં કોઈક પાપ દુરાલોચિત હોય અને દુષ્પ્રતિક્રાંત હોય, તો તેની શુદ્ધિ માટે સાધુઓ સમ્યગ્પ્રકારે કાયોત્સર્ગ કરે છે, જેથી આલોચન અને પ્રતિક્રમણ કરતી વખતે રહી ગયેલ કોઈ ક્ષતિથી કોઈ પાપ નાશ પામ્યું ન હોય તો કાયોત્સર્ગ દ્વારા નાશ પામે. ॥૪૭૮॥

#### અવતરણિકા :

अत्राऽपि कायोत्सर्गकरणे प्रयोजनमाह -

#### અવતરણિકાર્થ:

અહીં પણ≕પાપશુદ્ધિમાં પણ, કાયોત્સર્ગના઼ કરણમાં પ્રયોજનને કહે છે, અર્થાત્ કોઈને જિજ્ઞાસા થાય કે પાપની શુદ્ધિ માટે આલોચન અને પ્રતિક્રમણ કર્યું, છતાં ફરી પાપની શુદ્ધિ માટે કાયોત્સર્ગ કરવામાં શું પ્રયોજન છે ? તેથી હવે તે પ્રયોજન બતાવે છે —

#### आथा :

जीवो पमायबहुलो तब्भावणभाविओ उ संसारे । तत्थ वि संभाविज्जइ सुहुमो सो तेण उस्सग्गो ॥४७९॥

#### अन्दयार्थ :

संसारे=સંસારમાં पमायबहुलो=પ્રમાદથી બહુલ=ભરપૂર, जीवो=જીવ तब्भावणभाविओ उ=तेनी= પ્રમાદની, ભાવનાથી ભાવિત જ છે. तत्थ वि=त्यां पण=આલોચનાદિમાં પण, सुहुमो सो=સूक्ष्म એવો આ=પ્રમાદ, संभाविज्जइ=संભવે છે, तेण=ते કારણથી उस्सग्गो=ઉત્સર્ગ છે=પાપની શુદ્ધિ માટે કાયોત્સર્ગ છે.

#### ગાથાર્થ :

સંસારમાં પ્રમાદથી ભરપૂર જીવ પ્રમાદની ભાવનાથી ભાવિત જ છે, આલોચનાદિમાં પણ સૂક્ષ્મ પ્રમાદ સંભવે છે, તે કારણથી પાપની શુદ્ધિ માટે કાચોત્સર્ગ છે.

## ટીકા :

जीवः प्रमादबहुलः तद्भावनाभावित एव=प्रमादभावनाभावितस्तु संसारे, यतश्चैवमतोऽभ्यासपाटवात् तत्राऽपि=आलोचनादौ सम्भाव्यते सूक्ष्मः असौ=प्रमादः, ततश्च दोष इति, तेन कारणेन तज्जयाय कायोत्सर्ग इति गाथार्थः ॥४७९॥

## ટીકાર્ચ :

સંસારમાં પ્રમાદથી બહુલ એવો જીવ તેની ભાવનાથી ભાવિત જ છે=પ્રમાદની ભાવનાથી ભાવિત જ છે, અને જે કારણથી આમ છે=જીવ પ્રમાદભાવનાથી ભાવિત છે એમ છે, આથી અભ્યાસનું પટુપણું હોવાથી=જીવમાં પ્રમાદના અભ્યાસનું કુશલપણું હોવાથી, ત્યાં પણ=આલોચનાદિમાં પણ, સૂક્ષ્મ એવો આ=પ્રમાદ, સંભવે છે, અને તેનાથી=તે સૂક્ષ્મ પ્રમાદથી, દોષ થાય છે. તે કારણથી તેના જય માટે=દોષના જય માટે, કાયોત્સર્ગ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

સંસારમાં જીવ પ્રમાદથી ભરપૂર છે. આથી જીવ પ્રમાદની ભાવનાથી અત્યંત ભાવિત જ છે અર્થાત્ પોતાના શુદ્ધ ભાવોમાં સુદઢ વ્યાપાર કરવાને બદલે નિમિત્તો પ્રમાણે સાંસારિક ભાવો કરવારૂપ પ્રમાદની ભાવનાથી સંસારી જીવ અત્યંત ભાવિત જ છે. તેને કારણે સંસારથી તરવાના આશયવાળા જીવને પણ સંયમ ત્રહણ કર્યા પછી સંયમમાં સ્ખલનાઓ થાય છે. એટલું જ નહિ પરંતુ તે સ્ખલનાઓ દૂર કરવા માટે સાધુ જે આલોચન અને પ્રતિક્રમણ કરે છે તેમાં પણ જીવને સૂક્ષ્મ પ્રમાદ સંભવે છે; કેમ કે જીવને પ્રમાદ કરવાનો અભ્યાસ અતિપટુ છે. માટે આલોચનાદિ કર્યા પછી પણ દોષો રહી શકે છે. આથી તે રહી ગયેલ દોષોના જય માટે આલોચન અને પ્રતિક્રમણ કર્યા પછી સાધુ કાયોત્સર્ગ કરે છે. II૪૭૯II

#### आथा :

# चोएइ हंदि एवं उस्सग्गंमि वि स होइ अणवत्था । भण्णइ तज्जयकरणे का अणवत्था जिए तम्मि? ॥४८०॥

#### અન્વયાર્થ:

चोएइ=ચોદન કરે છે=શિષ્ય પ્રશ્ન કરે છે: एवं=આ પ્રમાશે=આલોચન અને પ્રતિક્રમણમાં સૂક્ષ્મ પ્રમાદ થયો એ પ્રમાણે, उस्सग्गंमि वि=કાયોત્સર્ગમાં પણ स=ते=સૂક્ષ્મ પ્રમાદ, होइ=થાય. (તેથી) अणवत्था= અનવસ્થા છે. भण्णइ=કહેવાય છે=ગ્રંથકાર વડે તે પ્રશ્ન કરનારને ઉત્તર અપાય છે: तिम्म जिए=ते=સૂક્ષ્મ પ્રમાદ, જિતાયે છતે तज्जयकरणे=तेना જયના કરણમાં=કાયોત્સર્ગમાં સૂક્ષ્મ પ્રમાદનો જય કરવામાં, का अणवत्था ?=કઈ અનવસ્થા છે ?

★ 'हंदि' ખેદ અર્થમાં છે.

#### आशार्थ :

શિષ્ય પ્રશ્ન કરે છે — આલોચન અને પ્રતિક્રમણમાં સૂક્ષ્મ પ્રમાદ થયો, એ પ્રમાણે કાયોત્સર્ગમાં પણ સૂક્ષ્મ પ્રમાદ થાય, તેથી અનવસ્થા છે. તેને ગ્રંથકાર જવાબ આપે છે — સૂક્ષ્મ પ્રમાદ જિતારો છતે કાયોત્સર્ગમાં સૂક્ષ્મ પ્રમાદનો જય કરવામાં કઈ અનવસ્થા છે ?

## ટીકા ઃ

चोदयित शिक्षकः, हंद्येवं कायोत्सर्गेऽपि सः=सूक्ष्मः प्रमादो भवति, ततश्च तत्राऽपि दोषः, तज्जयायापरकरणं, तत्राप्येष एव वृत्तान्त इत्यनवस्था, एतदाशङ्क्याह — भण्यते प्रतिवचनं, तज्जयकरणे= अधिकृतसूक्ष्मप्रमादजयकरणे प्रस्तुते काऽनवस्था जिते तस्मिन्=सूक्ष्मप्रमाद इति गाथार्थः ॥४८०॥ टीक्वार्थः

શિક્ષક ચોદન કરે છે=શિષ્ય પ્રશ્ન કરે છે -

આ પ્રમાણે=પૂર્વગાથામાં કહ્યા મુજબ આલોચન અને પ્રતિક્રમણમાં સૂક્ષ્મ પ્રમાદ થયો એ પ્રમાણે, કાયોત્સર્ગમાં પણ તે=સૂક્ષ્મ પ્રમાદ, થાય, અને તેથી ત્યાં પણ=કાયોત્સર્ગમાં પણ, દોષ થાય, તેના જય માટે= કાયોત્સર્ગમાં થયેલા દોષના જય માટે, અપરનું કરણ=બીજો કાયોત્સર્ગ કરવો પડે, ત્યાં પણ=બીજા કાયોત્સર્ગમાં પણ, આ જ વૃત્તાંત છે=સૂક્ષ્મ પ્રમાદને કારણે દોષ થવાથી ત્રીજો કાયોત્સર્ગ કરવો પડે, એથી અનવસ્થા થાય.

આની=એ કથનની, આશંકા કરીને કહે છે –

પ્રતિવચન કહેવાય છે=ઉપરમાં બતાવેલી શંકાનો જવાબ ગ્રંથકાર વડે અપાય છે ~ પ્રસ્તુત એવો

તે=સૂક્ષ્મ પ્રમાદ, જિતાયે છતે અર્થાત્ આલોચના અને પ્રતિક્રમણમાં પણ જે કોઈ અશુદ્ધિ રહી ગયેલ હોય તે અશુદ્ધિના નિવર્તનમાં થયેલ પ્રમાદ કાયોત્સર્ગથી જિતાયે છતે, તેના જયના કરણમાં=અધિકૃત એવા સૂક્ષ્મ પ્રમાદના જયના કરણમાં, કઈ અનવસ્થા છે ? એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે સંસારમાં પ્રમાદબહુલ એવો જીવ પ્રમાદની ભાવનાથી ભાવિત જ છે. અથી પ્રમાદને કારણે સંયમજીવનમાં કોઈ સ્ખલના થઈ હોય, તો તેની શુદ્ધિ માટે સાધુ આલોચન અને પ્રતિક્રમણ કરે છે, અને તે આલોચન અને પ્રતિક્રમણમાં પણ પ્રમાદને કારણે સમ્યગ્ યત્ન ન થયો હોય તો સર્વ પાપ નાશ ન પામે, આથી સર્વ પાપની વિશુદ્ધિ માટે સાધુ તે પછી કાયોત્સર્ગ કરે છે.

તેમાં શિષ્ય પ્રશ્ન કરે છે કે આ રીતે કાયોત્સર્ગમાં પણ સૂક્ષ્મ પ્રમાદ થઈ શકે છે. તેથી કાયોત્સર્ગમાં થયેલ સૂક્ષ્મ પ્રમાદના જય માટે બીજો કાયોત્સર્ગ કરવો પડે, અને બીજા કાયોત્સર્ગમાં પણ સૂક્ષ્મ પ્રમાદ થઈ શકે છે. તેથી ત્રીજો કાયોત્સર્ગ કરવો પડે, આ રીતે અનવસ્થા દોષ પ્રાપ્ત થશે.

## અવતરણિકા :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે આલોચન અને પ્રતિક્રમણમાં જે કોઈ સૂક્ષ્મ પ્રમાદ થયો હોય, તેનો કાયોત્સર્ગમાં જય થઈ જવાથી ઇતર-ઇતર કાયોત્સર્ગની અનવસ્થા ચાલશે નહિ. ત્યાં શિષ્ય કહે છે કે કાયોત્સર્ગમાં પ્રમાદ જિતાઈ જાય તો અનવસ્થા ન ચાલે, પરંતુ કોઈ સાધુને કાયોત્સર્ગમાં પણ પ્રમાદ જિતાયો નહિ, તો તેને બીજો કાયોત્સર્ગ કરવો પડશે, આથી ઇતર-ઇતર કાયોત્સર્ગની અનવસ્થા ચાલશે. તેના સમાધાનરૂપે ગ્રંથકાર કહે છે —

#### भाशाः

तत्थ वि अ जो तओ वि हु जीअइ इयरेण ण य सया करणं । सब्बो वि साहुजोगो जं खलु तप्पच्चणीओ ति ॥४८१॥

#### सम्बद्धाः :

तत्थ वि अ=અને ત્યાં પણ=બીજા કાયોત્સર્ગમાં પણ, जो=જે=સૂક્ષ્મ પ્રમાદ, થાય तओ वि=એ પણ इयरेण=ઇતર વડે=બીજા કાયોત્સર્ગથી ઇતર એવા ત્રીજા કાયોત્સર્ગ વડે, जीअइ=જિતાય છે. (એ રીતે સદા ઇતર-ઇતર કાયોત્સર્ગનું કરણ થશે. તેથી કહે છે ~) ण य सया करणं=અને (કાયોત્સર્ગનું) સદા કરણ નથી. जं=જે કારણથી खलु=ભાવપ્રધાન એવો सच्चो वि=સર્વ પણ साहुजोगो=સાધુનો યોગ तण्यच्यणीओ=तेनो प्रत्यनीક છે=સૂક્ષ્મ પ્રમાદનો શત્રુ છે.

- **★ 'हુ'** વાક્યાલંકારમાં છે.
- 🖈 'त्ति' પાદપૂર્તિ અર્થક છે.

#### ગાશાર્થ :

અને બીજા કાચોત્સર્ગમાં પણ સૂક્ષ્મ પ્રમાદ થાય, એ પણ ત્રીજા કાચોત્સર્ગ વકે જિતાય છે. એ રીતે સદા ઇતર-ઇતર કાચોત્સર્ગ કરવાની આપત્તિ આવશે. તેથી ગ્રંથકાર કહે છે કે સદા કાચોત્સર્ગ કરવાની આપત્તિ આવશે નહીં, જે કારણથી ભાવપ્રધાન એવો સર્વ પણ સાધુનો વ્યાપાર સૂક્ષ્મ પ્રમાદનો શત્રુ છે.

### ટીકા :

तत्राऽपि च इतरकायोत्सर्गे यः पूर्वोक्तयुक्त्या पिततः सूक्ष्मः प्रमादः, तकोऽपि=असाविष जीयते= तिरिक्त्रियते यदितरेण तदुत्तरकालभाविना कायोत्सर्गेण, तत्राऽपि यः असावपीतरेण, स्यादेतद्, एवं सदा कायोत्सर्गकरणापितिरित्याशङ्क्याह — न च सदा करणं कायोत्सर्गस्येति गम्यते, कुत इत्याह — सर्वोऽपि साध्योगः=सूत्रोक्तः श्रमणव्यापारः यस्मात्, खलुशब्दो विशेषणार्थः=भावप्रधान इत्यर्थः, तत्प्रत्यनीक इति सूक्ष्मप्रमादप्रत्यनीकः; अत एव भगवदुक्तानुपूर्व्या विहितानुष्ठानवन्तो विनिर्जित्य प्रमादं वीतरागा भवन्ति, इत्थं जेयताया एव तस्य भगवद्भिः ज्ञाततत्त्वा (?ज्ञापितत्वात्, अत्र) बहु वक्तव्यम् इति, अलं प्रसङ्गेनेति गाथार्थः ॥४८१॥

### नोंध :

ટીકામાં ज्ञाततत्त्वा बहु वक्तव्यम् છે તેને સ્થાને ज्ञापितत्वात्, अत्र बहु वक्तव्यम् હોય તેમ ભાસે છે.

## ટી<del>ક</del>ાર્થ :

અને ત્યાં પણ=ઇતર કાયોત્સર્ગમાં પણ, પૂર્વમાં કહેવાયેલ યુક્તિથી પતિત=પ્રાપ્ત થયેલ, એવો જે સૂક્ષ્મ પ્રમાદ થાય છે, એ પણ જે કારણથી તેનાથી ઉત્તરના કાળમાં થનાર એવા ઇતર કાયોત્સર્ગ દ્વારા જિતાય છે=િતરસ્કાર કરાય છે. ત્યાં પણ=ત્રીજા કાયોત્સર્ગમાં પણ, જે સૂક્ષ્મ પ્રમાદ થાય એ પણ ઇતર દ્વારા=ત્યારપછી થનાર એવા ચોથા કાયોત્સર્ગ દ્વારા, જિતાય છે.

આ થાય=આટલા કથનથી હવે કહે છે એ પ્રાપ્ત થાય. આ રીતે=દરેક કાયોત્સર્ગમાં સૂક્ષ્મ-સૂક્ષ્મતર પ્રમાદ થાય એ રીતે, સદા કાયોત્સર્ગ કરવાની આપત્તિ છે. એ પ્રકારની આશંકા કરીને કહે છે –

અને કાયોત્સર્ગનું સદા કરણ નથી અર્થાત્ સદા કાયોત્સર્ગ કરવાની આપત્તિ આવશે નહીં.

કયા કારણથી ? અર્થાત્ સદા કાયોત્સર્ગ કરવાની આપત્તિ કયા કારણથી આવશે નહિ ? એથી કહે છે—

જે કારણથી ભાવપ્રધાન એવો સર્વ પણ સાધુનો યોગ=સૂત્રમાં કહેવાયેલો શ્રમણનો વ્યાપાર, તેનો પ્રત્યનીક છે=સૂક્ષ્મ પ્રમાદનો પ્રત્યનીક છે. આથી જ ભગવાન વડે કહેવાયેલ આનુપૂર્વીથી વિહિત અનુષ્ઠાનવાળા જીવો પ્રમાદને જીતીને વીતરાગ થાય છે; કેમ કે આ પ્રકારે તેની જેયતાનું જ=સૂક્ષ્મ પ્રમાદને જીતવા યોગ્યપણાનું જ, ભગવાન દ્વારા જ્ઞાપિતપણું છે=જણાવાયેલપણું છે.

અહીં=આ કથનમાં, બહુ વક્તવ્ય છે=ઘણું કહેવા યોગ્ય છે. 'खलુ' શબ્દ વિશેષણના અર્થવાળો છે= ભાવપ્રધાન એ પ્રકારે અર્થવાળો છે. 'इति' કથનની સમાપ્તિમાં છે. પ્રસંગ વડે સર્યું. એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

શિષ્ય શંકા કરે છે કે આલોચન કરતી વખતે થયેલ સૂક્ષ્મ પ્રમાદ પ્રતિક્રમણ કરવાથી જિતાય છે અને પ્રતિક્રમણ કરતી વખતે પણ થયેલ સૂક્ષ્મ પ્રમાદ કાયોત્સર્ગ કરવાથી જિતાય છે, તો કાયોત્સર્ગમાં પણ થયેલ સૂક્ષ્મ પ્રમાદ જીતવા માટે બીજો કાયોત્સર્ગ કરવો પડે, અને તે બીજા કાયોત્સર્ગમાં પણ થયેલ સૂક્ષ્મ પ્રમાદ જીતવા માટે ત્રીજો કાયોત્સર્ગ કરવો પડે. આ રીતે સૂક્ષ્મ પ્રમાદના જય માટે સદા ઇતર ઇતર કાયોત્સર્ગ કરવાની આપત્તિ આવશે, એથી સદા કાયોત્સર્ગ ચાલ્યા કરશે.તેને ગ્રંથકાર જવાબ આપતાં કહે છે કે સદા કાયોત્સર્ગ કરવાની આપત્તિ આવશે નહિ; કેમ કે સાધુનો ભાવપ્રધાન એવો સર્વ પણ વ્યાપાર સૂક્ષ્મ પ્રમાદનો પ્રત્યનીક છે.

આશય એ છે કે સાધુ સંયમની સર્વ ક્રિયાઓ ઉપયોગપૂર્વક કરનારા હોય છે. માટે પ્રાયઃ કરીને તેઓને પ્રમાદ સંભવતો નથી, આમ છતાં અનાદિકાળના અભ્યાસને કારણે ક્રિયાકાળમાં કોઈક પ્રમાદ થયો હોય, તો તે પ્રમાદને દૂર કરવા માટે સાધુ સવાર-સાંજના પ્રતિક્રમણમાં પ્રથમ ઉપયોગપૂર્વક સંયમજીવનમાં લાગેલ અતિચારોનું આલોચન કરે છે, જેનાથી પ્રાયઃ કરીને પ્રમાદને કારણે થયેલા પાપનો નાશ થઈ જાય છે; આમ છતાં જીવનો પ્રમાદનો સ્વભાવ હોવાથી આલોચનકાળમાં સમ્યગ્ યત્ન કરેલ હોવા છતાં કોઈ સ્થાનમાં સૂક્ષ્મ પ્રમાદ થઈ જાય તો સર્વ પાપ નાશ પામે નહિ. માટે આલોચનકાળમાં અનાલોચિત પાપના પરિહાર અર્થે સાધુ આલોચના કર્યા પછી પ્રતિક્રમણ સૂત્ર બોલે છે, જેથી અનાલોચિત પાપ અવશ્ય નાશ પામે છે. છતાં ક્યારેક પ્રતિક્રમણકાળમાં પણ કોઈક સ્થાનમાં સૂક્ષ્મ પ્રમાદ થઈ જાય તો થોડુંક પાપ અવશિષ્ટ રહી જાય. આથી પ્રતિક્રમણકાળમાં દુષ્પ્રતિકાંત પાપના નાશ માટે સાધુ કોયોત્સર્ગ કરે છે, જેથી સંયમયોગમાં ઉત્થિત સાધુના દુષ્પ્રતિકાંત સર્વ પાપ અવશ્ય નાશ પામે છે.

જેમ કોઈ સ્થાનને એક-બે વખત સાફ કરવાથી ઘણો કચરો દૂર થઈ જાય, છતાં કોઈક સૂક્ષ્મ કચરો રહી ગયો હોય તો ત્રીજીવાર સાફ કરવાથી તો અવશ્ય સર્વ કચરો દૂર થઈ જાય; તેમ સાધુ પણ થયેલા પાપના નાશ માટે પ્રથમ ઉપયોગપૂર્વક આલોચન કરે, ત્યારબાદ અત્યંત ઉપયોગપૂર્વક પ્રતિક્રમણ કરે; આમ છતાં કોઈક સૂક્ષ્મ પાપ રહી ગયેલ હોય તો અત્યંત ઉપયુક્ત થઈને કાયોત્સર્ગ કરે, જેથી તે સાધુનાં સર્વ પાપ અવશ્ય નાશ પામે છે; કેમ કે સાધુનો સર્વ પણ વ્યાપાર ભાવપ્રધાન અર્થાત્ પરિણામમાં મુખ્યયત્નવાળો, હોય છે. આથી સંયમની ક્રિયામાં સાધુને પ્રાયઃ પ્રમાદકૃત પાપ લાગતું નથી, છતાં અનાભોગ-સહસાત્કારથી ક્યારેક પ્રમાદકૃત પાપ થઈ ગયું હોય તો સાધુ તે પાપની શુદ્ધિ અર્થે ભાવપ્રધાન થઈને આલોચન અને પ્રતિક્રમણ કરે છે તે પ્રકારના ભાવમાં

અત્યંત યત્ન કરે છે, જેથી તે આલોચન અને પ્રતિક્રમણથી અવશ્ય સર્વ પાપ નાશ પામે છે; છતાં કદાચ કોઈક સૂક્ષ્મ પાપ અનાલોચિત-અપ્રતિકાંત રહ્યું હોય, તો તે પાપના નાશ માટે સાધુ ભાવપ્રધાન એવો કાયોત્સર્ગનો વ્યાપાર કરે છે, જેનાથી સર્વ પાપ અવશ્ય નાશ પામે છે.

અહીં પ્રશ્ન થાય કે જેમ આલોચન અને પ્રતિક્રમણમાં સૂક્ષ્મ પ્રમાદ થઈ શકે છે, તેમ કાયોત્સર્ગમાં પણ સૂક્ષ્મ પ્રમાદ થઈ શકે છે, છતાં કાયોત્સર્ગમાં સૂક્ષ્મ પ્રમાદનો જય થવાથી સદા કાયોત્સર્ગના કરણની આપત્તિ નથી, એમ કઈ રીતે કહી શકાય ?

તેના સમાધાન અર્થે કહે છે કે જે સાધુઓ ભગવાને કહેલાં અનુષ્ઠાનો અંતરંગ પરિણામોથી ઉપયુક્ત થઈને કરે છે, તેવા મહાત્માઓ વિહિતાનુષ્ઠાન સેવીને અવશ્ય પ્રમાદને જીતે છે, અને ઘણા મહાત્માઓ શક્તિના પ્રકર્ષથી વિહિતાનુષ્ઠાન કરતી વખતે જ વીતરાગ બને છે; કેમ કે આ રીતે સૂક્ષ્મ પ્રમાદ જીતવાનું સર્વજ્ઞનું વચન છે. માટે જે સાધુઓ ભગવાનના વચનાનુસાર આલોચન, પ્રતિક્રમણ અને કાયોત્સર્ગમાં યત્ન કરે છે, તેઓ અવશ્ય સૂક્ષ્મ પ્રમાદ જીતીને ક્રમે કરીને વીતરાગ થાય છે.

આ વિષયમાં ગ્રંથકારને ઘણું કથન કરવા યોગ્ય જણાય છે, પરંતુ પ્રાસંગિક એવું તે સર્વ કથન કરવા જતાં ગ્રંથનું મૂળ કથન વિલંબિત થાય. તેથી ટીકામાં "ઘણું વક્તવ્ય છે," એમ સૂચન કરીને "જિજ્ઞાસુઓએ એ વક્તવ્ય સ્વયં વિચારી લેવું જોઈએ," એ પ્રકારે ગ્રંથકાર ધ્યાન ખેંચે છે.

વળી, "અહીં ઘણું વક્તવ્ય છે", એ કથન દ્વારા ગ્રંથકારનો કહેવાનો આશય એ છે કે સંયમ ગ્રહણ કરીને માત્ર ક્રિયાથી જ સંતોષ માનનારા અને ભાવપ્રધાન યત્ન નહીં કરનારા સાધુઓ આલોચન અને પ્રતિક્રમણ કર્યા પછી કાયોત્સર્ગનો પ્રવાહ સતત ચાલુ રાખે તોપણ તેઓનું પાપ તે કાયોત્સર્ગથી નાશ પામે નહિ; જયારે મોક્ષાર્થી સાધુઓ તો હંમેશાં પરિણામને પ્રધાન રાખીને જ ક્રિયાઓમાં યત્ન કરનારા હોય છે. આથી તેઓ ઉત્સર્ગ-અપવાદને પણ મોક્ષને અનુકૂળ એવો અપ્રમાદભાવ વૃદ્ધિ પામે એ રીતે યોજતા હોય છે. તેથી આવા મહાત્માઓને પ્રાયઃ કરીને સંયમમાં અતિચાર લાગવાની સંભાવના ખૂબ ઓછી રહે છે. આમ છતાં અનાદિભવના અભ્યાસને કારણે ક્યારેક પ્રમાદથી કોઈક અતિચાર થઈ જાય, તો તે અતિચાર આલોચનકાળમાં, પ્રતિક્રમણકાળમાં કે અંતે કાયોત્સર્ગકાળમાં તો અવશ્ય નાશ પામે છે. અને આ રીતે પાપનો નાશ કરીને વિશેષ કર્મ ન હોય તો, આવા મહાત્માઓ આ ભવમાં વીતરાગ બને છે, અને કદાચ વિશેષ કર્મ હોય કે વિશિષ્ટ સંઘયણબળ વગેરેનો અભાવ હોય, તો આવા જીવો થોડા ભવોમાં તો અપ્રમાદભાવ સેવીને અવશ્ય વીતરાગ બને છે.

આ પ્રકારની શિષ્યની પ્રાસંગિક શંકાનું સમાધાન કરીને મૂળકથનનો પ્રારંભ કરવા માટે ગ્રંથકાર કહે છે કે પ્રસંગથી સર્યું.

અહીં વિશેષ એ છે કે સર્વ પાપો પ્રમાદને કારણે થાય છે, અને અનાદિકાળથી પ્રમાદ કરવાની જીવની પ્રકૃતિ છે, તેથી અનાદિકાળથી સંસારમાં ભમતા જીવે પ્રમાદજન્ય ઘણાં પાપોનો સંચય કર્યો છે. તે સર્વ પાપોનો નાશ અપ્રમાદ કરવાથી થાય છે, માટે સાધુઓ સંયમના સર્વ યોગોમાં અપ્રમાદથી યત્ન કરતા હોય છે, જેનાથી સાધુઓનાં અનાદિકાળથી સંચિત થયેલા ઘણાં પાપોનો નાશ થાય છે. છતાં અપ્રમાદી પણ સાધુથી ક્યારેક સૂક્ષ્મ પ્રમાદ થઈ જાય છે ત્યારે તેઓને પાપ બંધાય છે, અને તે સૂક્ષ્મ પ્રમાદથી બંધાયેલ પાપનો ક્ષય કરવા માટે સાધુ અપ્રમાદભાવથી આલોચના કરે છે. છતાં આલોચનાકાળમાં પણ કોઈક સૂક્ષ્મતર

પ્રમાદ થઈ ગયો હોય તો આલોચનાથી સર્વ પાપ નાશ પામે નહીં, જેથી તે આલોચના દ્વારા નાશ નહીં પામેલ પાપ દુરાલોચિત બને છે; અને તે દુરાલોચિત પાપનો નાશ કરવા માટે સાધુ અપ્રમાદભાવથી પગામસિજ્જાસૂત્ર બોલવારૂપ પ્રતિક્રમણ કરે છે, જેથી તે દુરાલોચિત પાપ નાશ પામે છે. છતાં પ્રતિક્રમણકાળમાં પણ કોઈક સ્થાનમાં દઢ ઉપયોગના અભાવને કારણે કોઈક સૂક્ષ્મતર પ્રમાદ થઈ ગયો હોય તો પ્રતિક્રમણથી તે દુરાલોચિત સર્વ પાપ નાશ પામે નહીં, જેથી તે પ્રતિક્રમણ દ્વારા નાશ નહીં પામેલ પાપ દુષ્પ્રતિક્રાંત બને છે; અને તે દુષ્પ્રતિક્રાંત પાપની શુદ્ધિ કરવા માટે સાધુ આચાર્યાદિને ખામણાં કર્યા પછી અત્યંત ઉપયોગપૂર્વક રત્નત્રયીની શુદ્ધિનિમિત્તક કાયોત્સર્ગ કરે છે, જેથી તે દુષ્પ્રતિક્રાંત પાપ પણ નાશ પામે છે.

આ રીતે સાધુઓ ભગવાને કહેલ આવશ્યકરૂપ અનુષ્ઠાન કરવા દ્વારા ક્રમસર આલોચન, પ્રતિક્રમણ અને અંતે કાયોત્સર્ગમાં તો અવશ્ય પ્રમાદને કારણે થયેલ સર્વ પાપોનો નાશ કરે છે. ॥૪૮૧॥

### અવતરણિકા :

ગાથા ૪૭૮માં કહેલ કે દુરાલોચિત અને દુષ્પ્રતિક્રાંતના નિમિત્તે સર્વ પણ સાધુઓ અનવઘ કાયોત્સર્ગ કરે છે. ગાથા ૪૭૯થી ૪૮૧માં પ્રાસંગિક કથન કર્યું. હવે પ્રકૃત એવી આવશ્યકની ક્રિયામાં સાધુઓ કયા કયા કાયોત્સર્ગ કરે છે ? તેને સૂચવનારી ગાથા બતાવે છે —

#### आथा :

एस चिरत्तुस्सग्गो दंसणसुद्धीए तइअओ होइ । सुअनाणस्स चउत्थो सिद्धाण थुई य किइकम्मं ॥४८२॥ सूचागाहा ॥

### અન્વચાર્ચ:

एस=આ=આલોચન અને પ્રતિક્રમણ કર્યા પછી જે કાયોત્સર્ગ કરાય છે એ, चिरत्तुस्सग्गो=ચારિત્રનો કાયોત્સર્ગ છે, तइअओ=ત્રીજો दंसणसुद्धीए=દર્શનની શુદ્ધિ માટે होइ=થાય છે, चडत्थो=ચોથો सुअनाणस्स= શ્રુતજ્ઞાનનો છે, सिद्धाण य थुईं=અને (એ પ્રમાણે જ) સિદ્ધોની સ્તુતિ, किइकम्मं=કૃતિકર્મ થાય છે.

## ગાથાર્થ :

આલોચન અને પ્રતિક્રમણ કર્યા પછી જે કાચોત્સર્ગ કરાય છે એ ચારિત્રનો છે, ત્રીજો કાચોત્સર્ગ દર્શનની શુદ્ધિ માટે છે, ચોથો કાચોત્સર્ગ શ્રુતજ્ઞાનનો છે અને એ પ્રમાણે જ સિદ્ધોની સ્તુતિ, ત્થારપછી કૃતિકર્મ થાય છે.

## ટીકા :

एष चारित्रकायोत्सर्गः, तदा(?था) दर्शनशुद्धिनिमित्तं तृतीयो भवति, प्रारम्भकायोत्सर्गापेक्षया तस्य तृतीयत्वम्, श्रुतज्ञानस्य चतुर्थः, एवमेव सिद्धेभ्यः स्तुतिश्च, तदनु कृतिकर्म्म वन्दनमिति सूचागाथासमासार्थः ॥४८२॥

#### नोंध :

ટીકામાં तदा ના સ્થાને तथा હોય તેમ ભાસે છે.

#### ટીકાર્શ :

આ ચારિત્રનો કાયોત્સર્ગ છે, તથા તૃતીય=ત્રીજો કાયોત્સર્ગ, દર્શનની શુદ્ધિના નિમિત્તે થાય છે. તેનું=ત્રીજા કાયોત્સર્ગનું, ત્રીજાપણું પ્રારંભના કાયોત્સર્ગની અપેક્ષાથી છે=આવશ્યક્રિયાના પ્રારંભમાં કરાતા અતિચારોના ચિંતવનનિમિત્તક કાયોત્સર્ગની અપેક્ષાએ છે. ચતુર્થ=ચોથો કાયોત્સર્ગ, શ્રુતજ્ઞાનનો છે, અને આ રીતે જ=શ્રુતજ્ઞાનનો કાયોત્સર્ગ કર્યો એ રીતે જ, સિદ્ધોની સ્તુતિ, ત્યાર પછી કૃતિકર્મ વંદન થાય છે, એ પ્રમાણે સૂચાગાથાનો સમાસથી અર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

સાધુઓ ખામણાં કર્યા પછી દુરાલોચિત અને દુષ્પ્રતિક્રાંતની શુદ્ધિ નિમિત્તે જે કાયોત્સર્ગ કરે છે, તે બીજો ચારિત્રનો કાયોત્સર્ગ છે; અર્થાત્ પહેલો કાયોત્સર્ગ અતિચારોના ચિંતવનરૂપ છે, જેમાં સાધુ 'સયણાક્સણકન્ન' ઇત્યાદિ ગાથા ચિંતવન કરે છે, બીજો કાયોત્સર્ગ ચારિત્રની શુદ્ધિ માટે છે, ત્યારબાદ ત્રીજો કાયોત્સર્ગ દર્શનની શુદ્ધિ માટે છે અને ચોથો કાયોત્સર્ગ શ્રુતજ્ઞાનની શુદ્ધિ માટે છે.

આ રીતે ચાર કાયોત્સર્ગ કર્યા પછી સિદ્ધોની સ્તુતિ કરવા માટે સાધુ સિદ્ધાણં બુદ્ધાણં સૂત્ર બોલે, ત્યારપછી વાંદણાં આપે છે.

આ ગાથા આવશ્યકની ક્રિયામાં ચારિત્રનો કાયોત્સર્ગ કર્યા પછી કરવાની ક્રિયાઓનું સૂચન કરનાર છે, જેના દરેક અવયવેના અર્થ આગળમાં કહેવાશે. **II૪૮૨**II

### અવતરણિકા :

अवयवार्थमाह –

## અવતરણિકાર્થ :

પૂર્વની સૂચાગાથામાં બતાવેલ અવયવોના અર્થને કહે છે –

#### ભાવાર્થ :

આવશ્યક અધિકારની ગાથા ૪૫૩માં બતાવેલ પ્રથમ સૂચાગાથાનો વિસ્તારાર્થ ગાથા ૪૫૪થી ૪૮૧ સુધી કર્યો. હવે પૂર્વગાથામાં બતાવેલ સૂચાગાથાનો વિસ્તારાર્થ ગાથા ૪૯૦ સુધી કરે છે –

#### ગાથા :

सामाइअपुळ्वगं तं करिंति चारित्तसोहणनिमित्तं । पिअधम्मऽवज्जभीरू पण्णासुस्सासगपमाणं ॥४८३॥

## अन्तज्ञार्थ :

**पिअधम्मऽवज्जभी**रू=પ્રિયધર્મવાળા, અવદ્યથી ભીરુ એવા સાધુઓ **सामाइअपुव्वगं**=સામાયિકપૂર્વક= કરેમિભંતે સૂત્ર બોલવાપૂર્વક, <del>चारित्तसोहणनिमित्तं</del>=ચારિત્રના શોધનના નિમિત્તે **पण्णासुस्सासगपमाणं**=પચાસ ઉચ્છ્વાસના પ્રમાણવાળા, तं=तेने=પ્રતિક્રમણના ઉત્તરકાલભાવિ કાયોત્સર્ગને, **करित**=કરે છે.

#### ગાશાર્થ :

પ્રિયદાર્મવાળા અને અવદાથી ભીરુ એવા સાદ્યુઓ કરેમિભંતે સૂત્ર બોલવાપૂર્વક, ચારિત્રની શુદ્ધિ માટે પચાસ ઉચ્છવાસના પ્રમાણવાળો કાચોત્સર્ગ કરે છે.

#### ટીકા :

सामायिकपूर्वकं तं=प्रतिक्रमणोत्तरकालभाविनं कायोत्सर्गं कुर्वन्ति चारित्रशोधननिमित्तं, किंविशिष्टाः सन्तः ? इत्याह – प्रियधर्माऽवद्यभीरवः पञ्चाशदुच्छ्वासप्रमाणमिति गाथार्थः ॥४८३॥

### ટીકાર્થ :

ચારિત્રના શોધનના નિમિત્તે=ચારિત્રને શુદ્ધ કરવા માટે, સામાયિકપૂર્વક તેને=પ્રતિક્રમણના ઉત્તરના કાળમાં ભાવિ એવા કાયોત્સર્ગને=પ્રતિક્રમણસૂત્ર બોલ્યા પછી થનારા કાયોત્સર્ગને, કરે છે. કેવા વિશિષ્ટ છતા સાધુઓ કાયોત્સર્ગને કરે છે ? એથી કહે છે – પ્રિયધર્મવાળા, અવદ્યથી ભીરુ એવા સાધુઓ પચાસ ઉચ્છ્વાસના પ્રમાણવાળા કાયોત્સર્ગને કરે છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

પ્રતિક્રમણ સૂત્ર બોલ્યા પછી, ક્ષમાપના કર્યા પછી, સર્વ સાધુઓ કરેમિ ભંતે સૂત્ર બોલવાપૂર્વક ચારિત્રવિષયક દુરાલોચિત અને દુષ્પ્રતિક્રાંત એવા અતિચારોની શુદ્ધિ માટે પચાસ ઉચ્છ્વાસ પ્રમાણ બે લોગસ્સનો કાયોત્સર્ગ કરે છે.

વળી, સાધુને 'પ્રિયધર્મ' અને 'અવદ્યભીરું' એ બે વિશેષણો આપવા દ્વારા એ કહેવું છે કે સાધુ પોતાના આત્મામાં ચારિત્રધર્મ પેદા કરવા માટે અત્યંત પ્રીતિવાળા હોય છે, અને કાયોત્સર્ગમાં કોઈ અતિચાર ન લાગે તેની ચિંતાવાળા હોય છે. તેથી ચારિત્રની શુદ્ધિનું કારણ બને તે રીતે સાધુ કાયોત્સર્ગ કરે છે, પરંતુ યથાતથા કરતા નથી. !!૪૮૩!!

#### ગાથા :

ऊसारिकण विहिणा सुद्धचरित्ता थयं पकडिता । कडूंति तओ चेइअवंदणदंडं तउस्सग्गं ॥४८४॥

### અન્વયાર્થ :

विहिणा=વिધિ વડે ऊसारिऊण=(કાયોત્સર્ગને) પારીને सुद्धचिरित्ता=શુદ્ધ ચારિત્રવાળા સાધુઓ थयं= સ્તવને=લોગસ્સ સૂત્રરૂપ ચતુર્વિંશતિ સ્તવને, पकिंद्वृत्ता=બોલીને तओ=ત્યારપછી चेइअवंदणदंडं=ચૈત્ય-વંદનદંડને=અરિહંતચેઈઆણં સૂત્રને, कट्टंति=બોલે છે. तउस्सग्गं=ત્યારપછી કાયોત્સર્ગને (કરે છે.)

### ગાશાર્થ :

વિધિ વડે કાચોત્સર્ગને પારીને, શુદ્ધચારિત્રવાળા સાધુઓ લોગસ્સ સૂત્રને બોલીને, ત્યારબાદ સવ્વલોએ અરિહંતચેઈઆણં સૂત્રને બોલે છે, ત્યારપછી કાચોત્સર્ગને કરે છે.

#### ટીકા :

उत्सार्य विधिना'णमोऽरहंताणं 'इत्यभिधानलक्षणेन शुद्धचारित्राः सन्तः स्तवं-लोकस्योद्योतकररूपं प्रकृष्य=पठित्वेत्यर्थः कर्षन्ति=पठन्तीत्यर्थः ततः=तदनन्तरं चैत्यवन्दनदण्डकं कर्षन्ति, ततः कायोत्सर्गं कुर्वन्तीति गाथार्थः ॥४८४॥

### ટીકાર્થ :

'નમો અરિહંતાણં' એ પ્રકારે બોલવા સ્વરૂપ વિધિ વડે કાયોત્સર્ગને પારીને, શુદ્ધ ચારિત્રવાળા છતા સાધુઓ લોકના ઉદ્યોતકરરૂપ સ્તવને=લોગસ્સ સૂત્રને, બોલીને, ત્યારપછી ચૈત્યવંદન દંડકને=સવ્વલોએ અરિહંતચેઈઆણં સૂત્રને, બોલે છે, ત્યારપછી કાયોત્સર્ગને કરે છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. ૫૪૮૪॥

### અવતરસિકા :

किमर्थमित्याह -

### અવતરણિકાર્થ:

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે ચૈત્યવંદનદંડક બોલ્યા પછી સાધુઓ કાયોત્સર્ગ કરે છે. ત્યાં પ્રશ્ન થાય કે સાધુઓ કાયોત્સર્ગ શા માટે કરે છે ? એથી કહે છે –

#### आथा :

दंसणसुद्धिनिमित्तं करेंति पणवीसगं पमाणेणं । उस्सारिकण विहिणा कडूंति सुअत्थयं ताहे ॥४८५॥

### અન્વચાર્થ:

दंसणसुद्धिनिमित्तं=દર્શનની શુદ્ધિના નિમિત્તે पमाणेणं=પ્રમાણથી पणवीसगं=પથીસને=પથીસ ઉચ્છ્વાસવાળા કાયોત્સર્ગને, करेंति=કરે છે. विहिणा=વિધિ વડે उस्सारिकण=(કાયોત્સર્ગને) પારીને ताहे= ત્યારપછી सुअत्थयं=श्रुतस्तवने=पुકખરવર સૂત્રને, कडूंति=બોલે છે.

## ગાથાर्थ :

સાધુઓ દર્શનની શુદ્ધિ માટે પ્રમાણથી પચીસ ઉચ્છ્વાસવાળો કાર્યોત્સર્ગ કરે છે. વિદિ વડે કાર્યોત્સર્ગને પારીને ત્યારપછી પુકુખરવરદીવફે સૂત્રને બોલે છે.

## ટીકા :

दर्शनशुद्धिनिमित्तं कुर्वन्ति पञ्चविंशत्युच्छ्वासं प्रमाणेन, उत्सार्य विधिना-पूर्वोक्तेन कर्षन्ति श्रुतस्तवं ततः 'पुक्खरवरे'त्यादिलक्षणमिति गाथार्थः ॥४८५॥

## ડીકાર્થ :

દર્શનની શુદ્ધિ નિમિત્તે પ્રમાણથી પચીસ ઉચ્છ્વાસવાળા કાયોત્સર્ગને કરે છે. પૂર્વમાં કહેવાયેલ વિધિ વડે='નમો અરિહંતાણં' બોલવારૂપ વિધિ વડે, પારીને≔કાયોત્સર્ગને પારીને, ત્યારપછી પુકખરવર ઇત્યાદિ સ્વરૂપ શ્રુતસ્તવને બોલે છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. ⊪૪૮પ⊪ आथा :

# सुअनाणस्सुस्सग्गं करिंति पणवीसगं पमाणेणं । सुत्तइयारविसोहणनिमित्तमह पारिउं विहिणा ॥४८६॥

### अन्वयार्थ :

सृत्तइयारिवसोहणिनिमित्तं=सूत्रना અતિચારના વિશોધનના નિમિત્તે पमाणेणं पणवीसगं=પ્રમાણથી પચીસ (ઉચ્છ્વાસવાળા) सुअनाणस्सुस्सग्गं=श्रुतज्ञानना કાયોત્સર્ગને करिति=કરે છે. अह=ત્યારપછી विहिणा=વિધિ વડે पारिडं=(કાયોત્સર્ગને) પારીને (સાધુઓ શું કરે છે ? તે ગાથા ૪૮૮માં બતાવાશે.)

### ગાશાર્થ :

સાધુઓ સૂત્રના અતિચારોની વિશુદ્ધિ માટે પ્રમાણથી પચીસ ઉચ્છ્વાસવાળા શ્રુતજ્ઞાનના કાયોત્સર્ગને કરે છે. ત્યારપછી વિધિ વડે કાયોત્સર્ગને પારીને સાધુઓ શું કરે છે ? તે ગાથા ૪૮૮માં બતાવાશે.

### ટીકા :

श्रुतज्ञानस्य कायोत्सर्गं कुर्वन्ति पञ्चविंशत्युच्छ्वासमेव प्रमाणेन सूत्रातिचारविशोधननिमित्तम्, अथ=अनन्तरं पारियत्वा विधिना-पूर्वोक्तेनेति गाथार्थः ॥४८६॥

### टीझार्थ :

સૂત્રના અતિચારોના વિશોધનના નિમિત્તે≕સૂત્રો બોલતી વખતે થયેલા અતિચારોની શુદ્ધિ માટે, પ્રમાણથી પચીસ ઉચ્છ્વાસવાળા જ શ્રુતજ્ઞાનના કાયોત્સર્ગને કરે છે. પછી પૂર્વમાં કહેવાયેલ વિધિ વડે કાયોત્સર્ગને પારીને સાધુઓ શું કરે છે ? તે ગાથા ૪૮૮માં કહેવાશે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. Ⅱ૪૮૬Ⅱ

## અવતરણિકા :

દૈવસિક પ્રતિક્રમણમાં ચારિત્ર-દર્શન-જ્ઞાનની શુદ્ધિ માટે સાધુઓ ક્રમસર કાયોત્સર્ગ કરે છે. ત્યાં પ્રશ્ન થાય કે આ જ ક્રમથી કાયોત્સર્ગ કરવાનો હેતુ શું છે ? આથી તે હેતુ બતાવે છે –

## भाशा :

चरणं सारो दंसणनाणा अंगं तु तस्स निच्छयओ । सारम्मि अ जङ्अव्वं सुद्धी पच्छाणुपुव्वीए ॥४८७॥

## અન્વચાર્થ:

निच्छ्यओ तु=वणी निश्चयधी=परमार्थधी, चरणं सारो=ચરણ=ચારિત્ર, સાર છે. तस्स=तेनुं=ચरणनुं, दंसणनाणा अंगं=દર્શન અને જ્ઞાન અંગ છે. सारिम्म अ=અને સારમાં=સારભૂત એવા ચારિત્રમાં, जइअव्वं= यत्न કરવો જોઈએ, (तेथी प्रथम ચારિત્રનો, બીજો દર્શનનો અને ત્રીજો જ્ઞાનનો કાયોત્સર્ગ કરવાનો છે.) सुद्धी=शुद्धि पच्छणपुव्वीए=पश्चानुपूर्वीथी थाय છે.

#### ગાશાર્થ :

વળી નિશ્ચયથી ચારિત્ર સાર છે, ચારિત્રનું દર્શન અને જ્ઞાન અંગ છે અને સારભૂત એવા ચારિત્રમાં યત્ન કરવો જોઈએ. તેથી પ્રથમ ચારિત્રનો, બીજો દર્શનનો અને ત્રીજો જ્ઞાનનો કાર્યોત્સર્ગ ક્રમસર બતાવેલ છે. અતિચારોની શુદ્ધિ પશ્ચાનુપૂર્વીથી થાય છે.

#### ટીકા :

#### व्याख्या कण्ठ्या ॥४८७॥

🖈 प्रस्तुत गाथानी व्याण्या इंड्य छे=सहेली छे, आथी ग्रंथडारे टीडा लजी नथी.

### ભાવાર્થ :

ચારિત્ર એ કર્મોથી મુક્તિનું સાક્ષાત્ કારણ હોવાથી નિશ્ચયનયથી સંસારમાં ચારિત્ર સાર છે; જોકે સંસારમાં જેમ ચારિત્ર સાર છે તેમ દર્શન અને જ્ઞાન પણ સાર છે, તોપણ દર્શન અને જ્ઞાન મોક્ષપ્રાપ્તિનાં સાક્ષાત્ કારણ નથી, પરંપરાએ કારણ છે; જયારે ચારિત્ર એ મોક્ષનું સાક્ષાત્ કારણ છે. આથી મોક્ષના અર્થી જીવોએ સારભૂત એવા ચારિત્રમાં યત્ન કરવો જોઈએ.

વળી ચારિત્ર એ મોક્ષનું સારભૂત અંગ છે. માટે રત્નત્રયીની શુદ્ધિ નિમિત્તે કરાતા ત્રણ કાયોત્સર્ગમાં પ્રથમ ચારિત્રની શુદ્ધિનિમિત્તક કાયોત્સર્ગ કરવાનો છે; અને જેમ સારભૂત એવા ચારિત્રની શુદ્ધિ આવશ્યક છે, તેમ તે ચારિત્રના અંગભૂત એવા દર્શન અને જ્ઞાનની શુદ્ધિ પણ આવશ્યક છે. માટે સાધુએ ચારિત્રની શુદ્ધિનિમિત્તક કાયોત્સર્ગ કર્યા પછી દર્શન અને જ્ઞાનની શુદ્ધિનિમિત્તક કાયોત્સર્ગ ક્રમસર કરવાનો છે.

અહીં ગાથાના ચરમ પાદમાં કહ્યું કે "શુદ્ધિ પશ્ચાનુપૂર્વીથી થાય છે." એ કથનનું તાત્પર્ય એ છે કે આત્મામાં પ્રથમ દર્શન અને જ્ઞાનની શુદ્ધિ થાય છે. પછી ચારિત્રની શુદ્ધિ થાય છે. વળી જો દર્શન અને જ્ઞાનની શુદ્ધિ ન થાય, તો ચારિત્રની પણ શુદ્ધિ થતી નથી. આથી સાધુ પ્રથમ ચારિત્રની શુદ્ધિ અર્થે કાયોત્સર્ગ કરે છે ત્યારે જીવમાં ચારિત્ર પ્રત્યે તીવ્ર પક્ષપાત પ્રગટે છે, અને તે તીવ્ર પક્ષપાતપૂર્વકનો વિશુદ્ધ ચારિત્રને અનુકૂળ એવો માર્ગાનુસારી ઊંહ પ્રગટે છે; તેમાં ચારિત્ર પ્રત્યેના તીવ્ર પક્ષપાતથી દર્શનની શુદ્ધિ થાય છે, અને ચારિત્રને અનુકૂળ એવા ઊંહના પ્રકટીકરણથી જ્ઞાનની શુદ્ધિ થાય છે, અને તે દર્શન અને જ્ઞાનની શુદ્ધિ થયા પછી ચારિત્રની શુદ્ધિ થાય છે.

વળી ચારિત્રાદિ ત્રણેય નિમિત્તે કરાતા ત્રણે કાયોત્સર્ગકાળમાં જીવનો ચારિત્રની શુદ્ધિને ઉદ્દેશીને અને ચારિત્રના અંગભૂત દર્શન અને જ્ઞાનની શુદ્ધિને ઉદ્દેશીને એક ઉપયોગ પ્રવર્તે છે, જે ત્રણેય કાયોત્સર્ગકાળમાં એકવાક્યતાથી વર્તતા ઉપયોગ દ્વારા આત્મામાં પ્રથમ દર્શન અને જ્ઞાનની શુદ્ધિ થાય છે, અને તે બેની શુદ્ધિના બળથી ચારિત્રની શુદ્ધિ થાય છે. આ પ્રકારનો બોધ કરાવવા અર્થે પ્રસ્તુતમાં ગ્રંથકારે કહેલ છે કે 'શુદ્ધિ પશ્ચાનુપૂર્વીથી થાય છે.'

વળી, કાયોત્સર્ગનો ક્રમ બતાવ્યા પછી "શુદ્ધિ પશ્ચાનુપૂર્વીથી થાય છે" એ પ્રકારે ગ્રંથકારે સ્પષ્ટતા કરી ન હોત તો સ્થૂલપ્રજ્ઞાથી એમ ભાસ થાત કે પહેલો કાયોત્સર્ગ ચારિત્રની શુદ્ધિનિમિત્તક છે, તેથી પ્રથમ કાયોત્સર્ગથી ચારિત્રની શુદ્ધિ થાય છે, અને પછી દર્શન અને જ્ઞાનની શુદ્ધિનિમિત્તક બે કાયોત્સર્ગ છે, તેથી પછીના બે કાયોત્સર્ગથી દર્શન અને જ્ઞાનની શુદ્ધિ થાય છે. અને તેમ સ્વીકારીએ તો વિચારકને પ્રશ્ન થાય

કે "દર્શન અને જ્ઞાન એ ચારિત્રનાં અંગ હોવાથી દર્શન અને જ્ઞાનની શુદ્ધિ કર્યા વગર પ્રથમ ચારિત્રની શુદ્ધિ કઈ રીતે થઈ શકે ? અને તેથી પ્રથમ કાયોત્સર્ગ ચારિત્રની શુદ્ધિનિમિત્તક કઈ રીતે હોઈ શકે ? આથી રત્નત્રયીની શુદ્ધિનિમિત્તક કરાતા ત્રણ કાયોત્સર્ગમાં પ્રથમ કાયોત્સર્ગ ચારિત્રની શુદ્ધિ નિમિત્તે કરવો અનુચિત છે," આ પ્રકારનો કોઈ વિચારક પુરુષને ભ્રમ થાય. આથી તે ભ્રમને દૂર કરવા માટે ગ્રંથકારે કહેલ છે કે શુદ્ધિ પશ્ચાનુપૂર્વીથી થાય છે અર્થાત્ પ્રથમ કાયોત્સર્ગ ચારિત્રની શુદ્ધિ માટે છે, અને પછીના કાયોત્સર્ગ દર્શન અને જ્ઞાનની શુદ્ધિ માટે છે, છતાં આત્મામાં શુદ્ધિ પ્રથમ દર્શન અને જ્ઞાનની થાય છે અને પછી ચારિત્રની શુદ્ધિ થાય છે. ॥૪૮૭॥

#### અવતરણિકા :

किमित्याह -

### અવતરણિકાર્થ :

ગાથા ૪૮૬માં કહેલ કે સૂત્રમાં થયેલ અતિચારોના શોધન માટે સાધુઓ શ્રુતજ્ઞાનનો કાયોત્સર્ગ કરે છે. હવે વિધિપૂર્વક તે કાયોત્સર્ગ પારીને સાધુઓ શું કરે છે ? તે બતાવે છે –

#### आथा :

सुद्धसयलाइआरा सिद्धाणथयं पढंति तो पच्छा । पुळ्वभणिएण विहिणा किइकम्मं दिंति गुरुणो उ ॥४८८॥

### अन्वयार्थ :

सुद्धसयलाइआरा=શુદ્ધ સકલ અતિચારોવાળા સાધુઓ सिद्धाण थयं=સિદ્ધોના સ્તવને=સિદ્ધાણં બુદ્ધાણં સૂત્રને, पढंति=બોલે છે. तो पच्छा=ત્યારપછી पुव्वभणिएण=पूर्वमां કહેવાયેલ विहिणा=વિધિ વડે गुरुणो उ=ગુરુને જ किइकम्मं दिंति=કૃતિકર્મને આપે છે=વંદન કરે છે.

### आथार्थ :

શુદ્ધ સકલ અતિચારોવાળા સાધુઓ સિદ્ધાણં બુદ્ધાણં સૂત્રને બોલે છે, ત્થારપછી પૂર્વમાં કહેલ વિધિ વડે ગુરૂને જ વંદન કરે છે.

## ટીકા :

शुद्धसकलातिचाराः सिद्धानां सम्बन्धिनं स्तवं पठन्ति 'सिद्धाणं 'इत्यादिलक्षणं, ततः पश्चात् पूर्वभणितेन विधिना कृतिकर्म्म वन्दनं ददित गुरवेऽपि (?गुरवे तु )=आचार्यायैवेति गाथार्थः ॥४८८॥

## નોંધ ઃ

ટીકામાં **गुरवेऽपि** છે, તેને સ્થાને મૂળગાથા પ્રમાણે **गुरवे तુ** હોવું જોઈએ.

### ટીકાર્થ :

શુદ્ધ થયા છે સકલ અતિચારો જેમના એવા સાધુઓ સિદ્ધોના સંબંધવાળા સિદ્ધાણં ઇત્યાદિના લક્ષણવાળા સ્તવને બોલે છે. તેનાથી પછી પૂર્વમાં કહેવાયેલ વિધિ વડે ગુરુને જ≕આચાર્યને જ, કૃતિકર્મ વંદનને આપે છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### भावार्थ :

સાધુઓ આલોચન અને પ્રતિક્રમણ કર્યા પછી ચારિત્ર, દર્શન અને જ્ઞાનની શુદ્ધિ માટે ત્રણ કાયોત્સર્ગ કરે છે, જેથી રત્નત્રયી સંબંધી સર્વ અતિચારોની શુદ્ધિ થાય; અને શુદ્ધ થયેલ સર્વ અતિચારોવાળા સાધુઓ ભાવના પ્રકર્ષ માટે સિદ્ધાણં બુદ્ધાણં સૂત્ર બોલવા દ્વારા સિદ્ધભગવંતોની સ્તુતિ કરે છે. ત્યારપછી પૂર્વે કહેલી વંદનની વિધિથી આચાર્યને જ કૃતિકર્મ વંદન કરે છે. II૪૮૮II

### અવતરણિકા :

किमर्थमित्येतदाह -

### અવતરણિકાર્થ:

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે સિદ્ધાણં બુદ્ધાણં બોલ્યા પછી સર્વ સાધુઓ આચાર્યને જ કૃતિકર્મ વંદન કરે છે. તેથી શંકા થાય કે સાધુઓ કૃતિકર્મ વંદન શા માટે કરે છે ? એથી આને≔કૃતિકર્મ વંદન કરવાના પ્રયોજનને, કહે છે –

#### ગાથા :

सुकयं आणितं पिव लोए काऊण सुकयिकइकम्मा । वहूंतिओ थुईओ गुरुथुइगहणे कए तिण्णि ॥४८९॥

#### અન્વયાર્થ :

लोए=લોકમાં सुकयं आणित्तं पिव=(કોઈ વિનીત પુરુષ) જેમ સુકૃત એવી અજ્ઞાને काऊण=કરીને सुकयिकइकम्मा=સુકૃતકૃતિકર્મવાળો (આજ્ઞાને નિવેદન કરે, તેમ સાધુઓ પણ કૃતિકર્મ વંદન કરીને નિવેદન કરે છે.) गुरुथुइगहणे कए=(ત્યારપછી) ગુરુની સ્તુતિનું ગ્રહણ કરાયે છતે वहूंतिओ=વધતી એવી=શબ્દથી અને ભાવથી વધતા એવા પરિણામવાળી, तिण्णि थुईओ=ત્રણ સ્તુતિઓ (સાધુઓ બોલે છે.)

### ગાથાર્થ :

લોકમાં કોઈ વિનીત પુરુષ જે રીતે સુકૃત એવી આજ્ઞાને કરીને સુકૃતકૃતિકર્મવાળો છતો આજ્ઞાને નિવેદન કરે, એ રીતે સાધુઓ પણ વંદન કરીને નિવેદન કરે છે. ત્યારપછી ગુરુની સ્તુતિનું ગ્રહણ કરાચે છતે શબ્દથી અને ભાવથી વધતા પરિણામવાળી ત્રણ સ્તુતિઓ સાધુઓ બોલે છે.

## ટીકા :

सुकृतामाज्ञामिव लोके कृत्वा कश्चिद्विनीतः सुकृतकृतिकम्मां सिन्नवेदयित, एवमेतदिप द्रष्टव्यं, तदनु कायप्रमार्ज्जनोत्तरकालं वर्द्धमानाः स्तुतयो रूपतः शब्दतश्च गुरुस्तुतिग्रहणे कृते सित तिस्नः=तिस्रो भवन्तीति गाथार्थः ॥४८९॥

## ટીકાર્થ :

सुकृता ....... द्रष्टव्यं જેમ લોકમાં કોઈ વિનીત, સુકૃત એવી આજ્ઞાને કરીને સુકૃતકૃતિકર્મવાળો છતો આજ્ઞાને નિવેદન કરે છે, એ રીતે આ પણ=સાધુ દ્વારા કરાતું નિવેદન પણ, જાણવું. અર્થાત્ સાધુઓ આચાર્યને વંદન કરીને આચાર્યની આજ્ઞાથી પ્રારંભ કરેલ છ આવશ્યકની સમાપ્તિનું નિવેદન કરે છે, એમ જાણવું. तदनु ....... गाथार्थः ત્યારપછી કાયના પ્રમાર્જનના ઉત્તરકાલને વિષે=છ આવશ્યકની સમાપ્તિનું આચાર્યને નિવેદન કર્યા પછી શરીરનું પ્રમાર્જન કર્યા પછી, ગુરુસ્તુતિનું ગ્રહણ કરાયે છતે=ગુરુ દ્વારા બોલાતી ત્રણ સ્તુતિઓનું ગ્રહણ કરાયે છતે, રૂપથી=સ્વરૂપથી, અને શબ્દથી વધતી એવી ત્રણ સ્તુતિઓ હોય છે=સાધુઓ ત્રણ સ્તુતિઓ બોલે છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

સંસારમાં સારી આજ્ઞા કરનાર એવા કોઈ રાજાની સુકૃત એવી આજ્ઞાને પૂરી કરીને કોઈ વિનીત સેવક રાજા પાસે આવીને સુકૃતકૃતિકર્મરૂપ નમસ્કાર કરીને "આપની આજ્ઞાનું પાલન કર્યું છે," એમ નિવેદન કરે છે.

એ રીતે સાધુઓ પણ પોતે છ આવશ્યકને સારી રીતે પૂરાં કર્યાં છે, એમ જણાવવા માટે પહેલાં આચાર્યને વંદન કરે છે. આથી વર્તમાનમાં પણ આચાર્યને વંદન કરીને "સામાયિક-ચઉવીસત્થો-વંદણ-પડિક્કમણ-કાઉસ્સગ્ગ-પચ્ચક્ખાણ કર્યું છે જી" એ પ્રમાણે બોલવારૂપ છ આવશ્યકોનું આચાર્યને નિવેદન કરાય છે. આટલા કથનથી વંદન કરવાનું પ્રયોજન બતાવ્યું. હવે વંદન કર્યા બાદ સાધુઓ શું કરે છે ? તે બતાવે છે –

ત્યારપછી સાધુઓ કાયાની પ્રમાર્જના કરીને બેસે છે, અને પોતે છ આવશ્યક સારી રીતે પૂરાં કર્યાં છે તેના હર્ષની અભિવ્યક્તિ રૂપે સ્વરૂપથી વધતી એવી ત્રણ સ્તુતિઓ બોલે છે અર્થાત્ પ્રથમ સ્તુતિ અલ્ય માત્રાવાળી બોલે છે, બીજી સ્તુતિ તેનાથી અધિક માત્રાવાળી બોલે છે અને ત્રીજી સ્તુતિ તેનાથી પણ અધિક માત્રાવાળી બોલે છે, બીજી સ્તુતિ તેનાથી પણ વધતી એવી ત્રણ સ્તુતિઓ બોલે છે અર્થાત્ પ્રથમ સ્તુતિ કરતાં બીજી સ્તુતિ ઊંચા અવાજે બોલે છે, બીજી કરતાં ત્રીજી સ્તુતિ અધિક ઊંચા અવાજથી બોલે છે; કેમ કે આ રીતે ત્રણેય સ્તુતિ સ્વરૂપથી અને શબ્દથી ઉત્તરોત્તર પૂર્વ-પૂર્વ કરતાં વધતી એવી બોલવાથી પોતે જે છ આવશ્યકનું શાસ્ત્રાનુસારી કાર્ય કર્યું છે, તેના હર્ષની અભિવ્યક્તિ થાય છે. **॥૪૮૯॥** 

## અવતરણિકા :

एतदेवाह -

### અવતરણિકાર્થ :

આને જ કહે છે અર્થાત્ પૂર્વગાથાના અંતે કહ્યું કે કાયપ્રમાર્જનાપૂર્વક બેસીને પ્રથમ ગુરુ ત્રણ સ્તુતિઓ બોલે છે અને ત્યારબાદ સર્વ સાધુઓ વધતા પરિણામપૂર્વક ત્રણ સ્તુતિઓ બોલે છે, એને જ કહે છે –

#### भाशा :

थुइमंगलिम्म गुरुणा उच्चिरिए सेसगा थुई बिति । चिट्ठंति तओ थेवं कालं गुरुपायमूलिम्म ॥४९०॥

#### અન્વચાર્થ :

गुरुणा=ગુરુ વડે **थुइमंगलिम्म उच्चिरिए=**સ્તુતિમંગલ ઉચ્ચારાયે છતે **सेसगा=શેષ એવા સાધુઓ <mark>थुई=</mark> સ્તુ**તિઓને **बिंति=બોલે છે. तओ=**ત્યારપછી **થેवं कालं=**થોડો કાળ **गुरुपायमूलिम्म=ગુરુ**ના પાદમૂલમાં= આચાર્યની પાસે, चिट्ठंति=२હે છે.

#### आथार्थ :

ગુરુ વડે સ્તુતિમંગલનું ઉચ્ચારણ કરાથે છતે શેષ સાધુઓ સ્તુતિઓ બોલે છે, ત્યારપછી સર્વ સાધુઓ થોડો સમય આચાર્ચની પાસે બેસે છે.

### ટીકા :

स्तुतिमङ्गले गुरुणा=आचार्येणोच्चास्ति सित ततः शेषाः साधवः स्तुतीः बुवते=ददतीत्यर्थः, तिष्ठन्ति ततः=प्रतिक्रान्तानन्तरं स्तोकं कालम्, क्वेत्याह — गुरुपादमूले=आचार्यान्तिक इति गाथार्थः ॥४९०॥ टीकार्थः

ગુરુ વડે=આચાર્ય વડે, સ્તુતિમંગલ ઉચ્ચારાયે છતે ત્યારપછી શેષ સાધુઓ સ્તુતિઓને બોલે છે=આપે છે, ત્યારપછી=પ્રતિક્રાંતની અનંતર=પ્રતિક્રમણ પૂરું થયા પછી તરત, સ્તોક કાળ રહે છે=થોડો કાળ સાધુઓ રહે છે, ક્યાં રહે છે ? એથી કહે છે – ગુરુના પાદમૂલમાં=આચાર્યના અંતિકમાં=ગુરુની પાસે, રહે છે એમ અન્વય છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

છ આવશ્યકની સમાપ્તિ કર્યા પછી હર્ષના અતિશય રૂપે **નમોડસ્તુવર્ધમાનાય** ઇત્યાદિ મંગલરૂપ સ્તુતિ બોલાય છે, જે સ્તુતિ પ્રથમ આચાર્ય બોલે છે અને ત્યારબાદ શેષ સાધુઓ બોલે છે. ત્યારપછી સર્વ સાધુઓ થોડો કાળ આચાર્ય પાસે બેસે છે, જેનું પ્રયોજન આગળની ગાથામાં ગ્રંથકાર સ્વયં બતાવવાના છે. **॥૪૯૦**॥

## અવતરણિકા :

प्रयोजनमाह -

## અવતરણિકાર્થ:

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે ત્રણ સ્તુતિઓ બોલ્યા પછી સાધુઓ થોડો કાળ આચાર્ય પાસે બેસે છે. તે બેસવાના પ્રયોજનને કહે છે —

#### भाशा :

पम्हुद्वमेरसारण विणओ य ण फेडिओ हवइ एवं । आयरणा सुअदेवयमाईणं होइ उस्सग्गो ॥४९१॥

### અન્વચાર્થ:

(ગુરુ પાસે બેસવાથી) पम्हुद्रमेरसारण=વिस्मृत મર્યાદાનું સ્મરણ થાય છે, एवं य=વળી આ રીતે=સાધુઓ પ્રતિક્રમણ પૂરું થયા પછી ગુરુ પાસે બેસે એ રીતે, विणओ फेडिओ ण हवड़=વિનય સ્ફેટિત=ઓળંગાયેલ, થતો નથી. (આટલું પ્રતિક્રમણ છે.) आयरणा=આચરણા વડે=જીતવ્યવહાર વડે, सुअदेवयमाईणं=શ्रुतदेवता અદિનો उस्सग्गो=કાયોત્સર્ગ होड़=થાય છે.

#### ગાથાર્થ :

ગુરુ પાસે બેસવાથી વિસ્મૃત મર્ચાદાનું સ્મરણ થાય છે, વળી સાધુઓ પ્રતિક્રમણ પૂરું થયા પછી ગુરુ પાસે બેસે એ રીતે વિનય ઓળંગાયેલ થતો નથી. આટલું પ્રતિક્રમણ છે. જીતવ્યવહાર વડે શ્રુતદેવતાદિનો કાયોત્સર્ગ થાય છે.

### ટીકા :

तत्र हि विस्मृतमर्यादास्मरणं भवति, विनयश्च न फेटितो=नातीतो भवति एवं=उपकार्यासेवनेन, एतावत् प्रतिक्रमणं, आचरणया श्रुतदेवतादीनां भवति कायोत्सर्गः, आदिशब्दात् क्षेत्रभवनदेवतापरिग्रह इति गाथार्थः ॥४९१॥

### ટીકાર્થ :

જે કારણથી ત્યાં=ગુરુની પાસે બેસવામાં, વિસ્મરણ થયેલી મર્યાદાનું સ્મરણ થાય છે, અને આ રીતે=સર્વ સાધુઓ પ્રતિક્રમણ પૂરું થયા પછી ગુરુ પાસે બેસે એ રીતે, ઉપકારીના આસેવનથી=ઉપકારી એવા ગુરુને સેવવાથી, વિનય સ્ફેટિત થતો નથી=અતીત થતો નથી=ગુરુ પ્રત્યેનો વિનય ઓળંગાયેલો થતો નથી; આટલું પ્રતિક્રમણ છે. આચરણા વડે=જીતાચાર વડે, શ્રુતદેવતા આદિનો કાયોત્સર્ગ થાય છે. 'आदि' શબ્દથી= ''શ્રુતદેવતાવીનાં''માં 'आदि' શબ્દથી, ક્ષેત્ર અને ભવન દેવતાનો પરિગ્રહ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

પ્રતિક્રમણની સમાપ્તિના અંતે મંગલરૂપે સ્તુતિઓ બોલ્યા પછી સર્વ સાધુઓ ગુરુ પાસે બેસે છે, જેથી વિસ્મૃત મર્યાદાનું સ્મરણ થાય છે. આશય એ છે કે પ્રતિક્રમણ કરીને અતિચારથી શુદ્ધ થયેલા સાધુઓ ગુરુ પાસે બેસે છે અને ગુરુ પણ શિષ્યોને હિતનું સ્મરણ થાય તેવાં હિતનાં વાક્યો કહે છે, જે સાંભળીને સંયમજીવનની કોઈ મર્યાદા સાધુઓને વિસ્મૃત થઈ ગઈ હોય તો તેનું સ્મરણ થાય, અને ફરી તેવી મર્યાદાનું વિસ્મરણ ન થાય તદર્થે સમ્યગ્ યત્ન થઈ શકે. માટે પ્રતિક્રમણ કર્યા પછી સર્વ સાધુઓ હિતવાક્યોના શ્રવણ માટે આચાર્ય પાસે બેસે છે.

આ રીતે વિનયપૂર્વક ગુરુ પાસે હિતોપદેશનું શ્રવણ કરવારૂપ ઉપકારી એવા ગુરુની આસેવના કરવાથી વિનયનું ઉલ્લંઘન થતું નથી. અહીં "વિનયનું પાલન થાય છે," એમ ન કહેતાં "વિનયનું ઉલ્લંઘન થતું નથી," એમ કહેવા દ્વારા એ જણાવવું છે કે જે સાધુઓ પ્રતિક્રમણ કર્યા પછી તરત પોતાની અન્ય પ્રવૃત્તિ કરવા માટે પ્રવૃત્ત થાય છે અને ગુરુ પાસે બેસતા નથી, તે સાધુઓ ઉપકારી એવા ગુરુનું આસેવન નહીં કરતા હોવાથી ઉપકારી એવા ગુરુના વિનયનું ઉલ્લંઘન કરે છે, જે મહાદોષરૂપ છે; અને જેઓ શાસ્ત્રમર્યાદા પ્રમાણે ગુરુ પાસે આવીને હિતોપદેશનું શ્રવણ કરે છે, તેઓ આવા પ્રકારના વિનયનું ઉલ્લંઘન કરતા નથી.

અહીં સુધીની સાંજના પ્રતિક્રમણની વિધિ છે. હવે આ વિધિ સંપૂર્ણ કર્યા પછી વર્તમાનનો જીતાચાર બતાવતાં પ્રંથકાર કહે છે કે જીતાચારરૂપ આચરણા વડે વર્તમાનમાં શ્રુતદેવતા/ક્ષેત્રદેવતા/ભવનદેવતાનો કાયોત્સર્ગ કરાય છે. ॥૪૯૧॥

#### અવતરણિકા :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે પ્રતિક્રમણ પૂરું થયા પછી જીતવ્યવહાર વડે શ્રુતદેવતા, ક્ષેત્રદેવતા અને ભવનદેવતાનો કાયોત્સર્ગ કરાય છે. ત્યાં પ્રશ્ન થાય કે સાધુઓ ક્ષેત્રદેવતા અને ભવનદેવતાનો કાયોત્સર્ગ ક્યારે કરે છે ? તેથી કહે છે –

#### ગાશા :

चाउम्मासिय वरिसे उस्सग्गो खित्तदेवयाए ति । पक्खिअ सिज्जसुराए करिंति चउमासिए वेगे ॥४९२॥

### અન્વચાર્ચ:

चाउम्मासिय विरसे=ચાતુર્માસિક (અને) વાર્ષિક એવા પ્રતિક્રમણમાં खित्तदेवयाए=क्षेત્રદેવતાનો, उस्सग्गो=કાયોત્સર્ગ થાય છે. पविखअ=પાક્ષિક એવા પ્રતિક્રમણમાં सिज्जसुराए=શય્યાસુરાનો=ભવનદેવતાનો, किरित=કરે છે=સાધુઓ કાયોત્સર્ગ કરે છે. चउमासिए वेगे=ચાતુર્માસિકમાં પણ એક=ચાતુર્માસિક પ્રતિક્રમણમાં પણ એક મતના મુનિઓ શય્યાસુરાનો કાયોત્સર્ગ કરે છે.

★ 'त्ति' पाटपूर्ति भाटे छे.

### ગાથार्थ :

ચાતુર્માસિક અને વાર્ષિક પ્રતિક્રમણમાં ક્ષેત્રદેવતાનો કાયોત્સર્ગ થાય છે, પાક્ષિક પ્રતિક્રમણમાં સાધુઓ ભવનદેવતાનો કાયોત્સર્ગ કરે છે. ચાતુર્માસિક પ્રતિક્રમણમાં પણ એક મતના મુનિઓ ભવનદેવતાનો કાયોત્સર્ગ કરે છે.

#### ટીકા :

चातुर्मासिके वार्षिके च प्रतिक्रमण इति गम्यते कायोत्सर्गः क्षेत्रदेवताया इति, पाक्षिके शय्यासुरायाः= भवनदेवताया इत्यर्थः कुर्वन्ति, चातुर्मासिकेऽप्येके मुनय इत्यर्थः ॥४९२॥

## ટીકાર્થ :

ચાતુર્માસિક અને વાર્ષિક પ્રતિક્રમણમાં ક્ષેત્રદેવતાનો કાયોત્સર્ગ થાય છે. પાક્ષિક પ્રતિક્રમણમાં શય્યાસુરાના≕ ભવનદેવતાના, કાયોત્સર્ગને કરે છે. એક મુનિઓ≕એક મતના સાધુઓ, ચાતુર્માસિકમાં પણ≕ચાતુર્માસિક પ્રતિક્રમણમાં પણ ભવનદેવતાનો કાયોત્સર્ગ કરે છે, એ પ્રમાણે અર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

દૈવસિક પ્રતિક્રમણ કર્યા પછી સર્વ સાધુઓ જીતાચારરૂપે શ્રુતદેવતાનો કાયોત્સર્ગ કરે છે. ચાતુર્માસિક અને વાર્ષિક પ્રતિક્રમણ કર્યા પછી સાધુઓ ક્ષેત્રદેવતાનો કાયોત્સર્ગ કરે છે, અને પાક્ષિક પ્રતિક્રમણ કર્યા પછી સાધુઓ શય્યાતરદેવતાનો અર્થાત્ ભવનદેવતાનો કાયોત્સર્ગ કરે છે. તેમાં કેટલાક મતવાળા સાધુઓ ચાતુર્માસિક પ્રતિક્રમણ કર્યા પછી પણ ભવનદેવતાનો કાયોત્સર્ગ કરે છે, એ પ્રમાણે પ્રસ્તુત ગ્રંથમાં ઉલ્લેખ છે.

વળી, વર્તમાનમાં તો દૈવસિક પ્રતિક્રમણમાં શ્રુતદેવતાનો અને ક્ષેત્રદેવતાનો કાયોત્સર્ગ કરાય છે, તેમ જ ભવનદેવતાનો કાયોત્સર્ગ પક્ષ્મી/ચૌમાસી/સંવચ્છરી પ્રતિક્રમણમાં કરાય છે. આ પ્રકારનો જીતાચાર ક્યારથી શરૂ થયો, તે જ્ઞાત નથી, પરંતુ પ્રસ્તુત ગ્રંથમાં જણાવેલ જીતાચાર કરતાં વર્તમાનનો જીતાચાર કંઈક જુદો છે. ॥૪૯૨॥

#### અવતરશિકા :

ગાથા ૪૯૧માં બતાવ્યું કે પ્રતિક્રમણ સમાપ્ત થયા પછી આચરણા વડે શ્રુતદેવતા વગેરેનો કાયોત્સર્ગ કરાય છે, અને ગાથા ૪૯૨માં ક્ષેત્રદેવતા અને ભવનદેવતાનો કાયોત્સર્ગ કયારે કરવાનો હોય ? તે બતાવ્યું. આ રીતે સાંજના પ્રતિક્રમણની વિધિ અને પ્રતિક્રમણ પછી વર્તમાનમાં આચરાતા જીતાચારની વિધિ સંપૂર્ણ થઈ. હવે રાત્રિમાં કરવા યોગ્ય કાલગ્રહણ, સ્વાધ્યાય વગેરેની વિધિને અન્ય ગ્રંથોથી જાણવાનો અતિદેશ કરીને સવારના પ્રતિક્રમણની વિધિ કહેવાની ગ્રંથકાર પ્રતિજ્ઞા કરે છે —

#### आथा :

पाओसिआई सव्वं विसेससुत्ताओ एत्थ जाणिज्जा । पच्चूसपडिक्कमणं अहक्कमं कित्तइस्सामि ॥४९३॥

### અન્વચાર્થ :

एत्थ=અહીં=દૈવસિક પ્રતિક્રમણ અને જીતાચારરૂપે કરાતો શ્રુતદેવતાદિનો કાયોત્સર્ગ કર્યા પછી કરાતી સાધ્વાચારની ક્રિયાઓમાં, **पाओसिआई सव्वं**=પ્રાદોષિકાદિ સર્વને=રાત્રિના દરેક પ્રહરસંબંધી કાલગ્રહણાદિ સર્વ ક્રિયાઓને, विसेससुत्ताओ=વિશેષસૂત્રથી जाणिज्जा=જાણવું; पच्चूसपडिक्रमणं=પ્રત્યૂષના પ્રતિક્રમણને= રાત્રિક પ્રતિક્રમણને, अहक्रमं=યથાક્રમે कित्तइस्सामि=હં કીર્તીશ.

## ગાચાર્થ :

દૈવસિક પ્રતિક્રમણ અને જીતાચારરૂપે કરાતો શ્રુતદેવતાદિનો કાયોત્સર્ગ કર્યા પછી કરાતી સાધ્વાચારની ક્રિયાઓમાં રાત્રિના દરેક પહોર સંબંધી કાલગ્રહણ, સ્વાધ્યાયાદિ સર્વ ક્રિયાઓને વિશેષસૂત્રથી જાણવી. હવે રાત્રિક પ્રતિક્રમણને હું ક્રમસર કર્હીશ.

## કોકા :

प्रादोषिकादि सर्वं कालग्रहणस्वाथ्यायादि विशेषसूत्रात्-निशीथाऽऽवश्यकादेखगन्तव्यम्, प्रत्यूष-प्रतिक्रमणं यथाक्रमम्=आनुपूर्व्यां कीर्त्तयिष्यामि अत ऊर्ध्वमिति गाथार्थः ॥४९३॥

## ટીકાર્થ :

પ્રાદોષિકાદિ=રાત્રિના દરેક પ્રહરસંબંધી, કાલગ્રહણ-સ્વાધ્યાયાદિ સર્વને નિશીથ-આવશ્યકાદિરૂપ વિશેષસૂત્રથી જાણવું, પ્રત્યૂષના પ્રતિક્રમણને=સવારના પ્રતિક્રમણની વિધિને, આનાથી આગળ યથાક્રમ= આનુપૂર્વીથી=ક્રમસર, હું કહીશ, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

દૈવસિક પ્રતિક્રમણ કર્યા પછી જીતાચારરૂપે શ્રુતદેવતાનો કાયોત્સર્ગ કર્યા પછી સાધુઓ રાત્રિનો પ્રથમ પહોર પૂરો થાય ત્યારે કાલગ્રહણ કરીને સ્વાધ્યાય કરે છે, એમ રાત્રિના દરેક પહોરે કાલગ્રહણ કરીને સ્વાધ્યાય કરે છે. તેથી રાત્રે ત્રણ કાલગ્રહણ થાય છે. તે સર્વ વિધિ જણાવવી આવશ્યક હોવા છતાં ગ્રંથગૌરવના ભયથી ગ્રંથકારે તે સર્વ નિશીથ-આવશ્યકાદિ વિશેષસત્રથી જાણી લેવાનો અતિદેશ કર્યો છે.

આ રીતે રાત્રિસંબંધી સર્વ ઉચિત વિધિ બતાવીને સવારના પ્રતિક્રમણની વિધિનું હું ક્રમસર કીર્તન કરીશ, એ પ્રકારે ગ્રંથકાર ગાથાના ઉત્તરાર્ધથી પ્રતિજ્ઞા કરે છે. II૪૯૩II

#### भाया :

सामइयं कड्ढिता चरित्तसुद्धत्थ पढममेवेह । पणवीसुस्सासं चिअ धीरा उ करिंति उस्सग्गं ॥४९४॥

#### અન્વચાર્થ :

इह=અહીં=સવારના પ્રતિક્રમણમાં, सामइयं कड्ढिता=સામાયિકને=કરેમિભંતે સૂત્રને, બોલીને धीरा=ધીર એવા સાધુઓ चिरत्तसुद्धत्थ=ચારિત્રની શુદ્ધિ અર્થે पढममेव=પ્રથમ જ पणवीसुस्सासं चिअ=પથીસ ઉચ્છવાસવાળા જ उस्सग्गं=કાયોત્સર્ગને करिंति=કરે છે.

★ 'ड' पाहपूर्ति माटे छे.

### ગાથાર્થ :

સવારના પ્રતિક્રમણમાં કરેમિભંતે સૂત્રને બોલીને ધીર એવા સાધુઓ ચારિત્રની શુદ્ધિ માટે પ્રથમ જ ૨૫ ઉચ્છવાસના પ્રમાણવાળો જ કાથોત્સર્ગ કરે છે.

## ટીકા :

सामायिकमाकृष्य पूर्वक्रमेण चारित्रविशुद्ध्यर्थं प्रथममेवेह पञ्चविंशत्युच्छ्वसमेव पूर्ववद्धीराः कुर्वन्ति कायोत्सर्गमिति गाथार्थः ॥४९४॥

## ટીકાર્થ :

અહીં=સવારના પ્રતિક્રમણમાં, પૂર્વના ક્રમથી=પૂર્વે સાંજના પ્રતિક્રમણની વિધિમાં બતાવેલા ક્રમથી, સામાયિકને=કરેમિભંતે સૂત્રને, બોલીને ધીર એવા સાધુઓ ચારિત્રની વિશુદ્ધિ અર્થે પ્રથમ જ પૂર્વની જેમ= સાંજના પ્રતિક્રમણની જેમ, પચીસ ઉચ્છ્વાસવાળા જ કાયોત્સર્ગને કરે છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### आथा :

उस्सारिकण विहिणा सुद्धचरित्ता थयं पकड्ढिता । दंसणसुद्धिनिमित्तं करिंति पणुवीसउस्सग्गं ॥४९५॥

#### अन्दाग्रार्थ :

विहिणा=વिધि વડે उस्सारिकण=(કાયોત્સર્ગને) પારીને सुद्धचरित्ता=શુદ્ધ ચારિત્રવાળા સાધુઓ थयं=

સ્તવને=લોગસ્સસૂત્રરૂપ ચતુર્વિંશતિસ્તવને, **पकड्वित्ता**=બોલીને **दंसणसुद्धिनिमित्तं**=દર્શનની શુદ્ધિના નિમિત્તે **पण्<b>वीसउ**स्सग्गं=પચીસ ઉચ્છ્વાસવાળા કાયોત્સર્ગને **करिति**=કરે છે.

#### ગાથાર્થ :

વિદ્યિ વડે કાચોત્સર્ગને પારીને શુદ્ધ સારિત્રવાળા સાધુઓ લોગસ્સસૂત્રરૂપ ચતુર્વિંશતિસ્તવને બોલીને દર્શનની શુદ્ધિ માટે પચીસ ઉચ્છ્વાસના પ્રમાણવાળો કાચોત્સર્ગ કરે છે.

### ટીકા :

उत्सार्य विधिना-'नमोऽर्हद्भ्यः' इति वचनलक्षणेन शुद्धचारित्राः स्तवं-'लोकस्योद्योतकर'इत्यादिलक्षणं प्रकृष्य दर्शनशुद्धिनिमित्तं कुर्वन्ति पञ्चविंशत्युच्छासमुत्सर्गमिति गाथार्थः ॥४९५॥

### ટીકાર્થ :

'અરિહંતોને નમસ્કાર થાઓ' એ પ્રકારના વચનના લક્ષણવાળી વિધિ વડે કાયોત્સર્ગને પારીને શુદ્ધ ચારિત્રવાળા સાધુઓ 'લોકના ઉદ્યોતકર' ઇત્યાદિના લક્ષણવાળા સ્તવને બોલીને દર્શનની શુદ્ધિના નિમિત્તે પચીસ ઉચ્છવાસવાળા કાયોત્સર્ગને કરે છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### भाशा :

उस्सारिकण विहिणा कर्ड्डिति सुयत्थवं तओ पच्छा । काउस्सम्मं अणिययमाणमिह करेति उवउत्ता ॥४९६॥

### અન્વચાર્થ:

विहिणा=विधि વડે उस्सारिऊण=(કાયોત્સર્ગને) પારીને सुयत्थवं किंद्वित=श्रुतस्तवने=पुક्ખરવર સૂત્રને, બોલે છે. तओ पच्छा=त्यारपछी उवउत्ता=ઉપયુક્ત એવા સાધુઓ इह=અહીં=જ્ઞાનશુદ્ધિ निभित्तक કાયોત્સર્ગના પ્રસ્તાવમાં, अणिययमाणं काउस्सग्गं=અનિયત માનવાળા કાયોત્સર્ગને करेंति=કરે છે.

### ગાથાર્થ :

સાધુઓ વિદ્યિ વડે કાયોત્સર્ગને પારીને પુક્ખરવર સૂબને બોલે છે. ત્યારપછી ઉપયુક્ત એવા સાદ્યુઓ જ્ઞાનશુદ્ધિ નિમિત્તક કાયોત્સર્ગના પ્રસ્તાવમાં અનિયત પ્રમાણવાળો કાયોત્સર્ગ કરે છે.

## ટીકા :

उत्सार्य विधिना कर्षन्ति श्रुतस्तवं-'पुक्खरवर' इत्यादिलक्षणं, ततः पश्चात् कायोत्सर्गमनियतमानमिति अतिचाराणामनियतत्वात् इह=अत्र प्रस्तावे कुर्वन्त्युपयुक्ता इति अत्यन्तोपयुक्ता इति गाथार्थः ॥४९६॥ टीकार्थः

વિધિ વડે કાયોત્સર્ગને પારીને 'પુક્ખરવર' ઇત્યાદિના લક્ષણવાળા શ્રુતસ્તવને સાધુઓ બોલે છે. તેનાથી પછી અહીં≕આ પ્રસ્તાવમાં≕જ્ઞાનશુદ્ધિ નિમિત્તક કાયોત્સર્ગના પ્રસ્તાવમાં, ઉપયુક્ત≕અત્યંત ઉપયુક્ત, એવા સાધુઓ અનિયતમાનવાળા કાયોત્સર્ગને કરે છે.

www.jainelibrary.org

અહીં પ્રશ્ન થાય કે સાધુઓ અનિયતમાનવાળો કાયોત્સર્ગ કેમ કરે છે ? તેમાં હેતુ આપે છે – અતિ<mark>ચારોનું અનિયતપશું છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.</mark>

### ભાવાર્થ :

ગાથા ૪૯૩માં ગ્રંથકારે પ્રતિજ્ઞા કરેલ કે હવે પછી હું યથાક્રમ સવારના પ્રતિક્રમણની વિધિને કહીશ. તેથી તે વિધિનો પ્રારંભ કરતાં ગ્રંથકાર કહે છે —

પ્રતિક્રમણમાં સૌ પ્રથમ સાધુઓ કરેમિત્નંતે સૂત્ર બોલે છે, જેથી સંયમનો પરિણામ દઢ થાય અને છ આવશ્યકમાંના પ્રથમ સામાયિક આવશ્યકનું સેવન થાય. ત્યારપછી સાધુઓ ચારિત્રની શુદ્ધિ માટે પચીસ શ્વાસોચ્છ્વાસ પ્રમાણ કાયોત્સર્ગ કરે છે. તેથી એ પ્રાપ્ત થાય કે કરેમિત્નંતે સૂત્ર અને અન્નત્થ સૂત્ર બોલીને સાધુઓ ચારિત્રની શુદ્ધિ નિમિત્તે કાયોત્સર્ગ કરે છે.

ત્યારપછી કાયોત્સર્ગ પારીને શુદ્ધ થયેલા ચારિત્રના પરિણામવાળા સાધુઓ લોગસ્સ સૂત્ર બોલીને દર્શનની શુદ્ધિ માટે પચીસ શ્વાસોચ્છ્વાસ પ્રમાણ કાયોત્સર્ગ કરે છે. તેથી એ ફ્લિત થાય કે લોગસ્સ સૂત્ર, સવ્વલોએ અરિહતચેઈઆણં સૂત્ર અને અન્નત્થ સૂત્ર બોલીને સાધુઓ દર્શનની શુદ્ધિ નિમિત્તે કાયોત્સર્ગ કરે છે.

ત્યારપછી સાધુઓ કાયોત્સર્ગ પારીને પુક્ષરવર સૂત્ર બોલીને જ્ઞાનની શુદ્ધિ માટે અનિયતમાનવાળો કાયોત્સર્ગ કરે છે. તેથી એ નક્કી થાય કે પુક્ષરવર સૂત્ર, સુઅસ્સ ભગવઓ સૂત્ર અને અન્નત્થ સૂત્ર બોલીને સાધુઓ જ્ઞાનની શુદ્ધિ નિમિત્તે અનિયત શ્વાસોચ્છ્વાસના પ્રમાણવાળો કાયોત્સર્ગ કરે છે; કેમ કે આ ત્રીજા કાયોત્સર્ગમાં રાત્રિ દરમિયાન સંયમમાં થયેલા અતિચારોનું સાધુઓ ચિંતવન કરે છે. આથી જે સાધુને જેટલા અતિચારો થયા હોય તેટલા પ્રમાણવાળો કાયોત્સર્ગ તે સાધુઓ કરે છે અને તે કાયોત્સર્ગમાં ચિંતવેલા અતિચારોને મનમાં ધારણ કરી રાખે છે. માટે જ્ઞાનશુદ્ધિ અર્થે કરાતો ત્રીજો કાયોત્સર્ગ અનિયત પ્રમાણવાળો હોય છે.

વળી આ સર્વ કાયોત્સર્ગો સાધુઓ અત્યંત ઉપયોગપૂર્વક કરે છે, જેથી રાત્રિ દરમિયાન સંયમમાં કોઈ સ્ખલના થઈ હોય તો તેની શુદ્ધિ થવા દ્વારા રત્નત્રયીની શુદ્ધિ થાય. ॥૪૯૪/૪૯૫/૪૯૬॥

## અવતરણિકા :

अत्र यच्चिन्तयति तदाह -

## અવતરણિકાર્થ :

અહીં≕જ્ઞાનની શુદ્ધિ નિમિત્તે કરાતા ત્રીજા કાયોત્સર્ગમાં, સાધુઓ જેને ચિંતવે છે, તેને કહે છે – આથા ઃ

> पाओसिअथुइमाईअहिगयउस्सग्गचिट्ठपज्जंते । चितंति तत्थ सम्मं अइयारे राइए सव्वे ॥४९७॥

#### અન્વચાર્થ:

पाओस्तिअथुड्रमाईअहिगयउस्सग्गचिट्टपज्जंते=પ્રાદોષિક સ્તૃતિની આદિવાળા અને અધિકૃત કાયોત્સર્ગની

ચેષ્ટાના પર્યંતવાળા **तत्थ**=ત્યાં=ક્રિયાકલાયમાં, **राइए सच्चे अइयारे**=રાત્રિક સર્વ અતિચારોને सम्मं=સમ્યગ્ चितंति=ચિંતવે છે.

#### ગાથાर्थ :

પ્રાદોષિક સ્તુતિથી માંડીને અધિકૃત કાચોત્સર્ગની ચેષ્ટા સુધીના ક્રિયાકલાપમાં રાત્રિ સંબંધી સર્વ અતિચારોને સાધુઓ સમ્ચગ્ ચિંતવે છે.

#### ટીકા :

प्रादोषिकस्तुतिप्रभृतीनां, प्रादोषिकप्रतिक्रमणान्तस्तुतेरारभ्य अधिकृतकायोत्सर्गचेष्टापर्यन्ते=प्रस्तुत-कायोत्सर्गव्यापारावसान इति भावः, अत्रान्तरे चिन्तयित (? चिन्तयन्ति ) तत्र=क्रियाकलापे सम्यग्=उपयोग-पूर्वकमतिचारान्=स्खलितप्रकारान् रात्रिकान् सर्वान्-सूक्ष्मादिभेदभिन्नानिति गाथार्थः ॥४९७॥

#### मांध :

ટીકામાં चिन्तयित છે, તેને સ્થાને મૂળગાથા પ્રમાણે चिन्तयित હોય તેમ ભારો છે; કેમ કે મૂળગાથામાં चितंति શબ્દ બહુવચનમાં છે, તેથી ટીકામાં પણ ક્રિયાપદ બહુવચનમાં હોવું જોઈએ.

### ટીકાર્થ :

પ્રાદોષિક એવી સ્તુતિ વગેરેના અતિચારોને સાધુઓ ચિંતવે છે, એમ અન્વય છે. પ્રાદોષિક પ્રતિક્રમણના અંતની સ્તુતિથી આરંભીને=સાંજનું પ્રતિક્રમણ પૂર્વું થયા પછી અંતે બોલાતી ત્રણ સ્તુતિઓથી માંડીને, અધિકૃત કાયોત્સર્ગની ચેષ્ટાના પર્યંતવાળા=પ્રસ્તુત કાયોત્સર્ગના વ્યાપારના અવસાનવાળા=સવારના પ્રતિક્રમણમાં કરાતા અધિકૃત એવા જ્ઞાનશુદ્ધિ નિમિત્તક ત્રીજા કાયોત્સર્ગની પૂર્વેના સર્વ વ્યાપારો સુધીના, ત્યાં≕ક્રિયાકલાપમાં, રાત્રિ સંબંધી સૂક્ષ્માદિ ભેદથી ભિન્ન એવા સર્વ=સૂક્ષ્મ અને સ્થૂલ એમ બે ભેદવાળા બધા, અતિચારોને= સ્ખલિતના પ્રકારોને=પોતાનાથી થયેલી સ્ખલનાઓના પ્રકારોને, આ અવસરે=જ્ઞાનની શુદ્ધિ નિમિત્તે ત્રીજો કાયોત્સર્ગ કરતી વખતે, સાધુઓ સમ્યગ્≕ઉપયોગપૂર્વક, ચિંતવે છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

સાધુઓ આગલા દિવસે સાંજના પ્રતિક્રમણમાં સ્તુતિ બોલે છે ત્યારથી માંડીને સવારના પ્રતિક્રમણમાં ત્રીજો કાયોત્સર્ગ કરે છે ત્યાં સુધીની સર્વ ચેષ્ટાઓ કરવામાં જે સૂક્ષ્મ કે સ્થૂલ સ્ખલનાઓ થઈ હોય તે સર્વને અધિકૃત એવા ત્રીજા કાયોત્સર્ગમાં ચિંતવે છે.

આ કથનથી એ પ્રાપ્ત થાય કે સાધુઓ સાંજના પ્રતિક્રમણના અંતે રત્નત્રયી નિમિત્તક ત્રણ કાયોત્સર્ગ કર્યા પછી વધતી એવી ત્રણ સ્તુતિઓ બોલે, ત્યારપછી થોડો કાળ ગુરુ પાસે બેસે, ત્યારપછી વર્તમાનના જીતાચાર પ્રમાણે શુતદેવતા વગેરેનો કાયોત્સર્ગ કરે, ત્યારપછી રાત્રે કાલગ્રહણ, સ્વાધ્યાયાદિ ક્રિયાઓ કરે, સંથારાપોરિસી ભણાવે, શાસ્ત્રોક્ત વિધિ મુજબ સંથારે, સવારે ઊઠીને પ્રતિક્રમણ કરતાં પૂર્વે ધ્યાન, સ્વાધ્યાયાદિ કરે, ત્યારપછી સવારના પ્રતિક્રમણનો પ્રારંભ કરે, તેમાં પણ ચારિત્ર અને દર્શનની શુદ્ધિ નિમિત્તક બે કાયોત્સર્ગ કરે, અને ત્યારપછી જ્ઞાનની શુદ્ધિ નિમિત્તક ત્રીજો કાયોત્સર્ગ કરવા માટે પુક્ખરવર સૂત્ર, સુઅસ્સ ભગવઓ સૂત્ર અને અજ્ઞત્થ સૂત્ર બોલે, ત્યાં સુધીની સર્વ ચેષ્ટાઓમાં જે કોઈ સૂક્ષ્મ કે સ્થૂલ

અતિચારો થયા હોય, તે સર્વ અતિચારોનું પ્રસ્તુત એવા ત્રીજા કાયોત્સર્ગમાં સાધુઓ અવધારણ કરે છે, જેથી પ્રતિક્રમણમાં કરાતી આલોચનાદિ ક્રિયાઓથી તે અતિચારોની સમ્યગ્ શુદ્ધિ થઈ શકે. II૪૯૭II

### અવતરણિકા :

पश्चादतिचारचिन्तने प्रयोजनमाह -

### અવતરણિકાર્થ:

પાછળથી અતિચારોના ચિંતનમાં પ્રયોજનને કહે છે, અર્થાત્ દૈવસિક પ્રતિક્રમણમાં પહેલાં અતિચારોનું ચિંતવન કરાય છે, જ્યારે રાત્રિક પ્રતિક્રમણમાં પ્રથમ ચારિત્રશુદ્ધિ અર્થે અને દ્વિતીય દર્શનશુદ્ધિ અર્થે કાયોત્સર્ગ કર્યા પછી તૃતીય જ્ઞાનશુદ્ધિ અર્થે કરાતા કાયોત્સર્ગમાં અતિચારોનું ચિંતવન કરાય છે, તો આ રીતે પાછળથી અતિચારોનું ચિંતવન કરવામાં શું હેતુ છે ? તે બતાવે છે –

#### ગાથા :

निद्दामत्तो न सरइ अइआरे मा य घट्टणंऽन्नोऽण्णं । किइअकरणदोसा वा गोसाई तिण्णि उस्सग्गा ॥ ४९८ ॥

#### अन्वयार्थ :

निद्दामत्तो अइआरे न सर्इ=िनद्राथी मत्त અતિચારોને સ્મરતા નથી=િનદ્રાના મદવાળા સાધુ થયેલા અતિચારોને સારી રીતે યાદ કરી શકતા નથી, मा य अन्नोऽण्णं घट्टणं किइअकरणदोसा वा=અને અન્યોન્ય घट्टन અથવા કૃતિઅકરણના દોષો ન થાઓ=સાધુઓ પરસ્પર અથડાઓ નહીં અથવા વંદન નહીં કરવાના દોષો થાઓ નહીં, (આથી) गोसाई=ગોસમાં આદિમાં=સવારના પ્રતિક્રમણમાં શરૂઆતમાં, तिण्णि उस्सग्ग=ત્રણ કાયોત્સર્ગો છે.

### ગાથાर्थ :

નિદ્રાના મદવાળા સાધુ થયેલા અતિચારોને સારી રીતે સ્મરણ કરી શકતા નથી, અને સાધુઓ પરસ્પર અથકાઓ નહીં અથવા વંદન નહીં કરવાના દોષો થાઓ નહીં, આથી સવારના પ્રતિક્રમણમાં પ્રારંભમાં ત્રણ કાચોત્સર્ગો છે.

## ટીકા :

निद्रामत्तो न स्मरत्यितचारान् सम्यक्, तथा मा च घट्टनमन्योऽन्यं=परस्परतः कृत्यकरणदोषा वा समं स्वकारे (?स्युरन्थकारे), अतो गोसे आदौ त्रयः कायोत्सर्गा इति गाथार्थः ॥४९८॥

## नौध :

टीङामां समं स्वकारे छे, तेने स्थाने स्युस्थकारे होवुं शोर्छ.

### ટીકાર્થ :

નિદ્રાથી મત્ત≔નિદ્રાનો મદ જેને ઊતર્યો નથી એવા સાધુ, અતિચારોને સમ્યક્ સ્મરણ કરતા નથી, અને તે રીતે અન્યોન્ય≔પરસ્પરથી, ઘટ્ટન≕સંઘટ્ટો, અથવા અંધકારમાં કૃતિના અકરણના દોષો≕વંદન નહીં કરવાના દોષો, ન થાઓ; આથી ગોસમાં=સવારના પ્રતિક્રમણમાં, આદિમાં=પ્રારંભમાં, ત્રણ કાયોત્સર્ગો છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

સવારના ઊંઘમાંથી ઊઠેલા સાધુ પ્રતિક્રમણ કરવાના સમય સુધી કદાચ નિદ્રાની અસરવાળા હોઈ શકે, અને તેવા નિદ્રાવાળા સાધુ જો પ્રતિક્રમણમાં અતિચારોનું ચિંતવન પહેલાં કરે તો સર્વ અતિચારોનું ચિંતવન સમ્યગ્ ન કરી શકે. આથી આવા પ્રકારની જીવોની સ્થિતિને ખ્યાલમાં રાખીને શાસ્ત્રકારોએ અતિચાર ચિંતવનનો કાયોત્સર્ગ પ્રથમને બદલે ત્રીજો રાખેલ છે; કેમ કે સાધુઓ સામાન્યથી નિદ્રાના પરિહાર માટે યત્ન કરનારા હોય છે, તેથી કોઈક સાધુની નિદ્રા પ્રતિક્રમણના પ્રારંભકાળમાં દૂર થઈ ન હોય તોપણ પ્રથમના બે કાયોત્સર્ગમાં કરાતા યત્નથી દૂર થઈ જાય છે, જેથી ત્રીજા કાયોત્સર્ગ વખતે નિદ્રાની અસર દૂર થઈ ગઈ હોવાથી અતિચારોનું ચિંતવન સમ્યગ્ થઈ શકે છે. આથી સવારના પ્રતિક્રમણમાં અતિચારોનું ચિંતવન પાછળથી કરાય છે.

અહીં પ્રશ્ન થાય કે રાત્રિકપ્રતિક્રમણમાં ચારિત્રાદિની શુદ્ધિ નિમિત્તક ત્રણ કાયોત્સર્ગો પ્રથમ કેમ કરાય છે ? વસ્તુતઃ જેમ દૈવસિક પ્રતિક્રમણમાં પ્રથમ અતિચારોનું ચિંતવન, આલોચન, પ્રતિક્રમણ કરીને અંતે રત્નત્રયીની શુદ્ધિ નિમિત્તક ત્રણ કાયોત્સર્ગો કરાય છે, તેમ રાત્રિક પ્રતિક્રમણમાં આ ત્રણ કાયોત્સર્ગો અંતે કેમ કરાતા નથી ? તેથી કહે છે —

સવારમાં ગાઢ અંધકાર હોય છે. તેથી જયારે સાધુઓ સવારે નિદ્રામાંથી જાગે ત્યારે અત્યંત અંધકાર હોવાને કારણે પરસ્પર સાધુઓ એકબીજાને જોઈ પણ શકતા નથી, અને તેવા અંધકારમાં જો સાધુઓ ગુરુ પાસે જઈને અતિચારોનું આલોચન કરે, તો પરસ્પર સાધુઓ એકબીજાને અથડાવાનો સંભવ રહે. માટે તે દોષના પરિહાર અર્થે પહેલાં ત્રણ કાયોત્સર્ગ કરાય છે, જેથી ત્રણ કાયોત્સર્ગ કરે તેટલા કાળમાં પહેલા કરતાં અંધકાર કંઈક ઓછો થયો હોવાથી ગુરુ પાસે અતિચારોનું આલોચન કરવા જતાં સાધુઓના પરસ્પર અથડાવવાની સંભાવના ઓછી રહે.

વળી, અતિચારોનું આલોચન પહેલાં કરવામાં આવે તો આલોચન કરવા માટે જયારે સર્વ સાધુઓ ગુરુ પાસે જઈને આચાર્યને વંદન કરે ત્યારે કોઈ નિદ્રાધીન સાધુ વંદન કર્યા વગર બેસી રહ્યા હોય તોપણ તે સાધુ કોઈને દેખાય નહિ. જેથી અંધકારમાં વંદન નહીં કરવાના દોષો તે સાધુને થાય. તેથી તેવા દોષોના પરિહાર માટે સાધુઓ પ્રથમ ત્રણ કાયોત્સર્ગો કરે છે, જેથી થોંડું અજવાળું થતાં સર્વ સાધુઓ એકબીજાને જોઈ શકે. ત્યારપછી બધા સાધુઓ ગુરુ પાસે આવીને પ્રતિક્રમણની શેષ વિધિ કરે છે, અને તે વખતે કંઈક અજવાળું થયેલ હોવાથી કોઈ સાધુ તે પ્રતિક્રમણમાં નિદ્રાને કારણે ગુરુને વંદન કરતા ન હોય તો અન્ય સાધુઓ તેઓને જાગૃત કરે છે. ॥૪૯૮॥

## અવતરણિકા :

तत्राऽपि --

## અવતરણિકાર્થ :

પૂર્વગાથાના અંતે કહ્યું કે સવારના પ્રતિક્રમણમાં ત્રણ કાર્યોત્સર્ગ પ્રથમ કરાય છે. ત્યાં પણ=રાત્રિક પ્રતિક્રમણમાં કરાતા પ્રથમ ત્રણ કાર્યોત્સર્ગોમાં પણ –

#### भाशाः

तइए निसाइआरं चिंतइ चरिमे अ किं तवं काहं ?। छम्मासा एगदिणाइहाणि जा पोरिसि नमो वा ॥४९९॥

#### અન્વચાર્થ :

तइए=तृतीयमां=ત્રીજા કાયોત્સર્ગમાં, निसाइआरं=રાત્રિના અતિચારને चिंतइ=ચિંતવે છે, चिंसि अ= અને ચરમમાં=છેલ્લા કાયોત્સર્ગમાં, किं तवं काहं=કયા તપને હું કરીશ ? (તે ચિંતવે છે, અને તે ચિંતવન બતાવે છે –) छम्मासा एगदिणाइहाणि=છ માસથી એક દિન આદિની હાનિથી जा पोरिस नमो वा=યાવત્ પોરિસીને અથવા નવકારશીને (ચિંતવે છે.);

### ગાशार्थ :

સાદ્યુ ત્રીજા કાચોત્સર્ગમાં રાત્રિના અતિચારને ચિંતવે છે, અને છેલ્લા કાચોત્સર્ગમાં હું કયું તપ કરીશ ? તેનું ચિંતવન કરે છે. અને તે ચિંતવન બતાવે છે— છ મહિનાથી એક દિવસ આદિની હાનિથી પોરિસી કે નવકારશી સુધીના તપનું ચિંતવન કરે છે.

### ટીકા :

तृतीये कायोत्सर्गे निशातिचारं चिन्तयति, चरमे=प्रतिक्रमणकालोत्तरकालभाविनि किं तपः करिष्यामि ? चिन्तयतीति वर्त्तते, षण्मासादेकदिनादिहान्या निर्व्याजं शक्तिमाश्रित्य यावत् पौरुषी नमस्कारसहितं चिन्तयतीति गाथार्थः ॥४९९॥

## ટીકાર્થ:

ત્રીજા કાયોત્સર્ગમાં રાત્રિના અતિચારને ચિંતવે છે, ચરમમાં=પ્રતિક્રમણકાળથી ઉત્તરકાળભાવીમાં= પગામસિજજારૂપ પ્રતિક્રમણસૂત્ર બોલવાના સમયથી પછીના સમયમાં થનારા એવા છેલ્લા કાયોત્સર્ગમાં, કયા તપને હું કરીશ ? એ ચિંતવે છે. તે તપચિંતવનનું સ્વરૂપ બતાવે છે— છ માસથી એક દિન આદિની હાનિથી શક્તિને આશ્રયીને નિર્વ્યાજ=બહાના વગર, પોરિસી, નવકારશી સુધી ચિંતવે છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

રાઈ પ્રતિક્રમણમાં પ્રથમ ત્રણ કાયોત્સર્ગો કરાય છે. તેમાંથી ત્રીજા કાયોત્સર્ગમાં સાધુ રાત્રિમાં લાગેલા અતિચારોને ચિંતવે છે, અને રાઈ પ્રતિક્રમણ કર્યા પછી છેલ્લે "આજે હું કયો તપ કરીશ ?" એ રૂપ તપચિંતવણીનો કાયોત્સર્ગ કરે છે.

વળી, સાધુ તપ કઈ રીતે ચિંતવે ? તે બતાવતાં કહે છે કે વર્તમાનમાં ઉત્કૃષ્ટ તપ છ મહિનાનો ગણાય છે, તેથી સાધુ પ્રથમ છ મહિનાનું તપ કરવાની ભાવના ભાવે. ત્યારપછી એકેક દિવસની ક્રમસર હાનિથી આત્માને ઠગ્યા વગર જેટલી પોતાની શક્તિ હોય, તેને આશ્રયીને તપ કરવાનો સંકલ્પ કરે. અને તે તપની હાનિ કરતાં કરતાં અતિઅલ્પ શક્તિવાળા સાધુ પોરિસી તપ અને સર્વથા શક્તિ વગરના સાધુ નવકારશી તપ કરવાનો પણ સંકલ્પ કરે.

વળી સવારના પ્રતિક્રમણમાં સાધુઓ ત્રણ કાયોત્સર્ગ કરે. ત્યારપછી કરવાની વિધિ ગ્રંથકારશ્રી ગાથા ૫૦૦માં બતાવવાના છે, છતાં પ્રસ્તુત ગાથામાં તપચિંતવણીનો કાયોત્સર્ગ કરવાની વિધિ બતાવી. તેથી કોઈને પ્રશ્ન થાય કે આ ત્રણ કાયોત્સર્ગો પછી કરવાના ચોથા કાયોત્સર્ગની વિધિ ગ્રંથકાર આગળમાં બતાવવાના છે, છતાં અહીં વચમાં કેમ કહી દીધી ? તેનો આશય એ જણાય છે કે ગાથા ૪૯૮માં કહ્યું કે સાધુઓને પરસ્પર સંઘટ્ટણ કે વંદનઅકરણના દોષો ન થાય, તે માટે સાધુઓ પ્રારંભમાં ત્રણ કાયોત્સર્ગ કરે છે. તેમ જાણ્યા પછી કોઈને જિજ્ઞાસા થાય કે રાઈ પ્રતિક્રમણમાં આ ત્રણ જ કાયોત્સર્ગ છે ? કે કોઈ અન્ય પણ કાયોત્સર્ગ છે ? તેથી ખુલાસો કર્યો કે રાઈ પ્રતિક્રમણમાં આ ત્રણ કાયોત્સર્ગ પ્રથમ કરાય છે અને અંતે તપચિંતવણીનો ચોથો કાયોત્સર્ગ પણ કરાય છે. આ હેતુથી ગ્રંથકારશ્રીએ ત્રણ કાયોત્સર્ગની સાથે ચરમ કાયોત્સર્ગની વિધિ પણ વચ્ચે બતાવી દીધી. ॥૪૯૯॥

### અવતરણિકા :

एतदेव व्याचष्टे -

#### અવતરશિકાર્થ:

આને જ વ્યાખ્યાન કરે છે અર્થાત્ ત્રીજા કાયોત્સર્ગમાં રાત્રિક અતિચારોનું ચિંતવન કર્યા પછી સાધુઓ શું કરે છે ? તે બતાડવા માટે ત્રીજા કાયોત્સર્ગમાં સાધુઓ રાત્રિ સંબંધી અતિચાર ચિંતવે છે એને જ કહે છે –

#### भाशा :

तइए निसाइआरं चिंतिअ उस्सारिकण विहिणा उ । सिद्धत्थयं पढित्ता पडिक्कमंते जहापुर्व्वि ॥५००॥

#### અન્વચાર્થ:

तइए=तृतीयमां=ત્રીજા કાયોત્સર્ગમાં, निसाइआरं चिंतिअ=રાત્રિના અતિચારને ચિંતવીને, विहिणा उ= વિધિ વડે જ उस्सारिऊण=(કાયોત્સર્ગને) પારીને, सिद्धत्थयं पढित्ता=સિદ્ધસ્તવને=સિદ્ધાણં બુદ્ધાણં સૂત્રને, બોલીને जहापुर्व्व=યથાપૂર્વ=પહેલાં કહેલ તે પ્રમાણે, पडिक्कमंते=પ્રતિક્રમણ કરે છે.

## ગાથાર્થ :

ત્રીજા કાચોત્સર્ગમાં રાત્રિના અતિચારને ચિંતવીને, વિધિ વડે જ કાચોત્સર્ગને પારીને, સિદ્ધાણં બુદ્ધાણં સૂત્રને બોલીને સાધુઓ પૂર્વમાં કહ્યા પ્રમાણે પ્રતિક્રમણ કરે છે.

## ટીકા :

तृतीये कायोत्सर्गे निशातिचारं चिन्तयित्वा तदनन्तरमुत्सार्य विधिना पूर्वोक्तेन सिद्धस्तवं-'सिद्धाणं इत्यादिलक्षणं पठित्वा प्रतिक्रामन्ति यथापूर्वं पदं पदेनेति गाथार्थः ॥५००॥

### ટીકાર્થ :

ત્રીજા કાયોત્સર્ગમાં રાત્રિના અતિચારને ચિંતવીને ત્યારપછી પૂર્વમાં કહેવાયેલ વિધિથી કાયોત્સર્ગને

www.jainelibrary.org

પારીને 'સિદ્ધાણં' ઇત્યાદિના લક્ષણવાળા સિદ્ધસ્તવને બોલીને સાધુઓ પૂર્વ પ્રમાણે પદ પદથી પ્રતિક્રમણ કરે છે≔પગામસિજ્જા સૂત્ર બોલે છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

રાઈ પ્રતિક્રમણના ત્રીજા કાયોત્સર્ગમાં સાધુઓ રાત્રિના અતિચારો વિચારીને 'નમો અરિહંતાણં' બોલવારૂપ વિધિથી કાયોત્સર્ગ પારે છે. ત્યારબાદ 'સિદ્ધાણં બુદ્ધાણં' સૂત્ર બોલે છે.

'સિદ્ધસ્તવ બોલીને સાધુઓ પૂર્વ પ્રમાણે પદ પદથી પ્રતિક્રમણ કરે છે,' એ કથન દ્વારા એ જણાય છે કે જેમ દૈવસિક પ્રતિક્રમણમાં અતિચારોનું ચિંતવન કરી, વંદણા આપી, અતિચારોનું આલોચન કરી, સામાયિક સૂત્ર બોલવાપૂર્વક પગામસિજજા, બોલવારૂપ અતિચારોનું પ્રતિક્રમણ કરાય છે, તેમ રાઇ પ્રતિક્રમણમાં પણ તે સર્વ સાધુઓ ક્રમસર કરે છે અને દરેક સૂત્રના પદો ઉપયોગપૂર્વક બોલે છે. IIપOOII

### અવતરણિકા :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે સિદ્ધાણં બુદ્ધાણં સૂત્ર બોલીને સાધુઓ પૂર્વની જેમ પ્રતિક્રમણ કરે છે. તેનાથી એ પ્રાપ્ત થાય કે દૈવસિક પ્રતિક્રમણમાં જેમ સામાયિક સૂત્ર બોલવાપૂર્વક સાધુઓ પગામસિજજા બોલે છે, તેમ રાત્રિક પ્રતિક્રમણમાં પણ બોલે છે. તેથી પ્રશ્ન થાય કે સાધુઓ વારંવાર કરેમિભંતે રૂપ સામાયિક સૂત્ર કેમ બોલે છે ? એથી કહે છે —

#### ગાથા :

सामाइअस्स बहुहा करणं तप्पुळ्यगा समणजोगा । सइ सरणाओ अ इमं पाएण निदरिसणपरं तु ॥५०१॥

### અન્વચાર્થ :

तणुळ्या समणजोगा=तत्पूर्वક શ્રમણયોગો છે=સામાયિકપૂર્વક સાધુના વ્યાપારો છે, पाएण अ सइ सरणाओ इमं=અને પ્રાયઃ સદા સ્મરણથી આ=સામાયિક, થાય છે, निदिस्सिणपरं तु=નિદર્શનમાં પર જ≕એ દેખાડવામાં તત્પર જ, सामाइअस्स बहुहा करणं≕સામાયિકનું બહુધા કરણ છે=સાધુ વારંવાર કરેમિભંતે સૂત્ર બોલે છે.

🖈 'तु' एवं हार अर्थंड छे.

## ગાથાર્થ :

સામાચિકપૂર્વક સાધુના વ્યાપારો છે, અને પ્રાયઃ સદા સ્મરણથી સામાચિક થાય છે, એમ દેખાડવામાં તત્પર જ સામાચિકનું બહુદા કરણ છે.

## ટીકા :

उक्तार्था ॥५०१॥

## ભાવાર્થ :

સાધુઓ રાઈ પ્રતિક્રમણમાં કરેમિભંતે સૂત્ર બોલવાપૂર્વક ત્રશ કાયોત્સર્ગો કરે છે, વળી કરેમિભંતે સૂત્ર

બોલવાપૂર્વક પગામસિજ્જા સૂત્ર બોલવારૂપ પ્રતિક્રમણ કરે છે અને અંતે તપચિંતવણીનો કાયોત્સર્ગ પણ કરેમિભંતે સૂત્ર બોલવાપૂર્વક કરે છે.

આમ, વારંવાર કરેમિભંતે રૂપ સામાયિક સૂત્ર બોલવાનું કારણ એ છે કે સાધુના સર્વ વ્યાપારો સામાયિકના પરિણામપૂર્વકના હોય છે. માટે જો સાધુમાં સામાયિકનો પરિણામ ન હોય તો સાધ્વાચારની સર્વ પ્રવૃત્તિઓ માત્ર ક્રિયારૂપ રહે, અને સાધુમાં જો સામાયિકનો પરિણામ હોય તો સાધ્વાચારની સર્વ ક્રિયાઓ મોક્ષનું કારણ બને છે.

અહીં પ્રશ્ન થાય કે સામાયિકના પરિણામપૂર્વકના સાધુના યોગો હોય તો સામાયિકના પરિણામમાં યત્ન કરવો જોઈએ, પરંતુ વારંવાર સામાયિકસૂત્ર બોલવાનું શું પ્રયોજન છે ? તેથી કહે છે કે પ્રાયઃ કરીને સામાયિક-સૂત્રના વારંવાર સ્મરણથી આત્મામાં સામાયિક સ્થિર થાય છે, એ બતાવવા માટે વારંવાર સામાયિક સૂત્ર બોલવાની શાસ્ત્રમર્યાદા છે. **॥૫૦૧**॥

#### आथा :

खामित्तु करिंति तओ सामाइअपुळ्यगं तु उस्सग्गं । तत्थ य चितिंति इमं कत्थ निउत्ता वयं गुरुणा? ॥५०२॥

#### अन्वयार्थ :

तओ=ત્યારપછી=પગામસિજજા સૂત્ર બોલવારૂપ પ્રતિક્રમણ કર્યા પછી, खामित्तु=ખમાવીને सामाइ-अपुळ्यं तु उस्सग्गं=સામાયિકપૂર્વક જ=કરેમિભંતે સૂત્ર બોલવાપૂર્વક જ, કાયોત્સર્ગને करित=કરે છે. तत्थ य=અને ત્યાં=કાયોત્સર્ગમાં, गुरुणा=ગુરુ વડે वयं=અમે कत्थ=કયાં=ગ્લાનના પ્રતિજાગરણાદિ કયા કાર્યમાં, निउत्ता=નિયુક્ત છીએ ? इमं चिंतिंति=એને ચિંતવે છે.

### ગાચાર્ચ :

પગામસિજન સૂત્ર બોલવારૂપ પ્રતિક્રમણ કર્યા પછી ખમાવીને કરેમિભંતે સૂત્ર બોલવાપૂર્વક જ સાધુઓ કાચોત્સર્ગ કરે છે, અને કાચોત્સર્ગમાં "ગુરુ વડે અમે ગ્લાનપ્રતિજાગરણાદિ કયા કાર્ચમાં ચોજાચેલા છીએ ?" એને ચિંતવે છે.

# ટીકા ઃ

क्षमियत्वा गुरुं कुर्वन्ति ततः सामायिकपूर्वमेव कायोत्सर्गं, तत्र च≔कायोत्सर्गे चिन्तयन्त्येतत् 'कुत्र नियुक्ता वयं गुरुणा ?' ग्लानप्रतिजागरणादाविति गाथार्थः ॥५०२॥

# ટીકાર્થ :

ત્યારપછી=ગાથા ૫૦૦માં કહ્યા મુજબ પગામસિજ્જા સૂત્ર બોલવારૂપ પ્રતિક્રમણ કર્યા પછી, ગુરુને ખમાવીને સામાયિકપૂર્વક જ કાયોત્સર્ગને કરે છે, અને ત્યાં=કાયોત્સર્ગમાં, "અમે ગુરુ વડે ગ્લાનની પ્રતિસેવા આદિ રૂપ ક્યાં નિયુક્ત છીએ ?=કયા કાર્યમાં યોજાયેલા છીએ ?" એને સાધુઓ ચિંતવે છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

### અવતરણિકા :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે ચોથા કાયોત્સર્ગમાં સાધુઓ "અમે ગુરુ વડે ગ્લાનપ્રતિજાગરણાદિ કયા કાર્યમાં નિયુક્ત છીએ ?" એનું ચિંતવન કરે છે. હવે આ પ્રકારના ચિંતવનનું શું પ્રયોજન છે ? તે બતાવે છે – ગાથા :

जह तस्स न होइ च्चिय हाणी कज्जस्स तह जयंतेवं । छम्मासाइकमेणं जा सक्कं असढभावाणं ॥५०३॥ तं हियए काऊणं किइकम्मं काउ गुरुसमीवम्मि । गिण्हंति तओ तं चिअ समगं नवकारमाईअं ॥५०४॥

### અન્વચાર્થ:

जह=જે રીતે तस्स कज्जस्स हाणी न होइ च्चिय=ते=ગુરુ વડે સોંપાયેલ, કાર્યની હાનિ ન જ થાય, तह जयंते=ते रीते यत्न કરે છે=तपविषयક ચિંતવનમાં ઉદ્યમ કરે છે; एवं=આ રીતે असढभावाणं= અશઠભાવવાળા એવા સાધુઓને छम्मासाइकमेणं=છ માસાદિના ક્રમથી जा सक्ं=જેટલું શક્ય હોય, तं=तेने=ते શક્ય તપને, हियए काऊणं=६६यमां કરીને, किइकम्मं काउ=કृतिકर्मने કરીને=ગુરુને વંદન કરીને, तओ=त्यारपछी नवकारमाईअं=नवકारशी आदि तं चिअ=तेने જ=જે શક્ય તપ પોતે કાયોત્સર્ગમાં વિચાર્યું છે તે તપને જ, (સર્વ સાધુઓ) गुरुसमीविष्म=ગુરુની સમીપમાં समगं=સમક=એક સાથે, गिण्हंति= ગ્રહણ કરે છે.

### ગાશાર્થ :

જે રીતે ગુરુએ સોંપેલ કાર્ચની હાનિ ન જ થાય તે રીતે તપવિષયક ચિંતવનમાં ઉદ્યમ કરે છે. આ રીતે અશઠભાવવાળા સાધુઓને છ માસાદિના ક્રમથી જેટલું શક્ય હોય, તે શક્ય તપને હૃદયમાં વિચારીને, ગુરુને વંદન કરીને, ત્યારપછી નવકારશી આદિ જે શક્ય તપ પોતે કાયોત્સર્ગમાં વિચાર્યું છે તે શક્ય તપને જ સર્વ સાધુઓ ગુરુની પાસે એક સાથે ગ્રહણ કરે છે.

# ટીકા ઃ

यथा तस्य न भवत्येव हानि: कार्यस्य गुर्वादिष्टस्य तथा यतन्ते=उद्यमं कुर्वन्ति, एवं षण्मासादिक्रमेण यावच्छक्यं पौरुष्यादि अशठभावानामिति गाथार्थः ॥५०३॥

तत् शक्यं हृदये कृत्वा सम्यक् कृतिकर्म्म कृत्वा गुरुसमीपे गृह्णन्ति ततः=तदनन्तरं तदेव चिन्तितं समकमिति युगपत् नमस्कारसहितादीति गाथार्थः ॥५०४॥

# ટીકાર્થ :

જેવી રીતે તે=ગુરુ વડે આદેશાયેલ, કાર્યની હાનિ ન જ થાય, તેવી રીતે સાધુઓ યત્ન કરે છે=ઉઘમને કરે છે. આ રીતે અશઠભાવવાળા સાધુઓને છ માસ વગેરેના ક્રમથી પોરિસી આદિ જેટલું તપ શક્ય હોય, તે શક્ય તપને હૃદયમાં કરીને, સમ્યક્ કૃતિકર્મને કરીને=ગુરુને વંદન કરીને, ત્યારપછી ચિંતિત એવા નમસ્કાર સહિતાદિ તેને જ=કાયોત્સર્ગમાં વિચારેલા નવકારશી આદિ તે તપને જ, ગુરુની પાસે સમક=યુગપદ્=એક સાથે, ગ્રહણ કરે છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

ગાથા ૫૦૦માં બતાવ્યું એ રીતે પ્રતિક્રમણ કર્યા પછી સર્વ સાધુઓ ગુરુને ખમાવે છે, અને ત્યારબાદ સામાયિકસૂત્ર બોલવાપૂર્વક કાયોત્સર્ગ કરે છે. જોકે આ કાયોત્સર્ગમાં તપનું ચિંતવન કરવાનું છે, અને જો તપ અન્ય બળવાન યોગોનો વ્યાઘાતક બનતો હોય તો ઉચિત ક્રિયારૂપ બને નહિ. તેથી તે તપચિંતવનની પૂર્વભૂમિકા રૂપે સાધુઓ કાયોત્સર્ગમાં વિચારે કે "ગુરુએ અમને ગ્લાનની સેવા કરવારૂપ અથવા કોઈ શાસ્ત્ર ભણવા કે ભણાવવા વગેરે રૂપ કયું કાર્ય સોંપ્યું છે ? કે જેથી તે કાર્યનો વ્યાઘાત ન થાય તે રીતે હું તપ કરવાની ભાવના કરી શકું ? અને મારો તપચિંતવણીનો કાયોત્સર્ગ ઉચિત ક્રિયારૂપ બને ?" આ રીતે ગુરૂએ પોતાને સોંપેલ હોય તે કાર્યનું સ્મરણ કરીને તે કાર્યનો વ્યાઘાત ન થાય તે રીતે પોતાની તપની શક્તિ કેટલી છે ? તેને સાધુઓ કાયોત્સર્ગમાં અશઠભાવથી વિચારે છે, જે વિચારવાની વિધિ આ પ્રમાણે છે —

પ્રથમ સાધુઓ ઉત્કૃષ્ટથી છ માસી તપ કરવાની ભાવના કરે, અને તેમાં ક્રમસર દિવસો ઘટાડતાં ઘટાડતાં પોતાનાથી જેટલું શક્ય હોય તેટલું તપ કરવાની વિચારણા કરે, અને તે વિચારણા જઘન્યથી પોરિસી કે નવકારશી સુધીની પણ હોઈ શકે. આ રીતે સમ્યગ્ તપની ભાવના કરવાથી અન્ય બળવાન યોગોનો વ્યાઘાત ન થાય તે રીતે તપ કરવાનો જીવમાં અધ્યવસાય પ્રગટે છે, અને છમાસી તપ કરવાની ભાવના હોવાથી છમાસી તપની ભાવનાકૃત નિર્જરાની પણ પ્રાપ્તિ થાય છે. આથી આવા મુનિ શક્તિના પ્રકર્ષથી પોરિસી કે નવકારશી કરે તોપણ સદા ઉપવાસી છે.

આમ, અશઠભાવથી યથાશક્તિ તપની હૃદયમાં ધારણા કરીને કાયોત્સર્ગ પાર્યા પછી સર્વ સાધુઓ ગુરુને સમ્યગ્ વંદન કરે છે. ત્યારબાદ પોતે જે તપ કરવાનું કાયોત્સર્ગમાં ચિંતવ્યું હોય તે તપનું સર્વ સાધુઓ સાથે મળીને ગુરુ પાસે પચ્ચક્ષ્પાણ ગ્રહણ કરે છે. આ કથનથી એ ફ્લિત થાય છે કે બધા સાધુઓ ગુરુ પાસે પચ્ચક્ષ્પાણ આગળ-પાછળ લેતા નથી, પરંતુ એકસાથે જ લે છે. IIપoર/પo3/પo3/II

# અવતરણિકા :

कथं गृह्णन्तीत्याह –

# અવતરણિકાર્થ :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે કાયોત્સર્ગમાં ચિંતવેલ પચ્ચક્ખાણને સર્વ સાધુઓ સાથે મળીને ગુરુ પાસે ગ્રહણ કરે છે. તે પચ્ચક્ખાણ કઈ રીતે ગ્રહણ કરે છે ? એ પ્રકારની જિજ્ઞાસામાં કહે છે –

#### ગાथा :

आगारेहिँ विसुद्धं उवउत्ता जहविहीए जिणदिट्ठं । सयमेवऽणुपालणिअं दाणुवएसे जहसमाही ॥५०५॥

### अन्वयार्थ :

उवउत्ता=ઉપયુક્ત એવા સાધુઓ आगारेहिं विसुद्धं=આગારોથી વિશુદ્ધ, जिणिदट्टं=िशनदेष्ट, सयमेव-ऽणुपालिणअं=स्वयं જ અનુપાલનીય એવા પચ્ચક્ખાશને जहिवहीए=યથાવિધિથી (ગ્રહેશ કરે છે,) दाणुवएसे जहसमाही=દાન-ઉપદેશમાં યથાસમાધિ છે=આહારના દાનમાં અને ઉપદેશમાં પચ્ચક્ખાશ ગ્રહેશ કરનારની સમાધિ પ્રમાશે પ્રવૃત્તિ છે.

#### ગાશાર્થ :

ઉપયુક્ત એવા સાધુઓ આગારોથી વિશુદ્ધ, જિનદૃષ્ટ, સ્વયં જ અનુપાલનીય એવા પચ્ચક્ખાણને યથાવિધિથી ગ્રહણ કરે છે, આહારના દાનમાં અને ઉપદેશમાં પચ્ચક્ખાણ ગ્રહણ કરનારની સમાધિ પ્રમાણે પ્રવૃત્તિ છે.

#### ટીકા :

आकारै:-अनाभोगादिभिर्विशुद्धमुपयुक्ताः सन्तो यथाविधिनैव-वक्ष्यमाणेन, जिनदृष्टमेतत्, स्वयमेवा-नुपालनीयं, न तु प्राणातिपातादिप्रत्याख्यानवत् परतोऽपि, अत एवाह-दानोपदेशयोर्यथासमाधिरत्रेति गाथार्थः ॥५०५॥

### ટીકાર્ચ:

ઉપયુક્ત છતા સાધુઓ અનાભોગાદિ આગારો વડે વિશુદ્ધ એવું પચ્ચક્ખાણ વક્ષ્યમાણ યથાવિધિથી જ=આગળમાં કહેવાશે એ વિધિ પ્રમાણે જ, ગ્રહણ કરે છે, એમ અવતરણિકા સાથે સંબંધ છે.

આ=પચ્ચક્ખાણ, જિનદેષ્ટ છે=ભગવાન વડે જોવાયેલું છે,

સ્વયં જ અનુપાલન કરવા યોગ્ય છે; પરંતુ પ્રાણાતિપાતાદિના પચ્ચક્ષ્માણની જેમ પરથી પણ નહીં=અન્યને આશ્રયીને પણ પાલન કરવા યોગ્ય નથી.

આથી જ=પ્રાણાતિપાતાદિ પચ્ચક્ખાણની જેમ બીજાને આશ્રયીને પણ પચ્ચક્ખાણ પાલનીય નથી એથી જ, કહે છે –

અહીં=પચ્ચક્રખાણમાં, દાન અને ઉપદેશમાં યથાસમાધિ છે=પચ્ચક્ર્ખાણ ગ્રહણ કરનારા સાધુની સમાધિ પ્રમાણે પ્રવૃત્તિ છે, અર્થાત્ પોતાને આહારનું પચ્ચક્ર્ખાણ હોવા છતાં અન્ય સાધુને આહાર લાવી આપવામાં કે અન્ય સાધુને આહાર લાવવા વિષયક ઉપદેશ આપવામાં સાધુઓની પોતાની સમાધિ પ્રમાણેની પ્રવૃત્તિ છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે. ॥૫૦૫॥

# અવતરશિકા :

'आकारैरनाभोगादिभिर्विशुद्धं' इत्युक्तं, तानाह —

# અવતરણિકાર્થ :

સાધુઓ અનાભોગાદિ આગારોથી વિશુદ્ધ એવું પચ્ચક્ષ્ખાણ ગુરુ પાસે ગ્રહણ કરે છે એમ પૂર્વગાથામાં કહેવાયું; એથી તેઓને=આગારોને, કહે છે —

#### आशः :

नवकारपोरसीए पुरिमहेकासणेगठाणे अ । आयंबिलऽभत्तहे चरिमे अ अभिग्गहे विगई ॥५०६॥ दो छच्च सत्त अहु य सत्तऽहु य पंच छच्च पाणिम्म । चउ पंच अहु नवए पत्तेअं पिंडए नवए ॥५०७॥

#### अन्वयार्थः

नवकारपोरसीए=નમસ્કારસહિત-પૌરુષીમાં, पुरिमङ्केक्कासणेगठाणे अ=અને પુરિમાર્ધ-એકાશન-એકસ્થાનમાં, आयंबिलऽभत्तद्वे=આચામામ્લ-અભક્તાર્થમાં, चिरमे अ=અને ચરિમમાં, अभिग्गहे विगई= અભિગ્રહમાં, વિકૃતિમાં, पत्तेअं=પ્રત્યેકને (આશ્રયીને) दो छच्च सत्त अट्ट य सत्तऽट्ट य पंच=બે, છ, સાત, આઠ, સાત, આઠ અને પાંચ; छच्च पाणिमा=અને પાનવિષયક છ, चड पंच अट्ट नवए=ચાર, પાંચ, આઠ-નવ, पिंडए नवए=પિંડકમાં=પિંડવિગઈમાં, નવ (આગારો) છે.

#### आधार्ध :

નવકારશી-પોરિસીમાં, પુરિમશ્ર-એકાસણું-એકલઠાભામાં, આયંબિલ-ઉપવાસમાં, ચરિમમાં, અભિગ્રહમાં, વિગઈમાં, દરેક તપને આશ્રયીને ક્રમસર બે, છ,સાત,આઠ, સાત, આઠ, પાંચ અને પાણીને આશ્રયીને છ, ચાર, પાંચ, આઠ કે નવ આગારો છે, અને પિંડવિગઈમાં નવ આગારો છે.

### <u> විසි</u>:

नमस्कार इति उपलक्षणत्वात् नमस्कारसिंहते पौरुष्यां पुरिमार्द्धे एकासने एकस्थाने च आयाम्ले अभक्तार्थे चरमे च अभिग्रहे विकृतौ, किं ? यथासङ्ख्यमेते आकाराः, द्वौ षट् सप्त अष्टौ च सप्त अष्टौ च पञ्च षट् (पाने) चतुः पञ्च नवाष्टौ प्रत्येकं, पिण्डके नवक इति गाथाद्वयाक्षरार्थः ॥५०६/५०७॥ शिक्षर्थः

નમસ્કારમાં=ઉપલક્ષણપણું હોવાથી નમસ્કારસહિતમાં=નવકારશી તપમાં, પોરિસીમાં, પુરિમાર્ધમાં, એકાસણામાં અને એકલઠાણામાં, આંબિલમાં, અભક્તાર્થમાં,=ઉપવાસમાં, અને ચરમમાં, અભિગ્રહમાં, વિગઈમાં યથાસંખ્ય=ક્રમ પ્રમાણે, આ આગારો છે. હવે એ આગારો જ ક્રમસર બતાવે છે – પ્રત્યેકને=નવકારશી આદિ દરેક તપને અશ્રયીને, બે, છ, સાત અને આઠ, સાત અને આઠ, પાંચ, પાનવિષયક છ, ચાર, પાંચ, નવ-આઠ આગારો છે. પિંડકમાં નવક છે=પિંડવિગઈમાં નવ આગારો છે, એ પ્રમાણે બે ગાથાનો અક્ષરાર્થ છે.

# ભાવાર્થઃ

નવકારશીમાં ૨, પોરિસીમાં ૬, પુરિમાર્ધમાં ૭, એકાસણામાં ૮, એકલઠાણામાં ૭, આંબિલમાં ૮, ચોવિહારા ઉપવાસમાં ૫ આગારો હોય છે.

વળી પાણીવિષયક દ આગારો હોય છે, તેથી તિવિહારા ઉપવાસના પચ્ચક્ખાણમાં માત્ર પાણીવિષયક દ આગારો હોય છે. તેમ જ એકાસણા, એકલઠાણા અને આંબિલના પચ્ચક્ખાણમાં અનુક્રમે ૮-૭-૮ આગારો ઉપરાંત પાણીવિષયક દ આગારો હોય છે.

વળી ચરિમ પચ્ચક્રખાણમાં બે પ્રકાર છે : દિવસચરિમ અને ભવચરિમ; દિવસના અંતે કરાતા ચોવિહારાદિરૂપ દિવસચરિમના પચ્ચક્રખાણમાં અને જીવનના અંતે કરાતા પાદપોપગમનાદિ અનશનરૂપ ભવચરિમના પચ્ચક્રખાણમાં ૪ આગારો હોય છે.

અભિગ્રહના પચ્ચક્ખાણમાં ૫ આગારો હોય છે અને ઉપલક્ષણથી ૪ આગારો પણ હોય છે, એમ ગાથા ૫૧૦ માં બતાવેલ છે.

વિગઈના પચ્ચક્ખાણમાં ૮ અથવા ૯ આગારો હોય છે. ત્યાં પિંડવિગઈને આશ્રયીને ૯ આગારો હોય છે, તે બતાડવા માટે જ ગાથાના અંતે 'પિંક્ષ્ नवए' કહેલ છે. માટે ઉપલક્ષણથી દ્રવવિગઈને આશ્રયીને ૮ આગારો હોય છે, એમ જણાય છે. IIપoદ/પo૭II

#### અવતરણિકા :

भावार्थमाह -

#### અવતરણિકાર્થ :

ગાથા ૫૦૬-૫૦૭માં જે કથન કર્યું, તેના ભાવાર્થને કહે છે –

### ભાવાર્થ :

પૂર્વની બે ગાથાઓમાં નવકારશી વગેરેના પચ્ચક્ખાણવિષયક આગારોની ક્રમસર સંખ્યા બતાવી. હવે તે પચ્ચક્ખાણોનું અને આગારોનું સ્વરૂપ તેમ જ કયા પચ્ચક્ખાણમાં કેટલા આગારો હોય છે ? તે ગાથા પ૧૧ સુધી બતાવે છે —

#### आथा :

दो चेव नमुक्कारे आगारा छच्च पोरिसीए उ । सत्तेव य पुरिमट्टे एकासणगम्मि अट्टेव ॥५०८॥

# अन्वयार्थ :

नमुक्कारे दो चेव=નવકારશીમાં બે જ, पोरिसीए उ छच्च=અને વળી પોરિસીમાં છ, पुरिमह्ने य सत्तेव= વળી પુરિમાર્ધમાં સાત જ, एकासणगम्मि अट्टेव=એકાશનકમાં આઠ જ आगास=આગારો હોય છે.

# ગાથાર્થ :

નવકારશીમાં બે જ, પોરિસીમાં છ, પુરિમાર્ધમાં સાત જ, એકાસણામાં આઠ જ આગારો હોય છે.

# ટીકા :

द्वावेव नमस्कारे आकारो, इह नमस्कारग्रहणात् नमस्कारसिहतं गृह्यते, तत्र द्वावेवाकारो, आकारो हि नाम प्रत्याख्यानापवादहेतुः, इह च सूत्रम्— ''सूरे उग्गए नमुक्कारसिहअं पच्चक्खाइ चउिव्वहं पि आहारं असणं पाणं खाइमं साइमं अण्णत्थऽणाभोगेणं सहसागारेणं वोसिखः।'' सूत्रार्थः प्रकट एव, आकारार्थस्त्वयम्—

आभोगनमाभोगः न आभोगोऽनाभोगः=अत्यन्तविस्मृतिरित्यर्थः तेन=अनाभोगं मुक्त्वेत्यर्थः, अथ सहसा करणं सहसाकारः=अतिप्रवृत्तयोगानिवर्त्तनिमत्यर्थः । षट् च पौरुष्यां तु, इह पौरुषी नाम प्रत्याख्यानविशेषः, तस्यां षडाकारा भवन्ति, इह चेदं सूत्रम्— ''पोरुसि पच्चक्खाइ सूरे उग्गए चउव्चिहं पि आहारं असणमित्यादि अन्नत्थऽणाभोगेणं सहसागारेणं पच्छन्नकालेणं दिसामोहेणं साहुवयणेणं सव्वसमाहिवत्तियागारेणं वोसिरइ।'' अनाभोगसहसाकारौ पूर्ववत्, प्रच्छन्नकालादीनां त्विदं स्वरूपम् —

पच्छन्नाओ दिसाओ रएण रेणुना पळएण वा अंतरितो सूरो ण दीसइ, पोरुसी पुण्ण ति काउं पपारितो, पच्छा णायं ताहे ठाइयळं, न भग्गं, जइ भुंजइ तो भग्गं, एवं सळ्वेहि वि । दिसामोहेण=कस्सइ पुरिसस्स किम्ह वि खित्ते दिसामोहो भवइ, सो पुरिमं दिसं न जाणइ, एवं सो दिसामोहेण अइरुग्गयं पि सूरं दंडुं उसूरीहूयं ति मण्णइ, नाए ठाति। साहुवयणेणं=साहुणो भणंति-उग्घाडा पोरुसी, ताहे सो पिजिमित्तो, पारिता मिणइ अण्णो वा मिणित, तेण से भुंजंतस्स किहयं, ण पूरित, ताहे ठाइयळ्वं । समाही णाम तेण पोरुसी पच्चवखाया, आसुकारियं च दुक्खं जायं अण्णस्स वा, ताहे तस्स पसमणिनिमित्तं पाराविज्जइ ओसहं वा दिज्जइ, एत्थंतरा णाए तहेव विवेगो ।

संप्तैव तु पुरिमार्द्धे, पुरिमार्द्धे=प्रथमप्रहाद्वयकालाविधप्रत्याख्यानं गृह्यते, तत्र सप्ताकारा भवन्ति, इह चेदं सूत्रम् — "सूरे उगए" इत्यादि पूर्वसदृशं मयहरागारेणं ति विशेषः, अस्य चायमर्थः—अयं च महान् अयं च महान् अयमनयोरितशयेन महान् महत्तरः, आक्रियत इत्याकारः, एतदुक्तं भवति-महल्लं पयोयणं, तेण अब्भक्तट्ठो पच्चक्खातो, ताहे आयरिएहिं भण्णइ—अमुगं गामं गंतव्वं, कहेइ-जहा मम अज्ज अब्भक्तट्ठो, जदि ताव समत्थो करेउ जाउ य, ण तर् अण्णो भक्तट्ठिओ अभक्तिहुओ वा जो तर् सो वच्चउ, णित्थ अण्णो तस्स कज्जस्स समत्थो, ताहे तस्स चेव अब्भक्तिट्ठियस्स गुरू विसर्जिति, एरिसस्स तं जेमंतस्स अण्णभिलासस्स अब्भक्तिट्टियनिज्जरा जा सा से भवइ, एवमादि मयहरागारो ।

एकाशने अष्टावेव, एकाशनं नाम सकृदुपविष्टपुताचालनेन भोजनं, तत्राष्टावाकारा भवन्ति, इह चेदं सूत्रम् — "एक्कासणगित्यादि, ते च अण्णत्थऽणाभोगेणं १ सहसागारेणं २ सागारिआगारेणं ३ आउंटणपसारणागारेणं ४ गुरुअब्भुट्ठाणेणं ५ पारिद्वाविणयागारेणं ६ मयहरागारेणं ७ सव्वसमाहिवित्तयागारेणं ८ वोसिरित ।" अणाभोगसहसाकारा तहेव, सागारिअं अद्धसमुद्दिट्ठस्स आगयं, जइ वोलेइ पिडच्छइ, अह थिरं ताहे सज्झायवाधाउ ति उट्टेउं अण्णत्थ गंतूणं समुद्दिसङ् । हत्थं वा पायं वा सीसं वा आउंट्टिज्ज वा पसारिज्ज वा ण भज्जइ । अब्भुट्ठाणारिहो आयरितो पाहुणगो वा आगओ अब्भुट्टेयव्वं, तस्स एवं समुद्दिट्ठस्स उद्वियस्स ण भज्जइ । पारिद्वाविणया जइ होज्ज कप्पइ । मयहरागारसमाहीओ तहेव त्ति गाथार्थः ॥५०८॥ वीडार्थः

નમસ્કારમાં બે જ આગાર છે. અહીં નમસ્કારના ગ્રહણથી નમસ્કારસહિત=નવકારથી સહિત એવું નવકારશીનું પ્રત્યાખ્યાન, ગ્રહણ કરાય છે. ત્યાં=નવકારશીના પ્રત્યાખ્યાનમાં, બે જ આગાર છે. ખરેખર આગાર એટલે પ્રત્યાખ્યાનમાં અપવાદનો હેતુ; અને અહીં=નવકારશીના પ્રત્યાખ્યાનમાં, સૂત્ર છે –

'સૂર્ય ઊગ્યે છતે નમસ્કારસહિતનું=નવકારશી તપનું, પચ્ચક્ખાણ કરે છે, અશન-પાન-ખાદિમ-સ્વાદિમરૂપ ચાર પ્રકારના પણ આહારને અનાભોગથી, સહસાકારથી અન્યત્ર=અનાભોગ અને સહસાકાર આગાર સિવાય, વોસિરાવે છે.' સૂત્રનો અર્થ પ્રગટ જ છે. વળી આગારોનો અર્થ આ છે – આભોગ કરવો એ આભોગ, આભોગ નહીં એ અનાભોગ=અત્યંત વિસ્મૃતિ, તેનાથી=અનાભોગથી અન્યત્ર=અનાભોગને મૂકીને; ત્યારપછી સહસા કરણ=એકદમ કરવું, એ સહસાકાર=અતિપ્રવૃત્ત એવા યોગનું અનિવર્તન, તેને મૂકીને પચ્ચકૃખાણ કરે છે એમ અન્વય છે.

અને વળી પોરિસીમાં છ છે. અહીં પોરિસી એટલે પ્રત્યાખ્યાનવિશેષ, તેમાં≔પોરિસીના પ્રત્યાખ્યાનમાં, છ આગારો હોય છે અને અહીં≔પોરિસીના પ્રત્યાખ્યાનમાં, આ સૂત્ર છે −

'સૂર્ય ઊગ્યે છતે પૌરુષીનું પચ્ચક્ર્ખાણ કરે છે, અશન ઇત્યાદિરૂપ≔અશન-પાન-ખાદિમ-સ્વાદિમરૂપ, ચાર પ્રકારના પણ આહારને અનાભોગથી, સહસાકારથી, પ્રચ્છન્નકાલથી, દિશામોહથી, સાધુવચનથી, સર્વસમાધિવર્તિત આગારથી અન્યત્ર≕સિવાય, વોસિરાવે છે.'

અનાભોગ અને સહસાકાર પૂર્વની જેમ±પોરિસી પચ્ચક્ખાણના છ આગારોમાંથી પ્રથમ બે આગારોનું સ્વરૂપ પૂર્વે નવકારશીના પચ્ચક્ખાણમાં બતાવ્યું તેમ જાણવું. વળી પ્રચ્છન્નકાલાદિનું આ સ્વરૂપ છે —

રજથી, રેણુથી કે પર્વતથી અંતરિત એવો સૂર્ય પ્રચ્છન્ન એવી દિશાઓમાંથી દેખાતો નથી, પોરિસી પૂર્ણ થઈ, એથી કરીને પરાયું=પોરિસીનું પચ્ચક્ખાણ પરાયું, પાછળથી જણાયું ત્યારે રહેવું જોઈએ=વાપરતાં અટકી જવું જોઈએ, તો ભગ્ન નથી=પચ્ચક્ખાણ ભાંગે નહીં, જો વાપરે છે તો ભગ્ન છે=પચ્ચક્ખાણ નહીં આવેલું જાણવા છતાં બાકી રહેલો આહાર સાધુ વાપરે તો પચ્ચક્ખાણ ભાંગે છે. આ રીતે સર્વમાં પણ છે અર્થાત્ જે રીતે પ્રચ્છન્નકાળ આગારમાં બતાવ્યું કે પાછળથી જ્ઞાત થયા પછી વાપરતાં અટકી જવું જોઈએ તો પચ્ચક્ખાણ ભાંગે નહીં, અને જ્ઞાત થયા પછી પણ અવશિષ્ટ આહાર વાપરે તો પચ્ચક્ખાણ ભાંગે, એ રીતે દિશામોહાદિ સર્વ પણ આગારોમાં સમજવું.

દિશામોહથી એટલે કોઈક પુરુષને કોઈક ક્ષેત્રમાં દિશામોહ થાય છે, તે પુરુષ પૂર્વ દિશાને જાણતો નથી. આ રીતે તે પુરુષ દિશામોહથી અતિઉદ્દગત પણ સૂર્યને જોઈને ઉસૂરીભૂત છે=સૂર્ય ઊંચો અવી ગયો છે, અર્થાત્ પોરિસીના પચ્ચક્ખાણનો સમય થાય તેટલો ઊંચો સૂર્ય નહીં આવેલ હોવા છતાં પૂર્વ દિશામાં પશ્ચિમ દિશાના ભ્રમથી સૂર્ય આટલો ઊંચો આવી ગયો છે, એ પ્રમાણે માને છે. તેથી પોરિસીનું પચ્ચક્ખાણ પારીને વાપરવા બેસે છે. જ્ઞાત થયે છતે રહે છે અર્થાત્ વાપરવા બેસ પછી હજી સૂર્ય પોરિસીના પચ્ચક્ખાણનો સમય થાય તેટલો ઊંચો આવ્યો નથી, તેમ જણાયે છતે વાપરતાં અટકી જાય તો પચ્ચક્ખાણ ભાંગતું નથી.

સાધુવચનથી એટલે સાધુઓ કહે છે— ''પોરિસી ઊઘડી=પૂરી થઈ,'' ત્યારે તે=સાધુ, જમવા બેઠા, પારીને જાણે છે અથવા અન્ય જાણે છે=તે સાધુ પચ્ચક્ખાણ પારીને જાણે કે હજી પોરિસીનું પચ્ચક્ખાણ આવ્યું નથી અથવા બીજા કોઈ સાધુ જાણે કે હજી પોરિસીનું પચ્ચક્ખાણ આવ્યું નથી, તેના વડે=અન્ય સાધુ વડે, વાપરતા એવા તે સાધુને કહેવાયું, પોરિસી પૂરી થઈ નથી, ત્યારે રહેવું જોઈએ≕તે સાધુએ વાપરતાં અટકવું જોઈએ.

સમાધિ એટલે તેના વડે પોરિસી પચ્ચક્ખાઈ=કોઈ સાધુ વડે પોરિસીનું પચ્ચક્ખાણ કરાયું, અને આસુકારિક દુઃખ ઉત્પન્ન થયું=તે પચ્ચક્ખાણ કરનારા સાધુને શરીરમાં મરણ કરાવનાર પીડા ઉત્પન્ન થઈ, અથવા અન્યને=તે પચ્ચક્ખાણ કરનારા સાધુથી અન્ય સાધુને, શરીરમાં મરણ કરાવે એવી પીડા ઉત્પન્ન થઈ, ત્યારે તેના પ્રશમનના નિમિત્તે=તે દુઃખને શમાવવા માટે, પરાવાય છે=તે પોરિસીના પચ્ચક્ખાણવાળા સાધુને પચ્ચક્ખાણ પરાવાય છે, અથવા ઔષધ અપાય છે. આ અવસરે જ્ઞાત થયે છતે=પોતાને ઉત્પન્ન થયેલ મરણ

કરાવનારું દુઃખ કોઈક રીતે શમી ગયું છે અથવા તો અન્ય સાધુને ઉત્પન્ન થયેલ મરણ કરાવનારું દુઃખ કોઈક રીતે શમી ગયું છે એમ જણાયે છતે, તે રીતે જ=ઉપરમાં બતાવ્યો તે રીતે જ, વિવેક છે.

વળી પુરિમાર્દ્ધમાં સાત જ છે. પુરિમાર્દ્ધ એટલે પહેલા બે પ્રહરના કાળની અવધિવાળું પ્રત્યાખ્યાન ગ્રહણ કરાય છે ત્યાં=પુરિમાર્દ્ધના પચ્ચક્ખાણમાં, સાત આગારો હોય છે, અને અહીં≔પુરિમાર્દ્ધના પચ્ચક્ખાણમાં, આ સૂત્ર છે −

'સૂર્ય ઊગ્યે છતે' ઇત્યાદિ પૂર્વની સદેશ છે, 'મહત્તરાગારથી' એ પ્રકારે વિશેષ છે. અને આનો=મહત્તર આગારનો, આ અર્થ છે –

આ મહાન છે અને આ મહાન છે, આ બેમાં આ અતિશયથી મહાન છે એ મહત્તર, આકરાય છે=આગાર રખાય છે, એ આકાર. આ કહેવાયેલું થાય છે — મોટું પ્રયોજન હોય તેના વડે=કોઈ સાધુ વડે, અભક્તાર્થ પચ્ચક્ખાયો=ઉપવાસનું પચ્ચક્ખાણ કરાયું, ત્યારે આચાર્ય વડે કહેવાય છે-અમુક ગામને વિષે જવા યોગ્ય છે, કહે છે=તે ઉપવાસવાળા સાધુ કહે છે — જેવી રીતે આજે મારે અભક્તાર્થ છે=ઉપવાસ છે, જો સમર્થ છે તો કર અને જા, અર્થાત્ ત્યારે ગુરુ તે સાધુને કહે છે કે જો ઉપવાસ કરીને જવા માટે તું સમર્થ છે તો ઉપવાસ કર અને અમુક ગામે જા, જો સમર્થ નથી તો ભક્તાર્થિક કે અભક્તાર્થિક જે અન્ય સાધુ સમર્થ હોય તે જાઓ. અન્ય સાધુ તે કાર્ય માટે સમર્થ નથી, ત્યારે તે જ અભક્તાર્થિક સાધુને ગુરુ વિસર્જન કરે છે. આવા પ્રકારના તેને=ભોજનને, જમતા, અભિલાષ વગરના તે સાધુને જે અભક્તાર્થિકની=ઉપવાસની, નિર્જરા છે, તે થાય છે; ઇત્યાદિ મહત્તર આગાર છે.

એકાશનમાં આઠ જ છે. એકાશન એટલે એકવાર ઉપવિષ્ટ એવા પુતના અચાલનથી ભોજન=વાપરવું, ત્યાં=એકાશનના પચ્ચક્ષ્ખાણમાં, આઠ જ આગારો હોય છે, અને અહીં=એકાસણાના પચ્ચક્ષ્ખાણમાં, આ સુત્ર છે –

'એકાસણકં' ઇત્યાદિ, અને તેઓ=એકાસણાના પચ્ચક્ષ્માણમાં આગારો, અનાભોગથી, સહસાકારથી, સાગારિકાગારથી, આંકુચન-પ્રસારણાગારથી, ગુરુઅભ્યુત્થાનથી, પારિષ્ઠાપનિકાગારથી, મહત્તરાગારથી, સર્વસમાધિવર્તિતાગારથી અન્યત્ર વોસિરાવે છે=એકાસણાનું પચ્ચક્ષ્માણ કરનાર સાધુ અનેકવાર વાપરવા માટે બેસવારૂપે ચારેય પણ આહારનો ત્યાગ કરે છે.

અનાભોગ-સહસાકાર તે રીતે જ છે=પૂર્વમાં બતાવ્યા તે રીતે જ઼ છે. અર્ધ સમુદ્દિષ્ટની સાગારિક આવ્યો= અડધો આહાર વાપરેલ સાધુની નજીકમાં કોઈ ગૃહસ્થ આવ્યો, જો જતો હોય તો પ્રતીક્ષા કરે, હવે સ્થિર હોય=તે ગૃહસ્થ ત્યાં જ સ્થિર હોય, તો સ્વાધ્યાયનો વ્યાઘાત થાય, એથી ઊઠીને અન્ય સ્થાને જઈને વાપરે છે, એ સાગારિકાગાર છે.

હસ્ત, <mark>પાદ કે શીર્ષને આકુંચે=સંકોચે, કે પ્રસારે તો પચ્ચક્ષ્ખાણ ભાંગતું નથી,</mark> એ આકુંચન-પ્રસારણાગાર છે.

અભ્યુત્થાનને યોગ્ય એવા આચાર્ય કે પ્રાઘૂર્શક આવેલ હોય તો અભ્યુત્થાન કરવું જોઈએ, આ રીતે સમુદ્દિષ્ટ, ઉત્થિત એવા તેનું=ખાતાં ખાતાં ઊઠેલા એવા તે એકાસણાવાળા સાધુનું, પચ્ચક્ખાણ ભાંગતું નથી, એ ગુરુઅભ્યુત્થાનાગાર છે.

પારિષ્ઠાપનિકા જો હોય તો કલ્પે છે=ક્યારેક ગોચરી વધી ગઈ હોય તો પારિષ્ઠાપનિકા આગારથી તે એકાસણાના પચ્ચક્રબાણવાળા સાધુને કલ્પે છે. મહત્તરાગાર-સમાધિ તે રીતે જ છે≔મહત્તરઆગાર અને સર્વસમાધિવર્તિતઆગાર પૂર્વમાં બતાવ્યા તે રીતે જ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

નવકારશીમાં બે જ આગારો છે. નવકાર શબ્દથી નવકારસહિતના પચ્ચક્ષ્પાણનું ગ્રહણ છે. અહીં પ્રશ્ન થાય કે આગાર શું છે ? તેથી કહે છે કે આગાર એટલે પચ્ચક્ષ્પાણમાં અપવાદનો હેતુ. અને નવકારશીના પચ્ચક્ષ્પાણમાં આ સૂત્ર છે— સૂર્ય ઊગ્યા પછી બે મુહૂર્તનો સમય પસાર થાય ત્યાં સુધી નવકારશીનું પચ્ચક્ષ્પાણ કરનાર સાધુ અનાભોગ આગાર અને સહસાત્કાર આગારને છોડીને અશન-પાન-પાદિમ-સ્વાદિમરૂપ ચારેય પણ આહારને વોસિરાવે છે. આ પ્રકારની નવ્રકારશીના પચ્ચક્ષ્પાણમાં પ્રતિજ્ઞા લેવાય છે.

વળી આગારોનો અર્થ આ પ્રમાણે છે – અનાભોગ એટલે અત્યંત વિસ્મૃતિ. અનાભોગને મૂકીને મારું પચ્ચક્રખાણ છે. આશય એ છે કે અત્યંત વિસ્મૃતિને છોડીને, સૂર્યોદય થયા પછી નવકારશીનું પચ્ચક્રખાણ આવે નહિ, અને આવ્યા પછી નવકાર ગણીને પચ્ચક્ર્ખાણ પારે નહિ, ત્યાં સુધી ચારેય પ્રકારના આહારને વોસિરાવે છે.

સહસાકાર એટલે અતિપ્રવૃત્ત એવા યોગનું અનિવર્તન. આશય એ છે કે કોઈ વ્યક્તિ કોઈ યોગમાં અતિપ્રવૃત્ત હોય તો ક્યારેક પચ્ચક્ષ્પાણ હોવા છતાં તેનાથી અચાનક જ તે યોગની પ્રવૃત્તિ થઈ જાય. જેમ કે કોઈને ખાવાની વસ્તુ ગમે ત્યારે મોઢામાં મૂકવાની ટેવ હોય તો તેને ક્યારેક નવકારશી કરી હોય ત્યારે પણ રોજની ટેવ પ્રમાણે અચાનક પચ્ચક્ષ્પાણ પાર્યા વગર તે કોઈ વસ્તુ મોમાં મૂકી દે, તો તેને અતિપ્રવૃત્ત યોગનું અનિવર્તન કહેવાય; પરંતુ ત્યારબાદ જો તરત પોતાને પચ્ચક્ષ્પાણ છે તેમ યાદ આવે, અને મોઢામાં મુકાઈ ગયેલ વસ્તુ મોંમાંથી કાઢી નાંખે તો તેનું પચ્ચક્ષ્પાણ ભાંગે નહિ. આ રીતે અનાભોગ આગારમાં પચ્ચક્ષ્પાણની અત્યંત વિસ્મૃતિ થવાને કારણે પચ્ચક્ષ્પાણ પાર્યા વગર આહાર વપરાઈ જાય, અને સહસાકાર આગારમાં પચ્ચક્ષ્પાણનું સ્મરણ હોવા છતાં પચ્ચક્ષ્પાણની ઉપસ્થિતિ થયો વગર એકદમ આહાર મુખમાં નંખાઈ જાય, ત્યારે જો પચ્ચક્ષ્પાણ યાદ આવવાથી મુખમાં નાખેલ વસ્તુ બહાર કાઢી દે તો તે તે આગારને કારણે પચ્ચક્ષ્પાણ ભાંગતું નથી. આથી નવકારશીનું પચ્ચક્ષ્પાણ બે આગારોથી ગ્રહણ કરાય છે.

પોરિસીના પચ્ચક્ખાણમાં છ આગારો હોય છે: (૧) અનાભોગ, (૨) સહસાકાર, (૩) પ્રચ્છન્નકાલ, (૪) દિશામોહ, (૫) સાધુવચન અને (૬) સર્વસમાધિવર્તિત. પોરિસી એટલે પ્રત્યાખ્યાનવિશેષ. તેથી એ પ્રાપ્ત થાય કે સૂર્યોદય થયા પછી પોરિસીનું પચ્ચક્ખાણ આવે નહિ, અને આવ્યા પછી પચ્ચક્ખાણ પારે નહિ, ત્યાં સુધી પોરિસીનું પચ્ચક્ખાણ કરનાર સાધુ અશન-પાન-ખાદિમ-સ્વાદિમરૂપ ચારેય પણ આહારને અનાભોગ, સહસાકાર, પ્રચ્છન્નકાલ, દિશામોહ, સાધુવચન, સર્વસમાધિ-વર્તિત, આ છ આગારોને છોડીને વોસિરાવે છે.

અહીં અનાભોગ અને સહસાકાર એ બે આગારોનું સ્વરૂપ નવકારશીના પચ્ચક્ષ્પાણમાં બતાવ્યું તેમ જાણવું.

વળી પ્રચ્છન્નકાળ આગારનું સ્વરૂપ આ પ્રમાણે – પ્રચ્છન્ન દિશામાંઓથી રજ, રેશુ કે પર્વતથી ઢંકાયેલો સૂર્ય દેખાતો ન હોવાથી, પોરિસી પૂર્ણ થઈ છે એવું માનીને કોઈએ પચ્ચક્રખાણ પાર્યું, અને પાછળથી તેશે

જાલ્યું કે પોરિસી આવી નથી, ત્યારે વાપરતાં અટકી જવું જોઈએ. જો અટકી જાય તો પ્રચ્છન્નકાલ આગાર હોવાને કારણે પચ્ચક્ષ્માણ ભાંગતું નથી; પરંતુ પોરિસી નહીં આવેલી જાલ્યા પછી પણ "આટલું વપરાઇ ગયું છે તો આટલું પણ વાપરી જ લઉં" એ પ્રમાણે માનીને જો શેષ આહાર વાપરે તો પચ્ચક્ષ્માણ ભાંગે. બાકીના અન્ય આગારોમાં પણ પાછળથી ખ્યાલ આવે કે હજુ પચ્ચક્ષ્માણ આવ્યું નથી તો જે વાપર્યું હોય તેને છોડીને બાકીનું વાપરે નહિ, તો પચ્ચક્ષ્માણ ભાંગે નહિ; અને જો જાણવા છતાં પણ વાપરે તો પચ્ચક્ષ્માણ ભાંગે.

દિશામોહ આગારનું સ્વરૂપ આ પ્રમાણે — કોઈક પુરુષને કોઈક ક્ષેત્રમાં દિશામોહ થાય, માટે તે પૂર્વિદિશાને જાણતો ન હોય, તેથી તે પુરુષ ઊગતા સૂર્યને જોઈને સૂર્ય આથમે છે, માટે પોરિસી ક્યારની આવી ગઈ એમ માનીને વાપરે. ત્યારપછી તેને ખ્યાલ આવે કે સૂર્ય ક્યારનો ઊગી ગયેલો છે તેવો મને ભ્રમ છે, હજી પોરિસીનું પચ્ચક્ખાણ આવ્યું નથી, ત્યારે તે સાધુ વાપરવાનું છોડી દે, તો દિશામોહ આગાર હોવાથી તેનું પચ્ચક્ખાણ ભાંગે નહીં, અને ખ્યાલ આવવા છતાં વાપરે તો પચ્ચક્ખાણ ભાંગે.

સાધુવચન આગારનું સ્વરૂપ આ પ્રમાણે — સાધુ "ઉગ્ઘાડા પોરિસી" બોલે ત્યારે કોઈ સાધુ વાપરવા બેસે, અને પચ્ચક્ષ્પાણ પારીને થોડું વાપર્યા પછી તે સાધુને ખ્યાલ આવે અથવા અન્ય કોઈ સાધુ તે વાપરતા સાધુને જણાવે કે હજી પોરિસી પૂરી થઈ નથી, ત્યારે તે સાધુએ વાપરતાં અટકી જવું જોઈએ. જો અટકી જાય તો સાહુવયણ આગાર હોવાથી તે સાધુનું પચ્ચક્ષ્પાણ ભાંગતું નથી.

સર્વસમાધિવર્તિત આગારનું સ્વરૂપ આ પ્રમાણે — કોઈ પુરુષે પોરિસીનું પચ્ચક્ષ્ખાણ ગ્રહણ કર્યું હોય અને પછી પોતાને અથવા અન્યને મૃત્યુ કરાવે તેવી પીડા થાય, ત્યારે તે પીડાને શમાવવા માટે ગીતાર્થ સાધુ તે પીડાવાળા સાધુને પોરિસીનું પચ્ચક્ષ્ખાણ વહેલું પરાવે અથવા ઔષધ આપે તો પચ્ચક્ષ્પાણ ભાંગે નહિ. અથવા તો બીજા કોઈ સાધુને તેવું દુઃખ થયું હોય અને તેને સમાધિ આપવા માટે પોતાને જવાનું હોય અને પોતે પચ્ચક્ષ્પાણ પાર્યા વગર જઈ શકે તેમ હોય છતાં ત્યાં ઘણી વેળા થવાની સંભાવના હોય અને પોતાને તેટલી ધૃતિ રહે તેમ ન હોય ત્યારે જો તે સાધુ પોરિસી આવે ત્યારે પચ્ચક્ષ્પાણ પારીને, વાપરીને જાય તો જેને મૃત્યુ કરાવે એવી વેદના થઈ છે તેને સમાધિનો પ્રશ્ન આવે. આથી આવા સંયોગોમાં તે સાધુ પોરિસીનું પચ્ચક્ષ્પાણ વહેલું પારીને જલદી વાપરી લે અને પછી તે સાધુને સમાધિ આપવા માટે જવા તૈયાર થાય તો પચ્ચક્ષ્પાણ ભાંગે નહિ; પરંતુ આવા સંયોગોમાં સાધુ વહેલું પચ્ચક્ષ્પાણ પારીને વાપરતા હોય અને ત્યાં સમાચાર મળે કે જેને સમાધિ આપવા માટે પોતે વહેલું પચ્ચક્ષ્પાણ પારી વાપરવા બેઠેલ છે, તે સાધુનું મૃત્યુ થયું છે અથવા તો તેને હવે સારું થઈ ગયું છે, ત્યારે પોતાને જેટલું વાપરવાનું બાકી હોય તેટલું પોરિસીનું પચ્ચક્ષ્પાણ આવે ત્યારે વાપરે. અને "અડધું વપરાઇ ગયું છે એટલે અવશિષ્ટ પણ વાપરી લઉં" એમ વિચારીને વાપરવાનું બંધ ન કરે તો તે સાધુનું પચ્ચક્ષ્પાણ ભાંગે.

પુરિમફ્રના પચ્ચક્ષ્માણમાં સાત આગારો હોય છે : (૧) અનાભોગ (૨) સહસાકાર (૩) પ્રચ્છન્નકાલ (૪) દિશામોહ (૫) સાધુવચન (૬) મહત્તર (૭) સર્વસમાધિવર્તિત.

પુરિમાર્ધ એટલે પહેલા બે પ્રહરના કાળની મર્યાદાવાળું પચ્ચક્ખાણ, અર્થાત્ સૂર્યોદય થયા પછી દિવસના પહેલા બે પ્રહર સુધી ચારેય પ્રકારના આહારના ત્યાગનું પચ્ચક્ખાણ. અહીં મહત્તરાગાર સિવાયના છ આગારોનું સ્વરૂપ પૂર્વે બતાવ્યું તેમ સમજવું.

મહત્તર આગારનું સ્વરૂપ આ પ્રમાણે – મહત્તર એટલે પચ્ચક્ષ્ખાણના પાલનથી પ્રાપ્ત થતી નિર્જરાની અપેક્ષાએ વધારે મહાન નિર્જરાની પ્રાપ્તિના હેતુભૂત એવું અને પોતાનાથી અન્ય પુરુષથી સાધી ન શકાય તેવું ગ્લાનનું, ચૈત્યનું, સંઘ વગેરેનું પ્રયોજન, તે રૂપ આગાર એ મહત્તરાગાર.

આશય એ છે કે કોઈ મોટું કાર્ય હોય, અને કોઈ સાધુએ ઉપવાસનું પચ્ચક્ષ્મણ કર્યું હોય અને આચાર્ય તે સાધુને કહે કે અમુક ગામમાં જવાનું છે, ત્યારે તે સાધુ ઉપવાસ કરીને જવા સમર્થ હોય તો અમુક ગામમાં જાય. અને જો તે સાધુ ઉપવાસ કરીને જવા માટે સમર્થ ન હોય તો ઉપવાસી કે ઉપવાસ વગરના જે બીજા સાધુ સમર્થ હોય તેને ગુરુ મોકલે. હવે જો તે કાર્ય કરવા માટે તે બીજા સાધુ સમર્થ ન હોય તો તે ઉપવાસી સાધુને વપરાવીને ગુરુ મોકલે. તે વખતે ઉપવાસીને જે નિર્જરા થાય છે તે નિર્જરા આ પ્રકારે ઇચ્છા વગર ભોજન કરતા એવા તે સાધુને થાય છે, પરંતું મહત્તર આગારથી તે સાધુનું પચ્ચક્ષ્મણ ભાંગતું નથી.

પ્રસ્તુતમાં ઉપવાસને આશ્રયીને મહત્તરાગાર બતાવ્યો, તે રીતે બીજા પણ કોઈ મહત્ત્વના કાર્યને આશ્રયીને કોઈ સાધુએ પુરિમફ્રનું પચ્ચક્ષ્ખાણ કર્યું હોય, અને તેને શીઘ્ર ગ્રામાંતર જવાનું થાય ત્યારે તે સાધુ આચાર્યના આદેશથી પચ્ચક્ષ્ખાણ વહેલું પારે, તો મહત્તર આગાર હોવાથી તે સાધુનું પચ્ચક્ષ્પાણ ભાંગતું નથી, પણ તે પચ્ચક્ષ્પાણના લાભની પ્રાપ્તિ થાય છે.

એકાસણાના પચ્ચક્ખાણમાં આઠ આગારો હોય છે : (૧) અનાભોગ (૨) સહસાકાર (૩) સાગારિક (૪) અદુંચન-પ્રસારણ (૫) ગુરુઅભ્યુત્થાન (૬) પારિષ્ઠાપનિકા (૭) મહત્તર (૮) સર્વસમાધિવર્તિત.

એકાશન એટલે એકવાર ખાવું અને પુતને અર્થાત્ થાપાને નહીં હલાવવા દ્વારા એક આસનમાં બેસવું, અને આ પ્રકારનું એકાશનનું પચ્ચક્રખાણ કરવું એ એકાસણાનું પ્રત્યાખ્યાન છે.

અહીં અનાભોગ-સહસાકાર એ બે આગારનું સ્વરૂપ પૂર્વમાં બતાવ્યું તેમ જાણવું.

સાગારિક આગારનું સ્વરૂપ આ પ્રમાણે — સાગારિક એટલે ગૃહસ્થ. તે સંબંધી આગાર તે સાગારિકાગાર. સાધુને ગૃહસ્થની સમક્ષ વાપરવું કલ્પતું નથી. તેથી સાધુ વાપરતા હોય ત્યારે કોઈ ગૃહસ્થ આવે અને તે થોડીવારમાં જતો હોય તો સાધુ તેના જવાની રાહ જુએ, અને તે જાય પછી વાપરે. પરંતુ જો તે ગૃહસ્થ તરત જતો ન હોય તો સ્વાધ્યાયનો વ્યાઘાત ન થાય તે માટે સાધુ તે સ્થાનેથી ઊઠીને અન્ય સ્થાને જાય અને બાકી રહેલો આહાર ત્યાં બેસીને વાપરે. તો આ રીતે સાધુ એકાસણામાં વાપરતાં વાપરતાં ઊભા થાય તો સાગારિક આગારથી તે સાધુનું પચ્ચકૃખાણ ભાંગતું નથી.

આકુંચન-પ્રસારણ આગારનું સ્વરૂપ આ પ્રમાણે — આકુંચન એટલે જંઘા આદિને સંકોચવા, અને પ્રસારણ એટલે સંકોચેલા જંઘા આદિને પહોળા કરવા, તે રૂપ આગાર, એ આકુંચન-પ્રસારણાગાર. કોઈ સાધુ એક આસનમાં બેસીને વાપરતા હોય, તે વખતે શરીરની તે પ્રકારની સ્થિતિને કારણે ચિત્તમાં વ્યાકુળતા થવાથી જંઘા આદિના સંકોચાદિ કરે, ત્યારે તે સંકોચાદિ કરવામાં પોતે બેઠેલા આસનમાં કંઈક ચલન થાય છે, તોપણ આકુંચન-પ્રસારણ આગારથી તે સાધુનું પચ્ચક્ષ્પાણ ભાંગતું નથી.

ગુરુઅભ્યુત્થાન આગારનું સ્વરૂપ આ પ્રમાણે – ગુરુઅભ્યુત્થાન એટલે અભ્યુત્થાનને યોગ્ય એવા આચાર્ય કે પ્રાધૂર્ણક સાધુને આશ્રયીને આસનને છોડવું, તે રૂપ આગાર એ ગુરુઅભ્યુત્થાનાગાર. અભ્યુત્થાન એ સાધુનું આવશ્યક કર્તવ્ય છે. તેથી કોઈ સાધુ વાપરતા હોય ત્યારે ત્યાં આચાર્ય કે પ્રાધૂર્ણક સાધુ આવે અને તે સાધુ વાપરતાં વાપરતાં ઊભા થાય તો ગુરુઅભ્યુત્થાન આગારથી તે સાધુનું પચ્ચક્રખાણ ભાંગતું નથી.

પારિષ્ઠાપનિકા આગારનું સ્વરૂપ આ પ્રમાણે — પારિષ્ઠાપનિકા એટલે સર્વથા ત્યજવારૂપ પ્રયોજન, તે રૂપ આગાર એ પારિષ્ઠાપનિકાગાર. ક્યારેક ગોચરી વધી ગઈ હોય ત્યારે જો તે ગોચરીનો ત્યાગ કરવામાં આવે તો ઘણા દોષોનો સંભવ હોવાથી, અને તે વધેલી ગોચરી વાપરવામાં આવે તો આગમિક યુક્તિથી ગુણનો સંભવ હોવાથી પચ્ચક્ષ્પાણવાળા સાધુ ગુરુની આજ્ઞાથી તે પરઠવવાની ગોચરી વાપરે તો પારિષ્ઠાપનિકા આગારથી તે સાધુનું પચ્ચક્ષ્પાણ ભાંગતું નથી.

વળી મહત્તર-સર્વસમાધિવર્તિત એ બે આગારનું સ્વરૂપ પૂર્વમાં બતાવ્યું તેમ સમજવું.

★ પ્રસ્તુત ભાવાર્થના લખાણમાં કરેલા આગારો વિષયક વિશેષ સ્પષ્ટીકરણમાં ધર્મસંગ્રહ ગ્રંથની ગાથા-દરની ટીકા-પ્રત-પૃષ્ઠ નં. ૧૮૪-૧૮૫-૧૮૬નો આધાર લીધેલ છે. ॥૫૦૮॥

#### ગાચા :

सत्तेकट्ठाणस्स उ अट्टेवाऽऽयंबिलस्स आगारा । पंच अभत्तद्वस्स उ छप्पाणे चरिमे चत्तारि ॥५०९॥

#### અન્વચાર્થ :

एकहाणस्स उ सत्त=વળી એકસ્થાનના=એકલઠાણાના, સાત, आयंबिलस्स अट्टेव=આંબિલના આઠ જ, अभत्तट्टस्स उ पंच= વળી અભક્તાર્થના પાંચ, छप्पाणे=પાનવિષયક છ, चिस्मे चत्तारि=ચરિમમાં ચાર आगारा=આગારો હોય છે.

#### ગાશાર્થ :

વળી એકલઠાણાના સાત, આંબિલના આઠ જ, વળી ઉપવાસના પાંચ, પાણીને આશ્રચીને છ, ચરિમમાં ચાર આગારો હોય છે.

### ટીકા :

सप्तैकस्थानस्य तु, एकस्थानं नाम प्रत्याख्यानं, तत्र सप्ताऽऽकारा भवन्ति, इहेदं सूत्रम्-"एगट्ठाणं" इत्यादि, एगट्ठाणए जं जहा अंगोवंगं ठविअं तेण तहाठिएण चेव समुद्दिसियव्वं, आगारा से सत्त, आउंटणपसारणा नित्थ, सेसं जहा एक्कासणए।

अट्ठेवाऽऽयामाम्लस्याकाराः, "अणाभोगा १ सहसा २ लेवालेवेणं ३ उक्खित्तविगेणं ४ गिहत्थसंसट्टेणं ५ पारिट्ठावणियागारेणं ६ मयहरागारेणं ७ सव्वसमाहिवत्तियागारेणं ८ वोसिरित" । अणाभोगसहसङ्कारा तहेव, लेवालेवो वा=जइ भाणे पुव्वं लेवाडगं गिहअं समुद्दिट्टं संलिहियं च, जइ तेण आणेति ण भज्जइ । उक्खित्तविवेगो=जइ आयंबिले पडइ विगतिमादि उक्खिवित्ता विकिंचउ, मा णबिर गलउ, अण्णं वा आयंबिलस्स अपाउग्गं जइ उद्धरिउं तीरइ उद्धरिए ण उवहम्मइ । गिहत्थसंसट्टे वि जइ गिहत्थो डोविलयं भायणं वा लेवालेवाडं कुसणाईहिं तेण ईसि ति लेवाडादीहि देति ण भज्जइ, जइ रसो आलिक्खज्जइ बहुओ ताहे ण कप्पइ, पारिट्ठावणियमयहरगसमाहीओ तहेव ।

पञ्चाऽभक्तार्थस्य तु, न भक्तार्थोऽभक्तार्थः=उपवास इत्यर्थः, तस्य पञ्चाऽऽकारा भवन्ति, इहेदं सूत्रम्– ''सूरे उग्गए'' इत्यादि, तस्स पंच आगारा, अणाभोग सहसाकार पारिट्वावण मयहर समाहि त्ति, जड़ तिविहस्स पच्चक्खाइ तो विकिचणिया कप्पइ, जइ चउिव्वहस्स पच्चक्खाइ पाणगं च नित्थ न वट्टइ, जइ पुण पाणगं पि उव्वरियं ताहे से कप्पइ, जइ तिविहस्स पच्चक्खाइ ताहे से पाणगस्स छ आगारा कीरंति— "लेवाडेण वा अलेवाडेण वा अच्छेण वा बहलेण वा सित्रत्थेण वा असित्थेण वा वोसिरइ" प्रकटार्था एते छिप्प, एतेन 'षड् पान' इत्येतदिष व्याख्यातमेव ।

चरमे चत्वार इत्यत्र चरिमं दुविहं – दिवसचरिमं भवचरिमं च, दिवसचरिमस्स चत्तारि, अण्णत्थ अणाभोगा सहस मयहर सव्वसमाहि, भवचरिमं जावज्जीवियं, तस्स वि एए चत्तारि ति गाथार्थः ॥५०९॥ टीकार्थः

વળી એકસ્થાનના સાત છે. એકસ્થાન નામનું પ્રત્યાખ્યાન છે, તેમાં સાત આગારો હોય છે. અહીં આ સૂત્ર છે – 'એક્ટાણં' ઇત્યાદિ, એક સ્થાનમાં જે અંગોપાંગ જે રીતે સ્થપાયેલ હોય તે રીતે રહેલા જ તેના વડે≕એકસ્થાનનું પચ્ચક્ખાણ કરનારા સાધુ વડે, વાપરવું જોઈએ. તેના≕એકસ્થાનના પચ્ચક્ખાણના, સાત આગારો છે, આકુંચન-પ્રસારણ આગાર નથી, શેષ જે પ્રમાણે એકાશનમાં છે, તે પ્રમાણે જાણવું.

આંબિલના આઠ જ આગારો છે. 'અનાભોગથી, સહસાકારથી, લેપાલેપથી, ઉત્ક્ષિપ્તવિવેકથી, ગૃહસ્થ-સંસૃષ્ટથી, પારિષ્ઠાપનિકાગારથી, મહત્તરાગારથી, સર્વસમાધિવર્તિતાગારથી વોસિરાવે છે≔આંબિલનું પચ્ચક્ખાણ કરનારા સાધુ આંબિલના આહાર સિવાયના અનાંબિલવાળા ચારેય પણ આહારનો ત્યાગ કરે છે.'

અનાભોગ અને સહસાકાર તે રીતે જ છે=પૂર્વે બતાવ્યા તે રીતે જ છે; અને લેપાલેપ એટલે જો ભાજનમાં પૂર્વે લેપાટક ગૃહીત, સમુદ્દિષ્ટ અને સંલિખિત હોય=લેપવાળું ભોજન ગ્રહણ કરાયું હોય, વપરાયું હોય અને લૂંછાયું હોય, જો તેના વડે લાવે છે તો ભાંગતું નથી=સાધુ તે ભાજન વડે આંબિલનો આહાર લાવે તો પચ્ચકખાણ ભાંગતું નથી.

ઉત્સિપ્તવિવેક એટલે જો આંબિલમાં વિગઈ આદિ પડે, તો ઉત્સેપ કરીને વિકિંચન કરે≕આંબિલના આહાર પર પડેલી તે વિગઈ આદિને ઉપાડીને દૂર કરવી, ફક્ત ગળવી ન જોઈએ≕વિગઈ આદિ આંબિલના આહાર ઉપર ઝરવી ન જોઈએ, અથવા આંબિલને અપ્રાયોગ્ય એવા અન્યને જો ઉદ્ધરવા માટે સમર્થ હોય તો ઉદ્ધરાયે છતે નાશ પામતું નથી=જો આંબિલના આહાર ઉપર આંબિલમાં અકલ્પ્ય એવો બીજો કોઈ આહાર પડ્યો અને તે આંબિલના આહાર પરથી લઈ શકાય તેવો હોય તો તે અકલ્પ્ય આહાર આંબિલના આહારમાંથી બહાર કઢાયે છતે તે આંબિલનો આહાર આંબિલમાં અકલ્પ્ય થતો નથી.

ગૃહસ્થસંસૃષ્ટમાં પણ જો ગૃહસ્થ ડોયાને કે ભાજનને લેપાટકાદિવાળા કુસણાદિ વડે=ગોરસાદિ વડે, લેપાલેપાટક કરે, इंसि=લેપ ઇષદ્ છે, એથી તેના વડે=તે લેપવાળા ડોયા કે ભાજન વડે, આપે છે તો ભાંગતું નથી=ગૃહસ્થ આહાર વહોરાવે તો પચ્ચક્રખાણ ભાંગતું નથી. જો બહુ રસ દેખાય તો કલ્પતું નથી. પારિષ્ઠાપનિકા, મહત્તરક અને સમાધિ તે રીતે જ છે=આ ત્રણ આગારોનું સ્વરૂપ પૂર્વે બતાવ્યું તે જ રીતે છે.

વળી અભક્તાર્થના પાંચ છે. ભક્તાર્થ નહીં એ અભક્તાર્થ અર્થાત્ ઉપવાસ, તેના પાંચ આગારો હોય છે. અહીં આ સૂત્ર છે – 'સૂર્ય ઊગ્યે છતે' ઇત્યાદિ, તેના પાંચ આગારો છે : અનાભોગ, સહસાકાર, પારિષ્ઠાપન, મહત્તર, સમાધિ. 'इति' આગારોના કથનની સમાપ્તિમાં છે. જો ત્રિવિધનું પચ્ચક્ખાણ કરે તો વિકિંચનિકા કલ્પે છે=ત્યાગ કરવા યોગ્ય વધેલો આહાર તિવિહારા ઉપવાસી સાધુને વાપરવો કલ્પે છે, જો ચતુર્વિધનું પચ્ચક્ખાણ કરે અને પાનક ન હોય તો વર્તે નહીં=પાણી વધ્યું ન હોય તો ત્યાગ કરવા યોગ્ય વધેલો આહાર ચોવિહારા ઉપવાસી સાધુને વાપરવો કલ્પે નહીં. વળી જો પાનક પણ વધેલું હોય તો તેને=ચતુર્વિધ આહારના પચ્ચક્ખાણવાળા સાધુને, કલ્પે છે=ત્યાગ કરવા યોગ્ય આહાર વાપરવો કલ્પે છે. જો સાધુ ત્રિવિધનું=પાન આહાર સિવાયના બીજા ત્રણ પ્રકારના આહારનું, પચ્ચક્ખાણ કરે તો તે પાનકના છ આગારો કરાય છે —

લેપાટકથી કે અલેપાટકથી કે અચ્છથી કે બહલથી કે સિસક્થથી કે અસિક્થથી વોસિરાવે છે≔પાણીના આ છ આગારોને છોડીને પાન સિવાયના ત્રણ આહારને ત્રિવિધનું પચ્ચક્ખાણ કરનાર સાધુ વોસિરાવે છે. આ છયે પણ આગારો પ્રગટ અર્થવાળા છે. આના દ્વારા 'પાનવિષયક છ' એ પ્રકારનું આ પણ≕ગાથાના ચરમપાદનું પદ પણ, વ્યાખ્યાન કરાયેલું જ થાય છે.

'ચરમમાં ચાર' એ પ્રકારના પદમાં ચરિમ બે પ્રકારે છે ઃ દિવસચરિમ અને ભવચરિમ. દિવસચરિમના ચાર આગારો છે – અન્યત્ર અનાભોગ, સહસાકાર, મહત્તર, સર્વસમાધિ. ભવચરિમ યાવત્જીવિતવાળું છે, તેના પણ આ ચાર છે≔ભવચરિમ પચ્ચક્ખાણના પણ દિવસચરિમ પચ્ચક્ખાણના છે એ ચાર આગારો છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

એકઠાણાના પચ્ચક્રખાણમાં સાત આગારો હોય છે : (૧) અનાભોગ, (૨) સહસાકાર, (૩) સાગારિક, (૪) ગુરુઅભ્યુત્થાન, (૫) પારિષ્ઠાપનિકા, (૬) મહત્તર અને (૭) સર્વસમાધિવર્તિત.

એકસ્થાન એટલે વાપરતી વખતે જે અંગોપાંગને જે રીતે સ્થાપ્યા હોય તે રીતે સ્થાપેલા તે અંગોપાંગમાં રહીને જ વાપરવું, વળી મુખ અને હાથના ચલનનો પરિહાર અશક્ય હોવાથી તે બે અંગનું ચલન આ પચ્ચક્ખાણમાં નિષેધ કરાયું નથી. અને આ પ્રકારના એકસ્થાનનું પચ્ચક્ખાણ કરવું એ એક ઠાણાનું પ્રત્યાખ્યાન છે.

અહીં સાતેય આગારોનું સ્વરૂપ એકાસણામાં બતાવ્યું તેવું જ સમજવું, ફક્ત એકઠાણામાં આકુંચન-પ્રસારણ આગાર નથી.

આંબિલના પચ્ચક્ખાણમાં આઠ આગારો હોય છે : (૧) અનાભોગ, (૨) સહસાકાર, (૩) લેપાલેપ, (૪) ઉત્ક્ષિપ્તવિવેક, (૫) ગૃહસ્થસંસૃષ્ટ, (૬) પારિષ્ઠાપનિકા, (૭) મહત્તર અને (૮) સર્વસમાધિવર્તિત.

આચામામ્લ એટલે આચામ=અવશ્રાવણ, અમ્લ=પાંચ પ્રકારના રસોમાંથી ચોથો રસ, અર્થાત્ ખાટું ઓસામણ. ભાત વગેરે ભોજનમાં અને શાકમાં જે ખાટો રસ હોય તેને શાસ્ત્રની પરિભાષાથી આચામામ્લ કહેવાય છે, અને આવા પ્રકારના આચામામ્લનું પચ્ચક્રખાણ કરવું એ આંબિલનું પ્રત્યાખ્યાન છે.

અહીં અનાભોગ-સહસાકાર એ બે આગારોનું સ્વરૂપ પૂર્વમાં બતાવ્યું તેમ જાણવું.

લેપાલેપ આગારનું સ્વરૂપ આ પ્રમાણે – લેપ એટલે આંબિલનું પચ્ચક્ષ્પાણ કરનાર સાધુને કલ્પે નહીં એવી વિગઈ આદિથી, જેમાં આંબિલનો આહાર રહેલો હોય એ ભાજનનું લિપ્તપણું; અને અલેપ એટલે પૂર્વે વિગઈ આદિથી લેપાયેલ ભાજનને હાથ વગેરેથી લૂંછીને તે ભાજનમાં આંબિલનો આહાર રાખેલો હોય એ ભાજનનું અલિપ્તપશું, તે રૂપ આગાર એ લેપાલેપાગાર. કોઈ પાત્રમાં કોઈ વિગઈ આદિવાળો આહાર ગ્રહણ કરાયો હોય, તે આહાર બધા સાધુઓને અપાઈ ગયો હોય, પછી તે પાત્ર હાથ વગેરેથી લૂંછ્યું હોય, પરંતુ પાણીથી ધોઈને સ્વચ્છ કર્યું ન હોય, અને તેવા પાત્રમાં લાવેલો આંબિલનો આહાર આંબિલવાળા સાધુ વાપરે તોપણ લેપાલેપ આગારથી તે સાધુનું પચ્ચક્ષ્માણ ભાંગતું નથી.

ઉત્સિપ્તવિવેક આગારનું સ્વરૂપ આ પ્રમાણે — ઉત્સિપ્તવિવેક એટલે ઉપાડેલાનો સંપૂર્શપણાથી ત્યાગ, તે રૂપ આગાર એ ઉત્સિપ્તવિવેકાગાર. સૂકા ભાત વગેરેરૂપ આંબિલના આહાર પર, પૂર્વે આંબિલના પચ્ચક્ષ્પણવાળાને અયોગ્ય એવી ઘન વિગઈ આદિ પડી હોય, અને તેને ઉપાડીને બહાર કાઢી હોય, તો તેવો આંબિલનો આહાર આંબિલવાળા સાધુ વાપરે તો ઉત્સિપ્તવિવેક આગારથી તે સાધુનું પચ્ચક્ષ્પાણ ભાંગતું નથી, ફક્ત તે વિગઈ આદિ આંબિલના આંહાર ઉપર ગળવી ન જોઈએ. તેથી આંબિલના આહાર પર ઝરે તેવી પ્રવાહી વિગઈ આદિ આંબિલના આહાર ઉપર પડી હોય તો તેવો આંબિલનો આહાર આંબિલવાળા સાધુને કલ્પતો નથી.

ગૃહસ્થસંસૃષ્ટ આગારનું સ્વરૂપ આ પ્રમાણે — ગૃહસ્થસંસૃષ્ટ એટલે આહાર વહોરાવનારા ગૃહસ્થનું કથરોટ વગેરે ભાજન વિગઈ આદિ દ્રવ્યથી લેપાયેલું હોય, તે રૂપ આગાર એ ગૃહસ્થસંસૃષ્ટાગાર. જો ગૃહસ્થનું ભાજન કે ડોયો, દૂધ વગેરે રૂપ ગોરસાદિથી લેપાયેલો હોય, અને તે ભાજન કે ડોયાથી તે ગૃહસ્થ આંબિલનો આહાર વહોરાવે તો તે અપાતું એવું ભોજન આંબિલમાં અકલ્પ્ય દ્રવ્યના અવયવથી મિશ્ર છે, તોપણ તેવો આહાર આંબિલવાળા સાધુ વાપરે તો ગૃહસ્થસંસૃષ્ટ આગારથી તે સાધુનું પચ્ચક્ષ્પાણ ભાંગતું નથી, પરંતુ તે ડોયો કે ભાજન ગોરસાદિના ઘણા રસથી લેપાયેલ હોય તો તે ડોયા કે ભાજનથી વહોરાવેલો આંબિલનો આહાર આંબિલવાળા સાધુને કલ્પતો નથી.

વળી પારિષ્ઠાપનિકા-મહત્તર-સર્વસમાધિવર્તિત એ ત્રણ આગારોનું સ્વરૂપ પૂર્વમાં બતાવ્યું તેમ સમજવું. ઉપવાસના પચ્ચક્ષ્પાણમાં પાંચ આગારો હોય છે : (૧) અનાભોગ, (૨) સહસાકાર, (૩) પારિષ્ઠાપનિકા, (૪) મહત્તર અને (૫) સર્વસમાધિવર્તિત.

અભક્તાર્થ એટલે ભક્તથી=ભોજનથી, અર્થ=પ્રયોજન નહીં, એ અભક્તાર્થ. અને આવા પ્રકારના અભક્તાર્થનું પચ્ચક્ષ્પાણ કરવું એ ઉપવાસનું પ્રત્યાખ્યાન.

અહીં અનાભોગાદિ પાંચેય આગારોનું સ્વરૂપ પૂર્વમાં બતાવ્યું તેમ જાણવું, ફક્ત પારિષ્ઠાપનિકા આગારમાં ઉપવાસના પચ્ચક્રખાણમાં કંઈક વિશેષ છે, તે બતાવે છે —

ક્યારેક ગોચરી વધી ગઈ હોય ત્યારે તિવિહારા ઉપવાસવાળા સાધુને તે વધેલી ગોચરી પારિષ્ઠાપિનિકા આગારથી વાપરવી કલ્પે છે, અને માત્ર ગોચરી વધી હોય પાણી વધ્યું ન હોય તો તે વધેલી ગોચરી ચોવિહારા ઉપવાસવાળા સાધુને વાપરવી કલ્પતી નથી, પરંતુ ગોચરીની સાથે પાણી પણ વધ્યું હોવાથી પરઠવવું પડે તેમ હોય તો તે વધેલા ગોચરી અને પાણી પારિષ્ઠાપિનિકા આગારથી ચોવિહારા ઉપવાસવાળા સાધુને વાપરવા કલ્પે છે, તો આ રીતે તિવિહારા કે ચોવિહારા ઉપવાસમાં આહાર-પાણી વાપરતાં સાધુનું પચ્ચક્ષ્પાણ પારિષ્ઠાપિનિકા આગારથી આગારથી ભાંગતું નથી.

વળી ઉપરમાં બતાવ્યાં એ પોરિસી, પુરિમદ્ધ, એકાસણા, એકઠાણા, આંબિલ, ઉપવાસના પચ્ચક્ર્ષાણોમાં ઉત્સર્ગથી ચારેય આહારનું પચ્ચક્ષ્પાણ કરવું જોઈએ, છતાં જો સાધુ ત્રણ આહારનું પચ્ચક્ષ્પાણ કરે તો સાધુને પોરિસી આદિ પચ્ચક્ષ્પાણમાં પાણીને આશ્રયીને છ આગારો હોય છે: (૧) લેપકૃત, (૨) અલેપકૃત, (૩) અચ્છ, (૪) બહુલ, (૫) સસિક્થ અને (૬) અસિક્થ.

- (૧-૨) ખજૂર વગેરેના પાણીથી ખરડાયેલા ભાજનાદિમાં રાખેલ અચિત્ત પાણી લેપકૃત કહેવાય, અને કાંજી વગેરેના પાણીમાં હલ્યા વગરનું ઉપરનું પાણી અલેપકૃત કહેવાય. તેથી કોઈ ગૃહસ્થે કોઈ ભાજનમાં પહેલાં ખજૂરાદિનું પાણી રાખ્યું હોય, અને પછી તે ભાજનમાંથી તે પાણી કાઢીને ધોયા વગર જ તે ભાજનમાં કોઈ અચિત્ત પાણી ભર્યું હોય તો તે પાણી લેપકૃત કહેવાય, અને ચોકૃખા જ ભાજનમાં કાંજી વગેરેનું પાણી ભર્યું હોય તો તે ડહોળ્યા વગરનું ઉપરનું પાણી અલેપકૃત કહેવાય. આથી તેવું લેપકૃત કે અલેપકૃત પાણી ઉપવાસાદિના પચ્ચક્ખાણવાળા સાધુ વાપરે તો લેપાટક આગારથી કે અલેપાટક આગારથી તે સાધુનું પચ્ચક્ખાણ ભાંગતું નથી.
  - (૩) નિર્મળ અને ઉકાળેલા પાણી વગેરેને અચ્છ દ્રવ કહેવાય, તે રૂપ આગાર એ અચ્છાગાર.
  - (૪) તલ-ચોખાનું ધોવણ વગેરેને બહુલ દ્રવ કહેવાય, તે રૂપ આગાર એ બહુલાગાર.
- (૫) આહારનાં ફોતરાંથી યુક્ત ઓસામણ વગેરેને સસિક્થ દ્રવ કહેવાય, તે રૂપ આગાર એ સસિક્થાગાર.
- (દ) આહારનાં ફોતરાંથી રહિત ઓસામણ વગેરેને અસિક્થ દ્રવ કહેવાય, તે રૂપ આગાર એ અસિક્થાગાર છે.

આ છ આગારોથી તે તે પ્રકારનાં પાણી ઉપવાસાદિના પચ્ચક્ષ્ખાણવાળા સાધુ વાપરે તો તેઓનું પચ્ચક્ષ્પાણ ભાંગતું નથી.

ચરિમના પચ્ચક્ખાણમાં ચાર આગારો હોય છે : (૧) અનાભોગ, (૨) સહસાકાર, (૩) મહત્તર અને (૪) સર્વસમાધિવર્તિત.

ચરિમ એટલે અંતિમ ભાગ, અને તે (૧) દિવસનો અને (૨) ભવનો એમ બે પ્રકારે છે, અને તે ચરિમના વિષયવાળું પચ્ચક્રખાણ કરવું એ ચરિમનું પ્રત્યાખ્યાન.

ભવચરિમનું પચ્ચક્ષાણ જાવજજીવનું હોય છે. દિવસચંરિમ અને ભવચરિમ, એ બંને પ્રકારના ચરિમ પચ્ચક્ષાણમાં ચાર-ચાર આગારો હોય છે, અને તે ચારેય આગારોનું સ્વરૂપ અહીં પણ પૂર્વમાં બતાવ્યું તે પ્રમાણે સમજવું.

★ પ્રસ્તુત ભાવાર્થના લખાણમાં કરેલ આગારો વિષયક વિશેષ સ્પષ્ટીકરણમાં ધર્મસંગ્રહ ગ્રંથની ગાથા-દરની ટીકા-પ્રત પૃષ્ઠ નં. ૧૮૬-૧૮૭-૧૮૮-૧૮૯નો આધાર લીધેલ છે. ∥**૫૦૯**∥

### અવતરણિકા :

ગાથા ૫૦૬-૫૦૭માં નવકારશી વગેરે પચ્ચક્ષ્માણોના આગારોની સંખ્યા બતાવી અને ગાથા ૫૦૮-૫૦૯માં ચરિમ પચ્ચક્ષ્માણના ચાર આગારો સુધીનો ભાવાર્થ બતાવ્યો. હવે અભિગ્રહ પચ્ચક્ષ્માણના ચાર કે પાંચ અને નિવિગઈ પચ્ચક્ષ્માણના આઠ કે નવ આગારોનો ભાવાર્થ બતાવે છે —

#### भाशा :

# पंच चउरो अभिग्गहे निव्विइए अट्ट नव य आगारा । अप्पावरणे पंच उ हवंति सेसेसु चत्तारि ॥५१०॥

#### અન્વચાર્થ :

अभिग्गहे पंच चउरो=અભિગ્રહમાં પાંચ (કે) ચાર, निव्विइए अट्ट नव य=નિર્વિકૃતિકમાં=નિવિગઈના પચ્ચક્ખાણમાં, આઠ કે નવ आगारा=આગારો છે. (હવે તે આગારોનાં સ્થાન બતાવે છે–) अप्पावरणे= અપ્રાવરણ અભિગ્રહમાં पंच ड=पાंચ જ, सेसेसु=શેષ અભિગ્રહોમાં चत्तारि=ચાર (આગારો) हवंति=હોય છે.

### ગાશાર્થ :

અભિગ્રહમાં પાંચ કે ચાર, નિવિગઈના પચ્ચક્ખાણમાં આઠ કે નવ આગારો છે. હવે તે આગારોનાં સ્થાન બતાવે છે — અપ્રાવરણ અભિગ્રહમાં પાંચ જ, અને બાકીના અભિગ્રહોમાં ચાર આગારો હોય છે.

### ટીકા :

पञ्च चत्वारश्चारभिग्रहे, निर्विकृतौ अष्टौ नव वाऽऽकाराः, अप्रावरण इत्यप्रावरणाभिग्रहे पञ्चैवाकारा भवन्ति शेषेष्वभिग्रहेषु दण्डकप्रमार्जनादिषु चत्वार इति गाथार्थः ॥

भावार्थस्तु अभिग्गहेसु अवाउडत्तणं कोइ पच्चक्खाइ, तस्स पंच ''अणाभोगा सहस्सा चोलपट्टगागारा मयहर समाहि'', सेसेसु चोलपट्टगागारो णिल्थि। 'निव्चिगईए अट्ट नव य आगारा' इत्युक्तं, अत्र विकृतयः पूर्वोक्ताः, अधुना प्रकृतमुच्यते क्वाउष्टौ क्व वा नवाकारा ? इति ॥५१०॥

★ ''<mark>दण्डकप्रमार्जनादिषु''</mark>मां **'आदि'** प्रहथी सर्व साधुनी वैथावस्थादि ભક્ति माटे ग्रहण કराता अભिग्रहोनुं ग्रहण छे.

# ટીકાર્થ :

અભિગ્રહમાં પાંચ કે ચાર, નિર્વિકૃતિમાં આઠ કે નવ આગારો હોય છે. તે આગારો સ્પષ્ટ કરે છે – અપ્રાવરણમાં=અપ્રાવરણ અભિગ્રહમાં, પાંચ જ, દાંડાનું પ્રમાર્જન આદિ શેષ અભિગ્રહોમાં ચાર આગારો હોય છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

વળી ભાવાર્થ – અભિગ્રહોમાં કોઈ અપ્રાવૃત્તપણાનું પચ્ચક્ષ્ખાણ કરે છે, તેના પાંચ આગારો છે : અનાભોગ, સહસાકાર, ચોલપટ્ટકાગાર, મહત્તર, સમાધિ. શેષ અભિગ્રહોમાં ચોલપટ્ટકાગાર નથી.

'નિર્વિકૃતિકમાં આઠ કે નવ આગારો છે' એ પ્રમાણે મૂળ ગાથામાં કહેવાયું. એમાં વિગઈઓ પૂર્વમાં કહેવાયેલી છે=વિગઈઓનું સ્વરૂપ ગાથા ૩૭૧થી ૩૮૦માં કહેવાયેલું છે. હવે ક્યાં આઠ આગારો છે અથવા કયાં નવ આગારો છે, એ પ્રકારે પ્રકૃત કહેવાય છે.

# ભાવાર્થ :

અભિગ્રહનું પચ્ચક્રખાણ એટલે દંડકના પ્રમાર્જન આદિનો નિયમ, અને તેમાં ચાર આગારો હોય છે : (૧) અનાભોગ, (૨) સહસાકાર, (૩) મહત્તર અને (૪) સર્વસમાધિવર્તિત. પરંતુ અપ્રાવરણના અભિગ્રહમાં ચોલપટ્ટક નામનો આગાર અધિક છે. તેથી એ પ્રાપ્ત થાય કે કોઈ સાધુએ વસ્ત્ર વગરના રહેવાનો અભિગ્રહ કર્યો હોય, તેથી તેઓ વસ્ત્રનો સંપૂર્ણ પરિત્યાગ કરીને એકાંત સ્થાનમાં આત્માને શાસ્ત્રતત્ત્વથી ભાવિત કરતા હોય, અને તે વખતે તે અપ્રાવરણ અભિગ્રહની કાળમર્યાદાની અત્યંત વિસ્મૃતિ થવાથી તેઓ અભિગ્રહ પૂરો થાય તે પહેલાં જ ચોલપટ્ટો પહેરી લે, તો અનાભોગ આગારથી તેઓનું અપ્રાવરણ અભિગ્રહનું પચ્ચક્રખાણ ભાંગતું નથી.

ક્યારેક એકદમ જ તે અપ્રાવરણ અભિગ્રહવાળા સાધુથી ચોલપટ્ટો પહેરાઈ જાય, તો સહસાકાર આગારથી તેઓનું પચ્ચક્રખાણ ભાંગતું નથી.

આ રીતે પોતે નગ્ન અવસ્થામાં બેઠેલ હોય તે વખતે કોઈ ગૃહસ્થ વગેરે પોતાની પાસે આવે તો ધર્મનું લાઘવ ન થાય તદર્થે તે સાધુ ચોલપટ્ટો પહેરે, જેથી નગ્નતાનો પરિહાર થાય, તો ચોલપટ્ટક આગારથી તેઓનું પચ્ચક્રખાણ ભાંગતું નથી.

ક્યારેક અભિગ્રહ ગ્રહણ કર્યા પછી તે સાધુને યોગ્ય કોઈ મહાન કાર્ય આવે, અને તે કાર્ય બીજા કોઈ સાધુ કરી શકે તેમ ન હોય, ત્યારે તે સાધુ ચોલપટ્ટો પહેરીને તે મહાન કાર્ય કરવા જાય, તો મહત્તર આગારથી તેઓનું પચ્ચક્રખાણ ભાંગતું નથી.

વળી ક્યારેક અપ્રાવરણ અભિગ્રહ કરનાર સાધુનું અતિઠંડી આદિ કોઈ કારણથી અસમાધિથી મૃત્યુ થાય તેવું હોય, ત્યારે સમાધિ માટે તે સાધુ ચોલપટ્ટા આદિ વસ્ત્રો શરીર ઉપર ધારણ કરે, તો સર્વસમાધિવર્તિત આગારથી તેઓનું પચ્ચક્રખાણ ભાંગતું નથી.

આ રીતે કોઈક સાધુએ સર્વ સાધુઓના દાંડા પ્રમાર્જીને ઉચિત સ્થાને મૂકવાનો અભિગ્રહ કર્યો હોય, અને તે સાધુને પોતાના પચ્ચક્ષાણની વિસ્મૃતિ થઈ જવાથી દાંડા પ્રમાર્જીને ઉચિત સ્થાને સ્થાપન કરે નહીં, તો અનાભોગ આગારથી તે સાધુનું પચ્ચક્ષ્પાણ ભાંગતું નથી.

વળી ક્યારેક દાંડાને ઉચિત સ્થાને મૂકતી વખતે તે સાધુ દાંડાને પ્રમાર્જન કરવાનું ભૂલી જાય, તો સહસાકાર આગારથી તેમનું પચ્ચક્ષ્પાણ ભાંગતું નથી.

વળી દાંડા પ્રમાર્જવાનો અભિગ્રહ કર્યા પછી તે સાધુને કોઈ મોટું કાર્ય કરવાનું થાય, તો તે વખતે તે સાધુ બહારથી આવતા સાધુઓના દાંડાનું પ્રમાર્જન કરી શકે નહીં, તોપણ મહત્તર આગારથી તેઓનું પચ્ચકૃખાણ ભાંગતું નથી.

વળી ક્યારેક અભિગ્રહ કર્યા પછી રોગાદિને કારણે તે સાધુના શરીરની તેવી સ્થિતિ થાય કે જેથી દાંડા પ્રમાર્જવામાં પોતાની સમાધિનો ભંગ થાય તેમ હોય, ત્યારે તે સાધુ સમાધિ અર્થે દાંડા પ્રમાર્જે નહીં, તોપણ સર્વસમાધિવર્તિત આગારથી તેઓનું પચ્ચકૃખાણ ભાગતું નથી.

આમ, અભિગ્રહ પચ્ચક્ખાણમાં અપ્રાવરણ અભિગ્રહને આશ્રયીને પાંચ આગારો છે, અને બાકીના અન્ય અભિગ્રહોને આશ્રયીને ચાર આગારો હોય છે.

વળી નિવિગઈના પચ્ચક્ષ્પાણમાં કયાં આઠ અથવા કયાં નવ આગારો હોય છે ? તેનાં સ્થાન ગ્રંથકારશ્રી આગળની ગાથામાં સ્વયં બતાવે છે. **!!૫૧૦!!** 

#### અવતરણિકા :

तत्र -

#### અવતરણિકાર્થ:

પૂર્વગાથાની ટીકાના અંતે કહ્યું કે નિવિગઈના પચ્ચક્ખાણમાં ક્યાં આઠ અગારો છે અથવા ક્યાં નવ આગારો છે ? એ પ્રકારે પ્રકૃત કહેવાય છે. એથી હવે તે પ્રકૃત એવા નિવિગઈના આગારો બતાવે છે – ત્યાં=નિવિગઈના પચ્ચક્ખાણમાં,

#### आथा :

णवणीउग्गाहिमए अद्दवदीहै पिसिअ घय गुले चेव । नव आगारा तेसिं सेसदवाणं च अट्टेव ॥५११॥

#### અન્વચાર્થ:

णवणीउग्गाहिमए अद्दवदिः=(અદ્રવ એવા) નવનીતમાં, ઉદ્ગાહિમકમાં, અદ્રવ એવા દહીંમાં, પिसिअ=પિશિતમાં=અદ્રવ એવા માંસમાં, घय=(અદ્રવ એવા) ઘૃતમાં, गुले चेवः=અને (અદ્રવ એવા) ગુડમાં; तेर्सि=तेओना=ते પિંડ વિગઈઓના, नव आगाराः=नव આગારો છે, सेसदवाणं च=અને શેષ દ્રવોના=પિંડ વિગઈઓથી શેષ એવી દ્રવ વિગઈઓના, अद्वेव=આઠ જ (આગારો) છે.

### ગાથાર્થ :

દાન માખણમાં, દાન તળેલામાં, વસ્ત્રથી ગાળેલ એવા દાન દહીંમાં, દાન માંસમાં, દાન ઘીમાં, ઘન ગોળમાં : તે પિંડ વિગઈઓના નવ આગારો છે, અને બાકીના પ્રવાહી માખણાદિના આઠ જ આગારો છે.

# ટીકા :

नवनीते उद्ग्राहिमके अद्रवदिध्न=गालित इत्यर्थः पिशिते=मांसे घृते गुडे चैव, अद्रवग्रहणं सर्वत्राभि-सम्बन्धनीयं, नवाकारा अमीषां विकृतिविशेषाणां भवन्ति, शेषाणां द्रवाणां विकृतिविशेषाणामष्टावेवाकारा भवन्ति, उत्क्षिप्तविवेको न भवतीति गाथार्थः ।

इह चेदं सूत्रम् — ''निव्विगतीयं पच्चक्खाइ इत्यादि'', अण्णत्थ ( अणाभोग ) १ सहसा २ लेवालेव ३ गिहत्थसंसट्ट ४ उक्खित्तविवेग ५ पडुच्चमिक्खएणं ६ पारिट्ठावणिया ७ मयहर ८ सव्वसमाहिवत्तियागारेणं ९ वोसिएइ ।''

तत्थ अणाभोगसहसाकारा लेवालेवा तहेव दहुव्वा, गिहत्थसंसहुस्स उ इमो विही -

खीरेण जइ कुसणिओ कूरो लब्भइ, तस्स जइ कुंडगस्स ओदणाउ चत्तारि अंगुलाणि दुद्धं ताहे निव्विगइयस्स कप्पइ, पंचमं त्वारद्धं विगतीयं, एवं दिहस्स वि वियडस्स वि, केसु वि विसएसु वियडेण मीसिज्जइ ओदणो ओगाहिमगो वा, फाणियगुलस्स तिल्लघयाण य एएहिं कुसिणिए जइ अंगुलं उविरं अच्छइ तो वट्टइ, परेण न वट्टइ, महुस्स पोग्गलरसगस्स य अद्धअंगुलेण संसट्टं होइ, पिंडगुलस्स नवणीयस्स

य अद्दामलिमत्तं संसद्वं, जइ वि बहूणि एतप्पमाणाणि कप्पंति, एगं पि वहुं न कप्पइ । उक्खित्तविवेगो जहा आयंबिलये उद्धरिउं तीरइ सेसेसु णित्थि । पडुच्चमित्खयं पुण जइ अंगुलिए गहाय मक्खेइ तिल्लेण वा घएण वा, ताहे निव्चिगइयस्स कप्पइ, अह धाराए छुभइ मणागं पि न कप्पइ । पारिद्वाविणयागारो उ लेसओ भणिओ एव इति वृद्धसम्प्रदाय:, कृतं प्रसङ्गेन, प्रकृतं प्रस्तुम: ॥५११॥

#### ટીકાર્થ :

अद्रव નું ગ્રહણ સર્વત્ર અભિસંબંધનીય છે=મૂળ ગાથામાં ગ્રહણ કરેલ अद्रव શબ્દનો સર્વ ઠેકાણે અભિસંબંધ કરવા યોગ્ય છે. આથી નવનીતમાં=અદ્રવ એવા માખણમાં, ઉદ્દ્રગ્રાહિમકમાં=અદ્રવ એવા તળેલામાં, અદ્રવ એવા દિધમાં=ગાલિતમાં=ગાળેલા દહીંમાં, પિશિતમાં=અદ્રવ એવા માંસમાં, ઘૃતમાં=અદ્રવ એવા ઘીમાં, અને ગુડમાં=અદ્રવ એવા ગોળમાં; આ વિકૃતિવિશેષોના=ઘન એવી વિગઈ વિશેષોના, નવ આગારો હોય છે, શેષ દ્રવ એવા વિકૃતિવિશેષોના આઠ જ આગારો હોય છે, ઉત્ક્ષિપ્તવિવેક આગાર હોતો નથી, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

અને અહીં≔નિવિગઈના પચ્ચક્ષ્પાણમાં, આ સૂત્ર છે – 'નિર્વિકૃતિકનું પચ્ચક્ષ્પાણ કરે છે' ઇત્યાદિ, અનાભોગ, સહસાકાર, લેપાલેપ, ગૃહસ્થસંસૃષ્ટ, ઉત્ક્ષિપ્તવિવેક, પ્રતીત્યમ્રક્ષિત, પારિષ્ઠાપનિકા, મહત્તર અને સર્વસમાધિવર્તિતાગારથી અન્યત્ર=આ નવ આગારો વિના, વોસિરાવે છે=વિગઈઓનો ત્યાગ કરે છે.

ત્યાં અનાભોગ, સહસાકાર, લેપાલેપ તે રીતે જ≕પૂર્વે બતાવ્યા તે રીતે જ, જાણવા. વળી ગૃહસ્થસંસૃષ્ટની આ વિધિ છે —

જો ક્ષીર સાથે કુસણિક કૂર પ્રાપ્ત થાય≕િભક્ષામાં દૂધ સાથે ગોરસવાળો ભાત મળે, જો તે કુંડકનું≕જેમાં દૂધ રહેલું હોય તે ભાજનનું, દૂધ ઓદનથી≕ભાતથી, ચાર અંગુલ હોય, તો નિર્વિકૃતિકને≔તે દૂધ નિવિગઈના પચ્ચક્ષ્માણવાળા સાધુને, કલ્પે છે, પરંતુ આરબ્ધ એવું પાંચમું અંગુલ વિકૃતિક છે, અર્થાત્ જેમાં દૂધ રહેલું હોય તે ભાજનનું દૂધ ઓદનથી પાંચ આંગળથી માંડીને ઉપર હોય તો તે દૂધ વિગઈ થાય છે.

આ રીતે દહીંનું પણ અને મદ્યનું પણ છે, કોઈક વિષયોમાં=કેટલાક દેશોમાં, ઓદન કે અવગાહિમક=ભાત કે પકવાત્ત, મદ્ય સાથે મિશ્ર કરાય છે. જો કુસિણિકમાં=ભાજનમાં, ફાણિત ગુડનું=પીગળેલા ગોળનું, કે તેલ-ઘીનું એક અંગુલ આનાથી=ઓદન કે અવગાહિમથી, ઉપર રહે છે તો, વર્તે છે=નિવિગઈના પચ્ચક્ખાણવાળાને તે ગોળ, તેલ કે ઘી કલ્પે છે, પરથી વર્તતું નથી=પીગળેલા ગોળાદિ ઓદન કે અવગાહિમથી એક અંગુલથી વધારે ઉપર હોય તો તે ગોળાદિ નિવિગઈના પચ્ચક્ખાણવાળાને કલ્પતા નથી. મધુનું અને પોદ્દગલરસકનું=મધનું અને માંસનો રસ અર્ધ અંગુલથી સંસૃષ્ટ થાય છે અર્થાત્ ઓદનાદિ સાથે મિશ્ર કરાયેલ મધ અને માંસનો રસ અર્ધા આંગળ સુધી તરતો હોય તો તે મધ અને માંસરસ નિવિગઈના પચ્ચક્ખાણવાળાને કલ્પે છે.

પિંડગુડનું અને નવનીતનું આર્દ્ર આમલ માત્ર સંસુષ્ટ થાય છે, અર્થાત્ ઘન ગોળ અને ઘન માખણના લીલા આમળા જેટલા ટુકડા કરીને બીજા આહાર સાથે મિશ્ર કરેલ હોય તો તે નિવિગઈના પચ્ચક્ષ્માણવાળાને કલ્પે છે. જોકે આના પ્રમાણવાળા બહુ કલ્પે છે=લીલા આમળાના પ્રમાણવાળા ઘન ગોળ અને ઘન માખણના ઘણા ટુકડાઓ નિવિગઈના પચ્ચક્ષ્માણવાળા સાધુને ખપે છે, પરંતુ વડું એક પણ કલ્પતું નથી=બીજા આહાર સાથે મિશ્ર કરેલ હોય તોપણ લીલા આમળાના પ્રમાણથી મોટો એવો ગોળનો અને માખણનો ટુકડો એક પણ નિવિગઈના પચ્ચક્ષ્માણવાળાને ખપતો નથી.

ઉત્ક્ષિપ્તવિવેક – જેવી રીતે આયંબિલકમાં ઉદ્ધરવા માટે સમર્થ હોય, શેષમાં નથી, અર્થાત્ આંબિલના આહાર ઉપરથી જુદી કાઢવા માટે સમર્થ હોય તેવી ઘન વિગઈઓમાં ઉત્ક્ષિપ્તવિવેક આગાર હોય છે, શેષ એવી પ્રવાહી વિગઈઓમાં ઉત્ક્ષિપ્તવિવેક આગાર હોતો નથી. વળી પ્રતીત્યમ્રક્ષિત એટલે જો અંગુલિકમાં=તેલ કે ઘીને અંગુલી ઉપર, ગ્રહણ કરીને તેલથી કે ઘીથી ચોપડે છે, તો નિર્વિકૃતિકને=તે આહાર નિવિગઈના પચ્ચક્ખાણવાળા સાધુને, કલ્પે છે, જો તેલ કે ઘી ધારાથી નાખે છે, તો મનાગ્ પણ=તે આહાર થોડો પણ, કલ્પતો નથી. વળી પારિષ્ઠાપનિકા આગાર લેશથી≔પૂર્વે સંક્ષેપથી, કહેવાયેલો જ છે, એ પ્રમાણે વૃદ્ધનો સંપ્રદાય છે. પ્રસંગથી સર્યું, અમે પ્રકૃતની પ્રસ્તાવના કરીએ છીએ. ∥પ૧૧∥

### અવતરણિકા :

आह, इह आकारा एव किमर्थमित्याह -

### અવતરણિકાર્થ :

आह થી કોઈ શંકા કરે છે કે અહીં=નવકારશી આદિ પચ્ચક્ષ્માણમાં, આગારો જ શા માટે છે ? અર્થાત્ આગારો વગર જ નવકારશી આદિનું પચ્ચક્ષ્માણ કરવું જોઈએ. એથી કહે છે –

#### आथा :

वयभंगो गुरुदोसो थेवस्स वि पालणा गुणकरी अ । गुरुलाघवं च नेअं धम्मिम्म अओ उ आगारा ॥५१२॥

### अन्दर्यार्थ :

वयभंगो गुरुदोसो=વ्रतनो ભંગ ગુરુદોષવાળો છે, **थेवस्स वि अ पालणा गुणकरी**=અને સ્તોકની પણ= થોડા પણ વ્રતની, પાલના ગુણકારી છે. **धम्मम्मि च**=અને ધર્મમાં **गुरुलाघवं नेअं**=ગુરુ-લાઘવ જાણવું. **अओ** ड=આ કારણથી જ आगारा=આગારો છે.

# ગાથાर्थ :

વ્રતનો ભંગ ગુરુદોષવાળો છે, અને થોડા પણ વ્રતની પાલના ગુણકારી છે, અને ધર્મમાં ગુરુ-લાઘવ જાણવું, આ કારણથી જ આગારો છે.

# ટીકા :

व्रतभङ्गो गुरुदोषः भगवदाज्ञाविराधनात्, स्तोकस्याऽपि पालना व्रतस्य गुणकारिणी च, विशुद्धकुश-लपरिणामरूपत्वाद्, गुरुलाघवं च विज्ञेयं धर्मे, एकान्तग्रहस्य प्रभूतापकारित्वेनाशोभनत्वात्, यत एतदेवमतः= अस्मात् कारणादाकारा इति गाथार्थः ॥५१२॥

# ટીકાર્થ :

ભગવાનની આજ્ઞાનું વિરાધન હોવાથી વ્રતનો ભંગ ગુરુ દોષવાળો છે, અને થોડા પણ વ્રતની પાલના ગુણને કરનારી છે; કેમ કે વિશુદ્ધ એવું કુશલ પરિણામરૂપપણું છે અર્થાત્ થોડા પણ વ્રતની સમ્યક્ પાલનામાં જે ભાવ વર્તે છે તે ભાવનું વિશુદ્ધ એવું કુશલ પરિણામરૂપપણું છે. અને ધર્મમાં ગુરુ-લાઘવ જાણવું; કેમ કે એકાંતગ્રહનું પ્રભૂત અપકારીપણાને કારણે અશોભનપણું છે, અર્થાત્ એકાંતથી વ્રતના ગ્રહણનું અત્યંત અપકારકપણું હોવાને કારણે અસુંદરપણું છે. જે કારણથી આ આમ છે≔વ્રતનું એકાંતથી ગ્રહણ અત્યંત અપકારી હોવાને કારણે અસુંદર છે એમ છે, આથી=એ કારણથી, આગારો છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

કોઈ શંકા કરે છે કે વ્રતો પાળવાં હોય તો સત્ત્વથી વીર્ય ફોરવવું જોઈએ, પરંતુ વ્રતોમાં આગારો રાખવાનું કોઈ પ્રયોજન નથી. તેને ઉત્તર આપતાં ગ્રંથકાર કહે છે —

જો પચ્ચક્ષાણમાં આગારો રાખવામાં ન આવે તો વ્રત ભાંગી જવાની સંભાવના રહે, અને વ્રત ભાંગવામાં મોટો દોષ છે. માટે પચ્ચક્ષાણમાં આગારો રાખવાથી તે આગારો છોડીને બાકીના અંશમાં પચ્ચક્ષાણની મર્યાદાની પ્રાપ્તિ થાય છે. આથી તે મર્યાદાપૂર્વકના થોડા પણ વ્રતનું પાલન ગુણની પ્રાપ્તિ કરાવનાર છે.

વળી ધર્મની પ્રવૃત્તિમાં ગુરુ-લાઘવનો વિચાર કરવાનો હોય છે. તેથી ઘણો લાભ હોય અને અલ્પ નુકસાન હોય તેવો ધર્મ કરવો ઉચિત ગણાય. માટે વ્રતોમાં આગારો રાખવાથી વ્રતની મર્યાદા કંઈક અલ્પ થાય છે, તોપણ વ્રતના પૂર્ણ પાલનને કારણે મહાન લાભ થાય છે. આથી પચ્ચકૃખાણમાં આગારો રાખવામાં આવે છે.

વળી જો પચ્ચક્ખાણમાં આગારો રાખવામાં ન આવે તો વ્રત આગારો વગર એકાંતે ગ્રહણ કરેલ હોવાથી ક્વચિત્ કોઈક નિમિત્તે વ્રતનો ભંગ થવાની સંભાવના રહે છે, જેથી ઘણો અપકાર થવાને કારણે તે વ્રતનું ગ્રહણ અશોભન બને છે; કેમ કે વિચાર્યા વગર આગારોથી નિરપેક્ષ ગ્રહણ કરેલ વ્રતનું પૂર્ણ પાલન ન થાય તો આજ્ઞાભંગાદિ દોષોથી અધિક અનર્થ પ્રાપ્ત થાય છે. તેથી વિવેકી પુરુષે તે અનર્થના પરિહાર માટે આગારોપૂર્વક વ્રતનું ગ્રહણ કરવું જોઈએ. **ાપ૧રા** 

### अवतरशिङा :

एतदेव समर्थयति -

# અવતરણિકાર્થ:

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે થોડા પણ વ્રતની પાલના ગુણકારી છે, આથી જ આગારોપૂર્વક પચ્ચક્ખાણ ગ્રહણ કરવામાં આવે છે. એને જ સમર્થન કરે છે –

#### भाशा :

जहगहिअपालणंमी अपमाओ सेविओ धुवं होइ। सो तह सेविज्जंतो वड्डइ इअरं विणासेइ ॥५१३॥

### અન્વચાર્થ :

जहगहिअपालणंमी=યથાગૃહીતના પાલનમાં=જે પ્રમાણે વ્રત ગ્રહણ કરાયું હોય તે પ્રમાણે વ્રતના પાલનમાં, धुवं=નક્કી अपमाओ सेविओ=અપ્રમાદ સેવિત होइ=થાય છે. तह=તે પ્રકારે=યથાગૃહીત વ્રતના પાલનરૂપે, सेविज्जंतो सो=સેવાતો એવો તે=અપ્રમાદ, वहुइ=વધે છે, (અને) इअरं विणासेइ=ઇતરને વિનાશે છે=પ્રમાદનો વિનાશ કરે છે.

#### ગાथार्थ :

જે પ્રમાણે વ્રત ગ્રહણ કરાયું હોય તે પ્રમાણે વ્રતના પાલનમાં નક્કી અપ્રમાદ સેવિત થાય છે, યથાગૃહીત વ્રતના પાલનરૂપે સેવાતો એવો અપ્રમાદ વધે છે અને પ્રમાદનો વિનાશ કરે છે.

#### ટીકા :

यथागृहीतपालने विशुद्धभावतया अप्रमादः सेवितो धुवं भवति कियानपि, स तथा=यथागृहीतपालनेन सेव्यमानः सन् वर्द्धते, इतरं=प्रमादं विनाशयतीति गाथार्थः ॥५१३॥

# ટીકાર્થ:

યથાગૃહીતના પાલનમાં=જે પ્રકારે વ્રત ગ્રહણ કરાયું તે પ્રકારે વ્રતના પાલનમાં, વિશુદ્ધભાવપણું હોવાને કારણે નક્કી કેટલોક અપ્રમાદ સેવાયેલો થાય છે, તે પ્રકારે=યથાગૃહીતના પાલનરૂપે, સેવાતો છતો તે=અપ્રમાદ, વધે છે, ઇતરને=પ્રમાદને, વિનાશે છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

#### ગાશા :

अब्भत्थो अ पमाओ तत्तो मा होज्ज कह वि भंगो ति । भंगे आणाईआ तओ अ सब्बे अणत्थ ति ॥५१४॥

### अन्वयार्थ :

पमाओं अ अब्भत्थो=અને પ્રમાદ અભ્યસ્ત છે, तत्तो=તેનાથી=તે પ્રમાદથી, कह वि=કોઈપણ રીતે भंगो=(પચ્ચક્ખાણનો) ભંગ मा होज्ज=ન થાઓ त्ति=એથી (પચ્ચક્ખાણમાં આગારો છે, અને જો પચ્ચક્ખાણમાં આગારો ન હોય તો) भंगे=ભંગમાં=વ્રતભંગમાં, आणाईआ=આજ્ઞાદિ=આજ્ઞાભંગાદિ દોષો, થાય છે, तओ अ=અને તેનાથી=તે આજ્ઞાભંગાદિ દોષોથી, सब्बे अणत्था=સર્વ અનર્થો થાય છે. ★ ગાથાના અંતે રહેલો 'त्ति' પાદપૂર્તિ અર્થે છે.

### ગાશાર્થ :

અને પ્રમાદ અભ્યસ્ત છે, તે પ્રમાદથી કોઈપણ રીતે પચ્ચક્ખાણનો ભંગ ન થાઓ એથી પચ્ચક્ખાણમાં આગારો છે, અને જો આગારો ન હોય તો વ્રતભંગમાં આજ્ઞાભંગાદિ દોષો થાય છે, અને તે આજ્ઞાભંગાદિ દોષોથી સર્વ અનર્થો થાય છે.

# शक्ताः

अभ्यस्तश्च प्रमादः संसारे पर्यटता, ततः प्रमादात् मा भूत् कथमपि भङ्ग इति अभ्यासातिशयादित्यर्थः, भङ्गे आज्ञादयो भवन्ति, ततश्च आज्ञादेः सर्वेऽनर्थाः जन्मादय इति गाथार्थः ॥५१४॥

# ટીકાર્થ :

અને સંસારમાં પર્યટન કરતા એવા જીવ વડે પ્રમાદ અભ્યસ્ત છે=પ્રમાદનો અભ્યાસ કરાયો છે, અભ્યાસના અતિશયને કારણે તે પ્રમાદથી કોઈપણ રીતે વ્રતનો ભંગ ન થાઓ, એથી પચ્ચક્ષ્પાણમાં આગારો છે. ભંગમાં આજ્ઞાદિ=વ્રતના ભંગમાં આજ્ઞાભંગાદિ દોષો, થાય છે, અને તે આજ્ઞાદિથી=તે આજ્ઞાભંગાદિ દોષોથી, જન્માદિ સર્વ અનર્થો થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

પચ્ચક્ષ્પાણ આગારો સહિત ગ્રહણ કરાયેલ હોય તો પચ્ચક્ષ્પાણનું સમ્યગ્ પાલન થઈ શકે છે, અને વ્રતના પાલનમાં જીવનો વિશુદ્ધ ભાવ વર્તી શકે છે, કે "મેં ભગવાને બતાવેલ વ્રતો લીધાં છે, માટે મેં જેવી પ્રતિજ્ઞા કરી છે તેવી જ રીતે મારે વ્રતો પાળવાં જોઈએ." અને જીવનો જો આવો વિશુદ્ધ ભાવ વર્તતો હોય તો તે વિશુદ્ધ ભાવને કારણે વ્રતોના પાલનમાં નક્કી અપ્રમાદભાવ સેવિત થાય છે. અર્થાત્ આગારોનાં સ્થાનો સિવાય વ્રતોના સમ્યગ્યાલનમાં યત્ન કરવારૂપ અપ્રમાદભાવ નક્કી સેવિત થાય છે.

આ રીતે આગારોપૂર્વક વ્રતો ગ્રહણ કરીને વ્રતોનું બરાબર પાલન કરવાથી ધીરે ધીરે અપ્રમાદભાવ વધતો જાય છે, અને તે અપ્રમાદભાવ જીવમાં રહેલા અનાદિભવઅભ્યસ્ત એવા પ્રમાદનો નાશ કરે છે.

આશય એ છે કે અનાદિકાળથી જીવ અવ્રતના પરિણામમાં રહીને જેમ તેમ જીવવાની મનોવૃત્તિવાળો હતો, તેને બદલે હવે ભગવાનના વચનથી વ્રતો ગ્રહણ કરીને વ્રતોનું સમ્યગ્ પાલન કરતો હોવાથી, તેનામાં વ્રતોની મર્યાદામાં રહીને અપ્રમાદથી જીવવાની મનોવૃત્તિ પ્રગટે છે.

આ રીતે વ્રતોનું પાલન કરવા છતાં, અનાદિકાળથી સંસારમાં પ્રમાદ અભ્યસ્ત કર્યો હોવાથી પ્રમાદ દ્વારા ક્યારેય વ્રતો ન ભાંગે તે માટે સાધુ આગારો રાખે છે; કેમ કે ગ્રહણ કરેલ વ્રતો ભાંગે તો આજ્ઞાભંગાદિ ચાર દોષો થાય છે, જે દોષો સર્વ અનર્થોના કારણ છે; કેમ કે દોષોથી જ સંસારમાં રખડતો જીવ જન્મ, જરા, મૃત્યુ, રોગાદિ સર્વ અનર્થો પ્રાપ્ત કરે છે. **॥૫૧૩/૫૧૪॥** 

### અવતરણિકા :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે સંસારમાં ભટકતા જીવે પ્રમાદ અભ્યસ્ત કર્યો છે, તેથી તે પ્રમાદને કારણે વ્રતનો ભંગ ન થાય તે માટે પચ્ચક્ખાણમાં આગારો છે. ત્યાં કોઈને શંકા થાય કે આવા પ્રમાદી જીવને પ્રવ્રજ્યા કઈ રીતે સંભવે ? એ પ્રકારની શંકાનું ઉદ્ભાવન કરીને તેનો ગ્રંથકાર ઉત્તર આપે છે –

#### ગાથા :

एवं पमाइणो कह पव्वज्जा होइ ? चरणपरिणामा । न य तस्सत्ताणंतरमेव पमाओ खयं जाइ, ॥५१५॥

### અન્વચાર્થ :

एवं पमाइणो=આવા પ્રમાદીને पळ्ळजा=પ્રવ્રજયા कह=કેવી રીતે होइ ?=હોય ? (તેનો ગ્રંથકાર ઉત્તર આપે છે–) चरणपरिणामा=ચરણના પરિણામથી (પ્રવ્રજયા) થાય છે, तस्सत्ताणंतरमेव य=અને તેની સત્તાના અનંતર જ=ચરણના પરિણામની સત્તા પછી તરત જ, पमाओ खयं न जाइ=પ્રમાદ ક્ષયને પામતો નથી.

### ગાશાર્થ :

આવા પ્રમાદીને પ્રવ્રજ્યા કેવી રીતે હોઈ શકે ? તેનો ગ્રંથકાર ઉત્તર આપે છે- ચારિત્રના પરિણામથી પ્રવ્રજ્યા થાય છે, અને ચારિત્રના પરિણામની સત્તા પછી તરત જ પ્રમાદ ક્ષય પામતો નથી.

#### ટીકા :

एवं प्रमादिनो नमस्कारसिहताद्यपरिपालनायुक्तस्य कथं प्रव्रज्या भवति ? ननु तस्य गुर्वप्रमादपरिपालनीया प्रव्रज्यैवायुक्तेति पराभिप्रायमाशङ्क्याह-चरणपरिणामात् प्रव्रज्या भवति, न च तत्सक्तानन्तरमेव= चरणपरिणामसक्तानन्तरमेव प्रमादः क्षयं याति=निर्मूलतो न भवत्येवेति गाथार्थः ॥५१५॥

#### ટીકાર્થ :

આવા=નવકારશી આદિની અપરિપાલનાથી યુક્ત એવા, પ્રમાદી સાધુને પ્રવ્રજ્યા કેવી રીતે હોય ? ખરેખર તેને=આવા પ્રમાદી સાધુને, ઘણા અપ્રમાદથી પરિપાલનીય એવી પ્રવ્રજ્યા જ અયુક્ત છે=અયોગ્ય છે, એ પ્રકારના પરના અભિપ્રાયની આશંકા કરીને ગ્રંથકાર કહે છે — ચરણના પરિણામથી પ્રવ્રજયા થાય છે, અને તેની સત્તાના અનંતર જ=ચરણપરિણામની સત્તાના અનંતર જ≕ચારિત્રનો પરિણામ આવે એટલે તરત જ, પ્રમાદ ક્ષયને પામતો નથી=નિર્મૂલથી અર્થાત્ મૂળ વગરનો, થતો નથી જ, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

જેઓ નવકારશી આદિ પચ્ચક્રખાણ પણ આગારો વિના પાળી શકતા નથી, તેવા પ્રમાદી સાધુને પ્રવ્રજ્યા કઈ રીતે સંભવે ? આવી કોઈને શંકા થાય તો તેને ગ્રંથકાર કહે છે કે ચારિત્રના પરિણામથી પ્રવ્રજ્યા થાય છે.

તેમાં પણ કોઈને શંકા થાય કે ચારિત્રનો પરિણામ પ્રગટ્યો હોય તો તે ચારિત્રના પરિણામથી જ સાધુ આગારો વગર નવકારશી આદિ પચ્ચકૃખાણ કેમ ન કરી શકે ? તેથી ગ્રંથકાર કહે છે —

ચારિત્રનો પરિણામ પ્રગટે કે તરત જ આત્મામાં રહેલો પ્રમાદ સંપૂર્ણ ક્ષય પામતો નથી; તેથી તે પ્રમાદના ક્ષય માટે જ સાધુ વિશેષ પ્રકારના પચ્ચક્ષ્પાણ ગ્રહણ કરે છે. અને તે પચ્ચક્ષ્પાણમાં આગારો રાખવામાં ન આવે તો પચ્ચક્ષ્પાણનું પાલન પરિપૂર્ણ થાય નહીં, જેથી આજ્ઞાભંગાદિ દોષો પ્રાપ્ત થાય, અને આ પ્રમાણે થાય તો પ્રમાદના ક્ષય અર્થે ગ્રહણ કરેલ પચ્ચક્ષ્પાણથી પણ પ્રમાદનો ક્ષય થાય નહીં, ઊલટો પ્રમાદ પુષ્ટ બને. આથી ચારિત્રનો પરિણામ પ્રગટ થયા પછી પણ સાધુમાં જે અવશિષ્ટ પ્રમાદ પડ્યો છે તેના ક્ષય માટે સાધુ પચ્ચક્ષ્પાણ ગ્રહણ કરે છે, અને તે પચ્ચક્ષ્પાણથી પણ પ્રમાદ પુષ્ટ ન થાય તે માટે સાધુ પચ્ચક્ષ્પાણમાં આગારો રાખે છે, જેથી પચ્ચક્ષ્પાણના પરિપૂર્ણ વિશુદ્ધ પાલનથી અપ્રમાદની વૃદ્ધિ થાય, અને તે અપ્રમાદની વૃદ્ધિને કારણે ચારિત્રના પરિણામકાળમાં આત્મામાં રહેલા અવશિષ્ટ પ્રમાદનો નાશ થાય. **॥૫૧૫॥** 

# અવતરશિકા :

किमित्यत आह -

# અવતરણિકાર્થ:

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે ચારિત્રના પરિણામની સત્તાની અનંતર જ પ્રમાદ નાશ પામતો નથી. ત્યાં કોઈને શંકા થાય કે કયા કારણથી ચારિત્રના પરિણામની સત્તાની અનંતર જ પ્રમાદ નાશ પામતો નથી ? આથી કહે છે –

#### ગાથા :

# जमणाइभवब्भत्थो तस्सेव खयत्थमुज्जएणेह । जहगहिअपालणेणं अपमाओ सेविअव्वो त्ति ॥५१६॥

### अन्वयार्थ :

जं=જે કારણથી (પ્રમાદ) अणाइभवब्भत्थो=અનાદિભવથી અભ્યસ્ત છે, (એથી) तस्सेव खयत्थं=तेना જ ક્ષયાર્થે=તે પ્રમાદના જ નાશ માટે, उज्जएण=ઉદ્યત એવા સાધુએ इह=અહીં=સંસારમાં, जहगिहअपालणेणं= યથાગૃહીતના પાલન દ્વારા अपमाओ सेविअव्यो=અપ્રમાદ સેવવો જોઈએ.

🛨 'त्ति' પાદપૂર્તિ અર્થક છે.

#### ગાશાર્થ :

જે કારણથી પ્રમાદ અનાદિભવથી અભ્યસ્ત છે, એથી તે પ્રમાદના જ નાશ માટે ઉદ્યત એવા સાધુએ સંસારમાં ચથાગૃહીત એવા વ્રતના પાલન દ્વારા અપ્રમાદ સેવવો જોઈએ.

# ટીકા :

यदनादिभवाभ्यस्तोऽसौ, अतस्तस्यैव प्रमादस्य क्षयार्थमुद्यतेनेह यथागृहीतपालनेन हेतुभूतेनाऽप्रमादो नियमभावी सेवितव्यः=पालनीय इति गाथार्थः ॥५१६॥

### ટીકાર્થ :

જે કારણથી આ=પ્રમાદ, જીવ વડે અનાદિભવથી અભ્યસ્ત છે, આથી તે પ્રમાદના જ ક્ષય અર્થે ઉદ્યત એવા સાધુએ અહીં=સંસારમાં, હેતુભૂત એવા યથાગૃહીતના પાલન દ્વારા=અનાદિભવઅભ્યસ્ત એવા પ્રમાદનો નાશ કરવામાં કારણભૂત એવા યથાગૃહીત વ્રતનું પાલન કરવા દ્વારા, નિયમથી થનારો અપ્રમાદ સેવવો જોઈએ≔પાલન કરવો જોઈએ, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે ચારિત્રના પરિણામની પ્રાપ્તિ પછી તરત જ સંપૂર્ણ પ્રમાદ નાશ પામતો નથી. ત્યાં શંકા થાય કે ચારિત્રના પરિણામથી ચારિત્ર પ્રગટે છે તો સર્વથા ધ્રમાદ કેમ નાશ પામતો નથી? તેના સમાધાન રૂપે કહે છે કે જે કારણથી અનાદિભવથી અભ્યસ્ત આ પ્રમાદ છે, તે કારણથી ચારિત્રની પ્રાપ્તિ સાથે જ પ્રમાદ સર્વથા નાશ પામતો નથી.

આશય એ છે કે દરેક ભવમાં જીવ શાતા મેળવવા માટે શાતાના ઉપાયોમાં પ્રવૃત્તિ કરે છે, પરંતુ આત્મભાવોને પ્રગટ કરવા માટે ઉઘમ કરતો નથી; અને જે વસ્તુનું પુનઃ પુનઃ સેવન થાય તે વસ્તુ પ્રકૃતિસિદ્ધ બને છે, આથી શાતાની પ્રાપ્તિ માટેનો ઉઘમ જીવને પ્રકૃતિસિદ્ધ છે. તેથી જ શાતા-અશાતાની ઉપેક્ષા કરીને આત્મગુણોને ખીલવવા માટેનો યત્ન પ્રાયઃ કરીને જીવે કોઈ ભવમાં કર્યો નથી. છતાં સંસારની નિર્ગુણતાને જાણીને જીવને જયારે ભવ પ્રત્યે નિર્વેદ≔દ્વેષ પ્રગટે છે ત્યારે જીવમાં સંવેગનો પરિણામ થાય છે, અને સંવેગપૂર્વક સંયમની ક્રિયાઓ કરે તો જીવમાં ચારિત્રનો પરિણામ પ્રગટે છે, અને સાધુ અત્યંત અપ્રમાદપૂર્વક ચારિત્રમાં યત્ન કરે તો તે ચારિત્રનો પરિણામ ઉત્તરોત્તર વૃદ્ધિ પામીને ક્ષાયિક ચારિત્રરૂપે બને છે. પરંતુ

જ્યાં સુધી ક્ષાયિક ચારિત્રનો પરિણામ પ્રગટે નહિ ત્યાં સુધી ચારિત્રાચારની આચરણાઓમાં સંવેગપૂર્વક યત્ન કરવાથી તે ચારિત્રનો પરિણામ ક્ષાયોપશમિક ભાવે સાધુમાં સ્થિર રહે છે. આમ છતાં જીવે અનાદિભવોમાં પ્રમાદનો અભ્યાસ કર્યો હોવાથી ચારિત્રમાં સંવેગપૂર્વક યત્ન કરનાર પણ સાધુમાં નિમિત્તને પામીને ક્યારેક પ્રમાદ થાય છે, ત્યારે તેમના વ્રતમાં અનાભોગ, સહસાકારાદિથી અતિચારો લાગે છે. આથી પ્રમાદના ક્ષય માટે ઉદ્યત એવા સાધુ પોતે જે પ્રકારે સાગારિક વ્રતો ગ્રહણ કર્યા છે તે પ્રકારે તે વ્રતોના પાલનમાં યત્ન કરે છે, જે વ્રતોનું પાલન અપ્રમાદભાવનો હેતુ છે, અને તે પાલનથી અપ્રમાદભાવ વૃદ્ધિ પામે છે, અને આત્મામાં રહેલા પ્રમાદના સંસ્કારોનો ક્રમસર નાશ થાય છે. માટે મહાત્માઓએ જે પ્રમાણે જે વ્રતો ગ્રહણ કર્યા હોય તે પ્રમાણે જ તે વ્રતોના પાલન દ્વારા અપ્રમાદ સેવવો જોઈએ, આથી વ્રતો આગારોપૂર્વક ગ્રહણ કરવામાં આવે છે. આ પ્રકારનું પ્રસ્તુત ગાળાનું તાત્પર્ય છે. ॥૫૧૬॥

### અવતરણિકા :

पराभिप्रायमाह -

### અવતરણિકાર્થ:

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે પ્રમાદના ક્ષય માટે ઉદ્યત એવા સાધુએ યથાગૃહીત પચ્ચક્ષ્પાણના પાલન દ્વારા અપ્રમાદ સેવવો જોઈએ, તેથી યથાગૃહીત પચ્ચક્ષ્પાણના પાલન માટે સાધુ પચ્ચક્ષ્પાણ આગારોપૂર્વક ગ્રહણ કરે છે. ત્યાં પરના અભિપ્રાયને કહે છે –

#### आथा :

एवं सामइअं पि हु सागारं निअमओ गहेयव्वं । सइ तम्मि निरागारे किं वा एएण कज्जं ति? ॥५१७॥

# अन्वयार्थ :

एवं=આ રીતે=પૂર્વમાં કહ્યું કે યથાગૃહીત વ્રતના પાલન માટે નવકારશી આદિ પચ્ચક્ષ્પાણ આગારો સહિત ગ્રહણ કરવામાં આવે છે એ રીતે, सामइअं पि=साમાયિક પણ निअमओ=નિયમથી सागारं≔ં સાગાર=આગારો સહિત, गहेयव्वं=ગ્રહણ કરવું જોઈએ. तिम्म वा निरागारे सइ=અથવા તે નિરાગાર હોતે છતે=साમાયિક આગારો રહિત હોતે છતે, एएण किं कज्जं ?=આના વડે=નવકારશી આદિ પચ્ચક્ષ્પાણ વડે, શું કાર્ય છે ?

- 🖈 'हુ' વાક્યાલંકારમાં છે.
- ★ 'ति' पाहपूर्तिमां छे<sub>.</sub>

# ગાથાર્થ :

પૂર્વમાં કહ્યું કે ચથાગૃહીત વ્રતના પાલન માટે નવકારશી આદિ પચ્ચક્ખાણ આગારો સહિત ગ્રહણ કરવામાં આવે છે, એ રીતે સામાચિક પણ નિચમથી આગારો સહિત ગ્રહણ કરવું જોઈએ. અથવા સામાચિક આગારો રહિત હોતે છતે નવકારશી આદિ પચ્ચક્ખાણ વડે શું કાર્ચ છે ? અર્થાત્ કોઈ કાર્ચ નથી.

#### ટીકા :

नन्वेवं सामायिकमपि साकारं नियमतो ग्रहीतव्यं, तस्याऽपि प्रत्याख्यानत्वादेव, तस्मिन् महत्तरेऽनाकारे किं वा अनेन=इत्वरेण नमस्कारसहितादिना साकारेण, न मूलत एव वा कार्यमिति गाथार्थः ॥५१७॥ टीकार्थः

नन्थी પૂર્વપક્ષી શંકા કરે છે **–** 

આ રીતે=જે રીતે યથાગૃહીત વ્રતના પાલન માટે નવકારશી આદિ પચ્ચક્ખાણ સાગાર ગ્રહણ કરવાં જોઈએ એ રીતે, સામાયિક પણ નિયમથી સાગાર ગ્રહણ કરવું જોઈએ; કેમ કે તેનું પણ પ્રત્યાખ્યાનપણં જ છે=સામાયિકનું પણ પચ્ચક્ખાણરૂપપણું જ છે. અથવા મહત્તર એવું તે અનાગાર હોતે છતે=નવકારશી આદિ પચ્ચક્ખાણ કરતાં વધારે મહાન એવું સામાયિક આગારો વગરનું હોતે છતે, આના વડે=સાગાર ઇત્વર એવા નમસ્કારસહિતાદિ વડે=આગારોપૂર્વકના અલ્પકાલીન એવા નવકારશી આદિ પચ્ચક્ખાણ વડે, શું ? અથવા મૂળથી જ કાર્ય નથી અર્થાત્ નવકારશી આદિ પચ્ચક્ખાણનું મૂળથી જ કોઈ પ્રયોજન નથી, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

પૂર્વમાં ગ્રંથકારે સ્થાપન કર્યું કે પચ્ચક્ષ્મણ જે પ્રમાણે ગ્રહણ કર્યું તે પ્રમાણે પચ્ચક્ષ્માણનું પાલન કરવા આગારો મૂક્યા છે, જેથી પચ્ચક્ષ્માણના સમ્યગ્ પાલન દ્વારા અપ્રમાદની વૃદ્ધિ થાય. ત્યાં પૂર્વપક્ષી શંકા કરે છે કે જેમ વ્રતના સમ્ગગ્પાલન માટે આગારો રાખવા જોઈએ, તેમ સામાયિકના સમ્યગ્પાલન માટે પણ આગારો રાખવા જોઈએ; અને શાસ્ત્રમાં સામાયિકમાં આગારો બતાવ્યા નથી. આથી જાવજજીવનું સામાયિક પણ જો આગારો વગરનું હોય તો નવકારશી આદિ થોડા કાળના પચ્ચક્ષ્માણ આગારોપૂર્વક ગ્રહણ કરવાનું શું પ્રયોજન છે ? અર્થાત્ આગારોપૂર્વક પચ્ચક્ષ્માણ ગ્રહણ કરવાનું કોઈ પ્રયોજન નથી. તેથી નવકારશી આદિ પચ્ચક્ષ્માણ આગારો વગર ગ્રહણ કરવાં જોઈએ, અથવા મૂળથી જ નવકારશી આદિ પચ્ચક્ષ્માણ ગ્રહણ કરવાનું કોઈ પ્રયોજન નથી. તેથી સમસાયક માણ ગ્રહણ કરવાનું કોઈ પ્રયોજન નથી; કેમ કે સામાયિકનો પરિણામ સર્વ ભાવો પ્રત્યે સમભાવરૂપ હોવાથી રાગ-દેષ વગરનો છે. તેથી સામાયિકમાં જ ઉદ્યમ કરવો જોઈએ, પરંતુ નવકારશી આદિ પચ્ચક્ષ્માણ ગ્રહણ કરવાં જોઈએ નહીં. **!!૫૧૭!!** 

# અવતરણિકા :

अथोत्तरमाह -

# અવતરણિકાર્થ :

પૂર્વગાથામાં ગ્રંથકારે પૂર્વપક્ષીનો અભિપ્રાય બતાવ્યો કે જેમ પચ્ચક્ષ્ખાણમાં આગારો ગ્રહણ કરવાન છે, તેમ સામાયિકમાં પણ આગારો ગ્રહણ કરવા જોઈએ. હવે તેમાં ગ્રંથકાર ઉત્તરને કહે છે –

#### भाशा :

समभावे च्चिअ तं जं जायइ सव्वत्थ आवकहिअं च । तो तत्थ न आगारा पन्नत्ता वीअरागेहिं ॥५१८॥

#### अन्तज्ञार्थः

जं=જે કારણથી सळ्ळा સર્વત્ર=સર્વ પદાર્થોમાં, समभावे च्चिअ=સમભાવ હોતે છતે જ तं=ते= સામાયિક, जायइ=થાય છે, आवकहिअं च=અને યાવત્કથિક છે=સામાયિક જાવજ્જવનું છે, तो=તે કારણથી तत्थ=ત્યાં=સામાયિકમાં, वीअग्रगेहिं=વીતરાગ વડે आगाग न पन्नत्ता=આગારો પ્રજ્ઞપ્ત નથી.

#### ગાશાર્થ :

જે કારણથી સર્વ પદાર્થોમાં સમભાવ હોતે છતે જ સામાચિક થાય છે, અને સામાચિક જાવજજીવનું છે, તે કારણથી સામાચિકમાં વીતરાગ વડે આગારો પ્રજ્ઞપ્ત નથી.

### ટીકા :

समभाव एव तत्=सामायिकं, यस्माद् जायते सर्वत्र=सर्वेषु पदार्थेषु समभावे, तथा यावत्कथिकं च तत्, ततः तत्र=सामायिके नाकासः प्रज्ञप्ता वीतरागैः, तथाविवेकरूपत्वादिति गाथार्थः ॥५१८॥ टीकार्थः

સમભાવમાં જ તે છે=સામાયિક છે; જે કારણથી સર્વત્ર=સર્વ પદાર્થોમાં, સમભાવ હોતે છતે સામાયિક થાય છે, અને તે રીતે=જે રીતે સમભાવમાં જ સામાયિક છે તે રીતે, તે=સર્વવિરતિ સામાયિક, યાવત્કથિક છે; તે કારણથી ત્યાં=સામાયિકમાં, વીતરાગ વડે આગારો પ્રરૂપાયા નથી; કેમ કે તે પ્રકારે વિવેકરૂપપણું છે=સર્વ ભાવો પ્રત્યે સદા સમભાવ રાખવામાં આગારો બાધક હોવાથી સામાયિક જે પ્રકારે સમભાવનું કારણ બને તે પ્રકારે સામાયિકમાં વિવેકરૂપપણું છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

સામાયિક સમભાવના પરિશામરૂપ છે; જે કારણથી સર્વ પદાર્થો પ્રત્યે યાવજજીવ સમભાવ હોતે છતે આત્મામાં સામાયિક ઉત્પન્ન થાય છે, તેથી વીતરાગે સામાયિકમાં આગારો બતાવ્યા નથી; કેમ કે સંસારના કોઈપણ પદાર્થમાં ક્યારેય પક્ષપાત ન કરવો, તેવા પ્રકારના વિવેકરૂપ સામાયિક છે.

અશય એ છે કે સંયમપ્રહાશથી માંડીને જીવનના અંત સુધી સર્વ પદાર્થો પ્રત્યે સમભાવ ધારણ કરે તેવો સાધુમાં જે પરિણામ છે તે સામાયિક છે, તેથી સામાયિકમાં આગારો નથી. જો સામાયિકમાં આગારો હોય, તો જેમ નવકારશી આદિ પચ્ચક્ષ્માણમાં અનાભોગ-સહસાકાર આગાર હોવાથી ક્યારેક અનાભોગથી કે સહસાકારથી વિપરીત પ્રવૃત્તિ થાય તોપણ પચ્ચક્ષ્માણનો ભંગ થતો નથી, તેમ સામાયિકમાં પણ અનાભોગથી કે સહસાકારથી અસમભાવનો પરિણામ થાય તોપણ અનાભોગ-સહસાકાર આગાર હોવાથી સામાયિકનો ભંગ થાય નહીં એમ માનવું પડે. વસ્તુતઃ સામાયિકમાં અનાભોગ-સહસાકારથી પણ સમભાવના પરિણામનો અન્યથાભાવ થાય તો અતિચારની પ્રાપ્તિ થાય છે, અને ક્રમે કરીને સામાયિકનો નાશ થાય છે. તેથી સમભાવના પરિણામરૂપ સામાયિકમાં ભગવાને આગારો પ્રરૂપ્યા નથી; ફક્ત સર્વ ઉદ્યમથી સમભાવમાં યત્ન કરતા સાધુને પણ સમભાવના પરિણામનો અતિશય કરવા અર્થે જે મહાવ્રતોની બાહ્ય આચરણા બતાવી છે, તેમાં પણ જે ઉત્સર્ગ-અપવાદ મૂકેલ છે, તે પણ સમભાવની વૃદ્ધિ અર્થે છે.

તેથી સાધુને ઉત્સર્ગની પ્રવૃત્તિથી સમભાવની વૃદ્ધિ થતી જણાય ત્યારે ઉત્સર્ગની પ્રવૃત્તિ કરે છે, અને જયારે ઉત્સર્ગની પ્રવૃત્તિથી સમભાવની વૃદ્ધિ થતી ન જણાય ત્યારે અપવાદની પ્રવૃત્તિ કરે છે. આથી સામાયિકમાં આગારો બતાવ્યા નથી.

વળી બાહ્ય આચરણારૂપ પચ્ચક્રખાણ પણ સમભાવની વૃદ્ધિ અર્થે જ છે, અને પચ્ચક્રખાણ જે પ્રમાણે પ્રહણ કરાયું હોય તે પ્રમાણે સમ્યક્ પાલન કરવામાં આવે તો તે પચ્ચક્રખાણથી અપ્રમાદભાવની વૃદ્ધિ થાય છે. તેથી સમભાવની વૃદ્ધિના અંગભૂત એવા અપ્રમાદની વૃદ્ધિ અર્થે સાધુ આગારોપૂર્વક પચ્ચક્રખાણ પ્રહણ કરે છે.

આનાથી એ ફલિત થયું કે આગારોપૂર્વક પચ્ચક્ખાણ પ્રહણ કરવાનું પ્રયોજન સમભાવની વૃદ્ધિ છે. તેથી પૂર્વગાથાની ટીકાના અંતે કહેલ કે પચ્ચક્ષ્માણના પ્રહણનું મૂળથી જ કોઈ કાર્ય નથી, તેનું નિરાકરણ થાય છે. ॥૫૧૮॥

### અવતરણિકા :

एतदेव प्रकटयन्नाह -

### અવતરણિકાર્થ :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે સર્વ પદાર્થોમાં સમભાવ હોતે છતે જ સામાયિક થાય છે. એને જ પ્રગટ કરતાં કહે છે –

#### आथा :

तं खलु निरिभस्संगं समयाए सळ्यभावविसयं तु । कालाविहिम्मि वि परं भंगभया णाऽविहित्तेण ॥५१९॥

### અન્વચાર્થ:

तं खलु=ખરેખર તે=સામાયિક, समयाए=સમતાને કારણે सव्वभावितसयं तु=સર્વ ભાવોના વિષયવાળું જ निरिभस्संगं=િનરિભષ્વંગ છે, कालाविहिम्म वि=કાલાવિષ હોતે છતે પણ=યાવજજીવરૂપ કાળની મર્યાદા પણ, परं भंगभया=પછી ભંગના ભયથી છે=આ જીવન પૂરું થયુંા પછી વ્રત ભાંગવાના ભયથી છે, अविहित्तेण ण=અવિષયણાથી નથી.

# ગાથાર્થ :

ખરેખર સામાચિક સમતાને કારણે સર્વ ભાવોના વિષયવાળું જ નિરભિષ્વંગ છે. યાવજ્જીવરૂપ કાળની મર્યાદા પણ આ જીવન પૂરું થયા પછી વ્રતભંગના ભયથી છે, પરંતુ અવધિપણાથી નથી.

# ટીકા :

तत्=सामायिकं निरिभष्वङ्गं=निराशंसमेव समतया हेतुभूतया, सर्वभावविषयं तु=सर्वपदार्थविषयमेव निरिभष्वङ्गं, कालावधावपि-यावज्जीवनिमत्येवंभूते परं जीवनाद् भङ्गभयात्, नाऽविधत्वेन वर्त्तते, अतस्तत्राऽपि निरिभष्वङ्गमेवेति गाथार्थः ॥५१९॥

www.jainelibrary.org

#### ટીકાર્થ:

તે=સામાયિક, હેતુભૂત એવી સમતાને કારણે નિરભિષ્વંગ છે≕િનરાશંસ જ છે. વળી તે સામાયિક કેવા પ્રકારનું છે ? તે બતાવે છે – સર્વ ભાવોના વિષયવાળું જ≕સર્વ પદાર્થોના વિષયવાળું જ, નિરભિષ્વંગ છે.

અહીં પ્રશ્ન થાય કે શ્રાવક સામાયિક ગ્રહણ કરતી વખતે અમુક કાળની મર્યાદા રાખે છે, તેથી તે કાળની મર્યાદાને કારણે શ્રાવકના ચિત્તમાં ભોગાદિ પ્રત્યેનો અભિષ્વંગ સામાયિકકાળમાં પણ વર્તે છે, આથી શ્રાવકનું સામાયિક દેશવિરતિ સામાયિક છે, સર્વવિરતિ સામાયિક નથી. તેમ સાધુ પણ સર્વવિરતિ સામાયિક ગ્રહણ કરતી વખતે જાવજજીવના કાળની મર્યાદા રાખે છે, તેથી તે કાળની મર્યાદાને કારણે સાધુના ચિત્તમાં પણ અન્ય ભવસંબંધી ભોગાદિ પ્રત્યેનો અભિષ્વંગ સર્વવિરતિ સામાયિકકાળમાં પણ વર્તે છે. આથી સાધુનું સામાયિક સર્વ પદાર્થી પ્રત્યે નિરભિષ્વંગ કેવી રીતે કહી શકાય ? તેના સમાધાનરૂપે કહે છે —

'યાવજ્જીવન' એ પ્રકારનો કાલાવધિ હોતે છતે પણ જીવનથી પર ભંગના ભયથી છે=આ ભવ પૂરો થયા પછી વ્રતનો ભંગ થવાના ભયથી છે, અવધિપણાથી વર્તતો નથી=મર્યાદાપણાથી વર્તતો નથી. આથી ત્યાં પણ=જીવનની સમાપ્તિ થયા પછીના કાળના વિષયમાં પણ, નિરભિષ્વંગ જ છે=જીવન પૂર્ થયા પછી પણ પરભવમાં ભોગાદિ પ્રત્યેના અભિલાષ વગરનું જ સામાયિક છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

જયારે જીવમાં સમતા નામનો ગુણ પ્રગટે છે ત્યારે જીવનું ચિત્ત સર્વ ભાવોના વિષયમાં આશંસા વગરનું જ બને છે, અને તે જ 'સામાયિક' વસ્તુ છે.

અહીં પ્રશ્ન થાય કે સામાયિક જાવજજીવનું ઉચ્ચરાવાય છે. તેથી નક્કી થાય કે મુનિને આ જીવન પછી ભોગાદિની આશંસા છે, માટે મુનિનું ચિત્ત આ જીવન પછી નિરાશંસ નથી. તેથી ગ્રંથકાર કહે છે –

મુનિના સામાયિકમાં જે કાલાવધિ છે, તે "આ જીવન પછી મારી પ્રતિજ્ઞાનો ભંગ ન થાઓ," એવા આશયથી હોય છે, પરંતુ "આ ભવ પછી હું ભોગાદિમાં પ્રવૃત્તિ કરીશ", એવા અભિષ્વંગના પરિણામથી નથી. આથી સર્વ પદાર્થો પ્રત્યે સદાને માટે નિરભિષ્વંગ પરિણામરૂપ જ મુનિનું સામાયિક છે.

# વિશેષાર્થ :

બે ઘડીનું સામાયિક કરતી વખતે વિવેકી શ્રાવકનો આશય એ હોય કે "નિરભિષ્વંગ ચિત્ત સદા માટે કરવા જેવું છે, છતાં હું ભોગાદિની લાલસાવાળો હોવાથી કંઈક કાળની મર્યાદા રાખીને નિરભિષ્વંગભાવ પેદા કરવાનો અભ્યાસ કરીશ", તોપણ "કાળની મર્યાદા પૂરી થયા પછી હું ભોગાદિમાં પ્રવૃત્તિ કરીશ" એવો સુષુપ્ત અધ્યવસાય શ્રાવકના મનમાં વર્તતો હોય છે, આથી જ શ્રાવક દેશવિરતિના પરિણામવાળા છે, પરંતુ મુનિની જેમ સર્વવિરતિના પરિણામવાળા નથી. જયારે મુનિ સામાયિક ઉચ્ચરાવતી વખતે જે જાવજજીવની કાળની મર્યાદા રાખે છે, તે "આ ભવ પછી હું ભોગાદિમાં પ્રવૃત્તિ કરીશ" એવા આશયથી હોતી નથી. પરંતુ "આ સામાયિક જો આ ભવમાં ક્ષાયિકભાવનું કારણ ન બને તો પરભવની પ્રાપ્તિ થતાં મારી ગ્રહણ કરેલ પ્રતિજ્ઞાનો ભંગ ન થાઓ", આવા પ્રકારના વિશુદ્ધ આશયથી મુનિ સામાયિક ગ્રહણ કરતી વખતે જાવજજીવની કાલાવિષ રાખે છે. તેથી આવી કાલાવિષ રાખવામાં પણ મુનિનું ચિત્ત નિરાશંસ જ હોય છે.

વળી, સામાયિકમાં જાવજજીવરૂપ કાળની મર્યાદા હોવા છતાં પણ સાધુને આ ભવ કે પરભવના કોઈ પદાર્થો પ્રત્યે સંગ્રહની કે ભોગાદિની આશંસા તો હોતી નથી, પરંતુ સર્વ ભાવો પ્રત્યે તેઓનું ચિત્ત નિરાસંશ જ હોય છે, જે નિરાશંસ ચિત્ત પ્રકર્ષ પામીને સાધુ વીતરાગ થાય ત્યારે જ નિષ્ઠાને પ્રાપ્ત કરે છે. તેથી સાધુ પ્રતિજ્ઞા ગ્રહણ કર્યા પછી નિરભિષ્વંગભાવની વૃદ્ધિ માટે ઉત્સર્ગથી સર્વ ઉચિત ક્રિયાઓ કરે છે, છતાં સાધુ ક્વચિત્ નિરભિષ્વંગ ચિત્તની વૃદ્ધિ માટે અપવાદ પણ સેવે છે. આ રીતે અપવાદનું કારણ ન હોય ત્યારે ઉત્સર્ગ સેવીને જ નિરભિષ્વંગ ચિત્તની વૃદ્ધિ કરે છે.

વળી સાધુ પચ્ચક્રખાણનું ગ્રહણ પેણ નિરિભષ્વંગભાવની વૃદ્ધિ માટે કરે છે, માટે સાધુ પચ્ચક્રખાણમાં આગારો રાખે છે; અને સાધુનો સામાયિકનો પરિણામ પરિપૂર્ણ નિરિભષ્વંગભાવરૂપ હોવાથી સામાયિકમાં આગારો નથી. અને અનાદિભવઅભ્યસ્ત પ્રમાદને કારણે ક્યાંક લેશ પણ અભિષ્વંગ થાય તો મુનિના સામાયિકમાં અતિચારો લાગે છે, ત્યારે તેની શુદ્ધિ માટે મુનિ પ્રાયશ્ચિત્ત આદિ ઉચિત વિધિ કરે છે, અને પ્રાયશ્ચિત્ત આદિ દ્વારા શુદ્ધ થયેલા સામાયિકના અભ્યાસના અતિશયથી તે મુનિનું સામાયિક પ્રકર્ષને પામીને વીતરાગતાનું કારણ બને છે. **॥૫૧૯॥** 

### અવતરણિકા :

निदर्शनमाह -

### અવતરણિકાર્થ :

નિદર્શનને કહે છે, અર્થાત્ ગાથા ૫૧૮માં કહ્યું કે વીતરાગ વડે સામાયિકમાં આગારો પ્રરૂપાયા નથી, એ વાતને લૌકિક દેષ્ટાંતથી બતાવે છે –

#### भाशा :

मरणजयज्झवसिअसुहडभावतुल्लमिह हीणनाएणं । अववायाण न विसओ भावेअव्वं पयत्तेणं ॥५२०॥

### અન્વચાર્થ:

इह=અહીં=લોકમાં, हीणनाएणं=હીન જ્ઞાતથી मरणजयज्झविसअसुहृडभावतुल्लं=भरण અને જયથી અધ્યવસિત સુભટભાવની તુલ્ય છે='કાં મરવું, કાં જય પાર્મધો' એ પ્રકારે પ્રવર્તતા સુભટના અધ્યવસાય તુલ્ય સામાયિક છે, (આથી) अववायाण न विसओ≕અપવાદોનો વિષય નથી. (એ પ્રમાણે) पयत्तेणं भावेअव्वं=પ્રયત્નથી ભાવવું જોઈએ.

# ગાદ્યાર્થ :

લોકમાં હીન દુષ્ટાંતથી 'કાં મરવું, કાં જય પામવો,' એ પ્રકારે પ્રવર્તતા સુભટના અધ્યવસાય તુલ્ય સામાયિક છે, આથી અપવાદોનો વિષય નથી, એ પ્રમાણે પ્રયત્નથી ભાવન કરવું જોઈએ.

# ટીકા :

मरणजयाध्यवसितसुभटभावतुल्यं=मर्त्तव्यं वा जयो वा प्राप्तव्य इति प्रवृत्तसुभटाध्यवसायसदृशं इह= लोके हीनज्ञातेन=तुच्छोदाहरणेन एकाग्रतामात्रमाश्रित्य, यतश्चैवमतः अपवादानाम्=आकारसंज्ञितानां न विषयः, तथाविधैकरूपत्वाद्, भावियतव्यम्=भावनीयमेतत्प्रयत्नेन, न ह्युपेयविशेषे उपायिवशेषतः प्रवर्त्तमान आशङ्कावान् भवतीति गाथार्थः ॥५२०॥

### ટીકાર્થ :

મરણ અને જયથી અધ્યવસિત એવા સુભટના ભાવની તુલ્ય='મરવું અથવા જય પામવો' એ પ્રકારે પ્રવૃત્ત એવા સુભટના અધ્યવસાયની સદેશ, અહીં=લોકમાં, એકાગ્રતામાત્રને આશ્રયીને હીન જ્ઞાતથી=તુચ્છ ઉદાહરણથી, સામાયિક છે. અને જે કારણથી આમ છે=સામાયિક સુભટભાવ તુલ્ય છે એમ છે, એ કારણથી અપવાદોનો=આકારસંજ્ઞિતોનો=આગારના નામોનો, વિષય નથી; કેમ કે તેવા પ્રકારનું એકરૂપપણું છે=સુભટની જેમ પ્રાણના ભોગે મોહનાશના અધ્યવસાયસ્વરૂપે સામાયિકનું એકરૂપપણું છે.

આ પ્રયત્નથી ભાવવું જોઈએ=સામાયિક મોહના જય માટે સુભટભાવતુલ્ય છે એ સાધુએ પ્રયત્નથી ભાવન કરવું જોઈએ; જે કારણથી ઉપેયવિશેષમાં ઉપાયવિશેષથી પ્રવર્તતો જીવ આશંકાવાળો થતો નથી અર્થાત્ નિરિભષ્વંગભાવરૂપ સામાયિકના પરિણામસ્વરૂપ ઉપેયવિશેષમાં, મોહના જય માટેના જે જે ઉપાય છે તે તે રૂપ ઉપાયવિશેષથી, પ્રવર્તતા એવા સાધુ 'મારા આ પ્રયત્નથી મોહનો જય થશે કે નહીં?' એ પ્રકારની આશંકાવાળા થતા નથી, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

'કાં તો મરવું કાં તો જય પામવો,' એ પ્રકારે યુદ્ધમાં પ્રવૃત એવા સુભટના અધ્યવસાય જેવો સામાયિકનો અધ્યવસાય છે. આથી સામાયિક આગારરૂપ અપવાદોનો વિષય નથી; કેમ કે સામાયિકમાં તેવા પ્રકારનો એકસ્વરૂપ પરિજ્ઞામ છે અર્થાત્ જેવો સુભટને મરણના ભોગે પણ શત્રુઓને જીતવામાં એકાગ્રતારૂપ એકઅધ્યવસાય હોય છે, તેવો સાધુને રાગાદિ આંતરશત્રુઓને જીતવામાં એકાગ્રતારૂપ સામાયિકનો એકપરિજ્ઞામ હોય છે. જેમ સુભટ યુદ્ધભૂમિમાં જાય છે ત્યારે એકાગ્રતાથી યુદ્ધ કરે છે, અને તેના અંતરમાં સુષુપ્ત રીતે પરિજ્ઞામ બેઠેલો હોય છે કે "શત્રુઓને જીતતાં મૃત્યુ થાય તો ભલે, પરંતુ જય પામ્યા વગર મારે પાછા ફરવું નથી." આ રીતે સુભટ પોતાના સામર્થ્યબળથી શત્રુઓને જીતવામાં એકાગ્રતા ધારણ કરે છે, તેમ સામાયિકના પરિજ્ઞામવાળા મુનિ પણ આત્માના શત્રુભૂત રાગાદિને જીતવાના ઉપાયભૂત એવા ભગવાનના વચનનું અવલંબન લઈને લેશ પણ આત્મવંચના કર્યા વગર ઉત્સર્ગ અને અપવાદને યથાસ્થાને યોજીને ઉચિત પ્રવૃત્તિ કરવા દ્વારા રાગાદિ આંતર શત્રુઓને જીતવા માટે યત્ન કરે છે. આથી જેમ સુભટને શત્રુઓને જીતવા વિષયક પ્રયત્ન કરવામાં કોઈ વિકલ્પ હોતો નથી, તેમ સાધુને પણ મોહાદિને જીતવા વિષયક પ્રયત્ન કરવામાં કોઈ વિકલ્પ હોતો નથી, તેમ સાધુને પણ મોહાદિને જીતવા વિષયક પ્રયત્ન કરવામાં કોઈ વિકલ્પ હોતો નથી, એકસ્વરૂપવાળું છે.

આમ, સુભટ જેવો એકાગ્રતારૂપ એકઅધ્યવસાય સાધુને હોય છે. આથી સામાયિકનો પરિણામ આગારો વગરનો છે, એ વાત સૂક્ષ્મબુદ્ધિના પર્યાલોચનરૂપ પ્રયત્નથી ભાવન કરવી જોઈએ, જે સુભટના હીન પણ દેષ્ટાંતથી ગ્રંથકાર બતાવે છે.

વળી આ વાત સૂક્ષ્મબુદ્ધિથી ભાવન કેમ કરવી જોઈએ ? તેમાં યુક્તિ બતાવે છે –

ઉપેયવિશેષમાં ઉપાયવિશેષથી પ્રવર્તતો જીવ આશંકાવાળો થતો નથી. આશય એ છે કે સાધુ સામાયિકમાં યત્ત કરે છે, તેનો પરંપરાએ ઉપેય મોક્ષ છે, અને મોક્ષરૂપ ઉપેયવિશેષનો ઉપાય યોગનિરોધ છે. વળી યોગનિરોધ કેવલજ્ઞાન વગર થઈ શકે નહિ, અને કેવલજ્ઞાન વીતરાગ થવાથી પ્રાપ્ત થાય છે, અને વીતરાગતાની પ્રાપ્તિ નિરિભષ્વંગચિત્તથી જ થઈ શકે છે. માટે મોક્ષરૂપ ઉપેયવિશેષનો ઉપાયવિશેષ નિરિભષ્વંગચિત્ત જ છે. આથી ઉપાયવિશેષમાં પ્રવૃત્તિ કરતા સાધુને અવશ્ય ઉપેયવિશેષની પ્રાપ્તિ થાય છે, એ પ્રકારની નિયતવ્યાપ્તિના બોધપૂર્વક જયારે સાધુ મોક્ષના ઉપાયભૂત નિરિભષ્વંગ ચિત્ત ઘડવા પ્રયત્ન કરતા હોય છે, ત્યારે તે સાધુને આશંકા હોતી નથી કે "હું નિરિભષ્વંગ ચિત્તમાં યત્ન કરીશ તો મને રાગાદિના જય દ્વારા મોક્ષની પ્રાપ્તિ થશે કે નહિ?" પરંતુ વિવેકી સાધુને નિર્ણય હોય છે કે "જો નિરિભષ્વંગચિત્તમાં હું સમ્યગ્યત્ન કરીશ તો અવશ્ય રાગાદિનો જય થશે, અને અંતે મને મોક્ષસુખની પ્રાપ્તિ થશે." તેથી ફળમાં સંદેહ નહીં હોવાથી જીવનના ભોગે પણ ભાવશત્રુઓના જયમાં સાધુ યત્ન કરે છે.

અથવા જિનવચનાનુસાર ચારિત્રની ક્રિયાથી સાધ્ય એવું ઉપેય સામાયિકનો પરિણામ છે, અને તેનો ઉપાય શાસ્ત્રાનુસારી અપ્રમાદભાવથી કરાયેલી ક્રિયા છે. તેથી સાધુ સામાયિકરૂપ ઉપેયવિશેષમાં શાસ્ત્રાનુસારી ક્રિયારૂપ ઉપાયવિશેષથી પ્રવર્તમાન હોવાથી મારી ક્રિયાથી ઉપેય એવું સામાયિક પ્રાપ્ત થશે કે નહીં તેવી આશંકાવાળા થતા નથી.

આથી જે સાધુ નિરભિષ્વંગ ચિત્તમાં યત્ન કરી શકે છે, તેઓ મરણાંત ઉપસર્ગો આવે તોપણ આંતરશત્રુઓના જય માટે એકાગ્રતાપૂર્વક યત્ન કરે છે. આથી આવા સાધુને કદાચ આ ભવમાં કેવલજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ ન થાય તોપણ જન્માંતરમાં અવશિષ્ટ મોહનો નાશ થવાથી અવશ્ય કેવલજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ થાય છે.

- ★ ''उपेयविशेष'' જેમ સાધુને મોક્ષ ઉપેય છે અથવા સાધુને સામાચિકનો પરિણામ ઉપેય છે, તેમ ધર્મસામગ્રીચુકત મનુષ્યભવ કે સુગતિ પણ ઉપેય છે. તોપણ તે સર્વ ઉપેયોમાં મોક્ષ ઉપેયવિશેષ છે અથવા સામાચિકનો પરિણામ ઉપેયવિશેષ છે; અને મનુષ્યભવ કે સુગતિ ઉપેયસામાન્ય છે. આમ 'ઉપેય' શબ્દથી 'મોક્ષ' દર્શાવવા માટે અથવા 'સામાચિકનો પરિણામ' દર્શાવવા માટે પ્રસ્તુતમાં 'ઉપેય' ન કહેતાં 'ઉપેયવિશેષ' કહેલ છે.
- ★ ''उपायिवशेष'' વળી આત્મકત્યાણ માટે પ્રવ્રજયાગ્રહણ કે સંયમની કિયાઓ પણ મોક્ષનો ઉપાય છે, છતાં પ્રવ્રજયાગ્રહણ કે સંયમની કિયાઓ માત્રથી મોક્ષ અવશ્ય પ્રાપ્ત થાય જ તેવો નિયમ નથી. આથી પ્રવ્રજયાગ્રહણ કે સંયમની કિયાઓ મોક્ષનો ઉપાય હોવા છતાં ઉપાયસામાન્ય છે, જ્યારે સામાયિકના પરિણામરૂપ નિરમિષ્વંગચિત્ત ઉપાયવિશેષ છે અથવા અપ્રમાદભાવથી કરાયેલી શાસ્ત્રનુસારી કિયા ઉપાયવિશેષ છે. આમ 'ઉપાય' શબ્દથી 'નિરમિષ્વંગ ચિત્ત' દર્શાવવા માટે અથવા 'અપ્રમાદભાવથી કરાયેલી શાસ્ત્રાનુસારી કિયા દર્શાવવા માટે પ્રસ્તુતમાં 'ઉપાય' ન કહેતાં 'ઉપાયવિશેષ' કહેલ છે.
- ★ ''हीनज्ञातेन'' આ શબ્દનું તાત્પર્થ એ છે કે સુભટના દૃષ્ટાંતથી સામાચિકનું સ્વરૂપ બતાવ્યું ત્યાં સુભટોનો પરિણામ શુભ અધ્યવસાયરૂપ નથી, પરંતુ સંસારનું કારણ છે; જ્યારે નિર્દભિષ્વંગ ભાવરૂપ સામાચિકનો પરિણામ મોક્ષને અનુકૂળ એવા ઉત્તમભાવરૂપ છે. તોપણ સાચા સુભટને જેમ શત્રુ જીતવામાં એકાગ્રતા હોય છે, તેમ મુનિને પણ રાગ-દ્વેષરૂપ આંતર શત્રુ જીતવામાં એકાગ્રતા હોય છે. આથી જેમ સુભટ યુદ્ધભૂમિમાં પૂર્ણ એકાગ્રતાથી યુદ્ધ કરે છે તેમ મુનિ પણ મોહનો જય કરવા માટે પૂર્ણ એકાગ્રતાથી સંયમની પ્રવૃત્તિઓ કરે છે; છતાં સુભટનો અધ્યવસાય અશુભ હોવાથી અહીં સુભટના દૃષ્ટાંતને હીનકક્ષાનું કહેલ છે.

વળી, પાંચમા પંચાશકની ગાથા ૧૯માં સુભટનું દેષ્ટાંત તુચ્છ કેમ છે ? તે જણાવવા માટે ત્રણ હેતુઓ બતાવવામાં આવ્યા છે. તે નીચે પ્રમાણે –

- (૧) સુભટે કરેલ શત્રુના વિજયથી એક ભવનું ફળ મળે છે, જ્યારે મુનિએ કરેલ રાગાદિ આંતરશત્રુના જયથી શાશ્વત એવા મોક્ષનું ફળ મળે છે.
  - (૨) સુભટનું અંતઃકરણ રાગાદિથી આકુળ હોય છે, જયારે મુનિનું અંતઃકરણ રાગાદિથી નિરાકુળ હોય છે.
- (૩) સુભટ અન્ય જીવો પર અપકાર કરવામાં પરાયણ હોય છે, જયારે મુનિ સર્વ જીવો પર ઉપકાર કરવાના અધ્યવસાયવાળા હોય છે.

આ ત્રણ હેતુઓથી મુનિના સામાયિકના અધ્યવસાયની તુલનામાં સુભટનું દેષ્ટાંત હીન કક્ષાનું છે, ફક્ત મુનિની સામાયિકના પરિણામમાં જેવી એકાગ્રતા હોય છે, એ અંશને લક્ષ્યમાં રાખીને ગ્રંથકારે અહીં સુભટનું દેષ્ટાંત બતાવ્યું છે. IIપ૨૦II

### અવતરણિકા :

यत एवेदमित्थं महदत एवाह -

### અવતરણિકાર્થ:

જે કારણથી જ આ≔સામાયિક, આ રીતે=મોહના જય માટે સુભટતુલ્ય યત્નસ્વરૂપ છે એ રીતે, મહાન છે, આથી જ કહે છે −

#### भाथा :

एत्तो च्विअ पडिसेहो दढं अजोग्गाण विन्नओ समए । एअस्स पाइणो वि अ बीअं ति विही य अइसइणा ॥५२१॥

### અન્વચાર્થ :

एत्तो च्चिअ=आधी श्र समए=समयमां=शास्त्रामां, अजोग्गाण=અયોગ્યોને एअस्स=आनो= सामायिक्रनो, दढं=६ढ पडिसेहो विन्नओ=प्रतिषेध वर्णवायो छे=निषेध क्रहेवायो छे, पाइणो वि अ=अने पातीओने पश=सामायिक्ष्यी पात पामनारा छवोने पश, बीअं=બीજ छे=सामायिक्रनुं ग्रहण जील छे, ति=अथी अइसइणा=अतिशायी वरे=अतिशयशानी अवा केवली वरे, (सामायिक्ष्टाननी) विही=विधि (क्रहेवार्ध छे.)

🖈 'य' પાદપૂર્તિમાં છે.

### ગાથાર્થ :

આથી જ શસ્ત્રમાં અયોગ્ય જીવોને સામાચિકનો દૃઢ નિષેદ્ય કહેવાયેલો છે; અને સામાચિકથી પાત પામનારા જીવોને પણ સામાચિકનું ગ્રહણ બીજ છે, એથી અતિશયજ્ઞાની એવા કેવલી વડે સામાચિકદાનની વિધિ કહેવાઈ છે.

# ટીકા :

अत एव=महत्त्वात् कारणात् प्रतिषेधो=निषेधो दानं प्रति दृढम्=अत्यर्थमयोग्यानां=क्षुद्रसत्त्वानां वर्णितः समये=सिद्धान्ते एतस्य=सामायिकस्य, तथा पातिनोऽपि च=प्रतिपातवतोऽपि चावश्यन्तया बीजिमत्यवन्थ्यं मुक्तिबीजिमिति कृत्वा विधिश्च दानं प्रति अतिशायिना=केविलनाऽस्य वर्णितः सिंहजीवाभीरादौ, न भङ्गदोषा अत्र, विशेषतः प्रकृत्यैव तद्भावाद्, गुणांशस्याधिकत्वात् मारणात्मकसिन्नपाते स्मृतिकार्यौषधदान-विदिति गाथार्थः ॥५२१॥

★ "सिंहजीवाभीरादौ"માં 'आदि' पहथी सिंहना જીવ ખેડૂત જેવા બીજા જીવો, જેઓ અત્યંત અયોગ્ય નથી, परंतु अवश्य पात पामनारा છે, અને જેઓને દીક્ષા આપવાથી અલ્પકાળ માટે સામાચિકનો નિર્ટાભપ્વંગચિત્તરૂપ પરિણામ થઈ શકે એમ છે, તેવા જીવોને ગ્રહણ કરવા.

### ટીકાર્ચ:

આ કારણથી જ=મહત્ત્વરૂપ કારણથી જ=સામાયિકનું મહાનપણું હોવારૂપ કારણથી જ, સમયમાં= સિદ્ધાંતમાં, આનો=સામાયિકનો, અયોગ્યોને=ક્ષુદ્ર સત્ત્વોને=તુચ્છ જીવોને, દાન પ્રતિ દંઢ=અત્યર્થ=અત્યંત, પ્રતિષેધ=નિષેધ, વર્ણવાયો છે.

અને તે રીતે પાતીઓને પણ=પ્રતિપાતવાળાઓને પણ=સામાયિકથી પાત પામનારા જીવોને પણ, અવશ્યપણાથી બીજ છે=અવંધ્ય એવું મુક્તિનું બીજ છે, એથી કરીને સિંહના જીવ એવા આભીરાદિમાં અતિશાયી વડે=કેવલી વડે, આના=સામાયિકના, દાન પ્રતિ વિધિ વર્ણવાઈ છે. અહીં ભંગના દોષો નથી= સિંહના જીવ એવા આભીરાદિમાં સામાયિકના ભંગથી થતા દોષો નથી; કેમ કે વિશેષ હોવાને કારણે પ્રકૃતિથી જ તેનો ભાવ છે=સામાયિકનો સદ્ભાવ છે;

અહીં પ્રશ્ન થાય કે સિંહના જીવ એવા આભીરાદિને દીક્ષા ગ્રહણ કરતી વખતે સામાયિકનો પરિણામ થયો, પણ તેઓ દીક્ષાનો ત્યાગ કરશે ત્યારે તો વ્રતભંગનો દોષ થશે ને ? એથી કહે છે —

મારણાત્મક સન્નિપાત થયે છતે સ્મૃતિરૂપ કાર્ય માટે ઔષધના દાનની જેમ ગુણાંશનું અધિકપણું હોવાથી વ્રતભંગનો દોષ નથી, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે સામાયિક જાવજજીવ એકાગ્રતાપૂર્વક નિરભિષ્વંગચિત્ત પેદા કરવાના યત્નસ્વરૂપ છે, માટે સામાયિક આવા પ્રકારનું મહાન હોવાથી શાસ્ત્રમાં અયોગ્ય જીવોને સામાયિક આપવાનો અત્યંત નિષેધ કર્યો છે.

અહીં પ્રશ્ન થાય કે જો અયોગ્ય જીવોને સર્વવિરતિ સામાયિક આપવાનો અત્યંત નિષેધ હોય તો પ્રવ્રજ્યા ગ્રહણ કર્યા પછી પાત પામનારા જીવોને પણ દીક્ષા આપવી જોઈએ નહીં, છતાં ભગવાને સિંહના જીવ ખેડૂતને ગૌતમસ્વામી દ્વારા દીક્ષા અપાવડાવી, તે કઈ રીતે સંગત થશે ? એથી કહે છે —

તેવા પ્રકારના સંયમથી પાત પામનારા જીવોને પણ દીક્ષાગ્રહણકાળમાં પ્રગટ થતો સામાયિકનો પરિણામ અવશ્ય મુક્તિનું અવંદ્ય બીજ છે. એથી સિંહના જીવ ખેડૂતને ભગવાને ગૌતમસ્વામી દ્વારા દીક્ષા અપાવડાવી તે યોગ્ય જ છે.

અહીં શંકા ઉદ્ભવે કે આ રીતે દીક્ષા લીધા પછી દીક્ષા છોડી દેવાથી વ્રતભંગનો દોષ પ્રાપ્ત નહીં થાય ? તેથી કહે છે —

દીક્ષા લીધા પછી દીક્ષા છોડી દેવામાં પણ આવા જીવોને વ્રતનો ભંગ હોવા છતાં મોટો દોષ નથી; કેમ કે સિંહનો જીવ ખેડૂત આદિ વિશેષ હોવાને કારણે પ્રકૃતિથી જ દીક્ષાગ્રહણકાળમાં તેઓને સામાયિકનો ભાવ થાય છે. આશય એ છે કે સર્વથા અયોગ્ય જીવોને સામાયિકગ્રહણકાળમાં પણ સામાયિકનો પરિણામ થતો નથી, જયારે સર્વથા અયોગ્ય જીવો કરતાં તે ખેડૂત કંઈક વિશેષ હતો, જેના કારણે ગૌતમસ્વામી જેવા ઉત્તમ પુરુષના સંયોગથી અને તેઓ પાસે વિશેષ પ્રકારના ઉપદેશના શ્રવણથી દીક્ષાગ્રહણકાળમાં પ્રકૃતિથી જ સામાયિકનો પરિણામ થાય તેવી તે ખેડૂતમાં વિશેષતા હતી. માટે દીક્ષાગ્રહણકાળમાં તે ખેડૂત જેવા જીવોમાં સામાયિકનો પરિણામ પ્રગટે છે.

અહીં શંકા થાય કે સિંહના જીવ ખેડૂતને સામાયિક ગ્રહણ કરતી વખતે નિરભિષ્વંગભાવરૂપ સામાયિકનો પરિણામ હતો, છતાં લીધેલ વ્રતનો ભંગ થવાથી તેને વ્રતભંગના દોષની પ્રાપ્તિ તો થાય ને ! આથી કહે છે –

સર્વવિરતિ સામાયિક ઉચ્ચરાવતી વખતે તેં ખેડૂતને થોડા સમય માટે પણ નિરભિષ્વંગયિત્તની પ્રાપ્તિરૂપ જે ગુણ થયો, તે ગુણનો અંશ, સામાયિક છોડવાને કારણે થયેલા દોષ કરતાં અધિક હોવાથી આવા જીવોને દીક્ષા આપવામાં દોષ નથી.

વળી ત્યાં વ્રતભંગના દોષ કરતાં ગુણના અંશનું અધિકપણું કઈ રીતે છે ? તે દેષ્ટાંતથી બતાવે છે — જેમ કોઈને મૃત્યુ કરાવે તેવો સિંગપાતનો રોગ થયો હોય ત્યારે સુવૈદ્ય તે રોગીને સ્મૃતિરૂપ કાર્ય પેદા કરાવે તેવું ઔષધ આપે છે, જેથી ક્ષણભર સ્વસ્થ થયેલો તે રોગી સ્વજન સાથે વાતો કરી શકે છે અને ત્યારપછી થોડીવારમાં તે મૃત્યુ પામે છે; તેમ સિંહનો જીવ ખેડૂત પણ દુરંત સંસારમાં ભટકવાનો હતો, છતાં જયારે ગૌતમસ્વામીએ તેને પ્રતિબોધ કર્યો, ત્યારે તે ખેડૂત ક્ષણભર સ્વસ્થ થવારૂપ સામાયિકના પરિણામને પામ્યો, અને તે વખતે તેણે પોતાના આત્મહિતની સ્મૃતિરૂપ કાર્ય કર્યું, પછી જેમ મારણાન્તિક સિંગપાતવાળો રોગી મૃત્યુ પામે છે, તેમ તે ખેડૂત પણ તત્ત્વમાર્ગથી દૂર થવારૂપ મૃત્યુ પામ્યો.

આમ, ક્ષણભર ગુણિવશેષની પ્રાપ્તિ પણ દોષ કરતાં અધિક છે; કેમ કે ગૌતમસ્વામીએ તે ખેડૂતને દીક્ષા ન આપી હોત તો ક્ષણભર પણ મુક્તિના બીજની પ્રાપ્તિ થાત નહીં; અને દીક્ષા આપવાથી તે ખેડૂતને ક્ષણભર માટે પણ મુક્તિના બીજની પ્રાપ્તિ થઈ, જે ભાવિ મુક્તિના બીજરૂપ થઈ, એ મોટો લાભ થયો.

## વિશેષાર્થ :

સર્વવિરતિ સામાયિકનો પરિણામ જાવજજીવ સુભટની જેમ એકાગ્રતાપૂર્વક નિરભિષ્વંગ ભાવમાં યત્ન કરવા સ્વરૂપ છે, જે અતિદુષ્કર કાર્ય છે. આથી અયોગ્ય જીવોને સામાયિકના દાનને આશ્રયીને અત્યંત નિષેધ છે; કેમ કે અયોગ્ય જીવો સામાયિક ગ્રહણ કરીને નિરભિષ્વંગચિત્ત કરવાને બદલે અભિષ્વંગવાળું ચિત્ત રાખીને સામાયિકનું અવમૂલ્યન કરે છે, જેથી તેઓ દુર્રત સંસારમાં ભટકે છે.

આમ છતાં જે જીવો દીક્ષા લેતી વખતે તત્ત્વને જાણીને સુભટની જેમ સંયમ ગ્રહણ કરે તેવા છે, અને પાછળથી કોઈ નિમિત્તને પામીને કર્મના દોષથી સામાયિકથી પાત પામનારા છે, તેવા જીવો સામાયિકના દાન માટે સર્વથા અયોગ્ય નથી. આથી તેવા જીવોને આશ્રયીને ભગવાન મહાવીરે સિંહના જીવ ખેડૂતને દીક્ષા આપવાની ગૌતમસ્વામીને અનુજ્ઞા આપી હતી; કેમ કે સિંહના જીવ ખેડૂતને દીક્ષા ગ્રહણ વખતે થોડો કાળ પણ જે નિરભિષ્વંગચિત્તરૂપ સામાયિકનો પરિણામ થયો, તે મોક્ષનું અવંઘ બીજ હતું, જે બીજના ઉત્તમ સંસ્કારોને કારણે અમુક ભવો પછી તે સિંહના જીવ ખેડૂતને અવશ્ય સંયમનો પરિણામ પ્રગટશે, જે પરિણામ પ્રગટવાનું કારણ ખેડૂતના ભવમાં ગ્રહણ કરેલ દીક્ષા બનશે. ॥૫૨૧॥

#### અવતરશિકા :

अत: --

## અવતરણિકાર્થ :

ગાથા પ૧૫માં પૂર્વપક્ષીએ કહેલ કે જેઓ આગારો વગર પચ્ચક્ખાણનું પાલન કરી શકતા નથી એવા પ્રમાદી સાધુને પ્રવ્રજ્યા કઈ રીતે સંભવે ? તેને ગ્રંથકારે ઉત્તર આપેલ કે ચારિત્રના પરિણામથી પ્રવ્રજ્યા થાય છે, અને ચારિત્રનો પરિણામ આવે એટલે તરત જ પ્રમાદનો ક્ષય થતો નથી. 'આથી' શું પ્રાપ્ત થાય ? તે પ્રસ્તુત ગાથામાં બતાવે છે —

#### आथाः

संते वि अ एअम्मी ओहेण विसिद्वयत्थमेअस्स । आगमभणिईअ तहा कहं न एएण कज्जं ति ? ॥५२२॥

#### અન્વયાર્થ :

ओहेण अ=અને ઓઘથી=સામાન્યથી, एअम्मी संते वि=આ હોતે છતે પણ=સામાયિક હોતે છતે પણ, एअस्स=આની=સામાયિકની, विसिद्धयत्थं=विशिष्टता અर्थे आगमभिणईअ=આગમમાં ભિષિતિ હોવાથી=નવકારશી આદિ પચ્ચક્ખાણ આગમમાં કહેલ હોવાથી, तहा=ते પ્રકારના एएण=आना वડे= નવકારશી આદિ વડે, कहं न कज्जं?=કેમ કાર્ય નથી?

★ 'ति' पाध्पूर्ति भाटे छे.

## ગાથાર્થ :

અને સામાન્યથી સામાયિક હોતે છતે પણ નવકારશી આદિ પચ્ચક્ખાણ સામાયિકની વિશેષતા નિમિત્તે આગમમાં કહેલ હોવાથી તે પ્રકારના નવકારશી આદિ પચ્ચક્ખાણ વડે કેમ પ્રયોજન નથી ? અર્થાત્ પ્રયોજન છે જ.

### ટીકા :

सत्यिप चैतिस्मन्=सामायिके ओघेन=सामान्येन विशिष्टतार्थं=वैशिष्ट्यिनिमित्तम् एतस्येति सामायिकस्यैव आगमभणिते:=आगमोक्तत्वात् कारणात् तथा=तेन प्रकारेण अनुभवसिद्धेन विशिष्टतार्थं कथं नैतेन=इत्वरेण नमस्कारसिहतादिना कार्यं ? कार्यमेवेति गाथार्थः ॥५२२॥

## ટીકાર્થ :

અને ઓઘથી=સામાન્યથી=પરમસ્થૈર્ય ભૂમિકાનું નહીં પરંતુ પ્રારંભિક ભૂમિકાનું હોવારૂપ સામાન્યથી, આ=સામાયિક, હોતે છતે પણ આની વિશિષ્ટતા અર્થે=સામાયિકના જ વૈશિષ્ટ્ય નિમિત્તે, આગમની ભણિતિથી=આગમમાં કહેવાયેલાપણારૂપ કારણથી, અનુભવથી સિદ્ધ એવા તે પ્રકારે=તે પ્રકારવાળા, આના વડે=ઇત્વર એવા નમસ્કારસહિતાદિ વડે=અલ્પકાલીન એવા નવકારશી આદિ પચ્ચક્ષ્પાણ વડે, કેમ કાર્ય નથી ? કાર્ય છે જ, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

www.jainelibrary.org

#### ભાવાર્થ :

સાધુમાં સમભાવરૂપ સામાયિકનો પરિણામ પ્રથમ ભૂમિકામાં સામાન્યથી હોય છે, અને તે સામાન્ય એવા સામાયિકના પરિણામમાં સુભટની જેમ મોહનો નાશ કરવાનો યત્ન હોય છે; તોપણ અનાદિભવઅભ્યસ્ત પ્રમાદને કારણે સાધુને ક્યારેક ક્યારેક મોહના ઉન્મૂલન માટેનો યત્ન કરવામાં પ્રમાદ પણ આવે છે, જેથી સામાયિકમાં અતિયારો પણ થાય છે; પરંતુ સામાયિકનો અતિશય કરવા માટે અપ્રમાદભાવનો અતિશય કરવો આવશ્યક છે, અને તે અપ્રમાદભાવનો અતિશય કરવા માટે શાસ્ત્રમાં પચ્ચકૃખાણનું વિધાન છે.

વળી, સાધુ અનુભવથી વિચારે તોપણ તેને જણાય કે ચારિત્ર પરિણામવાળા સાધુ પચ્ચક્ષ્ખાણના બળથી અપ્રમાદની વૃદ્ધિ કરી શકે છે; કેમ કે સાધુ છ કારણોથી ભિક્ષાટન કરતા હોય તે વખતે ભિક્ષા ન મળે તો ક્ષુધાદિને કારણે વ્યાકુળતા થવાનો સંભવ છે; છતાં અભિગ્રહો ગ્રહણ કરીને સાધુ ભિક્ષાટન કરે છે ત્યારે ભિક્ષાની પ્રાપ્તિ ન થાય તોપણ અદીનભાવથી સમભાવમાં દઢ યત્ન કરે છે, તેથી અભિગ્રહોના બળથી તે સાધુમાં અપ્રમાદની વૃદ્ધિ થાય છે. માટે અપ્રમાદની વૃદ્ધિ અર્થે શાસ્ત્રમાં પ્રસિદ્ધ એવાં પચ્ચક્ષ્પાણ વડે સાધુને કેમ કાર્ય નથી ? અર્થાત્ કાર્ય છે જ.

આથી અત્યંત નિઃસ્પૃહી એવા ઢંઢણમુનિએ ભગવાન પાસેથી જાણ્યું કે અંતરાયકર્મને કારણે પોતાને ભિક્ષા મળતી નથી, ત્યારે તેમણે અભિગ્રહ કર્યો કે "જ્યાં સુધી સ્વબળથી મને ભિક્ષા ન મળે ત્યાં સુધી કોઈની લાવેલી ભિક્ષા મારે વાપરવી નહિ." અને આવો અભિગ્રહ કરીને તેઓ રોજ ભિક્ષા માટે અટન કરે છે અને ભિક્ષા લીધા વગર અદીનભાવથી પાછા ફરે છે. આમ, અભિગ્રહમાં કરાતા સુદઢ યત્નના કારણે તેમનામાં રહેલો નિરભિષ્વંગભાવ દિવસે દિવસે પ્રકર્ષ પામતો જાય છે; અને જયારે કૃષ્ણમહારાજાના નમસ્કારથી પોતાને ભિક્ષામાં મોદકની પ્રાપ્તિ થયેલ છે એમ તેમણે જાણ્યું, ત્યારે નિર્દોષ એવા પણ તે મોદક, પોતાના અભિગ્રહ પ્રમાણે પોતે ગ્રહણ કરવા યોગ્ય નથી તેમ વિચારીને પરઠવે છે. તેથી આવા પ્રકારના અભિગ્રહના પાલનમાં પ્રકર્ષ પામેલો તેઓનો સામાયિકનો પરિણામ કેવલજ્ઞાનનું કારણ બને છે. ॥પર રા

## અવતરણિકા :

सामायिकवधकमेतदिति केचित्, तदपोहायाह -

## અવવરણિસાર્થ :

આ સામાયિકનું વ્રધક છે≔પચ્ચક્ષ્ખાણમાં અપવાદોનું આશ્રયણ સામાયિકના પરિણામનો નાશ કરનાર છે, એ પ્રમાણે કેટલાક મતવાળા કહે છે. તેના અપોહ માટે=તે મતના નિરાકરણ માટે, કહે છે —

## ગાથા :

<sup>१</sup>तस्स उ पवेसनिग्गमवारणजोगेसु जह उ अववाया । मूलाबाहाइ तहा नवकाराइंमि आगारा ॥५२३॥

੧. ਮੁਦਰੂਰ ਅੰਘ ગાથાઓ પર પાંચમા પંચાયકમાં અવતરણિકા અને ટીકા આ પ્રમાણે છે --

ननु यदि सुभटभावतुल्यत्वात् सामायिके नाऽऽकारा भवन्ति तदा सामायिकवतो नमस्कारसहितादावपि ते न युक्ताः, सुभटभावतुल्यभावबाधकत्वात् तेषां, इत्याशङ्क्र्याह —

#### અન્વચાર્થ:

तस्स उ=तेना ४=સુભટના ४, प्रवेसिनगमवारणजोगेसु=પ્રવેશ, નિર્ગમ, અને વારણરૂપ યોગોમાં जह उ=थे પ્રકારે ४ मूलाबाहाइ=મૂલની અબાધા વડે='કાં મરવું કાં જીતવું' એ રૂપ મૂળ અધ્યવસાયની અબાધા વડે, अववाया=અપવાદો છે, तहा=ते પ્રકારે नवकाराइंमि=નવકારશી આદિમાં आगारा=આગારો છે.

### ગાશાર્થ :

સુભટના જ પ્રવેશ, નિર્ગમ અને વારણરૂપ વ્યાપારોમાં, જે પ્રકારે જ 'કાં મરવું કાં જીતવું' એ રૂપ મૂલ અધ્યવસાયની અબાદા વડે અપવાદો છે, તે પ્રકારે નવકારશી આદિ પચ્ચક્ખાણમાં આગારો છે. ભાવાર્થ :

યુદ્ધભૂમિમાં જાય ત્યારે સુભટનો મરણના ભોગે પણ જય મેળવવાનો એક અધ્યવસાય હોવા છતાં, શત્રુને જીતવારૂપ મૂળ અધ્યવસાયનો બાધ ન થાય તે રીતે સંયોગો પ્રમાણે સુભટ ક્યારેક યુદ્ધમાં પ્રવેશ કરે છે, વળી ક્યારેક યુદ્ધમાંથી પાછો પણ કરે છે, તો ક્યારેક યુદ્ધનું વારણ પણ કરે છે. તે આ રીતે — સુભટને જ્યારે લાગે કે અત્યારે શત્રુનો નાશ થઈ શકે એમ છે ત્યારે યુદ્ધભૂમિમાં પ્રવેશ કરે છે.

વળી જયારે તેને લાગે કે શત્રુ બળવાન છે, તેથી હું અત્યારે યુદ્ધ કરીશ તો મારો નાશ થશે, ત્યારે પોતાની જાતનું રક્ષણ કરવા માટે અને ભાવિમાં શત્રુનો જય કરવા માટે પોતે યુદ્ધભૂમિમાંથી પલાયન પણ થઈ જાય છે.

અને ક્યારેક સુભટને લાગે કે અત્યારે યુદ્ધ થશે તો પોતાનું સૈન્યબળ ઓછું હોવાથી પોતાનું અને પોતાના પક્ષના અન્ય પણ સુભટાદિનું મરણ થાય તેમ છે, ત્યારે યુદ્ધનું વારણ કરે છે, અને જયારે પોતાની શક્તિનો સંચય થાય ત્યારે યુદ્ધ કરવા માટે ફરી પ્રવર્તે છે.

આ રીતે શત્રુના જય અર્થે સુભટ જેમ ત્રણેય પ્રકારના વ્યાપાસે કરવારૂપ અપવાદો સેવે છે, તેમ સાધુ પણ આંતરશત્રુના જય માટેના યત્નસ્વરૂપ સામાયિકના પરિણામની વૃદ્ધિ અર્થે આગારોપૂર્વકનું પચ્ચક્ષ્પણ ગ્રહ્ય કરે છે.

અહીં વિશેષ એ છે કે જેમ સાચો સુભટ શત્રુના જયનો મ઼રિશામ બાધા ન પામે તે રીતે શત્રુના જય માટે અપવાદરૂપ ઉચિત ઉપાયો રૂપે યુદ્ધમાં પ્રવેશ, નિર્ગમ અને વારણરૂપ વ્યાપારો કરે છે, છતાં ઉત્સર્ગથી તો સુભટની પ્રવૃત્તિ એકાગ્રતાપૂર્વક શત્રુને જીતવાના એક અધ્યવસાયરૂપ હોય છે; તેમ મુનિ પણ રાગાદિરૂપ આંતરશત્રુઓને જીતવાના એક અધ્યવસાયવાળા હોય છે, માટે તેઓ એકાગ્રતાથી સમભાવમાં યત્ન કરતા હોય છે; છતાં શત્રુનો નાશ કરવામાં અપવાદિક પ્રવૃત્તિ પણ અનિવાર્ય હોવાથી મુનિ આગારોપૂર્વક

तस्य तु=तस्यैव सुभटस्य, प्रवेशश्च=सङ्ग्रामे जयार्थिन: प्रवेशनं, निर्गमश्च=तत एव जयार्थिन एव निर्गमनं, वारणं च=विशिष्टाऽवसरप्राप्तये प्रहरतः स्वबलस्य शत्रोवां निवारणं, योगश्च=तस्यैव प्रयोगो=व्यापारणं, प्रवेशनिर्गमवारणयोगाः प्रवेशनिर्गमवारणयोगाः, अतस्तेषु वैरिनिराकरणोपायभूतेषु सामायिकसिद्ध्युपायभूतनमस्कारसिहतादिकल्पेषु यथा तु=यथैवाऽपवादाः=आकाराः तत्कारणभजनालक्षणा महत्तराकारादिकल्पा भवन्ति । कथिमित्याह-मूलाबाधया=मूलभूतस्य मर्त्तव्यं जयो वाऽवाप्तव्य इत्येवंलक्षणस्याऽध्यवसायस्याऽविचलिततया, तथा=तेनैव प्रकारेण, नमस्कारादौ=नमस्कारसिहतादौ प्रत्याख्याने, आकाराः=अपवादा महत्तरादिलक्षणा, मूलाबाधया=सुभटभावकल्पसामायिकाबाधया, भवन्तीति गाथार्थः ॥पंचाशकटीका-२१॥

પચ્ચક્ખાણ ગ્રહણ કરે છે. આથી ક્યારેક સમાધિનો પ્રશ્ન આવે અને આંતરશત્રુના નાશને બદલે પોતાનો નાશ થતો દેખાય, ત્યારે સર્વસમાધિવર્તિત આગારનું અવલંબન લઈને મુનિ પચ્ચક્ખાણથી વિપરીત પ્રવૃત્તિ પણ કરે છે, છતાં તેઓનો શત્રુના જયરૂપ સમભાવનો પરિણામ આગારોના ગ્રહણકાળમાં કે સેવનકાળમાં બાધા પામતો નથી. **॥૫૨૩॥** 

### અવતરણિકા :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે મૂલ અધ્યવસાયની અબાધાપૂર્વકના, સુભટના અપવાદો જેવા મુનિના નવકારશી આદિ પચ્ચક્ષ્માણમાં અપવાદો હોય છે. તેથી હવે સામાયિકમાં મૂલની અબાધા કઈ રીતે છે ? તે બતાવે છે –

#### भाशा :

रण य तस्स तेसु वि तहा णिरिभस्संगो उ होइ परिणामो । पडिआर्रालगिसिद्धो उ निअमओ अन्नहारूवो ॥५२४॥

#### अन्तज्ञार्थः

तेसु वि=तेओ હોતે છતે પણ=આગારો હોતે છતે પણ, तस्स=तेनो=साधुनो, तहा=तेवा પ્રકારનો णिरिभस्संगो परिणामो उ=िनिरिभष्यंग परिणाभ ४ निअमओ=िन्यभथी पडिआरिलंगसिद्धो अन्नहारूवो= प्रतिકारिलंगथी सिद्ध એવો अन्यथा३५ ण य होइ=थतो नथी ४.

🛨 ગાથાના ઉત્તરાર્ધમાં રહેલો '૩' પાદપૂર્તિ માટે છે.

## आथार्थ :

આગારો હોતે છતે પણ સાધુનો તેવા પ્રકારનો નિરભિષ્વંગ પરિણામ જ નિયમથી પ્રતિકારલિંગથી સિદ્ધ એવો અન્યથારૂપ થતો નથી જ.

# ભાવાર્થ :

જેમ સુભટ સંયોગો પ્રમાણે યુદ્ધમાં પ્રવેશ, નિર્ગમ કે વારણ કરે તોપણ સાચા સુભટનો મૃત્યુના ભોગે શત્રુને જીતવાનો મૂળ પરિણામ બાધ પામતો નથી; તેમ સાચા સાધુને સામાયિક ગ્રહણ કરતી વખતે સર્વ પદાર્થો પ્રત્યે જે નિરભિષ્વંગ પરિણામ હોય છે, તે નિરભિષ્વંગ પરિણામની વૃદ્ધિ માટે અને નિષ્ઠાની પ્રાપ્તિ માટે સંયમ ગ્રહણ કર્યા પછી સાધુ ભગવાનના વચનાનુસાર સંયમજીવનની સર્વ ક્રિયાઓમાં સુદઢ યત્ન

२. मूलाबाधामेव स्पष्टयन्नाह -

न च=नैव, तस्य=सामायिकवतः सुभटस्य च, तेष्वपि=अपवादेष्वपि सत्सु, आस्तामन्यत्र, तथा=तत्प्रकारः=इष्टानिष्टार्थतुल्यतारूपो जीवितानपेक्षश्च, निर्गिष्वङ्गस्तु=निराशंस एव सन्, भवित=जायते, परिणामः=अध्यवसायोऽन्यथारूप इति योगः, किभृतोऽसावन्यथारूपः? प्रतीकारः=प्रायश्चित्तप्रतिपत्तिरूपः सुभटपक्षे तु शरणान्वेषणादिरूपः, स एव लिङ्गं=चिह्नं तेन सिद्धो यः स तथा, तुशब्दः पूरणार्थो, नियमाद्=अवश्यंभावेन, अन्यथारूपः=साभिष्वङ्ग इत्यर्थः। इदमुक्तं भवित — यदि सामायिकवतो महत्तराद्याकारेषु सत्सु साभिष्वङ्गः परिणामोऽभविष्यत्तदा तच्छुद्धये प्रायश्चित्तमकरिष्यत्, न चैवं, ततस्तस्याऽऽकारेष्वपि सत्सु निर्गिष्वङ्ग एव परिणामः, अतः साधूक्तं मुलाबाधयेति गाथार्थः॥पंचाशकटीका-२२॥

કરતા હોય છે. તેથી નિરભિષ્વંગ પરિશામની વૃદ્ધિ માટે પચ્ચક્ષ્પાશમાં રાખેલ આગારો મુનિના સામાયિકના પરિશામનો બાધ કરતા નથી; કેમ કે આગારનાં સ્થાનોમાં ભોગ્ય પદાર્થીનો અભિલાષ હોય તો સમભાવનો બાધ થાય છે.

વળી, નિરિભિષ્વંગ પરિણામવાળા મુનિ નિઃસ્પૃહતાની વૃદ્ધિ માટે ઉપવાસનું પચ્ચક્ષ્પાણ કરે ત્યારે ઉપવાસમાં આગારો રાખવા છતાં તેઓને એવો અભિલાષ હોતો નથી કે "જો ગોચરી વધશે તો પારિષ્ઠાપનિકા આગારથી મને ઉપવાસમાં પણ વાપરવા મળશે અથવા કદાચ કંઈક શારીરિક તકલીફ આવશે તો સર્વસમાધિવર્તિત આગારથી હું તેનું નિવારણ કરી શકીશ."

આ રીતે કોઈપણ આગાર વિષયક મુનિ અભિલાષવાળા હોય તો તે મુનિ સાભિષ્વંગ પરિણામવાળા બનવાથી તેઓનો સામાયિકનો પરિણામ બાધ પામે; પરંતુ જે મુનિ ગોચરી વધી જવાથી પરઠવવી પડે તેમ હોય ત્યારે આહારમાં લેશ પણ આસક્તિ કર્યા વગર ગુરુના વચનથી પારિષ્ઠાપનિકા આગારના સેવન દ્વારા તે વધેલો આહાર વાપરે છે, અને આહાર વાપરતી વખતે પણ આહાર વાપરવાના અધ્યવસાયવાળા નથી, તેવા મુનિ ઉપવાસમાં વાપરવા છતાં ઉપવાસકૃત નિર્જરાને પ્રાપ્ત કરે છે. તેથી આવા મુનિનો પચ્ચક્ષ્પાણ વખતનો નિરભિષ્વંગ ભાવ આગારોના સેવનકાળમાં કે અસેવનકાળમાં અન્યથારૂપે થતો નથી. માટે તે મુનિનો સામાયિકનો પરિણામ આગારો સહિત પચ્ચક્ષ્પાણ કરવા છતાં બાધા પામતો નથી.

આ કથનને સ્પષ્ટ કરતાં ગ્રંથકારશ્રી ગાથાના ઉત્તરાર્ધથી કહે છે કે પચ્ચક્ષ્મણમાં આગારો રાખવા છતાં સામાયિકના પરિણામમાં પ્રાયશ્ચિત્તરૂપ પ્રતિકાર લિંગથી સિદ્ધ એવો અન્યથારૂપ ભાવ નિયમથી થતો નથી, આથી સાધુ આગારોપૂર્વક પચ્ચક્ષ્માણ ગ્રહણ કર્યા પછી આગારો રાખવાના પ્રતિકારરૂપ પ્રાયશ્ચિત્ત કરતા નથી.

આશય એ છે કે સામાયિકનો લેશ પણ અન્યથાભાવ થવો એ સામાયિકના પરિણામમાં અતિચારરૂપ છે. આથી સામાયિકના પરિણામમાં યત્ન કરનાર કોઈ મુનિને કોઈક નિમિત્તને પામીને ક્યારેક લેશ પણ રાગનો કે ઢેષનો સ્પર્શ થાય, તો નિરિભિષ્વંગ પરિણામવાળા મુનિ જાણતા હોય કે અનાદિભવઅભ્યસ્ત પ્રમાદને કારણે મારો સામાયિકનો પરિણામ અતિચારથી મલિન થયો છે, આથી તે અતિચારની શુદ્ધિના ઉપાયરૂપે તેઓ આલોચના, નિંદા, ગર્હા અને પ્રાયશ્ચિત્ત કરે છે; અને જયારે નિરિભિષ્વંગ પરિણામવાળા સાધુ આગારોપૂર્વક પચ્ચક્રખાણ ગ્રહણ કરે છે ત્યારે તેમના નિરિભિષ્વંગ ભાવમાં અન્યથારૂપ કોઈ ભાવ થતો નથી. માટે આગારોપૂર્વક પચ્ચક્રખાણ ગ્રહણ કરવા નિમિત્તે, તેમ જ આગારોના સેવન નિમિત્તે સાધુને કોઈ પ્રાયશ્ચિત્ત આવતું નથી અર્થાત્ ઉપવાસમાં પારિષ્ઠાપિનકા આગારના સેવન દ્વારા કોઈક સાધુએ શાસ્ત્રની મર્યાદા પ્રમાણે આહાર વાપર્યો હોય તો તે આગારસેવનિમિત્તક કોઈ પ્રાયશ્ચિત્ત સાધુને આવતું નથી. પરંતુ જો આગારોનું ગ્રહણ કે સેવન સામાયિકના પરિણામરૂપ મૂળ પરિણામનો બાધ કરતું હોય તો પચ્ચક્રખાણમાં આગારના ગ્રહણનું અને આગારના સેવનનું સાધુને અવશ્ય પ્રાયશ્ચિત્ત આવે. તેથી શાસ્ત્રવિધિ પ્રમાણે જે સાધુ આગારોપૂર્વક પચ્ચક્રખાણ ગ્રહણ કરીને યોગ્ય સ્થાને આગારને સેવે છે, તે સાધુને શાસ્ત્રમાં પ્રાયશ્ચિત્ત ગ્રહણ કરવાનું કહ્યું નથી. આથી પચ્ચક્રખાણમાં રાખેલ આગારોથી સામાયિકમાં વર્તતો નિરિભિષ્વંગ પરિણામ નિયમથી અન્યથારૂપ થતો નથી.

અહીં વિશેષ એ છે કે સામાયિકના પરિણામમાં જે અન્યથારૂપ ભાવ થાય છે તેની શુદ્ધિ માટે શાસ્ત્રકારોએ આલોચના આદિ પ્રતિકારો બતાવ્યા છે. માટે જો આગારોપૂર્વક પચ્ચક્ષ્પાણ ગ્રહણ કરવાથી સામાયિકના પરિણામનો બાધ થતો હોત તો શાસ્ત્રમાં આગારોના ગ્રહણના પ્રતિકારરૂપે આલોચના આદિ બતાવ્યાં હોત. પરંતુ આગારોપૂર્વક પચ્ચક્ષ્પાણ ગ્રહણ કરવાના વિષયમાં શાસ્ત્રમાં કોઈ પ્રાયશ્ચિત્ત કે આલોચનારૂપ પ્રતિકાર બતાવેલ નથી. તેથી સિદ્ધ થાય છે કે પચ્ચક્ષ્પાણમાં રખાતા આગારો સામાયિકના નિરભિષ્વંગ પરિણામમાં અન્યથારૂપ ભાવ કરતા નથી. ॥૫૨૪॥

### અવતરશિકા :

પચ્ચક્ખાણમાં આગારોનું આશ્રયણ કરવા છતાં પણ સામાયિકના મૂળ પરિણામનો બાધ કેમ થતો નથી, એને જ વિશેષથી સ્પષ્ટ કરે છે –

#### भाशा :

<sup>३</sup>ण य पढमभाववाघाय मो उ एवं पि अविअ तस्सिद्धी । एवं चिअ होइ दढं इहरा वामोहपायं तु ॥५२५॥

#### अन्तर्वार्धः

ण य पढमभाववाघाय=અને પ્રથમભાવનો વ્યાઘાત થતો નથી=સામાયિકરૂપ પ્રથમ ભાવની બાધા થતી નથી. एवं पि अविअ=અને આ રીતે પણ=અપવાદના આશ્રયણમાં પણ, तस्सिद्धी=तेनी સિદ્ધિ છે= સામાયિકરૂપ પ્રથમભાવની વિશેષથી નિષ્પત્તિ છે. एवं चिअ=આ રીતે જ=અપવાદના આશ્રયણમાં જ, (સામાયિક) दढं होइ=६८ થાય છે, इहरा उ=વળી ઇતરથા=અપવાદવાળા પચ્ચક્ષ્પાણના અનાશ્રયણમાં, वामोहपायं त्=વ્યામોહપ્રાય જ થાય=સામાયિક મૃઢતાવાળું જ થાય.

🛨 'मो' એ प्रકारनो निपात पादपूर्तिमां छे.

## ગાથાर्थ :

સામાચિકરૂપ પ્રથમભાવનો વ્યાદ્યાત થતો નથી, અને અપવાદનું આશ્રયણ કરવામાં પણ સામાચિકરૂપ પ્રથમ ભાવની વિશેષથી સિદ્ધિ છે. અપવાદના આશ્રયણમાં જ સામાચિક દૃઢ થાય છે, વળી અપવાદવાળું પચ્ચક્ખાણ ગ્રહણ કરવામાં ન આવે તો સામાચિક મૂઢતાવાળું જ થાય.

## ાસ્કિડ

# व्याख्या पूर्ववत् ॥५२५॥

३. अपवादाश्रयणेऽपि न मूलभावबाधा भवतीत्येतदेव सविशेषं दर्शयन्नाह --

न च=नैव, प्रथमभावव्याघात:=आद्याध्यवसायबाधा=प्रत्याख्यानपक्षे सामायिकबाधा सुभटपक्षे जयाध्यवसायबाधा, मो इति निपात: पादपूरणे, तुशब्द: पुनरर्थ: तत्सम्बन्धश्च दर्शयिष्यते, एवमपि=अनन्तरोक्तापवादाश्रयणेऽपि, अपिचेत्यभ्युच्चये, तिसिद्धि:=प्रथमभावस्य विशेषतो निष्पत्ति:, एवमेव=अपवादाश्रयण एव, भवित=जायते, दृढम्=अत्यर्थं, आकारवत्प्रत्याख्यानाश्रयणस्य तदुपायत्वात् रिपुविजये प्रवेशादिभजनाया इवेति । इतस्था पुन:=अपवादवत्प्रत्याख्यानानाश्रयणे पुन:, व्यामोहप्रायं तु=मूढताप्रख्यमेव, सामायिकं सुभटस्य विजयाध्यवसानं वा भवेद्, उपायत एव तिसिद्धेरिति गाथार्थः ॥पंचाशकटीका-२३॥

#### ભાવાર્શ :

આગારોપૂર્વક પચ્ચક્ખાણ ગ્રહણ કરવાથી પ્રથમભાવની બાધા થતી નથી અર્થાત્ દીક્ષાગ્રહણકાળમાં સામાયિક ઉચ્ચરાવતી વખતે સાધુને જે સર્વત્ર નિરાશંસભાવ પ્રગટ થયો હતો, તે રૂપ પ્રથમભાવની બાધા આગારોને કારણે થતી નથી.

વળી કારણે અપવાદના અશ્રયણમાં પ્રથમભાવની વિશેષથી સિદ્ધિ છે અર્થાત્ સાંમાયિકના પરિણામની વિશેષથી નિષ્પત્તિ છે; કેમ કે પચ્ચક્ષ્માણના ગ્રહણકાળમાં સાધુ આહાર પ્રત્યે નિરપેક્ષ હોવા છતાં જાણતા હોય છે કે નિરભિષ્વંગભાવની પૂર્ણતારૂપ વીતરાગતા હજી મારામાં પ્રગટી નથી, પરંતુ અત્યારે સંયમની યતનાના બળથી મારામાં નિરપેક્ષભાવ જીવે છે અને ક્રમસર વધે છે. આથી તેવા સંયોગોમાં નિરપેક્ષભાવની વૃદ્ધિના ઉપાયભૂત એવા આગારોપૂર્વકના પચ્ચક્ષ્માણનું આશ્રયણ કરવું મારે માટે ઉચિત છે. આથી સાધુ આગારોપૂર્વક પચ્ચક્ષ્માણ ગ્રહણ કરીને નિરભિષ્વંગ ભાવની વૃદ્ધિ જયારે આગારોના સેવનથી થતી દેખાય ત્યારે આગારોનું સેવન પણ કરે છે, પરંતુ શરીરના સુખાર્થીપણાથી કે ભોગની લાલસાથી સાધુ આગારોનું ગ્રહણ કે સેવન કરતા નથી.

આથી સાધુ જો આગારો રહિત પચ્ચક્ષ્માણ ત્રહણ કરે તો તે સાધુનો સામાયિકનો પરિણામ મૂઢતાથી યુક્ત બને છે અર્થાત્ આગારો વિના પચ્ચક્ષ્માણ લેનાર સાધુને સર્વ પદાર્થોમાં ભોગની લાલસા નથી, પરંતુ પરમાર્થ જાણવાની શક્તિ નહીં હોવાથી પરમાર્થને નહીં જોવારૂપ મૂઢતાને કારણે તે સાધુ સામાયિકના પરિણામની વૃદ્ધિની ઉપેક્ષા કરીને ભગવાનના વચનથી નિરપેક્ષ પચ્ચક્ષ્માણ ત્રહણ કરે છે. આથી તેવા સાધુનું પચ્ચક્ષ્માણનું પાલન અણિશુદ્ધ નહીં થવાથી તેઓ પચ્ચક્ષ્માણ દ્વારા પણ અપ્રમાદની વૃદ્ધિ કરી શકતા નથી; જ્યારે વિવેકી સાધુ ભગવાનના વચનાનુસાર આગારોપૂર્વકનું પચ્ચક્ષ્માણ ત્રહણ કરીને અપ્રમાદની વૃદ્ધિ કરે છે, તેમ જ ઉચિતકાળે આગારોનું સેવન કરીને પણ ઉચિત ભાવોની વૃદ્ધિ કરે છે, જેથી તેઓનું આગારોપૂર્વકનું પચ્ચક્ષ્માણ સામાયિકના પરિણામની વૃદ્ધિનું કારણ બને છે. ॥પરપા

#### અવતરણિકા :

ગાથા ૫૧૮થી ૫૨૫માં ગ્રંથકારે સ્થાપન કર્યું કે પચ્ચક્ષ્માણમાં રખાતા આગારો સામાયિકના વધક નથી, પરંતુ સામાયિકના વર્ધક છે. હવે કોઈને શંકા થાય કે પચ્ચક્ષ્માણમાં ત્રિવિધાદિ આહારનો ત્યાગ કરવામાં આવે તો જે આહારનો ત્યાગ કર્યો ન હોય તે આહાર્ર પ્રત્યે જીવને પક્ષપાતનો પરિણામ વર્તે છે, જેથી સામાયિકના પરિણામનો બાધ થાય. તેના નિરાકરણ માટે કહે છે –

#### ગાથા :

# न य सामाइअमेअं बाहइ भेअगहणे वि सव्वत्थ । समभावपवित्तिनिवित्तिभावओ ठाणगमणं व ॥५२६॥

#### અન્વચાર્થ:

ठाणगमणं व य=અને સ્થાનથી ગમનની જેમ=વસતિરૂપ સ્થાનથી સાધુના બહાર ગમનની જેમ, सच्चत्थ=સર્વત્ર=અશનાદિ ચારેય પ્રકારના આહારમાં, समभावपवित्तिनिवित्तिभावओ=समलाव વડે પ્રવૃત્તિ અને નિવૃત્તિનો ભાવ હોવાથી **મેઝगहणे वि=**ભેદનું ગ્રહણ હોતે છતે પણ=પચ્ચક્ષ્પણમાં આહારના ચાર પ્રકારમાંથી ત્રણ આદિ પ્રકારનું ત્યાગરૂપે ગ્રહે હોતે છતે પણ, एअं=આ=પચ્ચક્રખાણ, सामाइअं न बाहइ=सामायिक्षने બાધ કરતું નથી.

#### जाशार्थ :

વસતિરૂપ સ્થાનથી સાધુના બહાર ગમનની જેમ અશનાદિ ચારેય પ્રકારના આહારમાં સમભાવ વડે જ પ્રવૃત્તિનો કે નિવૃત્તિનો ભાવ હોવાથી પચ્ચક્ખાણમાં અશનાદિ ચારેય પ્રકારમાંથી ત્રણ આદિ પ્રકારનું ત્યાગરૂપે ગૃહણ હોવા છતાં પણ પચ્ચક્ખાણ સામાચિકની બાધા કરતું નથી.

### रीङाः

न च सामायिकमेतत् नमस्कारसिहतादि बाधते अशनादिभेदग्रहणेऽपि सित, कुतः? सर्वत्राऽशनादौ समभावेनैव प्रवृत्तिनिवृत्तिभावात्, स्थानगमनवत्, तथाहि-स्थानिवृत्त्या भिक्षाटनादौ गच्छतोऽपि मध्यस्थस्य न सामायिकबाधा, अन्यथा तदभावप्रसङ्गात्, सर्वत्र युगपत्प्रवृत्त्यसम्भवादिति गाथार्थः ॥५२६॥

#### ટીકાર્શ :

અને અશનાદિ ભેદનું ગ્રહણ હોતે છતે પણ આ નવકારશી આદિ સામાયિકને બાધ કરતા નથી. કયા કારણથી ? તે બતાવે છે – અશનાદિ સર્વમાં સમભાવ વડે જ પ્રવૃત્તિ અને નિવૃત્તિનો ભાવ હોવાથી નવકારશી આદિ પચ્ચક્ષ્માણ સામાયિકનો બાધ કરતું નથી.

તેમાં દેષ્ટાંત આપે છે — સ્થાનથી ગમનની જેમ. આ દેષ્ટાંત તથાદ્વિથી સ્પષ્ટ કરે છે — જેમ સ્થાનની નિવૃત્તિ વડે ભિક્ષાટનાદિમાં જતા પણ મધ્યસ્થ એવા મુનિને સામાયિકની બાધા નથી, તેમ અશનાદિ ભેદનું પ્રહેશ હોતે છતે પણ મુનિને સામાયિકની બાધા થતી નથી; કેમ કે અન્યથા તેના અભાવનો પ્રસંગ છે અર્થાત્ સંયમવૃદ્ધિનું પ્રયોજન હોવા છતાં સાધુ ભિક્ષાટનાદિમાં જાય નહીં તો સમભાવના પરિણામના અભાવનો પ્રસંગ છે

અહીં પ્રશ્ન થાય કે સાધુ ભિક્ષાટનાદિ માટે પોતાના સ્થાનથી ગમન ન કરે તો સમભાવના પરિણામના અભાવનો પ્રસંગ કેમ છે ? એથી હેતુ આપે છે –

સર્વત્ર=સ્થાનમાં રહેવું અને સ્થાનથી જવું એ બંને કૃત્યમાં, એક સાથે પ્રવૃત્તિનો અસંભવ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

સામાયિક એ સર્વ પદાર્થો પ્રત્યે સમભાવના પરિજ્ઞામરૂપ છે, જયારે પચ્ચક્ષ્ખાણ અશનાદિ ચાર પ્રકારના આહારમાંથી કોઈક ભેદના ત્યાગરૂપ અને કોઈક ભેદના ગ્રહણરૂપ છે, જે સમભાવના પરિજ્ઞામમાં બાધક છે. આવી કોઈને શંકા થાય, તેને ગ્રંથકાર કહે છે —

સાધુ અશનાદિ ચારેય પ્રકારના આહારમાંથી કોઈપણ બે-ત્રણ પ્રકારના આહારનું પચ્ચક્ષ્પાણ કરે તોપણ તે પચ્ચક્ષ્પાણ સામાયિકના પરિણામનું બાધક નથી; કેમ કે પચ્ચક્ષ્પાણ લેનાર સાધુને ચારેય પ્રકારના આહાર પ્રત્યે સમભાવ હોય છે, છતાં સમભાવને ઉપષ્ટંભક એવા કોઈક પ્રકારના આહારમાં પ્રવૃત્તિ કરે છે અને કોઈક પ્રકારના આહારમાં નિવૃત્તિ કરે છે. આશય એ છે કે અશનાદિ ત્રણ પ્રકારના આહારનો ત્યાગ કરતી વખતે સાધુને પાણી વાપરવા પ્રત્યે પક્ષપાત હોય તો અવશ્ય તેમના સમભાવનો નાશ થાય; પરંતુ વિવેકી સાધુ સર્વ પદાર્થો પ્રત્યે સમભાવવાળા હોવાથી, ચાર પ્રકારના આહારમાંથી કોઈપણ પ્રકારના આહાર પ્રત્યે પક્ષપાતવાળા નહીં હોવા છતાં, જ્યારે પાણી વગર સંયમના યોગોમાં દઢ યત્ન સંભવી શકતો ન હોય, ત્યારે સાધુ સંયમની વૃદ્ધિ અર્થે અશન-ખાદિમ-સ્વાદિમરૂપ ત્રણ પ્રકારના આહારનો ત્યાગ કરીને પાનરૂપ એક પ્રકારના આહારમાં પ્રવૃત્તિ કરે છે, અને એક પ્રકારનો પણ આહાર ગ્રહણ કર્યા વિના સંયમની વૃદ્ધિ થઈ શકતી હોય ત્યારે સાધુ ચારેય પ્રકારના આહારની નિવૃત્તિ કરે છે.

જેમ કે સાધુ પોતાના સ્થાનમાં રહેવા પ્રત્યે કે વસતિમાંથી અન્ય સ્થાને જવા પ્રત્યે સમભાવવાળા હોય છે, તોપણ સંયમવૃદ્ધિનો ઉપાય જયારે આહાર દેખાય ત્યારે સાધુ પોતાના સ્થાનથી નિવૃત્ત થઈને ભિક્ષાટનાદિમાં પ્રવૃત્ત થાય છે, તોપણ સ્થાનમાં રહેવા કે જવા પ્રત્યેનો તેઓનો મધ્યસ્થ ભાવ બાધા પામતો નથી. વળી જો આ પ્રમાણે માનવામાં ન આવે તો સાધુ ભિક્ષા માટે પોતાનું સ્થાન છોડીને અન્ય સ્થાને જાય છે ત્યારે તેઓમાં સમભાવનો અભાવ માનવાનો પ્રસંગ આવે, અને ભિક્ષા લઈને ફરી પોતાના સ્થાનમાં આવે ત્યારે પણ તેઓમાં સમભાવનો અભાવ માનવાનો પ્રસંગ આવે.

વસ્તુતઃ ગમન અને અગમનમાં એક સાથે પ્રવૃત્તિનો સંભવ ન હોવાથી સમભાવવાળા સાધુને વસતિમાંથી બહાર જવાથી સમભાવની વૃદ્ધિ જણાય ત્યારે અન્યત્ર જવારૂપ પ્રવૃત્તિ કરે છે, અને વસતિમાં રહેવાથી સમભાવની વૃદ્ધિ જણાય ત્યારે અન્યત્ર પ્રવૃત્તિ કરે છે. એ રીતે સાધુને ચારેય પ્રકારના આહારની નિવૃત્તિથી સમભાવની વૃદ્ધિ થતી જણાય તો સાધુ ચારેય પ્રકારના આહારની નિવૃત્તિ કરે છે, અને ચારમાંથી જે પ્રકારના આહારમાં પ્રવૃત્તિથી સમભાવની વૃદ્ધિ થતી જણાય તો તે પ્રકારના આહારમાં પ્રવૃત્તિ કરે છે. આથી અશનાદિના ભેદથી પચ્ચક્ષાણ ગ્રહણ કરવા છતાં પણ મુનિના સામાયિકને બાધ થતો નથી. ∥પર€∥

## અવતરણિકા :

પૂર્વમાં ગ્રંથકારે સ્થાપન કર્યું કે સામાયિક સુભટના અધ્યવસાય તુલ્ય છે. ત્યાં કોઈને શંકા થાય કે કોઈક જીવને દીક્ષા લીધા બાદ સુભટનો અધ્યવસાય નાશ પામી શકે છે, આથી વ્રતભંગનો દોષ ન લાગે તે માટે સામાયિક પણ આગારોપૂર્વક ગ્રહણ કરવું જોઈએ. તેનો ઉત્તર આપતાં ગ્રંથકાર કહે છે –

## ગાથા :

उभयाभावे वि कुओ वि अग्गओ हंदि एरिसो चेव । तक्काले तब्भावो चित्तखओवसमओ णेओ ॥५२७॥

## અન્વચાર્થ :

चित्तखओवसमओ=ચિત્ર ક્ષયોપશમ હોવાથી=કર્મના ક્ષયોપશમનું વિચિત્રપશું હોવાથી, कुओ वि= કોઈકથી=પરિષહભયાદિ કોઈક નિમિત્તથી, अग्गओ=આગળથી=સામાયિક સ્વીકાર્યા પછી સામાયિકના પાલનના અવસરમાં, उभयाभावे वि=ઉભયના અભાવમાં પણ=મરણના અને ભાવવૈરીના જયના પરિણામના અભાવમાં પણ, तक्काले=ते કાળમાં=સામાયિકના સ્વીકારના કાળમાં, तब्भावो=तेनो ભાવ=સામાયિકના સ્વીકારનો પરિણામ, **एरिसो चेव**=આવા પ્રકારનો જ=મરવું અથવા ભાવવૈરીનો વિજય કરવો એવા પ્રકારનો જ. **ખેઓ**=જાણવો.

★ 'हंदि' ઉपप्रदर्शनमां छे.

#### ગાશાર્થ :

કર્મના ક્ષયોપશમભાવનું વિચિત્રપણું હોવાથી પરિષહભયાદિ કોઈક નિમિત્તથી સામાચિક સ્વીકાર્યા પછી સામાચિકના પાલનના અવસરમાં મરણના અને ભાવવૈરીના જયના પરિણામના અભાવમાં પણ સામાચિકના સ્વીકારકાળમાં સામાચિકના સ્વીકારનો પરિણામ મરવું અથવા ભાવવૈરીનો વિજય કરવો એવા પ્રકારનો જ જાણવો.

### ટીકા :

# र्न व्याख्या ॥५२७॥

★ આ ગાયાની ટીકા કે અવતરણિકા આ ગ્રંથમાં નથી, પરંતુ પાંચમા પંચાશકમાં હોવાથી તેના આધારે અહીં અવતરણિકા અને ભાવાર્થ કર્યો છે. ત્યાં આ ગાયાનો અર્થ સુભટ અને સાધુ, એ બંનેમાં ઘટાડેલ છે, તોપણ સાધુમાં તેનો વિશેષ ઉપયોગ હોવાથી અહીં સાધુ સાથે જ આ ગાયાનું યોજન કરેલ છે, અને પંચાશક ગ્રંથની તે અવતરણિકા અને ટીકા અહીં નીચે ટિપ્પણમાં આપેલ છે.

### ભાવાર્થ :

યોગ્ય જીવ ભવથી વિરક્ત થઈને ઉપયોગપૂર્વક પ્રવ્રજ્યા ગ્રહણ કરે તોપણ સંયમજીવનમાં વર્તતા મળ વગેરે પરિષહોને કારણે પ્રવ્રજ્યા સ્વીકાર્યા પછી પ્રવ્રજ્યાપાલનના અવસરે તે જીવનો મરણનિરપેક્ષ થઈને ભાવશત્રુને જીતવાનો અધ્યવસાય ચાલ્યો જઈ શકે છે.

જેમ કે મરિચીએ દીક્ષા લીધા પછી સંયમજીવનના પરિષહો જોઈને આવું કષ્ટમય જીવન પોતાને માટે શક્ય નહીં લાગવાથી પોતાની સુખશીલતાને અનુરૂપ ત્રિદંડીનો વેશ સ્વીકાર્યો, તેથી મૃત્યુના ભોગે પણ ભાવશત્રુને જીતવાની એકાગ્રતાનો પરિણામ મરિચીમાં રહ્યો નહિ. આમ, સુખશીલતાના પરિણામરૂપ સાભિષ્વંગભાવ પ્રગટવા છતાં યોગ્ય જીવ જયારે ભગવાનના વચનના સ્મરણપૂર્વક સામાયિકના પરિણામમાં ઉપયોગવાળો બનીને પ્રવ્રજયા ગ્રહણ કરે છે, ત્યારે તેને મૃત્યુના ભોગે ભાવશત્રુને જીતવાનો અધ્યવસાય થાય છે; કેમ કે ચારિત્રમોહનીય કર્મના ક્ષયોપશમની અનેક પ્રકારની વિચિત્રતા છે. તે આ રીતે —

उभयेत्यादि, उभयस्य=मरणस्य भाववैरिजयस्य च सुभटदृष्टान्तापेक्षया तु मरणिरपुविजयलक्षणस्य द्वयस्य, अभावः=असत्ता उभयाभावस्तत्राऽपि, आस्तां तदभ्रंशे, कृतोऽपि=कस्मादिप पिरषहानीकभयादेः, अग्रतः=पुरतः=सामायिकप्रतिपत्तेरनन्तरं तत्पालनावसरे सुभटपक्षे तु संग्रामकाल इत्यर्थः, हन्दीत्युपप्रदर्शने, ईदृश एव=मर्तव्यं वा भाववैरिविजयो वा विधेय इत्येवंविध एव, न पुनरपवादाभिमुखस्तद्भाव इति योगः, कदेत्याह-तत्काले=सामायिकप्रतिपत्तिकाले सुभटपक्षे तु संग्रामाभ्युपगमकाले, कोऽसावित्याह-तद्भावः=सामायिकप्रतिपत्तिपरिणामोऽन्यत्र तु सुभटाध्यवसायः, कथमेतदेविमत्याह-चित्रक्षयोपशमतः=कर्मक्षयोपशमवैचित्र्यात्, ज्ञेयो=ज्ञातव्यः, एवंविधो हि तस्य क्षयोपशमो भवित यतोऽवश्यप्राप्तव्यमनोभङ्गत्वेऽपि साधुसुभटस्याऽऽदावुदात्त एव भावो भवतीति गाथार्थः॥पंचाशकटीका-२४॥

४. ननु यद्यपि सामायिकं सुभद्यध्यवसायतुल्यं, तथाऽपि कस्याऽपि प्राणिनः कालान्तरे तस्य प्रतिपातः सम्भवति इत्यतः तदपि सापवादमेव कर्तुं युक्तमत्रोत्तरमाह —

કેટલાક જીવોને ચારિત્ર લીધા પછી ચારિત્રમોહનીય કર્મનો ક્ષયોપશમ સમ્યગ્ કિયાના બળથી પ્રતિદિન વધતો જતો હોય છે, તો કેટલાક જીવોને ચારિત્રમોહનીય કર્મના ક્ષયોપશમની હાનિ-વૃદ્ધિ થતી હોય છે, તો વળી કેટલાક જીવોનો ચારિત્રમોહનીય કર્મનો ક્ષયોપશમ પાછળથી પાત પણ પામે છે. આમ, ચારિત્રમોહનીય કર્મના ક્ષયોપશમની વિચિત્રતાને કારણે કોઈક જીવને દીક્ષાત્રહણકાળમાં મૃત્યુના ભોગે ભાવશત્રુના જયનો અધ્યવસાય હોય છે, અને પાછળથી સંયમમાં પ્રમાદ કરીને જીવવાનો અધ્યવસાય થાય છે, જેથી ભાવશત્રુને આધીન થઈને તે સુખશીલતાથી જીવે છે. ાપરા

#### अवतरशिक्षा :

ગાથા પરરમાં બતાવ્યું એ રીતે આગારોપૂર્વક કરાતું પચ્ચક્ષ્ખાણ સામાયિકના પરિણામની વૃદ્ધિનું કારણ છે. ત્યાં પ્રાસંગિક રીતે ગ્રંથકારને દિગંબરાદિના મતનું સ્મરણ થવાથી પચ્ચક્ષ્માણના વિષયમાં તેઓની શું માન્યતા છે ? અને તે માન્યતા કઈ રીતે અયુક્ત છે ? તે બતાવતાં કહે છે —

#### भाशा :

अण्णे भणंति जङ्गो तिविहाहारस्स तं खलु न जुत्तं । सळ्विर्द्धेंड एवं भेअग्गहणे कहं सा उ? ॥५२८॥

#### अन्पथार्थ :

अण्णे भणंति=अन्यो=अन्य मतवाणा દિગંબરાદિ, કહે છે — सळ्विर्व्हंड= सर्वविरित હોવाથી जइणो= यितने तिविहाहारस्स=त्रिविधाढारनुं तं=ते=ઇત્વર પચ્ચક્ષ્પાણ, न जुत्तं=યુક્ત નથી. एवं उ=वणी આ રીતે=ત્રિવિધાढारनुं અને ચતુર્વિધાढारनुं ઇત્વર પચ્ચક્ષ્પાણ ગ્રહે કરવામાં આવે એ રીતે, भेअग्गहणे= ભેદનું ગ્રહેણ હોતે છતે कहं=કેવી રીતે सा=ते=સર્વવિરિત, હોય ?

🛨 'खलु' વાક્યાલંકારમાં છે.

## ગાથાર્ચ :

અન્ય મતવાળા દિગંબરાદિ કહે છે કે સર્વવિરતિ હોવાથી યતિને ત્રિવિધ આહારનું ઇત્વર પચ્ચક્ખાણ યુક્ત નથી. વળી ત્રિવિદ્ય આહારનું અને ચતુર્વિદ્ય આહારનું ઇત્વર પચ્ચક્ખાણ ગ્રહણ કરવામાં આવે એ રીતે ભેદનું ગ્રહણ હોતે છતે કેવી રીતે સર્વવિરતિ હોઇ શકે ? અર્થાત્ ન હોઇ શકે.

## કીકા :

अन्ये भणन्ति दिगम्बरादयः, यतेः=प्रव्रजितस्य त्रिविधाहारस्य-अशनादेः तद्=इत्वरप्रत्याख्यानं खलु न युक्तं=न साधु, कुत इत्याह-सर्वविरतेः कारणाद्, अस्या एवं भेदग्रहणेऽन्यतरत्यागेन कथं सा = सर्वविरितरिति गाथार्थः ॥५२८॥

## ટીકાર્થ :

અન્યો=દિગંબરાદિ, કહે છે – યતિને=પ્રવ્રજિતને, અશનાદિ ત્રિવિધ આહારનું તે=ઇત્વર પચ્ચક્ષ્માણ, યુક્ત નથી=સુંદર નથી; કયા કારણથી ? એથી કહે છે – સર્વવિરતિરૂપ કારણથી, ઇત્વર પચ્ચક્ષ્માણ યુક્ત નથી એમ અન્વય છે. આનું=સર્વવિરતિનું, આ રીતે=ત્રિવિધ આહારના અને ચતુર્વિધ આહારના પચ્ચક્ષ્માણનું ગ્રહણ થાય એ રીતે, ભેદનું ગ્રહણ હોતે છતે અન્યતરના ત્યાગથી≔ત્રિવિધાહાર કે ચતુર્વિધાહારમાંથી કોઈપણ એક આહારના ત્યાગથી, તે≕સર્વવિરતિ, કઈ રીતે હોય ? એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

દિગંબર વગેરે કહે છે કે સર્વવિરતિ ગ્રહણ કરનારને ત્રિવિધ આહારનું પચ્ચક્ષ્મણ ન હોઈ શકે; કેમ કે સાધુને સર્વવિરતિનો પરિણામ હોય છે, અને ત્રિવિધ આહારનું પચ્ચક્ષ્મણ કરવાથી એક આહારના સેવનનો પરિણામ રહેવાથી સર્વવિરતિનો પરિણામ રહી શકે નહીં. દિગંબરાદિની આ પ્રકારની માન્યતા હોવાથી દિગંબરો ચતુર્વિધ આહારનું પચ્ચક્ષ્મણ સ્વીકારે છે. તેથી તેઓ એકાસણાના પચ્ચક્ષ્મણમાં પણ વાપર્યા પછી ચતુર્વિધ આહારનું જ પચ્ચક્ષ્મણ સ્વીકારે છે, પરંતુ ત્રિવિધ આહારનું પચ્ચક્ષ્મણ સ્વીકારતા નથી. વળી અતિકર્કશ આચરણારૂપ ચારેય આંહારનો સદા માટે ત્યાગ કરવામાં આવે તો દેહનો પાત થાય અને સ્વર્ગ પ્રાપ્ત થાય, તેમ જ સ્વર્ગની પ્રાપ્તિથી અવિરતિની પ્રાપ્તિ થાય. આથી દિગંબરો ફક્ત દેહના રક્ષણ અર્થે એકાસણાનું પચ્ચક્ષ્મણ સ્વીકારે છે, પરંતુ એકાસણાના પચ્ચક્ષ્મણના સ્વીકારની જેમ ત્રિવિધાહારના પચ્ચક્ષ્મણનો સ્વીકાર કરતા નથી. !!પર દ!!

## અવતરણિકા :

अत्र परिहारमाह -

## અવતરણિકાર્થ:

અહીં=પૂર્વગાથામાં ગ્રંથકારે દિગંબરાદિનો મત બતાવ્યો એમાં, પરિહારને કહે છે --

#### भाशाः

णणु अप्पमायसेवणफलमेअं दंसिअं इहं पुर्व्वि । तब्भोगमित्तकरणे सेसच्चाया तओ अहिओ ॥५२९॥

## અન્વચાર્થ:

णणु=ખરેખર सेसच्चाया=શેષના ત્યાગથી=અશનાદિ ત્રણ આહારના ત્યાગથી, तब्भोगमित्तकरणे= તન્માત્રના ભોગના કરણમાં=પાણી માત્રનો ભોગ કરવામાં, एअं=આ=ઇત્વર પચ્ચક્ખાણ, अप्पमायसेवण-फलम्=અપ્રમાદના સેવનનું કળ पुर्व्वि=पूर्वे इहं=અહી=આ ગ્રંથમાં, दंसिअं=દર્શિત છે=બતાવાયું છે. (તેથી) तओ=આ=અપ્રમાદ, अहिओ=અધિક છે.

## ગાશાર્ચ :

ખરેખર અશનાદિ ત્રણ આહારના ત્યાગથી પાણી માત્રનો ભોગ કરવામાં ઇત્વર પચ્ચક્ષ્મણ અપ્રમાદના સેવનનું ફળ પૂર્વે આ ગ્રંથમાં બતાવાયું છે, તેથી અપ્રમાદ અધિક છે.

## ટ<del>ીક</del>ા ઃ

नन्वप्रमादसेवनाफलमेतत्=इत्वरप्रत्याख्यानं दर्शितमिह पूर्वं, तन्मात्रभोगकरणे=पानमात्रासेवने इत्यर्थः शेषत्यागाद्=अशनादित्यागाद्, असौ=अप्रमादोऽधिकः, अतो नाऽयुक्तमिति गाथार्थः ॥५२९॥

#### ટીકાર્થ :

ખરેખર આ=ઇત્વર પચ્ચક્ષાણ, અહીં=પ્રસ્તુત ગ્રંથમાં, પૂર્વે=ગાથા ૫૧ ૩માં, અપ્રમાદની સેવનાનું ફળ દર્શાવાયું છે; કેમ કે તે માત્રના ભોગના કરણમાં=પાન માત્રના આસેવનમાં=અશનાદિ ત્રણને છોડીને માત્ર પાણી વાપરવામાં, શેષનો ત્યાગ છે=અશનાદિનો ત્યાગ છે. આ=અપ્રમાદ, અધિક છે=સુભટભાવતુલ્ય સર્વવિરતિના પાલનરૂપ અપ્રમાદ ઉપરાંત ત્રિવિધ આહારના ત્યાગરૂપ અપ્રમાદ અધિક છે, આથી અયુક્ત નથી=ત્રિવિધ આહારનું ઇત્વર પચ્ચક્ષાણ કરવું અસુંદર નથી, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

આ ગ્રંથમાં ગ્રંથકારે ગાથા પ૧૩માં બતાવેલ કે ઇત્વરકાલીન પચ્ચક્ષ્માણ અપ્રમાદના સેવનનું ફળ છે, અર્થાત્ સાધુ જાવજજીવનું સામાયિક ગ્રહણ કર્યા બાદ પચ્ચક્ષ્માણ ગ્રહણ કરે છે તે અલ્પકાલીન છે, અને તેવા પચ્ચક્ષ્માણનું ગ્રહણ પોતાના સંયમજીવનમાં વર્તતા અપ્રમાદના સેવનનું ફળ છે. આથી જેઓ સંયમ ગ્રહણ કર્યા બાદ શક્તિ ફોરવીને પચ્ચક્ષ્માણ ગ્રહણ કરતા નથી, પણ શક્તિ ગોપવીને પચ્ચક્ષ્માણ ગ્રહણ કરે છે, તેઓમાં અપ્રમાદભાવ હોતો નથી, અને અપ્રમાદી સાધુ અપ્રમાદભાવને કારણે શક્તિના પ્રકર્ષથી પચ્ચક્ષ્માણ ગ્રહણ કરે છે, અને તે પચ્ચક્ષ્માણનું સમ્યગ્યાલન કરે છે, જેથી સંયમજીવનમાં વર્તતા અપ્રમાદના ફળરૂપે પચ્ચક્ષ્માણનું ગ્રહણ થાય છે, અને તેના પાલનથી વિશેષ અપ્રમાદભાવ વધે છે. આથી પોતાની શક્તિને ગોપવ્યા વગર ત્રિવિધ આહારનું પચ્ચક્ષ્માણ કરનાર સાધુ પણ અશન, ખાદિમ અને સ્વાદિમરૂપ ત્રણ આહારનો ત્યાગ કરે છે. તેથી પચ્ચક્ષ્માણના પાલનને કારણે તે સાધુમાં અપ્રમાદભાવ અધિક-અધિક વધે છે. આથી ત્રિવિધાહારનું પચ્ચક્ષ્માણ કરવું સાધુ માટે અયુક્ત નથી.

અહીં વિશેષ એ છે કે દિગંબરાદિની માન્યતા પ્રમાણે ત્રણ આહારનો ત્યાગ કરવાથી વિરતિનો પરિણામ દેશમાં વિશ્રાંત થવાથી સર્વવિરતિનો બાધ થાય છે, પરંતુ તેઓની આ માન્યતા ઉચિત નથી.

વસ્તુતઃ સાધુ સર્વ પાપોથી વિરામ પામેલા હોવાથી તેઓએ પાપના કારણીભૂત એવા અભિષ્વંગનો ત્યાગ કર્યો હોય છે. તેથી સાધુને આહાર-પાણીનો, કે જીવવાનો કે કોઈ ભૌતિક પદાર્થનો અભિષ્વંગ હોતો નથી. ફક્ત પોતાના નિરાશંસભાવની વૃદ્ધિની ઇચ્છા હોય છે, તેથી પોતાનો નિરભિષ્વંગ ભાવ જે રીતે વધે તે રીતે સાધુ આહારગ્રહણમાં શાસ્ત્રવિધિ પ્રમાણે પ્રવૃત્તિ કરે છે. આથી સાધુને અપ્રમાદભાવની વૃદ્ધિનો ઉપાય ત્રિવિધાહારનું પચ્ચક્રખાણ દેખાય ત્યારે તેઓ ત્રણ આહારનો ત્યાગ કરીને પાણી વાપરે છે, છતાં પાણીમાં કે પાણી પીવાથી થતી શાતામાં અભિષ્વંગ નહીં હોંવાથી તે સાધુનો સર્વવિરતિનો પરિણામ બાધ પામતો નથી. ॥૫૨૯॥

## અવતરણિકા :

ગાથા પ૨૮માં બતાવેલ દિગંબરાદિના મતનું પૂર્વગાથામાં ગ્રંથકારે નિરાકરણ કર્યું. ત્યાં પૂર્વપક્ષી કહે છે કે આ રીતે સાધુને દુવિહારના પચ્ચક્ખાણના સ્વીકારની આપત્તિ આવશે. આ પ્રકારની આશંકાનું ઉદ્દભાવન કરીને ગ્રંથકારશ્રી તેનું સમાધાન કરે છે —

#### आशा :

एवं कहंचि कज्जे दुविहस्स वि तं न होइ चिन्तमिअं। सच्चं जड़णो नवरं पाएण न अन्नपरिभोगो ॥५३०॥

#### अन्तवशार्थः

एवं=આ રીતે=પૂર્વગાથામાં બતાવ્યું એ રીતે, कज्जे=કાર્ય હોતે છતે कहंचि=કોઈક રીતે दुविहस्स वि= દ્વિવિધનું પણ=બે પ્રકારના આહારનું પણ, तं=તે=ઇત્વર પચ્ચક્ખાણ, न होइ ?=થાય નહીં ? इअं चिन्तं=એ ચિંત્ય છે. (તેને ગ્રંથકાર કહે છે−) सच्चं=સત્ય છે=તારી વાત સાચી છે, नवरं=ફક્ત पाएण=प्રાયः जइणो= યતિને अन्नपरिभोगो न=અન્યનો પરિભોગ નથી=સ્વાદિમાદિ આહારનો પરિભોગ કરવાનો નથી.

#### ગાશાર્થ :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું એ રીતે કાર્ચ **હોતે છતે કોઈક રીતે દુવિહારનું પણ ઇત્વર પચ્ચક્**ખાણ ન થઈ શકે ? એ વિચારવું જોઈએ; તેને ગ્રંથકાર કહે છે કે તારી વાત સાચી છે, ફક્ત પ્રાયઃ સાધુને સ્વાદિમાદિ આહારનો પરિભોગ નથી.

## ટીકા :

एवं सूक्ष्मेक्षिकायां कथञ्चित् कार्ये-ग्लानादौ द्विविधस्याऽप्याहारस्य तद्≔इत्वरप्रत्याख्यानं न भवति, चिन्त्यमिदम्=एतदपि प्राप्नोतीत्यर्थः, एतदाशङ्क्ष्याह—सत्यमिष्यत एतत्, यतेः=प्रव्रजितस्य नवरं प्रायशो≔ बाहुत्येन नाऽन्यपरिभोगो≕न स्वाद्यादिसेवनमतोऽनाचरणेति गाथार्थः ॥५३०॥

## ટીકાર્થ :

આ પ્રકારની સૂક્ષ્મ ઇક્ષિકામાં=પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે ત્રિવિધાહારનું ઇત્વર પચ્ચક્ષ્માણ અપ્રમાદની સેવનાનું ફળ છે એ પ્રકારની સૂક્ષ્મ યુક્તિમાં, ગ્લાનાદિરૂપ કાર્ય હોતે છતે, કોઈક રીતે બે પ્રકારના પણ આહારનું તે=ઇત્વર પ્રત્યાખ્યાન, થાય નહીં એ ચિંત્ય છે, અર્થાત્ આ પણ પ્રાપ્ત થાય=બે પ્રકારના આહારનું ઇત્વર પ્રત્યાખ્યાન પણ પ્રાપ્ત થાય. આ કથનની આશંકા કરીને કહે છે –

સત્ય છે, આ ઇચ્છાય છે=બે પ્રકારના આહારનું ઇત્વર પ્રત્યાખ્યાન અમારા વડે સ્વીકારાય છે, ફક્ત પ્રાય:=બહુલપણાથી, યતિને=પ્રવ્રજિતને, અન્યનો પરિભોગ નથી=સ્વાદ્ય આદિનું સેવન નથી, આથી અનાચરણા છે=દુવિહારનું પચ્ચક્ખાણ ગ્રહણ કરવાની આચરણા થતી નથી, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

પૂર્વગાથામાં સૂક્ષ્મ યુક્તિ બતાવવા દ્વારા ગ્રંથકારે સ્થાપન કર્યું કે તિવિહારનું પચ્ચક્રખાણ અપ્રમાદના સેવનનું ફળ છે, તેનાથી સામાયિકના પરિણામનો બાધ થતો નથી; કેમ કે પાનરૂપ એકવિધ આહારનો પરિભોગ પણ સાધુ અભિષ્વંગ વગર કરે છે.

આ પ્રકારની સૂક્ષ્મ દર્ષ્ટિથી વિચારીએ તો, "ગ્લાનાદિ કાર્યમાં દિવિધ આહારનું પચ્ચક્ષાણ પણ કોઈક રીતે પ્રાપ્ત થાય." એમ કહીને પૂર્વપક્ષીને એ કહેવું છે કે જેમ સાધુને તિવિહારના પચ્ચક્ષાણની પ્રાપ્તિ છે તેમ દુવિહારના પચ્ચક્ષાણની પણ પ્રાપ્તિ થશે; છતાં શ્વેતાંબરના શાસ્ત્રમાં સાધુને દુવિહારના પચ્ચક્ષ્પાણના ગ્રહણનો નિષેધ છે, તેથી જેમ દુવિહારના પચ્ચક્ષ્પાણનો સાધુને નિષેધ છે, તેમ તિવિહારના પચ્ચક્ષ્પાણનો પણ સાધુને નિષેધ હોવો જોઈએ.

આ પ્રકારની શંકાને સામે રાખીને ગ્રંથકાર ઉત્તર આપતાં કહે છે કે તમારી વાત સાચી છે, ગ્લાનાદિ કાર્યમાં સાધુને દુવિહારનું પચ્ચક્રખાણ ઇચ્છાય છે. ફક્ત સાધુને પ્રાયઃ કરીને સ્વાદિમ અને ખાદિમ આહારનો પરિભોગ કરવાનો શાસ્ત્રમાં નિષેધ હોવાથી સાધુ દુવિહારનું પચ્ચક્રખાણ ગ્રહણ કરતા નથી.

આશય એ છે કે કોઈ સંયોગોમાં સાધુ દુવિહારનું પચ્ચક્ષ્પાણ કરે તો તે દોષરૂપ નથી; કેમ કે સાધુ ચારેય પ્રકારની આહાર પ્રત્યે નિરભિષ્વંગ ચિત્તપૂર્વક તેવા કોઈ કારણથી પાન અને સ્વાદિમ આહારનો પરિભોગ કરે તો સાધુના સમભાવના પરિણામનો બાધ તો થતો નથી, પરંતુ અશન અને ખાદિમરૂપ બે પ્રકારના આહારના ત્યાગથી અપ્રમાદભાવથી વૃદ્ધિ થાય છે, માટે અપ્રમાદની વૃદ્ધિ અર્થે સાધુને પાણીની આવશ્યકતા જણાય ત્યારે સાધુ ત્રિવિધાહારનું પચ્ચક્ષ્પાણ પ્રહણ કરે છે. વળી કોઈ સાધુને પૂર્વે ગૃહસ્થાવસ્થામાં પાન જેવા કોઈ પદાર્થ વાપરવાનું વ્યસન હોય, અને તે વ્યસનને કારણે તે સાધુનું ચિત્ત સ્વાદિમ આહાર વગર સ્વાધ્યાયાદિમાં દેઢ પ્રવર્તતું ન હોય, તો સંયમની વૃદ્ધિ અર્થે તે નિરભિષ્વંગ ચિત્તવાળા સાધુ દ્વિધાહારનું પણ પચ્ચક્ષ્પાણ પ્રહણ કરે છે; તોપણ સાધુને પ્રાયઃ કરીને સ્વાદિમ અને ખાદિમ આહાર વાપરવાનો નિષેધ છે, તેથી સાધુઓ એકાસણામાં આહાર વાપરતી વખતે પણ સ્વાદિમ અને ખાદિમ આહાર વાપરતા નથી. આથી પચ્ચક્ષ્પાણમાં સ્વાદિમ અને પાન એ બે આહારના અત્યાગરૂપ તથા અશન અને સ્વાદિમ એ બે આહારના ત્યાગરૂપ દ્વિધાહારના પચ્ચક્ષ્પાણની આચરણા થતી નથી. Ilu30II

### અવતરણિકા :

'आकारैर्विशुद्धं'इति व्याख्यातम्, अधुना 'उपयुक्ता' इत्यादि व्याचिख्यासुराह —

### અવતરણિકાર્થ:

"આગારોથી વિશુદ્ધ" એ પદનું વ્યાખ્યાન કરાયું. હવે "ઉપયુક્ત એવા સાધુઓ" ઇત્યાદિ પદને વ્યાખ્યાન કરવાની ઇચ્છાવાળા ગ્રંથકારશ્રી કહે છે —

## ભાવાર્થ :

ગાથા ૫૦૪માં રાઇપ્રતિક્રમણની વિધિને અંતે કહેલ કે કૃતિકર્મ કરીને સર્વ સાધુઓ સાથે મળીને ગુરુની પાસે નવકારશી આદિ પચ્ચક્ષ્મણ પ્રહણ કરે છે. તેથી ગાથા ૫૦૫માં પચ્ચક્ષ્મણ પ્રહણ કરવાની વિધિ બતાવી. તેમાં પ્રથમ કહ્યું કે આગારોથી વિશુદ્ધ પચ્ચક્ષ્મણ ગ્રહણ કરે છે. તેથી ગાથા ૫૦૬ થી ૫૩૦ સુધી આગારોથી વિશુદ્ધ એવા પચ્ચક્ષ્મણનું સ્વરૂપ બતાવ્યું. હવે 'ઉપયુક્ત' પદનું અને 'યથાવિધિ' પદનું સ્વરૂપ બતાવવાની ઇચ્છાવાળા ગ્રંથકાર કહે છે —

★ अहीं 'इत्यादि' शબ्हशी जहिंबहीए पहन्ं ग्रहश छे.

#### आथा :

उवओगो एयं खलु एआ विगई न व ति जो जोगो । उच्चरणाई उ विही उड्डं पि अ कज्जभोगगओ ।५३१॥

## અન્વચાર્થ :

एयं खलु=ખરેખર આ=નવકારશી આદિ પચ્ચક્ષ્માણ, एआ विगई न व त्ति जो जोगो=આ વિગઈઓ (ભોગ્ય) છે કે નહીં ? એ પ્રકારનો જે યોગ, उवओगो=(એ) ઉપયોગ છે. उच्चरणाई उ=वળી ઉચ્ચારણાદિ उद्घं पि अ=અને ઊર્ધ્વ પણ=પચ્ચક્ષ્માણ ગ્રહણ કર્યા પછી પણ, कज्जभोगगओ=કાર્યભોગગત विही=विधि છે.

### ગાશાર્થ :

ખરેખર નવકારશી આદિ પચ્ચક્ખાણ, આ વિગઈઓ ભોગ્ય છે કે નહીં ? એ પ્રકારનો જે યોગ, એ ઉપયોગ છે. વળી ઉચ્ચારણાદિ અને પચ્ચક્ખાણ ગ્રહણ કર્યા પછી પણ કાર્યભોગગત વિધિ છે.

#### ટીકા :

उपयोगः एतत् खलु नमस्कारसिहतादि, एता विकृतयो भोग्या न वेति यो योगो=व्यापारः, उच्चारणादि विधिः व्यक्तोच्चारणनमस्कारपाठगुर्वनुज्ञापनादि, ऊर्ध्वमपि च भोगकाले कार्यभोगगत इति वेदनोपशमादि-कार्याय भोगप्राप्त इति गाथार्थः ॥५३१॥

### ટીકાર્થ :

ખરેખર આ≔નવકારશી આદિ, આ વિગઈઓ ભોગ્ય છે કે નહીં ? એ પ્રકારનો જે યોગ=વ્યાપાર, તે ઉપયોગ છે. ઉચ્ચારણાદિ≔વ્યક્ત ઉચ્ચારણ, નવકારનો પાઠ, ગુરુને અનુજ્ઞાપનાદિ, વિધિ છે, અને ઊર્ધ્વ પણ≕નવકારશી આદિનું પચ્ચક્ખાણ કર્યા પછી પણ, ભોગકાળમાં=આહાર વાપરવાના સમયમાં, કાર્યભોગગત=વેદનાનો ઉપશમાદિરૂપ કાર્ય માટે ભોગપ્રાપ્ત, એવી વિધિ છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

# નવકારશી આદિમાં સાધુનો ઉપયોગ અને વિધિ :

- (૧) હું સાધુ છું. તેથી મારે આહાર, શરીર કે શાતા પ્રત્યે પક્ષપાત રાખવાનો ન હોય; કેમ કે સાધુ સામાયિકના પરિણામવાળા હોય છે. આથી મારે સામાયિકના પરિણામનો બાધ ન થાય એવું જ પચ્ચક્ષ્પાણ ત્રહણ કરવું જોઈએ. આ રીતે સામાયિકના પરિણામની વૃદ્ધિ થાય તેવા નવકારશી આદિ પચ્ચક્ષ્પાણ ગ્રહણ કરવાવિષયક સાધુનો પ્રથમ ઉપયોગ હોય છે.
- (૨) વળી સાધુને વિશેષ કારણ વગર વિગઈઓ નહીં વાપરવાની હોવા છતાં, વિગઈઓના સેવન વગર સંયમની વૃદ્ધિ થતી ન હોય અને સ્વાધ્યાયાદિ થઈ શકતા ન હોય, ત્યારે મારે માટે કઈ વિગઈઓ ભોગ્ય છે? અને કઈ વિગઈઓ ભોગ્ય નથી? તેના વિષયમાં ચિતવન કરવારૂપ સાધુનો દ્વિતીય ઉપયોગ હોય છે.
- (3) ગુરુ પાસે પચ્ચક્ષ્ખાણ ગ્રહણ કરતી વખતે સાધુ પચ્ચક્ષ્માણના સૂત્ર અને અર્થમાં ઉપયુક્ત થઈને તે પચ્ચક્ષ્માણને મનમાં વ્યક્ત રીતે ઉચ્ચારણ કરીને બોલે છે. ત્યારપછી નવકારમંત્ર બોલીને પચ્ચક્ષ્માણ પારતી વખતે પોતે પચ્ચક્ષ્માણને વિધિપૂર્વક પૂર્ણ કર્યું છે અને પાર્યું છે, એમ ગુરુને અનુજ્ઞાપન કરે છે. આ પ્રકારની પચ્ચક્ષ્માણવિષયક ઉચ્ચારણાદિ વિધિ છે.
- (૪) વળી પચ્ચક્ષાણ પાર્યા પછી આહાર વાપરતી વખતે સાધુ જાણે છે કે હું ક્ષુધાવેદના આદિના ઉપશમનના પ્રયોજનથી આહાર વાપરવા પ્રવૃત્ત થયો છું. તેથી પોતાનામાં શાતા આદિ વિષયક પરિણામ ન પ્રવર્તે તે પ્રકારના માનસવ્યાપારપૂર્વક સાધુ આહાર વાપરે છે. આ પ્રકારની પચ્ચક્ષાણવિષયક કાર્યભોગગત વિધિ છે.

આ પ્રકારની વિધિ કરવાથી, સંયમની વૃદ્ધિના પ્રયોજનથી અન્ય કોઈપણ પ્રયોજનથી આહાર વાપરવાની પ્રવૃત્તિ ન થાય, કે આહારમાં વપરાતા પદાર્થોના સ્વાદમાં ચિત્ત આસક્ત ન થાય, તેવી જાગૃતિ રહે છે, જેના કારણે વપરાતો એવો તે આહાર સંયમની વૃદ્ધિનું અંગ બને છે. **ાપ૩૧ા** 

### અવતરણિકા :

'जिनदृष्टं'इति व्याचष्टे -

### અવતરણિકાર્થ:

ગાથા ૫૦૫માં કહેલ કે ઉપયુક્ત એવા સાધુઓ યથાવિધિથી પચ્ચક્ષ્ખાણ ગ્રહણ કરે છે. તેથી પૂર્વગાથામાં ઉપયોગનું અને યથાવિધિનું સ્વરૂપ બતાવ્યું. હવે 'જિનદેષ્ટ' એ પ્રકારના પદનું વ્યાખ્યાન કરે છે –

#### आशा :

जिणदिट्ठमेवमेअं निरिभस्संगं विवेगजुत्तस्स । भावप्पहाणमणहं जायइ केवल्लहेउ ति ॥५३२॥

### अन्तनार्धः

एवं=आ રીતે=ગાથા ૫૦૬થી ૫૩૦માં બતાવ્યું એ રીતે, निरिभस्संगं भावप्यहाणम् अणहं एअं= નિરિભષ્વંગ, ભાવપ્રધાન, અનઘ એવું આ=નવકારશી આદિ પચ્ચક્રખાણ, विवेगजुत्तस्स=विवेકયુક્તનे केवल्लहेऊ=કैवલ્યનો હેતુ जायइ=થાય છે, त्ति=એ પ્રમાણે जिणदिट्टं=िश्चन વડે દેષ્ટ છે=ભગવાન વડે જોવાયું છે.

## ગાથાર્થ :

ગાથા ૫૦૬થી ૫૩૦ વર્ણન કર્યું એ રીતે નિરભિષ્વંગ, ભાવપ્રધાન, પાપરહિત એવું નવકારશી આદિ પચ્ચક્ખાણ વિવેક્ચુક્ત સાધુને કૈવલ્ચનો હેતુ થાય છે, એ પ્રમાણે ભગવાન વડે જોવાયું છે.

# ટીકા ઃ

जनदृष्टमेवमेतद् उक्तेन प्रकारेण, निरिभष्वङ्गं सत्, विवेकयुक्तस्य सतः भावप्रधानं=भावगर्ब्यं अनघम्=अपापं जायते कैवल्यहेतुः, शुद्धसंवरत्वादिति गाथार्थः ॥५३२॥

## ટીકાર્થ :

આ રીતે=ઉક્ત પ્રકારથી=ગાથા ૫૦૬થી ૫૩૦માં કહેવાયેલ પ્રકારથી, આ=નવકારશી આદિ પચ્ચક્ખાણ, જિન વડે જોવાયેલું છે. વળી આ પચ્ચક્ષ્પાણ કેવા પ્રકારનું છે ? તે બતાવે છે – નિરભિષ્વંગ છતું, ભાવપ્રધાન=ભાવના ગર્ભવાળું, અનઘ=અપાપ, એવું પચ્ચક્ષ્પાણ વિવેકયુક્ત છતા સાધુને કૈવલ્યનો હેતુ થાય છે; કેમ કે શુદ્ધસંવરપણું છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

પૂર્વે ગ્રંથકારે આગારોનું સ્વરૂપ બતાવતાં કહેલ કે નિરિભષ્વંગ પરિણામવાળા સાધુઓ નિરિભષ્વંગ પરિણામની વૃદ્ધિ અર્થે આગારોપૂર્વક પચ્ચકૃખાણ ગ્રહણ કરે છે, તેથી વિવેકી સાધુએ ગ્રહણ કરેલું પચ્ચક્ષ્પાણ નિરભિષ્વંગભાવવાળું છે. વળી નિરભિષ્વંગભાવની વૃદ્ધિના પરિણામના ગર્ભવાળું છે, તેથી સર્વથા પાપ વગરનું છે.

આવા પ્રકારનું ગ્રહણ કરાયેલું પચ્ચક્ષાણ ઉત્તરોત્તર નિરભિષ્વંગભાવની વૃદ્ધિ દ્વારા કેવલજ્ઞાનનો હેતુ બને છે, એ પ્રમાણે ભગવાને કેવલજ્ઞાનમાં જોયેલું છે; કેમ કે આવા પચ્ચક્ષાણમાં શુદ્ધ સંવરનો પરિણામ છે અર્થાત્ આવા સ્વરૂપવાળા પચ્ચક્ષાણમાં સામાયિકના પરિણામમાં જે સંવરનો ભાવ છે તે સંવરના ભાવને અતિશયિત કરવાના યત્ન સ્વરૂપ શુદ્ધ સંવરનો ભાવ છે. ॥૫૩૨॥

### અવતરણિકા :

'स्वयमेवानुपालनीयं इत्येतदिधकृत्याह –

### અવતરણિકાર્થ :

'સ્વયં જ અનુપાલનીય' એ પ્રકારના પદને આશ્રયીને કહે છે –

### ભાવાર્થ :

ગાથા ૫૦૫માં નવકારશી આદિ પચ્ચક્ખાણ ગ્રહણ કરવાની વિધિ બતાવતાં કહેલ કે આ પચ્ચક્ખાણ સ્વયં જ પાલન કરવું જોઈએ, પરંતુ પ્રાણાતિપાતવિરમણાદિના પચ્ચક્ખાણની જેમ નવકારશી આદિના પચ્ચક્ખાણનું કરણ, કરાવણ અને અનુમોદન દ્વારા પરથી પણ પાલન નથી. આથી સ્વયં જ અનુપાલનીય એવા પચ્ચક્ખાણનું સ્વરૂપ બતાવતાં ગ્રંથકાર પ્રથમ પરના અભિપ્રાયની આશંકાનું ઉદ્દભાવન કરે છે —

#### आथा :

आह जह जीवघाए पच्चक्खाए न कारए अन्नं । भंगभयाऽसणदाणे धुव कारवणं ति नणु दोसो ॥५३३॥

#### अन्तर्यग्रार्थः

आह=કહે છે=પરમતવાળા કહે છે — जह=જે રીતે जीवघाए पच्चक्खाए=જીવધાત પ્રત્યાખ્યાત હોતે છતે=જીવધાતનું પચ્ચક્ષ્માણ ગ્રહણ કરાયે છતે, भंगभया=(व्रतना) ભંગના ભયથી अत्रं न कारए=અન્યને કરાવતા નથી=સાધુ અન્ય પાસે જીવધાત કરાવતા નથી, (એ રીતે) असणदाणे=અશનના દાનમાં=પોતાને પચ્ચક્ષ્માણ હોવા છતાં અન્ય સાધુને આહાર લાવી આપવામાં, धुव कारवणं=ધ્રુવ=નક્કી, કરાવણ છે, ति=એથી नणु=ખરેખર दोसो=દોષ છે.

### ગાથાર્થ :

પરમતવાળા કહે છે — જે રીતે જીવઘાતનું પચ્ચક્ખાણ ગ્રહણ કરાયે છતે વ્રતભંગના ભયથી સાધુ અન્ય પાસે જીવનો ઘાત કરાવતા નથી, એ રીતે પોતાને પચ્ચક્ખાણ હોવા છતાં અન્ય સાધુને આહાર લાવી આપવામાં નક્કી કરાવણ છે, એથી ખરેખર દોષ છે.

## ટીકા :

प्रत्याख्यानाधिकार एवाह पर:, किमाह ? यथा जीवधाते=प्राणातिपाते प्रत्याख्याते सत्यसौ प्रत्याख्याता न कारयत्यन्यमिति न कारयति जीवधातमन्यं प्राणिनमिति, कुतः ? व्रतभङ्गभयात्=प्रत्याख्यानभङ्गभयादित्यर्थः, अश्यत इत्यशनम् ओदनादि, तस्य दानमशनदानं तिस्मन्नशनदाने, अशनशब्दः पानाद्युपलक्षणार्थः, ततश्चैतदुक्तं भवति-कृतप्रत्याख्यानस्य सतः अन्यस्मै अशनादिदाने धुवं कारावणमिति अवश्यं भुजिक्रियाकारणम्, अशनादिलाभे सित भोक्तुर्भुजिक्रियासद्भावात्, ततः किमिति चेत्, ननु दोषः= प्रत्याख्यानभङ्गो दोष इति गाथार्थः ॥५३३॥

### ટીકાર્થ :

પ્રત્યાખ્યાનના અધિકારમાં જ પર કહે છે – શું કહે છે ? તે બતાવે છે – જે રીતે જીવઘાત=પ્રાણાતિપાત, પ્રત્યાખ્યાત હોતે છતે આ પ્રત્યાખ્યાતા=જીવઘાતનું પચ્ચક્ખાણ કરનાર સાધુ, અન્યને કરાવતા નથી=અન્ય પ્રાણી પાસે જીવઘાત કરાવતા નથી=બીજા પાસે જીવનો ઘાત કરાવતા નથી. કયા કારણથી ? તે બતાવે છે – વ્રતના ભંગના ભયથી=જીવઘાતના પ્રત્યાખ્યાનના ભંગના ભયથી, અન્ય પાસે જીવઘાત કરાવતા નથી.

ખવાય છે એ ઓદનાદિ અશન છે, તેનું દાન એ અશનદાન, તેમાં=અશનના દાનમાં, અશન શબ્દ પાન આદિના ઉપલક્ષણના અર્થવાળો છે, અને તેનાથી આ કહેવાયેલું થાય છે −

કૃતપ્રત્યાખ્યાનવાળા છતા સાધુના અન્યને અશનાદિના દાનમાં=બીજા સાધુને અશનાદિ આહાર લાવી આપવામાં, ધ્રુવ કારાવણ છે=અવશ્ય ખાવાની ક્રિયાનું કરાવણ છે; કેમ કે અશનાદિનો લાભ થયે છતે ભોજન કરનારની ખાવાની ક્રિયાનો સદ્દભાવ છે. તેનાથી શું ?=અન્યને અશનાદિ લાવી આપવામાં અવશ્ય કરાવણ થાય, તેનાથી શું ? એમ જો હોય તો કહે છે – ખરેખર દોષ છે=પચ્ચક્ખાણના ભંગરૂપ દોષ છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

પ્રત્યાખ્યાનનો અધિકાર શરૂ થયો ત્યાં કોઈ પરમતવાળા આશંકા કરે છે કે જે રીતે પ્રાજ્ઞાતિપાતના વિરમણનું પચ્ચક્ષ્માણ કરનાર સાધુ સ્વયં કોઈ જીવની હિંસા કરતા નથી કે અન્ય કોઈ જીવ પાસે હિંસા કરાવતા નથી; કેમ કે અન્ય પાસે હિંસા કરાવવામાં પણ વ્રતનો ભંગ થાય છે, તે રીતે ઉપવાસનું પચ્ચક્ષ્માણ કર્યું હોય તેવા સાધુ જો અન્ય સાધુને આહાર લાવી આપે અને તે આહાર તે અન્ય સાધુ વાપરે તો પોતાને આહારનું પચ્ચક્ષ્માણ હોવા છતાં બીજાને આહાર વપરાવવાથી વ્રતભંગનો દોષ થાય છે. ॥પ૩૩॥

## અવતરણિકા :

अतः --

## અવતરણિકાર્થ :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે પચ્ચક્ષ્માણવાળા સાધુ બીજા સાધુને આહાર લાવી આપે તો નક્કી કરાવણ થવાથી તે સાધુને વ્રતભંગનો દોષ પ્રાપ્ત થાય. એનાથી શું ? તે બતાવવા પૂર્વપક્ષી કહે છે – આથી.

#### भाशा :

नो कयपच्चक्खाणो आयरियाईण दिज्ज असणाई । ण य विख्पालणाओ वेआवच्चं पहाणयरं ॥५३४॥

#### અન્વચાર્થ :

कयपच्चक्खाणो=કૃતપચ્ચક્ખાણવાળા સાધુ आयरियाईण=આચાર્ય આદિને असणाई=અશનાદિ नो दिज्ज=ન આપે, (અહીં પ્રશ્ન થાય કે આચાર્યાદિને અશનાદિ લાવી આપવાથી વૈયાવચ્ચનો લાભ થશે, તેથી કહે છે —) विद्यालणाओं य=અને વિરતિના પાલનથી वेआवच्चं पहाणयरं ण=વૈયાવચ્ચ પ્રધાનતર નથી.

#### ગાથાર્થ :

કૃતપચ્ચક્ખાણવાળા સાધુ આચાર્ય વગેરેને અશનાદિ લાવી આપે નહીં. અહીં પ્રશ્ન થાય કે આચાર્ય વગેરેને અશનાદિ લાવી આપવાથી વૈયાવચ્ચનો લાભ થશે. તેથી કહે છે — વિરતિના પાલનથી વૈયાવચ્ચ પ્રધાનતર નથી.

## ટીકા ઃ

यतश्चैवमतो न कृतप्रत्याख्यानः पुमानाचार्यादिभ्यः, आदिशब्दादुपाध्यायतपस्विशैक्षकग्लानवृद्धा-दिपरिग्रहः, दद्यात्, किम् ? अशनादि, स्यादेतत्, ददतो वैयावृत्त्यलाभ इत्यत आह - न च विरतिपालना-द्वैयावृत्त्यं प्रधानतरम्, अतोऽसत्यिप तल्लाभे किं तेनेति गाथार्थः ॥५३४॥

## ટીકાર્ય:

અને જે કારણથી આમ છે=પચ્ચક્ખાણવાળા સાધુ અન્ય સાધુને અશનાદિ આહાર લાવી આપે તો ભોજનિક્રયાનું કરાવણં થવાથી વ્રતભંગ થાય છે એમ છે, આથી કરાયેલ છે પચ્ચક્ખાણ જેના વડે એવા પુરુષ=સાધુ, આચાર્યાદિને અશનાદિ ન આપે. આ થાય=અહીં કોઈને પ્રશ્ન થાય, આપતા એવાને=આચાર્યાદિને અશનાદિ આપતા એવા સાધુને, વૈયાવચ્ચનો લાભ થશે. એથી કહે છે — અને વિરતિના પાલનથી વૈયાવચ્ચ પ્રધાનતર નથી, આથી તેનો લાભ નહીં થયે છતે પણ તેના વડે શું ? અર્થાત્ વૈયાવચ્ચનો લાભ ન થાય તોપણ વ્રતના ભંગ દ્વારા વૈયાવચ્ચ કરવા વડે શું ?

आदि શબ્દથી=''आचार्यादिभ्यः''માં आदि શબ્દથી, ઉપાધ્યાય, તપસ્વી, શૈક્ષક, ગ્લાન, વૃદ્ધાદિનો પરિગ્રહ છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

ગાથા ૫૩૩માં પૂર્વપક્ષીએ સ્થાપન કર્યું કે કૃતપચ્ચક્રખાણવાળા સાધુ અન્ય સાધુ માટે આહાર લાવે તો નક્કી આહારનું કરાવણ થવાથી પોતે ગ્રહણ કરેલ પચ્ચક્રપાણના ભંગરૂપ દોષ થાય છે, આથી ઉપવાસાદિવાળા સાધુ અન્ય સાધુને અશનાદિ લાવી આપે નહિ. ત્યાં કોઈને શંકા થાય કે આચાર્યાદિને અશનાદિ લાવી આપવાથી વૈયાવચ્ચનો લાભ થાય છે. તેના ઉત્તર રૂપે પૂર્વપક્ષી કહે છે કે પચ્ચક્રપાણ એ વિરતિના પાલનરૂપ છે, અને વિરતિના પાલનથી વૈયાવચ્ચ પ્રધાનતર નથી, માટે વૈયાવચ્ચ કરતાં પ્રધાન એવા વિરતિના પાલનમાં સાધુએ યત્ન કરવો જોઈએ. તેથી ઉપવાસાદિ કરનાર સાધુ આચાર્યાદિની વૈયાવચ્ચ ન કરે તોપણ વિરતિના પાલનરૂપ મોટો લાભ મેળવે છે, માટે પચ્ચક્રપાણ કરનાર સાધુએ જેમ આહાર વાપરવો ન જોઈએ તેમ બીજાને આહાર વપરાવવો પણ જોઈએ નહિ. !!૫૩૪!!

#### અવતરણિકા :

एवं विनेयजनहिताय पराभिप्रायमाशङ्क्य गुरुराह --

#### અવતરણિકાર્થ:

આ રીતે=ગાથા પ૩૩-૫૩૪માં બતાવ્યું એ રીતે, વિનેયજનના હિત માટે=શિષ્યસમુદાયના હિત માટે, પરના અભિપ્રાયની આશંકા કરીને હવે તેના ઉત્તરરૂપે ગુરૂ કહે છે –

#### भाशा :

नो तिविहं तिविहेणं पच्चक्खइ अण्णदाणकाखणं । सुद्धस्स तओ मुणिणो ण होइ तब्धंगहेउ ति ॥५३५॥

#### અન્વયાર્થ :

तिविहं तिविहेणं नो पच्चक्खइ=(साधु) त्रिविध त्रिविधशी पय्यक्ष्माश करता नथी, तओ=ते कारशिश अण्णदाणकारवणं=अन्यने दान वर्ड करावश=अन्यने अशनादि सावी आपवा वर्ड भोषनां करावश, सुद्धस्स मुणिणो=शुद्ध ओवा मुनिने तब्भंगहेऊ=तेना=प्रक्षंत ओवा पय्यक्ष्माशना, लंगनो हेतु ण होइ= थतो नथी.

★ 'ਜਿ' ਤੁੰਪਰਗੀ ਮੁਮਾਪਿਰ ਅੁਪੰਤ છੇ.

### ગાથાर्थ :

સાધુ ત્રિવિદ્ય ત્રિવિદ્યથી પચ્ચક્ખાણ કરતા નથી, તે કારણથી અન્યને અશન આદિ લાવી આપવા વડે ભોજનનું કરાવણ શુદ્ધ એવા મુનિને પ્રક્રાંત એવા પચ્ચક્ખાણના ભંગનો હેતુ થતો નથી.

### ટીકા :

न त्रिविधं-करणकारणानुमितभेदिभन्नं त्रिविधेन=मनोवाक्काययोगत्रयेण प्रत्याख्याता प्रत्याचष्टे प्रक्रान्तमशनादि, अतोऽनभ्युपगतोपालम्भश्चोदकमतं, यतश्चैवमन्यस्मै दानमशनादिरिति गम्यते तेन हेतुभूतेन कारणं भुजिक्रियागोचरं अन्यदानकारणं, तत् शुद्धस्य=आशंसादिदोषरिहतस्य ततः=तस्मात् मुनेः=साधोर्न भवति तद्भङ्गहेतुः=प्रक्रान्तप्रत्याख्यानभङ्गहेतुः, तथाऽनभ्युपगंमादिति गाथार्थः ॥५३५॥

## ટીકાર્થ:

પ્રત્યાખ્યાતા=પચ્ચક્ખાણ કરનારા સાધુ, પ્રક્રાંત એવા અશનાદિને કરણ, કરાવણ, અનુમતિના ભેદથી ભિન્ન એવા ત્રિવિધને, ત્રિવિધથી=મન, વચન, કાયરૂપ યોગત્રયથી, પચ્ચક્ખાણ કરતા નથી. આથી ચોદકનો મત અનભ્યુપગતના ઉપાલંભરૂપ છે અર્થાત્ અમારા વડે નહીં સ્વીકારાયેલ એવા ત્રિવિધ ત્રિવિધના પચ્ચક્ખાણને સ્વીકારીને અમને વ્રતભંગનો દોષ આપવા સ્વરૂપ ઉપાલંભરૂપ છે.

અને જે કારણથી આમ છે=પચ્ચક્ખાણ કરનારા સાધુ ત્રિવિધને ત્રિવિધથી પચ્ચક્ખાણ કરતા નથી એમ છે, त्रतः=तस्मात् ते કારણથી અન્યને અશનાદિનું દાન, હેતુભૂત એવા તેના વડે કારણ=કરાવણના હેતુભૂત એવા તે અશનાદિના દાન વડે કરાવણ, ભુજિક્રિયાના ગોચરવાળું=ખાવાની ક્રિયાના વિષયવાળું, અન્યદાનકારણ, તે=અન્યને દાન વડે કરાવણ, શુદ્ધ એવા મુનિને=આશંસાદિ દોષોથી રહિત એવા સાધુને, તેના ભંગનો હેતુ=પ્રક્રાંત એવા પ્રત્યાખ્યાનના ભંગનો હેતુ, થતો નથી; કેમ કે તે પ્રકારે અનભ્યુપગમ છે=ત્રિવિધ ત્રિવિધ પ્રકારે પચ્ચક્રખાણનો અસ્વીકાર છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

ગાથા ૫૩૩-૫૩૪ માં પરમતે શંકા કરેલ કે ઉપવાસાદિના પચ્ચક્ષ્પાણવાળા સાધુ આચાર્ય, ઉપાધ્યાય વગેરેને ગોચરી લાવીને વપરાવે તો તેમને વ્રતભંગનો દોષ થાય. તેને ગુરુ કહે છે કે ઉપવાસાદિનું પચ્ચક્ષ્પાણ મન-વચન-કાયાના યોગો વડે કરણ, કરાવણ અને અનુમોદનના ભેદવાળું નથી. તેથી પ્રાણાતિપાતવિરમણના પચ્ચક્ષ્પાણની જેમ ઉપવાસાદિનું પચ્ચક્ષ્પાણ ત્રિવિધે ત્રિવિધે નથી, માટે વ્રતનો ભંગ થતો નથી. આ રીતે પ્રાણાતિપાતવિરમણના પચ્ચક્ષ્પાણના દર્શાંતથી પૂર્વપક્ષીએ કહેલ કે ઉપવાસાદિનું પચ્ચક્ષ્પાણ કરનાર સાધુ આચાર્યાદિને ગોચરી લાવી આપે તો વ્રતભંગ થાય, તે વાતનું નિરાકરણ થયું.

હવે તે વ્રતભંગ કેવા સાધુને થતો નથી ? તે બતાવતાં કહે છે કે આચાર્યાદિની વૈયાવચ્ચ કરનારા એવા આશંસાદિ દોષોથી રહિત સાધુને આહારના દાન દ્વારા અન્યને ભોજનની ક્રિયાના કરાવણમાં પણ વ્રતભંગ થતો નથી.

આશય એ છે કે સાધુ સર્વત્ર સમભાવવાળા હોવાથી સમભાવની વૃદ્ધિ અર્થે ઉપવાસાદિનું પચ્ચક્ષ્પાણ કરે છે અને સમભાવની વૃદ્ધિ અર્થે જ આચાર્યાદિની વૈયાવચ્ચ પણ કરે છે; કેમ કે સાધુ જાણતા હોય છે કે આચાર્યાદિને હું ગોચરી લાવી આપીશ તો તે ગોચરી વાપરીને તેઓ સારી રીતે સંયમ પાળી શકશે, એમાં હું પણ નિમિત્તભાવ પામીને નિર્જરાનો ભાગી થઈશ. માટે નિર્જરાની કામનાથી સાધુ જેમ ઉપવાસાદિ તપમાં યત્ન કરે છે, તેમ વૈયાવચ્ચમાં પણ યત્ન કરે છે, જે નિર્જરાની અતિશયતાનું કારણ છે. પરંતુ જો સાધુને આશંસા હોય કે હું આચાર્યાદિની વૈયાવચ્ચ કરીશ તો આચાર્યાદિ મારી વિશેષ સંભાળ રાખશે, અથવા તો પ્રસંગે તેઓ મને અનુકૂળ આહારાદિ આપશે, તો આવી આશંસાથી કરાયેલ વૈયાવચ્ચ નિર્જરાનું કારણ બનતી નથી.

આમ, સાધુ પોતાની ભાવિની શાતા અર્થે બીજાને આહાર આદિ લાવી આપે, તો તે આહાર લાવી આપવાની ક્રિયા પોતે ગ્રહણ કરેલ પચ્ચક્ખાણમાં દોષરૂપ બને છે; કેમ કે પચ્ચક્ખાણ ગ્રહણ કરવાનો આશય સમભાવનો હોવા છતાં તે સાધુએ બીજાને આહાર લાવી આપવા દ્વારા પોતાના સમભાવની હાનિ થાય તેવો યત્ન કર્યો. આથી આશંસાદિ દોષો વગર કેવલ નિર્જરાની કામનાથી વૈયાવચ્ચ કરે, તો તે સાધુના ઉપવાસાદિ પચ્ચક્ખાણનો ભંગ થતો નથી, અને ગુણિયલ એવા આચાર્યાદિના વૈયાવચ્ચનો અધ્યવસાય હોવાથી તે આહારનું દાન કરનારા પચ્ચક્ખાણવાળા સાધુના સમભાવની વૃદ્ધિ થાય છે. ાાપ૩૫ા

## અવતરણિકા :

किञ्च -

# અવતરણિકાર્થ:

ગાથા ૫૩૩-૫૩૪ માં કરેલ પૂર્વપક્ષીની શંકાનો ઉત્તર આપતાં ગાથા ૫૩૫માં ગ્રંથકારે કહ્યું કે નવકારશી આદિ પચ્ચક્રખાણ ત્રિવિધ ત્રિવિધ ગ્રહણ કરાતું નથી, માટે આચાર્યાદિને આહાર લાવી આપવામાં પચ્ચક્ખાણનો ભંગ થતો નથી. હવે તે કથનની શાસ્ત્રવચનથી પુષ્ટિ કરવા માટે 'किञ्च'થી સમુચ્ચય કરતાં ગ્રંથકાર કહે છે –

#### ગાશા :

सयमेवऽणुपालणिअं दाणुवएसा य नेह पडिसिद्धा । तो दिज्ज उवडसिज्ज व जहासमाहीए अन्नेसिं ॥५३६॥

### अन्तरार्थ :

(પચ્ચક્ખાણ) सयमेवऽणुपालणिअं=स्वयं જ અનુપાલનીય છે. इह य=અને અહીં=ઉપવાસાદિના પચ્ચક્ખાણમાં, दाणुवएसा=દાન અને ઉપદેશ न पडिसिद्धा=પ્રતિષેધાયા નથી. तो=ते કારણથી (પચ્ચક્ખાણ-વાળા સાધુ) जहासमाहीए=યથાસમાધિથી=સમાધિ પ્રમાણે, अन्नेसिं=અન્યોનे=બાલાદિ સાધુઓને, दिज्ज उवइसिज्ज व=આપે અથવા ઉપદેશે=અશનાદિ લાવી આપે અથવા અશનાદિ લાવવાનો ઉપદેશ આપે..

### आशार्थ :

પચ્ચક્ખાણ સ્વયં જ અનુપાલનીય છે; અને ઉપવાસાદિના પચ્ચક્ખાણમાં દાન અને ઉપદેશ પ્રતિષેદાયા નથી, તે કારણથી પચ્ચક્ખાણવાળા સાધુ સમાધિ પ્રમાણે બાલાદિ સાધુઓને અશનાદિ લાવી આપે અથવા અશનાદિ લાવવાનો ઉપદેશ આપે.

### ટીકા :

स्वयमेव=आत्मनैवाऽनुपालनीयं प्रत्याख्यानमित्युक्तं निर्युक्तिकारेण, दानोपदेशौ च नेह प्रतिषिद्धौ, तत्राऽऽत्मनाऽऽनीय दानं, दानश्राद्धकादिकुलाख्यानं तूपदेश इति, यस्मादेवं तस्मात् दद्यादुपदिशेद्वा यथासमाधिना=यथासमाधानेन अन्येभ्यो=बालादिभ्य इति गाथार्थः ।५३६॥

## डीङार्थ :

પચ્ચક્ષ્મણ સ્વયં જ=આત્મા વડે જ=પોતે જ, અનુપાલન કરવા યોગ્ય છે, એ પ્રમાણે નિર્યુક્તિકાર વડે કહેવાયું છે, અને અહીં=પચ્ચક્ષ્મણના અધિકારમાં, દાન અને ઉપદેશ પ્રતિષિદ્ધ નથી. તેમાં=દાન અને ઉપદેશમાં, આત્મા વડે લાવીને દાન=પોતે અશનાદિ લાવીને આપવું એ દાન છે, વળી દાન અને શ્રાદ્ધકાદિના કુલનું આખ્યાન ઉપદેશ છે=અશનાદિ આપનારના કે શ્રાવકાદિના કુલનું કથન એ ઉપદેશ છે.

'इति' દાન અને ઉપદેશના સ્વરૂપના કથનની સમાપ્તિમાં છે.

જે કારણથી આમ છે≔પચ્ચક્ખાણવાળા સાધુને દાન અને ઉપદેશ પ્રતિષિદ્ધ નથી એમ છે, તે કારણથી યથાસમાધિથી=યથાસમાધાનથી, અન્યોને=બાલાદિને, આપે અથવા ઉપદેશે=પચ્ચક્ખાણવાળા સાધુ અશનાદિ લાવી આપે અથવા અશનાદિ વિષયક ઉપદેશ આપે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

પચ્ચક્ખાણકથનના સ્થાનમાં આવશ્યકસૂત્રના નિર્યુક્તિકાર પૂ.ભદ્રબાહુસ્વામીએ કહેલ છે કે પચ્ચક્ર્ખાણ ત્રહણ કરનાર સાધુએ પચ્ચક્ર્ખાણ સ્વયં જ પાળવું જોઈએ, માટે બીજાને આહારના દાનનો અને આહારના વિષયમાં ઉપદેશ આપવાનો પચ્ચક્ર્ખાણવાળા સાધુને નિષેધ નથી. વળી, આ પચ્ચક્ષ્મણ સાધુઓને આશ્રયીને હોવાથી સાધુ માટે દાન શું છે? તે બતાવતાં કહે છે કે પચ્ચક્ષ્મણવાળા સાધુ પોતે આહાર લાવીને આચાર્યાદિને આપે તે દાન છે, અને પ્રાધૂર્ણક સાધુ આવ્યા હોય તો તેઓને દાન આપનારનાં કુળો કે શ્રાવકોનાં કુળો વગેરે બતાવે તે ઉપદેશ છે. આમ, આહારના દાનમાં જે કરાવણ છે અને આહારના ઉપદેશમાં જે અનુમોદન છે, તે બંનેનો નિર્યુક્તિકારે નિષેધ કરેલ નથી, પરંતુ ગ્રહણ કરેલ પચ્ચક્ષ્માણ સ્વયં જ પાળવાનું કહ્યું છે. એથી નક્કી થાય કે કૃતપચ્ચક્ષ્માણવાળા સાધુ પોતાના ચિત્તની સમાધિ જળવાય તે રીતે જ બાળ વગેરે સાધુઓને આહાર લાવી આપે અને પ્રાધૂર્ણક સાધુઓને દાનકુળ, શ્રાવકકુળ વગેરે બતાવે.

અહીં "યથાસમાધિ" શબ્દથી એ કહેવું છે કે પોતાની શક્તિનું અતિક્રમણ કરીને વૈયાવચ્ચ કરવામાં આવે તો ચિત્ત આર્તધ્યાન વગેરેમાં પ્રવર્તે. આર્થી આર્તધ્યાનાદિ ન થાય અને પોતાનો વૈયાવચ્ચનો પરિણામ વૃદ્ધિ પામતો રહે તે રીતે ઉપવાસાદિના પચ્ચક્ખાણવાળા સાધુ અન્ય સાધુઓને આહાર લાવી આપવા આદિરૂપ વૈયાવચ્ચ કરે. ॥પ૩૬॥

### અવતરણિકા :

अमुमेवार्थं स्पष्टयन्नाह -

### અવતરણિકાર્થ:

નિર્યુક્તિકારના વચનથી પૂર્વગાથામાં સ્થાપન કર્યું કે પચ્ચક્ખાણમાં દાન અને ઉપદેશ પ્રતિષિદ્ધ નથી. એ જ અર્થને બે ગાથામાં સ્પષ્ટ કરતાં ગ્રંથકાર કહે છે –

#### भाशा :

कयपच्चक्खाणो वि अ आयरिअगिलाणबालवुड्डाणं । दिज्जाऽसणाइ संते लाभे कयवीरिआयारो ॥५३७॥

## अन्तज्ञार्थ :

कयणच्यक्खाणो वि अ=અને કૃતપ્રત્યાખ્યાનવાળા પણ कयबीरिआयारो=કૃતવીર્યાચારવાળા= વૈયાવચ્ચમાં કોરવ્યું છે વીર્ય જેમણે એવા સાધુ, लाभे संते=લાભ થયે છતે=વૈયાવચ્ચ કરવાનો પોતાને લાભ પ્રાપ્ત થયે છતે, आयरिअगिलाणबालवुड्डाणं=આચાર્ય, ગ્લાન, બાલ, વૃદ્ધોને असणाइ=અશનાદિ दिज्ज= આપે.

## आथार्थ :

અને કૃતપ્રત્યાખ્યાંનવાળા, પણ વૈચાવચ્ચમાં ફોરવ્યું છે વીર્ચ જેમણે એવા સાધુ, વૈચાવચ્ચ કરવાનો પોતાને લાભ પ્રાપ્ત થયે છતે આચાર્ચ, ગ્લાન, બાલ અને વૃદ્ધોને અશનાદિ લાવી આપે.

## ટીકા :

कृतप्रत्याख्यानोऽपि च=गृहीतप्रत्याख्यानोऽपि चेत्यर्थः आचार्यग्लानबालवृद्धेभ्यो दद्यादशनादि सित लाभे कृतवीर्याचार इति गाथार्थः ॥५३७॥

#### ટીકાર્થ :

અને કૃતપચ્ચક્ખાણવાળા પણ=ગૃહીતપચ્ચક્ખાણવાળા પણ, કૃતવીર્યાચારવાળા=વૈયાવચ્ચમાં ફોરવેલ વીર્યવાળા સાધુ, લાભ થયે છતે≕પોતાને વૈયાવચ્ચનો લાભ પ્રાપ્ત થયે છતે, આચાર્ય, ગ્લાન, બાળ, વૃદ્ધોને અશનાદિ આપે=વહોરીને લાવી આપે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

ઉપવાસાદિના પચ્ચક્ખાણવાળા સાધુ અન્યને ગોચરી લાવી આપવા સમર્થ હોય તો વીર્યાચારના પાલન અર્થે પોતાની શક્તિ આચાર્ય વગેરેની વૈયાવચ્ચમાં કોરવે. આમ, જે સાધુ પોતાની શક્તિ પ્રમાણે દરેક ઉચિત પ્રવૃત્તિમાં વીર્ય પ્રવર્તાવે છે, તે સાધુ વીર્યાચારના સમ્યગ્પાલનથી સમભાવની વૃદ્ધિ કરે છે. આથી વિવેકી સાધુ પચ્ચક્ર્ખાણવાળા હોય તોપણ પોતાને વૈયાવચ્ચનો લાભ મળે તો વીર્યાચારના પાલન માટે અન્ય સાધુઓને અશનાદિ લાવી આપે. ॥૫૩૭॥

### અવતરણિકા :

પૂર્વગાથામાં બતાવ્યું કે પચ્ચક્ખાણ કરનાર સાધુ બીજા સાધુઓને અશનાદિ લાવી આપે. હવે પચ્ચક્ખાણ કરનાર સાધુ અન્ય સાધુઓને શ્રાવકનાં કુલો બતાવવારૂપ ઉપદેશ પણ આપે, તે વાત બતાવતાં કહે છે —

### ગાચા :

संविग्गअण्णसंभोइआण दंसिज्ज सङ्घगकुलाणि । अतरंतो वा संभोइआण जह वा समाहीए ॥५३८॥

## अन्वयार्<u>च</u> ः

संविग्गअण्णसंभोइआण=સંવિગ્ન એવા અન્ય સાંભોિગકોને अतरंतो वा=અને અસમર્થ=અન્યને ભાત-પાણી લાવી આપવામાં અસમર્થ એવા કૃતપચ્ચક્ષ્પાણવાળા સાધુ, संभोइआण वा=સાંભોગિકોને પણ जहसमाहीए=યથાસમાધિથી=સમાધિ પ્રમાણે, सङ्गुनकुलाणि=શ્રાદ્ધકહુલોને दंसिज्ज=દર્શાવे=બતાવે.

★ ગાથાના ઉત્તરાર્ધમાં રહેલ પ્રથમ 'वा' चકાર અર્થક છે અને દ્વિતીય 'वा' अपि અર્થક છે.

## ગાથાર્થ :

સંવિગ્ન એવા અન્ય સાંભોગિક સાધુઓને શ્રાવકનાં કુંલો બતાવે, અને અન્યને ભાત-પાણી લાવી આપવા અસમર્થ એવા કૃતપચ્ચક્ખાણવાળા સાધુ સાંભોગિક સાધુઓને પણ સમાધિ પ્રમાણે શ્રાવકનાં કુલો બતાવે.

## ટીકા :

संविग्नान्यसम्भोगिकानां तु दर्शयेत् श्रावककुलानि, अतरन् वा=अशक्नुवन् सम्भोगिकानामपि दर्शयेत् यथासामर्थ्यमिति गाथार्थः ॥

# एत्थ पुण सामायारी -

सयं अभुंजंतो साहूणमाणित्ता भत्तपाणं देज्जा, संतं वीरियं न विगूहियव्वं, अप्पणो संते वीरिए अण्णो नाणावेयव्वो जहा—'अज्जो! अमुकगस्स आणेउं देहि', तम्हा अप्पणो संते वीरिए आयरियगिलाणबालवुहूपाहुणगादीण गच्छस्स वा सन्नायकुलेहिंतो वा असण्णाएहिं वा लिद्धसंपण्णो आणित्ता दिज्जा वा दवाविज्जा वा, परिचिएसु वा संबुङ्कीए व वा दवाविज्जा, उवदिसिज्ज वा वि संविग्गअण्णसंभोइयाणं जहा 'एयाणि दाणकुलाणि सङ्कुगकुलाणि वा', अतरंतो संभोइयाणं वि दंसिज्ज, न दोसो, अह पाणगस्स सण्णाभूमिं वा गएणं संखडी सुया दिट्ठा वा होज्जा ताहे साहूणं 'अमुगत्थ संखडि'त्ति एवमुवइसिज्जा, जहासमाही णाम दाणे उवएसे वा जहासामत्थं, जइ तरित आणेउं तो देइ, अह ण तरइ तो दवावेज्ज वा उवदिसिज्ज वा, जहा जहा साहूणं अप्पणो वा समाही तहा तहा पयत्तियव्वं ति, कृतं विस्तरेण ॥५३८॥

### नोंध :

અહીં 'संबुद्गीए' પછી જે 'व' છે તે વધારાનો ભાસે છે, અને ત્યારપછીનો 'वा' एव કાર અર્થમાં છે.

## ટીકાર્થ :

संविग्ना ....... गाथार्थः વળી સંવિગ્ન ઐવા અન્ય સાંભોગિક સાધુઓને શ્રાવકનાં કુલો દર્શાવે=બતાવે, અને અશક્ત=અન્યને આહાર લાવી આપવા અસમર્થ એવા પચ્ચક્ખાણવાળા સાધુ, સાંભોગિક સાધુંઓને પણ સામર્થ્ય પ્રમાણે દર્શાવે=શ્રાવકનાં કુલો બતાવે, આ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

एत्थ पुण सामायारी − વળી અહીં=પચ્ચક્ખાણવાળા સાધુને અન્ય સાધુની વૈયાવચ્ચ કરવાના વિષયમાં, સામાચારી —

सयं ....... देहि स्વયં નહીં ખાતા એવા સાધુ ભાત-પાણીને લાવીને આપે≔અન્ય સાધુઓને આપે. છતું વીર્ય ગોપવવું જોઈએ નહીં, પોતાનું વીર્ય હોતે છતે બીજાને આજ્ઞા કરવી જોઈએ નહીં; કેવા પ્રકારની આજ્ઞા કરવી જોઈએ નહીં ? તે બતાવવા 'जहा'થી કહે છે – ''હે આર્ય ! અમુક સાધુને લાવીને આપ.''

तम्हा ........ न दोसो ते કારણથી=છતું વીર્ય ગોપવવું ન જોઈએ અને અન્યને આજ્ઞા કરવી ન જોઈએ તે કારણથી, પોતાનું વીર્ય હોતે છતે આચાર્ય, ગ્લાન, બાલ, વૃદ્ધ, પ્રાઘૂર્ણક વગેરેને કે ગચ્છને સંજ્ઞાતકુલોમાંથી કે અસંજ્ઞાતકુલોમાંથી લબ્ધિસંપન્ન સાધુ લાવીને આપે અથવા અપાવે=ભાત-પાણી લાવીને આપે અથવા અપાવે. અથવા પરિચિત કુલોમાં સંવૃદ્ધિથી જ અપાવે અર્થાત્ પ્રાઘૂર્ણક સાધુને ભિક્ષા પ્રાપ્ત થતી ન હોય તો પરિચિત ગૃહસ્થોને ઉપદેશ આપવા દ્વારા ઉત્સાહિત કરીને અપાવડાવે.

વળી સંવિગ્ન એવા અન્ય સાંભોગિક સાધુઓને ઉપદેશ આપે, જેવી રીતે – "આ દાનનાં ફુલો છે કે શ્રાવકનાં ફુલો છે." અશક્ત=ગોચરી લાવી આપવા અસમર્થ એવા પચ્ચક્ખાણવાળા સાધુ, સાંભોગિક સાધુઓને પણ દર્શાવે=દાનકુલો કે શ્રાદ્ધકુલો બતાવે, દોષ નથી=પચ્ચક્ખાણવાળા સાધુ અન્યને ગોચરી લાવી આપવા અસમર્થ હોય ત્યારે દાનકુલો વગેરે બતાવે એમાં દોષ નથી.

अह ....... मुवइसिज्जा હવે પાનક માટે અથવા સંજ્ઞાભૂમિને વિષે ગયેલ સાધુ વડે સંખડી સંભળાઇ અથવા જોવાઈ હોય, તો સાધુઓને "અમુક સ્થળે સંખડી છે,'' એ પ્રમાણે ઉપદેશે.

जहासमाही ....... પયત્તિયα્વં યથાસમાધિ એટલે દાનમાં અથવા ઉપદેશમાં યથાસામર્થ્ય, જો લાવવા માટે સમર્થ છે તો આપે≕ભાત-પાણી લાવવા માટે સમર્થ છે તો લાવીને આપે. હવે લાવવા માટે સમર્થ નથી, તો અપાવે અથવા ઉપદેશે. જે જે રીતે સાધુઓની અથવા પોતાની સમાધિ જળવાય, તે તે રીતે પ્રયત્ન કરવો જોઈએ. 'તિ' સામાચારીના કથનની સમાપ્તિ અર્થક છે.

विस्तरेण कृतं विस्तार वडे सर्युं.

## ભાવાર્થ :

પ્રચક્ષ્માણવાળા સાધુ વીર્યાચારના પાલન અર્થે સમાધિ પ્રમાણે દાન અને ઉપદેશમાં યત્ન કરે છે. તે આ રીતે — સંવિગ્ન એવા અન્ય સાંભોગિક સાધુઓને પોતાની લાવેલી ગોચરી નહીં કલ્પતી હોવાથી પોતાનું ગોચરી લાવવાનું સામર્થ્ય હોવા છતાં પોતે ગોચરી લાવી આપીને તેઓની વૈયાવચ્ચ કરી શકે નહિ, તોપણ તે અન્ય સાંભોગિક સાધુઓને અલ્પ આયાસથી નિર્દોષ ભિક્ષા મળે તે માટે પોતાના સામર્થ્ય પ્રમાણે તે પચ્ચક્ખાણવાળા સાધુ શ્રાવકાદિના કુલો બતાવવા તેઓની સાથે જાય, અને દાન આપનારા ગૃહસ્થોનાં કે શ્રાવકોનાં સ્થાનો બતાવવા દારા વીર્યાચારનું સમ્યગ્પાલન કરે.

વળી પચ્ચક્રખાણવાળા સાધુ સાંભોગિક સાધુઓને ગોચરી લાવી આપે, પરંતુ જો પચ્ચક્રખાણવાળા સાધુ તેઓને ગોચરી લાવી આપવા અસમર્થ હોય તો સાંભોગિક સાધુઓને પણ પોતાની શક્તિ પ્રમાણે શ્રાવકાદિનાં કુલો બતાવે. આ રીતે વીર્યાચારનું સમ્યગ્પાલન થાય છે, અને તપમાં વીર્ય ફોરવવાથી જેમ નિર્જરા થાય છે તેમ વૈયાવચ્ચમાં વીર્ય ફોરવવાથી પણ તે સાધુને નિર્જરા થાય છે. !!પ૩૮!!

#### અવતરણિકા :

किमिति यथासमाधिनेत्याह -

### અવતરણિકાર્થ :

પૂર્વગાથાના અંતે "યથાસમાધિથી" એ પ્રમાણે કયા કારણથી કહેલ છે ? એથી કહે છે –

#### भाशा :

भाविअजिणवयणाणं ममत्तरहिआण नत्थि उ विसेसो । अप्पाणंमि परम्मि अ तो वज्जे पीडमुभओ वि ॥५३९॥

### અન્વચાર્થ :

भाविअजिणवयणाणं=ભાવિતિજિનવચનવાળા, ममत्तरिक्षण=भभत्वरिक्षत એવા સાધુઓને अप्पाणंमि परिमम अ=આત્મામાં=પોતાનામાં, અને પરમાં विसेसो नित्थ उ=િવશેષ=ભેદ, નથી જ. तो=તે કારણથી उभओ वि=ઉભયની પણ पीडं=પીડાને वज्जे=વર્જવી જોઈએ.

## ગાથાર્થ :

ભાવિતજિનવચનવાળા અને મમત્વરહિત એવા સાધુઓને પોતાનામાં અને પરમાં ભેદ નથી જ, તે કારણથી ઉભચની પણ પીડાનું વર્જન કરવું જોઈએ.

# ટીકા ઃ

भावितजिनवचनानां प्राणिनां ममत्वरिहतानां=सामायिकवतां नाऽस्त्येव विशेषः=भेदः आत्मिन परे च तुल्यशीले, ततः वर्ज्जयेत् पीडामुभयोरिप=स्वपरयोरपीति गाथार्थः ॥५३९॥

## ટીકાર્થ :

ભાવિત છે જિનવચન જેમને એવા, મમત્વથી રહિત=સામાયિકવાળા, પ્રાણીઓને=જીવોને, તુલ્યશીલવાળા આત્મામાં અને પરમાં=સમાન સ્વભાવવાળા પોતાનામાં અને બીજાનામાં, વિશેષ=ભેદ, નથી જ હોતો. તે કારણથી સાધુએ ઉભયની પણ=સ્વ અને પરની પણ, પીડાને વર્જવી જોઈએ, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

www.jainelibrary.org

### ભાવાર્થ :

ગાથા ૫૩૮માં ગ્રંથકારે કહ્યું કે પચ્ચક્ષ્માણવાળા સાધુ પોતાની સમાધિ પ્રમાણે અન્ય સાધુઓને શ્રાવકાદિનાં કુલો બતાવે. ત્યાં 'યથાસમાધિ' શબ્દનું તાત્પર્ય બતાવતાં કહે છે કે સાધુઓ ભગવાનના વચનથી ભાવિત અને સર્વત્ર મમત્વથી રહિત હોવાથી સામાયિકના પરિણામવાળા હોય છે, માટે તેઓને પોતાનામાં અને પરમાં ભેદ હોતો નથી. આથી તેઓ જેમ શક્તિ પ્રમાણે પોતાના સમભાવની વૃદ્ધિ માટે યત્ન કરતા હોય છે. છતાં જેમ હોય છે, તેમ પોતાની શક્તિ પ્રમાણે અન્યના સમભાવની વૃદ્ધિ માટે પણ યત્ન કરતા હોય છે. છતાં જેમ તેઓ બીજાની સમાધિ માટે યત્ન કરે છે, તેમ પોતાની સમાધિ માટે પણ અવશ્ય યત્ન કરે તો સ્વ અને પરની પીડાનો પરિહાર થાય.

અહીં સામાન્યથી એમ જણાય કે પોતાને તપશ્ચર્યા હોવા છતાં બીજાને ગોચરી લાવી આપવા માટે પ્રયત્ત કરવામાં પોતાને પીડા થાય. વસ્તુતઃ જિનવચનથી ભાવિત સાધુઓ કષ્ટપ્રદ ક્રિયામાં પણ તેવા પ્રકારના શુભ અધ્યવસાયથી પોતાના શુભ ભાવનો પ્રકર્ષ કરી શકે છે. આથી તેઓ માટે વૈયાવચ્ચની કષ્ટપ્રદ ક્રિયા પણ પીડારૂપ બનતી નથી, પરંતુ શુભ ભાવનો હેતુ બને છે. આથી નક્કી થાય કે શુભ ભાવનો હેતુ ન બનતી હોય તેવી કષ્ટપ્રદ ક્રિયા પણ પીડારૂપ છે.

જેમ કે વેપારીને ઘણા ઘરાકોને પોતાનો માલ બતાવવામાં થતો શ્રમ કષ્ટરૂપ લાગતો નથી પરંતુ ઉત્સાહની વૃદ્ધિનું કારણ બને છે; કારણ કે વેપારી ધનલાલસાથી ભાવિત મતિવાળા હોય છે. તેથી તેને જેમ ધનપ્રાપ્તિના ઉપાયભૂત ઘણા ઘરાકોને પોતાનો માલ બતાવવાની પ્રવૃત્તિ કષ્ટરૂપ લાગતી નથી, તેમ જિનવચનથી ભાવિત મતિવાળા સાધુઓને નિઃસ્પૃહતાની વૃદ્ધિના ઉપાયભૂત એવી વૈયાવચ્ચની ક્રિયા કષ્ટરૂપ લાગતી નથી; પરંતુ જો પોતાની શક્તિને અતિક્રમીને વૈયાવચ્ચમાં પ્રયત્ન કરવામાં આવે તો સાધુની તે વૈયાવચ્ચની પ્રવૃત્તિ નિઃસ્પૃહતાનું કારણ બનવાના બદલે ખિન્નતાનું કારણ બને છે, જેથી તે વૈયાવચ્ચની પ્રવૃત્તિ પોતાને પીડા કરનારી બને; તેમ જ પોતાની વૈયાવચ્ચ કરવાની શક્તિ હોવા છતાં શક્તિને ગોપવીને વૈયાવચ્ચમાં યત્ન કરવામાં ન આવે તો અન્યને ભિક્ષાની અપ્રાપ્તિને કારણે સંયમમાં વિષ્ન થાય, જે અન્યને પીડા કરનાર બને. આથી સાધુએ શક્તિ પ્રમાણે દાન અને ઉપદેશમાં યત્ન કરીને સ્વ અને પર એમ ઉભયની પીડાનું વર્જન કરવું જોઈએ, આ પ્રકારનું તાત્પર્ય બતાવવા માટે પૂર્વમાં દાન અને ઉપદેશમાં યથાસમાયિ કહેલ છે. ॥૫૩૯॥

## અવતરણિકા :

इहैव प्रक्रमे वैयावृत्त्यविधिमाह -

## અવતરણિકાર્થ:

આ જ પ્રક્રમમાં અર્થાત્ ગાથા પ૩૭થી પ૩૯માં બતાવ્યું કે ભાવિતજિનવચનવાળા સાધુને સ્વમાં અને પરમાં ભેદ નથી, તેથી તેઓ સ્વ-પરની પીડાના વર્જનપૂર્વક યથાસમાધિથી અન્યને અશનાદિના દાનાદિરૂપ વૈયાવચ્ચ કરે છે, એ જ પ્રક્રમમાં, વૈયાવચ્ચની વિધિને કહે છે —

#### भाशाः

पुरिसं तस्सुवयारं अवयारं चऽप्पणो अ नाऊणं । कुज्जा वेआवडिअं आणं काउं निरासंसो ॥५४०॥

#### अन्तज्ञार्थः

पुरिसं=पुरुषने=આચાર્યાદિને, तस्सुवयारं अवयारं च=तेना=આચાર્યાદિના, ઉપકારને અને અપકારને अपणो अ=અને પોતાના (ઉપકાર-અપકારને) नाऊणं=જાણીને आणं काउं=આજ્ઞાને કરીને=આગમને પ્રમાણ કરીને, निरासंसो=નિરાશંસ वेआविडअं=વૈયાવચ્ચને कुज्जा=કરે.

### ગાથાર્થ :

આચાર્ચાદિને જાણીને, આચાર્ચાદિને વૈયાવચ્ચથી થતા ઉપકારને અને અપકારને જાણીને, અને પોતાના ઉપકારને અને અપકારને જાણીને, આગમને પ્રમાણ કરીને નિરાશંસ એવા સાંધુ વૈયાવચ્ચ કરે. ટીકા :

पुरुषम्-आचार्यादि तस्योपकारं-स्वाध्यायवृद्धिसत्त्वोपदेशादि अपकारं च वीर्यद्रासश्लेष्मचयादि आत्मनश्लोपकारमपकारं च ज्ञात्वा, उपकारो ज्ञानादेरुपष्टम्भः, गुरुजननियोगात् निर्ज्जराव्यत्ययादपकारः, अथवा ग्लानाद्यपेक्षयोपकारापकारौ वाच्यौ, एवं कुर्याद्वैयावृत्त्यम् अशनदानादि आज्ञां कृत्वा= आगमप्रामाण्यात् निराशंसो विहितानुष्ठानबद्धो वेति गाथार्थः ॥५४०॥

- 🛨 ''आचार्यादि''मं 'आदि' पदृशी ઉપાध्याय, स्थविर वर्गरेनुं ग्रहृश छे.
- 🛨 ''ग्लानादि''માં 'आदि' શબ્દથી અગ્લાનનું ગ્રહણ છે.
- ★ ''अशनदानादि''માં 'आदि' પદથી પાનદાન અને વસ્ત્રદાનાદિનું ગ્રહણ છે.

## ટીકાર્ચ:

આચાર્યાદિરૂપ પુરુષને; તેના=તે પુરુષના, સ્વાધ્યાયની વૃદ્ધિ, સત્ત્વના ઉપદેશ આદિરૂપ ઉપકારને, અને વીર્યનો હ્રાસ, શ્લેષ્મનો ચય આદિરૂપ અપકારને; અને આત્માના ઉપકારને અને અપકારને જાણીને, નિરાશંસ અને વિહિતાનુષ્ઠાનબદ્ધ=આશંસાથી રહિત અને શાસ્ત્રમાં વિધાન કરાયેલ અનુષ્ઠાનમાં બદ્ધમાનસવાળા સાધુ, આજ્ઞાને કરીને=આગમના પ્રામાણ્યથી, આ રીતે=આચાર્યાદિ સર્વને ઉપકાર થાય એ રીતે, અશનનું દાન આદિરૂપ વૈયાવચ્ચને કરે.

હવે આત્માના ઉપકાર અને અપકારનું સ્વરૂપ બતાવે છે — જ્ઞાનાદિનો ઉપષ્ટંભ ઉપકાર છે અને ગુરુજનના નિયોગથી નિર્જરાના વ્યત્યયને કારણે અપકાર છે અર્થાત્ વડીલજનોના આગ્રહથી કરાતી વૈયાવચ્ચ વડે નિર્જરાનો અભાવ થવાને કારણે પોતાને અપકાર છે, અથવા ગ્લાનાદિની અપેક્ષાથી ઉપકાર-અપકાર કહેવા અર્થાત્ વૈયાવચ્ચ ગ્લાનભાવથી કરવામાં આવે તો પોતાને અપકાર થાય છે, અને અગ્લાન ભાવથી કરવામાં આવે તો પોતાને ઉપકાર થાય છે, એ પ્રમાણે પોતાના ઉપકાર-અપકાર જાણવા, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

વૈયાવચ્ચ કરનારા સાધુએ આ આચાર્ય છે, આ ઉપાધ્યાય છે, આ શૈક્ષ છે, આ બાળ છે, ઇત્યાદિ પુરુષને જાણીને ત્યારપછી પોતે તેઓને આહાર લાવી આપશે તેનાથી તેઓને શું શું ઉપકાર થશે ? કે શું શું અપકાર થશે ? તેનો નિર્ણય કરવો જોઈએ, અર્થાત્ આચાર્યાદિને પોતે જે આહાર લાવી આપે તેનાથી તેમના સ્વાધ્યાય આદિની વૃદ્ધિ થશે અને તેઓ સ્વસ્થ શરીરવાળા થવાથી યોગ્ય જીવોનો ઉપકાર કરશે, તેવા પ્રકારના ઉપકારનો નિર્ણય કરીને આચાર્યાદિની વૈયાવચ્ચ કરવી જોઈએ. વળી પોતે આચાર્યાદિ માટે જે આહાર લાવે તે આહારથી તેઓના દેહને ઉપઘાત થાય તેમ હોય તો તેઓના યોગમાર્ગને અનુકૂળ વીર્યનો દ્રાસ થશે અને શ્લેષ્મ આદિનો સંચય થવાથી યોગમાર્ગની પ્રવૃત્તિનો વ્યાઘાત થશે, તેવા પ્રકારના અપકારનો નિર્ણય કરીને આચાર્યાદિની વૈયાવચ્ચ કરવી જોઈએ.

વળી વૈયાવચ્ચ કરનારા સાધુએ જેમ આચાર્યાદિના ઉપકાર-અપકારનો વિચાર કરવાનો છે, તેમ પોતાના પણ ઉપકાર-અપકારનો વિચાર કરવો જોઈએ. તે આ રીતે —

ગુણવાન એવા આચાર્યાદિની ભક્તિ કરીને તેમના જેવા ગુણો મારા આત્મામાં પ્રગટે એવા અહોભાવથી સાધુ વૈયાવચ્ચ કરે તો પોતાને આચાર્યાદિ જેવા જ્ઞાનાદિ ગુણોની પ્રાપ્તિરૂપ ઉપકાર થાય છે, અને વડીલોના આગ્રહથી વૈયાવચ્ચ કરે તો નિર્જરાથી વિપરીત એવા કર્મબંધની પ્રાપ્તિરૂપ અપકાર થાય છે.

અથવા તપને કારણે દેહમાં બળની ક્ષીણતા થયેલ હોવા છતાં સાધુ પોતાની શક્તિનો વિચાર કર્યા વગર ગ્લાનિપૂર્વક વૈયાવચ્ચ કરે તો પોતાને કર્મબંધ થવારૂપ અપકાર થાય છે, અને અગ્લાનભાવથી ગુણવાનની ભક્તિને અનુકૂળ ભાવોલ્લાસપૂર્વક વૈયાવચ્ચ કરે તો પોતાને કર્મની નિર્જરા થવારૂપ ઉપકાર થાય છે.

આમ, બંને પ્રકારના પોતાના ઉપકારનો અને અપકારનો નિર્ણય કરીને સાધુએ આચાર્યાદિની વૈયાવચ્ચ કરવી જોઈએ.

વળી આવી પણ વૈયાવચ્ચ કરતી વખતે સાધુએ કોઈ પ્રકારના ફળની આશંસા રાખવી જોઈએ નહીં કે "હું આમની વૈયાવચ્ચ કરીશ તો આચાર્યાદિ પ્રસંગે મારો ખ્યાલ રાખશે;" પરંતુ ભગવાને જે પ્રકારે અનુષ્ઠાન વિહિત છે તે પ્રકારના વિહિત અનુષ્ઠાનમાં બહુમાનવાળા થઈને શાસ્ત્રવિધિ અનુસાર વૈયાવચ્ચ કરવી જોઈએ, જેથી વૈયાવચ્ચથી નિર્જરા થાય. આ પ્રકારની વૈયાવચ્ચની વિધિ છે. ॥૫૪૦॥

## અવતરણિકા :

अस्यैव गुणमाह 🗕

## અવતરણિકાર્થ :

પૂર્વગાથામાં વૈયાવચ્ચની વિધિ બતાવી. એના જ≕એ વિધિપૂર્વક કરાયેલ વૈયાવચ્ચના જ, ગુણને≔ફળને, કહે છે –

#### भाशाः

भरहेण वि पुळ्वभवे वेआवच्चं कयं सुविहिआणं । सो तस्स फलविवागेण आसि भरहाहिवो राया ॥५४१॥ भृंजित्तु भरहवासं सामन्नमणुत्तरं अणुचरित्ता । अट्टविहकम्ममुक्को भरहनरिंदो गओ सिद्धि ॥५४२॥

#### અન્વચાર્થ:

भरहेण वि=ભरत वर्ड पश पुळ्मवे=पूर्वलवमां सुविहिआणं=सुविहितोनुं वेआवच्चं कयं=वैयावृत्य करायुं हतुं, तस्स फलविवागेण=तेना=ते वैयावृत्यना, इणना विपाइथी सो=ते=लरत, भरहाहिवो राया= लरतािषप राश्च=लरतार्धना अधिपति यक्वतीं, आसि=थया. भरहवासं भुंजित्तु=लरतवर्षने=छ णंडने, लोगवीने अणुत्तरं सामनं अणुचिरित्ता=अनुत्तर अवा श्रामण्यने आयरीने अद्वविहकम्ममुक्को=अष्टिविध कर्मीथी मुक्त अवा भरहनरिंदो=लरतनरेन्द्र सिद्धि=सिद्धिने गओ=पाम्या.

#### ગાશાર્થ :

ભરત વડે પણ પૂર્વભવમાં સુવિહિત એવા સાધુઓનું વૈયાવૃત્ત્ય કરાયું હતું. તે વૈયાવૃત્ત્યના ફળના વિપાકથી ભરત ભરતાર્ધના અદિપતિ ચક્રવર્તી થયા અને છ ખંડને ભોગવીને, અનુત્તર એવા શ્રમણપણાને આચરીને, આઠ પ્રકારનાં કર્મોથી મુક્ત એવા ભરતનરેન્દ્ર સિદ્ધિને પામ્યા.

#### ટੀકા :

भरतेनाऽपि च चक्रवर्त्तिना पूर्वभवे=अन्यजन्मनि वैयावृत्त्यं कृतं सुविहितानां साधूनां, स तस्य वैयावृत्त्यस्य फलविपाकेन-सातावेदनीयोदयेन आसीद् भरताधिपो राजा=चक्रवर्तीति गाथार्थः ॥५४१॥

स च भरतः भुक्त्वा भरतवर्षं=षट्खण्डं तदनु श्रामण्यमनुत्तरं=प्रधानमनुचरित्वा केविलिविहारेणाष्ट्रविध-कर्म्ममुक्तः सन् चरमकाले भरतनरेन्द्रो महात्मा गतः सिद्धिं सर्वोत्तमामिति गाथार्थः ॥५४२॥

## ટીકાર્થ :

અને ચક્રવર્તી એવા ભરત વડે પણ પૂર્વભવમાં=અન્ય જન્મમાં, સુવિહિત સાધુઓનું વૈયાવૃત્ત્ય કરાયું હતું. તે વૈયાવૃત્ત્યના સાતાવેદનીયના ઉદયરૂપ ફળના વિપાકથી તે=ભરત, ભરતના અધિપ એવા રાજા=ચક્રવર્તી થયા, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

અને તે ભરત ભરતવર્ષને=છ ખંડને, ભોગવીને, ત્યારપછી કેવલીવિહાર દ્વારા અનુત્તર=પ્રધાન, એવા શ્રમણપણાને આચરીને, આઠ પ્રકારનાં કર્મોથી મુકાયેલા છતા મૃહાત્મા ભરત નરેન્દ્ર ચરમકાલમાં સર્વથી ઉત્તમ એવી સિદ્ધિને પામ્યા, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

ભરત ચક્રવર્તીએ પૂર્વભવમાં સુવિહિત સાધુઓની વૈયાવચ્ચ કરી હોવાથી તે વૈયાવચ્ચથી બંધાયેલ શાતાવેદનીયના ઉદયથી અંતિમ ભવમાં તેઓ ભરતક્ષેત્રના અધિપતિ ચક્રવર્તી બન્યા, અને તે શાતાવેદનીય પણ પુણ્યાનુબંધીપુણ્યના ઉદયવાળું હોવાથી છ ખંડને ભોગવ્યા પછી કેવલીવિહાર દ્વારા અર્થાત્ કેવલજ્ઞાની સ્વરૂપે સંયમના પાલનરૂપ વિચરણ દ્વારા, ઉત્તમ એવા શ્રામણ્યને પાળીને આઠેય કર્મોથી મુક્ત થઈને અંતકાળે મોક્ષને પામ્યા. આથી એ ફ્લિત થયું કે નિરાશંસભાવથી વિધિપૂર્વક કરાયેલી સુવિહિત સાધુઓની વૈયાવચ્ચ વિશેષ પ્રકારની શાતાનો અનુભવ કરાવવા દ્વારા મોક્ષરૂપ અંતિમ ફળમાં વિશ્રાંત થાય છે. ॥૫૪૧/૫૪૨॥

#### અવતરણિકા :

ગાથા ૫૪૧-૫૪૨માં વૈયાવચ્ચનું ફળ બતાવ્યું. તેને જ સ્પષ્ટ કરવા માટે કહે છે 🗕

#### भाशा :

पासंगिअभोगेणं वेआवच्चिमअ मोक्खफलमेव । आणाआराहणओ अणुकंपादि व्व विसर्यमि ॥५४३॥

#### અન્વચાર્થ:

इअ=આ રીતે=પૂર્વની બે ગાથામાં કહ્યું એ રીતે, विसयंमि=વિષયમાં अणुकंपादि व्य=અનુકંપાદિની જેમ पासंगिअभोगेणं=પ્રાસંિક ભોગ દ્વારા आणाआग्रहणओ=આજ્ઞાનું આરાધન હોવાને કારણે वेआवच्चं= વૈયાવૃત્ત્ય मोक्खफलमेव=મોક્ષરૂપ ફળવાળું જ છે.

#### ગાશાર્થ :

પૂર્વની બે ગાથામાં કહ્યું એ રીતે અનુકંપાના પાત્રમાં અનુકંપાદિની જેમ પ્રાસંગિક ભોગ દ્વારા આજ્ઞાનું આરાધન હોવાને કારણે વૈયાવચ્ય મોક્ષરૂપ ફલવાળી જ છે.

## ટીકા :

प्रासिङ्गिकभोगेन हेतुभूतेन वैयावृत्त्यम् इय=एवं मोक्षफलमेव पारम्पर्येण, अत्रोपपित्तः — आज्ञाऽऽराधनात्= तीर्थकरवचनाराधनाद् अनुकम्पादय इव विषये, आदिशब्दाद् अकामनिर्ज्जरादिपरिग्रहः, निदर्शनमेतदिति गाथार्थः ॥५४३॥

## ट<del>ीड</del>ार्थ :

इय=एवं આ રીતે=ગાથા ૫૪૧-૫૪૨માં બતાવ્યું એ રીતે, हेतुभूतेन प्रासिङ्गकभोगेन હેતુભૂત એવા પ્રાસંગિક ભોગ દારા=મોક્ષપ્રાપ્તિમાં સહાયભૂત એવા આનુષંગિક ભોગની જીવને પ્રાપ્તિ કરાવવા દારા, वैयावृत्त्यं पारम्पर्येण मोक्षफलमेव वैयावृत्त्य परंपरपशाथी भोक्ष3्र्य ફળવાળું જ છે.

अत्रोपपत्ति:- અહીં=વૈયાવૃત્ત્ય પરંપરાએ મોક્ષરૂપ ફળવાળું જ છે એમાં, ઉપપત્તિ છે=સંગતિ બતાવે છે –

विषये अनुकम्पादय इव विषयमां=अनुर्अपाना पात्रमां, अनुर्अपादिनी श्रेम,

आज्ञाऽऽराधनात्=तीर्थकरवचनाराधनाद् આજ્ઞાનું આરાધન હોવાને કારણે=તીર્થંકરના વચનનું આરાધન હોવાને કારણે, વૈયાવૃત્ત્ય પરંપરાએ મોક્ષરૂપ ફળવાળું જ છે, એમ અન્વય છે.

आदि ....... परिग्रहः,'आदि' શબ્દથી=''अनुकम्पादयः''માં 'आदि' શબ્દથી અકામનિર્જરા વગેરેનો પરિગ્રહ છે.

एतत् निदर्शनम् આ=વિષયમાં અનુકંપાદિનું કથન, નિદર્શન છે=દેષ્ટાંત છે અર્થાત્ વિષયમાં અનુકંપાદિથી જેમ પ્રાસંગિક ભોગ દ્વારા મોક્ષરૂપ કળ મળે છે, તેમ વૈયાવચ્ચથી પણ પ્રાસંગિક ભોગ દ્વારા પરંપરાએ મોક્ષરૂપ કળ મળે છે.

इति गाथार्थः આ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

વિવેકસંપન્ન જીવોને અનુકંપાપાત્ર જીવો ઉપર ભાવઅનુકંપા હોય છે. તેથી વિવેકી શ્રાવક ભગવાનની પૂજા કરતાં વિચારતા હોય કે "હું એ રીતે ભગવાનની ભક્તિ કરું કે જેને જોઈને અન્ય જીવો પણ જિનશાસન પ્રત્યે રુચિવાળા થઈને, તત્ત્વને પામીને સંસારસાગરથી પાર પામે." આમ, વિવેકી શ્રાવક પોતાના આત્મકલ્યાણ માટે અને અનુકંપાયોગ્ય જીવો પર અનુકંપા કરવા માટે જિનપૂજા કરતા હોય છે.

વળી, આ પ્રકારની અન્ય જીવો ઉપર ભાવઅનુકંપા કરવા દ્વારા વિવેકસંપન્ન શ્રાવક પુષ્યાનુબંધીપુષ્યનું ઉપાર્જન કરે છે, જે પુષ્ય તે શ્રાવકને પ્રાસંગિક ભોગરૂપ ફળ આપીને મોક્ષરૂપ ફળમાં પર્યવસાન પામે છે. આથી પાત્ર જીવ ઉપર કરાયેલી અનુકંપા જેમ પ્રાસંગિક ભોગ આપવા દ્વારા પરંપરાએ મોક્ષનું કારણ બને છે. જોકે પાત્ર જીવો ઉપર અનુકંપા કરતી વખતે જિનાજ્ઞા અનુસાર અન્ય જીવોને સન્માર્ગની પ્રાપ્તિ કરાવવા દ્વારા પરોપકાર કરવાનો અધ્યવસાય હોય છે; જયારે વૈયાવૃત્ત્યમાં તો સુવિહિત સાધુઓની ભક્તિ કરવા દ્વારા તેઓને સાધનામાં સહાયક થવાનો પરિણામ હોય છે, જે ઘણો ઊંચો છે.

આમ, બંને ક્રિયામાં અધ્યવસાયનો ભેદ હોવા છતાં ભગવાનના વચન પ્રમાણે કરાયેલ અનુકંપા અને વૈયાવચ્ચ જીવને પ્રાસંગિક ઉત્તમ ભોગો પ્રાપ્ત કરાવીને મોક્ષરૂપ ફળમાં પર્યવસાન પામે છે.

વળી, અનુકંપાદિમાં '**આ**દિ' પદથી અકામનિર્જરાદિનું ગ્રહણ કરવાનું છે. તેનાથી એ જણાવવું છે કે કેટલાક જીવો અકામનિર્જરાથી પ્રાસંગિક ભોગો પ્રાપ્ત કરીને મોક્ષ મેળવે છે. દા.ત. મરુદેવી માતાએ કેળના ભવમાં કરેલી અકામનિર્જરાને કારણે મનુષ્યભવમાં ઉત્તમ ભોગોને પામીને મોક્ષને પ્રાપ્ત કર્યો.

વળી, અકામનિર્જરાદિમાં '**आदિ**' પદથી કદાગ્રહ વગરના ભદ્રક પ્રકૃતિવાળા જીવો દ્વારા કરાતા અજ્ઞાનતપનું ગ્રહણ કરવાનું છે. દા.ત. તામલી તાપસે ૬૦,૦૦૦ વરસ અજ્ઞાનતપ કર્યું, જેનાથી તેને પ્રાસંગિક ઇન્દ્રપણાના ભોગો મળ્યા અને પછીના ભવમાં મોક્ષરૂપ ફળ મળશે. **!!૫૪૩!!** 

## અવતરણિકા :

इहैव भावार्थमाह -

## અવતરણિકાર્થ :

અહીં જ=વૈયાવચ્ચ પ્રાસંગિક ભોગ દ્વારા મોક્ષરૂપ ફળવાળું જ છે, એ વિષયમાં જ, ભાવાર્થને કહે છે – આશા :

> सुहतरुछायाइजुओ जह मग्गो होइ कस्सइ पुरस्स । एक्को अण्णो णेवं सिवपुरमग्गो वि इअ णेओ ॥५४४॥

### અન્વચાર્થ :

जह=8 રીતે कस्सइ पुरस्स=કોઈક પુરનો एक्को मग्गो=એક માર્ગ सुहतरुख्याइजुओ=શુભતરુની છાયાદિથી યુક્ત होइ=હોય, अण्णो=અન્ય=બીજો માર્ગ, एवं=આવા પ્રકારનો ण=ન હોય. इअ=એ રીતે सिवपुरमग्गो वि=शिवपुरनो માર્ગ પણ णेओ=જાણવો.

### भाथार्थ :

જે રીતે કોઈક નગરનો એક માર્ગ શુભ વૃક્ષની છાયા વગેરેથી યુક્ત હોય, બીજો માર્ગ આવા પ્રકારનો ન હોય. એ રીતે શિવપુરનો માર્ગ પણ જાણવો.

#### ટીકા :

शुभतरुच्छायादियुक्तः, आदिशब्दात्पुष्पफलपरिग्रहः, यथा मार्गः=पन्था भवति कस्यचित्पुरस्य वसन्तपुरादेः, एक एवम्भूतः, अन्यो नैवम्भूतः, अपि तु विपर्ययवान्, शिवपुरमार्गोऽप्येवं द्विविध एव ज्ञेय इति गाथार्थः ॥५४४॥

## टीङार्थ :

જે રીતે વસંતપુરાદિ કોઈક પુરનો=નગરનો, માર્ગ શુભ તરુની છાયાદિથી યુક્ત હોય, એક માર્ગ આવા પ્રકારનો છે; અન્ય=બીજો માર્ગ, આવા પ્રકારનો નથી, પરંતુ વિપર્યયવાળો છે. એ રીતે શિવપુરનો માર્ગ પણ=મોક્ષરૂપી નગરનો માર્ગ પણ, બે પ્રકારનો જ જાણવો. 'आदि' શબ્દથી=''જ્ઞચાદિ''માં 'आદિ' શબ્દથી, પુષ્પ અને ફળનો પરિગ્રહ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## અવતરણિકા :

विशेषतो द्वैविध्यमाह -

#### અવતરણિકાર્થ:

વિશેષથી દૈવિધ્યને કહે છે અર્થાત્ પૂર્વગાથામાં જણાવ્યું કે બે પ્રકારના દ્રવ્યમાર્ગના દેષ્ટાંતથી ભાવમાર્ગરૂપ મોક્ષમાર્ગ પણ બે પ્રકારનો છે. હવે તે મોક્ષમાર્ગના બે પ્રકારને વિશેષથી કહે છે –

#### ગાચા :

अणुकंपावेयावच्चपाविओ पढमो जिणाईणं । तदजत्तओ उ इअरो सदेव सामण्णसाहूणं ॥५४५॥

#### अन्दयार्थ :

अणुकंपावेयावच्चपाविओ=અનુકંપા અને વૈયાવચ્ચથી પ્રાપ્ત એવો पढमो=પ્રથમ (માર્ગ) जिणाईणं= જિનાદિને છે. तदजत्तओ उ=વળી તેમાં=અનુકંપા અને વૈયાવચ્ચમાં, અયત્નથી सदेव=સદા જ सामण्ण- साहूणं=सामान्य साधुओने इअरो=ઇતર છે=બીજો માર્ગ છે.

## ગાશાર્થ :

અનુકંપા અને વૈચાવરચથી પ્રાપ્ત એવો પ્રથમ માર્ગ જિનાદિને છે. વળી અનુકંપા અને વૈચાવરચમાં અચત્નથી સદા જ સામાન્ય સાધુઓને બીજો માર્ગ છે.

## ટીકા :

अनुकम्पावैयावृत्त्यप्राप्तो मार्गः शिवपुरस्य प्रथमः, स च जिनादीनां ज्ञेयः सुखपरगामिनां, तदयलतस्तु= अनुकम्पाद्ययलेन इतरो मार्गो द्वितीयः, स च सदैव सामान्यसाधूनां ज्ञेयः आत्मार्थपराणामिति गाथार्थः ॥५४५॥

#### ડીકાર્થ :

અનુકંપા અને વૈયાવચ્ચથી પ્રાપ્ત એવો શિવપુરનો માર્ગ પ્રથમ છે, અને તે માર્ગ સુખપરગામી=સુખપૂર્વક જનારા, જિનાદિનો જાણવો. વળી તેમાં અયત્નથી=અનુકંપાદિમાં અયત્નથી, ઇતર=દ્વિતીય, માર્ગ છે, અને તે માર્ગ સદા જ આત્માર્થમાં પર=પોતાના આત્માના પ્રયોજનમાં તત્પર, એવા સામાન્ય સાધુઓનો જાણવો, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

જે રીતે વસંતપુર વગેરે કોઈક નગરના બે માર્ગમાંથી એક માર્ગ વૃક્ષોની છાયા, પુષ્પ, ફળવાળો હોય, અને બીજો માર્ગ છાયા આદિ વગરનો હોય; તે રીતે મોક્ષરૂપી નગરનો પણ એક માર્ગ સુંદર ભોગસુખોની પ્રાપ્તિ કરાવવા દ્વારા મોક્ષસુખને આપનાર છે, અને બીજો માર્ગ વિશેષ શાતા અપાવે તેવી પુષ્પપ્રકૃતિ વગર મોક્ષસુખને આપનાર છે.

વળી, બે પ્રકારના ભાવમાર્ગમાંથી પ્રથમ માર્ગ, સાધનાકાળમાં વિવેકપૂર્વકની ભાવઅનુકંપા અને વૈયાવચ્ચ કરવાની પરિણતિવાળા જીવોને વિશિષ્ટ શાતા બંધાવીને શાતાપૂર્વક મોક્ષમાં લઈ જનાર છે, જે માર્ગ સુખપૂર્વક મોક્ષમાં જનારા તીર્થંકરાદિને હોય છે.

''जिनादीनां''માં 'आदि' પદથી ભરતચકી જેવા જીવોનું ગ્રહણ કરવાનું છે. તેનાથી એ પ્રાપ્ત થાય કે સંસારી જીવોને તારવાના અભિલાષરૂપ સંસારી જીવો પર ઉત્કૃષ્ટ ભાવઅનુકંપા કરીને કેટલાક જીવો તીર્થંકરનામકર્મ બાંધે છે, અને ભરત મહારાજા જેવા જીવો વિશિષ્ટ વૈયાવચ્ચ કરીને વિશેષ શાતા મળે તેવી પુણ્યપ્રકૃતિ બાંધે છે. આમ, બંને પ્રકારના જીવો પ્રાસંગિક ભોગસુખો પામીને શાતાપૂર્વક મોક્ષે જાય છે, જે શિવપુરનો પ્રથમ માર્ગ છે.

વળી આત્મકલ્યાણમાં તત્પર એવા સામાન્ય સાધુઓ સંસારથી વિરક્ત થઈને અનુકંપાદિમાં પ્રવૃત્તિ કરતા હોય છે ત્યારે, તેઓને તીર્થંકરોની જેમ ઉત્કૃષ્ટ ભાવઅનુકંપાનો કે ભરતાદિની જેમ વિશિષ્ટ વૈયાવચ્ચનો પરિણામ થતો નથી, પરંતુ અનુકંપાદિ કૃત્યોમાં સામાન્ય સાધુઓની પોતાની ભૂમિકાને અનુરૂપ પરિણતિ હોય છે. તેથી તેઓને તીર્થંકર કે ભરતાદિ જેવી શાતાની સામગ્રી પ્રાપ્ત થતી નથી, છતાં પૂર્વભવમાં કરેલ આરાધનાથી આવા જીવો પ્રાયઃ કરીને સારા ભવને અને સારા કુળને પ્રાપ્ત કરીને મોક્ષે જાય છે, જે શિવપુરનો બીજો માર્ગ છે. ॥૫૪૪/૫૪૫॥

# અવતરણિકા :

उपसंहरन्नाह —

# અવતરણિકાર્થ:

ગાથા ૫૦૫થી માંડીને પચ્ચક્ખાણ ગ્રહણ કરવાનાં બતાવેલ સર્વ અંગોનું વિસ્તારથી સ્વરૂપ બતાવતાં, ગાથા ૫૩૩થી પચ્ચક્ખાણ સ્વયં જ અનુપાલનીય છે એ અંગ બતાવવાનું શરૂ કર્યું. ત્યાં પ્રથમ પૂર્વપક્ષીએ શંકા કરી કે પચ્ચક્ખાણવાળા સાધુ અન્યને આહાર લાવી આપે તો તેમના પચ્ચક્ખાણનો ભંગ થાય, તેનું નિરાકરણ કરીને ગ્રંથકારે સ્થાપન કર્યું કે પચ્ચક્ખાણવાળા સાધુ વૈયાવચ્ચ માટે આહાર લાવી આપી શકે અને આહારનો ઉપદેશ પણ આપી શકે. આ સર્વ વાત વૈયાવચ્ચના અધિકારથી બતાવી. હવે તે સર્વનો ઉપસંહાર કરતાં ગ્રંથકાર કહે છે —

#### आथा :

# ता नित्थ एत्थ दोसो पच्चक्खाए वि निरिहगरणिम्म । गुणभावाओ अ तहा एवं च इमं हवइ सुद्धं ॥५४६॥

#### अन्वयार्थ :

ता=ते કારણથી=ગાથા ૫૩૭-૫૩૮માં જે બતાવ્યું છે તે કારણથી, निरिहगरणिम्म=િરિધિકરણ હોતે છતે=પચ્ચક્રખાણમાં અન્યને અશનાદિનું દાન અને ઉપદેશ અધિકરણના અભાવવાળાં હોતે છતે, तहा अ गुणभावाओ=અને તે પ્રકારે ગુણનો ભાવ હોવાથી, पच्चक्खाए वि=प्रत्याण्यान કરાયે છતે પણ एत्थ= અહીं=अन्नदानाદિમાં, दोसो नित्थ=દોષ नेथी; एवं च=आ रीते જ इमं=आ=પચ્ચક્રખાણ, सुद्धं=शुद्ध हवड=થાય છે.

★ "<mark>एवं च"</mark>ਮਾਂ 'ਚ' <mark>एव</mark> કાર અર્થક છે.

#### आथार्थ :

ગાથા ૫૩૯-૫૩૮માં જે બતાવ્યું છે તે કારણથી, પચ્ચક્ખાણમાં અન્યને અશનાદિનું દાન અને ઉપદેશ અધિકરણના અભાવવાળાં હોતે છતે, અને તે પ્રકારે ગુણનો ભાવ હોવાથી, પચ્ચક્ખાણ કરાયે છતે પણ અન્નદાનાદિમાં દોષ નથી. આ રીતે જ પચ્ચક્ખાણ શુદ્ધ થાય છે.

# ટીકા :

यस्मादेवं तस्मान्नास्त्यत्र दोषः अन्नदानादौ प्रत्याख्यातेऽपि सित स्वयं, निरिधकरण इत्यधिकरणाभावे सित गुणभावाच्च तथा=तेन प्रकारेण धर्म्मकायोपष्टम्भलक्षणेन, एवं चेत्येवमेवोचितपरप्रतिपत्त्या इदं= प्रत्याख्यानं भवति शुद्धं, नान्यथा, अथवा एवं च=वक्ष्यमाणेन विधिनेति गाथार्थः ॥५४६॥

## टीङार्थ :

જે કારણથી આમ છે≕ગાથા પ૩૭-પ૩૮માં કહ્યું એમ છે, તે કારણથી સ્વયં પ્રત્યાખ્યાન કરાયે છતે પણ અહીં=અન્નદાનાદિમાં, દોષ નથી.

અહીં પ્રશ્ન થાય કે પચ્ચકુખાણ હોવા છતાં અન્નદાનાદિમાં દોષ કેમ નથી ? તેથી કહે છે --

નિરધિકરણ હોતે છતે=અધિકરણનો અભાવ હોતે છતે=પચ્ચક્ખાણમાં અન્નદાનાદિની પ્રવૃત્તિ અધિકરણના અભાવવાળી હોતે છતે, અને તે પ્રકારે=ધર્મકાયના ઉપષ્ટંભના લક્ષણવાળા તે પ્રકારથી, ગુણનો ભાવ હોવાથી=આહાર વાપરનાર સાધુની ધર્મમય કાયાની પુષ્ટિ દ્વારા તેઓના સંયમની વૃદ્ધિરૂપ લાભની પ્રાપ્તિ હોવાથી, પચ્ચક્ષ્પાણ હોવા છતાં અન્નદાનાદિમાં દોષ નથી, એમ અન્વય છે.

આ રીતે જ≔પચ્ચક્ષ્માણવાળા સાધુ અન્યને અન્નદાનાદિથી ઉચિત વૈયાવચ્ચ કરે એ રીતે જ, ઉચિત એવી પરની પ્રતિપત્તિથી≕ઉચિત એવા ગુણસંપન્ન મહાત્માઓની વૈયાવચ્ચ કરવાથી, આ≔પચ્ચક્ષ્માણ, શુદ્ધ થાય છે, અન્યથા નહીં=શક્તિ હોવા છતાં પચ્ચક્ષ્માણવાળા સાધુ ઉચિતની વૈયાવચ્ચ ન કરે તો તેમનું પચ્ચક્ષ્માણ શુદ્ધ થતું નથી. અથવા આ રીતે જ≕વક્ષ્યમાણ વિધિથી જ≕આગળમાં કહેવાશે એ વિધિથી જ, પચ્ચક્ષ્યણ શુદ્ધ થાય છે, એમ અન્વય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

ગાથા ૫૩૭-૫૩૮માં સ્થાપન કર્યું એ રીતે પચ્ચક્ષ્ખાણવાળા સાધુ અન્યને આહારનું દાન કરે કે શ્રાવકાદિનાં કુલો બતાવે તેમાં કોઈ દોષ નથી.

અહીં પ્રશ્ન થાય કે જે સાધુએ સ્વયં આહારનો ત્યાગ કર્યો હોય તે સાધુ અન્યને આહારનું દાન કરે કે અન્યને આહારપ્રાપ્તિના ઉપાયો બતાવે તો દોષ કેમ નથી ? તેથી કહે છે —

તપસ્વી સાધુ ગુણવાન એવા આચાર્યાદિની ભક્તિ માટે જે આહારદાનાદિ પ્રવૃત્તિ કરે છે તે અધિકરણરૂપ નથી. આશય એ છે કે જે પ્રવૃત્તિથી કર્મબંધ થાય તે પ્રવૃત્તિને અધિકરણ કહેવાય, અને અન્યને આહારના દાનાદિની પ્રવૃત્તિ અધિકરણરૂપ નથી; કેમ કે પચ્ચક્ષ્પાણવાળા સાધુએ લાવી આપેલ આહાર વાપરવાથી પુષ્ટ થયેલ તે આચાર્યાદિનું શરીર પાપવ્યાપારમાં પ્રવર્તવાનું નથી, પરંતુ તે પુષ્ટ થયેલ શરીરથી તે આચાર્યાદિ સંયમની ઉચિત પ્રવૃત્તિ કરીને સંયમની વૃદ્ધિ કરશે, માટે તે અન્નદાનાદિની પ્રવૃત્તિ તે મહાત્માની સંયમવૃદ્ધિરૂપ ગુણનું કારણ બને છે. આથી તેમાં કોઈ દોષ નથી.

આનાથી ફલિત થાય કે જે પ્રવૃત્તિ અધિકરણ ન હોય અને ગુણનું કારણ હોય તે પ્રવૃત્તિ પચ્ચક્ષાણમાં કરવાથી દોષ લાગતો નથી, પરંતુ ગુણવાન એવા સાધુઓની ઉચિત વૈયાવચ્ચ કરવાને કારણે પોતાનું પચ્ચક્ષાણ શુદ્ધ બને છે; કેમ કે જેમ સાધુ સ્વયં પચ્ચક્ષાણ કરીને પોતાના સમભાવની વૃદ્ધિ કરે છે, તેમ અન્યને અન્નદાનાદિ કરીને પણ અન્યના સમભાવની વૃદ્ધિમાં નિમિત્ત બને છે, માટે તે સાધુનું પચ્ચક્ષાણ શુદ્ધ બને છે; પરંતુ જો પોતાની શક્તિ હોવા છતાં પચ્ચક્ષાણવાળા સાધુ અન્યના સમભાવની વૃદ્ધિના ઉપાયભૂત અન્નદાનાદિની પ્રવૃત્તિ કરે નહીં તો પોતાનું સદ્વીર્ય ગોપવવાને કારણે તે સાધુનું પચ્ચક્ષાણ શુદ્ધ બનતું નથી.

અહીં પ્રશ્ન થાય કે પચ્ચક્રખાણવાળા જે સાધુમાં અન્યને અન્નદાનાદિની પ્રવૃત્તિ કરવાની શક્તિ ન હોય અથવા તો અન્નદાનાદિની પ્રવૃત્તિ કરવાનો તેવો કોઈ સંયોગ પોતાને પ્રાપ્ત ન થયો હોય, તેવા સાધુનું પચ્ચક્રખાણ કઈ રીતે શુદ્ધ બને ? તે જણાવવા માટે ગ્રંથકાર **एવં च**નો અર્થ **અથવા**થી બીજી રીતે કરે છે.

આવા સાધુનું પચ્ચક્રખાણ આગળમાં બતાવાશે એ વિધિ કરવાથી શુદ્ધ બને છે. **!!૫૪૬!!** 

# અવતરણિકા :

तथा चाह -

# અવતરશિકાર્થ:

અને તે રીતે=પૂર્વગાથામાં કહ્યું તે રીતે, કહે છે –

# ભાવાર્થ :

પૂર્વગાથામાં एवं चनो અર્થ કરતાં કહ્યું કે વક્ષ્યમાણ વિધિથી પચ્ચક્ખાણ શુદ્ધ થાય છે. તેથી તે વક્ષ્યમાણ વિધિ દર્શાવવા અર્થે 'तथा च'થી કહે છે –

#### भाशा :

फासिअं पालिअं चेव सोहिअं तीरिअं तहा । किट्टिअमाराहिअं चेव जएज्ज एआरिसम्मि अ ॥५४७॥ दारगाहा ॥

#### અન્વચાર્ચ :

फासिअं पालिअं चेव=ફાસિત અને પાલિત, सोहिअं तीरिअं तहा=શોભિત અને તીરિત, किट्टिअं आगहिअं चेव=કીર્તિત અને આરાધિત (પચ્ચક્ખાણ શુદ્ધ છે,) एआरिसम्मि अ=અને આવા પ્રકારવાળા પચ્ચક્ખાણમાં (સાધુએ) जएज्ज=યત્ન કરવો જોઈએ.

#### ગાશાર્થ :

ફાસિત, પાલિત, શોભિત, તીરિત, કીર્તિત અને આરાધિત એવું પચ્ચક્ખાણ શુદ્ધ છે, અને આવા પ્રકારવાળા પચ્ચક્ખાણમાં સાધુએ ચલ્ન કરવો જોઈએ.

## ાસડિ

स्पृष्टं पालितं चैव शोभितं तीरितं तथा कीर्त्तितमाराधितं चैव शुद्धं, नाऽन्यद्, यत एवमतो यतेतैतादृशि प्रत्याख्यान इति श्लोकसमुदायार्थः ॥५४७॥

## ડીકાર્ચ:

સ્પૃષ્ટ અને પાલિત, શોભિત તથા તીરિત, કીર્તિત અને આરાધિત એવું પચ્ચક્ષ્ખાણ શુદ્ધ છે, અન્ય નહીં. જે કારણથી આમ છે≔સ્પૃષ્ટ આદિ ગુણોવાળું પચ્ચક્ષ્ખણ શુદ્ધ છે અન્ય નહીં એમ છે, આથી આવા પ્રકારવાળા પચ્ચક્ષ્ખાણમાં≔સ્પૃષ્ટાદિ વિશેષણોથી યુક્ત એવા પચ્ચક્ષ્ખાણમાં, યત્ન કરવો જોઈએ, એ પ્રમાણે શ્લોકનો સમુદાયાર્થ છે. ⊪પ૪૭॥

# અવતરણિકા :

अवयवार्थं त्वाह —

# અવતરણિકાર્થ:

વળી પૂર્વગાથારૂપ દ્વારગાથામાં બતાવેલ અવયવોના અર્થને કહે છે –

## भाशाः

उचिए काले विहिणा पत्तं जं फासिअं तयं भणिअं। तह पालिअं तु असइं सम्मं उवओगपडिअरियं ॥५४८॥

# અન્વચાર્થ :

उचिए काले=ઉચિત કાળમાં विहिणा≕વિધિ વડે जं पत्तं=જે પ્રાપ્ત હોય=જે પચ્ચક્ષ્ખાણ સ્વીકારેલ હોય, तयं=તેને=તે પચ્ચક્ષ્પાણને, फासिअं भणिअं=ફાસિત કહેવાયું છે. तह तु=અને વળી असइं सम्मं उवओग-पडिअस्यिं=અસકૃત્=વારંવાર, સમ્યગ્ ઉપયોગથી પ્રતિજાગરિત એવું પચ્ચક્ષ્પાણ पालिअं=પાલિત છે.

## आथार्थ :

ઉચિત કાળમાં વિધિ વડે જે પચ્ચક્ખાણ સ્વીકારેલ હોય તેને ફાસિત કહેવાયું છે, અને વળી વારંવાર સમ્યગ્ ઉપયોગથી પ્રતિજાગરિત એવું પચ્ચક્ખાણ પાલિત છે.

## ટીકા :

उचिते काले-पूर्वाह्मदौ विधिना-उच्चारणादिना प्राप्तं यत्प्रत्याख्यानं, स्पृष्टं तद्धणितं परमगुरुभिः, तथा पालितं तु तद् भण्यते, गृहीतं सदसकृत्सम्यगुपयोगप्रतिजागरितमविस्मृत्येति गाथार्थः ।१५४८॥

🛨 ''उच्चारणादि''मां 'आदि' पदधी अर्थनुं प्रतिसंधान ग्रहण हरवुं.

## ટીકાર્થ :

પૂર્વાહ્ન આદિ ઉચિત કાળમાં ઉચ્ચારણાદિ વિધિ વડે જે પચ્ચક્ખાણ પ્રાપ્ત=સ્વીકારેલ, હોય, તેને=તે પચ્ચક્ખાણને, પરમગુરુ વડે સ્પૃષ્ટ કહેવાયું છે.

અને વળી પાલિત પચ્ચક્ષ્ખાણ તે કહેવાય જે ગ્રહણ કરાયેલું છતું અવિસ્મૃતિ વડે વારંવાર સમ્યગ્ ઉપયોગથી પ્રતિજાગરિત હોય, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

#### ગાથા :

गुरुदिण्णसेसभोअणसेवणयाए उ सोहिअं जाण । पुण्णे वि थेवकालावत्थाणा तीस्अं होइ ॥५४९॥

# અન્વચાર્થ :

गुरुदिण्णसेसभोअणसेवणयाए उ=ગુરુને અપાયેલથી શેષ ભોજનની સેવના વડે જ=ગુરુને અપાયેલ અશનાદિમાંથી વધલા ભોજનને વાપરવા વડે જ, सोहिअं जाण=(પચ્ચક્ખાણ) શોભિત જાણ. पुण्णे वि=पूर्ण થયે છતે પણ=પચ્ચક્ખાણની મર્યાદા પૂરી થયે છતે પણ, शेवकालावत्थाणा=થોડા કાળના અવસ્થાનથી तीरिअं होइ=(પચ્ચક્ખાણ) તીરિત થાય છે.

# ગાથાર્થ :

ગુરુને આપેલ અશનાદિમાંથી વદોલ ભોજનને વાપરવા વડે જ પરચક્ષાણ શોભિત જાણ, પરચક્ષાણની મર્ચાદા પૂરી થયે છતે પણ થોડા કાળના અવસ્થાનથી પચ્ચક્ષાણ તીરિત થાય છે.

# ટીકા :

गुरुदत्ताद् अशनादेः शेषभोजनसेवनयैव हेतुभूतया शोभितं जानीहि, तथा पूर्णेऽप्यवधौ स्तोककालाव-स्थानाद् आत्तकल्याणाधानेन तीरितं भवतीति गाथार्थः ॥५४९॥

# ટીકાર્થ :

ગુરુને અપાયેલ અશનાદિથી હેતુભૂત એવી શેષ ભોજનની સેવના વડે જ શોભિત≔શોભિત પચ્ચક્ખાણના કારણભૂત એવા વધેલા ભોજનને વાપરવા વડે જ પચ્ચક્ખાણ શોભિત, તું જાણ. અને અવધિ પૂર્ણ થયે છતે પણ≔પચ્ચક્ખાણની મર્યાદા પૂરી થયે છતે પણ, થોડા કાળના અવસ્થાનથી આત્તકલ્યાણમાં આધાન વડે≔પચ્ચક્ખાણના પાલન દારા પ્રાપ્ત એવા કલ્યાણમાં અતિશયતાના આધાન વડે, પચ્ચકખાણ તીરિત થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

#### ગાથા :

# भोअणकाले अमुगं पच्चक्खायं ति भुंजि किट्टिअयं । आराहिअं पगारेहिं सम्ममेएहिं निट्टविअं ॥५५०॥

#### અન્વચાર્થ :

भोअणकाले=ભોજનકાળ થયે છતે अमुगं, पच्चक्खायं=અમુક પચ્ચક્ષ્પાણ કરાયું, ति=એથી भुंजि=હું વાપરીશ, किन्टिअयं=(એ પચ્ચક્ષ્પાણ) કીર્તિત છે. एएहिं पगोरेहिं=આ પ્રકારો વડે=પૂર્વે બતાવેલ ફાસિતાદિ પાંચ પ્રકારો વડે, सम्मं निद्विअं=સમ્યગ્ નિષ્ઠાપિત=સારી રીતે સમાષ્તિને પ્રાપ્ત કરાયેલું પચ્ચક્ષ્પાણ, आगहिअं=આરાધિત છે.

## ગાથાर्थ :

ભોજનકાળ થયે છતે અમુક પરચક્ખાણ કરાયું, એથી હું ભોજન કરીશ, એ પરચક્ખાણ કીર્તિત છે. પૂર્વે બતાવેલ ફાસિતાદિ પાંચ પ્રકારો વડે સારી રીતે સમાપ્તિને પ્રાપ્ત કરાયેલું પરચક્ખાણ આરાધિત છે.

## ટીકા :

भोजनकाले प्राप्ते सत्यमुकं नमस्कारादि प्रत्याख्यातमिति भोक्ष्ये कीर्त्तितमेतत्, तथा आराधितं नाम प्रकारै: सम्यगेभि:=अनन्तरोदितै: निष्ठापितं=समाप्ति नीतमिति गाथार्थ:॥५५०॥

# ટીકાર્થ :

ભોજનકાળ પ્રાપ્ત થયે છતે નવકારશી આદિ અમુક પચ્ચક્ષ્ખાણ કરાયું, એથી હું વાપરીશ, એ કીર્તિત છે, તથા આ=અનંતરમાં ઉદિત=પૂર્વમાં કહેવાયેલા, પ્રકારો વડે સમ્યગ્ નિષ્ઠાપિત=સમાપ્તિને પમાડાયેલું, પચ્ચક્ષ્માણ આરાધિત છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

પચ્ચક્ષ્ખાણની શુદ્ધિના છ ઉપાયો છે : (૧) "फासિअં" ઉચિત કાળમાં ઉચ્ચારણાદિ વિધિપૂર્વક પચ્ચક્ષ્ખાણ ગ્રહણ કરવું તે સ્પર્શિત છે અર્થાત્ સાધુ જયારે ગુરુ પાસે જઈને ગુરુમુખથી પચ્ચક્ષ્ખાણનું શ્રવણ કરતા હોય ત્યારે સાધુ સ્વયં પણ મનમાં પચ્ચક્ષ્ખાણનું સ્પષ્ટ ઉચ્ચારણ કરે, અને પચ્ચક્ષ્ખાણના અર્થીમાં માનસયત્ન કરે, જેથી પોતે કેટલા આગારોવાળું કયું પચ્ચક્ષ્ખાણ ગ્રહણ કરે છે, તેમાં ઉપયોગ રહેવાથી પચ્ચક્ષ્ખાણના અર્થીના સ્પર્શપૂર્વક પચ્ચક્ષ્ખાણ પાળવાનો અધ્યવસાય થાય. આ પ્રકારે ગ્રહણ કરાયેલું પચ્ચક્ષ્ખાણ પરમગુરુ એવા ભગવાન વડે સ્પૃષ્ટ કહેવાયું છે, જે પચ્ચક્ષ્માણશુદ્ધિનો અંગભૂત પ્રથમ ઉપાય છે.

વળી પચ્ચક્રખાણ ઉચિત કાળમાં ગ્રહેશ કરવાનું છે. આથી નવકારશી, પોરિસી, સાઢપોરિસીનું પચ્ચક્રખાણ સૂર્યોદય પહેલાં, અને પુરિમેઢ, અવઢનું પચ્ચક્રખાણ પોરિસીનું પચ્ચક્રખાણ આવે તે પહેલાં ગ્રહેણ કરવું ઉચિત છે. તેથી ઉચિતકાળનું ઉલ્લંઘન કરીને ગ્રહેણ કરાયેલું પચ્ચક્રખાણ ઉચ્ચારણાદિથી વિશુદ્ધ હોવા છતાં સ્પૃષ્ટ ગુણમાં ખામીવાળું કહેવાય.

(ર) "**પાત્તિઝં**" ગ્રહણ કરાયેલ પચ્ચક્ષ્ખાણને વારંવાર ઉપયોગની અવિસ્મૃતિથી પ્રતિજાગૃત કરવું તે પાલિત છે અર્થાત્ સાધુ સર્વત્ર સમભાવવાળા હોવાથી સમભાવની વૃદ્ધિ થાય તે રીતે પચ્ચક્ષ્ખાણ ગ્રહણ કરતા હોવાથી પચ્ચક્ષ્ખાણ લીધા પછી સાધુ વારંવાર સમ્યગ્ ઉપયોગની અવિસ્મૃતિથી પ્રતિજાગરણ કરે, કે "આજે મારે આહાર પ્રત્યે વિશેષ નિઃસ્પૃહતા કેળવીને અપ્રમાદભાવની વૃદ્ધિ કરવી છે." તેથી પચ્ચક્ષ્ખાણ ગ્રહણ કર્યા બાદ સાધુનો યત્ન નિરાશંસભાવને નિષ્યન્ન કરવામાં વર્તતો હોય, તો તે ગ્રહણ કરાયેલું પચ્ચક્ષ્ખાણ ભગવાન વડે પાલિત કહેવાયું છે, જે પચ્ચક્ષ્ખાણશુદ્ધિનો અંગભૂત દ્વિતીય ઉપાય છે.

અહીં વિશેષ એ છે કે પચ્ચક્ષાણ પ્રહણ કર્યા પછી સાધુ ક્ષુધા-તૃષાને કારણે પચ્ચક્ષાણ પારવાના સમયને વારંવાર યાદ કરે તો પોતાનામાં પ્રમાદભાવની વૃદ્ધિ થાય. આથી સાધુએ તે સમયની સ્મૃતિના નિવારણપૂર્વક સમભાવની વૃદ્ધિમાં યત્ન કરવો જોઈએ, જે પ્રતિજાગરણા છે. અને જો પચ્ચક્ષાણમાં તેવી પ્રતિજાગરણા સાધુ ન કરે તો વારંવાર પચ્ચક્ષાણ પારવાના સમયની સ્મૃતિને કારણે તે સાધુના અન્ય યોગોમાં શિથિલતા થાય, જેથી પ્રહણ કરેલ પચ્ચક્ષાણ અપ્રમાદને બદલે પ્રમાદની વૃદ્ધિનું કારણ બને, અને આવું પચ્ચક્ષાણ પરમાર્થથી પાલિત કહેવાય નહીં.

વળી, સ્થૂલ વ્યવહારનયથી પચ્ચક્ખાણની મર્યાદા સુધી આહાર ન કર્યો હોય, કે આહાર કરવાનો વિચાર પણ ન કર્યો હોય તો તે પચ્ચક્ખાણ પાલિત કહેવાય; પરંતુ નિશ્ચયનયથી પચ્ચક્ખાણપાલનનું પ્રયોજન નિષ્યન્ન થાય તો તે પચ્ચક્ખાણ પાલિત કહેવાય, અને સમભાવને અતિશયિત કરવામાં અપ્રમાદની વૃદ્ધિ સાધુના પચ્ચક્ખાણપાલનનું પ્રયોજન હોવાથી, પચ્ચક્ખાણથી અપ્રમાદભાવ વૃદ્ધિ ન પામે તો તે પચ્ચક્ખાણ તત્ત્વથી પાલિત ન કહેવાય.

- (3) "सोहिअं" ગૃહીત પચ્ચક્ષ્પાલને સુશોભન કરવું તે શોભિત છે. અર્થાત્ પચ્ચક્ષ્પાલ લેવાનું પ્રયોજન વિશેષ પ્રકારના નિરાશંસભાવની વૃદ્ધિ હોવાથી સાધુ પચ્ચક્ષ્પાલ પાર્યા પછી પોતે લાવેલ આહાર ગુરુને આપે, અને ગુરુ જે અશનાદિ આહાર લે, તેમાંથી વધેલ ભોજનને કોઈપલ જાતના મનના ખેદ વગર ઉત્સાહથી પોતે વાપરે, અને એમ ન વિચારે કે "મારે એકાસણું વગેરે તપ છે તોપલ અવશિષ્ટ અને નિસ્સાર એવું ભોજન મારે માટે રાખ્યું," પરંતુ પોતાની નિઃસ્પૃહતાની વૃદ્ધિ થાય તે રીતે ભોજન વાપરીને સાધુ વિચારે કે "સારભૂત ભોજન ગુરુના દેહનું ઉપષ્ટંભન કરીને જ્ઞાન-ધ્યાનાદિની વૃદ્ધિનું કારલ બનશે." આમ, ગુરુને સારભૂત ભોજન આપવા દ્વારા અને પોતે અવશિષ્ટ નિસ્સાર ભોજન વાપરવા દ્વારા શુદ્ધ અધ્યવસાયથી ગ્રહલ કરેલ પચ્ચક્ષ્માલ શોભિત થાય છે, જે પ્રત્યાખ્યાનશુદ્ધિનો અંગભૂત તૃતીય ઉપાય છે.
- (૪) "<del>તીરિગ્રં</del>" પચ્ચક્ખાણની મર્યાદા પૂર્ણ થયે છતે પણ થોડા કાળનું અવસ્થાન કરવું તે તીરિત છે. અર્થાત્ સાધુ શક્તિના પ્રકર્ષથી તપમાં યત્ન કરતા હોય ત્યારે કાલાવધિ પૂરો થાય કે તરત પચ્ચક્ખાણ પારવાને અભિમુખ તેમનો અધ્યવસાય થાય તો તે અધ્યવસાય કાંઈક પ્રમાદભાવને સૂચવે છે. આથી તેવો પ્રમાદભાવ ન આવે તે માટે પચ્ચક્રખાણની કાલમર્યાદા પૂરી થયા પછી પણ સાધુ થોડા કાળ સુધી

સ્વાધ્યાયાદિમાં અવસ્થાન કરે છે, અને આ રીતે પચ્ચક્ષ્ખાણગ્રહણકાળમાં તે સાધુમાં પ્રગટ થયેલ નિરાશંસભાવરૂપ જે કલ્યાણનો પરિણામ હતો, તે પચ્ચક્ષ્ખાણ આવ્યા પછી પણ થોડો કાળ અવસ્થાન કર્યા પછી પચ્ચક્ષ્ખાણ પારવાથી અતિશયતાવાળો બને છે. તેથી કાળ મર્યાદા પૂરી થયા પછી પણ ચિત્તને સ્વસ્થ રાખીને સ્વાધ્યાયાદિમાં યત્ન કરતા સાધુનું પચ્ચક્ષ્ખાણ અપ્રમાદવૃદ્ધિનું સમ્યગ્ કારણ બને છે, અને આવું પચ્ચક્ષ્ખાણ તીરિત કહેવાય છે, જે પ્રત્યાખ્યાનશુદ્ધિનો અંગભૂત ચોથો ઉપાય છે.

- (૫) "किट्टिअं" પ્રહણ કરેલ પચ્ચક્ષાણનું કીર્તન કરવું તે કીર્તિત છે. અર્થાત્ પ્રહણ કરેલ પચ્ચક્ષાણનું કીર્તન કરવાથી પચ્ચક્ષાણ પ્રત્યેનો અહોભાવ વધે છે. આથી સાધુ વાપરતી વખતે પોતે નવકારશી વગેરે જે પચ્ચક્ષાણ કર્યું હોય તેનું સ્મરણ કરે છે અને હર્ષને ધારણ કરે છે, કે "આજે મારાથી સુંદર પચ્ચક્ષાણનું ધાલન થયું." આ પ્રમાણે કીર્તન કરીને "હવે પછી હું વાપરીશ" એવો અધ્યવસાય એ પચ્ચક્ષાણનું કીર્તન છે. આવા કીર્તનનો આશય દરેક પચ્ચક્ષાણમાં અપ્રમાદભાવના આધાનનો છે. તેથી જે સાધુ શક્તિ ગોપવ્યા વગર પોતાની ભૂમિકાને અનુરૂપ પચ્ચક્ષ્પાણમાં યત્ન કરે છે, તે સાધુ પોતાના પચ્ચક્ષ્પાણનું કીર્તન કરી શકે છે, અને તેવું કીર્તન કરેલું પચ્ચક્ષ્પાણ ફળવાન બને છે. આવું પચ્ચક્ષ્પાણ કીર્તિત કહેવાય છે, જે પચ્ચક્ષ્પાણશુદ્ધિનો અંગભૂત પાંચમો ઉપાય છે.
- (૬) "**આરાફિઝાં**" સ્પૃષ્ટાદિ પાંચ પ્રકારો વડે જે પચ્ચક્ષ્ખાણ સાધુએ સારી રીતે સમાપ્તિને પમાડેલું હોય તે આરાધિત પચ્ચક્ષ્ખાણ કહેવાય, જે પચ્ચક્ષ્ખાણશુદ્ધિનો અંગભૂત છક્કો ઉપાય છે. આ રીતે છયે અંગોથી સેવેલું પચ્ચક્ષ્ખાણ આરાધિત છે અને સમ્યગ્ શુદ્ધિનું કારણ બને છે. **॥૫૪૮/૫૪૯/૫૫૦**॥

## અવતરણિકા :

ગાથા ૫૪૬ના અંતે દર્શાવ્યું કે આ રીતે ઉચિત એવી પરની પ્રતિપત્તિ વડે અથવા વક્ષ્યમાણ વિધિ વડે પચ્ચક્ષ્માણ શુદ્ધ થાય છે. તેથી હવે આ બંને રીતથી શુદ્ધ પચ્ચક્ષ્માણ કોને થાય છે ? અને તેનું ફળ શું છે ? તે બતાવવા અર્થે કહે છે —

#### आथा :

एअं पच्चक्खाणं विसुद्धभावस्स होइ जीवस्स । चरणाराहणजोगा निव्वाणफलं जिणा बिति ॥५५१॥

## અન્વચાર્થ:

एअं पच्चक्खाणं=આ પચ્ચક્ખાણ=પૂર્વે કાસિતાદિ છ શુદ્ધિવાળું બતાવ્યું એ પચ્ચક્ખાણ, विसुद्धभावस्स जीवस्स=વિશુદ્ધભાવવાળા જીવને होइ=થાય છે. चरणाराहणजोगा=ચરણના આરાધનનો યોગ હોવાથી= વિશુદ્ધભાવવાળા જીવને ચારિત્રની આરાધનાનો યોગ હોવાથી, निच्चाणफलं=िનર્વાણરૂપ કળવાળું (પચ્ચક્ખાણ) जिणां=જિનો विति=કહે છે.

# **ाः**थार्थ :

પૂર્વે ફાસિતાદિ છ શુદ્ધિવાળું બતાવ્યું એ પચ્ચક્ષ્માણ વિશુદ્ધભાવવાળા જીવને થાય છે. વિશુદ્ધભાવવાળા જીવને ચારિત્રની આરાધનાનો યોગ હોવાથી નિર્વાણરૂપ ફળવાળું પચ્ચક્ષ્માણ જિનેશ્વરો કહે છે.

#### शिक्षाः

एतत् प्रत्याख्यानम् अनन्तरोदितं विशुद्धभावस्य सतो भवति जीवस्यावश्यं, तथा चरणाराधनयोगात् कारणात् निर्वाणफलं≔मोक्षफलं जिना बुवते एविमिति गाथार्थः ॥५५१॥

#### ટીકાર્થ :

આ=પૂર્વમાં કહેવાયેલું, પચ્ચક્ષ્માણ વિશુદ્ધભાવવાળા છતા જીવને અવશ્ય થાય છે, અને આ રીતે= વિશુદ્ધભાવવાળા સાધુ પચ્ચક્ષ્માણનું સેવન કરે એ રીતે, ચરણના આરાધનના યોગરૂપ કારણથી નિર્વાણરૂપ ફળવાળું=મોક્ષરૂપ ફળવાળું, પચ્ચક્ષ્માણ જિનો કહે છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

જે સાધુ સમભાવને અતિશયિત કરવા અર્થે જિનાજ્ઞા પ્રમાણે યથાશક્તિ પચ્ચક્ષ્પાણમાં યત્ન કરતા હોય, તેવા વિશુદ્ધભાવવાળા સાધુને ગાથા ૫૪ દથી ૫૫૦માં બતાવ્યું એ પ્રકારની શુદ્ધિવાળું પચ્ચક્ષ્પાણ થાય છે; કેમ કે જે સાધુઓ સમભાવમાં વર્તે છે અને સંવેગની વૃદ્ધિ અર્થે પચ્ચક્ષ્પાણમાં યત્ન કરે છે, તેઓ અત્યંત ઉપયોગપૂર્વક પચ્ચક્રપાણ ગ્રહણ કરે છે, અને અત્યંત ઉપયુક્ત થઈને પચ્ચક્રપાણનું સમ્યગ્ પાલન કરે છે.

વળી, સંવેગની વૃદ્ધિ માટે યત્ન કરનારા સાધુ જેમ પચ્ચક્ખાણમાં સમ્યગ્ યત્ન કરતા હોય છે તેમ શક્તિ ગોપવ્યા વગર વૈયાવચ્ચમાં પણ સમ્યગ્ યત્ન કરતા હોય છે, તેથી વિશુદ્ધભાવવાળા સાધુનું પચ્ચક્ખાણ બંને પ્રકારની શુદ્ધિવાળું હોય છે. માટે આવા સાધુમાં ચારિત્રની આરાધનાનો યોગ પ્રગટે છે અર્થાત્ તેઓમાં પ્રગટેલ ચારિત્રનો પરિણામ ઉત્તરોત્તર વિશેષ વિશેષ પ્રકર્ષવાળો થતો જાય છે, જેથી તે સાધુએ ત્રહણ કરેલ પચ્ચક્ખાણ નિર્વાણરૂપ ફળવાળું બને છે, આ પ્રકારે જિનેશ્વરો કહે છે. ॥પપ્યા

# અવતરણિકા :

एवं प्रस्तुतोपयोगि प्रासिङ्गकमिधाय प्रस्तुतशेषमाह -

# અવતરક્ષિકાર્થ :

આ રીતે=ગાથા ૫૦૫થી માંડીને ગાથા ૫૫૧ સુધીમાં વર્ણન કર્યું એ રીતે, પ્રસ્તુતમાં ઉપયોગી એવા પ્રાસંગિકને કહીને=પ્રસ્તુત એવા પચ્ચક્ખાણગ્રહણમાં ઉપયોગી એવા આગારોનું સ્વરૂપ બતાવવા આદિરૂપ પ્રાસંગિક કથનને કરીને, પ્રસ્તુતના શેષને=પ્રસ્તુત એવા રાત્રિક પ્રતિક્રમણની વિધિના શેષ કથનને, કહે છે –

# ભાવાર્થ :

રાઈ પ્રતિક્રમણની વિધિ બતાવતાં ગાથા પ૦૪માં કહેલ કે તપચિંતવનના કાયોત્સર્ગમાં ચિંતવેલ પચ્ચક્ષ્મણ સર્વ સાધુઓ સાથે મળીને ગુરુ પાસે ગ્રહણ કરે છે, તેથી ગાથા પ૦૫ માં પચ્ચક્ષ્માણ ગ્રહણ કરવાનું સ્વરૂપ બતાવ્યું, જેનો વિસ્તાર ગાથા ૫૫૧ સુધી કર્યો. આ સર્વ કથન ગ્રંથકારે પ્રસંગથી કર્યું. હવે સાધુઓ ગુરુ પાસે પચ્ચક્ષ્માણ ગ્રહણ કર્યા પછી શું કરે છે ? તે બતાવવા માટે રાઈ પ્રતિક્રમણની શેષ વિધિ બતાવે છે —

#### गाथा :

# थुइदाणं जहपुर्व्वि वंदंति तओ अ चेइए सम्मं । बहुवेलं च करेंती पच्छा पेहंति पुञ्छणगं ॥५५२॥

#### અન્વચાર્થ:

थुइदाणं जहपुळ्ळ=સ્તુતિદાન યથાપૂર્વ છે=જે રીતે સાંજના પ્રતિક્રમણમાં સ્તુતિદાન બતાવ્યું તે રીતે સવારના પ્રતિક્રમણમાં સ્તુતિદાન જાણવું. तओ अ=અને ત્યારપછી (સાધુઓ) चेइए=ચૈત્યોને सम्मं वंदंति= સમ્યગ્ વંદે છે. बहुवेलं च=અને બહુવેલાને करेंती=કરે છે, पच्छा=ત્યારપછી पुञ्छणगं=रश्ले હरણનे पेहंति= પડિલેહે છે.

## ગાથાર્થ :

જે રીતે સાંજના પ્રતિક્રમણમાં બતાવ્યું તે રીતે સવારના પ્રતિક્રમણમાં સ્તુતિદાન જાણવું, અને ત્થાર પછી સાધુઓ રૌત્યોને સમ્યગ્ વંદન કરે છે અને બહુવેલાને કરે છે, ત્યારપછી રજોહરણને પડિલેહે છે.

#### ટીકા :

स्तुतिदानं प्रतिक्रमणपर्यन्ते यथापूर्वमिति यथा प्रादोषिक उक्तं तथैवाऽवसेयं, वन्दन्ते ततश्च=तदनन्तरं च चैत्यानि सम्यग्=अस्खलितादिप्रकारेण, बहुवेलां च कुर्वन्ति, तदनन्तरं च पश्चात् प्रेक्षन्ते सूत्रविधिना पुज्छनं=रजोहरणमिति गाथार्थः ॥५५२॥

## દીકાર્શ :

પ્રતિક્રમણના પર્યંતમાં સ્તુતિદાન યથાપૂર્વ છે=જે રીતે પ્રાદોષિકમાં કહેવાયું તે રીતે જ જાણવું, અર્થાત્ દૈવસિક પ્રતિક્રમણની વિધિ બતાવતાં ગાથા ૪૮૯-૪૯૦માં જે પ્રમાણે કહેવાયું કે ગુરુની સ્તુતિ ગ્રહણ કરાયે છતે સાધુઓ સ્વરૂપથી અને શબ્દથી વધતી એવી ત્રણ સ્તુતિઓને બોલે છે, એ પ્રમાણે રાત્રિક પ્રતિક્રમણમાં પણ સાધુઓ સ્વરૂપથી અને શબ્દથી વધતી એવી ત્રણ સ્તુતિઓને બોલે છે.

અને ત્યારપછી સમ્યગ્=અસ્ખલિતાદિ પ્રકારથી, ચૈત્યોને વંદે છે, અને બહુવેલાને કરે છે અર્થાત્ બહુવેલના આદેશ માંગે છે, અને ત્યારપછી પાછળથી પુંછનને=રજોહરણને, સૂત્રની વિધિથી પ્રતિલેખે છે. એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

સાધુઓ જેમ દૈવસિક પ્રતિક્રમણમાં સ્વરૂપથી અને શબ્દથી વધતી એવી 'નમોક્સ્તુ વર્ધમાનાય'ની ત્રણ સ્તુતિઓ બોલે છે, તેમ રાત્રિક પ્રતિક્રમણમાં પણ પ્રતિક્રમણની સમાપ્તિના હર્ષની અભિવ્યક્તિરૂપે સ્વરૂપથી અને શબ્દથી વધતી એવી 'વિશાલલોચનદલ'ની ત્રણ સ્તુતિઓ બોલે છે.

આમ, સ્તુતિદાન કર્યા પછી સાધુઓ અસ્ખલિતાદિ પ્રકારથી ચૈત્યોને વંદન કરે છે. વળી તે ચૈત્યોને વંદન વર્તમાનમાં કલ્લાણકંદં સૂત્રની ચાર થોયોથી થાય છે, વળી તે ચૈત્યવંદનાનું સૂત્ર સાધુઓ સૂત્રોચ્ચારણની અસ્ખલિત, અમિલિતાદિ વિધિપૂર્વક બોલે છે. ત્યારબાદ સાધુઓ "બહુવેલ સંદિસાઉં? બહુવેલ કરું?" એવા ગુરુ પાસે બહુવેલના આદેશ માંગે છે, ત્યારબાદ સૂત્રમાં કહેલ વિધિ વડે રજોહરણનું પડિલેહણ કરે છે. ॥પપર॥

## अवतरशिक्षाः

किमर्थं बहुवेलां कुर्वन्तीत्यत्राह -

## અવતરણિકાર્થ:

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે સાધુઓ બહુવેલાને કરે છે. તેથી શંકા થાય કે સાધુઓ બહુવેલાને શા માટે કરે છે ? એ પ્રકારની શંકામાં કહે છે –

#### आथा :

गुरुणाऽणुण्णायाणं सक्वं चिअ कप्पई उ समणाणं । किच्चं पि जओ काउं बहुवेलं ते करिंति तओ ॥५५३॥

## અન્વચાર્ચ :

जओ=જે કારણથી गुरुणाऽणुण्णायाणं समणाणं=ગુરુ વડે અનુજ્ઞાત એવા શ્રમણોને सव्वं चिअ=સર્વ જ किच्चं पि=કૃત્ય પણ काउं=કરવું कप्पई=કલ્પે છે, तओ=તે કારણથી ते=તેઓ=સાધુઓ, बहुवेलं= બહુવેલાને करिंत=કરે છે.

🛨 'ઢ' પાદપૂર્તિ અર્થે છે.

## ગાથાર્થ :

જે કારણથી ગુરુ વડે અનુજ્ઞાત સાધુઓને સર્વ જ કૃત્ય પણ કરવું કલ્પે છે, તે કારણથી સાધુઓ બહુવેલાને કરે છે.

# ટીકા ઃ

आचार्येणाऽनुज्ञातानां सतां सर्वमेव कल्पते कर्त्तुं श्रमणानां कृत्यमपि स्वाध्यायादि यतः कर्त्तुं , नान्यथा, बहुवेलां ततः कुर्वन्ति युगपदेव कृत्यसूक्ष्मयोगानुज्ञापनायेति गाथार्थः ॥५५३॥

★ "किच्चं पि"मां 'अपि'शी એ કહેવું છે કે શ્રમણોને ગુરુની અનુજ્ઞા વિના અકૃત્ય तो કરવું કલ્પતું નથી, पરંતુ કૃત્ય પણ કરવું કલ્પતું નથી.

# ટીકાર્થ :

જે કારણથી આચાર્યથી અનુજ્ઞાત છતા શ્રમણોને સર્વ જ સ્વાધ્યાયાદિ કૃત્ય પણ કરવું કલ્પે છે, અન્યથા નહીં; તે કારણથી કૃત્યરૂપ સૂક્ષ્મયોગોના અનુજ્ઞાપન માટે શ્રમણો એક સાથે જ બહુવેલાને કરે છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

સાધુઓને સર્વ પણ કૃત્યો ગુરુની અનુજ્ઞા મેળવ્યા પછી જ કરવાં કલ્પે છે, આથી જયાં સુધી ગુરુની અનુજ્ઞા ન મળી હોય ત્યાં સુધી સાધુઓને સંયમનાં ઉચિત કૃત્ય પણ કરવાં કલ્પતાં નથી. આ પ્રકારના ઉચિત વ્યવહારથી ગુણવાનનું પરતંત્રપણું પ્રાપ્ત થાય છે, માટે રાઈપ્રતિક્રમણ કર્યા પછી સાધુઓ પોતાના સૂક્ષ્મ યોગોની અનુજ્ઞા મેળવવા અર્થે ગુરુ પાસે એક સાથે બહુવેલના આદેશ માંગે છે.

આશય એ છે કે સાધુઓને નિર્જરાનું કારણ હોય તેવાં કૃત્યો કર્તવ્ય છે, અન્ય નહિ. વળી નિર્જરા માટે જેમ સાધુને સ્વાધ્યાયાદિ કૃત્યો કર્તવ્ય છે તેમ પોતાનો દેહ ધર્મકાય હોવાથી ધર્મકાયના પાલન માટે શ્વાસોચ્છ્વાસાદિ સૂક્ષ્મ યોગો પણ સાધુને કર્તવ્ય છે; કેમ કે શ્વાસોચ્છ્વાસ, ચક્ષુના નિમેષ-ઉન્મેષ વગેરે દેહના સૂક્ષ્મ યોગો થતા રહે તો શરીર સંયમયોગોના નિર્વાહ માટે સમર્થ રહી શકે, અને તેવા સૂક્ષ્મ યોગોની અનુજ્ઞા કૃત્યકાળમાં લેવી શક્ય નહીં હોવાથી સવારમાં કૃત્ય એવા તે સૂક્ષ્મ યોગોની ગુરુ પાસે અનુજ્ઞા મેળવવા માટે સાધુઓ બહુવેલના આદેશ માંગે છે.

આનાથી એ ફલિત થાય કે જે કૃત્યો ઉપયોગપૂર્વક કરવાનાં છે, તે કૃત્યોના પ્રારંભકાળ પૂર્વે ગુરુની અનુજ્ઞા મેળવવી પડે, અને સૂક્ષ્મ યોગો સતત થયા કરતા હોવાથી અને તેની પૂર્વ અનુજ્ઞા મેળવવી શક્ય ન હોવાથી, તે યોગોની ગુરુ પાસે અનુજ્ઞા મેળવવા માટે સાધુઓ ગુરુ પાસે બહુવેલના આદેશ માંગે છે, જેથી સાધુનાં સર્વ કૃત્યો ગુરુની અનુજ્ઞાથી કરાયેલાં થાય છે. અને ગુરુની અનુજ્ઞાથી સર્વ કૃત્યો કરવાના અધ્યવસાયને કારણે સાધુમાં ગુણવાન એવા ગુરુની પરતંત્રતારૂપ પરિણતિ પ્રગટે છે, જેથી સાધુની રત્નત્રયીની શુદ્ધિ થાય છે. તેના કારણે સાધુની શાસોચ્છ્વાસાદિ રૂપ શારીરિક સૂક્ષ્મ ક્રિયાઓ કે સ્વાધ્યાયાદિ ઉચિત કૃત્યો ભગવાનની આજ્ઞા અનુસાર હોવાથી નિર્જરાનું કારણ બને છે. ॥૫૫૩॥

## અવતરણિકા :

ગાથા ૨૩૦થી ૪૯૨ સુધીમાં સવારના પડિલેહણથી માંડીને દૈવસિકપ્રતિક્રમણ સુધીની વિધિ બતાવી. ત્યાર પછી રાત્રિમાં કરવાની કાલગ્રહણાદિ વિધિને વિશેષસૂત્રથી જાણી લેવાનો ગાથા ૪૯૩માં અતિદેશ કરીને ગાથા ૪૯૪થી ૫૫૩ સુધીમાં રાત્રિક પ્રતિક્રમણની અને રજોહરણ પડિલેહવાની વિધિ બતાવી. આથી ગાથા ૨૩૦થી ૫૫૩ સુધીમાં સાધુને પ્રતિદિન કરવાની ક્રિયાનું વર્ણન સમાપ્ત થયું.

વળી, ગાથા ૫૫૨ ના અંતે કહ્યા મુજબ સાધુઓ બહુવેલાને કર્યા પછી રજોહરણનું પ્રતિલેખન કરે, અને ત્યારપછી કરવાની વિધિ ગાથા ૨૩૩થી ૨૬૬માં બતાવાયેલ છે, તે પ્રમાણે સાધુ કરે છે, તેમ નિર્દેશ કરીને દરેક ક્રિયાની વચ્ચે અવકાશ મળે ત્યારે સાધુઓએ સ્વાધ્યાય કરવો જોઈએ, તે બતાવે છે —

#### भाशाः

उविहं च संदिसाविअ पेहिंति जहेव विष्णअं पुर्व्व । विच्चंमि अ सज्झाओ तस्स गुणा विष्णआ एए ॥५५४॥

## અન્વચાર્થ :

संदिसाविअ च=અને સંદિશાવીને=ગુરુની અનુજ્ઞા માંગીને, (સાધુઓ) जहेव=જે રીતે જ पुद्धिं विष्णअं=पूर्वे वर्शवायुं (ते रीते જ) उविहें=ઉપિધને पेहिंति=પ્રત્યુપેક્ષે છે, विच्चंमि अ=અને વચમાં=દિવસ દરમિયાનની સર્વ ઉચિત ક્રિયાઓની વચમાં, सज्झाओ=સ્વાધ્યાય=સાધુઓ સ્વાધ્યાય કરે છે. तस्स=तेना= સ્વાધ્યાયના, एए गुणा=આ ગુજ્ઞો=આગળની ગાથાઓમાં કહેવાશે એ લાભો, विष्णआ=वर्शवाया છે.

#### आशर्थ :

અને ગુરુની અનુજ્ઞા માંગીને સાધુઓ જે રીતે જ પૂર્વે કહેવાયું તે રીતે જ ઉપધિને પ્રત્યુપેક્ષે છે, અને વચ્ચે સ્વાધ્યાય કરે છે. સ્વાધ્યાયના આગળમાં કહેવાશે એ ગુણો વર્ણવાયા છે.

#### शकाः

उपिंध च पूर्वोक्तं सन्देश्य=अनुज्ञाप्य गुरुं प्रेक्षन्ते यथैव वर्णितं पूर्वमत्रैव तथैवेति, विच्चंमि=अपान्तराले च उक्तित्रयाकलापस्य स्वाध्यायः यथाक्रमं पर्यायमाश्रित्य, तस्य=स्वाध्यायस्य गुणाः वर्णिताः एते=वक्ष्यमाणा इति गाथार्थः ॥५५४॥

#### ટીકાર્થ :

અને ગુરુને અનુજ્ઞાપન કરીને=ગુરુની અનુજ્ઞા લઇને, જે રીતે જ, અહીં જ=આ પંચવસ્તુક ગ્રંથમાં જ, પૂર્વે=ગાથા ૨૩૩ વગેરેમાં, વર્ણવાયું, તે રીતે જ, પૂર્વોક્ત=ગાથા ૨૩૨માં કહેવાયેલ, ઉપધિને પ્રતિલેખે છે, અને ઉક્તક્રિયાકલાપના અપાન્તરાલમાં=અત્યાર સુધી કહેવાયેલ દિવસ-રાતની સાધુક્રિયાના સમૂહની વચ્ચે, પર્યાયને આશ્રયીને યથાક્રમ સ્વાધ્યાય કરે છે, અર્થાત્ પોતે અત્યાર સુધી જેટલું શ્રુતનું અધ્યયન કરેલ હોય તે સર્વ શ્રુતરૂપ પર્યાયને આશ્રયીને પ્રારંભથી માંડીને ક્રમસર સાધુઓ સ્વાધ્યાય કરે છે. તેના=સ્વાધ્યાયના, આ=કહેવાનારા, ગુણો વર્ણવાયા છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

પૂર્વમાં બતાવ્યું એ રીતે સાધુઓ ગુરુની અનુજ્ઞા લઈને ગાથા ૨૩૨માં બતાવેલ ઉપધિનું પડિલેહણ કરે છે. આ રીતે દિવસ દરમિયાન ઉચિત સમયે સર્વ ક્રિયાઓ કરતી વખતે સાધુને વચ્ચે વચ્ચે અવકાશ મળે ત્યારે સાધુઓ સ્વાધ્યાય કરે છે.

વળી તે સ્વાધ્યાય સાધુઓ પર્યાયને આશ્રયીને યથાક્રમ કરે છે. આનાથી એ પ્રાપ્ત થાય કે સાધુઓ પોતે અત્યાર સુધીમાં જેટલું શ્રુત ભણ્યા હોય તે સર્વ શ્રુતનો સ્વાધ્યાય થઈ શકે તો એક દિવસમાં પરાવર્તન કરીને પૂર્ણ કરે, અને જો પોતે ભણેલ સર્વ શ્રુતનો સ્વાધ્યાય સાધુ એક દિવસમાં પૂર્ણ ન કરી શકે, તો પ્રથમ દિવસે જેટલા શ્રુતનો સ્વાધ્યાય કર્યો હોય તેનાથી આગળ-આગળના શ્રુતનો બીજે-ત્રીજે દિવસે પણ સ્વાધ્યાય કરીને પોતે ભણેલ સર્વ શ્રુતનું પરાવર્તન કરી લે, અને સાધુ આ રીતે પોતે ભણેલ સર્વ શ્રુતનું પરાવર્તન કરી કરીને શ્રુતને અત્યંત સ્થિર રાખે.

વળી સાધુ શ્રુતનું પરાવર્તન સૂત્ર અને અર્થમાં અત્યંત ઉપયુક્ત થઈને કરે છે, જેથી તેઓનો આત્મા શ્રુતથી ભાવિત રહે છે, પોતે ભણેલ શ્રુતની આજીવન અવિસ્મૃતિ રહે છે, તેમ જ સાધુક્રિયાઓની વચ્ચે સમય મળે ત્યારે સ્વાધ્યાય કરવાથી સાધુનો ક્રિયાના ઉચિત કાળ સિવાયનો સમય પ્રમાદમાં પસાર થતો નથી, પરંતુ સ્વાધ્યાય દ્વારા અપ્રમાદભાવની વૃદ્ધિ થાય છે. **!!પપ૪!!** 

# અવતરણિકા :

પૂર્વગાથાના અંતે કહ્યું કે સ્વાધ્યાયના આ ગુણો વર્ણવાયા છે. તેથી સ્વાધ્યાયના એ ગુણો દર્શાવવા કહે છે —

#### ગાથા :

आयहिअपरिण्णा भावसंवरो नवनवो अ संवेगो । निक्कंपया तवो निज्जरा य परदेसिअत्तं च ॥५५५॥ सूचागाहा॥

#### અન્વચાર્થ :

आयहिअपरिण्णा=(સ્વાધ્યાય એ) આત્મહિતપરિજ્ઞા, भावसंवरो=ભાવસંવર मवनवो अ संवेगो= અને નવો નવો સંવેગ, निक्कंपया=નિષ્કંપતા, तवो=તપ निज्जरा य=અને નિર્જરા પરदेसिअत्तं च=અને પરદેશિકત્વ છે.

#### ગાશાર્થ :

સ્વાદયાય એ આત્મહિતપરિજ્ઞા, ભાવસંવર, નવો નવો સંવેગ, નિષ્કંપતા, તપ, નિર્જરા અને પરદેશિકત્વ છે.

## ટીકા :

आत्महितपरिज्ञा स्वाध्यायः, तथा भावसंवरः=परमार्थसंवरः तत एव, तथा नवनवश्च संवेगोऽपूर्वागमेन, तथा निष्कम्पता मार्गे, तथा तपः परं प्रधानं, तथा निर्ज्जरा च कर्म्मणः, तथा परदेशिकत्वं च मार्गस्य स्वाध्यायादेवेति गाथासमुदायार्थः ॥५५५॥

## ટીકાર્થ :

સ્વાધ્યાય આત્મહિતપરિજ્ઞા છે, અને તેથી જ=સ્વાધ્યાય આત્મહિતપરિજ્ઞા છે તેથી જ, ભાવસંવર છે=પરમાર્થસંવર છે, અપૂર્વના આગમ દ્વારા નવો નવો સંવેગ છે, તથા માર્ગમાં નિષ્કંપતા છે, અને પર-પ્રધાન એવું તપ છે, અને કર્મની નિર્જરા છે, અને સ્વાધ્યાયથી જ માર્ગનું પરદેશિકપશું થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો સમુદાયાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

- (૧) "આયદિઆપિષ્ળા" સ્વાધ્યાય એ આત્માના હિતની પરિજ્ઞા છે. જ્ઞપરિજ્ઞા અને પ્રત્યાખ્યાનપરિજ્ઞા એમ બે પ્રકારે પરિજ્ઞા છે અર્થાત્ સ્વાધ્યાયથી આત્માના હિતનો યથાર્થ બોધ થાય છે, તેમ જ સ્વાધ્યાયથી આત્માના હિતનો યથાર્થ બોધ થાય છે, તેમ જ સ્વાધ્યાયથી આત્માના હિતમાં પ્રવૃત્તિ થાય છે; કેમ કે જ્ઞપરિજ્ઞા બોધાત્મક છે અને પ્રત્યાખ્યાનપરિજ્ઞા આચરણાત્મક છે અર્થાત્ પાપથી નિવૃત્ત થઈ આત્મહિતમાં પ્રવૃત્તિ કરવા સ્વરૂપ છે. આથી સાધુ જેમ જેમ સ્વાધ્યાયમાં પ્રવર્તે છે, તેમ તેમ તેઓને આત્મહિતનો સૂક્ષ્મ-સૂક્ષ્મતર બોધ થતો જાય છે, અને આત્મહિતના પરિણામોમાં યત્ન અતિશયિત થતો જાય છે. આથી સ્વાધ્યાયને આત્મહિતપરિજ્ઞા કહેલ છે.
- (૨) "भावसंवरो" સ્વાધ્યાય એ ભાવસંવર છે. અર્થાત્ બાહ્ય પ્રવૃત્તિઓથી મન-વચન-કાયાના યોગોને નિવૃત્ત કરવારૂપ કિયાત્મક સંવરણ એ દ્રવ્યસંવર છે, અને આત્માનું પોતાના આંતરિક સ્વભાવમાં સંવૃત થઈને રહેવું એ ભાવસંવર છે, અને તે પરમાર્થથી સંવરરૂપ છે. આવો સંવર સ્વાધ્યાયથી પ્રગટે છે; કેમ કે સ્વાધ્યાય શ્રુતજ્ઞાનના વિશેષ ઉપયોગરૂપ છે. આથી જેમ સિદ્ધાત્માઓ કષાયોના સ્પર્શ વગરના અને કેવલજ્ઞાનના ઉપયોગવાળા છે, તેમ મુનિઓ પણ સ્વાધ્યાયના બળથી કષાયોના સ્પર્શ વગરના અને શ્રુતજ્ઞાનના ઉપયોગવાળા બને છે. માટે સાધુનો કષાયોના સ્પર્શ વગરનો અને આત્માના શુદ્ધભાવના સ્પર્શવાળો ઉપયોગ જેમ જેમ વધતો જાય છે, તેમ તેમ સંવર અતિશયિત થતો જાય છે, અને આવા સંવરની વૃદ્ધિનું કારણ સ્વાધ્યાય છે. તેથી સ્વાધ્યાયને ભાવસંવર કહેલ છે.

(3) "नवनवो संवेगो " વળી સ્વાધ્યાયથી નવો નવો સંવેગ પ્રગટે છે. સંવેગ એટલે મોક્ષની ઇચ્છા. અને મુનિને જગતના કોઈ પદાર્થોની ઇચ્છા હોતી નથી, માત્ર મોક્ષ અને મોક્ષના ઉપાયો મેળવવાની જ ઇચ્છા હોય છે, જે સંવેગરૂપ છે. વળી નવાં નવાં શાસ્ત્રો ભણવાથી અપૂર્વ તત્ત્વનું આગમન થવાને કારણે સાધુમાં નવા નવા સંવેગની વૃદ્ધિ થાય છે, જેના કારણે સાધુમાં પૂર્વે જેવો મોક્ષનો અભિલાય હતો, તેના કરતાં ઉત્તરોત્તર મોક્ષનો અભિલાય અતિશયિત થાય છે, જે પ્રકર્ષને પામીને પરિપૂર્ણ અનિચ્છાનું કારણ બને છે. તેથી સ્વાધ્યાયને નવા નવા સંવેગનું કારણ કહેલ છે.

અહીં 'નવો નવો સંવેગ' એમ કહેવા દ્વારા એ કહેવું છે કે સ્વાધ્યાયમાં જેવા શાસ્ત્રીય પદાર્થોનું ચિંતવન કરવામાં આવે છે, તેને અનુરૂપ નવો નવો સંવેગ પ્રગટે છે. જેમ કે સાધુ સંસારની ચારગતિઓની કદર્થનાનું સ્વરૂપ વાંચે કે જાણે, ત્યારે તેને સંસારના સર્વ ભાવો નિસ્સાર છે તેવો સંવેગ પ્રગટે છે. વળી ક્યારેક સાધુ નરકનું વર્શન વાંચે ત્યારે વિચારે કે "હે જીવ! આ સંસારમાં પ્રમાદ કરીશ, તો ઘણા મહાત્માઓ ગુણસ્થાનકથી પાત પામીને નરકમાં ગયા તેમ તારે પણ નરકે જવાનો પ્રસંગ આવશે," આ પ્રકારનો સ્વાધ્યાયથી સંવેગ થવાને કારણે પ્રમાદ ન થાય તેવો દઢ યત્ન કરવાનો સાધુને પરિણામ પ્રગટે છે.

- (૪) "નિદ્ધંત્રવા" સ્વાધ્યાયથી મોક્ષમાર્ગમાં નિષ્કંપતા પ્રગટે છે; કેમ કે સાધુ જેમ જેમ નવા નવા શાસ્ત્રોનો બોધ કરે, તેમ તેમ સાધુને અપૂર્વ કોટીના ઉપશમના સુખનો અનુભવ થવાથી પૂર્ણ સુખનો ઉપાય આ મોક્ષમાર્ગની ક્રિયા જ છે તેવો પહેલાં જે દઢ વિશ્વાસ હતો, તે અતિશય અતિશયતર વધે છે, જેથી મોક્ષમાર્ગમાં નિષ્કંપતા પ્રગટે છે. આથી સ્વાધ્યાય કરીને નિષ્પન્ન થયેલા આત્માઓ ઉપસર્ગ અને પરિષહમાં પણ ચલાયમાન થયા વગર રત્નત્રયીની વૃદ્ધિમાં દઢ યત્ન કરી શકે છે, તે દર્શાવવા સ્વાધ્યાયને મોક્ષમાર્ગમાં નિષ્કંપતા કહેલ છે.
- (પ) "तवो" વળી સ્વાધ્યાય એ તપ છે. અહીં તપનાં બે વિશેષણો આપ્યાં કે સ્વાઘ્યાય એ 'પર' તપ છે, અને 'પ્રધાન' તપ છે. પરતપ એટલે સ્વાધ્યાય એ પ્રકૃષ્ટ તપ છે, અને પ્રધાનતપ એટલે તપના બાહ્ય અને અભ્યંતર એમ બે ભેદોમાંથી અભ્યંતર તપ પ્રધાન છે, અને તે અભ્યંતર તપના છ પ્રકારોમાંથી પણ સ્વાધ્યાય એ પ્રધાન તપ છે. એ બતાવવા માટે અહીં તપને 'પર અને પ્રધાન' એમ બે વિશેષણો આપ્યાં છે.
- (ક) "નિज्जरा" વળી સ્વાધ્યાય એ કર્મની નિર્જરારૂષં છે. સાધુ જેમ જેમ સ્વાધ્યાયમાં તન્મય થતા જાય છે, તેમ તેમ તેમના આત્મા પર ચોંટેલા ઘણાં કર્મો વિખેરાઈ જાય છે, આથી સ્વાધ્યાય એ નિર્જરાનું અનન્ય કારણ છે. તે બતાવવા સ્વાધ્યાયને નિર્જરા કહેલ છે.
- (૭) ''परदेसिअत्तं'' સ્વાધ્યાય પરદેશિકત્વ છે. સ્વાધ્યાયથી જ સાધુઓ ગીતાર્થ બને છે, અને ગીતાર્થ થયેલા મહાત્માઓ પરને ઉપદેશ આપવા દ્વારા યોગ્ય જીવોને સન્માર્ગનો બોધ કરાવી શકે છે. માટે સ્વાધ્યાયને પરદેશિકત્વ કહેલ છે. ॥**પપપા**॥

# અવતરણિકા :

પૂર્વગાથામાં સ્વાધ્યાયના સાત ગુણો બતાવ્યા. ત્યાં પ્રથમ આત્મહિતપરિજ્ઞા નામના ગુણને વ્યતિરેકથી કહે છે અર્થાત્ આત્મહિતની અપરિજ્ઞાથી જીવને પ્રાપ્ત થતા અનર્થો બતાવે છે –

#### आथा :

# आयहिअमजाणंतो मुज्झइ मूढो समाययइ कम्मं । कम्मेण तेण जंतू परीति भवसागरमणंतं ॥५५६॥

## અન્વચાર્થ:

आयहिअमजाणंतो=આત્મહિતને નહીં જાણતો (કૃત્યોમાં) मुज्झइ=મૂંઝાય છે, मूढो=મૂઢ=મૂંઝાયેલો એવો જીવ, कम्मं=કર્મને समाययइ=પ્રહણ કરે છે, तेण कम्मेण=ते કર્મ વડે जंतू=જંતુ=જીવ, अणंतं भवसागरं=અનંત એવા ભવસાગરને વિષે परीति=રખડે છે.

## ગાથાર્થ :

આત્મહિતને નહીં જાણતો ફૃત્થોમાં મૂંઝાય છે, મૂટ એવો જીવ જ્ઞાનાવરણીયાદિ કર્મોને ગ્રહણ કરે છે, તે કર્મ વડે જીવ અનંત એવા ભવસાગરમાં રખડે છે.

## ટીકા ઃ

आत्महितमजानानो भावतः मुह्यति कृत्येषु, मूढः सन् समादत्ते कर्म्म-ज्ञानावरणीयादि, कर्म्मणा तेन हेतुभूतेन जन्तु=प्राणी परीति=पर्यटित भवसागरं=संसारसमुद्रम् अनन्तमिति महाप्रमाणमिति गाथार्थः ॥५५६॥ टीकार्थः

આત્માના હિતને નહીં જાણતો કૃત્યોમાં ભાવથી મૂંઝાય છે, મૂંઝાયેલો છતો જ્ઞાનાવરણીયાદિ કર્મને ગ્રહણ કરે છે, હેતુભૂત=સંસારના પર્યટનમાં કારણભૂત, એવાં તે કર્મ વડે જંતુ=પ્રાણી=જીવ, અનંત=મહાપ્રમાણવાળા, ભવરૂપી સાગરને વિષે=સંસારરૂપી સમુદ્રને વિષે, પર્યટન કરે છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

# भावार्थ :

જેઓ સત્શાસ્ત્રો ભણીને આત્મહિત જાણવા માટે યત્ન કરતા નથી, તેઓ કદાચ સંસારના ભયથી કે ધર્મની બુદ્ધિથી સત્પ્રવૃત્તિ કરતા હોય, કે તેઓએ આત્મકલ્યાણ માટે સંયમ ગ્રહણ કરેલ હોય, તોપણ ભગવાનના વચનથી ભાવિતમતિવાળા નહીં હોવાને કારણે તેઓ ઉચિત કૃત્યોમાં ભાવથી મોહ પામે છે. આથી તત્ત્વને નહીં જાણનારા મૂઢ જીવો દ્રવ્યથી ઉત્તમ આચારો પાળવા છતાં ઉત્તમ પ્રકૃતિને નિષ્પન્ન કરતા નથી, પરંતુ બાહ્યઆચરણારૂપ ધર્મનાં અનુષ્ઠાનો યથાતથા સેવીને જ્ઞાનાવરણીયાદિ કર્મો બાંધે છે, જેના કારણે અનંતકાળરૂપ મહાપ્રમાણવાળા સંસારમાં તેઓ ભટકે છે.

આ રીતે સ્વાધ્યાયના અભાવથી સંસારની વૃદ્ધિ થાય છે, એમ કહેવા દ્વારા ગ્રંથકારને એ જણાવવું છે કે સત્શાસ્ત્રોનો સાચો બોધ આત્મહિતની પરિજ્ઞા છે, જે પરિજ્ઞા આ જીવને દુરંત સંસારમાંથી પડતો બચાવી શકે છે. માટે સંસારથી ઉદ્વિગ્ન થયેલા જીવે આત્મહિત જાણવા માટે યત્ન કરવો જોઈએ, જેનો અનન્ય ઉપાય સ્વાધ્યાય છે. !!પપદ!!

#### અવતરણિકા :

एवं व्यतिरेकमभिधायेहैवान्वयमाह -

## અવતરણિકાર્થ:

આ રીતે=પૂર્વગાથામાં બતાવ્યું કે આત્મહિતની પરિજ્ઞાના અભાવથી જીવને અનર્થો થાય છે એ રીતે, વ્યતિરેકને કહીને, અહીં જ=આત્મહિતપરિજ્ઞાના વિષયમાં જ, અન્વયને કહે છે અર્થાત્ આત્મહિતની પરિજ્ઞાથી જીવને પ્રાપ્ત થતા લાભો બતાવે છે –

#### भाशा :

आयहिअं जाणंतो अहिअनिअत्ती अ हिअपवत्तीए । हवइ जओ सो तम्हा आयहिअं आगमेअव्वं ॥५५७॥ दारं ॥

## અન્વચાર્થ :

आयहिअं जाणंतो=(પરમાર્થથી) આત્મહિતને જાણતો એવો सो=આ=આત્મહિતજ્ઞ, अहिअनिअत्ती= અહિતની નિવૃત્તિમાં हिअपवत्तीए अ=અને હિતની પ્રવૃત્તિમાં जओ=યત=યત્નવાળો, हवइ=થાય છે, तम्हा= તે કારણથી आयहिअं=આત્મહિતને आगमेअव्वं=જાણવું જોઈએ.

## ગાથાર્થ :

પરમાર્થથી આત્મહિતને જાણતો એવો આત્મહિતજ્ઞ અહિતની નિવૃત્તિમાં અને હિતની પ્રવૃત્તિમાં ચત્નવાળો થાય છે, તે કારણથી આત્મહિતને જાણવું જોઈએ.

# ટીકા :

आत्महितं जानानः परमार्थतः अहितनिवृत्तौ च प्राणातिपाताद्यकरणरूपायां हितप्रवृत्तौ च परार्थपरमार्थ-करणरूपायां भवति यतोऽसौ=आत्महितज्ञः, यस्मादेवं तस्मादात्महितमागन्तव्यं=सूत्रतो ज्ञातव्यमिति गाथार्थः ॥५५७॥ द्वारं ॥

# ટીકાર્થ :

પરમાર્થથી આત્માના હિતને જાણતો એવો આ≕આત્મહિતજ્ઞ, પ્રાણાતિપાતાદિના અકરણરૂપ અહિતની નિવૃત્તિમાં, અને પરાર્થ-પરમાર્થના કરણરૂપ હિતની પ્રવૃત્તિમાં યત≕પ્રયત્નવાળો, થાય છે; જે કારણથી આમ છે, તે કારણથી આત્માના હિતને સૂત્રથી જાણવું જોઈએ, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

સંસારના સ્વરૂપને જાણીને જેઓ સંયમ ગ્રહણ કરે છે કે શ્રાવક ધર્મ સ્વીકારે છે, તેઓ સામાન્યથી આત્મહિતને જાણનારા હોય છે; તોપણ તેઓ સ્વાધ્યાય વગેરેમાં વિશેષ યત્ન ન કરે તો વિશેષ પ્રકારનો બોધ ન થવાથી તેઓ અહિતમાંથી નિવૃત્તિ અને હિતમાં પ્રવૃત્તિ સમ્યગ્ કરી શકે નહિ, અને શાસ્ત્રો ભણીને નિષ્પન્ન થયેલા જીવો અહિતમાંથી નિવૃત્તિ અને હિતમાં પ્રવૃત્તિ કરી શકે છે. માટે સત્શાસ્ત્રોના અભ્યાસ દ્વારા આત્મહિતને જાણવું જોઈએ.

વળી, આત્મહિતને જાણનારો જીવ પ્રાણાતિપાતાદિના અકરણરૂપ અહિતની નિવૃત્તિમાં, અને પરાર્થકરણ અને પરમાર્થકરણરૂપ હિતની પ્રવૃત્તિમાં યત્ન કરે છે; કેમ કે નવા નવા શાસ્ત્રોના અધ્યયનથી જેમ જેમ શાસ્ત્રપદાર્થીનો સૂક્ષ્મ બોધ થાય છે, તેમ તેમ તે જીવ સંવરભાવમાં અતિશય યત્ન કરવારૂપ પરમાર્થકરણરૂપ હિતમાં પ્રવૃત્તિ કરે છે, અને શાસ્ત્રથી સંપન્ન થયેલ હોવાથી યોગ્ય જીવોને માર્ગનો બોધ કરાવીને પરાર્થકરણ-રૂપ હિતમાં પ્રવૃત્તિ કરે છે. આથી પરમાર્થથી આત્મહિતપરિજ્ઞાની પ્રાપ્તિનો ઉપાય સ્વાધ્યાય છે. **!!પપ૭!!** 

# અવતરણિકા :

ગાથા પપપમાં કહેલ કે સ્વાધ્યાય એ ભાવસંવર છે. તેથી ગાથા પપ૮-પપ૯માં સ્વાધ્યાયથી થતા ભાવસંવરનું સ્વરૂપ બતાવે છે — ક

#### भाशाः

सज्झायं सेवंतो पंचिंदिअसंवुडो तिगुत्तो अ । होइ अ एगग्गमणो विणएण समाहिओ साहू ॥५५८॥

## अन्तज्ञार्थः

समाहिओ साहू=સમાહિત સાધુ विणएण=विनयथी सज्झायं सेवंतो=स्वाध्यायने सेवता, पंचिदि-असंवुडो=પાંચ ઇન્દ્રિયોથી સંવૃત, तिगुत्तो अ=અને ત્રિગુપ્ત=ત્રણ ગુપ્તિઓથી ગુપ્ત, एगग्गमणो એકાગ્ર મનવાળા होड=थाय છે.

# आथार्थ :

સમાહિત સાધુ વિનયથી સ્વાધ્યાયને સેવતા, પાંચ ઇન્દ્રિયોથી સંવૃત, અને ત્રણ ગુપ્તિઓથી ગુપ્ત, એકાગ્ર મનવાળા થાય છે.

# ટીકા ઃ

स्वाध्यायं-वाचनादि सेवमानः सन् पञ्चेन्द्रियसंवृत्तः त्रिगुप्तश्च भवति एकाग्रमना विनयेन हेतुना समाहितः सन् साधुरिति गाथार्थः ॥५५८॥

# ટીકાર્થ :

સમાહિત છતા સાધુ વિનયરૂપ હેતુથી વાચના આદિ સ્વાધ્યાયને સેવતા છતા, પાંચ ઇન્દ્રિયોથી સંવૃત અને ત્રિગુપ્ત≕ત્રણ ગુપ્તિઓથી ગુપ્ત, એકાગ્ર મનવાળા થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### भाशाः

नाणेण सळ्वभावा नज्जंते जे जिहं जिणक्खाया । नाणी चरित्तजुत्तो भावेणं संवरो होइ ॥५५९॥दारं॥

## अन्दयार्थ :

जे जहिं= જે ભાવો જયાં (ઉપયોગી) છે जिणक्खाया सळ्यभावा= જિન વડે કહેવાયેલા સર્વ ભાવો

नाणेण≕જ્ઞાનથી नज्जंते≕જણાય છે. चरित्तजुत्तो नाणी≕ચારિત્રથી યુક્ત એવા જ્ઞાની **भावेणं**≕ભાવથી संवरो होइ≕સંવર થાય છે.

## ગાથાર્થ :

જે ભાવો જ્યાં ઉપયોગી છે જિન વડે કહેવાયેલા તે સર્વ ભાવો જ્ઞાનથી જણાય છે, ચારિત્રથી યુક્ત એવા જ્ઞાની ભાવથી સંવર થાય છે.

#### ટીકા :

ज्ञानेन सर्वभावा ज्ञायन्ते हितेतररूपा ये यत्रोपयोगिनो जिनाख्याता इति, तत् सम्यग् जानानो ज्ञपरिज्ञया प्रत्याख्यानपरिज्ञया च भावेन संवरो भवति स एवेति गाथार्थः ॥५५९॥ द्वारम् ॥

#### ટીકાર્થ :

જે ભાવો જ્યાં ઉપયોગી છે, જિન વડે કહેવાયેલા હિત અને અહિતરૂપ તે સર્વ ભાવો જ્ઞાનથી જ્ઞાય છે. તે કારણથી જ્ઞપરિજ્ઞા વડે અને પ્રત્યાખ્યાનપરિજ્ઞા વડે સમ્યગ્ જાણતો એવો તે જ≕આત્મહિતજ્ઞ જીવ જ, ભાવથી સંવર થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

આત્મકલ્યાણનું કારણ શ્રુતજ્ઞાન છે, તે સિવાયની સર્વ પ્રવૃત્તિઓ આત્મા માટે નિરર્થક છે, તેથી શ્રુતજ્ઞાનને ભણીને શ્રુતજ્ઞાન અનુસાર ઉચિત પ્રવૃત્તિઓ કરીને એકમાત્ર આત્મહિત જ સાધવું જોઈએ, આ પ્રકારના સમાધાનવાળું ચિત્ત જેમનું છે, તે સાધુ સમાહિત છે; અને આવા સાધુ વિનયરૂપ હેતુથી વાચના-પૃચ્છનાદિ સ્વાધ્યાયને સેવતા હોય છે અર્થાત્ ગુણવાન ગુરુ પાસેથી ઉચિત વિનયપૂર્વક વાચના પ્રહણ કરે છે, પદાર્થ ન સમજાય ત્યાં વિવેકપૂર્વક ગુરુને પૃચ્છા કરે છે, પદાર્થનો યથાર્થ નિર્ણય થાય ત્યારે પરાવર્તન કરીને તે ગ્રહણ કરેલ પદાર્થને સ્થિર કરે છે, અને સ્થિર થયેલા પદાર્થના બોધને ક્રિયાકાળમાં અનુપ્રેક્ષાપૂર્વક અર્થના સ્મરણથી યોજે છે.

આ રીતે વિનયપૂર્વક સ્વાધ્યાયને સેવતા સાધુ, પાંચ ઇન્દ્રિયોના સંવરવાળા અને ત્રણ ગુપ્તિઓથી ગુપ્ત થાય છે, તેમ જ ક્રિયાઓમાં એકાગ્રમનવાળા થાય છે અર્થાત્ સૂંયમની જે જે ક્રિયાઓ કરે છે, તે તે ક્રિયાના સૂત્ર-અર્થમાં એકાગ્રતાપૂર્વક માનસયત્ન કરે છે, જેથી તેઓમાં સંવેગની વૃદ્ધિ થાય છે. આવા સાધુ શાસ્ત્રો ભણીને જયારે ગીતાર્થ બને છે, ત્યારે જિન વડે કહેવાયેલા હિત-અહિતરૂપ જે ભાવો જયાં ઉપયોગી છે, તે સર્વ ભાવોને શ્રુતજ્ઞાનથી સમ્યગ્ જાણે છે અર્થાત્ જ્ઞપરિજ્ઞા વડે શાસ્ત્રાધ્યયનથી જાણેલા જે ભાવો આત્માના હિતની પ્રવૃત્તિમાં ઉપયોગી છે, અને જે ભાવો આત્માના અહિતની નિવૃત્તિમાં ઉપયોગી છે, તે ભગવાને કહેલા હિત-અહિતરૂપ સર્વ ભાવોને શ્રુતજ્ઞાનથી યથાર્થ જાણે છે; તેમ જ પ્રત્યાખ્યાનપરિજ્ઞાથી તે બોધને અનુરૂપ આત્માને હિતકારી ભાવોમાં પ્રવૃત્તિ કરે છે અને આત્માને અહિતકારી ભાવોમાં નિવૃત્તિ કરે છે. આ રીતે જ્ઞાન અને ચારિત્રથી યુક્ત સાધુ ભાવથી સંવરવાળા બને છે.

અહીં સંવર અને સંવરવાનનો અભેદ કરીને સંવરવાળા સાધુને જ 'સંવર' કહેલ છે, અને આવા ભાવસંવર સાધુ સ્વાધ્યાયના કારણે બને છે. આથી સ્વાધ્યાયને ભાવસંવર કહેલ છે. **॥૫૫૮/૫૫૯॥** 

#### અવતરણિકા :

ગાથા પપપમાં કહેલ કે સ્વાધ્યાયથી જ અપૂર્વના આગમન દ્વારા નવો નવો સંવેગ થાય છે. તેથી હવે સ્વાધ્યાયથી થતા નવા નવા સંવેગનું સ્વરૂપ બતાવે છે —

## ગાથા :

जह जह सुअमवगाहड़ अइसयरसपसरसंजुअमपुळां । तह तह पल्हाइ मुणी नवनवसंवेगसद्धावं ॥५६०॥ दारं ॥

## અન્વચાર્થ:

अइसयरसपसरसंजुअं सुअं=અતિશયરસના પ્રસરથી સંયુક્ત એવા શ્રુતને जह जह=જેમ જેમ अवगाहइ= અવગાહે છે=મુનિ બોધ કરે છે, तह तह=તેમ તેમ नवनवसंवेगसद्धावं=નવા નવા સંવેગની શ્રદ્ધાવાળા मुणी=મુનિ अपुच्चं=અપૂર્વ पल्हाइ=પ્રહ્લાદ પામે છે=આનંદ પામે છે.

## आथार्थ :

અતિશયરસના પ્રસરથી યુક્ત એવા શ્રુતનો જેમ જેમ મુનિ બોધ કરે છે, તેમ તેમ નવા નવા સંવેગની શ્રદ્ધાવાળા મુનિ અપૂર્વ આનંદ પામે છે.

## ટીકા :

यथा यथा श्रुतमवगाहते ग्रहणपरिचयेन अतिशयरसप्रसर(सं)युक्तमिति अतिशयेषु सूत्रोक्तेषु यो रसः प्रीतिलक्षणः तत्प्रसरसमन्वितं, अपूर्वमेव प्रत्यहं तथा तथा प्रह्लादित शुभभावशैत्येन मुनिः=साधुः नवनवसंवेगश्रद्धावान्=प्रत्यग्रप्रत्यग्रश्रद्धायुक्त इति गाथार्थः ॥५६०॥ द्वारं॥

# ટીકાર્થ :

અતિશયરસના પ્રસરથી સંયુક્ત=સૂત્રમાં કહેવાયેલા અતિશયોમાં અર્થાત્ ક્રિયાથી નિષ્પાદ્ય એવા સંવેગરૂપ ભાવોમાં, પ્રીતિસ્વરૂપ જે રસ, તે રસના પ્રસરથી સમન્વિત, એવા શ્રુતને જેમ જેમ ગ્રહણ-પરિચય દ્વારા અવગાહે છે=મુનિ બોધ કરે છે, તેમ તેમ પ્રતિદિન શુભભાવરૂપ શૈત્યથી=શીતળતાથી, નવા નવા સંવેગની શ્રદ્ધાવાળા મુનિ=પ્રત્યગ્ર પ્રત્યગ્ર શ્રદ્ધાથી યુક્ત સાધુ, અપૂર્વ જ પ્રહ્લાદ પામે છે=આનંદ પામે છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

શ્રુતજ્ઞાન અતિશયં ઉપશમ રસના પ્રસરથી યુક્ત છે, અને આવા શ્રુતને સાધુ ભણે છે. વળી સૂત્રમાં કહેવાયેલી ક્રિયાઓથી નિષ્પન્ન થતા સંવેગરૂપ ભાવોમાં મુનિને અતિ પ્રીતિ હોય છે; કેમ કે મુનિ જાણતા હોય છે કે આ શ્રુત સર્વજ્ઞકથિત હોવાથી એકાંતે હિતકર છે. માટે મુનિ અતિ પ્રીતિપૂર્વક સૂત્રને ગુરુ પાસેથી ત્રહણ કરે છે, અને સૂત્રમાં કહેલી ક્રિયાઓના સેવનથી તે સૂત્રના ભાવોનો પરિચય કરે છે. આ રીતે જેમ જેમ સાધુ શ્રુતાભ્યાસ કરે છે, તેમ તેમ સૂત્રોક્ત ભાવોમાં તેમની પ્રીતિ અતિશય અતિશયતર વૃદ્ધિ પામે છે. અને સાધુ જેમ જેમ નવું નવું શ્રુત પ્રહણ કરે છે, નવા નવા શ્રુતનો પરિચય કરે છે, તેમ તેમ તેમના

આત્મામાં નિર્લેપદશા વધતી જાય છે, અને આત્મકલ્યાણ કરવાનો દઢ પ્રતિબંધ અતિશયિત થાય છે, અને એ રૂપ શુભભાવની શીતળતાનો તેઓનો અનુભવ પ્રતિદિન વૃદ્ધિ પામે છે; કેમ કે શ્રુત ભણીને નવા નવા સંવેગની શ્રદ્ધા થવાથી મુનિનું સર્વ શ્રુત પૂર્વ પૂર્વ કરતાં ઉત્તરોત્તર વિશેષ વિશેષતર સંવેગની પરિણતિની નિષ્પત્તિનું કારણ બને છે. આથી જેઓ નવા નવા સંવેગની રુચિપૂર્વક સ્વાધ્યાય કરતા નથી, માત્ર જ્ઞાન વધારવાની વૃત્તિથી ભણે છે, તેઓને સ્વાધ્યાયથી કેવલ શાબ્દબોધનો વિસ્તાર થાય છે, પરંતુ શુભ ભાવના આનંદરૂપ શીતળતાની અનુભૂતિ થતી નથી.

અહીં મુનિનું "प्रत्यग्रप्रत्यग्रश्रद्धायुक्तः" એ પ્રકારે વિશેષણ આપ્યું, એનાથી એ કહેવું છે કે મુનિને ભગવાનના વચનમાં સ્થિર શ્રદ્ધા હોય છે, છતાં તેઓ જેમ જેમ નવું નવું શ્રુતાધ્યયન કરે છે તેમ તેમ પ્રત્યગ્ર પ્રત્યગ્ર અર્થાત્ અધિક અધિક શ્રદ્ધાથી યુક્ત બને છે; કેમ કે શ્રુતાધ્યયનથી ભગવાનના વચનનાં રહસ્યોનું અધિક અધિક જ્ઞાન થાય છે, તેથી શ્રદ્ધા પણ અધિક અધિક થાય છે. ॥પદ્

#### અવતરણિકા :

ગાથા ૫૫૫માં કહેલ કે સ્વાધ્યાયથી માર્ગમાં નિષ્કંપતા થાય છે. તેથી હવે સ્વાધ્યાયથી થતી નિષ્કંપતાનું સ્વરૂપ બતાવે છે –

#### भाशा :

नाणाणत्तीअ पुणो दंसणतवनियमसंजमे ठिच्चा । विहरइ विसुज्झमाणो जावज्जीवं पि निक्कंपो ॥५६१॥ दारं॥

## અન્વચાર્થ :

नाणाणत्तीअ षुणो=વળી જ્ઞાનજ્ઞપ્તિ વડે दंसणतविनयमसंजमे ठिच्चा=દર્શનપ્રધાન તપ-નિયંમરૂપ સંયમમાં રહીને विसुज्झमाणो=વિશુધ્યમાન=વિશુદ્ધિને પામતા એવા સાધુ, जावज्जीवं पि=યાવજજીવ પણ निकंपो=નિષ્કંપ विहरइ=વિહરે છે.

🛨 'पुणो' અव्यय विशेषताद्योतङ छे.

# ગાચાર્ચ :

વળી જ્ઞાનજ્ઞપ્તિ વડે દર્શનપ્રધાન તપ-નિયમરૂપ સંચમમાં રહીને વિશુદ્ધિને પામતા સાધુ ચાવજ્જીવ પણ નિષ્કંપ વિચરે છે.

#### ટીકા :

ज्ञानज्ञप्या पुनः विशेषणे दर्शनतपोनियमसंयमे इति दर्शनप्रधानस्तपोनियमरूपो यः संयमस्तत्र स्थित्वा विहर्रति विशुध्यमानः सन् कर्म्ममलाऽपेक्षया यावज्जीवमपि जन्माऽपेक्षया निष्कम्पः=स्थिर इति गाथार्थः ॥५६१॥ द्वारं ॥

## ટીકાર્થ:

'પુત્તઃ'વિશેષણમાં છે. વળી જ્ઞાનની જ્ઞપ્તિ વડે દર્શનપ્રધાન તપ-નિયમરૂપ જે સંયમ, તેમાં રહીને કર્મરૂપી

મલની અપેક્ષાથી વિશુધ્યમાન છતા=વિશુદ્ધિને પામતા છતા સાધુ, જન્મની અપેક્ષાથી યાવજ્જીવ પણ નિષ્કંપ=સ્થિર, વિહરે છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

નવો નવો અભ્યાસ કરવાથી સાધુમાં વિશેષ વિશેષતર શ્રુતજ્ઞાન પ્રગટે છે, અને તે જ્ઞાનની જ્ઞપ્તિથી અર્થાત્ તે જ્ઞાનના બોધથી, દર્શનપ્રધાન તપ-નિયમરૂપ સંયમમાં સ્થિરતા પ્રાપ્ત થાય છે; કેમ કે નવા નવા જ્ઞાનથી તત્ત્વના વિષયમાં શ્રદ્ધા સ્થિર થવાથી મુનિના દર્શનની વિશુદ્ધિ થાય છે, જેથી તેવા મુનિને વિશેષ પ્રકારના બોધથી તપ-નિયમરૂપ સંયમ જ એકાંતે શ્રેયકારી દેખાય છે, તેથી તે મુનિ જ્ઞાનના બળથી સંયમમાં દઢ યત્ન કરી શકે છે. આ રીતે સંયમમાં વિચરૃતા અને નિર્મળ જ્ઞાનને કારણે વિશુદ્ધ થતા મુનિ આ ભવની અપેક્ષાએ જાવજ્જીવ મોક્ષમાર્ગમાં નિષ્કંપ રહી શકે છે અર્થાત્ તેઓ સંયમજીવનમાં આવતા ઉપસર્ગ કે પરિષહોમાં કંપાયમાન થતા નથી, પ્રતિકૂળ સંયોગોમાં પણ ખેદ પામતા નથી, પરંતુ જ્ઞાનના બળથી સંસારના યથાર્થ સ્વરૂપને જાણીને સંસારના ઉચ્છેદ માટે નિષ્કંપ બનીને પ્રવૃત્તિ કરે છે. Ilપદ્દ૧ા

#### અવતરણિકા :

ગાથા પપપમાં કહેલ કે સ્વાધ્યાય એ પ્રકૃષ્ટ અને પ્રધાન તપ છે. તેથી હવે બારેય પ્રકારના તપમાં સ્વાધ્યાય એ પ્રકૃષ્ટ અને પ્રધાન તપ કઈ રીતે છે ? તે સ્પષ્ટ કરે છે –

#### भाशा :

बारसविहम्मि वि तवे सर्ब्भितरबाहिरे कुसलिदेट्ठे । न वि अत्थि न वि अ होही सज्झायसमं तवोकम्मं ॥५६२॥ दारं॥

#### અન્વયાર્થ :

कुसलिंदेहे=કुशલદેષ्ट=કુશલ એવા જિનો વડે જોવાયેલા, सिंक्यतरबाहिरे=અભ્યંતર સહિત બાહ્ય એવા बारसिवहिम्म वि तवे=બાર પ્રકારવાળા પણ તપમાં सज्झायसमं=સ્વાધ્યાયની સમાન तवोकम्मं=तपक्ष्म अत्थि न वि=नथी ४, होही अ न वि=અને હશે ४ નહીં.

## ગાશાર્થ :

કુશલ એવા જિનો વડે જોવાયેલા અભ્યંતર સહિત બાહ્ય એવા બાર પ્રકારવાળા પણ તપમાં, સ્વાધ્યાય સમાન તપકર્મ નથી જ અને હશે જ નહીં.

#### ા સ્કિડિ

द्वादशिवधे तपिस, किम्भूत इत्याह—साभ्यन्तरबाह्ये कुशलदृष्टे नाऽप्यस्ति नाऽपि भविष्यति नाऽप्यासीदिति गम्यते स्वाध्यायसमं तपःकर्मेति गाथार्थः ॥५६२॥ द्वारं ॥

★ ''<mark>बारसविहम्मि वि''માં 'अपि'</mark>થી એ જણાવવું છે કે બાહ્ય એવા છ પ્રકારના તપર્મા તો સ્વાધ્યાય જેવો કોઈ તપ નથી, પરંતુ બાહ્ય અને અભ્યંતર એવા **બાર પ્રકારના તપમાં પણ** સ્વાધ્યાય જેવો કોઈ તપ નથી.

#### ટીકાર્થ :

બાર પ્રકારવાળા તપમાં, કેવા સ્વરૂપવાળા બાર પ્રકારના તપમાં ? એથી કહે છે – કુશલ વડે દષ્ટ= ભગવાન વડે જોવાયેલા, અભ્યંતર સહિત બાહ્ય એવા બાર પ્રકારના તપમાં, સ્વાધ્યાયની સમાન તપ કર્મ નથી જ, હશે જ નહીં, હતો જ નહીં, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### भावार्थ :

કુશલ એવા ભગવાને અભ્યંતર અને બાહ્ય એવો બાર પ્રકારનો તપ બતાવ્યો છે, અને એ બાર પ્રકારના તપમાં સ્વાધ્યાય જેવો બીજો કોઈ ઉત્કૃષ્ટ તપ વર્તમાનમાં પણ વિદ્યમાન નથી, ભવિષ્યમાં પણ નહીં હોય અને ભૂતકાળમાં પણ ન હતો. આથી ગાથા પપપ માં સ્વાધ્યાયરૂપ તપને 'પર' અને 'પ્રધાન' એમ બે વિશેષણો આપેલ છે.

તેથી એ પ્રાપ્ત થાય કે બારેય પ્રકારનો તપ કર્મોને તપાવીને આત્માની વિશુદ્ધિને કરવા માટે છે, છતાં તે બારેય પ્રકારના તપમાંથી બાહ્ય તપ કરતાં અભ્યંતર તપ પ્રધાન છે, અને બાહ્ય તપ અભ્યંતર તપને પુષ્ટ કરવા અર્થે છે. વળી પ્રધાન એવા છ પ્રકારના અભ્યંતર તપમાં પણ સ્વાધ્યાય પ્રકૃષ્ટ તપ છે; કેમ કે સંવેગપૂર્વક કરાયેલા સ્વાધ્યાયથી સંવેગનો ભાવ પ્રકર્ષવાળો થાય છે, જેનાથી ઘણાં કર્મોની નિર્જરા થાય છે. માટે સર્વ તપોમાં સ્વાધ્યાય એ સર્વશ્રેષ્ઠ તપ છે. ॥૫૬૨॥

## અવતરણિકા :

ગાથા પપપમાં કહેલ કે સ્વાધ્યાયથી કર્મની નિર્જરા થાય છે. તેથી હવે સ્વાધ્યાયથી થતી નિર્જરાનું સ્વરૂપ બતાવે છે —

#### आथा :

एत्तो च्चिअ उक्कोसा विन्नेआ निज्जरा वि निअमेणं । तिगरणसुद्धिपवित्तीउ हंदि तहनाणभावाओ ॥५६३॥ जं अन्नाणी कम्मं खवेइ बहुआहिं वासक्येडीहिं । तं नाणी तिहिं गुत्तो खवेइ ऊसासमित्तेणं ॥५६४॥ दारं ॥

#### र्भन्वयार्थ :

एत्तो च्चिअ=आनाथी %=સ્વાધ્યાયથી %, निअमेणं=िन्यभथी उक्कोसा निज्जर वि=ઉત્કૃષ્ટ નિર્જરા પણ विन्नेआ=श्राश्री; तहनाणभावाओ तिगरणसुद्धिपवित्तीः हैम हे ते प्रहारना श्राननो ભાવ હોવાને કારણે ત્રિકરણશુદ્ધિની પ્રવૃત્તિ છે. अन्नाणी=अश्रानी बहुआहिं वासकोडीहिं=બહુ એવી વર્ષની કોટિઓ વડे जं कम्मं=१ हर्मने खवेड्=अपावे छे, तं=तेने तिहिं गुत्तो नाणी=त्रश वडे=त्रश शुप्तिओ वडे, शुप्त श्रानी कसासमित्तेणं=७२१वासभात्रथी खवेड्=अपावे छे.

🛨 'हंदि' અવ્યય ઉપપ્રદર્શનમાં છે અર્થાત્ સ્વાધ્યાયથી નિર્જરા થાય છે, એ દર્શાવવા માટે છે.

#### आथार्थ :

સ્વાદયાયથી જ નિયમથી ઉત્કૃષ્ટ નિર્જરા પણ જાણવી; કેમ કે વિશુદ્ધ જ્ઞાનનો ભાવ હોવાને કારણે ત્રિકરણ શુદ્ધિની પ્રવૃત્તિ છે. અજ્ઞાની ઘણા કરોડ વર્ષો વડે જે કર્મને ખપાવે છે, તે કર્મને ત્રણ ગુપ્તિઓ વડે ગુપ્ત જ્ઞાની ઉચ્છવાસમાત્રમાં ખપાવે છે.

## ટીકા :

अत एव=स्वाध्यायाद् उत्कृष्ट=प्रधाना निर्ज्जराऽपि कर्म्ममलविगमलक्षणा नियमेन भवति, कुतः ? इत्याह-त्रिकरणशुद्धिप्रवृत्तेः कारणात् हन्दि तथाज्ञानभावात्=विशुद्धज्ञानभावादिति गाथार्थः ॥५६३॥

यदज्ञानी कर्म्म क्षपयित असंवेगात् बह्धिभिर्वर्षकोटीभिः, तत्तु ज्ञानी तिसृभिर्गुप्तः सन् गुप्तिभिः क्षपयत्युच्छ्वसमात्रेणेति गाथार्थः ॥५६४॥ द्वारम् ॥

## ટીકાર્થ :

આનાથી જ=સ્વાધ્યાયથી જ, નિયમ વડે કર્મરૂપી મળના વિગમના લક્ષણવાળી ઉત્કૃષ્ટ=પ્રધાન, એવી નિર્જરા પણ થાય છે. કયા કારણથી નિર્જરા થાય છે ? એથી કહે છે – તે પ્રકારના જ્ઞાનનો ભાવ હોવાને કારણે=વિશુદ્ધ એવા જ્ઞાનનો ભાવ હોવાને કારણે, ત્રિકરણની શુદ્ધિની પ્રવૃત્તિરૂપ કારણથી, સ્વાધ્યાયથી ઉત્કૃષ્ટ નિર્જરા પણ થાય છે, એમ અન્વય છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

અસંવેગથી અજ્ઞાની બહુ એવી વર્ષની કોટિઓ વડે જે કર્મને ખપાવે છે, વળી તેને=તે કર્મને, ત્રણ ગુપ્તિઓ વડે ગુપ્ત છતા જ્ઞાની ઉચ્છ્વાસમાત્રથી ખપાવે છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

વાસ્તવિક રીતે ત્રણ ગુપ્તિઓથી ગુપ્ત મુનિ સ્વાધ્યાયના અધિકારી છે, અને તેવા મુનિ સ્વાધ્યાયમાં સુદઢ યત્ન કરે છે ત્યારે તેઓ નક્કી ઉત્કૃષ્ટ નિર્જરાને પ્રાપ્ત કરે છે; કેમ કે સ્વાધ્યાયકાળમાં વિશુદ્ધ એવા જ્ઞાનનો ભાવ હોવાને કારણે મુનિનાં મન-વચન-કાયારૂપ ત્રણેય કરણો શુદ્ધ પ્રવર્તે છે.

આશય એ છે કે ત્રણેય કરણોને અશુદ્ધ પ્રવર્તાવવા દ્વારા જીવ કર્મોનો બંધ કરે છે, અને સ્વાધ્યાયથી ભગવાનના વચનાનુસાર પ્રગટેલ વિશુદ્ધ જ્ઞાન વડે મુનિનાં ત્રણેય કરણોની શુદ્ધિ પ્રવર્તે છે. માટે મુનિ જેમ, જેમ સ્વાધ્યાયમાં યત્ન કરે છે, તેમ તેમ મુનિનાં મન-વચન-કાયારૂપ કરણોની શુદ્ધિ પ્રકર્ષને પામે છે, જેથી મુનિ ઉત્કૃષ્ટ નિર્જરા કરે છે. આથી સ્વાધ્યાયને નિર્જરા કહેલ છે.

વળી, ગ્રંથકાર બીજી પણ યુક્તિ આપે છે કે અજ્ઞાની જીવ ઘણા કરોડ વર્ષો સુધી કષ્ટો વેઠવા દ્વારા જે કર્મો ખપાવે છે, તે કર્મોને સ્વાધ્યાયમાં તન્મય થયેલા જ્ઞાની ઉચ્છ્વાસમાત્રમાં ખપાવે છે. આથી સ્વાધ્યાય મહાનિર્જરાનું કારણ છે. IIપ૬૩/પ૬૪II

# અવતરણિકા :

ગાથા પપપમાં કહેલ કે સ્વાધ્યાયથી જ માર્ગનું પરદેશિકત્વ થાય છે. તેથી હવે સ્વાધ્યાયથી થતા લાભો અને સ્વાધ્યાયથી પરદેશિકત્વ થયે છતે થતા લાભો બતાવે છે –

#### आथा :

आयपरसमुत्तारो आणावच्छल्लदीवणाभत्ती । होइ परदेसिअत्ते अव्वोच्छित्ती य तित्थस्स ॥५६५॥ एत्तो तित्थयरत्तं सव्वन्नुत्तं च जायइ कमेणं । इअ परमं मोक्खंगं सज्झाओ होइ णायव्वो ॥५६६॥ दारं॥

#### અન્વદ્યાર્થ:

आयपसमुत्तारो=आत्भ-५२नो समुत्तार થાય છે=स्वाध्यायथी स्व-५२नो ઉद्धार થાય છે, आणावच्छक्र-दीवणाभत्ती=आज्ञावात्सस्य-दीपना-ભક્તિ થાય છે=स्वाध्यायथी ભગવાનની आज्ञानुं वात्सस्य, ભગવાનની આज्ञानी दीपना અને ભગવાનની આज्ञानी ભક્તિ થાય છે. परदेसिअत्ते य=अने ५२देशकृत्व थये छते तित्थस्य अव्वोच्छित्ती होइ=तीर्थनी अव्यवश्चित्ति थाय छे. एत्तो=आनाथी=स्वाध्याय द्वारा प्रगटेसा आज्ञावात्सस्यादि गुण्नोथी, कमेणं=४भ वर्षे तित्थयरत्तं सव्वन्नुत्तं च=तीर्थं ५२त्व अथवा सर्वज्ञत्व जायइ=थाय छे. इअ=आ रीते=७५२मां स्वाध्यायथी थता गुण्नो अताव्या से रीते, सज्झाओ=स्वाध्याय परमं मोक्खंगं=५२भ अवुं भोक्षांग णायव्वो होइ=ज्ञातव्य थाय छे.

#### ગાથાર્થ :

સ્વાધ્યાયથી આત્મ-પરનો સમુત્તાર થાય છે, ભગવાનની આજ્ઞાનું વાત્સલ્ય, આજ્ઞાની દીપના અને આજ્ઞાની ભક્તિ થાય છે, અને પરદેશકત્વ થયે છતે તીર્થની અવ્યવસ્થિતી થાય છે. સ્વાધ્યાય દ્વારા પ્રગટેલા આજ્ઞાવાત્સલ્યાદિ ગુણોથી ક્રમ વડે તીર્થકરત્વ અથવા સર્વજ્ઞત્વ થાય છે. આ રીતે સ્વાધ્યાય પરમ એવું મોક્ષાંગ જ્ઞાતવ્ય થાય છે.

## रीङा :

आत्मपरसमुत्तारः स्वाध्यायात् शुभयोगेन, तथा आज्ञावात्सल्यं तथा आज्ञादीपना तथा आज्ञाभिक्तर्भवित, परदेशकत्वे सित न केवलमेतद्, अव्यविद्यक्तिश्च तीर्थस्य भवतीति गाथार्थः ॥५६५॥

अतो=वात्सल्यादेर्गुणगणात् तीर्थकरत्वं उत्सर्गतः सर्वज्ञत्वं वा सामान्येन जायते ऋमेण=जन्मजन्माभ्यासेन, इय=एवं परमं=प्रधानं मोक्षाङ्गं स्वाध्यायो भवति ज्ञातव्य द्वृति गाथार्थः ॥५६६॥ (द्वारं)॥

# ટીકાર્થ :

સ્વાધ્યાયથી શુભ યોગને કારણે=શુભ વ્યાપારને કારણે, આત્મ-પરનો સમુત્તાર થાય છે, અને આજ્ઞાનું વાત્સલ્ય, અને આજ્ઞાની દીપના અને આજ્ઞાની ભક્તિ થાય છે. પરદેશકત્વ થયે છતે=સ્વાધ્યાયથી સંપન્ન થયા પછી પરોપદેશની શક્તિ પ્રગટ થયે છતે, કેવલ આ નહીં=માત્ર આજ્ઞાવાત્સલ્યાદિ ગુણો જ નહીં, તીર્થની અવ્યવસ્થિતિ થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

આનાથી=વાત્સલ્યાદિરૂપ ગુણગુણથી, ક્રમ વડે=જન્મ-જન્મના અભ્યાસ વડે, ઉત્સર્ગથી તીર્થકરપણું અથવા સામાન્યથી સર્વજ્ઞપણું થાય છે. આ રીતે=ઉપરમાં સ્વાધ્યાયથી થતા ગુણો બતાવ્યા એ રીતે, સ્વાધ્યાય પરમ=પ્રધાન, એવું મોક્ષાંગ=મોક્ષનું કારણ, જ્ઞાતવ્ય થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

જે સાધુ સદા શક્તિ અનુસાર સ્વાધ્યાયમાં રત રહે છે, તે સાધુને સ્વાધ્યાયથી શાસ્ત્રનિયંત્રિત એવા મન-વચન-કાયાના વ્યાપાર થવાને કારણે આત્મા-પરનો સમુત્તાર થાય છે; કેમ કે સ્વાધ્યાયમાં વર્તતા શુભ યોગ દ્વારા તે મહાત્મા ઘણી નિર્જરા પ્રાપ્ત કરીને પોતાના આત્માનું હિત સાધે છે, તેમ જ તેઓની ઉચિત પ્રવૃત્તિ જોઈને અન્ય જીવોને પણ તે પ્રકારે ઉચિત પ્રવૃત્તિ કરવાનો ઉત્સાહ પ્રગટવાથી તે મહાત્માના નિમિત્તને પામીને તે અન્ય જીવો પણ પોતાના આત્માનું હિત સાધે છે.

વળી, સ્વાધ્યાયમાં સદા રત રહેનારા સાધુને ભગવાનની આજ્ઞા પ્રત્યેનું વાત્સલ્ય અર્થાત્ બહુમાન વર્તે છે, તેમ જ તે મહાત્માથી ભગવાનની આજ્ઞાની દીપના થાય છે અર્થાત્ તે મહાત્માની પ્રવૃત્તિ જોઈને "શક્તિ અનુસાર સ્વાધ્યાયમાં રત રહેવું જોઈએ" એ પ્રકારની ભગવાનની આજ્ઞા છે એવો અન્યને પણ બોધ થાય છે, અને આવા મહાત્માને ભગવાનની આજ્ઞા પ્રત્યે ભક્તિ થાય છે.

વળી, સ્વાધ્યાયથી સંપન્ન થયેલા મહાત્મા જયારે ગીતાર્થ બને છે અને અન્ય જીવોને ઉપદેશ આપવા સમર્થ બને છે, ત્યારે માત્ર પૂર્વે કહેલા આત્મ-પરસમુત્તારાદિ ગુણો જ થતા નથી, પરંતુ પરોપદેશને કારણે ભગવાનના તીર્થના અવ્યવચ્છેદરૂપ ગુણ થાય છે; કેમ કે આવા ગીતાર્થ મહાત્માની સંવેગપૂર્વકની દેશનાથી ઘણા યોગ્ય જીવોને સન્માર્ગની પ્રાપ્તિ થાય છે, માટે તીર્થનો અવ્યવચ્છેદ થાય છે.

વળી સ્વાધ્યાયને કારણે ભગવાનની આજ્ઞાનું વાત્સલ્ય આદિ જે ગુણો થાય છે, તેનાથી જો ઉત્કૃષ્ટ પરિણામ થાય તો તે મહાત્માને તીર્થંકરપણું પ્રાપ્ત થાય છે, અને જો તેવો ઉત્કૃષ્ટ પરિણામ ન થાય તોપણ સામાન્ય રીતે આવા મહાત્મા સ્વાધ્યાયના બળથી ક્રમે કરીને સર્વજ્ઞ બને છે.

આમ, સ્વાધ્યાય એ મોક્ષનું પ્રધાન કારણ છે. !!પદ્મ/પદદ!!

# અવતરણિકા :

ગાથા પપપથી પદ્દદ સુધી સ્વાધ્યાય કરવાથી થતા સાત લાભો બતાવ્યા. હવે સ્વાધ્યાય કેવી રીતે કરવો જોઈએ ? તે બતાવે છે —

#### ગાથા :

एसो य सया विहिणा कायव्वो होइ अप्पमत्तेणं । इहरा उ एअकरणे भणिया उम्मायमाईआ ॥५६७॥

## अन्वयार्थ :

एसो य=અને આ=સ્વાધ્યાય, सया=સદા अप्पमत्तेणं=અપ્રમત્તે=અપ્રમત્ત એવા સાધુએ, विहिणा=વિધિથી कायव्यो=કર્તવ્ય होइ=થાય છે. इहरा उ=વળી ઇતરથા=અવિધિથી, एअकरणे=આના કરણમાં=સ્વાધ્યાય કરવામાં, उम्मायमाईआ=ઉન્માદ આદિ भणिया=કહેવાયા છે.

# ગાથાર્થ :

અને સ્વાધ્યાય સદા અપ્રમત્ત એવા સાધુએ વિધિથી કરવો જોઈએ, વળી અવિધિથી સ્વાધ્યાય કરવામાં ઉન્માદ આદિ દોષો કહેવાયા છે.

#### ારાકિ

एषः=स्वाध्यायः सदा विधिना नाऽविधिना कर्त्तव्योऽप्रमत्तेन सता, इतस्था तु=अविधिना पुनरेतत्करणे भणिताः प्रवचने उन्मादादयो दोषा इति गाथार्थः ॥५६७॥

## ટીકાર્થ :

આ=સ્વાધ્યાય, સદા અપ્રમત્ત છતા સાધુએ વિધિથી કરવો જોઈએ, અવિધિથી નહીં. વળી ઇતરથા≔ અવિધિથી, આના કરણમાં=સ્વાધ્યાય કરવામાં, ઉન્માદાદિ દોષો પ્રવચનમાં≕શાસ્ત્રમાં, કહેવાયા છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

## અવતરણિકા :

तानेवाह --

#### અવતરણિકાર્થ:

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે અવિધિથી સ્વાધ્યાય કરવામાં ઉન્માદાદિ દોષો પ્રવચનમાં કહેવાયા છે. તેથી હવે તે દોષોને જ કહે છે –

#### आथा :

उम्मायं व लभिज्जा रोगायंकं व पाउणे दीहं । केवलिपन्नताओ धम्माओ वा वि भंसिज्जा ॥५६८॥

## અન્વચાર્થ :

उम्मायं व=ઉन्भादने लिभज्जा=प्राप्त ४२, दीहं व रोगायंकं=अथवा दीर्घ એवा रोगातं ४ने पाउणे=प्राप्त ४२, केवलिपन्नत्ताओ धम्माओ वा वि=अथवा डेवलिप्रश्चप्त धर्मथी पश भंसिज्जा=व्रंश थाय.

# ગાથાર્થ :

ઉન્માદને પ્રાપ્ત કરે, અથવા દીર્ઘ એવા રોગાતંકને પ્રાપ્ત કરે, અથવા કેવલિપ્રજ્ઞપ્ત ધર્મથી પણ ભ્રષ્ટ થાય.

# ટીકા :

उन्मादं वा लभेत चित्तविभ्रमरूपं, रोगातङ्कं वा प्राप्नुयात् दीर्घं क्षयज्वरादि, केवलिप्रज्ञप्तात् पारमार्थि-कात् धर्माद्वा चारित्रादेः भ्रश्येत् विपरीतप्रतिपत्त्येति गाथार्थः ॥५६८॥

## દીકાર્થ :

ચિત્તના વિભ્રમરૂપ ઉન્માદને પ્રાપ્ત કરે, અથવા દીર્ઘ એવા ક્ષય, જ્વરાદિ રોગાતંકને પ્રાપ્ત કરે, અથવા કેવલી વડે પ્રરૂપાયેલ એવા પારમાર્થિક ચારિત્રાદિરૂપ ધર્મથી વિપરીતની પ્રતિપત્તિ દ્વારા ભ્રંશ પામે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### भाशाः

# लहुगुरुगुरुतरगम्मि अ अविहिम्मि जहक्कमं इमे णेया । उक्कोसगाऽविहीओ उक्कोसो धम्मभंसो त्ति ॥५६९॥

#### અન્વચાર્થ:

लहुगुरुगुरुतरगिम्म अ अविहिम्मि=अने लघु, गुरु, गुरुतर એવી અવિધિમાં जहक्कमं=यथाक्रम=क्रमसर, इमे=आ= पूर्वगायामां अतावेला होथो, णेया=श्राया, उक्कोसगाऽविहीओ=ઉत्कृष्ट अविधियी उक्कोसो=ઉत्कृष्ट धम्मभंसो त्ति=धर्मछंश ४ थाय छे.

🖈 'ਜਿ' एवं કાર અર્થમાં છે.

#### ગાથાર્થ :

લઘુ અવિધિમાં, ગુરુ અવિધિમાં અને ગુરુતર અવિધિમાં ક્રમસર પૂર્વગાથામાં બતાવેલા દોષો જાણવા, ઉત્કૃષ્ટ અવિધિથી ઉત્કૃષ્ટ એવો ધર્મભ્રંશ જ થાય છે.

#### ટીકા :

लघुगुरुगुरुतरे वा च अविधौ सूत्रादिविषये यथाक्रममेते ज्ञेयाः उन्मादादयो दोषाः, लघ्वविधेः सकाशाल्लघुर्धर्मभ्रंशो, गुर्वविधेः सकाशाद् गुरुर्धर्मभ्रंशः, उत्कृष्टाऽविधेः सकाशात् उत्कृष्टो धर्मभ्रंश एव दोष इति गाथार्थः ॥५६९॥

## नोंध :

ટીકાના પ્રારંભમાં રહેલો 'बा' વધારાનો ભાસે છે.

# ટીકાર્ચ:

અને લઘુ, ગુરુ, ગુરુતર એવી સૂત્રાદિના વિષયવાળી અવિધિમાં યથાક્રમ=ક્રમ પ્રમાણે, આ=ઉન્માદાદિ દોષો, જાણવા. લઘુ અવિધિથી લઘુ એવો ધર્મભ્રંશ થાય છે, ગુરુ અવિધિથી ગુરુ એવો ધર્મભ્રંશ થાય છે, ઉત્કૃષ્ટ અવિધિથી ઉત્કૃષ્ટ એવો ધર્મભ્રંશરૂપ જ દોષ થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

પૂર્વમાં સ્વાધ્યાયના જે ગુણો બતાવ્યા, તે ગુણોની નિષ્પત્તિ માટે સાધુએ હંમેશાં સ્વાધ્યાય કરવો જોઈએ. વળી, સ્વાધ્યાયના વિષયમાં અપ્રમાદભાવ એ છે કે સાધુએ સ્વાધ્યાયથી થતા ગુણો પ્રગટાવવા માટે ઉપયોગપૂર્વક સદા યત્ન કરવો જોઈએ; કેમ કે ગુણો પ્રગટાવવામાં સમ્યગ્ યત્ન કરવામાં ન આવે તો સ્વાધ્યાય ગુણનિષ્પત્તિનું કારણ હોવ્ય જતાં સાધુ સ્વાપ્યાય હારા ગુણો વિષ્યા કરી શકે નહિ. તેલી આપ્યાયમાં અપ્રમાદભાવથી યત્ન કરવો જોઈએ.

વળી, સ્વાધ્યાય શાસ્ત્રમાં બતાવેલ વિધિપૂર્વક કરવો જોઈએ, નહીં તો ઉન્માદાદિ દોષો પ્રાપ્ત થાય. તે આ રીતે —

લઘુ પ્રકારની અવિધિ કરવાથી ઉન્માદ દોષ પ્રાપ્ત થાય છે, ગુરુ પ્રકારની અવિધિ કરવાથી દીર્ઘ એવા

ક્ષય, જ્વરાદિ રોગો થાય છે, અને ગુરુતર પ્રકારની અવિધિ કરવાથી શાસ્ત્રના અર્થોની વિપરીત પ્રતિપત્તિ થવાને કારણે કેવલી વડે પ્રરૂપાયેલા ચારિત્રાદિ ધર્મથી ભ્રષ્ટ થાય છે.

વળી ગ્રંથકાર અન્ય રીતે પણ આશાતનાનું ફળ સ્પષ્ટ કરે છે –

થોડી અવિધિ કરવાથી થોડો ધર્મનો ભ્રંશ થાય છે, ઘણી અવિધિ કરવાથી ઘણો ધર્મનો ભ્રંશ થાય છે, અને ઉત્કૃષ્ટ અવિધિ કરવાથી ઉત્કૃષ્ટ એવો ધર્મનો ભ્રંશ થાય છે અર્થાત્ ઉત્કૃષ્ટ અવિધિથી ઘણા ભવો સુધી ભગવાનના માર્ગની અપ્રાપ્તિ થાય છે, તેમ જ દીર્ઘકાળ સુધી સંસારના પરિભ્રમણની પ્રાપ્તિ થાય છે. IIપદ૭/પદ૮/પદ્દદા

## અવતરણિકા :

स्वाध्याये सूत्रदानविचारमाह -

## અવતરણિકાર્થ:

સ્વાધ્યાયમાં સત્રના દાનના વિચારને કહે છે –

#### ભાવાર્થ :

ગાથા ૫૬૭માં કહ્યું કે સ્વાધ્યાય અપ્રમત્ત સાધુએ સદા વિધિપૂર્વક કરવો જોઈએ. તેથી હવે સ્વાધ્યાયમાં આવશ્યક એવી સૂત્ર આપવાની વિધિ બતાવે છે –

#### भाशा :

जोग्गाण कालपत्तं सुत्तं देअं ति एस एत्थ विही । उवहाणादिविसुद्धं सम्मं गुरुणा वि सुद्धेणं ॥५७०॥ सूचागाहा ॥

# અન્વચાર્થ :

सुद्धेणं गुरुणा वि=शुद्ध એવા ગુરુએ પણ सम्मं उवहाणादिविसुद्धं=સમ્યગ્ ઉપધાનાદિથી વિશુદ્ધ, कालपत्तं=अલપ્રાપ્ત सुत्तं=सूत्र जोग्गाण=યોગ્યોને=યોગ્ય એવા શિષ્યોને, देअं=આપવું જોઈએ. ति=એ પ્રકારે एस=આ एत्थ=અહીं=सूત્રદાનના વિષયમાં, विही=विधि છે.

# ગાથાર્થ :

શુદ્ધ એવા ગુરુએ પણ સમ્ચગ્ ઉપદાનાદિથી વિશુદ્ધ, કાલપ્રાપ્ત એવું સૂત્ર, યોગ્ય શિષ્યોને આપવું જોઈએ, એ પ્રકારે આ સૂત્રદાનના વિષયમાં વિધિ છે.

# ः ।स्टि

योग्येभ्यः शिष्येभ्यः कालप्राप्तं नोत्क्रमेण सूत्रं देयं इति न अन्यथा एषोऽत्र विधिः सूत्रदाने, उपधानादिविशुद्धं उपधानं=तपः आदिशब्दादुद्देशादयः सम्यग् आज्ञामाश्रित्य, गुरुणाऽपि शुद्धेन=अस्खिलित-शीलेनेति गाथासमासार्थः ॥५७०॥

★ ''गुरुणा वि''માં 'अपि'થી એ કહેવું છે કે અશુદ્ધ ગુરુએ તો સૂત્ર આપવું ન જોઈએ, પરંતુ શુદ્ધ **ગુરુએ પણ** ચોગ્ચ શિષ્યોને જ સૂત્ર આપવું જોઈએ.

www.jainelibrary.org

## ટીકાર્થ :

યોગ્ય શિષ્યોને ઉત્ક્રમથી નહીં, કાલપ્રાપ્ત એવું સૂત્ર આપવું જોઈએ, અન્યથા નહીં=અયોગ્ય શિષ્યોને સૂત્ર આપવું જોઈએ નહીં, એ પ્રકારે આ અહીં=સૂત્રદાનમાં, વિધિ છે.

આજ્ઞાને આશ્રયીને સમ્યગ્ એવું ઉપધાનાદિથી વિશુદ્ધ એવું સૂત્ર આપવું જોઈએ.

ઉપધાન એટલે તપ, 'आदિ' શબ્દથી=''उपधानादि''માં 'आदि' શબ્દથી, ઉદ્દેશાદિ ગ્રહણ કરવા.

કોણે સૂત્ર આપવું જોઈએ ? તે બતાવે છે --

શુદ્ધ=અસ્ખ<mark>લિત શીલવાળા, ગુરુએ પણ</mark> યોગ્ય શિષ્યોને સૂત્ર આપવું જોઈએ, એમ અન્વય છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો સમાસથી અર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

પૂર્વમાં સ્વાધ્યાય કરવાથી સાધુને થતા સાત લાભો બતાવ્યા. તે સ્વાધ્યાય કરવા માટે સૂત્રનું દાન આવશ્યક છે. તેથી સૂત્રદાનની ઉચિત વિધિ બતાવવા કહે છે કે સૂત્રદાનમાં આ વિધિ છે —

સૂત્ર યોગ્ય શિષ્યોને આપવું પરંતુ અયોગ્ય શિષ્યોને નહિ, વળી, સૂત્ર કાલપ્રાપ્ત આપવું પરંતુ કાલના ઉત્ક્રમથી નહિ, વળી સૂત્ર અસ્ખલિત શીલવાળા ગુરુએ આપવું પરંતુ અન્યએ નહિ, અને અસ્ખલિત શીલવાળા ગુરુએ પણ ભગવાનની આજ્ઞાને આશ્રયીને સમ્યગ્ એવું ઉપધાન અને ઉદેશ આદિથી વિશુદ્ધ સૂત્ર આપવું.

"उपधानादि"માં 'आदि' પદથી ઉદ્દેશ, સમુદ્દેશ અને અનુજ્ઞાનું ગ્રહણ છે. તેથી એ પ્રાપ્ત થાય કે આગમમાં અપેક્ષિત એવું તપ શિષ્યને કરાવ્યા પછી ગુરુ શિષ્યને પ્રથમ તે આગમના સૂત્ર અને અર્થ આપે, તે ઉદ્દેશરૂપ છે; તે સૂત્ર અને અર્થ શિષ્ય સ્થિર કરી લે, ત્યારબાદ ગુરુ તે સૂત્ર અને અર્થનો સ્થિર પરિચય કરવાનું શિષ્યને કહે તે સમુદ્દેશરૂપ છે; અને શિષ્ય સૂત્ર અને અર્થનો સ્થિર પરિચય કરી લે, ત્યારે ગુરુ શિષ્યને તે સૂત્ર અને અર્થ અન્યને ભણાવવાની અનુજ્ઞા આપે તે અનુજ્ઞારૂપ છે. વળી જે સાધુએ તે તે સૂત્રને ઉચિત તપ ન કર્યો હોય અથવા તપ કર્યો હોય તોપણ સૂત્ર કંઠસ્થ ન કર્યા હોય અને અર્થ સમ્યગ્ અવધારણ ન કર્યા હોય, અથવા સૂત્રો કંઠસ્થ કર્યાં હોય અને અર્થી સમ્યગ્ અવધારણ કર્યા હોય તોપણ તે સૂત્ર અને અર્થને સ્થિર પરિચિત ન કર્યા હોય, તેવા સાધુને તે સૂત્રો અને અર્થી અન્યને ભણાવવાની અનુજ્ઞા આપવામાં આવે તો તે ગુરુએ તે સાધુને કરેલ સૂત્રદાન ઉપધાનાદિથી વિશુદ્ધ બને નહીં.

# વિશેષાર્થ :

સૂત્રદાન કરવા માટે પાંચ સમિતિ અને ત્રણ ગુપ્તિવાળા સાધુ યોગ્ય છે; કેમ કે તેઓ સમિતિ અને ગુપ્તિવાળા હોવાને કારણે શાસ્ત્રના પરમાર્થને જાણવા માટે શક્તિના પ્રકર્ષથી દઢ ઉદ્યમ કરી શકે છે. વળી આવા સાધુને પણ તે તે આગમને ઉચિત સંયમપર્યાય થયા પછી તે તે આગમ ભણાવવાનો શાસ્ત્રમાં અધિકાર અપાયો છે. તેથી સંયમપર્યાયને આશ્રયીને સૂત્રના તે તે ક્રમને છોડીને ઉત્ક્રમથી સૂત્ર આપવામાં આવે તો ભગવાનની આજ્ઞાનો લોપ થાય. આથી તે તે સૂત્ર ભણવા માટે ઉચિત સંયમપર્યાયવાળા શિષ્ય પ્રાપ્ત થાય ત્યારે ગુરુએ તે શિષ્યને આચારાંગાદિ સૂત્રો વિષિપૂર્વક ભણાવવાં જોઈએ. વળી શિષ્યને સૂત્ર આપતાં પૂર્વે ગુરુ સૂત્રને ઉચિત ઉપધાનાદિ શિષ્ય પાસે કરાવે છે, જેથી તે શિષ્યને તે તે સૂત્ર ભણવાની અધિકારિતા પ્રાપ્ત થાય. ત્યારપછી ગુરુ શિષ્યને સૂત્રપોરિસીમાં સૂત્ર આપે છે, અને અર્થપોરિસીમાં તે સૂત્રના અર્થ આપે

છે. ત્યારપછી ગુરુ તે સૂત્ર અને અર્થ શિષ્યને સ્થિર પરિચિત કરવાનું કહે છે, અને ત્યારપછી શિષ્યે સૂત્ર અને અર્થ સ્થિર પરિચિત કર્યાં છે તેમ જણાય તો ગુરુ તે સૂત્ર અને અર્થ અન્યને ભણાવવાની તે શિષ્યને અનુજ્ઞા આપે છે. IIપ૭OII

#### અવતરશિકા :

व्यासार्थं त्वाह -

## અવતરણિકાર્થ:

પૂર્વગાથામાં સૂત્ર આપવાની સંક્ષેપથી વિધિ બતાવી. વળી વ્યાસાર્થને=તે વિધિના વિસ્તારથી અર્થને, કહે છે —

#### ગાથા :

सुत्तस्स होंति जोग्गा जे पव्वज्जाए नवरिमह गहणं । पाहन्नदंसणत्थं गुणाहिगतरस्स वा देयं ॥५७१॥ छिलएण व पव्वज्जाकाले पच्छा वि जाणिअमजोग्गं । तस्स वि न होइ देअं सुत्ताइ इमं च सूएइ ॥५७२॥

#### અન્વચાર્થ:

जे=8ेओ पव्यज्जाए=अव्रिथ्याने (योश्य होय, तेओ ४) सुत्तस्स=सूत्रने जोग्गा=योश्य हॉित=धाय छे. इह=अहीं=पूर्वशाधामां, गहणं=(योश्यतानुं) ब्रह्म नवरं=इक्त पाहन्नदंसणत्थं=आधान्यना दर्शन अर्थे छे. गुणाहिगतस्स वा=अथवा गुणोथी अधिकतरने देयं=(सूत्र) आपवुं श्रेष्ठिओ. पव्यज्जाकाले व=अथवा अव्रिश्याक्षणमां छिलएण=छिदायेदा अवा गुरुओ पच्छा वि=पाछणथी पण अजोग्गं=अयोश्यने जाणिअं= श्रिष्टीने तस्स वि=तेने पण्म=ते अयोश्य शिष्यने पण्म, सुत्ताइ देअं न होइ=सूत्राहि देय थतां नथी, इमं च=अने आ सूएइ=सूत्रवे छे=गाथा प७०मां रहेदा 'जोग्गाण' पह सूचन ४२ छे.

# ગાથાર્થ :

જે જીવો પ્રવ્રજ્યાને યોગ્ય હોય, તે જીવો જ સૂત્રને યોર્ગ્ય થાય છે. પૂર્વગાથામાં યોગ્યતાનું ગ્રહણ ફક્ત પ્રાધાન્યના દર્શન માટે છે. અથવા ગુણોથી અધિકતરને સૂત્ર આપવું જોઈએ અથવા પ્રવ્રજયાકાળમાં છલાયેલા ગુરુએ પાછળથી પણ અયોગ્યને જાણીને તે અયોગ્ય શિષ્યને પણ સૂત્રાદિ દેચ થતાં નથી, અને ગાથા ૫૯૦માં રહેલ 'जोग्गाण' શબ્દ આ સૂચવે છે.

# ટીકા :

सूत्रस्य भवन्ति योग्याः प्राणिनो ये प्रव्रज्यायाः त एव, नवरिमह=गाथायां ग्रहणं योग्यतायाः प्राधान्यप्रदर्शनार्थम्, ओघेन गुणाधिकस्य वा प्रव्रजितस्याऽपि देयमिति गाथार्थः ॥५७१॥

छितितेन वा कथिञ्चत्प्रव्रज्याकाले गुरुणा पश्चादिष प्रव्नजितं सन्तं ज्ञात्वाऽयोग्यं संवासेन तस्याऽप्येवंभूतस्य न भवित देयं सूत्रादि=सूत्रमर्थश्च, इदं वा सूचयतीह गाथायां योग्यताग्रहणमिति गाथार्थः ॥५७२॥

## ટીકાર્થ :

જે પ્રાણીઓ=જીવો, પ્રવ્રજ્યાને યોગ્ય હોય, તેઓ જ સૂત્રને યોગ્ય થાય છે, ફક્ત અહીં=ગાથામાં= પૂર્વગાથામાં, યોગ્યતાનું ગ્રહણ પ્રાધાન્યના પ્રદર્શન અર્થે છે, અથવા ઓઘથી=સામાન્યથી, પ્રવ્રજિત એવા પણ ગુણોથી અધિકને દેવું જોઈએ≔ગુરુએ સૂત્ર આપવું જોઈએ, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

અથવા પ્રવ્રજ્યાકાળમાં કોઈક રીતે છલાયેલા ગુરૂએ પ્રવ્રજિત છતાને=દીક્ષિત એવા શિષ્યને, પાછળથી પણ સંવાસ દ્વારા અયોગ્ય જાણીને આવા પ્રકારના તેને પણ=અયોગ્ય એવા તે શિષ્યને પણ, સૂત્રાદિ=સૂત્ર અને અર્થ, દેય થતા નથી, અને આ ગાથામાં=ગાથા પ૭૦માં, યોગ્યતાનું ગ્રહણ આ=ઉપરમાં કહ્યું એ, સૂચવે છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે યોગ્ય શિષ્યોને કાલપ્રાપ્ત સૂત્ર આપવું જોઈએ. ત્યાં પ્રશ્ન થાય કે સૂત્રને યોગ્ય જીવો કોણ છે? તેથી કહે છે કે જે જીવો પ્રવ્રજયાને યોગ્ય છે, તે જીવો જ સૂત્રદાનને યોગ્ય છે. ત્યાં શંકા થાય કે પ્રવ્રજયાને યોગ્ય જીવ સૂત્રદાનને યોગ્ય હોય, તો "યોગ્યોને સૂત્ર આપવું જોઈએ", એમ કહેવાની જરૂર રહેતી નથી; કેમ કે યોગ્ય જીવોને જ પ્રવ્રજયા અપાઈ છે. તેથી એમ કહેવું જોઈએ કે "પ્રવ્રજયા પ્રહણ કર્યા પછી કાલપ્રાપ્ત સૂત્ર આપવું જોઈએ." માટે કરીથી "યોગ્યોને સૂત્ર આપવું જોઈએ" એમ કહેવું પુનરુક્તિ દોષરૂપ છે. તેથી કહે છે કે ગાથા પ૭૦માં યોગ્યતાનું ગ્રહણ કક્ત પ્રાધાન્ય દેખાડવા માટે છે અર્થાત્ પ્રવ્રજયાદાનમાં જેમ યોગ્યતાની આવશ્યકતા છે, તેમ સૂત્રદાનમાં પણ યોગ્યતાની અતિપ્રધાનતા છે; કેમ કે અયોગ્ય જીવોને સૂત્ર આપવાથી તેઓનો વિનાશ થાય છે, એમ જણાવવા માટે ગાથા પ૭૦માં 'जोग्गाण' પદનું ગ્રહણ છે.

વળી, 'वा'કારથી 'जोग्गाण' પદનો બીજો અર્થ બતાવે છે. સામાન્યથી પ્રવ્રજિત પણ ગુણથી અધિક એવા શિષ્યને સૂત્ર આપવું જોઈએ, એ જણાવવા માટે ગાથા ૫૭૦માં 'जोग्गाण' પદનું ગ્રહણ છે.

આશય એ છે કે પ્રવ્રજયા યોગ્ય જીવને અપાય છે, છતાં સૂત્ર તો ગંભીરતા આદિ વિશેષ ગુણોવાળા યોગ્ય જીવને જ અપાય છે. નહીંતર સૂત્રાધ્યયનથી તે અયોગ્ય જીવનો વિનાશ થાય; કેમ કે ગંભીરતા આદિ ગુણો ન હોય તો તેવા જીવને સૂત્ર ભણ્યા પછી જ્ઞાનનો મદ થાય છે.

વળી, 'वा' કારથી 'जोग्गाण' પદનો ત્રીજો અર્થ બતાવે છે. પરીક્ષા કરતી વખતે કોઈક રીતે પ્રવ્રજયા લેનાર જીવમાં ગુરુને યોગ્યતાનો ભ્રમ થયો હોય, અને પાછળથી સંવાસ દ્વારા ખ્યાલ આવે કે આ જીવ અયોગ્ય છે, તો દીક્ષા આપ્યા પછી પણ ગુરુએ તેને સૂત્ર અને અર્થ ભણાવવા જોઈએ નહીં. એ પ્રકારનું સૂચન 'जोग्गाण' પદ કરે છે. ॥પ૭૧/પ૭૨॥

# અવતરણિકા :

एतदेवाह -

# અવતરણિકાર્થ :

આને જ કહે છે અર્થાત્ પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે પ્રવ્રજ્યાકાળમાં છલાયેલા ગુરુએ પાછળથી પણ અયોગ્ય જાણીને તે અયોગ્ય સાધુને સૂત્ર અને અર્થ આપવા જોઈએ નહિ, એ કથનને જ સ્પષ્ટ કરે છે —

#### ગાથા :

# पव्वावियस्स वि तहा इत्थ मुंडावणाइ वि णिसिद्धं । जिणमयपडिकुट्ससा पुव्वायित्या तहा चाहू ॥५७३॥

#### અન્વચાર્થ :

तहा=અને इत्थ=અહીં=અયોગ્યને પ્રવ્રજયા આપવાના પ્રસંગમાં, जिणमयपिडकुट्टस्सा=िष्ठनभतथी प्रतिकुष्ट એવા पव्वावियस्स वि=પ્રવ્રાષ્ઠિतने पण मुंडावणाइ वि=भुंડापनािट पण णिसिद्धं=िचिद्ध છे, तहा च=અને તે પ્રકારે पुव्वायिया=पूर्वायार्थे आहू=કહે છે.

#### ગાશાર્થ :

અને અયોગ્યને દીક્ષા આપવાના પ્રસંગમાં જિનમતથી પ્રતિક્રુષ્ટ એવા પ્રવ્રાજિતને પણ મુંડાપનાદિ પણ નિષિદ્ધ છે, અને તે પ્રકારે પૂર્વાચાર્યો કહે છે.

#### કીકા :

प्रवाजितस्याऽपि तथाऽत्र व्यतिकरे मुण्डापनाद्यपि गुणस्थानं निषिद्धं पूर्वाचार्यैः जिनमतप्रतिऋष्टस्य= भगवद्वचननिराकृतस्य, पूर्वाचार्याः-भाष्यकारादयः तथा चाहुः एतत्संवाद्येवेति गाथार्थः ॥५७३॥

- ★ ''प्रवाजितस्याऽपि''मां 'अपि'थी એ કહેવું છે કે અચોગ્ય એવા અપ્રવાજિતને तो प्रव्रक्ष्यादाननो निषेध छे, परंतु अयोग्य એवा प्रवा**क्षितने पश** मुंडापनादिनो पश निषेध छे.
- ★ ''मुण्डापनाद्यपि''માં 'अपि'થી એ જણાવવું છે કે અયોગ્ય એવા અપ્રવ્રાજિતને પ્રવ્રજ્યાદાનનો તો નિષેદ્ય છે, पરંતુ અયોગ્ય એવા પ્રવ્રાજિતને પણ **મુંડાપનાદિનો પણ** નિષેદ્ય છે, અને '**आदि**' પદથી શિક્ષાપનાદિનું ગ્રહણ છે.

# ટીકાર્થ :

અને આ વ્યતિકરમાં=અયોગ્ય જીવને પ્રવ્રજ્યા આપવાના પ્રસંગમાં, જિનના મતથી પ્રતિક્રુષ્ટ≕ભગવાનના વચનથી નિરાકૃત, એવા પ્રવ્રાજિતને પણ=પ્રવ્રજ્યા આપેલ જીવને પણ, પૂર્વાચાર્યો વડે મુંડાપન આદિ ગુણસ્થાન નિષેધાયું છે. અને તે રીતે=જે રીતે ગ્રંથકારે કહ્યું તે રીતે, આના સંવાદીને જ≔ગ્રંથકારના કથનને અનુરૂપ કથનને જ, ભાષ્યકારાદિ પૂર્વાચાર્યો કહે છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

અયોગ્ય જીવને પ્રવ્રજયા આપવાના પ્રસંગમાં ભગવાને જે પ્રકારના જીવને પ્રવ્રજયા આપવાનું નિરાકરણ કર્યું છે, તેવા જીવને પ્રવ્રજયા અપાઈ ગઈ હોય તોપણ તેને મુંડાપનાદિ સંયમની આગળની ભૂમિકારૂપ ગુણસ્થાન આપવાનો પૂર્વાચાર્યોએ નિષેધ કર્યો છે. અને આ વાતને દઢ કરવા ગ્રંથકાર કહે છે કે અમે જે કથન કર્યું એ અમારા કથનને જ કહેનારું ભાષ્યકારાદિનું વચન છે, જે ગ્રંથકાર સ્વયં આગળમાં બતાવે છે.

અહીં મુંડાપનાદિને 'ગુ<mark>ણસ્થાન'</mark> કહેવા પાછળનો આશય એ છે કે સાધુ જેમ જેમ સંયમની ઉપર ઉપરની ક્રિયાઓ સમ્યગ્ વિધિપૂર્વક કરતા જાય છે, તેમ તેમ તે સાધુ ઉપર ઉપરના સંયમસ્થાનરૂપ ગુણસ્થાનને પ્રાપ્ત કરે છે. માટે ઉપયોગપૂર્વક દીક્ષા ગ્રહણ કરનાર જીવ પ્રવ્રજયારૂપ ગુણસ્થાનને પ્રાપ્ત કરે છે, અને દીક્ષા લીધા પછી સાધુ સંવેગપૂર્વક મુંડાપન કરતા હોય તો દેહની શોભા, મમત્વ વગેરે નાશ પામવાથી પ્રવ્રજ્યાત્રહણથી થતા ગુણ કરતાં વિશેષ ગુણની પ્રાપ્તિ થાય છે, અને સાધુ વિશેષ પ્રકારના સંવેગપૂર્વક શિક્ષાપન કરતા હોય તો સંયમમાં મુંડાપનની ક્રિયાથી થતા ગુણ કરતાં અધિક ગુણની પ્રાપ્તિ થાય છે.

આમ, મુંડાપનાદિ ક્રિયાઓ ઉત્તરોત્તર ગુણવૃદ્ધિનું કારણ હોવાથી કારણમાં કાર્યનો ઉપચાર કરીને મુંડાપનાદિ ક્રિયાઓને જ ગુણોનું સ્થાન કહેલ છે; ક્રેમ કે મુંડાપનાદિ ક્રિયાઓ કારણ છે અને ઉત્તરોત્તર થતી ગુણવૃદ્ધિ એ કાર્ય છે.

વળી, અયોગ્ય જીવને મુંડાપનાદિ ક્રિયાઓ ગુણનું કારણ બનતી નથી, પરંતુ મુંડાપનાદિ ક્રિયાઓ દારા અયોગ્ય જીવ ક્રિયાના લાઘવનું આપાદન કરે છે, જેથી અયોગ્ય જીવ માટે તે ક્રિયાઓ ગુણનું સ્થાન બનવાને બદલે કર્મબંધનું સ્થાન બને છે. આથી અયોગ્ય સાધુને મુંડાપનાદિ ગુણસ્થાન આપવાનો પૂર્વાચાર્યોએ નિષેધ કર્યો છે. ॥૫૭૩॥

## અવતરણિકા :

પૂર્વગાથામાં ગ્રંથકારે કહ્યું કે ભાષ્યકારાદિ પૂર્વાચાર્યો અમારા કથનના સંવાદી કથનને જ કહે છે. તેથી હવે ગાથા ૫૭૯ સુધી ભાષ્યકારાદિનું કથન બતાવે છે –

#### भाशा :

जिणवयणप्यडिकुट्ठं जो पव्वावेइ लोभदोसेणं । चरणट्विओ तवस्सी लोएइ तमेव चारित्तं ॥५७४॥

#### अन्त्रकार्थ :

जिणवयणप्यडिकुटुं=िश्रनवयनथी प्रतिકुष्टने लोभदोसेणं=લોભના દોષથી जो=श्रे पव्वावेइ=प्रवाशे છે=प्रव्रश्या આપે છે, चरणद्विओ तवस्सी=थरशमां स्थित, तपस्यी, तमेव चारित्तं=ते ११ थारिश्रने लोएइ= લોપે છે.

## ગાથાર્થ :

જિનવચનથી પ્રતિષિદ્ધને લોભના દોષથી જે પ્રવ્રજ્યા આપે છે, ચારિત્રમાં રહેલા તપસ્વી તે જ ચારિત્રને લોપે છે.

# ટીકા :

जिनवचनप्रतिकृष्टं प्राणिनं यः प्रवाजयित कारणमनादृत्य लोभदोषेण-ऐहिकेन, चरणस्थितः तपस्वी एतत्कुर्वन् लोपयित=अपनयित तदेव चारित्रमात्मीयिमिति गाथार्थः ॥५७४॥

# ટીકાર્થ :

જિનવચનથી પ્રતિક્રુષ્ટ એવા પ્રાણીને=જીવને, કારણને છોડીને ઐહિક એવા લોભના દોષથી જે પ્રવ્રાજે છે=જે ગુરુ પ્રવ્રજ્યા આપે છે, આને કરતા એવા=જિનવચનથી પ્રતિક્રુષ્ટ જીવને પ્રવ્રજ્યા આપતા એવા, ચરણમાં સ્થિત=ચારિત્રની આચરણા કરતા, તપસ્વી=તપને કરતા ગુરુ, તે જ આત્મીય ચારિત્રને લોપે છે=દૂર કરે છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### भावार्थ :

જે સાધુ ચારિત્રમાં સ્થિત છે અર્થાત્ ચારિત્રાચારનું સમ્યગ્ પાલન કરે છે, તપસ્વી છે અર્થાત્ તપશ્ચર્યામાં કે સ્વાધ્યાયાદિ બાર પ્રકારના તપમાં રત છે, તે સાધુ ભગવાને નિષેધ કર્યો છે તેવા અયોગ્ય જીવને "આ મારો શિષ્ય થશે તો મારી પર્ષદા વધશે" એવા પ્રકારના ઐહિક લોભને કારણે દીક્ષા આપે, તો પોતે જે ચારિત્ર અન્યને આપી રહ્યા છે, તે જ પોતાના ચારિત્રનો તેઓ વિનાશ કરે છે.

વળી, 'कारणमनादृत्य' એ પદથી એ કહેવું છે કે અત્યંત અપવાદથી ભગવાને અયોગ્ય જીવને પણ દીક્ષા આપવાનું કહ્યું છે, માટે તેવું અપવાદરૂપ કારણ ન હોય છતાં જે ગુરુ શિષ્યના લોભથી અયોગ્ય જીવને દીક્ષા આપે છે, તે ગુરુ સંયમની ઉચિત ક્રિયાઓ કરતા હોય તોપણ તેમના ચારિત્રનો વિનાશ થાય છે; કેમ કે તેઓ સર્વત્ર સમભાવના પરિણામને છોડીને શિષ્યની પ્રાપ્તિરૂપ લોભના અધ્યવસાયથી તે અયોગ્ય જીવને દીક્ષા આપે છે. ॥૫૭૪॥

## અવતરણિકા :

तथा —

## અવતરણિકાર્થ:

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે જિનવચનથી પ્રતિક્રુષ્ટ જીવને લોભ દોષથી પ્રવ્રજ્યા આપનાર ગુરુ તે જ પોતાના ચારિત્રનો લોપ કરે છે. છતાં અનાભોગાદિથી કોઈ ગુરુએ અયોગ્યને દીક્ષા આપી હોય તો શું કરવું ? તે બતાવવા 'તથા'થી સમુચ્ચય કરે છે —

#### भाशा :

पव्वाविओ सिअ ति अ मुंडावेउं अणायरणजोग्गो । जो तं मुंडावेई दोसा अणिवारिया पुरिमा ॥५७५॥

# અન્વચાર્ચ :

पव्वाविओ अ=અને પ્રવ્રાજિત सिअ=થાય, (તોપણ) मुंडावेउं=મુંડવા માટે अणायरणजोग्गो= અનાચરણયોગ્ય છે. (હવે) जो=જે तं=તેને मुंडावेई=મુંડે છે, (મુંડન કરતા એવા તેમને) पुरिमा दोसा=પૂર્વના દોષો=અયોગ્યને પ્રવ્રજયા આપવાથી થતા દોષો, अणिवारिया=અનિવારિત છે.

# ગાથાર્થ :

અને પ્રવ્રાજિત થાય, તોપણ મુંડન કરવા માટે અનાચરણયોગ્ય છે. હવે જે ગુરુ તેનું મુંડન કરે છે, મુંડન કરતા એવા તે ગુરુને અયોગ્યને પ્રવ્રજ્યા આપવાથી થતા દોષો અનિવારિત છે.

## કીકા :

प्रव्राजितः स्यात् कथिश्चदनाभोगादिना, मुण्डियतुमनाचरणयोग्यः≔अनासेवनीयः, यस्तं मुण्डयित तस्य मुण्डयतः अमुण्डनीयदोषा अनिवास्ति भवन्येवेत्यर्थः, पूर्वाः येऽप्रव्राजनीयान् प्रव्राजयतः, एवं सर्वत्र भावनीयमिति गाथार्थः ॥५७५॥

#### ટીકાર્થ:

કોઇક રીતે અનાભોગાદિથી પ્રવ્રાજિત=અયોગ્ય જીવ પ્રવ્રજ્યા અપાયેલો, થાય, તોપણ મુંડન કરવા માટે અનાચરણયોગ્ય છે=અનાસેવનીય છે. હવે જે તેને=તે અયોગ્યને, મુંડે છે, મુંડન કરતા એવા તેને=તે ગુરુને, અમુંડનીયના દોષો અનિવારિત થાય જ છે, એ પ્રમાણે અર્થ છે.

તે અમુંડનીયના દોષો બતાવે છે –

અપ્રવાજનીયોને પ્રવાજતાને=પ્રવ્રજ્યા આપવા માટે અયોગ્ય જીવોને પ્રવ્રજ્યા આપતા એવા ગુરુને, પૂર્વ એવા જે≕પૂર્વમાં કહેલા જે દોષો થાય છે, તે દોષો મુંડન કરવા માટે અયોગ્ય જીવનું મુંડન કરનારને થાય છે, એમ અન્વય છે.

આ રીતે≔મૂળગાથાના અંતે રહેલ '<del>પુરિમા</del>'નો અર્થ અહીં બતાવ્યો એ રીતે, સર્વત્ર≕ગાથા પ૭૯ સુધી સર્વ સ્થાનમાં, ભાવન કરવું, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

દીક્ષા લેનાર જીવ અયોગ્ય હોવા છતાં અનાભોગાદિથી યોગ્ય જાણીને ગુરુએ તેને પ્રવ્રજ્યા આપી હોય, અને પાછળથી તેની અયોગ્યતાનો ગુરુને ખ્યાલ આવ્યો હોય, તો તે સાધુ લોચ કરવા માટે અયોગ્ય છે, માટે દીક્ષા આપ્યા પછી પણ તેનો લોચ કરવો ન જોઈએ. આમ છતાં "આને દીક્ષા આપી છે, તો લોચ પણ કરવો પડે," એમ વિચારીને તે અયોગ્ય સાધુનો ગુરુ લોચ કરે, તો તે લોચ કરનાર ગુરુ પોતે ચારિત્રનું સમ્યગ્પાલન કરતા હોય, તોપણ જિનાજ્ઞાની વિરુદ્ધ આચરણ કર્યું હોવાને કારણે તેઓ પોતાના ચારિત્રનો નાશ કરે છે. ॥પ૭પ॥

# अवतरशिङा :

હવે કદાચ અનાભોગાદિથી અયોગ્ય જીવને પ્રવ્રજ્યા આપી, મુંડન પણ કર્યું અને પાછળથી ખ્યાલ આવ્યો કે આ શિષ્ય અયોગ્ય છે, તો શું કરવું ? તે બતાવે છે –

#### आथा :

मुंडाविओ सिअ त्ति अ सिक्खावेउं अणायरणजोग्गो । अहवा सिक्खाविंतो पुरिमपयऽनिवारिया दोसा ॥५७६॥

#### भन्वयार्थ :

मुंडाविओ अ=અને મુંડિત सिअ=થાય, (તોપણ) सिक्खावेडं=શીખવવા માટે अणायरणजोग्गो= અનાચરણયોગ્ય છે. अहवा=હવે (તે અયોગ્યને જે શીખવે છે,) सिक्खाविते=શિખવતા એવા ગુરુને पुरिम-पयऽनिवारिया=पूर्वपदना અનિવારિત दोसा=દોષો છે.

# ગાથાर्थ :

અને મુંડિત થાય, તોપણ શિક્ષણ આપવા માટે અનાચરણચોગ્ય છે. હવે તે અયોગ્યને જે શિક્ષણ આપે છે, શિક્ષણ આપતા એવા ગુરુને અયોગ્યનું મુંડન કરવાથી થતા અનિવારિત દોષો થાય છે.

### ટીકા :

मुण्डितः स्यात् कथञ्चिदनाभोगादिना, शिक्षयितुं ग्रहणशिक्षादि अनाचरणयोग्यः=अनासेवनीयः, अथवेति पूर्वप्रकृतापेक्षः, शिक्षयतस्तमयोग्यं पूर्वपदसम्बन्धिनः अनिवास्ति दोषाः, इहाऽप्येवं वा पाठ इति गाथार्थः ॥५७६॥

### ટીકાર્થ :

अथवेति पूर्वप्रकृतापेक्षः, 'अथवा' એ પ્રકારનો અવ્યય પૂર્વપ્રકૃતની અપેક્ષાવાળો છે અર્થાત્ ''શિક્ષણ માટે અનાચરણયોગ્ય છે, તોપણ શિક્ષણ આપે તો'' એમ જણાવવા અર્થે અહીં 'अथवा'નો પ્રયોગ કરેલ છે.

વળી, બૃહત્કલ્પસૂત્ર ભાષ્યગાથા ૫૧૯૦થી ૫૧૯૪માં તો '**अथवा'**નો '**अथ** અને **वा**' એ પ્રકારનો પ્રયોગ કરેલ છે. તેથી "वा=અથવા અને **अथ**=હવે" એ પ્રકારનો અર્થ પ્રાપ્ત થાય.

शिक्षयतः ...... दोषाः ते અયોગ્યને શિક્ષણ કરતા એવાને≔ગ્રહણશિક્ષાદિ શીખવતા એવા ગુરુને, પૂર્વપદના સંબંધવાળા અનિવારિત દોષો છે.

इहाऽप्येवं ...... गाथार्थः અથવા અહીં પણ=પ્રસ્તુત ગાથાના ચરમપાદમાં પણ, આ પ્રમાણે='दोसा अणिवारिया पुरिमा' એમ પૂર્વગાથાના ચરમ પાદ પ્રમાણે, પાઠ છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

દીક્ષા લેનાર જીવ અયોગ્ય હોવા છતાં અનાભોગાદિથી યોગ્ય જાણીને ગુરુએ તેને દીક્ષા આપી હોય, મુંડન પણ કર્યું હોય, અને પાછળથી તેના સહવાસ દ્વારા ગુરુને તે અયોગ્ય જણાય, તો તે શિષ્ય ગ્રહણશિક્ષા અને આસેવનશિક્ષા માટે યોગ્ય નથી. માટે દીક્ષા આપ્યા પછી અને લોચ કર્યા પછી પણ તેને ગ્રહણશિક્ષાદિ શીખવવી જોઈએ નહિ. આમ છતાં "આને દીક્ષા આપી છે, મુંડન કર્યું છે, તો શિક્ષણ પણ આપવું પડે," એમ વિચારીને તે અયોગ્ય શિષ્યને ગુરુ ગ્રહણશિક્ષાદિ આપે, તો અયોગ્ય શિષ્યનું મુંડન કરનાર ગુરુને જે દોષો થાય તે દોષો તે શિક્ષણ આપનાર ગુરુને થાય છે અર્થાત્ તૃે ગુરુનું પોતાનું ચારિત્ર નાશ પામે છે. ⊪પછ≰⊪

# અવતરણિકા :

હવે કદાચ અનાભોગાદિથી અયોગ્ય જીવને દીક્ષા આપી, મુંડન કર્યું, શિક્ષા પણ આપી અને સહવાસથી ખ્યાલ આવ્યો કે આ શૈક્ષ અયોગ્ય છે, તો શું કરવું ? તે બતાવે છે –

#### भाथा :

सिक्खाविओ सिअ त्ति अ उवठावेउं अणायरणजोग्गो । अहवा उवठाविते पुरिमपयऽनिवारिया दोसा ॥५७७॥

# અન્વચાર્થ:

सिक्खाविओ अ=અने शिक्षित सिअ=थाय, (तो पए।) उवठावेउं=ઉपस्थापवा माटे अणायरणजोग्गो=

અનાચરણયોગ્ય છે. **अहवा**=હવે (તે અયોગ્યને જે ઉપસ્થાપે છે) **उवठाविते**=ઉપસ્થાપતા એવા ગુરુને **पुरिम-**पयऽनिवारिया दोसा=પૂર્વપદના અનિવારિત દોષો છે.

### आधार्थ :

અને શિક્ષિત થાય, તોપણ ઉપસ્થાપન કરવા માટે અનાચરણચોગ્ય છે. હવે તે અયોગ્યને જે ઉપસ્થાપન કરે છે, ઉપસ્થાપન કરતા ગુરુને પૂર્વપદના અનિવારિત દોષો છે.

### ટીકા :

शिक्षितः स्यात् कथञ्चिद् ग्रहणशिक्षादिग्राहित इत्यर्थः, उपस्थापयितुं व्रतेष्वनाचरणयोग्यः=अनासेवनीयः, अथवोपस्थापयतः तं पूर्वपदानिवारिता दोषाः पूर्ववदिति गाथार्थः ॥५७७॥

# ટીકાર્ચ :

કોઈક રીતે શિક્ષિત થાય=ગ્રહણશિક્ષાદિથી ગ્રાહિત થાય અર્થાત્ ગુરુએ ગ્રહણશિક્ષાદિ અપાયેલો થાય, તોપણ વ્રતોમાં ઉપસ્થાપવા માટે અનાચરણયોગ્ય છે=અનાસેવનીય છે. હવે જે તેને=તે અયોગ્યને, વ્રતોમાં ઉપસ્થાપે છે, ઉપસ્થાપતા એવા ગુરુને પૂર્વની જેમ પૂર્વપદ સંબંધી અનિવારિત દોષો છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

ગુરુએ અજ્ઞાનતાથી અયોગ્ય જીવને પ્રવ્રજયા આપી હોય, લોચ કર્યો હોય, ગ્રહણશિક્ષા અને આસેવનશિક્ષા આપી હોય, અને ત્યારપછી સંવાસથી ગુરુને તે શિષ્યની અયોગ્યતા જણાય, તો તે શૈક્ષ વ્રતોમાં ઉપસ્થાપવા માટે યોગ્ય નથી. આથી તે અયોગ્ય શૈક્ષને દીક્ષા આપી હોય, મુંડન કર્યું હોય, શિક્ષણ પણ આપ્યું હોય, તોપણ તેનું વ્રતોમાં ઉપસ્થાપન કરવું જોઈએ નહીં. આમ છતાં "આને દીક્ષા આપી છે, મુંડન કર્યું છે, શિક્ષા આપી છે, તો વ્રતોમાં ઉપસ્થાપન પણ કરવું પડે" એમ વિચારીને જે ગુરુ તે અયોગ્ય શિષ્યનું ઉપસ્થાપન કરે, તો અયોગ્ય જાણવા છતાં અયોગ્ય શિષ્યને શિક્ષણ આપનાર ગુરુને જે દોષો થાય, તે દોષો અયોગ્ય શિષ્યને વ્રતોમાં ઉપસ્થાપન કરનાર ગુરુને થાય છે અર્થાત્ તે ગુરુનું પોતાનું ચારિત્ર લોપાય છે. ॥૫૭૭॥

# અવતરણિકા :

હવે કદાચ અનાભોગાદિથી અયોગ્ય જીવનું પ્રવ્રાજન કર્યું, મુંડન કર્યું, શિક્ષણ કર્યું, વ્રતોમાં ઉપસ્થાપન પણ કર્યું અને પાછળથી તેની અયોગ્યતાનો ખ્યાલ આવે, તો શું કરવું ? તે બતાવે છે –

### ગાથા :

उवठाविओ सिअ त्ति अ संभुंजित्ता अणायरणजोग्गो । अहवा संभुंजंते पुरिमपयऽनिवारिया दोसा ॥५७८॥

# અન્વચાર્થ :

उवठाविओ अ=અને ઉપસ્થાપિત सिअ=થાય, (તોપણ) संभुंजित्ता=સંભોજન કરવા માટે अणायरण-जोग्गो=અનાચરણયોગ્ય છે. अहवा=હવે (તે અયોગ્યને જે સંભોજન કરાવે છે,) संभुंजंते=સંભોજન કરાવતા એવા ગુરુને पुरिमण्यऽनिवारिया=પૂર્વપદના અનિવારિત दोसा=દોષો છે.

#### भाशार्थ :

અને ઉપસ્થાપિત શાય, તોપણ સંભોજન કરવા માટે અનાચરણયોગ્ય છે. હવે તે અયોગ્યને જે સંભોજન કરાવે છે, સંભોજન કરાવતા ગુરુને પૂર્વપદના અનિવારિત દોષો છે.

#### કીકા :

उपस्थापितः स्यात् कथञ्चित्, पूर्ववदेव सम्भोक्तुमुपाध्यायेनानाचरणयोग्यः, यः कश्चित् अथवा संभोजयतस्तमिति पूर्ववत् पूर्वपदानिवास्ति दोषा, एतदप्येवमेवेति गाथार्थः ॥५७८॥

### ટીકાર્થ :

કોઈક રીતે ઉપસ્થાપિત થાય=અયોગ્ય જીવ વ્રતોમાં ઉપસ્થાપન કરાયેલો થાય, તોપણ પૂર્વની જેમ જ ઉપાધ્યાય સાથે સંભોજન કરવા માટે અનાચરણ યોગ્ય છે. હવે જે કોઈ તેને≕તે અયોગ્યને, સંભોજન કરાવે છે, પૂર્વની જેમ સંભોજન કરાવતા એવા ગુરુને પૂર્વપદસંબંધી અનિવારિત દોષો છે. આ પણ આ પ્રમાણે જ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

અનાભોગાદિથી ગુરુએ અયોગ્યને પ્રવ્રજયા આપી, લોચ કર્યો, શિક્ષા આપી, વ્રતોમાં ઉપસ્થાપના પણ કરી, અને પાછળથી ગુરુને તે શિષ્યની અયોગ્યતા જણાય તો તે અયોગ્ય શિષ્ય ઉપાધ્યાય સાથે ભોજન કરવા માટે યોગ્ય નથી. છતાં જે કોઈ તે અયોગ્યને ઉપાધ્યાય સાથે ભોજન કરાવે, તો અયોગ્ય જાણવા છતાં તે અયોગ્ય શિષ્યનું વ્રતોમાં ઉપસ્થાપન કરનાર ગુરુને જે દોષો થાય, તે દોષો અયોગ્યને ઉપાધ્યાય સાથે સંભોજન કરાવનાર ગુરુને થાય છે. ॥૫૭૮॥

# અવતરણિકા :

હવે કદાચ અનાભોગાદિથી જિનવચનમાં પ્રતિષિદ્ધ જીવને પ્રવ્રજ્યા આપી, મુંડન કર્યું, શિક્ષા આપી, ઉપસ્થાપન કર્યું અને સંભોજન પણ કરાવ્યું, અને ત્યારબાદ તે જીવની અયોગ્યતા જણાય, તો શું કરવું ? તે બતાવે છે —

#### आथा :

संभुंजिओ सिअ त्ति अ संवासेउं अणायरणजोग्गो । अहवा संवासंते दोसा अणिवारिआ पुरिमा ॥५७९॥

## અન્વચાર્થ :

संभुंजिओ अ=અને સંભુક્ત सिअ=થાય, (તોપણ) संवासेडं=સંવાસ કરાવવા માટે अणायरण-जोग्गो=અનાચરણયોગ્ય છે. अहवा=હવે (તે અયોગ્યને જે સંવાસ કરાવે છે,) संवासंते=સંવાસ કરાવતા એવા ગુરુને पुरिमा दोसा=पूर्वना દોષો=અયોગ્યને ઉપાધ્યાય સાથે ભોજન કરાવવાથી થતા દોષો, अणिवास्आ= અનિવારિત છે.

#### ગાથાર્થ :

અને સંભુક્ત થાય, તોપણ સંવાસ કરાવવા માટે અનાચરણચોગ્ય છે. હવે તે અયોગ્યને જે સંવાસ કરાવે છે, સંવાસ કરાવતા ગુરુને અયોગ્યને ઉપાધ્યાય સાથે ભોજન કરાવવાથી થતા દોષો અનિવારિત છે. ટીકા :

सम्भुक्तः स्यात् कथञ्चिदुपाध्यायादिना, संवासियतुं स्वसमीपेऽनाचरणयोग्यः=अनासेवनीयः, यः कश्चित् तं संवासयतः आत्मसन्निधौ, दोषा अनिवास्तिः भवन्त्येवेति भावः, पूर्वाः येऽसंवास्यं संवासयत (?येऽसंभोज्यं संभोजयतः) इति गाथार्थः ॥५७९॥

### नोंध :

- (૧) આ ગાથાની ટીકામાં '<mark>पूर्वा: येऽसंवास्यं संवासयतः' છે</mark>, તેને સ્થાને '<mark>पूर्वा: येऽसंभोज्यं संभोजयतः'</mark> પાઠ હોય, તેમ ભાસે છે.
- (૨) ૫૭૫થી ૫૭૯ સુદીની મૂળગાથામાં ૨હેલ 'त्ति' સ્વરૂપનો પરામર્શક છે, એમ બૃહત્કલ્પસૂત્ર ભાષ્ય ગાથા ૫૧૯૦ માં કહેલ છે. તેથી એ પ્રાપ્ત થાય કે કોઈક રીતે અનાભોગાદિથી જિનમતમાં પ્રતિકુષ્ટ જીવ પ્રવ્રાજિત થાય, તોપણ તે પ્રવ્રાજનને અયોગ્ય છે. આમ 'त्ति' ૫૯ પ્રવ્રાજિત જીવની અયોગ્યતાનું સ્વરૂપ દર્શાવે છે. તેથી તે પ્રવ્રાજનને અયોગ્ય એવો જીવ મુંડનને પણ અયોગ્ય છે, એમ સંવાસન સુધી સર્વત્ર 'ત્તિ' ૫૯નું યોજન કરવું.
  - (૩) "अનાभોगાदિ"માં 'આદિ' પદથી સહસાત્કારનું ગ્રહણ છે.

## ટીકાર્થ :

કોઈક રીતે ઉપાધ્યાય વગેરે સાથે સંભુક્ત થાય=અયોગ્ય જીવ સંભોજન કરાયેલો થાય, તોપણ પોતાની પાસે સંવાસ કરાવવા માટે અનાચરણયોગ્ય છે=અનાસેવનીય છે. હવે જે કોઈ તેને=તે અયોગ્યને, આત્માની સંનિધિમાં=પોતાની પાસે, સંવાસ કરાવે છે, સંવાસ કરાવતા એવા ગુરુને દોષો અનિવારિત થાય જ છે, એ પ્રકારે ભાવ છે.

તે અનિવારિત દોષો કયા છે ? તે દર્શાવે છે -

અસંભોજ્યને સંભોજન કરાવતાને≕સંભોજન કરાવવા માટે અયોગ્ય જીવને ઉપાધ્યાયાદિ સાથે ભોજન કરાવતા એવા ગુરુને, પૂર્વ એવા જે દોષો છે, તે દોષો સંવાસ કરાવવા માટે અયોગ્ય જીવને પોતાની પાસે સંવાસ કરાવનાર ગુરુને થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

અનાભોગાદિથી ગુરુએ અયોગ્ય જીવનું પ્રવ્રાજન કર્યું હોય, મુંડન કર્યું હોય, શિક્ષણ આપ્યું હોય, ઉપસ્થાપન કર્યું હોય, સંભોજન પણ કરાવ્યું હોય અને સંવાસ દ્વારા પાછળથી તેની અયોગ્યતા ગુરુએ જાણી હોય, તો તે અયોગ્ય શિષ્યને પોતાની પાસે રખાય નહીં. આમ છતાં જે ગુરુ તે અયોગ્યને પોતાની સાથે રાખે છે તે ગુરુને, સંભોજન કરવા માટે અયોગ્ય શિષ્યને ઉપાધ્યાયાદિ સાથે સંભોજન કરાવનાર ગુરુને જે દોષો થાય છે, તે દોષો પ્રાપ્ત થાય છે અર્થાત્ તે ગુરુનું પોતાનું ચારિત્ર નાશ પામે છે. !!પ૭૯!!

#### भाशाः :

एमाई पडिसिद्धं सब्बं चिअ जिणवरेहऽजोग्गस्स । पच्छा विन्नायस्स वि गुणठाणं विज्जनाएणं ॥५८०॥ दारं ॥

#### અન્વચાર્થ:

पच्छा विन्नायस्स वि अजोग्गस्स=પાછળથી જણાયેલ પણ અયોગ્યના एमाई=એવમાદિ=ગાથા પ૭૪થી ૫૭૯માં બતાવ્યા એ પ્રકારની આદિવાળા, सव्वं चिअ=સર્વ જ गुणठाणं=ગુણસ્થાન विज्जनाएणं=વैद्यना शातथी=દેષ્ટાંતથી, जिणवरेहिं=ि%नवर वर्ड पडिसिद्धं=प्रतिषिद्ध છે.

### ગાશાર્થ :

પાછળથી જણાચેલા પણ અચોગ્યના, ગાથા ૫૯૪થી ૫૯૯માં બતાવ્યાં એ પ્રકારની આદિવાળાં સર્વ જ ગુણસ્થાન, વૈદ્યના દૃષ્ટાંતથી જિનવર વડે પ્રતિષિદ્ધ છે.

#### ટીકા :

एवमादि प्रतिषिद्धं=निराकृतं सर्वमेव जिनवरैः=भगवद्भिरयोग्यस्य विनेयस्य पश्चाद्विज्ञातस्याप्ययोग्यतया गुणस्थानं - संवासानुयोगदानादि वैद्यज्ञातेन, स हि यदैवासाध्यं दोषं जानाति तदैव क्रियातो विरमतीति गाथार्थः ॥५८०॥ द्वारम् ॥

### ટીકાર્થ :

પાછળથી વિજ્ઞાત પણ અયોગ્ય વિનેયના=શિષ્યના, એવમાદિ=પ્રવ્રાજન એ પ્રકારની આદિવાળાં, સર્વ જ સંવાસ-અનુયોગનું દાન આદિ રૂપ ગુણસ્થાન, અયોગ્યપણું હોવાથી વૈદ્યના જ્ઞાતથી=દેષ્ટાંતથી, જિનવર વડે=ભગવાન વડે, પ્રતિષિદ્ધ છે=નિરાકૃત છે; જે કારણથી તે=વૈદ્ય, જ્યારે જ દોષને અસાધ્ય જાણે છે, ત્યારે જ ક્રિયાથી=રોગીને ઔષધાદિ આપવારૂપ ચિકિત્સાથી, વિરમે છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થઃ

ગાથા ૫૭૪થી ૫૭૯માં બતાવ્યું તેમ પ્રવ્રજયા વગેરે સર્વ જ ગુણસ્થાન, અયોગ્ય શિષ્યને આપવાનો ભગવાને નિષેધ કર્યો છે અર્થાત્ કદાચ અનાભોગાદિથી પ્રવ્રજયા વગેરે આગળ-આગળનાં ગુણસ્થાન આપ્યા પછી શિષ્યની અયોગ્યતાનો ખ્યાલ આવે તો, તેનાથી ઉત્તર-ઉત્તરના ગુણો વધારવાની ક્રિયારૂપ ગુણસ્થાનનો ભગવાને નિષેધ કર્યો છે. તેમાં વૈદ્યનું દેષ્ટાંત છે, તે આ પ્રમાણે —

જેવી રીતે સુવૈદ્ય આ રોગીનો રોગ અસાધ્ય છે એમ જાણે, તો તે રોગીના રોગની ચિકિત્સા કરે નહિ; અને ક્વચિત્ અનાભોગાદિથી વૈદ્યને રોગીના અસાધ્ય રોગનો ખ્યાલ ન આવ્યો હોય, અને ચિકિત્સાક્રિયાનો પ્રારંભ કર્યો હોય, છતાં પાછળથી પણ ખ્યાલ આવે કે આ રોગીનો રોગ અસાધ્ય છે, તો તરત સુવૈદ્ય આગળ-આગળની ચિકિત્સાક્રિયાથી વિરામ પામી જાય છે; કેમ કે સારા વૈદ્ય રોગીના હિત માટે ચિકિત્સા કરતા હોય છે. તેથી તે જાણતા હોય કે અસાધ્યરોગવાળા રોગીને ઔષધ આપવાથી તેનું હિત થતું નથી, પરંતુ અહિત થાય છે.

તેવી રીતે ગુણવાન એવા ગુરુ પણ જાણે કે આ જીવ અયોગ્ય છે, તો તેના ભાવરોગની ચિકિત્સા કરે નહિ; અને ક્વચિત્ અનાભોગાદિથી ગુરુને શિષ્યની અયોગ્યતાનો પૂર્વે ખ્યાલ ન આવ્યો હોય, અને તેનું પ્રવ્રાજનાદિ કર્યું હોય, છતાં પાછળથી પણ ખ્યાલ આવે કે આ જીવ ગુણસ્થાન માટે અયોગ્ય છે, તો પાછળનાં જે જે ગુણસ્થાન તેને આપવાનાં બાકી હોય, તે તે આપે નહિ; કેમ કે ગુણવાન ગુરુ જાણતા હોય કે અયોગ્ય જીવોનો ભાવરોગ પ્રવાજનાદિ ક્રિયાઓ દ્વારા દૂર થતો નથી, પરંતુ તેનું વધારે અહિત થાય છે. IIપ૮ા

### અવતરણિકા :

ગાથા પપપમાં સ્વાધ્યાયના ગુણો બતાવ્યા, તેનું ગાથા પદ્દ સુધી વિસ્તારથી સ્પષ્ટીકરણ કરીને ગાથા પ૭૦માં કહ્યું કે યોગ્ય શિષ્યોને કાલપ્રાપ્ત સૂત્ર આપવું જોઈએ. તેથી હવે દીક્ષાપર્યાયરૂપ કાલથી પ્રાપ્ત એવું કયું સૂત્ર ક્યારે આપવું જોઈએ ? એ ગાથા ૫૮૮ સુધી સ્પષ્ટ કરે છે —

#### ગાથા :

कालक्कमेण पत्तं संवच्छ्यमाङ्गणा उ जं जम्मि । तं तम्मि चेव धीरो वाएज्जा सो अ कालोऽयं ॥५८१॥

#### અન્વચાર્થ:

संवच्छरमाइणा उ कालक्कमेण=વળી સંવત્સરાદિ કાલક્રમ વડે जं=જે આચારાંગાદિ जिम्म=જે સંવત્સરાદિમાં पत्तं=प्राप्त હોય, तं=ते આચારાંગાદિને तिम्म चेव=ते સંવત્સરાદિમાં જ धीरो=ધીર એવા ગુરુ वाएज्जा=વંચાવે, सो अ कालोऽयं=અને તે કાળ આ છે=આગળમાં કહેવાશે એ છે.

### ગાથાર્થ :

વળી સંવત્સરાદિ કાલક્રમ વડે જે આચારાંગાદિ જે સંવત્સરાદિમાં પ્રાપ્ત હોય, તે આચારાંગાદિને તે સંવત્સરાદિમાં જ ધીર એવા ગુરૂ વંચાવે, અને તે કાળ આગળમાં કહેવાશે એ છે.

# કીકા :

कालक्रमेण प्राप्तमौचित्येन संवत्सरादिना तु यद् आचारादि यस्मिस्तत्तस्मिन्नेव संवत्सरादौ धीरो वाचयेत्, न विपर्ययं कुर्यात्, स च कालोऽयं=वक्ष्यमाण इति गाथार्थः ॥५८१॥

# ટીકાર્થ :

ઔચિત્ય એવા સંવત્સરાદિરૂપ કાળના ક્રમ વડે જે આચારાંગાદિ જે સંવત્સરાદિમાં પ્રાપ્ત હોય; તે સંવત્સરાદિમાં જ ધીર એવા ગુરુ શિષ્યને વંચાવે, વિપર્યયને ન કરે, અને તે કાળ આ છે≔વક્ષ્યમાણ છે= આગળમાં કહેવાશે એ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. ∥પ૮૧॥

# અવતરણિકા :

કેટલા વર્ષના સંયમપર્યાયમાં કયું આગમ ભણાવવું ? તે રૂપ કાળમર્યાદાનું ક્રમસર વર્ષન કરે છે — આશા :

> तिवरिसपरिआगस्स उ आचारपकप्पणाममज्झयणं । चउवरिसस्स उ सम्मं सूअगडं नाम अंगं ति ॥५८२॥

#### अन्वयार्थः

तिविरिसपिआगस्स उ=ત્રણ વર્ષના પર્યાયવાળાને જ आचारपकप्पणामं=આચારપ્રકલ્પ નામનું अज्झयणं= અધ્યયન (વંચાવે છે.) सम्मं उ चउविरिसस्स=વળી સમ્યગ્ ચાર વર્ષવાળાને सूअगडं नाम अंगं=સૂત્રકૃત નામનું અંગ (વંચાવે છે.)

🖈 'ति'પાદપૂર્તિ અર્થક છે.

#### ગાશાર્થ :

ત્રણ વર્ષના પર્ચાયવાળા સાધુને જ આચારપ્રકલ્પ નામનું અધ્યયન વંચાવે છે, વળી ચાર વર્ષવાળા સાધુને સૂત્રકૃત નામનું અંગ વંચાવે છે.

#### ટીકા :

त्रिवर्षपर्यायस्यैव, नारतः, आचारप्रकल्पनाम=निशीथाभिधानम् अध्ययनं, वाच्यत इति क्रिया योजनीया, चतुर्वर्षस्य तु सम्यग्=अस्खलितस्य सूत्रकृतं नाम अङ्गं द्वितीयमिति गाथार्थः ॥५८२॥

### ટીકાર્થ :

ત્રણ વર્ષના પર્યાયવાળાને જ, એ પહેલાં નહિ, આચારપ્રકલ્પના નામવાળું=નિશીથના અભિધાનવાળું, અધ્યયન વંચાવાય છે, वाच्यतेએ પ્રકારની ક્રિયા યોજવી. વળી સમ્યગ્=અસ્ખલિત, ચાર વર્ષના પર્યાયવાળાને સૂત્રકૃત નામનું બીજું અંગ વંચાવાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે. ॥૫૮૨॥

#### आथा :

दसकप्यव्ववहारा संवच्छरपणगदिक्खिअस्सेव । ठाणं समवाओ त्ति अ अंगेए अट्ठवासस्स ॥५८३॥ दसवासस्स विआहो एक्कारसवासयस्स य इमे उ । खुड्डियविमाणमाई अज्झयणा पंच नायव्वा ॥५८४॥

# અન્વચાર્થ:

दसकप्यव्यवहारा=६शाङ्यथ्यवहार संवच्छरपणगदिक्खिअस्सेव=संवत्सर पंथडना=पांथ वर्षना, दीक्षितने ४, ठाणं समवाओ अ त्ति=स्थान अने समवाय, એ प्रडारनां अंगेए=आ थे अंग अद्ववासस्स=आठ वर्षवाणाने, विआहो दसवासस्स य=अने व्याण्याप्रश्चिति ६श वर्षवाणाने इमे उ=अने आ खुड्डिय-विमाणमाई=कुल्लिडा विभानादि पंच अज्झयणा=पांच अध्ययनो एक्कारसवासयस्स=अगियार वर्षवाणाने नायव्वा=अश्ववा.

#### ગાશાર્થ :

દશાકલ્પવ્યવહાર પાંચ વર્ષના દીક્ષિતને જ, સ્થાન અને સમવાય, એ પ્રકારનાં આ બે અંગ આઠ વર્ષવાળાને, વ્યાખ્યાપ્રજ્ઞપ્તિ દશ વર્ષવાળા સાધુને, અને આ ક્ષુલ્લિકા વિમાનાદિ પાંચ અધ્યયનો અગિયાર વર્ષવાળા સાધુને જાણવા.

#### ट<del>ीडा</del> :

दशाकल्पव्यवहाराः त्रयोऽपि पञ्चसंवत्सरदीक्षितस्यैव, स्थानं समवाय इति च अङ्गे एते द्वे अप्यष्ट-वर्षस्येति गाथार्थः ॥५८३॥

दशवर्षस्य व्याख्येति व्याख्याप्रज्ञप्तिः=भगवती, एकादशवार्षिकस्य चामूनीति हृदयस्थनिर्देशः क्षुिष्ठका-विमानादीन्यध्ययनानि कालयोग्यतामङ्गीकृत्य पञ्च ज्ञातव्यानि, तद्यथा-'खुड्डियाविमाणपविभत्ती (महिक्षयाविमाणपविभत्ती) अंगच्लिया वग्गच्लिया वियाहचुलिय'त्ति गाथार्थः ॥५८४॥

### ડીકાર્ય :

દશા કલ્પ વ્યવહાર એ ત્રણ પણ પાંચ વૃર્ષના દીક્ષિતને જ, સ્થાન અને સમવાય એ પ્રકારના આ બંને પણ અંગ આઠ વર્ષવાળાને, વ્યાખ્યા≔વ્યાખ્યાપ્રજ્ઞપ્તિ≕ભગવતી, દશ વર્ષવાળાને, અને અગિયાર વર્ષવાળાને આ એટલે ગ્રંથકારના હ્રદયમાં રહેલાનો નિર્દેશ, તે નિર્દેશ બતાવે છે – ક્ષુલ્લિકાવિમાનાદિ પાંચ અધ્યયનો, કાલની યોગ્યતાને આશ્રયીને જાણવાં; તે આ પ્રમાણે −

ક્ષુલ્લિકાવિમાનપ્રવિભક્તિ, મહલ્લિકાવિમાનપ્રવિભક્તિ, અંગચૂલિકા, વર્ગચૂલિકા, વિવાહચૂલિકા, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે. ॥૫૮૩/૫૮૪॥

#### ગાथा :

बारसवासस्स तहा अरुणुववायाइ पंच अज्झयणा । तेरसवासस्स तहा उट्घाणसुआइआ चउरो ॥५८५॥

### अन्वयार्थ :

तहा=ते प्रકारना बारसवासस्स=भार वर्षवाणाने अरुणुववायाइ=अरुशोपपाताि पंच अज्झयणा= पांच अध्ययनो, तहा=ते प्रકारना तेरसवासस्स=तेर वर्षवाणाने उट्टाणसुआइआ चउरो=ઉत्थानश्चताि यार (अशवां.)

### ગાથાર્થ :

તે પ્રકારના બાર વર્ષવાળા સાધુને અરુણોપપાતાદિ પાંચ અધ્થયનો અને તેર વર્ષવાળા સાધુને ઉત્થાનશ્રુતાદિ ચાર આગમો જાણવાં.

# કીકા :

द्वादशवार्षिकस्य तथा कालपर्यायेण अरुणोपपातादीनि पञ्चाऽध्ययनानि, तद्यथा- 'अरुणोववाए वरुणोववाए गरुलोववाए वेलंधरोववाए वेसमणोववाए', त्रयोदशवार्षिकस्य तथोत्थानश्रुतादीनि चत्वारि, तद्यथा- 'उट्ठाणसुयं समुद्राणस्यं देविदोववाओ णागपारियावणियाओ'ति गाथार्थः ॥५८५॥

# ટીકાર્થ :

તે પ્રકારના≔અસ્ખલિત ચારિત્રરૂપ તે પ્રકારના, કાલપર્યાય વડે બાર વર્ષવાળાને અરુણોપપાતાદિ પાંચ અધ્યયનો જાણવાં. તે આ પ્રમાણે − અરુણોપપાત, વરુણોપપાત, ગરુડોપપાત, વેલંધરોપપાત, વૈશ્રમણોપપાત. તે પ્રકારના તેર વર્ષવાળાને ઉત્થાનશ્રુતાદિ ચાર જાણવાં; તે આ પ્રમાણે – ઉત્થાનશ્રુત, સમુત્થાનશ્રુત, દેવેંદ્રોષપાત, નાગપર્યાવલિકા, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે. IIપ૮પII

#### भाशा :

चोद्दसवासस्स तहा आसीविसभावणं जिणा बिति । पन्नरसवासगस्स य दिट्टीविसभावणं तह य ॥५८६॥

#### अन्द्रशर्थ :

तहा चोद्दसवासस्स=ते પ્રકારના ચૌદ વર્ષવાળાને आसीविसभावणं=આશીવિષભાવનાને, तह य पन्नरसवासगस्स य=વળી તે પ્રકારના જ પંદર વર્ષવાળાને दिट्ठीविसभावणं=દેષ્ટિવિષભાવનાને जिणा=िंशनो बिति=કહે છે.

#### जाशार्थ :

તે પ્રકારના ચૌદ વર્ષવાળા સાધુને આશીવિષભાવનાને, વળી તે પ્રકારના જ પંદર વર્ષવાળા સાધુને ¢ષ્ટિવિષભાવનાને જિનેશ્વરો કહે છે.

#### ટીકા :

चतुर्दशवर्षस्य तथा पर्यायेण आशीविषभावनां जिना बुवते, नारतः, पञ्चदशवर्षस्य तु पर्यायेणैव दृष्टिविषभावनां तथैव बुवत इति गाथार्थः ॥५८६॥

# ટીકાર્ચ :

તે પ્રકારના પર્યાય વડે ચૌદ વર્ષવાળાને આશીવિષભાવનાને જિનો કહે છે, એ પહેલાં નહીં. વળી તે પ્રકારના જ પર્યાય વડે જ પંદર વર્ષવાળાને દેષ્ટિવિષભાવનાને કહે છે≔જિનો સાધુને વંચાવવાનું કહે છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. ⊓પ૮∉॥

#### ગાયા :

सोलसवासाईसु अ एगुत्तरविद्विएसु जहसंखं । चारणभावण महस्विणभावणा तेअगनिसग्गा ॥५८७॥

### અન્વચાર્થ:

एगुत्तरविष्ट्रिएसु अ सोलसवासाईसु=અને એક ઉત્તરમાં વર્ધિત એવા સોળ વર્ષાદિમાં जहसंखं=યથા સંખ્ય=કમસર, चारणभावण=ચારણભાવના, महसुविणभावणा=મહાસ્વપ્રભાવના, तेअगनिसग्गा=तेश्वे-નિસર્ગ થાય છે.

### ગાચાર્થ :

સાદ્યુને સોળ વર્ષના પર્યાયમાં ચારણભાવના, સત્તર વર્ષના પર્યાયમાં મહાસ્વપ્નભાવના, અઢાર વર્ષના પર્યાયમાં તેજોનિસર્ગ; આ ત્રણ ક્રમસર થાય છે.

#### ટીકા :

षोडशवर्षादिषु च पर्यायेष्वेकोत्तरवर्द्धितेषु यथासङ्ख्यं=यथाऋमं चारणभावना महास्वपन-भावना तेजोनिसर्ग इत्येतानि त्रीणि भवन्तीति गाथार्थः ॥५८७॥

#### ટીકાર્થ:

અને એક ઉત્તરમાં વધેલા એવા સોળ વર્ષની આદિવાળા પર્યાયોમાં યથાસંખ્ય=યથાક્રમ, ચારણભાવના, મહાસ્વપ્નભાવના, તેજોનિસર્ગ; આ પ્રકારના આ ત્રણ થાય છે=આ ત્રણ સૂત્રો સાધુને વંચાવવાના થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે. ॥૫૮૭॥

#### भाशाः

एगूणवीसगस्स उ दिट्ठीवाओ दुवालसममंगं । संपुण्णवीसविस्सो अणुवाई सव्वसुत्तस्स ॥५८८॥(दारं)॥

#### અન્વયાર્થ:

एगूणवीसगस्स उ=વળી ઓગણીશ વર્ષવાળાને दिट्टीवाओ=દેષ્ટિવાદ दुवालसममंगं=બારમું અંગ થાય છે. संपुण्णवीसविस्सो=સંપૂર્ણ વીશ વર્ષવાળા सव्वसृत्तस्स=સર્વ સૂત્રના अणुवाई=અનુપાતી છે.

### ગાથાર્થ :

વળી ઓગણીશ વર્ષવાળા સાધુને દૃષ્ટિવાદ બારમું અંગ થાય છે. સંપૂર્ણ વીશ વર્ષવાળા સાધુ સર્વ સૂત્રના અનુપાતી છે.

### ટીકા :

एकोनविंशतिकस्य तु पर्यायेण दृष्टिवादो द्वादशमङ्गं, अत एव शेषलाभो ज्ञेय इति सम्पूर्णविंशतिवर्ष-पर्यायेणानुपाती=योग्यः सर्वस्य सूत्रस्य बिन्दुसारादेशित गाथार्थः ॥५८८॥ (द्वारं)॥

# ટીકાર્થ :

વળી પર્યાય વડે ઓગણીશ વર્ષવાળાને દેષ્ટિવાદ બારમું અંગ થાય છે. આનાથી પછી જ શેષનો લાભ જાણવો≔સંપૂર્ણ વીશ વર્ષના પર્યાય વડે બિંદુસારાદિ સર્વ સૂત્રના અનુપાતી છે≔યોગ્ય છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે. ∄પ૮૮∄

# અવતરછિકા :

ગાથા ૫૭૦માં કહેલ કે યોગ્ય શિષ્યોને કાલપ્રાપ્ત સૂત્ર ઉપધાનાદિથી વિશુદ્ધ આપવું જોઈએ. તેથી ગાથા ૫૭૧થી ૫૮૦માં સૂત્રદાનને યોગ્ય શિષ્યનું સ્વરૂપ બતાવ્યું, અને ગાથા ૫૮૧થી ૫૮૮માં કયું સૂત્ર કેટલા વર્ષના સંયમપર્યાયવાળા સાધુને અપાય ? તે રૂપ કાલપ્રાપ્તનું સ્વરૂપ બતાવ્યું, હવે કયા સૂત્ર માટે કેટલો તપ આવશ્યક છે ? તે બતાવે છે —

#### भाशा :

उवहाणं पुण आयंबिलाइ जं जस्स वित्रअं सुत्ते । तं तेणेव उ देअं इहरा आणाइआ दोसा ॥५८९॥

#### अन्वथार्थ :

सुत्ते पुण=વળી સૂત્રમાં जस्स=જે અધ્યયનાદિનું आयंबिलाइ जं=આયંબિલાદિ જે उवहाणं=ઉપધાન विन्निअं=वर्धवायुं છે, तं=તે અધ્યયનાદિને तेणेव उ=वળી તે ઉપધાન વડે જ देअं=આપવું જોઈએ. इहरा= ઇતરથા=ઉપધાન વગર અધ્યયનાદિ આપવામાં, आणाइआ=આજ્ઞાદિ=આજ્ઞાભંગાદિ, दोसा=દોષો થાય છે.

### ગાદ્યાર્થ :

વળી સૂત્રમાં જે અધ્યયનાદિનું આંબિલાદિ જે ઉપદાન વર્ણવાયું છે, તે અધ્યયનાદિને વળી તે ઉપદાન વડે જ આપવું જોઈએ. ઉપદાન વગર અધ્યયનાદિ આપવામાં આજ્ઞાભંગાદિ દોષો થાય છે.

### ટીકા :

उपधानं पुनरायामाम्लादि यद् यस्य अध्ययनादेः वर्णितं सूत्र एव=आगमे, तद् अध्ययनादि तेनैव तु देयं, नान्येन, इतरथा=अन्यथा दाने आज्ञादयो दोषाश्चत्वार इति गाथार्थः ॥५८९॥

### ટીકાર્થ :

વળી સૂત્રમાં જ=આગમમાં જ, જે અધ્યયનાદિનું આંબિલાદિ જે ઉપધાન=તપ, વર્ણવાયું છે, તે અધ્યયનાદિને વળી તે ઉપધાન વડે જ આપવું જોઈએ, અન્ય ઉપધાન વડે નહીં; ઇતરથા=અન્યથા દાનમાં= ઉપધાન વગર અધ્યયનાદિ આપવામાં, આજ્ઞાદિ=આજ્ઞાભંગાદિ, ચાર દોષો થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે. ॥૫૮૯॥

# અવતરણિકા :

एतदेवाह -

# અવતરણિકાર્થ :

આને જ કહે છે અર્થાત્ પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે ઉપધાન વગર અધ્યયનાદિના દાનમાં આજ્ઞાભંગાદિ ચાર દોષો થાય છે, તેથી એ આજ્ઞાભંગાદિ ચાર દોષોના સ્વરૂપને જ બતાવે છે. તેમાં પ્રથમ આજ્ઞાભંગ દોષના સ્વરૂપને કહે છે –

#### भाशा :

जं केवलिणा भणिअं केवलनाणेण तत्तओ नाउं। तस्सऽण्णहा विहाणे आणाभंगो महापावो ॥५९०॥

### अन्वयार्थ :

केवलनाणेण=डेवलशान द्वारा तत्तओ=तत्त्वथी नाउं=अशीने जं=के केवलिणा भणिअं=डेवली वरे

કહેવાયું, तस्स=तेना अण्णहा=અન્યથા विहाणे=વિધાનમાં आणाभंगो महापावो=આજ્ઞાભંગરૂપ મહાપાપ થાય છે.

### ગાથાર્થ :

કેવલજ્ઞાન હારા તત્ત્વથી જાણીને જે કેવલી વડે કહેવાયું, તેના અન્યથા વિધાનમાં આજ્ઞાભંગરૂપ મહાપાપ થાય છે.

### કીકા :

यत्केवलिना भणितं उपधानादि केवलज्ञानेन तत्त्वतो ज्ञात्वा, तस्यान्यथा विधाने = करणे आज्ञाभङ्गः केवलिनः महापापो, भगवदश्रद्धानादिति गाथार्थः ॥५९०॥

# ટીકાર્થ :

કેવલજ્ઞાન દ્વારા તત્ત્વથી જાણીને જે કેવલી વડે કહેવાયું છે, તેના અન્યથા વિધાનમાં=કરણમાં, કેવલીની આજ્ઞાના ભંગરૂપ મહાપાપ થાય છે; કેમ કે ભગવાન ઉપર અશ્રદ્ધાન છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે. Ilપ૯૦II

### અવતરણિકા :

एवमाज्ञादोषः, अनवस्थादोषमाह -

# अवतरशिङार्थ :

આ રીતે=પૂર્વગાથામાં બતાવ્યું એ રીતે, આજ્ઞાભંગદોષ થાય છે. હવે અનવસ્થાદોષને કહે છે –

# आथा :

एगेण कयमकज्जं करेड़ तप्पच्चया पुणो अन्नो । सायाबहुलपरंपर वोच्छेओ संजमतवाणं ॥५९१॥

# અન્વચાર્થ :

एगेण=એક વડે अकज्जं=અકાર્ય कयं=કરાયું, तण्यच्चया पुण=तेना निभित्ते वणी अन्नो=अन्य करेइ= (અકાર્ય) કરે છે. (એ રીતે) सायाबहुलपरंपर=શાતાબહુલની પરંપરાથી संजमतवाणं=સંયમ અને તપનો वोच्छेओ=વ્યવચ્છેદ થાય છે.

# ગાથાर्थ :

એક વડે અકાર્ય કરાયું, તેના નિમિત્તે વળી અન્ય અકાર્ય કરે છે. આ રીતે શાતાબહુલની પરંપરાથી સંયમ અને તપનો વ્યવચ્છેદ થાય છે.

# ટીકા :

एकेन कृतमकार्यं केनचित्संसाराऽभिनन्दिना, करोति तत्प्रत्ययं तदेव पुनरन्यः संसाराऽभिनन्द्येव, एवं सातबहुलपरम्परया प्राणिनां व्यवच्छेदः संयमतपसोः शुद्धयोरिति गाथार्थः ॥५९१॥

#### ટીકાર્થ:

સંસારમાં અભિનંદી એવા કોઈક એક વડે અકાર્ય કરાયું, તેના નિમિત્તે વળી સંસારમાં અભિનંદી જ અન્ય તેને જ≕અકાર્યને જ, કરે છે. આ રીતે શાતાબહુલની પરંપરાથી પ્રાણીઓના≕જીવોના, શુદ્ધ એવા સંયમ અને તપનો વ્યવચ્છેદ થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

કોઈ સાધુ સૂત્રને અનુરૂપ ઉપધાન કરવાના કષ્ટ વગર સૂત્ર ભણવાના અર્થી હોય, તેથી તે તે સૂત્રને અનુરૂપ શાસ્ત્રમાં બતાવેલ ઉપધાન કર્યા વિના તે તે સૂત્ર ભણે, તો તે સાધુ ભગવાનની આજ્ઞાથી વિરુદ્ધ પ્રવૃત્તિના અર્થી હોવાથી સંસારાભિનંદી છે; અને તે સંસારાભિનંદી સાધુએ સૂત્રને ઉચિત તપ કરવારૂપ કાર્ય છોડીને સૂત્ર ભણવારૂપ અકાર્ય કર્યું, અને તે અકાર્યનું અવલંબન લઈને બીજા કોઈ ભવાભિનંદી સાધુ ઉપધાન કર્યા વગર શાસ્ત્રો ભણે. આ રીતે શાતાબહુલ જીવોની પરંપરાથી શુદ્ધ એવા તપ અને સંયમનો વ્યવચ્છેદ થાય છે; કેમ કે તેઓ ઉપધાન પ્રત્યે ઉપેક્ષા કરીને કોઈ પ્રકારના કષ્ટ વગર શાસ્ત્રો ભણવાનો પ્રયત્ન કરે છે. આથી તેવા સાધુ જિનાજ્ઞાનું પાલન નહીં કરતા હોવાથી તેઓમાં સંયમ અને તપ રહેતું નથી, તેથી શુદ્ધ સંયમ અને તપનો વ્યવચ્છેદ થાય છે. આમ એકના અકાર્યને જોઈને અન્ય જીવમાં પણ અકાર્યની પરંપરા ચાલુ થાય છે, જે અનવસ્થાદોષરૂપ છે. **!!પ૯૧!!** 

### અવતરણિકા :

एवमनवस्थादोष:, मिथ्यात्वदोषमाह -

# અવતરણિકાર્થ:

આ રીતે=પૂર્વગાથામાં કહ્યું એ રીતે, અનવસ્થાદોષ થાય છે. હવે મિથ્યાત્વદોષને કહે છે –

#### ગાથા :

मिच्छतं लोअस्सा न वयणमेयमिह तत्तओ एवं । वितहासेवणसंकाकारणओ अहिगमेअस्स ॥५९२॥

# અન્વચાર્થ:

इह=અહીં=સૂત્રદાનના અધિકારમાં, तत्तओ=तत्त्वथी=પરમાર્થથી, एयम्=आ=ઉપધાન કરવું એ, वयणं न=(જિનસંબંધી) વચન નથી, एवं=એ પ્રકારે लोअस्सा=લોકને मिच्छत्तं=भिध्यात्व થાય, वितहासेवण-संकाकारणओ=वितथना આસેવન વડે શંકાનું કારણ હોવાથી एअस्स=आने=वितथ કરનાર ગુરુને, अहिगं=અધિક (મિથ્યાત્વ) થાય છે.

### ગાથાર્થ :

સૂત્રદાનના અધિકારમાં પરમાર્થથી ઉપધાન કરવું એ જિનસંબંધી વચન નથી, એ પ્રકારે લોકને મિથ્યાત્વ થાય. વિતથના આસેવન વડે શંકાનું કારણ હોવાથી વિતથ કરનાર ગુરુને અધિક મિથ્યાત્વ થાય છે.

### ટીકા :

मिथ्यात्वं लोकस्य भवति, कथमित्याह — न वचनमेतत् जैनम् इह अधिकारे तत्त्वतः=परमार्थतः एवम्, अन्यथाऽयमेवं न कुर्यादिति शङ्कया, तथा वितथाऽऽसेवनया हेतुभूतया शङ्काकारणत्वात् लोकस्य अधिकं मिथ्यात्वमेतस्य=वितथकर्त्तुरिति गाथार्थः ॥५९२॥

### ટી<del>ક</del>ાર્થ :

મિથ્ચાત્વં .......... एवम્ લોકને મિથ્યાત્વ થાય છે, કેવી રીતે ? એથી કહે છે – આ અધિકારમાં=સૂત્રદાનના અધિકારમાં, આ≕ઉપધાન કરવું એ, તત્ત્વથી=પરમાર્થથી, જૈન=જિનસંબંધી, વચન નથી, એ પ્રકારે લોકને મિથ્યાત્વ થાય, એમ અન્વય છે.

ઉપધાન કરવું એ જિનવચન નથી, એમ લોકને કેમ થાય છે ? તેથી કહે છે –

अन्यथा .......... शङ्कया અન્યથા≔ઉપધાન કરવું એ જિનવચન હોય તો, આ≕ગુરુ, આ પ્રમાણે≕શિષ્યને ઉપધાન વગર સૂત્ર આપે એ પ્રમાણે, કરે નહિ. એ પ્રકારની શંકા થવાથી, આ જિનવચન નથી એમ લોકને થાય છે. એમ અન્વય છે.

તથા ....... गાથાર્થઃ અને હેતભૂત=વિપરીત બોધના હેતુભૂત, એવી વિતથની આસેવના વડે= વિપરીતની આચરણા વડે, લોકની શંકાનું કારણપણું હોવાથી આને⊨વિતથને કરનારાને≕વિપરીત કરનારા ગુરુને, અધિક મિથ્યાત્વ થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

ભગવાનના વચનથી વિપરીત રુચિ, એ મિથ્યાત્વ છે. કોઈ ગુરુ તે તે સૂત્ર ભણવા માટે ઉચિત તપ કરાવ્યા વિના પોતાના શિષ્યને તે તે સૂત્ર ભણાવે, તો તેને જોઈને લોકને લાગે કે આવા વિદ્વાન ગુરુ પણ ઉપધાન કરાવ્યા વગર શિષ્યને શાસ્ત્રો ભણાવે છે, તેથી તે તે સૂત્ર ભણવા માટે ઉચિત ઉપધાન કરવાનું જિનનું વચન નથી; કેમ કે ઉપધાન કરવાનું જિનનું વચન હોય તો આ ગુરુ પોતાના શિષ્યને ઉપધાન કરાવ્યા વગર સૂત્રો ભણાવે નહિ. આ પ્રમાણે શિષ્ટ પુરુષોને વિપરીત બુદ્ધિ થાય, જે મિથ્યાત્વરૂપ છે.

અહીં શંકા થાય કે લોકને મિથ્યાત્વ થાય, પરંતુ ગાથા ૫૯૦માં કહ્યું તે પ્રમાણે ઉપધાન વગર સૂત્રદાન કરનાર ગુરુને તો આજ્ઞાભંગાદિ દોષોમાંથી મિથ્યાત્વ દોષની પ્રાપ્તિ થઈ નહિ. તેથી કહે છે –

બીજાને વિપરીત બોધ કરાવે તેવા પ્રકારની ગુરુની વિપરીત આચરણાથી લોકને શંકા થાય કે આ જિનવચન નથી, આથી લોકના મિથ્યાત્વમાં નિમિત્ત બનવાને કારણે વિપરીત કરનાર ગુરુને, લોકને મિથ્યાત્વ થાય તેના કરતાં પણ અધિક મિથ્યાત્વ થાય છે; કેમ કે જિનાજ્ઞાથી વિરુદ્ધ પ્રવૃત્તિ કરવા દ્વારા ગુરુ લોકનું મિથ્યાત્વ વધારવામાં પ્રબળ કારણ બને છે, અને લોકના મિથ્યાત્વની વૃદ્ધિમાં ગુરુ ઉપેક્ષા કરે છે. આથી ગુરુ લોક કરતાં પણ વિશેષ મિથ્યાત્વમોહનીયકર્મ બાંધે છે. **॥૫૯૨॥** 

# અવતરણિકા :

एवं मिथ्यात्वदोषः, विराधनादोषमाह -

# અવતરણિકાર્થ:

આ રીતે=પૂર્વગાથામાં કહ્યું એ રીતે, મિથ્યાત્વદોષ થાય છે; હવે વિરાધનાદોષને કહે છે -

भाशा :

# एवं चऽणेगभविया तिव्वा सपरोवधाइणी नियमा । जायइ जिणपडिकुट्ठा विराहणा संजमायाए ॥५९३॥

#### अन्तज्ञार्थः

एवं च=અને આ પ્રકારે=ગાથા ૫૯૦થી ૫૯૨માં બતાવ્યું એ પ્રકારે, अणेगभविया=અનેક ભવિકી=ઘણા ભવો ચાલનારી, तिळा=તીવ્ર=ભયંકર, सपरोवघाइणी=સ્વ-૫૨ની ઉપઘાતિની, जिणपडिकुट्टा=िशन વડે પ્રતિક્રુષ્ટ એવી संजमायाए=સંયમ અને આત્માની विराहणा=વિરાધના नियमा=िनयमथी जायइ=થાય છે.

#### आशार्थ :

અને ગાથા ૫૯૦થી ૫૯૨માં બતાવ્યું એ પ્રકારે ઘણા ભવો ચાલનારી, ભયંકર, સ્વ-પરનો ઉપઘાત કરનારી, જિન વડે પ્રતિક્રુષ્ટ એવી સંચમ અને આત્માની વિરાદના નિયમથી થાય છે.

### ટીકા :

एवं च आज्ञादेः अनेकभविकी=प्रभूतजन्मानुगता तीव्रा=रौद्रा स्वपरोपघातिनी नियमाद्=एकान्तेन जायते=भवति जिनप्रतिकुष्टा विराधना संयमात्मनोः, अकुशलानुबन्धेनेति गाथार्थः ॥५९३॥

### ટીકાર્થ :

અને આ રીતે=ગાથા ૫૯૦થી ૫૯૨માં વર્ણન કર્યું એ રીતે, આજ્ઞાદિથી=આજ્ઞાભંગાદિ ત્રણ દોષોથી, અનેક ભિવિકી=પ્રભૂત જન્મમાં અનુગત=ઘણા જન્મોમાં ચાલનારી, તીવ્ર=રૌદ્ર, સ્વ-૫૨નો ઉપઘાત કરનારી, જિન વડે પ્રતિક્રુષ્ટ એવી સંયમ અને આત્માની વિરાધના નિયમથી=એકાંતથી, થાય છે; કેમ કે અકુશલનો અનુબંધ છે. એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

ગાથા ૫૮૯થી ૫૯૨માં વર્શન કર્યું એ રીતે તે તે સૂત્રને ઉચિત તપ કરાવ્યા વગર શિષ્યને સૂત્રદાન કરનાર ગુરુને આજ્ઞાભંગ, અનવસ્થા અને મિથ્યાત્વ; એ ત્રર્શ દોષો થાય છે; જેના કારણે તે ગુરુના સંયમની એકાંતે વિરાધના થાય છે, અને પોતાના આત્માની એકાંતે વિરાધના થાય છે; કેમ કે આજ્ઞાભંગાદિ દોષોથી અકુશલ કર્મોનો પ્રવાહ ચાલતો હોવાને કારણે સંયમનો વિનાશ થાય છે, અને આત્માને અનેક પ્રકારની કદર્શના થાય છે. વળી આ વિરાધના ઘણા ભવો સુધી સ્વ-પરનો ઉપઘાત કરનારી છે.

આશય એ છે કે ગુરુએ આજ્ઞાભંગાદિ દોષોને કારણે વર્તમાનમાં પોતાના સંયમનો નાશ કર્યો, અને જિનવચનથી વિપરીત બુદ્ધિ કરાવવા દ્વારા લોકોને મિથ્યાત્વની પ્રાપ્તિ કરાવી, જેથી આ લોકમાં પોતાના અને અન્યના આત્માનો વિપર્યાસ કરીને પરલોકમાં ઘણા ભવો સુધી સ્વ-પરનો ઉપઘાત કરનારી એવી કુમતિને કારણે પોતે દુર્ગતિની પરંપરા પ્રાપ્ત કરે, અને અન્ય અનેક જીવોને દુર્ગતિના ખાડામાં નાંખે, તેવી રૌદ્ર સંયમની અને આત્માની વિરાધનાની ગુરુને પ્રાપ્તિ થાય છે. ॥૫૯૩॥

#### અવતરણિકા :

इहैवैदम्पर्यमाह -

### અવતરશિકાર્થ:

અહીં જ≔ગાથા પ૮૯થી પ૯૩માં ઉપધાનપૂર્વક સૂત્રદાનનું કથન કર્યું અને ઉપધાન વગર સૂત્રદાનમાં આજ્ઞાભંગાદિ દોષો બતાવ્યા એ કથનમાં જ, ઐદંપર્યને કહે છે −

#### भाशाः

जह चेव उ विहिरहिया मंताई हंदि णेव सिज्झंति । होंति अ अवयारपरा तहेव एयं पि विन्नेअं ॥५९४॥

### અન્વચાર્થ:

जह उ चेव=વળી જે રીતે જ विहिरिहया मंताई=વિધિથી રહિત એવા મંત્રાદિ सिज्झंति णेव=સિદ્ધ થતા નથી જ, अवयारपरा अ=અને અપકારમાં પર=અપકાર કરનારા, होंति=થાય છે, तहेव=તે રીતે જ एयं पि= આ પણ=સૂત્રદાનમાં અવિધિનું કરણ પણ, विन्नेअं=જાણવું.

🖈 'हॅंदि' ખેદસૂચક અવ્યથ છે.

#### आधार्थ :

વળી જે રીતે જ વિધિથી રહિત મંત્રાદિ સિદ્ધ થતા નથી જ, અને અપકાર કરનારા થાય છે, તે રીતે જ સૂત્રદાનમાં અવિધિનું કરણ પણ જાણવું.

### ટીકા ઃ

यथैव तु विधिरिहताः, के ? इत्याह—मन्त्रादयो हन्दि नैव सिद्ध्यन्ति, आदिशब्दाद्विद्यादिग्रहः, भवन्ति चापकारपरा इहैव, तथैवैतदिप विज्ञेयं सूत्राविधिकरणमिति गाथार्थः ॥५९४॥

# ટીકાર્થ :

વળી જે રીતે જ વિધિથી રહિત એવા, કોણ ? એથી કહે છે – મંત્રાદિ સિદ્ધ થતા નથી જ, અને અહીં જ=આ લોકમાં જ, અપકારમાં પર=અપકાર કરનારા, થાય છે, તે રીતે જ આ પણ≔સૂત્રમાં અવિધિનું કરણ પણ, જાણવું. 'આદિ' શબ્દથી=''मन्त्रादयः''માં 'आદિ' શબ્દથી, વિદ્યા આદિનો ગ્રહ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ગાથા :

ते चेव उ विहिजुत्ता जह सफला हुंति एत्थ लोअम्मि । तह चेव विहाणाओ सुत्तं नियमेण परलोए ॥५९५॥

# અન્વચાર્થ:

विहिजुत्ता=વिधिथी યુક્ત એવા ते चेव उ=वणी तेओ ४=ते મંત્રાદિ ४, जह=४े रीते एत्थ लोअम्मि=

આ લોકમાં सफला=सङ्ण हुंति=થાય છે, तह चेव=ते રીતે જ विहाणाओ=વિધાનથી=વિધિના સેવનથી, सृत्तं=सूत्र परलोए=પરલોકમાં नियमेण=નિયમથી (सङ्ण) થાય છે.

#### วแยเย์ :

વિધિથી યુક્ત એવા વળી તે મંત્રાદિ જ જે રીતે આ લોકમાં સફળ થાય છે, તે રીતે જ વિધિના સેવનથી સૂત્ર પરલોકમાં નિયમથી સફળ થાય છે.

### ટીકા :

त एव तु विधियुक्ता मन्त्रादयः यथा सफला भवन्ति अत्र लोके, दृश्यत एवैतत्, तथैव विधानाद्धेतोः सूत्रं नियमेन परलोके, विधियुक्तं सफलमिति गाथार्थः ॥५९५॥

### ટીકાર્થ :

વળી વિધિયુક્ત એવા તે મંત્રાદિ જ જે પ્રમાણે આ લોકમાં સફળ થાય છે, એ દેખાય જ છે; તે પ્રમાણે જ વિધાનરૂપ હેતુથી=વિધિના સેવનરૂપ હેતુથી, સૂત્ર પરલોકમાં નિયમથી સફળ થાય છે. વળી તેનું તાત્પર્ય ખોલે છે – વિધિથી યુક્ત સફળ છે=વિધિથી યુક્ત એવું સૂત્રનું દાન ફળવાળું છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

આગમને ઉચિત ઉપધાન કરાવ્યા વગર શિષ્યને સૂત્રો ભણાવનાર ગુરુ આજ્ઞાભંગાદિ ચાર દોષોને પ્રાપ્ત કરે છે, એ સર્વ કથનનો પરમાર્થ દેષ્ટાંત દ્વારા પ્રસ્તુત બે ગાથામાં દર્શાવે છે, જે ગાથા પ૮૯થી પ૯૩ના ઐદંપર્યરૂપ છે.

જે રીતે કોઈ પણ મંત્રની સાધના અવિધિથી કરવામાં આવે તો તે મંત્ર સિદ્ધ થતો નથી, પરંતુ મંત્રદેવતા કૃપિત થઈને સાધકનો નાશ કરે છે અથવા સાધકના શરીરના અંગની વિકલતા કરે છે, અને વિધિથી સધાયેલ મંત્ર, વિદ્યા વગેરે આ લોકમાં ફળવાળા થાય છે; તે રીતે જિનાજ્ઞા પ્રત્યે અત્યંત બહુમાનવાળા ગુરુ યોગ્ય શિષ્યને ઉચિત વિધિથી સૂત્રો ભણાવે તો ગુરુને નિર્જરા પ્રાપ્ત થાય છે, તેમ જ શિષ્યના હિતને અનુકૂળ પ્રવૃત્તિ થવાથી શિષ્યને પણ ઉપકાર થાય છે; પરંતુ જે ગુરુ શાસ્ત્રોક્ત વિધિથી નિરપેક્ષ થઈને શિષ્યને ઉપધાન કરાવ્યા વગર સૂત્ર ભણાવે છે, તે ગુરુનો શિષ્ય કદાચ વિદ્વાન થૃાય તોપણ ગુરુને અવિધિથી સૂત્ર આપવાકૃત પાપબંધ થાય છે. **!!૫૯૪/૫૯૫!!** 

# અવતરણિકા :

एतदेवाह -

# અવતરણિકાર્થ :

આને જ=પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે વિધિયુક્ત સૂત્રનું દાન સફળ છે એને જ, કહે છે –

#### ગાચા :

विहिदाणिम्म जिणाणं आणा आराहिया धुवं होइ । अण्णेसि विहिदंसणकमेण मग्गस्सऽवत्थाणं ॥५९६॥

### अन्तज्ञार्थः

(સૂત્રના) विहिदाणिम्म=વિધિદાનમાં जिणाणं आणा=જિનોની આજ્ઞા **धुवं**=નક્કી आराहिया होइ= આરાધિત થાય છે, विहिदंसणकमेण=વિધિના દર્શનના ક્રમ વડે मग्गस्सऽवत्थाणं=માર્ગનું અવસ્થાન થાય છે.

### आथार्थ :

સૂત્રના વિદ્યિપૂર્વક દાનમાં જિનોની આજ્ઞા નક્કી આરાધિત થાય છે, વિધિના દર્શનના ક્રમ વડે માર્ગનું અવસ્થાન થાય છે અર્થાત્ ભગવાને બતાવેલ મોક્ષમાર્ગ ટકે છે.

### ટીકા :

विधिदाने सूत्रस्य जिनानामाज्ञाऽऽराधिता धुवं भवति, सम्यक् प्रवृत्तेः, तथाऽन्येषां प्राणिनां विधिदर्शनक्रमेण मार्गस्याऽवस्थानम्, उन्मार्गदर्शनाभावादिति गाथार्थः ॥५९६॥

### ટીકાર્થ :

સૂત્રના વિધિથી દાનમાં જિનોની આજ્ઞા નક્કી આરાધાયેલી થાય છે; કેમ કે સમ્યક્ પ્રવૃત્તિ છે, તથા અન્ય પ્રાણીઓને≕બીજા જીવોને, વિધિના દર્શનના ક્રમ વડે માર્ગનું અવસ્થાન થાય છે; કેમ કે ઉત્માર્ગના દર્શનનો અભાવ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### भाशा :

सम्मं जहुत्तकरणे अन्नेसि अप्पणो अ सुपसत्थं । आराहणाऽऽययफला एवं सइ संजमायाणं ॥५९७॥

### અન્વચાર્થ:

जहुत्तकरणे=યથોક્તકરણ થયે છતે **अन्नेसिं अप्पणो अ**=અન્યોને=બીજા જીવોને, અને આત્માને=પોતાને **सुपसत्थं सम्मं**=સુપ્રશસ્ત સમ્યક્ત્વ થાય છે. **एवं स**इ=આ પ્રમાણે હોતે છતે **संजमायाणं**=સંયમ અને આત્માની **आराहणा**=આરાધના **आययफला**=આયતના ફળવાળી થાય છે.

# ગાથાર્થ :

યથોક્તકરણ થયે છતે બીજા જીવોને અને પોતાને સુપ્રશસ્ત સમ્યક્ત્વ થાય છે. આ પ્રમાણે હોતે છતે સંયમ અને આત્માની આરાધના મોક્ષના ફળવાળી થાય છે.

# ટીકા :

सम्यक्त्वं भवति यथोक्तकरणे सत्यन्येषां=तद्द्रष्टृणामात्मनश्च, सुप्रशस्तमिति सम्यक्त्वविशेषणं, आराधना आयतफला, आयतो=मोक्षः, एवं सति विधिकरणे संयमात्मनोरिति गाथार्थः ॥५९७॥

# ව්පෑන් :

યથોક્તનું કરણ થયે છતે=શાસ્ત્રમાં જે પ્રમાણે કહેલ છે તે પ્રમાણે સૂત્રદાન થયે છતે, અન્યોને=તેના દ્રષ્ટાઓને=યથોક્તકરણને જોનારા જીવોને, અને પોતાને, સુપ્રશસ્ત એવું સમ્યક્ત્વ થાય છે અર્થાત્ ભગવાનના વચન પ્રત્યે સુપ્રશસ્ત એવી રુચિ થાય છે, અને ભગવાનના વચન અનુસાર કરવાનો સુપ્રશસ્ત એવો પરિણામ થાય છે. આ રીતે વિધિનું કરણ થયે છતે સંયમ અને આત્માની આરાધના આયતના ફળવાળી થાય છે. આયત એટલે મોક્ષ. सुप्रशस्तं એ સમ્યક્ત્વનું વિશેષણ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

શિષ્યોને વિધિપૂર્વક સૂત્ર આપનાર ગુરુ અવશ્ય જિનાજ્ઞાની આરાધના કરે છે; કેમ કે આ ભગવાનના વચનાનુસાર સમ્યક્ સૂત્રદાનની પ્રવૃત્તિ છે. વળી ગુરુની આવા પ્રકારની ઉચિત પ્રવૃત્તિથી શિષ્યોને વિધિનું દર્શન થવાથી શિષ્યપરંપરામાં પણ વિધિનું પાલન થાય છે. અને ગુરુના વિધિસેવનને કારણે અન્ય જીવોને વિધિનું દર્શન, વિધિનો પક્ષપાત, વિધિનું સેવન થવારૂપ ક્રમ વડે માર્ગનું અવસ્થાન થાય છે, અર્થાત્ વિધિનું સેવન કરનારા ગુણવાન ગુરુને જોનારા લોકોને પણ વિધિનું દર્શન થવાથી વિધિ પ્રત્યે રુચિ થાય છે, અને તેઓ પણ વિધિમાર્ગનું સેવન કરે છે, જેથી ગુરુએ કરેલ વિધિપૂર્વકના સૂત્રદાનથી દીર્ઘકાળ સુધી સન્માર્ગ ટકે છે; કેમ કે ઉન્માર્ગના દર્શનનો અભાવ છે અર્થાત્ ગુરુની સૂત્રદાનની વિધિથી શિષ્યોને અને અન્ય જીવોને ક્યાંય પણ ઉન્માર્ગનું દર્શન થતું નથી.

વળી, શાસ્ત્રવિધિ પ્રમાણે સૂત્રદાન કરનારા ગુરુને જોઈને અન્ય જીવોને પણ તે રીતે પ્રવૃત્તિ કરવાની રુચિ થવાથી તેઓને જિનવચન પ્રત્યે સુંદર રુચિ ઉત્પન્ન થાય છે, જેથી તેઓનું સમ્યક્ત્વ સુપ્રશસ્ત થાય છે, અને તે રીતે શક્તિ અનુસાર પ્રવૃત્તિ કરે છે. આમ, ગુરુને અને ગુરુની પ્રવૃત્તિ જોનારા જીવોને જિનવચનાનુસાર ઉચિત પ્રવૃત્તિ કરવાના દઢ પરિણામરૂપ સુપ્રશસ્ત એવું સમ્યક્ત્વ થાય છે. આ રીતે વિધિપૂર્વક સૂત્રદાન કરવાથી ગુરુની સંયમની અને આત્માની આરાધના મોક્ષના ફળવાળી થાય છે અર્થાત્ શિષ્યોને વિધિપૂર્વક સૂત્રદાન કરીને ગુરુ પોતાના સંયમની આરાધના કરે છે અને પોતાના આત્માને હિતમાં પ્રવર્તાવે છે. આમ, સંયમની અને આત્માની આરાધના દ્વારા ગુરુ મોક્ષરૂપ ફળ પ્રાપ્ત કરે છે.

મોક્ષને 'આયત' કહેવાનું તાત્પર્ય એ છે કે મોક્ષ પ્રગટ થયા પછી સદા રહેનાર હોવાથી આયત છે=દીર્ઘ છે, માટે મોક્ષને આયત કહેલ છે. ॥પ૯૬/પ૯૭॥

#### भथा :

तं पुण विचित्तमित्थं भणियं जं जिम्म जिम्म अंगाओ । तं जोगविहाणाओ विसेसओ एत्थ णायव्वं ॥५९८॥ दारं ॥

### અન્વચાર્થ :

तं पुण=વળી તે ઉપધાન **इत्थं**=અહીં=શાસ્ત્રમાં, विचित्तं=વિચિત્ર છે=વિવિધ છે, जिम्म जिम्म अंगाओ= જે જે અંગાદિવિષયક जं=જે ઉપધાન भणियं=કહેવાયું હોય, तं=તે ઉપધાન जोगविहाणाओ=યોગવિધાનથી= યોગની વિધિને કહેનાર ગ્રંથથી, एत्थ=અહીં=ઉપધાનના અધિકારમાં, विसेसओ=વિશેષથી णायळ्यं=જાણવું.

### आधार्थ :

વળી તે ઉપદાન શાસ્ત્રમાં વિવિદ્ય છે, જે જે અંગાદિવિષયક જે ઉપદાન કહેવાયું હોય, તે ઉપદાન યોગની વિદ્યિને કહેનાર ગ્રંથથી ઉપદાનના અધિકારમાં વિશેષથી જાણવું.

### ટીકા :

तत्पुनः उपधानं विचित्रम् अत्र=प्रवचने, भणितं यद् यस्मिन् यस्मिन् अङ्गादौ=अङ्गश्रुतस्कन्थाध्ययनेषु, तत् योगविधानाद् ग्रन्थात् विशेषतः अत्र अधिकारे ज्ञातव्यमिति गाथार्थः ॥५९८॥ द्वारं॥

#### ટીકાર્થ :

વળી તે ઉપધાન અહીં=પ્રવચનમાં, વિચિત્ર છે=વિવિધ પ્રકારનું છે, જે જે અંગાદિવિષયક=અંગ-શ્રુતસ્કંધના અધ્યયનવિષયક=અંગને ભણવાવિષયક અને શ્રુતસ્કંધને ભણવાવિષયક, જે ઉપધાન કહેવાયું હોય, તેને=તે ઉપધાનને, આ અધિકારમાં યોગના વિધાનવાળા ગ્રંથથી વિશેષથી જાણવું, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

શાસ્ત્રમાં આગમ ભણવા માટે અનેક પ્રકારનાં તપોનુષ્ઠાન બતાવાયાં છે, તેમાંથી કયાં આગમ ભણવા માટે કયું તપોનુષ્ઠાન કરવાનું છે, તે અહીં જણાવતા નથી; પરંતુ અન્ય ગ્રંથોમાંથી જાણી લેવાનો નિર્દેશ કરવા માટે ગ્રંથકારશ્રી પ્રસ્તુત ગાથામાં કહે છે કે જે અંગાદિ ભણવાવિષયક, જે તપ કહેવાયું છે, તે તપ ઉપધાનના અધિકારમાં યોગને કહેનારા ગ્રંથથી વિશેષ પ્રકારે જાણી લેવું, અને તે તપ દરેક આગમના અધ્યયન માટે ભિન્ન ભિન્ન પ્રકારે કરવાનું હોય છે, જેનું અન્ય ગ્રંથોમાંથી સમ્યગ્ રીતે જ્ઞાન કરીને તે પ્રમાણે આયરણ કરવું જોઈએ. Ilપ૯૮II

### અવતરણિકા :

યોગ્ય શિષ્યોને સૂત્રદાનની વિચારણા બતાવનાર ગાથા ૫૭૦માં કહેલા દરેક અવયવનું ક્રમસર વર્ણન કર્યું. હવે ''सुद्धेणं गुरुणा वि'' એ પ્રકારના અંતિમ અવયવનું પણ વર્ણન કરે છે —

#### आथा :

गुरुणा वि चरणजोए ठिएण देअं विसुद्धभावेणं । भावा भावपसूई पायं लोगे वि सिद्धमिअं ॥५९९॥

### अन्वयार्थः

चरणजोए ठिएण गुरुणा वि=ચરણયોગમાં સ્થિત એવા ગુરુ વડે પણ विसुद्धभावेणं=વિશુદ્ધ ભાવથી (સૂત્ર) देअं=આપવું જોઈએ. पायं=પ્રાયઃ भावा=ભાવથી भावपसूई=ભાવની પ્રસૂતિ થાય છે, इअं=આ= ભાવિત વક્તાથી ભાવની પ્રતિપત્તિ થાય છે એ, लोगे वि=લોકમાં પણ सिद्धं=સિદ્ધ છે.

# ગાથार्थ :

ચરણચોગમાં સ્થિત એવા ગુરુ વડે પણ વિશુદ્ધ ભાવથી સૂત્ર આપવું જોઈએ. પ્રાય: ભાવથી ભાવની પ્રસૂતિ થાય છે, એ લોકમાં પણ સિદ્ધ છે.

# ાસડિ

गुरुणाऽपि आचार्यादिना चरणयोगे स्थितेन शुद्धव्यापाररूपे देवं एतत्सूत्रं विशुद्धभावेन=उपयुक्तेन,

किमित्येतदेवमित्याह-भावाद्भावप्रसूति:=शुभाच्छुभस्य, प्रायो लोकेऽपि सिद्धमिदं=भाविताद्वक्तुर्भाव-प्रतिपत्तिरिति गाथार्थः ॥५९९॥

★ ''गुरुणाऽपि''માં 'अपि'થી એ કહેવું છે કે ચોગ્ચ શિષ્યએ તો વિદ્યિપૂર્વક સૂત્રનું ગ્રહણ કરવું જોઈએ, પરંતુ ચારિત્રમાં સ્થિત એવા **ગુરૂએ પણ** ચોગ્ચ શિષ્યને વિશુદ્ધ ભાવથી સૂત્રનું દાન કરવું જોઈએ.

### ટીકાર્થ :

શુદ્ધવ્યાપારરૂપ ચરણયોગમાં રહેલા, આચાર્યાદિરૂપ ગુરુએ પણ વિશુદ્ધ ભાવથી=ઉપયુક્તથી= ઉપયોગપૂર્વક, આ સૂત્ર આપવું જોઈએ. કયા કારણથી આ આમ છે ?=ગુરુએ પણ વિશુદ્ધ ભાવથી સૂત્ર આપવું જોઈએ એ એમ કેમ છે ? એથી કહે છે – ભાવથી ભાવની પ્રસૂતિ થાય છે=શુભથી શુભની=શુભભાવથી શુભભાવની પ્રસૂતિ થાય છે. પ્રાયઃ લોકમાં પણ આ=ભાવિત વક્તાથી ભાવની પ્રતિપત્તિ, સિદ્ધ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

સુગુરુ સામાન્યથી સંયમના શુદ્ધ પરિણામવાળા જ હોય છે; કેમ કે આરાધક ગુરુ પોતાના જીવનમાં અનાભોગાદિથી કોઈક સ્ખલના થઈ હોય તો તેની ઉચિત પ્રાયશ્ચિત દ્વારા અવશ્ય શુદ્ધિ કરે છે. તેથી આવા ગુરુનું ચારિત્ર અસ્ખલિત શીલવાળું બને છે. અને આવા ગુરુએ યોગ્ય શિષ્યને વિશુદ્ધ ભાવમાં ઉપયુક્ત થઈને શાસ્ત્રાધ્યયન કરાવવું જોઈએ; કેમ કે ગુરુના શુભ ભાવથી શિષ્યમાં પ્રાયઃ શુભ ભાવ થાય છે. અને લોકમાં પણ પ્રસિદ્ધ છે કે ભાવિત વક્તાના ભાવથી શ્રોતામાં પણ તે પ્રકારના ભાવ પ્રગટ થાય છે.

અહીં વિશેષ એ છે કે ગુરુ શિષ્યના હિત અર્થે ભગવાનના વચનથી અત્યંત ભાવિત થઈને શિષ્યને શાસ્ત્રના પદાર્થો કહે તો તે શાસ્ત્રના જે જે ગંભીર ભાવો હોય તે તે ભાવ ઉપર ગુરુનો વિશેષ ઉપયોગ રહે છે, અને ગુરુ તે ભાવોનું શિષ્ય પાસે તે પ્રકારે પ્રકાશન કરે તો શિષ્ય પણ તેવા ભાવોથી ભાવિત થાય છે. માટે ગુરુએ ભગવાનનું આ વચન કઈ રીતે વીતરાગતાની પ્રાપ્તિનું કારણ છે ? તે પ્રકારે ભાવિત થઈને શિષ્યને શાસ્ત્રાધ્યયન કરાવવું જોઈએ, જેથી શિષ્યની મતિ પણ તે પ્રકારના ભાવોથી સંપન્ન થાય. **॥૫૯૯**॥

# અવતરણિકા :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે ચરણયોગમાં સ્થિત ગુરુએ વિશુદ્ધ ભાવથી સૂત્રદાન કરવું જોઈએ. ત્યાં શંકા થાય કે ગુરુ ચારિત્રના પરિણામવાળા છે કે નહિ ? એવો નિર્ણય શિર્ષ્ય કઈ રીતે કરે ? કે જેથી તે ગુરુ પાસે પોતે સૂત્ર ગ્રહણ કરી શકે ? તેના સમાધાન રૂપે કહે છે —

#### ગાથા :

बज्झचरणाउ नेअं विसुद्धभावत्तणं विसुद्धाओ । बज्झे सइ आणाओ इअराभावे वि उ न दोसो ॥६००॥

### अन्वयार्थ :

विसुद्धाओ बज्झचरणाउ=विशुद्ध એવા બાહ્ય ચરણથી विसुद्धभावत्तणं=(ગુરુના) વિશુદ્ધ ભાવત્વનे नेअं=જાણવું. અહીં શંકા થાય કે ક્યારેક ગુરુમાં ચારિત્રની બાહ્ય આચરણા વિશુદ્ધ હોવા છતાં ચારિત્રના પરિણામનો અભાવ પણ હોઈ શકે, માટે ગુરુમાં ચારિત્રના પરિણામનો શિષ્યને નિર્ણય નહીં થવાથી તે ગુરુ પાસે સૂત્રના ગ્રહણમાં શિષ્યને આજ્ઞાભંગનો દોષ લાગશે. તેથી કહે છે —

बज्झे सइ उ=વળી બાહ્ય હોતે છતે=ગુરુમાં બાહ્ય ચરણ વિશુદ્ધ હોતે છતે, आणाओ=આજ્ઞા હોવાથી= બાહ્ય ચરણના બળથી આંતર ચરણનું અનુમાન કરીને તેવા ગુરુ સાથે સુગુરુનો વ્યવહાર કરવાની ભગવાનની આજ્ઞા હોવાથી, इअराभावे वि=ઇતરના અભાવમાં પણ=ગુરુમાં આંતર ચરણના અભાવમાં પણ, न दोसो= (શિષ્યને) દોષ નથી.

#### आशार्थ :

વિશુદ્ધ એવા બાહ્ય ચારિત્રથી ગુરુના વિશુદ્ધ ભાવત્વને જાણવું.

અહીં શંકા થાય કે ક્યારેક ગુરુમાં ચારિત્રની બાહ્ય આયરણા વિશુદ્ધ હોવા છતાં ચારિત્રના પરિણામનો અભાવ પણ હોઈ શકે. માટે ગુરુમાં ચારિત્રના પરિણામનો શિષ્યને નિર્ણય નહીં થવાથી તે ગુરુ પાસેથી સૂત્રના ગ્રહણમાં શિષ્યને આજ્ઞાભંગનો દોષ લાગશે. તેથી કહે છે —

વળી ગુરુમાં બાહ્ય ચારિત્ર વિશુદ્ધ હોતે છતે બાહ્ય ચારિત્રના બળથી આંતર ચારિત્રનું અનુમાન કરીને તેવા ગુરુ સાથે સુગુરુ તરીકેનો વ્યવહાર કરવાની ભગવાનની આજ્ઞા હોવાથી ગુરુમાં આંતર ચારિત્રના અભાવમાં પણ શિષ્યને દોષ નથી.

### ડીકા :

बाह्यचरणात् सकाशात् ज्ञेयं विशुद्धभावत्वम् - आन्तरं चरणरूपं विशुद्धाद् बाह्यचरणात्, न ह्यान्तरेऽसित यथोदिते बाह्ये यत्नः, शिष्यमधिकृत्याह—बाह्ये सित चरणे आज्ञातः कारणात् इतराभावेऽपि= आन्तरचरणाभावेऽपि तु न दोषः छन्नस्थस्येति गाथार्थः ॥६००॥

# ટીકાર્થ :

વિશુદ્ધ એવા બાહ્ય ચરણથી ગુરુમાં આંતર ચરણરૂપ વિશુદ્ધભાવપણું જાણવું. જે કારણથી આંતર ચરણ નહીં હોતે છતે યથોદિત એવા બાહ્યમાં≔જે પ્રકારે શાસ્ત્રમાં કહેવાયેલ છે તે પ્રકારના બાહ્ય ચરણમાં, યત્ન થતો નથી.

શિષ્યને અશ્રયીને કહે છે – વળી બાહ્ય ચરણ હોતે છતે આજ્ઞારૂપ કારણથી=સુગુરુ તરીકેનો વ્યવહાર કરવાની ભગવાનની આજ્ઞારૂપ કારણથી, ઇતરના અભાવમાં પણ≕આંતર ચરણના અભાવમાં પણ, છદ્મસ્થ એવા શિષ્યને દોષ નથી, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

જયાં ચારિત્રની બાહ્ય શુદ્ધ આચરણા હોય, ત્યાં આંતર ચારિત્ર હોય જ, એ પ્રકારની નિયત વ્યાપ્તિ નથી, છતાં પ્રાયઃ કરીને જયાં જયાં ચારિત્રની બાહ્ય વિશુદ્ધ આચરણા હોય, ત્યાં ત્યાં આંતર ચારિત્ર હોય છે; કેમ કે સંસારથી ભય પામેલા જે સાધુ જિનવચનના પરમાર્થને જાણીને દુષ્કર એવી પણ સંયમની આચરણામાં સુદઢ યત્ન કરતા હોય, તે સાધુ અવશ્ય ચારિત્રના પરિણામવાળા હોય છે; અને છદ્મસ્થ જીવ દુષ્કર એવા બાહ્ય ચારિત્રના વિશુદ્ધ પાલન દ્વારા ગુરુમાં ચારિત્રના પરિણામનું અનુમાન કરી શકે છે; કેમ કે ચારિત્રના પરિણામ વગર ભગવાને બતાવેલ છે તે રીતે બાહ્ય ચારિત્રની આચરણાઓમાં યત્ન પ્રાયઃ થઈ શકતો નથી.

આમ છતાં, ક્યારેક અભવ્ય, દુર્ભવ્ય કે આલોક-પરલોકના ભોગના અર્થી જીવો પણ વિશુદ્ધ બાહ્ય ચારિત્રમાં પ્રવૃત્તિ કરતા હોય છે. તેથી બાહ્ય વિશુદ્ધ આચરણાથી કરાયેલ અનુમાનમાં ક્વચિત્ વ્યભિચારની પ્રાપ્તિ પણ થઈ જાય. આથી શિષ્યએ શું કરવું જોઈએ ? તેને સામે રાખીને ગ્રંથકાર કહે છે –

ભગવાનની આજ્ઞા છે કે "બાહ્ય ચારિત્રવાળા ગુરુમાં ચારિત્રના પરિણામનું અનુમાન કરીને તેઓની સાથે સુગુરુ તરીકેનો વ્યવહાર કરવો જોઈએ." આથી કોઈક ગુરુમાં ચારિત્રની બાહ્ય આચરણા વિશુદ્ધ હોવા છતાં ચારિત્રના પરિણામનો અભાવ હોય, તોપણ તેઓને સુગુરુ માનીને તેઓની પાસે સૂત્રગ્રહણ કરવામાં છદ્મસ્થ શિષ્યને કોઈ દોષ નથી; કેમ કે શિષ્યએ ભગવાનની આજ્ઞાનું પાલન કર્યું છે. ॥૬૦૦॥

### અવતરણિકા :

तथा चाह --

### અવતરણિકાર્થ:

અને તે રીતે કહે છે અર્થાત્ જે રીતે છદ્મસ્થ શિષ્યને દોષ નથી, તે રીતે કહે છે 🗕

### ભાવાર્થ :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે ગુરુમાં બાહ્ય ચારિત્ર વિશુદ્ધ હોતે છતે ભગવાનની આજ્ઞા હોવાથી આંતર ચારિત્રના અભાવમાં પણ તેવા ગુરુ પાસે સૂત્ર ગ્રહણ કરવામાં છદ્મસ્થ શિષ્યને દોષ નથી, તે રીતે કહે છે –

#### भाशा :

सीसस्स हवइ एत्थं परिणामविसुद्धिओ गुणो चेव । सविसयओ एसो च्चिअ सत्थो सव्वत्थ भणियमिणं ॥६०१॥

### અન્વચાર્થ:

एत्थं=અહીં=આંતર ચારિત્રનો અભાવ હોવા છતાં પણ બાહ્ય ચારિત્રથી યુક્ત ગુરુ પાસે સૂત્ર ગ્રહણ કરવામાં, सीसस्स=शिष्यने परिणामिवसुद्धिओ=પરિણામની વિશુદ્ધિથી गुणो चेव हवइ=ગુણ જ થાય છે. (શિષ્યને ગુણ જ કેમ થાય છે? તેથી કહે છે —) सिवसयओ=સ્વિવિષયક=શિષ્યવિષયક, एसो च्चिअ= આ જ=અદુષ્ટ આલંબનવાળો પરિણામ જ, सव्वत्थ=સર્વત્ર सत्थो=શસ્ત છે=શોભન છે, इणं=આ=આગળમાં કહેવાશે એ, भिणयं=(ભગવાન વડે) કહેવાયું છે.

#### ગાधार्ध :

આંતર ચારિત્રનો અભાવ હોવા છતાં પણ બાહ્ય ચારિત્રથી યુક્ત ગુરુ પાસે સૂત્ર ગ્રહણ કરવામાં શિષ્યને પરિણામની વિશુદ્ધિથી ગુણ જ થાય છે. શિષ્યને ગુણ જ કેમ થાય છે ? તેથી કહે છે — શિષ્યવિષયક અદુષ્ટ આલંબનવાળો પરિણામ જ સર્વત્ર શોભન છે, આગળની ગાયામાં કહેવાશે એ ભગવાન વડે કહેવાયું છે.

#### ટીકા :

शिष्यस्य भवत्यत्र न दोष इति योगः, अपि तु परिणामविशुद्धेः कारणाद् गुण एव शिष्यस्य, स्वविषयो ह्यदुष्टालम्बन एष एव=परिणामः शस्तः=शोभनः सर्वत्र वस्तुनि, भणितमिदं=वक्ष्यमाणं भगवद्भिरिति गाथार्थः ॥६०१॥

### ટીકાર્થ :

અહીં=પૂર્વગાથામાં કહ્યા મુજબ બાહ્ય ચરુશ હોતે છતે આંતર ચરણના અભાવવાળા પણ ગુરુ પાસે સૂત્ર ગ્રહણ કરવાના વિષયમાં, શિષ્યને દોષ થતો નથી, પરંતુ પરિણામની વિશુદ્ધિરૂપ કારણથી શિષ્યને ગુણ જ થાય છે; જે કારણથી સર્વ વસ્તુમાં સ્વવિષય=પોતાના વિષયક અદુષ્ટ આલંબનવાળો આ જ=પરિણામ જ, શસ્ત છે=શોભન છે. આ=વશ્યમાણ=આગળમાં કહેવાનાર,ભગવાન વડે કહેવાયું છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

છદ્મસ્થ સાધુ ચારિત્રની બાહ્ય વિશુદ્ધ આચરણા દ્વારા ગુરુના શુભ કે અશુભ અંતરંગ ભાવોનું અનુમાન કરી શકે છે. અથી જયાં બાહ્ય રીતે સંયમને અનુકૂળ વિશુદ્ધ આચારોનું પાલન થતું હોય, ત્યાં અવશ્ય સંયમનો પરિણામ છે, એ પ્રકારનું અનુમાન કરીને ચારિત્રના બાહ્ય વિશુદ્ધ અનુષ્ઠાનવાળા ગુરુને સુગુરુ તરીકે સ્વીકારીને તેઓની પાસે શાસ્ત્રાભ્યાસ કરતા શિષ્યના પરિણામની વિશુદ્ધિ વર્તે છે; કેમ કે તે શિષ્ય જિનાજ્ઞાનું સ્મરણ કરીને ચારિત્રના બાહ્ય વિશુદ્ધ આચરણવાળા સાધુ સાથે સુગુરુ તરીકેનો વ્યવહાર કરે છે. તેથી ક્યારેક બાહ્ય વિશુદ્ધ ચારિત્રવાળા પણ ગુરુમાં ભાવથી ચારિત્ર ન હોય તોપણ તેઓની પાસે ભણનાર છદ્મસ્થ શિષ્યને કોઈ દોષ થતો નથી; કેમ કે ભણનાર શિષ્યનો આશય જિનવચનાનુસાર ઉચિત પ્રવૃત્તિ કરવાનો છે.

પરંતુ જો બાહ્ય રીતે યથાર્થ આચરણ કરનાર ગુરુ પાસે સૂત્ર ગ્રહણ કરનાર શિષ્યને કોઈક નિમિત્તથી જ્ઞાત થાય કે આ ગુરુ ચારિત્રના પરિણામ વગરના છે, છતાં તે શિષ્ય તે ગુરુ પાસે શ્રુતાભ્યાસ કરે, તો તે શિષ્યના પરિણામની વિશુદ્ધિ રહેતી નથી. માટે નક્કી થાય કે જયાં સુધી ગુરુમાં બાહ્ય કોઈ નિમિત્ત દ્વારા અંતરંગ ચારિત્રના અભાવનો નિર્ણય ન થયો હોય ત્યાં સુધી ચારિત્રની બાહ્ય યથાર્થ આચરણાથી જ ગુરુમાં ચારિત્રના પરિણામનું અનુમાન કરીને તેવા ગુરુ પાસે સૂત્ર ગ્રહણ કરવારૂપ પ્રવૃત્તિથી શુભ ભાવની વૃદ્ધિ થાય છે. ॥€૦૧॥

# અવતરણિકા :

किं तदित्याह -

# અવતરણિકાર્થ :

તે શું છે ? અર્થાત્ પૂર્વગાથાના ઉત્તરાર્ધમાં કહ્યું કે સર્વત્ર અદુષ્ટ આલંબનવાળો પોતાનો પરિણામ જ શોભન છે, અને તેમાં સાક્ષી રૂપે કહ્યું કે ભગવાન વડે આ કહેવાયું છે, તે કથન શું છે ? એથી ભગવાન . વડે જે કહેવાયું છે, તેને કહે છે —

#### आथा :

# परमरहस्समिसीणं समत्तगणिपिडगहत्थसाराणं । परिणामिअं पमाणं निच्छयमवलंबमाणाणं ॥६०२॥

#### अन्वयार्थः

समत्तगणिपिडगहत्थसाराणं=समस्त ગણિપિટકનો=સંપૂર્ણ દ્વાદશાંગીનો, અભ્યસ્ત છે સાર જેમને એવા इसीणं=ઋષિઓનું (આ) परमरहस्सं=પરમ રહસ્ય છે. (તે રહસ્ય બતાવે છે—) निच्छयमवलंबमाणाणं= નિશ્ચયને અવલંબતા એવાઓને=નિશ્ચયનયનું આશ્રયણ કરતા એવા ઋષિઓને, परिणामिअं=પારિણામિક (ભાવ) पमाणं=પ્રમાણ છે.

### ગાથાર્થ :

અભ્યસ્ત છે સંપૂર્ણ દ્વાદશાંગીનો સાર જેમને એવા ઋષિઓનું આ પરમ રહસ્ય છે. તે રહસ્ય જ બતાવે છે — નિશ્ચયનથનું આશ્ચયણ કરતા એવા ઋષિઓને પારિણામિક ભાવ પ્રમાણ છે.

#### ટીકા :

परमरहस्यं=धर्मगुहां ऋषीणामेतत् समस्तगणिपिटकाभ्यस्तसाराणां=विदितागमतत्त्वानामित्वर्थः, यदुत-पारिणामिकं प्रमाणं धर्म्ममार्गे निश्चयमवलम्बमानानां, शेषं व्यभिचारीति गाथार्थः ॥६०२॥

#### ટીકાર્થ :

સમસ્ત ગણિપિટકના અભ્યસ્ત સારવાળા=જાણેલ છે આગમોનું તત્ત્વ જેમણે એવા, ઋષિઓનું આ પરમ રહસ્ય છે=ધર્મનું ગુહ્ય છે. તે પરમ રહસ્ય यदुत થી બતાવે છે — નિશ્ચયને અવલંબતા એવાઓને=નિશ્ચયનયનું આશ્રયણ કરતા એવા ઋષિઓને, ધર્મના માર્ગમાં પારિણામિક=પોતાના આત્મામાં વર્તતો વિશુદ્ધભાવ, પ્રમાણ છે. શેષ વ્યભિચારી છે=મોક્ષને અનુકૂળ પરિણામથી શેષ એવું સર્વ આચરણ ફળ પ્રત્યે વ્યભિચારી છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

શાસ્ત્રો ભણીને ગીતાર્થ થયેલા અને સંવેગવાળા સાધુઓ ઉત્કૃષ્ટથી ચૌદપૂર્વી હોય, અને ચૌદપૂર્વ ભણવાની શક્તિના અભાવમાં ન્યૂન પણ ભણેલ હોય, છતાં સંવિગ્ન સાધુઓએ દ્વાદશાંગીનો સાર અભ્યસ્ત કરેલ હોય છે, આથી તેઓ આગમનું પારમાર્થિક તત્ત્વ જાણતા હોય છે. આવા ઋષિઓને પરમાર્થથી ધર્મનો બોધ હોય છે. તે પરમાર્થ શું છે ? તે ગાથાના ઉત્તરાર્ધમાં બતાવે છે –

આવા ઋષિઓની વ્યવહારનયની પ્રવૃત્તિ પણ નિશ્ચયસાપેક્ષ હોય છે; કેમ કે તેઓ જાણતા હોય છે કે ભગવાનના વચન અનુસાર બાહ્ય ક્રિયાઓ કરવા છતાં પણ ધર્મની નિષ્યત્તિ જીવના પરિણામ પ્રમાણે જ થાય છે, માટે પરિણામને પ્રધાન કરીને ઉચિત ક્રિયાઓ કરવાથી લાભ થાય છે. આથી આવા ઋષિઓ દરેક અનુષ્ઠાનમાં નિશ્ચયનયનું અવલંબન લેવા દ્વારા પોતાના પરિણામને પ્રમાણ માને છે; કેમ કે બાહ્ય આચરણા ફળ પ્રત્યે વ્યભિચારી છે, અને અંત:પરિણામપૂર્વકની બાહ્ય આચરણામાં કદાચ ત્રુટિ હોય, તોપણ અવશ્ય ફળ પ્રાપ્ત થાય છે. આ કથનનો ગાથા ૫૯૯થી ગાથા ૬૦૧ના પૂર્વાર્ધના કથન સાથે આ રીતે સંબંધ છે:

દ્વાદશાંગીરૂપ સમસ્ત ગણિપિટકનો સાર પામેલા ઋષિઓ દરેક પ્રવૃત્તિ કરતી વખતે સ્વપરિણામને પ્રમાણ માને છે. અથી જ્યારે ગુરુ પાસે સૂત્ર પ્રહણ કરવાનું હોય ત્યારે બાહ્યથી ચરણયોગમાં સ્થિત પણ ગુરુ ભાવથી ચરણયોગમાં સ્થિત છે કે નહિ ? એનો નિર્ણય છદ્મસ્થ શિષ્ય કરી શકતો નથી. માટે શાસ્ત્રવચનના અવલંબનથી પોતાના પ્રામાણિક પરિણામથી છદ્મસ્થ શિષ્ય નક્કી કરે કે આ ગુરુ બાહ્ય આચરણા વિશુદ્ધ કરે છે, તેથી ચરણના પરિણામવાળા છે.

આમ, જિનાજ્ઞા પ્રમાણે બાહ્ય ચારિત્રની આચરણા કરનારા ગુરુને સૂત્રદાન માટે યોગ્ય સમજીને છધસ્ય શિષ્ય તેમની પાસે સૂત્ર ગ્રહ્ણ કરે, અને કદાચ તે ગુરુ બાહ્ય આચરણા સમ્યગ્ કરતા હોય છતાં ચારિત્રના પરિણામથી રહિત હોય, તોપણ શિષ્યનો પરિણામ પ્રામાણિક છે; કેમ કે શિષ્ય જિનવયનાનુસાર બાહ્ય શુદ્ધ આચરણાના બળથી યોગ્ય ગુરુનો નિર્ણય કરીને તે ગુરુ પાસે ભણે છે, આથી શિષ્યને પોતાના પ્રામાણિક પરિણામ પ્રમાણે કળની પ્રાપ્તિ થાય છે અર્થાત્ સૂત્રદાન કરનાર ગુરુની ચારિત્રની બાહ્ય આચરણા યથાર્થ હોવા છતાં ચારિત્રના પરિણામનો અભાવ હોય, એ રૂપ અંગની ગુરુમાં વિકલતા હોય છતાં પણ શિષ્યને શાસ્ત્રાનુસારી સૂત્રગ્રહણની ક્રિયાનું ઉચિત ફળ પોતાના પરિણામ પ્રમાણે અવશ્ય મળે છે. આથી પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે ચારિત્રના પરિણામ વગરના ગુરુ પાસે સૂત્ર ગ્રહણ કરનાર શિષ્યને દોષ થતો નથી, પરંતુ પરિણામની વિશુદ્ધિ હોવાથી ગુણ જ થાય છે; કેમ કે શિષ્યનો અદુષ્ટાલંબનનો પરિણામ જ શોભન છે અર્થાત્ શિષ્યએ જે શાસ્ત્રાનુસારી બાહ્ય આચરણાના આલંબનથી ઉચિત ગુરુનો નિર્ણય કર્યો, એ શિષ્યનો અદુષ્ટાલંબનનો પરિણામ છે, જે પરિણામ સૂત્રગ્રહણની કિયા દ્વારા શિષ્યને લાભપ્રાપ્તિનું કારણ બને છે.

### વિશેષાર્થ :

મોક્ષમાર્ગનાં બે અંગો છે: (૧) મોક્ષમાર્ગને અનુકૂળ એવો જીવનો અંતરંગ પરિણામ અને (૨) મોક્ષમાર્ગને અનુકૂળ એવી સંયમની બાહ્ય સર્વ ઉચિત આચરણાઓ; તેમાં મોક્ષને અનુકૂળ એવો ભગવાનની આજ્ઞાથી શુદ્ધ એવો જીવનો અંતરંગ પરિણામ એકાંતે નિર્જરારૂપ કળની પ્રાપ્તિનું કારણ છે, જયારે આજ્ઞાશુદ્ધ પરિણામથી અતિરિક્ત એવી મોક્ષમાર્ગના અંગભૂત બાકીની સર્વ આચરણાઓ કળ પ્રત્યે વ્યભિચારી છે અર્થાત્ અંતરંગ પરિણામથી યુક્ત એવી બાહ્ય સર્વ ઉચિત ક્રિયાઓ પરિણામને અતિશયિત કરીને અથવા તો પરિણામનું રક્ષણ કરીને મોક્ષનો હેતુ બને છે, પરંતુ અંતરંગ પરિણામથી રહિત એવી માત્ર બાહ્ય ક્રિયાઓ નિર્જરારૂપ ફળપ્રાપ્તિનું કારણ બનતી નથી અર્થાત્ મોક્ષપ્રાપ્તિનો ઉપાય બનતી નથી. આથી પરિણામથી અતિરિક્ત એવી મોક્ષના અંગભૂત શેષ સર્વ આચરણાઓ ફળ પ્રત્યે અનેકાંતિક છે. II દ૦૨ II

# અવતરશિકા :

एतदेवाह -

# અવતરણિકાર્થ:

ગાથા ૬૦૦થી ૬૦૨માં ગ્રંથકારે સ્થાપન કર્યું કે ચારિત્રની બાહ્ય સમ્યગ્ આચરણાવાળા ગુરુને ચરણયોગમાં સ્થિત માનીને તેઓની પાસે સૂત્ર ગ્રહણ કરતા શિષ્યનો પરિણામ વિશુદ્ધ હોવાને કારણે સૂત્ર આપનાર ગુરુ કદાચ આંતર ચારિત્રથી રહિત હોય, તોપણ સૂત્રગ્રહણમાં કરેલ શાસ્ત્રાનુસારી યત્નથી શિષ્યને નિર્જરા થાય છે. એને જ કહે છે –

#### आशा :

# अंगारमद्दगस्स वि सीसा सुअसंपयं जओ पत्ता । परिणामविसेसाओ तम्हा एसो इहं पवरो ॥६०३॥

#### अन्वथार्थ :

जओ=જે કારણથી परिणामिवसेसाओ=પરિષામિવશેષ હોવાને કારણે अंगारमद्दगस्स वि= અંગારમર્દકના પણ सीसा=શિષ્યો सुअसंपयं=શ્રુતસંપદાને पत्ता=પામ્યા, तम्हा=તે કારણથી इहं=અહીં=પરલોકના માર્ગમાં, एसो=આ=પરિણામ, पवरो=પ્રવર છે=શ્રેષ્ઠ છે.

#### आधार्थ :

જે કારણથી પરિણામવિશેષ હોવાને કારણે અંગારમર્દકના પણ શિષ્યો શ્રુતસંપત્તિને પામ્યા, તે કારણથી પરલોકના માર્ગમાં પરિણામ શ્રેષ્ઠ છે.

### ટીકા :

अङ्गारमर्दकस्याऽप्यभव्याचार्यस्य शिष्याः श्रुतसम्पदं यतः प्राप्ताः भावरूपामेव परिणाम-विशेषात् छदास्थनिरूपणया शुद्धादित्यर्थः, तस्मादेषः=परिणामः इह≔परलोकमार्गे प्रवर इति गाथार्थः ॥६०३॥

#### ટીકાર્થ :

જે કારણથી છદ્મસ્થની નિરૂપણાથી≔છદ્મસ્થ જીવની દેષ્ટિથી, શુદ્ધ એવો પરિણામવિશેષ હોવાને કારણે અભવ્ય આચાર્ય અંગારમર્દકના પણ શિષ્યો ભાવરૂપ જ શ્રુતસંપદાને પામ્યા, તે કારણથી અહીં≔પરલોકના માર્ગમાં, આ=પરિણામ, પ્રવર છે=શ્રેષ્ઠ છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

ગાથા ૫૭૦માં કહેલ કે શુદ્ધ એવા ગુરુએ પણ યોગ્ય શિષ્યોને સૂત્ર આપવું જોઈએ. એ કથનથી એ ફલિત થાય કે યોગ્ય પણ શિષ્ય શુદ્ધ ગુરુ પાસે સૂત્ર ગ્રહણ કરે તો જ તેને શ્રુત સમ્યગ્ પરિણમન પામે. પરંતુ ગુરુમાં ભાવથી ચારિત્રનો નિર્ણય કરવો છદ્મસ્થ શિષ્ય માટે અશક્ય છે, તેથી ગુરુની બાહ્ય શુદ્ધ અચરણા જોઈને તે ગુરુ પાસે સૂત્ર ભણે તો તે શિષ્ય શ્રુતનો આરાધક છે. આથી બાહ્ય શુદ્ધ અનુષ્ઠાનવાળા અંગારમર્દકાચાર્યને ભાવગુરુ માનીને તેમના શિષ્યોએ તેમની પાસે શ્રુત ગ્રહણ કર્યું, માટે તેઓ શ્રુતરૂપી સંપત્તિને પામ્યા; કેમ કે તેઓનો સૂત્રગ્રહણના વિષયમાં શુદ્ધ પરિણામ હતો, અને છદ્મસ્થ એવા તેઓએ બાહ્ય આચરણાથી ભાવગુરુનો નિર્ણય કર્યો હતો. આથી તેઓને કુગુરુ પાસેથી સૂત્ર ગ્રહણ કરવારૂપ કોઈ દોષ થયો નહિ. માટે પરલોકના વિષયમાં ભગવાનના વચનાનુસાર પરિણામ જ પ્રમાણ છે.

પરંતુ જો અંગારમર્દકના શિષ્યો બાહ્ય આચરણાથી ભાવગુરુનો નિર્ણય કર્યા વગર ગુરુ પાસે શાસ્ત્રો ભણ્યા હોત તો તેઓ શાસ્ત્રો ભણીને વિદ્વાન થાત, પરંતુ શ્રુતસંપત્તિને પામી શકત નહીં. તેથી પરલોકના હિતાર્થીએ અત્મવંચના કર્યા વગર પોતાના પ્રામાણિક પરિણામથી ઉચિત ક્રિયાઓમાં યત્ન કરવો જોઈએ, એ પ્રકારનો પ્રસ્તુત ગાથાનો ફલિતાર્થ છે.

#### વિશેષાર્શ :

ઉત્સર્ગથી શુદ્ધ ગુરુ પાસે સૂત્રો ગ્રહણ કરવાં જોઈએ, અને છદ્મસ્થ શિષ્ય ચારિત્રની બાહ્ય શુદ્ધ કિયાઓ દારા શુદ્ધ ગુરુનો યથાર્થ નિર્ણય કરી શકે છે; પરંતુ કાળદોષના કારણે જયારે શુદ્ધ ગુરુ પાસે વિશેષ શ્રુત પ્રાપ્ત થઈ શકે તેમ ન હોય, ત્યારે અપવાદથી બાહ્ય આચારોમાં ખામીવાળા ગુરુ પાસે કે પાસત્થાદિ સાધુ પાસે પણ યોગ્ય શિષ્ય સૂત્રો ગ્રહણ કરે તોપણ ભગવાનના વચનના સ્મરણપૂર્વક અપવાદનું સેવન કરનાર શિષ્યને કોઈ દોષ નથી; પરંતુ જો ભણનાર શિષ્ય માત્ર જ્ઞાન મેળવવાના આશયપૂર્વક શુદ્ધ કે અશુદ્ધ ગુરુની વિચારણા કર્યા વગર જયાંથી શ્રુત પ્રાપ્ત થાય ત્યાં ભણવા માટે યત્ન કરતો હોય, તો તેને શ્રુત સમ્યગ્ પરિણમન પામે નહિ અને આજ્ઞાભંગાદિ ચાર્ દોષોની પ્રાપ્તિ થાય.

અહીં અંગારમર્દકાચાર્યના શિષ્યોના પરિણામવિશેષને "છદ્મસ્થનિરૂપણાથી શુદ્ધ" એ પ્રકારનું વિશેષણ આપવાનું તાત્પર્ય એ છે કે છદ્મસ્થ સાધુ બાહ્ય યથાર્થ આચરણા દ્વારા ભાવગુરુનું અનુમાન કરી શકે છે, અને ભગવાને પણ તે પ્રકારે સદ્દગુરુનું અનુમાન કરવાની છદ્મસ્થ જીવને આજ્ઞા કરી છે. માટે છદ્મસ્થની અપેક્ષાએ શુદ્ધ એવો પરિણામવિશેષ અંગારમર્દકાચાર્યના ૫૦૦ શિષ્યોમાં હતો. આથી તેઓ શ્રુતરૂપી સંપત્તિને પામી શક્યા. ॥૬૦૩॥

### અવતરણિકા :

यथा विधिस्तमाह -

# અવતરણિકાર્થ :

પૂર્વગાથામાં સ્થાપન કર્યું કે પરલોકના માર્ગમાં પરિણામ પ્રવર છે. ત્યાં પ્રશ્ન થાય કે પરલોકના માર્ગમાં પ્રવર એવો પરિણામ કરવાની વિધિ શું છે ? કે જેથી પરિણામ શુદ્ધ બને ? આથી પરલોકના માર્ગમાં પ્રવર એવો પરિણામ કરવાની જે પ્રકારે શાસ્ત્રમાં વિધિ છે, તે વિધિને કહે છે –

#### भाशा :

एसो पुण रागाईहऽबाहिओ विसयसंपयट्टो उ । सुहुमाणाभोगाओ इसि विगलो वि सुद्धो त्ति ॥६०४॥

### अन्त्यग्रार्थः

एसो पुण=વળી આ (પરિશામ) रागाईहऽबाहिओ=રાગાદિ વડે અબાધિત विसयसंपयट्टो उ=અને વિષયમાં સંપ્રવૃત્ત सुहुमांणाभोगाओ=સूक्ष्म અનાભોગથી इति विगलो वि=ઇષદ્ વિકલ પણ सुद्धो=શુદ્ધ છે. ★ 'त्ति' पाटपूर्त अर्थङ છે.

#### आशार्थ :

વળી આ પરિણામ રાગાદિ વડે અબાધિત અને વિષયમાં સંપ્રવૃત્ત સૂક્ષ્મ અનાભોગથી ઇષદ્ વિકલ પણ શુદ્ધ છે.

#### ટીકા :

एष पुनः परिणामो रागादिभिरबाधितः सन् विषयसंप्रवृत्तश्च=नाऽविषयगामी, सूक्ष्मानाभोगात् सकाशा-दीषद्विकलोऽपि विषयान्यथात्वादिना शुद्ध इति गाथार्थः ॥६०४॥

🛨 "विषयान्ययात्वादिना"मां 'आदि' प्रदर्शी सूक्ष्मअविषयगामित्वनुं ग्रहण छे.

### ટીકાર્થ :

વળી આ પરિણામ રાગાદિ વડે અબાધિત છતો અને વિષયમાં સંપ્રવૃત્ત≔અવિષયમાં નહીં જનાર, સૂક્ષ્મવિષયક અનાભોગથી વિષયનું અન્યથાપણું આદિ દ્વારા ઇષદ્ વિકલ પણ=થોડો ખામીવાળો પણ, શુદ્ધ છે. એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

પરલોકના માર્ગમાં સુંદર પરિણામ કરવા માટે બે વસ્તુ અપેક્ષિત છે, અને ત્રીજો વિકલ્પ ક્ષંતવ્ય છે.

- (૧) પરિણામ રાગાદિથી અબાધિત હોવો જોઈએ અને (૨) વિષયમાં સંપ્રવૃત્ત હોવો જોઈએ. (૩) આવો પરિણામ સૂક્ષ્મ અનાભોગને કારણે વિષયનું અન્યથાત્વ આદિ દ્વારા થોડો વિકલ હોય તોપણ શુદ્ધ છે.
- (૧) કોઈક સાધક તત્ત્વને જાણવા માટે માર્ગાનુસારી ઊહાપોહ કરતા હોય કે શાસ્ત્રનું અધ્યયન કરતા હોય, તે વખતે તેનો પરિણામ ભગવાનના વચનથી વિપરીત એવી સ્વરૃચિરૂપ રાગવાળો ન હોય કે પોતાની માન્યતાથી વિપરીત માન્યતા પ્રત્યે કેમવાળો ન હોય, પરંતુ તત્ત્વ પ્રત્યેના તીવ્ર પક્ષપાતવાળો હોય, તો તેનો તે તત્ત્વ જાણવાનો પરિણામ રાગાદિથી અબાધિત છે.
- (૨) વળી, તે તત્ત્વ જાણવાનો પ્રયત્ન સર્વજ્ઞના વચન અનુસાર યોગમાર્ગ વિષયક હોય તો તે વિષયસંપ્રવૃત્ત છે. જેમ કોઈ મહાત્મા યોગમાર્ગને જાણવા માટે સ્વપ્રજ્ઞા અનુસાર યોગમાર્ગનો બોધ થાય તે રીતે શાસ્ત્રાધ્યયન કરે તો તે મહાત્માનો ઉપયોગ વિષયમાં સંપ્રવૃત્ત છે, પરંતુ તે ઉપયોગ અવિષયગામી હોવો જોઈએ નહીં અર્થાત્ યોગગ્રંથનું અધ્યયન કરતી વખતે પણ યોગમાર્ગના રહસ્યને જાણવાના ઉપયોગને છોડીને અન્ય અન્ય જિજ્ઞાસાથી ઉપયોગ પ્રવર્તતો હોય તો તે; મહાત્માનો ઉપયોગ અવિષયગામી છે, જે પરિણામ શુદ્ધ નથી.
- (3) વળી તત્ત્વ જાણવાના અર્થી સાધકનો ઉપયોગ સૂક્ષ્મ અનાભોગથી યોગના મર્મને છોડીને કંઈક વિકલ બને તોપણ તે શુદ્ધ છે; કેમ કે યોગના મર્મને જાણવાની જિજ્ઞાસાથી પ્રવર્તતો તે મહાત્માનો ઉપયોગ નિમિત્તને પામીને ફરી વિષયમાં સંપ્રવૃત્ત થશે. આથી જ યોગના અર્થી જીવો યોગગ્રંથનો અભ્યાસ કરતા હોય ત્યારે સૂક્ષ્મ અનાભોગથી તેઓને કોઈક પદાર્થમાં યોગમાર્ગનો બોધ ન થાય તોપણ યોગના ગ્રંથથી તેઓને જે કાંઈ બોધ થાય છે, તે સર્વ બોધ સ્વભૂમિકાનુસાર યોગમાર્ગની પ્રાપ્તિનું કારણ બને છે.

જેમ આ પ્રકારે શુભ ભાવ પ્રવર્તતો હોય તો પરિણામ શુદ્ધ કહેવાય, તેમ પ્રસ્તુતમાં અંગારમર્દકાચાર્યના ૫૦૦ શિષ્યોનો ભગવાનના વચન અનુસાર શાસ્ત્રાધ્યયનનો પરિણામ હતો, તેથી તેઓ ચારિત્રની બાહ્ય શુદ્ધ આચરણા દ્વારા અંગારમર્દકાચાર્યને સુગુરુ તરીકે સ્વીકારીને તેઓ પાસે શાસ્ત્રોક્ત વિધિ અનુસાર શાસ્ત્રાધ્યયન કરતા હતા. અને છદ્મસ્થ સાધુ માટે અન્યમાં ભગવાનના વચનાનુસાર ભાવ છે કે નહીં ? તેના નિર્ણયનો ઉપાય બાહ્ય સમ્યગ્ આચારોનું પાલન છે. આથી તે પ્રમાણે બાહ્ય આચારોથી શુદ્ધ ગુરુને સમર્પિત થઈને શાસ્ત્રો ભણવાનો અંગારમર્દકાચાર્યના શિષ્યોનો પરિણામ રાગાદિથી અબાધિત હતો, યોગમાર્ગના મર્મને જાણવારૂપ વિષયમાં સંપ્રવૃત્ત હતો, ફક્ત સૂક્ષ્મ અનાભોગને કારણે આ ગુરુ ચરણપરિણામથી રહિત છે તેવો બોધ નહીં હોવાથી કુગુરુમાં સુગુરુપણાના વિષયવાળી તે શિષ્યોમાં જે બુદ્ધિ હતી તે અંશથી તેઓનો પરિણામ ઇષદ્ વિકલ હતો, તોપણ તે શિષ્યોનો પરિણામ શુદ્ધ હતો. તેથી તેઓ શ્રુતરૂપી સંપત્તિને પામ્યા. !!€08!!

### અવતરણિકા :

एतदेव समर्थयत्राह -

### અવતરણિકાર્થ:

પૂર્વગાથામાં દર્શાવ્યું કે સૂક્ષ્મ અનાભોગને કારણે પરિણામ ઇષદ્ વિકલ હોય તોપણ શુદ્ધ છે. એ વાતનું જ સમર્થન કરતાં ગ્રંથકાર કહે છે —

#### गाथा :

छउमत्थो परमत्थं विसयगयं सव्वहा न याणाई । सेअममिच्छत्ताओ इमस्स मग्गाणुसारित्तं ॥६०५॥

### अन्वयार्थ :

**छउमत्थो**=છદ્મસ્થ विसयगयं परमत्थं=વિષયગત પરમાર્થને सव्वहा=સર્વથા न याणाई=જાણતો નથી. (તો પછી છદ્મસ્થ આત્મહિતમાં પ્રવૃત્તિ કેવી રીતે કરી શકે ? તેથી કહે છે—) अमिच्छत्ताओ=અમિથ્યાત્વ હોવાથી इमस्स=આનું=છદ્મસ્થનું, मगगणुसारित्तं=માર્ગાનુસારિત્વ सेअं=શ્રેય છે.

#### गाथार्थ :

છદ્મસ્થ વિષયગત પરમાર્થને સર્વથા જાણતો નથી, તો પછી છદ્મસ્થ આત્મહિતમાં પ્રવૃત્તિ કેવી રીતે કરી શકે ? તેથી કહે છે — અમિથ્યાત્વ હોવાથી છદ્મસ્થનું માર્ગાનુસારીપણું શ્રેય છે.

#### ટીકા :

छद्मस्थः परमार्थं=याथात्म्यं विषयगतं सर्वथा न जानाति, तच्चेष्टाव्यभिचारात्, श्रेयः अमिथ्यात्वाद्= आस्तिक्येन अस्य=छद्मस्थस्य मार्गानुसारित्वम्=आगमपारतन्त्र्यमिति गाथार्थः ॥६०५॥

# ટીકાર્થ :

છદ્મસ્થ વિષયમાં રહેલ પરમાર્થને=યાથાત્મ્યને, સર્વથા જાણતો નથી; કેમ કે તેની ચેષ્ટામાં વ્યભિચાર છે=છદ્મસ્થની વિષયગત પરમાર્થને જાણવાની ચેષ્ટામાં વ્યભિચાર છે. મિથ્યાત્વ નહીં હોવાથી≕આસ્તિક્ય હોવાથી, આનું=છદ્મસ્થનું, માર્ગનું અનુસારીપણું=આગમનું પરતંત્રપણું, શ્રેય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

છદ્મસ્થ જીવ વિષયગત પરમાર્થને સંપૂર્ણ રીતે જાણી શકતો નથી; કેમ કે બાહ્ય લિંગો દ્વારા વિષયગત પરમાર્થનો નિર્ણય કરીને ચેષ્ટા કરે, તોપણ છદ્મસ્થ જીવની ચેષ્ટામાં વ્યભિચાર પ્રાપ્ત થાય છે. જેમ કે અંગારમર્દકાચાર્યના શિષ્યોએ આત્મકલ્યાણ માટે શ્રુતાધ્યયનના ઉપાયભૂત વિષયમાં સૂત્રગ્રહણરૂપ પ્રવૃત્તિ કરી, તોપણ તે શિષ્યો છદ્મસ્થ હોવાથી શ્રુતાધ્યયનના ઉપાયભૂત વિષયમાં રહેલ યથાર્થપણું સર્વથા જાણી શક્યા નહિ. આથી તેઓની શાસ્ત્રાનુસારી પણ શ્રુતાધ્યયનની ક્રિયા કુગુરૂરૂપ અવિષયમાં પ્રાપ્ત થઈ. માટે શિષ્યો દ્વારા કરાયેલ ચેષ્ટામાં સૂત્રગ્રહણના ઉપાયભૂત શુદ્ધ ગુરૂરૂપ અંગ વ્યભિચારી પ્રાપ્ત થયો.

અહીં પ્રશ્ન થાય કે છદ્મસ્થ વિષયગત યાથાત્મ્યને સર્વથા જાણી શકતો નથી, તો તે આત્મકલ્યાણ કઈ રીતે સાધે ? તેથી કહે છે કે જે જીવ આસ્તિક હોય, અર્થાત્ સર્વજ્ઞના વચનને એકાંતે હિતરૂપે સ્વીકારતો હોય, અને તેથી જ આગમને પરતંત્ર થઈને પ્રવૃત્તિ કરતો હોય, તે જીવની પ્રવૃત્તિ શ્રેય છે; કેમ કે તેનામાં રહેલ આગમપારતંત્ર્યરૂપ માર્ગાનુસારીભાવ આત્મહિતનું કારણ છે.

આનાથી એ ફલિત થયું કે ભગવાનના વચનની પૂર્ણ શ્રદ્ધાવાળો જીવ અપ્રમત્તતાથી આગમને પરતંત્ર રહીને ઉચિત પ્રવૃત્તિ કરતો હોય, અને ક્વચિત્ તેની પ્રવૃત્તિ કોઈક સ્થાનમાં યથાર્થ બોધના અભાવને કારણે વિપરીત થાય, તોપણ પરિણામની શુદ્ધિ હોવાને કારણે તેને નિર્જરારૂપ ફળ મળે છે. જેમ કે અંગારમર્દકાચાર્યના શિષ્યો આગમના પારતંત્ર્યથી શ્રુતાધ્યયન કરતા હતા, પરંતુ શ્રુતગ્રહણની ક્રિયાના અંગભૂત સુગુરુને સ્થાને તેઓને કુગુરુ પ્રાપ્ત થયા, તોપણ તે શિષ્યોનો આગમના પારતંત્ર્યરૂપ માર્ગાનુસારી પરિણામ શ્રેયભૂત હતો.

"છદ્મસ્થ વિષયગત પરમાર્થને સર્વથા જાણતો નથી", એ કથન દ્વારા ગ્રંથકારને એ જણાવવું છે કે બાહ્ય લિંગો દ્વારા કંઈક અંશે વિષયગત યથાર્થપણું છદ્મસ્થ જાણી શકે છે, તોપણ સર્વ અંશથી જાણી શકતો નથી. આથી બાહ્ય લિંગો દ્વારા સુગુરુનું અનુમાન કરનાર જીવને પ્રાયઃ કરીને સુગુરુની પ્રાપ્તિ થાય પણ છે, છતાં ક્વચિત્ પરિપૂર્ણ બાહ્ય લિંગો હોવા છતાં અંગારમર્દકાચાર્ય જેવા કુગુરુની પ્રાપ્તિ પણ થાય છે. ॥૬૦૫॥

# અવતરણિકા :

व्यतिरेकमाह -

# અવતરણિકાર્થ :

વ્યતિરેકને કહે છે –

# ભાવાર્થ :

ગાથા ૬૦૪માં પરલોકના માર્ગમાં શુદ્ધ એવો પરિણામ કરવાની વિધિ બતાવી, અને ગાથા ૬૦૫માં તે વાતની પુષ્ટિ કરી. તેથી એ ફલિત થયું કે આગમને પરતંત્ર થઈને પ્રવૃત્તિ કરતા સાધુનો પરિણામ રાગાદિથી અબાધિત છતો વિષયમાં સંપ્રવૃત્ત હોય તો શુદ્ધ છે, એ રૂપ અન્વયને બતાવીને સાધુનો પરિણામ અવિષયગામી હોય તો શુદ્ધ નથી, એ રૂપ વ્યતિરેકને બતાવે છે —

#### आथा :

जो पुण अविसयगामी मोहा सविअप्पनिम्मिओ सुद्धो । उवले व कंचणगओ सो तिम्म असुद्धओ भणिओ ॥६०६॥

#### सन्त्रवार्थ :

उचले व कंचणगओ पुण=વળી ઉપલમાં કંચનગતની જેમ=પથ્થરમાં સુવર્ણવિષયક વિકલ્પની જેમ, मोहा=મોહને કારણે सविअप्यनिम्मिओ=સ્વવિકલ્પથી નિર્મિત सुद्धो=શુદ્ધ એવો जो अविसयगामी= જે અવિષયગામી (પરિણામ) છે, सो=તે तिम्मि=त्यां=परक्षोडना मार्ગमां, असुद्धओ=અશુદ્ધ भणिओ= કહેવાયો છે.

### आथार्थ :

વળી ઉપલમાં સુવર્ણવિષયક વિકલ્પની જેમ મોહને કારણે સ્વવિકલ્પથી નિર્મિત શુદ્ધ એવો જે અવિષયગામી પરિણામ છે, તે પરલોકના માર્ગમાં અશુદ્ધ કહેવાયો છે.

### ટીકા :

यः पुनरविषयगामी परिणामो मोहात् स्वविकल्पनिर्मितः शुद्धो न वस्तुस्थित्या, उपल इव काञ्चनगतः धत्तुरकादिदोषात्, स तत्राऽशुद्धो भणितः तत्त्वज्ञैरिति गाथार्थः ॥६०६॥

### ટીકાર્થ :

વળી મોહને કારણે જે અવિષયગામી પરિણામ સ્વવિકલ્પથી નિર્મિત શુદ્ધ છે, વસ્તુસ્થિતિથી=પરમાર્થથી, નથી=શુદ્ધ નથી.

ધત્તૂરકાદિના દોષને કારણે≕ધતૂરો વગેરે ખાવાથી થયેલી વિકૃતિને કારણે, જેમ ઉપલમાં કાંચનગત= પથ્થરમાં સુવર્ણ વિષયક વિકલ્પ, પરમાર્થથી શુદ્ધ નથી.

અહીં પ્રશ્ન થાય કે અવિષયગામી પરિણામ વસ્તુસ્થિતિથી કેવો છે ? તે બતાવે છે –

તે=અવિષયગામી પરિણામ, ત્યાં=પરલોકના માર્ગમાં, તત્ત્વજ્ઞો વડે અશુદ્ધ કહેવાયો છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

જે સાધુઓ સર્વજ્ઞવચનને પ્રમાણભૂત કરીને અતીંદ્રિય પદાર્થો જાણવા માટે યત્ન કરતા નથી, અને સ્વમતિમાં ઉચિત જણાતા પરિણામને શુદ્ધ માને છે, તેઓમાં મોહનો પરિણામ વર્તે છે; કેમ કે છદ્મસ્થ જીવ અતીંદ્રિય પદાર્થોમાં સર્વજ્ઞના વચન અનુસાર પ્રવૃત્તિ કરે તો સન્માર્ગમાં પ્રવૃત્તિ થઈ શકે. આથી મોહને કારણે જેને સ્વમતિમાં ઊઠતો પરિણામ શુદ્ધ લાગે, તેનો પરિણામ વાસ્તવિક રીતે અવિષયગામી છે.

જે રીતે ધતૂરાદિ પદાર્થો ખાવાને કારણે કોઈ વ્યક્તિના માનસમાં વિકૃતિ વર્તતી હોય, તો તેને પથ્થરનો ટુકડો પણ સુવર્ણ લાગે, છતાં તે પથ્થર સુવર્ણ બની જતો નથી; તે રીતે જેઓની મતિ નિર્મળ નથી, તેઓને મોહોદયને કારણે અતીંદ્રિય માર્ગમાં સ્વપ્રજ્ઞા મુજબ ચાલવાનો પરિજ્ઞામ હોય છે, જે અવિષયગામી એવો પરિજ્ઞામ તત્ત્વ જાણનારાઓએ અતીંદ્રિય માર્ગમાં અશુદ્ધ કહ્યો છે. Ⅱ€Ο€Ⅱ

#### अवतरशिक्षाः

अत्रैवोपचयमाह -

### અવતરણિકાર્થ:

ગાથા ૬૦૪માં શુદ્ધ પરિણામ કરવાની વિધિ બતાવી, અને ગાથા ૬૦૫-૬૦૬માં તે શુદ્ધ પરિણામ કરવાની વિધિનું જ અન્વય અને વ્યતિરેક દ્વારા સમર્થન કર્યું. હવે અહીં જ=ગાથા ૬૦૬માં શુદ્ધ પરિણામ કરવાની વિધિનું વ્યતિરેકથી સમર્થન કર્યું એમાં જ, ઉપચયને કહે છે અર્થાત્ અશુદ્ધ પરિણામને સ્પષ્ટ કરનાર વિશેષ યુક્તિ બતાવે છે –

#### भाशा :

मोत्तूणुक्कडदोसं साहम्माभावओ न हि कयाइ । हवइ अतत्ते तत्तं इइ परिणामो पसिद्धमिणं ॥६०७॥

#### अन्दर्भार्थ :

(અતત્ત્વ અને તત્ત્વના વિષયમાં) **साहम्माभावओ**=સાધર્મ્યનો અભાવ હોવાને કારણે **उक्कडदोसं** मोत्तूण=ઉત્કટદોષવાળાને મૂકીને अतत्ते तत्तं=અતત્ત્વમાં 'તત્ત્વ છે', **इइ परिणामो**=એ પ્રકારનો પરિણામ कयाड=ક્યારેય न हि हवड=નથી જ થતો. **इणं पसिद्धं**=આ પ્રસિદ્ધ છે.

#### ગાથાર્થ :

અતત્ત્વ અને તત્ત્વના વિષયમાં સાધર્મ્યનો અભાવ હોવાને કારણે ઉત્કટદોષવાળા જીવને મૂકીને અતત્ત્વમાં 'તત્ત્વ છે,' એ પ્રકારનો પરિણામ ક્યારેય નથી જ થતો. આ પ્રસિદ્ધ છે.

# टीङाः

मुक्त्वोत्कटदोषं प्राणिनं साधर्म्याभावात् कारणात् न हि कदाचित्, किमित्याह – भवत्यतत्त्वे तत्त्वम् इति=एवम्भूतः परिणामः, प्रसिद्धमिदं लोक इति गाथार्थः ॥६०७॥

# ટીકાર્થ :

સાધર્મ્યનો અભાવ હોવાને કારણે=અતત્ત્વ અને તત્ત્વમાં સરખાપણાનો અભાવ હોવાને કારણે, ઉત્કટદોષવાળા પ્રાણીને મૂકીને ક્યારેય નથી જ થતો. શું ક્યારેય નથી જ થતો ? એથી કહે છે — અતત્ત્વમાં 'તત્ત્વ છે,' એવા પ્રકારનો પરિણામ, ક્યારેય નથી જ થતો, એમ અન્વય છે. લોકમાં આ પ્રસિદ્ધ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

ધતૂરો વગેરે ખાવાને કારણે બુદ્ધિવિષયિસરૂપ ઉત્કટદોષ વર્તતો હોય ત્યારે જ માનસ વિકારથી અતત્ત્વભૂત પથ્થરમાં સુવર્લનો પરિણામ થાય છે, પરંતુ બુદ્ધિવિષયિસરૂપ ઉત્કટદોષ વગરના જીવને અતત્ત્વભૂત પથ્થરમાં તત્ત્વભૂત સુવર્લનો પરિણામ ક્યારેય થતો નથી; કેમ કે પથ્થર અને સુવર્લમાં સાધર્મ્યનો અભાવ છે. તેની જેમ અતત્ત્વ અને તત્ત્વમાં સાધર્મ્યનો અભાવ છે, માટે ઉત્કટ દોષ વગર અતત્ત્વમાં તત્ત્વનો પરિણામ થતો નથી. આ વાત લોકમાં પ્રસિદ્ધ છે.

આ રીતે અવિચારક જીવો અસદ્ગ્રહરૂપ ઉત્કટ મિથ્યાત્વને કારણે શાસ્ત્રવચનથી નિરપેક્ષ થઈને સ્વમતિ પ્રમાણે અતીંદ્રિય એવા મોક્ષમાર્ગમાં પ્રવૃત્તિ કરે છે, જ્યારે અસદ્ગ્રહરૂપ ઉત્કટદોષ વગરના જીવો આગમને પરતંત્ર થઈને મોક્ષમાર્ગના ઉપાયમાં પ્રવૃત્તિ કરે છે; કેમ કે ઉત્કટદોષ વગરના જીવો જાણતા હોય કે સ્વમતિકલ્પનારૂપ ઉન્માર્ગની પ્રવૃત્તિ અને આગમપારતંત્ર્યરૂપ માર્ગાનુસારી પ્રવૃત્તિ એ બંનેમાં સરખાપણું નથી; આથી શાસ્ત્રવચનાનુસાર કરાયેલી ઉચિત પ્રવૃત્તિ તત્ત્વ છે અને તે પ્રવૃત્તિ મોક્ષનો હેતુ છે, તેમ જ સ્વમતિ અનુસાર કરાયેલી પ્રવૃત્તિ અતત્ત્વ છે અને તે પ્રવૃત્તિ સંસારનો હેતુ છે. Ⅱ≰૦૭Ⅱ

#### ગાથा :

# देवयजइमाईसु वि एसो एमेव होइ दहुव्वो । विसयाविसयविभागा बुहेहिँ मइनिउणदिद्वीए ॥६०८॥

### અન્વયાર્થ :

बुहेहिँ=બુધો વડે देवयजड़माईसु वि=દેવતા, યતિ આદિમાં પણ एसो=આ=પરિણામ, एमेव=આ રીતે જ=ગાથા ૬૦૪થી ૬૦૭ સુધી બતાવ્યો એ રીતે જ, विसयाविसयविभागा=વિષય અને અવિષયના વિભાગથી मइनिउणदिद्वीए=મતિનિપુણદેષ્ટિ દ્વારા दट्टव्वो=દ્રષ્ટવ્ય होड़=થાય છે.

### ગાથાર્થ :

બુધ પુરુષો વડે દેવતા, ચિત આદિમાં પણ પરિણામ ગાથા ૬૦૪થી ૬૦૯માં બતાવ્યો એ રીતે જ, વિષય અને અવિષયના વિભાગથી મતિનિપુણદૃષ્ટિ દ્વારા દ્રષ્ટવ્ય થાય છે.

# ટીકા :

देवतायत्यादिष्वप्येषः=परिणाम एवमेव भवति द्रष्टव्यः विषयाविषयविभागात् लिङ्गशुद्ध्या बुधैर्मतिनिपुणदृष्ट्येति गाथार्थः ॥६०८॥

# ટીકાર્થ :

દેવતા, યતિ આદિમાં પણ આ≔પરિણામ, આ રીતે જ=ગાથા ૬૦૪થી ૬૦૭માં દર્શાવ્યો એ રીતે જ, વિષય અને અવિષયના વિભાગથી લિંગની શુદ્ધિ વડે મતિનિપુણદષ્ટિ દ્વારા બુધો વડે≔બુદ્ધિશાળી પુરુષો વડે, દેષ્ટવ્ય થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

ગાથા ૬૦૪થી ૬૦૭માં બતાવ્યું એ રીતે જ દેવતાના વિષયમાં, યતિના વિષયમાં અને **आદિ** પદથી ધર્મના વિષયમાં લિંગની શુદ્ધિથી કોઈ બુધ પુરુષ મતિની નિપુણ દષ્ટિથી વિષય-અવિષયનો વિભાગ કરે તો તે બુધ પુરુષનો પરિણામ શુદ્ધ છે.

આશય એ છે કે જેમ અંગારમર્દકાચાર્યના શિષ્યોએ આગમને પરતંત્ર થઈને, બાહ્ય લિંગોથી સુગુરુનો નિર્ણય કરીને તેઓ પાસે શાસ્ત્રાધ્યયન કર્યું, તો પરિણામની શુદ્ધિ હોવાને કારણે તેઓ શ્રુતસંપદાને પામ્યા; તેમ છદ્મસ્થ જીવ આ સુદેવ છે અને આ કુદેવ છે, આ સુસાધુ છે અને આ કુસાધુ છે, આ સુધર્મ છે અને આ કુધર્મ છે, તેનો નિર્ણય બાહ્ય લિંગની શુદ્ધિથી કરી શકે છે. તેથી કોઈ બુદ્ધિમાન પુરુષ લિંગની શુદ્ધિથી

ઉપાસ્ય એવા દેવને વીતરાગ-સર્વજ્ઞ માનીને તેઓની ભક્તિ કરે તો તે સુદેવના ઉપાસક બને છે. ક્વચિત્ ઇંદ્રજાલિક ઇંદ્રજાળના બળથી સમવસરણાદિ બતાવે, તે રૂપ બાહ્ય લિંગો દ્વારા તે ઇંદ્રજાલિકમાં તે ઉપાસકને સુદેવનો ભ્રમ થાય, તોપણ તેનો પરિણામ શુદ્ધ હોવાથી તે આરાધક છે.

વળી કોઈ સાધુમાં સંયમની બાહ્ય આચરણા શાસ્ત્રાનુસારી દેખાતી હોય, તો તે રૂપ બાહ્ય લિંગ દ્વારા કોઈ સાધક તે સાધુમાં સુસાધુનો નિર્ણય કરીને તેમને ગુરુ તરીકે સ્વીકારે, તો તેનો પરિણામ શુદ્ધ હોવાથી તે આરાધક છે. ક્વચિત્ તે સાધકને ચારિત્રની બાહ્ય આચરણા શુદ્ધ હોવા છતાં અંગારમર્દકાચાર્ય જેવા કુગુરુની પ્રાપ્તિ થાય તોપણ તેનો પરિણામ શુદ્ધ હોવાથી તેને કોઈ દોષ થતો નથી.

વળી ધર્મના વિષયમાં કોઈ આરાધક નિપુણબુદ્ધિપૂર્વક કષ-છેદ-તાપશુદ્ધિથી શુદ્ધ એવા સુધર્મને જાણવા યત્ન કરતો હોય, છતાં કોઈક સ્થાને તેને સુધર્મનો નિર્ણય ન થાય, તોપણ તેનો પરિણામ શુદ્ધ હોવાથી શુદ્ધ ધર્મની પરીક્ષા કરનાર આરાધક વડે સેવાયેલો ધર્મ કલ્યાણનું કારણ બને છે.

જેમ દિગંબરમતમાં રહેલો કોઈ આરાધક કષ-છેદ-તાપશુદ્ધિથી પોતાના ધર્મની પરીક્ષા કરે, અને તેને પોતે સ્વીકારેલો ધર્મ સુધર્મ છે તેવો નિર્ણય થયો હોય અને તે આરાધક કદાગ્રહી ન હોય, તો તેને તે ધર્મના સેવનથી પણ સદ્ધર્મના સેવનનું ફળ મળે છે. પરંતુ જેઓ દેવ-ગુરુ-ધર્મના વિષયમાં લિંગો દ્વારા સુ-કુના વિષયવિભાગને જાણવા માટે નિપુણ મતિથી યત્ન કરતા નથી, તેઓ જિનની ઉપાસના કરતા હોય, સુગુરુની ભક્તિ કરતા હોય અને જિનધર્મનાં અનુષ્ઠાનો કરતા હોય, તોપણ તત્ત્વ-અતત્ત્વના વિષયના વિભાગમાં જિજ્ઞાસા નહીં હોવાથી તેઓનો પરિણામ શુદ્ધ નથી. ॥૬૦૮॥

# અવતરણિકા :

उपसंहरन्नाह –

# અવતરણિકાર્થ:

ગાથા ૫૭૦માં બતાવેલ સ્વાધ્યાયવિષયક સૂત્રદાનના વિચારના દરેક દ્વારનું ક્રમસર અત્યાર સુધી વિસ્તારથી વર્શન કર્યું, એથી પૂર્વગાથામાં સૂત્રદાનની વિચારણા સમાપ્ત થઈ. અને ગાથા ૨૩૦માં બીજી વસ્તુરૂપ પ્રતિદિનક્રિયાનાં બતાવેલ દશ દ્વારોમાંથી દશમું દ્વાર આવશ્યકાદિરૂપ હતું, તેમાં आદિ પદથી કાલગ્રહણાદિનું ગ્રહણ છે, અને કાલગ્રહણાદિમાં આદિ પદથી સ્વાધ્યાયાદિનું ગ્રહણ છે, અને સ્વાધ્યાયાદિમાં આદિ પદથી સૂત્રદાનના વિચારનું ગ્રહણ છે, તે સૂત્રદાનના વિચારનું વર્શન ગાથા ૬૦૮માં પુરું થયું. આથી હવે પ્રતિદિનક્રિયા નામની બીજી વસ્તુનો ઉપસંહાર કરતાં ગ્રંથકારશ્રી કહે છે —

### भाथा :

एसा पइदिणकिरिआ समणाणं वित्रआ समासेणं । अहुणा वएसु ठवणं अहाविहिं कित्तइस्सामि ॥६०९॥

# અન્વચાર્ચ :

एसा=આ=ગાથા ૨૨૯થી અત્યાર સુધી કહી એ, समणाणं=શ્રમણોની पइदिणिकिरिआ=પ્રતિદિન-ક્રિયા समासेणं=समासथी=संक्षेपथी, विश्वआ=वर्शवार्ध. अहुणा=હવે वएसु ठवणं=प्रतिःमां स्थापनाने अहाविहिं=यथाविधि कित्तइस्सामि=હું કીર્તન કરીશ.

### ગાચાર્થ :

આથા ૨૨૯થી અત્થાર સુધી કહી એ શ્રમણોની પ્રતિદિનક્રિયા સંક્ષેપથી વર્ણવાઈ. હવે બ્રતોમાં સ્થાપનાને થથાવિધિ હું કીર્તન કરીશ.

### ટીકા :

एषा प्रतिदिनिक्रिया=चक्रवालसामाचारी श्रमणानां वर्णिता समासेन, सङ्क्षिप्तरुचिसत्त्वानुग्रहाय सङ्क्षेपेणेत्यर्थः, पञ्चवस्तुके द्वितीयं वस्तु व्याख्यातम् ॥ अथ तृतीयं व्याचिख्यासयाऽऽह —अधुना व्रतेषु स्थापनां यथाविधिः=यथान्यायं कीर्त्तीयष्यामीति गाथार्थः ॥६०९॥

# ટીકાર્ચ :

શ્રમણોની આ પ્રતિદિનિક્રિયા=ચક્રવાલસામાચારી, સમાસથી=સંક્ષેપથી, વર્ણવાઈ.

અહીં પ્રશ્ન થાય કે પ્રતિદિનક્રિયા સંક્ષેપથી કેમ વર્ણવાઈ ? તેથી કહે છે –

સંક્ષિપ્ત રુચિવાળા જીવોના અનુગ્રહ માટે સંક્ષેપથી વર્ણવાઈ, એ પ્રમાણે અર્થ છે, પંચવસ્તુક ગ્રંથમાં બીજી વસ્તુ વ્યાખ્યાન કરાઈ. હવે ત્રીજી વસ્તુને વ્યાખ્યાન કરવાની ઇચ્છાથી કહે છે=ગ્રંથકારશ્રી મૂળગાથામાં કહે છે – હવે વ્રતોમાં સ્થાપનાને યથાવિધિ=યથાન્યાય, હું કીર્તન કરીશ, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

પ્રતિદિનિકિયા નામની બીજી વસ્તુનો ઉપસંહાર કરતાં ગ્રંથકાર કહે છે કે સાધુની ચક્રવાલસામાચારીરૂપ પ્રતિદિનિકિયાનું સંક્ષેપથી વર્ણન કર્યું, અને સંક્ષેપથી વર્ણન સંક્ષિપ્ત રુચિવાળા જીવો ઉપર અનુગ્રહ કરવા માટે છે; કેમ કે આ પ્રતિદિનિકિયાનું વર્ણન વિસ્તારથી કરવામાં આવે તો નય, નિક્ષેપા અને અનેક દ્વારોનું વિવેચન થાય, અને દુર્ગમ એવો નયવાદ સામાન્ય બુદ્ધિવાળા જીવો સમજી શકે નહિ; અને સામાન્યબુદ્ધિવાળા જીવોને ચક્રવાલસામાચારીનું માત્ર સ્વરૂપ જાણવાની ઇચ્છા હોય છે; કેમ કે તેઓ જાણતા હોય છે કે સામાચારીનો વિસ્તારથી બોધ ઉપયોગી હોવા છતાં વિસ્તારવાળા વર્ણનને હું સમજી શકું તેમ નથી. માટે આવા જીવો સાધુસામાચારીને ટૂંકાણમાં સમજવાની રુચિવાળા હોય છે. આથી તેવા જીવો ઉપર અનુગ્રહ કરવા માટે ગ્રંથકારે પ્રતિદિનિકિયાનું સંક્ષેપથી વર્ણન કર્યું છે. આ રીતે બીજી વસ્તુનું વ્યાખ્યાન પૂરું થયું. તેથી ગ્રંથકાર પ્રતિજ્ઞા કરે છે કે વ્રતસ્થાપનાની જે પ્રમાણે શાસ્ત્રોક્ત વિધિ છે, તે પ્રમાણે હું હવે પછી કહીશ. Ⅱ€૦૯Ⅱ

॥ इति प्रतिदिनिक्रियानामं द्वितीयं वस्तु ॥ ॥ प्रतिदिनिक्षया नामनी भीक्ष वस्तुनुं वर्शन पूर्श थयुं. ॥

## પરિશિષ્ટ

પ્રસ્તુત ભાગમાં ગાથા ૩૯૯-૪૦૦માં સાધુને મળ-મૂત્રાદિ પરઠવવા યોગ્ય શુદ્ધ ભૂમિનાં ૧૦ વિશેષણો બતાવેલ છે, અને તે ૧૦ વિશેષણોને આશ્રયીને ૧૦૨૪ ભાંગા બનાવવાની ગાથા ૪૦૧થી ૪૦૫માં ત્રણ પદ્ધતિ બતાવી છે; પરંતુ તે પદ્ધતિ પ્રમાણે પણ ૧૦૨૪ ભાંગાને પૃથગ્ર્પે રચવા કંઈક દુષ્કર છે. તેથી તે સર્વ ભાંગાઓનો જિજ્ઞાસુને સ્પષ્ટ બોધ થાય તે માટે અહીં શુદ્ધ ૧૦ વિશેષણો સાથે તેના વિરોધી એવા અશુદ્ધ ૧૦ વિશેષણોનો સંયોગ કરવા દ્વારા ૧૦૨૪ ભાંગાઓનો વિસ્તાર કરીને બતાવેલ છે.

તેમાં એક સંયોગી ભાંગા, બે સંયોગી ભાંગા એમ ક્રમસર દશેય અશુદ્ધ વિશેષણોના પરસ્પર સંયોગો કરવામાં આવે તો દશેય સંયોગોના અનુક્રમે ૧૦, ૪૫, ૧૨૦, ૨૧૦, ૨૫૨, ૨૧૦, ૧૨૦, ૪૫, ૧૦, ૧: આ પ્રમાણે ભાંગા થાય છે, અને તે ભાંગાની કુલ સંખ્યા ગણવામાં આવે તો કુલ ૧૦૨૩ ભાંગા થાય છે, જે ભાંગા અશુદ્ધ છે. તેથી તે ૧૦૨૩ ભાંગાવાળા સ્થંડિલમાં સાધુને ઉત્સર્ગથી મળાદિ વોસિરાવાનો નિષેધ છે અને તે ૧૦૨૩ ભાંગામાં શુદ્ધ ૧ ભાંગો મેળવતાં ૧૦૨૪ ભાંગા થાય છે, અને શુદ્ધ એવા તે ૧૦૨૪મા શુદ્ધ ભાંગાવાળા સ્થંડિલમાં જ સાધુને ઉત્સર્ગથી મળાદિ વોસિરાવાની વિધિ છે. તેથી તે ૧૦૨૩ અશુદ્ધ ભાંગા કયા છે? અને ૧૦૨૪મો શુદ્ધ ભાંગો કયો છે? તેનું વિશદ જ્ઞાન કરાવવા માટે પ્રસ્તુત અધિકારમાં ૧૦૨૪ ભાંગાનું સ્વરૂપ દર્શાવેલ છે.

ત્યાં ૧૦૨૨ ભાંગા એક, બે વગેરે અશુદ્ધ વિશેષણોવાળા હોવાથી ઓછા-વધતા અંશે અશુદ્ધ છે, પરંતુ ત્યારપછી બતાવેલ ૧૦૨૩મો ૧૦ સંયોગી ૧ ભાંગો સંપૂર્ણ અશુદ્ધ છે, અને અંતે બતાવેલ ૧૦૨૪મો ભાંગો એક પણ અશુદ્ધ વિશેષણ વગરનો હોવાથી સંપૂર્ણ શુદ્ધ છે.

તે ૧૦૨૪ ભાંગાનું સ્વરૂપ જણાવ્યું છે તેમાં મૂકેલા સંક્ષિપ્ત શબ્દોનું પૂર્ણ સ્વરૂપ આ પ્રમાણે જાણવું :

| શુ                  | ις. : | સ્થંડિલનાં વિશેષણો         |     | અશુદ્ધ             | į į | ર્શ્વકિલનાં વિશેષણો      |
|---------------------|-------|----------------------------|-----|--------------------|-----|--------------------------|
| ૧. અના. અસં         | . =   | અનાપાત-અસંલોકવાળું સ્થંડિલ | ٩.  | આ.સં.              | =   | આપાત-સંલોકવાળું સ્થંડિલ  |
| ર. અનુપ.            | =     | અનુપઘાતવાળું સ્થંડિલ       | ₹.  | ઉપ.                | =   | ઉપઘાતવાળું સ્થંડિલ       |
| ૩. સમ               | =     | સમ સ્થંડિલ                 | 3.  | વિષમ               | =   | વિષમ સ્થંડિલ             |
| ૪. અશુષિર           | =     | અશુષિર સ્થંડિલ             | ٧.  | શુષિર              | =   | શુષિર સ્થંડિલ            |
| પ. અચિર.            | =     | અચિરકાલકૃત સ્થંડિલ         | ч.  | ચિર.               | =   | ચિરકાલકૃત સ્થંડિલ        |
| <b>દ. વિસ્તીર્ણ</b> | =     | વિસ્તીર્ણ સ્થંડિલ          | €.  | <b>અ</b> વિસ્તીર્ણ | =   | અવિસ્તીર્ણ સ્થંડિલ       |
| ૭. દૂરાવ.           | =     | દૂરાવગાઢ સ્થંડિલ           | 9.  | અદૂરાવ.            | =   | અદૂરાવગાઢ સ્થંડિલ        |
| ૮. અના.             | =     | અનાસન્ન સ્થંડિલ            | ٤.  | આસન્ન              | =   | આસત્ર સ્થંડિલ            |
| ૯. બિલ વ.           | =     | બિલવર્જિત સ્થંડિલ          | ૯.  | બિલ સ.             | =   | બિલસહિત સ્થંડિલ          |
| ૧૦. ત્રસ. વ.        | =     | ત્રસપ્રાણબીજવર્જિત સ્થંડિલ | ٩o. | ત્રસ. સ.           | =   | ત્રસપ્રાણબીજસહિત સ્થંડિલ |

પ્રસ્તુત ભાંગાઓમાં જે વિશેષણોની નીચે '—' આ પ્રમાણે લીટી દોરવામાં આવી છે, તે વિશેષણો અશુદ્ધ સ્થંડિલનાં છે, અને સ્થંડિલનાં તે અશુદ્ધ વિશેષણોને કારણે તે ભાંગાઓ પણ અશુદ્ધ બને છે, તેમ જ તે તે સંયોગી ભાંગાઓમાં તે તે અશુદ્ધ વિશેષણોના સંયોગો થયા છે, એમ જણાવવા માટે અશુદ્ધ વિશેષણોની નીચે લીટી કરેલ છે. તેથી જિજ્ઞાસુએ તે પ્રમાણે અર્થ સમજવા પ્રયત્ન કરવો.

90.

٩٤.

٩૯.

₹0.

૨૧.

૨૨.

અના. અસં.

અનુપ.

બિલ વ.

<u>ત્રસ. સ.</u>

## # # # સાધુને મળ-મૂત્રાદિ પરઠવવા માટે યોગ્ય સ્થંડિલનાં અર્થાત્ નિર્દોષ અને પ્રાસુક્ર એવી શુદ્ધ ભૂમિનાં ૧૦ વિશેષણોને આશ્ચર્યીને ૧૦૨૪ ભાંગાનું સ્વરૂપ # # #

|            | अङ संयोग — १० लागा |            |      |              |                    |                     |                 |       |               |          |  |  |  |
|------------|--------------------|------------|------|--------------|--------------------|---------------------|-----------------|-------|---------------|----------|--|--|--|
| ۹.         | <u>આ. સં.</u>      | અનુપ.      | સમ   | અશુષિર       | અચિર.              | વિસ્તીર્ણ           | દૂરાવ.          | અના.  | બિલ વ.        | ત્રસ. વ. |  |  |  |
| ₹.         | અના. અસં.          | <u>ઉપ.</u> | **   | **           | **                 | **                  | **              | **    | **            | "        |  |  |  |
| ₹.         | 73                 | અનુપ.      | विषम | ,,           | ,,                 | ***                 | **              | **    | **            | ,,       |  |  |  |
| ٧.         | ,,                 | ,,         | સમ   | <u>શુષિર</u> | **                 | ,,                  | ,,              | **    | **            | **       |  |  |  |
| પ.         | ,,                 | **         | "    | અશુષિર       | <u>ચિર.</u>        | **                  | "               | **    | **            | **       |  |  |  |
| ₹.         | ,,                 | **         | **   | ĩ,           | <sup>:</sup> અચિર. | <u>અવિસ્તીર્</u> જા | 11              | ,,    | "             | **       |  |  |  |
| <b>9</b> . | **                 | **         | ,,   | ,,           | "                  | વિસ્તીર્ણ           | <u>અદ્દરાવ.</u> | ,,    | "             | **       |  |  |  |
| ۵.         | **                 | ,,         | *1   | ,,           | ,,                 | "                   | દૂરાવ.          | આસન્ન | **            | **       |  |  |  |
| ૯.         | **                 | "          | "    | "            | "                  | "                   | ີ,,             | અના.  | <u>બિલ સ.</u> | **       |  |  |  |

ત્વે સંશોગી — xu ભાંગા

|            |               |            |              | Of Give      | 414H                 | उप (माणा            |                 |              |                |                 |
|------------|---------------|------------|--------------|--------------|----------------------|---------------------|-----------------|--------------|----------------|-----------------|
| ٩.         | <u>આ. સં.</u> | <u>ઉપ.</u> | સમ           | અશુષિર       | અચિર.                | વિસ્તીર્ણ           | દૂરાવ.          | અના.         | બિલ વ.         | ત્રસ. વ.        |
| ₹.         | **            | અનુપ.      | વિષમ         | ,,           | ,,                   | **                  | 99              | **           | **             | "               |
| ₹.         | **            | ,,         | સમ           | <u>શુષિર</u> | "                    | **                  | **              | "            | 21             | "               |
| 8.         | ,,            | **         | "            | અશુષિર       | <u>ચિર.</u>          | ,,                  | **              | **           | 91             | **              |
| <b>પ</b> . | **            | **         | "            | "            | અચિર.                | <u>અવિસ્તીર્</u> જા | **              | "            | **             | **              |
| €.         | "             | **         | ,,           | ,,           | "                    | વિસ્તીર્ણ           | <u>અદુરાવ.</u>  | ,,           | **             | ,,              |
| 9.         | **            | **         | **           | **           | ,,                   | **                  | દૂરાવ.          | આસગ્ર        | **             | **              |
| ۷.         | 11            | **         | **           | "            | 17                   | ,,                  | ``,,            | અના.         | <u> બિલ સ.</u> | **              |
| ૯.         | "             | ,,         | "            | ,,           | **                   | ,,                  | **              | **           | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| 10.        | અના. અસં.     | <u>ઉપ.</u> | <u> વિષમ</u> | અશુષિર       | અચિર.                | વિસ્તીર્ણ           | દૂરાવ.          | અના.         | બિલ વ.         | ત્રસ. વ.        |
| ۹٩.        | "             | ,,         | સમ           | શુષિર        | **                   | **                  | "               | ,,           | ,,             | ••              |
| ۹٤.        | "             | 11         | ,,           | અશુષિર       | <u>ચિર.</u>          | 17                  | 27              | **           | "              | *1              |
| ≀ ૩.       | **            | **         | ,,           | ,,           | <del></del><br>અચિર. | <u>અવિસ્તીર્</u> ણ  | **              | ,,           | ***            | "               |
| ₹ ¥.       | **            | **         | "            | 17           | **                   | <u>વિસ્તીર્</u> લ   | <u>અદ્દરાવ.</u> | **           | 21             | ,1              |
| ાપ.        | "             | ,,         | **           | **           | ,,                   | **                  | દૂરાવ.          | <u>આસત્ર</u> | **             | "               |
| ιε.        | **            | ,,         | 11           | ,,           | **                   | 19                  | "               | <u>અના.</u>  | <u> બિલ સ.</u> | "               |
| ૧૭.        | **            | ,,         | **           | **           | **                   | **                  | **              | ,,           | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u> |

અચિર.

ચિર.

અચિર.

શુષિર

અશુષિર

,,

વિષમ

વિસ્તીર્ણ

અવિસ્તીર્ણ

વિસ્તીર્ણ

દૂરાવ.

<u>અદુરાવ.</u>

દૂરાવ.

અના.

આસન્ન

બિલ વ.

ત્રસ. વ.

| 3            |            |                                     |        |              |             | _                   | 11411401134     | 414692 \           | toto Mil       | -1167 5-15-1    |
|--------------|------------|-------------------------------------|--------|--------------|-------------|---------------------|-----------------|--------------------|----------------|-----------------|
| ૨૩.          | "          | "                                   | "      | 11           | "           | "                   | અના.<br>"       | <u>બિલ સ.</u><br>" | "              |                 |
| <u>૨૪.</u>   |            |                                     | ······ |              |             |                     |                 |                    | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| રપ.          | અના. અસં.  | અનુપ.                               | સમ     | <u>શુષિર</u> | <u>ચિર.</u> | વિસ્તીર્ણ           | દૂરાવ.          | અના.               | બિલ વ.         | ત્રસ. વ.        |
| ર €.         | "          | **                                  | 17     | "            | અચિર.       | <u>અવિસ્તીર્</u> જા | **              | **                 | 19             | 11              |
| ૨૭.          | ,,         | ,,                                  | 17     | ,,           | 71          | વિસ્તીર્ણ           | <u>અદુરાવ.</u>  | "                  | **             | ,,              |
| ૨૮.          | ,,         | "                                   | 11     | "            | **          | **                  | દૂરાવ.          | આસન્ન              | **             | **              |
| ૨૯.          | ,,         | 11                                  | "      | "            | **          | 11                  | 11              | અના.               | <u> બિલ સ.</u> | **              |
| 30.          | <b>)</b> ) | , ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, |        | "            | **          | **                  | **              | ,,                 | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ૩૧.          | અના. અસં.  | અનુપ.                               | સમ     | અશુધિર       | <u>ચિર.</u> | <u>અવિસ્તીર્ણ</u>   | દૂરાવ.          | અના.               | બિલ વ.         | ત્રસ. વ.        |
| <b>૩</b> ૨.  | "          | **                                  | *1     | **           | **          | વિસ્તીર્ણ           | અદુરાવ.         | **                 | >>             | 11              |
| <b>૩૩</b> .  | "          | **                                  | 11     | "            | **          | "                   | દૂરાવ.          | <u>આસન્ન</u>       | **             | 11              |
| <b>3</b> 8.  | "          | ,,                                  | 11     | **           | **          | **                  | ***             | અના.               | <u> બિલ સ.</u> | "               |
| ૩૫.          | ***        | "                                   | "      | "            | "           | "                   | ,,              | **                 | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ઉ₹.          | અના. અસં.  | અનુપ.                               | સમ     | અશુષિર       | અચિર.       | <u>અવિસ્તીર્</u> જા | <u>અદ્દરાવ.</u> | અના.               | બિલ વ.         | ત્રસ. વ.        |
| ૩૭.          | ,,         | **                                  | **     | ,,           | "           | **                  | દૂરાવ.          | <u>આસન્ન</u>       | "              | ,,              |
| 3 <i>८</i> . | "          | **                                  | "      | "            | "           | **                  | **              | અના.               | <u> બિલ સ.</u> | **              |
| ૩૯.          | 7)         | **                                  | 19     | 71           | "           | 77                  | "               | ,,                 | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| γo.          | અના. અસં.  | અનુપ.                               | સમ     | અશુષિર       | અચિર.       | વિસ્તીર્ણ           | <u>અદુરાવ.</u>  | આસત્ર              | બિલ વ.         | ત્રસ. વ.        |
| <b>୪</b> ૧.  | **         | **                                  | 13     | "            | **          | "                   | **              | અના.               | <u>બિલ સ.</u>  | "               |
| ४२.          | ,,         | ,,                                  | **     | ,,           | **          | **                  | **              | **                 | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ४३.          | અના. અસં.  | અનુપ.                               | સમ     | અશુષિર       | અચિર.       | વિસ્તીર્ણ           | દૂરાવ.          | આસન્ન              | <u> બિલ સ.</u> | ત્રસ. વ.        |
| ٧४.          | ,,         | **                                  | **     | **           | **          | ,,                  | ,,              | ,,                 | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ૪૫.          | અના. અસં.  | અનુપ.                               | સમ     | અશુષિર       | અચિર.       | વિસ્તીર્ણ           | દૂરાવ.          | અના.               | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u> |
|              |            |                                     |        | ત્રણ સંદ     | યોગી — ૧    | ૧૨૦ ભાંગ            |                 |                    |                |                 |
| 9            | આ મં       | રિય                                 |        | અશિધાર       | અચિર        | વિસ્તીર્ણ           | £21d            | એના                | બિલવ.          | 7H G            |

| ۹.         | <u>આ. સં.</u> | <u>ઉપ.</u> | <u>વિષમ</u> | અશુષિર       | અચિર.             | <b>વ્રિસ્તી</b> ર્ણ | દૂરાવ.          | અના.         | બિલ વ.         | ત્રસ. વ.        |
|------------|---------------|------------|-------------|--------------|-------------------|---------------------|-----------------|--------------|----------------|-----------------|
| ૨.         | "             | ,,         | સમ          | <u>શુષિર</u> | "                 | 19                  | **              | ,,           | **             | **              |
| ₹.         | "             | ,,         | "           | અશુષિર       | <u>ચિર.</u>       | **                  | **              | **           | ,,             | **              |
| ٧.         | ,,            | **         | 17          | , ",         | અચિર.             | અવિસ્તીર્ણ          | **              | **           | **             | **              |
| ч.         | **            | **         | "           | **1          | 11                | <u>વિસ્તીર્</u> ષ   | <u>અદ્દરાવ.</u> | ,,           | "              | ,,              |
| €.         | **            | **         | "           | "            | 11                | **                  | દૂરાવ.          | <u>આસન્ન</u> | **             | **              |
| <b>9</b> . | 11            | ,,         | "           | "            | "                 | **                  | ``,,            | અના.         | <u> બિલ સ.</u> | **              |
| ۷.         | **            | **         | "           | ,,           | "                 | **                  | **              | ,,           | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ૯.         | <u>આ. સં.</u> | અનુપ.      | <u>વિષમ</u> | શુષિર        | અચિર.             | વિસ્તીર્ણ           | દૂરાવ.          | અના.         | બિલ વ.         | ત્રસ. વ.        |
| ٩o.        | "             | ,,         | **          | અશુષિર       | <u>ચિર.</u>       | **                  | ,,              | ,,           | 11             | **              |
| 99.        | 11            | ,,         | 11          | ",           | <u>—</u><br>અચિર. | અવિસ્તીર્ણ          | **              | ,,           | **             | 11              |
| ૧૨.        | ,,            | 17         | 17          | ,,           | 17                | વિસ્તીર્ણ           | અદુરાવ.         | ,,           | ,,             | *1              |

| з. | **            | ,,         | ,,   | "            | **             | **                  | દૂરાવ.          | <u>આસન્ન</u> | **             | "            |
|----|---------------|------------|------|--------------|----------------|---------------------|-----------------|--------------|----------------|--------------|
| ٧. | "             | **         | "    | **           | "              | **                  | ``,,            | અના.         | <u> બિલ સ.</u> | **           |
| ų. | **            | **         | **   | "            | **             | **                  | ***             | ,,           | બિલ વ.         | <u>ત્રસ.</u> |
| ŧ. | <u>આ. સં.</u> | અનુપ.      | સમ   | <u>શુષિર</u> | <u>ચિર.</u>    | વિસ્તીર્જ઼          | દૂરાવ.          | અના.         | બિલ વ.         | ત્રસ. ૧      |
| 9. | **            | **         | **   | **           | અચિર.          | <u>અવિસ્તીર્</u> ષ  | ,,              | "            | 11             | ,,           |
| ٤. | **            | "          | "    | **           | **             | વિસ્તીર્ણ           | <u>અદ્દરાવ.</u> | **           | 11             | 11           |
| ૯. | **            | "          | ,,   | "            | **             | "                   | દૂરાવ.          | આસન્ન        | 19             | "            |
| o. | ,,            | "          | **   | ,,           | "              | "                   | ",              | અના.         | <u> બિલ સ.</u> | ,,           |
| ۹. | **            | 77         | **   | ,,           | "              | "                   | **              | "            | બિલ વ.         | <u>ત્રસ.</u> |
| ₹. | <u>આ. સં.</u> | અનુપ.      | સમ   | અશુષિર       | <u> : ચિર.</u> | અવિસ્તીર્ણ          | દૂરાવ.          | અના.         | બિલ વ.         | ત્રસ.        |
| 3. | **            | "          | **   | "            | **             | વિસ્તીર્ણ           | અદુરાવ.         | **           | **             | "            |
| ۲. | >1            | ,,         | ,,   | "            | **             | ,,                  | દૂરાવ.          | <u>આસન્ન</u> | **             | **           |
| ų. | **            | ,,         | ,,   | ,,           | **             | 11                  | ""              | અના.         | <u> બિલ સ.</u> | "            |
| €. | **            | ,,         | "    | **           | **             | **                  | "               | "            | બિલ વ.         | <u>ત્રસ.</u> |
| 9. | <u>આ. સં.</u> | અનુપ.      | સમ   | અશુષિર       | અચિર.          | <u>અવિસ્તીર્ણ</u>   | અદુરાવ.         | અના.         | બિલ વ.         | ત્રસ.        |
| ۷. | **            | "          | ,,   | "            | ,,             | "                   | દૂરાવ.          | <u>આસન્ન</u> | ,,             | **           |
| 3. | ,,            | "          | **   | "            | **             | "                   | ``11            | અના.         | <u> બિલ સ.</u> | **           |
| o. | ,,            | ,,         | **   | **           | "              | "                   | **              | 11           | બિલ વ.         | <u>ત્રસ.</u> |
| ١. | <u>આ. સં.</u> | અનુપ.      | સમ   | અશુષિર       | અચિર.          | વિસ્તીર્ણ           | <u>અદુરાવ.</u>  | <u>આસત્ર</u> | બિલવ.          | ત્રસ.        |
| ₹. | 11            | "          | ,,   | "            | 7)             | 17                  | **              | અના.         | <u> બિલ સ.</u> | "            |
| 3. | **            | **         | "    | **           | **             | **                  | ,,              | **           | બિલ વ.         | <u>ત્રસ.</u> |
| δ. | <u>આ. સં.</u> | અનુપ.      | સમ   | અશુધિર       | અચિર.          | વિસ્તીર્ણ           | દૂરાવ.          | <u>આસન્ન</u> | <u> બિલ સ.</u> | ત્રસ.        |
| ч. | **            | "          | ,,   | 11           | **             | 17                  | ,,              | **           | બિલ વ.         | <u>ત્રસ.</u> |
| €. | <u>આ. સં.</u> | અનુપ.      | સમ   | અશુષિર       | અચિર.          | વિસ્તીર્ણ           | દૂરાવ.          | અના.         | <u> બિલ સ.</u> | ત્રસ.        |
| 9. | અના. અસં.     | <u>ઉપ.</u> | विषम | <u>શુષિર</u> | અચિર.          | વિસ્તીર્ણ           | દૂરાવ.          | અના.         | બિલ વ.         | ત્રસ.        |
| ٤. | **            | **         | **   | અંશુષિર      | <u>ચિર.</u>    | **                  | "               | "            | ,,             | "            |
| ٧. | 11            | "          | **   | γ,           | અચિર.          | <u>અવિસ્તીર્</u> જા | 11              | 11           | ,,             | **           |
| o. | ,,            | "          | ***  | **           | "              | વિસ્તીર્ણ           | <u>અદુરાવ.</u>  | **           | "              | **           |
| ٩. | "             | **         | 17   | **           | "              | **                  | દૂરાવ.          | <u>આસન્ન</u> | "              | ,,           |
| ૨. | "             | **         | ***  | **           | **             | 11                  | **              | અના.         | <u> બિલ સ.</u> | "            |
| ૩. | 17            | ".         | **   | ,,           | **             | "                   | ,,              | "            | બિલ વ.         | <u>ત્રસ.</u> |
| ٧. | અના. અસં.     | <u>ઉપ.</u> | સમ   | <u>શુષિર</u> | <u>ચિર.</u>    | વિસ્તીર્ણ           | દૂરાવ.          | અના.         | બિલ વ.         | ત્રસ.        |
| ч. | **            | "          | **   | **           | અચિર.          | <u>અવિસ્તીર્ણ</u>   | ,,              | "            | **             | "            |
| €. | 11            | 11         | ,,   | **           | ,,             | વિસ્તીર્ણ           | <u>અદ્યાવ.</u>  | **           | ,,             | **           |
| ૭. | **            | 1,         | **   | **           | ,,             | **                  | દૂરાવ.          | <u>આસન્ન</u> | **             | **           |
| ۷. | 11            | **         | 11   | **           | "              | ,,                  | **              | અના.         | <u> બિલ સ.</u> | ,,           |
| છ. | "             | 17         | 17   | **           | "              | "                   | **              | "            | બિલ વ.         | <u>ત્રસ.</u> |

| <b>ч</b> о. | અના. અસં. | <u> </u>   | સમ           | અશુષિર       | <u>ચિર.</u> | <u>અવિસ્તીર્ણ</u>   | દૂરાવ.          | અના.           | બિલ વ.         | ત્રસ. વ.         |
|-------------|-----------|------------|--------------|--------------|-------------|---------------------|-----------------|----------------|----------------|------------------|
| પ૧.         | "         | "          | "            | ,,           | ,,          | વિસ્તીર્ણ           | <u>અદુરાવ.</u>  | 11             | ,,             | ,,               |
| પર.         | "         | ,,         | ,,           | **           | 11          | 71                  | દૂરાવ.          | <u>આસન્ન</u>   | ,,             | "                |
| ૫૩.         | ,,        | ,,         | **           | **           | 11          | **                  | `,,             | અના.           | <u> બિલ સ.</u> | **               |
| પ૪.         | "         | ,,         | ,,           | **           | "           | "                   | ,,              | "              | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u>  |
| <u>чч.</u>  | અના. અસં. | <u>ઉપ.</u> | સમ           | અશુષિર       | અચિર.       | <u>અવિસ્તીર્ણ</u>   | અદુરાવ.         | અના.           | બિલવ.          | ત્રસ. વ.         |
| પ૬.         | **        | ,,         | "            | **           | 11          | **                  | દૂરાવ.          | <u>આસન્ન</u>   | **             | **               |
| પ૭.         | **        | ,,         | "            | **           | "           | **                  | ,,              | અના.           | <u> બિલ સ.</u> | "                |
| ч८.         | **        | ,,         | ,,           | ,,           | **          | 17                  | ,,              | ,,             | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u>  |
| ૫૯.         | અના. અસં. | <u>ઉપ.</u> | સમ           | અશુષિર       | અચિર.       | વિસ્તીર્ણ           | અદુરાવ.         | <u>આસન્ન</u>   | બિલ વ.         | ત્રસ. વ.         |
| €0.         | "         | "          | ,,           | **           | 11          | 17                  | **              | અના.           | <u> બિલ સ.</u> | "                |
| €٩.         | **        | ,,         | 11           | ,,           | "           | **                  | **              | **             | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u>  |
| € ₹.        | અના. અસં. | <u>ઉપ.</u> | સમ           | અશુષિર       | અચિર.       | વિસ્તીર્ણ           | દૂરાવ.          | <u> આસત્ર</u>  | <u> બિલ સ.</u> | ત્રસ. વ.         |
| €3.         | ,,        | "          | **           | "            | "           | "                   | ***             | ,,             | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u>  |
| €δ.         | અના. અસં. | <u>ઉપ.</u> | સમ           | અશુષિર       | અચિર.       | વિસ્તીર્ણ           | દૂરાવ.          | અના.           | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u>  |
| <b>₹</b> ૫. | અના. અસં. | અનુપ.      | <u>વિષમ</u>  | <u>શુષિર</u> | <u>ચિર.</u> | વિસ્તીર્ણ           | દૂરાવ.          | અના.           | બિલ વ.         | ત્રસ. વ.         |
| EE.         | ,,        | "          | **           | **           | અચિર.       | <u>અવિસ્તીર્ણ</u>   | **              | ,,             | **             | **               |
| €9.         | **        | 17         | "            | ,,           | **          | વિસ્તીર્ણ           | <u>અદ્દરાવ.</u> | **             | "              | **               |
| <b>೯</b> ሪ. | ,,        | "          | **           | **           | **          | "                   | દૂરાવ.          | <u>આસન્ન</u>   | **             | "                |
| €¢.         | ,,        | 11         | **           | "            | 71          | **                  | **              | અના.           | <u> બિલ સ.</u> | "                |
| 9O.         | >7        | **         | *1           | "            | "           | **                  | 11              | **             | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u>  |
| ૭૧.         | અના. અસં. | અનુપ.      | <u> વિષમ</u> | અશુષિર       | <u>ચિર.</u> | <u>અવિસ્તીર્</u> જા | દૂરાવ.          | અના.           | બિલ વ.         | ત્રસ. વ.         |
| ૭૨.         | ,,        | ,,         | 11           | **           | **          | વિસ્તીર્ણ           | <u>અદુરાવ.</u>  | ,,             | "              | #1               |
| ૭૩.         | ,,        | **         | "            | ,11          | "           | **                  | દૂરાવ.          | આસન્ન          | 11             | "                |
| ৩४.         | ••        | **         | **           | "            | **          | **                  | **              | અના.           | <u> બિલ સ.</u> | ***              |
| ૭૫.         | ••        | 17         | "            | "            | **          | **                  | **              | **             | બિલવ.          | <u>ત્રસ. સ.</u>  |
| 98.         | અના. અસં. | અનુપ.      | <u>વિષમ</u>  | અશુષિર       | અચિર.       | <u>અવિસ્તીર્ણ</u>   | અદુરાવ.         | અના.           | બિલ વ.         | ત્રસ. <b>વ</b> . |
| <b>99</b> . | **        | "          | "            | ,,           | **          | **                  | દૂરાવ.          | <u> અાસગ્ર</u> | **             | ,,               |
| ૭૮.         | **        | **         | 11           | **           | "           | **                  | ""              | અના.           | <u>બિલ સ.</u>  | **               |
| ૭૯.         | **        | <b>31</b>  | 91           | ,,           | 11          | 77                  | 79              | ** .           | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u>  |
| ۷٥.         | અના. અસં. | અનુપ.      | <u>વિષમ</u>  | અશુષિર       | અચિર.       | વિસ્તીર્ણ           | અદુરાવ.         | <u>આસન્ન</u>   | બિલ વ.         | ત્રસ. વ.         |
| ۷٩.         | **        | "          | "            | ,,           | ,1          | 11                  | **              | અના.           | <u> બિલ સ.</u> | ••               |
| ૮૨.         | **        | <b>))</b>  | 11           | ,,           | ,,          | 11                  | "               | ,,             | બિલવ.          | <u>ત્રસ. સ.</u>  |
| ۷3.         | અના. અસં. | અનુપ.      | <u>વિષમ</u>  | અશુષિર       | અચિર.       | વિસ્તીર્ણ           | દૂરાવ.          | <u>આસન્ન</u>   | બિલ સ.         | ત્રસ. વ.         |
| ८४.         | 31        | ,,         | **           | 1,           | ,,          | ***                 | "               | 71             | બિલવ.          | <u>ત્રસ. સ.</u>  |
| ૮૫.         | અના. અસં. | અનુપ.      | <u> વિષમ</u> | અશુષિર       | અચિર.       | વિસ્તીર્ણ           | દૂરાવ.          | અના.           | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રુસ. સ.</u> |
|             |           | <u>-</u>   |              |              |             |                     |                 | •              |                |                  |

| <b>८</b> ₹.     | અના. અસં. | અનુપ.        | સમ | <u>શુષિર</u> | <u>ચિર.</u> | અવિસ્તીર્ણ         | દૂરાવ.        | અના.                 | બિલ વ.             | ત્રસ. વ.         |
|-----------------|-----------|--------------|----|--------------|-------------|--------------------|---------------|----------------------|--------------------|------------------|
| ۷૭.             | **        | "            | "  | ",           | **          | વિસ્તીર્ણ          | <u>અદરાવ.</u> | ,,                   | "                  | **               |
| 66.             | **        | **           | ,, | **           | **          | "                  | દૂરાવ.        | <u>આસત્ર</u>         | ,,                 | **               |
| L.C.            | **        | **           | ** | **           | ,,          | ,,                 | ົ,,           | અના.                 | <u> બિલ સ.</u>     | **               |
| eo.             | "         | **           | ** | **           | ,,          | **                 | 11            | **                   | <u>બિલ વ.</u>      | <u>ત્રસ. સ.</u>  |
| ૯૧.             | અના. અસં. | અનુપ.        | સમ | શુષિર        | અચિર.       | અવિસ્તીર્ણ         | અદ્દરાવ.      | અના.                 | બિલવ.              | ત્રસ. વ.         |
| ૯૨.             | **        | "            | 77 | "            | ,,          | ***                | દૂરાવ.        | આસન્ન                | "                  | 1)               |
| ૯૩.             | **        | **           | 17 | **           | 71          | ,,                 | ,,            | <u>-ાતાત</u><br>અના. | <u> બિલ સ.</u>     | **               |
| ૯૪.             | **        | ,,           | 11 | **           | **          | **                 | "             | "                    | <u>ા</u><br>બિલ વ. | <u>ત્રસ. સ.</u>  |
| <u>-</u><br>૯૫. | અના. અસં. | અનુપ.        | સમ | શુષિર        | અચિર.       | વિસ્તીર્ણ          | અદરાવ.        | આસત્ર                | બિલ વ.             | <br>ત્રસ. વ.     |
| <b>C</b> E.     | "         | "            | ** | ***          | **          | ,,                 | ",            | ——<br>અના.           | <u> બિલ સ.</u>     | ,,               |
| ૯૭.             | , ,,      | ,,           | ** | ,,           | **          | **                 | ,,            | ,,                   | <u>બિલ વ.</u>      | <u>ત્રુસ. સ.</u> |
| <u></u>         | અના. અસં. | ———<br>અનુપ. | સમ | શુષિર        | અચિર.       | વિસ્તીર્ણ          | દૂરાવ.        | આસત્ર                | બિલ સ.             | ત્રસ. વ.         |
| ૯૯.             | **        | ,,           | ,, | "            | "           | "                  | "             | ,,                   | બિલ વ.             | <u>ત્રસ. સ.</u>  |
| 100.            | અના. અસં. | અનુપ.        | સમ | <u>શુષિર</u> | અચિર.       | વિસ્તીર્ણ          | દૂરાવ.        | અના.                 | <u>બિલ સ.</u>      | <u>ત્રસ. સ.</u>  |
| 101.            | અના. અસં. | અનુપ.        | સમ | અશુષિર       | <u>ચિર.</u> | <u>અવિસ્તીર્</u> બ | અદુરાવ.       | અના.                 | બિલવ.              | ત્રસ. વ.         |
| ૧૦૨.            | ,,        | ,,           | ** | "            | **          | ***                | દૂરાવ.        | <u>આસજ્ઞ</u>         | **                 | ,,               |
| 103.            | ,,        | "            | ,, | ,,           | "           | "                  | "             | <u>અના.</u>          | <u> બિલ સ.</u>     | **               |
| ૧૦૪.            | ,,        | **           | ** | **           | "           | "                  | ,,            | 1)                   | બિલ વ.             | <u>ત્રસ. સ.</u>  |
| ૧૦૫.            | અના. અસં. | અનુપ.        | સમ | અશુષિર       | <u>ચિર.</u> | વિસ્તીર્ણ          | અદુરાવ.       | <u>આસત્ર</u>         | બિલ વ.             | ત્રસ. વ.         |
| 108.            | ,,        | "            | 11 | "            | "           | "                  | "             | અના.                 | <u>બિલ સ.</u>      | 11               |
| ૧૦૭.            | ,,        | ,,           | ,, | **           | "           | **                 | **            | **                   | બિલ વ.             | <u>ત્રસ. સ.</u>  |
| 106.            | અના. અસં. | અનુપ.        | સમ | અશુષિર       | <u>ચિર.</u> | વિસ્તીર્ણ          | દૂરાવ.        | આસન્ન                | <u> બિલ સ.</u>     | ત્રસ. વ.         |
| ૧૦૯.            | ,,        | "            | ,, | "            | "           | ,,                 | ν,            | **                   | બિલ વ.             | <u>ત્રસ. સ.</u>  |
| 110.            | અના. અસં. | અનુપ.        | સમ | અશુષિર       | <u>ચિર.</u> | વિસ્તીર્ણ          | દૂરાવ.        | અના.                 | <u> બિલ સ.</u>     | <u>ત્રસ. સ.</u>  |
| 999.            | અના. અસં. | અનુપ.        | સમ | અશુષિર       | અચિર.       | અવિસ્તીર્ણ         | અદરાવ.        | આસન્ન                | બિલ વ.             | ત્રસ. <b>વ</b> . |
| ૧૧૨.            | **        | "            | ** | ••           | ,,          | **                 | **            | અના.                 | <u> બિલ સ.</u>     | **               |
| ૧૧૩.            | 17        | **           | ** | *,           | **          | **                 | **            | "                    | બિલ વ.             | <u>ત્રસ. સ.</u>  |
| 198.            | અના. અસં. | અનુપ.        | સમ | અશુષિર       | અચિર.       | અવિસ્તીર્ણ         | દૂરાવ.        | આસન્ન                | <u> બિલ સ.</u>     | ત્રસ. વ.         |
| ૧૧૫.            | **        | " .          | 13 | ,,           | **          | * **               | ***           | **                   | બિલ વ.             | <u>ત્રસ. સ.</u>  |
| 998.            | અના. અસં. | અનુપ.        | સમ | અશુષિર       | અચિર.       | અવિસ્તીર્ણ         | દૂરાવ.        | અના.                 | બિલ સ.             | <u>ત્રસ. સ.</u>  |
| ૧૧૭.            | અના. અસં. | અનુપ.        | સમ | અશુષિર       | અચિર.       | વિસ્તીર્ણ          | અદુરાવ.       | આસન્ન                | <u> બિલ સ.</u>     | ત્રસ. વ.         |
| 996.            | ,,        | ,,           | ** | ,,           | **          | ,,                 | "             | "                    | બિલ વ.             | <u>ત્રસ. સ.</u>  |
| <b>૧૧૯.</b>     | અના. અસં. | અનુપ.        | સમ | અશુષિર       | અચિર.       | વિસ્તીર્ણ          | અદ્દરાવ.      | અના.                 | બિલ સ.             | <u>ત્રસ. સ.</u>  |
| ૧૨૦.            | અના. અસં. | અનુપ.        | સમ | અશુષિર       | અચિર.       | વિસ્તીર્ણ          | દૂરાવ.        | <u>આસન્ન</u>         | <u> બિલ સ.</u>     | <u>ત્રસ. સ.</u>  |
|                 |           |              |    |              |             |                    |               |                      |                    |                  |

|           |               |            |             | ચાર સંર      | યોગી — ર    | ૧૦ ભાંગ            |                |              |                |                   |
|-----------|---------------|------------|-------------|--------------|-------------|--------------------|----------------|--------------|----------------|-------------------|
| ۹.        | <u>આ. સં.</u> | <u>ઉપ.</u> | <u>વિષમ</u> | શુષિર        | અચિર.       | વિસ્તીર્ણ          | દૂરાવ.         | અના.         | બિલ વ.         | ત્રસ. વ.          |
| ₹.        | **            | **         | "           | અશુષિર       | <u>ચિર.</u> | **                 | **             | ,,           | **             | **                |
| ૩.        | **            | "          | **          | **           | અચિર.       | <u>અવિસ્તીર્</u> ્ | **             | "            | **             | 17                |
| ٧.        | **            | **         | **          | "            | **          | વિસ્તીર્ણ          | <u>અદુરાવ.</u> | "            | "              | ·· **             |
| ч.        | "             | **         | **          | **           | 17          | 51                 | દૂરાવ.         | <u>આસન્ન</u> | 21             | 11                |
| €.        | **            | **         | **          | **           | "           | 11                 | **             | અના.         | <u> બિલ સ.</u> | 1)                |
| <u>9.</u> | ",            | ,,         | ,,          | **           | **          | **                 | <b>,,</b>      | ,,           | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u>   |
| ۷.        | <u>આ. સં.</u> | <u>ઉપ.</u> | સમ          | <u>શુષિર</u> | <u>ચિર.</u> | વિસ્તીર્ણ          | દૂરાવ.         | અના.         | બિલ વ.         | ત્રસ. વ.          |
| ૯.        | **            | **         | **          | 11           | અચિર.       | <u>અવિસ્તીર્</u> ષ | **             | "            | "              | "                 |
| 10.       | "             | "          | "           | "            | "           | વિસ્તીર્ણ          | <u>અદુરાવ.</u> | **           | "              | "                 |
| ٩٩.       | "             | "          | "           | "            | "           | **                 | દૂરાવ.         | <u>આસન્ન</u> | **             | **                |
| ૧૨.       | **            | ,,         | **          | 11           | ,,          | "                  | 17             | અના.         | <u> બિલ સ.</u> | ,,                |
| ૧૩.       | **            | 11         | **          | "            | **          | "                  | **             | 17           | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u>   |
| 18.       | <br>આ. સં.    | <u>ઉપ.</u> | સમ          | અશુષિર       | <u>ચિર.</u> | <u>અવિસ્તીર્ણ</u>  | દૂરાવ.         | અના.         | બિલ વ.         | ત્રસ. વ.          |
| ૧૫.       | **            | 1)         | **          | "            | **          | વિસ્તીર્ણ          | <u>અદુરાવ.</u> | 1)           | ,,             | ,,                |
| ٩€.       | **            | •,         | ,,          | **           | ,,          | " .                | દૂરાવ.         | <u>આસન્ન</u> | ,,             | 17                |
| ૧૭.       | **            | ,,         | "           | "            | "           | ,,                 | **             | અના.         | <u> બિલ સ.</u> | "                 |
| ٩८.       | "             | "          | **          | ,,           | ,,          | "                  | <b>,,</b>      | **           | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u>   |
| ૧૯.       | <u>આ. સં.</u> | <u>ઉપ.</u> | સમ          | અશુષિર       | અચિર.       | <u>અવિસ્તીર્</u> જ | <u>અદુરાવ.</u> | અના.         | બિલ વ.         | ત્રસ. વ.          |
| ૨૦.       | **            | "          | **          | **           | **          | "                  | દૂરાવ.         | <u>આસત્ર</u> | **             | 17                |
| ૨૧.       | "             | **         | **          | "            | **          | **                 | ,,             | અના.         | <u> બિલ સ.</u> | **                |
| ૨૨.       | ,,            | **         | "           | ,,           | **          | **                 | ,,             | ,,           | બિલ વ.         | <u>ત્રુસ. ુસ.</u> |
| ૨૩.       | <u>આ. સં.</u> | <u>ઉપ.</u> | સમ          | અશુષિર       | અચિર.       | વિસ્તીર્ણ          | <u>અદુરાવ.</u> | આસત્ર        | બિલ વ.         | ત્રસ. વ.          |
| ૨૪.       | **            | **         | **          | "            | **          | ***                | 11             | અના.         | <u> બિલ સ.</u> | **                |
| રપ.       | **            | **         | ,,          | ,,           | **          | <b>;</b> ,,        | *1             | ,,           | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u>   |
| ₹.        | <u>આ. સં.</u> | ઉપ.        | સમ          | અશુધિર       | અચિર.       | વિસ્તીર્ણ          | દૂરાવ.         | આસન્ન        | <u> બિલ સ.</u> | ત્રસ. વ.          |
| ૨૭.       | ***           | **         | **          | "            | **          | **                 | **             | *,           | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u>   |
| २८.       | <u>આ. સં.</u> | <u>ઉપ.</u> | સમ          | અશુષિર       | અચિર.       | વિસ્તીર્ણ          | દૂરાવ.         | અના.         | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u>   |
| ૨૯.       | <u>આ. સં.</u> | અનુપ.      | <u>વિષમ</u> | <u>શુષિર</u> | <u>ચિર.</u> | વિસ્તીર્જા         | દૂરાવ.         | અના.         | બિલ વ.         | ત્રસ. વ.          |
| 30.       | 12            | ,,         | 11          | ,,           | અચિર.       | <u>અવિસ્તીર્</u> થ | **             | **           | **             | **                |
| ૩૧.       | **            | ,,         | ,,          | **           | "           | વિસ્તીર્ણ          | <u>અદુરાવ.</u> | ,,           | ,,             | ,,                |
| ૩૨.       | **            | ,,         | ,,          | ,,           | 17          | 1,                 | દૂરાવ.         | <u>આસન્ન</u> | **             | **                |
| 33.       | ,,            | **         | ,,          | ,,           | ",          | **                 | "              | અના.         | <u> બિલ સ.</u> | 11                |
| 38.       | ,,            | ,,         | "           | **           | 17          | "                  | ,1             | **           | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u>   |

|             |               | <del></del> |          | <del> </del> |              |                     |                 |              |                |                  |
|-------------|---------------|-------------|----------|--------------|--------------|---------------------|-----------------|--------------|----------------|------------------|
| <del></del> | આ. સં.        | અનુપ.       | વિષમ     | અશુષિર       | <u>ચિર.</u>  | <u>અવિસ્તીર્ણ</u>   | દૂરાવ.          | અના.         | બિલ વ.         | ત્રસ. વ.         |
| 3€.         | "             | "           | ,,       | "            | **           | વિસ્તીર્ણ           | <u>અદરાવ.</u>   | "            | **             | "                |
| 39.         | **            | **          | ,,       | 11           | **           | **                  | દૂરાવ.          | <u>આસન્ન</u> | "              | **               |
| 36.         | ,,            | **          | "        | **           | **           | "                   | ,,              | અના.         | <u> બિલ સ.</u> | **               |
| ૩૯.         | "             | "           | 17       | "            | ,,           | **                  | **              | ,,           | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u>  |
| ¥О.         | આ. સં,        | અનુપ.       | વિષમ     | અશુષિર       | અચિર.        | <u>અવિસ્તીર્</u> શ  | <u>અદુરાવ.</u>  | અના.         | બિલવ.          | ત્રસ. વ.         |
| <b>୪</b> ૧. | "             | ,,          | "        | "            | "            | **                  | દૂરાવ.          | <u>આસન્ન</u> | 11             | "                |
| ૪૨.         | ,,            | **          | ,,       | "            | 17           | ,,                  | ``,,            | અના.         | <u> બિલ સ.</u> | "                |
| ٧З.         | ,,            | "           | **       | " 1          | **           | ,,                  | ,,              | **           | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u>  |
| <b>۷</b> ۲. | <u>આ. સં.</u> | અનુપ.       | વિષમ     | અશુષિર       | અચિર.        | વિસ્તીર્ણ           | અદુરાવ.         | આસત્ર        | બિલવ.          | ત્રસ. વ.         |
| ૪૫.         | **            | "           | ",       | ,,           | ,,           | ,,                  | "               | અના.         | <u> બિલ સ.</u> | ,,               |
| ΥĘ.         | ••            | ***         | **       | **           | **           | **                  | ,,              | ,,           | બિલ <b>વ</b> . | <u>ત્રસ. સ.</u>  |
| ૪૭.         | <u>આ. સં.</u> | અનુપ.       | <u> </u> | અશુષિર       | અચિર.        | વિસ્તીર્ણ           | દૂરાવ.          | <u>આસન્ન</u> | બિલ સ.         | ત્રસ. વ.         |
| 86.         | **            | "           | "        | ,,           | **           | **                  | "               | **           | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u>  |
| <b>୪</b> ૯. | <u>આ. સં.</u> | અનુપ.       | વિષમ     | અશુધિર       | અચિર.        | વિસ્તીર્ણ           | દૂરાવ.          | અના.         | <u> બિલ સ.</u> | ત્રસ. સ <u>.</u> |
| પ <i>૦.</i> | <u>આ. સં.</u> | અનુપ.       | સમ       | શુષિર        | <u>ચિર.</u>  | અવિસ્તીર્ણ          | દૂરાવ.          | અના.         | બિલ વ.         | ત્રસ. વ.         |
| ૫૧.         | ,,            | ,,          | ,,       | ",           | 11           | વિસ્તીર્ણ           | <u>અદ્દરાવ.</u> | **           | ,,             | **               |
| પર.         | ,,            | **          | ,,       | **           | "            | **                  | દૂરાવ.          | <u>આસન્ન</u> | **             | *1               |
| ૫૩.         | **            | "           | ,,       | ,,           | **           | 17                  | ,,              | અના.         | <u> બિલ સ.</u> | ,,               |
| પ૪.         | **            | ,,          | ,,       | **           | ,,           | "                   | **              | ,,           | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u>  |
| <u></u>     | <u>આ. સં.</u> | અનુપ.       | સમ       | શુષિર        | અચિર.        | <u>અવિસ્તીર્ણ</u>   | <u>અદ્દરાવ.</u> | અના.         | બિલ વ.         | ત્રસ. વ.         |
| પ દ.        | **            | ,,          | "        | ,,           | "            | "                   | દૂરાવ.          | <u>આસન્ન</u> | ,,             | **               |
| પ૭.         | ,,            | ,,          | ,,       | **           | 11           | 1)                  | 23              | અના.         | <u> બિલ સ.</u> | **               |
| ૫૮.         | **            | <b>"</b>    | **       | "            | *1           | "                   | **              | **           | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u>  |
| <br>૫૯.     | <u>આ. સં.</u> | અનુપ.       | સમ       | શુષિર        | અચિર.        | વિસ્તીર્ણ           | અદુરાવ.         | <u>આસત્ર</u> | બિલ વ.         | ત્રસ. વ.         |
| ŧ٥.         | ***           | ,,          | "        | ,,           | "            | **                  | ,,              | અના.         | <u> બિલ સ.</u> | ,,               |
| ٤٩.         | 71            | **          | ,,       | "            | ,,           | ,,                  | **              | ,,           | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u>  |
| <del></del> | <u>આ. સં.</u> | અનુપ.       | સમ       | શુષિર        | ——-<br>અચિર. | વિસ્તીર્ણ           | દૂરાવ.          | આસન્ન        | <u> બિલ સ.</u> | ત્રસ. વ.         |
| €3.         | **            | " .         | 17       | ,,           | "            | "                   | **              | ,,           | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u>  |
| €8.         | <u>આ. સં.</u> | અનુપ.       | સમ       | શુષિર        | અચિર.        | વિસ્તીર્ણ           | દૂરાવ.          | અના.         | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u>  |
| ξų.         | <u>આ. સં.</u> | અનુપ.       | સમ       | અશુષિર       | <u>ચિર.</u>  | <u>અવિસ્તીર્</u> જા | અદુરાવ.         | અના.         | બિલ વ.         | ત્રસ. વ.         |
| EE.         |               | ,,          | "        | "            | ,,           | "                   | દૂરાવ.          | <u>આસ</u> શ  | **             | ,,               |
| €9.         | ,,            | ,,          | **       | **           | ,,           | **                  | ٠,,             | અના.         | <u> બિલ સ.</u> | ,11              |
|             | ,,            | ,,          | ,,       | 1,           | "            | 17                  | 11              | "            | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u>  |

|                                        |               |            |              |        | ******      |                                         |                 |                     |                 |                 |
|----------------------------------------|---------------|------------|--------------|--------|-------------|-----------------------------------------|-----------------|---------------------|-----------------|-----------------|
| €¢.                                    | <u>આ. સં.</u> | અનુપ.      | સમ           | અશુષિર | <u>ચિર.</u> | વિસ્તીર્ણ                               | <u>અદુરાવ.</u>  | આસન્ન               | બિલ વ.          | ત્રસ. વ.        |
| 90.                                    | **            | "          | 1)           | "      | ,,          | "                                       | "               | અના.                | <u>બિલ સ.</u>   | 11              |
| 99.                                    | 11            | "          | ,,           | **     | ***         | 19                                      | "               | <b>&gt;1</b>        | બિલ વ.          | <u>ત્રસ. સ</u>  |
| )૨.                                    | <u>આ. સં.</u> | અનુપ.      | સમ           | અશુધિર | <u>ચિર.</u> | વિસ્તીર્ણ                               | દૂરાવ.          | <u>આસન્ન</u>        | <u> બિલ સ.</u>  | ત્રસ. વ         |
| ₹.                                     | ,,            | "          | ,,           | "      | **          | 77                                      | **              | <b>51.</b>          | બિલ વ.          | <u>ત્રસ. સ</u>  |
| ₹.                                     | <u>આ. સં.</u> | અનુપ.      | સમ           | અશુષિર | <u>ચિર.</u> | વિસ્તીર્ણ                               | દૂરાવ.          | અના.                | <u> બિલ સ.</u>  | <u>ત્રસ. સ</u>  |
| )પ.                                    | <u>આ. સં.</u> | અનુષ.      | સમ           | અશુષિર | અચિર.       | <u>અવિસ્તીર્</u> જા                     | <u>અદુરાવ.</u>  | <u>આસન્ન</u>        | બિલ વ.          | ત્રસ. વ         |
| ۶.                                     | **            | **         | **           | **     | "           | **                                      | 11              | અના.                | <u> બિલ સ.</u>  | "               |
| 9.                                     | ,,            | **         | ***          | ***    | **          | ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, | **              | "                   | બિલ વ.          | <u>ત્રસ. સ</u>  |
| ٥٤.                                    | <u>આ. સં.</u> | અનુપ.      | સમ           | અશુષિર | અચિર.       | <u>અવિસ્તીર્</u> ણ                      | દૂરાવ.          | <u>આસન્ન</u>        | <u> બિલ સ.</u>  | ત્રસ. વ         |
| છ.                                     | ,,            | **         | **           | "      | **          | **                                      | 11              | ,,                  | બિલ વ           | <u>ત્રસ. સ</u>  |
| o.                                     | <u>આ. સં.</u> | અનુપ.      | સમ           | અશુષિર | અચિર.       | <u>અવિસ્તીર્</u> બ્                     | દૂરાવ.          | અના.                | <u> બિલ સ.</u>  | <u>ત્રસ. સ</u>  |
| ነ የ.                                   | <u>આ. સં.</u> | અનુપ.      | સમ           | અશુષિર | અચિર.       | વિસ્તીર્ણ                               | <u>અદ્દરાવ.</u> | <u>આસન્ન</u>        | <u> બિલ સ.</u>  | ત્રસ. વ         |
| (૨.                                    | 17            | ,,         | 11           | **     | ,,          | "                                       | ,,              | ,,                  | બિલ વ.          | <u>ત્રસ. સ</u>  |
| з.                                     | <u>આ. સં.</u> | અનુપ.      | સમ           | અશુષિર | અચિર.       | વિસ્તીર્ણ                               | <u>અદ્દરાવ.</u> | અના.                | <u>બિલ સ.</u>   | <u>ત્રસ. સ</u>  |
| . ሄ.                                   | <u>આ. સં.</u> | અનુપ.      | સમ           | અશુષિર | અચિર.       | વિસ્તીર્ણ                               | દૂરાવ.          | <u>આસન્ન</u>        | <u>બિલ સ.</u>   | <u>ત્રસ. સ</u>  |
| .પ.                                    | અના. અસં.     | <u>ઉપ.</u> | વિષમ         | શુષિર  | <u>ચિર.</u> | વિસ્તીર્ણ                               | દૂરાવ.          | અના.                | બિલ વ.          | ત્રસ. વ         |
| ٤.                                     | ,,            | **         | **           | ,,     | અચિર.       | <u>અવિસ્તીર્ણ</u>                       | ,,              | **                  | 11              | "               |
| Э.                                     | ,,            | **         | **           | ,,     | 11          | વિસ્તીર્ણ                               | <u>અદુરાવ.</u>  | "                   | **              | **              |
| ٤.                                     | ,,            | **         | "            | **     | **          | **                                      | દૂરાવ.          | આસન્ન               | 11              | ,,              |
| .e.                                    | **            | ,,         | **           | **     | ,,          | **                                      | ``,,            | અના.                | <u>બિલ સ.</u>   | "               |
| :0.                                    | ,,            | ,,         | 17           | ,,     | ,,          | ,,                                      | ,,              | ,,                  | <u>બિલ વ.</u>   | <u>ત્રસ. સ્</u> |
| ······································ | અના. અસં.     | <u> </u>   | <u>વિષમ</u>  | અશુષિર | <u>ચિર.</u> | <u>અવિસ્તીર્</u> જા                     | દૂરાવ.          | અના.                | બિલ વ.          | ત્રસ. વ         |
| ٤٤.                                    | 11            | ,,         | **           | "      | ,,          | વિસ્તીર્ણ                               | અદુરાવ.         | **                  | ,,              | "               |
| :3.                                    | **            | **         | ,,           | **     | ,,          | ,,                                      | દૂરાવ.          | <u>આસત્ર</u>        | **              | ,,              |
| . V.                                   | "             | "          | **           | ,,     | "           | **                                      | **              | <del></del><br>અના. | <u> બિલ સ</u> . | 11              |
| ∠¥.                                    | **            | 1,         | ,,           | ,,     | **          | ,,                                      | ,,              | "                   | બિલ વ.          | <u>ત્રસ. સ</u>  |
| ۲ŧ.                                    | અના. અસં.     | <u>ઉપ.</u> | <u> વિષમ</u> | અશુષિર | અચિર.       | <u>અવિસ્તીર્</u> થ                      | <u>અદુરાવ.</u>  | અના.                | બિલ વ.          | ત્રસ. વ         |
| £9.                                    | ,,            | "          | **           | ,,     | 17          | **                                      | દૂરાવ.          | <u>આસન્ન</u>        | **              | 11              |
| 36.                                    | ,,            | **         | "            | ,,     | **          | **                                      | ,,              | અના.                | <u> બિલ સ.</u>  | 11              |
| 5G.                                    | **            | +7         | 11           | ,,     | 11          | 19                                      | "               | 11                  | બિલવ.           | <u>ત્રસ.  સ</u> |
| 100.                                   | અના. અસં.     | <u>ઉપ.</u> | <u>વિષમ</u>  | અશુષિર | અચિર.       | વિસ્તીર્ણ                               | <u>અદુરાવ.</u>  | આસન્ન               | બિલ વ.          | ત્રસ. વ         |
| <b>1</b> 01.                           | 11            | "          | ***          | ,,     | 1,          | **                                      | **              | અના.                | <u> બિલ સ.</u>  | 11              |
| ૧૦૨.                                   | ,,            | 11         | 11           | ,,     | ,,          | ,,                                      | "               | 11                  | -<br>બિલ વ.     | <u>ત્રસ. સ</u>  |

| 103.         | અના. અસં.                             | <u>ઉપ.</u>  | <u> </u>     | અશુધિર                                  | અચિર.       | વિસ્તીર્ણ          | દૂરાવ.         | <u>આસન્ન</u> | <u> બિલ સ.</u> | ત્રસ. વ.        |
|--------------|---------------------------------------|-------------|--------------|-----------------------------------------|-------------|--------------------|----------------|--------------|----------------|-----------------|
| १०४.         | 11                                    | **          | **           | "                                       | ,,          | ,,                 | ,,             | ,,           | બિલવ.          | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ૧૦૫.         | અના. અસં.                             | <u> ઉપ.</u> | <u> વિષમ</u> | અશુધિર                                  | અચિર.       | વિસ્તીર્ણ          | દૂરાવ.         | અના.         | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| 108.         | અના. અસં.                             | <u>ઉપ.</u>  | સમ           | <u>શુષિર</u>                            | <u>ચિર.</u> | <u>અવિસ્તીર્</u> થ | દૂરાવ.         | અના.         | બિલ વ.         | ત્રસ. વ.        |
| 109.         | "                                     | "           | 11           | **                                      | ,,          | વિસ્તીર્ણ          | <u>અદુરાવ.</u> | **           | **             | 59              |
| 106.         | **                                    | **          | 19           | ,,                                      | **          | "                  | દૂરાવ.         | આસન્ન        | "              | **              |
| ૧૦૯.         | "                                     | "           | **           | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | 73          | "                  | Ξ,,            | અના.         | <u>બિલ સ.</u>  | "               |
| 990.         | 17                                    | "           | 11           | 17                                      | **          | **                 | ,,             | "            | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| 111.         | અના. અસં.                             | <u>ઉપ.</u>  | સમ           | શુષિર                                   | અચિર.       | <u>અવિસ્તીર્ણ</u>  | <u>અદુરાવ.</u> | અના.         | બિલ વ.         | ત્રસ. વ.        |
| ૧૧૨.         | ,,                                    | **          | "            | "                                       | "           | **                 | દૂરાવ.         | <u>આસત્ર</u> | "              | **              |
| ११३.         | ,,                                    | **          | **           | **                                      | **          | "                  | **             | અના.         | <u> બિલ સ.</u> | ",              |
| 998.         | ,,                                    | ,,          | ***          | ,,                                      | ,,          | **                 | 11             | **           | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ११५.         |                                       | <u>ઉપ.</u>  | સમ           | શુધિર                                   | અચિર.       | વિસ્તીર્ણ          | <u>અદુરાવ.</u> | <u>આસન્ન</u> | બિલ વ.         | ત્રસ. વ.        |
| १११.         | **                                    | **          | 1)           | ,,                                      | **          | **                 | ,,             | અના.         | <u>બિલ સ.</u>  | **              |
| ૧૧૭.         | "                                     | **          | 11           | ,,                                      |             | 11                 | ,,             | **           | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ۹۹८.         | અના. અસં.                             | <u>ઉપ.</u>  | સમ           | <u>શુષિર</u>                            | અચિર.       | વિસ્તીર્ણ          | દૂરાવ.         | <u>આસન્ન</u> | <u> બિલ સ.</u> | ત્રસ. વ.        |
| <b>૧૧૯.</b>  | "                                     | ,,          | 13           | ,,                                      | "           | >1                 | 17             | **           | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| 120.         | અના. અસં.                             | <u> </u>    | સમ           | <u>શુષિર</u>                            | અચિર.       | વિસ્તીર્ણ          | દૂરાવ.         | અના.         | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ૧૨૧.         | અના. અસં.                             | <u>ઉપ.</u>  | સમ           | અશુષિર                                  | <u>ચિર.</u> | <u>અવિસ્તીર્ણ</u>  | <u>અદુરાવ.</u> | અના.         | બિલ વ.         | ત્રસ. વ.        |
| ૧૨૨.         | **                                    | "           | **           | "                                       | **          | ,,                 | દૂરાવ.         | <u>આસત્ર</u> | "              | **              |
| ૧૨૩.         | **                                    | **          | ,,           | ,,                                      | 11          | ,,                 | **             | અના.         | <u> બિલ સ.</u> | "               |
| ૧૨૪.         | ***                                   | ,,<br>      | ,,           | 17                                      | **          | **                 | ,,             | ,,           | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ૧૨૫.         | અના. અસં.                             | <u>ઉપ.</u>  | સમ           | અશુષિર                                  | <u>ચિર.</u> | વિસ્તીર્ણ          | <u>અદુરાવ.</u> | <u>આસત્ર</u> | બિલ વ.         | ત્રસ. વ.        |
| ૧૨૬.         | **                                    | **          | "            | ,,                                      | 11          | **                 | 79             | અના.         | <u> બિલ સ.</u> | ,,              |
| ૧૨૭.         | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | ,,          | **           | **                                      | ,,,         | ,,                 | **             | 53           | બિલવ.          | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ૧૨૮.         | અના. અસં.                             | <u>ઉપ.</u>  | સમ           | અશુષિર                                  | <u>ચિર.</u> | વિસ્તીર્ણ          | દૂરાવ.         | <u>આસન્ન</u> | <u> બિલ સ.</u> | ત્રસ. વ.        |
| 126.         | **                                    |             | **           | **                                      | **          | **                 | ,,             | **           | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| <u>1</u> 30. | અના. અસં.                             | <u>ઉપ.</u>  | સમ           | અશુષિર                                  | <u>ચિર.</u> | વિસ્તીર્ણ          | દૂરાવ.         | અના.         | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| 131.         | અના. અસં.                             | <u>ઉપ.</u>  | સમ           | અશુષિર                                  | અચિર.       | <u>અવિસ્તીર્</u> થ | અદુરાવ.        | <u>આસન્ન</u> | બિલ વ.         | ત્રસ. વ.        |
| ૧૩૨.         | 11                                    | **          | **           | ,,                                      | "           | ,,                 | **             | અના.         | <u> બિલ સ.</u> | ,,              |
| 133.         | 11                                    | 19          | ***          | ,,                                      | "           | **                 | 11             | **           | બિલવ.          | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ٩ ૩૪.        | અના. અસં.                             | <u>ઉપ.</u>  | સમ           | અશુષિર                                  | અચિર.       | <u>અવિસ્તીર્</u> ધ | દૂરાવ.         | <u>આસત્ર</u> | <u> બિલ સ.</u> | ત્રસ. વ.        |
| ૧૩૫.         | **                                    | ,,          | **           | ,,                                      | ,,          |                    | **             | "            | બિલવ.          | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ૧૩૬.         | અના. અસં.                             | <u>ઉપ.</u>  | સમ           | અશુષિર                                  | અચિર.       | <u>અવિસ્તીર્ણ</u>  | દૂરાવ.         | અના.         | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u> |
|              |                                       |             |              |                                         |             |                    |                |              |                |                 |

|        | ·         |            |             |                                         |             |                     |                      | · · ·               |                |                  |
|--------|-----------|------------|-------------|-----------------------------------------|-------------|---------------------|----------------------|---------------------|----------------|------------------|
| ૧૩૭.   | અના. અસં. | <u>ઉપ.</u> | સમ          | અશુષિર                                  | અચિર.       | વિસ્તીર્ણ           | અદુરાવ.              | <u>આસન્ન</u>        | <u>બિલ સ.</u>  | ત્રસ. વ.         |
| 13८.   | **        | **         | 11          | ,,                                      | **          | ,,                  | 7,                   | 11                  | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u>  |
| ૧૩૯.   | અના. અસં. | <u>ઉપ.</u> | સમ          | અશુષિર                                  | અચિર.       | વિસ્તીર્ણ           | અદુરાવ.              | અના.                | <u> બિલ સ.</u> | ત્રસ <u>.</u> સ. |
| 980.   | અના. અસં. | <u>ઉપ.</u> | સમ          | અશુષિર                                  | અચિર.       | વિસ્તીર્જા          | દૂરાવ.               | આસત્ર               | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u>  |
| ૧૪૧.   | અના. અસં. | અનુપ.      | વિષમ        | શુષિર                                   | <u>ચિર.</u> | અવિસ્તીર્ણ          | દૂરાવ.               | અના.                | બિલ વ.         | ત્રસ. વ.         |
| ૧૪૨.   | **        | "          | "           | ,,                                      | "           | વિસ્તીર્ણ           | ૂ.<br><u>અદુરાવ.</u> | **                  | 11             | "                |
| १४३.   |           | **         |             | ,,                                      | ,,          | **                  | દૂરાવ.               | <u>આસ</u> ત્ર       | **             | ,,               |
| 988.   | **        | ,,         | *           | **                                      | ,,          | **                  | "                    | <del></del><br>અના. | <u> બિલ સ.</u> | ,,               |
| १४५.   | ,,        | **         | **          | **                                      | **          | 11                  | ,,                   | ,,                  | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u>  |
| १४६.   | અના. અસં. | અનુપ.      | <u>વિષમ</u> | શુષિર                                   | અચિર.       | અવિસ્તીર્ણ          | અદુરાવ.              | અના.                | બિલવ.          | ત્રસ. વ.         |
| ૧૪૭.   | "         | **         | 17          | ,,                                      | ,,          | **                  | દૂરાવ.               | <u>આસન્ન</u>        | "              | **               |
| ٩४८.   | ,,        | "          | **          | **                                      | *1          | **                  | ,,                   | અના.                | <u> બિલ સ.</u> | **               |
| ૧૪૯.   | ,,        | ,,         | ,,          | "                                       | **          | **                  |                      | **                  | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u>  |
| ૧૫૦.   | અના. અસં. | અનુપ.      | <u>વિષમ</u> | <u>શુષિર</u>                            | અચિર.       | વિસ્તીર્ણ           | <u>અદ્દરાવ.</u>      | આસન્ન               | બિલ વ.         | ત્રસ. વ.         |
| ૧૫૧.   | "         | 11         | 17          | "                                       | *1          | ,,                  | ,,                   | અના.                | <u> બિલ સ.</u> | "                |
| ૧૫૨.   | "         | ***        | "           | ··                                      | **          | **                  | **                   | **                  | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u>  |
| ૧૫૩.   | અના. અસં. | અનુપ.      | <u>વિષમ</u> | શુષિર                                   | અચિર.       | વિસ્તીર્ણ           | દૂરાવ.               | આસત્ર               | <u>બિલ સ.</u>  | ત્રસ. વ.         |
| ૧૫૪.   | ,,        | <b>,,</b>  | "           | "                                       | "           | ,,                  | **                   | "                   | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u>  |
| ૧૫૫.   | અના. અસં. | અનુપ.      | <u>વિષમ</u> | <u>શુષિર</u>                            | અચિર.       | વિસ્તીર્ણ           | દૂરાવ.               | અના.                | <u>બિલ સ.</u>  | <u>ત્રસ. સ.</u>  |
| ૧૫૬.   | અના. અસં. | અનુપ.      | <u>વિષમ</u> | અશુષિર                                  | <u>ચિર.</u> | અવિસ્તીર્ણ          | <u>અદુરાવ.</u>       | અના.                | બિલ વ.         | ત્રસ. વ.         |
| ૧૫૭.   | **        | "          | "           | **                                      | **          | **                  | દૂરાવ.               | <u>આસન્ન</u>        | , ,,           | ,1               |
| १५८.   | **        | **         | **          | **                                      | ,,          | ,,                  | **                   | અના.                | <u>બિલ સ.</u>  | **               |
| ૧૫૯.   | "         | ,,         | <b>,</b> ,  | ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, | 11          | ,,                  | ,,                   | **                  | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u>  |
| ۹٤0.   | અના. અસં. | અનુપ.      | <u> </u>    | અશુષિર                                  | <u>ચિર.</u> | વિસ્તીર્ણ           | <u>અદુરાવ.</u>       | <u>આસન્ન</u>        | બિલ વ.         | ત્રસ. વ.         |
| ૧૬૧.   | 17        | 19         | **          | **                                      | "           | <b>\$3</b> ?        | **                   | અના.                | <u>બિલ સ.</u>  | **               |
| १६२.   | "         | ,,         | **          | **                                      | **          | "                   | <b>)</b> ;           | ,,                  | બિલવ.          | <u>ત્રસ. સ.</u>  |
| ૧૬૩.   | અના. અસં. | અનુપ.      | विषम        | અશુષિર                                  | <u>ચિર.</u> | વિસ્તીર્ણ           | દૂરાવ.               | <u>આસન્ન</u>        | <u>બિલ સ.</u>  | ત્રસ. વ.         |
| १६४.   | ***       | ,,         | **          | ,,                                      | 77          | **                  | **                   | 11                  | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u>  |
| ૧ € પ. | અના. અસં. | અનુપ.      | <u> </u>    | અશુષિર                                  | <u>ચિર.</u> | વિસ્તીર્ણ           | દૂરાવ.               | અના.                | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u>  |
| १६६.   | અના. અસં. | અનુપ.      | વિષમ        | અશુધિર                                  | અચિર.       | <u>અવિસ્તીર્</u> જા | <u>અદ્દરાવ.</u>      | આસન્ન               | બિલ વ.         | ત્રસ. વ.         |
| ૧૬૭.   | ,,        | **         | ,,          | "                                       | ,,          | **                  | **                   | અના.                | <u> બિલ સ.</u> | ,,               |
| १६८.   | ,,        | ,,         | ,,          | **                                      | "           | **                  | ,,                   | ***                 | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u>  |
| ૧૬૯.   | અના. અસં. | અનુપ.      | <u>વિષમ</u> | અશુષિર                                  | અચિર.       | <u>અવિસ્તીર્</u> જ  | દૂરાવ.               | <u>આસન્ન</u>        | <u> બિલ સ.</u> | ત્રસ. વ.         |
| ૧૭૦.   | **        | "          | **          | ,,<br>                                  | 11          | "                   | ,,                   | ,,                  | બિલ વ.         | <u>ત્રસ, સ.</u>  |
|        |           |            |             |                                         | •           |                     |                      |                     |                |                  |

|              |           |           |             |                |             |                    |                 | •            |                                       |                 |
|--------------|-----------|-----------|-------------|----------------|-------------|--------------------|-----------------|--------------|---------------------------------------|-----------------|
| 191.         | અના. અસં. | અનુપ.     | <u>વિષમ</u> | અશુષિર         | અચિર.       | <u>અવિસ્તીર્</u> શ | દૂરાવ.          | અના.         | <u> બિલ સ.</u>                        | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ૧૭૨.         | અના. અસં. | અનુપ.     | <u> </u>    | અશુષિર         | અચિર.       | વિસ્તીર્ણ          | <u>અદ્દરાવ.</u> | આસન્ન        | <u> બિલ સ.</u>                        | ત્રસ. વ.        |
| ૧૭૩.         | "         | ,,        | **          | ,,             | ,,          | **                 | **              | "            | બિલ વ.                                | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ૧૭૪.         | અના. અસં. | અનુપ.     | <u>વિષમ</u> | અશુષિર         | અચિર.       | વિસ્તીર્ણ          | <u>અદ્દરાવ.</u> | અના.         | <u> બિલ સ.</u>                        | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ૧૭૫.         | અના. અસં. | અનુપ.     | <u>વિષમ</u> | અશુષિર         | અચિર.       | વિસ્તીર્ણ          | દૂરાવ.          | <u>આસન્ન</u> | <u> બિલ સ.</u>                        | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ૧૭૬.         | અના. અસં. | અનુપ.     | સમ          | શુષિર          | <u>ચિર.</u> | <u>અવિસ્તીર્ણ</u>  | અદુરાવ.         | અના.         | બિલ વ.                                | ત્રસ. વ.        |
| 199.         | ,,        | ,,        | **          | **             | **          | **                 | દૂરાવ.          | <u>આસત્ર</u> | **                                    | "               |
| 196.         | **        | **        | ,,          | "              | ,,          | **                 | ົ,,             | અના.         | <u>બિલ સ.</u>                         | "               |
| 196.         | 11        | "         | ,,          | ,, <u>;</u>    | ,,          | **                 | "               | **           | <u>બિલ</u> વ.                         | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| 960.         | અના. અસં. | અનુપ.     | સમ          | શુષિર          | <u>ચિર.</u> | વિસ્તીર્ણ          | અદુરાવ.         | આસવ્ર        | બિલ વ.                                | ત્રસ. વ.        |
| 969.         | ,,        | "         | **          | ,,             | **          | **                 | 1)              | અના.         | <u> બિલ સ.</u>                        | **              |
| 962.         | "         | **        | ,,          | *1             | ,,          | **                 | "               | ,,           | <u>બિલ વ.</u>                         | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| 923.         | અના. અસં. | અનુપ.     | સમ          | શુષિર          | ચિર.        | વિસ્તીર્ણ          | દૂરાવ.          | આસજ્ઞ        | <u> બિલ સ.</u>                        | ત્રસ. વ.        |
| १८४.         | ,,        | ,,        | 11          | "              | ,,          | **                 | **              | **           | બિલ વ.                                | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| <b>૧૮૫.</b>  | અના. અસં. | અનુપ.     | સમ          | શુષિર          | <u>ચિર.</u> | विस्तीर्ध          | દૂરાવ.          | અના.         | <u> બિલ સ.</u>                        | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| १८६.         | અના. અસં. | અનુપ.     | સમ          | શુષિર          | અચિર.       | <u>અવિસ્તીર્ણ</u>  | અદુરાવ.         | આસત્ર        | બિલ વ.                                | ત્રસ. વ.        |
| <b>૧૮૭</b> . | ,,        | "         | **          | ,,             | "           | "                  | **              | અના.         | <u> બિલ સ.</u>                        | ,,              |
| 966.         | **        | ,,        | "           | "              | **          | **                 | **              | **           | બિલ વ.                                | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| 966.         | અના. અસં. | અનુપ.     | સમ          | શુષિર          | અચિર.       | <u>અવિસ્તીર્ણ</u>  | દૂરાવ.          | આસન્ન        | <u> બિલ સ.</u>                        | ત્રસ. વ.        |
| ૧૯૦.         | 17        | ,,        | ,,          | *,,            | ,,          | ,,                 | **              | **           | બિલ વ.                                | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| १८१.         | અના. અસં. | અનુપ.     | સમ          | <u>શુષિર</u>   | અચિર.       | <u>અવિસ્તીર્</u> ણ | દૂરાવ.          | અના.         | <u> બિલ સ.</u>                        | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ૧૯૨.         | અના. અસં. | <br>અનુપ. | સમ          | <u>શુષ્રિર</u> | અચિર.       | વિસ્તીર્ણ          | અદુરાવ.         | આસન્ન        | <u> બિલ સ.</u>                        | ત્રસ.્વ.        |
| ૧૯૩.         | ,,        | ,,        | 11          | ,,             | **          | **                 | "               | ,,           | બિલ વ.                                | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| १७४.         | અના. અસં. | અનુપ.     | સમ          | <u>શુષિર</u>   | અચિર.       | વિસ્તીર્ણ          | <u>અદ્દરાવ.</u> | અના.         | બિલ સ.                                | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ૧૯૫.         | અના. અસં. | અનુપ.     | સમ          | શુષિર          | અચિર.       | વિસ્તીર્ણ          | દૂરાવ.          | આસન્ન        | <u>બિલ સ.</u>                         | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ૧૯૬.         | અના. અસં. | અનુપ.     | સમ          | અશુષિર         | <u>ચિર.</u> | <u>અવિસ્તીર્ણ</u>  | <u>અદુરાવ.</u>  | આસન્ન        | બિલ વ.                                | ત્રસ. વ.        |
| ૧૯૭.         | **        | ,,        | "           | **             | **          | **                 | 11              | અના.         | <u> બિલ સ.</u>                        | ,1              |
| 966.         | **        | **,       | "           | **             | ,,          | **                 | . **            | **           | બિલ વ.                                | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| 966.         | અના. અસં. | અનુપ.     | સમ          | અશુષિર         | <u>ચિર.</u> | <u>અવિસ્તીર્ણ</u>  | દૂરાવ.          | <u>આસજ</u>   | બિલ સ.                                | ત્રસ. વ.        |
| ૨૦૦.         | **        | ,,        | ,,          | "              | ,,          | ,,                 | 11              | **           | બિલ વ.                                | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| २०१.         | અના. અસં. | અનુપ.     | સમ          | અશુષિર         | <u>ચિર.</u> | <u>અવિસ્તીર્ણ</u>  | દૂરાવ.          | અના.         | <u> બિલ સ.</u>                        | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| 202.         | અના. અસં. | અનુપ.     | સમ          | અશુષિર         | <u>ચિર.</u> | વિસ્તીર્ણ          | <u>અદ્દરાવ.</u> | આસન્ન        | બિલ સ.                                | ત્રસ. વ.        |
| २०३.         | 15        | ,,        | "           | 17             | "           | **                 | **              | ,,           | બિલ વ.                                | <u>ત્રસ. સ.</u> |
|              |           |           |             |                |             |                    |                 |              | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |                 |

|            |               |            |              |          | <del> </del> |                     |                 |              |                | 3               |
|------------|---------------|------------|--------------|----------|--------------|---------------------|-----------------|--------------|----------------|-----------------|
| २०४.       | અના. અસં.     | અનુપ.      | સમ           | અશુષિર   | <u>ચિર.</u>  | વિસ્તીર્ણ           | અદુરાવ.         | અના.         | બિલ સ.         | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ૨૦૫.       | અના. અસં.     | અનુપ.      | સમ           | અશુષિર   | <u>ચિર.</u>  | વિસ્તીર્ણ           | દૂરાવ.          | <u>આસન્ન</u> | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ₹0€.       | અના. અસં.     | અનુપ.      | સમ           | અશુષિર   | અચિર.        | <u>અવિસ્તીર્</u> ધ  | અદુરાવ.         | આસત્ર        | <u> બિલ સ.</u> | ત્રસ. વ.        |
| २०७.       | "             | ,,         | ,,           | **       | **           | 39                  | **              | **           | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| २०८.       | અના. અસં.     | અનુપ.      | સમ           | અશુધિર   | અચિર.        | <u>અવિસ્તીર્</u> જા | <u>અદ્દરાવ.</u> | અના.         | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ૨૦૯.       | અના. અસં.     | અનુપ.      | સમ           | અશુષિર   | અચિર.        | <u>અવિસ્તીર્</u> ણ  | દૂરાવ.          | <u>આસન્ન</u> | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ૨૧૦.       | અના. અસં.     | અનુપ.      | સમ           | અશુષિર   | અચિર.        | વિસ્તીર્ણ           | <u>અદ્દરાવ.</u> | <u>આસન્ન</u> | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u> |
|            |               |            | 1            | પાંચ સંર | યોગી — ક     | રપર ભાંગ            |                 |              |                |                 |
| ۹.         | <u>આ. સં.</u> | <u>ઉપ.</u> | <u>વિષમ</u>  | શુષ્ટિર  | <u>ચિર.</u>  | વિસ્તીર્ણ           | દૂરાવ.          | અના.         | બિલ વ.         | ત્રસ. વ.        |
| ₹.         | **            | "          | **           | "        | અચિર.        | <u>અવિસ્તીર્</u> જા | **              | **           | **             | 71              |
| 3.         | "             | **         | "            | **       | **           | વિસ્તીર્ણ           | <u>અદુરાવ.</u>  | **           | 11             | **              |
| ٧.         | "             | 17         | **           | "        | "            | "                   | દૂરાવ.          | <u>આસજ</u>   | "              | **              |
| ૫.         | ,,            | "          | **           | ,,       | "            | 17                  | **              | અના.         | <u>બિલ સ.</u>  | 17              |
| ٤.         | ,,,           | "          | **           | ",       | ,,           | ,,                  | 1)              | 11           | બિલવ.          | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ჟ.         | <u>આ. સં.</u> | <u>ઉપ.</u> | <u>વિષમ</u>  | અશુષિર   | <u>ચિર.</u>  | <u>અવિસ્તીર્</u> જા | દૂરાવ.          | અના.         | બિલ વ.         | ત્રસ. વ.        |
| ۷.         | **            | **         | 17           | **       | **           | વિસ્તીર્ણ           | <u>અદુરાવ.</u>  | ,,           | ++             | **              |
| <b>૯</b> . | "             | **         | 17           | ,,       | ,,           | **                  | દૂરાવ.          | <u>આસજ</u>   | ,,             | ,,              |
| 90.        | 1,            | **         | **           | **       | ,,           | 17                  | "               | અના.         | <u> બિલ સ.</u> | "               |
| ٩٩.        | "             | ,,         | 1)           | "        | "            | "                   | "               | ***          | બિલવ.          | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ૧૨.        | <u>આ. સં.</u> | <u>ઉપ.</u> | <u>વિષ્મ</u> | અશુષિર   | અચિર.        | <u>અવિસ્તીર્ણ</u>   | <u>અદુરાવ.</u>  | અના.         | બિલ વ.         | ત્રસ. વ.        |
| ૧૩.        | ,,            | ,,         | "            | ,,       | **           | "                   | દૂરાવ.          | <u>આસન્ન</u> | 71             | **              |
| ٩४.        | **            | ,,         | ,,           | 1,       | ,,           | **                  | **              | અના.         | <u> બિલ સ.</u> | **              |
| ૧૫.        | •••           | ,,         | ,,           | "        | "            | "                   | "               | "            | બિલવ.          | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ٩٤.        | <u>આ. સં.</u> | <u>ઉપ.</u> | <u>વિષમ</u>  | અશુષિર   | અચિર.        | વિસ્તીર્ણ           | <u>અદુરાવ.</u>  | <u>આસન્ન</u> | બિલવ.          | ત્રસ. વ.        |
| ૧૭.        | **            | **         | ,,           | **       | ,,           | ,,                  | **              | અના.         | <u> બિલ સ.</u> | "               |
| ٩८.        | **            | **         | **           | **       | **           | **                  | **              | **           | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ૧૯.        | <u>આ. સં.</u> | <u> </u>   | <u> </u>     | અશુષિર   | અચિર.        | વિસ્તીર્ણ           | દૂરાવ.          | <u>આસન્ન</u> | <u> બિલ સ.</u> | ત્રસ. વ.        |
| ₹0.        | **            | **         | "            | "        | 11           | 1,                  | ,,              | ,,           | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ર૧.        | <u>આ. સં.</u> | <u>ઉપ.</u> | <u>વિષમ</u>  | અશુધિર   | અચિર.        | વિસ્તીર્ણ           | દૂરાવ.          | અના.         | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ૨૨.        | <u>આ. સં.</u> | ઉપ.        | સમ           | શુધિર    | <u>ચિર.</u>  | <u>અવિસ્તીર્</u> બ  | દૂરાવ.          | અના.         | બિલ વ.         | ત્રસ. વ.        |
| ૨૩.        | ***           | 11         | ,,           | ,,       | **           | વિસ્તીર્ણ           | <u>અદ્દરાવ.</u> | ,,           | ,,             | *1              |
| २४.        | ***           | "          | **           | "        | "            | **                  | દૂરાવ.          | <u>આસન્ન</u> | **             | ,,              |
| ૨૫.        | *1            | ,,         | **           | **       | **           | 17                  | **              | અના.         | <u> બિલ સ.</u> | "               |
| ૨૬.        | ,,            | ,,         | <b>J1</b>    | **       | **           | ,,                  | **              | **           | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u> |

| <del></del> |               |                                         |             |              |             |                                        |                 |               |                |                 |
|-------------|---------------|-----------------------------------------|-------------|--------------|-------------|----------------------------------------|-----------------|---------------|----------------|-----------------|
| ર૭.         | <u>આ. સં.</u> | <u>ઉપ.</u>                              | સમ          | શુષિર        | અચિર.       | <u>અવિસ્તીર્ણ</u>                      | અદુરાવ.         | અના.          | બિલ વ.         | ત્રસ. વ.        |
| २८.         | ,,            | **                                      | "           | **           | 17          | ,,                                     | દૂરાવ.          | <u>આસન્ન</u>  | **             | ,,              |
| ૨૯.         | **            | 11                                      | *1          | 11           | 1,          | ,,                                     | **              | અના.          | <u>બિલ સ.</u>  | 19              |
| 30.         | ,,            | 17                                      | **          | **           | 11          | ,,                                     | ,,              | ,,            | બિલવ.          | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ૩૧.         | <u>આ. સં.</u> | <u>ઉપ.</u>                              | સમ          | <u>શુષિર</u> | અચિર.       | વિસ્તીર્ણ                              | <u>અદુરાવ.</u>  | આસન્ન         | બિલ વ.         | ત્રસ. વ.        |
| ૩૨.         | **            | **                                      | **          | ,,           | **          | **                                     | **              | અના.          | <u>બિલ સ.</u>  | "               |
| 33.         | **            | 11                                      | ,,          | ,,           | 17          | ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, | ,,              | "             | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| 38.         | <u>આ. સં.</u> | <u>ઉપ.</u>                              | સમ          | શુષિર        | અચિર.       | વિસ્તીર્ણ                              | દૂરાવ.          | આસન્ન         | <u> બિલ સ.</u> | ત્રસ. વ.        |
| ૩૫.         | ,,            | ,,                                      | **          | ,,           | "           | ***                                    | ,,              | "             | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| 3€.         | <u>આ. સં.</u> | <u>ઉપ.</u>                              | સમ          | શુષિર '      | અચિર.       | વિસ્તીર્ણ                              | દૂરાવ.          | અના.          | <u>બિલ સ.</u>  | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| <u>૩૭.</u>  | <u>આ. સં.</u> | <u>ઉપ.</u>                              | સમ          | અશુષિર       | <u>ચિર.</u> | <u>અવિસ્તીર્ણ</u>                      | <u>અદ્દરાવ.</u> | અના.          | બિલ વ.         | ત્રસ. વ.        |
| 3८.         | 17            | **                                      | "           | ,,           | **          | 77                                     | દૂરાવ.          | <u>આસન્ન</u>  | "              | 19              |
| ૩૯.         | **            | **                                      | **          | ,,           | "           | "                                      | ,,              | અના.          | <u>બિલ સ.</u>  | **              |
| <b>४०</b> . | **            | **                                      | **          | "            | **          | **                                     | ,,              | ,,            | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| <b>૪</b> ૧. | <u>આ. સં.</u> | <u> </u>                                | સમ          | અશુષિર       | <u>ચિર.</u> | વિસ્તીર્જા                             | <u>અદુરાવ.</u>  | <u>આસન્ન</u>  | બિલ વ.         | ત્રસ. વ.        |
| ૪૨.         | ,,            | **                                      | **          | **           | "           | "                                      | **              | અના.          | <u> બિલ સ.</u> | **              |
| ٧З.         | **            | **                                      | ,,          | •••          | ,,          | **                                     | 11              | 1)            | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| <b>४</b> ४. | <u>આ. સં.</u> | <u>ઉપ.</u>                              | સમ          | અશુષિર       | <u>ચિર.</u> | વિસ્તીર્ણ                              | દૂરાવ.          | આસત્ર         | <u>બિલ સ.</u>  | ત્રસ. વ.        |
| ૪૫.         | **            | *1                                      | **          | ,,           | 11          | **                                     | 11              | **            | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ४६.         | <u>આ. સં.</u> | <u>ઉપ.</u>                              | સમ          | અશુષિર       | <u>ચિર.</u> | વિસ્તીર્ણ                              | દૂરાવ.          | અના.          | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ४७.         | <u>આ. સં.</u> | <u>ઉપ.</u>                              | સમ          | અશુષિર       | અચિર.       | <u>અવિસ્તીર્ણ</u>                      | <u>અદ્દરાવ.</u> | <u>આસન્ન</u>  | બિલ વ.         | ત્રસ. વ.        |
| <b>४८</b> . | 1,            | **                                      | **          | 11           | "           | **                                     | **              | અના.          | <u> બિલ સ.</u> | "               |
| ४८.         | **            | "                                       | "           | 11           | 71          | **                                     | 17              | **            | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ųo.         | <u>આ. સં.</u> | <u>ઉપ.</u>                              | સમ          | અશુષિર       | અચિર.       | <u>અવિસ્તીર્</u> જી                    | દૂરાવ.          | <u>આસન્ન</u>  | <u> બિલ સ.</u> | ત્રસ. વ.        |
| ૫૧.         | **            | "                                       | **          | "            | "           | **                                     | **              | 11            | બિલવ.          | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| પર.         | <u>આ. સં.</u> | <u>ઉપ.</u>                              | સમ          | અશુષિર       | અચિર.       | <u>અવિસ્તીર્</u> જા                    | દૂરાવ.          | અના.          | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ૫૩.         | <u>આ. સં.</u> | <u> </u>                                | સમ          | અશુષિર       | અચિર.       | વિસ્તીર્ણ                              | <u>અદ્દરાવ.</u> | <u>આસન્ન</u>  | <u>બિલ સ.</u>  | ત્રસ. વ.        |
| પ૪.         | 7,            | ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, | **          | 19           | "           | **                                     | 11              | 71            | બિલવ.          | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| <b>uu</b> . | <u>આ. સં.</u> | <u>ઉપ.</u>                              | સમ          | અશુષિર       | અચિર.       | વિસ્તીર્ણ                              | <u>અદુરાવ.</u>  | અના.          | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| પદ.,        | <u>આ. સં.</u> | <u>ઉપ.</u>                              | સમ          | અશુધિર       | અચિર.       | વિસ્તીર્ણ                              | દૂરાવ.          | <u>આસુત્ર</u> | <u>બિલ સ.</u>  | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ૫૭.         | <u>આ. સં.</u> | અનુપ.                                   | <u>વિષમ</u> | શુષિર        | <u>ચિર.</u> | <u>અવિસ્તીર્</u> થ                     | દૂરાવ.          | અના.          | બિલ વ.         | ત્રસ. વ.        |
| <b>4</b> ८. | ••            | **                                      | "           | 17           | 11          | વિસ્તીર્ણ                              | <u>અદ્દરાવ.</u> | ,,            | **             | ,,              |
| પ૯.         | **            | **                                      | **          | 11           | "           | **                                     | દૂરાવ.          | <u>આસન્ન</u>  | 1)             | **              |
| ŧ0.         | **            | 11                                      | **          | 11           | **          | **                                     | 1,              | અના.          | <u> બિલ સ.</u> | **              |
| €9.         | **            | "                                       | ,,          | 11           | 11          | 73                                     | 17              | 19            | બિલવ.          | <u>ત્રસ. સ.</u> |
|             |               |                                         |             |              |             |                                        |                 |               |                |                 |

| €₹.         | <u>આ. સં.</u> | અનુપ. | विषम         | શુધિર        | <u>ચિર.</u> | વિસ્તીર્ણ            | અદુરાવ.         | <br>અના.         | બિલ વ.         | ત્રસ. વ.         |
|-------------|---------------|-------|--------------|--------------|-------------|----------------------|-----------------|------------------|----------------|------------------|
| €3.         | 73            | "     | **           | ,,           | **          | **                   | દૂરાવ.          | <u>આસન્ન</u>     | **             | **               |
| ₹¥.         | "             | "     | ,,           | ,,           | **          | **                   | **              | અના.             | <u> બિલ સ.</u> | 11               |
| <b>ξ</b> Ψ. | ,,            | "     | **           | <b>,,</b>    | ,,          | **                   | "               | **               | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u>  |
| ęę.         | <u>આ. સં.</u> | અનુપ. | <u>વિષમ</u>  | <u>શુષિર</u> | <u>ચિર.</u> | વિસ્તીર્ણ            | દૂરાવ.          | આસુત્ર           | બિલ વ.         | ત્રસ. <b>વ</b> . |
| ₹૭.         | **            | "     | 17           | **           | "           | "                    | 11              | અના.             | <u> બિલ સ.</u> | ,,               |
| ₹ C.        | **            | **    | **           | **           | *1          | 31                   | <b>)</b> 1      | 77               | .બિલ વ.        | <u>ત્રસ. સ.</u>  |
| €૯.         | <u>આ. સં.</u> | અનુપ. | <u>વિષમ</u>  | શુષિર        | <u>ચિર.</u> | વિસ્તીર્જા           | દૂરાવ.          | અના.             | <u> બિલ સ.</u> | ત્રસ. વ.         |
| 90.         | ,,            | "     | 19           | 1)           | 11          | "                    | 33              | 11               | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u>  |
| ૭૧.         | <u>આ. સં.</u> | અનુપ. | <u>વિષમ</u>  | શુષિર        | <u>ચિર.</u> | વિસ્તીર્ણ            | દૂરાવ.          | અના.             | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u>  |
| ૭૨.         | <u>આ. સં.</u> | અનુપ. | <u>વિષમ</u>  | અશુષિર       | <u>ચિર.</u> | અવિસ્તીર્ણ           | અદુરાવ.         | અના.             | બિલ વ.         | ત્રસ. વ.         |
| 93.         | **            | "     | "            | "            | "           | **                   | દૂરાવ.          | <u>આસન્ન</u>     | ,,             | **               |
| ૭૪.         | **            | ,,    | "            | "            | ,,          | **                   | **              | અના.             | <u> બિલ સ.</u> | 11               |
| ૭૫.         | "             | 11    | "            | ,,           | ,,          | "                    | 11              |                  | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u>  |
| ૭₹.         | <u>આ. સં.</u> | અનુપ. | <u> વિષમ</u> | અશુષિર       | <u>ચિર.</u> | વિસ્તીર્ણ            | <u>અદ્દરાવ.</u> | <u>આસત્ર</u>     | બિલ વ.         | ત્રસ. વ.         |
| 99.         | **            | **    | **           | **           | ,,          | **                   | **              | અના.             | <u>બિલ સ.</u>  | "                |
| 9८.         | "             | "     | "            | **           | **          | **                   | 11              | ,,               | બિલવ.          | ત્રસ. સ <b>.</b> |
| ૭૯.         | <u>આ. સં.</u> | અનુપ. | <u>વિષમ</u>  | અશુષિર       | <u>ચિર.</u> | વિસ્તીર્ણ            | દૂરાવ.          | <u>આસન્ન</u>     | <u>બિલ સ.</u>  | ત્રસ. વ.         |
| ۷٥.         | "             | **    | **           | "            | 17          | **                   | **              | "                | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u>  |
| ८٩.         | <u>આ. સં.</u> | અનુપ. | <u>વિષમ</u>  | અશુષિર       | <u>ચિર.</u> | વિસ્તીર્ણ            | દૂરાવ.          | અના.             | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u>  |
| ٤٤.         | <u>આ. સં.</u> | અનુપ. | <u>વિષમ</u>  | અશુષિર       | અચિર.       | <u>અવિસ્તીર્</u> બ્ર | <u>અદ્દરાવ.</u> | આસત્ર            | બિલ વ.         | ત્રસ. વ.         |
| ۷3.         | "             | ,,    | "            | **           | "           | **                   | "               | અના.             | <u> બિલ સ.</u> | ,,               |
| ۲8.         | ,,            | **    | 77           | 17           | **          | **                   | **              | **               | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u>  |
| ૮૫.         | <u>આ. સં.</u> | અનુપ. | <u>विषम</u>  | અશુષિર       | અચિર.       | <u>અવિસ્તીર્ણ</u>    | દૂરાવ.          | <u>આસન્ન</u>     | <u> બિલ સ.</u> | ત્રસ. વ.         |
| ረፍ.         | ,,            | **    | "            | ***          | "           | ,,                   | **              | **               | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u>  |
| ८૭.         | <u>આ. સં.</u> | અનુપ. | <u> વિષમ</u> | અશુષિર       | અચિર.       | <u>અવિસ્તીર્ણ</u>    | દૂરાવ.          | અના.             | <u>બિલ સ.</u>  | <u>ત્રુસ, સ.</u> |
| ٤٤.         | <u>આ. સં.</u> | અનુપ. | વિષ્મ        | અશુષિર       | અચિર.       | વિસ્તીર્ણ            | અદુરાવ.         | આસન્ન            | બિલ સ.         | ત્રસ. વ.         |
| ८७.         | "             | "     | **           | ,,           | **          | **                   | "               | ,,               | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u>  |
| œо.         | <u>આ. સં.</u> | અનુપ. | <u>વિષમ</u>  | અશુષિર       | અચિર.       | વિસ્તીર્ણ            | <u>અદ્યાવ.</u>  | અના.             | બિલ સ.         | ત્રસ. સ.         |
| ૯૧.         | <u>આ. સં.</u> | અનુપ. | વિષમ         | અશુષિર       | અચિર.       | વિસ્તીર્ણ            | દૂરાવ.          | <u>આસન્ન</u>     | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u>  |
| ૯૨.         | <u>આ. સં.</u> | અનુપ. | સમ           | શુષિર        | <u>ચિર.</u> | <u>અવિસ્તીર્</u> ણ   | અદુરાવ.         | અના.             | બિલ વ.         | ત્રસ. વ.         |
| ૯૩.         | "             | "     | "            | -,,          | **          | ,1                   | દૂરાવ.          | <u>આસન્ન</u>     | **             | 11               |
| ૯૪.         | ",            | **    | ,,           | "            | **          | 11                   | ົ,,             | <del>આ</del> ના. | <u> બિલ સ.</u> | "                |
| ૯૫.         | 71            | **    | 7.7          | ,,           | 11          | 71                   | ,,              | 31               | બિલવ.          | <u>ત્રસ. સ.</u>  |
|             |               |       |              |              |             |                      |                 |                  |                |                  |

|                  | <u>~</u>      |         | ····· | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |             |                      |                 |               |                |                 |
|------------------|---------------|---------|-------|---------------------------------------|-------------|----------------------|-----------------|---------------|----------------|-----------------|
| ૯ <del>૬</del> . | <u>આ. સં.</u> | અનુપ.   | સમ    | શુષિર                                 | <u>ચિર.</u> | વિસ્તીર્ણ            | <u>અદુરાવ.</u>  | આસન્ન         | બિલ વ.         | ત્રસ. વ.        |
| ୯૭.              | 11            | "       | "     | "                                     | **          | 19                   | "               | અના.          | <u> બિલ સ.</u> | **              |
| <b>૯</b> ८.      | "             | ***     | *1    | *11                                   | "           | **                   | "               | **            | બિલવ.          | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ૯૯.              | <u>આ. સં.</u> | અનુપ.   | સમ    | <u>શુષિર</u>                          | <u>ચિર.</u> | વિસ્તીર્ણ            | દૂરાવ.          | <u>આસત્ર</u>  | <u> બિલ સ.</u> | ત્રસ. વ.        |
| 100.             | 11            | ,,      | "     | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | "           | **                   | ,,              | **            | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| 101.             | <u>આ. સં.</u> | અનુપ.   | સમ    | <u>શુષિર</u>                          | <u>ચિર.</u> | વિસ્તીર્ણ            | દૂરાવ.          | અના.          | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ૧૦૨.             | <u>આ. સં.</u> | અનુપ.   | સમ    | <u>શુષિર</u>                          | અચિર.       | <u>અવિસ્તીર્</u> થ   | અદુરાવ.         | આસન્ન         | બિલ વ.         | ત્રસ. વ.        |
| 103.             | **            | "       | **    | ,,                                    | "           | "                    | ,,              | અના.          | <u> બિલ સ.</u> | >1              |
| 908.             | ,,            | ",      | ***   | ** *                                  | ,,          | "                    | **              | ,,            | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ૧૦૫.             | <u>આ. સં.</u> | અનુપ.   | સમ    | <u>શુષિર</u>                          | અચિર.       | અવિસ્તીર્જ્ઞ         | દૂરાવ.          | <u>આસન્ન</u>  | <u> બિલ સ.</u> | ત્રસ. વ.        |
| १०६.             | ,,            | **      | >>    | ,,                                    | "           | "                    | "               | **            | બિલ વ.         | <u>त्रस. स.</u> |
| <u>109.</u>      | <u>આ. સં.</u> | અનુપ.   | સમ    | શુષિર                                 | અચિર.       | <u>અવિસ્તીર્</u> બ   | દૂરાવ.          | અના.          | <u>બિલ સ.</u>  | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| 106.             | <u>આ. સં.</u> | અનુપ.   | સમ    | <u>શુષિર</u>                          | અચિર.       | વિસ્તીર્ણ            | <u>અદ્દરાવ.</u> | <u>આસન્ન</u>  | <u> બિલ સ.</u> | ત્રસ. વ.        |
| 106.             | **            | 11      | "     | **                                    | ,,          | 15                   | ,,              | "             | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| 110.             | <u>આ. સં.</u> | અનુપ.   | સમ    | <u>શુષિર</u>                          | અચિર.       | વિસ્તીર્ણ            | <u>અદ્દરાવ.</u> | અના.          | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| 999.             | <u>આ. સં.</u> | અનુપ.   | સમ    | શુષિર                                 | અચિર.       | વિસ્તીર્ણ            | દૂરાવ.          | <u>આસન્ન</u>  | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| <b>૧૧૨</b> .     | <u>આ. સં.</u> | અનુપ.   | સમ    | અશુષિર                                | <u>ચિર.</u> | <u>અવિસ્તીર્</u> જા  | અદ્દરાવ.        | <u> આસજ્ઞ</u> | બિલ વ.         | ત્રસ. વ.        |
| ૧૧૩.             | 11            | "       | "     | ,1                                    | "           | "                    | "               | અના.          | <u>બિલ સ.</u>  | **              |
| 198.             | **            | 79      | 21    | ,,                                    | **          | ***                  | "               | **            | બિલવ.          | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| 114.             | <u>આ. સં.</u> | અનુપ.   | સમ    | અશુષિર                                | <u>ચિર.</u> | <u>અવિસ્તીર્ણ</u>    | દૂરાવ:          | <u>આસત્ર</u>  | <u> બિલ સ.</u> | ત્રસ. વ.        |
| 118.             | ***           | "       | ,,    | ,,,                                   | ***         | "                    | ,,              | **            | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ૧૧૭.             | <u>આ. સં.</u> | અનુપ.   | સમ    | અશુષિર                                | <u>ચિર.</u> | <u>અવિસ્તીર્</u> બ્ર | દૂરાવ.          | અના.          | <u>બિલ સ.</u>  | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| 996.             | <u>આ. સં.</u> | અનુપ.   | સમ    | અશુષિર                                | <u>ચિર.</u> | વિસ્તીર્ણ            | <u>અદુરાવ.</u>  | આસન્ન         | <u>બિલ સ.</u>  | ત્રસ. વ.        |
| 116.             | •••           | 17      | 71    | "                                     | •••         | ,,                   | ,,              | **            | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ૧૨૦.             | <u>આ. સ.</u>  | અનુપ.   | સમ    | અશુષિર                                | <u>ચિર.</u> | વિસ્તીર્ણ            | <u>અદ્દરાવ.</u> | અના.          | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ૧૨૧.             | <u>આ. સં.</u> | અનુપ.   | સમ    | અશુષિર                                | <u>ચિર.</u> | વિસ્તીર્ણ            | દૂરાવ.          | <u>આસત્ર</u>  | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ૧૨૨.             | <u>આ. સં.</u> | ં અનુપ. | સમ    | અશુષિર                                | અચિર.       | <u>અવિસ્તીર્</u> બ   | <u>અદ્દરાવ.</u> | <u>આસત્ર</u>  | <u> બિલ સ.</u> | ત્રસ. વ.        |
| ૧૨૩.             | ,,            | **      | "     | ,,                                    | 1,          | 17                   | **              | 77            | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ૧૨૪.             | <u>આ. સં.</u> | અનુપ.   | સમ    | અશુષિર                                | અચિર.       | <u>અવિસ્તીર્</u> બ્ર | <u>અદુરાવ.</u>  | અના.          | <u>બિલ સ.</u>  | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ૧૨૫.             | <u>આ. સં.</u> | અનુપ.   | સમ    | અશુષિર                                | ચિર.        | અવિસ્તીર્ણ           | દૂરાવ.          | <u>આસગ</u> ઼  | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| १२६.             | <u>આ. સં.</u> | અનુપ.   | સમ    | અશુષિર                                | ચિર.        | વિસ્તીર્ણ            | <u>અદુરાવ.</u>  | <u>આસન્ન</u>  | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u> |
|                  |               |         |       |                                       |             |                      |                 |               |                |                 |

|              |             |            |              |              |             |                    |                 | <u> </u>      |                |                  |
|--------------|-------------|------------|--------------|--------------|-------------|--------------------|-----------------|---------------|----------------|------------------|
| <br>૧૨૭.     | અના. અસં.   | <u>ઉપ.</u> | વિષમ         | શુષિર        | ચિર.        | અવિસ્તીર્ણ         | દૂરાવ.          | <br>અના.      | બિલ વ.         | ત્રસ. વ.         |
| ٩२८.         | ,,          | **         | -,,          | ***          | >1          | વિસ્તીર્ણ          | <u>અદ્દરાવ.</u> | **            | **             | ,,               |
| ૧૨૯.         | 19          | ,,         | "            | **           | **          | "                  | દૂરાવ.          | <u>આસ</u> ગ્ન | **             | **               |
| <b>૧૩</b> ૦. | "           | 1)         | **           | **           | **          | "                  | ٠,,             | <del>~</del>  | <u> બિલ સ.</u> | **               |
| 131.         | **          | 11         | **           | **           | **          | ,,                 | "               | **            | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u>  |
| ૧૩૨.         | અના. અસં.   | <u>ઉપ.</u> | <u> વિષમ</u> | <u>શુષિર</u> | અચિર.       | <u>અવિસ્તીર્</u> ણ | <u>અદુરાવ.</u>  | અના.          | બિલ વ.         | ત્રસ. વ.         |
| <b>૧૩૩</b> . | **          | 17         | "            | "            | "           | **                 | દૂરાવ.          | <u>આસન્ન</u>  | "              | 11               |
| ૧૩૪.         | **          | "          | *1           | **           | 11          | "                  | **              | અના.          | <u> બિલ સ.</u> | 1)               |
| ૧૩૫.         | 11          | ,,         | "            | "            | "           | ,,                 | ,,              | ,,            | બિલવ.          | <u>ત્રસ. સ.</u>  |
| ૧૩૬.         | અના. અસં.   | <u>ઉપ.</u> | વિષમ         | <u>શુષિર</u> | અચિર.       | વિસ્તીર્ણ          | અદુરાવ.         | આસત્ર         | બિલ વ.         | ત્રસ. વ.         |
| ૧૩૭.         | **          | ,,         | 19           | 11           | "           | "                  | **              | અના.          | <u>બિલ સ.</u>  | **               |
| 936.         | **          | **         | 19           | "            | **          | 17                 | **              | 11            | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u>  |
| ૧૩૯.         | અના. અસં.   | <u>ઉપ.</u> | <u> </u>     | શુષિર        | અચિર.       | વિસ્તીર્ણ          | દૂરાવ.          | <u>આસન્ન</u>  | <u> બિલ સ.</u> | ત્રસ. વ.         |
| १४०.         | **          | ,,         | **           | ,,           | ,,          | "                  | "               | **            | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u>  |
| १४१.         | અના. અસં.   | <u>ઉપ.</u> | विषम         | શુષિર        | અચિર.       | વિસ્તીર્ણ          | દૂરાવ.          | અના.          | <u>બિલ સ.</u>  | <u>ત્રસ. સ.</u>  |
| 182.         | અના. અસં.   | <u>ઉપ.</u> | <u> વિષમ</u> | અશુષિર       | <u>ચિર.</u> | <u>અવિસ્તીર્ણ</u>  | <u>અદ્દરાવ.</u> | અના.          | બિલ વ.         | ત્રસ. વ.         |
| <b>૧૪૩.</b>  | ,,          | "          | **           | **           | **          | **                 | દૂરાવ.          | <u>આસન્ન</u>  | ,,             | "                |
| <b>૧</b> ૪૪. | ,,          | **         | "            | **           | ,,          | **                 | **              | અના.          | <u> બિલ સ.</u> | "                |
| ૧૪૫.         | **          | **         | **           | **           | ,,          | ***                | "               | <b>,,</b>     | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u>  |
| 18€.         | અના. અસં.   | <u>ઉપ.</u> | <u>વિષ્મ</u> | અશુષિર       | <u>ચિર.</u> | વિસ્તીર્ણ          | <u>અદ્દરાવ.</u> | <u>આસન્ન</u>  | બિલ વ.         | ત્રસ. વ.         |
| ૧૪૭.         | ,,          | "          | **           | ,,           | ,,          | **                 | **              | અના.          | <u>બિલ સ.</u>  | ,,               |
| 186.         | "           | ,,         | **           | **           | ,,          | ,,                 | **              | 17            | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u>  |
| ૧૪૯.         | અના. અસં.   | <u>ઉપ.</u> | <u> વિષમ</u> | અશુષિર       | <u>ચિર.</u> | વિસ્તીર્ણ          | દૂરાવ.          | આસંત્ર        | બિલ સ.         | ત્રસ. <b>વ</b> . |
| 140.         | "           | "          | ,,           | "            | "           | ,,                 | 33              | **            | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u>  |
| 141.         | અના. અસં.   | <u>ઉપ.</u> | <u> विषम</u> | અશુષિર       | <u>ચિર.</u> | વિસ્તીર્ણ          | દૂરાવ.          | અના.          | <u> બિલ સ.</u> | ત્રસ. સ <u>.</u> |
| 142.         | અના. અસં.   | <u>ઉપ.</u> | <u>વિષમ</u>  | અશુષિર       | અચિર.       | <u>અવિસ્તીર્</u> ષ | <u>અદુરાવ.</u>  | આસન્ન         | બિલવ.          | ત્રસ. વ.         |
| ૧૫૩.         | ,,          | ,,         | ,,           | 17           | **          | ,,                 | "               | અના.          | <u> બિલ સ.</u> | **               |
| ૧૫૪.         | ,,          | "          | **           | **           | **          | **                 | **              | **            | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u>  |
| १५५.         | અના. અસં.   | <u>ઉપ.</u> | <u>વિષમ</u>  | અશુષિર       | અચિર.       | <u>અવિસ્તીર્ણ</u>  | દૂરાવ.          | <u>આસન્ન</u>  | <u> બિલ સ.</u> | ત્રસ. વ.         |
| ૧૫€.         | ,,          | 77         | **           |              | **          | **                 | *,,             | **            | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u>  |
| ૧૫૭.         | અના. અસં.   | <u>ઉપ.</u> | <u>વિષમ</u>  | અશુષિર       | વિસ્તીર્ણ   | અવિસ્તીર્ણ         | દૂરાવ.          | અના.          | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u>  |
| <u> </u>     | અના. અસં.   | <u>ઉપ.</u> | વિષમ         | અશુષિર       | અચિર.       | વિસ્તીર્ણ          | અદ્દરાવ.        | આસત્ર         | બિલ સ.         | ત્રસ. <b>વ</b> . |
| ૧૫૯.         | 11          | "          | 77           | "            | **          | "                  | 17              | "             | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u>  |
| १६०.         | અના. અસં.   | <u>ઉપ.</u> | <u>વિષમ</u>  | અશુષિર       | અચિર.       | વિસ્તીર્ણ          | <u>અદ્દરાવ.</u> | અના.          | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u>  |
| 9 ह 9 .      | અના. અસં.   | <u>ઉપ.</u> | <u>વિષમ</u>  | અશુષિર       | અચિર.       | વિસ્તીર્ણ          | <u>ૄ</u>        | <u> આસન્ન</u> | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u>  |
|              | <del></del> |            |              | <del></del>  |             |                    |                 |               |                |                  |

|                |           |             | •   |              |               | <del></del>                             |                 |                 |                |                 |
|----------------|-----------|-------------|-----|--------------|---------------|-----------------------------------------|-----------------|-----------------|----------------|-----------------|
| <b></b>        | અના. અસં. | <u>ઉપ.</u>  | સમ  | શુષિર        | <u>ચિર.</u>   | અવિસ્તીર્ <u>ણ</u>                      | <u>અદુરાવ.</u>  | અના.            | બિલ વ.         | ત્રસ. વ.        |
| <b>૧</b> €૩.   | ,,        | **          | **  | "            | ,,            | **                                      | દૂરાવ.          | <u>આસજ્ઞ</u>    | ,,             | ,,              |
| 9 € 8.         | ,,        | **          | ,,  | **           | ,,            | **                                      | ,,              | અના.            | <u> બિલ સ.</u> | ,,              |
| ૧૬૫.           | **        | **          | "   | **           | ,,            | "                                       | "               | **              | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| <b>૧</b> ફ ફ . | અના. અસં. | <u>ઉપ.</u>  | સમ  | શુષિર        | <u>ચિર.</u>   | વિસ્તીર્ણ                               | <u>અદુરાવ.</u>  | <u>આસત્ર</u>    | બિલ વ.         | ત્રસ. વ.        |
| 9 € 9.         | **        | ,,          | ,,  | **           | "             | ,1                                      | "               | અના.            | <u> બિલ સ.</u> | 17              |
| ۹ ۶۷.          | 31        | ,,          | "   | 77           | 11            | 91                                      | "               | **              | બિલવ.          | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ૧૬૯.           | અના. અસં. | <u>ઉપ.</u>  | સમ  | <u>શુષિર</u> | <u>ચિર.</u>   | વિસ્તીર્ણ                               | દૂરાવ.          | <u>આસત્ર</u>    | <u> બિલ સ.</u> | ત્રસ. વ.        |
| 190.           | **        | "           | ,,  | ,,           | : "           | ,,                                      | **              | "               | બિલવ.          | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ૧૭૧.           | અના. અસં. | <u> ઉપ.</u> | સમ  | શુષિર        | <u>ચિર.</u>   | વિસ્તીર્ણ                               | દૂરાવ.          | અના.            | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ૧૭૨.           | અના. અસં. | <u>ઉપ.</u>  | સમ  | શુષિર        | અચિર.         | <u>અવિસ્તીર્</u> થ                      | <u>અદુરાવ.</u>  | <u>આસન્ન</u>    | બિલ વ.         | ત્રસ. વ.        |
| ૧૭૩.           | 1)        | ,,          | "   | **           | ,,            | 1)                                      | ,,              | અના.            | <u> બિલ સ.</u> | **              |
| ૧૭૪.           | "         | **          | ,,  | **           | "             | ,,                                      | **              | ,,              | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ૧૭૫.           | અના. અસં. | <u>ઉપ.</u>  | સમ  | શુષિર        | અચિર.         | <u>અવિસ્તીર્</u> થ                      | દૂરાવ.          | <u>આસત્ર</u>    | <u> બિલ સ.</u> | ત્રસ. વ.        |
| १७६.           | "         | **          | ,,  | **           | ,,,           | ,,                                      | "               | ,,              | બિલવ.          | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ૧૭૭.           | અના. અસં. | <u>ઉપ.</u>  | સમ  | <u>શુધિર</u> | અચિર.         | <u>અવિસ્તીર્</u> બ                      | દૂરાવ.          | અના.            | <u>બિલ સ.</u>  | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| 19८.           | અના. અસં. | <u>ઉપ.</u>  | સમ  | <u>શુષિર</u> | અચિર.         | વિસ્તીર્ણ                               | <u>અદુરાવ.</u>  | આસન્ન           | <u> બિલ સ.</u> | ત્રસ. વ.        |
| ૧૭૯.           | **        | ,,          | 29  | ,,           | ,,            | ***                                     | "               | 11              | બિલવ.          | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| १८०.           | અના. અસં. | <u>ઉપ.</u>  | સમ  | શુષિર        | અચિર.         | વિસ્તીર્ણ                               | <u>અદ્દરાવ.</u> | અના.            | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| 9८9.           | અના. અસં. | <u>ઉપ.</u>  | સમ  | શુધિર        | અચિર.         | વિસ્તીર્જ઼                              | દૂરાવ.          | <u>આસજ્ઞ</u>    | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| १८२.           | અના. અસં. | <u> ઉપ.</u> | સમ  | અશુષિર       | <u>ચિર.</u>   | <u>અવિસ્તીર્</u> યુ                     | અદુરાવ.         | આસન્ન           | બિલ વ.         | ત્રસ. વ.        |
| १८3.           | **        | ,,          | **  | "            | "             | **                                      | ,,              | અના.            | <u> બિલ સ.</u> | ,,              |
| ٩८४.           | **        | **          | "   | ,,           | **            | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | ,,              | ,,              | બિલવ.          | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ૧૮૫.           | અના. અસં. | <u>ઉપ.</u>  | સમ  | અશુષિર       | <u>ચિર.</u>   | <u>અવિસ્તીર્</u> થ                      | દૂરાવ.          | · <u>આસન</u> ્ન | <u> બિલ સ.</u> | ત્રસ. વ.        |
| १८६.           | 13        | **          | "   | ,,           | <b>&gt;</b> 7 | ,,                                      | "               | **              | બિલવ.          | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| १८७.           | અના. અસં. | <u>ઉપ.</u>  | સમ  | અશુષિર       | <u>ચિર.</u>   | <u>અવિસ્તીર્</u> જા                     | દૂરાવ.          | અના.            | <u>બિલ સ.</u>  | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| 166.           | અના. અસં. | <u>ઉપ.</u>  | સમ  | અશુષિર       | <u>ચિર.</u>   | વિસ્તીર્ણ                               | અદુરાવ,         | આસન્ન           | <u>બિલ સ.</u>  | ત્રસ. વ.        |
| १८७.           | 13        | "           | ,,, | ,,           | ,,            | **                                      | **              | "               | બિલવ.          | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| १७०.           | અના. અસં. | <u>ઉપ.</u>  | સમ  | અશુષિર       | <u>ચિર.</u>   | વિસ્તીર્ણ                               | <u>અદુરાવ.</u>  | અના.            | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| १७१.           | અના. અસં. | <u>ઉપ.</u>  | સમ  | અશુષિર       | ચ <u>િર.</u>  | વિસ્તીર્ણ                               | દૂરાવ.          | <u>આસન્ન</u>    | બિલ સ.         | ત્રસ. સ.        |
|                |           | 611         | સમ  | અશુષિર       | અચિર.         | <u>અવિસ્તીર્ણ</u>                       | અદરાવ.          | <u>આસજ</u>      | બિલ સ.         | ત્રસ. વ.        |
| ૧૯૨.           | અના. અસં. | <u>ઉપ.</u>  | राग | ગહાલ્વર      | ~!L~!~.       | ~(f-17/11/20                            | -64/26-61       | 466.00          | V 4-12 407     |                 |

|             |           |            |              |        |             |                      |                 |              | •              |                 |
|-------------|-----------|------------|--------------|--------|-------------|----------------------|-----------------|--------------|----------------|-----------------|
| ૧૯૪.        | અના. અસં. | <u>ઉપ.</u> | સમ           | અશુષિર | અચિર.       | <u>અવિસ્તીર્</u> બ્ર | <u>અદ્દરાવ.</u> | અના.         | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ૧૯૫.        | અના. અસં. | <u>ઉપ.</u> | સમ           | અશુધિર | અચિર.       | <u>અવિસ્તીર્</u> ્   | દૂરાવ.          | <u>આસન્ન</u> | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| १८६.        | અના. અસં. | <u>ઉપ.</u> | સમ           | અશુધિર | અચિર.       | વિસ્તીર્ણ            | <u>અદ્દરાવ.</u> | <u>આસન્ન</u> | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| १८७.        | અના. અસં. | અનુપ.      | विषम         | શુષિર  | <u>ચિર.</u> | <u>અવિસ્તીર્</u> બ   | અદુરાવ.         | અના.         | બિલ વ.         | ત્રસ. વ.        |
| <b>૧૯૮.</b> | "         | "          | **           | **     | "           | **                   | દૂરાવ.          | આસન્ન        | **             | 11              |
| १૯૯.        | ,,        | ,,         | **           | **     | ,,          | **                   | ,,              | ——-<br>અના.  | <u> બિલ સ.</u> | ,,              |
| २००.        | **        | •          | **           | ,,     | "           | "                    | ,,              | ,,           | બિલ <b>વ</b> . | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| २०१.        | અના. અસં. | અનુપ.      | <u>વિષમ</u>  | શુષિર  | <u>ચિર.</u> | દૂરાવ.               | <u>અદુરાવ.</u>  | <u>આસજ્ઞ</u> | બિલ વ.         | ત્રસ. વ.        |
| २०२.        | "         | "          | ,,           | 11     | **          | "                    | "               | અના.         | <u> બિલ સ.</u> | 11              |
| २०३.        | "         | ,,         | "            | **     | **          | ,,                   | **              | **           | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| २०४.        | અના. અસં. | અનુપ.      | <u>વિષમ</u>  | શુષિર  | <u>ચિર.</u> | વિસ્તીર્ણ            | દૂરાવ.          | <u>આસપ્ર</u> | <u> બિલ સ.</u> | ત્રસ. વ.        |
| ૨૦૫.        | ,,        | 11         | ,,           | 17     | "           | ,,                   | **              | **           | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| २०€.        | અના. અસં. | અનુપ.      | <u>વિષમ</u>  | શુષિર  | <u>ચિર.</u> | વિસ્તીર્ણ            | દૂરાવ.          | અના.         | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| २०७.        | અના. અસં. | અનુપ.      | <u>વિષમ</u>  | શુષિર  | અચિર.       | અવિસ્તીર્ણ           | અદુરાવ.         | આસન્ન        | બિલ વ.         | ત્રસ. વ.        |
| २०८.        | **        | 1)         | **           | 12     | **          | **                   | ••              | અના.         | <u> બિલ સ.</u> | **              |
| ૨૦૯.        | "         | **         | ,,           | **     | **          | ***                  | **              | ,,           | <u>બિ</u> લ વ. | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ૨૧૦.        | અના. અસં. | અનુપ.      | <u>વિષમ</u>  | શુષિર  | અચિર.       | <u>અવિસ્તીર્</u> ણ   | દૂરાવ.          | <u>આસન્ન</u> | <u> બિલ સ.</u> | ત્રસ. વ.        |
| ૨૧૧.        | ,,        | 17         | 11           | **     | "           | **                   | **              | "            | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ૨૧૨.        | અના. અસં. | અનુપ.      | <u>વિષમ</u>  | શુષિર  | અચિર.       | અવિસ્તીર્ણ           | દૂરાવ.          | અના.         | <u>બિલ સ.</u>  | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| २१३.        | અના. અસં. | અનુપ.      | <u>વિષમ</u>  | શુષિર  | અચિર.       | વિસ્તીર્ણ            | અદ્દરાવ.        | <u>આસન્ન</u> | <u> બિલ સ.</u> | ત્રસ. વ.        |
| ૨૧૪.        | **        | **         | **           | "      | **          | **                   | ,,              | "            | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ર૧૫.        | અના. અસં. | અનુપ.      | <u> વિષમ</u> | શુષિર  | અચિર.       | વિસ્તીર્ણ            | <u>અદુરાવ.</u>  | અના.         | બિલ સ.         | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ર૧૬.        | અના. અસં. | અનુપ.      | <u>વિષમ</u>  | શુષિર  | અચિર.       | ં<br>વિસ્તીર્ણ       | દૂરાવ.          | <u>આસન્ન</u> | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ૨૧૭.        | અના. અસં. | અનુપ.      | <u>વિષમ</u>  | અશુષિર | <u>ચિર.</u> | અવિસ્તીર્ણ           | <u>અદુરાવ.</u>  | <u>આસત્ર</u> | બિલ વ.         | ત્રસ. વ.        |
| ૨૧૮.        |           | ,,         | ,,           | "      | **          | **                   | "               | અના.         | <u> બિલ સ.</u> | ,,              |
| ૨૧૯.        |           | **         | **           | **     | **          | **                   | ,,              | ,,           | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ૨૨૦.        | અના. અસં. | અનુપ.      | <u> વિષમ</u> | અશુષિર | <u>ચિર,</u> | <u>અવિસ્તીર્</u> જા  | દૂરાવ.          | <u>આસન્ન</u> | <u> બિલ સ.</u> | ત્રસ. વ.        |
| ૨૨૧.        |           | ,,         | *1           | "      | **          | **                   | "               | ,,           | બિલ વ.         | <u>ત્રસ, સ.</u> |
| <b>२२२.</b> | અના. અસં. | અનુપ.      | <u> વિષમ</u> | અશુષિર | <u>ચિર.</u> | <u>અવિસ્તીર્</u> બ   | દૂરાવ.          | અના.         | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| <del></del> | અના. અસં. | અનુપ.      | વિષમ         | અશુષિર | <u>ચિર.</u> | વિસ્તીર્ણ            | <u>અદુરાવ.</u>  | <u>આસત્ર</u> | <u> બિલ સ.</u> | ત્રસ. વ.        |
| ૨૨૪.        |           | ,,         | **           | ,,     | **          | ,,                   | ,,              | "            | બિલ <b>વ</b> . | <u>ત્રસ. સ.</u> |
|             |           |            |              |        |             |                      |                 |              |                |                 |

| રરપ.             | અના. અસં.  | અનુપ. | વિષમ         | અશુષિર       | <u>ચિર.</u>      | વિસ્તીર્ણ           | અદુરાવ.         | અના.         | <u>બિલ સ.</u>  | <u>ત્રસ. સ.</u>  |
|------------------|------------|-------|--------------|--------------|------------------|---------------------|-----------------|--------------|----------------|------------------|
| ₹₹.              | અના. અસં.  | અનુપ. | विषम         | અશુધિર       | <u>ચિર.</u>      | વિસ્તીર્જા          | દૂરાવ.          | આસન્ન        | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u>  |
| २२७.             | અના. અસં.  | અનુપ. | <u>વિષમ</u>  | અશુષિર       | અચિર.            | <u>અવિસ્તીર્ણ</u>   | <u>અદુરાવ.</u>  | આસન્ન        | <u> બિલ સ.</u> | ત્રસ. વ.         |
| २२८.             | ***        | ,,    | **           | 77           | **               | **                  | 77              | **           | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u>  |
| ૨૨૯.             | અના. અર્સ. | અનુપ. | <u>વિષમ</u>  | અશુષિર       | અચિર.            | <u>અવિસ્તીર્</u> ણ  | <u>અદુરાવ.</u>  | અના.         | <u>બિલ સ.</u>  | <u>ત્રસ. સ.</u>  |
| ૨૩૦.             | અના. અસં.  | અનુપ. | <u> વિષમ</u> | અશુષિર       | અચિર.            | <u>અવિસ્તીર્</u> થ  | દૂરાવ.          | <u>આસન્ન</u> | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u>  |
| ૨૩૧.             | અના. અસં.  | અનુપ. | <u> विषम</u> | અશુષિર       | ુઅચિર.           | વિસ્તીર્ણ           | <u>અદુરાવ.</u>  | <u>આસન્ન</u> | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રુસ. સ.</u> |
| <b>૨૩૨</b> .     | અના. અસં.  | અનુપ. | સમ           | <u>શુષિર</u> | ,<br><u>ચિર.</u> | <u>અવિસ્તીર્ણ</u>   | અદુરાવ.         | <u>આસન્ન</u> | બિલ વ.         | ત્રસ. વ.         |
| ર ૩૩.            | ,,         | *1    | "            | **           | **               | **                  | ,,              | અના.         | <u> બિલ સ.</u> | **               |
| ૨૩૪.             | "          | "     | **           | 11           | **               | **                  | "               | 11           | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u>  |
| ૨૩૫.             | અના. અસં.  | અનુપ. | સમ           | શુષિર        | <u>ચિર.</u>      | <u>અવિસ્તીર્ણ</u>   | દૂરાવ.          | <u>આસન્ન</u> | <u> બિલ સ.</u> | ત્રસ. વ.         |
| ૨૩૬.             | ***        | "     | "            | 71           | **               | **                  | ***             | "            | બિલવ.          | <u>ત્રસ. સ.</u>  |
| ર ૩૭.            | અના. અસં.  | અનુપ. | સમ           | શુષિર        | <u>ચિર.</u>      | <u>અવિસ્તીર્</u> ય  | દૂરાવ.          | અના.         | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u>  |
| <b>૨૩૮.</b>      | અના. અસં.  | અનુપ. | સમ           | શુષિર        | <u>ચિર.</u>      | વિસ્તીર્ણ           | <u>અદુરાવ.</u>  | આસન્ન        | <u> બિલ સ.</u> | ત્રસ. વ.         |
| ૨૩૯.             | ***        | ".    | 77           | "            | ,,               | ,,                  | **              | ,,           | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u>  |
| २४०.             | અના. અસં.  | અનુપ. | સમ           | શુષિર        | <u>ચિર.</u>      | વિસ્તીર્ણ           | <u>અદુરાવ.</u>  | અના.         | <u>બિલ સ.</u>  | <u>ત્રસ. સ.</u>  |
| ૨૪૧.             | અના. અસં.  | અનુપ. | સમ           | શુષિર        | <u>ચિર.</u>      | વિસ્તીર્ણ           | દૂરાવ.          | <u>આસન્ન</u> | <u>બિલ સ.</u>  | <u>ત્રસ. સ.</u>  |
| २४२.             | અના. અસં.  | અનુપ. | સમ           | શુષિર        | અચિર.            | <u>અવિસ્તીર્</u> થ  | અદુરાવ.         | <u>આસન્ન</u> | <u> બિલ સ.</u> | ત્રસ. વ.         |
| २४३.             | **         | **    | **           | •••          | **               | 17                  | ,,              | ,,           | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u>  |
| २४४.             | અના. અસં.  | અનુપ. | સમ           | <u>શુષિર</u> | અચિર.            | <u>અવિસ્તીર્</u> ણ  | <u>અદ્દરાવ.</u> | અના.         | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u>  |
| २४५.             | અના. અસં.  | અનુપ. | સમ           | શુષિર        | અચિર.            | <u>અવિસ્તીર્</u> થ  | દૂરાવ.          | <u>આસન્ન</u> | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u>  |
| ૨૪€.             | અના. અસં.  | અનુપ. | સમ           | <u>શુષિર</u> | અચિર.            | વિસ્તીર્ણ           | અદુરાવ.         | આસન્ન        | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u>  |
| ૨૪૭.             | અના. અસં.  | અનુપ. | સમ           | અશુધિર       | ચિર.             | <u>અવિસ્તીર્</u> જી | અદ્દરાવ.        | આસન્ન        | <u> બિલ સ.</u> | ત્રસ. વ.         |
| २४८.             | "          | ,,    | **           | ,,           | 77               | ,,                  | "               | ,,           | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u>  |
| ૨૪૯.             | અના. અસં.  | અનુપ. | ્ સમ         | અશુષિર       | <u>ચિર.</u>      | <u>અવિસ્તીર્</u> થ  | અદુરાવ.         | અના.         | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u>  |
| ૨૫૦.             | અના. અસં.  | અનુપ. | સમ           | અશુષિર       | <u>ચિર.</u>      | <u>અવિસ્તીર્</u> બ  | દૂરાવ.          | <u>આસન્ન</u> | <u>બિલ સ.</u>  | <u>ત્રસ. સ.</u>  |
| રપ૧.             | અના. અસં.  | અનુપ. | સમ           | અશુષિર       | <u>ચિર,</u>      | વિસ્તીર્ણ           | અદુરાવ.         | <u>આસજ</u>   | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u>  |
| <del>૨૫૨</del> . | અના. અસં.  | અનુપ. | સમ           | અશુધિર       | અચિર.            | <u>અવિસ્તીર્</u> થ  | અદુરાવ.         | <u>આસન્ન</u> | બિલ સ.         | <u>ત્રસ. સ.</u>  |
| <del></del>      |            |       |              | _            |                  |                     | · <del></del>   |              |                |                  |

## છ સંચોગી – ૨૧૦ ભાંગા

| ٩.           | <u>આ. સં.</u> | <u>ઉપ.</u> | <u> विषम</u> | શુષિર        | <u>ચિર.</u> | <u>અવિસ્તીર્</u> બ્ર | દૂરાવ.          | અના.         | બિલ વ.         | ત્રસ. વ.        |
|--------------|---------------|------------|--------------|--------------|-------------|----------------------|-----------------|--------------|----------------|-----------------|
| ₹.           | **            | "          | **           | **           | **          | વિસ્તીર્ણ            | <u>અદુરાવ.</u>  | **           | "              | "               |
| ₹.           | **            | **         | ,,           | "            | **          | ,,                   | દૂરાવ.          | <u>આસન્ન</u> | 11             | ,,              |
| ٧.           | "             | **         | **           | 17           | **          | "                    | **              | અના.         | <u> બિલ સ.</u> | "               |
| ч.           | "             | ,,         | 73           | >1           | "           | "                    | **              | ,,           | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ₹.           | <u>આ. સં.</u> | <u>ઉપ.</u> | <u> વિષમ</u> | શુષિર        | અચિર.       | <u>અવિસ્તીર્ણ</u>    | <u>અદુરાવ.</u>  | અના.         | બિલ વ.         | ત્રસ. વ.        |
| э.           | **            | ,,         | ,,           | "            | ,,          | ,,                   | દૂરાવ.          | <u>આસન્ન</u> | **             | **              |
| ۷.           | **            | "          | **           | **           | "           | ,,                   | **              | અના.         | <u> બિલ સ.</u> | 77              |
| ૯.           | ,,            | "          | >1           | **           | ,,<br>      | **                   | **              | ,,           | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| 10.          | <u>આ. સં.</u> | <u>ઉપ.</u> | <u> विषम</u> | શુષિર        | અચિર.       | વિસ્તીર્ણ            | <u>અદ્દરાવ.</u> | આસ્ત્ર       | બિલ વ.         | ત્રસ. વ.        |
| 11.          | **            | **         | **           | "            | ,,          | **                   | "               | અના.         | <u> બિલ સ.</u> | "               |
| ٩૨.          | **            | "          | **           | **           | "           | ) <del>,</del>       | 117             | "            | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ૧૩.          | <u>આ. સં.</u> | <u>ઉપ.</u> | <u>વિષમ</u>  | <u>શુષિર</u> | અચિર.       | વિસ્તીર્ણ            | દૂરાવ.          | આસત્ર        | <u> બિલ સ.</u> | ત્રસ. વ.        |
| ૧૪.          | **            | **         | **           | "            | **          | **                   | ,,              | 11           | બિલવ.          | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ૧૫.          | <u>આ. સં.</u> | <u>ઉપ.</u> | <u> </u>     | શુષિર        | અચિર.       | વિસ્તીર્જા           | દૂરાવ.          | અના.         | <u>બિલ સ.</u>  | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ٩٤.          | <u>આ. સં.</u> | <u>ઉપ.</u> | <u>વિષમ</u>  | —<br>અશુષિર  | <u>ચિર.</u> | <u>અવિસ્તીર્ણ</u>    | <u>અદુરાવ.</u>  | અના.         | બિલ વ.         | ત્રસ. વ.        |
| ૧૭.          | **            | **         | "            | **           | **          | ,,                   | દૂરાવ.          | <u>આસન્ન</u> | ",             | 31              |
| ٩८.          | ***           | "          | **           | **           | ,,          | **                   | "               | અના.         | <u> બિલ સ.</u> | "               |
| ૧૯.          | ,,            | **         | 11           | 1)           | ,,          | ,,                   | **              | 7)           | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ₹0.          | <u>આ. સં.</u> | <u>ઉપ.</u> | <u>વિષમ</u>  | અશુષિર       | <u>ચિર.</u> | વિસ્તીર્ણ            | <u>અદુરાવ.</u>  | આસવ્ર        | બિલ વ.         | ત્રસ. વ.        |
| ર૧.          | 77            | **         | **           | "            | **          | 17                   | **              | અના.         | <u> બિલ સ.</u> | "               |
| ૨૨.          | **            | "          | **           | "            | ,,          | **                   | **              | ,,           | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ૨૩.          | <u>આ. સં.</u> | <u>ઉપ.</u> | વિષમ         | અશુષિર       | <u>ચિર.</u> | વિસ્તીર્ણ            | દૂરાવ.          | <u>આસજ</u>   | <u>બિલ સ.</u>  | ત્રસ. વ.        |
| ૨૪.          | ,,            | **         | ,,           | ,,           | *1          | <b>;</b> "           | 11              | ,,           | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| રપ.          | <u>આ. સં.</u> | <u>ઉપ.</u> | <u>વિષમ</u>  | અશુષિર       | <u>ચિર.</u> | વિસ્તીર્ણ            | દૂરાવ.          | અના.         | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ₹.           | <u>આ. સં.</u> | <u>ઉપ.</u> | <u>વિષમ</u>  | અશુષિર       | અચિર.       | <u>અવિસ્તીર્ણ</u>    | <u>અદુરાવ.</u>  | <u>આસન્ન</u> | બિલવ.          | ત્રસ. વ.        |
| ૨૭.          | ,,            | **         | **           | 11           | **          | 11                   | 17              | અના.         | <u> બિલ સ.</u> | **              |
| ૨૮.          | **            | **         | 11           | "            | ,,          | 11                   | **              | ,,           | બિલવ.          | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ર૯.          | <u>આ. સં.</u> | <u>ઉપ.</u> | <u>વિષમ</u>  | અશુષિર       | અચિર.       | <u>અવિસ્તીર્</u> થ   | દૂરાવ.          | <u>આસજ્ઞ</u> | <u>બિલ સ.</u>  | ત્રસ. વ.        |
| 30.          | 11            | ,,         | **           | 11           | 17          | 11                   | "               | "            | બિલવ.          | <u>त्रस. स.</u> |
| 39.          | <u>આ. સં.</u> | <u>ઉપ.</u> | <u>વિષમ</u>  | અશુષિર       | અચિર.       | <u>અવિસ્તીર્</u> શ   | દૂરાવ.          | અના.         | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| <u> ૩</u> ૨. | <u>આ. સં.</u> | <u>ઉપ.</u> | <u> વિષમ</u> | અશુષિર       | અચિર.       | વિસ્તીર્ણ            | અદુરાવ.         | <u>આસન્ન</u> | <u>બિલ સ.</u>  | ત્રસ. વ.        |
| 33.          | 1,            | ,,         | 37           | ,,           | ,,          | 1)                   | 11              | 11           | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u> |
|              |               |            |              |              |             |                      |                 |              |                |                 |

| <u>3</u> 8.     | <u>આ. સં.</u>  | <u>ઉપ.</u> | <u>વિષમ</u>   | અશુષિર       | અચિર.       | વિસ્તીર્ણ            | અદ્દરાવ.        | અના.          | <u>બિલ સ.</u>  | <u>ત્રસ. સ.</u> |
|-----------------|----------------|------------|---------------|--------------|-------------|----------------------|-----------------|---------------|----------------|-----------------|
| ૩૫.             | <u>આ. સં.</u>  | <u>ઉપ.</u> | <u>વિષ્</u> ય | અશુષિર       | અચિર.       | વિસ્તીર્ણ            | દૂરાવ.          | <u>આસન્ન</u>  | <u>બિલ સ.</u>  | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| 3€.             | આ. સં.         | <u>ઉપ.</u> | સમ            | શુષિર        | <u>ચિર.</u> | અવિસ્તીર્ણ           | <u>અદુરાવ.</u>  | અના.          | બિલ વ.         | ત્રસ. <b>વ.</b> |
| 39.             | 11             | ",         | **            | "            | ,,          | "                    | દૂરાવ.          | આસન્ન         | ,,             | **              |
| 36.             | **             | "          | 11            | ,,           | "           | ,,                   | ",,             | અના.          | <u> બિલ સ.</u> | ,,              |
| ૩૯.             | 17             | **         | 1)            | 1)           | ,,          | 11                   | ,,              | "             | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| <del>۷</del> 0. | <u>આ. સં.</u>  | <u>ઉપ.</u> | સમ            | શુષિર        | <u>ચિર.</u> | વિસ્તીર્ણ            | <u>અદુરાવ.</u>  | <u>આસત્ર</u>  | બિલ વ.         | ત્રસ. વ.        |
| ૪૧.             | ,,             | **         | "             | "            | ; "         | ,,                   | "               | અના.          | <u> બિલ સ.</u> | "               |
| ૪૨.             | **             | "          | **            | ,,           | **          |                      | 17              |               | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| <b>٧</b> 3.     | <u>આ. સં.</u>  | <u>ઉપ.</u> | સમ            | <u>શુષિર</u> | <u>ચિર.</u> | વિસ્તીર્ણ            | દૂરાવ.          | <u>આસુત્ર</u> | <u> બિલ સ.</u> | ત્રસ. વ.        |
| 88.             | 11             | ,,         | "             | **           | ,,          | "                    | ···             | ,,,           | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ૪૫.             | <u>આ. સં.</u>  | <u>ઉપ.</u> | સમ            | <u>શુષિર</u> | <u>ચિર.</u> | વિસ્તીર્શ            | દૂરાવ.          | અના.          | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| <b>∀€</b> .     | <u>આ. સં.</u>  | <u>ઉપ.</u> | સમ            | શુષિર        | અચિર.       | <u>અવિસ્તીર્</u> થ   | અદુરાવ.         | <u>આસન્ન</u>  | બિલ વ.         | ત્રસ. વ.        |
| ۲ <i>૭</i> .    | 11             | 17         | 11            | 17           | **          | ,,                   | "               | અના.          | <u> બિલ સ.</u> | ,,              |
| <b>४८.</b>      | **             | "          | **            | **           | "           | **                   | "               | **            | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ४७.             | <u>આ. સં.</u>  | <u>ઉપ.</u> | સમ            | શુષિર        | અચિર.       | <u>અવિસ્તીર્</u> ણ   | દૂરાવ.          | <u>આસજ</u>    | <u> બિલ સ.</u> | ત્રસ. વ.        |
| <b>ч</b> о.     | "              | 11         | "             | "            | ,,          | **                   | 19              | **            | બિલ વ.         | <u>ત્રસ, સ.</u> |
| પ૧.             | <u>આ. સં.</u>  | <u>ઉપ.</u> | સમ            | <u>શુષિર</u> | અચિર.       | <u>અવિસ્તીર્ણ</u>    | દૂરાવ.          | અના.          | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| પર.             | <u>આ. સં.</u>  | <u>ઉપ.</u> | સમ            | <u>શુપિર</u> | અચિર.       | વિસ્તીર્ણ            | <u>અદુરાવ.</u>  | <u>આસજ</u>    | <u> બિલ સ.</u> | ત્રસ. વ.        |
| ૫૩.             | "              | **         | **            | <b>51</b>    | "           | 12                   | •••             | ,,            | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ૫૪.             | <u>આ. સં.</u>  | <u>ઉપ.</u> | સમ            | શુષિર        | અચિર.       | વિસ્તીર્ણ            | અદુરાવ.         | અના.          | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| પપ.             | <u>આ. સં.</u>  | <u>ઉપ.</u> | સમ            | શુષિર        | અચિર.       | વિસ્તીર્ણ            | દૂરાવ.          | <u>આસજ</u>    | <u>બિલ સ.</u>  | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| <b>Ч€.</b>      | આ. સં <u>.</u> | <u>ઉપ.</u> | સમ            | અશુધિર       | <u>ચિર,</u> | <u>અવિસ્તીર્</u> જ્ઞ | <u>અદુરાવ.</u>  | આસન્ન         | બિલ વ.         | ત્રસ. વ.        |
| પ૭.             | "              | "          | "             | "            | **          | **                   | **              | અના.          | <u> બિલ સ.</u> | "               |
| ૫૮.             | ,,             | "          | ,,            | ,,           | "           | "                    | **              | "             | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ૫૯.             | <u>આ. સં.</u>  | <u>ઉપ.</u> | સમ            | અશુષિર       | <u>ચિર,</u> | <u>અવિસ્તીર્</u> ષ   | દૂરાવ.          | <u>આસન્ન</u>  | <u> બિલ સ.</u> | ત્રસ. વ.        |
| €0.             | **             | "          | . ,,          | ,,           | ,,          | ,,                   | ***             | **            | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| €9.             | <u>આ. સં.</u>  | <u>ઉપ.</u> | સમ            | અશુષિર       | <u>ચિર.</u> | અવિસ્તીર્ણ           | દૂરાવ.          | અના.          | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ₹₹.             | <u>આ. સં.</u>  | <u>ઉપ.</u> | સમ            | અશુષિર       | <u>ચિર.</u> | વિસ્તીર્ણ            | <u>અદ્દરાવ.</u> | આસત્ર         | <u> બિલ સ.</u> | ત્રસ. વ.        |
| €3.             | 77             | **         | ,,            | ,,           | **          | **                   | **              | 11            | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| €8.             | <u>આ. સં.</u>  | <u>ઉપ.</u> | સમ            | અશુષિર       | <u>ચિર.</u> | વિસ્તીર્ણ            | <u>અદુરાવ.</u>  | અના.          | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ę٩.             | <u>આ. સં.</u>  | <u>ઉપ.</u> | સમ            | અશુષિર       | <u>ચિર.</u> | વિસ્તીર્ણ            | દૂરાવ.          | <u> આસન્ન</u> | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u> |
|                 |                |            |               |              |             |                      |                 |               |                |                 |

|              |               |            |              |              |             |                     |                | <u> </u>      |                | <u> </u>         |
|--------------|---------------|------------|--------------|--------------|-------------|---------------------|----------------|---------------|----------------|------------------|
| <b>F F .</b> | <u>આ. સં.</u> | <u>ઉપ.</u> | સમ           | અશુષિર       | અચિર.       | અવિસ્તીર્ણ          | અદુરાવ.        | આસગ્ન         | <u>બિલ સ.</u>  | ત્રસ. વ.         |
| €9.          | **            | 77         | ,,           | **           | "           | 11                  | ,,             | 11            | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u>  |
| ٤८.          | <u>આ. સં.</u> | <u>ઉપ.</u> | સમ           | અશુષિર       | અચિર.       | <u>અવિસ્તીર્</u> ધ  | અદુરાવ.        | અના.          | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u>  |
| €€.          | <u>આ. સં.</u> | <u>ઉપ.</u> | સમ           | અશુષિર       | અચિર.       | અવિસ્તીર્ણ          | દૂરાવ.         | આસત્ર         | <u>બિલ સ.</u>  | <u>ત્રસ. સ.</u>  |
| 90.          | <u>આ. સં.</u> | <u>ઉપ.</u> | સમ           | અશુષિર       | અચિર.       | વિસ્તીર્ણ           | અદુરાવ.        | <u>આસત્ર</u>  | <u>બિલ સ.</u>  | <u>ત્રસ. સ.</u>  |
| ૭૧.          | <u>આ. સં.</u> | અનુપ.      | <u>વિષમ</u>  | શુષિર        | <u>ચિર.</u> | <u>અવિસ્તીર્</u> શ  | અદુરાવ.        | અના.          | બિલ વ.         | ત્રસ. વ.         |
| ૭૨.          | "             | **         | ,,           | "            | **          | **                  | દૂરાવ.         | <u>આસન્ન</u>  | "              | 11               |
| <b>9</b> 3.  | "             | "          | ,,           | **           | **          | **                  | "              | અના.          | <u>બિલ સ.</u>  | **               |
| ૭૪.          | **            | "          | **           | ,,           | **          | ,,                  | "              | ,,            | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u>  |
| ૭૫.          | <u>આ. સં.</u> | અનુપ.      | <u> વિષમ</u> | શુષિર        | <u>ચિર.</u> | વિસ્તીર્ણ           | <u>અદુરાવ.</u> | આસજ્ઞ         | બિલ વ.         | ત્રસ. વ.         |
| ૭૬.          | **            | "          | ***          | ,,           | ,,          | 11                  | "              | અના.          | <u> બિલ સ.</u> | **               |
| <u> </u>     | **            | 77         | ,,           | ,,           | 17          | **                  | "              | **            | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u>  |
| 9८.          | <u>આ. સં.</u> | અનુપ.      | विषम         | <u>શુષિર</u> | <u>ચિર.</u> | વિસ્તીર્શ           | દૂરાવ.         | <u>આસન્ન</u>  | બિલ સ.         | ત્રસ. વ.         |
| ૭૯.          | **            | ,,         | **           | "            | "           | **                  | ٠,,            | "             | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u>  |
| ۷٥.          | <u>આ. સં.</u> | અનુપ.      | <u>विषम</u>  | શુષિર        | <u>ચિર.</u> | વિસ્તીર્ણ           | દૂરાવ.         | અના.          | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u>  |
| ८१.          | <u>આ. સં.</u> | અનુપ.      | <u> </u>     | શુષિર        | અચિર.       | <u>અવિસ્તીર્</u> બ  | અદુરાવ.        | <u> આસન્ન</u> | બિલ વ.         | ત્રસ. વ.         |
| <b>૮</b> ૨.  | **            | "          | "            | **           | **          | 19                  | "              | અના.          | <u>બિલ સ.</u>  | "                |
| <i>٤</i> ૩.  | <b>,,</b>     | 17         | ,,           | **           | "           | <b>31</b>           | ,,             | **            | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u>  |
| ۷8.          | <u>આ. સં.</u> | અનુપ.      | विषम         | <u>શુષિર</u> | અચિર.       | <u>અવિસ્તીર્</u> થ  | દૂરાવ.         | આસન્ન         | <u> બિલ સ.</u> | ત્રસ. વ.         |
| ૮૫.          | **            | ,,         |              | "            | "           | **                  | **,            | **            | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u>  |
| ረ € .        | <u>આ. સં.</u> | અનુપ.      | <u> વિષમ</u> | <u>શુષિર</u> | અચિર.       | <u>અવિસ્તીર્</u> બ  | દૂરાવ.         | અના.          | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ, સ.</u>  |
| ۷9.          | <u>આ. સં.</u> | અનુપ.      | વિષમ         | <u>શુષિર</u> | અચિર.       | વિસ્તીર્ણ           | <u>અદુરાવ.</u> | આસન્ન         | બિલ સ.         | ત્રસ. વ.         |
| 66.          | "             | ,,         | "            | -,,          | **          | "                   | **             | "             | <br>બિલ વ.     | ત્રસ <u>. સ.</u> |
| ८७.          | <u>આ. સં.</u> | અનુપ.      | <u> વિષમ</u> | શુષિર        | અચિર.       | ધિસ્તીર્જ્ઞ         | અદુરાવ.        | અના.          | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u>  |
| ୯୦.          | <u>આ. સં.</u> | અનુપ.      | વિષમ         | શુધિર        | અચિર.       | વિસ્તીર્ણ           | દૂરાવ.         | <u>આસન્ન</u>  | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u>  |
| ૯૧.          | આ. સં.        | અનુપ.      | <u>વિષમ</u>  | અશુષિર       | <u>ચિર.</u> | <u>અવિસ્તીર્ણ</u>   |                | આસત્ર         | બિલ વ.         | ત્રસ. વ.         |
| ૯૨.          | "             | 11         | "            | 1)           | ,,          | **                  | "              | અના.          | <u> બિલ સ.</u> | **               |
| ૯૩.          | 99            | 1)         | **           | ,,           | **          | ,,                  | **             | *,            | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u>  |
| ૯૪.          | <u>આ. સં.</u> | અનુપ.      | <u>વિષમ</u>  | અશુષિર       | <u>ચિર.</u> | અવિસ્તીર્ણ          | દૂરાવ.         | આસન્ન         | <u> બિલ સ.</u> | ત્રસ. વ.         |
| ૯૫.          | ,,            | ,,         | ,,           | "            | ,,          | ,,                  | ,,             | **            | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u>  |
| ૯૬.          | <u>આ. સં.</u> | અનુપ.      | <u>વિષમ</u>  | અશુષિર       | <u>ચિર.</u> | <u>અવિસ્તીર્</u> જી | દૂરાવ.         | અના.          | <u> બિલ સ.</u> |                  |
| ૯૭.          | <u>આ. સં.</u> | અનુપ.      | <u>વિષમ</u>  | અશુષિર       | <u>ચિર.</u> | વિસ્તીર્ણ           | <u>અદુરાવ.</u> | આસપ્ર         | <u> બિલ સ.</u> | ત્રસ. વ.         |
| <u>ec.</u>   | ,,            | ,,         | ,,           | 1,           | 1;          | ***                 | ,,             | **            | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u>  |
|              |               |            |              |              |             |                     |                |               |                |                  |

| ૯૯.              | <u>આ. સં.</u> | અનુપ.      | विषम         | અશુષિર       | <u>ચિર.</u> | વિસ્તીર્ણ            | <u>અદુરાવ.</u>  | અના.            | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u> |
|------------------|---------------|------------|--------------|--------------|-------------|----------------------|-----------------|-----------------|----------------|-----------------|
| 100.             | <u>આ. સં.</u> | અનુપ.      | <u> विषम</u> | અશુષિર       | <u>ચિર.</u> | વિસ્તીર્ણ            | દૂરાવ.          | આસન્ન           | બિલ સ.         | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| 101.             | <u>આ, સં,</u> | અનુપ.      | <u>વિષમ</u>  | અશુષિર       | અચિર.       | <u>અવિસ્તીર્</u> બ   | અદુરાવ.         | આસન્ન           | <u> બિલ સ.</u> | ત્રસ. વ.        |
| ૧૦૨.             | **            | "          | "            | 17           | "           | ,,                   | ,,              | ,,              | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ૧૦૩.             | <u>આ. સં.</u> | અનુપ.      | <u>વિષમ</u>  | અશુધિર       | અચિર.       | <u>અવિસ્તીર્</u> ધ   | <u>અદરાવ.</u>   | અના.            | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ, સ,</u> |
| 108.             | <u>આ. સં.</u> | અનુપ.      | <u>વિષમ</u>  | અશુષિર       | અચિર.       | <u>અવિસ્તીર્ણ</u>    | દૂરાવ.          | <u>આસત્ર</u>    | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ૧૦૫.             | <u>આ. સં.</u> | અનુપ.      | <u>વિષમ</u>  | અશુષિર       | અચિર.       | વિસ્તીર્ણ            | <u>અદ્દરાવ.</u> | <u>આસન્ન</u>    | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| 90€.             | <u>આ. સં.</u> | અનુપ.      | સમ           | શુષિર        | <u>ચિર.</u> | <u>અવિસ્તીર્ણ</u>    | <u>અદુરાવ.</u>  | <u>આસન્ન</u>    | બિલ વ.         | ત્રસ. વ.        |
| ૧૦૭.             | **            | 11         | ,,           | ,,           | "           | ,,                   | ,,              | અના.            | <u> બિલ સ.</u> | **              |
| 906.             | ,,            | ***        | ,,           | ***          | 11          | ,,                   | ,,              | ,,              | બિલ વ.         | <u>ત્રસ, સ.</u> |
| ૧૦૯.             | <u>આ. સં.</u> | અનુપ.      | સમ           | શુષિર        | <u>ચિર.</u> | <u>અવિસ્તીર્</u> જા  | દૂરાવ.          | <u>આસન્ન</u>    | <u> બિલ સ.</u> | ત્રસ. વ.        |
| 110.             | >>            | "          | **           | ,,           | +>          | **                   | 33              | <b>&gt;&gt;</b> | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| 111.             | <u>આ. સં.</u> | અનુપ.      | સમ           | <u>શુષિર</u> | <u>ચિર.</u> | <u>અવિસ્તીર્</u> બ્ર | દૂરાવ.          | અના.            | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| 192.             | <u>આ. સં.</u> | અનુપ.      | સમ           | શુષિર        | <u>ચિર.</u> | વિસ્તીર્ણ            | <u>અદ્દરાવ.</u> | <u>આસન્ન</u>    | <u> બિલ સ.</u> | ત્રસ. વ.        |
| ૧૧૩.             | **            | ,,         | **           | "            | "           | **                   | "               | ,,              | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ૧૧૪.             | <u>આ. સં.</u> | અનુપ.      | સમ           | શુષિર        | <u>ચિર.</u> | વિસ્તીર્ણ            | અદુરાવ.         | અના.            | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| 114.             | <u>આ. સં.</u> | અનુપ.      | સમ           | શુષિર        | <u>ચિર.</u> | વિસ્તીર્ણ            | દૂરાવ.          | <u>આસન્ન</u>    | <u>બિલ સ.</u>  | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ११६.             | <u>આ. સં.</u> | અનુપ.      | સમ           | શુષિર        | અચિર.       | <u>અવિસ્તીર્</u> ણ   | <u>અદ્દરાવ.</u> | <u>આસજ્ઞ</u>    | <u> બિલ સ.</u> | ત્રસ. વ.        |
| ૧૧૭.             | 57            | ,,         | **           | ,,           | "           | ,,                   | **              | ,,              | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| 996.             | <u>આ. સં.</u> | અનુપ.      | સમ           | <u>શુષિર</u> | અચિર.       | <u>અવિસ્તીર્</u> બ   | <u>અદુરાવ.</u>  | અના.            | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ११૯.             | <u>આ. સં.</u> | અનુપ.      | સમ           | <u>શુધિર</u> | અચિર.       | <u>અવિસ્તીર્</u> થ   | દૂરાવ.          | <u>આસન્ન</u>    | <u>બિલ સ.</u>  | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ૧૨૦.             | <u>આ. સં.</u> | અનુપ.      | સમ           | <u>શુષિર</u> | અચિર.       | વિસ્તીર્ણ            | <u>અદુરાવ.</u>  | <u>આસન્ન</u>    | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ૧૨૧.             | <u>આ. સં.</u> | અનુપ.      | સમ           | અશુધિર       | <u>ચિર.</u> | <u>અવિસ્તીર્</u> થ   | <u>અદ્દરાવ.</u> | <u>આસન્ન</u>    | <u> બિલ સ.</u> | ત્રસ. વ.        |
| ૧૨૨.             | **            | ,,         | "            | "            | ,,          | 17                   | ,,              | 1)              | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| <del>૧</del> ૨૩. | <u>આ. સં.</u> | અનુપ.      | સમ           | અશુષિર       | <u>ચિર.</u> | <u>અવિસ્તીર્ણ</u>    | <u>અદ્દરાવ.</u> | અના.            | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ૧૨૪.             | <u>આ. સં.</u> | અનુપ.      | સમ           | અશુષિર       | <u>ચિર.</u> | <u>અવિસ્તીર્ણ</u>    | દૂરાવ.          | <u>આસન્ન</u>    | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ૧૨૫.             | <u>આ. સં.</u> | અનુપ.      | સમ           | અશુષિર       | <u>ચિર.</u> | વિસ્તીર્ણ            | અદુરાવ.         | આસત્ર           | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ૧૨૬.             | <u>આ. સં.</u> | અનુપ.      | સમ           | અશુધિર       | અચિર.       | <u>અવિસ્તીર્ણ</u>    | <u>અદુરાવ.</u>  | <u>આસન્ન</u>    | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ૧૨૭.             | અના. અસં.     | <u>ઉપ.</u> | <u>વિષમ</u>  | શુષિર        | <u>ચિર.</u> | <u>અવિસ્તીર્</u> થ   | <u>અદુરાવ.</u>  | અના.            | બિલ વ.         | ત્રસ. વ.        |
| १२८.             | 11            | **         | **           | **           | "           | ,,                   | દૂરાવ.          | <u>આસન્ન</u>    | **             | 1)              |
| ૧૨૯.             | ,,            | ,,         | **           | ,,           | ,,          | ,,                   | **              | અના.            | <u>બિલ સ.</u>  | **              |
| <u>930.</u>      | "             | **         | ,,           | "            | "           | ,,                   | **              | ,,              | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u> |
|                  |               |            |              |              |             |                      |                 |                 |                |                 |

|        |           |            | ••           |                |             |                           |                 |               | <del></del>    |                 |
|--------|-----------|------------|--------------|----------------|-------------|---------------------------|-----------------|---------------|----------------|-----------------|
| 131.   | અના. અસં. | <u>ઉપ.</u> | <u>વિષમ</u>  | <u>શુષિર</u>   | <u>ચિર.</u> | વિસ્તીર્ણ                 | <u>અદુરાવ.</u>  | આસપ્ત         | બિલ વ.         | ત્રસ. વ.        |
| ૧૩૨.   | **        | **         | . 77         | "              | **          | "                         | ,,              | અના.          | <u> બિલ સ.</u> | **              |
| ૧૩૩.   | **        | ••         | "            | ,,             | ,,          | ,,                        | ,,              | **            | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| 138.   | અના. અસં. | <u>ઉપ.</u> | <u> विषम</u> | શુષિર          | <u>ચિર.</u> | વિસ્તીર્ણ                 | દૂરાવ.          | <u>આસન્ન</u>  | બિલ સ.         | ત્રસ. વ.        |
| ૧૩૫.   | 11        | **         | ,1           | "              | **          | **                        | **              | ,, '          | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ૧૩૬.   | અના. અસં. | <u>ઉપ.</u> | <u>વિષમ</u>  | <u>શુષિર</u>   | <u>ચિર.</u> | વિસ્તીર્ણ                 | દૂરાવ.          | અના.          | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ૧૩૭.   | અના. અસં. | <u>ઉપ.</u> | <u>વિષમ</u>  | <u>શુષિર</u>   | અચિર.       | <u>અવિસ્તીર્</u> ્        | <u>અદુરાવ.</u>  | <u>આસન્ન</u>  | બિલ વ.         | ત્રસ. વ.        |
| 936.   | 12        | **         | 17           | "              | **          | "                         | **              | અના.          | <u> બિલ સ.</u> | 11              |
| ૧૩૯.   | **        | ,,         | ,,<br>       | **             | ,,          | **                        | ***             | **            | બિલ વ.         | ત્રસ. સ.        |
| १४०.   | અના. અસં. | <u>ઉપ.</u> | <u>વિષમ</u>  | <u>શુષિર</u>   | અચિર.       | <u>અવિસ્તીર્</u> જા       | દૂરાવ.          | <u>આસન્ન</u>  | <u> બિલ સ.</u> | ત્રસ. વ.        |
| 181.   | "         | 1)         | 11           | 17             | ,,,         | ,,                        | ,,              | ,,,           | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ૧૪૨.   | અના. અસં. | <u>ઉપ.</u> | <u> </u>     | <u>શુષિર</u>   | અચિર.       | <u>અવિસ્તીર્</u> શ        | દૂરાવ.          | અના.          | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| १४३.   | અના. અસં. | <u>ઉપ.</u> | विषम         | <u>શુષ્પિર</u> | અચિર.       | વિસ્તીર્ણ                 | <u>અદ્દરાવ.</u> | આસન્ન         | <u> બિલ સ.</u> | ત્રસ. વ.        |
| १४४.   | ,,        | **         | ,,           | ,,             | ,,          |                           | **              | ,,            | બિલવ.          | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ૧૪૫.   | અના. અસં. | <u>ઉપ.</u> | <u>विषम</u>  | શુષિર          | અચિર.       | વિસ્તીર્ણ                 | <u>અદુરાવ.</u>  | અના.          | <u>બિલ સ.</u>  | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| 18€.   | અના. અસં. | <u>ઉપ.</u> | विषम         | <u>શુષિર</u>   | અચિર.       | વિસ્તીર્ણ                 | દૂરાવ.          | <u>આસન્ન</u>  | <u>બિલ સ.</u>  | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ૧૪૭.   | અના. અસં. | <u>ઉપ.</u> | <u>વિષમ</u>  | અશુષિર         | <u>ચિર.</u> | <u>અવિસ્તીર્</u> ણ        | <u>અદ્દરાવ.</u> | <u>આસત્ર</u>  | બિલ વ.         | ત્રસ. વ.        |
| १४८.   | **        | 11         | "            | "              | "           | ,,                        | "               | અના.          | <u> બિલ સ.</u> | **              |
| १४५.   | ,,<br>    |            | **           | ,,             | ,,          |                           | **              | ···           | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ૧૫૦.   | અના. અસં. | <u>ઉપ.</u> | <u> વિષમ</u> | અશુષિર         | <u>ચિર.</u> | <u>અવિસ્તીર્ણ</u>         | દૂરાવ.          | <u>આસન્ન</u>  | <u> બિલ સ.</u> | ત્રસ. વ.        |
| ૧૫૧.   | ,,        | ,,         | "            | "              | ,,          | **                        | ,,              | 17            | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ૧૫૨.   | અના. અસં. | <u> </u>   | <u>વિષમ</u>  | અશુષિર         | <u>ચિર.</u> | <u>અવિસ્તીર્</u> થ        | દૂરાવ.          | અના.          | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ૧૫૩.   | અના. અસં. | <u>ઉપ.</u> | <u> વિષમ</u> | અશુષિર         | <u>ચિર.</u> | વિ <del>ર</del> ્સ્તીર્જ઼ | <u>અદ્દરાવ.</u> | આસપ્ર         | બિલ સ.         | ત્રસ. વ.        |
| ૧૫૪.   | ,,        | **         | **           | ,,             | 1)          | 33                        | **              | ,,            | બિલવ.          | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ૧૫૫.   | અના. અસં. | <u>ઉપ.</u> | <u>વિષમ</u>  | અશુષિર         | <u>ચિર.</u> | વિસ્તીર્ણ                 | <u>અદુરાવ.</u>  | અના.          | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ۹4٤.   | અના. અસં. | <u>ઉપ.</u> | <u>વિષમ</u>  | અશુષિર         | <u>ચિર.</u> | વિસ્તીર્ણ                 | દૂરાવ.          | <u>આસત્ર</u>  | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ૧૫૭.   | અના. અસં. | <u>ઉપ.</u> | વિષમ         | અશુધિર         | અચિર.       | અવિસ્તીર્ણ                | અદુરાવ.         | <u>આસન્ન</u>  | <u> બિલ સ.</u> | ત્રસ. વ.        |
| ۹۷۲.   | "         | ,,         | **           | ,,             | ,,          | ,,                        | 37              | 17            | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ૧૫૯.   | અના. અસં. | <u>ઉપ.</u> | <u> विषम</u> | અશુષિર         | અચિર.       | <u>અવિસ્તીર્ણ</u>         | <u>અદુરાવ.</u>  | અના.          | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ٩€٥.   | અના. અસં. | <u>ઉપ.</u> | <u>વિષમ</u>  | અશુષિર         | અચિર.       | <u>અવિસ્તીર્</u> જા       | દૂરાવ.          | <u>અાસજ</u>   | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| 9 € 9. | અના. અસં. | <u> </u>   | <u> વિષમ</u> | અશુષિર         | અચિર.       | વિસ્તીર્ણ                 | <u>અદ્દરાવ.</u> | <u>આસ</u> ન્ન | <u>બિલ સ.</u>  | <u>ત્રસ. સ.</u> |
|        |           |            |              |                |             |                           |                 |               |                |                 |

|                            | <del></del>         | ·               |                   |                     |                       |                              |                       |                             |                                   |                                   |
|----------------------------|---------------------|-----------------|-------------------|---------------------|-----------------------|------------------------------|-----------------------|-----------------------------|-----------------------------------|-----------------------------------|
| 9 E Z.<br>9 E Z.<br>9 E Z. | અના. અસં.<br>''     | <u>ઉપ.</u><br>" | સમ<br>''          | <u>શુષિર</u><br>''  | <u>ચિર.</u><br>"<br>" | <u>અવિસ્તીર્ણ</u><br>''      | <u>અદ્દરાવ.</u><br>"  | <u>આસન્ન</u><br>અના.<br>"   | બિલ વ.<br><u>બિલ સ.</u><br>બિલ વ. | ત્રસ. વ.<br>''<br><u>ત્રસ. સ.</u> |
| १६५.<br>१६६.               | અના. અસં.<br>''     | <u>ઉપ.</u><br>" | સમ<br>,,          | <u>શુષિર</u><br>"   | <u>ચિર.</u><br>''     | <u>અવિસ્તીર્</u> જ્ઞ<br>"    | દૂરાવ.<br>"           | <u>આસજ્ઞ</u><br>"           | <u>બિલ સ.</u><br>બિલ વ.           | ત્રસ. વ.<br><u>ત્રસ. સ.</u>       |
| १ <i>६७</i> .              | અના. અસં.           | <u>ઉપ.</u>      | સમ                | શુષિર               | <u>ચિર.</u>           | <u>અવિસ્તીર્</u> ણ           | દૂરાવ.                | અના.                        | <u> બિલ સ.</u>                    | ત્રસ. <u>સ.</u>                   |
| 9 € ८.<br>9 <b>€</b> ૯.    | અના. અસં.<br>"      | <u>ઉપ.</u><br>" | સમ<br>"           | <u>શુષિર</u><br>" : | <u>ચિર.</u><br>"      | વિસ્તીર્ણ<br>"               | <u>અદુરાવ.</u><br>"   | <u>આસજ્ઞ</u><br>"           | <u>બિલ સ.</u><br>બિલ વ.           | ત્રસ. વ.<br><u>ત્રસ. સ.</u>       |
| 190.                       | અના. અસં.           | <u>ઉપ.</u>      | સમ                | <u>શુષિર</u>        | <u>ચિર.</u>           | વિસ્તીર્ણ                    | અદુરાવ.               | અના.                        | <u> બિલ સ.</u>                    | <u>ત્રસ. સ.</u>                   |
| ૧૭૧.                       | અના. અસં.           | <u>ઉપ.</u>      | સમ                | શુષિર               | <u>ચિર,</u>           | વિસ્તીર્ણ                    | દૂરાવ.                | <u>આસન્ન</u>                | <u>બિલ સ.</u>                     | <u>ત્રસ. સ.</u>                   |
| ૧૭૨.<br>૧૭૩.               | અના. અસં.<br>"      | <u>ઉપ.</u><br>" | સમ<br>,,          | <u>શુષિર</u><br>"   | અચિર.<br>"            | <u>અવિસ્તીર્ણ</u><br>''      | <u>અદ્દરાવ.</u><br>"  | <u>આસન્ન</u><br>"           | <u>બિલ સ.</u><br>બિલ વ.           | ત્રસ. વ.<br><u>ત્રસ. સ.</u>       |
| ૧૭૪.                       | અના. અસં.           | <u>ઉપ.</u>      | સમ                | શુષિર               | અચિર.                 | <u>અવિસ્તીર્ણ</u>            | <u>અદુરાવ.</u>        | અના.                        | <u> બિલ સ.</u>                    | <u>ત્રસ. સ.</u>                   |
| ૧૭૫.                       | અના. અસં.           | <u>ઉપ.</u>      | સમ                | શુષિર               | અચિર.                 | <u>અવિસ્તીર્ણ</u>            | દૂરાવ.                | <u>આસન્ન</u>                | <u> બિલ સ.</u>                    | <u>ત્રસ. સ.</u>                   |
| 99€.                       | અના. અસં.           | <u>ઉપ.</u>      | સમ                | શુષિર               | અચિર.                 | વિસ્તીર્ણ                    | <u>અદુરાવ.</u>        | <u>આસત્ર</u>                | <u> બિલ સ.</u>                    | <u>ત્રસ. સ.</u>                   |
| ૧૭૭.<br>૧૭૮.               | અના. અસં.<br>"      | <u>ઉપ.</u><br>" | સમ<br>"           | અશુષિર<br>"         | <u>ચિર.</u><br>"      | <u>અવિસ્તીર્ણ</u><br>"       | <u>અદુરાવ.</u><br>"   | <u>આસન્ન</u><br>,,          | <u>બિલ સ.</u><br>બિલ વ.           | ત્રસ. વ.<br><u>ત્રસ. સ.</u>       |
| ૧૭૯.                       | અના. અસં.           | <u>ઉપ.</u>      | સમ                | અશુષિર              | <u>ચિર.</u>           | <u>અવિસ્તીર્ણ</u>            | અદ્દરાવ.              | અના.                        | <u> બિલ સ.</u>                    | ત્રસ. સ.                          |
| ۹۷٥.                       | અના. અસં.           | <u>ઉપ.</u>      | સમ                | અશુષિર              | <u>ચિર.</u>           | અવિસ્તીર્ણ                   | દૂરાવ.                | આસત્ર                       | બિલ સ                             | <u>ત્રસ. સ.</u>                   |
| १८१.                       | અના. અસં.           | <u>ઉપ.</u>      | સમ                | અશુષિર              | <u>ચિર.</u>           | વિસ્તીર્ણ                    | <u>અદુરાવ.</u>        | <u>આસન્ન</u>                | <u> બિલ સ.</u>                    | <u>ત્રસ. સ.</u>                   |
| १८२.                       | અના. અસં.           | <u>ઉપ.</u>      | સમ્               | અશુધિર              | અચિર.                 | અવિસ્તીર્ણ                   | <u>અદ્યાવ.</u>        | <u>આસન્ન</u>                | બિલ સ.                            | <u>ત્રસ. સ.</u>                   |
| 963.<br>968.<br>964.       | 17                  | અનુપ.<br>''     | <u>વિષમ</u><br>'' | <u>શુષિર</u><br>'', | <u>ચિર.</u><br>"      | <u>અવિસ્તીર્</u> ણ<br><br>,, | <u>અદ્દરાવ.</u><br>,, | <u>આસન્ન</u><br>અત્તા.<br>" | બિલ વ.<br><u>બિલ સ.</u><br>બિલ વ. | ત્રસ. વ.<br><br>ત્રસ. સ.          |
|                            | . અના. અસં.         | અનુપ.<br>"      | <u>વિષમ</u><br>"  | <u>શુષિર</u><br>"   | <u>ચિર.</u><br>,,     | <u>અવિસ્તીર્</u> ષ<br>''     | 11                    | <u>આસત્ર</u><br>"           | <u>બિલ સ.</u><br>બિલ વ.           | ત્રસ. વ.<br><u>ત્રસ. સ.</u>       |
| 966.                       | . અના. અસં.         | અનુપ.           | <u>વિષમ</u>       | <u>શુષિર</u>        | <u>ચિર.</u>           | <u>અવિસ્તીર્</u> ષ           | દૂરાવ.                | અના.                        | <u> બિલ સ.</u>                    | <u>ત્રસ. સ.</u>                   |
| 9 ८ ૯<br>9 ૯ ૦             | . અના. અસં.<br>. '' | અનુપ.<br>"      | <u>વિષમ</u><br>"  | <u>શુષિર</u><br>''  | <u>ચિર.</u><br>''     | વિસ્તીર્ણ<br>''              | <u>અદુરાવ.</u><br>''  | <u>આસત્ર</u><br>"           | <u>બિલ સ.</u><br>બિલ વ.           | ત્રસ. વ<br><u>ત્રસ. સ</u>         |
|                            | . અના. અસં.         | અનુપ.           | <u>વિષમ</u>       | <u>શુષિર</u>        | <u>ચિર.</u>           | વિસ્તીર્ણ                    | <u>અદુરાવ.</u>        | અના.                        | <u> બિલ સ.</u>                    | <u>ત્રસ. સ</u>                    |
|                            |                     |                 |                   |                     | <u>ચિર.</u>           | <br>વિસ્તીર્ણ                | દૂરાવ.                | આસત્ર                       | <u> બિલ સ.</u>                    | <u>ત્રસ. સ</u>                    |

| ૧૯૩.                                          | અના. અસં.          | અનુપ.            | વિષમ         | શુધિર        | અચિર.       | અવિસ્તીર્ણ             | અદ્દરાવ.                                | આસન્ન         | બિલ સ.                  | ત્રસ. વ.             |
|-----------------------------------------------|--------------------|------------------|--------------|--------------|-------------|------------------------|-----------------------------------------|---------------|-------------------------|----------------------|
| १५४.                                          | "                  | ,,               | ,,           | -,,          | ,,,         | 1)                     | ",                                      | 1,            | બિલ વ.                  | <u>ત્રસ. સ.</u>      |
| ૧૯૫.                                          | અના. અસં.          | અનુપ.            | <u> વિષમ</u> | શુષિર        | અચિર.       | <u>અવિસ્તીર્</u> થ     | <u>અદ્દરાવ.</u>                         | અના.          | બિલ સ.                  | <u>ત્રસ. સ.</u>      |
| १८६.                                          | અના. અસં.          | અનુપ.            | <u>વિષમ</u>  | <u>શુષિર</u> | અચિર.       | <u>અવિસ્તીર્</u> થ     | દૂરાવ.                                  | <u>આસન્ન</u>  | <u>બિલ સ.</u>           | <u>ત્રસ. સ.</u>      |
| ૧૯૭.                                          | અના. અસં.          | અનુપ.            | <u> વિષમ</u> | <u>શુપિર</u> | અચિર.       | વિસ્તીર્ણ              | <u>અદ્દરાવ.</u>                         | <u>આસન્ન</u>  | <u> બિલ સ.</u>          | <u>ત્રસ. સ.</u>      |
| १५८.                                          |                    | અનુપ.            | વિષમ         | અશુષિર       | <u>ચિર.</u> | <u>અવિસ્તીર્ણ</u>      | અદુરાવ.                                 | <u>આસ</u> ત્ર | <u> બિલ સ.</u>          | ત્રસ. વ.             |
| १८७.                                          | ***                | "                | ••           | **           | "           | **                     | ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, | 11            | બિલવ.                   | <u>ત્રસ. સ.</u>      |
| ₹00.                                          | અના. અસં.          | અનુપ.            | विषम         | અશુધિર       | <u>ચિર.</u> | <u>અવિસ્તીર્ણ</u>      | <u>અદુરાવ.</u>                          | અના.          | <u> બિલ સ.</u>          | <u>ત્રસ. સ.</u>      |
| २०१.                                          | અના. અસં.          | અનુપ.            | <u> વિષમ</u> | અશુષિર       | <u>ચિર.</u> | <u>અવિસ્તીર્ણ</u>      | દૂરાવ.                                  | <u>આસન્ન</u>  | <u> બિલ સ.</u>          | <u>ત્રસ. સ.</u>      |
| २०२.                                          | અના. અસં.          | અનુપ.            | विषम         | અશુષિર       | <u>ચિર.</u> | વિસ્તીર્ણ              | <u>અદુરાવ.</u>                          | <u>આસન્ન</u>  | <u> બિલ સ.</u>          | <u>ત્રસ. સ.</u>      |
| २०३.                                          | અના. અસં.          | અનુપ.            | <u> विषम</u> | અશુષિર       | અચિર.       | <u>અવિસ્તીર્</u> ણ     | <u>અદ્દરાવ.</u>                         | આસન્ન         | <u>બિલ સ.</u>           | <u>ત્રસ. સ.</u>      |
| २०४.                                          | અના. અસં.          | અનુપ.            | સમ           | <u>શુષિર</u> | <u>ચિર.</u> | <u>અવિસ્તીર્</u> થ     | <u>અદુરાવ.</u>                          | આસન્ન         | <u> બિલ સ.</u>          | ત્રસ. <b>વ</b> .     |
| <u>૨૦૫.</u>                                   | 7,1                | **               | ***          | **           | ,,          |                        | **                                      | "             | બિલ વ.                  | <u>ત્રસ. સ.</u>      |
| ₹0€.                                          | અના. અસં.          | અનુપ.            | સમ           | શુષિર        | <u>ચિર.</u> | <u>અવિસ્તીર્ણ</u>      | અદુરાવ.                                 | અના.          | <u> બિલ સ.</u>          | <u>ત્રસ. સ.</u>      |
| २०७.                                          | અના. અસં.          | અનુપ.            | સમ           | શુષિર        | <u>ચિર.</u> | <u>અવિસ્તીર્ણ</u>      | દૂરાવ.                                  | <u>આસન્ન</u>  | <u> બિલ સ.</u>          | <u>ત્રસ. સ.</u>      |
| २०८.                                          | અના. અસં.          | અનુપ.            | સમ           | શુષિર        | <u>ચિર.</u> | વિસ્તીર્જા             | <u>અદ્દરાવ.</u>                         | <u>આસત્ર</u>  | <u>બિલ સ.</u>           | <u>ત્રસ. સ.</u>      |
| ૨૦૯.                                          | અના. અસં.          | અનુપ.            | સમ           | શુષિર        | અચિર.       | · <u>અવિસ્તીર્</u> ્   | અદુરાવ.                                 | <u>આસન્ન</u>  | <u> બિલ સ.</u>          | <u>ત્રસ. સ.</u>      |
| २१०.                                          | અના. અસં.          | અનુપ.            | સમ           | અશુષિર       | <u>ચિર.</u> | <u>અવિસ્તીર્ણ</u>      | <u>અદુરાવ.</u>                          | <u>આસન્ન</u>  | <u>બિલ સ.</u>           | <u>ત્રસ. સ.</u>      |
|                                               |                    |                  | 1            | સાત સં       | થોગી — વ    | ૧૨૦ ભાંગા              |                                         |               |                         |                      |
| ۹.                                            | <u>આ. સં.</u>      | <u>ઉપ,</u>       | <u>વિષમ</u>  | શુષિર        | <u>ચિર.</u> | <br>અવિસ્તીર્ <u>ણ</u> | <u>અદ્યાવ.</u>                          | અના.          | બિલ વ.                  | ત્રસ. વ.             |
| ₹.                                            | **                 | "                | ,,           | "            | **<br>*1    | "                      | દૂરાવ.<br>"                             | <u>આસઋ</u>    | ,,                      | **                   |
| 3.<br>8.                                      | **                 | ,,               | ,,           | ,,           | ,,          | ;"<br>"                | ,,                                      | અના.<br>"     | <u>બિલ સ.</u><br>બિલ વ. | "<br><u>ત્રસ. સ.</u> |
| <u>ų.</u>                                     | <u>આ. સં.</u>      | <u>ઉપ.</u>       | विषम         | શુષિર        | <u>ચિર.</u> | વિસ્તીર્ણ              | <u>અદુરાવ.</u>                          | આસત્ર         | બિલવ.                   | ત્રસ. વ.             |
| €.                                            | **                 | ***              | **           | 11           | "           | ,,                     | ,,                                      | <u>અના.</u>   | <u>બિલ સ.</u>           | ,,                   |
| 9.                                            | **                 | "                | **           | ,,,          | "           | ,,                     | ,,                                      | **            | બિલ વ.                  | <u>ત્રસ. સ.</u>      |
| ۷.                                            | <u>આ. સં.</u>      | <u>ઉપ.</u>       | <u>વિષમ</u>  | <u>શુષિર</u> | <u>ચિર.</u> | વિસ્તીર્ણ              | દૂરાવ.                                  | <u> આસત્ર</u> | <u> બિલ સ.</u>          | ત્રસ. વ.             |
| <u>૯.                                    </u> | ***                | **               | "            | ,,<br>       | ***         |                        | ***                                     | **            | બિલ વ.                  | <u>ત્રસ. સ.</u>      |
| 10.                                           | <u>આ. સં.</u>      | <u>ઉપ,</u>       | <u>વિષમ</u>  | <u>શુષિર</u> | <u>ચિર.</u> | વિસ્તીર્ણ              | દૂરાવ.                                  | અના.          | <u>બિલ સ.</u>           | <u>ત્રસ. સ.</u>      |
| 99.                                           | <u>આ. સં.</u><br>" | <u>ઉપ.</u><br>'' | <u>વિષમ</u>  | શુષિર        | અચિર.       | <u>અવિસ્તીર્ણ</u>      | <u>અદુરાવ.</u>                          | <u>આસન્ન</u>  | બિલ વ.                  | ત્રસ. વ.             |
| ૧૨.<br>૧૩.                                    | "                  | ,,               | "            | "            | ,,          | "                      | "                                       | અના.<br>"     | <u>બિલ સ.</u><br>બિલ વ. | יי ע עי              |
|                                               |                    |                  | <u>-</u>     |              |             |                        |                                         |               | ાબલ વ.                  | <u>ત્રસ. સ.</u>      |

|                    |               |             | • • •        |              |             |                     |                 |              | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |                 |
|--------------------|---------------|-------------|--------------|--------------|-------------|---------------------|-----------------|--------------|-----------------------------------------|-----------------|
| ٩૪.                | <u>આ. સં.</u> | <u> ઉપ.</u> | વિષમ         | શુષિર        | અચિર.       | <u>અવિસ્તીર્</u> ધ  | દૂરાવ.          | આસપ્ર        | <u> બિલ સ.</u>                          | ત્રસ. વ.        |
| ૧૫.                | **            | **          | ,,           | ,,           | **          | 17                  | **              | ,,           | બિલ વ.                                  | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ٩٤.                | <u>આ. સં.</u> | <u>ઉપ.</u>  | <u>વિષમ</u>  | <u>શુધિર</u> | અચિર.       | <u>અવિસ્તીર્</u> થ  | દૂરાવ.          | અના.         | <u> બિલ સ.</u>                          | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ૧૭.                | <u>આ. સં.</u> | <u>ઉપ.</u>  | વિષમ         | <u>શુષિર</u> | અચિર.       | વિસ્તીર્ણ           | અદુરાવ.         | <u>આસન્ન</u> | <u> બિલ સ.</u>                          | ત્રસ. વ.        |
| ۹۷.                | 77            | **          | ***          | ,,           | "           | **                  | **              | **           | બિલ વ.                                  | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ૧૯.                | <u>આ. સં.</u> | <u>ઉપ.</u>  | <u>વિષમ</u>  | <u>શુપિર</u> | અચિર.       | વિસ્તીર્ણ           | <u>અદુરાવ.</u>  | અના.         | <u> બિલ સ.</u>                          | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ૨૦.                | <u>આ. સં.</u> | <u>ઉપ.</u>  | <u> </u>     | <u>શુપિર</u> | અચિર.       | વિસ્તીર્ણ           | દૂરાવ.          | <u>આસન્ન</u> | <u> બિલ સ.</u>                          | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ૨૧.                | <u>આ. સં.</u> | <u>gų.</u>  | <u> વિષમ</u> | અશુષિર       | <u>ચિર.</u> | <u>અવિસ્તીર્</u> થ  | <u>અદુરાવ.</u>  | આસત્ર        | બિલ વ.                                  | ત્રસ. વ.        |
| ૨૨.                | **            | **          | **           | ,,           | **          | ,,                  | 11              | અના.         | <u> બિલ સ.</u>                          | **              |
| ૨૩.                | *1            | **          | ,,           | "            | "           | **                  | **              | "            | બિલ વ.                                  | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ૨૪.                | <u>આ. સં.</u> | <u>ઉપ.</u>  | <u>विषम</u>  | અશુષિર       | <u>ચિર.</u> | <u>અવિસ્તીર્</u> થ  | દૂરાવ.          | <u>આસન્ન</u> | <u> બિલ સ.</u>                          | ત્રસ. વ.        |
| રપ.                | **            | ,,          | **           | **           | 1,          | **                  | "               | **           | બિલ વ.                                  | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ર €.               | <u>આ. સં.</u> | <u>ઉપ.</u>  | <u>વિષમ</u>  | અશુષિર       | <u>ચિર.</u> | <u>અવિસ્તીર્</u> જા | દૂરાવ.          | અના.         | <u> બિલ સ.</u>                          | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| <del></del><br>૨૭. | આ. સં.        | <u>ઉપ.</u>  | વિષમ         | અશુષિર       | ચિર.        | વિસ્તીર્ણ           | અદુરાવ.         | આસલ          | <u> બિલ સ.</u>                          | ત્રસ. વ.        |
| ૨૮.                | ,,            | "           | 11           | "            | "           | ,,                  | **              | "            | બિલ વ.                                  | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ર૯.                | <u>આ. સં.</u> | <u>ઉપ.</u>  | <u>વિષમ</u>  | અશુષિર       | <u>ચિર.</u> | વિસ્તીર્ણ           | <u>અદ્દરાવ.</u> | અના.         | <u> બિલ સ.</u>                          | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| 30.                | <u>આ. સં.</u> | <u> ઉપ.</u> | <u>વિષમ</u>  | અશુષિર       | <u>ચિર.</u> | વિસ્તીર્ણ           | દૂરાવ.          | <u>આસન્ન</u> | બિલ સ.                                  | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ૩૧.                | <u>આ. સં.</u> | <u>ઉપ.</u>  | વિષમ         | અશુષિર       | અચિર.       | અવિસ્તીર્ણ          | <u>અદુરાવ.</u>  | આસન્ન        | બિલ સ.                                  | ત્રસ. વ.        |
| <b>૩</b> ૨.        | ***           | ,,          | ***          | "            | "           | ***                 | "               | **           | બિલ વ.                                  | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| <del>зз.</del>     | <u>આ. સં.</u> | <u> ઉપ.</u> | <u>વિષમ</u>  | અશુષિર       | અચિર.       | અવિસ્તીર્ણ          | <u>અદ્દરાવ.</u> | અના.         | <u>બિલ સ.</u>                           | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| उ४.                | <u>આ. સં.</u> | <u>ઉપ.</u>  | <u>વિષમ</u>  | અશુષિર       | અચિર.       | <u>અવિસ્તીર્</u> ણ  | દૂરાવ.          | <u>આસન્ન</u> | <u> બિલ સ.</u>                          | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| <del>૩</del> ૫.    | <u>આ. સં.</u> | <u>ઉપ.</u>  | <u>વિષમ</u>  | અશુષિર       | અચિર.       | વિસ્તીર્ણ           | <u>અદ્દરાવ.</u> | <u>આસજ</u>   | <u> બિલ સ.</u>                          | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| 3€.                | <u>આ. સં.</u> | <u>ઉપ.</u>  | સમ           | શુષિર        | <u>ચિર.</u> | <u>અવિસ્તીર્</u> જા | <u>અદ્દરાવ.</u> | આસત્ર        | બિલ વ.                                  | ત્રસ. વ.        |
| ૩૭.                | **            | "           | **           | "            | ,,          | 11                  | "               | અના.         | <u> બિલ સ.</u>                          | **              |
| 36.                | **            | "           | **           | "            | "           | 1)                  | **              | 1)           | <u> </u>                                | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ૩૯.                | <u>આ. સં.</u> | <u> ઉપ.</u> | સમ           | શુષિર        | <u>ચિર.</u> | અવિસ્તીર્ણ          | દૂરાવ.          | <u>આસન્ન</u> | <u> બિલ સ.</u>                          | ત્રસ. વ.        |
| ۲O.                | **            | **          | ,,           | 1,           | **          | 11                  | **              | **           | બિલ વ.                                  | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ૪૧.                | <u>આ. સં.</u> | <u>ઉપ.</u>  | સમ           | <u>શુષિર</u> | <u>ચિર.</u> | અવિસ્તીર્ણ          | દૂરાવ.          | અના.         | <u>બિલ સ.</u>                           | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ૪૨.                | <u>આ. સં.</u> | <u>ઉપ.</u>  | સ <b>મ</b>   | શુષિર        | <u>ચિર.</u> | વિસ્તીર્ણ           | અદુરાવ.         | <u>આસત્ર</u> | બિલ સ.                                  | ત્રસ. વ.        |
| ۲3.                | ,,            | 11          | **           | 1,           | ***         | "                   | 17              | **           | બિલ વ.                                  | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| 88.                | <u>આ. સં.</u> | <u> ઉપ.</u> | સમ           | શુષિર        | <u>ચિર.</u> | વિસ્તીર્ણ           | અદુરાવ.         | અના.         | <u> બિલ સ.</u>                          | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ૪૫.                | <u>આ. સં.</u> | <u>ઉપ.</u>  | સમ           | શુષિર        | <u>ચિર.</u> | વિસ્તીર્જ઼          | દૂરાવ.          | <u>આસન્ન</u> | <u> બિલ સ.</u>                          | <u>ત્રસ. સ.</u> |
|                    |               |             |              |              |             |                     |                 |              |                                         |                 |

| <b>∀€.</b>  | <u>આ. સં.</u>                           | <u> ઉપ.</u> | સમ           | શુષિર        | અચિર.        | અવિસ્તીર્ણ           | અદ્દરાવ.        | <u>આસન્ન</u>  | બિલ સ.         | ત્રસ. વ.        |
|-------------|-----------------------------------------|-------------|--------------|--------------|--------------|----------------------|-----------------|---------------|----------------|-----------------|
| ୪૭.         | ,,                                      | 11          | ,,           | ,,           | ,,           | 31                   | 1,              | ,,            | બિલવ.          | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ४८.         | <u>આ. સં.</u>                           | <u>ઉપ.</u>  | સમ           | શુપિર        | અચિર.        | <u>અવિસ્તીર્</u> બ્ર | <u>અદ્દરાવ.</u> | અના.          | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ४७.         | <u>આ. સં.</u>                           | <u>ઉપ.</u>  | સમ           | <u>શુષિર</u> | અચિર.        | અવિસ્તીર્ણ           | દૂરાવ.          | <u>આસન્ન</u>  | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ, સ.</u> |
| чo.         | <u>આ. સં.</u>                           | <u>ઉપ.</u>  | સમ           | <u>શુષિર</u> | અચિર.        | વિસ્તીર્ણ            | <u>અદુરાવ.</u>  | <u>આસન્ન</u>  | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ૫૧.         | <u>આ. સં.</u>                           | <u>ઉપ.</u>  | સમ           | અશુષિર       | <u>ચિર.</u>  | <u>અવિસ્તીર્</u> ય   | <u>અદુરાવ.</u>  | આસત્ર         | <u> બિલ સ.</u> | ત્રસ. વ.        |
| પર.         |                                         | "           | "            | "            | "            | **                   | "               | ,,,           | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ૫૩.         | <u>આ. સં.</u>                           | <u>ઉપ.</u>  | સમ           | અશુષિર       | <u>ચિર.</u>  | અવિસ્તીર્ણ           | <u>અદુરાવ.</u>  | અના.          | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| પ૪.         | <u>આ. સં.</u>                           | <u>ઉપ.</u>  | સમ           | અશુષિર       | <u>ચિર.</u>  | <u>અવિસ્તીર્ણ</u>    | દૂરાવ.          | <u>આસન્ન</u>  | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| પપ.         | <u>આ. સં.</u>                           | <u>ઉપ.</u>  | સમ           | અશુધિર       | <u> ચિર.</u> | વિસ્તીર્ણ            | <u>અદુરાવ.</u>  | <u>આસન્ન</u>  | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| <b>પ</b> ફ. | <u>આ. સં.</u>                           | <u>ઉપ.</u>  | સમ           | અશુષિર       | અચિર.        | <u>અવિસ્તીર્</u> જા  | <u>અદ્દરાવ.</u> | <u>આસન્ન</u>  | <u>બિલ સ.</u>  | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| પ૭.         | <u>આ. સં.</u>                           | અનુપ.       | <u>વિષમ</u>  | શુષિર        | <u>ચિર.</u>  | <u>અવિસ્તીર્</u> થ   | અદુરાવ.         | <u>આસન્ન</u>  | બિલ વ.         | ત્રસ. વ.        |
| 46.         | ,                                       | ,,          | **           | **           | **           | **                   | "               | અના.          | <u>બિલ સ.</u>  | ,,              |
| પ૯.         |                                         | **          | 19           | ,,           | **           | •••                  | ,,              | •••           | બિલવ.          | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ŧ٥.         | <u>આ. સં.</u>                           | અનુપ.       | <u>વિષ્મ</u> | <u>શુષિર</u> | <u>ચિર.</u>  | <u>અવિસ્તીર્ણ</u>    | દૂરાવ.          | <u>આસન્ન</u>  | <u> બિલ સ.</u> | ત્રસ. વ.        |
| ٤٩.         | ,,                                      | **          | ,,           | ***          | ***          | **                   | ,,              | "             | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ₹₹.         | <u>આ. સં.</u>                           | અનુપ.       | <u>વિષમ</u>  | <u>શુષિર</u> | <u>ચિર.</u>  | <u>અવિસ્તીર્ણ</u>    | દૂરાવ.          | અના.          | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| €3.         | <u>આ. સં.</u>                           | અનુપ.       | <u>વિષમ</u>  | <u>શુષિર</u> | <u>ચિર.</u>  | વિસ્તીર્ણ            | અદુરાવ.         | આસન્ન         | <u> બિલ સ.</u> | ત્રસ. વ.        |
| € Y.        | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |             | **           | **           | ,,           | ,,                   | 11              | ,,            | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| <b>ξ</b> Ψ. | <u>આ. સં.</u>                           | અનુપ.       | <u>विषम</u>  | શુષિર        | <u>ચિર.</u>  | વિસ્તીર્ણ            | <u>અદુરાવ.</u>  | અના.          | <u>બિલ સ.</u>  | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| <b>₹</b> ₹. | <u>આ. સં.</u>                           | અનુપ.       | विषम         | શુષિર        | <u>ચિર.</u>  | વિસ્તીર્જ્ઞ          | દૂરાવ.          | <u>આસન્ન</u>  | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| €9.         | <u>આ. સં.</u>                           | અનુપ.       | <u> </u>     | <u>શુષિર</u> | અચિર.        | <u>અવિસ્તીર્ણ</u>    | અદુરાવ.         | <u>આસન્ન</u>  | <u> બિલ સ.</u> | ત્રસ. વ.        |
| ₹ C.        | **                                      | ,,          | "            | "            | **           | b                    | **              | "             | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| <b>೯</b> ৫. | <u>આ. સં.</u>                           | અનુપ.       | <u>વિષમ</u>  | <u>શુષિર</u> | અચિર.        | <u>અવિસ્તીર્</u> ણ   | <u>અદુરાવ,</u>  | અના.          | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| <b>9</b> 0. | <u>આ. સં.</u>                           | અનુપ.       | <u> વિષમ</u> | <u>શુષિર</u> | અચિર.        | <u>અવિસ્તીર્ણ</u>    | દૂરાવ.          | <u>આસન્ન</u>  | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ, સ.</u> |
| ૭૧.         | <u>આ. સં.</u>                           | અનુપ.       | <u>વિષમ</u>  | <u>શુષિર</u> | અચિર.        | વિસ્તીર્ણ            | <u>અદુરાવ.</u>  | <u>આસન્ન</u>  | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ૭૨.         | <u>આ. સં.</u>                           | અનુપ.       | <u>વિષમ</u>  | અશુષિર       | <u>ચિર.</u>  | <u>અવિસ્તીર્ણ</u>    | <u>અદુરાવ.</u>  | <u>આસ</u> ત્ર | બિલ સ.         | ત્રસ. વ.        |
| <b>93</b> . | **                                      | **          | "            | ,,           | ,,           | ,,                   | ,,              | ,,            | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ૭૪.         | <u>આ, સં.</u>                           | અનુપ.       | <u> વિષમ</u> | અશુષિર       | <u>ચિર.</u>  | <u>અવિસ્તીર્</u> ણ   | <u>અદુરાવ.</u>  | અના.          | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ૭૫.         | <u>આ. સં.</u>                           | અનુપ.       | <u>વિષમ</u>  | અશુષિર       | <u>ચિર.</u>  | અવિસ્તીર્ણ           | દૂરાવ.          | આસન્ન         | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| 9€.         | <u>આ. સં.</u>                           | અનુપ.       | <u> विषम</u> | અશુધિર       | <u>ચિર.</u>  | વિસ્તીર્ણ            | <u>અદુરાવ.</u>  | <u>આસન્ન</u>  | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u> |
|             |                                         |             |              |              |              |                      |                 |               |                |                 |

| 99.                 | <u>આ. સં.</u>      | અનુપ.       | વિષમ         | અશુષિર        | અચિર.         | <u>અવિસ્તીર્</u> થ  | <u>અદ્દરાવ.</u>  | આસત્ર         | <u>બિલ સ.</u>  | <u>ત્રસ. સ.</u>             |
|---------------------|--------------------|-------------|--------------|---------------|---------------|---------------------|------------------|---------------|----------------|-----------------------------|
| 9८.                 | <u>આ. સં.</u>      | અનુપ.       | સમ           | શુષિર         | <u>ચિર.</u>   | <u>અવિસ્તીર્</u> બ  | <u>અદુરાવ.</u>   | આસન્ન         | <u> બિલ સ.</u> | ત્રસ. વ.                    |
| ૭૯.                 | **                 | **          | "            | <b>51</b>     | "             | 11                  |                  | "             | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u>             |
| ۷٥.                 | <u>આ. સં.</u>      | અનુપ.       | સમ           | શુષિર         | <u>ચિર.</u>   | <u>અવિસ્તીર્</u> ણ  | <u>અદુરાવ.</u>   | અના.          | <u>બિલ સ.</u>  | <u>ત્રસ. સ.</u>             |
| ८٩.                 | <u>આ. સં.</u>      | અનુપ.       | સમ           | શુષિર         | <u>ચિર.</u>   | <u>અવિસ્તીર્ણ</u>   | દૂરાવ.           | <u>આસન્ન</u>  | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u>             |
| ८२.                 | <u>આ. સં.</u>      | અનુપ.       | સમ           | શુષ્ટિર       | <u>ચિર.</u>   | વિસ્તીર્ણ           | <u>અદ્દુરાવ.</u> | આસન્ન         | <u> બિલ સ.</u> | ત્રસ. <u>સ.</u>             |
| <del></del>         | <u>આ. સં.</u>      | અનુપ.       | સમ           | શુષિર         | અચિર.         | <u>અવિસ્તીર્</u> જા | <u>અદુરાવ.</u>   | આસન્ન         | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u>             |
| ۲8.                 | <u>આ. સં.</u>      | અનુપ.       | સમ           | અશુષિર        | <u>ચિર.</u>   | અવિસ્તીર્ણ          | અદુરાવ.          | આસત્ર         | <u>બિલ સ.</u>  | <u>ત્રસ, સ.</u>             |
| ૮૫.                 | અના. અસં.          | <u>ઉપ.</u>  | <u>વિષમ</u>  | શુષિર         | <u>ચિર.</u>   | <u>અવિસ્તીર્</u> બ  | <u>અદ્દરાવ.</u>  | <u> આસત્ર</u> | બિલવ.          | ત્રસ. વ.                    |
| ረ € .               | "                  | **          | **           | **            | **            | "                   | "                | અના.          | <u>બિલ સ.</u>  | 11                          |
| ८૭.                 | ,,                 | 37          | **           | ,,            | "             | "                   | **               | ,,            | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u>             |
| ۲۲.                 | અના. અસં.          | <u>ઉપ.</u>  | વિષમ         | શુધિર         | <u>ચિર.</u>   | <u>અવિસ્તીર્</u> થ  | દૂરાવ.           | આસત્ર         | <u> બિલ સ.</u> | ત્રસ. વ.                    |
| <b>ce.</b>          | ,,                 | **          | "            | "             | ,,            | ,,                  | **               | "             | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u>             |
| <del></del>         | અના. અસં.          | <u>ઉપ.</u>  | <u> विषम</u> | શુષિર         | <u>ચિર.</u>   | <u>અવિસ્તીર્</u> ણ  | દૂરાવ.           | અના.          | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u>             |
| <del></del>         | અના. અસં.          | <u>ઉપ.</u>  | વિષમ         | <u>શુષિર</u>  | <u>ચિર.</u>   | વિસ્તીર્ણ           | અદ્દરાવ.         | આસત્ર         | બિલ સ.         | ત્રસ. વ.                    |
| હ <b>ા</b> .<br>૯૨. | "                  | "           | "            | "             | "             | 17                  | "                | "             | <u>િ</u> લલ વ. | <u>ત્રસ. સ.</u>             |
| <del></del><br>૯૩.  | અના. અસં.          | <u>ઉપ.</u>  | <u> વિષમ</u> | શુષિર         | <u>ચિર.</u>   | વિસ્તીર્ણ           | અદુરાવ.          | અના.          | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u>             |
| ૯૪.                 | અના. અસં.          | <u>ઉપ.</u>  | <u>વિષમ</u>  | શુષિર         | <u>ચિર.</u>   | વિસ્તીર્ણ           | દૂરાવ.           | <u> આસન્ન</u> | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u>             |
| ૯૫.                 | અના. અસં.          | <u>ઉપ.</u>  | વિષ્         | . શુષિર       | અચિર.         | અવિસ્તીર્ણ          | અદુરાવ.          | આસન્ન         | બિલ સ.         | ત્રસ. વ.                    |
|                     | ,,                 | <u>94.</u>  | 11           | <u> </u>      | "             | "                   | ))               | "             | <u>િલ</u> વ.   |                             |
| <u>۷</u> ٤.         | <u>-</u>           |             | વિષમ         | શુષિર         | ————<br>અચિર. | <u>અવિસ્તીર્</u> ષ  | <u>અદ્દરાવ.</u>  | અના.          | બિલ સ.         | <u>ત્રસ. સ.</u><br>ત્રસ. સ. |
| ૯૭.                 | અના, અસં.          | <u>ઉપ.</u>  | <u> </u>     | सापर          | આવર.          |                     | vigtia.          | <del></del>   |                |                             |
| <b>૯</b> ८.         | અના. અસં.          | <u>ઉપ.</u>  | <u>વિષ્મ</u> | <u>શુષિર</u>  | અચિર.         | <u>અવિસ્તીર્</u> ષ  | દૂરાવ.           | <u> આસન્ન</u> | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u>             |
| ૯૯.                 | અના. અસં.          | <u>ઉપ.</u>  | <u>વિષમ</u>  | શુષિર         | અચિર.         | વિસ્તીર્ણ           | <u>અદ્દરાવ.</u>  | <u> આસન્ન</u> | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u>             |
| 100.                | અના. અસં.          | <u>ઉપ.</u>  | <u>વિષમ</u>  | અશુષિર        | <u>ચિર.</u>   | <u>અવિસ્તીર્ણ</u>   | <u>અદુરાવ.</u>   | આસન્ન         | <u> બિલ સ.</u> | ત્રસ. વ.                    |
| 101.                | **                 | **          | "            | "             | **            | "                   | **               | **            | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u>             |
|                     | અના. અસં.          | <u>ઉપ.</u>  | વિષમ         | અશુધિર        | <u>ચિર.</u>   | અવિસ્તીર્ણ          | <u>અદ્દરાવ.</u>  | અના.          | <u> બિલ સ.</u> | ત્રસ. સ <u>.</u>            |
| 103.                | અના. અસં.          | <u>ઉપ.</u>  | <u>વિષમ</u>  | અશુધિર        | <u>ચિર.</u>   | <u>અવિસ્તીર્</u> જા | દૂરાવ.           | <u>આસત્ર</u>  | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u>             |
|                     | અના. અસં.          | <u> ઉપ.</u> | વિષમ         | ———<br>અશુધિર | <u>ચિર.</u>   | વિસ્તીર્ણ           | અદુરાવ.          | <u>આસન્ન</u>  | <u>બિલ સ.</u>  | ત્રસ. <u>સ.</u>             |
|                     | —————<br>અના. અસં. | <u>ઉપ.</u>  | विधम         | અશુધિર        | અચિર.         | <u>અવિસ્તીર્ણ</u>   | અદુરાવ.          | <u>આસ</u> ત્ર | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u>             |
|                     | અના. અસં.          | ઉપ.         | સમ           | શુષિર         | ચિર.          | અવિસ્તીર્ણ          | <u>અદ્દરાવ.</u>  | <u>આસન્ન</u>  | <u>બિલ સ.</u>  | ત્રસ. વ.                    |
| 109.                | 11                 | **          | 19           | ,,            | 11            | •••                 | ,,               | 77            | બિલ વ.         | ત્રસ. <u>સ.</u>             |
|                     |                    |             | <u> </u>     |               |               |                     |                  | ****          |                |                             |

|             | ··············· |             |              |              |             |                     |                 |               |                | <del></del>     |
|-------------|-----------------|-------------|--------------|--------------|-------------|---------------------|-----------------|---------------|----------------|-----------------|
| ۹٥٤.        | અના. અસં.       | <u>ઉપ.</u>  | સમ           | શુષિર        | <u>ચિર.</u> | અવિસ્તીર્ણ          | અદુરાવ.         | અના.          | <u>બિલ સ.</u>  | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| 100.        | અના. અસં.       | <u> ઉપ.</u> | સમ           | શુષિર        | <u>ચિર.</u> | <u>અવિસ્તીર્</u> ણ  | દૂરાવ.          | <u>આસન્ન</u>  | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| 110.        | અના. અસં.       | <u>ઉપ.</u>  | સમ           | શુષિર        | <u>ચિર.</u> | વિસ્તીર્ણ           | <u>અદુરાવ.</u>  | <u>આસવ્</u> ય | બિલ સ.         | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| 111.        | અના. અસં.       | <u>ઉપ.</u>  | સમ           | શુષિર        | અચિર.       | <u>અવિસ્તીર્</u> ણ  | <u>અદ્દરાવ.</u> | આસન્ન         | બિલ સ.         | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ૧૧૨.        | અના. અસં.       | <u>ઉપ.</u>  | સમ           | અશુષિર       | <u>ચિર.</u> | <u>અવિસ્તીર્ણ</u>   | <u>અદુરાવ.</u>  | <u>આસત્ર</u>  | બિલ સ.         | ત્રસ. <u>સ.</u> |
| ૧૧૩.        | અના. અસં.       | અનુપ.       | <u>વિષમ</u>  | શુષિર        | <u>ચિર.</u> | અવિસ્તીર્ણ          | <u>અદુરાવ.</u>  | આસત્ર         | <u> બિલ સ.</u> | ત્રસ. વ.        |
| 118.        | 17              | "           | **           | **           | 11          | ,,                  | ,,              | "             | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ૧૧૫.        | અના. અસં.       | અનુપ.       | <u> વિષમ</u> | <u>શુષિર</u> | <u>ચિર.</u> | <u>અવિસ્તીર્ણ</u>   | <u>અદુરાવ.</u>  | અના.          | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| 19€.        | અના. અસં.       | અનુપ.       | <u> </u>     | <u>શુષિર</u> | <u>ચિર.</u> | <u>અવિસ્તીર્ણ</u>   | દૂરાવ.          | <u>આસન્ન</u>  | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| 119.        | અના. અસં.       | અનુપ.       | <u>વિષમ</u>  | <u>શુષિર</u> | <u>ચિર.</u> | વિસ્તીર્ણ           | <u>અદ્દરાવ.</u> | <u>આસજ</u>    | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| 996.        | અના, અસં.       | અનુપ.       | વિષમ         | શુષિર        | અચિર.       | અવિસ્તીર્ણ          | અદુરાવ.         | આસત્ર         | બિલ સ.         | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| <b>૧૧૯.</b> | અના. અસં.       | અનુપ.       | <u>વિષમ</u>  | અશુષિર       | <u>ચિર.</u> | <u>અવિસ્તીર્</u> જા | <u>અદ્દરાવ.</u> | <u>આસજ્ઞ</u>  | <u>બિલ સ.</u>  | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ૧૨૦.        | અના. અસં.       | અનુપ.       | સમ           | <u>શુષિર</u> | <u>ચિર.</u> | <u>અવિસ્તીર્ણ</u>   | <u>અદ્દરાવ.</u> | <u>આસન્ન</u>  | <u>બિલ સ.</u>  | <u>ત્રસ. સ.</u> |
|             |                 |             |              | આઠ ર         | ાંચોગી —    | ૪૫ ભાંગા            |                 |               |                |                 |
| ۹.          | <u>આ. સં.</u>   | <u>ઉપ.</u>  | <u>વિષમ</u>  | <u>શુષિર</u> | <u>ચિર.</u> | <u>અવિસ્તીર્</u> ણ  | અદુરાવ.         | આસન્ન         | બિલ વ.         | ત્રસ. વ.        |
| ₹.          | <b>&gt;1</b>    | **          | **           | "            | **          | **                  | **              | અના.          | <u> બિલ સ.</u> | "               |
| <u>3.</u>   | ,,              | "           | >>           | 71           | "           | ,,                  | "               | ,,            | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ४.          | <u>આ. સં.</u>   | <u>ઉપ.</u>  | <u>વિષમ</u>  | <u>શુષિર</u> | <u>ચિર.</u> | <u>અવિસ્તીર્ણ</u>   | દૂરાવ.          | <u>આસત્ર</u>  | <u> બિલ સ.</u> | ત્રસ. વ.        |
| ч.          | **              | **          | *1           | **           | **          | 1)                  | 11              | 91            | બિલવ.          | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| €.          | <u>આ. સં.</u>   | <u>ઉપ.</u>  | <u>વિષમ</u>  | <u>શુષિર</u> | <u>ચિર.</u> | <u>અવિસ્તીર્</u> બ  | દૂરાવ.          | અના.          | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| <b>9.</b>   | <u>આ. સં.</u>   | <u>ઉપ.</u>  | <u>વિષમ</u>  | <u>શુષિર</u> | <u>ચિર.</u> | <b>્રિસ્તીર્ણ</b>   | <u>અદ્દરાવ.</u> | <u>આસન્ન</u>  | <u> બિલ સ.</u> | ત્રસ. વ.        |
| ۷.          | "               | **          | 11           | ,,           | 1>          | 17                  | **              | ,,            | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ૯.          | <u>આ. સં.</u>   | <u>ઉપ.</u>  | <u>विषम</u>  | <u>શુપિર</u> | <u>ચિર.</u> | વિસ્તીર્ણ           | <u>અદુરાવ.</u>  | અના.          | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ۹٥.         | <u>આ. સં.</u>   | <u>ઉપ.</u>  | विषम         | શુષિર        | <u>ચિર.</u> | વિસ્તીર્ણ           | દૂરાવ.          | <u>આસન્ન</u>  | <u> બિલ સ.</u> | ત્રસ. સ.        |
| 99.         | <u>આ. સં.</u>   | <u>ઉપ.</u>  | <u>વિષમ</u>  | શુષિર        | અચિર.       | <u>અવિસ્તીર્ણ</u>   | અદુરાવ.         | <u>આસુત્ર</u> | <u> બિલ સ.</u> | ત્રસ. વ.        |
| ٩૨.         | "               | 77          | **           | ,,           | 1>          | **                  | **              | "             | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ٩૩.         | <u>આ. સં.</u>   | <u>ઉપ.</u>  | <u>વિષમ</u>  | શુષિર        | અચિર.       | <u>અવિસ્તીર્ણ</u>   | <u>અદ્દરાવ.</u> | અના.          | <u>બિલ સ.</u>  | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ٩४.         | <u>આ. સં.</u>   | <u>ઉપ.</u>  | विषम         | શુષિર        | અચિર.       | <u>અવિસ્તીર્ણ</u>   | દૂરાવ.          | <u>આસુત્ર</u> | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ૧૫.         | <u>આ. સં.</u>   | <u>ઉપ.</u>  | <u>વિષમ</u>  | શુધિર        | અચિર.       | વિસ્તીર્ણ           | અદુરાવ.         | આસત્ર         | બિલ સ.         | <u>ત્રસ. સ.</u> |
|             |                 |             |              |              |             |                     |                 |               |                |                 |

|              |               | <del></del>  |                                       |                                       |                    |                                        |                 |               |                |                 |
|--------------|---------------|--------------|---------------------------------------|---------------------------------------|--------------------|----------------------------------------|-----------------|---------------|----------------|-----------------|
| 9€.          | <u>આ. સં.</u> | <u>ઉપ.</u>   | <u>વિષમ</u>                           | અશુધિર                                | <u>ચિર.</u>        | અવિસ્તીર્ણ                             | <u>અદ્યાવ.</u>  | <u>આસજ્ઞ</u>  | <u> બિલ સ.</u> | ત્રસ. વ.        |
| ૧૭.          | ,,            | ••           | 11                                    | **                                    | "                  | **                                     | ,,              | ,,            | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ٩८.          | <u>આ. સં.</u> | <u>ઉપ.</u>   | विषम                                  | અશુધિર                                | <u>ચિર.</u>        | <u>અવિસ્તીર્ણ</u>                      | <u>અદુરાવ.</u>  | અના.          | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ૧૯.          | <u>આ. સં.</u> | <u>ઉપ.</u>   | <u>વિષમ</u>                           | અશુષિર                                | <u>ચિર.</u>        | અવિસ્તીર્ણ                             | દૂરાવ.          | <u>આસન્ન</u>  | <u>બિલ સ.</u>  | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ₹0.          | <u>આ. સં.</u> | <u>ઉપ.</u>   | <u>विषम</u>                           | અશુષિર                                | <u>ચિર.</u>        | વિસ્તીર્ણ                              | <u>અદુરાવ.</u>  | <u>આસવ્ર</u>  | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ૨૧.          | <u>આ. સં.</u> | <u>ઉપ.</u>   | <u>વિષમ</u>                           | અશુષિર                                | અચિર.              | <u>અવિસ્તીર્ણ</u>                      | <u>અદુરાવ.</u>  | <u>આસત્ર</u>  | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ૨૨.          | <u>આ. સં.</u> | <u>ઉપ.</u>   | સમ                                    | શુષિર                                 | <u>ચિર.</u>        | અવિસ્તીર્ણ                             | <u>અદ્દરાવ.</u> | <u>આસજ</u>    | <u>બિલ સ.</u>  | ત્રસ. વ.        |
| ૨૩.          |               | "            | , , , , , , , , , , , , , , , , , , , | "                                     | ,,<br><del>,</del> |                                        | 17              |               | બિલવ.          | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ૨૪.          | <u>આ. સં.</u> | <u>ઉપ.</u>   | સમ                                    | શુષિર                                 | <u>ચિર.</u>        | <u>અવિસ્તીર્</u> બ્ર                   | <u>અદ્દરાવ.</u> | અના.          | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| રપ.          | <u>આ. સં.</u> | <u>ઉપ.</u>   | સમ                                    | શુષિર                                 | <u>ચિર.</u>        | <u>અવિસ્તીર્ણ</u>                      | દૂરાવ.          | <u>આસન્ન</u>  | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ₹.           | <u>આ. સં.</u> | <u>ઉપ.</u>   | સમ                                    | શુષિર                                 | <u>ચિર.</u>        | વિસ્તીર્ણ                              | <u>અદ્દરાવ.</u> | <u>આસન્ન</u>  | <u>બિલ સ.</u>  | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ૨૭.          | <u>આ. સં.</u> | <u>ઉપ.</u>   | સમ                                    | <u>શુષિર</u>                          | અચિર.              | <u>અવિસ્તીર્ણ</u>                      | <u>અદુરાવ.</u>  | <u>આસન્ન</u>  | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ૨૮.          | <u>આ. સં.</u> | <u>ઉપ.</u>   | સમ                                    | અશુષિર                                | <u>ચિર.</u>        | <u>અવિસ્તીર્ણ</u>                      | <u>અદુરાવ.</u>  | <u>આસત્ર</u>  | <u>બિલ સ.</u>  | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ૨૯.          | <u>આ. સં.</u> | અનુપ.        | <u> विषम</u>                          | <u>શુષિર</u>                          | <u>ચિર.</u>        | <u>અવિસ્તીર્</u> બ્ર                   | <u>અદુરાવ.</u>  | <u>આસન્ન</u>  | <u>બિલ સ.</u>  | ત્રસ. વ.        |
| 30.          | **            |              | ,,                                    | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | "                  | ***                                    |                 | **            | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ૩૧.          | <u>આ. સં.</u> | અનુપ.        | <u> વિષમ</u>                          | શુષિર                                 | <u>ચિર.</u>        | <u>અવિસ્તીર્ણ</u>                      | <u>અદુરાવ.</u>  | અના.          | <u>બિલ સ.</u>  | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| <u> ૩</u> ૨. | <u>આ. સં.</u> | અનુપ.        | <u>વિષમ</u>                           | <u>શુષિર</u>                          | <u>ચિર.</u>        | <u>અવિસ્તીર્ણ</u>                      | દૂરાવ.          | <u>આસજ્</u>   | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| <b>33.</b>   | <u>આ. સં.</u> | અનુપ.        | <u>વિષમ</u>                           | શુષિર                                 | <u>ચિર.</u>        | વિસ્તીર્ણ                              | <u>અદ્દરાવ.</u> | <u>આસજ</u>    | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ३४.          | <u>આ. સં.</u> | અનુપ.        | <u>વિષમ</u>                           | <u>શુષિર</u>                          | અચિર.              | <u>અવિસ્તીર્ણ</u>                      | <u>અદ્દરાવ.</u> | <u>આસન્ન</u>  | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ૩૫.          | <u>આ. સં.</u> | અનુપ.        | <u>વિષમ</u>                           | અશુષિર                                | <u>ચિર.</u>        | અવિસ્તીર્ણ                             | <u>અદુરાવ.</u>  | <u> આસન્ન</u> | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| 3€.          | <u>આ. સં.</u> | અનુપ.        | સમ                                    | <u>શુષિર</u>                          | <u>ચિર.</u>        | <u>અવિસ્તીર્ણ</u>                      | <u>અદુરાવ.</u>  | <u>આસન્ન</u>  | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| зэ.          | અના. અસં.     | <u>ઉપ.</u>   | <u>વિષમ</u>                           | શુષ્ટિ                                | <u>ચિર.</u>        | <u>અવિસ્તીર્</u> બ્ર                   | <u>અદ્દરાવ.</u> | <u>આસન્ન</u>  | <u>બિલ સ.</u>  | ત્રસ. વ.        |
| <u>3८.</u>   |               | ***          | "                                     | "                                     | ,,                 | •••••••••••••••••••••••••••••••••••••• | 17              | **            | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ૩૯.          | અના. અસં.     | <u>ઉપ.</u>   | <u>વિષમ</u>                           | શુષિર                                 | <u>ચિર.</u>        | <u>અવિસ્તીર્</u> થ                     | <u>અદ્દરાવ.</u> | અના.          | <u> બિલ સ.</u> | <u>त्रस. स.</u> |
| <b>80.</b>   | અના. અસં.     | <u>ઉપ.</u>   | <u>વિષમ</u>                           | શુષિર                                 | <u>ચિર.</u>        | <u>એવિસ્તીર્</u> ષ                     | દૂરાવ.          | <u>આસજ્ઞ</u>  | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ४१.          | અના. અસં.     | <u>ઉપ.</u> ે | <u>વિષમ</u>                           | શુષિર                                 | <u>ચિર.</u>        | વિસ્તીર્ણ                              | <u>અદ્દરાવ.</u> | <u>આસન્ન</u>  | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ४२.          | અના. અસં.     | <u>ઉપ.</u>   | <u>વિષમ</u>                           | <u>શુષિર</u>                          | અચિર.              | <u>અવિસ્તીર્ણ</u>                      | <u>અદુરાવ.</u>  | <u>આસન્ન</u>  | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| <b>үз.</b>   | અના. અસં.     | <u>ઉપ.</u>   | विषम                                  | અશુષિર                                | <u>ચિર.</u>        | <u>અવિસ્તીર્ણ</u>                      | <u>અદુરાવ.</u>  | <u>આસન્ન</u>  | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| 88.          | અના. અસં.     | <u>ઉપ.</u>   | સમ                                    | <u>શુષિર</u>                          | <u>ચિર.</u>        | <u>અવિસ્તીર્</u> બુ                    | <u>અદ્દરાવ.</u> | <u>આસન્ન</u>  | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u> |
| ૪૫.          | અના. અસં.     | અનુપ.        | <u> </u>                              | <u>શુષિર</u>                          | <u>ચિર.</u>        | અવિસ્તીર્ણ                             | <u>અદુરાવ.</u>  | <u>આસન્ન</u>  | <u>બિલ સ.</u>  | <u>ત્રસ. સ.</u> |
|              |               |              |                                       |                                       |                    |                                        |                 |               |                |                 |

|     |               |            |                | नव सं        | ચોગી —       | ૧૦ ભાંગા            |                 |              |                |                  |
|-----|---------------|------------|----------------|--------------|--------------|---------------------|-----------------|--------------|----------------|------------------|
| ۹.  | <u>આ, સં.</u> | <u>ઉપ.</u> | <u> વિષમ</u>   | શુષિર        | <u> ચિર.</u> | <u>અવિસ્તીર્</u> જા | <u>અદ્દરાવ.</u> | <u>આસન્ન</u> | <u> બિલ સ.</u> | ત્રસ. વ.         |
| ₹.  | ".            | "          | ,,             | ,,           | ,,           | **                  | **              | ,,           | બિલ વ.         | <u>ત્રસ. સ.</u>  |
| ₹.  | "             | ,,         | ,,             | "            | **           | **                  | ,,              | અના.         | <u> બિલ સ.</u> | **               |
| ٧.  | ,,            | ,,         | ,,             | "            | **           | **                  | દૂરાવ.          | <u>આસત્ર</u> | ,,             | **               |
| ч.  | 39            | ,,         | **             | "            | **           | વિસ્તીર્ણ           | <u>અંદરાવ.</u>  | 11           | **             | "                |
| €.  | 17            | **         | **             | **           | અચિર.        | <u>અવિસ્તીર્</u> ષ  | **              | **           | "              | ,,               |
| ૭.  | 17            | **         | *11            | અશુષિર       | <u>ચિર.</u>  | 11                  | ,,              | **           | **             | "                |
| ٤.  | 11            | **         | સમ             | <u>શુપિર</u> | "            | 17                  | **              | 17           | "              | "                |
| ૯.  | "             | અનુપ.      | વિષમ           | -,,          | **           | 19                  | **              | **           | ,,             | **               |
| 10. | અના. અસં.     | <u>ઉપ.</u> | 77             | ,,           | ,,           | **                  | "               | 11           | 21             | "                |
|     |               |            | दस             | સંચોગી ~     | - સંપૂર્ણ    | અશુદ્ધ ૧            | ભાંગો           |              | •              |                  |
| ۹.  | <u>આ. સં.</u> | <u>ઉપ.</u> | <u>વિષમ</u>    | શુધિર        | <u>ચિર.</u>  | <u>અવિસ્તીર્</u> થ  | <u>અદ્દરાવ.</u> | <u>આસન્ન</u> | <u> બિલ સ.</u> | <u>ત્રસ. સ.</u>  |
|     |               |            | £ <del>2</del> | ા સંચોગી     | — સંપૂર્ણ    | શુદ્ધ ૧ ભ           | માંગો           |              |                | . —              |
| ۹.  | અના. અસં.     | અનુપ.      | સમ             | —<br>અશુ.    | અચિર.        | વિસ્તીર્ણ           | દૂરાવ.          | અના.         | બિલ વ.         | ત્રસ. <b>વ</b> . |

★ આ રીતે ૧૦૨૩ અશુદ્ધ ભાંગામાં ૧ શુદ્ધ ભાંગો મેળવતાં ૧૦૨૪ ભાંગા થાય છે, અને સાધુને પારિષ્ઠાપનિકા સમિતિના પાલનમાં આ છેલ્લું ૧૦૨૪મા ભાંગાવાળું સ્થંડિલ સર્વોત્કૃષ્ટ છે.

| સંચોગ સંખ્યા | ભાંગા |                      |
|--------------|-------|----------------------|
| ૧ સંયોગી –   | 90    |                      |
| ર "          | ૪૫    |                      |
| ૩ "          | ૧૨૦   |                      |
| 8 "          | २१०   |                      |
| પ "          | રપર   | \$                   |
| ξ "          | २१०   |                      |
| ່            | १२०   |                      |
| ٧ "          | ૪૫    |                      |
| <i>ن</i> "   | 90    |                      |
| 10 "         | ٩     | સંપૂર્ણ અશુદ્ધ ભાંગો |
| ૧૦ "         | ૧     | સંપૂર્ણ શુદ્ધ ભાંગો  |
| કુલ ભાંગા    | ૧૦૨૪  |                      |

\* \* \*

## પંચવસ્તુક પ્રકરણ શબ્દશ: વિવેચન ભાગ-3



: प्रकाशक :



પ, જેન મર્ચન્ટ સોસાયટી, ફત્તેહપુરા રોક, પાલકી, અમદાવાદ-૩૮૦૦૦૯. ટેલિ./<del>ફેક્સ</del> : (૦૯૯) ૨૬૬૦૪૯૧૧, ફોન : (૦૯૯) ૩૨૯૧૧૪૯૧

E-mail: gitarthganga@yahoo.co.in

For Personal & Private Use Only

