યાક્નીમહત્તરાસૂનુ શ્રી હરિબદ્રસૂરીશ્વરજી મહારાજા વિરચિત

પંચવસ્તુક પ્રકરણ

શલ્દશઃ વિવેચન ભાગ-૪

અહિંસ

સત્ય અસ્તેય

หนโร้วเด

www.jainelibrary.org

વિવેચક : પંડિતવર્શ શ્રી પ્રવીણચંદ્ર ખીમજી મોતા

Jain Education International

પંચવસ્તુક પ્રકરણ

શબ્દશઃ વિવેચન

ભાગ-૪

ઋૂળ ગ્રંથકાર તથા ટીકાકાર આસન્નપૂર્વાચાર્ય, યાકિનીમહત્તરાસૂનુ, સૂરિપુરંદર શ્રી દુરિભદ્રસૂરિ મહારાજા

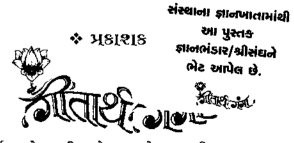
\* આશીર્વાઠઠાતા \*

વ્યાખ્યાનવાચસ્પતિ, શાસનપ્રભાવક, સ્વ. પરમ પૂજ્ય આચાર્યદેવેશ શ્રીમહિજથ રામચંદ્રસૂરીશ્વરજી મહારાજા તથા ષડ્દર્શનવેત્તા, પ્રાવચનિકપ્રતિભાધારક સ્વ. પ. પૂ. મુનિપ્રવર શ્રી મોહજિતવિજચજી મહારાજા તથા વર્તમાન શ્રુતમર્મજ્ઞાતા વિદ્વાન પ. પૂ. આચાર્ચ ભગવંત શ્રીમહિજરા ચુગભૂષણસૂરીશ્વરજી મહારાજા

> \* વિવેચનકાર \* પંડિતવર્ચ શ્રી પ્રવીણચંદ્ર ખીમજી મોતા

> > \* સંપાદિકા \*

સ્વ. ૫. પૂ. આચાર્યદેવેશ **શ્રીમહિજય રામચંદ્રસૂરીશ્વરજી મહારાજાનાં** સામ્રાજ્યવર્તી, સ્વ. ગચ્છાધિપતિ આચાર્યભગવંત **શ્રી હેમભૂષણસૂરિ મહારાજાનાં** આજ્ઞાવર્તિની ૫. પૂ. વિદુષી સા. શ્રી ચંદ્રાનનાશ્રીજી મ.નાં શિષ્યરત્ના ૫. પૂ. સા. શ્રી ચારુનંદિતાશ્રીજી મ. સા.ના વિનેયા સાધ્વીજી શ્રી <del>ક</del>લ



પ, જૈન મર્ચન્ટ સોસાયટી, ફત્તેહપુરા રોડ, પાલડી, અમદાવાદ-૭.

# પંચવસ્તુક પ્રકરણ શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ-૪

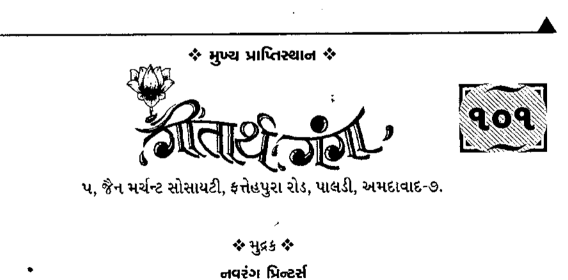
♦ વિવેચનકાર ♦ પંડિતવર્ય શ્રી પ્રવીણચંદ્ર ખીમજી મોતા વીર સં. ૨૫૩૫ વિ. સં. ૨૦૬૫ આવૃત્તિ : પ્રથમ નકલ : ૨૫૦

મૂલ્ય : રૂ. ૩૧૫=૦૦

# ક્ત આર્થિક સઢચોગ ક્ત

# શ્રી જૈન શ્વેતાંબર મૂર્તિપૂજક તપગચ્છ સંઘ

લાલબહાદુર શાસ્ત્રી માર્ગ, ઈશ્વરનગર, ભાડુંપ (વેસ્ટ), મુંબઇ-૪૦૦ ૦૭૮.



આસ્ટોડીયા, અમદાવાદ-૧. ફોન : (મો.) ૯૪૨૮૫૦૦૪૦૧ (ધર) ૨૬૬૧૪૬૦૩

# 🖞 પ્રાપ્તિસ્થાન 🏺

અમદાવાદ :
 ગીતાર્થ ગંગા
 પે, જૈન મર્ચન્ટ સોસાયટી,
 કત્તેહપુરા રોડ, પાલડી, અમદાવાદ-૩૮૦૦૦૭.
 (૦૭૯) ૨૬૬૦૪૯૧૧, ૩૨૯૧૧૪૭૧

★ મુંબઈ :
 શ્રી નિ<del>કું</del> જભાઈ આર. ભંડારી
 વિષ્ણુ મહલ, ત્રીજે માળે,
 ગરવારે પેવેલીયનની સામે,
 ડી-રોડ, ચર્ચગેટ, મુંબઈ-૪૦૦૦૨૦.
 (૦૨૨) ૨૨૮૧૪૦૪૮

# શ્રી લલિતભાઈ ઘરમશી ૩૦૨, ચંદનબાળા એપાર્ટમેન્ટ, જવાહરલાલ નહેરૂ રોડ, સર્વોદય પાર્શ્વનાથનગર, જૈન દેરાસરની પાછળ, મુલુંડ (વેસ્ટ), મુંબઈ-૪૦૦૦૮૦. જે (૦૨૨) ૨૫૬૮૦૬૧૪, ૨૫૬૮૬૦૩૦

# **+ સુરત : ડૉ. પ્ર<del>કુ</del>લભાઈ જે. શેઠ** ડી-૧, અર્પણ એપાર્ટમેન્ટ, બાબુનિવાસની ગલી, ટીમલીયાવાડ, સુરત-૩૯૫૦૦૧. ☎ (૦૨૬૧) ૩૨૨૮૬૨૩

Bangalore :
Shri Vimalchandji
C/o. J. Nemkumar & Co.
Kundan Market, D. S. Lane,
Chickpet Cross,
Bangalore-560053.
(080) (O) 22875262, (R) 22259925

શ્રી નટવરભાઈ એમ. શાહ (આફ્રિકાવાળા) ક્લેટ નં. ૫૦૧, બ્લોક-એ, રિદ્ધિવિનાયક ટાવર, વિજયનગર રેલ્વે ક્રોસિંગની પાસે, નારણપુરા, અમદાવાદ-૧૩.

🕿 (૦૭૯) ૨૭૪૭૮૫૧૨

શ્રી દિમાંશુભાઈ એન. શેઠ
 એ-૨/૪૧, અશોક સમ્રાટ, ત્રીજે માળે,
 દક્ષ્તરી રોડ, ગૌશાળા લેન, બીના જ્વેલર્સની
 ઉપર, મલાડ (ઈ.) મુંબઈ-૪૦૦૦૯૭.
 (૦૨૨) ૩૨૪૩૮૪૩૪
 (મો.) ૯૩૨૨૨૬૪૮૫૧

જામનગર :
 શ્રી ઉદયભાઈ શાહ
 C/o. મહાવીર અગરબત્તી વર્ક્સ,
 C-9, સુપર માર્કેટ, જયશ્રી ટોકીઝની સામે,
 જામનગર-૩૬૧૦૦૧.
 (o222) ૨૬૭૮૫૧૩

★ રાજકોટ :
શ્રી કમલેશભાઈ દામાણી
"જિનાજ્ઞા", ૨૭, કરણપરા,
રાજકોટ-૩૬૦૦૦૧.
☎ (૦૨૮૧) ૨૨૩૩૧૨૦

# <sub>⊈ા®</sub> પ્રકાશકીય ુ<sub>®ે®</sub>

"ગીતાર્થ ગંગા"નું મુખ્ય લક્ષ્ય તો આપણા ઉપકારી પૂર્વાચાર્યો જેવા કે પ. પૂ. આ. શ્રી હરિભદ્રસૂરીશ્વરજી મહારાજ સાહેબ, ૫. પૂ. ઉપાધ્યાયજી શ્રી યશોવિજયજી મહારાજ સાહેબ આદિ રચિત જૈનશાસ્ત્રોમાં પથરાયેલાં વિવિધ પરમાર્થભૂત તત્ત્વોનાં રહસ્યોનું નય, નિક્ષેપ, વ્યવહાર, નિશ્ચય સાપેક્ષ અર્થગાંભીર્યપૂર્ણ વિશ્લેષણ કરવાનું છે, જેથી શ્રી જૈનસંઘને તે તે પદાર્થીના સર્વાંગી બોધમાં સહાય મળે. આ કાર્ય અત્યંત વિસ્તારવાળું અને ગહન છે, ઘણાં સાધુ-સાધ્વીજી ભગવંતો આમાં સહાય કરી રહ્યાં છે, અનેક શ્રાવકો અને શ્રાવિકાઓ પણ સૌ સૌને યોગ્ય કાર્યો સંભાળી રહ્યાં છે, તે અનુસાર કામ બહાર આવી રહ્યું છે અને ક્રમસર આવતું રહેશે. દરમ્યાન શ્રી સંઘમાંથી જિજ્ઞાસુ મુમુક્ષુઓ તથા શ્રાવકો-શ્રાવિકાઓ તરફથી એવી માંગ વારંવાર આવે છે કે ૫. પૂ. મુનિપ્રવર શ્રી મોહજિતવિજયજી મહારાજ સાહેબનાં તથા ૫. પૂ. આ. ભ. શ્રીમદ્દ વિજય યુગભૂષણસુરીશ્વરજી મહારાજ સાહેબનાં જદા જદા વિષયો પરનાં અપાયેલાં વ્યાખ્યાનો તથા પંડિતવર્ય શ્રી પ્રવીણભાઈ મોતાએ વિવિધ શાસ્ત્રીય વિષયો પર કરેલાં વિવેચનો છપાવીને તૈયાર કરવામાં આવે તો સકળ શ્રી સંઘને ચોક્કસ લાભદાયી નીવડે. આવી વિનંતીઓને લક્ષ્યમાં રાખીને ટ્રસ્ટે નક્કી કર્યું છે કે આવાં વ્યાખ્યાનો તથા વિવેચનોનાં પુસ્તકો પ્રકાશિત કરવાં અને તેને માત્ર એક સંલગ્ન પ્રવૃત્તિ તરીકે સ્વીકારવી. આ કામ ગીતાર્થ ગંગાના મુખ્ય લક્ષથી સહેજ ફંટાય છે, બોધની વિવિધતા અને સરળતાની " દષ્ટિએ પણ ભિન્ન પ્રકારે છે, છતાં તત્ત્વજિજ્ઞાસુ માટે હિતકારી હોવાથી તેમ જ અતિ માંગને કારણે ઉપર્યુક્ત વિનંતી લક્ષમાં રાખીને આ પ્રવૃત્તિ ચાલુ રાખેલ છે.

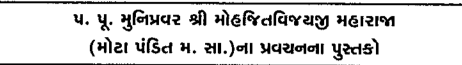
તત્ત્વજિજ્ઞાસુ જીવો માટે આવાં પુસ્તકો સમ્યશ્ જ્ઞાન-દર્શન-ચારિત્રની આરાધનામાં ઉપયોગી થશે, તેવી આશા સહિત –

પ, જૈન મર્ચન્ટ સોસાયટી, કત્તેહપુરા રોડ, પાલડી, અમદાવાદ-૭.

્રટ્સ્ટીગણ ગીતાર્થગંગા

# સર્વ હક્ક ગીતાર્થ ગંગા ટ્રસ્ટને આધીન છે.





ŧ

- ૧. આશ્રવ અને અનુબંધ
- ૨. પુદ્ગલ વોસિરાવવાની કિયા
- ૩. ચારિત્રાચાર

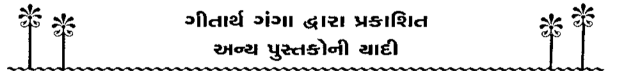
૫. પૂ. આ. ભ. શ્રીમદ્ વિજય યુગભૂષણસૂરીશ્વરજી મહારાજા \_\_\_(પંડિત મ. સા.) કૃત, સંપાદિત અને પ્રવચનના પુસ્તકો

- ૧. શ્રાવકનાં બાર વ્રતોના વિકલ્પો
- ૨. યોગદષ્ટિસમુચ્ચય
- ૩. કર્મવાદ કર્ણિકા
- ૪. સદ્ગતિ તમારા હાથમાં !
- ૫. દર્શનાચાર
- ૬. શાસન સ્થાપના
- *૭.* અને<del>ક</del>ાંતવાદ
- ८. प्रश्नोत्तरी
- ૯. ચિત્તવૃત્તિ
- ૧૦. ચાલો, મોક્ષનું સાચું સ્વરૂપ સમજીએ
- ૧૧. મનોવિજચ અને આત્મશુદ્ધિ
- ૧૨. ભાગવતી પ્રવ્રજ્યા પરિચય
- ૧૩. ભાવધર્મ ભાગ–૧ (પ્રશિધાન)
- ૧૪. ભાવધર્મ ભાગ–૨ (પ્રવૃત્તિ, વિઘ્નજય, સિદ્ધિ, વિનિયોગ)
- ९५. जैनशासन स्थापना
- १९. चित्तवृत्ति
- ९७. श्रावक के बारह व्रत एवं विकल्प
- ૧૮. લોકોત્તર દાનધર્મ ''અનુકંપા"
- **१**८. प्रश्नोत्तरी

- ૨૦. કુદરતી આફતમાં જૈનનું કર્તવ્ય
- ૨૧. ધર્મરક્ષા પ્રવચન શ્રેણી ભાગ–૧
- ૨૨. જૈનશાસન સ્વતંત્ર ધર્મ કે સંપ્રદાય ?
- २3. जिनशासन स्वतंत्र धर्म या संप्रदाय ?
- २४. Is Jaina Order Independent Religion or Denomination ?
- ev. Status of religion in modern Nation State theory
- ૨૬. ગૃઢજિનાલચ મહામંગલકારી
- ૨૭. શ્રી ઉપધાન માર્ગોપદેશિકા

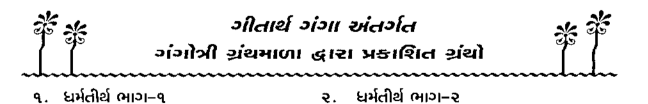
संपादक :- प. पू. गणिवर्य श्री अरिहंतसागरजी महाराज साहब

**९. पाक्षिक अतिचार** 



- ૧. શ્રી સમેતશિખરજીની સંવેદના
- ૨. શ્રી નવપદ આરાધના વિધિ
- 3. સ્વતંત્ર ભારતમાં ધર્મ પરતંત્ર !!!!! (ગુજરાતી)
- ४. स्वतंत्र भारत में धर्म परतंत्र !!!!! (ढिन्ही)
- u. Right to Freedom of Religion un ( અંગ્રેજી)
- **૬. 'રક્ષાધર્મ' અભિ**યાન (ગુજરાતી)
- ø. 'Rakshadharma' Abhiyaan (અંગ્રેજી)

સંકલનકર્તા : જ્યોતિષભાઈ શાહ સંકલનકર્તા : જ્યોતિષભાઈ શાહ સંકલનકર્તા : ધર્મતીર્થ રક્ષા સમિતિ સંકલનકર્તા : ધર્મતીર્થ રક્ષા સમિતિ સંકલનકર્તા : ધર્મતીર્થ રક્ષા સમિતિ સંકલનકર્તા : ધર્મતીર્થ રક્ષા સમિતિ







# વિવેચનકાર :– પંડિતવર્ચ શ્રી પ્રવીણચંદ્ર ખીમજી મોતા

૧. યોગલિંશિકા શબ્દશ: વિવેચન ૨. અધ્યાત્મઉપનિષત પ્રક્રરણ શબ્દશઃ વિવેચન 3. અધ્યાત્મમતપરીક્ષા શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ–૧ ૪. અધ્યાત્મમતપરીક્ષા શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ-૨ ૫. અધ્યાત્મમતપરીક્ષા શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ–૩ ૬. વિંશતિવિંશિકા શબ્દશઃ વિવેચન પુર્વાધ ૭. વિંશતિવિંશિકા શબ્દશઃ વિવેચન ઉત્તરાર્ધ ૮. આરાધક–વિરાધક ચતુર્ભગી શબ્દશઃ વિવેચન ૯. સમ્યકૃત્વ ષટ્રચાન ચઉપઈ શબ્દશઃ વિવેચન ૧૦, અધ્યાત્મસાર શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ–૧ ૧૧, પ્રતિમાશતક શબ્દશ: વિવેચન ભાગ–૧ ૧૨, પ્રતિમાશતક શબ્દશ: વિવેચન ભાગ–૨ ૧૩. કુપદષ્ટાંત વિશદીકરણ શબ્દશઃ વિવેચન ૧૪. પંચસૂત્ર શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ–૧ (સૂત્ર ૧–૨) ૧૫. સૂત્રના પરિણામદર્શક ચત્નલેશ ભાગ–૧ ૧૬. પંચસૂત્ર શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ-૨ (સૂત્ર ૩-૪-૫) ૧૭. સામાચારી પ્રકરણ શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ–૧ ૧૮. સામાચારી પ્રકરણ શબ્દશ: વિવેચન ભાગ-૨ ૧૯, પ્રતિમાશતક શબ્દશ: વિવેચન ભાગ–૩ ૨૦. દાનુલાગ્નિંશિકાન્વ શબ્દશઃ વિવેચન ૨૧. મિત્રાહાત્રિંશિકાન્૨૧ શબ્દશઃ વિવેચન ૨૨. યોગશતક શબ્દશ: વિવેચન ૨૩. પંચવસ્તુક પ્રકરણ શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ-૧ ૨૪. યોગભેદદ્ધાત્રિંશિકા-૧૮ શબ્દશઃ વિવેચન ૨૫. યોગવિવેકતાંત્રિંશિકા-૧૯ શબ્દશઃ વિવેચન ૨૬. સાધુસામગ્ર્યદ્ધાત્રિંશિકા-૬ શબ્દશઃ વિવેચન ૨૭. ભિસુદ્ધાત્રિંશિકા-૨૭ શબ્દશઃ વિવેચન ૨૮. દીક્ષાહાત્રિશિકા–૨૮ શબ્દશઃ વિવેચન ૨૯. યોગદષ્ટિની સંજઝાય શબ્દશ: વિવેચન 30. કેવલિભુક્તિવ્યવસ્થાપનદ્ધાત્રિંશિકા–30 શબ્દશઃ વિવેચન

૩૧. પાતંજલયોગલક્ષણવિચારદ્ધાત્રિંશિકા–૧૧ શબ્દશઃ વિવેચન ૩૨. જ્ઞાનસાર શબ્દશ: વિવેચન 33. સંથારા પોરિસી સૂત્રનો ભાવાનુવાદ અને હિંસાષ્ટક શબ્દશઃ વિવેચન 38. જિનમહત્ત્વહાશ્રિશિકા–૪ શબ્દશઃ વિવેચન ૩૫. સમ્યગ્દષ્ટિદ્ધાત્રિંશિકા–૧૫ શબ્દશઃ વિવેચન 39. ચોગલક્ષણદ્ધાત્રિંશિ<del>કા</del>–૧૦ શબ્દશઃ વિવેચન **૩૭. મુક્તિઅદ્વેષપ્રાધાન્યદ્વા**ત્રિંશિકા–૧૩ શબ્દશઃ વિવેચન ૩૮. અપનર્ખધકદ્ધાત્રિંશિકા-૧૪ શબ્દશઃ વિવેચન ૩૯. યોગદષ્ટિસમુચ્ચય શબ્દંશઃ વિવેચન ભાગન્વ ૪૦. યોગદષ્ટિસમુચ્ચય શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ–૨ ૪૧. ચોગદષ્ટિસમુચ્ચય શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ-૩ ૪૨, અધ્યાત્મસાર શબ્દશ: વિવેચન ભાગ–૨ ૪૩. અધ્યાત્મસાર શબ્દશ: વિવેચન ભાગ–૩ ૪૪. યતિલક્ષણસમુચ્ચય પ્રકરણ શબ્દશઃ વિવેચન ૪૫. દૈવપુરૂષકારદ્ધાત્રિંશિકા–૧૭ શબ્દશઃ વિવેચન ૪૬. તારાદિત્રયદ્ધાત્રિંશિકા–૨૨ શબ્દશઃ વિવેચન ૪૭. કુતર્કગ્રહનિવૃત્તિદ્ધાત્રિંશિકા–૨૩ શબ્દશઃ વિવેચન ૪૮. સદદષ્ટિદ્ધાત્રિંશિકા–૨૪ શબ્દશઃ વિવેચન ૪૯. પંચવસ્તુક પ્રકરણ શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ-૨ ૫૦. માર્ગદ્ધાત્રિંશિકાન્૩ શબ્દશઃ વિવેચન ૫૧. દેશનાદ્ધાત્રિંશિકા-૨ શબ્દશઃ વિવેચન પર. જિનભક્તિદ્ધાત્રિંશિકા-પ શબ્દશઃ વિવેચન **પ3. યોગાવતાર**દ્ધાત્રિંશિકા–૨૦ શબ્દશઃ વિવેચન ૫૪. યોગમાહાત્મ્યદ્ધાત્રિંશિકા–૨૬ શબ્દશઃ વિવેચન ૫૫. સજજનસ્તુતિદ્ધાત્રિંશિકા–૩૨ શબ્દશઃ વિવેચન ૫૬. પૂર્વસેવાడાત્રિંશિકા–૧૨ શબ્દશઃ વિવેચન ૫૭. ઈશાનુગ્રહવિચારદ્ધાત્રિંશિકા–૧૬ શબ્દશઃ વિવેચન ૫૮. કલેશહાનોપાયદ્ધાત્રિંશિકાન્૨૫ શબ્દશઃ વિવેચન ૫૯. વિનયલાત્રિંશિકા–૨૯ શબ્દશઃ વિવેચન ૬૦. શ્રી સીમંધરસ્વામીને વિનંતીરૂપ ૧૨૫ ગાથાનું સ્તવન શબ્દશઃ વિવેચન <u> ૧૧. પ્રતિમાશતક શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ-૪</u>

**કર. પંચવસ્તુક પ્રકરણ શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ–**3



સર્વસંગના ત્યાગરૂપ પ્રવ્રજ્યાના ગ્રહણકાળમાં મુમુક્ષુમાં સામાયિકચારિત્ર ઉચ્ચરાવવામાં આવે છે, અને ત્યારપછી તે નવદીક્ષિત સાધુ પ્રતિદિનક્રિયાને શાસ્ત્રોક્ત વિધિ મુજબ કરી કરીને સંપન્ન થાય ત્યારે તેને પંચમહાવ્રતોમાં ઉપસ્થાપના કરવારૂપ છેદોપસ્થાપનીયચારિત્ર ઉચ્ચરાવવામાં આવે છે અને તે પંચમહાવ્રતોનું પાલન કરવા માટે સાધુને ગુરુકુલવાસ, ગચ્છવાસ આદિ ૧૧ વસ્તુઓ અતિઉપકારક છે. આથી ગ્રંથકાર સૂરિપુરંદર ૫. પૂ. આ. શ્રી હરિભદ્રસૂરિ મહારાજાએ પ્રથમ 'પ્રવ્રજ્યાવિધાન' વસ્તુનું અને દ્વિતીય 'પ્રતિદિનક્રિયા' વસ્તુનું પ્રરૂપણ કર્યા પછી તૃતીય 'ઉપસ્થાપના' વસ્તુનું પ્રરૂપણ કરેલ છે, જેનું વિવેચન પ્રસ્તુત ભાગ-રુમાં કરવામાં આવેલ છે.

આ **'પંચવસ્તુક પ્રકરણ ભાગ-**૪'માં 'વ્રતઉપસ્થાપના' નામની ત્રીજી વસ્તુમાં આવતા સૂક્ષ્મ પદાર્થો સમજાવવા માટે, યોગ-અધ્યાત્મગ્રંથમર્મજ્ઞ પંડિતવર્ય શ્રી પ્રવીણભાઈએ પોતાની અનોખી શૈલીમાં સચોટ-સુંદર વિવેચન કરી ગ્રંથના અંતર્નિહિત ભાવો જણાવવાનો પ્રયાસ કરેલ છે. આથી આ ગ્રંથ સંસ્કૃત-પ્રાકૃત ભાષાના અભિજ્ઞ તત્ત્વજિજ્ઞાસુ વર્ગને તો ઉપકારક બનશે જ, પરંતુ સંસ્કૃત-પ્રાકૃત ભાષાના અનભિજ્ઞ તત્ત્વજિજ્ઞાસુ વર્ગને પણ દિગ્દર્શનરૂપ બની રહેશે.

જોકે પ્રસ્તુત ગ્રંથનું અધ્યયન-સંકલન કરવાની મારામાં કોઈ યોગ્યતા નથી, તોપણ પરમ ભાગ્યોદયને વશ મને આ મહાપ્રમાણવાળા ગ્રંથના તત્ત્વોનો અધ્યાત્મરસિક પંડિતવર્ય શ્રી પ્રવીણભાઈ મોતા પાસે અભ્યાસ કરવાની સોનેરી તક સાંપડી અને આ શક્ય બન્યું, તેમાં અનેક પૂજ્યશ્રીઓની મારા ઉપર વરસી રહેલી મહાકૃપા જ કારણ છે.

સુવિશાલ ગચ્છાધિપતિ-કલિકાલકલ્પતરુ-બાલદીક્ષાસંરક્ષક-મહાન શાસનપ્રભાવક-આચાર્યદેવેશ શ્રીમદ્ વિજય રામચન્દ્રસૂરીશ્વરજી મહારાજાના વિદાન શિખ્યરત્નો ષડ્દર્શનવિદ્-અધ્યાત્મગુણસંપત્ર-શુદ્ધમાર્ગપ્રરૂપક સ્વ. પરમ પૂજ્ય મુનિપ્રવર શ્રી મોહજિતવિજયજી મહારાજાના તથા નિપુણમતિસંપન્ન-સૂક્ષ્મતત્ત્વવિવેચક પરમ પૂજ્ય આચાર્ય ભગવંત શ્રીમદ્વિજય યુગભૂષણસૂરીશ્વરજી મહારાજાના શ્રીમુખેથી વૈરાગ્યમય તાત્ત્વિક પ્રવયનોના શ્રવજ્ઞ દ્વારા સંસારથી વિરક્ત બનેલા મારા સંસારી પક્ષે માતુશ્રીએ (હાલમાં ૫. પૂ. સા. શ્રી ચારુનંદિતાશ્રીજી મ. સા.નાં શિષ્યા સા. શ્રી ધ્યાનરુચિતાશ્રીજી મ. સા.એ) અમારામાં સુસંસ્કારોના સિંચન દ્વારા વૈરાગ્યનાં બીજ રોપ્યા, જેના પ્રભાવે મને તથા મારા સંસારી પક્ષે ભાઈને (હાલમાં ૫. પૂ. આચાર્ય ભગવંત શ્રીમદ્વિજય યુગભૂષણસૂરીશ્વરજી મ. સા.ના વિનેય મુનિશ્રી કેવલ્યજિતવિજયજી મ. સા.ને) બાલ્યવયમાં જ પ્રવ્રજયાગ્રહણના મનોરથ જાગ્યા, જે મનોરથ શાસનદેવની કૃપાથી પૂર્ણ થતાં, ભાઈને સન્માર્ગોપદેશક ૫. પૂ. આચાર્ય ભગવંત શ્રીમદ્વિજય યુગભૂષણસૂરીશ્વરજી (નાના પંડિત) મહારાજ સાહેબના પાદયદ્રમાં જીવન સમર્પિત કરવાનું સદ્ભાગ્ય પ્રાપ્ત થયું, તેમ જ મને શતાધિક શ્રમણીવૃંદના સમર્થસંચાલિકા વિદુષી સા. પૂજ્ય શ્રી ચંદ્રાનનાશ્રીજી મ. સા.નાં વિનેયરત્ના પરમ પૂજ્ય સા. શ્રી ચારુનંદિતાશ્રીજી મ. સા.ના ચરણકમળમાં જીવન સમર્પણ કરવાનું સૌભાગ્ય પ્રાપ્ત થયું. દીક્ષિત જીવનમાં વિદુષી સાધ્વીજી પુજ્ય શ્રી **ચંદ્રાનનાશ્રીજી મ. સા.**એ કરી આપેલ અનુકૂળતા અનુસાર પરમ પૂજ્ય ગુરુમહારાજને જૈનશાસનના મહાન ગ્રંથોના કોડીંગ વગેરે કાર્ય માટે મારે પણ અમદાવાદમાં સ્થિરતા કરવાનું થયું, તે દરમિયાન પૂ. ગુરુમહારાજની અસીમકૃપાથી **પંડિતવર્ય શ્રી પ્રવીણભાઈ** પાસે પંચવસ્તુક ગ્રંથની સંકલના કરવાનું સદ્ભાગ્ય મને પ્રાપ્ત થયું.

આ ગ્રંથના ગુજરાતી વિવેચનના પ્રૂફ સંશોધનાદિ કાર્યમાં શ્રુતોપાસક-શ્રુતપિપાસુ સુશ્રાવક **શ્રી શાંતિલાલ** શિવલાલ શાહનો વિશેષ સહયોગ પ્રાપ્ત થયો છે. તેઓએ પણ પોતાને આવા ઉત્તમ ગ્રંથરત્નના સ્વાધ્યાયની-વાંચનની અમૂલ્ય તક સાંપડી તે બદલ ધન્યતા અને ઉપકૃતતા અનુભવેલ છે.

આ અવસરે ૫. પૂ. સા. શ્રી હિતરુચિતાશ્રીજી મ. સા. તથા ૫. પૂ. સા. શ્રી જિતમોહાશ્રીજી મ. સા. પ્રમુખ સહવર્તી સાધ્વીજી ભગવંતોનો ઉપકાર પણ વિસરાય તેમ નથી. તેઓએ મારી પાસે અન્ય કોઈ કાર્યની અપેક્ષા ન રાખતાં મને જ્ઞાન-ધ્યાનની અનુકૂળતા કરી આપી છે, તે બદલ તેઓની હું ઋણી છું.

# વિશેષ ઉપકારી પ્રતિ ચર્તિકચિત્ કૃતજ્ઞતા દાખવવાનો અમૂલ્ય અવસર :

આમ તો હું અનેક ઉપકારીઓના ઉપકારને ઝીલીને મારી નાનીશી ઉંમરમાં પ્રસ્તુત વિશાળકાય ગ્રંથનું સંકલન કરવા સમર્થ બની છું, છતાં મને બૌદ્ધિક દષ્ટિએ આટલા સ્તર સુધી પહોંચાડવામાં અત્યાર સુધી મારા જીવનમાં મુખ્યતયા ચાર વ્યક્તિઓનો સિંહફાળો છે, તે હું કોઈપણ કાળે ભૂલી શકું તેમ નથી અને તેની અહીં નોંધ લેતાં પરમ ઉપકૃતતાની લાગણીઓ અનુભવું છું.

(૧) ધર્મતીર્થરક્ષક-ભાવતીર્થપ્રાપક-અધ્યાત્મગુણસંપન્ન પરમ પૂજ્ય આચાર્ય ભગવંત શ્રીમદ્વિજય યુગભૂષણસૂરીશ્વરજી મહારાજ સાહેબ, જેઓએ અજ્ઞાનરૂપી અંધકારથી છવાયેલ મારા અંતરમાં ઉપદેશરૂપી ચિનગારી દ્વારા જ્ઞાનરૂપી દીપકનું ટમટમિયું પ્રગટાવ્યું અને જેઓ પાસેથી મને મારી પ્રાથમિક કક્ષામાં પહેલવહેલા ૧૪૪૪ ગ્રંથના કર્તા પરમ પૂજ્ય આ. શ્રી હરિભદ્રસૂરીશ્વરજી મહારાજા તથા જૈનતાર્કિકશિરોમણી મહામહોપાધ્યાય પરમ પૂજ્ય શ્રી યશોવિજયજી મહારાજાનું શુભનામ સાંભળવા મળ્યું, તેઓશ્રીની મહાનતાનો બોધ થયો, તેમ જ તેઓશ્રી દ્વારા રચાયેલા કપ-છેદ-તાપથી શુદ્ધ શાસ્ત્રોનાં નામો તથા પદાર્થો શ્રવણગોચર થયા. તે સિવાય પણ પ. પૂ. આચાર્ય ભગવંત શ્રીમદ્વિજય યુગભૂષણસૂરીશ્વરજી મહારાજ સાહેબે મારા પર કરેલા સંયમજીવનમાં સ્થિરીકરણ આદિ અન્ય સેંકડો ઉપકારોને હું જીવનભર વિસરી શકું તેમ નથી.

(૨) સદ્જ્ઞાનપિપાસુ-કલ્યાણાભિલાષિણી-યોગક્ષેમકારિણી ૫. પૂ. ગુરુવર્યા સા. શ્રી ચારુનંદિતાશ્રીજી મ. સા., જેઓએ મને પ્રવ્રજયા આપવા દ્વારા મારી સર્વ જવાબદારી પોતાના શિર ઉપર લીધી, મને વાત્સલ્ય આપીને તેમ જ મારા અનેક અપરાધોની ક્ષમા આપીને પણ મને શ્રુતાભ્યાસ કરાવ્યો, પંડિતવર્ય શ્રી અમેજ્જર્જા અનેક અપરાધોની ક્ષમા આપીને પણ મને શ્રુતાભ્યાસ કરાવ્યો, પંડિતવર્ય શ્રી અનેક ઉપકારો બદલ તેઓશ્રીની હું ઋણી છું.

(૩) સ્વાધ્યાયરસિક પ. પૂ. સા. શ્રી ધ્યાનરુચિતાશ્રીજી મ. સા., જેઓ સંસારીપક્ષે મારી સાથે માતૃત્વનો સંબંધ ધરાવનાર છે, તેઓએ સંસારના અનેક ઝંઝાવાતો વચ્ચે પણ પોતાનાં બન્ને સંતાનોને માત્ર ભૌતિક દષ્ટિએ જ નહીં પરંતુ ધાર્મિક દષ્ટિએ પણ જ્ઞાનાદિથી સંપન્ન કર્યાં અને ઉત્તમ સંસ્કારોનું સિંચન કર્યું, એટલું જ નહીં પરંતુ પ્રવ્રજ્યા અપાવવા સુધીનો અથાગ પુરુષાર્થ કર્યો, અને ઉત્તમ ગુરુની શોધ કરીને પોતાના ભવિષ્યની પણ ચિંતા કર્યા વગર પોતાની બે આંખ સમાન બંને સંતાનોને ગુરુવરના ચરણે સમર્પિત કરીને પોતાના 'માતૃત્વ'પદને ધન્ય બનાવ્યું, અને અંતે સ્વયં પણ પ્રવ્રજયા અંગીકાર કરીને સદા માટે ગુરુચરણ અંતેવાસી બન્યાં. જગતમાં આવી માતાઓ વિરલ જ હોય છે. આથી તેઓના પણ ઉપકારનો મહારાશિ મારા શિર પર સદા રહેશે.

(૪) <mark>અસંગભાવપ્રિય પંડિતવર્ય સુશ્રાવક શ્રી પ્રવીણભાઈ મોતા,</mark> જેઓએ મારા અજ્ઞાનભર્યા, અવિવેકભર્યા વર્તનની પણ ઉપેક્ષા કરીને, પોતાનાં સમય-શક્તિનો ભોગ આપીને મને અધ્યાપન દ્વારા સંપન્ન કરી. તેઓના તે ઉપકારને સ્મૃતિપથમાં લાવીને તેઓશ્રીનોઃહું અત્યંત આભાર માનું છું.

વિ. સં. ૨૦૬૫, કા. સુદ-૫, જ્ઞાનપંચમી તા. ૩-૧૧-૨૦૦૮, સોમવાર ગીતાર્થગંગા, ૫, જૈન મર્ચન્ટ સોસાયટી, કત્તેહપુરા રોડ, પાલડી, અમદાવાદ-૩૮૦૦૦૭.

# शुभं भवतु

પરમ પૂજ્ય, પરમતારક, પરમારાધ્યપાદ આચાર્યદેવેશ શ્રીમહિજય રામચન્દ્રસૂરીશ્વરજી મહારાજાનાં સામ્રાજ્યવર્તી, સ્વ. ગચ્છાધિપતિ આચાર્યભગવંત શ્રી હેમભૂષણસૂરિ મહારાજાનાં આજ્ઞાવર્તિની ૫. પૂ. સા. ચંદ્રાનનાશ્રીજી મ. સા.નાં શિષ્યરત્ના ૫. પૂ. સા. ચારુનંદિતાશ્રીજી મ. સા.ના શિષ્યા સાધ્વીજી કલ્પનંદિતાશ્રીજી



# પંચવસ્તુક ગ્રંથરત્ન અંતર્ગત તૃતીય વ્રતસ્થાપનાવસ્તુના પદાર્થો**ની સંક્ષિપ્ત સંકલના**

યોગ્ય જીવ શાસ્ત્રોક્ત વિધિ મુજબ પ્રવ્રજ્યા ગ્રહણ કર્યા પછી શાસ્ત્રોક્ત વિધિ અનુસાર પ્રતિદિનક્રિયા કરે, તો તેને પ્રવ્રજ્યાગ્રહણકાળમાં પ્રાપ્ત થયેલ સર્વવિરતિ ગુણસ્થાનક ઉત્તરોત્તર વૃદ્ધિ પામે છે, અને કદાચ પ્રવ્રજયાગ્રહણકાળમાં યોગ્ય પણ જીવનું તે પ્રકારે સદ્વીર્ય ઉલ્લસિત થયું ન હોય તો તેને તે વખતે સર્વવિરતિ ગુણસ્થાનક પ્રાપ્ત ન પણ થાય, તોપણ તે સાધુને પ્રતિદિનક્રિયાના બળથી સમભાવરૂપ સામાયિક ઉલ્લસિત થાય છે, અને તે સાધુની ઉચિત કાળે પાંચ મહાવ્રતોમાં આરોપણરૂપ વ્રતસ્થાપના કરવામાં આવે છે, જે વ્રતસ્થાપના પાંચ પ્રકારના ચારિત્રમાંથી બીજા છેદોપસ્થાપનીય ચારિત્રરૂપ છે. આથી પ્રસ્તુત પંચવસ્તુક ગ્રંથમાં બતાવેલ પાંચ વસ્તુઓમાંથી ગાથા ૨૨૯થી ૬૦૯ સુધી બીજી પ્રતિદિનક્રિયા નામની વસ્તુ બતાવ્યા પછી ગાથા ૬૧૦થી ૯૩૨ સુધી ત્રીજી વ્રતસ્થાપના નામની વસ્તુ બતાવેલ છે.

આ **'વ્રતસ્થાપના'** નામની વસ્તુનું સ્વરૂપ ગ્રંથકારે મુખ્ય ત્રણ દ્વારોના વિભાગથી વર્ષવેલ છે, તે આ પ્રમાણે :

(१) व्रतानि येभ्यो दातव्यानि द्वार, (२) यथा दातव्यानि द्वार અને (૩) यथा पालयितव्यानि द्वार.

## (१) व्रतानि येभ्यो दातव्यानि द्वार :

વ્રતો કોને આપવાં જોઈએ ? એ પ્રકારના પ્રથમ દ્વારમાં, પાંચ મહાવ્રતોનું પાલન કરવા માટે સમર્થ જીવો કોણ છે ? તેનો અનેક પેટા દ્વારોથી વિશદ્ બોધ કરાવવામાં આવેલ છે.

જે નવદીક્ષિત સાધુ સંયમના પરિણામવાળા છે તેઓ વ્રતસ્થાપના પૂર્વે ભણવા યોગ્ય ઉચિત સૂત્રો ભણી લે, તે સૂત્રોના અર્થોનો ગુરુ પાસેથી સમ્યગ્ બોધ કરી લે, જેથી તે સાધુ વ્રતની મર્યાદા અનુસાર કલ્પ્યાકલ્પ્યનો યથાર્થ નિર્ણય કરીને કલ્પ્ય વસ્તુનું ગ્રહણ કરવા અને અકલ્પ્ય વસ્તુનો પરિહાર કરવા સમર્થ બને, ત્યારે તે સાધુની પાંચ મહાવ્રતોમાં આરોપણ કરવારૂપ ઉપત્થાપના કરવામાં આવે છે, જેનાથી તે નવદીક્ષિત સાધુ પ્રથમ સામાયિકચારિત્રના પ્રકર્ષને પામીને બીજા છેદોપસ્થાપ્યચારિત્રની પ્રાપ્તિ કરે છે.

પ્રસ્તુત પ્રથમ દ્વારમાં યોગ્ય જીવની વ્રતસ્થાપના કરવા વિષયક ઉત્સર્ગ-અપવાદ શું છે ?, નૂતન દીક્ષિત સાધુની વ્રતસ્થાપના કરતાં પૂર્વે કઈ રીતે પરીક્ષા કરવામાં આવે છે ?, તે સાધુ કઈ રીતે વ્રતસ્થાપનાને યોગ્ય બને છે ? ઇત્યાદિનું વિસ્તારથી વર્જ્ઞન ગાથા ૬૧૩થી ૬૬૬ સુધી કરેલ છે.

### (२) व्रतानि यथा दातव्यानि द्वारः

વ્રતો કઈ રીતે આપવાં જોઈએ ? એ પ્રકારના દ્વિતીય દ્વારમાં, યોગ્ય પણ જીવોમાં પાંચ મહાવ્રતોનું આરોપણ કરવા વિષયક કઈ વિધિ છે ? તેનો સમ્યગ્ બોધ કરાવવામાં આવેલ છે. પ્રથમ દારમાં બતાવી તે પ્રકારની યોગ્યતા પ્રાપ્ત કરીને સાધુ શાસ્ત્રોક્ત વિધિપૂર્વક પાંચ મહાવ્રતો ગ્રહજ્ઞ કરે તો તે સાધુને અવશ્ય સંયમના કંડકોની વૃદ્ધિ દારા ભાવથી બીજું ચારિત્ર પ્રાપ્ત થાય છે. તેથી પ્રસ્તુત દારમાં યોગ્ય જીવની વ્રતસ્થાપના કરવા વિષયક વિધિનું વર્જ્ઞન ગાથા ૬૬૭થી ૬૭૭ સુધી કરેલ છે.

### (3) व्रतानि यथा पालयितव्यानि द्वारः

વ્રતો કઈ રીતે પાલન કરવાં જોઈએ ? એ પ્રકારના તૃતીય દ્વારમાં પોતાનામાં આરોપિત કરાયેલાં પાંચ મહાવ્રતોનું પાલન યોગ્ય જીવો કઈ રીતે કરે છે ? તેનો ૧૧ પેટા દ્વારોથી બોધ કરાવવામાં આવેલ છે.

દ્વિતીય દ્વારમાં બતાવ્યું તે પ્રકારે પાંચ્ મહાવ્રતોમાં ઉપસ્થાપિત સાધુ શાસ્ત્રોક્ત વિધિપૂર્વક પાંચ મહાવ્રતોનું પાલન કરે, તો તે સાધુને પ્રાપ્ત થયેલ ચારિત્રના પરિજ્ઞામનું રક્ષણ થાય છે, અને કદાચ ભાવથી ચારિત્રનો પરિજ્ઞામ પ્રાપ્ત થયો ન હોય તો પ્રાપ્ત થાય છે. તેથી તે મહાવ્રતોના પાલનની શાસ્ત્રોક્ત વિધિનું જ્ઞાન કરાવવા અર્થે પ્રસ્તુત દ્વારમાં ગ્રંથકારશ્રીએ અનેક દેષ્ટાંતો દ્વારા વ્રતપાલનના ૧૧ ઉપાયોનું વિસ્તૃત વર્શન<sup>\*</sup>ગાથા ૬૭૮થી ૯૦૭ સુધી કરેલ છે.

# તે ૧૧ ઉપાયોનું સંક્ષિપ્ત સ્વરૂપ આ પ્રમાણે છે 🛏

(૧) 'ગુરુ' – સંયમ ગ્રહણ કર્યા પછી ગુણવાન ગીતાર્થ ગુરુના સાંનિધ્યમાં રહેવાથી યોગ્ય શિષ્યને નિત્ય નવું નવું શાસ્ત્રાધ્યયન કરવા મળે છે, અને સંયમના સર્વ આચારો સંયમના કંડકોની વૃદ્ધિનું કારણ કઈ રીતે બને ? તેનો માર્ગાનુસારી બોધ થાય છે. તેથી સાધુએ આગમને પરતંત્ર એવા ગીતાર્થ ગુરુના સાંનિધ્યમાં રહેવું જોઈએ. અગીતાર્થ ગુરુને પરતંત્ર રહેનારા શિષ્યને સંયમનો પરિણામ પ્રાપ્ત થતો નથી; કેમ કે તેવા ગુરુની નિશ્રામાં રહીને તે શિષ્ય પ્રમાદને વશ થઈને સંયમથી વિરુદ્ધ પ્રવૃત્તિ કરે છે. તેથી તેવા સાધુનો પરમાર્થથી ગુરુકુલવાસ તો નથી, પરંતુ તે સાધુને ગૃહીકુલનો અને ગુરુકુલનો, એમ ઉભય કુલનો પરિત્યાગ થાય છે, જે અનર્થના ફળવાળો છે, ઇત્યાદિ સ્પષ્ટીકરણ ગ્રંથકારે પ્રસ્તુત દ્વારમાં સંયમના 'ગુરુકુલવાસ' નામના પ્રથમ ઉપાયમાં કરેલ છે.

(ર) 'ગચ્છ' – ગુણવાન ગીતાર્થ ગુરુની નિશ્રામાં રહેલો સુસાધુઓનો પરિવાર ગચ્છ છે, અને તેવા ગુણવાન ગચ્છમાં વસવાથી વિનયને કારણે સુસાધુઓને વિપુલ નિર્જરા થાય છે, તેમ જ પ્રમાદદોષને દૂર કરે તેવું ઉચિત પ્રવૃત્તિનું સ્મારણ થાય છે, અનુચિત પ્રવૃત્તિનું વારણ થાય છે અને અધિક ગુણસ્થાનમાં જવા વિષયક ઉચિત પ્રવૃત્તિનું ચોદન થાય છે, જેના કારણે ગચ્છમાં રહેનારા સાધુઓ દોષોથી સુરક્ષિત રહે છે, ઉચિત પ્રવૃત્તિ કરીને ગુણસ્થાનમાં સ્થિર રહે છે અને ગુણવાન ગીતાર્થ ગુરુની પ્રેરણાના બળથી તેઓના ગુણસ્થાનની સદા વૃદ્ધિ થાય છે.

જે ગચ્છમાં આ પ્રકારનાં સ્મારણા આદિ થતાં ન હોય તે ગચ્છનો વિધિપૂર્વક ત્યાગ કરવો જોઈએ; કેમ કે ગચ્છમાં રહેલા શિષ્ય, ધર્મભાઈ વગેરે જીવને સુગતિમાં લઈ જતા નથી, પરંતુ ગચ્છમાં રહેલાં જ્ઞાન-દર્શન-ચારિત્ર જીવને સુગતિમાં લઈ જાય છે. વળી ગચ્છમાં સાધુ ગચ્છની એકલબ્ધિથી વસતા હોય અર્થાત્ સાધુ એકબીજાને પરસ્પર ઉપકારક બને તે રીતે વસતા હોય, તે ગચ્છવાસ છે, પરંતુ જે ગચ્છમાં પરસ્પર સાધુઓને ઉપકાર થતો ન હોય તે ગચ્છવાસ નથી, પણ છત્રમઠચ્છત્રતુલ્યવાસ છે. તેવા અછત્રતુલ્ય ગચ્છવાસના બળથી તે ગચ્છમાં વસનારા સાધુઓને જોકે આહાર-વસતિ આદિની ચિંતા રહેતી નથી, પરંતુ તેવા ગચ્છમાં વસવાથી સાધુઓને ગચ્છવાસનું ફળ પ્રાપ્ત થતું નથી. આ સર્વ વર્જીન ગ્રંથકારે પ્રસ્તુત દ્વારમાં સંયમના 'ગચ્છ' નામના બીજા ઉપાયમાં કરેલ છે.

(૩) 'વસતિ' – સાધુ મૂલોત્તરગુણથી પરિશુદ્ધ વસતિમાં અને સ્ત્રી આદિથી વર્જિત વસતિમાં નિવાસ કરે છે, જેથી વસતિના નિર્માણમાં કે સમારકામમાં થતા આરંભવિષયક કરણ-કરાવણ-અનુમોદનનું વર્જન થાય અને બ્રહ્મગુપ્તિનું પાલન થાય. તેથી તેવી પરિશુદ્ધ વસતિનો બોધ કરાવવા અર્થે મૂલગુણ અને ઉત્તરગુણથી અશુદ્ધ વસતિનું સ્વરૂપ, નિર્દોષ પણ વસતિમાં પ્રાપ્ત થતા કાલાતિકાંતતા આદિ દોષોનું સ્વરૂપ, તેમ જ સ્ત્રી આદિવાળી વસતિમાં રહેવાથી થતા દોષોનું સ્વરૂપ ગ્રંથકારે પ્રસ્તુત દ્વારમાં વિસ્તારથી સંયમના 'વસતિ' નામના ત્રીજા ઉપાયમાં દર્શાવેલ છે.

(૪) 'સંસર્ગ' – સાધુએ સંયમજીવનમાં અકલ્યાણમિત્ર એવા પાસત્થાદિના સંસર્ગનો ત્યાગ કરવો જોઈએ, અન્યથા સુસાધુને પણ પાસત્થાદિના સંસર્ગથી પાસત્થાદિના પ્રમાદાદિ દોષો પ્રાપ્ત થાય છે. કદાચ કોઈ સત્ત્વશાળી જીવને પાસત્થાદિના સંસર્ગથી સંસર્ગકૃત દોષોની પ્રાપ્તિ ન પણ થાય, તોપણ, અકલ્યાણમિત્રના સંસર્ગનું વર્જન કરવાની ભગવાનની આજ્ઞાનું પાલન ન થવાથી આજ્ઞાભંગાદિ દોષોની પ્રાપ્તિ થાય છે, તેમ જ તે સાધુને પાપમિત્રોના પાપની, અનુમતિ અવશ્ય થાય છે, ઇત્યાદિ કથન ગ્રંથકારે પ્રસ્તુત દ્વારમાં અનેક દષ્ટાંતોથી સંયમના 'સંસર્ગ' નામના ચોથા ઉપાયમાં કરેલ છે.

(પ) 'ભક્ત' – ભક્ત એટલે આહાર. સાધુ ભિક્ષાટનકાળમાં આહાર ગ્રહણ કરતી વખતે ગોચરીના ૪૨ દોષોનો અને આહાર વાપરતી વખતે માંડલીના ૫ દોષોનો પરિહાર કરે છે, જો તેનો પરિહાર સાધુ ન કરે તો સાધુનું સંયમ નાશ પામે. તેથી ગોચરીવિષયક તે ૪૭ દોષોનો બોધ ગ્રંથકારે પ્રસ્તુત દ્વારમાં સંયમના 'ભક્ત' નામના પાંચમા ઉપાયમાં કરાવેલ છે.

(૬) 'ઉપકરણ' – સાધુએ તેવાં ઉપકરણ વિધિપૂર્વક રાખવાં જોઈએ, જેનાથી પોતાને જ રાગની ઉત્પત્તિ ન થાય, લોકમાં ખિંસા ન થાય, અને તે ઉપકરણ પ્રમાણયુક્ત હોય. સાધુ આવા પ્રકારનાં ઉપકરણ રાખે તો તેઓના સંયમના કંડકોની વૃદ્ધિ થાય. સાધુ ઉપકરણ વિધિપૂર્વક ધારણ ન કરે તો શું દોષ પ્રાપ્ત થાય ? સાધુના ઉપકરણની સંખ્યા કેટલી હોય ?, દરેક ઉપકરણનું લંબાઈ-પહોળાઈથી પ્રમાણ કેટલું હોય ? ઇત્યાદિનું વિસ્તૃત જ્ઞાન પ્રસ્તુત દ્વારમાં ગ્રંથકારે સંયમના 'ઉપકરણ' નામના છઠ્ઠા ઉપાયમાં કરાવેલ છે.

(૭) 'તપ' – સંયમવૃદ્ધિના અર્થી સાધુએ સદા પોતાની શક્તિ અનુસાર સૂત્રોક્ત વિધિ અનુસાર તપોનુષ્ઠાન સેવવું જોઈએ; કેમ કે ચાર જ્ઞાનના ધશી એવા તીર્થંકરો પશ પોતાનું બળ-વીર્ય ગોપવ્યા વગર છત્ત્રસ્થાવસ્થામાં પોતાની શક્તિ અનુસાર તપમાં યત્ન કરે છે, તેથી શેષ સાધુઓએ તો ચપળ આદિ સ્વભાવવાળા મનુષ્યભવને પામીને શક્તિ ગોપવ્યા વગર તપમાં અવશ્ય યત્ન કરવો જોઈએ. વળી તે તપ બાહ્ય-અભ્યંતર એમ બે પ્રકારનું છે, અને તે દરેક તપ છ-છ પ્રકારનું છે એમ કુલ બાર પ્રકારે તપ છે. વળી બાહ્ય છ પ્રકારનાં તપ બાહ્ય જ કેમ છે ? અને અભ્યંતર છ પ્રકારનાં તપ અભ્યંતર જ કેમ છે ? ઇત્યાદિની વિસ્તૃત ચર્ચા ગ્રંથકારે પ્રસ્તૃત દ્વારમાં સંયમના 'તપ' નામના સાતમા ઉપાયમાં કરેલ છે. (૮) 'વિચાર' – વળી સાધુએ પોતે ગ્રહણ કરેલ વ્રતોના પાલન માટે અત્યંત ઉપયોગપૂર્વક અર્થપદની વિચારણા કરવી જોઈએ. સંયમજીવનમાં અનાભોગાદિથી પણ સેવાતા સૂક્ષ્મ અતિચારો અનિષ્ટ કેમ કરે છે ? અને તે સેવાયેલા અતિચારોનું સમ્યગ્ વિધિપૂર્વક શોધન કરવામાં ન આવે તો ઘણા અતિચારોવાળા વર્તમાનના સાધુઓનું ચારિત્ર મોક્ષનું કારણ ન બને. તેમ જ સૂક્ષ્મ પણ અતિચાર વિપાકમાં અતિરૌદ્ર છે, તેથી સાધુએ અતિચારોની આલોચનામાત્રથી નહીં, પરંતુ સંવેગપૂર્વકની આલોચનાથી શુદ્ધિ કરવી જોઈએ, અન્યથા ઘણા અતિચારોથી દૂષિત થયેલું ચારિત્ર પણ નરકાદિપાતનું કારણ બને છે, ઇત્યાદિનું અનેક યુક્તિઓથી સ્પષ્ટીકરણ ગ્રંથકારશ્રીએ પ્રસ્તુત દ્વારમાં સંયમના 'વિચાર' નામના આઠમા ઉપાયમાં કરેલ છે.

(૯) 'ભાવના' – પૂર્વમાં વર્શવેલ વ્રતપ્રાલનના સર્વ ઉપાયોનું અવલંબન લઈને સંયમના યોગોમાં પ્રવર્તતા પજ્ઞ સાધુને ક્યારેક કર્મદોષને કારજ્ઞે સ્ત્રી આદિ વિષયક રાગાદિ થવાનો સંભવ રહે છે. તેથી સાધુએ તે રાગાદિ ભાવોનું ઉન્મૂલન કરવા અર્થે ભાવના ભાવવી જોઈએ, અથવા શાસ્ત્રમાં સાધુને આ પ્રકારની ભાવના કરવાની વિધિ બતાવેલ છે, તેથી પજ્ઞ સાધુએ ભાવનાનું અવલંબન લઈને પોતાના આત્માને અત્યંત ભાવના કરવો જોઈએ. તેથી જે-જે વિષયમાં સાધુને રાગ-દ્વેષાદિ ભાવો થતા હોય, તે દરેક વિષયક પ્રતિપક્ષ ભાવન કરવો જોઈએ. તેથી જે-જે વિષયમાં સાધુને રાગ-દ્વેષાદિ ભાવો થતા હોય, તે દરેક વિષયક પ્રતિપક્ષ ભાવન કરવા માટેનાં કર્યા સ્થાનો છે ? તેનું વિસ્તારથી વર્જાન ગ્રંથકારે પ્રસ્તુત દ્વારમાં સંયમના 'ભાવના' નામના નવમા ઉપાયમાં કરેલ છે. જે સાધુ તે વર્જ્ઞન મુજબ ભાવનામાં ઉદ્યમ કરે છે, તેઓનો સંયમનો પરિશામ સ્થિર-સ્થિરતર થાય છે, અને ગુજ્ઞસ્થાનકની વૃદ્ધિ થાય છે. માટે સાધુએ અત્યંત સંવેગપૂર્વક શાસ્ત્રવિધિ અનુસાર ભાવના કરવી જોઈએ, જેથી ક્લિષ્ટ કર્મોનો ક્ષય થાય અને સંયમની શુદ્ધિ વધે.

(૧૦) **'વિહાર' –** સાધુએ સર્વત્ર અપ્રતિબદ્ધ થઈને નવકલ્પી વિહાર કરવો જોઈએ. ક્યારેક કોઈક કારશે સાધુ દ્રવ્યથી નિયતવાસ કરે તોપણ ભાવથી તો ક્યારેય નિયતવાસ ન કરે. તેથી દ્રવ્યથી અને ભાવથી વિહાર કરવા વિષયક ઉચિત વિધિ ગ્રંથકારે પ્રસ્તુત દ્વારમાં સંયમના દશમા 'વિહાર' નામના ઉપાયમાં દર્શાવેલ છે.

(૧૧) 'યતિકથા' – સાધુઓ સ્વાધ્યાયાદિથી શ્રાંત થયા હોય, અને પોતાનું માનસ નવું નવું શ્રુતાધ્યયન કરવા માટે સમર્થ ન જણાય ત્યારે, સંવેગને વધારનારી પૂર્વના મહાપુરુષોની કથા કરે છે, અને તે મહાપુરુષોના નિરતિચાર ચારિત્રની અનુમોદના કરે છે, જેથી તે મહાપુરુષોનું દઢ સત્ત્વ સ્મૃતિમાં આવવાથી પોતાનામાં પણ તે પ્રકારનું સદ્વીર્ય ઉલ્લસિત થાય અને પોતાના આત્માનું સંયમમાં સ્થિરીકરણ થાય. ઇત્યાદિનું સ્વરૂપ પ્રસ્તુત દ્વારમાં ગ્રંથકારે સંયમના 'યતિકથા' નામના અગિયારમા ઉપાયમાં બતાવેલ છે.

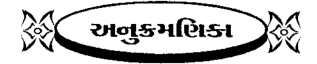
આ રીતે ત્રીજા **ચથા પાભચિતव્यાનિ** દ્વારમાં વ્રતપાલનના ૧૧ ઉપાયોનું વિસ્તૃત સ્વરૂપ દર્શાવ્યા પછી ગ્રંથકારે ગાથા ૯૦૮થી ૯૧૨માં તે સર્વ ઉપાયોનું ઐદંપર્ય બતાવેલ છે. તેનાથી સૂક્ષ્મ બોધ થાય છે કે આ ૧૧ ઉપાયોના સેવનના બળથી સાધુઓ પોતાને પ્રાપ્ત થયેલ દુર્લભ એવા ચરણપરિણામનું રક્ષણ કરે છે, અને નહીં પ્રાપ્ત થયેલા ચરણપરિણામને પ્રાપ્ત કરે છે. ત્યારપછી વ્રતસ્થાપનાનું ફળ બતાવતાં કહેલ છે કે સાધુનું વિધિપૂર્વક વ્રતોમાં ઉપસ્થાપન કરવાથી પ્રાયઃ ઉપસ્થાપિત થનાર સાધુમાં બીજું છેદોપસ્થાપ્યચારિત્ર પ્રગટ થાય છે. વળી ચારિત્ર રત્નત્રયીમાં સર્વશ્રેષ્ઠ છે અને આવા ઉત્તમ ચારિત્રની પ્રાપ્તિ આ ૧૧ ઉપાયોના સેવનથી જ થાય છે, ઇત્યાદિનું સમર્થન ગાથા ૯૧૨થી ૯૩૧ સુધી ગ્રંથકારશ્રીએ અનેક યુક્તિઓ દ્વારા કરેલ છે.

છદ્મસ્થતાને કારણે પ્રસ્તુત ગ્રંથના લખાણમાં વીતરાગ ભગવંતની આજ્ઞાવિરુદ્ધ કે ગ્રંથકારશ્રીના આશયવિરુદ્ધ જાણતાં કે અજાણતાં કંઈ પણ લખાણ થયું હોય બદલ ત્રિવિધે ત્રિવિધે મિચ્છા મિ દુક્કડં માગું છું.

- પ્રવીણચંદ્ર ખીમજી મોતા

વિ. સં. ૨૦૬૫, કા. સુદ-૫, જ્ઞાનપંચમી તા. ૩-૧૧-૨૦૦૮, સોમવાર ૩૦૨, વિમલવિહાર, સરસ્વતી સોસાયટી, પાલડી, અમદાવાદ-૭.





| ગાથા નં.                   | વિષયાનુક્રમ                                                                                                                                              | पाना नं. |
|----------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| <b>ह</b> १०.               | પ્રતિદિનક્રિયા વસ્તુ પછી વ્રતસ્થાપના વસ્તુના ઉપન્યાસનું પ્રયોજન.                                                                                         | ૧-૨      |
| ૬૧૧.                       | ત્રીજી વસ્તુના ત્રણ દ્વારોનાં નામ.                                                                                                                       | ર-૩      |
| ૬૧૨ થી ૬૬૬.                | પહેલું <b>યે<b></b>બ્યો <b>दातव्या</b>नि <b>દ્વા</b>ર.</b>                                                                                               | 3-65     |
| ૬૧૨.                       | પ્રાણાતિપાતાદિની વિરતિ કરવાનું પ્રયોજન.                                                                                                                  | ३-४      |
| ૬૧૩ થી ૬૬૬.                | વ્રતસ્થાપનાને યોગ્ય જીવોનું સ્વરૂપ.                                                                                                                      | ४-८२     |
| ૬૧૬ થી ૬૧૮.                | શૈક્ષ સાધુની વ્રતસ્થાપનાની ત્રણ પ્રકારની ભૂમિનું સ્વરૂપ.                                                                                                 | ૯-૧૩     |
| દર૦ થી ૬૩૬.                | વ્રતસ્થાપનાની પ્રાપ્ત-અપ્રાપ્ત ભૂમિનું સ્વરૂપ, તેમ જ ભૂમિને<br>પ્રાપ્ત-અપ્રાપ્ત પિતા-પુત્રાદિ સંબંધવાળા શૈક્ષ સાધુઓને આશ્રયીને<br>વ્રતસ્થાપનાની વિચારણા. | ૧૪-૪૧    |
| ૬૨૪ થી ૬૩૦.                | અપ્રજ્ઞાપનીય સાધુને સમભાવરૂપ સામાયિકના અભાવની પૂર્વપક્ષ<br>દ્વારા અપાતી આપત્તિ, અને તેનો ગ્રંથકાર દ્વારા વ્યવહારનય-<br>નિશ્ચયનયથી કરાતો પરિહાર.          | ૧૯-૩૦    |
| ह२८.                       | સામાયિકના આકર્ષોનું સ્વરૂપ અને એક ભવને આશ્રયીને<br>આકર્ષોની સંખ્યા.                                                                                      | ૨૭-૨૮    |
| ૬૩૮ થી ૬૪૯.                | છ કાયનું સ્વરૂપ.                                                                                                                                         | ४३-६२    |
| ૬૩૮ થી ૬૪૧.<br>૬૪૪ થી ૬૪૮. | બધિર અને અંધ પુરુષના દષ્ટાંતથી એકેન્દ્રિયથી આરંભીને<br>ચઉરિન્દ્રિયમાં જીવત્વની સિદ્ધિ.<br>પ્રશ્વીધર્યાદ એકેન્દ્રિયોમાં ડેન અને દેશ્યં કથી જવાન મી સિધિ   | ४३-४७    |
| 500 4L 50C.                | પૃથ્વીકાયાદિ એકેન્દ્રિયોમાં હેતુ અને દેષ્ટાંતથી જીવત્વની સિદ્ધિ,<br>તેમ જ પૃથ્વીકાયાદિમાં જીવત્વસાધક અનુમાનપ્રયોગો.                                      | ४८-६१    |
| ૬૫૦ થી ૬૫૪.                | છ વ્રતોનું સ્વરૂપ.                                                                                                                                       | हर-ह८    |
| ૬૫૫ થી ૬૬૨.                | છ વ્રતોના અતિયારોનું સ્વરૂપ.                                                                                                                             | ୧୯-୦୦    |
| हह४ थी हहह.                | શૈક્ષ સાધુની છ કાયાદિ વિષયક પરીક્ષાનું સ્વરૂપ.                                                                                                           | ૭૯-૮૨    |
| ૬૬૭ થી ૬૭૭.                | બીજું <b>યથા વાતવ્યા</b> નિ દ્વાર.                                                                                                                       | <u> </u> |
| ૬૬૭ થી ૬૭૭.                | શૈક્ષનું પાંચ મહાવ્રતોમાં આરોપણ કરવાની વિધિ                                                                                                              | ८३-५४    |
| ૬૭૮ થી ૯૩૧.                | ત્રીજું <mark>यथा पालयितव्यानि</mark> द्वार.                                                                                                             | ८४-४०२   |

| ગાશા નં.    | વિષયાનુક્રમ                                               | પાના નં.  |
|-------------|-----------------------------------------------------------|-----------|
| ୧୭८.        | ત્રીજા દ્વારના પેટા દ્વારરૂપ વ્રતપાલનના ૧૧ ઉપાયોનાં નામો. | ૯૪-૯૫     |
| ૬૭૯ થી ૬૮૮. | વ્રતપાલનના ૧૧ ઉપાયોનું અન્વય અને વ્યતિરેક દેષ્ટાંત દ્વારા |           |
|             | ભાવન.                                                     | ૯૫-૧૦૯    |
| ૬૮૯ થી ૬૯૫. | વ્રતપાલનનો પ્રથમ ઉપાય ઃ 'ગુરુ'.                           | १०७-११७   |
| ૬૯૦ થી ૬૯૩. | ગુરુકુલવાસથી થતા લાભો.                                    | ૧૧૦-૧૧૫   |
| ૬૯૬ થી ૭૦૫. | વ્રતપાલનનો બીજો ઉપાય ઃ <b>'ગચ્છ'.</b>                     | १९७-९३०   |
| ૬૯૬ થી ૬૯૯. | ગચ્છવાસથી થતા લાભો.                                       | ૧૧૭-૧૨૨   |
| ७०३.        | 'ગચ્છ'દ્વારને 'ગુરુ'દ્વારથી પૃથગ્રૂપે ઉપન્યાસનું પ્રયોજન. | ૧૨૫-૧૨૭   |
| 90X.        | અગચ્છવાસનું સ્વરૂપ.                                       | ૧૨૭-૧૨૯   |
| ૭૦૬ થી ૭૨૯. | વ્રતપાલનનો ત્રીજો ઉપાય ઃ <b>'વસતિ'.</b>                   | १३१-१६१   |
| ૭૦૭ થી ૭૦૯. | મૂલગુણ અને ઉત્તરગુણથી શુદ્ધ વસતિનું વ્યતિરેકથી સ્વરૂપ.    | ૧૩૨-૧૩૭   |
| ૭૧૧.        | ગામડાવિષયક મૂલગુશ અને ઉત્તરગુશથી અશુદ્ધ વસતિનું સ્વરૂપ    |           |
|             | બતાવવાનું પ્રયોજન.                                        | ૧૩૮-૧૩૯   |
| ૭૧૨ થી ૭૧૭. | વસતિના દોષોનું સ્વરૂપ.                                    | १३८-१४७   |
| ૭૧૮-૭૧૯.    | 'સ્વાર્થ' શબ્દનો સંદર્ભથી વિશેષ અર્થ.                     | ૧૪૭-૧૫૦   |
| ૭૨૦ થી ૭૨૮. | સ્ત્રી આદિથી વર્જિત વસતિનું સ્વરૂપ.                       | १५०-१ह१   |
| ૭૨૧ થી ૭૨૬. | સ્ત્રી આદિવાળી વસતિમાં રહેવાથી સાધુને અને સ્ત્રી આદિને    |           |
|             | પરસ્પર થતા દોષોનું વર્શન.                                 | ૧૫૧-૧૫૮   |
| ૭૩૦ થી ૭૩૭. | વ્રતપાલનનો ચોથો ઉપાય ઃ <b>'સંસર્ગ'.</b>                   | १६१-१७उ   |
| ૭૩૮ થી ૭૬૮. | વ્રતપાલનનો પાંચમો ઉપાય ઃ <b>'ભક્ત'</b> . <sup>૨</sup>     | ૧૭૩-૨૦૩   |
| ૭૩૯.        | ભક્તવિષયક ૪૨ દોષોની સંખ્યાની ગણના.                        | ૧૭૫       |
| ૭૪૦ થી ૭૬૫. | ભક્તવિષયક ૪૨ દોષોનું સ્વરૂપ.                              | ૧૭૫-૨૦૦   |
| ଓଟ୍ଡ-ଓଟ୍ଟ.  | માંડલીવિષયક પાંચ દોષોનું સ્વરૂપ.                          | ૨૦૧-૨૦૩   |
| ૭૬૯ થી ૮૪૦. | વ્રતપાલનનો છઢો ઉપાય ઃ 'ઉપકરણ'. 🧳 🖌 🍾                      | ૨૦૪-૨૭૩   |
| ૭૭૧ થી ૭૭૮. | જિનકલ્પિક સાધુઓની ૧૨ પ્રકારની ઉપયિનાં નામો અને વિકલ્પો.   | २०६-२१उ   |
| ७७୯.        | સ્થવિરકલ્પિક સાધુઓની ૧૪ પ્રકારની ઉપધિનાં નામો.            | ૨૧૩-૨૧૪   |
| ૭૮૦ થી ૭૮૪. | ્સાધ્વીઓની ૨૫ પ્રકારની ઉપધિનાં નામો.                      | ૨૧૪૨૧૭    |
| ૭૮૬ થી ૭૯૨. | ે સાધુ-સાધ્વીની ઉપધિના ઉત્કૃષ્ટાદિ ભેદ.                   | ) ૨૧૮-૨૨૩ |

.

### વ્રતસ્થાપનાવસ્તુક / અનુક્રમણિકા

| ગાથા નં.      | વિષયાનુકમ                                              | પાના નં. |
|---------------|--------------------------------------------------------|----------|
| ૭૯૩ થી ૮૨૩.   | સાધુઓની પાત્રાદિ ૧૪ ઉપધિનું પ્રમાણ અને પ્રયોજન.        | ૨૨૩-૨૫૬  |
| ૮૨૪ થી ૮૩૪.   | સાધ્વીઓની પાત્રાદિ ૨૫ ઉપધિનું પ્રમાણ અને પ્રયોજન.      | રપદ-રદય  |
| ૮૩૫ થી ૮૩૮.   | જઘન્ય-મધ્યમ-ઉત્કૃષ્ટ ઔપગ્રહિક ઉપધિનું સ્વરૂપ.          | ૨૬૫-૨૭૦  |
| ૮૩૯.          | ઔધિક ઉપધિ અને ઔપગ્રહિક ઉપધિ વચ્ચે ભેદક લક્ષણ.          | २७०-२७१  |
| <i>८४</i> ०.  | ઔધિક અને ઔપગ્રહિક ઉપધિથી થતા ગુણો.                     | २७१-२७उ  |
| ૮૪૧ થી ૮૬૫.   | વ્રતપાલનનો સાતમો ઉ <b>પ્રાય</b> ઃ <b>'તપ'.</b>         | 203-309  |
| ૮૪૧ થી ૮૪૩.   | તપની કર્તવ્યતા.                                        | ૨૭૩-૨૭૫  |
| ८४४.          | તપની વ્રતપાલનમાં ઉપયોગિતા.                             | ૨૭૫-૨૭૭  |
| ૮૪૫.          | તપનું પારમાર્થિક સ્વરૂપ.                               | ૨૭૭-૨૭૮  |
| ८४६-८४७.      | બાહ્ય અને અભ્યંતર તપના છ-છ પ્રકાર.                     | २७८-२८१  |
| <i>د</i> لاد. | તપ કરવાથી થતો ગુણ.                                     | ૨૮૧-૨૮૨  |
| ८४८-८५०.      | તપ નહીં કરવાથી થતો અનર્થ.                              | ૨૮૨-૨૮૫  |
| ૮૬૬ થી ૮૭૫.   | વ્રતપાલનનો આઠમો ઉપાય ઃ <b>'વિચાર'.</b>                 | ३०७-३२३  |
| ૮૬૭ થી ૮૬૯.   | અર્થપદની વિચારણા.                                      | ३०७-३१३  |
| ८७३-८७४.      | અતિચારોની શુદ્ધિથી રહિત સાધુઓને પ્રાપ્ત થતા અનર્થો.    | ૩૧૮-૩૨૧  |
| ૮૭૬ થી ૮૯૫.   | વ્રતપાલનનો નવમો ઉપાય : <b>'ભાવના'.</b>                 | ૩૨૩-૩૪૯  |
| ८७८.          | ભાવનાવિષયક વિધિ.                                       | ૩૨૬-૩૨૭  |
| ८७५.          | અસ્થિરત્વ ભાવના.                                       | ૩૨૭-૩૨૮  |
| 660.          | વિષયોનું વાસ્તવિક સ્વરૂપ.                              | ३२८-३३०  |
| ૮૮૧ થી ૮૮૭.   | સ્ત્રીવિષયક અશુચિત્વ આદિની ભાવના.                      | 330-339  |
| ८८८-८८७.      | સ્ત્રીથી વિરક્ત જીવોને થતા ગુણોનું સ્વરૂપ.             | 332-380  |
| 660.          | ·ભાવના ભાવવાથી થતો લાભ.                                | ३४०-३४१  |
| ૮૯૧ થી ૮૯૩.   | ભાવના ભાવવા વિષયક વ્યાપક વિધિ.                         | ३४१-३४६  |
| ८७४.          | પ્રસ્તુત ૧૧ દ્વારોમાં 'ભાવના' દ્વાર બતાવવાનું પ્રયોજન. | 389-382  |
| ૮૯૫,          | પ્રતિપક્ષ ભાવનાથી થતો લાભ.                             | ३४८-३४८  |
| ૮૯૬ થી ૯૦૨.   | વ્રતપાલનનો દશમો ઉપાય : <b>'વિહાર'.</b>                 | ૩૪૯-૩૬૧  |
| 666.          | કારણે દ્રવ્યથી નિયતવાસની વિધિ.                         | ૩૫૪-૩૫૫  |

પાના નં.

૩૫૭-૩૫૮

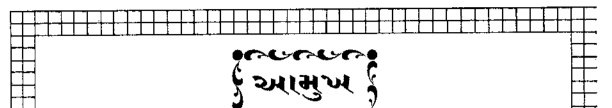
389-386 ૩૬૧-૩૬૫

૩૬૫-૩૬૮

उहर-४०२

805

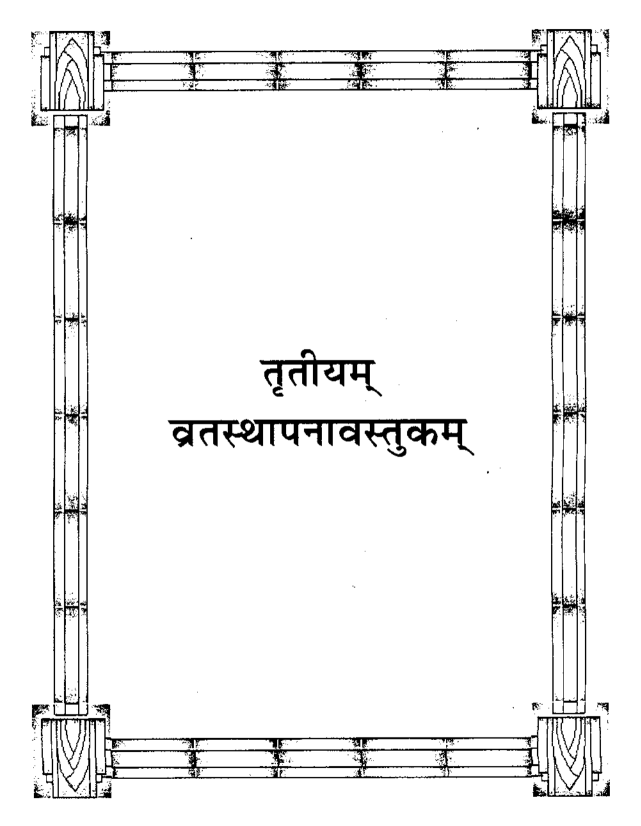
| 42<br>               | પ્રવસ્થાપનાવસ્તુક                                        |  |  |
|----------------------|----------------------------------------------------------|--|--|
| ાથા નં.              | ਪਿਖ੫।ਗੁਝਮ                                                |  |  |
| 609.                 | 'વિહાર' દ્વારને પૃથગ્ર્ગ્પે ગ્રહણ કરવાનું પ્રયોજન.       |  |  |
| ૯૦૩ થી ૯૦૮.          | વ્રતપાલનનો અગિયારમો ઉપાય : 'યતિકથા'.                     |  |  |
| ૯૦૩ થી ૯૦૬.          | યતિકથાનું સ્વરૂપ.                                        |  |  |
| 609-606.             | યતિકથા કરવાથી થતા ગુણો.                                  |  |  |
| ૯૦૯ થી ૯૩ <b>૧</b> . | વ્રતપાલનના સર્વ ઉપાયોનું ઐદંપર્ય.                        |  |  |
| ૯૩૨.                 | ત્રીજી વસ્તુનો ઉપસંહાર તથા ચોથી વસ્તુના કથનની પ્રતિજ્ઞા. |  |  |
|                      |                                                          |  |  |
|                      | alta alta alta                                           |  |  |
|                      | * * *                                                    |  |  |
|                      |                                                          |  |  |
|                      |                                                          |  |  |
|                      |                                                          |  |  |
|                      |                                                          |  |  |
|                      |                                                          |  |  |
|                      |                                                          |  |  |
|                      |                                                          |  |  |
|                      |                                                          |  |  |
|                      |                                                          |  |  |
|                      | ÷                                                        |  |  |
|                      |                                                          |  |  |
|                      |                                                          |  |  |
|                      |                                                          |  |  |
|                      |                                                          |  |  |



'વ્રતસ્થાપના' નામની ત્રીજી વસ્તુમાં નવદીક્ષિત સાધુને અહિંસા આદિ પાંચ મહાવ્રતોમાં આરોપણનો તેમ જ આરોપિત એવાં પાંચ મહાવ્રતોના પાલનનો વિષય છે. તે પાંચ મહાવ્રતોને બુદ્ધિમાં ઉપસ્થિત કરાવવા અર્થે મુખપૃષ્ઠ પર આ પ્રકારનું ચિત્ર રજૂ કરેલ છે. તેનો સંદર્ભ કંઈક આ મુજબ જાણવો :

રાજાના કર્મકરો માથે ભાર ઉપાડીને જઈ રહ્યા છે, તેમાં પજ્ઞ એક કર્મકર સૌથી વધારે ભાર ઉપાડે છે. તેથી રાજાએ જાહેર કર્યું કે આ ભારવાહક જ્યારે રાજમાર્ગ પરથી જતો હોય ત્યારે સર્વ લોકોએ ખસી જવું અને તેને અસ્ખલિતપજ્ઞે જવા માટે માર્ગ આપવો. હવે એક વખત ભારવાહકો રાજમાર્ગ પરથી પસાર થતા હતા તે વખતે કેટલાક મુનિભગવંતો પજ્ઞ તે માર્ગમાં સામે મળે છે. ત્યારે તે સૌથી વધુ ભાર ઉપાડનાર કર્મકર મનમાં વિચારે છે કે "હું તો માત્ર આટલો જ ભાર ઊંચકીને જઈ રહ્યો છું, જ્યારે આ મુનિભગવંતો તો પાંચ પાંચ મહાવ્રતોનો ભાર ઉપાડીને વિચરી રહ્યા છે. તેથી તેઓ કરતાં અલ્પ ભારવાળા એવા મારે ખસી જવું જોઈએ." એમ વિચારીને સ્વયં રાજમાર્ગ પરથી નીચે ઊતરીને મુનિભગવંતોને ત્યાંથી પસાર થવાનો માર્ગ કરી આપે છે.

આ દેષ્ટાંત દારા સામાન્ય જનોમાં પણ મહાવ્રતોનો આદર જોઈ તેની મહાનતા અને શ્રેષ્ઠતાનો બોધ થાય છે. તે મહાવ્રતોનું પારમાર્થિક સ્વરૂપ પ્રસ્તુત ગ્રંથમાં દર્શાવેલ છે.



ॐ हीँ अर्ह नमः । ॐ श्रीशङ्खेश्वरपार्श्वनाथाय नमः । ऐँ नमः । याकिनीमहत्तराधर्मपुत्र-सुगृहीतनामधेय-श्रीहरिभद्रसूरिविरचितः स्वोपज्ञशिष्यहिताव्याख्यासमेतः **''श्रीपञ्चवस्तुकग्रन्थः''** 

🔆 तृतीयम् व्रतस्थापनावस्तुकम् 🔆

અવતરણિકા ઃ

किमिति ? एतदेवाह –

#### અવતરણિકાર્થ ઃ

કયા કારણથી ? અર્થાત્ પ્રતિદિનક્રિયા વસ્તુનું વર્શન કર્યા પછી ગ્રંથકાર વ્રતસ્થાપના વસ્તુનું વર્શન કયા કારણથી કરે છે ? એથી કરીને આને જ=બીજી પ્રતિદિનક્રિયા વસ્તુ સાથે વ્રતસ્થાપના ત્રીજી વસ્તુની સંલગ્નતાને જ, ગ્રંથકાર શ્રી હરિભદ્રસૂરિ મહારાજા કહે છે –

#### ગાથા :

पइदिणकिरियाइ इहं सम्मं आसेविआए संतीए । वयठवणाए धन्ना उविंति जं जोग्गयं सेहा ॥६१०॥

#### અન્વચાર્થઃ

जं=જે કારણથી इहं=અહીં=સંયમજીવનમાં, सम्मं=સમ્યગ્ आसेविआए संतीए=આસેવિત છતી पइदिणकिस्यिाइ=પ્રતિદિનક્રિયા વડે धन्ना=ધન્ય એવા सेहा=શૈક્ષો=નવદીક્ષિતો, वयठवणाए=વ્રતસ્થાપનાની जोग्गयं=યોગ્યતાને **उविंति=**પામે છે. (તે કારણથી પ્રતિદિનક્રિયા વસ્તુ પછી વ્રતસ્થાપના વસ્તુનું વર્શન કરાય છે, એ પ્રમાશે અવતરશિકા સાથે સંબંધ છે.)

#### ગાથાર્થ :

જે કારણથી સંચમજીવનમાં સમ્ચગ્ આસેવિત છતી પ્રતિદિનક્રિયા વડે ધન્ય એવા નવદીક્ષિતો વ્રતસ્થાપનાની યોગ્ચતાને પામે છે. તે કારણથી પ્રતિદિનક્રિયા વસ્તુ પછી વ્રતસ્થાપના વસ્તુનું વર્ણન કરાય છે. કારા

प्रतिदिनक्रियया इह सम्यगासेवितया सत्या, किमित्याह – व्रतस्थापनाया: धन्या:=पुण्यभाजना: उपयान्ति यद्=यस्मात् कारणाद् योग्यतां शिक्षका इति गाथार्थ: ॥६१०॥

### ડીકાર્શ :

જે કારણથી અહીં=સંયમજીવનમાં, સમ્યગ્ આસેવાયેલી=આચરાયેલી, છતી પ્રતિદિન ક્રિયા વડે, શું ? એથી કહે છે – ધન્ય=પુષ્ટ્યના ભાજન, એવા શિક્ષકો≕નવદીક્ષિત શિષ્યો, વ્રતસ્થાપનાની યોગ્યતાને પામે છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. ∥∉૧૦∥

#### ગાચા :

# संसाख्यवयहेऊ वयाणि ते जेसि १ जह य दायव्वा २ । पालेअव्वा य जहा ३ वोच्छामि तहा समासेणं ॥६११॥ ( सूयागाहा )॥

#### અન્વચાર્થ :

वयाणि=વ્રતો संसारक्खयहेऊ=સંસારક્ષયના હેતુ છે. ते=તેઓ=તે વ્રતો, जेसि=જેઓને जह य=અને જે રીતે दायव्वा=આપવા યોગ્ય છે, जहा य=અને જે પ્રકારે पालेअव्वा=પાળવા યોગ્ય છે, तहा=તે પ્રકારે समासेणं=સમાસથી==સંક્ષેપથી, वोच्छामि=હું કહીશ.

#### ગાથાર્થ :

વ્રતો સંસારનો ક્ષય કરવામાં કારણ છે. તે પ્રાણાતિપાતાદિની વિરતિ આદિરૂપ વ્રતો જેઓને અને જે રીતે આપવા ચોગ્ચ છે, અને જે પ્રકારે પાળવા ચોગ્ચ છે, તે પ્રકારે સંક્ષેપથી હું કહીશ.

#### રીકા ઃ

संसारक्षयहेतूनि व्रतानि~प्राणातिपातादिविख्त्यादीनि, तानि येभ्यो यथा वा दातव्यानि पालयितव्यानि च यथा=येन प्रकारेण, वक्ष्ये तथा समासेनैवेति सूचागाथासमासार्थ: ॥६११॥

★ ''प्राणातिपातादिविस्त्यादीनि''માં પ્રથમ 'आदि' શબ્દથી મૃષાવાદ વગેરેની વિરતિનું અને દ્વિતીય 'आदि' શબ્દથી અભિગ્રહોનું ગ્રહણ છે.

#### ટીકાર્થ ઃ

પ્રાણાતિપાત આદિની વિરતિ આદિરૂપ વ્રતો સંસારક્ષયના હેતુ છે. તેઓ=સંસારક્ષયના હેતુ એવા તે વ્રતો, જેમને અથવા જે પ્રકારે આપવા જોઈએ અને જે પ્રકારથી પાળવા જોઈએ, તે પ્રકારે સમાસથી જ=સંક્ષેપથી જ, હું કહીશ, એ પ્રમાણે સૂચાગાથાનો સમાસથી અર્થ છે=સંક્ષેપથી અર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

ત્રીજી 'વ્રતસ્થાપના' નામની વસ્તુની આ સૂચાગાથા છે અર્થાત્ ત્રીજી વસ્તુમાં મુખ્ય ત્રણ પદાર્થોના કરેલ નિરૂપણનું પ્રસ્તુત ગાથામાં સૂચન કરેલ છે. ત્યાં કહે છે કે પ્રાણાતિપાતાદિના વિરમણાદિરૂપ વ્રતો

# સંસારક્ષયનો હેતુ છે. (૧) આવાં વ્રતો જેઓને આપવાં જોઈએ, (૨) આવાં વ્રતો જે પ્રકારે આપવાં જોઈએ, (૩) આવાં વ્રતો જે પ્રકારે પાળવાં જોઈએ.

આ ત્રણેય પદાર્થો સંક્ષેપથી આ ત્રીજી વસ્તુમાં બતાવાશે. IIદ૧૧II

## અવતરશિકાઃ

व्यासार्थं त्वाह —

## અવતરણિકાર્થ :

પૂર્વગાથામાં ત્રીજી વસ્તુની સૂચાગાથા બતાવી. હવે તે સૂચાગાથાના અર્થને વળી વિસ્તારથી કહે છે, તેમાં પ્રથમ આ વ્રતો સંસારક્ષયનાં હેતુ કેમ છે, તે બતાવે છે –

ગાથા :

# अविरतिमूलं कम्मं तत्तो अ भवो त्ति कम्मखवणत्थं । ता विर्र्ड कायव्वा सा य वया एव खयहेऊ ॥६१२॥

#### અન્વચાર્થ :

अविरतिमूलं कम्मं=અવિરતિના મૂળવાળું કર્મ છે=અવિરતિથી કર્મબંધ થાય છે, तत्तो अ=અને તેનાથી=કર્મથી, भवो=ભવ=સંસાર, થાય છે, ता=તે કારણથી कम्मखवणत्थं=કર્મના ક્ષપણ અર્થે विर्स्ड= વિરતિ कायव्वा=કરવી જોઈએ, सा य=અને તે=વિરતિ, एव=આ પ્રકારે खयहेऊ=ક્ષયનાં હેતુ એવાં वया= વ્રતો છે.

★ 'त्ति' ક્थननी સમાપ્તિ અર્થે છે.

#### ગાથાર્થ :

અવિરતિથી કર્મબંધ થાય છે અને કર્મથી સંસાર થાય છે; તે કારણથી કર્મ ખપાવવા માટે વિરતિ કરવી જોઈએ, અને વિરતિ આ પ્રકારે સંસારના ક્ષયનાં હેતુભૂત વ્રતો છે.

### ડીકા :

इहाऽविरतिमूलं कर्म्म, ततश्च=कर्म्मणो भवः=संसार इति, यस्मादेवं कर्म्मक्षपणार्थं तत्≕तस्माद्विरति: कर्त्तव्या, सा च=विरति: व्रतानि एवं क्षयहेतूनीति गाथार्थ: ॥६१२॥

#### રીકાર્થ :

અહીં=સંસારમાં, અવિરતિના મૂલવાળું કર્મ છે અર્થાત્ અવિરતિથી કર્મબંધ થાય છે, અને તેનાથી=કર્મથી, ભવ=સંસાર, થાય છે. 'इત્તિ' કથનની સમાપ્તિ માટે છે. જે કારણથી આમ છે=અવિરતિના મૂળવાળું કર્મ છે અને કર્મથી સંસાર થાય છે, તે કારણથી કર્મને ખપાવવા માટે વિરતિ કરવી જોઈએ. અહીં શંકા થાય કે વિરતિ શું ચીજ છે ? તેથી કહે છે – અને તે=વિરતિ, આ રીતે=અવિરતિથી કર્મબંધ અને કર્મબંધથી સંસાર થાય છે એ રીતે, સંસારના ક્ષયનાં હેતુ એવાં વ્રતો છે, આ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

#### ભાવાર્થઃ

સંસારી જીવમાં અવિરતિનો પરિશામ વર્તે છે, તેથી જીવને કર્મનો બંધ થાય છે, અને તે કર્મબંધથી જીવ સંસારમાં પરિભ્રમણ કરે છે, અને સંસારમાં જન્મ-મરશાદિ કદર્થનાઓ પામે છે : આવું સંસારનું સ્વરૂપ છે, તે કારણથી કર્મક્ષય માટે અવિરતિથી વિરુદ્ધ એવી વિરતિમાં જીવે યત્ન કરવો જોઈએ; કેમ કે અવિરતિ જેમ કર્મબંધનું કારણ છે તેમ અવિરતિથી વિરુદ્ધ એવી વિરતિ કર્મની નિર્જરાનું કારણ છે, અને તે વિરતિ પદાર્થ જ જીવના સંસારક્ષયનાં કે કર્મક્ષયનાં હેતુ એવાં વ્રતો છે.

આશય એ છે કે તત્ત્વદષ્ટિથી તો જેમ અવિરતિ જીવનો પરિશામ છે, તેમ વિરતિ પશ જીવનો જ પરિશામ છે; છતાં મોહની અસરતળે વર્તતો જીવનો પરિશામ અવિરતિ છે અને મોહની અસરથી મુક્ત એવો જીવનો પરિશામ વિરતિ છે; તોપણ અવિરતિનો પરિશામ કર્મબંધનું કારણ છે અને વિરતિનો પરિશામ કર્મનાશનું કારણ છે; અને વળી સંસારી જીવોને સંસારી પ્રવૃત્તિ કરવાથી અવિરતિનો પરિશામ પ્રગટે છે અને સંયમી જીવોને પાંચ મહાવ્રતોમાં પ્રવૃત્તિ કરવાથી વિરતિનો પરિશામ પ્રગટે છે; આથી કર્મનાશના અર્થીએ સંસારમાં અપ્રવૃત્તિ અને વ્રતોમાં યત્ન કરવો જોઈએ, જેથી અવિરતિનો ધશ વતાં કર્મબંધ અટકે, અને વિરતિનો પરિશામ પ્રગટવાને કારણે કર્મનો નાશ થાય અને અંતે ભવનો પણ નાશ થાય. **॥૬૧૨**ા

#### અવતરણિકા :

ગાથા ૬૧૧માં બતાવેલ પદાર્થોમાંથી વ્રતો સંસારક્ષયનો હેતુ કેમ છે, તે ગાથા ૬૧૨માં બતાવ્યું. હવે વ્રતો જેઓને આપવા યોગ્ય છે, તેવા વ્રતસ્થાપનાને યોગ્ય જીવોનું સ્વરૂપ બતાવે છે ~

ગાથા :

# अहिगयसत्थपरिण्णाइगा उ परिहरणमाइगुणजुत्ता । पिअधम्मऽवज्जभीरू जे ते वयठावणाजोग्मा ॥६१३॥

#### અન્વચાર્થઃ

अहिंगयसत्थपरिण्णाइगा उ=अधिशत છે शस्त्रपरिश्चा आहि જેમને એવા જ, परिहरणमाइगुणजुत्ता= परिहरणाहि शुशथी युस्त, पिअधम्मऽवज्जभीरू=प्रियधर्मवाणा (अने) अवद्यભी? जे=જेઓ છे, ते=तेओ त्रयठावणाजोग्गा=व्रतस्थापनाने योग्य छे.

#### ાથાર્થ ઃ

શસ્ત્રપરિજ્ઞાદિ ગ્રંથો ભણેલા જ, પરિહરણાદિ ગુણથી ચુક્ત, પ્રિયધર્મવાળા અને અવધભીરુ જેઓ તેઓ વ્રતસ્થાપનાને યોગ્ય છે. રીકા ઃ

अधिगतशस्त्रपरिज्ञादय एव, आदिशब्दाद्दशवैकालिकादिपरिग्रहः, परिहरणादिगुणयुक्ताः, आदिशब्दात् श्रद्धासंवेगादिपरिग्रहः, प्रियधर्म्माणः तथा अवद्यभीरवः=पापभीरव इति भावः, ये इत्यंभूतास्ते व्रतस्थापनाया योग्या इति गाथार्थः ॥६१३॥

★ ''अधिगतशस्त्रपद्भिादयः''માં 'आदि' શબ્દથી દશવૈકાલિકાદિનો પરિગ્રહ છે, અને ''दशवैकालिकादि''માં 'आदि' પદથી સંચમજીવનના આચારો જણાવનારાં શાસ્ત્રોનો પરિગ્રહ છે.

★ ''परिहरणादि''માં 'आदि' શબ્દથી શ્રद्धा, સંવેગાદિનો પરિગ્રહ છે, અને ''श्रद्धासंवेगादि''માં 'आदि' પદથી નિર્વેદ, પ્રશમ, વૈરાગ્યનો સંગ્રહ છે.

### ટીકાર્થ :

ભણેલા છે શસ્ત્રપરિજ્ઞા આદિ જેઓ એવા જ, પરિહરણ આદિ ગુણોથી યુક્ત, પ્રિયધર્મવાળા અને અવદ્યથી ભીરુ=પાપથી ભીરુ; આવા પ્રકારના જેઓ હોય, તેઓ વ્રતોમાં સ્થાપનાને યોગ્ય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

પૂર્વકાળમાં દીક્ષા આપ્યા પછી શૈક્ષને આચારાંગનું શસ્વપરિજ્ઞા નામનું પ્રથમ અધ્યયન ભણાવવામાં આવતું હતું, અને તેવા શસ્ત્રપરિજ્ઞા, દશવૈકાલિકાદિ સૂત્રો ભણેલ શૈક્ષ જ વ્રતસ્થાપના માટે યોગ્ય છે. વળી શાસ્ત્રોનું જ્ઞાન મેળવ્યા પછી પણ પરિહરણાદિ ગુણથી યુક્ત જ શૈક્ષ વ્રતસ્થાપનાને યોગ્ય છે. પરિહરણા એટલે પાપવ્યાપારનો ત્યાગ; અને જે સાધુને જિનાજ્ઞા પર અનન્ય શ્રદ્ધા છે, મોક્ષે જવાની તીવ્ર અભિલાષારૂપ સંવેગનો પરિણામ છે, તે સાધુ વ્રતોનું સમ્યક્ પાલન કરી શકે છે. માટે તેવા સાધુ જ વ્રતસ્થાપનાને યોગ્ય છે. વળી જેમને ધર્મ અતિપ્રિય હોય અને પાપનો અત્યંત ભય હોય તેવા સાધુ વ્રતોનું સમ્યક્ પાલન કરીને કર્મોનો નાશ કરી શકે છે. આથી શસ્ત્રપરિજ્ઞાદિ ભણેલ હોય, પરિહરણાદિ ગુણોથી યુક્ત હોય, પ્રિયધર્મવાળા હોય અને અવદ્યભીરુ હોય, તેવા સાધુ વ્રતસ્થાપના માટે યોગ્ય છે. **ાાદવ ૩ા** 

### અવતરણિકા ઃ

तथा चाऽऽह –

## અવતરણિકાર્થ ઃ

અને તે રીતે કહે છે=જે રીતે પૂર્વગાથામાં વ્રતસ્થાપનાને યોગ્ય જીવોનું સ્વરૂપ બતાવ્યું, તે રીતે કહે છે –

#### आथाः

# पढिए अ कहिअ अहिगय परिहर उवठावणाइ सो कप्पो । छकं तीहिँ विसुद्धं परिहर नवएण भेएणं ॥६१४॥

#### અન્વયાર્થ :

पढिए अ=અને પઠિત થયે છતે=ઉચિત સૂત્ર ભણાયે છતે, कहिअ=કથિત થયે છતે=તે સૂત્રના અર્થ શિષ્યને કહેવાયે છતે, अहिगय=અધિગત થયે છતે=તે અર્થ અવધારણ કરાયે છતે, परिहर=પરિહરે છે=જે શિષ્ય પ્રતિષિદ્ધનો પરિહાર કરે છે, सो=તે उवठावणाइ=ઉપસ્થાપનાને कण्पो=કલ્પ્ય છે=યોગ્ય છે. (અને તે ઉપસ્થાપિત શિષ્ય) नवएण भेएणं=નવ ભેદથી तीहिँ=ત્રણ વડે=મન-વચન-કાયા વડે, छक्कं=છને=પૃથ્વી આદિ છકાયને, विसुद्धं=વિશુદ્ધ परिहर=પરિહરે.

#### ગાથાર્થ :

અને ઉચિત સૂત્ર ભણાચે છતે, તે સૂત્રના અર્થ શિષ્યને કઢેવાચે છતે, તે અર્થ શિષ્ય હારા સમ્યગ્ અવધારણ કરાચે છતે, જે શિષ્ય પ્રતિષિદ્ધને ત્યજે છે, તે શિષ્ય ઉપસ્થાપનાને ચોગ્ચ છે; અને તે ઉપસ્થાપિત શિષ્ય નવ ભેદથી મન-વચન-કાચા વડે પૃથ્વી આદિ છકાચનો વિશુદ્ધ ત્યાગ કરે.

#### કીકા :

पठिते च उचितसूत्रे, कथिते तदर्थे, अभिगते=सम्यगवधारिते तस्मिन्, परिहरति च प्रतिषिद्धं यः उपस्थापनायाः स कल्प्यः=कल्पनीयो=योग्य इति भावः, स चोपस्थापितः सन् किं कुर्यादित्याह-षट्कं= पृथिव्यादिषट्कं त्रिभिः-मनःप्रभृतिभिर्विशुद्धं परिहरेत् नवकेन भेदेन-कृतकारितादिलक्षणेनेति गाथार्थः ॥६१४॥

★ ''कृतकारितादि''मां 'आदि' पहथी अनुमतिनुं ग्रहण छे.

#### રીકાર્થ :

અને ઉચિત સૂત્ર પઠિત થયે છતે=કંઠસ્થ થયે છતે, તેના અર્થ કથિત થયે છતે=કંઠસ્થ થયેલ સૂત્રના અર્થ ગુરુ દ્વારા શિષ્યને કહેવાયે છતે, તે=કહેવાયેલ ઉચિત સૂત્રના અર્થ, અભિગત થયે છતે=સમ્યગ્ અવધારિત થયે છતે, જે શિષ્ય સૂત્રમાં પ્રતિષિદ્ધને પરિહરે છે, તે ઉપસ્થાપનાને કલ્પ્ય છે≕યોગ્ય છે=તે શિષ્ય વ્રતોમાં આરોપણ કરવા માટે યોગ્ય છે; અને ઉપસ્થાપિત છતો તે=શિષ્ય, શું કરે ? એથી કહે છે – કૃત-કારિતાદિ સ્વરૂપ નવ ભેદ વડે, મન વગેરે ત્રણ દ્વારા=મન;વચન-કાયા દ્વારા, ષટ્કને=પૃથ્વી આદિ છને, વિશુદ્ધ પરિહરે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

# •*ખાતા*શ :

દીક્ષા લીધા પછી શૈક્ષ શસ્વપરિજ્ઞા, દશવૈકાલિક વગેરે ઉચિત સૂત્રો ભણી લે, ત્યારપછી તેને ગુરુ તે કંઠસ્થ કરેલ સૂત્રોના અર્થ સમજાવે, અને ગુરુએ જે રીતે અર્થ સમજાવ્યા હોય તે રીતે અર્થોનો બોધ કરીને શૈક્ષ તે અર્થોને ચિત્તમાં સારી રીતે અવધારણ કરી લે, અને આચરણમાં યોજવા માટે પોતે ભણેલ શાસ્ત્રોમાં નિષેધ કરેલાં કૃત્યોનો ત્યાગ કરે.

આવા નવદીક્ષિત સાધુ વ્રતોમાં ઉપસ્થાપના માટે યોગ્ય છે. આથી ગુરુ તેને પાંચ મહાવ્રતોમાં સ્થાપવારૂપ વડીદીક્ષા આપે, અને વડીદીક્ષા ગ્રહજ્ઞ કર્યા બાદ તે શિષ્ય મન-વચન-કાયાના યોગોથી કૃત-કારિત-અનુમતિ <mark>રૂપ નવ</mark> ભેદો દ્વારા ષટ્કાયનું સમ્યગ્ પાલન કરે, જેથી ષટ્કાયના આરંભનો પરિહાર વિશુદ્ધ બનવાથી તે સાધુનું સંયમજીવન નિરારંભ બને. **Ⅱ૬૧૪**Ⅱ

#### અવતરણિકા ઃ

विपर्यये दोषमाह --

#### અવતરણિકાર્થ ઃ

પૂર્વગાથામાં વડીદીક્ષાને યોગ્ય શૈક્ષના ગુણો બતાવ્યા. હવે વિપર્યયમાં=પૂર્વે બતાવેલા ગુણોના અભાવમાં, શિષ્યને વડીદીક્ષા આપનાર ગુરુને પ્રાપ્ત થતા દોષને કહે છે –

#### ગાશા :

# अप्पत्ते अकहित्ता अणभिगयऽपरिच्छणे अ आणाई । दोसा जिणेहिं भणिआ तम्हा पत्तादुवट्टावे ॥६१५॥

#### અન્વચાર્થઃ

अप्यत्ते=(પર્યાય દ્વારા) અમાપ્ત હોતે છતે, अकहित्ता=નહીં કહીને=શિષ્ય પર્યાય દ્વારા પ્રાપ્ત હોવા છતાં શિષ્યને ષટ્કાયાદિ નહીં કહીને, अ=અને अणभिगयऽपरिच्छणे=(ગુરુએ શિષ્યને ષટ્કાયાદિ કહ્યા હોવા છતાં) અનભિગત અને અપરીક્ષણ હોતે છતે અર્થાત્ ગુરુએ કહેલ ષટ્કાયાદિ તત્ત્વને શિષ્ય સમજ્યો ન હોય, અને કદાચ સમજ્યો હોય તોપણ તે શિષ્યની ગુરુએ પરીક્ષા ન કરી હોય તો, (તે શિષ્યની ઉપસ્થાપના કરતા ગુરુને) जिणेहिं=જિન વડે आणाई दोसा=આજ્ઞાદિ=આજ્ઞાભંગાદિ, દોષો भणिआ=કહેવાયા છે; तम्हा=તે કારણથી पत्तादुवट्ठावे=પ્રાપ્તાદિને ઉપસ્થાપે=પ્રાપ્તાદિ ગુણોવાળા શૈક્ષોનું વ્રતોમાં ઉપસ્થાપન કરે.

ગાથાર્થ :

પર્ચાય દ્વારા ઉચિત સૂત્ર પ્રાપ્ત કરેલ ન હોચ, પર્ચાય દ્વારા ઉચિત સૂત્ર પ્રાપ્ત કરેલ હોવા છતાં સૂત્રમાં વર્ણવાચેલ ષટ્કાય વગેરેના ભેદરૂપ અર્થો શિષ્યને નહીં કહીને, કદાચ ષટ્કાચાદિરૂપ અર્થો શિષ્યને કહી દીધા હોવા છતાં શિષ્ય તે ષટ્કાચાદિ તત્ત્વને સમજી શક્યો ન હોચ, અને કદાચ શિષ્ય તત્ત્વને સમજ્યો હોવા છતાં શિષ્ય ષટ્કાચાદિ તત્ત્વ સમજ્યો છે કે નહીં ? તેની ગુરુએ પરીક્ષા ન કરી હોચ, તો તે શિષ્યની વ્રતસ્થાપના કરનાર ગુરુને આજ્ઞાભંગાદિ દોષો ભગવાન વડે કહેવાચેલા છે; તે કારણથી પૂર્વગાથામાં કહેવાચેલા પ્રાપ્તાદિ ગુણોથી ચુક્ત શિષ્યોનું વ્રતોમાં ઉપસ્થાપન કરે.

#### ડીકા ઃ

अप्राप्ते पर्यायेण, अकथयित्वा कायादीन्, अनभिगताऽपरीक्षणयोश्चेति अनभिगततत्त्वेऽपरीक्षणे च तस्य सूत्रविधिना, आज्ञादयो दोषा जिनैर्भणिताः उपस्थापनां कुर्वत इति सामर्थ्याद् गम्यते, यस्मादेवं तस्मात् प्राप्तादीन्=अनन्तरोदितगुणयुक्तान् उपस्थापयेदिति गाथार्थः ॥६१५॥

★ ''कायादीन्''मां 'आदि' पद्यी छ प्रतो अने ते ते प्रतोना अतियारोनुं ग्रहण छे.

ટીકાર્થ ઃ

### ભાવાર્થ :

દીક્ષા ગ્રહશ કર્યા બાદ યોગો હહન કરીને, પર્યાયથી પ્રાપ્ત થાય ત્યારે, શસ્ત્રપરિજ્ઞા વગેરે ઉચિત સૂત્રો ગુરુ નવદીક્ષિતને ભશાવે અને તે સૂત્રો શૈક્ષ ભશી લે, ત્યારપછી ગુરુ તે સૂત્રોના અર્થો શૈક્ષને કહે અને શૈક્ષ તે અર્થોનું સમ્યગ્ અવધારશ કરે, જેથી અર્થોનો સમ્યગ્બોધ થવાથી શૈક્ષ સંયમજીવનની ચર્યામાં તે અર્થોનું સમ્યગ્ અવધારશ કરે, જેથી અર્થોનો સમ્યગ્બોધ થવાથી શૈક્ષ સંયમજીવનની ચર્યામાં તે અર્થોનું સમ્યગ્યોજન કરી શકે. આમ શૈક્ષ અર્થોનું સમ્યગ્ અવધારશ કરી લે, ત્યારબાદ ગુરુ શાસ્ત્રીય વિધિથી તે શૈક્ષની પરીક્ષા કરે કે આ શિષ્ય જે પ્રમાશે પટ્કાયાદિ અર્થો સમજ્યો છે તે જ પ્રમાશે ઉચિત પ્રવૃત્તિ કરવા દ્વારા આચરણામાં જોડી શકે છે કે નહીં ? જો તે શૈક્ષ આચરણામાં ગુરુએ ભણાવેલ સૂત્રના અર્થો યથાસ્થાને યોજી શકતો હોય તો તે વ્રતસ્થાપના માટે યોગ્ય છે, અને ત્યારે તેની ગુરુ વ્રતોમાં ઉપરથાપના કરે; પરંતુ જો તે શૈક્ષ ખટ્કાયાદિરૂપ અર્થોને યથાસ્થાને જોડી શકતો ન હોય અથવા ઉપરમાં બતાવેલ અપ્રાપ્તાદિ ભાવવાળો હોય, છતાં તે શૈક્ષની ગુરુ વ્રતસ્થાપના કરે તો ગુરુને આજ્ઞાભંગાદિ ચાર દોષોની પ્રાપ્તિ થાય છે. માટે ગુરુએ ગાથા દ૧૪માં વર્શવેલ પ્રાપ્તાદિ ગુણોથી યુક્ત શૈક્ષોની જ વ્રતસ્થાપના કરવી જોઈએ.

ગાથા ૬૧૪ની ટીકામાં **'कथिતે તदર્થે'** પદ મૂક્યું, તેનાથી શસ્તપરિજ્ઞાદિ સૂત્રોના અર્થ ગુરુ દ્વારા શિષ્યને કહેવાયે છતે વ્રતસ્થાપના કરવાની છે, એમ નક્કી થાય; અને ગાથા ૬૧૫ની ટીકામાં **'अकथयित्वा** कायादीन्' પદ મૂક્યું, તેનાથી એ પ્રાપ્ત થાય કે કાયાદિને નહીં કહીને, અર્થાત્ શસ્તપરિજ્ઞાદિ સૂત્રમાં બતાવેલ ષટ્કાયાદિરૂપ અર્થોનું કથન શિષ્ય પાસે નહીં કરીને, વ્રતસ્થાપના કરતા ગુરુને દોષો થાય છે.

પટ્કાબાાટર્પ અવાનુ કથના ારાબ્ય પાસ પછા કરાન, પ્રતસ્વાયના કરતા ગુરુન દાવા ચાય છે. આ રીતે ગાથા ૬૧૪-૬૧૫ના કથનથી એ જણાય છે કે વ્રતસ્થાપના પૂર્વે ભણાવાતાં સૂત્રોના પઠનથી નવદીક્ષિતને છકાયના જીવોનો, છ વ્રતોનો અને છ વ્રતોમાં લાગતા અતિચારોનો સમ્યગ્ બોધ કરાવી દેવામાં આવે છે, જેથી મહાવ્રતો ઉચ્ચરાવ્યા પછી ષટ્કાયનું અને મહાવ્રતોનું સમ્યક્ પાલન થઈ શકે, તેમ જ વ્રતોમાં થતા અતિચારોનો સમ્યગ્ પરિહાર થઈ શકે. **॥૬૧૫**॥

### અવતરણિકા ઃ

પૂર્વગાથાના અંતમાં કહ્યું કે પ્રાપ્તાદિ ગુણોથી યુક્ત શૈક્ષોની વ્રતોમાં ઉપસ્થાપના કરવી જોઈએ. તેથી પ્રશ્ન થાય કે કેટલા પર્યાય વડે શિષ્ય વ્રતસ્થાપનાને ઉચિત શસ્ત્રપરિજ્ઞાદિ સૂત્રો ભણવા માટે પ્રાપ્ત થાય ? તેના સમાધાન અર્થે વ્રતસ્થાપનાની જઘન્ય, મધ્યમ અને ઉત્કૃષ્ટ ભૂમિરૂપ કાળમર્યાદા બતાવે છે –

#### ગાથા :

# सेहस्स तिन्नि भूमी जहण्ण तह मज्झिमा य उकोसा । राइंदि सत्त चउमासिआ य छम्मासिगा चेव ॥६१६॥

#### અન્વચાર્થઃ

सेहस्स=શૈक्षनी तिन्नि भूमी=ત્રણ ભૂમિઓ હોય છે : जहण्ण=જધન્ય तह मज्झिमा=તથા મધ્યમ उक्कोसा य=અને ઉત્કૃષ્ટ, सत्त सइंदि=સાત રાત-દિવસોવાળી (જઘન્ય), चउमासिआ य=અને ચાર મહિનાવાળી (મધ્યમ), छम्मासिगा चेव=અને છ મહિનાવાળી (ઉત્કૃષ્ટ ભૂમિ) છે.

#### ગાથાર્થ :

શૈસની ત્રણ ભૂમિઓ હોય છે : જઘન્ય, મધ્યમ અને ઉત્કૃષ્ટ; સાત રાત-દિવસોવાળી જઘન્ય, ચાર મહિનાવાળી મધ્યમ અને છ મહિનાવાળી ઉત્કૃષ્ટ ભૂમિ છે.

#### રીકા ઃ

शिक्षकस्य तिस्त्रो भूमयो भवन्ति, जघन्या तथा मध्यमा उत्कृष्टा च, आसां च मानं रात्रिन्दिवानि सप्त चातुर्मासिकी च षाण्मासिकी चैव यथासङ्ख्यमिति गाथार्थः ॥६१६॥

#### ડીસાર્ચ :

શિક્ષકની=નવદીક્ષિત સાધુની, ત્રણ ભૂમિઓ હોય છે ઃ જઘન્ય તથા મધ્યમ અને ઉત્કૃષ્ટ; અને આમનું=જઘન્ય, મધ્યમ અને ઉત્કૃષ્ટ ભૂમિઓનું, માન=પ્રમાણ, યથાસંખ્ય=ક્રમ પ્રમાણે, સાત રાત્રિ-દિવસો અને ચાર માસ અને છ માસ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. ‼દ૧૬‼

### અવતરણિકાઃ

का कस्येत्येतदाह –

#### અવતરણિકાર્થ ઃ

પૂર્વગાથામાં વ્રતસ્થાપનાને યોગ્ય શૈક્ષની ત્રણ ભૂમિઓ બતાવી. તેમાંથી કઈ ભૂમિ કોને હોય છે ? એને કહે છે – ગાથા :

पुव्वोवद्वपुराणे करणजयट्ठा जहन्निआ भूमी । उक्कोसा उ दुम्मेहं पडुच्च अस्सद्दहाणं च ॥६१७॥

અન્વચાર્થ :

पुळ्वोवट्ठपुराणे=પૂર્વમાં ઉપસ્થાપિત પુરાણવાળા સાધુ હોતે છતે करणजयट्ठा=કરણના જય અર્થે जहन्निआ=જઘન્ય भूमी=ભૂમિ છે, दुम्मेहं उ=વળી દુર્મેધને=મંદબુદ્ધિવાળા નવદીક્ષિત સાધુને, अस्सद्दहाणं च=અને અશ્રદ્ધાનને=અશ્રદ્ધાવાળા નવદીક્ષિત સાધુને, पडुच्च=આશ્રયીને उक्कोसा=ઉત્કૃષ્ટ (ભૂમિ) છે.

ગાથાર્થ :

પૂર્વમાં ઉપસ્થાપિત પુરાણવાળા સાધુ હોતે છતે કરણના જય માટે ઉપસ્થાપનાની જઘન્ય ભૂમિ છે, વળી મંદબુદ્ધિવાળા નવદીક્ષિત સાધુને અને અશ્રદ્ધાવાળા નવદીક્ષિત સાધુને આશ્રચીને ઉપસ્થાપનાની ઉત્કૃષ્ટ ભૂમિ છે.

ટ<del>ીક</del>ા ઃ

पूर्वोपस्थापितपुराणे-क्षेत्रान्तरप्रव्रजिते करणजयार्थं जघन्या भूमिः उपस्थापनायाः, उत्कृष्टा दुर्म्मेधसं प्रतीत्य सूत्रग्रहणाभावाद् अश्रद्दधानं च सम्यगधिगमाभावादिति गाथार्थः ॥६१७॥

#### ટીકાર્થ ઃ

ક્ષેત્રાંતરમાં પ્રવ્રજિત એવા પૂર્વમાં ઉપસ્થાપિત પુરાણવાળા સાધુ હોતે છતે, કરણના જય અર્થે=ઇન્દ્રિયોનો જય કરવા માટે, ઉપસ્થાપનાની જઘન્ય ભૂમિ હોય છે. સૂત્રગ્રહણનો અભાવ હોવાથી દુર્મેધને=મંદબુદ્ધિવાળા નવદીક્ષિત સાધુને, અને સમ્યગ્ અધિગમનો અભાવ હોવાથી અશ્રદધાનને=શ્રદ્ધારહિત નવદીક્ષિત સાધુને, આશ્રયીને ઉત્કૃષ્ટ છે≕ઉપસ્થાપનાની ઉત્કૃષ્ટ ભૂમિ હોય છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

#### ભાવાર્થ ઃ

પાર્શ્વનાથ ભગવાનના શાસનમાં દીક્ષિત સાધુ મહાવીરસ્વામી ભગવાનના શાસનમાં આવે ત્યારે, તે સાધુની વ્રતોમાં ફરી ઉપસ્થાપના કરવામાં આવે છે, અને તેવા સાધુ ક્ષેત્રાન્તર પ્રવ્રજિત એવા પૂર્વે ઉપસ્થાપિત પુરાણવાળા કહેવાય છે અર્થાત્ જેમણે મહાવીરસ્વામી ભગવાનના શાસનરૂપ ક્ષેત્રથી અન્ય એવા પાર્શ્વનાથ ભગવાનના શાસનરૂપ ક્ષેત્રમાં પ્રવ્રજ્યા લીધેલ છે, આથી જેઓની સામાયિકની સાથે પાંચ મહાવ્રતોમાં પણ ઉપસ્થાપના થઈ ગયેલી છે, તેવા પુરાણા=જૂના સાધુઓ, જ્યારે ભગવાન મહાવીરના શાસનમાં આવે છે, ત્યારે કરણના જય માટે અર્થાત્ પાર્શ્વનાથ ભગવાનના શાસનકાલીન સાધુસામાચારી કરતાં નવા પ્રકારની સાધુસામાચારીનો જય કરવા માટે, તેઓને ઉપસ્થાપનાની સાત રાત-દિવસવાળી જઘન્ય ભૂમિ પ્રાપ્ત કરવાની હોય છે; અને તે પ્રાપ્ત થઈ જાય ત્યારે તે સાધુઓની ભગવાન મહાવીરના શાસનમાં ફરી વ્રતસ્થાપના કરવામાં આવે છે. આશય એ છે કે અત્યાર સુધી પાર્શ્વનાથ ભગવાનના શાસનની મર્યાદાથી તેઓ સંયમ પાળતા હતા, હવે તેમને ભગવાન મહાવીરના શાસનની મર્યાદાથી સંયમ પાળવાનું છે. તેથી ભગવાન મહાવીરના શાસનની મર્યાદાથી સંયમપાલનને અનુકૂળ અભ્યાસ કરવા અર્થે સાત દિવસ-રાત તેઓ તે પ્રકારના આચારો પાળે છે કે જેથી તેમની ઇન્દ્રિયો અને મન તે પ્રકારે સંયમજીવનની ક્રિયાઓ કરવા સમર્થ બને.

આમ, સાત રાત-દિવસની ઉપસ્થાપનાની જઘન્ય ભૂમિ પ્રાપ્ત કર્યા પછી તે પૂર્વોપસ્થાપિત પુરાણવાળા સાધુઓમાં પંચમહાવ્રતોની ફરીથી સ્થાપના કરાય છે. આથી આવા સાધુઓને આશ્રયીને ઉપસ્થાપનાની સાત દિવસ-રાતવાળી જઘન્ય ભૂમિની મર્યાદા છે.

'પૂર્વોપસ્થાપિતપુરાજ્ઞ' શબ્દનો આવો અર્થ હોય તેવું ભાસે છે, કોઈ સ્પષ્ટ ઉલ્લેખ મળ્યો નથી, માટે ઉચિત અર્થ ગીતાર્થો નક્કી કરે.

વળી, સૂત્ર ધારણ કરવાની શક્તિ અતિમંદ હોવાથી જેઓ શસ્ત્રપરિજ્ઞાદિ શાસ્ત્રો જલદી ભણી શકતા ન હોય, તેવા દુર્મેધાવાળા, અને સૂત્રના અર્થો ગ્રહણ કરવાની વિશેષ શક્તિના અભાવને કારણે અર્થોનો સમ્યગ્બોધ નહીં થવાથી સૂત્રના અર્થોના તાત્પર્યમાં જેઓને વિશેષ રુચિ થઈ ન હોય તેવા અશ્રદ્ધાવાળા સાધુઓને આશ્રયીને, ઉપસ્થાપનાની છ મહિનાવાળી ઉત્કૃષ્ટ ભૂમિ છે, અને તે ભૂમિ પ્રાપ્ત કરી લે ત્યારે જ તે સાધુઓની વ્રતસ્થાપના કરાય.

અહીં 'અશ્રદધાન' પદથી મિથ્યાત્વીનું ગ્રહણ કરવાનું નથી, પરંતુ દીક્ષા લીધા બાદ વિશેષ બુદ્ધિ નહીં હોવાને કારણે જેઓ શસ્ત્રપરિજ્ઞાદિ શાસ્ત્રોના અર્થોનો સમ્યગ્ અભ્યાસ કરી શક્યા નથી, તેથી જેઓને પૃથ્વીકાયાદિ જીવોમાં "આ જીવો છે, તેથી એમની મારે સમ્યગ્પાલના કરવી જોઈએ," તેવા પ્રકારની વિશેષ રુચિ થઈ નથી, તે રૂપ અશ્રદ્ધાવાળા સાધુનું ગ્રહણ કરવાનું છે; જે રુચિ વિશેષ પ્રકારના બોધથી જ થઈ શકે તેમ છે, તોપણ ભગવાનના શાસન પ્રત્યેની રુચિ હોવાથી તે સાધુઓની યોગ્યતાનો નિર્ણય કરીને ગીતાર્થે તેઓને દીક્ષા આપવારૂપ સામાયિક ઉચ્ચરાવેલ છે, માટે આવા સાધુઓમાં મિથ્યાત્વરૂપ અશ્રદ્ધાન પ્રાયઃ સંભવે નહિ. **II૬૧૭**II

ગાથા :

# एमेव य मज्झिमिया अणहिज्जंते असद्दहंते अ । भाविअमेहाविस्स वि करणजयद्वाए मज्झिमिया ॥६१८॥

#### અન્વચાર્થઃ

एमेव य=અને આ રીતે જ=જે રીતે દુર્મેધને અને અશ્રદધાનને આશ્રયીને ઉત્કૃષ્ટ ભૂમિ હોય છે એ રીતે જ, अणहिज्जंते असद्दहंते अ=અનધિગત હોતે છતે અને અશ્રદધાન હોતે છતે मज्झिमिया=મધ્યમ (ભૂમિ) હોય છે. भाविअमेहाविस्स वि=ભાવિત મેધાવીને પણ करणजयद्वाए=કરણના જય અર્થે मज्झिमिया=મધ્યમ (ભૂમિ) હોય છે.

#### ગાથાર્થ :

જે રીતે દુર્મેધાવાળાને અને અશ્રદ્ધાવાળાને આશ્રચીને ઉપસ્થાપનાની ઉત્કૃષ્ટ ભૂમિ હોય છે, એ

રીતે જ અનધિગત હોતે છતે અને અશ્રદ્ધાવાળા હોતે છતે મધ્યમ ભૂમિ હોચ છે, અને ભાવિત મેધાવીને પણ કરણના જય માટે મધ્યમ ભૂમિ હોચ છે.

#### ટી<del>ક</del>ા ઃ

एवमेव च मध्यमा उपस्थापनाभूमि: अनधिगते अश्रद्दधाने च प्राक्तनाद्विशिष्टतरे(? रा) लघुतरा वेति हृदयं, भावितमेधाविनोऽप्यपुराणस्य करणजयार्थं मध्यमैव नवरं लघुतरेति गाथार्थः ॥६१८॥

#### नोंध :

ટીકામાં प्राक्तनाद्विशिष्टतरे છે, તેને स्थाने प्राक्तनाद्विशिष्टतरा होतुं लोधसे; डेम डे ते लूमिनुं विशेषख छे सन धर्मसंग्रह आथा १०८नी टीडामां पए। आ वातना सनुसंधानमां ल ''प्राक्तनाद्विशिष्टतरा ह्रस्वतरा चेति हृदयं'' से प्रडाटनी पंडित मूडेल छे.

★ ''भावितमेधाविनोऽपि''માં 'अपि'થી એ જણાવવું છે કે કરણજચ માટે ભાવિત મેધાવી ન હોચ તેવા શૈક્ષને તો મધ્યમ ભૂમિ છે, પરંતુ અપુરાણવાળા **ભાવિત મેધાવી શૈક્ષને પણ** મધ્યમ ભૂમિ છે.

### રીકાર્થ :

અને આ રીતે જ શૈક્ષ અનધિગત હોતે છતે અને અશ્રદ્ધાન હોતે છતે પ્રાક્તનથી=પૂર્વગાથામાં બતાવેલ જઘન્ય ભૂમિ અને ઉત્કૃષ્ટ ભૂમિથી, વિશિષ્ટતર અને લઘુતર એવી મધ્યમ ઉપસ્થાપનાની ભૂમિ છે. प्राक्तनाद्विशिष्टतरा लघुतरा वा એ પ્રકારનું પદ હૃદય છે અર્થાત્ મૂળગાથામાં રહેલ मज्झिमियाના વિશેષણરૂપે અધ્યાહાર છે.

અપુરાણવાળા ભાવિત મેધાવીને પણ કરણના જય અર્થે મધ્યમ ભૂમિ જ હોય છે, ફક્ત લઘુતર છે અર્થાત્ અનધિગત અને અશ્રદ્ધાન શૈક્ષને જે મધ્યમ ભૂમિ હોય છે, તેના કરતાં ભાવિત મેધાવી શૈક્ષને લઘુતર મધ્યમ ભૂમિ હોય છે, આ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

શસ્ત્રપરિજ્ઞાદિ શાસ્ત્રો ભણેલા હોવા છતાં તે સૂત્રોના અર્થનો તેવો બોધ કરવાની વિશેષ શક્તિનો અભાવ હોવાથી જેઓને જિનવચન પ્રત્યે વિશેષ શ્રદ્ધા પ્રગટી નથી, તેવા શ્રદ્ધારહિત શૈક્ષોને આશ્રયીને વ્રતસ્થાપનાની મધ્યમ ભૂમિ છે, જે મધ્યમ ભૂમિ જઘન્ય ભૂમિની અપેક્ષાએ ગુરુતર અને ઉત્કૃષ્ટ ભૂમિની અપેક્ષાએ લઘુતર હોય છે; કેમ કે ઉત્કૃષ્ટ ભૂમિના અધિકારી સાધુની જેવી મંદબુદ્ધિ છે તેના કરતાં આ સાધુઓની કંઈક ઓછી મંદબુદ્ધિ છે, અને જઘન્ય ભૂમિના અધિકારી સાધુની જેમ આ શૈક્ષો પૂર્વોપસ્થાપિત પુરાણવાળા નથી.

વળી, જેઓ પાર્શ્વનાથ ભગવાનના શાસનમાં ઉપસ્થાપિત થઈને આવેલા ન હોય, પરંતુ જેમણે મહાવીર સ્વામી ભગવાનના શાસનમાં જ દીક્ષા લીધી હોય, અને જેઓ સૂત્રો, સૂત્રના અર્થો અને તે અર્થોના ગુરુએ કહેલ તાત્પર્યનો જલદી બોધ કરી શકે છે, તેવા અપુરાણા, ભાવિત અને બુદ્ધિશાળી પણ શૈક્ષોને વ્રતસ્થાપના પૂર્વે મધ્યમ ભૂમિ પ્રાપ્ત કરવાની હોય છે; ફક્ત તેઓની મધ્યમ ભૂમિ અનધિગત અને અશ્રદ્ધાવાળા શૈક્ષો કરતાં નાની હોય છે, અને આવા ભાવિત મેધાવી પણ શૈક્ષોને જઘન્ય ભૂમિ હોતી નથી; કેમ કે સાત રાત-ઉદ્યસની જ્યન્ય ભૂમિ ક્ષેત્રાન્તર પ્રવૃષ્ઠિત હોવાને કારણે પૂર્વો પ્રસ્થાપિત પુરાણવાળા સાધુઓને ખાટે જ છે. પૂર્વના કાળમાં દીક્ષા ગ્રહશ કરીને સાધુ સૂત્ર અને અર્થો દ્વારા સંયમને અનુકૂળ ક્રિયા કરવાના અભ્યાસવાળા થઈ જાય, ત્યારબાદ તે સાધુની વ્રતોમાં ઉપસ્થાપના કરવામાં આવતી હતી, જેથી મહાવ્રતોની મર્યાદા તે સાધુ સમજેલા હોવાથી વ્રતપાલનમાં સ્ખલના વગર સમ્યગુયત્ન કરી શકે. II૬૧૮II

#### અવતરણિકા ઃ

ગાથા ૬૧૬થી ૬૧૮માં શૈક્ષની ઉપસ્થાપનાની ત્રણ ભૂમિઓ વર્ણવી. હવે તે તે ભૂમિઓને પ્રાપ્ત થયા ન હોય તેવા શૈક્ષની વ્રતસ્થાપના કરવામાં ગુરુને પ્રાપ્ત થતા દોષો કહે છે –

#### ગાચા ઃ

एअं भूमिमपत्तं सेहं जो अंतरा उवट्ठावे । सो आण अणवत्थं मिच्छत्त विराहणं पावे ॥६१९॥

#### અન્વચાર્થઃ

एअं=આ≦ગાથા ૬૧૬ થી ૬૧૮ સુધીમાં બતાવી એ, भूमिमपत्तं सेहं=ભૂમિને અપ્રાપ્ત શૈક્ષને जो=જે अंतरा=વયમાં उवट्टावे=ઉપસ્થાપે છે, सो=તે आण अणवत्थं≖આજ્ઞાને≕આજ્ઞાભંગને, અનવસ્થાને, मिच्छत्त विराहणं=भिથ્યાત્વને, વિરાધનાને पावे=પ્રાપ્ત કરે છે.

#### ગાથાર્થ :

ગાશા ક૧ક થી ક૧૮ સુધીમાં બતાવી એ ભૂમિને અપ્રાપ્ત શૈક્ષને જે ગુરુ વચમાં ઉપસ્થાપે છે, તે ગુરુ આજ્ઞાભંગ, અનવસ્થા, મિથ્યાત્વ અને વિરાધનાને પ્રાપ્ત કરે છે.

#### ર<del>ીક</del>ા ઃ

एताम्=अनन्तरोदितां भूमिमप्राप्तं सन्तं शिक्षकं यः अन्तर एवोपस्थापयति, स किमित्याह-सः= इत्थंभूतो गुरुः आज्ञामनवस्थां मिथ्यात्वं विराधनां-संयमात्मभेदां प्राप्नोतीति गाथार्थ: ॥६१९॥

#### ટીકાર્થ :

આ=પૂર્વમાં કહેવાયેલી, ભૂમિને અપ્રાપ્ત છતા શિક્ષકને≕નવદીક્ષિત સાધુને, જે વચમાં જ ઉપસ્થાપે છે, તે શું ? એથી કહે છે- તે=આવા પ્રકારના ગુરુ, આજ્ઞાને≕આજ્ઞાભંગને, અનવસ્થાને, મિથ્યાત્વને, સંયમ અને આત્માના ભેદવાળી વિરાધનાને પ્રાપ્ત કરે છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

#### ભાવાર્થ ઃ

ભગવાનની આજ્ઞા પ્રમાણે વડીદીક્ષા આપવાની ત્રણ ભૂમિકાઓ છે. તે ભૂમિકાને પ્રાપ્ત ન થયેલ હોય તેવા સાધુને વડીદીક્ષા આપવાથી ગુરુને ચાર દોષો થાય છે, તે આ પ્રમાણે-

(૧) ભગવાનની આજ્ઞાનો ભંગ કર્યો હોવાથી આજ્ઞાભંગ દોષ થાય,

(૨) અપ્રાપ્તભૂમિકાવાળા શૈક્ષને વડીદીક્ષા આપતા ગુરુને જોઈને તેમની શિષ્યપરંપરામાં પશ અપ્રાપ્તભૂમિકાવાળા શૈક્ષોને વડીદીક્ષા આપવાનો અયોગ્ય વ્યવહાર શરૂ થાય, તેથી અનવસ્થાદોષ થાય, (૩) ભગવાનની આજ્ઞા પ્રત્યે અનાદર હોવાથી ગુરુને મિથ્યાત્વ દોષ થાય,

(૪) અપ્રાપ્ત ભૂમિકાવાળા શૈક્ષને દીક્ષા આપવાથી સંયમવિરાધના અને આત્મવિરાધના થાય, તેથી વિરાધના દોષ થાય. ॥**૬૧૯**॥

#### અવતરણિકા ઃ

પૂર્વગાથામાં બતાવ્યું કે વ્રતસ્થાપનાની ભૂમિને અપ્રાપ્ત શૈક્ષને વડીદીક્ષા આપે તો ગુરુને આજ્ઞાભંગાદિ ચાર દોષોની પ્રાપ્તિ થાય છે. હવે વ્રતસ્થાપનાની ભૂમિને પ્રાપ્ત શૈક્ષને વડીદીક્ષા ન આપે, તોપણ ગુરુને પ્રાપ્ત થતા દોષો બતાવે છે –

ગાથા :

## रागेण व दोसेण व पत्ते वि तहा पमायओ चेव । जो वि ण उड्ठावेई सो पावइ आणमाईणि ॥६२०॥

#### અન્વચાર્થઃ

रागेण व दोसेण व=રાગથી અથવા દેખથી, तहा पमायओ=અને પ્રમાદથી पत्ते वि=પ્રાપ્તને પણ≕ભૂમિને પ્રાપ્ત પણ શૈક્ષોને, जो वि ण उद्घावेई=જે પણ (ગુરુ) ઉપસ્થાપતા નથી, सो=તે आणमाईणि=આજ્ઞાદિનे= આજ્ઞાભંગાદિ દોષોને, पावइ=પ્રાપ્ત કરે છે.

★ 'चेव' પાદપૂર્તિ અર્થે છે.

#### ગાથાર્થ :

રાગથી અથવા દ્વેષથી અને પ્રમાદથી, ભૂમિને પ્રાપ્ત પણ શૈક્ષોને જે પણ ગુરુ ઉપસ્થાપતા નથી, તે ગુરુ આજ્ઞાભંગાદિ દોષોને પ્રાપ્ત કરે છે.

#### રીકા :

रागेण वा शिक्षकान्तरे दो(?द्वे)षेण वा तत्र प्राप्तानपि शिक्षकान् तथाऽपि(?तथा) प्रमादतश्चैव योऽपि गुरुर्नोपस्थापयति, स प्राप्नोत्याज्ञादीन्येवेति गाथार्थः गंद२०॥

#### नोंध :

ટીકામાં <mark>दोषेण</mark> ને સ્થાને **દ્વેષેण** હોચ તેમ ભાસે છે, તેમ જ **तथाऽपि** છે, તેમાં મૂળગાથા પ્રમાણે '**अपि'** વધારાનો ભાસે છે.

★ **"યોડપિ"**માં **'अપિ'**થી એ કહેવું છે કે જે ગુરુ અપ્રાપ્ત ભૂમિવાળા શૈક્ષોને વ્રતોમાં ઉપસ્થાપે છે, તે ગુરુ તો આજ્ઞાભંગાદિ દોષો પ્રાપ્ત કરે જ છે; પરંતુ **જે પણ ગુરુ** પ્રાપ્ત ભૂમિવાળા પણ શૈક્ષોને વ્રતોમાં ઉપસ્થાપતા નથી, તે પણ ગુરુ આજ્ઞાભંગાદિ દોષો પ્રાપ્ત કરે છે.

★ ''प्राप्तानपि''માં 'अपि'થી એ સમુચ્ચય કરવો છે કે અપ્રાપ્ત શૈક્ષોને તો વ્રતોમાં ન જ ઉપસ્થાપે, પરંતુ પ્રાપ્ત પણ શૈક્ષોને જે પણ ગુરૂ વ્રતોમાં ન ઉપસ્થાપે, તે ગુરુને આજ્ઞાભંગાદિ દોષો થાય છે.

#### ડીકાર્શ ઃ

શિક્ષકાન્તરમાં≃અન્ય શિક્ષક ઉપર, રાગથી અથવા ત્યાં=તે શિક્ષક ઉપર, દ્વેષથી અને પ્રમાદથી પ્રાપ્ત પણ શિક્ષકોને જે પણ ગુરુ વ્રતોમાં ઉપસ્થાપતા નથી, તે ગુરુ આજ્ઞાદિને જ=આજ્ઞાભંગાદિ ચાર દોષોને જ, પ્રાપ્ત કરે છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

#### ભાવાર્થઃ

ભૂમિકાને પ્રાપ્ત નહીં થયેલ અન્ય શિષ્ય ઉપરના રાગને કારશે, ભૂમિકાને પ્રાપ્ત થયેલ આ શિષ્ય તેનાથી પર્યાયથી મોટો ન થઈ જાય તેવા આશયથી, જે ગુરુ આને વડીદીક્ષા આપતા નથી; અથવા તો માધિકાને પ્રાપ્ત થયેલ શિષ્ય ઉપર દેષ હોવાથી જે ગુરુ તેને વડીદીક્ષા આપતા નથી, અથવા તો પોતાના પ્રમાદન કારશે જે ગુરુ પ્રાપ્ત પણ શૈક્ષને વડીદીક્ષા આપતા નથી, તે ગુરુ આજ્ઞાભંગાદિ ચાર દોષોને પ્રાપ્ત કરે છે. IIદરગા

#### અવતરણિકાઃ

ગાથા ૬૧૧માં બતાવેલા ત્રણ પદાર્થોમાંથી વ્રતો સંસારક્ષયનો હેતુ કેવી રીતે છે, તે ગાથા ૬૧૨માં બતાવીને ગાથા ૬૧૩-૬૧૪માં વ્રતસ્થાપનાને યોગ્ય જીવોના ગુણો બતાવ્યા. ત્યાર પછી ગાથા ૬૧૫માં આવા ગુણોથી રહિત શૈક્ષની વ્રતોમાં ઉપસ્થાપના કરતા ગુરુને પ્રાપ્ત થતા દોષો બતાવ્યા. ત્યાં પ્રશ્ન થાય કે શૈક્ષની કેટલા સમય પછી વ્રતોમાં ઉપસ્થાપના કરાય ? તેથી શૈક્ષની યોગ્યતા અનુસાર ઉપસ્થાપનાની જઘન્ય-મધ્યમ-ઉત્કૃષ્ટ, એમ ત્રણ ભૂમિરૂપ કાળમર્યાદા ગાથા ૬૧૬થી ૬૧૮માં બતાવી. ત્યાર પછી ગાથા ૬૧૯માં તે ભૂમિને અપ્રાપ્ત શૈક્ષની ઉપસ્થાપના કરવામાં ગુરુને પ્રાપ્ત થતા દોષો બતાવ્યા, અને ત્યારબાદ ગાથા ૬૨૦માં ભૂમિને પ્રાપ્ત શૈક્ષની ઉપસ્થાપના નહીં કરવામાં પણ ગુરુને પ્રાપ્ત થતા દોષો બતાવ્યા. આ રીતે કેવા શૈક્ષોની વ્રતસ્થાપના કરવી, તેનું વર્ણન સમાપ્ત થયું.

હવે પિતા-પુત્રાદિને આશ્રયીને વડીદીક્ષાના ક્રમવિષયક ૧૪ પૂર્વધર એવા પૂ. ભદ્રબાહુસ્વામી આદિ પૂર્વાચાર્યો વડે જે વ્યવસ્થા કહેવાઈ છે, તે વ્યવસ્થા બતાવવાની ગ્રંથકાર પ્રતિજ્ઞા કરે છે –

ગાથા :

# पिअपुत्तमाईआणं पत्तापत्ताणमित्थ जो भणिओ । पुव्वायरिएहिं कमो तमहं वोच्छं समासेणं ॥६२१॥

#### અન્વચાર્થઃ

इत्थ=અહીં=વ્રતસ્થાપનાના અધિકારમાં, पत्तापत्ताणं पिअपुत्तमाईआणं=પ્રાપ્ત-અપ્રાપ્ત એવા પિતા-પુત્ર વગેરેનો जो कमो=જે ક્રમ पुव्वायसि्हिं=પૂર્વાચાર્યો વડે भणिओ=કહેવાયો છે, तं=તેને=તે ક્રમને, समासेणं=સમાસથી=સંક્ષેપથી, अहं=હું वोच्छं=કહીશ.

#### ગાથાર્થ :

વ્રતસ્થાપનાના અધિકારમાં પ્રાપ્ત-અપ્રાપ્ત એવા પિતા-પુત્ર વગેરેનો જે ક્રમ પૂર્વાચાર્ચો વડે કહેવાયો છે, તે ક્રમને સંક્ષેપથી હું કહીશ.

#### ડીકા :

पितृपुत्रादीनां प्राप्ताप्राप्तानामत्र अधिकारे यो भणितः पूर्वाचार्यैः-भद्रबाहुस्वाम्यादिभिः ऋमस्तमहं वक्ष्ये समासेन सङ्क्षिप्तरुचिसत्त्वानुग्रहायैवेति गाथार्थः ॥६२१॥

★ ''**પિતૃપુત્રાવીનાં''માં 'આ**दि' પદથી રાજા-મંત્રી, માતા-પુત્રી, રાણી-દાસી વગેરેનું ગ્રહણ કરવાનું છે.

#### ટીકાર્થ :

આ અધિકારમાં પ્રાપ્ત-અપ્રાપ્ત એવા પિતા-પુત્રાદિનો પૂ. ભદ્રબાહુસ્વામિ આદિ પૂર્વાચાર્યો વડે જે ક્રમ કહેવાયો છે, તે ક્રમને હું સંક્ષિપ્તરુચિવાળા જીવોના અનુગ્રહ માટે જ સમાસથી≕સંક્ષેપથી, કહીશ. એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

પૂર્વે વ્રતસ્થાપના માટેની જઘન્ય-મધ્યમ-ઉત્કૃષ્ટ ભૂમિ બતાવી, ત્યાં કોઈને પ્રશ્ન થાય કે પિતા-પુત્રએ સાથે દીક્ષા લીધી હોય અને પિતા કરતાં પુત્ર પટુ બુદ્ધિવાળો હોય, તો વ્રતસ્થાપનાની ભૂમિને શીઘ્ર પ્રાપ્ત કરે, અને પિતાની તેવી પ્રજ્ઞા ન હોય તો પુત્રએ જેટલા કાળમાં પ્રાપ્ત કરી, તેટલા કાળમાં પિતા વ્રતસ્થાપનાની ભૂમિને પ્રાપ્ત ન કરી શકે. તેવા સમયે જો પુત્રને વડીદીક્ષા પહેલાં આપવામાં આવે અને પિતાને પાછળથી આપવામાં આવે તો પિતા કરતાં પુત્ર પર્યાયથી મોટો થઈ જાય. તેથી આવા પ્રસંગે શું કરવું જોઈએ, તેના સમાધાનરૂપે પૂ. ભદ્રબાહુસ્વામી વગેરેએ જે ક્રમ કહ્યો છે, તે ક્રમને હું સંક્ષેપરુચિવાળા જીવોના અનુગ્રહ માટે જ સંક્ષેપથી કહીશ, એ પ્રકારની ગ્રંથકાર પ્રતિજ્ઞા કરે છે. Ⅱ૬૨૧Ⅱ

#### ગાથા :

## पियपुत्त खुड्ड थेरे खुड्डग थेरे अपावमाणम्मि । सिक्खावण पन्नवणा दिइंतो दंडिआई ॥६२२॥

#### ટીકા ઃ

अत्र वृद्धव्याख्या-दो पितपुत्ता पव्वइया, जइ ते दो वि जुगवं पत्ता तो जुगवं उवट्ठाविज्जंति । अह 'खुड्डे ति खुड्डे सुत्तादीहिं अपत्ते 'थेरे'त्ति थेरे सुत्ताईहिं पत्ते थेरस्स उवट्ठावणा, 'खुड्डग'त्ति जइ पुण खुडुगो सुत्ताईहिं पत्तो थेरे पुण अपावमाणंमि तो जाव सुज्झंतो उवट्ठावणादिणो एति ताव थेरो पयत्तेण सिक्खाविज्जइ, जदि पत्तो जुगवमुवट्ठाविज्जंति, अह तहा वि ण पत्तो थेरो ताहे इमा विही ।

#### नोंध ः

(૧) અહીં ગાથા દુરર-દુર૩ અતિ ટૂંકાણમાં છે, માટે માત્ર શબ્દનો અર્થ કરવાથી શાબ્દબોધ થાય નહિ. તેથી મૂળગાથાના તે તે શબ્દને ગ્રહણ કરીને ટીકાને આશ્રથીને અર્થ લખેલ છે. માટે જિજ્ઞાસુએ તે પ્રમાણે જોડવા યત્ન કરવો.

(२) **दंडिक -** ÉS કરે ते ÉS<del>S</del>=राभ.

(3) ગાથા ૬૨૩ની ટીકામાં **'अणुण्णाए खुडुं उवट्ठावें**ति' એટલું ગાથા ૬૨૩ના પ્રથમ પાદમાં રહેલ **થેરેળ** अणुण्णाए नो અર્થ કરેલ છે, અને **'अह थी मण्णसि'** સુધીમાં ગાથા ૬૨૨ના ઉત્તરાર્ધમાં રહેલ पन्नवणा दिट्ठंतो दंडिआई એ પદનો ખુલાસો કરેલ છે, અને ત્યારપછીની ગાથા ૬૨૩ની સર્વ ટીકામાં મૂળગાથાના **उवट्ठणिच्छे** થી जाहीअं સુધીના બ્રણેય પાદનો અર્થ કરેલ છે.

### અન્વચાર્થ/ટીકાર્થઃ

पियपुत्त=दो.......उवट्ठाविज्जंति પિતા અને પુત્ર બે પ્રવ્રજિત થયા, જો તે બંને પણ એક સાથે પ્રાપ્ત થાય=ઉપસ્થાપનાની ભૂમિને પ્રાપ્ત થાય, તો એક સાથે ઉપસ્થાપના કરાય છે.

खुड्ड थेरे≓अह.......उवट्ठावणा હવે ક્ષુલ્લક=પુત્ર, સૂત્રાદિ વડે અપ્રાપ્ત હોતે છતે અને સ્થવિર=પિતા, સૂત્રાદિ વડે પ્રાપ્ત હોતે છતે, સ્થવિરની=પિતાની, ઉપસ્થાપના થાય છે.

खुड्डुग थेरे अपावणम्मि सिक्खावण=क्षुલ્લક પ્રાપ્ત હોય અને સ્થવિર અપ્રાપ્ત હોતે છતે શિક્ષાપન. खुड्डुग......जुगवमुवट्ठाविज्जंति વળી જો ક્ષુલ્લક=પુત્ર, સૂત્રાદિ વડે પ્રાપ્ત હોય, વળી સ્થવિર=પિતા, સૂત્રાદિ વડે અપ્રાપ્ત હોતે છતે, ત્યારપછી જ્યાં સુધી શુદ્ધ એવો ઉપસ્થાપનાનો દિવસ આવે, ત્યાં સુધી સ્થવિર=પિતા, પ્રયત્નથી શિખવાડાય છે. જો પ્રાપ્ત થાય=પિતા શુદ્ધ દિવસ આવે ત્યાં સુધીમાં પ્રાપ્ત થાય, તો એક સાથે ઉપસ્થાપના કરાય છે. अह......विही હવે તોપણ=તેટલા કાળમાં પણ, સ્થવિર=પિતા, પ્રાપ્ત ન થાય, ત્યારે આ વિધિ છે.

#### ગાથા :

थेरेण अणुण्णाए उवट्ठणिच्छे व ठंति पंचाहं । तिपणमणिच्छेऽवुवरिं वत्थुसहावेण जाऽहीअं ॥६२३॥

#### રીકા :

अणुण्णाए खुडुं उवट्ठावेंति, अह नेच्छड़ थेरो ताहे पण्णविज्जइ दंडियदिट्ठंतेण, आदिसदाओ अमच्चाई, जहा एगो राया रज्जपरिब्भट्ठो सपुत्तो अण्णरायाणमोलग्गिउमाढत्तो, सो राया पुत्तस्स तुट्ठो, तं से पुत्तं रज्जे ठावितुमिच्छइ, किं सो पिया णाणुजाणइ ?, एवं तव जइ पुत्तो महळ्वयरज्जं पावड़ किं ण मण्णसि ? एवं पि पण्णविओ जइ निच्छड़ ताहे चउति( ठवति)पंचाहं, पुणो वि पण्णविज्जइ, अणिच्छे पुणो वि पंचाहं, पुणो वि पण्णविज्जइ, अणिच्छे पंचाहं ठंति, एवतिएण कालेण जइ पत्तो जुगवमुवद्वावणा, अओ परं थेरे अणिच्छे वि खुड्डो उवट्ठाविज्जइ, अहवा 'वत्थुसहावेण जाऽधीतं'ति वत्थुस्स सहावो वत्थुसहावो, माणी अहं पुत्तस्स ओमयरो कज्जामि त्ति उण्णिक्खिमिज्जा, गुरुस्स खुड्डुस्स वा पओसं गच्छिज्जा, ताहे तिण्ह वि पंचाहाणं परओ वि संचिक्खाविज्जइ जाव अहीयं ति गाथार्थ: ॥६२२/६२३॥

#### અન્વચાર્થ/ટીકાર્થઃ

थेरेण अणुण्णाए=अणुण्णाए खुडुं उवट्ठावेंति स्थविर વડे=પિતા વડે, અનુજ્ઞા અપાયે છતે ક્ષુલ્લકને=પુત્રને, ઉપસ્થાપે. **વંક્રિआई વિદુંતો પન્નવળા**=દંડિકાદિ દેષ્ટાંતથી પ્રજ્ઞાપના. અદ્ય.......મળ્ળાસિ ? હવે સ્થવિર ઇચ્છે નહીં=પિતા પુત્રને ઉપસ્થાપવા ઇચ્છે નહિ, ત્યારે દંડિકના દેષ્ટાંત વડે પ્રજ્ઞાપના કરાય છે≕પિતાને સમજાવાય છે. 'આવિ' શબ્દથી=ગાથા ૬૨૨ના અંતે રહેલ ''વંક્રિઆई''માં 'આવિ' શબ્દથી, અમાત્ય આદિ ગ્રહણ કરાય છે. હવે તે દેષ્ટાંત જ બતાવે છે – જે રીતે રાજ્યથી પરિભ્રષ્ટ એક રાજાએ પુત્ર સહિત અન્ય રાજાની સેવા કરવા માટે આરંભ કર્યો, તે રાજા રાજ્યભ્રષ્ટ રાજાના પુત્ર ઉપર તુષ્ટ થયો, તે રાજા તે પુત્રને=રાજ્યભ્રષ્ટ રાજાના પુત્રને, રાજ્ય ઉપર સ્થાપવા માટે ઇચ્છે છે, તો શું તે પિતા અનુજ્ઞા ન આપે=તે રાજ્યભ્રષ્ટ રાજા પોતાના પુત્રને રાજ્ય ઉપર સ્થાપવાની અનુજ્ઞા ન આપે ? એ રીતે જો તારો પુત્ર મહાવ્રતરૂપી રાજ્યને પામે છે, તો કેમ તું નથી માનતો ?

**उवट्ठणिच्छे व पंचाहं ठंति तिपणमणिच्छेऽवुवर्रि**=પિતાની ઉપસ્થાપનાની અનિચ્છામાં પાંચ દિવસ સ્થાપે, ત્રણ વખત પાંચ દિવસ ઉપર પિતાની અનિચ્છામાં પણ વ્રતોમાં સ્થાપે. एवं पि........ खुड्डो उवट्ठाविज्जड આ રીતે પણ પ્રજ્ઞાપિત જો ઇચ્છે નહીં=ઉપરમાં બતાવ્યું એ રીતે પણ દેષ્ટાંતથી સમજાવાયેલો પિતા જો પુત્રની વ્રતસ્થાપના કરવા માટે ઇચ્છે નહિ, ત્યારે પાંચ દિવસ સ્થાપે=પુત્રને પાંચ દિવસ વ્રતસ્થાપના કર્યા વગરનો રાખે, તે પિતા પાંચ દિવસમાં તૈયાર થઈ જાય તો સાથે ઉપસ્થાપના કરે, અને પાંચ દિવસમાં તૈયાર ન થાય, તો કરી પણ પિતાને સમજાવે; પિતાની અનિચ્છામાં કરી પણ પાંચ દિવસ પુત્રને ઉપસ્થાપના કર્યા વગરનો રાખે. જો પાંચ દિવસમાં પિતા તૈયાર થઈ જાય તો સાથે ઉપસ્થાપના કરે, પરંતુ તૈયાર ન થાય, તો કરી પણ પિતાને સમજાવે; પિતાની અનિચ્છામાં પાંચ દિવસ સ્થાપે=પુત્રને ઉપસ્થાપના કર્યા વગરનો રાખે. આટલા કાલ વડે=પંદર દિવસમાં, જો પિતા પ્રાપ્ત થાય તો એક સાથે ઉપસ્થાપના કરાય છે; પરંતુ પિતા સૂત્રાદિ વડે પ્રાપ્ત ન થઈ શકે તો હવે પછી સ્થવિર અનિચ્છાવાળા પણ હોતે છતે ક્ષુલ્લક=પુત્ર, વ્રતોમાં ઉપસ્થપાય છે.

वत्थुसहावेण जाऽहीअं=अहवा......अहीयं કારણવિશેષને આશ્રયીને અન્ય વિકલ્પ બતાવવા માટે अहवा થી કહે છે – વસ્તુનો સ્વભાવ એ વસ્તુસ્વભાવ. માની=અહંકારી પિતા, "હું પુત્રથી નાનો કરાઉં છું'', એથી દીક્ષા છોડી દે, અથવા ગુરુ ઉપર કે ક્ષુલ્લક ઉપર પ્રદેષને પામે=દેષ કરે, ત્યારે ત્રણેય પણ પાંચ દિવસોની પછી પણ જ્યાં સુધી પિતા ભણી લે ત્યાં સુધી સ્થાપે=પુત્રને વડીદીક્ષા આપ્યા વગરનો રાખે. તિ गाथाર્थ: એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

ભાવાર્થઃ

કાળની હાનિ હોવાને કારણે સંયમ ગ્રહણ કર્યા પછી પણ જીવોમાં કાષાયિક ભાવો વર્તતા હોય છે. તેને સામે રાખીને પૂ. ભદ્રબાહુસ્વામી વગેરે પૂર્વાચાર્યોએ પિતા-પુત્ર વગેરેની વ્રતસ્થાપના વિષયક આ પ્રમાણે મર્યાદા મૂકી છે-

જો પિતા-પુત્ર સાથે પ્રવ્રજિત થાય અને ઉપસ્થાપનાની ભૂમિને સાથે પ્રાપ્ત કરી લે તો ગુરુ બંનેની સાથે જ વ્રતસ્થાપના કરે. હવે જો પુત્ર કરતાં પિતા જલદી ભણી લે તો પિતાની ઉપસ્થાપના પ્રથમ કરે, અને પુત્ર જ્યારે ભણીને તૈયાર થાય ત્યારે ઉપસ્થાપના કરે; પરંતુ પુત્ર અધિક સામર્થ્યવાળો હોવાથી જલદી ભણી લે અને પિતા તેટલા સમયમાં ભણી ન શકે, તો ઉપસ્થાપના માટેનો જે દિવસ સારો આવતો હોય, તે દિવસ સુધી પિતાને જલદી ભણાવવા યત્ન કરે, અને તે દિવસ સુધીમાં જો પિતા ભણી લે તો પુત્ર સાથે જ તેની વ્રતસ્થાપના કરે; પરંતુ જો પિતાને જલદી ભણાવવા પ્રયત્ન કરવા છતાં જલદી ભણી ન શકે તો ગુરુ પિતાને દંડિકાદિના દેષ્ટાંત દ્વારા આ પ્રમાણે સમજાવે –

રાજ્યથી ભ્રષ્ટ થયેલ એક રાજા પુત્ર સહિત અન્ય રાજાની સેવા કરવા માટે પ્રવૃત્ત થયો, અને તે રાજા રાજ્યભ્રષ્ટ રાજાના પુત્ર પર સંતુષ્ટ થયો, તેથી તે રાજા તેના પુત્રને રાજ્ય આપવા ઇચ્છે છે, તો શું તે રાજ્યભ્રષ્ટ રાજા પોતાના પુત્રને રાજ્ય ઉપર સ્થાપવાની રજા ન આપે ? અર્થાત્ આપે જ. તે રીતે તારા પુત્રને પાંચ મહાવ્રતોરૂપી રાજ્ય ઉપર સ્થાપવા અમે ઇચ્છીએ છીએ, તો તું કેમ રજા આપતો નથી ?

આનાથી એ ફલિત થાય કે સાધુમાં પાંચ મહાવ્રતોની ઉપસ્થાપના કર્યા પછી આરાધક સાધુ પ્રાયઃ ઊંચા સંયમસ્થાનને પ્રાપ્ત કરે છે, જે મહાકલ્યાણના કારણભૂત એવા રાજ્ય ઉપર સ્થાપનાતુલ્ય છે.

આ પ્રકારના દંડિકના, અમાત્યાદિના દષ્ટાંતથી પિતાને સમજાવીને પુત્રને વડીદીક્ષા આપે; પરંતુ દંડિક, અમાત્યાદિના દષ્ટાંતથી પશ પિતા ન માને, તો પાંચ દિવસનો વિલંબ કરી પિતાને શીધ ભણાવવા યત્ન કરે. આમ ત્રશ વખત પાંચ-પાંચ દિવસ પુત્રને ઉપસ્થાપ્યા વગરનો રાખીને પિતાને ભણાવવા માટે યત્ન કરવા છતાં પિતા ભણી ન શકે, તો પિતાની સંમતિ વગર પશ પુત્રને ગુરુ વડીદીક્ષા આપે.

આમ કરવાથી પિતાને ક્ષણભર અસંતોષ થાય તોપણ બીજો ખાસ કોઈ પ્રશ્ન ઊભો થતો ન હોય તો ગુરુ પિતાની રજા વગર પણ પુત્રને વડીદીક્ષા આપે; પરંતુ જો પિતારૂપ વસ્તુનો સ્વભાવ અભિમાની હોય, જેના કારણે પુત્રને વડીદીક્ષા આપવાથી પિતા સંયમ છોડી દે, અથવા તો ગુરુ કે પુત્ર પ્રત્યે દ્વેષ કરે તેમ હોય, તો તેવા દોષના નિવારણ માટે જ્યાં સુધી પિતા ભણી ન લે ત્યાં સુધી પુત્રને વડીદીક્ષા ન આપે; અને પિતા ભણી લે, ત્યારે ગુરુ બંનેની સાથે વ્રતોમાં ઉપસ્થાપના કરે. **IIદર ૨/૬૨૩**!!

## અવતરણિકાઃ

पराभिप्रायमाह 🗕

## અવતરણિકાર્થ ઃ

પૂર્વની બે ગાથામાં પૂ. ભદ્રબાહુસ્વામી આદિ પૂર્વાચાર્યો દ્વારા સ્થપાયેલ વ્રતસ્થાપનાવિષયક વિશેષ ક્રમ બતાવ્યો, ત્યાં પરના અભિપ્રાયને કહે છે –

#### ગાથા :

# इय जोऽपण्णवणिज्जो कहण्णु सामाइअं भवे तस्स ? । असइ अ इमंमि नाया जुत्तोवट्ठावणा णेवं ॥६२४॥

#### અન્વચાર્થ :

इय=આ રીતે=પ્રાપ્ત પણ પુત્રને વ્રતોમાં સ્થાપવાની પિતા અનુજ્ઞા આપે નહીં એ રીતે, जो=જે अपण्णवणिज्जो=અપ્રજ્ઞાપનીય છે, तस्स=તેને कहण्णु=ખરેખર કેવી રીતે सामाइअं=સામાયિક भवे=થાય ? इमंमि अ असइ=અને આ=સામાયિક, નહીં હોતે છતે नाया=ન્યાયથી एवं=આ રીતે उवट्ठावणा=(પિતાની) ઉપસ્થાપના जुत्ता ण=યુક્ત નથી.

ગાથાર્થ :

પ્રાપ્ત પણ પુત્રને વ્રતોમાં સ્થાપવાની પિતા અનુજ્ઞા આપે નહીં, એ રીતે જે પિતા અપ્રજ્ઞાપનીય છે, તેને ખરેખર સામાચિક કેવી રીતે ચાચ ? અર્થાત્ ન જ થાચ; અને સામાચિક નહીં હોતે છતે શાસ્ત્રાનુસારે આ રીતે પિતાની વ્રતોમાં ઉપસ્થાપના કરવી ચોગ્ચ નથી.

## ડીસા :

इयं=एवं यः अप्रज्ञापनीयः साधुवचनमपि न बहु मन्यते, कथं नु सामायिक-सर्वत्र समभावलक्षणं भवेत् तस्य ? नैवेत्यर्थः, असति चाऽस्मिन्=सामायिके न्यायात्=शास्त्रानुसारेण युक्ता उपस्थापना न एवं पञ्चाहादित्यागेनेति गाथार्थः ॥६२४॥

★ ''साधुवचनमपि''માં 'अपि' એ કહેવું છે કે જે અન્યના વચનને તો માનતા નથી, પરંતુ <mark>સાધુના વચનને પ</mark>ણ બહુમાનતા નથી, તેવા અપ્રજ્ઞાપનીચ છે.

## રીકાર્થ :

આ રીતે=પિતા કરતાં પહેલાં ભૂમિને પ્રાપ્ત થયેલ પુત્રની વ્રતસ્થાપના કરવા માટે ગુરુ દ્વારા સમજાવાયેલ પણ પિતા અનુજ્ઞા ન આપે એ રીતે, અપ્રજ્ઞાપનીય એવા જે પિતા, સાધુના વચનને પણ બહુમાનતા નથી, તેને=તે અપ્રજ્ઞાપનીય પિતાને, ખરેખર સર્વત્ર સમભાવસ્વરૂપ સામાયિક કેવી રીતે થાય ? અર્થાત્ ન જ થાય; અને આ=સામાયિક, નહીં હોતે છતે, ન્યાયથી=શાસ્ત્રાનુસારથી, પાંચ દિવસ વગેરેના ત્યાગ દ્વારા આ રીતે=પૂર્વગાથામાં બતાવ્યું એ રીતે, ઉપસ્થાપના=અપ્રજ્ઞાપનીય નવદીક્ષિત પિતાની વ્રતોમાં ઉપસ્થાપના, યુક્ત નથી, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

## ભાવાર્થઃ

દીક્ષા ગ્રહણ કરતી વખતે સામાયિકચારિત્ર ઉચ્ચરાવવામાં આવે છે, અને સામાયિક સર્વત્ર સમભાવરૂપ છે. તેથી સમભાવવાળા સાધુને મોક્ષ અને મોક્ષના ઉપાયમાત્રની જ ઇચ્છા હોય છે, તે સિવાય અન્ય કોઈ પદાર્થની ઇચ્છા હોતી નથી, માટે સાધુ મોક્ષના ઉપાયમાં પ્રવૃત્તિ કરવા અર્થે ગુણવાનને પરતંત્ર રહે છે; આમ છતાં ગીતાર્થથી પણ અપ્રજ્ઞાપનીય એવા જે નવદીક્ષિત પિતા, સાધુવચનને પણ માનતા ન હોય, તેમનામાં અપ્રજ્ઞાપનીયતાને કારણે સમભાવ તો નથી, પરંતુ પોતે નાના ન થઈ જાય તેવી પક્ષપાતવાળી મનોવૃત્તિ છે. તેથી તેવા પિતાને મહાવ્રતોમાં કઈ રીતે સ્થાપી શકાય ? કેમ કે વ્રતોનું સ્થાપન સમભાવવાળા જીવમાં જ થઈ શકે; અને અપ્રજ્ઞાપનીય સાધુમાં સમભાવ નહીં હોવાથી તે સાધુ વ્રતસ્થાપના માટે યોગ્ય નથી. માટે પૂર્વપક્ષી કહે છે કે "પાંચ પાંચ દિવસના ત્યાગથી ભણી લે તો સાથે પિતા-પુત્રની વ્રતોમાં ઉપસ્થાપના કરવી જોઈએ," એ પ્રકારનું પૂર્વગાથાનું કથન યુક્ત નથી. **!!૬૨૪!!**  અવતરણિકા :

किमित्यत आह –

#### અવતરણિકાર્થ ઃ

સામાયિકના અભાવમાં વ્રતસ્થાપના કયા કારણથી યુક્ત નથી ? એવી કોઈને જિજ્ઞાસા થાય, આથી પૂર્વપક્ષી કહે છે –

## जं बीअं चारित्तं एसा पंढमस्सऽभावओ कह तं ? । असइ अ तस्सारोवणमण्णाणपगासगं नवरं ॥६२५॥

#### અન્વચાર્થ :

जं=જે કારણથી एसा=આ=ઉપસ્થાપના, **बीअं चारित्तं**=બીજું ચારિત્ર છે, पढमस्स=પ્રથમના=સામાયિક ચારિત્રના, **अभावओ**=અભાવમાં तं=તે=બીજું ચારિત્ર, कह=કઈ રીતે હોય ? असइ अ=અને (પહેલું ચારિત્ર) નહીં હોતે છતે तस्स=તેનું=બીજા ચારિત્રનું, आरोपणं=આરોપણ नवरं=કેવલ अण्णाणपगासगं=અજ્ઞાન-પ્રકાશક છે.

#### ગાશાર્થ :

જે કારણથી ઉપસ્થાપના એ બીજું ચારિત્ર છે, તેથી પ્રથમ ચારિત્રના અભાવમાં બીજું ચારિત્ર કઈ રીતે હોચ ? અને પહેલું ચારિત્ર નહીં હોતે છતે બીજા ચારિત્રનું આરોપણ કેવલ અજ્ઞાનપ્રકાશક છે.

#### રીકા :

यस्मात् द्वितीयं चारित्रमेषा=उपस्थापना, प्रथमस्य=सामायिकस्याऽभावे कथं तत् ? नैव, असति तस्मिस्तस्याऽऽरोपणं द्वितीयस्य अज्ञानप्रकाशकं नवरं, गगनकीलकवदसम्भवादिति गाथार्थः ॥६२५॥

#### રીકાર્થ ઃ

જે કારણથી આ=ઉપસ્થાપના, બીજું ચારિત્ર છે. પ્રથમના=સામાયિકના, અભાવમાં તે≕બીજું ચારિત્ર, કેવી રીતે થાય ? અર્થાત્ ન જ થાય. તે નહીં હોતે છતે=પ્રથમ ચારિત્ર નહીં હોતે છતે, તેનું=દિતીયનું=બીજા ઉપસ્થાપના ચારિત્રનું, આરોપણ માત્ર અજ્ઞાનનું પ્રકાશન કરનાર છે; કેમ કે આકાશમાં ખીલાની જેમ અસંભવ છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

#### ભાવાર્થઃ

પૂર્વગાથામાં પૂર્વપક્ષીએ કહ્યું કે સામાયિક નહીં હોવાથી ''અપ્રજ્ઞાપનીય એવા પિતામાં પાંચ પાંચ દિવસના ત્યાગથી વ્રતોનું આરોપણ કરવું યુક્ત નથી.'' તેમાં પૂર્વપક્ષી યુક્તિ બતાવે છે –

ઉપસ્થાપના એ બીજું ચારિત્ર છે; કેમ કે દીક્ષાગ્રહણ વખતે પ્રથમ સામાયિકચારિત્ર ઉચ્ચરાવાય છે; અને જયારે શાસ્ત્રો ભણીને શૈક્ષ વ્રતસ્થાપનાની ભૂમિથી સંપન્ન થાય, ત્યારે તેને પાંચ મહાવ્રતોના <sub>Jain Education International</sub> www.jainelibrary આરોપણરૂપ બીજું છેદોપસ્થાપ્ય ચારિત્ર અપાય છે. આથી જે સાધુમાં સામાયિકરૂપ પહેલું ચારિત્ર જ નથી, તેને બીજું ચારિત્ર કેવી રીતે આપી શકાય ? માટે અપ્રજ્ઞાપનીય પિતામાં વ્રતોનું આરોપણ કરવું એ આકાશમાં ખીલા સ્થાપવા જેવો અસંભવ પ્રયત્ન છે. તેથી અપ્રજ્ઞાપનીય એવા પિતાની વ્રતોમાં ઉપસ્થાપના કરી શકાય નહિ, આ પ્રકારનો પૂર્વપક્ષીનો આશય છે. IIદ્વ૨૫II

## અવતરણિકા :

अत्रोत्तरम् –

## અવતરણિકાર્થ ઃ

અહીં≕ગાથા ૬૨૪-૬૨૫માં પૂર્વપક્ષીએ શંકા કરી કે અપ્રજ્ઞાપનીય સાધુને સમભાવરૂપ સામાયિક કેવી રીતે હોય ? અને પહેલા સામાયિકચારિત્રના અભાવમાં બીજું છેદોપસ્થાપનીયચારિત્ર કઈ રીતે થાય ? એમાં, ગ્રંથકાર ઉત્તર આપે છે –

#### ગાથા :

## सच्चमिणं निच्छयओऽपन्नवणिज्जो न तम्मि संतम्मि । ववहारओ असुद्धे जायइ कम्मोदयवसेणं ॥६२६॥

#### અન્વચાર્થ :

इणं=આ=પૂર્વપક્ષીનું કથન, सच्चम्=સત્ય છે. निच्छयओ=નિશ્ચયનયથી तम्मि संतम्मि=તે હોતે છતે= સામાયિક હોતે છતે, अपन्नवणिज्जो न=અપ્રજ્ઞાપનીય થતો નથી, ववहारओ=વ્યવહારનયથી असुद्धे= (સામાયિક) અશુદ્ધ હોતે છતે कम्मोदयवसेणं=કર્મના ઉદયના વશ વડે जायइ=થાય છે=જીવ અપ્રજ્ઞાપનીય થાય છે.

#### ગાથાર્થ :

પૂર્વપક્ષીનું કચન સત્ય છે. નિશ્વયનયને આશ્રયીને સામાચિકનો પરિણામ હોતે છતે જીવ અપ્રજ્ઞાપનીય થતો નથી, વ્યવહારનયથી સામાચિક અશુદ્ધ હોતે છતે કર્મના ઉદયના વશ વડે જીવ અપ્રજ્ઞાપનીય થાય છે.

#### રીકા :

सत्यमिदं, निश्चयतो=निश्चयनयमाश्रित्य अप्रज्ञापनीयः तस्मिन् सुन्दरेऽपि वस्तुनि न तस्मिन्= सामायिके यथोदितरूपे सति, व्यवहारतस्तु=व्यवहारनयमतेन अशुद्धे सामायिके जायते अप्रज्ञापनीयः कर्म्भोदयवशेन=अशुभकर्म्भविपाकेनेति गाथार्थः ॥६२६॥

★ ''તस्मिन् सुन्दरेऽपि वस्तुनि''માં 'अपि'થી એ દર્શાવવું છે કે સામાચિક હોતે છતે જીવ અસુંદર વસ્તુમાં તો અપ્રજ્ઞાપનીય હોચ, પરંતુ **તે સુંદર પણ વસ્તુમાં** અપ્રજ્ઞાપનીય ન હોચ અર્થાત્ આત્મહિતમાં બાધક એવી વસ્તુનો સ્વીકાર ન કરે, પરંતુ પુત્રના આત્મહિતનું કારણ એવી વસ્તુનો તો સ્વીકાર કરે.

★ 'अपि'થી બે પ્રકારે સમુચ્ચય થાય, (૧) સદેશ (૨) વિસદેશ. તેમાંથી અહીં વિસદેશ સમુચ્ચયનું ગ્રહણ છે.

#### ટીકાર્થ :

આ≔પૂર્વપક્ષીએ પૂર્વની બે ગાથાઓમાં કહ્યું એ, સત્ય છે. અહીં 'સત્ય' શબ્દ પૂર્વપક્ષીના કથનના અર્ધ સ્વીકારમાં છે. તેથી કોઈક નયને આશ્રયીને જ સત્ય છે, સર્વથા નહીં, અને તે નય સ્પષ્ટ કરે છે –

નિશ્ચયથી≕નિશ્ચયનયને આશ્રયીને, તે≕પુત્રને વ્રતસ્થાપનાની અનુજ્ઞા આપવી તે, સુંદર પણ વસ્તુમાં તે હોતે છતે=યથોદિતરૂપવાળું સામાયિક હોતે છતે, જીવ અપ્રજ્ઞાપનીય થતો નથી. વળી વ્યવહારથી=વ્યવહારનયના મતથી, સામાયિક અશુદ્ધ હોતે છતે કર્મના ઉદયના વશથી≕અશુભ કર્મના વિપાકથી, જીવ અપ્રજ્ઞાપનીય થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

પૂર્વગાથામાં પૂર્વપક્ષીએ શંકા કરેલ કે સમભાવરૂપ સામાયિક હોય તો જીવ અપ્રજ્ઞાપનીય ન હોય, અને જીવ અપ્રજ્ઞાપનીય ન હોય તો ગુરુના કહેવાથી અવશ્ય પુત્રને વ્રતસ્થાપનાની રજા આપે; જ્યારે ગુરુના કહેવા છતાં પજ્ઞ જે પિતા પુત્રને વ્રતસ્થાપનાની રજા આપતા ન હોય, તે પિતામાં સમભાવનો પરિણામ નથી; અને સામાયિકરૂપ પહેલું ચારિત્ર જેનામાં નથી, તેને બીજું ચારિત્ર કઈ રીતે આપી શકાય ? તેના સમાધાનરૂપે ગ્રંથકાર કહે છે –

તારી વાત સાચી છે, નિશ્ચયનયથી સામાયિકવાળો જીવ અપ્રજ્ઞાપનીય ન હોય; કેમ કે સામાયિક સર્વત્ર સમભાવરૂપ છે. તેથી સમભાવવાળા જીવને પર્યાયથી પોતે મોટો થાય કે અન્ય મોટો થાય, તેમાં કોઈ ભેદ પડતો નથી. માટે પુત્ર મોટો થતો હોય તોપણ સમભાવવાળા પિતા અવશ્ય રજા આપે; અને કદાચ પોતાને વિશેષ નિર્ણય ન હોય તોપણ ગુણવાન ગુરુ જયારે પુત્રને વ્રતસ્થાપના કરવા માટે રજા આપવાની કહે, ત્યારે ગુરુવચનથી પિતા જાણતા હોય કે મારા પુત્રને મહાવ્રતોરૂપ મોટું ગુણસામ્રાજય મળશે, તે વસ્તુ તો સુંદર છે, અને સમભાવના પરિણામવાળો જીવ સુંદર વસ્તુમાં નિષેધ કરે નહિ; કેમ કે સમભાવવાળા જીવને ગુણોનો પક્ષપાત હોય છે. આથી પોતાના પુત્રને વિશેષ ગુણો પ્રાપ્ત થતા હોય તો સમભાવવાળા પિતાને નિષેધ કરવાનો પરિણામ થાય નહિ. માટે પિતા અવશ્ય રજા આપે; પરંતુ રજા ન આપે તે પિતા કષાયને પરવશ હોવાથી નિશ્ચયનથથી સમભાવમાં નથી; તોપણ સંસાર છોડીને કેવલ આત્મહિત માટે સંયમમાં પ્રવૃત્ત હોય, અને ક્વચિત્ અલ્પ કષાયને વશ થઈને પોતે પુત્ર કરતાં નાનો થઈ જાય તે સહન થતું ન હોય, તો પિતા પુત્રને ઉપસ્થાપના માટે રજા ન આપે ત્યારે, વ્યવહારનયથી સામાયિક કંઈક અશુદ્ધ થાય છે; છતાં પિતામાં સર્વથા સામાયિકનો અભાવ નથી, તેથી તેવા પિતાની વ્રતસ્થાપના કરવાની પૂ. ભદ્રબાહુસ્વામી આદિ પૂર્વાચાર્યોએ અનુજ્ઞા આપી છે. **ાદર દા**!

#### અવતરણિકાઃ

एतदेव समर्थयति ---

#### • અવતરણિકાર્થ ઃ

આને જ સમર્થન કરે છે અર્થાત્ પૂર્વગાથામાં ગ્રંથકારે કહ્યું કે વ્યવહારનયના મતથી અશુદ્ધ સામાયિક હોતે છતે જીવ અશુભ કર્મના ઉદયથી અપ્રજ્ઞાપનીય થાય છે. એનું જ સમર્થન કરે છે – ગાથા :

58

# संजलणाणं उदओ अप्पडिसिद्धो उ तस्स भावे वि । सो अ अइआरहेऊ एएसु असुद्धगं तं तु ॥६२७॥

અન્વથાર્થઃ

तस्स=તેના=સામાયિકના, भावे वि=ભાવમાં પણ संजलणाणं=સંજવલન કષાયોનો उदओ=ઉદય अप्पडिसिद्धो उ=અપ્રતિષિદ્ધ જ છે, सो अ=અને તે=સંજવલન કષાયોનો ઉદય, अइआरहेऊ=અતિચારોનો હેતુ છે. एएसु तु=વળી આ થયે છતે=અતિચારો થયે છતે, तं=તे=સામાયિક, असुद्धगं=અશુદ્ધ થાય છે. આથાર્થ :

સામાચિકના સદ્ભાવમાં પણ સંજ્વલન કષાચોનો ઉદય અપ્રતિષિદ્ધ જ છે≃અનિષિદ્ધ જ છે અર્થાત્ જીવમાં કષાચોનો ઉદય થવાની સંભાવના છે જ, અને સંજ્વલન કષાચોનો ઉદય અતિચારોનું કારણ છે. વળી અતિચારો થયે છતે સામાચિક અશુદ્ધ થાય છે.

રીકા ઃ

सञ्ज्वलनानां कषायाणामुदयः अप्रतिषिद्ध एव तस्य=सामायिकस्य भावेऽपि, स च=सञ्ज्वलनोदयः अतिचारहेतुर्वत्तते, एतेषु=अतिचारेषु सत्सु अशुद्धं तत्=सामायिकं भवतीति गाथार्थः ॥६२७॥ ★ ''भावेऽपि''मां 'अपि'थी એ जताववुं छे डे संक्वलन डषायोनो ઉદय सामायिङना आलावमां तो थाय छे, पर्टतु सामायिङना लावमां पष्ठ थाय छे.

## રીકાર્થ ઃ

તેના≕સામાયિકના, ભાવમાં પણ સંજ્વલન કષાયોનો ઉદય અપ્રતિષિદ્ધ જ છે, અને તે=સંજ્વલનનો ઉદય, અતિચારનો હેતુ વર્તે છે. આ=અતિચારો, થયે છતે તે=સામાયિક, અશુદ્ધ થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

જીવમાં સામાયિકનો પરિણામ પ્રગટ્યો હોય તોપણ શાસ્ત્રમાં સંજવલન કષાયોનો ઉદય સ્વીકારાયેલ છે, અને સંજવલન કષાયોના ઉદયથી સામાયિકમાં જે અતિચારો થાય છે, તે અતિચારોરૂપ જ જીવની અપ્રજ્ઞાપનીયતા છે. તેથી ગુરૂ સમજાવે તોપણ પુત્રને વ્રતસ્થાપનાની રજા પિતા આપે નહિ, એ પ્રકારની અપ્રજ્ઞાપનીયતા પિતાને સંજવલન કષાયોના ઉદયથી થઈ શકે છે, અને આ અપ્રજ્ઞાપનીયતાથી પ્રાપ્ત થયેલ અતિચારો સાધુના સામાયિકને મલિન કરનાર બને છે. આથી પૂર્વગાથામાં ગ્રંથકારે કહ્યું કે વ્યવહારનયથી અશુદ્ધ સામાયિક હોતે છતે જીવ અપ્રજ્ઞાપનીયં હોય છે.

## વિશેષાર્થ :

સંજવલન કષાયોથી અતિચારો થાય છે, અને નિરતિચાર ચારિત્રવાળા મુનિને પણ સંજવલન કષાયોનો ઉદય હોય છે; પરંતુ તે બેમાં એ ભેદ છે કે ક્ષયોપશમભાવથી અનુવિદ્ધ સંજવલન કષાય સંયમવૃદ્ધિનું કારણ છે. આથી ક્ષયોપશમભાવથી અનુવિદ્ધ સંજ્વલન કષાયોનો ઉદય દશમા ગુણસ્થાનક સુધી હોય છે, અને જેમને સંજ્વલન કષાયોનો ક્ષયોપશમભાવ થયો નથી, તેઓને સંજ્વલન કષાયના ઉદયથી અતિચારો થાય છે.

આમ, સામાયિકમાં યત્ન કરતા પશ મુનિને પ્રમાદનો આપાદક એવો અપ્રશસ્ત સંજવલન કંષાયનો ઉદય થાય ત્યારે અતિચારો લાગે છે; પરંતુ મુનિ અપ્રમાદભાવથી સંયમમાં યત્ન કરતા હોય ત્યારે તેમનો સંજવલન કષાયોનો ઉદય પ્રશસ્ત ભાવવાળો હોવાથી ઉત્તરોત્તર સંયમવૃદ્ધિનું કારશ બને છે.

અહીં "**अપ્રज्ञापनीય**:" શબ્દથી મિથ્યાત્વમોહનીયના ઉદયકૃત અપ્રજ્ઞાપનીયતા ગ્રહણ કરવાની નથી, દા.ત. જમાલિ મિથ્યાત્વના ઉદયથી શાસ્ત્રીય પદાર્થમાં વિપર્યાસ પામીને અપ્રજ્ઞાપનીય બન્યા, તેનું ગ્રહણ કરવાનું નથી; પરંતુ સંજવલન કષાયોના ઉદયકૃત અપ્રજ્ઞાપનીયતા ગ્રહણ કરવાની છે. દા.ત. પિતા સંજવલન કષાયના ઉદયથી પુત્રને વ્રતસ્થાપનાની અનુજ્ઞા આપતા નથી, તેનું ગ્રહણ કરવાનું છે, જે અપ્રજ્ઞાપનીયતા સામાયિકમાં અતિચારોનું કારણ બને છે. **IIદરઊા** 

### અવતરશિકાઃ

उपपत्त्यन्तरमाह ---

### અવતરણિકાર્થ :

ઉપપત્તિઅંતરને કહે છે, અર્થાત્ ગાથા ૬૨૪-૬૨૫માં પૂર્વપક્ષીએ કરેલ પ્રશ્નનો ઉત્તર આપતાં ગ્રંથકારે ગાથા ૬૨૬-૬૨૭માં જે ઉપપત્તિ બતાવી તેના કરતાં અન્ય ઉપપત્તિને કહે છે –

## ભાવાર્શ :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે સામાયિક અશુદ્ધ હોતે છતે સંજ્વલન કષાયોના ઉદયથી જીવ અપ્રજ્ઞાપનીય થઈ શકે, તેથી અપ્રજ્ઞાપનીય જીવની ઉપસ્થાપના કરવામાં કોઈ બાધ નથી; હવે જીવ અપ્રજ્ઞાપનીય હોવાને કારણે સામાયિકથી પાત પામેલ હોય તોપણ તેની ઉપસ્થાપના કરવામાં બાધ કેમ નથી ? તે સ્પષ્ટ કરવા બીજી સંગતિ બતાવે છે –

#### ગાથા :

## पडिवाई वि अ एअं भणिअं संते वि दव्वलिंगम्मि । पुण भावी वि अ असई कत्थइ जम्हा इमं सुत्तं ॥६२८॥

#### અન્વચાર્થ :

एअं अ=અને આ=સામાયિક, पडिवाई वि=પ્રતિપાતી પણ भणिअं=કહેવાયું છે, दव्वलिंगम्मि अ संते वि=અને દ્રવ્યલિંગ હોતે છતે જ कत्थइ=ક્યાંક=કોઈક જીવમાં, असई=વારંવાર पुण=ફરી भावी वि=થનારું પણ છે; जम्हा=જે કારણથી इमं=આ=આગળમાં કહેવાશે એ, सुत्तं=સૂત્ર છે.

★ ''संते बि''માં 'अपि' एवકાર અર્થક છે.

ગાથાર્થ ઃ

અને સામાચિક પ્રતિપાતી પણ કહેવાચું છે, અને દ્રવ્યલિંગ હોતે છતે જ કોઈક જીવમાં વારંવાર ફરી થનારું પણ સામાચિક છે; જે કારણથી આગળ કહેવાશે એ સૂત્ર છે.

#### રીકા ઃ

प्रतिपात्यपि चैतत्=सामायिकं भणितं भगवद्भिः, सत्यपि द्रव्यलिङ्गे बाह्ये पुनर्भाव्यपि चासकृत् क्वचित्प्राणिनि, भणितं यस्मादिदं सूत्रं वक्ष्यमाणमिति गाथार्थः ॥६२८॥

★ ''प्रतिपात्यपि''માં 'अपि'થી એ જ્ઞાપન કરવું છે કે આ સામાચિક અપ્રતિપાતી તો છે જ, પરંતુ પ્રતિપાતી પણ છે.
 ★ ''पुनर्भाव्यपि''માં 'अपि'થી એ દર્શાવવું છે કે આ સામાચિક કોઈક જીવમાં ફરી નહીં થનારું પણ છે અને ફરી થનારું પણ છે.

#### ડીકાર્શ :

અને આ≕સામાયિક, ભગવાન વડે પ્રતિપાતી પણ કહેવાયું છે, અને બાહ્ય એવું દ્રવ્યલિંગ હોતે છતે જ કોઈક પ્રાણીમાં અનેક વાર ફરી થનારું પણ છે; જે કારણથી આ≔વક્ષ્યમાણ=આગળમાં કહેવાશે એ, સૂત્ર કહેવાયું છે. એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

ગાથા ૬૨૪-૬૨૫માં પૂર્વપક્ષીએ શંકા કરેલ કે અપ્રજ્ઞાપનીય એવા પિતામાં સામાયિક ન હોય તો વ્રતસ્થાપના કઈ રીતે કરાય ? તેનું ગાથા ૬૨૬-૬૨૭માં ગ્રંથકારે સમાધાન કર્યું. તેથી એ પ્રાપ્ત થયું કે સંજવલન કષાયોના ઉદયથી અતિચારોવાળું સામાયિક જીવમાં સંભવે છે, માટે વ્રતસ્થાપના થઈ શકે.

વળી, કોઈ જીવને આશ્રયીને સામાયિકનો પરિણામ નાશ થાય ત્યારે પણ જીવ અપ્રજ્ઞાપનીય બને છે, તે દર્શાવવા માટે જ પ્રતિપાતી સામાયિકનું આ બીજા પ્રકારનું કથન છે. તેથી સામાયિક નહીં હોવા છતાં વ્રતસ્થાપના કઈ રીતે કરાય ? તે વાત પ્રસ્તુત ગાથામાં યુક્તિથી બતાવે છે-

ભગવાને સામાયિકનો પરિણામ પ્રતિપાત પામનારો પણ કહ્યો છે. તેથી દીક્ષા ગ્રહેજા કર્યા બાદ જીવ આકર્ષો દ્વારા સામાયિકના પરિણામથી પાત પામે, તોપણ સાધુવેશ વિદ્યમાન હોય તો, સાધ્વાચારની ક્રિયાઓ કરનારા કોઈક જીવને ફરીથી સામાયિકનો પરિણામ થાય છે; અને ફરી પણ પ્રમાદને કારણે તે જીવનો સામાયિકના પરિણામથી પાત થવા છતાં સાધ્વાચારની ક્રિયાઓના બળથી ફરી સામાયિકના પરિણામને જીવ પ્રાપ્ત કરી પણ શકે છે. આમ, પાત અને પુનઃપ્રાપ્તિ દ્વારા જીવમાં વારંવાર સામાયિકના પરિણામને આવિર્ભાવ થઈ શકે છે. તેથી કોઈક પિતા અપ્રજ્ઞાપનીયતાના દોષથી સામાયિકથી પાત પામેલા હોવા છતાં બીજા અનેક ગુણોવાળા હોવાથી સાધુવેશમાં રહીને ઉચિત ક્રિયાઓ કરે, તો તેમનામાં ફરી સામાયિકનો પરિણામ આવી શકે છે, અને તેને સામે રાખીને જ પૂ. ભદ્રબાહુસ્વામી આદિએ અપ્રજ્ઞાપનીય પણ પિતાની દ્રતસ્થાપના કરવાની અનુજ્ઞા આપી છે; અને સાધુવેશમાં રહેલા કેટલાક જીવોને આકર્ષો દ્વારા ફરી પણ સામાયિકનો પરિણામ પ્રગટે છે. તે વાત સ્વયં ગ્રંથકાર આગળની ગાથામાં બતાવે છે. II દ્વ૨II

#### અવતરશિકા ઃ

પૂર્વગાથાના અંતે ગ્રંથકારે કહેલ છે કે જે કારણથી વક્ષ્યમાણ સૂત્ર કહેવાયું છે, તેથી હવે તે સૂત્ર બતાવે છે –

#### ગાચાઃ

## तिण्ह सहस्सपुहुत्तं सयपुहुत्तं च होइ विर्र्ड्रए । एगभवे आगस्सिा एवइआ होंति नायव्वा ॥६२९॥

#### અન્વચાર્થઃ

(એક જન્મ વડે) तिण्ह=ત્રણનું=સમ્યક્ત્વ સામાયિક, શ્રુત સામાયિક અને દેશવિરતિ સામાયિકનું, सहस्सपुहुत्तं=સહસ પૃથક્ત્વ विर्ग्ड्ए च=અને વિરતિનું=સર્વવિરતિ સામાયિકનું, सयपुहुत्तं=શત પૃથક્ત્વ होइ=થાય છે. एगभवे=એક ભવમાં एवइआ आगरिसा=આટલા આકર્ષો नायव्वा=જ્ઞાતવ્ય होति=થાય છે.

## ગાથાર્થ :

એક જન્મ વડે સમ્યક્ત્વ સામાચિક, શ્રુત સામાચિક અને દેશવિરતિ સામાચિકનું સહસ્ર પૃથક્ત્વ અને સર્વવિરતિ સામાચિકનું શત પૃથક્ત્વ થાય છે. એક ભવમાં આટલા આકર્ષો=ગુણસ્થાનકથી પાત પામવારૂપ અને ફરી તે ગુણસ્થાનકને પ્રાપ્ત કરવારૂપ આકર્ષો જ્ઞાતવ્ય થાય છે.

#### રીકા ઃ

त्रयाणां=सम्यक्अुतदेशविरतिसामायिकानां सहस्रपृथक्त्वं, पृथक्त्वमिति द्विप्रभृतिरानवभ्यः, शतपृथक्त्वं च भवति विरतेः=सर्वविरतिसामायिकस्य, एकेन जन्मनैतद्, अत एवाऽऽह-एकभवे आकर्षाग्रहणमोक्षलक्षणा एतावन्तो भवन्ति ज्ञातव्याः, परतस्त्वप्रतिपातोऽलाभो वेति गाथार्थः ॥६२९॥

#### ડીકાર્શ : ં

ત્રણનું=સમ્યક્, શ્રુત અને દેશવિરતિ સામાયિકોનું, સહસ્ર પૃથક્ત્વ આકર્ષ થાય છે. અને વિરતિનું= સર્વવિરતિ સામાયિકનું, શત પૃથક્ત્વ આકર્ષ થાય છે. પૃથક્ત્વ એટલે બે વગેરે નવ સુધી.

વળી સહસ્ર પૃથક્ત્વ અને શત પૃથક્ત્વ કેટલા ભવને આશ્રયીને છે ? તેથી કહે છે –

આ≕સહસ્ર પૃથક્ત્વ અને શત પૃથક્ત્વ, એક જન્મથી છે=એક ભવને આશ્રયીને છે. આથી જ≕ગાથાના પૂર્વાર્ધમાં ચાર સામાયિકના પૃથક્ત્વ બતાવ્યા એથી જ, કહે છે –

એક ભવમાં ગ્રહણ અને મોક્ષના લક્ષણવાળા≕લેવા અને મૂકવા સ્વરૂપ, આટલા≕ઉપરમાં બતાવ્યા એટલા, આકર્ષો જ્ઞાતવ્ય થાય છે. વળી પરથી=એક ભવમાં આટલા આકર્ષો થયા પછી, અપ્રતિપાત અથવા અલાભ થાય અર્થાત્ તે તે સામાયિકથી જીવનો તે ભવમાં પાત ન થાય અથવા પાત થાય તો તે ભવમાં ફરી તે તે સામાયિકની પ્રાપ્તિ ન થાય, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે અપ્રજ્ઞાપનીય હોવા છતાં પિતાની વ્રતસ્થાપના કરવામાં આવે છે; કેમ કે સામાયિકના પરિણામનો પ્રતિપાત થવા છતાં પણ દ્રવ્યલિંગને કારણે ફરીથી સામાયિકનો પરિણામ આવી પણ શકે છે. તે બતાવવા માટે હવે પ્રસ્તુત ગાથામાં શાસ્ત્રમાં કહેલા સૂત્રની સાક્ષી આપે છે –

કોઈ જીવે સમ્યક્ત્વ સામાયિક, શ્રુત સામાયિક કે દેશવિરતિ સામાયિકને પ્રાપ્ત કર્યું હોય, તો એક ભવમાં ભાવથી તે તે ગુણસ્થાનકનો સ્પર્શ કર્યા પછી તે જીવ આકર્ષો દ્વારા ગુણસ્થાનકમાંથી પાત પણ પામે છે અને કરી પણ ગુણસ્થાનક પામે છે; આમ, આકર્ષો દ્વારા ઉત્કૃષ્ટ ગમનાગમન હજાર પૃથક્ત્વવાર તે જીવ કરી શકે, અને કોઈક જીવે સર્વવિરતિ સામાયિક ગ્રહણ કરેલ હોય તો, ભાવથી છઠ્ઠા ગુણસ્થાનકનો સ્પર્શ કર્યા બાદ આકર્ષો દ્વારા ઉત્કૃષ્ટ ગમનાગમન શત પૃથક્ત્વવાર કરી શકે.

આશય એ છે કે આ ચારેય સામાયિકવાળા જીવોમાંથી કોઈક જીવનો જાવજજીવ સુધી સામાયિકમાંથી પાત થતો નથી, કોઈક જીવનો એક-બે વખત પાત થાય છે, તો કોઈક જીવનો ઉત્કૃષ્ટથી પણ પાત થઈ શકે છે. તેમાં સમ્પક્ત્વ-શ્રુત-દેશવિરતિ સામાયિકવાળા જીવનો ઉત્કૃષ્ટથી હજાર પૃથક્ત્વ વખત પાત થઈ શકે અને સર્વવિરતિ સામાયિકવાળા જીવનો ઉત્કૃષ્ટથી શત પૃથક્ત્વ પાત થઈ શકે. ત્યાર પછી તે જીવ કાંતો સામાયિકમાંથી પાત પામે જ નહિ, અને જો છેલ્લી સંખ્યા પૂરી કર્યા પછી પણ પાત પામે, તો ફરી તે ભવમાં સામાયિકનો પરિણામ પ્રાપ્ત કરી શકે નહિ, પરંતુ અન્ય ભવમાં પ્રાપ્ત કરી શકે.

આ પ્રકારનું આકર્ષોનું સ્વરૂપ અતિશયજ્ઞાનીએ જોયેલ છે અને શાસ્ત્રમાં પ્રરૂપેલ છે. આમ, આકર્ષો દ્વારા પાત પામેલા પિતામાં સર્વવિરતિ સામાયિકનો પરિણામ ફરી પ્રગટી શકે તેવી સંભાવના હોવાથી શાસ્ત્રમાં અપ્રજ્ઞાપનીય એવા પણ પિતાની વ્રતસ્થાપના કરવાની વિધિ છે, એ પ્રકારનો ગાથા ૬૨૮-૬૨૯નો ધ્વનિ છે. II**૬૨૯**II

## અવતરણિકા ઃ

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે જીવ આકર્ષો દ્વારા સર્વવિરતિ સામાયિકના પરિણામથી પાત પણ પામે. હવે આકર્ષો દ્વારા પાત પામેલા અપ્રજ્ઞાપનીય જીવની વ્રતસ્થાપના કેમ કરાય છે ? તે કહે છે ---

#### ગાથા :

# एएसिमंतरे वाऽपण्णवणिज्जु त्ति नत्थि दोसो उ । अच्वागो तस्स पुणो संभवओ निख्सयगुरुणा ॥६३०॥

## અન્વચાર્થ :

एएसिमंतरे वा≕અને આમના અંતરમાં≕આકર્ષોના વચમાં, अपण्णवणिज्जो⊭અપ્રજ્ઞાપનીય છે. त्ति=એથી दोसो नत्थि उ=દોષ નથી જ≕ગાથા ૬૨૫માં પૂર્વપક્ષીએ આપેલ દોષ નથી જ. संभवओ पुणो=વળી સંભવ હોવાથી=ભાવિમાં અપ્રજ્ઞાપનીય પિતામાં સામાયિકનો પરિણામ પ્રગટવાનો સંભવ હોવાથી, निरइसयगुरुणा=નિરતિશય એવા ગુરુ વડે तस्स=તેનો=સામાયિકના પરિણામ વગરના પિતાનો, अच्चागो= અત્યાગ છે.

★ '**वा' च**કાર અર્થક છે.

Jain Education International

ગાથાર્થ :

અને આકર્ષોના વચમાં પિતા અપ્રજ્ઞાપનીચ છે, એથી ગાથા કરપમાં પૂર્વપક્ષીએ આપેલ દોષ નથી જ. વળી ભાવિમાં અપ્રજ્ઞાપનીચ પિતામાં સામાચિકનો પરિણામ પ્રગટવાનો સંભવ હોવાથી નિરતિશય એવા ગુરુ વડે સામાચિકરહિત એવા અપ્રજ્ઞાપનીચ પિતાનો અત્યાગ છે.

#### રીકા :

एतेषाम्=आकर्षाणामन्तरे वा सामायिकाभावेऽप्रज्ञापनीय इति कृत्वा नास्त्येव दोषो यथोक्त इति, अत्यागः तस्य=सामायिकशून्यस्याऽपि तस्य वा≔सामायिकस्य पुनः सम्भवाद्धेतोः, केनेत्याह-निरति-शयगुरुणा, तद्गतरागभावेन योग्यत्वादितिं गाथार्थः ॥६३०॥

★ ''सामायिकशून्यस्याऽपि''માં 'अपि' થી દર્શાવવું છે કે નિરતિશય ગુરુ સામાયિકથી ચુક્ત શૈક્ષનો તો ત્યાગ ન કરે, પરંતુ સામા<mark>ચિકથી શૂન્થ શૈક્ષનો પણ</mark> ત્યાગ કરે નહિ.

### ટી<del>કા</del>ર્થઃ

અને આમના≔આકર્ષોના, અંતરમાં≔વચમાં, સામાયિકના અભાવમાં અપ્રજ્ઞાપનીય છે=શૈક્ષ એવા પિતા અપ્રજ્ઞાપનીય છે, એથી કરીને યથોક્ત દોષ નથી જ=ગાથા ૬૨૫માં જે પ્રમાણે કહેવાયો કે પ્રથમ એવા સામાયિક ચારિત્રના અભાવમાં વ્રતસ્થાપનારૂપ બીજું ચારિત્ર અજ્ઞાનપ્રકાશક છે એ રૂપ દોષ નથી જ.

યથોક્ત દોષ કેમ નથી ? એથી કહે છે –

વળી તેનો=સામાયિકશૂન્યનો પણ=સામાયિક ચારિત્રથી રહિત એવા પિતાનો પણ, સંભવરૂપ હેતુથી=સામાયિક ચારિત્રના સંભવરૂપ કારણથી, અત્યાગ છે.

અથવા તેના≕સામાયિકના, સંભવરૂપ હેતુથી અત્યાગ છે≕સામાયિક ચારિત્રથી રહિત એવા પિતાનો અત્યાગ છે.

કોના વડે અત્યાગ છે ? એથી કહે છે –

નિરતિશય એવા ગુરુ વડે અત્યાગ છે; કેમ કે તદ્દગત રાગભાવને કારણે યોગ્યત્વ છે≕સામાયિકગત રાગભાવને કારણે સામાયિક ચારિત્રથી રહિત એવા પિતામાં સામાયિકનું યોગ્યપણું છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

સર્વવિરતિ સામાયિક સ્વીકાર્યા પછી સાધુમાં સામાયિકના પરિણામવિષયક એક ભવમાં ઉત્કૃષ્ટથી શત પૃથક્ત્વ આકર્ષો થઈ શકે છે, તેથી તે આકર્ષોની વચમાં સાધુ સામાયિકના અભાવને કારણે અપ્રજ્ઞાપનીય બની શકે છે, આથી ગાથા ૬૨૫માં પૂર્વપક્ષીએ કહેલ કે સાધુમાં પ્રથમ સામાયિક ચારિત્રના અભાવમાં બીજા ઉપસ્થાપના ચારિત્રનું આરોપણ અજ્ઞાનપ્રકાશક છે, એ રૂપ દોષ નથી.

આશય એ છે કે જે સાધુમાં મૂળથી જ સામાયિકનો પરિણામ નથી, તેવા અપ્રજ્ઞાપનીય સાધુમાં વ્રતોનું આરોપણ કરવું ઉચિત નથી, પરંતુ પૂર્વે સામાયિકનો પરિણામ હોવા છતાં જેઓમાં આકર્ષ દ્વારા પાછળથી સામાયિકના પરિશામનો અભાવ થયો હોય, તેવા સાધુમાં અપ્રજ્ઞાપનીયતા દોષ હોવા છતાં વ્રતોનું આરોપશ કરવું દોષરૂપ નથી; કેમ કે તે સાધુ આકર્ષને કારશે સામાયિકના અભાવવાળા થવાથી અપ્રજ્ઞાપનીય થયા છે, માટે તે સાધુમાં સામાયિકવિષયક રાગભાવ વિદ્યમાન છે, આથી જ તે અપ્રજ્ઞાપનીય પિતા ઉચિત શાસ્ત્રો ભણીને પ્રાપ્ત થયા પછી પુત્ર સાથે વ્રતસ્થાપનાને અનુરૂપ તૈયાર થશે, ત્યારે વ્રતઆરોપશકાળમાં તેમનામાં કરી સામાયિકનો પરિશામ પ્રગટે તેવો સંભવ છે. આથી જ અપ્રજ્ઞાપનીયતાકાળમાં પિતામાં સામાયિકનો અભાવ હોવા છતાં તે પિતામાં સામાયિકના સંભવને કારશે નિરતિશય એવા ગુરુ તેઓનો ત્યાગ કરતા નથી. **!!૬૩૦!!** 

#### અવતરણિકા ઃ

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે સામાયિક નહીં હોવા છતાં ગુરુ સંભાવનાથી અપ્રજ્ઞાપનીય એવા પિતાનો ત્યાગ કરતા નથી. ત્યાં પ્રશ્ન થાય કે સામાયિકશૂન્ય એવા અપ્રજ્ઞાપનીય પિતા સાથે અન્ય સાધુઓએ ઉપધિ વગેરેનો સંભોગ કરવો જોઈએ નહિ ? કેમ કે અવિરતિવાળા પિતાની ઉપધિ આદિ વિરતિધર સાધુઓને કલ્પે નહિ. આ પ્રકારના દૂષણાભાસનો પરિહાર કરતાં ગ્રંથકાર કહે છે –

#### ગાથા :

## अइसंकिलेसवज्जणहेउं उचिओ अणेण परिभोगो । जीअं किलिट्ठकालो त्ति एव सेसं पि जोएज्जा ॥६३१॥

#### અન્વચાર્થઃ

अइसंकिलेसवज्जणहेउं=અતિ સંક્લેશના વર્જનના હેતુથી अणेण=આની સાથે=સામાયિકરહિત એવા અપ્રજ્ઞાપનીય પિતા સાથે, परिभोगो=(ઉપધિઆદિરૂપ) પરિભોગ उच्चिओ=ઉચિત છે. किलिट्ठकालो=ક્લિષ્ટ કાળ છે, त्ति=એથી जीअं=જીત છે. एव=આ રીતે=જે રીતે અતિ સંક્લેશના વર્જનના હેતુથી સામાયિકશૂન્ય પિતા સાથે ઉપધિઆદિરૂપ પરિભોગ છે એ રીતે, सेसं पि=શેષને પણ=શેષ એવા દૂષણાભાસના પરિહારને પણ, जोएज्जा=યોજવો.

#### ગાથાર્થ :

અતિ સંક્લેશવર્જનના હેતુથી સામાચિકના પરિણામથી રહિત એવા અપ્રજ્ઞાપનીચ પિતાની સાથે ઉપધિઆદિરૂપ પરિભોગ ઉચિત છે. ક્લિષ્ટ કાળ છે, એથી જીત છે. આ રીતે બાકીના પણ દૂષણા-ભાસના પરિહારને ચોજવો.

#### રીકા :

अति(सं)क्लेशवर्ज्जनहेतोः=कारणात् तस्यैव उचितः स्यात् अनेन सम्भोग उपध्यादिरूपः, जीतं= वर्तते कल्प एषः, किमित्यत आह-क्लिष्टकाल इति कृत्वा, एवं शेषमपि अत्र शास्त्रे भावमधिकृत्य दूषणाभासपरिहारं योजयेदिति गाथार्थः ॥६३१॥ ★ ''<mark>शेषमपि''</mark>માં '**अपि'**થી એ દર્શાવવું છે કે ગ્રંથકારે એક દૂષણાભાસનો પરિહાર કર્યો, તેમ **શેષ દૂષણાભાસનો** પણ પરિહાર કરવો.

## ડીકાર્થ :

તેના જ=અપ્રજ્ઞાપનીયના જ, અતિ સંક્લેશના વર્જનના હેતુથી=કારણથી, આની સાથે=અપ્રજ્ઞાપનીય એવા પિતા સાથે, ઉપધિઆદિરૂપ સંભોગ ઉચિત છે. કયા કારણથી ? એથી કહે છે – ક્લિષ્ટ કાળ છે, એથી કરીને જીત છે અર્થાત્ આ=ઉપરમાં કહ્યો એ, કલ્પ વર્તે છે. આ રીતે=જે રીતે સંક્લેશના વર્જન માટે અપ્રજ્ઞાપનીય એવા પિતા સાથે ઉપધિઆદિનો સંભોગ ઉચિત છે એ રીતે, આ શાસ્ત્રમાં=આ ગ્રંથમાં, ભાવને આશ્રયીને શેષ પણ દૂષણાભાસના પરિહારને યોજવો, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થઃ

અપ્રજ્ઞાપનીય જીવમાં સમભાવ નહીં હોવાથી તેની ઉપધિ વગેરેનો પરિભોગ અન્ય સાધુઓ કરી શકે નહિ, અથવા પોતાની ઉપધિ વગેરે પણ તે અપ્રજ્ઞાપનીય સાધુને આપી શકે નહિ; આમ છતાં વર્તમાનનો કાળ ક્લિષ્ટ હોવાથી અપ્રજ્ઞાપનીય સાધુના જ અતિ સંકલેશના વર્જન માટે અપ્રજ્ઞાપનીય સાધુ સાથે અન્ય સાધુઓની ઉપધિ વગેરેના પરિભોગનો વ્યવહાર ઉચિત છે, એમ જીતવ્યવહાર સ્વીકારે છે. તેથી સાધુવેશમાં રહેલા સામાયિકરહિત સાધુને પણ ભાવથી સંયમી માનીને, અન્ય સાધુઓ પ્રસંગે તેની ઉપધિ વગેરે પોતે વાપરે પણ, કે પોતાની ઉપધિ આદિ પ્રસંગે તેને આપે પણ.

આ રીતે ભાવને આશ્રયીને કોઈક સાધુ સામાયિકથી રહિત હોય, અને તે સાધુ સાથે આ ગ્રંથમાં બતાવેલો પડિલેહણાદિ વ્યવહાર સ્વીકારવામાં કોઈ દૂષણ આપે, તો તે દૂષણાભાસનો પણ પરિહાર આ રીતે જ કરવો જોઈએ અર્થાત્ તે સાધુને થતા અતિ સંક્લેશના પરિહાર માટે, તેનામાં અપ્રજ્ઞાપનીયતાદિ કોઈક દોષથી સામાયિકનો પરિણામ ન હોય તોપણ, તે માર્ગમાં આવશે તેવી સંભાવના હોય તો, પડિલેહણ આદિ સર્વ ઉચિત વ્યવહાર તેની સાથે કરવો જોઈએ, એ પ્રકારનો જીતાચાર છે, એમ સ્વીકારીને તેવા દૂષણોનો પરિહાર કરવો. II **દ ૩૧** II

## અવતરણિકા ઃ

गमनिकान्तरमधिकृत्याऽऽह –

## અવતરશ<del>િક</del>ાર્થઃ

અન્ય ગમનિકાને આશ્રયીને કહે છે –

## ભાવાર્થ :

પૂર્વપક્ષીએ ગાથા ૬૨૪માં શંકા કરેલ કે અપ્રજ્ઞાપનીય એવા જે પિતા સાધુના વચનને પણ બહુમાનતા નથી, તેનામાં સર્વત્ર સમભાવરૂપ સામાયિક કેવી રીતે હોય ? અને જેમનામાં સામાયિક ન હોય, તેની ઉપસ્થાપના કરવી યોગ્ય નથી. તેનો ઉત્તર ગ્રંથકારે ગાથા ૬૨૬-૬૨૭માં આપ્યો કે સંજ્વલન કષાયોના ઉદયથી પિતા અપ્રજ્ઞાપનીય બનેલ હોવા છતાં તેનામાં અશુદ્ધ સામાયિક હોવાથી વ્રતસ્થાપના માટે યોગ્ય છે. ત્યારબાદ ગાથા ૬૨૮થી ૬૩૦માં અન્ય સંગતિથી પૂર્વપક્ષીની શંકાનું સમાધાન કર્યું કે આકર્ષો દારા સામાયિકનો પ્રતિપાત થવાથી અપ્રજ્ઞાપનીય બનેલ પણ પિતામાં ફરી સામાયિકનો સંભવ હોવાથી ગુરુ તેનો ત્યાગ કરતા નથી, અને તેની મહાવ્રતોમાં ઉપસ્થાપના કરે છે. ત્યાં કોઈને શંકા થઈ કે આકર્ષો દારા સામાયિકથી પાત પામેલ પિતા સાથે ઉપધિ વગેરેનો સંભોગ અન્ય સાધુઓ કઈ રીતે કરી શકે ? તેનું ગાથા ૬૩૧માં સમાધાન કર્યું.

હવે અન્ય અપેક્ષાને આશ્રયીને શૈક્ષ એવા અપ્રજ્ઞાપનીય પિતામાં વ્રતસ્થાપના કેમ કરાય છે, તે બતાવે છે –

ગાથા :

## अहवा वत्थुसहावो विन्नेओ रायभिच्चमाईणं । जत्थंतरं महंतं लोगविरोहा अणिट्ठफलं ॥६३२॥

#### અન્વચાર્થ :

अहवा=અથવા सयभिच्चमाईणं=રાજા-ભૃત્યાદિનો वत्थुसहावो=વસ્તુસ્વભાવ=તેઓમાં મોટું અંતર હોવાને કારણે નિમિત્તને પામીને માન કષાય થઈ જાય એવા પ્રકારનો વસ્તુસ્વભાવ, विन्नेओ=જાણવો. (અહીં પ્રશ્ન થાય કે રાજા-ભૃત્યાદિનો સ્વભાવ માની હોવા માત્રથી શું ? કે જેથી સામાયિક નહીં હોવા છતાં તેની વ્રતસ્થાપના કરાય છે ? તેથી કહે છે –) जत्थंतरं महंतं=જ્યાં અંતર મોટું છે, (તદ્વિષયક) लोगविरोहा=લોકમાં વિરોધ હોવાને કારણે (આ) अणिट्ठफलं=અનિષ્ટફળવાળું છે.

ગાચાર્થ :

## અથવા રાજા-ભૃત્યાદિનો વસ્તુસ્વભાવ જાણવો.

અહીં પ્રશ્ન થાય કે રાજા-ભૃત્યાદિનો સ્વભાવ માની હોવા માત્રથી શું ? કે જેથી સામાચિકનો પરિણામ ન હોય, તોપણ વ્રતસ્થાપના કરાચ ? તેથી કહે છે— જ્યાં અંતર મોટું છે, તદ્વિષયક લોકમાં વિરોધ હોવાને કારણે આ અનિષ્ટફળવાળું છે.

#### રીકા ઃ

अथवा वस्तुस्वभावो विज्ञेयः अत्र प्रऋमे राजप्रभृत्यादीनां (?राजभृत्यादीनां) प्रव्रजितानां, यत्राऽन्तरं महत्, तद्विषयं किमिति ? लोकविरोधात् कारणाद्, अनिष्टफलमेतदिति गाथार्थः ॥६३२॥

#### રીકાર્થ :

અથવા આ પ્રક્રમમાં≔વ્રતસ્થાપનાની ભૂમિને પ્રાપ્ત એવા સેવક, પુત્રાદિને વ્રતસ્થાપનાની અનુજ્ઞા નહીં આપનાર એવા અપ્રજ્ઞાપનીય રાજા, પિતાદિ શૈક્ષની વ્રતસ્થાપના કરવાના પ્રસંગમાં, પ્રવ્રજિત એવા રાજા-ભૃત્યાદિનો વસ્તુસ્વભાવ જાણવો. જ્યાં મોટું અંતર છે, તેના વિષયવાળું આ≕સામાયિકથી શૂન્ય એવા અપ્રજ્ઞાપનીય રાજા, પિતાદિની વ્રતસ્થાપના ન કરવી એ, અનિષ્ટફળવાળું છે; કેમ કે લોકમાં વિરોધરૂપ કારણ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### नोंध ः

ટીકામાં **રાजપ્રभૃत્या**दीनां છે તેને સ્થાને મૂળગાથા પ્રમાણે **રાजभृत्यादीनां** હોવું જોઈએ, અને ત્યાં 'आदि' પદથી રાજા-મંત્રી, રાજા-સાર્થવાહ, પિતા-પુત્ર, માતા-પુત્રી, રાણી-મંત્રીપત્ની વગેરેનું ગ્રહણ છે.

#### ભાવાર્થઃ

'અથવા'થી ગ્રંથકાર વિકલ્પાંતર બતાવે છે અર્થાત્ અપ્રજ્ઞાપનીય જીવમાં સામાયિકનો પરિશામ નહીં હોવા છતાં આકર્ષો દ્વારા વેશને કારણે તે જીવમાં ફરી સામાયિકના પરિશામનો સંભવ છે, તેથી નિરતિશય ગુરુ તેની વ્રતસ્થાપના કરે છે. તે વાતમાં અન્ય વિકલ્પ બતાવવા માટે 'અથવા'થી કહે છે.

રાજા-સેવકે સંસારથી વિરક્ત થઈને સશ્વે સંયમ ગ્રહણ કર્યું હોય અને સેવકે રાજા કરતાં શીધ વ્રતસ્થાપનાની ભૂમિને પ્રાપ્ત કરી લીધી હોય અને સેવકની રાજા કરતાં પહેલાં વ્રતસ્થાપના કરવામાં આવે એ પ્રક્રમમાં રાજા-સેવકનો વસ્તુસ્વભાવ જાણવો.

આશય એ છે કે રાજા અને સેવકે આત્મકલ્યાજા અર્થે સંયમ ગ્રહજા કર્યું હોય, અને કદાચ સાત્ત્વિક હોય તો દઢ યત્નપૂર્વક સમભાવમાં યત્ન પજ્ઞ કરતા હોય; તોપજ્ઞ તેઓ વીતરાગ નથી. આથી ભૂમિને પ્રાપ્ત એવા પોતાના સેવકને પહેલાં વ્રતસ્થાપના દ્વારા પોતાનાથી મોટો કરવામાં આવે, તે રાજાથી સહન થઈ શકે નહિ; કેમ કે અત્યાર સુધી રાજા સંસારમાં સર્વત્ર માન-સન્માન મેળવતો હતો, અને તે માનને છોડીને સંયમજીવનમાં આવ્યા પછી રત્નાધિક સાધુઓને વંદન પજ્ઞ કરે છે; છતાં પોતાની સાથે પ્રવ્રજિત એવો પોતાનો સેવક પોતાનાથી મોટો થઈ જશે, એ નિમિત્તને પામીને રાજાને માન કષાયનો ઉદય થાય, અને પહેલાં વ્રતસ્થાપના કરવાથી સેવકને પજ્ઞ 'હું રાજા કરતાં મોટો છું' એવા પ્રકારનો માન કષાય થવાનો સંભવ છે. તેથી રાજા-ભૃત્યમાં આવો વસ્તુસ્વભાવ છે.

વળી, રાજા-સેવકમાં મહાન અંતર છે. તેના વિષયમાં માન કષાયના ઉદયવાળો આ રાજા ઉપસ્થાપના માટે અયોગ્ય છે, તેમ કહીને રાજાની વ્રતસ્થાપના ન કરવી, એ અનિષ્ટ ફળ છે; કેમ કે આટલા દોષમાત્રથી વ્રતસ્થાપના માટે રાજાને અયોગ્ય કહેવો, એ લોકમાં વિરુદ્ધ ગણાય.

આશય એ છે કે ભૂમિને પ્રાપ્ત થયેલ સેવકને પોતાનાથી મોટો કરવારૂપ નિમિત્તને પામીને રાજા અપ્રજ્ઞાપનીય બને છે ત્યારે રાજામાં સામાયિકનો પરિણામ નથી, તોપણ સંસારનો સર્વ વૈભવ છોડીને સંયમની આરાષના કરવા તત્પર થયેલ રાજાના આટલા દોષમાત્રથી ગુરુ તેની વ્રતસ્થાપના ન કરે, અને તેનો ત્યાગ કરે, તો લોકોને લાગે કે જિનશાસન વિવેક વગરનું છે; આથી ધર્મનું ઘણું લાઘવ થાય, જે અનિષ્ટ ફળવાળું છે. તેથી તે અનિષ્ટ ફળના પરિહાર અર્થે અપ્રજ્ઞાપનીય અને સમભાવથી રહિત એવા પણ રાજામાં વ્રતોની ઉપસ્થાપના કરવામાં આવે છે.

#### વિશેષાર્થ :

ગાથા ૬૨૪-૬૨૫માં પૂર્વપક્ષીએ શંકા કરેલ કે સામાયિકથી રહિત, અપ્રજ્ઞાપનીય એવા રાજા, પિતા વગેરેમાં પાંચ મહાવ્રતોની સ્થાપના કઈ રીતે કરાય ? તે શંકાના સમાધાન માટે ત્રણ વિકલ્પો છે. તેમાંથી પ્રથમ વિકલ્પ દ્વારા ગાથા ૬૨૬-૬૨૭માં ગ્રંથકારે ઉત્તર આપ્યો કે વ્યવહારનયના મતે સંજવલન કષાયના ઉદયથી જીવનું સામાયિક અશુદ્ધ બને છે, તેથી અશુદ્ધ પણ સામાયિક હોવાથી અપ્રજ્ઞાપનીય એવા રાજામાં વ્રતસ્થાપના થઈ શકે. આ કથન સંજવલ કષાયના ઉદયથી અપ્રજ્ઞાપનીયતા પામેલ જીવોને આશ્રયીને જ છે, અન્ય જીવોને આશ્રયીને નથી.

બીજા વિકલ્પ દ્વારા ગાથા ૬૨૮-૬૨૯-૬૩૦માં ગ્રંથકારે ખુલાસો કર્યો કે આકર્ષો દ્વારા સામાયિકથી પાત પામેલા જીવમાં વેશને કારણે ફરી સામાયિક પ્રગટ થવાની સંભાવના છે. તેથી નિરતિશય ગુરુ તેનો ત્યાગ કર્યા વગર તેની વ્રતોમાં ઉપસ્થાપના કરે છે. આ કથન આરાધકભાવથી સંયમ ગ્રહણ કર્યા પછી પણ માન કષાયના ઉદયથી સમભાવથી રહિત અને અપ્રજ્ઞાપનીય બન્યા હોય તેવા જીવોને આશ્રયીને છે; કેમ કે તેવા જીવોને સામાયિક પ્રત્યે રાગભાવ હોવાને કારણે વ્રતસ્થાપના કર્યા પછી તેઓ ફરી આકર્ષો દ્વારા સમભાવમાં આવે તેવો સંભવ છે. આથી તેવા જીવોના હિતાર્થે અપ્રજ્ઞાપનીય એવા રાજા, પિતાદિની વ્રતસ્થાપના કરાય છે.

હવે ત્રીજા વિકલ્પ દ્વારા ગાથા ૬૩૨માં ગ્રંથકારે દર્શાવ્યું છે કે કેટલાક જીવો સંસારથી વિરક્ત હોવા છતાં પોતાનો સેવક મોટો થાય તેવા નિમિત્તને પામીને માનકપાયવાળા બને છે ત્યારે, અપ્રજ્ઞાપનીય એવા તેઓમાં સામાયિકનો પરિણામ હોતો નથી; છતાં તેઓ સંસારની લાલસાઓથી મુક્ત થઈને ધર્મમાં ઉદ્યતમતિવાળા હોય છે. આથી તેઓને અયોગ્ય માનીને ત્યાગ કરવામાં આવે તો લોકમાં જિનધર્મ અવિવેકી જણાય; કેમ કે રાજામાં સેવક જેવી તીવ્ર બુદ્ધિ નહીં હોવાથી રાજા સેવક સાથે ભૂમિને પ્રાપ્ત કરી શક્યો નહિ, એટલા માત્રથી રાજાને સેવક કરતાં નાનો બનાવી દેવો, અને રાજા તે સ્વીકારે નહિ એટલા માત્રથી રાજાને વ્રતો ન ઉચ્ચરાવતાં ઘરે મોકલવો, એ પ્રવૃત્તિ લોકમાં અવિવેકવાળી લાગે. જેથી લોક જિનશાસન પ્રત્યે હીનતાની બુદ્ધિ કરે, જે અનિષ્ટ ફળવાળું છે. આથી આ પ્રકારના અનિષ્ટ ફળના નિવારણાર્થે પૂ. ભદ્રબાહુસ્વામીએ આવા જીવોની પણ વ્રતસ્થાપના કરવાનું કહેલ છે. **ા**૬૩૨**ા** 

#### અવતરણિકા ઃ

अतः परं वृद्धसम्प्रदायः । अह दो वि पियापुत्तजुगलगाणि तो इमो विही –

#### અવતરણિકાર્થ ઃ

આનાથી પછી વૃદ્ધસંપ્રદાય છે. હવે બંને પણ પિતા-પુત્રનાં યુગલો સાથે પ્રવ્રજિત થયાં હોય તો આ વિધિ છે –

#### ભાવાર્થ :

સાથે પ્રવ્રજિત થયેલ એક પિતા અને એક પુત્રની વ્રતસ્થાપનાની મર્યાદા ગાથા ૬૨૨-૬૨૩માં બતાવી. એનાથી પછી સાથે પ્રવ્રજિત થયેલા બે પિતા અને બે પુત્રની વ્રતસ્થાપના વિષયક જ્ઞાનવૃદ્ધ પુરુષોની શું મર્યાદા છે, તે સ્પષ્ટ કરવા અર્થે ગ્રંથકાર વૃદ્ધોનો સંપ્રદાય બતાવે છે –

#### ગાથા ઃ

## दो थेर खुड्ड थेरे खुड्डग वोच्चत्थ मग्गणा होड़ । रन्नो अमच्चमाई संजइमज्झे महादेवी ॥६३३॥

## રીકા ઃ

दो थेरा सपुत्ता समयं पव्वाविया, एवं 'दो थेर'त्ति दो वि थेरा पत्ता, ण ताव खुडुगा, थेरा उवट्ठावेयव्वा, 'खुडुग' (?खुडु)त्ति दो खुडुा पत्ता ण थेरा, एत्थ वि पण्णवणुवेहा तहेव, 'थेरे खुडुग'त्ति दो थेरा खुडुगो य एगो एत्थ उवट्ठावणा, अहवा दो खुडुगा थेरो य एगो पत्तो, एगे थेरे अपावमाणम्मि एत्थ इमं गाहासुत्तं ।

#### नोंध ः

મૂળ ગાથાના પ્રથમ પાદમાં 'खुडु' છે. તેનો સુર્થ કરતાં ટીકામાં પ્રતીકરપે 'खुडुग' પદ મૂક્યું છે, તેને બદલે 'खुडु' હોય તેવું ભાસે છે.

#### અન્વચાર્થ/ટીકાર્થઃ

**τ**લુદ્રુ=खुड्रુ......તદ્દેવ બે ક્ષુલ્લકો≕બે પુત્રો, પ્રાપ્ત થયા≕ઉપસ્થાપનાની ભૂમિને પ્રાપ્ત થયા, સ્થવિરો ન થયા, તો અહીં પણ પ્રજ્ઞાપના અને ઉપેક્ષા તે રીતે જ છે અર્થાત્ ગાથા ૬૨૨-૬૨૩માં એક પિતા-એક પુત્ર વિષયક જે વ્યવસ્થા બતાવી તે રીતે જ બે પિતાને ગુરુ સમજાવે, અને પિતા રજા આપે તો બંને પુત્રોને વ્રતોમાં ઉપસ્થાપે, અને રજા ન આપે તો પાંચ-પાંચ દિવસના ત્યાગથી પંદર દિવસ સુધી બંને પુત્રોને ઉપસ્થાપ્યા વગરના રાખીને બંને પિતાને તૈયાર કરે. જો બંને પિતા સૂત્રાદિ વડે પ્રાપ્ત થાય તો સાથે બંને પિતા-બંને પુત્રોને વ્રતોમાં ઉપસ્થાપે અને પિતા પ્રાપ્ત ન થાય તો પંદર દિવસ પછી બંને પિતાની ઉપેક્ષા કરીને બંને પુત્રોને વ્રતોમાં ઉપસ્થાપે અને પિતા પ્રાપ્ત ન થાય તો પંદર દિવસ પછી બંને પિતાની ઉપેક્ષા કરીને બંને પુત્રોની વ્રતસ્થાપના કરે, અથવા બંને પિતાનો માની સ્વભાવ હોવાથી પોતાની અનુજ્ઞા વગર પુત્રની ઉપસ્થાપના કરવારૂપ નિમિત્તને પામીને દીક્ષા છોડી દે અથવા ગુરુ કે પુત્ર પ્રત્યે દ્વેષ કરે તેમ હોય, તો બંને પિતા જ્યાં સુધી તૈયાર ન થાય, ત્યાં સુધી બંને પુત્રોને ઉપસ્થાપના કર્યા વગરના રાખીને બંને પિતા તૈયાર થાય, ત્યારે ચારેયની સાથે વ્રતોમાં ઉપસ્થાપના કરે, એ વાત પૂર્વની જેમ અહી જાણવી.

वोच्चत्थ मग्गणा होइ=વ્યત્યસ્તમાં=વિપરીતમાં, માર્ગણા=વિચારણા, થાય છે અર્થાત્ એક પિતા ઉપસ્થાપના માટે પ્રાપ્ત ન થયા હોય, અને એક પિતા, બે પુત્ર ઉપસ્થાપના માટે પ્રાપ્ત થઈ ગયા હોય, એવા પ્રસંગરૂપ વિપરીતમાં વિચારણા થાય છે.

अहवा.....गाहासुत्तं અથવા બે પુત્રો અને એક પિતા ઉપસ્થાપના માટે પ્રાપ્ત થયા, એક પિતા અપ્રાપ્ત હોતે છતે, અહીં=શું કરવું એ વિષયમાં, આ=આગળની ગાથામાં કહેવાય છે એ, ગાથાસૂત્ર છે – ગાથા :

## दो पुत्तपिआ पत्ता एगस्स पुत्तो पत्तो न उ थेरो । गाहिओ सयं व विअरइ रायणिओ होउ एस वि ता ॥६३४॥

રીકા :

पुव्वद्धं कण्ठ्यं, आयरिएण वसभेहिं वा पण्णवणं गाहिओ विअरइ सयं वा वियरइ ताहे खुडुगो उवट्ठाविज्जउ, अणिच्छे रायदिट्ठंतपण्णवणा तहेव, इमो विसेसो-सो य अपत्तथेरो भण्णइ-एस ते पुत्तो परममेधावी पुत्तो(?पत्तो) उवट्ठाविज्जइ, जइ तुमं ण विसज्जेसि तो एए दो वि पियापुत्ता राइणिया भविस्संति, तं एयं विसज्जेहि, एस वि ता होउ एएसि रातिणिउ त्ति, अओ परमणिच्छे तहेव विभासा।

इयाणि पच्छद्धं—'रण्णो अमच्चाई 'ति राया अमच्चो य समगं पव्वाविया, जहा पियापुत्ता तहा असेसं भाणियव्वं, आदिग्गहणेणं सिट्ठिसत्थवाहाणं रण्णा सह भाणियव्वं, संजइमज्झे वि दोण्हं मायाधितीणं दोण्ह य मायाधितीजुवलयाणं महादेवीअमच्चीण य एवं चेव सव्वं भाणियव्वं ॥६३३/६३४॥

#### અન્વચાર્થ/ટીકાર્થઃ

दो पुत्तपिआ पत्ता=બે પુત્ર-પિતા વ્રતસ્થાપના માટે પ્રાપ્ત થયા. एगस्स पुत्तो पत्तो न उ थेरो=એકનો પુત્ર વ્રતસ્થાપના માટે પ્રાપ્ત થયો, પરંતુ સ્થવિર=પિતા, ન થયા.

**પુ**<mark>व्वद्धं कण्ठां પૂર્વાર્ધ કંઠચ છે=આટલો પ્રસ્તુત ગાથાનો પૂર્વાર્ધ સહેલો છે.</mark> હવે ગાથાના ઉત્તરાર્ધનો અર્થ કરતાં કહે છે –

गाहिओ सयं व विअरइ=પ્રજ્ઞાપના ગ્રહણ કરાવાયેલો અથવા સ્વયં અનુજ્ઞા આપે.

आयरिएण.......तहेव એકનો પુત્ર પ્રાપ્ત હોય, પરંતુ પિતા પ્રાપ્ત ન હોય ત્યારે આચાર્ય વડે કે વૃષભો વડે=ગીતાર્થો વડે, પ્રજ્ઞાપનાને ગ્રહણ કરાવાયેલો=સમજાવાયેલો પિતા, આપે=પુત્રની વ્રતસ્થાપના માટે અનુજ્ઞા આપે, અથવા સ્વયં આપે=આચાર્ય કે ગીતાર્થોની પ્રેરણા વગર સ્વયં અનુજ્ઞા આપે, તો ક્ષુલ્લક=પુત્ર, વ્રતોમાં ઉપસ્થાપવો. અનિચ્છામાં રાજાના દેષ્ટાંતથી પ્રજ્ઞાપના તેં રીતે જ અર્થાત્ પોતાનાથી પહેલાં પુત્રની ઉપસ્થાપના પિતા ઇચ્છે નહિ તો ગાથા ૬૨૨-૬૨૩માં બતાવ્યું તે રીતે જ રાજાના દેષ્ટાંતથી ગુરુ પિતાને સમજાવે.

इमो विसेसो......विसज्जेहि આ વિશેષ છે≕પિતાને પૂર્વોક્ત દેષ્ટાંતથી સમજાવવામાં આટલું વિશેષ છે-અને તે અપ્રાપ્ત સ્થવિર કહેવાય છે≕વ્રતસ્થાપનાની ભૂમિને અપ્રાપ્ત એવા પિતા ગુરુ વડે કહેવાય છે –

પરમ મેધાવી વ્રતસ્થાપનાની ભૂમિને પ્રાપ્ત એવો આ તારો પુત્ર વ્રતોમાં ઉપસ્થપાય છે, તું વિસર્જન કરીશ નહિ, તો આ બંને પણ પિતા-પુત્ર રાત્નિક થશે. તેથી તું આને=તારા પુત્રને, વિસર્જન કર.

ता एस वि रायणिओ होउ=તेથી આ પણ રાત્નિક થાઓ.

તા एस वि एएसिं रातिणिओ होउ તેથી આ પણ=તારો પુત્ર પણ, આ બેમાં≃બીજા પિતા-પુત્રમાં, રાત્નિક

'ત્તિ' ગુરુના કથનની સમાપ્તિ અર્થક છે.

ઝઓ.......વિभासा આનાથી પછી≔પુત્રને વ્રતોમાં ઉપસ્થાપવા માટે ગુરૂ પિતાને સમજાવે એનાથી પછી, અનિચ્છામાં=પિતાની પત્રને ઉપસ્થાપવાની અનિચ્છામાં, તે રીતે જ વિભાસા છે, અર્થાતુ ગાથા ૬૨૨-*દ* ૨ ૩માં એક પિતા-એક પુત્રની વ્રતસ્થાપના વિષયક પાંચ-પાંચ દિવસ રાહ જોવી વગેરે જે વિકલ્પો પાડ્યા, તે રીતે જ અહીં પણ વિકલ્પો જાણવા.

કુર્યાणિ પુસ્કદ્ધં હવે પશ્ચાર્ધ⇔ગાથા ૬૩૩ ઉત્તરાર્ધ બતાવે છે –

रन्नो अमच्चमाई=रण्णो......सह भाणियव्वं राજा અને અમાત્ય=મંત્રી, સાથે પ્રવ્રજિત થયા, જે રીતે પિતા-પત્ર છે તે રીતે અશેષ કહેવું અર્થાત<sup>ક</sup>રાજા-મંત્રીની વ્રતસ્થાપનાની વિધિ જે રીતે પિતા-પુત્રની વ્રતસ્થાપનાની વિધિ કહી તે રીતે સંપૂર્ણ કહેવી.

''अमच्चाई''માં 'આદ્દિ'ના ગ્રહણ દ્વારા રાજા સાથે શ્રેષ્ઠી અને સાર્થવાહનું કહેવું અર્થાતુ જેમ રાજા સાથે મંત્રીની વ્રતસ્થાપનાની વિધિ પિતા-પુત્રની જેમ જાણવાની છે, તેમ રાજા સાથે શ્રેષ્ઠી કે રાજા સાથે સાર્થવાહ પ્રવ્રજિત થયા હોય તો. તેઓની વ્રતસ્થાપનાની વિધિ પણ પિતા-પુત્રની જેમ જ જાણવી.

બે માતા-પુત્રીના યુગલોનું કે મહાદેવી-અમાત્યીનું=રાણી-મંત્રીપત્નીનું, આ રીતે જ સર્વ કહેવું અર્થાતુ એક માતા અને એક પુત્રી, અથવા બે માતા અને બે પુત્રી, અથવા મહાદેવી અને મંત્રીપત્ની સાથે પ્રવ્રજિત થયા હોય તો, તેઓની વ્રતસ્થાપનાની વિધિ પિતા-પુત્રની બતાવી, એ રીતે જ સર્વ જાણવી.

SHSH :

# राया रायाणो वा दोणिण वि सम पत्त दोस पासेस् । ईसरसिद्विअमच्चे नियम घडा कुला दुवे खुड्डे ॥६३५॥

ટી<del>કા</del> :

'राया रायाणो 'त्ति एगो राया बितिओ रायराया समं पव्वइया, एत्थ वि जहा पियापुत्ताणं तहा दट्ठव्वं, एएसि जो अहिगयरो रायादि इअरंमि अमच्चाइए ओमे पत्ते उवद्वाविज्जमाणे अपत्तियं करिज्ज पडिभज्जेज्ज वा दारुणसहावो वा उदुरुसिज्जा ताहे सो अपत्तो वि इयरेहि सममुवट्ठाविज्जइ, अहवा 'राय'ति जत्य एगो राया जो अमच्चाइयाण सव्वेसि रायणिओ कज्जइ, 'रायाणो'ति जत्य पुण दुष्पभितिरायाणो समं पव्वइया समं च पत्ता उवद्वविज्जंता समराइणिया कायव्व त्ति दोसु पासेसु ठविज्जंति, एसेवत्थो भण्णड ॥६३५॥

#### અન્વચાર્થ/ટીકાર્થ :

राया रायाणो=राया......सममुवट्ठाविज्जइ એક રાજા, અને બીજો રાજરાજા≕મોટા રાજવી, સાથે પ્રવ્રજિત થયા. અહીં પણ=રાજા અને રાજરાજાની વ્રતસ્થાપનાની વિધિમાં પણ, જેવી રીતે પિતા-પુત્રનું છે, તેવી રીતે જાણવં. Jain Education International

હવે રાજરાજા=મોટો રાજવી, રાજા, મંત્રી, શ્રેષ્ઠી અને સાર્થવાહ ઃ એ બધાએ સાથે પ્રવ્રજ્યા લીધી હોય, અને તેઓમાંથી મંત્રી આદિ નાનાએ વ્રતસ્થાપનાની ભૂમિને પ્રાપ્ત કરી લીધી હોય, પરંતુ રાજરાજા આદિ મોટા પ્રાપ્ત કરી શક્યા ન હોય, ત્યારે, પુત્ર ભૂમિથી પ્રાપ્ત થઈ ગયો હોય પરંતુ પિતા પ્રાપ્ત ન થયા હોય, તે વખતે કરવાની જે વિધિ પૂર્વમાં બતાવી, તેના કરતાં રાજરાજા આદિમાં કંઈક જુદી વિધિ છે, તે સ્પષ્ટ કરે છે-

ઇતર એવા મંત્રી આદિ પ્રાપ્ત થયેલા ઓમ≕નાના, ઉપસ્થાપન કરાતે છતે આમનામાં≔રાજા, રાજરાજા, મંત્રી વગેરેમાં, અધિકતર≔મોટા, એવા જે રાજાદિ અપ્રીતિને કરે, અથવા વ્રતો ભાંગે, અથવા દારુણ સ્વભાવવાળા રોષે ભરાય, તો અપ્રાપ્ત પણ તે≕વ્રતસ્થાપનાની ભૂમિને પ્રાપ્ત નહીં થયેલા પણ અપ્રીતિ આદિ કરનારા રાજાદિ, ઈતર સાથે=વ્રતસ્થાપનાની ભૂમિથી પ્રાપ્ત થયેલા નાના મંત્રી આદિ સાથે, ઉપસ્થપાય છે.

वा≍अहवा, મૂળગાથાના પ્રથમ પાદમાં રહેલ **રાયા રાયાળો** નો ઉપરમાં એક રીતે અર્થ બતાવ્યો, હવે <mark>રાયા રાયાળો</mark> નો જ 'અથવા'થી બીજી રીતે અર્થ બતાવે છે-

'राय'त्ति......कज्जइ, राया એટલે જ્યાં એક રાજા છે, જે અમાત્ય વગેરે સર્વમાં રાત્નિક=વ્રતસ્થાપના કાળમાં મોટો, કરાય છે.

**दोण्णि वि सम पत्त दोसु पासेसु**=અથવા બંને પણ સાથે પ્રાપ્ત થયે છતે બંને પાસામાં ઉપસ્થાપના માટે ઊભા રહે.

एसेवत्यो भण्णइ આ જ અર્થ કહેવાય છે અર્થાત્ સાથે પ્રવ્રજિત થયેલા અને સાથે પ્રાપ્ત થયેલા બધા રાજાઓને સમાન રાત્નિક કરવા જોઈએ, એથી તે રાજાઓની વ્રતસ્થાપના કરતી વખતે બંને પાસામાં સ્થાપના કરવી એ જ અર્થ આગળની ગાથામાં કહે છે.

જોકે વ્રતસ્થાપના વખતે સાથે પ્રવ્રજિત અને સાથે ભૂમિને પ્રાપ્ત થયેલા રાજાઓને સમરાત્નિક કરવા અર્થે ગુરુના બે પાસામાં સ્થાપન કરવા જોઈએ, એ અર્થ વક્ષ્યમાણ ગાથા ૬૩૬થી સાક્ષાત્ જણાતો નથી, આમ છતાં આ કથન સાથે સંલગ્ન એવું અન્ય પણ કથન ગાથા ૬૩૬માં કરેલ હોવાથી એ પણ જણાય જ છે કે સમરાત્નિક કરવાના હોય તે રાજાઓને ગુરુની બે બાજુમાં સ્થાપવા જોઈએ. આથી જ અહીં 'આ જ અર્થ કહેવાય છે', એમ કહેલ છે.

ગાશા ઃ

# समयं तु अणेगेसुं पत्तेसुं अणभिओगमावलिया । एगदुहओ वि ठिआ समराइणिआ जहासन्नं ॥६३६॥ दारं ॥

#### અન્વચાર્થઃ

समयं तु=વળી સાથે अणेगेसुं पत्तेसुं=અનેક પ્રાપ્ત થયે છતે अणभिओगं=અનભિયોગ=આગ્રહ વગર, आवलिया=આવલિકાથી=શ્રેશિથી, एगदुहओ वि=એક કે બે બાજુથી પજ્ઞ ठिआ=સ્થિત=સામ-સામે ઊભા રહેલા, समराइणिआ=સમરાત્નિક થાય. (અને) जहासन्नं=યથાસન્ન=ક્રમસર ઊભેલામાં ગુરુની આસન્નતા પ્રમાજ્ઞે ઊભેલા, (જ્યેષ્ઠ) થાય.

#### ગાશાર્થ :

વળી સાથે અનેક પ્રાપ્ત થયે છતે આગ્રહ વગર શ્રેણિથી એક કે બે બાજુથી પણ સામસામે ઊભા રહેલા સમાન રાત્નિક થાય, અને જે રીતે ગુરુની નજીક ઊભા હોય, તે જ્યેષ્ઠ થાય.

#### રીકા ઃ

पुव्वं पियापुत्तादिसंबंधेण असंबद्धेसु बहुसु समगमुवट्ठाविज्जमाणेसु गुरुणा अण्णेण वा अभिओगो ण कायव्वो 'इओ ठाह'त्ति, एवमेगओ दुहओ वा ठाविएसु जो जहा गुरुस्स आसण्णो सो तहा जेट्ठो, उभयपासट्विया समा समरायणिया ।

एवं दो ईसरा, दो सिट्ठी, दो अमच्चा, नियम त्ति दो वणिया, घड त्ति गोट्ठी [दो गोट्ठीओ] दो गोट्ठिया पव्वइया, दो महाकुलेहिंतो पव्वइया, सव्वे समा समप्पत्ता समराइणिया कायव्वा, एएसिं चेव पुव्वपत्तो पुव्वं चेव उवट्ठावेयव्वो त्ति वृद्धव्याख्या ॥६३६॥

#### नोंध ः

ગાથા દ્ર૩૫ના ઉત્તરાર્ધમાં રહેલ **घड**નો અર્થ ગાથા દ્ર૩દની વૃદ્ધવ્યાખ્યામાં **गोट्ठी કર્યો, ત્યારપછી** दो गोट्ठीओ શબ્દ વધારાનો લાગે છે અને ગાથા દ્ર૩૫ના અંતે રહેલ <mark>दुवे खुड</mark>्डेનો અર્થ ગાથા દ્ર૩દની વૃદ્ધવ્યાખ્યામાં કર્યો નથી, પરંતુ હોવો જોઈએ. પાઠશુદ્ધિ મળેલ નથી.

★ ''<mark>एगदुहओ वि''</mark>मां 'अपि'થી એ કહેવું છે કે વ્રતસ્થાપના વખતે સમરાત્નિક થવા માટે શૈક્ષો ક્યારેક **એક** બા**લુથી** રહેલા હોય તો ક્યારેક **બંને બાલુથી પણ** રહેલા હોય.

## ડીકાર્થ ઃ

पुव्वं......समरायणिया પૂર્વે=સંયમ ગ્રહણ કરતાં પહેલાં, પિતા-પુત્રાદિના સંબંધ વડે અસંબદ્ધ એવા ઘણા સાથે ઉપસ્થાપન કરાતે છતે ગુરુ વડે કે અન્ય વડે ''આ બાજુ ઊભો રહે'' એ પ્રકારનો અભિયોગ=આગ્રહ, ન કરવો જોઈએ. આ રીતે એક બાજુથી કે બે બાજુથી સ્થપાયેલા શૈક્ષોમાં જે જેવી રીતે ગુરુની આસન્ન હોય, તે તેવી રીતે જ્યેષ્ઠ થાય સમ એવા ઉભય પાસમાં રહેલા=ગુરુની બંને પડખે સમાન રીતે રહેલા, સમરાત્નિક થાય.

#### ६त्थान ः

ગાથા ૬૩૫ની ટીકાના અંતે કહેલ કે આ જ અર્થ કહેવાય છે, આથી એ અર્થને કહેવા જ ગાથા ૬૩૬ મૂકેલ છે, અને તેની ટીકા **પુ**ळ્વંથી **સમરાયणિયા** સુધીમાં પૂરી થાય છે, અને તે સાથે પૂર્વગાથાની ટીકાના અંતે કહેલ કે આ જ અર્થ કહેવાય છે, તે અર્થ પણ કહેવાઈ જાય છે; હવે ગાથા ૬૩૫ના ઉત્તરાર્ધનો અર્થ કરે છે-

## અન્વચાર્થ/ટીકાર્થઃ

ईसरसिट्ठिअमच्चे नियम घडा कुला दुवे खुड्डे=एवं दो......उवट्ठावेयव्वो આ રીતે=જે રીતે સાથે પ્રવ્રજિત અને સાથે પ્રાપ્ત થયેલ બે વગેરે રાજાઓને સમરાત્નિક કરવા જોઈએ એ રીતે, બે ઈશ્વર=ઐશ્વર્યવાળા, બે શ્રેષ્ઠી, બે અમાત્ય=બે મંત્રી, નિયમ એટલે બે વાણિયા, ઘડ એટલે ગોષ્ટી, બે ગોઠિયા=બે મિત્રો, પ્રવ્રજિત થયા; બે મહાકુલોમાંથી=મોટાં કુળોમાંથી, પ્રવ્રજિત થયા; (બે ક્ષુલ્લક પ્રવ્રજિત થયા) સમાન એવા સર્વ સમ પ્રાપ્ત થયા=બે ઈશ્વરાદિ બધા વ્રતસ્થાપનાની ભૂમિને સાથે પ્રાપ્ત થયા હોય, તો સમાન રાત્નિક કરવા જોઈએ, અને આમનામાં જ=બે ઈશ્વર કે બે મંત્રી કે બે શ્રેષ્ઠી વગેરે બબ્બેના યુગલોમાં જ, પૂર્વમાં પ્રાપ્ત થયેલો પૂર્વે જ=પહેલાં જ, વ્રતોમાં ઉપસ્થાપવો. त्ति वृद्धव्याख्या એ પ્રમાણે વૃદ્ધોની વ્યાખ્યા છે.

### ભાવાર્થ :

ગાથા ૬૨૨-૬૨૩માં પિતા-પુત્ર સાથે દીક્ષા લે અને વ્રતસ્થાપના માટે સાથે પ્રાપ્ત ન થઈ શકે ત્યારે કરવા યોગ્ય વિધિની વિચારણા કરી. હવે બે પિતા અને બે પુત્ર સાથે દીક્ષા લે, ત્યારે કરવા યોગ્ય વિધિની વિચારણા કરે છે : ત્યાં બે પિતા અને એક પુત્ર વ્રતસ્થાપનાની ભૂમિને પ્રાપ્ત હોય તો તેઓની વિધિ પૂર્વની વિધિ જેવી જ છે, પરંતુ જયારે બે પુત્ર અને એક પિતા વ્રતસ્થાપના માટે તૈયાર થયા હોય અને એક પિતા તૈયાર ન થયા હોય, તે વખતે તૈયાર નહીં થયેલા પિતાને સમજાવવાની વિશેષ વિધિ આ પ્રમાણે છે –

વ્રતસ્થાપના માટે અપ્રાપ્ત પિતાને ગીતાર્થ ગુરુ સમજાવે કે તમારો પુત્ર પરમ મેધાવી હોવાથી વ્રતસ્થાપના માટે પ્રાપ્ત થયો છે, માટે જો તમે રજા આપો તો એની વ્રતોમાં ઉપસ્થાપના કરીએ; કેમ કે જો તમે રજા નહીં આપો તો બીજા પિતા-પુત્ર કરતાં તમારો પુત્ર નાનો થશે, અને રજા આપશો તો બીજા પિતા-પુત્ર કરતાં તમારો પુત્ર જ્યેષ્ઠ પર્યાયવાળો થશે, જેમાં તમારું જ ગૌરવ છે.

આ રીતે એક પિતા-પુત્રની અને બે પિતા-પુત્રની વ્રતસ્થાપનાની વિધિ બતાવ્યા બાદ રાજા-મંત્રી, રાજા-શ્રેષ્ઠી કે રાજા-સાર્થવાહની વ્રતસ્થાપનાની વિધિ પિતા-પુત્ર જેવી જ છે; તેમ જ સાધ્વીમાં પણ માતા-પુત્રી કે રાજરાણી-મંત્રીપત્નીની વ્રતસ્થાપનાની સર્વ વિધિ પિતા-પુત્રની જેમ જ છે.

વળી, રાજા અને રાજરાજા=મોટા રાજા, એ બંને સાથે દીક્ષિત થયા હોય અને સાથે વ્રતસ્થાપનાની ભૂમિને પ્રાપ્ત કરી લીધી હોય, તો તેઓને પણ ગુરુ પિતા-પુત્રની જેમ સાથે જ વ્રતોમાં ઉપસ્થાપે. વળી રાજા, રાજરાજા, મંત્રી, શ્રેષ્ઠી અને સાર્થવાહ, આ બધાએ સાથે દીક્ષા લીધી હોય અને તેમાં મંત્રી વગેરે નાના શૈક્ષોએ ભૂમિને પ્રાપ્ત કરી લીધી હોય, પરંતુ રાજા વગેરે મોટા શૈક્ષો ભૂમિને પ્રાપ્ત ન કરી શક્યા હોય, ત્યારે જો રાજાદિ કરતાં નાના એવા ભૂમિને પ્રાપ્ત થયેલ મંત્રી વગેરેની ઉપસ્થાપના કરવાથી મંત્રી વગેરેથી મોટા એવા રાજા કે રાજરાજાને ગુરુ ઉપર કે મંત્રી વગેરે ઉપર અપ્રીતિ થાય, અથવા તો તે લીધેલ દીક્ષા છોડી દે, અથવા તો દારુણ સ્વભાવવાળા રાજા અને રાજરાજાની મંત્રી આદિ સાથે ગીતાર્થ આચાર્ય ઇપસ્થાપના કરે.

#### વ્રતસ્થાપનાવસ્તુક /'યેभ્યો दातव्यानि' હાર / પેટા હાર : 'પઠિત-કથિત' / ગાથા ૬૩૩ થી ૬૩૬, ૬૩७ 👘 ४९

આવા પ્રકારની ઉપસ્થાપનાકાળની વિવેકવાળી વિધિ પૂ.ભદ્રબાહુસ્વામી આદિએ આરાધક જીવોના આત્મકલ્યાણ અર્થે બતાવી છે, જેથી નાનાં નિમિત્તો પામીને શૈક્ષ રોષિત થઈને ઠીક્ષા છોડવા દ્વારા કે ગુરુ આદિ પર અપ્રીતિ કરવા દ્વારા દુર્લભબોધિ ન થાય અને પોતાનો યત્કિંચિત્ પ્રકૃતિદોષ દૂર કરી શકે.

વળી, વ્રતસ્થાપનાની ભૂમિને સર્વ શૈક્ષો સાથે પ્રાપ્ત થયા હોય અને તેઓમાં રાજા એક જ હોય, તો મંત્રી આદિ સર્વમાં રાજાને રાત્નિક કરવો, પરંતુ બધાને સરખા કરવા નહિ; અને બે વગેરે રાજાઓ સાથે પ્રવ્નજિત અને સાથે પ્રાપ્ત થયેલ હોય તો વ્રતઆરોપણકાળમાં કોઈને નાના-મોટા કરવા નહિ, પરંતુ સર્વ રાજાઓને ગુરુની બે બાજુ ઊભા રાખીને વ્રતો ઉચ્ચરાવવાં, જેથી બધા રાજાઓ સમાન રાત્નિક થાય. વળી પિતા-પુત્રાદિના સંબંધથી નહીં બંધાયેલ એવા ઘણા શૈક્ષો ઉપસ્થાપનાની ભૂમિને સાથે પ્રાપ્ત થયેલ હોય, તો તેઓમાં પિતા-પુત્ર વગેરે જેવો કોઈ વિશેષ સંબંધ નહીં હોવાથી તેઓને કોઈ સૂચન વગર ક્રમસર ઊભા રાખીને વ્રતો ઉચ્ચરાવે, જેથી તેઓમાં ગુરુની નજીક ઊભો રહેલો શૈક્ષ અન્ય શૈક્ષોમાં રત્નાધિક થાય, અને ગુરુથી દૂર-દૂરતર ઊભા રહેલા શૈક્ષો ગુરુની નજીક ઊભો રહેલો શૈક્ષે કરતાં પર્યાયમાં કનિષ્ઠ થતા જાય, અને ગુરુની બંને બાજુ સામ-સામા ઊભા રહીને વ્રતો ઉચ્ચરનારા શૈક્ષો સમાન રાત્નિક થાય, આ પ્રકારની શાસ્ત્રમર્યાદા છે. એ સિવાય બે ઐશ્વર્યવાળા, બે શ્રેષ્ઠી, બે વાણિયા, બે ગોઠિયા, બે મોટાં કુળોવાળા અને બે નાના છોકરાઓ વ્રતસ્થાપનાની ભૂમિને સાથે જ પ્રાપ્ત થયા હોય, તો તે સર્વમાંથી કોઈને નાના-મોટા ન કરવા, પરંતુ ઈશ્વરાદિ બધા શૈક્ષોને સમાન રાત્નિક કરવા; છતાં આ બધામાંથી પણ જે શૈક્ષે પહેલાં પ્રાપ્ત થયા હોય, તેઓની પહેલાં જ ઉપસ્થાપના કરવી; જેથી પહેલા પ્રાપ્ત થયેલ શૈક્ષો રત્નાધિક થાય. આ પ્રકારનો ગાથા ૬૩૩થી દરકનો સંક્ષેપાર્થ છે. **શદરાટ(૬૩૪/૯૩૨૫/૯૩૬**મ

#### અવતરણિકા ઃ

एवं व्यतिरेकतोऽप्राप्तविधिरुक्तः, साम्प्रतमकथनविधिमाह -

#### અવતરણિકાર્થ :

આ રીતે=ગાથા ૬૨૧થી ૬૩૬માં દર્શાવ્યું એ રીતે, વ્યતિરેકથી અપ્રાપ્તવિધિ કહેવાઈ. હવે અકથન-વિધિને કહે છે –

#### ભાવાર્થ :

ગાથા ૬૨૧થી ૬૩૬ સુધીમાં દીક્ષા ગ્રહણ કર્યા બાદ શસ્ત્રપરિજ્ઞા આદિ ઉચિત સૂત્ર ભણવા દારા પર્યાયથી વ્રતસ્થાપનાને યોગ્ય પ્રાપ્ત ન હોય તેવા રાજા-પિતાદિ શૈક્ષોમાં વ્રતોની ઉપસ્થાપના ન કરવી, એ રૂપ વ્યતિરેકથી અપ્રાપ્તવિધિ કહેવાઈ. હવે ઉચિત સૂત્રથી પ્રાપ્ત પણ શૈક્ષોને સૂત્રના છકાયાદિરૂપ અર્થનું કથન ન કર્યું હોય તો તેઓની વ્રતસ્થાપના ન કરવી, એ રૂપ વ્યતિરેકથી અકથનવિધિને કહે છે – ★ અહીં अप्राप्तविधિ: અને अकथनविधि: એ બંનેની સાથે ''व्यतिरेक'' શબ્દનું જોડાણ છે, અને વ્યતિરેક એટલે વ્રતસ્થાપના કરવાનો અભાવ. ગાથા :

## अकहित्ता कायवए जहाणुरूवं तु हेउणातेहिं । अणभिगयतदत्थं वाऽपरिच्छिउं नो उवट्ठावे ॥६३७॥

#### અન્વચાર્થ :

हेउणातेहिं=હેતુ અને જ્ઞાત વડે=દેષ્ટાંત વડે, जहाणुरूवं तु=યથાનુરૂપ જ=શ્રોતાને અનુરૂપ જ, कायवए=કાય અને વ્રતોને (અર્થથી) अकहित्ता=નહીં કહીને, वा=અને (અર્થથી કહેવાયે છતે પણ) अणभिगयतदत्थं= અનધિગત તદર્થવાળાને=નહીં જણાયેલા કાય અને વ્રતોના અર્થવાળા શૈક્ષને, અને (કાય-વ્રતોના અર્થો જણાયે છતે પણ) अपरिच्छिउं=પરીક્ષા નહીં કરીને (શિષ્યને વ્રતોમાં) नो उवट्ठावे=ઉપસ્થાપે નહીં. ★ 'તુ' एव કાર અર્થક છે અને 'वा' च કાર અર્થક છે.

#### ગાથાર્થ :

હેતુ અને દષ્ટાંત વડે શ્રોતાને અનુરૂપ જ પૃથ્વી આદિ છ કાયને અને પ્રાણાતિપાતવિરમણાદિ છ વ્રતોને અર્થથી નહીં કહીને, અને અર્થથી કહેવાચે છતે પણ અનધિગત છ કાચના અને છ વ્રતોના અર્થવાળાને, અને છ કાચના અને છ વ્રતોના અર્થો જાણવા છતાં પણ પરીક્ષા કર્યા વગર, તે શિષ્યને વ્રતોમાં ઉપસ્થાપે નહીં.

#### રીકા :

अकथयित्वा अर्थतः कायव्रतानि यथानुरूपमेव श्रोत्रपेक्षया हेतुज्ञाताभ्यां, ज्ञातम्=उदाहरणम्, अनधिगततदर्थं वेति कथितेऽपि सत्यनवगतकायव्रतार्थं च, अपरीक्ष्याऽधिगतेऽपि नोपस्थापयेद् व्रतेष्विति गाथार्थः ॥६३७॥

#### રીકાર્થ :

શ્રોતાની અપેક્ષા વડે યથા અનુરૂપ જ હેતુ અને જ્ઞાત દારા કાય અને વ્રતોને અર્થથી નહીં કહીને, અને કહેવાયે છતે પણ≕છ કાય અને છ વ્રતો અર્થથી કહેવાયે છતે પ઼ણ, અનધિગત તદર્થવાળાને≕અનવગત કાય અને વ્રતોના અર્થવાળાને, અધિગત હોતે છતે પણ≕છ કાય અને છ વ્રતોના અર્થો શૈક્ષને અવગત હોતે છતે પણ, પરીક્ષા નહીં કરીને શૈક્ષને વ્રતોમાં ઉપસ્થાપવો જોઈએ નહીં. જ્ઞાત એટલે ઉદાહરણ, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

#### ભાવાર્થઃ

સર્વવિરતિ સામાયિક ઉચ્ચરાવ્યા પછી નવદીક્ષિત સાધુને ઉચિત તપ કરાવવા દ્વારા શસ્ત્રપરિજ્ઞાદિ ઉચિત સૂત્રો ભણાવવામાં આવે છે, અને શૈક્ષ તે સૂત્રો ભણી લે, ત્યારબાદ ગુરુ તેને તે સૂત્રના અર્થો સમજાવે છે, જેમાં પૃથ્વીકાયાદિ ષટ્કાયનું અને અહિંસા આદિ વ્રતોનું વર્શન છે; અને તે વર્શન ગુરુ શ્રોતાની અપેક્ષાએ શ્રોતાની શક્તિને અનુરૂપ જ હેતુ અને દેષ્ટાંત જણાવવા દ્વારા કરે છે, જે વર્શન શિષ્ય પાસે કર્યા વગર શિષ્યની વ્રતસ્થાપના કરાય નહિ. વ્રતસ્થાપનાવસ્તુક / 'येभ्यो दातव्यानि' હાર / પેટા હાર : 'કથિત' / ગાથા ૬૩७-૬૩૮

વળી, ગુરુએ શિષ્યને સૂત્રના અર્થો સમજાવ્યા હોય, પરંતુ મંદબુદ્ધિવાળો શિષ્ય તે ષટ્કાયના અને વ્રતોના અર્થોને સમજી શક્યો ન હોય, તોપણ તે શિષ્યની ઉપસ્થાપના કરાય નહિ.

કદાચ ગુરુએ કહેલ સૂત્રના અર્થોનો શિષ્યને યથાર્થ બોધ થઈ ગયો હોય, પરંતુ ગુરુએ, "આ શિષ્પ મારા કહેલા અર્થોને પ્રવૃત્તિમાં સમ્યગ્ યોજી શકે છે કે નહિ ?" તેનો નિર્ણય કરવા અર્થે પરીક્ષા ન કરી હોય, તોપણ તે શિષ્યની વ્રતોમાં ઉપસ્થાપના કરાય નહિ. ॥૬૩૭॥

### અવતરણિકા ઃ

एतदेव भावयति -

#### અવતરણિકાર્થ ઃ

આને જ ભાવન કરે છે અર્થાત્ પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે શ્રોતાને અનુરૂપ જ હેતુ અને દેષ્ટાંત દ્વારા છ કાય અને છ વ્રતોને સમજાવવાં જોઈએ. તેથી હવે હેતુ અને દેષ્ટાંતથી છ કાય અને છ વ્રતોનું જ ગાથા ૬૬૨ સુધી ગ્રંથકાર ભાવન કરે છે –

ગાથા :

## एगिंदियाइ काया तेसि सेसिंदिआणऽभावे वि । बहिराईण व णेअं सोत्ताइगमे वि जीवत्तं ॥६३८॥

1

#### અન્વચાર્થઃ

एगिंदियाइ काया=એકેન્દ્રિયાદિ કાયો છે=જીવો છે. (અહીં શંકા થાય કે એકેંદ્રિયોને કાય કઈ રીતે કહી શકાય ? તેથી કહે છે—) सोत्ताइगमे वि=શ્રોત્રાદિના વિગમમાં પણ बहिराईण व=બધિરાદિની જેમ सेसिंदि-आणऽभावे वि=શેષ ઇન્દ્રિયોના અભાવમાં પણ तेसिं≖તેઓનું=એકેન્દ્રિયોનું, जीवत्तं=જીવત્વ णेअं≖જાણવું.

#### ગાથાર્થ :

એકેન્દ્રિયાદિ જીવો છે. અહીં શંકા થાય કે એકેંદ્રિયોને જીવ કઈ રીતે કહી શકાય ? તેથી કહે છે કે શ્રોત્રાદિના વિગમમાં પણ બધિરાદિની જેમ શેષ ઇન્દ્રિયોના અભાવમાં પણ એકેન્દ્રિયોનું જીવત્વ જાણવું. ટીકા :

एकेन्द्रियादयः कायाः, तेषां स्पर्शनभाव एव शेषेन्द्रियाणां-रसनादीनामभावेऽपि बधिरादीनामिव ज्ञेयम्, आदिशब्दादन्धादिपरिग्रहः, श्रोत्रादिविगमेऽपि जीवत्वं तथाकर्म्मविपाकादिति गाथार्थः ॥६३८॥

#### ડીસાર્ચ :

એકેન્દ્રિય આદિ કાયો છે≕ષટ્જીવનિકાય છે. તેવા પ્રકારના કર્મના વિપાકથી શ્રોત્રાદિનો વિગમ હોતે છતે પણ=શ્રોત્રેન્દ્રિય વગેરે નહીં હોતે છતે પણ, બધિરાદિની જેમ=બહેરા વગેરે મનુષ્યોમાં જેમ જીવત્વ છે તેમ, રસન આદિ શેષ ઇન્દ્રિયોનો અભાવ હોતે છતે પણ તેઓને≕એકેન્દ્રિયાદિ જીવોને, સ્પર્શનનો ભાવ જ છે=સ્પર્શનેન્દ્રિયનો સદ્દભાવ જ છે. તેથી જીવત્વ જાણવું≕એકેન્દ્રિયોમાં જીવત્વ જાણવું.

આ**વિ શબ્દથી અંધાદિનો પરિગ્રહ છે અર્થાત** ''<mark>ब</mark>धिरादि''માં 'આદિ' શબ્દથી આંધળા વગેરે મનુષ્યોનો પરિગ્રહ છે, અને ''શ્રોત્રાदि''માં 'आदि' પદથી ચક્ષરાદિ ઇન્દ્રિયોનું ગ્રહણ છે. इति गाथाર્थः એ પ્રમાણે ગાશાનો અર્થ છે

## ભાવાર્શ :

એકેન્દ્રિયથી માંડીને પંચેન્દ્રિય સુધીના જીવોમાં પથ્વીકાય, અપકાય, તેઉકાય, વાઉકાય, વનસ્પતિકાય અને ત્રસકાય : એમ છ જીવનિકાયની પ્રાપ્તિ છે. તેમાંથી એકેન્દ્રિયમાં સચેતનત્વની સિદ્ધિ કરવા અર્થે પ્રંથકાર યક્તિ આપે છે –

જેવી રીતે તે પ્રકારના કર્મવિપાકના ઉદયથી શ્રોત્રાદિ ઇન્દ્રિયોનો વિગમ હોવા છતાં પણ બધિરાદિ મનુષ્યોમાં જીવત્વ છે, તેવી જ રીતે રસના વગેરે ચાર ઇન્દ્રિયોનો અભાવ હોવા છતાં પણ એકેન્દ્રિયમાં સ્પર્શનરૂપ એક ઇન્દ્રિયનો સદૃભાવ છે, તેથી એકેન્દ્રિયમાં જીવત્વ છે.

વળી, બહેરા, આંધળા મનુષ્યોને બહેરા, આંધળા થવાને અનુકળ કર્મવિપાક હોવાથી તે તે દ્રવ્યેન્દ્રિયનો અભાવ છે, છતાં તેઓમાં જીવત્વ પ્રત્યક્ષસિદ્ધ છે. આ દેષ્ટાંતથી ગ્રંથકારને જણાવવું છે કે એકેન્દ્રિયમાં પણ તેવા પ્રકારના કર્મોદયને કારણે શ્રોત્રાદિ ચાર ઇન્દ્રિયોનો અભાવ છે, તોપણ તેઓમાં સ્પર્શેન્દ્રિયનો ભાવ હોવાથી જીવત્વ છે.

પૂર્વગાથામાં કહેલ કે હેતુ અને દષ્ટાંત દ્વારા કાય-વ્રતો નહીં કહીને શૈક્ષની વ્રતસ્થાપના કરવી જોઈએ નહિ, તેથી પ્રસ્તુત ગાથામાં પૃથ્વી આદિ પાંચ કાયરૂપ એકેન્દ્રિયમાં જીવત્વની સિદ્ધિ કરવા માટે 'स्सनादीनां शेषेन्द्रियाणां अभावेऽपि स्पर्शनभाव एव' એ પ્રકારના હેતુ દ્વારા અને 'श्रोत्रादिविगमेऽपि बधिरादीनामिव' એ પ્રકારના દેષ્ટાંત દારા 'एकेन्द्रियादयः कायाः' એ પ્રકારનું અનુમાન કરેલ છે. ॥इउ८॥

## અવતરણિકા :

तथा च --

## અવતરણિકાર્થ :

પૂર્વગાથામાં હેતુ અને દેષ્ટાંતથી એકેન્દ્રિયમાં જીવત્વ સ્થાપન કર્યું. હવે ચઉરિન્દ્રિયથી માંડીને એકેન્દ્રિય સુધીમાં જીવત્વ દઢ કરવા માટે ગાથા ૬૩૯-૬૪૦માં ર્તર્ક બતાવે છે –

અને તે રીતે --

#### भाषाः :

## जङ् णाम कम्मपरिणडवसेण बहिरस्स सोअमावरिअं । तयभावा सेसिंदिअभावे सो किं नु अज्जीवो ? ॥६३९॥

#### અન્વચાર્શ :

जइ=श्वे कम्मपरिणइवसेण= ५र्भनी परिशतिना वशथी बहिरस्स= अधिरनुं=अહेरा मनुष्यनुं, सोअं= શ્રોત્ર=શ્રોત્રેન્દ્રિય, **આવરિઝં**=આવૃત છે, (તો) **તયમાવા**=તેનો=શ્રોત્રેન્દ્રિયનો, અભાવ હોવાથી **સેસિંદિઅમાવે**= શેષ ઇન્દ્રિયોના ભાવમાં **નુ=ખરેખર किં**=શું **सो**=આ=બધિર મનુષ્ય, **अज्जीवो ?**=અજીવ છે ?

For Personal & Private Use C

★ 'णाम' પદ વાક્યાલંકારમાં છે.

★ 'નુ' વિતર્ક અર્થમાં છે.

### ગાચાર્થ :

જો કર્મની પરિણતિના વશથી બહેરા મનુષ્યની શ્રોત્રેન્દ્રિય આવૃત છે, તો શ્રોત્રેન્દ્રિયનો અભાવ હોવાથી શેષ ઇન્દ્રિયોના ભાવમાં શું ખરેખર બહેરો માણસ અજીવ છે ? અર્થાત્ જીવ જ છે.

## કો<del>ક</del>ા :

यदि नाम कर्म्मपरिणतिवशेन बधिरस्य जन्तोः श्रोत्रमावृत्तं, तदभावात्=श्रोत्राभावात् शेषेन्द्रियभावे सति असौ=बधिरः किं नु अजीवः ? जीव एवेति गाथार्थः ॥६३९॥

## રીકાર્થ :

જો કર્મપરિણતિના વશથી બધિર જંતુની=બહેરા જીવની, શ્રોત્રેન્દ્રિય આવૃત છે=ઢંકાયેલ છે, તો તેનો અભાવ હોવાથી≕શ્રોત્રેન્દ્રિયનો અભાવ હોવાથી, શેષ ઇન્દ્રિયોનો ભાવ હોતે છતે, આ=બહેરો, ખરેખર શું અજીવ છે ? અર્થાતુ જીવ જ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## અવતરશિકા ઃ

तथा –

## અવતરણિકાર્થ :

પૂર્વગાથામાં તર્કથી જણાવ્યું કે શ્રોત્રેન્દ્રિયનો અભાવ હોવા છતાં બહેરામાં જીવત્વ છે. હવે કોઈક મનુષ્ય બહેરો, આંધળો અને ઘ્રાણ-રસન ઇન્દ્રિયથી હણાયેલો હોય, તોપણ તેનામાં જીવત્વ છે, તે તર્કથી બતાવવા 'તથા'થી સમુચ્ચય કરે છે –

ગાથા :

## बहिरस्स य अंधस्स य उवहयघाणरसणस्स एमेव । सइ एगंमि वि फासे जीवत्तं हंत ! किमजुत्तं ? ॥६४०॥

## અન્વચાર્થ :

एमेव=આ જ રીતે=પૂર્વગાથામાં જે રીતે બધિરનું જીવત્વ બતાવ્યું એ જ રીતે, उवहयघाणरसणस्स=ઉપહત ઘ્રાક્ષેન્દ્રિય અને રસનેન્દ્રિયવાળા, बहिरस्स य अंधस्स य=બધિરને અને અંધને एगंमि वि फासे सइ=એક પણ સ્પર્શનેન્દ્રિય હોતે છતે जीवत्तं=જીવત્વ किमजुत्तं=શું અયુક્ત છે ?

## ગાથાર્થ :

પૂર્વગાથામાં જે પ્રમાણે બધિરનું જીવત્વ બતાવ્યું, એ જ પ્રમાણે ઉપહત ઘ્રાણેંદ્રિય અને રસનેંદ્રિયવાળા બધિરને અને અંધને એક પણ સ્પર્શનેન્દ્રિય હોતે છતે જીવત્વ શું અચુક્ત છે ? અર્થાત્ અયુક્ત રીકા ઃ

89

बधिरस्य चाऽन्धस्य च, किंविशिष्टस्येत्याह-उपहतघ्राणरसनस्य, एवमेव यथा बधिरस्य, सत्येकस्मिन्नपि स्पर्शने जीवत्वं हन्त ! किमयुक्तम् ?, हन्त ! सम्प्रेषणे, नैवाऽयुक्तमिति गाथार्थ: ॥६४०॥

★ ''एकस्मिन्नपि''માં 'अपि' દ્વારા એ જણાવવું છે કે બે વગેરે ઇન્દ્રિય હોય, તો તો જીવત્વ અયુક્ત નથી, પરંતુ એક પણ ઇન્દ્રિય હોતે છતે. જીવત્વ અયુક્ત નથી જ.

## ટી<del>ક</del>ાર્થઃ

જે રીતે બધિરનું છે એ રીતે જ≕પૂર્વગાથામાં જે રીતે બધિરનું જીવત્વ બતાવ્યું એ રીતે જ, કેવા વિશિષ્ટ ? એથી કહે છે- ઉપહત ઘ્રાણ અને રસનવાળા એવા બધિરને અને અંધને એક પણ સ્પર્શન ઇન્દ્રિય હોતે છતે જીવત્વ શું અયુક્ત છે ? અર્થાત્ અયુક્ત નથી જ.

'हन्त' સંપ્રેષણમાં છે=શું અયુક્ત છે ? એવા પ્રશ્નમાં ગ્રંથકારે વિધાન કર્યું કે અયુક્ત નથી જ, તે 'हन્ત' અવ્યય દર્શાવે છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ગાથા :

# एएणं नाएणं चर्डीरेंदिअमाइओऽवगंतव्वा । एगिंदिअपज्जंता जीवा पच्छाणुपुव्वीए ॥६४१॥

## અન્વચાર્થ :

पच्छाणुपुव्वीए=પશ્चાનુપૂર્વીથી एएणं नाएणं=આ જ્ઞાત વડે=પૂર્વની બે ગાથામાં ઉપહત ઘ્રાણ-રસનવાળા બધિર અને અંધનું દેષ્ટાંત બતાવ્યું એ દેષ્ટાંત વડે, चर्डारेंदिअमाइओ=ચઉરિન્દ્રિયની આદિ છે જેમને એવા एगिंदिअपज्जंता=એકેન્દ્રિય છે પર્યંતમાં જેમને એવા जीवा=જીવો अवगंतव्वा=જાણવા.

## ગાથાર્થ :

પશ્ચાનુપૂર્વીથી પૂર્વની બે ગાથામાં ઉપહત ઘ્રાણ-રસન્વાળા બધિર અને અંધનું દષ્ટાંત બતાવ્યું, એના વડે ચઉરિન્દ્રિયથી એકેન્દ્રિય સુધીના જીવો જાણવા.

## ટી<del>ક</del>ા ઃ

एतेन ज्ञातेन=उदाहरणेन चतुरिन्द्रियादयोऽवगन्तव्याः एकेन्द्रियपर्यन्ता जीवाः पश्चानुपूर्व्या चतु-रिन्द्रियादिलक्षणयेति गाथार्थ: ॥६४१॥

## રીકાર્થ :

ચઉરિન્દ્રિયાદિના લક્ષણવાળી પશ્ચાનુપૂર્વીથી આ≕પૂર્વની બે ગાથામાં બતાવ્યું એ, જ્ઞાત વડે=ઉદાહરણ "પેડ્ સઉરિષ્ણ્વિત્ત અહિલ્લાનો એટેક્સિક્સ્ પાંક્લિયલા જીવો જાણવા, આ પણણે ગણાર્થ લો

#### ભાવાર્થ :

પ્રંથકારે ગાથા ૬ ૩૯માં તર્ક દ્વારા બધિરમાં જીવત્વ બતાવ્યું, અને ગાથા ૬૪૦માં સ્થાપન કર્યું કે જેની ધ્રાણેન્દ્રિય અને રસનેન્દ્રિયની શક્તિ હણાઈ ગઈ છે, તેવા બહેરા અને આંધળા માણસમાં એક માત્ર સ્પર્શનેન્દ્રિય હોવા છતાં જીવત્વ છે. ત્યાર પછી ગાથા ૬૪૧માં કહે છે કે આ બંને દષ્ટાંત દ્વારા ચઉરિન્દ્રિયથી માંડીને એકેન્દ્રિય સુધીના જીવોમાં પશ્ચાનુપૂર્વીથી જીવત્વ સાધવું અર્થાત્ ગાથા ૬૩૯માં બતાવેલ બધિરના દષ્ટાંતથી ચઉરિન્દ્રિયમાં જીવત્વ સાધવું, ગાથા ૬૪૦માં આપેલ બધિર એવા અંધના દષ્ટાંતથી તેઇન્દ્રિયમાં જીવત્વ સ્થાપવું, તથા જેની ઘ્રાણેન્દ્રિયની શક્તિ હણાઈ ગઈ છે તેવા બધિર અને અંધના ઉદાહરણથી બેઇન્દ્રિયમાં જીવત્વ સાધવું અને જેની નાક અને જીભની શક્તિ આવૃત થઈ ગઈ હોય તેવા બહેરા અને આંધળા મનુષ્યમાં પણ જેમ સ્પર્શ રૂપ એક ઇન્દ્રિય હોવાથી જીવત્વ છે, તેમ એકેન્દ્રિયમાં પણ સ્પર્શનેન્દ્રિયનો સદ્ભાવ હોવાને કારણે જીવત્વ છે, એ પ્રમાણે જાણવું.

### વિશેષાર્થ :

ગાથા ૬૩૯-૬૪૦માં કરેલ તર્ક ગાથા ૬૩૮માં આપેલ અનુમાનના હેતુને દઢ કરવા માટે નથી, પરંતુ ચઉરિન્દ્રિયથી એકેન્દ્રિય સુધીમાં દષ્ટાંત દ્વારા જીવત્વની સિદ્ધિ કરવા માટે છે.

આશય એ છે કે ક્યારેક અનુમાન પ્રયોગમાં હેતુને સાધ્યના ગમકરૂપે બતાવવા માટે તર્ક કરવામાં આવે છે; જેમ કે ''**પર્વતો वह्निमान् धूमवत्त्वात्''** અહીં **धूम રૂ**પ હેતુ वह्नि રૂપ સાધ્યને જણાવનાર છે. આથી તર્ક કરવામાં આવે છે કે ''<mark>यदि वर्ह्नि विना धूमः स्यात् तर्हि धूमो वह्निजन्योऽपि न स्यात्''</mark> જો અગ્નિ વગર ધૂમ હોત તો ધૂમ અગ્નિજન્ય પણ ન થાય. આ તર્ક, પોતાનો **धूम રૂ**પ હેતુ સાધ્યનો ગમક છે, તેમ દઢ કરે છે.

જયારે પ્રસ્તુતમાં ગાથા ૬૩૮માં એકેન્દ્રિયમાં જીવત્વ સાધવા માટે હેતુ આપેલ કે રસનાદિ ઇન્દ્રિયો નહીં હોવા છતાં સ્પર્શનરૂપ એક ઇન્દ્રિયનો સદ્ભાવ જ છે, તેને દઢ કરવા માટે ગાથા ૬૩૯-૬૪૦માં તર્ક કર્યો નથી, પરંતુ ચઉરિન્દ્રિયથી એકેન્દ્રિય સુધીમાં જીવત્વ છે, એમ અનુભવસિદ્ધ એવા દષ્ટાંતથી સ્થાપન કરવા માટે તર્ક કર્યો છે. II**૬૩૯/૬૪૦/૬૪૧**II

#### ગાથા ઃ

## तत्थ चउरिंदिआई जीवे इच्छंति पायसो सब्वे । एगिंदिएसु उ बहू विप्पडिवन्ना जओ मोहा ॥६४२॥

#### અન્વચાર્થઃ

तत्थ=ત્યાં=જીવત્વના સ્વીકારમાં, पायसो=પ્રાયઃ सव्वे=સર્વ વાદીઓ चडर्रिदिआई=ચઉરિન્દ્રિયાદિ जीवे=જીવોને इच्छंति=ઇચ્છે છે=સ્વીકારે છે; जओ=જે કારણથી मोहा=મોહ હોવાથી एगिंदिएसु उ=વળી એકેન્દ્રિયોમાં बहू=ઘણા વાદીઓ, विप्पडिवन्ना=વિપ્રતિપન્ન છે=જીવત્વ સ્વીકારતા નથી.

### ગાથાર્થ :

જીવત્વના સ્વીકારમાં પ્રાચઃ સર્વ પણ વાદીઓ ચઉરિન્દ્રિયાદિ જીવોને ઇચ્છે છે; જે કારણથી મોઢ હોવાથી વળી એકેન્દ્રિયોમાં ઘણા વાદીઓ જીવત્વ સ્વીકારતા નથી.

## ડીકા :

तत्र चतुरिन्द्रियादीन् द्वीन्द्रियावसानान् जीवान् इच्छन्ति प्रायः सर्वेऽपि वादिनः, एकोन्द्रियेषु तु बहवो विप्रतिपन्नाः यतो मोहाद्धेतोरिति गाथार्थः ॥६४२॥

## રીકાર્શ ઃ

ત્યાં=જીવત્વને સ્વીકારવામાં, ચઉરિન્દ્રિયની આદિવાળા અને બેઇન્દ્રિયના અવસાનવાળા જીવોને પ્રાયઃ સર્વ પણ વાદીઓ ઇચ્છે છે; જે કારણથી મોહ હોવાને કારણે વળી એકેન્દ્રિયોમાં ઘણા વિપ્રતિપન્ન છે. એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

## અવતરણિકા ઃ

ततः किमित्याह –

## અવતરણિકાર્થ ઃ

તે કારણથી શું ? અર્થાત્ મોહથી ઘણા વાદીઓ એકેન્દ્રિયોમાં જીવત્વ સ્વીકારતા નથી તે કારણથી શું ? એથી કહે છે –

#### ગાથા :

जीवत्तं तेर्सि तओ जह जुज्जइ संपयं तहा वोच्छं । सिद्धं पि अ ओहेणं संखेवेणं विसेसेणं ॥६४३॥

## અન્વચાર્થઃ

तओ=ते કाરણથી तेसि=तेओनुं=એકેન્દ્રિયોનું, जीवत्तं=જીવત્વ जह=थे रीते जुज्जइ=योश्वय છे=घटे छे तहा=ते रीते ओहेणं मिद्धं प्रि=ओधधी भिद्ध ५७ मंछेकेणं=लेबे५२५ विमेमेणं=पिशेभधी कोद्धां=लं કહીશ.

★ ' अ' પાદપૂર્તિ અર્થે છે.

## ગાથાર્થ ઃ

તે કારણથી એકેન્દ્રિયોનું જીવત્વ જે રીતે ઘટે છે, તે રીતે ઓઘથી સિદ્ધ પણ સંક્ષેપરૂપે વિશેષથી હું કહીશ.

#### રીકા ઃ

जीवत्वं तेषाम्=एकेन्द्रियाणां ततः यथा युज्यते=घटते साम्प्रतं तथा वक्ष्ये सिद्धमपि चौघेन=सामान्येन सङ्क्षेपेण विशेषेणेति गाथार्थ: ॥६४३॥ ★ ''**सिद्धं पि''**માં '**अपि'**થી એ જણાવવું છે કે એકેન્દ્રિયોનું જીવત્વ સામાન્થથી સિદ્ધ ન હોય તો તો ગ્રંથકાર કહે જ, પરંતુ સામાન્થથી **સિદ્ધ પણ** એકેન્દ્રિયોના જીવત્વને ગ્રંથકાર વિશેષથી કહેશે.

### ડીકાર્થ :

તે કારણથી તેઓનું≕એકેન્દ્રિયોનું, જીવત્વ જે પ્રકારે યોજાય છે≕ઘટે છે, તે પ્રકારે હવે ઓઘથી≕સામાન્યથી, સિદ્ધ પણ સંક્ષેપરૂપે વિશેષથી હું કહીશ. એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

સર્વદર્શનવાળા પ્રાયઃ કરીને બેઇન્દ્રિયથી **ગ્ર**ઉરિન્દ્રિય સુધીના જીવોમાં જીવત્વ માને છે, પરંતુ એકેન્દ્રિયમાં જીવત્વ ઘણા દર્શનીઓ સ્વીકારતા નથી; કેમ કે તત્ત્વના વિષયમાં ઘણા વાદીઓને મોહ છે. તેથી એકેન્દ્રિયોમાં જે રીતે જીવત્વ ઘટે, તે રીતે કહેવાનો નિશ્ચય ગ્રંથકાર કરે છે-

જોકે ગાથા ૬૩૮થી ૬૪૧ના કથન પ્રમાશે એકેન્દ્રિયોમાં જીવત્વ ગ્રંથકારે સામાન્યથી સિદ્ધ કરેલ છે, છતાં ઘણા દર્શનવાદીઓ માનતા નહીં હોવાથી હવે પછીની ગાથાઓમાં એકેન્દ્રિયોમાં જીવત્વની સિદ્ધિ વિશેષથી ગ્રંથકાર કરશે; અને તે સિદ્ધિ પણ વિસ્તારથી નહીં કરે, પરંતુ સંક્ષેપથી કરશે.

અહીં "પ્રાય:" શબ્દથી એ જણાવવું છે કે ચઉરિન્દ્રિયથી માંડીને બેઇન્દ્રિય સુધીના જીવોમાં જીવત્વ મોટાભાગના દર્શનકારો સ્વીકારે છે, પરંતુ કેટલાક દર્શનકારો ચઉરિન્દ્રિયાદિમાં પણ જીવત્વ સ્વીકારતા નથી, અને પંચેન્દ્રિય જીવોમાં જીવત્વ તો બધા જ માને છે; આથી ગાથા ૬૪૨માં પંચેન્દ્રિયની વિવક્ષા ન કરતાં "ચઉરિન્દ્રિયથી માંડીને બેઇન્દ્રિય સુધીના જીવોને પ્રાયઃ સર્વ પણ ઇચ્છે છે," એમ કહેલ છે; અને જૈનદર્શન એકેન્દ્રિયોમાં જીવત્વ માને છે, આથી આગળની ગાથાઓમાં એકેન્દ્રિયોમાં જીવત્વસાધક યુક્તિઓ ગ્રંથકાર આપશે. II૬૪૨/૬૪૩II

#### અવતરણિકા ઃ

ગાથા ૬૩૮થી ૬૪૧માં એકેન્દ્રિયોમાં જીવત્વની સિદ્ધિ સામાન્યથી કરી, ત્યાં કોઈ શંકા કરે છે –

#### ગાથા :

## आह नणु तेसि दीसइ दर्व्विदिअ मो ण एवमेएसिं । तं कम्मपरिणईओ न तहा चउरिंदिआणं व ॥६४४॥

#### અન્વચાર્થઃ

आह=(પૂર્વપક્ષી) કહે છે – तेसि=તેઓની=બધિરાદિની, दक्विदिअ=દ્રવ્યેન્દ્રિય दीसइ=દેખાય છે, एवं= એ રીતે एएसिं ण=આમની=એકેન્દ્રિયોની, (દેખાતી) નથી. (માટે બધિરાદિના દષ્ટાંત દ્વારા એકેન્દ્રિયોમાં જીવત્વ સિદ્ધ થાય નહીં; તેને ગ્રંથકાર કહે છે-) कम्मपरिणईओ=કર્મપરિણતિથી चर्डारेंदिआणं व=ચઉરિન્દ્રિયોની જેમ तं=તે=દ્રવ્યેન્દ્રિય, तहा च=તે પ્રકારે (એકેન્દ્રિયોને) નથી.

\star 'मो' पाटपूर्तिमां छे.

## ગાથાર્થ :

પૂર્વપક્ષી કહે છે કે બધિરાદિની દ્રવ્યેન્દ્રિય દેખાય છે, એ રીતે એકેન્દ્રિયોની દેખાતી નથી, માટે બધિરાદિના દષ્ટાંત હારા એકેન્દ્રિયોમાં જીવત્વ સિદ્ધ થાય નહિ. તેને ગ્રંથકાર કહે છે કે કર્મપરિણતિથી ચઉરિન્દ્રિયોની જેમ દ્રવ્યેન્દ્રિય તે પ્રકારે એકેન્દ્રિયોને નથી.

# રીકા :

आह-ननु तेषां=बधिरादीनां दृश्यते द्रव्येन्द्रियं=निर्वृत्त्युपकरणलक्षणं, नैवमेतेषाम्=एकेन्द्रियाणाम्, अत्रोत्तरमाह-तद्=द्रव्येन्द्रियं कर्म्मपरिणते: कारणात् न तथा तिष्ठत्येव चतुरिन्द्रियाणामिव, तथाहि-चतुरिन्द्रियाणां श्रोत्रद्रव्येन्द्रियमपि नास्ति, अथ च ते जीवा इति गाथार्थः ॥६४४॥

★ ''बधिरादीनां''मां 'आदि' पटथी અंधादि मनुष्योनुं ग्रहण छे.

★ ''<mark>श्रोत्रद्रव्येन्द्रियमपि''</mark>માં '**अपि**'થી એ સમુચ્ચય કરવો છે કે ચઉરિન્દ્રિય જીવોને શ્રોત્રની દ્રવ્યઇન્દ્રિય હોય તો તો જીવત્વ હોઈ શકે, પરંતુ શ્રોત્રની **દ્રવ્યઇન્દ્રિય પણ** નથી, છતાં જીવત્વ છે.

# ટી<del>ક</del>ાર્થ ઃ

आह થી પર શંકા કરે છે – ખરેખર તેઓની=બહેરા આદિની, નિર્વૃત્તિ અને ઉપકરણ સ્વરૂપ દ્રવ્યઇન્દ્રિય દેખાય છે, એ રીતે આમની=એકેન્દ્રિયોની, નથી=દેખાતી નથી. અહીં=પરની શંકામાં, ગ્રંથકાર ઉત્તરને કહે છે– કર્મની પરિણતિરૂપ કારણથી તે=દ્રવ્યઇન્દ્રિય, ચઉરિન્દ્રિયોની જેમ તે પ્રકારે=જે પ્રકારે બધિરાદિને છે તે પ્રકારે, એકેન્દ્રિયોને નથી જ.

હવે દ્રવ્યઇન્દ્રિય વગરના ચઉરિન્દ્રિયોના દષ્ટાંત દ્વારા એકેન્દ્રિયોમાં જીવત્વ સિદ્ધ કરવા માટે તે ચઉરિન્દ્રિયોનું દષ્ટાંત સ્પષ્ટ કરતાં **તથાદિ** થી ગ્રંથકાર કહે છે –

ચઉરિન્દ્રિયોને શ્રોત્રની દ્રવ્યઇન્દ્રિય પણ નથી, છતાં તેઓ=ચઉરિન્દ્રિયો, જીવ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

અહીં પૂર્વપક્ષી શંકા કરે છે કે બહેરા વગેરે મનુષ્યોમાં શ્રવણશક્તિ વગેરે ન હોવા છતાં નિર્વૃત્તિ અને ઉપકરણ રૂપ દ્રવ્યેન્દ્રિય દેખાય છે, જ્યારે એકેન્દ્રિયોમાં તો દ્રવ્યઇન્દ્રિય પણ દેખાતી નથી; આથી એકેન્દ્રિયોમાં બધિરાદિના દષ્ટાંતથી જીવત્વ ઘટી શકે નહિ. આ પ્રકારની પૂર્વપક્ષીની શંકાના સમાધાન રૂપે ગ્રંથકાર કહે છે-ચઉરિન્દ્રિયોની જેમ એકેન્દ્રિયોને કર્મપરિણામના વશથી દ્રવ્યઇન્દ્રિય હોતી નથી અર્થાત્ ચઉરિન્દ્રિયોમાં જેમ શ્રોત્રરૂપ એક દ્રવ્યેન્દ્રિય નહીં હોવા છતાં જીવત્વ છે, તેમ એકન્દ્રિયોમાં પણ ચાર દ્રવ્યેન્દ્રિય નહીં હોવા છતાં જીવત્વ ઘટી શકે છે. IIE ૪૫

# અવતરશિકાઃ

ગાથા ૬૩૮થી ૬૪૪માં એકેન્દ્રિયાદિમાં જીવત્વ સ્થાપન કર્યું, ત્યાં શંકા થાય કે પૃથ્વી આદિમાં એક ઇન્દ્રિય સ્વીકારીને જીવત્વની સિદ્ધિ કરી, પરંતુ પૃથ્વી આદિમાં ચેતના છે તેવું પ્રમાણ ન મળે ત્યાં સુધી પૃથ્વી આદિ પદાર્થોમાં સ્પર્શનરૂપ એક ઇન્દ્રિય છે, તેવું કઈ રીતે માની શકાય ? અને પૃથ્વી આદિમાં એક ઇન્દ્રિય છે તેવું સિદ્ધ ન થાય ત્યાં સુધી એક ઇન્દ્રિયવાળી પૃથ્વી આદિમાં જીવત્વ સિદ્ધ ન થાય. આથી ગાથા ૬૪૩માં કહેલ કે એકેન્દ્રિયોના સામાન્યથી સિદ્ધ પણ જીવત્વને સંક્ષેપરૂપે વિશેષથી હું કહીશ, તે બતાવવા માટે અનુમાન દારા પ્રથ્વ્યાદિમાં ચેતનત્વની સિદ્ધિ કરે છે. તેમાંથી પ્રથમ પૃથ્વીકાયમાં જીવત્વસ્થાપક અનુમાન કરતાં ગ્રંથકાર 40 19 -

ગાથા :

# मंसंकरो इव समाणजाइरूवंकुरोवलंभाओ । पुढवीविद्यमलवणोवलादुओ हुंति सच्चित्ता ॥६४५॥

# અન્વચાર્થ :

मंसंकुरो इव=માંસના અંકુરની જેમ समाणजाइरूवंकुरोवलंभाओ=સમાન જાતિરૂપ અંકુરનો ઉપલંભ હોવાને કારણે **पुढवीविद्रुमलवणोवलादओ**=પृथ्वी, विद्रुभ, લવણ, ઉપલાદि सच्चित्ता= स्र शित्त हूंति= હોય છે.

# วแซเย์ :

મસાદિરૂપ માંસના અંકુરાની જેમ સમાન જાતિરૂપ અંકુરા પ્રાપ્ત થતા હોવાને કારણે પૃથ્વી, વિદ્રુમ, લવણ, ઉપલાદિ સચિત્ત હોય છે.

# टीङा :

मांसाङ्कर इव मषादिः समानजातीयरूपाङ्करोपलम्भात् कारणात् पृथिवीविद्रुमलवणोपलादयः पार्थिवा भवन्ति सचित्ता इति गाथार्थ:, प्रयोगस्तु संस्कृत्य कर्त्तव्य इति ॥६४५॥

★ ''मषादिः''માં 'आदि' પદથી ગળામાં થતા કાકડા, ગુમડા આદિનું ગ્રહણ છે.

# રીકાર્શ :

મસા વગેરે રૂપ માંસના અંકુરની જેમ સમાન જાતીયરૂપ અંકુરનો ઉપલંભ હોવાને કારણે પૃથ્વી, વિદ્રુમ, લવણ, ઉપલ વગેરે પાર્થિવો સચિત્ત હોય છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે. વળી પ્રયોગ સંસ્કારીનેં≕બનાવીને, કરવો જોઈએ. 'इતિ' કથનની સમાપ્તિ માટે છે.

# વિશેષાર્થ :

ટીકામાં અનુમાનપ્રયોગ સંસ્કારીને કરવાનો કહ્યો, તે સ્વયં ગ્રંથકાર આગળમાં બતાવવાના છે, છતાં સામાન્યથી તે અનુમાનપ્રયોગ આ પ્રમાણે છે –

''પૃથ્વી આદિ પાર્થિવો'' એ પક્ષ છે, ''સચિત્ત છે'' એ સાધ્ય છે, ''સમાન જાતિરૂપ અંકુરનો ઉપલંભ હોવાથી" એ હેતુ છે, અને "મસાદિરૂપ માંસના અંકુરની જેમ" એ દષ્ટાંત છે. આ પ્રકારના અનુમાન પ્રયોગથી એ સિદ્ધ થાય કે જેમ શરીરમાં થયેલા મસા વગેરે કાપવા છતાં ફરી વૃદ્ધિ પામે છે, તેમ ભૂમિ સાથે જોડાયેલા પથ્વી વગેરે પદાર્થો ખોદીને બહાર કાઢવામાં આવે તોપણ જમીનમાં રહી ગયેલ જમીન સાથે જોડાયેલા પૃથ્વી વગેરે ફરી વૃદ્ધિ પામે છે. તેથી શરીર સાથે જોડાયેલ મસાદિ જેમ સચિત્ત છે, તેમ જમીન સાથે જોડાયેલ પૃથ્વી આદિ પદાર્થી પણ સચિત્ત છે. II દ્વ૪૫ાં Jain Education International

અવતરણિકાઃ

હવે અપકાયમાં જીવત્વસાધક અનુમાન આપતાં ગ્રંથકાર કહે છે –

ગાથા :

# भूमीखयसाभाविअसंभवओ दहुरो व्व जलमुत्तं । अहवा मच्छो व्व सभाववोमसंभूअपायाओ ॥६४६॥

### અન્વચાર્થ :

**ददुरो व्व=**દેડકાની જેમ <mark>भूमीखयसाभाविअसंभवओ</mark>=ખોદેલ ભૂમિમાં સ્વાભાવિક સંભવ હોવાને કારશે अहवा=અથવા मच्छो व्व=મત્સ્યની જેમ **सभाववोमसंभूअपायाओ**=સ્વભાવથી આકાશમાં સંભૂતનો પાત હોવાને કારશે जलमुत्तं=જલ (સચિત્ત) કહેવાયું છે.

### ગાથાર્થ :

દેડકાની જેમ ખોદેલ ભૂમિમાં સ્વાભાવિક પ્રગટ થતું હોવાને કારણે અથવા માછલાની જેમ સ્વભાવથી આકાશમાં ઉત્પન્ન થયેલું પાણી નીચે પડતું હોવાને કારણે જલ સચિત્ત કહેવાયું છે.

### રીકા :

भूमिखातस्वाभाविकसम्भवाद्धेतोर्दर्हुखज्जलमुक्तं सचित्तमिति वर्त्तते, अथवा मत्स्यवत्सचित्तं जलमुक्तं स्वभावेन व्योमसम्भूतस्य पातात् कारणादिति गाथार्थः ॥६४६॥

### ડીકાર્શ :

ભૂમિના ખાડામાં સ્વાભાવિક ઉત્પન્ન થતું હોવાને કારણે દર્દુરની જેમ=દેડકાની જેમ, જલ સચિત્ત કહેવાયું છે.

હવે **अથवા** થી અપકાયમાં જીવત્વની બીજી રીતે સિદ્ધિ કરે છે –

સ્વભાવથી વ્યોમમાં સંભૂતનો=આકાશમાં ઉત્પન્ન થયેલા એવા જલનો, પાત હોવાને કારણે મત્સ્યની જેમ જલ સચિત્ત કહેવાયું છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. ॥૬૪૬॥

### અવતરણિકા ઃ

હવે તેઉકાયમાં અને વાઉકાયમાં જીવત્વજ્ઞાપક અનુમાન જશાવતાં ગ્રંથકાર કહે છે –

ગાથા :

आहाराओ अणलो विद्धिविगारोवलंभओ जीवो । अपरप्पेरिअतिरिआणिअमिअदिग्गमणओ अनिलो ॥६४७॥

#### અન્વયાર્થ :

आहाराओ=આહાર હોવાને કારણે (અને) <mark>विद्धिविगारोवलंभओ</mark>=વૃદ્ધિરૂપ વિકારનો ઉપલંભ હોવાને Jain Education International For Personal & Private Use Only www.jainelibrary.org કારશે **अणलो जीवो**=અનલ=અગ્નિ, જીવ છે. **अपरप्पेરિअતિરિआणिअमिअदिग्गमणओ**=અપરપ્રેરિત= બીજાથી નહીં પ્રેરાયેલ, એવું તિર્યગ્ અનિયમિત દિશામાં ગમન હોવાને કારશે **अનિलो=**અનિલ=વાયુ, (જીવ) છે.

### ગાથાર્થ :

આહાર કરતો હોવાને કારણે અને વૃદ્ધિરૂપ વિકાર પ્રાપ્ત થતો હોવાને કારણે અગ્નિ જીવ છે. બીજાની પ્રેરણા વગર તિર્ચગ્ અનિયમિત દિશામાં ગમન કરતો હોવાને કારણે વાયુ જીવ છે.

### ા ન્દડિ

आहाराद्धेतोरनलो जीव इति योगः तथा वृद्धिविकारोपलम्भादिति, अपरप्रेरिततिर्यगनियमित-दिग्गमनतश्चाऽनिल इत्यनिलोऽपि जीवः, पुरुषाश्चौ दृष्टान्ताविति गाथार्थः ॥६४७॥

★ અહીં अपर शબ્દ 'અન્ય ' અર્થમાં નથી , પરંતુ 'न परः इति अपरः ', એટલે કે 'બીબાથી પ્રેરાચેલ નહીં ' એ અર્થમાં છે .

## રીકાર્થ :

તિચ્છું આહારરૂપ હેતુને કારણે અને વૃદ્ધિરૂપ વિકારનો ઉપલંભ હોવાને કારણે અનલ≕અગ્નિ, જીવ છે. મૂળગાથાના બીજા પાદના અંતે રહેલ जીવો શબ્દનું યોજન મૂળગાથાના પ્રથમ પાદના અંતે રહેલ अणलો શબ્દ સાથે છે; અને પરથી નહીં પ્રેરાયેલ તિચ્છું અનિયમિત દિગ્ગમન હોવાને કારણે અનિલ પણ=વાયુ પણ, જીવ છે. પુરુષ અને અશ્વ દેષ્ટાંતરૂપ છે અર્થાત્ અગ્નિના અનુમાનપ્રયોગમાં પુરુષનું અને વાયુના અનુમાનપ્રયોગમાં અશ્વનું દેષ્ટાંત છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. ‼હ૪૭॥

# અવતરણિકા ઃ

હવે વનસ્પતિકાયમાં જીવત્વદર્શક અનુમાન બતાવતાં ગ્રંથકાર કહે છે –

### ગાશા :

# जम्मजराजीवणमरणरोहणाहारदोहलामयओ । रोगतिगिच्छाईहि अ नारि व्व सचेअणा तरवो ॥६४८॥

### અન્વચાર્થઃ

नारि व्व=નારીની જેમ जम्मजराजीवणमरणरोहणाहारदोहलामयओ=જન્મ, જરા=ધડપણ, જીવન, મરણ, રોહણ≕વૃદ્ધિ, આહાર, દોહલા, આમય≔રોગ, હોવાને કારણે **રોગતિगिच्छाईहि अ=**અને રોગની ચિકિત્સા વગેરે હોવાને કારણે तरवो=વૃક્ષો सचेअणा=સચેતન છે.

### ગાશાર્થ :

નારીની જેમ જન્મ, જરા, જીવન, મરણ, વૃદ્ધિ, આહાર, દોહલા, રોગ હોવાને કારણે અને રોગની ચિકિત્સા વગેરે હોવાને કારણે વૃક્ષો ચેતનાવાળાં છે.

#### રીકા :

जन्मजराजीवनमरणरोहणाहारदौर्हृदामयात् कारणात् रोगचिकित्सादिभ्यश्च नारीवत् सचेतनास्तरव इति गाथार्थ: ॥६४८॥

### ટીકાર્થ ઃ

નારીની જેમ જન્મ, જરા, જીવન, મરણ, રોહણ=વર્ધન, આહાર, દોહદ, આમય=રોગ, હોવાને કારણે અને રોગની ચિકિત્સા આદિ હોવાને કારણે તરુઓ સચેતન છે=વૃક્ષો ચેતનાવાળાં છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે. ॥૬૪૮॥

#### અવતરણિકા ઃ

इय(?ह) एवमासां गाथानामक्षरगमनिका, प्रयोगास्त्वेवं द्रष्टव्याः ।

### અવતરણિકાર્થ :

અહીં≕એકેન્દ્રિયોમાં જીવત્વસાધક અનુમાનમાં, આ ગાથાઓની≐૬૪પથી ૬૪૮ ગાથાઓની, આ પ્રમાણે≕તે તે ગાથાની ટીકામાં જણાવ્યું એ પ્રમાણે, અક્ષરગમનિકા છે≕શબ્દોનો સામાન્ય અર્થ છે. વળી પ્રયોગો≕જીવત્વસાધક અનુમાનના પ્રયોગો, આ પ્રમાણે≕હવે દર્શાવે છે એ પ્રમાણે, જાણવા.

# ટી<del>ક</del>ા ઃ

चेतना विद्रुमलवणोपलादयः, स्वाश्रयस्थाः पृथिवीविकाराः, समानजातीयाङ्कुरोत्पत्तिमत्त्वात्, अर्शोविकाराङ्कुरवत्, शेषाश्चाऽभ्रपटलाञ्चनहरितालमनःशिलाशुद्धपृथिवीशर्कराप्रभृतयः सचेतनाः, पृथिवीविकारत्वाद्विद्रुमलवणादिवत्, पूर्वप्रमाणेन दृष्टान्तस्य प्रसाधितत्वात् ।

### ડીકાર્શ :

વિદ્રમ=પરવાળાં, લવણ=મીઠું, ઉપલ=પથ્થર, વગેરે ચેતન છે, કેમ કે પોતાના આશ્રયમાં રહેલા પૃથ્વીના વિકારો છે.

અહીં શંકા થાય કે સ્વાશ્રયસ્થ વિદ્રુમાદિ પૃથ્વીના વિકારો<sup>ક</sup>છે, તેમાં પ્રમાણ શું ? તેથી કહે છે – સમાન જા<mark>તીય અંકુરની ઉત્પત્તિમાનપણું હોવાથી</mark> સ્વાશ્રયસ્થ વિદ્રુમાદિ પૃથ્વીના વિકારો છે. <mark>મસાના</mark> વિકારરૂપ અંકુરની જેમ.

અને શેષ એવા અભ્રપટલ≕અબરખનો સમૂહ, અંજન, હરિતાલ, મણશીલ, અશુદ્ધ પૃથ્વીના કટકા વગેરે સચેતન છે; કેમ કે પૃથ્વીનું વિકારપણું છે=અભ્રપટલાદિ પૃથ્વીના વિકારો છે. વિદ્રુમ, લવણાદિની જેમ. અહીં વિદ્વમાદિરૂપ દષ્ટાંત કઈ રીતે સિદ્ધ થાય ? તેથી કહે છે –

પૂર્વના પ્રમાણથી દેષ્ટાંતનું પ્રસાધિતપણું છે=પૂર્વે વિદ્વમાદિમાં ચેતનાસાધક અનુમાન બતાવ્યું એનાથી વિદ્વમાદિરૂપ દેષ્ટાંત સિદ્ધ થયેલ છે. ભાવાર્થઃ

પૃથ્વીકાયમાં જીવત્વસાધક અનુમાન પ્રમાણમાં 'વિદ્રુમાદિ' પક્ષ છે, 'ચેતના' સાધ્ય છે અને 'સ્વાશ્રયસ્થ પૃથ્વીના વિકારો' હેતુઅર્થક વિશેષણ છે, માટે હેતુ હોવા છતાં પ્રથમા વિભક્તિમાં છે, અને 'મસાના વિકારરૂપ અંકુર'નું દષ્ટાંત છે. આથી અનુમાન આ પ્રમાણે પ્રાપ્ત થાય કે વિદ્રુમ, લવણાદિ સજીવ છે; કેમ કે વિદ્રુમાદિ પોતાના આશ્રયભૂત ભૂતલમાં રહેલા હોય ત્યારે તેઓ પૃથ્વીના વિકારરૂપ છે અર્થાત્ જમીનમાં રહેલ વિદ્રુમાદિની વૃદ્ધિ થાય છે; અને તેમાં જ યુક્તિ આપે છે કે વિદ્રુમાદિ જ્યારે પોતાના આશ્રયભૂત પૃથ્વીમાં રહ્યા હોય છે, ત્યારે પોતાના જેવી જ જાતિવાળા નવા અંકુરોની ઉત્પત્તિ કરે છે અર્થાત્ વિદ્રમાદિમાં નવા વિદ્રુમાદિના જ અંકુરા ફૂટીને ક્રમસર વૃદ્ધિ પામે છે; અને તેમાં દષ્ટાંત આપે છે : જેમ શરીરમાં ઉત્પન્ન થયેલ મસા, નખ વગેરે કાપી નાંખ્યા પછી, દેહ સાથે જોડાયેલા મસા વગેરેના અંકુરા ફરી વૃદ્ધિ પામે છે, તેથી દેહ સાથે જોડાયેલા મસા-નખ સજીવ છે, તેમ વિદ્રુમાદિ સજીવ છે.

વળી વિદ્રુમ, લવણ, ઉપલાદિ સિવાયના અભ્રપટલાદિ પણ ચેતન છે; કેમ કે તેઓ પણ પોતાના આશ્રયમાં રહેલા હોય ત્યારે પૃથ્વીના વિકારરૂપ છે. તેમાં દેષ્ટાંત આપે છે કે પૂર્વમાં અનુમાનપ્રમાણથી સિદ્ધ થયેલ વિદ્રુમાદિ જેમ સચેતન છે, તેમ અભ્રપટલાદિ પણ સચેતન છે.

જોકે વિદુમાદિમાં '**આ**ંદિ' પદથી અભ્રપટલાદિનું ગ્રહણ થઈ શકત; કેમ કે પૃથ્વીવિકારત્વરૂપ હેતુ બંનેમાં સમાન છે, તોપણ વિદુમાદિમાં મસા વગેરેના દપ્ટાંતથી જીવત્વની સિદ્ધિ કરીને વિદુમાદિમાં જીવત્વની સિદ્ધિના બળથી અભ્રપટલાદિને સ્વતંત્ર સચેતન સ્થાપન કરવાથી વિશેષ બોધ થાય છે, એ જણાવવાનો આશય છે; બાકી વિદુમાદિથી અભ્રપટલાદિમાં સ્વતંત્ર જીવત્વની સિદ્ધિ કરવાનું અન્ય કોઈ પ્રયોજન નથી. ફક્ત વિદુમાદિ રૂપ પ્રથમ અનુમાનપ્રમાણમાં દપ્ટાંત પ્રત્યક્ષથી સિદ્ધ છે, જ્યારે અભ્રપટલાદિરૂપ દ્વિતીય અનુમાનપ્રમાણમાં દપ્ટાંત અનુમાનથી સિદ્ધ છે. આ સિવાય બંને અનુમાનપ્રયોગમાં કોઈ ભેદ નથી.

### કી<del>ક</del>ા :

तथा चेतना आपः, क्वचित्खातभूमिस्वाभाविकसम्भवाद्दर्दुस्वत्, क्वचिदिति विशेषणान्नाऽऽकाशा दिभिरनैकान्तिकः, अथवा द्वितीयं प्रमाणं, सचेतना अन्तस्क्षिभवा आपः, स्वाभाविकव्योमसम्भूत-सम्पातत्वात्, मत्स्यवत् ।

# રીકાર્થ :

અને પાણી ચેતન છે, કેમ કે ક્યારેક ખોદેલ ભૂમિમાંથી સ્વાભાવિક ઉત્પન્ન થાય છે, દેડકાની જેમ. 'क्वचित्' એ પ્રકારના વિશેષણથી હેતુ આકાશાદિ સાથે અનૈકાંતિક નથી; અથવા દ્વિતીય પ્રમાણ=પાણીમાં જીવત્વસાધક બીજું પ્રમાણ છે : અંતરિક્ષમાં ભવ=આકાશમાં ઉત્પન્ન થયેલ, એવું પાણી સચેતન છે; કેમ કે સ્વાભાવિક આકાશમાં ઉત્પન્ન થયેલા પાણીનું સંપાતપણું છે, માછલાની જેમ.

### ભાવાર્થ :

અપકાયમાં જીવત્વસાધક અનુમાનપ્રમાણમાં 'પાણી' પક્ષ છે, 'ચેતના' સાધ્ય છે, 'ક્વચિત્ ખાત ભૂમિમાં સ્વાભાવિક સંભવ' હેતુ છે અને 'દેડકા'નું દેષ્ટાંત છે. હેતુમાં 'ક્વચિત્' એમ વિશેષણ મૂકવાથી આકાશાદિની સાથે હેતુનો વ્યભિચાર થતો નથી અને '<mark>'आकाशादि''માં 'આવિ'</mark> પદથી વાયુનું ગ્રહજ્ઞ કરવાનું છે.

આશય એ છે કે પાણીમાં ચેતના દેખાતી નથી માટે અનુમાન કરવામાં આવે છે કે જેમ ખોદેલા ખાડામાં ક્યારેક દેડકાઓ સ્વાભાવિક ઉત્પન્ન થાય છે, તેમ ક્યારેક ખોદેલા ખાડામાં પાણી પણ સ્વાભાવિક ઉત્પન્ન થાય છે. આમ, પાણીમાં અને દેડકામાં સાધ્ય અને હેતુ સમાન છે, માટે દેડકાના દષ્ટાંતમાં સાધ્ય સાથે હેતુની વ્યાપ્તિની પ્રાપ્તિ હોવાથી પાણીમાં ચેતના છે, તેવું અનુમાન થાય છે.

વળી, જો હેતુમાં 'ક્વચિત્' વિશેષણ ન મૂક્યું હોય તો ખોદેલ ભૂમિમાં દેડકાની જેમ ખાલી જગ્યારૂપ આકાશ અને વાયુ પણ સ્વાભાવિક હોય છે, પરંતુ તેમાં ચેતનાનો અભાવ હોવાથી હેતુની સાધ્યાભાવ સાથે પણ વ્યાપ્તિ થાય, માટે હેતુમાં વ્યભિચાર પ્રાપ્ત થાય; જ્યારે 'ક્વચિત્' વિશેષણ મૂકવાથી હેતુમાં વ્યભિચાર પ્રાપ્ત થઈ શકે નહિ; કેમ કે ખોદેલ ભૂમિમાં ખાલી જગ્યા રૂપ આકાશ અને વાયુ સ્વાભાવિક રીતે હંમેશાં જ રહેલા હોય છે, પરંતુ દેડકાની જેમ ક્યારેક સ્વાભાવિક રીતે ઉત્પન્ન થાય છે એવું નથી. આથી આકાશ અને વાયુમાં હેતુની પ્રાપ્તિ નહીં થવાથી ચેતનારૂપ સાધ્ય સાથે ક્વચિત્ ખાતભૂમિસ્વાભાવિકસંભૂતરૂપ હેતુનો વ્યભિચાર પ્રાપ્ત થશે નહીં.

વળી, પાશીમાં ચેતનાને સિદ્ધ કરવા માટે બીજું અનુમાન આપતાં કહે છે કે આકાશમાં ઉત્પન્ન થયેલું પાશી ચેતન છે; કેમ કે આકાશમાં સ્વાભાવિક ઉત્પન્ન થયેલા પાશીનો સંપાત થાય છે.

આશય એ છે કે આકાશમાં ઉત્પન્ન થયેલા પાણીમાં ચેતનાની સિદ્ધિ થવાથી અન્ય પાણીમાં પણ ચૈતન્યનો નિર્ણય થઈ શકે. માટે અંતરિક્ષમાં પેદા થયેલા પાણીમાં ચેતનાની સિદ્ધિ કરવા માટે અનુમાન કરવામાં આવે છે કે જેમ માછલાં આકાશમાં સ્વાભાવિક ઉત્પન્ન થઈને નીચે પડે છે, તેમ આકાશમાં સ્વાભાવિક ઉત્પન્ન થઈને પાણી પણ નીચે પડે છે; અને માછલામાં જેમ ચેતના છે તેમ આકાશમાંથી પડતા પાણીમાં પણ ચેતના સિદ્ધ થાય છે, અને આકાશમાં ઉત્પન્ન થયેલ પાણીમાં ચેતના સિદ્ધ થવાથી સર્વ ઠેકાણે રહેલ પાણીમાં પણ ચેતનાની સિદ્ધિ થાય છે.

### ા નદીડ

तथा सचेतनं तेजः, यथायोग्याहारोपादानेन वृद्धिविशेषतद्विकाखत्त्वात्, पुरुषवत् ।

# ટી<del>ક</del>ાર્થ ઃ

અને તેજ=અગ્નિ, સચેતન છે; કેમ કે યથાયોગ્ય આહારના ઉપાદાન દ્વારા=ગ્રહણ દ્વારા, વૃદ્ધિવિશેષ રૂપ તેનું=તેજનું, વિકારવાનપણું છે, પુરુષની જેમ.

# ભାવાર୍થ :

તેઉકાયમાં જીવત્વસાધક અનુમાનપ્રમાણમાં 'તેજ' પક્ષ છે, 'ચેતના' સાધ્ય છે. 'યથાયોગ્ય આહારનું ઉપાદાન' હેતુ છે અને 'પુરુષ'નું દષ્ટાંત છે. જેમ યથાયોગ્ય આહારના ગ્રહણથી પુરુષના શરીરમાં વૃદ્ધિવિશેષરૂપ વિકાર દેખાય છે, તેમ યથાયોગ્ય ઇંધનાદિરૂપ આહાર નાખવાથી અગ્નિમાં વૃદ્ધિવિશેષરૂપ વિકાર દેખાય છે. આ રીતે યથાયોગ્ય આહાર દ્વારા વૃદ્ધિવિશેષરૂપ વિકારના બળથી અગ્નિમાં ચૈતન્યનું અનુમાન થાય છે. અહીં આહારને 'યથાયોગ્ય' વિશેષણ આપવા દ્વારા એ જણાવવું છે કે જેવી રીતે પુરુષ અધિક પ્રમાણમાં આહાર વાપરે તો અજીર્ણાદિ થવાથી તેના શરીરનો નાશ થાય છે, અને પ્રમાણોપેત યોગ્ય આહાર વાપરે તો પુરુષના શરીરની વૃદ્ધિ થાય છે; તેવી જ રીતે અગ્નિમાં પણ ઘી, ઇંધનાદિરૂપ આહાર ઘણો નાખવામાં આવે તો અગ્નિ બુઝાઈ જાય છે; પરંતુ સળગતો રહી શકે એટલા પ્રમાણમાં અગ્નિને યોગ્ય એવો ઘી વગેરે રૂપ આહાર નાખવામાં આવે તો અગ્નિની વિશેષ વૃદ્ધિ દેખાય છે. આમ યથાયોગ્ય આહારના ગ્રહણ દ્વારા શરીરની વૃદ્ધિરૂપ વિકાર પુરુષમાં અને તેજમાં સમાન હોવાથી પુરુષ જેમ ચેતન છે, તેમ તેજ પણ ચેતન છે, એ પ્રકારનું અનુમાન થાય છે.

# રીકા :

तथा चेतनावान् वायुः, अपरप्रेरिततिर्यगनियमितदिग्गतिमत्त्वाद्, गवादिवत्, तिर्यगेवेति अन्त-र्नीतावधारणात् परमाण्वादिभिरनैकान्तिकासम्भवः ।

# ડીકાર્ચ :

અને વાયુ ચેતનાવાળો છે; કેમ કે અપરથી પ્રેરિત તિર્યગ્=બીજાની પ્રેરજ્ઞા વગર તિર્ચ્છી, અનિયમિત દિશામાં ગતિમાનપણું છે, ગાયાદિની જેમ. ''તિર્ચ્છી જ'' એ પ્રકારે અંતર્નીત=હેતુની વચમાં અધ્યાહાર રહેલ, અવધારણ હોવાથી પરમાણુ આદિ સાથે અનૈકાંતિકનો અસંભવ છે.

# ભાવાર્થ :

વાઉકાયમાં જીવત્વસાધક અનુમાનપ્રમાણમાં 'વાયુ' પક્ષ છે, 'ચેતના' સાધ્ય છે, 'પરથી અપ્રેરિત એવી તિર્યગ્ અનિયમિત દિગ્ગતિ' હેતુ છે, 'ગાયાદિ'નું દષ્ટાંત છે અને ''**ગવાદિ''માં 'આદિ' પદથી અશ્વનું ગ્રહ**ણ કરવાનું છે. જેમ ગાય વગેરે પશુ કોઈની પ્રેરશા વગર તીચ્છી જ અને અનિયમિત એવી દિગ્ ગતિ કરે છે, તેમ કોઈની પ્રેરશા વગર તીચ્છી જ અને અનિયમિત એવી દિગ્ગતિ વાયુ પણ કરે છે.

અહીં '**તિર્ઘયેવ**' એમ **एવ**કાર મૂકવામાં ન આવે તો હેતુનો પરમાણુ વગેરે સાથે વ્યભિચાર પ્રાપ્ત થાય; કેમ કે પરમાણુ આદિ પણ બીજાની પ્રેરણા વગર અનિયમિત અને તિચ્છીં ગતિ કરે છે; અને કોઈપણ હેતુ સાધ્યની સાથે અન્યત્ર રહેતો હોય, તો તે હેતુમાં સાધ્ય સિવાય બીજે સ્થાને પણ રહેવા રૂપ વ્યભિચાર દોષ પ્રાપ્ત થાય. આથી જીવત્વસાધક હેતુ પરમાણુ આદિમાં પણ ઘટી જવાથી પરમાણુ આદિ જેમ અજીવ છે, તેમ વાયુને પણ અજીવ માનવાનો પ્રસંગ આવે; જયારે '**एव'**કાર મૂકવાથી પરમાણુ આદિમાં વ્યભિચાર પ્રાપ્ત થાય નહિ; કેમ કે બીજાની પ્રેરણા વગર પરમાણુ આદિ ત્રિચ્છી=ત્રાંસી જ ગતિ કરતા નથી, પરંતુ સીધી=સન્મુખ પણ ગતિ કરે છે, જ્યારે ગાયાદિ અને વાયુ બીજાની પ્રેરણા વગર અનિયમિત અને તિચ્છી જ દિગ્ ગતિ કરે છે. આથી ગાયાદિ જેમ ચેતન છે, તેમ વાયુ પણ ચેતન છે, એ પ્રમાણે અનુમાન થાય છે.

અહીં વિશેષ એ છે કે ગાય વગેરે કોઈની પ્રેરણાથી સીધી ગતિમાં પણ ચાલે, પરંતુ કોઈની પ્રેરણા વગર તો હંમેશાં તિચ્છી જ ગતિમાં ચાલે, અને કોઈપણ દિશામાં અનિયમિત ગતિમાં ચાલે અર્થાત્ ક્યારેક ચાલે, ક્યારેક ઊભાં રહે, આ પ્રકારનો ગાય વગેરે પશુઓનો સ્વભાવ હોય છે. તે જ રીતે વાયુ પણ પાછળથી કોઈ વસ્તુની પ્રેરણા મળે તો પ્રેરણા પ્રમાણે ગતિ કરે, પરંતુ કોઈની પ્રેરણા ન મળે તો તિચ્છી જ ગતિ કરે અને કોઈપણ દિશામાં અનિયમિત ગતિ કરે. આ રીતે ગાયાદિ પશુમાં અને વાયુમાં સદશ હેતુની પ્રાપ્તિ હોવાથી ગાયાદિમાં જેમ ચેતના છે, તેમ વાયુમાં પણ ચેતના છે, એમ સ્થાપન થાય છે.

વળી, પરમાણુ વગેરે બીજાની પ્રેરણા વગર જ ગતિ કરે છે અને કોઈપણ દિશામાં અનિયમિત ગતિ કરે છે અર્થાત્ પરમાણુ આદિમાં ક્યારેક સ્થિતિપરિણામ થાય ત્યારે ગતિ વગરના સ્થિર હોય છે, અને ક્યારેક ગતિપરિણામ થાય ત્યારે ગતિવાળા પણ હોય છે, અને પરમાણુ આદિ તિચ્છી પણ ગતિ કરે છે; છતાં તેઓ માત્ર તિચ્છી જ ગતિ કરતા નથી, પરંતુ સીધી પણ ગતિ કરે છે. આથી પરમાણુમાં હેતુની અપ્રાપ્તિ હોવાને કારણે હેતુ વ્યભિચારી બનતો નથી.

# ટ<del>ીક</del>ા ઃ

तथा बकुलाशोकदाडिमाम्रबीजपूरककूष्माण्डीकालिङ्गीत्रपुषीप्रभृतयो वक्ष्यमाण(?विवक्षमाण) पक्षसम्बन्धिनो वनस्यतिविशेषाश्चेतनाः, जन्मजराजीवनमरणरोहणक्षताहारोपादानदौर्ह्रदामयचिकित्सा-सम्बन्धित्वात्, यत्र यत्र जन्मजीवनादिमत्त्वमुपलभामहे तत्र तत्र चेतनत्वमपि, यथा वनितासु, यत्र यत्र चेतनत्वं नास्ति तत्र तत्र जन्मादिमत्त्वमपि नास्ति, यथा शुष्कतृणभस्मादिष्विति वैधर्म्यदृष्टानाः ।

## નોંધ ઃ

अहीं वक्ष्यमाणपक्षसम्बन्धिनो छे, तेने त्थाने विवक्षमाणपक्षसम्बन्धिनो होय, तेम लासे छे.

# રીકાર્શ ઃ

અને વિવક્ષમાણ પક્ષના સંબંધવાળા બકુલ, અશોક, દાડમ, આમ્ર, બીજોરું, કોળું, કાલિંગી, કાકડી વગેરે વનસ્પતિવિશેષો ચેતન છે; કેમ કે જન્મ, જરા, જીવન, મરણ, રોહણ, ક્ષત, આહારનું ગ્રહણ, દોહલા, રોગ અને ચિકિત્સાનું સંબંધીપણું છે.

જ્યાં જ્યાં જન્મ, જીવનાદિમાનપણું આપણે પ્રાપ્ત કરીએ છીએ, ત્યાં ત્યાં ચેતનપણું પણ પ્રાપ્ત કરીએ છીએ, જેવી રીતે સ્ત્રીઓમાં; અને જ્યાં જ્યાં ચેતનપણું નથી, ત્યાં ત્યાં જન્માદિમાનપણું પણ નથી, જેવી રીતે સૂકું ઘાસ, ભસ્માદિમાં, આ પ્રમાણે વૈધર્મ્ય=વ્યતિરેક, દેષ્ટાંત છે.

# ભાવાર્થ :

વિવક્ષા કરાતો એવો પક્ષ 'વનસ્પતિ' છે અને તે વનસ્પતિની સાથે સંબંધવાળા બકુલ, અશોકાદિ વનસ્પતિવિશેષો છે. તે સર્વ વનસ્પતિવિશેષને પક્ષરૂપે ગ્રહણ કરીને તે સર્વમાં ચેતનત્વની સિદ્ધિ કરવા અર્થે હેતુ આપે છે કે બકુલાદિ વનસ્પતિઓ જન્મ, જરા, જીવન, મરણ, આરોહણ=વૃદ્ધિ, ક્ષત=ઘા, આહારોપાદાન= આહારગ્રહણ, દોહલા, આમય=રોગ, અને રોગની ચિકિત્સાના સંબંધવાળા છે.

વળી, આ હેતુઓ સાથે સાધ્યની અન્વયવ્યાપ્તિ બતાવે છે કે જ્યાં જ્યાં જન્માદિમત્ત્વ રૂપ હેતુઓ પ્રાપ્ત થાય છે, ત્યાં ત્યાં ચૈતન્યરૂપ સાધ્ય પણ પ્રાપ્ત થાય છે. અને તેમાં દેષ્ટાંત બતાવે છે કે જેવી રીતે સ્ત્રીઓમાં જન્મ, જરાદિરૂપ હેતુઓ છે અને ચેતનત્વરૂપ સાધ્ય છે, તેવી જ રીતે બકુલાદિમાં જન્મ, જરા, જીવનાદિરૂપ હેતુઓ પણ છે અને ચેતનત્વરૂપ સાધ્ય પણ છે.

વળી, વ્યતિરેકવ્યાપ્તિ પણ સ્થાપન કરે છે કે જ્યાં ચૈતન્યરૂપ સાધ્ય નથી, ત્યાં ત્યાં જન્માદિરૂપ હેતુઓ પણ નથી. જેવી રીતે સૂકું ધાસ, રાખ વગેરેમાં ચૈતન્ય પણ નથી અને જન્મ, જરાદિ પણ નથી. અહીં 'વિવક્ષમાણ પક્ષ' કહેવાનું પ્રયોજન એ છે કે પૃથ્વીકાયાદિ પાંચમાંથી હવે વનસ્પત્તિકાયની વિવક્ષા કરવાની છે, અને તે વિવક્ષમાણ પક્ષના સંબંધવાળી એવી વનસ્પતિ પણ ગ્રંથકારને બધી ગ્રહણ કરવી નથી, પરંતુ બકુલાદિ અમુક વનસ્પતિવિશેષને જ ગ્રહણ કરવી છે; કેમ કે જન્મ, જરા આદિ સર્વ હેતુઓની પ્રત્યક્ષ પ્રાપ્તિ સર્વ વનસ્પતિઓમાં થતી નથી, પરંતુ બકુલાદિ અમુક વનસ્પતિવિશેષમાં તો સર્વ હેતુઓની પ્રત્યક્ષ પ્રાપ્તિ થાય છે. આથી બકુલ વગેરે વનસ્પતિવિશેષમાં ચૈતન્યની સિદ્ધિ કરીને ગ્રંથકારને બીજી પણ સર્વ વનસ્પતિઓમાં ચેતનાની સ્થાપના કરવી છે,

### ટીકા :

कदाचित्परस्याऽऽशङ्का-प्रत्येकमेते हेतव उपात्ता इत्यनैकान्तिकाः, तद्यथा-जन्मवत्त्वादिति केवलो-ऽनैकान्तिकः पक्षधर्म्मः, अचेतनेष्वपि दुष्टत्वात्, जातं दधीति व्यवहारवत् । तथा जरावत्त्वमपि, जीर्णं वासः जीर्णा सुरेति व्यवहारवत् । तथा जीवनहेतुरप्यनैकान्तिकः, सञ्जीवितं विषं । तथा (?मरणहेत्रप्यनैकान्तिक:,) मृतं कुसुम्भमिति व्यवहारात् । तथा (?आहारोपादानहेत्रप्यनैकान्तिक:,) सीधोर्गुडाहारवारणं (?गुडाहारं । तथा चिकित्साहेतुरप्यनैकान्तिक:,) विनष्टानां च मद्यानां उपक्रमै: प्रकृतिप्रत्यापादनं (?प्रकृतिं प्रत्यापादनं) चिकित्सेत्युच्यते ।

सत्यं, प्रत्येकमेतेऽनैकान्तिकाः, सर्वे तु समुदिता न क्वचिदप्यचेतने दुष्टाः, चेतनेष्वेव वनिताप्रभृतिषु दाडिमबीजपुरिकाकृष्माण्डीवल्ल्यादिष् च दुष्टा इत्यनैकान्तिकव्यावृत्तिरिति ।

### नोंध :

(१) तथा मृतं कुसुम्भमिति व्यवहारात् आ वाड्यमां तथा पछी मरणहेतुरप्यनैकान्तिकः એ प्रमाणे होवुं भोईओ.

(२) तथा सीधोर्गुडाहारवारणं ने स्थाने तथा आहारोपादानहेतुरप्यनैकान्तिकः सीधोर्गुडाहारं होवूं कोईले, वारणं पह વધારાનું ભાસે છે, અને ત્યારપછી **તથા चिकित्साहेतुग्य्यनैकान्तिकः** એ પ્રમાણે હોવું જોઈએ.

(3) પરની આશંકામાં રોઢણ, ક્ષત, દોઢદ અને આમય, એ ચાર સ્વતંત્ર હેતુઓ કઈ રીતે વ્યભિયારી બને છે ? તે દર્શવિલ નથી.

(४) आथा ६४८मां भन्माहि हेतुओ आपतां **रोहण** नामना हेतु पछी आहार नामनो हेतु आपेल छे, भ्याटे प्रस्तूत अनुमानप्रयोगमां रोहण अने आहार से जे हेतूनी वच्चे 'क्षत' नामनो हेतु आपेल छे.

(บ) અनुभानभयोगमां प्रकृतिप्रत्यापादनं છे, तेने स्थाने प्रकृतिं प्रत्यापादानं होतुं लोर्डसे.

### ટીકાર્થ :

કદાચ પરને આશંકા થાય – ઉપાત્ત≕ગ્રહણ કરાયેલા, એવા આ હેતુઓ પ્રત્યેક છે≕જુદા જુદા છે, એથી અનૈકાંતિક છે=વ્યભિચાર દોષવાળા છે.

તે પ્રત્યેક હેતુઓમાં વ્યભિચાર દોષ પરપક્ષવાળા **તદ્યથા**થી સ્પષ્ટ કરે છે –

जन्मवत्त्वाद् એ પ્રકારનો કેવલ હેતુ અનૈકાંતિક પક્ષધર્મ છે; કેમ કે અચેતનોમાં પણ દેષ્ટપણું છે=અચેતનોમાં પણ જન્મવાનપણું દેખાય છે, 'દહીં ઉત્પન્ન થયું' એ પ્રકારના વ્યવહારની જેમ. તે રીતે जरावत्त्व પણ અનૈકાંતિક પક્ષધર્મ છે, 'વસ્ત્ર જીર્ણ થયું, મદિરા જીર્ણ થઈ' એ પ્રકારના વ્યવહારની જેમ. તે રીતે જીવનરૂપ હેતુ પણ અનૈકાંતિક છે, 'સંજીવિત વિષ છે.' તે રીતે મરણરૂપ હેતુ પણ અનૈકાંતિક છે; કેમ કે 'કુસુંભ=સુવર્ણ, મર્યું' એ પ્રકારનો વ્યવહાર થાય છે. તે રીતે આહારોપાદાનરૂપ હેતુ પણ અનૈકાંતિક છે, સીધુનો=દારૂનો, ગોળ આહાર છે. અને તે રીતે ચિકિત્સારૂપ હેતુ પણ અનૈકાંતિક છે, 'વિનાશ પામેલા મઘનું ઉપક્રમો વડે=ઉપાયો વડે, પ્રકૃતિ તરફ આપાદન ચિકિત્સા' એ પ્રમાણે કહેવાય છે.

**તદ્યથા થી इત્યુच્યતે** સુધી આશંકાકારે સ્થાપન કર્યું કે જન્મવત્ત્વાદિ સ્વતંત્ર હેતુઓ વ્યભિચારી છે. તેને ગ્રંથકાર ઉત્તર આપતાં કહે છે-

સત્ય છે=તારી વાત સત્ય છે, પ્રત્યેક આ અનૈકાન્તિક છે≕જુદા જુદા આ જન્મવત્ત્વ આદિ હેતુઓ વ્યભિચાર દોષવાળા છે; પરંતુ સમુદિત=એકઠા થયેલા, સર્વ હેતુઓ કોઈપણ અચેતનમાં દેખાયા નથી. સ્ત્રી વગેરેમાં અને દાડમ, બીજોરું, કોળાની વેલડી વગેરે ચેતનમાં જ દેખાયા છે. એથી અનૈકાંતિકની વ્યાવૃત્તિ થાય છે≕જન્મવત્ત્વ આદિ હેતુઓમાં વ્યભિચાર દોષનું નિવારણ થાય છે. 'इતિ' અનુમાનપ્રયોગના કથનની સમાપ્તિ અર્થે છે.

### ભાવાર્થ :

અહીં કોઈક આશંકા કરે કે વનસ્પતિમાં ચેતનાસાધક અનુમાનમાં આપેલ જન્માદિ દશ હેતુઓને સ્વતંત્ર ગ્રહશ કરવાથી તેઓમાં વ્યભિયાર પ્રાપ્ત થાય છે; કેમ કે સ્વતંત્ર ગ્રહશ કરાયેલ હેતુઓ ચેતન અને અચેતન, એમ બંનેમાં ઘટે છે. તે આ પ્રમાશે-

'દહીં ઉત્પન્ન થયું' એવો વ્યવહાર થતો હોવાથી અચેતન એવા દહીંમાં પણ જન્મવત્ત્વ હેતુની પ્રાપ્તિ થઈ. આથી કેવલ જન્મવત્ત્વ હેતુ જ ગ્રહણ કરીએ તો તે હેતુ વનસ્પતિરૂપ પક્ષનો પણ ધર્મ બને અને દહીંરૂપ વિપક્ષનો પણ ધર્મ બને. આથી જન્મવત્ત્વ રૂપ હેતુથી વનસ્પતિમાં ચૈતન્યની સિદ્ધિ થઈ શકે નહિ.

વળી, 'વસ્ત્ર જીર્શ થયું, દારૂ જીર્શ થયો' એવો વ્યવહાર થતો હોવાથી અચેતન એવા વસ્ત્ર અને દારૂમાં પણ જરાવત્ત્વ રૂપ હેતુની પ્રાપ્તિ થઈ. આથી જરાવત્ત્વ હેતુને સ્વતંત્ર ગ્રહણ કરીએ તો તે હેતુ વિપક્ષમાં પણ રહેતો હોવાથી વ્યભિચારી બને.

'વિષ જીવે છે' એવો વ્યવહાર થતો હોવાથી અચેતન એવા વિષમાં જીવનરૂપ હેતુ પ્રાપ્ત થાય છે. આથી જીવનવત્ત્વ હેતુને સ્વતંત્ર ગ્રહણ કરીએ તો તે હેતુ જેમ વનસ્પતિરૂપ સપક્ષમાં રહે છે તેમ વિષરૂપ વિપક્ષમાં પણ રહેતો હોવાથી વ્યભિચારી બને.

વળી, જ્યારે સુવર્શની ભસ્મ બનાવવા માટે આયુર્વેદમાં સોનાની મારશક્રિયા કરવામાં આવે છે ત્યારે 'સુવર્શ મર્યું' એ પ્રકારનો વ્યવહાર થાય છે. તેથી મરશરૂપ હેતુ અચેતન એવા સુવર્જ્ઞમાં પણ પ્રાપ્ત થતો હોવાથી હેતુ વ્યભિચારી બને, જેથી વનસ્પતિમાં ચેતનત્વની સિદ્ધિ થઈ શકે નહિ.

વળી, આહારોપાદનરૂપ હેતુ વ્યભિચારી છે; કેમ કે સીધુ નામનો દારૂ કોહવાયેલા ગોળમાંથી બનતો હોવાથી 'સીધુનો ગોળ આહાર છે' એ પ્રકારનો વ્યવહાર થાય છે. તેથી આહારોપાદાનરૂપ હેતુ અચેતન એવા સીધુમાં પગ્ન દેખાતો હોવાથી ચેતનત્વરૂપ સાધ્ય સાથે અચેતનત્વરૂપ સાધ્યાભાવમાં પગ્ન ઘટે છે. વળી, ચિકિત્સારૂપ હેતુ પણ વ્યભિચારી છે; કેમ કે બગડી ગયેલા મઘને કોઈક પ્રક્રિયાનો ઉપક્રમ કરવા દારા ફરી જે મૂળ સ્વભાવવાળું બનાવાય છે, તે બનાવવાની ક્રિયાને અચેતન એવા મઘના રોગની ચિકિત્સા કહેવાય છે. આથી ચિકિત્સારૂપ હેતુ અચેતન એવા મઘમાં પણ ઉપલબ્ધ હોવાથી ચેતનત્વરૂપ સાધ્યની સાથે અચેતનત્વરૂપ સાધ્યાભાવમાં પણ ઘટે છે.

આ રીતે જન્મ, જરાદિ હેતુઓના અવયવોને સ્વતંત્ર ગ્રહણ કરીએ તો દરેક હેતુ વ્યભિચાર દોષવાળા છે, એવી શંકા કરનારને ગ્રંથકાર કહે છે કે તારી વાત સાચી છે; પરંતુ સર્વ હેતુઓ ભેગા કરીએ તો સ્ત્રીઓમાં અને દાડમ વગેરે વનસ્પતિ-વિશેષોમાં જ દેખાય છે. તેથી દશ હેતુઓનો સમુદાય વનસ્પતિકાયમાં ચેતનત્વની સિદ્ધિ કરે છે.

## રીકા :

कृतं प्रसङ्गेनेति प्रकृतं प्रस्तुमः ॥६४५ तः ६४८॥

# ટીકાર્થ :

પ્રસંગ વડે સર્યું, એથી પ્રકૃતની અમે પ્રસ્તાવના કરીએ છીએ.

# ભાવાર્થ :

ગાથા ૬૪પથી ૬૪૮માં પૃથ્વીકાયાદિ એકેન્દ્રિયોમાં ચેતનાની સિદ્ધિ કરી, ત્યાં પ્રાસંગિક રીતે પૃથ્વીકાયાદિ દરેકમાં જીવત્વસ્થાપક અનુમાનના આકારો દર્શાવવા ગ્રંથકારને સ્મૃતિ થવાથી, અને સ્મૃતિની ઉપેક્ષા કરવા યોગ્ય નહીં હોવાથી પ્રાસંગિક કથનના ''**સ્મૃતસ્ય उપેક્ષા અનર્ફત્વં'' રૂ**પ લક્ષણ અનુસારે પૃથ્વીકાયાદિ એકેન્દ્રિયોમાં જીવત્વસાધક અનુમાનના આકારોનું ગ્રંથકારે અહીં વર્ણન કર્યું.

આ રીતે પ્રાસંગિક કથન પૂરું થવાથી ગ્રંથકાર કહે છે કે પ્રસંગથી સર્યું, માટે હવે અમે પ્રકૃતને કહીએ છીએ. **!!૬૪૫થી ૬૪૮**!!

### ગાશા :

# बेइंदियादओ पुण पसिद्धया किमिपिपीलिभमराई । कहिऊण तओ पच्छा वयाइं साहिज्ज विहिणा उ ॥६४९॥

### અન્વચાર્થ :

किमिपिपीलिभमराई पुण बेइंदियादओ=વળી કૃમિ, પિપીલિકા, ભ્રમરાદિ બેઇન્દ્રિયાદિ (જીવરૂપે) पसिद्धया=પ્રસિદ્ધ છે. (એ જીવભેદોને) कहिऊण=કહીને तओ पच्छा=ત્યાર પછી विहिणा उ=વિધિપૂર્વક જ वयाइं=વ્રતોને साहिज्ज=કહે.

### ગાથાર્થ :

વળી ફિમિ, કીડી, ભમરા વગેરે બેઇન્દ્રિયાદિ જીવરૂપે પ્રસિદ્ધ જ છે. એ જીવભેદોને કહીને ત્યાર પછી વિધિપૂર્વક જ વ્રતોને કહે. રીકા :

99

द्वीन्द्रियादयः पुनः प्रसिद्धा एव कृमिपिपीलिकाभ्रमरादय इति, आदिशब्दो मक्षिकादिस्वभेद-प्रख्यापकः, एतान् कथयित्वा ततः पश्चाद् व्रतानि साहेज्ज त्ति कथयेद् विधिनैव सूत्रार्थादिनेति गाथार्थः ॥६४९॥

★ ''द्वीन्द्रियादयः''માં 'आदि' પદથી તેઇન્દ્રિય અને ચઉટિન્દ્રિયનું ગ્રહણ છે.

★ ''सूत्रार्थादिना''માં 'आदि' પદથી તે-તે સૂત્રાદિ પ્રાપ્ત કરવાના તપનું અને તે-તે યોગોદ્ધહનની ક્રિયાઓનું ગ્રહણ છે. ટીકાર્થ :

द्वीन्द्रियादय:.....प्रख्यापकः વળી કૃમિ, પિપીલિકા, ભ્રમર વગેરે બેઇન્દ્રિયાદિ પ્રસિદ્ધ જ છે≕જીવરૂપે પ્રસિદ્ધ જ છે. ''कृमिपिपीलिकाभ्रमरादय:''માં 'आदि' શબ્દ માખી વગેરે પોતાના ભેદને જણાવનાર છે અર્થાત્ માખી ચઉરિન્દ્રિયનો ભેદ જણાવે છે, અને ''मक्षिकादि''માં 'आदि' પદથી જૂ, માંકડ, શંખ, કોડી વગેરે જીવો ગ્રહણ કરવાના છે, અને તેમાં જૂ, માંકડાદિ જીવો તેઇન્દ્રિયનો અને શંખ, કોડી વગેરે જીવો બેઇન્દ્રિયનો ભેદ જણાવે છે.

एतान्.....गाथार्थः અને આમને=ઉપરમાં બતાવેલ બેઇન્દ્રિયાદિ જીવભેદોને, કહીને, ત્યાર પછી સૂત્ર, અર્થ આદિ દારા વિધિપૂર્વક જ ગુરુ વ્રતોને કહે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

### ભાવાર્થઃ

ગાથા ૬૪૫ થી ૬૪૮માં પૃથ્વીકાય, અપકાય, તેઉકાય, વાઉકાય અને વનસ્પતિકાયરૂપ એકેન્દ્રિયોમાં જીવત્વસાધક યુક્તિઓ જણાવી. હવે ત્રસકાયરૂપ બેઇન્દ્રિયાદિમાં જીવત્વ જણાવવા ગ્રંથકાર કહે છે કે કૃમિ, કીડી, ભમરા, માખી વગેરે બેઇન્દ્રિયાદિમાં રહેલ જીવત્વ લોકમાં પ્રસિદ્ધ જ છે. આ રીતે ગુરુ યુક્તિઓ દ્વારા એકેન્દ્રિયાદિમાં રહેલ જીવત્વનું શૈક્ષને જ્ઞાન કરાવે અને ત્યારબાદ વિધિપૂર્વક જ વ્રતોનું સ્વરૂપ બતાવે.

'વિધિપૂર્વક જ' એમ કહેવા દ્વારા એ પ્રાપ્ત થાય કે ગુરુ શૈક્ષને પ્રથમ વ્રતોને કહેનારાં સૂત્રો ભણાવે, ત્યાર પછી જ તે સૂત્રોના અર્થો સમજાવે, અને ત્યારબાદ તે વ્રતોના અતિચારો બતાવે, જેથી શૈક્ષને છએ વ્રતોનો સમ્યગ્ બોધ થાય. IIદ્દ૪૯II

### અવતરણિકા ઃ

कानि पुनस्तानीत्याह –

# અવતરણિકાર્થ :

પૂર્વઝાષ્ઠાન્ડ ઉત્તરાર્ધમાં કહ્યું કે ગુરુ બેઇન્દ્રિયાદિ જીવભેદોને કહીને ત્યાર પછી વિધિપૂર્વક જ વ્રતોને કહે. તેથી શંકા થાય કે વળી તે વ્રતો કયાં છે ? એથી કહે છે – ગાશા :

# पाणाइवायविरमणमाई णिसिभत्तविरइपज्जंता । समणाणं मूलगुणा पन्नत्ता वीअरागेहिं ॥६५०॥

### અન્વચાર્થ :

पाणाइवायविरमणमाई णिसिभत्तविख्पज्जंता=પ્રાણાતિપાતવિરમણની આદિ છે જેમાં એવાં (અને) નિશિભક્તવિરતિનો અંત છે જેમાં એવાં વ્રતો वीअरागेहिं=વીતરાગ વડે समणाणं=શ્રમણોના मूलगुणा= મૂલગુશો पन्नत्ता=પ્રરૂપાયા છે.

# ગાથાર્થ ઃ

પ્રાણાતિપાતનું વિરમણ છે આદિમાં જેઓને અને રાત્રિભોજનની વિરતિ અંતમાં છે જેઓને એવાં વ્રતો વીતરાગ વડે શ્રમણોના મૂલગુણરૂપે કહેવાચાં છે.

# રીકા :

प्राणातिपातविरमणादीनि निशिभक्तविरतिपर्यन्तानि व्रतानि श्रमणानां मूलगुणाः प्रज्ञप्ताः वीतरागैरिति गाथार्थः ॥६५०॥

### ટીકાર્થ :

# અવતરણિકા ઃ

एकैकस्वरूपमाह –

### અવતરણિકાર્થ ઃ

પૂર્વગાથામાં સાધુનાં પ્રાણાતિપાતવિરમણથી માંડીને રાત્રિભોજનવિરતિ સુધીનાં વ્રતો બતાવ્યાં. તે એક-એક વ્રતના સ્વરૂપને ગ્રંથકાર ક્રમસર કહે છે, તેમાં પ્રથમ વ્રતનું સ્વરૂપ જણાવે છે –

ગાચા :

# सुहुमाईजीवाणं सव्वेसिं सव्वहा सुपणिहाणं । पाणाइवायविरमणमिह पढमो होइ मूलगुणो ॥६५१॥

### અન્વચાર્થઃ

इह=અહીં=મનુષ્યલોકમાં અથવા શાસ્ત્રમાં, सळ्वेसि सुहुमाईजीवाणं=સર્વ સૂક્ષ્માદિ જીવોનું सुपणिहाणं= સુપ્રશિધાનવાળું सळ्वहा=સર્વથા पाणाइवायविरमणं=પ્રાણાતિપાતનું વિરમણ पढमो मूलगुणो=પ્રથમ મૂલગુણ होइ=છે.

### ગાથાર્થ :

મનુષ્યલોકમાં કે શાસ્ત્રમાં, સર્વ સૂક્ષ્માદિ જીવોનું સુપ્રણિધાનવાળું સર્વથા પ્રાણાતિપાતનું વિરમણ એ પ્રથમ મૂલગુણ છે.

#### રીકા :

सूक्ष्मादीनां जीवानामिति, आदिशब्दाद्वादरादिपरिग्रहः, यथोक्तं-''से सुहुमं वा बादरं वा'' इत्यादि, सर्वेषामिति न तु केषाञ्चिदेव, सर्वथा=सर्वैः प्रकारैः कृतकारितादिभिः, सुप्रणिधानं=दृढसमाधानेन, प्राणातिपातविरमणमिति, विरमणं=निवृत्तिः, इहेति मनुष्यलोक एव प्रवचने वा, प्रथमो भवति मूलगुणः, शेषाधारत्वात् सूत्रक्रमप्रामाण्याच्च प्रथम इति गाथार्थः ॥६५१॥

```
★ ''बादरादि''માં 'आदि' પદથી બસ અને સ્થાવર જીવોનું ગ્રહણ છે.
```

★ ''कृतकारितादिभिः''मां 'आदि' पद्यी अनुमतिनुं प्रहण छे.

### રીકાર્થ :

સૂક્ષ્માદિ કેટલાકના જ નહીં, પરંતુ સર્વ જીવોના, સર્વથા≕કૃત-કારિતાદિ સર્વ પ્રકારોથી, સુપ્રણિધાનવાળુંં≕દઢ સમાધાનપૂર્વક, પ્રાણના અતિપાતનું વિરમણ, અહીં≕મનુષ્યલોકમાં જ કે પ્રવચનમાં, પ્રથમ મૂલગુણ છે. વિરમણ એટલે નિવૃત્તિ.

અહીં પ્રશ્ન થાય કે છ વ્રતોમાંથી પ્રાણાતિપાતવિરમણવ્રત જ કંમ પ્રથમ મૂલગુણ છે ? એથી કહે છે – શેષનું આધારપણું હોવાથી=બાકીનાં પાંચ વ્રતોનું પ્રથમ વ્રતમાં આધારપણું હોવાથી, અને સૂત્રના ક્રમનું પ્રમાણપણું હોવાથી પ્રથમ છે=પ્રાણાતિપાતવિરમણવ્રત પ્રથમ મૂલગુણ છે.

''सूक्ष्मादीनां''માં आदि શબ્દથી બાદરાદિનો પરિગ્રહ છે. આમાં यथोक्तं સાક્ષી આપે છે – से सुहुमं वा बादरं वा ઇત્યાદિ સૂત્ર છે. એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

જગતમાં સર્વ જીવો સૂક્ષ્મ અને બાદર એમ બે પ્રકારના છે, અને અન્ય અપેક્ષાએ ત્રસ-સ્થાવરરૂપ પશ જીવોના બે ભેદ છે. આ સર્વ જીવોના પ્રાશોના નાશની નિવૃત્તિ કરવી, એ સાધુનું પ્રથમ મહાવ્રત છે. સાધુ સુપ્રણિધાનપૂર્વક મન-વચન-કાયાની પ્રવૃત્તિ સમભાવની વૃદ્ધિ થાય તે રીતે સંયમની સર્વ ઉચિત આચરણાઓમાં કરે તો કૃત, કારિત અને અનુમોદનરૂપ સર્વ પ્રકારે પ્રાશાતિપાતની નિવૃત્તિ કરી શકે.

વળી, આ મહાવ્રતો મનુષ્યલોકમાં જ હોય છે, પરંતુ દેવલોકાદિમાં હોતાં નથી અથવા તો આ મહાવ્રતો જિનશાસનમાં જ દર્શાવેલ છે, પરંતુ અન્ય કોઈ દર્શનમાં નથી.

વળી, મૂલગુણોમાં પ્રાણાતિપાતવિરમણવ્રત પ્રથમ હોવાનું કારણ એ છે કે પ્રાણાતિપાતવિરમણવ્રત રૂપ મૂલગુણ અન્ય સર્વ મૂલગુણોનો આધાર છે અર્થાત્ અહિંસારૂપ પહેલું વ્રત હોય તો જ અન્ય સર્વ વ્રતો જીવી શકે, અને જો પહેલું વ્રત ન હોય તો બીજાં વ્રતો સ્થૂલથી હોય તોપણ નિરાધાર હોવાથી તે વ્રતો જ નથી; અને શાસ્ત્રમાં પણ મહાવ્રતો આ ક્રમથી જ વર્શવાયાં છે. આથી પણ સૂત્રના ક્રમ પ્રમાણે પ્રાણાતિપાતવિરમણવ્રત

# વિશેષાર્થ :

નિશ્ચયનયથી આત્માના ભાવપ્રાણોનું રક્ષણ કરવું એ અહિંસા છે અને આત્માના ભાવપ્રાણોનું રક્ષણ ન કરવું એ હિંસા છે. આથી સંવૃતગાત્રવાળા થઈને મન-વચન-કાયાને શાસ્ત્રવચનથી ભાવિત કરવા યત્ન કરતા સાધુના ત્રણેય યોગો સંવરભાવમાં હોય છે. આવા સાધુના મન-વચન-કાયાના યોગો કોઈ જીવની હિંસા, પીડા કે કપાયનો ઉદ્રેક નહીં કરવા, નહીં કરાવવા અને નહીં અનુમોદવા દ્વારા વ્યવહારનયની અહિંસામાં પ્રવર્તતા હોય છે; અને મનોયોગ નિર્લેપદશાવાળો હોવાથી આવા સાધુને ઇન્દ્રિયોની કુતૂહલવૃત્તિ કે બાહ્ય વિષયોની ઉત્સુકતા હોતી નથી. તેથી આવા સાધુ બાહ્યદષ્ટિએ પણ સ્વયં હિંસા કરતા નથી, વચનપ્રયોગ દ્વારા કોઈની પાસે હિંસા કરાવતા નથી અને હિંસાનું અનુમોદન થાય તેવો વિચારમાત્ર પણ કરતા નથી; પરંતુ જે સાધુઓ આત્માના ભાવોમાં દઢ રીતે ઉપયોગ પ્રવર્તાવવા અને શાસ્ત્રોક્ત તત્ત્વથી ભાવિત થવા યત્ન કરતા નથી, તેઓ કદાચ બાહ્ય દષ્ટિથી અહિંસાનું પાલન કરતા હોય, તોપણ તેઓમાં ઇન્દ્રિયોની ઉત્સુકતા વર્તતી હોવાથી કોઈપણ બાહ્ય પદાર્થીની વિચારણાથી તેઓ જગતમાં થતી હિંસાદિના અનુમોદનની પ્રાપ્તિ કરે છે; કેમ કે કોઈપણ પદાર્થ પ્રત્યે રાગનો ઉપયોગ વર્તે તો તે પદાર્થથી જન્ય હિંસાની અનુમોદનાની પ્રાપ્તિ થાય છે, આથી જ પુત્રાદિ પ્રત્યે રાગવાળા શ્રાવકને સંવાસઅનુમતિની પ્રાપ્તિ થાય છે અને સમભાવથી અભાવિત મતિવાળા સાધુ પોતાના ભાવપ્રાણોની પણ હિંસા કરે છે.

વળી, જેઓ પોતાના ભાવપ્રાણોના રક્ષણ માટે યત્ન કરતા નથી, તેઓ કદાચ હિત-મિત-પથ્ય-સત્ય વચનો બોલતા હોય, બ્રહ્મચર્ય પાળતા હોય અને બાહ્ય રીતે પરિગ્રહનો ત્યાગ કર્યો હોય, તોપણ તેઓમાં આધારરૂપ પહેલું મહાવ્રત નહીં હોવાથી તેઓનું હિતાદિવાળું વચન, બાહ્ય બ્રહ્મચર્યનું પાલન કે પરિગ્રહત્યાગ નિરાધાર હોવાથી પરમાર્થથી નથી જ. માટે પહેલું વ્રત ન હોય તો શેષ વ્રતો પણ ટકતાં નથી.

વળી, શાસ્ત્રમાં પણ શેષ મહાવ્રતોને પહેલા મહાવ્રતની વાડરૂપે કહેલ છે. એથી ફલિત થાય કે પ્રથમ મહાવ્રત સંવરભાવરૂપ છે અને તેના રક્ષણ માટે જ શેષ ચાર મહાવ્રતો છે. આથી પહેલું મહાવ્રત ન હોય તો બીજાં સર્વ મહાવ્રતો અર્થ વગરનાં છે; જેમ કે ખેતરમાં અનાજ જ ન હોય તો ધાન્યના રક્ષણ માટે કરાયેલી ચારે બાજુની વાડ પણ અનતિપ્રયોજનવાળી છે. **॥૬૫૧॥** 

# અવતરશિકા ઃ

હવે બીજા અને ત્રીજા વ્રતનું સ્વરૂપ જણાવે છે –

ગાથા :

# कोहाइपगारेहिं एवं चिअ मोसविरमणं बीओ । एवं चिअ गामाइसु अप्पबहुविवज्जणं तइओ ॥६५२॥

# અન્વચાર્થઃ

एवं चिअ=આ રીતે જ कोहाइपगारेहिं=ક્રોધાદિ પ્રકારો વડે मोसविरमणं=મૃષાનું વિરમણ बीओ=બીજો (મૂલગુણ) છે. एवं चिअ=એ રીતે જ गामाइसु=ગામાદિમાં अप्पबहुविवज्जणं=અલ્પ અને બહુનું વિવર્જન तइओ=ત्रीજો (મૂલગુણ) છે. ગાથાર્થ :

પ્રાણાતિપાતવિરમણ મૂલગુણનું સ્વરૂપ બતાવ્યું એ રીતે જ ક્રોધાદિ પ્રકારો વડે મૃષાવાદનું વિરમણ, એ બીજો મૂલગુણ છે; એ રીતે જ ગામાદિમાં અલ્પ અને બહુ અદત્તાદાનનું વિરમણ, એ ત્રીજો મૂલગુણ છે.

# કીસા :

क्रोधादिभिः प्रकारैरिति, आदिशब्दाल्लोभादिपरिग्रहः, यथोक्तं- ''से कोहा वा लोभा वा'' इत्यादि, एवमेव सर्वस्य सर्वथा सुप्रणिधानं मृषाविरमणं द्वितीयो मूलगुणः, सूत्रक्रमप्रामाण्यादेव, एवमेव यथोक्तं ग्रामादिष्विति, आदिशब्दान्नगरादिपरिग्रहः, तथा चोक्तं- ''से गामे वा नगरे वा'' इत्यादि, अल्पबहुविवर्ज्जनं तृतीयो मूलगुणः, सूत्रोपन्यासक्रमादिति गाथार्थः ॥६५२॥

★ ''লોમારિ''માં 'આરિ' પદથી હાસ્ય અને ભયનું ગ્રહણ છે.

★ ''नगरादि''માં 'आदि' પદથી અરણ્યનું ગ્રહણ છે.

# રીકાર્થ :

ક્રોધાદિ પ્રકારો વડે આ રીતે જ=જે રીતે સર્વ જીવોના કૃતાદિ સર્વ પ્રકારોથી સુપ્રણિધાનવાળું પ્રાણના અતિપાતનું વિરમણ એ પ્રથમ મૂલગુણ છે એ રીતે જ, સર્વથા=કૃત-કારિતાદિ સર્વ ભેદોથી, સર્વના=સર્વ પદાર્થોના, સુપ્રણિધાનવાળું મૃષાવાદનું વિરમણ, બીજો મૂલગુણ છે.

અહીં પ્રશ્ન થાય કે મૃષાવાદવિરમણ બીજો મૂલગુણ કયા કારણથી છે ? તેથી કહે છે –

સૂત્રના ક્રમનું પ્રમાણપશું હોવાથી જ મુષાવાદવિરમણ બીજો મૂલગુલ છે.

જે રીતે કહેવાયું=જે રીતે મૃષાવાદનું વિરમણ એ બીજો મૂલગુણ છે એમ ગાથાના પૂર્વાર્ધમાં કહેવાયું, એ રીતે જ ગામાદિમાં અલ્પ અને બહુનું વિવર્જન, સૂત્રના ઉપન્યાસના ક્રમથી ત્રીજો મૂલગુણ છે.

''क्रोधादिभिः''માં आदि શબ્દથી લોભાદિનો પરિગ્રહ છે, એમાં यथोक्तं થી સાક્ષી આપે છે – से कोहा वा लोभा वा ઇત્યાદિ સૂત્ર છે. ''ग्रामादिषु''માં आदि શબ્દથીં'નગરાદિનો પરિગ્રહ છે, તેમાં तथा चोक्तं થી સાક્ષી આપે છે – से गामे वा नगरे वा ઇત્યાદિ સૂત્ર છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

# ભાવાર્થ ઃ

ક્રોધથી, લોભથી, ભયથી કે હાસ્યથી, એ ચાર પ્રકારે મૃષાવાદનો સંભવ છે અને સાધુને મૃષાવાદનું સર્વ પ્રકારે વિરમણ કરવાનું છે. આથી ક્રોધાદિ કોઈપણ કષાયને વશ થઈને મૃષાવાદમાં મન-વચન-કાયાના યોગોથી કરણ-કરાવણ-અનુમોદન દ્વારા પ્રવૃત્તિ ન થઈ જાય, તે માટે સાધુ સુપ્રણિધાનપૂર્વક સતત યત્ન કરતા હોય છે.

વળી, ત્રીજું મહાવ્રત સર્વ ગામ, નગર વગેરેના અલ્પ કે ઘણી વસ્તુના અદત્તાદાનના વિરમણરૂપ છે અર્થાત્ કોઈએ નહીં આપેલી સર્વ વસ્તુનું સર્વ પ્રકારે, સુપ્રણિધાનપૂર્વક લેવાની નિવૃત્તિ કરવાની છે. 'અલ્પ-બહુનું વિવર્જન'નો અર્થ એ છે કે સાધુને રહેવા માટે ગામમાં કે નગરાદિમાં રાજાદિ પાસે અવગ્રહની યાચના કરવાની હોય છે, અને રહેવા માટે માલિકની જગ્યા સંયમને ઉપકારક થાય તેટલી જ યાચીને લીધી હોય, તેટલી જ ભૂમિનો સાધુ ઉપભોગ કરે; અને કોઈ સાધુ બિમાર થાય, વગેરે કારણોમાં અધિક ભૂમિની આવશ્યકતા હોય, તો ફરીથી તે માલિક પાસે પોતાને જરૂર પૂરતી થોડી વધારે જગ્યાની સાધુ યાચના કરે; પરંતુ માલિક પાસે યાચેલ ન હોય તેવી થોડીક પણ વધારે ભૂમિનો કે બહુ વધારે ભૂમિનો સાધુ ઉપભોગ કરે નહિ; અને જો નહીં યાચેલ થોડી કે વધુ ભૂમિનો સાધુ ઉપભોગ કરે તો અદત્તાદાન-વિરમણવ્રતમાં તે સાધુને અતિચાર થાય.

વળી, સંયમમાં ઉપકારક ભૂમિ કરતાં અધિક ભૂમિની યાચના કરીને સાધુ તે ભૂમિનો ઉપભોગ કરે તો તે સાધુને તીર્થંકર અદત્તનું પાપ લાગે, જેનાથી અદત્તાદાનવિરમણ વ્રતમાં અતિચારની પ્રાપ્તિ થાય. II૬પ૨II

### અવતરણિકા ઃ

હવે ચોથા અને પાંચમા વ્રતનું સ્વરૂપ જણાવે છે –

ગાથા :

दिव्वाइमेहुणस्स य विवज्जणं सव्वहा चउत्थो उ । पंचमगो गामाइसु अप्पबहुविवज्जणं चेव ॥६५३॥

#### અન્વયાર્થઃ

दिव्वाइमेहुणस्स य=અને દેવ વગેરે સંબંધી મૈથુનનું सव्वहा=સર્વથા विवज्जणं=વિવર્જન चउत्थो उ= વળી ચોથો (મૂલગુણ) છે. गामाइसु=ગામ વગેરેમાં अप्पबहुविवज्जणं चेव=અલ્પ-બહુનું વિવર્જન જ पंचमगो=પાંચમો (મૂલગુણ) છે.

#### ગાભાર્થ :

અને દેવ વગેરે સંબંધી મૈથુનનું સર્વથા વિરમણ વળી ચોથો મૂલગુણ છે. ગામ વગેરેમાં અલ્પ-બહુ પરિગ્રહનું વિરમણ જ, એ પાંચમો મૂલગુણ છે.

### રીકા :

दिव्यादिमैथुनस्य चेति, आदिशब्दान्मनुष्यादिपरिग्रहः, तथा चोक्तं- ''से दिव्वं वा माणुसं वा'' इत्यादि, विवर्ज्जनं सर्वेषां ( ? सर्वथा ) चतुर्थस्तु मूलगुणः, सूत्रोपन्यासऋमादेव, पञ्चमो मूलगुणः ग्रामादिषु, आदिशब्दान्नगरादिपरिग्रह एव, यथोक्तं- ''से गामे वा नगरे वा'' इत्यादि, अल्पबहुविवर्ज्जनमेव सर्वथैवेति गाथार्थः ॥६५३॥

#### नोंध ः

મૂળગાથાના બીજા પાદમાં **सव्वहा** છે, તેનો અર્થ ટીકામાં **सर्वेषां ક**રેલ છે, પરંતુ **सर्वथा** હોવું જોઈએ.

★ ''मनुष्यादि''માં 'आदि' પદથી તિર્થચચોનિનું ગ્રહણ છે.

★ ''नगरादि''માં 'आदि' પદથી અરુણ્યનું ગ્રહણ છે.

★ "आदिशब्दान्नगरादिपरिग्रह एव" અને "सर्वथैव अल्पबहुविवर्ज्जनमेव" અહીં एव કાર મૂકવાનું પ્રયોબન એ છે કે બેમ ત્રીબ મૂલગુણમાં 'आदि' શબ્દથી નગરાદિનો પરિગ્રહ કરવાનો છે, તેમ પાંચમા મૂલગુણમાં પણ 'आदि' શબ્દથી નગરાદિનો બ પરિગ્રહ કરવાનો છે; અને બેમ દિવ્યાદિ મૈથુનનું સર્વથા વિવર્ષન, એ ચોથો મૂલગુણ છે, તેમ અલ્પ-બહુનું સર્વથા બ વિવર્ષન બ, એ પાંચમો મૂલગુણ છે.

### રીકાર્થ :

અને દેવ વગેરે સંબંધી મૈથુનનું સર્વથા વિવર્જન સૂત્રના ઉપન્યાસના ક્રમથી જ વળી ચોથો મૂલગુણ છે, ગામાદિમાં સર્વ પ્રકારે જ અલ્પ અને બહુ પરિગ્રહનું વિવર્જન જ, પાંચમો મૂલગુણ છે.

''दिव्यादि''માં आदि શબ્દથી મનુષ્યાદિનો પરિગ્રહ છે, તેમાં तथा चोक्तं થી સાક્ષી આપે છે – से दिव्वं वा माणुसं वा ઇત્યાદિ સૂત્ર છે. ''ग्रामादि''માં आदि શબ્દથી નગરાદિનો પરિગ્રહ છે, એમાં यथोक्तं થી સાક્ષી આપે છે – से गामे वा नगरे वा ઇત્યાદિ સૂત્ર છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. ॥ इ.૫.૩॥

### અવતરણિકા ઃ

હવે છટ્ટા વ્રતનું સ્વરૂપ જણાવે છે –

ગાથા :

# असणाइभेअभिन्नस्साहारस्स चउव्विहस्सा वि । णिसि सव्वहा विरमणं चरमो समणाण मूलगुणो ॥६५४॥

### અન્વચાર્થ :

असणाइभेअभिन्नस्स चउळ्विहस्सा वि आहारस्स=અશનાદિ ભેદથી ભિન્ન એવા ચારેય પ્રકારના પણ આહારનું णिसि=રાત્રિમાં सव्वहा=સર્વથા विरमणं=વિરમણ, समणाण=શ્રમણોનો चरमो मूलगुणो=ચરમ મૂલગુણ છે. '

### ગાથાર્થ :

અશનાદિ ભેદવાળા ચારેય પ્રકારના પણ આહારનું રાત્રિમાં સર્વથા વિરમણ, એ શ્રમણોનો છેલ્લો મૂલગુણ છે.

### ટી<del>ક</del>ા ઃ

अशनादिभेदभिन्नस्याहारस्यैव चतुर्विधस्यापि स्वतन्त्रसिद्धस्य निशि सर्वथा विरमणं भोगमाश्रित्य, चरमः=पश्चिम एषः षष्ठ इत्यर्थः श्रमणानां मूलगुण इति गाथार्थः ॥६५४॥

★ ''अशनादि''માં 'आदि' પદથી પાન, ખાદિમ અને સ્વાદિમનું ગ્રહણ છે.

★ ''च**तुर्विधस्यापि''**માં **'अपि**' થી એ જણાવવું છે કે એક-બે પ્રકારના આહારનું રાત્રિમાં વિરમણ એ છઠ્ઠો મૂલગુણ નથી, પરંતુ **ચારેય પ્રકારના પણ આહારનું** રાત્રિમાં વિરમણ એ છઠ્ઠો મૂલગુણ છે.

### ટીકાર્થ :

સ્વતંત્રમાં સિદ્ધ≕પોતાના શાસ્ત્રમાં સિદ્ધ અર્થાત્ જિનશાસનમાં જ કહેવાયેલા, એવા અશનાદિ ભેદથી ભિન્ન એવા ચારેય પ્રકારના પણ આહારનું જ રાત્રિમાં ભોગને આશ્રયીને સર્વથા વિરમણ, એ શ્રમણોનો= સાધુઓનો, ચરમ≖પશ્ચિમ=છકો, મૂલગુણ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. ‼દપ૪‼

## અવતરણિકા ઃ

साम्प्रतममीषामेव व्रतानामतिचारानाह -

### અવતરણિકાર્થ :

હવે આ જ વ્રતોના≔ગાથા ૬૫૦થી ૬૫૪માં જેઓનું સ્વરૂપ દર્શાવ્યું એ જ વ્રતોના, અતિચારોને કહે છે. તેમાં પ્રથમ પ્રાણાતિપાતવિરમણરૂપ મૂલગુણના અતિચારને કહે છે –

ગાશા :

# पढमंमी एगिंदिअविगलिंदिपणिंदिआण जीवाणं । संघट्टणपरिआवणमोद्दवणाईणि अइआरो ॥६५५॥

#### અન્વચાર્થઃ

**पढमंमी**=પ્રથમમાં=પ્રાણાતિપાતના વિરમણરૂપ પહેલા વ્રતમાં, <mark>एगिंदिअविगलिंदिपणिंदिआण जीवाणं=</mark> એકેન્દ્રિય, વિકલેન્દ્રિય અને પંચેન્દ્રિય જીવોનું **સંઘટળપરિआवणमोद्दवणाईणि**=સંધટ્ટન, પરિતાપન, ઉદ્રાપણ વગેરે **अइआरो**=અતિચાર છે.

# ગાથાર્થ ઃ

પ્રાણાતિપાતવિરમણરૂપ પ્રથમ મહાવ્રતમાં એકેન્દ્રિય, વિકલેન્દ્રિય અને પંચેન્દ્રિય જીવોને સંઘટ્ટન, પરિતાપન, ઉદ્રાપણ વગેરે કરવું, એ અતિચાર છે.

### ા ભીડ

प्रथमे व्रते अभिहितस्वरूपे एकेन्द्रियविकलेन्द्रियपञ्चेन्द्रियाणां जीवानां सङ्घट्टनपरितापनोद्रापणादी-न्यतिचारः, उद्रापणं=महत्पीडाकरणमिति गाथार्थः ॥६५५॥

### રીકાર્થ :

અભિહિત સ્વરૂપવાળા≕ગાથા ૬પ૧માં કહેવાયેલ સ્વરૂપવાળા, પહેલા વ્રતમાં એકેન્દ્રિય, વિકલેન્દ્રિય= બેઇન્દ્રિય-તેઇન્દ્રિય-ચઉરેન્દ્રિય, અને પંચેન્દ્રિય જીવોનું સંઘટ્ટન, પરિતાપન, ઉદ્રાપણ વગેરે અતિચાર છે. ઉદ્રાપણ એટલે મોટી પીડા કરવી, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

એકેન્દ્રિય, વિકલેન્દ્રિય અને પંચેન્દ્રિય જીવોથી જગતના તમામ જીવોનો સંગ્રહ થઈ જાય છે, અને તે

સર્વ જીવોનું સંઘટ્ટન, પરિતાપન અને ઉદ્રાપણ કરવું, તે પ્રાણાતિપાતવિરમણરૂપ પ્રથમ વ્રતનો અતિચાર છે. ઉદ્રાપણ કરવું એટલે કોઈપણ જીવને મોટી પીડા કરવી. "**उદ્રાષणાदિ''માં 'આદિ' પદથી** અનાભોગ અને સહસાત્કારથી થતા કોઈપણ જીવના પ્રાણનાશનું ગ્રહણ કરવાનું છે. એનાથી એ પ્રાપ્ત થાય કે અનાભોગ કે સહસાત્કારથી કોઈ જીવનો પ્રાણનાશ થાય કે કોઈ જીવને પીડા થાય, તો તે સર્વ પ્રાણાતિપાતવિરમણરૂપ પ્રથમ મૂલગુણમાં અતિચારસ્વરૂપ છે, અને ઈરાદાપૂર્વક કે જીવરક્ષાની ઉપેક્ષાને કારંજ્ઞે કોઈ જીવનો ઘાત થાય, તો તે અતિચારરૂપ નથી પરંતુ અનાચારરૂપ છે. **IIદ્રપપા** 

અવતરણિકા :

હવે દ્વિતીય મૃષાવાદવિરમણરૂપ મૂલગુણના અતિચારને કહે છે ---

ગાથા :

# बिइअम्मि मुसावाए सो सुहुमो बायरो उ नायव्वो । पयलाइ होइ पढमो कोहादभिभासणं बिइओ ॥६५६॥

અન્વચાર્થ :

मुसावाए=મૃષાવાદરૂપ=મૃષાવાદના વિરમણરૂપ, बिइअम्मि=દ્વિતીયમાં=બીજા વ્રતમાં, सो=તે=અતિચાર, सुहुमो बायरो उ=સૂક્ષ્મ અને બાદર नायव्वो=જાણવો. पयलाइ=પ્રચલાદિ વડે पढमो=પ્રથમ=સૂક્ષ્મ અતિચાર, होइ=થાય છે (અને) कोहादभिभासणं=ક્રોધાદિથી અભિભાષણ (એ) बिइओ=દ્વિતીય છે=બાદર અતિચાર છે.

ગાશાર્થ :

મૃષાવાદવિરમણરૂપ બીજા મહાવ્રતમાં અતિચાર સૂક્ષ્મ અને બાદર જાણવો. પ્રચલાદિ વડે સૂક્ષ્મ અતિચાર થાય છે અને કોધાદિથી બોલવું, એ બાદર અતિચાર છે.

# રીકા ઃ

द्वितीये व्रते मृषावादे इति मृषावादविरतिरूपे सः=अतिचारः सूक्ष्मो बादरश्च ज्ञातव्यः, तत्र प्रचलादिभिर्भवति प्रथमः=सूक्ष्मः, 'प्रचलायसे किं दिआ नं पयलामीत्यादि', क्रोधादिनाऽभिभाषणं द्वितीयः, परिणामभेदादिति गाथार्थः ॥६५६॥

★ ''પ્રचलादिभिः''માં 'आदि' પદથી અનાભોગથી કે સહસાત્કારથી સૂક્ષ્મ જૂઠું બોલાઈ જાય, તેનું ગ્રહણ છે.

★ ''ऋोधादिना''માં 'आदि' પદથી લોભ, ભચ અને હાસ્થનું ગ્રહણ છે.

# ટીકાર્થ :

મૃષાવાદની વિરતિરૂપ બીજા વ્રતમાં તે=અતિચાર, સૂક્ષ્મ અને બાદર જાણવો. તેમાં=બે પ્રકારના અતિચારમાં, પ્રચલાદિ વડે પ્રથમ=સૂક્ષ્મ, અતિચાર થાય છે.

તે સૂક્ષ્મ અતિચારને સ્પષ્ટ કરે છે –

''શું તું દિવસે ઊંઘે છે, ઊંઘતો નથી'' ઇત્યાદિ. અને ક્રોધાદિ દ્વારા અભિભાષણ દ્વિતીય છે≔બાદર

અતિચાર છે; કેમ કે પરિણામનો ભેદ છે=સૂક્ષ્મ અને બાદર અતિચારમાં મૃષાવાદ કરવા વિષયક પરિણામનો ભેદ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

મૃષાવાદવિરમણરૂપ બીજા મહાવ્રતમાં સૂક્ષ્મ અને બાદર, એમ બે પ્રકારે અતિચાર થઈ શકે છે. તેમાં પ્રચલાદિ વડે સૂક્ષ્મ અતિચાર થાય છે અર્થાત્ કોઈને બેઠાં-બેઠાં ઊંઘ આવતી હોય, અને તેને કોઈ પૂછે કે તું દિવસે ઊંઘે છે ? તો તે કહે કે હું દિવસે ઊંઘતો નથી, ત્યારે મૃષાવાદવિરમણવ્રતમાં સૂક્ષ્મ અતિચાર થાય છે; અને ક્રોધ, લોભ, ભય કે હાસ્યથી જૂઠું બોલવું, તે મૃષાવાદવિરમણવ્રતમાં બાદર અતિચાર છે. વળી, આ સૂક્ષ્મ અને બાદર અતિચારમાં પરિણામનો ભેદ જ નિયામક છે; કેમ કે સૂક્ષ્મ અતિચારમાં સાક્ષાત્ કોઈ કષાયથી પ્રેરિત ઉપયોગ હોતો નથી, ફક્ત અનાભોગથી અવિચારક રીતે ઊંઘતો હોવા છતાં 'હું નથી ઊંઘતો' એ પ્રમાણે અસત્ય વચનનો પ્રયોગ થઈ જાય છે. માટે તેવું ખોટું બોલવાથી સૂક્ષ્મ અતિચાર થાય છે; જ્યારે બાદર અતિચારમાં ક્રોધાદિ કોઈક કષાયને પરવશ થઈને મૃષાવચન બોલાય છે, આથી તેમાં કષાયનો પરિણામ વિશેષ છે. માટે તેનાથી થતો અતિચાર બાદર કહેવાય છે. **ા**દ્ય છા

# અવતરણિકા ઃ

હવે તૃતીય અદત્તાદાનવિરમણરૂપ મૂલગુણના અતિચારને કહે છે –

ગાથા :

# तइअम्मि वि एमेव य दुविहो खलु एस होइ विन्नेओ । तणडगलछारमल्लग अविदिन्नं गिण्हओ पढमो ॥६५७॥

### અન્વચાર્થ :

तइअम्मि वि य=અને તૃતીયમાં પણ=અદત્તાદાનના વિરમણરૂપ ત્રીજા વ્રતમાં પણ, एमेव=આ રીતે જ दुविहो खलु=ખરેખર બે પ્રકારે एस=આ=અતિયાર, विन्नेओ होइ=વिજ્ઞેય થાય છે. (તેમાં) अविदिन्नं=નહીં અપાયેલ तणडगलछारमल्लग=तृણ, ડગલ, છાર, મલ્લકાદि=धाસ, પથ્થર, રાખ, કોડિયું વગેરે, गिण्हओ=બ્રહણ કરતા એવાને पढमो=પ્રથમ=સૂક્ષ્મ અતિચાર, થાય છે.

### ગાશાર્થ :

અદત્તાદાનવિરમણરૂપ ત્રીજા મહાવ્રતમાં પણ પૂર્વગાથામાં બતાવ્યા એ જ રીતે સૂક્ષ્મ-બાદરના ભેદથી ખરેખર બે પ્રકારે અતિચાર જાણવા. તે બે પ્રકારના અતિચારમાં, કોઈએ નહીં આપેલ એવા ઘાસ, પચ્ચર, રાખ, કોડિશું વગેરે ગ્રહણ કરતા એવાને સૂક્ષ્મ અતિચાર થાચ છે.

### ટી<del>કા</del> :

तृतीयेऽपि व्रते अदत्तादानविरतिरूपे एवमेव च सूक्ष्मबादरभेदेन द्विविधः खल्वेषः=अतिचारो भवति विज्ञेयः, तत्र तृणडगलच्छारमल्लादि अविदत्तमनाभोगेन गृह्णतः प्रथमः=सूक्ष्मोऽतिचार इति गाथार्थः ॥६५७॥ ★ ''<mark>तृतीयेऽपि''</mark>માં '**अपि'**થી એ કહેવું છે કે બીજા વ્રતમાં તો બે પ્રકારે અતિચાર જાણવો, પરંતુ **ત્રીજા પણ વ્રતમાં** બે પ્રકારે અતિચાર જાણવો.

## રીકાર્થ :

અને આ પ્રમાણે જ=બીજા વ્રતના અતિચારમાં બતાવ્યા એ પ્રમાણે જ, સૂક્ષ્મ અને બાદરના ભેદથી અદત્તાદાનની વિરતિરૂપ ત્રીજા પણ વ્રતમાં આ=અતિચાર, ખરેખર બે પ્રકારે જાણવા યોગ્ય છે. ત્યાં=બે પ્રકારના અતિચારમાં, નહીં અપાયેલ તૃણ, ડગલ, છાર, મલ્લાદિને અનાભોગથી ગ્રહણ કરતા એવા સાધુને પ્રથમ=સૂક્ષ્મ અતિચાર, થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. IIદપઊા

ગાથા :

# साहम्मिअन्नसाहम्मिआण गिहिगाण कोहमाईहिं । सच्चित्ताचित्ताई अवहरओ होइ बिइओ उ ॥६५८॥

### અન્વચાર્થ :

कोहमाईहिं= ક્રોધાદિ વડે साहम्मिअन्नसाहम्मिआण गिहिगाण= સાધર્મિક-અન્ય સધર્મોના, ગૃહીઓના सचित्ताचित्ताई= સચિત્ત, અચિત્તાદિને अवहस्ओ= અપહરણ કરતા સાધુને बिइओ उ= વળી દ્વિતીય=બાદર અતિચાર, होइ= થાય છે.

### ગાચાર્થ :

કોધાદિ વડે સાધુ-સાધ્વીના, ચરકાદિના, અથવા ગૃહસ્થોના સચિત્ત, અચિત્તાદિનું અપહરણ કરતા સાધુને વળી બાદર અતિચાર થાય છે.

### ડીકા ઃ

साधर्मिकाणां=साधुसाध्वीनां, अन्यसधर्माणां=चरकादीनां, गृहिणां च क्रोधादिभिः प्रकारैः सचित्ता-चित्तादि अपहरतः तथापरिणामाद्भवति द्वितीयस्तु≔बादर इति गाथार्थः ॥६५८॥

★ ''क्रोधादिभिः''માં 'आदि' પદથી લોભ, ભય અને હાસ્યનું ગ્રંહણ છે.

★ ''सचित्ताचित्तादि''मां 'आदि' पटथी मिश्रनो संग्रह छे.

# ટી<del>ક</del>ાર્થ ઃ

ક્રોધાદિ પ્રકારો વડે સાધર્મિકોના≕સાધુ-સાધ્વીઓના, અન્ય ધર્મવાળાઓના=ચરકાદિના, અથવા ગૃહવાળાઓના સચિત્ત, અચિત્તાદિને અપહરણ કરતા સાધુને તેવા પ્રકારનો પરિણામ હોવાથી વળી બીજો≕બાદર અતિચાર, થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

બીજા મહાવ્રતની જેમ ત્રીજા મહાવ્રતમાં પણ સૂક્ષ્મ અને બાદર એમ બે પ્રકારે અતિચાર જાણવા. તેમાં ઘાસ, પથ્થર, રાખ, કોડિયા વગેરે તેના માલિકને પૂછ્યા વગર અનાભોગથી ગ્રહણ કરતા એવા સાધુને સૂક્ષ્મ અતિચાર થાય છે, અને ક્રોધાદિ કષાયને વશ થઈને સાધુ-સાધ્વીના કે અન્ય ધર્મવાળા સંન્યાસીના સચિત્ત એવા શિષ્ય વગેરેનું કે અચિત્ત એવા કામળી વગેરે ઉપકરણોનું હરણ કરતા અથવા તો ગૃહસ્થોના સચિત્ત એવા પુત્રાદિનું કે અચિત્ત એવા કોઈક સાધનોનું અપહરણ કરતા સાધુને અદત્તાદાન-વિરમણવ્રતમાં બાદર અતિચાર થાય છે; કેમ કે સક્ષ્મ અતિચાર કરતાં અહીં કષાયનો પરિણામ વિશેષ હોય છે.

અહીં '**તથાપરિળામાત્**'થી એ જણાવવું છે કે સાધુમાં વ્યક્ત રીતે કોઈ કષાય પ્રવર્તતો ન હોય, પરંતુ સંયમયોગોમાં દઢ યત્ન નહીં હોવાને કારણે અનાભોગથી અનુચિત પ્રવૃત્તિ થાય, ત્યારે સાધુને સૂક્ષ્મ અતિચાર થાય છે; અને વ્રતમાં મલિનતા કરે તેવો ક્રોધાદિનો વ્યક્ત પરિણામ થાય, ત્યારે સાધુને બાદર અતિચાર થાય છે. માટે જ કહ્યું કે તેવા પ્રકારનો કષાયનો પરિણામ હોવાથી બાદર અતિચાર થાય છે. **IIદપટા** 

### અવતરણિકાઃ

હવે ચતુર્થ મૈથુનવિરમણરૂપ મૂલગુણના અતિચારને કહે છે –

ગાથા :

# मेहुन्नस्सऽइआरो करकम्माईहि होइ नायव्वो । तग्गुत्तीणं च तहा अणुपालणमो ण सम्मं तु ॥६५९॥

#### અન્વચાર્થ :

मेहुन्नस्सऽइआरो=મैथुननो=મैथुनना વિરમણરૂપ ચોથા વ્રતનો, અતિચાર करकम्माईहि=કરકર્માદિ વડે नायव्वो होइ=જ્ઞાતવ્ય થાય છે. (ચોથા વ્રતમાં કરકર્માદિ વડે અતિચાર કેમ થાય છે ? તેમાં યુક્તિ આપે છે –) तग्गुत्तीणं च=અને તેની=મૈથુનવિરમણવ્રતની, ગુપ્તિનું तहा=તે પ્રકારે=જે પ્રકારે શાસ્ત્રમાં કહેલ છે તે પ્રકારે, अणुपालणं=અનુપાલન सम्मं ण=સમ્યગ્ નથી.

```
★ 'તુ' પાદપૂર્તિ અર્થે છે.
```

★ 'मो'ਮਾਂ ਵਫ਼ੇਰ 'ओ' ਅਗੁੜਾਇਡ છે.

ગાથાર્થ :

મેશુનવિરમણરૂપ ચોથા મહાવ્રતમાં કરકર્માદિ વડે અતિચાર જ્ઞાતવ્ય થાય છે. ચોથા મહાવ્રતમાં કરકર્માદિ વડે અતિચાર કઈ રીતે થાય ? તેમાં ચુક્તિ આપે છે- અને મેશુનવિરમણવ્રતની ગુપ્તિનું જે પ્રકારે શાસ્ત્રમાં કહેલ છે, તે પ્રકારે સમ્યગ્ અનુપાલન નથી.

ટ<del>ીક</del>ા :

मैथुनस्येति मैथुनविरतिव्रतस्यातिचारः करकर्म्मादिभिर्भवति ज्ञातव्यः, परिणामवैचित्र्येण, तद्गुप्तीनां च तथानुपालनं न सम्यगित्यतिचार एवेति गाथार्थः ॥६५९॥

#### ટીકાર્થ ઃ

મૈથુનનો=મૈથુનની વિરતિરૂપ વ્રતનો, અતિચાર કરકર્માદિ વડે જ્ઞાતવ્ય છે; કેમ કે પરિણામનું વિચિત્રપણું છે

ωX

અને તેની=બ્રહ્મચર્યની, ગુપ્તિનું તે પ્રકારે સમ્યગ્ અનુપાલન નથી, એથી અતિચાર જ થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

# ભાવાર્શઃ

કરકર્મ એટલે રાગથી કોઈને હાથ દ્વારા સ્પર્શ કરવો તે, ''**करकर्म्માदિ''માં 'આ**दિ' પદથી રાગથી કોઈને જોવું, રાગથી લાગણી અભિવ્યક્ત કરવી, વગેરેનું ગ્રહણ કરવાનું છે. આ સર્વ પ્રવૃત્તિથી ચોથા મહાવ્રતમાં અતિચાર પ્રાપ્ત થાય છે; કેમ કે કામના પરિણામનું તેવા પ્રકારનું વિચિત્રપશું છે.

અહીં પ્રશ્ન થાય કે કરકર્માદિમાં મૈથુનસેવન નથી, તોપણ અતિચાર કેમ થાય છે ? તેથી કહે છે – કરકર્માદિ કરનાર સાધુ મૈથુનવિરમણવ્રતની ગુપ્તિનું શાસ્ત્રમાં બતાવ્યું છે તે પ્રકારે સમ્યગ્ અનુપાલન કરતા નથી, માટે અતિચાર જ થાય છે.

અહીં વિશેષ એ છે કે ચોથા વ્રતના પાલન માટે સાધુએ સજાતીય કે વિજાતીય સાથે ક્યાંય પણ રાગનો પરિણામ ન ઊઠે, તે રીતે ગુપ્ત રહેવું જોઈએ; કેમ કે રાગના પરિણામથી સજાતીય કે વિજાતીયના હસ્તસ્પર્શ વગેરે પ્રવૃત્તિ કરતી વખતે ચોથા વ્રતમાં કંઈક મલિનતા કરે તેવો વિચિત્ર પરિણામ પેદા થતો હોવાને કારણે ચોથા વ્રતમાં અતિચાર થાય છે. **II∈પ**cII

# અવતરણિકા ઃ

હવે પાંચમા પરિગ્રહવિરમશરૂપ મૂલગુણના અતિચારને કહે છે –

### ગાથા :

# पंचमगम्मि अ सुहुमो अइआरो एस होइ णायव्वो । कागाइसाणगोणे कप्पट्ठग रक्खणममत्ते ॥६६०॥

# અન્વચાર્થ :

पंचमगम्मि अ=અને પંચમમાં=પરિગ્રહના વિરમણરૂપ પાંચમા વ્રતમાં, सुहुमो अइआरो=સૂક્ષ્મ અતિચાર एसो=આ=આગળમાં કહેવાશે એ, णायव्वो होइ=જ્ઞાતવ્ય થાય છે. (એ સૂક્ષ્મ અતિચાર જ બતાવે છે–) कागाइसाणगोणे=કાગડાદિ, કૂતરા અને ગાયોથી रक्खणः=(તલાદિનું) રક્ષણ (અને) कप्पट्टग=બાળકમાં ममत्ते=મમત્વ.

# ગાચાર્થ :

પરિગ્રહવિરમણરૂપ પાંચમા મહાવ્રતમાં સૂક્ષ્મ અતિચાર આગળમાં કહેવાશે એ જ્ઞાતવ્ય થાય છે. એ સૂક્ષ્મ અતિચાર જ બતાવે છે- કાગડાદિ પક્ષીઓથી, ક્લૂતરાઓથી, ગાથોથી તલાદિનું રક્ષણ અને બાળકમાં મમત્વ.

# રીકા ઃ

पञ्चमे व्रते सूक्ष्मोऽतिचार एषः=वक्ष्यमाणलक्षणो भवति ज्ञातव्यः, काकादिश्वगोभ्यो रक्षणं प्रसारिततिलादेः, तथा कप्पट्ठग त्ति बाले ममत्वं मनागिति गाथार्थः ॥६६०॥ नोंध ः

कागाइसाणगोणे पटमां पंथमी विભक्ति लेवानी छे अने कप्पट्टग शक्ट आणक अर्थमां छे अने टीका प्रमाणे तेने सप्तमी विભक्ति लेवानी छे; अने स्वखणममत्ते सामासिक पट क्षणाय छे, छतां स्वखण शक्टनुं कागाइसाणगाणे साथे अने ममत्ते शब्दनुं कप्पट्टग साथे योकन छे.

### રીકાર્શ :

પાંચમા વ્રતમાં સૂક્ષ્મ અતિચાર આ=વક્ષ્યમાણ લક્ષણવાળો≕હવે કહેવાશે એ સ્વરૂપવાળો, જ્ઞાતવ્ય થાય છે. પાથરેલ તલ વગેરેનું કાગડા આદિ, કૂતરાં, ગાયોથી રક્ષણ કરવું અને બાળક ઉપર થોડું મમત્વ કરવું, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. ં

#### ભાવાર્થ :

સાધુઓ શય્યાતરના ઘરમાં રહેતા હોય છે, અને શય્યાતરે ક્યારેક પોતાનાં તલ વગેરે દ્રવ્યોને તડકામાં તપાવવા માટે પાથર્યાં હોય, અને તે તલાદિનું ત્યાં રહેલ સાધુ કાગડા વગેરે પંખીઓથી, ગાયોથી કે કૂતરાંઓથી રક્ષણ કરે, તો તે સાધુને પાંચમા મહાવ્રતમાં સૂક્ષ્મ અતિચાર લાગે; કેમ કે અવ્યક્ત રીતે પણ શય્યાતર પ્રત્યે કંઈક લાગણીનો પરિણામ હોવાથી સાધુ તેના તલાદિ દ્રવ્યોનું રક્ષણ કરે છે; અને આ સૂક્ષ્મ એવી પણ લાગણી પરિગ્રહરૂપ છે; અથવા નાના બાળકની ચેષ્ટાઓ જોઈને સહેજ પણ તે બાળક પ્રત્યે લાગણીરૂપ મમત્વ ઉત્પન્ન થાય, તો પાંચમા વ્રતમાં સૂક્ષ્મ અતિચાર થાય.

આનાથી એ ફલિત થાય કે અનાભોગ કે સહસાત્કારથી કોઈપણ વ્યક્તિ કે વસ્તુ પ્રત્યે સ્હેજ પણ પ્રગટેલી લાગણી અલ્પ હોવાથી સૂક્ષ્મ અતિચારરૂપ છે; અને કોઈપણ વસ્તુ કે વ્યક્તિ પ્રત્યેની પ્રગટેલી લાગણી અવસ્થિત રહે, તો તે વસ્તુ કે વ્યક્તિ પરિગ્રહરૂપ જ બની જાય છે. IIદદભા

ગાથા :

# दव्वाइआण गहणं लोहा पुण बायरो मुणेअव्वो । अइरित्तधारणं वा मोत्तुं नाणाइउवयारं ॥६६१॥

#### અન્વચાર્થ :

लोहा पुण=વળી લોભથી दव्वाइआण=द्रव्याદિનું गहणं=પ્રહણ, नाणाइउवयारं वा=અથવા જ્ઞાનાદિ ઉપકારને मोत्तुं=भूકીને (ઉપધિનું) अइस्तिधारणं=અતિરિક્ત ધારણ, (એ) बायरो=બાદર (અતિચાર) मुणेअव्वो=જાણવો.

#### ગાથાર્થ :

વળી લોભથી દ્રવ્યાદિનું ગ્રહણ, અથવા જ્ઞાનાદિ ઉપકારને મૂકીને ઉપધિનું અતિરિક્ત ધારણ, એ બાદર અતિચાર જાણવો. રીકા :

69

द्रव्यादीनां ग्रहणं लोभात् पुनस्तथापरिणामादेव बादरो मन्तव्यः, सर्वत्र व्रते भावो वाऽतिचारो द्रष्टव्यः, अतिरिक्तधारणं चोपधेः मुक्त्वा ज्ञानाद्युपकारं बादर एवेति गाथार्थः ॥६६१॥

★ ''ज्ञानादि''मां 'आदि' पटथी दर्शन अने यारिश्रनो संग्रह छे.

★ ''द्रव्यादीनां''માં 'आदि' પદથી શિष्याદિનો સંગ્રહ છે.

#### રીકાર્શ :

વળી તે પ્રકારનો પરિજ્ઞામ હોવાથી જ લોભથી દ્રવ્યાદિનું ગ્રહણ બાદર માનવો≕પરિગ્રહવિરમણ દ્રતમાં બાદર અતિચાર જાણવો, અથવા સર્વત્ર દ્રતમાં ભાવ અતિચાર જાણવો અર્થાત્ દ્રવ્યાદિનું ગ્રહણ એ અતિચાર નથી, પરંતુ દ્રવ્યાદિના ગ્રહણમાં વર્તતો લોભના પરિજ્ઞામરૂપ ભાવ જ સર્વ દ્રતમાં અતિચાર છે, અને જ્ઞાનાદિ ઉપકારને છોડીને ઉપધિનું અતિરિક્ત ધારણ બાદર જ અતિચાર છે; કેમ કે અધિક ઉપધિ મમત્વથી જ રખાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

સંયમજીવનની મ્લાનિ કરે તેવા પ્રકારના લોભના પરિષ્રામથી આહાર, ઉપધિ વગેરે ગ્રહષ્ઠ કરવાથી સાધુને પાંચમા મૂલગુષ્ઠામાં બાદર અતિચાર થાય છે. આ કથન વ્યવહારનયની દષ્ટિથી છે; જ્યારે નિશ્ચયનયની દષ્ટિથી તો સંયમના પરિષ્ઠામથી વિરુદ્ધ એવા લોભાદિના પરિષ્ઠામથી જ બધાં વ્રતોમાં અતિચાર થાય છે. તેથી સર્વ વ્રતોમાં થતો કોઈપષ્ઠ અતિચાર બાહ્ય આચરષ્ઠાત્મક નથી, પરંતુ જીવના અંતરંગ ભાવાત્મક છે, જે અંતરંગ ભાવ સંયમથી વિપરીત પરિષ્ઠામરૂપ છે. આથી લોભથી દ્રવ્યાદિ ગ્રહષ્ઠ કરવાથી પરિગ્રહવિરમષ્ઠ વ્રતમાં બાદર અતિચાર થાય છે.

વળી, સાધુના જ્ઞાનાદિની વૃદ્ધિમાં ઉપકારક ન બનતાં હોય તેવાં દ્રવ્યાદિનું ગ્રહણ કરવાથી તો પાંચમા મહાવ્રતમાં બાદર અતિચાર થાય છે, પરંતુ સાધુના જ્ઞાનાદિની વૃદ્ધિમાં ઉપકારક બનતાં હોય તેવાં દ્રવ્યાદિનો પણ સંયમનો ઉપધાત આદિ કારણ વગર પરિભોગ કરવાથી પણ પાંચમા મહાવ્રતમાં બાદર અતિચાર જ થાય છે; જેમ કે ઠંડીમાં પણ સાધુ સમ્યગ્ યત્ન કરે તો સ્વાંધ્યાયાદિનો ભંગ થાય તેમ ન હોય, છતાં ઠંડી ન લાગે તે માટે કામળી વગેરે અધિક ઉપધિ ધારણ કરીને સ્વાધ્યાયાદિમાં યત્ન કરે, તો તે સાધુને પાંચમા વ્રતમાં બાદર અતિચાર જ થાય છે. **I**દદ્વા

#### અવતરણિકા ઃ

હવે છટ્ટા રાત્રિભોજનવિરમણરૂપ મૂલગુણના અતિચારને કહે છે –

ગાથા :

छट्ठम्मि दिआगहिअं दिअभुत्तं एवमाइ चउभंगो । अइआरो पन्नत्तो धीरेहिं अणंतनाणीहिं ॥६६२॥

### અન્વચાર્થ :

छ्ट्ठम्मि=છड્ઠામાં=રાત્રિભોજનના વિરમણરૂપ છક્રા વ્રતમાં, दिआगहिअं दिअभुत्तं=દિવસમાં ગ્રહણ કરેલું, દિવસમાં ખાધેલું, एवमाइ=એવમાદિ=આવા પ્રકારની આદિવાળો, चउभंगो=ચાર ભંગરૂપ अइआरो= અતિચાર धीरेहिं अणंतनाणीहिं=ધીર એવા અનંતજ્ઞાની વડે पन्नत्तो=પ્રરૂપાયો છે.

## ગાથાર્થ :

રાત્રિભોજનવિરમણરૂપ છટ્ટા વ્રતમાં દિવસે ગ્રહણ કરેલ, દિવસે ખાદ્યેલ, ઇત્યાદિ ચાર ભાંગારૂપ અતિચાર ધીર એવા અનંતજ્ઞાની વડે પ્રરૂપાચો છે.

## રીકા ઃ

षष्ठे व्रते दिवागृहीतं दिवाभुक्तं सन्निधेः परिभोगेन एवमादिश्चतुर्भङ्गः तथाविधपरिणामयोगादतिचारः प्रज्ञप्तो धीरैरनन्तज्ञानिभिरिति गाथार्थः ॥६६२॥

# રીકાર્થ :

સંનિધિથી પરિભોગ વડે દિવાગૃહીત દિવાભુક્ત એવમાદિ ચતુર્ભંગં≕આવા પ્રકારનો ભાંગો આદિમાં છે જેને એવા ચાર ભાંગા, તેવા પ્રકારના પરિણામનો યોગ હોવાથી છટ્ટા વ્રતમાં ધીર એવા અનંતજ્ઞાની વડે અતિચારરૂપ કહેવાયા છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્શઃ

છકા વ્રતમાં ચારભાંગા છે, તે આ પ્રમાશે –

- (૧) દિવાગૃહીત દિવાભુક્ત.
- (૨) દિવાગૃહીત રાત્રિભુક્ત.
- (૩) રાત્રિગૃહીત દિવાભુક્ત.
- (૪) રાત્રિગૃહીત રાત્રિભુક્ત.

આ ચારેય ભાંગાઓમાં ભોજન સંબંધી રાગ-દેષના પરિશામ કરાવે તેવો યોગ હોવાથી અતિચાર થાય છે, એ પ્રમાશે ધીર અને અનંતજ્ઞાની એવા ભગવાન વડે કહેવાયું છે.

આ ચાર ભાંગાઓમાંથી પ્રથમ ભાંગો સર્વથા અતિચારરૂપ નથી, પરંતુ દિવસે વહોરેલ આહારની સંનિધિ રાખીને કાળનું ઉલ્લંઘન કરીને દિવસે વાપરવામાં આવે, તો દિવસે વહોરેલ અને દિવસે ખાધેલ પણ તે આહાર રાત્રિભોજનવિરમણ વ્રતમાં અતિચાર રૂપ બને છે; કેમ કે ખાદ્ય પદાર્થ પ્રત્યે મમત્વનો પરિણામ પ્રગટ્યો હોય ત્યારે જ ખાદ્યપદાર્થને સંનિધિરૂપે રાખવાનો પરિણામ થાય છે. **II૬૬૨**II

### અવતરણિકા ઃ

વ્રતસ્થાપના પૂર્વે શૈક્ષને સૂત્રો ભણાવવાનાં છે, ત્યાર પછી તે સૂત્રોના અર્થો ભણાવવાના છે, તે અર્થો ભણાવતી વખતે ગુરુએ શૈક્ષને છકાયનું સ્વરૂપ, સાધુના છ મૂલગુણનું સ્વરૂપ અને છ મૂલગુણના છ અતિચારોનું સ્વરૂપ કહેવાનું છે. આ રીતે કથનવિધિ પૂરી થયા પછી તે શૈક્ષની પરીક્ષા કરવાની છે. તેથી હવે પરીક્ષાની વિધિ બતાવે છે –

#### ગાથા :

# कहिऊणं कायवए इअ तेसुं नवरमभिगएसुं तु । गीएण परिच्छिज्जा सम्मं एएसु ठाणेसु ॥६६३॥

### અન્વયાર્થઃ

इअ=આ રીતે=પૂર્વમાં બતાવ્યું એ રીતે, कायवए=કાય-વ્રતોને=છ કાયને અને છ વ્રતોને, कहिऊणं=કહીને तेसुं अभिगएसुं तु=ते=छ કાય અને છ વ્રતો, અભિગત હોતે છતે જ गीएण=ગીતાર્થे एएसु ठाणेसु= આ=આગળમાં કહેવાશે એ, સ્થાનોમાં (શૈક્ષની) सम्मं=સમ્યગ્ परिच्छिज्जा=પરીક્ષા કરવી જોઈએ.

★ 'नवरं' વાક્યાલંકારમાં છે.

★ 'तु' एव કારના અર્થમાં છે.

### ગાથાર્થ ઃ

પૂર્વમાં બતાવ્યું એ રીતે છ કાચને અને છ વ્રતોને કહીને, છ કાચ અને છ વ્રતોનો ચથાર્થ બોધ થયે છતે જ ગીતાર્થ સાધુએ આગળમાં કહેવાશે એ સ્થાનોમાં શૈક્ષની સમ્યગ્ પરીક્ષા કરવી જોઈએ.

### રીકા ઃ

कथयित्वा कायव्रतानि इय=एवं=उक्तेन प्रकारेण, तेषु=कायव्रतेषु नवरमभिगतेष्वेव, नानभि-गतेषु, गीतनेति गीतार्थेन साधुना परीक्षयेत् सम्यग्=असम्भ्रान्तः सन् एतेषु स्थानेषु वक्ष्यमाणेष्विति गाथार्थः ॥६६३॥

### ટીકાર્થ :

આ રીતે=ઉક્ત પ્રકારથી=ગાથા ૬૩૭થી ૬૬૨માં કહેવાયેલા પ્રકારથી, કાય-વ્રતોને કહીને, તે=કાય-વ્રતો, અનભિગત હોતે છતે નહીં, અભિગત હોતે છતે જ, ગીતાર્થ સાધુએ આ≕વક્ષ્યમાણ=આગળની બે ગાથામાં કહેવાશે એ, સ્થાનોમાં સમ્યગ્=અસંભ્રાંત છતા, પરીક્ષા કરવી જોઈએ, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

પ્રવ્રજ્યા આપ્યા પછી ગુરુ શૈક્ષને સૂત્રો ભણાવે, સૂત્રોના અર્થો કહે, અને તે અર્થોના કથનમાં શૈક્ષને ગુરુ છ જીવનિકાયનું સ્વરૂપ, છ વ્રતોનું સ્વરૂપ અને છ વ્રતોના અતિચારોનું સ્વરૂપ બતાવે. આ રીતે અર્થીનું કથન કર્યા પછી શૈક્ષ તે અર્થો યથાર્થ સમજ્યો છે કે નહિ, એનો ગુરુ નિર્ણય કરે, અને જો શૈક્ષને અર્થોનો બોધ સમ્યગ્ થયો હોય તો ગીતાર્થ સાધુ તેની પરીક્ષા કરે છે, જેથી તે શૈક્ષ બોધ પ્રમાશે છ કાયાદિને ક્રિયાકાળમાં સમ્યગ્ યોજી શકે છે કે નહિ, તેનો ગુરુ નિર્ણય કરી શકે; અને આ પરીક્ષાની વિધિ આગળની બે ગાથામાં ગ્રંથકાર કહેશે.

# વ્રતસ્થાપનાવસ્તુક /'ચેभ્यो दातव्यानि' દ્વાર / પેટા દ્વાર : 'અભિગત'-'પરીક્ષા' / ગાથા ૬૬૩, ૬૬૪-૬૬૫ 🛛 ७૯

અહીં ''સમ્યગ્ પરીક્ષા કરવી જોઈએ'' એ કથનથી એ દર્શાવવું છે કે શૈક્ષ પોતાને થયેલો બોધ દરેક ઉચિત સ્થાનોમાં યથાર્થ જોડી શકે છે કે નહીં, એ જાણવા માટે ગીતાર્થે સમ્યગ્ પરીક્ષા કરવાની છે; પરંતુ જો તે ગીતાર્થ ગુરુ વિચારે કે ''નજીકમાં આવતો અમુક દિવસ સારો છે અને આની વ્રતસ્થાપના કરવી છે, તેથી તે સારો દિવસ આવે ત્યાં સુધીમાં આ શૈક્ષની જલદી ઉપર-ઉપરથી પરીક્ષા કરી લઉં, જેથી શુભ દિવસ પણ સચવાય અને શુભ મુહૂર્તે આ શૈક્ષની ઉપસ્થાપના પણ થાય.'' આવા પ્રકારના આશયથી કરાતી શૈક્ષની પરીક્ષા સમ્યગ્ નથી; કેમ કે આવી રીતે ઉપર-ઉપરથી પરીક્ષા કરીને ગુરુ શૈક્ષને વ્રતોમાં ઉપસ્થાપે, તો છ વ્રતો ઉચ્ચરાવ્યા પછી તે શૈક્ષ પોતાના બોધને ઉચિત સ્થાનોમાં યથાર્થ જોડી શક્તો ન હોય તો, પોતે લીધેલ વ્રતોમાં જે માલિન્ય કરે તે માલિન્યમાં પ્રબળ નિમિત્ત અવશ્ય ગુરુ બને છે, અને કદાચ શૈક્ષને સૂત્ર-અર્થોનો યથાર્થ બોધ થયેલ હોય તોપણ ગુરુએ ભગવાનની આજ્ઞાનુસાર તે શૈક્ષની પરીક્ષા નહીં કરેલ હોવાથી તે ગુરુ આજ્ઞાભંગાદિ ચાર દોષોને પ્રાપ્ત કરે છે. **ા**દ**દ**ગા

#### ગાચા ઃ

# उच्चाराइ अथंडिल वोसिर ठाणाइ वा वि पुढवीए । नइमाइ दगसमीवे सागणि निक्खित्ततेउम्मि ॥६६४॥

### અન્વચાર્થઃ

(શૈક્ષની પરીક્ષા માટે ગીતાર્થ) **अथंडिल**=અસ્થંડિલમાં=અશુદ્ધ ભૂમિમાં, उच्चाराइ=ઉચ્ચારાદિને वोसिर= વોસિરાવે, **पुढवीए वा वि**=અથવા પૃથ્વીકાયમાં ठाणाइ=સ્થાનાદિને (કરે,) नइमाइ दगसमीवे=નદી આદિમાં પાણીની નજીકમાં (ઉચ્ચારાદિને જ વોસિરાવે અને) सागणि=અગ્નિ સહિત निक्खित्ततेउम्मि=નિક્ષિપ્ત-તેજવાળામાં (ઉચ્ચારાદિને જ કરે.)

### ગાથાર્થ :

રીક્ષની પરીક્ષા માટે ગીતાર્થ અશુદ્ધ ભૂમિમાં મળ વગેરે વોસિરાવે, અથવા પૃથ્વીકાયમાં કાથોત્સર્ગાદિ કરે, નદી આદિમાં પાણીની નજીકમાં મળ વગેરે જ વોસિરાવે અને અગ્નિ સહિત નિક્ષિપ્ત તેજવાળી શુદ્ધ ભૂમિ વગેરેમાં મળ વગેરે જ કરે.

## રીકા ઃ

उच्चासदि अस्थण्डिले व्युत्सृजति तत्परीक्षार्थं गीतार्थः, स्थानादि वा पृथिव्यां करोति, स्थानं= कायोत्सर्गः आदिशब्दान्निषीदनादिपरिग्रहः, नद्यादावुदकसमीपे उच्चाराद्येव व्युत्सृजति, तथा साग्नौ निक्षिप्ततेजसि स्थण्डिलादौ उच्चाराद्येव करोतीति गाथार्थः ॥६६४॥

★ ''ज्रच्वारादि''मां 'आदि' पहथी प्रस्रवण वगेरेनुं ग्रहण छे.

- ★ ''નિષીदनादि''માં 'आदि' શબ્દથી ચાલવું, સૂવું, ઉપકરણો મૂકવાં વગેરે ક્રિયાઓનો સંગ્રહ છે.
- ★ ''**સ્થण્डिलादौ''**માં '**આदિ'** શબ્દથી અસ્થંડિલનું ગ્રહણ છે.

## ટી<del>ક</del>ાર્થઃ

તેની પરીક્ષા અર્થે==શૈક્ષની પરીક્ષા કરવા માટે, ગીતાર્થ અસ્થંડિલમાં=જીવોથી યુક્ત ભૂમિમાં, ઉચ્ચારાદિને વોસિરાવે છે, અથવા પૃથ્વીમાં સ્થાનાદિને=કાયોત્સર્ગ વગેરેને, કરે છે. સ્થાન એટલે કાયોત્સર્ગ, ''સ્થાનાદિ''માં ' आદિ' શબ્દથી બેસવા વગેરેનો પરિગ્રહ છે. નદી વગેરેમાં પાણીની નજીકમાં ઉચ્ચારાદિને જ વોસિરાવે છે, તથા અગ્નિ સહિત નખાયેલ તેજવાળા સ્થંડિલાદિમાં=શુદ્ધ ભૂમિ વગેરેમાં, ઉચ્ચારાદિને જ=મળત્યાગાદિને જ, કરે છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

# અવતરણિકા ઃ

तथा -

# અવતરણિકાર્થ :

પૂર્વગાથામાં શૈક્ષની પરીક્ષા કરવાનાં સ્થાનો બતાવ્યાં. તે સિવાય અન્ય પણ સ્થાનો બતાવવા માટે ગ્રંથકાર '<mark>તથ</mark>ા'થી સમુચ્ચય કરે છે –

### ગાથા :

वियणऽभिधारण वाए हरिए जह पुढविए तसेसुं च । एमेव गोअरगए होइ परिच्छा उ काएहिं ॥६६५॥

### અન્વચાર્થઃ

वाए=વાતવિષયક (પરીક્ષા માટે) वियणऽभिधारण=વીંજણાનું અભિધારણ (કરે,) हरिए=હરિતવિષયક= વનસ્પતિવિષયક, तसेसुं च=અને ત્રસવિષયક (પરીક્ષા માટે) जह पुढविए=જે રીતે પૃથ્વીકાયમાં (કરે તે રીતે વનસ્પતિકાયમાં અને ત્રસકાયમાં કરે) एमेव=એ રીતે જ गोअरगए=(શૈક્ષ) ગોચરી ગયે છતે काएहिं= કાયો દ્વારા=છ જીવનિકાયો દ્વારા, परिच्छा उ=પરીક્ષા જ होइ=થાય છે.

### ગાથાર્થ :

વાઉકાથવિષયક પરીક્ષા માટે વીંજણાનું ધારણ કરે, વનસ્પતિવિષયક અને ત્રસવિષયક પરીક્ષા માટે જે રીતે પૃથ્વીકાય વિષયક પરીક્ષા માટે કરે તે રીતે અશુદ્ધ ભૂમિમાં ઉચ્ચારાદિ જ વોસિરાવે, એ રીતે જ શૈક્ષ ગોચરી ગયે છતે છ કાયો દ્વારા પરીક્ષા જ થાય છે.

# રીકા :

व्यञ्जनाभिधारणं वाते करोति, हरिते यथा पृथिव्यां उच्चाराद्येव व्युत्सृजति, त्रसेषु च द्वीन्द्रियादिषु यथा पृथिव्यामिति, एवमेव यथासम्भवं गोचरगते शिक्षके भवति परीक्षा कायैः रजःसंस्पृष्टग्रहणादिनेति गाथार्थः ॥६६५॥

★ ''रजःसंस्पृष्टग्रहणादिना''માં 'आदि' પદથી સચિત્ત પાણીમાં મૂકેલ આહારને વહોરાવારૂપ જલસંસ્પૃષ્ટગ્રહણ, ચૂલા ઉપરથી ઉતારેલા આહારને વહોરવારૂપ તેજસંસ્પૃષ્ટગ્રહણ વગેરેનો સંગ્રહ છે.

### રીકાર્થ :

વાતવિષયક પરીક્ષા માટે વીંજણાનું અભિધારણ કરે, હરિતવિષયક પરીક્ષા માટે જે પ્રમાણે પૃથિવીવિષયક પરીક્ષા માટે કરે છે, તે પ્રમાણે અસ્થંડિલમાં ઉચ્ચારાદિને જ વોસિરાવે છે, અને બેઇન્દ્રિયાદિ ત્રસવિષયક પરીક્ષા માટે જે રીતે પૃથિવીવિષયક પરીક્ષા માટે કરે છે તે રીતે જ કરે છે. આ રીતે જ શૈક્ષ ગોચરી માટે ગયે છતે રજથી સંસ્પૃષ્ટના ગ્રહણાદિ દ્વારા કાયોથી≔પૃથ્વી આદિ છ કાયોથી, સંભવ પ્રમાણે પરીક્ષા થાય છે. એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

શૈક્ષને અર્થનો બોધ સમ્યગ્ થયો છે કે નંહિ તેની ગીતાર્થ સાધુ પરીક્ષા કરે, તેમાં પૃથ્વીકાયવિષયક બે રીતે પરીક્ષા કરે : સ્વયં અશુદ્ધ ભૂમિમાં મળ-મૂત્રાદિ પરઠવે અથવા તો સચિત્ત પૃથ્વી ઉપર આસન પાથરીને બેસવા વગેરેની કિયાઓ કરે. અપકાયવિષયક પરીક્ષા કરવા માટે અર્ધ સુકાયેલી નદી વગેરેની રેતાળ જમીનમાં કંઈક પાણી હોય તેની નજીકમાં મળ વગેરે પરઠવે. તેઉકાયવિષયક પરીક્ષા કરવા માટે અગ્નિસહિત નખાયેલા તેજવાળી શુદ્ધ ભૂમિમાં મળ વગેરે વોસિરાવે અર્થાત્ કોઈ ભૂમિમાં અગ્નિ બળતો હોય અને તે અગ્નિનનું તેજ તે ભૂમિની બાજુની ભૂમિ પર પડતું હોય તો તે અન્ય ભૂમિ અગ્ન્કાયના જીવોથી સંસક્ત હોય છે, તોપણ તે ભૂમિમાં શૈક્ષની તેઉકાયના વિષયમાં પરીક્ષા માટે ગીતાર્થ સાધુ મળ વગેરે વોસિરાવે. વળી, વાઉકાયવિષયક શૈક્ષની પરીક્ષા કરવા માટે ગીતાર્થ સાધુ વીંજણાથી હવા ખાય, વનસ્પતિવિષયક પરીક્ષા કરવા અર્થે વનસ્પતિ ઉપર મળ વગેરે પરઠવે, અને ત્રસકાયવિષયક પરીક્ષા કરવા માટે બેઇંદ્રિયાદિ જીવાકુલભૂમિમાં મળ વગેરે પરઠવે. આ રીતે છકાયના વિષયમાં સર્વ આચરણા અન્યથા કરવા દ્વારા નવદીક્ષિતને સૂત્રોના અર્થોનો સમ્યગ્ બોધ થયો છે કે નહિ, તેની ગીતાર્થ સાધુ સચિત્ત પૃથ્લી, પાણી વગેરેથી ખરડાયેલ ભિક્ષા ગોચરીએ ગયેલ હોય ત્યારે તેની પરીક્ષા માટે ગીતાર્થ સાધુ સચિત્ત પૃથ્લી, પાણી વગેરેથી

### અવતરણિકા ઃ

પૂર્વની બે ગાથામાં શૈક્ષની પરીક્ષા કરવા અર્થે શૈક્ષ સાથે ગયેલ ગીતાર્થ સાધુની વિપરીત આચરણાઓ દર્શાવી. હવે તે વિપરીત આચરણાઓ દ્વારા શૈક્ષની કઈ રીતે પરીક્ષા થાય, તે જણાવતાં કહે છે –

### ગાથા :

# जइ परिहरेइ सम्मं चोएइ व घाडिअं तहा(? तया) जोग्गो । होइ उवठावणाए तीए य विही इमो होइ ॥६६६॥

### અન્વચાર્થઃ

जड़ सम्मं=જો (સ્વયં) સમ્યગ્ परिहरेइ=પરિહાર કરે છે, घाडिअं व=અથવા ધાટિકને चोएइ=પ્રેરે છે, तया=ત્યારે (શૈક્ષ) उवठावणाए=ઉપસ્થાપનાને जोग्गो होइ=યોગ્ય થાય છે. तीए य=અને તેની=ઉપસ્થાપનાની, इमो=આ=આગળમાં કહેવાશે એ, विही होइ=વિધિ છે.

★ મૂળગાથામાં तहा છે તેને સ્થાને ટીકા પ્રમાણે तया હોવું બોઈએ.

ગાથાર્થ :

જો સ્વચં સમ્યગ્ પરિહાર કરે, અથવા પોતાની સાથે આવેલ સંઘાટકને 'આ અચુક્ત છે,' એમ પ્રેરણા કરે, તો તે શૈક્ષ ઉપસ્થાપનાને યોગ્ય થાય છે, અને ઉપસ્થાપનાની આગળમાં કહેવાશે એ વિદ્યિ છે.

# ટી<del>કા</del> ઃ

यदि परिहरति सम्यक् स्वतः चोदयति वा घाटिकं=द्वितीयं 'अयुक्तमेतद्'इत्येवं, तदा योग्यो भवत्युपस्थापनायाः, इतरथा भजना, तस्याश्च उपस्थापनाया विधिरयं भवति वक्ष्यमाणलक्षण इति गाथार्थः ॥६६६॥

# ટીકાર્થઃ

ગીતાર્થ પરીક્ષા કરે ત્યારે શૈક્ષ જો સ્વયં સમ્યક્ પરિહાર કરે, અથવા ઘાટિકને=દ્વિતીયને=પોતાને સાથે આવેલ તે ગીતાર્થ સાધુને, 'આ અયુક્ત છે,' એ પ્રમાણે પ્રેરણા કરે, ત્યારે ઉપસ્થાપનાને યોગ્ય થાય છે; અન્યથા=પોતે સમ્યગ્ પરિહાર ન કરે અથવા વિપરીત આચરણા કરતા તે સંઘાટક સાધુને પ્રેરે નહિ તો, ભજના છે=ઉપસ્થાપના કરવામાં વિકલ્પ છે; અને તેની=ઉપસ્થાપનાની, વિધિ આ=વક્ષ્યમાણ લક્ષણવાળી= આગળમાં કહેવાનાર સ્વરૂપવાળી છે.

# ભાવાર્થ :

પૂર્વની બે ગાથામાં કહ્યું તે રીતે શૈક્ષની પરીક્ષા કરવા માટે ગીતાર્થ સાધુ સર્વ વિપરીત આચરણાઓ કરે તે વખતે, જો શૈક્ષ પોતે અશુદ્ધ ભૂમિનો પરિહાર કરીને નિર્દોષ ભૂમિમાં મળ વગેરે વોસિરાવે અથવા તો પોતાની સાથે આવેલ સાધુને નિષેધે કે ''આ પ્રકારની સદોષ ભૂમિમાં પરઠવવું અયોગ્ય છે," તો તે શૈક્ષ ઉપસ્થાપના માટે યોગ્ય છે, તેવો નિર્ણય થઈ શકે; કેમ કે સાથે આવેલ સાધુની વિપરીત આચરણા જોવા છતાં શૈક્ષ પોતાને જે પ્રમાણે છ કાયનો બોધ છે, તે પ્રમાણે છકાયના જીવોની સમ્યગ્ યતના કરે છે, અને સાથે આવેલ વિપરીત આચરણા કરતા સંઘાટકને પણ સમ્યગ્ યતના કરવા માટે પ્રેરણા કરે છે. આનાથી નક્કી થાય કે આ શૈક્ષ પોતાના થયેલા સૂત્રોના અર્થાના બોધનું ક્રિયાકાળમાં સમ્યગ્ યોજન કરી શકે છે, આથી વ્રતોમાં ઉપસ્થાપના કરવા માટે યોગ્ય છે.

વળી, ઇતરથા ભજના છે. અર્થાત્ સાથે રહેલા સંઘાટકને વિપરીત આચરણા કરતા જોઈને શૈક્ષ પણ સંઘાટકની જેમ જ અશુદ્ધ ભૂમિમાં મળ આદિ પરઠવે, અને સંઘાટકને નિર્દોષ ભૂમિમાં પરઠવવા પ્રેરણા પણ કરે નહિ, તો તેવા શૈક્ષની વ્રતસ્થાપના કરવામાં વિકલ્પ છે. અને તે વિકલ્પ આ રીતે –

વ્રતસ્થાપના માટે વર્તમાનમાં અયોગ્ય હોવા છતાં કાલાંતરે સૂત્રોના અર્થોનો યથાર્થ બોધ કરીને ક્રિયાકાળમાં સમ્યગ્ યોજન કરી શકે, તો તે શૈક્ષ પાછળથી પણ વ્રતસ્થાપનાને યોગ્ય થાય; પરંતુ જે શૈક્ષ યતનાના પરિણામ વગરનો હોય કે બોધ કરવા પ્રત્યે ઉપેક્ષાવાળો હોય, તે શૈક્ષને અયોગ્ય જાણીને વ્રતોમાં સ્થાપના તો ન કરાય, પરંતુ વિધિપૂર્વક તેનો ત્યાગ કરવો જોઈએ. વળી યોગ્ય શૈક્ષની વ્રતસ્થાપના કરવાની વિધિ આગળની ગાથામાં કહેવાશે. **ા**દદદ્યા ગાથા :

# अहिगय णाउस्सग्गं वामगपासम्मि वयतिगेक्केकं । पायाहिणं निवेअण गुरुगुण दिस दुविह तिविहा वा ॥६६७॥

### અન્વચાર્થઃ

अहिगय=અભિગતને=બોધ પામેલા શિષ્યને, णाउ=જાણીને उस्सग्मं=કાયોત્સર્ગને (કરે છે.) वामगपासम्मि=ડાબા પાસમાં (શિષ્યને સ્થાપીને) वयतिगेक्केकं=એકેક વ્રતને ત્રણ વાર (બોલે છે, ફરી નવકારના પાઠ વડે) पायाहिणं=પ્રદક્ષિણાપૂર્વકુ निवेअण=નિવેદન=શિષ્ય ગુરુને નિવેદન કરે છે, गुरुगुण= ગુરુગુણો વડે (વધ, એવો ગુરુ આશીર્વાદ આપે છે.) दुविह तिविहा वा=બે પ્રકારે કે ત્રણ પ્રકારે दिस=દિશા હોય છે.

### ગાથાર્થ :

શિષ્યને બોધ પામેલ જાણીને ગુરુ કાચોત્સર્ગને કરે છે, ત્યારબાદ ડાબી બાજુ શિષ્યને સ્થાપીને એકેક વ્રતને ત્રણ વાર બોલે છે, ફરી નવકાર બોલવા હારા પ્રદક્ષિણાપૂર્વક, શિષ્ય ગુરુને નિવેદન કરે છે, 'ગુરુગુણો વડે વધ," એ પ્રકારે ગુરુ આશીર્વાદ આપે છે. બે પ્રકારની કે ત્રણ પ્રકારની દિશા હોય છે.

### રીકા :

अभिगतं ज्ञात्वा शिष्यं कायोत्सर्गं कुर्वन्ति गुखः, वामपार्श्वे शिष्यं स्थापयित्वा व्रतं त्रीन् वारानेकैकं पठन्ति, पुन: प्रादक्षिण्यं नमस्कारपाठेन निवेदनं 'युष्माभिरपि महाव्रतान्यारोपितानि इच्छामोऽनुशास्तिं' इत्यादिलक्षणं, गुरुगुण इति 'गुरुगुणैर्वर्द्धस्व' इत्याचार्यवचनं, दिग् द्विविधा त्रिविधा वा भवति साधु-साध्वीभेदेनेति गाथासमासार्थः ॥६६७॥

★ ''<mark>યુष્माभिर्सप''</mark>માં 'अपि' થી એ જણાવવું છે કે મારા વડે તો વ્રતો સ્વીકારાયાં, પરંતુ **આપના વડે પણ** વ્રતો આરોપાયાં.

### રીકાર્થ :

શિષ્યને અભિગત=બોધવાળો, જાણીને ગુરુ કાયોત્સર્ગને કરે છે, ત્યારપછી શિષ્યને ડાબા પાસામાં સ્થાપીને ગુરુ એક એક વ્રતને ત્રણ વાર બોલે છે, શિષ્ય કરી નમસ્કારના પાઠ દ્વારા=નવકારમંત્ર બોલવા દ્વારા, ''તમારા વડે પણ મહાવ્રતો આરોપાયાં છે, હું અનુશાસ્તિને ઇચ્છું છું,'' ઇત્યાદિ સ્વરૂપવાળું પ્રાદક્ષિણ્ય=પ્રદક્ષિણાપૂર્વકનું, નિવેદન કરે, ''ગુરુગુણો વડે વધ,'' એ પ્રમાણે આચાર્યનું વચન છે=આચાર્ય શૈક્ષને કહે છે. દિશા સાધુ-સાધ્વીના ભેદથી બે પ્રકારવાળી કે ત્રણ પ્રકારવાળી હોય છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો સમાસથી અર્થ છે.

### ભાવાર્થઃ

પરીક્ષા કરવા દ્વારા છ કાયનો, છ વ્રતોનો અને છયે વ્રતોના અતિચારોનો શૈક્ષને યથાર્થ બોધ થયેલ છે એ પ્રમાશે જાણીને, શિષ્યની વ્રતોમાં સ્થાપના કરવા અર્થે ગુરુ કાયોત્સર્ગ કરે. ત્યારપછી પોતાના ડાબા પડખે શૈક્ષને ઊભો રાખીને વ્રતો ઉચ્ચરાવવા માટે ગુરુ એકેક વ્રતને ત્રજ્ઞ વાર બોલે, ત્યારપછી નમસ્કાર મંત્ર બોલવાપૂર્વક શિષ્ય પ્રદક્ષિજ્ઞા આપે અને ગુરુને કહે કે "આપના વડે મારામાં મહાવ્રતો આરોપિત કરાયાં, હવે હું અનુશાસનને ઇચ્છું છું." આ રીતે શિષ્ય અનુશાસન માંગે ત્યારે ગુરુ પજ્ઞ આશીર્વચનરૂપે શિષ્યને કહે કે "તું ઘજ્ઞા ગુજ્ઞો વડે વૃદ્ધિ પામ." આવા પ્રકારનાં ગુરુનાં આશીર્વચનો શિષ્યને ગુજ્ઞોની વૃદ્ધિ કરવા માટે ઉત્સાહિત કરે છે.

વળી, ઉપસ્થાપના વખતે સાધુને આશ્રયીને બે પ્રકારે દિગ્બંધ કરવાનો હોય છે અને સાધ્વીને આશ્રયીને ત્રણ પ્રકારે દિગ્બંધ કરવાનો હોય છે, જેનું વર્શન ગ્રંથકાર સ્વયં આગળમાં કરવાના છે. IIદદઊI

# અવતરણિકા ઃ

व्यासार्थमाह –

# અવતરણિકાર્થ :

પૂર્વગાથામાં વ્રતસ્થાપનાની વિધિ સંક્ષેપથી વર્ણવી, હવે તે વિધિના અર્થને વિસ્તારથી કહે છે –

### ગાથા :

# उदउल्लाइपरिच्छा अभिगय नाऊण तो वए दिंति । चिइवंदणाइ काउं तत्थ वि अ करिंति उस्सग्गं ॥६६८॥

# અન્વચાર્થ :

उदउझाइपरिच्छा=ઉદકઆર્દ્રાદિની પરીક્ષા વડે अभिगय=અભિગતને=જણાયેલ ષટ્કાયાદિના સ્વરૂપવાળા શિષ્યને, नाऊण=જાણીને तो=ત્યારપછી वए दिंति=(ગુરુ) વ્રતોને આપે છે, तत्थ वि अ=અને ત્યાં પણ=વ્રતોની ઉપસ્થાપનામાં પણ, चिइवंदणाइ= ચૈત્યવંદનાદિ વડે काउं=કરીને उस्सग्गं कर्सिति=કાયોત્સર્ગને કરે છે.

# ગાથાર્થ :

ઉદકઆર્ડ્રાદિની પરીક્ષા વડે શિષ્યને બોધવાળો જાશીને ત્યારપછી ગુરુ વ્રતોને આપે છે, અને વ્રતોની ઉપસ્થાપનામાં પણ ચેત્યવંદનાદિ વિધિ વડે કરીને ગુરુ કાચોત્સર્ગને કરે છે.

### ડીકા ઃ

उदकार्द्रादिपरीक्षया आगमोक्तया अभिगतं=विदिततत्क्वरूपं ज्ञात्वा शिष्यं ततो वतानि ददति गुखः, कथमित्याह-चैत्यवन्दनादिना कृत्वा पूर्वोक्तविधानेन, तत्रापि च उपस्थापनायां कुर्वन्ति कायोत्सर्गमिति गाथार्थः ॥६६८॥

★ ''उदकार्द्रादिपरीक्षया''માં 'आदि' પદથી ગાથા ૬૬૪-૬૬૫માં બતાવેલ અન્ય પરીક્ષાનો સંગ્રહ છે.

★ ''तन्नापि''માં 'अपि'થી એ દર્શાવવું છે કે પ્રવ્રજ્યાદાન વખતે તો ગુરુ ચૈત્યવંદનાદિ વિધિ વડે કરીને કાયોત્સર્ગ જ્ય છે. પટંદ્ર ત્યાં પણ=વ્યતસ્થાપનામાં પણ, ચૈત્યવંદનાઉ પૂર્વોક્ત વિધિ વડે કરીને ગુરૂ કાયોત્સર્ગ કરે છે.

# ડી<del>ક</del>ાર્થ ઃ

આગમમાં કહેવાયેલી ઉદકાર્દ્ર આદિની પરીક્ષા દ્વારા અભિગત=વિદિત તેના સ્વરૂપવાળા=જાણેલ છે છ કાયાદિનું સ્વરૂપ જેણે એવા, શિષ્યને જાણીને, ત્યારપછી ગુરુ શિષ્યને વ્રતો આપે છે. કેવી રીતે વ્રતો આપે છે ? એથી કહે છે – ચૈત્યવંદનાદિરૂપ પૂર્વમાં કહેવાયેલ વિધાન વડે=વિધિ વડે, કરીને અને ત્યાં પણ= ઉપસ્થાપનામાં પણ, ગુરુ કાયોત્સર્ગને કરે છે. એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

શૈક્ષની પરીક્ષા માટે ગુરુ શાસ્ત્રવિધિ પ્રમાણે પાણીથી ભીની જમીન વગેરે સદોષ ભૂમિમાં ઉચ્ચારાદિ પરઠવે, ત્યારે શૈક્ષ પૂર્વમાં કહ્યું એ પ્રમાણે સ્વયં તેવી ભૂમિનો ત્યાગ કરે અથવા સાથે આવેલા તે ગીતાર્થ સાધુને નિર્દોષ ભૂમિમાં પરઠવવા માટે પ્રેરે, તો તે શૈક્ષ વ્રતસ્થાપનાને યોગ્ય હોવાથી તેની ઉપસ્થાપના કરવા માટે ચૈત્યવંદનાદિ વિધિ કરીને ગુરુ કાયોત્સર્ગ કરે છે. **ા૬૬૮ા** 

## અવતરણિકા ઃ

किं कुर्वन्तीत्याह –

## અવતરણિકાર્થ :

```
કાયોત્સર્ગ કર્યા પછી ગુરુ શું કરે છે, એથી કહે છે –
```

### ગાથા ઃ

गुरवो वामगपासे सेहं ठावित्तु अह वए दिंति । एक्किकं तिक्खुत्तो इमेण ठाणेणमुवउत्ता ॥६६९॥

### અન્વચાર્થ :

वामगपासे=ડાબા પડખે सेहं ठावित्तु=શૈक्षને સ્થાપીને अह=ત્યારપછી इमेण ठाणेण=આ=આગળમાં કહેવાશે એ, સ્થાન વડે उवउत्ता=ઉપયુક્ત गुरवो=ગુરુ एक्तिकं=એકેક વ્રતને तिक्खुत्तो=ત્રણ વાર दिंति= આપે છે.

### ગાથાર્થ :

ડાબા પડખે શૈક્ષને સ્થાપીને ત્યારપછી આગળમાં કહેવાશે એ સ્થાન વડે ઉપચુક્ત છતા ગુરુ એકેક વ્રતને ત્રણ વાર આપે છે.

### કારા

गुखो वामपार्श्वे शिक्षकं स्थापयित्वा अथ=अनन्तरं व्रतानि (?व्रतं) ददति एकैकं त्रिकृत्व:=त्रीन् वारान् अनेन स्थानेन वक्ष्यमाणेनोपयुक्ताः सन्त इति गाथार्थः ॥६६९॥

### नोंध ः

٤۶

टीडामां व्रतानि छे तेने स्थाने व्रतं होय तेम लासे छे.

### ટીકાર્થ :

ડાબા પાસામાં શિષ્યને સ્થાપીને ત્યારપછી આ=વક્ષ્યમાણ=આગળમાં કહેવાનાર, સ્થાન વડે ઉપયુક્ત છતા ગુરુ એક એક વ્રતને ત્રણ વાર આપે છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે. ‼૬૬૯‼

### અવતરણિકા ઃ

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે આગળમાં કહેવાશે એ સ્થાન વડે ઉપયુક્ત છતા ગુરુ શિષ્યને ત્રણ વાર વ્રતો ઉચ્ચરાવે. તેથી હવે તે સ્થાન બતાવે છે —

#### ગાથા :

# कोण्परपट्टगगहणं वामकरानामिआय मुहपोर्त्ति । रयहरण हत्थिदंतुझएहिं हत्थेहुवट्ठावे ॥६७०॥

#### અન્વચાર્થ :

कोप्परपट्टगगहणं=કોણી વડે પટ્ટકનું=ચોલપટ્ટાનું, ગ્રહણ (કરે), वामकरानामिआय मुहपोर्त्ति=ડાબા હાથની અનામિકા વડે મુહપત્તિને (ગ્રહણ કરે,) हत्थिदंतुल्लएहिं हत्थेहिं=હાથીના દાંત તુલ્ય હાથ વડે रयहरण= રજોહરણ દ્વારા उबद्वावे=ઉપસ્થાપે.

#### ગાથાર્થ :

બે કોણી વડે ચોલપટ્ટાનું ગ્રહણ કરે, ડાબા હાથની અનામિકા આંગળી વડે મુહપત્તિનું ગ્રહણ કરે, હાથીના દાંત જેવા ઉન્નત હાથ વડે રજોહરણ હારા ગુરુ શિષ્યનું વ્રતોમાં ઉપસ્થાપન કરે.

#### રીકા :

कूर्ण्यराभ्यां पट्टग्रहणं, पट्टः=चोलपट्टकः, वामकरानामिकथा मुखवस्त्रिकाग्रहणं, रजोहरणेन हस्ति-दन्तोन्नताभ्यां हस्ताभ्यामुपस्थापयेदिति गाथार्थः ॥६७०॥

### ડીકાર્થ :

બે કોણી દ્વારા પટ્ટનું ગ્રહણ કરે, પટ્ટ એટલે ચોલપટ્ટો. ડાબા હાથની અનામિકા આંગળી વડે મુખવસ્ત્રિકાનું=મુહપત્તિનું, ગ્રહણ કરે. હાથીના દાંત જેવા ઉન્નત એવા બે હાથ વડે રજોહરણ દ્વારા ઉપસ્થાપે=ગુરુ શિષ્યને વ્રતોમાં ઉપસ્થાપે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થઃ

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે આગળમાં કહેવાશે એ સ્થાન વડે ઉપયુક્ત એવા ગુરુ શિષ્યને ડાબા પડખે ઊભા રાખીને ત્યારબાદ એક એક વ્રતને ત્રણ ત્રણ વાર ઉચ્ચરાવે, અને તે સ્થાન પ્રસ્તુત ગાથામાં બતાવે છે કે प्रतस्थापनावस्तुङ / 'यथा दातव्यानि' द्वार / पेटा द्वार : 'निवेदन'-'आशीर्वचन' / आथा ५७०-५७१ 20

ગુર કોણીથી ચોલપટ્ટાને પકડીને ડાબા હાથની અનામિકા આંગળી દ્વારા મુહપત્તિને ગ્રહણ કરે. અને હાથીના દાંત જેવા ઉન્નત એવા બે હાથ વડે રજોહરણને પકડીને શિષ્યનું વ્રતોમાં ઉપસ્થાપન કરે.

આશય એ છે કે જેમ કોઈ દાતા યાચકને બે હાથ ઊંચા કરીને દ્રવ્ય આપતો હોય, તેમ વ્રતોની યાચના કરનાર શૈક્ષને વ્રતોના દાતા એવા ગુરુ વ્રતો આપી રહ્યા હોય, તેવા પ્રકારની મુદ્રા દર્શાવવા માટે ગુરુ ઉન્નત એવા બે હાથમાં રજોહરણ રાખે અને આવી મુદ્રાથી શિષ્યમાં મહાવ્રતોનું ગુરુ આરોપણ કરતા હોય, તેવો ભાવ અભિવ્યક્ત થાય છે. IIE 901

### અવતરણિકા :

पनश्च वन्दनपूर्वकं कायोत्सर्गानन्तरं यद्भ्भवेदित्येतद्यथा सामायिके तथैव द्रष्टव्यं, किञ्चित्पुनराह –

# અવતરણિકાર્શ :

અને વળી વંદનપૂર્વક=ચૈત્યવંદનાદિ વિધિ કરવાપૂર્વક. કાયોત્સર્ગની અનંતર=કાયોત્સર્ગ કર્યા પછી, જે કરવા યોગ્ય વિધાન થાય, એ વિધાન જે પ્રકારે સામાયિક વિષયક છે=પ્રવ્રજ્યાદાન વિષયક છે, તે પ્રકારે જ ઉપસ્થાપના વિષયક જાણવું. છતાં ઉપસ્થાપના વિષયક વિધિમાં ગ્રંથકાર કંઈક ફરી કહે છે –

ગાશા :

# पायाहिणं निवेअण करिति सिस्सा तओ गुरू भणइ । वडाहि गरुगणेहिं एत्थ परिच्छा इमा वऽण्णा ॥६७१॥

### सन्वयार्थ :

सिस्सा=शिष्यो पायाहिणं=प्रदक्षिशापूर्वड निवेअण=निवेदन करिति=डरे છे, तओ=त्यारपछी गुरू = गुर् भणइ=કહે છે : गुरुगुणेहिं=ગુરુ ગુશો વડે बड्ढाहि=વધ. एत्थ व=અને અહીં इमा=आ=હવે કહેવાશે એ, अण्णा=अन्य परिच्छा=५२ीक्षा थाय छे.

### ગાશાર્થ :

શિષ્યો પ્રદક્ષિણાપૂર્વક નિવેદન કરે છે, ત્યારપછી ગુરૂ કહે છે કે "ઘણા ગુણો વડે વધ." અને આ પ્રસ્તાવમાં હવે કહેવાશે એ અન્ય પરીક્ષા થાય છે.

#### ટીકા :

प्रादक्षिण्यं नमस्कारेण निवेदनं कुर्वन्ति शिष्याः यथावसरं, ततो गुरुर्भणति, किमित्याह-'वर्द्धस्व गुरुगुणै रिति, अत्र प्रस्तावे परीक्षा इयं चान्या भवतीति गाथार्थ: ॥६७१॥

#### રીકાર્શ :

પ્રદક્ષિણાપૂર્વક નમસ્કાર દારા શિષ્યો અવસર પ્રમાણે નિવેદન કરે છે. ત્યારપછી ગુરૂ કહે છે. શું કહે છે ? એથી કહે છે- ''ગુરૂગુણો વડે વધ,'' એ પ્રમાણે કહે છે, અને આ પ્રસ્તાવમાં=વ્રતસ્થાપનાના પ્રસંગમાં, આ અન્ય પરીક્ષા થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. Jain Education International or Personal & Private Use Only

### ભાવાર્થ :

શિષ્યની વ્રતોમાં ઉપસ્થાપના કરતી વખતે પ્રથમ ગુરુ ચૈત્યવંદનાદિ વિધિપૂર્વક કાયોત્સર્ગ કરે છે, ત્યારપછી શિષ્યને ત્રણ વાર વ્રતો આપે છે, અને ત્યારબાદ કરવાની વિધિ પ્રવ્રજયાદાન વખતે જે પ્રકારે કરવામાં આવે છે, તે પ્રકારે જ અહીં જાણવી. છતાં તેમાંથી અહીં કંઈક વિશેષ વિધિ બતાવે છે –

ગુરુએ કાયોત્સર્ગ કર્યા પછી શિષ્ય નવકારપૂર્વક પ્રદક્ષિણા આપે અને વ્રતસ્થાપના પછી કહેવાના અવસર પ્રમાશે ગુરુને નિવેદન કરે કે ''તમે મારામાં મહાવ્રતોનું આરોપણ કર્યું, હું અનુશાસનને ઇચ્છું છું.'' આ રીતે નિવેદન કરવા દ્વારા શિષ્ય ગુણવાન ગુરુના પારતંત્ર્યને સ્વીકારે છે. ગુરુ પણ તેને આશીર્વચન આપે કે ''તું ઘણા ગુણો વડે વૃદ્ધિ પામ.''

જોકે આ વિધિ પ્રવ્રજ્યાદાન વખતે બતાવેલી વિધિમાં અંતર્ભાવ પામે છે, છતાં અહીં ફરી બતાવવાનો આશય એ છે કે પ્રવ્રજ્યાદાન કરતી વખતે શિષ્યની પરીક્ષા કરવાની નથી, જ્યારે વ્રતસ્થાપના કરતી વખતે પ્રદક્ષિણા આપતા શૈક્ષની પરીક્ષા કરવાની છે. માટે પ્રવ્રજ્યાદાનની વિધિ અંતર્ગત જ વ્રતસ્થાપનાની આ પ્રદક્ષિણા વગેરેની વિધિ છે, તોપણ ગ્રંથકારે તેનો ફરી ઉલ્લેખ કરેલ છે, અને આ અન્ય પરીક્ષા આગળની ગાથામાં સ્વયં ગ્રંથકાર દર્શાવશે. IIદ્ર91I

### અવતરણિકા ઃ

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે પ્રદક્ષિણાપૂર્વક નિવેદન કરતી વખતે શૈક્ષોની અન્ય પરીક્ષા થાય છે. તેથી હવે તે અન્ય પરીક્ષા દર્શાવે છે –

### ગાથા :

# ईसिं अवणयगत्ता भमंति सुविसुद्धभावणाजुत्ता । अहिसरणम्मि अ वुड्ढी ओसरणे सो व अन्नो वा ॥६७२॥

### અન્વચાર્થ :

ईर्सि=ઇષદ્ अवणयगत्ता=અવનત ગાત્રવાળા, सुविसुद्धभावणाजुत्ता=સુવિશુદ્ધ ભાવનાથી યુક્ત એવા શૈક્ષો भमंति=ભમે છે=પ્રદક્ષિણા આપે છે. अहिसरणम्मि=અભિસરણમાં=સ્વયં આગળ જવામાં, (તેની અને ગચ્છની જ્ઞાનાદિ વડે) वुद्धी=વૃદ્ધિ થાય, ओसरणे अ=અને અપસરણમાં=પાછળ ખસવામાં, सो व अन्नो वा=તે અથવા અન્ય (જ્ઞાનાદિ વડે ક્ષય પામે.)

### ગાથાર્થ :

કંઈક નમેલા શરીરવાળા, સુવિશુદ્ધ ભાવનાથી ચુક્ત એવા શૈક્ષો પ્રદક્ષિણા આપે છે. સ્વયં આગળ જવામાં તેની અને ગચ્છની જ્ઞાનાદિ વડે વૃદ્ધિ થાથ, પાછળ ખસવામાં તે અથવા અન્ય જ્ઞાનાદિ વડે ક્ષય પામે.

### રીકા ઃ

ईषदवनताः सन्तो भ्रमन्ति सुविशुद्धभावनायुक्ताः विरतिपरिणामेन, अभिसरणे स्वत एव वृद्धि-Jain Education International For Personal & Private Use Only www.jainelibrary.org र्ज्ञानादिभिस्तस्य गच्छस्य च, अपसरणे पृष्ठतः सो वाऽन्यो वा ज्ञानादिभिः क्षीयत इति गाथार्थः ॥६७२॥ ★ ''ज्ञानादिभिः''मां 'आदि' पद्यी तप अने संयमनुं ग्रहण छे.

## ડીકાર્શ :

કંઈક નમેલા છતા, વિરતિના પરિણામને કારણે સુવિશુદ્ધ ભાવનાથી યુક્ત એવા શૈક્ષો ભમે છે=પ્રદક્ષિણા ફરે છે. પોતાનાથી જ અભિસરણમાં, તેની=તે શૈક્ષની, અને ગચ્છની જ્ઞાનાદિ વડે વૃદ્ધિ થાય; પાછળથી અપસરણમાં તે અથવા અન્ય જ્ઞાનાદિ વડે ક્ષય પામે છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

## ભાવાર્શ :

શૈક્ષની વ્રતોમાં ઉપસ્થાપના કર્યા પછી શૈક્ષ વંદનપૂર્વક કાયોત્સર્ગ કરે, ત્યાર પછી કંઈક નમેલા શરીરવાળા, વિરતિના પરિણામને કારણે સુવિશુદ્ધ ભાવથી યુક્ત એવા શૈક્ષો પ્રદક્ષિણા આપે છે.

આ કથનથી એ ઘોતિત થાય છે કે વ્રતો ઉચ્ચરાવતી વખતે સામાયિકના પરિણામથી અતિરિક્ત એવો વ્રતોના પરિણામરૂપ વિરતિનો પરિણામ શૈક્ષોમાં પ્રગટે છે, તે વ્રતોના પરિણામને કારણે શુદ્ધ ભાવનાથી યુક્ત એવા કંઈક નમેલા ગાત્રવાળા શૈક્ષો પ્રદક્ષિણાને આપે છે, અને તે વખતે શૈક્ષો જો સ્વાભાવિક જ પાછા પગલે ન જતાં સન્મુખ પગલે જતા હોય, તો તે શૈક્ષની અને તેના ગચ્છની જ્ઞાનાદિથી વૃદ્ધિ થશે, તેવો નિર્ણય થાય; અને જો શૈક્ષો કંઈક સ્ખલનાપૂર્વક પરાક્ષુખ પગલે ચાલતા હોય, તો તેના અથવા તેના ગચ્છના કોઈક સાધુના જ્ઞાનાદિ ક્ષય પામશે, તેવો નિર્ણય થાય; અને આ પ્રકારની પરીક્ષા તેવા પ્રકારના નિમિત્તના યોગથી થાય છે. IIદ્દ છરા

### અવતરણિકા ઃ

ગાથા ૬૬૭માં સંક્ષેપથી કહ્યું હતું કે સાધુની બે પ્રકારની અને સાધ્વીની ત્રણ પ્રકારની દિશા હોય છે. તેથી હવે તે દિશા બતાવે છે –

ગાથા :

# दुविहा साहूण दिसा तिविहा पुण साहुणीण विण्णेआ । होइ ससत्तीए तवो आयंबिलनिष्विगाईआ ॥६७३॥

### અન્વચાર્થઃ

साहूण=સાધુઓને दुविहा=બે પ્રકારની साहुणीण पुण=વળી સાધ્વીઓને तिविहा=ત્રણ પ્રકારની दिसा= દિશા विण्णेआ=જાણવી. (ત્યારપછી) ससत्तीए=સ્વશક્તિથી आयंबिलनिव्विगाईआ=આંબિલ, નિવી આદિ तवो=તપ होइ=હોય છે.

### ગાથાર્થ :

સાધુઓને બે પ્રકારની દિશા, વળી સાધ્વીઓને ત્રણ પ્રકારની દિશા જાણવી. ત્યાર પછી સ્વશક્તિથી આંબિલ, નિવી આદિ તપ હોચ છે. ડીકા ઃ

ΘO

द्विविधा साधूनां दिग् आचार्याः उपाध्यायाश्च, त्रिविधा पुनः साध्वीनां, प्रवर्त्तनी तृतीया विज्ञेया, तदनु च भवति स्वशक्त्या तपः आयामाम्लनिर्विकृतिकादिलक्षणमिति गाथार्थः ॥६७३॥

### રીકાર્થ :

સાધુઓની બે પ્રકારે દિશા છે, આચાર્ય અને ઉપાધ્યાય; વળી સાધ્વીઓની ત્રણ પ્રકારે દિશા છે, પ્રવર્ત્તની ત્રીજી દિશા જાણવી; અને ત્યાર પછી સ્વશક્તિથી આંબિલ, નિવી વગેરે સ્વરૂપ તપ હોય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

વ્રતસ્થાપના કર્યા પછી સાધુને આચાર્ય અને ઉપાધ્યાયરૂપ બે પ્રકારનો દિગ્બંધ કરાય છે, અને સાધ્વીઓને આચાર્ય, ઉપાધ્યાય અને પ્રવર્ત્તની એમ ત્રણ પ્રકારનો દિગ્બંધ કરાય છે; અને દિગ્બંધની વિધિ પૂરી થાય ત્યારપછી શૈક્ષને તેની શક્તિ પ્રમાણે આંબિલ, નિવી વગેરે રૂપ તપ કરાવવાનો હોય છે. ॥૬૭૩॥

ગાથા :

# तत्तो अ कारविज्जइ जहाणुरूवं तवोवहाणं तु । आयंबिलाणि सत्त उ किल निअमा मंडलिपवेसे ॥६७४॥

### અન્વચાર્થ :

तत्तो अ=અને ત્યાર પછી=વ્રતસ્થાપનાની વિધિ પૂરી થાય ત્યાર પછી, जहाणुरूवं=યથા અનુરૂપ तवोवहाणं तु=તપોપધાન જ कारविज्जइ=કરાવાય છે. मंडलिपवेसे उ=વળી માંડલીપ્રવેશમાં सत्त आयंबिलाणि= સાત આયંબિલો निअमा=નિયમથી થાય છે.

★ 'किल' वाड्यावंडारमां छे.

### ગાચાર્ચ :

અને વ્રતસ્થાપનાની વિધિ પૂરી થાય ત્યાર પછી શક્તિને અનુરૂપ તપોપધાન જ કરાવાય છે. વળી માંડલીના પ્રવેશમાં સાત આયંબિલો નિયમથી થાય છે.

### રીકા ઃ

ततश्च कार्यते यथानुरूपं शक्त्यपेक्षया तपउपधानमेव, आयामाम्लानि सप्त पुन: किल नियमेनैव मण्डलिप्रवेशे भवन्तीति गाथार्थ: ॥६७४॥

### ટી<del>કા</del>ર્થ ઃ

અને ત્યારપછી શક્તિની અપેક્ષાથી યથા અનુરૂપ તપરૂપ ઉપધાન જ કરાવાય છે, વળી માંડલીપ્રવેશમાં સાત આંબિલો નિયમથી જ થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થः

વ્રતસ્થાપનાના દિવસે શૈક્ષને ગુરુ યથાશક્તિ તપ કરાવે છે. વળી આ તપ શૈક્ષની શક્તિ પ્રમાશે અલ્પ કે અધિક હોઈ શકે, પરંતુ માંડલીમાં પ્રવેશ કરવાનાં સાત આંબિલ તો ગુરુ નક્કી શૈક્ષને કરાવે જ. IIદ૭૪II

### અવતરણિકા ઃ

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે માંડલીપ્રવેશ માટે નિયમથી સાત આંબિલો થાય છે. ત્યાં શંકા થાય કે સાત આંબિલો કરવાથી તરત જ માંડલીમાં પ્રવેશ થાય ? કે અન્ય કોઈ વિધિ છે ? તેથી કહે છે –

#### ગાથા ઃ

# तत्तो अ पण्णविज्जइ भावं नाऊण बहुविहं विहिणा । तो परिणए पवेसो अपरिणए होंति आणाई ॥६७५॥

### અન્વચાર્થઃ

तत्तो अ=અને ત્યારપછી बहुविहं=બહુ પ્રકારના भावं=ભાવને नाऊण=જાશીને विहिणा=વિધિ વડે पण्णविज्जइ=પ્રજ્ઞાપના કરાય છે. तो=તેનાથી=તે પ્રજ્ઞાપનાથી, परिणए=પરિશત હોતે છતે पवेसो=પ્રવેશ= શિષ્યનો માંડલીમાં પ્રવેશ થાય છે, अपरिणए=અપરિશત હોતે છતે=અપરિશત શિષ્યનો માંડલીમાં પ્રવેશ કરાતે છતે, आणाई=આજ્ઞાદિ=આજ્ઞાભંગાદિ દોષો, होंति=થાય છે.

### ગાથાર્થ ઃ

અને સાત આચંબિલો કર્ચા પછી બહુ પ્રકારના શિષ્યના ભાવને જાણીને વિદ્યિ વડે ગુરુ સંચમચોગોમાં શિષ્ય સમ્ચગ્ ઉત્થિત થાય તેવો ઉપદેશ આપે છે, તે ઉપદેશથી શિષ્ય પરિણત હોતે છતે શિષ્યનો માંડલીમાં પ્રવેશ થાય છે, અપરિણત શિષ્યનો માંડલીમાં પ્રવેશ કરાતે છતે આજ્ઞાભંગાદિ દોષો થાય છે.

### રીકા ઃ

ततश्च प्रज्ञाप्यते शिष्यकस्य भावं ज्ञात्वा बहुविधं विधिना प्रवचनोक्तेन, ततः परिणते सति प्रवेशो मण्डल्याम्, अपरिणते प्रवेश्यमाने भवन्ति आज्ञादय इति गाथार्थः ॥६७५॥

### ડીકાર્શ :

અને ત્યારપછી=માંડલીપ્રવેશનાં સાત આંબિલો કર્યા પછી, શિષ્યના બહુ પ્રકારવાળા ભાવને જાણીને પ્રવચનોક્ત=શાસ્ત્રમાં કહેવાયેલ, વિધિ વડે પ્રજ્ઞાપના કરાય છે=શૈક્ષને ઉપદેશ અપાય છે. તેનાથી=તે પ્રજ્ઞાપનાથી, શૈક્ષ પરિણત હોતે છતે માંડલીમાં પ્રવેશ થાય છે, અપરિણત એવો શૈક્ષ પ્રવેશ કરાતે છતે આજ્ઞાદિ=ગુરૂને આજ્ઞાભંગાદિ દોષો, થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થઃ

ગાથા ૬૬૭થી ૬૭૩માં બતાવી એ વિષિથી શૈક્ષની મહાવ્રતોમાં ઉપસ્થાપના કરાય છે, અને વ્રતસ્થાપનાની વિષિ પૂરી થયા પછી માંડલીમાં પ્રવેશ કરાવવા માટે શૈક્ષને સાત આંબિલો નિયમથી કરાવાય છે. ત્યારપછી શાસ્ત્રોક્ત વિષિપૂર્વક શિષ્યના બહુવિધ ભાવોને જાણીને ગુરુ પ્રજ્ઞાપના કરે.

આશય એ છે કે સંયમજીવનમાં પણ અપ્રમાદભાવમાં યત્ન કરવો અતિદુર્લભ છે; કેમ કે જીવે અનાદિકાળથી પ્રમાદનો જ અભ્યાસ કરેલ છે. આથી વ્રતસ્થાપના પછી પણ શિષ્યનો વ્રતસ્થાપનાવિષયક ભાવ કેવો ઉત્સાહિત છે ? અને તે કઈ રીતે ઉચિત પ્રવૃત્તિ કરે છે ? એ સર્વ શિષ્યના ભાવ ગુરુએ શાસ્ત્રોક્ત વિધિથી જાણવા જોઈએ. ત્યારપછી ઉચિત પ્રેરણા દ્વારા શૈક્ષને બોધ કરાવવો જોઈએ, જેથી શિષ્ય અપ્રમત્તતાથી સંયમયોગોમાં ઉત્થિત રહે.

વળી, ગુરુની પ્રજ્ઞાપનાથી શિષ્ય પરિશત થયેલો જણાય ત્યારે શૈક્ષને માંડલીમાં પ્રવેશ કરાવાય છે, અને જો શૈક્ષ શાસ્ત્રવિધિ અનુસારે સંયમયોગોની ઉચિત ક્રિયા કરવામાં પરિશત થયેલો ન જણાય, છતાં તેનો ગુરુ માંડલીમાં પ્રવેશ કરાવે, તો માંડલીપ્રવેશ કરાવનાર ગુરુને આજ્ઞાભંગાદિ દોષો થાય છે. IIદ૭૫II

### અવતરણિકા ઃ

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે અપરિણત શિષ્યનો માંડલીમાં પ્રવેશ કરાવનાર ગુરુને આજ્ઞાભંગાદિ દોષો થાય છે. હવે ઉપસ્થાપના આદિમાંથી કોઈ ઉચિત વિધિ કરાવ્યા વગર માંડલીમાં શૈક્ષ સાથે જે વાપરે છે, તે સંયમગુપ્તિનો વિરાધક છે, તેમ બતાવે છે –

ગાથા ઃ

# अणुवट्ठविअं सेहं अकयविहाणं च मंडलीए उ । जो परिभुंजइ सहसा सो गुत्तिविराहओ भणिओ ॥६७६॥

### અન્વચાર્થ :

अणुवट्ठविअं=અનુપસ્થાપિત अकयविहाणं च=અને અકૃતવિધાનવાળા सेहं=શૈક્ષને मंडलीए उ=માંડલીમાં જ (સાથે રાખીને) जो=જે परिभुंजइ=વાપરે છે, सो=તे सहसा=તે ક્ષણે જ गुत्तिविराहओ=ગુપ્તિનો વિરાધક भणिओ=કહેવાયો છે.

### ગાથાર્થ :

વ્રતોમાં અનુપસ્થાપિત અને અકૃતવિધાનવાળા શૈક્ષને માંડલીમાં જ સાથે રાખીને જે વાપરે છે, તે તત્ક્ષણ જ ગુષ્તિનો વિરાધક કહેવાચો છે.

### ર<del>ીક</del>ા ઃ

अनुपस्थापितं शिष्यकं व्रतेषु अकृतविधानं च=अकृतायामाम्लादिसमाचारं च मण्डल्यामेव यः परिभुङ्क्ते, सहसा=तत्क्षणमेव स गुप्तिविराधको भणितः अर्हद्धिरिति गाथार्थः ॥६७६॥

★ ''आयामाम्लादिसमाचारं''मां 'आदि' पद्यी प्रज्ञापनादिनुं ग्रहण छे.

ટીકાર્થઃ

વ્રતોમાં અનુપસ્થાપિત≔જેની ઉપસ્થાપના કરાયેલ નથી એવા, અને અકૃતવિધાનવાળા=નથી કરાયેલા આંબિલાદિ આચાર જેના વડે એવા, શિષ્યને માંડલીમાં જ સાથે રાખીને જે પરિભોગ કરે છે, તે સહસા=તે ક્ષણે જ, ગુપ્તિનું વિરાધન કરનાર અરિહંત વડે કહેવાયો છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થઃ

શાસ્ત્રોક્ત મર્યાદાથી શિષ્યનું વ્રતોમાં ઉપસ્થાપન કર્યું ન હોય, અથવા વ્રતોમાં ઉપસ્થાપન કર્યું હોવા છતાં શિષ્યને માંડલીપ્રવેશ માટે સાત આંબિલ્યે કરાવ્યાં ન હોય, અથવા સાત આંબિલો કરાવ્યાં હોય તોપણ શિષ્યના ભાવને જાણીને શાસ્ત્રવિધિથી પ્રજ્ઞાપના ન કરી હોય, અથવા પ્રજ્ઞાપના કરી હોય તોપણ આ શૈક્ષ પરિણત છે કે નહીં ? એ જાણ્યું ન હોય, તો તેવા શિષ્યનો માંડલીમાં પ્રવેશ કરાવીને જે સાધુ તેની સાથે ગોચરી વાપરે છે, તે સાધુ તે ક્ષણે જ ગુપ્તિની વિરાધના કરનાર છે, એમ ભગવાને કહેલ છે.

આશય એ છે કે ઉચિત તપ કરાવીને શૈક્ષની પરિણતિ સંયમને અનુકૂળ થઈ હોય તો તે શૈક્ષનો માંડલીમાં પ્રવેશ કરાવવાનો છે; તોપણ આ વિધિની ઉપેક્ષા કરીને જે ગુરુ શિષ્યને માંડલીમાં પ્રવેશ કરાવે, તે ગુરુ બાહ્ય રીતે સંયમની આરાધના કરતા હોવા છતાં ભગવાનના વચન પ્રત્યે ઉપેક્ષાવાળા હોવાથી સંયમની ગુપ્તિ વગરના છે. આથી ભગવાને આવા ગુરુને ગુપ્તિના વિરાધક કહ્યા છે.

અહીં **'ગુપ્તિ'** શબ્દથી મન-વચન-કાયાની ગુપ્તિ જ ગ્રહણ કરવાની છે, અને ગુપ્તિમાં વર્તતો આત્મા સંવરવાળો હોવાને કારણે કર્મો બાંધતો નથી. જ્યારે ભગવાનની આજ્ઞાનિરપેક્ષ થઈને શૈક્ષને માંડલીપ્રવેશ કરાવતી વખતે ગુરુનું ચિત્ત સંયમમાં ગુપ્ત નથી, અને આ પ્રકારનો ગુપ્તિનો અભાવ જીવને કર્મબંધની પ્રાપ્તિ કરાવે છે. **IIદ**9દાI

### અવતરણિકા ઃ

यस्मादेवम् –

## અવતરણિકાર્થ ઃ

જે કારણથી આ પ્રમાણે છે=અનુપસ્થાપિત અને અકૃતવિધાનવાળા શૈક્ષ સાથે ભોજન કરનાર સાધુ ગુપ્તિના વિરાધક છે, તે કારણથી શું ? તે બતાવે છે −

#### ગાથા ઃ

# तम्हा पवयणगुत्ति स्क्खंतेण भवधारिणि परमं । परिणयओ च्चिअ सेहो पवेसिअव्वो जहाविहिणा ॥६७७॥

### અન્વચાર્થઃ

तम्हा=તે કારણથી भवधारिणि=ભવથી ધારણ કરનારી, परमं=પરમ, पवयणगुत्तिं=પ્રવચનગુપ્તિને रक्खंतेण=રક્ષતા એવા ગુરુ વડે जहाविहिणा=યથાવિધિથી परिणयओ च्विअ=પરિણત જ सेहो=શૈક્ષ पवेसिअव्वो=(માંડલીમાં) પ્રવેશાવવો જોઈએ.

## ગાથાર્થ ઃ

*તે કારણથી ભવથી ધારણ કરનારી અને પ્રધાન એવી પ્રવચનગુપ્તિનું રક્ષણ કરતા એવા ગુરુએ* થથાવિધિથી પરિણત જ શૈક્ષને માંડલીમાં પ્રવેશ કરાવવો જોઇએ.

## ા સાઉ

तस्मात् प्रवचनगुप्तिं रक्षता सता, किंविशिष्टाम् ? भवधारिणीं परमां=प्रधानां परिणत एव शिक्षकः प्रवेशयितव्यः मण्डल्यां यथाविधिना=देशनापुरस्सरेणेति गाथार्थः ॥६७७॥

# રીકાર્થઃ

તે કારણથી=જે કારણથી અનુપસ્થાપિત અને અકૃતવિધાનવાળા શૈક્ષને માંડલીમાં ભોજન કરાવનાર સાધુ ગુપ્તિના વિરાધક કહેવાયા છે તે કારણથી, ભવથી ધારણ કરનારી=સંસારને અટકાવનારી, પરમ=પ્રધાન, એવી પ્રવચનગુપ્તિને રક્ષતા છતા ગુરુ વડે પરિણત જ શૈક્ષ યથાવિધિથી=દેશનાપૂર્વક, માંડલીમાં પ્રવેશાવવો જોઈએ, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થઃ

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે અનુપસ્થાપિત અને અકૃતવિધાનવાળા શૈક્ષનો માંડલીમાં પ્રવેશ કરાવનારા ગુરુ તત્ક્ષણ જ ગુપ્તિની વિરાધના કરનારા થાય છે, તે કારણથી ભવથી ધારણ કરનારી અને પરમ એવી પ્રવચનગુપ્તિનું રક્ષણ કરતા ગુરુએ શાસ્રવિધિ પ્રમાણે પરિણત જ શિષ્યનો માંડલીમાં પ્રવેશ કરાવવો જોઈએ.

અહીં પ્રવચનગુપ્તિને 'ભવધારિશી' અને 'પરમ' વિશેષજ્ઞ આપવા દ્વારા એ જજ્ઞાવવું છે કે પ્રવચનની ગુષ્તિ ભવની પરંપરાને ટૂંકી કરે એવી ઉત્તમ છે અને આત્મકલ્યાજ્ઞનું પ્રધાન કારજ્ઞ છે. પ્રવચનની ગુષ્તિ એટલે જિનવચનાનુસાર કરાતો સુદઢ યત્ન, અને આ ગુષ્તિનું રક્ષજ્ઞ કરવાથી જ સંસારનો ઉચ્છેદ થાય છે. તેથી આવા પ્રકારની ગુષ્તિના રક્ષક ગુરુએ પ્રવચનગુષ્તિની વિરાધના ન થાય એ રીતે વિધિપૂર્વક શિષ્યને માંડલીમાં પ્રવેશ કરાવવો જોઈએ, પરંતુ વિધિની ઉપેક્ષા કરવી જોઈએ નહિ.

ટીકામાં 'યથાવિધિ'નો 'દેશનાપૂર્વક' એમ અર્થ કર્યો. તેનું તાત્પર્ય એ છે કે પ્રવચનોક્ત વિધિથી શિષ્યના બહુવિધ ભાવને જાણીને શિષ્ય જે રીતે સંયમમાં અપ્રમાદભાવથી ઉત્થિત થાય, તે રીતે ગુરુ શિષ્યને ઉપદેશ આપે, અને જ્યારે તે ઉપદેશ શિષ્યમાં સમ્યગ્ પરિણમન પામ્યો છે એવો નિર્ણય થાય, ત્યારે તે શિષ્યનો માંડલીમાં પ્રવેશ કરાવે. II∉૭૭II

# અવતરણિ<del>ક</del>ાઃ

व्रतपालनोपायमाह –

# અવતરણિકાર્થ ઃ

ગાથા ૬૧૩થી ૬૭૦ સુધી વ્રતસ્થાપનાની વિધિ બતાવી. ત્યારપછી વ્રતોમાં ઉપસ્થાપિત શિષ્યનો વિધિપૂર્વક માંડલીમાં પ્રવેશ કરાવવા સુધીની સર્વ વિધિ બતાવી. હવે વ્રતસ્થાપનાકાળમાં શિષ્યએ ગ્રહણ કરેલ વ્રતોનું પાલન કરવાના ઉપાયને કહે છે – ગાથા :

# गुरुगच्छवसहिसंसग्गिभत्तउवगरणतववियारेसुं । भावणविहारजइकहठाणेसु जइज्ज एसो वि ॥६७८॥ (दारगाहा)॥

#### અન્યવાર્થ ઃ

एसो वि=આ પણ=શિષ્ય પણ, गुरुगच्छवसहिसंसग्गिभत्तउवगरणतववियारेसुं=ગુરુ, ગચ્છ, વસતિ, સંસર્ગ, ભક્ત, ઉપકરણ, તપ, વિચારમાં (અને) भावणविहारजइकहठाणेसु=ભાવના, વિહાર, યતિકથાનાં સ્થાનોમાં जइज्ज=યત્ન કરે.

#### ગાથાર્થ ઃ

શિષ્ય પણ ગુરુકુલવાસમાં, ગચ્છવાસમાં, સુંદર વસતિમાં, પાસત્થાદિના સંસર્ગના ત્યાગમાં, શાસ્ત્રોક્ત વિદ્યિ પ્રમાણે ભોજનમાં, શાસ્ત્રોક્ત વિદ્યિ પ્રમાણે ઉપકરણમાં, તપમાં, વિચારમાં, ભાવનામાં, નવકલ્પી વિહારમાં અને ચતિક્થાનાં સ્થાનોમાં ચત્ન કરે.

#### ટીકા ઃ

गुरुगच्छवसतिसंसर्गभक्तोपकरणतपोविचारेषु, एतस्मिन् विषये, तथा भावनाविहारयतिकथास्थानेषु यतेत एषोऽपि=शिष्य इति गाथार्थ: ॥६७८॥ (द्वारगाथा)॥

★ ''एसो वि''માં 'अपि'થી એ સમુચ્ચથ કરવો છે કે ગુરુ તો ઉપસ્થાપિત અને કૃતવિધાનવાળા પરિણત જ શૈક્ષનો માંડલીમાં પ્રવેશ કરાવે, પરંતુ આ પણ=શિષ્ય પણ, ગુરુ-ગચ્છાદિ વ્રતપાલનના ૧૧ ઉપાયોમાં ચલ્ન કરે.

### ટી<del>ક</del>ાર્થ ઃ

ગુરુ, ગચ્છ, વસતિ, સંસર્ગ, ભક્ત, ઉપકરણ, તપ અને વિચારમાં; આ વિષયમાં=ઉપરમાં બતાવ્યા એ ગુરુ આદિના વિષયમાં, તથા ભાવના, વિહાર અને યતિકથાનાં સ્થાનોમાં, આ પણ=શિષ્ય પણ, યત્ન કરે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

શિષ્યએ પોતે લીધેલ વ્રતોના પાલન માટે આ ગાથામાં જે ૧૧ સ્થાનો બતાવ્યાં, તેમાં શિષ્યે યત્ન કરવાનો છે, અને તે ૧૧ સ્થાનોનું વિસ્તારથી વર્ણન ગ્રંથકાર સ્વયં ગાથા ૬૮૯થી ૯૩૧ સુધીમાં કરવાના છે. II૬૭૮II

### અવતરણિકા ઃ

अस्या एव गाथाया ऐदम्पर्यमाह -

### અવતરણિકાર્થ :

ગાથા ૬૭૮માં વ્રતપાલનના ૧૧ ઉપાયો બતાવ્યા, એ જ ગાથાના ઐદંપર્યને ગાથા ૬૭૯થી ૬૮૮ સુધી બતાવતાં કહે છે – ભાવાર્થઃ

પૂર્વગાથામાં બતાવેલ શોભન ૧૧ સ્થાનોમાં યત્ન કરવાથી અવશ્ય ચારિત્રની વૃદ્ધિ થાય છે અને અશોભન ૧૧ સ્થાનોમાં યત્ન કરવાથી ભાવવિત્તરૂપ ચારિત્રની હાનિ થાય છે, એ પ્રકારના ગાથા ૬૭૮ના

પારમાર્થિક તાત્પર્યને ગ્રંથકાર ગાથા ૬૭૯ થી ૬૮૮માં દેષ્ટાંત દ્વારા બતાવે છે —

ગાથા :

जह पाविअं पि वित्तं विउलं पि कहिंचि देवजोगेणं । सुस्सामिअविरहाओ किलिट्ठजणमज्झवासाओ ॥६७९॥ तह य अलक्खणगिहवासजोगओ दुट्ठसंगयाओ अ । तह चेव ठिइनिबंधणविरुद्धभत्तोवभोगाओ ॥६८०॥ जोगिअवत्थाईओ अजिन्नभोगाओ कुव्विआराओ । असुहज्झवसाणाओ अजोग्गठाणे विहाराओ ॥६८१॥ तह य विरुद्धकहाओ पयडं वित्तवइणो वि लोगम्मि । पावंति वित्तणासं तहा तहाऽकुसलजोएणं ॥६८२॥ सुस्सामिगाइओ पुण तहा तहा तण्यभावजोएणं । वड्ठिंति वित्तमणहं सुहावहं उभयलोगम्मि ॥६८३॥

# અન્વચાર્થઃ

जह-જે પ્રમાશે देवजोगेणं=દैવયોગ વડે कहिंचि=કોઈક રીતે पाविअं पि=प्राप्त પશ, विउलं पि=વિપુલ પશ वित्तं=वित्तने=धनने, (१) सुस्सामिअविरहाओ=सुस्वामीना विरહथी, (२) किलिट्ठजण-मज्झवासाओ= ક્લિષ્ટ જનની મધ્યમાં વાસથી, तह य=અને તેવી રીતે (૩) अलक्खणगिह-वासजोगओ=અલક્ષશ=ખરાબ લક્ષણવાળા, ગૃહમાં વાસના યોગથી, (૪) दुद्धसंगयाओ अ=અને દુષ્ટની સંગતથી, तह चेव=અને તે રીતે (૫) ठिइनिबंधणविरुद्धभत्तोवभोगाओ=स्थितिना નિબંધનથી વિરુદ્ધ ભક્તના ઉપભોગથી, (૮) जोगिअवत्थाईओ=યોગિત વસ્ત્રाદિથી, (૭) अजिन्नभोगाओ=અજીર્શમાં ભોગથી=ભોજન કરવાથી, (૮) कुळ्यिआराओ=કुविश्वारथी, (૯) असुहज्झवसाणाओ=અशुભ અધ્યવસાનથી, (૧૦) अजोग्गठाणे विहाराओ= અયોગ્ય સ્થાનમાં વિહારથી, तह य=અને તે રીતે (૧૧) विरुद्धकहाओ=વિરુદ્ધ કથાથી, वित्तवइणो वि= वित्तपतिओ પણ=ધનવાનો પણ, तहा तहा तहा ने તે રીતે (૧૧) विरुद्धकहाओ=વિરુદ્ધ કથાથી, वित्तवइणो वि= वित्तपतिओ પણ=ધનવાનો પણ, तहा तहा तहा ने તે રીતે (૧૧) विरुद्धकहाओ=વિરુદ્ધ કથાથી, वित्तवइणो वि= वित्तपतिओ પણ=धनवानो पावंति=प्राप्त કરે છે, पयडं=(એ) પ્રગટ છે. सुस्सामिगाइओ पुण=વળી સુસ્વામી આદિથી तहा तहा न्तहा ते તે પ્રકારના तप्यभावजोएणं=તेना=सुस्ताभी વગેરેના, પ્रભાવના યોગ વડે (ધનવાનો) उभयलोगमिम्मडिलय લોકમાં सुहावहं=सुખાવહ=સुખને આપનાર, એવા अणहं वित्तं=અનધ વિત્तने=સુંદર ધન્દ્ ગાથાર્થ ઃ

જે પ્રમાણે દેવચોગ વડે કોઈક રીતે પ્રાપ્ત થયેલ પણ, ઘણા પણ ધનને સુરવામીના વિરઢથી, ક્લિષ્ટ લોકની મધ્યમાં વસવાથી, અને તેવી રીતે ખરાબ લક્ષણવાળા ઘરમાં વસવાના ચોગથી, અને દુષ્ટજનની સંગતથી, અને તે રીતે દેઢની સ્થિતિના કારણીભૂત એવા ભોજનથી વિરુદ્ધ ભોજનના ઉપભોગથી, ચોગિત વસ્ત્રાદિથી, અજીર્ણમાં ભોજન કરવાથી, કુવિચારથી, અશુભ અધ્યવસાય કરવાથી, અયોગ્ય સ્થાનમાં વિઢાર કરવાથી, અને તે રીતે વિરુદ્ધ કથાથી ધનવાનો પણ તે તે પ્રકારના અકુશલ યોગ વડે લોકમાં ધનના નાશને પામે છે એ પ્રગટ છે. વળી સુરવામી આદિથી તે તે પ્રકારના સુરવામી આદિના પ્રભાવના યોગ વડે ધનવાનો ઉભય લોકમાં સુખાવઢ એવા સુંદર ધનને વધારે છે.

ટીકા ઃ

यथा प्राप्तमपि वित्तम्=ऐश्वर्यं विपुलमपि=महदपि कथंचिद्दैवयोगेन वित्तपतयः प्राप्नुवन्ति वित्त-विनाशमिति योगः, कुत इत्याह-सुस्वामिविरहात् कुनृपविषयवासिजनवत्, तथा क्लिष्टजनमध्यवासात् चौरपल्लिवासिजनवदिति गाथार्थः ॥६७९॥

तथा चालक्षणगृहवासयोगात् दुष्टपशुपुरुषवद्गृहवासिजनवत्, तथा दुष्टसङ्गतो विपरीतसङ्गत-कारिजनवत्, तथैव स्थितिनिबन्धनविरुद्धभक्तोपभोगाद् अपथ्यभोगजनवदिति गाथार्थ: ॥६८०॥

तथा योगितवस्त्रादेः देहघ्वंसितयोगयोगितोपकरणभोगिजनवत्, तथा अजीर्णभोगाद् अजीर्ण-सङ्कलिकायुक्तजनवत्, तथा कुविचाराद् राजाऽपथ्यविचारमुखरजनवत्, तथा अशुभाध्यवसानाद् देह-विरुद्धऋोधादिभावनाप्रधानजनवत्, तथा अयोग्यस्थानविहारात् प्रदीप्ताद्यनिर्गतजनवदिति गाथार्थः ॥६८१॥

तथा च विरुद्धकथातश्च राजाद्यपथ्यभाषिजनवत्, प्रकटं दृश्यत एतद्, वित्तपत्तयोऽपि=महाधनिन इत्यर्थः लोकेऽस्मिन् प्राप्नुवन्ति वित्तविनाशं=भूयो दरिद्रा भवन्ति, तथा तथा=उक्तवदकुशलयोगेनेति गाथार्थः ॥६८२॥

सुस्वाम्यादेः पुनः उक्तकदम्बकविपर्ययात् तथा तथा तदुपकारतः तत्प्रभावयोगेन हेतुभूतेन वर्द्धयन्ति वित्तमनघं=शोभनं वित्तपतयः सुखावहमुभयलोके=उभयलोकहितमिति गाथार्थः ॥६८३॥

★ ''<mark>पाविअं पि''માં 'अप</mark>ि'થી એ કહેવું છે કે વિપુલ ધન કોઈ પ્રાપ્ત ન પણ કરે, તો કોઈ <mark>પ્રાપ્ત પણ</mark> કરે. ★ ''<mark>विउलं पि''માં 'अपि'</mark>થી એ કહેવું છે કે દૈવચોગથી કોઈ અલ્પ ધન પ્રાપ્ત કરે, તો કોઈ **વિપુલ પણ** ધન પ્રાપ્ત કરે.

★ ''बित्तवइणो वि''मां 'अपि'थी એ કહેવું છે કે વિરુદ્ધ કારણોથી અભ્ય ધનવાળા તો ધનનો નાશ કરે છે, પરંતુ મહાધનવાળા **વિત્તપતિઓ પણ** ધનનો નાશ કરે છે.

## ટી<del>કા</del>ર્થઃ

જે પ્રમાશે દૈવયોગથી કોઈક રીતે પ્રાપ્ત પણ, વિપુલ પણ વિત્તને=મહાન પણ ઐશ્વર્યને, વિત્તપતિઓ વિત્તના વિનાશને પ્રાપ્ત કરે છે, એ પ્રમાશે યોગ છે=ગાથા ૬૮૨ સાથે સંબંધ છે.

કયા કારણથી ? અર્થાત્ વિત્તપતિઓ કયા કારણથી વિત્તના વિનાશને પ્રાપ્ત કરે છે ? એથી કહે છે –

કુનૃપના વિષયમાં વાસી જનની જેમ=ખરાબ રાજાના દેશમાં વસનાર લોકની જેમ, સુસ્વામીના વિરહથી; તથા ચોરની પલ્લીમાં વસનાર જનની જેમ ક્લિષ્ટજનની મધ્યમાં વસવાથી; અને તે પ્રકારે દુષ્ટ પશુ અને પુરુષવાળા ગૃહમાં વસનાર જનની જેમ અલક્ષણ ગૃહવાસના યોગથી; તથા વિપરીત સાથે સંગત કરનાર જનની જેમ દુષ્ટ સાથે સંગથી; તે રીતે જ અપથ્યનો ભોગ કરનાર જનની જેમ સ્થિતિના નિબંધનથી વિરુદ્ધ ભક્તના ઉપભોગથી=આયુષ્યનું કારણ એવા ભોજનથી વિરુદ્ધ ભોજનના ઉપભોગથી; તથા દેહધ્વંસિતયોગથી યોગિત એવા ઉપકરણનો ભોગ કરનાર જનની જેમ યોગિત વસ્ત્રાદિથી, તથા અજીર્ણ સંકલિકાથી યુક્ત જનની જેમ અજીર્ણમાં ભોગથી=અજીર્ણમાં ભોજન કરવાથી; તથા રાજાના અપથ્ય વિચાર કરનાર મુખર જનની જેમ અજીર્ણમાં ભોગથી=અજીર્ણમાં ભોજન કરવાથી; તથા રાજાના અપથ્ય વિચાર કરનાર મુખર જનની જેમ કુવિચારથી; તથા દેહથી વિરુદ્ધ એવા ક્રોધાદિની ભાવના છે પ્રધાન જેને એવા જનની જેમ અશુભ અધ્યવસાનથી; તથા પ્રદીપ્તાદિથી અનિર્ગત=અગિ આદિમાંથી બહાર નહીં નીકળેલ, જનની જેમ, અયોગ્ય સ્થાનમાં વિહારથી; અને તે રીતે રાજાદિનું અપથ્ય ભાષણ કરનાર જનની જેમ વિરુદ્ધ કથાથી; વિત્તપતિઓ પણ=મહાધનવાળાઓ પણ, તે તે પ્રકારે=ઉક્તની જેમ=ઉપરની ગાથાઓમાં કહેવાયેલની જેમ, અકુશલના યોગ વડે આ લોકમાં વિત્તવિનાશને પ્રાપ્ત કરે છે=ફરી દરિદ્ર થાય છે. આ=ઉપરમાં વર્ણવ્યું એ, પ્રગટ દેખાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

વળી ઉક્ત કદંબકથી વિપર્યય=ગાથા ૬૭૯થી ૬૮૨માં કહેલ ૧૧ કારણોના સમૂહથી વિપરીત, એવા સુસ્વામી આદિથી, તે તે પ્રકારે તેમના ઉપકારથી=સુસ્વામી આદિનો ઉપકાર થવાથી, હેતુભૂત=ધનવૃદ્ધિના હેતુભૂત, એવા તેમના=સુસ્વામી આદિના, પ્રભાવના યોગ વડે, ઉભય લોકમાં સુખાવહ=ઉભય લોકમાં હિત, એવું અનઘ=શોભન=સુંદર, વિત્ત=ધન, વિત્તપતિઓ વધારે છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

અહીં શોભન વિત્તને 'આલોકમાં હિતાવહ' એમ ન કહેતાં, 'ઉભય લોકમાં હિતાવહ' એમ કહ્યું. તેનાથી એ કહેવું છે કે પુણ્યશાળી જીવો સુસ્વામી વગેરેના નિમિત્તને પામીને વિપુલ ધન પ્રાપ્ત કરે છે, અને તે ધનનો ઉચિત વ્યય કરીને આ લોકમાં પણ ભોગાદિ સુખો પ્રાપ્ત કરે છે અને ધર્મમાં ઉચિત વ્યય કરીને પરલોકનું પણ હિત સાધે છે; કેમ કે તેઓ જેમ શોભન ૧૧ કારણોનું આલંબન લે છે, તેમ ધર્મની અવિરુદ્ધ જ અર્થ-કામનું સેવન કરે છે. આથી તેઓનો ધનપ્રાપ્તિનો પ્રયત્ન ધર્મવૃદ્ધિનું કારણ બને છે; માટે આવા પુણ્યશાળી ધનવાનોનું ધન ઉભય લોકમાં હિત કરનારું હોય છે.

## नोंध ः

ગાથા દુક્લ્થી દુટરમાં અશોભન ૧૧ કારણોથી ધનવાનોનું ધન નાશ પામે છે અને ગાથા દુટ3માં શોભન ૧૧ કારણોથી ધનવાનોનું ઉભય લોકમાં હિતકારી એવું ધન વૃદ્ધિ પામે છે તેમ બતાવ્યું, અને ગાથા દુટ૪-દુટપના ભાવાર્થમાં દાપ્ટન્તિક યોજન બતાવાશે, તેનાથી આ પાંચ ગાથાઓનું તાત્પર્ય સ્પષ્ટ થઈ જાય છે. આથી અહીં આ પાંચ ગાથાઓનો ભાવ સ્વતંત્ર વર્ણવેલ નથી.

### અવતરણિકા ઃ

दार्ष्टान्तिकयोजनमाह –

### અવતરણિકાર્થ ઃ

ગાથા ૬૭૯થી ૬૮૩માં બતાવ્યું કે આ અશોભન ૧૧ કારણોથી સંસારી જીવોના ઐશ્વર્યનો નાશ થાય છે અને આ જ શોભન ૧૧ કારણોથી ઉભય લોકમાં સુખના કારણીભૂત એવા ઐશ્વર્યની વૃદ્ધિ થાય છે. હવે એ દેષ્ટાંતના દાર્ષ્ટાન્તિક યોજનને કહે છે અર્થાત્ ગાથા ૬૭૮માં વ્રતપાલનના ૧૧ ઉપાયો બતાવ્યા તે રૂપ દાર્ષ્ટાન્તિક સ્થાનોમાં પૂર્વોક્ત સુસ્વામી આદિ દેષ્ટાંતોનું યોજન કરે છે –

ગાથા :

# एमेव भाववित्तं हंदि चरित्तं पि निअमओ णेअं । इत्थं सुसामिजणगेहमाइतुल्ला उ गुरुमाई ॥६८४॥

## અન્વચાર્થઃ

एमेव=આ રીતે જ=અશોભન ૧૧ કારણોથી દ્રવ્યવિત્ત નાશ પામે છે અને શોભન ૧૧ કારણોથી દ્રવ્યવિત્ત વૃદ્ધિ પામે છે, એ રીતે જ, हंदि=ખરેખર भाववित्तं चरित्तं पि=ભાવવિત્તરૂપ ચારિત્ર પણ निअमओ=નિયમથી (ચય-અપચયવાળું) णेअं=જાણવું. इत्वं उ=વળી અહીં=ભાવવિત્તની વૃદ્ધિમાં, सुसामिजणगेहमाइतुल्ला= સુસ્વામી, સુજન, સુગૃહ આદિની તુલ્ય गुरुमाई=ગુરુ આદિ (જાણવા.)

## ગાશાર્થ ઃ

અશોભન ૧૧ કારણોથી દ્રવ્યવિત્ત નાશ પામે છે અને શોભન ૧૧ કારણોથી દ્રવ્યવિત્ત વૃદ્ધિ પામે છે, એ રીતે જ ખરેખર ભાવઐશ્વર્યરૂપ સારિત્ર પણ નિયમથી ચય અને અપચયવાળું જાણવું. વળી ભાવવિત્તની વૃદ્ધિમાં સુરવામી, સુજન, સુગૃહ વગેરેની તુલ્ય ગુરુ વગેરે જાણવા.

## રીકા ઃ

एवमेव भाववित्तं हन्दि चारित्रमपि नियमतो ज्ञेयं चयापचयवत्, अत्र सुस्वामिजनगृहादितुल्यास्तु गुर्वादयो वेदितव्या इति गाथार्थ: ॥६८४॥

## ડીકાર્શ ઃ

આ રીતે જ ખરેખર ભાવવિત્તરૂપ ચારિત્ર પણ નિયમથી ચય-અપચયવાળું જાણવું. વળી અહીં= ભાવવિત્તરૂપ ચારિત્રની વૃદ્ધિમાં, સુસ્વામી-જન-ગૃહાદિની તુલ્ય, ગુરુ આદિ જાણવા, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### અવતરણિકા ઃ

कुत इत्याह –

### અવતરણિકાર્થ :

ગાથા ૬૮૪ના અંતે કહ્યું કે ભાવવિત્તની વૃદ્ધિમાં સુસ્વામી વગેરેની તુલ્ય ગુરુ વગેરે જાણવા. ત્યાં પ્રશ્ન થાય કે સુસ્વામી વગેરે તુલ્ય ગુરુ વગેરે કયા કારણથી છે ? એથી કહે છે –

ગાથા ઃ

# एएसि पभावेणं विसुद्धठाणाण चरणहेऊणं । निअमादेव चरित्तं बड्ढइ विहिसेवणपराणं ॥६८५॥

### અન્વચાર્થઃ

चरणहेऊणं एएसि विसुद्धठाणाण=ચરણના હેતુ એવા આ વિશુદ્ધ સ્થાનોના पभावेणं=પ્રભાવથી विहिसेवणपराणं=વિધિના સેવનમાં પર એવા શિષ્યોનું चरित्तं=ચારિત્ર निअमादेव=નિયમથી જ वड्रुइ=વધે છે.

### ગાશાર્થ ઃ

ચરણના હેતુ એવા આ વિશુદ્ધ સ્થાનોના પ્રભાવથી વિધિના સેવનમાં તત્પર એવા શિષ્યોનું ચારિત્ર નિયમથી જ વધે છે.

## રીકા ઃ

एतेषां प्रभावेन=सामर्थ्येन विशुद्धस्थानानां=गुर्वादीनां चरणहेतूनामप्रतिबद्धसामर्थ्यानां नियमादेव चारित्रं वर्द्धते, नाऽत्राऽन्यथाभाव:, विधिसेवनापराणां सुशिष्याणामिति गाश्रार्थ: ॥६८५॥

### રીકાર્થ :

एतेषां.......वर्द्धते અપ્રતિબદ્ધ સામર્થ્યવાળા ચરણના હેતુ એવા આ વિશુદ્ધ સ્થાનોના=ગુરુ આદિના, પ્રભાવથી=સામર્થ્યથી, વિધિની સેવનામાં પર=તત્પર, એવા સુશિષ્યોનું ચારિત્ર નિયમથી જ વધે છે. अत्र अन्यथाभावः न અહીં=શિષ્યોના ચારિત્રની વૃદ્ધિમાં, અન્યથાભાવ નથી=વિપરીત ભાવ નથી, અર્થાત નિયમથી ચારિત્રની વૃદ્ધિ થાય જ છે. इति गाथार्थः એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

| ∴ વિત્તવિનાશના હેતુઓ ∴      | ∴ વિત્તવિનાશના હેતુઓમાં દેષ્ટાંત ∴ | ∴ કુહેતુઓથી ભાવવિત્તના<br>વિનાશમાં દેષ્ટાંતનું યોજન ∴ |
|-----------------------------|------------------------------------|-------------------------------------------------------|
| ૧. સુસ્વામીનો વિરહ          | कुनृपविषयवासिजनवत्                 | અશોભન ગુરુકુલવાસ                                      |
| ર. ક્લિષ્ટજનની મધ્યમાં વાસ  | चौरपलिवासिजनवत्                    | અશોભન ગચ્છવાસ                                         |
| ૩. અલક્ષણ ગૃહવાસનો યોગ      | दुष्ट्रपशुपुरुषवद्गृहवासिजनवत्     | અશોભન વસતિ                                            |
| ૪. દુષ્ટ સાથે સંગત          | विपरीतसङ्गतकारिजनवत्               | પાસત્થાદિનો સંસર્ગ                                    |
| પ. દેહસ્થિતિનું કારણ એવા    | अपध्यभोगजनवत्                      | શાસ્ત્રોક્તવિધિથી વિરુદ્ધ                             |
| ભોજનથી વિરુદ્ધ ભક્તનો ઉપભોગ |                                    | ભોજન                                                  |
| ૬. યોગિતવસ્ત્રાદિ           | देहध्वंसितयोगयोगितोपकरणभोगिजनवत्   | શાસ્ત્રોક્ત વિધિથી વિરુદ્ધ<br>ઉપકરણ                   |
| ૭. અજીર્શમાં ભોજન           | अजीर्णसङ्कलिकायुक्तजनवत्           | અશોભન તપ                                              |
| ૮. કુવિચાર                  | राजाऽपथ्यविचारमुखरजनवत्            | અશોભન વિચાર                                           |
| ુ<br>૯. અશુભ અધ્યવસાન       | देहविरुद्धऋोधादिभावनाप्रधानजनवत्   | અશોભન ભાવના                                           |
| ૧૦. અયોગ્ય સ્થાનમાં વિહાર   | प्रदीप्ताद्यनिर्गतजनवत्            | અશોભન વિહાર                                           |
| ૧૧. વિરુદ્ધ કથા             | राजाद्यपथ्यभाषिजनवत्               | અશોભન કથા                                             |

## અશોભન ૧૧ કારણો :-

ભાવાર્થઃ

(૧) અન્યાયી રાજા રાજ્ય કરતો હોય તેવા નગરમાં રહેતા લોકોને સુસ્વામીનો વિરહ હોવાથી જેમ ધનવાનની સંપત્તિ લૂંટારાઓથી નાશ પામે છે, તેમ સંયમ ગ્રહણ કર્યા પછી સુંદર ગુરુનો વિરહ હોય તો ગુણવાન પણ સાધુની ચારિત્રરૂપી સંપત્તિ નાશ પામે છે.

(૨) ચોરની પલ્લીમાં રહેનારા લોકોની જેમ, ક્લિપ્ટજનની વચ્ચે રહેતા શ્રેષ્ઠીનું ધન દુર્જનોના ઉપદ્રવોથી નાશ પામે છે, તેમ સારણા-વારણાદિ નહીં થવાથી કુગચ્છમાં વસતા ગુણવાન પણ સાધુનું ચારિત્રરૂપી ધન નાશ પામે છે.

(૩) દુષ્ટ પશુ કે દુષ્ટ પુરુષવાળા ઘરમાં વ઼સનાર માણસની જેમ, ખરાબ લક્ષણોવાળા ઘરમાં રહેનાર વિત્તપતિનું પણ વિત્ત વિનાશ પામે છે, તેમ નિર્દોષ અને સ્ત્રી આદિથી વર્જિત ભૂમિમાં સાધુ ન રહે તો સદોષ વસતિ પરિગ્રહરૂપ બનવાથી અને સ્ત્રીઆદિવાળી વસતિમાં વિકારો થવાથી સાધુનું સંયમરૂપી વિત્ત નાશ પામે છે.

(૪) વિપરીત માણસનો સંગ કરનાર જનની જેમ, ખરાબ મિત્રની સોબત કરનાર ધનિકના ધનનો દુષ્ટની સંગતિથી નાશ થાય છે, તેમ પાસત્થાદિ કુસાધુઓના સંસર્ગમાં રહેનાર સુસાધુમાં પ્રમાદની વૃદ્ધિ થવાથી, તે સુસાધુના ચારિત્રરૂપી ધનનો નાશ થાય છે.

(૫) અપથ્ય ભોજનનો ભોગ કરનારા મનુષ્યની જેમ, પોતાના દેહની સ્થિતિના કારણીભૂત ભોજનથી વિરુદ્ધ ભોજનનો ઉપભોગ કરવાથી પોતાની શરીરરૂપ સંપત્તિનો નાશ થાય છે અને ઔષધાદિ કરવામાં ધનરૂપ સંપત્તિનો પણ નાશ થાય છે, તેમ સંયમને ઉપકારક શાસ્ત્રોક્ત આહારને બદલે શાસ્તવિરુદ્ધ આહાર ગ્રહણ કરવાથી સાધુની સંયમરૂપી સંપત્તિનો નાશ થાય છે.

(૬) દેહનો નાશ કરે તેવાં દ્રવ્યોના સંયોગથી સંબંધિત ઉપકરણોનો ભોગ કરનારા જનની જેમ, ખરાબ દ્રવ્યોના સંયોગવાળા વસ્ત્રાદિથી પોતાની દેહરૂપ સંપત્તિ નાશ પામે છે, તેમ શાસ્ત્રવિરુદ્ધ ઉપકરણોના ભોગથી સાધુનો સંયમરૂપી દેહ નાશ પામે છે.

દેહધ્વંસિતયોગયોગિતઉપકરણભોગીજન એટલે દેહનો ધ્વંસ=નાશ થાય એવાં ખરાબ દ્રવ્યોના યોગથી=સંબંધથી, યોગિત=સંબંધિત, એવાં ઉપકરણોનો ભોગ કરનારો=વસ્ત્રો પહેરનારો માણસ, અને યોગિતવસ્ત્રાદિ એટલે ખરાબ દ્રવ્યોના સંબંધથી સંબંધિત એવાં વસ્ત્ર-ભાજનાદિ.

(૭) અજીર્શ સંકલિકાથી યુક્ત માણસની જેમ, નિરોગી શરીરરૂપ ધનવાળી પણ વ્યક્તિ, અજીર્જ્ઞમાં ભોજન કરે તો તેની શરીરરૂપ સંપત્તિ ક્રમસર વિનાશ પામે છે, તેમ સ્વાધ્યાયાદિ બળવાન યોગોનો નાશ કરે, અથવા સંયમને અનુકૂળ એવી ઇન્દ્રિયોનો નાશ કરે કે દુર્ધ્યાનનું કારણ બને, તેવો અશોભન તપ કરવાથી, સાધુનું સંયમરૂપી શરીર નાશ પામે છે.

(૮) રાજાના અપથ્ય=વિરુદ્ધ, વિચારવાળા મુખર=વાચાળ, માશસની જેમ કોઈ ધનવાન શ્રેષ્ઠી વિચાર કરે કે મારી પાસે આટલી સંપત્તિ છે, તેમાંથી થોડી સંપત્તિ હું જુગારાદિ વ્યસનમાં વાપરું, તો શું ફેર પડે ? આ પ્રકારના કુવિચારથી ક્રમે કરીને તેની સર્વ સંપત્તિ નાશ પામે છે; તેમ સાધુ પણ વિચારે કે "હું આટલાં તપ-સંયમાદિ કરું છું, તેમાં થોડો પ્રમાદ કરું, તો શું વાંધો આવે ?" આવા પ્રકારના કુવિચારથી ક્રમસર સાધુની સંયમરૂપી સંપત્તિ નાશ પામે છે. (૯) દેહનો નાશ કરે તેવી ક્રોધાદિની ભાવના પ્રધાન છે જેને એવા પુરુષની જેમ, કોઈ શરીરરૂપ ધનવાળી વ્યક્તિ કામાદિના અશુભ અધ્યવસાયથી દેહરૂપ ધનનો નાશ કરે છે, તેમ સાધુ પણ વિચારે કે "હું ઘણાં શાસ્ત્રો ભણેલો છુ, તેથી મારે દેહને સારી રીતે સાચવવો જોઈએ," ઇત્યાદિ રાગાદિને વશ થઈને અશુભ ભાવના કરે, તો ધીરે ધીરે શરીરનું મમત્વ વધવાથી તે સાધુના સંયમરૂપી ગાત્રનો નાશ થાય છે. અયોગ્ય સ્થાનમાં વિહારથી અર્થાત્

(૧૦) અગ્નિથી બળતાં સ્થાન વગેરે સ્થાનોમાંથી નહીં નીકળનાર પુરુષની જેમ, અયોગ્ય સ્થાનમાં વિહારથી અર્થાત્ શરીરનો વિનાશ કરે તેવાં ખરાબ સ્થાનોમાં ફરવાથી, શરીરરૂપ સંપત્તિનો નાશ થાય છે, તેમ જે સાધુ સૂત્રપોરિસી-અર્થપોરિસી કે સંયમના અન્ય યોગોને ગૌણ કરીને લાંબાં-લાંબાં દેશાટનો કર્યા કરે અથવા પોતાને અનુકૂળ હોય તેવાં સ્થાનોમાં દીર્ધકાળ સ્થિર રહે, તે સાધુ ક્ષેત્રમાં પ્રતિબંધવાળા બને છે, તેથી તે ઉચિત ભાવો કરી શક્તા નથી. આમ, ભગવાને બતાવેલ નવકલ્પી વિહારને છોડીને સ્વમતિ પ્રમાણે અશોભન વિહાર કરવાથી સાધુના સંયમરૂપી દેહનો વિનાશ થાય છે. ''પ્રવીપ્તાવિ''માં ' આવિ' પદથી વિનાશકારી દ્રવ્યોના સંયોગવાળા સ્થાનનું ગ્રહણ કરવાનું છે.

(૧૧) રાજા વગેરેનું અપભાષણ કરનાર વ્યક્તિની જેમ વિરુદ્ધ કથાથી ધનવાનનું પણ ધન નાશ યામે છે, તેમ સંવેગની વૃદ્ધિમાં કારણીભૂત યતિકથાથી વિરુદ્ધકથા કરવાથી સંયમી પણ સાધુનું સંયમરૂપ ધન નાશ પામે છે.

આશય એ છે કે જેને રાજા-મંત્રી વગેરે સંબંધી દોષો જ બોલવાનો સ્વભાવ હોય, તેવા માણસની સંપત્તિ જેમ રાજાદિ દ્વારા વિનાશ પામે છે, વળી જેમ દેશની વિરુદ્ધ કથા કરતો હોય તેવા શ્રેષ્ઠીની સંપત્તિ જેમ રાજાદિ તરફથી વિનાશ પામે છે, તેમ સંવેગના કારણીભૂત એવી યતિકથાને છોડીને અન્ય અન્ય કથાઓમાં સાધુ યત્ન કરે તો સંવેગનો ધીરે ધીરે નાશ થવાથી તે સાધુનું સંયમરૂપી ધન નાશ પામે છે.

★ ઉપરમાં બતાવ્યું કે કુરવામી આદિ ૧૧ ઢેતુઓથી ધનવાનનું ધન જેમ વિનાશ પામે છે, તેમ કુગુરુ આદિ ૧૧ ઢેતુઓથી સંથમી સાધુના પણ ચારિગરપી ધનનો અપચચ થાય છે.

★ હવે, સુસ્વામી આદિ ૧૧ શોભન હેતુઓથી ધનવાનનું ધન જેમ વૃદ્ધિ પામે છે, તેમ સુગુરુ આદિ ૧૧ હેતુઓથી સંચમી સાધુના પણ ચારિત્રરૂપી ધનનો ચચ થાય છે, તે બતાવે છે --

| .: दृष्टान्तस्य हेतवः .:               | ∴ दार्ष्टान्तिकयोजनम् ∴      |
|----------------------------------------|------------------------------|
| (૧) સુસ્વામીનો યોગ                     | શોભન ગુરુકુલવાસ              |
| (૨) સુજનની મધ્યમાં વાસ                 | શોભન ગચ્છવાસ                 |
| (૩) સુલક્ષણયુક્ત ગૃહવાસનો યોગ          | શોભન વસતિ                    |
| (૪) સજ્જન સાથે સંગ                     | અપ્રમત્ત સાધુ સાથે સંગ       |
| (૫) દેહસ્થિતિનું કારણ એવા ભોજનનો ઉપભોગ | શાસ્ત્રોક્ત વિધિપૂર્વક ભોજન  |
| (૬) દેહરક્ષણના કારણીભૂત વસ્ત્રાદિ      | શાસ્ત્રોક્ત વિધિપૂર્વક ઉપકરણ |
| (૭) જીર્શ ભોજન                         | શોભન તપ                      |

शोભन ११ झरशो 🌣

| (2)  | સુવિચાર              | શોભન વિચાર    |
|------|----------------------|---------------|
| (૯)  | શુભ અધ્યવસાન         | શોભન ભાવના    |
| (૧૦) | યોગ્ય સ્થાનમાં વિહાર | નવકલ્પી વિહાર |
| (૧૧) | અવિરુદ્ધ કથા         | શોભનન યતિકથા  |

## ભાવાર્થ :

(૧) જે રીતે સુસ્વામીના સાંનિધ્યમાં રહેતા વિત્તપતિના વિત્તનું લૂંટારા આદિથી રક્ષણ થાય છે, તે રીતે સાધુએ સંયમ ગ્રહણ કરીને ગુણવાન ગુર્નુના સાંનિધ્યમાં રહેવું જોઈએ, જેથી ગુરુનું સમ્યગ્ અનુશાસન મળવાથી સાધુના સંયમનું રક્ષણ અને વૃદ્ધિ થાય.

(૨) જેમ સારા લોકોની મધ્યમાં રહેતા ધનવાનનું ધન રક્ષિત રહે છે, તેમ સાધુએ સુગચ્છમાં રહેવું જોઈએ, જેથી સમ્યગ્ સારણા-વારણાદિ થવાથી પોતાના પ્રમાદનું વર્જન થાય અને અન્ય સાધુઓને પણ સારણાદિ કરીને પોતે અન્યની સંયમવૃદ્ધિનું કારણ બને. આમ, સુગચ્છમાં રહેવાથી ફળરૂપે ભાવચારિત્રની વૃદ્ધિ થાય છે.

(૩) જે રીતે વાસ્તુશાસ્ત્રમાં બતાવેલ સારાં લક્ષણોથી યુક્ત ઘરમાં રહેવાથી અર્થવાનનો અર્થ વૃદ્ધિ પામે છે, તે રીતે સાધુએ સંયમની વૃદ્ધિ અર્થે આધાકર્માદિ દોષોથી રહિત એવી શોભન અને સ્ત્રી આદિના સંસર્ગથી રહિત વસતિમાં રહેવું જોઈએ, જેથી આરંભદોષનો પરિહાર થવાથી અને બ્રહ્મચર્યનું સમ્યગ્પાલન થવાથી નિરાકુળ રીતે સંયમમાં યત્ન થઈ શકે.

(૪) જેવી રીતે સજ્જન માણસોની સંગતિથી ધનવાનનું ધન નાશ પામતું નથી, તેવી રીતે સાધુએ પાસત્થાદિના સંસર્ગનો ત્યાગ કરવો જોઈએ, અને અપ્રમત્ત સાધુ સાથે સંગ કરવો જોઈએ જેથી પોતાનામાં અપ્રમાદની વૃદ્ધિ થાય.

(૫) જેમ શરીરનું પોષણ કરે તેટલો જ ઉચિત આહાર કરનાર વ્યક્તિની દેહરૂપ સંપત્તિ સ્વસ્થ રહે છે, તેમ સાધુએ સંયમના દેહનું પાલન થાય તેટલો જ અને નિર્દોષ આહાર વાપરવો જોઈએ, જેથી નિર્લેપ ભાવ જીવંત રહે અને વૃદ્ધિ પામે.

(૬) જે રીતે શરીરરક્ષાના કારણીભૂત વસ્ત્રાદિ ધારણ કરનારના શરીરનું રક્ષણ થાય છે, તે રીતે સાધુએ સંયમને ઉપષ્ટંભક હોય તેવાં જ, નિર્દોષ અને તેટલાં જ ઉપકરણો ધારણ કરવાં જોઈએ, જેથી અપરિગ્રહવ્રતનું રક્ષણ થાય અને સર્વત્ર નિર્મમભાવરૂપ સંયમ વૃદ્ધિ પામે.

(૭) જેવી રીતે અજીર્્શમાં આહારનો ત્યાગ કરનાર અને ક્ષુધા પ્રમાણે જ ઉચિત આહાર કરનાર વિવેકીનો દેહ પુષ્ટ બને છે, તેવી રીતે સાધુએ શક્તિને ગોપવ્યા વગર, અન્ય યોગોનો નાશ ન થાય તે રીતે તપમાં યત્ન કરવો જોઈએ, જેથી દેહની પુષ્ટિ કરવારૂપ મમત્વ ઘટે અને અજ્ઞાહારી ભાવનો પરિણામ જીવંત રહેવાથી સાધુનો સંયમરૂપી દેહ પુષ્ટ બને.

(૮) જે પ્રમાશે રાજા, મંત્રી વગેરેને અનુકૂળ વર્તવાનો વિચાર કરનાર શ્રેષ્ઠી સુરાજ્યમાં સુરક્ષિત રીતે રહી શકે છે, તે પ્રમાશે સંયમ ગ્રહણ કરીને સાધુએ સૂક્ષ્મ વિચાર કરવો જોઈએ કે ''ગ્રહણ કરેલ વ્રતમાં નાનો પણ અતિચાર મહા અનર્થનું કારણ બને છે, તેથી મારે મન-વચન-કાયાના યોગો લેશ પણ વ્રતથી વિરુદ્ધ પ્રવર્તાવવા નથી, જેથી હું શીધ્ર સંસારથી પાર પામી શકું;" આવા સુવિચારોથી અપ્રમત્તતાની વૃદ્ધિ થવાથી સાધુનો નિર્લેપદશારૂપ સંયમનો પરિણામ ઉત્તરોત્તર પ્રકર્ષને પામે છે.

(૯) જે પ્રકારે ઘર, ધન, દેહ વગેરેનો વિનાશ કરે તેવા કામ, ક્રોધાદિના અનુચિત અધ્યવસાયો નહીં કરનાર સદ્ગૃહસ્થના ઐશ્વર્યાદિનું રક્ષણ થાય છે, તે જ પ્રકારે સાધુએ આત્માને ભાવિત કરવા માટે સદા યત્ન કરવો જોઈએ; અને જીવના અનાદિભવઅભ્યસ્ત પ્રમાદના સ્વભાવથી પોતાને જે જે પ્રકારના રાગાદિ ભાવો થતા હોય તે તે રાગાદિ ભાવોની વિરુદ્ધ ભાવનાઓ સૂત્રાનુસાર કરવી જોઈએ, જેથી અનાદિકાળના પ્રમાદના સંસ્કારો નાશ પામવાથી નિરાકુળપણે સંયમવૃદ્ધિ માટે યત્ન થઈ શકે.

(૧૦) જે રીતે યોગ્ય સ્થાનોમાં જ ગમનાગમન કરનાર વ્યક્તિના ધનનો લૂંટારાદિથી નાશ થતો નથી, તે રીતે સાધુએ સર્વત્ર અપ્રતિબદ્ધ માનસને જીવંત રાખવા માટે શાસ્ત્રાનુસાર નવકલ્પી વિહાર કરવો જોઈએ, જેથી સંયમને અનુપકારી એવા દીર્ધ વિહારથી સૂત્રપોરિસી-અર્થપોરિસી કે શાસ્ત્રાભ્યાસનો નાશ ન થાય, તેમ જ નિરર્થક અતિગમનને કારશે હિંસાનો પ્રસંગ પણ ન આવે અને એક સ્થાને રહીને ક્ષેત્રનો અને તે ક્ષેત્રમાં રહેતા લોકોનો પણ પ્રતિબંધ ન થાય.

(૧૧) જે પ્રમાણે દેશ-કાળને વિરુદ્ધ કથા નહીં કરનાર ઐશ્વર્યવાનનું ઐશ્વર્ય રાજાદિનો ઉપદ્રવ નહીં થવાથી સુરક્ષિત રહે છે, તે પ્રમાણે સાધુએ સંયમની વૃદ્ધિ માટે પૂર્વના અપ્રમત્ત મુનિઓની કથા સાંભળવી જોઈએ અને વિચારવું જોઈએ કે ''પૂર્વે દશાર્શભદ્ર-સ્થૂલભદ્ર વગેરે મહામુનિઓ થઈ ગયા, જેઓએ પોતે ગ્રહજ્ઞ કરેલ વ્રતોને અપ્રમાદભાવે વહન કરીને પોતાનું જીવન સફળ કર્યું, અને હું પણ તે જ કુળમાં છું, તેથી ઉત્તમ કુળને અનુરૂપ અપ્રમાદભાવમાં મારે પણ યત્ન કરવો જોઈએ.'' આમ, યતિકથામાં યત્ન કરવાથી ઉત્તમ પુરુષોને અનુરૂપ પોતાનું વીર્ય ઉલ્લસિત થાય છે, જેથી સંયમયોગોમાં સુદઢ યત્ન કરી શકવાથી પોતે લીધેલ સંયમ ક્રમસર વૃદ્ધિ પામે છે. **ા૬૭૯થી ૬૮પા**!

### અવતરણિકા ઃ

एवमेवेत्युक्तं, तदपवादमाह -

### અવતરણિકાર્થ :

ગાથા ૬૮૪માં 'एवमेव' એ પ્રમાણે કહેવાયું તેમાં અપવાદને કહે છે –

ભાવાર્થઃ

ગાથા ૬૭૯થી ૬૮૩ સુધીમાં ૧૧ કારણો બતાવવા દ્વારાં સ્થાપન કર્યું કે અશોભન ૧૧ હેતુઓથી વિત્ત નાશ પામે છે અને શોભન ૧૧ હેતુઓથી વિત્ત વૃદ્ધિ પામે છે. તે રૂપ દેષ્ટાંતનું દાર્ષ્ટાન્તિકમાં યોજન કરતાં ગ્રંથકારે ગાથા ૬૮૪માં કહ્યું કે 'આ રીતે જ ભાવવિત્તરૂપ ચારિત્ર પણ જાણવું'. હવે એ કથનમાં અપવાદને કહે છે – ગાથા ઃ

# वित्तंमि सामिगाईसु नवर विभासा वि दिव्वजोएण । आणाविराहणाओ आराहणओ अ ण उ एत्थ ॥६८६॥

### અન્વચાર્થઃ

चवर=કેવલ सामिगाईसु=(शोભન-અશોભન એવા) સ્વામી આદિ હોતે છતે, वित्तंमि=વિત્તમાં (ચય-અપચયને આશ્રયીને) दिव्वजोएण=દैવયોગ વડે विभासा वि=વિભાસા પણ છે. एत्थ=અહીં=ભાવવિત્તના વિષયમાં, आणाविराहणाओ=આજ્ઞાની વિરાધનાથી आराहणओ अ=અને (આજ્ઞાના) આરાધનથી ण उ= નથી જ=વિભાસા નથી જ.

```
★ उ 'एव'डार अर्थङ छे.
```

### ગાથાર્થ :

કેવલ શોભન-અશોભન એવા સ્વામી આદિ હોતે છતે, વિત્તમાં ચય-અપચયને આશ્રયીને દેવયોગ વડે વિકલ્પ પણ છે. ભાવવિત્તના વિષયમાં આજ્ઞાની વિરાધનાથી અને આજ્ઞાની આરાધનાથી વિકલ્પ નથી જ.

### ટી<del>ક</del>ા ઃ

# वित्ते स्वाम्यादिषु शोभनेतरेषु नवरं विभाषापि दैवयोगेन चयापचयावाश्रित्य, आज्ञाविराधनात् कारणादाराधनतश्च अशोभनादिषु नत्वत्र=भाववित्त इति गाथार्थ: ॥६८६॥

★ "स्वाम्यादिषु"માં 'आदि' પદથી શોભન અને અશોભન એવા જન, ગૃઠ વગેરે ૧૧ કારણોનો સંગ્રઠ છે.
 ★ "विभाषापि"માં 'अपि'થી એ કહેવું છે કે મોટાભાગે સુરવામી આદિ ૧૧ શોભન કારણો સેવનારના ધનનો ચય જ થાય છે અને કુરવામી આદિ અશોભન ૧૧ કારણો સેવનારના ધનનો અપચય જ થાય છે, છતાં દ્રવ્યવિત્તમાં વિભાસા પણ છે અર્થાત્ ક્યારેક શોભન ૧૧ કારણો સેવનારના ધનનો અપચય અને અશોભન ૧૧ કારણો સેવનારના ધનનો ચય પણ થાય, એ રૂપ વિકલ્પ પણ છે.

★ ''अशोभनादिषु''માં 'आदि' પદથી શોભન રવામી આદિ ૧૧ કારણોનો સંગ્રહ છે.

### ટીકાર્થઃ

ફક્ત શોભન અને ઇતર=અશોભન, એવા સ્વામી આદિ હોતે છતે વિત્તમાં ચય અને અપચયને આશ્રયીને દૈવયોગ વડે વિભાસા પણ છે=વિકલ્પ પણ છે; અહીં≕ભાવવિત્તમાં, અશોભનાદિ હોતે છતે આજ્ઞાના વિરાધનને કારણે અને આરાધનને કારણે અર્થાત્ અશોભન ગુરુ આદિ હોતે છતે આજ્ઞાની વિરાધના થવાથી અને શોભન ગુરુ આદિ હોતે છતે આજ્ઞાની આરાધના થવાથી, વિભાસા નથી જ, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થઃ

ભૌતિક ક્ષેત્રે સુંદર સ્વામી વગેરે ૧૧ કારણોનો આશ્રય કરનાર વ્યક્તિના વિત્તનો ચય જ થાય છે અને અસુંદર સ્વામી વગેરે ૧૧ કારણોનો આશ્રય કરનાર વ્યક્તિના વિત્તનો અપચય જ થાય છે, તેવો એકાંતે નિયમ નથી; પરંતુ ભાગ્ય અતિઅનુકૂળ હોય તો અશોભન કારણોનો આશ્રય કરનારનું પણ વિત્ત વૃદ્ધિ પામે છે, અને ભાગ્ય અતિપ્રતિકૂળ હોય તો શોભન કારણોનો આશ્રય કરનારનું પણ વિત્ત ક્ષય પામે છે. આથી દ્રવ્યવિત્તના ચય-અપચયમાં વિકલ્પ પણ છે.

જ્યારે આધ્યાત્મિક ક્ષેત્રે તેવો વિકલ્પ નથી; કેમ કે વિધિપૂર્વક આરાધના કરવામાં તત્પર સુશિષ્ય સુંદર ગુરુ, ગચ્છ વગેરેનું આશ્રયણ કરે તો ભગવાનની આજ્ઞાનું આરાધન થવાને કારણે અવશ્ય તેનું ભાવવિત્તરૂપ ચારિત્ર વૃદ્ધિ પામે છે, અને વિધિપૂર્વક આરાધના કરવામાં તત્પર પણ સુશિષ્ય અસુંદર ગુરુ, ગચ્છ વગેરેનું આશ્રયણ કરે તો ભગવાનની આજ્ઞાનું વિરાધન થવાને કારણે અવશ્ય તેનું ભાવવિત્તરૂપ ચારિત્ર નાશ પણ પામે છે.

આને જ સ્પષ્ટ કરે છે, અર્થાત્ આનાથી એ ફલિત થાય કે દષ્ટાંતમાં અનેકાંત છે=વિકલ્પ પણ છે, અને દાર્પ્ટાન્તિકમાં એકાંત છે=અવિકલ્પ જ છે. આશય એ છે કે સુંદર સ્વામી વગેરેનો આશ્રય કરનાર વ્યક્તિ બહુલતાએ ધનની વૃદ્ધિ કરી શકે છે, તોપણ ભાગ્ય અતિવિપરીત હોય તો તે સુંદર સ્વામી આદિમાં યત્ન કરતા પણ વ્યક્તિના ધનનો નાશ થાય; અને અસુંદર સ્વામી વગેરેનો આશ્રય કરનાર વ્યક્તિ બહુલતાએ ધનનો નાશ કરે છે, તોપણ પુણ્ય અતિપ્રબળ સહકારી હોય તો તે અસુંદર સ્વામી આદિમાં યત્ન કરતા પણ વ્યક્તિના ધનની વૃદ્ધિ થાય છે. તેથી દષ્ટાંતમાં વિકલ્પ પણ છે.

જ્યારે વિધિપૂર્વક આરાધનામાં તત્પર સુશિષ્ય, સુંદર ગુરુ વગેરે ૧૧ ઉપાયોનું આશ્રયણ કરે તો તેનું ભાવવિત્તરૂપ ચારિત્ર અવશ્ય વૃદ્ધિ પામે છે, અને અસુંદર ગુરુ, વગેરે ૧૧ ઉપાયોનું આશ્રયણ કરે તો તેનું ભાવવિત્તરૂપ ચારિત્ર અવશ્ય નાશ પામે છે. તેથી દાર્પ્ટાન્તિકમાં વિકલ્પ નથી જ. માટે અવતરણિકામાં કહ્યું એ પ્રમાણે દેષ્ટાંતના દાર્પ્ટાન્તિક સાથે યોજનમાં અનેકાંતરૂપ આટલો અપવાદ છે અર્થાત્ દેષ્ટાંત અને દાર્પ્ટાન્તિક ભાવનો સર્વથા એકાંત નથી, પરંતુ કંઈક ભેદ છે, એ રૂપ અનેકાંતસ્વરૂપ અપવાદ છે. IIદદા

## અવતરણિકા ઃ

एतदेव स्पष्टयति –

### અવતરણિકાર્થ ઃ

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે અશોભન ગુરુ આદિમાં યત્ન કરવાથી ઓજ્ઞાની વિરાધના થવાને કારણે ભાવવિત્તનો ક્ષય થાય છે, અને શોભન ગુરુ આદિમાં યત્ન કરવાથી આજ્ઞાની આરાધના થવાને કારણે ભાવવિત્તની વૃદ્ધિ થાય છે. એને જ સ્પષ્ટ કરે છે –

ગાથા ઃ

# गुरुमाइसु जइअव्वं एसा आण त्ति भगवओ जेणं । तब्भंगे खलु दोसा इअरंमि गुणो उ नियोगेण ॥६८७॥

### અન્વચાર્થ ઃ

जेणं-જે કારણથી **गुरुमाइसु=ગુરુ આદિમાં जइअव्वं**=યત્ન કરવો જોઈએ, **एसा भगवओ आणा**=એ ભગવાનની આજ્ઞા છે, त्ति=એથી तब्भंगे=તેના ભંગમાં=ભગવાનની આજ્ઞાના વિરાધનમાં, दोसा खलु=ખરેખર

900

દોષો થાય છે. **इअरंमि उ**=વળી ઇતરમાં=ભગવાનની આજ્ઞાના આરાધનમાં, <mark>નિયોગેण</mark>=નિયોગથી=નક્કી, **गુणो**=ગુણ થાય છે.

## ગાથાર્થ ઃ

જે કારણથી ગુરુ વગેરેમાં ચત્ન કરવો જોઈએ, એ ભગવાનની આજ્ઞા છે, એથી જિનાજ્ઞાના ભંગમાં ખરેખર દોષો થાય છે, વળી જિનાજ્ઞાના પાલનમાં નિયમથી ગુણ થાય છે.

# રીકા ઃ

गुर्वादिषु यतितव्यं शोभनेषु एषा आज्ञेति भगवतो येन हेतुना तद्धङ्गे खलु दोषाः अशोभनसेवनया, इतरस्मिन्नाराधने गुणो नियोगेन=अवश्यन्तयेति गाथार्थः ॥६८७॥

# રીકાર્થ ઃ

જે હેતુથી=જે કારણથી, શોભન ગુરુ આદિમાં યત્ન કરવો જોઈએ એ ભગવાનની આજ્ઞા છે, એથી અશોભનની=અશોભન ગુરુ આદિની, સેવનાથી તેના ભંગમાં=ભગવાનની આજ્ઞાના વિરાધનમાં, ખરેખર દોષો થાય છે. ઇતરમાં=આરાધનમાં=ભગવાનની આજ્ઞાના આરાધનમાં, નિયોગથી=અવશ્યપણાથી, ગુણ થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

# ભાવાર્થ ઃ

"સંસારથી વિરક્ત થયેલા યોગ્ય શિષ્યે સુંદર ગુરુ વગેરે ૧૧ સ્થાનોનો આશ્રય કરવો જોઈએ", એ પ્રકારની ભગવાનની આજ્ઞા હોવાથી, જે આરાધક પણ સાધુ સુંદર ગુરુ વગેરેમાં યત્ન કરતા નથી અને અસુંદર ગુરુ વગેરેમાં યત્ન કરે છે, તે આરાધક પણ સાધુ જિનાજ્ઞાનો ભંગ કરતા હોવાથી દોષોને જ પ્રાપ્ત કરે છે; અને જે સાધુ સુંદર ગુરુ આદિમાં યત્ન કરે છે, તે સાધુ જિનાજ્ઞાનું પાલન કરતા હોવાથી નિયમથી લાભ પ્રાપ્ત કરે છે.

આથી જ અસુંદર ગુરુ વગેરેમાં યત્ન કરનાર આરાધક પણ શિષ્યનું જિનાજ્ઞાની વિરાધના થવાથી ભાવવિત્ત ક્ષય પામે છે, અને સુંદર ગુરુ આદિમાં યત્ન કરનાર આરાધક શિષ્યનું જિનાજ્ઞાની આરાધના થવાથી ભાવવિત્ત અવશ્ય વૃદ્ધિ પામે છે. માટે દપ્ટાંતમાં અનેકાંત હોવા છતાં અર્થાત્ પૂર્વે દપ્ટાંત આપેલ તેમાં ક્યારેક પુણ્યશાળી જીવને ૧૧ વિપરીત કારણો સેવ્યાં હોય તોપણ અનર્થ નથી થતો અને ક્યારેક પુષ્ટયરહિત જીવને ૧૧ સમ્યગ્ કારણો સેવ્યાં હોય તોપણ અનર્થ થાય છે તે રૂપ અનેકાંત હોવા છતાં, દાર્ષ્ટાન્તિકમાં અસુંદર ગુરુ વગેરેમાં યત્ન કરનારને એકાંતે ભાવવિત્તના નાશની પ્રાપ્તિ થાય છે, તે રૂપ એકાંત છે. એ પ્રકારનું પ્રસ્તુત ગાથાનું પૂર્વગાથા સાથે યોજન છે. **I**!દ**૮૭**!

# અવતરણિકા ઃ

निगमयन्नाह --

# અવતરણિકાર્થ ઃ

ગાથા ૬૭૮માં વ્રતપાલનના ઉપાયો બતાવ્યા. ત્યારબાદ ગાથા ૬૭૯થી ૬૮૭ સુધી વ્રતપાલનના ૧૧

ઉપાયોનું ઐદંપર્ય દેષ્ટાંત દ્વારા બતાવ્યું કે અશોભન ૧૧ સ્થાનોમાં યત્ન કરનાર સાધુનું ચારિત્ર અવશ્ય ક્ષય પામે છે, અને શોભન ૧૧ સ્થાનોમાં યત્ન કરનાર સાધુનું ચારિત્ર અવશ્ય વૃદ્ધિ પામે છે. હવે તે સર્વ કથનનું નિગમન કરતાં ગ્રંથકાર કહે છે અર્થાત્ તે સર્વ કથનનો સારાંશ બતાવે છે –

### ગાશા ઃ

# तम्हा तित्थयराणं आराहंतो विसुद्धपरिणामो । गुरुमाइएसु विहिणा जइज्ज चरणट्विओ साहू ॥६८८॥

### અન્વચાર્થઃ

तम्हा=તે કારણથી=જે કારણથી સુંદર ગુરુ વગેરેમાં યત્ન કરવો જોઈએ એ ભગવાનની આજ્ઞા છે તે કારણથી, तित्थयराणं=તીર્થકરની આજ્ઞાને आसहंतो=આરાધતા, विसुद्धपरिणामो=વિશુદ્ધ પરિણામવાળા, चरणद्विओ साहू=ચરણમાં સ્થિત સાધુએ गुरुमाइएसु=(સુંદર) ગુરુ આદિમાં विहिणा=વિધિપૂર્વક जड़ज्ज=યત્ન કરવો જોઈએ.

### ગાથાર્થ ઃ

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે સુંદર ગુરુ વગેરેમાં યત્ન કરવો જોઈએ એવી ભગવાનની આજ્ઞા છે, તે કારણથી તીર્થકરની આજ્ઞાની આરાધના કરતા, વિશુદ્ધ પરિણામવાળા, ચારિત્રમાં રહેલા સાધુએ સુંદર ગુરુ વગેરેમાં વિધિપૂર્વક ચત્ન કરવો જોઈએ.

## ટ<del>ીક</del>ા ઃ

तस्मात् तीर्थकराज्ञामाराधयन् विशुद्धपरिणामः सन् गुर्वादिषु विधिना यतेत चरणस्थितः साधुः शोभनेष्विति गाथार्थः ॥६८८॥

## ટીકાર્થઃ

તે કારણથી તીર્થંકરની આજ્ઞાને આરાધતા, વિશુદ્ધપરિજ્ઞામવાળા છતા, ચરણમાં સ્થિત સાધુ શોભન ગુરુ આદિમાં વિધિપૂર્વક યત્ન કરે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ ઃ

ગાથા ૬૭૯થી ૬૮૭માં વ્રતપાલનના ૧૧ ઉપાયોનું ઐદંપર્ય કહ્યું અને પ્રસ્તુત ગાથામાં પણ તે ઐદંપર્યનું જ નિગમન બતાવે છે –

જેઓ સંસારથી ભય પામેલા છે, તેથી વિશુદ્ધ પરિષ્ટામવાળા અને ભગવાનની આજ્ઞાનું સમ્યગ્ પાલન કરનારા છે, એવા ચારિત્રમાં સ્થિત સાધુ, સુંદર ગુરુ વગેરે વ્રતપાલનના ૧૧ ઉપાયોમાં વિધિપૂર્વક યત્ન કરે, જેથી આત્મહિત સાધી શકાય.

### વિશેષાર્થ ઃ

જેમ સંયમની આરાધના અપ્રમાદભાવથી કરવાની જિનાજ્ઞા છે, તેમ શોભન ગુરુ આદિમાં યત્ન કરવાની પણ જિનાજ્ઞા છે. આથી જ પ્રસ્તુત ગાથામાં કહ્યું કે જે સાધુ અપ્રમત્તતાથી સંયમમાં યત્ન કરવાની તીર્થંકરની આજ્ઞા આરાધે છે, તે સાધુ વિશુદ્ધ પરિણામવાળા અને ચારિત્રમાં રહેલા છે, અને આવા સાધુએ જેમ સંયમના યોગોમાં અપ્રમાદ કરવો આવશ્યક છે, તેમ શોભન ગુરુ આદિનું વિધિપૂર્વક આલંબન લેવું પણ આવશ્યક છે. આથી સંયમમાં અપ્રમાદી હોવા છતાં પણ જે સાધુ શોભન ગુરુ વગેરેનું આલંબન સ્વીકારવામાં યત્ન કરતા નથી, તે સાધુ જિનાજ્ઞાનું પાલન કરતા નથી. માટે તે સાધુનું ભાવવિત્તરૂપ ચારિત્ર નક્કી નાશ પામે છે. એ પ્રકારનો ગાથા ૬૮૬ સાથે સંબંધ છે.

વળી, પ્રસ્તુત ગાથામાં રહેલ तम्हાનો સંબંધ પૂર્વગાથામાં રહેલ जેળં સાથે છે. તેથી એ ફલિત થાય કે જે કારણથી શોભન ગુર્વાદિમાં યત્ન કરવાની ભગવાનની આજ્ઞા છે, તે કારણથી તીર્થંકરની આજ્ઞાને આરાધતા એવા વિશુદ્ધ પરિણામવાળા અને ચારિત્રમાં રહેલા સાધુએ શોભન ગુર્વાદિમાં વિધિપૂર્વક યત્ન કરવો જોઈએ, જેથી ચારિત્રરૂપી ભાવસંપત્તિ ટકી શકે; નહીંતર બાહ્યચારિત્ર અપ્રમાદભાવવાળું હોય તોપણ જિનાજ્ઞાનો અનાદર હોવાથી આંતરચારિત્ર નથી. IIદ૮૮II

### અવતરણિકા ઃ

एवं द्वारगाथाया ऐदम्पर्यार्थमभिधाय विशेषतः प्रतिद्वारं प्रकृतयोजनामाह —

## અવતરણિકાર્થ :

આ રીતે=ગાથા ૬૭૯થી ૬૮૮માં વર્ણન કર્યું એ રીતે, દ્વારગાથા ૬૭૮ના ઐદંપર્યાર્થને કહીને, વિશેષથી દરેક દ્વારને વિષે પ્રકૃતની=વ્રતપાલનના ૧૧ ઉપાયો દ્વારા સંયમની વૃદ્ધિ પ્રકૃત છે તેની, યોજનાને કહે છે –

### ભાવાર્થ :

ગાથા ૬૭૮માં વ્રતપાલનના ૧૧ ઉપાયો બતાવ્યા. ગાથા ૬૭૯થી ૬૮૮ સુધી તે દ્વારગાથાનો જ ઐદંપર્યરૂપ તાત્પર્યાર્થ બતાવ્યો. હવે વ્રતપાલનના ૧૧ ઉપાયોરૂપ ૧૧ દ્વારોમાંથી દરેક ઉપાયના સેવનથી કઈ રીતે સંયમની વૃદ્ધિ થાય ? તેનું વિશેષ રીતે યોજન કરતાં ગ્રંથકારશ્રી કહે છે –

#### ગાથા :

# गुरुगुणजुत्तं तु गुरुं इब्भो सुस्सामिअं व्व ण मुएज्जा । चरणधणफलनिमित्तं पइदिणगुणभावजोएण ॥६८९॥

#### અન્વચાર્થઃ

इब्भो तु सुस्सामिअं व्व=વળી ઇભ્ય=ધનવાન, સુસ્વામીને જેમ (ન મૂકે, તેમ સુશિષ્ય ગુણવાન ગુરુથી થતા) पइदिणगुणभावजोएण=પ્રતિદિન ગુણના ભાવના યોગને કારણે चरणधणफलनिमित्तं=ચારિત્રરૂપી ધનના કળના નિમિત્તે गुरुगुणजुत्तं गुरुं=ગુરુ=ધણા, ગુણોથી યુક્ત ગુરુને ण मुएज्जा=ન મૂકે. ગાચાર્થ ઃ

વળી દાનવાન જેમ સુરવામીને ન મૂકે, તેમ સુશિષ્ય ગુણવાન ગુરુથી થતા પ્રતિદિન ગુણના સદ્ભાવના યોગને કારણે ચારિત્રરૂપી ધનના ફળ માટે ઘણા ગુણોથી ચુક્ત ગુરુને ન મૂકે.

### કીકા ઃ

गुरुगुणयुक्तं तु गुरुम्=आचार्यं इभ्यः=अर्थवान् सुस्वामिनमिव न मुञ्चेत्, किमर्थमित्याह-चरणधनफलनिमित्तं, कथं फलमित्याह-प्रतिदिनगुणभावयोगेनेति गाथार्थः ॥६८९॥

## ટીકાર્થઃ

વળી ઇભ્ય=અર્થવાળો=ધનવાળી વ્યક્તિ, સુસ્વામીને જેમ ન મૂકે, તેમ સાધુ ગુરુગુણથી યુક્ત ગુરુને= આચાર્યને, ન મૂકે.

શા માટે ? અર્થાત્ સુશિષ્ટ શા માટે ગુરુગુણથી યુક્ત ગુરુને ન મૂકે ? એથી કહે છે –

<mark>ચરણરૂપ ધનના ફળના નિમિત્તે અર્થાત્ ચારિત્રરૂપી ધનનું ફળ મેળવવા માટે,</mark> સાધુ ગુરુગુણથી યુક્ત ગુરુને ન મૂંકે.

કઈ રીતે ફળ થાય ? અર્થાત્ ગુરુને ન મૂકવાથી ચરણરૂપી ધનનું ફળ કેવી રીતે મળે ? એથી કહે છે – પ્રતિદિન ગુણના ભાવના યોગને કારણે ચરણરૂપી ધનનું ફળ મળે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થઃ

જેમ સારા રાજ્યમાં વસતા શ્રેષ્ઠીઓની સંપત્તિનું રક્ષણ સુરાજાના બળથી થતું હોવાથી તે શ્રેષ્ઠીઓ તે રાજ્યનો ત્યાગ કરવા ઇચ્છતા નથી, તેમ શિષ્યો પણ ઘણા ગુણોવાળા ગુરુનો ત્યાગ કરતા નથી; કેમ કે ગુણિયલ ગુરુ હંમેશાં શિષ્યને અનુશાસન આપીને જિનાજ્ઞાનુસારી ઉચિત ક્રિયાઓમાં યોજે છે, જે ક્રિયાઓ કરવા દ્વારા શિષ્ય પ્રતિદિન નવા નવા ગુણોના યોગને પ્રાપ્ત કરે છે, જેનાથી શિષ્યો ચારિત્રરૂપી ધનનું ફળ પ્રાપ્ત કરે છે; કેમ કે ચારિત્રરૂપી ધનનું ફળ પ્રતિદિન ગુણોની વૃદ્ધિ જ છે. માટે યોગ્ય શિષ્યો ક્યારેય ગુણવાન ગુરુનો ત્યાગ કરતા નથી.

અહીં ચારિત્રરૂપી ધનનું ફળ પ્રતિદિન ગુણના સદ્ભાવનો યોગ કહ્યો. તેનાથી એ કહેવું છે કે સંયમગ્રહણકાળમાં મુમુક્ષુએ જે સાધુવેશ ધારણ કર્યો અને જે પ્રતિજ્ઞાઓ ગ્રહણ કરી, તે જ સાધુનું ચારિત્રરૂપી ધન છે, અને તેનું ફળ પ્રતિદિન ગુણવૃદ્ધિ છે. આથી જેમ સંસારમાં ધનપ્રાપ્તિનું ફળ ભોગની સામગ્રી છે, તેમ સંયમજીવનમાં સાધુવેશ અને પ્રતિજ્ઞાના ગ્રહણનું ફળ રોજ રોજ આત્મગુણોની વૃદ્ધિ કરવી એ છે. IIદ્ર ૮૯૫

### અવતરણિકા ઃ

एतदेवाह –

### અવતરણિકાર્થ :

આને જ કહે છે, અર્થાત્ પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે ઘણા ગુણોથી યુક્ત ગુરુ પાસેથી શિષ્યને પ્રતિદિન નવા

નવા ગુણોનો યોગ થવાને કારણે ચરણરૂપી ધનનું ફળ મેળવવા માટે શિષ્ય ઘણા ગુણોથી યુક્ત ગુરુને ન મૂકે. એને જ ગાથા ૬૯૦થી ૬૯૩ સુધીમાં કહે છે –

ગાથા :

# गुरुदंसणं पसत्थं विणओ य तहामहाणुभावस्स । अन्नेसि मग्गदंसण निवेअणापालणं चेव ॥६९०॥

### અન્વચાર્થઃ

गुरुदंसणं पसत्यं=ગુરુનું દર્શન પ્રશસ્ત છે, तहामहाणुभावस्स य=અને તે પ્રકારના મહાનુભાવ એવા ગુરુનો विणओ=વિનય થાય છે, अन्नेसि=અન્યોને मग्गदंसण=માર્ગનું દર્શન થાય છે निवेअणापालणं चेव= અને નિવેદનાનું પાલન થાય છે.

### ગાથાર્થ ઃ

ગુરુનું દર્શન પ્રશસ્ત છે, અને તે પ્રકારના મહાનુભાવ એવા ગુરુનો વંદનાદિ કરવા દ્વારા વિનચ થાય છે, અન્ય જીવોને માર્ગનું દર્શન થાય છે અને નિવેદનાનું પાલન થાય છે.

### ડીકા :

तत्र हि गुरुदर्शनं प्रशस्तं, तस्य पुण्यसम्भारभावात्, विनयश्च तथामहानुभावस्य वन्दनादिकरणेन, अन्येषां मार्गदर्शनं, गुरुकुलवासस्य मार्गत्वात्, निवेदनापालनं चैव प्रव्नज्याकाले आत्मा तस्मै निवेदित इति गाथार्थ: 11६९०11

★ ''वन्दनादिकरणेन''मां 'आदि' पटथी गुरुनी सन्मुभ पत्नुं, पाछल चालतुं वर्गेद्रेनो संग्रह छे.

### રી<del>કા</del>ર્થ:

ત્યાં=ગુરુકુલવાસમાં, ગુરુનું દર્શન પ્રશસ્ત છે; કેમ કે તેના પુષ્યના સંભારનો ભાવ છે અર્થાત્ શિષ્યને પુષ્ઠયાનુબંધીપુષ્ઠયના સંચયનો સદ્ભાવ છે, અને તેવા પ્રકારના મહાનુભાવનો વંદનાદિના કરણ દ્વારા વિનય થાય છે, અન્ય જીવોને માર્ગનું દર્શન થાય છે; કેમ કે ગુરુકુલવાસનું માર્ગપણું છે, અને પ્રવ્રજ્યાના કાળમાં=દીક્ષા લેતી વખતે, આત્મા તેને≕ગુરુને, નિવેદાયો હતો એ રૂપ નિવેદનાનું પાલન થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

### ભાવાર્થઃ

ઘણા ગુણોવાળા ગુરુના દર્શનથી ગુરુમાં રહેલા નિઃસ્પૃહતા વગેરે ગુણો પ્રત્યે શિષ્યને બહુમાન થાય છે, અને બહુમાન થવાથી શિષ્યને પુણ્યાનુબંધીપુણ્યરૂપ સંયમને અનુકૂળ ઉત્તમ પુણ્યનો સંચય થાય છે. તેથી યોગ્ય શિષ્ય માટે ગુરુનું દર્શન પ્રશસ્ત છે અર્થાત્ કલ્યાણનું કારણ છે.

વળી, તેવા પ્રકારના ગુણોવાળા મહાનુભાવ એવા ગુરુને વંદનાદિ કરવાથી શિષ્યમાં વિનય ગુણ વધે છે, જેનાથી ચારિત્રની શુદ્ધિ થાય છે. વળી, યોગ્ય શિષ્ય ગુણવાન ગુરુને પરતંત્ર થઈને તેમની આજ્ઞાનુસાર સંયમની ક્રિયા કરતો હોય, તો તેને જોઈને અન્ય જીવોને માર્ગદર્શન મળે છે; કેમ કે ગુરુને પરતંત્ર રહેવાથી શિષ્યમાં વર્તતો ગુરુકુલવાસ માર્ગરૂપ છે, તેવી બુદ્ધિ તે શિષ્યમાં વર્તતા માર્ગને જોઈને અન્ય યોગ્ય જીવોને પણ થાય છે. તેથી તે જ રીતે તેમને પણ માર્ગમાં પ્રવર્તવાનો પરિણામ થવાથી, ખરેખર મોક્ષમાર્ગ ગુરુકુલવાસરૂપ છે એવો યથાર્થ બોધ થાય છે.

વળી, દીક્ષા ગ્રહશ કરતી વખતે શિષ્યે '**'इच्છામોડणુસ**fટ્ટિં'' શબ્દોના ઉચ્ચાર દ્વારા ગુરુને પરતંત્ર થવાનું નિવેદન કર્યું હતું, તે નિવેદનનું ગુરુકુલવાસમાં ગુરુને પરતંત્ર રહેવાથી પાલન થાય છે. IIદ૯૦II

ગાથા :

# वेयावच्चं परमं बहुमाणो तह य गोअमाईसु । तित्थयराणाकरणं सुद्धो नाणाइलंभो अ ॥६९१॥

## અન્વચાર્થઃ

परमं वेयावच्चं=પરમ વૈયાવચ્ચ तह य=અને તે રીતે गोअमाईसु बहुमाणो=ગૌતમાદિ ઉપર બહુમાન થાય છે, तित्थयराणाकरणं=તીર્થંકરની આજ્ઞાનું કરણ सुद्धो अ नाणाइलंभो=અને શુદ્ધ એવો જ્ઞાનાદિનો લાભ થાય છે.

## ગાથાર્થ :

પરમ પૈયાવચ્ચ અને તે રીતે ગોતમાદિ ઉપર બહુમાન થાય છે, તીર્થકરની આજ્ઞાનું પાલન અને શુદ્ધ જ્ઞાનાદિનો લાભ થાય છે.

## રીકા ઃ

वैयावृत्त्यं परमं तत्सन्निधानात् तद्नामि, बहुमानः तथा च गौतमादिषु गुरुकुलनिवासिषु, तीर्थक-राज्ञाकरणं, तेनास्योपदिष्टत्वात्, शुद्धो ज्ञानादिलाभश्च विधिसेवनेनेति गाथार्थः ॥६९१॥

★ ''ज्ञानादिलाभश्च''માં 'आदि' પદથી તપ અને સંચમનો સંગ્રહ છે.

# ટી<del>ક</del>ાર્થઃ

તેના સંનિધાનથી≕ગુરુની પાસે રહેવાથી, તદ્દગામી≕ગુરુવિષયક, પરમ વૈયાવૃત્ત્ય થાય છે, અને તે રીતે ગુરુકુલમાં નિવાસ કરનારા ગૌતમાદિ ઉપર બહુમાન થાય છે, તીર્થકરની આજ્ઞાનું કરણ=પાલન, થાય છે; કેમ કે તેના વડે આનું ઉપદિષ્ટપણું છે અર્થાત્ તીર્થંકર વડે ગુરુકુલમાં વસવાનો ઉપદેશ અપાયો છે, અને વિધિસેવનથી≕વિધિપૂર્વક ગુરુકુલવાસ સેવવાથી, શુદ્ધ એવો જ્ઞાનાદિનો લાભ થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

ગુણવાન ગુરુના સાંનિષ્યમાં રહેવાથી ગુરુ સંબધી શ્રેષ્ઠ વૈયાવચ્ચ થાય છે, જે મહાનિર્જરાનું કારણ છે, માટે જ પરમ વૈયાવચ્ચ કહેલ છે. વળી, જેને હૈયાથી ગુણવાન ગુરુ પ્રત્યે સમર્પણભાવ છે, તેને ગુરુકુલવાસમાં બહુમાન હોવાથી ગુરુકુલમાં વસનારા ગૌતમ વગેરે મહાપુરુષો પ્રત્યે પણ અર્થથી બહુમાન છે.

વળી, ગુરૂકલવાસ ભગવાને ઉપદેશેલો છે, માટે તીર્થંકરની આજ્ઞાનું પાલન થાય છે.

વળી, ગુરુકુલવાસ ગુરુના સાંનિધ્યમાં રહેવામાત્રરૂપ નથી, પરંતુ ગુરુની આજ્ઞાનુસારે ઉચિત્ત પ્રવૃત્તિ કરવારૂપ છે. તેથી ગુણવાન ગુરુના વચનાનુસાર ઉચિત પ્રવૃત્તિ કરવાથી શુદ્ધ શ્રુતજ્ઞાન, ભગવાનના વચનાનુસારી શુદ્ધ તપ અને જિનાજ્ઞાનુસારી શુદ્ધ ચારિત્રાચારની ક્રિયાઓનું સેવન થવાને કારણે જ્ઞાન, તપ અને સંયમની ઉત્તરોત્તર વિશેષ-વિશેષતર વૃદ્ધિ થાય છે. IIદ૯૧II

### ગાશા ઃ

# अंगीकयसाफल्लं तत्तो अ परो परोवगारो वि । सुद्धस्स हवइ एवं पायं सुहसीससंताणो ॥६९२॥

### અન્વચાર્થઃ

अंगीकयसाफल्लं=અંગીકૃતનું સાફલ્ય થાય છે तत्तो अ=અને તેનાથી=અંગીકૃત એવી દીક્ષાના કળરૂપ જ્ઞાનાદિથી, परो परोवगारो वि=પર એવો પરોપકાર પણ થાય છે. एवं=આ રીતે सुद्धस्स=શુદ્ધ એવા શિષ્યને पायं=પ્રાય: सुहसीससंताणो=શુભ શિષ્યોનો સંતાન=પરંપરા, हवड़=થાય છે.

## ગાથાર્થ :

અંગીકૃત એવી દીક્ષાનું સાફલ્ચ થાય છે, અને અંગીકૃત એવી દીક્ષાના ફળરૂપ જ્ઞાનાદિથી શ્રેષ્ઠ પરોપકાર પણ થાય છે. આ રીતે શુદ્ધ એવા શિષ્યને પ્રાયઃ શુભ શિષ્યોની પરંપરા થાય છે.

### રીકા ઃ

अङ्गीकृतसाफल्यं, दीक्षाया: ज्ञानादिसाधनत्वात्, ततश्च=तत्फलात् ज्ञानादे: पर: परोपकारोऽपि भवति, शुद्धस्य भवत्येवं पर्यायजन्मन्यादित आरभ्य प्राय: शुभशिष्यसन्तान:, शुद्धकुलप्राप्तादेरिति गाथार्थ: ॥६९२॥

★ ''ज्ञानादिसाधनत्वात्''मां 'आदि' पटथी तप अने संयमनो संग्रह छे.

★ ''परोपकारोऽपि''માં 'अपि'થી એ સમુચ્ચથ કરવો છે કે જ્ઞાનાદિથી શ્રેષ્ઠ એવો સ્વનો ઉપકાર તો થાય છે જ, પરંતુ શ્રેષ્ઠ એવો **પરનો ઉપકાર પણ** થાય છે.

★ ''शुद्धकुलप्राप्तादेः''मां 'आदि' शબ्दथी शुद्ध डुलना आयारोना सेवननो संग्रह छे.

### ડીકાર્થઃ

અંગીકૃતનું સાફલ્ય થાય છે≕ગુરુકુલવાસમાં રહેવાથી પોતે સ્વીકારેલ દીક્ષાનું સફળપણું થાય છે; કેમ કે દીક્ષાનું જ્ઞાનાદિનું સાધનપણું છે; અને તેનાથી≕તેના ફળરૂપ જ્ઞાનાદિથી≕અંગીકૃત એવી દીક્ષાના ફળરૂપ જ્ઞાનાદિથી, પર≔શ્રેષ્ઠ, પરોપકાર પણ થાય છે. આ રીતે=ગુરુકુલવાસમાં રહેવાથી સાધુને ગાથા ૬૯૦થી ૬૯૨ના પૂર્વાર્ધમાં બતાવ્યા મુજબ લાભો થાય છે એ રીતે, પર્યાયરૂપ જન્મમાં≕સંયમપર્યાય ગ્રહણ કરવારૂપ જન્મમાં, આદિથી આરંભીને=શરૂઆતથી માંડીને, શુદ્ધને=શુદ્ધ એવા સાધુને, પ્રાયઃ શુભ શિષ્યોનો સંતાન≕ પ્રવાહ, થાય છે; કેમ કે શુદ્ધ કુલમાં પ્રાપ્તાદિ છે અર્થાત્ ગુરુકુલવાસમાં રહેલ સાધુ શુદ્ધ કુલમાં પ્રાપ્ત થયેલ છે અને શુદ્ધ કુલના આચારોના સેવન દારા સંપન્ન થયેલ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

દીક્ષા જ્ઞાન, તપ અને સંયમના સાધનરૂપે સ્વીકારાય છે. આથી દીક્ષા ગ્રહણ કર્યા પછી ગુરુકુલવાસમાં રહીને નવા નવા શ્રુતનું અધ્યયન કરવાથી સાધુના જ્ઞાનની, શક્તિ અનુસારે તપની અને ઇન્દ્રિયોના સંવરરૂપ સંયમની વૃદ્ધિ થાય છે. તેથી ગુરુકુલવાસમાં રહેનાર સાધુની અંગીકાર કરાયેલી દીક્ષા સફળ થાય છે. વળી ગુણવાન ગુરુ પણ તે યોગ્ય શિષ્યનાં જ્ઞાન, તપ અને સંયમ વૃદ્ધિ પામે તે રીતે જ અનુશાસન આપે છે, જેના કારણે તે શિષ્યના દીક્ષાના ફળરૂપ જ્ઞાનાદિ વૃદ્ધિ પામવાથી શ્રેષ્ઠ પરોપકાર પણ થાય છે; કેમ કે તે શિષ્યનું જ્ઞાન જોઈને અન્ય જીવોને સન્માર્ગનો બોધ થાય છે અને તે શિષ્યના તપ અને સંયમને જોઈને અન્ય જીવોને પણ તેવો તપ અને સંયમ સેવવાનો પરિણામ થાય છે. આમ ગુરુકુલવાસમાં રહેનાર સાધુથી પરનો પણ શ્રેષ્ઠ ઉપકાર થાય છે.

વળી, દીક્ષા સ્વીકારવારૂપ સંયમપર્યાયમાં જન્મ લીધો ત્યારથી માંડીને ગુણવાન ગુરુને પરતંત્ર થઈને જ્ઞાનાદિમાં યત્ન કરનાર શુદ્ધ સાધુને પ્રાયઃ કરીને સારા શિષ્યોનો સંતાન પ્રાપ્ત થાય છે; કેમ કે પોતે શુદ્ધ કુલમાં પ્રાપ્તાદિ છે અર્થાત્ પોતાને દીક્ષા આપનાર ગુરુ પણ જિનાજ્ઞાનુસાર જ્ઞાનાદિમાં યત્ન કરનારા છે અને તે જ કુળમાં પોતે દીક્ષા સ્વીકારવારૂપ જન્મ લીધો છે. તેથી પોતાને શુદ્ધ કુળ પ્રાપ્ત થયું છે, અને તે શુદ્ધ કુળ પ્રાપ્ત કરીને પોતે પણ શુદ્ધ કુળને ઉચિત જ જ્ઞાનાદિ આચારોનું સેવન કરે છે. તેથી તેવા સાધુ પાસે બોધ પામીને દીક્ષા લેનાર મુમુક્ષુ પણ તે સાધુ જેવા ઉત્તમ સાધુ બનશે.

અહીં **પ્રાય:** શબ્દથી ક્વચિત્ યોગ્ય પણ જીવ શુદ્ધ કુળમાં દીક્ષા ગ્રહણ કરીને શુદ્ધ કુળના આચારો પાળતા હોય છતાં પણ કોઈ શિષ્ય ન પણ પ્રાપ્ત થાય, તેની વ્યાવૃત્તિ કરવી છે. ॥૬૯૨॥

#### ગાથા :

# इअ निकलंकमग्गाणुसेवणं होइ सुद्धमग्गस्स । जम्मंतरे वि कारणमओ अ निअमेण मोक्खो त्ति ॥६९३॥

#### અન્વચાર્થઃ

इअ=આ રીતે निकलंकमग्गाणुसेवणं=નિષ્કલંક માર્ગનું અનુસેવન जम्मंतरे वि=જન્માંતરમાં પણ सुद्धमग्गस्स=શુદ્ધ માર્ગનું कारणम्=કારણ होइ=થાય છે, अओ अ=અને આનાથી=શુદ્ધ માર્ગથી, निअमेण= નિયમથી मोक्खो=મોક્ષ થાય છે.

★ ગાથા ૬૯૦થી ૬૯૩માં ગુરુકુલવાસમાં ૨૯ેવાથી શિષ્યને થતી પ્રતિદિન ગુણવૃદ્ધિ બતાવી, તેની સમાધ્તિ માટે મૂળગાથાના અંતે 'त्ति' મૂકેલ છે.

#### ગાથાર્થ :

આ રીતે નિષ્કલંક માર્ગનું અનુસેવન જન્માંતરમાં પણ શુદ્ધ માર્ગનું કારણ થાય છે, અને શુદ્ધ માર્ગથી નિયમા મોક્ષ થાય છે. ટ<del>ીક</del>ા ઃ

इय=एवं निष्कलङ्कमार्गानुसेवनं क्रियमाणं भवति शुद्धमार्गस्य, किमित्याह-जन्मान्तरेऽपि कारणम्, अभ्यासात्, अतश्च=मार्गो(?मार्गात्) नियमेन मोक्षः परम्परयेति गाथार्थः ॥६९३॥

### नोंधः

टीडामां मार्गो છे, तेना स्थाने मार्गात् होय तेवुं (मारे छे.

★ ''जन्मान्तरेऽपि''માં 'अपि'થી એ બતાવવું છે કે નિષ્કલંક માર્ગનું અનુસેવન આ જન્મમાં તો શુદ્ધ માર્ગનું કારણ છે જ, પરંતુ **જન્માંતરમાં પણ** શુદ્ધ માર્ગનું કારણ બને છે.

### ટીકાર્થઃ

આ રીતે=ગાથા ૬૯૦થી ૬૯૨માં કહ્યું એ રીતે, કરાતું એવું નિષ્કલંક માર્ગનું અનુસેવન જન્માંતરમાં પણ શુદ્ધ માર્ગનું, શું ? એથી કહે છે-કારણ થાય છે; કેમ કે અભ્યાસ છે=આ જન્મમાં શુદ્ધ માર્ગનો અભ્યાસ છે, અને આનાથી=માર્ગથી=જન્માંતરમાં પણ પ્રાપ્ત થયેલ માર્ગથી, પરંપરા વડે નિયમથી મોક્ષ થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થઃ

ગાથા ૬૮૯માં કહ્યું કે ગુરુગુણ્રથી યુક્ત એવા ગુરુને યોગ્ય શિષ્ય મૂકે નહિ, અને ત્યારપછી ગાથા ૬૯૦થી ૬૯૨માં ગુરુપારતંત્ર્ય સ્વીકારનાર શિષ્યને પ્રાપ્ત થતા ૧૧ લાભો બતાવ્યા. એ રીતે નિષ્કલંક એવા માર્ગનું કરાતું અનુસેવન જન્માંતરમાં પણ શુદ્ધ માર્ગનું કારણ બને છે; કેમ કે ગુરુકુલવાસમાં રહેનાર સાધુએ આ ભવમાં ગુણવાન ગુરુને પરતંત્ર થઈને જે શુદ્ધ માર્ગનો અભ્યાસ કર્યો છે, તેના સંસ્કારો ભવાંતરમાં પણ સાથે આવે છે; અને ગુણવાન ગુરુનું પારતંત્ર્ય સ્વીકારવાને કારણે બંધાયેલ ઉત્તમ કોટિનું પુણ્યાનુબંધીપુણ્ય તે સાધુને જન્માંતરમાં તેવી ઉત્તમ સામગ્રી પ્રાપ્ત કરાવે છે, જે સામગ્રી જન્માંતરમાં ફરીથી તે શુદ્ધ માર્ગનું કારણ બને છે, જેનાથી પરંપરાએ નક્કી મોક્ષની પ્રાપ્તિ થાય છે. II૬૯૩II

ગાશા :

# एवं गुरुकुलवासो परमपयनिबंधणं जओ तेणं । तब्भवसिद्धीएहि वि गोअमपमुहेहिं आयरिओ ॥६९४॥

### અન્વચાર્થઃ

जओ=જેનાથી=ઉક્ત ન્યાયથી, एवं=આ રીતે गुरुकुलवासो=ગુરુકુલવાસ परमपयनिबंधणं=પરમપદનું નિબંધન છે=કારણ છે, तेणं=તે કારણથી तब्भवसिद्धीएहि वि=તદ્ભવસિદ્ધિક એવા પણ गोअमपमुहेर्हि=ગૌતમ પ્રમુખો વડે (ગુરુકુલવાસ) आयरिओ=આચરિત છે.

### ગાથાર્થઃ

ઉક્ત ન્યાચથી આ રીતે ગુરુકુલવાસ પરમપદનું કારણ છે, તે કારણથી તે ભવમાં સિદ્ધ થનારા એવા પણ ગૌતમસ્વામી વગેરે વડે ગુરુકુલવાસ સેવાચો છે. 🗸 🗸

### રીકા ઃ

एवं गुरुकुलवासः परमपदनिबन्धनं यतः=उक्तन्यायात्, तेन तद्भवसिद्धिकैरपि गौतमप्रमुखैराचरितो, न्याय्यत्वादिति गाथार्थ: ॥६९४॥

★ ''**तद्भवसिद्धिकैरपि''**માં **'अपि'**થી એ કહેવું છે કે તદ્ભવસિદ્ધિક ન હોય એવા મહાપુરુપોએ તો ગુરુકુલવાસ સેવ્યો જ છે, પરંતુ **તદ્ભવસિદ્ધિક એવા પણ ગૌતમ વગેરેએ** ગુરુકુલવાસ સેવ્યો છે.

### રીકાર્શ :

જેનાથી=ઉક્ત ન્યાયથી≕પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે અભ્યાસને કારણે શુદ્ધમાર્ગનું અનુસેવન જન્માંતરમાં પણ પ્રાપ્ત થઈને પરંપરાએ મોક્ષનું કારણ છે એ યુક્તિથી, આ રીતે=ગાથા ૬૮૯થી ૬૯૩માં કહ્યું એ રીતે, ગુરુકુલવાસ પરમપદનું નિબંધન છે≕મોક્ષનું કારણ છે; તે કારણથી તદ્દભવસિદ્ધિક≕તે ભવમાં સિદ્ધિને પામનારા, પણ ગૌતમ પ્રમુખો વડે ગુરુકુલવાસ આચરાયો; કેમ કે ન્યાય્યપણું છે=ગુરુકુલવાસનું સેવન ઉચિત આચરણારૂપે સંગત છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

### ભાવાર્થઃ

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે નિષ્કલંક માર્ગનું સેવન જન્માંતરમાં પણ પ્રાપ્ત થઈને પરંપરાએ નિયમથી મોક્ષનું કારણ બને છે. તેથી એ પ્રાપ્ત થયું કે શુદ્ધ માર્ગનું સેવન પ્રકર્ષને પામે તો આ ભવમાં જ મોક્ષનું કારણ બને છે.

આ પ્રકારના ન્યાયથી પૂર્વમાં બતાવ્યું એ પ્રમાશે સેવાતો ગુરુકુલવાસ પરમપદનું કારશ બને છે, તેથી ચરમશરીરી એવા પણ ગૌતમસ્વામી વગેરે વડે ગુરુકુલવાસ સેવાયો છે; કેમ કે ગુરુકુલવાસ ઉચિત આચરણારૂપ છે અને ઉચિત આચરણાથી જ મોક્ષ થાય છે. IIદ્ર૯૪II

#### ગાથા :

# ता एअमायरिज्जा चइऊण निअं कुलं कुलपसूओ । इहरा उभयच्चाओ सो उण नियमा अणत्थफलो ॥६९५॥ दारं॥

#### અન્વચાર્થ :

ता=તે કારણથી=-પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે ગુરુકુલવાસ મોક્ષનું કારણ છે તે કારણથી, कुलपसूओ=કુલમાં પ્રસૂત निअं कुलं=પોતાના કુલને चइऊण=છોડીને एअं=આને=ગુરુકુલવાસને, आयरिज्जा=આચરે. इहरा= ઇતરથા=ગુરુકુલવાસને ન આચરે તો, उभयच्चाओ=ઉભયનો ત્યાગ થાય. सो उण=વળી તે=ઉભયકુળનો ત્યાગ, नियमा=નિયમથી अणत्थफलो=અનર્થરૂપ ફળવાળો છે.

#### ગાશાર્થ :

ગુરુકુલવાસ મોક્ષનું કારણ છે તે કારણથી કુલમાં જન્મેલો પુરુષ પોતાના કુળને છોડીને ગુરુકુલવાસને આચરે. જો ગુરુકુલવાસ ન આચરે તો ઉભચકુળનો ત્યાગ થાય. વળી ઉભચકુળનો ત્યાગ નિચમથી અનર્થરૂપ ફળવાળો છે. રીકા ઃ

तत्=तस्माद् एनं=गुरुकुलवासमाचरेत् त्यक्त्वा निजं कुलं दीक्षाङ्गीकरणेन कुलप्रसूतः पुमानिति, इतरथा=अन्यथा उभयपरित्यागः, उभयं=गृहिप्रव्रज्याकुलद्वयं, स पुनरुभयत्यागः नियमादनर्थफल इति गाथार्थः ॥६९५॥ द्वारम् ॥

### ડીકાર્થ ઃ

તે કારણથી=જે કારણથી ગુરુકુલવાસ મોક્ષનું કારણ હોવાથી તદ્દભવસિદ્ધિકો વડે પણ આચરાયો છે તે કારણથી, કુલમાં પ્રસવેલો પુમાન=ઉત્તમ કુળમાં જન્મેલો પુરુષ, દીક્ષાના અંગીકરણ દ્વારા પોતાના કુલને ત્યજીને આને=ગુરુકુલવાસને, આચરે. અન્યથા=દીક્ષા સ્વીકારવા દ્વારા પોતાના કુલને ત્યજીને ગુરુકુલવાસને ન આચરે તો, ઉભયનો=બંને કુળનો, પરિત્યાગ થાય. ઉભય એટલે ગૃહી અને પ્રવ્રજ્યાનું કુલ એ બંને. વળી તે=ઉભયનો ત્યાગ=ગૃહી અને પ્રવ્રજ્યાના કુળનો ત્યાગ, નિયમથી અનર્થરૂપ ફળવાળો છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થઃ

ગુરુકુલવાસ એ મોક્ષનો હેતુ છે. તેથી ઉત્તમ કુળમાં જન્મેલ મુમુક્ષુએ દીક્ષા ગ્રહણ કર્યા પછી ગુરુકુલવાસનો ત્યાગ ન કરવો જોઈએ.

આશય એ છે કે ઉત્તમ પુરુષો ઉત્તમ કુળમાં જન્મ્યા પછી ઉત્તમ કુળને શોભે તેવી જ આચરણાઓ કરનારા હોય છે. તેથી તેવા ઉત્તમ કુળમાં જન્મેલ પુરુષ દીક્ષા ન લે તોપણ, પ્રાયઃ કરીને સદ્ગતિમાં જ જનાર હોય છે, અને આવા પુરુષ પોતાના ઉત્તમ કુળને છોડીને દીક્ષા ગ્રહણ કરે ત્યારે પણ પ્રવ્રજ્યાના કુળરૂપ ગુરુકુલવાસને અનુરૂપ જ ઉચિત આચરણાઓ કરનારા હોય છે, જેથી તેઓ સંસારના પારને પામે છે. પરંતુ પ્રવ્રજ્યા ગ્રહણ કર્યા બાદ જે શિષ્ય ગુણવાન ગુરુને છોડી દે છે, અથવા તો માત્ર ગુરુ સાથે રહીને સ્વમતિ પ્રમાણે જ આચરણા કરે છે, તે શિષ્ય તો પોતાના ઉત્તમ કુળનો પણ ત્યાગ કર્યો છે અને ગુરુકુળનો પણ ત્યાગ કર્યો કહેવાય. તેથી તે શિષ્ય અવશ્ય દુર્ગતિના અનર્થરૂપ ફળની પ્રાપ્તિ કરે છે. **ા**દલ્પા

### અવતરશિકા ઃ

ગાથા ૬૭૮માં વ્રતપાલનના ઉપાયરૂપ ૧૧ દ્વારો બતાવ્યાં હતાં. તેમાંથી પ્રથમ દ્વારરૂપ ગુરુકુલવાસનું ગાથા ૬૮૯થી ૬૯૫માં વર્શન કર્યું. હવે દ્વિતીય દ્વારરૂપ ગચ્છવાસનું વર્શન કરે છે –

ગાથા :

# गुरुपरिवारो गच्छो तत्थ वसंताण निज्जरा विउला । विणयाओ तह सारणमाईहिं न दोसपडिवत्ती ॥६९६॥

### અન્વચાર્થ :

गुरुपरिवारो=ગુરુનો પરિવાર गच्छो=ગચ્છ છે. तत्थ=ત્યાં=ગચ્છમાં, वसंताण=વસતા સાધુઓને विणयाओ= વિનયથી विउला निज्जरा=વિપુલ નિર્જરા થાય છે, तह=અને सारणमाईहिं=સ્મારણ આદિ દ્વારા दोसपडिवत्ती= દોષોની પ્રતિપત્તि=પ્રાપ્તિ, न=થતી નથી. ગાથાર્થ :

ગુરુનો પરિવાર એ ગચ્છ છે, ગચ્છમાં રહેતા સાધુઓને વિનય કરવાથી વિપુલ નિર્જરા થાય છે અને સ્મારણા આદિ દ્વારા દોષોની પ્રાપ્તિ થતી નથી.

### ટીકા ઃ

गुरुपरिवारः=साधुवर्गो गच्छः, तत्र वसतां गच्छे निर्ज्जरा विपुला भवति, कुत इत्याह-विनयात्, तथा स्मारणादिभिः करणभूतैः न दोषप्रतिपत्तिर्भवतीति गाथार्थः ॥६९६॥

### રીકાર્શ ઃ

ગુરુનો પરિવાર≕સાધુનો વર્ગ, ગચ્છ છે. ત્યાં≕ગચ્છમાં, વસતા સાધુઓને વિપુલ નિર્જરા થાય છે. કયા કારણથી વિપુલ નિર્જરા થાય છે ? એથી કહે છે – વિનયથી, તથા કરણભૂત=દોષનિવર્ત્તનના સાધનરૂપ, એવા સ્મારણા આદિ દારા દોષોની પ્રતિપત્તિ=પ્રાપ્તિ, થતી નથી, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

ગુરુનો પરિવાર એ ગચ્છ છે અને ગચ્છમાં રહેવાથી ગુણસંપન્ન સાધુઓનો વિનય કરવાનો પ્રસંગ પ્રાપ્ત થાય છે, જે કરવાથી ઘણી નિર્જરા થાય છે; કેમ કે ગુણવાન સાધુમાં રહેલા ગુણો પ્રત્યે બહુમાન થવાથી વિનયની ઉચિત પ્રવૃત્તિઓ થાય છે, અને તે વિનયને કારણે તે તે ગુણો પ્રગટવામાં પ્રતિબંધક કર્મોનો નાશ થાય છે, જેથી વિશેષ-વિશેષતર ગુણસંપત્તિ પ્રગટે છે.

વળી, ગચ્છમાં રહેવાથી ક્યારેક પ્રમાદવશ ઉચિત પ્રવૃત્તિઓનું વિસ્મરણ થયું હોય તો અન્ય સાધુઓ સ્મરણ કરાવે છે, પ્રમાદથી થતી વિપરીત પ્રવૃત્તિઓનું વારણ કરે છે અને ઉચિત્ત પ્રવૃત્તિમાં ચોદન કરે છે, અર્થાત્ ઉચિત પ્રવૃત્તિઓ કરવા પ્રેરણા કરે છે. આ રીતે કરણભૂત એવી સ્મારણા વગરેથી શિષ્યમાં દોષોની પ્રાપ્તિ થતી નથી. ॥૬૯૬॥

### અવતરણ<del>િક</del>ા ઃ

एतदेवाह –

### અવતરણિકાર્થ ઃ

આને જ કહે છે, અર્થાત્ પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે ગચ્છમાં રહેવાથી વિનયની પ્રતિપત્તિ અને સ્મારણાદિને કારણે દોષોની અપ્રતિપત્તિ થાય છે. એને જ બે ગાથામાં કહે છે –

#### ગાથા ઃ

केसिंचि विणयकरणं अन्नेसि कारणं अइपसत्थं । नासंतकुसलजोए सारणमवि होइ एमेव ॥६९७॥

### અન્વચાર્થઃ

केसिंचि=કેટલાકનું विणयकरणं=વિનયનું કરણ, अन्नेसिं कारणं=અન્યોને કારણ≕અન્ય સાધુઓ પાસે વિનયનું કરાવણ, अइपसत्थं=અતિ પ્રશસ્ત છે. एमेव=આ રીતે જ=વિનયનું કરણ અને કરાવણ છે એ રીતે જ, नासंतकुसलजोए=નાશ પામતા કુશલયોગવિષયક सारणमवि=સ્મારણ પણ होइ=થાય છે.

### ગાથાર્થ ઃ

કેટલાક સાધુઓ વિનય કરે, બીજા સાધુઓ પાસે વિનય કરાવે, એ અતિ પ્રશસ્ત છે. એ રીતે જ નાશ પામતા કુશલચોગવિષયક સ્મારણા પણ થાય છે.

### રીકા ઃ

केषाञ्चिद्विनयकरणं (?सु) चरितानाम्, अन्येषां कारणं विनयस्य शिक्षकाणाम्, अतिप्रशस्तमेतत्, तथा नश्यत्कुशलयोग इति एतद्विषयं स्मारणमपि भवति, एवमेव केषाञ्चित्त्रियते केचित्कुर्वन्तीति गाथार्थः ॥६९७॥

★ ''स्मारणमपि''માં 'अपि'થી એ કહેવું છે કે ગચ્છમાં વિનયનું કરણ-કરાવણ તો થાય છે, પરંતુ સ્મા<mark>રણ પણ</mark> થાય છે.

### ડીકાર્થ:

કેટલાકનું સુચરિતોના વિનયનું કરણ=કેટલાક સાધુઓનું સુંદર ચરિતવાળા સાધુઓના વિનયનું કરવું, અન્યોને=શિક્ષકોને, વિનયનું કારણ, અર્થાત્ પોતાનાથી અન્ય એવા શૈક્ષો પાસે સુચરિતવાળા સાધુઓનો વિનય કરાવવો; એ≕પોતે વિનય કરવો અને અન્ય પાસે વિનય કરાવવો એ, અતિપ્રશસ્ત છે.

અને નાશ પામતા કુશલયોગવિષયક=આના વિષયવાળું, સ્મારણ પણ થાય છે આ રીતે જ કેટલાકનું કરાય છે=કેટલાક સાધુઓનું સ્મારણ કરાય છે, કેટલાક કરે છે=કેટલાક સાધુઓ સ્મારણ કરે છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થઃ

ગચ્છમાં રહેલા કેટલાક સાધુ ચારિત્રસંપન્ન સાધુઓનો વિનય કરે છે અને શૈક્ષો પાસે વિનય કરાવે છે, આ રીર્ત વિનય કરવો અને બીજા પાસે કરાવવો, એ બંને અતિપ્રશસ્ત છે.

આશય એ છે કે પોતાનાથી અધિક ગુણવાન સાધુનો વિનય કરવાથી પોતાનામાં રહેલ ગુણો અધિક-અધિકતર વર્ષ છે, અને નવદીક્ષિત સાધુઓ પાસે વિનય કરાવવામાં પોતે નિમિત્ત બનવાથી વિનય કરાવનારને તો નિર્જરા પ્રાપ્ત થાય છે, પરંતુ વિનયરૂપ ઉચિત ક્રિયા કરવાથી શૈક્ષોને પણ નિર્જરા પ્રાપ્ત થાય છે. પરંતુ ''આ મારી ભક્તિ કરે,'' એવા આશયથી કે બીજાની પાસે પોતાની વૈયાવચ્ચ કરાવવાના આશયથી, શૈક્ષાદિ પાસે વિનય કરાવે, તો સાધુને કર્મબંધ થાય છે; અને નિરપેક્ષ ભાવથી અન્યના ગુણની વૃદ્ધિ માટે શૈક્ષો પાસે વિનય કરાવે તો શૈક્ષોમાં પ્રગટતા વિનયગુણમાં પોતે નિમિત્ત કારણ બનવાથી પોતાને કર્મની નિર્જરા થાય છે. વળી, અનાદિભવઅભ્યસ્ત પ્રમાદને કારણે કોઈ સાધુને કુશળયોગ વિષયક વિસ્મરણ થયું હોય, તો અન્ય સાધુ તેને સ્મરણ પણ કરાવે. આમ કેટલાક સાધુઓ સ્મારણ કરે છે અને કેટલાક સાધુઓનું સ્મારણ કરાય છે. માટે સ્મારણ કરનાર અન્યના નાશ પામતા કુશલયોગના રક્ષણમાં નિમિત્ત બનવાથી નિર્જરા પ્રાપ્ત કરે છે, અને જેને સ્મારણ કરાવ્યું તેના નાશ પામતા કુશલયોગનું રક્ષણ થવાથી નિર્જરા પ્રાપ્ત થાય છે. IIદ૯૭II

ગાયા ઃ

# एमेव य विण्णेअं अहियपवित्तीए वारणं एत्थं । अहिअयरे किच्चंमि अ चोअणमिइ सपरफलसिद्धी ॥६९८॥

### અન્વચાર્થ :

एमेव य=અને આ રીતે જ एत्थं=અહીં=ગચ્છમાં, अहियपवित्तीए=અહિતની પ્રવૃત્તિનું वारणं=વારશ अहिअयरे अ किच्चंमि=અને અધિકતર કૃત્યમાં चोअणं=યોદન विण्णेअं=જાણવું. इड़=એ રીતે सपरफलंसिद्धी= સ્વ અને પરના ફળની સિદ્ધિ થાય છે.

### ગાથાર્થ ઃ

અને આ રીતે જ ગચ્છમાં અહિતની પ્રવૃત્તિનું વારણ જાણવું અને અધિકતર કૃત્થમાં ચોદન જાણવું. એ રીતે સ્વ અને પરના ફળની સિદ્ધિ થાય છે.

### કી<del>ક</del>ા ઃ

एवमेव च द्विरूपं विज्ञेयम् अहितप्रवृत्तेर्वारणमत्र=गच्छ इति, तथा अधिकतरे कृत्ये च गुणस्थानक-चोदनं ज्ञेयम्, इति=एवं स्वपरफलसिद्धिरिति गाथार्थः ॥६९८॥

### રીકાર્શ :

અને અહીં છે=ગચ્છમાં છે, इતિ=એથી અહિતની પ્રવૃત્તિનું વારણ આ રીતે જ=જે રીતે સ્મારણ છે એ રીતે જ, દિરૂપ=બે સ્વરૂપવાળું, જાણવું અર્થાત્ કેટલાક સાધુઓનું વારણ કરાય છે અને કેટલાક સાધુઓ વારણ કરે છે, એમ વારણ બે પ્રકારે જાણવું. અને અધિકતર કૃત્યમાં અર્થાત્ સાધુ દારા યત્ન કરાતા સંયમસ્થાનથી ઉપરના સંયમસ્થાનના કારણીભૂત એવા કાર્યમાં, તથા=તે પ્રકારે ગુણસ્થાનકનું ચોદન જાણવું અર્થાત્ જે પ્રકારે વારણા બે સ્વરૂપવાળી છે, તે પ્રકારે બે સ્વરૂપવાળી ગુણસ્થાનકની વૃદ્ધિનું કારણ બને તેવી પ્રેરણા જાણવી. આ રીતે=વિનય, સ્મારણ, વારણ અને ચોદન કેટલાક સાધુઓનું કરાય છે અને કેટલાક સાધુઓ કરે છે એ રીતે, સ્વ અને પરના ફળની સિદ્ધિ થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ ઃ

ગચ્છમાં રહેતા સાધુઓને વિપુલ નિર્જરા થાય છે; કેમ કે ગચ્છમાં રહેલા કેટલાક સાધુઓ સ્વયં ચારિત્રવાળા સાધુઓનો વિનય કરે છે, શૈક્ષો પાસે અન્ય સાધુઓનો વિનય કરાવે છે; અને કુશલયોગ નાશ પામતો હોય તેવા કેટલાક સાધુઓને અન્ય સાધુ દ્વારા સ્મારણ કરાય છે અને કેટલાક સાધુઓ સ્મારણ કરે છે. એ રીતે જ અહિતમાં પ્રવૃત્તિ કરતા કેટલાક સાધુઓનું વારણ અન્ય સાધુ દ્વારા કરાય છે અને કેટલાક સાધુઓની અહિતની પ્રવૃત્તિનું વારણ થાય છે. તેથી જેમણે વારણ કર્યું અને જેમનું વારણ થયું તે બંનેને લાભ જ થાય છે. વળી સંયમમાં યત્ન કરતા પણ સાધુઓ સંયમના અનુષ્ઠાનમાં અધિક-અધિકતર યત્ન કરતા ન હોય તો, કેટલાક સાધુઓ તેઓના ગુણસ્થાનકની વૃદ્ધિ થાય અર્થાત્ તે સાધુઓ અધિક-અધિક ઉચિત કૃત્યો કરીને નિર્લેપતાના પરિણામની વૃદ્ધિ કરે, તે રીતે પ્રેરણા પણ કરે છે. આમ, શુદ્ધ આશયથી ચોદના કરનાર સાધુને અને જેમણે અન્યએ કરેલ ચોદના સ્વીકારી તે સાધુને, એમ બંનેને નિર્જરારૂપ ફળની પ્રાપ્તિ થાય છે. આ રીતે ગચ્છમાં વિનય, સારણા, વારણા અને ચોયણાથી સ્વ-પરના ફળની સિદ્ધિ થાય છે. અર્થાત્ વિનય કરનારને અને કરાવનારને, તે જ રીતે સારણાદિ કરનારને અને સારણાદિ જેમને થઈ છે તેમને, એમ સર્વ સાધુઓને નિર્જરારૂપ લાભ થાય છે. આથી ગુરુના પરિવારરૂપ ગચ્છમાં પરસ્પર સાધુઓ એકબીજાની નિર્જરાનું કારણ બને છે. **ા**દલ્ટા

## અવતરણિકા ઃ

ગાથા ૬૯૬માં કહેલ કે ગચ્છમાં વસતા સાધુઓને વિનયથી વિપુલ નિર્જરા થાય છે અને સારણાદિ દ્વારા દોષોની પ્રતિપત્તિ થતી નથી, તે વાતને ગાથા ૬૯૭-૬૯૮માં સ્પષ્ટ કરી. હવે આ ગચ્છવાસ મોક્ષનું કારણ છે, એમ બતાવવા દ્વારા ગાથા ૬૯૬થી ૬૯૮ના કથનનું નિગમન કરતાં કહે છે –

ગાથા :

# अण्णोण्णाविक्खाए जोगम्मि तहिं तहिं पयट्टंतो । निअमेण गच्छवासी असंगपयसाहगो णेओ ॥६९९॥

### અન્વચાર્થઃ

अण्णोण्णाविक्खाए=અન્યોન્ય અપેક્ષા વડે तर्हि तर्हि जोगम्मि=તે તે યોગમાં पयट्टंतो=પ્રવર્તતા गच्छवासी=ગચ્છવાસી=ગચ્છમાં વસનાર સાધુ, निअमेण=નિયમથી असंगपयसाहगो=અસંગપદના સાધક णेओ=જાણવા.

### ગાથાર્થ ઃ

પરસ્પરની અપેક્ષા વડે તે તે વિનચાદિ યોગમાં પ્રવર્તતા છતા ગચ્છવાસી સાધુ નક્કી અસંગપદના સાધક જાણવા.

### ટીકા ઃ

अन्योऽन्यापेक्षया उक्तन्यायेन योगे तत्र तत्र विनयादौ प्रवर्त्तमानः सन् नियमेन गच्छवासी साधुः असङ्गपदसाधको ज्ञेयः, असङ्गो=मोक्ष इति गाथार्थः ॥६९९॥

### ટીકાર્થ ઃ

ઉક્ત ન્યાયથી=ગાથા ૬૯૭-૬૯૮માં કહેવાયેલ પદ્ધતિથી, અન્યોન્યની અપેક્ષા વડે≕પરસ્પર સાધુની

અપેક્ષા વડે, તે તે વિનયાદિ યોગમાં પ્રવર્ત્તા છતા ગચ્છમાં વસનાર સાધુ નિયમથી અસંગપદના સાધક જાણવા. અસંગપદ શું ચીજ છે ? તેથી કહે છે – અસંગ એટલે મોક્ષ, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્શ ઃ

પૂર્વમાં બતાવ્યું એ રીતે વિનય, સારજ્ઞા, વારજ્ઞા અને ચોયજ્ઞામાં પરસ્પર અંપેક્ષાં વડે પ્રવૃત્તિ કરતા ગચ્છવાસી સાધુઓ નિયમથી મોક્ષની સાધના કરનાર છે.

આશય એ છે કે ગચ્છમાં રહેલા વિવેકસંપન્ન સાધુઓ પરસ્પર એકબીજાના અધ્યવસાયની શુદ્ધિ થાય તે રીતે ઉચિત પ્રવૃત્તિ કરનારા હોય છે. તેથી અધિક ગુણવાળા સાધુઓ પોતાનો વિનય કરાવવા દારા શૈક્ષને વિનયસંપન્ન કરે છે, અને તે સાધુઓ વળી પોતાનાથી અધિક ગુણિયલ સાધુઓનો વિનય કરે છે. તે રીતે કોઈ સાધુનો કુશલયોગ નાશ પામતો હોય તો તેને સમ્યગ્ પ્રવૃત્તિનું સ્મારણ કરાવે છે, અને સ્મારણ કરાવાયેલ સાધ પણ સ્મારણ કરાવનારના ઉપકારને યાદ કરીને કુશલયોગમાં પોતાની પ્રવૃત્તિ સુદઢ બનાવે છે.

આમ, ગચ્છમાં સાધુઓ એકબીજાના ગુણો વધારવામાં પરસ્પર નિમિત્તભાવ પામે છે અને ક્રમે કરીને સર્વથા સંગરહિત અસંગપદરૂપ મોક્ષને પ્રાપ્ત કરે છે; કેમ કે ગુણોની વૃદ્ધિ જ્યારે પ્રકર્ષને પામે છે ત્યારે જીવ વચનાનુષ્ઠાનમાંથી અસંગાનુષ્ઠાનમાં પ્રવેશ કરે છે, અને અસંગાનુષ્ઠાનના બળથી ક્રમે કરીને મોક્ષની પ્રાપ્તિ કરે છે. Ileccll

#### અવતરણિકા ઃ

इहैवापवादमाह -

## અવતરણિકાર્થ :

ગાથા ૬૯૬માં કહ્યું કે ગુરુનો પરિવાર એ ગચ્છ છે, અને ગચ્છમાં વસતા સાધુઓને વિનયથી નિર્જરા અને સ્મારણાદિ દારા દોષોની અપ્રતિપત્તિ થાય છે. તેથી અહીં જ=સંયમાર્થી સાધુએ ગચ્છમાં વસવું જોઈએ એ કથનમાં જ, અપવાદને કહે છે –

ગાથા :

# सारणमाइविउत्तं गच्छं पि हु गुणगणेहिं परिहीणं । परिचत्तिणाइवग्गो चइज्ज तं सुत्तविहिणा उ ॥७००॥

#### અન્વચાર્થ ઃ

परिचत्तणाइवग्गो=પરિત્યક્ત જ્ઞાતિવર્ગવાળા સાધુ सारणमाइविउत्तं=સ્મારણાદિથી વિયુક્ત, गुणगणेहिं परिहीणं=ગુણગણથી પરિક્ષીણ એવા तं गच्छं पि=તે ગચ્છને પણ सुत्तविहिणा=સૂત્રવિધિથી चइज्ज=त्यर्थ.

★ ંદું વાક્યાલંકારમાં છે.

★ 'ਤ' ਪਾદਪੁਰਿੰ અર્થક છે.

#### ગાથાર્થ :

છોડેલો છે જ્ઞાતિવર્ગ જેમણે એવા સાધુ સ્મારણાદિથી રહિત, ગુણોના સમુદાયથી ક્ષીણ થયેલા તે ગચ્છનો પણ શાસ્ત્રમાં કહેલ વિધિપૂર્વક ત્યાગ કરે.

#### રીકા ઃ

स्मारणादिवियुक्तं गच्छमपि गुणगणेन परिक्षीणं सन्तं परित्यक्तज्ञातिवर्गः त्यजेत् तं सूत्रविधिना गच्छमिति गाथार्थः ॥७००॥

★ ''गच्छं पि''માં 'अपि'થી એ કહેવું છે કે સાધુ ગુરુગુણથી રહિત એવા ગુરુનો તો ત્યાગ કરે ૧, પરંતુ સારણાદિ રહિત અને ગુણગણથી રહિત એવ⊨ **ગચ્છનો પણ** ત્યાગ કરે.

★ ''स्मारणादिवियुक्तं''मां 'आदि' पहथी वारुण अने रोहननो संग्रह छे.

#### ટ<del>ીકા</del>ર્થઃ

પરિત્યજેલ જ્ઞાતિવર્ગવાળા સાધુ સ્મારણાદિથી વિયુક્ત, ગુણગણથી=ગુણોના સમૂહથી, પરિક્ષીણ છતા તે ગચ્છને પણ સૂત્રવિધિથી=શાસ્ત્રમાં બતાવેલ વિધિપૂર્વક, ત્યજે. એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

મૂળગાથાના ચોથા પાદમાં રહેલ तં શબ્દનું પ્રથમ પાદમાં રહેલ **गच्छं** શબ્દ સાથે યોજન છે, એમ જણાવવા માટે ટીકાના અંતે ફરી '**गच्छं**' શબ્દ મૂકેલ છે.

#### ભાવાર્થઃ

જે ગચ્છમાં સાધુઓ ગુણના સમુદાયથી ક્ષીણ થયેલા હોય અને જે ગચ્છમાં સારણા આદિ કરવામાં ન આવતી હોય, તેવા ગચ્છમાં વસવાથી ગુણવૃદ્ધિ તો થતી નથી, પરંતુ પ્રમાદની વૃદ્ધિ થાય છે, જેથી ધીરે ધીરે સંયમી સાધુના સંયમનો નાશ થાય છે. તેથી આત્મકલ્યાણ અર્થે જેમણે ગૃહવાસનો ત્યાગ કરીને પોતાના જ્ઞાતિવર્ગને છોડ્યો છે તેવા સાધુએ, શાસ્ત્રમાં બતાવેલ વિધિપૂર્વક આવા ગચ્છને છોડીને ગુણસંપન્ન એવા ગચ્છાંતરનો=અન્ય ગચ્છનો, આશ્રય કરવો જોઈએ; કેમ કે જ્ઞાતિવર્ગના ત્યાગનું પ્રયોજન ગુણવાન ગુરુ આદિના સહવાસથી ગુણની વૃદ્ધિ પ્રાપ્ત કરવી એ છે, અને ગુણસંપન્ન ગચ્છને સ્વીકારવાથી સાધુમાં ઉત્તરોત્તર અષિક-અષિકતર ગુણવૃદ્ધિ થાય છે. IIOOII

#### અવતરણિકા ઃ

किमित्यत आह –

## અવતરણિ<del>કા</del>ર્થ**ઃ**

પૂર્વગાથાના કથનથી પ્રશ્ન થાય કે સ્મારણાદિથી રહિત અને ગુણગણથી પરિક્ષીણ એવા ગચ્છને કયા કારણથી છોડવો જોઈએ ? એથી કહે છે –

ગાથા ઃ

सीसो सज्झिलओ वा गणिच्चओ वा न सोग्गइं नेइ जे तत्थ नाणदंसणचरणा ते सुग्गईमग्गो ॥७०१॥ £9P

અન્વયાર્થ :

सीसो सज्झिलओ वा=શિષ્ય કે ધર્મભાઈ, गणिच्चओ वा=કે ગણિચ્ચક=એક ગણસ્થ સાધુ, सोग्गइं= સુગતિને વિષે न नेइ=લઈ જતા નથી. (પરંતુ) तत्थ=ત્યાં==ગચ્છમાં, जे नाणदंसणचरणा=જે જ્ઞાન-દર્શન-ચારિત્ર છે, ते=તे सुग्गईमग्गो=સુગતિનો માર્ગ છે.

#### ગાથાર્થ :

શિષ્ય કે ધર્મભાઈ, કે એક સમુદાયમાં રહેલા સાધુ સુગતિને વિષે લઈ જતા નથી, પરંતુ ગચ્છમાં જે જ્ઞાન-દર્શન-ચારિત્ર છે, તે સુગતિનો માર્ગ છે.

#### રીકા ઃ

शिष्यः सज्झिलको वा धर्म्मभ्राता गणिच्चको वा एकगणस्थो न सुगतिं नयति, किन्तु यानि तत्र ज्ञानदर्शनचरणानि परिशुद्धानि तानि सुगतिमार्ग इति गाथार्थ: ॥७०१॥

#### ટ<del>ીકા</del>ર્થઃ

શિષ્ય, ધર્મભાઈ કે એક ગણમાં રહેલા સાધુ સુગતિને વિષે લઈ જતા નથી, પરંતુ ત્યાં=ગચ્છમાં, પરિશુદ્ધ એવાં જે જ્ઞાન, દર્શન અને ચારિત્ર છે, તે સુગતિનો માર્ગ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ ઃ

પૂર્વમાં સ્થાપન કર્યું કે ગચ્છમાં વસવાથી પરસ્પર ઉપકાર થાય છે, તેથી ગુજ્ઞોની વૃદ્ધિ થાય છે; પરંતુ જે ગચ્છમાં સારજ્ઞાદિ થતા ન હોય તે ગચ્છમાં રહેલા શિષ્ય, ધર્મભાઈ કે તે સમુદાયમાં રહેનારા સાધુ, જીવને સુગતિમાં લઈ જતા નથી; પરંતુ જે ગચ્છમાં સારજ્ઞાદિ ગુજ્ઞો થતા હોય, તે ગચ્છમાં વર્તતાં પરિશુદ્ધ જ્ઞાન-દર્શન-ચારિત્ર સદ્ગતિનો માર્ગ છે.

આનાથી એ કહેવું છે કે જે ગચ્છમાં રહેવાથી પરસ્પર જ્ઞાનાદિની વૃદ્ધિ થતી હોય, તે જ ગચ્છ મોક્ષનો હેતુ છે; અને જે ગચ્છમાં સારણા-વારણાદિ થતા નથી, તે ગચ્છમાં આત્મકલ્યાણના નિમિત્તભૂત જ્ઞાનાદિ નથી, માટે તે ગચ્છમાં રહેવાથી નિર્જરા થતી નથી. આથી તેવા ગચ્છનો સુસાધુએ શાસ્ત્રમાં બતાવેલ વિધિપૂર્વક ત્યાગ કરવો જોઈએ, એમ પૂર્વગાથા સાથે સંબંધ છે. **II૭૦૧I**I

#### અવતરણિ<del>ક</del>ા ઃ

पराभिप्रायमाह -

#### અવતરણિકાર્થ :

ગુરુકુલવાસ બતાવવાથી ગચ્છવાસની પ્રાપ્તિ થઈ જ જાય છે, તો ગુરુકુલવાસથી ગચ્છવાસને જુદો કેમ *પાડ્યો ? એ પ્રકારના પરના અભિપ્રાયને કહે છે –*  ગાથા :

# नणु गुरुकुलवासम्मी जायइ नियमेण गच्छवासो उ । जम्हा गुरुपरिवारो गच्छो त्ति निदंसिअं पुव्वि ॥७०२॥

#### અન્વચાર્થઃ

नणु=ખરેખર गुरुकुलवासम्मी=ગુરુકુલવાસમાં गच्छवासो उ=ગચ્છવાસ વળી नियमेण=નિયમથી जायइ=થાય છે, जम्हा=જે કારણથી गुरुपरिवारो=ગુરુનો પરિવાર गच्छो=ગચ્છ છે, त्ति=એ પ્રમાણે पुब्वि=પૂર્વે निदंसिअं=દર્શાવાયું છે.

#### ગાથાર્થ ઃ

ખરેખર ગુરુકુલવાસમાં ગચ્છવાસ વળી નિચમથી થાય છે, જે કારણથી ગુરુનો પરિવાર એ ગચ્છ છે, એ પ્રમાણે ગાથા કલ્કમાં તમારા વડે દર્શાવાચું છે.

## રીકા ઃ

ननु गुरुकुलवासे सति जायते गच्छवासस्तु ध्रुवः, कुत इत्याह-यस्माद् गुरुपरिवारो गच्छ इत्येतन्निर्दाशतं पूर्वं भवतेति गाथार्थः ॥७०२॥

## રીકાર્થ ઃ

ખરેખર ગુરુકુલમાં વાસ હોતે છતે વળી ગચ્છમાં વાસ ધ્રુવ=નક્કી, થાય છે. કયા કારણથી ? એથી કહે છે- જે કારણથી ગુરુનો પરિવાર ગચ્છ છે, એ પ્રકારનું કથન તમારા વડે=ગ્રંથકાર વડે, પૂર્વે=ગાથા ૬૯૬માં, દર્શાવાયેલ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

चनु થી પૂર્વપક્ષી શંકા કરે છે કે ગુરુકુલમાં વસતા સાધુને ગચ્છવાસ નિયમથી થાય છે, તેથી વ્રતપાલનના ઉપાયોમાં ગુરુકુલવાસથી ગચ્છવાસ પૃથગ્ ગ્રહણ કરવાની જરૂર નથી. વળી તેમાં યુક્તિ આપે છે કે ગાથા ૬૯૬માં તમારા વડે જ ''ગુરુનો પરિવાર એ ગચ્છ છે,'' એમ કહેવાયું હતું, માટે પણ નક્કી થાય કે જે સાધુ ગુરુકુલવાસ સેવે, તે સાધુને ગચ્છવાસ અવશ્ય પ્રાપ્ત થાય. તેથી વ્રતપાલનના ઉપાયોમાં ગચ્છવાસરૂપ ઉપાય જુદો ગ્રહણ કરવો ઉચિત નથી. ∄90૨॥

```
અવતરણિકા :
अत्रोत्तरम् –
અવતરણિકાર્થ :
અહીં=પરે કરેલી શંકામાં. ઉત્તરને કહે છે –
```

# सच्चमिणं तंमज्झे तदेगलद्धीए तदुचिअकमेणं । जह होज्ज तस्स हेऊ वसिज्ज तह खावणत्थमिणं ॥७०३॥

#### અન્વચાર્થઃ

इणं सच्चं=આ=પૂર્વગાથામાં પૂર્વપક્ષીએ કહેલ કે ગુરુકુલવાસથી ગચ્છવાસ પૃથગ્ ગ્રહણ ન કરવો જોઈએ એ, સત્ય છે. (પરંતુ) तदेगलद्धीए=તેની=ગચ્છની, એક લબ્ધિ વડે (અને) तदुचिअकमेणं=તેના=ગચ્છના, ઉચિત ક્રમથી जह=જે પ્રમાણે तस्स=તેનો=ગચ્છવાસનો, हेऊ=(પોતે) હેતુ होज्ज=થાય, तह=તે પ્રમાણે तंमज्झे=તેની મધ્યમાં=ગચ્છમાં, वसिज्ज=વસવું જોઈએ. खावणत्थं इणं=(એ) ખ્યાપનના અર્થવાળું આ છે=એ જણાવવા અર્થે ગુરુકુલવાસથી ગચ્છવાસનું પૃથગ્ ગ્રહણ છે.

#### ગાચાર્થ ઃ

પૂર્વગાથામાં પૂર્વપક્ષીએ શંકા કરેલ કે ગુરુકુલવાસથી ગચ્છવાસ પૃથગ્ ગ્રહણ ન કરવો જોઈએ, એ સત્ય છે; પરંતુ ગચ્છની એક લબ્ધિ વડે અને ગચ્છના ઉચિત ક્રમથી જે પ્રમાણે પોતે ગચ્છવાસનો હેતુ થાય, તે પ્રમાણે સાધુએ ગચ્છમાં વસવું જોઈએ, એ જણાવવા માટે ગુરુકુલવાસથી ગચ્છવાસનું પૃથગ્ ગ્રહણ છે.

#### રીકા ઃ

सत्यमिदं यदभ्यधायि भवता, किन्तु तन्मध्ये=गच्छमध्ये तदेकलब्ध्या=गच्छैकलब्ध्या हेतुभूतया तदुचितऋमेण=गच्छोचितऋमेण यथा भवेत् तस्य=गच्छवासस्य हेतुः वसेत् तथा, नान्यथेति ख्यापनार्थमिदं=गच्छग्रहणमिति गाथार्थः ॥७०३॥

#### ટ<del>ીકા</del>ર્થઃ

તમારા વડે≔પૂર્વપક્ષી વડે, જે કહેવાયું એ સત્ય છે; પરંતુ જે પ્રમાણે હેતુભૂત≕ગચ્છની સમ્યગ્ નિષ્પત્તિના હેતુભૂત, એવી તેની એક લબ્ધિ વડે≕ગચ્છની એક લબ્ધિ વડે, અને તેના ઉચિત ક્રમથી≔ગચ્છના ઉચિત ક્રમથી, તેનો≕ગચ્છવાસનો, પોતે હેતુ થાય તે પ્રમાણે તેની મધ્યમાં=ગચ્છની મધ્યમાં, સાધુ વસે, અન્યથા નહીં=બીજી રીતે વસે નહીં, એ ખ્યાપનના અર્થવાળું=એ બતાવવા માટે, આ છે=ગચ્છનું ગ્રહણ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ ઃ

પૂર્વપક્ષીના કથનમાં ઉત્તર આપતાં ગ્રંથકાર કહે છે કે તારી વાત સાચી છે; પરંતુ ગુરુકુલવાસથી ગચ્છવાસ પૃથગ્ ગ્રહણ કરવાનું મુખ્ય કારણ એ છે કે સાધુએ ગચ્છમાં એ રીતે રહેવું જોઈએ કે જેથી ગચ્છમાં રહેનાર સાધુ ગચ્છની એક લબ્ધિ બને અર્થાત્ ગચ્છના ગુણોની વૃદ્ધિનું કારણ બને, અને ગચ્છના ઉચિત ક્રમથી રહેવું જોઈએ. આ બે વાત જણાવવા માટે ગુરુકુલવાસથી ગચ્છવાસને વ્રતપાલનના ઉપાયોમાં પૃથગ્ ગ્રહણ કર્યો છે. આશય એ છે કે દીક્ષા ગ્રહણ કર્યા બાદ જેમ સાધુ ગુર્વાજ્ઞા પ્રમાણે જીવતા હોય છે, તેમ ગચ્છની એક લબ્ધિરૂપ બને તે રીતે જીવતા હોય, તો તે ગચ્છમાં એક ગુણવાન સાધુની લબ્ધિ≕પ્રાપ્તિ, થઈ કહેવાય, જેનાથી તે ગચ્છના ગુણોની વૃદ્ધિ થાય છે અર્થાત્ તે ગુણવાન સાધુની ઉચિત પ્રવૃત્તિ જોઈને તે મહાત્મા પ્રત્યે જેને ભક્તિ થાય તેને ગુણોની અનુમોદના થાય, તેના અપ્રમાદને જોઈને અન્ય સાધુને પણ અપ્રમાદમાં પ્રેરણા મળે, જેનાથી તે ગચ્છમાં ગુણોની વૃદ્ધિ થાય છે.

વળી, ગચ્છમાં ઉચિત ક્રમ મુજબ વસવાથી ગચ્છમાં રહેતા સર્વ સાધુઓ પરસ્પર ઉચિત વિનય, સારશા વગેરે કૃત્યો કરીને ગચ્છના ગુણોની વૃદ્ધિ કરે છે, તેથી આવા સાધુનો વસવાટ ગચ્છવાસનો હેતુ બને છે; પરંતુ જે સાધુ ગચ્છમાં સ્વચ્છંદતાથી વસતા હોય તે સાધુનો ગચ્છમાં વસવાટ ગચ્છવાસનો હેતુ બનતો નથી, એ જણાવવા અર્થે વ્રતપાલનના ૧૧ ઉપાયોમાં ગુરુકુલવાસથી ગચ્છવાસનું સ્વતંત્ર ગ્રહણ કરેલ છે. IIອO3II

#### **અવતર**શિકા ઃ

अन्यथा चायमगच्छवास एवेत्याह –

## અવતરણિકાર્થ :

અને અન્યથા=ગચ્છની એક લબ્ધિથી અને ગચ્છના ઉચિત ક્રમથી ગચ્છમાં સાધુ ન વસે તો, આ=સાધુનો ગચ્છવાસ, અગચ્છવાસ જ છે, એ પ્રમાણે કહે છે –

ગાથા ઃ

# मोत्तूण मिहुवयारं अण्णोऽण्णगुणाइभावसंबद्धं । छत्तमढच्छत्ततुल्लो वासो उ ण गच्छवासो त्ति ॥७०४॥

#### અન્વચાર્થઃ

अण्णोऽण्णगुणाइभावसंबद्धं=અન્યોન્ય ગુણાદિના ભાવથી સંબદ્ધ એવા मिहुवयारं=પરસ્પર ઉપકારને मोत्तूण=भूકીને वासो=વાસ=ગચ્છમાં કરાતો વાસ, छत्तमढच्छत्ततुस्त्रो=છત્રવાળા મઠના છત્રની તુલ્ય છે, गच्छवासो उ ण=પરંતુ ગચ્છવાસ નથી.

★ 'ત્તિ' પાદપૂર્તિ અર્થક છે.

#### ગાથાર્થ ઃ

પરસ્પર ગુણાદિના સદ્ભાવથી સંબદ્ધ એવા પરસ્પર ઉપકારને મૂકીને ગચ્છમાં કરાતો વાસ, છત્રવાળા મઠના છત્ર જેવો છે, પરંતુ ગચ્છવાસ નથી.

#### રીકા ઃ

मुक्त्वा मिथ उपकारं=परस्परोपकारमित्यर्थः, अन्योऽन्यगुणादिभावसम्बद्धं=प्रधानोपसर्ज्जनभाव-संयुक्तं छत्रमठच्छत्रतुल्यो वासः,अछत्रतुल्यस्तु स्वातन्त्र्यप्रधानो न गच्छवासः,तत्फलाभावादिति गाथार्थः ॥७०४॥ ★ ''अन्योऽन्यगुणादिभावसम्बद्धं''માં ૨ઢેલ 'गुण' શબ્દનો અર્થ गौण કરવાનો છે અને 'आदि' ૫દથી મુખ્યનું ગ્રઢણ કરવાનું છે.

## ડીકાર્થ:

અન્યોન્યના=પરસ્પરના, ગુણાદિભાવથી સંબદ્ધ=પ્રધાન અને ઉપસર્જન ભાવથી સંયુક્ત, એવા પરસ્પર ઉપકારને મૂકીને વાસ≕એક ગચ્છમાં રહેતા સાધુઓનો વાસ, છત્રવાળા મઠના છત્ર તુલ્ય છે; અર્થાત્ અછત્ર તુલ્ય સ્વાતંત્ર્યપ્રધાન છે, પરંતુ ગચ્છવાસ નથી; કેમ કે તેના=ગચ્છવાસના, ફળનો અભાવ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ ઃ

ગાથા ૬૯૭-૬૯૮માં વર્ણવ્યું એ રીતે, ગચ્છમાં કેટલાક સાધુઓ વિનય કરીને અને કેટલાક સાધુઓ શૈક્ષો પાસે પોતાનો વિનય કરાવીને નિર્જરા પ્રાપ્ત કરે છે, તેમ જ કેટલાક સાધુઓને સારણાદિ થવાથી અને કેટલાક સાધુઓ શૈક્ષ વગેરેને સારણાદિ કરવાથી નિર્જરા પ્રાપ્ત કરે છે. આ રીતે ગચ્છમાં પરસ્પર ઉપકાર થાય છે, અને તે ઉપકાર કોઈ સાધુને પ્રધાનભાવરૂપે હોય છે, તો કોઈ સાધુને ગૌણભાવરૂપે હોય છે. તે આ રીતે-

કુશલયોગ નાશ પામતો હોય તેવા સાધુની સારણા કરવામાં ન આવે તો તે સાધુનો કુશલયોગ નાશ પામે, અને જો સારણા કરવામાં આવે તો તે સાધુનો કુશલયોગ રક્ષિત બને છે, જે મુખ્ય ઉપકાર છે; અને નાશ પામતા કુશલયોગવાળા સાધુને સારણા કરનાર સાધુને પણ અન્યના કુશલયોગના રક્ષણમાં નિમિત્ત બન્યા હોવાથી નિર્જરા થાય છે, જે ગૌણ ઉપકાર છે; કેમ કે સારણા કરવાનું નિમિત્ત પ્રાપ્ત ન થાય, તોપણ અન્યને સારણા કરનાર સાધુ પોતાની ભૂમિકાને અનુરૂપ અન્ય ઉચિત પ્રવૃત્તિથી નિર્જરા કરતા હોય છે, છતાં અન્ય સાધુના પ્રમાદને અટકાવવા માટે સારણાની પ્રવૃત્તિ કરે ત્યારે તે સારણાથી પ્રમાદી સાધુને મુખ્ય ઉપકાર અને પોતાને તદ્દનિમિત્તભાવરૂપે ગૌણ ઉપકાર થયો કહેવાય. તેથી સારણા કરનાર સાધુને ગૌણરૂપે ઉપકાર થાય છે અને જેની સારણા કરવામાં આવે છે, તે સાધુને પ્રધાનરૂપે ઉપકાર થાય છે. આ રીતે જ વારણા અને ચોદનામાં પણ સમજવું.

આ રીતે જે ગચ્છમાં પ્રધાન અને ગૌજ્ઞ ભાવથી સંબદ્ધ એવ્યે પરસ્પર ઉપકાર થાય છે, તે ગચ્છ સુગચ્છ છે; પરંતુ જે ગચ્છમાં આવો પરસ્પર ઉપકાર થતો નથી, તે ગચ્છ છત્રવાળા મઠના છત્ર તુલ્ય છે.

આશય એ છે કે મઠમાં રહેનારા સંન્યાસીઓ માટે મઠાધીશ છત્ર જેવો હોય છે, અને મઠાધીશ છત્ર જેવો છે તેથી તે ગચ્છ પણ ઉપચારથી છત્ર જેવો છે. તેથી કોઈ બાહ્ય આપત્તિ આવે તે વખતે મઠમાં રહેનારાઓને છત્ર જેવા મઠાધીશથી રક્ષણ મળે છે; પરંતુ મઠાધીશથી મઠની કોઈ ગુણવૃદ્ધિ થતી નથી, ફક્ત મઠાધીશને કારણે તે મઠમાં રહેનારાઓ બાહ્ય આપત્તિથી સુરક્ષિત બને છે. આમ, સારણાદિથી રહિત ગચ્છ તે મઠ જેવો જ છે; કેમ કે તેવા ગચ્છમાં શિષ્યની શારીરિક આદિ આપત્તિઓની ગુરુ ચિંતા કરે છે, પરંતુ તે ગચ્છમાં વસવાટ પરસ્પર એકબીજાની ગુણવૃદ્ધિનું કારણ બનતો નથી. તેથી આવો ગચ્છ વળી અછત્ર તુલ્ય છે અર્થાત્ પરસ્પર ગુણવૃદ્ધિનું કારણ નહીં બનતો હોવાથી છત્ર વગરનો છે અર્થાત્ ગુણવૃદ્ધિના કારણભૂત એવા છત્ર વગરનો છે; તેથી તે ગચ્છમાં વસનાર સાધુઓ સ્વાતંત્ર્યપ્રધાન છે. આથી તેવા ગચ્છમાં વસવું તે ગચ્છવાસ નથી; કેમ કે ગચ્છવાસના ફળનો અભાવ છે અર્થાત્ ગચ્છવાસનું ફળ પરસ્પર એકબીજાના ગુણની નિષ્પત્તિ થવા રૂપ ઉપકાર છે, અને તેવું ફળ સ્વાતંત્ર્યપ્રધાન ગચ્છમાં પ્રાપ્ત થતું નથી. માટે તે ગચ્છમાં વસવું, તે ગચ્છવાસ નથી. II૭૦૪II

## અવતરણિકા ઃ

शेषद्वारेष्वपि प्रयोजनातिदेशमाह —

# અવતરણિકાર્થ ઃ

શેષ દારોમાં પણ પ્રયોજનના અતિદેશને કહે છે --

## ભાવાર્થ :

ગુણવાન ગુરુની નિશ્રામાં રહેવાથી જેમ સ્વાભાવિક ગચ્છવાસની પ્રાપ્તિ થાય છે, તેમ સુંદર વસતિ, પાસત્થાદિના સંસર્ગનો ત્યાગ વગેરે વ્રતપાલનના ઉપાયોની પણ સ્વાભાવિક પ્રાપ્તિ થઈ જ જાય છે; તોપણ જેમ ગુરુકુલવાસથી ગચ્છવાસને પૃથગ્ ગ્રહણ કરવાનું પ્રયોજન ગ્રંથકારે ગાથા ૭૦૩માં બતાવ્યું, તેમ શેષ દ્વારોના પૃથગ્ ગ્રહણના પ્રયોજનનો અતિદેશ કરતાં ગ્રંથકાર કહે છે –

★ અતિદેશ એટલે ગુરુકુલવાસથી ગચ્છવાસને પૃથગ્ ગ્રહણ કરવાનું જેમ પ્રયોજન છે, તેમ ગુરુકુલવાસથી વ્રતપાલનના ઉપાચભૂત વસતિ વગેરેને પણ પૃથગ્ ગ્રહણ કરવાનું પ્રયોજન છે, તે પ્રકારનું સૂચન.

#### ગાથા :

# एवं वसहाईसु वि जोइज्जा ओघसुद्धभावे वि । सइ थेरदिन्नसंथारगाइभोगेण साफल्लं ॥७०५॥ दारं ॥

#### અન્વચાર્થ :

एवं=આ રીતે=ગાથા ૭૦૩માં ગુરુકુલવાસથી ગચ્છવાસને પૃથગ્ ગ્રહશ કરવાનું સાફલ્ય બતાવ્યું એ રીતે, वसहाईसु वि=વસતિ આદિમાં પશ ओघसुद्धभावे वि=ઓધથી શુદ્ધનો ભાવ હોતે છતે પશ सइ=સદા થેरदिन्नसंथारगाइभोगेण=સ्થવિર વડે અપાયેલ સંસ્તારક આદિના ભોગ દ્વારા साफल्लं=સાફલ્યને जोइज्जा= યોજવું.

## ગાથાર્થ ઃ

ગાથા બ્વરમાં ગુરુકુલવાસથી ગચ્છવાસને પૃથગ્ ગ્રહણ કરવાનું સાફલ્ય બતાવ્યું, એ રીતે વસતિ આદિ વ્રતપાલનના ઉપાચોમાં પણ ઓઘથી શુદ્ધપણું હોતે છતે પણ સદા ગીતાર્થ વડે અપાચેલ સંથારા આદિના ભોગ દ્વારા સાફલ્ય ચોજવું.

## રીકા ઃ

एवं वसत्यादिष्वपि द्वारेषु योजयेत् साफल्यमिति योगः, ओघशुद्धभावेऽपि=सामान्यशुद्धत्वे सत्यपि, कथमित्याह-सदा स्थविरदत्तसंस्तारकादिभोगेन, न तु यथाकथञ्चिदिति गाथार्थः ॥७०५॥ द्वारम् ॥ ★ ''संस्तारकादिभोगेन''मां 'आदि' शબ्दथी पाट-पाटला, जालोठ वजेरेको संग्रह छे.

★ ''**ઓયશુદ્ધभાવેડપિ''**માં '**अપિ'**થી એ કહેવું છે કે ઓઘથી શુદ્ધપણું નહીં હોતે છતે તો વસતિનો ઉપભોગ ન થાય, પરંતુ **ઓઘથી શુદ્ધપણું હોતે છતે પણ** વસતિનો ચથાકથંચિદ્ ઉપભોગ ન થાય.

★ ''**વસત્યાદિષ્વપિ''માં આદિ** પદથી સંસર્ગ, ભક્તાદિ શેષ વ્રતપાલનના ઉપાયોનો સંગ્રહ છે, અને '**अપિ'** શબ્દથી <sup>.</sup> એ સમુચ્ચય કરવો છે કે આ રીતે ગુરુકુલવાસથી ગચ્છવાસને સ્વતંત્ર ગ્રહણ કરવામાં તો. સાફ્લ્ય યોજ્યું, પરંતુ **વસતિ આદિમાં પણ=ગુરુકુલવાસથી વસતિ આદિને સ્વતંત્ર ગ્રહણ કરવામાં પણ,** સાફ્લ્ય યોજવું.

## રીકાર્થ :

આ રીતે વસતિ આદિ દારોમાં પણ સાફલ્ય યોજવું, આ પ્રકારે યોગ છે≔મૂળગાથાના અંતે રહેલ साफ<del>ਲ</del> નું મૂળગાથાના બીજો પાદેમાં રહેલ <del>ોફેડ્ડ</del>ા સાથે યોજન છે.

હવે વસતિ દ્વારને પૃથગ્ ગ્રહશ કરવાનું સાફલ્ય સ્પષ્ટ કરે છે --

ઓઘથી શુદ્ધનો ભાવ હોતે છતે પણ=સામાન્યથી શુદ્ધપણું હોતે છતે પણ, વસતિનું સાફલ્ય કેવી રીતે છે ? એથી કહે છે– સદા સ્થવિર વડે અપાયેલ સંથારા વગેરેના ભોગ દ્વારા વસતિનું સાફલ્ય છે, પરંતુ યથાકથંચિદ્ નહીં=ગમે તે રીતે સંથારા વગેરેના ભોગ દ્વારા વસતિનું સાફલ્ય થતું નથી, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

ગુરુકુલવાસથી ગચ્છવાસ જુદો નહીં હોવા છતાં જુદો ગ્રહશ કરવાનું પ્રયોજન ગાથા ૭૦૩માં બતાવ્યું. એ રીતે ગુરુકુલવાસદ્વારના ગ્રહશથી સુંદર વસતિ આદિ દ્વારોની પ્રાપ્તિ થઈ જાય છે, તોપજ્ઞ જેમ ગુરુકુલવાસથી ગચ્છવાસને પૃથગ્ ગ્રહશ કરવાનું પ્રયોજન વિશેષ છે, તેમ વસતિ આદિ દ્વારોને પજ્ઞ પૃથગ્ ગ્રહશ કરવાનું પ્રયોજન વિશેષ છે, તે જોડી લેવું. એ પ્રકારનો ગ્રંથકારે અતિદેશ કર્યો હોવા છતાં વસતિ દ્વારમાં પૃથગ્ ગ્રહશના પ્રયોજનને યોજીને જણાવતાં કહે છે –

સુગુરુની સાથે વસવાથી સામાન્ય રીતે શુદ્ધ વસતિની પ્રાપ્તિ થઈ જાય છે, તોપણ સાધુએ હંમેશાં ગીતાર્થે આપેલા સંથારા વગેરેના ભોગ દ્વારા વસતિનો ઉપભોગ કરવો જોઈએ, પરંતુ જે તે રીતે નહીં, એ સૂચન કરવા માટે વસતિદ્વારને ગુરુકુલવાસદ્વારથી પૃથગ્ ગ્રહણ કરેલ છે.

આશય એ છે કે કલ્યાણના અર્થી સાધુ ગુરુકુલવાસમાં રહેતા હોવાથી તેઓને શુદ્ધ વસતિની જ પ્રાપ્તિ થાય છે; કેમ કે ગીતાર્થ ગુરુ સંયમની વૃદ્ધિનું કારણ હોય તેવી જ નિર્દોષ વસતિનો સ્વીકાર કરે છે, તોપણ ગચ્છમાં રહેલા ગીતાર્થ કે ગણચિંતક સાધુઓ દરેક સાધુને તેની ભૂમિકા મુજબ ઉચિત સ્થાન આપે છે, જેથી ગલાન, વૃદ્ધ, શૈક્ષ વગેરે સાધુઓ પોતાની શારીરિક સ્થિતિ પ્રમાણે ઉચિત સ્થાનને પ્રાપ્ત કરીને સંયમની આરાધના કરી શકે અને તે શુદ્ધ વસતિ ગચ્છની ગુણવૃદ્ધિનું કારણ બને. છતાં જો સાધુ ગીતાર્થ દ્વારા અપાતી વસતિમાં સારુ સ્થાન લેવા પ્રયત્ન કરે અથવા ગીતાર્થે આપેલ વસતિ સંયમની આરાધનામાં ઉપયોગી થાય તે રીતે ન વાપરે; પરંતુ પ્રમાદથી વાપરે, તો તે વસતિનો ભોગ ગચ્છની ગુણવૃદ્ધિનું કારણ બને છે.

આથી ગીતાર્થે આપેલ સ્થાનમાં રહીને, સંયમને અનુકૂળ ઉચિત ક્રિયાઓ કરવા દ્વારા કલ્યાણના અર્થી સાધુએ વસતિનો ઉપભોગ કરવો જોઈએ, પરંતુ જેમ તેમ ઉપભોગ કરવો જોઈએ નહીં, એ જણાવવા અર્થે ગુરુદ્વાર કરતાં વસતિદ્વારનું પૃથગ્ ગ્રહણ કરેલ છે. **II૭૦પા**I

#### અવતરણિકા ઃ

इदानी वसतिविधिमाह –

## અવતરણિકાર્થ ઃ

હવે વસતિની વિધિને કહે છે –

#### ભાવાર્થ :

ગાથા ૬૯૬થી ૭૦૧માં ગચ્છદાર બતાવ્યું, ત્યાર બાદ ગાથા ૭૦૨થી ૭૦૪માં પરના અભિપ્રાયની આશંકા કરીને ગુરુકુલવાસથી ગચ્છવાસને પૃથગ્ ગ્રહણ કરવાનું પ્રયોજન બતાવ્યું અને ગાથા ૭૦૫માં વસતિ આદિ દારોને સ્વતંત્ર ગ્રહણ કરવાના પ્રયોજનનો અતિદેશ કર્યો; હવે વ્રતપાલનના ઉપાયભૂત એવી સાધુની શુદ્ધ વસતિનું સ્વરૂપ બતાવે છે –

#### ગાથા :

# मूलुत्तरगुणसुद्धं थीपसुपंडगविवज्जिअं वसहिं । सेविज्ज सव्वकालं विवज्जए होंति दोसा उ ॥७०६॥

## અન્વચાર્થઃ

मूलुत्तरगुणसुद्धं=મૂલ અને ઉત્તરગુણથી શુદ્ધ, थीपसुपंडगविवज्जिअं=स्त्री, પશુ અને નપુંસકથી વિવર્જિત वसहिं=વસતિને (સાધુ) सब्वकालं=સર્વકાળ सेविज्ज=સેવે, विवज्जए उ=વળી વિપર્યયમાં दोसा= દોષો होति=થાય છે.

#### ગાથાર્થ ઃ

મૂલગુણ અને ઉત્તરગુણથી શુદ્ધ, સ્ત્રી, પશુ અને નપુંસકથી રહિત વસતિને સાધુ સર્વકાળ સેવે, વળી વિપર્ચચમાં દોષો થાય છે.

## રીકા ઃ

मूलगुणोत्तरगुणपरिशुद्धां तथा स्त्रीपशुपण्डकविवर्ज्जितां वसतिं सेवेत सर्वकालं, विपर्यये= अशुद्धस्त्र्यादिसंसक्तायां वसतौ भवन्ति दोषा इति गाथार्थ: ॥७०६॥

## રીકાર્શ :

મૂલ-ઉત્તરગુણથી પરિશુદ્ધ તથા સ્ત્રી, પશુ અને પંડકથી વિવર્જિત વસતિને સર્વકાળ સાધુ સેવે. વિપર્યયમાં≔અશુદ્ધ અને સ્ત્રી વગેરેથી સંસક્ત વસતિ હોતે છતે, અર્થાત્ મૂલગુણ અને ઉત્તરગુણથી અશુદ્ધ, તેમ જ સ્ત્રી, પશુ અને નપુંસકથી યુક્ત વસતિ હોતે છતે, દોષો થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

વસતિના મૂલગુણશુદ્ધ અને ઉત્તરગુણશુદ્ધ, એમ બે ભેદ છે. તે બંને ભેદથી શુદ્ધ અને સ્ત્રી-પશુ-નપુંસકથી

૧૩૨

રહિત એવી વસતિને સાધુ સદા સેવે. પરંતુ જો સાધુ મૂલગુણ અને ઉત્તરગુણથી અશુદ્ધ અને સ્ત્રી વગેરેના સંસર્ગવાળી વસતિનો ઉપભોગ કરે તો દોષો થાય છે, જે દોષો આગળમાં ગ્રંથકાર સ્વયં બતાવવાના છે. II૭૦૬II

## અવતરણિકા ઃ

तत्र मूलगुणदुष्टामाह –

## અવતરણિકાર્થ ઃ

પૂર્વગાથામાં સાધુને ઉપભોગ્ય એવી શુદ્ધ વસતિનું સ્વરૂપ બતાવ્યું. ત્યાં=તે વસતિમાં, મૂલગુણોથી દુષ્ટ એવી વસતિને કહે છે −

# पट्ठीवंसो दो धारणीउ चत्तारि मूलवेलीओ । मूलगुणेहुववेआ एसा उ अहागडा वसही ॥७०७॥

## અન્વચાર્થઃ

पट्टीवंसो=પૃષ્ટિવંશ, दो धारणीउ=બે ધારિશી, चत्तारि मूलवेलीओ=ચાર મૂલવેલીઓ, (આ સાતમાંથી કોઈપણ વસ્તુ સાધુને મનમાં આધાન કરીને કરાયેલ હોય તેવી વસતિ) मूलगुणेहुववेआ=મૂલગુશો વડે ઉપપેત છે=યુક્ત છે, एसा उ=વળી આ वसही=વસતિ अहागडा=આધાકૃતા છે.

## ગાચાર્થ :

પૃષ્ટિવંશ, બે ધારિણી અને ચાર મૂલવેલીઓ, આ સાતમાંથી કોઈપણ વસ્તુ સાધુને મનમાં આધાન કરીને કરારોલ હોચ, તેવી વસતિ મૂલગુણો વડે ચુક્ત છે, વળી આ વસતિ આધાકર્મિકી છે.

## રીકા ઃ

पृष्टिवंशो=मध्यवलक:, धारिण्यौ यत्प्रतिष्ठः असावेव, चतस्रो मूलवेल्यः चतुर्षु पार्श्वेषु, मूलगुणै-रुपपेतेति एतदपि यत्र साधून् मनस्याधाय कृतमियं मूलगुणैरुपपेता, न तु शुद्धा, तथा चाह-एषा आधाय कृता वसतिः=आधाकर्मिमकीत्यर्थ: ।

अन्ये तु व्याचक्षते-पृष्टिवंशो द्वे धारणे चतस्त्रो मूलवेल्य इति पूर्ववत्, मूलगुणैरुपपेतेत्येतत् साधून् मनस्याधाय न कृतं यत्र एषा यथाकृता वसतिः=शुद्धेत्यर्थः ।

एतच्चायुक्तं , वसतिदोषप्रतिपादनाधिकारात् , तथा यथाकृतत्वासम्भवात् , मूलगुणैरुपपेतेत्येतत्साधून् मनस्याधाय न कृतमित्यन्यकारणापत्ते : , अन्यथा विशेषणवैयर्थ्यात् , तस्मिश्च सति यथाकृतत्वानुपपत्तेरित्यलं प्रसङ्गेनेति गाथार्थः ॥७०७॥

★ પ્રસ્તુતમાં '**उपपेत'** શબ્દ ' યુક્ત' અર્થમાં છે. અને તેની સાદ્યનિકા ભગવતી સૂત્રના દ્વિતીય શતકના પ્રથમ ઉદ્દેશામાં તથા ઉત્તરાદ્યયન સૂત્રના પ્રથમ અધ્યયનની ગાથા ૧૩માં આ પ્રમાણે દર્શાવેલ છે —

''अत्र 'उप अप इत' इति शब्दत्रयस्थापने पृषोदरादित्वादपशब्दस्याकारलोपे च उपपेत इति सिद्धम् ।''

ડીકાર્થ :

पृष्टिवंशो=मध्यवलकः પૃષ્ટિવંશ એટલે મધ્યવલક, धारिण्यौ यत्प्रतिष्ठः असावेव બે ધારિણી, જેના ઉપર પ્રતિષ્ઠ એવો આ જ હોય છે=જે બે ધારિણી ઉપર પૃષ્ટિવંશ જ રહેલો હોય છે, चतुर्षु पार्श्वेषु चतस्रो मूलवेल्यः ચાર પાસાઓમાં=ચારેય બાજુ, ચાર મૂલવેલીઓ હોય છે.

मूलगुणैरुपपेतेति.....न तु शुद्धा, 'मूलगुणैरुपपेता' એટલે આ પણ=પૃષ્ટિવંશાદિ સાતેય વસ્તુ પણ, જ્યાં=જે વસતિમાં, સાધુઓને મનમાં આધાન કરીને કરાયેલ હોય, એ મૂલગુણો વડે ઉપપેતા છે=એ મૂલગુણો વડે યુક્ત વસતિ છે, પરંતુ તે શુદ્ધ નથી.

તથા चાદ – અને તે રીતે કહે છે=સાધુને મનમાં રાખીને કરાયેલ, પૂર્વમાં બતાવેલ સાત વસ્તુવાળી વસતિ જે રીતે શુદ્ધ નથી તે રીતે કહે છે –

एषा वसतिः आधाय कृता=आधाकर्म्मिकीत्यर्थः આ વસતિ સાધુઓને મનમાં આધાન કરીને કરાયેલી છે=આધાકર્મિકી છે.

अन्ये तु व्याचक्षते-पृष्टिवंशो द्वे धारणे चतस्रो मूलवेल्य इति पूर्ववत् વળી અન્યો કહે છે- પૃષ્ટિવંશ, બે ધારિણી, ચાર મૂલવેલીઓ, એ પ્રકારે પૂર્વની જેમ છે≕ઉપર વર્ણન કર્યું તેમ જ છે.

મૂलगુणैरुपपेतेत्येतत् साधून् मनस्याधाय यत्र न कृतं एषा वसतिः यथाकृता≕शुद्धेत्यर्थः , 'मूलगुणैरुपपेता' એટલે આ≕પૃષ્ટિવંશાદિ સાતેય વસ્તુ, સાધુઓને મનમાં આધાન કરીને જ્યાં=જે વસતિમાં, કરાયેલ ન હોય, એ વસતિ યથાકૃત છે અર્થાત્ શુદ્ધ છે.

તેને ગ્રંથકાર કહે છે –

एतच्चायुक्तं અને આ≕અન્યોનું કથન, અયુક્ત છે; वसतिदोषप्रतिपादनाधिकारात् કેમ કે વસતિના દોષોના પ્રતિપાદનનો અધિકાર છે, तथा यथाकृतत्वासम्भवात् તથા યથાકૃતત્વનો અસંભવ છે અર્થાત્ અન્યોએ કરેલો मूलगुणैरुपपेता નો અર્થ સ્વીકારીએ તો તે વસતિમાં યથાકૃતપણું ઘટી શકે નહિ.

**मूलगुणैरुपपेता** નો અર્થ અન્યોના મત પ્રમાશે સ્વીકારીએ તો યથાકૃતત્વ કેમ ન ઘટી શકે ? તેને ગ્રંથકાર યુક્તિથી બતાવે છે —

मूलगुणैरुपपेतेत्येतत्साधून् मनस्याधाय न कृतमित्यन्यकारणापत्तेः , 'मूलगुणैरुपपेता' એટલે આ=સાતેય વસ્તુ, સાધુઓને મનમાં આધાન કરીને કરાયેલ ન હોય, એ પ્રમાણે અર્થ કરવામાં અન્ય માટે કારણની આપત્તિ છે=સાધુ સિવાય અન્ય કોઈ વ્યક્તિ માટે વસતિ કરાવવાની આપત્તિ છે.

अन्यथा विशेषणवैयर्थ्यात् અન્યથા=આ સાતેય વસ્તુ સાધુઓને મનમાં રાખીને કરાયેલ ન હોય એમ સ્વીકારવા છતાં અન્ય માટે કારણની આપત્તિ નથી એમ માનીએ તો, વિશેષણનું=મૂળગાથાના ઉત્તરાર્ધમાં રહેલ 'मूलगुणैरुपपेता' રૂપ વિશેષણનું, વ્યર્થપણું છે.

तस्मिन्.....अनुपपत्तेः અને તે હોતે છતે=અન્ય માટે વસતિનું કરાવણ હોતે છતે, યથાકૃતત્વની અનુપપત્તિ છે=વસતિમાં શુદ્ધપણાની અસંગતિ છે.

'इતિ' અન્ય મતના નિરાકરણની સમાપ્તિ અર્થક છે.

## प्रसङ्गेन अलं, इति गाथार्थ: પ્રસંગ વડે સર્યું, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

★ मूलगुणैरुपपेता नो અર્થ ગ્રંથકાર 'મૂલગુણોથી ચુક્ત એવી અશુદ્ધ વસતિ' એવો કરે છે અને અન્ય મતવાળા 'મૂલગુણોથી ચુક્ત એવી શુદ્ધ વસતિ' એવો કરે છે. વળી अहागडा નો અર્થ ગ્રંથકાર 'આધાકૃતા વસતિ' એવો કરે છે અને અન્ય મતવાળા 'ચથાકૃતા વસતિ' એવો કરે છે. તેથી ગ્રંથકારના મતે આ લક્ષણ અશુદ્ધ વસતિનું અને અન્યોના મતે આ લક્ષણ શુદ્ધ વસતિનું પ્રાપ્ત થાય. પરંતુ અન્ય મતવાળાએ શુદ્ધ વસતિનું કરેલ લક્ષણ ગ્રંથકારને માન્ય નથી, તેથી પ્રસ્તૂત ગાથાની ટીકામાં ગ્રંથકારે અન્યોના મતને બતાવીને તેનું નિરાકરણ કરેલ છે.

- ★ 'પૃષ્ટિવંશ' એટલે મકાનના મૂળ બે સ્તંભ ઉપર તિર્ચ્છો રખાતો મોટો થાંભલો.
- ★ 'ધારણા' અથવા 'ધારિણી' એટલે મકાનના આધારભૂત મુખ્ય બે સ્તંભ.
- ★ 'મૂલવેલી' એટલે મકાનની છતના આધારભૂત ચાર સ્તંભવિશેષ.
- ★ પૂર્વના કાળમાં મુખ્યત્વે આ સાત વસ્તુઓથી મકાન બનાવાતા હતા.

#### ભાવાર્થઃ

ગામડામાં બનાવાતાં ઘરોના મુખ્ય સાત અવયવો હોય છે : એક પૃષ્ટિવંશ, બે ધારિજ્ઞી અને ચાર મૂલવેલીઓ : આ સાત મુખ્ય વસ્તુ દ્વારા ઘરનું નિર્માણ જો સાધુને મનમાં રાખીને કરેલ હોય, તો તે ઘરનિર્માણરૂપ વસતિ સાધુ માટે આધાકર્મિકી કહેવાય, જે મૂલગુણોથી યુક્ત અશુદ્ધ વસતિ છે, આ રીતે ગ્રંથકારે મૂલગુણોથી દુષ્ટ એવી વસતિનું સ્વરૂપ બતાવ્યું.

વળી, અન્ય મતવાળા આ ગાથાના ઉત્તરાર્ધનો અર્થ ગ્રંથકારે કર્યો તે પ્રમાણે કરતા નથી, પરંતુ જુદી રીતે કરતાં કહે છે કે આ સાત મુખ્ય વસ્તુ દ્વારા ઘરનું નિર્માણ સાધુને મનમાં રાખીને કર્યું ન હોય, તો તે ઘરનિર્માણરૂપ વસતિ મૂલગુણોથી યુક્ત કહેવાય, અને આવી મૂલગુણોથી યુક્ત વસતિ સાધુ માટે યથાકૃત=શુદ્ધ, વસતિ છે.

આમ, **अहागडા**નો અર્થ ગ્રંથકારે 'આધાકૃતા' કર્યો, પરંતુ અન્ય મતવાળા 'યથાકૃતા' કરે છે. તેથી એ ફલિત થાય કે અન્ય મત પ્રમાણે મૂલગુણોથી યુક્ત વસતિ શુદ્ધ છે. તેનું નિરાકરણ કરતાં ગ્રંથકાર કહે છે કે ગાથાના ઉત્તરાર્ધનો અર્થ આ પ્રમાણે કરવો યુક્ત નથી; કેમ કે પ્રસ્તુતમાં વસતિના દોષો કહેવાનો અધિકાર ચાલતો હોવાથી દોષિત વસતિનું સ્વરૂપ વર્ણવવું જોઈએ, પરંતુ નિર્દોષ વસતિનું સ્વરૂપ વર્શવાય નહિ.

વળી, ગ્રંથકાર કહે છે કે આ સાત વસ્તુવાળી વસતિ સાધુને મનમાં રાખીને ન કરાઈ હોય તે મૂલગુણોથી યુક્ત વસતિ કહેવાય, એમ સ્વીકારીએ તો, આ સાત વસ્તુવાળી વસતિ સાધુ સિવાય અન્ય કોઈના માટે કરાઈ છે, તેમ માનવું પડે. અને જે વસતિ સાધુ સિવાય અન્ય કોઈ માટે પણ કરાઈ હોય તે વસતિમાં યથાકૃતત્વ ઘટી શકે નહીં. અથવા જો એમ સ્વીકારીએ કે આ વસતિ સાધુને કે અન્ય કોઈપણને મનમાં રાખ્યા વગર કરાઈ છે, તો મૂળગાથામાં મૂકેલ **મૂલનપુणેहुववेआ** રૂપ વિશેષણ વ્યર્થ થશે, અર્થાત્ એ વિશેષણ મૂળગાથામાં મૂકવાની કોઈ જરૂર રહેતી નથી; કેમ કે ઉપર બતાવેલ સાત વસ્તુવાળી વસતિ યથાકૃત છે, એટલું જ કહેવાથી શુદ્ધ વસતિનું લક્ષણ પ્રાપ્ત થઈ જાય છે. આથી **મૂલનપુणેहુवવેઆ** રૂપ વિશેષણ સાર્થક સ્વીકારવું હોય તો એમ જ કહેવું પડે કે આ વસતિ સાધુ સિવાય અન્ય કોઈને મનમાં રાખીને કરાવાઈ છે. અને જો આ વસતિ અન્ય કોઈને મનમાં રાખીને કરાવાઈ છે તેમ સ્વીકારીએ, તો તે વસતિ યથાકૃત ન કહી શકાય. તેથી તે વસતિમાં યથાકૃતત્વની અનુપપત્તિ છે. આશય એ છે કે જે વસતિ કોઈને પણ મનમાં રાખ્યા વગર પોતાને આવશ્યકતા હોવાથી સ્વાભાવિક કરાવાઈ હોય તેવી વસતિ જ યથાકૃત કહેવાય; અને જે વસતિ અન્ય કોઈને મનમાં રાખીને કરાવાઈ હોય, પરંતુ સાધુને મનમાં રાખીને ન કરાવાઈ હોય, તે વસતિ સાધુ માટે શુદ્ધ છે, પરંતુ યથાકૃત તો નથી. આથી જ મૂળગાથામાં રહેલ **મૂભગુणેદુવવેઆ** રૂપ વિશેષણ સાર્થક સ્વીકારવું હોય તો **अहागडા**નો અર્થ યથાકૃતા થઈ શકે નહિ, પરંતુ આધાકૃતા જ થઈ શકે. માટે પૂર્વપક્ષીએ પ્રસ્તુત ગાથાનો શુદ્ધ વસતિના લક્ષણ તરીકે કરેલ અર્થ અસંગત છે, એમ સિદ્ધ થાય છે. **II૭૦૭ાI** 

અવતરશિકા ઃ

उत्तरगुणेषु मूलगुणान् प्रतिषादयन्नाह 🛁

અવતરણિકાર્થ :

પૂર્વગાથામાં મૂલગુણોથી દુષ્ટ વસતિનું પ્રતિપાદન કર્યું, હવે વસતિવિષયક ઉત્તરગુણોમાં મૂલગુણોને≕ મૂલગુણોથી દુષ્ટ વસતિના દોષોને, પ્રતિપાદન કરતાં ગ્રંથકાર કહે છે –

ગાથા :

# वंसगकडणोक्वंपणच्छायणलेवणदुवारभूमी य । सप्परिकम्मा वसही एसा मूलुत्तरगुणेसु ॥७०८॥

#### અન્વચાર્શ :

वंसगकडणोकंपणच्छायणलेवणदुवारभूमी य=અને વંસકો, કટણ=દાંડા ઉપરની ગૂંથણી, ઉત્કંપણ, છાદણ=દર્ભ વગેરે ઘાસ વડે આચ્છાદન, લેપન, દાર=દારનું બાહુલ્યાદિકરણ, ભૂમી=ભૂમિકર્મ કરવું, एसा= આ मूलुत्तरगुणेसु=મૂલોત્તર ગુણોમાં सप्परिकम्मा=સપરિકર્મવાળી वसही=વસતિ છે.

#### ગાથાર્થઃ

દાંડા, દાંડા ઉપરની ગૂંથણી, ઉત્કંપણ, દર્ભ વગેરે ઘાસ દ્વારા આચ્છાદન, ભીંતોનું લેપન, દ્વાર મોટા વગેરે કરવા, ભૂમિકર્મ કરવું, એ મૂલ-ઉત્તરગુણોના વિષયમાં સપરિકર્મવાળી વસતિ છે.

#### રીકા ઃ

अत्र वृद्धव्याख्या-वंसग इति दंडका, [ कुड्डाण ] कडणं=डंडगोवरि ओलवणी, उक्वंपणं, दब्भादिणाऽऽच्छायणं, कुड्डाण लेवणं, बाह्लाइकरणं दुवारस्स, विसमाए समीकरणं भूमिकम्मं, एसा सपरिकम्मा, उत्तरगुणेसु एए मूलोत्तरगुणा इत्यर्थ: ॥७०८॥

#### नोंधः

(૧) ટીકાર્થમાં ( )માં આપેલા સંસ્કૃત પાઠો બૃહત્કલ્પભાષ્ય ગાથા ૫૮૩ની ટીકામાંથી લીધેલ છે.

(૨) ટીકામાં રહેલો પ્રથમ **कुड्डाण** શબ્દ વધારાનો ભાસે છે.

★ ''दुवारस्स बाह्ल्ल्लइकरणं''मां 'आदि' पटथी वांडायूंडा द्वारने सरणुं डरवुं, द्वार मोटुं ढोय तो नानुं डरवुं, वगेरेनो संग्रह छे.

## ટીકાર્થઃ

## अत्र वृद्धव्याख्या અહીં વૃદ્ધની વ્યાખ્યા છે –

वंसग इति दंडका वंसકो એટલે દંડકો. ('वंशका' ये वेलीनामुपरि स्थाप्यन्ते पृष्टिवंशस्योपरि तिर्यक्) જેઓ પૃષ્ટિવંશની ઉપરમાં અને વેલીઓની=ચાર મૂલીઓની, ઉપરમાં તિચ્છાં=આડા, સ્થપાય છે, कटणं=डंडगोवरि ओलवणी કટણ=દાંડાની ઉપરમાં ઓલવણી=કઠણ ચટાઈની ગૂંથવણી, उक्कंपणं ('उक्कंचण' उपरि कंबिकानाम् बंधनं) ઉત્કંપણ એટલે ઉપરમાં કંબિકાઓનું બંધન=વાંસડાઓ ઉપર ગૂંથેલી ચટાઈઓની ઉપર રસ્સાઓનું બંધન, दब्मादिणाऽऽच्छायणं દર્ભ વગેરે વડે આચ્છાદન અર્થાત્ પૂર્વે જે વાંસડા ઉપર ગૂંથેલી ચટાઈઓ ઉપર રસ્સાઓ બાંધેલા, તે સર્વને દર્ભ વગેરે ઘાસ દારા ઢાંકવું. कुड्डाण लेवणं ભીંતોનું લેપન, दुवारस्स बाहल्लइकरणं દારના બાહુલ્યાદિનું કરણ=દારને મોટું વગેરે કરવું, विसमाए समीकरणं भूमिकम्म વિષમમાંથી સમીકરણ=વિષમ ભૂમિને સમ બનાવવી, તે ભૂમિકર્મ. एसा सपरिकम्मा આ=ઉપર બતાવેલ વસતિ, સપરિકર્મવાળી છે. एए उत्तरगुणेसु मूलोत्तरगुणा इत्यर्थः આ=સપરિકર્મવાળી વસતિમાં વર્તતા દોષો, ઉત્તરગુણોમાં મૂલોત્તરગુણરૂપ છે, એ પ્રમાણે અર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

એક પૃષ્ટિવંશ અને ચાર મૂલવેલીઓ ઉપર બે ધારિશીને ટેકવીને છત જેવું બનાવવા માટે તે બે ધારિશી ઉપર આડા વાંસડાઓ મૂકવામાં આવે છે, અને તે વાંસડાઓ ઉપર ચટાઈની ગૂંથણી કરવામાં આવે છે. ત્યારપછી તડકો ન આવે તે માટે તે વાંસડાઓ ઉપર કરેલ ગૂંથણી ઉપર ઘાસના પૂડાઓ નાખવામાં આવે છે, જેને ઉક્કંપણ કહેવાય છે. વળી ઘરની દીવાલોને છાણ વગેરેથી લીંપીને લીસી કરવામાં આવે છે, દ્વાર નાનું હોય તો મોટું કે મોટું હોય તો નાનું કરવામાં આવે છે, અને જમીન ઊંચી-નીચી કે ખરબચડી હોય તો મર્દન કરીને તેને સમાન કરવામાં આવે છે, જેને ભૂમિકર્મ કહેવાય છે. ઘર બનાવવા માટેની આ સર્વ પ્રવૃત્તિ કે આ સર્વ પ્રવૃત્તિમાંથી કોઈપણ પ્રવૃત્તિ સાધુને મનમાં રાખીને કરેલી હોય તો તે વસતિ ઉત્તરગુણોમાં મૂલગુણોથી અશુદ્ધ કહેવાય.

આમ, ઘર બનાવવા માટેની ગાથા ૭૦૭માં બતાવેલ પૃષ્ટીવંશાદિ સાત વસ્તુ કે તે સાતમાંથી કોઈપણ વસ્તુ સાધુને મનમાં રાખીને કરેલ હોય તો તે વસતિ મૂલગુણોથી દુષ્ટ કહેવાય, ગાથા ૭૦૮માં બતાવેલ વંસકાદિ સાત પરિકર્મ કે તે સાતમાંથી કોઈપણ પરિકર્મ સાધુને મનમાં રાખીને કરેલ હોય તો તે વસતિ ઉત્તરગુણોમાં મૂલગુણોથી દુષ્ટ કહેવાય અને ગાથા ૭૦૯માં બતાવાશે એ દૂમિતાદિ આઠ પરિકર્મ કે તે આઠમાંથી કોઈપણ પરિકર્મ સાધુને મનમાં રાખીને કરેલ હોય તો તે વસતિ ઉત્તરગુણોમાં ઉત્તરગુણોથી દુષ્ટ કહેવાય. II૭૦૮II

## અવતરણિકા ઃ

ઉત્તરગુશોથી દુષ્ટ વસતિમાં મૂલગુશોથી દુષ્ટ વસતિનું સ્વરૂપ પૂર્વગાથામાં બતાવ્યું. હવે ઉત્તરગુશોમાં પશ ઉત્તરગુશોથી દુષ્ટ વસતિનું સ્વરૂપ દર્શાવે છે –

#### <u>ଆଥା</u>ः

दूमिअ धूविअ वासिअ उज्जोविअ बलिकडा अवत्ता य । सित्ता सम्मद्वा विसोहिकोडिं गया वसही ॥७०९॥

#### અન્વચાર્થ ઃ

दूमिअ=દૂમિત, धूविअ=ધૂપિત, वासिअ=વાસિત, उज्जोविअ=ઉદ્યોપિત, बलिकडा=બલિકૃતા, अवत्ता य=અને આવર્તા, सित्ता=સિક્તા, सम्मट्टा=સંમૃષ્ટા (એ) विसोहिकोर्डि गया वसही=વિશોધિકોટીને ગત વસતિ છે.

## ગાથાર્થ ઃ

ચૂના વગેરે દ્વારા ધોળાચેલી, દુર્ગધવાળી હોતે છતે ધૂપિત કરાચેલી, દુર્ગધવાળી હોતે છતે સુગંધી પદાર્થોથી પ્રતિવાસિત કરાચેલી, રત્ન-દીવા, વગેરે વડે ઉદ્યોતિત કરાચેલી, ચોખા વગેરે વડે બલિ કરાચેલી અને છાશ-માટીવાળા પાણી વડે લીંપાચેલી, ફક્ત પાણી વડે સિંચાચેલી અને સાફ કરાચેલી વસતિ વિશોધિકોટીગત વસતિ છે.

## કીકા :

इमे उत्तरोत्तरगुणा विसोहिकोडिट्टिया वसहीए उवधायकरा, दूमितं=उल्लोइयं, दुग्गंधाए धूवाइणा धूवणं, दुग्गंधाए चेव पडवासादिणा वासणं, रयणपईवाइणा उज्जोवणं, कूराइणा बलीकरणं, छगणमाट्टिएण पाणिएण अवत्ता, उदगेण केवलं सित्ता, सम्मृष्टा=संमार्जिता इत्यर्थ:, विसोहिकोडिं गया वसहि त्ति अविसोहिकोडिए ण होइ त्ति वुत्तं हवइ । वुद्धव्याख्यया गाथाद्वयार्थ: ॥७०९॥

#### રીકાર્થઃ

વસતિમાં ઉપઘાતકર વિશોધિકોટિસ્થિત આ ઉત્તરોત્તરગુણો છે=વસતિમાં સંયમનો ઉપઘાત કરનારા વિશોધિકોટિમાં રહેલા હવે કહેવાનાર દોષો ઉત્તરોત્તર ગુણરૂપ છે, અર્થાત્ તે દોષોને કારણે સાધુને માટે તે વસતિ ત્યાજ્ય બને છે, વળી તે વસતિ સાધુ માટે નિર્માણ કરાઈ નથી પરંતુ તે વસતિમાંનાં ઉત્તર કાર્યો સાધુ માટે કરાયાં છે તેથી તે વસતિ ઉત્તરોત્તર ગુણરૂપ છે.

# તે ઉત્તરોત્તર ગુણરૂપ વસતિના દોષો જ બતાવે છે –

દૂમિત=ઉદ્લોચિત=ચૂના વગેરે દારા ધોળાયેલી, દુર્ગંધવાળી હોતે છતે ધૂપાદિ દારા ધૂપન=ધૂપાયેલી, દુર્ગંધવાળી હોતે છતે જ પ્રતિવાસાદિ દારા વાસન=વાસિત કરાયેલી, રત્ન-પ્રદીપાદિ દારા ઉદ્યોપન=અજવાળું કરાયેલી, કૂરાદિ દારા બલિકરણ=બલિ કરાયેલી, છાણ-માટીવાળા પાણી દારા લીંપાયેલી, કેવલ ઉદક દારા=માત્ર પાણી દારા, સિંચાયેલી, સંમાર્જિત=સાફ કરાયેલી, વસતિ ઉત્તરોત્તર ગુણરૂપ દોષોવાળી છે.

વિશોષિકોટીને પામેલી વસતિ છે, એટલે આવી વસતિ અવિશોષિકોટીવાળી થતી નથી, એ પ્રમાણે કહેવાયેલું થાય છે. વૃદ્ધોની વ્યાખ્યાથી ગાથાદ્વયનો=ગાથા ૭૦૮-૭૦૯ એ બે ગાથાનો, અર્થ છે. II૭૦૯II

## અવતરણિકા ઃ

ગાથા ૭૦૭થી ૭૦૯માં મૂલગુણોથી અશુદ્ધ, ઉત્તરગુણોમાં મૂલગુણોથી અશુદ્ધ અને ઉત્તરગુણોમાં ઉત્તરગુણોથી અશુદ્ધ; એમ ત્રણ પ્રકારની વસતિ ગામડાનાં મકાનોને સામે રાખીને બતાવી. હવે શહેરનાં મકાનોને આશ્રયીને મૂલગુણાદિથી અશુદ્ધ વસતિનું સ્વરૂપ દર્શાવે છે – ગાથા :

936

# चाउस्सालाईए विन्नेओ एवमेव उ विभागो । इह मूलाइगुणाणं सक्खा पुण सुण ण जं भणिओ ॥७१०॥

અન્વચાર્થઃ

एवमेव उ=વળી આ રીતે જ=ગાથા ૭૦૭થી ૭૦૯માં બતાવ્યો એ રીતે જ, इह=અહીં=શાસ્ત્રમાં, मूलाइगुणाणं=મૂલાદિગુણોનો चाउस्सालाईए=ચતુઃશાલાદિમાં विभागो=વિભાગ विन्नेओ=જાણવો. जं पुण=વળી જે કારણથી (ચતુઃશાલાદિનો વિભાગ) सक्खा=સાક્ષાત્ ण भणिओ=નથી કહેવાયો, (તે કારણ) सुण=સાંભળ.

ગાથાર્થ ઃ

વળી ગાથા હબ્હથી હબ્દમાં વસતિમાં ત્રણ પ્રકારનો વિભાગ બતાવ્યો, એ રીતે જ શાસ્ત્રમાં મૂલાદિગુણોનો ચતુઃશાલાદિ વસતિમાં વિભાગ જાણવો. વળી જે કારણથી ચતુઃશાલાદિનો વિભાગ સાક્ષાત્ નથી કહેવાયો, તે કારણ આગળની ગાથામાં બતાવાશે.

કીરું :

चतुःशालाद्यायां वसतौ विज्ञेयः एवमेव तु विभागः इह=तन्त्रे मूलादिगुणानाम्, आह-इहैव साक्षात् किं नोक्त इत्यत्राह-साक्षात् पुनः शृणुत, यद्धणितो न=येन कारणेन नोक्त इति गाथार्थः ॥७१०॥

★ ''मूलादिगुणानाम्''માં 'आदि' પદથી ઉત્તરગુણોમાં મૂલગુણો અને ઉત્તરગુણોનો સંગ્રહ છે.

★ ''चतुःशालाद्यायां''માં 'आदि' પદથી ચિત્રશાળાનો સંગ્રહ છે.

રીકાર્થ ઃ

વળી આ રીતે જ=જે રીતે ગામડાની વસતિમાં ત્રણ પ્રકારનો વિભાગ છે એ રીતે જ, અહીં=તંત્રમાં= શાસ્ત્રમાં, મૂલાદિગુણોનો વિભાગ ચતુઃશાલાદિ વસતિમાં જાણવો. આદ્રથી પર શંકા કરે છે – અહીં જ=ચતુઃશાલાદિ વસતિમાં જ, મૂલાદિગુણોનો વિભાગ સાક્ષાત્ કેમ કહેવાયો નથી ? એ પ્રકારની શંકામાં ગ્રંથકાર કહે છે – વળી જે કારણથી સાક્ષાત્ કહેવાયો નથી=ચતુઃશાલાદિનો વિભાગ સાક્ષાત્ કહેવાયો નથી, તે કારણ તું સાંભળ, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે. ા૭૧૦૫

ગાશા :

# विहरंताणं पायं समत्तकज्जाण जेण गामेसुं । वासो तेसु अ वसही पट्ठाइजुआ तओ तासि ॥७११॥

#### અન્વચાર્થઃ

जेण=જે કારણથી समत्तकज्जाण=સમાપ્તકાર્યવાળા विहरंताणं=વિચરતા એવા સાધુઓનો पायं=પ્રાયः गामेसुं=ગામોમાં वासो=વાસ હોય છે, तेसु अ=અને તેઓમાં=ગામડાઓમાં, वसही=વસતિ पट्ठाइजुआ= પૃષ્ટિવંશાદિથી યુક્ત હોય છે, तओ=તે કારણથી तासिं=તેઓનું=ગામડાની વસતિઓનું, (સાક્ષાત્ કથન) છે. ગાશાર્થ :

જે કારણથી સમાપ્ત થયેલ કાર્યવાળા વિચરતા એવા સાધુઓનો પ્રાયઃ ગામડાઓમાં વાસ હોય છે અને ગામડાઓમાં વસતિ પુષ્ટિવંશાદિથી યુક્ત હોય છે, તે કારણથી ગામડાની વસતિનું સાક્ષાત્ ક્ચન છે.

## alst :

विहरतां प्रायः साधूनां समाप्तकार्याणां स्वगच्छ एव श्रुतापेक्षया येन कारणेन ग्रामादिषु वासः व्याक्षेपपरिहारार्थं, तेषु च=ग्रामादिषु वसतिः पृष्टीवंशादियुक्तैव भवति, ततस्तासामेव वसतीनां साक्षाद्धणनमिति गाथार्थ: ॥७११॥

★ ''पृष्टीवंशादीयक्ता''માં 'आदि' પદથી બે ધારિણી, ચાર મુલવેલીઓ, વાંસ વગેરેનો સંગ્રહ છે.

★ ''ग्रामादिष''मां 'आदि' शબ्दथी उपवननो संग्रह छे.

## રીકાર્થ:

જે કારણથી શ્રતની અપેક્ષાથી, પોતાના ગચ્છમાં જ સમાપ્ત થયું છે કાર્ય જેઓનું એવા વિહાર કરતા સાધુઓનો, વ્યાક્ષેપના પરિહાર માટે પ્રાયઃ ગ્રામાદિમાં વાસ હોય છે, અને તેઓમાં=ગ્રામાદિમાં, વસતિ પૃષ્ટીવંશાદિથી યુક્ત જ હોય છે, તે કારણથી તે જ વસતિઓનું=ગામ સંબંધી જ વસતિઓનું, સાક્ષાત્ ભણન છે=કથન છે. એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

સંયમ ગ્રહણ કર્યા બાદ સાધુઓને મુખ્યરૂપે શ્રુતઅધ્યયનનું કાર્ય હોય છે. અને તે શ્રુતાધ્યયનરૂપ કાર્યની અપેક્ષાએ સ્વગચ્છમાં જ તેઓને ભણાવનારા સાધુઓ મળી જતા હોવાથી સાધુઓ સ્વગચ્છમાં સમાપ્ત કાર્યવાળા હોય છે. અને આવા સાધુઓ વ્યાક્ષેપના પરિહાર માટે પ્રાયઃ કરીને ગામડાંઓમાં જ વિચરતા હોય છે. અને ગામડાંઓમાં પૂર્વગાથામાં બતાવી તેવી પૃષ્ટિવંશ વગેરેથી યુક્ત જ વસતિ હોય છે; તેથી તેવી વસતિમાં મલગણોથી અશદ્ધ વસતિ કઈ છે ? ઉત્તરગુણોમાં મુલગુણોથી અશદ્ધ વસતિ કઈ છે ? અને ઉત્તરગુણોમાં પણ ઉત્તરગુણોથી અશુદ્ધ વસતિ કઈ છે ? તેનું સાધુઓને જ્ઞાન થાય, તદર્થે ગામડાંની વસતિમાં મુલગુણો વગેરેથી અશુદ્ધ વસતિનું કથન સાક્ષાતુ કર્યું છે. અને શહેરમાં સાધુઓને ક્વચિત્ રહેવાનું હોવાથી શહેરમાં પ્રાપ્ત થનાર ચતુઃશાલા વગેરેની વસતિમાં મૂલગુણો વગેરેથી અશુદ્ધ વસતિનું સાક્ષાત્ કથન કર્ય નથી. ||૭૧૧||

## અવતરણિકા :

इदानीं सामान्यत एव वसतिदोषान् प्रतिपादयन्नाह -

## અવતરણિકાર્થ :

પૂર્વમાં અશુદ્ધ વસતિનું સ્વરૂપ દર્શાવ્યું. હવે સામાન્યથી જ વસતિના દોષોનું પ્રતિપાદન કરતાં ગ્રંથકાર કહે છે -ucation International

ગાથા :

980

# कालाइक्वंत १ उवट्ठाणा २ ऽभिकंत ३ अणभिकंता ४ य । वज्जा ५ य महावज्जा ६ सावज्ज ७ मह८ ऽप्पकिरिआ ९ य ॥७१२॥

#### અન્વચાર્થ ઃ

 कालाइक्वंत=કાલાતિકાંતા, ૨. उवट्ठाणा=ઉપસ્थाના, ૩. अभिकंत= અભિકાંતા, ૪. अणभिकंता= અનભિકાંતા, य=અને ૫. वज्जा=વર્જ્યા, य=અને ૬. महावज्जा=મહાવર્જ્યા, ૭. सावज्ज=સાવઘા, ૮. मह=મહાસાવઘા, य=અને ૯. अप्पकिस्आि=અલ્પક્રિયા.

#### ગાથાર્થ :

કાલાતિકાંતા, ઉપસ્થાના, અભિકાંતા, અનભિકાંતા અને વજ્ર્યા અને મઢાવજ્યાં, સાવધા, મઢાસાવધા અને અલ્પક્રિયા.

#### કીકા ઃ

कालमतिक्रान्ता कालातिक्रान्ता, उप=सामीप्येन स्थानं यस्यां सोपस्थाना, अभिक्रान्ता अन्यैः, अनभिक्रान्ता तैरेव, च: समुच्चये, वर्ज्या तदन्यकर्त्तॄणां, महावर्ज्या परलोकपीडया, सावद्या महासावद्या श्रमणसाधुनिश्राभेदेन, अल्पक्रिया च निरवद्यैवेति गाथासमासार्थः ॥७१२॥

#### ડીકાર્શ ઃ

કાળથી અતિક્રાંત વસતિ કાળાતિક્રાંતા છે, ઉપ=સમીપપણા વડે, સ્થાન છે જે વસતિમાં તે ઉપસ્થાના છે, બીજાઓ વડે સેવાયેલી વસતિ અભિક્રાંતા છે અને તેઓ વડે જ=બીજાઓ વડે જ, નહીં સેવાયેલી વસતિ અનભિક્રાંતા છે. 'च' સમુચ્ચયમાં છે. તેનાથી અન્ય કર્તૃઓની=જે વસતિ સાધુઓને આપવાની છે તે વસતિથી અન્ય વસતિ પોતાના માટે કરનારાઓની, વસતિ વર્જ્યા છે. પરલોકને=અન્ય જીવોને, પીડાને કારણે મહાવર્જ્યા છે અર્થાત્ જે વસતિના સેવનથી અન્ય જીવોને પીડા થતી હોય તે વસતિ મહાવર્જ્યા છે. શ્રમણ અને સાધુની નિશ્રાના ભેદ વડે વસતિ સાવદ્યા, મહાસાવદ્યા છે, અર્થાત્ નિર્ગ્રથાદિ પાંચ પ્રકારના શ્રમણોની નિશ્રાથી બનાવાયેલી વસતિ સાવદ્યા છે અને જૈન સાધુની નિશ્રાથી બનાવાયેલી વસતિ મહાસાવદ્યા છે, અને અલ્પક્રિયા વસતિ નિરવદ્યા જ છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો સમાસથી=સંક્ષેપથી, અર્થ છે. ‼૭૧૨॥

અવતરણિકા : अवयवार्थं त्वाह — અવતરણિકાર્થ : વળી પર્વગાશામાં બતાવેલ અ

વળી પૂર્વગાથામાં બતાવેલ અવયવોના અર્થને કહે છે –

#### ભાવાર્થઃ

પૂર્વગાથામાં નવ પ્રકારની વસતિ બતાવી, તેમાંથી આઠ વસતિ અશુદ્ધ છે અને નવમી વસતિ શુદ્ધ છે. તેમાં પ્રથમ (૧-૨) વસતિના કાલાતિકાંતા અને ઉપસ્થાનારૂપ દોષોને દર્શાવે છે – ગાયા :

# उउ मासं समईआ कालाईआ उ सा भवे सिज्जा । सा चेव उवद्वाणा दुगुणादुगुणं अवज्जित्ता ॥७१३॥

#### અન્વચાર્થ :

उउ=ઋતુમાં=ઋતુબદ્ધકાળમાં, मासं=માસને समईआ=સમતીત એવી सिज्जा=(જે) શય્યા=વસતિ હોય, सा=તે कालाईआ उ=કાલાતીતા જ भवे=થાય, सा चेव=અને તે જ=ઋતુબદ્ધ કાળમાં એક મહિનાના અને વર્ષાકાળમાં ચાર મહિનાના ઉપયોગવાળી વસતિ જ, दुगुणादुगुणं=દ્વિગુણ દ્વિગુણ अवज्जित्ता=નહીં વર્જીને उवट्ठाणा=ઉપસ્થાના થાય છે.

#### ગાથાર્થ :

ૠતુબદ્ધકાળમાં મહિનાને અને વર્ષાકાળમાં ચાર મહિનાને સમતીત એવી જે વસતિ હોય તે કાલાતીત દોષવાળી જ થાચ છે, અને ૠતુબદ્ધકાળમાં એક મહિનો અને વર્ષાકાળમાં ચાર મહિના ઉપયોગ કરાચેલી વસતિ જ, બે બે ગણી વર્જન કર્યા વગર ઉપસ્થાન દોષવાળી થાચ છે.

#### કીરા :

ऋताविति ऋतुबद्धे मासं समतीता या निवासेन उपलक्षणाद्वर्षाकाले वा चतुरो मासान् समतीता तु कालातीतैव सा भवेच्छय्या, शय्येति वसतिः, अन्ये तु पाठान्तर इत्थं व्याचक्षते~ऋतुवर्षयोः समतीता निजं कालं=ऋतुबद्धे मासं वर्षाकाले चतुर इति, शेषं मूलवत्, सैवोपस्थाना=सैव मासादिकल्पोपयुक्ता उपस्थानवती भवति, कथमित्याह-तद्द्विगुणद्विगुणमित्युभयकालसम्परिग्रहार्थं वीप्सा, अवर्ज्जयित्वा= अपरिहृत्य, मासकल्पे मासद्वयं वर्ज्जनीया वर्षावस्थाने चतुरम्मांसिकद्वयमिति गाथार्थः ॥७१३॥

#### नोंध ः

ટીકામાં બતાવેલ પાઠાંતર બૃઢત્કલ્પસૂત્રની ૫૯૫ મી ભાષ્યગાથા છે. તેથી પ્રસ્તુત ગાથા પ્રમાણે વર્ષાકાળનું ઉપલક્ષણથી ગ્રહણ છે, અને પાઠાંતર પ્રમાણે ૠતુબદ્ધકાળ અને વર્ષાકાળનું સાક્ષાત્ ગ્રહણ છે.

## ટીકાર્થ :

ऋताविति ऋतुबद्धे निवासेन मासं समतीता उपलक्षणाद् वा वर्षाकाले चतुरो मासान् समतीता तु या शय्या भवेत् सा कालातीतैव, शय्येति वसतिः ऋतुमां એટલે ऋतुબद्धमां, निवास द्वारा मહिनाने समतीत= ઓળંગાયેલી, અથવા ઉપલક્ષણથી વર્ષાકાલમાં ચાર મહિનાઓને ઓળંગાયેલી વળી જે શય્યા હોય, તે કાલાતીતા જ થાય છે. શય્યા એટલે વસતિ.

अन्ये तु पाठान्तर इत्यं व्याचक्षते – વળી અન્યો પાઠાંતરમાં આ પ્રમાણે કહે છે – પાઠાંતર પ્રમાણે મૂળગાથામાં उउ मासं ને સ્થાને उउवासा છે. તેને જ ટીકામાં સ્પષ્ટ કરે છે – ऋतुवर्षयोः निजं कालं=ऋतुबद्धे मासं वर्षाकाले चतुर इति समतीता, शेषं मूलवत् ऋतु અને વર્ષામાં પોતાના કાળને=ऋतुબદ્ધમાં માસને અને વર્ષાકાળમાં ચાર માસને, સમતીત, શેષ મૂળની જેમ છે અર્થાત્ એક કે ચાર માસને ઓળંગાયેલી જે વસતિ હોય, તે કાલાતીત જ થાય છે. આ પ્રમાણે મૂળગાથાના પ્રથમ પાદનો બીજો પાઠ છે, પરંતુ મૂળગાથાના બીજા પાદથી માંડીને બાકીનું સર્વ કથન પાઠાંતર પ્રમાણે પણ મૂળગાથાના કથન જેવું જાણવું.

सैवोपस्थाना=सैव मासादिकल्पोपयुक्ता उपस्थानवती भवति ते જ ઉપસ્થાના છે=માસાદિ કલ્પથી ઉપયુક્ત એવી તે જ ઉપસ્થાનવાળી થાય છે. અર્થાત્ એક મહિનારૂપ કલ્પ કે ચાર મહિનારૂપ કલ્પ એક સ્થાનમાં રહેવા દ્વારા ઉપયોગ કરાયેલી વસતિ જ ઉપસ્થાન દોષવાળી થાય છે.

कथमित्याह – કેવી રીતે ? એથી કહે છે –

तद्द्विगुणद्विगुणं अवर्ज्जयित्वा=अपस्क्तिय તેનાથી દ્વિગુણ-દ્વિગુણને નહીં વર્જીને=નહીં પરિહરીને, થાય છે અર્થાત્ માસકલ્પથી બે ગણી અને ચાતુર્માસકલ્પથી બે ગણી નહીં ત્યજીને માસાદિકલ્પથી ઉપયોગ કરાયેલી એવી તે જ વસતિ ઉપસ્થાન દોષવાળી થાય છે.

આને જ સ્પષ્ટ કરે છે –

मासकल्पे मासद्वयं वर्षावस्थाने चातुर्म्मासिकद्वयं वर्ज्जनीया માસકલ્પમાં માસદ્વય, વર્ષાના અવસ્થાનમાં ચાતુર્માસિકદ્વય વર્જવી જોઈએ, અર્થાત્ એક મહિનો ઉપયોગ કરાયેલી વસતિનો બે મહિના સુધી ત્યાગ કરવો જોઈએ અને એક ચોમાસુ ઉપયોગ કરાયેલી વસતિનો બે ચોમાસા સુધી ત્યાગ કરવો જોઈએ.

तद्द्विगुणद्विगुण......वीप्सा, दुगुणादुगुणं એ પ્રકારની વીપ્સા ઉભયકાળના સંપરિગ્રહના અર્થે છે= મૂળગાથામાં दुगुणं ન કહેતાં दुगुणादुगुणं એ પ્રકારે જે દ્વિરુક્તિ કરેલી છે, તે ઋતુબદ્ધકાળ અને વર્ષાકાળ એમ બંને કાળનો સંગ્રહ કરવા માટે છે.

તેથી એ પ્રાપ્ત થાય કે એક મહિનો રહ્યા હોય તે સ્થાનમાં બે મહિના પછી, અને ચોમાસું કર્યું હોય તે સ્થાનમાં બે ચોમાસા પછી ફરી રહી શકાય; પરંતુ જો તે તે મહિના પસાર થયા પહેલાં તે જ સ્થાનમાં સાધુ ફરીથી રહે તો તે વસતિ ઉપસ્થાન દોષવાળી થાય છે.

इति गाथार्थ: એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ ઃ

સાધુને ઉત્સર્ગથી એક સ્થાનમાં ચોમાસા સિવાયના શેષકાળમાં એક મહિનો જ રહેવાનું હોય છે, અને ચોમાસામાં ચાર મહિના જ રહેવાનું હોય છે. આથી સાધુ વસતિમાં એક મહિનો કે ચાર મહિનાથી એક દિવસ પણ અધિક રહે તો તે વસતિ તે સાધુ માટે કાલાતીત દીષવાળી બની જાય. આથી સાધુ વિશેષ કારણ સિવાય નવકલ્પી વિહાર કરતા હોય છે, અર્થાત્ કોઈપણ સ્થાનમાં શેષકાળમાં એક મહિનાથી અને ચોમાસામાં ચાર મહિનાથી એક પણ દિવસ વધુ રહ્યા વગર સાધુ અવશ્ય બીજે સ્થાને વિહાર કરે છે, પરંતુ જો સાધુ નવકલ્પી વિહાર ન કરે તો તે વસતિ કાલાતીત દોષવાળી કહેવાય.

વળી, એક મહિનો રહેલ સ્થાનમાં બે મહિના પછી જ અને ચાર્તુમાસ રહેલ સ્થાનમાં બે ચાર્તુમાસ પછી જ તે સાધુ ફરી રહી શકે. જો તે તે મહિના વ્યતિક્રાન્ત થયા પહેલાં તે જ સ્થાનમાં સાધુ ફરી રહે, તો તે સાધુ માટે તે વસતિ ઉપસ્થાના દોષવાળી કહેવાય.

વળી બૃહત્કલ્પભાષ્ય પ્રમાણે સાધુએ ચાતુર્માસ કરેલ હોય તે સ્થાનમાં ફરી આઠ મહિના સુધી નિવાસ કરવો જોઈએ નહીં, એમ અર્થ કરેલ છે, પરંતુ તેમ સ્વીકારીએ તો સાધુ કોઈક સ્થાનમાં ચાતુર્માસ કર્યા પછી આઠ મહિના અન્ય સ્થાને પસાર કરે અને પછી ફરી તે સ્થાનમાં ચાતુર્માસ કરે તો દોષ નથી, તેવો અર્થ પ્રાપ્ત થાય છે. તેથી પ્રસ્તુત ગ્રંથમાં જણાવ્યા મુજબ સાધુ વર્ષાકાળમાં એક સ્થાને બે ચાતુર્માસ કરે નહીં, તેવો અર્થ ગ્રહણ કરવો ઉચિત જણાય છે, માટે પ્રસ્તુત ભાવાર્થમાં તે પ્રમાણે અર્થ કરેલ છે, વિશેષ અર્થ બહુશ્રુતો વિચારે. II૭૧૩II

# અવતરણિકા ઃ

(૩-૪) વસતિના અભિક્રાંતા અને અનભિક્રાંતારૂપ દોષોને દર્શાવે છે –

ગાથા :

# जावंतिआ उ सिज्जा अन्नेहि निसेविआ अभिक्कंता । अन्नेहि अपरिभुत्ता अणभिक्कंता उ पविसंतो ॥७१४॥

## અન્વચાર્થઃ

पविसंतो=પ્રવેશ કરતા સાધુની (વસતિ) जावंतिआ उ सिज्जा=યાવત્કા જ શય્યા=કોઈપણ સંન્યાસીઓ માટે કરાયેલી જ વસતિ, अन्नेहि=અન્યો વડે निसेविआ=સેવાયેલી अभिकंता=અભિક્રાંતા છે, (અને) अन्नेहि=અન્યો વડે अपरिभुत्ता=નહીં ભોગવાયેલી अणभिकंता उ=અનભિક્રાંતા જ છે. ★ મળગાશામાં રહેલ બંને 'उ' एव કાર અર્થમાં છે.

ગાથાર્થ :

પ્રવેશ કરતા સાધુની વસતિ કોઈપણ સંન્યાસીઓ માટે કરાયેલી જ શચ્યા ચરકાદિ વડે સેવાયેલી હોય તો અભિકાંત દોષવાળી છે, અને ચરકાદિ વડે ભોગવાયેલી ન હોય તો અનભિકાંત દોષવાળી જ છે.

## ટી<del>કા</del> ઃ

यावतामियं यावत्का, यावत्कैव शय्या नान्या, अन्यैः=चरकादिभिर्न्निषेविता सती अभिक्रान्तोच्यते, सैवान्यैरपरिभुक्ता सती अनभिक्रान्तैव, न सन्निधिमात्रेणैवेत्याह-प्रविशतः सतः इत्थम्भूतेति गाथार्थः ॥७१४॥

★ ''चरकादिभिः'' मां 'आदि' पदयी परिवालक, लौताहि अन्य संन्यासीओनो संग्रह छे.

ડીકાર્શ :

યાવતોની આ=યાવત્ સંન્યાસીઓની વસતિ એ, યાવત્કા. યાવત્કા જ શય્યા, અન્ય નહીં; અન્યો વડે=ચરકાદિ વડે, સેવાયેલી છતી અભિક્રાંતા કહેવાય છે. તે જ=યાવત્કા શય્યા જ, અન્યો વડે=ચરકાદિ વડે, નહીં ભોગવાયેલી છતી અનભિક્રાંતા જ છે. સંનિધિ માત્રથી જ નહીં અર્થાત્ અન્યો વડે ભોગવાયેલી કે નહીં ભોગવાયેલી યાવત્કા વસતિ હોવા માત્રથી જ અભિક્રાંત કે અનભિક્રાંત દોષવાળી થતી નથી. એથી કહે છે – પ્રવેશતા છતાને આવા પ્રકારની થાય છે અર્થાત્ ભોગવાયેલી કે નહીં ભોગવાયેલી એવી સર્વ સંન્યાસીઓ માટે બનાવેલ વસતિમાં સાધુ પ્રવેશ કરે તો તે સાધુ માટે તે વસતિ અભિક્રાંત અને અનભિક્રાંત દોષવાળી થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે. ભાવાર્થ :

કોઈ ગૃહસ્થે બધા સંન્યાસીઓને મનમાં રાખીને વસતિ બનાવેલી હોય અને તે વસતિ ચરક વગરે કોઈપણ સંન્યાસીઓએ વાપરેલ હોય, તો તે વસતિ સાધુ માટે અભિક્રાંત દોષવાળી કહેવાય; પરંતુ ગૃહસ્થે પોતાના માટે જ બનાવી હોય તેવી વસતિ ચરકાદિ વડે સેવાયેલી હોય, તો તે વસતિ સાધુ માટે અભિક્રાંત દોષવાળી ન કહેવાય, પણ નિર્દોષ કહેવાય.

તે રીતે જ ગૃહસ્થે સર્વ સંન્યાસીઓ માટે વસતિ બનાવેલી હોય અને તે વસતિ ચરકાદિ સંન્યાસીઓએ ભોગવેલી ન હોય, તો તે વસતિ સાધુ માટે અનભિક્રાંત દોષવાળી કહેવાય; પરંતુ ગૃહસ્થે પોતાના માટે જ બનાવી હોય તેવી વસતિ ચરકાદિએ વાપરેલી ન હોય, તો તે વસતિ સાધુ માટે અનભિક્રાંત દોષવાળી ન કહેવાય, પણ નિર્દોષ કહેવાય.

વળી 'યાવત્કા' એવી વસતિમાં સાધુ પ્રવેશ કરે તો તે વસતિ સાધુ માટે અભિક્રાંત કે અનભિક્રાંત દોષવાળી બને છે, પરંતુ તે વસતિમાં સાધુ પ્રવેશ ન કરે તો સાધુને તે વસતિનો દોષ પ્રાપ્ત થતો નથી. તેમાં સર્વ સંન્યાસીઓને આપવાની બુદ્ધિથી કોઈ વસતિ નિર્માણ થઈ હોય અને તે વસતિમાં અન્ય સંન્યાસી ક્યારેય ઊતર્યા ન હોય, તો તે વસતિ સાધુ માટે અનભિક્રાંત દોષવાળી કહેવાય; અને સાધુ તે વસતિમાં ઊતરે તેના પહેલાં ક્યારેક અન્ય સંન્યાસી તે વસતિમાં ઊતર્યા હોય, તો તે વસતિ સાધુ માટે અભિક્રાંત દોષવાળી કહેવાય. II૭૧૪II

## અવતરણિકા ઃ

(૫) વસતિના વર્જ્યારૂપ દોષને દર્શાવે છે -

ગાથા ઃ

अत्तट्ठकडं दाउं जईण अन्नं करिंति वज्जा उ । जम्हा तं पुव्वकडं वज्जंति तओ भवे वज्जा ॥७१५॥

## અન્વચાર્થઃ

अत्तट्टकडं=આત્માર્થકૃતને=પોતાના માટે કરેલી વસતિને, जईण दाउं=યતિઓને આપીને अन्नं=અન્યને= પોતાની માટે બીજી વસતિને, कॉरोति=કરે છે, (તે) वज्जा उ=વર્જ્યા જ છે. जम्हा=જે કારણથી पुळ्वकडं तं=પૂર્વકૃત એવી તેને=વસતિને, (બીજાને આપવા દ્વારા) वज्जंति=વર્જે છે=છોડે છે, तओ=તે કારણથી वज्जा=વર્જ્યા भवे=થાય છે.

## ગાથાર્થ ઃ

પોતાને માટે કરેલી વસતિ ચતિઓને આપીને પોતાની માટે બીજી વસતિ કરે છે, તે વસતિ વર્જ્યદોષવાળી જ છે, જે કારણથી પૂર્વે કરેલી વસતિ બીજાને આપવા દ્વારા છોડે છે, તે કારણથી વસતિ વર્જ્યદોષવાળી થાચ છે.

#### કીકા :

आत्मार्थकृतां दत्त्वा यतिभ्यः=साधुभ्योऽन्यां करोति वर्ज्येव, यस्मात् तां पूर्वकृतां वर्ज्जयन्ति परदानेन, ततो भवेद्वर्ज्येति गाथार्थ: ॥७१५॥

## ટીકાર્થ ઃ

આત્માના અર્થથી કરાયેલી વસતિને યતિઓને=સાધુઓને, આપીને અન્ય વસતિને કરે છે, તે વસતિ વર્જ્યા જ છે; જે કારણથી પૂર્વકૃત એવી તેને=પૂર્વમાં કરાયેલી વસતિને, પરના દાન દ્વારા=પર એવા સાધુઓને આપવા દ્વારા, વર્જે છે, તે કારણથી વર્જ્યા થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ ઃ

સાધુનો લાભ મળે તદર્થે કોઈ ગૃહસ્થ પોતાના માટે બનાવેલ ઘર સાધુને રહેવા માટે આપે અને પોતે બીજું ઘર બનાવીને રહે, અથવા પોતાના કોઈ સંબંધીના ઘરમાં રહે, અથવા ભાડુતી ઘરમાં રહે, તો તે ગૃહસ્થે આપેલી વસતિ સાધુ માટે વર્જ્યદોષવાળી કહેવાય; કેમ કે સાધુને આપવા દ્વારા પોતાના ઘરનો ત્યાગ કરીને તે ગૃહસ્થ જે કાંઈ આરંભ-સમારંભ કરે, તેમાં તે વસતિ ગ્રહણ કરનાર સાધુ નિમિત્ત કારણ બને છે. તેથી આવી વસતિમાં રહેવું સાધુને કલ્પે નહિ.

અહીં 'વર્જ્યા'નો અર્થ 'વર્જવા યોગ્ય' એવો કરવાનો નથી; કેમ કે આઠેય દોષવાળી વસતિ વર્જવા યોગ્ય જ છે, પરંતુ સાધુને આપવા દ્વારા ગૃહસ્થે કિંચિત્ કાળ માટે તે વસતિ વર્જી છે=છોડી છે, તેને આશ્રયીને આવી વસતિને 'વર્જ્યા' કહેલ છે. **II૭૧૫I**I

## અવતરણિકા ઃ

(૬-૭-૮) વસતિના મહાવર્જ્યા, સાવદ્યા અને મહાસાવદ્યા રૂપ દોષને દર્શાવે છે –

## ગાથા :

# पासंडकारणा खलु आरंभो अहिणवो महावज्जा । समणद्वा सावज्जा महसावज्जा य साहूणं ॥७१६॥

## અન્વચાર્થ ઃ

पासंडकारणा खलु=પાખંડીઓના કારણથી જ अहिणवो=અભિનવ आरंभो=આરંભ (છે જેમાં તે) महावज्जा=મહાવર્જ્યા છે, समणट्ठा=શ્રમણોના અર્થે (આરંભ છે જેમાં તે) सावज्जा=સાવધા છે साहूणं य=અને સાધુઓને (માટે આરંભ છે જેમાં તે) महसावज्जा=મહાસાવધા છે.

★ 'खलु' एव डार अर्थङ છे.

## ગાથાર્થ ઃ

સંન્યાસીઓ માટે જ નવો વસતિવિષચક આરંભ છે જેમાં તે મહાવર્જ્ય દોષવાળી વસતિ છે, શ્રમણોને માટે આરંભ છે જેમાં તે સાવદ્ય દોષવાળી વસતિ છે, અને સાધુઓને માટે આરંભ છે જેમાં તે મહાસાવદ્ય દોષવાળી વસતિ છે. ટીકા ઃ

पाषण्डकारणात् खलु आरम्भोऽभिनव एव वसतिविषयो यस्यां सा महावर्ज्या, श्रमणार्थमारम्भो यस्यां सा सावद्या, महासावद्या च साधुनामर्थे आरम्भो यस्यां, निर्ग्रन्थादयः श्रमणा इति गाथार्थः ॥७१६॥

# ટીકાર્શ ઃ

પાખંડીઓના=સંન્યાસીઓના, કારણથી જ વસતિના વિષયવાળો અભિનવ જ=નવો જ, આરંભ છે જેમાં તે વસતિ મહાવર્જ્યા છે, શ્રમણોના અર્થે આરંભ છે જેમાં તે વસતિ સાવદ્યા છે અને સાધુઓના અર્થે આરંભ છે જેમાં તે વસતિ મહાસાવદ્યા છે. અહીં પ્રશ્ન થાય કે શ્રમણ કોણ છે ? તેથી કહે છે- નિર્ગ્રંથાદિ શ્રમણો છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

''<mark>પાપં खण्डयति इति पाखंड</mark>ी'' સર્વ પાખંડીઓના નિમિત્તે અર્થાત્ ચરક, પરિવ્રાજક વગેરે સર્વ સંન્યાસીઓ માટે બનાવેલી વસતિ મહાવર્જ્ય દોષવાળી કહેવાય.

વળી, નિગ્રંથ=જૈન સાધુ, શાક્ય=બૌદ્ધ સાધુ, તાપસ=જટાધારી વનવાસી, ગૈરુક=ગેરુથી રંગેલાં વસ્ત્રો પહેરનાર ત્રિદંડી, અને આજીવક=ગોશાળાના મતને અનુસરનાર, આ પાંચ પ્રકારના શ્રમણો માટે બનાવેલી વસતિ સાવઘ દોષવાળી કહેવાય.

વળી, કેવલ જૈન સાધુઓ માટે જ બનાવી હોય તેવી વસતિ મહાસાવઘ દોષવાળી કહેવાય. **ા૭૧ દા** 

## અવતરશ<del>િક</del>ા ઃ

ગાથા ૭૧૩થી ૭૧૬માં આઠ પ્રકારની દોષિત વસતિનું સ્વરૂપ બતાવ્યું. હવે નવમી નિર્દોષ વસતિનું સ્વરૂપ બતાવે છે –

ગાથા :

# जा खलु जहुत्तदोसेहिं वज्जिआ कारिआ सयद्वाए । परिकम्मविष्पमुका सा वसही अष्पकिरिआ उ ॥७१७॥

#### અન્વચાર્થ ઃ

जहुत्तदोसेहिं खलु=વળી યથોક્ત દોષોથી वज्जिआ=વર્જિત, सयद्वाए=સ્વના અર્થે=પોતાને માટે, कारिआ=કરાવાયેલી, परिकम्मविष्यमुक्का=પરિકર્મથી વિપ્રમુક્ત એવી जा=જે છે, सा वसही=તે વસતિ अप्पकिरिआ उ=અલ્પક્રિયા જ છે.

#### ગાથાર્થ ઃ

વળી ચથોક્ત દોષોથી રહિત, પોતાને માટે કરાવાચેલી, પરિકર્મથી રહિત એવી જે છે, તે વસતિ અલ્પ ક્રિયાવાળી જ છે.

#### ડીકા :

या खल्विति या पुनर्यथोक्तदोषैर्वर्जिता कारिता स्वार्थं गृहस्थैः परिकर्म्मविग्रमुक्ता उत्तरगुणाना-श्रित्य, सा वसतिरल्पक्रियैव, अल्पशब्दोऽभाववाचक इति गाथार्थः ॥७१७॥

## ડીકાર્થ ઃ

વળી યથોક્ત દોષોથી વર્જિત=ગાથા ૭૧ ૩થી ૭૧ ૬માં જે પ્રકારે કહેવાયા તે પ્રકારના દોષોથી રહિત, ગૃહસ્થો વડે પોતાના અર્થે કરાવાયેલી, ઉત્તરગુણોને આશ્રયીને પરિકર્મથી મુકાયેલી જે છે, તે વસતિ અલ્પક્રિયા જ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. ' अल्प' શબ્દ અભાવનો વાચક છે=આરંભ-સમારંભના અભાવને જણાવનાર છે.

## ભાવાર્થઃ

પૂર્વમાં વસતિના આઠ દોષો બતાવ્યા. તે સર્વ દોષોથી રહિત હોય, ગૃહસ્થે ગાથા ૭૧૮માં બતાવાશે તે સ્વરૂપે પોતાના માટે જ કરાવેલી હોય અને જે વસતિમાં સાધુ માટે ઉત્તરગુણોને આશ્રયીને ગાથા ૭૦૮-૭૦૯માં બતાવેલ વાંસ મૂકવા વગેરે રૂપ કે દૂમિતાદિ રૂપ કોઈપણ પરિકર્મ ન કર્યું હોય, તેવી વસતિ સાધુ માટે અલ્પક્રિયાવાળી જ છે અર્થાત્ નિરવદ્ય જ છે; કેમ કે અહીં '**अल्प'** શબ્દ અભાવ અર્થમાં છે. તેથી આઠ દોષોથી રહિત વસતિ આગંમ-સમારંભરૂપ ક્રિયાના અભાવવાળી જ છે. **ા૭૧૭ા** 

## અવતરણિકા ઃ

स्वार्थमिति विशेषतोऽप्याचष्टे -

## અવતરશિકાર્થ :

પૂર્વગાથામાં નિર્દોષ વસતિનું સ્વરૂપ બતાવતાં કહ્યું કે ગૃહસ્થે પોતાના માટે કરાવેલી હોય તેવી વસતિ નિર્દોષ છે. ત્યાં 'स्वाર્થ' એ પ્રકારના શબ્દને વિશેષથી પણ કહે છે અર્થાત્ 'સ્વાર્થ' શબ્દમાં સંગ્રહ પામતી વસ્તને વિશેષથી સમજાવે છે –

★ ''**વિણેષતોડપિ''માં 'अपि'**થી કહેવું છે કે 'પોતાના માટે કરાવાચેલી' એ રૂપ સ્વાર્થ શબ્દનો અર્થ સામાન્ચથી તો કહ્યો જ છે, પરંતુ 'જિનબિંબની પ્રતિષ્ઠા માટે કે તેના જેવા અન્ય કર્મ માટે કરાવાચેલી' એ રૂપ સ્વાર્થ શબ્દનો અર્થ **વિશેષથી પણ** કહે છે. આમ, પ્રસ્તુત ગાથામાં બતાવેલ ત્રણ પ્રકારની સ્વાર્થ વસતિમાં પહેલા પ્રકારની વસતિ સામાન્થથી સ્વાર્થ છે અને બીજા અને ત્રીજા પ્રકારની વસતિ વિશેષથી સ્વાર્થ છે.

#### ગાથા ઃ

# एत्थ य सट्ठा णेआ जा णिअभोगं पडुच्च कारविआ । जिणबिबपइट्ठत्थं अहवा तकम्मतुल्ल त्ति ॥७१८॥

#### અન્વચાર્થઃ

एत्थ य=અને અહીં=વસતિમાં, णिअभोगं पडुच्च=નિજ ભોગને આશ્રયીને, जिणबिंबपइट्टत्थं अहवा= અથવા જિનબિંબની પ્રતિષ્ઠાના અર્થે, (અથવા) तक्कम्मतुल्ला=તેના કર્મની તુલ્ય=જિનાર્ચાની ક્રિયા સમાન ક્રિયા માટે, जा कारविआ=જે કરાવાઈ હોય, (તે વસતિ) सद्वा=સ્વાર્થ णेआ=જાણવી.

 $\star$  'ति' עובע לה אול טא. Jain Education International

#### ગાથાર્થ :

અને વસતિમાં જે વસતિ નિજ ભોગને આશ્રચીને માલિક વડે કરાવાઈ હોય, અથવા જિનભિંબની પ્રતિષ્ઠા માટે કરાવાઈ હોય, અથવા જિનાર્ચાની કિયા જેવા અન્ય કાર્ચ માટે કરાવાઈ હોય, તે વસતિ સ્વાર્થ જાણવી.

#### રીકા :

अत्र स्वार्थं ज्ञेया वसतिः, याऽऽत्मीयभोगं प्रतीत्य कारिता स्वामिना, जिनबिम्बप्रतिष्ठार्थमथवा कारिता, तत्कर्म्मतुल्या=जिनावा(?र्चा)कर्म्मतुल्येति गाथार्थ: ॥७१८॥

## नोंधः

ટીકાના અંતે जिनावाकर्म्मतुल्येति છે તેને स्थाने जिनार्चाकर्म्मतुल्येति होतुं भोईसे.

## ટીકાર્થઃ

જે વસતિ સ્વામી વડે પોતાના ભોગને આશ્રયીને કરાવાઈ હોય, અથવા જિનબિંબની પ્રતિષ્ઠાના અર્થે કરાવાઈ હોય, અથવા તેના કર્મની તુલ્ય≕જિનાર્ચાના કર્મની તુલ્ય, એવી વસતિ અહીં સ્વાર્થ જાણવી, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

જે વસતિ ગૃહસ્થે પોતાના ભોગ માટે બનાવેલ હોય કે જિનબિંબની પ્રતિષ્ઠા માટે કરાવેલ હોય, અથવા જિનભક્તિના કાર્ય સમાન કોઈ અન્ય કાર્ય માટે રાખેલ હોય, તે સર્વ વસતિ સ્વાર્થ જાણવી અને તેવી વસતિ સાધુ માટે નિર્દોષ છે. ॥૭૧૮॥

## <mark>અવતર</mark>શ<del>િક</del>ા ઃ

अत्र स्वार्थशब्दघटनामाह -

## અવતરણિકાર્થ ઃ

અહીં=શ્રાવકની ત્રણ પ્રકારની શુદ્ધ વસતિમાં, સ્વાર્થ શબ્દની ઘટનાને કહે છે –

## ભાવાર્થઃ

પૂર્વગાથામાં બતાવી એ ત્રણ પ્રકારની વસતિ સ્વાર્થ કહેવાય. એમાં 'સ્વાર્થ' શબ્દ પરમાર્થથી કઈ રીતે ઘટે ? તે બતાવે છે –

#### ગાથા ઃ

वयणाओ जा पवित्ती परिसुद्धा एस एव सत्थो ति । अण्णेसि भावपीडाहेऊओ अण्णहाऽणत्थो ॥७१९॥

#### અન્વચાર્થઃ

जा पवित्ती=જે પ્રવૃત્તિ वयणाओ=વચનથી परिसुद्धा=પરિશુદ્ધ છે, एस एव=એ જ सत्थो=સ્વાર્થ છે. अण्णहा=અન્યથા=વચનનિરપેક્ષ પ્રવૃત્તિથી, अण्णेसि=અન્યોની=ભાવસાધુઓની, भावपीडाहेऊओ= ભાવપીડાનો હેત હોવાથી अणत्थो=અનર્થ છે.

★ 'त्ति' પાદપૂર્તિ અર્થે છે.

#### ગાથાર્થઃ

જે પ્રવૃત્તિ આગમથી પરિશુદ્ધ છે, એ જ સ્વાર્થ છે. આગમનિરપેક્ષ પ્રવૃત્તિથી ભાવસાધુઓની ભાવ પીડાનું કારણ હોવાથી અનર્થ છે.

#### ડીકા :

वचनाद्=आगमात् या प्रवृत्तिः परिशुद्धा=निरतिचारा, एष एव च स्वार्थः, उभयलोकहितत्वाद्, अन्येषामित्यत्र भावसाधूनां भावपीडाहेतुत्वात्=चारित्रपीडानिमित्तत्वेन अन्यथा=वचनबाह्यया प्रवृत्त्या-ऽनर्थः परमार्थत इति गाथार्थः ॥७१९॥

#### રીકાર્થ :

વચનથી=આગમથી, જે પ્રવૃત્તિ છે, તે પરિશુદ્ધ છે=નિરતિચાર છે, અર્થાત્ શાસ્ત્રવચનના સ્મરણથી, સાધુને દોષ ન લાગે તેવી કરાવાયેલી વસતિના નિર્માણરૂપ પ્રવૃત્તિ અતિચારરહિત છે, અને એ જ સ્વાર્થ છે=શ્રાવકનો પોતાનો અર્થ છે; કેમ કે ઉભયલોકનું હિતપશું છે, અર્થાત્ આવી વસતિ શ્રાવકને ઈષ્ટ એવા ગૃહાદિની પ્રાપ્તિ થવા દારા આલોકના હિતનું કારણ બને છે અને નિર્દોષ હોવાથી સાધુને દાન કરી શકવા દારા પરલોકમાં હિતનું કારણ બને છે. અન્યથા=વચનબાહ્ય એવી પ્રવૃત્તિથી, અર્થાત્ શાસ્ત્રવચનના સ્મરણ વગર ગમે તેમ કરાવાયેલી વસતિના નિર્માણરૂપ પ્રવૃત્તિથી, અહીં=વસતિના નિર્માણમાં, અન્યોની=ભાવ-સાધુઓની, ભાવપીડાનું હેતુપશું હોવાથી અર્થાત્ ચારિત્રવિષયક પીડાનું=મલિનતાનું, નિમિત્તપશું હોવાથી, પરમાર્થથી શ્રાવકનો અનર્થ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થઃ

ભગવાનના વચનને જાણનાર શ્રાવક વસતિ પોતાના માટે જ બનાવે, સાધુ માટે ન બનાવે; કેમ કે શ્રાવક જાણતો હોય કે ભગવાને સાધુ નિમિત્તે વસતિ બનાવવાનો ઉત્સર્ગથી નિષેધ કર્યો છે. તેથી શ્રાવક પૂર્વગાથામાં બતાવ્યાં તે ત્રણ કારણોથી વસતિ બનાવે છે, અને શ્રાવકની તેવી વસતિ પરિશુદ્ધ કહેવાય. અને આવી વસતિ બનાવવી એ જ શ્રાવકનો સ્વાર્થ છે; કેમ કે આવી વસતિ બનાવનાર ગૃહસ્થનું ઉભયલોકમાં હિત થાય છે, અર્થાત્ ગૃહાદિની પ્રાપ્તિ દ્વારા અને આવી પરિશુદ્ધ વસતિ ભગવાનની ભક્તિ વગેરે પ્રસંગોમાં ઉપયોગમાં આવે છે તેથી આ ભવમાં, અને પ્રસંગે સાધુને નિર્દોષ વસતિનું દાન થઈ શકે છે તેથી પરભવમાં પણ તે શ્રાવકનું હિત થાય છે. આથી નિર્દોષ વસતિ શ્રાવકના સ્વાર્થની સાધક બને છે. વળી, જે શ્રાવક જિનાજ્ઞાનિરપેક્ષ થઈને સાધુ માટે વસતિ બનાવે છે, તે શ્રાવકની વસતિ ભાવસાધુ માટે ચારિત્રની પીડાનું કારણ છે. માટે તેવી વસતિ પરમાર્થથી સ્વાર્થરૂપ નથી, પરંતુ અનર્થરૂપ છે; કેમ કે તે વસતિ નિર્વિચારક શ્રાવક માટે કર્મબંધનું કારણ બને છે.

સંક્ષેપથી સાર એ છે કે સાધુને નિર્દોષ મળે તેવી વસતિ શ્રાવક માટે પરમાર્થથી સ્વાર્થની સાધક છે અને સાધુના સંયમમાં મલિનતાનું કારણ બને તેવી વસતિ શ્રાવક માટે પરમાર્થથી અનર્થરૂપ છે. II૭૧૯II

## <mark>અવતર</mark>શ<del>િક</del>ા ઃ

स्त्र्यादिविवर्जिजतां प्रतिपादयन्नाह --

## અવતરણિકાર્થ ઃ

ગાથા ૭૦૬માં વસતિનું સ્વરૂપ વર્ષવ્યું, અને ગાથા ૭૦૭થી ૭૧૭માં વ્યતિરેકથી મૂલ-ઉત્તરગુણોથી શુદ્ધ વસતિનું વિસ્તૃત સ્વરૂપ બતાવ્યું. હવે ગાથા ૭૨૦થી ૭૨૯માં સ્ત્રી આદિથી વર્જિત એવી વસતિને પ્રતિપાદન કરતાં ગ્રંથકારશ્રી કહે છે –

#### ગાશા ઃ

# थीवज्जिअं विआणह इत्थीणं जत्थ ठाणरूवाइं । सद्दा य ण सुव्वंती ता वि अ तेसिं न पिच्छंति ॥७२०॥

## અન્વયાર્થઃ

जत्थ=જ્યાં इत्थीणं=સ્ત્રીઓનાં ठाणरूवाइं=સ્થાન અને રૂપ (દેખાતાં નથી) सद्दा य=અને શબ્દો ण सुव्वंती=સંભળાતા નથી, ता वि अ=અને તેઓ પણ=સ્ત્રીઓ પણ, तेसिं=તેઓના=પુરુષોના, (સ્થાન અને રૂપ) न पिच्छंति=જોતી નથી, (તેવી વસતિ) थीवज्जिअं=સ્ત્રીવર્જિત विआणह=જાણવી.

#### ગાથાર્થ :

જ્યાં સ્ત્રીઓનાં સ્થાન અને રૂપ દેખાતાં નથી અને શબ્દો સંભળાતા નથી અને સ્ત્રીઓ પણ પુરુષોનાં સ્થાન અને રૂપ જોતી નથી, તેવી વસતિ સ્ત્રીવર્જિત જાણવી.

## રીકા ઃ

स्त्रीवर्जितां विजानीत, स्त्रीणां यत्र स्थानरूपे न दृश्येते इति वाक्यशेषः, शब्दाश्च न श्रूयन्ते यत्र, ता अपि च=स्त्रियस्तेषां=पुरुषाणां न पश्यन्ति स्थानरूपे न शृण्वन्ति च शब्दानिति गाथार्थ: ॥७२०॥

## રીકાર્શ ઃ

જ્યાં<del>--</del>જે વસતિમાં, સ્ત્રીઓનાં સ્થાન અને રૂપ દેખાતાં નથી અને જ્યાં--જે વસતિમાં, સ્ત્રીઓના શબ્દો સંભળાતા નથી, અને તેઓ પણ=સ્ત્રીઓ પણ, તેઓનાં=પુરુષોનાં, સ્થાન અને રૂપ જોતી નથી અને શબ્દોને સાંભળતી નથી, તેવી વસતિ સ્ત્રીવર્જિત જાણવી, **ન દુ**ષ્ટ્યેતે એ પ્રકારે વાક્યનો શેષ છે=મૂળગાથાના પૂર્વાર્ધના અંતે અધ્યાહાર છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થઃ

જે વસતિમાંથી સ્ત્રીઓનું સ્થાન અને સ્ત્રીઓનાં રૂપ દેખાતાં ન હોય અને સ્ત્રીઓના શબ્દો પણ સંભળાતા ન હોય, વળી, સાધુઓનાં સ્થાન અને રૂપ પણ સ્ત્રીઓ જોઈ શકતી ન હોય અને સાધુઓનો અવાજ પણ સ્ત્રીઓ સાંભળી શકતી ન હોય, તેવી વસતિ સ્ત્રીવર્જિત કહેવાય; અને સાધુઓએ જેમ નિર્દોષ વસતિમાં યત્ન કરવાનો છે, તેમ સ્ત્રીવર્જિત વસતિમાં પણ યત્ન કરવાનો છે. II૭૨૦II

## અવતરણિકા ઃ

एतदेव व्याचष्टे –

#### અવતરણિકાર્થ ઃ

આને જ કહે છે અર્થાત્ પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે સ્ત્રીઓને સાધુઓનાં અને સાધુઓને સ્ત્રીઓનાં સ્થાન અને રૂપ ન દેખાતાં હોય અને શબ્દો ન સંભળાતાં હોય, તેવી વસતિમાં સાધુઓએ રહેવું જોઈએ. તેથી તેવી વર્જનીય વસતિ કઈ છે ? એ વાતને જ કહે છે –-

4

#### ગાથા :

ठाणं चिट्ठंति जहिं मिहोकहाइहिं नवरमित्थीओ । ठाणे निअमा रूवं सिअ सद्दो जेण तो वज्जं ॥७२१॥

#### અન્વચાર્થઃ

जहिं=જ્યાં मिहोकहाइहिं=૫રસ્પર કથાદિ વડે इत्थीओ=સ્ત્રીઓ चिट्ठंति=રહે છે ठाणं=(એ) સ્થાન છે. ठाणे=સ્થાનમાં निअमा=નિયમથી क्तवं=રૂપ (દેખાય છે,) सिअ सद्दो=ક્યારેક શબ્દ (સંભળાય છે;) जेण=જે કારણથી (સ્થાન આવું છે,) तो=તે કારણથી वज्जं=વર્જ્ય છે.

★ 'नवरं' वाड्यालंडारमां छे.

#### ગાથાર્થ ઃ

જ્યાં પરસ્પર કથાદિ વડે રત્રીઓ રહે છે એ સ્થાન છે. સ્થાનમાં નિયમથી રૂપ દેખાય છે, ક્યારેક શબ્દ સંભળાય છે; જે કારણથી સ્થાન આવું છે, તે કારણથી સ્થાન વર્જવું જોઈએ.

#### ટ<del>ી ક</del>ા ઃ

स्थानं यत्र तिष्ठन्ति मिथःकथादिभिर्न्नवरं स्त्रियः, मिथःकथा=रहस्याः आदिशब्दात् शासेरस्थि-त्यादिपरिग्रहः, स्थाने नियमाद्रूपं, स्याच्छब्दः कदाचिन्न भवत्यपि विप्रकृष्टे, येनैतदेवं ततो वर्ज्यं स्थानमिति गाथार्थः ॥७२१॥

## ટી<del>કા</del>ર્થઃ

જ્યાં=જે વસતિમાં, મિથઃકથાદિ વડે સ્ત્રીઓ રહે છે, એ સ્થાન છે. મિથઃકથા એટલે રહસ્યાઓ. 'આદિ' શબ્દથી શરીર સંબંધી સ્થિતિ આદિનો પરિગ્રહ છે. સ્થાનમાં નિયમથી રૂપ હોય છે, ક્યારેક શબ્દ થાય છે, વિપ્રકૃષ્ટમાં≕સ્થાન દૂર હોય તો, ક્યારેક શબ્દ નથી પણ થતો; જે કારણથી આ આવું છે અર્થાત્ સ્થાનમાં રૂપ દેખાય છે અને શબ્દ સંભળાય છે એવું છે, તે કારણથી સ્થાન વર્જ્ય છે≕તે સ્થાન ત્યાગ કરવા યોગ્ય છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

## ભાવાર્થ ઃ

સ્ત્રીવર્જિત વસતિમાં સાધુએ રહેવું જોઈએ; કેમ કે જ્યાં પરસ્પર સ્ત્રીઓ આત્મીયતાથી વાતો કરતી હોય એ સ્ત્રીઓનું સ્થાન છે, અને તેવા સ્થાનમાં રહેવાથી સ્ત્રીઓનું રૂપ પણ નિયમથી દેખાય છે અને ક્યારેક સ્ત્રીઓનો અવાજ પણ સંભળાય છે; જોકે સાધુના સ્થાનથી સ્ત્રીઓનું સ્થાન દૂર હોય તો કદાચ શબ્દ ન પણ સંભળાય, છતાં તેવા સ્થાનમાં રહેવાનો સાધુને નિષેધ છે; કેમ કે સ્ત્રીઓનાં સ્થાન અને રૂપ વારંવાર દષ્ટિગોચર થવાથી રાગની વૃદ્ધિ થાય છે અને વારંવાર સ્ત્રીના શબ્દો સાંભળવાથી પણ રાગની વૃદ્ધિ થાય છે. તેથી સ્ત્રીના સંસર્ગવાળા સ્થાનમાં વસતિ નિર્દોષ મળતી હોય, તોપણ સાધુએ ત્યાં રહેવું જોઈએ નહિ. **II૭૨૧**II

## <mark>અવતર</mark>ણિકા ઃ

अत्रैव दोषमाह –

#### અવતરણિકાર્થ :

અહીં જ=સ્ત્રીના સંસર્ગવાળી વસતિમાં જ, દોષને કહે છે –

ગાથા :

# बंभवयस्स अगुत्ती लज्जाणासो अ पीइवुड्ढी अ । साहु तवो वणवासो निवारणं तित्थपरिहाणी ॥७२२॥

#### અન્વચાર્થઃ

(સ્ત્રીના સંસર્ગવાળી વસતિમાં રહેવાથી) **बंभवयस्स अगुत्ती=બ્રહ્મવ્રતની અગુપ્તિ, लज्जाणासो** अ=અને લજ્જાનો નાશ, **पीइबुड्ढी अ**=અને પ્રીતિની વૃદ્ધિ થાય છે. साहु=સુંદર तवो वणवासो=તપ (અને) વનવાસ છે, (એ પ્રકારે ગર્હા,) निवारणं=નિવારણ, तित्थपरिहाणी=(અને) તીર્થની પરિહાણી થાય છે.

#### ગાથાર્થ :

સ્ત્રીના સંસર્ગવાળી વસતિમાં રહેવાથી બ્રહ્મવ્રતની અગુપ્તિ અને લજ્જાનો નાશ અને પ્રીતિની વૃદ્ધિ થાય છે. સાધુનો "સુંદર તપ અને વનવાસ છે," એ પ્રકારે લોકમાં ગર્હા થાય છે, વસતિ કે ગોચરી આદિનું નિવારણ થાય છે અને તીર્થની પરિહાણી થાય છે.

## ટી<del>ક</del>ા ઃ

तत्र हि ब्रह्मव्रतस्यागुप्तिर्भवति प्रतिषिद्धवसतिनिवासात्, लज्जानाशश्च भवति आसक्तदर्शनेन,

प्रीतिवृद्धिश्च भवति जीवस्वाभाव्यात्, 'साधु तपो वनवास' इति लोके गर्हा, निवारणं तद्द्रव्यान्यद्रव्याणां, तीर्थपरिहाणिर्लोकाप्रवृत्त्त्येति गाथार्थ: ॥७२२॥

# ડીકાર્શ ઃ

પ્રતિષિદ્ધ વસતિમાં નિવાસથી ખરેખર ત્યાં=સ્ત્રીસંસક્ત વસતિમાં, બ્રહ્મવ્રતની અગુપ્તિ થાય છે, અને આસક્ત દર્શનથી=આસક્તિપૂર્વક સ્ત્રીઓ સામે જોવાથી, લજ્જાનો નાશ થાય છે, અને જીવસ્વભાવપણું હોવાથી પ્રીતિની વૃદ્ધિ થાય છે; "સુંદર તપ અને વનવાસ છે," એ પ્રકારે લોકમાં ગર્હા થાય છે, તે દ્રવ્ય કે અન્ય દ્રવ્યોનું=વસતિ આપવારૂપ દ્રવ્યનું કે ગોચરી વહોરાવવા આદિરૂપ અન્ય દ્રવ્યોનું, નિવારણ થાય છે, લોકોની અપ્રવૃત્તિથી=ધર્મમાં અપ્રવૃત્તિ થવાથી, તીર્થની પરિહાણી થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

(૧) સ્ત્રીના સંસર્ગવાળી વસતિમાં રહેવાથી ગુણસંપન્ન સાધુને અન્ય કોઈ દોષ ન થાય, તોપણ શાસ્ત્રમાં બ્રહ્મચર્યના પાલન માટે સ્ત્રીવાળી વસતિમાં રહેવાનો નિષેધ કર્યો હોવાથી સાધુના બ્રહ્મચર્યની અગુષ્તિ થાય છે.

(૨) સ્ત્રીના સંસર્ગવાળી વસતિમાં રહેવાથી રોજ સ્ત્રીઓ દેખાવાના કારણે અજાણતાં પણ આસક્તિપૂર્વકનું દર્શન થવાની સંભાવના રહે છે, જેથી સાધુ અને સ્ત્રીની વચ્ચે લજ્જાનો નાશ થાય છે, અને તેથી સંયમ-જીવનમાં દોષોની પ્રાપ્તિ થાય છે.

(૩) આરાધક પણ સાધુ છવ્વસ્થ છે, અને જીવનો સ્વભાવ છે કે વિજાતીયના દર્શનરૂપ નિમિત્તથી તેના તરફ આકર્ષણ થાય, તેથી સ્ત્રીના સંસર્ગવાળી વસતિમાં રહેવાથી સ્ત્રી સાથે પ્રીતિની વૃદ્ધિ થવાની સંભાવના રહે છે.

(૪) સ્ત્રીના સંસર્ગવાળી વસતિમાં રહેવાથી લોકો કહે કે ''આ સુંદર તપ છે અને સુંદર વનવાસ છે, જ્યાં રહીને સાધુઓ આવા પ્રકારનો આનંદ મેળવે છે,'' એવી લોકોમાં નિંદા થાય છે.

(૫) વળી સ્ત્રીસંસક્ત વસતિમાં રહેતા સાધુઓનો સ્ત્રીઓ સાથે લજ્જા વગરનો વ્યવહાર જોઈને લોકો સાધુને પોતાની વસતિ કે અન્ય કોઈપણ દ્રવ્ય આપવાનો નિષેધ કરે છે, જેથી અન્ય સારા સાધુઓને પણ લોકો કંઈ આપે નહિ, તેમાં નિમિત્તકારણ સ્ત્રીના સંસર્ગવાળી વસતિમાં રહેનાર સાધુ બને છે.

(૬) વળી, કોઈ સાધુ પ્રમાદવશ થઈને કોઈ અનુચિત વ્યવહાર કરતા હોય તો તેને જોઈને લોકો અન્ય સુસાધુથી પજ્ઞ દૂર રહે અને માને કે જૈન સાધુઓ અનુચિત આચારવાળા છે. આથી ધર્મક્ષેત્રમાં લોકોની પ્રવૃત્તિ નહીં થવાથી તીર્થની હાનિ થાય.

અહીં સંક્ષિપ્ત સાર એ છે કે સાધુને રાગનો પરિણામ ન થાય, તોપણ વસતિની ગવેષણામાં પ્રમાદ કરીને સ્ત્રીવાળી વસતિમાં રહેવાથી આત્માના બ્રહ્મચર્યની અગુપ્તિરૂપ દોષ થાય છે. વળી લજ્જાનો નાશ અને પ્રીતિવૃદ્ધિ આ બે દોષ દારા સાધુને વિજાતીય પ્રત્યે રાગભાવ વધે છે, અને લોકગર્હા, વસતિ-ગોચરી આદિનું નિવારણ અને તીર્થની પરિહાણી, આ ત્રણ દોષો દારા જૈનશાસનની મ્લાનિ થાય છે, જેમાં સ્ત્રીના સંસર્ગવાળી વસતિમાં રહેનાર સાધુ નિમિત્તકારણ બને છે. **ા**૭૨૨૫

## અવતરશિકા ઃ

विशेषतः स्थानादिदोषानाह -

## અવતરણિકાર્થ :

વિશેષથી સ્થાનાદિ દોષોને કહે છે -

## ભાવાર્થ :

સ્ત્રીના સંસર્ગવાળી વસતિમાં રહેવાથી સ્ત્રીઓનાં સ્થાન અને રૂપના દર્શનને કારણે સાધુને થતા દોષોને વિશેષથી બતાવે છે –

ગાથા :

# चंकमिअं ठिअमुट्ठिअं च विप्येक्खिअं च सविलासं । सिंगारे अ बहुविहे दुइं भुत्तेओर दोसा ॥७२३॥

## અન્વચાર્થઃ

चंकमिअं=ચંકમિતને, ठिअमुद्धिअं च=અને સ્થિતમોહાયિતને=સ્ત્રીમાં રહેલી મોહકતાને, सविलासं च विप्पेक्खिअं=અને સવિલાસ વિપ્રેક્ષિતને बहुविहे अ सिंगारे=અને બહુવિધ શૃંગારોને दडुं=જોઈને भुत्तेअरे दोसा=ભુક્ત-ઇતરના દોષો થાય છે=ભુક્તભોગીને સ્મૃત્યાદિ અને અભુક્તભોગીને કૌતુકાદિ દોષો થાય છે.

## ગાથાર્થ ઃ

સ્ત્રીની જવા-આવવાની પ્રવૃત્તિને અને સ્ત્રીમાં રહેલી મોહકતાને અને સ્ત્રીના વિલાસવાળા અવલોકનને અને બહુ પ્રકારના શૃંગારોને જોઈને ભુક્તભોગીને સ્મૃતિ આદિ અને અભુક્તભોગીને કૌતુક આદિ દોષો થાય છે.

## રીકા ઃ

परिष्वष्कितं, स्थितमोहायितं च, विप्रेक्षितं च सविलासं=सविभ्रमं, शृङ्गारांश्च बहुविधान् विशिष्ट-चेष्टादीन् दृष्ट्वा भुक्तेतरयोर्दोषाः स्मृत्यादय इति गाथार्थः ॥७२३॥

★ ''स्मृत्यादयः''માં 'आदि' પદથી કૌતુક, કામગ્રહ, પ્રાર્થના આદિનું ગ્રહણ છે.

## રીકાર્થ ઃ

પરિષ્વષ્કિતને=સ્ત્રીની ચાલને, અને સ્થિત મોહાયિતને=સ્ત્રીમાં રહેલી સ્થિર એવી મોહકતાને, અને વિલાસવાળા=વિભ્રમવાળા, વિપ્રેક્ષિતને=સ્ત્રીના વિશેષ પ્રકારના અવલોકનને, અને વિશિષ્ટ ચેષ્ટા આદિરૂપ બહુ પ્રકારવાળા શૃંગારોને જોઈને ભુક્ત-ઇતરના=ભુક્તભોગીના અને અભુક્તભોગીના, સ્મૃતિ આદિ દોષો થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. 1

## ભાવાર્થઃ

સ્ત્રીસંસક્ત વસતિમાં રહેવાથી સ્ત્રીની ગમનાગમનની ચાલ જોઈને, સ્ત્રીમાં રહેલ મોહ ૫માડે તેવું સ્વરૂપ જોઈને, સ્ત્રીનું પોતાના તરફ અવલોકન જોઈને, સ્ત્રીની વિલાસવાળી મુખાકૃતિને જોઈને, સ્ત્રીની વિશિષ્ટ પ્રકારની ચેષ્ટારૂપ શૃંગારોને જોઈને, ભુક્તભોગી સાધુઓને પૂર્વમાં ભોગવેલા ભોગોની સ્મૃતિ આદિ દોષો થાય છે અને અભુક્તભોગી સાધુઓને મૈથુનવિષયક કૌતુકાદિ દોષો થાય છે. II૭૨૩II

## અવતરણિકા ઃ

तद्गतानाह –

## અવતરણિકાર્થ :

સ્ત્રીના સંસર્ગવાળી વસતિમાં રહેવાથી સાધુના સ્થાન અને રૂપના દર્શનને કારણે તદ્ગતને=સ્ત્રીઓને પ્રાપ્ત થતા દોષોને, વિશેષથી કહે છે –

★ ગાથા કરરમાં સ્ત્રીસંસક્ત વસતિના સામાન્થથી દોષો બતાવ્યા, અને તે સ્ત્રીસંસક્ત વસતિના જ દોષો ગાથા કર3થી કરફમાં વિશેષથી બતાવવાના છે. આથી ગાથા કર3ની અવતરણિકામાં રહેલ "**વિશેષત:**" શબ્દની ગાથા કરફ સુધી અનુવૃત્તિ કરવાની છે, માટે દરેક અવતરણિકાર્થમાં **વિશેષત:** શબ્દનું ચોજન કરેલ છે.

#### 

# जल्लमलपंकिआण वि लावन्नसिरी उ जहेसि देहाणं । सामन्ने वि सुरूवा सयगुणिआ आसि गिहवासे ॥७२४॥

#### અન્વચાર્થઃ

जल्लमलपंकिआण वि=બહુમલથી પંકિત એવા પણ एसि देहाणं=આ દેહોની=આ સાધુઓનાં શરીરોની, लावन्नसिरी=લાવણ્યશ્રી जह=જે રીતે सामन्ने वि=શ્રમણપણામાં પણ सुरूवा=સુરૂપવાળી છે, गिहवासे=ગૃહવાસમાં सयगुणिआ=શતગુશિકા=સો ગણી, आसि=હતી.

```
★ 'ਤ' ਪਾદਪૂર્તિમાં છે.
```

## ગાથાર્થ ઃ

બહુમલથી ચુક્ત પણ આ સાધુઓના દેહોની લાવણ્યશ્રી જે રીતે સાધુપણામાં પણ સુરૂપવાળી છે, ગૃઢવાસમાં સો ગણી હતી.

## કી કા ઃ

जल्लमलपङ्कितानामपि=बहुलमलस्निग्धाङ्गानामपीति भावः लावण्यश्रीर्यथैषां साधुदेहानां श्रामण्येऽपि सुरूपा तथा, एवमहं मन्ये, शतगुणा आसीद् गृहवास इति गाथार्थ: ॥७२४॥

## રીકાર્થઃ

જલ્લમલથી પંક્તિ પણ=ઘણા મલથી સ્નિગ્ધ અંગોવાળા પણ, આ સાધુઓના દેહોની લાવણ્યશ્રી જે For Personal & Private Use Only પ્રકારે શ્રમણપણામાં પણ, તે પ્રકારની≕આંખને અત્યંત રોચક લાગે તે પ્રકારની, સુરૂપવાળી છે, હું આ પ્રમાણે માનું છું. શું ? તે સ્પષ્ટ કરે છે – ગૃહવાસમાં શતગુણવાળી હતી, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

# ભાવાર્થઃ

સ્ત્રીવાળી વસતિમાં સાધુઓ રહ્યા હોય ત્યારે, કોઈ રૂપવાન સાધુને જોઈને કોઈ સ્ત્રીને વિચાર આવે કે આ સાધુ ઘણા મલથી યુક્ત હોવા છતાં તેમની લાવણ્યરૂપી લક્ષ્મી શ્રામણ્યમાં પણ તે પ્રકારે સુરૂપવાળી છે, તેથી હું માનું છું કે આ સાધુની લાવણ્યરૂપી લક્ષ્મી ગૃહવાસમાં સો ગણી હતી; આ પ્રકારનો સાધુ પ્રત્યે સ્ત્રીને રાગ થવામાં સાધુ નિમિત્તભાવ પામે છે. આથી પણ સાધુએ સ્ત્રીવાળી વસતિમાં રહેવું જોઈએ નહિ. II૭૨૪II

અવતરણિકા ઃ

शब्ददोषानाह --

# અવતરણિકાર્થ :

શબ્દના દોષોને કહે છે, અર્થાત્ સ્ત્રીસંસક્ત વસતિમાં રહેવાથી સ્ત્રીઓના શબ્દના શ્રવણને કારણે સાધુને પ્રાપ્ત થતા દોષોને વિશેષથી કહે છે –

ગાથા ઃ

# गीयाणि अ पढिआणि अ हसिआणि य मंजुले य उल्लावे । भूसणसद्दे राहस्सिए अ सोऊण जे दोसा ॥७२५॥

## અન્વચાર્થ ઃ

गीयाणि अ=અને ગીતોને, पढिआणि अ=અને પઠિતોને=વચનોને, हसिआणि य=અને હસિતોને= હાસ્યોને, मंजुले य उल्लावे=અને મંજુલ એવા ઉલ્લાપોને, भूसणसद्दे=આભૂષણોના શબ્દોને राहस्सिए अ=અને રાહસ્યોને=પુરુષ સાથેની પ્રીતિની વાતોને, सोऊण=સાંભળીને (ગાથા ૭૨૩માં બતાવ્યા તે પ્રકારે) जे दोसा=જે દોષો છે, (તે સ્ત્રીવાળી વસતિમાં રહેનાર સાધુને પ્રાપ્ત થાય છે.)

★ 'तथा' મૂળગાથામાં અધ્યાહાર છે, આથી ટીકામાં તથા શબ્દ મૂકીને તેનો અર્થ તેન भुक्तेतरप्रकारेण કરેલ છે. આથાર્થ :

સ્ત્રીઓનાં ગીતોને, વચનોને, હાસ્યોને, મઘુર ઉલ્લાપોને, આભૂષણોના શબ્દોને, અને પુરુષ સાચેની પ્રીતિની વાતોને સાંભળીને, ગાથા હસ્ઉમાં બતાવ્યા તે ભુક્તેતર પ્રકારે જે દોષો છે, તે સ્ત્રીવાળી વસતિમાં રહેનાર સાધુને પ્રાપ્ત થાય છે.

## રીકા ઃ

गीतानि च पठितानि च हसितानि च मञ्जुलांश्च=मधुरांश्चोल्लापान् भूषणशब्दान् राहस्यांश श्रुत्वा तथा=तेन भुक्तेतरप्रकारेण ये दोषा इति गाथार्थ: ॥७२५॥

# ટીકાર્થ:

ગીતોને, પઠિતોને, હસિતોને, મંજુલ=મધુર, એવા ઉલ્લાપોને, ભૂષણના શબ્દોને અને રાહસ્યોને સાંભળીને, તે પ્રકારે=તે ભુક્તેતર પ્રકારથી, જે દોષો છે તે દોષો સાધુને થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થઃ

સ્ત્રીસંસક્ત વસતિમાં રહેવાથી સ્ત્રીઓનાં ગીતોને સાંભળીને, વચનોને સાંભળીને, પરસ્પરનાં હાસ્યોના શબ્દોને સાંભળીને, મધુર આલાપોને સાંભળીને, આભૂષણોના અવાજને સાંભળીને, પુરુષ સાથેની પ્રીતિની વાતો સાંભળીને, ભુક્તભોગી સાધુઓને પૂર્વે ભોગવેલા ભોગોની સ્મૃતિ આદિ થાય છે અને અભુક્તભોગી સાધુઓને મૈથુનના વિષયમાં કૌતુક આદિ થાય છે. ા૭૨૫ા

## અવતરણિકા ઃ

तद्गतानाह –

## અવતરણિકાર્થ :

સ્ત્રીસંસક્ત વસતિમાં રહેવાથી સાધુના શબ્દના શ્રવણને કારણે તદ્દગતને≕સ્ત્રીઓને પ્રાપ્ત થતા દોષોને, વિશેષથી કહે છે –

#### ગાથા :

# गंभीरमहुरफुडविसयगाहगो सुस्सरो सरो जहेसिं । सज्झायस्स मणहरो गीअस्स णु केरिसो होइ ? ॥७२६॥

#### અન્વચાર્થ :

जह=જે પ્રમાણે एसिं=આમનો≕આ સાધુઓનો, सज्झायस्स=સ્વાધ્યાયનો गंभीरमहुरफुडविसयगाहगो= ગંભીર, મધુર, સ્ફુટ=સ્પષ્ટ, વિશદ, ગ્રાહક=અર્થને ગ્રહણ કરાવનાર, सुस्सरो सरो=સુસ્વરવાળો સ્વર मणहरो=મનોહર છે=મનને હરનાર છે, गीअस्स=ગીતનો केसिसो णु=કેવા પ્રકારનો होइ ?=હોય ? ★ 'णु' વિતર્ક અર્થમાં છે.

#### ગાથાર્થ ઃ

જે પ્રમાણે આ સાધુઓનો સ્વાધ્યાયનો ગંભીર, મધુર, સ્પષ્ટ, વિશદ, ગ્રાહક, સુસ્વરવાળો સ્વર મનને હરનાર છે, તો ગીતનો સ્વર કેવા પ્રકારનો હશે ? અર્થાત્ આના કરતાં વધારે સુંદર હશે.

## ર<del>ીક</del>ા ઃ

गम्भीरो मधुरस्फुटो विशदः ग्राहकः सुस्वरः स्वरो यथैषां साधूनां स्वाध्यायस्य मनोहारी, गीतस्य नु कीदृशः भवति ? शोभनतर इति गाथार्थः ॥७२६॥

## ડીકાર્થ ઃ

જે પ્રમાણે આ સાધુઓનો સ્વાધ્યાયનો ગંભીર, મધુર, સ્કુટ=સ્પષ્ટ, વિશદ≕મોટો, ગ્રાહક, સુસ્વરવાળો સ્વર મનને હરનારો છે, ગીતનો સ્વર કેવો હોય ? શોભનતર હોય, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ ઃ

સ્ત્રીવાળી વસતિમાં સાધુ રહ્યા હોય ત્યારે, કોઈ સુંદર કંઠવાળા સાધુનો સ્વર ગંભીર, મધુર, સ્પષ્ટ ઉચ્ચારણવાળો હોય, મોટો હોય, અર્થને ગ્રહણ કરનાર હોય અર્થાત્ જે બોલતાં તેનો યથાર્થ અર્થ સરળતાથી ગ્રહણ થતો હોય, માલકોશ વગેરે રાગથી અનુરંજિત સુસ્વર હોય, તો આવા સુંદર સ્વરથી યુક્ત સ્વાધ્યાયનો અવાજ સાંભળીને કોઈ સ્ત્રીને વિચાર આવે કે આ સાધુના સ્વાધ્યાયનો સ્વર આટલો સુંદર છે, તો સંગીતનો સ્વર કેટલો સુંદર હશે ! આમ, સાધુ પ્રત્યે સ્ત્રીને રાગભાવ થવામાં સાધુ નિમિત્ત બને છે. આથી સાધુએ સ્ત્રીના સંસર્ગવાળી વસતિમાં રહેવું જોઈએ નહિ.

## **વિશેષાર્થ**ः

કોઈને પીડા કરવી, કોઈનો પ્રાણનાશ કરવો કે કોઈને કષાયનો ઉદ્રેક કરાવવો, તે સર્વને શાસ્ત્રકારો હિંસા કહે છે. આથી સ્ત્રીના સંસર્ગવાળી વસતિમાં રહેતા સાધુ કદાચ તત્ત્વથી ભાવિત હોય, તો તેમને સ્ત્રીને જોઈને કંઈ પરિણામ ન થાય, છતાં સાધુને જોઈને સ્ત્રીને રાગરૂપ કષાય ઉત્પન્ન થાય, તેમાં સાધુ નિમિત્તકારણ બનવાથી સાધુને હિંસાની પ્રાપ્તિ થાય છે. માટે અન્યના કષાયના ઉદ્રેકમાં પોતે નિમિત્ત ન બને તદર્થે પોતાનાથી શક્ય પ્રયત્ન ન કરે તો, સાધુને કર્મબંધ થાય. II૭૨૬II

## અવતરણિકાઃ

ગાથા ૭૨૦થી સ્ત્રીવર્જિત વસતિનું સ્વરૂપ બતાવવાનો પ્રારંભ કર્યો, હવે તેનું નિગમન કરતાં કહે છે –

### ગાથા :

एवं परोप्परं मोहणिज्जदुव्विजयकम्मदोसेणं । होइ दढं पडिबंधो तम्हा तं वज्जए ठाणं ॥७२७॥

### અન્વચાર્થઃ

एवं=આ રીતે=પૂર્વમાં વર્શન કર્યું એ રીતે, मोहणिज्जदुव्विजयकम्मदोसेणं=દુઃખે કરીને જીતી શકાય એવા મોહનીયકર્મના દોષ વડે परोप्परं=પરસ્પરને=સ્ત્રીને અને સ્ત્રીસંસક્ત વસતિમાં રહેનાર સાધુને, दढं=દઢ पडिबंधो=પ્રતિબંધ होइ=થાય છે, तम्हा=તે કારણથી तं=તे=સ્ત્રીપ્રતિબદ્ધ, ठाणं=સ્થાનને (સાધુ) वज्जए=વર્જે.

### ગાચાર્થ :

ગાથા હરરથી હરકમાં વર્ણન કર્યું એ રીતે દુઃખે કરીને જીતી શકાય એવા મોઢનીયકર્મના દોષ વડે સ્ત્રીને અને સ્ત્રીસંસક્ત વસતિમાં રહેનાર સાધુને દઢ પ્રતિબંધ થાય છે, તે કારણથી સ્ત્રીપ્રતિબદ્ધ સ્થાનને સાધુ છોડે.

#### રીકા ઃ

एवम्=उक्तेन प्रकारेण परस्परं मोहनीयदुर्विजयकर्म्मदोषेण भवति दृढं प्रतिबन्धः, यस्मादेवं तस्मात् स्त्रीप्रतिबद्धं वर्जयेत्स्थानमिति गाथार्थः ॥७२७॥

## રીકાર્થ :

આ રીતે=કહેવાયેલ પ્રકારથી, દુર્વિજય એવા મોહનીયકર્મના દોષ વડે પરસ્પર દઢ પ્રતિબંધ થાય છે; જે કારણથી આમ છે તે કારણથી સ્ત્રીથી પ્રતિબદ્ધ એવા સ્થાનને વર્જે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

સ્ત્રીસંસક્ત વસતિમાં રહેવાથી પૂર્વગાથામાં વર્જાવ્યું એ રીતે સ્ત્રીને અને સાધુને પરસ્પર દઢ પ્રતિબંધ થાય છે, અર્થાત્ બંનેને પરસ્પર રાગભાવની વૃદ્ધિ થાય છે. ક્વચિત્ સાધુ તત્ત્વથી અત્યંત વાસિત હોય તો સાધુને રાગભાવ ન થાય, પરંતુ સ્ત્રીને થાય; કારણ કે મોહનીયકર્મ દુઃખે કરીને જિતાય તેવું છે, જે સત્તામાં પડેલું છે અને ઉદયમાં વર્તી રહ્યું છે. માટે સંયમમાં દઢ યત્ન કરવાથી જ તે કર્મ ક્ષયોપશમભાવમાં પરિશમન પામે છે; અને સ્ત્રીસંસક્ત વસતિનું નિમિત્ત પામીને સાધુનો સંયમમાં પ્રવર્તતો યત્ન સ્ખલના પામે, તો મોહનીયકર્મ અવશ્ય રાગભાવ ઉત્પન્ન કરે છે. આથી સાધુએ સ્ત્રીપ્રતિબદ્ધ સ્થાનનું વર્જન કરવું જોઈએ. II છરાા

### અવતરણિક્તા ઃ

ગાથા ૭૨૦થી ૭૨૭માં સ્ત્રીવિવર્જિત વસતિનું પ્રતિપાદન કર્યું. હવે પશુ અને નપુંસકથી સંસક્ત વસતિના દોષો બતાવે છે –

ગાથા :

पसुपंडगेसु वि इहं मोहाणलदीविआण जं होइ । पायमसुहा पवित्ती पुळ्वभवऽब्भासओ तह य ॥७२८॥ तम्हा जहुत्तदोसेहिं वज्जिअं निम्ममो निरासंसो । वसहिं सेविज्ज जई विवज्जए आणमाईणि ॥७२९॥ दारं ॥

#### અન્વચાર્થઃ

जं-જે કારણથી इहं-અહીં-લોકમાં, मोहाणलदीविआण-મોહરૂપી અગ્નિથી દીપિત એવા જીવોની पुळ्वभवऽब्भासओ-પૂર્વભવના અભ્યાસને કારણે पसुपंडगेसु वि-પશુ અને નપુંસકોમાં પણ पायम्=પ્રાયः तह-તે પ્રકારે असुहा पवित्ती-અશુભ પ્રવૃત્તિ होइ-થાય છે, तम्हा-તે કારણથી निम्ममो-નિર્મમ, निरासंसो-નિરાશંસ जई-યતિ जहुत्तदोसेहिं वज्जिअं-યથોક્ત દોષોથી વર્જિત वर्साई-વસતિને सेविज्ज-સેવે, विवज्जए-વિપર્યયમાં आणमाईणि-આજ્ઞાદિ-આજ્ઞાભંગાદિ દોષો, થાય છે.

★ ગાથા ૭૨૮ના અંતે ૨હેલ 'ચ' પાદપૂર્તિ અર્થક છે.

ગાથાર્થ ઃ

જે કારણથી લોકમાં મોઢરૂપી અગ્નિથી બળેલા જીવોની પૂર્વભવના અભ્યાસને કારણે પશુ અને નપુંસકોમાં પણ પ્રાયઃ કરીને તે પ્રકારે અશુભ પ્રવૃત્તિ થાય છે, તે કારણથી નિર્મમ, નિરાશંસ સાધુ ગાથા ૦૦૦થી ૦૨૮માં બતાવેલ મૂલગુણાદિરૂપ, કાલાતીતાદિરૂપ અને સ્ત્રી આદિના સંસર્ગરૂપ દોષોથી વર્જિત વસતિને સેવે; વિપર્થચમાં આજ્ઞાભંગાદિ દોષો થાય છે.

## રીકા ઃ

पशुपण्डकेष्वपि इह=लोके मोहानलदीपितानां सत्त्वानां यद्=यस्मात् भवति प्रायोऽशुभा प्रवृत्तिः, पूर्वभवाभ्यासतः तथा भवतीति गाथार्थः ॥७२८॥

यस्मादेवं तस्माद्यधोक्तदोषैर्वर्जितां वसतिं निर्ममो=ममत्वशून्यः निराशंसः इहलोकादिषु वसतिं सेवेत यतिः=साधु:, विपर्यये आज्ञादयो दोषा इति गाथार्थ: ॥७२९॥(द्वारं)॥

## ડીકાર્શ ઃ

જે કારણથી અહીં≕લોકમાં, મોહરૂપી અનલથી દીપિત એવા સત્ત્વોની=મોહરૂપી અગ્નિથી બળેલા જીવોની, પશુ-પંડકોમાં પણ પ્રાયઃ અશુભ પ્રવૃત્તિ થાય છે, અશુભ પ્રવૃત્તિ કેમ થાય છે ? તેથી કહે છે – પૂર્વભવના અભ્યાસથી તે પ્રકારે=જે પ્રકારે પશુ-નપુંસકોમાં પણ કામના વિકાર થાય તે પ્રકારે, થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

જે કારણથી આમ છે તે કારણથી નિર્મમ=મમત્વથી શૂન્ય, આ લોક આદિમાં નિરાશંસ એવા યતિ=સાધુ, યથોક્ત દોષોથી વર્જિત=ગાથા ૭૦૭થી ૭૨૮માં જે પ્રકારે કહેવાયા તે પ્રકારના દોષોથી રહિત, એવી વસતિને સેવે. વિપર્યયમાં=યથોક્ત દોષોથી રહિત વસતિને નહીં સેવવામાં, આજ્ઞાદિ=આજ્ઞાભંગાદિ, દોષો થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

સામાન્ય રીતે મંદ મોહનીયકર્મવાળા જીવો સંયમ ગ્રહણ કરી શકે છે. આમ છતાં તેઓના મોહનીયકર્મનો નાશ સત્તામાંથી થયો નથી અને ઉદયમાં પણ વર્તતો હોય છે. આથી મોહરૂપી અગ્નિથી બળેલા એવા આરાધક જીવોને પણ પૂર્વભવના કામસેવનના અભ્યાસને કારણે પશુ કે નપુંસકવાળી વસતિમાં રહેવાથી પશુ આદિની તેવી ચેષ્ટા જોઈને, સ્ત્રીવાળી વસતિમાં રહેવાથી જે પ્રકારે કામના અશુભ ભાવો થાય છે તે પ્રકારના અશુભ ભાવો થઈ શકે છે અર્થાત્ સાધુને સ્ત્રીમાં જેમ રાગાદિ થઈ શકે છે, તેમ પશુ કે નપુંસકોની તેવા પ્રકારની ચેષ્ટાઓ જોઈને પણ પ્રાયઃ કરીને કામના અભિલાષરૂપ અશુભ ભાવો ઊઠી શકે છે.

વળી, જે સાધુને મમત્વ કે આલોક-પરલોકની આશંસા નથી, તે સાધુ હંમેશાં પ્રમાદ રહિત થઈને ઉચિત પ્રવૃત્તિ કરનાર હોય છે. આથી તેવા ગુણવાન સાધુનું ભાવિમાં પતન ન થાય તદર્થે ભગવાને સાધુને સ્ત્રી, પશુ કે નપુંસકના સંસર્ગવાળી વસતિમાં વસવાનો નિષેધ કર્યો છે. આથી સાધુને મૂલગુણાદિથી અદુષ્ટ, કાલાતીતાદિ આઠ દોષોથી રહિત અને સ્ત્રીઆદિથી વર્જિત એવી અલ્પ ક્રિયાવાળી વસતિ મેળવવા માટે

٩۶٩

ઘણો શ્રમ કરવો પડે તોપણ, સાધુ સર્વત્ર નિરાશંસ અને જિનાજ્ઞામાં દઢ પ્રતિબંધવાળા હોવાને કારણે નિર્દીષ વસતિની ગવેષણામાં યત્ન કરે.

## અવતરણિકા ઃ

संसर्गदोषमाह -

## અવતરણિકાર્થ ઃ

ગાથા ૬૭૮માં વ્રતપાલનના ૧૧ ઉપાયો બતાવ્યા, તેમાંથી ત્રણ ઉપાયોનું વર્ણન થઈ ગયું. હવે ચોથો ઉપાય દર્શાવવા અર્થે પાર્શ્વસ્થાદિ સાથે સંસર્ગ કરવાથી થતા દોષને ગાથા ૭૩૭ સુધી કહે છે –

ગાથા :

# वज्जिज्ज य संसग्गं पासत्थाईहिं पावमित्तेहिं । कुज्जा य अप्पमत्तो सुद्धचरित्तेहिं धीरेहिं ॥७३०॥

\$

#### અન્વચાર્થઃ

अप्पमत्तो य=અને અપ્રમત્ત पासत्थाईहिं पावमित्तेहिं=પાર્શ્વસ્થાદિ પાપમિત્રો સાથે संसग्गं=સંસર્ગને वज्जिज्ज=वर्थे, धीरेहिं य सुद्धचरित्तेहिं=અને ધીર એવા શુદ્ધ ચારિત્રવાળાઓ સાથે (સંસર્ગને) कुज्जा=કરે.

★ મૂળગાથાના પ્રથમપાદમાં રહેલ '**ય'** પૂર્વ દ્વાર સાથે પ્રસ્તુત દ્વારનો સમુચ્ચય કરવા અર્થે છે.

ગાશાર્થ ઃ

અપ્રમત્ત સાધુએ પાર્શ્વસ્થાદિ પાપમિત્રો સાથે સંસર્ગ વર્જવો જોઈએ અને ધીર એવા શુદ્ધ ચારિત્રીઓ સાથે સંસર્ગ <del>ક</del>રવો જોઈએ.

### રીકા ઃ

वर्जयेच्च संसर्गं=सम्बन्धमित्यर्थ:, कैरित्याह-पार्श्वस्थादिभिः पापमित्रै:=अकल्याणमित्रै: सह, कुर्याच्च संसर्गमप्रमत्त: सन् शुद्धचारित्रैधीरै: साधुभि: सहेति गाथार्थ: ॥७३०॥

★ ''पार्श्वस्थादिभि:''માં 'आदि' પદથી અવસભ્રાદિ કુસાધુઓનો સંગ્રહ છે.

### રીકાર્થઃ

અને સંસર્ગને=સંબંધને, વર્જે; કોની સાથે ? એથી કહે છે – પાર્શ્વસ્થાદિ પાપમિત્રો સાથે=અકલ્યાણમિત્રો સાથે, સંસર્ગને વર્જે, અને અપ્રમત્ત છતા સાધુ ધીર એવા શુદ્ધ ચારિત્રવાળા સાધુઓ સાથે સંસર્ગને કરે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

#### 

સંયમ ગ્રહણ કર્યા પછી વ્રતપાલનના ઉપાયરૂપે જેમ ગુરૂકુલવાસાદિ આવશ્યક છે, તેમ ઉત્તમ જીવો સાથે સંસર્ગ પણ આવશ્યક છે. આથી અપ્રમાદવાળા સંયમનિષ્પત્તિના અર્થી સાધએ પાપમિત્ર એવા પાર્શ્વસ્થાદિક સાધુઓ સાથે સંસર્ગનો ત્યાગ કરીને ધીર એવા શુદ્ધ ચારિત્રવાળા સાધુઓ સાથે સંસર્ગ કરવો જોઈએ, જેથી પાર્શ્વસ્થાદિના પ્રમાદથી પોતાનામાં પ્રમાદ ઊઠે નહિ અને ધીર એવા શુદ્ધ ચારિત્રીઓની અપ્રમત્તતાથી પોતાનામાં અપ્રમાદભાવની ઉત્તરોત્તર વૃદ્ધિ થઈને વચનાનુષ્ઠાન દ્વારા અસંગાનુષ્ઠાનની પોતાને પ્રાપ્તિ થાય.

વળી, શુદ્ધ ચારિત્રવાળા ધીર પુરૂષોના સંસર્ગમાં રહેવાથી તેઓના સંયમમાત્રથી પોતાનામાં સંયમની વૃદ્ધિ થતી નથી, પરંતુ સાધુ પોતે અપ્રમાદભાવથી સંયમમાં યત્ન કરતા હોય તો જ તેઓના સંસર્ગથી પોતાનામાં અપ્રમાદભાવની વિશેષ વૃદ્ધિ થાય છે, જેનાથી સંયમ વિશેષ નિર્મળ-નિર્મળતર બને છે. II૭૩૦II

#### วสตุนาวเป็นสะ :

किमित्येतदेवं ? इत्यत्राह –

### અવતરશિકાર્શ :

કયા કારણથી આ આમ છે ? એ પ્રકારની શંકામાં કહે છે –

#### ഷവള് :

નિશ્ચયનયની દષ્ટિને સામે રાખીને પર શંકા કરે છે કે જીવ સ્વપરિણામથી સંયમની વૃદ્ધિ કે હાનિ કરી શકે છે, આથી સ્વપરિણામમાં જ યત્ન કરવાનો ઉપદેશ આપવો જોઈએ. માટે પાર્શ્વસ્થાદિના સંસર્ગથી પણ શું ? અને સુચારિત્રીના સંસર્ગથી પણ શું ? કેમ કે અન્યના ઉચિત કે અનુચિત વર્તનથી પોતાને નિર્જરા કે કર્મબંધ થતો નથી. આથી ખરાબના સંસર્ગનું વર્જન અને સારાના સંસર્ગનું સેવન કરવાનું કોઈ પ્રયોજન નથી; કેમ કે સંયમયોગોમાં યત્ન કરવાથી જ હિતની સિદ્ધિ થાય છે. તેથી સુસાધુઓનો સંસર્ગ કરવો જોઈએ અને પાર્શ્વસ્થાદિના સંસર્ગનો ત્યાગ કરવો જોઈએ એમ કેમ કહ્યું છે ? અર્થાતુ એમ કહેવાનો કોઈ અર્થ નથી. આ પ્રકારના નિશ્વયનયના વક્તવ્યમાં વ્યવહારનયની દેષ્ટિને સામે રાખીને ગ્રંથકાર કહે છે –

<u> সাথা</u> :

# जो जारिसेण मित्ति करेड अचिरेण तारिसो होड । कुसुमेहिं सह वसंता तिला वि तग्गंधिया हुंति ॥७३१॥

#### અન્વચાર્થ :

जो=के जारिसेण=केवा साथे मिर्त्ति=मैत्री करेड़=કरे છे, (ते) अचिरेण=અચિરથी=જલદીથી, तारिसो=तेवो **होइ**=થાય છે. (તેમાં દેષ્ટાંત આપે છે –) **कुसुमेहिं सह वसंता**=કુસુમો સાથે વસતા तिला वि=તલો પણ तग्गंधिया=તેની=ક્સુમની, ગંધવાળા દંતિ=થાય છે.

#### ગાથાર્થ :

જે જેવા સાથે મૈત્રી કરે છે, તે જલદીથી તેવો થાય છે. તેમાં દષ્ટાંત આપે છે કે કુસુમો સાથે રહેતા તલો પણ કુસુમની ગંધવાળા થાય છે.

## રીકા ઃ

यः कशित् यादृशेन येन केनचित् सह मैत्रीं-संसर्गरूपां करोति सोऽचिरेण तादृशो भवति, अत्र निदर्शनमाह-कुसुमैः सह वसन्तः सन्तस्तिला अपि तद्गन्धिनो भवन्ति कुसुमगन्धिन एवेति गाथार्थः ॥७३१॥

1

#### રી<del>ક</del>ાર્થ ઃ

જે કોઈ જેવા પ્રકારના જે કોઈપણ સાથે સંસર્ગરૂપ મૈત્રીને કરે છે, તે અચિરથી≕અલ્પકાળમાં, તેવા પ્રકારનો થાય છે. અહીં=ઉપરમાં કહેલ કથનમાં, નિદર્શનને≕દપ્ટાંતને કહે છે – કુસુમો સાથે વસતા છતા તલો પણ તદ્દગંધી=કુસુમની ગંધવાળા જ, થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

જીવદ્રવ્ય ભાવુક છે, માટે જીવ સંસર્ગને અનુરૂપ પરિણતિ પામે છે. આથી જો સાધુ પાપમિત્રો સાથે સંસર્ગ કરે, તો પાપમિત્રોની પ્રમાદી પ્રવૃત્તિ જોઈને સાધુ પણ પ્રમાદવાળા બને છે, અને સુસાધુઓ સાથે સંસર્ગ કરે તો તે સાધુ સંયમમાં વિશેષ-વિશેષતર અપ્રમાદી બનતા જાય છે. ક્વચિત્ કર્મના દોષથી સાધુમાં પ્રમાદ ઊઠે તોપણ સુસંસર્ગ હોવાને કારણે તે સાધુ અપ્રમાદભાવના સંસ્કારથી ભાવિત થાય.

આથી જ ગ્રંથકાર કહે છે કે જે વ્યક્તિ જેની સાથે મૈત્રી કરે છે તે વ્યક્તિ શીઘ તેના જેવી થાય છે. જેમ કે પુષ્પોના સંસર્ગથી તલ પણ પુષ્પની ગંધવાળા બને છે. માટે કલ્યાણના અર્થી સાધુએ અકલ્યાણમિત્રોનો સંસર્ગ છોડીને શુદ્ધ ચારિત્રી એવા ધીર પુરુષોનો સંસર્ગ કરવો જોઈએ, જેથી સંસર્ગના નિમિત્તથી પણ ક્રમે કરીને સાધુના સંયમની વૃદ્ધિ થાય. **ા૭૩૧**ા

## અવતરશિકાઃ

अत्राह —

### અવતરશિકાર્થ ઃ

અહીં=-પૂર્વગાથામાં પુષ્પ અને તલના દેષ્ટાંતથી સંસર્ગીના ગુણધર્મો પરમાં આવે છે એમ બતાવ્યું એમાં, શંકા કરતાં પૂર્વપક્ષી કહે છે –

#### ગાથા ઃ

# सुचिरं पि अच्छमाणो वेरुलिओ कायमणिअउम्मीसो । न उवेइ कायभावं पाहण्णगुणेण निअएणं ॥७३२॥

## અન્વચાર્થઃ

सुचिरं पि=સુચિર પશ=લાંબો પશ કાળ, कायमणिअउम्मीसो=કાચમશિકોથી ઉન્મિશ્ર अच्छमाणो= રહેતો वेरुलिओ=વैડૂર્ય निअएणं पाहण्णगुणेण=નિજક=भोताना સંબંધી, પ્રાધાન્યગુશને કારશે कायभावं= કાચભાવને न उवेइ=પામતો નથી.

## ગાચાર્થ ઃ

લાંબો પણ કાળ કાચમણિકોથી ઉન્મિશ્ર રહેતો વૈડૂર્ચ મણિ પોતાના સંબંધી પ્રાધાન્યગુણને કારણે કાચભાવને પામતો નથી.

### ટીકા ઃ

सुचिरमपि=प्रभूतमपि कालं तिष्ठन् वैडूर्यो=मणिविशेषः, काचाश्च ते मणयश्च काचमणयः कुस्सिताः काचमणयः काचमणिकाः तैः उत्=प्राबल्येन मिश्रः=काचमणिकोन्मिश्रः नोपैति=न याति काचभावं= काचधर्म्मं, प्राधान्यगुणेन=वैमल्यगुणेन निजेन=आत्मीयेन, एवं सुसाधुरपि पार्श्वस्थादिभिर्न यास्यतीति गाथार्थः ॥७३२॥

★ ''**सुचिरमपि''**માં 'अपि'થી એ જણાવવું કે કાચમણિકો સાથે થોડો કાળ ૨હેતો વૈડૂર્ચમણિ તો કાચભાવ પામતો નથી, પરંતુ **ઘણો પણ કાળ** ૨હેવા છતાં વૈડૂર્ચમણિ કાચભાવ પામતો નથી.

## રીકાર્થઃ

ઘણો પણ કાળ કાચમણિકોથી ઉન્મિશ્ર રહેતો વૈડૂર્ય=મણિવિશેષ, નિજ પ્રધાનપણાના ગુણને કારણે= આત્મીય વિમલપણાના ગુણને કારણે, કાચભાવને=કાચના ધર્મને, પામતો નથી, એ રીતે સુસાધુ પણ પાર્શ્વસ્થાદિ સાથે પામશે નહિ=પાર્શ્વસ્થાદિ સાથે રહેવા છતાં પાર્શ્વસ્થાદિભાવને પામશે નહિ, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

काचमणिकोन्मिश्रः शબ्धनो विश्रह ४२े छे -

કાચ એવા તે મણિઓ એ કાચમણિઓ, કુત્સિત=ખરાબે, એવા કાચમણિઓ, તે કાચમણિકો, તેઓ વડે=કાચમણિકો સાથે, ઉત્=પ્રબલપણાથી, મિશ્ર એ કાચમણિકોન્મિશ્ર.

## ભાવાર્થ ઃ

પૂર્વગાથામાં ગ્રંથકારે તલના દેષ્ટાંતથી સ્થાપન કર્યું કે કુસુમ સાથે રહેતા તલ જેમ કુસુમની ગંધવાળા થાય છે, તેમ પાર્શ્વસ્થ આદિની સાથે રહેતા સાધુ પ્રમાદી બને છે. તેની સામે પૂર્વપક્ષી દેષ્ટાંત આપે છે કે કાચ સાથે લાંબો સમય રહેતો એવો પણ વૈડૂર્યમણિ પોતાના વિમલ ગુણને કારણે જેમ કાચભાવને પામતો નથી, તેમ પાર્શ્વસ્થાદિ સાથે રહેતા પણ સાધુ પોતાના સંયમના પરિણામને કારણે પ્રમાદભાવને પામશે નહિ. II ઉરા

#### અવતરણિકા ઃ

तथा –

## અવતરણિકાર્થ :

સંસર્ગથી દોષ થતો નથી, પરંતુ જીવ પોતાના ભાવોને સમ્યગ્ વહન કરે છે, એ રૂપ પોતાના કથનની પુષ્ટિ માટે અન્ય દેષ્ટાંત આપવા 'ત્તથા'થી સમુચ્ચય કરીને પૂર્વપક્ષી કહે છે –

ગાશા ઃ

# सुचिरं पि अच्छमाणो ,नलथंभो उच्छुवाडमज्झम्मि । कीस न जायइ महुरो जइ संसग्गी पमाणं ते ॥७३३॥

#### અન્વચાર્થઃ

जइ ते संसग्गी पमाणं=જો તને સંસર્ગી પ્રમાણ છે=પાર્શ્વસ્થાદિ સાથે સંસર્ગ કરનારા સાધુ પાર્શ્વસ્થાદિ ભાવને પામે છે એવું જો તને માન્ય છે, (તો) उच्छुवाडमज्झम्मि=શેરડીના વાડાની મધ્યમાં सुचिरं पि=સુચિર પણ=ઘણો પણ કાળ, अच्छमाणो=રહેતો नलथंभो=નલસ્તંબ=વાંસનું વૃક્ષ, कीस महुरो न जायइ ?=કયા કારણથી મધુર થતો નથી ?

#### ગાથાર્થ ઃ

જો તને સંસર્ગી પ્રમાણ છે, તો શેરડીના વાડાની મધ્યમાં ઘણો પણ કાળ રહેતો નલસ્તંબ કેમ મધુર થતો નથી ?

### ા કાડ

सुचिरमपि=प्रभूतमपि कालं तिष्ठन् नलस्तम्बो=वृक्षविशेषः इक्षुवाटमध्ये इक्षुसंसर्गात् किमिति न जायते मधुरः ? यदि संसर्गी प्रमाणं तवेति गाथार्थः ॥७३३॥

## રીકાર્થઃ

જો તને સંસર્ગી પ્રમાણ છે≔પાર્શ્વસ્થાદિનો સંસર્ગ કરનારા સાધુ પાર્શ્વસ્થાદિ ભાવને પ્રાપ્ત કરે એમ માન્ય છે, તો ઘણો પણ કાળ ઈક્ષુના વાટની મધ્યમાં રહેતો એવો નલસ્તંબ≕વૃક્ષવિશેષ, ઈક્ષુના સંસર્ગથી કયા કારણથી મધુર થતો નથી ? એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થઃ

પૂર્વપક્ષી સંસર્ગને અપ્રમાણભૂત બતાવવા તર્ક કરે છે કે જે વ્યક્તિ જેની સાથે સંસર્ગ કરે તે વ્યક્તિ તેના ભાવને પ્રાપ્ત કરે છે એમ જો તને માન્ય હોય, તો શેરડીના વાડામાં ઘણો પણ કાળ રહેલું વાંસનું વૃક્ષ મધુર કેમ થતું નથી ? તેથી એ ફલિત થાય કે જેમ શેરડીના સંસર્ગથી વાંસનું વૃક્ષ મધુર થતું નથી, તેમ પાર્શ્વસ્થાદિના સંસર્ગથી સુસાધુ કુસાધુ બનતા નથી, આ પ્રકારનું પૂર્વપક્ષીનું કથન બાહ્ય નિમિત્તને ગૌણ કરીને સ્વપરિશામને પ્રધાન કરનાર નિશ્વયનયની દષ્ટિવાળું છે. આથી નિશ્વયનયથી તેનું કથન સત્ય હોવા છતાં વ્યવહારનયના સ્થાનમાં પ્રમાશભૂત નથી; કેમ કે સંયમની વૃદ્ધિ અર્થે વ્યવહારનયને માન્ય એવાં ઉચિત આલંબનો લેવાં સાધુને આવશ્યક છે. તેથી તેનું નિરાકરશ ગ્રંથકાર આગળમાં સ્વયં કરશે. II૭૩૩II

#### અવતરણિકા ઃ

अत्रोत्तरमाह ---

#### અવતરણિકાર્થ ઃ

અહીં=ગાથા ૭૩૨-૭૩૩માં પૂર્વપક્ષીએ વૈડૂર્યમણિ અને નલસ્તંબના દેષ્ટાંતથી સ્થાપન કર્યું કે સંસર્ગ પ્રમાણ નથી, આથી પાર્શ્વસ્થાદિ સાથે વસવા છતાં પણ સુસાધુ પાર્શ્વસ્થભાવને પામશે નહિ, એ કથનમાં ગ્રંથકાર ઉત્તર આપતાં કહે છે –

#### ગાથા :

# भावुग अभावुगाणि अ लोए दुविहाणि होति दव्वाणि। वेरुलिओ तत्थ मणी अभावुगो अन्नदव्वेहिं ॥७३४॥

#### અન્વચાર્થઃ

लोए-લોકમાં भावुग अभावुगाणि अ=ભાવુક અને અભાવુક दुविहाणि दव्वाणि=બે પ્રકારે દ્રવ્યો होति=હોય છે. तत्थ=त्यां=બે પ્રકારના દ્રવ્યોમાં, वेरुलिओ मणी=વૈડૂર્યમણિ अन्नदव्वेहिं=અન્ય દ્રવ્યોથી अभावुगो=અભાવુક છે.

#### ગાથાર્થ :

લોકમાં ભાવુક અને અભાવુક એમ બે પ્રકારનાં દ્રવ્યો છે, તેમાં પેડૂર્યમણિ અન્ય દ્રવ્યોથી અભાવુક છે.

#### ા સવિડ

भाव्यन्ते=प्रतियोगिना स्वगुणैसत्मभावमापाद्यन्त इति भाव्यानि, वेल्लुकादीनि प्राकृतशैल्या भावुकान्युच्यन्ते, अथवा प्रतियोगिनि सति तद्रुणापेक्षया तथाभवनशीलानि भावुकानि, 'लषपतपद-स्थाभूवृष'इत्यादावुकञ्ताच्छीलिकत्वादिति, तद्विपरीतानि अभाव्यानि वलनादीनि, लोके द्विप्रकाराणि भवन्ति द्रव्याणि=वस्तूनि, वैडूर्यस्तत्र मणिः अभाव्योऽन्यद्रव्यैः काचादिभिरिति गाथार्थः ॥७३४॥

#### રીકાર્શ :

भाव्यन्ते......युच्यन्ते ભવાય છે≕પ્રતિયોગી દ્વારા પોતાના ગુણોથી આત્મભાવને પ્રાપ્ત કરાવાય છે, એ ભાવ્ય દ્રવ્યો છે. તે ભાવ્ય દ્રવ્યો જ બતાવે છે – વેલ્લુકાદિ પ્રાકૃતોની શૈલીથી=સામાન્ય લોકોની દંષ્ટિથી, ભાવુક દ્રવ્યો કહેવાય છે. પ્રાકૃતશૈલીથી ભાવ્ય દ્રવ્યોનું સ્વરૂપ બતાવ્યું. હવે વ્યાકરણના સૂત્રથી ભાવુક શબ્દનો અર્થ કરીને ભાવુક દ્રવ્યોનું સ્વરૂપ **अથवા**થી બતાવે છે –

अथवા......ताच्छीलिकत्वात् અથવા પ્રતિયોગી હોતે છતે તેના≕પ્રતિયોગીના, ગુણની અપેક્ષા વડે તે પ્રકારે ભવનશીલ≔પ્રતિયોગીના ગુણ જેવા થવાના સ્વભાવવાળાં, ભાવુક દ્રવ્યો છે; કેમ કે लष्-पत्-पद्-स्था-भू-वृष् ઇત્યાદિ ધાતુઓમાં उकञ् નું તાત્શીલિકપણું છે અર્થાત્ તાત્શીલ અર્થમાં उकञ् પ્રત્યય લાગે છે. આથી પ્રસ્તુતમાં છ ધાતુઓમાંથી भૂ ધાતુને તાત્શીલ અર્થક उक ( उकञ्) પ્રત્યય લાગ્યો છે, અને તે પ્રત્યય जित् હોવાથી મૂમાં રહેલ ऊની વૃદ્ધિ થઈને भावुक શબ્દ બનેલ છે.

'इતિ' भावुक શબ્દ અને ભાવુક દ્રવ્યોના કથનની સમાપ્તિ માટે છે.

હવે અભાવુક દ્રવ્યો બતાવે છે –

तद्विप.......वलनादीनि તેનાથી=ભાવ્ય દ્રવ્યોથી, વિપરીત એવા વલનાદિ અભાવ્ય દ્રવ્યો છે.

ભોकે.......वस्तुनि લોકમાં બે પ્રકારવાળા=ભાવુક-અભાવુકરૂપ બે પ્રકારે, દ્રવ્યો=વસ્તુઓ, હોય છે.

ગાથાના પ્રથમ પાદનો અર્થ કર્યો, હવે ગાથાના શેષ ભાગને બતાવે છે –

वैडूर्य.....गाथार्थः ત્યાં=બે પ્રકારના દ્રવ્યોમાં, વૈડૂર્યમણિ કાચાદિરૂપ અન્ય દ્રવ્યોથી અભાવ્ય છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

ભાવાર્થઃ

સંબંધી પદાર્થને પ્રતિયોગી કહેવાય છે. જેમ કે તલ સાથે સંબંધિત કુસુમ હોય તો તલનો પ્રતિયોગી કુસુમ કહેવાય. તેથી પ્રતિયોગી એવા કુસુમ વડે પોતાના સુગંધરૂપ ગુણથી સંબંધિત એવા તલને આત્મભાવ આપાદન કરાવાય છે અર્થાત્ ફૂલની સુગંધથી તલ સુગંધવાળા બને છે. આથી તલ એ ભાવુકદ્રવ્ય છે અને વેલ્લુકાદિ ભાવુકદ્રવ્યો કહેવાય છે.

તત્ત્વદષ્ટિથી તો કોઈપણ દ્રવ્ય પરદ્રવ્યના પરિણામને પામતું નથી; કેમ કે કોઈપણ દ્રવ્ય પોતાનો ભાવ અન્યને આપી શકતું નથી. તે અપેક્ષાએ કોઈ પદાર્થ અન્યના ગુણને પ્રાપ્ત કરે છે તેમ ન કહી શકાય. આથી જ ખુલાસો કર્યો કે સામાન્ય લોકોની દષ્ટિએ વેલ્લુકાદિ દ્રવ્યો ભાવુક છે; કેમ કે સામાન્ય લોક માને છે કે જે વ્યક્તિ જેના સંસર્ગમાં રહે, તે વ્યક્તિ તેના ભાવને પામે છે. આથી પાર્શ્વસ્થાદિના સંસર્ગમાં રહેલ સુસાધુ પાર્શ્વસ્થાદિના ભાવને પામે છે, પરંતુ તત્ત્વથી તો પાર્શ્વસ્થાદિમાં વર્તતો પરિણામ તેમના આત્મામાંથી નીકળીને પાર્શ્વસ્થાદિના સંસર્ગવાળા સુસાધુમાં આવતો નથી, પરંતુ પાર્શ્વસ્થાદિના પ્રમાદભાવના નિમિત્તથી સુસાધુ પાર્શ્વ સ્વયં પ્રમાદના પંરિણામવાળા બને છે.

હવે ભાવુક શબ્દનો અર્થ વ્યાકરણની મર્યાદાથી બતાવે છે – **ભષ્-પત્-પર્-સ્થા-મૂ-વૃષ્** વગેરે ધાતુઓમાં તાત્શીલ અર્થક '**૩कञ્'** પ્રત્યય લાગે છે, માટે તે ધાતુઓમાંના **મૂ** ધાતુને તાત્શીલ અર્થમાં **૩જાગ્** પ્રત્યય લાગીને **માવુક્ર** શબ્દ બનેલ છે. હવે ભાવુક દ્રવ્યનું તાત્પર્ય ખોલે છે – પ્રતિયોગી એવા કુસુમ સાથે રહેલા તલ કુસુમના ગુણથી તે કુસુમની સુગંધ જેવા સુગંધવાળા થવાના સ્વભાવવાળા છે, માટે તલ ભાવુક દ્રવ્ય છે. વળી, ભાવુક દ્રવ્યોથી વિપરીત એવા વૈડૂર્યમણિ, કાચમણિ વગેરે દ્રવ્યો અભાવુક છે, માટે કાચની સાથે ઘણો સમય રાખવા છતાં વૈડૂર્યમણિ અભાવુક હોવાથી કાચભાવને પામતો નથી; પરંતુ ભાવુક દ્રવ્યો અન્ય દ્રવ્યના ભાવને આપાદન કરે છે, અને સુસાધુ પણ પ્રાયઃ ભાવુક છે, તેથી પાર્શ્વસ્થાદિના સંસર્ગથી પાર્શ્વસ્થાદિના ભાવને પામે છે, અને શુદ્ધ ચારિત્રીના સંસર્ગથી વિશેષ પ્રકારના સંયમના ભાવને પામે છે. આથી ગાથા ૭૩૨-૩૩માં પૂર્વપક્ષીએ સ્થાપન કરેલ કે વૈડૂર્યમણિ અને વાંસ સંસર્ગથી જેમ અન્યના ભાવને પામતા નથી, તેમ સુસાધુ પણ પાર્શ્વસ્થાદિના સંસર્ગથી પાર્શ્વસ્થાદિના ભાવને પામશે નહિ; એ પ્રકારનું પૂર્વપક્ષીનું કથન અનુચિત છે, એ પ્રકારનો પ્રસ્તત ગાથાનો ધ્વનિ છે. II૭૩૪II

## અવતરણિકાઃ

स्यान्मति:-जीवोऽप्येवंभूत एव भविष्यति, न पार्श्वस्थादिसंसर्गेण तद्धावं यास्यतीति, एतच्च असद्, यतः —

## અવતરણિકાર્થ :

ગાથા ૭૩૨-૭૩૩માં પૂર્વપક્ષીએ સ્થાપન કર્યું કે સંસર્ગ પ્રમાણ નથી, માટે સુસાધુ પાર્શ્વસ્થાદિ સાથે રહે તો કોઈ દોષ નથી. તેનો ઉત્તર આપતાં ગ્રંથકારે ગાથા ૭૩૪માં સ્થાપન કર્યું કે દ્રવ્યો બે પ્રકારનાં છે : ભાવુક અને અભાવુક. તેમાં વૈડૂર્યમણિ અભાવુક હોવાથી તેને સંસર્ગથી કોઈ અસર થતી નથી, તોપણ ભાવુક દ્રવ્યોને સંસર્ગની અસર થતી હોવાથી સુસાધુએ પાર્શ્વસ્થાદિના સંસર્ગનું વર્જન કરવું જોઈએ.

ત્યાં પૂર્વપક્ષીને મતિ થાય કે જીવ પણ આવા પ્રકારનો જ થશે≕વૈડૂર્યમણિ જેવો અભાવુક જ થશે, અને પાર્શ્વસ્થાદિના સંસર્ગથી તેના=પ્રમાદના, ભાવને પામશે નહિ. એથી કરીને પાર્શ્વસ્થાદિ સાથે રહેવામાં સાધુને કોઈ દોષ નથી. તેને ગ્રંથકાર કહે છે −

અને આ અસદ્ છે, જે કારણથી, અર્થાત્ પૂર્વપક્ષીએ કહ્યું એ અસદ્ કેમ છે ? તેનું કારણ પ્રસ્તુત ગાથામાં બતાવે છે –

ગાચા :

# जीवो अणाइनिहणो तब्भावणभाविओं अ संसारे । खिप्पं सो भाविज्जइ मेलणदोसाणुभावेण ॥७३५॥

### અન્વચાર્થઃ

जीवो अणाइनिहणो=જીવ અનાદિનિધન છે, संसारे अ=અને સંસારમાં तब्भावणभाविओ=તેની= પાર્શ્વસ્થાદિથી આચરિત એવી પ્રમાદાદિની, ભાવનાથી ભાવિત છે. (તેથી) सो=તे=જીવ, मेलणदोसाणु-भावेन=મિલન દોષના અનુભાવ વડે खिप्पं=શીધ भाविज्जइ=ભાવિત થાય છે.

#### ગાથાર્થ ઃ

જીવ અનાદિનિધન છે અને સંસારમાં પાર્શ્વસ્થાદિથી આચરિત એવી પ્રમાદાદિની ભાવનાથી ભાવિત છે. તે કારણથી જીવ સંસર્ગ દોષના પ્રભાવ વડે જલદી ભાવિત થાય છે. ટી<del>ક</del>ા ઃ

जीवः-प्राग्निरूपितशब्दार्थः, स ह्यनादिनिधनः=अनाद्यपर्यन्त इत्यर्थः, तद्भावनाभावितश्च=पार्श्वस्था-द्याचरितप्रमादादिभावनाभावितश्च संसारे-तिर्यग्नरनारकामरभवानुभूतिलक्षणे, ततश्च तद्भावनाभावि-तत्वात् क्षिप्रं=शीघ्रं स भाव्यते=प्रमादादिभावनया आत्मीऋियते मीलनदोषानुभावेन=संसर्गदोषानुभावेनेति गाथार्थः ॥७३५॥

## नोंधः

(૧) '**'पाર્श्वस्थाद्याचरितप्रमादादिभावनाभावितः''** પદમાં પ્રથમ **'आदि'** પદથી અવસભ્નાદિ કુસાધુઓનું અને સંસારી જીવોનું ગ્રહણ કરવાનું છે, અને દ્વિતીય **'आदि' પ**દથી કષાયોનું ગ્રહણ કરવાનું છે.

## ટી<del>ક</del>ાર્થઃ

जीवः.......लक्षणे પહેલાં નિરૂપાયેલ શબ્દાર્થવાળો જીવ છે અર્થાત્ ગાથા ૪૭૯માં કહેવાયેલ પ્રમાદબહુલરૂપ શબ્દના અર્થવાળો જીવ છે. વળી તે=જીવ, અનાદિનિધન છે=અનાદિઅપર્યંત છે; અને તિર્યંચ, નર, નારક અને અમરના ભવની અનુભૂતિના લક્ષણવાળા=અનુભવસ્વરૂપ એવા, સંસારમાં તેની ભાવનાઓથી ભાવિત છે=પાર્શ્વસ્થાદિ વડે આચરાયેલ પ્રમાદાદિની ભાવનાઓથી ભાવિત છે.

ततझ.....गाथाર્थ: અને તેથી તેની=પ્રમાદાદિની, ભાવનાઓથી ભાવિતપણું હોવાને કારણે તે≕જીવ, મિલનદોષના અનુભાવ વડે≕સંસર્ગદોષના અનુભાવ વડે, શીઘ્ર ભાવિત થાય છે=પ્રમાદાદિની ભાવનારૂપે આત્મીકરાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

જીવ શાશ્વત છે અને અનાદિકાળથી સંસારમાં ભ્રમણ કરતો જીવ ચાર ગતિને છોડીને અન્યત્ર ક્યાંય રહ્યો નથી; અને ચારેય ગતિમાં ભમતો જીવ પાર્શ્વસ્થાદિ અને સંસારી જીવો જે પ્રમાદ અને કષાયો કરે છે, તેની ભાવનાઓથી ભાવિત થયેલો છે. તેથી સંસારથી ભય પામીને મોક્ષની પ્રાપ્તિ અર્થે સંયમ ગ્રહ્ણ કર્યા પછી પણ જો સાધુ પાર્શ્વસ્થ આદિનો સંસર્ગ કરે, તો તે સંસર્ગના દોષથી સુસાધુ પણ પ્રમાદાદિની ભાવનાથી ભાવિત થાય છે. જેમ દારૂના વ્યસનીને દારૂનું દર્શન કે દારૂના નામનું સ્મરણ પણ દારૂ પીવાનો અભિલાષ પેદા કરે છે, તેથી દારૂનું વ્યસન છોડવા માટે તેણે જે રીતે દારૂના સંસર્ગથી દૂર રહેવું પડે, તો જ તે દારૂના વ્યસનનો ત્યાગ કરી શકે; તે રીતે પ્રમાદાદિનો ત્યાગ કરવા માટે પાર્શ્વસ્થાદિ કુસાધુઓના સંસર્ગથી દૂર રહેવું પડે, તો જ અનાદિભવથી અભ્યસ્ત એવા પ્રમાદાદિનો ત્યાગ થઈ શકે. **ા૭૩૫ા**!

## અવતરણિકા ઃ

अथ भवतो दृष्टान्तमात्रेण परितोषः, ततो मद्विवक्षितार्थप्रतिपादकोऽपि दृष्टान्तोऽस्त्येव, शृणु –

# અવતરણિકાર્થ ઃ

પૂર્વગાથામાં ગ્રંથકારે યુક્તિથી સ્થાપન કર્યું કે જીવદ્રવ્ય પ્રમાદાદિની ભાવનાથી ભાવિત હોવાથી

વ્રતસ્થાપનાવસ્તુક / 'यथा पालयितव्यानि' द्वार / પેટા દ્વાર : 'સંસર્ગ' / ગાથા ७३५

પાર્શ્વસ્થાદિના સંસર્ગથી સુસાધુ પણ પ્રમાદભાવને પામે છે. માટે સાધુએ પાર્શ્વસ્થાદિના સંસર્ગનું વર્જન કરવું જોઈએ.

હવે ગ્રંથકાર પૂર્વપક્ષીને કહે છે કે તમને દેષ્ટાંતમાત્રથી પરિતોષ છે=સંતોષ છે, તેથી મારા વડે વિવક્ષિત અર્થનું પ્રતિપાદક પણ દેષ્ટાંત છે જ અર્થાત ભાવુકદ્રવ્ય સંસર્ગથી તે સંસર્ગી દ્રવ્યથી ભાવિત થાય છે. એ ૩૫ મારા વડે કહેવાયેલ અર્થને કહેનાર પણ દેષ્ટાંત છે જ. તું સાંભળ –

'**'મદ્રિવક્ષિતાર્થપ્રતિપારकોડપિ''માં 'अપિ'**થી ગ્રંથકાર પૂર્વપક્ષીને કહે છે કે જેમ તારા વિવક્ષિત અર્થને કહેનાર દારુંત છે. તેમ મારા વિવક્ષિત અર્થને **કઢનાર પણ** દારુંત છે જ.

भाषाः :

# अंबस्स य निंबस्स य दोण्हं पि समागयाइं मूलाइं । संसग्गीए विणद्वो अंबो निंबत्तणं पत्तो ॥७३६॥

#### અન્વચાર્શ :

अंबस्स य निंबस्स य=आंબानां अने निंબनां= ५८वा सीमडानां, दोण्हं पि= अंनेनां पश मुलाइं समागयाइं=भूणो सभागत છे. संसग्गीए=संसर्गथी अंबो विणद्रो=आंभो विनष्ट थयो (अने) निंबत्तणं= નિંબત્વને=કડવા લીમડાપણાને, पत्तो=પામ્યો.

## ગાશાર્થ :

આંબાનાં અને કડવા લીમડાનાં બંનેનાં પણ મૂળો એકઠાં થયેલાં છે. કડવા લીમડાના સંસર્ગથી આંબો વિનાશ પામ્યો અને કડવાશને પામ્યો.

## ટીકા :

तिक्तनिम्बोदकवासितायां भूमावाम्रवृक्षः समुत्पन्नः, पुनस्तत्र आम्रस्य च निम्बस्य च द्वयोरपि समागते=एकीभूते मूले, ततश्च संसक्त्या=सङ्ग्रत्या विनष्टः आम्रो, निम्बत्वं प्राप्तः=तिक्तफलः संवृत्त इति गाथार्थ: ॥७३६॥

## ડીકાર્શ :

કડવા લીમડાના પાણીથી વાસિત ભૂમિમાં આમ્રનું વૃક્ષ ઉત્પન્ન થયું. વળી ત્યાં=તે ભૂમિમાં, આંબાનાં અને લીમડાનાં, બંનેનાં પણ મૂળ સમાગત થયાં=એકીભૂત થયાં, અને તે કારણથી સંસક્તિથી=સંગતિથી= લીમડાનાં મૂળનાં સંસર્ગથી, આંબો વિનાશ પામ્યો, લીમડાપણાને પામ્યો=કડવા ફળવાળો બન્યો, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

કડવા લીમડાથી વાસિત પાશીવાળી ભૂમિમાં આંબાનું ઝાડ ઉત્પન્ન થયું, અને ત્યાં આંબાનાં અને *સીમરાનાં ડાંનેનાં મારુ મળી એક ભૂમિમાં ભેગાં થયું. તેથી દ્વીમડાના પ્રં*સ્નર્ગથી આંબો નાશ પામ્યો અને કડવા ફળવાળો થયો. તે રીતે પાર્શ્વસ્થાદિ સાથે રહેલ સુસાધુ પગ્ન પાર્શ્વસ્થાદિના પ્રમાદાદિ ભાવો પ્રાપ્ત કરે છે : એ વાત પૂર્વપક્ષીને ગ્રંથકાર આ રીતે દષ્ટાંત દ્વારા પગ્ન સમજાવે છે.

અહીં પ્રશ્ન થાય કે ગાથા ૭૩૧માં ફૂલ અને તલના દષ્ટાંતથી ભાવુક દ્રવ્યો સંસર્ગથી પ્રતિયોગીના ગુણ પ્રાપ્ત કરે છે તેમ બતાવેલ, તો અહીં ફરી આંબા અને લીમડાનું દષ્ટાંત કેમ દર્શાવ્યું ? તેનો આશય એ છે કે ફૂલ અને તલના દષ્ટાંતથી એટલું જ જણાવવું છે કે ભાવુક દ્રવ્યો સંસર્ગથી વાસિત થાય છે, જયારે આંબા અને લીમડાના દષ્ટાંતથી એ જણાવવું છે કે જેમ આંબાના ઝાડની કેરીઓ મધુર હોવા છતાં કડવા લીમડાના સંસર્ગથી તે કેરીઓની મધુરતા નાશ પામી અને તે કેરીઓ કડવાશને પામી, તેમ સુસાધુ ગુણવાન હોવા છતાં પાર્શ્વસ્થાદિ કુસાધુઓના સંસર્ગથી તે સુસાધુની ગુણવત્તા નાશ પામે છે અને તે સાધુ પાર્શ્વસ્થાદિની જેવા પ્રમાદી બને છે. ાછરદા

## અવતરણિકા ઃ

दोषान्तरोपदर्शनेन प्रकृतमेव समर्थयन्नाह 🗝

## અવતરણિકાર્થ ઃ

ગાથા ૭૩૦માં પાર્શ્વસ્થાદિના સંસર્ગના ત્યાગનો ઉપદેશ આપ્યો અને ત્યારપછી યુક્તિથી અને દેષ્ટાંતથી સ્થાપન કર્યું કે પાર્શ્વસ્થાદિના સંસર્ગથી દોષો થાય છે, આથી સાધુએ પાર્શ્વસ્થાદિના સંસર્ગનો ત્યાગ કરવો જોઈએ.

હવે પાર્શ્વસ્થાદિના સંસર્ગથી થતા દોષાંતરને દર્શાવવા દ્વારા સાધુએ પાર્શ્વસ્થાદિનો સંસર્ગ વર્જવો જોઈએ, એ રૂપ પ્રકૃતને જ સમર્થન કરતાં ગ્રંથકાર કહે છે ~

<mark>आथा</mark>ः

# संसग्गीए दोसा निअमादेवेह होइ अक्किरिया । लोए गरिहा पावे अणुमइ मो तह य आणाई ॥७३७॥ दारं ॥

### અન્વચાર્થઃ

संसग्गीए=સંસર્ગથી इह=અહીં=સંયમજીવનમાં, अक्तिरिया=અક્રિયા, लोए गरिहा=લોકમાં ગર્હા, पावे अणुमइ=પાપમાં અનુમતિ, तह य=અને તે રીતે आणाई=આજ્ઞાદિ दोसा=દોષો निअमादेव=નિયમથી જ होइ= થાય છે.

★ 'मो' पादपूर्ति अर्थङ निपात छे.

### ગાથાર્થ :

પાર્શ્વસ્થાદિ સાથે સંસક્તિથી સંચમજીવનમાં અક્રિયા, લોકમાં ગર્હા, પાપમાં અનુમતિ અને તે રીતે આજ્ઞાભંગાદિ દોષો નક્કી જ થાય છે.

### ટીકા ઃ

संसर्गात् संसक्तेर्वा पार्श्वस्थादिभिः सहेति गम्यते, दोषा इमे नियमादेवेह, या च यावती च भवत्यक्रिया तदुपरोधेन, तथा लोके गर्हा भवति 'सर्व एवैते एवम्भूता' इति, तथा पापेऽनुमतिर्भवति पार्श्वस्थादिसम्बन्धिनी, तत्सङ्गमात्रनिमित्तत्वादनुमतेः, तथा आज्ञादयश्च दोषा भवन्तीति गाथार्थः ॥७३७॥ (द्वारं)॥

## नोंध ः

पार्श्वस्थादिसम्बन्धिनी પદમાં सम्+बध् ધાતુને इन् પ્રત્થય લાગીને सम्बन्धिन् શબ્દ બન્યો છે અને अनुमतिः નું વિશેષણ હોવાથી સ્ત્રીલિંગનો **ई ( डी )** પ્રત્થય લાગીને सम्बन्धिनी બનીને नदीवत् પ્રથમા વિભક્તિ એકવયનનું રૂપ થરોલ છે. માટે सम्बन्धिनी માં नी દીઈ છે, પરંતુ દ્રૂસ્વ નથી.

★ ''**પાર્શ્વस्थादिभिः''માં 'आदि'** પદથી અવસભ્ન, કુશીલ, સંસક્ત અને ચથાછંદ એ પાંચ પ્રકારના કુસાધુઓનું ગ્રહણ કરવાનું છે.

## રી<del>કા</del>ર્થઃ

संसग्गीए એટલે સંસર્ગથી અથવા સંસક્તિથી, મૂળગાથામાં पાર્શ્વસ્થાदिभिः सह એ પ્રકારનું પદ અધ્યાહાર છે. તેથી એ પ્રાપ્ત થાય કે પાર્શ્વસ્થાદિ સાથે સંસક્તિથી, અહીં=સંયમજીવનમાં, આ=હવે કહે છે એ, દોષો નિયમથી જ થાય છે. તે દોષો જ બતાવે છે – અને તેના ઉપરોધથી≕પાર્શ્વસ્થાદિને અનુસરવાથી, સંયમજીવનની જે અને જેટલી અક્રિયા થાય, તેટલા દોષો થાય છે. અને ''આ=સાધુઓ, સર્વ જ આવા પ્રકારના છે'' એ પ્રમાણે લોકમાં ગર્હા થાય છે, અને પાપમાં પાર્શ્વસ્થાદિના સંબંધવાળી અનુમતિ થાય છે; કેમ કે અનુમતિનું તેનો≔પ્રમાદીનો, સંગમાત્ર નિમિત્તપણું છે, અને તે પ્રકારે=પાર્શ્વસ્થાદિના સંગના ત્યાગના કથનરૂપ જિનાજ્ઞાનું અપાલન કર્યું તે પ્રકારે, આજ્ઞાદિ=આજ્ઞાભંગાદિ ચાર, દોષો થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ ઃ

(૧) પાર્શ્વસ્થાદિના સંસર્ગથી પાર્શ્વસ્થાદિના ઉપરોધને કારશે સંયમની કેટલીક ઉચિત પ્રવૃત્તિઓ થતી નથી અને કેટલીક ઉચિત પ્રવૃત્તિઓ અધૂરી થાય છે. જેમ કે પાર્શ્વસ્થ સાધુ પ્રમાદી હોવાથી પડિલેહણ ન કરતા હોય તો, તેના ઉપરોધથી તેની સાથે રહેલ સુસાધુ પણ પડિલેહણ ન કરે; અથવા તો પાર્શ્વસ્થ સાધુ પડિલેહણ સમ્યગ્ યતનાપૂર્વક ન કરતા હોય તો તેમને જોઈને સુસાધુ પણ પડિલેહણ સમ્યગ્ યતનાપૂર્વક ન કરે. આવા અનેક દોષો સુસાધુને પાર્શ્વસ્થ વગેરે કુસાધુઓના સંસર્ગથી નિયમથી જ પ્રાપ્ત થાય છે.

(૨) વળી, પાર્શ્વસ્થાદિની અનુચિત પ્રવૃત્તિઓ જોઈને લોકમાં સુસાધુની પણ ગર્હા થાય કે આ બધા સાધુઓ અનુચિત પ્રવૃત્તિ કરનારા છે.

અહીં **'લોક'** શબ્દથી ધર્મની ઉચિત પ્રવૃત્તિઓ જાણનારા લોકનું ગ્રહણ કરવાનું છે, અને તેવો ધર્મ જાણનાર લોક બોલે કે ''આ બધા સાધુઓ જિનાજ્ઞા વિરુદ્ધ પ્રવૃત્તિઓ કરે છે,'' ત્યારે પાર્શ્વસ્થાદિ સાથે રહેલ સુસાધુ કદાચ પ્રમાદી ન હોય અને ભગવાનની આજ્ઞા પ્રમાશે ઉચિત ક્રિયાઓ કરતા હોય, તોયજ્ઞ તે સાધુ પાર્શ્વસ્થાદિના સંસર્ગને કારજ્ઞે લોકમાં ગર્હાપાત્ર બને છે.

(૩) વળી, પ્રમાદી સાથે સહવાસ કરવાથી પ્રમાદીના પાપની અનુમતિ થાય છે. માટે પાર્શ્વસ્થાદિ સાથે રહેલ સુસાધુ અપ્રમાદી હોય અને સર્વ ક્રિયાઓ જિનાજ્ઞાનુસાર કરતા હોય, તોપણ તે સાધુને પાર્શ્વસ્થાદિના પાપની અનુમતિ લાગે છે.

(૪) વળી ભગવાને પાર્શ્વસ્થાદિ સાથે રહેવાનો નિપેધ કર્યો હોવા છતાં સુસાધુ પાર્શ્વસ્થાદિ કુસાધુઓ સાથે રહે, તો તે પ્રકારની ભગવાનની આજ્ઞાનો ભંગ થવાથી સુસાધુને પણ તે પ્રકારના આજ્ઞાભંગાદિ ચાર દોષો થાય છે. <u></u>

## વિશેષાર્થ :

ઉત્સર્ગથી સાધુને પાર્શ્વસ્થાદિ સાથે રહેવાનો નિષેધ હોવા છતાં કાળની વિષમતાને કારણે જ્યારે સુસાધુનો યોગ થતો ન હોય ત્યારે પણ સુસાધુને એકાકી રહેવાનો નિષેધ હોવાથી અપવાદથી પાર્શ્વસ્થાદિ પાંચ પ્રકારના કુસાધુઓ સાથે રહેવાની શાસ્ત્રમાં વિધિ છે. માટે અપવાદથી સુસાધુ પાર્શ્વસ્થાદિ સાથે રહેતા હોય અને પોતે પાપભીરુ હોય તો તે સાધુને ખ્યાલ હોય કે ''આ સાધુઓ પ્રમાદી છે, માટે મારે અત્યંત સાવધાનીપૂર્વક સંયમની આરાધનામાં યત્ન કરવો પડશે, જેથી તેઓના પ્રમાદદોયની મને પ્રાપ્તિ ન થાય.'' આમ વિચારીને પણ કુસાધુઓ સાથે રહેતા તે સુસાધુને જ્યારે ગુણવાન ગચ્છની પ્રાપ્તિ થાય ત્યારે તે પાર્શ્વસ્થાદિ કુસાધુઓને છોડીને તે સુસાધુ ગુણવાન ગચ્છમાં વસે.

વળી, આવા પ્રકારના પરિણામવાળા સુસાધુ જ્યારે પાર્શ્વસ્થાદિ સાથે રહેતા હોય ત્યારે પણ તે કુસાધુઓના પાપની અનુમતિ તે સુસાધુને થતી નથી અને આજ્ઞાભંગ આદિ દોપો પણ થતા નથી; કેમ કે તે સુસાધુ જિનાજ્ઞા મુજબ અપવાદથી પાર્શ્વસ્થાદિ સાથે રહેલા છે; પરંતુ જો અપવાદનું કારણ ન હોય અથવા તો અપવાદનું કારણ હોવા છતાં પાર્શ્વસ્થાદિ સાથે રહેલ તે સુસાધુ કુસાધુઓના પ્રમાદને જોઈને પ્રમાદી બની જાય, તો તેને તે પ્રકારના આજ્ઞાભંગાદિ દોપોની પ્રાપ્તિ નક્કી થાય છે. **ા૭૩૭**ા

### અવતરણિકાઃ

साम्प्रतं भक्तविधिमाह –

### અવતરણિકાર્થ ઃ

ગાથા ૬૭૮માં વ્રતપાલનના ૧૧ ઉપાયો દર્શાવ્યા. તેમાંથી ગુરુ, ગચ્છ, વસતિ, પાર્શ્વસ્થાદિના સંસર્ગનો ત્યાગ, એમ ચાર ઉપાયોનું ગાથા ૬૮૯થી માંડીને ગાથા ૭૩૭ સુધીમાં વર્ષન કર્યું. હવે વ્રતપાલનના પાંચમા ઉપાયરૂપ ભક્તની વિધિને ગાથા ૭૩૮થી ૭૬૮ સુધી કહે છે –

#### ગાથા ઃ

भत्तं पि हु भोत्तव्वं सम्मं बायालदोसपरिसुद्धं । उग्गममाई दोसा ते अ इमे हुंति नायव्वा ॥७३८॥

#### અન્વચાર્થઃ

बायालदोसपरिसुद्धं भत्तं पि=બેંતાલીશ દોષોથી પરિશુદ્ધ ભક્ત પણ सम्मं=સમ્યગ્ भोत्तव्वं≈વાપરવું જોઈએ. ते अ=અને તે≔બેંતાલીશ દોષો, इमे=આ=આગળમાં કહેવાશે એ, उग्गममाई दोसा=ઉદ્ગમાદિ દોષો नायव्वा हुंति≈જ્ઞાતવ્ય થાય છે.

★ 'हુ' વાક્યાલંકારમાં છે.

## ગાથાર્થ ઃ

બેંતાલીશ દોષોથી પરિશુદ્ધ ભક્ત પણ સમ્યગ્ વાપરવું જોઈએ, અને બેંતાલીશ દોષો આગળમાં કહેવાશે એ ઉદ્ગમાદિ દોષો જ્ઞાતવ્ય થાય છે.

### રીકા ઃ

भक्तमपि ओदनादि भोक्तव्यं सम्यग् आशंसारहितेन द्विचत्वारिंशद्दोषपरिशुद्धं कल्पनीयम्, उद्गमादयो दोषा अत्र गृह्यन्ते, ते चामी=वक्ष्यमाणलक्षणा भवन्ति ज्ञातव्या इति गाथार्थः ॥७३८॥

★ ''भत्तं पि''માં 'अपि'થી એ કહેવું છે કે ૪૨ દોષોથી અપરિશુદ્ધ ભક્ત તો ન વાપરવું ભેઇએ, પરંતુ ૪૨ દોષોથી પરિશુદ્ધ ભક્ત પણ આશંસાથી રહિતપણે સાધુએ વાપરવું ભેઇએ.

### ટી<del>ક</del>ાર્થ ઃ

કલ્પનીય=સાધુને કલ્પ્ય, એવું બેંતાલીશ દોષોથી પરિશુદ્ધ ઓદનાદિ ભક્ત પણ આશંસાથી રહિત એવા સાધુએ સમ્યગ્ વાપરવું જોઈએ. અહીં=બેંતાલીશ દોષોમાં, ઉદ્દગમાદિ દોષો ગ્રહણ કરાય છે, અને તે=તે ઉદ્દગમાદિ દોષો, આ=કહેવાનાર સ્વરૂપવાળા, જ્ઞાતવ્ય થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થઃ

સાધુએ સંયમની વૃદ્ધિ માટે જ ભોજન કરવાનું છે. તેથી સાધુ ઉચિત કાળે ભોજન ન કરે તો સંયમની હાનિ થાય; કેમ કે સંયમની સાધના શરીરબળ, મનોબળ વગેરેથ્રી થાય છે. આથી શરીરને ઉપપ્ટંભક આહાર વાપરવામાં આવે તો જ સંયમની વૃદ્ધિ થઈ શકે. માટે શરીરને ઉપપ્ટંભક એવો પણ આહાર સાધુ કઈ રીતે વાપરે, તે ગ્રંથકાર બતાવે છે –

બેંતાલીશ દોષોથી પરિશુદ્ધ એવો ઓદનાદિ આહાર પણ સાધુએ આશંસાથી રહિતપણે વાપરવો જોઈએ. અહીં 'આશંસા' શબ્દથી શરીરની પુષ્ટિની કે શાતાની આશંસા ગ્રહણ કરવાની છે. આથી જે સાધુ બેંતાલીશ દોષોથી રહિત પણ આહાર શરીરની પુષ્ટિ કે શાતા માટે કરતા હોય, તે સાધુએ કરેલ ભોજન સંયમનું ઉપષ્ટંભક તો બનતું નથી, પરંતુ સંયમના અપકર્ષનું કારણ બને છે; અને પ્રસ્તુત ભોજનવિધિ સાધુએ સંયમની *વૃદ્ધિ અર્થે કરવાની છે, તેથી આહાર વાપરવા માટે ઉત્સર્ગથી જેમ ગોચરીના ૪૨ દોષોનું વર્જન આવશ્યક* છે, તેમ આશંસાથી રહિત થઈને ભોજન કરવું પણ આવશ્યક છે; અને તે ૪૨ દોષો આગળની ગાથાઓમાં પ્રંથકાર સ્વયં બતાવવાના છે. **!!૭૩૮!!**  ગાશા :

# सोलस उग्गमदोसा सोलस उप्पायणाए दोसा उ । दस एसणाए दोसा बायालीसं इड़ हवंति ॥७३९॥

#### અન્વચાર્થઃ

सोलस उग्गमदोसा=સોળ ઉદ્ગમમાં દોપો છે, सोलस उ=વળી સોળ उप्पायणाए दोसा=ઉત્પાદનામાં દોપો છે, दस एसणाए दोसा=દશ એપણામાં દોપો છે, इइ=આ પ્રકારે बायालीसं=બેંતાલીશ हवंति=થાય છે. આથાર્થ :

આધાર્ક્સ વગેરે સોળ ઉદ્ગમમાં દોષો છે, વળી <mark>ધાત્રી આદિ સોળ ઉત્પાદનામાં દોષો છે,</mark> શં<mark>કિતાદિ</mark> દશ એષણામાં દોષો છે : આ પ્રકારે બેંતાલીશ દોષો થાચ છે.

#### ટીકા :

षोडश उद्गमे दोषाः आधाकर्म्मप्रभृतयः, षोडश उत्पादनायां दोषाः धात्र्यादयः, दश पिण्डैषणायां दोषाः शड्कितादयः, द्विचत्वारिंशदेवं भवन्ति समुदिता इति गाथार्थः ॥७३९॥

#### રીકાર્થઃ

ઉદ્દગમમાં આધાકર્મ વગેરે સોળ દોષો છે, ઉત્પાદનામાં ધાત્રી આદિ સોળ દોષો છે, પિંડૈષણામાં શંકિતાદિ દશ દોષો છે. આ રીતે સમુદિત≕એકઠા થયેલા દોષો, બેંતાલીશ થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે. ⊞૭૩૯⊞

#### અવતરણિકાઃ

एतदेव भावयति –

#### અવતરણિકાર્થ ઃ

આને જ ભાવન કરે છે અર્થાત્ પૂર્વગાથામાં ભક્તના ૪૨ દોષો સામાન્યથી દર્શાવ્યા. હવે એ ૪૨ દોષોનું જ ગ્રંથકારશ્રી ક્રમસર ભાવન કરે છે ---

#### ગાથા :

# तत्थुग्गमो पसूई पभवो एमाइँ हुंति एगट्ठा । सो पिंडस्साहिगओ तस्स य भेया इमे होंति ॥७४०॥

#### અન્વચાર્થ ઃ

त्तत्थ=ત્યાં=-પૂર્વગાયામાં ૪૨ દોધોના ત્રણ વિભાગો બતાવ્યા તેમાં, उग्गमो=ઉદ્ગમ, पसूई=પ્રસૂતિ, पभवो=પ્રભવ, एमाइँ=આવા પ્રકારની આદિવાળા (શબ્દો) एगद्ठा=એક અર્થવાળા होति=થાય છે. मो=ते=-ઉદ્ગમ, पिंडस्साहिगओ=ધિંડનો અધિકૃત છે, तस्स य=અને તેના=ઉદ્ગમના, इमे=આ=આગળમાં બનાવાશે એ, भेया=ભેદો हॉति=થાય છે. ગાચાર્થ :

965

પૂર્વગાશામાં ૪૨ દોષોના ત્રણ વિભાગો બતાવ્યા. તેમાં ઉદ્ગમ, પ્રસૂતિ, પ્રભવ, વગેરે શબ્દો એક અર્થવાળા થાય છે. ઉદ્ગમ પિંડનો અધિકૃત છે અને તે ઉદ્ગમના આગળમાં કહેવાશે એ ભેદો થાય છે.

## રીકા ઃ

तत्रोद्गमः प्रसूतिः प्रभव एवमादयो भवन्त्येकार्थाः शब्दाः, सः=उद्गमः पिण्डस्याधिकृतः, तस्य च भेदा एते भवन्ति वक्ष्यमाणा इति गाथार्थः ॥७४०॥

## ટી<del>ક</del>ાર્થ ઃ

ત્યાં=પૂર્વગાથામાં ૪૨ દોષોના ઉદ્દગમાદિ ત્રણ વિભાગો બતાવ્યા તેમાં, ઉદ્દગમ, પ્રસૂતિ, પ્રભવ એ પ્રકારની આદિવાળા શબ્દો એક અર્થવાળા થાય છે. તે=ઉદ્દગમ, પિંડનો અધિકૃત છે અને તેના≕ઉદ્દગમના, ભેદો આ≕વક્ષ્યમાણ=હવે કહેવાશે એ, થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ ઃ

પૂર્વગાથામાં ઉદ્દગમ-ઉત્પાદન-એષણા એ ત્રણ વિભાગ કરીને ભિક્ષાના બેંતાલીશ દોષો બતાવ્યા. તે ત્રણ વિભાગમાંથી ઉદ્દગમના પર્યાયવાચી શબ્દો બતાવે છે : ઉદ્દગમ, પ્રસૂતિ, પ્રભવ અને તેના જેવા જ એક અર્થને કહેનારા બીજા શબ્દો હોય તો તે સર્વ 'ઉદ્દગમ' શબ્દનો અર્થ છે. પ્રસ્તુતમાં ભક્તની વિધિ હોવાથી આહારના પિંડનો ઉદ્દગમ અધિકૃત છે, અન્ય ઉદ્દગમ નહિ; અને ઉદ્દગમના ૧૬ અવાંતર ભેદો છે, જે આગળમાં બતાવાશે. II9૪૦II

## અવતરણિકા ઃ

હવે બે ગાથામાં ઉદ્ગમના ૧૬ ભેદોનાં નામ બતાવે છે –

ગાથા ઃ

# आहाकम्मुद्देसिअ पूईकम्मे अ मीसजाए अ । ठवणा पाहुडिआए पाउअरण कीअ पामिच्चे ॥७४१॥ परिअट्टिए अभिहडुब्भिन्ने मालोहडे अ अच्छिज्जे। अणिसिट्ठे अज्झोअर सोलस पिंडुग्गमे दोसा ॥७४२॥

### અન્વચાર્થઃ

आहाकम्मुद्देसिअ=આધાકર્મ, ઔદેશિક, पूईकम्मे अ मीसजाए अ=પૂતિકર્મ અને મિશ્રજાત, ठवणा= સ્થાપના, पाहुडिआए=પ્રાભૃતિકા, पाउअरण कीअ पामिच्चे=પ્રાદુષ્કરણ, ક્રીત, પ્રામિત્ય, परिअट्टिए=પરાવર્તિત, अभिहडुब्भिन्ने=અભ્યાહૃત, ઉદ્ભિન્ન, मालोहडे अ=અને માલાપહૃત, अच्छिज्जे=આચ્છેઘ, अणिसिट्ठे= અનિસૃષ્ટ, अज्झोअर=અધ્યવપૂરક; सोलस=સોળ पिंडुग्गमे=પિંડના ઉદ્ગમમાં दोसा=દોષો છે, ગાશાર્થ :

આધાકર્મ, ઓદ્દેશિક, પૂતિકર્મ અને મિશ્રજાત; સ્થાપના, પ્રાભૃતિકા, પ્રાદુષ્કરશ, ક્રીત, પ્રામિત્થ, પરાવર્તિત, અભ્યાહૃત, ઉદ્ભિન્ન અને માલાપહૃત; આચ્છેઘ, અનિસૃષ્ટ, અધ્યવપૂરક : આ સોળ પિંડના ઉદ્યમમાં દોષો છે.

#### રીકા ઃ

आधाकर्म्म औद्देशिकं पूतिकर्म्म मिश्रजातं च तथा स्थापना प्राभृतिका च प्रादुष्करणं क्रीतं प्रामित्यम् परावर्त्तितं अभ्याहतं उद्धिन्नं मालापहतं च तथा आच्छेद्यं अनिसृष्टमध्यवपूरकश्च षोडश इति गाथाद्वयपदोपन्यासार्थ: ॥७४१/७४२॥

### ટીકાર્થઃ

આધાકર્મ, ઔદ્દેશિક, પૂતિકર્મ અને મિશ્રજાત; તથા સ્થાપના અને પ્રાભ્રૃતિકા, પ્રાદુષ્કરણ, ક્રીત, પ્રામિત્ય, પરાવર્તિત, અભ્યાહૃત, ઉદ્દિભન્ન, અને માલાપહૃત; તથા આચ્છેઘ, અનિસૃષ્ટ અને અધ્યવપૂરક : સોળ છે=આ સોળ પિંડના ઉદ્દગમમાં દોષો છે, એ પ્રમાણે બે ગાથાના પદના ઉપન્યાસનો અર્થ છે. II૭૪૧/૭૪૨II

## અવતરણિકા ઃ

(૧) આધાકર્મદોષનું સ્વરૂપ દર્શાવે છે -

ગાથા ઃ

सच्चितं जमचित्तं साहूणऽट्ठाइ कीर्र्ड जं च । अच्चित्तमेव पच्चइ आहाकम्मं तयं भणिअं ॥७४३॥

#### અન્વચાર્થઃ

जम् सच्चितं=જે સચિત્ત साहूणऽद्वाइ=સાધુઓને માટે अचित्तं=અચિત્ત कीर्स्ड=કરાય છે, जं च अच्चित्तमेव= અને જે અચિત્ત જ (સાધુઓને માટે) पच्चइ=૫કાવાય છે, तयं=તે (ભક્ત) आहाकम्मं=આધાકર્મવાળું भणिअं=કહેવાયું છે.

#### ગાથાર્થ ઃ

જે સચિત્ત ફળાદિ સાધુઓને માટે અચિત્ત કરાચ છે, અને જે અચિત્ત જ ચોખાદિ સાધુઓને માટે રંધાવાચ છે, તે ભોજન આધાકર્મ દોષવાળું કહેવાચું છે.

#### રીકા ઃ

सचित्तं सत् फलादि यदचित्तं साधूनामर्थे क्रियते, तथा यच्च अचित्तमेव तन्दुलादि पच्यते साधूनामर्थे, आधाकर्म्म तद् बुवते तीर्थकरादय इति गाथार्थः ॥७४३॥ ★ ''फलादि''માં 'आदि' પદથી શાક વગેરે સચિત્તનું ગ્રહણ છે.

★ ''**તન્દુભાદિ''માં 'આદિ'** પદથી મગ વગેરે અનાવનું ગ્રહણ છે.

#### રીકાર્થ ઃ

જે સચિત્ત છતા ફળાદિ સાધુઓને માટે અચિત્ત કરાય છે, અને તે રીતે જે અચિત્ત જ તંદુલાદિ=ચોખા વગેરે, સાધુઓને માટે પકાવાય છે, તેને તીર્થંકરાદિ આધાકર્મવાળું કહે છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે. ॥૭૪૩॥

### અવતરણિકા ઃ

(૨) ઔદ્દેશિકદોષનું સ્વરૂપ દર્શાવે છે –

ગાથા ઃ

# उद्देसिअ साहुमाई उमच्चए भिक्खविअरणं जं च । उद्धरिअं मीसेउं तविअं उद्देसिअं तं तु ॥७४४॥

#### અન્વચાર્થ ઃ

साहमाई च उद्देसिअ=અને સાધુ આદિને ઉદેશીને उमच्चए=દુર્ભિક્ષનો અપગમ થયે છતે जं भिक्खविअरणं= જે ભિક્ષાનું વિતરણ, उद्धरिअं=ઉદ્ધરિતને मीसेउं=મિશ્ર કરીને (વિતરણ,) तविअं=તપાવીને (વિતરણ,) तं तु=વળી તે=ત્રણ ભેદોવાળું, उद्देसिअं=ઔદેશિક છે.

#### ગાથાર્થ ઃ

અને સાધુ વગેરેને ઉદ્દેશીને દુર્ભિક્ષનો અપગમ હોતે છતે જે ભિક્ષા આપવી, વધેલા ભોજનને મિશ્ર કરીને આપવું, તપાવીને આપવું, તે ત્રણ ભેદોવાળો ઓદ્દેશિક દોષ છે.

#### રીકા :

उद्दिश्य च साध्वादीन्=निर्ग्रन्थशाक्यादीन् ओमात्यये=दुर्भिक्षापगमे भिक्षावितरणं प्राभृतकादीनां यत् तत् उद्दिष्टौदेशिकं, यच्चोद्धरितमोदनादि मिश्रयित्वा व्यञ्जनादिना वितरणं तत्कृतौदेशिकं, यच्च तप्त्वा गुडादिना मोदकचूरीबन्धवितरणं तत्कम्मौंदेशिकमिति, एवं चेतसि निधाय सामान्येनोपसंहरति-औदेशिकं तत्, तुशब्द: स्वगतभेदविशेषणार्थ इति गाथार्थ: ॥७४४॥

#### ટીકાર્થ ઃ

અને સાધુ આદિને=નિગ્રંથ, શાક્ય આદિને, ઉદ્દેશીને, ઓમનો અત્યય થયે છતે=દુર્ભિક્ષનો અપગમ થયે છતે=દુકાળ દૂર થવાને કારણે, પ્રાભૃતકાદિનું જે ભિક્ષાનું વિતરણ, તે ઉદ્દિષ્ટ ઔદ્દેશિક છે; અને જે ઉદ્ધરિત ઓદનાદિને=વધેલા ભાત વગેરેને, વ્યંજનાદિથી≕શાક વગેરે સાથે, મિશ્ર કરીને વિતરણ=આપવું, તે કૃત ઔદેશિક છે; અને ગોળ વગેરે સાથે તપાવીને જે મોદકચૂરીના બંધનું વિતરણ=લાડવાના ચૂર્ણને બાંધીને આપવું, તે કર્મ ઔદેશિક છે. આ પ્રકારે ચિત્તમાં ધારણ કરીને સામાન્યથી ઉપસંહાર કરે છે=ગ્રંથકારશ્રી મૂળ ગાથાના ચોથા પાદમાં ઉપસંહાર કરે છે – તે ઔદેશિક છે. તુ શબ્દ સ્વગત ભેદોના વિશેષણના અર્થવાળો છે=ઔદેશિકમાં રહેલ ઉદ્દિષ્ટાદિ ત્રણ ભેદોને વિશેષ બતાવવાના અર્થવાળો છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

## ભાવાર્શ ઃ

ઔંદેશિક દોપ ત્રણ પ્રકારનો છે- ઉદ્દિષ્ટ, કૃત અને કર્મ.

(૧) દુકાળ દૂર થાય ત્યારે દુકાળમાં અનુભવેલી મુશ્કેલીઓને કારણે લોકોને વિચાર આવે કે ''સત્કાર્યો કરીશું તો આપણને ભાવિમાં સારાં ફળો મળશે.,' તેથી જૈન, બૌદ્ધ વગેરે સાધુઓને દાન આપવાના ઉદ્દેશથી, મસાલા વગેરે દ્વારા કોઈ જાતનો સંસ્કાર કર્યા વિના આહાર જેવો હોય તેવા સ્વરૂપમાં મૂકી રાખવામાં આવે, તો તે આહાર ઉદ્દિષ્ટઔદ્દેશિક દોષવાળો કહેવાય.

(૨) જૈન, બૌદ્ધ વગેરે સાધુઓને આપવાના સંકલ્પથી પોતાના વિવાહાદિ કોઈક પ્રસંગમાં વધેલા ભાત વગેરે મસાલા વગેરથી મિશ્રિત કરીને રાખવામાં આવે, તો તે આહાર કૃતઔદેશિક દોષવાળો કહેવાય.

(૩) જૈન, બૌદ્ધ વગેરે સાધુઓને આપવાના આશયથી પોતાના વિવાહાદિ કોઈક પ્રસંગમાં વધેલા લાડવાના ચૂર્જીને ગોળ, ખાંડ વગેરેની ચાસલીમાં ભેળવીને ફરી લાડવારૂપે બનાવીને આપવામાં આવે, તો તે મોદકરૂપ આહાર કર્મઔદેશિક દોષવાળો કહેવાય.

આ પ્રકારના ત્રણ ભેદોને ચિત્તમાં સ્થાપીને સામાન્યથી ઔદેશિકદોપનો ઉપસંહાર કરતાં ગ્રંથકાર કહે છે કે તે ઔદેશિક છે, અર્થાત્ ઉપરમાં બતાવ્યા તે ઉદિષ્ટ, કૃત અને કર્મ : એ ત્રલેય ભેદવાળો આહાર ઔદેશિક દોષવાળો છે.

વળી, સામાન્યથી ઔદેશિકદોષ બતાવીને તેને જ વિશેષથી જણાવવા માટે મૂળ ગાયાના અંતે <mark>તુ</mark> શબ્દનો પ્રયોગ કરેલ છે. તેથી એ ફલિત થાય કે ઉપરમાં બતાવેલ સામાન્યથી ઓદેશિકદોષ વિશેષથી ત્રણ પ્રકારનો છે. II૭૪૪II

## અવતરણિકાઃ

(૩-૪) પૂતિકર્મદોષ અને મિશ્રજાતદોષનું સ્વરૂપ દર્શાવે છે -

ગાયા :

# कम्मावयवसमेअं संभाविज्जइ जयं तु तं पूई । पढमं चिअ गिहिसंजयमीसुवक्खडाई मीसं तु ॥७४५॥

### અન્વચાર્થ :

जयं तु=વળી જે कम्मावयवसमेअं-કર્મના અવયવોથી સમેત=આધાકર્મભક્તના અવયવોથી યુક્ત. संभाविज्जइ=સંભવાય છે=બનાવાય છે. तं पूई=તે પૂતિ છે; पढमं चिअ=પ્રથમ જ=રસોઈના પ્રારંભથી જ, गिहिसंजयमीसुवक्खडाई=ગૃહી અને સંયતનું મિશ્ર ઉપસ્કૃતાદિ मीसं तु=વળી મિશ્ર છે=મિશ્રજાતદોષ છે.

#### ગાથાર્થ :

વળી જે આધાકર્મભક્તના અવચવોથી ચુક્ત બનાવાય છે, તે પૂતિ દોષ છે. રસોઈના પ્રારંભથી જ ગૃહસ્થ અને સાધુનું સાધારણ ઉપસ્કૃતાદિ વળી મિશ્રજાત દોષ છે.

#### ડીકા ઃ

कर्म्मावयवसमेतं=आधाकर्म्मावयवसमन्वितं सम्भाव्यते यत्तत् पूति-उपकरणभक्तपानपूति-भेदभिन्नं । प्रथममेव=आरम्भादारभ्य गृहिसंयतयोः मिश्रं=साधारणं उपस्कृतादि मिश्रं तु=मिश्रजातमिति गाथार्थः ॥७४५॥

★ ''उपस्कृतादि''માં 'ઉપસ્કૃत' શબ્દથી, બનેલી રસોઇને મસાલા વગેરે નાખીને સંસ્કારિત કરવી તેનું ગ્રહણ કરવાનું છે, અને 'आदि' પદથી નવી રસોઈ રાંધવી તેનું ગ્રહણ કરવાનું છે.

#### ટી<del>કા</del>ર્થઃ

આધાકર્મના અવયવોથી યુક્ત જે સંભવાય છે=બનાવાય છે, તે ઉપકરણ, ભક્ત અને પાનના ભેદથી ભિન્ન એવું પૂતિ છે; પ્રથમ જ=આરંભથી આરંભીને, ગૃહી અને સંયતનું મિશ્ર=સાધારણ, ઉપસ્કૃતાદિ વળી મિશ્ર છે=મિશ્રજાત છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

જે આહાર આધાકર્મી ભોજનના અવયવોથી યુક્ત હોય, તે આહાર પૂતિદોષવાળો કહેવાય; અને તે પૂતિદોષ ઉપકરણ, ભક્ત અને પાન એમ ત્રણ ભેદવાળો છે. જે ચૂલાદિરૂપ ઉપકરણ ઉપર આધાકર્મી આહારાદિ બન્યા હોય તે જ ચૂલાદિરૂપ ઉપકરણ ઉપર જો ગૃહસ્થ પોતાને માટે આહારાદિ બનાવે, તો તે આહારાદિ ઉપકરણપૂતિદોપવાળા કહેવાય; વળી જે આહાર કે પાણીમાં આધાકર્મી આહાર ભળેલો હોય, તે આહારાદિ ભક્તપૂતિદોષવાળા કહેવાય; તેમ જ જે આહાર કે પાણીમાં આધાકર્મી પાણી ભળેલ હોય તો આહારાદિ પાનપૂતિદોષવાળા કહેવાય.

વળી, કોઈ ગૃહસ્થે શરૂઆતથી જ રસોઈ પોતાની અને ૃસાધુની મિશ્ર બનાવી હોય, તો તે રસોઈ મિશ્રજાતદોષથી યુક્ત કહેવાય. **II૭૪૫**II

## અવતરણિકા ઃ

```
(૫-૬) સ્થાપનાદોષ અને પ્રાભૃતિકાદોષનું સ્વરૂપ દર્શાવે છે –
```

ગાથા :

# साहोभासिअखीराइठावणं ठवण साहुअट्ठाए । सुहुमेअरमुस्सक्रणमवसक्रण मो य पाहुडिआ ॥७४६॥

#### અન્વચાર્થ :

साहुअट्ठाए=साधुओने अर्थे साहोभासिअखीराइठावणं=साधु द्वारा अवलाभित क्षीरादिनुं स्थापन

```
ठवण=(એ) સ્થાપના છે. उस्सक्रणमवसक्रण य=ઉત્સર્પણને અને અવસર્પણને (આશ્રયીને) सुहुमेअरं=સૂક્ષ્મ
અને ઇતર=બાદર, पाहुडिआ=પ્રાભૃતિકા થાય છે.
```

```
★ 'मो' पाटपूर्तिमां छे.
```

## ગાચાર્થ ઃ

સાઘુઓને માટે સાઘુ દ્વારા અવભાષિત ક્ષીરાદિનું સ્થાપન કરવું, એ સ્થાપના દોષ છે; અને ઉત્સર્પણ અને અવસર્પણને આશ્રચીને સૂક્ષ્મ અને ભાદર પ્રાભૃતિકા દોષ થાય છે.

## ડીકા ઃ

साध्ववभाषितक्षीरादिस्थापनं स्थापना साध्वर्थे, साधुना याचिते सति तन्निमित्तं क्षीरादेः स्थापनं स्थापनोच्यत इति । सूक्ष्मेतरेति सूक्ष्मा बादरा च उत्सर्पणमवसर्प्पणं चाङ्गीकृत्य प्राभृतिका भवति, सूक्ष्मा अर्द्धकर्त्तिते दारकेन भोजनं याचिता सती 'साधावागते दास्यामि'इत्युत्सर्प्पणं करोति, साध्वर्थाय चोत्थिता 'पुत्रक ! तवापि ददामि 'इत्यवसर्प्पणं, बादरा तु समवसरणादौ विवाहादेरेव च ( ? उत्सर्प्पणादि ) कुर्व्वतः, कुगतेः प्राभृतकल्पा प्राभृतिका इति गाथार्थः ॥७४६॥

## नोंधः

ટીકામાં રહેલ 'विवाहादेरेव च'માં एव च વધારાનો ભાસે છે અને ત્યારપછી उत्सर्प्यणादि પાઠ હોય તેમ ભાસે છે.

★ ''समवसरणादौं''भं 'आदि' पटथी अवसराशनो=अभननो, संग्रह छे.

★ ''વિવાहાવે:''માં 'આવિ' શબ્દથી અન્ય કોઇક ઉત્સવોનો સંગ્રહ છે.

## ટ<del>ીક</del>ાર્થ ઃ

साध्व......નોच્यतે સાધુ અર્થે સાધુ દ્વારા અવભાષિત એવા ક્ષીરાદિનું સ્થાપન, સ્થાપના છે. આ સ્થાપનાદોષને જ સ્પષ્ટ કરે છે – સાધુ દ્વારા મંગાયે છતે તેના=સાધુના, નિમિત્તે ક્ષીર વગેરેનું સ્થાપન, સ્થાપના કહેવાય છે.

'इતિ' સ્થાપનાદોષના સ્વરૂપના કથનની સમાપ્તિ અર્થક છે.

प्रतस्थापनायस्तुङ / 'यथा पालयितव्यानि' दार / पेटा दार : 'ભ<del>કત</del>' / ગાथा ७४५-७४७

बादग तु.......कुर्व्वतः વળી બાદરપ્રાભૃતિકા સમવસરણાદિમાં=સાધુસમુદાયનું ગામમાં આગમનાદિમાં, વિવાહાદિના ઉત્સર્પણાદિને કરતા એવાની=ઉત્સર્પણ અને અવસર્પણ કરતા એવા ગૃહસ્થની, ભિક્ષા ગ્રહણ કરનાર સાધુને થાય છે.

અહીં પ્રશ્ન થાય કે આ દોષને 'પ્રાભૃતિકા' કેમ કહ્યો ? તેથી કહે છે –

कुगते......गाथार्थः કુગતિના પ્રાભૃતકલ્ય એવી પ્રાભૃતિકા છે, અર્થાત્ આ દોષના સેવનથી સાધુને દુર્ગતિનું ભેટણું પ્રાપ્ત થાય છે, માટે આ દોષને દુર્ગતિના ભેટણા તુલ્ય હોવાથી 'પ્રાભૃતિકા' કહેલ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. ॥૭૪૬॥

#### અવતરણિકા ઃ

(૭-૮) પ્રાદુષ્કરણદોષ અને ક્રીતદોષનું સ્વરૂપ દર્શાવે છે –

ગાશા :

# नीअदुवारंधारे गवक्खकरणाइ पाउकरणं तु । दव्वाइएहिं किणणं साहूणद्वाए कीअं तु ॥७४७॥

#### અન્વચાર્થ :

नीअदुवारंधारे=નીચા દારને કારણે અંધકારમાં गवक्खकरणाइ=ગવાશ્વકરણાદિ पाउकरणं=(એ) પ્રાદુષ્કરણ છે. साहूणद्वाए=સાધુઓને અર્થે दव्वाइएहिं=द्रव्याદि દ્વારા किणणं=કથણ=અરીદવું, कीअं=(એ) ક્રીત છે. ★ મૂળગાશમાં રહેલ બંને 'तु' પાદપૂર્તિ માટે છે.

#### ગાથાર્થ ઃ

નીચા હારને કારણે અંધકારવાળા ઘરમાં સાધુ ભિક્ષા ગ્રહણ કરે તે માટે ગવાસ કરવું, વગેરે પ્રાદુષ્કરણ દોષ છે. સાધુઓને માટે દ્રવ્ય અને ભાવો હારા ખરીદવું, એ કીતદોષ છે.

#### રીકા :

नीचद्वारान्धकारे गृहे भिक्षाग्रहणाय गवाक्षकरणादि, आदिशब्दात्प्रदीपमण्यादिपरिग्रहः, प्रादुष्-करणमिति प्रकाशकरणं । द्रव्यादिभिः=द्रव्यभावै: ऋयणं साध्वर्थे=साधुनिमित्तं क्रीतमेर्तादति गाधार्थ: ॥७४७॥

#### રીકાર્થ :

નીચા દારને કારણે અંધકારવાળા ઘરમાં ભિક્ષાના ગ્રહણ માટે ગવાક્ષનું કરણાદિ આધુ ગોચરી વહોરે તે માટે ગોખલો કરવો વગેરે, પ્રાદુષ્કરણ છે=પ્રકાશકરણ છે. ''गवाक्षकरणादि''માં `આદિ` શબ્દથી પ્રદીપકરણ, મણિકરણ આદિનો પરિગ્રહ છે. દ્રવ્યાદિ દારા=દ્રવ્ય અને ભાવો દારા, સાધુઓના અથે=સાધુઓના નિમિત્તે, ખરીદવું, એ ક્રીત છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ ઃ

સાધુઓ અંધકારવાળા ઘરમાંથી ભિક્ષા વહોરતા નથી, એમ જાણીને કોઈ ગૃહસ્થ પોતાના અંધકારવાળા ઘરમાં પ્રકાશ આવે તે માટે ગોખલો કરાવે, અથવા તો ઘરમાં દીવો સળગતો રાખે, અથવા મણિ, રત્ન વગેરે ભીંતમાં જડે, તો તે ઘરની ભિક્ષા પ્રાદુષ્કરણ દોષવાળી બને; પરંતુ જો ગૃહસ્થે પોતાના માટે ગોખલો વગેરે કરાવેલ હોય, તો તે ઘરની ભિક્ષા પ્રાદુષ્કરણ દોષવાળી બનતી નથી.

વળી, સાધુ માટે કોઈ વસ્તુ ખરીદવામાં આવે તો તે વસ્તુ ક્રીતદોષવાળી કહેવાય. ક્રીતના બે ભેદ છે : દ્રવ્યક્રીત અને ભાવક્રીત. પૈસા વગેરે દ્રવ્ય આપીને સાધુ માટે ખરીદવામાં આવેલ વસ્તુ દ્રવ્યક્રીતદોષવાળી કહેવાય, અને પૈસાદિ દ્રવ્ય આપ્યા વગર પોતાની કુશળતા વગેરે ભાવો અન્યને બતાવવા દ્વારા સાધુ માટે મેળવેલી વસ્તુ ભાવક્રીતદોષવાળી કહેવાય. **ા૭૪૭ા** 

#### અવતરણિક્રાઃ

(૯-૧૦) પ્રામિત્યદોષ અને પરાવર્તિતદોષનું સ્વરૂપ દર્શાવે છે –

#### 기(의) :

# पामिच्चं जं साहूणऽद्वा उच्छिदिउं दिआवेइ । पल्लट्टिउं च गोखमाई परिअट्टिअं भणिअं ॥७४८॥

#### અન્વયાર્થઃ

जं=જે साहूणऽद्वा-સાધુઓના અર્થે **उच्छिदिउं**=ઉછીનું લાવીને **दिआवेइ**=આપે છે, (તે ભક્ત) पामिच्चं= પ્રામિત્ય, गोखमाई च=અને ગૌરવાદિને કાર**ક્ષે प**ल्लट्टिउं=પરાવર્તીને (આપે તે ભક્ત) परिअट्टिअं=પરાવર્તિત भणिअं=કહેવાયું છે.

#### ગાથાર્થ :

જે આહાર સાધુઓ માટે ઉદ્યાર લાવીને આપે છે, તે આહાર પ્રામિત્ય દોષવાળો છે, અને ગોરવાદિને કારણે બીજા પાસેથી બદલાવીને જે આહાર સાધુને આપે છે, તે આહાર પરાવર્તિત દોષવાળો છે.

#### રીકા ઃ

प्रामित्यं नाम यत् साधूनामर्थे उच्छिद्यान्यतः दियावेइ त्ति ददाति । परावर्त्तितुं (?परावृत्त्य) च गौरवादिभिः कोद्रवौदनादिना शाल्योदनादि यद् ददाति, तत्परावर्त्तितं भणितमिति गाथार्थः ॥७४८॥

#### नोंध ः

(૧) મૂળંગાથામાં **पाछट्टिउं** શબ્દ સંબંધક ભૂતકૃદંતના અર્થમાં છે, તેથી ટીકામાં **परावर्त्तितुं** ने स्थाने **परावृत्त्य** હોય तेम ભાસે છે.

★ ''गौरबादि''માં 'आदि' પદથી સાધુ પ્રત્યે પૂર્વના કોઈપણ પ્રકારના સંસારી સંબંધને કારણે પ્રીતિ, સ્નેહ વગેરે વર્તતા હોય, તેનું ગ્રહણ કરવાનું છે. ★ ''कोद्रवौदनादि''માં 'आदि' પદથી કોદ્રવ જેવાં જ બીજાં હલકાં ધાન્યોનું ગ્રહણ કરવાનું છે.

★ ''શાल्योदनादि''માં 'आदि' પદથી શાલી જેવાં જ અન્ય ઊંચી જાતનાં ધાન્યોનું ગ્રહણ કરવાનું છે.

★ કોદ્રવસોદન એટલે ભાતના સ્થાને વપરાતું સસ્તું ધાન્ય, જે સામાન્ય લોકો વાપરે છે, અને શાલીઓદન એટલે ઊંચા પ્રકારના મોંઘા ચોખા, જે ધનવાન લોકો વાપરે છે.

## ડીકાર્શ ઃ

પ્રામિત્ય એટલે જે ભક્ત સાધુઓ અર્થે અન્ય પાસેથી ઉછીનું લઈને આપે છે, અને સાધુના ગૌરવાદિને કારણે કોદ્રવઓદનાદિ દ્વારા પરાવર્તીને જે શાલ્યઓદનાદિને આપે છે, તે પરાવર્તિત કહેવાયું છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

સાધુ માટે બીજા પાસેથી ઉધાર લાવેલો આહાર પ્રામિત્ય દોપવાળો કહેવાય; અને સાધુ પ્રત્યે બહુમાનાદિને કારણે, પોતાની પાસે કોદ્રવ નામનું હલકું ધાન્ય હોય તો તે ધાન્ય પોતાના કોઈક સંબંધીને આપીને તેમની પાસેથી સાધુ નિમિત્તે શાલી નામના ઉત્તમ જાતિના ચોખા લઈ આવે, આ રીતે સાધુ માટે અદલાબદલી કરીને લાવેલો આહાર પરાવર્તિત દોષવાળો કહેવાય છે. ‼૭૪૮॥

## અવતરણિકા ઃ

(૧૧-૧૨) અભ્યાહતદોષ અને ઉદ્ભિન્નદોષનું સ્વરૂપ દર્શાવે છે –

#### ગાથા ઃ

# सग्गामपरग्गामा जमाणिउं आहडं तु तं होइ । छगणाइणोवलित्तं उब्भिदिअ जं तमुब्भिण्णं ॥७४९॥

### અન્વચાર્થ ઃ

सग्गामपरग्गामा तु=વળી સ્વગામ-પરગામમાંથી (સાધુ માટે) आणिउं=લાવીને जं=જે (આપે છે,) तं=તે (ભક્ત) आहडं=અભ્યાહત होड़=થાય છે. छगणाइणोवलित्तं=છાણ વગેરેથી ઉપલિપ્તને उब्भिदिअ=ભેદીને जं=જે (આપે છે,) तं=તે उब्भिण्णं=ઉદ્ભિક્ષ છે.

## ગાશાર્થ :

વળી સ્વગામ કે પરગામમાંથી જે તળેલું વગેરે ભોજન સાધુ માટે લાવીને આપે છે, તે અભ્યાહત દોષવાળું થાય છે; છાણ વગેરેથી ઉપલિપ્ત એવા ઘડાને ભેદીને જે ઘી આદિ ભોજન આપે છે, તે ઉદ્ભિન્ન દોષવાળું કહેવાય છે.

## ટી<del>ક</del>ા ઃ

स्वग्रामपरग्रामात् यदुद्ग्राहिमकादि आनेतुं (?आनीय) ददातीति वर्त्तते, अभ्याहृतं तु तदेवंभूतं भवति। तथा छगणमृत्तिकादिनोपलिप्तमुद्धिद्य यद्दाति तदुद्धिन्नमभिधीयत इति गाथार्थः ॥७४९॥

#### नोंधः

મૂળગાલામાં **આणિ**ંક શબ્દ સંબંધક ભૂલકૃદંતના અર્થમાં છે, તેથી ટીકામાં <mark>આનેતું</mark> ને સ્થાને **આનીય** હોય તેમ ભાસે છે.

#### રીકાર્થઃ

વળી સ્વગામ-પરગામમાંથી લાવીને જે ઉદ્ગ્રાહિમકાદિને આપે છે, આવા પ્રકારનું તે=ઉદ્ગ્રાહિમકાદિ, અભ્યાહૃત થાય છે. ददाति એ પ્રકારે વર્તે છે અર્થાત્ પૂર્વ ગાથામાંથી પ્રસ્તુત ગાથામાં અનુવર્તન પામે છે; અને છાણ, માટી વગેરે દ્વારા ઉપલિપ્તને ભેદીને જે ભક્ત આપે છે, તે ઉદ્ભિન્ન કહેવાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થઃ

પરગામમાં રહેતા કે સ્વગામમાં પણ દૂર રહેતા ગૃહસ્થો સાધુને વહોરાવવા માટે પ્રાયઃ કરીને તળેલાં, કરસાણ, મિષ્ટાન્ન જેવાં જ દ્રવ્યો લાવતા હોય છે, પરંતુ રસોઈ લાવતા નથી. આથી તેને સામે રાખીને અહીં ઉદ્ગ્રાહિમકાદિ શબ્દ વાપર્યો છે; આમ છતાં કોઈ ગૃહસ્થ સાધુને વહોરાવવા માટે રસોઈ પણ લાવે તો તે અભ્યાહત દોપવાળી જ બને છે. આથી ''**उद्ग्राहिमकादि''**માં '**आदि'** પદથી મિષ્ટાન્ન, રસોઈ વગેરેનું ગ્રહણ કરવાનું છે.

વળી ઘી, તેલ વગેરે બગડી ન જાય તે માટે ઘી વગેરેના ભાજન ઉપર છાણ, માટી વગેરેનો લેપ કર્યો હોય અને સાધુને વહોરાવવા અર્થે ગૃહસ્થ તે લેપ તોડે, તો તે ભાજનમાં રહેલ ઘી આદિ ઉદ્ભિન્ન દોપવાળું બને છે; કેમ કે ઘણા કાળથી એમ ને એમ પડી રહેલ તે ભાજનનો લેપ ભેદવાને કારણે તે લેપ ઉપર રહેલ કોઈ સૂક્ષ્મ જીવાતોની સાધુ નિમિત્તે હિંસા થવાની સંભાવના રહે છે. તેથી તે ઘી આદિ વહોરનાર સાધુને ઉદ્ભિન્નદોષની પ્રાપ્તિ થાય. II૭૪૯II

### અવતરણિકા ઃ

```
(૧૩-૧૪) માલાપહૃતદોષ અને આચ્છેઘદોષનું સ્વરૂપ દર્શાવે છે –
```

ગાથા :

# मालोहडं तु भणिअं जं मालाईहिं देइ घेत्तूणं । अच्छिज्जं च छिंदिअ जं सामी भिच्चमाईणं ॥७५०॥

#### અન્વયાર્થઃ

मालाईहिं तु=વળી માલાદિથી घेत्तूणं=પ્રહશ કરીને जं=જે देइ=આપે છે, (તે) मालोहडं=માલાપહત भिच्चमाईणं=અને ભૃત્યાદિનું छिंदिअ=છીનવીને सामी जं=સ્વામી જે (આપે છે, તે) अच्छिज्जं=આચ્છેઘ भणिअं=કહેવાયું છે.

### ગાચાર્થ ઃ

વળી માળ વગેરે ઉપરથી ગ્રહણ કરીને જે ભક્ત સાધુને આપે છે, તે માલાપહૃત દોષવાળું કહેવાથ; અને ભૃત્યાદિનું છીનવીને માલિક જે ભક્ત સાધુને આપે છે, તે ભક્ત આચ્છેદ્ય દોષવાળું કહેવાથ. ટીકા ઃ

मालापहृतं तु भणितं तीर्थकरगणधरैः यन्मण्डकादि मालादिभ्यो ददाति गृहीत्वा, आदिशब्दात् अधोमालादिपरिग्रहः । आच्छेद्यं चाच्छिद्य यत्स्वामी भृत्यादीनां सम्बन्धि ददाति तद् भणितमिति, आदि-शब्दात्कर्म्मकरादिपरिग्रह इति गाथार्थ: ॥७५०॥

- ★ ''अधोमालादि''માં 'आदि' પદથી તિર્ચગ્માલનું ગ્રહણ છે.
- ★ ''कर्म्मकरादि''માં 'आदि' પદથી બાળક-ચોરાદિનો સંગ્રહ છે.
- ★ ભૂત્ય એટલે નોકર અને કર્મકર એટલે અમુક યોક્ક્સ કામ કરનાર માણસ.

## ટીકાર્થઃ

વળી માળ વગેરેથી ગ્રહણ કરીને જે મંડકાદિ=રોટલા વગેરે ભોજન, આપે છે, તે તીર્થંકર, ગણધરો વડે માલાપહૃત કહેવાયું છે. ''मालादिभ्यः''માં 'आदि' શબ્દથી અધોમાલાદિનો પરિગ્રહ છે; અને ભૃત્યાદિના સંબંધવાળું જે ભોજન છીનવીને સ્વામી આપે છે, તે આચ્છેદ્ય કહેવાયું છે. ''भૃત્यादीनां''માં 'आदि' શબ્દથી કર્મકરાદિનો પરિગ્રહ છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે. ॥૭૫૦॥

## અવતરણિકા ઃ

```
(૧૫-૧૬) અનિસૃષ્ટદોષ અને અધ્યવપૂરકદોષનું સ્વરૂપ દર્શાવે છે -
```

ગાથા :

# अणिसिट्ठं सामन्नं गोट्ठिअभत्ताइ ददउ एगस्स । सट्ठा मूलद्दहणे अज्झोअर होइ पक्खेवो ॥७५१॥

### અન્વચાર્થઃ

सामन्नं=સામાન્ય गोट्ठिअभत्ताइ=ગોષ્ઠિક ભક્તાદિને ददउ=આપતા એવા एगस्स=એકનું (ગ્રહણ કરાયેલું ભક્ત) अणिसिट्ठं=અનિસૃષ્ટ છે; सद्घ=પોતાના અર્થે मूलद्दहणे=મૂલનું ગ્રહણ કરાયે છતે (સાધુ માટે મગ આદિની સેતિકાદિનો) पक्खेवो=પ્રક્ષેપ अज्झोअर=અધ્યવપૂરક होइ=થાય છે.

### ગાથાર્થ ઃ

સામાન્ય ગોષ્ઠિક ભક્તાદિને આપતા એવા એક પાસેથી ગ્રહણ કરાચેલું ભક્ત અનિસૃષ્ટ દોષવાળું છે; પોતાને માટે મૂળનો આરંભ કરાચે છતે સાધુ નિમિત્તે મગ આદિની સેતિકાદિનો પ્રક્ષેપ અધ્યવપૂસ્ક દોષવાળો થાય છે.

### રીકા ઃ

अनिसृष्टं सामान्यम्=अनेकसाधारणं गोष्ठिकभक्तादि आदिशब्दाच्छ्रेणिभक्तादि ददत एकस्यान-नुज्ञातस्य । स्वार्थम्=आत्मनिमित्तं मूलग्रहणे कृते सति साधुनिमित्तं मुद्गादिसेतिकादेः प्रक्षेपोऽध्यवपूरको भवतीति गाधार्थ: ॥७५१॥ ★ ''मुद्गादिसेतिकादेः''માં પ્રથમ 'आदि' પદથી ચોખા વગેરે ધાન્યોનું ગ્રહણ છે અને દ્વિતીય 'आदि' પદથી મુક્રી વગેરે પ્રમાણનું ગ્રહણ છે.

## ટીકાર્થ ઃ

સામાન્ય=અનેકના સાધારણ, એવા ગોષ્ઠિકભક્તાદિને આદ્મિ શબ્દથી=''गોષ્ઠિક્રમक્તાદ્મિ'' માં 'આદ્મિ' શબ્દથી, શ્રેણિભક્તાદિને આપતા એવા અનનુજ્ઞાત=બીજાથી અનુજ્ઞા નહીં પામેલા, એક ગૃહસ્થનું ગ્રહણ કરાયેલું ભક્ત અનિસૃષ્ટ છે. સ્વના અર્થે=પોતાના નિમિત્તે, મૂલનું ગ્રહણ કરાયે છતે=રાંધવાની સામગ્રી આદિરૂપ મૂલનો આરંભ કરાયે છતે, સાધુના નિમિત્તે મગ આદિની સેતિકા આદિનો=ખોબા વગેરેનો, પ્રક્ષેપ અધ્યવપૂરક થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

## ભાવાર્થઃ

અનેક મિત્રોના સામાન્ય ભોજનમાંથી દાનવિષયક બીજા મિત્રોની અનુજ્ઞા જેને મળી નથી, તેવા એક મિત્ર દ્વારા સાધુને વહોરાવાતું ભોજન અનિસૃષ્ટદોષવાળું કહેવાય.

વળી, કોઈ ગૃહસ્થ પોતાની રસોઈ કરવા માટે ચૂલો સળગાવીને મગ વગેરે રાંધતો હોય, ત્યાં તેને સમાચાર મળે કે આપણા ગામમાં સાધુ આવ્યા છે, તેથી પોતાના રંધાતા મગ વગેરેમાં સાધુ નિમિત્તે થોડા બીજા મગ વગેરે ઉમેરે તો તે મગ વગેરે અધ્યવપૂરક દોષવાળા બને છે.

ઓઘઔદેશિક એટલે સાધુના સંકલ્પ વગર સામાન્યથી જ પોતાની રસોઈ કરતાં અધિક બનાવવી, મિશ્રજાત એટલે પ્રારંભથી જ રસોઈ પોતાના અને સાધુના ઉદેશથી બનાવવી અને અધ્યવપૂરક એટલે રસોઈનો પ્રારંભ પોતાને માટે કરવો, પરંતુ બનતી રસોઈમાં પાછળથી સાધુના નિમિત્તે નવું ઉમેરવું. આમ, પિંડના ઉદ્ગમના ૧૬ દોષોમાંના આ ત્રણેય દોષો ભિન્ન-ભિન્ન જાણવા. **!!૭૫૧!!** 

## અવતરણિક્રાઃ

## अत्र विशोध्यविशोधिकोटिभेदमाह –

### અવતરશિકાર્થ :

અહીં=ગાથા ૭૪૩થી માંડીને અત્યાર સુધી ગોચરીના ૪૨ દોષોમાંથી ઉદ્દગમના ૧૬ દોષોનું વર્જ઼ન કર્યું. એમાં, વિશોધિકોટિ અને અવિશોધિકોટિના ભેદને કહે છે –

#### ગાથા ઃ

# कम्मुद्देसिअचरिमतिग पूड्अं मीस चरिमपाहुडिआ । अज्झोअर अविसोहिअ विसोहिकोडी भवे सेसा ॥७५२॥

#### અન્વયાર્થઃ

कम्मुद्देसिअचरिमतिग=કર્મ=આધાકર્મ, ઔદેશિકના ચરમત્રિક, पूड़अं=પૂતિ, मीस=મિશ્ર, चरिमपाहुडिआ= ચરમ પ્રાત્મૃતિકા, अज्झोअर=અધ્યવપૂરક अविसोहिअ=અવિશોધિ છે; सेसा=શેષ (દોષો) विसोहिकोडी= વિશોધિકોટી भवे=થાય. ગાથાર્થ ઃ

આધાકર્મદોષ, ઓદ્દેશિકદોષના ચરમભેદરૂપ કર્મોદ્દેશિકદોષના ત્રણ ભેદ, પૂતિદોષ, મિશ્રજાતદોષ, બાદરપ્રાભૃતિકાદોષ, અધ્યવપૂરકદોષ અવિશોધિકોટિ છે; બાકીના દોષો વિશોધિકોટિ છે.

## કીકા :

कर्म्मेत्याधाकर्म्म, तथा औदेशिकचरमत्रिकमिति कर्म्मौदेशिकस्य मोदकचूरीपुनःकरणादौ यच्चरमं त्रिकं पाखण्डिश्रमणनिर्ग्रन्थविषयं समुद्देशादि, तथा पूतिं(?तिः) भक्तपानलक्षणा, तथा मिश्रजातं उक्तलक्षणं, तथा चरमप्राभृतिका=बादरप्राभृतिका, तथाऽध्यवपूरक उक्तलक्षणो, अविशोधिरिति अवि-शोधिकोटी उद्धरणाद्यनर्हा, विशोधिकोटिर्भवेच्छेषा औद्देशिकादिरूपा उद्धरणार्हेति गाथार्थः ॥७५२॥

## રીકાર્થઃ

કર્મ એટલે આધાકર્મ; અને ઔદેશિકના ચરમની ત્રિક એટલે કર્મોદેશિકના લાડવાના ચૂર્શને ફરી કરવા આદિમાં જે છેલ્લા ત્રણ-પાખંડી, શ્રમણ અને નિર્ગ્રથના વિષયવાળા, સમુદેશાદિ=સમુદેશ-કર્મોદેશિક, આદેશ-કર્મોદેશિક અને સમાદેશ-કર્મોદેશિક છે તે; અને ભક્ત-પાનના લક્ષણવાળી પૂતિ; અને કહેવાયેલ લક્ષણવાળું મિશ્રજાત; અને ચરમપ્રાભૃતિકા એટલે બાદરપ્રાભૃતિકા; અને કહેવાયેલ લક્ષણવાળો અધ્યવપૂરક, અવિશોધિ છે=ઉદ્ધરણાદિને અયોગ્ય એવી અવિશોધિકોટી છે. ઔદેશિકાદિરૂપ શેષ ઉદ્ધરણને યોગ્ય એવી વિશોધિકોટી છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

### ભાવાર્થ ઃ

અવિશોષિકોટી દોષો ઉદ્ધરણાદિને અયોગ્ય છે. એટલે વહોર્યા પછી આહારમાં અવિશોષિકોટી દોષનો ખ્યાલ આવે તો, જે પાત્રમાં તે અવિશોષિકોટીનો દોષિત આહાર ગ્રહણ કરેલ હોય તે પાત્રમાંથી તેટલો આહાર જુદો કાઢીને બાકીનો વાપરી ન શકાય, પરંતુ તે પાત્રમાં રહેલ સર્વ આહાર પરઠવવો પડે.

વિશોષિકોટી દોષો ઉદ્ધરણને યોગ્ય છે. એટલે વહોર્યા પછી આહારમાં વિશોષિકોટી દોષનો ખ્યાલ આવે તો, જે પાત્રમાં તે વિશોષિકોટીનો દોષિત આહાર ગ્રહણ કરેલ હોય તે પાત્રમાંથી તેટલો આહાર જુદો કાઢીને પરઠવીને બાકીનો નિર્દોષ આહાર વાપરી શકાય. **ા૭પરા** 

### અવતરણિકા ઃ

उक्ता उद्गमदोषाः, उत्पादनादोषानाह -

## અવતરણિકાર્થ ઃ

ઉદ્ગમના દોષો કહેવાયા, હવે ઉત્પાદનાના દોષોને કહે છે –

#### ગાથા ઃ

उष्पायण संपायण निव्वत्तण मो अ हुंति एगट्ठा । आहारस्सिह पगया तीए य दोसा इमे होंति ॥७५३॥

#### અન્વચાર્થઃ

उप्पायण=ઉત્પાદના, संपायण=સંપાદના, निव्वत्तण अ÷અને નિર્વર્તના एगट्ठा=એક અર્થવાળા हुंति=થાય છે. इह=અહીં आहारस्स=આહારની (ઉત્પાદના) पगया=પ્રકૃત છે. तीए य=અને તેના=ઉત્પાદનાના, इमे दोसा=આ=આગળમાં કહેવાશે એ, દોષો होंति=થાય છે.

★ 'मो' पाहपूर्ति अर्थे છे.

#### ગાથાર્થ ઃ

ઉત્પાદના, સંપાદના અને નિર્વર્તના એક અર્થવાળા શબ્દો છે. આ અધિકારમાં આહારની ઉત્પાદના પ્રકૃત છે, અને ઉત્પાદનાના આંગળમાં કહેવાશે એ દોષો છે.

#### રીકા ઃ

उत्पादनेति उत्पादनमुत्पादना, एवं सम्पादना निर्वर्त्तना चेति भवन्त्येकार्था एते शब्दा इति, सा चाहारस्येह अधिकारे प्रकृता, तस्याश्चोत्पादनायाः सम्बन्धिनो दोषाः एते भवन्ति वक्ष्यमाणलक्षणा इति गाथार्थः ॥७५३॥

### ટી<del>ક</del>ાર્થ ઃ

ઉત્પાદના એટલે ઉત્પાદન કરવું એ ઉત્પાદના, એ રીતે સંપાદન કરવું એ સંપાદના, અને નિર્વર્તન કરવું એ નિર્વર્તના, એ પ્રકારના આ શબ્દો એક અર્થવાળા થાય છે. 'इતિ' કથનની સમાપ્તિ અર્થે છે, અને આ અધિકારમાં=પિંડના ૪૨ દોષોના કથનના અધિકારમાં, તે=ઉત્પાદના, આહારની પ્રકૃત છે; અને તેના=ઉત્પાદનાના, સંબંધવાળા આ=કહેવાનાર લક્ષણવાળા, દોષો થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. ાા૭પ૩ા

### અવતરણિકા ઃ

```
હવે બે ગાથામાં ઉત્પાદનાના ૧૬ દોષોનાં નામ બતાવે છે 🗕
```

ગાથા ઃ

धाई दूइ निमित्ते आजीवे वणिमगे तिगिच्छा य । कोहे माणे माया लोहे अ हवंति दस एए ॥७५४॥ पुव्वि पच्छा संथव विज्जा मंते अ चुण्ण जोगे अ । उप्पांयणाए दोसा सोलसमे मूलकम्मे अ ॥७५५॥

#### અન્વચાર્થઃ

धाई=ધાત્રી, दूड़=દૂતી, निमित्ते=નિમિત્ત, आजीवे=આજીવ, वणिमगे=વનીપક, तिगिच्छा य=અને ચિકિત્સા, कोहे=ક્રોધ, माणे=માન, माया=માયા लोहे अ=અને લોભ, एए दस=આ દશ (દોષો) हवंति=થાય છે. पुळ्ळि पच्छा संथव=પૂર્વ-પશ્चाત્ સંસ્તવ, विज्जा=વિદ્યા, मंते अ=અને મંત્ર, चुण्ण जोगे अ=ચૂર્ણ અને 960

યોગ : **उप्पायणाए दोसा=(**આ) ઉત્પાદનાના દોષો છે, <mark>मूलकम्मे अ=</mark>અને મૂલકર્<mark>મ सोलसमे</mark>=સોળમો છે= ઉત્પાદનાનો સોળમો દોષ છે.

## ગાથાર્થ ઃ

ધાત્રીપિંડ, દૂલીપિંડ, નિમિત્તપિંડ, આજીવપિંડ, વનીપકપિંડ અને ચિકિત્સાપિંડ, ક્રોધપિંડ, માનપિંડ, માચાપિંડ, અને લોભપિંડ, આ દશ દોષો થાચ છે, પૂર્વસંસ્તવ-પશ્चાત્સંસ્તવપિંડ, વિદ્યાપિંડ અને મંત્રપિંડ, ચૂર્ણપિંડ અને ચોગપિંડ, અને મૂલકર્મપિંડ ઃ આ ઉત્પાદનાના સોળ દોષો છે.

## રીકા ઃ

धात्री दूती निमित्तं आजीव: वनीपकश्चिकित्सा च क्रोधो मानो माया लोभश्च भवन्ति दशैते उत्पादनादोषा इति गाथासमासार्थ: 1194४॥

पूर्वं पश्चात्संस्तवो विद्या मन्त्रश्च चूण्णों योगश्च उत्पादनायाः सम्बन्धिन एते दोषाः, षोडशमो दोषो मूलकर्म्म चेति गाथासमासार्थः ॥७५५॥

## ટી<del>ક</del>ાર્થ ઃ

ધાત્રી, દૂતી, નિમિત્ત, આજીવ, વનીપક અને ચિકિત્સા, ક્રોધ, માન, માયા અને લોભ ઃ આ દશ ઉત્પાદનાના દોષો થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો સમાસથી≕સંક્ષેપથી અર્થ છે.

પૂર્વ-પશ્ચાત્સંસ્તવ, વિદ્યા અને મંત્ર, ચૂર્ણ અને યોગ ઃ આ ઉત્પાદનાના સંબંધવાળા દોષો છે, અને મૂલકર્મ સોળમો દોષ છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો સમાસથી અર્થ છે. ા૭૫૪/૭૫૫ા

# <mark>અવતર</mark>શિ<del>કા</del>ઃ

व्यासार्थं त्वाह –

## અવતરણિક્રાર્થ ઃ

પૂર્વની બે ગાથામાં ઉત્પાદનાના ૧૬ દોષોનાં નામ બતાવ્યાં. હવે તે દોષોના જ વ્યાસથી=વિસ્તારથી, અર્થને કહે છે –

```
ગાચા :
```

# धाइत्तणं करेई पिंडत्थाए तहेव दूइत्तं । तीआइनिमित्तं वा कहेइ जच्चाइ वाऽऽजीवे ॥७५६॥

## અન્વયાર્થઃ

**પિંકત્યાए**=પિંડના અર્થે **धाइत्तणं**=ધાત્રીપણાને, तहेव=તે રીતે જ दूइत्तं=દૂતીપણાને करेई=કરે છે, तीआइनिमित्तं वा=અથવા અતીતાદિના નિમિત્તને कहेइ=કહે છે, जच्चाइ वा=અથવા જાત્યાદિને आजीवे= આજીવન કરે છે=આજીવિકાનું સાધન બનાવે છે. ગાથાર્થ ઃ

પિંડ માટે ધાત્રીપણાને કરે છે, તે ધાત્રીપિંડ છે, તે રીતે જ દૂતીપણાને કરે છે, તે દૂતીપિંડ છે, અથવા અતીતાદિ નિમિત્તને કહે છે, તે નિમિત્તપિંડ છે, અથવા જાત્યાદિને આજીવિકાનું સાધન બનાવે છે, તે આજીવપિંડ છે.

રીકા ઃ

धातृत्वमिति बालमधिकृत्य मज्जनादिधातृभावं करोति कश्चित्साधुः पिण्डार्थं=भोजननिमित्तं । तथैव दूतित्वं-दुहित्रादिसंदेशनयनलक्षणं । तीतादिनिमित्तं वा कथयति पिण्डनिमित्तमेव । जात्यादि वाऽऽजीवति तत्कर्म्मप्रशंसादिना, आदिशब्दाच्छिल्पादिपरिग्रह इति गाथार्थः ॥७५६॥

★ ''मज्जनादिधातृभावं''માં 'आदि' પદથી क्षी२, મંડણ, ક્રીડાપન અને અંકરપ અન્ય ચાર પ્રકારના ધાત્રીભાવનું ગ્રહણ છે.

★ ''तीतादि''માં 'आदि' પદથી અનાગતનું ગ્રહણ છે.

★ ''शिल्पादि''માં 'आदि' પદથી ચિત્રકળા, લેખનકળા વગેરે કર્મનો સંગ્રહ છે.

```
★ ''तत्कर्म्मप्रशंसादिना''માં 'आदि' पटथी ते ते व्यक्तिना परिचयनुं ग्रहण छे.
```

ટીકાર્થ :

પિંડના અર્થે=ભોજનના નિમિત્તે, કોઈ સાધુ ધાતૃપણાને=બાળકને આશ્રયીને મજ્જનાદિ ધાતૃભાવને, કરે છે. તે રીતે જ પુત્રી આદિનો સંદેશ લઈ જવાના સ્વરૂપવાળું દૂતીપણું કરે છે, અથવા પિંડના નિમિત્તે જ તીતાદિના=ભૂતકાળ વગેરેના, નિમિત્તને કહે છે, અથવા તેના કર્મની પ્રશંસાદિ દ્વારા જાત્યાદિને આજીવે છે=જાતિઆદિવાળી વ્યક્તિના કાર્યની પ્રશંસા આદિ કરવા દ્વારા જાતિ વગેરેને આજીવિકાનું સાધન બનાવે છે.

'आदि' શબ્દથી શિલ્પાદિનો પરિગ્રહ છે=''जાત્યાदિ''માં 'આવિ' શબ્દથી શિલ્પકર્મ વગેરેનું ગ્રહશ કરવાનું છે. તેથી એ પ્રાપ્ત થાય કે શિલ્પકળા વગેરે જાજ્ઞનાર વ્યક્તિના શિલ્પ વગેરે કાર્યની પ્રશંસા આદિ કરવા દ્વારા અને તે તે વ્યક્તિનો પરિચય કરવા દ્વારા શિલ્પ વગેરેને આજીવિકાનું સાધન બનાવવું તે ઉત્પાદનાનો આજીવપિંડદોષ છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

### ભાવાર્થઃ

(૧) બાળકને રમાડવું વગેરે ધાત્રીભાવ કરવા દ્વારા જે સાધુ પિંડની પ્રાપ્તિ કરે, તે સાધુને ધાત્રીપિંડદોષની પ્રાપ્તિ થાય છે.

(૨) એ જ ગામમાં કે બીજા ગામમાં પુત્રી પરણાવી હોય તો તેના ઘરે વહોરવા જતી વખતે માતા-પિતાનો સંદેશો પુત્રીને પહોંચાડે અથવા પુત્રીનો સંદેશો માતા-પિતાને પહોંચાડે, આવા પ્રકારનું દૂતીપણું જે સાધુ પિંડ માટે કરે છે, તેને દૂતીપિંડદોષની પ્રાપ્તિ થાય છે.

(૩) વળી, જે સાધુ પિંડ માટે લોકોને ભૂત-ભાવિના નિમિત્તને કહે છે, તે સાધુને નિમિત્તપિંડદોષની પ્રાપ્તિ થાય છે. (૪) જે સાધુ પિંડ માટે તે તે જાતિ, કુળ કે શિલ્પાદિ કર્મ વગેરેની પ્રશંસા કરવા દ્વારા જાતિ વગેરેને પોતાની આજીવિકાનું સાધન બનાવે છે, તે સાધુને આજીવપિંડદોષની પ્રાપ્તિ થાય છે. **॥૭૫**૬॥

#### भाषाः :

# जो जस्स कोइ भत्तो वणेइ तं तप्पसंसणेणेव । आहारद्वा कुणइ व मूढो सुहुमेअरतिगिच्छं ॥७५७॥

#### અન્વચાર્થઃ

जो कोइ=જે કોઈ जस्स=જેનો भत्तो=ભક્ત હોય, तं=તેને आहारद्वा=આહારના અર્થે तप्पसंसणेणेव=તેના પ્રશંસન દ્વારા જ वणेइ=ભજે છે, मूढो व=અથવા મૂઢ=મોહ પામેલો, सुहुमेअरतिगिच्छं=सूक्ष्म અને ઇતર= બાદર, ચિકિત્સાને कुणइ=કરે છે.

#### ગાશાર્થ :

જે કોઈ ગૃહસ્થ જે શાક્યભિક્ષુ આદિનો ભક્ત હોય, તે ગૃહસ્થને આહાર માટે તે શાક્ય, ભિક્ષુ આદિની પ્રશંસા કરવા હારા જ સેવે છે, તે વનીપકપિંડ છે, અથવા મૂઢ એવા સાધુ આહાર માટે સૂક્ષ્મ-બાદર ચિકિત્સાને કરે છે, તે ચિકિત્સાપિંડ છે.

### રીકા ઃ

यो यस्य शाक्यभिक्ष्वादेः कश्चिद्धक्तः=उपासकादिः, वनति=संभजते=सेवते तं तत्प्रशंसनेनैव, 'भुझते चित्रकर्म्मस्थिता इव'इत्येवं शाक्यभिक्ष्वादि प्रशंसति वा आहारार्थम्=आहारनिमित्तं । करोति वा मूढश्चारित्रमोहेन सूक्ष्मेतरां चिकित्सां, तत्र सूक्ष्मा वैद्यसूचनादि बादरा प्रतीतेति गाथार्थः ॥७५७॥ ★ ''शाक्यभिक्ष्वादि''मां 'आदि' शબ्दथी निर्ज्रथ, तापस, गैरुङ, आछवङउप अन्थ यार प्रहारना सिक्षुओनुं ग्रहण છे.

★ ''<mark>वैद्यसूचनादि''માં 'आदि'</mark> પદથી ત્રિફ્લાદિ એોષધળા સૂચળનું ગ્રહણ છે.

### રીકાર્થઃ

यो यस्य.....आहारनिमित्तं જે કોઈ જે શાક્યભિક્ષુ આદિનો ભક્ત હોય=ઉપાસકાદિ હોય, તેને=તે ભક્તને, તેના પ્રશંસન દ્વારા જ=શાક્યભિક્ષુ આદિની પ્રશંસા કરવા દ્વારા જ, ભજે છે=સેવે છે, અથવા ''ચિત્રકર્મમાં રહેલાની જેમ ખાય છે,'' એ પ્રકારે શાક્યભિક્ષુ આદિને આહારના અર્થે=આહારના નિમિત્તે, પ્રશંસે છે.

करोति वा.....गाथार्थः અથવા ચારિત્રમોહ વડે≕ચારિત્રમોહનીય કર્મના ઉદય વડે, મૂઢ એવા સાધુ ગૃહસ્થની સૂક્ષ્મ, ઇતર=બાદર, એવી ચિકિત્સાને કરે છે. ત્યાં=બે પ્રકારની ચિકિત્સામાં, વૈદ્યનું સૂચનાદિ સૂક્ષ્મ ચિકિત્સા છે, બાદર પ્રતીત છે=ઔષધિ, જડીબુટ્ટી વગેરે ગૃહસ્થને આપવા તે બાદર ચિકિત્સા છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે. ‼૭૫૭॥ ગાથા ઃ

# कोहप्फलसम्भावणपडुपण्णो होइ कोहपिंडो उ । गिहिणो कुणइऽभिमाणं मायाए दवावए तह य ॥७५८॥

અન્વચાર્થઃ

कोहप्फलसम्भावणपडुपण्णो उ=વળી ક્રોધના ફળની સંભાવનાથી પ્રત્યુત્પન્ન=જજ્ઞાયેલો એવો પિંડ, कोहपिंडो=ક્રોધપિંડ होइ=થાય છે, गिहिणो=ગૃહીના अभिमाणं=અભિમાનને कुणइ=કરે છે=ઉત્પન્ન કરે છે, तह य=અને તે પ્રકારે मायाए=માયા વડે दवावृए=અપાવે છે.

ગાથાર્થ :

વળી કોધના ફળની સંભાવનાથી જણાયેલો એવો પિંડ કોધપિંડ છે, દાન પ્રત્યે ગૃહસ્થને અભિમાન પેદા કરે તે માનપિંડ છે, અને વેશપરાવર્તનાદિ દ્વારા માથા વડે અપાવે તે માથાપિંડ છે.

કો<del>ક</del>ા ઃ

क्रोधफलसम्भावनाप्रत्युत्यन्नः सन्=ज्ञातो भवति क्रोधपिण्डस्तु क्षपकर्षेखि । गृहिणः करोत्यभिमानं दानं प्रतीति मानपिण्डः सेवतिकासाधोरिव । मायया दापयति तथा=वेषपरावर्त्तादिनेति मायापिण्डः चेल्लकस्येवेति गाथार्थः ॥७५८॥

★ ''वेषपरावर्त्तादिना''માં 'आदि' શબ્દથી રૂપપરાવર્તનું ગ્રહણ છે.

#### ડીસાર્શ ઃ

વળી ક્ષપકઋષિની જેમ ક્રોધના ફળની સંભાવનાથી પ્રત્યુત્પન્ન છતો≕જ્ઞાત=જજ્ઞાયેલો એવો પિંડ, ક્રોધપિંડ થાય છે.

સેવતિકા સાધુની જેમ દાન પ્રત્યે ગૃહસ્થને અભિમાન પેદા કરે છે, એ માનપિંડ છે.

ચેલ્લકની જેમ તે પ્રકારે=વેશપરાવર્તનાદિ દ્વારા, માયા વડે અપાવે છે=ગૃહસ્થ પાસેથી પિંડ અપાવે છે, એ માયાપિંડ છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

ભાવાર્થઃ

કોઈ બ્રાહ્મણના ઘરે કોઈનું મૃત્યુ થયું, તેથી મહિનાની તિથિએ તે બ્રાહ્મણ અન્ય બ્રાહ્મણોને ભોજન કરાવતો હતો. ત્યાં માસક્ષમણ કરનાર કોઈ સાધુ વહોરવા માટે આવ્યા, અને અંદર પ્રવેશતા તે સાધુને દ્વારપાળ અટકાવે છે, ત્યારે તે સાધુએ કહ્યું કે ''આવતા મહિને મને ભિક્ષા આપજે.'' ત્યાર પછી તે જ બ્રાહ્મણના ઘરે બીજું મૃત્યુ થયું, તેથી મહિનાની તિથિએ તે બ્રાહ્મણ સર્વ બ્રાહ્મણોને ફરી ભોજન કરાવતો હતો. તે વખતે પેલા માસક્ષમણ કરનાર સાધુ ફરી ત્યાં વહોરવા માટે આવ્યા, ત્યારે ફરી દ્વારપાળે તે સાધુને અંદર જતા અટકાવ્યા, ત્યારે તે સાધુએ કહ્યું કે ''આવતા મહિને મને ભિક્ષા આપજે.'' ત્યાર પછી તે બ્રાહ્મણન ઘરે ત્રીજું મૃત્યુ થયું. આમ, બે-ત્રણ વખત આ રીતે ઘરમાં સ્વજનોનું મૃત્યુ થતું હોવાથી દ્વારપાળ પાસેથી વાત સાંભળીને તે બ્રાહ્મણે વિચાર્યું કે ''આપણે સાધુને ભિક્ષા આપતા નથી, તેથી જ આપણા ઘરે દર મહિને એકેકનું મૃત્યુ થાય છે, તે સાધુના ક્રોધનું જ આ ફળ છે." એમ જાણીને જ્યારે મહિનાની તિથિએ તે બ્રાહ્મણ સર્વને ફરી જમાડતો હતો, તે વખતે ફરી પેલા માસક્ષમણ કરનાર સાધુ માસક્ષમણના પારણે વહોરવા માટે આવ્યા, ત્યારે સાધુના ક્રોધના ફળની સંભાવનાથી તે બ્રાહ્મણ તે સાધુને સારી સારી ભિક્ષા આપે છે. આ રીતે સાધુને વહોરાવેલી તે ભિક્ષા ક્રોડપિંડ દોષવાળી કહેવાય; કેમ કે આ પિંડ સાધુના ક્રોધથી થયેલ મૃત્યુરૂપ ફળની સંભાવનાથી અપાયેલો છે.

આ ક્રોધપિંડનું કથાનક છે, આ રીતે માનપિંડ આદિનાં પણ કથાનકો પિંડનિર્યુક્તિમાંથી જાણી લેવાં. II**૭૫૮**II

### ગાથા :

# अतिलोभा परिअडई आहारट्ठा य संथवं दुविहं । कुणइ पउंजइ विज्जं मंतं चुण्णं च जोगं च ॥७५९॥

## અન્વચાર્થઃ

आहारद्वा=આહારને માટે अतिलोभा=અતિલોભથી परिअडई= કરે છે, दुविहं संथवं=બે પ્રકારના સંસ્તવને कुणइ=કરે છે, विज्जं मंतं चुण्णं च जोगं च=વिद्याने, મંત્રને, ચૂર્શને અને યોગને पउंजइ=પ્રયોજે છે. आथार्थ :

આહાર માટે અતિલોભથી ફરે તે લોભપિંડ છે, આહાર માટે બે પ્રકારના સંસ્તવને કરે તે પૂર્વસંસ્તવ-પશ્ચાત્સંસ્તવર્પિંડ છે, આહાર માટે વિદ્યા, મંત્ર, ચૂર્ણ અને ચોગને પ્રચોજે તે વિદ્યાપિંડ, મંત્રપિંડ, ચૂર્ણપિંડ અને ચોગપિંડ છે.

## કીકા ઃ

अतिलोभात् पर्यटत्याहारार्थमिति लोभपिण्डः सिंहकेसर्कयतेरिव । आहारार्थमेव संस्तवं=परिचयं द्विविधं करोति पूर्वपश्चाद्धेदेन । एवमाहारार्थमेव प्रयुङ्क्ते विद्यां मन्त्रचूर्णे च योगं च, तत्र देवताधिष्ठितो-ऽक्षरविन्यासो विद्या, देवाधिष्ठितस्तु मन्त्र:, चूर्ण: पादलेपादि:, योगो वशीकरणादीति गाथार्थ: ॥७५९॥

### नोंध ः

પિંડનિર્શુક્તિ ગાથા ૪૯૪માં ''ससाधना स्त्रीदेवतारूपा विद्या'' અને ''असाधना पुरुषदेवताऽधिष्ठाता वा मंत्र:'' એ પ્રકારે વિદ્યા અને મંત્રની વ્યાખ્યા કરેલ છે. અને તે રીતે અર્થ કરીએ તો એ પ્રાપ્ત થાય કે સાધનાપૂર્વક સિદ્ધ થતી સ્ત્રીદેવતારૂપ વિદ્યા છે, જે સિદ્ધ થતાં સાધકનું ઇચ્છિત કાર્ય સાધી આપે છે; અને મંત્રનો અધિષ્ઠાતા પુરુપદેવતા હોય છે, તે દેવને સાધનાથી વશ કરવો પડતો નથી, પરંતુ તે મંત્ર આવડતો હોય તો કાર્ય સિદ્ધ થાય છે.

★ ''पादलेपादि:''માં 'आदि' પદથી નચનાંજનચૂર્ણનું ગ્રહણ છે.

★ ''वशीकरणादि''मां 'आदि' पटथी सोलाञ्थ-होलन्तिय इरनार वर्शरे योगोनुं ग्रहण छे.

# રીકાર્થઃ

अतिलोभात्......ચતેરિવ સિંહકેસરક યતિની જેમ આહારના અર્થે અતિલોભથી ફરે છે, એ લોભપિંડ છે. आहारार्थमेव......भेदेन આહારના અર્થે જ પૂર્વ અને પશ્चાત્ના ભેદથી બે પ્રકારે સંસ્તવને=પરિચયને, કરે છે અર્થાત્ માતા-પિતા આદિ પિતૃપક્ષથી ગૃહસ્થને પરિચય આપવો, તે પૂર્વસંસ્તવ પિંડદોષ છે, અને સાસુ આદિ શ્વસુરપક્ષથી ગૃહસ્થને પરિચય આપવો, તે પશ્चાત્સંસ્તવ પિંડદોષ છે.

एवमाहारा......गाथार्थः એ રીતે આહારના અર્થે જ વિદ્યાને, અને મંત્ર-ચૂર્લને અને યોગને પ્રયોજે છે= પ્રયોગ કરે છે, તે અનુક્રમે વિદ્યાપિંડ, મંત્રપિંડ, ચૂર્લપિંડ અને યોગપિંડ દોષ છે. ત્યાં=વિદ્યાપિંડાદિ ચારમાં, દેવતાથી અધિષ્ઠિત અક્ષરનો વિન્યાસ વિદ્યા છે, વળી દેવથી અધિષ્ઠિત મંત્ર છે. પાદલેપ વગેરે ચૂર્લ છે, વશીકરણ વગેરે યોગ છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે. ાછપ૯ા

# ગાથા :

# गब्भपरिसाडणाइ व पिंडत्थं कुणइ मूलकम्मं तु । साहुसमुत्था एए भणिआ उप्पायणादोसा ॥७६०॥

# અન્વચાર્થઃ

पिंडत्थं व=અથવા પિંડના અર્થે गब्भपरिसाडणाइ=ગર્ભપરિશાતનાદિને कुणइ=કરે છે, (એ) मूलकम्मं तु=મૂલકર્મ જ છે. एए=આ उप्पायणादोसा=ઉત્પાદનાના દોષો साहुसमुत्था=સાધુથી ઊઠેલા भणिआ= કહેવાયા છે.

# ગાથાર્થ :

અથવા આહાર માટે ગર્ભપરિશાતાદિ કરે છે, એ મૂલકર્મપિંડદોષ જ છે. ગાથા હપ૩થી હ્રિક્ગમાં બતાવ્યા એ ઉત્પાદનાના દોષો સાધુથી ઉત્પન્ન થયેલા કહેવાથા છે.

# રીકા ઃ

गर्भपरिशातादि वा पिण्डार्थम्=आहारनिमित्तं करोति मूलकर्म्मैव । साधुसमुत्था एते=अनन्तरोदिता भणिता उत्पादनादोषा इति गाथार्थ: ॥७६०॥

# રીકાર્થઃ

અથવા પિંડના અર્થે=આહારના નિમિત્તે, ગર્ભપરિશાતાદિ=ગર્ભને પાડવા વગેરે, મૂલકર્મને જ કરે છે. આ=અનંતરમાં ઉદિત=ગાથા ૭૫૩થી ૭૬૦માં કહેવાયેલા, ઉત્પાદનાના દોષો સાધુસમુત્થ=સાધુથી ઉત્પન્ન થયેલા, કહેવાયા છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. ॥૭૬૦॥ અવતરણિકા ઃ

उक्ता उत्पादनादोषाः, एषणादोषानाह -

અવતરણિકાર્થ ઃ

ઉત્પાદનાના દોષો કહેવાયા, હવે એષણાના દોષોને કહે છે --

ગાથા ઃ

# एसण गवेसणऽण्णेसणा य गहणं च होंति एगडा । आहारस्सिह पगया तीए य दोसा इमे हुंति ॥७६१॥

### અન્વચાર્થઃ

एसण=એષણા, गवेसण=ગવેષણા, अण्णेसणा य गहणं च=અન્વેષણા અને ગ્રહણ एगद्वा=એક અર્થવાળા होंति=થાય છે. इह=અહીં आहारस्स=આહારની (એષણા) पगया=પ્રકૃત છે, तीए य=અને તેના= એષણાના, इमे=આ=આગળમાં કહેવાશે એ, दोसा=દોષો हुंति=થાય છે.

## ગાથાર્થ :

એષણા, ગવેષણા, અન્વેષણા અને ગ્રહણ એક અર્થવાળા શબ્દો છે. આ અધિકારમાં આઢારની એષણા પ્રકૃત છે, અને એષણાના આગળમાં કહેવાશે એ દોષો છે.

## રીકા ઃ

एषणमेषणा, एवं गवेषणा अन्वेषणा च ग्रहणं चेति भवन्त्येकार्थाः एते शब्दा इति, सा चाहारस्येह प्रकृता, तस्याश्च=एषणाया दोषाः दश (?इमे) भवन्ति वक्ष्यमाणलक्षणा इति गाथार्थः ॥७६१॥

## ડીકાર્શ :

એષણ કરવું એ એષણા, એ રીતે ગવેષણ કરવું એ ગવેષણા, અન્વેષણ કરવું એ અન્વેષણા, અને ગ્રહણ કરવું એ ગ્રહણ ઃ એ પ્રકારના આ શબ્દો એક અર્થવાળા થાય છે. 'इતિ' કથનની સમાપ્તિ અર્થે છે. અને અહીં≔પિંડના ૪૨ દોષોના કથનના અધિકારમાં, તે=એષણા, આહારની પ્રકૃત છે, અને તેના=એષણાના, આ≕કહેવાનાર લક્ષણવાળા, દશ દોષો થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે. ‼૭૬૧॥

## અવતરણિકા ઃ

હવે બે ગાથામાં એષણાના ૧૦ દોષોનાં નામ બતાવે છે –

ગાથા :

# संकिअ मक्खिअ णिक्खित्त पिहिअ साहरिअ दायगुम्मीसे । अपरिणय लित्त छड्डिअ एसणदोसा दस भवंति ॥७६२॥

અન્વચાર્થઃ

संकिअ-શંકિત, मक्खिअ-भ्रक्षित, णिक्खित्त-निक्षिप्त, पिहिअ-પિહિત, साहरिअ-સંહત, दायगुम्मीसे-દાયક, ઉન્મિશ્ર, अपरिणय=અપરિશત, लित्त=લિપ્ત, छड्डिअ=છર્દિત; दस=દश एसणदोसा=એષણાના દોષો भवंति=થાય છે.

## ગાચાર્ચ ઃ

શંકિત, મ્રક્ષિત, નિક્ષિપ્ત, પિઢિત, સંઢ્ત, દાચક, ઉન્મિશ્ર, અપરિણત, લિપ્ત અને છર્દિત ઃ આ દશ એષણાના દોષો ચાચ છે.

#### રીકા ઃ

शङ्कितं म्रक्षितं निक्षिप्तं पिहितं संहृतं दायकम् उन्मिश्रं अपरिणतं लिप्तं छर्दितमित्येते एषणादोषाः दश भवन्तीति गाथासमासार्थः ॥७६२॥

### રીકાર્થ ઃ

## અવતરશ<del>િક</del>ા ઃ

व्यासार्थमाह –

## અવતરણિકાર્થ ઃ

પૂર્વગાથામાં એષણાના દશ દોષોનાં નામ બતાવ્યાં. હવે તે દોષોના જ વ્યાસથી≕વિસ્તારથી, અર્થને કહે છે –

#### ગાથા :

# कम्पाइ संकइ तयं मक्खिअमुदगाइणा उ जं जुत्तं । णिक्खित्तं सच्चित्ते पिहिअं तु फलाइणा थइअं ॥७६३॥

#### અન્વચાર્થઃ

कम्माइ संकइ=કર્માદિની=આધાકર્માદિ દોષોની, શંકા થાય છે, तयं=તે (શંકિત) છે; उदगाइणा उ= વળી ઉદકાદિથી जं जुत्तं=જે યુક્ત છે, (તે) मक्खिअं=ਖ્રક્ષિત છે; सच्चित्ते=સચિત્તમાં (નંખાયેલું ભક્ત) णिक्खित्तं=નિક્ષિપ્ત છે; फलाइणा तु=વળી ફળાદિ દારા थइअं=સ્થગિત=ઢંકાયેલું ભક્ત, पिहिअं=પિહિત છે.

#### ગાથાર્થ ઃ

ુજે ભક્તમાં આધાકમાંદિ દોષોની શંકા થાય, તે ભક્ત શંકિતદોષવાળું કહેવાય; વળી જે ભક્ત

પાણી વગેરેથી મિશ્ર હોચ, તે ભક્ત મ્રક્ષિતદોષવાળું કહેવાય; વળી સચિત્ત કે મિશ્ર આઢારમાં મુકાચેલું ભક્ત નિક્ષિપ્તદોષવાળું કહેવાય; વળી ફળ વગેરે હારા ટંકાચેલું ભક્ત પિઢિતદોષવાળું કહેવાય.

## રીકા ઃ

कर्म्मादि शङ्कितमेतत् (?शङ्कते तत्), यदेव शङ्कते तद् गृह्लतः तदेवापद्यंत इत्यर्थः । म्रक्षितं उदकादिना तु यद्युक्तं मण्डकादि । निक्षिप्तं सजीवादौ=सचित्ते मिश्रे च । पिहितं तु फलादिना स्थगितं पुष्पफलादिनेति गाथार्थः ॥७६३॥

# नोंध ः

ટીકામાં श्रड्कितमेतत् છે, તેને સ્થાને મૂળગાથા પ્રમાણે शङ्कते तत् હોવું જોઈએ.

- ★ ''कम्मांदि''માં 'आदि' પદથી ઉદ્ગમ અને ઉત્પાદનાના સોળેચ દોષોનો સંગ્રહ છે.
- ★ ''**उदकादिना''માં 'आदि'** પદથી મધ, માખણ વગેરે અકભ્ય પ્રવાહી દ્રવ્યોનું ગ્રહણ છે.
- ★ ''मण्डकादि''માં 'आदि' પદથી ઓદન વગેરે આહારનો પરિગ્રહ છે.
- ★ ''फलादिना''માં 'आदि' પદથી કાચાં શાક વગેરે સચિત્ત દ્રવ્યોનું ગ્રહણ છે.

## ટીકાર્થઃ

કર્માદિની શંકા થાય છે તે શંકિત છે. આ શંકિત દોષને જ સ્પષ્ટ કરે છે – જેને જ શંકે છે=ભક્તમાં આધાકર્માદિ જે દોષોની જ શંકા થાય છે, તેને ગ્રહણ કરતા એવાને=તે આધાકર્માદિ દોષોની શંકાવાળા ભક્તને વહોરતા સાધુને, તે જ=એષણાનો આધાકર્માદિ યુક્ત શંકિત દોષ જ, પ્રાપ્ત થાય છે, એ પ્રકારે અર્થ છે=ગાથાના પ્રથમ પાદનો અર્થ છે. વળી જે મંડકાદિ ઉદકાદિથી યુક્ત હોય, તે વ્રક્ષિત છે. સજીવાદિમાં= સચિત્તમાં કે મિશ્રમાં, નંખાયેલ ભક્ત નિક્ષિપ્ત છે. વળી ફળાદિ વડે=પુષ્પ-ફળાદિ વડે, સ્થગિત=ઢંકાયેલું ભક્ત, પિહિત છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

ટીકામાં <mark>फत्नादिना નો</mark> અર્થ **પુષ્યफ**लादिना કર્યો. તેનાથી એ પ્રાપ્ત થાય કે પુષ્પ, ફળ વગેરે વડે સ્થગિત આહાર પિહિતદોષવાળો છે; પરંતુ ફલક=પાટિયું, એ અર્થમાં ફલાદિ વડે સ્થગિત આહાર પિહિતદોષવાળો નથી. ॥૭૬૩॥

ગાથા ઃ

# मत्तगगयं अजोग्गं पुढवाइसु छोढु देइ साहरिअं । दायग बालाईआ अजोग्ग बीजाइ उम्मीसं ॥७६४॥

### અન્વચાર્થઃ

मत्तगगयं=માત્રકમાં રહેલ अजोग्गं=અયોગ્યને पुढवाइसु=પૃથ્વી આદિ ઉપર छोढु=નાંખીને (અન્ય ભક્ત તે માત્રકમાં લઈને) देइ=આપે છે, (તે) साहरिअं=સંહત છે; अजोग्ग=અયોગ્ય એવા बालाईआ=બાલ વગેરે (પાસેથી લીધેલ ભક્ત) दायग=દાયક છે; बीजाइ=બીજાદિવાળું उम्मीसं=ઉન્મિશ્ર છે.

## ગાથાર્થ ઃ

માત્રકમાં રહેલા અચોગ્ચ આહારને પૃથ્વી આદિ છકાચ ઉપર નાખીને અન્ય આહાર તે માત્રકમાં લઈને આપે, તો તે આહાર સંહૃતદોષવાળો કહેવાચ; દાન લેવા પ્રત્યે અચોગ્ચ એવા બાલ વગેરે પાસેથી લીધેલો આહાર દાચકદોષવાળો કહેવાય; બીજ વગેરેથી ચુક્ત આહાર ઉન્મિશ્ર દોષવાળો કહેવાચ.

## ર<del>ીક</del>ા ઃ

भात्रकगतमयोग्यं=कुथितरसादि पृथिव्यादिषु कायेषु क्षिप्त्वा ददातीत्येतत्संहतं । दायका बालादयो= बालवृद्धादयः अयोग्या दानग्रहणं प्रति । बीजाद्युन्मिश्रं=बीजकन्दादियुक्तमुन्मिश्रमुच्यत इति गाथार्थः ॥७६४॥

## ટીકાર્થ :

માત્રકગત અયોગ્યને=કોહવાયેલ રસ વગેરેને, પૃથિવી વગેરે કાયો ઉપર નાંખીને આપે છે, એ સંહ્રત છે અર્થાત્ ગૃહસ્થના ભાજનમાં રહેલ સાધુને આપવા માટે અયોગ્ય એવા બેસ્વાદ વગેરે આહારને સચિત્ત પૃથ્વીકાય આદિ છકાય ઉપર નાંખીને તે ભાજનમાં નવો આહાર લઈને સાધુને વહોરાવે તો તે સંહ્રત દોષ છે. દાનના ગ્રહણ પ્રત્યે બાલાદિ=બાલ-વૃદ્ધાદિ, અયોગ્ય હોય, એ દાયક છે; બીજાદિવાળું ઉન્મિશ્ર છે= બીજ-કંદાદિથી યુક્ત એવું ભક્ત ઉન્મિશ્ર કહેવાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. ા૭૬૪॥

ગાથા :

# अपरिणयं दव्वं चिअ भावो वा दोण्ह दाण एगस्स । लित्तं वसाइणा छद्दिअं तु परिसाडणावंतं ॥७६५॥

## અન્વચાર્થ ઃ

दव्वं चिअ अपरिणयं=द्रव्य જ અપરિશત હોય, दोण्ह व दाण एगस्स भावो=અથવા બેના દાનમાં એકનો ભાવ (અપરિશત) હોય, (એ અપરિશત છે;) वसाइणा लित्तं=વસાદિ વડે લેપાયેલું હોય, (એ લિપ્ત છે;) परिसाडणावंतं तु छद्दिअं=वणी परिशातनावाणुं છर्दित છે.

## ગાથાર્થ :

દ્રવ્ય જ અપરિણત હોય, અથવા બે સંબંધી દાનના વિષયમાં એક દાતાનો ભાવ અપરિણત હોય, તો તે આહાર અપરિણતદોષવાળો કહેવાય; ચરબી વગેરે વડે લેપાયેલ આહાર લિપ્તદોષવાળો કહેવાય; વળી ઢોળતાં-ઢોળતાં અપાયેલો આહાર છર્દિતદોષવાળો કહેવાય.

## ટી<del>ક</del>ા ઃ

अपरिणतं द्रव्यमेव सजीवमित्यर्थः, भावो वा द्वयोः सम्बन्धिनो दाने एकस्य दातुरपरिणतः, दानं समक्षयोरेवेत्यनिसृष्टाद्भेदः। लिप्तं वसादिना गर्हितद्रव्येण। छर्द्तिं तु परिशातनावद्देयमिति माथार्थः ॥७६५॥

# ડીકાર્થઃ

દ્રવ્ય જ અપરિષ્ઠાત હોય=સજીવ હોય, અથવા સંબંધવાળા બેના દાનમાં એક દાતાનો ભાવ અપરિષ્ઠાત હોય, તે ભોજન અપરિષ્ઠાતદોષવાળું છે. સમક્ષમાં જ દાન છે, એથી અનિસૃષ્ટથી ભેદ છે, અર્થાત્ બે દાતાની હાજરીમાં જ આહાર વહોરાવેલો હોવા છતાં એક દાતાનો ભાવ અપરિષ્ઠાત છે, એથી અનિસૃષ્ટદોષથી અપરિષ્ઠાતદોષમાં ભેદ છે. વસાદિ ગર્હિત દ્રવ્યથી=ચરબી વગેરે નિંદા પામેલા દ્રવ્યથી, લેપાયેલ હોય, તે ભોજન લિપ્તદોષવાળું છે. વળી પરિશાતનાવાળું દેય=આપવા યોગ્ય ભોજન, છર્દિતદોષવાળું છે, એ પ્રમાષ્ટે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થઃ

વહોરવા યોગ્ય દ્રવ્ય સજીવ હોય, તો તે ભક્ત દ્રવ્યને આશ્રયીને અપરિણતદોષવાળું કહેવાય, અથવા બે દાતા સંબંધી ભોજનના દાનવિષયક એક દાતાનો ભાવ વહોરાવાનો હોય અને બીજા દાતાનો ભાવ વહોરાવવાનો ન હોય, તો તેવો આહાર દાતાના ભાવને આશ્રયીને અપરિણતદોષવાળો કહેવાય. વળી અનેકની માલિકીવાળું દ્રવ્ય અન્યની ગેરહાજરીમાં અને અન્યની સંમતિ વગર એક માલિક આપે તો અનિસૃષ્ટદોષ થાય; જ્યારે અનેકની માલિકીવાળું દ્રવ્ય એક માલિક અન્યની હાજરીમાં જ આપે, પરંતુ અન્ય માલિકનો આપવાનો પરિણામ ન હોય, તો અપરિણતદોષ થાય. આ પ્રકારનો અનિસૃષ્ટ અને અપરિણત એ બંને દોષોમાં ભેદ છે. **ા૭૬૫ા**!

# અવતરણિકા ઃ

ગાથા ૭૩૯થી અત્યારસુધી ગોચરીના ૪૨ દોષો બતાવ્યા. હવે તેનું નિગમન કરીને ગ્રંથકારશ્રી માંડલીના પાંચ દોષો બતાવતાં કહે છે –

# एवं बायालीसं गिहिसाहूभयसमुब्भवा दोसा । पंच पुण मंडलीए णेआ संजोअणाईआ ॥७६६॥

# અન્વચાર્થઃ

एवं=આ રીતે=પૂર્વમાં કહ્યું એ રીતે, गिहिसाहૂभयसमुब्भवा=ગૃહી અને સાધુ ઉભયથી સમુદ્ભવ એવા बायालीसं=બેંતાલીશ दोसा=દોષો છે. संजोअणाईआ पुण पंच=વળી સંયોજનાદિ પાંચ मंडलीए=માંડલીમાં (બેઠેલા સાધુના) णेआ=જાણવા.

# ગાશાર્થ :

પૂર્વમાં કહ્યું એ રીતે, ગૃહસ્થથી અને સાધુથી ઉત્પન્ન થયેલા બેંતાલીશ દોષો છે. વળી સંયોજનાદિ પાંચ દોષો માંડલીમાં બેઠેલા સાધુના જાણવા. રીકા :

एवम्=उक्तेन प्रकारेण, द्विचत्वारिंशत्सङ्ख्या गृहिसाधूभयसमुद्भवा=एतत्प्रभवा: दोषा: पिण्डस्य, पञ्च पुनर्मण्डल्यां उपविष्ठस्य ज्ञेया: दोषा: संयोजनाद्या इति गाथार्थ: ॥७६६॥

# રીકાર્થ:

આ રીતે≕કહેવાયેલ પ્રકારથી=ગાથા ૭૩૯થી ૭૬૫માં કહ્યું એ રીતે, ગૃહી અને સાધુ ઉભયથી સમુદ્દભવ છે જેમનો એવા=આનાથી પ્રભવ છે જેમનો એવા=ગૃહસ્થ અને સાધુ એ બંનેથી ઉત્પાદ છે જેમનો એવા, પિંડના બેંતાલીશ સંખ્યાવાળા દોષો છે. વળી માંડલીમાં બેઠેલાના સંયોજનાદિ પાંચ દોષો જાણવા, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. ॥૭૬૬॥

```
અવતરણિકા ઃ
```

एतानेवाह –

અવતરણિકાર્થ ઃ

```
આમને જ=માંડલીના સંયોજનાદિ પાંચ દોષોને જ, કહે છે –
```

ગાથા ઃ

# संजोअणा पमाणे इंगाले धूम कारणे चेव । उवगरणभत्तपाणे सबाहिरब्भंतरा पढमा ॥७६७॥

# અન્વચાર્થઃ

संजोअणा=સંયોજના, पमाणे=પ્રમાણ, इंगाले=અંગાર, धूम=ધૂમ, कारणे चेव=અને કારણ; (તેમાં) उवगरणभत्तपाणे=ઉપકરણ, ભક્ત અને પાનવિષયક सबाहिरब्भंतरा=બાહ્ય સહિત અભ્યંતર એવી पढमा=પ્રથમ છે=સંયોજના છે.

# ગાથાર્થ ઃ

સંચોજના, પ્રમાણ, અંગાર, ધૂમ અને કારણ ઃ એ પાંચ માંડલીના દોષો છે. તેમાં ઉપકરણ, ભક્ત અને પાનના વિષયવાળો, બાહ્ય અને અભ્યંતર ભેદવાળો સંચોજના નામનો પ્રથમ દોષ છે.

# ટી<del>ક</del>ા ઃ

संयोजना=मीलना १ प्रमाणं पिण्डस्य २ अङ्गारो भोजन एव रागः ३ धूमो=द्वेषः ४ कारणं चैव वेदनादि ५ । उपकरणभक्तपान इत्युपकरणभक्तपानविषया सबाह्याभ्यन्तरा प्रथमा=संयोजना, तत्रोप-करणबाह्यसंयोजना श्लक्ष्णचोलपट्टादिलाभे बहिरेव तदुचितकम्बल्याद्यन्वेषणम्, अभ्यन्तरसंयोजना तु वसतौ तत्परिभोगे, एवं भक्तपानेऽपि योज्यमिति गाथार्थः ॥७६७॥ ટીકાર્શ ઃ

સંયોજના=મીલના, પિંડનું પ્રમાણ, ભોજનમાં જ રાગ અંગાર છે, દ્વેષ=ભોજનમાં દ્વેષ, ધૂમ છે, અને વેદના વગેરે કારણ છે. હવે સંયોજનાનું સ્વરૂપ દર્શાવે છે- ઉપકરણ, ભક્ત અને પાનના વિષયવાળી, બાહ્ય સહિત અભ્યંતર એવી પ્રથમ છે=સંયોજના છે. ત્યાં=ત્રણ પ્રકારની સંયોજનામાં, સુંવાળા ચોલપટ્ટા વગેરેના લાભમાં=પ્રાપ્તિમાં, બહાર જ તેને ઉચિત=સુંવાળા ચોલપટ્ટાદિને યોગ્ય, કામળી આદિનું અન્વેષણ=શોધવું, એ ઉપકરણબાહ્યસંયોજના છે. વળી વસતિમાં તેના પરિભોગમાં=સુંવાળા ચોલપટ્ટાદિ સાથે તેને ઉચિત સુંવાળી કામળી આદિ વાપરવામાં, અભ્યંતરસંયોજના થાય છે. આ રીતે=જે રીતે ઉપકરણના વિષયમાં બાહ્ય અને અભ્યંતર સંયોજનાનું યોજન કર્યું એ રીતે, ભક્ત-પાનમાં પણ યોજવું, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

(૧) ભિક્ષાદિનું અનુકૂળતા પ્રમાશે યોજન કરવું, તે સંયોજનાદોષ છે. (૨) પ્રમાણથી અતિરિક્ત પિંડનો પરિભોગ કરવો, તે પ્રમાશદોષ છે. (૩) અનુકૂળ ભોજનમાં જ રાગ કરવો, તે અંગારદોષ છે. (૪) પ્રતિકૂળ ભોજનમાં જ દ્વેષ કરવો, તે ધૂમદોષ છે અને (૫) ક્ષુધાવેદનાદિ છ કારશો વિના આહાર કરવો, તે કારશદોષ છે.

તેમાં વસ્ત્રની ગવેષણા કરતાં કોમળ ચોલપટ્ટા વગેરેનો લાભ થાય ત્યારે સાધુ તે ચોલપટ્ટા વગેરેને ઉચિત એવી સારી કામળી આદિનું અન્વેષણ કરે, તો તે ઉપકરણવિષયક બાહ્યસંયોજના છે; અને ઉપાશ્રયમાં સાધુ જ્યારે તે સુંવાળો ચોલપટ્ટો પહેરે ત્યારે જ તે સારી કામળી ઓઢે, તો તે ઉપકરણવિષયક અભ્યંતર-સંયોજના છે.

વળી, ભિક્ષાની ગવેષણા કરતાં સારા આહારની પ્રાપ્તિ થઈ હોય ત્યારે સાધુ તે આહારને અનુકૂળ સ્વાદવાળા અન્ય આહારની ગવેષણા કરે અને તેની સાથે જ વહોરે, જેથી અનુકૂળ બે આહારનું સંયોજન થવાને કારશે વિશિષ્ટ સ્વાદની પ્રાપ્તિ થાય; તો તે ભક્તવિષયક બાહ્યસંયોજના છે; અને માંડલીમાં ભિક્ષા વાપરતી વખતે અનુકૂળ સ્વાદવાળા બે આહારનું સંયોજન કરીને વાપરે, તો તે ભક્તવિષયક અભ્યંતરસંયોજના છે.

વળી, પાનક વહોરતી વખતે પણ સ્વાદને અનુરૂપ અન્ય દ્રવ્ય સાથે ભેળવીને વહોરે, તો તે પાનવિષયક બાહ્યસંયોજના છે; અને વાપરતી વખતે અનુકૂળ સ્વાદવાળી વસ્તુ સાથે પાનકનું સંયોજન કરીને વાપરે, તો તે પાનવિષયક અભ્યંતરસંયોજના છે. II૭૬૭II

# અવતરણિકા ઃ

માંડલીના પાંચ દોષોમાંથી સંયોજનાદોષનું સ્વરૂપ પૂર્વગાથામાં દર્શાવ્યું. હવે પ્રમાણાદિ ચાર દોષોનું સ્વરૂપ બતાવે છે –

ગાશા

# बत्तीसकवल माणं रागद्दोसेहिं धूमइंगालं । वेआवच्चाईआ कारणमविहिम्मि अइयारो ॥७६८॥ दारं॥

## અન્વચાર્થઃ

माणं=(આહારનું) માન बत्तीसकवल=બત્રીશ કવલો છે, रागद्दोसेहिं=રાગ અને દ્વેષથી धूमइंगालं=ધૂમ અને અંગાર થાય છે, वेआवच्चाईआ=વૈયાવૃત્ત્યાદિ कारणं=કારણ છે, अविहिम्मि=અવિધિમાં=વૈયાવૃત્ત્યાદિ કારણ વગર આહારના પરિભોગમાં, अइयारो=અતિચાર થાય છે.

## ગાશાર્થ ઃ

આહારનું પ્રમાણ બત્રીશ કોળિયા છે, રાગ અને દ્વેષથી ધૂમ અને અંગારદોષ થાય છે, યૈયાવૃત્ત્યાદિ આહારના પરિભોગમાં કારણ છે, યૈયાવૃત્ત્યાદિ કારણ વગર આહારના પરિભોગમાં અતિચાર થાય છે.

## ટી<del>ક</del>ા ઃ

द्वात्रिंशत्कवला मानमाहारस्य, एतच्च पुंसः, स्त्रियाः पुनरष्टाविंशतिः, रागद्वेषाभ्यां धूमाङ्गारमिति, रागेण परिभोगेऽङ्गारश्चारित्रदाहात्, द्वेषेण तु धूमः चास्त्रिन्धनप्रदीपनात्, वैयावृत्त्यादीनि कारणान्याहार-परिभोगे, आदिशब्दाद्वेदनादिपरिग्रहः, अविधावतिचार इति अत्राविधौ क्रियमाणे व्रतातिचारो भवतीति गाथार्थः ॥७६८॥ (द्वारं)॥

# રીકાર્થ ઃ

આહારનું માન બત્રીશ કોળિયા છે, અને આ=બત્રીશ કોળિયારૂપ આહારનું માન, પુરુષનું છે. વળી સ્ત્રીનું અઠચાવીશ કોળિયા છે. રાગ અને દ્વેષથી ધૂમ અને અંગાર થાય છે=ચારિત્રનો દાહ થવાથી રાગથી આહારના પરિભોગમાં અંગાર, વળી ચારિત્રરૂપી ઇધનનું પ્રદીપન થવાથી દ્વેષથી પરિભોગમાં ધૂમ થાય છે. આહારના પરિભોગમાં વૈયાવૃત્ત્યાદિ કારણો છે. ''વૈયાવૃત્ત્યાदીનિ''માં 'આદ્દિ' શબ્દથી વેદનાદિનો પરિગ્રહ છે. અવિધિમાં અતિચાર થાય છે અર્થાત્ અહીં=વૈયાવૃત્ત્યાદિ છ કારણોના વિષયમાં, અવિધિ કરાતે છતે વ્રતમાં અતિચાર થાય છે, અ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

## ભાવાર્થ ઃ

પુરુષના આહારનું પ્રમાણ બત્રીશ કોળિયા છે અને સ્ત્રીના આહારનું પ્રમાણ અઠ્યાવીશ કોળિયા છે. આનાથી અતિરિક્ત આહાર વાપરે તો સાધુને પ્રમાણદોષની પ્રાપ્તિ થાય છે.

આહારનો પરિભોગ રાગપૂર્વક કરવાથી અંગારદોષ થાય છે; કેમ કે સમભાવરૂપ ચારિત્રનો દાહ થાય છે. અર્થાત્ જેમ અગ્નિ સળગાવવાથી લાકડાં બળીને અંગારા થઈ જાય છે, તેમ આહારમાં રાગ કરવાથી ચારિત્ર બળીને અંગારા જેવું થઈ જાય છે.

વળી, આહાર દ્વેષપૂર્વક વાપરવાથી ધૂમદોષ થાય છે; કેમ કે ચારિત્રરૂપી ઇંધનનું પ્રદીપન થાય છે. અર્થાત્ જેમ ઇંધન સળગાવવાથી ધૂમાડો થાય છે, તેમ આહારમાં દ્વેષ કરવાથી ચારિત્ર બળવાની શરૂઆત થાય છે.

વળી, આહારના પરિભોગમાં વૈયાવૃત્ત્યાદિ જે છ કારશો છે, તેમાંથી કોઈપણ કારશ વગર આહાર વાપરવાથી વ્રતમાં અતિચાર થાય છે, જે કારણદોષ છે. **II૭૬૮II**  અવતરણિકા ઃ

व्याख्यातं भक्तद्वारम्, अधुनोपकरणद्वारमाह ---

## અવતરશિકાર્થ :

ગાથા ૬૭૮માં વ્રતપાલનના ૧૧ ઉપાયો બતાવ્યા હતા તેમાંથી પાંચમા ઉપાયરૂપ ભક્તદ્વારનું ગાથા ૭૩૮થી માંડીને ૭૬૮માં વ્યાખ્યાન કરાયું. હવે વ્રતપાલનના છષ્ટા ઉપાયરૂપ ઉપકરણદ્વારને ગાથા ૭૬૯થી ૮૪૦ સુધી કહે છે –

ગાથા :

# उवगरणं पि धरिज्जा जेण न रागस्स होइ उप्पत्ती । लोगम्मि अ परिवाओ विहिणा य पमाणजुत्तं तु ॥७६९॥

## અન્વયાર્થઃ

उवगरणं पि=ઉપકરશને પણ (તે રીતે) धरिज्जा=ધારણ કરે, जेण=જેથી रागस्स उप्पत्ती=રાગની ઉત્પત્તિ लोगम्मि अ=અને લોકમાં परिवाओ=પરિવાદ न होइ=ન થાય. विहिणा य=અને (ઉપકરણ) વિધિ વડે प्रमाणजुत्तं तु=અને પ્રમાણયુક્ત (ધારણ કરે.)

★ 'ਗ੍ਰ' 🖬 ਤਾਣ અર્થમાં છે.

## ગાથાર્થ ઃ

ઉપકરણને પણ તે રીતે ધારણ કરે, જેથી રાગની ઉત્પત્તિ અને લોકમાં નિંદા ન થાય; અને ઉપકરણ વિધિપૂર્વક અને પ્રમાણચુક્ત ધારણ કરે.

## ટીકા ઃ

उपकरणमपि वस्त्रपात्रादि धारयेत्, किंविशिष्टमित्याह-येन न रागस्य भवत्युत्पत्तिः तदुत्कर्षादात्मन एव, लोके च परिवाद:=खिंसा येन न भवति, विधिना च=यतन्या प्रत्युपेक्षणादिना धारयेत् प्रमाणयुक्तं च न न्यूनाधिकमिति गाथार्थः ॥७६९॥

★ ''वस्त्रपात्रादि''मां 'आदि' पध्थी ओपग्रहिङ ઉपधिनुं ग्रहण छे.

ટીકાર્થ:

વસ્ત-પાત્રાદિરૂપ ઉપકરણ પણ ધારણ કરવાં જોઈએ. કેવા વિશિષ્ટને=કેવા વિશેષણથી વિશેષાયેલા ઉપકરણને, ધારણ કરવાં જોઈએ ? એથી કહે છે – જેનાથી=જે ઉપકરણ ધારણ કરવાથી, તેના=ઉપકરણના, ઉત્કર્ષથી પોતાને જ રાગની ઉત્પત્તિ ન થાય, અને જેનાથી=જે ઉપકરણ ધારણ કરવાથી, લોકમાં પરિવાદ=ખિંસા, ન થાય, એવા વિશિષ્ટ ઉપકરણને વિધિપૂર્વક=પ્રત્યુપેક્ષણાદિ યતનાપૂર્વક, અને ન્યૂન-અધિક નહીં પરંતુ પ્રમાણથી યુક્ત ધારણ કરવાં જોઈએ, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

સંયમપાલનમાં ઉપકારક થાય તેવાં જ વસ્ત્રાદિ મુનિ ધારણ કરે, જેથી ઉપકરણના ઉત્કર્ષથી પોતાને રાગની ઉત્પત્તિ ન થાય અર્થાત્ ઇન્દ્રિયોને અનુકૂળ હોવાને કારણે અને સુશોભા થવાને કારણે રાગની વૃદ્ધિ ન થાય; અને રાગ ન થાય તેવા આશયથી સાધુ નગ્નતા કે અંગોપાંગ દેખાય એવાં જીર્ણ પણ વસ્ત્રાદિ ધારણ ન કરે કે જેથી લોકમાં નિંદા થાય.

વળી, સાધુ પ્રત્યુપેક્ષણાદિ વિધિપૂર્વક ઉપકરણો ધારણ કરે, જેથી સંયમને અનુકૂળ યતનાનું પાલન થવાથી ષટ્કાયના જીવોનું રક્ષણ થાય.

વળી, શાસ્ત્રમાં વસ્ત-પાત્રાદિનું જે પ્રમાણ કહ્યું છે તે પ્રમાણથી યુક્ત જ વસ્ત્રાદિ ધારણ કરે, પરંતુ પ્રમાણથી ન્યૂન કે અધિક વસ્ત્રાદિ ધારણ ન કરે.

આ રીતે ઉપકરણનો શાસ્ત્રોક્ત રીતે પરિભોગ કરવાથી ગ્રહણ કરેલ સંયમની વૃદ્ધિ થાય છે; પરંતુ પ્રસ્તુત ગાથામાં બતાવેલ મર્યાદાથી વસ્ત્રાદિ ધારણ કરવામાં ન આવે, તો ગાથા ૬૭૮માં વ્રતપાલનના ઉપાયોમાં બતાવ્યા મુજબ ઉપકરણ પણ વ્રતપાલનનો ઉપાય બની શકે નહિ. II૭૬૯II

# અવતરણિકા ઃ

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે સાધુએ વસ્ત્રાદિ ઉપકરણ વિધિપૂર્વક અને પ્રમાણયુક્ત ધારણ કરવાં જોઈએ. તેમાં વસ્ત્રાદિ ઉપકરણની પ્રત્યુપેક્ષણાદિ વિધિ પૂર્વમાં વર્ણવાઈ ગઈ છે, તેથી હવે વસ્ત્રાદિ ઉપકરણના પ્રમાણને બતાવે છે –

## ગાશા :

# दुविहं उवहिपमाणं गणणपमाणं पमाणमाणं च । जिणमाइआण गणणापमाणमेअं सुए भणिअं ॥७७०॥

# અન્વચાર્થઃ

उवहिपमाणं=ઉપધિનું પ્રમાશ दुविहं=બે પ્રકારે છે : गणणपमाणं=ગશનાપ્રમાશ पमाणमाणं च=અને પ્રમાશમાન. जिणमाइआण=જિનાદિનું=જિનકલ્પિક વગેરે સાધુઓનું, गणणापमाणं=ગશનાપ્રમાશ, एअं= આ=આગળમાં કહેવાશે એ, सुए=श्रुતમાં भणिअं=કહેવાયું છે.

# ગાથાર્થ :

ઉપધિનું પ્રમાણ બે પ્રકારે છે : સંખ્યાનું પ્રમાણ અને પ્રમાણનું માપ. જિનકલ્પિક વગેરેની ઉપધિની સંખ્યાનું પ્રમાણ આગળમાં કહેવાશે એ, શ્રુતમાં કહેવાયું છે.

# રીકા :

द्विविधमुपधिप्रमाणं, कथमित्याह-गणनाप्रमाणं मानप्रमाणं च=सङ्ख्यास्वरूपमानमित्यर्थः, जिनादीनां=जिनकल्पिकप्रभृतीनां गणनाप्रमाणम् एतद्=वक्ष्यमाणलक्षणं श्रुते भणितमिति गाथार्थः

## 1100011

★ ''जिनादीनां''માં 'आदि' શબ્દથી સ્થવિસ્કલ્પિક સાધુઓ અને સાધ્વીઓનો સંગ્રહ છે.

# ડીકાર્થઃ

# અવતરણિકા ઃ

હવે ગાથા ૭૯૨ સુધી ગ્રંથકાર જિનકલ્પિક-સ્થવિરકલ્પિક સાધુઓની અને સાધ્વીઓની વસ્ત્રાદિ ઓઘઉપધિનું ગણના પ્રમાણ દર્શાવે છે –

## ગાથા ઃ

# जिणा बारसरूवाणि, थेरा चोद्दसरूविणो । अज्जाणं पन्नवीसं तु, अओ उड्ढं उवग्गहो ॥७७१॥

# અન્વચાર્થ ઃ

जिणा=જિનો=જિનકલ્પિકો, बारसरूवाणि=બાર રૂપવાળાને=બાર પ્રકારવાળી પાત્રાદિ ઉપધિને, (વાપરે છે), चोद्दसरूविणो=ચૌદ રૂપવાળા=ચૌદ પ્રકારની ઉપધિવાળા, થેरा=સ્થવિરો હોય છે, अज्जाणं=આર્યાઓને पन्नवीसं तु=પચ્ચીસ જ (ઉપધિ) હોય છે. अओ उड्ढं=આનાથી ઊર્ધ્વ उवग्गहो=ઉપગ્રહ છે=ઔપગ્રહિક ઉપધિ હોય છે.

# ગાથાર્થ :

જિનકલ્પિકો બાર પ્રકારની ઉપધિનો ઉપભોગ કરે છે, ચોદ પ્રકારની ઉપધિવાળા સ્થવિસ્કલ્પિકો હોય છે અને આર્ચાઓને પચ્ચીસ પ્રકારની જ ઉપધિ હોય છે. આનાથી ઉપર ઓપગ્રહિક ઉપધિ હોય છે.

# ા કડિ

जिनाः=जिनकल्पिका द्वादशरूपाणि=मानमित्यर्थः पात्रादीन्युपधिमुपभुञ्जत इति वाक्यशेषः, एवं स्थविराः=स्थविरकल्पिकाश्चतुईशरूपिणः=पात्रादिचतुईशोपधिरूपवन्तः, आर्याणां=संयतीनां पञ्च-विंशतिस्तु=पञ्चविंशतिरेव रूपाणि पात्रादीन्युपधिरुत्सर्गतो भवन्ति, अत=उक्ताद् उपधेरूर्ध्वमुपग्रह इति यथासम्भवमौपग्रहिक उपधिर्भवतीति श्लोकसमुदायार्थः ॥७७१॥

# રીકાર્થઃ

જિનો=જિનકલ્પિકો, બાર રૂપવાળા=માનવાળા, પાત્રાદિરૂપ ઉપધિનો ઉપભોગ કરે છે. ૩૫મુજ્ઞતે એ પ્રકારે વાક્યનું શેષ છે અર્થાત્ મૂળગાથાના પ્રથમપાદ પછી અધ્યાહાર રહેલ ક્રિયાપદ છે. આ રીતે=જે રીતે જિનકલ્પિકો બાર પ્રકારની ઉપધિવાળા છે એ રીતે, ચૌદ રૂપવાળા=પાત્રાદિરૂપ ચૌદ ઉપધિના રૂપવાળા, સ્થવિરો છે=સ્થવિરકલ્પિકો છે. આર્યાઓને=સંયતીઓને, પચ્ચીસ જ રૂપવાળા=પ્રકારવાળા, પાત્રાદિરૂપ ઉપધિ ઉત્સર્ગથી હોય છે. આનાથી=કહેવાયેલ ઉપધિથી, ઊર્ધ્વ=ઉપર, ઉપગ્રહ છે=સંભવ પ્રમાણે ઔપગ્રહિક ઉપધિ હોય છે, એ પ્રમાણે શ્લોકનો સમુદાયાર્થ છે.

# ભાવાર્થ ઃ

જિનકલ્પિક સાધુઓને વસ્ત્ર-પાત્રરૂપ ઔધિક ઉપધિ બાર પ્રકારની હોય છે અને ઔપગ્રહિક ઉપધિ હોત્તી નથી; સ્થલિરકલ્પિક સાધુઓને વસ્ત્ર-પાત્રરૂપ ઔધિક ઉપપિ ઉત્સર્ગથી ચૌદ મકારની હોય છે; અને *સાધ્વીઓને વસ્ત્ર-પાત્રરૂપ ઔધિક ઉપધિ ઉત્સંર્ગથી પચ્ચીસ પ્રકારની હોય છે.* આ સિવાયની ઔપગ્રહિક ઉપધિ સ્થવિરકલ્પિક સાધુઓને અને સાધ્વીઓને આવશ્યકતા પ્રમાણે હોય છે.

સંયમ માટે ઉપકારક એવી સામાન્ય ઉપધિને ઔધિક ઉપધિ કહેવાય છે અને કારણવિશેષમાં સંયમને ઉપકારક બને તેવી ઉપધિને ઔપગ્રહિક ઉપધિ કહેવાય છે. **॥૭૭૧॥** 

# અવતરણિકા ઃ

अवयवार्थं त्वाह ग्रन्थकारः –

# અવતરણિક્રાર્થ :

વળી ગ્રંથકાર અવયવના અર્થને કહે છે અર્થાત્ પૂર્વગાથામાં જિનકલ્પિકોની, સ્થવિરકલ્પિકોની અને આર્યાઓની ઔધિક ઉપધિની સંખ્યાનું પ્રમાણ બતાવ્યું. હવે તે દરેક સંખ્યાવાળી ઉપધિનાં નામો બતાવે છે. તેમાં પ્રથમ જિનલ્પિકોની બાર પ્રકારની ઉપધિનાં પ્રસ્તુત બે ગાથામાં નામો કહે છે –

# ગાચા ઃ

# पत्तं पत्ताबंधो पायट्ठवणं च पायकेसरिआ । पडलाइँ रयत्ताणं च गोच्छओ पायणिज्जोगो ॥७७२॥

# અન્વચાર્થઃ

पत्तं=પાત્ર, पत्ताबंधो=પાત્રબંધ, पायट्ठवणं च=અને પાત્રસ્થાપન, पायकेसरिआ=પાત્રકેસરિકા, पडलाइँ= પડલાઓ, रयत्ताणं=રજસ્ત્રાણ गोच्छओ च=અને ગોચ્છક; पायणिज्जोगो=(એ) પાત્રનો નિર્યોગ છે.

## ગાથાર્થ :

પાત્ર, પાત્રબંધ, પાત્રસ્થાપન, પાત્રકેસરિકા, પડલા, રજસ્ત્રાણ અને ગોચ્છક એ પાત્રનો નિર્યોગ છે.

# રીકા :

पात्रं पात्रबन्धः पात्रस्थापनं च पात्रकेसरिका पटलानि रजस्त्राणं च गोच्छकः पात्रनिर्योगः, एतेषां स्वरूपं प्रमाणाधिकारे वक्ष्याम इति गाथार्थः ॥७७२॥

## ડી<del>ક</del>ાર્થ ઃ

પાત્ર, પાત્રબંધ અને પાત્રસ્થાપન, પાત્રકેસરિકા, પડલાઓ અને રજસ્ત્રાણ, ગુચ્છા એ પાત્રનો નિર્યોગ છે. આમનું≔પાત્ર વગેરેનું, સ્વરૂપ પ્રમાણના અધિકારમાં અમે કહીશું, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

## ગાથા :

# तिण्णेव य पच्छागा रयहरणं चेव होइ मुहपोत्ती । एसो दुवालसविहो उवही जिणकप्पियाणं तु ॥७७३॥

## અન્વચાર્થઃ

तिण्णेव य=અને ત્રણ જ पच्छागा=પ્રચ્છાદકો, रयहरणं मुहपोत्ती चेव=રજોહરણ અને મુહપત્તિ; एसो तु दुवालसविहो=वणी આ=-ગાથા ૭૭૨-૭૭૩માં બતાવી એ, બાર પ્રકારવાળી उवही=ઉપધि जिणकप्पियाणं= જિનકલ્પિકોને होड़=હોય છે.

## ગાથાર્થ :

અને ત્રણ જ કપડાઓ, રજોહરણ અને મુહપત્તિ; વળી આ બાર પ્રકારની ઉપધિ જિનકલ્પિકોને હોચ છે.

## ટીકા ઃ

त्रय एव प्रच्छादकाः=कल्पा इत्यर्थः रजोहरणं चैव भवति मुहपोत्ती=मुखवस्त्रिका, एष द्वादशविध उपधिः अनन्तरोदितः जिनकल्पिकानां भवतीति गाथार्थः ॥७७३॥

# રીકાર્થ ઃ

ત્રણ જ પ્રચ્છાદકો=કલ્પો, રજોહરણ અને મુહપોત્તી=મુખવસ્ત્રિકા, હોય છે. અનંતરમાં ઉદિત=ગાથા ૭૭૨-૭૭૩માં કહેવાયેલ, આ બાર પ્રકારની ઉપધિ જિનકલ્પિકોને હોય છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

(૧) પાત્ર, (૨) પાત્રબંધ એટલે પાત્રને બાંધવાનું વસ્ત્ર અર્થાત્ ઝોળી, (૩) પાત્રસ્થાપન એટલે જેના ઉપર પાત્ર મુકાય છે તે ગરમ વસ્ત્રનો ટુકડો અર્થાત્ પાત્રની નીચેનો ગુચ્છો, (૪) પાત્રકેસરિકા એટલે જેનાથી પાત્રનું પડિલેહણ થાય છે તે ચરવળી, (૫) પડલા એટલે ભિક્ષાએ જતી વખતે પાત્ર ઉપર ઢાંકવા માટે રખાતા વસ્ત્રના ટુકડા, (૬) રજસ્ત્રાણ એટલે પાત્ર વીંટવાનો વસ્ત્રનો ટુકડો અને (૭) ગોચ્છક એટલે પાત્રની ઉપર બંધાતો ગરમ વસ્ત્રનો ટુકડો અર્થાત્ પાત્રની ઉપરનો ગોચ્છક. પાત્રસંબંધી આ સાત ઉપકરણોને 'પાત્રનિર્યોગ' કહેવાય છે.

તે ઉપરાંત ત્રણ કલ્પો અર્થાત્ બે સુતરાઉ કપડાં અને એક ગરમ કામળી, ઓધો અને મુહપત્તિ, એમ પાંચ; આ રીતે કુલ બાર પ્રકારની વસ્ત્ર-પાત્રરૂપ ઉપધિ જિનકલ્પી સાધુઓને હોય છે. **૫૭૭૨/૭૭૩૫** 

## અવતરણિકા ઃ

પૂર્વની બે ગાથાઓમાં જિનકલ્પીઓની બાર પ્રકારની ઉપધિનાં નામો બતાવ્યાં. ત્યાં પ્રશ્ન થાય કે આ બાર પ્રકારની ઉપધિ સર્વ જિનકલ્પિકોને હોય કે તેમાં વિકલ્પ છે ? તેથી ગ્રંથકાર કહે છે –

## ગાથા :

# बारसविहो वि एसो उक्कोस जिणाण न उण सव्वेसिं । एसेव होइ निअमा पकप्पभासे जओ भणिअं ॥७७४॥

## અન્વચાર્ચઃ

बारसविहो वि एसो=બાર પ્રકારવાળી પણ આ=ઉપરમાં કહેવાયેલ ઉપધિ, जिणाण=જિનોને= જિનકલ્પિકોને, उक्कोस=ઉત્કૃષ્ટ છે, सव्वेसिं उण=પરંતુ સર્વને निअमा=નિયમથી एसेव=આ જ=બાર પ્રકારની જ, (ઉપધિ) न होइ=હોતી નથી; जओ=જે કારણથી पकप्पभासे=પ્રકલ્પભાષ્યમાં भणिअं=કહેવાયું છે.

# ગાથાર્થ ઃ

બાર પ્રકારની પણ ઉપરમાં કહેવાચેલ ઉપધિ જિનકલ્પીઓને ઉત્કૃષ્ટ છે, પરંતુ સર્વ જિનકલ્પીઓને નિચમથી બાર પ્રકારની ઉપધિ જ હોતી નથી; જે કારણથી નિશીથભાષ્યમાં કહેવાચું છે.

# ા કડિ

द्वादशविधोऽप्येष: अनन्तरोदित: उत्कृष्टो जिनानां भवति, सम्भव एष:, न पुन: सर्वेषामेष एव द्वादशविधो भवति(?नियमात्), कुत इत्याह-प्रकल्पभाष्ये=निशीथभाष्ये यतो भणितमिति गाथार्थ: 11७७४॥

## ટ<del>ીક</del>ાર્થ ઃ

બાર પ્રકારવાળી પણ અનંતરઉદિત આ=પૂર્વમાં કહેવાયેલ ઉપધિ, જિનોને=જિનકલ્પિક સાધુઓને, ઉત્કૃષ્ટ હોય છે. જિનકલ્પિકોને ઉત્કૃષ્ટથી જ બાર પ્રકારની ઉપધિ હોય છે એ જ સ્પષ્ટ કરે છે – આ= જિનકલ્પિકોને બાર પ્રકારની ઉપધિ છે એ, સંભવ છે, પરંતુ સર્વને=બધા જિનકલ્પિકોને, નિયમથી આ જ બાર પ્રકારવાળી ઉપધિ હોતી નથી.

કયા કારણથી ?=સર્વ જિનકલ્પિકોને બાર પ્રકારની ઉપધિ કયા કારણથી નિયમથી હોતી નથી ? એથી કહે છે –

જે કારણથી પ્રકલ્પભાષ્યમાં=નિશીથભાષ્યમાં, કહેવાયું છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. !!૭૭૪!!

# અવતરણિકા ઃ

कि भणितमित्याह -

# અવતરણિકાર્થ ઃ

શું કહેવાયું છે ? અર્થાત્ પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે બાર પ્રકારની ઉપધિ જિનકલ્પીઓને ઉત્કૃષ્ટ છે, પરંતુ

વ્રતસ્થાપનાવસ્તક / ' યથા પાलयितव्यानि' હાર / પેટા હાર : 'ઉપકરણ' / ગાથા ૯૯૫-૯૯૬

સર્વ જિનકલ્પીઓને નિયમથી બાર પ્રકારની ઉપધિ જ હોતી નથી: જે કારણથી નિશીથભાષ્યમાં કહેવાયં છે. તેથી નિશીથભાષ્યમાં શં કહેવાયં છે ? એને કહે છે –

**SHSH** :

# बिअतिअचउक्कपणगं नवदसएक्कारसेव बारसगं । एए अद्व विअप्पा उवहिंमि उ होति जिणकप्पे ॥७७५॥

સબ્લગાર્શ :

बिअतिअचउक्कपणगं नवदसएकारसेव बारसगं=બे-ત્રણ-ચાર-પાંચ-નવ-દશ-અગિયાર-બાર : एए≠આ **૩વર્દ્ધિમ**=ઉપધિવિષયક **અદ્વ=વિઅપ્યા**=આઠ વિકલ્પો जिणकप्ये=જિનકલ્પમાં **होतિ**=થાય છે.

★ 'उ' นเยนูด์หเ ย.

ગાશાર્થ :

બે-ત્રણ-ચાર-પાંચ-નવ-દશ-અગિચાર-બાર : આ ઉપધિવિષયક આઠ વિકલ્પો જિનકલ્પમાં થાય છે.

रीडाः :

द्विकत्रिकचत्ष्कपञ्चकनवदशैकादशद्वादशकं, एते=अन्तरोदिताः अष्टौ विकल्पा उपधौ भवन्ति जिनकल्प इति गाथार्थः ॥७७५॥

ટીકાર્શ :

બે-ત્રણ-ચાર-પાંચ-નવ-દશ-અગિયાર-બાર ઃ આ≔પૂર્વમાં કહેવાયેલા, ઉપધિવિષયક આઠ વિકલ્પો જિનકલ્પમાં થાય છે. એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. !!૭૭૫!!

અવતરણિકા :

एतानेव दर्शयति -

અવવરણિસાર્થ :

આમને જ=પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે જિનકલ્પમાં ઉપધિવિષયક આઠ વિકલ્પો છે એ આઠ વિકલ્પોને જ, દર્શાવે છે –

ગાથા :

रयहरणं मुहपोत्ती दुविहो कप्पेक्कजुत्त तिविहो उ । रयहरणं मुहपोत्ती दुकप्प एसो चउद्धा उ ॥७७६॥

### અન્વચાર્થ :

૧. स्यहरणं महपोत्ती द्विहो=२ જોહરણ, મુહપત્તિ (એ) બે પ્રકાર છે. ૨. कप्पेक्कजुत्त उ तिविहो=એક

For Personal & Private Use Only

કલ્પથી યુક્ત વળી ત્રણ પ્રકાર છે. ૩. **रवहरणं मुहपोत्ती दुकप्प=**રજોહરણ, મુહપત્તિ, બે કલ્પ, **एसो उ**=વળી આ **चउद्धा**=ચાર પ્રકાર છે.

## ગાથાર્થ ઃ

રજોહરણ અને મુહપત્તિ, એમ બે પ્રકારની ઉપધિરૂપ પહેલો વિકલ્પ છે. વળી એક કલ્પથી ચુક્ત રજોહરણ અને મુહપત્તિ, એમ ત્રણ પ્રકારની ઉપધિરૂપ બીજો વિકલ્પ છે. વળી રજોહરણ, મુહપત્તિ અને બે કલ્પ, એમ ચાર પ્રકારની ઉપધિરૂપ ત્રીજો વિકલ્પ છે.

# રીકા ઃ

रजोहरणं मुहपोत्तीत्ययं द्विविधः, कल्पैकयुक्तः त्रिविधस्तु अयमेवानन्तरोदितः, तथा रजोहरणं मुखपोत्ती द्विकल्प इति कल्पद्वयमेव चतुर्द्धेति गाथार्थः ॥७७६॥

# રીકાર્થ :

રજોહરણ, મુહપત્તિ એ પ્રમાણે આ બે પ્રકાર છે; વળી પૂર્વમાં કહેવાયેલ આ જ=રજોહરણ અને મુહપત્તિ રૂપ બે પ્રકાર જ, એક કલ્પથી યુક્ત ત્રણ પ્રકાર છે; અને રજોહરણ, મુહપત્તિ, બે કલ્પ જ ચાર પ્રકાર છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

જે જિનકલ્પિકો કરપાત્રલબ્ધિવાળા હોય અને નગ્નતા ન દેખાય તેવા અતિશયવાળા હોય, તેઓને જીવરક્ષા અર્થે રજોહરણ અને મુહપત્તિરૂપ બે પ્રકારની ઉપધિ જ હોય છે; કેમ કે યોગાસનમાં બેસવું હોય ત્યારે શરીરનું પ્રમાર્જન કરવા માટે તેઓ રજોહરણનો ઉપયોગ કરે છે અને ક્યારેક સંભાષણાદિ પ્રસંગે મુહપત્તિનો ઉપયોગ કરે છે. તેથી તેઓને બે જ પ્રકારની ઉપધિની આવશ્યકતા હોય છે. વળી જેઓ નગ્નતા ન દેખાય તેવા અતિશયવાળા ન હોય, છતાં કરપાત્રલબ્ધિવાળા હોય, તેઓને એક કપડાથી યુક્ત રજોહરણ અને મુહપત્તિ, એમ ત્રણ પ્રકારની ઉપધિની આવશ્યકતા હોય છે. વળી કોઈક જિનકલ્પિકને રજોહરણ, મુહપત્તિ અને બે કપડા, એમ ચાર પ્રકારની ઉપધિની પણ આવશ્યકતા હોય છે. **!!૭૭૬!!** 

ગાથા ઃ

# तिण्णेव य पच्छागा रयहरणं चेव होइ मुहपोत्ती । पाणिपडिग्गहिआणं एसो उवही उ पंचविहो ॥७७७॥

## અન્વચાર્થઃ

૪. તિण्णेव य=અને ત્રણ જ पच्छागा=પ્રચ્છાદકો=કપડાઓ, रयहरणं मुह्रपोत्ती चेव=રજોહરણ અને મુહપત્તિ : पंचविहो एसो उवही उ=પાંચ પ્રકારવાળી વળી આ ઉપધિ=પૂર્વમાં ચાર વિકલ્પો કર્યા એ ઉપધિ, पाणिपडिग्गहिआणं=પાશિપ્રતિગ્રાહકોને=હાથરૂપી પાત્રવાળા જિનકલ્પીઓને, होइ=હોય છે. ગાથાર્થ :

અને ત્રણ જ કપડાઓ, રજોહરણ અને મુહપત્તિ ઃ આ પાંચ પ્રકારની ઉપધિરૂપ ચોથો વિકલ્પ હાથરૂપી પાત્રમાં ભોજન કરનારા જિનકલ્પિકોને હોય છે.

# રીકા ઃ

त्रय: ग्रच्छादका:=कल्पा: रजोहरणं चैव भवति मुखपोत्ती पाणिप्रतिग्रहाणां=हस्तभोजिनामेष उपधिस्तु पञ्चविध इति गाथार्थ: ॥७७७॥

# રીકાર્થ :

ત્રણ પ્રચ્છાદકો=કલ્પો, રજોહરણ અને મુહપત્તિ; વળી પાંચ પ્રકારવાળી આ ઉપધિ=પૂર્વમાં ચાર વિકલ્પો બતાવ્યા એ ઉપધિ, પાણિરૂપ પ્રતિગ્રહવાળાઓને=હાથમાં ભોજન કરનારાઓને, હોય છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે. ॥૭૭૭॥

## ગાથા ઃ

# पत्तगधारीणं पुण णवाइभेया हवंति नायव्वा । पुव्वुत्तोवहिजोगा जिणाण जा बारसुक्कोसो ॥७७८॥

## અન્વચાર્થ ઃ

૫.૬.૭.૮. पत्तगधारीणं पुण जिणाण=વળી પાત્રકધારી જિનોની पुव्वुत्तोवहिजोगा=પૂર્વોક્ત ઉપધિના યોગથી बारसुक्कोसो जा=ઉત્કૃષ્ટ બાર સુધી णवाइभेया=નવાદિ ભેદો नायव्वा=જ્ઞાતવ્ય हवंति=થાય છે.

# ગાથાર્થ :

વળી પાત્રકને ધારણ કરનારા જિનકલ્પીઓને પૂર્વમાં કહેલ ઉપધિના સંબંધથી ઉત્કૃષ્ટ બાર પ્રકાર સુધી નવ વગેરે પ્રકારો=નવ પ્રકાર, દશ પ્રકાર, અગિયાર પ્રકાર, બાર પ્રકાર, એમ ચાર વિકલ્પો જાણવા.

# ા સાઉ

पात्रकधारिणां पुनः जिनानां=जिनकल्पिकानामिति योगः नवादिभेदाः=नवदशैकादशद्वादशरूपा भवन्ति ज्ञातव्याः, कथमित्याह-पूर्वोक्तोपधियोगात्=द्विभेदादिपूर्वोक्तोपधियोगेन, पात्रकोपधिः सप्तविधः द्विविधेन युक्तो नवविधः, एवं त्रिविधादिष्वपि योजनीयं, दशविध एकादशविधो द्वादशविध इति, आह च-यावत् द्वादशविधः उत्कृष्टो गणनाप्रमाणेनेति गाथार्थः ॥७७८॥

# ક<del>ીકાર્થ</del> :

વળી પાત્રકને ધારણ કરનારા જિનોના=જિનકલ્પિકોના, નવાદિ ભેદો=નવ-દશ-અગિયાર-બાર રૂપો, જ્ઞાતવ્ય થાય છે. મૂળગાથાના ચોથા પાદમાં રહેલ जिणाण શબ્દનો પ્રથમ પાદમાં રહેલ पत्तगधारीण સાથે યોગ છે=સંબંધ છે. વ્રતસ્થાપનાવસ્તુક / 'यथा पालयितव्यानि' દ્વાર / પેટા દ્વાર : 'ઉપકરણ' / ગાથા ७७८-७७૯

તે નવાદિ ભેદો કઈ રીતે જાણવા ? એથી કહે છે – પૂર્વોક્ત ઉપધિના યોગથી=બે ભેદ વગેરે રૂપ પૂર્વમાં કહેવાયેલ ઉપધિના યોગથી≕ગાથા ૭૭૬-૭૭૭માં બતાવાયેલ બે વગેરે પ્રકારની ઉપધિના સંબંધથી, જાણવા. એ સંબંધ જ સ્પષ્ટ કરે છે – સાત પ્રકારવાળી પાત્રકની ઉપધિ દ્વિવિધથી યુક્ત≕રજોહરણ અને મુહપત્તિરૂપ બે પ્રકારની ઉપધિથી સહિત, નવ પ્રકારવાળી થાય છે. એ રીતે ત્રિવિધાદિમાં પણ યોજવું. અને ત્રિવિધાદિમાં યોજવાથી કેટલી સંખ્યા પ્રાપ્ત થાય, તે બતાવે છે – દશ પ્રકાર, અગિયાર પ્રકાર, બાર પ્રકાર.

'इति' જિનકલ્પી સાધુઓની ઉપધિના આઠ વિકલ્પોની સમાપ્તિ અર્થક છે. आह च=અને કહે છે અર્થાત્ જિનકલ્પિકોની ઉત્કૃષ્ટ ઉપધિ કેટલી સંખ્યાવાળી હોય ? તે ગાથામાં બતાવે છે –

## અવતરણિકા ઃ

स्थविरकल्पिकानधिकृत्याह –

# અવતરણિકાર્થ :

જિનકલ્પિકોને આશ્રયીને ઉપધિ કહેવાઈ. હવે સ્થવિરકલ્પિકોને આશ્રયીને ઔધિક ઉપધિને કહે છે –

ગાથા ઃ

# एए चेव दुवालस मत्तग अइरेग चोलपट्टो अ । एसो अ चोद्दसविहो उवही पुण थेरकप्पंमि ॥७७९॥

# અન્વચાર્થઃ

एए चेव दुवालस=આ જ બાર=પૂર્વમાં કહેવાયા એ જ ઉપધિના બાર પ્રકારો, अइरेग=અતિરિક્ત=ઉપરાંત, मत्तग चोलपट्टो अ=માત્રક અને ચોલપટ્ટો : एसो अ चोद्दसविहो=આ જ ચૌદ પ્રકારવાળી उवही पुण=ઉપધિ વળી थेरकप्यंमि=સ્થવિરકલ્પવિષયક છે.

★ ગાંથાના ત્રીજા પાદમાં રહેલ 'अ' एवडार અર્થક છે.

## ગાથાર્થ ઃ

પૂર્વમાં કહેવાઈ એ જ બાર પ્રકારની ઉપધિ, ઉપરાંત માત્રક અને ચોલપટ્ટો : આ જ ચોદ પ્રકારની ઉપધિ વળી સ્થવિરકલ્પવિષચક છે.

# ડીકા ઃ

एत एव=अनन्तरोदिताः द्वादशोपधिभेदाः, के ते ? पत्तं पत्ताबन्धो पायट्ठवणं च पायकेसरियाo भेदाः, मात्रकमतिरिक्तं चोलपट्टकश्च, एतद्द्वययुक्तः एष एव चतुईशविध उपधिः पुनः स्थविरकल्पे= स्थविरकल्पविषय इति गाथार्थः ॥७७९॥ ★ ટીકામાં રહેલ 'O' આ પ્રકારનું ચિદ્ધ ગાથા ૭૭૨ અને ૭૭૩ના અવશિષ્ટ ભાગનો સંગ્રહ કરે છે. તેથી પાત્ર, પાત્રબંધ વગેરે બાર ભેદો પ્રાપ્ત થયા.

# રીકાર્થઃ

આ જ=પહેલાં કહેવાયેલા જ, બાર ઉપધિના ભેદો, તેઓ=તે ભેદો, કયા છે ? તે બતાવે છે – પાત્ર, પાત્રબંધ, પાત્રસ્થાપન અને પાત્રકેસરિકા વગેરે ભેદો છે. અતિરિક્ત=ઉપરાંત, માત્રક અને ચોલપટ્ટક, આ બેથી યુક્ત આ જ ચૌદ પ્રકારવાળી ઉપધિ વળી સ્થવિરકલ્પમાં છે=સ્થવિરકલ્પના વિષયમાં છે, એ પ્રમાશે ગાથાર્થ છે. II૭૭૯II

## અવતરણિકા ઃ

आर्या अधिकृत्याह –

## અવતરણિકાર્થ :

સ્થવિરકલ્પિકોને આશ્રયીને ઔધિક ઉપધિ કહેવાઈ. હવે આર્યાઓને આશ્રયીને ઔધિક ઉપધિને કહે છે –

## ગાચા ઃ

# पत्तं पत्ताबंधो पायट्ठवणं च पायकेसरिआ । पडलाइँ रयत्ताणं गोच्छओ पायणिज्जोगो ॥७८०॥

## અન્વચાર્થ ઃ

```
पत्तं=પાત્ર, पत्ताबंधो=પાત્રબંધ, पायट्ठवणं=પાત્રસ્થાપન, पायकेसरिआ च=અને પાત્રકેસરિકા, पडलाइँ=
પડલાઓ, रयत्ताणं=રજસ્ત્રાણ, गोच्छओ=ગોચ્છક; (એ) पायणिज्जोगो=પાત્રનો નિર્યોગ છે.
```

## ગાશાર્થ :

પાત્ર, પાત્રબંધ, પાત્રસ્થાપન અને પાત્રકેસરિકા, પડલા, રુજસ્ત્રાણ, ગોચ્છક ઃ આ સાત પાત્રાનો નિર્યોગ છે.

# રીકા :

पूर्ववत् ॥७८०॥

# ડીકાર્શ :

ગાથા :

# तिण्णेव य पच्छागा रयहरणं चेव होइ मुहपोत्ती । तत्तो य मत्तए खलु चोद्दसमे कमढए होंति ॥७८१॥

#### અન્વચાર્થઃ

तिण्णेव य पच्छगा=અને ત્રણ જ પ્રચ્છાદકો, स्यहरणं मुहपोत्ती चेव=२क्षेહरણ અને મુહપત્તિ, तत्तो य=અને ત્યારપછી मत्तए खलु=માત્રક, चोद्दसमे कमढए होंति=ચૌદમું કમઢક છે.

## ગાથાર્થ :

# અને ત્રણ જ કપડાઓ, રજોહરણ અને મુહપત્તિ, અને ત્યારપછી માત્રક, ચૌદમું કમઢક છે.

#### નોંધ ઃ

ગાથા ૭૮૦થી ૭૮૪ સાધ્વીઓની ૨૫ પ્રકારની ઉપધિના નામો દર્શાવનારી છે, અને બૃહત્કલ્પભાષ્યમાં પણ ગાથા ૪૦૮૦થી ૪૦૮૩ સુધી આ જ ગાથાઓ દર્શાવેલ છે, પરંતુ ત્યાં एए चेव उ तेरस ઇત્યાદિ ગાથા નથી; જ્યારે પ્રસ્તુત ગ્રંથની કેટલીક હસ્તપ્રતમાં तिण्णेव च पच्छगा ઇત્યાદિ ગાથાને સ્થાને एए चेव उ तेरस ઇત્યાદિ ગાથા માપ્ત થાય છે, અને કોઈક હસ્તપ્રતમાં तिण्णेव च एत्યાદિ અને एए चेव उ एत्याદિ એ બંને ગાથા પ્રાપ્ત થાય છે, તેથી અમે પ્રસ્તુત ગ્રંથના લખાણમાં તે બંને ગાથાને કમસર મૂકેલ છે; પરંતુ તેમ કરવામાં "चोद्दसमे कमढए चेव" એ પાઠ બે વાર પ્રાપ્ત થાય છે, જે પુનરુક્તિ દોષરૂપ હોવાથી સાધ્વીઓની ૨૫ પ્રકારની ઉપધિના વર્ણનમાં તે પાઠ એક સાથે બે વાર ગ્રહણ થઈ શકે નહીં, માટે ગાથા ૭૮૨ને વધારાની સમજીને તે પ્રમાણે અર્થ કરવો, જેથી પ્રસ્તુત ૨૫ પ્રકારની ઉપધિનું વર્ણન સુસંગત થાય. IISC411

#### ગાશ ઃ

# एए चेव उ तेरस अभिन्नरूवा हवंति विण्णेआ । उवहिविसेसा निअमा चोद्दसमे कमढए चेव ॥७८२॥

### અન્વચાર્થઃ

एए चेव उ=વળી આ જ=ગાથા ૭૭૨-૭૭૩-૭૭૯માં બતાવ્યા એ જ, तेरस उवहिविसेसा=તેર ઉપધિવિશેષો (આર્યાઓને) अभिन्नरूवा विण्णेआ हवंति=અભિન્ન રૂપવાળા વિજ્ઞેય થાય છે. (આર્યાઓને) निअमा=નિયમથી चोद्दसमे कमढए चेव=થૌદમું (ઉપધિવિશેષ) કમઢક જ હોય છે.

### ગાથાર્થ :

વળી ગાથા ૭૭૨-૭૭૩-૭૭૯માં બતાવ્યા એ જ તેર ઉપદ્યવિશેષો આર્ચાઓને સ્થવિર કલ્પિકોથી અભિન્ન સ્વરૂપવાળા જાણવા, આર્ચાઓને નક્કી ચૌદમું ઉપદ્યવિશેષ ક્રમઢક જ હોય છે.

### રીકા :

पूर्ववदेव, नवरं चतुर्दशं कमढगं चैवेति ॥७८२॥

### नोंध ः

ગાથા ૭૮૦થી ૭૮૪ સુધીના સાધ્વીઓને આશ્રચીને ઉપધિના વર્ણનમાં ગાથા ૭૮૦-૭૮૧ ન ગ્રહણ કરીએ અને ગાથા ૭૭૯ની પછી ગાથા ૭૮૨-૭૮૩-૭૮૪ ગ્રહણ કરીએ તો ગાથા ૭૮૨નું કથન સંગત થાય, અથવા તો ગાથા ૭૮૨ ગ્રહણ ન કરીએ તો ગાથા ૭૮૦-૭૮૧-૭૮૩-૭૮૪માં બતાવેલ ૨૫ પ્રકારની ઉપધિનું વર્ણન સંગત થાય; પરંતુ ગાથા ૭૮૦-૭૮૧ અને ગાથા ૭૮૨ને સાથે લઇને અર્થ કરવામાં આવે તો ગાથા ૭૮૦થી ૭૮૪ સુધીમાં બતાવેલ ઉપધિનું વર્શન સુસંગત થતું નથી, તેથી જિજ્ઞાસુએ તે તે પ્રકારે ગાથાઓનું યોજન કરીને ગાથા ૭૮૦થી ૭૮૪માં બતાવેલ સાધ્વીઓની ૨૫ પ્રકારની ઉપધિનો બોધ કરવો.

## ટીકાર્થ :

પૂર્વની જેમ જ છે=પ્રસ્તુત ગાથાના ત્રણ પાદનો અર્થ ગાથા ૭૭૨-૭૭૩-૭૭૯ની જેમ જ છે, અર્થાત્ ગાથા ૭૭૨માં બતાવેલ પાત્ર આદિ સાત પ્રકારની ઉપધિ, ગાથા ૭૭૩માં બતાવેલ ત્રણ કપડાં, રજોહરણ અને મુહપત્તિ એ પાંચ પ્રકારની ઉપધિ, અને ગાથા ૭૭૯માં બતાવેલ માત્રક : એમ કુલ તેર પ્રકારની ઉપધિ સાધ્વીઓને સ્થવિરકલ્પિક સાધુઓથી અભિન્ન રૂપવાળી હોય છે, અર્થાત્ સાધ્વીઓને સાધુઓ જેવી જ તેર પ્રકારની ઉપધિ હોય છે. ફક્ત ચૌદમું કમઢક જ છે=સાધ્વીઓને ફક્ત ચૌદમી ઉપધિ ચોલપટ્ટાને સ્થાને કમઢક જ હોય છે. ા૭૮૨ા

ગાથા ઃ

उग्गहऽणंतगपट्टो अड्ढोरुअ चलणिआ य बोद्धव्वा । अब्भितरबाहिणिअंसणी अ तह कंचुए चेव ॥७८३॥ ओकच्छिअ वेकच्छिअ संघाडी चेव खंधकरणी अ । ओहोवहिम्मि एए अज्जाणं पण्णवीसं तु ॥७८४॥

## અન્વચાર્થઃ

उग्गहऽणंतगपट्टो=અવગ્રહાનન્તક, પદ્દો, अट्ठोरुअ=અર્ધોરુક, चलणिआ य=અને ચલનિકા, अब्भितर-बाहिणिअंसणी अ=અને અભ્યંતર-બહિર્નિવસની, तह कंचुए=અને કંચુક, ओकच्छिअ वेकच्छिअ=ઉત્કક્ષિકા, વૈકક્ષિકા, संघाडी चेव=અને સંઘાટી, खंधकरणी अ=અને સ્કંધકરણી : एए=આ अज्जाणं=આર્યાઓની ओहोवहिम्मि=ઓધઉપધિમાં पण्णवीसं तु=વળી પચ્ચીશ (પ્રકારો) बोद्धव्वा=જાણવા.

★ ગાથા ૭૮૩ના અંતે ૨હેલો 'चેવ' પાદપૂર્તિ અર્થક છે.

### ગાચાર્થ ઃ

અવગ્રહાનન્તક, પટ્ટો, અર્ધોરુક અને ચલનિકા, અભ્યંતરનિવસની, બહિર્નિવસની અને કંચુક, ઉત્કક્ષિકા, પૈકક્ષિકા અને સંઘાટી અને સ્કંઘકરણી : આ=ગાથા ૯૮૦થી અત્યાર સુધી બતાવ્યું એ, આર્ચાઓ સંબંધી ઓઘઉપધિમાં વળી પચ્ચીશ ભેદો જાણવા.

### ટ<del>ીકા</del> ઃ

अवग्रहानन्तकपट्टः अर्द्धोरुकं चलनिका च बोद्धव्या अभ्यन्तरनिवसनी बहिर्निवसनी च तथा कञ्चकश्चैवेति गाथार्थ: ॥७८३॥

उत्कक्षिका वैकक्षिका सङ्घाटी चैव स्कन्धकरणी च, ओघोपधौ एते आर्याणां सम्बन्धिनि पञ्चविंशतिस्तु भेदा इति गाथार्थ: ॥७८४॥

## ડીસાર્ચ ઃ

અવગ્રહાનંતક, પટ્ટ, અર્ધોરુક, અને ચલનિકા, અભ્યંતરનિવસની અને બહિર્નિવસની તથા કંચુક, ઉત્કક્ષિકા, વૈકક્ષિકા અને સંઘાટી અને સ્કંધકરણી : આ=ગાથા ૭૮૦થી અત્યાર સુધી જે ઉપધિના ભેદો બતાવ્યા એ, આર્યાઓના સંબંધવાળી ઓઘઉપધિમાં વળી પચીશ ભેદો જાણવા, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. !!૭૮૩/૭૮૪!!

## અવતરણિકા ઃ

ગાથા ૭૭૨થી ૭૮૪માં જિનકલ્પિક-સ્થવિરકલ્પિક સાધુઓની અને સાધ્વીઓની ઔધિક ઉપધિનાં નામ બતાવ્યાં. હવે પ્રાયશ્વિત્તાદિના પ્રયોજન અર્થે જિનકલ્પિક અને સ્થવિરકલ્પિક સાધુઓની ઉપધિને આશ્રયીને જઘન્ય, મધ્યમ અને ઉત્કૃષ્ટ ભેદ બતાવે છે –

#### ગાશા :

# एसो पुण सव्वेसि जिणाइआणं तिहा भवे उवही । उक्कोसगाइभेओ पच्छित्ताईण कज्जम्मि ॥७८५॥

#### અન્વચાર્થઃ

पच्छित्ताईण पुण कज्जम्मि=વળી પ્રાયશ્ચિત્તાદિના કાર્યમાં जिणाइआणं सव्वेसिं एसो उवही=જિનાદિ સર્વની આ ઉપધિ=ગાથા ૭૭૨થી ૭૮૪માં બતાવેલ ઉપધિ, उक्कोसगाइभेओ=ઉત્કૃષ્ટાદિના ભેદરૂપ तिहा=ત્રણ પ્રકારે भवे=થાય છે.

## ગાથાર્થ ઃ

પ્રાથશ્વિત્તાદિના કાર્યમાં જિનકલ્પિક વગેરે સર્વની ગાથા ७७૨થી ७८૪માં બતાવેલ ઉપધિ ઉત્કૃષ્ટાદિ ભેદથી ત્રણ પ્રકારની થાય છે.

## ટી<del>ક</del>ા ઃ

एष पुनः अनन्तरोदितः सर्वेषां जिनादीनां पूर्वोपन्यस्तानां त्रिधा भवेदुपधिः, कथमित्याह-उत्कृष्टदिभेदः=उत्कृष्टो मध्यमो जघन्यश्च, अयं च प्रायश्चित्तादीनां कार्ये=प्रायश्चित्तपरिभोगनिमित्तमिति गाथार्थः ॥७८५॥

## ડીકાર્શ ઃ

વળી પૂર્વમાં ઉપન્યસ્ત જિનાદિ સર્વની=ગાથા ૭૭૧માં બતાવેલ જિનકલ્પિક સ્થવિરકલ્પિક સાધુઓ અને આર્યાઓ એ સર્વની, આ=પહેલાં કહેવાયેલ, ઉપધિ ત્રણ પ્રકારે થાય છે. કેવી રીતે ? એથી કહે છે – ઉત્કૃષ્ટાદિ ભેદરૂપ=ઉત્કૃષ્ટ, મધ્યમ અને જઘન્યરૂપ, ત્રણ પ્રકારે થાય છે; અને આ=ત્રણ પ્રકારની ઔધિક ઉપધિ, પ્રાયશ્વિત્તાદિના કાર્યમાં છે=પ્રાયશ્વિત્ત અને પરિભોગના નિમિત્તે છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

પૂર્વે બતાવેલ જિનકલ્પિકો, સ્થવિરકલ્પિકો અને આર્યાઓની ઉપધિ પ્રાયશ્ચિત્તાદિ કાર્યના નિમિત્તે ઉત્કૃષ્ટ-મધ્યમ-જઘન્ય, એમ ત્રણ પ્રકારવાળી છે અર્થાત્ સાધુથી કોઈ ઉપકરણ ખોવાઈ જાય કે નાશ પામે તો તેનું પ્રાયશ્ચિત્ત ઉપધિના ઉત્કૃષ્ટાદિ ભેદથી પ્રાપ્ત થાય છે, અને પરિભોગમાં પણ કઈ ઉત્કૃષ્ટ છે અને કઈ જઘન્ય છે તે જણાવવા માટે ઉપધિના ઉત્કૃષ્ટાદિ ત્રણ ભેદો ગ્રંથકાર આગળની ગાથામાં બતાવવાના છે. II૭૮૫II

## અવતરશિકા ઃ

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે પ્રાયશ્વિત્તાદિ માટે જિનકલ્પિકાદિની ઉપધિના ઉત્કૃષ્ટાદિ ત્રણ ભેદ છે તેથી હવે ઉત્કૃષ્ટાદિ ભેદરૂપ ત્રણ પ્રકાર બતાવે છે –

### ગાથા ઃ

# उक्कोसओ चउद्धा चउ छद्धा होइ मज्झिमो उवही । अवरो चउविहो खलु जिणथेराणं तयं वोच्छं ॥७८६॥

### અન્વચાર્થઃ

जिणथेराणं=જિન-સ્થવિરોની=જિનકલ્પિક અને સ્થવિરકલ્પિકોની, उक्कोसओ उवही चउद्धा=ઉત્કૃષ્ટ ઉપધિ ચાર પ્રકારે, मज्झिमो चउ छद्धा=મધ્યમ ચાર (અને) છ પ્રકારે, अवरो खलु=વળી અપર=જધન્ય ઉપધિ, चउविहो=ચાર પ્રકારે છે, तयं वोच्छं=તેને હું કહીશ.

### ગાથાર્થ ઃ

જિનકર્લ્પી અને સ્થવિરકર્લ્પી સાધુઓની ઉત્કૃષ્ટ ઉપધિ ચાર પ્રકારે, મધ્યમ ઉપધિ ચાર અને છ પ્રકારે, વળી જઘન્ય ઉપધિ ચાર પ્રકારે છે, તેને હું કહીશ.

## રીકા :

उत्कृष्ट उपधिः चतुर्द्धा≔चतुष्प्रकारः, चतुर्द्धा षड्धा च भवति मध्यम उपधिः, अवरो=इतरो= जघन्यः चतुर्विधः खलु जिनस्थविराणां, तकं वक्ष्य इति गाथार्थः ॥७८६॥

## ડીકાર્શ ઃ

જિન અને સ્થવિરોની=જિનકલ્પિક અને સ્થવિરકલ્પિક સાધુઓની, ઉત્કૃષ્ટ ઉપધિ ચાર પ્રકારે છે, મધ્યમ ઉપધિ ચાર પ્રકારે અને છ પ્રકારે છે=જિનકલ્પીઓની ચાર પ્રકારે અને સ્થવિરકલ્પીઓની છ પ્રકારે છે, વળી અપર=ઇતર=જઘન્ય=ઉત્કૃષ્ટ અને મધ્યમથી અન્ય એવી જઘન્ય ઉપધિ, ચતુર્વિધ છે=બંનેની ચાર પ્રકારે છે. તેને=તે ઉત્કૃષ્ટ, જઘન્ય અને મધ્યમ ઉપધિને, હું કહીશ, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે. ॥૭૮૬॥ ગાથા :

# तिन्नेव य पच्छागा पडिग्गहो चेव होइ उक्कोसो । गोच्छय पत्तठवणं म्हणंतग केसरि जहण्णो ॥७८७॥

## અન્વચાર્થઃ

तिन्नेव य=અને ત્રણ જ पच्छागा=પ્રચ્છાદકો पडिग्गहो चेव=અને પ્રતિગ્રહ, उक्कोसो=ઉત્કૃષ્ટ; (અને) गोच्छ्य=ગોચ્છક, पत्तठवणं=પાત્રસ્થાપન, मुहणंतग=મુખાનંતક=મુહપત્તિ, केसरि=કેસરી=ચરવળી, जहण्णो= જઘન્ય (ઉપધિ) होइ=થાય છે.

#### ગાચાર્થઃ

અને ત્રણ જ કપડાં અને પાત્ર ઉત્કૃષ્ટ ઉપધિ છે; અને ગુચ્છા, પાત્રસ્થાપન, મુઢપત્તિ, ચરવળી જઘન્ય ઉપધિ છે.

### રીકા :

त्रय एव प्रच्छादकाः प्रतिग्रहश्चैव भवत्युत्कृष्ट उपधिः, गोच्छकः पात्रस्थापनं मुखानन्तकं केसरीत्ययं जघन्य उपधिरिति गाथार्थः ॥७८७॥

## ટીકાર્થ :

ત્રણ જ પ્રચ્છાદકો=કપડાં, અને પ્રતિગ્રહ=પાત્ર, ઉત્કૃષ્ટ ઉપધિ થાય છે. ગોચ્છક, પાત્રસ્થાપન, મુખાનંતક=મુહપત્તિ, કેસરી=ચરવળી, આ પ્રકારની આ જઘન્ય ઉપધિ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. ‼૭૮૭‼

ગાથા ઃ

# पडला य रयत्ताणं पत्ताबंधो जिणाण रयहरणं । मज्झो पडगमत्तगसहिओ एसेव थेराणं ॥७८८॥

### અન્વચાર્થઃ

पडला य=અને પડલાઓ, रयत्ताणं=રજસ્ત્રાશ, पत्ताबंधो=પાત્રબંધ, रयहरणं=રજોહરશ जिणाण= જિનોને=જિનકલ્પિકોને, मज्झो=મધ્યમ છે. पट्टगमत्तगसहिओ एसेव=પટ્ટક=ચોલપટો, અને માત્રકથી સહિત એવી આ જ=જિનકલ્પિકોની મધ્યમ ઉપધિ જ, થેराणं=સ્થવિરોની=સ્થવિરકલ્પિકોની, (મધ્યમ ઉપધિ) છે.

#### ગાથાર્થ :

પડલા, રજરત્રાણ, પાત્રબંધ, રજોહરણ, જિનકલ્પિકોની મધ્યમ ઉપધિ છે. ચોલપટ્ટો અને માત્રકથી સહિત જિનકલ્પિકોની મધ્યમ ઉપધિ જ સ્થવિરકલ્પિકોની મધ્યમ ઉપધિ છે.

# કી કા

पडलानि च रजस्त्राणं पात्रकबन्धो जिनानां=जिनकल्पिकानां रजोहरणं मध्यमः, पट्टकमात्रकसहितः एष एव प्रागुक्तः स्थविराणां=स्थविरकल्पिकानां मध्यम इति गाथार्थः ॥७८८॥

# ટીકાર્થઃ

અને પડલાઓ, રજસ્ત્રાણ, પાત્રકબંધ, રજોહરણ; જિનોની=જિનકલ્પિકોની, મધ્યમ ઉપધિ છે. પટ્ટક=ચોલપટ્ટક, અને માત્રકથી સહિત એવી પહેલાં કહેવાયેલ આ જ=જિનકલ્પિકોની મધ્યમ ઉપધિ જ, સ્થવિરોની=સ્થવિરકલ્પિકોની, મધ્યમ ઉપધિ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. II૭૮૮II

# અવતરણિકા ઃ

आर्या अधिकृत्याह –

# અવતરણિકાર્થ ઃ

ગાથા ૭૮૫થી ૭૮૮ સુધી જિનકલ્પિક અને સ્થવિરકલ્પિક સાધુઓની ઔધિક ઉપધિને આશ્રયીને જઘન્ય-મધ્યમ-ઉત્કૃષ્ટ ભેદ કહ્યા. હવે આર્યાઓની ઔધિક ઉપધિને આશ્રયીને પ્રાયશ્ચિત્તાદિના પ્રયોજન અર્થે જઘન્ય-મધ્યમ-ઉત્કૃષ્ટ ભેદને કહે છે –

## ગાંચા ઃ

उक्कोसो अट्ठविहो मज्झिमओ होइ तेरसविहो उ । अवरो चउव्विहो खलु अज्जाणं होइ विण्णेओ ॥७८९॥

# અન્વચાર્થઃ

अज्जाणं=આર્યાઓની उक्कोसो अट्ठविहो=ઉત્કૃષ્ટ (ઉપધિ) આઠ પ્રકારે, मज्झिमओ उ तेरसविहो=વળી મધ્યમ તેર પ્રકારે **होइ=**છે, अवरो खलु=વળી અપર≕જઘન્ય ઉપધિ, चउव्विहो≂ચાર પ્રકારે विण्णेओ होइ= વિજ્ઞેય છે.

# ગાથાર્થ :

સાદવીઓની ઉત્કૃષ્ટ ઉપધિ આઠ પ્રકારની છે, વળી મધ્યમ ઉપધિ તેર પ્રકારની છે, વળી જઘન્ય ઉપધિ ચાર પ્રકારની જાણવી.

# કીકા :

उत्कृष्टोऽष्टविध उपधिः मध्यमो भवति त्रयोदशविधस्तु, तथा जघन्यश्चर्तुर्विधः खलु, तत ऊर्ध्वमौपग्रहिकं जानीहीति गाथार्थः ॥७८९॥

# રીકાર્થઃ

આર્યાઓને ઉત્કૃષ્ટ ઉપધિ આઠ પ્રકારે, વળી મધ્યમ ઉપધિ તેર પ્રકારે, તથા વળી જઘન્ય ઉપધિ ચાર પ્રકારે છે. તેનાથી ઊર્ધ્વ=ત્યારપછી, ઔપગ્રહિક ઉપધિ જાણવી, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ ઃ

આર્યાઓને ઉત્કૃષ્ટ આઠ પ્રકારની, મધ્યમ તેર પ્રકારની અને જઘન્ય ચાર પ્રકારની ઉપધિ હોય છે. આ રીતે મૂળ ગાથામાં ઔષિક ઉપધિના જઘન્યાદિ ત્રણ ભેદો પાડ્યા, પરંતુ ઔપગ્રહિક ઉપધિનું અહીં કાંઈ સૂચન નથી; તે ઔપગ્રહિક ઉપધિના પણ જઘન્યાદિ ત્રણ ભેદો છે, જે ભેદો ગ્રંથકારે અહીં બતાવ્યા નથી, પરંતુ ગાથા ૮૩૫થી બતાવશે, એ પ્રકારનું ધ્યાન ખેંચવા માટે ટીકામાં કહ્યું કે ૨૫ પ્રકારની ઉપધિથી વધારે ઉપધિ ઔપગ્રહિક જાણવી. ા૭૮૯ા

ગાથા ઃ

# तिण्णेव य पच्छागा अच्भितरबाहिणिवसणी चेव । संघाडि खंधकरणी पत्तं उक्कोसउवहिम्मि ॥७९०॥

## ઝંન્વચાર્થ :

उक्कोसउवहिम्मि य=અને (આર્યાઓની) ઉત્કૃષ્ટ ઉપધિમાં तिण्णेव=ત્રણ જ पच्छागा=પ્રચ્છાદકો अब्भितर-बाहिणिवसणी चेव=અને અભ્યંતર-બહિર્નિવસની, संघाडि=સંધાટી, खंधकरणी=સ્કંધકરણી, पत्तं=પાત્ર હોય છે.

## ગાચાર્થ :

અને ત્રણ જ કપડા, અભ્યંતરનિવસની અને બહિર્નિવસની, સંઘાટી, સ્કંધકરણી, પાત્ર : આ આર્ચાઓની ઉપધિમાં ઉત્કૃષ્ટ ઉપધિ છે.

### ટ<del>ીક</del>ા ઃ

त्रय एव प्रच्छादकाः अभ्यन्तरनिवसनी बहिनिवसनी चैव सङ्घाटी स्कन्धकरणी पात्रं उत्कृष्टो-पधावार्याणामिति गाथार्थ: ॥७९०॥

### ટીકાર્થ ઃ

આર્યાઓની ઉત્કૃષ્ટ ઉપધિમાં ત્રણ જ પ્રચ્છાદકો, અભ્યંતરનિવસની અને બહિર્નિવસની, સંઘાટી, સ્કંધકરણી, પાત્ર હોય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. II૭૯૦II

#### ગાશા :

# पत्ताबंधो पडला खहरणं मत्त कमढ खत्ताणं । उग्गहपट्टो अड्लोरु चलणि उक्कच्छि कंचु वेकच्छी ॥७९१॥

## અન્વચાર્થઃ

(આર્યાઓની મધ્યમ ઉપધિમાં) पत्ताबंधो=પાત્રબંધ, पडला=પડલાઓ, स्वहरणं=રજોહરણ, मत्त कमढ= માત્રક, કમઢક, स्वत्ताणं=રજસ્ત્રાણ उग्गहपट्टो=અવગ્રહાનન્તક, પટ્ટો, अड्ढोरु=અર્ધોરુક, चलणि=ચલનિ, उक्कच्छि=ઉत्કચ્છिકા, कंचु=કंચુક, वेकच्छी= વૈકચ્છિકા હોય છે. ગાથાર્થ :

પાત્રબંધ, પડલાઓ, રજોહરણ, માત્રક, કમઢક, રજસ્ત્રાણ, અવગ્રહાનન્લક, પટ્ટો, અર્ધોરુક, ચલનિકા, ઉત્કચ્છિકા, કંચુક, પેકચ્છિકા : આ આર્ચાઓની ઉપધિમાં મધ્યમ ઉપધિ છે.

## ટીકા ઃ

पात्रबन्धः पटलानि रजोहरणं मात्रकं कमढकं रजस्त्राणं अवग्रहानन्तकपट्टः अर्द्धोरुकं चलनिरुक्वच्छिका कञ्चकः वैकच्छिका मध्यमोपधावार्याणामिति गाथार्थः ॥७९१॥

### ટીકાર્થઃ

આર્યાઓની મધ્યમ ઉપધિમાં પાત્રબંધ, પડલાઓ, રજોહરણ, માત્રક, કમઢક, રજસ્ત્રાણ, અવગ્રહાનન્તક, પટ્ટો, અર્ધોરુક, ચલનિ, ઉત્કચ્છિકા, કંચુક, વૈકચ્છિકા હોય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. II૭૯૧II

## અવતરણિકા ઃ

जधन्यमाह ---

## અવવરણિસાર્શ ઃ

આર્યાઓને આશ્રયીને ઉત્કૃષ્ટ અને મધ્યમ ઔધિક ઉપધિ બતાવી. હવે જઘન્ય ઔધિક ઉપધિને કહે છે –

#### ગાચા ઃ

मुहपोत्ती केसरिआ पत्तट्ठवणं च गोच्छओ चेव । एसो चउव्विहो खलु अज्जाण जहण्णओ उवही ॥७९२॥

#### અન્વચાર્થઃ

मुहृपोत्ती=મુહપત્તિ, केसरिआ=કેસરિકા, पत्तट्ठवणं च=અને પાત્રસ્થાપન, गोच्छओ चेव=અને ગોચ્છક : एसो=આ चउव्विहो=ચાર પ્રકારે उवही=ઉપધિ अज्जाण=આર્ધાઓની जहण्णओ=જધન્ય છે.

```
★ 'खलु' વાક્યાલંકારમાં છે.
```

#### ગાથાર્થ ઃ

મુહપત્તિ, ચરવળી, અને પાત્રસ્થાપન, અને ગુચ્છા ઃ આ ચાર પ્રકારની ઉપધિ આર્ચાઓની જઘન્ય છે.

## રીકા ઃ

मुखपोत्ती केसरिका पात्रस्थापनं च गोच्छकश्चैव एष चतुर्विधः खल्वार्याणां जघन्य उपधिरिति गाथार्थ: ॥७९२॥

# રીકાર્થઃ

મુહપત્તિ, કેસરિકા≕ચરવળી, અને પાત્રસ્થાપન અને ગોચ્છક ઃ આર્યાઓની આ જઘન્ય ઉપધિ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. ॥૭૯૨॥

### અવતરશિકા ઃ

उक्तमोघोपधेर्गणनाप्रमाणं, प्रमाणमानमाह -

# અવતરણિકાર્થ ઃ

ગાથા ૭૭૧થી ૭૯૨માં જિનકલ્પિક-સ્થવિરકલ્પિક સાધુઓની અને આર્યાઓની ઓઘ ઉપધિનું ગણનાપ્રમાણ=સંખ્યાપ્રમાણ, કહેવાયું. હવે ઓઘ ઉપધિના પ્રમાણમાનને=સ્વરૂપમાનને, ગાથા ૮૩૪ સુધી કહે છે –

#### )।थाः :

# तिन्नि विहत्थी चउरंगुलं च भाणस्स मज्झिमपमाणं । एत्तो हीण जहन्नं अइरेगयरं तु उक्कोसं ॥७९३॥

#### અન્વચાર્થઃ

तिन्नि विहत्थी=ત्रिश वितस्तिओ=वेंत, चउरंगुलं च=અને ચાર અંગુલ (એ) भाणस्स=ભાજનનું=પાત્રનું, मज्झिमपमाणं=भध्यभ प्रभाश છે. एत्तो=आनाथी=આ પ્રમાશથી, हीण=હીन जहन्नं=જધन्य છે, अइरेगयरं तु=वणी अतिरेકतर उक्कोसं=ઉत्કृष्ट છे.

## ગાથાર્થ :

ત્રણ વેંત અને ચાર આંગળ, એ પાત્રનું મધ્યમ પ્રમાણ છે. આ પ્રમાણશી હીન પ્રમાણવાળું પાત્ર જઘન્થ છે, વળી આ પ્રમાણથી અધિક પ્રમાણવાળું પાત્ર ઉત્કૃષ્ટ છે.

#### રીકા ઃ

तिस्रो वितस्तयः एता एव लोकप्रसिद्धाः चतुरङ्गुलं च=चत्वारि चाङ्गुलानि भाजनस्य=पात्रस्य मध्यमप्रमाणम्, एतच्च परिधिदवरकस्य गृह्यते, अतो मानाद्धीनं पात्रं च जघन्यं भवति, अतिरेकतरं तु=बृहत्तरं तूक्तमानादप्युत्कृष्टं भवतीति गाथार्थः ॥७९३॥

### ડીકાર્થ ઃ

લોકમાં પ્રસિદ્ધ એવી આ જ ત્રણ વિતસ્તિઓ અને ચાર અંગુલો ભાજનનું≕પાત્રનું, મધ્યમ પ્રમાણ છે, અને આ≕ભાજનનું મધ્યમ પ્રમાણ, પરિધિના દવરકનું≕પાત્રની પરિધિના માપેલ દોરાનું, ગ્રહણ કરાય છે; અને આ માનથી હીન પાત્ર≕ઉપર બતાવેલ પ્રમાણથી ઓછા પ્રમાણવાળું પાત્ર, જઘન્ય થાય છે; વળી અતિરેકતર=કહેવાયેલા માનથી પણ બૃહત્તર, પાત્ર ઉત્કૃષ્ટ થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે. ‼૭૯૩॥

## અવતરણિકા ઃ

પૂર્વગાથામાં પાત્રનું જઘન્ય, મધ્યમ અને ઉત્કૃષ્ટ માન બતાવ્યું. હવે અન્ય પદ્ધતિથી પાત્રનું માન બતાવે છે –

ગાથા ઃ

# इणमन्नं तु पमाणं णिअगाहाराओ होइ निष्फन्नं । कालप्पमाणसिद्धं उअरपमाणेण य वयंति ॥७९४॥

## અન્વચાર્થઃ

इणं तु=વળી આ=હવે બતાવે છે એ, अन्नं पमाणं=અન્ય પ્રમાશ છે. णिअगाहाराओ निष्फन्नं=નિજ આહારથી નિષ્પન્ન એવું कालष्पमाणसिद्धं होइ=કાલના પ્રમાશથી સિદ્ધ થાય છે, उअरपमाणेण य=અને (તે) ઉદરના પ્રમાશ વડે वयंति=કહે છે.

## ગાશાર્થ :

વળી આ અન્ય પ્રમાણ છે કે જે પોતાના આહારથી નિષ્પન્ન એવું કાલના પ્રમાણથી સિદ્ધ થાય છે, અને તે ઉદરના પ્રમાણ વડે કહે છે.

## રીકા :

इदं पुनरन्यत् प्रमाणं पात्रस्य, निजाहाराद् भवति निष्पन्नं कालप्रमाणसिद्धं, उदरप्रमाणेन च वदन्त्ये-तन्मानमिति गाथार्थ: ॥७९४॥

# ડીકાર્શ :

વળી આ=પ્રસ્તુત ગાથામાં બતાવે છે એ, પાત્રનું અન્ય પ્રમાણ છે. તે જ સ્પષ્ટ કરે છે- પોતાના આહારથી નિષ્પન્ન એવું કાલના પ્રમાણથી સિદ્ધ થાય છે અર્થાત્ તે તે તીર્થંકરના કાળના માપથી નક્કી થાય છે. તે માપ કઈ રીતે નક્કી થાય છે, તે જ બતાવે છે – અને એ માન=આ કાલપ્રમાણસિદ્ધ પાત્રનું માપ, શાસ્ત્રકારો ઉદરના પ્રમાણ વડે કહે છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

## ભાવાર્થઃ

વળી પાત્રનું બીજું માપ કાલપ્રમાણસિદ્ધ છે, અર્થાત્ પ્રથમ તીર્થંકરના સમયે તેમના કાળ પ્રમાણે પાત્રનું માપ સિદ્ધ થયેલ હોય છે અને ચરમ તીર્થંકરના સમયે તેમના કાળ પ્રમાણે પાત્રનું માપ સિદ્ધ થયેલ હોય છે. વળી આ કાલપ્રમાણસિદ્ધ પાત્રનું માપ પણ પોતાના આહારથી નિષ્પન્ન ગ્રહણ કરવાનું છે, અને પોતાના આહારથી નિષ્પન્ન કાલપ્રમાણસિદ્ધ એવું પાત્રનું માપ પણ ઉદરના પ્રમાણ દ્વારા નક્કી થાય છે અર્થાત્ પોતે કેટલું ખાઈ શકે છે, તે ઉપરથી કાલપ્રમાણસિદ્ધ પાત્રના માપનો નિર્ણય થાય છે; અને તે ઉદરના પ્રમાણ દ્વારા પાત્રનું માપ આગળની ગાથામાં દર્શાવે છે. *શ*૭૯૪॥

## અવતરણિકા ઃ

પૂર્વગાથાના અંતે કહ્યું કે અને એ માન ઉદરના પ્રમાણ વડે શાસ્ત્રકારો કહે છે, તેથી હવે તે ઉદરના પ્રમાણ વડે કાલપ્રમાણસિદ્ધ પાત્રનું પ્રમાણ જ બતાવે છે −

#### ગાથા :

# उक्कोसतिसामासे दुगाउअद्धाणमागओ साहू । चउरंगुलूण भरिअं जं पज्जत्तं तु साहुस्स ॥७९५॥

#### અન્વચાર્થઃ

उक्कोसतिसामासे=ઉત્કૃષ્ટ તૃષાના માસમાં दुगाउअद्धाणं=બે ગાઉના અધ્વનથી साहू आगओ=સાધુ આવેલા હોય, चउरंगुलूण भरिअं जं=ચાર અંગુલ ન્યૂન ભરેલું જે (ભોજન) साहुस्स=સાધુને पज्जत्तं तु= પર્યાપ્ત જ થાય, (એ જ પાત્રનું માન છે.)

#### ગાચાર્થ ઃ

ઉત્કૃષ્ટ તૃષાના માસમાં બે ગાઉના માર્ગથી સાધુ આવેલા હોય અને ચાર આંગળ ન્યૂન ભરેલું જે ભોજન સાધુને પર્યાપ્ત જ થાય, એ જ પાત્રનું માન છે.

#### રીકા :

उत्कृष्टतृङ्मासे-ज्येष्ठादौ द्विगव्यूताध्वनः आगतः साधुः, एवं कालाध्वभ्यां खिन्नः, तस्यास्य (?तस्यास्यं) चतुरङ्गुलन्यूनं भृतं सत् सद्रवाहारस्य यत् पर्याप्तमेव साधोर्भवति भोजनम्, एतदेव मानमस्येति गाथार्थ: ॥७९५॥

## नोंध ः

टीडामां तस्यास्य છे, तेने स्थाने तस्यास्यं होतुं कोई.

#### રીકાર્થઃ

જેઠ આદિ ઉત્કૃષ્ટ તૃષાના માસમાં બે ગાઉના માર્ગથી સાધુ આવેલા હોય, આ પ્રમાણે કાળ અને અધ્વનથી ખિન્ન હોય=ગ્રીષ્મકાળ અને બે ગાઉના માર્ગથી થાકેલા હોય; સદ્રવ આહારવાળા તેનું આસ્ય=ઢીલા આહારવાળા તે પાત્રનું મુખ, ચાર આંગળ ન્યૂન ભરેલું છતું જે ભોજન સાધુને પર્યાપ્ત જ થાય, એ જ આનું માન છે≕કાલપ્રમાણસિદ્ધ પાત્રનું માપ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. Ⅱ૭૯૫Ⅱ

અવતરણિકા :

आह च 🗕

#### અવતરણિકાર્થ :

્પૂર્વગાથામાં પાત્રનું પ્રમાણ બતાવ્યું. તેમાં જ અપવાદ જણાવવા 'आह च'થી કહે છે –

ગાથા :

# एवं (?एयं) चेव पमाणं सविसेसयरं अणुग्गहपवत्तं । कतारे दुब्भिक्खे रोहगमाईसु भइअव्वं ॥७९६॥

### અન્વચાર્થઃ

अणुग्गहपवत्तं=અનુગ્રહમાં પ્રવૃત્ત એવું एयं चेव पमाणं=આ જ (પાત્રનું) પ્રમાણ सविसेसयरं=સવિશેષતર થાય છે. कंतारे दुब्भिक्खे रोहगमाईसु=કાંતારમાં, દુર્ભિક્ષમાં, રોધકાદિમાં भइअव्वं=ભજના કરવી.

नोंध ः

મૂળગાથામાં एवं છે, તેને સ્થાને ટીકા પ્રમાણે एयं હોવું બોઇએ.

## ગાથાર્થ ઃ

અનુગ્રહમાં પ્રવૃત્ત એવું આ જ પાત્રનું પ્રમાણ મોટું થાય છે. જંગલમાં, દુકાળમાં, રોધકાદિમાં વિકલ્પ જાણવો.

## રીકા ઃ

एतदेव=अनन्तरोदितं प्रमाणं भाजनस्य सविशेषतरं प्रमाणमनुग्रहप्रवृत्तं द्वितीयपदेनेत्यर्थः, आह च-कान्तारे दुर्किंभक्षे रोधकादिषु=रोधकतदन्यभयेषु भजितव्यम्=अधिकतरमपि भवतीति गाथार्थः ॥७९६॥ ★ ''अधिकतरमपि''मां 'अपि'शे अ लखाववुं छे डे रोधड वगेरे विषम संयोगे होय त्यारे साधु पात्र अधिडतर पश प्रमाखवालुं राजे, ते सिवाय न राजे.

# રીકાર્થ ઃ

દ્વિતીયપદથી≕અપવાદથી, અનુગ્રહમાં પ્રવૃત્ત એવું આ જ≕પૂર્વમાં કહેવાયેલું જ, ભાજનનું પ્રમાણ સવિશેષતર પ્રમાણવાળું થાય છે. તે અપવાદનાં સ્થાનો જ આદ્વ च થી બતાવે છે – કાન્તારમાં=જંગલમાં, દુર્ભિક્ષમાં=દુકાળમાં, રોધકાદિમાં=રોધક કે તેનાથી અન્ય ભયોમાં, ભજના કરવી=અધિકતર પણ થાય છે= કાલપ્રમાણસિદ્ધ પાત્રથી વધારે મોટા પ્રમાણવાળું પણ પાત્ર થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

## ભાવાર્થ ઃ

ગાથા ૭૯૩થી ૭૯૫માં બતાવેલ મધ્યમ અને ઉત્કૃષ્ટ પ્રમાણવાળા પાત્રનું માપ, આપત્તિકાળમાં સાધુઓના અનુગ્રહની પ્રવૃત્તિ નિમિત્તે સવિશેષતર થાય છે. અનુગ્રહપ્રવૃત્તનું તાત્પર્ય ખોલતાં કહે છે કે અપવાદથી અર્થાત્ દુકાળ વગેરે પ્રસંગોમાં સાધુએ બીજા સાધુઓને ઉપકાર કરવા માટે અપવાદથી મોટું પાત્ર રાખવાનું છે; અને અપવાદથી અનુગ્રહમાં પ્રવૃત્ત એવું પાત્ર મોટું રાખવાનાં કારણો જ બતાવે છે –

જંગલ હોય, દુકાળ હોય કે રોધક હોય અર્થાત્ નગર શત્રુઓથી ઘેરાયેલું હોય, કે તે સિવાય નગરમાં પૂર આવ્યું હોય, વગેરે ભયો હોય, ત્યારે ગોચરી દુર્લભ થવાથી કેટલાક સાધુઓને આહાર પ્રાપ્ત ન પણ થાય. તે સમયે પોતાના ઉદરના પ્રમાણ કરતાં મોટા પ્રમાણવાળું પાત્ર હોય તો, કોઈક સાધુને કોઈક સ્થાને

550

નિર્દીષ ગોચરી પોતાના ઉદરના પ્રમાણથી અધિક પ્રાપ્ત થતી હોય તો મોટા પાત્રમાં વહોરી શકાય; આમ, સવિશેષતર પાત્ર અન્ય સાધુને સંયમપાલનરૂપ અનુગ્રહ કરવામાં ઉપકારક થઈ શકે છે. માટે આવા સંયોગો વારંવાર આવતા હોય તો અપવાદથી સાધુ અધિકતર માનવાળું પાત્ર પગ્ન રાખે. **II૭૯૬**II

### <mark>आथ</mark>ाः :

# वेआवच्चकरो वा णंदीभाणं धरे उवग्गहिअं । सो खलु तस्स विसेसो पमाणजुत्तं तु सेसाणं ॥७९७॥

## અન્વચાર્થ ઃ

वेआवच्चकरो वा=અથવા વૈયાવૃત્ત્યકર उवग्गहिअं=ઔષગ્રહિક એવા णंदीभाणं=નાંદીભાજનને धरे=ધારશ કરે છે. सो खलु=ખરેખર તે=નાંદીભાજનનો ઉપયોગ, तस्स=તેને=વૈયાવૃત્ત્ય કરનાર સાધુને, विसेसो=વિશેષ હોય છે, सेसाणं तु=વળી શેષ સાધુઓને •पमाणजुत्तं=પ્રમાણયુક્ત હોય છે.

## ગાથાર્થ ઃ

અથવા વૈયાવૃત્ત્ય કરનાર સાધુ ઔપગ્રહિક ઉપધિરૂપ નાંદીભાજનને ધારણ કરે છે. ખરેખર નાંદીભાજનનો ઉપચોગ વૈયાવૃત્ત્ય કરનાર સાધુને વિશેષ હોય છે, વળી શેષ સાધુઓને પ્રમાણચુક્ત હોય છે.

## ટીકા ઃ

वैयावृत्त्यकरो वा विपुलनिर्ज्जरार्थं नान्दीभाजनं महाप्रमाणं धारयति औपग्रहिकं, नौधिकं, स खलु तस्य=वैयावृत्त्यकरस्य विशेष:, प्रमाणयुक्तं तु शेषाणां साधूनामिति गाथार्थ: ॥७९७॥

# ડીકાર્શ ઃ

અથવા વૈયાવૃત્ત્ય કરનાર સાધુ વિપુલ નિર્જરાના અર્થે ઔપગ્રહિક એવા મહા પ્રમાણવાળા નાંદીભાજનને ધારણ કરે છે, ઔઘિક નહિ; ખરેખર તે≕નાંદીભાજનનો ઉપયોગ, તેને=વૈયાવૃત્ત્ય કરનાર સાધુને, વિશેષ હોય છે, વળી શેષ સાધુઓને પ્રમાણયુક્ત હોય છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

## અવતરણિક્રા ઃ

नान्दीभाजनप्रयोजनमाह –

## અવતરણિકાર્થ ઃ

હવે ઔપગ્રહિક એવા નાંદીભાજનને ધારણ કરવાના પ્રયોજનને કહે છે –

भाषाः :

दिज्जाहि भाणपूरं तु रिद्धिमं कोइ रोहमाईसु । तहियं तस्सुवओगो सेसं कालं पडिक्कट्ठो ॥७९८॥

### અન્વચાર્થઃ

रोहमाईसु=રોધકાદિમાં कोइ रिद्धिमं=કોઈક ઋદ્ધિમાન भाणपूरं तु=ભાજનપૂરને જ=પાત્ર ભરેલા ભોજનને જ, दिज्जाहि=આપે, तहियं=त्यां=તेવા રોધકાદિમાં, तस्स=તેનો=નાંદીભાજનનો, उवओगो=ઉપયોગ છે; सेसं कालं=શેષ કાલને વિષે (નાંદીભાજનનો ઉપયોગ) पडिक्कट्ठो=પ્રતિક્રૂષ્ટ છે,

★ 'તુ' एवકાર અર્થક છે, અને તે एवકારથી એ પ્રાપ્ત થાય કે આખું પાત્ર ભરીને જ આપે, અધૂરું નહીં. ગાથાર્થ :

રોધકાદિમાં કોઈક ૠદ્ધિમાન પાત્ર ભરેલું ભોજન જ આપે, તેવા રોધકાદિમાં નાંદીભાજનનો ઉપયોગ છે; શેષ કાલમાં નાંદીભાજનનો ઉપયોગ નિષિદ્ધ છે.

## રીકા :

दद्याद् यस्माद्भाजनपूरमेव ऋद्भिमान् कश्चित् नौवित्तकादिः रोधकादिष्वापद्विशेषेषु, तत्र=रोधकादौ तस्य=नान्दीभाजनस्योपयोगः, शेषकालं प्रतिकुष्टः तस्योपयोग इति गाथार्थः ॥७९८॥

★ ''**રોધकादिषु**''માં 'आदि' પદથી દુષ્કાળાદિ અન્ય આપત્તિઓનું ગ્રહણ કરવું છે.

# ડીકાર્શ :

જે કારણથી રોધકાદિ આપત્તિવિશેષોમાં નૌવિત્તકાદિ કોઈ ઋદ્ધિવાળો ભાજનપૂરને જ≕આખું ભાજન ભરેલા ભોજનને જ, આપે, ત્યાં=તેવા રોધકાદિમાં, તેનો=નાંદીભાજનનો, ઉપયોગ છે; શેષકાલને વિષે તેનો=નાંદીભાજનનો, ઉપયોગ પ્રતિષેધાયેલો છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થઃ

ગાથા ૭૯૬માં કહ્યું કે સાધુઓ રોધકાદિ આપત્તિઓમાં અપવાદથી ઉદરના પ્રમાણ કરતાં મોટા પ્રમાણવાળું પાત્ર રાખે. તેથી એ પ્રાપ્ત થાય કે મોટું પાત્ર ઉપલબ્ધ હોય તો નાંદીભાજન રાખવાની જરૂર રહેતી નથી; કેમ કે તે મોટા પાત્રમાં જ ગોચરી લાવે અથવા નિર્જરાના અર્થી વૈયાવચ્ચ કરનાર સાધુ મોટા પાત્રને બદલે ઔપગ્રહિક ઉપધિરૂપ નાંદીભાજનને રાખે, એ જંણાવવા માટે ગાથા ૭૯૭માં '**વા**' કારથી કહ્યું કે વિપુલ નિર્જરાને માટે વૈયાવચ્ચ કરનાર સાધુ મહાપ્રમાણવાળું ઔપગ્રહિક એવું નાંદીભાજન ધારજ્ઞ કરે, અને શેષ સાધુઓ પ્રમાણવાળું નાંદીભાજન ધારણ કરે.

વળી, ગાથા ૭૯૮માં કહ્યું કે નાંદીભાજનનો ઉપયોગ રોધકાદિ આપત્તિવિશેષમાં જ કરવાનો છે, તે સિવાય તેનો ઉપયોગ કરવાનો નિષેધ છે. તેથી શંકા થાય કે રોધકાદિ આપત્તિમાં શેષ સાધુઓને પ્રમાણયુક્ત નાંદીભાજનનો ઉપયોગ કેમ કરવાનો છે ? મહાપ્રમાણવાળા નાંદીભાજનનો કેમ નહીં ? તેનો આશય એ છે કે વૈયાવચ્ચ કરનાર સાધુ કે શેષ સાધુઓ નાંદીભાજનનો ઉપયોગ રોધકાદિ આપત્તિકાળમાં જ કરે, છતાં વૈયાવચ્ચ કરનાર સાધુ મહાપ્રમાણવાળું નાંદીભાજન રાખે, જેથી ઘણા સાધુઓની ગોચરી લાવીને પોતે વિપુલ નિર્જરા પ્રાપ્ત કરી શકે; અને શેષ સાધુઓ પ્રમાણયુક્ત નાંદીભાજન રાખે, જેથી આપત્તિ હોવાને કારણે નિર્દીષ આહાર પોતાના ઉદરના પ્રમાણ કરતાં અધિક પ્રાપ્ત થાય તો અન્ય સાધુઓ માટે લાવી શકાય;

55E

પરંતુ સામાન્ય સંયોગોમાં શેષ સાધુઓ પૂર્વમાં બતાવેલ માપવાળા પાત્રમાં જ પોતાના ઉદરપ્રમાણ આહાર લાવે

અહીં ''નૌવિત્તकादि'' શબ્દનું તાત્પર્ય એ છે કે કોઈ ઋદ્ધિવાળો ગૃહસ્થ ધનાર્જન માટે વારંવાર દેશાટન કરતો હોય, તેવા ગૃહસ્થ પાસે નૌકાની ઘણી સામગ્રી હોય છે, તેથી તેને નૌ=નાવ, ના વિત્તક≔ધનવાળા, અર્થાત 'નૌવિત્તક' કહેવાય છે. અને તેવો નૌવિત્તક ગહસ્થ સાધઓ પ્રત્યે ભક્તિવાળો હોય તો રોધકાદિ આપત્તિમાં સાધઓને ઘણું ભોજન વહોરાવે. અને '**આદિ**' પદથી અન્ય ઋદ્ધિમાન ગહસ્થોનું ગ્રહણ કરવું B. 11969/96211

# અવતરણિકા :

ગાથા ૭૯૩થી ૭૯૮ સુધી પાત્રનું અને નાંદીભાજનનું પ્રમાણમાન દર્શાવ્યું. હવે પાત્રબંધના પ્રમાણમાનને - 62 64

<u> সাথা</u> :

# पत्ताबंधपमाणं भाणपमाणेण होइ कायव्वं । जह(?जा) गंठिम्मि कयम्मी कोणा चतुरंगुला होंति ॥७९९॥

## અન્લકાર્ણ :

भाणपमाणेण=ભાજનના પ્રમાણથી पत्ताबंधपमाणं=પાત્રબંધનું=ઝોળીનું, પ્રમાણ कायव्वं=કર્તવ્ય होड=थाय છे. जा गंठिम्मि कयम्मी=यावद्व श्रंथि કराये छते कोणा चत्रंगुला=डोशो=ओणीना भे भुशा, ચાર અંગુલ होંતિ=થાય, (તેટલું પાંત્રબંધનું પ્રમાણ છે.)

## ગાશાર્થ :

ભાજનના પ્રમાણથી પાત્રબંધનું પ્રમાણ કર્તવ્ય થાય છે. ચાવદ બે ગાંઠ કરાયે છતે ઝોળીના બે ખુણા ચાર આંગળ થાય, તેટલું પાત્રબંધનું પ્રમાણ છે.

# रीकाः

पात्रबन्धप्रमाणं, किमित्याह-भाजनप्रमाणेन करणभूतेन भवति कर्त्तव्यं, किंविशिष्टमित्याह-यावद् ग्रन्थौ कृते सति कोणौ चतुरङ्गलौ भवतः, त्रिकालविषयत्वात् सूत्रस्यापवादिकमिदं, सदा ग्रन्थ्य-भावादिति गाथार्थ: ॥७९९॥

# नोंधः

મૂળગાથામાં जह છે તેને સ્થાને ટીકા પ્રમાણે जા હોવું જોઈએ.

# રીકાર્થ :

પાત્રબંધનું પ્રમાણ, શં ? એથી કહે છે – કરણભૂત એવા ભાજનના પ્રમાણ વડે પાત્રબંધનું પ્રમાણ કર્તવ્ય થાય છે.

વ્રતસ્થાપનાવસ્તુક / 'यथा पालयितव्यानि' દ્વાર / પેટા દ્વાર : 'ઉપકરણ' / ગાથા ७૯૯-૮૦૦

કેવું વિશિષ્ટ છે ? અર્થાત્ પાત્રબંધનું પ્રમાણ ભાજનના પ્રમાણથી કેટલું મોટું છે ? એથી કહે છે – યાવદ્ બે ગાંઠ કરાયે છતે બે કોણ ચાર અંગુલવાળા થાય.

સૂત્રનું ત્રિકાલવિષયપણું હોવાથી આ≕ઉપરમાં બતાવેલ પાત્રબંધનું પ્રમાણ, અપવાદિક છે; કેમ કે સદા ગ્રંથિનો અભાવ છે અર્થાત્ દરેક કાળમાં ઝોળીની ગાંઠ કરવાની હોતી નથી, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

## ભાવાર્થ ઃ

પાત્રબંધનું પ્રમાશ સાધનભૂત એવા ભાજનના પ્રમાણથી કરવું જોઈએ, અને પાત્રબંધનું પ્રમાશ ભાજનથી કંઈક વિશેષ છે, તેથી કહે છે કે ઝોળીની અંદર પાત્રને મૂકીને ઝોળીની ગાંઠ કરતાં ઝોળીના બે ખૂશા પાત્રની ઊંચાઈથી ચાર આંગળ પ્રમાશ ઉપર રહે, તેટલા પ્રમાશવાળી ઝોળી હોવી જોઈએ. આ રીતે ઝોળીનું પ્રમાશ સૂત્રથી કહ્યું, અને ઝોળીના પ્રમાશને બતાવનાર સૂત્ર ત્રશેય કાળના વિષયવાળું છે; કેમ કે દરેક તીર્થંકર ઝોળીનું પ્રમાશ સરખું જ બતાવે છે.

વળી ઝોળીને ગાંઠ બાંધવાનો વ્યવહાર પાછળથી થયેલો હોવાને કારશે ઝોળીનું આ પ્રમાશ અપવાદિક છે; કેમ કે સદા ગ્રંથિનો અભાવ છે અર્થાત્ ઝોળીને ગાંઠ બાંધવાનો વ્યવહાર હંમેશાં હોતો નથી. આથી ગાંઠ બાંધ્યા વિના ઝોળીના બે ખૂણા પાત્ર કરતાં ચાર આંગળ ઉપર રહે, એ પ્રકારના ઝોળીના માપને દર્શાવનાર સૂત્ર ઉત્સર્ગથી છે; જ્યારે ગાંઠ બાંધ્યા પછી પાત્રથી બે ખૂણા ચાર આંગળ ઉપર રહે, એ પ્રકારના ઝોળીના માપને દર્શાવનાર સૂત્ર અપવાદથી છે. આમ, દરેક તીર્થંકરના કાળમાં અપવાદિક ઝોળીનું પ્રમાશ આ જ હોય છે, અને અપવાદનું કારણ ન હોય ત્યારે ઉત્સર્ગથી ઉપર બતાવેલ પાત્રબંધનું માપ હોય છે. **!!૭૯૯!!** 

ગાથા ઃ

# पत्तट्ठवणं तह गोच्छओ अ पायपडिलेहणी चेव । तिण्हं पि उ प्पमाणं विहत्थि चउरंगुलं चेव ॥८००॥

#### અન્વયાર્થઃ

पत्तट्ठवणं तह=તથા પાત્રસ્થાપન=નીચેનો ગુચ્છો, गोच्छंओ अ=અને ગોચ્છક=ઉપરનો ગુચ્છો, पायपडिलेहणी चेव=અને પાત્રપ્રતિલેખની=ચરવળી, तिण्हं पि उ=વળી ત્રણેયનું પણ प्यमाणं=પ્રમાણ विहत्थि चउरंगुलं चेव=वितस्ति=એક વેંત, અને ચાર અંગુલ છે.

#### ગાથાર્થ ઃ

તથા પાત્રસ્થાપન અને ગુચ્છા અને ચરવળી, વળી ત્રણેયનું પણ પ્રમાણ એક વેંત અને ચાર આંગળ છે.

### રીકા ઃ

पात्रस्थापनमूर्णामयं तथा गोच्छकश्च पात्रप्रतिलेखनी चैव=मुहपोत्ती, एतेषां त्रयाणामपि प्रमाणं प्रस्तुतं वितस्तिश्चतुरङ्गूलं चैव=षोडशाङ्गुलानीति गाथार्थः ॥८००॥

## રીકાર્થ ઃ

તથા ઊનમય પાત્રસ્થાપન અને ગોચ્છક અને પાત્રપ્રતિલેખની=પાત્રની મુહપોત્તિ=ચરવળી ઃ આ ત્રણેનું પણ પ્રસ્તુત પ્રમાણ=ગણનાપ્રમાણ નહીં પરંતુ પ્રમાણમાનરૂપ પ્રસ્તુત માન, વિતસ્તિ=એક વેંત અને ચાર અંગુલ છે=સોળ અંગુલો છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે. IICOOII

## અવતરણિકા ઃ

एतेषां प्रयोजनमाह -

## અવતરણિકાર્થ ઃ

આમના પ્રયોજનને કહે છે, અર્થાત્ ગાથા ૭૯૯-૮૦૦માં પાત્રબંધ, પાત્રસ્થાપન, ગુચ્છા અને પાત્રપ્રતિલેખની : આ ચારનું પ્રમાણમાન દર્શાવ્યું. હવે તે ચારેયના પ્રયોજનને બે ગાથામાં કહે છે –

#### ગાથા :

# रयमाइरक्खणद्वा पत्ताबंधो अ पत्तठवणं च । होइ पमज्जणहेउं तु गोच्छओ भाणवत्थाणं ॥८०१॥

#### અન્વચાર્થઃ

रयमाइरक्खणट्ठा अ=અને ૨૪ વગેરેના રક્ષણના અર્થે पत्ताबंधो=પાત્રબંધ છે, पत्तठवणं च=અને પાત્રસ્થાપન पमज्जणहेउं=પ્રમાર્જનના હેતુથી होइ=હોય છે, गोच्छओ तु=વળી ગોચ્છક भाणवत्थाणं= ભાજનવસ્ત્રોને (પ્રમાર્જવા માટે) હોય છે.

#### ગાથાર્થ :

અને રજ વગેરેના રક્ષણ માટે પાત્રબંધ છે, પાત્રસ્થાપન પ્રમાર્જન માટે હોય છે, વળી ગુચ્છા પાત્રનાં વસ્ત્રોને પ્રમાર્જવા માટે હોય છે.

#### રીકા ઃ

रजःप्रभृतिरक्षणार्थं पात्रबन्धश्चोक्तलक्षणः, पात्रस्थापनं च भवति प्रमार्ज्जनहेतोः, एतन्निमित्तमेव गोच्छकः भाजनवस्त्राणां-पटलादीनामिति गाथार्थः ॥८०१॥

#### રીકાર્શ ઃ

અને ૨જ વગેરેના ૨ક્ષણના અર્થે કહેવાયેલ લક્ષણવાળો પાત્રબંધ છે=ગાથા ૭૯૯માં કહેવાયેલ સ્વરૂપવાળી ઝોળી છે, અને પાત્રસ્થાપન પ્રમાર્જનના હેતુથી હોય છે. ૫ડલા વગેરે રૂપ ભાજનવસ્ત્રોને આના નિમિત્તે જ≔પ્રમાર્જવા માટે જ, ગોચ્છક છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. ॥૮૦૧॥ ગાશા :

# पायपमज्जणहेउं केसरिआ इत्थ होइ नायव्वा । पडलसरूवपमाणाइ संपर्य संपवक्खामि ॥८०२॥

## અન્વચાર્થ :

इत्थ=અહીં=પાત્રપ્રમાર્જનના વિષયમાં, पायपमज्जणहेउं=પાત્રના પ્રમાર્જનના હેતુથી केसरिआ=કેસરિકા= ચરવળી नायव्वा होइ=જ્ઞાતવ્ય થાય છે. संपयं=હવે पडलसरूवपमाणाइ=પડલાના સ્વરૂપ, પ્રમાણાદિને संपवक्खामि=હું કહીશ.

#### ગાથાર્થ :

પાત્રપ્રમાર્જનના વિષયમાં પાત્રના પ્રમાર્જન માટે ચરવળી જાણવી. હવે પડલાનું સ્વરૂપ, પ્રમાણાદિને હું <del>ક</del>હીશ.

#### ટી<del>ક</del>ા ઃ

पात्रप्रमार्ज्जनहेतोः, किमित्याह-केसरिका अत्र भवति ज्ञातव्या, पटलस्वरूपप्रमाणादि आदिशब्दात् प्रयोजनं साम्प्रतं प्रवक्ष्यामीति गाथार्थः ॥८०२॥

## नोंधः

ઓઘનિર્યુક્તિ ગાથા ૬૬૯ની ટીકામાં અને તે સિવાથ પણ ઓઘનિર્યુક્તિમાં અનેક સ્થાનોમાં પાત્રકેસરિકાને પાત્રમુખવસ્ત્રિકા કહેલ છે. વળી બૃ.ક.ભા.ગા. ૩૯૮૩માં પાત્રપ્રત્યુપેક્ષણિકા શબ્દપ્રચોગ કરેલ છે, તેમ જ પ્રસ્તુત ગ્રંથમાં પણ કેટલાચ સ્થાનોમાં 'ચરવળી' વાચક અલગ અલગ શબ્દપ્રયોગ કરેલ છે. તેથી પાત્રકેસરિકા, પાત્રપ્રતિલેખની, પાત્રપ્રત્થુપેક્ષણિકા, પાત્રમુખવસ્ત્રિકા, પાત્રમુહપોત્તી, પાત્રમુખાનંતક : એ સર્વ એકાર્થવાચી શબ્દો છે, અને તે સર્વને વર્તમાનની પરિભાષામાં **'ચરવળી'** કહેવાચ છે.

## રી<del>ક</del>ાર્થ ઃ

પાત્રના પ્રમાર્જનના હેતુથી, શું છે ? એથી કહે છે – અહીં≕પાત્રપ્રમાર્જનના વિષયમાં, કેસરિકા= ચરવળી, જ્ઞાતવ્ય થાય છે. પડલાના સ્વરૂપ, પ્રમાણાદિને, આદ્દિ શબ્દથી પ્રયોજનને, હવે હું કહીશ, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### અવતરણિકા ઃ

પૂર્વગાથામાં ગ્રંથકારે કહ્યું કે પડલાના સ્વરૂપ, પ્રમાણ અને પ્રયોજનને હું કહીશ. તેથી હવે પડલાનું સ્વરૂપ અને ગણનાપ્રમાણ દર્શાવે છે –

#### ગાથા ઃ

जेहिं सविआ ण दीसइ अंतरिओ तारिसा भवे पडला । तिण्णि व पंच व सत्त व कयलीगब्भोवमा लहुगा ॥८०३॥

## અન્વચાર્થ ઃ

जेहिं=જેઓ વડે अंतरिओ=અંતરિત सविआ=સવિતા=સૂર્ય, ण दीसइ=દેખાય નહીં, तारिसा=તેવા પ્રકારના कयलीगब्भोवमा=કદલીના ગર્ભની ઉપમાવાળા, लहुगा=લઘુક=હલકા, (કાળની અપેક્ષાએ) तिण्णि व पंच व सत्त व=ત્રણ કે પાંચ કે સાત पडला=પડલાઓ भवे=હોય છે.

## ગાથાર્થ ઃ

જે પડલાઓ વડે અંતરિત સૂર્ચ દેખાચ નહીં તેવા પ્રકારના, કદલીના ગર્ભની ઉપમાવાળા, હલકા, કાળની અપેક્ષાએ ત્રણ કે પાંચ કે સાત પડલાઓ હોય છે.

٠

## રીકા ઃ

यैः सविता=आदित्यः न दृश्यते अन्तरितः, सामान्येन तादृशानि भवन्ति स्वरूपेण पटलानि, तानि च त्रीणि वा पञ्च वा सप्त वा कालापेक्षया, कदलीगर्भोपमानि=मसृणश्लक्ष्णानि लघूनि=हुलुकानीति गाथार्थः ॥८०३॥

## ડીકાર્શ :

જે પડલાઓ વડે અંતરિત સવિતા=આદિત્ય=સૂર્ય, દેખાતો નથી, સામાન્યથી સ્વરૂપથી તેવા પ્રકારના પડલાઓ હોય છે; અને તેઓ=તે પડલાઓ, કદલીના ગર્ભની ઉપમાવાળા=કોમળ અને સુંવાળાં, લઘુ=હલકા, કાળની અપેક્ષાએ ત્રણ કે પાંચ કે સાત હોય છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

## ભાવાર્થઃ

સામાન્ય રીતે પડલા તેટલા જાડા હોવા જોઈએ કે સૂર્યની સામે રાખવામાં આવે તો પડલામાંથી સૂર્ય દેખાય નહીં; વળી તે પડલા કદલીવૃક્ષના ગર્ભ સમાન કોમળ અને સુંવાળાં હોવા જોઈએ, અને વજનમાં હલકા હોવા જોઈએ. વળી આ પડલા ઋતુ પ્રમાશે ત્રણ, પાંચ અથવા સાત રાખવાના હોય છે, જે સ્વયં ગ્રંથકાર આગળમાં વર્ણવશે. II2O3II

## અવતરણિકા ઃ

एतदेव स्पष्टयति –

#### અવતરશિકાર્થ ઃ

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે કાળની અપેક્ષાએ ત્રણ કે પાંચ કે સાત પડલા હોય છે. તેથી કયા કાળમાં કેટલા પડલા હોવા જોઈએ, એને જ સ્પષ્ટ કરે છે –

#### ગાયા ઃ

# गिम्हासु तिन्नि पडला चउरो हेमंत पंच वासासु । उक्कोसगा उ एए एत्तो पुण मज्झिमे वोच्छं ॥८०४॥

## અન્વયાર્થ ઃ

गिम्हासु तिन्नि=ગ્રીષ્મમાં ત્રણ, हेमंत चउरो=હેમંતમાં ચાર, वासासु पंच पडला=વર્ષામાં પાંચ પડલાઓ હોય છે. एए उ=વળી આ=ઋતુ પ્રમાણે ત્રણ-ચાર-પાંચ પડલાઓ બતાવ્યા એ, उक्कोसगा=ઉત્કૃષ્ટ છે. एत्तो पुण=આનાથી પછી मज्झिमे=मध्यમ પડલાઓને वोच्छं=હું કહીશ.

## ગાથાર્થ :

ગ્રીષ્મકાળમાં ત્રણ પડલા, હેમંતૠતુમાં સાર પડલા, અને વર્ષાકાળમાં પાંચ પડલા હોય છે. વળી ૠતુ પ્રમાણે ત્રણ-ચાર-પાંચ પડલા બતાવ્યા એ ઉત્કૃષ્ટ છે. હવે પછી મધ્યમ પડલાઓ કેટલા હોવા જોઈએ, તેને હું કહીશ.

## રીકા ઃ

सामान्येन तादृशानि भवन्ति स्वरूपेण पटलानि, तानि च त्रीणि वा ग्रीष्मेषु, सर्वेष्वेव त्रीणि पटलानि भवन्ति, कालस्यात्यन्तरूक्षत्वात् दुतं पृथिवीरजःप्रभृतिपरिणतेः, तेन पटलभेदायोगादिति । चत्वारि पटलानि हेमन्ते, कालस्य स्निग्धत्वात् विमर्द्देन पृथ्वीरजःप्रभृतिपरिणतेः, तेन पटलभेदायोगादिति । चत्वारि पटलानि हेमन्ते, कालस्य स्निग्धत्वात् विमर्द्देन पृथ्वीरजःप्रभृतिपरिणतेः, तेन पटलभेदसम्भवादिति । पञ्च वर्षासु सर्वास्वेव पटलानि भवन्ति, कालस्यात्यन्तस्निग्धत्वात् अतिचिरेण रजःप्रभृतिपरिणतेः, तेन पटलभेदयोगादिति । उत्कृष्टान्येतानि तत्स्वरूपापेक्षया चेहोत्कृष्टत्वपरिग्रहः, अत्यन्तशोभनानि पटलान्येवं भवन्ति, अतः पुनः=अतः ऊर्ध्वं मध्यमानि वक्ष्ये=मध्यमानि स्वरूपेण पटलानि यावन्ति भवन्ति तावन्ति वक्ष्य इति गाथार्थः ॥८०४॥

# ટ<del>ીકા</del>ર્થ ઃ

सामान्येच......योगात् સામાન્યથી સ્વરૂપથી તેવા પ્રકારના=પૂર્વગાથામાં બતાવ્યા તેવા પ્રકારના, પડલાઓ હોય છે, અને તેઓ=પડલાઓ, ગ્રીષ્મમાં ત્રણ હોય છે. તે જ સ્પષ્ટ કરે છે – સર્વ જ ગ્રીષ્મકાળમાં ત્રણ પડલાઓ હોય છે; કેમ કે કાળનું અત્યંત રૂક્ષપણું હોવાને કારણે જલદી પૃથ્વીની રજ વગેરેની પરિણતિ થાય છે=અચિત્ત થાય છે.

અહીં પ્રશ્ન થાય કે રૂક્ષ કાળ હોવાથી પૃથ્વીની રજ વગેરે જેંલદી પરિણત થાય છે, તે માટે ત્રણ પડલાઓ જ કેમ ? તેથી હેતુ આપે છે –

તેનાથી=પૃથ્વીની રજ વગેરે જલદી પરિશત થવાથી, પડલાના ભેદનો અયોગ છે=પૃથ્વીની રજ વગેરે ત્રણ પડલા ભેદીને અંદર પાત્રા સુધી જઈ શકતા નથી.

'इતિ' ગ્રીષ્મઋતુમાં ત્રણ પડલા રાખવાના પ્રયોજનની સમાપ્તિ અર્થે છે.

चत्वारि......भेदसम्भवात् હેમન્તમાં ચાર પડલાઓ હોય છે; કેમ કે કાળનું સ્નિગ્ધપણું હોવાને કારણે વિમર્દ દ્વારા પૃથ્વીની ૨જ વગેરેની પરિણતિ થાય છે.

સ્નિગ્ધ કાળ હોવાથી પૃથ્વીની રજ વગેરે વિમર્દ દ્વારા પરિશત થાય છે, એટલા માત્રથી ત્રણ પડલાઓને બદલે ચાર પડલાઓ કેમ ? તેથી હેતુ આપે છે – તેનાથી=હેમંતઋતુમાં ત્રણ પડલા હોય તો પૃથ્વીની રજ વગેરેથી, પડલાના ભેદનો સંભવ છે=ત્રણ પડલા ભેદીને પૃથ્વીની રજ વગેરે અંદર પાત્રા સુધી જવાનો સંભવ છે.

'इતિ' હેમંતઋતુમાં ચાર પડલા રાખવાના પ્રયોજનની સમાપ્તિમાં છે.

पञ्च......भेदयोगात् સર્વ જ વર્ષામાં પાંચ પડલાઓ હોય છે; કેમ કે કાળનું અત્યંત સ્નિગ્ધપણું હોવાને કારણે અતિચિર વડે=લાંબા કાળ વડે, રજ વગેરેની પરિણતિ થાય છે.

અતિસ્નિગ્ધ કાળ હોવાથી લાંબા કાળે પૃથ્વીની રજ વગેરે અચિત્ત થાય છે, એટલા માત્રથી ત્રણ કે ચાર પડલાઓને સ્થાને પાંચ પડલાઓ શા માટે ? તેથી હેતુ આપે છે –

તેનાથી≔રજ વગેરેની અપરિણતિ હોવાથી, પડલાના ભેદનો યોગ છે, અર્થાત્ પૃથ્વીની રજ વગેરેમાં રહેલો ભેજ ચાર પડલાને ભેદીને પાત્રાને સ્પર્શે છે.

'इતિ' વર્ષાઋતુમાં પાંચ પડલા રાખવાના પ્રયોજનની સમાપ્તિ અર્થક છે.

उत्कृष्ट.....परिग्रहः આ=ઉપરમાં બતાવેલ ત્રણ-ચાર-પાંચ પડલાઓ, ઉત્કૃષ્ટ છે; અને તેના સ્વરૂપની અપેક્ષાથી=પડલાની સંખ્યાની અપેક્ષાએ નહીં પરંતુ પડલાના સ્વરૂપની અપેક્ષાએ, અહીં=ઉપર બતાવેલ ત્રણ-ચાર-પાંચ પડલામાં, ઉત્કૃષ્ટત્વનો પરિગ્રહ છે. તે જ સ્પષ્ટ કરે છે –

अत्यन्त......भवन्ति અત્યંત શોભન પડલાઓ આવા પ્રકારના હોય છે અર્થાત્ જીવરક્ષા માટે અત્યંત ઉપકારક થાય તેવા પડલાઓ ગાથા ૮૦૩માં બતાવ્યા એવા પ્રકારના સ્વરૂપવાળા હોય છે.

अतः.....गाथार्थः આનાથી ઊર્ધ્વ મધ્યમને હું કહીશ≕સ્વરૂપથી મધ્યમ પડલાઓ જેટલા હોય છે તેટલાને હું કહીશ, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

★ જીવરક્ષા માટે ઉપયોગી હોય એટલી બાડાઈવાળા પડલા ઉલ્કૃષ્ટ કહેવાય, અને તેનાથી ન્યૂન બાડાઈવાળા પડલા મધ્યમ, અને તે મધ્યમથી પણ ન્યૂન બાડોઈવાળા પડલા બધન્ય કહેવાય.

# ભાવાર્થ ઃ

ગાથા ૮૦૩માં દર્શાવ્યા તેવા સ્વરૂપવાળા પડલા સામાન્યથી હોય છે; અને તેવા જાડા પડલા હોય તો, સાધુ ઉનાળામાં ત્રણ પડલા રાખે છે; કેમ કે ઉનાળાનો કાળ રૂક્ષ હોવાથી પૃથ્વીની રજ વગેરે જલદી અચિત્ત થાય છે. તેથી સચિત્ત પૃથ્વીની રજ વગેરે ત્રણ પડલાને ભેદીને પાત્રા સુધી પહોંચી શક્તી નથી; પરંતુ ત્રણથી ઓછા પડલા રાખવામાં આવે તો સચિત્ત રજ વગેરે પડલાને ભેદીને ઝોળીની અંદર રહેલ પાત્રાને લાગે છે, જેથી પાત્રા લેતી વખતે તે રજના જીવોને કિલામણા થવાનો સંભવ છે.

વળી, ઉનાળા કરતાં હેમંતઋતુનો કાળ સ્નિગ્ધ હોવાને કારશે સાધુ હેમંતઋતુમાં ચાર પડલા રાખે છે; કેમ કે ત્રણ પડલા રાખવામાં આવે તો સચિત્ત પૃથ્વીરજ વગેરેનો ભેજ ઝોળીની અંદર રહેલ પાત્રાને સ્પર્શે, પરંતુ ચાર પડલા હોય તો પડલા ઉપર લાગેલ રજ સ્વભાવથી જ તે તે પડલા સાથે વિમર્દ પામીને અંદરના ચોથા પડલા સુધીમાં અચિત્ત થઈ જાય, જેથી અંદર રહેલ પાત્રાને તે સચિત્ત રજ લાગે નહિ.

વળી, સાધુઓ ચોમાસામાં પાંચ પડલા રાખે છે; કેમ કે હેમંતઋતુ કરતાં વર્ષાઋતુનો કાળ અતિ સ્નિગ્ધ હોવાથી સચિત્ત રજ વગેરે લાંબાકાળે અચિત્ત થાય છે. આથી પાંચથી ઓછા પડલા હોય તો સચિત્ત પૃથ્વીની રજ વગેરે પડલાને ભેદીને પાત્રાને લાગી જાય. આમ, જે પડલાઓ દ્વારા અંતરિત સૂર્ય ન દેખાય તેવા જાડા પડલાઓ સ્વરૂપની અપેક્ષાએ ઉત્કૃષ્ટ છે, પરંતુ સંખ્યાની અપેક્ષાએ જઘન્ય છે; કેમ કે આવા પડલાઓ ઋતુ પ્રમાણે ત્રણ, ચાર અને પાંચ રાખવાના હોય છે; અને આવા ઉત્કૃષ્ટ પડલાઓ સંયમજીવન માટે અત્યંત સુંદર છે; કેમ કે તેવા પડલાથી ષટ્જીવનિકાયની રક્ષા સમ્યગ્ થઈ શકે છે. આમ છતાં સાધુને આવા ઉત્કૃષ્ટ પડલા બને તેવું વસ્ત્ર નિર્દોષ ન મળે તો મધ્યમ પણ ગ્રહણ કરે; પરંતુ તેવા મધ્યમ પડલા ઉત્કૃષ્ટ પડલા કરતાં એકેક વધારે રાખે, જેનું વર્શન આગળની ગાથામાં ગ્રંથકાર કરશે. II208II

ગાથા ઃ

# गिम्हासु हुंति चउरो पंच य हेमंति छच्च वासासु । एए खलु मज्झिमगा एत्तो उ जहन्नए वोच्छं ॥८०५॥

## અન્વચાર્થઃ

गिम्हासु चउरो= श्रीष्भમાં ચાર, हेमंति य पंच= અને હેમંતમાં પાંચ, वासासु छच्च= અને વર્ષામાં છ (પડલાઓ) हुंति= હોય છે. एए खलु= ખરેખર આ = ઋતુ પ્રમાણે ચાર-પાંચ-છ પડલાઓ બતાવ્યા એ, मज्झिमगा= મધ્યમ છે. एत्तो उ= આનાથી ઉપર जहन्नए= જઘન્ય પડલાઓને वोच्छं= હું કહીશ.

ગાથાર્થ ઃ

ગ્રીષ્મકાળમાં ચાર પડલા, હેમંતકાળમાં પાંચ પડલા અને વર્ષાકાળમાં છ પડલા હોય છે. ખરેખર ૠતુ પ્રમાણે ચાર-પાંચ-છ પડલા બતાવ્યા એ મધ્યમ છે. હવે પછી જઘન્ય પડલાઓ કેટલા હોવા જોઈએ, તેને હું કહીશ.

## રીકા ઃ

ग्रीष्मेषु भवन्ति चत्वारि प्रयोजनं पूर्ववत्, पञ्च हेमन्ते प्रयोजनं पूर्ववदेव, षट् च वर्षासु प्रयोजनं पूर्ववत्, एतानि खलु मध्यमानि पटलान्येवं भवन्ति, तेषां प्रभूततराणामेव स्वकार्यसाधनात्, अतस्तु= अत ऊर्ध्वम् जघन्यानि स्वरूपेण पटलानि यावन्ति भवन्ति तावन्ति वक्ष्य इति गाथार्थ: ॥८०५॥

## ટીકાર્થઃ

ગ્રીષ્મમાં ચાર પડલાઓ હોય છે, તેનું પ્રયોજન પૂર્વની જેમ છે=પૂર્વગાથાની જેમ છે. હેમંતમાં પાંચ પડલાઓ હોય છે, તેનું પ્રયોજન પૂર્વની જેમ જ છે; અને વર્ષામાં છ પડલાઓ હોય છે, તેનું પ્રયોજન પૂર્વની જેમ છે. ખરેખર આ મધ્યમ પડલાઓ આવા પ્રકારના=ઉત્કૃષ્ટ પડલા કરતાં એક-એક પડલા ત્રણેય ઋતુમાં વધારે હોય તો જ જીવરક્ષાનું કારણ બને એવા પ્રકારના, હોય છે; કેમ કે પ્રભૂતતર જ તેઓનું સ્વકાર્યનું સાધન છે=ઉત્કૃષ્ટ પડલા કરતાં એકેક વધારે જ મધ્યમ પડલાઓ જીવરક્ષારૂપ પોતાના કાર્યને સાધનાર છે. આનાથી ઊર્ધ્વ સ્વરૂપથી જઘન્ય પડલાઓ જેટલા હોય છે, તેટલાને હું કહીશ, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. IIટOપII ગાચા :

# गिम्हासु पंच पडला छप्पुण हेमंति सत्त वासासु । तिविहम्मि कालछेए पायावरणा भवे पडला ॥८०६॥

### અન્વચાર્થ ઃ

गिम्हासु पंच= ગ્રીષ્મમાં પાંચ, हेमंति छप्पुण=વળી હેમંતમાં છ, वासासु सत्त=વર્ષામાં સાત पडला= પડલાઓ (જધન્ય) છે. तिविहम्मि कालछेए= ત્રણ પ્રકારના કાળના છેદમાં पडला= પડલાઓ पायावरणा= પાત્રના આવરણ भवे=થાય છે.

## ગાચાર્થ ઃ

ગ્રીષ્મકાળમાં પાંચ, વળી હેમંતકાળમાં છ, વર્ષાકાળમાં સાત પડલાઓ જઘન્ચ છે. ત્રણ પ્રકારના કાળના ભેદમાં પડલાઓ પાત્રના આવરણરૂપ થાય છે.

## કીસા ઃ

ग्रीष्मेषु पञ्च पटलानि षट् पुनर्हेमन्ते सप्त वर्षासु, त्रयाणामपि प्रयोजनं पूर्ववत्, एवं त्रिविधे कालच्छेदे पात्रावरणानि भवन्ति पटलानि, समासप्रयोजनमेतदेतेषामिति गाथार्थ: ॥८०६॥

## ડીકાર્શ ઃ

ગ્રીષ્મમાં પાંચ, વળી હેમંતમાં છ, વર્ષામાં સાત પડલાઓ હોય છે. ત્રણેયનું પણ પ્રયોજન પૂર્વની જેમ છે=ગાથા ૮૦૪માં બતાવ્યું તેમ જાણવું. આ રીતે ત્રણ પ્રકારવાળા કાળના છેદમાં=ભેદમાં, પડલાઓ પાત્રનું આવરણ થાય છે. આ આમનું સમાસથી પ્રયોજન છે=પૃથ્વીની રજ વગેરે પાત્રને ન સ્પર્શે એ પડલાઓનું સંક્ષેપથી કારણ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. ॥૮૦૬॥

### અવતરશિકાઃ

उद्दिष्टसङ्ख्याभेदभावात् सङ्ख्यामानमभिधायैतेषामेव प्रमाणमानमाह -

## અવતરણિકાર્થ :

ઉદ્દિષ્ટ એવા પડલાની સંખ્યાના ભેદના ભાવથી=કથનથી, સંખ્યામાનને કહીને, આમના જ≕પડલાઓના જ, પ્રમાણમાનને કહે છે –

#### <u> भावार्थ</u>ः

પ્રસ્તુતમાં પડલાનો પ્રસ્તાવ ચાલે છે. તેથી પડલાને ઉદ્દેશીને ગાથા ૮૦૩માં પડલાનું સ્વરૂપ દર્શાવ્યું. તેથી ઉદ્દિષ્ટ એવા પડલાના સંખ્યાના પ્રકાર કહેવા દારા ગાથા ૮૦૪થી ૮૦૬માં કેવા પ્રકારના પડલા કઈ ઋતુમાં કેટલા વાપરવા જોઈએ ? એ પ્રકારે પડલાનું ગણનાપ્રમાણ બતાવ્યું. હવે પડલા કેટલા લાંબા-પહોળા હોવા જોઈએ ? એ પ્રકારે પડલાનું માનપ્રમાણ બતાવે છે – ગાથા :

# अड्ढाइज्जा हत्था दीहा छत्तीसअंगुला रुंदा । बिइअं पडिग्गहाओ ससरीराओ य निष्फन्नं ॥८०७॥

## અન્વચાર્થ :

अड्डाइज्जा हत्या=અઢી હાથ दीहा=દીર્ઘ, छत्तीसअंगुला रुंदा=છત્રીસ આંગળ વિસ્તીર્ણ; बिइअं=બીજું (પડલાનું પ્રમાણ) पडिग्गहाओ=પ્રતિગ્રહથી=ભાજનથી, ससरीराओ य=અને પોતાના શરીરથી निष्फन्नं=નિષ્પન્ન હોય છે.

## ગાથાર્થ ઃ

અઢી ઢાથ લાંબા અને છત્રીસ આંગળ પઢોળા; બીજું પડલાનું પ્રમાણ પાત્રથી અને પોતાના શરીરથી નિષ્પન્ન હોય છે.

## કી<del>ક</del>ા ઃ

अर्द्धतृतीया हस्ता दीर्घाणि=आयतानि षट्त्रिंशदङ्गुलानि रुन्दानि=विस्तीर्णानि, द्वितीयं पटलमानं प्रतिग्रहाद्=भाजनात् स्वशरीराच्च निष्पन्नम्, एतदुभयोचितमिति गाथार्थः ॥८०७॥

## ડીકાર્શ ઃ

અઢી હાથ દીર્ઘ=આયત=લાંબા, છત્રીશ આંગળ વિસ્તીર્ણ=પહોળા, પડલાઓ હોય છે. બીજું પડલાનું માન પ્રતિગ્રહથી=ભાજનથી, અને પોતાના શરીરથી નિષ્પન્ન હોય છે. આ ઉભય=બંને પડલાનું પ્રમાણ, ઉચિત છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. IIટ૦૭II

## અવતરણિકા ઃ

एतत्प्रयोजनमाह --

## અવતરણિક્કાર્થ ઃ

```
આના≔પડલાના, પ્રયોજનને કહે છે –
```

## ગાથા ઃ

# पुष्फफलोदगरयरेणुसउणपरिहारपायरक्खट्ठा । लिंगस्स य संवरणे वेओदयरक्खणे पडला ॥८०८॥

## અન્વચાર્થઃ

पुष्फफलोदगरवरेणुसउणपरिहारपायस्क्खट्ठा=પુષ્પ, ફળ, ઉદક, રજોરેણુ, શકુનના પરિહારના=પક્ષીની વિષ્ટાના, પાતથી રક્ષણ અર્થે, लिंगस्स य संवरणे=અને લિંગના સંવરણમાં=ઢાંકવામાં, वेदोदयरक्खणे= વેદોદયના રક્ષણમાં पडला=પડલાઓ (ઉપયોગી) છે. ગાથાર્થ :

ફૂલ, ફળ, પાણી, રજકણ, પક્ષીની વિષ્ટા પાત્રમાં પડે તેનાથી રક્ષણ માટે, અને લિંગ ઢાંકવા માટે, વેદોદચના રક્ષણમાં પડલાઓ ઉપયોગી છે.

## રીકા ઃ

पुष्पफलोदकरजोरेणुशकुनपरिहारः=काकादिपुरीषः एतद्रक्षार्थं, लिङ्गस्य च संवरणे=संरक्षणे=स्थगने वेदोदयरक्षणे=स्त्रीपुंवेदोदयरक्षणविषये पटलान्युपयोगीनीति गाथार्थः ॥८०८॥

## રીકાર્થઃ

પુષ્પ, ફળ, પાણી, રજોરેશુ, શકુનનો પરિહાર≕કાકાદિનો પુરીષ≕કાગડા વગેરેનો મળત્યાગ; આનાથી રક્ષાર્થે≕આ સર્વ પાત્રમાં પડે તેનાથી રક્ષણ માટે, અને લિંગના સંવરણમાં≕સંરક્ષણમાં≕સ્થગનમાં અર્થાત્ પુરુષચિદ્ધને ઢાંકવા માટે, વેદોદયના રક્ષણમાં=સ્ત્રી-પુરુષના વેદના ઉદયના રક્ષણના વિષયમાં, પડલાઓ ઉપયોગી છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. ⊪૮૦૮॥

## અવતરણિક્રાઃ

रजस्त्राणप्रमाणमाह --

## અવતરણિકાર્થ :

હવે રજસ્ત્રાણના પ્રમાણને=માપને, કહે છે –

#### গামা :

# माणं तु रयत्ताणे भाणपमाणेण होइ निप्फन्नं । पायाहिणं करिंतं मज्झे चउरंगुलं कमइ ॥८०९॥

#### અન્વચાર્થ ઃ

रयत्ताणे तु=વળી રજસ્ત્રાણ વિષયક माणं=માન भाणपमाणेण=ભાજનના પ્રમાણથી निष्फन्नं=નિષ્પન્ન होइ=હોય છે. (અને તે ભાજનના પ્રમાણથી નિષ્પન્ન એવું માન જ બતાવે છે ---) पायाहिणं कर्रितं=પ્રાદક્ષિણ્યને કરતું=પાત્રની પ્રદક્ષિણાને કરતું રજસ્ત્રાણ, मज्झे=મધ્યમાં चउरंगुलं=ચાર અંગુલ कमइ=ક્રમે છે=અધિક રહે છે.

#### ગાથાર્થઃ

વળી રજસ્ત્રાણ વિષયક માન ભાજનના પ્રમાણથી નિષ્પન્ન હોય છે, અને તે આ પ્રમાણે-પાત્રની પ્રદક્ષિણા કરતું રજસ્ત્રાણ મધ્યમાં ચાર આંગળ અધિક રહે છે. ડીકા ઃ

मानं तु रजस्त्राणे=रजस्त्राणविषयं भाजनप्रमाणेन भवति निष्पन्नं, तच्चैवं वेदितव्यमित्याह-प्रादक्षिण्यं कुर्वत् पुष्पकादारभ्य पात्रस्य मध्ये चतुरङ्गुलमिति मुखे चत्वार्यङ्गुलानि यावत् ऋमति= अधिकं तिष्ठतीति गाथार्थ: ॥८०९॥

# રીકાર્થઃ

વળી રજસ્ત્રાણના વિષયવાળું માન ભાજનના પ્રમાણથી નિષ્પન્ન હોય છે, અને તે=ભાજનના પ્રમાણથી નિષ્પન્ન એવું માન, આ પ્રમાણે જાણવું. એને કહે છે – પ્રાદક્ષિણ્યને કરતું=પાત્રની ચારેય બાજુથી વીંટાતું એવું રજસ્ત્રાણ, પાત્રના પુષ્પકથી આરંભીને=પાત્રના નાભિપ્રદેશથી માંડીને, મધ્યમાં ચાર અંગુલ=મુખમાં ચાર અંગુલો સુધી, ક્રમે છે=અધિક રહે છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. II૮૦૯II

# અવતરણિ<del>ક</del>ા ઃ

एतत्प्रयोजनमभिधत्ते -

અવતરણિકાર્શ ઃ

આના=રજસ્ત્રાણના, પ્રયોજનને કહે છે –

भाषाः :

# मूसगरयउकेरे वासे सिण्हा रए अ रक्खद्वा । होंति गुणा स्यत्ताणे एवं भणियं जिणिंदेहिं ॥८१०॥

## અન્વચાર્થઃ

मूसगरयउक्केरे=भूषકરજના ઉત્કરની=ઉનાળામાં અને શિયાળામાં ઉંદર વડે ખોદાયેલ રજના ઢગલાની, वासे अ=અને વર્ષામાં सिण्हा रए=ઝાકળની રજની रक्खद्वा=રक्षा અર્થે रयत्ताणे=રજસ્ત્રાણ હોતે છતે गुणा होति=ગુણો થાય છે, एवं=એ પ્રમાણે जिणिदेहिं=જિનેન્દ્રો વડે भणियं=કહેવાયું છે.

ગાથાર્થ :

ગ્રીષ્માદિ ૠતુમાં ઉંદર વડે ખોદાચેલ રજના ઢગલાની અને વર્ષાૠતુમાં ઝાકળનાં બિંદુઓની રક્ષા માટે, રજસ્ત્રાણ ધારણ કરાચે છતે ચારિત્રની વૃદ્ધિ આદિ ગુણો થાય છે, એ પ્રમાણે જિનેન્દ્રો વડે કહેવાચું છે.

## ટીકા ઃ

भूषकरजउत्कर इति षष्ठ्यर्थे सप्तमी, मूषकरजउत्करस्य ग्रीष्मादिषु वर्षायां सिण्हायाः=अवश्या-यस्य रजसश्च रक्षार्थं ध्रियमाणे भवन्ति गुणाः-चारित्रवृद्ध्यादयो रजस्त्राणे, एवं भणितं जिनेन्द्रैसिति गाथार्थः ॥८१०॥

# રીકાર્થ:

मूषकरजउत्करे એ પ્રકારના શબ્દમાં ષષ્ઠીના અર્થમાં સપ્તમી વિભક્તિ છે. ગ્રીષ્માદિમાં=ઉનાળામાં અને શિયાળામાં, મૂષકરજના ઉત્કરની=ઉંદર વડે જમીનમાંથી ખોદાયેલ માટીના ઢગલાની, અને વર્ષામાં અવશ્યાયની રજની=ઝાકળનાં બિંદુઓની, રક્ષાના અર્થે રજસ્ત્રાણ ધારણ કરાતે છતે ચારિત્રની વૃદ્ધિ આદિ ગુણો થાય છે, એ પ્રમાણે જિનેન્દ્રો વડે કહેવાયું છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. ॥૮૧૦॥

## અવતરણિકા ઃ

इत्थं प्रयोजनवक्तव्यतावसानं पात्रनिर्योगमभिधाय पात्रप्रयोजनमाह –

## અવતરણિકાર્થ ઃ

આ રીતે=ગાથા ૭૯૩થી ૮૧૦માં બતાવ્યું છે એ રીતે, પ્રયોજનની વક્તવ્યતાનો અવસાન છે જેને એવા પાત્રનિર્યોગને કહીને અર્થાત્ રજસ્ત્રાણના પ્રયોજનના કથનના અંતવાળા પાત્રના પરિવારભૂત સાત ઉપકરણના સમુદાયને કહીને, પાત્રના પ્રયોજનને પ્રસ્તુત બે ગાથામાં કહે છે –

#### ગાથા :

# छक्कायरक्खणड्ठा पायग्गहणं जिणेहिं पन्नत्तं । जे अ गुणा संभोगे हवंति ते पायगहणे वि ॥८११॥

## અન્વચાર્થઃ

छक्कायरक्खणद्वा=છકાયના રક્ષણ અર્થે जिणेहिं=જિનો વડે पायग्गहणं=પાત્રનું ગ્રહણ पन्नत्तं=પ્રરૂપાયેલું છે. संभोगे अ=અને (માંડલીમાં) સંભોગ કરાયે છતે जे गुणा=જે ગુણો થાય છે, ते=તે (ગુણો) पायगहणे वि=પાત્રના ગ્રહણમાં પણ हवंति=થાય છે.

## ગાથાર્થ ઃ

છકાચના રક્ષણ માટે જિનો વડે પાત્રનું ગ્રહણ પ્રરૂપાયેલું છે; અને માંડલીમાં સંભોગ કરાચે છતે જે ગુણો થાચ છે, તે ગુણો પાત્રના ગ્રહણમાં પણ થાચ છે.

## રીકા :

षट्कायरक्षणार्थं पात्रग्रहणं जिनैः प्रज्ञप्तं, रक्षणं चाधाकर्म्मपरिशातनादिपरिहारेण, ये च गुणाः सम्भोगे मण्डल्यां भवन्ति ते पात्रग्रहणेऽपि गुणा इति गाथार्थः ॥८११॥

## રીકાર્થ :

ષટ્કાયના રક્ષણના અર્થે જિનો વડે પાત્રનું ગ્રહણ પ્રરૂપાયેલ છે, અને રક્ષણ આધાકર્મ, પરિશાતનાદિના પરિહાર દ્વારા થાય છે; અને માંડલીમાં સંભોગ કરાયે છતે જે ગુણો થાય છે, તે ગુણો પાત્રના ગ્રહણમાં પણ થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

ભિક્ષાગ્રહણકાળમાં અનાભોગાદિથી સાધુએ આધાકર્મદોષવાળી ગોચરી વહોરી હોય અને પાછળથી સાધુને 'આ આધાકર્મદોષવાળી ગોચરી છે' તેવો ખ્યાલ આવ્યો હોય, તો તે દોષિત આહારનો યોગ્ય વિધિથી પરિહાર કરે. આમ પાત્રમાં વહોરેલી આધાકર્મી ભિક્ષાને પરઠવવાથી પાત્ર દ્વારા ષટ્કાયના જીવોનું રક્ષણ થાય છે.

અહીં શંકા થાય કે સાધુએ ગ્રહણ કરેલી આધાકર્મી ભિક્ષામાં ષટ્કાયની હિંસા તો ગ્રહણ કરતાં પહેલાં જ થઈ ચૂકેલી છે, છતાં તે ભિક્ષા પરઠવે તોપણ ષટ્કાયનું રક્ષણ કેવી રીતે થાય ? તેનો આશય એ છે કે મુખ્યત્વે સાધુને સંયમમાં અપ્રમાદભાવથી યત્ન કરવાનો હોય છે, અને અપ્રમાદભાવથી સંયમમાં યત્ન કરતા સાધુ ષટ્કાયનું રક્ષણ કરે છે, માટે અપ્રમાદભાવથી નદી ઊતરતા પણ સાધુ છકાયના રક્ષક છે, અને પ્રમાદભાવથી પડિલેહણ કરતા પણ સાધુ છકાયના હિંસક છે. આથી અપ્રમત્તતાથી ભિક્ષા ગ્રહણ કરતાં સાધુએ અનાભોગાદિથી આધાકર્મી ભિક્ષા વહોરી લીધી હોય અને પાછળથી દોષનો ખ્યાલ આવતાં ભિક્ષા પરઠવે, તો તે સાધુની અપ્રમત્તતાની વૃદ્ધિ થવાથી ષટ્કાયનું પાલન થાય.

વળી, સાધુએ અનાભોગાદિથી આધાકર્મી ભિક્ષા ગ્રહશ કરી ન હોય, પરંતુ કારશવિશેષથી આધાકર્મી ભિક્ષા ગ્રહશ કરી હોય, અને પાછળથી અન્ય નિર્દોષ ભિક્ષાની પ્રાપ્તિ થઈ હોય, ત્યારે પશ પૂર્વે ગ્રહશ કરેલ આધાકર્મી ભિક્ષાનો શાસ્તવિધિ પ્રમાશે સાધુ પરિહાર કરે, તો અપ્રમાદભાવની વૃદ્ધિ થાય અને પાત્રમાં ગ્રહશ કરેલ આધાકર્મી ભિક્ષાના પરિહાર દ્વારા ષટ્કાયનું રક્ષશ થાય.

વળી, ગોચરી પાત્રમાં ગ્રહણ કરવામાં ન આવે અને હાથમાં જ ગ્રહણ કરવામાં આવે તો હાથમાં લીધેલા આહારમાં રહેલ પ્રવાહી અંશ ભૂમિ પર ઢોળાય. માટે પાત્રમાં આહાર ગ્રહણ કરવાથી ભૂમિ પર આહાર ઢોળાવારૂપ પરિશાટનનો પરિહાર થવાથી ષટ્કાયનું પાલન થાય છે.

"आधाकर्म्मपरिशातनादि''માં આધાકર્મદોષના ઉપલક્ષણથી ગોચરીના ૪૨ દોષોનું ગ્રહણ કરવાનું છે. તેથી એ પ્રાપ્ત થાય કે ૪૨ દોષોમાંથી કોઈપણ દોષવાળી ભિક્ષા અનાભોગાદિથી વહોરાઈ ગઈ હોય અને પાછળથી ખ્યાલ આવે તો, અથવા દોષવાળી ભિક્ષા સકારણ વૃહોરી હોય અને પાછળથી બીજી નિર્દોષ ભિક્ષા મળે તો, તે પાત્રમાં વહોરેલ ભિક્ષાના પરિહારથી પાત્ર દ્વારા ષટ્કાયનું રક્ષણ થાય છે; અને '**આદિ**' પદથી અપ્રચ્છન્ન ભોજનનું ગ્રહણ કરવાનું છે. તેથી એ પ્રાપ્ત થાય કે પાત્રમાં ભિક્ષા ગ્રહણ કરે તો સાધુ અપ્રચ્છન્ન ભોજનનો પરિહાર કરવા દ્વારા ષટ્કાયનું રક્ષણ કરી શકે; કેમ કે સાધુ પ્રચ્છન ભોજન ન કરે તો સાધુનું ભોજન જોઈને કોઈ સંસારી જીવને સાધુના ભોજનની લાલસા થાય, તેથી તે માંગણી કરે, અને સાધુ ન આપે તો તે જીવને સાધુ પ્રત્યે દ્વેષ થાય અને તે જીવ દુર્લભબોધિ બને. આમ, અપ્રચ્છન ભોજન દ્વારા અન્ય જીવોને પીડા કે સંક્લેશ થવાનો સંભવ છે. આથી પાત્રગ્રહણથી અપ્રચ્છન્ન ભોજનના પરિહાર દ્વારા ષટ્કાયનું રક્ષણ થાય છે.

### અવતરણિકા ઃ

तानेवाह –

## અવતરણિકાર્થ ઃ

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે માંડલીમાં સંભોગ કરાયે છતે જે ગુણો થાય તે ગુણો પાત્રના ગ્રહણમાં પણ થાય છે. તેથી હવે તેઓને જ=પાત્રના ગ્રહણમાં થતા ગુણોને જ, કહે છે −

ગાથા :

# अतरंतबालवुड्ढा सेहाऽऽएसा गुरू असहुवग्गो । साहारणोग्गहाऽलद्धिकारणा पायगहणं तु ॥८१२॥

#### અન્વચાર્થઃ

अतरंतबालवुड्ढा सेहाऽऽएसा गुरू असहुवग्गो=અશક્તિવાળા, બાલ, વૃદ્ધો, શૈક્ષ, આદેશ=પ્રાધૂર્શક, ગુરુ, અસહિષ્ણુવર્ગ; (આ બધાને આશ્રયીને) साहारणोग्गहाऽलद्धिकारणा=સાધારણ અવગ્રહથી (અને) અલબ્ધિના કારણથી पायगहणं तु=પાત્રનું ગ્રહણ જ છે.

#### ગાચાર્થ :

ગ્લાન, બાલ, વૃદ્ધ, પ્રાઘૂર્ણક, ગુરુ, અસહિષ્ણુવર્ગ ઃ આ બધાને આશ્રચીને, સાધારણ અવગ્રહથી અને અલબ્ધિના કારણથી પાત્રનું ગ્રહણ જ છે.

## કીરું ક

अशक्नुवद्भालवृद्धाः==ग्लानबालवृद्धा इत्यर्थः, तथा शिक्षकादेशौ=अभिनवप्रव्रजितप्राघूर्णकौ, तथा गुरुः=आचार्यादिः, तथा असहिष्णुवर्गः=क्षुत्पिपासाद्यसहनशीलः, एतानाश्रित्य साधारणावग्रहकात्= साधारणावग्रहनिमित्तं तथा अलब्धिकारणम्(?अलब्धिकारणात्)=अविद्यमानलब्धिनिमित्तं पात्रग्रहणं तु=पात्रग्रहणमेव जिनैरभिहितमिति गाथार्थः ॥८१२॥

## नोंधः

(૧) साहारणोग्गहा અને अलद्धिकारणा એમ બંનેને પંચમી વિભક્તિ છે; પરંતુ સંધિ થઈ છે, માટે મૂળગાથામાં साहारणोग्गहाऽलद्धिकारणा એમ પદ મૂકેલ છે; અને તેનો સાધારણ અવગ્રહના નિમિત્તે અને અલબ્ધિના નિમિત્તે, એવો અર્થ થાય.

(२) पात्रग्रहणं नुं हेतुअर्थक विशेषख जताववा भाटे थ टीकामां पंचमी विश्वकितमां रहेव साधारणावग्रहकात्
 नो अर्थ साधारणावग्रहनिमित्तं अने अलब्धिकारणात् नो अर्थ अविद्यमानलब्धिनिमित्तं क्ररेव छे.

(3) टीकामां अलब्धिकारणम् छे, तेने स्थाने मूलगाथा प्रमाणे 'अलब्धिकारणात्' होवुं कोई.

## ડીકાર્શ ઃ

અશક્તિવાળા-બાળ-વૃદ્ધ=ગ્લાન-બાળ-વૃદ્ધ, તથા શિક્ષક અને આદેશ=અભિનવ પ્રવ્રજિત અને પ્રાઘૂર્ણક, તથા ગુરુ=આચાર્યાદિ, તથા અસહિષ્ણુ વર્ગ=ક્ષુધા-તૃષા વગેરે નહીં સહન કરવાના સ્વભાવવાળા; આમને=આ સર્વ સાધુઓને, આશ્રયીને, સાધારણ અવગ્રહથી≕સાધારણ અવગ્રહના નિમિત્તવાળું, તથા અલબ્ધિના કારણથી=અવિદ્યમાન લબ્ધિના નિમિત્તવાળું, પાત્રનું ગ્રહણ જ જિનો વડે કહેવાયું છે, અર્થાત્ આ સર્વ સાધુઓના સાધારણ લાભ માટે અને કરપાત્રલબ્ધિ નહીં હોવાને કારણે સાધુને પાત્ર ગ્રહણ કરવાનું જ જિનો વડે કહેવાયું છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે. ∥૮૧૨∥

## અવતરણિકા ઃ

कल्पप्रमाणमाह -

## અવતરણિકાર્થ ઃ

```
કલ્પના=કપડાના, પ્રમાણને=માપને, કહે છે --
```

#### ગાથા :

# कप्पा आयपमाणा अड्ढाइज्जा उ आयया हत्था । दो चेव सुत्तिआ उन्निओ अ तइओ मुणेयव्वो ॥८१३॥

### અન્વચાર્થઃ

कप्पा आयपमाणा=કલ્પો આત્મપ્રમાણવાળા હોય છે=સ્થવિરકલ્પિકોને કપડાં પોતાના શરીરના પ્રમાણવાળાં હોય છે, अड्ढाइज्जा उ हत्या=વળી (જિનકલ્પિકોને) અઢી હાથ आयया=આયત=લાંબાં, હોય છે; दो चेव सुत्तिआ=(કપડાંઓમાં) બે જ સૌત્રિક=સૂતરનાં, तइओ अ=અને ત્રીજો उन्निओ=ઔર્શિક=ઊનનો, मुणेयव्वो=જાણવો.

#### ગાથાર્થ ઃ

સ્થવિસ્કલ્પિકોને કપડાં પોતાના શરીરના પ્રમાણવાળાં હોય છે, વળી જિનકલ્પિકોને અઢી હાથ લાંબાં હોય છે, બે જ કપડાં સુતરાઉ અને ત્રીજો કપડો ઊનનો જાણવો.

#### રીકા ઃ

कल्पा आत्मप्रमाणाः सातिरेका अनतिरेकमाना वा स्थविराणाम्, अर्द्धतृतीयांस्तु आयता=दीर्घा हस्तान् जिनकल्पिकानां, द्वावेव सौत्र ऊर्णामयश्च तृतीयः एतेषां मन्तव्य इति गाथार्थः ॥८१३॥ टीझर्थः

સ્થવિરોને સાતિરેક અથવા અનતિરેક માનવાળા આત્મપ્રમાણ કલ્પો હોય છે≕પોતાના શરીરના પ્રમાણથી કંઈક અધિક માપવાળા અથવા પોતાના શરીરના પ્રમાણથી અનધિક માપવાળા કપડાઓ હોય છે; વળી જિનકલ્પિકોને અઢી હાથ આયત=દીર્ઘ, હોય છે. એમના=જિનકલ્પિક-સ્થવિરકલ્પિક સાધુઓના, બે જ કપડા સૌત્ર=સુતરાઉ, અને ત્રીજો ઊર્ણામય=ઊનનો, જાણવો, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

સ્થવિરકલ્પિક સાધુઓને પોતાના શરીરની ઊંચાઈ પ્રમાણે કપડાઓ હોય છે, છતાં કોઈક સાધુ પોતાના શરીરની ઊંચાઈથી કંઈક અષિક પ્રમાણવાળા પણ કપડા રાખે; અને જિનકલ્પિક સાધુઓને અઢી હાથના પ્રમાણવાળા કપડા રાખવાના હોય છે. બંનેના ત્રણ કપડામાંથી બે કપડા સુતરાઉ હોય છે અને એક કપડો ઊનનો અર્થાત એક કામળી હોય છે. IIZ૧૩II

# અવતરણિકા ઃ

एतत्प्रयोजनमाह -

## અવતરણિકાર્થ ઃ

```
આના=ત્રણ કપડાના, પ્રયોજનને કહે છે –
```

ગાથા :

# तणगहणानलसेवानिवारणा धम्मसुकझाणट्ठा । दिट्ठं कप्पग्गहणं गिलाणमरणट्ठया चेव ॥८१४॥

4

## અન્વચાર્થ ઃ

तणगहणानलसेवानिवारणा=तृशनुं अडश, अनલनी सेवाना निवारश भाटे, धम्मसुकझाणट्ठा=धर्भ-शुક्લ ध्यानना अर्थे, गिलाणमरणट्ठया चेव=अने ग्લान-भरशना अर्थे कप्पग्गहणं=કલ્પનું ગ્રહણ दिट्टं=(જિનો વડે) જોવાયું છે.

## ગાથાર્થ :

તૃણગ્રહણના અને અનલની સેવાના નિવારણ માટે, ધર્મધ્યાન અને શુક્લધ્યાન માટે, અને ગ્લાનને અને મૃતકને ઢાંકવા માટે કલ્પનું ગ્રહણ ભગવાન વડે જોવાયું છે.

## રીકા ઃ

तृणग्रहणानलसेवानिवारणार्थं तथाविधसंहननिनां, तथा धर्म्मशुक्लध्यानार्थं समाध्यापादनेन, दृष्टं कल्पग्रहणं जिनै:, ग्लानमरणार्थं चैव=ग्लानमृतप्रच्छादनार्थमिति गाथार्थ: ॥८१४॥ टीकार्थ :

તેવા પ્રકારના સંહનનવાળાઓને તૃણના ગ્રહણના અને અનલની સેવાના નિવારણ અર્થે, તથા સમાધિના આપાદન દ્વારા=સમાધિ પ્રાપ્ત કરાવવા દ્વારા, ધર્મ અને શુક્લધ્યાનના અર્થે, અને ગ્લાન-મરણના અર્થે= ગ્લાનના અને મૃતના પ્રચ્છાદનના અર્થે=ગ્લાનને અને મૃતકને ઢાંકવા માટે, જિનો વડે કલ્પનું ગ્રહણ જોવાયું છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. ભાવાર્થ :

તેવા પ્રકારના નબળા સંઘયણવાળા સાધુઓ પાસે કપડા ન હોય તો ઠંડીથી રક્ષણ માટે શિયાળામાં ઘાસની ગંજીઓમાં ઘૂસી જવાનો પ્રસંગ આવે, જેથી ઘાસમાં રહેલ ત્રસ જીવોની હિંસા થવાનો સંભવ રહે; અને ઘાસની ગંજીઓ ન મળે તો તાપણારૂપ અગ્નિના સેવનનો પ્રસંગ પ્રાપ્ત થાય, જેથી અગ્નિકાયના જીવોની વિરાધના થાય. માટે ભગવાને નબળા સંઘયણવાળા સાધુઓને વસ્ત્ર ગ્રહણ કરવાનું કહેલ છે.

વળી, કોઈ મનોબળવાળા સાધુ ઘણી ઠંડીમાં પણ તૃણનું ગ્રહણ કે અગ્નિનું સેવન ન કરે, તોપણ તે સાધુ અતિ ઠંડીને કારણે ધ્યાનમાં યત્ન ન કરી શકે, અને વસ્ત્રના ગ્રહણથી ઠંડીનું નિવારણ કરીને સમાધિનું આપાદન કરવા દ્વારા સાધુ ધર્મધ્યાન-શુક્લધ્યાનમાં યત્ન કરી શકે, તદર્થે ભગવાને કલ્પ ગ્રહણ કરવાનું કહેલ છે.

વળી, કોઈ સાધુ બિમાર પડે ત્યારે અન્ય સાધુઓ પાસે કપડા હોય તો ઓઢાડવા દ્વારા તે સાધુની ઠંડી વગેરેનું નિવારણ કરવા માટે વસ્ત્ર ઉપયોગી થઈ શકે અથવા કોઈ સાધુ કાળધર્મ પામ્યા હોય તો તેમના મૃતકને ઢાંકવા માટે વસ્ત્ર ઉપયોગી થાય; કેમ કે પૂર્વમાં સાધુઓ જ મૃતકને ઢાંકીને યોગ્ય વિધિથી પરઠવતા હતા. માટે ભગવાને ત્રણ કપડા રાખવાની સાધુને અનુજ્ઞા આપી છે. **II૮૧૪II** 

# અવતરણિકા ઃ

अवसरप्राप्तं रजोहरणमानमाह —

## અવતરણિકાર્થ ઃ

અવસરને પ્રાપ્ત એવા રજોહરણના માનને કહે છે –

# ભાવાર્થ ઃ

ગાથા ૭૯૩થી ૮૧૨ સુધી પાત્રનિર્યોગનું પ્રમાણમાન અને પ્રયોજન બતાવ્યું, ત્યારબાદ ગાથા ૮૧૩-૮૧૪માં ત્રણ કપડાનું પ્રમાણમાન અને પ્રયોજન બતાવ્યું; આથી દશ પ્રકારની ઔધિક ઉપધિના પ્રમાણમાનનું અને પ્રયોજનનું વર્શન પૂરું થયું. હવે બાકી રહેલ રજોહરણ અને મુહપત્તિરૂપ ઔધિક ઉપધિના પ્રમાણમાન અને પ્રયોજનના વર્શનનો અવસર પ્રાપ્ત થયો હોવાથી પ્રથમ રજોહરણનું માપ બતાવે છે –

ગાથા :

# बत्तीसंगुलदीहं चउवीसं अंगुलाइं दंडो से । सेस दसा पडिपुण्णं खहरणं होइ माणेणं ॥८१५॥

## અન્વચાર્થઃ

से=તેનો=રજોહરણનો, <mark>दंडो=</mark>દાંડો चउवीसं अंगुलाइं=ચોવીશ અંગુલ (અને) दसा=દશીઓ सेस=શેષ= આઠ અંગુલ હોય છે. बत्तीसंगुलदीहं रयहरणं=બત્રીશ અંગુલ દીર્ઘ એવું રજોહરણ माणेणं=માનથી पडिपुण्णं=પ્રતિપૂર્ણ होइ=થાય છે. ગાથાર્થ ઃ

રજોહરણનો દાંડો ચોવીશ આંગળ અને દશીઓ આઠ આંગળ હોય છે, બ્રત્રીશ આંગળ લાંબું એવું રજોહરણ પ્રમાણમાનથી પ્રતિપૂર્ણ થાથ છે.

# ડીકા ઃ

द्वात्रिंशदङ्गुलं दीर्घं रजोहरणं भवति, सामान्येन तत्र चतुर्विंशतिरङ्गुलानि दण्डः से=तस्य=रजोहरणस्य शेषाः=अष्टाङ्गुला दशाः, प्रतिपूर्णं सह पादपुञ्छननिषद्यया रजोहरणं भवति मानेन=प्रमाणेनेति गाथार्थः ॥८१५॥

# ડીકાર્થ:

બત્રીશ અંગુલ દીર્ઘ એવું રજોહરણ હોય છે. ત્યાં=બત્રીશ અંગુલમાં, સામાન્યથી તેનો=રજોહરણનો, દંડ ચોવીશ અંગુલ, દશીઓ શેષ=આઠ અંગુલ, હોય છે. પાદપુંછનની=રજોહરણની, નિષદ્યા સાથે રજોહરણ માનથી=પ્રમાણથી=ગોળાકારરૂપ પ્રમાણથી, પ્રતિપૂર્ણ થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. ‼૮૧૫॥

# અવતરશિકા ઃ

प्रयोजनमाह –

# અવતરણિકાર્થ :

```
હવે રજોહરણના પ્રયોજનને કહે છે –
```

## ગાથા :

आयाणे निक्खेवे ठाणनिसीअणतुअट्टसंकोए । पुळ्वि पमज्जणद्वा लिंगद्वा चेव खहरणं ॥८१६॥

## અન્વચાર્થઃ

आयाणे=આદાનમાં, निक्खेवे=નિક્ષેપમાં, ठाणनिसीअणतुअट्टसंकोए=સ્થાન, નિષીદન, ત્વગ્વર્ત્તન, સંકોચમાં, पुर्व्वि=પૂર્વે=પહેલાં, पमज्जणद्वा=પ્રમાર્જનના અર્થે लिंगद्वा चेव=અને લિંગના અર્થે स्यहरणं= રજોહરણ છે.

## ગાથાર્થ ઃ

લેવામાં, મૂકવામાં, ઊભા રહેવામાં, બેસવામાં, શરીર હલાવવામાં, શરીર સંકોચવામાં, પહેલાં પ્રમાર્જવા માટે અને ચિદ્ધ માટે રજોહરણ છે.

# ા નદીડ

आदाने=ग्रहणे कस्यचित् निक्षेपे=मोक्षे स्थाननिषीदनत्वग्वर्त्तनसङ्कोचनेषु पूर्वम्=आदौ प्रमार्जनार्थं भूम्यादेः लिङ्गार्थं चैव साधो रजोहरणं भवतीति गाथार्थः ॥८१६॥ ★ ''भूम्यादे:''માં 'आदि' પદથી કાચાનું ગ્રહણ છે.

## ટીકાર્થ :

585

## અવતરણિકા ઃ

मुहपोत्तिकाप्रमाणमाह –

#### અવતરણિકાર્થ ઃ

મુહપત્તિના પ્રમાણને કહે છે –

ગાચા ઃ

# चउरंगुलं विहत्थी एअं मुहणंतगस्स उ पमाणं । बीओ वि अ आएसो मुहण्यमाणाओ निष्फण्णं ॥८१७॥

#### અન્વચાર્થઃ

चउरंगुलं विहत्थी=ચાર આંગળ વિતસ્તિ एअं उ=એ વળી मुहणंतगस्स=મુખાનંતકનું पमाणं=પ્રમાણ છે, मुहप्पमाणाओ अ=અને મુખના પ્રમાણથી निष्फण्णं=નિષ્પન્ન (એ પ્રકારનો) बीओ वि=બીજો પણ आएसो= આદેશ છે.

#### ગાશાર્થ ઃ

ચાર આંગળ અને એક વેંત એ મુહપત્તિનું પ્રમાણ છે, અને મુખના પ્રમાણથી નિષ્પજ્ઞ એ મુહપત્તિનું પ્રમાણ છે, એવો બીજો પણ આદેશ છે.

٤

#### રીકા ઃ

चतुरङ्गुलं वितस्तिः एतत् सम्पृक्तं सत् मुखानन्तकस्य तु प्रमाणं-प्रमाणरूपं, द्वितीयोऽपि च आदेशः अत्रैव, मुखप्रमाणान्निष्पन्नं=यावता मुखं प्रच्छाद्यत इति गाथार्थः ॥८१७॥

### રીકાર્થ :

ચાર અંગુલ, વિતસ્તિ=એક વેંત, એ વળી મુખાનન્તકનું=મુહપત્તિનું, સંપૃક્ત છતું=પહોળું થયેલું છતું, પ્રમાણરૂપ પ્રમાણ છે=માપરૂપ પ્રમાણમાન છે; અને અહીં જ=મુહપત્તિના પ્રમાણમાનમાં જ, બીજો પણ આદેશ છે. તે આદેશ જ સ્પષ્ટ કરે છે- મુખના પ્રમાણથી નિષ્પન્ન=જેટલા વડે મુખ ઢંકાય છે=મુહપત્તિનું જેટલું પ્રમાણ રાખવા વડે મુખ સંપૂર્ણ ઢંકાય છે, એટલું મુહપત્તિનું પ્રમાણ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. ાટવછા

## અવતરણિકા ઃ

एतत्प्रयोजनमाह -

#### અવતરણિકાર્થ :

આના=મુહપત્તિના, પ્રયોજનને કહે છે –

#### ગાથા :

# संपातिमरयरेणूपमज्जणट्ठा वयंति मुहपोत्ति । णासं मुहं च बंधइ तीएं वसही पमज्जंतो ॥८१८॥

#### અન્વચાર્થઃ

संपातिमरयरेणूपमज्जणद्वा=સંપાતિમ, ૨૪, રેશુના પ્રમાર્જન અર્થે (તીર્થકરાદિ) मुहणोत्ति=મુહપત્તિને वयंति=કહે છે, वसही=વસતિને पमज्जंतो=પ્રમાર્જતા (સાધુ) तीए=તેના વડે=મુહપત્તિ વડે, णासं मुहं च= નાસાને અને મુખને बंधइ=બાંધે છે.

#### ગાથાર્થ ઃ

સંપાતિમ જીવો, ૨જ, રેણુની પ્રમાર્જના માટે તીર્થંકરાદિ મુહપત્તિને કહે છે, વસતિને પ્રમાર્જતા સાધુ મુહપત્તિ વડે નાસિકાને અને મુખને બાંધે છે.

#### રીકા ઃ

सम्पातिमरजोरेणुप्रमार्जनार्थं इति एतन्निमित्तं वदन्ति मुखपोत्तिं तीर्थकरादय:, तथा नासां मुखं च बध्नाति तया वसत्यादि प्रमार्जयन्, आदिशब्दादुच्चारभूमौ नासिकार्शोदोषपरिहारायेति गाथार्थ: ॥८१८॥

## રીકાર્થ ઃ

સંપાતિમ, રજ, રેશુના પ્રમાર્જન અર્થે=આના નિમિત્તે, અર્થાત્ બોલતી વખતે સંપાતિમ જીવોના રક્ષણ અર્થે મુખ ઉપર રાખવા માટે, સચિત્ત પૃથ્વીરજના પ્રમાર્જન માટે અને ધૂળને પ્રમાર્જવા માટે, તીર્થંકરાદિ મુહપત્તિને કહે છે, તથા વસતિ આદિને પ્રમાર્જતા એવા સાધુ તેના વડે=મુહપત્તિ વડે, નાસાને અને મુખને બાંધે છે. જેથી નાસામાં અને મુખમાં રજ ન પ્રવેશે.

'आदि' શબ્દથી=''वसत्यादि''માં 'आदि' શબ્દથી, ઉચ્ચારની ભૂમિમાં નાસિકાના અર્શ રૂપ દોષના પરિહાર માટે=મળત્યાગ કરવાની ભૂમિમાં જતી વખતે નાકમાં મસા થવા રૂપ દોષનો પરિહાર કરવા માટે, સાધુ મુહપત્તિ વડે નાસાને અને મુખને બાંધે છે, એમ અન્વય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. ‼૮૧૮॥

#### અવતરણિકા ઃ

मात्रकप्रमाणमाह —

#### અવતરણિકાર્થ ઃ

– માત્રકના પ્રમાણને કહે છે –

૨૫૦

# जो मागहओ पत्थो सविसेसयरं तु मत्तगपमाणं । दोसु वि दव्वग्गहणं वासावासे अहीगारो ॥८१९॥

## . ਤਸ**ਰ**ਹਟਾਈ

जो मागहओ पत्थो= थे भागध प्रस्थ છे. (એ) सविसेसयरं= सविशेषतर मत्तगपमाणं= भात्र हुन् प्रभाष છે. दोस वि=બંનેમાં પણ=બંને કાળમાં પણ, (ગુર્વાદિપ્રાયોગ્ય) दव्वग्गहणं=દ્રવ્યનું ગ્રહણ છે. (તેથી બંને કાળમાં વૈયાવૃત્ત્યકર સંઘાટકને આશ્રયીને માત્રકનું ગ્રહણ છે.) **वાसावासे**=વર્ષાવાસમાં (સર્વ સાધુઓને માત્રકનો) **અहीगારો**=અધિકાર છે.

★ 'તુ' પાદપૂર્તિ અર્થમાં છે.

# ગાથાર્થ :

જે માગદ્ય પ્રસ્થ છે, એ સવિશેષતર માત્રકનું પ્રમાણ છે. બંને કાળમાં પણ ગુર્વાદિપ્રાયોગ્ય દ્રવ્યનું ગ્રહણ છે. તેથી બંને કાળમાં પૈયાવૃત્ત્વકર સંઘાટકને આશ્રચીને માત્રકનું ગ્રહણ છે, અને વર્ષાકાળમાં સર્વ સાધુઓને માત્રકનો અધિકાર છે.

## टीमा :

यो मागधः प्रस्थः ' दो असतीओ पसती' इत्यादिनिष्पन्नः, एतत्सविशेषतरं मात्रकप्रमाणं भवति, द्वयोरपि ऋतुबद्धवर्षाकालयोर्मात्रकग्रहणं वैयावृत्त्यकरसंघाटकं प्रति, तथा चाह-द्रव्यग्रहणं=गुर्वादि-प्रायोग्यग्रहणमिति, एतच्च धूवलाभेऽसंसक्तदेशे चैवम्, अन्यदा तु सर्वसङ्घाटकानामेव तद्ग्रहणमिति, तेषामप्यध्रवलाभादावेव नान्यदा, यत आह- वर्षावासेऽधिकारो मात्रकस्य, संसक्तादिसम्भवादिति गाथार्थ: ॥८१९॥

★ અહીં ''इत्यादि'' શબ્દથી અનુયોગદ્વારમાં પ્રસિદ્ધ એવા दो असतीओ पसती પછી રહેલ ગાથાના શેષ કથનનો સંગ્રહ થાય છે. 2

# ટીકાર્થ :

ચો......भवति 'બે અસતી=પસતિ' ઇત્યાદિથી નિષ્પન્ન એવો જે માગધ પ્રસ્થ, એનાથી સવિશેષતર એવું માત્રકનું પ્રમાણ થાય છે.

દ્વચોર્તપા......પ્રતિ ઋતુબદ્ધ અને વર્ષાકાલરૂપ બંનેમાં પણ વૈયાવૃત્ત્ય કરનાર સંઘાટકને પ્રતિ=આશ્રયીને, માત્રકનું ગ્રહશ છે.

तथा चाह – અને તે રીતે=બંને કાળમાં પણ વૈયાવૃત્ત્યકર સંઘાટકને આશ્રયીને માત્રકનું ગ્રહણ છે તે રીતે. કહે છે –

द्रव्यग्रहणं.......मिति द्रव्यग्रહણ છે=ગુવદિને પ્રાયોગ્યનું ગ્રહણ છે. એથી ગુવદિને માટે ભિક્ષા લાવનાર વૈયાવૃત્ત્યકર સંઘાટકને બંને પશ કાળમાં માત્રકનું ગ્રહશ છે. Jain Education Internatio For Personal & Private Use Only

एतच्च......चैवम् અને આ ધ્રુવલાભમાં અને અસંસક્ત દેશમાં આ રીતે છે અર્થાત્ વૈયાવૃત્ત્યકર સંઘાટકને આશ્રયીને બંને કાળમાં માત્રકનું ગ્રહણ છે એ, જ્યાં ગુર્વાદિ પ્રાયોગ્ય આહાર નક્કી પ્રાપ્ત થતો હોય અને આહાર જલદી જીવસંસક્ત ન થઈ જતો હોય, તેવા દેશમાં ઉપરમાં કહ્યું એ રીતે છે≕બન્ને કાળમાં વૈયાવચ્ચ કરનાર સંઘાટક સાધુને આશ્રયીને માત્રકનું ગ્રહણ છે, એમ જે ઉપરમાં કહ્યું એ રીતે છે.

ગન્યવા કરવાર વાવારક લાવુર આપ્રવાર વાવડુ પ્રહકા છે, ગગર ૪ ૭ ૧૨૦૫ કહુ ગર લા છે. ગન્યવા.......चાન્યવા વળી અન્યદા=ધ્રુવ લાભ ન હોય અને અસંસક્ત દેશ ન હોય તો, સર્વ સંઘાટકોને જ તેનું=માત્રકનું, ગ્રહણ છે; તેઓને પણ=સર્વ સંઘાટકોને પણ, અધ્રુવ લાભાદિમાં જ માત્રકનું ગ્રહણ છે, અન્યદા નહીં=ધ્રુવ લાભાદિમાં માત્રકનું ગ્રહણ નથી.

यत.....गाधार्थः જે કારણથી કહે છે઼- વર્ષાવાસમાં=વર્ષાઋતુમાં, માત્રકનો અધિકાર છે; કેમ કે સંસક્તાદિનો સંભવ છે=આહાર જીવથી સંસક્ત વગેરે હોવાનો સંભવ છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

## ભાવાર્થ ઃ

બે અસતી=એક પસતી, ઇત્યાદિ માપની પદ્ધતિથી બનેલું મગધદેશમાં પ્રસિદ્ધ એવું પ્રસ્થક છે. તે પ્રસ્થકથી કાંઈક મોટું માત્રકનું પ્રમાણ છે; અને તે પ્રસ્થકનું પ્રમાણ આ રીતે ઃ બે અસતિ(હથેળી)=એક પસતિ (પસલી), બે પસતિ=એક સેતિકા (ખોબો), ચાર સેતિકા=એક મગધદેશનો પ્રસ્થક.

આ રીતે ગાથાના પૂર્વાર્દ્ધથી માત્રકનું પ્રમાણ બતાવીને આવા પ્રમાણવાળા માત્રકનું ગ્રહણ ક્યારે કરવાનું છે ? તે ગાથાના ઉત્તરાર્દ્ધથી બતાવે છે- શેષકાળમાં અને ચોમાસામાં વૈયાવચ્ચકર સંઘાટકને માત્રકનું ગ્રહણ છે; કેમ કે તેઓને બંને ઋતુમાં આચાર્યાદિને પ્રાયોગ્ય આહારનું ગ્રહણ કરવાનું હોય છે.

હવે મૂળ ગાથાના ચોથા પાદની પૂર્વે જે અધ્યાહાર છે તેને કહે છે– ગુર્વાદિને પ્રાયોગ્ય આહારનો નક્કી લાભ થતો હોય તેવા દેશમાં વૈયાવચ્ચકર સંઘાટક જ માત્રક રાખે, અને ગુર્વાદિને પ્રાયોગ્ય આહારનો નક્કી લાભ થતો ન હોય ત્યાં અન્ય સંઘાટક સાધુઓ પણ માત્રક રાખે, જેથી પોતાની ભિક્ષા સાથે ક્યારેક ગુર્વાદિને પ્રાયોગ્ય ભિક્ષા મળે તો માત્રકમાં લઈ શકાય.

વળી, કેટલાક દેશોમાં ગુર્વાદિને પ્રાયોગ્ય આહાર નક્કી મળતો હોય, છતાં તે દેશનું વાતાવરજ્ઞ તેવા પ્રકારનું હોવાના કારજ્ઞે આહાર જીવસંસક્ત હોવાની સંભાવના હોય, તો ત્યાં પજ્ઞ સર્વ સંઘાટકો અવશ્ય ભિક્ષા વહોરવા જતી વખતે માત્રક રાખે, જેથી ભિક્ષા માત્રકમાં વહોર્યા પછી ગંધથી કે સૂક્ષ્મ અવલોકનથી નક્કી કરી શકાય કે આ ભિક્ષા ચલિતરસવાળી નથી, માટે જીવસંસક્ત નથી; અને ત્યારપછી સાધુ માત્રકમાં વહોરેલ ભિક્ષા પાત્રકમાં નાખે, અને જો માત્રકમાં વહોરેલ આહાર જીવસંસક્ત હોય તો યોગ્ય સ્થાને પરઠવે; અને જો માત્રક ન રાખ્યું હોય તો સર્વ ભિક્ષા પાત્રકમાં વહોરેલ આહાર જીવસંસક્ત બિક્ષા સાથે અન્ય પજ્ઞ સર્વ ભિક્ષા પરઠવવાનો પ્રસંગ આવે. માટે જીવસંસક્ત આહારવાળા દેશમાં ગુર્વાદિને પ્રાયોગ્ય આહાર લાવનાર વૈયાવચ્ચકર સંઘાટક તો માત્રક રાખે, પરંતુ સર્વ સંઘાટકો પજ્ઞ માત્રક રાખે, જેથી ઉચિત જયજ્ઞા થઈ શકે. વળી સર્વ સંઘાટકોને પજ્ઞ, ગુર્વાદિને પ્રાયોગ્ય આહાર નક્કી મળતો ન હોય કે દેશ જીવસંસક્ત આહારવાળો હોય ત્યારે જ માત્રક રાખવાનું છે, નહીં તો તેઓને માત્રક રાખવાનો નિષેધ છે.

અહીં પ્રશ્ન થાય કે ગુર્વાદિને પ્રાયોગ્ય આહારના અધ્રુવ લાભાદિમાં જ વૈયાવચ્ચકર સંઘાટકથી અન્ય સર્વ સંઘાટકોને માત્રકનું ગ્રહણ છે, નહીંતર નહીં, તેમાં યુક્તિ શું ? તેથી તે યુક્તિ જણાવવા અર્થે ગાથાના ચોથા પાદમાં ગ્રંથકાર કહે છે કે વર્ષાકાળમાં સંસક્તાદિ આહાર હોવાનો વધુ સંભવ છે, તેથી વર્ષાકાળમાં સર્વ સાધુઓને માત્રકનો અધિકાર છે.

તેથી અર્થથી એ ફલિત થાય કે વર્ષાકાળથી અન્ય કાળમાં જીવસંસક્ત આહારવાળો દેશ હોય તો સર્વ સંઘાટકોએ માત્રક રાખવાનું છે, અન્યથા નહિ, કેમ કે વર્ષાકાળમાં પણ જીવસંસક્ત આહારની સંભાવનાને કારણે બધા સંઘાટકોએ માત્રક રાખવાનું છે. **॥૮૧૯॥** 

## અવતરણિકા ઃ

રપર

आदेशान्तरमाह 🗕

## અવતરણિકાર્થ ઃ

માત્રકના પ્રમાણવિષયક આદેશાંતરને કહે છે અર્થાત્ બીજા મત પ્રમાણે માત્રકનું પ્રમાણ બતાવે છે –

ગાથા :

# सूवोदणस्स भरियं दुगाउअद्धाणमागओ साहू । भुंजइ एगद्वाणे एअं किर मत्तगपमाणं ॥८२०॥

## અન્વચાર્થઃ

दुगाउअद्धाणमागओ साहू=બે ગાઉના માર્ગથી આવેલ સાધુ सूवोदणस्स भरियं=સૂપ-ઓદનનું ભરેલું (પાત્ર) एगट्ठाणे=એક સ્થાનમાં भुंजइ=ખાય છે, किर=ખરેખર एअं=એ मत्तगपमाणं=માત્રકનું પ્રમાણ છે.

# ગાથાર્થ ઃ

બે ગાઉના માર્ગથી આવેલા સાધુ દાળ અને ભાતનું ભરેલું પાત્ર એક સ્થાનમાં વાપરે છે, ખરેખર એ માત્રકનું પ્રમાણ છે.

## ા સાઉ

सूपौदनस्य भृतं श्लथस्येत्यर्थः द्विगव्यूताध्वागतः साधुः एतावता श्रमेण भुङ्क्ते एकस्थाने यदुपविष्टः सन्नेतत् किल मात्रकप्रमाणम्, अयमाप्तवाद इति गाथार्थः ॥८२०॥

# ટીકાર્થઃ

બે ગાઉના માર્ગથી આવેલ સાધુ આટલા શ્રમ વડે એક સ્થાનમાં બેઠેલા છતા શ્લથ એવા સૂપ-ઓદનનું=ઢીલા એવા દાળ-ભાતનું, ભરેલું જે પાત્ર ખાય છે, એ ખરેખર માત્રકનું પ્રમાણ છે. આ આપ્તનો વાદ છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

# ભાવાર્થઃ

ુ પૂર્વગાથામાં માત્રકનું પ્રમાણ બતાવ્યું અને પ્રસ્તુત ગાથામાં અન્ય મતાનુસારે માત્રકનું પ્રમાણ બતાવીને કહ્યું કે આ આપ્ત પુરુષોનો વાદ છે. તેનું તાત્પર્ય એ છે કે ભગવાનના વચનાનુસાર યથાર્થ બોલનારા મહાપુરુષો બીજી રીતે પણ માત્રકનું માપ દર્શાવે છે. તેથી જેમ પ્રથમ મતે દર્શાવેલ માત્રકનું માપ પ્રમાણભૂત છે, તેમ બીજા મતે દર્શાવેલ માત્રકનું માપ પણ પ્રમાણભૂત છે. આથી બંને પ્રમાણમાંથી જે સમુદાયમાં જે પ્રમાણવાળું માત્રક રખાતું હોય, તે બંને ભગવાનના વચનાનુસાર જ છે. II૮૨૦II

# અવતરણિકા ઃ

प्रयोजनमाह –

# અવતરણિકાર્થ ઃ

માત્રકના પ્રયોજનને કહે છે –

ગાથા ઃ

# आयरिए अ गिलाणे पाहुणए दुल्लभे असंथरणे । संसत्तभत्तपाणे मत्तयभोगो अणुन्नाओ ॥८२१॥

## અન્વચાર્થઃ

आवरिए=આચાર્ય હોતે છતે, गिलाणे अ पाहुणए=અને ગ્લાન હોતે છતે, પ્રાધૂર્શક હોતે છતે, दुल्लभे= (ઘી આદિ) દુર્લભ હોતે છતે, असंथरणे=અસંસ્તરણ હોતે છતે, संसत्तभत्तपाणे=સંસક્ત ભક્ત-પાન હોતે છતે मत्तवभोगो=માત્રકનો ભોગ अणुज्ञाओ=અનુજ્ઞાત છે.

## ગાથાર્થ :

આચાર્ચ હોતે છતે, અને ગ્લાન હોતે છતે, પ્રાઘૂર્ણક હોતે છતે, ઘી આદિ દુર્લભ હોતે છતે, આહારનો લાભ અપૂરતો હોતે છતે, સંસક્ત ભાત-પાણી હોતે છતે માત્રકનો ભોગ અનુજ્ઞાત છે.

## રીકા ઃ

आचार्य इत्याचार्ये सति मात्रकग्रहणं, तदर्थं तत्र प्रायोग्यग्रहणाद्, एवं ग्लाने च, तथा प्राधूर्णके, दुर्लभे वा घृतादौ, असंस्तरणे वा=अपर्याप्तलाभेऽप्यन्यार्थं ग्रहणात्, एवं संसक्तभक्तपाने देशे काले च वर्षाकाले(?च) मात्रकभोगोऽनुज्ञातः साधूनां भगवद्धिरिति गाथार्थः ॥८२१॥

## नोंधः

टीनामां 'देशे काले च वर्षाकाले' છे, त्यां 'वर्षाकाले' पछी जीको ''च'' होय तेम लासे छे.

# ટીકાર્થ :

આચાર્ય હોતે છતે માત્રકનું ગ્રહણ છે, કેમ કે ત્યાં=માત્રકમાં, તેના અર્થે=આચાર્ય માટે, પ્રાયોગ્યનું ગ્રહણ છે=યોગ્ય એવો આહાર ગ્રહણ કરવાનો હોય છે; અને આ પ્રમાણે=આચાર્ય હોતે છતે માત્રકનું ગ્રહણ છે એ પ્રમાણે, ગ્લાન હોતે છતે, તથા પ્રાઘૂર્ણક હોતે છતે, અથવા ઘી આદિ દુર્લભ હોતે છતે, અથવા અસંસ્તરણ હોતે છતે=અપર્યાપ્ત લાભ હોતે છતે પણ, અન્યના અર્થે=બીજા સાધુઓ માટે, આહારનું ગ્રહણ હોવાથી માત્રકનું ગ્રહણ છે. આ પ્રમાણે=ગ્લાનાદિ હોતે છતે માત્રકનું ગ્રહણ છે એ પ્રમાણે, સંસક્ત=જીવયુક્ત, એવા ભાત-પાણીવાળો દેશ હોતે છતે, કાળ હોતે છતે અને વર્ષાકાળ હોતે છતે, ભગવાન વડે સાધુઓને માત્રકનો ભોગ અનુજ્ઞાત છે=ભગવાને સાધુઓને માત્રક વાપરવાની અનુજ્ઞા આપેલ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ ઃ

'જીવસંસક્ત ભક્ત-પાનવાળો દેશ, કાળ અને વર્ષાકાળ' આનાથી એ જણાવવું છે કે કેટલાક દેશોનું વાતાવરણ એવું હોય કે ત્યાં આહાર ચલિતરસવાળો થવાની શીધ્ર સંભાવના રહે, તે સંસક્ત ભક્ત-પાનવાળો દેશ કહેવાય; વળી ક્યારેક ચોમાસું ન હોય તોપણ વાતાવરણ ભેજવાળું હોય કે જેથી આહાર જીવવાળો થવાની સંભાવના રહે, તે સંસક્ત ભક્ત-પાનવાળો કાળ કહેવાય; અને વર્ષાકાળમાં તો અવશ્ય ભક્ત-પાન જીવસંસક્ત હોવાની સંભાવના રહે છે. આથી આવા પ્રસંગે સાધુને માત્રકનો ઉપયોગ કરવાની જિનાજ્ઞા છે. II૮૨૧II

## અવતરણિકા ઃ

चोलपट्टकप्रमाणमाह –

## અવતરણિકાર્થ ઃ

ચોલપટ્ટાના પ્રમાણને કહે છે –

## ગાથા :

# दुगुणो चउग्गुणो वा हत्थो चउरंसो चोलपट्टो उ । थेरजुवाणाणऽद्वा सण्हे थुल्लम्मि अ विभासा ॥८२२॥

## અન્વચાર્થઃ

चोलपट्टो उ=વળી ચોલપટ્ટો <mark>दुगुणो चउग्गुणो वा=</mark>બે ગણો અથવા ચાર ગણો (કરાયેલો) हत्थो चउरंसो=હાથ ચોરસ હોય છે. **થેरजुवाणाणऽट्टा=**સ્થવિર અને, યુવાનોના અર્થે सण्हे थुलम्मि अ=सूक्ष्मમાં અને સ્થૂલમાં विभासा=વિભાષા છે=વિકલ્પ છે.

★ 'अ' પદથી દ્વિગુણ-ચતુર્ગુણમાં પણ વિભાસાનો સંગ્રહ છે.

## ગાથાર્થ ઃ

વળી ચોલપટ્ટો બે ગણો અથવા ચાર ગણો એક હાથ ચોરસ હોય છે, સ્થવિર અને ચુવાન સાધુ માટે સૂક્ષ્મમાં અને સ્થૂલમાં વિકલ્પ છે.

# રીકા ઃ

द्विगुणश्चतुर्गुणो वा कृतः सन् हस्तश्चतुरस्रो भवति चोलपट्टस्तु अग्रसन्धारणाय, स्थविरयूनोर्स्थाय= एतन्निमित्तं श्लक्ष्णे स्थूले च विभाषा चशब्दाद् द्विगुणचतुर्गुणे च, एतदुक्तं भवति-स्थविरस्य द्विगुणो भवति श्लक्ष्णश्च, तदिन्द्रियस्य प्रबलसामर्थ्याभावात् अल्पेनाप्यावरणात्, स्पर्शनानुपघातात्, यूनि विपर्यय इति गाथार्थ: ॥८२२॥

## રીકાર્થઃ

द्विगुण......सन्धारणाय વળી ચોલપક્રો અગ્રના સંધારણ માટે=આગળના ભાગને ઢાંકવા માટે, બે ગુણો અથવા ચાર ગુણો કરાયેલો છતો એક હાથ ચોરસ હોય છે.

સ્થવિ**ર.......चतुर્गुणे च સ્થવિર અને યુવાનના અર્થે**≕આ બેના નિમિત્તે, શ્લક્ષ્ણમાં અને સ્થૂલમાં≕પાતળા ચોલપટ્ટામાં અને જાડા ચોલપટ્ટામાં, અને च **શબ્દથી દિગુણ-ચતુર્ગુણમાં વિભાષા છે**≕વિકલ્પ છે.

एतदुक्तं भवति આ=આગલા કથનથી આગળમાં કહેવાશે એ, કહેવાયેલું થાય છે.

સ્થવિત્સ્ય.......નુષઘાતાત્ સ્થવિરને બે ગણો અને શ્લક્ષ્ણ≕પાતળો, ચોલપટ્ટો હોય છે; કેમ કે તેની=સ્થવિરની, ઇન્દ્રિયના પ્રબળ સામર્થ્યનો અભાવ હોવાને કારણે અલ્પ વડે પણ=દિગુણ ચોલપટ્ટા વડે પણ, આવરણ થાય છે, અને સ્પર્શનનો અનુપઘાત છે=શ્લક્ષ્ણ ચોલપટ્ટા વડે પણ સ્પર્શનેન્દ્રિયનો ઉપઘાત થતો નથી.

यूनि.....गाथाર્થઃ યુવાનમાં વિપર્યય છે અર્થાત્ યુવાન સાધુને ચાર ગણો અને જાડો ચોલપટ્ટો હોય છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

ચોલપટ્ટો શરીરના આગળના ભાગને ઢાંકવા માટે સાધુએ પહેરવાનો હોય છે, જેથી નગ્નતા ન દેખાય; અને તે ચોલપટ્ટો બે ગણો કે ચાર ગણો કરાયેલો છતો એક હાથ સમચોરસ થાય તેટલો હોય છે. વળી, સ્થવિર સાધુઓને બે ગણો અને પાતળો હોય છે તેમ જ યુવાન સાધુઓને ચાર ગણો અને જાડો હોય છે; કેમ કે ૬૦ વર્ષની ઉંમરવાળા સાધુ વયસ્થવિર કહેવાય છે, અને ૬૦ વર્ષની વય પછી પુરુષની ઇન્દ્રિય શિથિલ બને છે, તેથી બે હાથના ચોલપટ્ટાથી પણ સ્થવિર સાધુઓની ઇન્દ્રિયનું આવરણ થઈ શકે છે અને પાતળા ચોલપટ્ટાથી પણ ઇન્દ્રિયને ઉપઘાત થતો નથી; જ્યારે યુવાનીમાં ઇન્દ્રિયનું સામર્થ્ય પ્રબળ હોવાને કારણે યુવાન સાધુઓને બે ગણા ચોલપટ્ટાથી આવરણ થઈ શકતું નથી, અને કોમળ ચોલપટ્ટાથી ઇન્દ્રિયનો ઉપઘાત થાય છે. ગાટર રા

## અવતરણિકાઃ

एतत्प्रयोजनमाह 🕂

# અવતરણિકાર્થ ઃ

```
આના=ચોલપટ્ટાના પ્રયોજનને કહે છે –
```

## ગાથાઃ

वेउव्वऽवावडे वाइए अ ही खद्धपजणणे चेव । तेसि अणुग्गहट्ठा लिंगुदयट्ठा य पट्टो उ ॥८२३॥

#### અન્વચાર્થઃ

वेडव्वऽवावडे=અપ્રાવૃત્તને વૈક્રિયમાં, वाइए अ=અને વાતિકમાં, खद्धपजणणे चेव=અને સ્તબ્ધ પ્રજનનમાં ही=લજ્જા થાય, तेसिं=તેઓના अणुग्गहट्ठा=અનુગ્રહ અર્થે लिंगुदयट्ठा य=અને લિંગોદયાર્થे=લિંગના ઉદયના દર્શનના નિવારણ માટે, पट्टो उ=વળી પક્ટ છે=ચોલપટ્ટો છે.

#### ગાથાર્થ :

અપ્રાવૃત્ત સાધુને પૈક્રિયમાં, વાલિકમાં અને સ્તબ્ધ પ્રજનનમાં લજ્જા થાય, તેઓના ઉપકાર માટે અને લિંગના ઉદયના દર્શનના નિવારણ માટે ચોલપક્રો છે.

## રીકા ઃ

वैक्रियाप्रावृत्त इत्यप्रावृत्तस्य वैक्रिये वेदोदयादिना, वातिके च=वातोच्छूने ह्रीः=लज्जा भवति, खद्धप्रजनने चैव≕स्वरूपेण महतीन्द्रिय इत्यर्थः, एते चार्यदेशोत्पन्नादिगुणवन्तोऽप्यप्रव्नाज्याः प्राप्नुवन्ति, अतस्तेषामनुग्रहार्थम्=अनुग्रहनिमित्तं, लिङ्गोदयार्थं च=लिङ्गोदयदर्शननिवारणार्थं चेति भावः, पट्टस्तु= चोलपट्ट इति गाथार्थः ॥८२३॥

## ટીકાર્થઃ

અપ્રાવૃત્તને=નહીં ઢંકાયેલ શરીરવાળા સાધુને, વેદોદયાદિ દ્વારા વૈક્રિયમાં અને વાતિકમાં=વાતથી ઉચ્છૂનમાં, અને ખદ્ધપ્રજનન હોતે છતે=સ્વરૂપથી મોટી ઇન્દ્રિય હોતે છતે, લજ્જા થાય છે; અને આ આર્યદેશોત્પન્નાદિ ગુણોવાળા પણ અપ્રવ્રાજ્ય પ્રાપ્ત થાય=આર્યદેશોત્પન્નાદિ પ્રવ્રજ્યાને યોગ્ય ગુણોવાળા જીવો પણ પ્રવ્રજ્યા આપવા માટે અયોગ્ય પ્રાપ્ત થાય. આથી તેઓના અનુગ્રહના અર્થે=અનુગ્રહના નિમિત્તે=તેવા સાધુઓ ઉપર ઉપકાર કરવા માટે, અને લિંગના ઉદય અર્થે=લિંગોદયના દર્શનના નિવારણ અર્થે, વળી પટ્ટ છે=ચોલપટ્ટો છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. II૮૨૩II

## અવતરણિકાઃ

आर्यामधिकृत्याह –

## અવતરશિકાર્થ :

સ્થવિરકલ્પિક સાધુને આશ્રયીને ૧૪ ઔધિક ઉપધિનું પ્રમાણમાન અને પ્રયોજન વર્ણવ્યું. હવે આર્યાને આશ્રયીને ૨૫ ઔધિક ઉપધિનું પ્રમાણમાન અને પ્રયોજન કહે છે –

ગાથા :

पत्ताईण पमाणं दुहा वि जह वण्णिअं तु थेराणं । मोत्तूण चोलपट्टं तहेव अज्जाण दट्ठव्वं ॥८२४॥

## અન્વચાર્થઃ

पत्ताईण=પાત્રાદિનું दुहा वि पमाणं=બંને પ્રકારનું પણ પ્રમાણ जह तु=જે રીતે વળી थेराणं=સ્થવિરોનું वण्णिअं=વર્ણવાયું, चोलपट्टं=ચોલપટ્ટાને मोत्तूण=મૂકીને अज्जाण=આર્યાઓનું तहेव=તે રીતે જ दट्टव्वं=જાણવું.

## ગાથાર્થ ઃ

પાત્રાદિનું બંને પ્રકારનું પણ પ્રમાણ જે રીતે વળી સ્થવિરોનું વર્ણવાયું, ચોલપટ્ટા સિવાય આર્ચાઓનું પણ તે રીતે જ જાણવું.

## રીકા ઃ

पात्रादीनां प्रमाणं द्विधापि गणनया स्वरूपेण च यथा वर्णितं स्थविराणां, मुक्त्वा चोलपट्टं तथैवार्याणामपि द्रष्टव्यं तेषां प्रमाणमिति गाथार्थ: ॥८२४॥

## રીકાર્થ :

ગણનાથી અને સ્વરૂપથી બંને પ્રકારનું પણ પાત્રાદિનું પ્રમાણ જે રીતે સ્થવિરોનું વર્ણવાયું, ચોલપટ્ટાને મૂકીને તેઓનું=પાત્રાદિનું, પ્રમાણ આર્યાઓને પણ તે રીતે જ જાણવું, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. ∥૮૨૪∥

## અવતરશિકાઃ

સ્થવિરકલ્પિકોની ૧૩ પ્રકારની ઔધિક ઉપધિ આર્યાઓને પણ હોય છે અને ચોલપટ્ટાના સ્થાને ૧૪મી ઉપધિ કમઢક હોય છે. તેથી કમઢકનું સ્વરૂપ દર્શાવે છે –

#### ગાથા :

# कमढगपमाणं उदरप्पमाणओ संजईण विण्णेअं । सइ गहणं पुण तस्सा लहुसगदोसा इमासिं तु ॥८२५॥

#### અન્વચાર્થઃ

संजईण=સંયતીઓના उदरप्यमाणओ=ઉદરના પ્રમાણથી कमढगपमाणं=કમઢકનું પ્રમાણ विण्णेअं=જાણવું. इमार्सि पुण=વળી આમના=સંયતીઓના, लहुसगदोसा=લહુસક દોષથી=અલ્પત્વના અપરાધથી, तस्सा=તેનું= કમઢકનું, सइ=સદા गहणं=ગ્રહણ છે.

★ 'તુ' પાદપૂર્તિ અર્થે છે.

#### ગાચાર્થ ઃ

સંચતીઓના ઉદરના પ્રમાણથી કમઢકનું પ્રમાણ જાણવું. વળી સંચતીઓના અલ્પત્વના અપરાધથી કમઢકનું સદા ગ્રહ્ણ છે.

#### ટીકા ઃ

कमठगमानं स्वरूपसम्बन्धि उदरप्रमाणतो=निजोदरप्रमाणेन संयतीनां विज्ञेयं, सदा ग्रहणं पुनस्तस्य=

कमठकस्य लहुसकदोषादिति अल्पत्वापराधाद् आसां=संयतीनां, लम्बनग्रहणेऽप्रीत्या अकुशलपरिणाम-भावादिति गाथार्थ: ॥८२५॥

## રીકાર્થ :

સ્વરૂપના સંબંધવાળું કમઢગનું માન સંયતીઓના પોતાના ઉદરના પ્રમાણથી જાણેવું. વળી આમના= સંયતીઓના, લહુસક દોષથી=અલ્પત્વના અપરાધથી=તુચ્છ સ્વભાવથી, તેનું=કમઢકનું, સદા ગ્રહણ છે; કેમ કે લંબનના=કોળિયાના, ગ્રહણમાં અપ્રીતિથી અકુશલ પરિણામનો ભાવ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થઃ

સાધુઓની ૧૪ પ્રકારની ઔષિક ઉપષિ છે. તેમાંથી ૧૩ પ્રકારની ઉપષિ સાધ્વીઓને પણ સમાન હોય છે અને ૧૪મી ઉપષિ સાધુઓને ચોલપટ્ટો હોય છે તેના બદલે સાધ્વીઓને ૧૪મી ઉપષિ કમઢક હોય છે, અને તે કમઢક દરેક સાધ્વીના આહારના પ્રમાણવાળું હોય છે અર્થાત્ સાધ્વીનું જેટલા આહારથી પેટ ભરાય તેટલું મોટું કમઢક હોય છે.

વળી, સાધ્વીઓને સદા કમઢક ગ્રહશ કરવાનું હોય છે; કેમ કે સ્ત્રીસહજ તુચ્છ સ્વભાવને કારશે કમઢક ગ્રહશ ન કરે તો કોળિયાના ગ્રહશમાં પરસ્પર અપ્રીતિ થવાથી અકુશલ પરિશામ થવાની સંભાવના રહે છે; અને સાધ્વીઓને કમઢકનું પ્રયોજન શું ? એ વિષયમાં પ્રસ્તુત ગાથામાં કાંઈ વર્શન નથી, પરંતુ પ્રવચન-સારોદ્ધાર ગાથા પરલ્ની ટીકામાં કમઢકવિષયક આ પ્રમાશે વર્શન છે –

''उवेत्यादिगाश्रैकादशकं, पूर्वोक्तानि 'पत्तं पत्ताबंधो ' इत्यादीनि उपकरणादीनि चतुर्दश अचोलपट्टानि=चोलपट्टरहितानि कमढगयुतानि आर्थिकाणामपि भणितानि, पात्रादीनां च प्रमाणं गणनया स्वरूपेण च स्थविराणामिव द्रष्टव्यं, कमढकं च लेपिततुम्बकभाजनरूपं कांस्यमयबृहत्तरकरोटिकाकारमेकैकं संयतीनां निजोदरप्रमाणेन विज्ञेयं, संयतीनां च मण्डलीमध्ये पतद्ग्रहको न भ्रमति, एकस्याः संयत्या अपरस्याः कार्ये न समायाति, तुच्छस्वभावात्, किन्तु कमढक एवार्यिका भोजनक्रियां कुर्वन्तीत्यतः कमढकग्रहणं, 'अहियाणि वि होति ताणेवं ति अधिकान्यपि=पूर्वोक्तचतुर्दशोपकरणव्यतिरिक्तान्यप्युपकरणा-न्यार्यिकाणां भवन्ति, तानि चैवं ॥५२९॥''

પૂર્વોક્ત પાત્ર-પાત્રાબંધ ઇત્યાદિ ૧૪ ઉપકરશો ચોલપટ્ટાથી રહિત, અને કમઢકથી યુક્ત સાધ્વીઓને પણ કહેલાં છે; અને સાધ્વીઓના પાત્રાદિનું ગણનાથી અને સ્વરૂંપથી પ્રમાણ સ્થવિરોની જેમ જાણવું, અને કમઢક લીંપેલા તુંબડાના ભાજનરૂપ કાંસાની મોટી કથરોટના આકારવાળું, એક-એક સાધ્વીઓના ધોતાના ઉદરના પ્રમાણ વડે જાણવું; અને સાધ્વીઓની માંડલીની મધ્યમાં પતદ્ગ્રહ=પાત્ર, ભમતું નથી, તુચ્છ સ્વભાવને કારણે એક સાધ્વીનું કમઢક બીજી સાધ્વીના કાર્યમાં આવતું નથી, પરંતુ સાધ્વીઓ કમઢકમાં જ ભોજનક્રિયાને કરે છે. આથી કમઢકનું ગ્રહણ છે.

વળી, ઓધનિર્યુક્તિ ભાષ્યગાથા ૬૭૬ની ટીકામાં પજ્ઞ કમઢકવિષયક આ રીતે વર્જ઼ન છે –

''नवरं आर्यिकाणां कमढकमेतदर्थं भवति, यतस्तासां प्रतिग्राहको न भ्रमति तुच्छस्वभावत्वात्, कमढक एव भोजनक्रियां कुर्वन्तीति ॥''

વળી, બૃ.ક.ભા.ગા. ૪૦૮૧ની ટીકામાં આ પ્રમાણે છે –

"तच्चाष्टकमयमैकेकं संयतीनां निजोदरप्रमाणेन विज्ञेयम् ॥" ॥८२**५**॥

**Mail:** 

# अह उग्गहणंतग णावसंठिअं गुज्झदेसरक्खद्वा । तं पण सरूवमाणे घणमसिणं देहमासज्ज ॥८२६॥

## અવ્વજ્ઞાશ્ :

अह=હવે उग्गहणंतग=અવગ્રહાનન્તક गुज्झदेसस्वखद्रा=ગુદ્યદેશની રક્ષાના અર્થે णावसंठिअं=નાવસંસ્થિત હોય છે. તં પण=વળી તે=અવગ્રહાનંતક, सरूवमाणे=સ્વરૂપ અને માનથી घनमसिणं=ધન-મસુણ=ધટ-સુંવાળું, (અને) **દેहमાसज्ज**≓દેહને આશ્રયીને હોય છે.

#### ગાશાર્થ :

અવગ્રહાનંતક ગુહ્યદેશના રક્ષણ માટે નાવના આકારવાળું હોય છે. વળી તે અવગ્રહાનંતક સ્વરૂપથી ઘટ્ટ, સુંવાળું અને માનથી દેહને આશ્રચીને હોય છે.

#### टीकाः

अथावग्रहानन्तकं नौसंस्थितम, एतच्च गह्यदेशरक्षणार्थं भवति, रक्षा च दर्शनस्य मोहोदयहेतुत्वात्, तत्पुनः स्वरूपमानाभ्यां यथासङ्ख्यं घनमसृणं स्वरूपेण देहमाश्रित्य प्रमाणेन भवतीति गाथार्थः ॥८२६॥

## ટીકાર્શ :

હવે અવગ્રહાનંતક નૌસંસ્થિત=નાવના આકારવાળું, હોય છે અને એ ગુહ્યદેશના રક્ષણ અર્થે હોય છે; અને દર્શનનું મોહના ઉદયનું હેતુપણું હોવાથી રક્ષા છે=સ્ત્રીના ગુપ્ત પ્રદેશનું દર્શન મોહનો ઉદય થવામાં કારણ હોવાથી સાધ્વીને ગુહ્યદેશની રક્ષા કરવાની છે. વળી તે–અવગ્રહાનંતક, સ્વરૂપ અને માનમાંથી યથાસંખ્ય=ક્રમસર, સ્વરૂપથી ઘન-મસૃણ=ઘટ્ટ-સુંવાળું અને પ્રમાણથી દેહને આશ્રયીને હોય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. 🛛 📿 ૨ ૯ 🖛

#### ଆଥା :

# पड़ो वि होड तासिं देहपमाणेण चेव विण्णेओ । छायंतोगहणंतग कडिबंधो मल्लकच्छा व ॥८२७॥

#### અન્વચાર્થ :

तासिं=तेओनेे=साध्वीओने, छायंतोगहणंतग=अवअ्रहानंतर्डने ढांडतो, देहपमाणेण चेव=देहना પ્રમાણથી જ **મल्लकच्छा व**=મલ્લકચ્છાની જેમ **कडिबंधो=**કટિબંધરૂપ पट्टो वि=પટ્ટો પણ विण्णेओ होड़= વિજોય થાય છે

#### ગાથાર્થ ઃ

સાધ્વીઓને અવગ્રહાનંતકને ઢાંકતો, દેહના પ્રમાણથી જ મલ્લકચ્છાની જેમ કેડમાં બંધાચેલો પટ્ટો પણ વિજ્ઞેચ થાચ છે. Jain Education International

ટ<del>ીકા</del> :

पट्टोऽपि भवति तासां=संयतीनां, किंविशिष्ट इत्याह-देहप्रमाणेनैव भवति विज्ञेय: प्रमाणमानेन स्वरूपतस्तु छादयन्नवग्रहानन्तकं, कटिबन्धोऽसौ भवति मल्लकच्छेवेति गाथार्थ: ॥८२७॥

## રીકાર્શ ઃ

તેઓને=સંયતીઓને, પટ્ટ પણ હોય છે. કેવો વિશિષ્ટ પટ્ટ હોય છે ? એથી કહે છે – પ્રમાણમાનથી દેહના પ્રમાણ વડે જ, વળી સ્વરૂપથી અવગ્રહાનંતકને ઢાંકતો એવો વિજ્ઞેય થાય છે. આ=પટ્ટો, મલ્લકચ્છાની જેમ કટિબંધરૂપ=કેડ ઉપર બંધાયેલો, હોય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. ॥૮૨૭॥

#### ગાશા :

# अद्धोरुगो वि ते दो वि गिण्हिउं छायए कडीभागं । जाणुपमाणा चलणी असीविआ लंखिआए व ॥८२८॥

#### અન્વચાર્થ :

अद्धोरुगो वि=અર્ધોરુક પણ ते दो वि=તે બંનેને પણ गिण्हिउं=ગ્રહણ કરીને कडीभागं=કેડના ભાગને छायए=ઢાંકે છે. जाणुपमाणा=જાનુના પ્રમાણવાળી लंखिआए व=લંખિકાની જેમ=નટડીના ચોયણાની જેમ, असीविआ=નહી સિવાયેલી चलणी=ચલની હોય છે.

#### ગાથાર્થ ઃ

અર્ધોરુક પણ અવગ્રહાનંતક અને પટ્ટને પણ દબાવીને કેડના ભાગને ઢાંકે છે, જાંઘના પ્રમાણવાળી નટડીના ચોચણા જેવી સીવ્યા વગરની ચલની હોચ છે.

## રીકા ઃ

अर्द्धोरुकमपि तौ द्वावपि अवग्रहानन्तकपट्टौ गृहीत्वा=अवष्टभ्य छादयति कटिभागं, तथा जानु-प्रमाणावलम्बनेन चलनी भवति, सा चासीविता स्वरूपतो लङ्खिकाया इवेति गाथार्थ: ॥८२८॥

## રીકાર્શ ઃ

અર્ધોરુક પણ, અવગ્રહાનંતક અને પટ્ટરૂપ તે બંનેને પણ ગ્રહણ કરીને=અવષ્ટંભ કરીને, કટિના ભાગને ઢાંકે છે, તથા અવલંબનથી=લંબાઈથી, જાનુના પ્રમાણવાળી ચલની હોય છે અને તે=ચલની, લંખિકાની જેમ=નટડીના ચોયણાની જેમ, સ્વરૂપથી નહીં સિવાયેલી હોય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. ‼૮૨૮॥

#### ગાથા :

# अंतोनिअंसणी पुण लीणा कडि जाव अद्धजंघाओ । बाहिरिआ जा खलुगा कडीए दोरेण पडिबद्धा ॥८२९॥

#### અન્વચાર્થઃ

अंतोनिअंसणी पुण=વળી અંતર્નિવસની अद्धजंघाओ=અડધી જંધાથી कडि जाव=કેડ સુધી लीणा= લીન હોય છે, (અને) बाहिस्आि=બહિર્નિવસની खलुगा जा=ધૂંટી સુધી कडीए=કેડમાં दोरेण=દોરા વડે पडिबद्धा=પ્રતિબદ્ધ હોય છે.

## ગાથાર્થ ઃ

વળી અંતર્નિવસની અડધી જંઘાથી માંડીને કેડ સુધી સારી રીતે ચોંટેલી હોય છે, અને બહિર્નિવસની ઘૂંટી સુધી કેડમાં દોરા વડે બાંધેલી હોય છે.

## રીકા ઃ

अन्तर्निवसनी पुनर्ल्लीना=सुश्लिष्टा, सा च कटिं यावदर्द्धजङ्घाभ्यामारभ्य, तथा बाह्या निवसनी यावत् खलुकः तावत् कट्यां दवरकेण प्रतिबद्धा भवतीति गाथार्थः ॥८२९॥

## રીકાર્થ ઃ

#### ગાથા :

# छाएइ अणुकुईए गंडे पुण कंचुओ असीविअओ । एमेव य उक्कच्छिय सा णवरं दाहिणे पासे ॥८३०॥

#### અન્વચાર્થઃ

असीविअओ पुण कंचुओ=વળી અસીવિત કંચુક अणुकुईए गंडे=અનુકુચિત ગંડને छाएइ=ઢાંકે છે; एमेव य=અને એ રીતે જ उकच्छिय=ઉત્કચ્છિકા છે. णवरं=ફક્ત सा=ते=ઉત્કચ્છિકા, दाहिणे पासे=દક્ષિણ પાસમાં હોય છે.

#### ગાથાર્થ ઃ

વળી સીવ્યા વિનાનો કંચુક સ્તનોને ઢાંકે છે અને એ રીતે જ ઉત્કચ્છિકા પણ સ્તનોને ઢાંકે છે, ફક્ત ઉત્કચ્છિકા જમણા પડખે હોય છે.

#### રીકા ઃ

छादयत्यनुकुचितौ=श्लथावित्यर्थः गण्डौ=स्तनौ पुनः कञ्चुकः असीवित इति, तथा एवमेवोत्कच्छिका छादयति, सा नवरं दक्षिणे पार्श्वे भवतीति गाथार्थः ॥८३०॥

## ટીકાર્થ ઃ

વળી નહીં સીવાયેલો કંચુક અનુકુચિત બે ગંડને=શ્લથ બે સ્તનને, ઢાંકે છે, અને એ રીતે જ ઉત્કચ્છિકા છાદન કરે છે=બે સ્તનને ઢાંકે છે. ફક્ત તે=ઉત્કચ્છિકા, દક્ષિણ પાર્શ્વમાં=જમણા પાસમાં, હોય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. II૮૩૦II

## ગાથા :

# वेकच्छिआ उ पट्टो कंचुअमुक्कच्छिअं च छाइंती । संघाडीओ चउरो तत्थ दुहत्था उवसयम्मि ॥८३१॥

## અન્વચાર્થઃ

वेकच्छिआ उ पट्टो=વેકચ્છિકા વળી પટ્ટરૂપ હોય છે, कंचुअमुक्वच्छिअं च=કંચુકને અને ઉત્કચ્છિકાને छाइंती=ઢાંકતી એવી હોય છે. संघाडीओ चउरो=સંઘાટીઓ ચાર હોય છે, तत्थ=તેમાં दुहत्था=બે હાથવાળી (સંઘાટી) उवसयम्मि=ઉપાશ્રયમાં હોય છે.

# ગાથાર્થ ઃ

વેકચ્છિકા વળી પટટરૂપ હોય છે, કંચુકને અને ઉત્કચ્છિકાને ઢાંકતી એવી વેકચ્છિકા હોય છે. સંઘાટીઓ ચાર હોય છે, તેમાં બે હાથવાળી સંઘાટી ઉપાશ્રયમાં હોય છે.

# રીકા :

वेकच्छिका तु पट्टो भवति, सा तु कञ्चुकमुत्कच्छिकां च छादयन्ती भवति, तथा संघाट्यश्चतस्रो भवन्ति, एका द्विहस्ता, द्वे त्रिहस्ते, एका चतुर्हस्ता, तत्र द्विहस्ता उपाश्रये भवति, न तां विहाय प्रकटदेहया कदाचिदांसितव्यमिति गाथार्थ: ॥८३१॥

# ટીકાર્થઃ

વેકચ્છિકા વળી પટ્ટરૂપ હોય છે, વળી કંચુકને અને ઉત્કચ્છિકાને ઢાંકતી એવી તે≕વેકચ્છિકા, હોય છે; અને સંઘાટીઓ ચાર હોય છે. એક સંઘાટી બે હાથવાળી, બે <sup>'</sup>સંઘાટી ત્રણ હાથવાળી, એક સંઘાટી ચાર હાથવાળી હોય છે. તેમાં બે હાથવાળી સંઘાટી ઉપાશ્રયમાં હોય છે. તેને=બે હાથવાળી સંઘાટીને, છોડીને પ્રગટ દેહ વડે≔ખુલ્લા દેહવાળી સાધ્વી વડે, ક્યારેય રહેવા યોગ્ય નથી, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે. ‼૮૩૧‼

ગાથા :

# दोन्नि तिहत्थायामा भिक्खट्ठा एक एक उच्चारे । ओसरणे चउहत्थाऽनिसण्णपच्छायणे मसिणा ॥८३२॥

## અન્વચાર્થઃ

दोन्नि=બે સંઘાટી तिहत्यायामा=ત્રણ હાથના આયામવાળી=વિસ્તારવાળી, હોય છે. (તેમાંથી) एक भिक्खद्वा=એક ભિક્ષાના અર્થે (અને) एक उच्चारे=એક ઉચ્ચારમાં=મળત્યાગ માટે જતી વખતે, હોય છે. अनिसण्णपच्छायणे=અનિષણ્ણના પ્રચ્છાદન માટે=નહીં બેઠેલી સાધ્વીઓનું શરીર ઢાંકવા માટે, ओसरणे=સમવસરણમાં चउहत्था=ચાર હાથવાળી मसिणा=મસૃણ=છિદ્ર વગરની, (સંઘાટી) હોય છે. આથાર્થ :

બે સંઘાટી ત્રણ હાથ લાંબી હોય છે. તે બેમાંથી એક સંઘાટી ભિક્ષા માટે અને બીજી સંઘાટી મળત્યાગ કરવા માટે જતી વખતે વપરાય છે, અને ઊભી રહેલી સાધ્વીઓના શરીરને ઢાંકવા માટે સમવસરણમાં ચાર હાથવાળી છિદ્ર વગરની સંઘાટી હોય છે.

## રીકા ઃ

द्वे त्रिहस्तायामे भवतः, तयोर्भिक्षार्थमेका एका उच्चारे भवति, भेदग्रहणं गोचराद्युपलब्धतुल्य-वेषादिपरिहारार्थं, तथा समवसरणे=व्याख्याने स्नात्रादौ चतुईस्ता, सा ह्यनिषण्णप्रच्छादनायोपयुज्यते, यतो न तत्र संयतीभिरुपवेष्टव्यं, सा च मसृणा=अशुषिरा भवतीति गाथार्थः ॥८३२॥

# રીકાર્થઃ

બે સંઘાટી ત્રણ હાથના આયામવાળી=ત્રણ હાથના વિસ્તારવાળી, હોય છે. તે બેમાં એક સંઘાટી ભિક્ષા અર્થે, એક સંઘાટી ઉચ્ચારમાં હોય છે. ભેદનું ગ્રહણ=એક સરખી બે સંઘાટીને જુદા જુદા કાર્યમાં વાપરવારૂપ ભેદનું ગ્રહણ, ગોચર આદિમાં ઉપલબ્ધ થતા તુલ્ય વેષ વગેરેના પરિહાર અર્થે છે; અને સમવસરણમાં= વ્યાખ્યાનમાં, સ્નાત્રાદિમાં, ચાર હાથવાળી સંઘાટી હોય છે, ખરેખર તે અનિષણ્ણના પ્રચ્છાદન માટે ઉપયોજાય છે=ચાર હાથવાળી સંઘાટીનો નહીં બેઠેલી સાધ્વીઓના શરીરને ઢાંકવા માટે ઉપયોગ કરાય છે; જે કારણથી સંયતીઓ વડે ત્યાં=વ્યાખ્યાનાદિમાં, બેસવા યોગ્ય નથી, અને તે=ચાર હાથવાળી સંઘાટી, મસૂણ=અશુષિર=છિદ્ર વગરની, હોય છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

# ભાવાર્થઃ

બે સંઘાટી ત્રણ હાથ લાંબી હોય છે. તેમાંથી એક સંઘાટી ગોચરીએ જવા માટે અને એક સંઘાટી ઉચ્ચારની ભૂમિએ જવા માટે હોય છે. બે સરખી સંઘાટીમાંથી એક ગોચરી માટે અને એક ઉચ્ચાર માટે, એ રૂપ ભેદનું પ્રહણ ગોચરી આદિમાં ઉપલબ્ધ થતા સરખા વેષાદિના પરિહાર માટે છે. ''**गોचરાદિ''માં 'આદિ'** પદથી ઉચ્ચારનું ગ્રહણ કરવાનું છે, અને ''**વેષાદિ''માં 'આદિ'** પદથી પાત્રનું ગ્રહણ કરવાનું છે. તેનાથી એ પ્રાપ્ત થાય કે ગોચરીએ અને ઉચ્ચારભૂમિએ જવા માટે ઉપલબ્ધ ત્રણ હાથની સંઘાટી અને પાત્રરૂપ સરખો વેશ અને સરખા પાત્રનો ત્યાગ કરવા અર્થે ભેદનું ગ્રહણ છે; કેમ કે ગોચરીની અને મળત્યાગ માટેની સંઘાટી જુદી દેખાવાથી, ગૃહસ્થોને સાધ્વીઓનો ભિક્ષાનો અને મળત્યાગનો વેષ વગેરે સરખો હોય છે એવું પ્રતીત ન થાય. આથી ભિક્ષાની અને ઉચ્ચારની સંઘાટી સાધ્વીઓને જુદી હોય છે.

વળી, વ્યાખ્યાનમાં અને સ્નાત્ર વગેરેમાં સાધ્વીઓને ચાર હાથવાળી સંઘાટી ઓઢવાની હોય છે; કેમ કે વ્યાખ્યાનમાં કે સ્નાત્રાદિમાં સાધ્વીઓને બેસવાનું હોતું નથી, તેથી ચાર હાથવાળી સંઘાટી ઊભેલી સાધ્વીઓના શરીરને ઢાંકવા માટે ઉપયોગી છે, અને તે ચાર હાથવાળી સંઘાટી છિદ્ર વગરની હોય છે. ાટ૩૩ા ગાથા :

268

# खंधकरणी चउहत्थवित्थडा वायविहुयरक्खट्ठा । खुज्जकरणी वि कीरइ रूववईए कुडुहहेउं ॥८३३॥

## અન્વચાર્થઃ

वायविहुयरक्खट्ठा=વાતથી વિધૂતની રક્ષા અર્થે चउहत्थवित्थडा=ચાર હાથ વિસ્તૃત खंधकरणी=સ્કંધકરણી હોય છે. रूववईए=રૂપવતીઓને कुडुहहेउं=કુટુભના હેતુથી=કુબડી કરવા માટે, खुज्जकरणी वि=કુબ્જકરણી પશ कीख=કરાય છે.

## ગાચાર્થ :

પવનથી ઊડતી સંઘાટીની રક્ષા માટે ચાર હાથ પહોળી સ્કંઘકરણી હોય છે. રૂપવતી સાધ્વીઓને કુબડી કરવા માટે કુબ્જકરણી પણ કરાચ છે.

## ટીકા ઃ

स्कन्धकरणी चतुईस्तविस्तृता भवति, सा च वातविधूतरक्षार्थं, प्रयोजनान्तरमाह-कुब्जकरण्यपि क्रियते सा रूपवत्यां संयत्यां कुटुभनिमित्तमिति गाथार्थः ॥८३३॥

## રીકાર્થઃ

સ્કંધકરણી ચાર હાથ વિસ્તૃત=પહોળી, હોય છે, અને તે=સ્કંધકરણી, વાતથી વિધૂતની રક્ષા અર્થે છે=પવનથી ઊડેલી સંઘાટીના રક્ષણ માટે છે. પ્રયોજનાંતરને કહે છે=હવે સ્કંધકરણીના બીજા પ્રયોજનને કહે છે – તે=સ્કંધકરણી, રૂપવતી સંયતીઓને=સાધ્વીઓને, કુટુભના નિમિત્તે=કુબડી કરવા માટે, કુબ્જકરણી પણ કરાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. II૮૩૩II

ગાશા :

# संघाइमेयरो वा सब्वो वेसो समासओः उवही । पासगबद्धमझुसिरो जं वाऽऽइण्णं तयं णेअं ॥८३४॥

## અન્વચાર્થ :

संघाइमेयरो वा=સંધાતિમ કે ઇતર=અસંધાતિમ, सव्वो वेसो उवही=સર્વ પશ આ ઉપધિ समासओ= સમાસથી पासगबद्धं=પાશકબદ્ધ (અને) अझुसिरो=અશુપિર હોય છે, जं वा=અથવા જે आइण्णं=આચીર્શ છે, तयं णेअं=तेने જાણવું.

## ગાશાર્થ :

સંઘાતિમ કે અસંઘાતિમ એવી સર્વ પણ આ ઉપધિ સંક્ષેપથી પાશકથી બદ્ધ અને અશુષિર હોય છે, અથવા જે આચીર્થ છે તે જાણવું.

#### કી કા

सङ्घात्य(?सङ्घातिमः) इतरो वा एकाङ्गिकः यथालाभसम्भवात् सर्वोऽप्येष समासत उपधिः अनन्तरोदितः पाशकबद्धः अझुषिरो भवति, यद्वाऽऽचरितमत्र विधिसीवनादि, तत् ज्ञेयं सुसाध्वाचरणादित एवेति गाथार्थः ॥८३४॥

## नोंध ः

ટીકાના પ્રારંભમાં **सङ्घात्यः** છે, તેને સ્થાને મૂળગાથા પ્રમાણે **सङ्घातिमः** હોવું જોઈએ.

★ ''सुसाध्वाचरणादितः''मां 'आदि' पटथी सुसाधुना ઉपटेशनुं ग्रढण छे.

## ડીકાર્શ ઃ

યથાલાભનો સંભવ હોવાથી સંઘાતિમ અથવા ઇતર≕એકાંગિક, એવી સર્વ પણ આ≔સાધ્વીઓની પૂર્વમાં કહેવાયેલ, ઉપધિ, સમાસથી પાશકબદ્ધ અને અશુષિર હોય છે, અથવા અહીં=સાધ્વીઓની ઉપધિમાં, વિધિસીવનાદિ=વિધિપૂર્વક સીવવું વગેરે, જે આચરાયેલું છે, તે સુસાધુના આચરણ વગેરેથી જ જાણવું, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

સાધુઓને જયારે પ્રમાણોપેત વસ્ત્રનો લાભ થાય ત્યારે તે વસ્ત્ર અસંઘાતિમ=અખંડ હોય છે; અને જયારે વસ્ત્ર પ્રમાણોપત ન મળે પરંતુ નાનાં મળે, ત્યારે સાધુને બે-ત્રણાદિ ટુકડાઓ જોડીને વસ્ત્ર પ્રમાણોપેત બનાવવું પડે છે, અને તેવું વસ્ત્ર સંઘાતિમ કહેવાય.

## અવતરણિકા ઃ

उक्त ओघोपधिरौपग्रहिकमाह -

## અવતરણિકાર્થ ઃ

ગાથા ૭૭૧થી ૮૩૪માં જિનકલ્પિક અને સ્થવિરકલ્પિક સાધુઓની તથા આર્યાઓની ગણનાપ્રમાણ અને પ્રમાણમાન દારા ઓઘ ઉપધિ કહેવાઈ. વળી જિનકલ્પિક સાધુઓને ઔપગ્રહિક ઉપધિ હોતી નથી, તેથી હવે સ્થવિરકલ્પિક સાધુઓની અને આર્યાઓની ઔપગ્રહિક ઉપધિને કહે છે –

भाषाः :

# पीढग निसिज्ज दंडगपमज्जणी घट्टए डगलमाई । पिप्पलग सूई नहरणि सोहणगदुगं जहण्णो उ ॥८३५॥

### અન્વચાર્થઃ

पीढग=પીઠક, निसिज्ज=નિષદ્યા, दंडगपमज्जणी=દંડકપ્રમાર્જની=દંડાસણ, घट्टए=ધટ્ટક, डगलमाई= ડગલાદિ, पिप्पलग=પિપ્પલક, सूई=સૂચી, नहरणि=નખરદની, सोहणगदुगं=शोધનકद्वय जहण्णो उ=વળી જઘન્ય છે.

## ગાશાર્થ ઃ

પીઠક, નિષધા, દંડકપ્રમાર્જની, ઘટ્ટક, ડગલાદિ, પિપ્પલક, સૂચી, નખરદની, શોધનકદ્વય વળી જઘન્ય ઓપગ્રહિક ઉપધિ છે.

## રીકા ઃ

पीठकं काष्ठच्छगणात्मकं लोकसिद्धमानं त्रेहवत्यां वसतौ वर्षाकाले वा ध्रियत इत्यौपग्रहिकं, संयतीनां त्वागताभ्यागतसाधुनिमित्तमिति । निषद्या पादपुञ्छणं प्रसिद्धप्रमाणं(?पादपुञ्छणस्य प्रसिद्धप्रमाणा), जिनकल्पिकादीनां न भवति, निषीदनाभावात् । दण्डकोऽप्येवमेव नवरं, निवारणा-भावात्, एषः प्रमार्जनी वसतेर्दण्डकपुच्छनाभिधाना एव । घट्टकः पात्रमुखादिकरणाय लोहमयः । सूची सीवनादिनिमित्तं वेण्वादिमया । नखरदनी प्रतीता लोहमयेव । शोधनकद्वयं कर्णशोधनकदन्त-शोधनकाभिधानं लोहमयादि । जधन्यस्तु=अयं जघन्यः औपग्रहिकः खलूपधिरिति गाथार्थः ॥८३५॥

## નોંધ ઃ

(૧) પ્રસ્તુત ગાશની ટીકામાં <mark>निषद्या पादपुञ्छणं प्रसिद्धप्रमाण</mark>ं છે, તેને સ્થાને <mark>निषद्या पादपुञ्छणस्य प्रसिद्धप्रमाणा</mark> હોચ તેમ ભારો છે.

(૨) મૂળગાથામાં <mark>डगलमाई पिप्पलग</mark> છે, તેનો ટીકામાં અર્થ કરેલ નથી; કેમ કે **घट्टए** પછી सूई નો જ અર્થ કરેલ છે. તેથી ટીકાર્થમાં [] કરીને બૃ.ક.ભા.ગા. ૪૦૯૬ની ટીકા પ્રમાણે **डगलमाई पिप्पलग** નો અર્થ કરેલ છે. **ટીકાર્થ :** 

(૧) લોકમાં સિદ્ધ માનવાળું કાષ્ઠચ્છગણાત્મક પીઠક=કાષ્ઠમય કે છાણમય પીઠક, ભેજવાળી વસતિમાં કે વર્ષાકાળમાં ધારણ કરાય છે, એથી ઔપગ્રહિક છે. વળી સંયતીઓને આવેલા અભ્યાગત≔પ્રાધૂર્ણક, સાધુના નિમિત્તે પીઠક હોય છે. 'इત્તિ' પીઠકના પ્રયોજનના કથનની સમાપ્તિમાં છે.

(૨) પાદપુંછનની=રજોહરણની, નિષઘા પ્રસિદ્ધ પ્રમાણવાળી છે, અને તે જિનકલ્પિકાદિને હોતી નથી; કેમ કે નિષીદનનો અભાવ છે=જિનકલ્પિક-યથાલંદિકાદિ સાધુઓને બેસવાનું હોતું નથી.

(૩) ફક્ત દંડક પણ આ રીતે જ છે અર્થાત્ જે રીતે જિનકલ્પિકાદિને નિષદ્યા હોતી નથી એ રીતે જ દાંડો પણ હોતો નથી; કેમ કે નિવારણનો અભાવ છે≕જિનકલ્પિકાદિને દાંડાથી કોઈ પશુ આદિનું નિવારણ કરવાનું હોતું નથી. આ=દંડક, વસતિની દંડકપુંછનાના અભિધાનવાળી જ પ્રમાર્જની થાય છે અર્થાત્ વસતિનું પ્રમાર્જન કરનારું દંડાસણ થાય છે.

(૪) ઘટ્ટક, પાત્રના મુખાદિ કરવા માટે લોહમય હોય છે અર્થાત્ પાત્રની કિનારી કરવામાં અને 'આદિ' પદથી લીંપેલા પાત્રને સુંવાળું કરવામાં લોઢાનો ઘૂંટો ઉપયોગી છે. (૫) [ડગલો=અપાનને લૂંછવા માટે ઉપયોગી ઢેફાંઓ, અને ''डगलमाई'' માં ' आदि' શબ્દથી કૂટમુખ, ક્ષારાદિનો પરિગ્રહ છે. (૬) પિપ્પલક=ક્ષુરપ્ર અર્થાત્ મુંડન કરવા માટે ઉપયોગી અસ્ત્રો.]

(૭) સૂચી, સીવન વગેરેના નિમિત્તે વેશુ આદિમય હોય છે=વાંસ વગેરેની બનાવેલી સોયરૂપ હોય છે.

(૮) નખરદની લોઢામય જ પ્રતીત છે.

(૯-૧૦) લોહમયાદિ=લોઢા વગેરેનું બનાવેલું, કર્ણશોધનક અને દંતશોધનકના નામવાળું શોધનકદ્વય છે. વળી આ જઘન્ય ઔપગ્રહિક ઉપધિ છે, ઃએ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. ॥૮૩૫॥

અવતરશિકા ઃ

एनमेव मध्यममभिधातुमाह -

## અવતરણિકાર્થ :

```
મધ્યમ એવી આને જ=ઔપગ્રહિક ઉપધિને જ, કહેવા માટે કહે છે –
```

ગાથા :

## वासत्ताणे पणगं चिलिमिलिपणगं दुगं च संथारे । दंडाईपणगं पुण मत्तगतिग पायलेहणिआ ॥८३६॥

#### અન્વચાર્થ ઃ

वासत्ताणे पणगं=વર્ષાત્રાણવિષયક પંચક, चिलिमिलिपणगं=ચિલિમિલિપંચક, संधारे च दुगं=અને સંસ્તારવિષયક દ્વિક, दंडाईपणगं पुण=વળી દંડાદિપંચક मत्तगतिग=માત્રકત્રિક, पायलेहणिआ=પાદલેખનિકા.

#### ગાશાર્થઃ

વર્ષાત્રાણવિષયક પંચક, ચિલિમિલિપંચક, અને સંસ્તારદ્ધિક, વળી દંડાદિપંચક, માત્રકત્રિક, પાદલેખનિકા.

#### ટી<del>ક</del>ા ઃ

वर्षात्राणविषयं पञ्चकं, तद्यथा-कम्बलमयं १ सूत्रमयं २ तालपत्रसूची ३ पलाशपत्रकुटशीर्षकं ४ छत्रकं ५ चेति, लोकसिद्धप्रमाणानीति । तथा चिलिमिलीपञ्चकं, तद्यथा-सूत्रमयी (?तृणमयी) वाकमयी दण्डमयी कण्टकमयीति, प्रमाणमस्याः गच्छापेक्षया, सागारिकप्रच्छादनाय तदावरणात्मिकैवेयमिति । संस्तारद्वयं च शुषिराशुषिरभेदभिन्नं, शुषिरः तृणादिकृतः, तदन्यकृतस्त्वशुषिर इति । तथा दण्डादिपञ्चकं पुनः, तद्यथा-दण्डको विदण्डकः यष्टिर्वियष्टिः नालिका चेति । मात्रकत्रितयं, तद्यथा-कायिकमात्रकं संज्ञामात्रकं खेलमात्रकमिति । तथा पादलेखनिका वटादिकाष्ठमयी कर्द्दमापनयनीति गाथार्थः ॥८३६॥ ડીકાર્થઃ

વર્ષાત્રાણના=વર્ષાથી રક્ષણ કરવાના, વિષયવાળું પંચક, તે આ પ્રમાણે – (૧) કંબલમય (૨) સૂત્રમય (૩) તાડપત્રની સૂચી (૪) પલાશપત્રનું કુટશીર્ષક અને (૫) છત્રક. 'इતિ' વર્ષાત્રાણપંચકના નામની સમાપ્તિ અર્થે છે. આ કંબલાદિ લોકમાં સિદ્ધ પ્રમાણવાળા છે. 'इતિ' કંબલાદિના પ્રમાણ અને પ્રયોજનની સમાપ્તિ અર્થે છે.

તથા ચિલિમિલીપંચક=પડદાના પાંચ પ્રકાર, તે આ પ્રમાણે- (૧) સૂત્રમય (૨) તૃણમય (૩) વાકમય (૪) દંડમય અને (૫) કંટકમય. 'इતિ' ચિલિમિલીપંચકના નામની સમાપ્તિ અર્થે છે.

આનું≕ચિલિમિલીનું, પ્રમાણ ગચ્છની અપેક્ષાથી છે અર્થાત્ ગચ્છ જેટલો નાનો કે મોટો હોય તેને આશ્રયીને આ પાંચ પ્રકારના પડદાનું પ્રમાણ નક્કી થાય છે. આ≕ચિલિમિલી, સાગારિકના પ્રચ્છાદન માટે તેના આવરણ આત્મક જ છે≕સાગારિકના આવરણસ્વરૂપ જ છે. 'इત્તિ' ચિલિમિલીના પ્રમાણ અને પ્રયોજનની સમાપ્તિ અર્થે છે.

અને સંસ્તારદ્વય શુષિર અને અશુષિરરૂપ ભેદથી ભિન્ન છે. તૃણાદિ વડે કરાયેલો શુષિર છે અર્થાત્ (૧) શાલિ (૨) વ્રીહિ (૩) કોદ્રવ (૪) રાલય (૫) અરણ્ય ઃ આ પાંચ પ્રકારના તૃણાદિ વડે કરાયેલો સંથારો શુષિર છે, વળી તેનાથી અન્ય વડે કરાયેલો=તૃણાદિથી અન્ય એવા કાષ્ઠ વડે કરાયેલો સંથારો, અશુષિર છે. 'इત્તિ' સંસ્તારકદ્વયના સ્વરૂપના કથનની સમાપ્તિ માટે છે.

અને વળી દંડાદિ પંચક, તે આ પ્રમાણે- (૧) દંડક (૨) વિદંડક (૩) યષ્ટિ (૪) વિયષ્ટિ અને (૫) નાલિકા. 'इત્તિ' દંડાદિપંચકના નામની સમાપ્તિ અર્થે છે.

માત્રકત્રિતય=ત્રણ પ્રકારના માત્રક, તે આ પ્રમાણે- (૧) કાયિકમાત્રક=મૂત્રત્યાગ કરવાનું માત્રક, (૨) સંજ્ઞામાત્રક=મળત્યાગ કરવાનું માત્રક, (૩) ખેલમાત્રક=શ્લેષ્મ કાઢવાનું માત્રક. 'इતિ' માત્રકત્રિકના નામની સમાપ્તિ અર્થક છે.

તથા વટાદિના કાષ્ઠમય=વડ વગેરેના લાકડાની બનાવેલ, કાદવને દૂર કરનારી પાદલેખનિકા છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

٤

ભાવાર્થઃ

દંડાદિપંચકનો ઉપયોગ સાધુ આ પ્રમાણે કરે છે –

(૧) ચોમાસા સિવાયના કાળમાં સાધુ ભિક્ષાટનાદિ કરતી વખતે દંડક ગ્રહણ કરે છે, અને તે દંડકથી ચોર, ગાય વગેરેનું નિવારણ કરે છે, તેમ જ વૃદ્ધ સાધુને દંડક આધાર બને છે. (૨) સાધુ ચોમાસામાં ભિક્ષાટનાદિ કરતી વખતે વિદંડક ગ્રહણ કરે છે, અને તે વિદંડક નાનો હોય છે, જેથી વરસાદના પાણીનો સ્પર્શ થાય તેમ હોય ત્યારે, તે વિદંડકને કામળીની અંદર રાખીને સુખેથી લઈ જઈ શકાય છે. (૩) નવ પર્વ સુધી વિષમ સંખ્યાના પર્વવાળી અને દશ પર્વવાળી યષ્ટિ શુભ છે અને સમાન સંખ્યાના પર્વવાળી યષ્ટિ અશુભ છે. (૪) વિયષ્ટિ અને (૫) નાલિકા. તેનું વિશેષ વર્શન પ્રાપ્ત નહીં થતું હોવાથી અહીં સ્પષ્ટ કરેલ નથી.

વળી, પાદલેખનિકા કાદવને દૂર કરનારી હોય છે અને તે વડના વૃક્ષના લાકડાની કે ઉદુંબર વૃક્ષના લાકડાની કે પીપળાના વૃક્ષના લાકડાની બનાવેલ હોય છે, આ વૃક્ષોના અભાવમાં આંબલીના વૃક્ષમાંથી બનાવેલ હોય છે. અને તે બાર આંગળ લાંબી અને એક આંગળ પહોળી હોય છે. અને બંને બાજુથી નખ જેવી તીક્ષ્ણ હોય, પરંતુ કાદવને દૂર કરતી વખતે પોતાને વાગી જાય તેવી અતિતીક્ષ્ણ હોતી નથી.

વળી, સાધુને પાદલેખનિકા રાખવાનું એ પ્રયોજન છે કે સ્થંડિલભૂમિમાંથી અસ્થંડિલભૂમિમાં અને અસ્થંડિલભૂમિમાંથી સ્થંડિલભૂમિમાં સંક્રમણ કરતી વખતે સચિત્ત પૃથ્વીકાયાદિની વિરાધના ન થાય તે માટે સાધુ સંજ્ઞાભૂમિથી આવ્યા પછી ગામમાં પ્રવેશ કરે તે પહેલાં ચોમાસા સિવાયના કાળમાં રજોહરણથી પગનું પ્રમાર્જન કરે છે અને ચોમાસામાં પાદલેખનિકાથી કાદવવાળા પગનું પ્રમાર્જન કરે છે. II૮૩૬II

ગાથા :

# चम्मतियं पट्टदुगं नायव्वों मज्झिमो उवहि एसो । अज्जाण वारओ पुण मज्झिमओ होइ अइरित्तो ॥८३७॥

### અન્વચાર્થઃ

चम्मतियं=ચર્મત્રિક, पट्टदुगं=५ट्टद्वयः एसो=આ मज्झिमो=भध्यभ उवहि=ઉપધि नायव्वो=જાણવી. अज्जाण पुण=વળી આર્યાઓને मज्झिमओ=भध्यभ ઉપધિમાં अइरित्तो=અતિરિક્ત वारओ=વારક होइ=હોય છે.

ગાથાર્થ :

ચર્મત્રિક, પટ્ટદ્વચ : આ મધ્યમ ઓપગ્રહિક ઉપધિ જાણવી. વળી આર્ચાઓને મધ્યમ ઉપધિમાં વધારે એક વારક હોય છે.

## કીકા :

चर्म्मत्रिकं वर्ध्रतलिकाकृत्तिरूपं । तथा पट्टद्वयं-संस्तारपट्टोत्तरपट्टलक्षणं । ज्ञातव्यः मध्यम उपधिरेष औपग्रहिकः । आर्याणां वारकः पुनः सागारिकोदकनिमित्तं मध्यमोपधावुक्तलक्षणो भवत्यतिरिक्तः, नित्यं जनमध्य एव तासां वासादिति गाथार्थः ॥८३७॥

## રીકાર્શ :

ચર્મત્રિક વર્ધ, તલિકા અને કૃત્તિરૂપ છે, તથા સંસ્તારપક્ર અને ઉત્તરપક્રસ્વરૂપ પટ્ટદ્રય છે. આ=ગાથા ૮૩૬-૮૩૭માં બતાવી એ, મધ્યમ ઔપગ્રહિક ઉપધિ જાણવી. વળી આર્યાઓને સાગારિકને કારણે ઉદકના નિમિત્તે=બૃહત્કલ્પભાષ્ય પ્રમાણે- સાગારિકવાળી વસતિમાં રહેતી સાધ્વીઓને મળત્યાગાદિ કર્યા પછી પાણી ગ્રહણ કરવા માટે, કહેવાયેલા સ્વરૂપવાળો વારક મધ્યમ ઉપધિમાં અતિરિક્ત હોય છે; કેમ કે તેઓનો= આર્યાઓનો, નિત્ય=હંમેશાં, જનની મધ્યમાં જ વાસ હોય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. ા/૮૩૭/

## અવતરણિકા ઃ

एनमेवोत्कृष्टमभिधातुमाह -

## અવતરણિકાર્થ ઃ

ઉત્કૃષ્ટ એવી આને જ=ઔપગ્રહિક ઉપધિને જ, કહેવા માટે કહે છે –

ગાથા :

## अक्खा संथारो वा एगमणेणंगिओ अ उक्कोसो । पोत्थगपणगं फलगं उक्कोसोवग्गहो सव्वो ॥८३८॥

#### અન્વચાર્થઃ

अक्खा=અક્ષો, उक्कोसो वा एगमणेणंगिओ अ संथारो=અને ઉત્કૃષ્ટ એવો એકાંગિક અને અનેકાંગિક સંસ્તારક, पोत्थगपणगं=पुस्तકપંચક, फलगं=ફલક: (આ) सब्बो=સર્વ उक्कोसोवग्गहो=ઉત્કૃષ્ટ ઔપગ્રહિક છે. ગાથાર્થ:

અક્ષો અને ઉત્કૃષ્ટ એવો એકાંગિક અને અનેકાંગિક સંસ્તારક, પુસ્તકપંચક, ફલક : આ સર્વ ઉત્કૃષ્ટ ઔપગ્રહિક ઉપધિ છે.

#### ડીકા ઃ

अक्षाः=चन्दनकादयः । संस्तास्कश्च, किंविशिष्टं इत्याह-एकाङ्गिकोऽनेकाङ्गिकश्च फलककम्बि-मयादिः उत्कृष्टः स्वरूपेण । तथा पुस्तकपञ्चकं, तद्यथा-गण्डिकापुस्तकः छिवाटीपुस्तकः कच्छविपुस्तकः मुष्टिपुस्तकः सम्पुटकश्चेति । तथा फलकं=पट्टिका समवसरणफलकं वा । उत्कृष्ट इति प्रज्ञान्तापेक्षया औपग्रहिक उपधिः सर्व इत्यक्षादिः सर्व एवेति गाथार्थः ॥८३८॥

#### રીકાર્થ :

અક્ષો=ચંદનકાદિ,

અને સંસ્તારક, કેવો વિશિષ્ટ છે ? એથી કહે છે – ફલક-કમ્બિમયાદિ એકાંગિક અને અનેકાંગિક એવો સંસ્તારક સ્વરૂપથી ઉત્કુષ્ટ છે.

તથા પુસ્તકપંચક, તે આ પ્રમાણે – (૧) ગંડિકાપુસ્તક (૨) છિવાડીપુસ્તક≕છેદપાટી પુસ્તક, (૩) કચ્છવિપુસ્તક (૪) મુષ્ટિપુસ્તક અને (૫) સંપુટક. 'इત્તિ' પાંચ પ્રકારના પુસ્તકના નામની સમાપ્તિ અર્થે છે.

#### અવતરણિકા ઃ

अनयोरौधिकौपग्रहिकयोरेवोपध्योर्द्वयोरपि विशेषलक्षणमभिधातुमाह -

#### અવતરણિકાર્થ :

આ ઔધિક અને ઔપગ્રહિકરૂપ જ બંને પણ ઉપધિના વિશેષ લક્ષણને=જુદા સ્વરૂપને, કહેવા માટે કહે છે – 

## ओहेण जस्स गहणं भोगो पुण कारणा स ओहोही । जस्स उ दुगं पि निअमा कारणओ सो उवग्गहिओ ॥८३९॥

#### અન્વચાર્થઃ

जस्स=જેનું गहणं ओहेण=ગ્રહશ ઓધથી છે, भोगो पुण=વળી ભોગ कारणा=કારશથી છે, स ओहोही= તે ઓધોપધિ છે; जस्स उ=વળી જેનું दुगं पि=બંને પશ=ગ્રહશ અને ભોગ એ બંને પશ, निअमा कारणओ= નિયમા કારશથી છે, सो=તે उवग्गहिओ=ઔપ઼ગ્રહિક (ઉપધિ) છે.

#### ગાથાર્થ :

જેનું ગ્રહણ સામાન્યથી છે, વળી ભોગ કારણથી છે, તે ઓઘ ઉપધિ છે; વળી જેનું ગ્રહણ અને ભોગ એ બંને પણ નિચમા કારણથી છે, તે ઓપગ્રહિક ઉપધિ છે.

#### રીકા ઃ

ओघेन=सामान्येन भोगे अभोगे वा यस्य पात्रादेर्ग्रहणम्=आदानं, भोगः पुनः कारणात्= निमित्तेनैव भिक्षाटनादिना, स ओघोपधिरभिधीयते, यस्य तु पीठकादेर्द्वयमपि ग्रहणं भोगश्चेत्ये-तन्नियमात्कारणतो=निमित्तेन त्रेहादिना, स पीठकादि औपग्रहिकः=कादाचित्कप्रयोजननिर्वृत्त इति गाथार्थः ॥८३९॥

#### ટી<del>ક</del>ાર્થ ઃ

ભોગમાં કે અભોગમાં જે પાત્રાદિનું ગ્રહણ=આદાન, ઓઘથી છે=સામાન્યથી છે, વળી ભોગ કારણથી છે=ભિક્ષાટનાદિ નિમિત્તથી જ છે, તે ઓઘ ઉપધિ કહેવાય છે. વળી જે પીઠકાદિનું ગ્રહણ અને ભોગ એ દ્રય પણ=બંને પણ, નિયમથી કારણથી છે=ભેજ વગેરે નિમિત્તથી છે, તે પીઠકાદિ ઔપગ્રહિક છે=કાદાચિત્ક પ્રયોજનથી નિર્વૃત્ત છે=ક્યારેક થનારા પ્રયોજનથી નિષ્પન્ન છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે. II૮૩૯II

#### અવતરણિકા ઃ

अस्यैव गुणकारितामाह --

#### અવતરશિકાર્થઃ

આની જ=ઔધિક અને ઔપગ્રહિક ઉપધિની જ, ગુણકારિતાને કહે છે –

#### ગાથા :

# मुच्छारहिआणेसो सम्मं चरणस्स साहगो भणिओ । जुत्तीए इहरा पुण दोसा इत्थं पि आणाई ॥८४०॥ दारं ॥

## અન્વચાર્થઃ

मुच्छारहिआण=મૂર્ચ્છાથી રહિતોને एसो=આ (ઉપધિ) जुत्तीए=યુક્તિથી==યતનાથી, चरणस्स=ચરણની सम्मं=સમ્યગ્ साहगो=સાધક भणिओ=કહેવાઈ છે. इहरा पुण=વળી ઈતરથા इत्थं पि=અહીં પણ आणाई= આજ્ઞાદિ दोसा=દોષો છે.

## ગાથાર્થ ઃ

મૂર્ચ્છાથી રહિત સાધુઓને આ ઉપધિ ચતનાથી ચારિત્રની સાધક કહેવાઈ છે. વળી અન્યથા અહીં પણ આજ્ઞાભંગાદિ દોષો છે.

### રીકા ઃ

मूर्च्छारहितानाम्=अभिष्वङ्गवर्जितानां यतीनामेष द्विविधोऽपि पात्रपीठकादिरूप उपधिः सम्यग् अधिकरणरक्षाहेतुत्वेन चरणस्य साधको भणितः तीर्थकरगणधरैः युक्त्येति मानभोगयतनया, इतरथा पुनः अयुक्त्या=यथोक्तमानभोगाभावे दोषा अत्रापि=उपधौ गृह्यमाणे भुज्यमाने वा आज्ञादय इति गाथार्थः ॥८४०॥ (द्वारं)॥

## ટ<del>ીક</del>ાર્થ ઃ

મૂચ્છાંથી રહિતોને=અભિષ્વંગથી વર્જિત એવા યતિઓને, આ બંને પ્રકારવાળી પણ પાત્ર અને પીઠકાદિરૂપ ઉપધિ, યુક્તિથી=માન અને ભોગની યતનાથી=શાસ્ત્રમાં કહ્યા મુજબ ઉપધિનું પ્રમાણ રાખવાથી અને શાસ્ત્રમાં કહ્યા મુજબ ઉપધિનો પરિભોગ કરવાથી, અધિકરણથી રક્ષાનું હેતુપણું હોવાથી તીર્થંકર-ગણધરો વડે ચરણની=ચારિત્રની, સમ્યગ્ સાધક કહેવાઈ છે.

વળી ઈતરથા=અયુક્તિથી=યથોક્ત માન અને ભોગના અભાવમાં અર્થાત્ શાસ્ત્રમાં કહ્યા મુજબ ઉપધિનું પ્રમાણ રાખવામાં ન આવે અને શાસ્ત્રમાં કહ્યા પ્રમાણે ઉપધિનો ઉપભોગ કરવામાં ન આવે, તો અહીં પણ= ગ્રહણ કરાતી કે ભોગવાતી ઉપધિમાં પણ, આજ્ઞાદિ≕આજ્ઞાભંગાદિ, દોષો થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ ઃ

જગતના બાહ્ય પદાર્થો પ્રત્યે રાગ વગરના સાધુઓ પૂર્વમાં કહેલા ગણનાપ્રમાણ અને પ્રમાણમાનથી યુક્ત એવી ઔધિક અને ઔપગ્રહિક ઉપધિ ગ્રહણ કરે છે, અને ઉપધિનો કારણે જ ઉપયોગ કરે છે. આથી તે ઉપધિ દ્વારા અધિકરણથી રક્ષા થાય છે; કેમ કે સાધુ પાસે વસ્ત્રરૂપ ઉપધિ ન હોય તો અસહ્ય ઠંડીમાં ઠંડીથી રક્ષણ માટે સાધુ ધાસની ગંજીમાં ધૂસી જાય અને ધાસની ગંજી ન હોય તો તાપણું કરવા બેસી જાય, જેથી ષટ્કાયની વિરાધના થાય અર્થાત્ ધાસની ગંજીમાં રહેલા જીવોની વિરાધના થાય તેમ જ જ્યાં અગ્નિકાય હોય ત્યાં છયે કાયની વિરાધના થાય. આમ વિરાધના થવાના કારણરૂપ ધાસના ગ્રહણરૂપ કે અગ્નિના સેવનરૂપ અધિકરણથી રક્ષાનું કારણ વસ્ત્રરૂપ ઉપધિ બને છે.

વળી, સાધુ પાસે પાત્રરૂપ ઉપધિ ન હોય તેથી આહાર-પાણી હાથમાં ગ્રહણ કરીને વાપરે, અને કરપાત્ર લબ્ધિ ન હોય તો આહાર હાથમાંથી નીચે ઢોળાવાથી ત્રસ જીવોની વિરાધના થાય. આમ ત્રસ જીવોની વિરાધના થવાના કારણરૂપ હાથમાં આહાર ગ્રહણરૂપ અધિકરણથી રક્ષણનો હેતુ પાત્રરૂપ ઉપધિ બને છે. આ રીતે ઔપગ્રહિક ઉપધિ પણ ધ્યાન-સ્વાધ્યાયાદિનું નિમિત્ત બનીને આર્ત્તધ્યાનાદિરૂપ અધિકરણથી રક્ષાનું કારણ બને છે, જેથી ચારિત્રની સમ્યગ્ સાધના થાય છે; પરંતુ જે સાધુઓ શાસ્ત્રમાં કહેલ પ્રમાણોપેત ઉપધિ ગ્રહણ કરતા ન હોય અને યથાસ્થાને તે ઉપધિનો ઉપયોગ કરતા ન હોય, તે સાધુઓ તેવી ઉપધિ ગ્રહણ કરે કે વાપરે તેમાં તેઓને આજ્ઞાભંગાદિ ચાર દોષોની પ્રાપ્તિ થાય છે. II૮૪૦II

## અવતરણિકા ઃ

उक्तमुपकरणद्वारं, तपोविधानद्वारमभिधित्सुराह –

## અવતરણિકાર્થ ઃ

ગાથા ૬૭૮માં વ્રતપાલનના ૧૧ ઉપાયો બતાવ્યા, તેમાંથી છટ્ટા ઉપાયરૂપ ઉપકરણ દ્વાર ગાથા ૭૬૯થી માંડીને ગાથા ૮૪૦ સુધીમાં કહેવાયું. હવે વ્રતપાલનના સાતમા ઉપાયરૂપ તપોવિધાન દ્વારને કહેવાની ઇચ્છાવાળા ગ્રંથકાર ગાથા ૮૪૧થી ૮૬૫ સુધીમાં તેને કહે છે –

ः ।।

## कायव्वं च मइमया सत्तऽणुरूवं तवोवहाणं ति । सुत्तभणिएण विहिणा सुपसत्थं जिणवराइण्णं ॥८४१॥

## અન્વચાર્થઃ

जिणवराइण्णं च=અને જિનવર વડે આચીર્શ, सुपसत्थं=સુપ્રશસ્ત, सत्तऽणुरूवं=શક્તિને અનુરૂપ, तवोवहाणं=तपोपधान सुत्तभणिएण विहिणा=સૂત્રભણિત વિધિથી मइमया=મતિમાને कायव्वं=કરવું જોઈએ. ★ 'ति' पाદपूर्ति અર્થક છે.

## ગાથાર્થ :

અને જિનવર વડે આચીર્ણ, સુપ્રશસ્ત, શક્તિને અનુરૂપ, તપોનુષ્ઠાન, સૂત્રમાં કહેવાચેલ વિધિથી બુદ્ધિમાને કરવું જોઈએ.

## રીકા ઃ

कर्त्तव्यं च मतिमता=बुद्धिमता शक्त्यनुरूपं=यथाशक्ति:, किमित्याह-तपउपधानं=तपोऽनुष्ठानमिति सूत्रभणितेन विधिना=प्रकारेण, सुप्रशस्तं=मांगल्यं जिनवराचरितं च उपधानमिति गाथार्थ: ॥८४१॥ टीडार्थ :

અને મતિમાને=બુદ્ધિમાને, શક્તિને અનુરૂપ=યથાશક્તિ, કરવું જોઈએ. શું ? એથી કહે છે – સૂત્રમાં કહેવાયેલ વિધિથી=પ્રકારથી, તપરૂપ ઉપધાન=તપરૂપ અનુષ્ઠાન, કરવું જોઈએ. અહીં પ્રશ્ન થાય કે તપરૂપ ઉપધાન કેવું છે ? એથી કહે છે – ઉપધાન સુપ્રશસ્ત છે=માંગલ્યરૂપ છે, અને જિનવર વડે આચરાયેલ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. ॥૮૪૧॥ અવતરણિકા ઃ

अस्यैव कर्त्तव्यतामाह --

અવતરણિકાર્થ :

```
આની જ=તપોવિધાનની જ, કર્તવ્યતાને કહે છે –
```

ગાથા :

# तित्थयरो चउनाणी सुरमहिओ सिज्झिअव्वय धुवम्मि । अणिगूहिअबलविरिओ तवोवहाणम्मि उज्जमइ ॥८४२॥

### અન્વચાર્થઃ

चउनाणी=ચતુર્જ્ઞાની, सुरमहिओ=સુરથી મહિત=દેવો વડે પૂજાયેલા, धुवम्मि सिज्झिअव्वय=ધ્રુવ સિદ્ધવ્ય હોતે છતે=તે જ જન્મમાં નક્કી સિદ્ધ થવા યોગ્ય હોતે છતે, अणिगूहिअबलविरिओ=નહીં ગોપવેલા બળ અને વીર્યવાળા तित्थयरो=તીર્થંકર तवोवहाणम्मि=તપઉપધાનમાં उज्जमइ=ઉદ્યમ કરે છે.

## ગાશાર્થ :

ચતુર્જ્ઞાની, દેવો વડે પૂજાચેલા, તે જ જન્મમાં નક્કી સિદ્ધ થનારા હોવા છતાં, નહીં ગોપવેલા બળ અને વીર્ચવાળા તીર્થકર તપઉપધાનમાં ચત્ન કરે છે.

## રીકા ઃ

तीर्थकरो=भुवनगुरुः चतुर्ज्ञानी मत्यादिभिर्ज्ञानैः सुरमहितो=देवपूजितः सिद्धव्ये ध्रुवे तेनैव जन्मना अनिगूहितबलवीर्यः सन् तपउपधाने-अनशनादौ उद्यच्छते=यत्नं करोतीति गाधार्थः ॥८४२॥ टीझार्थः

તીર્થંકર≕ભુવનગુરુ, મતિ આદિ જ્ઞાનો વડે ચાર જ્ઞાનવાળા, સુરથી મહિત≕દેવો વડે પૂજાયેલા, તે જ જન્મથી નક્કી સિદ્ધ થવા યોગ્ય હોતે છતે નહીં ગોપવેલ બળઃઅને વીર્યવાળા છતા, અનશનાદિ તપરૂપ ઉપધાનમાં ઉદ્યમ કરે છે=યત્નને કરે છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

ગાથા :

# किं पुण अवसेसेहिं दुक्खक्खयकारणा सुविहिएहिं । होइ न उज्जमिअव्वं सपच्चवायम्मि माणुस्से ? ॥८४३॥

#### અન્વચાર્થઃ

सपच्चवायम्मि माणुस्से=સપ્રત્યપાય મનુષ્યપશું હોતે છતે दुक्खक्खयकारणा=(તપ) દુઃખક્ષયનું કારશ હોવાથી अवसेसेहिं सुविहिएहिं=અવશેષ એવા સુવિહિતોએ किं पुण=શું વળી उज्जमिअव्वं न होइ ?=(તપ) ઉદ્યમ કરવા યોગ્ય નથી થતો ?

### ગાથાર્થ :

સપ્રત્થપાય મનુષ્યપણું હોતે છતે, તપ દુઃખસચનું કારણ હોવાથી અવશેષ એવા સુવિદિતોએ શું વળી તપમાં ઉદ્યમ કરવો જોઈએ નહીં ? અર્થાત્ કરવો જ જોઈએ.

### રીકા ઃ

यत्र तीर्थकरोऽप्येवं, तत्र किं पुनख्शेषैः=अतीर्थकरांदिभिः दुःखक्षयकारणात् सुविहितैः साधुभिर्भवति नोद्यन्तव्यम् ? उद्यन्तव्यमेव सप्रत्यपाये=चापलादिधर्म्मके मानुष्य इति गाथार्थः ॥८४३॥

## ડીકાર્થઃ

જ્યાં≔જે તપના વિષયમાં, તીર્થંકર પણ આ પ્રમાણે છે=તપોપધાનમાં યત્ન કરે છે, ત્યાં≔તે તપના વિષયમાં, સપ્રત્યપાયવાળું≔ચાપલ્ય આદિ ધર્મવાળું, મનુષ્યપણું હોતે છતે, દુઃખક્ષયનું કારણ હોવાથી અવશેષ એવા≕અતીર્થંકરાદિ એવા, સુવિહિત સાધુઓએ શું વળી તપ ઉદ્યમ કરવા યોગ્ય નથી થતો ? અર્થાત્ ઉદ્યમ કરવા યોગ્ય જ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થઃ

તીર્થંકરો પ્રવ્રજ્યા ગ્રહણ કરે ત્યારથી ચાર જ્ઞાનવાળા હોય છે અને ગુણસંપન્ન હોવાથી દેવો વડે પૂજાય છે. વળી તે જ ભવમાં તેમનો નિશ્ચિત મોક્ષ થવાનો હોય છે અને તેઓ સંયમના યોગોમાં પણ અપ્રમત્ત હોય છે. માટે તેઓ તપ ન કરે તોપણ અવશ્ય કેવળજ્ઞાન પામવાના છે, છતાં તીર્થંકરો જાણતા હોય છે કે જેમ સંયમના યોગોમાં અપ્રમાદભાવ આવશ્યક છે, તેમ શક્તિ ગોપવ્યા વગર અનશનાદિ તપમાં પણ યત્ન આવશ્યક છે. આથી તેઓ અનશનાદિ તપમાં પણ યત્ન કરે છે.

આમ, ચરમશરીરી એવા ભગવાન પણ અનશનાદિ તપોપધાનમાં ઉદ્યમ કરે છે, તેથી નક્કી થાય કે સંસારના જન્મ-મરણાદિરૂપ દુઃખોના ક્ષયનું કારણ આ તપ જ છે. વળી સુવિહિત સાધુઓ જાણતા હોય કે આ મનુષ્યભવ વીજળીના ચમકારા જેવો અસ્થિર હોવાથી ગમે ત્યારે પૂર્ણ થઈ શકે છે. માટે સાધના કરી નહીં તો દુરંત સંસારમાં પરિભ્રમણ કરવું પડશે. આથી સંસારનો ક્ષય કરવો હોય તો મારે અવશ્ય તપોપધાનમાં ઉદ્યમ કરવો જોઈએ; કેમ કે આપણને ચરમભવ પણ પ્રાપ્ત થયો નથી, અને આ ભવ પ્રમાદમાં ચાલ્યો જશે તો ધર્મસામગ્રીથી યુક્ત મનુષ્ય જન્મ ફરી ક્યારે મળશે, તેની કોઈ ખાતરી નથી. માટે એક ક્ષણ પણ પ્રમાદ કર્યા વગર અનશનાદિ તપોપધાનમાં ઉદ્યમ કરવો જોઈએ. II ૮૪૨/૮૪૩I

## અવતરણિકાઃ

अस्यैव प्रकृतोपयोगितामाह —

## અવતરણિકાર્થ :

પૂર્વની બે ગાથામાં આત્મકલ્યાણાર્થે તપોપધાનની કર્તવ્યતા દર્શાવી, જેનાથી 'તપ કર્તવ્ય છે', એમ સિદ્ધ થયું. છતાં ગાથા ૬૭૮માં બતાવેલ વ્રતપાલનના ૧૧ ઉપાયોમાંથી તપને પણ વ્રતપાલનના ઉપાયરૂપે સિદ્ધ કરવા માટે આની જ=તપોપધાનની જ, પ્રકૃત એવા વ્રતપાલનના ઉપાયમાં ઉપયોગિતાને કહે છે – ગાચા ઃ

# वयरक्खणं परं खलु तवोवहाणमिह जिणवरा बिंति । एत्तो उ गुणविवड्ढी सम्मं निअमेण मोक्खफला ॥८४४॥

#### અન્વચાર્થઃ

इह=અહીં=આ લોકમાં કે આ કાળમાં, परं वयरक्खणं=પર એવું વ્રતરક્ષણ तवोवहाणं=તપોપધાન जिणवरा=જિનવરો बिंति=કહે છે, एत्तो उ=અને આનાથી=તપઉપધાનથી, सम्मं=સમ્યગ્ गुणविवड्ढी=ગુણની વૃદ્ધि निअमेण=નિયમથી मोक्खफला=મોક્ષરૂપ ફળવાળી થાય છે.

```
★ 'खलુ' વાક્યાલંકારમાં છે.
```

```
★ 'ਤ' ਢਤਾਵ ਅਖੰਤ છે.
```

#### ગાથાર્થ ઃ

આ લોકમાં કે આ કાળમાં, પ્રધાન વ્રતનું રક્ષણ તપોપધાન જિનેશ્વરો કહે છે, અને તપઉપધાનથી સમ્યગ્ ગુણની વૃદ્ધિ નિયમથી મોક્ષરૂપ ફળવાળી થાય છે.

#### કી કા

व्रतरक्षणं परं=प्रधानं खलु, किं तदित्याह-तपउपधानम् इह लोके काले वा जिनवरा बुवते, अतश्च=तपउपधानाद् गुणवृद्धिः सम्यक्=प्रशस्ता नियमेन=अवश्यन्तया मोक्षफला, गुणवृद्धिरिति गाथार्थः ॥८४४॥

## ટીકાર્થઃ

આ લોકમાં કે કાળમાં, પર≔પ્રધાન, એવું વ્રતરક્ષણ, તે શું છે ? એથી કહે છે – તપઉપધાન જિનવરો કહે છે; અને આનાથી=તપઉપધાનથી, સમ્યફ=પ્રશસ્ત, એવી ગુણની વૃદ્ધિ નિયમથી≕અવશ્યપણાથી, મોક્ષફળવાળી થાય છે. મોક્ષફળવાળું કોણ થાય છે ? તેથી કહે છે, ગુણવૃદ્ધિ, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ ઃ

જિનેશ્વરો કહે છે કે આ લોકમાં વ્રતરક્ષણનું પ્રધાન કારણ તપોપધાન છે. એ કથન દારા એ પ્રાપ્ત થાય કે આ સંસારમાં સર્વત્ર સંયમની રક્ષાનો ઉપાય તપોનુષ્ઠાન જ છે; અથવા તો આ કાળમાં વ્રતરક્ષણનું પ્રધાન કારણ તપોપધાન છે, એ કથન દારા એ પ્રાપ્ત થાય કે તીર્થંકર કે અતિશયજ્ઞાની આદિના સમયમાં કોઈ સાધુ તપોનુષ્ઠાન ઓછું કરતા હોય, તોપણ બીજાં અનેક શુભ આલંબનોને કારણે તેઓનું વ્રતરક્ષણ થતું હતું; પરંતુ આ કાળ વિષમ છે, જીવ અનાદિકાળથી મોહવાસિત મતિવાળો છે, સદ્દ આલંબનો દુષ્કર છે, ઇન્દ્રિયો જીવને ઉત્પથમાં લઈ જાય તેવી છે, તેથી આ કાળમાં તપોનુષ્ઠાન કરવામાં ન આવે તો વ્રતનું રક્ષણ કરવું દુષ્કર બની જાય; અને આવા કાળમાં તપ કરવાથી ઇન્દ્રિયો શિથિલ થવાને કારણે ઉત્પથમાં જતી ઇન્દ્રિયોનો અવરોધ થઈ શકે છે અને ઇન્દ્રિયોનો સમ્યગ્ નિરોધ કરનાર સાધક વ્રતોનું રક્ષણ કરી શકે છે. આથી જિનેશ્વરોએ તપોપધાનને વ્રતરક્ષ્ણનું પ્રધાન કારણ કહેલ છે. વળી, કહ્યું કે આ તપોનુષ્ઠાનથી મોક્ષફળ પ્રાપ્ત કરાવે તેવી સમ્યગ્ ગુણની વૃદ્ધિ અવશ્ય થાય છે. એ કથન દ્વારા એ જણાવવું છે કે જેમ તપોનુષ્ઠાન ઇન્દ્રિયોનું દમન કરવા દ્વારા વ્રતરક્ષણનો ઉપાય છે, તેમ મોક્ષને અનુકૂળ એવી નિર્લેપદશાનો પણ ઉપાય છે; કેમ કે તપ કરવાથી થતી સમ્યગ્ ગુણોની વૃદ્ધિ પ્રકર્ષને પામતાં મોક્ષ પણ પ્રાપ્ત કરાવે છે. આથી મોક્ષાર્થીએ વ્રતરક્ષણના પ્રધાન કારણરૂપ અને ગુણવૃદ્ધિના ઉપાયરૂપ તપોપધાનમાં ઉદ્યમ કરવો જોઈએ. II૮૪૪II

<mark>અવતર</mark>ણિ<del>ક</del>ા ઃ

तपउपधानस्वरूपमाह -

અવતરણિકાર્થ :

હવે તપઉપધાનના સ્વરૂપને કહે છે ---

ગાશા :

# सुहजोगवुड्ढिजणयं सुहज्झाणसमण्णिअं अणसणाई । जमणासंसं तं खलु तवोवहाणं मुणेअव्वं ॥८४५॥

અન્વચાર્થઃ

सुहजोगवुड्टिजणयं=શુભયોગની વૃદ્ધિનું જનક, सुहज्झाणसमण्णिअं=શુભ ધ્યાનથી સમન્વિત, अणासंसं= અનાશંસ એવું जं=જે अणसणाई=અનશનાદિ છે, तं खलु=ખરેખર તે तवोवहाणं=ત૫ઉ૫ધાન मुणेअव्वं= જાણવું.

## ગાથાર્થ :

શુભચોગની વૃદ્ધિનું જનક, શુભધ્યાનથી ચુક્ત, અભિસંધિ વગરનું જે અનશનાદિ છે, તે ખરેખર તપઉપધાન જાણવું.

## કીકા :

शुभयोगवृद्धिजनकं शुभानुबन्धित्वेन, शुभध्यानसमन्वितमासेवनाकालेऽनशनादि प्रवचनोक्तं यत् अनाशंसं=निरभिसन्धि, तत् खलु अनशनादि तपउपधानं मन्तव्यं, न तु स्वाग्रहप्रकाममिति गाथार्थः ॥८४५॥ टी<del>डा</del>र्थः

શુભઅનુબંધીપણાને કારણે શુભ યોગની વૃદ્ધિનું જનક, આસેવનકાળમાં શુભધ્યાનથી સમન્વિત, અનાશંસ=નિરભિસંધી,પ્રવચનમાં=શાસ્ત્રમાં, કહેવાયેલ જે અનશનાદિ છે, તે અનશનાદિ ખરેખર તપઉપધાન જાણવું; પરંતુ સ્વના આગ્રહથી પ્રકામ નહિ અર્થાત્ પોતાની ઇચ્છા મુજબ શક્તિ ઓળંગીને કરાયેલું તપ તપઉપધાન નથી, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. ભાવાર્થ :

અવતરશિકામાં કહેલ કે તપઉપધાનનું સ્વરૂપ કહે છે. તેનાથી એ પ્રાપ્ત થાય કે કેવા પ્રકારનું કરાયેલું તપ તપોનુષ્ઠાન છે ? અને કેવા પ્રકારનું કરાયેલું તપ તપોનુષ્ઠાન નથી બનતું ? તે પ્રસ્તુત ગાથામાં બતાવે છે-જે તપ કરવાથી શુભ ભાવોનો અનુબંધ=પ્રવાહ ચાલે, તે તપ શુભ યોગની વૃદ્ધિનું જનક છે, અને તેને ભગવાને તપોનુષ્ઠાન કહેલ છે. આશય એ છે કે "સમ્યગ્ પ્રકારે સેવેલું અનશનાદિ તપ પ્રકર્ષને પામીને વીતરાગતાનું કારણ છે" એવો જે સાધુને બોધ હોય, અને એવા બોધને કારણે જે સાધુ હંમેશાં 'અનશન=નહીં ખાવાનો, મારો સ્વભાવ છે' એ પ્રકારની ભાવનાથી આત્માને ભાવિત રાખતા હોય, તે સાધુ જાણતા હોય કે અનશનની ભાવનાને જીવંત રાખવા માટે આહાર વાપર્યા વગર જ્યાં સુધી હું અપ્રમાદભાવની વૃદ્ધિ કરી શકું, ત્યાં સુધી મારે આહાર વાપરવો જોઈએ નહિ. આથી જ્યારે આહારના અભાવને કારણે દેહના શૈથિલ્યથી શુભ ધ્યાનમાં સમ્યગ્ યત્ન ન થઈ શકતો હોય, ત્યારે સાધુ શુભ ધ્યાનમાં દઢ યત્ન કરવા માટે અત્યંત યતનાપૂર્વક આહાર ગ્રહણ કરે છે. માટે સાધુ આહાર ગ્રહણ કરતી વખતે પણ યતનામાં વીર્ય ગોપવતા નથી, અને આહારના અભાવમાં પણ શુભ યોગની વૃદ્ધિ થઈ શકતી હોય ત્યારે અનશનાદિ તપના આસેવન દ્વારા ચિત્તમાં ભાવન કરેલ અશાહારી ભાવના દઢ કરે છે. તેમ કરવાથી તે સાધુની અજ્ઞાહારી ભાવનાની વૃદ્ધિરૂપ શુભયોગની વૃદ્ધિ થાય છે, અને તપ કરવાથી ઇન્દ્રિયો શાંત થયેલ હોવાથી પોતે સંયમમાં સમ્યગ્ યત્ન કરી શકે છે, એ રૂપ શુભ યોગની પણ વૃદ્ધિ થાય છે. આથી અનશનાદિ તપોપધાનને શુભાનુબંધી કહેલ છે.

વળી, સાધુ શુભ ધ્યાનની હાનિ ન થાય, પરંતુ પોતે જે સ્વાધ્યાયાદિ દ્વારા શુભ ધ્યાનમાં યત્ન કરે છે તેમાં પૂરક બને, તે રીતે અનશનાદિ તપમાં પ્રયત્ન કરતા હોય છે; કેમ કે બાહ્ય એવા અનશનાદિ તપથી યુક્ત એવું સ્વાધ્યાયાદિ શુભ ધ્યાન નિર્લેપતાનું પ્રબળ કારણ છે, અને સાધુ સ્વાધ્યાયાદિ દ્વારા નિર્લેપ ચિત્ત પ્રગટ કરવા યત્ન કરતા હોય છે.

વળી, સાધુ તપોપધાન દ્વારા આ લોક કે પરલોક સંબંધી કોઈ આશંસા રાખતા નથી, કેવલ સંયમના શુભ યોગોમાં અને શુભ ધ્યાનમાં સહાયક થાય તદર્થે તપોપધાનમાં ઉદ્યમ કરતા હોય છે, અને આવો તપ કરવાનું શાસ્ત્રમાં કહેલ છે. આમ છતાં જેઓ માત્ર સ્વાગ્રહથી બાહ્ય આચરણાત્મક તપોનુષ્ઠાનમાં અત્યંત ઉદ્યમ કરે છે, પરંતુ જેઓનું તપ શુભ યોગની વૃદ્ધિનું જનક નથી કે શુભ ધ્યાનથી સમન્વિત નથી, તેઓનું તપ વાસ્તવિક રીતે તપોનુષ્ઠાન જ નથી. **ગ૮૪૫**ા

## અવતરણિકા ઃ

ओघत बाह्याभ्यन्तररूपं तप आह -

## અવતરણિકાર્થ ઃ

ઓઘથી=સામાન્યથી, બાહ્ય-અભ્યંતર રૂપવાળા તપને કહે છે, તેમાં પ્રથમ બાહ્ય તપનું સ્વરૂપ બતાવે છે –

★ અહીં '**ઓઘત:**' શબ્દથી એ પ્રાપ્ત થાય કે વિશેષથી તો તપ ઘણા ભેદોવાળો છે, પણ તે સર્વનું કથન અહીં કરતા નથી, પરંતુ સામાન્થથી છ બાહ્ય અને છ અભ્યંત૨રૂપ ભેદો પાડીને પ્રથમ બાહ્ય તપનું સ્વરૂપ બતાવે છે– ગાશા :

# अणसणमूणोअस्आि वित्तीसंखेवणं रसच्चाओ । कायकिलेसो संलीणया य बज्झो तवो होई ॥८४६॥

#### અન્વચાર્થ ઃ

अणसणमूणोअस्आि=અનશન, ઊનોદરતા, वित्तीसंखेवणं=वृत्तिसंक्षेपन, रसच्चाओ=रसत्याગ, काय-किलेसो=डायडवेश संलीणया य=अने संक्षीनता बज्झो=(એ) બાહ્ય तवो=तप होई=थाय છे.

#### ગાથાર્થ ઃ

અનશન, ઊનોદરતા, વૃત્તિસંક્ષેપન, રસત્યાગ, કાચક્લેશ અને સંલીનતા એ બાહ્ય તપ છે.

#### રીકા ઃ

अनशनम्-इत्वरादिरूपम्, ऊनोदरता-अल्पाहारादिलक्षणा, वृत्तिसङ्क्षेपः-अटनगृहमानादिः, रसपरित्यागः=विकृतिपरिहारः, कायक्लेशः ऊद्ध्र्वस्थानादिना, संलीनता च≔इन्द्रियनोइन्द्रियगुप्तता, एतद्बाह्यं तपो भवति, बाह्यमिव बाह्यं सर्वलोकविदितत्वादेवेति गाथार्थः ॥८४६॥

## ટીકાર્થ :

ઈત્વરાદિરૂપ અનશન છે, અલ્પ આહારાદિના લક્ષણવાળી ઊનોદરતા છે, અટનગૃહના માનાદિરૂપ વૃત્તિસંક્ષેપ છે, રસનો પરિત્યાગ એટલે વિકૃતિનો પરિહાર, ઊર્ધ્વસ્થાન આદિ દ્વારા કાયક્લેશ થાય છે, અને સંલીનતા એટલે ઇન્દ્રિય અને નોઇન્દ્રિયની ગુપ્તતા. આ=ઉપરમાં બતાવ્યું એ, બાહ્ય તપ થાય છે. અહીં પ્રશ્ન થાય કે આ તપને બાહ્ય તપ કેમ કહ્યો ? તેથી કહે છે- સર્વ લોકમાં વિદિતપણું હોવાથી જ બાહ્યની જેમ બાહ્ય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

(૧) ઇત્વરિક અને યાવત્કથિકના ભેદવાળું અનશન તપ છે. ઇત્વરિક અનશન ઉપવાસાદિરૂપ છે અને યાવત્કથિક અનશન મૃત્યુ નજીક હોય ત્યારે કરાય છે, અને તે પાદપોપગમન, ઇંગિની અને ભક્ત-પ્રત્યાખ્યાનરૂપ ત્રણ ભેદવાળું છે.

(૨) આહાર-પાશી અલ્પ વાપરવા ઊશોદરી તપ છે.

(૩) ભિક્ષાટન કરવા માટેના ઘરોનું પ્રમાશ વગેરે કરવું એ વૃત્તિસંક્ષેપ તપ છે, અર્થાત્ આજે અમુક ઘરોમાંથી જ ભિક્ષા લાવવી અધિક ઘરોમાંથી નહીં, ઇત્યાદિ સંકલ્પ કરવો. ''**अटનગૃहमાનાદિ''માં 'આદિ'** પદથી દ્રવ્યનું ગ્રહશ કરવાનું છે.

(૪) વિગઈનો ત્યાગ કરવો એ રસપરિત્યાગ તપ છે.

(પ) ઊભા ઊભા કાયોત્સર્ગ કરવો, પદ્માસનાદિ મુદ્રામાં બેસવું અથવા લોચ વગેરે કષ્ટ સહન કરવાં, એ સર્વ કાયક્લેશ છે. (૬) પાંચેય ઇન્દ્રિયો અને મનને સંવૃત કરવાં=ગુપ્તિ કરવી, એ સંલીનતા તપ છે.

વળી આ બાહ્ય તપ જાણવું; કેમ કે સર્વ લોકો આ છ પ્રકારના તપને જાણી શકતા હોવાથી જ બાહ્ય પદાર્થોની જેમ બાહ્ય તપ છે. II૮૪૬II

## અવતરણિકા ઃ

હવે અભ્યંતર તપનું સ્વરૂપ બતાવે છે --

#### ગાચા :

## पायच्छित्तं विणओ वेआवच्चं तहेव सज्झाओ । झाणं उस्सग्गो वि अ अब्भितरओ उ नायव्वो ॥८४७॥

#### અન્વચાર્થ ઃ

पायच्छित्तं=પ્રાયશ્વित्त, विणओ=વિનય, वेआवच्चं=વૈયાવૃત્ત્ય, तहेव सज्झाओ=તે રીતે જ સ્વાધ્યાય, झाणं=ધ્યાન, उस्सग्गो वि अ=અને વ્યુત્સર્ગ अब्भितत्त्ओ उ=વળી અભ્યંતર (ત૫) नायव्वो=જાણવો. ★ 'अपि च' અવ્યય च કારના અર્થમાં છે.

#### ગાથાર્થ ઃ

પ્રાથશ્ચિત્ત, વિનચ, વૈચાવૃત્ત્ય, સ્વાધ્યાય, ધ્યાન અને વ્યુત્સર્ગ વળી અભ્યંતર તપ જાણવો.

## ટી<del>ક</del>ા ઃ

प्रायश्चित्तम्-आलोचनादि, विनयो-ज्ञानादिगोचरः, वैयावृत्त्यम्-आचार्यादिविषयं, तथैव स्वाध्यायो-वाचनादिलक्षणः, ध्यानं-धर्म्मध्यानादि, व्युत्सर्गोऽपि च कारणगृहीतस्य मनागशुद्धस्यान्यलाभे सत्याहारादेः, एतदभ्यन्तरं तु ज्ञातव्यं तपः, अभ्यन्तरमिवाभ्यन्तरं सर्वलोकाविदितत्वादिति गाथार्थः ॥८४७॥

#### ટીકાર્થઃ

આલોચનઆદિરૂપ પ્રાયશ્ચિત્ત છે, જ્ઞાનાદિના વિષયવાળો વિંનય છે, આચાર્યાદિના વિષયવાળું વૈયાવૃત્ત્ય છે, તે રીતે જ વાચનાદિના લક્ષણવાળો સ્વાધ્યાય છે, ધર્મધ્યાનાદિરૂપ ધ્યાન છે, અને અન્યનો લાભ થયે છતે=અશુદ્ધ આહારથી અન્ય એવા શુદ્ધ આહારની પ્રાપ્તિ થયે છતે, કારણથી ગ્રહણ કરાયેલ મનાગૂ અશુદ્ધ આહારાદિનો વ્યુત્સર્ગ થાય છે. વળી આ=ઉપરમાં બતાવ્યું એ, અભ્યંતર તપ જાણવું. અહીં પ્રશ્ન થાય કે આ તપને અભ્યંતર તપ કેમ કહ્યો ? તેથી કહે છે – સર્વ લોકમાં અવિદિતપણું હોવાથી અભ્યંતરની જેમ અભ્યંતર છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થઃ

(૧) આલોચન, પ્રતિક્રમણાદિ દશ પ્રકારનો પ્રાયશ્ચિત્ત તપ છે.

(૨) જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર અને ઉપચાર એ ચાર પ્રકારનો વિનય તપ છે.

(૩) આચાર્ય, ઉપાધ્યાય, તપસ્વી વગેરે વિષયક દશ પ્રકારનું વૈયાવૃત્ત્ય એ તપ છે.

(૪) વાચના, પૃચ્છના, પરાવર્ત્તના, અનુપ્રેક્ષા અને ધર્મકથા એ પાંચ પ્રકારનો સ્વાધ્યાય તપ છે.

(૫) ધર્મધ્યાન અને શુક્લધ્યાન એ બે પ્રકારનું ધ્યાન તપ છે.

(૬) કારણથી ગ્રહણ કરેલા થોડા અશુદ્ધ આહારાદિનો અન્ય શુદ્ધ આહારાદિનો લાભ થાય ત્યારે ત્યાગ કરવો, એ વ્યુત્સર્ગ તપ છે. ''**आहारાदે:**''માં **'આદિ'** શબ્દથી શુદ્ધ વસ્ત્ર-પાત્રાદિનું ગ્રહણ કરવાનું છે.

વળી આ અભ્યંતર તપ જાણવું; કેમ કે સર્વ લોકો આ છ પ્રકારનો તપ નહીં જાણી શક્તા હોવાથી અભ્યંતર પદાર્થોની જેમ અભ્યંતર તપ છે. IIંદ૪૭II

## અવતરણિકા :

केचिदनशनादि नेच्छन्त्येव, तान् प्रति तद्गुणमाह –

## અવતરણિકાર્થ :

કેટલાક અનશનાદિરૂપ બાહ્ય તપને ઇચ્છતા નથી જ≕સ્વીકારતા નથી જ. તેઓ પ્રતિ તેના≕અનશનાદિરૂપ બાહ્ય તપના, ગુણને કહે છે –

### ગાથા :

# नो अणसणाइविरहा पाएण चएइ संपयं देहो । चिअमंससोणिअत्तं तम्हा एअं पि कायव्वं ॥८४८॥

## અન્વચાર્થ :

पाएण=પ્રાયઃ अणसणाइविरहा=અનશનાદિના વિરહથી संपयं=હમર્ણા=દુઃષમારૂપ પાંચમા આરામાં, (વિશેષથી) चिअमंससोणिअत्तं=ચિત એવા માંસ-શોણિતત્વને, देहो=દેહ नो चएइ=ત્યજતું નથી, तम्हा=તે કારણથી एअं पि=આ પણ=અનશનાદિ તપ પણ, कायव्वं=કરવું જોઈએ.

## ગાથાર્થ :

પ્રાચઃ કરીને દુઃષમારૂપ પાંચમા આરામાં અનશનાદિના અભાવથી વિશેષથી એકઠાં થયેલ માંસ અને લોહીપણાને શરીર ત્યજતું નથી, તે કારણથી અનશનાદિ તપ પણ કરવું જોઈએ.

## ટી<del>ક</del>ા ઃ

न अनशनादिविरहाद्=अनशनाद्यभावेन प्रायेण=बाहुल्येन त्यजति साम्प्रतं विशेषेण दुष्षमायां देहः= कायः, किं न त्यजतीत्याह-चितमांसशोणितत्वं=धातूद्रेकमित्यर्थः, यस्मादेवं तस्मादेतदपि=अनशनादि कर्त्तव्यं व्रतार्थिनेति गाथार्थः ॥८४८॥

★ ''एअं पि''માં 'अपि'થી એ સમુચ્ચય કરવો છે કે સંચમમાં ઉદ્યમ તો કરવો જોઈએ, પરંતુ આ પ**ણ=અનશનાદિ** તપ પણ, કરવું જોઈએ.

#### ટીકાર્શ :

પ્રાયઃ=બહુલપણાથી, અનશનાદિના વિરહથી=અનશનાદિના અભાવથી, હમણાં=દુઃષમામાં, વિશેષથી દેહ=કાય, ત્યજતો નથી. શું ત્યજતો નથી ? એથી કહે છે – ચિત માંસ-શોણિતત્વને=સંચિત એવા માંસ અને લોહીપણાને=ધાતુઓના ઉદ્રેકને, ત્યજતો નથી. જે કારણથી આમ છે તે કારણથી વ્રતના અર્થીએ આ પણ=અનશનાદિ પણ, કરવું જોઈએ, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

અનશનાદિ બાહ્ય તપ ન કરવામાં આવે તો પ્રાયઃ કરીને શરીર લોહી-માંસથી પુષ્ટ થવાને કારણે ધાતુના ઉદ્રેકથી ચિત્તમાં વિકારો પેદા થાય છે. તેથી જીવને ઇન્દ્રિયોની ઉત્સુકતાઓ વિશેષ રીતે રહે છે, જે કર્મબંધનું કારણ છે અને સંયમયોગનું વિરોધી છે. આથી વ્રતના અર્થી સાધુએ ધાતુઓના ઉદ્રેકના શમન માટે અનશનાદિ તપમાં યત્ન કરવો જોઈએ.

અહીં "પ્રાયઃ" શબ્દથી એ જણાવવું છે કે કોઈક જીવને વિશેષ તપ વગર પણ ધાતુઓનો ઉદ્રેક થતો નથી, છતાં મોટા ભાગના જીવોને વિશેષ તપ વગર ધાતુઓના ઉદ્રેકરૂપ વિકારો થતા હોય છે. આથી નિર્વિકારી માનસ પેદા કરવા માટે સાધુએ શક્તિ અનુસાર તપમાં યત્ન કરવો જોઈએ. તેમાં પણ દુઃષમાકાળમાં તો વિશેષથી અનશનાદિ તપમાં યત્ન કરવો જોઈએ; કેમ કે વિકારો થવામાં જેમ લોહી-માંસની પુષ્ટિ કારણ છે, તેમ કાળ પણ સહાયક છે. માટે નિર્વિકારી માનસના અર્થી જીવે નિર્વિકારીતા પેદા કરવામાં સહાયક એવા તપમાં અવશ્ય યત્ન કરવો જોઈએ. II૮૪૮II

## અવતરણિકાઃ

चितमांसशोणितदोषमाह -

## અવતરણિકાર્થ :

સંચિત થયેલ માંસ-લોહીથી થતા દોષને કહે છે અર્થાત્ શરીરને અનુકૂળ આહાર કરવાથી શરીરમાં જે લોહી-માંસનો સંચય થાય છે, તેના કારણે સંયમજીવનમાં શું દોષો થાય છે ? તે બતાવે છે –

भाषाः :

# चिअमंससोणिअस्स उ असुहपवित्तीए कारणं परमं । संजायइ मोहुदओ सहकारिविसेसजोएणं ॥८४९॥

#### અન્વચાર્થ :

चिअमंससोणिअस्स उ=વળી ચિત માંસ-શોણિતવાળાને सहकारिविसेसजोएणं=સહકારી વિશેષના યોગથી असुहपवित्तीए=અશુભ પ્રવૃત્તિના परमं कारणं=પરમ કારણરૂપ मोहुदओ=મોહનો ઉદય संजायइ= થાય છે.

#### ગાથાર્થ :

વળી સંચિત થયેલા માંસ-લોહીવાળા જીવને સહકારી વિશેષના યોગથી અશુભ પ્રવૃત્તિનું પ્રધાન

કારણ એવો મોઢનો ઉદય થાય છે.

ક<del>ીકા</del> :

चितमांसशोणितस्य तु प्राणिनः, किमित्याह-अशुभप्रवृत्तेः कामविषयायाः कारणं परमं=प्रधानं सञ्जायते मोहोदयः=क्लिष्टश्चित्तपरिणामः, कुत इत्याह-सहकारिविशेषयोगेन=चितमांसशोणितत्व-निमित्तविशेषादिति गाथार्थः ॥८४९॥

રીકાર્થ :

વળી ચિત માંસ-શોશિતવાળા પ્રાણીને=જેના શરીરમાં લોહી-માંસ પુષ્ટ થયેલ છે તેવા જીવને, શું થાય છે ? એથી કહે છે -- કામના વિષયવાળી અશુભ પ્રવૃત્તિના પરમ=પ્રધાન, કારણરૂપ મોહનો ઉદય=ક્લિષ્ટ ચિત્તનો પરિણામ, થાય છે. કયા કારણથી ? એથી કહે છે -- સહકારીવિશેષનો યોગ હોવાથી=ચિત એવા માંસ-શોશિતપણારૂપ નિમિત્તવિશેષ હોવાથી, મોહોદય થાય છે, એમ અન્વય છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

સંયમ ગ્રહણ કરીને જે સાધુ શક્તિ પ્રમાણે અનશનાદિ તપમાં યત્ન કરતા નથી અને શરીરની અનુકૂળતા પ્રમાણે આહારાદિમાં યત્ન કરે છે, તેઓના શરીરમાં લોહી-માંસ સંચિત થવારૂપ વિશેષ પ્રકારના સહકારીના યોગને કારણે ઇન્દ્રિયોના વિકારો થાય છે, જે ક્લિષ્ટ ચિત્તના પરિણામરૂપ છે, અને તે ક્લિષ્ટ પરિણામ અશુભ પ્રવૃત્તિનું પ્રધાન કારણ છે.

આશય એ છે કે જીવ મોક્ષમાર્ગમાં યત્ન કરવા ઇચ્છતો હોય, તોપણ શરીરના પુદ્ગલોને અનુરૂપ જીવને પરિણામો થાય છે. જેમ કે સ્ત્રીશરીરને કારણે સ્ત્રીઓને પ્રાયઃ કરીને ભય, લાગણી આદિ ભાવો થાય છે. તેથી ભયમોહનીયની જાગૃતિમાં સ્ત્રીશરીરના પુદ્ગલો બળવાન નિમિત્ત છે, છતાં જીવમાં રહેલું ભયમોહનીય કર્મ, ભયના સંસ્કારો અને જીવનો તેવા પ્રકારનો ઉપયોગ પણ કારણ છે; તોપણ સ્ત્રીશરીર ભયમોહનીયનું સહકારીવિશેષ છે.

આ રીતે આત્મામાં અનાદિકાળથી ઇન્દ્રિયોના વિકારો થાય તેવા પ્રકારનાં કર્મો પડ્યાં છે, આથી સંયમમાં યત્ન કરતા પણ સાધુને શરીરમાં લોહી-માંસ એકઠાં થવારૂપ સહકારી કારણ હોય તો ઉત્સુકતા પેદા થાય છે. માટે કલ્યાણના અર્થી જીવે સંયમયોગનો બાધ ન થાય તે રીતે અનશનાદિ તપમાં યત્ન કરવો જોઈએ, જેથી યોગમાર્ગમાં નિરાબાધ પ્રવૃત્તિ કરી શકાય. **II૮૪૯II** 

## અવતરણિકા ઃ

## विवेकादसौ न भविष्यतीति केचिदित्यत्राह --

### અવતરણિકાર્થ :

વિવેકને કારણે આ=સંચિત એવાં લોહી-માંસ અશુભ પ્રવૃત્તિનું સહકારીવિશેષ, થશે નહીં, એ પ્રમાણે કેટલાક કહે છે. એથી અહીં=કેટલાકના કથનમાં, ગ્રંથકાર કહે છે –

## ભાવાર્થઃ

સાધુને સંસારના સ્વરૂપનો બોધ હોવાને કારણે પોતે શરીરથી ભિન્ન છે એવો વિવેક હોય છે. તેથી સાધુ શરીરને સાચવે અને તેનાથી સાધુનું શરીર લોહી-માંસથી પુષ્ટ થાય, તોપણ શરીરમાં તે સંચિત થયેલ લોહી-માંસ સાધુમાં વિકારો પેદા કરતા નથી, પરંતુ પુષ્ટ થયેલ શરીરના બળથી સાધુ ધ્યાનાદિમાં સુદઢ યત્ન કરી શકે છે. માટે વિવેકસંપન્ન સાધુ ધ્યાનાદિની વૃદ્ધિ અર્થે શરીર સાચવે તોપણ દોષ નથી; જ્યારે અનશનાદિ તપ તો માત્ર પીડાદાયક છે, અને કોઈને પીડા કરવી જેમ હિંસારૂપ છે તેમ પોતાના આત્માને પીડા આપવી એ પણ હિંસારૂપ છે. આથી કલ્યાણના અર્થીએ પોતાના આત્માને દેહકૃત પીડા ન થાય તે માટે આહારાદિ કરીને લોહી-માંસથી પુષ્ટ થયેલ શરીર દારા ધ્યાનાદિમાં યત્ન કરવો જોઈએ, જેથી આત્મકલ્યાણ થઈ શકે; આ પ્રકારે બૌદ્ધો કહે છે, તેનો ગ્રંથકારે 'केचિત્' શબ્દથી ઉલ્લેખ કરેલ છે, અને બૌદ્ધોની આ માન્યતાનું નિરાકરણ કરતાં ગ્રંથકાર કહે છે –

### ગાથા :

# सइ तम्मि विवेगी वि हु साहेइ ण निअमओ निअं कज्जं । कि पुण तेण विहूणो अदीहदरिसी अतस्सेवी ? ॥८५०॥

## અન્વચાર્થઃ

तम्मि सइ≂તे≕મોહોદય, થયે છતે विवेगी वि=વિવેકી પજ્ય निअमओ=નિયમથી निअं कज्जं= નિજ કાર્યને ण साहेइ=સાધતો નથી, (તો) तेण विद्रूणो=તેનાથી વિહીન=વિવેકથી રહિત, अदीहदस्सिी= અદીર્ધદર્શી, अतस्सेवी=અતત્સેવી किं पुण=વળી શું (સાધશે ?)

★ 'हુ' વાક્યાલંકારમાં છે.

## ગાથાર્થ ઃ

મોહોદય થયે છતે વિવેકી પણ નક્કી પોતાના કાર્યને સાધી શકતો નથી, તો વિવેકથી રહિત, અદીર્ઘદર્શી, અતત્સેવી વળી શું સાધી શકશે ? અર્થાત્ નઢીં જ સાધી શકે.

## રીકા ઃ

सति तस्मिन्=मोहोदये विवेक्यपि सत्त्वः साथयति=निर्वर्त्तयति न नियमतः=अवश्यन्तया निजं कार्यम्-अशुभग्रवृत्तिनिरोधरूपं, किं पुनः तेन=विवेकेन विहीनः साधयिष्यति ? किम्भूतः ?, अदीर्घदर्शी= अनालोचकः, कः ? इत्याह-अतत्सेवी=अनागतमेवानशनाद्यसेवी जड इति गाथार्थः ॥८५०॥

## કો<del>ક</del>ાર્શ ઃ

તે=મોહનો ઉદય, થયે છતે, વિવેકવાળો પણ સત્ત્વ=પ્રાણી, અશુભ પ્રવૃત્તિના નિરોધરૂપ પોતાના કાર્યને નિયમથી=અવશ્યપણાથી, સાધતો નથી=કરતો નથી, તો વળી શું તેનાથી=વિવેકથી, વિહીન સાધશે ? વિવેકથી વિહીન એવો કેવા પ્રકારનો પ્રાણી ? તે બતાવે છે – અદીર્ઘદર્શી=અનાલોચક, કોણ ? એથી કહે

૨૮૫

છે – અતત્સેવી≕અનાગત જ અનશનાદિનો અસેવી≕મોહોદય થાય એ પહેલાં જ અનશનાદિને નહીં સેવનારો, એવો જડ, શું અશુભ પ્રવૃત્તિના નિરોધરૂપ પોતાના કાર્યને સાધશે ? એમ અન્વય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

જે પોતાના હિતની પહેલેથી જ વિચારણા કરે તે પુરુષ વિવેકી કહેવાય; કેમ કે જેઓ સંસારના સ્વરૂપને જાણીને સ્વહિતની વિચારણાથી સંસારથી વિરક્ત થયેલા છે અને કલ્યાણના અર્થી છે, એવા પણ મહાત્માઓને કર્મના ઉદયથી મોહોદય થાય છે, ત્યારે તેઓ પણ અશુભ પ્રવૃત્તિના નિરોધરૂપ પોતાના કાર્યને સાધી શકતા નથી.

જેમ કે નંદિષેણ મુનિ તત્ત્વના જાણ હતા, સ્વાધ્યાયમાં રત હતા અને શક્તિ ગોપવ્યા વગર તપ કરતા હતા; તોપણ મોહનીયકર્મનો ઉદય થયો ત્યારે તેઓ પણ અશુભ પ્રવૃત્તિનો રોધ કરી શક્યા નહીં. તો વળી જેઓમાં વિવેક નથી, આથી જ જેઓ અદીર્ઘદર્શી છે અર્થાત્ ભવિષ્યમાં પોતાને અશુભ વિકારો ન થાય તદર્થે વર્તમાનમાં શું કરવું જોઈએ તેનું આલોચન કરતા નથી, તેઓ અનાલોચક છે. વળી તેઓ મોહોદય થાય તે પહેલાં જ અનશનાદિ તપ સેવતા નથી, માટે આત્માના હિતની વિચારણામાં જડ છે. આવા પ્રકારના વિવેકથી વિહીન જીવોને શરીરમાં લોહી-માંસના સંચયરૂપ સહકારી વિશેષની પ્રાપ્તિને કારણે મોહોદય થાય ત્યારે તેઓ અશુભ પ્રવૃત્તિના નિરોધરૂપ પોતાના કાર્યને કઈ રીતે કરી શકે ? અર્થાત્ ન જ કરી શકે. તેથી વ્રતાર્થીએ સંયમ ગ્રહણ કરીને ભવિષ્યમાં અશુભ પ્રવૃત્તિ ન થાય તેના ઉપાયરૂપે અનશનાદિ તપમાં વીર્ય ગોપવ્યા વગર યત્ન કરવો જોઈએ.

ગાથા :

# तम्हा उ अणसणाइ वि पीडाजणगं पि ईसि देहस्स । बंभं व सेविअव्वं तवोवहाणं सया जइणा ॥८५१॥

## અન્વચાર્થ :

तम्हा=તે કારણથી=જે કારણથી પૂર્વગાથામાં કહ્યું એમ છે તે કારણથી, बंभं व=બ્રહ્મચર્યની જેમ देहस्स= દેહને ईसि=ઈષદ્ पीडाज़णगं पि=પીડાજનક પણ अणसणाइ वि तवोवहाणं=અનશનાદિ પણ તપોપધાન जइणा=યતિએ सया=સદા सेविअव्वं=સેવવું જોઈએ.

\star 'ड' นเยนูด์ีमां छे.

## ગાથાર્થ :

જે કારણથી પૂર્વગાથામાં કહ્યું એમ છે, તે કારણથી બ્રહ્મચર્ચની જેમ દેહને ઇષદ્ પીડાજનક પણ અનશનાદિ પણ તપોપધાન પ્રવ્રજિતે સદા સેવવું જોઈએ. ટ<del>ીકા</del> ઃ

२८५

## यस्मादेवं तस्मादनशनाद्यपि सूत्रोक्तं पीडाजनकमपीषद्देहस्य, न चेतसः, किमिवेत्याह-ब्रह्मवत्= ब्रह्मचर्यवत्, सेवितव्यं तपउपधानं सदा यतिना=प्रव्रजितेनेति गाथार्थः ॥८५१॥

★ ''<mark>पीडाजणगं पि''</mark> દેહને પીડાજનક ન હોચ તો તો અનશનાદિ તપોપધાન કરવું જોઈએ, પરંતુ દેહને **પીડાજનક** પશ અનશનાદિ તપોપધાન સાધુએ કરવું જોઈએ, એમ 'अपि'થી સમુચ્યય કરવાનો છે.

★ ''अणसणाइ वि'' અભ્યંતર એવું સ્વાધ્યાયાદિ તપોપધાન તો કરવું જોઈએ, પરંતુ બાહ્ય એવું **અનશનાદિ પણ** તપોપધાન કરવું જોઈએ, એમ 'अपि'થી સમુચ્ચય કરવાનો છે, અને 'आदि' પદથી ઊણોદરી આદિ અન્ય પાંચ પ્રકારના બાહ્ય તપનું ગ્રહણ કરવાનું છે.

### ટીકાર્થ ઃ

જે કારણથી આ પ્રમાણે છે≕મોહોદય થયે છતે વિવેકી પણ જીવ અશુભ પ્રવૃત્તિનો નિરોધ કરી શકતો નથી એ પ્રમાણે છે, તે કારણથી ચિત્તને નહિ પરંતુ દેહને ઇષદ્ પીડાજનક પણ=થોડી પીડા ઉત્પન્ન કરનાર પણ, સૂત્રમાં=શાસ્ત્રમાં, કહેવાયેલ અનશનાદિ પણ તપઉપધાનને યતિએ=પ્રવ્રજિતે, સદા સેવવું જોઈએ. કોની જેમ ?=અનશનાદિ કોની જેમ ઇષદ્ પીડાજનક છે ? એથી કહે છે – બ્રહ્મની જેમ=બ્રહ્મચર્યની જેમ, ઇષદ્ પીડાજનક છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે મોહનો ઉદય થાય ત્યારે વિવેકી પજ્ઞ પુરુષ અશુભ પ્રવૃત્તિનો નિરોધ કરી શકતો નથી, તો વળી વિવેક વગરનો પુરુષ તપ ન કરે તો કઈ રીતે અશુભ પ્રવૃત્તિનો નિરોધ કરી શકે ? તે કારણથી બ્રહ્મચર્યની જેમ શરીરને કંઈક પીડા કરનાર પજ્ઞ અનશનાદિ તપ સાધુએ સદા સેવવું જોઈએ.

આશય એ છે કે બ્રહ્મચર્ય સુઅભ્યસ્ત થયા પછી બ્રહ્મચર્યના પાલનથી દેહકૃત ઇષદ્ પીડા થતી નથી, પરંતુ બ્રહ્મચર્ય સુઅભ્યસ્ત થયું ન હોય એવો સાધક મનને સંયમમાં રાખીને બ્રહ્મચર્ય પાળતો હોય ત્યારે તેને દેહ ઉપર સંયમ રાખવો પડે છે; અને તે રૂપ દેહકૃત ઇષદ્ પીડાજનક જેમ બ્રહ્મચર્ય છે, તેમ સાધુને તપ કરતી વખતે ક્ષુધાવેદના સહન કરવી પડે છે; અને તે રૂપ દેહકૃત ઇષદ્ પીડાજનક તપ હોવા છતાં પણ, જેમ સાધુને વિકારના નિરોધ માટે બ્રહ્મચર્યનું સેવન અવશ્ય કર્તવ્ય છે, તેમ સાધુને અશુભ પ્રવૃત્તિના નિરોધ માટે બાહ્ય અનશનાદિ તપોનુષ્ઠાનનું સેવન પણ સદા કર્તવ્ય છે. **ગ૮૫૧ા** 

## અવતરશિકાઃ

पराभिग्रायमाह -

## અવતરણિકાર્થ :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે બ્રહ્મચર્યની જેમ દેહને ઇષદ્ પીડાજનક પણ અનશનાદિ તપ સાધુએ સેવવું જોઈએ. તેમાં બ્રહ્મચર્યનું દેષ્ટાંત પૂર્વપક્ષીને માન્ય નથી, એ રૂપ પરના અભિપ્રાયને કહે છે – ગાથા :

# सिअ णो सुहासयाओ सुओवउत्तस्स मुणिअतत्तस्स । बंभंमि होइ पीडा संवेगाओ अ भिक्खुस्स ॥८५२॥

#### અન્વયાર્થઃ

सिअ=થાય=પૂર્વપક્ષીને આ પ્રમાજ્ઞે શંકા થાય. સુઓवउत्तस्स=શ્રુતમાં ઉપયુક્ત, मुणिअतत्तस्स=જ્ઞાત તત્ત્વવાળા भिवखुस्स=ભિક્ષુને सुहासयाओ≈શુભ આશયને કારજ્ઞે संवेगाओ अ=અને સંવેગને કારજ્ઞે बंभंमि=બ્રહ્મમાં=બ્રહ્મચર્યમાં, पीडा=પીડા णो, होइ=થતી નથી.

### ગાચાર્થ :

પૂર્વપક્ષીને આ પ્રમાણે શંકા થાય કે શ્રુતમાં ઉપયુક્ત, જાણેલ તત્ત્વવાળા ભિક્ષુને શુભ આશયને કારણે અને સંવેગ હોવાને કારણે બ્રહ્મચર્ચમાં પીડા થતી નથી.

## ર<del>ીકા</del> ઃ

स्यादेतत्, न शुभाशयात् कारणात् चारित्रलाभेन, श्रुतोपयुक्तस्य सतः मुणिततत्त्वस्य=ज्ञातपर-मार्थस्य ब्रह्म इति ब्रह्मचर्ये भवति पीडा नेति वर्त्तते, तथा संवेगाच्च कारणात् मोक्षानुरागेण भिक्षोरिति गाथार्थः ॥८५२॥

## રીકાર્થ ઃ

આ થાય=પૂર્વપક્ષીની માન્યતા પ્રમાણે આ થાય. શું થાય ? તે બતાવે છે – ચારિત્રના લાભથી શુભ આશયને કારણે, અને તે રીતે મોક્ષના અનુરાગથી સંવેગને કારણે, શ્રુતમાં ઉપયુક્ત છતા, મુણિતતત્ત્વવાળા= જ્ઞાતપરમાર્થવાળા=જાણેલ છે શ્રુતનો પરમાર્થ જેમણે એવા, ભિક્ષુને⇔સાધુને, બ્રહ્મમાં=બ્રહ્મચર્યમાં, પીડા થતી નથી. 'વ્ર' એ પ્રકારે વર્તે છે=ગાથાના પ્રારંભમાં રહેલ ຫો ગાથાના ઉત્તરાર્ધમાં રહેલ દ્તોરૂ પછી અનુવર્તન પામે છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થઃ

પૂર્વપક્ષી કહે છે કે સાધુને ચારિત્રનો લાભ હોવાને કારણે સંયમના પરિષ્રામરૂપ શુભાશય વર્તે છે, અને શ્રુતના ઉપયોગવાળા હોવાને કારણે તેઓની મતિ શ્રુતથી ભાવિત વર્તે છે. વળી વિષયોના પરમાર્થને જાણતા હોવાથી તેઓને વિષયસેવનની ક્રિયા તુચ્છ અને અસાર લાગે છે, અને મોક્ષ સિવાય અન્ય પદાર્થની તેઓને ઇચ્છા થતી નથી. માટે સાધુઓને બ્રહ્મચર્યપાલનમાં પીડા થતી નથી.

પૂર્વપક્ષીના આ કથનનું તાત્પર્ય એ છે કે સંસારી જીવોને અબ્રહ્મનું આકર્ષશ હોવાને કારશે બ્રહ્મચર્યમાં પીડા થાય છે, જ્યારે મુનિને તો શ્રુતના ઉપયોગથી આનંદ વર્તતો હોવાથી ચારિત્રનો પરિશામ હોય છે. તેથી મુનિ સંવૃત ગાત્રવાળા હોય છે અને સંસારના ભોગોનું સ્વરૂપ સારી રીતે જાણતા હોવાથી સંસારના ભોગોથી વિમુખ હોય છે. માટે આવા મુનિને બ્રહ્મચર્યમાં કોઈ પીડા થતી નથી. માટે બ્રહ્મચર્ય દેહને ઇષદ્ પીડા કરનારું છે એમ કહેવું ઉચિત નથી, અને બ્રહ્મચર્યના દર્ષ્ટાંતથી તપ કર્તવ્ય છે તેમ કહેવું ઉચિત નથી. આમ કહેવા દ્વારા પૂર્વપક્ષીને એ સ્થાપન કરવું છે કે તપોપધાન આત્મકલ્યાણનું કારણ નથી, પરંતુ દેહને પીડા કરનાર છે. આથી આત્મકલ્યાણના અર્થી જીવે ધ્યાનાદિમાં યત્ન કરવો જોઈએ; શરીરને પીડા કરનાર તપાદિમાં યત્ન કરવો જોઈએ નહીં. આ પ્રકારનો પર એવા બૌદ્ધમતનો અભિપ્રાય છે. **II૮૫૨II** 

### અવતરણિકા ઃ

अत्रोत्तरमाह –

## અવતરણિકાર્થ :

અહીં=પૂર્વગાથામાં બતાવેલ પરના અભિપ્રાયમાં, ગ્રંથકાર ઉત્તરને કહે છે –

# तुल्लमिअमणसणाओ न य तं सुहझांणबाहगं पि इहं । कायव्वं ति जिणाणा किंतु ससत्तीए जइअव्वं ॥८५३॥

#### અન્વચાર્થ :

अणसणाओ=અનશનાદિમાં इअं=આ=શુભાશયાદિ, तुल्नं-તુલ્ય છે, इहं य=અને અહીં=ધર્મની પ્રવૃત્તિમાં, सुहझाणबाहगं पि=શુભધ્યાનનું બાધક પણ तं=તે=અનશનાદિ તપ, न कायव्वं=કરવા યોગ્ય નથી, किंतु= પરંતુ ससत्तीए=સ્વશક્તિથી जइअव्वं=યત્ન કરવો જોઈએ, ति=એ પ્રકારની जिणाणा=જિનાજ્ઞા છે.

ગાથાર્થ :

## અનશનાદિમાં શુભાશચાદિ તુલ્ય છે, અને ધર્મની પ્રવૃત્તિમાં શુભધ્યાનનું ભાધક પણ અનશનાદિ તપ કરવું જોઇએ નહિ, પરંતુ સ્વશક્તિથી થત્ન કરવો જોઇએ, એ પ્રકારની જિનાજ્ઞા છે.

★ ''शुभाशयादि''માં 'आदि' પદથી કર્મબંધને અનુકૂળ એવી અશુભ પ્રવૃત્તિના નિરોધનું ગ્રહણ છે.

★ ''**શુभध्यानबाधकमपि''માં 'अपि'**થી એ કહેવું છે કે શુભઘ્યાનનું અબાધક તપ તો કરવું જ જોઈએ, પરંતુ **શુભઘ્યાનનું બાધક તપ પણ** કરવું જોઈએ, એમ નહિ.

#### રીકા :

तुल्यमिदं=शुभाशयादि अनशनादौ तपसि, न च तद्=अनशनादि शुभध्यानबाधकमपि अत्र=धर्म्मे कर्त्तव्यमिति जिनाज्ञा=जिनवचनं, किन्तु स्वशक्त्या यतितव्यमत्र जिनाज्ञेति गाथार्थ: ॥८५३॥

#### રીકાર્થ :

અનશનાદિ તપમાં આ=શુભાશયાદિ, તુલ્ય છે=બ્રહ્મચર્યની સમાન છે; અને શુભધ્યાનનું બાધક પશ તે=અનશનાદિ, અહીં=ધર્મમાં, કર્તવ્ય છે, એ પ્રકારની જિનાજ્ઞા=જિનનું વચન, નથી, પરંતુ સ્વશક્તિથી યત્ન કરવો જોઈએ એમાં જિનાજ્ઞા છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

ગાથા ૮૫૨માં પરે કહેલ કે જ્ઞાતપરમાર્થવાળા મુનિને બ્રહ્મચર્યમાં પીડા થતી નથી, આથી બ્રહ્મચર્યની જેમ દેહને ઇષદ્ પીડાજનક પણ તપ કરવું જોઈએ, એ કથન ઉચિત નથી. તેને ગ્રંથકાર ઉત્તર આપે છે કે અનશનાદિમાં બ્રહ્મચર્યની જેમ શુભાશયાદિ સમાન છે. આથી જો શુભાશયાદિને કારણે બ્રહ્મચર્ય કર્તવ્ય હોય તો શુભાશયાદિને કારણે તપ પણ કર્તવ્ય છે.

અહીં શંકા થાય કે અબ્રહ્મ સંસારવર્ષક પ્રવૃત્તિ હોવાથી અબ્રહ્મનો ત્યાગ કરીને બ્રહ્મચર્ય પાળવું એ સંયમવૃદ્ધિનું કારણ છે, જ્યારે આહાર તો સંયમને સહાયક એવા દેહને આવશ્યક હોવાથી આહારનો ત્યાગ કરીને તપ કરવું એ સંયમહાનિનું કારણ છે, આથી તપ કરવું ઉચિત નથી. વળી અનશનાદિ તપ સંયમસાધક એવા દેહને શિથિલ કરનાર હોવાથી તપ કરવાથી શિથિલ થયેલ શરીર શુભધ્યાનમાં સુદઢ યત્ન કરી શક્તું નથી. તેથી કહે છે –

શુભધ્યાનનું બાધક એવું તપ પણ કરવાની જિનાજ્ઞા નથી, પરંતુ સ્વશક્તિથી તપમાં યત્ન કરવાની જિનાજ્ઞા છે. એથી એ પ્રાપ્ત થાય કે શુભ ધ્યાનમાં સુદઢ યત્ન કરવામાં સહાયક થાય તેટલો જ તપ કરવાનો છે, પરંતુ શુભ ધ્યાનમાં બાધક બને તેવો તપ કરવાનો નથી; અને દેહ પ્રત્યેનું મમત્વ અને આહાર કરવાની અનાદિની કુટેવને દૂર કરવા અર્થે શક્તિ અનુસાર તપ કરવાની ભગવાનની આજ્ઞા છે. **ા૮પગ્રા** 

#### ગાથા :

# ता जह न देहपीडा ण यावि चिअमंससोणिअत्तं तु । जह धम्मझाणवुड्ढी तहा इमं होइ कायव्वं ॥८५४॥

## અન્વચાર્થઃ

ता=તે કારણથી=જે કારણથી સ્વશક્તિ પ્રમાણે તપ કરવાની જિનાજ્ઞા છે તે કારણથી, जह=જે પ્રકારે देहपीडा न=દેહની પીડા ન થાય, यावि=અને વળી चिअमंससोणिअत्तं तु=ચિત માંસ-શોણિતત્વ પણ ण=ન થાય, (અને) जह=જે પ્રકારે धम्मझाणवुड्डी=ધર્મધ્યાનની વૃદ્ધિ થાય, तहा=તે પ્રકારે इमं=આ=અનશનાદિ તપ, कायव्वं होइ=કર્તવ્ય થાય છે.

★ '**તુ' अપિ** અર્થમાં છે.

## ગાથાર્થ :

જે કારણથી સ્વશક્તિ પ્રમાણે તપ કરવાની જિનાજ્ઞા છે, તે કારણથી જે પ્રકારે દેહની પીડા ન થાય, અને વળી માંસ-લોહી સંચિત પણ ન થાય, અને જે પ્રકારે ધર્મધ્યાનની વૃદ્ધિ થાય, તે પ્રકારે અનશનાદિ તપ કર્તવ્ય થાય છે.

## કારા

यस्मादेवं तस्माद् यथा न देहपीडा संयमोपधातिनी, न चापि चितमांसशोणितत्वं संयमोपघातकमेव, तथा यथा धर्म्मध्यानवृद्धिर्देहस्वास्थ्येन, तथेदम्=अनशनादि भवति कर्त्तव्यं, यथोक्तम्- ''कायो न केवलमयं परितापनीयो, मृष्टै रसैर्बहुविधैर्न च लालनीय: । चित्तेन्द्रियाणि न चरन्ति यथोत्पथेषु, वश्यानि येन च तथा चरितं जिनानाम् ॥१॥''

इति गाथार्थः ॥८५४॥

## ટીકાર્થ ઃ

જે કારણથી આમ છે≕સ્વશક્તિ પ્રમાણે તપ કરવાની જિનાજ્ઞા છે એમ છે, તે કારણથી જે રીતે સંયમનો ઉપઘાત કરનારી દેહની પીડા ન થાય, અને વળી સંયમનો ઉપઘાત કરનારું જ ચિતમાંસ-શોણિતપણું ન થાય, અને જે રીતે દેહના સ્વસ્થપણાથી ધર્મધ્યાનની વૃદ્ધિ થાય, તે રીતે આ=અનશનાદિ, કર્તવ્ય થાય છે.

તેમાં यथोक्तं થી સાક્ષી આપે છે --

''આ કાયા કેવલ પરિતાપન કરવા યોગ્ય નથી અને બહુ પ્રકારના મૃષ્ટ≔ધાતુપોષક, રસો વડે લાલન કરવા યોગ્ય નથી. જે પ્રમાણે ચિત્ત અને ઇન્દ્રિયો ઉત્પથમાં ન જાય અને જેના વડે વશ્ય થાય≕જે તપ વડે ચિત્ત અને ઇન્દ્રિયો વશ થાય, તે પ્રમાણે જિનોનું ચરિત છે≕રાગ-દેષને જીતનારા મુનિઓનું આચરણ છે,'' આ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ ઃ

પૂર્વગાથામાં સ્થાપન કર્યું કે શુભ ધ્યાનનું બાધક એવું અનશનાદિ તપ પણ કરવાનું નથી, પરંતુ શક્તિ પ્રમાણે કરવાનું છે, અને સ્વશક્તિ પ્રમાણે કરાયેલ તપ બ્રહ્મચર્યની જેમ જ શુભાશયાદિ કરનારું છે. એ જ વાતને સ્થિર કરવા માટે કહે છે કે જે કારણથી શુભ ધ્યાનને બાધક ન હોય તેવું તપ બ્રહ્મચર્યની જેમ શુભાશય કરનારું છે, પરંતુ અન્ય નહિ; તે કારણથી સંયમનો ઉપઘાત કરે તેવી દેહપીડા કરવાનો ભગવાને નિષેધ કરેલ છે, અને સંયમનો ઉપઘાત કરે તેવું દેહપોષણ કરવાનો પણ ભગવાને નિષેધ કરેલ છે, પરંતુ દેહની સ્વસ્થતાપૂર્વક ધર્મધ્યાનની વૃદ્ધિ થાય, એવો તપ કરવાની ભગવાને આજ્ઞા કરેલ છે.

આ કથનથી એ ફલિત થાય કે શક્તિ ઓળંગીને તપ કરવાથી ધર્મધ્યાનની હાનિ થાય છે અને સમિતિ-ગુપ્તિનું સમ્યગ્ પાલન થઈ શકતું નથી. વળી સર્વથા તપ નહીં કરવાથી શરીર લોહી-માંસથી પુષ્ટ થવાને કારણે વિકારો પેદા કરે છે, જે સંયમને ઉપઘાતક છે. માટે શરીરનું લાલન-પાલન પણ ન કરવું જોઈએ, જેથી દેહ પ્રત્યે મમત્વ થાય અને ઈન્દ્રિયો ઉત્પથમાં જાય; પરૂંતુ સ્વશક્તિ અનુસારે તપ કરવાથી લોહી-માંસ વધતાં નથી, તેથી દેહ પ્રત્યે મમત્વ થતું નથી અને ઈન્દ્રિયો પણ શિથિલ બનેલ હોવાથી ઉત્પથમાં જતી નથી. આથી ધર્મધ્યાનની અને સંયમની વૃદ્ધિ થાય તેટલું જ દેહનું પાલન કરવું જોઈએ, અધિક નહિ.

ટીકામાં આપેલ સાક્ષીપાઠનો ભાવ આ પ્રમાશે છે –

આ કાયાની કેવલ પરિતાપના ન કરવી જોઈએ અર્થાત્ શક્તિના ઉલ્લંધનથી તપ ન કરવો જોઈએ. વળી બહુ પ્રકારના સારા રસો વડે શરીરનું લાલન-પાલન પણ ન કરવું જોઈએ અર્થાત્ "દેહ સંયમનું સાધન છે માટે દેહને સાચવવો જોઈએ", એ પ્રકારનો વિચાર કરીને શરીરને અનુકૂળ એવા સારા પદાર્થોથી શરીરનું પોષણ પણ કરવું જોઈએ નહીં; પરંતુ જે તપ કરવાથી મન અને ઇન્દ્રિયો ઉત્પથમાં જાય નહીં, આત્માને વશ થાય અને સંયમમાં પ્રવર્તીવી શકાય, તે પ્રકારે તપ કરવો જોઈએ; અને આવા તપનું નિર્લેપ ભાવવાળા મુનિઓએ આચરણ કરેલ છે. II ૮૫૪II

### અવતરણિકા ઃ

उपचयमाह 🗕

## અવતરણિકાર્થ :

ગાથા ૮૫૧માં ગ્રંથકારે સ્થાપન કર્યું કે સાધુએ બ્રહ્મચર્યની જેમ સદા અનશનાદિ તપ સેવવું જોઈએ. ત્યાર પછી ગાથા ૮૫૨માં પૂર્વપક્ષીએ કહ્યું કે તપમાં બ્રહ્મચર્યનું દેષ્ટાંત અસંગત છે, જેનું સમાધાન ગ્રંથકારે ગાથા ૮૫૩-૮૫૪માં કર્યું. આથી ફલિત થયું કે સાધુએ બ્રહ્મચર્યની જેમ તપમાં યત્ન કરવો જોઈએ.

હવે સાધુએ કેવા પ્રકારનો તપ કરવો જોઈએ ? જેથી તે તપ બ્રહ્મચર્યની જેમ શુભ ભાવના કારણપણાને પ્રાપ્ત કરે ? એ રૂપ ઉપચયને કહે છે –

ગાથા :

# पडिवज्जइ अ इमं खलु आणाआराहणेण भव्वस्स । सुहभावहेउभावं कम्मखयउवसमभावेण ॥८५५॥

#### અન્વચાર્થ :

कम्मखयउवसमभावेण अ=અને કર્મના ક્ષયોપશમભાવથી भव्वस्स=ભવ્યનું इमं=આ=અનશનાદિ તપ, आणाआराहणेण=આજ્ઞાના આરાધનથી सुहभावहेउभावं=શુભ ભાવના હેતુભાવને पडिवज्जइ खलु=પ્રાપ્ત કરે જ છે.

★ મૂળગાથામાં 'अ' નો પ્રયોગ ગાથા ૮૫૧ના કથન સાથે સમુચ્યય કરવા અર્થે છે.

## ગાથાર્થ :

અને કર્મના સચોપશમભાવથી ભવ્ય જીવનું અનશનાદિ તપ આજ્ઞાની આરાધનાથી શુભ ભાવના કારણપણાને પ્રાપ્ત કરે જ છે.

## ા નિડિ

प्रतिपद्यते चेदम्=अनशनादि खल्वित्यवधारणे प्रतिपद्यत एव आज्ञाराधनेन तीर्थकृतां भव्यस्य प्राणिनः, कं प्रतिपद्यत इत्याह-शुभभावहेतुभावं=कल्याणाशयनिमित्तत्वं कर्म्मक्षयोपशमभावेन आज्ञाराधनफलेन हेतुनेति गाथार्थः ॥८५५॥

## રીકાર્શ :

તીર્થંકરોની આજ્ઞાના આરાધનથી ભવ્ય પ્રાણીનું આ≕અનશનાદિ, પ્રાપ્ત કરે જ છે. खलુ એ પ્રકારનો અવ્યય અવધારણમાં છે, અને તેનું યોજન પ્રતિપદ્યતે પછી છે. કોને પ્રાપ્ત કરે છે ? એથી કહે છે – આજ્ઞાના આરાધનના ફળ એવા કર્મના ક્ષયોપશમભાવરૂપ હેતુથી અનશનાદિ તપ શુભ ભાવના હેતુભાવને≕કલ્યાણ આશયના નિમિત્તપણાને, પ્રાપ્ત કરે જ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્શ :

અહીં 'ભવ્ય પ્રાણી' શબ્દથી યોગ્ય જીવોને ગ્રહશ કરવાના છે, પરંતુ ચરમાવર્તમાં આવેલા સર્વ ભવ્ય જીવોને ગ્રહશ કરવાના નથી. વળી યોગ્ય જીવો માર્ગાનુસારી બુદ્ધિવાળા હોય છે. આથી તેઓ ભગવાનની આજ્ઞાની આરાધના કરવાના આશયવાળા હોય છે. તેથી જિનાજ્ઞાને ખ્યાલમાં રાખીને શક્તિ ગોપવ્યા વગર તપમાં યત્ન કરતા હોય છે; અને ભગવાનની આજ્ઞાની આરાધનાના ફળરૂપે થયેલ કર્મના ક્ષયોપશમભાવને કારજ્ઞે તેઓનો અનશનાદિ તપ શુભ ભાવના હેતુપજ્ઞાને પ્રાપ્ત કરે જ છે.

આશય એ છે કે આત્મકલ્યાણના અર્થી જીવો કોઈ પણ પ્રવૃત્તિ જિનાજ્ઞાનું સમ્યગ્ સમાલોચન કરીને ભગવાનની આજ્ઞાનુસાર કરતા હોય છે, પરંતુ સ્વમતિકલ્પનાથી યથા તથા કરતા નથી. આમ, આજ્ઞાનું આરાધન કરવાની મતિ હોવાથી તે કલ્યાણના આશયવાળા જીવોના મોહનીયકર્મનો ક્ષયોપશમ થાય છે. તેથી જેમ જેમ તેઓ તપમાં યથાશક્તિ યત્ન કરે છે, તેમ તેમ તેઓનો આત્મા "આહાર કરવાનો જીવનો સ્વભાવ નથી, પરંતુ ક્ષુધા-તૃષાદિ સર્વ ભાવો પ્રત્યે સમભાવમાં વર્તવાનો આત્માનો સ્વભાવ છે," એ પ્રકારની અણાહારી ભાવનાથી ભાવિત થતો જાય છે.

આ રીતે અજ્ઞાહારી ભાવનાથી ભાવિત થયેલા મુનિઓ તપ કરવા દ્વારા ક્ષુધા-તૃષાદિ ભાવો પ્રત્યે સમભાવવાળા રહે છે, અને તેઓને જ્યારે લાગે કે હવે સમભાવને જીવંત રાખવા માટે આહાર ઉપપ્રંભક છે, ત્યારે જિનાજ્ઞાનું સ્મરજ્ઞ કરીને તેઓ અશનાદિ આહાર પજ્ઞ વાપરે છે અને ફરીથી શક્તિ ગોપવ્યા વગર અનશનાદિ તપ પજ્ઞ કરે છે, અને આ રીતે તપ કરનાર સાધુ સદા ઉપવાસી છે. આમ, આજ્ઞાના આરાધનરૂપે કરાતું અનશનાદિ તપ પોતાનો જે અજ્ઞાહારીભાવ કરવા રૂપ કલ્યાજ્ઞનો આશય હતો તેમાં નિમિત્તભાવને પ્રાપ્ત કરે છે. **II૮૫૫**I

## અવતરણિકા ઃ

अस्यैवानुभवसिद्धतामाह –

## અવતરણિકાર્થ :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે ભવ્ય જીવનું અનશનાદિ તપ આજ્ઞાના આરાધનથી શુભ ભાવનો હેતુ થાય છે. તેથી હવે આની જ≕આજ્ઞાનું આરાધન શુભ ભાવનો હેતુ છે એની જ, અનુભવસિદ્ધતાને કહે છે –

ગાથા :

# एअं अणुभवसिद्धं जइमाईणं विसुद्धभावाणं । भावेणऽण्णेसिं पि अ रायाणिदेसकारीणं ॥८५६॥

## અન્વચાર્થઃ

एअं=આ=આજ્ઞાનું આરાધન શુભ ભાવનું કારણ છે એ, विसुद्धभावाणं जइमाईणं=વિશુદ્ધભાવવાળા યતિ આદિને भावेण अ=અને ભાવથી रायाणिद्देसकारीणं अण्णेसिं पि=રાજાના નિર્દેશને કરનારા અન્યોને પણ अणुभवसिद्धं=અનુભવથી સિદ્ધ છે.

#### ગાથાર્થ :

આજ્ઞાનું આરાધન શુભ ભાવનું કારણ છે એ, વિશુદ્ધભાવવાળા સાધુ આદિને અને ભાવથી રાજાની આજ્ઞા પાળનારા અન્ય લોકોને પણ અનુભવથી સિદ્ધ છે.

## રીકા :

एतद्=अनन्तरोदितमाज्ञाराधनस्य शुभभावहेतुत्वम् अनुभवसिद्धं=स्वसंवेदनप्रतिष्ठितं यत्यादीनां= साधुश्रावकाणां विशुद्धभावानां=लघुकर्म्मणाम्, आस्तां तावदेतदिति निदर्शनमाह-भावेन=अन्तः-करणबहुमानेन अन्येषामपि च प्राणिनां राजादिनिर्देशकारिणाम् अनुभवसिद्धमेव निर्देशसम्पादनेषु, निर्देशः=आज्ञेति गाथार्थः ॥८५६॥

## ડીકાર્શ ઃ

एतद्......लघुकर्म्मणाम् વિશુદ્ધભાવવાળા યતિ આદિને≕લઘુકર્મવાળા સાધુ-શ્રાવકોને, આ≔પૂર્વે કહેવાયેલું આજ્ઞાના આરાધનનું શુભ ભાવનું હેતુપણું, અનુભવથી સિદ્ધ છે=સ્વસંવેદનથી પ્રતિષ્ઠિત છે. आस्तां......माह− આ તો દૂર રહો, એથી નિદર્શનને કહે છે અર્થાત્ સાધુ-શ્રાવકોને આજ્ઞાના

આરાધનનું શુભ ભાવનું હેતુપશું અનુભવથી સિદ્ધ છે એ વાત તો દૂર રહો, પરંતુ અન્ય લોકોને પશ આજ્ઞાના આરાધનનું શુભ ભાવનું હેતુપશું અનુભવથી સિદ્ધ છે. એ જણાવવા માટે દેષ્ટાંત બતાવે છે –

भावेन.....गाथाર્થ: અને ભાવથી=અંતઃકરણના બહુમાનથી, રાજા વગેરેના નિર્દેશને કરનારા=રાજા વગેરેની આજ્ઞાને પાળનારા, અન્ય પણ પ્રાણીઓને નિર્દેશના સંપાદનમાં શુભ ભાવનું હેતુપણું અનુભવથી સિદ્ધ જ છે. નિર્દેશ એટલે આજ્ઞા, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

ભગવાનના વચન પ્રત્યે અંતઃકરણના બહુમાનવાળા જીવોને જિનાજ્ઞાનું આરાધન શુભ ભાવનું કારણ બને છે એ અનુભવથી સિદ્ધ છે. આથી લઘુકર્મી સાધુઓ અને શ્રાવકો જિનાજ્ઞાનો વિચાર કરીને ભગવાનની આજ્ઞાનુસાર ઉચિત અનુષ્ઠાન કરે છે ત્યારે, તેઓને "આજે મારો પ્રયત્ન સફળ થયો" એ પ્રકારનો શુભ ભાવ થાય છે, અને પ્રમાદને વશ થઈને જિનવચનનું પાલન કરતા ન હોય ત્યારે તેઓને ખેદ થાય છે. આમ, સતત જિનાજ્ઞાના પાલનમાં ઉદ્યમવાળા ઉત્તમ જીવો જ્યારે જિનાજ્ઞાનુસારી તપાદિ અનુષ્ઠાનો કરે છે, ત્યારે તેઓને આહારસંજ્ઞાની મંદતાપૂર્વક સ્વાધ્યાયાદિમાં સુદઢ પ્રયત્ન કરવા સ્વરૂપ શુભ ભાવનો અનુભવ થાય છે, તેથી તેઓને આજ્ઞાના આરાધનનું શુભ ભાવનું હેતુત્વ સ્વસંવેદનથી પ્રતિષ્ઠિત છે.

વળી, આજ્ઞાની આરાધના શુભ ભાવનું કારણ છે, એ ફક્ત યતિ આદિને જ અનુભવસિદ્ધ છે, એમ વળી, આજ્ઞાની આરાધના શુભ ભાવનું કારણ છે, એ ફક્ત યતિ આદિને જ અનુભવસિદ્ધ છે, એમ નહિ; પરંતુ સંસારના ક્ષેત્રમાં પણ જેને જેના પ્રત્યે અંતઃકરણથી બહુમાન હોય છે, તેને તે બહુમાનવાળી વ્યક્તિની આજ્ઞાના પાલનમાં આનંદનો અનુભવ થાય છે. આથી રાજા પ્રત્યે અંતઃકરણથી બહુમાનવાળા સેવકને રાજાની આજ્ઞાના પાલનમાં આનંદ થવારૂપ શુભ ભાવ થાય છે, એમ લોકોને અનુભવસિદ્ધ છે. આથી નક્કી થાય કે જે સાધુઓને કે શ્રાવકોને જિનાજ્ઞા એકાંતે કલ્યાણકારી દેખાય છે, તેઓને જિનાજ્ઞા

ગાથાઃ

# एएण जं पि केई नाणसणाई दुहं ति मोक्खंगं । कम्मविवागत्तणओ भणंति एअं पि पडिसिद्धं ॥८५७॥

#### અન્વયાર્થઃ

कम्मविवागत्तणओ=કર્મના વિપાકપણાને કારણે अणसणाई दुहं=અનશનાદિ દુઃખ છે, ति=એથી मोक्खंगं न=મોક્ષાંગ નથી, (એવું) जं पि=જે પણ केई भणंति=કેટલાક કહે છે, एअं पि=એ પણ एएण=આના દ્વારા=પૂર્વમાં કહેલ શુભ ભાવના હેતુત્વ દ્વારા, पडिसिद्धं=પ્રતિષિદ્ધ છે.

## ગાથાર્થ :

કર્મનો વિપાક હોવાને કારણે અનશનાદિ તપ દુઃખ છે, એથી મોક્ષાંગ નથી, એવું જે પણ કેટલાક બાલ જીવો બોલે છે એ પણ, પૂર્વમાં કહેલ શુભ ભાવના હેતુત્વ દ્વારા પ્રતિષિદ્ધ છે.

## ટી<del>ક</del>ા ઃ

एतेन=अनन्तरोदितेन अनशनादेः शुभभावहेतुत्वेन यदपि केचन बाला भणन्तीति योगः, किमित्याह-नानशनादि दुःखमितिकृत्वा मोक्षाङ्गं=मोक्षकारणं, कुत इत्याह-कर्माविपाकत्वात्, कारणमपि कर्म्मवदिति, एतदपि प्रतिषिद्धं=निराकृतमेवावसेयमिति गाथार्थः ॥८५७॥

## રી<del>ક</del>ાર્થઃ

केचन बाला यदपि भणन्ति एतदपि एतेन......हेतुत्वेन प्रतिषिद्धं=निराकृतमेवावसेयं કેટલાક બાલો જે પણ કહે છે એ પણ, આના દારા≕પૂર્વમાં કહેવાયેલ અનશનાદિના શુભભાવના હેતુત્વ દારા, પ્રતિષિદ્ધ છે=નિરાકૃત જ જાણવું. किमित्याह– બાલ જીવો શું કહે છે ? એથી કહે છે – नानशनादि.......मोक्षकारणं, અનશનાદિ દુઃખ છે, એથી કરીને મોક્ષાંગ=મોક્ષનું કારણ, નથી. कुतः ? इत्याह – કયા કારણથી અનશનાદિ મોક્ષાંગ નથી ? એથી કહે છે – कर्म्मविपाकत्वात् કર્મનું વિપાકપણું હોવાને કારણે મોક્ષાંગ નથી.

વળી બાલ જીવો બીજું પણ કહે છે –

कर्म्मवद् कारणमपि કર્મની જેમ કારણ પણ છે≕અનશનાદિ તપ કર્મની જેમ મોક્ષનું કારણ પણ છે. 'इति' બાલ જીવોના કથનની સમાપ્તિ અર્થક છે.

મૂળગાથાના ચોથા પાદમાં રહેલ भणन्ति નો યોગ પ્રથમ પાદમાં રહેલ केई સાથે છે, એ જણાવવા માટે भणन्तीति योगः કહેલ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

તત્ત્વની વિચારણા કરવામાં બાળક જેવા કેટલાક બૌદ્ધો કહે છે કે અનશનાદિ તપ કરવાથી જીવને અશાતાના વેદનરૂપ દુઃખ થાય છે અને દુઃખ વેઠવું એ મોક્ષનું કારણ બની શકે નહિ; કેમ કે દુઃખની પ્રાપ્તિ કર્મના વિપાકને કારણે થાય છે. આમ કહેવા દ્વારા બૌદ્ધોને એ જણાવવું છે કે મોક્ષનું કારણ આત્માનું શુદ્ધ ધ્યાન છે, જ્યારે અનશનાદિ બાહ્ય તપ કર્મના ફળરૂપે અશાતાના વેદનરૂપ હોવાથી મોક્ષનું કારણ નથી. વળી બૌદ્ધો કહે છે કે તમારે અનશનાદિ તપને મોક્ષનું કારણ સ્વીકારવું જ હોય તો આ પ્રમાણે સ્વીકારો-કર્મના ક્ષયથી જ જીવનો મોક્ષ થાય છે, આથી કર્મરૂપ કારણની પણ મોક્ષ પ્રત્યે આવશ્યકતા છે; કેમ કે કર્મ જ ન હોય તો જીવ કર્મનો નાશ કરી શકે નહિ અને મોક્ષ પ્રાપ્ત કરી શકે નહિ, એ દષ્ટિથી મોક્ષ પ્રત્યે કર્મ પણ કારણ છે. જેમ ઘટનાશ પ્રત્યે પ્રતિયોગીવિધયા ઘટ કારણ છે, તેમ કર્મનાશરૂપ મોક્ષ પ્રત્યે પ્રતિયોગીવિધયા કર્મ કારણ છે. વળી કર્મનાશ પ્રત્યે જેમ કર્મ કારણ છે, તેમ કર્મનાશ પ્રત્યે કર્મનો વિપાક પણ કારણ છે; કેમ કે કર્મ પોતાનો વિપાક બતાવીને નાશ પામે છે; અને કર્મના ઉદયનું કાર્ય તપ છે, આથી અશાતાવેદનીયના ઉદયરૂપ તપના દુઃખને અનુભવનાર જીવનું અશાતાવેદનીયકર્મ વિપાક દ્વારા નાશ પામે છે. એ અપેક્ષાએ વિચારીએ તો તપ કરવારૂપ દુઃખને કર્મના નાશરૂપ મોક્ષ પ્રત્યે કારણ સ્વીકારી શકાય.

આમ છતાં, કાર્યનો અર્થી કારણમાં પ્રયત્ન કરે તેવું મોક્ષ પ્રત્યે કારણ તો શુભ ધ્યાન જ છે, પરંતુ અનશનાદિ નહીં. આમ કહીને પૂર્વપક્ષીને એ સ્થાપન કરવું છે કે ભૂતકાળમાં અશાતાવેદનીય કર્મ બાંધ્યું હોય તેવા જીવો તપ કરવારૂપ દુઃખ વેઠે તો જ તેઓના કર્મોનો નાશ થઈ શકે, પરંતુ જેઓએ અશાતાવેદનીય કર્મ બાંધ્યું નથી તેઓને અનશનાદિ તપ કરવાની જરૂર નથી. દા.ત. ભગવાન મહાવીરે ઘણા ઉપસર્ગો પ્રાપ્ત કરાવે તેવાં અશુભ કર્મો બાંધ્યાં હતાં, તેથી તેઓને ઉપસર્ગોની પ્રાપ્તિ થઈ અને તે ઉપસર્ગો વેઠવા દ્વારા અશુભ કર્મોનો નાશ કરીને ભગવાને મોક્ષ પ્રાપ્ત કર્યો; જયારે મલ્લિનાથ ભગવાને ઉપસર્ગો વેઠવા દ્વારા શુભ ધ્યાનના બળથી મોક્ષ પ્રાપ્ત કર્યો. આથી એ ફલિત થાય કે ભૂતકાળમાં અશાતાવેદનીયકર્મ બાંધ્યું હોય તેવા જીવોને જ કર્મનું ફળ ભોગવવા માટે તપ કરવાની આવશ્યકતા છે, માટે તપને મોક્ષના ઉપાય રૂપે સ્વીકારવાની જરૂર નથી. આ પ્રકારે જે કેટલાક કહે છે તે પૂર્વના કથનથી નિરાકરણ પામેલ જ જાણવું, અને તે આ રીતે-

પૂર્વમાં સ્થાપન કર્યું કે અનશનાદિ તપ શુભ ભાવનું નિમિત્ત છે. તેનાથી એ પ્રાપ્ત થાય કે જેમ શુભ ધ્યાન શુભ ભાવનો હેતુ હોવાથી મોક્ષનું કારણ છે, તેમ અનશનાદિ તપ પણ ગાથા ૮૫૫માં બતાવ્યું એ રીતે શુભ ભાવનો હેતુ હોવાથી મોક્ષનું કારણ છે. માટે તપ મોક્ષનું કારણ નથી એ પ્રકારે કહેતા કેટલાકનું કથન પ્રતિષિદ્ધ થાય છે. **II૮૫૭II** 

## અવતરશિકા ઃ

एतदेव स्पष्टयति --

## અવતરણિકાર્થ ઃ

કેટલાક બાલો તપને મોક્ષના કારણ તરીકે સ્વીકારતા નથી, તેનું ગ્રંથકારે પૂર્વગાથામાં નિરાકરણ કર્યું. એને જ સ્પષ્ટ કરે છે –

#### ગાથા ઃ

# जं इय इमं न दुक्खं कम्मविवागो वि सव्वहा णेवं । खाओवसमिअभावे एअं ति जिणागमे भणिअं ॥८५८॥

#### અન્વચાર્થઃ

जं=જે કારણથી इय=આ રીતે=ગાથા ૮૫૫માં બતાવ્યું કે અનશનાદિ તપ શુભ ભાવનો હેતુ છે એ રીતે, इमं=આ=અનશનાદિ તપ, दुक्खं न=(સર્વથા) દુઃખ નથી, (અને) एवं=એ રીતે=ગાથા ૮૫૫માં બતાવ્યું એ રીતે, सव्वहा=સર્વથા कम्मविवागो वि=કર્મનો વિપાક પણ ण=નથી. (તપ, દુઃખ કેમ નથી ? અને કર્મનો વિપાક કેમ નથી ? તેમાં યુક્તિ આપે છે --) खाओवसमिअभावे=ક્ષાયોપશમિકભાવમાં एअं=આ છે=ભાવથી અનશનાદિ તપ છે, ति=એ પ્રમાણે जिणागमे=જિનાગમમાં भणिअं=કહેવાયું છે.

ગાથાર્થ :

જે કારણથી અનશનાદિ તપ શુભ ભાવનો હેતુ છે, એ રીતે અનશનાદિ તપ સર્વથા દુઃખ નથી અને એ રીતે સર્વથા કર્મનો વિપાક પણ નથી. તપ દુઃખ કેમ નથી ? અને કર્મનો વિપાક કેમ નથી ? તેમાં ચુક્તિ આપે છે – સાથોપશમિકભાવમાં ભાવથી અનશનાદિ તપ છે, એ પ્રમાણે જિનાગમમાં કહેવાચું છે.

#### રીકા ઃ

यद्=यस्माद् इय=एवं=उक्तेन प्रकारेण इदम्=अनशनादि न दुःखं=न दुःखहेतुः, तथा कर्म्मविपाक-फलमपि सर्वथा साक्षात्कारित्वेन नैवमनशनादि, कुत इत्याह-क्षायोपशमिकभावे जीवस्वरूपे एतदिति भावतोऽनशनादि जिनागमे भणितं=वीतरागवचने पठितमिति गाथार्थ: ।।८५८।।

## ડીકાર્શ :

ચર્.......દુઃखहेतુઃ જે કારણથી આ પ્રકારે=ઉક્ત પ્રકારથી≕ગાથા ૮૫૫માં કહેવાયેલ કે તપ શુભ ભાવનો હેતુ છે એ પ્રકારથી, આ=અનશનાદિ, દુઃખ નથી=દુઃખનો હેતુ નથી અર્થાત્ જીવના સ્વરૂપનો સાક્ષાત્કાર કરાવનાર હોવાથી અનશનાદિ તપ સર્વથા દુઃખનો હેતુ નથી.

तथा एवं साक्षात्कास्त्विन अनशनादि सर्वथा कर्म्मविपाकफलमपि न અને આ રીતે=ગાથા ૮૫૫માં બતાવ્યું એ રીતે, સાક્ષાત્કારીપણું હોવાથી=અનશનાદિ તપર્માં જીવસ્વરૂપનો સાક્ષાત્કાર કરાવનારપણું હોવાથી, અનશનાદિ સર્વથા કર્મવિપાકનું ફળ પણ નથી.

कुतः ? इत्याह – કયા કારણથી ? અર્થાત્ અનશનાદિ તપ કયા કારણથી દુઃખનો હેતુ નથી ? અને કર્મવિપાકનું ફળ નથી ? એથી કહે છે –

क्षायोपशमिकभावे जीवस्वरूपे एतद्=भावतः अनशनादि, इति जिनागमे=वीतरागवचने भणितं= पठितं क्षायोपशभिકભાવરૂપ જીવના સ્વરૂપમાં આ છે=ભાવથી અનશનાદિ છે, એ પ્રમાણે જિનાગમમાં કહેવાયું છે=વીતરાગના વચનમાં કહેવાયું છે, તે કારણથી પૂર્વગાથામાં બતાવેલ કેટલાક બાલોનું કથન પ્રતિષદ્ધિ થાય છે, એમ यस्मात्નું પૂર્વગાથા સાથે જોડાણ છે.

इति गाथार्थ: આ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

અનશનાદિ તપ શુભ ભાવનું કારણ છે, એમ પૂર્વમાં સ્થાપન કરેલ કથન દારા કેટલાક બૌદ્ધોનું કથન નિરાકરણ પામે છે, આ પ્રકારનું પૂર્વગાથાનું કથન સામાન્યથી હતું. હવે વિશેષથી બતાવવા માટે તપ દુઃખનું કારણ નથી કે કર્મવિપાકનું ફળ નથી, પરંતુ મોક્ષને અનુકૂળ એવી જીવની પરિણતિરૂપ છે, તે અનુભવથી બતાવતાં કહે છે –

ભગવાનની આજ્ઞાનુસાર કરાયેલ તપ માત્ર બાહ્ય આચરણારૂપ નથી, પરંતુ અણાહારી ભાવનાથી આત્માને ભાવિત કરવાના યત્નને ઉપષ્ટંભક એવી ક્રિયારૂપ છે; અને જિનવચનથી ભાવિતમતિવાળો જીવ પોતાના આત્માને અણાહારી ભાવનાથી ભાવિત કરવા માટે સદા ઉદ્યમશીલ હોય છે, આથી તેવો જીવ પોતાના અણાહારી ભાવને પુષ્ટ કરવા અર્થે અણાહારી ભાવને પોષક એવી ક્રિયારૂપે તપમાં પણ યત્ન કરે છે. વળી ચારિત્રમોહનીયકર્મના ક્ષયોપશમભાવરૂપ જીવનું શુદ્ધ સ્વરૂપ એ જ ભાવતપ છે, તેથી અનશનાદિ તપ જીવના તે સ્વરૂપને આવિર્ભાવ કરવામાં પ્રબળ નિમિત્ત બને છે. વળી જેમ શુભ ધ્યાનથી જીવનું સ્વરૂપ આવિર્ભાવ કરવા માટે, શુભ ધ્યાનની મુદ્રા અને શુભ ધ્યાનને અનુરૂપ એવું બાહ્ય વાતાવરણ ઉપષ્ટંભક છે, તેમ સર્વત્ર નિર્લેપભાવની વૃદ્ધિ કરવા માટે આત્માને અણાહારી સ્વરૂપથી ભાવિત કરવામાં બાહ્ય એવું અનશનાદિ તપ પણ ઉપષ્ટંભક છે, અને અણાહારીભાવની વૃદ્ધિ કરે એવા પ્રકારનું તપ કરવાનું જિનાગમમાં કહેલ છે. માટે આત્માના અણાહારીભાવની વૃદ્ધિનો ઉપાય હોવાથી તપ દુઃખનો હેતુ નથી. આથી અનશનાદિ દુઃખરૂપ છે, એ પ્રકારનું બાલોનું કથન નિરાકૃત થાય છે.

વળી, અનશનાદિ તપ કર્મના વિપાકરૂપ હોવાથી તપને કર્મની જેમ મોક્ષ પ્રત્યે કારણ કહી શકાય, પરંતુ તપને ધ્યાનની જેમ કારણ કહી શકાય નહિ, એ પ્રકારે પૂર્વગાથામાં બતાવેલ બાલોના અન્ય કથનનું નિરાકરણ કરતાં ગ્રંથકાર કહે છે –

અનશનાદિ તપ કર્મવિપાકનું સર્વથા ફળ નથી; કેમ કે જિનવચનાનુસાર તપ કરનાર જીવને તપ કરવારૂપ ક્રિયાકાળમાં પોતાના અણાહારીભાવનો સાક્ષાત્કાર થાય છે. આથી આત્મભાવને સાક્ષાત્કાર કરવાનું કારણ હોય તેવી ક્રિયાને કર્મવિપાકનું ફળ કહી શકાય નહિ. વળી જે રીતે ધ્યાન આત્માના શુદ્ધ ભાવનો સાક્ષાત્કાર કરનાર છે, તે રીતે તપ પણ આત્માના શુદ્ધ ભાવનો સાક્ષાત્કાર કરનાર છે, માટે અનશનાદિ તપ સર્વથા કર્મવિપાકનું ફળ નથી.

અહીં '<mark>सर्वथा'</mark> શબ્દનો અન્વય **न दुक्ख़ं** અને **कम्मविवागो वि ण** એ બંને સાથે છે. તેથી એ પ્રાપ્ત થાય કે તપ સર્વથા દુઃખનો હેતુ નથી અને સર્વથા કર્મવિપાકનું ફળ પણ નથી. માટે કથંચિદ્ દુઃખનો હેતુ છે અને કથંચિત્ કર્મવિંપાકનું ફળ પણ છે. તે આ પ્રમાણે –

અનશનાદિ તપ આત્મભાવનો સાક્ષાત્કાર કરાવનાર હોવા છતાં કંઈક અંશે ક્ષુધાવેદનારૂપ દુઃખનો અનુભવ કરાવનાર પણ છે, તેથી તપ કથંચિદ્ દુઃખનું કારણ છે; અને ક્યારેક ક્ષુધાવેદનીયરૂપ અશાતાવેદનીયના ઉદયના ફળસ્વરૂપ પણ છે, તેથી તપ કથંચિદ્ કર્મવિપાકનું ફળ છે; તોપણ અનશનાદિ તપ સર્વથા દુઃખનો હેતુ નથી કે કર્મવિપાકનું ફળ નથી, પરંતુ જીવને નિર્લેપભાવનો સાક્ષાત્કાર કરાવનાર પણ છે. માટે અનશનાદિ તપ શુભ ધ્યાનની જેમ મોક્ષનું કારણ છે. **II૮૫૮I**I

## અવતરણિકાઃ

एतदेव प्रकटयन्नाह --

## અવતરણિકાર્થ :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે અનશનાદિ તપ ક્ષયોપશમભાવરૂપ હોવાથી જીવના સ્વરૂપનો સાક્ષાત્કાર કરાવનાર છે. એને જ પ્રગટ કરતાં ગ્રંથકાર કહે છે –

## ગાથા :

# खंताइसाहुधम्मे तवगहणं सो य खओवसमिअम्मि । भावम्मि विनिद्दिहो दुक्खं चोदइअगे सव्वं ॥८५९॥

## અન્વચાર્થઃ

खंताइसाहुधम्मे=क्षांति આદિ સાધુધર્મમાં तवगहणं=તપનું ગ્રહણ છે. सो य=અને તે=સાધુધર્મ, (ભગવાન વડે) खओवसमिअम्मि भावम्मि=क्षाયોપશમિકભાવમાં विनिद्दिट्टो=દર્શાવાયો છે. सव्वं च दुक्खं= અને સર્વ દુઃખને ओदइअगे=ઔદયિકભાવમાં (દર્શાવાયું છે.)

## ગાથાર્થ ઃ

સાંતિ આદિ દશ પ્રકારના સાધુધર્મમાં તપનું ગ્રહણ છે, અને સાધુધર્મ ભગવાને સાચોપશમિકભાવમાં અને સર્વ દુઃખને ઓદચિકભાવમાં દર્શાવેલ છે.

## રીકા ઃ

क्षान्त्यादिसाधुधर्म्मे,

''खंती य मद्दवऽज्जव मुत्ती तव संजमे अ बोद्धव्वे । सच्चं सोयं आर्किचणं च बंभं च जइधम्मो ॥१॥'' त्ति

तस्मिस्तपोग्रहणमस्ति, स च=साधुधर्म्मः क्षायोपशमिके भावे निर्द्दिष्टः, चारित्रधर्म्मत्वात्, दुःखं चौदयिक एव सर्वं विनिर्दिष्टं भगवद्भिः, असातोदयात्मकत्वादिति गाथार्थः ॥८५९॥

## રીકાર્થ ઃ

"અને ક્ષાંતિ, માર્દવ, આર્જવ, મુક્તિ, તપ અને સંયમ, સત્ય, શૌચ, આક્રિંચન અને બ્રહ્મચર્ય યતિધર્મ જાણવા." આ પ્રકારે તે ક્ષાંત્યાદિરૂપ સાધુધર્મમાં, તપનું ગ્રહણ છે, અને તે=સાધુધર્મ, ક્ષાયોપશમિકભાવમાં દર્શાવાયો છે; કેમ કે સાધુધર્મનું ચારિત્રધર્મપણું છે, અને સર્વ દુઃખ ભગવાન વડે ઔદયિકભાવમાં જ દર્શાવાયું છે; કેમ કે=અશાતાના ઉદયઆત્મકપણું છે=દુઃખનું અશાતાવેદનીયકર્મના ઉદયસ્વરૂપપણું છે, આ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થઃ

શાસ્ત્રમાં જે દશ પ્રકારનો સાધુધર્મ કહ્યો છે, તે સાધુધર્મમાં તપનું ગ્રહણ છે, અને સાધુધર્મ ચારિત્રમોહનીય-કર્મના ક્ષયોપશમભાવરૂપ હોવાથી જીવના પરિણામરૂપ છે; કેમ કે ચારિત્રમોહનીયકર્મનો ક્ષયોપશમ જ પ્રકર્ષ પામીને ક્ષાયિકભાવરૂપે પરિણમન પામે છે; જ્યારે સર્વ દુઃખ ઔદયિકભાવરૂપ છે; કેમ કે અશાતાવેદનીયના ઉદયથી જીવને દુઃખ પ્રગટે છે. આ કથનથી સ્પષ્ટ થાય છે કે તપ એ ક્ષયોપશમભાવરૂપ જીવનું સ્વરૂપ છે, પરંતુ દુઃખરૂપ નથી.

આશય એ છે કે સ્થૂલબુદ્ધિવાળો પૂર્વપક્ષ તપમાં ભૂખના દુઃખનું વેદન જોઈને તપને દુઃખનું કારણ માને છે. તેનું નિરાકરણ કરતાં ગ્રંથકાર કહે છે કે વાસ્તવિક રીતે તપ ભૂખનું દુઃખ વેઠવા સ્વરૂપ નથી, પરંતુ જીવના ચારિત્રધર્મના પરિણામસ્વરૂપ છે. આથી સિદ્ધઅવસ્થામાં વર્તતા જીવના સ્વરૂપભૂત અણાહારીભાવને અભિમુખ એવા ક્ષયોપશમભાવની પરિણતિરૂપ તપ છે, અને એ ક્ષયોપશમભાવ જીવના પરિણામસ્વરૂપ હોવાથી દુઃખરૂપ નથી. ાટ**પ**્ટા

## અવતરણિકા ઃ

कर्म्मविपाकत्वादिति च यदुक्तमत्राह -

## અવતરણિકાર્થ ઃ

અને 'કર્મનું વિપાકપણું હોવાથી' એ પ્રમાણે જે ગાથા ૮૫૭માં કહેવાયું, એ કથનમાં ગ્રંથકાર કહે છે –

## ભાવાર્થઃ

ગાથા ૮૫૭માં કેટલાક બાલોએ કહેલ કે અનશનાદિ તપ દુઃખ છે, એથી મોક્ષનું કારણ નથી. તેનું ગ્રંથકારે ગાથા ૮૫૯માં નિરાકરણ કર્યું કે અનશનાદિ તપ દુઃખ નથી, પરંતુ ક્ષાયોપશમિકભાવરૂપ છે. વળી કેટલાક બાલોએ ગાથા ૮૫૭માં કહેલ કે તપ કર્મનું વિપાકપણું હોવાથી તપ મોક્ષાંગ નથી, તેનું નિરાકરણ કરવા અર્થે કહે છે –

## 

# ण व कम्मविवागो वि हु सब्वो च्चिय सब्वहा ण मोक्खंगं । सुहसंबंधी जम्हा इच्छिज्जइ एस समयम्मि ॥८६०॥

## અન્વચાર્થઃ

सब्बो च्चिय य=અને સર્વ જ कम्मविवागो वि=કર્મવિષાક પણ सब्वहा=સર્વથા मोक्खंगं ण=મોક્ષાંગ નથી, ण=(એમ) નહિ; जम्हा=જે કારણથી सुहसंबंधी एस=શુભના સંબંધવાળો આ=કર્મવિષાક, समयम्मि= સમયમાં=શાસ્ત્રમાં, इच्छिज्जइ=ઇચ્છાય છે=મોક્ષના કારણરૂપે સ્વીકારાય છે.

★ ંहું વાક્યાલંકારમાં છે.

## ગાથાર્થ :

અને સર્વ જ કર્મવિપાક પણ સર્વથા મોક્ષનું કારણ નથી, એમ નહિ; જે કારણથી શુભના સંબંધવાળો કર્મવિપાક સિદ્ધાંતમાં મોક્ષના કારણરૂપે સ્વીકારાય છે. રીકા :

## न च कर्म्मविपाकोऽपि सामान्येन सर्व एव सर्वथा=पारम्पर्यादिभेदेनापि न मोक्षाङ्गं, किन्तु मोक्षाङ्गमपि, कथमित्याह-शुभसम्बन्धी=कुशलानुबन्धिनिरनुबन्धकर्म्मसम्बन्धी यस्मादिष्यते एषः= कर्म्मविपाकः समये=सिद्धान्ते मोक्षाङ्गमिति गाथार्थः ॥८६०॥

★ ''कर्म्मविपाकोऽपि''માં 'अपि'થી એ બણાવવું છે કે રત્નત્રથી તો મોક્ષાંગ છે, પરંતુ કર્મનો વિપાક પણ મોક્ષાંગ છે.
 ★ ''मोक्षाङ्गमपि''માં 'अपि'થી એ બણાવવું છે કે કર્મનો વિપાક સંસારાંગ તો છે=સંસારનું કારણ તો છે, પરંતુ કેટલોક કર્મનો વિપાક મોક્ષાંગ પણ છે=મોક્ષનું કારણ પણ છે.

★ ''पारम्पयांदिभेदेनापि''માં 'अपि'થી એ જણાવવું છે કે કર્મવિપાક સાક્ષાત્ તો મોક્ષાંગ નથી જ, પરંતુ પારંપથાંદિ ભેદથી પણ મોક્ષાંગ નથી એમ નહિ, અર્થાત્ કેટલાક કર્મના વિપાક પરંપરા આદિ ભેદથી મોક્ષનું કારણ પણ છે.

## રીકાર્થ :

અને સામાન્યથી સર્વ જ કર્મવિપાક પણ સર્વથા=પારમ્પર્ય આદિ ભેદથી પણ, મોક્ષાંગ નથી એમ નહિ; પરંતુ મોક્ષાંગ પણ છે. કઈ રીતે ? એથી કહે છે- જે કારણથી શુભનો સંબંધી=કુશલાનુબંધી અને નિરનુબંધ કર્મનો સંબંધી, એવો આ=કર્મવિપાક, સમયમાં=સિદ્ધાંતમાં, મોક્ષાંગ=મોક્ષનું કારણ, ઇચ્છાય છે=સ્વીકારાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થઃ

ગાથા ૮૫૭માં પૂર્વપક્ષીએ કહેલ કે તપ કર્મના વિપાકરૂપ હોવાથી મોક્ષનું કારણ નથી. તેનું નિરાકરણ કરતાં ગ્રંથકાર કહે છે કે કર્મના વિપાકરૂપ તપ મોક્ષનું કારણ નથી, તેવો એકાંતે નિયમ નથી; કેમ કે કેટલાક કર્મનો વિપાક પરંપરાએ મોક્ષાંગ પણ છે. સામાન્ય રીતે જીવ અકુશલાનુબંધી કર્મો બાંધે છે, જે સંસારનું કારણ છે; પરંતુ વિવેકી જીવો ધર્મ કરીને કુશલાનુબંધી કર્મો બાંધે છે અને અતિનિર્લેપ મુનિઓ તો નિરનુબંધ કર્મો બાંધે છે, જે કર્મો પોતાનો વિપાક બતાવીને મોક્ષનું કારણ પણ બને છે. જેમ કે સરાગસંયમની આરાધના કરતા સાધુ જિનવચન પ્રત્યેના રાગને કારણે પુણ્યાનુબંધીપુણ્ય બાંધે છે, જે પુણ્ય સુદેવત્વ-સુમાનુષત્વની પ્રાપ્તિ કરાવવા દ્વારા જીવમાં વિશેષ વિવેક પેદા કરાવે છે, અને ઉત્તરોત્તર સાધના કરાવીને જીવના મોક્ષનું કારણ બને છે. આથી કુશલાનુબંધી કર્મોનો વિપાક મોક્ષાંગ છે.

વળી, ભૂતકાળમાં સંયમની સાધના કરીને તીર્થંકરનો જીવ જગતનો ઉપકાર કરે તેવું તીર્થંકરનામકર્મ બાંધે છે, જેના ફળરૂપે ચરમ ભવમાં તીર્થંકર જગતને ઉપકારક એવું વર્ષીદાન આપવારૂપ કૃત્ય કરે છે, જે કૃત્ય શુભનો પણ પ્રવાહ ચલાવતું નથી; અને કેવલજ્ઞાન પામવા દ્વારા ભાવતીર્થંકર થયા પછી, દેશના આપવારૂપ જગત પર ઉપકાર કરે છે, તે કૃત્ય પણ શુભનો પ્રવાહ ચલાવતું નથી. આથી તીર્થંકરોનું કર્મ નિરનુબંધ છે, જે કર્મનો વિપાક પણ વર્ષીદાન અને દેશનાદાનરૂપ પ્રવૃત્તિ દ્વારા મોક્ષનું કારણ બને છે.

વળી, કેટલાક જીવોને નિરનુબંધ ક્લિષ્ટ કર્મો પજ્ઞ હોય છે. **દા.ત.** ભગવાન મહાવીરને ઉપસર્ગોની પ્રાપ્તિ કરાવે તેવું ક્લિષ્ટ કર્મ હતું, છતાં તેવું કર્મ નિરનુબંધ હોવાથી વિપાકમાં આવીને મો<mark>ક્ષનું</mark> કારજ્ઞ બને છે. આથી ભગવાન મહાવીરને ઉપસર્ગો દ્વારા વિપાકમાં આવેલ કર્મો મોક્ષાંગ બન્યા. "સામાન્યથી સર્વ જ કર્મવિપાક" એ કથન દ્વારા એ જણાવવું છે કે સામાન્યથી સર્વ જ કર્મના વિપાક મોક્ષનું કારણ નથી, એમ નહિ; પરંતુ કેટલાક કર્મવિપાક સંસારનું કારણ છે અને કેટલાક કર્મવિપાક મોક્ષનું કારણ છે; કેમ કે કેટલાક ક્લિષ્ટ કર્મના વિપાક જીવને ક્લેશ કરાવનાર છે, માટે તેવા કર્મવિપાક મોક્ષનું કારણ નથી; અને કેટલાંક કુશલાનુબંધી ક્લિષ્ટ કર્મો જીવને ક્લેશ કરાવનાર નથી, પરંતુ જીવમાં વિવેક પ્રગટાવનાર છે. માટે તેવા કર્મવિપાક પરંપરાએ મોક્ષનું કારણ છે. વળી કેટલાંક નિરનુબંધ કર્મો પોતાનો વિપાક બતાવીને નિર્જરણ પામે છે, માટે તેવા કર્મવિપાક નિર્જરા દ્વારા મોક્ષનું કારણ છે.

"પારમ્પર્યાદિ ભેદથી" એ કથન દ્વારા એ પ્રાપ્ત થાય કે કેટલાંક કર્મો પરંપરાદિ પ્રકારે સંસારનું કારજ્ઞ છે. જેમ સાધ્વાચાર પાળનાર પણ ઉત્સૂત્ર ભાષ્યુણ કરનાર સાધુ દેવગતિ પ્રાપ્ત કરે, પરંતુ તે સાધુની દેવગતિની પ્રાપ્તિ પરંપરાએ સંસારના પરિભ્રમણનું કારણ બને છે, તેમ મોહનીયકર્મનો ઉદય પણ પરંપરાએ કર્મબંધ કરાવીને સંસારનું કારણ બને છે; જ્યારે કેટલાંક કુશલાનુબંધી કર્મો જીવને સુદેવત્વાદિની પ્રાપ્તિ કરાવવા દ્વારા પરંપરાએ મોક્ષનું કારણ બને છે, અને કેટલાંક નિરનુબંધ કર્મો જીવને સુદેવત્વાદિની પ્રાપ્તિ કરાવવા દ્વારા પરંપરાએ મોક્ષનું કારણ બને છે, અને કેટલાંક નિરનુબંધ કર્મો જીવને કર્મની નિર્જરા કરાવવા દ્વારા મોક્ષનું કારણ બને છે. આ રીતે કુશલાનુબંધીકર્મ પરંપરાના ભેદથી અને નિરનુબંધકર્મ નિર્જરાના ભેદથી મોક્ષનું કારણ છે, એમ ''**પારમ્પર્યાદિમેદેન''**માં '**આદિ**' પદથી નિર્જરારૂપ ભેદનો સંગ્રહ કરવાનો છે. IIટ≰OII

## અવતરણિકા ઃ

एतदेव स्पष्टयन्नाह --

## અવતરણિકાર્થ :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે કુશલાનુબંધી કે નિરનુબંધ કર્મનો વિપાક સિદ્ધાંતમાં મોક્ષનું કારણ ઇચ્છાય છે. એને જ સ્પષ્ટ કરતાં ગ્રંથકાર કહે છે –

#### ગાથા :

# जे केइ महापुरिसा धम्माराहणसहा इहं लोए । कुसलाणुबंधिकम्मोदयाइओ ते विनिद्दिट्ठा ॥८६१॥

#### અન્વચાર્થઃ

**इहं लोए**=આ લોકમાં **जे केइ**=જે કોઈ महापुस्सि=મહાપુરુષો છે, ते=તેઓ कुसलाणुबंधिकम्मोदयाइओ= કુશલાનુબંધી કર્મના ઉદયાદિથી धम्माराहणसहा=ધર્મના આરાધનમાં સહ=સમર્થ, विनिद्दिद्वा=વિનિર્દિષ્ટ છે.

#### ગાથાર્થ ઃ

આ લોકમાં જે કોઈ મહાપુરુષો છે, તેઓ કુશલાનુબંધી કર્મના ઉદયાદિથી ધર્મની આરાધનામાં સમર્થ દર્શાવાયા છે.

## રીકા ઃ

ये केचन सामान्येन महापुरुषा-बलदेवतीर्थकरादयः, किम्भूता इत्याह-धर्म्माराधनसहाः=चारित्रा-राधनसमर्थाः, इह लोके जम्बूद्वीपादौ, ते किमित्याह-कुशलानुबन्धिकर्म्मोदयादितः=कुशलानु-बन्धिनिरनुबन्धिकर्म्मोदयादित्यर्थः, ते विनिर्दिष्ठाः समय इति गाथार्थः ॥८६१॥

## રીકાર્શ :

જંબૂદ્દીપાદિ આ લોકમાં સામાન્યથી જે કોઈ બળદેવ, તીર્થંકરાદિ મહાપુરુષો છે, મહાપુરુષો કેવા પ્રકારના છે ? એથી કહે છે – ધર્મના આરાધનમાં સહ=ચારિત્રના આરાધનમાં સમર્થ, એવા તેઓ=મહાપુરુષો, સમયમાં=શાસ્ત્રમાં, વિનિર્દિષ્ટ છે. તેઓ=મહાપુરુષો, શેનાથી ?=ધર્મારાધનમાં સમર્થ શેનાથી વિનિર્દિષ્ટ છે ? એથી કહે છે – કુશલાનુબંધી કર્મના ઉદયાદિથી=કુશલાનુબંધવાળા અને નિરનુબંધવાળા કર્મના ઉદયથી, ધર્મારાધનમાં સમર્થ વિનિર્દિષ્ટ છે, એમ અન્વય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થઃ

જંબૂઢીપ વગેરેમાં કુશલાનુબંધી કે નિરનુબંધી કર્મના ઉદયથી જે કોઈ બળદેવ, તીર્થંકરાદિ ઉત્તમ પુરુષો થયા છે, તેઓ ચારિત્રધર્મની આરાધના કરવામાં સમર્થ બન્યા છે, આ પ્રકારે શાસ્ત્રમાં દર્શાવેલ છે. એથી નક્કી થાય કે કુશલાનુબંધી કે નિરનુબંધી કર્મોનો વિપાક જીવને બળદેવ-તીર્થંકરાદિ જેવા મહાપુરુષો બનાવે છે, અને તે કર્મોના બળથી તે મહાપુરુષો ચારિત્રધર્મની આરાધના કરવા સમર્થ બને છે, અને ચારિત્રધર્મની આરાધના દારા તેઓ મોક્ષરૂપ ફળ મેળવે છે. આથી કુશલાનુબંધી કે નિરનુબંધી કર્મોનો વિપાક પરંપરાએ મોક્ષનું કારણ છે. IIC દ્વા

## અવતરણિકાઃ

एतदेव व्यतिरेकेणाह --

## અવતરણિકાર્થ :

```
આને જ≔શુભસંબંધી કર્મવિપાક મોક્ષાંગ છે એને જ, વ્યતિરેકથી કહે છે –
```

## ભાવાર્થ :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે કુશલાનુબંધી કે નિરનુબંધ કર્મના ઉદયથી મહાપુરુષો ચારિત્રની આરાધનામાં સમર્થ બને છે. એ કથનને જ વ્યતિરેકથી બતાવવા માટે, ક્ષુદ્ર જીવો ચારિત્રમાં ક્યારેય અત્યંત પ્રવર્તતા નથી, એમ જણાવવા દ્વારા, શુભસંબંધી કર્મવિપાકવાળા જીવો જ ચારિત્રધર્મની આરાધના કરી શકે છે, એ વાતને ગ્રંથકાર દેઢ કરે છે –

#### ગાથા ઃ

# न कयाइ खुद्दसत्ता किलिट्ठकम्मोदयाओ संभूआ । विसकंटगाइतुल्ला धम्मम्मि दढं पयट्टंति ॥८६२॥

અન્વચાર્થ :

किलिट्ठकम्मोदयाओ=ક્લિષ્ટ કર્મના ઉદયથી संभूआ=સંભૂત विसकंटगाइतुल्ला=વિષ, કંટક આદિ તુલ્ય खुद्दसत्ता=ક્ષુદ્ર સત્ત્વો कयाइ=ક્યારેય धम्मम्मि=ધર્મમાં दढं=દઢ न पयट्टंति=પ્રવર્તતા નથી.

### ગાથાર્થ :

ક્લિષ્ટ કર્મના ઉદયથી ઉત્પન્ન થયેલા, વિષ-કંટક વગેરે જેવા ક્ષુદ્ર જીવો ક્યારેય ધર્મમાં દટ રીતે પ્રવર્તતા નથી.

2

#### ટી<del>ક</del>ા ઃ

न कदाचित् क्षुद्रसत्त्वाः-द्रमकप्रायाः, किम्भूताः ? इत्याह-क्लिष्टकर्म्मोदयात् सम्भूताः=पापकर्म्मो-दयोत्पन्ना इत्यर्थः, त एव विशेष्यन्ते-विषकण्टकादितुल्याः=प्रकृत्या परापकारपराः धर्म्मे-चारित्रे दृढम्= अत्यर्थं प्रवर्त्तन्ते न कदाचिदिति गाथार्थः ॥८६२॥

#### ડી<del>કા</del>ર્થ :

દ્રમકપ્રાય ક્ષુદ્ર સત્ત્વો≕દ્રમક જેવા તુચ્છ જીવો, ક્યારેય પ્રવર્તતા નથી, કેવા પ્રકારના ક્ષુદ્ર જીવો ? એથી કહે છે – ક્લિષ્ટ કર્મના ઉદયથી સંભૂત≕પાપ કર્મના ઉદયથી ઉત્પન્ન; તેઓ જ વિશેષાય છે≕ક્ષુદ્ર જીવો જ વિશેષિત કરાય છે, વિષ-કંટક વગેરે તુલ્ય≔પ્રકૃતિથી પરના અપકારમાં પર=સ્વભાવથી જ અન્ય જીવનો અપકાર કરવામાં તત્પર એવા ક્ષુદ્ર જીવો, ક્યારેય ચારિત્રધર્મમાં દઢ=અત્પર્થ=અત્યંત, પ્રવર્તતા નથી. ગાથાના પ્રારંભમાં રહેલ **ન कयાइ**નું ગાથાના અંતમાં રહેલ **પયટ્ટંતિ** સાથે યોજન છે, એ જણાવવા માટે ટીકામાં અંતે **ન कदाचिત્** શબ્દ ફરી મૂકેલ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થઃ

જગતમાં ક્લિપ્ટ કર્મના ઉદયથી ઉત્પન્ન થયેલા ક્ષુદ્ર જીવો પ્રકૃતિથી પરનો અપકાર કરવામાં પરાયણ હોય છે, અને આવા જીવો પ્રાયઃ કરીને ચારિત્ર ગ્રહણ કરતા નથી અને ચારિત્ર ગ્રહણ કરે તોપણ ક્યારેય ચારિત્રધર્મમાં અત્યંત પ્રવર્તતા નથી.

આનાથી એ પ્રાપ્ત થાય કે અકુશલાનુબંધી કર્મવિપાક જીવને ક્ષુદ્ર બનાવે છે, અને તે કર્મવિપાકથી ક્ષુદ્ર બનેલ જીવો પરનું અહિત કરવામાં યત્નશીલ હોય છે. આથી તેઓ ચારિત્ર ગ્રહણ કરે તોપણ અયતનાપૂર્વક ચારિત્રનું પાલન કરીને લોકમાં ઉન્માર્ગને સન્માર્ગરૂપે દેખાડવાનું પાપ બાંધે છે. આથી પણ નક્કી થાય કે અશુભ કર્મોનો ઉદય ચારિત્રધર્મની પ્રવૃત્તિ કરવામાં બાધક છે, માટે સંસારનું કારણ છે; અને શુભ કર્મોનો ઉદય ચારિત્રધર્મની પ્રવૃત્તિ કરાવનાર છે, માટે મોક્ષનું કારણ છે. **II૮૬૨II** 

#### અવતરણિકા ઃ

अतोऽन्ये तु प्रवर्त्तन्त इति भङ्ग्याऽऽह -

## અવતરણિકાર્થ :

વળી આનાથી અન્યો≕ક્ષુદ્ર જીવોથી અન્ય એવા કુશલાનુબંધી જીવો, ચારિત્રમાં પ્રવર્તે છે, એ પ્રકારની ભંગીથી=વિકલ્પથી, કહે છે –

ગાથા :

# कुसलासयहेऊओ विसिट्ठसुहहेउओ अ णिअमेणं । सुद्धं पुन्नफलं चिअ जीवं पावा णिअत्तेइ ॥८६३॥

## અન્વચાર્થઃ

णिअमेणं=નિયમથી कुसलासयहेऊओ=કુશલ આશયના હેતુથી विसिद्वसुहहेउओ अ=અને વિશિષ્ટ સુખના હેતુથી <mark>सुद्धं पुन्नफलं चिअ</mark>=શુદ્ધ એવું પુણ્યનું ફળ જ जीवं=જીવને पावा=પાપથી णिअत्तेइ=નિવર્તે છે.

## ગાથાર્થ :

નિયમથી કુશળ આશચનું કારણ હોવાથી, અને વિશિષ્ટ સુખનો હેતુ હોવાથી, શુદ્ધ પુણ્યનું ફળ જ જીવને પાપથી નિવર્તે છે.

# રીકા :

कुशलाशयहेतुत्वात् कारणात् तथा विशिष्टसुखहेतुतश्च कारणान्नियमेन, किमित्याह-शुद्धं पुण्यफलमेव हेतुशुद्धेः जीवं पापान्निवर्त्तयति, तत्सङ्गेऽपि न एषः, कुशलत्वादेः प्रकृष्टसुखसाधनत्वादिति गाथार्थ: ॥८६३॥

# રીકાર્શ :

નિયમથી કુશલ આશયના હેતુપણારૂપ કારણથી, અને તે રીતે વિશિષ્ટ સુખના હેતુરૂપ કારણથી, શુદ્ધ એવું પુણ્યનું ફળ જ જીવને પાપથી નિવર્તન કરે છે; કેમ કે હેતુની શુદ્ધિ છે≔શુદ્ધ એવા પુણ્યફળના કારણભૂત એવા પુણ્યરૂપ હેતુની શુદ્ધિ છે. તેના સંગમાં પણ≕પુણ્યના ફળના સંગમાં પણ, આ નથી=પાપ નથી; કેમ કે કુશલત્વાદિનું≔કુશલાનુબંધી કર્મ અને નિરનુબંધી કર્મનું, પ્રકૃષ્ટ સુખનું સાધનપણું છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

ગાથા ૮૬૧માં કહ્યું કે કુશલાનુબંધી કે નિરનુબંધી કર્મના ઉદયથી મહાપુરુષો ચારિત્રના પાલન દ્વારા મોક્ષરૂપ ફળ મેળવે છે, આથી શુભ કર્મનો વિપાક પરંપરાએ મોક્ષનું કારણ છે. એ કથનને જ ગાથા ૮૬૨માં વ્યતિરેકથી દઢ કર્યું. હવે યુક્તિથી કુશલાનુબંધી કર્મ કઈ રીતે જીવનું પાપથી નિવર્તન કરીને મોક્ષનું કારણ બને છે ? તે દર્શાવવા માટે કહે છે –

કુશલાનુબંધીકર્મ નિયમથી કુશલ આશયનો હેતુ છે. તેથી ધર્મની આરાધના કરીને જીવે બાંધેલ કુશલાનુબંધીકર્મ જ્યારે વિપાકમાં આવે છે ત્યારે જીવમાં કુશલ આશય પેદા કરે છે, અને તે રીતે કુશલ આશય પેદા કરવા દ્વારા કુશલાનુબંધી કર્મ વિશિષ્ટ સુખનું કારણ બને છે અર્થાત્ ભૂતકાળમાં મળેલ ભૌતિક સુખો કરતાં પણ ઉત્તરોત્તર વિશેષ પ્રકારનાં સુખોની જીવને પ્રાપ્તિ કરાવવા દ્વારા મોક્ષરૂપ વિશિષ્ટ સુખનું કારણ બને છે. આથી શુદ્ધ એવા પુષ્યનું ફળ જીવને પાપમાંથી નિવર્તન કરે છે; કેમ કે શુદ્ધ પુષ્ય શુદ્ધ ધર્મના સેવનથી પેદા થયેલ છે. માટે હેતુશુદ્ધ હોવાને કારણે ધર્મના સેવનથી બંધાયેલ પુષ્ય જીવને પાપથી નિવર્તન પમાડે છે, પરંતુ પાપની પ્રવૃત્તિ કરાવીને જીવને દુર્ગતિમાં નાખતું નથી. માટે આવા પ્રકારના પુષ્યના ફળરૂપે જ કુશલાનુબંધીકર્મ ઉત્તમ જીવોને સંયમપ્રાપ્તિ કરાવીને પરંપરાએ મોક્ષનું કારણ બને છે.

વળી, શુદ્ધ પુણ્યનું ફળ વિદ્યમાન હોય ત્યારે જીવને ઉત્તમ કોટિના ભોગોની પ્રાપ્તિ થાય છે, છતાં તે પુણ્યના ફળરૂપ ભોગના સંગકાળમાં પણ જીવને પાપબંધ નથી.

આશય એ છે કે જેશે ભૂતકાળમાં શુદ્ધ ધર્મ સેવ્યો છે અને તે શુદ્ધ ધર્મના ફળરૂપે જેને ઉત્તમ પ્રકારના ભોગો પશ મળ્યા છે, પરંતુ જેને હજી ચારિત્રનો પરિશામ થયો નથી, તેવા જીવને ભોગકાળમાં પશ પાપનો બંધ નથી; કેમ કે ભૂતકાળમાં બાંધેલ પુશ્ય કુશલ હોવાને કારશે પ્રકૃષ્ટ સુખનું સાધન છે. આથી જો પુશ્યના ઉદયથી પ્રાપ્ત થયેલ ભોગોના ભોગકાળમાં પાપ બંધાતું હોય, તો દુર્ગતિનું કારશ બનવાથી તે પુશ્યને કુશળ કહી શકાય નહિ. માટે કુશલકર્મના ઉદયથી મળેલ ભોગના સંગકાળમાં પશ જીવને ભોગો દ્વારા પાપ તો બંધાતું નથી, પરંતુ ભોગો ભોગવીને ચારિત્રની આરાધના માટે ઉચિત કાળ આવે ત્યારે તે જીવ કુશલકર્મના ઉદયથી ચારિત્રધર્મની આરાધનામાં સમર્થ બને છે. આથી કુશલાનુબંધી કર્મો કુશલની પરંપરા દ્વારા જીવના મોક્ષનું કારશ બને છે. IIC દગા

### અવતરણિકાઃ

उपसंहरन्नाह —

## **અવતર**શિકાર્થ ઃ

ગાથા ૮૪૧ થી તપ દાર શરૂ થયું. તેમાં સાધુએ સંયમની વૃદ્ધિ માટે તપ કરવો જોઈએ, એ કથનને યુક્તિથી બતાવીને ગાથા ૮૫૧માં સ્થાપન કર્યું કે દેહને ઈષદ્ પીડાજનક પણ અનશનાદિ તપ સાધુએ બ્રહ્મચર્યની જેમ સદા સેવવો જોઈએ. એ કથનમાં કોઈને શંકા થાય કે બ્રહ્મચર્ય તો સંયમની વૃદ્ધિ દ્વારા મોક્ષનું કારણ છે, પરંતુ દેહને કષ્ટ આપનાર એવો બાહ્ય તપ મોક્ષનું કારણ નથી. એ પ્રકારની પ્રાસંગિક શંકાનું ઉદ્ભાવ કરીને તેનું ગ્રંથકારશ્રીએ ગાથા ૮૬૩ સુધી સમાધાન કર્યું.

હવે તપ દારનો ઉપસંહાર કરતાં ગ્રંથકાર કહે છે –

ગાથા :

# अलमित्थ पसंगेणं बज्झं पि तवोवहाण मो एवं । कायव्वं बुद्धिमया कम्मक्खयमिच्छमाणेणं ॥८६४॥

#### અન્વચાર્થ :

इत्थ=અહીં=તપ દારના પ્રક્રમમાં, पसंगेणं=પ્રસંગથી अलं=સર્યું. बज्झं पि तवोवहाण=બાહ્ય પણ તપોપધાન एवं=આ રીતે=ગાથા ૮૫૪માં બતાવ્યું એ રીતે, कम्मक्खयं=કર્મના ક્ષયને इच्छमाणेणं=ઇચ્છતા बुद्धिमया=બુદ્ધિમાને कायव्वं=કરવું જોઈએ.

★ 'मो' પાદપૂરણ અર્થે છે.

ગાથાર્થ ઃ

309

તપદ્ધારના પ્રક્રમમાં પ્રસંગથી સર્ચું. ભાહ્ય પણ તપોનુષ્ઠાન ગાથા ૮૫૪માં બતાવ્યું એ રીતે કર્મક્ષયને ઇચ્છતા બુદ્ધિમાને કરવું જોઈએ.

### ડીકા ઃ

अलमत्र प्रऋमे प्रसङ्गेन, बाह्यमप्यनशनादि तपउपधानमेवम्=उक्तेन न्यायेन कर्त्तव्यं बुद्धिमता सत्त्वेन, किमधिकृत्येत्याह-कर्मक्षयमिच्छ्ता सतेति गाथार्थः ॥८६४॥

## ડીસાર્થ ઃ

આ પ્રક્રમમાં=તપદારના પ્રક્રમમાં, પ્રસંગથી=ગાથા ૮૫૨થી ૮૬૩ સુધીના પ્રાસંગિક કથનથી, સર્યું. બાહ્ય પણ અનશનાદિ તપોપધાન આ પ્રકારે=ઉક્ત ન્યાયથી=ગાથા ૮૫૪માં કહેવાયેલ રીતિથી, બુદ્ધિમાન સત્ત્વએ=પુરુષે, કરવું જોઈએ. શેને આશ્રયીને કરવું જોઈએ ? એથી કહે છે – કર્મક્ષયને ઇચ્છતા છતા પુરુષે, તપોપધાન કરવું જોઈએ, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### અવતરણિકા :

ગાથા ૮૪૮થી અત્યાર સુધી ગ્રંથકારે બાહ્ય તપની કર્તવ્યતા બતાવી, હવે અભ્યંતર તપની કર્તવ્યતા બતાવવા માટે કહે છે –

#### ગાથા :

# अब्भितरं तु पायं सिद्धं सव्वेसिमेव उ जईणं । एअस्स अकरणं पुण पडिसिद्धं सव्वभावेण ॥८६५॥ दारं॥

#### અન્વચાર્થ :

अ<mark>હિંभतरं त</mark>ु=વળી અભ્યંતર તપ**પાયં**=પ્રાયઃ **સલ્વેસિમેલ<sup>;</sup> जईणं**=સર્વ જ યતિઓને सिद्धं=સિદ્ધ છે, एअस्स पुण=વળી આનું=અભ્યંતર તપનું, अकरणं=અકરણ सव्वभावेण=સર્વ ભાવથી पडिसिद्धं=પ્રતિષિદ્ધ છે.

#### ગાથાર્થ :

વળી અભ્યંતર તપ પ્રાયઃ કરીને સર્વ જ ચતિઓને સિદ્ધ છે, વળી અભ્યંતર તપનું અકરણ સર્વ ભાવથી પ્રતિષિદ્ધ છે.

#### રીકા :

अभ्यन्तरं पुनस्तपः प्रायश्चित्तादि प्रायः सिद्धं सर्वेषामेव यतीनां-मोक्षवादिनां स्वरूपेण, एतस्य= अभ्यन्तरस्य तपसः अकरणं पुनः प्रतिषिद्धं सर्वभावेन सर्वेषामेव यतीनामिति गाथार्थः ॥८६५॥ (द्वारं)॥

## રીકાર્થ :

વળી મોક્ષના વાદી એવા સર્વ જ યતિઓને પ્રાયઃ પ્રાયશ્ચિત્તાદિરૂપ અભ્યંતર તપ સ્વરૂપથી સિદ્ધ છે. વળી આનું≕અભ્યંતર તપનું, અકરણ સર્વ જ યતિઓને સર્વ ભાવથી પ્રતિષિદ્ધ છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

તપદારનો ઉપસંહાર કરતાં ગ્રંથકાર કહે છે કે કર્મક્ષયને ઇચ્છનારા બુદ્ધિમાન પુરુષે બાહ્ય એવો અનશનાદિ તપ કરવો જોઈએ. આ કથન ગ્રંથક્રારશ્રી બાહ્ય તપને આશ્રયીને કરેલ વિચારણાના સારાંશરૂપે કહે છે. વળી અભ્યંતર તપ મોક્ષને માનનારા સર્વ યતિઓ સ્વીકારે છે, તે જણાવવા માટે ગ્રંથકાર કહે છે –

મોક્ષને માનનારા એવા સર્વ સંન્યાસીઓ પ્રાયશ્ચિત્તાદિ છ ભેદવાળું અભ્યંતર તપ, જોકે 'તપ' શબ્દથી માનતા નથી, તોપણ મોક્ષ મેળવવા અર્થે કર્તવ્યરૂપે માને છે. તે દર્શાવવા માટે કહ્યું છે કે સર્વ જ મોક્ષવાદીઓને અભ્યંતર તપ સ્વરૂપથી સિદ્ધ છે.

વળી, આ તપનું અકરણ સર્વ ભાવથી સર્વ મોક્ષવાદીઓને પ્રતિષિદ્ધ છે. એથી એ પ્રાપ્ત થાય કે મોક્ષના અર્થી જીવે છયે પ્રકારનો અભ્યંતર તપ સર્વ અંશોથી સેવવાનો છે. તેથી પ્રાયશ્ચિત્તાદિ છયે અભ્યંતર તપમાંથી કોઈપણ તપ સમ્યગ્ સેવવામાં ન આવે તો મોક્ષમાર્ગનું સેવન પૂર્ણ રીતે થઈ શકે નહિ, અને યતિ તો મોક્ષ મેળવવા અર્થે મોક્ષમાર્ગમાં પૂર્ણ શક્તિથી ઉઘમ કરનારા હોય છે. તેથી છયે પ્રકારના અભ્યંતર તપમાં યતિ સર્વાંશથી પ્રયત્ન ન કરે તો તેના યતિપણામાં ખામી પ્રાપ્ત થાય.

અહીં '**પ્રાયઃ'** શબ્દ દ્વારા એ જણાવવું છે કે સંયમજીવનમાં સ્ખલના પામતા યતિના આચરણમાં છયે પ્રકારના અભ્યંતર તપમાંથી કોઈક અંશે ત્રુટી હોઈ શકે; પરંતુ મોક્ષમાર્ગમાં અસ્ખલિત રીતે યત્ન કરતા યતિના આચરણમાં આ તપના સર્વ અંશો વણાયેલ જ હોય.

વળી, પ્રાયશ્ચિત્તાદિ અભ્યંતર તપના અધ્યવસાયો સર્વ દર્શનોને મોક્ષના ઉપાયરૂપે માન્ય હોવાને કારશે જ તેઓ પ્રાયશ્ચિત્તાદિ કૃત્યોને કર્તવ્ય તરીકે સ્વીકારે છે, પરંતુ તેઓ તપરૂપે સ્વીકારતા નથી; જ્યારે નિર્જરાનો ઉપાય હોવાને કારશે જૈનદર્શન છયે પ્રકારના પ્રાયશ્ચિત્તાદિ કૃત્યોનો અભ્યંતર તપરૂપે ઉલ્લેખ કરે છે, છતાં ઉપવાસાદિ બાહ્ય તપનો તો સર્વદર્શનો તપરૂપે ઉલ્લેખ કરે છે. IIટ૬૪/૮૬૫II

## અવતરણિકા ઃ

उक्तं तपोद्वारं, विचारद्वारमधिकृत्याह –

## અવતરણિકાર્શ ઃ

ગાથા ૬૭૮માં વ્રતપાલનના ૧૧ ઉપાયો દર્શાવ્યા હતા, તેમાંથી સાતમા ઉપાયરૂપ તપદાર ગાથા ૮૪૧થી માંડીને ૮૬૫માં કહેવાયું. હવે વ્રતપાલનના આઠમા ઉપાયરૂપ વિચારદારને આશ્રયીને ગાથા ૮૬૬થી ૮૭૫ સુધી ગ્રંથકાર કહે છે – ગાથા ઃ

# सम्मं विआरिअव्वं अत्थपदं भावणापहाणेणं । विसए अ ठाविअव्वं बहुस्सुअगुरुसयासाओ ॥८६६॥

#### અન્વચાર્થઃ

भावणापहाणेणं=ભાવનાપ્રધાન છતા સાધુએ अत्थपदं=અર્થપદને सम्मं=સમ્પક્ विआखिव्वं=વિચારવું જોઈએ, बहुस्सुअगुरुसयासाओ अ=અને બહુશ્રુત એવા ગુરુની પાસેથી विसए=વિષયમાં ठाविअव्वं=સ્થાપવું જોઈએ.

#### ગાથાર્થ :

ભાવનાપ્રધાન છતા સાધુએ અર્થપદને સમ્યગ્ વિચારવું જોઈએ અને બહુશ્રુત એવા ગુરુ પાસેથી વિષયમાં સ્થાપિત કરવું જોઈએ.

#### કા ક

सम्यक्=सूक्ष्मेण न्यायेन विचारयितव्यमर्थपदं भावनाप्रधानेन सता, तस्या एवेह प्रधानत्वात्, तथा विषये च स्थापयितव्यं तदर्थपदं, कुत: ? इत्याह-बहुश्रुतगुरुसकाशात्, न स्वमनीषिकयेति गाथार्थः ॥८६६॥

### રીકાર્થ :

ભાવનાપ્રધાન છતા સાધુએ અર્થપદને સમ્યક્≔સૂક્ષ્મ ન્યાયથી, વિચારવું જોઈએ; કેમ કે તેનું જ≕ભાવનાનું જ, અહીં≔અર્થપદની વિચારણામાં, પ્રધાનપણું છે; અને તે અર્થપદને તે પ્રકારે વિષયમાં સ્થાપવું જોઈએ, કોનાથી ?=કોની પાસેથી સ્થાપન કરવું જોઈએ ? એથી કહે છે – બહુશ્રુત એવા ગુરુ પાસેથી; પરંતુ સ્વમનીષિકાથી નહીં=પોતાની મતિથી અર્થપદને વિષયમાં સ્થાપન કરવું જોઈએ નહિ, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થઃ

અર્થપદ એટલે સંયમજીવનમાં લાગતા અતિચારોના અનર્થને બતાવીને તેના નિવારણના ઉપાયને બતાવે તેવા અર્થને કહેનાર એવું પદ; અને તે અર્થપદને સૂક્ષ્મ ન્યાયથી વિચારવું જોઈએ અર્થાત્ ''જે રીતે અતિચારથી અનર્થ થાય છે અને જે રીતે તે અતિચારના અનર્થનો પરિહાર થઈ શકે છે,'' તે રીતે સૂક્ષ્મ યુક્તિથી વિચારણા કરવી જોઈએ.

વળી, આ અર્થપદની વિચારણા માત્ર શબ્દથી જ કરવાની નથી, પરંતુ ભાવનાપ્રધાન થઈને કરવાની છે. આશય એ છે કે મારે અતિચારના અનર્થથી બચવું છે અને મારે મોક્ષને અનુકૂળ યત્ન કરવો છે, એવા પ્રકારની ભાવનાથી આત્માને ભાવિત કરીને અતિચારના અનર્થોને બતાવનારા અર્થપદનો સૂક્ષ્મ યુક્તિથી વિચાર કરવો જોઈએ; કેમ કે અર્થપદની વિચારણામાં ભાવના જ મુખ્ય છે, અર્થાત્ અતિચારથી થતા અનર્થો નિવારવાનો અધ્યવસાય હૈયામાં વર્તતો હોય, તો જ અતિચારના અનર્થોની સૂક્ષ્મ વિચારણા જીવ માટે ઉપયોગી બને, પરંતુ અતિચારના અનર્થોના નિવારણની ભાવના જીવમાં પ્રબળ રીતે ન વર્તતી હોય, તો અતિચારના અનર્થોની વિચારણાથી જીવનું હિત થઈ શકે નહિ. આથી અર્થપદની વિચારણામાં ભાવનાની જ પ્રધાનતા છે.

વળી, અર્થપદની વિચારણા કરીને તેને અવિષયમાં કે વિપરીત વિષયમાં સ્થાપન ન કરતાં બહુશ્રુત એવા ગુરુ પાસેથી તે અર્થપદને તે રીતે આચરણાના વિષયમાં સ્થાપન કરવું જોઈએ કે જેથી માર્ગાનુસારી બુદ્ધિ પ્રગટે. આશય એ છે કે "નાના અતિચારનું સેવન પણ મોટા અનર્થનું કારણ છે, તો અત્યારના પ્રમાદી સાધુઓ તો ઘણા અતિચારોનું સેવન કરે છે, માટે તેઓને મહાઅનર્થની પ્રાપ્તિ થાય, આથી સંયમમાં યત્ન કરવો ઉચિત નથી;" એ રૂપ અવિષયમાં અર્થપદની વિચારણા સ્થાપન કરવી ઉચિત નથી અથવા "તો આ કાળમાં ઘણા અતિચારો સેવવા દ્વારા જ સાધુપણું પાળવું શક્ય છે, પરંતુ અતિચારોથી રહિત સાધુજીવનનું પાલન શક્ય નથી;" આ પ્રકારે અર્થપદની વિચારણાને સ્વમતિ પ્રમાણે વિપરીત વિષયમાં સ્થાપન કરવી ઉચિત નથી. આવી વિચારણા તો અનર્થભૂત થાય. તેથી બહુશ્રુત એવા ગુરુ પાસે અતિચારોના અનર્થને બતાવનારાં શાસ્ત્રવચનોનું પારમાર્થિક તાત્પર્ય સમજવું જોઈએ અને અર્થપદને તે પ્રકારે આચરણાના વિષયમાં સ્થાપવું જોઈએ, જેના કારણે આ કાળમાં ઘણા અતિચારોનો સંભવ હોવા છતાં સાધુ અતિચારોના અનર્થોથી બચીને શુદ્ધ સંયમની પ્રાપ્તિ કરી શકે છે, અને શુદ્ધ સંયમ દ્વારા પોતાના સાધુપણાને મોક્ષાંગ બનાવી શકે છે, એ પ્રકારની ભાવના દઢતર બને. **I**ટ**દદા**!

# અવતરણિકા ઃ

एतदेवाह -

# અવતરણિકાર્થ :

આને જ કહે છે, અર્થાત્ પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે ભાવનાપ્રધાન છતા સાધુએ સૂક્ષ્મ ન્યાયથી અર્થપદને વિચારવું જોઈએ, એને જ કહે છે –

ગાથા :

# जह सुहुमइआराणं बंभीपमुहाइफलनिआणाणं । जं गरुअं फलमुत्तं एअं कह घडइ जुत्तीए ? ॥८६७॥

## અન્વચાર્થ :

जह= જે પ્રમાશે – बंभीपमुहाइफलनिआणाणं=બ્રાહ્મી પ્રમુખાદિના ફળના નિદાન એવા सुहुमइआराणं= સૂક્ષ્મ અતિચારોનું जं गरुअं= જે ગુરુક फलमुत्तं= ફળ કહેવાયું છે, एअं= એ जुत्तीए=યુક્તિથી कह=કેવી રીતે घडड़= ઘટે ?

★ अस्तुत ગાથામાં જે વાત કહી અને ૮૬૮માં ગાથામાં કહેવાશે એ બંને વાત જે પ્રકારે ચુક્તિથી ઘટે, તે પ્રકારે ભાવનાપ્રધાન છતા સાધુએ સમ્યગ્ અર્થપદ વિચારવું જોઈએ, એ પ્રમાણે ગાથા ૮૬૬માં રહેલ **अत्थपदं सम्मं विआस्प्रिज्वं** સાથે પ્રસ્તુત ગાથાના પ્રારંભમાં રહેલ जहनो અન્વય છે.

### ગાથાર્થ :

બ્રાહ્મી પ્રમુખાદિના ફળના કારણભૂત સૂક્ષ્મ અતિચારોનું જે મોટું ફળ કહેવાચું છે, એ ચુક્તિથી કેવી રીતે ઘટે ?

## ટી<del>ક</del>ા ઃ

यथा सूक्ष्मातिचाराणां=लघुचारित्रापराधानां, किंभूतानामित्याह-बाह्यीप्रमुखादिफलनिदानानां= कारणानां, प्रमुखशब्दात् सुन्दरीपरिग्रह:, आदिशब्दात्तपस्तपनप्रभृतीनां, यद् गुरु फलमुक्तं सूत्रे स्त्रीत्व-किल्बिषिकत्वादि एतत् कथं घटते युक्त्या=कोऽस्य विषयः? इति गाथार्थः ॥८६७॥

## રીકાર્શ :

સૂક્ષ્મ અતિચારોનું=લઘુ એવા ચારિત્રના અપરાધોનું=ચારિત્રમાં થયેલ નાના દોષોનું, કેવા પ્રકારના સૂક્ષ્મ અતિચારોનું ? એથી કહે છે – બ્રાહ્મી પ્રમુખાદિના ફળનું નિદાન≕કારણ, એવા સૂક્ષ્મ અતિચારોનું, સૂત્રમાં≕શાસ્ત્રમાં, જે સ્ત્રીપણું, કિલ્બિષિકપણું વગેરે રૂપ ગુરુ ફળ કહેવાયું છે એ, યુક્તિથી કેવી રીતે ઘટે ? અર્થાત્ આનો=થોડા પણ અતિચારનું મોટું ફળ મળ્યું એનો, કોણ વિષય છે ? ''જ્ઞાહ્મીપ્રમુखાદિ''માં 'પ્રમુख શબ્દથી સુંદરીનો પરિગ્રહ છે, અને 'આદ્મિ' શબ્દથી તપસ્તપન વગેરેનું ગ્રહણ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

બ્રાહ્મી-સુંદરીના જીવે પીઠ-મહાપીઠના ભવમાં દીર્ધકાળ સુધી સંયમનું પાલન કર્યું હતું, અને સંયમજીવનમાં ઈર્ષ્યાના પરિશામથી તેઓને સૂક્ષ્મ અતિચાર થયો, જેથી સંયમ પાળીને સર્વાર્થસિદ્ધમાં ઉત્પન્ન થવા છતાં ત્યાંથી ચ્યવીને બ્રાહ્મી-સુંદરીના ભવમાં સ્ત્રીપશાને પામ્યા. આથી અર્થપદની સમ્યગ્ વિચારશા કરનાર સાધુએ સૂક્ષ્મ યુક્તિથી ચિંતવવું જોઈએ કે "પરિપૂર્શ શુદ્ધ સંયમ પાળવા છતાં પણ સૂક્ષ્મ અતિચારોનું ફળ બ્રાહ્મી-સુંદરીને આટલું મોટું મળ્યું, તો મારા સંયમજીવનમાં તો ઘણા અતિચારો લાગતા હોવાથી મને કેટલું મોટું ફળ મળે ?" આ પ્રકારની વિચારણા સાધુએ કરવાની છે, જેથી અતિચારોના અનર્થોના પરિહારમાં સમ્યગ્ યત્ન થઈ શકે.

વળી, આવું ચિંતવન માત્ર યુક્તિથી જ કરવાનું નથી, પરંતુ ભાવનાપ્રધાન થઈને યુક્તિથી કરવાનું છે અર્થાત્ હું કઈ રીતે યત્ન કરું તો મારું ચારિત્ર મોક્ષનું કારણ બની શકે ? એ પ્રકારની ભાવનાપૂર્વક યુક્તિથી વિચારવાનું છે કે ''નાના અતિચારોનું બ્રાહ્મી-સુંદરીને પ્રાપ્ત થયેલ મોટા ફળનું કારણ શું છે ? જેથી મને પણ લાગતા અતિચારોનું ફળ મોટું ન મળે તેવો યત્ન થઈ શકે ?''

વળી, ગાથા ૮૭૦માં ગ્રંથકારે સ્વયં બતાવવાના છે કે તે પ્રકારની ભાવશૂન્ય આલોચના કરી હોવાને કારશે જ બ્રાહ્મી-સુંદરીના નાના અતિચારોનું ફળ આટલું મોટું થયું. આથી સાધુએ પોતાના સંયમમાં લાગતા અતિચારોની ઉપેક્ષા કરવી જોઈએ નહીં, અને તેવા પ્રકારની ભાવશૂન્ય આલોચના દ્વારા પોતે સંતોષ માની લેવો જોઈએ નહીં; પરંતુ અનાદિભવઅભ્યસ્ત પ્રમાદ હોવાથી કોઈક અતિચાર લાગી જાય તોપણ ભાવપૂર્વક આલોચના કરવી જોઈએ, જેથી પોતાને બ્રાહ્મી-સુંદરીની જેમ અતિચારનું મોટું ફળ પ્રાપ્ત થાય નહિ. 2

વળી, નાના અતિચારનું મોટું કળ બ્રાહ્મી વગેરેને કેમ પ્રાપ્ત થયું ? એ યુક્તિથી વિચારવું આવશ્યક છે, અર્થાત્ નાના અતિચારનું મોટું કળ મળ્યું એનો વિષય શું છે ? તે વિચારવું જોઈએ. જેમ બ્રાહ્મી આદિએ પૂર્વભવમાં અતિચારનું આલોચન ઉપયોગશૂન્યપણે કર્યું હતું, તે ઉપયોગશૂન્ય આલોચનરૂપ વિષયને કારશે તેઓને અનર્થકારી ફળ મળ્યું, જો તેઓએ ઉપયોગપૂર્વક આલોચન કર્યું હોત, તો તેઓને અનર્થકારી ફળ મળત નહીં, એ પ્રકારે વિષયનું ચિંતવન કરવું જોઈએ, જેથી પોતાને સંયમજીવનમાં લાગેલા અતિચારોનું અનર્થકારી ફળ પ્રાપ્ત થાય નહીં. **II૮૬૭ા** 

### અવતરણિકાઃ

तथा 🗕

### અવતરશિકાર્થ :

ગાથા ૮૬૬માં કહેલ અર્થપદની વિચારણા જ ગાથા ૮૬૭માં બતાવી કે બ્રાહ્મી આદિના નાના અતિચારોનું આટલું મોટું ફળ કઈ રીતે ઘટે ? તે યુક્તિથી વિચારવું જોઈએ. હવે તેના વિષયમાં જ અન્ય શું વિચારવું જોઈએ ? તેનો 'ત્તથા'થી સમુચ્ચય કરીને ગ્રંથકાર કહે છે ---

ગાથા :

# सइ एअम्मि अ एवं कहं पमत्ताण धम्मचरणं तु ? । अइआरासयभूआण हंदि मोक्खस्स हेउ त्ति ॥८६८॥

#### અન્વચાર્થ :

एअम्मि अ सइ एवं=અને આ હોતે છતે જ=સૂક્ષ્મ અતિચારોનું પણ મોટું ફળ હોતે છતે જ, अइआग-सयभूआण=અતિચારોના આશ્રયભૂત पमत्ताण=પ્રમત્ત સાધુઓનું धम्मचरणं तु=ધર્મચરણ જ मोक्खस्स हेऊ=મોક્ષનો હેતુ कहं=કેવી રીતે થાય ?

- ★ 'एवਂ'ਮਾਂ ਸ੍ ਅਗੁੜਾਇਤ છੇ, ਰੇਬੀ 'एव'ਤਾਣ ਅਬ ਪ੍ਰਣੁ ਤਣਕੇ.
- ★ 'हंदि' અવ્યય ઉપપ્રદર્શનમાં છે.
- ★ 'त्ति' પાદપૂર્તિ અર્થે છે.

#### ગાથાર્થ :

અને નાના અતિથારોનું પણ મોટું ફળ હોતે છતે જ અતિયારોના આશ્રયભૂત પ્રમાદી સાધુઓનું ધર્મનું આચરણ જ મોક્ષનો હેતુ કેવી રીતે થાય ? અર્થાત્ ન જ થાય.

#### ર<del>ીક</del>ા ઃ

सत्येतर्सिमश्चैव यथार्थ एव कथं प्रमत्तानामद्यतनसाधूनां धर्म्मचरणमेव हन्दि मोक्षस्य हेतुरिति योग: ? नैवेत्यभिप्राय:, किंभूतानामित्याह-अतिचाराश्रयभूतानां=प्रभूतातिचारवतामिति गाथार्थ: ॥८६८॥

### ટીકાર્થ :

અને આ યથાર્થ હોતે છતે જ=સૂક્ષ્મ અતિચારોનું પણ ગુરુ કળ છે એ વાત યથાર્થ હોતે છતે જ, પ્રમત્ત એવા અત્યારના સાધુઓનું ધર્મચરણ જ=ધર્મનું આચરણ જ, મોક્ષનો હેતુ કઈ રીતે થાય ? ન જ થાય, એ પ્રકારનો અભિપ્રાય છે. અત્યારના સાધુઓ કેવા પ્રકારના છે ? એથી કહે છે – અતિચારોના આશ્રયભૂત= ઘણા અતિચારોવાળા, અત્યારના સાધુઓ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્શા

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે બ્રાહ્મી આદિએ સેવેલ સૂક્ષ્મ અતિચારોનું ગુરુ ફળ યુક્તિથી કેવી રીતે ઘટે, તે વિચારવું જોઈએ, અને બીજું એ વિચારવું જોઈએ કે સૂક્ષ્મ પશ અતિચારનું ફળ મોટું છે, એ વાત યથાર્થ જ હોય તો વર્તમાનના પ્રમાદી સાધુઓનું સંયમજીવન ઘણા અતિચારોના આશ્રયભૂત હોવાથી ધર્મના આચરણરૂપ ચારિત્ર મોક્ષનો હેતુ કઈ રીતે બની શકે ? અર્થાત્ ન જ બની શકે.

આશય એ છે કે બ્રાહ્મી-સુંદરીના જીવે પૂર્વભવમાં વિશુદ્ધ ચારિત્ર પાળ્યું હોવા છતાં સૂક્ષ્મ અતિચારને કારણે તેઓને સ્ત્રીપણું પ્રાપ્ત થયું, એ દષ્ટિથી વિચારીએ તો અત્યારના સાધુઓ સૂક્ષ્મ અને સ્થૂલ અતિચારો વારંવાર સેવતા હોય છે, તેથી તેઓનું ચારિત્ર મોક્ષનું કારણ તો બની શકે નહિ; પરંતુ બ્રાહ્મી વગેરે કરતાં પણ અધિક અનર્થ કરનારું થાય.

આ પ્રકારે સમ્યગ્ આલોચન કરવાથી વિચારક જીવને જિજ્ઞાસા થાય કે વર્તમાનમાં શું કરવું જોઈએ ? જેથી અતિચારો લાગે જ નહિ ? અથવા લાગેલ અતિચારોનું ફળ મોટું મળે નહિ ? આ પ્રકારની જિજ્ઞાસાનું. સમાધાન સ્વયં જ ગ્રંથકાર આગળની ગાથામાં કરે છે. ॥૮૬૮॥

## અવતરણિકા ઃ

## मार्गानुसारिणं विकल्पमाह ---

## અવતરશિકાર્થ :

ગાથા ૮૬૭-૮૬૮માં સ્થાપન કર્યું કે વર્તમાનના પ્રમત્ત સાધુઓનું ચારિત્ર ઘણા અતિચારોવાળું હોવાથી મોક્ષનો હેતુ બની શકે નહિ. એ કથનને સ્પષ્ટ કરવા માટે માર્ગાનુસારી વિકલ્પને કહે છે –

#### ગાશાઃ

# एवं च घडड़ एयं पवज्जिउं जो तिगिच्छमइआरं । सुहुमं पि कुणइ सो खलु तस्स विवागम्मि अइरोद्दो ॥८६९॥

## અન્વચાર્થઃ

एयं च=અને આ=ગાથા ૮૬૭-૮૬૮નું કથન, एवं=આ રીતે घडइ=ઘટે છે- जो=જે तिगिच्छं=ચિકિત્સાને पवज्जिउं=સ્વીકારીને सुहुमं पि अइआरं=સૂક્ષ્મ પણ (કુપથ્યના સેવનરૂપ) અતિચારને कुणइ=કરે છે, तस्स खलु=ખરેખર તેનો=તે રોગીનો, सो=તે (અતિચાર) विवागम्मि=વિપાકમાં अइरोद्दो=અતિરૌદ્ર છે. ગાથાર્થ :

અને ઉપરનું કથન આ રીતે ઘટે છે – જે રોગી, કુષ્ઠાદિ રોગની ચિકિત્સા સ્વીકારીને સૂક્ષ્મ પણ કુપથ્થના સેવનરૂપ અતિચાર કરે છે, તે રોગીનો તે કુપથ્થના સેવનરૂપ અતિચાર વિપાકમાં અતિભયંકર છે.

### ટી<del>ક</del>ા ઃ

एवं च घटते एतद्=अनन्तरोदितं, प्रपद्य यश्चिकित्सां कुष्ठादेरतिचारं=तद्विरोधिनं, किमित्याह-सूक्ष्ममपि करोति, स खलु तस्यातिचारः विपाकेऽतिरौद्रो भवति, दृष्टमेतद्, एवं दार्ष्टान्तिकेऽपि भविष्यतीति गाथार्थः ॥८६९॥

★ ''सुहुमं पि''માં 'अपि'થી એ સમુચ્ચય કરવો છે કે સ્થૂલ અતિચાર તો વિપાકમાં અતિરોદ્ર છે જ, પરંતુ **સૂક્ષ્મ** અતિચાર પણ વિપાકમાં અતિ રોદ્ર છે.

## ટીકાર્થ ઃ

અને આ=અનંતરમાં ઉદિત=પૂર્વની બે ગાથામાં કહેવાયેલ કથન, આ રીતે=હવે કહે છે એ રીતે, ઘટે છે- જે રોગી કુષ્ઠાદિની ચિકિત્સાને સ્વીકારીને અતિચારને=તેના વિરોધીને=ચિકિત્સાની વિરુદ્ધ એવા અપથ્ય સેવનને, શું ? એથી કહે છે – સૂક્ષ્મ પણ કરે છે, ખરેખર તેનો=તે રોગીનો, તે અતિચાર=અપથ્યના સેવનરૂપ અતિચાર, વિપાકમાં અતિ રૌદ્ર થાય છે. આ દેષ્ટ છે=લોકમાં અનુભવથી દેખાય છે.

આ પ્રમાણે દાષ્ટર્નિતકમાં પણ થશે અર્થાત્ જે પ્રમાણે દ્રવ્યરોગની ચિકિત્સાને સ્વીકારીને કરાતું અપથ્યનું સેવન વિપાકમાં અતિ રૌદ્ર થાય છે, એ પ્રમાણે ભાવરોગની ચિકિત્સારૂપ સંયમને સ્વીકારીને કરાતું અપથ્યરૂપ અતિચારનું સેવન વિપાકમાં અતિ રૌદ્ર થશે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

ગાથા ૮૬૭-૮૬૮માં બતાવેલ સૂક્ષ્મ અર્થપદની વિચારણાને દેષ્ટાંતથી બતાવતાં ગ્રંથકારશ્રી કહે છે કે જે રીતે કુષ્ઠરોગવાળી વ્યક્તિ કુષ્ઠરોગની ચિકિત્સા શરૂ કર્યા પછી ચિકિત્સામાં નિષિદ્ધ એવા કુપથ્યનું સેવન કરે તો ચિકિત્સા કરતાં પહેલાં તે રોગીની જે સ્થિતિ હતી, તેના કરતાં રૌદ્ર સ્થિતિ ચિકિત્સા કરવા છતાં કુપથ્યના સેવનને કારણે થાય છે; અને આ વાત અનુભવથી દેખાય છે. એ રીતે ચારિત્ર સ્વીકારીને અતિચારોનું સેવન કરનારમાં પણ આ વાત સંગત થશે, અને તે આ પ્રમાણે –

કોઈ સાધુ ભાવરોગને મટાડવા અર્થે સંયમ ગ્રહણ કરે, પરંતુ સંયમના વિરોધી એવા અતિચારોનું સેવન કરે તો તે સેવેલ અતિચારોનો વિપાક અતિદારુણ થાય છે; જેમ કે બ્રાહ્મી-સુંદરીને સૂક્ષ્મ અતિચારોના સેવનના દારુણ વિપાકરૂપે સ્ત્રીભવની પ્રાપ્તિ થઈ, તો વર્તમાનના સાધુઓ ઘણા અતિચારો સેવતા હોવાથી તેઓને મોક્ષની પ્રાપ્તિ તો દૂર રહો, પરંતુ દુર્ગતિમાં ભ્રમણરૂપ ઘણા અનર્થોની પ્રાપ્તિ થશે; જેમ ચિકિત્સાનો પ્રારંભ કરીને સૂક્ષ્મ પણ વિપરીત સેવન રોગીના રોગને વધારનાર હોવાથી વિપાકમાં અતિરૌદ્ર છે, તેમ સંયમ ગ્રહણ કરીને સૂક્ષ્મ પણ અતિચારોનું સેવન વિપાકમાં અતિરૌદ્ર છે.

અવતરષ્ટ્રિકામાં કહ્યું કે માર્ગાનુસારી વિકલ્પને કહે છે, તે માર્ગાનુસારી વિકલ્પ એ છે કે જેમ રોગની ચિકિત્સા સ્વીકાર્યા પછી અપથ્યનું સેવન કરવું જોઈએ નહીં, છતાં અપથ્યનું સેવન કરવામાં આવે તો તેનું ફળ અતિ રૌદ્ર છે, તેમ સંયમ ગ્રહ્શ કર્યા પછી અતિચારનું સેવન કરવામાં આવે તો તેનું ફળ અતિ રૌદ્ર છે, એ પ્રસ્તુતમાં માર્ગાનુસારી વિચારશા છે. II૮૬૯II અવતરણિકા ઃ

अतिचारक्षपणहेतुमाह -

અવતરણિકાર્થ :

અતિચારના ક્ષપણના હેતુને કહે છે –

ભાવાર્થઃ

પૂર્વગાથામાં માર્ગાનુસારી વિકલ્પ બતાવતાં દેષ્ટાંતથી સ્થાપન કર્યું કે સૂક્ષ્મ પણ અતિચાર વિપાકમાં અતિરૌદ્ર છે, માટે સંયમ ગ્રહણ કર્યા પછી અતિચારોના સેવનથી મોક્ષ તો થઈ શકે નહિ, પરંતુ દારુણ ફળ પ્રાપ્ત થશે. આથી જિજ્ઞાસા થાય કે વર્તમાનના સાધુઓ અતિચારોનો પરિહાર કરવા યત્ન કરે, તોપણ કાળના દોષને કારણે ઘણા અતિચારોવાળું ચારિત્ર પાળી શકે તેમ છે, તો વર્તમાનના સાધુઓ શું કરે ? જેથી તેઓનું ચારિત્ર અતિચારના પરિહારપૂર્વક મોક્ષનું કારણ બની શકે ? આ અતિચારોવાળા ચારિત્ર માટે માર્ગાનુસારી વિકલ્પ છે ? તે બતાવવા અર્થે ગ્રંથકાર અતિચારોના નાશનો ઉપાય બતાવે છે –

ગાથા :

# पडिवक्खज्झवसाणं पाएणं तस्स खवणहेऊ वि । णालोअणाइमित्तं तेसिं वोघेण तब्भावा ॥८७०॥

## અન્વચાર્થઃ

पडिवक्खज्झवसाणं=પ્રતિપક્ષ અધ્યવસાન=જે અધ્યવસાયથી અતિચાર સેવ્યો હોય તે અધ્યવસાયથી વિરુદ્ધ અધ્યવસાય, पाएणं=પ્રાયઃ કરીને तस्स=તેના=અતિચારના, खवणहेऊ वि=ક્ષપણનો હેતુ પણ છે, आलोअणाइमित्तं ण=(પરંતુ) આલોચનાદિમાત્ર નહિ; तेसिं वोघेण तब्भावा=કેમ કે તેઓને પણ ઓધથી તેનો ભાવ હતો=બ્રાહ્મી આદિને પણ સામાન્યથી આલોચનાદિમાત્રનો સદ્ભાવ હતો.

# ગાથાર્થ ઃ

સેવેલ અતિચારોથી વિરુદ્ધ અધ્યવસાન પ્રાયઃ કરીને અતિચારોના ક્ષપણનો હેતુ પણ છે, પરંતુ આલોચનાદિ માત્ર નહિ; કેમ કે બ્રાહ્મી આદિને પણ સામાન્યથી આલોચનાદિમાત્રનો સદ્ભાવ હતો.

## રીકા :

प्रतिपक्षाध्यवसानं क्लिष्टाच्छुद्धं तुल्यगुणमधिकगुणं वा प्रायेण तस्य=अतिचारस्य क्षपणहेतुरपि, यदृच्छाऽपि क्वचिदिति प्रायोग्रहणं, नाऽऽलोचना(?दि)मात्रं तथाविधभावशून्यं, कुतः ? इत्याह-तेषामपि= बाह्यादीनां प्राणिनामोधेन=सामान्येन तद्भावाद्=आलोचनादिमात्रभावादिति गाथार्थ: ॥८७०॥

### नोंध ः

ટીકામાં નાડડलोचनामात्रं છે તેને સ્થાને મૂળગાથા પ્રમાણે નાડડलोचनादिमात्रं હોવું બોઈએ.

★ ''क्षपणहेतुर्राप''માં 'अपि'થી એ બતાવધું છે કે પ્રતિપक्ष અધ્યવસાન ન થાય તો અતિચારના ક્ષપણનો હેતુ નથી, પરંતુ પ્રતિપક્ષ અધ્યવસાન થાય તો **અતિચારના ક્ષપણનો હેતુ પણ** છે.

★ "<mark>''यदूच्छाऽपि''</mark>માં '**अपि'**થી એ જણાવવું છે કે પ્રતિપક્ષ અધ્યવસાન તો અતિચારના ક્ષપણનું કારણ છે; પરંતુ **ચદરછા પણ≕તેવા પ્રકારનો સ્વભાવથી થતો પરિણામ પણ,** અતિચારના ક્ષપણનું કારણ છે.

★ ''नाऽ<mark>ऽलोचनादिमात्रं''</mark>માં <mark>'आदि'</mark> શબ્દથી સેવેલ અતિચારથી વિરુદ્ધ અધ્યવસાય જે પ્રકારે ઉત્પન્ન થાય તે પ્રકારના ઉપયોગથી શૂન્થ એવા અન્ય પ્રાયશ્चित्ताદિનું ગ્રહણ કરવાનું છે.

## રીકાર્થ ઃ

ક્લિષ્ટથી=સંક્લિષ્ટ અધ્યવસાયથી, શુદ્ધ એવું તુલ્યગુણવાળું કે અધિકગુણવાળું પ્રતિપક્ષઅધ્યવસાન પ્રાયઃ કરીને તેના=અતિચારના, ક્ષપણનો હેતુ પણ છે. ક્યારેક યદચ્છા પણ છે=તેવા પ્રકારનો સ્વભાવથી થતો પરિણામ પણ અતિચારના ક્ષપણનો હેતુ છે. એથી પ્રાચઃ શબ્દનું ગ્રહણ છે. પરંતુ તેવા પ્રકારના ભાવથી શૂન્ય એવું આલોચનાદિમાત્ર નહિ;

કયા કારણથી ?=ભાવશૂન્ય એવું આલોચનાદિમાત્ર કયા કારણથી અતિચારના ક્ષપણનો હેતુ નથી ? એથી કહે છે – કેમ કે તેઓને પણ=બ્રાહ્મી આદિ પ્રાણીઓને પણ, ઓઘથી=સામાન્યથી, તેનો ભાવ હતો= આલોચનાદિમાત્રનો ભાવ હતો, આ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

પૂર્વગાથામાં કુષ્ઠાદિની ચિકિત્સાના દષ્ટાંતથી કહ્યું કે ચારિત્રમાં લાગેલ સૂક્ષ્મ પણ અતિચાર વિપાકમાં અતિરૌદ્ર થાય છે. તેથી પ્રશ્ન થાય કે મોક્ષના અર્થી એવા વર્તમાનના સાધુઓ શું કરે તો તેઓનું ચારિત્ર મોક્ષનું કારણ બની શકે ? અને સંયમજીવનમાં લાગતા અતિચારોના અનર્થોથી બચી શકે ? તેથી કહે છે-

જે અતિચાર લાગ્યો હોય તે અતિચારના તુલ્યગુણવાળો અથવા તે અતિચારથી અધિક ગુણવાળો પ્રતિપક્ષ અધ્યવસાય થાય તો પ્રાયઃ કરીને તે અતિચાર નાશ પામે; પરંતુ તુલ્ય કે અધિક ગુણવાળા પ્રતિપક્ષ અધ્યવસાયનું કારણ બને તેવા પ્રકારના ભાવથી શૂન્ય એવી આલોચના આદિ માત્રથી અતિચારનો નાશ થઈ શકતો નથી; કેમ કે તેવા પ્રકારના ભાવથી શૂન્ય એવી સામાન્ય આલોચના આદિ માત્ર બ્રાહ્મી-સુંદરી વગેરે જીવોએ પણ કરી હતી, છતાં તેઓને સૂક્ષ્મ પણ અતિચારોનું મોટું ફળ પ્રાપ્ત થયું. તેથી અતિચારના તુલ્ય કે અધિક ગુણવાળા પ્રતિપક્ષ ભાવો પ્રગટ થાય તેવા યત્નપૂર્વકની આલોચના કરવામાં ન આવે, તો વર્તમાનના પ્રમાદી સાધુઓને લાગતા અનેક અતિચારના સમૂહનો વિપાક અતિરૌદ્ર પરિણામવાળો થાય. માટે મોક્ષના અર્થી સાધુએ અતિચાર ન લાગે તે રીતે જ સંયમધર્મની સર્વ ક્રિયાઓમાં દઢ યત્ન કરવો જોઈએ; વળી, અનાભોગ-સહસાત્કારથી ક્વચિત્ અતિચારનું સેવન થઈ જાય તો અત્યંત ઉપયોગપૂર્વક તે અતિચારના તુલ્યગુણવાળું કે તે અતિચારથી અધિકગુણવાળું પ્રતિપક્ષ અધ્યવસાન કરવું જોઈએ, જેથી અતિચારથી શુદ્ધ થયેલ ચારિત્ર મોક્ષનું કારણ બની શકે.

# વિશેષાર્થ ઃ

ચારિત્રમાં અતિચાર ન લાગે તે માટે સુદઢ યત્ન કરતા પણ સાધુથી અનાદિના સંસ્કારને કારણે ક્વચિત્ અતિચારનું સેવન થઈ જાય, તો સાધુ તે સૂક્ષ્મ કે સ્થૂલ અતિચારનું સમ્યગ્ સમાલોચન કરીને, તે અતિચાર પ્રત્યે તીવ્ર જુગુપ્સાભાવ થાય તે રીતે ઉપયુક્ત થઈને, અતિચારનું આલોચન કરે; જેનાથી સંવેગને કારજ્ઞે પોતાનાથી સેવાયેલ અતિચારના સમાન ગુણવાળો શુદ્ધ ભાવ પ્રગટે તો પોતાને લાગેલ અતિચારથી બંધાયેલ પાપ નાશ પામે છે, અને આત્મામાં પડેલ તે અતિચારના સંસ્કારો પણ નાશ પામે છે; તથા આલોચનાકાળમાં સંવેગનો પ્રકર્ષ થાય તો પોતે સેવેલ અતિચારથી બંધાયેલ પાપ કરતાં પણ અધિક ગુણવાળો શુદ્ધ ભાવ પ્રગટે છે, જેથી લાગેલ અતિચારનું પાપ તો નાશ પામે છે, પરંતુ અન્ય પણ ઘણાં પાપો નાશ પામે છે; અને જો વીર્યનો પ્રકર્ષ થાય તો ક્ષપકશ્રેણિ પણ પ્રાપ્ત થઈ શકે છે. માટે સાધુએ અતિચાર ન થાય તે રીતે યત્ન કરવો જોઈએ, અને ક્યારેક અતિચાર થઈ જાય, તો તેની શુદ્ધિ માટે તેવા પ્રકારના ભાવોપૂર્વક અતિચારના આલોચનમાં યત્ન કરવો જોઈએ.

અહીં 'प્राय:' શબ્દ દ્વારા એ જણાવવું છે કે મોટાભાગે લાગેલ અતિચારોની શુદ્ધિ યત્નપૂર્વક કરાયેલા પ્રતિપક્ષ અધ્યવસાનથી જ થાય છે; તોપણ કોઈક વખત તેવા પ્રકારનો અતિચારના શોધન માટે યત્નપૂર્વક પરિણામ થયા વગર જ સહજ રીતે જીવમાં તેવા પ્રકારનો પરિણામ થાય છે જેથી જીવની શુદ્ધિ થાય છે. આથી ટીકામાં કહ્યું કે યદચ્છા પણ ક્યારેક પાપના નાશનો હેતુ છે, તોપણ પાપના નાશનો મુખ્ય ઉપાય તો ઉપયોગપૂર્વક આલોચનાદિ જ છે. IIC90II

ગાથા :

# एव पमत्ताणं पि हु पइअइआरं विवक्खहेऊणं । आसेवणे ण दोसो त्ति धम्मचरणं जहाऽभिहिअं ॥८७१॥

## અન્વચાર્ચ :

एव=આ રીતે=પૂર્વગાથામાં બતાવ્યું એ રીતે, पमत्ताणं पि=પ્રમત્તોને પણ पइअइआरं=પ્રતિઅતિચાર विवक्खहेऊणं=વિપક્ષ હેતુઓનું आसेवणे=આસેવન કરાયે છતે दोसो ण=દોષ નથી=ચારિત્રમાં દોષ નથી, त्ति=એ રીતે धम्मचरणं=ધર્મચરણ=ધર્મનું સેવન, जहाऽभिहिअं=યથા અભિહિત થાય છે=જે પ્રકારે ગાથા ૮૬૮માં કહેવાયું તે રીતે મોક્ષનો હેતુ થાય છે.

★ 'हુ' વાક્યાલંકારમાં છે.

ગાથાર્થ :

આ રીતે પ્રમત્ત પણ સાધુઓને દરેક અતિચારને આશ્રચીને વિપક્ષ હેતુઓનું આસેવન કરાયે છતે ચારિત્રમાં દોષ નથી, એ રીતે ધર્મનું સેવન જે પ્રકારે ગાથા ૮૬૮માં કહેવાયું તે રીતે મોક્ષનો હેતુ થાય છે.

## ટી<del>ક</del>ા ઃ

एवं प्रमत्तानामपि साधूनां प्रत्यतिचारम्=अतिच्चारं २ प्रति विपक्षहेतूनां-यथोक्ताध्यवसानानां आसेवने सति न दोष:, अतिचारक्षयात्, इति=एवं धर्म्मचरणं यथाभिहितं=शुद्धत्वात् मोक्षस्य हेतुरिति गाथार्थः ॥८७१॥

### ડીકાર્શ :

આ રીતે=પૂર્વગાથામાં બતાવ્યું એ રીતે, પ્રમત્ત પશ સાધુઓને પ્રતિ અતિચાર=અતિચાર અતિચાર પ્રતિ=દરેક અતિચારને આશ્રયીને, યથોક્ત≕જે પ્રકારે શાસ્ત્રમાં કહેવાયા છે તે પ્રકારના, અધ્યવસાનરૂપ વિપક્ષ હેતુઓનું આસેવન કરાયે છતે દોષ નથી; કેમ કે અતિચારનો ક્ષય થાય છે. આ રીતે=વિપક્ષ હેતુઓના આસેવનથી અતિચારનો ક્ષય થાય છે એ રીતે, ધર્મચરણ=ચારિત્રધર્મનું આચરણ, યથા અભિહિત થાય છે≔શુદ્ધપણું હોવાથી મોક્ષનો હેતુ થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

પૂર્વગાથામાં અતિચારના ક્ષપણનો ઉપાય બતાવ્યો. એ રીતે અનાભોગાદિથી લાગેલ દરેક અતિચારને સ્મૃતિમાં લાવીને જે સાધુ અતિચારના પ્રતિપક્ષ અધ્યવસાયનું સેવન કરે છે, તે સાધુના અતિચારની અવશ્ય શુદ્ધિ થાય છે, અને શુદ્ધ થયેલ ચારિત્રધર્મ જે રીતે ભગવાને કહેલ છે તે રીતે મોક્ષનું કારણ બને છે. II૮૭૧II

## અવતરણિકા ઃ

अत्रैवैदंपर्यमाह --

## અવતરણિકાર્થ :

અહીં જ=ગાથા ૮૬૬થી વિચારદારનો પ્રારંભ કરતાં કહ્યું કે અર્થપદની સમ્યગ્ વિચારણા કરવી જોઈએ, અને ગાથા ૮૬૭થી ૮૭૧માં અર્થપદની વિચારણાનું વર્ણન કર્યું. એમાં જ, ઐદંપર્યને ગાથા ૮૭૪ સુધી કહે છે –

#### ગાથા :

# सम्मं कयपडिआरं बहुअं पि विसं न मारए जह उ । थेवं पि अ विवरीअं मारइ एसोवमा एत्थ ॥८७२॥

#### અન્વચાર્થઃ

जह उ=વળી જેવી રીતે सम्मं=સમ્યગ્ कयपडिआरं=કૃતપ્રતિકારવાળું बहुअं पि=બહુ પણ विसं=વિષ न मारए=મારતું નથી, विवरीअं अ=અને વિપરીત એવું થેવં पि=થોડું પણ (વિષ) मारइ=મારે છે, एसोवमा= આ ઉપમા एत्थ=અહીં છે=અતિચારના વિચારમાં છે.

#### ગાથાર્થ :

વળી જેવી રીતે સમ્યગ્ કરાયેલ પ્રતિકારવાળું ઘણું પણ વિષ મારતું નથી, અને નહીં કરાયેલ પ્રતિકારવાળું થોડું પણ વિષ મારે છે, આ ઉપમા અતિચારના વિચારમાં છે.

#### રીકા ઃ

सम्यकृतप्रतीकारमगदमन्त्रादिना बह्वपि विषं न मारयति यथा भक्षितं सत्, स्तोकमपि च . विपरीतम्=अकृतप्रतीकारं मारयति, एषोपमा अत्र=अतिचारविचार इति गाथार्थ: ॥८७२॥

## ટીકાર્થ ઃ

જે પ્રકારે અગદ≕ઔષધ, મંત્રાદિ વડે સમ્યગ્ કરાયેલ છે પ્રતિકાર જેનો એવું, ભક્ષિત છતું=ખવાયેલ છતું, બહુ પણ વિષ મારતું નથી. અને વિપરીત=નથી કરાયેલ પ્રતિકાર જેનો એવું, સ્તોક પણ≕થોડું પણ ખવાયેલ વિષ, મારે છે. આ ઉપમા અહીં છે=અતિચારના વિચારમાં છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્શ :

અર્થપદની સમ્યગ્ વિચારણાનું તાત્પર્ય બતાવતાં કહે છે કે જેમ ઔષધ, મંત્રાદિ વડે વિષનો સમ્યગ્ રીતે પ્રતિકાર કરવામાં આવે તો ઘણું પણ વિષ ખાવા છતાં મારતું નથી, તેમ પૂર્વ ઋષિઓ જેવા અતિઅપ્રમત્ત નહીં હોવાથી વર્તમાનના સાધુઓ ઘણા અતિચારવાળા છે, તોપણ પ્રતિપક્ષ અધ્યવસાન દ્વારા લાગેલ અતિચારોનો સમ્યગ્ પ્રતિકાર કરે તો તેઓના અતિચારો સંસારપરિભ્રમણનું કારણ બનતા નથી; પરંતુ જે રીતે પ્રતિકાર નહીં કરાયેલ થોડું પણ વિષ ખાનાર વ્યક્તિનો વિનાશ કરે છે, તેમ પ્રતિકાર નહીં કરાયેલ અતિચારો અતિચારો અતિચાર સેવનાર જીવનો દુર્ગતિઓમાં લઈ જવારૂપ વિનાશ કરે છે. II૮૭૨II

## અવતરણિકા ઃ

विपक्षमाह —

## અવતરણિકાર્થ :

પૂર્વગાથામાં ઐદંપર્ય બતાવતાં કહ્યું કે સમ્યગ્ પ્રતિકાર કરાયેલું વિષ જેમ વિનાશનું કારણ બનતું નથી, તેમ સમ્યગ્ પ્રતિકાર કરાયેલા અતિચારો વિનાશનું કારણ બનતા નથી. તેના વિપક્ષને કહે છે અર્થાત્ પ્રતિકાર નહીં કરાયેલા અતિચારો વિનાશનું કારણ બને છે, એ રૂપ વિપરીત પક્ષ બતાવે છે –

#### ગાથા :

# जे पडिआरविरहिआ पमाइणो तेसि पुण तयं चित्तं । दुग्गहिअसराहरणा अणिट्रफलयं पिमं भणिअं ॥८७३॥

#### અન્વયાર્થ :

जे पडिआरविरहिआ पमाइणो=જેઓ પ્રતિકારથી વિરહિત એવા પ્રમાદી છે, तेसि पुण=તેઓનું વળી तयं चित्तं=તे=ધર્મચરણ, ચિંત્ય છે. दुग्गहिअसराहरणा=દુર્ગૃહીત બાણના ઉદાહરણથી इमं=આ=પ્રતિકારથી વિરહિત એવા સાધુઓનું ધર્મચરણ, अणिद्रफलयं पि=અનિષ્ટ ફળને દેનારું પણ भणिअं=કહેવાયું છે.

## ગાથાર્થ :

જેઓ પ્રતિકારથી વિરહિત એવા પ્રમાદી છે, તે પ્રમાદી સાધુઓનું વળી ધર્મનું આચરણ ચિંત્ય છે. દુર્ગૃહીત બાણના ઉદાહરણથી પ્રતિકારથી વિરહિત એવા સાધુઓનું ધર્મનું આચરણ અનિષ્ટ ફળને દેનારું પણ કહેવાથું છે. કીસા :

ये प्रतिकारविरहिताः अतिचारेषु प्रमादिनो द्रव्यसाथवः, तेषां पुनस्तद्=धर्म्मचरणं यथोदितं चिन्त्यं= न भवतीत्यर्थः, एतदेव स्पष्टयति-दुर्गृहीतशरोदाहरणात्=शरो यथा दुर्गृहीतो हस्तमेवावकृन्तति आमण्यं दुष्परामृष्टं नरकानुपकर्षतीत्यस्मादनिष्टफल(?द)मप्येतद्=धर्म्मचरणं द्रव्यरूपं भणितं मनीषिभिरिति गाथार्थः ॥८७३॥

## नोंध ः

ટીકામાં <mark>अनिष्टफलमप</mark>ि છે તેને સ્થાને મૂળગાથા પ્રમાણે **अनिष्टफलदमपि** હોવું જોઇએ. અથવા ટીકામાં **अનિષ્ટफलमपि** જ હોચ તો બહુવ્રીહિ સમાસ કરવાનો, કે દ્રવ્યરૂપ દર્મચરણ મનીષીઓ વડે અનિષ્ટ ફળ છે જેનું એવું પણ કહેવાચું છે.

★ ''**अनिष्टफलदमपि**''માં '**अपि'**થી એ જણાવવું છે કે અતિચારોનો પ્રતિકાર નહીં કરનારા પ્રમાદી સાધુઓનું ધર્મચરણ ચિંત્ય તો છે, પરંતુ **અનિષ્ટ ફળ દેનારું પણ** છે.

## રીકાર્થ :

ચે.......द्रव्यसाधवः અતિચારોના પ્રતિકારથી વિરહિત એવા જે પ્રમાદી દ્રવ્યસાધુઓ છે, तेषां पुनः तद्=यथोदितं धर्म्मचरणं चिन्त्यं તેઓનું વળી તે=યથોદિત ધર્મનું આચરણ, ચિંત્ય છે, न भवतीत्यर्थः અર્થાત્ થતું નથી=-મોક્ષનું કારણ થતું નથી.

एतदेव स्पष्टयति – આને જ=પ્રતિકારથી વિરહિત એવા પ્રમાદી સાધુઓનું ધર્મચરણ મોક્ષનું કારણ થતું નથી એને જ, સ્પષ્ટ કરે છે –

यथा दुर्गृहीतो शरो हस्तमेव अवकृन्तति, दुष्परामृष्टं श्रामण्यं नरकान् उपकर्षति જે રીતે દુર્ગૃહીત એવું બાણ હાથને જ છેદે છે, તે રીતે દુષ્પરામૃષ્ટ=અતિચારોથી સેવાયેલું, શ્રમણપણું નરકોને ખેંચી લાવે છે. इति अस्माद् दुर्गृहीतशरोदाहरणात् एतद्=द्रव्यरूपं धर्म्मचरणं अनिष्टफलदं अपि मनीषिभिः भणितं એ પ્રકારે આ દુર્ગૃહીત શરના=ખોટી રીતે ગ્રહણ કરેલ બાણના, ઉદાહરણથી આ=દ્રવ્યરૂપ ધર્મચરણ, અનિષ્ટ ફળને દેનારું પણ મનીષીઓ વડે=બુદ્ધિશાળીઓ વડે, કહેવાયું છે, इति गाथार्थः એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

જે સાધુઓ સંયમજીવનમાં લાગતા અતિચારોને દૂર કરવામાં પ્રમાદી છે અને અતિચાર સેવ્યા પછી તે અતિચારનું પ્રતિપક્ષ અધ્યવસાન કરતા નથી, તેવા સાધુઓ ભાવસાધુ નથી, પરંતુ દ્રવ્યસાધુ છે, અને શાસ્ત્રમાં કહેવાયું છે તેવા પ્રકારનું ચારિત્રધર્મનું સેવન તેઓ કરતા નથી તેથી તેઓનું ચારિત્રનું સેવન મોક્ષનું કારણ થતું નથી, પરંતુ અનિષ્ટ ફળને આપનારું થાય છે.

કેમ અનિષ્ટ ફળને આપનારું થાય છે ? એ દષ્ટાંતથી સ્પષ્ટ કરે છે –

જેમ કોઈ બાણને ઊંધી રીતે પકડે તો તે બાણ પકડનાર વ્યક્તિનો જ હાથ છેદાઈ જાય છે, તેમ સંયમ ગ્રહણ કરીને જે સાધુ પોતાને લાગતા અતિચારો દૂર કરવા યત્ન કરતા ન હોય, અને થયેલ અતિચારને પ્રતિપક્ષ અધ્યવસાય દ્વારા શુદ્ધ કરવા પ્રયત્ન કરતા ન હોય, તે સાધુનું શ્રમણપણું તેને અનેક ભવો સુધી નરકમાં ખેંચીને લઈ જાય છે. આ વાતને સામે રાખીને શાસ્ત્રકારોએ દ્રવ્યરૂપ ધર્મનું આચરણ અનિષ્ટ ફલને દેનારું પણ છે, એમ કહેલ છે; અને આ પ્રકારે અર્થપદના ઐદંપર્યને ગંભીરતાપૂર્વક વિચારવાથી ગ્રંથકારે કરેલ પ્રસ્તુત વિચારદ્વાર સંયમને સ્થિર કરવા માટે અત્યંત ઉપકારક બને છે. II૮૭૩II

### અવતરણિકા ઃ

एतदेव सामान्येन द्रढयन्नाह –

### અવતરણિકાર્શ :

આને જ=પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે દુષ્પરામૃષ્ટ શ્રામણ્ય નરકમાં લઈ જાય છે, આથી ઘણા અતિચારોવાળું ચારિત્ર અનિષ્ટ ફળને આપનારું છે એને જ, સામાન્યથી≔સંક્ષેપથી, દઢ કરતાં ગ્રંથકાર કહે છે –

ગાથા :

# खुद्दइआराणं चिअ मणुआइसु असुह मो फलं नेअं । इयरेसिं अ निखाइसु गुरुअं तं अन्नहा कत्तो ? ॥८७४॥

#### અન્વયાર્થઃ

खुदइआराणं चिअ=ક્ષુદ્ર અતિયારોનું જ मणुआइसु=મનુષ્યાદિમાં असुह फलं=અશુભ ફળ નેઝં=જાણવું, इयोर्सि अ=અને ઇતરોનું=મોટા અતિયારોનું, निखाइसु=નરકાદિમાં गुरुअं तं=ગુરુક એવું તે=ધણું અશુભ ફળ, (જાણવું.) अन्नहा=અન્યથા=જો મોટા અતિચારોનું નરકાદિ ગુરુ અશુભ ફળ ન માનો તો, कत्तो= કોનાથી ?=ગુરુ અશુભ ફળ કોનાથી મળે ?

```
★ 'मो' પાદપૂર્તિ અર્થે છે,
```

#### ગાથાર્થ :

નાના અતિચારોનું જ મનુષ્યાદિમાં અશુભ ફળ જાણવું અને મોટા અતિચારોનું નરકાદિમાં ઘણું અશુભ ફળ જાણવું. જો મોટા અતિચારોનું નરકાદિ ગુરુ અશુભ ફળ ન માનો તો, નરકાદિરૂપ ઘણું અશુભ ફળ પ્રાપ્ત થવાનું શું કારણ છે ?

#### કીકા :

क्षुद्रातिचाराणामेवौघतो धर्म्मसम्बन्धिनां मनुष्यादिष्वशुभफलं ज्ञेयं स्त्रीत्वदारिद्र्यादि, आदिशब्दात् तथाविधतिर्यक्परिग्रहः, इतरेषां पुनः≕महातिचाराणां नरकादिषु गुरुकं तद्=अशुभफलं कालाद्यशुभा-(?लम्बना)पेक्षया, आदिशब्दात् क्लिष्टतिर्यक्परिग्रहः, इत्थं चैतदङ्गीकर्त्तव्यं, [तद्] अन्यथा कुतः= कस्तस्य हेतुः ? महातिचारान् मुक्त्वेति गाथार्थ: ॥८७४॥

### नोंध ः

(१) टीआमां कालाद्यशुभाषेक्षया छे, तेने त्थाने कालाद्यशुभालम्बनापेक्षया होय, तेम (माले छे.

(२) चैतदङ्गीकर्त्तव्यं पछी तद् शश्ट छे, ते वधारानो होय तेवुं भारो छे.

રીકાર્શ :

ધર્મના સંબંધી=ચારિત્રધર્મના સંબંધવાળા, ક્ષુદ્ર અતિચારોનું જ ઓઘથી=સામાન્યથી, મનુષ્યાદિમાં સ્ત્રીપણું, દરિદ્રપણું વગેરે અશુભ ફળ જાણવું. ''મનુષ્યાदિ''માં 'આદિ' શબ્દથી તેવા પ્રકારના તિર્યંચભવનો પરિગ્રહ છે. વળી ઇતરોનું=કાલાદિ અશુભ આલંબનની અપેક્ષાથી મહા અતિચારોનું, નરકાદિમાં ગુરુક એવું તે છે=અશુભ ફળ છે. ''નર્ત્સાદિ''માં 'આદિ' શબ્દથી ક્લિષ્ટ તિર્યંચભવનો પરિગ્રહ છે; અને આ આ રીતે અંગીકાર કરવું જોઈએ અર્થાત્ મોટા અતિચારોનું નરકાદિમાં ઘણું અશુભ ફળ થાય એ ઉપરમાં બતાવ્યું એ રીતે સ્વીકારવું જોઈએ; અન્યથા કોનાથી થાય ? અર્થાત્ મહા અતિચારોને મૂકીને કોણ તેનો=નરકાદિ ગુરુ અશુભ ફળનો, હેતુ છે ? આ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થઃ

સંયમજીવનમાં નાના અતિચારો લાગે તો જન્માંતરમાં મનુષ્યભવની પ્રાપ્તિ થાય તોપજ્ઞ સ્ત્રીપજ્યું, દરિદ્રપજ્ઞું વગેરે અનર્થોની પ્રાપ્તિ થાય છે, અને તેવા પ્રકારના તિર્યંચભવની અર્થાત્ અતિ ખરાબ તિર્યંચભવની નહિ પરંતુ બળદ વગેરે જેવા તિર્યંચભવની, પ્રાપ્તિ થાય છે; જે ભવમાં ઘજ્ઞો ભાર વહન કરવો વગેરે કષ્ટ વેઠવાનો પ્રસંગ આવે.

વળી, સંયમજીવનમાં મોટા અતિચારો લાગે તો જન્માંતરમાં નરકાદિ ભવની પ્રાપ્તિ થવા રૂપ થણું અશુભ કળ મળે છે; અને સાધુ મોટા અતિચારો કઈ રીતે સેવે છે ? તે દર્શાવવા કહે છે કે કાલાદિ અશુભ આલંબનની અપેક્ષાએ સાધુ મોટા અતિચારો સેવે છે, જે અતિચારોથી નરકની પ્રાપ્તિ થાય છે, અને નરકમાંથી નીકળીને ક્લિષ્ટ એવા તિર્યંચભવની પ્રાપ્તિ થાય છે, જ્યાં હિંસાદિ પાપો સેવવા દ્વારા તે જીવને ફરી નરકની પ્રાપ્તિ થાય છે.

આ વાતને દઢ કરવા માટે કહે છે કે આ વસ્તુ આ રીતે સ્વીકારવી જોઈએ અર્થાત્ કાલાદિ અશુભ આલંબનો લઈને પ્રમાદી સાધુ મોટા અતિચારો સેવે છે, જેના ફળરૂપે તે સાધુ નરક અને ક્લિષ્ટ તિર્યંચગતિ રૂપ અશુભ ફળને પામે છે, એ વાત એ રીતે જ સ્વીકારવી જોઈએ; કેમ કે મોટા અતિચારો સિવાય નરકાદિ ગુરુ અનર્થોની પ્રાપ્તિનું બીજું કારણ હોઈ શકે નહિ.

''**कાलाद्यशुभालम्बनापेक्षयા''** આ કથનનું તાત્પર્ય એ છે કે કેટલાક સાધુઓ ''અત્યારનો કાળ વિષમ હોવાથી આ કાળમાં આવું જ ચારિત્ર પળાય,'' એમ કહીને કાળના આલંબન દ્વારા પોતાના પ્રમાદનું પોષ્ણ કરે છે; કેટલાક પ્રમાદી સાધુઓ ''આ કાળમાં ભગવાનનું શાસન બકુશ-કુશીલ સાધુઓથી ચાલવાનું છે,''એવું આલંબન લઈને પોતાનો પ્રમાદ પોષે છે; અને કેટલાક સાધુઓ પૂર્વના મહાપુરુષોના અપવાદિક પ્રસંગોનું આલંબન લઈને પોતાના પ્રમાદ પોષે છે; અને કેટલાક સાધુઓ પૂર્વના મહાપુરુષોના અપવાદિક પ્રસંગોનું આલંબન લઈને પોતાના પ્રમાદનું પોષણ કરે છે. દા.ત. સંગમાચાર્યએ નિયતવાસ કર્યો, તેથી અમે પણ નિયતવાસ કરીએ તેમાં દોષ નથી, ઇત્યાદિ અશુભ આલંબનોનું '**આદિ'** પદથી ગ્રહણ કરવાનું છે. **II૮૭૪I** 

## અવતરણિકા ઃ

उपसंहरन्नाह –

## અવતરણિકાર્થ ઃ

વિચારદારનો ઉપસંહાર કરતાં ગ્રંથકાર કહે છે -

ગાથા :

# एवं विआरणाए सइ संवेगाओ चरणपरिवुड्ठी । इहरा संमुच्छिमपाणितुल्लया दढं होइ दोसाय ॥८७५॥ दारं॥

### અન્વચાર્થ :

एवं=આ રીતે=પૂર્વે અર્થપદની વિચારણા બતાવી એ રીતે, विआरणाए=વિચારણા કરાયે છતે सइ=સદા संवेगाओ=સંવેગથી चरणपरिवुड्ढी=ચરણની પરિવૃદ્ધિ થાય છે. इहरा=ઇતરથા=અર્થપદની વિચારણા કરવામાં ન આવે તો, संमुच्छिमपाणितुल्लया=સંમૂર્ચિછમ પ્રાણીની તુલ્યતા दढं=દઢ दोसाय=દોષ માટે होइ=થાય છે. ગાથાર્થ :

પૂર્વમાં અર્થપદની વિચારણા બતાવી, એ રીતે વિચારણા કરાયે છતે સદા સંવેગથી ચારિત્રની પરિવૃદ્ધિ થાય છે, અને અર્થપદની વિચારણા કરવામાં ન આવે તો સંમૂચ્છિમ જીવની તુલ્યતા દૃઢ દોષ માટે થાય છે.

## કી<del>ક</del>ા ઃ

एवम्=उक्तेन प्रकारेण, विचारणायां सत्यां सदा संवेगाद्धेतोः किमित्याह-चरणपरिशुद्धिः शुद्धिनिकरणतया, इतरथा=विचारणामन्तरेण सम्मूर्च्छनजप्राणितुल्यता जडतया कारणेन, असावत्यर्थं दोषाय भवति ज्ञातव्या प्रव्रज्यायामपीति गाथार्थ: ॥८७५॥ (द्वारं)॥

## नोंध :

અતિચારથી મલિન થયેલ ચારિત્ર સંવેગથી શુદ્ધ થાય છે, અને અશુદ્ધ બનેલું ચારિત્ર શુદ્ધ થવાને કારણે પૂર્વના ચારિત્ર કરતાં વૃદ્ધિવાળું થાય છે. તેથી મૂળગાથામાં રહેલ **चरणपरिवुड्ढी** નો અર્થ કરતાં ટીકામાં **चरणपरिशुद्धिः** કહ્યું, એ બંને એકાર્થવાચી છે.

★ ''**પ્રવ્રज्यायामपि''**માં 'अपि'થી એ કહેવું છે કે પ્રવ્રભ્યા ન હોય તો તો સંમૂર્ચ્છિમ જીવની તુલ્યતા દોષરૂપ છે ૧, પરંતુ **પ્રવ્રભ્યા હોતે છતે પણ** દોષરૂપ છે.

## ડીકાર્શ ઃ

આ પ્રકારે=ઉક્ત પ્રકારથી=નાના અતિચારો પણ મહા અનર્થ કરતા હોવાથી ઘણા અતિચારોવાળું વર્તમાનનું ચારિત્ર નરકનું કારણ બને; પરંતુ સમ્યગ્ આલોચનાદિ દ્વારા અતિચારોની શુદ્ધિ કરવાથી વર્તમાનનું ચારિત્ર પણ મોક્ષનું કારણ બને, એમ પૂર્વમાં સ્થાપન કર્યું એ પ્રકારથી, સદા વિચારણા કરાયે છતે, સંવેગરૂપ હેતુથી, શું ? એથી કહે છે – ચરણની પરિશુદ્ધિ થાય છે; કેમ કે શુદ્ધિની નિકરણતા છે=સંવેગમાં ચારિત્રની શુદ્ધિની નિતરામ્ કરણતા અર્થાત્ હેતુતા છે. ઇતરથા=વિચારણાના અંતરથી=વિચારણા કર્યા વગર, જડતા વડે કરણથી=જડપણા વડે ચારિત્રની ક્રિયાઓ કરવાથી, સંમૂચ્છનજ પ્રાણીની તુલ્યતા થાય છે. આ=સંમૂર્ચ્છમ પ્રાણીની તુલ્યતા, પ્રવ્રજ્યા હોતે છતે પણ અત્યર્થ=અત્યંત, દોષ માટે જ્ઞાતવ્ય થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

વર્તમાનકાળના જીવોમાં દઢ ધૃતિબળ નહીં હોવાથી ચારિત્રમાં ઘણા અતિચારો લાગે છે, તોપણ ગાથા ૮૬૭ થી ૮૭૪ માં બતાવ્યું એ રીતે અર્થપદની વિચારણા કરે તો સંયમી સાધુને સદા સંવેગ પેદા થાય છે, જેથી અતિચારવાળું તેઓનું પણ ચારિત્ર સમ્યગ્ પ્રતિકાર કરાયેલું હોવાને કારણે મોક્ષનું કારણ બને છે; પરંતુ જો અતિચારની ઉપેક્ષા કરવામાં આવે તો આ જ ચારિત્ર નરકનું કારણ બને છે. આ પ્રકારની વિચારણા કરવાથી અતિચારથી બચવાનો અને લાગેલ અતિચારની શુદ્ધિ કરવાનો પરિણામ તીવ્ર બને છે, જે પરિણામ સંવેગરૂપ છે અને તે સંવેગના પરિણામથી ચારિત્રની શુદ્ધિ થાય છે.

વળી, અર્થપદની વિચારજ્ઞા કરવામાં ન આવે તો સંયમજીવનની સર્વ પ્રવૃત્તિઓ સંમૂર્ચિંગ્મ પ્રાણી તુલ્ય થાય છે, જેથી તે પ્રવૃત્તિઓ મોક્ષનું કારણ બનતી નથી, પરંતુ અનાદિની કુટેવને કારણે સંયમજીવનમાં થતા અતિચારો પ્રત્યે જીવને નિરપેક્ષભાવવાળો બનાવે છે, અને વ્રતના અતિચારો પ્રત્યે થયેલ નિરપેક્ષ ભાવ જીવને મહાપાપ બંધાવીને નરકમાં લઈ જાય છે. આથી કલ્યાણના અર્થી સાધુએ પૂર્વમાં બતાવ્યું એ રીતે હંમેશાં અર્થપદની વિચારણા કરીને સંવેગના પરિણામને જીવંત રાખવો જોઈએ. II૮૭૫II

## અવતરણિકા ઃ

उक्तं विचारद्वारं, भावनाद्वारमभिधातुमाह -

## અવતરણિકાર્થ :

ગાથા ૬૭૮માં વ્રતપાલનના ૧૧ ઉપાયો બતાવ્યા હતા, તેમાંથી આઠમા ઉપાયરૂપ વિચારદાર ગાથા ૮૬૬થી માંડીને ૮૭૫માં કહેવાયું. હવે વ્રતપાલનના નવમા ઉપાયરૂપ ભાવનાદારને કહેવા માટે ગાથા ૮૭૬થી ૮૯૫ સુધી કહે છે –

## ગાશા :

# एवं पि पवट्टमाणस्स कम्मदोसाउ होज्ज इत्थीसु । रागोऽहवा विणा तं विहिआणुट्ठाणओ चेव ॥८७६॥

## અન્વચાર્થઃ

एवं पि=આ રીતે પગ્ન पवट्टमाणस्स=પ્રવર્તતા એવાને कम्मदोसाउ=કર્મના દોષથી इत्थीसु=સ્ત્રીઓમાં रागो=રાગ होज्ज=થાય अहवा=અથવા तं विणा=તેના વિના=સ્ત્રીવિષયક રાગ વિના, विहिआणुट्ठाणओ चेव=વિહિત અનુષ્ઠાન હોવાથી જ (સમ્યગ્ ભાવન કરવું જોઈએ.)

## ગાથાર્થ :

આ રીતે પણ પ્રવર્તતા એવા સાધુને, કર્મના દોષથી સ્ત્રીઓમાં રાગ થાય અથવા સ્ત્રીવિષયક રાગ વિના વિહિત અનુષ્ઠાન હોવાથી જ=આગળમાં બતાવાશે એ પ્રકારની ભાવના કરવાનું શાસ્ત્રમાં વિહિત હોવાથી જ, સમ્યગ્ ભાવન કરવું જોઈએ, જે હવે પછીની ગાથામાં બતાવેલ છે.

## ડીકા :

एवमपि प्रवर्त्तमानस्य गुर्वाद्यपरित्यागेन, किमित्याह-कर्म्मदोषात् कारणाद् भवेत् स्त्रीषु रागः= स्त्रीविषयोऽभिष्वङ्ग इत्यर्थः, तत्र 'सम्मं भावेयव्वाइं' इति वक्ष्यति अथवा विना तं=स्त्रीविषयं रागं विहितानुष्ठानत एव कारणाद्=यतीनामाचारत्वादेवेति गाथार्थः ॥८७६॥

## રીકાર્થ :

આ રીતે પણ=પૂર્વે વ્રતપાલનના આઠ ઉપાયોમાં બતાવ્યું એ રીતે પણ, ગુરુ આદિના અપરિત્યાગ વડે પ્રવર્તતાને=ગુરુ-ગચ્છાદિ વ્રતપાલનના આઠ ઉપાયોનો ત્યાગ નહીં કરવા વડે પ્રવર્તતા સાધુને, શું ? એથી કહે છે – કર્મના દોષરૂપ કારણથી સ્ત્રીઓમાં રાગ થાય અર્થાત્ સ્ત્રીના વિષયવાળો અભિષ્વંગ થાય; અથવા તે વિના=સ્ત્રીના વિષયવાળા રાગ વિના, વિહિત અનુષ્ઠાનરૂપ કારણથી જ=યતિઓનું આચારપણું હોવાથી જ, ત્યાં=સ્ત્રીના વિષયમાં, 'સમ્યગુ ભાવવું જોઈએ,' એ પ્રકારે કહેશે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

પૂર્વમાં વ્રતપાલનના ઉપાયરૂપે ગુરુ-ગચ્છાદિ દારો બતાવ્યાં. એ રીતે પ્રવર્તતા સાધુને પણ કર્મના દોષને કારણે સ્ત્રીવિષયક રાગ થાય. આશય એ છે કે પૂર્વમાં વ્રતપાલનના ઉપાયો બતાવ્યા, તે રીતે પ્રવર્તતા ન હોય તેવા સાધુને તો સ્વચ્છંદ મતિને કારણે સ્ત્રીવિષયક રાગ થવાની ઘણી સંભાવના છે, પરંતુ જે સાધુ ગીતાર્થ ગુરુને પરતંત્ર થઈને નવા-નવા શ્રુતના અધ્યયનમાં રત છે, અને જેમને સારણા-વારણાદિની પણ પ્રાપ્તિ થાય છે, તેવા સાધુને સ્ત્રીમાં રાગ થવાનો સંભવ થોડો છે, છતાં કર્મના દોષને કારણે ક્યારેક સાધુને સ્ત્રીમાં રાગ થાય. તો તેના નિવારણ અર્થે પ્રસ્તુત ભાવનાદ્વારમાં આગળ બતાવાશે એ સ્થાનોનું સમ્યગ્ ભાવન કરવું જોઈએ, જેથી સ્ત્રીવિષયક રાગ થયો હોય તો નિવર્તન પામે.

વળી, ગચ્છમાં સમ્યગ્ રીતે શ્રુતાધ્યયનમાં પ્રવૃત્ત સાધુને સ્ત્રીવિષયક રાગ ન થાય; તોપણ સાધુનો આચાર છે કે સ્ત્રીના સ્વરૂપનું સમ્યગ્ ચિંતવન કરવા દારા આત્માને ભાવિત રાખવો, જેથી ક્વચિત્ નિમિત્ત પ્રાપ્ત થવા છતાં પણ સ્ત્રીવિષયક રાગ પેદા ન થાય, તેવી સ્થિર પરિણતિ પ્રગટે. માટે યતિના આચારરૂપે પણ સાધુએ આગળમાં બતાવાશે એ રીતે સ્ત્રીના સ્વરૂપનું ભાવન કરવું જોઈએ. II૮૭૬II

## અવતરણિકા ઃ

किमित्याह --

# અવતરણિકાર્થ :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે આ રીતે પણ પ્રવર્તતા સાધુને કર્મના દોષથી સ્ત્રીવિષયક રાગ થાય, અથવા સ્ત્રીવિષયક રાગ વિના પણ વિહિત અનુષ્ઠાન હોવાને કારણે જ, ભાવન કરવું જોઈએ. તો તે ભાવન શું છે ? એથી કહે છે –

#### ગાથા :

# सम्मं भावेअव्वाइं असुहमणहत्थिअंकुससमाइं । विसयविसागयभूआइं णवरं ठाणाइं एआइं ॥८७७॥

### અન્વચાર્થઃ

असुहमणहत्थिअंकुससमाइं=અશુભ મનરૂપી હાથી માટે અંકુશ સમાન, विसयविसागयभूआइं=વિષયરૂપી વિષ માટે અગદભૂત, **एआइं**=આ ठाणाइं=સ્થાનોને णवरं=કેવલ सम्मं=સમ્યગ્ भावेअव्वाइं=ભાવન કરવાં જોઈએ.

## ગાથાર્થ :

અશુભ મનરૂપી હાથી માટે અંકુશ જેવાં, વિષયરૂપી વિષ માટે શ્રેષ્ઠ એોષધરૂપ, આ સ્થાનોને કેવલ સમ્યગ્ ભાવન કરવાં જોઈએ.

## રીકા ઃ

सम्यग् भावयितव्यानि सूत्रानुसारत इत्यर्थः, अशुभमनोहस्त्यङ्कुशसमानि=अकुशलपरिणामहस्त्य-ङ्कुशतुल्यानि तथा विषयविषागदभूतानि, अगदः परमौषधरूपः, नवरं स्थानान्येतानि वक्ष्यमाणलक्षणानि भावयितव्यानीति गाथार्थः ॥८७७॥

## ડીસાર્ચ ઃ

સમ્યગ્≕સૂત્રાનુસારથી, ભાવવાં જોઈએ. કોને ભાવવાં જોઈએ ? તે જ બતાવે છે – અશુભ મનરૂપી હાથી માટે અંકુશ સમાન≔અકુશલ પરિણામરૂપી હાથી માટે અંકુશ તુલ્ય, તથા વિષયરૂપી વિષ માટે અગદભૂત, એવાં કહેવાનાર લક્ષણવાળાં આ સ્થાનોને ફક્ત ભાવવાં જોઈએ. અગદ પરમ ઔષધરૂપ છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

## ભાવાર્થઃ

સાધુએ સ્ત્રીવિષયક થયેલ રાગના પરિહાર માટે અથવા સ્ત્રીવિષયક રાગ ન થાય તે માટે આગળમાં બતાવાશે એ સ્થાનો સૂત્રાનુસારે ભાવન કરવાં જોઈએ.

આશય એ છે કે ગુરુ પાસે સમ્યગ્ બોધ કરીને ચિત્તને સ્પર્શે તે રીતે અત્યંત ઉપયોગપૂર્વક આગળમાં કહેવાનારાં સ્થાનોનું સાધુ ભાવન કરે તો તે ભાવન આત્મામાં ચોક્કસ પ્રકારના પરિશામનું આધાન કરે છે. તેથી શાસ્ત્રોક્ત વિધિપૂર્વક જ ભાવન કરવું જોઈએ.

વળી, તે સ્થાનો જીવમાં વર્તતા અકુશલ પરિણામરૂપી હાથી માટે અંકુશ સમાન છે. આનાથી એ પ્રાપ્ત થાય કે આગળમાં બતાવેલાં સ્થાનો સમ્યગ્ ભાવન કરવામાં આવે તો ચિત્તમાં અકુશલ પરિણામ ઉદ્ભવ પામી શકે નહિ, અને કદાચ ચિત્તમાં અકુશલ પરિણામ પેદા થયેલ હોય તોપણ સમ્યગ્ ભાવન દ્વારા નિવર્તન પામે છે.

વળી, આ સ્થાનો વિષયરૂપી વિષ માટે પરમ ઔષધ સમાન છે. તેથી એ પ્રાપ્ત થાય કે અનાદિકાળથી જીવની પરિષાતિ વિષયોને અભિમુખ હોવાને કારણે જીવ અત્યાર સુધી અનેક મરણો પામ્યો, તેના ઔષધરૂપ પ્રસ્તુત ભાવના દ્વાર છે, જેથી વિષયાભિમુખ પરિષ્ઠાતિરૂપ ઝેર આત્મામાંથી ચાલ્યું જાય અને જીવ સદા માટે અમર અવસ્થાને પામે. II૮૭૭II

#### અવતરણિકાઃ

ગાથા ૮૭૬માં કહ્યું કે સ્ત્રીવિષયક રાગના નિવારણ માટે અથવા વિહિત અનુષ્ઠાન હોવાને કારણે જ, આગળમાં કહેવાશે એ સ્થાનોનું સાધુએ સમ્યગ્ ભાવન કરવું જોઈએ. તેથી હવે તે ભાવન કરવાનાં સ્થાનોને જ બતાવે છે –

#### ગાથા :

# विजणम्मि मसाणाइसु ठिएण गीअत्थसाहुसहिएणं । भावेअव्वं पढमं अथिरत्तं जीवलोअस्स ॥८७८॥

### અન્વચાર્થઃ

मसाणाइसु=સ્મશાનાદિમાં गीअत्थसाहुसहिएणं ठिएण=ગીતાર્થ સાધુથી સહિત એવા સ્થિતે=રહેલા સાધુએ, विजणम्मि=વિજનમાં=એકાંતમાં, पढमं=પ્રથમ जीवलोअस्स अथिरत्तं=જીવલોકના અસ્થિરત્વને भावेअव्वं=ભાવવું જોઈએ.

## ગાથાર્થ :

સ્મશાનાદિમાં ગીતાર્થ સાધુ સહિત રહેલા સાધુએ એકાંતમાં પ્રથમ જીવલોકના અસ્થિરત્વને ભાવવું જોઈએ.

## ા સાડ

विजने देशे श्रमशानादिषु स्थितेन, आदिशब्दादारामादिपरिग्रह:, गीतार्थसाधुसहितेन, नैकाकिना, भावयितव्यं प्रथमम्=आदावेव अस्थिरत्वं जीवलोकस्य सर्वत्राऽऽस्थाविघातीति गाथार्थ: ॥८७८॥

## ટીકાર્થ :

સ્મશાનાદિમાં, એકાકીએ નહિ પરંતુ ગીતાર્થ સાધુથી સહિત રહેલા સાધુએ, વિજન દેશમાં⇒એકાંતવાળા પ્રદેશમાં, સર્વત્ર આસ્થાના વિદ્યાતી=સર્વ સાંસારિક ભાવોમાં સુખના સાધનરૂપે જે રુચિ છે તેને હણનારા, એવા જીવલોકના અસ્થિરપણાને, પ્રથમ=આદિમાં જ=પ્રારંભમાં જ=અન્ય સર્વ ભાવનાઓ ભાવન કરતા પહેલાં જ, ભાવવું જોઈએ. ''જ્ઞ્મજ્ઞાનાદ્વિ''માં 'આદ્વિ' શબ્દથી આરામ=બગીચો, વગેરેનો પરિગ્રહ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

સંયમજીવનને અતિશયિત કરવા માટે અશુભ મનનો પ્રાદુર્ભાવ ન થાય તદર્થે સાધુએ સદા આગળમાં કહેવાનાર સ્થાનોનું ભાવન કઈ રીતે કરવું જોઈએ ? જેથી અશુભ મન અત્યંત અંકુશમાં રહે, અને સંયમ યોગોની શુદ્ધિ રહે ? તે જણાવતાં ગ્રંથકાર કહે છે –

સાધુએ સ્મશાન, બગીચા આદિમાં, એકાંત ભાગમાં રહીને જીવલોકના અસ્થિરપજ્ઞાનું પ્રથમ ભાવન કરવું જોઈએ, અને સ્મશાનાદિમાં ભાવન કરવાનું પ્રયોજન એ છે કે સર્વથા વસતિ વગરનું સ્થાન હોય તો તે ભાવન કરાતા ભાવો આત્માને શીઘ્ર સ્પર્શી શકે. વળી ભાવન કરવા સ્મશાનાદિમાં એકાકી જવાનું નથી, પણ ગીતાર્થ સાધુ સાથે જવાનું છે; કેમ કે એકાકી સાધુને ગમે ત્યારે ખરાબ વિચાર આવી શકે, જેથી આત્માને ભાવિત કરવા ગયેલ સાધુ પણ સન્માર્ગથી વિપરીત પ્રવૃત્તિ કરવા પ્રેરાય. આથી જ ગીતાર્થ સાધુ સાથે એકાંત પ્રદેશમાં જઈને સંસારના અસ્થિર સ્વરૂપનું સાધુ ભાવન કરે; કેમ કે સર્વ પદાર્થો અસ્થિર હોવા છતાં જીવની અવિચારકતાને કારણે જ જીવને ભૌતિક પદાર્થીમાંથી આનંદ લેવાની મનોવૃત્તિ ઉત્પન્ન થાય છે.

## અવતરણિકા ઃ

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે સાધુએ જીવલોકના અસ્થિરપશાનું ભાવન કરવું જોઈએ. તેથી તે અસ્થિરપશાનું ભાવન જ બતાવે છે –

#### <mark>ाथा</mark> ः

# जीअं जोव्वणमिङ्घी पिअसंजोगाइ अत्थिरं सव्वं । विसमखरमारुआहयकुसग्गजलबिंदुणा सरिसं ॥८७९॥

#### અન્વયાર્થ :

विसमखरमारुआहयकुसग्गजलबिंदुणा सरिसं=વिषभ અને ખર મારુતથી આહત એવા કુશાગ્ર જલના બિંદુની સદેશ એવું जीअं=જીવિત, जोव्वणं=યૌવન, इड्डी=ऋदि, पिअसंजोगाइ सव्वं=પ્રિયનો સંયોગાદિ સર્વ अत्थिरं=અસ્થિર છે.

#### ગાશાર્થ :

વિષમ અને ખર પવનથી હણાચેલા ઘાસના અગ્રભાગમાં રહેલ પાણીના બિંદુ જેવું જીવિત, ચૌવન, સંપત્તિ, પ્રિચનો સંચોગાદિ સર્વ અસ્થિર છે.

### રીકા ઃ

जीवितं यौवनं ऋद्धिः=सम्पत् प्रियसंयोगादि, आदिशब्दादप्रियत्वादिपरिग्रहः(?आदिशब्दात् प्रियत्वादिपरिग्रहः), अस्थिरं सर्वमेतत्, किम्भूतमित्याह-विषमखरमारुताहतकुशाग्रजलबिन्दुना सदृशम् अतीवास्थिरमिति गाथार्थ: ॥८७९॥

#### नोंध ः

ટીકામાં ''પ્રિયસંયોगાदि''માં 'आदि' શબ્દથી अप्रियत्वादिपस्प्रिहः એમ કહેલ છે, તેને સ્થાને પ્રિયત્वादिपस्प्रिहः એમ હોવું જોઇએ, અને ''પ્રિયત્वादि''માં 'आदि' પદથી સૌષ્ઠવાદિનો પરિગ્રહ છે.

## ડીકાર્શ :

જીવિત, યૌવન, ઋદ્ધિ=સંપત્તિ, પ્રિયનો સંયોગાદિ; 'આવિ' શબ્દથી પ્રિયત્વાદિનો પરિગ્રહ છે. આ સર્વ અસ્થિર છે. કેવા પ્રકારનું અસ્થિર છે ? એથી કહે છે- વિષમ અને ખર મારુતથી આહત એવા કુશાગ્ર જલના બિંદુની સદેશ=ઉગ્ર અને ઋક્ષ પવનથી હણાયેલા ઘાસના અગ્રભાગમાં રહેલા પાણીના બિંદુ જેવું, જીવિતાદિ અતીવ=અત્યંત, અસ્થિર છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્શ:

જેવી રીતે ઉગ્ર અને ઋક્ષ પવન આવતો હોય ત્યારે પાણી જલદી સુકાઈ જાય છે, તેમાં પણ ઘાસના અગ્રભાગ ઉપર રહેલ પાણીના ટીપાનો તો તરત જ વિનાશ થાય છે; તેવી રીતે જીવનું જીવન પ્રતિક્ષણ નાશ પામી રહ્યું છે, અને આયુષ્ય પૂરું થાય ત્યારે તો જીવનનો પરિપૂર્ણ નાશ થાય છે; અને યૌવન પણ પ્રતિક્ષણ વાર્ધક્ય તરફ જઈ રહ્યું છે, આથી યૌવન ક્યારે નાશ પામશે તેનો કોઈ ભરોસો નથી. તે રીતે સંપત્તિ, પ્રિય વ્યક્તિનો સંયોગ અને પ્રિય વ્યક્તિમાં રહેલ પ્રિયત્વનો પરિણામ પણ ક્યારે નાશ પામશે તેનો કોઈ ભરોસો નથી; કેમ કે સંપત્તિનો અને પ્રિય વ્યક્તિમાં રહેલ પ્રિયત્વનો પરિણામ પણ ક્યારે નાશ પામશે તેનો કોઈ ભરોસો લાગતી વ્યક્તિ બીજી જ ક્ષણે અપ્રિય બની શકે છે. આમ, આ સર્વ વસ્તુ અત્યંત અસ્થિર છે. માટે વિચારક વ્યક્તિ ક્યારેય આવા સંસારના અસ્થિર ભાવોમાં સુખના સાધનપણાની આસ્થા કરે નહિ, પરંતુ મોહથી મૂઢ થયેલ જીવો જ આવા અસ્થિર ભાવોમાં પણ સુખના સાધનપણાની આસ્થા કરે.

આવા પ્રકારના અસ્થિરત્વનું ભાવન કરવાથી જીવનને સફળ કરવાનું અને યૌવનને સન્માર્ગમાં પ્રવર્તાવવાનું બળ મળે છે; વળી, બાહ્ય વૈભવ, પ્રિયના સંયોગાદિ પ્રત્યે સાધુને કોઈ રાગાદિનો પરિશામ ન હોય તોપજ્ઞ અસ્થિરત્વનું ભાવન કરવાથી બાહ્ય ઋદ્ધિ આદિ પ્રત્યે લેશ પણ ચિત્ત ન જાય તેવા પ્રકારનું ઉત્તમ ચિત્ત પ્રગટ થાય છે, અને કોઈ પરિચિત વ્યક્તિમાં પણ પ્રિયત્વનો પરિશામ ન ઊઠે તેવા પ્રકારનો વિરક્ત ભાવ પેદા થાય છે. IICocll

# અવતરણિકા ઃ

ગાથા ૮૭૭માં કહ્યું કે અશુભ મનરૂપી હાથી માટે અંકુશ સમાન આગળમાં કહેવાનારાં સ્થાનોનું સાધુએ સમ્યગ્ ભાવન કરવું જોઈએ, અને તે ભાવન કરવા યોગ્ય સ્થાનોમાંથી પ્રથમ સ્થાનરૂપ અસ્થિરત્વનું સ્વરૂપ પૂર્વગાથામાં દર્શાવ્યું. હવે બીજા સ્થાનરૂપ વિષયોનું વાસ્તવિક સ્વરૂપ દર્શાવે છે –

ગાથા :

# विसया य दुक्खरूवा चिंतायासबहुदुक्खसंजणणा । माइंदजालसरिसा किंवागफलोवमा पावा ॥८८०॥

## અન્વચાર્થઃ

विसया य=અને વિષયો <mark>दुक्खरूवा=દુઃખરૂપ છે, चिंतायासबहुदुक्खसंजणणा=</mark>ચિંતા અને આયાસરૂપ બહુ દુઃખને ઉત્પન્ન કરનારા છે, <mark>माइंदजालसस्सिा=</mark>માયા-ઇંદ્રજાળ સદેશ છે, किंवागफलोवमा=કિંપાક ફળની ઉપમાવાળા છે, **पावा=**પાપરૂપ છે.

### ગાથાર્થ :

અને વિષયો દુઃખરૂપ છે, ચિંતા અને આચાસરૂપ બહુ દુઃખને ઉત્પન્ન કરનારા છે, માચાજાળ અને ઇંદ્રજાળ સરખા છે, કિંપાક ફળની ઉપમાવાળા છે અને પાપરૂપ છે.

## રીકા :

विषयाश्च=शब्दादयो दुःखरूपाः=सम्मोहनाः विषयवतां, तथा चिन्ताऽऽयासबहुदुःखसञ्चननाः तदन्वेव तथानुभवनात्, तथा मायेन्द्रजालसदृशाः तुच्छाः, किम्पाकफलोपमाः, पापा=विरसावसाना इति गाथार्थः ॥८८०॥

## રીકાર્શ :

અને શબ્દાદિ વિષયો દુઃખરૂપ છે≕વિષયવાળાઓના સંમોહન છે=વિષયોમાં પ્રવૃત્તિ કરનારા જીવોને સંમોહ પેદા કરનારા છે, તથા ચિંતા અને આયાસરૂપ બહુ દુઃખના સંજનન છે=ચિંતા અને પ્રયત્નરૂપ ઘણા દુઃખને ઉત્પન્ન કરનારા છે; કેમ કે તેનાથી પછી જ તે પ્રકારનું અનુભવન છે=વિષયોની પ્રાપ્તિ થયા પછી જ ચિંતા અને પ્રયત્નરૂપ ઘણા દુઃખનો જીવને અનુભવ થાય છે, અને માયા-ઇન્દ્રજાળસદેશ=માયાજાળ અને ઇન્દ્રજાળ સરખા, તુચ્છ છે, કિંપાક ફળની ઉપમાવાળા છે, પાપરૂપ છે≔વિરસ અવસાનવાળા છે અર્થાત્ વિષયોનો અંત ખરાબ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

પાંચેય ઇન્દ્રિયોના અનુકૂળ વિષયો જીવને સુખરૂપે પ્રતીત થતા હોવાથી મોક્ષમાર્ગની સાધના કરનાર પણ મુનિ ક્યારેક વિષયો તરફ આકર્ષાઈ જાય તેવી સંભાવના છે. માટે તે વિષયોનું વાસ્તવિક સ્વરૂપ સ્થિર કરવા માટે કહે છે કે શબ્દાદિ વિષયો દુઃખરૂપ છે. સામાન્ય રીતે વિષયોનું ઇન્દ્રિયોને અનુકૂળ વેદન થતું હોવાથી અનુકૂળ વિષયોને દુઃખરૂપ કહી શકાય નહિ; કેમ કે જેનું પ્રતિકૂળ વેદન થતું હોય તેને દુઃખ કહેવાય, અને જો વિષયો દુઃખરૂપ જ હોય તો તેના પ્રત્યે જીવને આકર્ષણ થવાનો સંભવ રહે નહિ. આમ છતાં વિષયોમાં પ્રવૃત્તિ કરનારા જીવોને સંમોહન કરનારા વિષયો છે, એ અપેક્ષાએ દુઃખરૂપ છે અર્થાત્ વિષયો જીવને આત્મભાન ભુલાવીને, હિતની પ્રવૃત્તિ છોડાવીને જીવમાં સંમોહ પેદા કરે છે, અને તે વિષયોથી સંમોહિત થયેલ જીવ આત્મહિતની ઉપેક્ષા કરીને પોતાનું જ અહિત કરે છે. આથી સંમોહ કરવા દ્વારા આત્માનું અહિત કરનાર હોવાથી વિષયો દુઃખરૂપ છે.

વળી, વિષયોના અર્થી જીવો વિષયોને પ્રાપ્ત કરીને તેના રક્ષણની અને વૃદ્ધિની ચિંતારૂપ દુઃખનો અનુભવ કરે છે, અને સાથે સાથે તે સામગ્રીના રક્ષણ અને વૃદ્ધિ માટે અનેક પ્રકારના પ્રયત્નો કરવા રૂપ દુઃખનો અનુભવ કરે છે. આથી વિષયો ચિંતા અને આયાસરૂપ ઘણા દુઃખને પેદા કરનારા છે; કેમ કે વિષયોમાં સુખ છે, એવી શ્રદ્ધાવાળા જીવોને વિષયોની પ્રાપ્તિ પછી તરત જ ચિંતા અને આયાસરૂપ બહુ દુઃખનો અનુભવ થાય છે.

વળી, વિષયો માયાજાળ કે ઇંદ્રજાળ જેવા તુચ્છ છે. જેમ સ્વપ્નમાં પ્રાપ્ત થયેલ મોટું રાજ્ય કેવલ માનસિક કલ્પનાત્મક જ છે, પરંતુ વાસ્તવિક નથી; અથવા ઇંદ્રજાલિક દ્વારા બતાવાયેલ કૌતુક ક્ષણભર પૂરતું જ હોય છે, પરંતુ વાસ્તવિક હોતું નથી; તેમ બાહ્ય વિષયો જીવથી તદ્દન જુદા છે, આથી વિષયોના ભોગવટાથી જીવને એવા કોઈ પદાર્થની પ્રાપ્તિ થતી નથી કે જેનાથી જીવ આત્માના સુખનો અનુભવ કરી શકે; ફક્ત વિષયોથી સંમોહિત થયેલ જીવ સ્વમતિકલ્પનાથી વિષયો દારા પુલકિત થાય છે, અને જ્યારે તે વિષયોની સામગ્રી નાશ પામે છે ત્યારે શોકાતુર થાય છે. આમ, માયાજાળમાં કે ઇંદ્રજાળમાં પદાર્થની પ્રાપ્તિથી થયેલ સુખ જેમ અપારમાર્થિક હોય છે, તેમ વિષયોની પ્રાપ્તિથી થયેલ સુખ પણ અપારમાર્થિક છે, માટે તુચ્છ છે. આથી વિવેકસંપન્ન જીવ વિષયોથી નિરપેક્ષ થઈને પરમ સ્વસ્થતારૂપ પારમાર્થિક સુખને અનુભવે છે; અને પારમાર્થિક સુખનો અનુભવ નહીં કરી શકતા જીવો તુચ્છ સુખને આપનારા એવા વિષયસુખથી આનંદિત થાય છે.

વળી, કિંપાક ફળ જેમ દેખાવમાં સુંદર હોય છે અને ખાવામાં મધુર હોય છે, પરંતુ ખાનાર વ્યક્તિના પ્રાણનો શીઘ્ર નાશ કરે છે; તેમ ઇન્દ્રિયને અનુકૂળ એવા શબ્દાદિ વિષયો જોવાથી રમ્ય લાગે છે, ભોગવવાથી મધુર લાગે છે, પરંતુ ભોગવવાથી થયેલ અશુભ ચિત્તને કારણે ભોગવનાર જીવના ભાવપ્રાણનો શીઘ્ર નાશ કરે છે. આથી વિષયો કિંપાકફળની ઉપમાવાળા છે.

વળી, આ વિષયો પાપરૂપ છે. જેમ પાપનું ફળ ખરાબ હોય છે, તેમ વિષયોના સેવનનું દુર્ગતિઓની પરંપરારૂપ ફળ પજ્ઞ ખરાબ છે. આથી વિષયો વિરસ અવસાનવાળા છે અર્થાત્ અશુભ અંતવાળા છે. IICCOII

### ગાથા :

# तत्तो अ माइगामस्स निआणं रुहिरमाइ भाविज्जा । कलमलगमंससोणिअपुरीसपुण्णं च कंकालं ॥८८१॥

## અન્વચાર્થઃ

तत्तो अ=અને ત્યારપછી माइगामस्स=માતૃગ્રામના=સ્ત્રીસમૂહના, निआणं=નિદાન=કારણભૂત, रुहिरमाइ=રુધિરાદિને कलमलगमंससोणिअपुरीसपुण्णं च=અને કલમલક=અપવિત્ર, એવા માંસ, શોણિત અને પુરીષથી પૂર્ણ એવા कंकालं=કંકાલને=હાડપિંજરને, भाविज्जा=ભાવન કરે.

# ગાથાર્થ :

અને ત્થારપછી સ્ત્રીસમૂહના કારણભૂત રુધિરાદિને અને અપવિત્ર એવા માંસ, લોહી અને મળશી ભરેલા હાડપિંજરનું ભાવન કરે.

# રીકા ઃ

एवं भावनान्तरं, ततश्च मातृग्रामस्य=स्त्रीजनस्य निदानं=निमित्तं रुधिरादि, आदिशब्दाच्छुक्रादिपरिग्रहः, रक्तोत्कटा स्त्रीत्येवमुपन्यास:, भावयेदित्येतदभ्यस्येत्, तथा कलमलकमांसशोणितपुरीषपूर्णं च कंकालं भावयेदिति गाथार्थ: ॥८८१॥

# રીકાર્થ :

આ રીતે=પૂર્વમાં જીવલોકનું અસ્થિરપણું અને વિષયોનું દુઃખરૂપપણું બતાવ્યું એ રીતે, ભાવનની

વ્રતસ્થાપનાવસ્તુક / 'यथा पालयितव्यानि' હાર / પેટા હાર : 'ભાવના' / ગાથા ૮૮૧-૮૮૨

અનંતર=ભાવન કર્યા પછી, શું કરવાનું છે ? તે બતાવે છે – અને ત્યારપછી માતૃગ્રામનું=સ્ત્રીજનનું, નિદાન=નિમિત્ત, રુષિરાદિ છે. 'આ**દિ' શબ્દથી શુક્રાદિનો પરિગ્રહ છે**.

અહીં શંકા થાય કે સ્ત્રીજનનું કારણ રુધિરાદિ જ કેમ કહ્યું ? શુક્રાદિ કેમ ન કહ્યું ? એથી કહે છે– રક્ત છે ઉત્કટ જેમાં એવી સ્ત્રી છે, એથી આ પ્રકારે=સ્ત્રીજનનું નિમિત્ત રુધિરાદિ છે એ પ્રકારે, ઉપન્યાસ છે. ભાવન કરે એટલે આનો=સ્ત્રીજનનું કારણ રુધિરાદિ છે એનો, અભ્યાસ કરે; અને કલમલક=અશુચિમય, એવાં માંસ, શોશિત અને પુરીષથી પૂર્ણ એવા કંકાલને=હાડપિંજરને, ભાવન કરે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

પૂર્વગાથામાં પાંચેય ઇન્દ્રિયોના વિષયોનું વાસ્તવિક સ્વરૂપ બતાવ્યું, તદન્તર્ગત જ સ્ત્રીરૂપ સ્પર્શનેન્દ્રિયના વિષયનું ચિંતવન આવી જાય છે; છતાં અનાદિ ભવના અભ્યાસને કારણે જીવને સ્ત્રીરૂપ વિષય પ્રત્યે વિશેષ રાગ થવાની સંભાવના હોય છે. માટે સંયમ ગ્રહણ કર્યા પછી પણ સ્ત્રીવિષયક રાગનું બીજ ઉદ્ભવ પામી ન શકે તદર્થે સાધુએ પોતાના આત્માને ભાવનાઓથી ભાવિત કરવાનો છે. આથી વિષયોના વાસ્તવિક સ્વરૂપમાં સ્ત્રીરૂપ વિષયની પ્રાપ્તિ થઈ જતી હોવા છતાં તેમાં વિશેષ રાગની સંભાવનાથી સ્ત્રીનું સ્વરૂપ વિશેષથી પ્રસ્તુતમાં જણાવે છે –

સ્ત્રીશરીરની ઉત્પત્તિનું કારણ રુધિર, શુક્ર વગેરે છે, એમ વિચારવાથી અશુચિવાળા પદાર્થોમાંથી સ્ત્રીશરીર બનેલ છે, તેવી બુદ્ધિ સ્થિર થાય છે; જેના કારણે ચક્ષુથી દેખાતા બાહ્ય સુંદર રૂપ તરફ જીવનો ઉપયોગ ન જતાં સ્ત્રીશરીરની ઉત્પત્તિરૂપ અશુચિમય ભાવો તરફ જ જીવનો ઉપયોગ જાય, જેથી બાહ્ય નિમિત્તની પ્રાપ્તિમાં પણ બાહ્ય રૂપાદિ પ્રત્યે ઉપયોગ નહીં જવાથી સ્ત્રીશરીર ઉપર રાગનો ઉદ્ભવ થઈ શકે નહિ.

વળી, સ્ત્રીશરીરનો ઉદ્દભવ રુધિરાદિમય છે એ દષ્ટિએ તો સ્ત્રીશરીર અશુચિમય છે, પરંતુ વર્તમાનમાં દેખાતું સ્ત્રીઓનું સુંદર શરીર પણ ગંદા એવા લોહી, માંસ, મળથી ભરેલા હાડકાંના સમૂહરૂપ છે, આ પ્રકારની ભાવનાથી વાસિત થયેલ મતિ માત્ર બાહ્ય રૂપ જોવા માટે ઉત્સુક બનતી નથી, પરંતુ સ્ત્રીશરીરના વાસ્તવિક ગંદા સ્વરૂપ પ્રત્યે જ ઉપયોગ જવાથી અનાયાસે પણ ક્યારેક સ્ત્રીશરીર પર દષ્ટિ પડે તોપણ મુનિની મતિ રાગાકુળ બનતી નથી. IIટ૮૧II

ગાશા ઃ

# तस्सेव य समरागाभावं सइ तम्मि तह विचिंतिज्जा । संझब्भगाण व सया निसग्गचलरागयं चेव ॥८८२॥

#### અન્વચાર્થઃ

तस्सेव य=અને તેના જ=સ્ત્રીજનના જ, समरागाभावं=સમરાગના અભાવને विचिंतिज्जा=ચિંતવવું જોઈએ, तह=અને तम्मि सइ=તે હોતે છતે=સમરાગનો ભાવ હોતે છતે, संझब्भगाण व=સંધ્યાના અભ્રકોની જેમ सया=સદા (સ્ત્રીની) निसग्गचलगगयं चेव=નિસર્ગથી ચલરાગતાને જ (ચિંતવવી જોઈએ.)

★ 'चेव' एव ਤ। ਦ ਅર્ଥમાં છે. Jain Education International

### ગાથાર્થ :

અને સ્ત્રીજનના જ સમાન રાગના અભાવને, અને સમાન રાગનો ભાવ હોતે છતે, સંધ્યાના વાદળોની જેમ સદા સ્ત્રીના સ્વાભાવિક ચલરાગપણાને જ ચિંતવવું જોઈએ.

## ડીકા :

तस्यैव च=मातृग्रामस्य समरागाभावं, न हि प्रायेण समा प्रीतिर्भवतीति प्रतीतमेतत्, सति तस्मिन् समरागे तथा विचिन्तयेत्=भावयेत्, किमित्याह-सन्थ्याभ्रकाणामिव सदा=सर्वकालं निसर्गचलरागतां चैव=प्रकृत्याऽस्थिररागतामिति गाथार्थः ॥८८२॥

# ડીકાર્થ :

અને તેના જ=માતૃગ્રામના જ, સમરાગના અભાવનું ચિંતવન કરે, જે કારણથી પ્રાયઃ કરીને સરખી પ્રીતિ હોતી નથી, એ પ્રકારે, આ=સમરાગનું અભાવપણું, પ્રતીત છે. તથા તે=સમરાગ, હોતે છતે ચિંતવન કરે=ભાવન કરે; શું ? એથી કહે છે- સંધ્યાના અભ્રકોની જેમ=સંધ્યાના વાદળોની જેમ, સદા=સર્વકાળ, સ્ત્રીના નિસર્ગથી ચલરાગપણાને જ=પ્રકૃતિથી અસ્થિર રાગપણાને જ, ચિંતવન કરે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

સ્ત્રી પ્રત્યે થતા રાગના ઉદ્ભવને અટકાવવા માટે પૂર્વગાથામાં સ્ત્રીશરીરના સ્વરૂપની વિચારજ્ઞા બતાવી; છતાં સંસારમાં અન્ય પદાર્થોના રાગ કરતાં સ્ત્રીનો રાગ થવાની ઉત્કટ સંભાવના હોવાને કારજ્ઞે સ્ત્રીવિષયક અન્ય પજ્ઞ વિચારજ્ઞા બતાવે છે-

સામાન્ય રીતે જીવ જે વ્યક્તિ ઉપર રાગ કરે છે તે વ્યક્તિ પણ પોતાને સમાન જ રાગ કરે તેવી અપેક્ષા રાખે છે, છતાં સ્ત્રી પ્રત્યે પોતાના રાગની સમાન જ સ્ત્રીનો પોતાના પ્રત્યે રાગ હોય તેવો નિયમ નથી; કેમ કે પ્રાયઃ કરીને સ્ત્રીઓને સમાન પ્રીતિ હોતી નથી, એ વાત લોકમાં પણ પ્રસિદ્ધ છે. છતાં કોઈ પુરુષને આશ્રયીને કોઈ સ્ત્રીને સમાન રાગ હોય, તોપણ સંધ્યા સમયે થતા વાદળોની જેમ સ્ત્રીભવને કારણે સ્ત્રીનો પ્રકૃતિથી જ અસ્થિર રાગ હોવાથી સમાન રાગ હોવા છતાં પણત્સ્ત્રીનો તે રાગ ક્વચિત્ અન્યત્ર પણ ચાલ્યો જઈ શકે છે. માટે આવા અવિચારક રાગથી સર્યું.

આ પ્રકારનું ભાવન કરવાથી અનાદિભવથી અભ્યસ્ત એવો સ્ત્રી પ્રત્યેનો રાગ ઉદ્ભવ ન પામે તેવું સંયમી આત્માનું દઢ માનસ પેદા થાય છે. આથી સાધુએ નિમિત્તને પામીને સ્ત્રીવિષયક રાગ થયો હોય ત્યારે, અને રાગ ન થયો હોય ત્યારે પણ, સાધ્વાચારરૂપે આ પ્રકારની વિચારણા દ્વારા આત્માને ભાવનાઓથી વાસિત કરવો જોઈએ, જેથી સ્ત્રી પ્રત્યે રાગ ઉદ્ભવવાની સંભાવના રહે જ નહિ. II૮૮૨II

## અવ<mark>તર</mark>શિ<del>ક</del>ા ઃ

વળી, સ્ત્રી પ્રત્યે થયેલ રાગના નિવારણ અર્થે અથવા સ્ત્રી પ્રત્યે રાગ ન થાય તદર્થે, કેટલીક સ્ત્રીઓ વડે કરાતાં અકાર્યો બતાવવા દ્વારા પણ સ્ત્રીસ્વરૂપનું અન્ય ચિંતવન દર્શાવે છે – ગાથા :

# असदारंभाण तहा सब्वेसिं लोगगरहणिज्जाणं । परलोअवेस्आिणं कारणयं चेव जत्तेणं ॥८८३॥

#### અન્વચાર્થઃ

तहा=અને (સ્ત્રીજનની) लोगगरहणिज्जाणं=લોકમાં ગર્હશીય सव्वेसिं=સર્વ असदारंभाण=અસદ્ આરંભોની (અને) परलोअवेस्आिणं=પરલોકના વૈરિકોની कारणयं चेव=કારણતાને જ जत्तेणं=યત્નથી (વિચારવી જોઈએ.)

#### ગાથાર્થ :

અને સ્ત્રીજનની, લોકમાં ગર્હણીય સર્વ અસદ્ આરંભોની કારણતાને તથા અન્ય જન્મના શત્રુઓની કારણતાને જ ચત્નથી વિચારવી જોઈએ.

#### રીકા ઃ

असदारम्भाणां तथा प्राणवधादीनां सर्वेषां लोकगईणीयानां=जघन्यानामित्यर्थ:, परलोकवैरिणाम्= अन्यजन्मशत्रूणां कारणतां चैव यत्नेन मातृग्रामस्य चिन्तयेदिति गाथार्थ: ॥८८३॥

#### ટીકાર્થ :

તથા માતૃગ્રામની≕સ્ત્રીસમૂહની, લોકમાં ગર્હણીય≕જઘન્ય, એવા પ્રાણવધાદિ સર્વ અસદ્દ આરંભોની, અને પરલોકના વૈરીઓની≕અન્ય જન્મના શત્રુઓની, કારણતાને જ યત્નથી ચિંતવન કરે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

કોઈક સ્ત્રીવિશેષને કોઈ અન્ય પુરુષ પ્રત્યે રાગ હોય, તો પોતાના રાગમાં અંતરાયભૂત એવા પોતાના પતિના પ્રાણવધાદિ કાર્યો કરે, જે કાર્યો લોકમાં પણ અત્યંત નિંદાપાત્ર છે; અને આવાં સ્ત્રીનાં અકાર્યો બીજા જન્મમાં પણ શત્રુતાનું કારણ બને છે; કેમ કે કોઈ કારણથી પૂર્વજન્મમાં થયેલ દ્વેષ અન્ય જન્મમાં સંબંધ થતાં પ્રગટી શક્તો હોવાથી પૂર્વભવનાં પતિ-પત્ની અન્ય ભવમાં શત્રુ પણ બને છે. આ વાતનું સમ્યગ્ ચિંતવન કરવાથી સ્ત્રીને આશ્રયીને જગતમાં જે જે પ્રકારના રાગો થાય છે, તે તે પ્રકારના રાગો ઊઠી શક્તા નથી. આથી મુનિ આવા ચિંતવન દારા પોતાના આત્માને વાસિત રાખે. II૮૮૩I

#### ગાથા ઃ

# तस्सेव याऽनिलानलभुअगेहिंतो वि पासओ सम्मं । पगईदुग्गिज्झस्स य मणस्स दुग्गिज्झयं चेव ॥८८४॥

#### અન્વચાર્થઃ

अनिलानलभुअगेहिंतो वि पासओ य=અને અનિલ, અનલ, ભુજંગ કરતાં પણ पगईदुग्गिज्झस्स य= પ્રકૃતિથી દુર્ગ્રાહ્ય એવા तस्सेव=તેના જ=સ્ત્રીજનના જ, मणस्स=મનની दुग्गिज्झयं चेव=દુર્ગ્રાહ્યતાને જ सम्मं=સમ્યગ્ (ચિંતવવી જોઈએ.)

★ 'ચ' પાદપૂર્તિ અર્થે છે.

★ 'ਚੇਰ' एव કાર અર્થમાં છે.

### ગાચાર્થ :

પવન, અગ્નિ અને સાપ કરતાં પણ પ્રકૃતિથી દુર્ગ્રહ્યિ એવા સ્ત્રીજનના જ મનની દુર્ગ્રહ્યિતાને જ સમ્યગ્ ચિંતવવી જોઈએ.

### ટ<del>ીક</del>ા ઃ

तस्यैव च=मातृग्रामस्य अनिलानलभुजङ्गेभ्योऽपि पार्श्वतः सम्यक् प्रकृतिदुर्ग्राह्यस्य च मनसो दुर्ग्राह्यतां चैव चिन्तयेदिति गाथार्थ: ॥८८४॥

### રીકાર્થ :

અને અનિલ=પવન, અનલ=અગ્નિ, ભુજંગ=સાપ, કરતાં પણ પ્રકૃતિથી દુર્ગ્રાહ્ય=દુઃખેથી ગ્રહણ કરી શકાય એવા, તેના જ=માતૃગ્રામના જ, મનની દુર્ગ્રાહ્યતાને જ સમ્યગ્ ચિંતવવી જોઈએ, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

પવન, અગ્નિ અને સાપનો સ્વભાવ વક્ર હોય છે, તેના કરતાં પણ સ્ત્રીનો સ્વભાવ અતિવક્ર હોય છે, અને આવી પ્રકૃતિથી દુર્ગ્રાહ્ય એવી સ્ત્રીઓનું મન તો અતિ દુઃખેથી ગ્રહણ કરી શકાય તેવું હોય છે અર્થાત્ સ્વભાવથી જ સ્ત્રી અધિક માયાવાળી હોય છે. આથી તેઓને ગમે તેટલો સંતોષ આપેલ હોય, તોપણ તેઓનું ચંચળ મન ક્યારે અન્ય વિષયમાં રાગવાળું બનશે તે કહી શકાય નહિ. આ પ્રકારનું ભાવન કરવાથી સ્ત્રી પ્રત્યે રાગનું વલણ થવાની સંભાવના ઓછી રહે છે. IIટ૮૪II

## અવતરણિકાઃ

तथा --

## અવતરણિકાર્થ :

સ્ત્રીવિષયક બીજું ચિંતવન બતાવવા માટે 'તથા'થી સમુચ્ચય કરે છે –

ગાશા :

# जच्चाइगुणविभूसिअवरधवणिरविक्खयं च भाविज्जा । तस्सेव य अइनिअडीपहाणयं चेव पावस्स ॥८८५॥

#### અન્વચાર્થ :

जच्चाइगुणविभूसिअवरधवणिरविक्खयं च=અને જાતિ આદિ ગુણોથી વિભૂષિત એવા વર ધવથી=શ્રેષ્ઠ પતિથી નિરપેક્ષતાને, पावस्स य तस्सेव=અને પાપવાળા તેની જ=માતૃગ્રામની જ, अइनिअडीपहाणयं चेव= અતિનિકૃતિની પ્રધાનતાને જ भाविज्जा=ભાવન કરવી જોઈએ.

#### ગાથાર્થ :

અને જાલિ આદિ ગુણોથી વિભૂષિત એવા શ્રેષ્ઠ પતિ પ્રત્યે નિરપેક્ષતાને, અને પાપી સ્ત્રીજનની જ માચાની પ્રધાનતાને જ ભાવન કરવી જોઇએ.

#### રીકા :

जात्यादिगुणविभूषितवरधवनिरपेक्षतां च भावयेत्, धवो=भर्त्ता, तस्यैव चाऽतिनिकृतिप्रधानतां चैव पापस्य, निकृति:=मायेति गाथार्थ: ॥८८५॥

#### ડીકાર્શ :

અને જાતિ આદિ ગુણોથી વિભૂષિત એવા વર ધવથી નિરપેક્ષતાને ભાવન કરે, ધવ એટલે ભર્તા≕પતિ, અને પાપવાળા તેની જ≕સ્ત્રીજનની જ, અતિનિકૃતિના પ્રધાનપણાને જ ભાવન કરે. નિકૃતિ એટલે માયા, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થઃ

ભવદોષને કારણે જ સ્ત્રીઓ ઘણી વખત ઉત્તમ જાતિ, ઉત્તમ કુળ વગેરે ગુણોથી યુક્ત એવા પણ સુંદર પતિથી નિરપેક્ષ થઈને અન્ય કોઈ પુરુષ પ્રત્યે રાગવાળી થાય છે, એ પ્રકારે સાધુ ભાવન કરે; અને પાપોદયથી પ્રાપ્ત થયેલા સ્ત્રીજન્મને કારણે સ્ત્રીઓમાં માયાની પ્રધાનતા હોય છે, એ પ્રકારનું પણ સાધુ ચિંતવન કરે, જેથી સ્ત્રીઓની વિષમ પ્રકૃતિના ચિંતવનથી સ્ત્રી પ્રત્યે રાગ થાય નહિ. **૫૮૮૫**ા

### અવતરણિકા ઃ

एतदेवाह --

## અવતરણિકાર્થ :

પૂર્વગાથાના ઉત્તરાર્ધમાં કહ્યું કે પાપી એવા સ્ત્રીજનની અતિનિકૃતિની પ્રધાનતાને ભાવન કરવી જોઈએ. એને જ કહે છે – ગાથા :

# चितेइ कज्जमन्नं अण्णं संठवइ भासए अन्नं । पाढवइ कुणइमन्नं मायग्गामो निअडिसारो ॥८८६॥

#### અન્વચાર્થઃ

अन्नं कज्जं चिंतेइ=અન્ય કાર્યને ચિંતવે છે, अण्णं संठवइ=અન્યને સંસ્થાપે છે=અન્ય કાર્ય કરે છે, अन्नं भासए=અન્યને બોલે છે, पाढवइ कुणइ अन्नं=પ્રારંભ કરે છે (અને) કરે છે અન્ય; मायग्गामो= માતૃગ્રામ=સ્ત્રીજન, निअडिसारो=નિકૃતિસાર છે.

#### ગાથાર્થ :

અન્ય કાર્ચને ચિંતવે છે, ક્રિયા દ્વારા અન્ય કાર્ચને સ્થાપન કરે છે, અન્ય કાર્ચને બોલે છે, એક કાર્ચનો પ્રારંભ કરે છે અને કરે છે અન્ય કાર્ચ; માતૃગ્રામ માથાપ્રધાન છે.

### રીકા :

चिन्तयति कार्यमन्यत् चेतसा, अन्यत्संस्थापयते क्रियया, भाषतेऽन्यद्वाचा, प्रारभते करोत्यन्यत् मुहुः प्रारब्धत्यागेन, सर्वथा मातृग्रामो निकृतिसारः=मायाप्रधान इति गाथार्थः ॥८८६॥ टीकार्थः

સ્ત્રીજન ચિત્તથી અન્ય કાર્યને ચિંતવે છે, ક્રિયાથી અન્યને=અન્ય કાર્યને, સંસ્થાપે છે≕આચરણાથી બીજું કાર્ય કરે છે, વચનથી અન્યને બોલે છે, પ્રારંભે છે, વારંવાર પ્રારબ્ધના ત્યાગ દ્વારા કરે છે અન્ય=કોઈ કાર્ય શરૂ કરે છે, અને તે શરૂ કરેલ કાર્યનો વારંવાર ત્યાગ કરવા દ્વારા કરે છે કોઈ બીજું જ કાર્ય; આથી માતૃગ્રામ= સ્ત્રીજન, સર્વથા નિકૃતિસાર છે=માયાપ્રધાન છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ ઃ

સ્ત્રીઓ માયાની પ્રધાનતાવાળી હોવાથી કાયાથી પતિની સેવા કરતી હોય તોપણ ચિત્તથી પોતાના પ્રિય સાથે મળવારૂપ કંઈક બીજું જ કાર્ય ચિંતવે છે; વળી, જે કાર્ય કરવાનું ચિંતવન કરે તેના કરતાં ચંચળ સ્વભાવને કારણે આચરણાથી અન્ય કાર્ય જ કરે છે. વળી આચરણાથી પોતે કરેલ કોઈ અનુચિત પ્રવૃત્તિને માયા દ્વારા છુપાવીને વાણીથી પતિ આગળ કાંઈક બીજું જ કહે છે; વળી ચંચળ સ્વભાવને કારણે કોઈ કાર્યનો પ્રારંભ કરે છે, અને વારંવાર પ્રારંભિત કાર્યના ત્યાગ દ્વારા કાયાથી કંઈક બીજું કાર્ય આચરે છે. માટે સ્ત્રીઓ સર્વ રીતે માયાની પ્રધાનતાવાળી હોય છે.

આ પ્રકારે ચિંતવવાથી સ્ત્રી પ્રત્યે રાગ થવાનો સંભવ રહે નહિ, અને ક્વચિત્ કોઈક સ્ત્રી પ્રત્યે રાગ થયો હોય તોપણ નાશ પામે. આથી સાધુ આવી ભાવનાથી પોતાના આત્માને વાસિત કરે. IIટ૮૬II

#### અવતરણિકા ઃ

तथा –

## અવતરણિકાર્થ :

અને સાધુએ સ્ત્રીવિષયક અન્ય શું ચિંતવન કરવાનું છે ? તે 'ત્તથા'થી સમુચ્ચય કરીને બતાવે છે –

ગાશા :

# तस्सेव य झाएज्जा भुज्जो पयईअ णीयगामित्तं । सइ सोक्खमोक्खपावगसज्झाणरिवुत्तणं तहय ॥८८७॥

#### અન્વચાર્થઃ

तस्सेव य=અને તેના જ=માતૃગ્રામના જ, **મુज्जो**=વારંવાર पयईअ=પ્રકૃતિથી णीयगामित्तं=નીચગામિત્વને, सइ सोक्खमोक्खपावगसज्झाणस्वित्तणं=સદા સૌખ્યરૂપ મોક્ષના પ્રાપક એવા સદ્ધ્યાનના રિપુત્વને तहय= અને આને=આગળમાં કહેવાશે એને, झाएज्जा=ધ્યાન કરે.

★ 'तहय' तथा इदं अर्थ<del>ड</del> છे.

### ગાથાર્થ :

અને માતૃગ્રામના જ વારંવાર પ્રકૃતિથી નીચગામીપણાનું, સદા સુખરૂપ મોક્ષને પ્રાપ્ત કરાવનાર એવા સદ્ધ્યાનના શગ્રુપણાનું અને આગળમાં કહેવાશે એનું ધ્યાન કરે.

## રીકા ઃ

तस्यैव च=मातृग्रामस्य भूयः=पुनः २ प्रकृत्या नीचगामित्वमनुत्तमत्वात्, सदा सौख्यमोक्षप्रापक-सद्ध्यानरिपुत्वं ध्यायेत् तथेदं=वक्ष्यमाणमिति गाथार्थः ॥८८७॥

## ટીકાર્થ :

અને તેના જ=માતૃગ્રામના જ, વારંવાર પ્રકૃતિથી નીચગામીપજ્ઞાને ધ્યાન કરે; કેમ કે અનુત્તમપણું છે અર્થાત્ માતૃગ્રામની પ્રકૃતિ ઉત્તમ હોતી નથી. સદા સૌખ્યરૂપ મોક્ષના પ્રાપક સદ્ધ્યાનના રિપુત્વને=હંમેશાં સુખરૂપ મોક્ષને પ્રાપ્ત કરાવનાર એવા સદ્ધ્યાનના શત્રુપણાને, અને આને=વક્ષ્યમાણને=આગળમાં કહેવાશે એને, ધ્યાન કરે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

સ્ત્રીઓ તુચ્છ સ્વભાવવાળી હોવાથી હંમેશાં હલકાં કાર્યો કરવાની તેની પ્રકૃતિ હોય છે; કેમ કે પ્રાયઃ કરીને સ્ત્રીભવમાં ઉત્તમ પ્રકૃતિ મળતી નથી. આથી ગમે તેવું હલકું કાર્ય સ્ત્રીઓ દારા થવાની સંભાવના રહે છે. વળી, પરમ સુખરૂપ મોક્ષને પ્રાપ્ત કરાવનાર એવું સદ્ધ્યાન કરનારા પણ મુનિને સદ્ધ્યાનમાંથી ચલાયમાન કરાવનાર સ્ત્રી છે. માટે સ્ત્રીઓને સદ્ધ્યાનના શત્રુ તરીકે ભાવન કરવાથી પ્રબળ નિમિત્તની પ્રાપ્તિમાં પણ સ્ત્રીઓ પ્રત્યે આકર્ષણ ન થાય, તેવા પ્રકારનું મુનિનું ચિત્ત તૈયાર થાય છે. **II૮૮૭**II ગાથા ઃ

# अच्चुग्गपरमसंतावजणगनिरयाणलेगहेउत्तं । तत्तो अ विरत्ताणं इहेव पसमाइलाभगुणे ॥८८८॥

### અન્વચાર્થઃ

(માતૃગ્રામના જ)अच्चुग्गपरमसंतावजणगनिरयाणलेगहेउत्तं=અતિ ઉગ્ર એવા પરમ સંતાપના જનક નરકરૂપી અનલના એકહેતુત્વને **तत्तो अ**=અને તેનાથી≕માતૃગ્રામથી, विरत्ताणं=વિરક્તોના इहेव=અહીં જ=આ ભવમાં જ, पसमाइलाभगुणे=પ્રશમાદિના લાભરૂપ ગુણોને (ભાવન કરે.)

## ગાથાર્થ :

માતૃગ્રામના જ અતિ ઉગ્ર એવા ઘણા સંતાપને ઉત્પજ્ઞ કરનારા નરકરૂપી અગ્નિના એક હેતુપણાને, અને માતૃગ્રામથી વિરક્ત થયેલા જીવોના આ ભવમાં જ પ્રશમાદિની પ્રાપ્તિરૂપ ગુણોને ભાવન કરે.

## કી<del>ક</del>ા :

तस्यैवात्युग्रपरमसन्तापजनकनरकानलैकहेतुत्वं भावयेत्, ततश्च=मातृग्रामाद्विरक्तानामिहैव प्रशमा-दिलाभगुणान् भावयेदिति गाथार्थ: ॥८८८॥

## ટીકાર્થ :

તેના જ=માતૃગ્રામના જ, અતિ ઉગ્ર એવા પરમ સંતાપના જનક નરકરૂપી અનલના એક હેતુપજ્ઞાને ભાવન કરે; અને તેનાથી=માતૃગ્રામથી, વિરક્તોને=વિરાગ પામેલા જીવોને, અહીં જ=આ ભવમાં જ, પ્રશમાદિના લાભરૂપ ગુણોને=પ્રશમ, સંવેગ આદિની પ્રાપ્તિરૂપ ગુણોને, ભાવન કરે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. ભાવાર્થ :

નરક અત્યંત સંતાપને પેદા કરનાર અતિ ઉગ્ર અગ્નિ જેવી છ઼ે, અને આવી નરકમાં જીવને લઈ જનાર સ્ત્રી પ્રત્યેનો રાગ છે; કેમ કે સ્ત્રી પ્રત્યેના રાગને કારણે જીવ સર્વ પ્રકારના આરંભ-સમારંભ કરીને પણ સ્ત્રીની પ્રાપ્તિ માટે કે સ્ત્રીની ઇચ્છા સંતોષવા માટે પ્રયત્ન કરે છે; જ્યારે સ્ત્રીથી વિરક્ત જીવોને સંસારમાં પ્રાયઃ કરીને કોઈ રાગનાં સ્થાનો રહેતાં નથી. આથી વિરક્ત જીવોમાં પ્રશમ, સંવેગ આદિરૂપ ગુણો પ્રગટી શકે છે, જે ગુણો આ લોકમાં પણ સુખરૂપ છે. તેથી આ લોકના સુખના નાશનું અને પરલોકના દુઃખનું પ્રબળ કારણ સ્ત્રીવર્ગ છે. આ પ્રકારનું સ્ત્રીસંબંધી ભાવન કરવાનો સાધુનો આચાર છે, જેથી સ્ત્રીસંબંધી રાગ ઉદ્ભવે નહિ અને ઉદ્ભવ્યો હોય તો નાશ પામે. **II૮૮૮II** 

ગાચા ઃ

# परलोगम्मि अ सइ तव्विरागबीजाओ चेव भाविज्जा । सारीरमाणसाणेगदुक्खमोक्खं सुमोक्खं च ॥८८९॥

#### અન્વચાર્થ :

सइ अ=અને સદા तव्विशगबीजाओ चेव=તેના=માતૃગ્રામના, વિરાગના બીજથી જ परलोगम्मि=પરલોકમાં सारीरमाणसाणेगदुक्खमोक्खं सुमोक्खं च=शारीरिક-માનસિક અનેક દુઃખોના મોક્ષરૂપ સુમોક્ષને भाविज्जा= ભાવન કરે.

#### ગાથાર્થ :

અને સદા માતૃગ્રામના વિરાગના બીજથી જ પરલોકમાં શરીરસંબંધી અને મનસંબંધી અનેક પ્રકારનાં દુ:ખોની મુક્તિરૂપ સુમોક્ષને ભાવન કરે.

## રીકા ઃ

परलोके च आगामिजन्मादिरूपे सदा=सर्वकालं तद्विरागबीजादेव=मातृग्रामविरागकारणादेव भावयेत्, किमित्याह-शारीरमानसानेकदुःखमोक्षं=सकलदुःखक्षयरूपमित्यर्थः, किमित्याह-सुमोक्षं च अभाव-रूपादिव्युदासेन निरुपमसुखरूपमिति गाथार्थः ॥८८९॥

- ★ ''आगामिजन्मादिरूपे''मां 'आदि' पटथी आगामी अथन्मनुं ग्रहण डरवानुं छे.
- ★ ''अभावरूपादिव्युदासेन ''मां 'आदि' पटथी सुजना अભाव३पना व्युटासनो परिग्रह डरवानो छे.

#### ટીકાર્થ :

અને આગામી જન્માદિરૂપ પરલોકમાં સદા=સર્વકાળ, તેના વિરાગના બીજથી જ=માતૃગ્રામના વિરાગના કારણથી જ, ભાવન કરે, શું ? એથી કહે છે – શરીરસંબંધી અને મનસંબંધી અનેક દુઃખોના મોક્ષને=સકલ દુઃખોના ક્ષયરૂપને, ભાવન કરે. કયા કારણથી ?=મોક્ષ કયા કારણથી સકલ દુઃખના ક્ષયરૂપ છે ? એથી કહે છે – અને અભાવરૂપાદિના વ્યુદાસ દ્વારા='મોક્ષ આત્માના અભાવરૂપ છે' ઇત્યાદિ કથનના ખંડન દ્વારા, નિરુપમ સુખરૂપ સુમોક્ષ છે=મોક્ષ છે, એ પ્રમાણે ભાવન કરે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

પૂર્વમાં બતાવ્યું એ રીતે સ્ત્રીના સ્વરૂપનું ચિંતવન કરવાથી આત્મા ઉપર સ્ત્રીવિષયક વિરાગના સંસ્કાર પડે છે, અને તે સંસ્કારને કારણે અન્ય ભવમાં શારીરિક-માનસિક દુઃખોનો ક્ષય થાય છે અને અંતે નિરુપમ સુખરૂપ શ્રેષ્ઠ એવા મોક્ષની પ્રાપ્તિ થાય છે.

અહીં કહ્યું કે વિરાગના બીજથી જ શારીરિક-માનસિક અનેક પ્રકારનાં દુઃખોનો નાશ થાય છે. એથી એ ફલિત થાય કે મોક્ષ સર્વ દુઃખોથી રહિત છે અને જીવના નિરુપમ સુખરૂપ પણ છે, એ જણાવવા માટે સુમોક્ષનું ભાવન કરવાનું કહ્યું. આ રીતે ભાવન કરવાથી સ્ત્રીનો વિરાગભાવ પરમ સુખનું કારણ છે એવી બુદ્ધિ સ્થિર થાય છે, અને તેવી બુદ્ધિ સ્થિર થવાથી સાધુ સંયમમાં દઢ યત્ન કરવા દ્વારા મોક્ષની સાધના કરવા માટે સમર્થ બને છે.

## વિશેષાર્થ :

સંયમ ગ્રહણ કર્યા બાદ સાધુ સ્ત્રીવિષયક પૂર્વમાં વર્ણન કર્યું એ પ્રમાણે ભાવન કરે, તો સ્ત્રીવિષયક વિરાગનું બીજ દઢ થાય, જેનાથી જન્માંતરમાં પણ સ્ત્રી પ્રત્યે રાગનો ઉદ્ભવ ન થાય. આમ, સ્ત્રીથી વિરક્ત થયેલ આત્મા ધ્યાનમાં યત્ન કરીને સંસારનો ઉચ્છેદ કરે છે, જેથી શારીરિક અને માનસિક અનેક પ્રકારનાં દુઃખોનો ક્ષય થાય એવો મોક્ષ પ્રાપ્ત થાય છે.

અહીં શંકા ઉદ્ભવે કે જીવ મુક્ત થાય તો સર્વ દુઃખોનો અભાવ થાય, તોપણ મુક્ત અવસ્થામાં સુખ નથી માટે ઈષ્ટ નથી. આથી ટીકામાં ખુલાસો કર્યો કે સુમોક્ષ છે અર્થાત્ અભાવરૂપાદિના વ્યુદાસ દ્વારા નિરુપમ સુખરૂપ મોક્ષ છે. આશય એ છે કે મોક્ષ આત્માના અભાવરૂપ નથી અર્થાત્ બૌદ્ધ માને છે તે રીતે મોક્ષ બુઝાયેલા દીવાની જેમ આત્માના અસ્તિત્વના વિગમનરૂપ નથી, કે નૈયાયિક માને છે તે રીતે મોક્ષ સુખના અભાવરૂપ પણ નથી; પરંતુ મોક્ષ સર્વ ઉપદ્રવોથી રહિત નિરુપમ સુખવાળી આત્માની અવસ્થારૂપ છે. આવા મોક્ષની પ્રાપ્તિમાં સ્ત્રીજન અત્યંત વિઘ્નભૂત છે. આ પ્રકારના ભાવનથી સાધુનું ચિત્ત અત્યંત નિષ્પ્રકંપ બને છે. IICCCII

## અવતરણિકા ઃ

भावनागुणमाह --

## અવતરણિકાર્થ :

ભાવનાના ગુણને કહે છે –

## ભાવાર્થ :

ગાથા ૮૭૮થી ૮૮૯માં જીવલોકની અસ્થિરતાની, વિષયોની દુઃખરૂપતાની અને સ્ત્રીસ્વરૂપની અશુચિમયતાદિની ભાવના બતાવી. તે રીતે ભાવના કરનાર સાધુને ભાવના દારા પ્રાપ્ત થતા લાભને કહે છે –

ગાથા :

# भावेमाणस्स इमं गाढं संवेगसुद्धजोगस्स । खिज्जइ किलिट्टकम्मं चरणविसुद्धी तओ निअमा ॥८९०॥

#### અન્વચાર્થ :

इमं=આને=પૂર્વમાં કહેવાયેલ તત્ત્વને, भावेमाणस्स=ભાવતા એવા, गाढं संवेगसुद्धजोगस्स=ગાઢ સંવેગથી શુદ્ધ યોગવાળાનાં किलिट्ठकम्मं=ક્લિષ્ટ કર્મ खिज्जइ=क्षય પામે છે. तओ=તેનાથી≕ક્લિષ્ટ કર્મનો ક્ષય થવાથી, निअमा=નિયમથી चरणविसुद्धी=ચરણની વિશુદ્ધિ થાય છે.

#### ગાથાર્થ :

પૂર્વમાં કહેલ તત્ત્વને ભાવતા એવા, અત્યંત સંવેગથી શુદ્ધ વ્યાપારવાળા સાધુનાં ક્લિષ્ટ કર્મ ક્ષય પામે છે. ક્લિષ્ટ કર્મનો ક્ષય થવાથી નિયમા ચારિત્રની વિશુદ્ધિ થાય છે.

## રીકા :

भावयत इदम्=अनन्तरोदितं तत्त्वं, गाढं संवेगशुद्धयोगस्य=अत्यन्तं संवेगेन शुद्धव्यापारस्य, किमित्याह-क्षीयते क्लिष्टकर्म=अशुभमित्यर्थः, चरणविशुद्धिस्ततः=क्लिष्टकर्म्मक्षयानन्तरं नियमात्= नियमेनेति गाथार्थः ॥८९०॥

## રીકાર્થ :

આને=પૂર્વમાં કહેવાયેલ તત્ત્વને, ભાવન કરતા એવા, ગાઢ સંવેગથી શુદ્ધ યોગવાળાનાં=અત્યંત સંવેગથી શુદ્ધ વ્યાપારવાળાનાં, શું ? એથી કહે છે – ક્લિષ્ટ કર્મ અર્થાત્ અશુભ કર્મ, ક્ષય પામે છે. તેનાથી=ક્લિષ્ટ કર્મના ક્ષયની અનંતર=અશુભ કર્મોનો ક્ષય થયા પછી તરત, નિયમથી ચરણની વિશુદ્ધિ થાય છે, આ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

પૂર્વે કહેવાયેલ તત્ત્વનું ભાવન કરનાર સાધુને સંસારની અસ્થિરતા, વિષયોની દુઃખરૂપતા અને સ્ત્રીસ્વરૂપની અસારતાનો બોધ થાય છે, અને તે બોધ દ્વારા સાધુમાં અત્યંત સંવેગથી સંયમના યોગોને અનુકૂળ એવો શુદ્ધ વ્યાપાર પ્રગટે છે; જે શુદ્ધ વ્યાપાર દ્વારા સાધુનાં ક્લિષ્ટ કર્મો દૂર થાય છે અર્થાત્ ભાવનાઓથી વાસિત થયેલો જીવ મોક્ષ પ્રત્યે બદ્ધમાનસવાળો બનવાથી મોક્ષને અનુકૂળ એવી ઉચિત ક્રિયાઓ અત્યંત સંવેગપૂર્વક શુદ્ધ કરી શકે છે, જેનાથી મોક્ષમાર્ગનાં પ્રતિબંધક એવાં અશુભ કર્મો નાશ પામે છે અને જીવની પરિશતિરૂપ ચારિત્રની નિયમથી વિશુદ્ધિ થાય છે. II૮૯૦II

## અવતરણિકાઃ

इहैव व्यापकं विधिमाह –

## અવતરણિકાર્થ ઃ

અહીં જ=ભાવનાના વિષયમાં જ, વ્યાપક વિધિને કહે છે –

## ભાવાર્થ :

પૂર્વમાં સામાન્ય રીતે જીવલોકનું અસ્થિરત્વ, વિષયોની અસારતા અને સ્ત્રીવિષયક અશુચિત્વાદિની ભાવનાઓ બતાવી, પરંતુ ભાવનાના વિષયમાં વ્યાપક વિધિ તો એ જ છે કે જેને જે દોષ વિશેષ રીતે સતાવતો હોય, તેને તે દોષને અનુરૂપ ભાવના કરવી જોઈએ; જેથી પોતાને સતાવતો દોષ દૂર થઈ શકે અને યોગમાર્ગમાં સુદઢ પ્રવૃત્તિ થઈ શકે. તદર્થે વ્યાપક વિધિ બતાવે છે –

#### ગાથા :

जो जेणं बाहिज्जइ दोसेणं चेयणाइविसएणं । सो खलु तस्स विवक्खं तव्विसयं चेव भाविज्जा ॥८९१॥

#### અન્વચાર્થ :

चेयणाइविसएणं=ચેતન આદિના વિષયવાળા जेणं दोसेणं=જે દોષ વડે जो=જે बाहिज्जइ=બાધા પામે, सो खलु=ખરેખર તે तस्स=તેના=તે રાગાદિના, विवक्खं=વિપક્ષ એવા तब्विसयं चेव=તદ્વિષયને જ=તે ચેતન આદિના વિષયને જ, भाविज्जा=ભાવન કરે.

### ગાથાર્થ :

ચેતન આદિ વિષચક, જે રાગાદિ દોષ વડે જે સાધુ બાધા પામે, તે સાધુ ખરેખર તે રાગાદિના વિપક્ષ એવા તે ચેતન આદિના વિષચને જ ભાવન કરે.

### ર<del>ા ર</del>ડિ

यो येन बाध्यते दोषेण-रागादिना, किंभूतेन ? चेतनादिविषयेण=स्त्र्याद्यालम्बनेन, स खलु भावकः तस्य रागादेर्विपक्षं=तद्विपक्षीयं तद्विषयं=चेतनादिविषयमेव भावयेत्=चिन्तयेदिति गाथार्थ: ॥८९१॥

★ ''चेतनादिविषयेण''માં 'आदि' પદથી અચેતનનું ગ્રહણ કરવાનું છે.

★ ''स्व्याद्यालम्बनेन''માં 'आदि' પદથી અચેતન એવા અર્થ, ખાદ્યપદાર્થ, દ્રશ્યપદાર્થ, સંગીત આદિનું ગ્રહણ કરવાનું છે, અને ઉપલક્ષણથી ચેતન એવા પુત્ર, શિષ્ય વગેરેનું પણ ગ્રહણ કરવાનું છે.

★ ''रागादेर्विपक्षं''मां 'आदि' शण्टथी द्वेष अने मोढनो परिग्रह છे.

## ટ<del>ીક</del>ાર્થઃ

જે સાધુ રાગાદિરૂપ જે દોષ વડે બાધા પામે છે. કેવા પ્રકારના રાગાદિ દોષ વડે ? તે બતાવે છે – ચેતન આદિના વિષયવાળા≕સ્ત્રી આદિના આલંબનવાળા, રાગાદિ દોષ વડે બાધા પામે છે, એમ અન્વય છે. ખરેખર ભાવક એવા તે≔રાગાદિ દોષોનું પ્રતિપક્ષ ભાવન કરનાર એવા તે સાધુ, તે રાગાદિના વિપક્ષ એવા તે વિષયને=તેનાથી વિપક્ષીય એવા ચેતન આદિ વિષયને જ, ભાવન કરે=ચિંતવન કરે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

પૂર્વમાં સામાન્યથી જીવલોકનું, વિષયોનું અને સ્ત્રીસ્વરૂપનું ભાવન બતાવ્યું; છતાં સાધના કરનાર સાધુ પોતાને સ્ત્રી વગેરેના આલંબનરૂપ જે રાગાદિ દોષો થતા હોય, તે રાગાદિ દોષોના વિષયમાં વિપક્ષનું ભાવન કરે. આથી એ ફલિત થયું કે સામાન્ય રીતે સાધુને સંસારના સ્વરૂપાદિનું ભાવન કરવાનું હોવા છતાં મુખ્યત્વે પોતાને થતી નિમિત્તોની અસરોનું સમ્યગ્ અવલોકન કરીને તે નિમિત્તોની અસરોના પ્રતિપક્ષભાવનમાં યત્ન કરવો જોઈએ, જેથી દોષો નાશ પામવાને કારશે યોગમાર્ગમાં સુદઢ પ્રવૃત્તિ થઈ શકે. **ા૮૯૧**ા

## અવતરણિકા ઃ

एतदेव लेशतो दर्शयति -

## અવતરણિકાર્થ ઃ

આને જ=પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે જીવ જે દોષથી બાધા પામતો હોય તે દોષનું પ્રતિપક્ષ ભાવન કરે, એને

જ, લેશથી=સંક્ષેપથી, દર્શાવે છે –

ગાથા :

अत्थम्मि रागभावे तस्सेव उवज्जणाइसंकेसं । भाविज्ज धम्महेउं अभाव मो तह य तस्सेव ॥८९२॥

### અન્વચાર્થઃ

अत्थम्मि=અર્થમાં=ધનમાં, रागभावे=રાગનો ભાવ થયે છતે तस्सेव=તેના જ=અર્થના જ, उवज्जणा-इसंकेसं=ઉપાર્જનાદિના સંક્લેશને, तह य=અને તે રીતે तस्सेव=તે જ અર્થનો अभाव मो=અભાવ જ धम्महेउं= ધર્મના હેતુને भाविज्ज=ભાવન કરે.

## ગાથાર્થ :

ધનમાં રાગભાવ થયે છતે ધનના જ ઉપાર્જનાદિના સંક્લેશને, અને તે રીતે તે જ અર્થનો અભાવ જ ધર્મનું કારણ છે, એમ ભાવન કરે.

## ટ<del>ીક</del>ા :

अर्थ इत्यर्थविषये रागभावे=रागोत्पादे तस्यैव=अर्थस्य अर्ज्जनादिसङ्क्लेशम्=अर्ज्जनरक्षणक्षयेषु चित्तदौष्ट्यं, धर्म्मार्थः तद्ग्रह इत्याशङ्क्याह-भावयेत् शास्त्रानुसारेण धर्म्महेतुं=धर्म्मनिबन्धनं अभाव मो त्ति अभावमेव तथा च तस्यैव अर्थस्य,

तथा चोक्तमन्यैरपि --

''धर्म्मार्थं यस्य वित्तेहा, तस्यानीहा गरीयसी । प्रक्षालनाद्धि पङ्कस्य, दूरादस्पर्शनं वरम् ॥१॥''

इति गाथार्थः ॥८९२॥

## રીકાર્થ :

અર્થમાં=અર્થના વિષયમાં, રાગનો ભાવ થયે છતે=રાગનો ઉત્પાદ થયે છતે, તેના જ=અર્થના જ, અર્જનાદિના સંકલેશને=અર્જન, રક્ષણ અને ક્ષયમાં થતા ચિત્તના દુષ્ટપણાને, ભાવન કરે. ધર્મના અર્થવાળો તેનો ગ્રહ છે=ધર્મ કરવા માટે અર્થનું ગ્રહણ છે, એ પ્રકારની આશંકા કરીને ગ્રંથકાર કહે છે –

અને તે રીતે=જે રીતે અર્થના અર્જનાદિમાં થતા સંક્લેશનું ભાવન કરે તે રીતે, શાસ્ત્રના અનુસારથી તે જ અર્થનો અભાવ જ ધર્મના હેતુને=ધર્મના કારણને, ભાવન કરે;

અને તે પ્રકારે=અર્થનો અભાવ જ ધર્મનો હેતુ છે તે પ્રકારે, અન્યો વડે પણ કહેવાયું છે – ''જેને ધર્મના અર્થે વિત્તની ઇહા છે=ધનપ્રાપ્તિની ઇચ્છા છે, તેની અનિચ્છા શ્રેષ્ઠ છે; જે કારણથી પંકના પ્રક્ષાલન કરતાં દૂરથી અસ્પર્શન વર છે=શરીરે લાગેલ કાદવનું પ્રક્ષાલન કરવા કરતાં દૂરથી કાદવને નહીં સ્પર્શવું શ્રેષ્ઠ છે.'' એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ ઃ

અર્થવિષ્યક રાગના નાશ માટે ચિંતવન બતાવતાં કહે છે કે અર્થ પ્રાપ્ત કરવા માટે જીવને શ્રમ કરવો પડે છે, અર્થ પ્રાપ્ત થયા પછી તે અર્થના રક્ષણ માટે પણ જીવને શ્રમ કરવો પડે છે, અને તે પ્રાપ્ત થયેલ અર્થ કોઈક નિમિત્તથી નાશ પામે તોપણ જીવને સંતાપ થાય છે; આમ, અર્થના ઉપાર્જન, રક્ષણ અને ક્ષય વખતે જીવના ચિત્તમાં કાલુષ્ય પેદા થાય છે, જે સંક્લેશરૂપ છે. આ રીતે અર્થને ક્લેશના કારણરૂપે ચિંતવવાથી અર્થ પ્રત્યેનો જીવનો રાગ નાશ પામે છે.

અહીં પ્રશ્ન થાય કે નિષ્પત્તિ આદિમાં ક્લેશ હોવાથી ભોગાદિ માટે અર્થ ભલે હેય છે; છતાં ધર્મ માટે આવશ્યક હોવાથી ધન ઉપાદેય છે. એ પ્રશ્નના નિવારણ અર્થે કહે છે કે ખરેખર અર્થનો અભાવ જ ધર્મનું કારણ છે અર્થાત્ જેના ચિત્તમાં ભોગાદિનું આકર્ષણ નથી અને જે જીવ ભોગાદિ માટે અર્થ મેળવવા યત્ન પણ કરતો નથી, તેવા જીવે તો અર્થનો ત્યાગ કરીને પરમ નિઃસ્પૃહ ચિત્ત પેદા કરવા માટે યત્ન કરવો જોઈએ, જેથી શ્રેષ્ઠ કોટિનો ધર્મ પેદા થાય. આ પ્રકારનું ચિંતવન કરવાથી ધર્મના અર્થે પણ ધન મેળવવાની જીવને ઇચ્છા થતી નથી.

અહીં વિશેષ એ છે કે ભોગાદિની સ્પૃહા હોવાથી જે જીવો ભોગાદિ અર્થે ધનપ્રાપ્તિમાં યત્ન કરે છે, તે જીવો ધર્મસ્થાનકમાં પણ ધનવ્યય દ્વારા જ વિશિષ્ટ ભાવો કરી શકે છે. આથી આવા જીવો ક્વચિત્ ધર્મક્ષેત્રમાં ધનવ્યય દ્વારા આત્મહિત સાધવા માટે ધનની ઇચ્છા કરે, તો તે ઇચ્છા આવા પ્રકારની ભૂમિકાવાળા જીવો માટે દોષરૂપ નથી; પરંતુ જે જીવો ભોગાદિથી વિરક્ત હોવા છતાં કેવલ ધર્મના આશયથી જ ધન મેળવવાની ઇચ્છા કરે છે, તેવા જીવો માટે તો ધર્મમાં ધનવ્યય કરવા દ્વારા થતા ધર્મ કરતાં ધનનો ત્યાગ કરીને પરમ નિઃસ્પૃહ ચિત્ત બનાવવું એ જ ઉત્તમ ધર્મ છે.

વળી, આ જ વાતને સામે રાખીને અન્ય દર્શનીઓ પણ કહે છે કે જે વિરક્ત વ્યક્તિને ધર્માર્થે ધનની ઇચ્છા છે, તે વ્યક્તિએ ધર્માર્થે પણ ધનની ઇચ્છા ન જ કરવી, એ શ્રેષ્ઠ છે; જેમ કે કાદવમાં હાથ નાખીને હાથ ધોવાની ક્રિયા કરવા કરતાં કાદવનો સ્પર્શ જ ન કરવો એ શ્રેષ્ઠ છે.

આથી એ ફલિત થયું કે ધનની ઇચ્છા જ ચિત્તને મલિન કરે છે. આથી ધન મેળવવા દ્વારા ચિત્તને મલિન કરીને તે ધનનો સદ્વ્યય કરવા દ્વારા મલિન થયેલ ચિત્તને સ્વચ્છ કરવું, તે કાદવમાં હાથ નાખીને હાથ ધોવા જેવી પ્રવૃત્તિ છે. તેથી પ્રથમ ધનની સ્પૃહાવાળું ચિત્ત કરીને, ત્યારપછી ધર્મમાં ધનના સદ્વ્યય દ્વારા ચિત્તનું શોધન કરવા કરતાં સર્વત્ર નિઃસ્પૃહ ચિત્ત પેદા કરવું એ જ શ્રેયકારી છે.

અહીં શંકા થાય કે જેમણે સંસારનો ત્યાગ કર્યો નથી એવા ગૃહસ્થોને અર્થનો રાગ સંભવે, પરંતુ જેમણે સંસારનો ત્યાગ કર્યો છે એવા સાધુઓને અર્થનો રાગ કઈ રીતે સંભવે ? અને જો સાધુઓને અર્થનો રાગ ન સંભવે, તો આ ભાવનાદ્વારમાં અર્થના રાગ વિષયક ભાવના કેમ બતાવી ?

તેનો આશય એ છે કે જેમ ગૃહસ્થોને ભોગાદિની પ્રાપ્તિનું સાધન ધન હોવાથી ધન પ્રત્યે રાગ થાય છે, તેમ સાધુઓને પણ અનુકૂળતાનો રાગ હોય તો અનુકૂળતાના સાધનભૂત એવા ભક્તવર્ગ વગેરે પ્રત્યે રાગ થાય અને અનુકૂળતાના રાગવાળા સાધુઓ અનેક ક્લેશો દ્વારા ભક્તવર્ગાદિની પ્રાપ્તિ કરે, પોતાના ભક્તવર્ગાદિ અન્ય કોઈના ન થઈ જાય તે માટે ભક્તવર્ગાદિના રક્ષણમાં યત્ન પણ કરે, અને પોતાના ભક્તવર્ગાદિ અન્ય કોઈ સાધુના થઈ જાય તો સંક્લેશ પણ કરે. આ રીતે પરમાર્થથી વિચારીએ તો અનુકૂળતાના રાગી સાધુઓ માટે ભક્તવર્ગાદિ ધનસ્થાનીય છે. માટે સંસારી જીવો જેમ અર્થ માટે ક્લેશ કરીને આત્મહિત સાધી શકતા નથી, તેમ આવા સાધુઓ પણ ભક્તવર્ગાદિ માટે ક્લેશ કરીને આત્મહિત સાધી શકતા નથી. આથી પ્રસ્તુત ગાથામાં બતાવેલ અર્થવિષયક ભાવના સાધુએ ભાવવી જોઈએ, જેથી ધનસ્થાનીય ભક્તવર્ગાદિ ઉપર રાગ થાય નહીં અને પોતાનું નિઃસ્પુહ ચિત્ત સ્થિર થાય. II૮૯૨II

## અવતરશ<del>િક</del>ા ઃ

પૂર્વમાં ચેતન એવા સ્ત્રી આદિ વિષયક અને અચેતન એવા અર્થવિષયક થતા રાગનું પ્રતિપક્ષભાવન બતાવ્યું. હવે ચેતનવિષયક અને અચેતનવિષયક થતા દ્વેષનું અને મોહનું પ્રતિપક્ષભાવન બતાવે છે –

ગાશાઃ

# दोसम्मि अ सइ मित्तिं माइत्ताई अ सव्वजीवाणं । मोहम्मि जहाथूरं वत्थुसहावं सुपणिहाणं ॥८९३॥

## અન્વચાર્થઃ

अ=અને (ચેતનના વિષયમાં) दोसम्मि सइ=દ્વેષ થયે છતે मित्ति=મૈત્રીને सव्वजीवाणं अ=અને સર્વ જીવોના माइत्ताई=માતૃત્વાદિને (ભાવન કરે.) मोहम्मि=મોહ થયે છતે जहाथूरं=યથાસ્થૂર=પ્રતીતિ અનુસારે, वत्थुसहावं=વસ્तुना स्वભાવને सुपणिहाणं=સુપ્રણિધાન (ભાવન કરે.)

## ગાથાર્થ :

અને ચેતનના વિષયમાં દ્વેષ થયે છતે મૈત્રીને અને સર્વ છવોના માતૃત્વાદિને ભાવન કરે, મોહ થયે છતે પ્રતીતિ અનુસારે વસ્તુના સ્વભાવને સુપ્રણિધાન ભાવન કરે.

## રીકા :

द्वेषे च सति चेतनविषये मैत्रीं भावयेत्, तथा मातृत्वादि च सर्वजीवानाम् 'उषितश्च गर्भवसताव-नेकशस्त्वमिह सर्वसत्त्वानां 'इत्यादिना प्रकारेण, एतच्चाजीवद्वेषोपलक्षणं, तत्रापि लोष्ठादौ स्खलनादिभावे कर्म्मविपाकं भावयेत्, तथा मोहे च सति यथास्थूरं=प्रतीत्यनुसारेण वस्तुस्वभावं=चेतनाचेतनधर्म्म सुप्रणिधानं=चित्तदार्ढ्येन भावयेदिति गाथार्थः ॥८९३॥

## ડીકાર્થ :

અને ચેતનના વિષયમાં દેષ થયે છતે મૈત્રીને ભાવન કરે; અને તે પ્રકારે=જે પ્રકારે મૈત્રીને ભાવન કરે તે પ્રકારે, ''અહીં=આ સંસારમાં, સર્વ સત્ત્વોની=જીવોની, ગર્ભરૂપી વસતિમાં અનેક વાર તું વસેલો છે,'' ઇત્યાદિ પ્રકારથી સર્વ જીવોનાં માતૃત્વાદિને ભાવન કરે; અને આ=ચેતનવિષયક દેષનું પ્રતિપક્ષભાવન, અજીવના દેષનું=અજીવવિષયક દેષના પ્રતિપક્ષભાવનનું, ઉપલક્ષણ છે.

હવે તે અજીવવિષયક દ્વેષનું પ્રતિપક્ષભાવન જ બતાવે છે –

ત્યાં પણ=અજીવવિષયક દ્વેષમાં પણ, લોષ્ઠાદિમાં=ઢેફા વગેરેમાં, સ્ખલના આદિનો ભાવ હોતે છતે કર્મવિપાકને ભાવન કરે; અને તે રીતે=જે રીતે દ્વેષ થયે છતે ભાવન કર્યું તે રીતે, મોહ થયે છતે યથાસ્થૂર= પ્રતીતિના અનુસારથી, વસ્તુના સ્વભાવને=ચેતન અને અચેતનના ધર્મને, સુપ્રણિધાન=ચિત્તની દઢતાથી, ભાવન કરે, એ પ્રમાણે ગા<mark>થાર્થ</mark> છે.

### ભાવાર્થ :

સંસારી જીવોને સર્વ ભાવો રાગ, દ્વેષ કે મોહથી જ થતા હોવાથી જીવ સંસારમાં પરિભ્રમણ કરે છે. આથી સ્ત્રીવિષયક, અર્થવિષયક કે ઉપલક્ષણથી પુત્રાદિવિષયક થતા રાગનું સાધુએ પ્રતિપક્ષભાવન કરવું જોઈએ, આ પ્રમાણે પૂર્વમાં બતાવ્યું. હવે ચેતનાદિવિષયક દ્વેષનું પ્રતિપક્ષભાવન બતાવે છે –

જેના ઉપર દ્વેષ થયો હોય તે વ્યક્તિની પ્રકૃતિ આદિ વિચારવાથી દ્વેષ વધે છે. આથી દ્વેષ થાય ત્યારે વિચારવું જોઈએ કે "જગતના જીવો પ્રત્યે વર્તતો મૈત્રીભાવ જ એકાંતે કલ્યાણનું કારણ છે, અને તે મૈત્રીભાવ હિતકરણની બુદ્ધિરૂપ હોવાથી હું એવું કરું કે સામેની વ્યક્તિનું હિત થાય." મૈત્રીભાવના હંમેશાં પરના દિતને અનુકૂળ ઉચિત ચિંતનરૂપ હોય છે, તેથી મૈત્રીભાવનાનું ભાવન કરવાથી ચેતનવિષયક થયેલ દ્વેષ શમી જાય છે. વળી, દ્વેષને વિશેષ શમાવવા વિચારે કે "જગતના તમામ જીવો સાથે મારા માતૃત્વ, પિતૃત્વ, ભ્રાતૃત્વાદિ સંબંધો અનેક વખત થયા છે, માટે પરમાર્થથી સર્વ જીવો મારા માતા, પિતા, ભાઈ વગેરે હોવાથી તેઓ મારા શત્રુ નથી."

આ રીતે ચેતનવિષયક દ્વેષ શમાવવા બતાવેલ ભાવના અચેતનવિષયક થયેલ દ્વેષનું ઉપલક્ષણ છે. માટે ક્યારેક ઢેફાં વગેરે સાથે અથડાવાથી અજીવ પ્રત્યે પણ દ્વેષ થયો હોય તો તે દ્વેષના નિવર્તન માટે ભાવન કરવું જોઈએ કે "આ મારા કર્મનો વિપાક છે," પરંતુ અજીવથી થયેલ સ્ખલનાને યાદ કરીનેં અજીવ એવાં ઢેફાં વગેરે પ્રત્યે દ્વેષ કરવો જોઈએ નહિ.

વળી, ક્વચિત્ "શરીરથી આત્મા જુદો હશે કે નહિ ?, મેં કરેલા ધર્મનું ફળ મને મળશે કે નહિ ?" આવા પ્રકારનો મોહ ઉત્પન્ન થાય, ત્યારે પ્રતીતિ અનુસારે વસ્તુના સ્વભાવનું સુપ્રણિધાનપૂર્વક ભાવન કરવું જોઈએ.

આશય એ છે કે આત્મા શરીરથી પૃથગ્ નથી, એવો મોહનો પરિણામ થાય તો, પરલોકના હિતાર્થે ધર્મ કરવાના ઉત્સાહવાળા જીવમાં શિથિલતા આવે. માટે મોહના આવા પરિણામવાળા જીવે વિચારવું જોઈએ કે "શરીરરૂપ જ આત્મા હોય તો મૃતદેહમાં પણ આત્માની પ્રતીૃતિ થવી જોઈએ; અને મને જ્ઞાનની, વીર્યની, સુખની જુદી જુદી પ્રતીતિ થાય છે. માટે જ્ઞાન-સુખાદિના આધારરૂપે શરીરથી જુદો 'હું છું'." આ રીતે પ્રતીતિ અનુસારે ચિંતન કરવાથી પરલોકમાં જનારો શરીરથી ભિન્ન આત્મા છે, વળી જ્ઞાન એ ચેતનનો ધર્મ છે અને જડતા એ અચેતનનો ધર્મ છે, એવી મતિ સ્થિર થાય છે.

વળી, ક્યારેક પોતે કરેલ ધર્મના ફળવિષયક સંશય થાય તો ચિંતવવું જોઈએ કે કારણથી જ કાર્ય ઉત્પન્ન થતું હોવાથી, શુભ ભાવ વડે કરાયેલા ધર્મની ક્રિયાઓથી શુભ કર્મ બંધાય છે અને અશુભ ભાવ વડે કરાયેલ સંસારની ક્રિયાઓથી અશુભ કર્મ બંધાય છે; કેમ કે શુભ કર્મનું ફળ શુભ અને અશુભ કર્મનું ફળ અશુભ હોય છે.

આ પ્રમા<mark>ણે ચિત્તની દઢતાપૂર્વક ચિંતવન કરવાથી તત્ત્વના વિષયમાં મોહ નાશ પામે છે અને આત્મહિત</mark> સાધવાની પ્રવૃત્તિ સુદઢ બને છે. II૮૯૩II અવતરણિકાઃ

उक्ताधिकाराभिधाने प्रयोजनमाह --

#### અવતરણિકાર્થ :

ગાથા ૮૭૬થી ભાવનાદારનું વર્ણન શરૂ કર્યું, તેમાં પ્રશ્ન થાય કે રાગાદિની પ્રતિપક્ષ ભાવનાઓનું પ્રયોજન શું છે ? કે જેથી વ્રતપાલનના ૧૧ ઉપાયો અંતર્ગત ભાવનાનો અધિકાર કહેવાયો છે ? એ શંકાના નિવારણ અર્થે=:ઉક્ત અધિકારના અભિધાનમાં=ગાથા ૮૭૬થી અત્યાર સુધી કહેવાયેલા ભાવનાદારરૂપ અધિકારના કથનમાં, પ્રયોજનને કહે છે –

ગાથા ઃ

# एत्थ उ वयाहिगारा पायं तेसि पडिवक्ख मो विसया । थाणं च इत्थिआओ तेसि ति विसेस उवएसो ॥८९४॥

#### અન્વચાર્થ :

एत्थ उ=વળી અહીં=પ્રકૃતમાં, वयाहिगारा=વ્રતનો અધિકાર હોવાથી पायं=પ્રાયઃ तेसि=તેઓના=વ્રતોના, पडिवक्ख=પ્રતિપક્ષ विसया=વિષયો છે, तेसिं च=અને તેઓમાં=વિષયોમાં, इत्थिआओ=સ્ત્રીઓ थाणं=(પ્રધાન) સ્થાન છે. ति=એથી (સ્ત્રીવિષયક) विसेस=વિશેષથી उवएसो=ઉપદેશ છે.

```
★ 'मो' પાદપૂર્તિ અર્થે છે.
```

#### ગાચાર્થ :

વળી પ્રકૃતમાં વ્રતનો અધિકાર હોવાથી, અને પ્રાયઃ કરીને વ્રતોના પ્રતિપક્ષ વિષયો છે, અને વિષયોમાં સ્ત્રીઓ પ્રધાન સ્થાન છે, એથી સ્ત્રીવિષયક વિશેષથી ઉપદેશ છે.

#### ટીકા ઃ

अत्र तु=प्रकृते व्रताधिकासत् कारणात् प्रायस्तेषां=व्रतानां प्रतिपक्षः=प्रत्यनीका विषया एव शब्दादयः, स्थानं च प्रधानं स्त्रियस्तेषां=विषयाणामिति=अनेन हेतुना विशेषतो=विशेषेण उपदेशः स्त्रीविषय इति गाथार्थः ॥८९४॥

## ટીકાર્થ :

વળી અહીં=પ્રકૃતમાં, વ્રતનો અધિકાર હોવાને કારણે પ્રાયઃ તેઓના=વ્રતોના, પ્રતિપક્ષ=પ્રત્યનીક=શત્રુ, શબ્દાદિ વિષયો જ છે, અને તેઓમાં=વિષયોમાં, સ્ત્રીઓ પ્રધાન સ્થાન છે, એથી=આ હેતુ વડે=વ્રતોના શત્રુ વિષયો છે અને તે વિષયોમાં સ્ત્રીઓનું પ્રધાન સ્થાન છે એ હેતુ વડે, સ્ત્રીના વિષયમાં વિશેષથી ઉપદેશ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

સંયમ ગ્રહણ કર્યા પછી વિચારક સાધુને પ્રશ્ન થાય કે સંયમની વૃદ્ધિ માટે સંયમવૃદ્ધિના ઉપાયનું ચિંતવન કરવું જોઈએ, પરંતુ તેના બદલે સ્ત્રીવિષયક રાગાદિના નિવારણના ઉપાયનું ચિંતવન કરવાનું શું પ્રયોજન ? તેથી ગ્રંથકાર કહે છે કે વ્રતનો અધિકાર ચાલતો હોવાથી પરમાર્થથી વ્રતોના પરિણામની વૃદ્ધિ થાય તેવું જ ચિંતવન આવશ્યક છે; અને વ્રતોના શત્રુ વિષયો છે, માટે શબ્દાદિ વિષયો ગમે ત્યારે જીવમાં આકર્ષણ પેદા કરાવીને જીવનો વ્રતોમાંથી પાત કરે છે. આથી વ્રતોની વૃદ્ધિના અર્થી જીવે જેમ વ્રતપાલનના ઉપાયોમાં યત્ન કરવો આવશ્યક છે, તેમ વ્રતનાશના કારણોથી આત્માનું રક્ષણ કરવું પણ આવશ્યક છે; અને પ્રાયઃ કરીને શબ્દાદિ વિષયો જ યોગીનાં પણ વ્રતોનો નાશ કરીને દુરંત સંસારનું કારણ બને છે, આથી વ્રતપાલનાના અર્થીએ રાગાદિનું પ્રતિપક્ષભાવન કરવું આવશ્યક છે.

વળી, શબ્દાદિ વિષયોમાં સ્ત્રીનું પ્રધાન સ્થાન છે; કેમ કે સંસારથી વિરક્ત પણ જીવને સ્ત્રીરાગ ઉદ્ભવ પામે તો વ્રતનાશની સંભાવના રહે છે. તેથી સંયમ ગ્રહણ કર્યા પછી વ્રતવૃદ્ધિના અને વ્રતરક્ષણના અર્થી જીવે વિષયોથી વિમુખભાવ પેદા કરવા માટે રાગાદિનું પ્રતિપક્ષભાવન કરવું આવશ્યક છે, અને તેમાં પણ સ્ત્રીવિષયક રાગનું પ્રતિપક્ષભાવન કરવું વિશેષથી આવશ્યક હોવાથી પ્રસ્તુત ભાવનાદ્વારમાં સ્ત્રીના વિષયમાં વિશેષથી ઉપદેશ છે. II૮૯૪II

## અવતરણિકા ઃ

प्रतिपक्षभावनागुणमाह -

## અવતરણિકાર્થ ઃ

પ્રતિપક્ષ ભાવનાના ગુણને કહે છે, અર્થાત્ પ્રસ્તુત ભાવનાદ્વારનું નિગમન કરતાં ગ્રંથકાર રાગ, દ્વેષ અને મોહની પ્રતિપક્ષભાવના કરવાથી પ્રાપ્ત થતા લાભને બતાવે છે –

)।थ। :

# जह चेव असुहपरिणामओ य दढं बंधओ हवइ जीवो । तह चेव विवक्खंमी खवओ कम्माण विन्नेओ ॥८९५॥ दारं॥

## અન્વચાર્થ :

जह चेव=જે રીતે જ असुहपरिणामओ=અશુભ પરિણામથી जीवो=જીવ (કર્મોનો) दढं=દઢ बंधओ=બંધક हवइ=થાય છે, तह चेव=તે રીતે જ विवक्खंमी=વિપક્ષ થયે છતે=શુભ પરિણામ થયે છતે, (જીવ) कम्माण= કર્મોનો खवओ=ક્ષપક विन्नेओ=જાણવો.

★ 'ਧ' ਪਾદਪ੍ਰਣਾ ਸਾਟੇ છੇ.

## ગાથાર્થ :

જે રીતે જ અશુભ પરિણામથી જીવ કર્મોનો દટ બંધક થાય છે, તે રીતે જ શુભ પરિણામ થયે છતે જીવ કર્મોનો ક્ષપક જાણવો. ર<del>ીકા</del> :

यथैव तावदशुभपरिणामतः सकाशात् तत्स्वाभाव्येन दृढम्=अत्यर्थं बन्धको भवति जीवः कर्म्मणामिति योगः, तथैव=तेनैव प्रकारेण विपक्षे=शुभपरिणामे सति क्षपकः कर्म्मणां विज्ञेयः, तत्स्वाभाव्यादेवेति गाथार्थः ॥८९५॥ (द्वारं)॥

## રીકાર્થ ઃ

જે રીતે જ તેના સ્વભાવપણાને કારણે=અશુભ પરિણામનો અશુભ કર્મબંધ કરાવવાનો સ્વભાવ હોવાને કારણે, અશુભ પરિણામથી જીવ કર્મોનો દઢ≕અત્યર્થ=અત્યંત, બંધક થાય છે; તે રીતે જ=તે જ પ્રકારે, વિપક્ષ≕શુભ પરિણામ, થયે છતે જીવ કર્મોનો ક્ષપક જાણવો; કેમ કે તત્સ્વભાવપણું જ છે=શુભપરિણામનું કર્મક્ષય કરાવવાનું સ્વભાવપણું જ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

અશુભ પરિણામનો સ્વભાવ જ છે કે જીવને અશુભ કર્મનો અત્યંત બંધ કરાવવો, અને શુભ પરિણામનો સ્વભાવ જ છે કે જીવને અશુભ કર્મનો ક્ષય કરાવવો. તેથી જો સાધુ શુભ પરિણામની વૃદ્ધિ માટે રાગાદિનું પ્રતિપક્ષભાવન કરે, તો તેના કર્મનો ક્ષય થાય છે, જેથી સંયમના યોગોની વૃદ્ધિ થાય છે.

અહીં વિશેષ એ છે કે આ પરિણામથી કર્મનો બંધ થાય અને આ પરિણામથી કર્મનો ક્ષય થાય, એ પ્રકારનો નિયમ અતીન્દ્રિય પદાર્થોને જોનારા સર્વજ્ઞે બતાવેલ છે, અને તેઓએ કહ્યું છે કે બાહ્ય વિષયોથી થતા અશુભ ભાવો જીવને અત્યંત કર્મબંધની પ્રાપ્તિ કરાવે છે. આથી વિષયો દારા થતા અશુભ ભાવોના નાશ માટે સાધુએ સર્વજ્ઞવચનાનુસાર પ્રતિપક્ષભાવના કરવી જોઈએ, અને તે પ્રતિપક્ષભાવનાથી થતા પરિણામને ભગવાને શુભ પરિણામ કહેલ છે, જે પરિણામ પૂર્વમાં બંધાયેલ કર્મોનો નાશ કરે છે. આથી પ્રતિપક્ષભાવનાથી જીવને કર્મની નિર્જરારૂપ ફળની પ્રાપ્તિ થાય છે.

'અશુભ પરિષ્નામથી જીવ કર્મનો બંધક થાય છે.' એ કથનનું તાત્પર્ય એ છે કે જ્યાં સુધી જીવ મન-વચન-કાયાના યોગોવાળો છે, ત્યાં સુધી જીવને કર્મબંધ થાય છે; છતાં અશુભ પરિષ્નામ રહિત તે તે યોગોની પ્રવૃત્તિ જીવને દઢ કર્મ બંધાવતી નથી. તેથી અશુભ પરિષ્નામ વગર બંધાયેલ કર્મનો નાશ પણ જીવ સહેલાઈથી કરી શકે છે; પરંતુ અશુભ પરિષ્નામપૂર્વક બંધાયેલ કર્મ દઢ હોવાથી તેનો નાશ કરવો દુષ્કર હોય છે, અને તે દઢ કર્મ દુર્ગતિઓની પરંપરા દ્વારા જીવને મહાઅનર્થનું કારણ બને છે; અને પ્રતિપક્ષભાવનથી થતા શુભપરિષ્નામને કારણે અશુભ પરિષ્નામ થતા નથી, તેથી દઢ કર્મ બંધાતું નથી, અને પૂર્વે બંધાયેલ કર્મોનો નાશ થાય છે. માટે સાધુએ રાગાદિનું પ્રતિપક્ષભાવન કરવું જોઈએ. IIટલ્પII

## અવતરણિકા ઃ

## व्याख्यातं भावनाद्वारम्, अधुना विहारद्वारव्याचिख्यासयाऽऽह -

## અવતરણિકાર્થ :

ગાથા ૬૭૮માં વ્રતપાલનના ૧૧ ઉપાયો દર્શાવ્યા હતા, તેમાંથી નવમા ઉપાયરૂપ ભાવનાદારનું ગાથા ૮૭૬થી માંડીને ૮૯૫માં વ્યાખ્યાન કરાયું. હવે વ્રતપાલનના દશમા ઉપાયરૂપ વિહારદારનું વ્યાખ્યાન કરવાની ઇચ્છાથી ગાથા ૮૯૬થી ૯૦૨ સુધી ગ્રંથકાર કહે છે – ગાથા :

# अप्पडिबद्धो अ सया गुरूवएसेण सव्वभावेसु । मासाइविहारेणं विहरिज्ज जहोचिअं नियमा ॥८९६॥

#### અન્વચાર્થ :

गुरूवएसेण अ=અને ગુરુના ઉપદેશથી सव्वभावेसु=સર્વ ભાવોમાં सया=સદા अप्पडिबद्धो=અપ્રતિબદ્ધ (સાધુ) मासाइविहारेणं=માસાદિના વિહાર વડે नियमा=નિયમથી जहोचिअं=યથોચિત विहरिज्ज=વિહરે.

★ 'અ' ભાવનાદ્વાર સાથે વિહારદ્વારનો સમુચ્ચય કરવા માટે છે.

ગાથાર્થ :

અને ગુરુના ઉપદેશથી સર્વ ભાવોમાં સદા અપ્રતિબદ્ધ સાધુ માસાદિના વિહાર વડે નિચમથી થથોચિત વિહરે.

રીકા :

अप्रतिबद्धश्च सदा अभिष्वङ्गरहित इत्यर्थः गुरूपदेशेन हेतुभूतेन, क्वेत्याह-सर्वभावेषु-चेतना-चेतनेष्वप्रतिबद्धः, किमित्याह-मासादिविहारेण समयप्रसिद्धेन विहरेत्, यथोचितं=संहननाद्यौचित्येन नियमात्=नियोगेन विहरेदिति गाथार्थः ॥८९६॥

★ ''मासादिविहारेण''માં 'आदि' પદથી નવકલ્પી વિહારને છોડીને અપવાદથી કરાતા ન્યૂનમાસ કે અધિકમાસના વિહારનું ગ્રહણ કરવાનું છે.

★ ''संहननादि''માં 'आदि' શબ્દથી ક્ષીણ થચેલા જંઘાબળ અને નહીં ક્ષીણ થચેલા જંઘાબળનું ગ્રહણ છે.

## રીકાર્થ ઃ

અને હેતુભૂત=અપ્રતિબદ્ધભાવના હેતુભૂત, એવા ગુરુના ઉપદેશથી ચેતન અને અચેતનરૂપ સર્વ ભાવોમાં સદા અપ્રતિબદ્ધ=અભિષ્વંગથી રહિત, એવા સાધુ, સમયમાં પ્રસિદ્ધ એવા માસાદિના વિહાર દારા વિચરે. કઈ રીતે વિચરે ? તે બતાવે છે – નિયમથી=નિયોગથી, યથોચિત=સંહનનાદિના ઔચિત્ય વડે, વિચરે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

પ્રવ્રજ્યા ગ્રહણ કર્યા પછી સાધુએ સદા ગુરુનો ઉપદેશ સાંભળવાનો છે, અને ગુરુનો ઉપદેશ હંમેશાં ચિત્તને નિરભિષ્વંગ બનાવનાર હોય છે, તેથી સાધુ ગુરુના ઉપદેશના અવલંબનથી સદા માટે ચેતન કે અચેતન વિષયક સર્વ ભાવોમાં અભિષ્વંગ વગરના પરિણામવાળા હોય છે. આથી આવા સાધુ શાસ્ત્રમાં કહેલા માસાદિકલ્પ દ્વારા વિચરે છે અર્થાત્ આઠ મહિના જુદા જુદા સ્થાને એકેક માસ સ્થિર રહેવારૂપ આઠ કલ્પ અને ચોમાસાના ચાર મહિના એક સ્થાને સ્થિરવાસ કરવારૂપ એક કલ્પ; એમ સર્વ મળીને નવકલ્પી વિહાર

## અવતરશિકા ઃ

पराभिप्रायमाशङ्क्य परिहरति -

### અવતરણિકાર્થ :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે માસાદિ વિહાર વડે સાધુ વિચરે; ત્યાં માસવિહાર એમ ન કહેતાં 'માસાદિવિહાર' કેમ કહ્યું ? એ પ્રકારના પરના અભિપ્રાયની આશંકા કરીને તે આશંકાનો ગ્રંથકાર પ્રસ્તુત ગાથામાં પરિહાર કરે છે –

#### ગાથા :

# मोत्तूण मासकप्पं अन्नो सुत्तम्मि नत्थि उ विहारो । ता कहमाइग्गहणं ? कज्जे ऊणाइभावाओ ॥८९७॥

#### અન્વચાર્થઃ

सुत्तम्मि=સૂત્રમાં मासकप्पं=માસકલ્પને मोत्तूण=મૂકીને अन्नो=અન્ય विहारो=વિહાર नत्थि उ=નથી જ, ता=તે કારણથી (માસાદિમાં) आइग्गहणं=આદિનું ગ્રહણ कहं ?=કેમ છે ? (તેનો ઉત્તર આપે છે–) कज्जे= કાર્ય હોતે છતે ऊणाइभावाओ=ન્યૂનાદિનો ભાવ હોવાને કારણે (માસાદિ શબ્દમાં आदि નું ગ્રહણ છે.)

#### ગાથાર્થ :

શાસ્ત્રમાં માસકલ્પ સિવાચ અન્ય વિઢાર નથી જ, તે કારણથી પૂર્વગાથામાં બતાવેલ માસાદિમાં आदि પદનું ગ્રઢણ કચા કારણથી છે ? તેનો ઉત્તર આપે છે કે કાર્ય હોતે છતે ન્યૂનાદિનો ભાવ હોવાને કારણે માસાદિ શબ્દમાં આदિ પદનું ગ્રઢણ છે.

#### કા ક

मुक्त्वा मासकल्पं=मासविहारं अन्यः सूत्रे=सिद्धान्ते नास्त्येव विहारः, तथाऽश्रवणात्, तत् कथं= कस्मादादिग्रहणमनन्तरगाथायाम् ? एतदाशङ्क्याह-कार्ये तथाविधे सति न्यूनादिभावात्=न्यूनाधिक-भावात् कारणात् तदादिग्रहणमिति गाथार्थः ॥८९७॥

## ડીસાર્ચ :

સૂત્રમાં≕સિદ્ધાંતમાં, માસકલ્પને≕માસવિહારને, મૂકીને અન્ય વિહાર નથી જ; કેમ કે તે પ્રકારનું અશ્રવણ છે અર્થાત્ માસવિહાર સિવાય અન્ય વિહાર પણ છે તે પ્રકારે શાસ્ત્રમાં સંભળાતું નથી. તો પૂર્વની ગાથામાં આદ્વિનું ગ્રહણ કયા કારણથી છે ? એની આશંકા કરીને કહે છે – તે પ્રકારનું=સંયમવૃદ્ધિ થાય તે પ્રકારનું, કાર્ય હોતે છતે ન્યૂનાદિના ભાવથી≔ન્યૂન અને અધિકના ભાવરૂપ કારણથી, તેમાં≕માસાદિમાં, આવિનું ગ્રહણ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થઃ

શાસ્ત્રમાં માસકલ્પ પ્રસિદ્ધ છે, માસકલ્પ સિવાય અન્ય કોઈ વિહાર શાસ્ત્રમાં સંભળાતો નથી. આથી પૂર્વગાથામાં માસવિહારથી વિચરવું જોઈએ એમ ન કહેતાં માસાદિ વિહારથી વિચરવું જોઈએ એમ કેમ કહ્યું ? એ પ્રકારની પરની શંકાને સામે રાખીને ગ્રંથકાર કહે છે-

સંયમની વૃદ્ધિ થાય તેવું કોઈ કાર્ય હોય તો સાધુ ન્યૂન કે અધિક વિહાર કરે, એ જણાવવા માટે માસાદિમાં આવિ શબ્દનું ગ્રહણ છે. તેથી એ ફલિત થયું કે તેવા કોઈક કારણે સાધુ માસવિહારથી ન્યૂન કે અધિક વિહાર પણ કરે અર્થાત્ એક મહિનો પૂરો થાય તે પહેલાં એ સ્થાનથી અન્ય સ્થાને વિહાર કરે, અને તેવા કોઈ કારણે એક મહિનાથી અધિક સમય પણ એક સ્થાને રહે, અને પછી અન્ય સ્થાને વિહાર કરે. આમ કહીને ગ્રંથકાર ભગવાને દર્શાવેલ સ્યાદ્વાદનું જ્ઞાન કરાવે છે.

આશય એ છે કે જૈનશાસનમાં બાહ્ય આચરણા એકાંતે એક જ પ્રકારે કરવાની વિષિ નથી, પરંતુ જે રીતે ભાવની વૃદ્ધિ થાય તે રીતે બાહ્ય આચરણા કરવાની વિષિ છે. આથી સામાન્ય રીતે સાધુને નવકલ્પી વિહાર કરવાની વિષિ હોવા છતાં વિશેષ લાભ દેખાય તો સાધુ એક સ્થાનમાં મહિનાથી ન્યૂન પણ રહે કે મહિનાથી અષિક પણ રહે અને સંયમવૃદ્ધિમાં યત્ન કરે, એ જણાવવા અર્થે 'માસવિહાર' ન કહેતાં 'માસાદિવિહાર'થી સાધુએ વિચરવું જોઈએ, એમ કહેલ છે. II૮૯૭II

## અવતરશ<del>િકા</del> ઃ

સાધુએ સંઘયણાદિના ઔચિત્યથી માસાદિવિહાર કરવો જોઈએ, એમ કહેવા દારા વ્રતપાલનના ઉપાયરૂપ ૧૧ દારોમાં દશમું વિહાર નામનું સ્વતંત્ર દાર બતાવ્યું. ત્યાં શંકા થાય કે વ્રતોમાં ઉપસ્થાપિત સાધુ ગુરુ સાથે જ વિચરતા હોવાથી ગુરુના વિહારથી જ તે ઉપસ્થાપિત સાધુને માસાદિવિહારની પ્રાપ્તિ થઈ જાય છે. આથી સંયમવૃદ્ધિ અર્થે માસાદિવિહારમાં સાધુએ યત્ન કરવો જોઈએ, એમ કહેવાનું શું પ્રયોજન છે ? એ પ્રકારની શંકા કરીને ગ્રંથકાર કહે છે –

ગાથા ઃ

# एअं पि गुरुविहाराओ विहारो सिद्ध एव एअस्स । भेएण कीस भणिओ? मोहजयट्ठा धुवो जेणं ॥८९८॥

#### અન્વચાર્થ :

एअं पि=આ રીતે પણ=પૂર્વમાં કહ્યું કે સાધુએ માસાદિ વિહાર કરવો જોઈએ એ રીતે પણ, गुरुविहाराओ= ગુરુના વિહારથી एअस्स=આનો=ઉપસ્થાપિત સાધુનો, विहारो=વિહાર सिद्ध एव=સિદ્ધ જ છે, (તો) भेएण=ભેદ વડે=વિહારદ્વાર ગુરુકુલવાસદ્વારથી પૃથગ્રુપે, कीस=કયા કારણથી भणिओ ?=કહેવાયો ? (તેના સમાધાનરૂપે કહે છે–) जेणं=જે કારણથી मोहजयट्ठा=મોહના જય અર્થે धुवो=ધ્રુવ છે=ઉપસ્થાપિત સાધુનો વિહાર નક્કી છે

### ગાથાર્થ ઃ

પૂર્વમાં કહ્યું એ રીતે પણ, ગુરુના વિહારથી ઉપસ્થાપિત સાધુનો વિહાર સિદ્ધ જ છે, તો વિહારદ્વાર ગુરુકુલવાસદ્વારથી પૃથગ્ રૂપે કથા કારણથી કહેવાથો ? તેના સમાધાનરૂપે કહે છે – જે કારણથી મોઢના જય માટે ઉપસ્થાપિત સાધુનો વિહાર નક્કી છે.

## રીકા :

नन्वेवमपि गुरुविहारात् सकाशाद्विहारः सिद्ध एव एतस्य=उपस्थापितसाधोः, भेदेन किमिति भणितो विहारः ? इत्याशङ्क्याह-मोहजयार्थं=चारिइविघ्नजयाय धुवो येन कारणेन तस्य विहार इति गाथार्थः ॥८९८॥

## ટીકાર્થ ઃ

નનુ થી પૂર્વપક્ષી શંકા કરે છે – આ રીતે પણ=માસાદિવિહારથી વિચરવું જોઈએ એમ કહ્યું એ રીતે પણ, ગુરુના વિહારથી આનો=ઉપસ્થાપિત સાધુનો, વિહાર સિદ્ધ જ છે; તો કયા કારણથી ભેદ વડે=ગુરુકુલવાસથી પૃથગ્ રૂપે, વિહાર કહેવાયો છે ? એ પ્રકારની આશંકા કરીને કહે છે – જે કારણથી મોહના જય અર્થે= ચારિત્રના વિઘ્નના જય માટે, તેનો=ઉપસ્થાપિત સાધુનો, વિહાર ધ્રુવ છે=નક્કી છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. ભાવાર્થ :

ગ્રંથકારે પૂર્વે વ્રતપાલનનો બીજો ઉપાય 'ગુરુકુલવાસ' બતાવ્યો અને હવે દશમો ઉપાય 'વિહાર' બતાવે છે. તેથી કોઈને શંકા થાય કે ''સાધુએ સંયમવૃદ્ધિ માટે ગુરુકુલવાસ સેવવો જોઈએ,'' એ કથનથી નવકલ્પી વિહારની પણ પ્રાપ્તિ થઈ જ જાય છે; કેમ કે વડીદીક્ષા દ્વારા વ્રતોમાં ઉપસ્થાપના કરાયેલ સાધુ હંમેશાં ગુરુ સાથે વિચરતા હોય છે. આથી ગુરુકુલવાસમાં વિહારની પ્રાપ્તિ થઈ જતી હોવાથી વિહારદારને સ્વતંત્ર બતાવવાની જરૂર રહેતી નથી. આ પ્રકારની શંકાના નિવારણ માટે ગ્રંથકાર કહે છે –

સંયમ ગ્રહણ કર્યા પછી સાધુ માસાદિ વિહાર ન કરે તો એક સ્થાનમાં રહેવાથી સાધુને ક્ષેત્રનો કે શ્રાવકાદિનો પ્રતિબંધ થવાની સંભાવના રહે, જેથી ચારિત્રમાં વિઘ્ન ઉપસ્થિત થાય. માટે ચારિત્રમાં આવતા વિઘ્નના જય માટે સાધુએ એક સ્થાનમાં રહેવું જોઈએ નહીં.

આ પ્રકારનો વિશેષ બોધ કરાવવા માટે, ગુરુના વિહારથી ઉપસ્થાપિત સાધુના નવકલ્પી વિહારની પ્રાપ્તિ હોવા છતાં, વિહારદારને ગુરુકુલવાસદાર કરતાં પૃથગ્ રૂપે ગ્રહશ કરેલ છે અર્થાત્ સંયમની વૃદ્ધિ માટે જેમ ગુરુકુલવાસ ઉપકારક છે, તેમ નવકલ્પી વિહાર પણ ક્ષેત્રાદિના પ્રતિબંધના જય માટે અત્યંત ઉપકારક છે, એમ નવદીક્ષિતને ઉપસ્થિત કરાવવા માટે વિહારદારને ગુરુકુલવાસદારથી જુદું બતાવેલ છે, જેથી તેના પરમાર્થનો વિચાર કરીને સાધુ ક્ષેત્રાદિના પ્રતિબંધને દૂર કરવા માટે અત્યંત યત્ન કરે. II૮૯૮II અવતરણિકાઃ

एतद्भावनायैवाह -

## અવતરણિકાર્થ :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે સાધુએ નવકલ્પી વિહાર ધ્રુવ કરવો જોઈએ. એ કથનથી સાધુને મોહના જય માટે વિહાર છે, એનું ભાવન કરવા માટે જ કહે છે –

ગાથા :

इयरेसि कारणेणं नीआवासो वि दव्वओ हुज्जा । भावेण उ गीआणं न कयाइ तओ विहिपराणं ॥८९९॥

## અન્વચાર્થ :

इयरेसि=ઇતરોના=ગુરુ આદિના, कारणेणं=કારણ વડે दव्वओ=द्रવ્યથી नीआवासो वि=નિયતવાસ પણ हुज्जा=હોય, (પરંતુ) विहिषराणं गीआणं=વિધિમાં પર એવા ગીતાર્થોને तओ=આ=નિયતવાસ, भावेण ड=ભાવથી તો कयाइ न=ક્યારેય હોતો નથી.

# ગાથાર્થ :

ગુરુ આદિના કારણ વડે દ્રવ્યથી સાધુને નિચતવાસ પણ હોય; પરંતુ વિધિમાં તત્પર એવા ગીતાર્થોને નિચતવાસ ભાવથી તો ક્યારેય હોતો નથી.

# કો<del>ક</del>ા :

इतरेषां=गुर्वादीनां कारणेन=संयमवृद्धिहेतुना नित्यवासोऽपि एकत्र बहुकाललक्षणो द्रव्यतो भवेत् अपरमार्थावस्थानरूपेण, भावतस्तु=परमार्थेनैव गीतानां=गीतार्थभिक्षूणां न कदाचिदसौ=नित्यवासो भवति किभूतानां ? विधिपराणां=यतनाप्रधानानामिति गाथार्थ: ॥८९९॥

★ ''**નિત્યવાસોડપિ''**માં **'अપિ'**થી એ જણાવવું છે કે સંચમવૃદ્ધિના હેતુથી સાધુએ અનિત્યવાસ તો કરવાનો છે જ, પસંતુ **નિત્યવાસ પણ** કરવાનો છે.

# ડીકાર્શ :

ઇતરોના=ગુરુ આદિના, કારણ વડે=સંયમની વૃદ્ધિરૂપ હેતુ વડે, એકત્ર બહુકાળના લક્ષણવાળો=એક સ્થાને ઘણો સમય રહેવા સ્વરૂપ, નિત્યવાસ પણ, અપરમાર્થ અવસ્થાનના રૂપે દ્રવ્યથી હોય, પરંતુ વિધિમાં પર=યતના છે પ્રધાન જેમને એવા, ગીતોને=ગીતાર્થ ભિક્ષુઓને, આ=નિત્યવાસ, ભાવથી તો=પરમાર્થથી તો, ક્યારેય હોતો નથી, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

જે સાધુઓ ગીતાર્થ છે અને ભગવાનની આજ્ઞા અનુસાર સંયમમાં યતનાપ્રધાન છે, તે સાધુઓ હંમેશાં ભગવાને દર્શાવેલ નવકલ્પી વિહાર કરે જ છે; આમ છતાં તેઓ જાહાતા હોય છે કે ''જેમ નવકલ્પી વિહાર કરવો જોઈએ, તેમ સંયમવૃદ્ધિનું કોઈ કારણ હોય તો એક સ્થાને પણ દીર્ઘકાળ રહીને સંયમવૃદ્ધિમાં યત્ન કરવો જોઈએ.'' આથી ગીતાર્થ સાધુઓ ક્યારેક એક સ્થાનમાં રહીને પણ નવકલ્પી વિહારને અનુકૂળ ઉચિત યતનાઓ સમ્યગ્ કરતા હોય છે. માટે ગીતાર્થ સાધુઓને એક જ ક્ષેત્રમાં રહેવાનું પ્રયોજન જણાય તો એક નગરમાં જ મહિને-મહિને સ્થાનાંતર કરીને નવકલ્પી વિહારનો પરિણામ જીવંત રાખે, અને તેવા કોઈ સંયોગોમાં સ્થાનાંતર પણ થઈ શકે તેમ ન હોય તો, અને એક સ્થાનમાં રહેવું એ સંયમવૃદ્ધિનો હેતુ જણાતો હોય તો, પોતે જે સ્થાનમાં રહેલ હોય, તે સ્થાનમાં જ સંઘારાનું પરાવર્તન કરીને પણ ભાવથી માસકલ્પનો અધ્યવસાય જીવંત રાખે; અને આવા સાધુઓ કેવલ કાયાથી જ એક ક્ષેત્રમાં રહ્યા હોય છે, એ જણાવવા માટે કહ્યું કે ગીતાર્થ સાધુઓનો નિયતવાસ અૃપરમાર્થ અવસ્થાન સ્વરૂપે દ્રવ્યથી હોય છે, અને ચિત્તમાં ભગવાનની આજ્ઞા અનુસાર નવકલ્પી વિહારનો જ અધ્યવસાય હોવાથી સાધુઓ નવકલ્પી વિહારને અનુરૂપ ઉચિત યતના કરતા હોય છે. માટે સાધુઓ ભાવથી તો માસકલ્પ કરે જ છે. આનાથી અર્થથી ફલિત થયું કે સાધુને માસાદિ કલ્પ માત્ર બાહ્ય આચરણારૂપે નથી પરંતુ મોહનો જય થાય તે રીતે ભગવાનના વચનાનુસાર પ્રવૃત્તિરૂપે છે.

भावतस्तુ માં 'તુ'નો અર્થ एवકાર કરવા દ્વારા એ કહેવું છે કે સાધુને ભાવથી તો નિયમા માસકલ્પ છે, દ્રવ્યથી માસકલ્પ હોય પણ અને ન પણ હોય.

વળી, ગીતાર્થનું '**વિધિષર'** એવું વિશેષણ મૂકવાથી એ પ્રાપ્ત થાય કે જે સાધુઓ ગીતાર્થ હોવા છતાં વિધિમાં તત્પર નથી અને પ્રમાદને વશ થઈને માસાદિ વિહાર કરતા નથી, તેઓને અહીં ગ્રહણ કર્યા નથી. II૮૯૯II

# અવતરણિકા ઃ

अत्रैव विधिमाह –

# અવતરણિકાર્થ :

એમાં જ=પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે સાધુને નિયતવાસ પણ અપરમાર્થ અવસ્થાનરૂપે દ્રવ્યથી હોય છે એમાં જ=દ્રવ્યથી નિયતવાસમાં જ, વિધિને કહે છે <del>–</del>

## ગાથા :

# गोअरमाईआणं एत्थं परिअत्तणं तु मासाओ । जहसंभवं निओगो संथारम्मी विही भणिओ ॥९००॥

## અન્વચાર્થઃ

एत्यं तु=વળી અહીં=વિહારના અધિકારમાં, मासाओ=માસાદિમાં गोअरमाईआणं=ગોચરાદિનું परिअत्तणं= પરિવર્તન जहासंभवं=યથાસંભવ છે, संथारम्मी=સંથારામાં=સંથારાના પરાવર્તનમાં, निओगो=નિયોગવાળો विही=વિધિ भणिओ=કહેવાયો છે.

### ગાથાર્થ :

વળી વિહારના અધિકારમાં માસાદિમાં ગોચરાદિ ભૂમિનું પરાવર્તન ચથાસંભવ છે, સંથારાના પરાવર્તનમાં નિચમથી જ વિધિ કહેવાઈ છે.

## રીકા ઃ

गोचरादीनामिति गोचरबहिर्भूम्यादीनाम् अत्र=विहाराधिकारे परावर्त्तनं तु केषांचित्कदाचिदौचित्येन मासादौ=ऋतुबद्धे मासे वर्षासु च चतुर्षु, यथासम्भवं=सत्सु गोचरादिष्वित्यर्थ:, नियोगो=नियम एव संस्तारक इति संस्तारकपरावर्त्तने विधिर्भणित: इह तीर्थकरादिभिरिति गाथार्थ: ॥९००॥

★ ''गोचरबहिर्भूम्यादीनाम्''માં 'आदि' પદથી ગોચરભૂમિમાં જ પોતે જ્યાં રહ્યા હોય તેનાથી અન્ય વસતિનું ગ્રહણ છે.

## ટી<del>ક</del>ાર્થઃ

વળી કેટલાક સાધુઓને ક્યારેક ઔચિત્યને કારણે અહીં=વિહારના અધિકારમાં, માસાદિમાં=ઋતુબદ્ધમાં માસમાં અને વર્ષામાં ચારમાં=શેષ કાળમાં એક મહિનામાં અને વર્ષાકાળમાં ચાર મહિનાઓમાં, ગોચરાદિનું=ગોચર-બહિર્ભૂમિ આદિનું, પરાવર્તન યથાસંભવ છે=ગોચર આદિ હોતે છતે છે, અહીં=વિહારના અધિકારમાં, સંસ્તારકમાં=સંથારાના પરાવર્તનંમાં, નિયોગવાળો=નિયમવાળો જ, વિધિ તીર્થંકરાદિ વડે કહેવાયો છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થઃ

સંયમવૃદ્ધિના કોઈક કારણથી સાધુને ક્યારેક દ્રવ્યથી નિયતવાસ કરવો પડે તોપણ વિહારના વિષયમાં શાસ્ત્રોક્ત વિષિ છે કે (૧) જે નગરમાં પોતે રહેલ હોય તે નગરની ગોચરભૂમિ અને બહિર્ભૂમિનું પરાવર્તન કરીને પણ સાધુ માસકલ્પનું પાલન કરે; અને (૨) જે નગરમાં ગોચરભૂમિથી અન્ય બહિર્ભૂમિ પ્રાપ્ત ન થઈ શકતી હોય, તે નગરમાં સાધુને સંથારાનું પરાવર્તન કરવાની વિષિ તો નિયમથી જ ભગવાને કહી છે.

આશય એ છે કે કોઈ કારણ ન હોય તો મહિનો પૂરો થતાં સાધુ અવશ્ય વિહાર કરે, પરંતુ તે જ સ્થાનમાં ત્રીસ દિવસનું ઉલ્લંઘન કરીને રહે નહિ; અને જો કારણ વગર સાધુ ત્રીસ દિવસનું ઉલ્લંઘન કરીને તે જ સ્થાનમાં રહે તો તેને પ્રાયશ્ચિત્તની પ્રાપ્તિ થાય.

વળી, (૧) ક્યારેક સંયમવૃદ્ધિના કોઈક કારણથી સાધુને એક નગરમાં જ મહિનાથી અધિક રહેવું પડે તેમ હોય, તો ગોચરભૂમિમાંથી બહિર્ભૂમિમાં સ્થાનાંતર કરીને પણ સાધુ માસકલ્પની વિધિ સાચવે. અહીં ગોચરભૂમિ એટલે પોતાની વસતિની આજુબાજુના સ્થાનમાં સાધુ જ્યાં ગોચરી વહોરવા માટે જતા હોય તેવી ભૂમિ; અને તે નગરમાં રહેલી પોતાની વસતિથી અને ગોચરભૂમિથી અન્ય જે ભૂમિ હોય તેને બહિર્ભૂમિ કહેવાય.

વળી, (૨) ક્યારેક કોઈક નગરમાં ગોચરભૂમિથી અન્ય બહિર્ભૂમિ ન હોય અને કોઈક કારણથી સાધુને તે જ નગરમાં મહિનાથી અધિક રહેવું પડે તેમ હોય, તો પોતે જે જગ્યાએ રહેલ છે તેનાથી અન્ય જગ્યાએ સ્થાનાંતર કરીને પણ સાધુ માસકલ્પની વિધિ સાચવે. વળી, (૩) ક્યારેક કોઈક નગરમાં ગોચરભૂમિ કે બહિર્ભૂમિનો સંભવ ન હોય અને એક જ સ્થાને રહેવું પડે તેમ હોય, તો તે જ વસતિમાં સંથારાનું પરાવર્તન કરીને પણ સાધુ માસકલ્પની વિધિનું અવશ્ય પાલન કરે; અને આવા સાધુ વિધિમાં પર છે, તેથી આવા સાધુ માત્ર દ્રવ્યથી જ નિયતવાસ કરે છે, ભાવથી તો ધ્રુવ માસકલ્પ કરે છે; પરંતુ જેઓ આ માસકલ્પની વિધિ આચરતા નથી, તેઓ દ્રવ્યથી અને ભાવથી વિહાર વગરના છે, અને વિહારની યતના તેઓમાં નહીં હોવાને કારંણે તેઓને સંયમવિરાધનાની જ પ્રાપ્તિ થાય છે. Ileooll

## અવતરણિકાઃ

प्रकृतोपयोगमाह --

## અવતરણિકાર્થ :

ગાથા ૮૯૮માં કહેલ કે ગુરુવિહારથી ઉપસ્થાપિત સાધુનો વિહાર સિદ્ધ જ છે, આથી વિહારદ્વાર સ્વતંત્ર કહેવું જોઈએ નહિ. તેના જવાબરૂપે કહ્યું કે મોહજય માટે સાધુને ધ્રુવ વિહાર છે, અને તે ધ્રુવ વિહારનું જ ગાથા ૮૯૯માં ભાવન કર્યું, અને ગાથા ૯૦૦માં દ્રવ્યથી નિયતવાસની વિધિ બતાવી.

હવે પ્રકૃતમાં ઉપયોગને કહે છે અર્થાત્ પ્રકૃત એવા વ્રતપાલનના ઉપાયમાં વિહારદારના ઉપયોગને કહે છે –

#### ગાથા :

# एअस्स वि पडिसेहा निअमेणं दव्वओ वि मोहुदए । जइणो विहारखावणफलमित्थ विहारगहणं तु ॥९०१॥

#### અન્વચાર્થઃ

जइणो=યતિને मोहुदए=મોહોદય થયે છતે एअस्स वि=આના પણ=પૂર્વગાથામાં બતાવેલ અપવાદે સ્થિરવાસ કરવાની વિધિના પણ, पडिसेहा=પ્રતિષેધથી निअमेणं=નિયમ વડે तु=વળી दव्वओ वि=દ્રવ્યથી પણ विहारखावणफलं=વિહારના ખ્યાપનના ફળવાળું इत्थ=અહીં=વ્રતપાલનના ઉપાયના અધિકારમાં, विहारगहणं=વિહારનું ગ્રહણ છે.

#### ગાથાર્થ :

ચતિને મોહોદચ થયે છતે પૂર્વગાથામાં બતાવેલ અપવાદે સ્થિરવાસ કરવાની વિધિના પણ નિષેધથી, નિયમ વડે વળી દ્રવ્યથી પણ વિહારને કહેવાના ફળવાળું વ્રતપાલનના ઉપાચના અધિકારમાં વિહારનું ગ્રહણ છે.

## ર<del>ીકા</del> :

एतस्यापि विधेः प्रतिषेधात्=प्रतिषेधेन नियमेन=अवश्यन्तया द्रव्यतोऽपि=कायविहारेणापि मोहोदये सति यतेः=भिक्षोः विहारख्यापनफलं=विहारख्यापनार्थम् अत्र अधिकारे विहारग्रहणं कृतमाचार्येणेति गाथार्थ: ॥९०१॥ ★ ''एतस्यापि'' 'अपि'થી એ કહેવું છે કે બિચતવાસનું કારણ ન હોચ તો તો સાધુએ દ્રવ્યથી નવકલ્પી વિહાર કરવો જોઈએ, પરંતુ નિચતવાસ કરવાનું કારણ વિધમાન હોચ છતાં મોહોદય થાચ તો આ પણ વિધિના પ્રતિષેધથી સાધુએ વિહાર કરવો જોઈએ.

★ ''<mark>द्रव्यतोऽपि''</mark> સંચમવૃદ્ધિના હેતુથી નિચતવાસ કર્યો હોય, તોપણ સાધુને ભાવથી તો વિહાર કરવાનો જ છે, પરંતુ મોહોદય થયે છતે **દ્રવ્યથી પણ** વિહાર કરવાનો છે, એમ અહીં **'अपि'**થી સમુચ્ચય કરવાનો છે.

## ટી<del>કા</del>ર્થઃ

યતિને=ભિક્ષુને, મોહનો ઉદય થયે છતે અર્થાત્ અપવાદથી એક ક્ષેત્રમાં સ્થિરવાસ કરવાથી ક્ષેત્રાદિની અનુકૂળતાને કારણે રાગનો ઉદય થયે છતે, આ પણ વિધિના પ્રતિષેધથી≕અપવાદથી પ્રાપ્ત થયેલ એવી સ્થિરવાસની વિધિના પણ નિષેધથી, નિયમ વડે=અવશ્યપણા વડે, દ્રવ્યથી પણ=કાયવિહારથી પણ, વિહારના ખ્યાપનના અર્થવાળું અર્થાત્ અપવાદથી પણ સ્થિરવાસને બદલે વિહાર કરવો જોઈએ એ પ્રકારે સૂચન કરવાના પ્રયોજનવાળું, આ અધિકારમાં=દ્રતપાલનના ઉપાયના અધિકારમાં, વિહારનું ગ્રહણ આચાર્ય વડે કરાયું છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ ઃ

ગાથા ૮૯૮માં કહ્યું કે મોહના જય માટે સાધુને ધ્રુવ વિહાર કહેવાયો છે, ગાથા ૮૯૯માં બતાવ્યું કે સંયમવૃદ્ધિ માટે સાધુ કદાચ સ્થિરવાસ કરે તોપણ ભાવથી તો ક્યારેય ગીતાર્થોને સ્થિરવાસ હોતો નથી, અને ગાથા ૯૦૦માં સ્થિરવાસમાં પણ કરવા યોગ્ય માસકલ્પની વિધિ બતાવી. એ રીતે એક નગરમાં ગોચરાદિભૂમિના પરાવર્તન દ્વારા કે સંથારાના પરાવર્તન દ્વારા સાધુએ માસકલ્પની વિધિ સાચવવી જોઈએ; આમ છતાં એક ક્ષેત્રમાં દ્રવ્યથી પણ રહેવાથી ક્ષેત્રનો, શ્રાવકનો કે અનુકૂળતાનો પ્રતિબંધ થવારૂપ મોહનો ઉદય થતો હોય, તો સાધુએ પૂર્વગાથામાં બતાવેલ વિધિના પણ પ્રતિષેધથી અવશ્ય વિહાર કરવો જોઈએ, પરંતુ એક સ્થાનમાં રહેવું જોઈએ નહિ, એમ જણાવવા માટે આચાર્ય શ્રી હરિભદ્રસૂરિએ વિહારદ્વારનું ગુરુકુલવાસદ્વારથી પૃથગ્ ગ્રહણ કરેલ છે.

આશય એ છે કે સંયમવૃદ્ધિ માટે જેમ ગુરુકુલવાસ આવશ્યક છે, તેમ મોહોદયના નિવારણ માટે માસકલ્પ પણ આવશ્યક છે; છતાં કોઈ વિશેષ લાભ જણાય, તો સાધુ નગર આદિમાં એક માસથી અધિક સ્થિરતા પણ કરે, તેમ જ સંયમની વૃદ્ધિ થતી જણાય, તો એક નગર આદિમાં એક માસથી અધિક ચાતુર્માસ પણ રહે. આ નિયમ અનુસારે, વિશેષ લાભ જણાતો હોવાથી કોઈ સાધુએ દ્રવ્યથી એક નગરમાં સ્થિરવાસ કર્યો હોય અને મોહના ઉદયનો સંભવ દેખાય તો, તે સાધુએ દ્રવ્યથી પણ વિહાર કરવો જોઈએ, પરંતુ "આપણે ગુરુકુલવાસમાં છીએ અને આપણાથી કારણે સ્થિરવાસ પણ કરાય," એમ વિચારીને દ્રવ્યથી એક સ્થાને રહીને અને સંસ્તારકપરાવર્તનાદિ કરીને ભાવથી માસકલ્પ કરવો ઉચિત નથી. આ પ્રકારનો સ્વતંત્ર બોધ કરાવવા માટે પ્રસ્તુતમાં ગુરુકુલવાસદ્વારથી પૃથગ્ રૂપે વિહારદ્વાર બતાવેલ છે. II૯૦૧II

## અવતરશિકા ઃ

प्रयोजनान्तरमाह ---

# અવતરણિકાર્થ :

પ્રયોજનાંતરને કહે છે, અર્થાત્ ગુરુકુલવાસદારથી વિહારદારને સ્વતંત્ર કહેવાનું એક પ્રયોજન પૂર્વગાથામાં બતાવ્યું. હવે ગુરુકુલવાસદારથી વિહારદારને સ્વતંત્ર કહેવાના બીજા પ્રયોજનને કહે છે –

## ગાથા ઃ

# आईओ च्चिअ पडिबंधवज्जणत्थं च हंदि सेहाणं । विहिफासणत्थमहवा सेहविसेसाइविसयं तु ॥९०२॥ दारं ॥

## અન્વચાર્થ :

आईओ च्चिअ च=અને આદિથી જ पडिबंधवज्जणत्यं=પ્રતિબંધના વર્જન અર્થે, सेहाणं=શૈक્ષોને विहि-फासणत्यं=વિધિના સ્પર્શન અર્થે (વિહારદ્વારનું પૃથગ્ ગ્રહણ છે.) अहवा=અથવા सेहविसेसाइविसयं तु=શૈક્ષવિશેષાદિના વિષયવાળું જ (વિહારદ્વારનું પૃથગ્ ગ્રહણ) છે.

★ 'हंदि' ઉપપ્રદર્શનમાં છે.

## ગાથાર્થ :

અને શરૂઆતથી જ પ્રતિબંધના વર્જન અર્થે, શૈક્ષોને વિધિના સ્પર્શન માટે, વિહારદ્વારનું પૃથગ્ ગ્રહણ છે અથવા શૈક્ષવિશેષાદિ વિષયક જ વિહારદ્વારનું પૃથગ્ ગ્રહણ છે.

# રીકા ઃ

आदित एवाऽऽरभ्य प्रतिबन्धवर्जनार्थं स्वक्षेत्रादौ हन्दि शिक्षकाणां विहारग्रहणं विधिस्पर्शनार्थं, अथवा प्रयोजनान्तरमेतत्, शिष्यकविशेषादिविषयमेव, विशेषः=अपरिणामकादिर्विहरणशीलो वेति गाथार्थः ॥९०२॥ (द्वारं) ॥

```
★ ''स्वक्षेत्रादौ''માં 'आदि' શબ્દથી સ્વપરિચિત व्यક્तिनुं ગ્રહણ કરવાનું છે.
```

- ★ ''શિष्यकविशेषादिविषयं''માં 'आदि' પદથી પ્રમાદી સાધુનું ગ્રહણ કરવાનું છે.
- ★ ''अपरिणामकादि''માં 'आदि' શબ્દથી અતિપરિણામક શૈક્ષનું ગ્રહણ કરવાનું છે.

# ટીકાર્થ :

આદિથી જ આરંભીને પોતાના ક્ષેત્રાદિમાં પ્રતિબંધના વર્જન અર્થે શિક્ષકોને=નવદીક્ષિત સાધુઓને, વિધિના સ્પર્શનના અર્થવાળું વિહારનું ગ્રહણ છે, અથવા આ પ્રયોજનાંતર છે=હવે કહે છે એ બીજું પ્રયોજન છે. શિષ્યકવિશેષાદિના વિષયવાળું જ વિહારનું ગ્રહણ છે. વિશેષ એટલે અપરિણામી આદિ અથવા વિહરણશીલ=વિહાર કરવાના સ્વભાવવાળો શિષ્ય, આ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

સંયમ ગ્રહણ કરે ત્યારથી માંડીને સાધુને પોતે રહેલ છે તે ક્ષેત્ર અને પોતાના પરિચિત એવા સ્વજનાદિ સર્વ પ્રત્યેના પ્રતિબંધનો ત્યાગ કરવાનો હોય છે. આ પ્રતિબંધના વર્જન માટે ભગવાને જે વિધિ દર્શાવેલ છે, તે વિધિના બોધ માટે ગ્રંથકારે વ્રતપાલનના ઉપાયમાં ગુરુકુલવાસદારથી સ્વતંત્ર વિહારદારનું ગ્રહણ કરેલ છે.

અહીં પ્રશ્ન થાય કે મુમુક્ષુ સંસારથી વિરક્ત થઈને જ સંયમ ગ્રહણ કરતા હોય છે, આથી સાધુ 'પ્રતિબંધના વર્જન માટે જ સંયમ છે,' એમ જાણતા હોય છે. માટે પ્રતિબંધના વર્જન માટે વિહારની વિધિ છે, એ પ્રકારનો શૈક્ષને બોધ કરાવવાની આવશ્યકતા રહેતી નથી, તો પછી વિહારદ્વારનું સ્વતંત્ર ગ્રહણ શા માટે છે ? એ પ્રકારની શંકાને સામે રાખીને ગ્રંથકાર કહે છે કે અથવા આ પ્રયોજનાંતર છે અર્થાત્ પૂર્વમાં બતાવ્યું તે પ્રતિબંધનું વર્જન પ્રથમ પ્રયોજન છે, અને હવે બતાવે છે એ બીજું પ્રયોજન છે.

શૈક્ષવિશેષાદિ વિષયક જ વિહારદારનું પૃથગ્ ગ્રહણ છે. આશય એ છે કે કેટલાક શૈક્ષો અપરિણામી હોય છે, અને અપરિણામી જીવો માત્ર ધર્મભાવથી જ સંયમ ગ્રહણ કરે છે. તેઓને સંયમ ગ્રહણ કરવાના ખરા પ્રયોજનનો બોધ હોતો નથી. આથી તેવા અપરિણામી શૈક્ષોને વિહારદારના પૃથગ્ ગ્રહણ દારા બોધ કરાવવો છે કે સ્વક્ષેત્રાદિમાં પ્રતિબંધના વર્જન માટે ભગવાને સંયમ ગ્રહણ ઉપરાંત વિહારની વિધિ પણ બતાવી છે.

વળી, કેટલાક નવદીક્ષિત સાધુઓ અતિપરિણામી હોય છે, અને અતિપરિણામી જીવો એવું માનતા હોય છે કે "ભગવાને માસકલ્પ કરવાનો કહ્યો છે, તેથી માસથી અધિક એક સ્થાનમાં કારણવિશેષે પણ રહેવાય જ નહિ." આથી તેઓને પણ વિહારદ્વારના પૃથગ્ ગ્રહણ દ્વારા બોધ કરાવવો છે કે ભગવાને પ્રતિબંધના વર્જન માટે વિહારની વિધિ બતાવી છે, તેથી જ્ઞાનાદિની વૃદ્ધિરૂપ કારણવિશેષથી એક સ્થાનમાં રહીને પ્રતિબંધનું વર્જન થઈ શકતું હોય તો દ્રવ્યથી નિયતવાસ અને ભાવથી માસકલ્પ કરીને પણ સંયમની સાધનામાં યત્ન કરવો જોઈએ; પરંતુ કારણવિશેષ હોવા છતાં દ્રવ્યથી પણ વિહાર કરવામાં આવે તો પ્રતિબંધના વર્જનનું પ્રયોજન સિદ્ધ થઈ શકતું નથી.

અથવા તો કેટલાક શિષ્યો વિહરણશીલ હોય છે, અને વિંહાર કરવાના સ્વભાવવાળા હોવાથી તેઓ એવું માનતા હોય છે કે ''સંયમ ગ્રહણ કર્યા પછી નવાં નવાં સ્થાનોમાં ફરવા મળે છે, નવું નવું જોવા મળે છે. તેથી સતત ઉઘત વિહાર કરવો જોઈએ.'' આથી આવા પ્રકારના શિષ્યોને વિહારદ્વારના પૃથગ્ ગ્રહણ દ્વારા એ બતાવવું છે કે ભગવાને પ્રતિબંધના ત્યાગ માટે વિહારની વિધિ બતાવી છે, પરંતુ વિચરવાના સ્વભાવની પુષ્ટિ માટે વિહારની વિધિ બતાવેલ નથી.

આમ, શૈક્ષવિશેષ એવા અપરિશામી, અતિપરિશામી કે વિહરણશીલ સાધુઓને વિહારની વિધિનું જ્ઞાન કરાવવા અર્થે ગ્રંથકારે વિહારદ્વારનું ગુરુકુલવાસદ્વારથી પૃથગ્ રૂપે ગ્રહણ કરેલ છે.

વળી ઉપલક્ષણથી આ પણ જણાય છે ઃ કેટલાક સાધુઓ નવકલ્પી વિહાર કરવામાં પ્રમાદી હોય છે, અને વિહારદ્વારને સ્વતંત્ર બતાવવામાં ન આવ્યું હોય તો તે પ્રમાદી સાધુઓને થાય કે 'હું જિનાજ્ઞા પ્રમાણે ગુરુકુલવાસમાં છું.' આથી તે પ્રમાદી સાધુઓ ગુરુકુલવાસમાં રહીને પણ ક્ષેત્રાદિમાં પ્રતિબંધ કરતા હોય, તોપજ્ઞ વિહારદ્વારનું તેમને જ્ઞાન ન હોવાથી પ્રતિબંધના વર્જનમાં તે યત્ન કરે નહિ. જયારે વિહારદ્વારને ગુરુકુલવાસદ્વાર કરતાં સ્વતંત્ર બતાવેલ હોય તો તે પ્રમાદી સાધુને 'ભગવાને વિહારની વિધિ પ્રતિબંધનો ત્યાગ કરવા માટે મૂકેલ છે' એવું જ્ઞાન થવાથી પ્રતિબંધનું વર્જન કરવા માટે યત્ન કરે. આમ પ્રમાદી સાધુઓને પજ્ઞ વિહારની વિધિનું તાત્પર્ય પ્રતિબંધવર્જન છે, તે પ્રકારનું જ્ઞાન કરાવવા અર્થે ગ્રંથકારે વિહારદ્વારનું પૃથગ્ ગ્રહુ કરેલ છે. II૯૦૨II

# અવતરણિકા ઃ

उक्तं विहारद्वारम्, यतिकथाद्वारमाह — ्

# અવતરણિકાર્થ :

ગાથા ૬૭૮માં વ્રતપાલનના ૧૧ ઉપાયો બતાવ્યા, તેમાંથી દશમા ઉપાયરૂપ વિહારદાર ગાથા ૮૯૬થી માંડીને ૯૦૨માં કહેવાયું. હવે વ્રતપાલનના અગિયારમા ઉપાયરૂપ યતિકથાદારને ગાથા ૯૦૩થી ૯૦૮ સુધી કહે છે –

# सज्झायाईसंतो तित्थयखुलाणुरूवधम्माणं । कुज्जा कहं जईणं संवेगविवड्रणि विहिणा ॥९०३॥

અન્વયાર્થઃ

सज्झायाईसंतो=સ્વાધ્યાયાદિથી શ્રાંત એવા સાધુ विहिणा=વિધિ વડ<mark>ે तित्थयस्कुलाणुरूवधम्माण</mark>ं=તીર્થકરના કુળને અનુરૂપ ધર્મવાળા जईणं=યતિઓની संवेगविवडूणि=સંવેગવિવર્ધની कहं=કથાને कुज्जा=કરે.

ગાથાર્થ :

સ્વાધ્યાયાદિથી શ્રાંત થયેલ સાધુ વિધિ વડે તીર્થકરના કુળને અનુરૂપ ધર્મવાળા ચતિઓની સંવેગ વધારનારી કથાને કરે.

# ટ<del>ીકા</del> :

स्वाध्यायादिश्रान्तः सन् तीर्थकरकुलानुरूपधर्म्माणां महात्मनां, किमित्याह-कुर्यात् कथां यतीनां संवेगविवर्द्धनीं विधिना-आसनाचलनादिनेति गाथार्थः ॥९०३॥

★ ''स्वाध्यायादिश्रान्तः''માં 'आदि' पદથી ध्यान, वैयावच्यादिनुं ग्रहण છે.

★ ''आसनाचलनादिना''માં 'आदि' પદથી શરીરઅચલન અને માનસઅચલનનું ગ્રહણ છે.

# ટી<del>ક</del>ાર્થ ઃ

સ્વાધ્યાયાદિથી શ્રાંત છતા સાધુ, તીર્થંકરના કુળને અનુરૂપ ધર્મવાળા મહાત્મા એવા યતિઓની, શું ? એથી કહે છે – આસનઅચલન આદિ વિધિ વડે સંવેગને વધારનારી કથાને કરે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

સાધુએ સંયમની વૃદ્ધિ માટે સ્વાધ્યાયાદિ ઉચિત યોગોમાં હંમેશાં યત્ન કરવો જોઈએ; છતાં સાધુ જ્યારે સ્વાધ્યાયાદિથી શ્રમિત થયેલ હોય, ત્યારે શારીરિક અને માનસિક સ્થિરતાપૂર્વક, સ્થિર આસનમાં બેસીને, સંવેગને વધારે તેવી ઉત્તમ પુરુષોની કથા કરે અર્થાત્ ભગવાને ઉપદેશેલ એવો સંયમ ગ્રહણ કરેલ છે એવા અને ભગવાનના કુળને, અનુરૂપ સંયમમાં સુદઢ યત્ન કરનારા એવા મહાત્માઓના ચરિત્રની કથા કરે, જેથી સંવેગની વૃદ્ધિ થાય અને સંયમયોગોમાં સુદઢ પ્રયત્ન થાય. II૯૦૩II

## અવતરશ<del>િકા</del>ઃ

एतदेवाह –

## અવતરણિકાર્થ :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે સ્વાધ્યાયાદિથી શ્રાંત થયેલ સાધુ યતિઓની કથાને કરે. એને જ કહે છે –

ગાથા ;

# जिणधम्मसुट्ठिआणं सुणिज्ज चरिआइं पुव्वसाहूणं । साहिज्जइ अन्नेसिं जहारिहं भावसाराइं ॥९०४॥

## અન્વયાર્થ :

जिणधम्मसुट्ठिआणं=જિનધર્મમાં સુસ્થિત એવા पुव्वसाहूणं=પૂર્વ સાધુઓનાં चस्आिइं=ચરિત્રોને सुणिज्ज=સાંભળે (અને) अन्नेसिं=અન્યોને जहारिहं=યથાર્હ=યથાયોગ્ય, भावसाराइं=ભાવસાર એવાં ચરિત્રોને साहिज्जइ=કહે.

## ગાશાર્થ :

જિનધર્મમાં સુસ્થિત એવા પૂર્વના સાધુઓનાં ચરિત્રોને સાંભળે, અને અન્ય સાધુઓને ચથાયોગ્ય , ભાવસાર એવાં ચરિત્રોને કહે.

## ડીકા ઃ

जिनधर्मसुस्थितानां सम्बन्धीनि शृणुयाच्चरितानि=चेष्टितानि पूर्वसाधूनां महात्मनां, साधयेच्चाऽन्येभ्यः कथयेदित्यर्थः यथार्हं भावसाराणि-विनयपरिणत्यनुरूपाणीति गाथार्थः ॥९०४॥

## ટી<del>ક</del>ાર્થ :

જિનધર્મમાં સુસ્થિત, મહાત્મા એવા પૂર્વના સાધુઓના સંબંધવાળા ચરિત્રોને=ચેષ્ટિતોને=આચરણાઓને, સાંભળે, અને અન્યોને યથાર્હ=યથાયોગ્ય, વિનય અને પરિણતિને અનુરૂપ ભાવસાર એવાં ચરિત્રોને કહે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે સ્વાધ્યાયાદિથી શ્રાંત થયેલ સાધુ યતિકથા કરે. તેથી યતિકથાને બતાવવા માટે કહે છે કે સંયમ ગ્રહણ કર્યા પછી જેમણે મહાસત્ત્વથી નિરતિચાર ચારિત્રનું પાલન કર્યું છે, તેવા જિનધર્મમાં સુસ્થિત પૂર્વના મહાત્માઓની કથા, સાધુ ગુરુ આદિની પાસેથી સાંભળે, જેથી પોતાનું વીર્ય નિરતિચાર ચારિત્રના પાલનને અભિમુખ ઉલ્લસિત થાય.

વળી, સમર્થ સાધુએ યતિકથા બીજા પાસે કરે છે, જેથી અન્ય સાધુઓને સંયમમાં દઢ યત્ન કરવાનો ઉત્સાહ વધે; અને આ યતિકથા પૂર્વના સુવિહિત સાધુઓનો વિનય અને તેઓની સંયમની પરિણતિ કેવી હતી ? તેને અનુરૂપ એવી ભાવસાર કરે, અને આવી ભાવસાર યતિકથા પણ અન્ય શ્રોતા સાધુઓની જે પ્રકારે યોગ્યતા હોય તે પ્રકારે જ કરે; કેમ કે અન્ય સાધુઓની સમજવાની યોગ્યતાનો વિચાર કર્યા વિના પૂર્વના મહર્ષિઓનાં ગંભીર સ્થાનો કહેવામાં આવે, તો તે સાધુઓને તે ગંભીર સ્થાનોના તાત્પર્યનો ખ્યાલ ન આવે, જેથી તે યતિકથા દ્વારા તેઓનો ઉપકાર થઈ શકે નહિ. માટે સ્વ-પરના ઉપકાર અર્થે કરાતી યતિકથા શ્રોતાની યોગ્યતાને સામે રાખીને કરવી જોઈએ. II૯૦૪II

## અવતરણિકા ઃ

यथा –

## અવતરણિકાર્થ :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે સાધુ મહાપુરુષોનાં ચરિત્રોને સાંભળે અને અન્ય સાધુઓને કહે. તેથી તે ચરિત્રો જ '**ઘ**થા'થી બતાવે છે –

#### ગાશા :

# भयवं दसन्नभद्दो सुदंसणो थूलभद्द वइरो अ । सफलीकयगिहचाया साहू एवंविहा होति ॥९०५॥

#### અન્વચાર્થઃ

भयवं=ભગવાન दसन्नभद्दो=દશાર્શભદ્ર, सुदंसणो=સુદર્શન, थूलभद्द=स्थूલભદ્ર, वइरो अ=અને વજી; सफलीकयगिहचाया=સફળ કર્યો છે ગૃહનો ત્યાગ જેમણે એવા साहू=સાધુઓ एवंविहा=આવા પ્રકારના होति=હોય છે.

#### ગાથાર્થ :

ભગવાન દશાર્ણભદ્ર, સુદર્શન, સ્થૂલભદ્ર અને વજ; સફળ કર્યો છે ગૃહનો ત્યાગ જેમણે એવા સાધુઓ આવા પ્રકારના હોય છે.

#### ટ<del>ીક</del>ા ઃ

भगवान् दशार्णभद्रो राजर्षिः सुदर्शनः स्थूलभद्रो वज्रश्च सफलीकृतगृहत्यागाः महापुरुषाः साधव एवंविधा भवन्तीति गाथार्थः । कथानकानि क्षुण्णत्वान्न लिखितानि ॥९०५॥

÷

## રીકાર્થ :

સફળ કર્યો છે ઘરનો ત્યાગ જેમણે એવા મહાપુરુષ સાધુઓ, કોણ છે ? તે બતાવે છે – ભગવાન દશાર્ણભદ્ર રાજર્ષિ, સુદર્શન, સ્થૂલભદ્ર અને વજસ્વામી; આવા પ્રકારના=તીર્થંકરના કુળને અનુરૂપ ધર્મવાળા, હોય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. આ મહાપુરુષોનાં કથાનકો ક્ષુણ્ણપણું હોવાથી=પ્રસિદ્ધ હોવાથી, લખાયાં નથી. II૯૦૫II

## અવતરણિકા ઃ

तथैतत्कर्त्तव्यम् –

## અવતરણિકાર્થ ઃ

પૂર્વમાં કહ્યું કે સ્વાધ્યાયાદિથી શ્રાંત સાધુ યતિકથાને કરે. વળી બીજું શું કરે ? તે બતાવતાં કહે છે કે તથા આ=પ્રસ્તુત ગાથામાં બતાવે છે એ, કરવું જોઈએ −

## ગાયા :

अणुमोएमो तेसि भगवंगण्ण चरिअं निरइआरं । संवेगवहलयाए एव विसोहिज्ज अप्पाणं ॥१०६॥

## અન્વચાર્થ :

तेसिं भगवंताण=ते ભગવંતોના=પૂર્વગાથામાં બતાવ્યા તે દશાર્બભદ્રાદિ ભગવંતોના, निरइआरं चरित्रं= નિરતિચાર ચરિત્રને संवेगबहुलयाए=સંવેગની બહુલતા વડે अणुमोएमो=અમે અનુમોદીએ છીએ. एव=આ રીતે (સાધુઓ) अष्पाणं=આત્માને विसोहिज्ज= વિશોધન કરે.

## ગાથાર્થ :

પૂર્વગાથામાં બતાવ્યા તે દશાર્ણભદ્રાદિ ભગવંતોના નિરતિચાર ચરિત્રને સંવેગની બહુલતા વડે અમે અનુમોદીએ છીએ. આ રીતે સાધુઓ આત્માનું વિશોધન કંરે.

# ડીકા ઃ

अनुमोदामहे तेषां=दशार्णभद्रादीनां भगवतां चरितं निरतिचारेः यथोक्ताचारमित्यर्थः संवेगबहुलतया, एवम्=उक्तेन प्रकारेण सर्वत्र विशोधयेदात्मानं कर्ममलादिति गाथार्थः ॥९०६॥

# ટીકાર્થ ઃ

તે=દશાર્શભદ્રાદિ, ભગવંતોના નિરતિચાર ચરિત્રને=યથોક્ત આચારને=જે પ્રકારે શાસ્ત્રમાં કહેવાયેલ છે તે પ્રકારના આચારને, સંવેગની બહુલતા વડે અમે અનુમોદીએ છીએ. આ રીતે=કહેવાયેલ પ્રકારથી, સર્વત્ર=સંયમજીવનના દરેક અનુષ્ઠાનોમાં, કર્મરૂપી મળથી આત્માનું વિશોધન કરે, એ પ્રમાશે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થઃ

સાધુઓએ દશાર્શભદ્રાદિ મહાપુરુષોના નિરતિચાર ચારિત્રને અત્યંત સંવેગપૂર્વક યાદ કરીને અનુમોદના કરવી જોઈએ. તે બતાવવા ગ્રંથકારશ્રી કહે છે કે અમે તેઓના ચારિત્રની અત્યંત સંવેગપૂર્વક અનુમોદના કરીએ છીએ. તેથી એ પ્રાપ્ત થાય કે સાધુઓ નિરતિચાર ચારિત્રના સ્વરૂપને પોતાની બુદ્ધિમાં ઉપસ્થિત કરીને તેવા ચારિત્રનું બદ્ધરાગપૂર્વક પાલન કરનારા એવા દશાર્શભદ્રાદિની અનુમોદના કરે છે, જે અનુમોદનાના ફળરૂપે તેઓના ચારિત્રના પ્રતિબંધક કર્મમલનો નાશ થાય છે અને તેઓના આત્માની વિશુદ્ધિ થાય છે. II૯૦૬II

## અવતરણિકા ઃ

अत्रैव गुणमाह –

## અવતરણિકાર્શ ઃ

અહીં જ ગુણને કહે છે=યતિકથા કરવાના અને અનુમોદવાના વિષયમાં જ થતા લાભ બતાવે છે --ગાથા :

# इअ अप्पणो थिरत्तं तकुलवत्ती अहं ति बहुमाणा । तद्धम्मसमायरणं एवं पि इमं कुसलमेव ॥९०७॥

1

## અન્વયાર્થઃ

इअ=આ રીતે अप्पणो थिरत्तं=આત્માનું સ્થિરત્વ (અને) तक्कुलवत्ती=તેના કુલવર્તી=દશાર્શભદ્રાદિના કુળમાં રહેનારો, अहं=હું છું, ति=એ પ્રકારના बहुमाणा=બહુમાનથી तद्धम्मसमायरणं=તેના=દશાર્શભદ્રાદિના, ધર્મનું સમાચરણ થાય છે. एवं पि=આ રીતે પણ इमं=આ कुसलमेव=કુશલ જ છે.

## ગાથાર્થ :

આ રીતે આત્માનું સ્થિરત્વ થાય છે, અને હું દશાર્થભિદ્રાદિના કુળમાં રહેનારો છું, એ પ્રકારના બહુમાનથી દશાર્થભદ્રાદિના ધર્મનું આચરણ થાય છે. આ રીતે પણ આ કુશલ જ છે.

## ટ<del>ીક</del>ા ઃ

एवं क्रियमाणे आत्मनः स्थिरत्वं भवति, तथा तत्कुलवत्ती=दशार्णभद्रादिकुलवत्तीं अहमित्यस्माद् बहुमानात् तद्धर्म्मसमाचरणं=दशार्णभद्रादिधर्म्मसेवनं भवति, एवमप्येतत् परोपाधिद्वारेण विशिष्टानुष्ठानं कुशलमेवावस्थान्तर इति गाथार्थ: ॥९०७॥

★ ''एवमपि''માં 'अपि'થી એ દર્શાવવું છે કે દશાર્શભદ્રાદિ જેવા મહાપુરુષોનું પરોપાધિ વગર કરાતું નિરતિચાર અનુપ્હાન તો કુશલ છે જ; પરંતુ અવસ્થાંતરમાં રહેલ જીવોનું **આ રીતે પણ** પરોપાધિ દ્વારા કરાતું વિશિષ્ટ અનુપ્હાન કુશલ જ છે. રીકાર્થ :

एवं क्रियमाणे આ પ્રકારે કરાતે છતે=ગાથા ૯૦૪થી ૯૦૬માં કહ્યું એ પ્રકારે દશાર્ણભદ્રાદિના ચરિત્રોનું સંવેગપૂર્વક કથન, શ્રવણ અને અનુમોદન કરાતે છતે, आत्मनः स्थिरत्वं भवति આત્માનું સ્થિરપણું થાય છે.

તથા......મવતિ અને ''તેના કુલવર્તી=દશાર્શભદ્રાદિના કુળમાં રહેનારો, હું છું,'' એ પ્રકારના આ બહુમાનથી, તેના ધર્મનું સમાચરણ=દશાર્શભદ્રાદિના ધર્મનું સેવન, થાય છે.

एवमपि આ રીતે પણ=દશાર્શભદ્રાદિના કુળનું સ્મરણ કરીને દશાર્શભદ્રાદિના ધર્મનું સેવન થાય છે એ રીતે પણ, परोपाधिद्वारेण પરની ઉપાધિના દ્વારથી=દશાર્શભદ્રાદિના કુળના સ્મરણરૂપ પરના નિમિત્ત દ્વારા, एतत् विशिष्टानुष्ठानं આ વિશિષ્ટ અનુષ્ઠાન=પોતાનામાં અપ્રમાદભાવની વૃદ્ધિ કરાવે એવું આ વિશિષ્ટ અનુષ્ઠાન, अवस्थान्तरे અવસ્થાંતરમાં=દશાર્શભદ્રાદિ જેવી મહાસાત્ત્વિક અવસ્થા કરતાં કંઈક ન્યૂન પણ તેઓના નજીકની અવસ્થામાં, कुशलमेव કુશલ જ છે, इति गाथाર્थ: એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે. ભાવાર્થ:

પૂર્વમાં કહ્યું કે સાધુઓ સંવેગની વૃદ્ધિ માટે યતિકથા કરે છે. ત્યારબાદ દશાર્શભદ્રાદિના ચરિત્રની અનુમોદના કરવાની કહી. એ રીતે અનુમોદના કરાયે છતે આત્મા સંયમમાં સ્થિર થાય છે અર્થાત્ દશાર્શભદ્રાદિના ચરિત્રનું કથન અને શ્રવજ્ઞ કરીને અનુમોદન કરવાથી સંયમભાવમાં દઢ યત્ન કરવા માટે સાધુ સ્થિરતાને પામે છે, અને દશાર્જાભદ્રાદિનો કુલવર્તી હું છું, એ પ્રકારનું બહુમાન થવાને કારજ્ઞે દશાર્જાભદ્રાદિની જેમ અપ્રમાદભાવથી ધર્મનું સેવન થાય છે.

અહીં શંકા થાય કે દશાર્જાભદ્રાદિ સાધુઓએ તો જિનશાસનમાં સંયમ ગ્રહણ કરવારૂપ ઉત્તમકુળમાં જન્મ લઈને સ્વયં અપ્રમાદથી સંયમમાં યત્ન કર્યો હતો; જ્યારે વર્તમાનના સાધુઓ તો દશાર્જાભદ્રાદિની જેમ અપ્રમાદભાવથી સંયમમાં યત્ન કરતા નથી. તેથી કહે છે કે આ રીતે પણ આ વિશિષ્ટ અનુષ્ઠાન કુશલ જ છે.

આશય એ છે કે જે જીવો દશાર્શભદ્રાદિ જેવા અતિ સાત્ત્વિક છે, તેઓ તો સંયમ લીધા પછી પોતાના કુળની મર્યાદા પ્રમાશે અપ્રમાદભાવથી શક્તિને અનુરૂપ સંયમમાં યત્ન કરે જ છે; પરંતુ જેઓ તેમના જેવા અતિકુલીન નથી, તેઓ 'હું દશાર્શભદ્રાદિનો કુલવર્તી છું', એ પ્રકારે બહુમાન કરે, તો તેના કારણે તેઓ પણ દશાર્શભદ્રાદિની જેમ અપ્રમાદભાવથી સંયમમાં યત્ન કરી શકે.

આમ, દશાર્શભદ્રાદિના દેષ્ટાંતના સ્મરણરૂપ પરોપાધિ દ્વારા=પરના આલંબન દ્વારા, તેઓનું આ વિશિષ્ટ અનુષ્ઠાન કુશળ જ છે; કેમ કે વર્તમાનના સુસાધુઓની દશાર્શભદ્રાદિ જેવી અવસ્થા નહીં હોવા છતાં પણ દશાર્શભદ્રાદિની કંઈક નજીકની અવસ્થા છે. આથી જ અત્યારના સુસાધુઓ મહાપુરુષોના અવલંબનથી અપ્રમાદભાવ કરી શકે છે. માટે આવી અવસ્થામાં આ રીતે પણ અપ્રમાદભાવ કરવો એ કલ્યાણનું કારણ છે. II૯૦૭II

#### ગાથા :

# अण्णेसिं पि अ एवं थिरत्तमाईणि होति निअमेणं । इह सुहसंताणो खलु विकहामहणो मुणेअव्वो ॥९०८॥ (दारं)॥

#### અન્વચાર્થઃ

एवं अ=અને આ રીતે अण्णेसिं पि=અન્યોનું પણ थिरत्तमाईणि=સ્થિરત્વ આદિ निअमेणं=નિયમથી होति=થાય છે. इह=અહીં=સંયમજીવનમાં, सुहसंताणो=શુભ સંતાન खलु=ખરેખર विकहामहणो=વિકથાનો મથન=નાશ કરનાર, मुणेअव्वो=બ્રાશવો.

## ગાથાર્થ :

અને આ રીતે અન્ય સાધુઓની પણ સ્થિરતા આદિ નિચમથી થાય છે. સંચમજીવનમાં શુભ સંતાન ખરેખર વિકથાનો નાશ કરનાર જાણવો.

## રીકા ઃ

अन्येषामपि चैवम्=उक्तेन प्रकारेण स्थिरत्वादीनि भवन्ति नियमेन श्रवणात् सकाशाद्, एवं शुभसन्तान एव, तेभ्योऽपि तदन्येषां स्थिरत्वादिभावाद्, अयं च जन्मान्तरेऽपि विकथामथनो= विकथाविनाशनो मुणितव्य:, तदन्येषां तद्विनाशनेनेति गाथार्थ: ॥९०८॥ (द्वारं)॥

★ ''स्थिरत्वादीनि''માં 'आदि' શબ્દથી પોતાના ઉચિત કૃત્યોનું સ્મરણ, ઉચિત કૃત્યો કરવા માટેનો ૬ટ અભિલાષ વગેરે ભાવોનું ગ્રહણ કરવું.

## ટીકાર્થ :

અને આ પ્રકારે=ઉક્ત પ્રકારથી=પૂર્વમાં કહેવાયેલ પ્રકારથી, શ્રવણથી અન્ય જીવોનું પણ સ્થિરત્વ આદિ નિયમથી થાય છે. આ રીતે=યતિકથા દ્વારા અન્ય જીવોનું સ્થિરત્વાદિ થાય છે એ રીતે, શુભ સંતાન જ=શુભ પરંપરા જ, થાય છે; કેમ કે તેઓ દ્વારા પણ=યતિકથા સાંભળીને સંયમમાં સ્થિરત્વ પામેલ જીવો દ્વારા પણ, તેનાથી અન્યોના=યતિકથા સાંભળીને જેઓ સ્થિરત્વ પામ્યા છે તે સાધુઓથી અન્ય સાધુઓના, સ્થિરત્વાદિનો ભાવ છે; અને આ=શુભ સંતાન=યતિકથા કરનાર સાધુથી થયેલ આ શુભ પ્રવાહ, જન્માંતરમાં પણ=યતિકથા કરનારને અન્ય જન્મમાં પણ, વિકથાનું મથન=વિકથાનો વિનાશ કરનાર, જાણવો; કેમ કે તેનાથી અન્યોની= યતિકથા કરનાર સાધુઓથી અન્ય સાધુઓની, તેનું=વિકથાનું, વિનાશન છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. ભાવાર્થ :

પૂર્વમાં કહ્યું કે સાધુએ યતિકથા કરવી જોઈએ અને મહાપુરુષોના નિરતિચાર ચારિત્રની અનુમોદના કરવી જોઈએ, એ રીતે કથા કરનાર સાધુઓથી અન્ય સાધુઓને પણ નિયમથી સ્થિરતા થાય છે; કેમ કે કથા કરવાના સમયે પોતાને જેમ ઉત્તમ પુરુષોના સ્મરણથી ઉત્તમ ભાવો થાય છે, તેમ કથાના શ્રવણથી અન્ય સાધુઓને પણ સ્થિરત્વાદિ ભાવો થાય છે. આ રીતે યતિકથા કરવાથી અને તેની અનુમોદના કરવાથી પોતાનામાં અને અન્ય જીવોમાં સ્થિરત્વ આદિ ગુણો પ્રગટે છે, જેથી શુભની પરંપરા ચાલે છે; કેમ કે પોતે કરેલ કથાથી પોતાનો સંયમભાવ સ્થિર થયો અને તે કથાથી અન્યનો પણ સંયમભાવ સ્થિર થયો, તેમ જ સંયમમાં સ્થિર થયેલ સાધુઓ અન્ય જીવોને પણ તે કથા કરશે, આથી ઘણા સાધુઓનું સંયમ સ્થિર થવારૂપ શુભ સંતાન ચાલશે. વળી, જે સાધુ પોતાના અને અન્ય જીવોના સંયમના પરિણામને સ્થિર કરે છે, તે સાધુને જન્માંતરમાં પણ વિકથાનો નાશ થાય છે; કેમ કે હંમેશાં પોતાને થયેલ ઉત્તમ ભાવ બીજામાં પ્રગટાવવામાં આવે તો તે ઉત્તમ ભાવની ભવાંતરમાં પોતાને પ્રાપ્તિ થાય છે. એ નિયમ પ્રમાણે આ ભવમાં કરેલ ઉત્તમ પુરુષોના ચરિત્રથી થયેલ સ્થિર ભાવ બીજા ભવમાં ફરીથી તેવા ઉત્તમ પુરુષોની કથા કરવાના પરિણામને પેદા કરે છે, અને પોતે યતિકથા કરીને અન્ય જીવોની વિકથાનો નાશ કર્યો હોય તો તેનાથી બંધાયેલ પુણ્ય અને ઉત્તમ સંસ્કારો ભવાંતરમાં પોતાની પણ વિકથાનો નાશ કરે છે અર્થાત્ પોતાને બીજા ભવમાં વિકથાની અપ્રાપ્તિ થાય છે. આથી સ્વાધ્યાયાદિથી શ્રાંત થયેલ સાધુએ સદા યતિકથામાં ઉદ્યમ કરવો જોઈએ, એ પ્રકારનો આશય છે. II૯૦૮II

## અવતરણિકા ઃ

# अधिकृतद्वारगाथायां सर्वद्वाराणामेवैदम्पर्यमाह –

## અવતરણિકાર્થ :

૬૭૮ રૂપ અધિકૃત એવી દારગાથામાં સર્વ દારોના જ≕વ્રતપાલનના ઉપાયરૂપે બતાવેલ ૧૧ દારોના જ, ઐદંપર્યને કહે છે –

## ભાવાર્થ :

ગાથા ૬૧૧માં ત્રીજી ઉપસ્થાપના નામની વસ્તુના મુખ્ય ત્રણ દ્વારો બતાવ્યાં, તેમાં 'व्रतानि यथा पालयितव्यानि' એ રૂપ ત્રીજું દ્વાર ગાથા ૬૭૮થી માંડીને ગાથા ૯૦૮માં પૂરું થયું, અને તે ત્રીજા દ્વારમાં વ્રતપાલનના ૧૧ ઉપાયો બતાવ્યા, તેથી તે ગાથા ૬૭૮ રૂપ અધિકૃત એવી દ્વારગાથામાં બતાવેલ વ્રતપાલનના ૧૧ ઉપાયોરૂપ સર્વ દ્વારોનું જ ઐદંપર્ય પ્રસ્તુત ગાથામાં બતાવે છે –

#### भाषाः :

# विस्सोअसिगारहिओ एव पयत्तेण चरणपरिणामं । रक्खिज्ज दुल्ल्हं खलु लद्धमलद्धं व प्राविज्जा ॥९०९॥

#### અન્વચાર્થ ઃ

एव पयत्तेण=આ પ્રકારના પ્રયત્નથી विस्सोअसिगारहिओ=વિસ્રોતસિકાથી રહિત (સાધુ) लद्धं दुझ्हं चरणपरिणामं=લબ્ધ એવા દુર્લભ ચરણપરિણામને रक्खिज्ज=રક્ષણ કરે, अलद्धं व=અથવા અલબ્ધને=નહીં પ્રાપ્ત થયેલ ચરણપરિણામને, पाविज्जा=પ્રાપ્ત કરે.

★ 'खलु' વાક્યાલંકારમાં છે.

#### ગાથાર્થ :

પૂર્વે કહેલ ગુરુઆસેવનાદિ ૧૧ દ્વારોમાં પ્રયત્નથી વિસ્રોતસિકાથી રહિત સાધુ પ્રાપ્ત થયેલ દુર્લભ ચારિત્રના પરિણામનું રક્ષણ કરે, અથવા નહીં પ્રાપ્ત થયેલ ચારિત્રના પરિણામને પ્રાપ્ત કરે.

## ા સાંડ

विस्रोतसिकारहितः=संयमानुसारिचेतोविधातवर्ज्जितः सन्, एवम्=उक्तेन प्रकारेण गुर्वासेवनादिना, चरणपरिणाममचिन्त्यचिन्तामणिरूपं रक्षेत दुर्लभं खलु लब्धं सन्तम्, अलब्धं वा प्राप्नुयादेवमेवेति गाथार्थः ॥९०९॥

## રી<del>કા</del>ર્થ ઃ

આ પ્રકારે=ગુરુના આસેવનાદિરૂપ કહેવાયેલ પ્રકારથી, વિસ્રોતસિકાથી રહિત=સંયમને અનુસરનારા ચિત્તના વિઘાતથી વર્જિત છતા, સાધુ લબ્ધ છતા દુર્લભ અચિંત્યચિંતામણીરૂપ ચરણપરિણામને રક્ષણ કરે. અથવા આ રીતે જ=કહેવાયેલ ૧૧ દ્વારોમાં યંત્ન કરે એ રીતે જ, અલબ્ધને=અપ્રાપ્ત એવા ચરણપરિણામને, પ્રાપ્ત કરે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

સંયમ ગ્રહજ્ઞ કર્યા પછી જે સાધુ ગુરુઆસેવનાદિ વ્રતપાલનના ૧૧ ઉપાયોમાં યત્ન કરે છે, તે સાધુના સંયમને અનુસરનાર એવા ગુપ્તિવાળા ચિત્તનો વ્યાઘાત થતો નથી. આથી તેવા સાધુનું ચિત્ત વિસ્નોતસિકાથી રહિત બને છે, જેથી સંયમગ્રહણકાળમાં પ્રાપ્ત કરેલ અચિંત્યચિંતામણીરૂપ ચારિત્રના પરિણામનું તે રક્ષણ કરી શકે છે.

આશય એ છે કે વિધિપૂર્વક સંયમ ગ્રહણ કરનાર સાધુ વિધિમાં અત્યંત ઉપયુક્ત હોવાને કારણે અને સંસારથી વિરક્ત હોવાને કારણે પાંચ સમિતિ અને ત્રણ ગુપ્તિના પરિણામરૂપ અચિંત્યચિંતામણી જેવા ચારિત્રના પરિણામને પ્રાપ્ત કરે છે, અને પ્રાપ્ત થયેલ ચરણપરિણામનું ૧૧ દ્વારોમાં યત્ન કરવા દ્વારા રક્ષણ કરે છે; કેમ કે ૧૧ દ્વારોમાં યત્ન કરવાથી સંયમનો નાશ કરનાર એવા ચિત્તનો પ્રવાહ ઊઠતો જ નથી, જેથી પ્રાપ્ત થયેલ ચરણનો પરિણામ સુરક્ષિત રહે છે.

અહીં પ્રશ્ન થાય કે સંયમના રક્ષણ માટે આટલો બધો યત્ન કેમ આવશ્યક છે ? તેથી કહે છે કે પ્રાપ્ત થયેલ ચારિત્રનો પરિણામ અતિદુર્લભ છે, તેથી તેનું રક્ષણ કરવામાં ન આવે તો ચરણપરિણામનો વિનાશ થાય, જે પરિણામ ફરી મળવો દુર્લભ છે. માટે તેનો વિનાશ ન થાય તદર્થે સાધુએ યત્ન કરવો જોઈએ. વળી શંકા થાય કે સંયમ ગ્રહણ કરતી વખતે ભાવચારિત્ર પ્રાપ્ત થયું હોય તેવા સાધુ ૧૧ દ્વારોમાં યત્ન કરે તો તેના ચારિત્રના પરિણામનું રક્ષણ થઈ શકે, પરંતુ જે સાધુને તે પ્રકારના વીર્યનો ઉત્કર્ષ ન થવાથી સંયમગ્રહણકાળમાં ભાવચારિત્રની પ્રાપ્તિ થઈ ન હોય, તેવા સાધુને ૧૧ દ્વારોમાં યત્ન કરવાથી શું ફળ પ્રાપ્ત થાય ? તે બતાવવા કહે છે કે સંયમગ્રહણકાળમાં ભાવચારિત્ર પ્રાપ્ત થયું ન હોય, તોપણ દ્રવ્યથી સંયમ ગ્રહણ કરીને ૧૧ દ્વારોમાં યત્ન કરનાર સાધુને નહીં પ્રાપ્ત થયેલ ચરણનો પરિણામ પ્રાપ્ત થાય છે. આથી સંયમ ગ્રહણ કર્યા પછી સાધુએ સર્વ દ્વારોમાં અપ્રમાદથી યત્ન કરવો જોઈએ.

વળી, ચરણપરિશામને '<mark>'अचिंत्यचिंतामणिरूप</mark>ं'' વિશેષણ આપવા દ્વારા એ જશાવવું છે કે ચિંતામણિ રત્ન તો ચિંતિત વસ્તુને જ આપે છે અને એ પણ માત્ર ભૌતિક સામગ્રી જ જીવને આપી શકે છે, પરંતુ ચિંતામણિ રત્ન સ્વર્ગ અને મોક્ષરૂપ ફળ આપી શકતું નથી. આથી ચિંતામણિ રત્ન અચિંત્ય કોટિનું=શ્રેષ્ઠ કોટિનું, નથી; જ્યારે ચરણપરિણામરૂપ ચિંતામણિ રત્ન અચિંત્ય કોટિનું છે; કેમ કે ચિંતામણિ રત્ન જે ફળ આપી શકતું નથી, તેવું મોક્ષરૂપ ફળ ચરણપરિણામ આપે છે, અને મોક્ષ ન મળે ત્યાં સુધી પણ સુગતિની પરંપરા ચલાવનાર છે. આથી ચરણપરિણામ અચિંત્ય ચિંતામણિરૂપ છે.

વળી, ચારિત્રનો પરિણામ અતિ દુર્લભ હોવાથી અનંત કાળમાં જીવે ક્યારેય પ્રાપ્ત કર્યો નથી, માટે જીવનું અનંત કાળથી સંસારમાં પરિભ્રમણ ચાલે છે, અને તેમાં કંઈક પુણ્યના ઉદયથી જીવને આ ભવમાં ચારિત્રનો પરિણામ પ્રાપ્ત થયો છે. તેથી દુર્લભ એવા ચારિત્રના રક્ષણ માટે સાધુએ સર્વ યત્ન કરવો જોઈએ.

અવતરશિકામાં કહ્યા મુજબ ૧૧ દ્વારોનું ઐદંપર્ય એ છે કે પ્રાપ્ત થયેલ સંયમના પરિશામમાં વ્યાઘાતના વર્જન માટે સાધુએ ૧૧ દ્વારોમાં યત્ન કરવો જોઈએ, જેથી પ્રાપ્ત થયેલ દુર્લભ એવા ચારિત્રના પરિશામનું રક્ષણ થાય; અને ચારિત્રનો પરિશામ પ્રાપ્ત થયેલ ન હોય તોપણ પ્રાપ્ત થાય તદર્થે, દીક્ષા લીધા પછી સાધુએ કોઈ વિકલ્પ વગર ૧૧ દ્વારોમાં જ યત્ન કરવો જોઈએ. Ileoell

## અવતરણિકા ઃ

एतदेव भावयन्नाह -

## અવતરણિકાર્થ :

આને જ ભાવન કરતાં કહે છે અર્થાત્ પૂર્વગાથાના અંતે કહ્યું કે ૧૧ દારોમાં પ્રયત્ન કરવા દારા સાધુ અલબ્ધ પણ ચારિત્રના પરિણામને પ્રાપ્ત કરે, એ જ વાતને ગાથા ૯૧૨માં ભાવન કરવાની છે. આથી તેનું પૂર્વભૂમિકારૂપ કથન જણાવવા માટે ગ્રંથકાર પ્રસ્તુત ગાથામાં કહે છે –

## ગાથા :

# णो उवठावणए च्चिअ निअमा चरणं ति दव्वओ जेण । साऽभव्वाण वि भणिआ छउमत्थगुरूण सफला य ॥९१०॥

## અન્વચાર્થ :

उवठावणए च्चिअ=ઉપસ્થાપના જ કરાયે છતે निअमा=નિૃ્યમથી चरणं णो=ચરણ=ભાવચારિત્ર, થતું નથી; जेण=જે કારણથી दव्वओ=द्रव्यથी सा=તे=ઉપસ્થાપના, अभव्वाण वि=અભવ્યોને પણ भणिआ=કહેવાઈ છે, (તો ઉપસ્થાપના કરવી નિરર્થક છે ? એવી શંકામાં કહે છે –) छउमत्थगुरूण य=અને છદ્મસ્થ ગુરુની (ઉપસ્થાપના) सफला=સફળ છે=ફળવાળી છે.

★ 'તિ' પાદપૂર્તિ અર્થે છે.

## ગાથાર્થ ઃ

ઉપસ્થાપના જ કરાચે છતે નિચમથી ભાવચારિત્ર થતું નથી; જે કારણથી દ્રવ્યથી ઉપસ્થાપના અભવ્ય જીવોને પણ કહેવાઈ છે. અહીં શંકા થાય કે ઉપસ્થાપના કરવાથી નિચમા ભાવચારિત્ર ન થતું હોય તો ઉપસ્થાપના કરવી નિરર્શક છે, તેના સમાધાનરૂપે કહે છે – અને છન્નસ્થ ગુરુની ઉપસ્થાપના સફળ છે. રીકા :

नोपस्थापनायामेव कृतायां सत्यां नियमाच्चरणमिति, कुत इत्याह-द्रव्यतो येन कारणेन सा अभव्यानामपि भणिता उपस्थापना अङ्गारमर्दकादीनां, छद्दास्थगुरूणां विधिकारकाणां सफला चाज्ञा-राधनादिति गाथार्थ: ॥९१०॥

## ટીકાર્થ :

ઉપસ્થાપના જ કરાયે છતે નિયમથી ચરણ નથી≕ભાવચારિત્ર થતું નથી; કયા કારણથી ? એથી કહે છે – જે કારણથી તે≕ઉપસ્થાપના, દ્રવ્યથી અંગારમર્દકાદિ અભવ્યોને પણ કહેવાઈ છે.

અહીં શંકા થાય કે જો ઉપસ્થાપનાથી નિયમથી ભાવચારિત્ર ન થતું હોય તો ઉપસ્થાપના શા માટે કરાય છે ? તેથી કહે છે –

અને આજ્ઞાના આરાધનને કારણે વિધિકારક=વિધિપૂર્વક શિષ્યની વ્રતોમાં ઉપસ્થાપના કરનાર, છદ્મસ્થ ગુરુની સફળ છે=ઉપસ્થાપના ફળવાળી છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. ભાળાર્થ :

પ્રવ્રજ્યા ગ્રહણ કર્યા પછી વ્રતોમાં ઉપસ્થાપિત થતી વખતે જીવને ચારિત્રનો પરિણામ થાય જ, એવો નિયમ નથી; કેમ કે અભવ્ય એવા અંગારમર્દકાદિ જીવોની પણ દ્રવ્યથી વ્રતોમાં ઉપસ્થાપના થાય છે, એમ શાસ્ત્રમાં કહેલ છે. આનાથી એ પ્રાપ્ત થાય કે કેટલાક જીવોને ઉપસ્થાપના વખતે જ ભાવથી ચારિત્રની પ્રાપ્તિ થાય છે, તો કેટલાક જીવોને ઉપસ્થાપના માત્રથી ભાવથી ચારિત્ર પ્રગટ થતું નથી. માટે ભાવચારિત્રના અર્થી જીવે પૂર્વમાં બતાવેલ વ્રતપાલનના ૧૧ ઉપાયોમાં યત્ન કરવો જોઈએ, જેથી અપ્રાપ્ત પણ ચારિત્રનો પરિણામ પ્રાપ્ત થાય. આ પ્રકારનું વ્રતપાલનના ૧૧ ઉપાયોરૂપ દ્વારગાથાનું ઐદંપર્ય છે.

અહીં પ્રશ્ન થાય કે વ્રતોમાં ઉપસ્થાપના કરવા છતાં જો ભાવચારિત્ર પ્રાપ્ત થતું ન હોય તો ગુરુએ શિષ્યની ઉપસ્થાપના કરવામાં યત્ન કરવો જોઈએ નહીં; કેમ કે વિચારક વ્યક્તિ નિષ્ફળ પ્રવૃત્તિ કરે નહિ. તેથી કહે છે કે વિધિથી ઉપસ્થાપના કરનાર એવા છવ્નસ્થ ગુરુની શિષ્યને વ્રતોમાં ઉપસ્થાપના કરવારૂપ ક્રિયા સફળ છે; કેમ કે ગુરુને આજ્ઞાની આરાધના થાય છે.

આશય એ છે કે દીક્ષા લેનાર જીવ ભવ્ય છે કે અભવ્ય ? એ છદ્મસ્થ ગુરુ જાણી શકતા નથી, અને દીક્ષા લેનાર જીવ ભવ્ય હોય તોપણ તેનામાં ઉપસ્થાપનાની ક્રિયાથી ચારિત્ર આવશે કે નહિ ? તે પણ છદ્મસ્થ ગુરુ જાણી શકતા નથી. આથી છદ્મસ્થ ગુરુ સંભવને આશ્રયીને શાસ્ત્રમાં કહેલ વિધિ પ્રમાણે શિષ્યમાં ઉપસ્થાપનાની પ્રવૃત્તિ કરે, તો તે ગુરુને ઉપસ્થાપનાની પ્રવૃત્તિથી ભગવાનની આજ્ઞાનું આરાધન થાય છે; અને ભગવાને જોયું છે કે વિધિપૂર્વક પ્રવ્રજ્યા ગ્રહણ કર્યા પછી યોગ્ય ભૂમિકાથી તૈયાર થયેલ જીવની ઉપસ્થાપના કરવામાં આવે તો પ્રાયઃ કરીને ઉપસ્થાપનાકાળમાં ઘણા જીવોને ચારિત્રનો પરિણામ પ્રગટ થાય છે. આથી શિષ્યની યોગ્યતા જોઈને ઉપસ્થાપના કરવાની ભગવાને આજ્ઞા કરેલ છે. તેથી જિનાજ્ઞાનું સ્મરણ કરીને, જીવની યોગ્યતાને જાણીને, વિધિપૂર્વક વ્રતોમાં ઉપસ્થાપના કરે તો તે ગુરુને આજ્ઞાનું આરાધન થવાને કારણે નિર્જરાની પ્રાપ્તિ થાય છે. આમ છતાં, ક્વચિત્ છદ્મસ્થતાને કારશે અંગારમર્દકાચાર્ય જેવા અભવ્ય જીવોને નહીં જાણી શકવાથી છદ્મસ્થ ગુરુ તેઓની ઉપસ્થાપના કરે, તોપણ તે ગુરુને આજ્ઞાની આરાધનાનું ફળ મળે છે; અને ક્વચિત્ પ્રવ્રજ્યા લેનાર જીવો ભવ્ય હોવા છતાં ઉપસ્થાપનાકાળમાં તેઓને ભાવચારિત્રની પ્રાપ્તિ ન થઈ હોય, તોપણ વિધિપૂર્વક ઉપસ્થાપના કરનાર ગુરુને આજ્ઞાના આરાધનથી નિર્જરારૂપ ફળની પ્રાપ્તિ થાય છે. આથી વિધિકારક એવા છદ્મસ્થ ગુરુની કરાયેલી ઉપસ્થાપના સફળ છે. II૯૧૦II

## અવતરણિકા ઃ

उपस्थापनाविधेः फलवत्तामाह –

## અવતરણિકાર્થ :

ઉપસ્થાપનાની વિધિની ફલવત્તાને કહે છે –

## ભાવાર્થ :

પૂર્વગાથામાં સ્થાપન કર્યું કે ઉપસ્થાપના જ કરાયે છતે નિયમથી ભાવચારિત્ર પ્રગટ ન પણ થાય. એથી શંકા થાય કે જેઓની વ્રતોમાં ઉપસ્થાપના કરાઈ છે, તે સાધુઓને ઉપસ્થાપનાથી કોઈ ફળ પ્રાપ્ત થતું નથી ? તેના નિવારણ માટે ઉપસ્થાપનાની વિધિ ફળવાળી છે, તે બતાવવા માટે કહે છે –

ગાથા :

# पायं च तेण विहिणा होइ इमं ति निअमो कओ सुत्ते । इहरा सामाइअमित्तओ वि सिद्धिं गयाऽणंता ॥९११॥

## અન્વયાર્થ :

तेण च विहिणा=અને તે વિધિ વડે पायं=પ્રાયः इमं=આ=છેદોપસ્થાપ્ય ચારિત્ર, होइ=થાય છે, ति=એથી सुत्ते=સૂત્રમાં नियमो कओ=નિયમ કરાયો છે. (આમ છતાં) इहरा=ઇતરથા=ઉપસ્થાપના વગર, सामाइअमित्तओ वि=સામાયિકમાત્રથી પણ अणंता=અનંતા सिद्धि=સિદ્ધિને વિષે गया=ગયા.

## ગાથાર્થ :

અને તે વિધિ વડે પ્રાયઃ છેદોપસ્થાપ્ય ચારિત્ર થાય છે, એથી સૂત્રમાં નિયમ કરાયેલો છે. આમ છતાં ઉપસ્થાપના વગર સામાયિકમાત્રથી પણ અનંતા જીવો સિદ્ધિ પામ્યા.

#### રીકા ઃ

प्रायश्च तेन विधिनोपस्थापनागतेन भवत्येतत्=छेदोपस्थाप्यं चारित्रमिति नियमः कृतः सूत्रे दशवै-कालिकादिपाठाद्यनन्तरमुपस्थापनायाः, इतरथा=अन्यथा सामायिकमात्रतोऽपि अवधेः प्राप्त्या सिद्धि गताः अनन्ताः प्राणिन इति गाथार्थः ॥९११॥

★ ''दशवैकालिकादिपाठादि''માં પ્રથમ 'आदि' શબ્દથી શસ્ત્રપરિજ્ઞાદિ શાસ્ત્રના પાઠનું અને દ્વિતીચ 'आदि' પદથી કથિત અને અભિગતનું ગ્રહણ છે.

363

★ ''सामायिकमात्रतोऽपि''માં 'अपि'થી એ જણાવવું છે કે છેદોપસ્થાપ્યચારિત્રથી તો અવધિને પ્રાપ્ત કરીને અનંતા જીવો સિદ્ધિને પામ્યા છે; પરંતુ માત્ર સામા<mark>ચિકચારિત્રથી પણ</mark> અવધિને પામીને અનંતા જીવો સિદ્ધિને પામ્યા છે.

## રીકાર્થ ઃ

અને તે=ઉપસ્થાપનાગત, વિધિ વડે પ્રાયઃ આ=છેદોપસ્થાપ્ય ચારિત્ર, થાય છે, એથી સૂત્રમાં=શાસ્ત્રમાં, દશવૈકાલિકાદિના પાઠાદિની પછી ઉપસ્થાપનાનો નિયમ કરાયો છે. આમ છતાં ઇતરથા=અન્યથા= ઉપસ્થાપના વગર, સામાયિકમાત્રથી પણ અવધિની પ્રાપ્તિ વડે=સામાયિકની ચરમસીમારૂપ અવધિની પ્રાપ્તિ થવાને કારણે, અનંતા પ્રાણીઓ=જીવો, સિદ્ધિને પામ્યા, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થઃ

સંયમ ગ્રહણ કરતી વખતે જીવને પ્રથમ સામાયિકચારિત્ર આપવામાં આવે છે. ત્યાર પછી દશવૈકાલિકાદિ સૂત્રોના પાઠ વગેરેથી શૈક્ષ પ્રાપ્તાદિ ગુણોવાળો થાય, ત્યારે તેને વ્રતોમાં આરોપણ કરવારૂપ બીજું છેદોપ-સ્થાપનીયચારિત્ર આપવામાં આવે છે. આમ વિધિપૂર્વક ઉપસ્થાપના કરવાથી સાધુમાં પ્રાયઃ કરીને છેદોપસ્થાપ્ય ચારિત્રનો પરિણામ પ્રાપ્ત થાય છે. એથી દશવૈકાલિકાદિના પાઠાદિ કર્યા પછી જ નવદીક્ષિતની વ્રતોમાં ઉપસ્થાપના કરવાની વિધિ છે, એ અપેક્ષાએ ઉપસ્થાપનાની વિધિ સફળ છે; કેમ કે સામાયિકચારિત્ર આપ્યા પછી સાધુની ઉપસ્થાપના કરવાથી પ્રાયઃ સામાયિક કરતાં ઊંચી ભૂમિકાવાળું છેદોપસ્થાપનીયચારિત્ર પ્રાપ્ત થાય છે; તોપણ ઉપસ્થાપના કરવાથી બીજું ચારિત્ર આવે જ એવો એકાંતે નિયમ નથી. આ જણાવવા માટે કહે છે કે વ્રતોની ઉપસ્થાપના વગર કેવલ સામાયિકચારિત્રની પ્રાપ્તિથી પણ સામાયિકની ચરમ ભૂમિકારૂપ અવધિની પ્રાપ્તિ દ્વારા અનંતા જીવો મોક્ષને પામ્યા. આનાથી એ ફલિત થાય કે માત્ર સામાયિકચારિત્ર ગ્રહણ કરવાથી પણ કેવલજ્ઞાન થઈ શકે છે. આમ છતાં, ઘણા જીવોને ઉપસ્થાપનાથી જ પ્રાયઃ કરીને છેદોપસ્થાપ્યારિત્ર પ્રગટ થાય છે. આથી સંયમની વૃદ્ધિ માટે શાસમાં વ્રતોની ઉપસ્થાપનાની

આનાથી એ પ્રાપ્ત થાય કે પૂર્વગાથાના કથન મુજબ વિધિપૂર્વક ઉપસ્થાપના કરનાર છબ્રસ્થ ગુડુની અપેક્ષાએ ઉપસ્થાપનાની ક્રિયા સફળ છે, અને પ્રસ્તુત ગાથાના કથન મુજબ જેઓની વ્રતોમાં ઉપસ્થાપના કરાય છે તે સાધુઓની અપેક્ષાએ પણ ઉપસ્થાપનાની ક્રિયા સફળ છે. II૯૧૧II

# અવતરણિકા ઃ

अनियममेव दर्शयति –

# અવતરણિકાર્થ :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે ઉપસ્થાપનાની વિધિ વડે પ્રાયઃ છેદોપસ્થાપનીયચારિત્ર થાય છે. તેથી નક્કી થયું કે ઉપસ્થાપનાથી બીજું ચારિત્ર આવે જ એવો નિયમ નથી, માટે તે અનિયમને જ દર્શાવે છે –

ગાચાઃ

पुळ्वि असंतगं पि अ विहिणा गुरुगच्छमाइसेवाए । जायमणेगेसि इमं पच्छा गोविंदमाईणं ॥९१२॥

#### અન્વચાર્થઃ

पुळ्वि अ=અને પૂર્વે=ઉપસ્થાપના વખતે, असंतगं पि इमं=અસત્ પણ આ=ભાવચરણ, विहिणा=વિધિથી गुरुगच्छमाइसेवाए= ગુરુ-ગચ્છાદિની સેવા દારા पच्छन=પાછળથી गोविंदमाईणं अणेगेसि=ગોપેન્દ્રાદિ અનેકને जायं=ઉત્પન્ન થયું.

#### ગાથાર્થ :

અને ઉપસ્થાપનાકાળમાં ચારિત્રનો પરિણામ નહીં હોવા છતાં પણ, વિધિપૂર્વક ગુરુ-ગચ્છાદિની સેવા દ્વારા પાછળથી ગોપેન્દ્રાદિ અનેકને ચારિત્રનો પરિણામ ઉત્પન્ન થયો.

#### રીકા ઃ

पूर्वं=उपस्थापनाकाले असदपि चैतच्चरणं विधिना गुरुगच्छादिसेवया हेतुभूतया जातम्=अभिव्यक्तम् अनेकेषामिदं पश्चाद् गोपेन्द्रादीनां=गोपेन्द्रवाचककरोटकगणिप्रभृतीनामिति गाथार्थ: ॥९१२॥

#### ટીકાર્થ ઃ

અને પૂર્વે=ઉપસ્થાપનાના કાળમાં, અસત્ પજ્ઞ આ ચરજ્ર≕અવિદ્યમાન પજ્ઞ છેદોપસ્થાપનીય ચારિત્ર, વિધિથી હેતુભૂત≕ભાવચારિત્રની પ્રાપ્તિના હેતુભૂત, એવી ગુરુ-ગચ્છાદિની સેવા દારા પાછળથી ગોપેન્દ્રાદિ= ગોપેન્દ્રવાચક, કરોટકગજ્ઞિ વગેરે, અનેકને આ≕ભાવચારિત્ર, ઉત્પન્ન થયું=અભિવ્યક્ત થયું, એ પ્રમાજ્ઞે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

વિધિપૂર્વક ઉપસ્થાપના કરવાથી જીવોને પ્રાયઃ કરીને ભાવથી છેદોપસ્થાપનીયચારિત્ર પ્રાપ્ત થાય છે, છતાં કેટલાક જીવોને ઉપસ્થાપનાની વિધિથી છેદોપસ્થાપનીયચારિત્ર પ્રાપ્ત નથી પણ થતું. તોપણ ગુરુ, ગચ્છ, વસતિ આદિ ૧૧ ઉપાયોનું સેવન કરે તો ઉપસ્થાપનાકાળમાં નહીં પ્રગટેલ છેદોપસ્થાપનીયચારિત્ર પાછળથી પ્રગટી શકે છે. આ કથન દારા ગાથા ૯૦૯ની અવતરણિકામાં બતાવેલ ઐદંપર્ય આ રીતે સ્પષ્ટ થાય છે –

સંયમ ગ્રહજ્ઞ કર્યા પછી વિધિપૂર્વક ઉપસ્થાપના કરવાથી શિષ્યને છેદોપસ્થાપનીય ચારિત્ર પ્રાપ્ત થાય છે અને ૧૧ દ્વારોના સેવનથી પ્રાપ્ત થયેલ ચારિત્ર ઉત્તરોત્તર વૃદ્ધિ પામે છે. વળી જે જીવોને ઉપસ્થાપનાકાળમાં છેદોપસ્થાપનીય ચારિત્ર પ્રાપ્ત થયું ન હોય તે જીવોને ૧૧ દ્વારોના આસેવનથી પાછળથી પજ્ઞ આ ચારિત્ર પ્રાપ્ત થાય છે. આથી સંયમ ગ્રહજ્ઞ કરીને સાધુએ વ્રતપાલનના ૧૧ ઉપાયોમાં જ યત્ન કરવો જોઈએ, એ પ્રકારનું ૧૧ દ્વારોનું ઐદંધર્ય છે. II૯૧૨II

#### અવતરણિકા ઃ

प्रकान्तसमर्थनायैवाह 🗕

#### અવતરણિકાર્થ ઃ

ગાથા ૯૦૯થી સર્વ દ્વારોનું ઐદંપર્ય બતાવવાનો પ્રારંભ કર્યો, હવે પ્રક્રાંતના=પ્રારંભ કરાયેલ ઐદંપર્યના, સમર્થન માટે જ કહે છે – ગાથા :

## एअं च उत्तमं खलु निव्वाणपसाहणं जिणा बिंति । जं नाणदंसणाण वि फलमेअं चेव निद्दिट्ठं ॥९१३॥

#### અન્વચાર્થઃ

निव्वाणपसाहणं च एअं=અને નિર્વાણના પ્રસાધન એવા આને=ચારિત્રને, जिणा=જિનો उत्तमं खलु=ઉત્તમ જ बिति=કહે છે; जं=જે કારણથી नाणदंसणाण वि=જ્ઞાન અને દર્શનનું પણ फलं=ફળ एअं चेव=આ જ=ચારિત્ર જ, निद्दिट्ठं=નિર्દેશાયું છું.

#### ગાથાર્થ :

અને નિર્વાશના પ્રસાધન એવા ચારિત્રને જિનેશ્વરો ઉત્તમ જ કહે છે; જે કારણથી જ્ઞાન અને દર્શનનું પણ ફળ ચારિત્ર જ દર્શાવાયેલ છે.

#### કો<del>ક</del>ા :

एतत्=चारित्रं, उत्तमं खलु=उत्तममेव, निर्वाणप्रसाधनं=मोक्षसाधनं, जिना बुवते, अत एतदुपाये यत्नः कार्यः इत्यैदम्पर्यम्, उत्तमत्वे युक्तिमाह-यद्=यस्मात् ज्ञानदर्शनयोरपि तत्त्वदृष्ट्या फलमेतदेव=चारित्रं निर्द्दिष्टं, तत्साधकत्वादिति गाथार्थः ॥९१३॥

#### ટીકાર્થ :

નિર્વાણના પ્રસાધન એવા≕મોક્ષના સાધન એવા, આને≕ચારિત્રને, જિનો ઉત્તમ જ કહે છે. આથી આના≕ચારિત્રના, ઉપાયમાં યત્ન કરવો જોઈએ, એ પ્રકારનું ઐદંપર્ય છે.

ઉત્તમત્વમાં=ચારિત્રના ઉત્તમપણામાં, યુક્તિને કહે છે અર્થાત્ ચારિત્ર જ ઉત્તમ કેમ છે ? જ્ઞાન અને દર્શન કેમ નહીં ? એ પ્રકારની શંકામાં યુક્તિ બતાવે છે –

ં જે કારણથી જ્ઞાન અને દર્શનનું પણ કળ તત્ત્વદેષ્ટિથી=નિશ્ચયનયની અપેક્ષાથી, આ જ≕ચારિત્ર જ, નિર્દેશાયું છે; કેમ કે તેનું સાધકપણું છે≕જ્ઞાન અને દર્શનમાં ચારિત્રનું સાધકપણું છે=જ્ઞાન અને દર્શન ચારિત્રરૂપ કળને સાધનાર છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

જિનેશ્વરો મોક્ષનાં સાધન એવા ચારિત્રને ઉત્તમ જ કહે છે. આથી ચારિત્રના ઉપાયભૂત એવા પૂર્વમાં વર્ણવેલ ૧૧ દ્વારોમાં યત્ન કરવો જોઈએ, એ પ્રકારનું ઐદંપર્ય છે.

જોકે ગાથા ૯૦૯માં ઐદંપર્ય બતાવ્યું જ હતું કે ૧૧ દ્વારોમાં યત્ન કરવાથી ચિત્ત વિસ્રોતસિકાથી રહિત બને છે. આથી સાધુ ગુરુઆસેવનાદિ દ્વારા પ્રાપ્ત થયેલ ચરણપરિણામનું રક્ષણ કરે અને નહીં પ્રાપ્ત થયેલ ચરણપરિણામને પ્રાપ્ત કરે છે. આમ છતાં તે ઐદંપર્યનું જ ગાથા ૯૧૦થી ૯૧૨માં ભાવન કર્યું કે ઉપસ્થાપનાકાળમાં અપ્રાપ્ત પણ ચરણપરિણામ ૧૧ દ્વારોમાં યત્ન કરવા દ્વારા પાછળથી પણ પ્રાપ્ત થાય છે. આ ઐદંપર્યનું જ સમર્થન કરવા અર્થે ફરીથી પ્રસ્તુત ગાથામાં કહે છે કે મોક્ષનું સાધન એવું આ ચારિત્ર જ ઉત્તમ છે, આથી મોક્ષના ઉપાયભૂત એવું આ ચારિત્ર પ્રાપ્ત કરવા માટે વ્રતપાલનના ૧૧ ઉપાયોમાં સાધુએ યત્ન કરવો જોઈએ.

અહીં પ્રશ્ન થાય કે મોક્ષનું સાધન જેમ ચારિત્ર છે, તેમ મોક્ષનું સાધન જ્ઞાન-દર્શન પણ છે, તો પછી ચારિત્રને જ કેમ ઉત્તમ કહ્યું ? જ્ઞાન-દર્શનને ઉત્તમ કેમ ન કહ્યાં ? એવી શંકાના નિવારણ માટે યુક્તિ આપે છે-

રત્નત્રયીમાં પશ ચારિત્ર જ ઉત્તમ છે; કેમ કે તત્ત્વદષ્ટિથી તો જ્ઞાન-દર્શનનું પશ ફળ ચારિત્ર જ છે અર્થાત્ સમ્યગ્ જ્ઞાનથી જીવમાં સમ્યગ્ રુચિ ઉત્પન્ન થાય છે, જે રુચિ દર્શનરૂપ છે, અને તે જ્ઞાન-દર્શનથી જ જીવ ચારિત્ર પ્રાપ્ત કરે છે, અને તે ચારિત્રથી જ મોક્ષ પ્રાપ્ત થાય છે. આથી મોક્ષનું સાક્ષાત્ કારશ ચારિત્ર હોવાથી ચારિત્ર જ ઉત્તમ છે. માટે ચારિત્રપ્રાપ્તિના ઉપાયભૂત એવા વ્રતપાલનના ૧૧ ઉપાયોમાં સાધુએ પ્રયત્ન કરવો જોઈએ, એ પ્રકારનો પ્રસ્તુત ગાથાનો ભાવ છે. **ગા૯૧૩ા** 

#### અવતરણિકાઃ

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે ચારિત્ર જ ઉત્તમ છે; કેમ કે જ્ઞાન-દર્શનનું પણ ફળ ચારિત્ર જ છે. એ વાતની પુષ્ટિ માટે કહે છે –

#### ગાથા :

## एएण उ रहिआइं निच्छयओ नेव ताइं ताइं पि । सफलस्सऽसाहगत्ता पुळ्वायरिआ तहा चाहु ॥९१४॥

#### અન્વચાર્થઃ

एएण उ रहिआइं=વળી આનાથી=ચારિત્રથી, રહિત એવા ताइं पि=તે પણ=જ્ઞાન-દર્શન પણ, निच्छयओ=નિશ્વયથી ताइं=તे=જ્ઞાન-દર્શન, नेव=નથી જ, सफलस्सऽसाहगत्ता=કેમ કે સ્વફળનું અસાધકત્વ છે, तहा च=અને તે પ્રકારે पुळ्वायरिआ=પૂર્વાચાર્યો आहु=કહે છે.

#### ગાથાર્થ :

વળી ચારિત્રથી રહિત એવા જ્ઞાન-દર્શન પણ નિશ્વચથી<sup>:</sup> જ્ઞાન-દર્શન નથી જ, કેમ <mark>કે સ્વ</mark>ફળનું અસાધકત્વ છે, અને તે પ્રકારે પૂર્વાચાર્ચો કહે છે.

#### રીકા ઃ

एतेन तु=पुनः चारित्रेण रहिते निश्चयतः=परमार्थेन नैव ते=ज्ञानदर्शने ते अपि, कुतः ? इत्याह-स्वफल-स्यासाधकत्वात्=चारित्राजननादित्यर्थः, पूर्वाचार्यास्तथा चाहुः=अधिकृतानुपात्येतदिति गाथार्थः ॥९१४॥

#### રીકાર્થ :

વળી આનાથી≕ચારિત્રથી, રહિત એવા તે પણ≕જ્ઞાન દર્શન પણ, નિશ્વયથી≕પરમાર્થથી, તે≕જ્ઞાન-દર્શન, નથી જ. કયા કારણથી જ્ઞાન-દર્શન પણ નિશ્વયથી નથી જ ? એથી હેતુ કહે છે – કેમ કે સ્વફળનું અસાધકપણું છે=ચારિત્રનું અજનન છે≡જ્ઞાન-દર્શન પોતાના ચારિત્રરૂપ ફળને પેદા કરનાર નથી. અને તે પ્રકારે=ચારિત્રથી રહિત એવા જ્ઞાન-દર્શન નિશ્વયથી નથી જ તે પ્રકારે, પૂર્વાચાર્યો કહે છે=અધિકૃતનું અનુપાતી એવું આ છે=અધિકૃત એવા પ્રસ્તુત ગાથાના કથનને અનુસરનારું એવું પાછળની ગાથામાં આવનાર પૂર્વાચાર્યોનું કથન છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ ઃ

પૂર્વગાથાના અંતે સ્થાપન કર્યું કે તત્ત્વદષ્ટિએ તો જ્ઞાન-દર્શનનું ફળ ચારિત્ર જ છે અને નિર્વાણસાધક હોવાથી ચારિત્ર જ ઉત્તમ છે. તે વાતને દઢ કરવા માટે કહે છે કે ચારિત્રથી રહિત એવા જ્ઞાન-દર્શન પણ પરમાર્થથી જ્ઞાન-દર્શન નથી જ.

આશય એ છે કે જે કારણ કાર્યને સાધતું હોય તે કારણને જ નિશ્ચયનય કારણ તરીકે સ્વીકારે છે. આથી જે જ્ઞાન-દર્શનરૂપ કારણ ચારિત્રરૂપ કાર્ય ન સાધતાં હોય, તે જ્ઞાન-દર્શન પરમાર્થથી જ્ઞાન-દર્શન જ નથી. આનાથી પણ ફલિત થાય કે મોક્ષનું કારણ જ્ઞાન-દર્શન નથી, પરંતુ ચારિત્ર જ છે, અને ચારિત્રનું કારણ જ્ઞાન-દર્શન છે. માટે ચારિત્ર જ ઉત્તમ છે, એ પ્રકારનું પૂર્વગાથાના કથનનું સમર્થન થાય છે; અને તેનું સમર્થન થવાથી મોક્ષના અર્થી જીવે ચારિત્રના ઉપાયભૂત ૧૧ દ્વારોમાં જ યત્ન કરવો જોઈએ, એમ પૂર્વગાથામાં કહ્યું હતું તેનું પણ સમર્થન થાય છે.

અહીં પ્રશ્ન થાય કે ચારિત્રથી રહિત એવાં જ્ઞાન-દર્શન પણ નિશ્વયનયથી જ્ઞાન-દર્શન જ કેમ નથી ? તેથી કહે છે કે પૂર્વાચાર્યો ચારિત્રથી રહિત એવાં જ્ઞાન-દર્શન નથી, તે પ્રમાણે કહે છે; અને પૂર્વાચાર્યોનું તે કથન બતાડવા માટે કહે છે કે અધિકૃત એવી પ્રસ્તુત ગાથાની પાછળની ગાથામાં પૂર્વાચાર્યોનું કથન બતાવેલ છે. ા૯૧૪ા

#### અવતરણિક્તાઃ

પૂર્વગાથાના અંતે બતાવ્યું કે તે પ્રકારે પૂર્વાચાર્યો કહે છે. તેથી હવે પૂર્વાચાર્યોનું તે કથન જ દર્શાવે છે –

#### ગાથા :

## निच्छ्यनअस्स चरणायविघाए नाणदंसणवहो वि । ववहारस्स उ चरणे हयम्मि भयणा उ सेसाणं ॥९१५॥

#### અન્વયાર્થઃ

निच्छ्यनअस्स=નिश्चयनयना (મતમાં) चरणायविधाए=ચરણરૂપ આત્માનો વિધાત થયે છતે नाणदंसण-वहो वि=शान-દर्शननो વધ પણ છે. ववहारस्स उ=વળી વ્યવહારના (મતમાં) चरणे हयम्मि=ચરણ હણાયે છતે सेसाणं=શેષની=शान-દर्शननी, भयणा=ભજના છે.

★ '૩' પાદપૂર્તિ માટે છે.

#### ગાથાર્થ :

નિશ્વયનયના મતમાં ચારિત્રરૂપ આત્માનો વિઘાત થાય તો જ્ઞાન-દર્શનનો વધ પણ થાય છે. વળી વ્યવહારનયના મતમાં ચારિત્ર હણાય તો જ્ઞાન-દર્શનના વધની ભજના છે.

#### રીકા ઃ

निश्चयनयस्य दर्शनं, यदुत-चरणात्मविधाते सति ज्ञानदर्शनवधोऽपि, स्वकार्यासाधनेन तत्त्वतस्तयोर-सत्त्वात्, व्यवहारस्य तु दर्शनं, यदुत-चरणे हते सति भजना शेषयोः=ज्ञानदर्शनयोः, स्यातां वा न वेति गाथार्थः ॥९१५॥

#### રીકાર્શ :

નિશ્વયનયનું દર્શન છે=અવલોકન છે, જે ચदુત થી બતાવે છે – ચરણરૂપ આત્માનો વિદ્યાત થયે છતે જ્ઞાન અને દર્શનનો વધ પણ છે; કેમ કે સ્વકાર્યના અસાધનને કારણે=પોતાનું ચારિત્રરૂપ કાર્ય નહીં સાધતા હોવાને કારણે, તત્ત્વથી=પરમાર્થથી, તે બેનું=જ્ઞાન-દર્શનનું, અસત્ત્વ છે=અવિદ્યમાનપણું છે.

વળી વ્યવહારનયનું દર્શન છે=અવલોકન છે, જે <mark>ચદુત</mark> થી બતાવે છે – ચરણ≔ચારિત્ર, હણાયે છતે શેષ બેની=જ્ઞાન-દર્શનની, ભજના છે≔વિકલ્પ છે. તે વિકલ્પ જ સ્પષ્ટ કરે છે – થાય કે નહીં=જ્ઞાન-દર્શનનો વધ થાય પણ કે ન પણ થાય, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

પૂર્વગાથાના અંતે કહેલ કે અધિકૃતનું અનુપાતી એવું પૂર્વાચાર્યનું કથન છે. તેને જ સ્પષ્ટ કરે છે-નિશ્ચયનયનો મત છે કે ચારિત્રરૂપ આત્માનો વિધાત થાય તો જ્ઞાન-દર્શનનો પણ વધ થાય છે; કેમ કે જ્ઞાન-દર્શનનું કાર્ય ચારિત્ર છે; અને જે જ્ઞાન-દર્શન ચારિત્રને સાધતા ન હોય, તે જ્ઞાન-દર્શન પરમાર્થથી નથી, તેમ નિશ્ચયનય માને છે. એથી ફલિત થયું કે જ્ઞાન-દર્શન એ ચારિત્રનું કારણ છે અને ચારિત્ર એ મોક્ષનું કારણ છે. આથી ઉત્તમ એવા ચારિત્રની પ્રાપ્તિના ઉપાયમાં જ સાધુએ યત્ન કરવો જોઈએ, એ પ્રકારના ગાથા ૯૧૩ના કથનની પ્રસ્તુત કથનથી પુષ્ટિ થાય છે –

વળી, પૂર્વાચાર્યનું અન્ય કથન પણ બતાવે છે- વ્યવહારનયનો મત છે કે ચારિત્રનો ઘાત થાય તો જ્ઞાન-દર્શન હોય પણ અને ન પણ હોય અર્થાત્ રત્નત્રયીની પ્રાપ્તિ કર્યા પછી ચારિત્રમાં પ્રમાદ કરનાર જીવના ચારિત્રનો નાશ થવા છતાં, જો તે જીવની જિનવચન પ્રત્યેની રુચિ યથાવસ્થિત હોય તો તેને જ્ઞાન-દર્શન હોઈ શકે, અને જિનવચન પ્રત્યેની રુચિમાં પણ વિપર્યાસ થયો હોય તો તેને જ્ઞાન-દર્શન પણ ન હોઈ શકે, એ પ્રમાણે વ્યવહારનયની માન્યતા છે. **ા૯૧૫ા** 

#### અવતરણિકા ઃ

आह ---

#### અવતરશિકાર્થ :

ગાથા ૯૧૩માં કહ્યું કે મોક્ષનું સાધન હોવાથી ચારિત્ર જ ઉત્તમ છે; કેમ કે જ્ઞાન-દર્શનનું પણ ચારિત્ર જ ફળ છે. ત્યાં પૂર્વપક્ષી 'आह'થી શંકા કરતાં કહે છે –

#### ગાયા :

## णणु दंसणस्स सुत्ते पाहन्नं जुत्तिओ जओ भणिअं । सिज्झंति चरणरहिआ दंसणरहिआ न सिज्झंति ॥९१६॥

#### અન્વચાર્થઃ

णणु=ખરેખર जुत्तिओ=યુક્તિથી सुत्ते=સૂત્રમાં दंसणस्स=દર્શનનું पाहन्नं=પ્રાધાન્ય છે; जओ=જે કારણથી भणिअं=કહેવાયું છે : चरणरहिआ=ચરણથી રહિત જીવો सिज्झंति=સિદ્ધ થાય છે, दंसणरहिआ=દર્શનથી રહિત જીવો न सिज्झंति=સિદ્ધ થતા નથી.

#### ગાચાર્થ :

ખરેખર ચુક્તિથી શાસ્ત્રમાં દર્શનનું પ્રાધાન્ય છે; જે કારણથી કહેવાયું છે કે ચારિત્રથી રહિત જીવો સિદ્ધ થાય છે, પરંતુ દર્શનથી રહિત જીવો સિદ્ધ થતા નથી.

#### રીકા :

ननु दर्शनस्य सूत्रे=आगमे प्राधान्यं युक्तितो गम्यते, यतो भणितमत्र, किमित्याह-सिद्ध्यन्ति= निर्वान्ति चरणरहिताः प्राणिनो दर्शनबलात्, दर्शनरहिता न सिद्ध्यन्ति, मिथ्यादृष्टीनां सिद्ध्यभावादिति गाथार्थः ॥९१६॥

#### ડીકાર્શ :

चनु થી પૂર્વપક્ષી શંકા કરે છે – યુક્તિથી સૂત્રમાં≕આગમમાં, દર્શનનું પ્રાધાન્ય જણાય છે; જે કારણથી અહીં≕આગમમાં, કહેવાયું છે. શું કહેવાયું છે ? એથી કહે છે – ચરણથી રહિત પ્રાણીઓ≕જીવો, દર્શનના બળથી સિદ્ધ થાય છે=નિર્વાણ પામે છે, દર્શનથી રહિત જીવો સિદ્ધ થતા નથી; કેમ કે મિથ્યાદષ્ટિઓને સિદ્ધિનો અભાવ છે, આ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

ગાથા ૯૧૩માં સ્થાપન કર્યું કે મોક્ષનું પ્રકૃષ્ટ સાધન ચારિત્ર છે, માટે ચારિત્ર જ ઉત્તમ છે; જ્યારે જ્ઞાન-દર્શન મોક્ષનું સાધન નથી પરંતુ ચારિત્રનું સાધન છે, માટે જ્ઞાન-દર્શન ઉત્તમ નથી. એ કથનની સામે પૂર્વપક્ષી કહે છે કે યુક્તિથી આગમમાં દર્શનનું પ્રાધાન્ય જણાતું હોવાથી મોક્ષરૂપ ફળ પ્રત્યે પ્રધાન કારણ દર્શન છે, પરંતુ ચારિત્ર નહીં.

વળી, દર્શનના પ્રાધાન્યમાં પૂર્વપક્ષી આગમની સાક્ષી આપે છે કે ચારિત્રરહિત જીવો દર્શનના બળથી સિદ્ધિ પામી શકે છે, જ્યારે દર્શનરહિત એવા ચારિત્રયુક્ત પણ મિથ્યાદષ્ટિ જીવો સિદ્ધિ પામી શક્તા નથી. માટે મોક્ષનું પ્રધાન કારણ દર્શન હોવાથી મોક્ષના અર્થી જીવે દર્શનમાં જ યત્ન કરવો જોઈએ. આથી ગ્રંથકારે ગાથા ૯૧૩માં ઐદંપર્યનું સમર્થન કરતાં જે કહ્યું કે મોક્ષનું પ્રધાન કારણ ચારિત્ર જ ઉત્તમ છે, તે કથન સંગત થતું નથી, એમ પૂર્વપક્ષી કહે છે. **ા૯૧૬ા** 

#### અવતરણિકા ઃ

एतदेव समर्थयन्नाह —

#### અવતરણિકાર્શ ઃ

આને જ સમર્થન કરતા કહે છે અર્થાત્ પૂર્વગાથામાં પૂર્વપક્ષીએ યુક્તિથી સ્થાપન કર્યું કે મોક્ષનું પ્રધાન કારણ દર્શન જ છે, પરંતુ ચારિત્ર નહિ; એનું જ સમર્થન કરતાં દર્શનનયને પ્રધાન કરનાર પૂર્વપક્ષી કહે છે – ગાશાઃ

## एवं दंसणमेव उ निव्वाणपसाहगं इमं पत्तं । निअमेण जओ इमिणा इमस्स तब्भावभावित्तं ॥९१७॥

#### અન્વચાર્થઃ

एवं उ=વળી આ રીતે दंसणमेव=દર્શન જ निव्वाणपसाहगं=નિર્વાશનું પ્રસાધક છે. (એથી) इमं पत्तं= આ=દર્શનનું પ્રાધાન્ય, પ્રાપ્ત થયું; जओ=જે કારણથી इमिणा=આની સાથે=દર્શન સાથે, इमस्स=આનું= નિર્વાશનું, निअमेण=નિયમથી तब्भावभावित्तं=તદ્ભાવભાવિત્વ છે.

#### ગાથાર્થ :

વળી પૂર્વગાથામાં કહ્યું એ રીતે દર્શન જ નિર્વાણનું પ્રસાધક છે, એથી દર્શનનું પ્રાધાન્ય પ્રાપ્ત થયું; જે કારણથી દર્શન સાથે નિર્વાણનું નિચમથી તદ્ભાવભાવિત્વ છે.

#### રીકા ઃ

एवं सूत्रे श्रुते दर्शनमेव तु न्यायात् निर्वाणप्रसाधकमिति एतत् प्राप्तं बलात्, कथमित्याह-नियमेन यतोऽनेन=दर्शनेनास्य=निर्वाणस्य तद्भावभावित्वं, न चरणेनेति गाथार्थ: ॥९१७॥

#### રીકાર્થ :

વળી આ રીતે=પૂર્વગાથામાં કહ્યું એ રીતે, સૂત્રમાં=શાસ્ત્રમાં, સંભળાયે છતે ન્યાયથી દર્શન જ નિર્વાણનું પ્રસાધક છે=મોક્ષનું પ્રકૃષ્ટ કારણ છે. એથી બળથી=બળાત્કારે, આ=દર્શનનું પ્રાધાન્ય, પ્રાપ્ત થયું. કઈ રીતે ? એથી કહે છે –

જે કારણથી આની સાથે≕દર્શન સાથે, આનું=નિર્વાણનું=મોક્ષનું, નિયમથી તદ્ભાવભાવિત્વ છે≂તેના ભાવમાં મોક્ષનું ભાવિપણું છે અર્થાત્ દર્શનના સદ્ભાવમાં મોક્ષ થનાર છે, ચરણ સાથે નહીં≕ચારિત્ર સાથે મોક્ષનું તદ્ભાવભાવિત્વ નથી, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થઃ

પૂર્વગાથામાં દર્શનનયને આશ્રયીને પૂર્વપક્ષીએ સ્થાપન કર્યું કે દર્શન જ મોક્ષનું કારણ છે, ચારિત્ર નહીં, માટે દર્શન જ ઉત્તમ છે. તેનું પ્રસ્તુત ગાથામાં સમર્થન કરતાં પૂર્વપક્ષી કહે છે કે યુક્તિથી આગમમાં નિર્વાણનું કારણ દર્શન જ સંભળાતું હોવાથી બળાત્કારે પણ દર્શન ઉત્તમ છે, એમ પ્રાપ્ત થયું. વળી તેમાં યુક્તિ આપે છે કે દર્શનના સદ્ભાવમાં નિયમથી મોક્ષ થાય છે, પરંતુ ચારિત્રના સદ્ભાવમાં મોક્ષ થાય જ, તેવો નિયમ નથી.

આ રીતે દર્શનનયને પ્રધાન કરીને પૂર્વપક્ષીને એ કહેવું છે કે બાહ્ય આચરજ્ઞારૂપ ચારિત્ર વગર ઘજ્ઞા જીવો મોક્ષમાં ગયા, પરંતુ સમ્યગ્દર્શન વગર કોઈ મોક્ષમાં ગયું નથી. માટે સિદ્ધાંતકારે ગાથા ૯૧૩માં સમર્થન કર્યું કે મોક્ષનું સાધક હોવીથી ચારિત્ર જ ઉત્તમ છે અને સાધુએ ચારિત્રના ઉપાયમાં જ યત્ન કરવો જોઈએ, એ કથન અસંગત છે; કેમ કે બાહ્ય એવું ચારિત્ર ગ્રહજ્ઞ કર્યા વગર અને ચારિત્રના ઉપાયમાં ધત્ન કર્યા વગર દર્શનથી જ ઘણા જીવો મોક્ષમાં જાય છે. આથી નિર્વાણનું પ્રધાન કારણ દર્શન હોવાથી દર્શન જ ઉત્તમ છે. માટે મોક્ષના અર્થી જીવે દર્શનમાં જ યત્ન કરવો જોઈએ, એ પ્રકારનો પૂર્વપક્ષીનો આશય છે. II૯૧૭II

#### અવતરણિકા ઃ

अत्रोत्तरमाह —

#### અવતરશિકાર્થ ઃ

અહીં≕ગાથા ૯૧૬-૯૧૭માં પૂર્વપક્ષીએ સ્થાપન કર્યું કે દર્શન જ ઉત્તમ છે, ચારિત્ર નહિ, એ કથનમાં, ગ્રંથકાર ઉત્તરને કહે છે −

#### ગાશા :

## एअस्स हेउभावो जह दीणारस्स भूइभावम्मि । इअरेअरभावाओ न केवलाणंतरत्तेणं ॥९१८॥

#### અન્વયાર્થ :

जह=જેવી રીતે भूइभावम्मि=ભૂતિના ભાવમાં इओआभावाओ=ઇતર-ઇતરનો ભાવ હોવાથી दीणारस्स= દીનારનો (હેતુભાવ છે, પરંતુ) केवलाणंतरत्तेणं न=કેવલથી અનંતરત્વ વડે નહિ=માત્ર એક દીનારથી અનંતરભાવ વડે દીનારનો હેતુભાવ નથી, (તેવી રીતે) एअस्स=આનો=દર્શનનો, (સિદ્ધિ પ્રતિ) हेउभावो= હેતુભાવ છે.

#### ગાશાર્થ :

જેવી રીતે ભૂતિના ભાવમાં ઈતર-ઈતર દીનારનો ભાવ હોવાથી દીનારનો હેતુભાવ છે, પરંતુ કેવલ એક દીનારથી અનંતરભાવ વડે દીનારનો હેતુભાવ નથી. તેવી રીતે દર્શનનો સિદ્ધિ પ્રતિ હેતુભાવ છે. ટીકા :

एतस्य=दर्शनस्य हेतुभावः सिद्धिं प्रति, यथा दीनारस्य=रूपकविशेषस्य भूतिभावे=विशिष्ट-सम्पदुत्पत्तौ इतरेतरभावात् ततो व्ह्यादिभवनेन, न केवलादेव दीनारादनन्तरभावेन, तथापि लोके क्वचित् व्यपदेशो 'दीनारात् सम्पद्' इति गाथार्थः ॥९१८॥

#### ડીકાર્શ ઃ

જે પ્રકારે તેનાથી દ્વિઆદિના ભવન દ્વારા≕એક દીનારથી બે દીનાર આદિ થવા દ્વારા, ઇતર-ઇતરનો ભાવ હોવાથી=અન્ય-અન્ય દીનારનો સદ્ભાવ હોવાથી, ભૂતિના ભાવમાં≕વિશિષ્ટ સંપદાની ઉત્પત્તિમાં, દીનારનો=રૂપકવિશેષનો, હેતુભાવ છે; પરંતુ કેવલ જ દીનારથી અનંતરભાવ વડે હેતુભાવ નથી. તોપણ લોકમાં ક્યારેક 'દીનારથી સંપદા' એવો વ્યપદેશ=પ્રયોગ, થાય છે, તે પ્રકારે આનો=દર્શનનો, સિદ્ધિ પ્રતિ=મોક્ષ પ્રત્યે, હેતુભાવ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ ઃ

કોઈ પુરુષને દીનાર પ્રાપ્ત થાય અને તે દીનાર દ્વારા વેપારાદિ કરીને તે પુરુષ ઘણી સમૃદ્ધિવાળો થાય, ત્યારે લોકમાં આ પ્રકારનો પ્રયોગ થાય છે કે 'આ પુરુષને દીનારથી સંપત્તિ થઈ.' છતાં એક દીનારની પ્રાપ્તિથી તે પુરુષ સંપત્તિવાન કહેવાતો નથી, પરંતુ દીનારની પ્રાપ્તિથી જ્યારે તે ઉત્તરોત્તર અધિક ધન પામે છે, ત્યારે તે સંપત્તિવાન કહેવાય છે. આથી વિશિષ્ટ સંપત્તિની ઉત્પત્તિ થવામાં દીનાર પરંપરકારણ છે, અનંતરકારણ નથી.

એ જ રીતે કોઈ જીવ સમ્યગ્દર્શન દ્વારા ઉત્તરોત્તર ભાવથી સંયમનાં સ્થાનો પામીને સિદ્ધિ પામે, ત્યારે વ્યવહારમાં કહેવાય છે કે 'આ જીવ સમ્યગ્દર્શનથી મોક્ષ પામ્યો.' આથી 'સમ્યગ્દર્શન દ્વારા મોક્ષ મળે છે,' એ પ્રકારનો ઔપચારિક વ્યવહાર થાય, પરંતુ એટલા માત્રથી મોક્ષ પ્રત્યે સમ્યગ્દર્શન જ કારણ છે; ચારિત્ર નહીં, એમ કહેવાય નહિ.

વળી, 'ચારિત્રરહિત જીવો સિદ્ધ થાય છે, પરંતુ દર્શનરહિત જીવો સિદ્ધ થતા નથી,' એ કથન બાહ્ય આચરણારૂપ ચારિત્ર ગ્રહણ કરીને દર્શનનયની દષ્ટિથી છે; અને જે જીવો સમ્યગ્દર્શનથી સિદ્ધ થાય છે, તેઓ પણ દર્શન દ્વારા ભાવચારિત્ર પ્રાપ્ત કરીને જ સિદ્ધ થાય છે, કેવલ દર્શનમાત્રથી કોઈ જીવ મોક્ષ પામતો નથી. વળી ભાવચારિત્રનું કારણ જેમ દર્શન છે, તેમ ભાવચારિત્રનો અનન્ય ઉપાય ચારિત્રની બાહ્ય આચરણા પણ છે. માટે દર્શન કરતાં ચારિત્ર જ ઉત્તમ છે. તેથી તેના ઉપાયભૂત ૧૧ દ્વારોમાં સાધુએ ઉદ્યમ કરવો જોઈએ જેથી મોક્ષની પ્રાપ્તિ થાય, એ પ્રકારનું તાત્પર્ય છે. II૯૧૮II

#### અવતરણિકા ઃ

दार्ष्टान्तिकयोजनामाह –

#### અવતરણિકાર્થ :

પૂર્વગાથામાં ગ્રંથકારે દીનારના દેષ્ટાંતથી સ્થાપન કર્યું કે સમ્યગ્દર્શન એ મોક્ષનો સાક્ષાત્ હેતુ નથી, પરંતુ પરંપરાએ હેતુ છે. હવે દાર્ષ્ટાન્તિક એવા સમ્યગ્દર્શનમાં તે દેષ્ટાંતની યોજનાને કહે છે –

ગાથા :

## इअ दंसणऽप्पमाया सुद्धीओ सावगाइसंपत्ती । न उ दंसणमित्ताओ मोक्खो त्ति जओ सुए भणियं ॥९१९॥

#### અન્વથાર્થઃ

इअ=આ રીતે=જે રીતે દીનારવૃદ્ધિમાં અપ્રમાદ કરવાથી વિશિષ્ટ સંપદાની સંપ્રાપ્તિ થાય છે એ રીતે, दंसणऽप्पमाया=દર્શનમાં અપ્રમાદ કરવાથી सुद्धीओ=શુદ્ધિ થવાને કારક્ષે सावगाइसंपत्ती=શ્રાવકત્વાદિની સંપ્રાપ્તિ થાય છે, दंसणमित्ताओ उ=પરંતુ દર્શનમાત્રથી मोक्खो न=મોક્ષ થતો નથી; जओ=જે કારણથી सुए=સૂત્રમાં भणियं=કહેવાયું છે.

★ 'त्ति' પાદપૂર્તિ માટે છે.

#### ગાથાર્થ :

જે રીતે દીનારવૃદ્ધિમાં અપ્રમાદ કરવાથી વિશિષ્ટ સંપત્તિની પ્રાપ્તિ થાય છે, એ રીતે દર્શનમાં અપ્રમાદ કરવાથી શુદ્ધિ થવાને કારણે શ્રાવકત્વાદિની પ્રાપ્તિ થાય છે, પરંતુ દર્શનમાત્રથી મોક્ષ થતો નથી; જે કારણથી શાસ્ત્રમાં કહેવાયું છે.

#### રીકા ઃ

इय=एवं दर्शनाग्रमादात् सकाशात् शुद्धेः=चारित्रमोहमलविगमेन श्रावकत्वादिसम्प्राप्तिर्भवति भावतः श्रेण्यवसाना, न तु दर्शनमात्रात् केवलादेव मोक्ष इति, यतो≖यस्मात् सूत्रे भणितं भावमङ्गीकृत्य क्रमभवनममीषामिति गाथार्थः ॥९१९॥

#### ટીકાર્થ ઃ

આ રીતે=જે રીતે દીનારવૃદ્ધિમાં અપ્રમાદ કરવાથી વિશિષ્ટ સંપત્તિની સંપ્રાપ્તિ થાય છે એ રીતે, દર્શનમાં અપ્રમાદ કરવાથી શુદ્ધિ થવાને કારણે=ચારિત્રમોહરૂપી મળનો વિગમ થવાને કારણે, શ્રેણિના અવસાનવાળી ભાવથી શ્રાવકત્વાદિની સંપ્રાપ્તિ થાય છે, પરંતુ કેવલ જ દર્શનમાત્રથી મોક્ષ થતો નથી; જે કારણથી ભાવને આશ્રયીને આમનું=શ્રાવકત્વાદિનું, ક્રમથી ભવન સૂત્રમાં કહેવાયું છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

ભગવાનના શાસન પ્રત્યે સ્થિર ડુચિ થવી, તે સમ્યગ્દર્શન છે; અને જે જીવ ભગવાનના શાસનને વિશેષ-વિશેષ રીતે સમજવા માટે અને જિનવચનને આત્મામાં પરિષ્ઠામન પમાડવા માટે યત્ન કરતો હોય, તેને પ્રાપ્ત થયેલ દર્શનમાં અપ્રમાદની વૃદ્ધિ થાય છે, અને અપ્રમાદની વૃદ્ધિ થવાને કારણે ચારિત્રમોહનીયકર્મરૂપી મેલ દૂર થવાથી તે જીવના આત્મામાં શુદ્ધિ પ્રગટે છે, અને આત્મામાં શુદ્ધિ પ્રગટવાને કારણે તે જીવને પરિષ્ઠામને આશ્રયીને શ્રાવકત્વ, સર્વવિરતિ આદિ ભાવોની સંપ્રાપ્તિ થાય છે અને અંતે શ્રેષ્ઠીની પણ સંપ્રાપ્તિ થાય છે.

આ પ્રકારની સર્વ સંપ્રાપ્તિ ક્વચિત્ દેશવિરતિ-સર્વવિરતિ આદિ વ્રતો ગ્રહણ કરવા આદિ ક્રિયારૂપ હોય છે, તો ક્વચિત્ દેશવિરતિ, સર્વવિરતિ ગ્રહણ કરવા આદિ ક્રિયારૂપ હોતી નથી; તોપણ દર્શનમાં અપ્રમાદ કરવાથી જીવને ભાવથી દેશવિરતિ આદિ ભાવોની ક્રમસર પ્રાપ્તિ થાય છે, પરંતુ માત્ર સમ્યગ્દર્શનની પ્રાપ્તિથી જ મોક્ષ થતો નથી; કેમ કે શાસ્ત્રમાં કહ્યું છે કે સમ્યક્ત્વ પ્રાપ્ત થયા પછી ક્રમસર શ્રાવક્ત્વાદિ સર્વ ધર્મોની ભાવથી પ્રાપ્તિ થાય છે.

આનાથી એ ફલિત થયું કે દીનારની પ્રાપ્તિ થયા પછી દીનારની વૃદ્ધિ માટે યત્ન કરવાથી જેમ વિશિષ્ટ સંપત્તિની સંપ્રાપ્તિ થાય છે, તેમ સમ્યગ્દર્શન પ્રાપ્ત થયા પછી સમ્યગ્દર્શનમાં અપ્રમાદ કરવાથી ક્રમસર શ્રાવકપણાની, સાધુપણાની અને અંતે ક્ષપકશ્રેણિની, તેમ જ ક્ષપકશ્રેણિથી કેવલજ્ઞાનની સંપ્રાપ્તિ થાય છે. માટે મોક્ષ પ્રત્યે સાક્ષાત્કારણ ચારિત્ર છે, અને સમ્યગ્દર્શન મોક્ષ પ્રત્યે પરંપરાએ કારણ છે. તેથી જ સૂત્રમાં કહ્યું છે કે સમ્યગ્દર્શન પામ્યા પછી ક્રમસર ભાવને આશ્રયીને શ્રાવકત્વાદિ સર્વ ભૂમિકાઓની જીવને પ્રાપ્તિ થાય છે, પરંતુ માત્ર દર્શનથી જ મોક્ષ થતો નથી. આથી મોક્ષ પ્રત્યે ચારિત્ર સાક્ષાત્ કારણ હોવાથી ચારિત્ર 368

જ ઉત્તમ છે, જ્યારે દર્શન મોક્ષ પ્રત્યે પરંપરાએ કારણ હોવાથી 'દર્શનથી મોક્ષ થાય છે' એમ શાસ્ત્રમાં ઉપચારથી કહેલ છે.

#### વિશેષાર્થ :

ભગવાનનું વચન પૂર્જારૂપે રુચવું તે સમ્યગ્દર્શન છે, અને જિનવચનમાં પોતાને થયેલ રુચિ અતિશયિત કરવા માટે અને પોતાને થયેલ રુચિ અનુસાર ઉચિત પ્રવૃત્તિ કરવા દ્વારા પોતાના આત્મામાં જિનવચન સમ્યગ્પરિષ્ઠામન પમાડવા માટે યત્ન કરવો તે સમ્યગ્દર્શનમાં અપ્રમાદ છે. આથી સમ્યગ્દષ્ટિ જીવ જિનવચનને સમ્યગ્ પરિષ્ઠામ પમાડવા માટે શક્તિના પ્રકર્ષથી ઉદ્યમ કરતો હોય તો તે ઉદ્યમ દ્વારા તેના આત્મામાં શ્રાવકત્વાદિ ભાવો પ્રગટે છે અને અંતે તે જીવ મોક્ષ પામે છે. પરંતુ જેમ દીનારની પ્રાપ્તિ પછી દીનારવૃદ્ધિમાં ઉદ્યમ નહીં કરનારને એક દીનારમાત્રથી વિશિષ્ટ સંપત્તિની પ્રાપ્તિ થતી નથી, તેમ સમ્યગ્દર્શન પામ્યા પછી જિનવચનને આત્મામાં પરિષ્ઠામન પમાડવા માટે શક્તિના પ્રકર્ષથી ઉદ્યમ નહીં કરનારને ક્રમસર શ્રાવકત્વાદિ ભાવોની પ્રાપ્તિ થતી નથી, અને સમ્યગ્દર્શનમાત્રથી તે જીવનો મોક્ષ પણ થતો નથી. ા૯૧૯ા

### અવતરણિકા ઃ

एतदेवाह –

### અવતરણિકાર્થ :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે ભાવને આશ્રયીને શ્રાવકત્વાદિનું ક્રમભવન સૂત્રમાં કહેવાયું છે. તેથી હવે આને જ=શ્રાવકત્વાદિના ક્રમભવનને જ, પ્રસ્તુત ગાથામાં કહે છે –

#### ગાથા :

## सम्मत्तंमि उ लद्धे पलिअपुहुत्तेण सावओ होज्जा । चरणोवसमखयाणं सागर संखंतरा होंति ॥९२०॥

#### અન્વયાર્થ :

सम्मत्तंमि उ लद्धे=વળી સમ્યક્ત્વ પ્રાપ્ત થયે છતે पलिअपुहुत्तेण=પલ્યોપમપૃથક્ત્વ વડે=પલ્યોપમ-પૃથક્ત્વ કર્મસ્થિતિના અપગમ વડે, सावओ=શ્રાવક होज्जा=થાય છે. चरणोवसमखवाणं=ચરણ, ઉપશમ, ક્ષયના=ચારિત્રના, ઉપશમશ્રેણિના અને ક્ષપકશ્રેણિના, सागर संखंतरा=સંખ્યેય સાગરોપમો અંતર होंति= થાય છે.

#### ગાથાર્થ :

વળી સમ્ચક્ત્વ પ્રાપ્ત થયે છતે પલ્યોપમપૃથક્ત્વ કર્મસ્થિતિના અપગમ વડે શ્રાવક થાય છે. ચારિત્ર, ઉપશમશ્રેણિ અને ક્ષપકશ્રેણિના સંખ્યેય સાગરોપમો અંતર થાય છે.

#### રીકા ઃ

सम्यक्त्वे लब्धे ग्रन्थिभेदेन भावरूपे पल्योपमपृथक्त्वेन तथाविधेन कर्म्मस्थितेरपगमेन श्रावको

भवति भावतो देशविरत इत्यर्थः, चारित्रोपशमक्षयाणां=सर्वचारित्रोपशमश्रेणिक्षपकश्रेणीनां सागरोपमाणि सङ्ख्येयान्यन्तरं भवति, प्राक्तन२कर्म्मस्थितेः सङ्ख्येयेषु सागरोपमेषु क्षीणेषु भावत उत्तरोत्तरलाभो भवतीति गाथार्थः ॥९२०॥

રીકાર્થ :

ગ્રંથિભેદ દ્વારા ભાવરૂપ સમ્યક્ત્વ પ્રાપ્ત થયે છતે કર્મસ્થિતિના તે પ્રકારના પલ્યોપમપૃથક્ત્વરૂપ અપગમ વડે શ્રાવક અર્થાત્ ભાવથી દેશવિરત થાય છે.

ચારિત્ર, ઉપશમ, ક્ષયના≕સર્વચારિત્ર અર્થાત્ સર્વવિરતિ, ઉપશમશ્રેણિ અને ક્ષપકશ્રેણિના, સંખ્યેય સાગરોપમો અંતર થાય છે અર્થાત્ દેશવિરતિની પ્રાપ્તિ પછી સંખ્યાતા સાગરોપમ કર્મસ્થિતિનું અંતર થાય ત્યારે જીવને સર્વવિરતિ પ્રાપ્ત થાય છે, સર્વવિરતિની પ્રાપ્તિ પછી સંખ્યાતા સાગરોપમ કર્મસ્થિતિનું અંતર થાય ત્યારે જીવને ઉપશમશ્રેણિ પ્રાપ્ત થાય છે, ઉપશમશ્રેણિને અનુકૂળ કર્મસ્થિતિથી સંખ્યાતા સાગરોપમ કર્મસ્થિતિનું અંતર થાય ત્યારે જીવને ક્ષપકશ્રેણિની પ્રાપ્તિ થાય છે.

આ જ વાતને સ્પષ્ટ કરે છે –

પૂર્વ-પૂર્વની કર્મસ્થિતિના સંખ્યેય સાગરોપમો ક્ષીણ થયે છતે ભાવથી ઉત્તર-ઉત્તરનો લાભ થાય છે અર્થાત્ સર્વવિરતિની અપેક્ષાએ પ્રાક્તન એવી દેશવિરતિની, સંખ્યાતા સાગરોપમ કર્મસ્થિતિનો ક્ષય થાય ત્યારે જીવને દેશવિરતિની અપેક્ષાએ ઉત્તર એવી સર્વવિરતિનો લાભ થાય છે; ત્યારપછી ઉપશમશ્રેણિની અપેક્ષાએ પ્રાક્તન એવી સર્વવિરતિની, સંખ્યાતા સાગરોપમ કર્મસ્થિતિનો ક્ષય થાય ત્યારે જીવને સર્વવિરતિની અપેક્ષાએ ઉત્તર એવી લેપશમશ્રેણિનો લાભ થાય છે; ત્યારપછી ક્ષપકશ્રેણિની અપેક્ષાએ પ્રાક્તન એવી ઉપશમશ્રેણિની, સંખ્યાતા સાગરોપમ કર્મસ્થિતિનો ક્ષય થાય ત્યારે જીવને ઉપશમશ્રેણિની અપેક્ષાએ ઉત્તર એવી ક્ષપકશ્રેણિનો, લાભ થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્શ ઃ

પૂર્વગાથામાં સ્થાપન કર્યું કે સમ્યક્ત્વમાં અપ્રમાદ કરવાથી ક્રમસર શ્રાવક્ત્વાદિની પ્રાપ્તિ થાય છે અને શ્રાવકત્વાદિની પ્રાપ્તિ પછી જ મોક્ષ થાય છે. આ પ્રકારનો ક્રમ સૂત્રમાં ભાવને આશ્રયીને બતાવેલ છે. તેને જ સૂત્રના વચનથી પ્રસ્તુત ગાથામાં બતાવે છે –

ગ્રંથિભેદ કરવાથી ભાવથી સમ્યક્ત્વ પ્રાપ્ત થાય છે અને પ્રાપ્ત થયેલ સમ્યક્ત્વમાં અપ્રમાદ કરવાથી ક્રમસર ચારિત્રમોહનીય કર્મ ઘટે છે, અને સમ્યક્ત્વ કાળમાં વર્તતી કર્મની સ્થિતિમાંથી પલ્યોપમ પૃથક્ત્વ કર્મની સ્થિતિ ઘટે ત્યારે જીવ ભાવથી શ્રાવક બને છે; અને ભાવથી શ્રાવકપણાને પ્રાપ્ત કર્યા પછી અપ્રમાદને કારણે પૂર્વની કર્મની સ્થિતિ જયારે સંખ્યાતા સાગરોપમ ઘટે છે ત્યારે તે જીવ ભાવથી સર્વવિરતિરૂપ ચારિત્ર પ્રાપ્ત કરે છે; અને ભાવથી સર્વવિરતિને પ્રાપ્ત કર્યા પછી અપ્રમાદને કારણે તે જીવની સત્તામાં રહેલ કર્મની સ્થિતિ ફરી સંખ્યાતા સાગરોપમ ક્ષીણ થાય છે, ત્યારે તે જીવને ઉપશમશ્રેણિ પ્રાપ્ત થાય છે; અને સર્વવિરતિ કાળમાં જે કર્મની સ્થિતિ સત્તામાં છે તેમાંથી ઉપશપશ્રેણિ માટે જેટલી કર્મની સ્થિતિ અપેક્ષિત છે તેના કરતાં સંખ્યાત સાગરોપમની કર્મસ્થિતિ અધિક ઘટે તો તે જીવને ઉપશમશ્રેણિની પ્રાપ્તિ વગર જ ક્ષપકશ્રેણિ પ્રાપ્ત થાય છે. આ પ્રકારના ક્રમભવનને કહેનારા શાસ્ત્રવચનથી નક્કી થાય કે સમ્યગ્દર્શન પામ્યા પછી તરત મોક્ષ થતો નથી, પરંતુ ભગવાનના શાસનની ભાવથી રુચિ થયા પછી જિનવચનાનુસાર અપ્રમાદભાવ કરવાથી ભાવથી ચારિત્રની પ્રાપ્તિ થાય તો જ મોક્ષ થાય છે. માટે નિર્વાણનું સાધન એવું ચારિત્ર જ ઉત્તમ છે, એ પ્રકારનું ગાથા ૯૧૩નું કથન સિદ્ધ થાય છે. આથી ઉત્તમ એવા ચારિત્રને પામ્યા પછી ચારિત્રના ઉપાયભૂત વ્રતપાલનનાં ૧૧ દ્વારોમાં સાધુએ અવશ્ય યત્ન કરવો જોઈએ, એ પ્રકારનો પ્રસ્તુત ગાથાનો ભાવ છે. II૯૨૦II

#### અવતરણિકા ઃ

ગાથા ૯૧૯માં કહ્યું કે સમ્યક્ત્વમાં અપ્રમાદ કરવાથી શુદ્ધિ થવાને કારણે જીવને શ્રાવકત્વાદિની સંપ્રાપ્તિ થાય છે. હવે તે સર્વ સંપ્રાપ્તિ સમ્યક્ત્વમાં અપ્રમાદ કરનાર જીવને એક ભવને આશ્રયીને થાય કે અનેક ભવને આશ્રયીને થાય ? તે સ્પષ્ટ કરવા અર્થે કહે છે –

#### ગાશા :

एवं अप्परिवडिए सम्मत्ते देवमणुअजम्मेसुं । अन्नयरसेढिवज्जं एगभवेणं व सव्वाइं ॥९२१॥

#### અન્વચાર્થઃ

**देवमणुअजम्मे**सुं=દેવ-મનુજના જન્મોમાં (સંસરતા જીવનું) **अप्परिवडिए सम्मत्ते**=અપ્રતિપતિત સમ્યક્ત્વ થયે છતે **एवं**=આ રીતે **सव्वाइं**=સર્વ થાય છે. **एगभवेणं व**=અથવા એક ભવ વડે <mark>अन्नयरसेढिवज्जं</mark>=અન્યતર શ્રેષ્ડિને છોડીને (સમ્યક્ત્વાદિ સર્વ) થાય છે.

#### ગાથાર્થ :

દેવ અને મનુષ્યના જન્મોમાં સંસરતા જીવનું અપ્રતિપતિત સમ્યક્ત્વ થયે છતે આ રીતે સમ્યક્ત્વાદિ સર્વ થાથ છે, અથવા અન્યતર શ્રેણિને છોડીને એક ભવ વડે સમ્યક્ત્વાદિ સર્વ થાય છે.

#### રીકા :

एवमप्रतिपतिते सम्यक्त्वे सति देवमनुजजन्मसु संस्रतो भवति, अन्यतरश्रेणिवर्जम् एकजन्मनि तदुभयाभावाद् एकभवेन वा कर्म्मविगमापेक्षया तथैव सर्वाणि-सम्यक्त्वादीनीति गाथार्थः ॥९२१॥ - - - - -

#### રીકાર્થ :

દેવ અને મનુષ્યના જન્મોમાં સંસરતાનું=સંસરણ કરતા એવા જીવનું, અપ્રતિપતિત સમ્યક્ત્વ થયે છતે, આ રીતે થાય છે=પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે તે તે કર્મસ્થિતિના અપગમથી ક્રમસર શ્રાવકત્વાદિ સર્વની સંપ્રાપ્તિ થાય છે એ રીતે સમ્યક્ત્વાદિ સર્વ થાય છે.

અથવા એક જન્મમાં તે ઉભયનો=ઉપશમશ્રેણિ અને ક્ષપકશ્રેણિ તે બંનેનો, અભાવ હોવાથી અન્યતર શ્રેણિવર્જ=બેમાંથી એક શ્રેણિને છોડીને, કર્મના વિગમની અપેક્ષાથી એક ભવ વડે તે રીતે જ=જે રીતે દેવ અને મનુષ્યના જન્મોમાં સંસરતા જીવનું અપ્રતિપતિત સમ્યક્ત્વ થયે છતે સમ્યક્ત્વાદિ સર્વ થાય છે તે રીતે જ, સમ્યક્ત્વાદિ સર્વ થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થઃ

પૂર્વમાં આયુષ્ય બાંધ્યું ન હોય એવા જીવને પ્રાપ્ત થયેલ સમ્યક્ત્વનો પાત ન થાય તો તે જીવ દેવગતિ કે મનુષ્યગતિમાં જ જન્મ લે છે, તે સિવાય બીજી ગતિમાં નહીં; અને તે જીવ દેવભવ કે મનુષ્યભવમાં જન્મ લઈને, સમ્યક્ત્વ ટકાવીને, સમ્યક્ત્વમાં વર્તતી તત્ત્વરૂચિના બળથી કર્મનું વિગમન કરીને, ક્રમસર સમ્યક્ત્વાદિ સર્વ ભાવોને પ્રાપ્ત કરે છે અર્થાત્ જીવ ઉચિત પ્રવૃત્તિઓ દ્વારા સમ્યક્ત્વની પ્રાપ્તિ વખતે વર્તતી કર્મસ્થિતિમાંથી પલ્યોપમપૃથક્ત્વ કર્મસ્થિતિ ઘટાડે ત્યારે ભાવથી દેશવિરતિ પ્રાપ્ત કરે છે; અને દેશવિરતિની આરાધના કરવા દ્વારા જીવ સત્તામાં રહેલ કર્મસ્થિતિમાંથી સંખ્યાતા સાગરોપમ કર્મસ્થિતિ ઘટાડે ત્યારે કોઈક ભવમાં ભાવથી સર્વવિરતિ પ્રાપ્ત કરે છે; અને સર્વવિરતિની આરાધના દ્વારા જીવ ફરી સંખ્યાતા સાગરોપમ કર્મસ્થિતિ ઘટાડે ત્યારે ઉપશમશ્રેણિ પ્રાપ્ત કરે છે; અને ઉપશમશ્રેણિ પામ્યા પછી તે જીવ તે જ ભવમાં ક્ષપકશ્રેણિ પામી શકતો નથી, પરંતુ ફરી દેવભવમાં જઈને ફરી મનુષ્યભવ પામીને ઉપશ્રમશ્રેણિકાળમાં વર્તતી કર્મસ્થિતિ કરતાં પણ સંખ્યાતા સાગરોપમ કર્મસ્થિતિ ઘટાડે ત્યારે ક્ષપકશ્રેણિ પ્રાપ્ત કરે છે; અને ત્યારબાદ કેવલજ્ઞાન પ્રાપ્ત કરીને તે જ ભવમાં સિદ્ધિને પામે છે.

તેથી ફલિત થયું કે સમ્યક્ત્વ પામ્યા પછી જીવ સમ્યક્ત્વ ટકાવી શકે તો દેવગતિ કે મનુષ્યગતિમાં પરિભ્રમણ કરતાં કરતાં સમ્યક્ત્વ, દેશવિરતિ, સર્વવિરતિ, ઉપશમશ્રેણિ અને ક્ષપકશ્રેણિ; એ સર્વ પ્રાપ્ત કરીને મોક્ષમાં જાય છે.

વળી, કેટલાક જીવો એક જ ભવમાં સમ્યક્ત્વ પામ્યા પછી ધર્મની આરાધના કરવા દ્વારા સમ્યક્ત્વના પ્રાપ્તિકાળની કર્મસ્થિતિ કરતાં પલ્યોપમપૃથક્ત્વ કર્મસ્થિતિ ઓછી કરીને દેશવિરતિ પ્રાપ્ત કરે છે, અને શ્રાવકધર્મની આરાધના કરવા દ્વારા શ્રાવક્ત્વના પ્રાપ્તિકાળની કર્મસ્થિતિ કરતાં સંખ્યાતા સાગરોપમ કર્મસ્થિતિ ઘટાડીને સર્વવિરતિ પ્રાપ્ત કરે છે, અને ચારિત્રધર્મની આરાધનાના બળથી સર્વવિરતિપ્રાપ્તિકાળની કર્મસ્થિતિ ઘટાડીને સર્વવિરતિ પ્રાપ્ત કરે છે, અને ચારિત્રધર્મની આરાધનાના બળથી સર્વવિરતિપ્રાપ્તિકાળની કર્મસ્થિતિ કરતાં સંખ્યાતા સાગરોપમ કર્મસ્થિતિનો ક્ષય કરીને જો જીવ ઉપશમશ્રેણિ પ્રાપ્ત કરે તો તે જ ભવમાં મોક્ષે ન જાય, પરંતુ અન્ય કોઈ ભવમાં ઉપશમશ્રેણિપ્રાપ્તિકાળની કર્મસ્થિતિ કરતાં સંખ્યાતા સાગરોપમની કર્મસ્થિતિ ખપાવીને ક્ષપકશ્રેણિની પ્રાપ્તિ કરીને તે જીવ મોક્ષે જાય; વળી જો તે જીવ ચારિત્રધર્મની આરાધના કરવા દ્વારા સર્વવિરતિપ્રાપ્તિકાળની કર્મસ્થિતિ કરતાં સંખ્યાતા સાગરોપમ કર્મસ્થિતિનો અપગમ થવાથી જે ઉપશમશ્રેણિ પ્રાપ્ત કરે, તેના કરતાં અધિક એવા સંખ્યાતા સાગરોપમ કર્મસ્થિતિનો અપગમ કરે, તો તે જ ભવમાં તે જીવ ઉપશમશ્રેણિને બદલે ક્ષપકશ્રેણિ પ્રાપ્ત કરે છે.

તેથી ફલિત થયું કે કેટલાક જીવો એક જ ભવમાં સમ્યક્ત્વાદિ સર્વને પ્રાપ્ત કરીને ઉપશમશ્રેણિ પામ્યા સિવાય સીધા ક્ષપકશ્રેણિને પ્રાપ્ત કરીને મોક્ષે જાય છે. **ગ૯૨૧**ા

અવતરણિકાઃ

प्रकृतयोजनामाह –

#### અવતરણિકાર્થ :

પ્રકૃતમાં યોજનાને કહે છે –

#### ભાવાર્થ :

ગાથા ૯૧૩માં કહેલ કે મોક્ષનું સાધન ચારિત્ર જ છે માટે ઉત્તમ છે, એ રૂપ પ્રકૃતમાં ગાથા ૯૧૮ની યોજનાને કહે છે અર્થાત્ ગાથા ૯૧૬-૯૧૭માં પૂર્વપક્ષીએ દર્શનના પ્રાધાન્યમાં યુક્તિ આપતાં કહેલ કે ચારિત્રરહિત જીવો સિદ્ધ થાય છે, પરંતુ દર્શનરહિત જીવો સિદ્ધ થતા નથી, એવું આગમનું વચન હોવાથી મોક્ષનું કારણ ચારિત્ર જ છે તેમ કહી શકાય નહિ. તેના ઉત્તરરૂપે ગ્રંથકારે ગાથા ૯૧૮થી ૯૨૧માં સ્થાપન કર્યું કે 'દીનારથી સંપત્તિ થાય છે,' એવા ઉપચરિત વ્યવહારની જેમ 'દર્શનથી મોક્ષ થાય છે' એવું આગમમાં કથન છે. વસ્તુતઃ દીનારની પ્રાપ્તિ પછી જેમ દીનારની વૃદ્ધિમાં અપ્રમાદ કરવાથી વિશિષ્ટ સંપત્તિની ઉત્પત્તિ થાય છે, તેમ દર્શનની પ્રાપ્તિ પછી દર્શનમાં અપ્રમાદ કરવાથી ચારિત્રની પ્રાપ્તિ થવાને કારણે મોક્ષ થાય છે, આ પ્રકારના ગાથા ૯૧૮થી ૯૨૧માં કરેલ કથનનું ગાથા ૯૧૩ના કથનરૂપ પ્રકૃતમાં યોજન કરતાં ગ્રંથકારશ્રી કહે છે –

ગાથા :

## नेवं चरणाभावे मोक्खो त्ति पडुच्च भावचरणं तु । दव्वचरणम्मि भयणा सोमाईणं अभावाओ ॥९२२॥

#### અન્વચાર્થઃ

एवं=આ રીતે=ગાથા ૯૧૮થી ૯૨૧માં ગ્રંથકારે સ્થાપન કર્યું એ રીતે, चरणाभावे=ચરણનો અભાવ હોતે છતે मोक्खो न=મોક્ષ થતો નથી, त्ति=એ (કથન) भावचरणं तु=ભાવચરણને જ पडुच्च=આશ્રયીને છે, सोमाईणं=સોમાદિને (द्रव्यચરણનો) अभावाओ=અભાવ હોવાથી दव्वचरणम्मि=द्रव्यચરણમાં भयणा= ભજના છે.

#### ગાથાર્થ :

ગાથા ૯૧૮થી ૯૨૧માં ગ્રંથકારે સ્થાપન કર્યું, એ રીતે ચારિત્રનો અભાવ હોતે છતે મોક્ષ થતો નથી, એ કથન ભાવચારિત્રને જ આશ્રચીને છે, સોમાદિને દ્રવ્યચારિત્રનો અભાવ હોવાથી દ્રવ્યચારિત્રમાં ભજના છે અર્થાત્ મોક્ષપ્રાપ્તિ વખતે દ્રવ્યચારિત્ર હોય પણ અને ન પણ હોય, એ પ્રકારે વિકલ્પ છે.

#### રીકા ઃ

न एवम्=उक्तेन प्रकारेण चरणाभावे सति मोक्ष इति प्रतीत्य भावचरणमेव यथोदितं, द्रव्यचरणे पुन: प्रव्रज्याप्रतिपत्त्यादिलक्षणे भजना=कदाचिद् भवति कदाचिन्न, कथमित्याह-सोमादीनामन्त-कृत्केवलिनामभावात्, सोमेश्वरकथानकं प्रकटमिति गाथार्थः ॥९२२॥

★ ''प्रव्रज्याप्रतिषत्त्यादि''માં 'आदि' પદથી પ્રવ્રભયાપાલનનું ગ્રહણ કરવાનું છે.

રીકાર્થ :

આ પ્રકારે=કહેવાયેલ પ્રકારથી=સમ્યગ્દર્શનમાં અપ્રમાદ કરવાથી શ્રાવકત્વાદિની સંપ્રાપ્તિ દ્વારા મોક્ષ થાય છે એ રૂપ કહેવાયેલ પ્રકારથી, ચરણનો અભાવ હોતે છતે મોક્ષ થતો નથી, એ યથોદિત એવા ભાવચરણને જ=જે પ્રકારે શાસ્ત્રમાં કહેવાયું છે તે પ્રકારના ભાવચારિત્રને જ, આશ્રયીને છે. વળી પ્રવ્રજ્યાની પ્રતિપત્તિ આદિ સ્વરૂપ દ્રવ્યચરણમાં ભજના છે=ક્યારેક હોય છે ક્યારેક નહીં, અર્થાત્ મોક્ષપ્રાપ્તિ વખતે ક્યારેક દ્રવ્યચારિત્ર હોય અને ક્યારેક દ્રવ્યચારિત્ર ન હોય. કેમ ? અર્થાત્ દ્રવ્યચરણમાં ભજના કેમ છે ? એથી કહે છે – અન્તકૃત્ કેવલી એવા સોમાદિને અભાવ હોવાથી=મોક્ષપ્રાપ્તિ વખતે દ્રવ્યચરણનો અભાવ હોવાથી, દ્રવ્યચરણમાં ભજના છે. સોમેશ્વરનું કથાનક પ્રગટ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થઃ

ગાથા ૯૧૯માં ગ્રંથકારે સ્થાપન કર્યું કે દર્શનમાં અપ્રમાદ કરવાથી ચારિત્રમોહનીયકર્મનો નાશ થવાને કારણે શ્રાવકત્વાદિની સંપ્રાપ્તિ દારા મોક્ષ થાય છે; એ પ્રકારે ચારિત્રનો અભાવ હોય ત્યારે મોક્ષ થતો નથી, એ કથન શાસ્ત્રમાં બતાવેલ યથાખ્યાત ભાવચારિત્રને જ આશ્રયીને છે, પરંતુ દ્રવ્યચારિત્રને આશ્રયીને નથી; કેમ કે મોક્ષમાં જનાર જીવોમાંથી કેટલાક જીવોને દ્રવ્યચારિત્ર હોય છે અને કેટલાક જીવોને દ્રવ્યચારિત્ર નથી પણ હોતું.

આશય એ છે કે ચારિત્રમોહનીયકર્મના અપગમથી જ ભાવચારિત્ર પ્રગટે છે અને ભાવચારિત્રથી જ મોક્ષ થાય છે, પરંતુ માત્ર સમ્યગ્દર્શનથી નહિ; અને ભાવચારિત્રના ઉપાયરૂપ દ્રવ્યચારિત્રમાં ભજના છે; કેમ કે અંતકૃત્કેવલી એવા સોમાદિ મહાત્માઓને કોઈક નિમિત્તથી ગૃહસ્થવેષમાં કેવલજ્ઞાન પ્રગટ્યું અને તેઓ તરત જ મોક્ષે ગયા. આથી તેઓને પ્રવ્રજ્યાના સ્વીકારરૂપ કે પ્રવ્રજ્યાના પાલનરૂપ દ્રવ્યચારિત્ર પ્રાપ્ત થયું નહોતું; તોપણ પ્રવ્રજ્યાસ્વીકાર અને પ્રવ્રજ્યાપાલનરૂપ દ્રવ્યચારિત્ર એ ભાવચારિત્રની પ્રાપ્તિમાં પ્રબળ કારણ હોવાથી ગાથા ૯૧૩માં ગ્રંથકારે સ્થાપન કર્યું કે મોક્ષનું સાધન એવું ચારિત્ર ઉત્તમ જ છે, માટે ઉત્તમ એવા ચારિત્રના ઉપાયમાં મોક્ષના અર્થી જીવોએ યત્ન કરવો જોઈએ, અને આ જ ૧૧ દ્વારોનું ઐદંપર્ય છે, એ વચન સંગત છે.

વળી, ભાવચરણને '**ચથોદિતં**' વિશેષણ આપવા દ્વારા એ પ્રાપ્ત થાય કે જેમ માત્ર સમ્યગ્દર્શનથી મોક્ષ થતો નથી, તેમ માત્ર ભાવચારિત્રથી પણ મોક્ષ થતો નથી; પરંતુ તે ભાવચારિત્ર ઉત્તરોત્તર વૃદ્ધિ પામીને શાસ્ત્રમાં કહેવાયું છે તે પ્રકારનું અર્થાત્ યથાખ્યાત, બને તો જ તે ભાવચારિત્રથી મોક્ષ થાય છે; કેમ કે પૂર્શ રીતે આત્મભાવમાં રહેવું એ જ યથાખ્યાત ચારિત્ર છે, અને તે યથાખ્યાત ચારિત્ર વીતરાગને જ હોય છે. આથી જે જીવ ક્ષપકશ્રેણિમાં ચઢીને વીતરાગ બને છે, તે જીવમાં યથાખ્યાત ચારિત્રરૂપ યથોદિત ભાવચારિત્ર આવે છે; અને તે યથોદિત ભાવચારિત્રને જ આશ્રયીને શાસ્ત્રમાં કહ્યું છે કે ચરણનો અભાવ હોતે છતે મોક્ષ થતો નથી. એ પ્રકારનો પ્રસ્તુત ગાથાનો ધ્વનિ છે. II૯૨૨II

#### અવતરણિકા ઃ

तेषामपि च तत्तत्पूर्वकमेवेत्येतदाह -

#### અવતરણિકાર્થ ઃ

અને તેઓને પણ=સોમાદિ મહાત્માઓને પણ, તે=ભાવચારિત્ર, તેના પૂર્વક જ હતું=દ્રવ્યચારિત્રપૂર્વક જ હતું. એથી કરીને આને=સોમાદિને પણ દ્રવ્યચારિત્રપૂર્વક જ ભાવચારિત્ર હતું એને, કહે છે – ભાવાર્થઃ

પૂર્વગાથામાં ગ્રંથકારે સ્થાપન કર્યું કે મોક્ષ ભાવચારિત્રને જ આશ્રયીને થાય છે, દ્રવ્યચારિત્રમાં ભજના છે. તેથી ગાથા ૯૧૬માં ઊઠેલ પૂર્વપક્ષી કહે કે દર્શનમાં અપ્રમાદ કરવાથી ભાવચારિત્રની પ્રાપ્તિ દ્વારા મોક્ષ થઈ શકે છે, માટે તમારી યુક્તિ પ્રમાણે દ્રવ્યચારિત્રમાં યત્ન કરવાની આવશ્યકતા રહેતી નથી, તેથી પૂર્વમાં વર્શન કરાયેલા ૧૧ દ્વારોમાં પણ યત્ન કરવાની આવશ્યકતા નથી. માટે કલ્યાણના અર્થી સાધુએ દર્શનપક્ષમાં જ દેઢ યત્ન કરવો જોઈએ. એ પ્રકારની પૂર્વપક્ષીની શંકાને સામે રાખીને સોમેશ્વરાદિને પણ દ્રવ્યચારિત્રપૂર્વક જ ભાવચારિત્ર થયું હતું, તે જણાવવા માટે ગ્રંથકાર કહે છે –

ગાથા :

## तेसिं पि भावचरणं तहाविहं दव्वचरणपुव्वं तु । अन्नभवाविक्खाए विन्नेअं उत्तमत्तेणं ॥९२३॥

#### અન્વચાર્થઃ

उत्तमत्तेणं=(ભાવચારિત્રનું) ઉત્તમત્વ હોવાને કારશે तेसिं पि=તેઓનું પણ=સોમાદિનું પણ, तहाविहं भावचरणं=તેવા પ્રકારનું ભાવચરણ अन्नभवाविक्खाए=અન્ય ભવની અપેક્ષાએ दव्वचरणपुव्वं तु=દ્રવ્ય ચરણપૂર્વક જ विन्नेअं=જાણવું.

ગાથાર્થ :

ભાવચારિત્રનું ઉત્તમત્વ હોવાને કારણે સોમાદિનું પણ તેવા પ્રકારનું ભાવચારિત્ર અન્ય ભવની અપેક્ષાએ દ્રવ્યચારિત્રપૂર્વક જ જાણવું.

ડીસા :

तेषामपि=सोमादीनां भावचरणं तथाविधं=झटित्येवान्तकृत्केवलित्वफलदं द्रव्यचरणपूर्वं तु= उपस्थापनादिद्रव्यचारित्रपूर्वमेव अन्यभवापेक्षया=जन्मान्तराङ्गीकरणेन विज्ञेयम्, उत्तमत्वेन हेतुना उत्तममिदं न यथाकथञ्चित्प्राप्यत इति गाथार्थः ॥९२३॥

★ ''तेषामपि''માં 'अपि'થી એ સમુચ્ચય કરવો છે કે ગૌતમાદિ મહામુનિઓને તો ભાવચારિત્ર દ્રવ્યચારિત્રપૂર્વક હતું જ, પરંતુ **તેઓને પણ=સોમાદિ મહામુનિઓને પણ,** ભાવચારિત્ર પૂર્વભવની અપેક્ષાએ દ્રવ્યચારિત્રપૂર્વક જ હતું. ★ ''उपस्थापनादिद्रव्यचारित्रपूर्वं''માં 'आदि' પદથી પરિહારવિશુદ્ધિરૂપ દ્રવ્યચારિત્રનું ગ્રહણ કરવાનું છે.

#### ટીકાર્શ ઃ

તેઓનું પણ=સોમાદિનું પણ, તેવા પ્રકારનું=જલદી જ અંતકૃત્ કેવલીપણારૂપ ફળને દેનારું, ભાવચરણ અન્ય ભવની અપેક્ષાથી=જન્માંતરના અંગીકરણથી, દ્રવ્યચરણના પૂર્વવાળું જ=ઉપસ્થાપનાદિરૂપ દ્રવ્યચારિત્રના પૂર્વવાળું જ, જાણવું;

અહીં શંકા થાય કે સોમાદિને પણ પૂર્વભવની અપેક્ષાએ દ્રવ્યચારિત્રપૂર્વક જ ભાવચારિત્ર હતું, એ કઈ રીતે નક્કી થાય ? એથી કહે છે – ઉત્તમપણારૂપ હેતુથી ઉત્તમ એવું આ≕ભાવચારિત્ર, યથાકથંચિત્≕જેવી તેવી રીતે, પ્રાપ્ત કરાતું નથી, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ ઃ

સોમાદિને પણ શીધ જ અંતકૃત્કેવલીપણું અપાવે એવું ભાવચારિત્ર દ્રવ્યચારિત્રપૂર્વક થયેલ હતું. જોકે સોમાદિ છેલ્લા ભવમાં દ્રવ્યચારિત્ર વગર મોક્ષે ગયા, તોપણ જન્માંતરમાં તેઓએ દ્રવ્યચારિત્રનું પાલન કર્યું હતું; કેમ કે ભાવચારિત્ર એક ઉત્તમ વસ્તુ છે અને ઉત્તમ વસ્તુ વગર પ્રયત્ને પ્રાપ્ત થતી નથી, પરંતુ ઉત્તમ વસ્તુની પ્રાપ્તિ માટે ચોક્કસ ઉપાયોમાં યત્ન કરવો જ પડે છે. અને સોમાદિ જીવોએ પણ પૂર્વભવમાં ઉપસ્થાપનાદિ ચારિત્રમાં સમ્યગ્ યત્ન કર્યો હતો, જેના ફળરૂપે ચરમ ભવમાં દ્રવ્યચારિત્ર વગર પણ તેઓ ભાવચારિત્રથી મોક્ષ પામ્યા. આથી મોક્ષના અર્થી જીવે મોક્ષના ઉપાયભૂત ભાવચારિત્રમાં યત્ન કરવો આવશ્યક છે, અને ભાવચારિત્રમાં યત્ન કરવો આવશ્યક હોવાથી મોક્ષના અર્થીએ ભાવચારિત્રના પ્રબળ કારણરૂપ દ્રવ્યચારિત્રમાં પણ યત્ન કરવો આવશ્યક છે.

આમ, પ્રંથકારે ગાથા ૯૧૩માં કહેલ કે ''ચારિત્ર ઉત્તમ હોવાથી મોક્ષના અર્થીએ ચારિત્રના ૧૧ ઉપાયોમાં યત્ન કરવો જોઈએ." એ કથન દ્રવ્યચારિત્રને આશ્રયીને છે અને તે સંગત છે. આથી દર્શનપક્ષનું અવલંબન લઈને પૂર્વપક્ષીએ જે સ્થાપન કરેલ કે ''દર્શનમાં અપ્રમાદ કરવાથી ભાવચારિત્રની પ્રાપ્તિ થવાને કારણે દ્રવ્યચારિત્ર વગર મોક્ષ પામી શકાય છે, માટે દર્શનમાં જ યત્ન કરવો જોઈએ," એ કથન ઉચિત નથી, પરંતુ સમ્યગ્દર્શનની પ્રાપ્તિ પછી પણ ભાવચારિત્રની પ્રાપ્તિના ઉપાયભૂત દ્રવ્યચારિત્રમાં જ યત્ન કરવો જોઈએ, જેથી મોક્ષની શીધ્ર પ્રાપ્તિ થઈ શકે. II૯૨૩II

#### અવતરણિકા ઃ

एतदेव स्पष्टयन्नाह –

#### અવતરણિકાર્શ ઃ

```
આને જ=પૂર્વગાથાના કથનને જ, સ્પષ્ટ કરતાં કહે છે –
```

#### ભાવાર્શ :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે ઉત્તમ એવું ભાવચારિત્ર યથાકથંચિત્ પમાતું નથી; પરંતુ દ્રવ્યચારિત્રમાં દઢ યત્ન કરવાથી ઉત્તમ એવું ભાવચારિત્ર પમાય છે. આથી જ જન્માંતરમાં દ્રવ્યચારિત્રમાં યત્ન કરેલ હોવાથી સોમાદિ મહાત્મા આ જન્મમાં દ્રવ્યચરણ વગર ભાવચરણ પામ્યા. એ કથનને જ સ્પષ્ટ કરતાં ગ્રંથકાર કહે છે –

ગાથા :

तह चरमसरीरत्तं अणेगभवकुसलजोगओ निअमा । पाविज्जइ जं मोहो अणाइमंतो त्ति दुव्विजओ ॥९२४॥

#### અન્વચાર્થઃ

**निअमा**≖નિયમથી अणेगभवकुसलजोगओ</mark>≖અનેક ભવસંબંધી કુશલના યોગથી तह=તે પ્રકારનું≕

અંતકૃત્કેવલીપણાનું ફળ આપે તે પ્રકારનું, चरमसरीरत्तं=ચરમશરીરપણું पाविज्जइ=૫માય છે; जं=જે કારણથી मोहो अणाइमंतो=મોહ અનાદિમાન છે, त्ति=એથી दुव्विजओ=દુર્વિજય છે.

#### ગાચાર્ચ :

નિયમથી અનેક ભવસંબંધી કુશલના યોગથી અંતકૃત્કેવલીપણાના ફળને દેનારું એવું ચરમશરીરપણું પ્રાપ્ત થાય છે; જે કારણથી મોહ અનાદિમાન છે, એથી દુર્વિજય છે.

#### કીકા :

तथा=अन्तकृत्केवलिफलदं चरमशरीरत्वमनेकभवकुशलयोगतः=अनेकजन्मधर्म्माभ्यासेन नियमात्= नियमेन प्राप्यते, किमित्येवमित्याह-यद्=यस्मात् मोहः असत्प्रवृत्तिहेतुः अनादिमानिति कृत्वाऽभ्यासतः सात्मीभूतत्वाद् दुर्विजयः, नाल्पैरेव भवैर्जेतुं शक्यत इति गाथार्थः ॥९२४॥

#### રીકાર્થ :

નિયમથી=નિયમ વડે, અનેક ભવસંબંધી કુશલના યોગથી=અનેક જન્મસંબંધી ધર્મના અભ્યાસથી, તે પ્રકારનું=અંતકૃત્કેવલીના ફળને દેનારું, ચરમશરીરપણું પમાય છે.

આ પ્રમાણે કયા કારણથી છે ? અર્થાત્ તે પ્રકારનું ચરમશરીરપણું અનેક ભવના કુશલના યોગથી પમાય છે એ પ્રમાણે કેમ છે ? એથી કહે છે –

જે કારણથી અસત્પ્રવૃત્તિનો હેતુ એવો મોહ અનાદિમાન છે, એથી કરીને અભ્યાસથી મોહનું સાત્મીભૂતપશું હોવાથી દુર્વિજય છે≕મોહ દુઃખે કરીને જીતી શકાય તેવો છે. આથી મોહ અલ્પ જ ભવો વડે જીતવા માટે શક્ય નથી, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

જે કારણથી અસત્પ્રવૃત્તિનું કારણ એવો મોહ જીવમાં અનાદિકાળથી વર્તે છે, તે કારણથી દરેક ભવમાં મોહનો અભ્યાસ થયેલો હોવાથી મોહ જીવ સાથે આત્મીભૂત થયેલ છે અર્થાત્ મોહ જીવ સાથે એકમેક થઈ ગયો છે, માટે મોહ જીતવો અતિ દુષ્કર છે. તેથી મોહ થોડા ભવોમાં જીતી શકાય તેમ નથી, પરંતુ મોહ જીતવા માટે અનેક ભવો સુધી વિધિપૂર્વક દ્રવ્યચારિત્રનો અભ્યાસ કરવો પડે તેમ છે.

વળી અનેક ભવો સુધી વિધિપૂર્વક દ્રવ્યચારિત્રમાં અભ્યાસ કરતા કેટલાક જીવો એવું ચરમશરીરપશું પ્રાપ્ત કરે છે કે જે ચરમશરીરપશું દ્રવ્યચારિત્ર વગર પણ કોઈક નિમિત્તને પામીને, તે જીવોમાં ભાવચારિત્ર પ્રગટાવીને, અંતકૃત્કેવલીત્વરૂપ ફળ આપે છે અર્થાત્ તે ચરમશરીરી જીવો કેવલજ્ઞાન પામીને તરત જ ભવનો અંત કરાવે તેવો યોગનિરોધ કરીને મોક્ષને પામે છે; અને સોમાદિ મહાત્માઓએ પણ દ્રવ્યચારિત્ર વગર અંતકૃત્કેવલીત્વ અપાવનાર ચરમશરીરત્વ પ્રાપ્ત કર્યું હતું, તેમાં ઘણા ભવો સુધી પાળેલ વિધિપૂર્વક દ્રવ્યચારિત્ર જ કારણ છે. આથી મોક્ષના અભિલાષી જીવે પ્રવ્રજ્યા ગ્રહણ કરીને ઉત્તમ ચારિત્રના ઉપાયભૂત એવાં ૧૧ દ્વારોમાં યત્ન કરવો જોઈએ. **II૯૨૪ા** 

#### અવતરણિકાઃ

अत्राह —

#### અવતરણિકાર્શ :

અહીં કહે છે અર્થાત્ પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે નિયમથી અનેક જન્મોમાં કરેલ ધર્મના અભ્યાસથી તે પ્રકારનું ચરમશરીરીપણું પ્રાપ્ત થાય છે, આથી સોમાદિ મહાત્માઓને પણ જન્માંતરમાં દ્રવ્યચારિત્ર પ્રાપ્ત થયેલ. એ કથનમાં પૂર્વપક્ષી શંકા કરતાં કહે છે –

ગાથા :

मरुदेविसामिणीए ण एवमेअं ति सुव्वए जेणं । सा खु किल वंदणिज्जा अच्चंतं थावरा सिद्धा ॥९२५॥

٠

#### અન્વચાર્થ :

मरुदेविसामिणीए=મરુદેવીસ્વામિનીનું एअं=આ=ચરમશરીરત્વ, एवं ण=આવું નથી=પૂર્વગાથામાં કહ્યું તેવું અનેક ભવસંબંધી ધર્મના અભ્યાસથી થાય એવું નથી; जेणं=જે કારણથી सुव्वए=સંભળાય છે : वंदणिज्जा सा=વંદનીય એવાં તે=મરુદેવીસ્વામિની, अच्चंतं=અત્યંત थावरा सिद्धा=સ્થાવર સિદ્ધ થયાં. ★ 'ति' અને 'खु' અવ્યય પાદપૂર્તિ અર્થક છે.

#### ગાથાર્થ ઃ

મરુદેવીસ્વામિનીનું ચરમશરીરીપણું પૂર્વગાથામાં કહ્યું તેવું અનેક ભવસંબંધી ધર્મના અભ્યાસથી થાય એવું નથી; જે કારણથી સંભળાય છે : વંદનીય એવાં મરુદેવીસ્વામિની અત્યંત સ્થાવર સિદ્ધ થયાં.

#### રીકા :

मरुदेवीस्वामिन्या:-प्रथमतीर्थकरमातु: नैवमेतत् यदुतैवं(?यदुक्तं) तथाचरमशरीरत्वमित्येवं, श्रूयते येन कारणेनागमे, सा किल वन्दनीया, किलशब्द: परोक्षाप्तवादसंसूचक:, अत्यन्तं स्थावरा सिद्धा, कदाचिदपि त्रसत्वाप्राप्तेस्तस्या इति गाथार्थ: ॥९२५॥

#### नोंध ः

ટીકામાં यदुत्तैवं છે, તેને સ્થાને यदुक्तं હોચ તેમ ભાસે છે.

#### ટીકાર્થ :

प्रथमतीर्थकरमातुः मरुदेवीस्वामिन्याः પ્રથમ તીર્થંકરની માતા એવાં મરુદેવીસ્વામિનીનું एतत् આ=ચરમશરીરપણું, एवं=यद् तथाचरमशरीरत्वं उक्तं इत्येवं આ પ્રમાણે=જે તે પ્રકારનું ચરમશરીરપણું કહેવાયું એ પ્રમાણે=પૂર્વગાથામાં અનેક ભવસંબંધી ધર્મના અભ્યાસથી થનારું ચરમશરીરપણું કહેવાયું એ પ્રમાણે, न નથી; येन कारणेन आगमे श्रूयते જે કારણથી આગમમાં સંભળાય છે. वन्दनीया सा अत्यन्तं स्थावरा सिद्धा વંદનીય એવાં તે=મરુદેવીસ્વામિની, અત્યંત સ્થાવર સિદ્ધ થયાં; तस्याः कदाचिदपि त्रसत्वाग्राप्तेः કેમ કે તેણીને=મરુદેવીસ્વામિનીને, ક્યારેય પણ ત્રસત્વની અપ્રાપ્તિ છે અર્થાત્ મરુદેવીમાતા ચરમભવને છોડીને ક્યારેય પણ ત્રસપણાને પામ્યાં નથી. किलशब्दः परोक्षाप्तवादसंसूचकः, 'किल' શબ્દ પરોક્ષ એવા આપ્તવાદનો સંસૂચક છે અર્થાત્ મરુદેવામાતા ક્યારેય ત્રસત્વ પામ્યાં નથી, એ વાત છદ્મસ્થ વ્યક્તિ માટે પરોક્ષ છે; પરંતુ એ વાત આપ્ત એવા સર્વજ્ઞનો વાદ બતાવે છે, એમ મૂળગાથામાં રહેલ 'किल' શબ્દ સૂચન કરનારો છે. इति गाथाર્थ: એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

#### ભાવાર્થઃ

પૂર્વગાથામાં ગ્રંથકારે સ્થાપન કર્યું કે અંતકૃત્કેવલીત્વના ફળને આપનાર એવું ચરમશરીરત્વ અનેક ભવોમાં સેવેલ કુશલના યોગથી પ્રાપ્ત થાય છે, પરંતુ જે જીવે કોઈ ભવમાં ધર્મનો અભ્યાસ કર્યો નથી તેવા જીવને પ્રાપ્ત થતું નથી. ત્યાં પૂર્વપક્ષી કહે છે કે તમે કહ્યું તેવું ચરમશરીરત્વ મરુદેવામાતાને નથી; કેમ કે આગમમાં સંભળાય છે કે મરુદેવામાતા કોઈપણ ભવમાં ત્રસપણું પામ્યા વગર અત્યાર સુધી ફક્ત સ્થાવરપણામાં રહીને ચરમભવમાં જ ત્રસપણાને પામીને અત્યંત સ્થાવર સિદ્ધ થયાં હતાં. આથી મરુદેવામાતાએ દ્રવ્યચારિત્રધર્મનો અભ્યાસ કરેલ નથી, છતાં તેઓ અંતકૃત્કેવલીત્વના ફળને આપનાર એવું ચરમશરીરત્વ પામ્યાં. માટે ગાથા ૯૨૩માં ગ્રંથકારે સ્થાપન કર્યું કે દ્રવ્યચારિત્રપૂર્વક જ ભાવચારિત્ર પ્રાપ્ત થાય છે, એ કથન સંગત નથી. ાહરપા

#### અવતરણિકા ઃ

अत्रोत्तरमाह —

#### અવતરણિકાર્થ ઃ

અહીં=પૂર્વગાથામાં પૂર્વપક્ષીએ કરેલી શંકામાં, ઉત્તરને કહે છે –

#### ભાવાર્થ :

પૂર્વગાથામાં પૂર્વપક્ષીએ સ્થાપન કર્યું કે અનેક જન્મોમાં કરેલ દ્રવ્યચારિત્રના અભ્યાસથી તેવું ચરમશરીરત્વ પ્રાપ્ત થાય છે, તેવો નિયમ નથી; કેમ કે મરુદેવામાતા અત્યંત સ્થાવર સિદ્ધ થયાં અને ચરમ ભવમાં પણ દ્રવ્યચારિત્ર વગર સિદ્ધ થયાં. આથી દ્રવ્યચારિત્રના અભ્યાસથી જ ભાવચારિત્રની પ્રાપ્તિ દ્વારા મોક્ષ થાય છે, તેવો નિયમ નથી. આ પ્રકારની પૂર્વપક્ષીની શંકામાં ગ્રંથકાર ઉત્તરને કહે છે –

#### ગાથા :

## सच्चमिणं अच्छेरगभूअं पुण भासिअं इमं सुत्ते । अन्ने वि एवमाई भणिया इह पुव्वसूरीहिं ॥९२६॥

#### અન્વચાર્થઃ

इणं=આ=પૂર્વપક્ષીનું કથન, सच्चं=સત્ય છે, सुत्ते पुण=પરંતુ સૂત્રમાં इमं=આ=મરુદેવીનું ચરિત્ર, अच्छेरगभूअं=આશ્ચર્યભૂત भासिअं=કહેવાયું છે. अन्ने वि=અન્ય પણ एवमाई=એવમાદિ (આશ્વર્યરૂપ ભાવો) इह=અહીં=પ્રવચનમાં, पुव्वसूरीहिं=પૂર્વસૂરિઓ વડે भणिया=કહેવાયા છે. ગાથાર્થ :

મરુદેવીમાતા દ્રવ્યચારિત્ર વગર જ તેવા પ્રકારના ચરમશરીરત્વને પામ્યાં, એ પ્રકારનું પૂર્વપક્ષીનું કથન સત્ય છે, પરંતુ સૂત્રમાં મરુદેવીમાતાનું ચરિત્ર આશ્વર્ચભૂત કહેવાયું છે. અન્ય પણ આવા આશ્વર્યરૂપ ભાવો પ્રવયનમાં પૂર્વસૂરિઓ વડે કહેવાયા છે.

#### રીકા ઃ

सत्यमिदम्=एवमेतत्, आश्चर्यभूतं पुनः नौधविषयमेव भाषितमिदं सूत्रे मरुदेवीचरितं, तथा च अन्येऽप्येवमादयो भावाः आश्चर्यरूपा एव भणिता इह=प्रवचने पूर्वसूरिभिः=पूर्वाचार्यैरिति गाथार्थः ॥९२६॥

#### ટીકાર્થ ઃ

इदं सत्यं≖एतत् एवं આ સત્ય છે≕આ આમ છે, અર્થાત્ દ્રવ્યચારિત્ર વગર જ મરુદેવીમાતા અંતકૃત્-કેવલીત્વના ફળને આપનારું ચરમશરીરીપણું પામ્યા, એ પ્રકારનું પૂર્વપક્ષીનું કથન એમ જ છે.

सूत्रे पुनः इदं=मरूदेवीचरितं आश्चर्यभूतं भाषितं, ओघविषयमेव न ५२ंतु સૂત્રમાં=शास्त्रमां, આ= મરુદેવીનું ચરિત્ર, આશ્ચર્યભૂત કહેવાયું છે; ઓઘ વિષયવાળું જ નહીં=સામાન્ય વિષયવાળું જ કહેવાયું નથી.

મરુદેવીનું ચરિત્ર આશ્ચર્યભૂત છે, એ કઈ રીતે નક્કી થાય ? તે સ્પષ્ટ કરવા અર્થે કહે છે – तथा च अन्येऽपि एवमादयः भावाः इह=प्रवचने पूर्वसूरिभिः=पूर्वाचार्यैः आश्चर्यरूपा एव भणिताः અને તે રીતે=જે રીતે મરુદેવીનું ચરિત આશ્ચર્યભૂત છે તે રીતે, અન્ય પણ આવા પ્રકારની આદિવાળા ભાવો અહીં=પ્રવચનમાં=આગમમાં, પૂર્વના સૂરિઓ વડે=પૂર્વના આચાર્યો વડે, આશ્ચર્યરૂપ જ કહેવાયા છે, इति गाथार्थः એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

#### ભાવાર્થ ઃ

પૂર્વપક્ષીએ કહ્યું કે મરુદેવીમાતા દ્રવ્યચારિત્ર વગર સિદ્ધ થયાં, માટે મોક્ષનું કારણ દ્રવ્યચારિત્ર જ છે એવો નિયમ નથી. તેને ઉત્તર આપવા માટે ગ્રંથકાર કહે છે –

તારું કથન સત્ય છે, અર્થાત્ મરુદેવીમાતાના વિષયમાં જે પૂર્વપક્ષીએ કહ્યું તે એમ જ છે; છતાં મરુદેવીમાતા અત્યંત સ્થાવર સિદ્ધ થયાં છે, એ પ્રકારનું મરુદેવીનું ચરિત્ર શાસ્ત્રમાં આશ્ચર્યભૂત કહેવાયું છે; કેમ કે સામાન્ય રીતે જીવો મરુદેવીમાતાની જેમ અત્યંત સ્થાવર સિદ્ધ થાય છે, એમ શાસ્ત્રમાં કહેવાયું નથી. મોટા ભાગે જીવો ઘણા ભવો સુધી ચારિત્રાચારનો અભ્યાસ કરી કરીને અંતકૃત્કેવલીપણાને દેનારો એવો ચરમ ભવ પામે છે; તોપણ અનંતી ઉત્સર્પિણી-અવસર્પિણી પસાર થાય ત્યારે કોઈક જીવ દ્રવ્યચારિત્ર વગર પણ અંતકૃત્કેવલીત્વ પામીને મોક્ષે જાય છે. આથી મરુદેવીમાતાના સિદ્ધિગમનને અચ્છેરારૂપ કહેલ છે.

વળી, મરુદેવીમાતાના ચરિત્ર જેવાં જ અન્ય આશ્ચર્યો પૂર્વાચાર્યોએ પ્રવચનમાં કહેલાં છે. માટે આશ્ચર્યભૂત દેષ્ટાંત ગ્રહણ કરીને એવો નિયમ ન બંધાય કે દ્રવ્યચારિત્ર વગર જ મોક્ષ થઈ શકે છે; પરંતુ સામાન્ય નિયમને આશ્રયીને કહેવું પડે કે ઘણા ભવો સુધી ચારિત્રાચારનું પાલન કરીને જ પ્રાયઃ કરીને જીવો તેવું ચરમશરીરત્વ પામે છે. આથી મોક્ષના અર્થીએ ઉત્તમ એવા ભાવચારિત્રની નિષ્પત્તિ અર્થે ભાવચારિત્રના ઉપાયભૂત એવા દ્રવ્યચારિત્રમાં ઉદ્યમ કરવો જોઈએ. તેથી ગાથા ૯૧૩માં બતાવેલ ઐદંપર્યનું અવધારણ કરીને સાધુએ દ્રતપાલનના ૧૧ ઉપાયોમાં જ યત્ન કરવો ઉચિત છે. ા૯૨૬ા

## અવતરણિકા ઃ

तानेवाह --

#### અવતરણિકાર્થ :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે મરુદેવીમાતાનું ચરિત્ર આશ્ચર્યભૂત કહેવાયું છે, તે રીતે અન્ય પણ ભાવો શાસ્ત્રમાં આશ્ચર્યભૂત કહેવાયા છે. આથી તેઓને જ≔તે આશ્ચર્યભૂત ભાવોને જ, બે ગાથામાં કહે છે –

ગાશા :

उवसग्ग गब्भहरणं इत्थीतित्थं अभाविआ परिसा । कण्हस्स अवरकंका अवयरणं चंदसूराणं ॥९२७॥ हरिवंसकुलुप्पत्ती चमरुप्पाओ अ अट्ठसय सिद्धा । अस्संजयाण पूआ दस वि अणंतेण कालेणं ॥९२८॥

#### અન્વચાર્થ :

उवसग्ग=ઉપસર્ગ, गब्भहरणं=ગર્ભનું હરણ, इत्थीतित्थं=સ્ત્રીનું તીર્થ, अभाविआ परिसा=અભાવિક પર્ષદા, कण्हस्स=કૃષ્ણનું अवरकंका=અપરકંકા (ગમન), चंदसूराणं अवयरणं=ચંद्र-સૂર્યનું અવતરણ, हरिवंसकुलुप्पत्ती=હरिवंशકुલनी ઉત્પત્તિ, चमरुप्पाओ=ચમરનો ઉત્પાત, अद्वसय सिद्धा=(એક જ સમયમાં) ૧૦૮ સિદ્ધો, अस्संजयाण अ पूआ=અને અસંયતોની પૂજા : (આ) दस वि=દશે પણ (ભાવો) अणंतेण कालेणं=અનંત કાળ વડે થાય છે.

#### ગાથાર્થ ઃ

ઉપસર્ગ, ગર્ભનું હરણ, સ્ત્રીનું તીર્થ, અભવ્ય પર્ષદા, કૃષ્ણનું અપરકંકા નગરીમાં ગમન, ચંદ્ર-સૂર્ચનું અવતરણ, હરિવંશકુળની ઉત્પત્તિ, ચમરેંદ્રનો ઉત્પાત, એક જ સમચમાં ૧૦૮ જીવોની સિદ્ધિ અને અસંચતોની પૂજા : આ દશેચ ભાવો અનંતકાળે થાચ છે.

#### રીકા :

उपसर्गा ( ?उपसर्गो ) भगवतो ऽपश्चिमतीर्थकरस्य, गंर्भहरणं=सङ्क्रामणमस्यैव, स्त्रीतीर्थं च= मल्लिस्वामितीर्थं च, अभव्या पर्षत् भगवत एव, कृष्णस्यापरकङ्कागमनम्, अवतरणं चंद्रसूर्ययोः सह विमानाभ्यां भगवत एव समवसरण इति गाथार्थः ॥९२७॥

हरिवंशकुलोत्पत्तिः मिथुनापहारेण, चमरोत्पातश्च=सौधर्म्मगमनं, अष्टशतसिद्धिरेकसमयेन, असंयतानां पूजा धिग्वर्णादीनां, दशाप्येते भावा अनन्तेन कालेन भवन्तीति गाथार्थः ॥९२८॥

#### नोंध ः

ટીકામાં उपसर्गाः છે, તેને સ્થાને उपसर्गः હોવું જોઈએ; કેમ કે મહાવીરસ્વામી ભગવાનને કેવલજ્ઞાન પછી એક જ ઉપસર્ગ થયો છે.

#### રીકાર્થ :

૧. અપશ્ચિમ તીર્થંકર ભગવાનને=જેઓની પછી કોઈ તીર્થંકર નથી એવા મહાવીરસ્વામી ભગવાનને, ઉપસર્ગ=કેવલજ્ઞાન પછી થયેલ ઉપસર્ગ, ૨. આના જ=મહાવીરસ્વામી ભગવાનના જ, ગર્ભનું હરણ≕સંકામણ, ૩. અને સ્ત્રીનું તીર્થ=મલ્લિસ્વામીનું તીર્થ, ૪. ભગવાનની જ=મહાવીરસ્વામી ભગવાનની જ, અભવ્ય પર્ષદા=સંયમપ્રાપ્તિને અયોગ્ય પર્ષદા, ૫. કૃષ્ણનું અપરકંકામાં ગમન, ૬. ચંદ્ર અને સૂર્યનું વિમાન સાથે ભગવાનના જ=મહાવીરસ્વામી ભગવાનના જ, સમવસરણમાં અવતરણ, ૭. મિથુનના અપહાર દ્વારા=યુગલિકનું અપહરણ કરવા દ્વારા, હરિવંશકુળની ઉત્પત્તિ, ૮. અને ચમરનો ઉત્પાત=સૌધર્મમાં ગમન, ૯. એક સમય વડે ૧૦૮ ની સિદ્ધિ, ૧૦. અસંયત એવા ધિગ્વર્ણાદિની=બ્રાહ્મણાદિની, પૂજા : આ દશે પણ ભાવો અનંત કાળ વડે થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. II૯૨૭/૯૨૮II

#### ગાથા ઃ

## नणु नेअमिहं पढिअं सच्चं उवलक्खणं तु एआइं । अच्छेरगभूअं ति अ भणिअं नेअं पि अणवरयं ॥९२९॥

#### અન્વચાર્થઃ

नणु=ननु થી પૂર્વપક્ષી પ્રશ્ન કરે છે – एअं=આ=મરુદેવીનું ચરિત્ર, इहं=અહીં=દશ અચ્છેરામાં, न पढिअं=કહેવાયું નથી; (તેને ગ્રંથકાર ઉત્તર આપે છે–) सच्चं=સત્ય છે, एआइं तु=પરંતુ આ=દશ અચ્છેરાં, उवलकखणं=ઉપલક્ષણ છે, अच्छेरगभूअं अ ति=અને (મરુદેવીનું ચરિત્ર) આશ્ચર્યભૂત છે, એ પ્રમાણે (મારા વડે પૂર્વમાં) भणिअं=કહેવાયું છે. (કેમ કે) एअं पि अणवर्ग्यं न=આ પણ=મરુદેવી જેવું ચરિત્ર પણ, અનવરત થતું નથી.

#### ગાથાર્થ :

ननु થી પૂર્વપक્ષી શંકા કરે છે કે મરુદેવીનું ચરિત્ર દશ અચ્છેરામાં કહેવાશું નથી. તેનું નિરાકરણ કરતાં ગ્રંથકાર કહે છે કે સત્ય છે, પરંતુ દશ અચ્છેરાં મરુદેવી જેવા ચરિત્રનું ઉપલક્ષણ છે, અને મરુદેવીનું ચરિત્ર આશ્વર્ચભૂત છે, એમ મારા વડે પૂર્વમાં કહેવાચેલ છે; કેમ કે મરુદેવી જેવું ચરિત્ર પણ સતત થતું નથી.

#### રીકા ઃ

ननु नेदं=मरुदेवीचरितमिह पठितम्, अश्रवणाद्, एतदाशङ्क्याह-सत्यम्=एवमेतद्, उपलक्षणं त्वेतान्याश्चर्याणि अतोऽन्यभावेऽप्यविरोधः, तथा च आश्चर्यभूतमिति च भणितं मया पूर्वं, किमुक्तं भवति ? नैतदप्यनवरतम्=अनन्तादेव कालादेतद्भवति, यदुत-आसंसारं वनस्पतिभ्य उद्वृत्त्य सिद्ध्यतीति गाथार्थः ॥९२९॥ ટીકાર્થ ઃ

**ननु**થી પૂર્વપક્ષી શંકા કરે છે –

આ=મરુદેવીનું ચરિત્ર, અહીં=પૂર્વની બે ગાથામાં દશ અચ્છેરાં બતાવ્યાં એમાં, પઠિત નથી=કહેવાયેલ નથી; કેમ કે અશ્રવણ છે=દશ અચ્છેરાના વર્શનમાં મરુદેવીચરિત્ર સંભળાતું નથી. આ કથનની આશંકા કરીને ગ્રંથકાર કહે છે-

સત્ય છે=આ આમ છે=દશ અચ્છેરામાં મરુદેવીનું ચરિત્ર પઠિત નથી એ એમ છે; પરંતુ આ આશ્ચર્યો ઉપલક્ષણ છે. એથી અન્યના ભાવમાં પણ અવિરોધ છે=દશ આશ્ચર્યો સિવાય બીજા આશ્ચર્યોના સદ્ભાવમાં પણ વિરોધ નથી; અને તે રીતે=દશ આશ્ચર્યો ઉપલક્ષણ છે તે રીતે, મરુદેવીનું ચરિત્ર આશ્ચર્યભૂત છે, અને એ પ્રમાણે મારા વડે=ગ્રંથકાર પૂ. હરિભદ્રસૂરિ વડે, પૂર્વે કહેવાયું છે.

મર્દેવીનું ચરિત્ર આશ્ચર્યભૂત છે એ કથન દ્વારા **શું કહેવાયેલું થાય છે ?** તે જ બતાવે છે —

આ પણ અનવરત નથી≔અનંત જ કાળથી આ થાય છે. અને 'एतद् भवति'નું તાત્પર્ય જ <mark>ચ</mark>દુતથી ખોલે છે – આસંસાર વનસ્પતિમાંથી ઉદ્વર્ત્તન પામીને≕નીકળીને, સિદ્ધ થાય છે, એ અનંત જ કાળે બને છે, એમ અન્વય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

ભાવાર્થ :

ંગાથા ૯૨૬માં કહ્યું કે દ્રવ્યચારિત્ર વગર મરુદેવામાતાનું સિદ્ધિગમન આશ્ચર્યભૂત છે, અને ત્યાર પછી પ્રંથકારે શાસ્ત્રમાં બતાવેલ દશ અચ્છેરાનું વર્શન કર્યું. ત્યાં પૂર્વપક્ષી શંકા કરે છે કે શાસ્ત્રમાં કહેવાયેલ દશ અચ્છેરાના વર્શનમાં મરુદેવીમાતાનો પ્રસંગ સંભળાતો નથી. તેના ઉત્તરરૂપે ગ્રંથકાર કહે છે – દશ આશ્ચર્યો ઉપલક્ષણ હોવાથી દશ આશ્ચર્યોની જેમ અન્ય પણ આશ્ચર્યો અનંત કાળે થતાં હોય તો તેને આશ્ચર્યભૂત કહેવામાં કોઈ વિરોધ નથી.

વળી, મરુદેવીનું ચરિત્ર આશ્ચર્યભૂત કેમ છે ? તે સ્પષ્ટ કરતાં કહે છે કે મરુદેવીનો જીવ સંસારમાં અનાદિકાળથી માંડીને અત્યાર સુધી સ્થાવર એવી વનસ્પતિમાં જ હતો, અને ત્યાંથી નીકળ્યા પછી સીધા મનુષ્યભવને પામીને દ્રવ્યચારિત્ર ગ્રહણ કર્યા વગર જ સિદ્ધ થયું. એવું સતત થતું નથી, પરંતુ અનંત કાળ પસાર થયા પછી ક્યારેક આવું આશ્ચર્ય બને છે. આથી મરુદેવીનું ચરિત્ર આશ્ચર્યભૂત છે. **ા૯૨૯**૫

#### અવતરણિકાઃ

किं न सर्वेषामेतदित्याह -

#### અવતરણિકાર્થ :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે મરુદેવીમાતા યાવત્સંસાર વનસ્પતિરૂપે રહીને ત્યાંથી નીકળીને સીધાં મનુષ્યભવ પામીને સિદ્ધ થયાં, માટે મરુદેવીનું ચરિત્ર આશ્ચર્યભૂત છે. ત્યાં શંકા થાય કે આ≔મરુદેવીમાતા જેવું સિદ્ધિગમન, સર્વને=ઘણા બધા જીવોને, કેમ થતું નથી ? એથી કરીને કહે છે – ગાશા :

## तहभव्वत्ताऽभावा पढममण्ववद्वणादकालाओ । इत्तरगुणजोगा खल् न सव्वसाहारणं एअं ॥९३०॥

અન્વચાર્શ :

तहभव्वत्ताऽभावा=तथाભव्यत्वनो અભાવ હોવાથી, पढममणुव्वद्रणाद=પ્રથમ અનુદ્વર્त્તન હોવાથી, अकालाओ=અકાળ હોવાથી (અને) इत्तरगणजोगा=ઈત્વરગુણનો યોગ હોવાથી एअं=આ=મરદેવીનું ઉદાહરણ, सव्वसाहारणं न= सर्वसाधारश नथी.

★ 'खल' વાક્યાલંકારમાં છે.

आधार्थ :

તથાભવ્યત્વનો અભાવ હોવાથી, પ્રથમ ઉદ્વર્ત્તના નહીં હોવાથી, અકાળ હોવાથી અને ઈત્વરગુણનો ચોગ હોવાથી મરુદેવીનું ઉદાહરણ સર્વસાધારણ નથી.

टीङा ः

तथामरुदेवीकल्पितभव्यत्वाभावात् सर्वेषां, तथा प्रथममनुद्वर्त्तनात् तद्वदेव, अकालाच्च=तथाविध-कालाभावाच्च, तथेत्वरगुणयोगाद्धेतोः, अन्येषां न साधारणमेतत्=मरुदेव्युदाहरणमिति गाथार्थः ॥९३०॥

#### રીસાર્થ :

સર્વમાં=સર્વ જીવોમાં, તેવા પ્રકારના મરુદેવીમાં કલ્પના કરાયેલ ભવ્યત્વનો અભાવ હોવાથી= વનસ્પતિમાંથી ઉદ્ગત્ત થઈને સીધો મોક્ષ મેળવવારૂપ મરુદેવીમાતા જેવું ભવ્યત્વ નહીં હોવાથી, અને તેની જેમ જ=મર્દેવીમાતાની જેમ જ, પ્રથમ અનુદ્વર્તન હોવાથી=સ્થાવરપણામાંથી નીકળીને પ્રથમ મનુષ્યભવની પ્રાપ્તિરૂપ ત્રસપશાની પ્રાપ્તિ નહીં હોવાથી, અને અકાલ હોવાથી≔તેવા પ્રકારના કાળનો અભાવ હોવાથી અર્થાતુ મરુદેવીમાતાને જેવા પ્રકારનો સિદ્ધિગમનનો કાળ પાકેલ હતો તેવા પ્રકારના કાળના પરિપાકનો અભાવ હોવાથી, અને ઇત્વરગુણના યોગરૂપ હેતુથી=પ્રથમ અભ્યાસદશામાં નીચલી ભૂમિકાના થોડા-થોડા ગુણોનો યોગ થતો હોવાથી, આ=મરુદેવીનું ઉદાહરણ, અન્ય જીવોને સાધારણ નથી, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્શઃ

મરુદેવીમાતાનું દેષ્ટાંત સર્વસાધારણ નથી, એ જણાવવા અર્થે ગ્રંથકાર ચાર કારણો બતાવે છે, તે આ પ્રમાણે –

(૧) દરેક જીવનું તથાભવ્યત્વ જુદું જુદું હોવાને કારણે દરેક જીવ પોતાના ભવ્યત્વને અનુરૂપ વિવિધ પ્રકારે પુરૂષકાર કરીને મોક્ષ મેળવે છે, પરંતુ મરુદેવીમાતાની જેમ સર્વ જીવો અત્યંત સ્થાવર સિદ્ધ થતા નથી.

(૨) સર્વ જીવો મર્દેવીમાતાની જેમ અત્યંત સ્થાવર એવી વનસ્પતિકાયમાંથી ઉદ્વર્તન પામીને તરત જ મનુષ્યભવ પામતા નથી, પરંતુ સર્વ જીવો પ્રાયઃ કરીને નિગોદમાંથી નીકળીને પૃથ્વીકાયાદિમાં વારંવાર પરિભ્રમણ કર્યા પછી ઘણા કાળે બેઇંદ્રિયાદિ ત્રસપણાને પામે છે, અને ત્યાં પણ ઘણો કાળ પસાર કરીને ઘણું ભટક્યા પછી મનુષ્યપણું પામે છે.

(૩) મરુદેવીમાતાના સિદ્ધિગમનના કાળનો પરિપાક થયેલ હોવાથી, અત્યંત વનસ્પતિમાં હોવા છતાં ત્યાંથી ઉદ્દત્ત થઈને સીધો મનુષ્યભવ પામીને મોક્ષે ગયાં; જ્યારે અન્ય સર્વ જીવો નિગોદમાંથી નીકળ્યા પછી પૃથ્વીકાયાદિ સ્થાવરપજ્ઞામાં ઘણું ભમ્યા પછી ત્રસપણું પામે છે, અને બેઇંદ્રિયાદિ ત્રસપજ્ઞામાં પજ્ઞ ઘણાં જન્મ-મરજ્ઞ કર્યા પછી મનુષ્યભવ પ્રાપ્ત કરે છે, અને મનુષ્યભવ પજ્ઞ એક-બે વાર નહીં, પરંતુ અનંતી-અનંતીવાર પ્રાપ્ત કરે છે. ત્યાં તીર્થકરાદિ મહાપુરુષોનો યોગ પજ્ઞ અનંતી વખત પામે છે અને સંયમ ગ્રહ્જ્ઞ કરીને નવમા શ્રૈવેયકમાં પજ્ઞ અનંતીવાર જીવો જાય છે, તોપજ્ઞ સિદ્ધિગમનયોગ્યકાળનો અપરિપાક હોવાને કારજ્ઞે જીવ સિદ્ધિ પામતો નથી; અને જે જીવનો જયારે સિદ્ધિગમનને અનુકૂળ કાળનો પરિપાક થાય છે, ત્યારે તે જીવ સમ્યગ્ ચારિત્રાચાર પાળીને, ક્રમે કરીને મોક્ષ મેળવે છે; જયારે મરુદેવીમાતાને તો પ્રથમ જ મળેલ મનુષ્યભવમાં તેવા પ્રકારના કાળનો પરિપાક થવાથી તેઓનું સિદ્ધિગમનને અનુકૂળ મહાવીર્ય ઉલ્લસિત થયું.

(૪) સામાન્ય રીતે સર્વ જીવોને પ્રારંભિક કાળમાં ક્ષયોપશમભાવનો અલ્પ ગુણ પ્રગટવારૂપ ઇત્વર ગુણનો યોગ થાય છે, જ્યારે મરુદેવીમાતાને તો પહેલીવારમાં જ ક્ષાયિકભાવનું અપ્રતિપાતી એવું કેવલજ્ઞાન પ્રગટવારૂપ ગુરુગુણનો યોગ થયો હતો.

ં આ પ્રકારે અન્ય જીવોને ન હોય તેવાં ચાર વિશેષ કારણો હોવાથી મરુદેવીસ્વામિનીનું દેષ્ટાંત અસાધારણ છે, આથી જ આશ્ચર્યભૂત છે. II૯૩૦II

#### અવતરણિકાઃ

प्रकृतयोजनामाह —

#### અવતરણિકાર્થ :

પ્રકૃતમાં યોજનાને કહે છે –

#### ભાવાર્થઃ

ગાથા ૯૦૯થી ૯૧૨માં બતાવેલ ૧૧ દ્વારોના ઐદંપર્યનું ગાથા ૯૧૩થી ૯૧૫માં સમર્થન કરવા દ્વારા ગ્રંથકારશ્રીએ સ્થાપન કર્યું કે વ્રતોમાં ઉપસ્થાપિત સાધુએ ચારિત્રના ઉપાયભૂત ૧૧ દ્વારોમાં યત્ન કરવો જોઈએ, એ રૂપ પ્રકૃત કથન સાથે ગાથા ૯૧૬થી ૯૩૦માં કરેલ પ્રાસંગિક કથનનું યોજન કરતાં ગ્રંથકારશ્રી કહે છે –

#### ગાથા :

## इअ चरणमेव परमं निव्वाणपसाहणं ति सिद्धमिणं । तब्भावेऽहिगयं खलु सेसं पि कयं पसंगेणं ॥९३१॥

#### અન્વચાર્થ :

इअ=આ રીતે=પૂર્વમાં સ્થાપન કર્યું એ રીતે, चरणमेव=ચરણ જ परमं निव्वाणपसाहणं=પરમ નિર્વાણનું પ્રસાધન છે=પ્રકૃષ્ટ મોક્ષનું કારણ છે, ति=એ રીતે इणं सिद्धं=આ સિદ્ધ થયું; (તે સિદ્ધ થયેલ જ બતાવે છે-) तब्भावे खलु=ખરેખર તેના ભાવમાં=ચરણના પ્રાધાન્યના સદ્ભાવમાં, अहिगयं सेसं पि=અધિકૃત એવું શેષ પણ (ચારિત્ર માટે જ છે.) पसंगेणं कयं=પ્રસંગથી સર્યું.

#### ગાથાર્થ :

પૂર્વમાં સ્થાપન કર્યું એ રીતે ચારિત્ર જ પરમ નિર્વાણનું પ્રસાધન છે; એ રીતે આ સિદ્ધ થયું કે ખરેખર ચારિત્રની પ્રધાનતાના સદ્ભાવમાં અધિકૃત એવું શેષ પણ ચારિત્ર માટે જ છે. પ્રસંગથી સર્થુ.

#### રીકા ઃ

इय=एवं चरणमेव परमं=प्रधानं निर्वाणप्रसाधनम्, इति=एवं सिद्धमेतदिति, तद्भावे=चरणप्राधान्य-भावेऽधिकृतं खलु शेषमप्येतदर्थमेव गुरुगच्छाद्यासेवनाद्यपि सिद्धं, कृतं प्रसङ्गेन=पर्याप्तमानुषङ्गिकेणेति गाथार्थः ॥९३१॥

★ ''गुरुगच्छाद्यासेवनाद्यपि''માં 'अपि' થી એ કહેવું છે કે ભાવચારિત્ર તો મોક્ષ માટે છે જ, પરંતુ દ્રવ્યચારિત્રરૂપ ગુટુ-ગચ્છાદિનું આરોવનાદિ પણ મોક્ષ માટે છે. ''गुरुगच्छादि''માં 'आदि' પદથી વસતિ, સંસર્ગ, ભક્ત વગેરે વ્રતપાલનના બીજા ૯ ઉપાચોનું ગ્રહણ કરવાનું છે.

#### રીકાર્થ :

આ રીતે=ગાથા ૯૧૮ થી ૯૨૧માં ગ્રંથકારશ્રીએ સ્થાપન કર્યું એ રીતે, ચરણ જ≕ચારિત્ર જ, પરમ≕ પ્રધાન, નિર્વાણનું પ્રસાધન છે=મોક્ષનું પ્રકૃષ્ટ કારણ છે, એ રીતે આ=વક્ષ્યમાણ, સિદ્ધ થયું.

તે વક્ષ્યમાણ કથન સ્પષ્ટ કરે છે – ખરેખર તેના ભાવમાં=ચરણના પ્રાધાન્યના ભાવમાં=ચારિત્રની પ્રધાનતાના સદ્દભાવમાં, અધિકૃત એવું શેષ પણ=ગુરુ-ગચ્છાદિનું આસેવનાદિ પણ, આના અર્થે જ= ભાવચારિત્ર માટે જ, સિદ્ધ થયું. પ્રસંગ વડે સર્યું=આનુષંગિક વડે પર્યાપ્ત થયું≔પ્રાસંગિક કથન વડે પર્યાપ્ત થયું, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

ગાથા ૯૧૬-૯૧૭માં પૂર્વપક્ષીએ મોક્ષ પ્રત્યે પ્રધાન કારણરૂપે દર્શનને સ્થાપન કરેલું, તેનું ગ્રંથકારે ગાથા ૯૧૮થી ૯૨૧માં નિરાકરણ કરતાં કહ્યું કે મોક્ષ ભાવચારિત્રથી જ થાય છે, જયારે દર્શન તો ભાવચારિત્રની પ્રાપ્તિમાં કારણભૂત છે, તેથી પરંપરાએ કારણ છે. વળી પ્રાયઃ કરીને દ્રવ્યચારિત્રના સેવનથી જ ભાવચારિત્ર પ્રગટે છે, આ રીતે મોક્ષનું પ્રધાન કારણ ચારિત્ર જ સિદ્ધ થયું, અને મોક્ષનું પ્રધાન કારણ ચારિત્ર સિદ્ધ થવાથી આ સિદ્ધ થાય છે –

મોક્ષ પ્રત્યે પ્રધાન કારણ ચારિત્ર હોતે છતે અધિકૃત એવા ગુરુ-ગચ્છાદિ ૧૧ ઉપાયો ભાવચારિત્ર અર્થે જ છે એમ સિદ્ધ થયું, અને આમ સિદ્ધ થવાથી મોક્ષના અર્થીએ વ્રતપાલનના ૧૧ ઉપાયોમાં જ યત્ન કરવો જોઈએ, એમ સિદ્ધ થયું. આ રીતે ગાથા ૯૧૩થી શરૂ થંયેલ પ્રાસંગિક કથન અહીં પૂરું થયું. આશય એ છે કે ગાથા ૬૭૮થી શરૂ કરેલ વ્રતપાલનના ૧૧ ઉપાયોનું વર્શન ગાથા ૯૦૮માં પૂરું થતાં ગ્રંથકારને સ્મરણ થયું કે મોક્ષના ઉપાયભૂત ભાવચારિત્રની પ્રાપ્તિ માટે ૧૧ દ્વારોમાં યત્ન કરવો આદુશ્યક છે, આથી ગાથા ૯૦૯થી ૯૧૨માં ગ્રંથકારે વ્રતપાલનના ૧૧ ઉપાયોનું ઐદંપર્ય બતાવ્યું. ત્યારપછી ગાથા ૯૧૩થી ૯૧૫માં પ્રકૃત એવા તે ઐદંપર્યનું જ સમર્થન કર્યું, તેમ જ ગાથા ૯૧૬થી ૯૩૦ સુધી પ્રાસંગિક શંકાનું ઉદ્ભાવન કરીને તેનું નિરાકરણ કરવા દ્વારા તે ઐદંપર્યની જ પુષ્ટિ કરી. આ રીતે આનુષંગિફ સર્વ કથન પૂર્ણ થવાથી ગ્રંથકાર પૂ. હરિભદ્રસૂરિ મહારાજા કહે છે કે પ્રસંગ વડે સર્યું. ા૯૩૧ા

#### અવતરણિકા ઃ

एतदुपसंहारेण द्वारान्तरसम्बन्धाभिधित्सयाऽऽह -

#### અવતરણિકાર્થ :

આના≔વ્રતસ્થાપના દારના, ઉપસંહારપૂર્વક દારાંતરના≕અનુયોગ-ગણાનુજ્ઞારૂપ અન્ય દારના, સંબંધને કહેવાની ઇચ્છાથી ગ્રંથકાર પૂ. હરિભદ્રસૂરિ મ.સા. કહે છે –

ગાથા :

एवं वएसु ठवणा समणाणं वन्निआ समासेणं । अणुओगगणाणुन्नं अओ परं संपवक्खामि ॥९३२॥

#### અન્વચાર્થઃ

एवं=આ રીતે वएसु समणाणं ठवणा=વ્રતોમાં શ્રમણોની સ્થાપના समासेणं=સમાસથી वन्निआ=વર્ણવાઈ. अओ परं=આનાથી આગળ अणुओगगणाणुन्नं=અનુયોગગણાનુજ્ઞાને संपवक्खामि=હું કહીશ.

#### ગાશાર્થ :

આ રીતે વ્રતોમાં સાધુઓની સ્થાપના સંક્ષેપથી કહેવાઈ. હવે પછી અનુચોગની અને ગણની અનુજ્ઞાને હું કહીશ.

#### ડીકા :

एवम्=उक्तेन प्रकारेण व्रतेषु स्थापना श्रमणानां=साधूनां वर्णिता समासेन=सङ्क्षेपेण, अनुयोग-गणानुज्ञां प्रागुद्दिष्टामतः परं, किमित्याह-सम्प्रवक्ष्यामि=सूत्रानुसारतो ब्रवीमीति गाथार्थ: ॥९३२॥

#### ડીકાર્શ :

આ રીતે≕ઉક્ત પ્રકારથી=ગાથા ૬૧૧થી માંડીને ગાથા ૯૩૧ સુધીમાં કહેવાયેલ પ્રકારથી, વ્રતોમાં શ્રમણોની=સાધુઓની, સ્થાપના સમાસથી=સંક્ષેપથી, વર્શવાઈ. આનાથી પછી પ્રાગ્ ઉદ્દિષ્ટ=ગાથા-૨માં ઉદ્દેશાયેલી, અનુયોગગણાનુજ્ઞાને, શું ? એથી કહે છે – હું કહીશ=સૂત્રના અનુસારથી હું કહું છું, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. ા૯૩૨ા

## પંચવસ્તુક પ્રકરણ શબ્દશ: વિવેચન ભાગ-૪



# 

: אוואוא:



પ, જેન મર્ચન્ટ સોસાચટી, ફત્તેહપુરા રોડ, પાલડી, અમદાવાદ-૩૮૦૦૦૭. ટેલિ./ફેક્સ : (૦૭૯)<sub>F</sub>રક્ડ્ડહલ્૧૧, ફોન્ન<sub>ાં</sub>(૦૭૯) ૩૨૯૧૧૪૭૧ E-mail : gitarthganga@yahoo.co.in



Jain Education International