

## પંચવસ્તુક પ્રકરણ

શલ્દશઃ વિવેચન ભાગ-પ



વિવેચક : પંડિતવર્સ શ્રી પ્રવીણસૂંદ્ર ખીમજ મોતા

## પંચવસ્તુક પ્રકરણ

શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ-પ

મૂળ ગ્રાંચકાર તથા ટીકાકાર \* આસત્રપૂર્વાચાર્ય, યાકિનીમહત્તરાસૂનુ, સૂરિપુરંદર શ્રી હરિભદ્રસૂરિ મહારાજા

### આશીર્વાદદાવા

વ્યાખ્યાનવાચસ્પતિ, શાસનપ્રભાવક, સ્વ. પરમ પૂજ્ય આચાર્યદેવેશ શ્રીમહિજય રામચંદ્રસૂરીશ્વરજી મહારાજા તથા ષડ્દર્શનવિદ્દ, પ્રાવચનિકપ્રભાવક સ્વ. **પ. પૂ. મુનિપ્રવર શ્રી મોહજિતવિજયજી મહારાજા** તથા વર્તમાનશ્રુતમર્મજ્ઞાતા, વિદ્વદ્**વિભૂષણ** પ. પૂ. આ. ભ. શ્રીમહિજય યુગભૂષણસૂરીશ્વરજી મહારાજા

વિવેચનકાર \*
પંકિતવર્ચશ્રી પ્રવીશચંદ્ર ખીમજ મોતા

### સંપાદિકા

સ્વ. આચાર્યદેવેશ શ્રીમહિજય રામયન્દ્રસૂરીશરજી મહારાજાનાં સામ્રાજ્યવર્તી, ગચ્છાધિપતિ આચાર્યભગવંત સ્વ. શ્રી હેમભૂષણસૂરિ મહારાજાનાં આજ્ઞાવર્તિની પ. પૂ. વિદુષી સા. શ્રી ચંદ્રાનનાશ્રીજી મ.નાં શિષ્યરત્ના પ. પૂ. સા. શ્રી ચારુનંદિતાશ્રીજી મ.સા.ના વિનેયા સાદવીજી શ્રી કલ્પનંદિતાશ્રીજી

State &

સંસ્થાના જ્ઞાનખાતામાંથી આ પુસ્તક જ્ઞાનભંડાર/શ્રીસંઘને ભેટ આપેલ છે.

ACTOR TO

પ, જૈન મર્ચન્ટ સોસાયટી, ફત્તેહપુરા રોડ, પાલડી, અમદાવાદ-૭.

### પંચવસ્તુક પ્રકરણ શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ-પ

#### 🍁 विवेशनङार 🍁

પંડિતવર્ય શ્રી પ્રવીભચંદ્ર ખીમજી મોતા

વીર સં. ૨૫૩૬ વિ. સં. ૨૦૬૬

આવૃત્તિ : પ્રથમ

नक्षः २५०

મુલ્ય : રૂ. ૨૫૦=૦૦

### ષ્ક્ર આર્થિક સહયોગ **ષ્ક્ર**

પૂજ્યપાદ આચાર્યદેવ શ્રીમહિજય રામચંદ્રસૂરીશ્વરજી પાઠશાળા

૯, 'સિદ્ધાચલ વાટિકા', સ્મૃતિમંદિર પાસે, રામનગર, સાબરમતી, અમદાવાદ-૫. (શાંતિલાલ ગમનાજી ચેરીટેબલ ટ્રસ્ટ)

### 🌣 भुष्य प्राप्तिस्थान 🌣





પ, જૈન મર્ચન્ટ સોસાયટી, ફત્તેહપુરા રોડ, પાલડી, અમદાવાદ-૭.

### 💠 भुद्र 💠

### नवरंग प्रिन्टर्स

આસ્ટોડીયા, અમદાવાદ-૧. ફોન : (મો.) ૯૪૨૮૫૦૦૪૦૧ (ઘર) ૨૬૬૧૪૬૦૩

### **्री प्राप्तिस्थान** 🥎

#### **4 અમદાવાદ** :

#### ગીતાર્થ ગંગા

૫, જૈન મર્ચન્ટ સોસાયટી, કત્તેહપુરા રોડ, પાલડી, અમદાવાદ-૩૮૦૦૭.

🖀 (०७८) २५५०४८११, उ२८११४७१

#### 💠 भूंजर्ध :

#### શ્રી નિકુંજભાઈ આર. ભંડારી

વિષ્ણુ મહલ, ત્રીજે માળે, ગરવારે પેવેલીયનની સામે, ડી-રોડ, ચર્ચગેટ, મુંબઈ-૪૦૦૦૨૦.

🕿 (०२२) २२८१४०४८

#### શ્રી લલિતભાઈ ધરમશી

૩૦૨, ચંદનબાળા એપાર્ટમેન્ટ, જવાહરલાલ નહેરૂ રોડ, સર્વોદય પાર્શ્વનાથનગ૨, જૈન દેરાસરની પાછળ, મુલુંડ (વેસ્ટ), મુંબઈ-૪૦૦૦૮૦.

🕿 (૦૨૨) ૨૫૬૮૦૬૧૪, ૨૫૬૮૬૦૩૦

#### **+ સુર**ત :

### ડૉ. પ્રકુલભાઈ જે. શેઠ

ડી-૧, અર્પણ એપાર્ટમેન્ટ, બાબુનિવાસની ગલી, ટીમલીયાવાડ, સુરત-૩૯૫૦૦૧.

🕿 (०२५१) उ२२८५२३

#### \* Bangalore :

#### Shri Vimalchandji

C/o. J. Nemkumar & Co. Kundan Market, D. S. Lane, Chickpet Cross, Bangalore-560053.

2 (080) (O) 22875262, (R) 22259925

#### **+** वडोह्स :

#### શ્રી સૌરીનભાઈ દિનેશચંદ્ર શાહ

'દર્શન' ઈ-ક૯, લીસાપાર્ક સોસાયટી, વિભાગ-૨, રામેશ્વર સર્કલ, સુભાનપુરા, હાઈટેન્શન રોડ, વડોદરા-૩૯૦૦૨૩.

🕿 (०२५५) २७८९५८५

#### શ્રી હિમાંશભાઈ એન. શેઠ

એ-૨/૪૧, અશોક સમ્રાટ, ત્રીજે માળે, દફ્તરી રોડ, ગૌશાળા લેન, બીના જ્વેલર્સની ઉપર, મલાડ (ઈ.) મુંબઈ-૪૦૦૦૯૭.

(૦૨૨) ૩૨૪૩૮૪૩૪(મો.) ૯૩૨૨૨૬૪૮૫૧

#### **소 정보이기로 :**

#### શ્રી ઉદયભાઈ શાહ

C/o. મહાવીર અગરબત્તી વર્ક્સ, C-9, સુપર માર્કેટ, જયશ્રી ટોકીઝની સામે, જામનગર-૩૬૧૦૦૧.

🕿 (૦૨૮૮) ૨૬૭૮૫૧૩

#### 4 રાજકોટ :

#### શ્રી ક્રમલેશભાઈ દામાણી

"જિનાજ્ઞા", ૨૭, કરણપરા, રાજકોટ-૩૬૦૦૦૧.

**(02/9) 2233920** 

### 👦 🐲 પ્રકાશકીય 💩 🔉

"ગીતાર્થ ગંગા"નું મુખ્ય લક્ષ્ય તો આપણા ઉપકારી પૂર્વાચાર્યો જેવા કે પ. પૂ. આ. શ્રી હરિભ૮સરીશ્વરજી મહારાજ સાહેબ, ૫. ૫. ઉપાધ્યાયજી શ્રી યશોવિજયજી મહારાજ સાહેબ આદિ રચિત જૈનશાસ્ત્રોમાં પથરાયેલાં વિવિધ પરમાર્થભૂત તત્ત્વોનાં રહસ્યોનું નય, નિક્ષેપ, વ્યવહાર, નિશ્ચય સાપેક્ષ અર્થગાંભીર્યપૂર્ણ વિશ્લેષણ કરવાનું છે, જેથી શ્રી જૈનસંઘને તે તે પદાર્થોના સર્વાંગી બોધમાં સહાય મળે. આ કાર્ય અત્યંત વિસ્તારવાળું અને ગહન છે, ધણાં સાધુ-સાધ્વીજી ભગવંતો આમાં સહાય કરી રહ્યાં છે, અનેક શ્રાવકો અને શ્રાવિકાઓ પણ સૌ સૌને યોગ્ય કાર્યો સંભાળી રહ્યાં છે, તે અનુસાર કામ બહાર આવી રહ્યું છે અને ક્રમસર આવતું રહેશે. દરમ્યાન શ્રી સંઘમાંથી જિજ્ઞાસુ મુમુક્ષુઓ તથા શ્રાવકો-શ્રાવિકાઓ તરફથી એવી માંગ વારંવાર આવે છે કે પ. પૂ. મુનિપ્રવર શ્રી મોહજિતવિજયજી મહારાજ સાહેબનાં તથા ૫. પૂ. આ. ભ. શ્રીમદ્વિજય યુગભૂષણસૂરીશ્વરજી મહારાજ સાહેબનાં જુદા જુદા વિષયો પરનાં અપાયેલાં વ્યાખ્યાનો તથા પંડિતવર્ય શ્રી પ્રવીણભાઈ મોતાએ વિવિધ શાસ્ત્રીય વિષયો પર કરેલાં વિવેચનો છપાવીને તૈયાર કરવામાં આવે તો સકળ શ્રી સંઘને ચોક્કસ લાભદાયી નીવડે. આવી વિનંતીઓને લક્ષ્યમાં રાખીને ટ્રસ્ટે નક્કી કર્યું છે કે આવાં વ્યાખ્યાનો તથા વિવેચનોનાં પુસ્તકો પ્રકાશિત કરવાં અને તેને માત્ર એક સંલગ્ન પ્રવૃત્તિ તરીકે સ્વીકારવી. આ કામ ગીતાર્થ ગંગાના મુખ્ય લક્ષથી સહેજ ફંટાય છે, બોધની વિવિધતા અને સરળતાની દેષ્ટિએ પણ ભિન્ન પ્રકારે છે, છતાં તત્ત્વજિજ્ઞાસુ માટે હિતકારી હોવાથી તેમ જ અતિ માંગને કારણે ઉપર્યુક્ત વિનંતી લક્ષમાં રાખીને આ પ્રવૃત્તિ ચાલુ રાખેલ છે.

તત્ત્વજિજ્ઞાસુ જીવો માટે આવાં પુસ્તકો સમ્યુગ્જ્ઞાન-દર્શન-ચારિત્રની આરાધનામાં ઉપયોગી થશે, તેવી આશા સહિત —

પ, જૈન મર્ચન્ટ સોસાયટી, કત્તેહપુરા રોડ, પાલડી, અમદાવાદ-૭. ્ટ્રસ્ટીગણ ગીતાર્થ ગંગા

સર્વ હક્ક ગીતાર્થ ગંગા ટ્રસ્ટને આધીન છે.



#### ગીતાર્થ ગંગાનાં પ્રકાશનો





### પ. પૂ. મુનિપ્રવર શ્રી મોહજિતવિજયજી મહારાજા ં(મોટા પંડિત મ. સા.)ના પ્રવચનનાં પુસ્તકો

李

- ૧. આશ્રવ અને અનુબંધ
- ર. પુદ્ગલ વોસિરાવવાની ક્રિયા
- 3. ચારિત્રાચાર



### ૫. પૂ. આ. ભ. શ્રીમહિજય યુગભૂષણસૂરીશ્વરજી મહારાજા (પંડિત મ. સા.) કૃત, સંપાદિત અને પ્રવચનનાં પુસ્તકો



- १. श्रावङनां भार प्रतीना विङल्पो
- ૨. યોગદેષ્ટિસમુચ્ચય
- 3. કર્મવાદ કર્ણિકા
- ૪. સદ્ગતિ તમારા હાથમાં !
- પ. દર્શનાસાર
- **4. શાસન સ્થાપના**
- **૭. અનેકાંતવાદ**
- ८. प्रश्लोत्तरी
- e. थित्तवृत्ति
- ૧૦. ચાલો, મોક્ષનું સાચું સ્વરૂપ સમજીએ
- ૧૧. મનોવિજય અને આત્મશૃદ્ધિ
- ૧૨. ભાગવતી પ્રવ્રજ્યા પરિચય
- ૧૩. ભાવધર્મ ભાગ-૧ (પ્રણિધાન)
- ૧૪. ભાવધર્મ ભાગ–૨ (પ્રવૃત્તિ, વિછ્નજય, સિદ્ધિ, વિનિયોગ)
- १५. जैनशासन स्थापना
- १९. चित्तवृत्ति
- ९७. श्रावक के बारह व्रत एवं विकल्प
- ૧૮. લોકોત્તર દાનધર્મ "અનુકંપા"
- १६. प्रश्नोत्तरी

- ૨૦. કુદરતી આફતમાં જૈનનું કર્તવ્ય
- ૨૧. ધર્મસ્થા પ્રવચન શ્રેણી ભાગ-૧
- วว. ซื้อยเมอ มีเล่น ยม์ <del>ค</del>ี มีนะเม ?
- २३. जिनशासन स्वतंत्र धर्म या संप्रदाय ?
- ર૪. Is Jaina Order Independent Religion or Denomination ?
- રપ. Status of religion in modern Nation State theory
- ૨૬. ગૃહજિનાલચ મહામંગલકારી
- રહ, શ્રી ઉપધાન માર્ગોપદેશિકા

### संपादक :- प. प्. पंन्यास श्री अरिहंतसागरजी महाराज साहब



पाक्षिक अतिचार



### ગીતાર્થ ગંગા દ્વારા પ્રકાશિત અન્ય પુસ્તકોની યાદી



- ૧. શ્રી સમેતશિખરજની સંવેદના
- ૨. શ્રી નવપદ આરાધના વિધિ
- 3. સ્વતંત્ર ભારતમાં ધર્મ પરતંત્ર !!!!! (ગુજરાતી)
- ४. स्वतंत्र भारत में धर्म परतंत्र !!!!! (हिन्ही)
- પ. Right to Freedom of Religion !!!!! (અંગ્રેજ)
- 'રક્ષાધર્મ' અભિયાન (ગુજરાતી)
- ૭. 'Rakshadharma' Abhiyaan (અંગ્રેજી)
- ૮. સેવો પાસ સંખેસરો (ગુજ.)
- सेवो पास संखेसरो (िक्टी)

સંકલનકર્તા : જ્યોતિષભાઈ શાહ

સંકલનકર્તા : જ્યોતિષભાઈ શાહ

સંકલનકર્તા : ધર્મતીર્થ રક્ષા સમિતિ

સંકલનકર્તા : ધર્મતીર્થ રક્ષા સમિતિ

સંકલનકર્તા : ધર્મતીર્થ રક્ષા સમિતિ સંકલનકર્તા : દાર્મતીર્થ રક્ષા સમિતિ

ં સંકલનકર્તા : ધર્મતીર્થ રક્ષા સમિતિ સંકલનકર્તા : જ્યોતિષભાઈ શાહ

સંકલનકર્તા : જ્યોતિષભાઈ શાહ



### ગીતાર્થ ગંગા અંતર્ગત ગંગોત્રી ગ્રંથમાળા દ્વારા પ્રકાશિત ગ્રંથો



ધર્મતીર્થ ભાગ-૧

ยม์สโฆ์ คเวเ-จ



### ગીતાર્થગંગા હારા પ્રકાશિત વિવેચનનાં ગ્રંથો



### વિવેચનકાર :- પંડિતવર્ચશ્રી પ્રવીણચંદ્ર ખીમજી મોતા



- ૧. યોગવિંશિકા શબ્દશઃ વિવેચન
- ૨. અધ્યાત્મઉપનિષત્ પ્રકરણ શબ્દશઃ વિવેચન
- 3. અધ્યાત્મમતપરીક્ષા શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ-૧
- ૪. અધ્યાત્મમતપરીક્ષા શબ્દશઃ વિવેચન ભાર્ગ-૨
- ૫. અધ્યાત્મમતપરીક્ષા શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ-૩
- ૬. વિંશતિવિંશિકા શબ્દશઃ વિવેચન પૂર્વાર્ધ
- ૭. વિંશતિવિંશિકા શબ્દશઃ વિવેચન ઉત્તરાર્ધ
- ૮. આરાધક-વિરાધક ચતુર્ભગી શબ્દશઃ વિવેચન
- ૯. સમ્ચકૃત્વ ષટુસ્થાન ચઉપઈ શબ્દશઃ વિવેચન
- ૧૦. અધ્યાત્મસાર શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ-૧
- ૧૧. પ્રતિમાશતક શબ્દશ: વિવેચન ભાગ-૧
- ૧૨. પ્રતિમાશતક શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ-૨
- ૧૩. ક્રુપદૃષ્ટાંત વિશદીકરણ શબ્દશઃ વિવેચન
- ૧૪. પંચસૂત્ર શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ-૧ (સૂત્ર ૧–૨)
- ૧૫. સૂત્રના પરિણામદર્શક ચત્નલેશ ભાગ-૧
- ૧૬. પંચસૂત્ર શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ-૨ (સૂત્ર ૩-૪-૫)
- ૧૭. સામાચારી પ્રકરણ શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ-૧
- **૧૮. સામાચારી પ્રકરણ શબ્€શઃ વિવેચન ભાગ**≔૨
- ૧૯. પ્રતિમાશતક શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ-3
- २०. हानद्वात्रिशिङा-१ शબ्हशः विवेचन
- ૨૧. મિત્રાહાત્રિંશિકા–૨૧ શબ્દશઃ વિવેચન
- ૨૨ . ચોગશતક શબ્દશ: વિવેચન
- ૨૩. પંચવસ્તુક પ્રકરણ શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ-૧
- ૨૪. યોગભેદદ્ધાત્રિંશિકા–૧૮ શબ્દશઃ વિવેચન
- ૨૫. યોગવિવેકદ્વાત્રિંશિકા-૧૯ શબ્દશઃ વિવેચન
- ૨૬. સાધુસામગ્ર્યદ્ધાત્રિંશિકા-૬ શબ્દશઃ વિવેચન
- ૨૭. ભિક્ષદ્ધાત્રિંશિકા-૨૭ શબ્દશઃ વિવેચન
- ૨૮. દીસાતાત્રિશિકા–૨૮ શબ્દશઃ વિવેચન
- ૨૯. યોગદષ્ટિની સજ્ઝાય શબ્દશઃ વિવેચન
- 30. કેવલિભુક્તિવ્યવસ્થાપનદ્ધાત્રિશિકા-30 શબ્દશઃ વિવેચન
- ૩૧. પાતંજલયોગલક્ષણવિચારદ્ધાત્રિંશિકા-૧૧ શબ્દશઃ વિવેચન
- ૩૨. જ્ઞાનસાર શબ્દશઃ વિવેચન
- 33. સંથારા પોરિસી સૂત્રનો ભાવાનુવાદ અને હિંસાષ્ટક શબ્દશઃ વિવેચન
- 3૪. જિનમહત્ત્વદ્વાબિશિકા-૪ શબ્દશઃ વિવેચન
- ૩૫. સમ્યગ્દ્રષ્ટિદ્ધાત્રિંશિકા-૧૫ શબ્દશઃ વિવેચન
- 39. ચોગલક્ષણદ્વાત્રિશિકા-૧૦ શબ્દશઃ વિવેચન

- 30. મુક્તિઅદ્વેષપ્રાધાન્યદ્ધાત્રિંશિકા-૧૩ શબ્દશઃ વિવેચન
- ૩૮. અપુનર્બધકદ્ધાત્રિંશિકા-૧૪ શબ્દશઃ વિવેચન
- ૩૯. ચોગદષ્ટિસમુસ્થય શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ-૧
- ૪૦. ચોગદ્રષ્ટિસમુચ્ચય શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ-૨
- ૪૧. યોગદેષ્ટિસમુચ્ચય શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ-૩
- ૪૨. અધ્યાત્મસાર શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ-૨
- ૪૩. અધ્યાભસાર શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ-૩
- ૪૪. યતિલક્ષણસમુચ્ચય પ્રકરણ શબ્દશઃ વિવેચન
- ૪૫. દૈવપુરુષકારદ્ધાત્રિશિકા-૧૭ શબ્દશઃ વિવેચન
- ૪૬. તારાદિત્રયદ્ધાત્રિંશિકા–૨૨ શબ્દશઃ વિવેચન
- ૪૭. કૃતર્કગ્રહનિવૃત્તિદ્ધાત્રિંશિકા-૨૩ શબ્દશઃ વિવેચન
- ૪૮. સદદષ્ટિદ્ધાત્રિંશિકા-૨૪ શબ્દશઃ વિવેચન
- ૪૯. પંચવસ્તુક પ્રકરણ શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ-૨
- ૫૦. માર્ગદ્ધાત્રિંશિકા−૩ શબ્દશઃ વિવેચન
- ૫૧. દેશનાદ્ધાત્રિંશિકા-૨ શબ્દશઃ વિવેચન
- ૫૨. જિનભક્તિદ્ધાત્રિંશિકા–૫ શબ્દશઃ વિવેચન
- ૫૩. યોગાવતારદ્ધાત્રિંશિકા–૨૦ શબ્દશઃ વિવેચન
- ૫૪. ચોગમાહાત્મ્યદ્ધાત્રિશિકા–૨૬ શબ્દશઃ વિવેચન
- ૫૫. સજ્જનસ્તુતિદ્ધાત્રિશિકા-૩૨ શબ્દશઃ વિવેચન
- ૫૬. પૂર્વસેવાદ્ધાત્રિંશિકા-૧૨ શબ્દશઃ વિવેચન
- ૫૭. ઈશાનુગ્રહવિચારદ્ધાત્રિંશિકા-૧૬ શબ્દશઃ વિવેચન
- ૫૮. ક્લેશહાનોપાયદ્ધાત્રિંશિકા-૨૫ શબ્દશઃ વિવેચન
- ૫૯. વિનયહાત્રિશિકા-૨૯ શબ્દશઃ વિવેચન
- ५०. श्री सीमंधरस्वामीने विनंती३५ १२५ गाथांनुं स्तवन शण्हशः विवेचन
- પ્રતિમાશતક શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ-૪
- ૬૨. પંચ<del>વસ્તુક</del> પ્રકરણ શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ-૩
- **૬૩. પંચવસ્તુક પ્રકરણ શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ-૪**
- 98. ગુરુતત્ત્વવિનિશ્ચય શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ-૧
- ५५. गुरुतत्त्वविनिश्यय शण्हशः विवेचन भाग-२
- 99. મુક્તિદ્ધાત્રિંશિકા-39 શબ્દશઃ વિવેચન
- **૬૭. યોગસાર પ્રક**રણ શબ્€શઃ વિવેચન
- ૬૮. શ્રી સીમંધરસ્વામીનું ૩૫૦ ગાયાનું સ્તવન શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ-૧
- **૧૯. શ્રી સોમંધરસ્વામીનું ૩૫૦ ગા**થાનું સ્તવન શબ્દશઃ <mark>વિવેચન ભાગ-૨</mark>
- ૭૦. તત્ત્વાર્થાધિગમસૂત્ર શબ્દશ. વિવેચન ભાગ-૧
- ૭૧. ષોડશક પ્રકરણ શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ-૧
- ૭૨. પ્રતિક્રમણ હેતુગર્ભિત સ્વાધ્યાય શબ્દશઃ વિવેચન
- ૭૩. કથાદ્વાત્રિશિકા-૯ શબ્દશ: વિવેચન
- ૭૪. અધ્યાત્મસાર શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ-૪
- ૭૫. અધ્યાત્મસાર શબ્દશઃ વિવેસન ભાગ-૫
- ૭૬. અધ્યાત્મસાર શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ-૬
- ७७. नवतत्त्व ५५२७। शબ्हशः विवेचन
- ૭૮. કુમતિમદગાલન શ્રી વીરસ્તુતિરૂપ ૧૫૦ ગાથાનું હૂંડીનું સ્તવન શબ્દશઃ વિવેચન

### પંચવસ્તુક પ્રકરણ શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ-૫ ના સંકલન-સંપાદનની વેળાએ બે બોલ

યોગ્ય જીવ જયારે ધર્મક્ષેત્રમાં આવે છે ત્યારે પ્રથમ તે તત્ત્વશ્રવણ કરે છે, ત્યારપછી વૈરાગ્ય પામીને દેશવિરતિ અથવા શક્તિ હોય તો સર્વવિરતિ સ્વીકારે છે, અને જયારે તે સંયમ ગ્રહણ કરે છે ત્યારે તે શૈક્ષ હોય છે, અને જયારે તેનામાં વ્રતપાલનની પાત્રતા પ્રાપ્ત થાય છે ત્યારે તેને પંચમહાવ્રતો આપવામાં આવે છે. ત્યારપછી શ્રુતાધ્યયન અને સાધ્વાચારની સર્વ ઉચિત ક્રિયાઓ કરતાં કરતાં જયારે તે સાધુ ઉપર-ઉપરની પદવીઓની યોગ્યતા પ્રાપ્ત કરે છે, ત્યારે તેને ગણાવચ્છેદક, સ્થવિર, પ્રવર્તક, ઉપાધ્યાય, અનુયોગાચાર્ય, ગચ્છાધિપતિ: એ સર્વ પદવીઓમાંથી યોગ્યતા અનુસારે તે તે પદવીઓ તેને આપવામાં આવે છે. તેથી પ્રસ્તુત 'અનુયોગગણાનુજ્ઞા' વસ્તુમાં ગ્રંથકારશ્રી યાકિનીમહત્તરાધર્મપુત્ર આચાર્ય શ્રી હરિભદ્રસૂરિ મહારાજાએ મુખ્યત્વે આચાર્યપદવી અને ગચ્છાધિપતિપદવીને યોગ્ય ગુણો, વિધિ વગેરેનું વિસ્તૃત રીતે વર્ણન કરેલ છે, અને તે સાથે સ્તવપરિજ્ઞાનું પણ વિશદ રીતે નિરૂપણ કરેલ છે, જેમાં દ્રવ્યસ્તવ અને ભાવસ્તવનું પારમાર્થિક સ્વરૂપ દર્શાવેલ છે, તે સર્વનું વિવેચન પ્રસ્તુત ભાગ-પમાં કરવામાં આવેલ છે.

આ 'પંચવસ્તુક પ્રકરણ ભાગ-પ'માં 'અનુયોગગણાનુજ્ઞા' નામની ચોથી વસ્તુમાં આવતા સૂક્ષ્મ પદાર્થો સમજાવવા માટે, યોગ-અધ્યાત્મગ્રંથમર્મજ્ઞ પંડિતવર્ય શ્રી પ્રવીણભાઈએ પોતાની અનોખી શૈલીમાં સચોટ- સુંદર વિવેચન કરી ગ્રંથના અંતર્નિહિત ભાવો જણાવવાનો પ્રયાસ કરેલ છે. આથી આ ગ્રંથ સંસ્કૃત-પ્રાકૃત ભાષાના અભિજ્ઞ તત્ત્વજિજ્ઞાસુ વર્ગને તો ઉપકારક બનશે જ, પરંતુ સંસ્કૃત-પ્રાકૃત ભાષાના અનિભજ્ઞ તત્ત્વજિજ્ઞાસુ વર્ગને પણ દિગ્દર્શનરૂપ બની રહેશે.

જોકે પ્રસ્તુત ગ્રંથનું અધ્યયન-સંકલન કરવાની મારામાં કોઈ યોગ્યતા નથી, તોપણ પરમ ભાગ્યોદયને વશ મને આ મહાપ્રમાણવાળા ગ્રંથના તત્ત્વોનો અધ્યાત્મરસિક પંડિતવર્ય શ્રી પ્રવીણભાઈ મોતા પાસે અભ્યાસ કરવાની સોનેરી તક સાંપડી અને આ શક્ય બન્યું, તેમાં અનેક પૂજ્યશ્રીઓની મારા ઉપર વરસી રહેલી મહાકૃપા જ કારણ છે.

સુવિશાલ ગૃચ્છાયિયતિ-કલિકાલકલ્પત્રુ-બાલદીક્ષાસંરક્ષક-મહાન શાસનપ્રભાવક-આચાર્યદેવેશ શ્રીમદ્ વિજય રામચન્દ્રસૂરીશ્વરજી મહારાજાના વિદ્વાન શિષ્યરત્નો ષડ્દર્શનવિદ્-અધ્યાત્મગુણસંપન્ન-શુદ્ધમાર્ગપ્રરૂપક સ્વ. પરમ પૂજય મુનિપ્રવર શ્રી મોહજિતવિજયજી મહારાજાના તથા નિપુણમતિસંપન્ન-સૂક્ષ્મતત્ત્વિવિવેશક પરમ પૂજય આચાર્ય શ્રી યુગભૂષણસૂરીશ્વરજી મહારાજાના શ્રીમુખેથી વૈરાગ્યમય તાત્ત્વિક પ્રવચનોના શ્રવણ દ્વારા સંસારથી વિરક્ત બનેલા મારા સંસારી પક્ષે માતુશ્રીએ (હાલમાં પ. પૂ. સા. શ્રી ચારુનંદિતાશ્રીજી મ. સા.નાં શિષ્યા સા. શ્રી ધ્યાનરુચિતાશ્રીજી મ. સા.એ) અમારામાં સુસંસ્કારોના સિંચન દ્વારા વૈરાગ્યનાં બીજ રોપ્યા, જેના પ્રભાવે મને તથા મારા સંસારી પક્ષે ભાઈને (હાલમાં પ. પૂ. આચાર્ય શ્રી યુગભૂષણસૂરીશ્વરજી મ. સા.ના વિનેય મુનિશ્રી કેવલ્યજિતવિજયજી મ. સા.ને) બાલ્યવયમાં જ પ્રવ્રજયાત્રહણના મનોરથ જાગ્યા, જે મનોરથ શાસનદેવની કૃપાથી પૂર્ણ થતાં, ભાઈને સન્માર્ગોપદેશક પરમ પૂજ્ય આચાર્ય શ્રી યુગભૂષણસૂરીશ્વરજી (નાના પંડિત) મહારાજ સાહેબના પાદપદ્મમાં જીવન સમર્પિત કરવાનું સદ્ભાગ્ય પ્રાપ્ત થયું, તેમ જ મને

શતાધિક શ્રમણીવૃંદના સમર્થસંચાલિકા વિદુષી સા. પૂજ્ય શ્રી ચંદ્રાનનાશ્રીજી મ. સા.નાં વિનેયરત્ના પરમ પૂજ્ય સા. શ્રી ચારુનંદિતાશ્રીજી મ. સા.ના ચરણકમળમાં જીવન સમર્પણ કરવાનું સૌભાગ્ય પ્રાપ્ત થયું. દીક્ષિત જીવનમાં વિદુષી સાધ્વીજી પૂજ્ય શ્રી ચંદ્રાનનાશ્રીજી મ. સા.એ કરી આપેલ અનુકૂળતા અનુસાર પરમ પૂજ્ય ગુરુમહારાજને જૈનશાસનના મહાન ગ્રંથોના કોડીંગ વગેરે કાર્ય માટે મારે પણ અમદાવાદમાં સ્થિરતા કરવાનું થયું, તે દરમિયાન પૂ. ગુરુમહારાજની અસીમકૃપાથી પંડિતવર્ય શ્રી પ્રવીણભાઈ પાસે પંચવસ્તુક ગ્રંથની સંકલના કરવાનું સદ્ભાગ્ય મને પ્રાપ્ત થયું.

આ ગ્રંથના ગુજરાતી વિવેચનના પ્રૂફ સંશોધનાદિ કાર્યમાં શ્રુતોપાસક-શ્રુતિપાસુ સુશ્રાવક **શ્રી શાંતિલાલ શિવલાલ શાહનો** વિશેષ સહયોગ પ્રાપ્ત થયો છે. તેઓએ પણ પોતાને આવા ઉત્તમ ગ્રંથરત્નના સ્વાધ્યાયની-વાંચનની અમૂલ્ય તક સાંપડી તે બદલ ધન્યતા અને ઉપકૃતતા અનુભવેલ છે.

આ અવસરે **પ. પૂ. સા. શ્રી હિતરુચિતાશ્રીજી મ. સા**. તથા **પ. પૂ. સા. શ્રી જિતમોહાશ્રીજી મ. સા.** પ્રમુખ સહવર્તી સાધ્વીજી ભગવંતોનો ઉપકાર પણ વિસરાય તેમ નથી. તેઓએ મારી પાસે અન્ય કોઈ કાર્યની અપેક્ષા ન રાખતાં મને જ્ઞાન-ધ્યાનની અનુકૂળતા કરી આપી છે, તે બદલ તેઓની હું ઋણી છું.

### વિશેષ ઉપકારી પ્રતિ ચર્તિકચિત્ કૃતજ્ઞતા દાખવવાનો અમૂલ્ય અવસર :

આમ તો હું અનેક ઉપકારીઓના ઉપકારને ઝીલીને મારી નાનીશી ઉંમરમાં પ્રસ્તુત વિશાળકાય પ્રંથનું સંકલન કરવા સમર્થ બની છું, છતાં મને બૌદ્ધિક દેષ્ટિએ આટલા સ્તર સુધી પહોંચાડવામાં અત્યાર સુધી મારા જીવનમાં મુખ્યતયા ચાર વ્યક્તિઓનો સિંહફાળો છે, તે હું કોઈપણ કાળે ભૂલી શકું તેમ નથી અને તેની અહીં નોંધ લેતાં પરમ ઉપકૃતતાની લાગણીઓ અનુભવું છું.

- (૧) ધર્મતીર્થરક્ષક-ભાવતીર્થપ્રાપક-અધ્યાત્મગુણસંપન્ન પ. પૂ. આચાર્ય શ્રી યુગભૂષણસૂરીશ્વરજી મહારાજ સાહેબ, જેઓએ અજ્ઞાનરૂપી અંધકારથી છવાયેલ મારા અંતરમાં ઉપદેશરૂપી ચિનગારી દ્વારા જ્ઞાનરૂપી દીપકનું ટમટમિયું પ્રગટાવ્યું અને જેઓ પાસેથી મને મારી પ્રાથમિક કક્ષામાં પહેલવહેલા ૧૪૪૪ ગ્રંથના કર્તા પરમ પૂજ્ય આ. શ્રી હરિભદ્રસૂરીશ્વરજી મહારાજા તથા જૈનતાર્કિકશિરોમણી મહામહોપાધ્યાય પરમ પૂજ્ય શ્રી યશોવિજયજી મહારાજાનું શુભનામ સાંભળવા મળ્યું, તેઓશ્રીની મહાનતાનો બોધ થયો, તેમ જ તેઓશ્રી દ્વારા રચાયેલા કષ-છેદ-તાપથી શુદ્ધ શાસ્ત્રોનાં નામો તથા પદાર્થો શ્રવણગોચર થયા. તે સિવાય પણ ૫. પૂ. ગણિવર્ય શ્રી યુગભૂષણવિજયજી મહારાજ સાહેબે મારૃા પર કરેલા સંયમજીવનમાં સ્થિરીકરણ આદિ અન્ય સેંકડો ઉપકારોને હું જીવનભર વિસરી શકું તેમ નથી.
- (૨) સદ્જ્ઞાનિપાસુ-કલ્યાણાભિલાષિણી-યોગક્ષેમકારિણી પ. પૂ. ગુરુવર્યા સા. શ્રી ચારુનંદિતાશ્રીજી મ. સા., જેઓએ મને પ્રવ્રજ્યા આપવા દ્વારા મારી સર્વ જવાબદારી પોતાના શિર ઉપર લીધી, મને વાત્સલ્ય આપીને તેમ જ મારા અનેક અપરાધોની ક્ષમા આપીને પણ મને શ્રુતાભ્યાસ કરાવ્યો, પંડિતવર્ય શ્રી પ્રવીણભાઈ પાસે અધ્યયન કરવા જવાની પ્રેરણા/અનુજ્ઞા આપી, ઇત્યાદિ પૂ. ગુરુવર્યાશ્રીએ મારા પર કરેલા અનેક ઉપકારો બદલ તેઓશ્રીની હું ઋણી છું.
- (૩) સ્વાધ્યાયરસિક ૫. પૂ. સા. શ્રી ધ્યાનરુચિતાશ્રીજી મ. સા., જેઓ સંસારીપક્ષે મારી સાથે માતૃત્વનો સંબંધ ધરાવનાર છે, તેઓએ સંસારના અનેક ઝંઝાવાતો વચ્ચે પણ પોતાનાં બન્ને સંતાનોને માત્ર ભૌતિક

દેષ્ટિએ જ નહીં પરંતુ ધાર્મિક દેષ્ટિએ પણ જ્ઞાનાદિથી સંપન્ન કર્યાં અને ઉત્તમ સંસ્કારોનું સિંચન કર્યું, એટલું જ નહીં પરંતુ પ્રવ્રજયા અપાવવા સુધીનો અથાગ પુરુષાર્થ કર્યો, અને ઉત્તમ ગુરુની શોધ કરીને પોતાના ભવિષ્યની પણ ચિંતા કર્યા વગર પોતાની બે આંખ સમાન બંને સંતાનોને ગુરુવરના ચરણે સમર્પિત કરીને પોતાના 'માતૃત્વ'પદને ધન્ય બનાવ્યું, અને અંતે સ્વયં પણ પ્રવ્રજયા અંગીકાર કરીને સદા માટે ગુરુચરણ અંતેવાસી બન્યાં. જગતમાં આવી માતાઓ વિરલ જ હોય છે. આથી તેઓના પણ ઉપકારનો મહારાશિ મારા શિર પર સદા રહેશે.

(૪) અસંગભાવપ્રિય પંડિતવર્ય સુશ્રાવક શ્રી પ્રવીણભાઈ મોતા, જેઓએ મારા અજ્ઞાનભર્યા, અવિવેકભર્યા વર્તનની પણ ઉપેક્ષા કરીને, પોતાનાં સમય-શ્રક્તિનો ભોગ આપીને મને અધ્યાપન દારા સંપન્ન કરી. તેઓના તે ઉપકારને સ્મૃતિપથમાં લાવીને તેઓશ્રીનો હું અત્યંત આભાર માનું છું.

### शुभं भवतु

ચૈત્ર વદ-૩ વિ. સં. ૨૦૬૬ તા. ૧-૪-૨૦૧૦, ગુરુવાર ગીતાર્થગંગા, ૫, જૈન મર્ચન્ટ સોસાયટી, કત્તેહપુરા રોડ, પાલડી, અમદાવાદ-૩૮૦૦૦૭.

પરમ પૂજ્ય, પરમતારક, પરમારાધ્યપાદ આચાર્યદેવેશ શ્રીમદ્ વિજય રામચન્દ્રસૂરીશ્વરજી મહારાજાનાં સામ્રાજ્યવર્તી, ગચ્છાધિપતિ આચાર્યભગવંત શ્રી હેમભૂષણસૂરિ મહારાજાનાં આજ્ઞાવર્તિની પ. પૂ. સા. ચંદ્રાનનાશ્રીજી મ. સા.નાં શિષ્યરત્ના પ. પૂ. સા. ચારુનંદિતાશ્રીજી મ. સા.નાં શિષ્ય સાલ્યોજી કલ્યનંદિતાશ્રીજી

骀

## પંચવસ્તુક ગ્રંથરત્ન અંતર્ગત ચતુર્થ અનુયોગગણાનુજ્ઞા વસ્તુના પદાર્થો**ની સંક્ષિપ્ત સંકલના** \*\*\*\*\*\*\*\*

સંસારથી વિરક્ત થયેલ મુમુક્ષુ શાસ્ત્રોક્ત વિધિપૂર્વક પ્રવ્રજ્યા ગ્રહણ કર્યા પછી ગુરુકુલવાસમાં રહીને નિત્ય નવો નવો શ્રુતાભ્યાસ કરે તો તે મહાત્મા પ્રાયઃ કરીને અમુક નિયતકાળમાં તે કાળને ઉચિત સર્વ શાસ્ત્રોનો પારગામી બને છે, અને તેવા કાલોચિત સકલ સૂત્રાર્થ ભણેલા મહાત્માને ઉચિત કાળે અનુયોગની અનુજ્ઞારૂપ આચાર્યપદવી આપવામાં આવે છે. ત્યારપછી જો તે મહાત્મા ગણધરપદને યોગ્ય હોય તો તેઓને ગણની અનુજ્ઞારૂપ ગચ્છાધિપતિપદવી આપવામાં આવે છે. આથી પ્રસ્તુત પંચવસ્તુક ગ્રંથમાં બતાવેલ પાંચ વસ્તુઓમાંથી ગાથા ૬૧૦થી ૯૩૨ સુધી ત્રીજી વ્રતસ્થાપના નામની વસ્તુ બતાવ્યા પછી ગાથા ૯૩૩થી ૧૩૬૫ સુધી ચોથી અનુયોગ-ગણાનુજ્ઞા નામની વસ્તુ બતાવેલ છે.

તે 'અનુ<mark>યોગ-ગણાનુજ્ઞા'</mark> નામની વસ્તુનું સ્વરૂપ ગ્રંથકારે મુખ્ય બે દ્વારના વિભાગથી બતાવેલ છે, તે આ પ્રમાણે :

### (૧) અનુયોગઅનુજ્ઞા દ્વાર અને (૨) ગણઅનુજ્ઞા દ્વાર.

જે સાધુ તે કાળને ઉચિત સર્વ સૂત્રો અને અર્થો ભણેલા હોય, તે સાધુને અનુયોગની અનુજ્ઞારૂપ આચાર્યપદ અપાય છે, અને તે આચાર્ય વિશેષ શક્તિવાળા હોય તો તેઓને ગણની અનુજ્ઞારૂપ ગણધરપદ અપાય છે અર્થાત્ ગચ્છનો નિર્વાહ કરવાનું કાર્ય સોંપાય છે.

### (१) अनुयोगअनुज्ञा द्वारः

જે સાધુ કાલોચિત ગૃહીતસૂત્રાર્થવાળા ન હોય તેઓને આચાર્યપદ આપવામાં આવે તો ગુરુને મૃષાવાદનો દોષ લાગે છે, પ્રવચનની નિંદા થાય છે, શિષ્યોના ગુણની હાનિ થાય છે અને તીર્થનો ઉચ્છેદ થાય છે. તે દોષો કઈ રીતે પ્રાપ્ત થાય છે ? તેનું વિસ્તૃત વર્ણન ગ્રંથકારે ગાથા ૯૩૪થી ૯૪૬માં કરેલ છે.

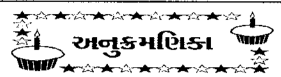
આચાર્યપદ પ્રહેણ કર્યા પછી તે નવા આચાર્ય સિદ્ધાંતની વિધિથી જ વ્યાખ્યાન કરે છે, તેમ ગાથા ૯૭૩માં બતાવેલ છે, અને તે વ્યાખ્યાન શ્રવણને યોગ્ય શિષ્યો કેવા હોય ? તેનું સ્વરૂપ ગાથા ૯૭૪થી ૯૮૫માં દર્શાવેલ છે. તેથી શાસ્ત્રો પણ બધા સાધુઓને ભણવાનો અધિકાર નથી, પરંતુ જેઓ મધ્યસ્થ હોય, પ્રાજ્ઞ હોય, પરલોકભીરુ હોય, તે તે આગમને આશ્રયીને સંયમપર્યાયથી પ્રાપ્ત હોય, તેવા શિષ્યો શાસ્ત્રો ભણવાના અધિકારી છે; અને તેવા યોગ્ય જીવોને શાસ્ત્રો ભણાવવામાં આવે તો તેઓને તે શાસ્ત્રો સમ્યગ્પરિણમન પામે છે. વળી છેદસૂત્રો ભણવા માટે તો સાધુમાં અન્ય પણ અનેક ગુણો અપેક્ષિત છે. નવા આચાર્ય યોગ્ય શિષ્યો પાસે શાસ્ત્રોનું વ્યાખ્યાન કઈ રીતે કરે છે ? તેનું સ્વરૂપ ગાથા ૯૯૨થી ૧૦૦૧માં બતાવેલ છે, અને આવા યોગ્ય પણ શિષ્યો આચાર્ય પાસે શાસ્ત્રોનું શ્રવણ કરતી વખતે કેવા ઉપયોગવાળા હોય છે ? તેનું વિસ્તારથી વર્ણન ગાથા ૧૦૦૭-૧૦૦૮માં કરેલ છે. યોગ્ય શિષ્યોને આચાર્ય કેવાં શાસ્ત્રો ભણાવે? તેનું સ્પષ્ટીકરણ ગ્રંથકારે ગાથા ૧૦૧૯-૧૦૨૦માં કરેલ છે. ત્યારપછી ગાથા ૧૦૨૧માં નિર્વ્યૂઢનું લક્ષણ

બતાવેલ છે. તેથી નક્કી થાય કે જે ગ્રંથરૂપ કષ-છેદ-તાપથી શુદ્ધ ન હોય તે ગ્રંથરૂપ દેષ્ટિવાદાદિમાંથી નિર્વ્યૂઢ નથી, માટે તેવી ગ્રંથરચના પ્રમાણભૂત બની શકે નહીં. ત્યારપછી ગાથા ૧૦૨૨થી ૧૦૨૪માં શાસ્ત્રની કષ-છેદ-તાપપરીક્ષાનું સ્વરૂપ બતાવેલ છે, તથા ગાથા ૧૦૨૧માં કહ્યું કે દેષ્ટિવાદાદિમાંથી નિર્વ્યૂઢ ઉત્તમશ્રુતાદિ છે અને ઉત્તમશ્રુત સ્તવપરિજ્ઞા ઇત્યાદિ છે. તેથી ગ્રંથકારશ્રીએ આગમમાંથી નિર્વ્યૂઢ એવા ઉત્તમશ્રુતરૂપ સ્તવપરિજ્ઞાનો બોધ કરાવવા અર્થે ગાથા ૧૧૧૧થી ૧૩૧૩ સુધી સ્તવપરિજ્ઞાના પારમાર્થિક સ્વરૂપનું ગ્રંથકારશ્રીએ વિશદ નિરૂપણ કરેલ છે, જેનું વર્ણન આ ભાગમાં કરવા જતાં પ્રસ્તુત ભાગ-પનું બાહુલ્ય થઈ જતું હોવાથી પંચવસ્તુક પ્રકરણ ભાગ-દમાં વર્ણન કરેલ છે.

વળી પ્રસ્તુત ભાગમાં ગ્રંથકારશ્રીએ સમ્યક્ત્વનું સ્વરૂપ શું છે ? સમ્યક્ત્વની પ્રાપ્તિ જીવને શેનાથી થાય છે ? તેમ જ શ્રુતધર્મ સમ્યક્ત્વપ્રાપ્તિનો હેતુ હોવા છતાં તે શ્રુતધર્મથી અત્યાર સુધી જીવને સમ્યક્ત્વ પ્રાપ્ત કેમ ન થયું ? વળી કોઈપણ કાર્ય પ્રત્યે કાળ આદિ પાંચેય કારણો ભેગા મળીને કારણ છે, વગેરેના અત્યંત સુંદર ખુલાસા કર્યાં છે. ત્યારપછી દ્રવ્યસમ્યક્ત્વ અને ભાવસમ્યક્ત્વનું લક્ષણ બતાવેલ છે; તે ઉપરાંત શ્રુતધર્મની કષ-છેદ-તાપપરીક્ષાના લક્ષણ બતાવેલ છે, અને અન્ય દર્શનના શાસ્ત્રો કષાદિથી અશુદ્ધ કેમ છે ? તે ઉદાહરણો આપવા દ્વારા સ્પષ્ટ કરેલ છે. અને અંતે તાપશુદ્ધ આગમના ઉદાહરણ બતાવતાં આત્માને સત્-અસત્, નિત્ય-અનિત્ય, આત્માથી શરીરનો ભેદ-અભેદ ન માનીએ, તો સ્વસંવેદ્ય સુખાદિ, સ્વકૃતભોગ, ઉભયકૃતભોગ, શાસ્ત્રમાં સ્વીકારાયેલા બંધ-મોક્ષ એ સર્વ વાસ્તવિક ઘટે નહીં. ઇત્યાદિ અતિ સ્પષ્ટ રીતે સુંદર શૈલીમાં ગ્રંથકારશ્રીએ રજૂ કરેલ છે.

છદ્મસ્થતાને કારણે પ્રસ્તુત ગ્રંથના લખાણમાં વીતરાગ ભગવંતની આજ્ઞાવિરુદ્ધ કે ગ્રંથકારશ્રીના આશયવિરુદ્ધ જાણતાં કે અજાણતાં કંઈપણ લખાણ થયું હોય તે બદલ ત્રિવિધે ત્રિવિધે મિચ્છા મિ દુક્કડં માંગું છું.

ચૈત્ર વદ-૩, વિ.સં. ૨૦૬૬ તા. ૧-૪-૨૦૧૦, ગુરુવાર ૩૦૨, વિમલવિહાર, સરસ્વતી સોસાયટી, પાલડી, અમદાવાદ-૭. -- પ્રવીણચંદ્ર ખીમજી મોતા



| ગાથા નં.      | <u>વિષચાનુક્રમ</u>                                        | पाना नं.      |
|---------------|-----------------------------------------------------------|---------------|
| ৫33.          | વ્રતસ્થાપના વસ્તુ પછી અનુયોગ-ગણાનુજ્ઞા વસ્તુના ઉપન્યાસનું |               |
|               | પ્રયોજન.                                                  | 9-2           |
| ૯૩૪ થી ૧૧૧૦.  | 'અનુયોગઅનુજ્ઞા' દ્વાર.                                    | २-२६७         |
| ૯૩૪ થી ૯૪૬.   | અયોગ્યને અનુયોગઅનુજ્ઞા આપવાથી થતા દોષોનું સ્વરૂપ.         | ર-૧૭          |
| ૯૫૨ થી ૯૭૨.   | અનુયોગઅનુજ્ઞાદાનની વિધિ.                                  | २४-४४         |
| ૯૬૯ થી ૯૭૧.   | નવા આચાર્યની ઉપબૃંહણાનું સ્વરૂપ.                          | 80-88         |
| ૯૭૪ થી ૯૮૫.   | વ્યાખ્યાન સાંભળવાના અધિકારી શિષ્યોનું સ્વરૂપ.             | ४५-६१         |
| ૯૮૭ થી ૯૯૧.   | ઉપસંપદા સામાચારી સ્વીકારીને આવેલા સાધુઓ વિષયક મર્યાદા.    | ૬૩-૭૨         |
| ૯૯૨ થી ૧૦૦૧.  | વ્યાખ્યાન આપવા વિષયક વિધિ.                                | ७२-८७         |
| ૧૦૦૨ થી ૧૦૦૬. | વ્યાખ્યાનમાંડલીની રચના વિષયક વિધિ.                        | <b>८७-</b> ৫૩ |
| १००७-१००८.    | વ્યાખ્યાન સાંભળવા વિષયક વિધિ.                             | ૯૩-૯૫         |
| १००५.         | ઉચિત વિધિપૂર્વક વ્યાખ્યાન સાંભળવાથી પ્રાપ્ત થતું ફળ.      | ૯૫-૯૬         |
| <b>૧૦૧૦</b> . | વ્યાખ્યાનસમાપ્તિ પછી સાધુઓનું કર્તવ્ય.                    | ৫६-৫৩         |
| ૧૦૧૧ થી ૧૦૧૮. | વ્યાખ્યાનની લબ્ધિવાળા વય અને પર્યાયથી લઘુ સાધુને વંદન     |               |
|               | કરવા વિષયક નિશ્ચયનય-વ્યવહારનયથી વિચારણા અને               |               |
|               | વંદનવિષયક મર્યાદા.                                        | ৫৩-૧૧૦        |
| १०१५-१०२०.    | નવા આચાર્ય દ્વારા વ્યાખ્યેય એવા પદાર્થોનું સ્વરૂપ.        | १११-११३       |
| ૧૦૨૧.         | નિર્વ્યૂઢ ગ્રંથનું લક્ષણ.                                 | ११३-११४       |
| ૧૦૨૨ થી ૧૦૨૪. | શ્રુતધર્મની કષાદિ પરીક્ષાનું સંક્ષિપ્ત સ્વરૂપ.            | ૧૧૫-૧૧૯       |
| ૧૦૨૫ થી ૧૦૨૭. | શ્રુતધર્મની કષાદિ પરીક્ષા કરવાનું પ્રયોજન.                | ૧૧૯-૧૨૨       |
| १०ं२८.        | મોક્ષબીજની પ્રાપ્તિવાળા જીવને પ્રાપ્ત થતું ફળ.            | ૧૨૨-૧૨૩       |
| ૧૦૨૯.         | સમ્યક્ત્વનું સ્વરૂપ.                                      | ૧૨૩-૧૨૪       |
| १०३०.         | સમ્યક્ત્વની પ્રાપ્તિથી જીવને થતા લાભ.                     | ૧૨૫-૧૨૬       |
| 1031.         | સમ્યક્ત્વપ્રાપ્તિનું કારણ એવા શ્રુતધર્મનું સ્વરૂપ.        | ૧૨૬-૧૨૭       |

| ગાથા નં.      | વિષયાનુક્રમ                                                    | પાના નં. |
|---------------|----------------------------------------------------------------|----------|
| ૧૦૩૩ થી ૧૦૪૨. | સમ્યક્ત્વપ્રાપ્તિ પ્રત્યે શ્રુતધર્મની અકારણતાસ્થાપક યુક્તિઓનું |          |
|               | ઉદ્ભાવન.                                                       | १२८-१४८  |
| ૧૦૪૩ થી ૧૦૬૭. | સમ્યક્ત્વપ્રાપ્તિ પ્રત્યે શ્રુતધર્મની અકારણતાસ્થાપક યુક્તિઓનું |          |
|               | અનેક દેષ્ટાંતો દ્વારા નિરાકરણ.                                 | 982-960  |
| ૧૦૬૩ થી ૧૦૬૭. | દ્રવ્યસમ્યક્ત્વ અને ભાવસમ્યક્ત્વનું સ્વરૂપ અને તેનાથી પ્રાપ્ત  |          |
|               | થતું ફળ.                                                       | 923-960  |
| ૧૦૬૮ થી ૧૧૧૦. | શ્રુતધર્મની કષાદિ પરીક્ષાનું વિસ્તૃત સ્વરૂપ.                   | १५०-२६७  |
| ૧૦૬૯ થી ૧૦૭૨. | કષ પરીક્ષાનું લક્ષણ અને ઉદાહરણ.                                | १૯૩-२०१  |
| ૧૦૭૩ થી ૧૦૮૦. | છેદ પરીક્ષાનું લક્ષણ અને ઉદાહરણ.                               | २०१-२११  |
| ૧૦૮૧ થી ૧૧૦૯. | તાપ પરીક્ષાનું લક્ષણ અને ઉદાહરણ.                               | २११-२६५  |
| 9990.         | તાપશુદ્ધ શ્રુતધર્મની ઉપાદેયતા.                                 | ૨૬૫-૨૬૭  |
|               |                                                                |          |
|               |                                                                |          |
|               | * * *                                                          |          |
|               |                                                                |          |
|               |                                                                |          |
|               |                                                                | 1        |
|               |                                                                |          |
|               |                                                                |          |
|               |                                                                |          |
|               |                                                                | -        |
|               |                                                                |          |
|               | ·                                                              |          |
|               |                                                                |          |
|               |                                                                |          |
|               |                                                                |          |
|               | _                                                              |          |
|               |                                                                |          |
|               |                                                                |          |



ॐ हीँ अर्हं नमः । ॐ श्रीशङ्खेश्वरपार्श्वनाथाय नमः । ऐँ नमः ।

### याकिनीमहत्तराधर्मपुत्र-सुगृहीतनामधेय-श्रीहरिभद्रसूरिविरचितः स्वोपज्ञशिष्यहिताव्याख्यासमेतः

# ''श्रीपञ्चवस्तुकग्रन्थः''

## 🗯 चतुर्थम् अनुयोगगणानुज्ञावस्तुकम् 🏶

#### અવતરણિકા :

किमित्ययं प्रस्तावः ? इत्याह -

#### અવતરશિકાર્થ :

ગાથા ૯૩૩માં કહેલ કે હવે પછી હું અનુયોગગણાનુજ્ઞાને કહીશ. ત્યાં પ્રશ્ન થાય કે કયા કારણથી આ પ્રસ્તાવ છે ? અર્થાત્ વ્રતસ્થાપના દ્વાર પછી અનુયોગગણાનુજ્ઞા દ્વારનો પ્રસ્તાવ કેમ છે ? એથી કહે છે –

#### ગાથા :

जम्हा वयसंपन्ना कालोचिअगहिअसयलसुत्तत्था। अणुओगाणुन्नाए जोग्गा भणिआ जिणिदेहि ॥९३३॥

#### अन्तवार्धः

जम्हा=જે કારણથી वयसंपन्ना=વ્રતસંપન્ન, कालोचिअगहिअसयलसुत्तत्था=કાળને ઉચિત ગ્રહણ કર્યાં છે સકલ સૂત્ર અને અર્થ જેમણે એવા સાધુઓ जिणिदेहिं=જિનેન્દ્રો વડે अणुओगाणुन्नाए जोग्गा=અનુયોગની અનુજ્ઞાને યોગ્ય भणिआ=કહેવાયા છે.

#### ગાથાર્થ :

જે કારણથી વ્રતસંપન્ન, કાલોચિત ગ્રહણ કરેલ સકલ સૂત્ર અને અર્થવાળા સાધુઓ જિનેન્દ્રો વડે અનુયોગની અનુફ્રાને યોગ્ય કહેવાયા છે.

#### ટીકા :

यस्माद् व्रतसम्पन्नाः साधवः कालोचितगृहीतसकलसूत्रार्थाः=तदात्वानुयोगवन्त इत्यर्थः, अनुयोगा-नुज्ञायाः-आचार्यस्थापनारूपायाः योग्या भणिता जिनेन्द्रैः, नाऽन्य इति गाथार्थः ॥९३३॥

#### કીકાર્થ :

જે કારણથી વ્રતથી સંપન્ન, કાલોચિત ગ્રહણ કરેલા સકલ સૂત્ર અને અર્થવાળા અર્થાત્ તદાત્વના અનુયોગવાળા≔તે કાળને ઉચિત સૂત્રોનું અને સૂત્રના અર્થોનું વ્યાખ્યાન કરવાની શક્તિવાળા, સાધુઓ, જિનેન્દ્રો વડે આચાર્યની≕આચાર્યપદની, સ્થાપનારૂપ અનુયોગની અનુજ્ઞાને યોગ્ય કહેવાયા છે; અન્ય સાધુઓ નહીં, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

દીક્ષા ત્રહણ કર્યા પછી વ્રતોમાં ઉપસ્થાપિત થયેલા શક્તિસંપન્ન સાધુઓ સૂત્રપોરિસી અને અર્થપોરિસી દ્વારા તે કાળને ઉચિત સંપૂર્ણ સૂત્રો અને અર્થોનો અવશ્ય અભ્યાસ કરે, અને ત્યારે જ તે સાધુઓ તદાત્વના અનુયોગવાળા કહેવાય છે, અન્ય સાધુઓ નહીં; અને આવા સાધુઓને ભગવાને આચાર્યપદે સ્થાપવા માટે યોગ્ય કહ્યા છે, અન્યને નહીં. આથી જવ્રતસ્થાપના દ્વાર પછી અનુયોગગણાનુજ્ઞા દ્વારનો પ્રસ્તાવ છે. II૯૩૩II

### 🕂 અનુયોગઅનુજ્ઞા 🕂

#### अवतरधिङा :

कस्मादित्याह -

#### અવતરણિકાર્થ:

અહીં પ્રશ્ન થાય કે કયા કારણથી કાલોચિત ગૃહીતસકલસૂત્રાર્થવાળા સાધુઓને જ ભગવાને અનુયોગની અનુજ્ઞાને યોગ્ય કહ્યા છે, અન્ય સાધુઓને નહીં ? એથી કહે છે –

#### आक्षाः

इहरा उ मुसावाओ पवयणखिंसा य होइ लोगम्मि। सेसाण वि गुणहाणी तित्थुच्छेओ अ भावेणं ॥९३४॥ दारगाहा ॥

#### अन्वयार्थ :

इहरा उ=વળી ઇતરથા=કાલોચિત ગૃહીતસૂત્રાર્થવાળા ન હોય એવા સાધુઓની અનુયોગાનુજ્ઞામાં, मुसावाओ=મૃષાવાદ, लोगिम्म य पवयणिंबसा=અને લોકમાં પ્રવચનની ખિંસા, सेसाण वि गुणहाणी=શેષની પણ ગુણહાનિ भावेणं अ तित्थुच्छेओ=અને ભાવથી તીર્થોચ્છેદ होइ=થાય છે.

#### ગાંથાર્થ :

વળી કાલોચિત સૂત્રાર્થ નહીં ભણેલા સાધુઓને અનુયોગની અનુજ્ઞા આપવામાં મૃષાવાદ, અને લોકમાં પ્રવચનની હીલના, શેષ સાધુઓની પણ ગુણહાનિ અને ભાવથી તીર્થનો ઉચ્છેદ થાય છે.

#### ટીકા :

इतस्था=अनीदृशानुयोगानुज्ञायां मृषावादो गुरोस्तमनुजानतः, प्रवचनखिंसा च भवति लोके

### तथाभूतप्ररूपकात्, शेषाणामपि च गुणहानिः सन्नायकाभावात्, तीर्थोच्छेदश्च भावेन, ततः सम्यग्ज्ञानाद्य-प्रवृत्तेरिति द्वारगाथार्थः ॥९३४॥

- 🛨 ''शेषाणामपि''માં 'अपि'થી એ કહેવું છે કે અનીદશ સાધુને અનુચોગની અનુફા આપવાથી ગુરુની પોતાની તો ગુણહાનિ થાય છે જ, પરંતુ શેષ સાધુઓની પણ ગુણહાનિ થાય છે.
- 🛨 ''सम्यग्ज्ञानाद्यप्रवृत्तोः''માં 'आदि' પદથી સમ્ચગ્ ક્રિયાનો સંગ્રહ છે.

#### ટીકાર્થ:

ઇતરથા=અનીદેશની અનુયોગઅનુજ્ઞામાં±પૂર્વગાથામાં બતાવેલ કાલને ઉચિત ગ્રહણ કર્યાં છે સકલ સૂત્ર અને અર્થ જેમણે એવા પ્રકારના ન હોય તેવા સાધુઓને અનુયોગની અનુજ્ઞા આપવામાં, તેમને અનુજ્ઞા આપતા એવા ગુરુને (૧) મૃષાવાદ થાય છે; અને તેવા પ્રકારના પ્રરૂપકથી=કાલોચિત સૂત્ર અને અર્થ નહીં ભણેલા પ્રરૂપણા કરનાર આચાર્યથી, (૨) લોકમાં પ્રવચનની ખિસા=જિનશાસનની હીલના, થાય છે; અને સદ્દ નાયકનો અભાવ થવાથી (૩) શેષ સાધુઓના પણ ગુણની હાનિ થાય છે; અને (૪) ભાવથી તીર્થનો ઉચ્છેદ થાય છે; કેમ કે તેનાથી=કાલોચિત સૂત્રાર્થ નહીં ભણેલા આચાર્યથી, સમ્યગ્જ્ઞાનાદિની અપ્રવૃત્તિ થાય છે, એ પ્રમાણે દ્વારગાથાનો અર્થ છે.

#### भावार्थ :

વર્તમાનકાળને આશ્રયીને જે જે સૂત્ર અને અર્થો ઉચિત હોય તે સર્વ સૂત્ર અને અર્થો ભણેલા સાધું આચાર્યપદવી માટે યોગ્ય છે, અને આવા પ્રકારના ન હોય તેવા સાધુને આચાર્યપદે સ્થાપવાની અનુજ્ઞા આપતા ગુરુને મૃષાવાદ પ્રાપ્ત થાય છે. વળી સર્વ શાસ્ત્રોના પરમાર્થને નહીં જાણનાર આચાર્ય શુદ્ધ પ્રરૂપણા કરી શકતા નથી. આથી લોકમાં જિનશાસનની હીલના થાય છે, અને આવા આચાર્યની નિશ્રામાં રહેલ શેષ સાધુઓના પણ ગુણોની હાનિ થાય છે; કેમ કે તે સાધુઓને સર્વ શાસ્ત્રોના પરમાર્થને જાણનારા એવા સુનાયકની પ્રાપ્તિ થઈ નથી.

વળી, તે આચાર્યની નિશ્રામાં રહેલ શેષ સાધુઓને સુનાયકના અભાવને કારણે સન્માર્ગની અપ્રાપ્તિ થવાથી, ભાવથી તીર્થનો ઉચ્છેદ થાય છે; કેમ કે આચાર્યપદે રહેલ તે સાધુ શાસ્ત્રોના પરમાર્થને નહીં જાણતા હોવાથી શિષ્યોને સમ્યગ્જ્ઞાનાદિની પ્રવૃત્તિ કરાવી શકતા નથી. આથી આવા આચાર્યનો શિષ્યસમુદાય વેશથી સાધુરૂપે રહે છે, પરંતુ ભાવથી સાધુ બની શકતો નથી. તેથી રત્નત્રયીના સમુદાયરૂપ ભાવતીર્થનો ઉચ્છેદ થાય છે. કિલ્ડા

#### અવતરણિકા :

व्यासार्थं त्वाह --

#### અવતરણિકાર્થ:

વળી પૂર્વગાથામાં બતાવેલ ચાર દારોના વિસ્તારથી અર્થને કહે છે. તેમાં પ્રથમ કાલોચિત ગૃહીત સકલ સૂત્રાર્થ વગરના સાધુને અનુયોગની અનુજ્ઞા આપવાથી ગુરુને મૃષાવાદ કઈ રીતે થાય ? તે ગાથા ૯૩૭ સુધી બતાવે છે —

#### आधाः :

### अणुओगो वक्खाणं जिणवखयणस्स तस्सऽणुण्णा उ । कायव्यमिणं भवया विहिणा सङ् अप्पमत्तेणं ॥९३५॥

#### भन्दशार्थः

जिणवरवयणस्स-िश्नवरना વચનનું वक्खाणं=व्याण्यान अणुओगो=અનુયોગ છે. तस्स=तेनी=ते અનુયોગની, अणुण्णा उ=અનુજ્ઞા વળી (આ છે—) सइ=સદા अप्यमत्तेणं भवया=અપ્રમત્ત એવા તારા વડે इणं=આ=વ્યાખ્યાન, विहिणा=વિધिપૂર્વક कायव्वं=કરાવું શોઈએ.

#### आशार्थ :

જિનવરના વચનનું વ્યાખ્યાન એ અનુયોગ છે. વળી તે અનુયોગની અનુફા એ છે કે હંમેશાં અપ્રમત્ત એવા તારા વડે વ્યાખ્યાન વિદિપૂર્વક કરાવું જોઈએ.

#### रीक्षाः

अनुयोगो व्याख्यानमुच्यते जिनवरवचनस्य=आगमस्य, तस्याऽनुज्ञा पुनिरयं, यदुत-कर्त्तव्यमिदं= व्याख्यानं भवता विधिना, न यथाकथिश्चित्, सदाऽप्रमत्तेन सर्वत्र समवसरणादाविति गाथार्थः ॥९३५॥ 🖈 ''समवसरणादौ''मां 'आदि' प्रदर्श पूर्षहालो संग्रह छे.

#### ટીકાર્થ :

જિનવરવચનનું=આગમનું, વ્યાખ્યાન અનુયોગ કહેવાય છે. વળી તેની=તે અનુયોગની, અનુજ્ઞા અ છે. તે અનુજ્ઞા જ चदुत થી બતાવે છે – સર્વત્ર સમવસરજ્ઞાદિમાં સદા અપ્રમત્ત એવા તારા વડે આ=વ્યાખ્યાન, વિધિપૂર્વક કરાવું જોઈએ, જે કોઈ રીતે નહીં=જેમ તેમ નહીં, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

કાલોચિત સૂત્રાર્થ ભણેલા શિષ્યને અનુયોગની અનુજ્ઞા આપતી વખતે ગુરુ કહે કે તારે સર્વત્ર સમવસરણાદિમાં હંમેશાં અપ્રમત્ત થઈને વ્યાખ્યાન કરવું જોઈએ, અર્થાત્ ભગવાનના વચનની પ્રરૂપણા કરવામાં લેશ પણ પ્રમાદ ન થાય તે રીતે સમવસરણાદિની સ્થાપના કરીને વિધિપૂર્વક આગમનું વ્યાખ્યાન કરવું જોઈએ, પરંતુ ગમે તે રીતે નહીં. આનાથી એ ફ્લિત થાય કે આચાર્યપદવી આપતી વખતે ગુરુએ શિષ્યને અનુયોગની અનુજ્ઞા આપવાની છે, અને તે નવા આચાર્યને શાસ્ત્રોક્ત મર્યાદાથી ઉપરમાં બતાવ્યું તે પ્રમાણે કથન કરવાનું છે. તેથી જે સાધુ સૂત્રો-અર્થો ભણેલા હોય તેમને જ અનુયોગની અનુજ્ઞા આપી શકાય, અન્યને નહીં, એ પ્રકારનો પ્રસ્તુત ગાથાનો ભાવ છે.

"સર્વત્ર સમવસરણાદિમાં" એ કથનનું તાત્પર્ય એ છે કે આચાર્ય શિષ્યોને સૂત્રોના અર્થોની વાચના આપે ત્યારે, આચાર્યના આસન કરતાં ઊંચા સ્થાને આસન પાથરીને તેના ઉપર જે સ્થાપનાચાર્યજી મૂકવામાં આવે છે તે સમવસરણ છે; અને તે સ્થાપનાચાર્ય સન્મુખ બેસીને આચાર્ય સૂત્રોના અર્થોનું વ્યાખ્યાન કરે છે, જેથી "હું ભગવાનના વચનને કહું છું," એવી બુદ્ધિ થવાને કારણે લેશ પણ પ્રમાદ વગર વ્યાખ્યાનની પ્રવૃત્તિ થઈ શકે. વળી આચાર્ય ચતુર્વિધ સંઘ સમક્ષ ઉપદેશ આપે છે તે પર્ષદા છે. **ા૯૩પા**!

#### અવતરશિકા :

પૂર્વગાથામાં અનુયોગનું અને અનુયોગની અનુજ્ઞાનું સ્વરૂપ બતાવ્યું. હવે આ અનુયોગની અનુજ્ઞા કાલોચિત સૂત્રાર્થ નહીં ગ્રહણ કરેલા સાધુને કેમ ન અપાય ? તે બતાવતાં કહે છે –

#### भाशाः

कालोचिअतयभावे वयणं निव्विसयमेव एयं ति । दुग्गयसुअंमि जहिमं दिज्जाहि इमाइं रयणाइं ॥९३६॥

#### અન્વચાર્થ :

जह=જે રીતે दुग्गयसुअंमि=દુર્ગતસુત વિષયક इमाइं स्यणाइं दिज्जाहि="આ રત્નોને આપ," इमं=એ (નિર્વિષય છે, તે રીતે) कालोचिअतयभावे=કાલોચિત તેના અભાવમાં=અનુયોગના અભાવમાં, एयं वयणं=આ વયન=અનુયોગની અનુજ્ઞાનું વયન, निव्यिसयमेव=નિર્વિષય જ છે.

★ 'ति' पाध्यू२७। भाटे छे.

#### ગાશાર્થ :

જે રીતે દરિદ્ર પુત્ર વિષયક "આ રત્નો આપ", એ વચન નિર્વિષય છે, તે રીતે કાલને ઉચિત અનુચોગના અભાવમાં અનુચોગની અનુજ્ઞાનું વચન નિર્વિષય જ છે.

#### शिकाः

कालोचिततदभावे=अनुयोगाभावे, वचनं निर्विषयमेवैतदिति तदनुज्ञावचनं, दृष्टान्तमाह-दुर्गातसुते= दरिद्रपुत्रे यथेदं वचनं, यदुत-'दद्यास्त्वमेतानि ख्रानि' ख्राभावान्निर्विषयं, तथेदमप्यनुयोगाभावादिति गाथार्थः ॥९३६॥

#### ટીકાર્થ :

કાલને ઉચિત તેના અભાવમાં=અનુયોગના અભાવમાં, આ વચન=તેની અનુજ્ઞાનું વચન=અનુયોગની અનુજ્ઞાનું વચન, નિર્વિષય જ છે. દેષ્ટાંતને કહે છે — દુર્ગતસુત વિષયક=દરિદ્ર પુત્ર વિષયક, જે રીતે આ વચન, તે વચન જ यदुत થી બતાવે છે — "તું આ રત્નોને આપ," એ વચન રત્નનો અભાવ હોવાથી નિર્વિષય છે, તે રીતે અનુયોગનો અભાવ હોવાથી આ પણ છે અર્થાત્ કાલોચિત અનુયોગના અભાવવાળા સાધુને અપાતું અનુયોગની અનુંજ્ઞાનું વચન પણ નિર્વિષય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

જેમ કોઈ દરિદ્ર પિતા પોતાના પુત્રને કોઈક સારા રત્નોના નામના ઉલ્લેખપૂર્વક કહે કે "તું આ રત્નો આપ," તો પિતાનું આ વચન વિષય વગરનું છે; કેમ કે પુત્ર પાસે રત્નો જ નથી, તેમ કાલને ઉચિત સકલ સૂત્રાર્થ ભણ્યો નથી તેવા પોતાના શિષ્યને આચાર્યપદ આપતાં ગુરુ કહે કે "સદા અપ્રમત્ત એવા તારા વડે વિષિપૂર્વક વ્યાખ્યાન કરાવું જોઈએ" તો અનુયોગની અનુજ્ઞાનું આ વચન વિષય વગરનું જ છે; કેમ કે તે શિષ્ય કાલોચિત અનુયોગને ભણ્યો નહીં હોવાથી શિષ્યમાં જિનવરના વચનનું વ્યાખ્યાન કરવાની શક્તિ જ નથી; છતાં જે ગુરુ પોતાના આવા શિષ્યને અનુયોગની અનુશા આપે છે, તે ગુરુને મૃષાવાદની પ્રાપ્તિ થાય છે. ા૯૩€॥

#### અવતરણિકા :

असत्प्रवृत्तिनिमित्तापोहायाह -

#### અવતરણિકાર્થ:

પૂર્વની બે ગાથામાં કહ્યું કે કાલોચિત અનુયોગના અભાવવાળા શિષ્યને આચાર્યપદવી આપનાર ગુરુને મૃષાવાદ થાય છે. તેથી કોઈ ગુરુ કાલોચિત સકલ સૂત્રાર્થોમાંથી થોડું થોડું ભણાવીને શિષ્યને અનુયોગની અનુજ્ઞા આપે અને માને કે મેં શાસ્ત્રોક્ત વિધિથી આ શિષ્યને આચાર્યપદવી આપી છે. એ પ્રકારની અસત્ પ્રવૃત્તિના નિમિત્તના અપોહ માટે અર્થાત્ ગાથા ૯૩૫-૯૩૬નું કથન વિપરીત પ્રવૃત્તિનું કારણ ન બને તે માટે, ગ્રંથકાર કહે છે —

#### आथा :

कि पि अहीयं ति इमं णालंबण मो गुणेहिं गरूआणं । एत्थं कुसाइतुल्लं अइप्पसंगा मुसावाओ ॥९३७॥ दारं ॥

#### अन्वयार्थः

एत्थं=અહીં=આચાર્યપદવી પ્રદાન કરવાના પ્રસંગમાં, किं पि अहीयं=(शिष्य વડે) કાંઈક ભણાયેલું છે, ति=એ પ્રમાણે कुसाइतुह्नं इमं=કુશાદિતુલ્ય એવું આ गुणेहिं=ગુણો વડે गरूआणं आलंबण ण=ગુરુને આલંબન થતું નથી; अइप्पसंगा=કેમ કે અતિપ્રસંગ છે. मुसावाओ=(આથી ગુરુને) મૃષાવાદ થાય છે.

🖈 'मो' पादपूर्ति अर्थे छे.

#### आक्षार्थ :

આચાર્ચપદવી આપવાના પ્રસંગમાં શિષ્ય વડે કાંઈક ભણાયેલું છે, એ પ્રમાણે કુશાદિ જેવું આ ગુણો વડે ગુરુને આલંબન થતું નથી; કેમ કે અતિપ્રસંગ છે. આથી ગુરુને મૃષાવાદ થાય છે.

#### ટીકા :

किमपि=यावत्तावदधीतिमत्येतदालम्बनं न तत्त्वतो भवति गुणैर्गुरूणामत्र व्यतिकरे, कुशादितुल्यम्= अनालम्बनिमत्यर्थः, कस्माद् ? अतिप्रसङ्गात्, स्वल्पस्य श्रावकादिभिरप्यधीतत्वात्, अतो मृषावादो गुरोस्तदनुजानत इति गाथार्थः ॥९३७॥ (द्वारं)॥

- 🛨 ''श्रावकादिभिः''मां 'आदि' पद्यी सामान्य साधुओनो संग्रह छे.
- 🛨 ''कुशादितुल्यं''मां 'आदि' प्रदर्शी समुद्रमां डूजती व्यक्तिने आलंजन न जने तेवी अन्य तुच्छ वस्तुओनो संग्रह छे.

#### रीक्षार्थ :

આ વ્યતિકરમાં=શિષ્યને અનુયોગની અનુજ્ઞા આપવાના પ્રસંગમાં, કાંઈક=જેટલું-તેટલું, અધીત છે= શિષ્ય વડે ભણાયેલું છે, એ પ્રમાણે આ=શિષ્ય વડે થોડું ઘણું ભણાયું છે એ, ગુણો વડે ગુરુને તત્ત્વથી આલંબન થતું નથી; કેમ ? તેથી કહે છે — કુશાદિ તુલ્ય છે અર્થાત્ અનાલંબન છે. કયા કારણથી અનાલંબન છે ? તે બતાવે છે — અતિપ્રસંગ હોવાથી:

અતિપ્રસંગ કઈ રીતે છે ? તેમાં હેતુ આપે છે -

સ્વલ્પનું=કાલોચિત એવાં થોડાં સૂત્રો અને અર્થોનું, શ્રાવકાદિ વડે પણ અધીતપણું છે. આથી તેને=કાલોચિત સૂત્ર-અર્થ નહીં ગ્રહણ કરેલા સાધુને, અનુજ્ઞા આપતા એવા ગુરુને મૃષાવાદ થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

કોઈ ગુરૂએ પોતાના શિષ્યને સર્વ શાસ્ત્રો ઉપર ઉપરથી ભણાવી દીધાં હોય, પરંતુ કાલોચિત સર્વ શાસ્ત્રોના સૂત્રો અને અર્થીના પરમાર્થનો બોધ ન કરાવ્યો હોય, તેવા શિષ્યને આચાર્યપદવી આપતી વખતે ગુરુ વિચારે કે "મારો આ શિષ્ય કાલોચિત સર્વ શાસ્ત્રો ભણેલો છે, તેથી તેને અનુયોગની અનુજ્ઞા આપવામાં કોઈ દોષ નથી," આ પ્રકારનું ગુરૂએ લીધેલ આલંબન દરિયામાં ડૂબતો માણસ દરિયામાંથી બહાર નીકળવા માટે તણખલાનું આલંબન લે તેના જેવું છે; પરંતુ પોતાને સંસારસાગર તરવાનું કારણ બને અને અન્ય અનેક જીવોને તારવાનું કારણ બને એવા પ્રકારના જ્ઞાનાદિ ગુણો શિષ્યમાં નહીં હોવાથી, શિષ્યનો તે બોધ પરમાર્થથી ગુરુને આચાર્યપદવી આપવા માટે આલંબન બનતો નથી; કેમ કે થોડા ઘણા સૂત્ર-અર્થના બોધવાળા તો શ્રાવક અને સામાન્ય સાધુઓ પણ હોય છે. તેથી જો યત્રિકિંચત્ જ્ઞાનમાત્રનું આલંબન લઈને સકલસૂત્રાર્થ નહીં ભણેલા સાધુને અનુયોગની અનુજ્ઞા આપવામાં આવે તો, યત્રિકિંચત્ જ્ઞાનવાળા શ્રાવકાદિને પણ અનુયોગની અનુજ્ઞા આપવાનો અતિપ્રસંગ આવે. આથી સકલસૂત્રાર્થ નહીં ભણેલા સાધુને આચાર્યપદવી આપનાર ગુરૂને મુષાવાદની પ્રાપ્તિ થાય છે. ॥૯૩૭॥

#### અવતરણિકા :

ગાથા ૯૩૪માં કહેલ કે કાલોચિત ગૃહીત સૂત્રાર્થ વગરના સાધુને અનુયોગની અનુજ્ઞા આપવાથી લોકમાં પ્રવચનની ખિસા થાય છે. તેથી તે પ્રવચનની ખિસા કઈ રીતે થાય ? તે ગાથા ૯૪૦ સુધી બતાવે છે –

#### गाथा :

अणुओगी लोगाणं किल संसयणासओ दढं होइ । तं अल्लियंति तो ते पायं कुसलाभिगमहेउं ॥९३८॥

#### अन्वयार्थः

अणुओगी किल=ખરેખર અનુયોગી लोगाणं=લોકોના दढं=દઢ संसवणासओ=સંશયનાશક होइ=હોય છે. तो=તે કારણથી ते=તેઓ=લોકો, कुसलाभिगमहेउं=કુશલના અધિગમના હેતુથી=ધર્મ જાણવા માટે, पायं तं अक्रियंति=પ્રાયઃ તેની પાસે જાય છે.

#### आशार्थ :

ખરેખર અનુયોગી લોકોના અલ્વંત સંશ<del>યનો નાશ કરનાર હોય છે</del>. તે કારણથી લોકો ધર્મ જણવા માટે પ્રાયઃ આચાર્ચ પાસે જાય છે.

#### शिक्षाः

अनुयोगी=आचार्यः लोकानां किल संशयनाशको दृढम्=अत्यर्थं भवति, तं अक्रियन्ति=उपयान्ति ततस्ते=लोकाः प्रायः, किमर्थमित्याह-कुशलाधिगमहेतोः=धर्मपरिज्ञानायेति गाथार्थः ॥९३८॥

#### डीकार्धः

ખરેખર અનુયોગી=આચાર્ય, લોકોના દઢ=અત્યર્થ=અત્યંત, સંશયના નાશક હોય છે. તે કારણથી તેઓ=લોકો, પ્રાયઃ તેની પાસે જાય છે=અનુયોગી પાસે જાય છે. શા માટે જાય છે ? એથી કહે છે— કુશલના અધિગમના હેતુથી=ધર્મના પરિજ્ઞાન માટે, જાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. ॥૯૩૮॥

#### અવતરણિકા :

ततः किमित्याह -

#### અવતરણિકાર્થ:

ે તેથી શું ? અર્થાત્ લોકો ધર્મ જાણવા માટે પ્રાયઃ આચાર્ય પાસે જાય છે, તેથી શું ? એ પ્રકારની જિજ્ઞાસામાં કહે છે —

#### ગાથા :

सो थेवओ वराओ गंभीरपयत्थभणिइमग्गंमि । एगंतेणाकुसलो किं तेसि कहेइ सुहुमपयं ? ॥९३९॥

#### अन्वयार्थ :

थेवओ=स्તોક=અલ્પશ્રુતવાળા, वराओ=વરાક, गंभीरपयत्थभणिइमग्गंमि एगंतेण अकुसलो सो=ગંભીર પદાર્થની ભિષ્ડિતિના માર્ગમાં એકાંતથી અકુશલ એવા તે=આચાર્ય, तेसि=તેઓને=લોકોને, सुहुमपयं=સૂક્ષ્મપદ किं कहेड़ ?=કેવી રીતે કહે ?

#### ગાથાર્થ :

અલ્પશ્ચુતવાળા, વરાક, ગંભીર પદાર્થોને કહેવાના વિષયમાં એકાંતે અકુશલ એવા આચાર્ચ લોકોને સૂસ્મ્પદ કેવી રીતે કહે ?

#### විස :

स स्तोको वराकश्च अल्पश्रुत इत्यर्थः गम्भीरपदार्थभणितिमार्गे-बन्धमोक्षस्वतत्त्वलक्षणे एकान्तेना-ऽकुशलः=अनिभज्ञः किं तेभ्यः कथयति लोकेभ्यः सूक्ष्मपदं-बन्धादिगोचरमिति गाथार्थः ॥९३९॥

www.jainelibrary.org

★ ''बन्धादिगोचरं''मां 'आदि' पद्दथी मोक्षनो संग्रह छे.

#### रीसर्धिः

સ્તોક=અલ્પશ્રુતવાળા, અને વરાક=રાંકડાં, બંધ-મોક્ષના સ્વતત્ત્વલક્ષણવાળા ગંભીર પદાર્થોની ભર્ષિતિના માર્ગમાં=બંધ-મોક્ષના પોતાના સ્વરૂપરૂપ ગંભીર પદાર્થોને કહેવાના વિષયમાં, એકાંતથી અકુશલ=અનભિજ્ઞ= અજ્ઞાની, એવા તે=આચાર્ય, તેઓને=લોકોને, બંધાદિગોચર=બંધ-મોક્ષના વિષયવાળા, સૂક્ષ્મપદને કેવી રીતે કહે ? એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

બંધ અને મોક્ષનું સ્વરૂપ તે સ્વતત્ત્વ, અને તે સ્વતત્ત્વ જ બંધ અને મોક્ષનું લક્ષણ છે; અને આવા બંધ અને મોક્ષનું વાસ્તિવિક સ્વરૂપ જાણતા હોય,તેવા જ આચાર્ય લોકોને બંધ અને મોક્ષનું પારમાર્થિક સ્વરૂપ સમજાવી શકે, અન્ય નહીં. આથી અલ્પબોધવાળા વરાક=બિચારા આચાર્ય લોકોને બંધ-મોક્ષનું યથાર્થ સ્વરૂપ કઈ રીતે બતાવી શકે ? અર્થાત્ ન બતાવી શકે.

અહીં 'બંધ' શબ્દના ઉપલક્ષણથી કર્મબંધના કારણીભૂત એવી સંસારની સર્વ પ્રવૃત્તિઓનું અને 'મોક્ષ' શબ્દના ઉપલક્ષણથી મોક્ષમાર્ગના હેતુભૂત એવી યોગમાર્ગની સર્વ પ્રવૃત્તિઓનું ગ્રહણ કરવાનું છે. આથી એ ફ્લિત થાય કે આચાર્ય સંસારમાર્ગ અને મોક્ષમાર્ગને યથાર્થ જાણનાર એવા બહુશ્રુત હોવા જોઈએ; નહીંતર તે આચાર્ય લોકોને સત્ય માર્ગ બતાવી શકે નહીં. ા૯૩૯॥

#### અવતરણિકા :

ततश्च ---

#### अवतरशिक्षार्थ :

અને તે કારણથી, અર્થાત્ અલ્પશ્રુતવાળા આચાર્ય લોકોને બંધાદિગોચર સૂક્ષ્મપદને કહી શકે નહિ તે કારણથી શું થાય ? તે પ્રસ્તુત ગાથામાં બતાવે છે —

#### आथा :

जं किंचि भासगं तं दहूण बुहाण होअवण्ण त्ति। पवयणधरो उ तम्मी इअ पवयणखिंसा इह णेआ ॥९४०॥ दारं ॥

#### अन्वयार्थ :

जं किंचि भासगं तं दट्टूण=યત્કિંચિત્ ભાષક એવા તેને=જે કાંઈ બોલનારા એવા આચાર્યને, જોઈને पवयणधरो='(આ) પ્રવચનધર છે', त्ति=એ પ્રકારની बुहाण=બુધોને तम्मी=તેમાં=પ્રવચનમાં, होअवण्णा= અવજ્ઞા થાય છે. इअ=આ રીતે इह=અહીં=લોકમાં, पवयणिंखसा=પ્રવચનની ખિંસા णेआ=જાણવી.

🛨 '૩' પાદપૂર્તિ અર્થે છે.

#### आशार्थ :

જે કાંઈ બોલનાર એવા આચાર્ચને જોઈને 'આ પ્રવચનધર છે', એ પ્રકારની પંડિતોને પ્રવચનમાં અવજ્ઞા થાય છે. આ રીતે લોકમાં પ્રવચનની હીલના જાણવી.

#### टीकाः

यत्किश्चिद्धाषकं तम् असम्बद्धप्रलापिनमित्यर्थः दृष्ट्वा बुधानां=विदुषां भवत्यवज्ञेति, कथं क्वेत्यत्राह-प्रवचनधरोऽयमिति कृत्वा तिस्मन्=प्रवचने, इय=एवं प्रवचनिर्खसा इह ज्ञेया, 'अहो असारमेतद् यदयमेतदिभज्ञः सन्नेवमाह' इति गाथार्थः ॥९४०॥ द्वारं ॥

#### ટીકાર્શ :

યત્કિંચિત્ ભાષક=અસંબદ્ધ પ્રલાપ કરનાર, એવા તેને=આચાર્યને, જોઈને બુધોને=વિદુષોને, અવજ્ઞા થાય છે. અવજ્ઞા કેવી રીતે અને ક્યાં થાય ? એ પ્રકારની શંકામાં કહે છે – "આ પ્રવચનધર છે=આવા આચાર્ય જિનશાસનને ધારણ કરનાર છે," એથી કરીને તેમાં=પ્રવચનમાં=જિનશાસનમાં, અવજ્ઞા થાય. આ રીતે અહીં=લોકમાં, પ્રવચનની ખિસા=જિનશાસનની હીલના, જાણવી.

તે પ્રવચનની ખિંસા સ્પષ્ટ કરે છે -

"અહો ! આ=પ્રવચન, અસાર છે, જે કારણથી આનો અભિજ્ઞ છતો=પ્રવચનનો જાણકાર છતો, આ≕ આચાર્ય, આ પ્રકારે કહે છે,'' એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

લોકો ધર્મ જાણવા માટે આવે ત્યારે અલ્પશ્રુતવાળા આચાર્યનો અસંબદ્ધ પ્રલાપ સાંભળી તત્ત્વની જિજ્ઞાસાથી આચાર્ય પાસે આવેલ કોઈ વિદ્વાન વિચારે કે "આમનું પ્રવચન સાર વગરનું છે; કેમ કે પ્રવચનને ધારણ કરનારા પણ આ આચાર્ય આ પ્રમાણે અસંબદ્ધ બોલે છે." આમ, વિદ્વાનને પણ જિનશાસન અસાર લાગ્યું, તેમાં નિમિત્તકારણ અલ્પશ્રુતવાળા સાધુને આચાર્યપદવી આપનાર ગુરુ છે. આથી અલ્પશ્રુતવાળા સાધુને આચાર્યપદવી આપનાર ગુરુ છે. આથી અલ્પશ્રુતવાળા સાધુને આચાર્યપદવી આપનાર શરૂ છે. અથી અલ્પશ્રુતવાળા સાધુને આચાર્યપદવી આપવાથી પ્રવચનની હીલના થાય છે. મ૯૪૦મ

#### अवतरशिक्षाः

ગાથા ૯૩૪માં કહેલ કે કાલોચિત ગૃહીત સકલ સૂત્રાર્થ વગરના સાધુને અનુયોગની અનુજ્ઞા આપવાથી શેષ સાધુઓની પણ ગુણહાનિ થાય છે. તેથી તે ગુણહાનિ કઈ રીતે થાય ? તે ગાથા ૯૪૩ સુધી બતાવે છે –

#### भथा :

सीसाण कुणइ कह सो तहाविहो हंदि नाणमाईणं । अहिआहिअसंपत्ति संसारुच्छेअणि परमं ॥९४१॥

#### अन्तरार्थः

तहाविहो सो=तेवा પ્રકારના આ=આચાર્ય, सीसाण=શિષ્યોમાં परमं संसारुच्छेअणि=પરમ, સંસારની ઉચ્છેદિની એવી नाणमाईणं=જ્ઞાનાદિની अहिआहिअसंपत्ति=અધિકાધિક સંપ્રાપ્તિને कह=કેવી રીતે कुणइ=કરે ?

#### भागार्थ :

તેવા પ્રકારના આચાર્ચ શિષ્યોમાં પ્રધાન, સંસારનો ઉચ્છેદ કરનારી એવી જ્ઞાનાદિની અધિક-અધિક સંપ્રાપ્તિને કેવી રીતે કરે ?

#### ટીકા :

शिष्याणामिति शिष्येषु करोति कथमसौ तथाविधः अज्ञः सन् हन्दीत्युपप्रदर्शने ज्ञानादीनां [गुणानां]=ज्ञानादिगुणानामधिकाधिकसंप्राप्ति=वृद्धिमित्यर्थः, किम्भूतामित्याह-संसारोच्छेदिनीं सम्प्राप्ति परमां=प्रधानामिति गाथार्थः ॥९४१॥

#### मांध :

ટીકામાં **ज्ञानादीनां** પછી **गुणानां** શબ્દ છે, તે વધારાનો ભાસે છે, અને ''<mark>ज्ञानादीनां''</mark>માં '**आदि'** પદથી દર્શન અને ચારિશ્રનો સંગ્રહ છે.

#### ટીકાર્ચ:

તેવા પ્રકારના અજ્ઞ છતા આ=આચાર્ય, શિષ્યોમાં જ્ઞાનાદિની=જ્ઞાનાદિ ગુજ્ઞોની, અધિક-અધિક સંપ્રાપ્તિને=વૃદ્ધિને, કેવી રીતે કરે ? સંપ્રાપ્તિ કેવા પ્રકારની છે ? એથી કહે છે – પરમ=પ્રધાન, સંસારનો ઉચ્છેદ કરનારી એવી સંપ્રાપ્તિ છે. 'हंदि' એ પ્રકારનો અવ્યય ઉપપ્રદર્શનમાં છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### अवतरशिङा :

तथा ---

#### અવતરણિકાર્થ:

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે અજ્ઞ એવા આચાર્ય શિષ્યોમાં જ્ઞાનાદિ ગુણોની અધિક-અધિક સંપ્રાપ્તિ કરતા નથી. વળી અન્ય શું કરતા નથી ? તે જણાવવા માટે 'ત્રથા'થી સમુચ્ચય કરતાં કહે છે –

#### गाथा :

अप्पत्तणओ पायं हेआइविवेगविरहओ वा वि । न हि अन्नओ वि सो तं कुणइ अ मिच्छाहिमाणाओ ॥९४२॥

#### अन्वयार्थः

अप्यत्तणओ=અલ્પત્વ હોવાથી हेआइविवेगिवरहओ वा वि=અને હેયાદિના વિવેકનો વિરહ હોવાથી પણ पायं=પ્રાય: (શિષ્યોમાં ગુણપ્રાપ્તિ કરતા નથી) मिच्छाहिमाणाओ अ=અને મિથ્યાભિમાન હોવાથી मो=આ=અજ્ઞ આચાર્ય, अन्नओ वि=અન્યથી પણ=બીજા બહુશૃત સાધુ પાસેથી પણ, तं=તેને=શિષ્યોમાં ગુણપ્રાપ્તિને, न हि कुणइ=કરતા નથી જ.

- ★ 'वा' चडा२ अर्थंड छे अने 'वि' अपि अर्थंड छे.
- ★ 'हि' एवं डा२ अर्थंड छे.

#### भागार्थ :

અલ્પત્વ હોવાથી અને હૈયાદિના વિવેક વગરના હોવાથી પણ પ્રાયઃ શિષ્યોમાં ગુણપ્રાપ્તિ કરતા નથી, અને મિથ્યાભિમાન હોવાથી અજ્ઞ આચાર્ચ બીજા બહુશ્રુત સાધુ પાસેથી પણ શિષ્યોમાં ગુણપ્રાપ્તિને કરતા નથી જ.

#### शिक्षाः

अल्पत्वात्=तुच्छत्वात् कारणात्, प्रायो=बाहुल्येन न हि तुच्छोऽसतीं गुणसम्पदमारोपयित तथा हेयादिविवेकविरहतो वाऽपि=हेयोपादेयपिज्ञानाभावत इत्यर्थः, न ह्यन्यतोऽपि बहुश्रुतादसौऽज्ञस्तां=प्राप्तिं करोति तेषु, कुत इत्याह-मिथ्याभिमानाद्-'अहमप्याचार्य एव, कथं मिळ्ज्या अन्यसमीपे शृण्वन्ति ?' इत्येवंरूपादिति गाथार्थः ॥९४२॥

#### ව්පාව් :

અલ્પત્વથી=તુચ્છત્વરૂપ કારણથી, અને તે પ્રકારના=જે પ્રકારે શિષ્યોને યથાર્થ બોધ થઈ શકે તે પ્રકારના, હેયાદિના વિવેકનો વિરહ હોવાથી=હેય અને ઉપાદેયના પરિજ્ઞાનનો અભાવ હોવાથી, પણ તુચ્છ એવા આચાર્ય અસત્ એવી ગુણસંપદાને=પોતાનામાં અવિદ્યમાન એવી ગુણરૂપ સંપત્તિને, પ્રાયઃ=બહુલપણાથી, આરોપતા નથી જ=શિષ્યોમાં સ્થાપતા નથી જ; અને બહુશ્રુત એવા અન્ય પાસેથી પણ અજ્ઞ એવા આ=આચાર્ય, તેઓમાં=શિષ્યોમાં, તેને=પ્રાપ્તિને=જ્ઞાનાદિ ગુણોની અધિક અધિક સંપ્રાપ્તિને, કરતા નથી જ. કયા કારણથી? એથી કહે છે — "હું પણ આચાર્ય જ છું, મારા શિષ્યો કેવી રીતે અન્યની પાસે સાંભળે?" આવા પ્રકારના રૂપવાળું=સ્વરૂપવાળું, મિથ્યા અભિમાન હોવાથી, અન્ય પાસેથી પણ શિષ્યોમાં ગુણપ્રાપ્તિને કરતા નથી જ, એમ અન્વય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### आथा :

तो ते वि तहाभूआ कालेण वि होंति नियमओ चेव । सेसाण वि गुणहाणी इअ संताणेण विन्नेआ ॥९४३॥ दारं ॥

#### અન્વચાર્થ:

तो=ते કારણથી=ગાથા ૯૪૧-૯૪૨માં બતાવ્યું એમ છે તે કારણથી, ते वि=તેઓ પણ=શિષ્યો પણ, कालेण वि=કાળ વડે પણ नियमओ चेव=નિયમથી જ तहाभूआ=તથાભૂત=પોતાના ગુરુ છે તેવા પ્રકારના, होंति=થાય છે. इअ=આ રીતે संताणेण=સંતાનથી=પરંપરાથી, सेसाण वि=શેષની પણ=અગીતાર્થ શિષ્યોની પણ, गुणहाणी=ગુણહાનિ विन्नेआ=જાણવી.

#### आथार्थ :

ગાથા ૯૪૧-૯૪૨માં બતાવ્યું એમ છે તે કારણથી, શિષ્યો પણ કાળે કરીને પણ નિયમથી જ ગુરુ જેવા મૂર્ખ જ થાય છે. આ રીતે પરંપરાએ અગીતાર્થ શિષ્યોની પણ ગુણહાનિ જાણવી.

#### ટીકા :

ततस्तेऽपि=शिष्याः तथाभूता मूर्खा एव कालेन बहुनाऽपि भवन्ति नियमत एव, विशिष्ट-सम्पर्काभावात्, शेषाणामपि अगीतार्थशिष्यसत्त्वानां गुणहानिः इय=एवं सन्तानेन=प्रवाहेन विज्ञेयेति गाथार्थः ॥९४३॥ द्वारम् ॥

#### ટીકાર્થ :

તે કારણથી=જે કારણથી અજ્ઞ આચાર્ય શિષ્યોમાં અધિક-અધિક ગુણોની પ્રાપ્તિ સ્વયં કરતા નથી અને બહુશ્રુત એવા અન્ય આચાર્ય પાસેથી પણ કરાવતા નથી તે કારણથી, તેઓ પણ=શિષ્યો પણ, બહુ પણ કાળ વડે નિયમથી જ તેવા પ્રકારના=પોતાના ગુરુ છે તેવા પ્રકારના, મૂર્ખા જ થાય છે; કેમ કે વિશિષ્ટના સંપર્કનો અભાવ છે અર્થાત્ તે શિષ્યોને જ્ઞાનાદિ ગુણોથી વિશિષ્ટ એવા ગુરુનો સંયોગ પ્રાપ્ત થયેલ નથી. આ રીતે=ગાથા ૯૪૧-૯૪૨માં કહ્યું એ રીતે, સંતાનથી=પ્રવાહથી, શેષ એવા અગીતાર્થ શિષ્યસત્ત્વોના પણ=શિષ્યજનોના પણ, ગુણની હાનિ જાણવી, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

કાલોચિત સકલ સૂત્રાર્થ નહીં ભણેલા સાધુને અનુયોગની અનુજ્ઞા આપવામાં આવે તો, તેવા અલ્પશ્રુતવાળા આચાર્ય પોતાના શિષ્યોમાં સંસારનો ઉચ્છેદ કરનારી એવી જ્ઞાનાદિ ગુણોની અધિકાધિક વૃદ્ધિ કરી શકતા નથી; કેમ કે પોતે શાસ્ત્રો નહીં ભણેલ હોવાથી તુચ્છ છે, અને જે જ્ઞાનાદિ ગુણસંપત્તિ પોતાની પાસે જ નથી તો તે ગુણસંપત્તિ શિષ્યોને કઈ રીતે આપી શકે ? અને પોતાને જ હેય-ઉપાદેયનો વિવેક નથી, તેથી પોતે સંયમની ઉચિત પ્રવૃત્તિઓ કરી શકતા નથી, તો શિષ્યોને કઈ રીતે સંયમના ઉચિત યોગોમાં જોડી શકે ?

વળી, આવા અજ્ઞ સાધુને આચાર્ય બનાવેલ હોવાથી તે આચાર્ય બહુશ્રુત એવા અન્ય સુસાધુ પાસેથી પણ શિષ્યોમાં જ્ઞાનાદિ ગુણો વધારતા નથી; કેમ કે તેમને મિથ્યા અભિમાન હોય છે કે "હું પોતે આચાર્ય હોતે છતે મારા શિષ્યો બીજા પાસે કેમ ભણે ?" આવા પ્રકારના ખોટા અભિમાનને કારણે અજ્ઞ આચાર્ય અન્ય પાસે પણ પોતાના શિષ્યોને ભણાવતા નથી. આથી થોડો સમય તો શું ? પરંતુ ઘણો સમય પસાર થાય તોપણ, આવા અલ્પશ્રુતવાળા આચાર્યના શિષ્યો નક્કી મૂર્ખા જ રહે છે, જેના કારણે પરંપરાએ તેવા આચાર્યના અગીતાર્થ શિષ્યોની પણ ગુણહાનિ થાય છે.

ગાથા ૯૪૨માં 'प्रायः' શબ્દ મૂકવાનું તાત્પર્ય એ છે કે અજ્ઞ એવા આચાર્ય તુચ્છપશું હોવાને કારણે પ્રાયઃ કરીને પોતાનામાં અવિદ્યમાન ગુણરૂપી સંપત્તિને શિષ્યોમાં આરોપતા નથી; આમ છતાં અજ્ઞ પણ આચાર્ય જો વિવેકસંપત્ર હોય તો વિચારે કે "મારી પાસે ભલે ગુણસંપદા નથી, તોપણ, હું અન્ય બહુશ્રુત સાધુ પાસે ભણાવીને પણ મારા શિષ્યોને જ્ઞાનાદિ ગુણોથી સંપત્ર કરું." આથી આવા ભાવવાળા અજ્ઞ પણ આચાર્ય પોતાનામાં અવિદ્યમાન એવી ગુણસંપત્તિ ક્યારેક શિષ્યોમાં આરોપી શકે. તેવા આચાર્યની વ્યાવૃત્તિ કરવા અર્થે પ્રાયઃ શબ્દનો પ્રયોગ કરેલ છે. ॥૯૪૧/૯૪૨/૯૪૩॥

#### अवतरशिक्षः :

ગાથા ૯૩૪માં કહેલ કે કાલોચિત ગૃહીત સકલ સૂત્રાર્થ વગરના સાધુને અનુયોગની અનુજ્ઞા આપવાથી ભાવથી તીર્થનો ઉચ્છેદ થાય છે. તેથી તે તીર્થોચ્છેદ કઈ રીતે થાય ? તે ગાથા ૯૪૬ સુધી બતાવે છે —

#### अथा :

नाणाईणमभावे होइ विसिद्वाणऽणत्थगं सळ्वं । सिरतुंडमुंडणाइ वि विवज्जयाओ जहऽन्नेसि ॥९४४॥

#### અન્વચાર્થ :

जह-જે રીતે अन्नेसि-અન્યોનું=ચરકાદિનું, (સર્વ અનર્થક છે, તે રીતે) विसिद्घाण नाणाईणं=વિશિષ્ટ એવા જ્ઞાનાદિનો अभावे=અભાવ હોતે છતે विवज्जयाओ=વિપર્યય હોવાથી सव्वं=સર્વ सिरतुंडमुंडणाइ वि=शिर-तुंડનું મુંડનાદિ પણ अणस्थगं=અનર્થક=નિષ્ફળ, होइ=થાય છે.

#### गाशर्थ :

જે રીતે ચરકાદિનું સર્વ અનર્થક છે, તે રીતે વિશિષ્ટ એવા જ્ઞાનાદિનો અભાવ હોતે છતે વિપર્થચ હોવાથી સર્વ મસ્તક-દાઢીનું મુંડન વગેરે પણ અનર્થક થાય છે.

#### ट<del>ीड</del>ा :

ज्ञानादीनामभावे सित भवित विशिष्टानां, किमित्याह-अनर्थकं सर्वं=निखशेषं शिरस्तुण्डमुण्डनाद्यपि, आदिशब्दाद्धिक्षाटनादिपरिग्रहः, कथमनर्थकमित्याह - विपर्ययात् कारणाद्, यथाऽन्येषां=चरकादीनामिति गाथार्थः ॥९४४॥

★ ''**મુण्डनाद्यपि''**માં '**अपि'**થી એ જણાવવું છે કે વિશિષ્ટ જ્ઞાનાદિનો અભાવ હોતે છતે સંચમજીવનમાં અનુચિત અનુષ્ઠાન તો અનર્થક છે જ, પરંતુ કષ્ટકારી એવાં **મુંડનાદિ પણ** અનુષ્ઠાન અનર્થક છે.

#### ટીકાર્થ :

વિશિષ્ટ જ્ઞાનાદિનો અભાવ હોતે છતે થાય છે, શું ? એથી કહે છે — સર્વ≕િનરવશેષ, શિર અને તુંડનું મુંડનાદિ પણ અનર્થક થાય છે. ''મુण્डनाद्यपि''માં 'आदि' શબ્દથી ભિક્ષાટનાદિનો પરિગ્રહ છે. કેવી રીતે અનર્થક થાય છે ? એથી કહે છે — વિપર્યયરૂપ કારણથી અનર્થક થાય છે, એમ અન્વય છે, જેવી રીતે અન્યોનું≕ચરકાદિનું, સર્વ અનર્થક છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

અજ્ઞ આચાર્યના સમુદાયમાં વિશિષ્ટ જ્ઞાનાદિનો અભાવ પ્રાપ્ત થાય છે, જેને કારણે તે સમુદાયની સંયમની દરેક પ્રવૃત્તિ વિપર્યયવાળી થાય છે. તેથી જેમ ચરકાદિ અન્ય ધર્મના સંન્યાસીઓનાં સર્વ અનુષ્ઠાનો અનર્થકારી છે, તેમ આ અજ્ઞ આચાર્યનાં, અને તેના શિષ્યપરિવારનાં મસ્તક-દાઢીનો લોચ કરવો વગેરે સંયમનાં સર્વ અનુષ્ઠાનો અનર્થકારી છે. આથી આવા આચાર્યના સમુદાયમાં ભાવથી સંયમની પ્રાપ્તિ થઈ શકતી નથી, પરંતુ કેવલ સાધુવેશની જ પ્રાપ્તિ થાય છે. ા૯૪૪॥

#### અવતરશિકા :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે કાલોચિત ગૃહીત સૂત્રાર્થ વગરના આચાર્યના સમુદાયમાં વિશિષ્ટ જ્ઞાનાદિનો અભાવ હોવાથી મુંડનાદિ સર્વ અનુષ્ઠાનો અનર્થક છે. ત્યાં પ્રશ્ન થાય કે વિશિષ્ટ જ્ઞાનાદિનો અભાવ ભલે હોય, છતાં આવા આચાર્યનો પણ સમુદાય ભોગાદિનો ત્યાગ કરીને જે સંયમજીવનનાં કષ્ટો વેઠે છે, તેનું ફળ તો તેઓને અવશ્ય મળશે જ ને ? માટે તેઓનું મુંડનાદિ સર્વ અનર્થક કઈ રીતે કહી શકાય ? તેનું નિવારણ દેષ્ટાંત હારા કરે છે —

#### आथा :

ण य समइविगप्पेणं जहा तहा क्यमिणं फलं देइ । अवि याऽऽगमाणुवाया रोगचिगिच्छविहाणं व ॥९४५॥

#### અન્વચાર્થ:

रोगचिगिच्छाविहाणं व य=અને રોગની ચિકિત્સાના વિધાનની જેમ समइविगणेणं=स्વમતિના વિકલ્પથી जहा तहा=યથા તથા कयं=કરાયેલું इणं=આ=શિર અને તુડનું મુંડનાદિ, फलं ण देइ=इण આપતું નથી, अवि य=પરંતુ आगमाणुवाया=આગમના અનુપાતથી (કરાયેલું ફળ આપે છે.)

#### ગાથार्थ :

અને રોગની ચિકિત્સાની વિધિની જેમ, સ્વમતિના વિકલ્પથી જેમ તેમ કરાયેલું શિર-તુંડનું મુંડનાદિ ફળ આપતું નથી, પરંતુ આગમાનુસારે કરાયેલું ફળ આપે છે.

#### थिका :

न च स्वमितविकल्पेन-आगमशून्येन यथा तथा कृतिमदं=शिरस्तुण्डमुण्डनादि फलं ददाति स्वर्गापवर्गलक्षणम्, अपि च आगमानुपाताद्=आगमानुसारेण कृतं ददाति, किमिवेत्याह-रोगचिकित्सा-विधानवत्, तदेकप्रमाणत्वात् परलोकस्येति गाथार्थः ॥९४५॥

#### ટીકાર્થ :

અને આગમથી શૂન્ય એવા સ્વમતિના વિકલ્પથી જેમ તેમ કરાયેલું આ≕િશર અને તુંડના મુંડનાદિ, સ્વર્ગ અને અપવર્ગના લક્ષણવાળું ફળ આપતું નથી; પરંતુ આગમના અનુપાતથી=આગમના અનુસારથી, કરાયેલું ફળ આપે છે. કોની જેમ ? એથી કહે છે– રોગની ચિકિત્સાના વિધાનની જેમ; કેમ કે પરલોકમાં તે એકનું પ્રમાણપણું છે≔પરલોકમાં આગમ એક જ પ્રમાણ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

કોઈને પ્રશ્ન થાય કે વિશિષ્ટ જ્ઞાનાદિના બોધ વગરના પણ આચાર્યની નિશ્નામાં રહીને તેના શિષ્યો જે સંયમનાં કષ્ટો વેઠે છે, તેનું ફળ તેઓને મળશે જ ને ? તેનું નિરાકરણ કરવા ગ્રંથકાર કહે છે કે જે પ્રમાણે વૈદ્ય, રોગીના રોગની ગમે તે રીતે ચિકિત્સા કરે તો તે રોગીના રોગનો નાશ થતો નથી, તેથી રોગની ચિકિત્સાનું ફળ મળે નહીં; તે પ્રમાણે જિનવચનથી વિરુદ્ધ એવા પોતાના મનમાં ઊઠતા વિકલ્પોથી ગમે તે રીતે કરાયેલ મસ્તકાદિનું મુંડન, ભિક્ષાટન, પડિલેહણ વગેરે સંયમજીવનનાં કષ્ટકારી અનુષ્ઠાનો સાધુને સ્વર્ગ કે મોક્ષરૂપ ફળ આપી શકતાં નથી; પરંતુ આગમના વચન પ્રમાણે કરાયેલ સંયમજીવનનાં મુંડનાદિ સર્વ અનુષ્ઠાનો સ્વર્ગ કે મોક્ષરૂપ ફળ આપી શકે છે.

#### विशेषार्थः

સંયમની કષ્ટમય આચરણાઓ કરવામાત્રથી પુષ્યાનુબંધીપુષ્ય કે નિર્જરા પ્રાપ્ત થતાં નથી, પરંતુ જિનવચનનો સૂક્ષ્મ બોધ કરીને શાસ્ત્રવચનાનુસારે સંયમની ઉચિત આચરણાઓ કરવાથી પુષ્યાનુબંધીપુષ્ય કે નિર્જરા પ્રાપ્ત થાય છે; કેમ કે જિનવચનને સૂક્ષ્મ રીતે જાણનારા સાધુઓ સંયમની ઉચિત ક્રિયાઓ કરીને નિર્લેપ ચિત્ત પેદા કરી શકે છે, જે ભાવસંવરરૂપ છે; અને તે ભાવસંવરકાળમાં વર્તતા પ્રશસ્ત અધ્યવસાયોથી પુષ્યાનુબંધીપુષ્ય બંધાય છે, જે સ્વર્ગનું કારણ છે; અને ભાવસંવરકાળમાં વર્તતા નિર્લેપતાના પરિણામથી નિર્જરા થાય છે, જે નિર્જરા પ્રકર્ષ પામીને અપવર્ગનું કારણ બને છે. આથી જેમને જિનવચનનો સૂક્ષ્મ બોધ નથી તેઓ માત્ર બાહ્ય આચરણાઓમાં રત રહે છે, અને તેઓની બાહ્ય આચરણાઓ સૂક્ષ્મ બોધથી રહિત હોવાને કારણે પોતાના પરિણામની શુદ્ધિનું કારણ બનતી નથી, છતાં આવા સંયમના બાહ્ય આચારો પાળીને તેઓ મનમાં સંતોષ માની લે છે કે "આ સંયમના આચારોથી હું સ્વર્ગ અને મોક્ષના ફળને પામીશ." પરંતુ વાસ્તવિક રીતે શાસ્ત્રના સૂક્ષ્મ બોધથી રહિત એવી તેઓની સર્વ બાહ્ય ક્રિયાઓ સંસારના ઉચ્છેદનું કારણ બની શકતી નથી.

વળી, ટીકાના અંતે કહ્યું કે "પરલોકમાં આગમ એક પ્રમાણ છે." તેનું તાત્પર્ય એ છે કે સંયમની પણ લોચ વગેરે સર્વ પ્રવૃત્તિઓ જો આગમના પ્રામાણ્યથી કરવામાં આવે તો જીવનું પરલોકમાં હિત થઈ શકે છે, અને જો આગમના વચનથી વિપરીત રીતે કરવામાં આવે તો જીવનું પરલોકમાં અહિત થાય છે. આ પ્રકારની નિયત વ્યાપ્તિ છે. આથી પરલોકમાં હિતનું કારણ એક આગમપારતંત્ર્ય જ છે, અન્ય કોઈ નહીં. ા૯૪૫ા

#### भाया :

इय दव्विलंगिमत्तं पायमगीआओ जं अणत्थफलं । जायइ ता विण्णोओ तित्थुच्छेओ अ भावेणं ॥९४६॥ दारं ॥

#### अन्वयार्थः

जं=જે કારણથી इय=આ રીતે अगीआओ=અગીતાર્થ પાસેથી पायं=પ્રાય: अणत्थफलं=અનર્થના કળવાળું दव्वर्लिंगमित्तं=द्रव्यक्षिंगभात्र जायइ=થાય છે, ता=તે કારણથી भावेणं=ભાવથી तित्युच्छेओ अ=तीर्थो थ्लेट ४ विण्णोओ=જાણવો.

★ '**અ' एव** કાર અર્થમાં છે.

#### आश्चार्थ :

જે કારણથી આ રીતે અગીતાર્થ ગુરુ પાસેથી પ્રાયઃ કરીને અનર્થના ફળવાળું માત્ર દ્રવ્યલિંગ જ થાય છે, તે કારણથી ભાવથી તીર્થનો ઉચ્છેદ જ જાણવો.

#### ટીકા :

इय=एवं द्रव्यिलङ्गमात्रं-भिक्षाटनादिफलं प्रायोऽगीतार्थाद् गुरोः सकाशाद् यद्=यस्मादनर्थफलं विपाके जायते, तत्=तस्माद्विज्ञेयः तीर्थोच्छेद एव भावेन=परमार्थेन, मोक्षलक्षणतीर्थफलाभावादिति गाथार्थः ॥९४६॥ द्वारम् ॥

#### ટીકાર્થ :

જે કારણથી આ રીતે=ગાથા ૯૪૪-૯૪૫માં બતાવ્યું એ રીતે, અગીતાર્થ ગુરુ પાસેથી વિપાકમાં પ્રાયઃ અનર્થના ફળવાળું, ભિક્ષાટનાદિના ફળવાળું દ્રવ્યલિંગમાત્ર થાય છે, તે કારણથી, ભાવથી=પરમાર્થથી, તીર્થોચ્છેદ જ જાણવો; કેમ કે મોક્ષના લક્ષણવાળા તીર્થના ફળનો અભાવ છે, આ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

ગાથા ૯૪૪-૯૪૫માં કહ્યું કે કાલોચિત સકલ સૂત્રાર્થી નહીં ભણેલા સાધુને આચાર્યપદવી આપવાથી તે આચાર્યમાં અને તેના શિષ્યોમાં વિશિષ્ટ જ્ઞાનાદિનો અભાવ હોવાને કારણે તેઓનું મુંડનાદિ સર્વ અનુષ્ઠાન અનર્થક છે, અને સ્વમતિના વિકલ્પથી જેમતેમ કરાયેલ મુંડનાદિ પણ અનુષ્ઠાન, સ્વર્ગ-મોક્ષરૂપ ફળ આપતું નથી; એ રીતે અગીતાર્થ ગુરુ પાસેથી શિષ્યને પ્રાયઃ કરીને ભાવશૂન્ય એવી ભિક્ષાટનાદિ બાહ્ય ક્રિયાઓવાળું માત્ર દ્રવ્યલિંગ જ પ્રાપ્ત થઈ શકે છે, જે વિપાકમાં અનર્થરૂપ ફળવાળું છે; કેમ કે દ્રવ્યલિંગમાત્રથી સાધુને આ લોકમાં ભિક્ષાટન, મુંડનાદિ કષ્ટોની પ્રાપ્તિ થાય છે અને પરલોકમાં દુર્ગતિની પ્રાપ્તિ થાય છે. આથી અજ્ઞ ગુરુના અને તેના શિષ્યોનાં મુંડનાદિ સંયમનાં સર્વ અનુષ્ઠાનો આત્મકલ્યાણનું કારણ તો બનતાં નથી, પરંતુ કેવલ કષ્ટનું જ કારણ બને છે. તેથી અગીતાર્થ આચાર્યનિશ્રિત સાધુઓ મોક્ષરૂપ તીર્થનું ફળ મેળવી શકતા નથી, જેથી મોક્ષનો અભાવ થવાને કારણે ભાવથી તીર્થનો ઉચ્છેદ થાય છે. માટે ગીતાર્થ સાધુને અનુયોગની અનુજ્ઞા આપવી જોઈએ, અગીતાર્થને નહીં જ. ॥૯૪૬॥

#### अवतरशिङाः

ગાથા ૯૩૪માં કાલોચિત ગૃહીત સકલ સૂત્રાર્થ વગરના સાધુને અનુયોગની અનુજ્ઞા આપતા ગુરુને થતા મૃષાવાદાદિ ચાર દોષો બતાવ્યા, અને તે ચાર દોષો કઈ રીતે પ્રાપ્ત થાય ? તેનું ગાથા ૯૩૫થી ૯૪૬માં વિસ્તારથી વર્ણન કર્યું. હવે તેનું નિગમન કરતાં ગ્રંથકાર કહે છે –

#### ગાથા :

कालोचिअसुत्तत्थे तम्हा सुविणिच्छियस्स अणुओगो । नियमाऽणुजाणिअव्वो न सवणओ चेव जह भणिअं ॥९४७॥

#### અન્વચાર્થ:

तम्हा=તે કારણથી कालोचिअसुत्तत्थे=કાલોચિત સૂત્રાર્થવિષયક सुविणिच्छियस्स=સુવિનિશ્ચિતને नियमा=નિયમથી अणुओगो=અનુયોગની अणुजाणिअव्वो=અનુજ્ઞા આપવી જોઈએ, सवणओ चेव न= શ્રવણથી જ નહીં; जह=જે રીતે भणिअं=કહેવાયું છે.

#### ગાશાર્થ :

તે કારણથી કાલોચિત સૂત્રાર્થના વિષયમાં સુવિનિશ્ચિત સાધુને નક્કી અનુયોગની અનુજ્ઞા આપવી જોઈએ, માત્ર શ્રવણથી જ નહીં; જે રીતે સંમતિમાં કહેવાયું છે.

#### ટીકા :

कालोचितसूत्रार्थे=अस्मिन् विषये, तस्मात् सुविनिश्चितस्य=ज्ञाततत्त्वस्यानुयोग:-उक्तलक्षणः नियमाद्=एकान्तेन अनुज्ञातव्यो गुरुणा, न श्रवणत एव=श्रवणमात्रेणैव, कथमित्याह-यतो भणितं सम्मत्यां सिद्धसेनाचार्येणेति गाथार्थः ॥९४७॥

#### ટીકાર્થ :

તે કારણથી=કાલોચિત ગૃહીત સૂત્રાર્થ વગરના સાધુને ગાથા ૯૩૪થી ૯૪૬માં બતાવ્યા મુજબ અનુયોગની અનુજ્ઞા આપવાથી અનર્થો થાય છે તે કારણથી, કાલોચિત સૂત્રાર્થમાં=આ વિષયમાં=કાલોચિત સૂત્રાર્થના વિષયમાં, સુવિનિશ્ચિતને=જ્ઞાતતત્ત્વવાળાને, ગુરુએ નિયમથી=એકાંતથી, કહેવાયેલ લક્ષણવાળા અનુયોગની અનુજ્ઞા આપવી જોઈએ. શ્રવણથી જ=સાંભળવામાત્રથી જ, નહીં; કેમ ? એથી કહે છે – જે કારણથી સિદ્ધસેન આચાર્ય વડે સમ્મતિમાં કહેવાયું છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### भाशा :

जह जह बहुस्सुओ सम्मओ अ सीसगणसंपरिवुडो अ । अविणिच्छिओ अ समए तह तह सिद्धंतपडिणीओ ॥९४८॥

#### अन्वयार्थ :

समए अ अविणिच्छिओ=અને સમયમાં અવિનિશ્ચિત=શાસ્ત્રમાં અજ્ઞાતતત્ત્વવાળા સાધુ, जह जह=જેમ જેમ बहुस्सुओ=બહુશ્રુત, सम्मओ अ=અને (બહુજનને) સંમત, सीसगणसंपरिवुडो अ=અને શિષ્યગણથી સંપરિવૃત છે, तह तह=तेम तेम सिद्धंतपडिणीओ=सिद्धांतना प्रत्यनीક છે.

#### ગાથાર્થ :

શાસ્ત્રમાં અજ્ઞાતતત્ત્વવાળા સાધુ જેમ જેમ બહુશ્રુત, બહુજનને સંમત, શિષ્યસમુદાયથી પરિવરેલા છે, તેમ તેમ સિદ્ધાંતના શત્રુ છે.

#### ટીકા :

यथा यथा बहुश्रुतः श्रवणमात्रेण, सम्मतश्च तथाविधलोकस्य, शिष्यगणसम्परिवृतश्च=बहुमूढ-परिवारश्च, अमूढानां तथाविधापरिग्रहणाद्, अविनिश्चितश्च=अज्ञाततत्त्वश्च समये=सिद्धान्ते, तथा तथाऽसौ वस्तुस्थित्या सिद्धान्तप्रत्यनीकः=सिद्धान्तविनाशकः, तल्लाधवापादनादिति गाथार्थः ॥९४८॥

#### ટીકાર્થ :

જેમ જેમ સાધુ શ્રવણમાત્રથી બહુશ્રુત છે, અને તેવા પ્રકારના લોકને=મુગ્ધ લોકને, સંમત છે, અને શિષ્યગણથી સંપરિવૃત છે=બહુમૂઢના પરિવારવાળા છે; કેમ કે અમૂઢોનું તેવા પ્રકારના ગુરુનું અપરિગ્રહણ છે=મુગ્ધ ન હોય તેવા જીવો અજ્ઞ એવા અગીતાર્થ ગુરુને સ્વીકારતા નથી, અને સમયમાં=સિદ્ધાંતમાં, અવિનિશ્ચિત છે=અજ્ઞાતતત્ત્વવાળા છે; તેમ તેમ આ=આ અગીતાર્થ સાધુ, વસ્તુસ્થિતિથી=વાસ્તવિક રીતે, સિદ્ધાંતના પ્રત્યનીક છે=સિદ્ધાંતના વિનાશક છે; કેમ કે તેના લાઘવનું આપાદન થાય છે=સિદ્ધાંતની લઘુતાનું કારણ થાય છે, અર્થાત્ આવા અજ્ઞ સાધુ જિનશાસનનું લાઘવ કરે છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

ગાથા ૯૩૪થી ૯૪૬માં વર્શન કર્યું તે કારણથી, કાળને ઉચિત સૂત્રો અને અર્થોના વિષયમાં જાણેલ તત્ત્વવાળા સાધુને જ અનુયોગની અનુજ્ઞા આપવી જોઈએ; પરંતુ ગુરુ પાસેથી કાલોચિત સૂત્રાર્થો સાંભળી લીધા હોય, છતાં તે સૂત્રાર્થોના પરમાર્થને જાણતા ન હોય, તેવા સાધુને ગુરુએ આચાર્યપદે સ્થાપવારૂપ અનુયોગની અનુજ્ઞા આપવી જોઈએ નહિ. તેમાં સાક્ષીરૂપે ગ્રંથકારશ્રી આચાર્ય સિદ્ધસેનદિવાકરસૂરિથી રચિત 'સંમતિતર્ક' ગ્રંથની ગાથા બતાવે છે —

જે સાધુ સૂત્રાર્થી સાંભળવામાત્રથી જ બહુશ્રુતવાળા હોય, મુગ્ધ લોકોને "આ જૈનાચાર્ય છે" એ પ્રમાણે સંમત હોય, અિવચારક એવા મૂઢ શિષ્યોના પરિવારથી સારી રીતે પરિવરેલા હોય, અને સિદ્ધાંતના તત્ત્વને અર્થાત્ શાસ્ત્રના ઐદંપર્યને, જાણતા ન હોય; તેવા સાધુ જેમ જેમ લોકમાં વધારે ને વધારે સંમત થતા જાય છે, તેમ તેમ અધિક અધિક સિદ્ધાંતનો વિનાશ કરનાર બને છે. વળી તેવા સાધુનો શિષ્યસમુદાય જેમ જેમ વધતો જાય છે, તેમ તેમ તે સાધુ યોગ્ય જીવોને વિપરીત બોધ કરાવીને ભગવાનના શાસનનો નાશ કરે છે; કેમ કે તે સાધુ શાસ્ત્રનું અધ્યયન કરીને બહુશ્રુત થયા નથી, તેથી વ્યાખ્યાનાદિમાં કુશળ નથી; પરંતુ તે સાધુ શાસ્ત્રનું શ્રવણમાત્ર કરીને બહુશ્રુત થયા, તેથી જ યથા તથા પ્રરૂપણા કરીને મુગ્ધ લોકોને સંમત થયા છે, અને ઘણા લોકોને સંમત થવાને કારણે જ મુગ્ધ લોકો સંયમ ગ્રહણ કરીને, સંયમનાં કષ્ટો વેઠીને અહિત સાધે છે, અને આવા અજ્ઞ આચાર્યની અને તેના મુગ્ધ શિષ્યોની સંયમની આચરણાઓથી શાસન હીલના પામે છે. કેવલ સ્થૂલદૃષ્ટિથી લોકમાં શાસનનો પ્રભાવ દેખાય છે, પરંતુ બુદ્ધિમાન વિચારકોને તત્ત્વથી જિનશાસન અસાર જણાય છે; કેમ કે પોતે અજ્ઞ હોવાને કારણે શાસ્ત્રના પદાર્થોની જેમ તેમ પ્રરૂપણા કરીને વિદ્ધાન લોકો આગળ જિનશાસનની લઘુતા કરે છે. આથી આવા અગીતાર્થ આચાર્યને સિદ્ધાંતના શત્રુ કહેલ છે.

ટીકામાં "શિષ્યગણથી સંપરિવૃત"નો અર્થ "બહુમૂઢના પરિવારવાળો" એ પ્રમાણે કર્યો. ત્યાં પ્રશ્ન થાય કે આવો અર્થ કરવાનું કારણ શું ? તેથી કહે છે કે અમૂઢ લોકો તેવા પ્રકારના ગુરુનું પરિગ્રહણ નહીં કરતા હોવાથી શ્રવણમાત્રથી બહુશ્રુતવાળા આચાર્ય બહુમૂઢ શિષ્યોના પરિવારવાળા હોય છે.

આશય એ છે કે પરમાર્થ જાણવામાં મૂઢ લોકો જ શ્રવણમાત્રથી બહુશ્રુતવાળા અર્ધ વિદ્વાન આચાર્યને ગીતાર્થ સમજીને તેમની પાસે પ્રવ્રજયા ગ્રહણ કરે છે; જયારે અમૂઢ એવા વિચારક લોકો તો શાસ્ત્રવચનાનુસારે ગુરુની ઉચિત પરીક્ષા કરીને જેમની પ્રરૂપશા અત્યંત ન્યાયયુક્ત જણાતી હોય તેવા ગીતાર્થ આચાર્ય પાસે જ પ્રવ્રજયા ગ્રહણ કરે છે, પરંતુ આવા શ્રવણમાત્રથી બહુશ્રુત બનેલા આચાર્ય પાસે પ્રવ્રજયા ગ્રહણ કરતા નથી. આથી જ શિષ્યસમુદાયથી પરિવરેલા એવા અજ્ઞ આચાર્યને 'બહુમૂઢ શિષ્યોના પરિવારવાળા' કહેલ છે. શબ્જે છે.

## अवतरशिङाः

एतदेव भावयति -

# અવતરણિકાર્થ:

આને જ ભાવન કરે છે, અર્થાત્ પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે સમયમાં અવિનિશ્ચિત એવા આચાર્ય સિદ્ધાંતના લાઘવનું આપાદન કરતા હોવાથી સિદ્ધાંતના વિનાશક છે, એનું જ ભાવન કરે છે –

#### ગાથા :

सव्वण्णूहिँ पणीयं सो उत्तममइसएण गंभीरं । तुच्छकहणाए हिट्ठा सेसाण वि कुणइ सिद्धंतं ॥९४९॥

#### अन्वयार्थ :

सळणणूहिँ पणीयं=સર્વજ્ઞો વડે પ્રણીત, अइसएण उत्तमं=અતિશયથી ઉત્તમ, गंभीरं=ગંભીર એવા सिद्धंतं=સિદ્ધાંતને सो=ते=અવિનિશ્ચિત આચાર્ય, तुच्छकहणाए=तुચ્છ કથના વડે सेसाण वि हिट्ठा=शेथोनी पण હેઠા=જિનશાસનથી શેષ એવા અન્ય દર્શનના સિદ્ધાંતો કરતાં પણ હીન, कुणइ=કરે છે.

# ગાથાર્થ :

સર્વજ્ઞો વડે પ્રણીત, અતિશયથી ઉત્તમ, ગંભીર એવા સિદ્ધાંતને, અવિનિશ્ચિત આચાર્ચ તુચ્છ કથના વડે જિનશાસનથી શેષ એવા અન્ય દર્શનના સિદ્ધાંતો કરતાં પણ હીન કરે છે.

# ટીકા :

सर्वज्ञैः प्रणीतं सः=अविनिश्चितः उत्तमं=प्रधानमितशयेन गम्भीरं=भावार्थसारं तुच्छकथनया= अपरिणतदेशनयाऽधः शेषाणामिष सिद्धान्तानां करोति तथाविधलोकं प्रति सिद्धान्तमिति गाथार्थः ॥९४९॥

# ટીકાર્થ :

સર્વજ્ઞો વડે પ્રરૂપાયેલ, અતિશયથી ઉત્તમ=પ્રધાન, ગંભીર=ભાવાર્થસાર, એવા સિદ્ધાંતને, તે= અવિનિશ્ચિત=સિદ્ધાંતના નહીં જાણેલા તત્ત્વવાળા આચાર્ય, તેવા પ્રકારના લોક પ્રતિ=તત્ત્વના જિજ્ઞાસુ અને તત્ત્વ સમજવામાં બુદ્ધિમાન એવા લોકની આગળ, તુચ્છ કથના વડે=અપરિણત દેશના વડે, શેષ સિદ્ધાંતોની પણ=અન્ય દર્શનના સિદ્ધાંતોની પણ, નીચે કરે છે=જૈનદર્શનના સિદ્ધાંતને નીચે કરે છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

www.jainelibrary.org

#### भावार्थ :

જિનશાસનના સિદ્ધાંતો સર્વજ્ઞ એવા ભગવાન વડે પ્રરૂપાયેલા હોવાથી લેશ પણ ક્ષતિવાળા નથી, અને અતિશયથી પ્રધાન છે અર્થાત્ વિશિષ્ટ અતિશયોવાળા છે. વળી ભાવાર્થસાર છે અર્થાત્ તાત્પર્ય વિચારવામાં આવે તો અત્યંત સારભૂત છે.

આવા ઉત્તમ સિદ્ધાંતોને, શાસ્ત્રના તત્ત્વને નહીં જાણનારા અગીતાર્થ આચાર્ય અપરિણત દેશના આપવા દ્વારા અન્યદર્શનીઓના સિદ્ધાંતો કરતાં પણ હીન દેખાડે છે.

આશય એ છે કે સર્વજ્ઞનું વચન અત્યંત પરમાર્થને સ્પર્શનારું હોવાથી કોઈપણ વિચારક પુરુષ જિજ્ઞાસાથી તત્ત્વ સાંભળે તો તેને અવશ્ય સિદ્ધાંત પ્રત્યે આદરભાવ થાય, તેમ છતાં તત્ત્વને નહીં જાણનારા આચાર્ય પાસેથી અપરિણત દેશના સાંભળીને તે જિજ્ઞાંસુ અને બુદ્ધિમાન પુરુષને પણ જૈનદર્શનના સિદ્ધાંત કરતાં અન્ય દર્શનના સિદ્ધાંતો શ્રેષ્ઠ લાગે; કેમ કે જેને આચાર્યપદવી આપવા દ્વારા અનુયોગની અનુજ્ઞા આપી છે, તેવા આચાર્ય શ્રવણમાત્રથી બહુશ્રુત છે, તેથી શ્રેષ્ઠ પણ સિદ્ધાંતના પદાર્થોનો અસંબદ્ધ પ્રલાપ કરે છે.

અહીં કહ્યું કે "તુચ્છ કથના વડે=અપરિણત દેશના વડે, અવિનિશ્ચિત એવા આચાર્ય સર્વજ્ઞપ્રણીત સિદ્ધાંતને હીન દેખાડે છે." તેનાથી એ કહેવું છે કે સમયમાં અવિનિશ્ચિત એવા આચાર્ય શાસ્ત્રોના પરમાર્થને નહીં જાણતા હોવાથી કયા શ્રોતાને કેવું તત્ત્વ બતાવીએ તો તેનું હિત થશે ? તેનો સમ્યગ્ નિર્ણય કરી શકતા નથી. આથી તે આચાર્ય શાસ્ત્રીય પદાર્થોને શ્રોતાની ભૂમિકાને અનુરૂપ ઉચિત રીતે સમજાવી શકતા નથી. માટે તેમની દેશના ભગવાને પ્રરૂપેલ આગમવચનના યથાર્થ પરિણામથી પરિણત ન હોવાથી તેવી અપરિણત દેશના વડે તે અજ્ઞ આચાર્ય જિનશાસનના લાઘવનું જ આપાદન કરે છે. !!૯૪૯!

# અવતરણિકા :

तथा 🗕

# અવતરણિકાર્થ:

ગાથા ૯૪૮માં કહેલ કે સમયમાં અવિનિશ્ચિત આચાર્ય સિદ્ધાંતના વિનાશક છે, તેનું પૂર્વગાથામાં ભાવન કર્યું. હવે તે આચાર્ય સિદ્ધાંતના વિનાશક કઈ રીતે બને છે ? તે અન્ય રીતે બતાવવા 'तथा'થી સમુચ્ચય કરીને કહે છે —

## गाथा :

अविणिच्छिओ ण सम्मं उस्सग्गववायजाणओ होइ । अविसयपओगओऽसिं सो सपरविणासओ निअमा ॥९५०॥

# अन्वयार्थ :

अविणिच्छिओ=અવિનिश्चित (આચાર્ય) सम्मं=सभ्यण् उस्सग्गववायजाणओ=ઉત્સર્ગ-અપવાદના શાયક ण होइ=હોતા નથી. (તેથી) असिं=આમાં=ઉત્સર્ગ-અપવાદમાં, अविसयपओगओ=અવિષયના પ્રયોગથી सो=આ=અજ્ઞ આચાર્ય, निअमा=नियमથी सपरविणासओ=સ्વ-પરના વિનાશક થાય છે.

## भाशार्थ :

અવિનિશ્ચિત એવા આચાર્ચ સમ્થગ્ ઉત્સર્ગ-અપવાદને જાણનારા હોતા નથી. તેથી ઉત્સર્ગ-અપવાદમાં અવિષયના પ્રયોગથી અજ્ઞ આચાર્ચ નિયમથી સ્વ-પરના વિનાશક થાય છે.

## ટીકા :

अविनिश्चितः समये न सम्यगुत्सर्गापवादज्ञो भवति सर्वत्रैव, ततश्चाविषयप्रयोगतोऽनयोः=उत्सर्गा-पवादयोस्तथाविधः स्वपरिवनाशको नियमात् कूटवैद्यविदिति गाथार्थः ॥९५०॥

# ટીકાર્થ :

સમયમાં અવિનિશ્ચિત≕શાસ્ત્રવિષયક તત્ત્વને નહીં જાણનારા આચાર્ય, સર્વત્ર જ સમ્યગ્ ઉત્સર્ગ-અપવાદને જાણનારા હોતા નથી, અને તેથી આમાં≕ઉત્સર્ગ-અપવાદમાં, અવિષયના પ્રયોગથી તેવા પ્રકારના= અજ્ઞ આચાર્ય, ફૂટ વૈદ્યની જેમ નિયમથી સ્વ-પરના વિનાશક થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

શાસ્ત્રોના શ્રવણમાત્રથી બહુશ્રુત બનેલા સાધુને અનુયોગની અનુજ્ઞા આપેલી હોય તો, તેવા આચાર્ય સિદ્ધાંતના પરમાર્થને નહીં જાણતા હોવાથી સંયમને અનુકૂળ એવા શાસ્ત્રમાં બતાવેલ ઉત્સર્ગ-અપવાદને સર્વ સ્થાને યથાર્થ જોડી શકતા નથી, પરંતુ ક્યારેક ઉત્સર્ગના સ્થાનમાં અપવાદને અને અપવાદના સ્થાનમાં ઉત્સર્ગને જોડે છે. આ રીતે ઉત્સર્ગ-અપવાદનો અસ્થાનમાં પ્રયોગ કરવા દ્વારા તે અજ્ઞ આચાર્ય નક્કી સ્વ-પરનો વિનાશ કરે છે, અર્થાત્ ભગવાનની આજ્ઞાથી વિપરીત પ્રવૃત્તિ કરીને સ્વનો વિનાશ કરે છે, અને શિષ્યોને વિપરીત પ્રવૃત્તિ કરીને કરાવીને પર એવા શિષ્યોનો પણ વિનાશ કરે છે.

જે રીતે અજ્ઞ વૈદ્ય રોગમાં સ્વયં વિપરીત ઔષધ ગ્રહે કરીને પોતાનો વિનાશ કરે છે, અને રોગીને વિપરીત ઔષધ આપવા દ્વારા પરનો પણ વિનાશ કરે છે; તે રીતે અગીતાર્થ આચાર્ય ઉત્સર્ગ-અપવાદનો અસ્થાને વિનિયોગ કરવા દ્વારા પોતાનો અને પરનો વિનાશ કરે છે. ાહપા

# અવતરણિકા :

ગાથા ૯૩૪થી ૯૫૦માં સ્થાપન કર્યું કે તે તે કાલને ઉચિત સકલ સૂત્રો અને અર્થો ગ્રહણ કર્યા ન હોય તેવા સાધુને અનુયોગની અનુજ્ઞા આપવામાં આવે તો મૃષાવાદાદિ દોષો થાય છે અને તે અજ્ઞ આચાર્ય સિદ્ધાંતના વિનાશક બને છે. તે સર્વનું નિગમન કરતાં કાલોચિત ગૃહીત સૂત્રાર્થવાળા સાધુને અનુયોગની અનુજ્ઞા આપવાનું વિધાન કરે છે –

#### भाधाः

ता तस्सेव हिअट्ठा तस्सीसाणमणुमोअगाणं च । तह अप्पणो अ धीरो जोग्गस्सऽणुजाणई एवं ॥९५१॥

## अन्तन्नार्थः

ता=ते કારણથી **धीरो**=ધીર तस्सेव=तेना જ=અનુયોગની અનુજ્ઞા જેને આપવાની છે તે સાધુના જ, तस्सीसाणं=तेना शिष्योना अणुमोअगाणं च=અને અનુમોદકોના=તે સાધુની અનુમોદના કરનારા જીવોના, तह अप्पणो अ=અને તે રીતે આત્માના हिअट्ठा=હિત અર્થે जोग्गस्स=યોગ્યને एवं=આ રીતે=આગળમાં બતાવાશે એ રીતે, अणुजाणई=(અનુયોગની) અનુજ્ઞા આપે છે.

## आशार्थ :

ગાથા ૯૪૮થી ૯૫૦માં કહ્યું તે કારણથી ધીર એવા ગુરૂ, અનુયોગની અનુજ્ઞા જેને આપવાની છે તે સાધુના જ, તે સાધુના શિષ્યોના, તે સાધુની અનુમોદના કરનારા જીવોના અને તે રીતે આત્માના હિત માટે યોગ્ય સાધુને આગળમાં બતાવાશે એ રીતે અનુયોગની અનુજ્ઞા આપે છે.

### ટીકા :

तत्=तस्मात्तस्यैव=अधिकृतानुयोगधारिणो हितार्थं परलोके, तथा तच्छिष्याणां भाविनाम्, अनुमोदकानां च तथाविधाज्ञप्राणिनां, तथाऽऽत्मनश्च हितार्थं आज्ञाराधनेन, धीरो गुरुः योग्याय विनेयाय अनजानाति एवं=वक्ष्यमाणेन विधिनाऽन्योगमिति गाथार्थः ॥९५१॥

## ટીકાર્થ :

તે કારણથી (૧) તેના જ=અધિકૃત એવા અનુયોગધારીના જ=જેને અનુયોગની અનુજ્ઞા આપવાનો અધિકાર ચાલી રહ્યો છે તેવા કાલોચિત ગૃહીત સૂત્રાર્થવાળા આચાર્યપદવીને યોગ્ય સાધુના જ, પરલોકમાં હિત અર્થે, અને (૨) ભાવિ એવા તેના શિષ્યોના=તે આચાર્યપદવીને યોગ્ય સાધુના ભવિષ્યમાં થનાર એવા શિષ્યોના, અને (૩) અનુમોદક તેવા પ્રકારના અજ્ઞ પ્રાણીઓના=વિશેષ પ્રકારની પરીક્ષા કરવામાં અસમર્થ અને માત્ર બાહ્ય આચારોથી રંજિત થઈને અનુમોદન કરનારા અજ્ઞાની જીવોના, અને તે રીતે=યોગ્યતાનો નિર્ણય કરીને યોગ્ય શિષ્યને જ અનુયોગની અનુજ્ઞા આપે તે રીતે, આજ્ઞાના આરાધન દ્વારા (૪) પોતાના હિત અર્થે, ધીર એવા ગુરૂ, યોગ્ય વિનેયને=યોગ્ય શિષ્યને, આ પ્રકારે=કહેવાનાર વિધિથી, અનુયોગની અનુજ્ઞા આપે છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

શ્રવણમાત્રથી બહુશ્રુત અને શાસ્ત્રમાં અવિનિશ્ચિત એવા આચાર્ય વસ્તુસ્થિતિથી સિદ્ધાંતના પ્રત્યનીક છે. તે કારણથી જેને આચાર્યપદવી આપવાની છે તે સાધુના પરલોકના હિત માટે, તે સાધુના ભવિષ્યમાં થનાર શિષ્યોના હિત માટે, અને જેઓ મુગ્ધતાથી તે સાધુની અનુમોદના કરનારા છે તેવા અજ્ઞ લોકોના હિત માટે, તેમ જ ભગવાનની આજ્ઞાના આરાધન દ્વારા પોતાના હિત માટે; ધીર એવા ગુરુ આગળમાં કહેવાશે એ વિધિપૂર્વક યોગ્ય શિષ્યને અનુયોગની અનુજ્ઞા આપે છે; કેમ કે શ્રવણમાત્રથી બહુશ્રુત બનેલા શિષ્યને ગુરુ આચાર્યપદવી આપે તો તેનું હિત થતું નથી, ભવિષ્યમાં થનાર તેની શિષ્યસંતિતનું પણ હિત થતું નથી અને આવા આચાર્યની અનુમોદના કરનાર મુગ્ધ લોકોનું પણ હિત થતું નથી; તેમ જ કાલોચિત નહીં ગ્રહણ કરેલ સૂત્રાર્થવાળા સાધુને આચાર્યપદવી આપનાર ગુરુનું પણ પરલોકમાં હિત થતું નથી.

અહીં ગુરુને 'ધીર' વિશેષણ આપવા દ્વારા એ કહેવું છે કે ભગવાનના વચનાનુસાર ચાલનારા અને યોગ્ય શિષ્યને અનુયોગની અનુજ્ઞા આપનારા ગુરુ ધીર છે, અન્ય નહીં. તેથી જે ગુરુ એમ વિચારે કે "મારા શિષ્યોમાંથી કોઈ આચાર્ય નહીં બને તો મારું ખરાબ લાગશે" તેથી જિનાજ્ઞાની ઉપેક્ષા કરીને પણ, સ્વપરના હિતનો વિચાર કર્યા વગર, અયોગ્ય શિષ્યને અનુયોગની અનુજ્ઞા આપી દે, તે ગુરુ ભગવાનની આજ્ઞા પાળવામાં ધીરતાવાળા નથી. શહ્યા

## अवतरधिङाः

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે ધીર એવા ગુરુ યોગ્ય શિષ્યને વક્ષ્યમાણ વિધિથી અનુયોગની અનુજ્ઞા આપે છે. તે વક્ષ્યમાણ વિધિ પ્રસ્તુત ગાથામાં બતાવે છે —

#### आधाः

तिहिजोगम्मि पसत्थे गहिए काले निवेइए चेव । ओसरणमह णिसिज्जारयणं संघट्टणं चेव ॥९५२॥

## અન્વચાર્થ:

पसत्थे तिहिजोगम्म=प्रशस्त એવો तिथियोग હોते छते, काले गिहए=डाल ग्रहण डराये छते, निवेइए चेव=(ते डालग्रहण) निवेदाये छते ४ ओसरणं=समवसरण=गुरुनुं आगमन, णिसिज्जारयणं=निषद्यानुं रयन, संघट्टणं चेव=अने संघट्टनं (डराय छे.)

🛨 'अह' पादपूर्तिमां छे.

# ગાશાર્શ :

પ્રશસ્ત તિથિનો યોગ હોતે છતે, કાલ ગ્રહણ કરાયે છતે, અને તે કાલગ્રહણ નિવેદન કરાયે છતે જ, ગુરુનું પદવીદાન અર્થે આગમન, નિષદાનું રચન અને સંઘટ્ટન કરાય છે.

# કીકા :

तिथियोगे प्रशस्ते सम्पूर्णशुभादौ, गृहीते काले विधिना, निवेदिते चैव, गुरोः समवसरणम्, अथ निषद्यारचनम्=उचितभूमावक्षगुरुनिषद्याकरणमित्यर्थः, सङ्घट्टनं चैव=अक्षनिक्षेप इति गाथार्थः ॥९५२॥

# ટીકાર્થ :

સંપૂર્ણ શુભ વગેરે પ્રશસ્ત તિથિનો યોગ હોતે છતે, વિધિપૂર્વક કાલ ગ્રહણ કરાયે છતે, નિવેદન કરાયે છતે જ=કાલગ્રહણનું ગુરુને નિવેદન કરાયે છતે જ, ગુરુનું સમવસરણ=ગુરુનું પદવીદાન અર્થે આગમન, નિષદાનું રચવું=ઉચિત ભૂમિમાં અક્ષ અને ગુરુની નિષદાનું કરવું, અને સંઘટ્ટન=અક્ષનો નિક્ષેપ= સ્થાપનાચાર્યજી સ્થાપવા, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. મહપરમ

#### आथा :

# तत्तो पवेइआए उवविसइ गुरू उ णिअनिसेज्जाए । पुरओ अ ठाइ सीसो सम्ममहाजायउवकरणो ॥९५३॥

## अन्वयार्थ ः

तत्तो=ત્યારપછી=અક્ષનો નિક્ષેપ કર્યા પછી, पवेइआए=(વસતિ) પ્રવેદાયે છતે णिअनिसेज्जाए=નિજ નિષદામાં गुरू उ=ગુરુ જ उविसइ=બેસે છે, अहाजायउवकरणो अ=અને યથાજાત ઉપકરણવાળો सीसो=શिष्य पुरओ=આગળ=ગુરુની सन्भुખ, सम्मं=सम्यण् ठाइ=ઊભો રહે છે.

## आधार्थ :

સ્થાપનાચાર્ચજી સ્થાપ્યા પછી 'વસતિ શુદ્ધ છે' એમ વસતિનું પ્રવેદન કરાયે છતે, પોતાની નિષદામાં ગુરુ જ બેસે છે, અને યથાજાત ઉપકરણવાળો શિષ્ય ગુરુની સન્મુખ સમ્યગ્ ઊભો રહે છે.

## ટીકા :

ततः=तदनन्तरं रचकेन साधुना प्रवेदितायां=कथितायां वसत्यामुपविशति गुरुः=आचार्य एव, न शेषसाधवः, क्वेत्याह-निजनिषद्यायां=या तदर्थमेव रचितेति, पुरतश्च शिष्यः तिष्ठति प्रक्रान्तः सम्यग्= असम्भ्रान्तः यथाजातोपकरणो=रजोहरणमुखवस्त्रिकादिधर इति गाथार्थः ॥९५३॥

🛨 ''मुखवस्त्रिकादिधरः''मां 'आदि' पदृथी चोलपङ्टानुं ग्रह्श ङ्यानुं छे.

# ટીકાર્થ :

ત્યારપછી=અક્ષની સ્થાપના કર્યા પછી, રચક સાધુ વડે=આચાર્યપદવી અંગેની વ્યવસ્થા કરનારા એવા સાધુ વડે, વસતિ પ્રવેદાયે છતે=કહેવાયે છતે, અર્થાત્ આચાર્યપદવી આપવાને અનુકૂળ વસતિમાં 'બાહ્ય શુદ્ધિ છે' એ પ્રમાણે ગુરુને નિવેદન કરાયે છતે, ગુરુ=આચાર્ય જ, બેસે છે, શેષ સાધુઓ નહીં.

આચાર્ય ક્યાં બેસે છે ? એથી કહે છે— પોતાની નિષદ્યામાં=જે તેમના અર્થે જ રચાયેલી છે=જે નિષદ્યા આચાર્ય માટે જ રચાયે છે તે નિષદ્યામાં, આચાર્ય જ બેસે છે એમ અન્વય છે; અને યથાજાત છે ઉપકરણ જેને એવો=રજોહરણ-મૃહપત્તિ આદિને ધારણ કરનારો, પ્રક્રાંત શિષ્ય=જેને અનુયોગની અનુજ્ઞા આપવાનો પ્રક્રમ ચાલી રહ્યો છે તેવો શિષ્ય, આગળથી=ગુરુની સન્મુખ, સમ્યગ્=અસંભ્રાંત=સંભ્રમ વગર, ઊભો રહે છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે. મહ્યા

#### भाशा :

पेहिंति तओ पोत्तिं तीए अ ससीसगं पुणो कायं । बारसवंदण संदिस सज्झायं पट्टवेमु त्ति ॥९५४॥

# અન્વચાર્થ:

तओ=ત્યારપછી (ગુરુ-શિષ્ય) **पोत्ति**=મુહપોત્તિને **तीए अ**=અને તેના વડે=મુહપોત્તિ વડે, **ससीसगं पुणो** 

कायं=વળી શિર સહિત કાયને पेहिंति=પડિલેહે છે, बारसवंदण=દ્વાદશાવર્તવંદનપૂર્વક (શિષ્ય ગુરુને કહે છે—) संदिस=તમે આજ્ઞા આપો, सज्झायं पहुवेमो=સજઝાયને અમે પ્રસ્થાપીએ.

🛨 'त्ति' પાદપૂર્તિ અર્થે છે.

## ગાશાર્થ :

ત્યારપછી ગુરુ-શિષ્ય મુહપોત્તિનું અને મુહપોત્તિ વડે શિર સહિત કાયાનું પ્રત્યુપેક્ષણ કરે છે. પછી શિષ્ય દ્વાદશાવર્તવંદનપૂર્વક ગુરુને કહે છે કે "આજ્ઞા આપો, અમે સ્વાધ્યાય પ્રસ્થાપીએ."

## રીકા :

प्रत्युपेक्षते तदनन्तरं मुखवस्त्रिकां द्वाविष, तथा (?तया) च मुखवस्त्रिकया सिशरः पुनः कायं प्रत्युपेक्षत इति, ततः शिष्यः द्वादशावर्त्तवन्दनपुरस्सरमाह-'सन्दिशत यूयं, स्वाध्यायं प्रस्थापयामः=प्रकर्षेण वर्त्तयाम' इति गाथार्थः ॥९५४॥

## નોંધ :

ટીકામાં तथा છે, તેને સ્થાને મૂળગાથા પ્રમાણે तया હોવું જોઈએ.

## टीङार्थ :

ત્યારપછી બંને પણ=ગુરુ-શિષ્ય, મુહપત્તિને પ્રત્યુપેક્ષે છે, અને તે મુહપત્તિ વડે વળી શિર સહિત કાયને પ્રત્યુપેક્ષે છે. ત્યારપછી શિષ્ય દ્વાદશાવર્તવંદનપૂર્વક કહે છે – ''તમે આજ્ઞા આપો, સ્વાધ્યાયને અમે પ્રસ્થાપીએ=અમે પ્રકર્ષથી વર્તીએ,'' એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

પૂર્વમાં બતાવી તેટલી વિધિ કર્યા પછી ગુરુ અને જેને અનુયોગની અનુજ્ઞારૂપ આચાર્યપદવી આપવાની છે તે શિષ્ય, એમ બંને પણ મુહપત્તિનું પડિલેહણ કરે છે, અને તે મુહપત્તિથી મસ્તક સહિત સમસ્ત શરીરનું પડિલેહણ કરે છે. ત્યારપછી શિષ્ય દ્વાદશાવર્તવંદન કરવાપૂર્વક ગુરુને કહે છે કે "તમે મને આદેશ આપો કે હું મારી શક્તિના પ્રકર્ષથી સ્વાધ્યાયમાં યત્ન કરું." આ રીતે કહીને શિષ્ય સ્વાધ્યાયમાં પ્રકર્ષથી યત્ન કરે, જેનાથી તેનો આત્મા ભગવાનના વચનથી અત્યંત ભાવિત બનવાને કારણે આગળમાં અપાનારી આચાર્યપદવી તેને સમ્યગ્ પરિણમન પામે. ॥૯૫૪॥

#### अश्या :

पट्ठवसु अणुण्णाए तत्तो दुअग्गा वि पट्ठवेइ ति। तत्तो गुरू निसीअइ इअरो वि णिवेअइ तयं ति ॥९५५॥

# અન્વચાર્થ:

तत्तो=त्यारपछी पट्ठवसु=प्रस्थाप, (એમ) अणुण्णाए=अनुशात थये छते दुअग्गा वि=अंने पण्ण (गुरु-

શિષ્ય સ્વાધ્યાયને) **पट्ठवेइ**=પ્રસ્થાપે છે. तत्तो=ત્યારપછી गुरू=ગુરુ निसीअइ=બેસે છે, इअरो वि=ઇતર પણ= શિષ્ય પણ, तयं=તેને=સ્વાધ્યાયને, णिवेअइ=નિવેદે છે.

★ 'ਜ਼ਿ' ਅનੇ 'ਜ਼ਿ' ਪਾદਪ੍ਰਹਿੰ ਮਾਟੇ છે.

## आशार्थ :

શિષ્ય સ્વાધ્યાય કરવાની ગુરુ પાસે અનુજ્ઞા માંગે, ત્યારપછી "સ્વાધ્યાય પ્રસ્થાપ" એવી અનુજ્ઞા ગુરુ દ્વારા અપાસા પછી બંને પણ ગુરુ-શિષ્ય સ્વાધ્યાય કરે છે. ત્યારપછી ગુરુ બેસે છે, શિષ્ય પણ ગુરુને "મેં સ્વાધ્યાય કર્યો છે" તેમ નિવેદન કરે છે.

# ટીકા :

'प्रस्थापय' इत्यनुज्ञाते सति गुरुणा ततो द्वाविप गुरुशिष्यौ प्रस्थापयत इति, ततः=तदनन्तरं गुरुनिषीदति स्वनिषद्यायां, इतरोऽपि=शिष्यः निवेदयति तं=स्वाध्यायमिति गाथार्थः ॥९५५॥

# ટીકાર્થ :

ત્યારપછી "પ્રસ્થાપ=સ્વાધ્યાયમાં પ્રકર્ષથી વર્ત," એ પ્રકારે ગુરુ દ્વારા અનુજ્ઞા અપાયે છતે બંને પણ ગુરુ અને શિષ્ય પ્રસ્થાપે છે=સ્વાધ્યાયમાં પ્રકર્ષથી વર્તે છે. ત્યારપછી ગુરુ પોતાની નિષદ્યામાં બેસે છે, ઇતર પણ=શિષ્ય પણ, તેને=સ્વાધ્યાયને, નિવેદે છે="મેં સ્વાધ્યાય કર્યો છે" એમ ગુરુને જણાવે છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે. મલ્પપા

# ગાથા :

तत्तो य दो वि विहिणा अणुओगं पट्टविति उवउत्ता। वंदित्तु तओ सीसो अणुजाणावेइ अणुओगं ॥९५६॥

# અન્વચાર્થ:

तत्तो य=અને ત્યારપછી उवउत्ता दो वि=ઉપયુક્ત એવા બંને પણ विहिणा=વિધિપૂર્વક अणुओगं= અનુયોગને पट्टविंति=પ્રસ્થાપે છે. तओ=ત્યારપછી वंदित्तु=વંદન કરીને सीसो=શિષ્ય अणुओगं=અનુયોગને अणुजाणावेड=અનુશપાય છે.

# ગાથार्थ :

અને ગુરુને સ્વાધ્યાયનું નિવેદન કર્યા પછી ઉપયોગવાળા ગુરુ-શિષ્ય વિદિપૂર્વક અનુયોગનું પ્રસ્થાપન કરે છે. ત્યારપછી વંદન કરીને શિષ્યને ગુરુ વડે અનુયોગની અનુજ્ઞા અપાય છે.

# ટીકા :

ततश्च द्वाविष गुरुशिष्यौ विधिना-प्रवचनोक्तेन अनुयोगं प्रस्थापयतः उपयुक्तौ सन्तौ, वन्दित्वा ततः=तदनन्तरं शिष्यः, किमित्याह-अनुज्ञापयत्यनुयोगं गुरुणेति गाथार्थः ॥९५६॥

## ટીકાર્થ :

અને ત્યારપછી ઉપયુક્ત છતા બંને પણ ગુરુ અને શિષ્ય, પ્રવચનમાં કહેવાયેલ વિધિપૂર્વક અનુયોગને પ્રસ્થાપે છે. ત્યારપછી વંદીને શિષ્ય, શું ? એથી કહે છે – ગુરુ દ્વારા અનુયોગને અનુજ્ઞપાય છે અર્થાત્ શિષ્ય ગુરુને વંદન કરે ત્યારે ગુરુ શિષ્યને અનુયોગની અનુજ્ઞા આપે છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે. ‼૯૫૬॥

#### आथा :

अभिमंतिऊण अक्खे वंदइ देवे तओ गुरू विहिणा। ठिअ एव नमोक्कारं कड्डइ नंदिं च संपुण्णं ॥९५७॥

# अन्वयार्थ :

तओ=ત્યારપછી अक्खे अभिमंतिऊण=અક્ષોને અભિમંત્રીને गुरू=ગુરુ विहिणा=વિધિથી देवे वंदइ= દેવોને વંદે છે, (ત્યારબાદ) ठिअ एव=સ્થિત જ=ઊભા રહેલા જ ગુરુ, नमोक्कारं संपुण्णं च नंदिं=નમસ્કારને અને સંપૂર્ણ નંદીને कडूइ=કહે છે.

## ગાશાર્થ :

ત્થારપછી અક્ષોને અભિમંત્રીને ગુરુ વિદ્યપૂર્વક દેવોને વંદન કરે છે, ત્થારપછી ઊભા રહેલા જ ગુરુ નવકારને અને સંપૂર્ણ નંદીસૂત્રને બોલે છે.

## ટીકા :

अभिमन्त्र्याऽऽचार्यमन्त्रेणाऽक्षान्=चन्दनकान् वन्दते देवान्=चैत्यानि ततो गुर्स्रविधिना प्रवचनोक्तेन, ततः किमित्याह-स्थित एवोर्ध्वस्थानेन नमस्कारं-पञ्चमङ्गलकमाकर्षयित=३ पठित नर्न्दी च सम्पूर्णग्रन्थ-पद्धतिमिति गाथार्थः ॥९५७॥

# ટ<del>ીક</del>ાર્થ :

ત્યારપછી આચાર્યમંત્ર વડે અક્ષોને=ચંદનકોને, અભિમંત્રીને ગુરુ પ્રવચનમાં કહેવાયેલ વિધિથી દેવોને=ચૈત્યોને, વંદે છે. ત્યારપછી શું ? એથી કહે છે – ઊર્ધ્વસ્થાનથી સ્થિત જ=ઊભા રહેલા જ ગુરુ, પંચમંગલરૂપ નવકારને અને સંપૂર્ણ ગ્રંથની પદ્ધતિરૂપ નંદીને=આખા નંદીસૂત્રને, કહે છે=ત્રણ વાર બોલે છે. એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે. લા૯પ૭લ

#### आधाः

इअरो वि ठिओ संतो सुणेइ पोत्तीइ ठइअमुहकमलो । संविग्गो उवउत्तो अच्चंतं सुद्धपरिणामो ॥९५८॥

# अन्तरार्थ :

ठिओ संतो=ઊભો રહેલો છતો संविग्गो=સંવિગ્ન, **उवउत्तो=**ઉપયુક્ત, अच्चंतं सुद्धपरिणामो=અત્યંત

શુદ્ધ પરિણામવાળો, **पोत्तीइ ठइअमुहकमलो**=મુહપત્તિથી સ્થગિત મુખકમળવાળો **इअरो वि**=ઇતર પણ=શિષ્ય પણ, (નવકારને અને નંદીસૂત્રને) **सुणेइ**=સાંભળે છે.

## ગાશાર્થ :

ઊભો રહેલો એવો સંવિગ્ન, ઉપયુક્ત, અત્યંત શુદ્ધ પરિણામવાળો, મુહપત્તિથી ઢાંકેલ મુખરૂપી કમળવાળો શિષ્ય પણ ગુરુ દ્વારા બોલાતા નવકારને અને નંદીસૂત્રને સાંભળે છે.

#### रीकाः

इतरोऽपि=शिष्यः स्थितः सन्नूर्ध्वस्थानेन शृणोति मुखवस्त्रिकया विधिगृहीतया स्थिगतमुखकमलः सन्निति, स एव विशेष्यते-संविग्नो=मोक्षार्थी, उपयुक्तस्तत्रैकाग्रतया, अनेन प्रकारेणाऽत्यन्तं शुद्धपरिणामः= शुद्धाशय इति गाथार्थः ॥९५८॥

# ટીકાર્થ :

વિધિથી ગ્રહણ કરેલી મુખવસ્ત્રિકા વડે ઢાંકેલ મુખકમળવાળો છતો, ઊર્ધ્વસ્થાનથી સ્થિત છતો=ઊભો રહેલો એવો, ઇતર પણ=શિષ્ય પણ, સાંભળે છે=ગુરુ વડે બોલાતા નવકારને અને નંદીસૂત્રને સાંભળે છે.

તે જ વિશેષાય છે=શિષ્ય જ વિશેષરૂપે બતાવાય છે – સંવિગ્ન=મોક્ષનો અર્થી, તેમાં=નવકાર અને નંદીસૂત્ર સાંભળવામાં, એકાગ્રપણાથી ઉપયુક્ત, આ પ્રકારથી=સંવેગપૂર્વક સૂત્ર સાંભળવામાં એકાગ્ર છે એ પ્રકારથી, અત્યંત શુદ્ધ પરિણામવાળો=શુદ્ધ આશયવાળો, એવો શિષ્ય સાંભળે છે, એમ અન્વય છે. એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

અનુયોગની અનુજ્ઞા આપ્યા પછી ગુરુ શિષ્યને ત્રણ વાર પંચનમસ્કારમંત્ર અને નંદીસૂત્ર સંભળાવે છે, ત્યારે સંવેગના પરિણામવાળો શિષ્ય સૂત્ર અને અર્થમાં એકાગ્રતાથી ઉપયુક્ત થઈને સાંભળે છે, જેનાથી અત્યંત ભાવિત પરિણામ થવાને કારણે તે શુદ્ધ આશયવાળો બને છે, અને શુદ્ધ આશયવાળો થવાથી તેનું અંતઃકરણ આચાર્યપદવીને અનુકળ એવા ઉત્તમ ભાવોથી વાસિત થાય છે. **ા૯૫૮**!!

#### ગાચા :

तो कड्ढिऊण नंदिं भणइ गुरू अह इमस्स साहुस्स । अण्ओगं अणुजाणे खमासमणाण हत्थेणं ॥९५९॥

## अन्वयार्थः

तो=ત્યારપછી नंदिं कड्ढिऊण=નંદીને કહીને गुरू भणइ=ગુરુ કહે છે : अह=હું इमस्स साहुस्स=આ સાધુને खमासमणाण हत्थेणं=क्षमाश्रमशोना હાથથી अणुओगं=અનુયોગની अणुजाणे=અનુજ્ઞા આપું છું.

#### ગાશાર્થ :

ત્થારપછી નંદીસૂત્ર બોલીને ગુરુ કહે છે કે "હું આ સાધુને ક્ષમાશ્રમણોના હાથથી અનુયોગની અનુજ્ઞા આપું છું."

## ટીકા :

तत आकृष्य=पठित्वा नन्दीं भणित गुरु:=आचार्य:, अहमस्य साधोरुपस्थितस्याऽनुयोगम्-उक्तलक्षण-मनुजानामि क्षमाश्रमणानां=प्राक्तनऋषीणां हस्तेन, न स्वमनीषिकयेति गाथार्थः ॥९५९॥

## ટીકાર્થ:

ત્યારપછી નંદીને બોલીને ગુરુ=આચાર્ય, કહે છે – "હું ઉપસ્થિત એવા આ સાધુને ક્ષમાશ્રમણોના= પહેલાંના ઋષિઓના, હાથથી કહેવાયેલ લક્ષણવાળા અનુયોગની અનુજ્ઞા આપું છું, સ્વમનીષિકાથી નહીં= પોતાની ઇચ્છા પ્રમાણે અનુયોગની અનુજ્ઞા આપતો નથી,'' એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

નંદીસૂત્ર બોલ્યા પછી ગુરુ કહે છે કે ઉપસ્થિત એવા આ સાધુને હું પૂર્વના ઋષિમુનિઓના હાથે અનુયોગની અનુજ્ઞા આપું છું, પરંતુ સ્વેચ્છાએ આપતો નથી. આશય એ છે કે ગુરુ પણ ગુણવાન એવા પૂર્વના ક્ષમાશ્રમણોને પરતંત્ર થઈને "અનુયોગની અનુજ્ઞા આપું છું" એમ કહે છે. તેથી આ રીતે બોલનારા ગુરુ યોગ્ય શિષ્યને ઉચિત વિધિપૂર્વક આચાર્યપદવી આપે; અને જો ગુરુ અયોગ્ય શિષ્યને આચાર્યપદવી આપે તો તેમને મૃષાવાદાદિ દોષો પ્રાપ્ત થાય છે; કેમ કે તેઓ બોલે છે કે હું ક્ષમાશ્રમણોને પરતંત્ર થઈને શિષ્યને અનુયોગની અનુજ્ઞા આપું છું, અને શિષ્ય અયોગ્ય હોય તો પરમાર્થથી તે ગુરુ ક્ષમાશ્રમણોને પરતંત્ર થયેલા નથી; અને જો તેઓને પરતંત્ર થયેલા હોય તો તેઓ યોગ્ય શિષ્યને યોગ્ય રીતે અનુયોગની અનુજ્ઞા આપે, યથા તથા ન આપે. !!૯૫૯!!

# અવતરણિકા :

कथमित्याह -

# અવતરણિકાર્થ :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે ગુરુ શિષ્યને પૂર્વના ઋષિઓના હાથે અનુયોગની અનુજ્ઞા આપે છે, તો તે અનુજ્ઞા ગુરુ કઈ રીતે આપે છે ? એથી કરીને કહે છે —

#### आथा :

दळ्यगुणपज्जवेहि अ एस अणुन्नाओ वंदिउं सीसो । संदिसह किं भणामो इच्चाइ जहेव सामइए ॥९६०॥

# અન્વચાર્થઃ

एस अ=અને આ (શિષ્ય) **दळगुणपज्जवेहि**=द्रव्य, ગુણ, પર્યાયો વડે **अणुन्नाओ**=અનુજ્ઞાત છે=અનુયોગની

અનુજ્ઞા અપાયેલો છે, (એમ ગુરુ કહે છે, પછી) वंदिउं=વંદીને सीसो=શિષ્ય संदिसह=તમે આજ્ઞા આપો, कि भणामो=હું કંઈક કહું, इच्चाइ=ઇત્યાદિ जहेव=જે રીતે જ सामइए=સામાયિકમાં છે, (તે રીતે જ જાણવું.)

🖈 प्रस्तुतमां 'किं' किंचिद् अर्थमां छे.

#### ગાશાર્થ :

અને "આ શિષ્ય દ્રવ્ય, ગુણ અને પર્યાયો વડે અનુયોગની અનુજ્ઞા અપાયેલો છે," એમ ગુરુ કહે છે, ત્યારપછી શિષ્ય ગુરુને વંદન કરીને કહે છે કે "તમે આજ્ઞા આપો, હું કંઈક કહું" ઇત્યાદિ સર્વ વયન જે રીતે દીક્ષા લેવાની વિધિમાં પૂર્વે ગાયા ૧૪૬-૧૪૯માં બતાવેલ, તે રીતે જ અહીં પણ જાણવું.

# **ੀ** :

द्रव्यगुणपर्यायै:-व्याख्याङ्गरूपैरेषोऽनुज्ञात इति, अत्राऽन्तरे वन्दित्वा शिष्यः 'सन्दिशत यूयं, किं भणामी त्यादि वचनजातं यथैव सामायिके तथैव द्रष्टव्यमिति गाथार्थः ॥९६०॥

## ટીકાર્થ:

"વ્યાખ્યાના અંગરૂપ દ્રવ્ય, ગુણ, પર્યાયો વડે આ શિષ્ય અનુજ્ઞાત છે," એ પ્રમાણે ગુરુ કહે છે. એ વખતે વંદીને શિષ્ય "તમે આજ્ઞા આપો, કંઈક હું કહું," ઇત્યાદિ વચનજાત≔વચનનો સમૂહ, જે પ્રમાણે જ સામાયિકમાં છે=પૂર્વે સર્વવિરતિ સામાયિક ગ્રહણ કરવાની વિધિમાં બતાવેલ છે, તે પ્રમાણે જ જાણવું= અનુયોગની અનુજ્ઞાપ્રદાનની વિધિમાં જાણવું, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

ગુરુ શિષ્યને અનુયોગની અનુજ્ઞા આપે છે, ત્યારપછી ગુરુ કહે છે કે "પદાર્થનું વ્યાખ્યાન કરવાના અંગભૂત દ્રવ્ય, ગુણ અને પર્યાય વડે અનુયોગ કરવાની અનુજ્ઞા મેં આ શિષ્યને આપેલી છે. તેથી શાસ્ત્રમાં બતાવેલા પદાર્થો દ્રવ્ય, ગુણ, પર્યાય વડે જે રીતે યથાર્થ વ્યાખ્યાન કરવાના છે, તે રીતે વ્યાખ્યાન કરવા દ્વારા અન્ય સાધુઓને ભણાવવાનો આ શિષ્ય અધિકારી બને છે." ત્યારપછી શિષ્ય ગુરુને વંદન કરીને કહે છે કે "તમે મને આદેશ આપો, હું કંઈક કહેવા ઇચ્છું છું," ત્યારપછી ગાથા ૧૪૬માં બતાવ્યા પ્રમાણે શિષ્યને ગુરુ કહે કે "વંદન કરીને પ્રવેદન કર." ત્યારપછી વંદન કરીને અર્ધ નમાવેલા શરીરવાળો ઉપયુક્ત શિષ્ય, ગુરુને કહે છે કે "તમારા વડે મને અનુયોગની અનુજ્ઞા અપાઈ, હવે હું અનુશાસનને ઇચ્છું છું." આટલી વિધિ પ્રદ્રજયાપ્રદાનમાં અને અનુયોગની અનુજ્ઞાપ્રદાનમાં સરખી છે. ત્યારપછી અનુયોગની અનુજ્ઞાપ્રદાનની વિધિમાં જે જુદાપણું છે, તે ગ્રંથકાર સ્વયં આગળની ગાથામાં બતાવે છે. ા૯૬૦ા

# अवतरक्षिडा :

यदत्र नानात्वं तदिभधातुमाह -

# અવતરણિકાર્થ :

જે અહીં નાનાપણું છે તેને કહેવા માટે કહે છે, અર્થાત્ પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે संदिसह कि भणामो वगेरे विधि જે પ્રમાણે પ્રવ્રજ્યાપ્રદાનમાં બતાવી છે, તે પ્રમાણે અહીં જાણવી. હવે તે વિધિ કરતાં અનુયોગપ્રદાનની विधिना विषयमां જે જુદાપણું છે, તે બતાવવા માટે ગ્રંથકાર કહે છે —

#### आथा :

# नवरं सम्मं धारय अन्नेसिं तह पवेअह भणाइ । इच्छामणुसद्वीए सीसेण कयाइ आयरिओ ॥९६१॥

#### - अन्वयार्थ :

नवरं=ફક્ત सीसेण=શિષ્ય વડે इच्छामणुसद्वीए कयाइ=इच्छामि अनुशास्ति કરાયે છતે=અનુશાસન મંગાયે છતે, आयरिओ=આચાર્ય सम्मं धारय=सम्यण् ધાર, तह=ते રીતે अन्नेसिं=અન્યોને पवेअह=પ્રવેદ, (એ પ્રમાણે) भणाइ=કહે છે.

#### आशार्थ :

ફક્ત શિષ્ય વડે અનુશાસન મંગાયે છતે, આયાર્ચ, "સમ્યગ્ ધારણ કર, અને તે રીતે અન્ય સાધુઓને સમ્યગ્ પ્રવેદન કર" એ પ્રમાણે શિષ્યને કહે છે.

# ટીકા :

नवरमत्र 'सम्यग् धारय आचारासेवनेनेत्यर्थः अन्येभ्यस्तथा प्रवेदय सम्यगेवे ति भणति, कदेत्याह-इच्छाम्यनुशास्तौ शिष्येण कृतायां सत्यामाचार्य इति गाथार्थः ॥९६१॥

## રીકાર્થ :

ફક્ત અહીં=આચાર્યપદવી આપવાની વિધિમાં, "આચારના આસેવન દ્વારા સમ્યગ્ ધારણ કર=સૂત્રોના અર્થોને સમ્યગ્ ધારણ કર, તે રીતે અન્યોને=બીજા સાધુઓને, સમ્યગ્ જ પ્રવેદન કર," એ પ્રમાણે આચાર્ય કહે છે. ક્યારે ? એથી કહે છે – શિષ્ય વડે 'इच्छामि अनुशास्ति' કરાયે છતે='અનુશાસનને હું ઇચ્છું છું' એમ ઇચ્છા કરાયે છતે, કહે છે. એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

વંદન કરીને શિષ્ય કહે કે "તમે આજ્ઞા આપો, હું કંઈક કહું છું." ત્યારથી માંડીને જ્યારે શિષ્ય ગુરુને કહે કે "હું અનુશાસ્તિને ઇચ્છું છું," ત્યાં સુધીની વિધિ પ્રસ્તુત આચાર્યપદવી આપવાની વિધિમાં બતાવેલ નથી. તેથી પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે **સંવિસદ किં भणाમો** ઇત્યાદિ જે રીતે સામાયિકમાં છે તે રીતે અહીં જાણવું. હવે ત્યારપછીની વિધિમાં આટલું વિશેષ છે, તેથી તે વિશેષ બતાવવા ગ્રંથકાર કહે છે —

જયારે શિષ્ય ગુરુ પાસે અનુશાસન માંગે છે ત્યારે આચાર્ય તે શિષ્યને હિતોપદેશ આપતાં કહે કે "જે શાસ્ત્રોનો તેં અભ્યાસ કર્યો છે, તે શાસ્ત્રોમાં બતાવેલા આચારના સેવન દ્વારા તું શાસ્ત્રોને સમ્યગ્ ધારણ કરજે, પરંતુ માત્ર બોધથી જ નહીં; અને બીજા સાધુઓને પણ તે જ પ્રકારે સમ્યગ્ પ્રવેદન કરજે, જેથી ભગવાનનું શાસન સહેજ પણ મ્લાન થાય નહીં, તેમ જ તારું અને તારી પાસે ભણનાર અન્ય સર્વનું એકાંતે કલ્યાણ થાય." Il૯ શા

## **अवतरशिङा**ः

ગાથા ૯૬૦ના ઉત્તરાર્ધમાં કહ્યું કે सંदिसह कि भणामो ઇત્યાદિ વચનો દીક્ષાપ્રદાનની વિધિની જેમ આચાર્યપદવીપ્રદાનની વિધિમાં છે, છતાં જ્યારે શિષ્ય ગુરુ પાસે અનુશાસન માંગે છે ત્યારે, દીક્ષા આપતી વખતે ગુરુ "નિસ્તારક-પારગ થા અને ગુરુ ગુણો વડે વધ," એવી અનુશાસ્તિ આપે છે, જ્યારે અનુયોગની અનુજ્ઞા આપતી વખતે ગુરુ પૂર્વગાથામાં બતાવી એવી અનુશાસ્તિ આપે છે. ત્યારપછીની વિધિ દીક્ષાપ્રદાનની વિધિ કરતાં જુદી છે, તે વિધિ બતાવવા માટે ગ્રંથકાર પ્રસ્તુત ગાથાથી આરંભ કરે છે —

#### भाशः :

तिपयिक्खणीकए तो उवृविसइ गुरू कए अ उस्सग्गे। सणिसेज्जे तिपयिक्खण वंदण सीसस्स वावारो ॥९६२॥

#### અન્વચાર્થ:

तो=ત્યારપછી तिपयिवखणीकए=ત્રણ પ્રદક્ષિણા કરાયે છતે गुरू=ગુરુ उविसइ=બેસે છે, उस्सग्गे अ कए=અને ઉત્સર્ગ કરાયે છતે=કાયોત્સર્ગ કરાયે છતે, सिणसेज्जे=सिन्ध હોતે છતે=આસન સહિત ગુરુ હોતે છતે, तिपयिवखण=ત્રણ પ્રદક્ષિણા, वंदण=(અને) વંદન, सीसस्स वावारो=શિષ્યનો વ્યાપાર છે.

## भाशार्थ :

આચાર્ચ શિષ્યને અનુશાસ્તિ આપે, ત્યારપછી શિષ્ય વડે ત્રણ પ્રદક્ષિણા કરાયે છતે ગુરુ બેસે છે, અને ગુરુ વડે કાયોત્સર્ગ કરાયે છતે, આસન સહિત ગુરુ હોતે છતે, ત્રણ પ્રદક્ષિણા કરવી અને વંદન કરવું, એ શિષ્યનો વ્યાપાર છે.

# ટીકા :

त्रिप्रदक्षिणीकृते सित शिष्येण तत उपविशति गुरुः, अत्रान्तरेऽनुज्ञाकायोत्सर्गः, कृते च कायोत्सर्गे तदनु सिनषद्ये गुरौ त्रिप्रदक्षिणं, वन्दनं भावसारं, शिष्यस्य व्यापारोऽयमिति गाथार्थः ॥९६२॥

# ટીકાર્થ:

ત્યારપછી શિષ્ય વડે ત્રણ પ્રદક્ષિણા કરાયે છતે=અક્ષરૂપ સ્થાપનાચાર્યની ત્રણ પ્રદક્ષિણા કરાયે છતે, ગુરુ બેસે છે, એ વખતે અનુજ્ઞાનો કાયોત્સર્ગ=ગુરુ અનુયોગની અનુજ્ઞાના પ્રદાનનો કાયોત્સર્ગ કરે છે. અને ગુરુ વડે કાયોત્સર્ગ કરાયે છતે ત્યારબાદ નિષદ્યાવાળા ગુરુ હોતે છતે=ગુરુ આસનમાં બેઠેલા હોતે છતે, ત્રણ પ્રદક્ષિણા=ગુરુને ત્રણ પ્રદક્ષિણા આપવી, ભાવસાર વંદન=અત્યંત ભાવપૂર્વક વંદન કરવું, એ શિષ્યનો વ્યાપાર છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. લા૯૬૨લ

#### ગાથા :

उवविसइ गुरुसमीवे सो साहइ तस्स तिन्नि वाराओ । आयरियपरंपरएण आगए तत्थ मंतपए ॥९६३॥

#### अन्तज्ञार्थः

गुरुसमीवे=(શિષ્ય) ગુરુની સમીપમાં उविवसइ=બેસે છે, तत्थ=ત્યાં=આચાર્યપદવીપ્રદાનના પ્રસંગમાં, सो=ते=ગુરુ, तस्स=तेने=शिष्यने, आयरियपरंपरएण आगए मंतपए=આચાર્યની પરંપરા વડે આવેલા મંત્રપદોને तिन्नि वाराओ=ત્રણ વાર साहइ=કહે છે.

#### ગાશાર્થ :

શિષ્ય ગુરુની નજીકમાં બેસે છે, આચાર્ચપદવી આપવાના પ્રસંગમાં ગુરુ શિષ્યને આચાર્ચની પરંપરા વડે આવેલા મંત્રપદોને ત્રણ વાર કહે છે.

#### ટીકા :

उपविशति गुरुसमीपे=तन्निषद्यायामेव दक्षिणपार्श्वे शिष्यः, सः=गुरुः कथयति तस्य त्रीन् वासन्, किमित्याह-आचार्यपारम्पर्येणाऽऽगतानि पुस्तकादिष्वलिखितानि तत्र मन्त्रपदानि विधिना सर्वार्थ-साधकानीति गाथार्थः ॥९६३॥

## ટીકાર્થ:

શિષ્ય ગુરુની સમીપમાં=તેની નિષદામાં જ દક્ષિણ પાર્શ્વમાં=ગુરુના આસનમાં જ ગુરુના જમણા પડખે, બેસે છે. ત્યાં=આચાર્યપદવી આપવાના પ્રસંગમાં, તે=ગુરુ, તેને=શિષ્યને, ત્રણ વાર કહે છે, શું ? એથી કહે છે – સર્વ અર્થોના સાધક, પુસ્તકાદિમાં નહીં લખાયેલા, આચાર્યની પરંપરા વડે આવેલાં મંત્રનાં પદોને વિધિપૂર્વક કહે છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

પૂર્વગાથામાં કહ્યા પ્રમાણે આસન ઉપર બેઠેલા ગુરુને શિષ્ય ત્રણ પ્રદક્ષિણાપૂર્વક ભાવસાર વંદન કરે છે, ત્યારપછી ગુરુના આસન ઉપર જ ગુરુની જમણી બાજુએ શિષ્ય બેસે છે, ત્યારપછી ગુરુ શિષ્યને આચાર્યની પરંપરાથી પ્રાપ્ત થયેલા, પુસ્તકમાં નહીં લખાયેલા અને સર્વ અર્થોને સાધનારા એવા મંત્રપદો વિધિપૂર્વક ત્રણ વાર સંભળાવે છે.

આશય એ છે કે આ મંત્રનાં પદો આચાર્ય યોગ્ય સાધુનેં આચાર્યપદવી આપતી વખતે આપે છે, તે સિવાય આ મંત્રપદો પુસ્તકમાં લખવાનો કે બીજા કોઈપણને આપવાનો નિષેધ છે. યોગ્ય શિષ્ય પોતાને પ્રાપ્ત થયેલાં આ મંત્રપદોને વિધિપૂર્વક સાધે તો તે મંત્રપદો સર્વ અર્થોનાં સાધક બને છે, જેથી તે અભિનવ આચાર્ય ભગવાનના શાસનની ધુરાને સારી રીતે વહન કરી શકે છે. મ૯૬૩॥

# અવતરશિકા :

तथा —

# અવતરણિકાર્થ :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે ગુરુ પોતાની બાજુમાં બેઠેલા શિષ્યને આચાર્યની પરંપરાથી આવેલાં મંત્રપદો ત્રણ

વાર કહે છે. વળી આચાર્યપદવી આપવાના પ્રસંગમાં ગુરુ બીજું શું કરે છે ? તે બતાવવા માટે 'तथा'થી સમુચ્ચય કરતાં કહે છે —

#### भाशाः

देइ तओ मुट्ठीओ अक्खाणं सुरिभगंधसिहआणं । वड्ढंतिआओ सो वि अ उवउत्तो गिण्हई विहिणा ॥९६४॥

# अन्वश्चार्थः

सुरिभगंधसिहआणं अक्खाणं=સુરિખ ગંધથી સહિત એવા અક્ષોની वहुंतिआओ=વધતી એવી तओ मुद्धीओ=ત્રણ મુદ્દીઓને देइ=આપે છે=ગુરુ શિષ્યને આપે છે, सो वि अ=અને તે પણ=શિષ્ય પણ, उवडत्तो= ઉપયુક્ત છતો विहिणा=विधिपूर्वક गिण्हई=ગ્રહણ કરે છે.

## आधार्थ :

ગુરુ સુગંધથી ચુક્ત એવા ચંદનકોની વધતી એવી ત્રણ મુક્રીઓ શિષ્યને આપે છે, અને શિષ્ય પણ ઉપયુક્ત થઈને વિદિપૂર્વક ગુરુ દ્વારા અપાતી ત્રણ મુક્રીઓ ગ્રહણ કરે છે.

## ટીકા :

ददाति त्रीन् मुष्टीनाचार्योऽक्षाणां=चन्दनकानां सुरिभगन्थसिहतानां वर्द्धमानान् प्रति मुष्टिं, सोऽपि च शिष्यः उपयुक्तः सन् गृह्णाति विधिनेति गाथार्थः ॥९६४॥

# ટી<del>ક</del>ાર્થ :

આચાર્ય સુરભિ ગંધથી સહિત અક્ષોની=ચંદનકોની, દરેક મુષ્ટિને વિષે વધતી એવી ત્રણ મુક્રીઓને આપે છે, અને તે પણ=શિષ્ય પણ, ઉપયુક્ત છતો વિધિપૂર્વક ગ્રહણ કરે છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

આચાર્ય શિષ્યને ત્રણ વાર મંત્રપદો આપે છે, ત્યારપછી આચાર્ય શિષ્યને સુગંધવાળા શંખલાઓ મુકીમાં ભરી-ભરીને ત્રણ વાર આપે છે, અને તે મુક્રી વધતી એવી હોય છે અર્થાત્ પહેલી મુક્રીમાં જેટલા શંખલાઓ હોય છે તેના કરતાં બીજી મુક્રીમાં વધારે શંખલાઓ હોય છે, અને બીજી મુક્રી કરતાં ત્રીજી મુક્રીમાં વધારે શંખલાઓ હોય છે.

આશય એ છે કે પ્રસ્તુતમાં ગુરૂએ શિષ્યને વ્યાખ્યાનના અંગરૂપ દ્રવ્ય, ગુણ, પર્યાયથી અનુયોગ કરવાની અનુલા આપવાની છે, તેના પ્રતીકરૂપે સુગંધવાળા શંખલાઓથી ભરેલી ત્રણ વધતી જતી મુકીઓ ગુરુ શિષ્યને આપે છે. તેમાં પહેલી મુકીમાં થોડા શંખલાઓ, બીજી મુકીમાં પહેલી મુકી કરતાં અધિક શંખલાઓ અને ત્રીજી મુકીમાં તેનાથી અધિક શંખલાઓ હોય છે. આ વધતી જતી ત્રણ મુકીઓ ગુરુ દ્રવ્ય, ગુણ અને પર્યાયના સૂચનરૂપે આપતા હોવા જોઈએ; કેમ કે દ્રવ્યના અનુયોગ કરતાં ગુણનો અનુયોગ અધિક છે અને ગુણના અનુયોગ કરતાં પણ પર્યાયનો અનુયોગ અધિક છે. તે જણાવવા અર્થે ત્રણ અધિક-અધિક મુકીઓ ગ્રહણ

કરીને ગુરુ અભિનવ આચાર્યને આપે છે. શિષ્ય પણ જાણે ગુરુ પાસેથી અનુયોગની અનુજ્ઞા મેળવતો હોય તેમ એકાગ્ર ચિત્તથી ગુરૂએ આપેલા શંખલાઓની વધતી જતી ત્રણ મુક્રીઓ ગ્રહણ કરે છે.

આ પ્રકારનો અર્થ પ્રસ્તુત ગાથાનો હોવો જોઈએ, તત્ત્વ બહુશ્રુત જાણે. II૯૬૪II

## અવતરણિકા :

एवं व्याख्याङ्गरूपानक्षान् दत्त्वा --

## અવતરણિકાર્થ:

આ રીતે=પૂર્વગાથામાં બતાવ્યું એ રીતે, વ્યાખ્યાના અંગરૂપ અક્ષોને આપીને ગુરુ શું કરે ? તે બતાવે છે –

#### भाशा :

उट्टेति निसेज्जाओ आयरिओ तत्थ उवविसइ सीसो । तो वंदई गुरू तं सहिओ सेसेहिं साहूहिं ॥९६५॥

#### अन्द्यशर्थः

आयिओ निसेज्जाओ उट्ठेति=આચાર્ય નિષદામાંથી ઊઠે છે, तत्थ=ત્યાં=તે આચાર્યની નિષદામાં, सीसो=શિષ્ય उविसइ=બેસે છે. तो=ત્યા૨૫છી सेसेहिं साहूहिं=શેષ સાધુઓથી सहिओ=સહિત એવા गुरू=ગુરુ तं=तेने=ગુરુની નિષદામાં બેઠેલ તે શિષ્યને, वंदई=વંદે છે.

# ગાચાર્ચ :

આચાર્ચ નિષદામાંથી ઊઠે છે અને તે આચાર્ચની નિષદામાં શિષ્ય બેસે છે. ત્યારપછી શેષ સાધુઓ સાથે ગુરૂ, ગુરૂની નિષદામાં બેઠેલ તે શિષ્યને વંદન કરે છે.

# ટીકા :

उत्तिष्ठति निषद्यायाः आचार्य अत्राऽन्तरे, तत्रोपविशति शिष्योऽनुयोगी, ततो वन्दते गुरुस्तं=(?शिष्यं सहितः) शिष्यसहितः शेषसाधुभिः सन्निहितैरिति गाथार्थः ॥९६५॥

# नोंध :

ટીકામાં शिष्यसिंहत: છે, તેને સ્થાને शिष्यं सिंहत: હોવું જોઈએ; કેમ કે મૂળગાથામાં જે तं છે, તેનો અર્થ शिष्यं કરેલ જણાય છે, અને सिंहत: શબ્દનું ચોજન शेषसाधृभिः શબ્દ સાથે છે, જે गुरुःનું વિશેષણ છે.

# ટ<del>ીક</del>ાર્થ :

એ અવસરે=ગુરુએ આપેલ અક્ષોની ત્રણ મુદ્દીઓને શિષ્ય ગ્રહણ કરે છે એ વખતે, આચાર્ય નિષદ્યામાંથી ઊઠે છે. ત્યાં=તે આચાર્યના આસન ઉપર, અનુયોગવાળો શિષ્ય બેસે છે. ત્યારબાદ સન્નિહિત=ગુરુની નજીક રહેલા, શેષ સાધુઓથી સહિત એવા ગુરુ, તેને=શિષ્યને, વંદન કરે છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું તે રીતે ગુરુ વ્યાખ્યાન કરવાના અંગભૂત અક્ષો શિષ્યને આપીને પોતાના આસન ઉપરથી ઊભા થાય છે, અને ગુરુના તે આસન ઉપર જેને અનુયોગની અનુજ્ઞા આપેલ છે તે શિષ્ય બેસે છે. ત્યારબાદ પાસે રહેલા સર્વ સાધુઓ સાથે ગુરુ તે અભિનવ આચાર્યને વંદન કરે છે. સામાન્ય રીતે ગુરુ શિષ્યને વંદન ન કરે, છતાં શિષ્યને અપાયેલું આચાર્યપદ ગુરુને પણ પૂજ્ય છે, એમ જણાવવા શિષ્યમાં રહેલા તે આચાર્યપદને ગુરુ વંદન કરે છે, જેથી અન્ય સાધુઓને પણ તે આચાર્યપદનું મહત્ત્વ સમજાય, કે શિષ્યમાં રહેલ આચાર્યપદ આવા ગુણિયલ ગુરુને પણ પૂજાપાત્ર છે, તેથી તે શિષ્યના પણ આચાર્યપદની જો અવગણના કરવામાં આવશે તો દુરંત સંસારના પરિભ્રમણની પ્રાપ્તિ થશે. આ પ્રકારનો ભાવ ગુરુની વંદનકિયાથી પ્રાપ્ત થય છે. ા૯૬૫ા

#### अवतर्शिक्त :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે ગુરુ શેષ સાધુઓ સાથે નવા આચાર્યને વંદન કરે છે. ત્યારપછી શું કરે છે ? તે બતાવે છે –

#### भाशा :

# भणइ अ कुण वक्खाणं तत्थ ठिओ चेव तो तओ कुणइ । णंदाइ जहासत्ती परिसं नाऊण वा जोग्गं ॥९६६॥

## भन्दयार्थ :

भणइ अ=અને (ગુરુ) કહે છે : वक्खाणं कुण=વ્યાખ્યાન કર, तो=ત્યારપછી तत्थ ठिओ चेव तओ=ત્યાં સ્થિત જ આ=ગુરુના આસનમાં રહેલા જ નવા અધ્યાર્ય, जहासत्ती=યથાશક્તિથી णंदाइ=નંદી આદિને=નંદીસૂત્ર વગેરે વિષયક વ્યાખ્યાનને, पिसं वा नाऊण=અથવા પર્ષદાને જાણીને जोग्गं (तं)=યોગ્ય એવા તેને=અન્ય પણ વ્યાખ્યાનને, कुणइ=કરે છે.

🛨 મૂળગાથામાં 'त्तं' અધ્યાહાર છે, આથી ટીકામાં तद् મૂકીને તેનો અર્થ व्याख्यानम् કરેલ છે.

# ગાથાર્થ :

પોતાના આસન ઉપર બેઠેલા શિષ્યને ગુરુ કહે છે : "વ્યાખ્યાન કર." ત્યારપછી ગુરુના આસન ઉપર બેઠેલા જ નવા આચાર્ચ શક્તિ પ્રમાણે નંદીસૂત્ર વગેરેનું, અથવા તો પર્ષદા જાણીને યોગ્ય એવું અન્ય પણ વ્યાખ્યાન કરે છે.

# ટીકા :

भणित च 'कुरु व्याख्यानिम ति तमभिनवाचार्य, तत्र स्थित एव ततोऽसौ करोति तद्=व्याख्यानिमिति, नन्दादि यथाशक्त्येति तद्विषयमित्यर्थः पर्षदं वा ज्ञात्वा योग्यमन्यदपीति गाथार्थः ॥९६६॥

#### ટીકાર્થ:

અને તે અભિનવ આચાર્યને "વ્યાખ્યાન કર" એ પ્રમાણે ગુરુ કહે છે, ત્યારપછી ત્યાં રહેલા જ=ગુરુના આસનમાં બેઠેલા જ, આ=અભિનવ આચાર્ય, તેને=વ્યાખ્યાનને, કરે છે. અહીં પ્રશ્ન થાય કે અભિનવ આચાર્ય શેનું વ્યાખ્યાન કરે છે? તેથી કહે છે – યથાશક્તિથી=પોતાના બોધને અનુરૂપ પૂર્ણ શક્તિથી, નંદી આદિને= તેના વિષયવાળાને=નંદીસૂત્ર વંગેરેના વિષયવાળા વ્યાખ્યાનને, અથવા પર્ષદાને જાણીને યોગ્ય એવા અન્યને પણ=બીજા સૂત્રના વ્યાખ્યાનને પણ, કરે છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

નૂતન આચાર્યને વંદન કરીને ગુરુ વ્યાખ્યાન કરવાનું કહે છે. ત્યારબાદ નૂતન આચાર્ય ગુરુના આસન પર જ બેસીને પોતાની શક્તિ ગોપવ્યા વગર નંદીસૂત્ર વગેરે વિષયક વ્યાખ્યાન આપે છે. તેથી ગુરુને તથા અન્ય સાધુઓને ખ્યાલ આવે છે કે આ નવા આચાર્ય પર્ષદામાં આગમના ઉચિત અર્થો યથાર્થ કહી શકે છે. આના કારણે તે નવા આચાર્ય પણ ગુરૂની જેમ આદેય બને છે.

વળી પર્યદાને જાણીને ભૂમિકા પ્રમાણે સંવેગને વધારનારી યોગ્ય એવી અન્ય પણ દેશના નવા આચાર્ય કરે છે, જેથી તે સાંભળીને તે અભિનવ આચાર્ય શિષ્યોમાં તથા શ્રાવકવર્ગમાં પણ અત્યંત આદેય બને છે. ા૯૬€॥

## અવતરણિકા :

ગાથા ૯૬૫માં કહ્યું કે આચાર્ય નિષદાામાંથી ઊઠે છે અને તે નિષદાામાં અનુયોગી શિષ્ય બેસે છે, અને ત્યારપછી તે શિષ્યને ગુરુ વંદન કરે છે. ત્યાં સ્થૂલથી જોતાં શંકા થાય કે આ રીતે ગુરુના આસન પર શિષ્યનું બેસવું અને શિષ્યે ગુરુનું વંદન લેવું, એ શું ઉચિત છે ? તેના વારણ માટે હવે ગુરુના આસન પર શિષ્યનું બેસવાનું અને ગુરુનું વંદન લેવાનું પ્રયોજન બતાવે છે –

## ગાથા :

आयरियनिसेज्जाए उवविसणं वंदणं च तह गुरुणो । तुल्लगुणखावणट्टा न तया दुट्टं दुविण्हं पि ॥९६७॥

# અન્વચાર્થ:

आयरियनिसेज्जाए उविवसणं=આચાર્યની નિષદામાં ઉપવિશન, तह च=અને તે રીતે गुरुणो वंदणं=ગુરુનું વંદન, तुल्लगुणखावणट्ठा=તુલ્ય ગુણના ખ્યાપનાર્થે છે. (તેથી) तया=ત્યારે=અનુયોગની અનુજ્ઞા આપવાના પ્રસંગે, दुविण्हं पि=બંનેનું પણ दुट्टं न=દુષ્ટ નથી.

# ગાથાર્થ :

આચાર્ચની નિષધામાં શિષ્યનું બેસવું અને તે રીતે ગુરુનું શિષ્યને વંદન કરવું, એ સમાન ગુણ જણાવવા માટે છે. તેથી આચાર્ચપદવી આપતી વખતે ગુરુ-શિષ્ય બંનેનું પણ અનુષ્ઠાન દુષ્ટ નથી.

www.jainelibrary.org

# ટીકા :

आचार्यनिषद्यायामुपविशनमभिनवाचार्यस्य, वन्दनं च तथा गुरो: प्रथममेवाऽऽचार्यस्य, तुल्यगुण-ख्यापनार्थं लोकानां, न तदा दुष्टं द्वयोरिप शिष्याचार्ययो:, जीतमेतदिति गाथार्थः ॥९६७॥

## ટીકાર્થ :

અભિનવ આચાર્યનું આચાર્યની નિષદામાં બેસવું, અને તે રીતે=પોતાના આસનમાં બેસાડીને પોતે નૂતન આચાર્યને વંદન કરે છે તે રીતે, ગુરુનું આચાર્યને પ્રથમ જ વંદન લોકોને તુલ્ય ગુણના ખ્યાપન અર્થે છે=ગુરુ અને નૂતન આચાર્ય એ બંનેમાં સમાન ગુણ જણાવવા માટે છે. તેથી ત્યારે=આચાર્યપદવી આપવાના અવસરે, શિષ્ય અને આચાર્ય બંનેનું પણ દુષ્ટ નથી=ગુદ્ધના આસનમાં શિષ્યનું બેસવું અને ગુરુનું શિષ્યને વંદન કરવું એ દુષ્ટ નથી. આ જીત છે=ગુરુના આસન પર શિષ્યનું બેસવું અને ગુરુનું શિષ્યને વંદન કરવું એ આચાર છે. એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

આચાર્યપદવી આપ્યા પછી ગુરુ નૂતન આચાર્યને પોતાના આસન ઉપર બેસાડે છે, અને તે નવા આચાર્યને પ્રથમ જ ગુરુ વંદન કરે છે. આનું કારણ એ છે કે અત્યાર સુધી શિષ્યો ઉપર ગુરુનો પ્રભાવ હતો, તેથી તે આચાર્ય શાસનની ધુરા વહન કરી શક્યા, તે ધુરા હવે આ નવા આચાર્ય વહન કરવાના છે. તે રૂપ ગુરુતુલ્ય ગુણ આ આચાર્યમાં છે, તેવી બુદ્ધિ શિષ્યોમાં પેદા કરાવવા માટે બધાની સમક્ષ ગુરુ નૂતન આચાર્યને પોતાના આસન પર બેસાડીને સ્વયં વંદન કરે છે, જે જોઈને શિષ્યોને થાય કે આ નવા આચાર્ય પૂર્વના આચાર્ય જેટલા જ આદરપાત્ર છે, અને આ નૂતન આચાર્યના અનુશાસનને શિષ્યો બરાબર સ્વીકારે, જેથી તેઓ પણ જિનશાસનની ધુરાને સારી રીતે વહન કરી શકે, અને સ્વ-પરનું કલ્યાણ સાધી શકે.

આ રીતે શિષ્યને ગુરુનું વંદન કરવું અને ગુરુના આસન પર શિષ્યનું બેસવું, એ દુષ્ટ નથી, પરંતુ જીત હોવાથી=ંઆચાર હોવાથી ભગવાનની આજ્ઞાસ્વરૂપ છે. Ⅱ૯૬૭Ⅱ

#### भाशाः

वंदित तओ साहू उट्टइ अ तओ पुणो णिसिज्जाओ । तत्थ निसीअइ य गुरू उवव्वूहण पढममन्ने उ ॥९६८॥

# અન્વચાર્થ :

तओ=ત્યારપછી=નવા આચાર્યનું વ્યાખ્યાન પૂરું થયા પછી, साहू=સાધુઓ वंदंति=વંદે છે, तओ अ=અને ત્યારપછી पुणो=વળી णिसिज्जाओ=નિષદ્યામાંથી (નવા આચાર્ય) उद्घइ=ઊઠે છે. तत्थ य=અને ત્યાં गुरू=ગુરુ निसीअइ=બેસે છે, उवळ्वूहण=ઉપબૃંહણ (કરે છે.) अन्ने उ पढमं=વળી અન્યો પ્રથમ (ઉપબૃંહણ કરવાનું કહે છે.)

# ગાશાર્થ :

નવા આસાર્ચનું વ્યાખ્યાન પૂરું થયા પછી સાધુઓ તે નવા આચાર્ચને વંદન કરે છે. ત્થારપછી વળી

નવા આચાર્ચ ગુરુના આસન પરથી ઊઠે છે અને તે આસન પર ફરી ગુરુ બેસે છે અને નવા આચાર્ચની ઉપબૃંહણા કરે છે. વળી અન્ય આચાર્ચો નવા આચાર્ચ વ્યાખ્યાન આપે તે પહેલાં ઉપબૃંહણા કરવાનું કહે છે.

## ટીકા :

वन्दन्ते ततः साधवः व्याख्यानसमनन्तरं, उत्तिष्ठति च ततः पुनर्निषद्यायाः अभिनवाचार्यः, तत्र निषद्यायां निषीदति च गुरुमौलः, उपबृंहणमत्राऽन्तरे, प्रथममन्ये तु व्याख्यानादाविति गाथार्थः ॥९६८॥

# ટીકાર્થ :

ત્યારપછી=વ્યાખ્યાનની સમનંતર=નૂતન આચાર્યનું વ્યાખ્યાન પૂરું થયા પછી તરત, સાધુઓ વંદન કરે છે, અને ત્યારપછી વળી અભિનવ આચાર્ય નિષદ્યામાંથી=ગુરુના આસનમાંથી, ઊઠે છે, અને તે નિષદ્યામાં મૂળ ગુરુ બેસે છે. એ અવસરે ઉપબૃંહણ છે=પોતાના આસન પર બેસીને ગુરુ તે નવા આચાર્યની ઉપબૃંહણા કરે છે. વળી અન્યો=બીજા આચાર્યો, પ્રથમ=વ્યાખ્યાનની આદિમાં, ઉપબૃંહણા કરવાનું કહે છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. લિલ્ટી

# અવતરણિકા :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે મૂળ ગુરુ પોતાની નિષદ્યામાં બેસે છે, પછી નવા આચાર્યની ઉપબૃંહણા કરે છે. તે ઉપબૃંહણાનું સ્વરૂપ ગાથા ૯૭૧ સુધી બતાવે છે –

#### आथा :

धण्णो सि तुमं णायं जिणवयणं जेण सव्वदुक्खहरं । ता सम्मिभअं भवया पउंजियव्वं सया कालं ॥९६९॥

# અન્વચાર્થ :

सव्बदुक्खहरं जिणवयणं जेण णायं तुमं धण्णो सि=सर्व् દુःખોને હરનારું જિનવચન જેના વડે જશાયું એવો તું ધન્ય છે, ता=તે કારણથી भवया=તારે इअं=આ=જિનવચન, सया कालं=સદા કાલ सम्मं=सम्यण् पर्जजयव्वं=प्रयोજवुं જોઈએ.

# ગાથार्थ :

સર્વ દુઃખોનું હરણ કરનાર એવું જિનવચન જેના વડે જણાયું છે એવો તું ધન્ય છે, તેથી તારે જિનવચન સદા કાલ સમ્યગ્ યોજવું જોઈએ.

# ટીકા :

धन्योऽसि त्वं सम्यग् ज्ञातं जिनवचनं येन भवता सर्वदुःखहरं=मोक्षहेतुः, तत्सम्यगिदं भवता प्रवचननीत्या प्रयोक्तव्यं सदा=सर्वकालं=अनवस्तमिति गाथार्थः ॥९६९॥

www.jainelibrary.org

#### ટીકાર્થ:

સર્વ દુઃખોનું હરણ કરનાર=મોક્ષનો હેતુ, એવું જિનવચન જે તારા વડે સમ્યગ્ જણાયું એવો તું ધન્ય છે. તે કારણથી તારે આ=જિનવચન, સદા=સર્વ કાલ=અનવરત, સમ્યગ્=પ્રવચનની નીતિથી, યોજવું જોઈએ, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

નવા આચાર્ય નંદીસૂત્ર આદિનું વ્યાખ્યાન કરે અને વ્યાખ્યાનમાં જે રીતે શાસ્ત્રપદાર્થો પર્ષદામાં બતાવે, તે સાંભળીને ગુરુને સ્થિર નિર્ણય થાય કે આ નૂતન આચાર્ય શાસ્ત્રોના પરમાર્થને જાણનાર છે, અને તે રીતે લોકોને પણ ભગવાનનાં વચનો યધાર્થ કહી શકે છે. આથી તેવા શિષ્યની ઉપબૃંહણા કરતાં ગુરુ કહે છે કે "સર્વ દુઃખોને હરનારાં જિનવચનોનો તને બોધ થયો છે, તેથી તું ધન્ય છે"; પરંતુ જો તે નવા આચાર્ય શાસ્ત્રોના પરમાર્થને જાણનાર ન હોય તોપણ આચાર્યપદવી પ્રદાન કરતી વખતે વ્યવહાર તરીકે ગુરુ આવાં ઉપબૃંહણાનાં વચનો શિષ્યને કહે તો ગુરુને મૃષાવાદ લાગે. તેથી યોગ્ય અને શાસ્ત્રથી સંપન્ન શિષ્યની ગુરુ ઉપબૃંહણા કરે તે સંગત છે.

આ રીતે ઉપબૃંહણા કર્યા પછી ગુરુ હિતશિક્ષારૂપે શિષ્યને કહે કે શાસ્ત્રમાં બતાવેલ વિધિથી આ ભગવાનના વચનનો તારે યોગ્ય જીવોમાં સદા પ્રયોગ કરવો જોઈએ. !!૯૬૯!!

## અવતરણિકા :

પૂર્વગાથામાં અભિનવ આચાર્યની ઉપબૃંહણાનું સ્વરૂપ બતાવતાં કહ્યું કે તારે સદા કાલ જિનવચનનો સમ્યગ્ પ્રયોગ કરવો જોઈએ. હવે તેને દેઢ કરવા ગુરુ તે નૂતન આચાર્યને વિશેષથી ઉપદેશ આપે છે –

> इहरा उ रिणं परमं असम्मजोगो अऽजोगओ ववरो । ता तह इह जइअव्वं जह एत्तो केवलं होइ ॥९७०॥

# અન્વચાર્થ:

आथा :

इहरा उ=વળી ઇતરથા परमं रिणं=૫२મ ઋશ છે, असम्मजोगो अऽजोगओ ववरो=અને અસમ્યગ્ યોગ અયોગથી પણ અપર છે=વધારે પાપી છે; ता इह=ते કારણથી અહીં=જિનવચનના પ્રયોગમાં, तह जइअव्वं= ते રીતે यत्न કરવો જોઈએ, जह=જે રીતે एत्तो=આનાથી=જિનવચનના પ્રયોગથી, केवलं होइ=કेવલ થાય= तने કેવલજ્ઞાન પ્રાપ્ત થાય.

# ગાથાર્થ :

વળી જિનવચનનો સદા કાલ સમ્ચગ્ પ્રયોગ કરવામાં ન આવે તો, આ જિનવચન પરમ ૠણ છે અને અસમ્ચગ્ યોગ અયોગ કરતાં પણ વધારે પાપી જાણવો, તે કારણથી જિનવચનના પ્રયોગમાં તે રીતે યત્ન કરવો જોઈએ કે જેથી આ જિનવચનના પ્રયોગથી તને કેવલજ્ઞાન પ્રાપ્ત **શય**.

#### ટીકા :

इतरथा ऋणं परममेतत् सदाऽप्रयोगे सुखशीलतया, असम्यग्योगश्चायोगतोऽप्यपरः=पापीयान् द्रष्टव्यः, तत् तथेह यतितव्यमुपयोगतो, यथाऽतः केवलं भवति परमज्ञानमिति गाथार्थः ॥९७०॥

# टी डार्थ :

ઇતરથા સુખશીલપણું હોવાને કારણે સદા અપ્રયોગમાં અર્થાત્ જિનવચનનો સદા કાળ સમ્યગ્ પ્રયોગ કરવામાં ન આવે તો, આ=જિનવચન, પરમ ઋણ છે, અને અસમ્યગ્ યોગ અયોગથી પણ અપર છે= પાપીયાન્ જાણવો, અર્થાત્ જિનવચનનો પ્રયોગ સદા ન કરે તેના કરતાં પણ જિનવચનનો વિપરીત પ્રયોગ વધારે દુષ્ટ છે. તે કારણથી અહીં=જિનવચનના પ્રયોગમાં, તે રીતે ઉપયોગથી યત્ન કરવો જોઈએ જે રીતે આનાથી=જિનવચનનો સમ્યગ્ પ્રયોગ કરવાથી, કેવલ=પરમજ્ઞાન=કેવલજ્ઞાન, થાય, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે આચાર્યએ હંમેશાં પ્રવચનમાં કહેલ નીતિપૂર્વક જિનવચનનો પ્રયોગ કરવો જોઈએ. વળી જે આચાર્ય અનુયોગની અનુજ્ઞા મેળવીને સતત યોગ્ય જીવોના હિત માટે ઉદ્યમ ન કરે, અને પોતાની સુખશીલતા પોષાય તે રીતે અનુકૂળતા પ્રમાણે જિનવચનનું યત્કિંચિત્ વ્યાખ્યાન કરે, તો તેવા આચાર્યને ભગવાનનું ઋણ ચૂકવવાનું બાકી રહે છે.

આશય એ છે કે ભગવાને સન્માર્ગની સ્થાપના કરીને તે સન્માર્ગ પરંપરામાં આપણને આપ્યો છે, જેથી આ શિષ્ય આચાર્યપદ સુધી પહોંચ્યો છે, અને તે સન્માર્ગનું યોગ્ય જીવોમાં સંક્રમણ કરવાની ભગવાને આચાર્યને આજ્ઞા કરી છે; છતાં જે આચાર્ય પ્રમાદને વશ થઈને પોતાને પ્રાપ્ત થયેલ પ્રવચનનો અન્ય જીવોમાં હંમેશાં પ્રયોગ કરતા નથી, તે આચાર્યએ ભગવાનનું ઋણ અદા કરેલ નથી, આથી તેઓ દેવાદાર રહે છે. માટે આચાર્યએ પ્રમાદ છોડીને સતત યોગ્ય જીવોના ઉપકાર માટે જિનવચનનો સમ્યગ્ પ્રયોગ કરવો જોઈએ, આ પ્રકારની નૂતન આચાર્યની ઉપબૃંહણા ગુરુ કરે છે.

વળી, ગુરુ હિતશિક્ષારૂપે અભિનવ આચાર્યને કહે છે કે કદાચ પ્રમાદને વશ થઈને પ્રવચનનો યોગ્ય જીવોમાં યોગ કરવામાં ન આવે, તો તેનાથી જે પાપ થાય, તેના કરતાં પણ આ પ્રવચનનો અસમ્યગ્ યોગ કરવામાં અધિક પાપ થાય છે; કેમ કે ભગવાનના વચનને અન્ય રીતે યોજવાથી પ્રવચનની હીનતાનું આપાદન થાય છે, અને વિપરીત બોધ થવાથી ઘણા યોગ્ય જીવોનું અહિત થાય છે. આથી સુખશીલતાને છોડીને આચાર્યએ ઉપયોગપૂર્વક તે રીતે જિનવચન યોજવાં જોઈએ કે જેથી યોગ્ય જીવોના હિતની ઉપેક્ષા ન થાય અને જિનવચનના અસમ્યગ્ યોગથી કોઈનું અહિત પણ ન થાય. આ રીતે નિરાશંસભાવથી જિનવચનનો સદા કાળ સમ્યગ્ પ્રયોગ કરવામાં આવે તો તેનાથી પોતાને કેવલજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ થાય છે.

આવી ઉપબૃંહણા કરવાથી અભિનવ આચાર્યને યોગ્ય જીવોમાં જિનવચનનો પ્રયોગ કરવાનો ઉત્સાહ જાગે છે, અને પોતાનાથી જિનવચનનો વિપરીત પ્રયોગ ન થઈ જાય તેની સાવધાનતા આવે છે, તેમ જ ગુરુનાં વચનો સાંભળીને પોતાને દઢ વિશ્વાસ પેદા થાય છે કે પ્રાપ્ત થયેલા જિનવચનનો હું સમ્યગ્ પ્રયોગ કરીશ તો મને અવશ્ય કેવલજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ થશે. ા૯૭૦ા

## અવતરણિકા :

પૂર્વગાથાના અંતે કહ્યું કે તે રીતે યત્ન કરવો જોઈએ કે જેથી જિનવચનના પ્રયોગ દારા કેવલજ્ઞાન થાય. તેથી જિનવચનનો સમ્યગ્ પ્રયોગ કેવલજ્ઞાનનું કારણ કઈ રીતે બને છે ? તે સ્પષ્ટ કરે છે —

#### ગાશા :

परमो अ एस हेऊ केवलनाणस्स अन्नपाणीणं । मोहावणयणओ तह संवेगाइसयभावेणं ॥९७१॥

## અન્વચાર્ચ:

तह अ संवेगाइसयभावेणं=अने ते प्रेंडारे संवेगना अतिशयना लावने डारशे अन्नपाणीणं=अन्य प्राशीओना मोहावणयणओ=भोडनुं अपनयन धवाधी एस=आ=िशनवयननो प्रयोग, केवलनाणस्य परमो हेऊ=डेवलशाननो परम डेतु छे.

## आधार्थ :

અને તે પ્રકારે સંવેગનો અતિશય થવાને કારણે અન્ય જીવોનો મોહ દૂર થવાથી જિનવચનનો પ્રયોગ કેવલજ્ઞાનનું પરમ કારણ બને છે.

## ટીકા :

परमश्चेषः=जिनवचनप्रयोगः हेतुः केवलज्ञानस्य अवन्ध्य इत्यर्थः, कुत इत्याह-अन्यप्राणिनां मोहापनयनात् परार्थकरणात् तथासंवेगातिशयभावेन उभयोरपीति गाथार्थः ॥९७१॥

# ટીકાર્થ :

અને આ=િજનવચનનો પ્રયોગ, કેવલજ્ઞાનનો પરમ=અવંધ્ય, હેતુ છે. કયા કારણથી ? એથી કહે છે – ઉભયના પણ તે પ્રકારે સંવેગના અતિશયના ભાવથી=જે પ્રકારે શ્રોતાની યોગ્યતા હોય તે પ્રકારે શ્રોતાને સંવેગનો પ્રકર્ષ થવાથી અને જે પ્રકારે વક્તાનો નિરાશંસ ભાવમાં યત્ન હોય તે પ્રકારે વક્તાને સંવેગનો પ્રકર્ષ થવાથી, અન્ય પ્રાણીઓના મોહના અપનયનરૂપ પરાર્થકરણને કારણે=બીજા જીવોનો મોહ દૂર થવારૂપ પરોપકાર થવાને કારણે, જિનવચનનો પ્રયોગ કેવલજ્ઞાનનો પરમ હેતુ છે, એમ અન્વય છે. એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

ગુરુ પાસેથી અનુયોગની અનુજ્ઞા મેળવ્યા પછી નૂતન આચાર્ય અપ્રમાદભાવથી યોગ્ય જીવોને શાસ્ત્ર-વયનાનુસારે જિનવચનનો બોધ કરાવે છે, ત્યારે આચાર્યની દેશના સાંભળીને શ્રોતાની યોગ્યતા પ્રમાણે શ્રોતાને સંવેગ પેદા થાય છે. તેથી જે જે શ્રોતાની જેવી જેવી યોગ્યતા હોય તેવો તેવો તેને સંવેગનો અતિશય થાય છે; અને શ્રોતાને જેવો જેવો સંવેગનો અતિશય થાય તે પ્રમાણે શ્રોતાના મોહનું અપનયન થવાથી ઉપદેશકની પ્રવૃત્તિથી પરોપકાર થાય છે, જે પરોપકાર કેવલજ્ઞાનનું અવંધ્ય કારણ છે. અહીં પ્રશ્ન થાય કે ઉપદેશકની પ્રવૃત્તિથી શ્રોતાને સંવેગ થાય તો શ્રોતાને ઉપકાર થાય, પરંતુ ઉપદેશકને કેવલજ્ઞાનનું કારણ કઈ રીતે બને ? તેથી કહે છે —

જયારે આચાર્ય નિરાશંસભાવથી યોગ્ય જીવોને ઉપદેશ આપતા હોય ત્યારે પોતાને પણ પૂર્વ-પૂર્વ કરતાં અધિક-અધિક સંવેગ થવાથી તેમનાં જ્ઞાનાવરણીયાદિ કર્મોનો નાશ થાય છે, જેથી તે ઉપદેશપ્રદાનની ક્રિયા કેવલજ્ઞાનનું અવધ્ય કારણ બને છે. મહજીવા

#### भाशा :

एवं उवव्यूहेउं अणुओगविसज्जणद्वमुस्सग्गो । कालस्स पडिक्कमणं पवेअणं संघविहिदाणं ॥९७२॥

## અન્વચાર્થ:

एवं=આ રીતે उवव्यूहेउं=ઉપબૃંહણા કરીને अणुओगविसज्जणद्वमुस्सग्गो=અનુયોગના વિસર્જન અર્થે ઉત્સર્ગ, कालस्स पडिक्रमणं=કાલનું પ્રતિક્રમણ, पवेअणं=પ્રવેદન (અને) संघविहिदाणं=સંઘવિધિદાન (કરાય છે.)

# ગાથાર્થ :

ગાથા ૯૬૯થી ૯७૧માં બતાવ્યું એ રીતે, નવા આચાર્યની ઉપબૃંહણા કરીને અનુચોગના વિસર્જન માટે કાયોત્સર્ગ, કાલનું પ્રતિક્રમણ, તપનું પ્રવેદન અને સંઘવિધિદાન કરાય છે.

# ટીકા :

एवमुपबृंह्य तमाचार्यमनुयोगविसर्ज्जनार्थमुत्सर्गः क्रियते, कालस्य प्रतिक्रमणं तदन्वेव, प्रवेदनं निरुद्धस्य, सङ्गविधिदानं यथाशक्ति नियोगत इति गाथार्थः ॥९७२॥

# टी<del>ड</del>ार्थ :

આ પ્રમાણે=ગાથા ૯૬૯થી ૯૭૧માં બતાવ્યું એ પ્રમાણે, તે આચાર્યને ઉપબૃંહીને=તે અભિનવ આચાર્યની ઉપબૃંહણા કરીને, અનુયોગના વિસર્જન અર્થે ઉત્સર્ગ=કાઉસ્સગ્ગ, કરાય છે. ત્યારપછી જ કાલનું પ્રતિક્રમણ, નિરુદ્ધનું પ્રવેદન=તપનું નિવેદન, નિયોગથી=નિયમથી, યથાશક્તિ=શક્તિ પ્રમાણે, સંઘવિધિદાન= સંઘને વિધિપૂર્વક અનુયોગનું દાન કરાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે. ॥૯૭૨॥

#### भाशा :

पच्छा य सोऽणुओगी पवयणकज्जम्मि निच्चमुज्जुत्तो । जोग्गाणं वक्खाणं करिज्ज सिद्धंतिविहिणा उ ॥९७३॥

#### अन्वयार्थः

पच्छा य=अने पछी=आयार्यपदवीप्रदाननी सर्व विधि क्षि पछी, पवयणकज्जम्म निच्चमुज्जुत्तो= प्रवयनना क्षर्यमां नित्य उद्युक्त अवा सो अणुओगी=आ अनुयोशी जोग्गाणं=योग्योने सिद्धंतिविहिणा उ=सिद्धांतनी विधिथी ४ वक्खाणं करिज्ज=व्याण्यानने क्षेत्रे.

#### आधार्थ :

અને આચાર્ચપદવી આપવાની સર્વ વિદ્ધિ પૂર્ણ થયા પછી, શાસનના કાર્ચમાં નિત્ય ઉદ્યમવાળા આ અનુયોગી આચાર્ચ યોગ્ય શિષ્યોને શાસ્ત્રમાં બતાવેલ વિધિથી જ વ્યાખ્યાન કરે.

## ટીકા :

पश्चाच्चाऽसावनुयोगी आचार्यः प्रवचनकार्ये नित्यमुद्युक्तः सन् योग्येभ्यो विनेयेभ्यो व्याख्यानं कुर्यादित्याज्ञा सिद्धान्तविधिनैवेति गाथार्थः ॥९७३॥

# ટીકાર્થ :

અને પાછળથી=ગાથા ૯૫૨થી ૯૭૨ સુંધીમાં બતાવેલ અનુયોગઅનુજ્ઞાપ્રદાનની સર્વ વિધિ થયા પછી, પ્રવચનના કાર્યમાં નિત્ય ઉદ્યુક્ત છતા આ અનુયોગી આચાર્ય, યોગ્ય વિનેયોને=યોગ્ય શિષ્યોને, સિદ્ધાંતની વિધિથી જ વ્યાખ્યાનને કરે, એ ભગવાનની આજ્ઞા છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે. ॥૯૭૩॥

# અવતરણિકા :

योग्यानाह -

# અવતરણિકાર્થ:

યોગ્ય શિષ્યોને કહે છે અર્થાત્ પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે શાસનના કાર્યમાં નિત્ય ઉદ્યમવાળા અભિનવ આચાર્ય યોગ્ય શિષ્યોને સિદ્ધાંતની વિધિથી જ વ્યાખ્યાન કરે. તેથી વ્યાખ્યાન સાંભળવા માટે કેવા શિષ્યો યોગ્ય છે ? તે બતાવે છે —

## भाशाः

मज्झत्था बुद्धिजुआ धम्मत्थी ओघओ इमे जोग्गा । तह चेव य पत्ताई सुत्तविसेसं समासज्ज ॥९७४॥

# अन्दयार्थः

मज्झत्था=મધ્યસ્થ, बुद्धिजुआ=બુદ્ધિથી યુક્ત, धम्मत्थी=ધર્માર્થી, तह चेव य=અને તે રીતે જ सुत्तविसेसं समासज्ज पत्ताई=સૂત્રવિશેષને આશ્રયીને પ્રાપ્તાદિ इमे=આ=ઉપરમાં બતાવેલ ગુર્શોવાળા શિષ્યો, ओघओ= ઓઘથી जोग्गा=યોગ્ય છે=અનુયોગી આચાર્ય પાસે વ્યાખ્યાન સાંભળવા માટે યોગ્ય છે.

# ગાશાર્થ :

મધ્યસ્થ, બુદ્ધિથી ચુક્ત, ધર્મના અર્થી, અને તે રીતે જ સૂત્રવિશેષને આશ્ચરીને પ્રાપ્ત વગેરે ગુણોવાળા શિષ્યો સામાન્યથી વ્યાખ્યાન સાંભળવા માટે યોગ્ય છે.

# ટીકા :

मध्यस्थाः=सर्वत्राऽरक्तद्विष्टाः बुद्धियुक्ताः=प्राज्ञाः धर्म्मार्थिनः=परलोकभीरवः ओघतः=सामान्येनैते

योग्याः सिद्धान्तश्रवणस्य, तथैव प्राप्तादयो योग्याः, आदिशब्दात्परिणामकादिपरिग्रहः, सूत्रविशेषम्-अङ्गचूडादिरूपं समाश्रित्येति गाथार्थः ॥९७४॥

#### ટીકાર્થ :

મધ્યસ્થ=સર્વત્ર અરક્ત-દ્વિષ્ટ=બધે ઠેકાણે રાગ-દ્વેષ વગરના, બુદ્ધિથી યુક્ત=પ્રાજ્ઞ, ધર્માર્થી=પરલોકભીરુ= પરલોકના અહિતની ચિંતાવાળા, આ=ઉપરમાં બતાવેલ ગુણોવાળા જીવો, ઓઘથી=સામાન્યથી, સિદ્ધાંતના શ્રવણને યોગ્ય છે. તે રીતે જ અંગ-ચૂડા આદિરૂપ સૂત્રવિશેષને આશ્રયીને પ્રાપ્તાદિ યોગ્ય છે; ''प्राप्ताद्यः''માં 'आदि' શબ્દથી પરિણામક વગેરેનો પરિગ્રહ છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે. ॥૯૭૪॥

# અવતરણિકા :

मध्यस्थादिपदानां गुणानाह -

## અવતરણિકાર્થ:

મધ્યસ્થ વગેરે પદોના ગુણોને કહે છે અર્થાત્ પૂર્વગાથામાં સિદ્ધાંતશ્રવણને યોગ્ય જીવોના ગુણો બતાવતાં જે મધ્યસ્થાદિ પદો બતાવ્યાં, તે પદોથી યુક્ત જીવોને પ્રાપ્ત થતા લાભો બતાવે છે –

#### भाशाः

मज्झतथाऽसग्गाहं एत्तो च्चिअ कतथई न कुळांति । सुद्धासया य पायं होंति तहाऽऽसन्नभव्वा य ॥९७५॥

## अन्पयार्थ :

एत्तो च्चिअ=आनाथी ४=માધ્યસ્થ્ય હોવાથી ૪, मज्झत्था=મધ્યસ્થો कत्थई=ક્યાંય असग्गाहं=અસદ્ગ્રાહને न कुळंति=કરતા નથી पायं य=અને પ્રાયः सुद्धासया=शुद्ध આશયવાળા, तहा य आसन्नभळ्वा=અને તે પ્રકારે આસત્રભવ્ય होति=હોય છે.

# ગાથાर्थ :

મધ્યસ્થતા હોવાથી જ મધ્યસ્થ જીવો ક્યાંય પણ અસદ્ગ્રાહ કરતા નથી, અને પ્રાયઃ શુદ્ધ આશયવાળા અને તે પ્રકારના આસજ્ઞભવ્ય હોય છે.

# ટીકા :

मध्यस्थाः प्राणिनः असद्ग्राहं-तत्त्वावबोधशत्रुम् अत एव=माध्यस्थ्यात् क्वचिद्वस्तुनि न कुर्वन्ति, अपि तु मार्गानुसारिमतय एव भवन्ति, तथा शुद्धाशयाश्च=मायादिदोषरिहताः प्रायो भवन्ति मध्यस्थाः, तथाऽऽसन्नभव्याश्च, अतस्तेषु सफलः परिश्रम इति गाथार्थः ॥९७५॥

## ટીકાર્થ :

મધ્યસ્થ પ્રાણીઓ=મધ્યસ્થ જીવો, આનાથી જ=મધ્યસ્થપણાથી જ, કોઈપણ વસ્તુમાં તત્ત્વના અવબોધમાં શત્રુર્પ અસદ્ગ્રાહને કરતા નથી, પરંતુ માર્ગને અનુસરનારી મતિવાળા જ હોય છે; અને મધ્યસ્થો પ્રાયઃ શુદ્ધ આશયવાળા=માયાદિ દોષોથી રહિત, હોય છે અને તે પ્રકારના આસત્રભવ્ય હોય છે. એથી તેઓમાં= આવા મધ્યસ્થ ગુણવાળા શિષ્યોમાં, પરિશ્રમ=આચાર્ય દ્વારા કરાયેલો જિનવચનના પ્રયોગનો શ્રમ, સફળ થાય છે. એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

મધ્યસ્થ જીવો અસદ્ગ્રાહ વગરના હોય છે, તેથી તેઓ વ્યાખ્યાન સાંભળતી વખતે કોઈ વસ્તુમાં કદાગ્રહ રાખતા નથી; અને શાસ્ત્રના પરમાર્થને જાણવા માટે તેઓની મતિ માર્ગાનુસારી પ્રવર્તે છે, તેથી ઉપદેશક શાસ્ત્રનાં વચનોને જે ભાવથી બતાવવા માંગે છે, તે પ્રકારે તેના પરમાર્થને જાણવા માટે તેઓની પ્રવૃત્તિ થાય છે.

વળી તે મધ્યસ્થ જીવો શાસ્ત્રવચનોનો બોધ કર્યા પછી તે બોધને અનુસાર ઉચિત પ્રવૃત્તિ કરવામાં પ્રાયઃ કરીને શુદ્ધ આશયવાળા હોય છે. તેથી મધ્યસ્થ જીવોને થયેલો બોધ ઉચિત પ્રવૃત્તિ કરાવીને કલ્યાણનું કારણ બને છે.

અહીં 'फ्रायः' શબ્દથી, અને શુદ્ધ આશયવાળાનો અર્થ "માયાદિ દોષોથી રહિત" કર્યો તેનાથી, એ કહેવું છે કે તત્ત્વ જાણવા માટે અસદ્ગ્રહ વગરના અને શાસ્ત્રવચનો સાંભળવા માટે અભિમુખ થયેલા મધ્યસ્થ જીવો શાસ્ત્રવચનોનો બોધ કરીને જીવનમાં ઉતારવા માટે અપ્રમાદભાવથી યત્ન કરતા હોય છે, છતાં ક્વચિત્ નિમિત્ત પામીને તે આરાધક જીવોમાં પણ માયાદિ દોષો થઈ શકે છે તેથી તેઓ માયાદિને કારણે ઉચિત અનુષ્ઠાનમાં વિપરીત પ્રવૃત્તિ પણ કરે, એવું બને તોપણ મધ્યસ્થ જીવો પ્રાયઃ કરીને માયાદિ કરતા નથી.

વળી મધ્યસ્થ જીવો "તે પ્રકારના આસન્નભવ્ય" હોય છે. એ કથનનું તાત્પર્ય એ છે કે મધ્યસ્થ ગુણવાળા કેટલાક શ્રોતા અત્યંત અપ્રમાદથી તત્ત્વ સાંભળીને સંસારનો અંત કરે છે, તો કેટલાક શ્રોતાઓ સ્ખલનાઓ પામવા છતાં પણ બોધાનુસાર ઉચિત પ્રવૃત્તિમાં યત્ન કરનારા હોય છે, તો કેટલાક શ્રોતાઓ બોધની તે પ્રકારની પટુતાના અભાવને કારણે સંસારનો શીધ્ર અંત નહીં કરી શકવા છતાં સ્વશક્તિ અનુસાર કંઈક કંઈક યત્ન કરનારા હોય છે. આમ, દરેક જીવની આસન્નભવ્યતા જુદા જુદા પ્રકારની હોય છે. આથી કહ્યું કે મધ્યસ્થ જીવો તે પ્રકારની આસન્નભવ્યતાવાળા હોય છે.

અહીં "મધ્યસ્થ" શબ્દથી એ જણાવવું છે કે જેઓ તત્ત્વ જાણવા માટે કોઈપણ દર્શન પ્રત્યે રાગ કે દેષથી રહિત થઈને તટસ્થ બુદ્ધિથી યત્ન કરનારા હોય, અને તત્ત્વ જાણ્યા પછી પણ તેને જીવનમાં ઉતારવા માટે રાગ-દેષથી આકુળ થયા વગર શુદ્ધ આશયપૂર્વક યત્ન કરનારા હોય, તેવા જીવો મધ્યસ્થ છે; અને તેઓને આશ્રયીને ઉપદેશક દ્વારા કરાયેલો જિનવચનના પ્રયોગનો પરિશ્રમ સફળ થાય છે. ા૯૭૫ા

#### અવતરણિકા :

ગાથા ૯૭૪માં વ્યાખ્યાન સાંભળવાને યોગ્ય શિષ્યોના ગુણો બતાવ્યા. તેમાંથી 'મધ્યસ્થ' એ પ્રકારના પ્રથમ ગુણનું પૂર્વગાથામાં કાર્ય બતાવ્યું. હવે 'બુદ્ધિયુક્ત' એ પ્રકારના દ્વિતીય ગુણનું પ્રસ્તુત ગાથામાં કાર્ય બતાવે છે –

#### भाशा :

बुद्धिजुआ गुणदोसे सुहुमे तह बायरे य सळ्वत्थ । सम्मत्तकोडिसुद्धे तत्तिहुईए पवज्जंति ॥९७६॥

## અન્વચાર્ચ:

तह बुद्धिजुआ=અને બુદ્ધિથી યુક્ત એવા શિષ્યો सम्मत्तकोडिसुद्धे सुहुमे बायरेय गुणदोसे=सम्यक्त्वडोटिથी शुद्ध એવા સૂક્ષ્મ અને બાદર ગુણ-દોષોને सव्वत्थ=सर्वत्र तत्त्तिद्धिंए=तत्त्विधितिथी पवज्जंति=स्वीडारे છે.

#### आशर्थ :

અને બુદ્ધિથી ચુક્ત શિષ્યો, સમ્યક્ત્વકોટિથી શુદ્ધ એવા સૂક્ષ્મ અને બાદર ગુણ-દોષોને સર્વત્ર તત્ત્વસ્થિતિથી સ્વીકારે છે.

## ટીકા :

बुद्धियुक्ताः=प्राज्ञा, गुणदोषान् वस्तुगतान् सूक्ष्मांस्तथा बादरांश्च सर्वत्र विध्यादौ सम्यक्त्व-कोटिशुद्धान्=कषच्छेदतापशुद्धान् तत्त्वस्थित्या=अतिगम्भीरतया प्रपद्यन्ते साध्विति गाथार्थः ॥९७६॥

# ટ<del>ીક</del>ાર્થ :

અને બુદ્ધિથી યુક્ત=પ્રાજ્ઞ=પ્રજ્ઞાવાળા શિષ્યો, સમ્યક્ત્વકોટિથી શુદ્ધ=કષ-છેદ-તાપથી શુદ્ધ, એવા વસ્તુમાં રહેલ સૂક્ષ્મ અને બાદર ગુણ-દોષોને સર્વત્ર વિધિ આદિમાં તત્ત્વસ્થિતિથી=અતિગંભીરપણાથી, સારી રીતે સ્વીકારે છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

શાસ્ત્રના અર્થો સાંભળવામાં જેમ મધ્યસ્થપણું આવશ્યક છે, તેમ બુદ્ધિયુક્તપણું પણ આવશ્યક છે; કેમ કે બુદ્ધિવાળા જીવો શાસ્ત્રના પદાર્થીને યથાર્થ સ્વીકારે છે. અને તે આ રીતે —

શાસ્ત્રનાં વચનો વિધિ અને નિષેધરૂપ હોય છે. વિધિવાક્યથી ઉચિતમાં પ્રવૃત્તિ થાય છે અને નિષેધવાક્યથી અનુચિત પ્રવૃત્તિમાંથી નિવૃત્તિ થાય છે, અને શાસ્ત્રનાં સર્વ વિધિ અને નિષેધાત્મક વાક્યો કપ-છેદ-તાપશુદ્ધિથી શુદ્ધ હોય, તો જ તે શાસ્ત્રવચન પરિપૂર્ણ શુદ્ધ છે એમ નિર્ણય થઈ શકે. બુદ્ધિમાન જીવો શાસ્ત્રનાં વિધિ-નિષેધાત્મક સર્વ વચનો કષ-છેદ-તાપથી શુદ્ધ કઈ રીતે પ્રાપ્ત થશે? તેનો અતિગંભીરતાથી યથાર્થ નિર્ણય કરે છે, કે આ પદાર્થ આ રીતે સ્વીકારવામાં આવે તો તે ગુણરૂપ બને, અને આ રીતે સ્વીકારવામાં આવે તો દોષરૂપ બને.

વળી, બુદ્ધિમાન જીવો શાસ્ત્રીય પદાર્થમાં રહેલ સૂક્ષ્મ અને બાદર ગુણ-દોષોની સમ્યક્ પરીક્ષા કરીને જે રીતે તે પદાર્થો કષ-છેદ-તાપથી શુદ્ધ જણાય, તે રીતે તેમને સ્વીકારે છે, જેથી તે પદાર્થો સર્વજ્ઞે કહ્યા છે તે રીતે જ પોતાને પરિણમન પામે; જયારે બુદ્ધિરહિત જીવો શાસ્ત્રપદાર્થોને કેવલ સામાન્યથી સમજે છે. તેઓ પદાર્થોના પારમાર્થિક અર્થને વિચારી શકતા નથી, જેના કારણે પોતે સ્વીકારેલ અર્થોમાં ક્વચિત્ સૂક્ષ્મ કે બાદર દોષ આવતો હોય તોપણ તેઓને ખ્યાલ આવતો નથી; અને આમ થવાથી કષ-છેદ-તાપથી પરિપૂર્ણ શુદ્ધ પણ સર્વજ્ઞનું વચન, તેવા બુદ્ધિરહિત જીવોએ કરેલા અર્થ મુજબ કષ-છેદ-તાપથી અશુદ્ધ પ્રાપ્ત થાય છે.

વળી, શાસ્ત્રનાં વચનો સર્વજ્ઞકથિત હોવાથી કષ-છેદ-તાપથી શુદ્ધ જ છે, છતાં બુદ્ધિયુક્ત જીવો પોતાની પ્રજ્ઞાથી સર્વજ્ઞવચનનો કયો અર્થ કરવાથી તે કષ-છેદ-તાપથી શુદ્ધ પ્રાપ્ત થશે ? તે યથાર્થ સમજી શકે છે. આથી શાસ્ત્રના અર્થો ભણવા માટે જેમ મધ્યુસ્થતા જરૂરી છે, તેમ બુદ્ધિયુક્તતા પણ જરૂરી છે. ॥૯૭૬॥

# અવતરણિકા :

ગાથા ૯૭૪માં સિદ્ધાંતના શ્રવણને યોગ્ય શિષ્યોના ગુણો બતાવ્યા. તેમાંથી 'મધ્યસ્થ' અને 'બુદ્ધિયુક્ત' એ બે ગુણોનું કાર્ય બતાવ્યું. હવે 'ધર્માર્થી' એ પ્રકારના ત્રીજા ગુણનું કાર્ય બતાવે છે –

### ગાથા :

# धम्मत्थी दिहुत्थे हढो व्य पंकम्मि अपडिबंधाउ । उत्तारिज्जंति सुहं धन्ना अन्नाणसलिलाओ ॥९७७॥

# અન્વચાર્થ:

पंकम्मि हढो व्य=પંકમાં હઢની જેમ अपडिबंधाउ=અપ્રતિબંધને કારણે धन्ना धम्मत्थी=ધન્ય એવા ધર્માર્થીઓ दिद्वत्थे=દેષ્ટાર્થમાં अन्नाणसिल्लाओ=અજ્ઞાનરૂપી સલિલથી सुहं=સુખે उत्तारिज्जंति=ઉતારાય છે.

# ગાશાર્થ :

જેમ હઢ નામની વનસ્પતિ અપ્રતિબંધ હોવાને કારણે કાદવમાંથી સુખે કરીને જુદી કરી શકાય છે, તેમ ધન્ય એવા ધર્માર્થી જીવો અપ્રતિબંધ હોવાને કારણે દૃષ્ટ અર્થમાં અજ્ઞાનરૂપી પાણીથી સુખે કરીને જુદા કરી શકાય છે.

# ટીકા :

धर्म्मार्थिनः प्राणिनः दृष्टार्थे-ऐहिके हढ इव वनस्पतिविशेषः पङ्के अप्रतिबन्धात् कारणाद् उत्तार्यन्ते= पृथक् क्रियन्ते सुखं धन्याः=पुण्यभाजः, कुतः ? अज्ञानसिललात्=मोहादिति गाथार्थः ॥९७७॥

# ટીકાર્થ:

પંકમાં=કાદવમાં, વનસ્પતિવિશેષરૂપ હઢની જેમ, અપ્રતિબંધરૂપ કારણથી ધન્ય=પુણ્યને ભજનારા, એવા ધર્માર્થી પ્રાણીઓ ઐહિક એવા દેષ્ટ અર્થમાં=આ લોકસંબંધી દેખાતા પદાર્થમાં, સુખે=સહેલાઈથી, ઉતારાય છે=પૃથક્ કરાય છે; શેનાથી ? તેથી કહે છે – અજ્ઞાનરૂપી સલિલથી=મોહથી, પૃથક્ કરાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### भावार्थ :

હઢ નામની વનસ્પતિવિશેષનો સ્વભાવ કાદવ સાથે ગાઢ સંશ્લેષ પામવાનો નથી, તેથી તે વનસ્પતિને કાદવમાંથી બહાર કાઢવા માટે બહુ મહેનત પડતી નથી, પરંતુ સહેલાઈથી છૂટી પડી જાય છે. એ રીતે ધર્માર્થી જીવોને પણ પ્રમાદ અનાદિભવઅભ્યસ્ત હોવાને કારણે ક્યારેક આ લોકના દેષ્ટ અર્થમાં રાગાદિનો પરિણામ થઈ જાય તોપણ, ગુરુના ઉપદેશથી કે શાસ્ત્રવચનના શ્રવણથી તેઓ તે રાગાદિના પરિણામથી સુખે કરીને છૂટા પડી જાય છે.

આશય એ છે કે દર્ષાર્થ એવી બાહ્ય સામગ્રીઓ જોઈને ક્વચિત્ આરાધક જીવોને પણ રાગાદિના ભાવો થવાની સંભાવના છે; કેમ કે અનાદિકાળથી જીવે પાંચેય ઇન્દ્રિયોના વિષયોમાં રાગાદિ ભાવો કર્યા છે. તેથી તેવા કોઈ નિમિત્તને પામીને જીવનો સંવેગનો પરિણામ જીવંત ન હોય પણ મ્લાન થયેલો હોય ત્યારે, ભૌતિક પદાર્થોમાં તે જીવને મોહનો પરિણામ થાય છે; છતાં ધર્માર્થી જીવો પાપભીરુ હોવાથી તે પ્રકારના ઉપદેશાદિને પામીને મોહના પરિણામથી સહેલાઈથી નિવર્તન પામે છે.

પરંતુ જે જીવો માત્ર મધ્યસ્થ અને બુદ્ધિયુક્ત ગુણવાળા હોય, છતાં ધર્માર્થી ગુણવાળા ન હોય, તેઓ શાસ્ત્રના પદાર્થોનો યથાર્થ બોધ કરી શકતા હોવા છતાં, પાપભીરુ નહીં હોવાથી, ક્યારેક તેઓને આ લોકના ભૌતિક પદાર્થોમાં રાગાદિના પરિણામો થાય ત્યારે, પરલોકની ઉપેક્ષા કરીને દેષ્ટ એવા ઐહિક સુખોમાં પ્રતિબંધ રાખે છે, જેના કારણે તેઓ આત્મહિત સાધી શકતા નથી. આથી પરલોકભીરુતા ન હોય તો શાસ્ત્રના અર્થી સાંભળવા છતાં પણ તેવા જીવો પોતાનો ઉપકાર કરી શકતા નથી; પરંતુ જેઓ ધર્માર્થી ગુણવાળા હોય અર્થાત્ પરલોકભીરુ હોય, તેઓને ક્યારેક ભૌતિક પદાર્થોમાં મોહનો પરિણામ થાય તોપણ ગુરુના ઉપદેશાદિથી તેઓ નિવર્તન પામે છે. તેથી તેવા જીવોને શાસ્ત્રોનો બોધ પણ સંવેગવૃદ્ધિનું કારણ બને છે. આથી સિદ્ધાંતના શ્રવણ માટે ધર્માર્થી ગુણ પણ આવશ્યક છે. ા૯૭૭॥

# અવતરણિકા :

ગાથા ૯૭૪માં સિદ્ધાંત સાંભળવા માટે યોગ્ય શિષ્યોના ગુણો બતાવતાં સૂત્રવિશેષને આશ્રયીને પ્રાપ્તાદિ જીવોને યોગ્ય કહ્યા. ત્યાં 'પ્રાપ્ત' શબ્દથી કેવા જીવોને ગ્રહણ કરવાના છે ? તે બતાવે છે –

#### आधा :

पत्तो अ कप्पिओ इह सो पुण आवस्सगाइसुत्तस्स । जा सूअगडं ता जं जेणाधीअं ति तस्सेव ॥९७८॥

## અન્વચાર્થ:

इह अ=અને અહીં=સિદ્ધાંતશ્રવણના વિષયમાં, पत्तो कप्पओ=પ્રાપ્ત કલ્પિક છે. सो पुण=વળી તે=કલ્પિક, आवस्सगाइसुत्तस्स=આવશ્યકાદિ સૂત્રનો હોય છે. जा सूअगडं=યાવત્ સૂત્રકૃત છે=આવશ્યક સૂત્રથી માંડીને જયાં સુધી સૂત્રકૃતાંગ છે, ता=ત્યાં સુધી जेण जं अधीअं=જેના વડે જે ભણાયું, तस्सेव=તेનો જ=તે આવશ્યકાદિ સૂત્રનો જ, (તે કલ્પિક છે.)

🛨 'ति' પાદપૂર્તિ અર્થમાં છે.

#### ગાશાર્થ :

અને સિદ્ધાંત સાંભળવાના વિષયમાં પ્રાપ્ત સાધુ કલ્પિક છે. વળી કલ્પિક આવશ્યકાદિ સૂત્રનો હોય છે, આવશ્યક સૂત્રથી માંડીને સૂત્રકૃતાંગ સુધીમાં જે સાધુ વડે જે સૂત્ર ભણાયું હોય, તે સૂત્રનો જ તે સાધુ કલ્પિક કહેવાય.

#### ટીકા :

प्राप्तश्च किल्पिकोऽत्र भण्यते, स पुनरावश्यकादिसूत्रस्य, यावत्सूत्रकृतं-द्वितीयमङ्गं तावद् यद् येनाऽधीतमिति पठितमित्यर्थः तस्यैव, नाऽन्यस्येति गाथार्थः ॥९७८॥

## टीङार्थ :

અને અહીં=સિદ્ધાંતશ્રવણના વિષયમાં, પ્રાપ્ત કલ્પિક કહેવાય છે. વળી તે=કલ્પિક, આવશ્યકાદિ સૂત્રનો હોય છે. જ્યાં સુધી=આવશ્યક સૂત્રથી માંડીને જ્યાં સુધી, બીજા અંગરૂપ સૂત્રકૃત છે ત્યાં સુધી જેના વડે જે અધ્યયન કરાયું હોય=જે સૂત્ર ભણાયું હોય, તેનો જ=તે સૂત્રનો જ, તે સાધુ કલ્પિક થાય છે, અન્યનો નહીં=પોતે ભણ્યો છે તેનાથી અન્ય સૂત્રનો તે સાધુ કલ્પિક થતો નથી, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

ગાથા ૯૭૪માં સૂત્રવિશેષને આશ્રયીને પ્રાપ્તાદિ શિષ્યોને સિદ્ધાંતશ્રવણને યોગ્ય કહેલા. તેમાં પ્રાપ્ત એટલે કલ્પિક, શાસ્ત્રના અર્થોનું વ્યાખ્યાન આપવા માટે જે શિષ્ય યોગ્ય હોય, તે શિષ્યને કલ્પિક કહેવાય છે અર્થાત્ શિષ્ય પહેલાં સૂત્રો કંઠસ્થ કરીને પ્રાપ્ત થાય, ત્યારપછી આચાર્ય પ્રાપ્ત થયેલા તે શિષ્ય આગળ તે સૂત્રોના અર્થોનું વ્યાખ્યાન કરે. આવા શિષ્યને શાસ્ત્રીય પરિભાષામાં કલ્પિક કહેવામાં આવે છે.

વળી, તે કલ્પિક સાધુ આવશ્યકાદિ સૂત્રનો હોય છે અર્થાત્ જે સાધુએ આવશ્યકાદિ સૂત્રો બરાબર પ્રાપ્ત કરેલાં હોય, તે સૂત્રોના જ અર્થોનું ગુરુ તે સાધુ પાસે વ્યાખ્યાન કરે તો તે શિષ્ય તે સૂત્રોના અર્થોને યથાર્થ ધારણ કરી શકે; પરંતુ શિષ્યએ જો સૂત્રો બરાબર કંઠસ્થ કરેલાં ન હોય છતાં તેની આગળ તે સૂત્રોના અર્થોનું વ્યાખ્યાન કરવામાં આવે, તો તે અર્થોને તે શિષ્ય યથાર્થ ધારણ કરી શકે નહીં. તેથી આવશ્યકાદિ સૂત્રો કંઠસ્થ હોય તેવા શિષ્ય તે સૂત્રોના અર્થો ભણવા માટે અધિકારી બને છે, અને તે અધિકારીને જ અહીં 'પ્રાપ્ત' શબ્દથી શ્રહણ કરેલ છે.

વળી, આવશ્યકાદિ સૂત્રોમાં '**आ**દિ' પદથી બીજાં સૂત્રકૃતાંગ સુધીનાં સર્વ આગમોનો સંગ્રહ કરવાનો છે. તેથી એ પ્રાપ્ત થાય કે સૂત્રકૃતાંગ સુધીનાં શાસ્ત્રોમાંથી અને છેદસૂત્રોને છોડીને તેનાથી પછીનાં અંગાદિ શાસ્ત્રોમાંથી, જે સાધુએ જેટલાં સૂત્રો કંઠસ્થ કર્યાં હોય, તે સાધુને તેટલાં જ સૂત્રોના અર્થોનું વ્યાખ્યાન સાંભળવા માટે પ્રાપ્ત સ્વીકારેલ છે; જયારે છેદસૂત્રો માટે આ નિયમ નથી; કેમ કે છેદસૂત્રો કંઠસ્થ કરેલાં હોય તેવા પણ સાધુ, જયાં સુધી પરિણત ન થાય ત્યાં સુધી તેમને છેદસૂત્રોના અર્થો ભણાવવામાં આવતા નથી, પરંતુ પરિણત થાય પછી જ તેમને છેદસૂત્રોના અર્થો ભણવા માટે કલ્પિક સ્વીકારેલ છે. આ પ્રકારનું સ્પષ્ટીકરણ બૃહત્કલ્પસૂત્રની ભાષ્યગાથા ૪૦૮માં કરેલ છે અને ગ્રંથકાર પણ સ્વયં આગળની ગાથામાં સ્પષ્ટ કરે છે. ા૯૭૮ા

#### अवतरशिक्षः :

પૂર્વગાથામાં સૂત્રકૃતાંગ સુધીનાં સૂત્રોનાં અર્થોનું વ્યાખ્યાન સાંભળવા માટે કલ્પિક શિષ્ય બતાવ્યો. હવે છેદસૂત્રાદિના અર્થોનું વ્યાખ્યાન સાંભળવા માટે કેવો શિષ્ય કલ્પિક છે, તે બતાવે છે –

#### आथा :

छेअसुआईएसु अ ससमयभावे वि भावजुत्तो जो । पिअधम्मऽवज्जभीरू सो पुण परिणामगो णेओ ॥९७९॥

## અન્વયાર્થ:

ससमयभावे वि अ=અને સ્વસમયનો ભાવ હોતે છતે પણ=છેદસૂત્રાદિના અર્થો ભણવા માટેના કાળનો સદ્ભાવ હોતે છતે પણ, जो=જે भावजुत्तो=ભાવયુક્ત, પિअधम्मो=પ્રિયધર્મવાળો, अवज्जभीरू=અવદ્યભીરુ હોય, सो पुण=વળી ते छेअसुआईएसु=છેદસૂત્રાદિવિષયક परिणामगो=પરિણામક णेओ=જાણવો.

#### आधार्थ :

છેદસૂત્રાદિના અર્થો ભણવા માટેનો કાળ પ્રાપ્ત થવા છતાં પણ જે શિષ્ય ભાવથી યુક્ત, પ્રિયદર્મવાળો, અવદાભીરુ હોય, વળી તે શિષ્ય છેદસૂત્રાદિના વિષયમાં પરિણામક જાણવો.

## ટીકા :

छेदसूत्रादिषु च निशीथादिषु स्वसमयभावेऽपि=स्वकालभावेऽपि भावयुक्तो यः विशिष्टान्तः-करणवान् प्रियधर्म्यः=तीव्ररुचिः अवद्यभीरुः=पापभीरुः, स पुनरयमेवम्भूतः परिणामको ज्ञेयः, उत्सर्गा-पवादविषयप्रतिपत्तेरिति गाथार्थः ॥९७९॥

# ટીકાર્થ :

અને સ્વના સમયનો ભાવ હોતે છતે પણ=સ્વના કાળનો ભાવ હોતે છતે પણ=છેદસૂત્રાદિના અર્થોનું વ્યાખ્યાન સાંભળવા માટેનો કાળ પ્રાપ્ત થયે છતે પણ, જે ભાવથી યુક્ત=વિશિષ્ટ અંતઃકરણવાળો, પ્રિયધર્મવાળો=તીવ્રરૂચિવાળો, અવદ્યથી ભીરુ=પાપથી ભય પામનારો, હોય; વળી તે=આવા પ્રકારનો એ, નિશીથાદિરૂપ છેદસૂત્રાદિવિષયક પરિણામક જાણવો; કેમ કે ઉત્સર્ગ-અપવાદના વિષયની પ્રતિપત્તિ છે=આવા ગુણોવાળો શિષ્ય ઉત્સર્ગ અને અપવાદને ઉચિત સ્થાનોમાં સ્વીકારે છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

સંયમજીવનનો અમુક પર્યાય પસાર થયા પછી સાધુને તે તે આગમત્રંથો ભણાવવા માટે જોગ કરાવવામાં આવે છે; કેમ કે તેટલો કાળ સંયમના પાલનથી આત્મામાં થયેલી વિશુદ્ધિને કારણે તે આગમને સમ્યક્ પરિણમન પમાડવાની યોગ્યતા તે મહાત્મામાં પ્રગટે છે, અને જોગ કરાવવાથી તે આગમ પ્રત્યેનો વિનય તપ થાય છે, જેથી વિનયપૂર્વકનું સૂત્રનું ગ્રહણ થાય છે. અને તે જોગ કરાવ્યા પછી તે તે આગમોને પ્રથમ સૂત્રરૂપે ભણાવવામાં આવે છે, અને સૂત્રરૂપે આગમો ભણાવ્યા પછી જ તે સાધુને આચાર્ય તે તે આગમોના અર્થી ભણાવે છે; પરંતુ છેદસૂત્રાદિમાં આ વિષયમાં અપવાદ છે, જે પ્રસ્તુત ગાથામાં બતાવે છે —

સંયમપર્યાયથી પ્રાપ્ત થયેલો શિષ્ય છેદગ્રંથોનાં સૂત્રો ભણે ત્યારે તે શિષ્ય છેદસૂત્રાદિના અર્થો ભણવાના કાળથી પ્રાપ્ત થાય છે; છતાં પણ જયાં સુધી તે શિષ્ય વિશિષ્ટ અંતઃકરણવાળો, પ્રિયધર્મવાળો અને પાપથી ભય પામનારો ન બન્યો હોય, ત્યાં સુધી તેને છેદસૂત્રાદિના અર્થો ભણાવવામાં આવતા નથી. તે શિષ્ય જયારે સંયમનું પાલન કરવા દ્વારા શાસ્ત્રના ગંભીર ભાવોને ગંભીરતાપૂર્વક યથાસ્થાને જોડી શકે તેવા વિશિષ્ટ અંતઃકરણના પરિણામવાળો બને, આગમના અર્થોને યથાર્થ ગ્રહણ કરવા માટે તીવ્રર્યવાળો બને, અને છેદસૂત્રાદિના ગંભીર અર્થોનું સહેજ પણ વિપરીત યોજન ન થઈ જાય તેની અત્યંત સાવધાનતાના પરિણામરૂપ પાપભીરુ બને, ત્યારે તેનામાં છેદસૂત્રાદિના ગંભીર અર્થોની પરિણામકતા આવે છે. તેથી છેદસૂત્રાદિના ગંભીર અર્થોને સમ્યગ્ પરિણામન પમાડી શકે તેવા પરિણામક શિષ્યને છેદસૂત્રાદિના અર્થો ભણાવવામાં આવે છે, જેથી તેને ઉત્સર્ગ-અૃપવાદનાં સ્થાનોનો યથાર્થ બોધ થાય. આમ, છેદસૂત્રાદિના અર્થોના વ્યાખ્યાનના શ્રવણ માટે પરિણામક ગુણ પણ આવશ્યક છે. ા૯૭૯॥

## અવતરશિકા :

एतदेवाह --

# અવતરણિકાર્થ:

આને જ કહે છે, અર્થાત્ પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે ભાવયુક્ત, પ્રિયધર્મવાળો અને અવદ્યભીરુ શિષ્ય છેદસૂત્રાદિવિષયક પરિણામક જાણવો, અને આવો પરિણામક શિષ્ય ઉત્સર્ગ-અપવાદને યથાવસ્થિત સ્વીકારે છે. એ કથનને જ બતાવે છે —

#### भाशाः

सो उस्सग्गाईणं विसयविभागं जहिंदुअं चेव । परिणामेइ हिअं ता तस्स इमं होइ वक्खाणं ॥९८०॥

## अन्वयार्थः

सो=ते=પરિણામક શિષ્ય, उस्सरगाईणं विसयविभागं=ઉત્સર્ગાદિના વિષયવિભાગને जहांदुअं चेव= યથાવસ્થિત જ परिणामेइ=પરિણમાવે છે. ता=ते કારણથી तस्स=तेने=ते परिણામક શિષ્યને, इमं वक्खाणं=અ व्याण्यान हिअं=હित होइ=थाय છે.

# ગાશાર્થ :

પરિણામક શિષ્ય ઉત્સર્ગ-અપવાદના વિષયવિભાગને યથાવસ્થિત જ પરિણામન પમાંડે છે, તેથી તે પરિણામક શિષ્યને છેંદસૂત્રાદિનું વ્યાખ્યાન હિત માટે થાય છે.

# ટીકા :

सः=परिणामकः उत्सर्गापवादयोर्विषयविभागमौचित्येन यथावस्थितमेव सम्यक् परिणमयित एवमेविमत्येवं, हितं ततः=तस्मात्कारणात्तस्येदं भवित व्याख्यानं सम्यग्बोधादिहेतुत्वेनेति गाथार्थः ॥९८०॥ \* "सम्यग्बोधादि"मां 'आदि' पद्यी सम्यण् आयश्यानुं अख्य इत्यानुं छे.

# ટીકાર્થ:

તે=પરિજ્ઞામક=છેદસ્ત્રાદિના અર્થોને પરિજ્ઞમન પમાડનાર શિષ્ય, ઉત્સર્ગ અને અપવાદના વિષય-વિભાગને યથાવસ્થિત જ પરિજ્ઞમન પમાડે છે, અર્થાત્ આમ છે=સૂત્રમાં આમ કહેલ છે, આમ છે=ગુરુ આમ કહે છે, એથી આ પ્રમાણે છે=આ પદાર્થ આ પ્રમાણે છે, એમ ઉચિતપણાથી સમ્યક્ પરિજ્ઞમન પમાડે છે, એમ અન્વય છે. તે કારણથી તેને આ વ્યાખ્યાન=તે પરિજ્ઞામક શિષ્યને છેદસ્ત્રાંદિના અર્થોનું કથન, સમ્યગ્બોધાદિના હેતુપણાથી હિત થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

ભાવથી યુક્ત, પ્રિયધર્મવાળો અને અવઘથી ભીરુ શિષ્ય છેદસૂત્રાદિના અર્થોને સમ્યક્ પરિશમન પમાડનારો હોય છે, અને આવા પરિશામક શિષ્ય પાસે આચાર્ય છેદસૂત્રાદિના અર્થોનું વ્યાખ્યાન કરતા હોય ત્યારે, તે શિષ્ય છેદસૂત્રોમાં કહેલા ઉત્સર્ગ-અપવાદના ઔચિત્યથી વિષયના વિભાગને યથાવસ્થિત જ પરિશામ પમાડે છે; કેમ કે તેવો શિષ્ય, ગુરુ જે પદાર્થોનું વ્યાખ્યાન કરતા હોય તે પદાર્થોને યથાર્થ રીતે યોજવા માટે વિચારે કે "સૂત્રની પંક્તિમાં આમ કહેલ છે, તે પંક્તિનો ગુરુએ આમ અર્થ કર્યો, એથી કરીને નક્કી સૂત્રની આ પંક્તિનું તાત્પર્ય આમ હોવું જોઈએ." આ પ્રકારે છેદસૂત્રાદિના અર્થોને યોજવાથી તે વ્યાખ્યાન તે શિષ્યના સમ્યક્ બોધનો અને સમ્યક્ પ્રવૃત્તિનો હેતુ બને છે, જેથી આ વ્યાખ્યાન તેના માટે હિતરૂપ બને છે. આથી છેદસૂત્રાદિના અર્થોના શ્રવણ માટે પરિણામક ગુણ આવશ્યક છે. ા૯૮૦ા

# અવતરણિકા :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે પરિણામક શિષ્યને છેદસૂત્રાદિનું વ્યાખ્યાન હિતરૂપ થાય છે. તે વાતને દેઢ કરવા માટે અતિપરિણામક અને અપરિણામક શિષ્યને છેદસૂત્રાદિનું વ્યાખ્યાન અહિત કરનારું થાય છે, તે બતાવે છે –

## भाशाः

अइपरिणामगऽपरिणामगाण पुण चित्तकम्मदोसेणं । अहियं चिअ विण्णेयं दोसुदए ओसहसमाणं ॥९८१॥

# अन्द्रशर्थ :

अइपरिणामगऽपरिणामगाण पुण=વળી અતિપરિણામક-અપરિણામકને चित्तकम्मदोसेणं=ચિત્ર કર્મના દોષથી=વિવિધ પ્રકારના કર્મના દોષથી, दोसुदए ओसहसमाणं=દોષોદયમાં ઔષધની સમાન अहियं चिअ= અહિત જ=છેદસૂત્રાદિનું વ્યાખ્યાન અહિતરૂપ જ, विण्णेयं=જાણવું.

# ગાથાર્થ :

વળી અતિપરિણામક અને અપરિણામકને ચિત્ર કર્મના દોષથી રોગના ઉદયમાં ઔષધની જેમ છેદસૂત્રાદિનું વ્યાખ્યાન અહિત માટે જ થાય છે.

#### ટીકા :

अतिपरिणामकापरिणामकयोः पुनः शिष्ययोश्चित्रकर्म्मदोषेण हेतुनाऽहितमेव विज्ञेयं व्याख्यानं, दोषोदये औषधसमानं विपर्ययकारीति गाथार्थः ॥९८१॥

## ટીકાર્થ:

વળી અતિપરિણામક અને અપરિણામક શિષ્યને ચિત્ર કર્મના દોષરૂપ હેતુથી વ્યાખ્યાન અહિત જ જાણવું, દોષના ઉદયમાં=રોગના ઉદ્રેકમાં, ઔષધની સમાન, વિપર્યયકારી છે=છેદસૂત્રાદિનું વ્યાખ્યાન વિપર્યયને કરનારું છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

મધ્યસ્થ, બુદ્ધિયુક્ત, ધર્માર્થી અને આવશ્યકાદિ સૂત્રને આશ્રયીને પ્રાપ્ત પણ શિષ્ય, જો પરિણામક ન હોય અર્થાત્ છેદસૂત્રાદિના અર્થોનું પરિણમન પમાડવાની લાયકાતવાળો ન હોય, છતાં ગુરુ તે શિષ્ય પાસે ગંભીર અર્થોને કહેનારા છેદસૂત્રાદિનું વ્યાખ્યાન કરે, તો વિચિત્ર કર્મનો વિપાક હોવાને કારણે કોઈક શિષ્ય તે શાસ્ત્રોનો અપરિણામક થાય છે અર્થાત્ તે શાસ્ત્રોને સમ્યક્ પરિણમન પમાડી શકતો નથી, અથવા કોઈક શિષ્ય અતિપરિણામક થાય છે અર્થાત્ તે શાસ્ત્રોને વિપરીત પરિણમન પમાડે છે, જેથી ગુરુ દ્વારા કરાયેલું વ્યાખ્યાન તેના અહિતનું કારણ બને છે. તેમાં દેષ્ટાંત આપે છે –

જે રીતે આયુર્વેદશાસ્ત્રમાં રોગના અતિશય ઉદ્રેક વખતે રોગીને લાંઘણ કરાવવાનું કહ્યું છે, છતાં કોઈ અવિચારક વૈદ્ય તે રોગીને ઔષધ આપે, તો તે ઔષધ તે રોગીના રોગનો નાશ કરવા સમર્થ બનતું નથી, પરંતુ રોગની વૃદ્ધિ કરે છે; તે રીતે અતિપરિણામક કે અપરિણામક શિષ્યને છેદસૂત્રાદિના અર્થો ભણાવવામાં આવે, તો તે શિષ્ય ઉત્સર્ગ-અપવાદના વિષયવિભાગનો યથાસ્થાને વિનિયોગ કરી શકતો નથી, અર્થાત્ અપરિણામક શિષ્ય છેદસૂત્રાદિના અર્થોના પરમાર્થને ગ્રહણ કરી શકતો નહીં હોવાથી ઉત્સર્ગ-અપવાદને કઈ રીતે સ્થાને જોડવા તેનો નિર્ણય કરી શકતો નથી, પરંતુ તે સૂત્રને પ્રવૃત્તિમાં યોજન કરતાં મુંઝાય છે, જેના કારણે સ્વયં સુત્રાનુસાર ઉચિત પ્રવૃત્તિ કરી શકતો નથી અને પોતાના શિષ્યોને પણ સૂત્રોના અર્થો ઉચિત રીતે બતાવી શકતો નથી, જેથી સ્વ-પરનું અહિત થાય છે. અને અતિપરિણામક શિષ્ય છેદસૂત્રાદિમાં કહેવાયેલા ઉત્સર્ગ-અપવાદને અન્ય સ્થાનમાં જોડીને અતિશય પરિણમન ૫માડે છે, અર્થાત્ તે શિષ્ય તે ઉત્સર્ગ-અપવાદને તેના ઉચિત સ્થાન કરતાં અન્ય સ્થાનમાં પણ યોજન કરે છે, તેથી ક્યારેક ઉત્સર્ગના અસ્થાને ઉત્સર્ગનું યોજન થાય છે, તો ક્યારેક અપવાદના અસ્થાને અપવાદનું યોજન થાય છે, અને તે રીતે પ્રવૃત્તિ કરીને અને તે રીતે અન્યને ઉપદેશ આપીને સ્વ-પરનું અહિત કરે છે, જેના કારણે તેવા શિષ્યોમાં પૂર્વે શાસ્ત્રોના અધ્યયન દ્વારા જે કાંઈ યોગ્યતા પ્રગટી હોય તે યોગ્યતાના પણ નાશનું કારણ તે છેદસૂત્રાદિના અર્થોનું અધ્યાપન બને છે; કેમ કે અપરિણામક કે અતિપરિણામક શિષ્યમાં છેદસૂત્રાદિના અર્થોના વ્યાખ્યાનથી વિપર્યાસ પેદા થાય છે. આથી છેદસૂત્રાદિના અર્થોના શ્રવણ માટે પરિણામકતા ગુણ અતિ આવશ્યક છે. મહ્યા

#### અવતરણિકા :

कथमित्याह -

### અવતરણિકાર્થ:

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે અતિપરિણામક અને અપરિણામક શિષ્યને છેદસૂત્રાદિના અર્થોનું વ્યાખ્યાન અહિત કરનારું જ થાય છે. તેથી પ્રશ્ન થાય કે અહિત કરનારું કેવી રીતે થાય છે ? એથી કરીને કહે છે –

#### भाशा :

तेसि तओ च्चिय जायइ जओ अणत्थो तओ ण तं मइमं । तेसिं चेव हियट्टा करिज्ज पुज्जा तहा चाहु ॥९८२॥

#### अन्वयार्थ :

जओ=જે કારણથી तेसि=તેઓને=અતિપરિણામક અને અપરિણામક શિષ્યોને, तओ च्चिय=તેનાથી જ=વ્યાખ્યાનથી જ, अणत्थो=અનર્થ जायइ=થાય છે, तओ=તે કારણથી मइमं=મિતમાન=બુદ્ધિશાળી ગુરૂ, तेसिं चेव हियद्वा=તેઓના જ=અતિપરિણામક અને અપરિણામક શિષ્યોના જ, હિતના અર્થે तं=તેનे= છેદસૂત્રાદિના અર્થીના વ્યાખ્યાનને, ण करिज= કરે. तहा च=અને તે રીતે पुज्जा=પૂજ્યો आहु=કહે છે.

### ગાથાર્થ :

જે કારણથી અતિપરિણામક અને અપરિણામક શિષ્યોને છેદસૂત્રાદિના વ્યાખ્યાનથી જ અનર્થ થાય છે, તે કારણથી બુદ્ધિશાળી ગુરુ તે શિષ્યોના જ હિત માટે વ્યાખ્યાન ન કરે, અને તે રીતે પૂજ્ય એવા ગુરુઓ કહે છે.

## ટીકા :

तयोः=अतिपरिणामकापरिणामकयोः तत एव=व्याख्यानात् जायते यतोऽनर्थः विपर्यययोगात्, ततो न तद्=व्याख्यानं मितमान् गुरुस्तयोरेव=अतिपरिणामकापरिणामकयोर्हिताय अनर्थप्रतिघातेन कुर्यात् नेति वर्त्तते, पूज्याः=पूर्वगुरवः तथा चाऽऽहुरिति गाथार्थः ॥९८२॥

## ટીકાર્થ :

જે કારણથી તે બેને=અતિપરિણામક અને અપરિણામકને, વિપર્યયના યોગથી=વિપરીત બોધ થવાથી, તેનાથી જ=વ્યાખ્યાનથી જ, અનર્થ થાય છે, તે કારણથી મિતમાન ગુરુ તે બેના જ=અતિપરિણામક અને અપરિણામકના જ, અનર્થના પ્રતિઘાત દારા હિત માટે, તેને=વ્યાખ્યાનને, ન કરે. न એ પ્રકારે વર્તે છે અર્થાત્ ગાથાના પૂર્વાર્ધમાં રહેલ 'ण' ગાથાના ઉત્તરાર્ધમાં રહેલ करिज्ज સાથે અનુવર્તન પામે છે. અને તે રીતે=અતિપરિણામક અને અપરિણામક શિષ્યના હિત માટે ગુરુ વ્યાખ્યાન કરતા નથી તે રીતે, પૂજ્યો=પૂર્વના ગુરુઓ, કહે છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

www.jainelibrary.org

#### ભાવાર્થ :

ગાથા ૯૭૯માં બતાવ્યા મુજબ ભાવયુક્તાદિ ગુણોવાળા પરિજ્ઞામક શિષ્યને છોડીને અતિપરિજ્ઞામક કે અપરિજ્ઞામક શિષ્યને આ છેદસૂત્રાદિના અર્થોનું વ્યાખ્યાન અનર્થ કરનારું બને છે અર્થાત્ વિશિષ્ટ પરિજ્ઞામન પમાડનારી મિત નહીં હોવાથી અપરિજ્ઞામક શિષ્યને ઉત્સર્ગ-અપવાદના યથાર્થ સ્થાનોનો બોધ થતો નથી; અને અતિપરિજ્ઞામક શિષ્ય સ્વપ્રજ્ઞાદોષને કારણે ગુરૂ જે સૂત્રનું જે તાત્પર્ય બતાવે તેના કરતાં અધિક સૂક્ષ્મ રીતે તે તાત્પર્ય જોડવા પ્રયત્ન કરે છે, અને ઉત્સર્ગ-અપવાદનાં સ્થાનોને અયથાર્થ રીતે જોડીને ઉત્સર્ગ-અપવાદનાં કથનોને અતિપરિજ્ઞમન પમાડે છે અર્થાત્ જે શાસ્ત્રની પંક્તિનું જે સ્થાનમાં તાત્પર્ય છે, તે સ્થાન કરતાં અધિક સ્થાનમાં તે તાત્પર્યનું યોજન કરે છે, જેના કારણે અનર્થ થાય છે. આથી મિતમાન ગુરૂ આવા શિષ્યોના હિત માટે તેઓની આગળ છેદસૂત્રપ્રદિના અર્થોનું વ્યાખ્યાન કરતા નથી, અને તે રીતે પૂજય એવા પૂર્વના ગુરુઓ કહે છે, જે સ્વયં પ્રંથકાર ગાથા ૯૮૩-૯૮૪માં બતાવે છે. II૯૮૨॥

#### आधाः

# आमे घडे निहित्तं जहा जलं तं घडं विणासेइ । इअ सिद्धंतरहस्सं अप्पाहारं विणासेइ ॥९८३॥

### અન્વચાર્ચ:

जहा- थे प्रभाशे आमे घडे- आभ घटमां = કાચા ઘડામાં, निहित्तं जलं- नं भाये खुं थल तं घडं- ते घटने विणासेइ = विनाशे छे, इअ = अ प्रभाशे सिद्धंतरहस्सं = सिद्धांतनुं २७२५ अप्पाहारं = अल्पाधारने विणासेइ = विनाशे छे.

## ગાશાર્શ :

જે પ્રમાણે કાચા ઘડામાં નંખાયેલું પાણી તે કાચા ઘડાનો વિનાશ કરે છે, એ પ્રમાણે સિદ્ધાંતનું રહસ્ય અલ્પ આધારવાળા શિષ્યનો વિનાશ કરે છે.

## ટીકા :

आमे घटे निषिक्तं सत् यथा जलं तं घटमामं विनाशयति, इय=एवं सिद्धान्तरहस्यमप्यल्पाधारं प्राणिनं विनाशयतीति गाथार्थः ॥१८३॥

## ટીકાર્થ :

જે રીતે આમ=કાચા, ઘટમાં નંખાયું છતું જલ તે આમ ઘટનો વિનાશ કરે છે, એ રીતે સિદ્ધાંતનું રહસ્ય પણ અલ્પ આધારવાળા પ્રાણીનો=અપરિણત અને અતિપરિણત જીવનો, વિનાશ કરે છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે. ⊪૯૮૩⊪

## अवतरशिङाः

પૂર્વગાથામાં દેષ્ટાંત બતાવવા દ્વારા કહ્યું કે સિદ્ધાંતનું રહસ્ય અલ્પ આધારવાળા જીવનો વિનાશ કરે છે.

ત્યાં પ્રશ્ન થાય કે અલ્પ આધારવાળા જીવનો વિનાશ ભલે થાય, તોપણ તેને થયેલા બોધથી અન્ય શ્રોતાઓને તો લાભ થશે ને ? તેના નિરાકરણ માટે કહે છે —

#### भाशाः

न परंपराए वि तओ मिच्छाभिनिवेसभाविअमईओ । अन्नेसिं पि अ जायइ पुरिसत्थो सुद्धरूवो उ ॥९८४॥

#### રાત્વાસાર્થ :

मिच्छाभिनिवेसभाविअमईओ तओ=भिथ्याभिनिवेशथी ભાવિતમતિવાળા એવા તેનાથી=અતિપરિણામક કે અપરિણામક શિષ્યથી, अन्नेसिं पि=અન્યોને પણ परंपराए वि=પરંપરા વડે પણ सुद्धरूवो उ पुरिसत्थो= શુદ્ધરૂપ જ પુરુષાર્થ म जायइ=થતો નથી.

★ ગાથાના ત્રીજા પાદમાં ૨હેલ 'અ' પાદપૂર્વિ અર્થે છે.

#### आधार्थ :

મિચ્ચાભિનિવેશથી ભાવિતમતિવાળા અતિપરિણામકાદિ શિષ્યથી અન્ય જીવોને પણ પરંપરાએ પણ શુદ્ધરૂપ જ પુરુષાર્થ થતો નથી.

### ટીકા :

न परम्परयाऽपि ततः=अतिपरिणामकादेः मिथ्याभिनिवेशभावितमतेः सकाशाद् अन्येषामपि श्रोतॄणां जायते पुरुषार्थः शुद्धरूप एव, मिथ्याप्ररूपणादिति गाथार्थः ॥९८४॥

★ અહીં ''परप्परवार्ડाप''માં 'अपि'થી એ જણાવવું છે કે અતિપરિણામકાદિ શિષ્યોને છેદગ્રંથોનું વ્યાખ્યાન આપે તો તેનાથી તે શિષ્યોને સાક્ષાત્ તો શુદ્ધ પુરુષાર્થ થતો નથી, પરંતુ તે શિષ્યોના ઉપદેશ દ્વારા શ્રોતાઓને પણ **પરંપરાએ** પણ શુદ્ધ પુરુષાર્થ પેદા કરવાનું કારણ બનતું નથી.

## ટીકાર્ચ:

મિથ્યાભિનિવેશથી ભાવિતમતિવાળા એવા તેનાથી≕અતિપરિણામકાદિ પાસેથી, અન્ય શ્રોતાઓને પણ પરંપરા વડે પણ શુદ્ધરૂપ જ પુરુષાર્થ થતો નથી; કેમ કે મિથ્યા પ્રરૂપણા છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થઃ

અતિપરિણામક કે અપરિણામક શિષ્યો પાસે છેદસૂત્રાદિના રહસ્યનું વ્યાખ્યાન કરવાથી તેઓને વિપરીત બોધ થાય છે, અને તે વિપરીત બોધમાં "શાસ્ત્ર પણ આમ જ કહે છે" એ પ્રકારનો તેઓને મિથ્યાઅભિનિવેશ પણ થાય છે, જેના કારણે આવા શિષ્યો પાસેથી છેદસૂત્રાદિના અર્થો સાંભળનારા અન્ય જીવોને પણ શુદ્ધરૂપ જ પુરુષાર્થની પ્રાપ્તિ થતી નથી; કેમ કે આવા શિષ્યો શ્રોતાઓ પાસે મિથ્યા પ્રરૂપણા કરે છે.

આશય એ છે કે ભગવાનના વચનના યથાર્થ બોધથી જે ઉચિત પ્રવૃત્તિ થાય છે તે શુદ્ધ પુરુષાર્થ છે, અને આવો શુદ્ધ જ પુરુષાર્થ નિર્જરા દ્વારા મોક્ષપ્રાપ્તિનું કારણ બને છે; જયારે છેદસૂત્રાદિના અર્થોને વિપરીત અવધારણ કરીને મિથ્યા પ્રરૂપણા કરનાર શિષ્યો પાસેથી તો શ્રોતાઓને પણ વિપરીત બોધની પ્રાપ્તિ થાય છે, મોક્ષમાર્ગને અનુકૂળ એવા શુદ્ધરૂપ જ પુરુષાર્થની પ્રાપ્તિ થતી નથી. આથી અતિપરિણામક કે અપરિણામક એવા અયોગ્ય શિષ્યોને પૂર્વના ગુરુઓ છેદગ્રંથોનું રહસ્ય આપવાની ના પાડે છે.

અહીં "શુદ્ધરૂપ જ પુરુષાર્થ" એમ एवકાર મૂક્યો, તેનાથી એ પ્રાપ્ત થાય કે અતિપરિશામક કે અપરિશામક વક્તા પણ કંઈક કંઈક યથાર્થ પ્રરૂપણા કરે છે, તેથી વક્તાના તે વચનાનુસારે શ્રોતાઓને કંઈક શુદ્ધરૂપ પુરુષાર્થની પ્રાપ્તિ થાય છે, તોપણ, આવા વક્તાના વચનાનુસારે શ્રોતાઓને સર્વ પુરુષાર્થ શુદ્ધરૂપ જ પ્રાપ્ત થતો નથી; કેમ કે આવા વક્તાની પ્રરૂપણા કોઈક સ્થાનમાં સત્ય હોવા છતાં સર્વ સ્થાનમાં જિનવચનાનુસાર હોતી નથી. મ૯૮૪માં

### અવતરણિકા :

एतदेवाह --

### અવતરણિકાર્થ:

પૂર્વની બે ગાથાઓમાં પૂજ્યોનું કથન બતાવ્યું કે અતિપરિણામકાદિ શિષ્યોને સિદ્ધાંતનું રહસ્ય આપવાથી તેઓનો વિનાશ થાય છે અને તેઓ પાસેથી અન્ય જીવોને પણ પરંપરાએ પણ શુદ્ધ જ પુરુષાર્થ પ્રાપ્ત થતો નથી. તેથી હવે પરંપરાએ પણ અન્ય શ્રોતાઓને શુદ્ધ જ પુરુષાર્થ કઈ રીતે પ્રાપ્ત થતો નથી ? તે બતાવીને, આવા અતિપરિણામકાદિ શિષ્યોને ગુરુ છેદગ્રંથોનું વ્યાખ્યાન ન કરે, પરંતુ યોગ્ય શિષ્યોને હિત માટે જ વ્યાખ્યાન કરે. એ વાતને જ કહે છે —

#### अाथा :

अवि अ तओ च्चिअ पायं तब्भावोऽणाइमं ति जीवाणं । इअ मृणिऊण तयत्थं जोग्गाण करिज्ज वक्खाणं ॥९८५॥

### અન્વયાર્થ :

अवि अ=વળી अणाइमं=અનાદિમાન છે, ति=એથી जीवाणं=જીવોને पायं=પ્રાય: तओ च्चिअ=આ જ=અતિપરિણામાદિ જ, तळ्मावो=तेनो ભાવ થાય છે=મિથ્યાભિનિવેશનો ભાવ થાય છે. इअ मुणिऊण=એ પ્રમાણે જાણીને तयत्थं=तદર્થ=શિષ્યોના હિત માટે, (ગુરુએ) जोग्गाण=યોગ્યોને वक्खाणं=વ્યાખ્યાન करिज्ज=કરવું જોઈએ.

🛨 'अवि अ' पूर्वनी जे गाथाना समुख्यय अर्थङ छे.

### ગાશાર્થ :

વળી, અનાદિમાન છે, એથી કરીને જીવોને પ્રાયઃ અતિપરિણામકાદિરૂપ જ મિથ્યાભિનિવેશનો ભાવ થાય છે. એ પ્રમાણે જાણીને શિષ્યોના હિત માટે ગુરુએ યોગ્ય શિષ્યોને વ્યાખ્યાન આપવું જોઈએ.

#### ટીકા :

अपि च तक एव=अतिपरिणामादिक एव प्रायो मिथ्याभिनिवेशभावितमतेः सकाशात् तस्य च भावः=तद्भावो=मिथ्याभिनिवेशभावोऽनादिमानिति कृत्वा जीवानां, भावनासहकारिविशेषाद्, इय=एवं मत्वा तदर्थं=तद्भितायैव योग्येभ्यो विनेयेभ्यः कुर्याद् व्याख्यानं विधिनेति गाथार्थः ॥९८५॥

#### ટીકાર્થ:

વળી, અનાદિમાન છે=મિથ્યાભિનિવેશનો ભાવ અનાદિમાન છે, એથી કરીને મિથ્યાભિનિવેશથી ભાવિતમિતવાળા પાસેથી જીવોને પ્રાયઃ આ જ=અતિપરિણામાદિ જ, તેનો ભાવ=તદ્દભાવ=મિથ્યાભિનિવેશનો ભાવ, થાય છે; કેમ કે ભાવના સહકારીવિશેષ છે અર્થાત્ ઉપદેશકની મિથ્યાભિનિવેશની ભાવના શ્રોતામાં મિથ્યાભિનિવેશ પેદા કરવામાં નિમિત્તવિશેષ છે. આ પ્રમાણે માનીને તેના અર્થે=તેના હિત માટે જ=શિષ્યના હિત માટે જ, ગુરુએ યોગ્ય વિનેયોને=શિષ્યોને, વિધિપૂર્વક વ્યાખ્યાન કરવું જોઈએ, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

મિથ્યાભિનિવેશથી ભાવિતમતિવાળા વક્તા પાસેથી શ્રોતાઓને પણ પ્રાયઃ કરીને અતિપરિણામાદિરૂપ જ મિથ્યાભિનિવેશનો ભાવ થાય છે. આશ્ય એ છે કે અનાદિકાળથી જીવનો મિથ્યાભિનિવેશ કરવાનો સ્વભાવ છે, અને તેને કારણે જ જીવ અનાદિકાળથી સંસારમાં પરિભ્રમણ કરે છે. આમ છતાં ક્યારેક કંઈક યોગ્યતા પ્રગટવાને કારણે જીવ તત્ત્વસન્મુખ થાય છે, પરંતુ ત્યારે જો તે તત્ત્વાભિમુખ બનેલ જીવને મિથ્યાભિનિવેશથી ભાવિતમતિવાળા ગુરુ મળી જાય, તો તે ગુરુની મિથ્યાભિનિવેશવાળી ભાવનારૂપ સહકારીવિશેષથી તે તત્ત્વાભિમુખ જીવને પણ પ્રાયઃ કરીને અતિપરિણામાદિરૂપ જ મિથ્યાભિનિવેશનો ભાવ થાય છે. આથી ગુરુ અતિપરિણામાદિ ભાવવાળા શિષ્યો પાસે છેદસૂત્રાદિના અર્થોનું વ્યાખ્યાન કરે, તો તે શિષ્યો મિથ્યાભિનિવેશથી ભાવિતમતિવાળા બને, અને તેઓની તે મિથ્યાભિનિવેશની ભાવનાના સહકારીવિશેષથી તે શિષ્યો પાસેથી છેદસૂત્રાદિના અર્થોનું વ્યાખ્યાન સાંભળનાર અન્ય જીવોને પણ પ્રાયઃ કરીને અતિપરિણામાદિરૂપ જ મિથ્યાભિનિવેશનો ભાવ પ્રાપ્ત થાય છે. આમ, અતિપરિણામકાદિરૂપ શિષ્યો પાસે છેદસૂત્રાદિનાં રહસ્યોનું વ્યાખ્યાન કરવાથી તે શિષ્યોનો અને પરંપરાએ તે શિષ્યોના શિષ્યોનો પણ વિનાશ થાય છે. આ પ્રમાણે જાણીને આવા શિષ્યોના હિત માટે જ ગુરુએ યોગ્ય એવા પરિણામક શિષ્યોને વિધિપૂર્વક છેદગ્રંથોનું વ્યાખ્યાન આપવું જોઈએ.

અહીં 'प्रायः' શબ્દનું એ તાત્પર્ય છે કે અતિપરિજ્ઞામકાદિ શિષ્યો મિથ્યાભિનિવેશથી ભાવિતમતિવાળા હોય છે, તેથી તેવા શિષ્યો અન્ય જીવો પાસે છેદસૂત્રાદિના અર્થોનું કથન કરે તો, તેઓની મિથ્યાભિનિવેશની ભાવનાના સહકારીવિશેષથી તેઓ પાસે વ્યાખ્યાન સાંભળનારાઓને પણ પ્રાયઃ અતિપરિજ્ઞામ કે અપરિજ્ઞામવાળો મિથ્યા અભિનિવેશનો ભાવ થાય છે અર્થાત્ વક્તા જે દિશા તરફ પંક્તિનો અર્થ લઈ જાય છે તે જ પ્રમાણે શ્રોતાને પણ તે અર્થ દેખાય છે. તેના કારણે વક્તા અતિપરિજ્ઞામક હોય તો શ્રોતા પણ બહુલતાએ અતિપરિજ્ઞામક બને છે, અને વક્તા અપરિજ્ઞામક હોય તો શ્રોતા પણ તેનો ઉપદેશ સાંભળીને બહુલતાએ અપરિજ્ઞામક બને છે, જે અતિપરિજ્ઞામકતા કે અપરિજ્ઞામકતા મિથ્યાભિનિવેશનો ભાવ છે.

આમ છતાં, કોઈ શ્રોતાવિશેષની મતિ નિર્મળ હોય અને તે મિથ્યાભિનિવેશથી ભાવિતમતિવાળા અતિપરિશામકાદિ વક્તા પાસેથી પણ છેદસૂત્રાદિના અર્થો સાંભળીને શાબ્દબોધની ઉચિત મર્યાદા દ્વારા અર્થોને યથાર્થ જ જોડે, તો તેવા જીવિશેષને આવા વક્તા પાસેથી પણ સર્વજ્ઞકથિત સત્ય અર્થોનો બોધ થઈ શકે છે; અથવા તો કોઈક શ્રોતાવિશેષને આવા અપરિશામકાદિ વક્તાનો ઉપદેશ સાંભળતી વખતે વિપરીત બોધ થયેલો હોય, તોપણ તેની રુચિ એકાંતે જિનવચનાનુસાર બોધ કરવાને અભિમુખ હોય, તો તેને મિથ્યાભિનિવેશનો ભાવ થતો નથી; અને પાછળથી સ્વયં ઊહાપોહ કરવાથી કે અન્ય કોઈ પાસેથી ઉપદેશશ્રવણાદિ સામગ્રીથી તેને સ્વયં અર્થી સમ્યક્ પરિશ્રમન પામે છે. આ પ્રકારે મિથ્યાભિનિવેશવાળા ગુરુ પાસેથી પણ વ્યાખ્યાન સાંભળીને મિથ્યાભિનિવેશનો ભાવ નહીં પામનારા શ્રોતાવિશેષોની વ્યાવૃત્તિ કરવા માટે 'પ્રાયઃ' શબ્દનું ગ્રહણ કરેલ છે, ા૯૮૫ા

#### અવતરણિકા :

પૂર્વગાથાના અંતે કહ્યું કે શિષ્યના હિત માટે જ ગુરુએ યોગ્ય શિષ્યોને વ્યાખ્યાન કરવું જોઈએ. વળી જે રીતે પોતાના યોગ્ય શિષ્યોને વ્યાખ્યાન કરવાનું છે તે રીતે ઉપસંપદા સામાચારી સ્વીકારીને પોતાની પાસે ભણવા આવેલા અન્ય આચાર્યના શિષ્યોને પણ વ્યાખ્યાન કરવાનું છે. તેથી તેઓને ક્યારે અને કયા ક્રમથી વ્યાખ્યાન કરવું જોઈએ ? તે બતાવે છે —

#### भाशाः

उवसंपण्णाण जहाविहाणओ एव गुणजुआणं पि । सुत्तत्थाइकमेणं सुविणिच्छिअमप्पणा सम्मं ॥९८६॥

## અન્વચાર્થ :

एव गुणजुआणं पि=આ પ્રકારના ગુણયુક્ત પણ जहाविहाणओ उवसंपण्णाण=યથાવિધાનથી ઉપસંપન્ન એવા સાધુઓને सुत्तत्थाइकमेणं=સૂત્રાર્થાદિના ક્રમથી अप्पणा सुविणिच्छिअं=આત્મા વહે સુવિનિશ્ચિત એવું सम्मं=सम्यग् (વ્યાખ્યાન કરવું જોઈએ.)

🖈 'वक्खाणं करिज्ज' शण्हनी पूर्वभाशांशी अनुवृत्ति इरवानी छे.

## ગાચાર્ચ :

આવા ગુણોથી યુક્ત પણ યથાવિદ્યાનથી ઉપસંપન્ન સાધુઓને, સૂત્ર-અર્થાદિના ક્રમથી ગુરૂએ પોતાના વડે સુવિનિશ્ચિત એવું સમ્ચગ્ વ્યાખ્યાન કરવું જોઈએ, એમ પૂર્વગાથા સાથે સંબંધ છે.

## ટીકા :

उपसम्पन्नानां सतां यथाविधानतः=सूत्रनीत्या एवं गुणयुक्तानामिष, नाऽन्यथा, तदपरिणत्यादिदोषात्, कथं कर्त्तव्यमित्याह-सूत्रार्थादिक्रमेण यथाबोधं सुविनिश्चितमात्मना सम्यग्, न शुकप्रलापप्रायमिति गाथार्थः ॥९८६॥

- 🛨 "तदपरिणत्यादि"मां 'आदि' पदृथी व्याण्याननी विपरीत परिशतिनो संग्रह छे.
- 🖈 ''सूत्रा**र्थादि''**मां '**आदि**' पद्दथी निर्युडितयुड्त अर्थ अने सर्व नयोनी दिष्टिथी अर्थ डरवानो संग्रह छे.

#### ટીકાર્થ:

આવા ગુણોથી યુક્ત પણ=ગાથા ૯૭૯માં બતાવ્યા એવા ગુણોવાળા પણ, યથાવિધાનથી=સૂત્રની નીતિથી=શાસ્ત્રમાં બતાવેલ વિધિથી, ઉપસંપન્ન છતાઓને=ઉપસંપદા સામાચારી સ્વીકારેલ એવા સાધુઓને, ગુરુએ વ્યાખ્યાન કરવું જોઈએ; અન્યથા નહીં=આવા ગુણોથી યુક્ત હોવા છતાં યથાવિધાનથી ઉપસંપન્ન થયા ન હોય તેવા સાધુઓને ગુરુએ વ્યાખ્યાન કરવું જોઈએ નહીં; કેમ કે તેની=વ્યાખ્યાનની, અપરિણતિ આદિ દોષ છે. આવા ગુણોથી યુક્ત સાધુઓને પણ વ્યાખ્યાન કેવી રીતે કરવું જોઈએ ? એથી કહે છે – આત્મા વડે સુવિનિશ્ચિત=પોતાના વડે સારી રીતે નિર્ણય કરાયેલ, યથાબોધ=પોતાના બોધને અનુસારે, સૂત્ર-અર્થાદિના ક્રમથી સમ્યગ્ વ્યાખ્યાન કરવું જોઈએ; પરંતુ શુકના પ્રલાપપ્રાય નહીં=પોપટના બોલવા જેવું વ્યાખ્યાન કરવું જોઈએ નહીં, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

ગાથા ૯૭૯માં બતાવ્યા એવા ગુણોથી યુક્ત એવા પોતાના શિષ્યોને જેમ ગુરુએ છેદસૂત્રાદિના અર્થોનું વ્યાખ્યાન કરવાનું છે, તેમ પોતાની પાસે સૂત્રમાં બતાવેલ નીતિથી ઉપસંપદા સામાચારી સ્વીકારીને શાસ્ત્રો ભણવા માટે આવેલા બીજા આચાર્યના આવા ગુણોથી યુક્ત અને વિધિપૂર્વક ઉપસંપત્ર થયેલા સાધુઓને પણ ગુરુએ છેદસૂત્રાદિના અર્થોનું વ્યાખ્યાન આપવાનું છે; પરંતુ જો તેઓએ વિધિપૂર્વક ઉપસંપદા સ્વીકારેલ ન હોય તો, તેઓને છેદસૂત્રાદિના અર્થોનું વ્યાખ્યાન અપાય નહીં; કેમ કે તેઓ આવા ગુણોથી યુક્ત હોવા છતાં વિધિપૂર્વક ઉપસંપત્ર નહીં થયેલા હોવાથી તેઓને અપરિણતિ કે વિપરીત પરિણતિરૂપ દોષ થાય છે.

વળી, આવા ગુણોથી યુક્ત અને શાસ્ત્રોક્ત મર્યાદાપૂર્વક ઉપસંપદા સામાચારી સ્વીકારીને આવેલા સાધુઓને પણ વ્યાખ્યાન કઈ રીતે આપવું જોઈએ ? તે બતાવે છે —

પોતાને જે અર્થી સુવિનિશ્ચિત હોય તે અર્થીને પોતાના બોધને અનુરૂપ સૂત્ર-અર્થાદિના ક્રમથી ગુરૂએ સમ્યગ્ વ્યાખ્યાન કરવા જોઈએ; પરંતુ જેમ પોપટ જેટલું શીખેલો હોય તેટલો પ્રલાપ કરે, તેમ ગુરૂએ છેદસૂત્રાદિની પંક્તિને લઈને માત્ર શબ્દોના અર્થીનો પ્રલાપ કરવો જોઈએ નહીં; કેમ કે તેમ કરવાથી ભણનાર શિષ્યોને સૂત્રના ગંભીર અર્થીનો સમ્યગ્ બોધ થતો નથી.

અહીં "સૂત્રાર્થાદિના ક્રમથી" વ્યાખ્યાન કરવાનું કહ્યું તેનું તાત્પર્ય એ છે કે હંમેશાં વ્યાખ્યાન ત્રણ ભૂમિકાથી કરવામાં આવે છે: તેમાં (૧) પ્રથમ સૂત્રોનો સામાન્ય અર્થ કરવાનો હોય છે. (૨) તે સામાન્ય અર્થોનો શિષ્યોને બોધ થઈ જાય પછી તે સૂત્ર પર રચાયેલ નિર્યુક્તિ, ભાષ્ય, ચૂર્ણિ આદિમાંથી જે ઉપલબ્ધ હોય તે સર્વથી યુક્ત સૂત્રોના અર્થોનું વ્યાખ્યાન કરવાનું હોય છે; અને (૩) શિષ્યો જયારે તેના વ્યાખ્યાનથી પણ સંપન્ન થઈ જાય ત્યારે, ગુરુએ સર્વ નયોની દેષ્ટિથી તે સૂત્રોના અર્થોનું વ્યાખ્યાન કરવાનું હોય છે. આ રીતે અર્થોનું વ્યાખ્યાન કરનારા ગુરુ સૂત્રાર્થાદિના ક્રમથી વ્યાખ્યાન કરનારા કહેવાય.

વળી ''યથાબોધ સમ્યગ્'' વ્યાખ્યાન કરવાનું કહ્યું. તેનાથી એ કહેવું છે કે સૂત્રોના અર્થોની સુવિનિશ્ચિતતા દરેકના ક્ષયોપશમના ભેદથી સૂક્ષ્મ-સૂક્ષ્મતર એમ અનેક રીતે હોઈ શકે છે. આથી આ યુગના આચાર્યો સૂત્રોના અર્થોનું વ્યાખ્યાન પૂર્વકાલીન પૂર્વધરો જેવું કરી શકે નહીં; છતાં પોતાના બોધ પ્રમાણે શિષ્યોને અર્થોનો સમ્યગ્બોધ કરાવવો આવશ્યક છે. તેથી ગુરુ શિષ્યોને અર્થોનું વ્યાખ્યાન યથાબોધ સમ્યગ્ આપે, પરંતુ પોપટપાઠની જેમ વ્યાખ્યાન આપે નહીં. II૯૮૬II

### अवतरशिङा :

तद्भावनायैवाह --

### અવતરણિકાર્થ:

પૂર્વગાથામાં ઉપસંપન્ન સાધુઓને છેદસૂત્રાદિના અર્થોનું વ્યાખ્યાન આપવાની વિધિ બતાવી. તેથી ઉપસંપદા સામાચારીની શું મર્યાદા છે ? તેના ભાવન માટે જ કહે છે —

#### भाशाः

उवसंपयाए कप्पो सगुरुमगासे गहिअसुत्तत्थो । तदिहगगहणसमत्थोऽणुत्राओ तेण संपज्जे ॥९८७॥

#### અન્વચાર્થ :

उवसंपयाए कप्पो=ઉપસંપદાનો કલ્પ છે — सगुरुसगासे गहिअसुत्तत्थो=સ્વગુરુની પાસે ગૃહીતસૂત્રાર્થવાળો, तदिहगगहणसमत्थो=तेनाथी=પોતાના ગુરુ પાસેથી જે પ્રાપ્ત કર્યું તેનાથી, અધિકના ગ્રહણમાં સમર્થ, तेण= तेना વડે=પોતાના ગુરુ વડે, अणुन्नाओ=અનુજ્ઞાત संपज्जे=ઉપસંપદા સ્વીકારે છે.

### ગાશાર્થ :

ઉપસંપન્ન સાધુઓનો આ આચાર છે : જે શિષ્ય પોતાના ગુરુ પાસે સૂત્રાર્થ ભણ્યો હોય, પોતાના ગુરુ પાસે જે શાસ્ત્રો પ્રાપ્ત કર્યાં તેના કરતાં અધિક શાસ્ત્રો ભણવા માટે જે શિષ્ય સમર્થ હોય, અને જે શિષ્યને પોતાના ગુરુએ અધિક શાસ્ત્રો ભણવાની અનુફા આપી હોય, તેવો શિષ્ય બીજા ગુરુ પાસે ઉપસંપદા સામાચારી સ્વીકારે છે.

## ટીકા ઃ

उपसम्पन्नानां स कल्पो=व्यवस्था, स्वगुरुसकाशे यथासम्भवं गृहीतसूत्रार्थः सन् तत्प्रथमतया तद्धिकग्रहणसमर्थः=प्राज्ञः सन्ननुज्ञातस्तेन=गुरुणोपसम्पद्यते विवक्षितसमीप इति गाथार्थः ॥९८७॥

## ટીકાર્થ :

ઉપસંપન્નોને લ્ઉપસંપદા સામાચારી સ્વીકારેલ સાધુઓનો, તે કલ્પ છે =વ્યવસ્થા છે. જે હવે બતાવે છે – તેનાથી પ્રથમપણા વડે –હવે નવાં શાસ્ત્રો પોતાને ભણવાં છે તેનાથી પહેલાં, સ્વગુરુની પાસે યથાસંભવ = જે પ્રમાણે સંભવે તે પ્રમાણે, ગ્રહણ કરાયાં છે સૂત્રો અને અર્થો જેના વડે એવો છતો, તેનાથી અધિકના ગ્રહણમાં સમર્થ = ગુરુ પાસેથી જે સૂત્રાર્થો પ્રાપ્ત થયા તેનાથી વધારે સૂત્રાર્થો ભણવામાં સમર્થ = પ્રાજ્ઞ છતો, તેના વડે = ગુરુ વડે, અનુજ્ઞાત = અનુજ્ઞા અપાયેલો શિષ્ય, વિવક્ષિતની સમીપમાં = પોતાના ગુરુ દ્વારા વિવક્ષા કરાયેલા બીજા ગુરુની પાસે, ઉપસંપદા સ્વીકારે છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

### અવતરણિકા :

तत्राऽपि -

#### અવતરણિકાર્થ:

ત્યાં પણ અર્થાત્ પોતાના ગુરુ પાસે પ્રાપ્ત થયાં તેના કરતાં અધિક શાસ્ત્રો ગ્રહણ કરવામાં સમર્થ એવો શિષ્ય, પોતાના ગુરુની અનુજ્ઞા લઈને વિવક્ષિત ગુરુ પાસે ઉપસંપદા સ્વીકારે છે ત્યાં પણ, પ્રસ્તુત ગાથામાં બતાવે છે એ મર્યાદા છે –

★ "त्त्रज्ञाऽपि"मां 'अपि'થી એ સમુચ્ચય કરવો છે કે ઉપસંપદા સામાચારી સ્વીકારવા માટે તો પૂર્વગાથામાં બતાવી એવી મર્ચાદા છે, પરંતુ त्यां पण=**ઉપસંપદા સામાચારી સ્વીકારવાની પોતાના ગુરુ પાસે અનુજ્ઞા માંગવામાં** પણ, આ મર્ચાદા છે.

#### ाधाः

अप्परिणयपरिवारं अप्परिवारं च णाणुजाणावे । गुरुमेसो वि सयं चिअ एतदभावे ण धारिज्जा ॥९८८॥

#### अन्दयार्थ :

अप्परिणयपरिवारं अप्परिवारं च गुरुं=અપરિશત પરિવારવાળા અને અપરિવારવાળા ગુરુને ण अणुजाणावे=અનુજ્ઞાયન કરે નહીં. एसो वि=આ પણ=ગુરુ પણ, एतदभावे=આના અભાવમાં=અપરિશત પરિવારાદિના અભાવમાં. सयं चिअ=સ્વયં જ ण धारिज्जा=ધારણ કરે નહીં.

### ગાથાર્થ :

અપરિણત પરિવારવાળા અને અપરિવારવાળા ગુરુ પાસે શિષ્ય જવાની અનુફ્રા માંગે નહીં, અને ગુરુ પણ અપરિણત પરિવારાદિના અભાવમાં શિષ્યને સ્વયં જ રાખે નહીં.

## ાસ્કિડિ

अपरिणतपरिवारं=शिक्षकप्रायपरिवारम् अपरिवारं च=्एकािकप्रायं नाऽनुज्ञापयेत् गुरुं शिष्यः, अनेकदोषप्रसङ्गाद्, एषोऽपि=गुरुः स्वयमेवैतदभावे=अपरिणतपरिवाराद्यभावे न धारयेद्=विसर्ज्ययेदिति गाथार्थः ॥९८८॥

## रीकार्थ :

અપરિણતોના પરિવારવાળા=શિક્ષકપ્રાયના પરિવારવાળા=શિક્ષા લેનારા જેવા સાધુઓના પરિવારવાળા, અને અપરિવારવાળા=એકાકીપ્રાય=એકલા જેવા, ગુરુને શિષ્ય અનુજ્ઞાપન કરે નહીં=આવા ગુરુ પાસે શિષ્ય અધિક શાસ્ત્રો ભણવા અન્ય ગુરુ પાસે જવાની અનુજ્ઞા માંગે નહીં; કેમ કે અનેક દોષોનો પ્રસંગ છે. આ પણ=ગુરુ પણ, આના અભાવમાં=અપરિણત પરિવારાદિના અભાવમાં, સ્વયં જ ન ધારે=વિસર્જન કરે= શિષ્યને અધિક શાસ્ત્રો ભણવા માટે અન્ય ગુરુ પાસે જવા દે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

ઉપસંપદા સામાચારી સ્વીકારવામાં આ મર્યાદા છે કે જેણે પોતાના ગુરુ પાસે સંભવી શકે તેટલાં સૂત્રો અને તે સૂત્રોના અર્થો પ્રહણ કરી લીધા હોય, અને ગુરુ પાસેથી પોતાને જે સૂત્રાર્થો પ્રાપ્ત થયા તેના કરતાં અધિક સૂત્રો અને અર્થો ભણવા માટે સમર્થ હોય, અર્થાત્ એટલો પ્રજ્ઞાવાન હોય, તો આવો શિષ્ય પોતાના ગુરુની અનુજ્ઞા લઈને, ગુરુએ કહેલ બીજા ગુરુ પાસે શ્રુતાભ્યાસ કરવા માટે ઉપસંપદા સામાચારી સ્વીકારે. વળી ઉપસંપદા સામાચારી સ્વીકારવા જતાં પહેલાં ગુરુ-શિષ્યના વિષયમાં પણ વિશેષ મર્યાદા છે, જે હવે બતાવે છે —

ગુરુનો પરિવાર જો શિક્ષક જેવો હોય, પણ કોઈ શિક્ષિત ન હોય, અર્થાત્ પોતાના ગુરુના સમુદાયમાં કોઈ ગીતાર્થ સાધુ ન હોય પણ બધા સાધુઓ હજુ શાસ્ત્રોનો અભ્યાસ કરી રહ્યા હોય, અથવા ગુરુ એકાકી જેવા હોય, અર્થાત્ પોતાના ગુરુને એકાદ શિષ્ય જ હોવાથી પોતે જાય તો ગુરુ એકલા પડી જાય તેમ હોય, તો શિષ્ય આગળનાં શાસ્ત્રો ભણવા માટે જવાની ગુરુ પાસે અનુજ્ઞા માંગે નહીં; કેમ કે પોતે અનુજ્ઞા માંગે, ગુરુ અનુજ્ઞા આપે અને પોતે ગુરુના પરિવારમાંથી નીકળીને બીજે જતો રહે, તો સમુદાયના બધા શિક્ષકોને પોતાના ગુરુ ભણાવનારા એકલા હોવાથી ગુરુ તેઓને શાસ્ત્રબોધ સમ્યગ્ કરાવી શકે નહીં, જેથી તે શિક્ષકોનો અભ્યાસ સિદાય; અથવા ગુરુ પરિવાર વગરના હોય, અને શાસ્ત્રો ભણીને તૈયાર થયેલો પ્રજ્ઞાવાન શિષ્ય ગુરુ પાસે હોય, તો ગુરુની વૈયાવચ્ચ વગેરે દ્વારા ગુરુનો શારીરિક ખ્યાલ રાખી શકે. આથી અધિક ભણવાની ઇચ્છાથી ગુરુના અપરિણત શિષ્યોની અને ગુરુની ચિંતા કર્યા વગર શિષ્ય અન્ય ગુરુ પાસે ભણવા જવાની પોતાના ગુરુ પાસે અનુજ્ઞા માંગે તો શિષ્યને દોષોની પ્રાપ્તિ થાય. આમ, ગુરુ ભણનારા શિષ્યોના પરિવારવાળા હોય કે પરિવાર વગરના હોય તો પ્રજ્ઞાવાન શિષ્ય અધિક ભણવા જવાની ગુરુ પાસે અનુજ્ઞા માંગે નહીં.

વળી, ગુરુ પણ પોતે અપરિણત સાધુઓના પરિવારવાળા ન હોય કે પરિવાર વગરના ન હોય તો, પ્રજ્ઞાવાન શિષ્યને અધિક શાસ્ત્રો ભણવા માટે જતો અટકાવે નહીં; કેમ કે ઘણાં શાસ્ત્રો ભણી શકે તેમ હોવા છતાં તે શિષ્યને ગુરુ પોતાની પાસે રોકી રાખે તો તેને વિશેષ જ્ઞાનની પ્રાપ્તિ ન થાય, તેમાં ગુરુ નિમિત્તકારણ બને, જેથી ગુરુને અંતરાયની પ્રાપ્તિ થાય. તેમ જ પ્રજ્ઞાવાન શિષ્યને રોકવાથી અધિક ભણીને તેને જે સંયમની શુદ્ધિ પ્રાપ્ત થવાની હતી, અને અધિક જ્ઞાન મેળવ્યા પછી સ્વગચ્છમાં આવીને આવો શિષ્ય જે અધિક જ્ઞાનનો વિસ્તાર કરવાનો હતો, તે નહીં કરી શકવામાં તે ગુરુ નિમિત્ત બને છે. તેથી ગુણવાન ગુરુ આવા યોગ્ય શિષ્યને અધિક સૂત્રાર્થી ગ્રહણ કરવા માટે અવશ્ય અન્ય ગુરુ પાસે જવા દે, પણ પોતાની પાસે રાખે નહીં. મિ૯૮૭/૯૮૮મા

#### અવતરણિકા :

तत्र -

### अवतरशिक्षार्थ :

ત્યાં, અર્થાત્ પોતાના ગુરુ પાસેથી પોતાને જે સૂત્રો અને અર્થો પ્રાપ્ત થયા છે તેના કરતાં અધિક સૂત્રાર્થો ભણવામાં સમર્થ શિષ્ય, ગુરુની અનુજ્ઞા મેળવીને આગળના સૂત્રાર્થો ભણવા માટે ગુરુ દ્વારા કહેવાયેલા અન્ય કોઈ ગુરુ પાસે ઉપસંપદા સામાચારી સ્વીકારવા માટે ગયેલ હોય, એવા શિષ્યની, અને જેમણે તે શિષ્યને ભણાવવા માટે નિશ્રા આપેલ હોય એવા અન્ય ગુરુની પ્રવૃત્તિમાં, શું મર્યાદા છે ? તે બતાવે છે –

#### भाशा :

संदिट्ठो संदिट्ठस्स अंतिए तत्थ मिह परिच्छा उ । साहुअमग्गे चोअण तिगुवरि गुरुसम्मए चागो ॥९८९॥

#### अन्वयार्थः

संदिहो संदिहस्स अंतिए=સંદિષ્ટ એવો સંદિષ્ટની અંતિકમાં (ઉપસંપદા સ્વીકારે.) तत्थ उ=વળી ત્યાં मिह परिच्छा=भिधः=આગંતુક અને ગુરુની વચ્ચે પરસ્પર, પરીક્ષા થાય છે. साहुअमग्गे=સાધુઓનું અમાર્ગમાં चोअण=ચોદન, तिगुवरि=ત્રિક ઉપર (ગુરુને કથન), गुरुसम्मए=ગુરુને સંમત હોતે છતે चागो=ત્યાગ.

### ગાશાર્થ :

ગુરુ વકે આદેશ અપાયેલો શિષ્ય આદેશ અપાયેલા ગુરુની પાસે ઉપસંપદા સ્વીકારે. વળી ત્યાં આગંતુક શિષ્ય અને સંદિષ્ટ ગુરુ વચ્ચે પરીક્ષા થાય છે. પરીક્ષામાં ઉપસંપદા સ્વીકારેલ શિષ્ય સંદિષ્ટ ગુરુના શિષ્યો અમાર્ગમાં હોય તો તેઓને સન્માર્ગમાં પ્રેરે, ત્રણ વાર પ્રેરવા છતાં તેઓ અમાર્ગનો ત્યાગ ન કરે, તો તે શિષ્યોની અમાર્ગમાં પ્રવૃત્તિ તેઓના ગુરુને કહે, અને ગુરુને પોતાના શિષ્યોની અમાર્ગમાં પ્રવૃત્તિ સંમત હોય તો ઉપસંપદા સ્વીકારનાર શિષ્ય તે ગુરુનો ત્યાગ કરે.

### ટીકા :

सन्दिष्टः सन् गुरुणा सन्दिष्टस्य गुरोः समीपे उपसम्पद्येतेति वाक्यशेषः, तत्र मिथः=परस्परं परीक्षा भवति तयोः, साधूनाममार्गे चोदनं करोत्यागन्तुकः, मिथ्यादुष्कृतादाने त्रयाणां वाराणामुपरि गुरुकथनं, तत्सम्मते शीतलतया त्यागः, असम्मते निवासः, तेषामपि तं प्रति अयमेव न्याय इति गाथार्थः ॥९८९॥

## ટીકાર્થ:

ગુરુ દ્વારા સંદેશાયેલો છતો=આજ્ઞા અપાયેલો છતો શિષ્ય, સંદેશાયેલા ગુરુની સમીપમાં ઉપસંપદા સ્વીકારે. ત્યાં મિથ=પરસ્પર, તે બેની=આગંતુક શિષ્યની અને સંદિષ્ટ ગુરુની, પરીક્ષા થાય છે.

તેમાં આગંતુકે કરવાની પરીક્ષા બતાવે છે –

આગંતુક≔બીજા સમુદાયમાંથી આવનાર શિષ્ય, સાધુઓને અમાર્ગમાં ચોદન કરે છે. ત્રણ વારની ઉપર મિથ્યાદુષ્કૃતના અદાનમાં ગુરુને કથન કરે છે. તેમાં સંમત હોતે છતે=સંદિષ્ટ ગુરુ પોતાના શિષ્યો દ્વારા કરાતા પ્રમાદના આચરણમાં સંમત હોતે છતે, શીતલતાને કારણે ત્યાગ છે=સંદિષ્ટ ગુરુ શિથિલાચારી હોવાને કારણે આગંતુક શિષ્ય તેમનો ત્યાગ કરે છે. અસંમત હોતે છતે નિવાસ છે≕પોતાના શિષ્યો દ્વારા કરાતા પ્રમાદના આચરણમાં સંદિષ્ટ ગુરૂ સંમત નહીં હોતે છતે આગંતુક શિષ્ય ત્યાં રહે છે.

તેઓનો પણ તેના પ્રતિ આ જ ન્યાય છે=સંદિષ્ટ ગુરુના શિષ્યોનો પણ આગંતુક શિષ્ય પ્રત્યે ઉપરમાં બતાવ્યો એ જ ન્યાય છે, અર્થાત્ અમાર્ગમાં રહેલ આગંતુક શિષ્યને સંદિષ્ટ ગુરુના શિષ્યો ચોદન કરે છે, ત્રણ વાર ચોદન કરવા છતાં આગંતુક શિષ્ય મિથ્યાદુષ્કૃત ન આપે તો તેઓ પોતાના ગુરુને કહે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### અવતરણિકા :

પૂર્વગાથાના અંતે કહ્યું કે આગંતુક શિષ્ય પ્રત્યે સંદિષ્ટ ગુરુના શિષ્યોનો પણ આ જ ન્યાય છે. હવે સંદિષ્ટ એવા ગુરુનું પણ અમાર્ગમાં પ્રવર્તતા આગંતુક શિષ્ય પ્રત્યે શું કર્તવ્ય છે ? તે દર્શાવે છે –

#### भाशा :

गुरुफरुसाहिगकहणं सुजोगओ अह निवेअणं विहिणा । सुअखंधादो निअमो आर्हव्वऽणुपालणा चेव ॥९९०॥

### अन्वयार्थ :

गुरुफरुसाहिगकहणं=ગુરુનું પરુષાધિક કથન થાય છે, सुजोगओ=સુયોગથી (પ્રતિપત્તિની શુદ્ધિ થયે છતે) अह विहिणा निवेअणं=પછી વિધિ વડે નિવેદન થાય છે, सुअखंधादो निअमो=श्रुतस्કंધાદિમાં નિયમ છે, आहळ्डण्णालणा चेव=અને આભાવ્યની અનુપાલના થાય છે.

### ગાશાર્થ :

ગુરુનું પરુષાધિક કથન થાય છે, સુચોગથી પ્રતિપત્તિની શુદ્ધિ થયે છતે, પછી વિધિપૂર્વક ગુરુને નિવેદન થાય છે, શ્રુતસ્કંઘાદિના વિષયમાં નિયમ છે, અને આભાવ્યની અનુપાલના થાય છે.

## ટ<del>ીક</del>ા :

गुरोरिय तं प्रति परुषाधिककथनं जीतं वर्त्तते, सुयोगतः प्रतिपत्तिशुद्धौ सत्याम् अथ=अनन्तरं निवेदनं गुरवे विधिना प्रवचनोक्तेन उपसम्पदित्यर्थः, तत्र श्रुतस्कन्थादौ नियमः, 'एतावन्तं कालं यावद्' इत्येवमर्हदादिसाक्षिकी स्थापना, कायोत्सर्गपूर्विकेत्यन्ये, उभयनियमश्चाऽयम्, आभाव्यानुपालना चैव=शिष्येण नालबद्धविश्च्यितिरक्तं देयं, गुरुणाऽपि स सम्यक् पालनीय इति गाथार्थः ॥९९०॥

## ટીકાર્થ :

ગુરુનું પણ તેના પ્રતિ પરુષાધિક કથન જીત વર્તે છે≕ગુરુએ પણ આગંતુક શિષ્યને અધિક કઠોર વચન કહેવાં એ પ્રકારનો આચાર છે.

સુયોગથી=આગંતુક શિષ્ય અને સંદિષ્ટ ગુરુ એ બન્નેના સારા યોગથી, પ્રતિપત્તિની શુદ્ધિ થયે છતે= ઉપસંપદા ગ્રહણને અનુકૂળ અને ઉપસંપદા દાનને અનુકૂળ સ્વીકારની શુદ્ધિ થયે છતે, પછી=આગંતુક શિષ્યની અને સંદિષ્ટ ગુરુની પરસ્પર પરીક્ષા પૂર્ણ થયા પછી, ગુરુને પ્રવચનમાં કહેવાયેલ વિધિથી નિવેદન થાય છે=ઉપસંપદાને સ્વીકારે છે.

ત્યાં≕ઉપસંપદા સ્વીકારવામાં, શ્રુતસ્કંધાદિમાં નિયમ છે. તે નિયમ બતાવે છે – 'આટલા કાલ સુધી' એ પ્રકારની અર્હદાદિની સાક્ષીવાળી સ્થાપના થાય છે અર્થાત્ 'હું શ્રુતસ્કંધાદિ શાસ્ત્રો ભણવા માટે તમારી પાસે આટલો સમય રહીશ' એ પ્રમાણે અરિહંત-સિદ્ધાદિની સાક્ષીએ સ્થાપના કરાય છે. કાયોત્સર્ગપૂર્વિકા થાય છે=આવા પ્રકારની સ્થાપના કાયોત્સર્ગ કરવાપૂર્વક કરાય છે, એ પ્રમાણે અન્ય આચાર્ય કહે છે.

અને આ ઉભયનો નિયમ છે=ઉપરમાં બતાવ્યો એ સ્થાપનાનો નિયમ આગંતુક શિષ્ય અને ઉપસંપદા આપનાર ગુરુ એ બંને માટેનો છે, અર્થાત્ જેમ શિષ્ય 'હું આટલો કાળ અમુક સૂત્રો ભણવા માટે અહીં રહીશ' એવી અરિહંતાદિની સાક્ષીએ સ્થાપના કરે છે, તેમ ગુરુ પણ 'હું આટલો કાળ અમુક સૂત્રો ભણાવવા માટે આ શિષ્યને રાખીશ' એવી અરિહંતાદિની સાક્ષીએ સ્થાપના કરે છે.

અને આભાવ્યની અનુપાલના થાય છે=શિષ્ય વડે નાલથી બદ્ધ એવી વલ્લિથી વ્યતિરિક્ત એવું દેય છે=જે પણ હોય તે સર્વ આપવા યોગ્ય છે, અર્થાત્ સંબંધ વગરનો મુમુક્ષુ તે આગંતુક સાધુના ઉપદેશથી દીક્ષા લેવા તૈયાર થાય તો પોતે જેમની પાસે ભણે છે તે ગુરુને તે મુમુક્ષુ સોંપવો જોઈએ. ગુરુ વડે પણ તે=આગંતુક શિષ્ય, સમ્યગ્ પાલન કરવા યોગ્ય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

પોતાના ગુરુ પાસેથી પ્રાપ્ત થઈ શકે એટલું જ્ઞાન મેળવ્યા પછી અધિક જ્ઞાન મેળવવા માટે શિષ્ય પોતાના ગુરુની અનુજ્ઞા મેળવીને અન્ય ગુરુ પાસે જાય ત્યારે શું મર્યાદા આવે ? તે બતાવે છે —

ુરુ વડે આદેશ અપાયેલો શિષ્ય, ગુરુએ આદેશેલા અન્ય ગુરુ પાસે ઉપસ્થિત થાય ત્યારે તે શિષ્ય અને તે સંદિષ્ટ ગુરુ વચ્ચે પરસ્પર પરીક્ષા થાય છે. ત્યારપછી આગંતુકને તે સંદિષ્ટ ગુરુ યોગ્ય જણાય તો તે આગંતુક શિષ્ય તેમની નિશ્રા સ્વીકારે, અને ગુરુને પણ તે આગંતુક શિષ્ય યોગ્ય જણાય તો તેને શાસ્ત્રાભ્યાસ કરવા માટે પોતાની નિશ્રા આપે. હવે પરીક્ષા કરવાની રીત બતાવે છે —

સંદિષ્ટ ગુરુના શિષ્યો અમાર્ગમાં પ્રવૃત્તિ કરતા હોય તો આગંતુક શિષ્ય તેઓને પ્રેરણા કરે છે અર્થાત્ ઉચિત વચનો વડે તેઓને અપ્રમાદનું અને જિનાજ્ઞાનુસારી પ્રવૃત્તિ કરવાનું મહત્ત્વ સમજાવે છે. જો તે સાધુઓ મિથ્યા દુષ્કૃત આપીને પોતાની ભૂલ સુધારે તો તેઓનો સમુદાય યોગ્ય છે, પરંતુ જો તેઓ મિથ્યા દુષ્કૃત ન આપે, તો તેઓને આગંતુક શિષ્ય ત્રણ વાર પ્રેરણા કરે. ત્યારપછી પણ તેઓ પોતાની ભૂલ સુધારે નહીં, તો આગંતુક શિષ્ય તેઓની અમાર્ગમાં પ્રવૃત્તિ સંદિષ્ટ ગુરુને જણાવે, અને ગુરુ પણ પોતાના શિષ્યોના શિથિલાચારમાં સંમત હોય, તો તે ગુરુને શિથિલાચારી જાણીને તે આગંતુક શિષ્ય તેમનો ત્યાગ કરે; પરંતુ ગુરુ પોતાના શિષ્યોના અમાર્ગમાં પ્રવર્તનમાં સંમત ન હોય તો તેવા ગુરુને માર્ગાનુસારી જાણીને આગંતુક શિષ્ય તેમની પાસે ઉપસંપદા સામાચારી સ્વીકારે.

આ રીતે સંદિષ્ટ ગુરુના શિષ્યો પણ આગંતુક શિષ્ય અમાર્ગમાં પ્રવર્તતો હોય તો તેને સન્માર્ગમાં પ્રવર્તવાની પ્રેરણા કરે, અને ત્રણ વાર પ્રેરણા કરવા છતાં તે શિષ્ય અમાર્ગમાંથી નિવૃત્ત ન થાય તો તે શિષ્યો પોતાના ગુરુને તેની અમાર્ગમાં પ્રવૃત્તિની જાણ કરે. ત્યારપછી ગુરુ તેને પરુષાધિક કથન કરે અર્થાત્ આગંતુક શિષ્યએ પોતાના શિષ્યો જેવી જ ભૂલ કરી હોય, તોપણ તે ભૂલના નિવારણ માટે ગુરુ પોતાના શિષ્યોને જેટલાં કઠોર વચનો કહે તેનાથી પણ વધારે કઠોર વચનો તે આગંતુક શિષ્યને કહે, જેથી તે શિષ્ય પોતાની ભૂલની શુદ્ધિ કરીને જિનવચનાનુસાર પ્રવૃત્તિ કરતો થઈ જાય તો નિશ્રા આપે, ન કરે તો નિશ્રા ન આપે.

આમ, બંને માર્ગાનુસારી પ્રવૃત્તિ કરનારા હોય તો આગંતુક શિષ્ય અને સંદિષ્ટ ગુરુ વચ્ચે સુયોગ થવાથી પ્રતિપત્તિની શુદ્ધિ થાય છે, અને ત્યારે તે શિષ્ય તે ગુરુની વિધિપૂર્વક નિવેદન કરવારૂપ નિશ્રા સ્વીકારે છે.

વળી, આ ઉપસંપદા સામાચારી શ્રુત ભણવા માટે કે ચારિત્રવિશેષ પ્રહેશ કરવા માટે હોય છે, અને શ્રુતસ્કંધાદિ આગમો પ્રહેશ કરવાના વિષયમાં નિયમ છે કે "આટલો સમય શ્રુતના અધ્યયન માટે હું આપની પાસે રહીશ" એવી શિષ્ય અરિહંતાદિની સમક્ષ સ્થાપના કરે, અને સંદિષ્ટ ગુરુ પણ "હું આ શિષ્યને શ્રુતના અધ્યાપન માટે આટલો સમય મારી પાસે રાખીશ" એવી અરિહંતાદિની સમક્ષ સ્થાપના કરે. તેમાં અન્ય આચાર્યો ઉભયની સ્થાપના કરતાં પહેલાં કાયોત્સર્ગ કરવાનું કહે છે.

વળી, આગંતુક શિષ્ય ઉપસંપદા સામાચારી સ્વીકારે ત્યારથી આભાવ્યની અનુપાલના કરે છે અર્થાત્ પોતાના કુટુંબ આદિના સંબંધથી બંધાયેલ વ્યક્તિને છોડીને બાકીના જે જીવો તેના ઉપદેશથી દીક્ષા લેવા તૈયાર થાય તે સર્વને આ સંદિષ્ટ ગુરુને સોંપે, પરંતુ પોતાના શિષ્ય બનાવે નહીં; અને ગુરુએ પણ આગંતુક શિષ્યનું સમ્યગ્પાલન કરવું જોઈએ અર્થાત્ તેને ભગવાનના વચનાનુસાર યથાર્થ બોધ થાય તેમ ભણાવવું જોઈએ. આ પ્રકારની આગંતુક શિષ્ય અને સંદિષ્ટ ગુરુ વચ્ચે મર્યાદા છે.

અહીં "શિષ્યએ નાલબદ્ધવિલ્લિથી વ્યતિરિક્ત આપવું જોઈએ" એ કથનથી એ કહેવું છે કે, આગંતુક શિષ્યના કુટુંબીઓ, મિત્રો વગેરે કોઈપણ સંબંધવાળા જીવો પોતાની પાસે તૈયાર થઈને દીક્ષા લેવા ઉપસ્થિત થાય તો તેઓને પોતાના શિષ્યો બનાવે, પણ તે સિવાયના બીજા મુમુક્ષુઓ પોતાની પાસે દીક્ષા લેવા માટે ઉપસ્થિત થાય તો તેઓને સંદિષ્ટ ગુરુને સોંપે, એ પ્રકારની ભગવાનની આજ્ઞા છે.

ટીકામાં કહ્યું કે "સુયોગથી પ્રતિપત્તિની શુદ્ધિ થયે છતે" એ કથનનું તાત્પર્ય એ છે કે ઉપસંપદા સ્વીકારવા માટે આવેલ શિષ્ય સંદિષ્ટ ગુરુની નિશ્રામાં થોડા દિવસ રહે ત્યારે, પોતે શાસ્ત્રાનુસારી સર્વ ઉચિત કિયાઓ કરતો હોય અને સંદિષ્ટ ગુરુના શિષ્યો પણ શાસ્ત્રાનુસારી સર્વ ઉચિત કિયાઓ કરતા હોય, તો તે ઉપસંપદા સ્વીકારનાર શિષ્ય અને ઉપસંપદા આપનાર ગુરુ એ બંનેનો સુયોગ પ્રાપ્ત થયો કહેવાય. વળી ઉપસંપદા આપનાર ગુરુના શિષ્યો કોઈક કિયામાં પ્રમાદી હોય, પરંતુ આગંતુક શિષ્યની પ્રેરણા દ્વારા તેઓ માર્ગાનુસારી પ્રવૃત્તિ કરનારા થાય તોપણ આગંતુક શિષ્ય અને સંદિષ્ટ ગુરુ વચ્ચે સુયોગ પ્રાપ્ત થયો કહેવાય. આ બંને સુયોગથી તેમની નિશ્રા સ્વીકારવા વિષયક પ્રતિપત્તિની શુદ્ધિ પ્રાપ્ત થાય; અને ક્યારેક ગુરુના શિષ્યોનું ત્રણ વખત વારણ કરવા છતાં તેઓ ભૂલના સ્વીકાર દ્વારા શુદ્ધિ ન કરે તો આગંતુક શિષ્ય ગુરુને નિવેદન કરે, અને ગુરુ પોતાના શિષ્યોને કઠોર વચનોથી વારણ કરે, તોપણ આગંતુક શિષ્ય અને સંદિષ્ટ ગુરુ એ બંનેના સુયોગથી આગંતુક શિષ્યને તે ગુરુની નિશ્રા સ્વીકારવારૂપ પ્રતિપત્તિની શુદ્ધિ થઈ કહેવાય.

વળી, ક્યારેક ઉપસંપદા આપનારા ગુરુના શિષ્યો શાસ્ત્રાનુસારી પ્રવૃત્તિ કરનારા હોય, પરંતુ આગંતુક શિષ્ય ઉચિત ક્રિયાઓ કરવામાં પ્રમાદી હોય તો ગુરુના શિષ્યો તેને પ્રેરણા કરે અને આગંતુક શિષ્ય ઉચિત ક્રિયાઓ કરતો થઈ જાય તો તે ગચ્છના સુયોગથી શિષ્યને પ્રતિપત્તિની શુદ્ધિ પ્રાપ્ત થાય. અને ક્યારેક આગંતુક શિષ્ય સંદિષ્ટ ગુરુના શિષ્યો દ્વારા ત્રણ વાર પ્રેરવા છતાં પ્રમાદ ન છોડે તો શિષ્યો ગુરુને કહે અને ત્યારે ગુરુ પણ પોતાના શિષ્યો કરતાં અધિક કઠોર શબ્દોથી તેનું વારણ કરે, અને જો તે વારણથી આ આગંતુક શિષ્ય વિધિઅનુસાર પ્રવૃત્તિ કરતો થઈ જાય તોપણ આગંતુક શિષ્ય અને સંદિષ્ટ ગુરુ વચ્ચે પરસ્પર સુયોગ થવાથી આગંતુક શિષ્યને સંદિષ્ટ ગુરુની પાસે ઉપસંપદા સ્વીકારવારૂપ પ્રતિપત્તિની શુદ્ધિ થાય.

આમ, આગંતુક શિષ્ય અને સંદિષ્ટ ગુરુ એ બંનેના સુયોગથી પ્રતિપત્તિની શુદ્ધિ થાય પછી આગંતુક શિષ્ય તે સંદિષ્ટ ગુરુની આત્મસમર્પણપૂર્વક નિશ્રા સ્વીકારે અને ગુરુ પણ તેને પોતાની નિશ્રા આપે. પરંતુ જો બંનેમાંથી કોઈપણની ઉપરમાં બતાવી એવી સુયોગથી પ્રતિપત્તિની શુદ્ધિ થઈ ન હોય, તો આગંતુક શિષ્ય તે ગુરુને શિથિલાચારી જાણીને પોતાના ગચ્છમાં પાછો જાય અને ગુરુ પણ તે આગંતુક શિષ્યને પ્રમાદી જાણીને પોતાની નિશ્રા આપે નહીં. !!૯૮૯/૯૯૦!!

### અવતરણિકા :

इह प्रयोजनमाह -

### અવતરણિકાર્થ:

અહીં પ્રયોજનને કહે છે અર્થાત્ પૂર્વગાથાના અંતે નાલબદ્ધવલ્લિ સિવાયનો મુમૃક્ષુ સંદિષ્ટ ગુરુને આપવાનું કહ્યું, એમાં પ્રયોજન બતાવે છે —

#### भाशा :

अस्सामित्तं पूआ इअराविक्खाए जीअ सुहभावा । परिणमइ सुअं आहव्वदाण गहणं अओ चेव ॥९९१॥

### अन्वशार्थः

अस्सामित्तं=અસ્વામિત્વ થાય છે, इअराविक्खाए पूआ=ઇતરની અપેક્ષાએ પૂજા થાય છે, जीअ=જીત છે=આચાર છે, सुहभावा सुअं परिणमइ=શુભભાવથી શ્રુત પરિણમે છે. (આથી) आहळ्दाण=આભાવ્યનું દાન છે (અને) अओ चेव=આથી જ गहणं=પ્રહણ છે=સંદિષ્ટ ગુરુ વડે આભાવ્યનું ગ્રહણ છે.

## ગાથાર્થ :

અસ્વામીપણું થાય છે, પોતાના ગુરુ કરતાં ઇતર એવા સંદિષ્ટ ગુરુની અપેક્ષાએ પૂજા થાય છે, આ આચાર છે, 'આ રીતે ભગવાન વડે દુષ્ટ છે' એ પ્રકારના શુભ ભાવથી શ્રુત પરિણમે છે. આથી શિષ્ટો આભાવ્યનું દાન કરવું જોઈએ અને ગુરૂએ પણ આભાવ્યનું ગ્રહણ કરવું જોઈએ.

## ટીકા :

अस्वामित्वं भवित निःसङ्गतेत्यर्थः, तथा पूजा गुरोः कृता भवित इतरापेक्षया अनालबद्ध-विलिनिवेदनेन इतरगुर्वपेक्षयेति भावः, तथा जीतिमिति कल्पोऽयमेव, 'एवं भगवता दृष्ट' इति शुभभावादित्यनेन प्रकारेण शुभाशयोपपत्तेः परिणमित श्रुतं यथार्थतया चारित्रशुद्धिहेतुत्वेन शिष्यस्य, नाऽन्यथेत्याभाव्यदानं शिष्येण कर्त्तव्यं, ग्रहणमत एव तस्य गुरुणाऽपि कर्त्तव्यं तदनुग्रहिधया, न लोभादिति गाथार्थः ॥९९१॥

## ટીકાર્થ :

अस्वामित्वं=नि:सङ्गता भवति अनासभद्भवस्थिना निवेदनधी अस्वामित्व=निःसंगता, थाय छे तथा

अनालबद्धविक्षिनिवेदनेन इत्रापेक्षया=इत्रगुर्वपेक्षया गुरोः पूजा कृता भवित तथा अनाલબદ્ધવિલના નિવેદનથી=સંબંધ વગરના મુમુક્ષુને સંદિષ્ટ ગુરુને સોંપવાથી, ઇતર ગુરુની અપેક્ષાથી=મૂલ ગુરુથી ઇતર એવા સંદિષ્ટ ગુરુની અપેક્ષાથી, ગુરુની પૂજા કરાયેલી થાય છે. तथा जीतं इति अयमेव कल्पः, 'एवं भगवता दृष्ट' इति शुभभावात् इति अनेन प्रकारेण शुभाशयोपयत्तेः चारित्रशुद्धिहेतुत्वेन शिष्यस्य श्रुतं यथार्थतया परिणमित तथा જીત છે=आ જ કલ્પ છે, 'આ પ્રકારે=અનાલબદ્ધવિલ્લવાળા મુમુક્ષુનું સંદિષ્ટ ગુરુને નિવેદન કરવું એ પ્રકારે, ભગવાન વડે જોવાયું છે.' આ રીતે શુભ ભાવથી=આ પ્રકાર વડે શુભઆશયની ઉપપત્તિથી, ચારિત્રની શુદ્ધિનું હેતુપશું હોવાને કારણે શિષ્યને શ્રુત યથાર્થપણારૂપે પરિણમન પામે છે. अन्यथा न અન્યથા નહીં=શિષ્ય અનાલબદ્ધવિલ્લવાળા મુમુક્ષુનું સંદિષ્ટ ગુરુને નિવેદન ન કરે તો તેને શ્રુત યથાર્થપણારૂપે પરિણમન પામે નહીં.

इति એથી शिष्येण आभाव्यदानं कर्त्तव्यं શિષ્યે આભાવ્યનું દાન કરવું જોઈએ અર્થાત્ કોઈ મુમુક્ષુ પોતાનાથી ધર્મ પામીને દીક્ષા લેવા માટે તત્પર થયો હોય, અને નાલથી બંધાયેલ વલ્લિવાળો ન હોય, એવો મુમુક્ષુ આગંતુક શિષ્યે સંદિષ્ટ ગુરુને આપવો જોઈએ.

अत एव गुरुणाऽपि तस्य तदनुग्रहिधया ग्रहणं कर्त्तव्यं આ કારણથી જ=આભાવ્યના દાનથી શુભ ભાવ થવાને કારણે આગંતુક શિષ્યને શ્રુત યથાર્થપણે પરિણમન પામે છે એ કારણથી જ, ગુરુએ પણ તેનું=આગંતુક શિષ્ય દ્વારા અપાતા આભાવ્યનું, તેના અનુગ્રહની ધીથી=પોતાની પાસે શાસ્ત્રાભ્યાસ કરી રહ્યા છે એવા આગંતુક શિષ્ય ઉપર ઉપકાર કરવાની બુદ્ધિથી, ગ્રહણ કરવું જોઈએ. लोभात् न લોભથી નહીં=પોતાની પાસે ભણતા આગંતુક શિષ્ય દ્વારા અપાતા આભાવ્યનું ગુરુએ લોભથી ગ્રહણ કરવું જોઈએ નહીં. इति गाथार्थः એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

## ભાવાર્ચઃ

પૂર્વગાથાના અંતે કહ્યું કે આગંતુક શિષ્યે ગુરુને આભાવ્યની અનુપાલના કરવી જોઈએ અર્થાત્ આગંતુક શિષ્યે પોતાની પાસે ધર્મ પામેલા નાલબદ્ધવિલ્લિવાળા ન હોય એવા મુમુક્ષુઓ, પોતે જેમની પાસે શાસ્ત્રાભ્યાસ કરી રહ્યા છે તે ગુરુને સોંપવા જોઈએ; કેમ કે તેઓને સોંપવાથી આગંતુક સાધુને નિઃસંગતા ગુણ પ્રાપ્ત થાય છે અર્થાત્ "આ મુમુક્ષુઓ મારાથી બોધ પામ્યા છે તેથી તેઓ મારા શિષ્ય બને" એવો સંગનો પરિણામ થતો નથી.

વળી, પોતાની પાસે દીક્ષા લેવા માટે તૈયાર થયેલા મુમુક્ષુઓ ગુરુને સોંપવાથી પોતે જેમની પાસે શાસ્ત્રાભ્યાસ કરી રહ્યો છે તે ઇતર એવા સંદિષ્ટ ગુરુની અપેક્ષાએ અનાલબદ્ધ શિષ્યોને સોંપવારૂપ પૂજા કરાયેલી થાય છે. આશય એ છે કે પોતાને ભણાવનાર સંદિષ્ટ ગુરુને, "આ શિષ્ય મને આભાવ્યનું નિવેદન કરે" તેવી મનોવૃત્તિ નહીં હોવા છતાં, આગંતુક, "આ ગુરુ પાસેથી મને શુતની પ્રાપ્તિ થાય છે તેથી મારે તેમની ભક્તિ કરવી જોઈએ" એવી ભાવનાથી ભક્તિના નિમિત્તે આભાવ્યનું નિવેદન કરે છે, આથી ગુરુની પૂજા કરાયેલી થાય છે.

વળી, શાસ્ત્ર ભણાવનાર ગુરુને આભાવ્યનું નિવેદન કરવું એ જ સાધુનો આચાર છે. તેથી ગુરુને આભાવ્યનું નિવેદન કરવાથી શિષ્ય દ્વારા આચારનું પાલન કરાયેલું થાય છે. વળી, "શ્રુતાભ્યાસ કરવા આવેલ શિષ્યે પોતાનાથી બોધ પામેલ મુમુક્ષુઓને પોતાને અભ્યાસ કરાવનાર ગુરુને સોંપવા એ ઉચિત કર્તવ્ય છે, એ પ્રમાણે ભગવાને કેવલજ્ઞાનમાં જોયું છે." આવો વિચાર કરીને મુમુક્ષુઓને ગુરુને સોંપી દેનાર આગંતુક શિષ્યને શુભ ભાવ થાય છે, અને આવા શુભ ભાવને કારણે તે આગંતુક શિષ્ય ગુરુ પાસે જે નવું નવું શ્રુત પ્રહણ કરે છે તે સર્વ શ્રુત ચારિત્રની શુદ્ધિના હેતુરૂપે તેને યથાર્થ પરિણમન પામે છે; પરંતુ જો આગંતુક શિષ્ય 'આ રીતે ભગવાને જોયેલું છે' એવું વિચારીને આભાવ્યને ગુરુને સોંપે નહીં તો તેને શ્રુત યથાર્થ પરિણમન પામતું નથી. આ સર્વ કારણોથી આગંતુકે ગુરુને આભાવ્યનું દાન કરવું જોઈએ અને ગુરુએ પણ તે શિષ્ય દારા અપાતા આભાવ્યનું ગ્રહણ કરવું જોઈએ.

વળી "મને અધિક શિષ્યોની પ્રાપ્તિ થાઓ, કે મારી પર્યદા વધે" એવા કોઈપણ લોભના પરિણામથી સંદિષ્ટ ગુરુએ આભાવ્યનું ગ્રહણ કરવું ન જોઈએ, ફક્ત શિષ્ય ઉપર અનુગ્રહ કરવાની બુદ્ધિથી ગ્રહણ કરવું જોઈએ અર્થાત્ "હું આભાવ્યનું ગ્રહણ કરીશ તો આ શિષ્ય દ્વારા ગ્રહણ કરાતું શ્રુત તેને યથાર્થ પરિણામ પામશે" એવી શિષ્ય ઉપર ઉપકાર કરવાની બુદ્ધિથી શિષ્ય દ્વારા સોંપાતા મુમુશ્રુઓને ગુરૂ સ્વીકારે છે.

આમ, આભાવ્યનું પાલન કરવાથી શિષ્યને પોતાને નિઃસંગતા ગુણ પ્રાપ્ત થાય, ગુરુની પૂજા કરાયેલી થાય, જીતનું પાલન થાય અને ભગવાન પ્રત્યે બહુમાન થવાને કારણે પ્રહણ કરાતું શ્રુત પોતાને સમ્યગ્ પરિણમન પામે, એવા આશયથી આભાવ્યનું દાન કરતા આગંતુક શિષ્યને, તથા શ્રુત સમ્યગ્ પરિણમન પામે એવી અનુપ્રહની બુદ્ધિથી આભાવ્યનું પ્રહણ કરતા સંદિષ્ટ ગુરુને એકાંતે નિર્જરા જ પ્રાપ્ત થાય છે. હિલ્લા

### અવતરશિકા :

ગાથા ૯૭૩માં કહ્યું હતું કે પ્રવચનના કાર્યમાં નિત્ય ઉદ્યુક્ત એવા અનુયોગી આચાર્ય, યોગ્ય શિષ્યોને સિદ્ધાંતની વિધિથી જ વ્યાખ્યાન કરે, એ પ્રકારની આજ્ઞા છે. તેથી વ્યાખ્યાન સાંભળવાને યોગ્ય શિષ્યોનું સ્વરૂપ ગાથા ૯૭૪થી શરૂ કરીને ગાથા ૯૯૧માં સમાપ્ત કર્યું. હવે અનુયોગી આચાર્ય યોગ્ય શિષ્યોને પણ વ્યાખ્યાન કઈ રીતે કરે ? તે દર્શાવે છે –

#### ગાથા :

अह वक्खाणेअव्वं जहा जहा तस्स अवगमो होइ । आगमिअमागमेणं जुत्तीगम्मं तु जुत्तीए ॥९९२॥

## अन्वयार्थ :

अह=હવે जहा जहा=જેવી જેવી રીતે तस्स=તેને=શ્રોતાને, अवगमो होइ=અવગમ થાય=બોધ થાય, (તેવી તેવી રીતે) आगमिअं आगमेणं=આગમિકને આગમથી जुत्तीगम्मं तु जुत्तीए=વળી યુક્તિગમ્યને યુક્તિથી वक्खाणेअळ्वं=વ્યાખ્યાન કરવું જોઈએ.

### ગાશાર્થ :

હવે જે જે પ્રકારે શ્રોતાને બોધ થાય, તે તે પ્રકારે ગુરુએ આગમિક પદાર્થનું આગમથી, અને શુક્તિગમ્ય પદાર્થનું ચુક્તિથી વ્યાખ્યાન કરવું જોઈએ.

#### शक्षः :

अथ व्याख्यानियतव्यं किमिप श्रुतं, कथं ? इत्याह-यथा यथा श्रोतुखगमो भवति पिखेत्यर्थः, तत्रापि स्थितिमाह-आगमिकं वस्तु आगमेन, यथा 'स्वर्गेऽप्सरसः उत्तराः कुखं इत्यादि, युक्तिगम्यं पुनर्युक्त्यैव, यथा 'देहमात्रपरिणाम्यात्मा' इत्यादीति गाथार्थः ॥९९२॥

### ટીકાર્થ :

હવે કોઈપણ શ્રુતનું વ્યાખ્યાન કરવું જોઈએ. કઈ રીતે ? એથી કહે છે – જે જે રીતે શ્રોતાને અવગમ= પરિજ્ઞા, થાય તે તે રીતે વ્યાખ્યાન કરવું જોઈએ. ત્યાં પણ સ્થિતિને કહે છે=શ્રોતાને જે જે રીતે બોધ થાય તે તે રીતે વ્યાખ્યાન કરવામાં પણ મર્યાદા બતાવે છે –

આગમિક વસ્તુનું આગમથી વ્યાખ્યાન કરવું જોઈએ. જેવી રીતે – "સ્વર્ગમાં અપ્સરાઓ છે, કુરુઓ ઉત્તર છે≕ઉત્તર દિશામાં છે," ઇત્યાદિ.....

વળી યુક્તિગમ્યનું યુક્તિથી જ વ્યાખ્યાન કરવું જોઈએ. જેવી રીતે – "દેહમાત્રમાં પરિણામી આત્મા છે" ઇત્યાદિ, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

ગાથા ૯૭૩માં કહેલ કે અનુયોગી આચાર્ય સિદ્ધાંતની વિધિથી જ યોગ્ય શિષ્યોને વ્યાખ્યાન કરે. તેથી તે વ્યાખ્યાન પણ કઈ રીતે કરે ? તે બતાવવા માટે પ્રસ્તુત ગાથામાં કહે છે કે કોઈપણ સૂત્રનું વ્યાખ્યાન માત્ર પંક્તિના અર્થ કરવા દ્વારા ન કરે, પરંતુ શ્રોતાને જે જે પ્રમાણે બોધ થાય તે તે પ્રમાણે વ્યાખ્યાન કરે.

આથી એ ફ્લિત થયું કે શ્રોતાઓની પ્રજ્ઞાના ભેદથી પદાર્થના વર્ણનનો ભેદ આવશ્યક છે. તે આ રીતે –

અતિપ્રજ્ઞાવાળા શ્રોતાઓને અલ્પ શબ્દોથી ઘણો બોધ થઈ જાય, તો કેટલાક શ્રોતાઓ એવા હોય કે તેમને અનેક દેષ્ટિકોણથી શાસ્ત્રીય પદાર્થો બતાવવામાં આવે તો જ પદાર્થના વાસ્તવિક તાત્પર્યનો બોધ થઈ શકે. આથી ઉપદેશક આચાર્યએ શ્રોતાની પ્રજ્ઞા અનુસાર શ્રોતાઓને જે રીતે અર્થોનો બોધ થાય તે રીતે સંક્ષેપથી કે વિસ્તારથી વ્યાખ્યાન કરવું જોઈએ.

વળી, આ પ્રકારે વ્યાખ્યાન કરવામાં પણ શું મર્યાદા છે? તે બતાવતાં કહે છે કે અમુક શાસ્ત્રવચનોને શાસ્ત્રવચનથી સ્વીકારવાનાં હોય છે, જયારે અમુક શાસ્ત્રવચનોને યુક્તિથી સમજવાનાં હોય છે. આથી તે શાસ્ત્રવચનો ભણાવતી વખતે ગુરુ શિષ્યોને કહે કે 'આ પદાર્થો માત્ર જિનાજ્ઞાથી ગ્રાહ્ય છે.' જેમ કે "અપ્સરાઓ સ્વર્ગમાં છે, કુરુક્ષેત્રો ઉત્તર દિશામાં આવેલાં છે," ઇત્યાદિ આગમનાં વચનો આગમથી જ સ્વીકારવાં જોઈએ, પરંતુ તેમાં યુક્તિઓ જોડવાનો પ્રયત્ન ન કરવો જોઈએ.

વળી, કેટલાંક શાસ્ત્રવચનો યુક્તિપૂર્વક સમજવાનાં હોય છે. તેથી તેવાં શાસ્ત્રવચનો શિષ્યોને ભણાવતી વખતે ગુરુ યુક્તિઓ આપવા દ્વારા પદાર્થનું સ્થાપન કરે. જેમ કે "આત્મા દેહમાત્રપરિણામી છે." ઇત્યાદિ તેવા પદાર્થી શિષ્યો આગળ વ્યાખ્યાન કરતી વખતે ગુરુ એમ ન કહે કે "આ પદાર્થ જિનાજ્ઞાથી પ્રહેશ કરવો," પરંતુ યુક્તિ આપીને સમજાવે કે "આત્માને દેહમાત્ર વ્યાપી ન માનીએ અને સર્વવ્યાપી માનીએ તો આટલા આટલા દોષોની પ્રાપ્તિ થાય."

આમ, કોઈપણ શ્રુતનું વ્યાખ્યાન કરતી વખતે શિષ્યોની બુદ્ધિ ઉન્માર્ગગામી ન થાય પણ માર્ગાનુસારી બને, તે માટે ગુરૂ, આગમગ્રાહ્ય પદાર્થોમાં યુક્તિઓ જોડીને વ્યર્થ ક્લેશ પ્રાપ્ત ન કરે, અને યુક્તિગ્રાહ્ય પદાર્થીમાં માત્ર આગમનાં જ વચન ન કહે. II૯૯૨II

### અવતરણિકા :

किमित्येतदेवमित्याह -

### અવતરણિકાર્થ:

કયા કારણથી આ આમ છે ? અર્થાત્ પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે આગમિક વસ્તુનું આગમથી અને યુક્તિગમ્ય વસ્તુનું યુક્તિથી વ્યાખ્યાન કરવું જોઈએ, એ વાત એ પ્રમાણે કેમ છે ? આગમિક વસ્તુનું યુક્તિથી અને યુક્તિગમ્ય વસ્તુનું આગમથી વ્યાખ્યાન કેમ ન કરાય ? એથી કરીને કહે છે —

#### आथा :

जम्हा उ दोण्ह वि इहं भणिअं पन्नवगकहणभावाणं । लक्खणमणघमईहिं पुळायरिएहिं आगमओ ॥९९३॥

#### अन्वयार्थः

जम्हा उ=વળી જે કારણથી इहं=અહીં=જિનશાસનમાં, दोण्ह वि पन्नवगकहणभावाणं=બંને પણ પ્રજ્ઞાપકના કથનના ભાવોનું लक्खणं=લક્ષણ अणधमईहिं पुळ्यायरिएहिं=અનઘ મતિવાળા=નિર્મળ બુદ્ધિવાળા, પૂર્વાચાર્યો વડે आगमओ भणिअं=આગમથી કહેવાયું છે. (તે કારણથી આ આમ છે, એ પ્રમાણે અવતરિણકા સાથે સંબંધ છે.)

### **आ**थार्थ :

વળી જે કારણથી જિનશાસનમાં બંને પણ પ્રજ્ઞાપકના કથનના ભાવોનું સ્વરૂપ નિર્મળ બુદ્ધિવાળા પૂર્વાચાર્યો વડે આગમથી કહેવાયું છે, તે કારણથી આગમિક વસ્તુનું આગમથી અને યુક્તિગ્રાહ્ય વસ્તુનું યુક્તિથી વ્યાખ્યાન કરવું જોઈએ.

## ટીકા :

यस्मात् द्वयोरिप अत्र=प्रवचने भणितं प्रज्ञापककथनभावयोः=पदार्थयोरित्यर्थः लक्षणं=स्वरूपं, कैरित्याह-अनघमतिभिः=अवदातबुद्धिभिः पूर्वाचार्यैः, कुत इत्याह-आगमात्, न तु स्वमनीषिकयैवेति गाथार्थः ॥९९३॥

## ટીકાર્થ :

જે કારણથી અહીં=પ્રવચનમાં, બંને પણ પ્રજ્ઞાપકના કથનના ભાવોનું=પદાર્થોનું, લક્ષણ=સ્વરૂપ, કહેવાયું છે, કોના વડે કહેવાયું છે ? એથી કહે છે – અનઘ મતિવાળા=અવદાત બુદ્ધિવાળા, પૂર્વાચાર્યો વડે કહેવાયું છે. શેનાથી કહેવાયું છે ? એથી કહે છે – આગમથી=શાસ્ત્રના વચનથી, કહેવાયું છે, પરંતુ સ્વમનીષિકાથી જ નહીં=પૂર્વાચાર્યો વડે પોતાની મતિથી જ કહેવાયું નથી, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

#### भावार्थ :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે આગમગ્રાહ્ય પદાર્થીને આગમથી અને યુક્તિગ્રાહ્ય પદાર્થીને યુક્તિથી કહેવા જોઈએ. આમ સ્વીકારવા પાછળ પ્રસ્તુત ગાથામાં વિશેષ યુક્તિ બતાવે છે —

શિષ્યને પદાર્થ સમજાવનારા આગમગમ્ય અને યુક્તિગમ્ય બંને પણ ભાવોનું સ્વરૂપ, વિમલ મતિવાળા પૂર્વાચાર્યોએ આગમના વચનથી કહ્યું છે, પોતાની મતિથી કહ્યું નથી. આમ, આગમમાં પદાર્થના બે વિભાગ પાડેલા હોવાથી ગુરુએ પણ શ્રોતાને આજ્ઞાગ્રાહ્ય પદાર્થોને કેવલ આજ્ઞાથી અને યુક્તિગ્રાહ્ય પદાર્થોને કેવલ યુક્તિથી કહેવા જોઈએ, એ પ્રકારે પૂર્વગાથા સાથે સંબંધ છે. ॥૯૯૩॥

## અવતરણિકા :

किंभूतं तदित्याह -

### અવતરણિકાર્થ:

તે=પૂર્વગાથામાં બતાવેલ યુક્તિગ્રાહ્ય અને આગમગ્રાહ્ય બંને પણ ભાવોનું સ્વરૂપ, કેવા પ્રકારનું છે ? એ પ્રકારની જિજ્ઞાસામાં કહે છે —

#### भाशाः

जो हेउवायपक्खिम्म हेउओ आगमे अ आगमिओ । सो ससमयपण्णवओ सिद्धंतिवराहओ अन्नो ॥९९४॥

### अन्तरार्थ :

जो=જે हेउ<mark>वायपक्खम्मि हेउओ</mark>=હેતુવાદના પક્ષમાં હેતુક છે, **आगमे अ आगमिओ**=અને આગમમાં આગમિક છે, **सो**=તे **ससमयपण्णवओ**=સ્વસમયનો પ્રજ્ઞાપક છે, **अन्नो=**અન્ય **सिद्धंतविग्रहओ**=સિદ્ધાંતનો વિરાધક છે.

## आशार्थ :

જે ગુરુ હેતુવાદના પક્ષમાં હેતુને કહેનારા છે અને આગમમાં આગમને કહેનારા છે, તે ગુરુ જિનશાસનને સમજાવનારા છે; તેવા ગુરુથી અન્ય ગુરુ જિનશાસનની વિરાધના કરનારા છે.

## ટીકા :

यो हेतुवादपक्षे=युक्तिगम्ये वस्तुनि, हेतुको=हेतुना चरित, आगमे चाऽऽगिमको, न तत्राऽपि मित-मोहर्नी युक्तिमाह, स एवंभूतः स्वसमयप्रज्ञापको भगवदनुमतः, सिद्धान्तविराधकोऽन्यः तल्लाघवा-पादनादिति गाथार्थः ॥९९४॥

## ટીકાર્ચ:

જે ગુરુ હેતુવાદના પક્ષમાં=યુક્તિગમ્ય વસ્તુમાં=યુક્તિથી જાણી શકાય એવી વસ્તુમાં, હેતુક છે=હેતુ વડે કહે છે=હેતુ આપવા વડે અર્થ સમજાવે છે, અને આગમમાં આગમિક છે≕આગમથી જાણી શકાય એવી વસ્તુમાં આગમના વચનને કહેનારા છે, ત્યાં પણ≕આગમથી જાણી શકાય એવી વસ્તુમાં પણ, મિતનો મોહ કરનારી યુક્તિને કહેતા નથી, આવા પ્રકારના તે સ્વસમયના પ્રજ્ઞાપક ભગવાન વડે અનુમત છે. તેના લાઘવનું આપાદન હોવાથી=સ્વસમયના લાઘવનું આપાદન કરનાર હોવાથી, અન્ય≕આવા આચાર્યથી અન્ય આચાર્ય, સિદ્ધાંતના વિરાધક છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

જે પ્રરૂપણા કરનારા ગુરુ યુક્તિથી ગમ્ય વસ્તુમાં યુક્તિઓ આપવા દ્વારા શાસ્ત્રીય પદાર્થીનું વ્યાખ્યાન કરે છે, અને આજ્ઞાથી ગ્રાહ્ય વસ્તુમાં 'આગમ આમ કહે છે' એ પ્રમાણે આગમથી કહેવા દ્વારા શાસ્ત્રીય પદાર્થીનું વ્યાખ્યાન કરે છે, પરંતુ આજ્ઞાથી ગ્રાહ્ય વસ્તુમાં પણ મતિનો મોહ કરનારી યુક્તિઓ આપતા નથી, એવા ગુરુ સ્વસમયના પ્રજ્ઞાપક છે અને વ્યાખ્યાન કરવા માટે યોગ્યરૂપે ભગવાનને સંમત છે.

વળી, જે ગુરુ યુક્તિગમ્ય વસ્તુમાં આગમથી વ્યાખ્યાન કરે છે, અને આગમગ્રાહ્ય વસ્તુમાં "હું આગમગ્રાહ્ય ભાવોને પણ યુક્તિથી સમજાવી શકું છું" એવું વૃથા અભિમાન ધારણ કરીને મતિમોહને પેદા કરનારી યુક્તિઓ શ્રોતાને સમજાવે છે, તેવા ગુરુ સિદ્ધાંતના વિરાધક છે. જોકે આવા ઉપદેશક ગુરુ અર્ધવિચારક શ્રોતાઓને બુદ્ધિમાન ભાસે, તોપણ, નિર્મળ પ્રજ્ઞાવાળા શ્રોતાઓને તો આવા ઉપદેશકના વચનોથી જિનશાસનની લઘુતા થતી ભાસે છે; કેમ કે આવા ઉપદેશકનાં વચનો સાંભળીને વિચારક શ્રોતાઓને "જિનશાસનમાં અસંબદ્ધ યુક્તિથી પદાર્થી બતાવ્યા છે" તેવી બુદ્ધિ થવાથી સિદ્ધાંતની હીનતા પ્રાપ્ત થાય છે. આથી શાસ્ત્રમાં આવા પ્રજ્ઞાપકને સિદ્ધાંતની વિરાધના કરનારા કહ્યા છે. ા૯૯૪॥

## અવતરણિકા :

तथा ---

## અવતરશિકાર્થ :

પૂર્વગાથાની અવતરિણકામાં આજ્ઞાગ્રાહ્ય અને યુક્તિગ્રાહ્ય, એ બંને પણ ભાવોનું સ્વરૂપ કેવા પ્રકારનું છે ? એ પ્રકારની શંકાનું ઉદ્દભાવન કરીને તેનો ઉત્તર પૂર્વગાથામાં આપ્યો. હવે તે ઉત્તરને બતાવનાર અન્ય કથનનો 'તથા'થી સમુચ્ચય કરીને કહે છે —

#### आथा :

आणागिज्झो अत्थो आणाए चेव सो कहेयव्वो। दिट्ठंतिअ दिट्ठंता कहणविहि विराहणा इहरा ॥९९५॥

### अन्वशार्थ :

आणागिज्झो सो अत्यो=આશાબ્રાહ્ય એવો આ અર્થ आणाए चेव=આશાથી જ, दिट्ठंतिअ=દાર્પ્યાન્તિક= દેષ્ટાંતબ્રાહ્ય અર્થ, दिट्ठंता=દેષ્ટાંતથી कहेयळो=કહેવો જોઈએ. (આ) कहणविहि=કથનની વિધિ છે. इहरा= ઇતરથા विराहणा=વિરાધના થાય છે.

#### आशर्थ :

આજ્ઞાગ્રાહ્ય અર્થ આજ્ઞાયી જ અને દૃષ્ટાંતગ્રાહ્ય અર્થ દૃષ્ટાંતથી કહેવો જોઈએ, આ કથનની વિધિ છે. આ રીતે કહેવામાં ન આવે તો કથનની વિરાધના થાય છે.

### ટીકા :

आज्ञाग्राह्योऽर्थः आगमग्राह्यः आज्ञयैवाऽसौ कथयितव्यः आगमेनैवेत्यर्थः दार्प्टन्तिको दृष्टान्ताद्= दृष्टान्तेन, कथनविधिरेष सूत्रार्थे, विराधनेतरथा कथनस्येति गाथार्थः ॥९९५॥

### ટીકાર્થ :

આજ્ઞાથી ગ્રાહ્ય=આગમથી ગ્રાહ્ય, એવો આ અર્થ આજ્ઞાથી જ=આગમથી જ, દાર્પ્ટાન્તિક=દેષ્ટાંતથી ગ્રાહ્ય એવો અર્થ, દેષ્ટાંતથી=દેષ્ટાંત વડે, કહેવો જોઈએ. આ સૂત્રના અર્થવિષયક કથનની વિધિ છે. ઇતરથા=આજ્ઞાગ્રાહ્ય કે દેષ્ટાંતગ્રાહ્ય અર્થ અન્ય રીતે કહે તો, કથનની=સૂત્રના અર્થવિષયક કહેવાની, વિરાધના થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

ભગવાનની આજ્ઞાથી સ્વીકારવા યોગ્ય પદાર્થોને આજ્ઞાથી જ કહેવા જોઈએ. જેમ કે ૧૪ રાજલોક છે, દ્વીપ-સમુદ્રો અસંખ્ય છે, સ્વર્ગ અને નરક છે, ઇત્યાદિ શાસ્ત્રમાં બતાવેલાં વચનો ભગવાનની આજ્ઞાથી જ નક્કી થાય છે. તે વચનો સ્વીકારવામાં કોઈ યુક્તિઓ નથી; છતાં તેમાં યુક્તિઓ બતાવવાનો પ્રયાસ કરવામાં આવે તો આગમની આશાતના થાય.

વળી, દષ્ટાંતથી સ્વીકારવા યોગ્ય પદાર્થોને દષ્ટાંતથી કહેવા જોઈએ. જેમ કે સુવર્ણ સાથે માટીનો સંબંધ અનાદિથી હોવા છતાં શોધનની પ્રક્રિયા દ્વારા સુવર્ણનો માટીથી વિયોગ થાય છે, તેવી રીતે જીવ સાથે કર્મનો સંબંધ અનાદિનો હોવા છતાં સાધના દ્વારા જીવનો કર્મથી વિયોગ થઈ શકે છે. માટે જીવની કર્મથી મુક્તિ સંગત છે.

વળી, "દાર્ષ્ટીન્તિક પદાર્થોને દેષ્ટાંતથી કહેવા જોઈએ," એ કથનના ઉપલક્ષણથી "યુક્તિગમ્ય પદાર્થોને યુક્તિથી કહેવા જોઈએ" એ કથનનું પણ પ્રહણ કરવાનું છે. જેમ કે "શરીરવ્યાપી આત્મા છે," ઇત્યાદિ વચનો શાસ્ત્રમાં બતાવેલ છે એટલામાત્રથી જ માની લેવાનાં નથી, પરંતુ આત્માને માત્ર શરીરવ્યાપી જ માનવામાં યુક્તિઓ આપવી જોઈએ, કે આત્માને શરીરવ્યાપી નહીં માનતાં સર્વવ્યાપી માનીએ તો આત્મામાં સ્થાનાંતરપ્રાપ્તિરૂપ ક્રિયા ઘટે નહીં, અને આત્માને સિક્રય ન માનીએ તો તેને કર્મનો બંધ ઘટે નહીં, અને જો આત્માને કર્મનો બંધ ન સ્વીકારીએ તો સંસારમાં પ્રત્યક્ષ દેખાતી જન્મ-મરણાદિની વ્યવસ્થા સંગત થાય નહીં. માટે આત્મા સર્વવ્યાપી નથી પણ દેહવ્યાપી છે, એમ માનવું ઉચિત છે. આ રીતે અન્ય પણ સર્વ દેખાંતપ્રાહ્ય પદાર્થો દેખાંત આપવા દ્વારા, અને યુક્તિત્રાહ્ય પદાર્થો યુક્તિ આપવા દ્વારા વ્યાખ્યાન કરવા જોઈએ.

વળી, ઉપરમાં બતાવ્યું એ રીતે સૂત્રોના અર્થોની પ્રરૂપણા કરનારા આચાર્ય સિદ્ધાંતની આરાધના કરે છે, અને તેનાથી વિપરીત રીતે પ્રરૂપણા કરનારા આચાર્ય સિદ્ધાંતની વિરાધના કરે છે. **ા૯૯૫**॥

#### अवतरशिक्षाः

ગાથા ૯૯૨ થી અત્યાર સુધી અનુયોગી આચાર્યએ યોગ્ય શિષ્યો આગળ કેવી રીતે વ્યાખ્યાન કરવું જોઈએ ? તે બતાવ્યું. હવે તેનું નિગમન કરતાં કહે છે –

#### आथा :

तो आगमहेउगयं सुअम्मि तह गोखं जणंतेणं । उत्तमनिदंसणजुअं विचित्तणयगब्भसारं च ॥९९६॥ भगवंते सव्वण्णे तप्पच्चयकारि गंभीरसारभणिइहिं । संवेगकरं निअमा वक्खाणं होइ कायव्वं ॥९९७॥

#### अन्वयार्थः

तो=ते કारण्यी सुअम्मि तह गोखं जणंतेणं=श्रुतिष्यिक ते प्रकारना गौरवने उत्पन्न करता એवा आयार्यओ उत्तमनिदंसणजुअं=उत्तम निदर्शनथी युक्त, विचित्तणयगब्धसारं च=अने विचित्र नयना गर्भथी सार=विविध प्रकारना नयोना अर्थथी प्रधान, गंभीरसारभणिइहिं=गंभीर अने सार भिष्ठितिओ वरे सव्वण्णे भगवंते तप्यच्वयकारि=सर्वञ्च भगवंतमां तत्प्रत्ययकारी=सर्वञ्च भगवंतमां क्ष्यव्यकारि=सर्वञ्च भगवंतमां निद्यास करावनारुं, संवेगकरं= संवेगकर, आगमहेउगयं=आगम-छेतुगत वक्खाणं=व्याण्यान निक्रमा=नियमथी कायव्यं होइ=क्रिय्य थाय छे.

### आथार्थ :

તે કારણથી શ્રુતવિષયક તે પ્રકારના ગૌરવને પેદા કરતા એવા અનુયોગી આચાર્યએ, ઉત્તમ દેષ્ટાંતોથી યુક્ત અને જુદા જુદા નયોના ગર્ભથી પ્રધાન, સર્વજ્ઞ ભગવાનમાં સર્વજ્ઞત્વનો વિશ્વાસ કરાવનારું, સંવેગ કરનારું, આગમ અને હેતુવાળું વ્યાખ્યાન નક્કી કરવું જોઈએ.

### ટીકા :

तत्=तस्मादागमहेतुगतं यथाविषयमुभयोपयोगेन व्याख्यानं कर्त्तव्यमिति योगः, श्रुते तथा गौरवं जनयता, न यथातथाभिधानं, न हेयबुर्द्धि प्रकुर्वता, तथा उत्तमनिदर्शनयुतं=अहीनोदाहरणवत्, तथा विचित्रनयगर्भसारं च=निश्चयाद्यनेकनयार्थप्रधानमिति गाथार्थः ॥९९६॥

भगवित सर्वज्ञे तत्प्रत्ययकारि 'नाऽसर्वज्ञ एवमाह' इत्येवं, गम्भीरसारभणितिभिः, न तुच्छग्राम्योक्ति-भिरिति, संवेगकरं नियमाच्छ्रोतृणामौचित्येन व्याख्यानं भवित कर्त्तव्यं, नाऽन्यथेति गाथार्थः ॥९९७॥

## ટીકાર્થ :

तत्.....योगः તે કારણથી=જે કારણથી ગાથા ૯૯૨થી ૯૯૫માં બતાવ્યું એ પ્રમાણે છે તે કારણથી, ઉભયના ઉપયોગથી=આગમ અને હેતુ એ બંનેના ઉપયોગથી, આગમ-હેતુગત વ્યાખ્યાન યથાવિષય=વિષય પ્રમાણે, કરવા યોગ્ય છે.

श्रुते......प्रकुर्वता શ્રુતવિષયક તે પ્રકારના=આ આગમ સંપૂર્ણ નિર્દોષ છે તે પ્રકારના, ગૌરવને પેદા કરતા એવા આચાર્યએ વ્યાખ્યાન કરવું જોઈએ, પરંતુ યથાતથા અભિધાનને પેદા કરતા આચાર્યએ વ્યાખ્યાન કરવું જોઈએ નહીં, હેયબુદ્ધિને કરતા એવા આચાર્યએ વ્યાખ્યાન કરવું જોઈએ નહીં.

तथा.....वत् तथा ઉત્તમ નિદર્શનથી યુક્ત=અહીન ઉદાહરણવાળું, વ્યાખ્યાન કરવું જોઈએ.

तथा......गाथार्थ: અને તે રીતે વિચિત્ર નયોના ગર્ભથી સાર=નિશ્ચયાદિ અનેક નયોના અર્થથી પ્રધાન, એવું વ્યાખ્યાન કરવું જોઈએ, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

भगवित..........रिति ગંભીર અને સાર ભણિતિઓ વડે=ગંભીર અને શ્રેષ્ઠ કથનો વડે, સર્વજ્ઞ ભગવાનમાં 'અસર્વજ્ઞ આ પ્રમાણે ન કહે' એ પ્રકારનું તત્પ્રત્યયકારી=સર્વજ્ઞતાનો વિશ્વાસ કરાવનારું, વ્યાખ્યાન કરવું જોઈએ, તુચ્છ એવી ગ્રામ્યોક્તિઓ વડે નહીં=તુંચ્છ એવાં ગામડિયાં વચનો વડે વ્યાખ્યાન કરવું જોઈએ નહીં.

संवेगकरं......गाथार्थः શ્રોતાઓના ઔચિત્યથી સંવેગને કરનારું વ્યાખ્યાન નિયમથી કર્તવ્ય થાય છે. અન્યથા નહીં=પ્રસ્તુત બે ગાથામાં બતાવ્યું તેનાથી અન્ય રીતે વ્યાખ્યાન કરવું જોઈએ નહીં, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

ગાથા ૯૯૨થી પ્રારંભીને અત્યાર સુધી કરેલા કથનનું નિગમન કરતાં કહે છે કે આગમ અને હેતુ એ બંનેના ઉપયોગથી આગમગત અને હેતુગત વ્યાખ્યાન વિષયને અનુરૂપ કરવું જોઈએ. આશય એ છે કે કેટલાંક શાસ્ત્રીય વચનો આજ્ઞાગ્રાહ્ય છે અને કેટલાંક શાસ્ત્રીય વચનો યુક્તિગ્રાહ્ય છે, તેથી આજ્ઞાગ્રાહ્ય પદાર્થોના વ્યાખ્યાનના અવસરે આજ્ઞાના ઉપયોગથી, અને યુક્તિગ્રાહ્ય પદાર્થોના વ્યાખ્યાનના અવસરે યુક્તિના ઉપયોગથી વ્યાખ્યાન કરવું જોઈએ, પરંતુ આગમગ્રાહ્ય પદાર્થોનું યુક્તિઓ આપવા દ્વારા અને યુક્તિગમ્ય પદાર્થોનું આગમ દ્વારા વ્યાખ્યાન કરવું જોઈએ નહીં.

વળી, આવું વ્યાખ્યાન પણ ગુરુએ શ્રોતાઓને શ્રુતના વિષયમાં ગૌરવ પેદા થાય તે રીતે કરવું જોઈએ, પણ ગમે તે રીતે નહીં, અને શ્રોતાઓને શાસ્ત્રવચનમાં હેયબુદ્ધિ થાય તે રીતે પણ નહીં. આશય એ છે કે શાસ્ત્રો સર્વજ્ઞકથિત છે અને સર્વજ્ઞ જગતના તમામ પદાર્થોને યથાર્થ જુએ છે. વળી સર્વજ્ઞ જાણે છે કે જગતના અમુક પદાર્થો કેવલજ્ઞાન પહેલાં જાણી શકાતા નથી, છતાં જગતના કેટલાક પદાર્થો છદ્મસ્થ જીવ યુક્તિથી સમજી શકે તેમ છે. આથી સર્વજ્ઞ ભગવાને શાસ્ત્રમાં બે પ્રકારના પદાર્થો બતાવ્યા છે : (૧) આજ્ઞાગ્રાહ્ય અને (૨) યુક્તિગ્રાહ્ય; અને પ્રરૂપણા કરનાર આચાર્યને પણ આગમિક પદાર્થોને આગમથી અને યૌક્તિક પદાર્થોને યુક્તિગ્રાહ્ય; અને પ્રરૂપણા કરનાર અચાર્યને પણ આગમિક પદાર્થોને આગમથી અને યૌક્તિક પદાર્થોને યુક્તિગ્રાહ્ય; આગળવ વ્યાખ્યાન કરવાના કહ્યા છે. આથી સ્વસમયના પ્રજ્ઞાપક ગુરુ, શ્રોતાઓને બંને પ્રકારના પદાર્થોનું વ્યાખ્યાન એ રીતે આપે, જેથી "ભગવાનના વચનરૂપ આ શ્રુત મહાગૌરવવાળું છે" એવી બુદ્ધિ શ્રોતાઓને પેદા થાય; પરંતુ જો ઉપદેશક ગુરુ આગમગ્રાહ્ય અને યુક્તિગ્રાહ્ય પદાર્થોનું ગમે તે રીતે કથન કરે, તો શ્રોતાઓને જિનવચન પ્રત્યે બહુમાન તો પેદા થાય નહીં, પણ જિનવચન પ્રત્યે હેયબુદ્ધિ થાય. માટે ગુરુ શાસ્ત્રીય પદાર્થોને ઉચિત રીતે જોડીને ઉચિત વચનો દ્વારા જણાવે, જેથી યોગ્ય જીવોને જિનશાસન મહાગૌરવવાળું ભાસિત થાય.

વળી, સૂત્રના અર્થોનું વ્યાખ્યાન ગુરુએ ઉત્તમ દર્ષ્ટાંતોથી યુક્ત કરવું જોઈએ, પરંતુ હીન ઉદાહરણોવાળું ન કરવું જોઈએ. આશય એ છે કે અનુયોગી આચાર્યએ દાર્ષ્ટાન્તિક પદાર્થીના વ્યાખ્યાનમાં દેષ્ટાંત આપવાં જોઈએ કે પૂર્વકાલીન ઋષિમુનિઓ અતિદુષ્કર પણ સંયમમાં સુદઢ યત્ન કરીને ગ્રહણ કરેલાં વ્રતોને પાળતા હતા. તેઓ પાસે અનેક લબ્ધિઓ હોવા છતાં માનાદિ કષાયને વશ થઈને તેઓ ક્યારેય પોતાની લબ્ધિઓનું પ્રદર્શન કરતા ન હતા. આવા ગાંભીર્ય અને ધૈર્યવાળા મહર્ષિઓનાં દેષ્ટાંતો સંયમના માર્ગનું નિરતિચાર પાલન કરવામાં પ્રેરક થાય છે. તેના બદલે જો ઉપદેશક ગુરુ અત્યારના કાળના સામાન્ય સત્ત્વવાળા સાધુઓનાં દેષ્ટાંતો આપવા દ્વારા શાસ્ત્રીય પદાર્થોનું વ્યાખ્યાન કરે, તો અત્યારના સાધુઓની પ્રવૃત્તિ અનેક ત્રુટીઓવાળી હોવાથી વિચારક શ્રોતાઓને થાય કે ભગવાને ઉપદેશેલો સંયમમાર્ગ આવા અલ્પસત્ત્વવાળા જીવો દ્વારા સેવાયેલો છે, જેના કારણે તે વિચારક શ્રોતાઓને જિનવચનાનુસાર સંયમના સાચા સ્વરૂપનો બોધ થઈ શકે નહીં. માટે ગુરુ, શ્રોતાઓને ઉત્તમ પુરુષોનાં દેષ્ટાંતો આપીને કહે કે અલ્પ સત્ત્વવાળા જીવો ગંભીર એવા જિનશાસનના પરમાર્થનો યથાર્થ બોધ કરવા માટે પણ અસમર્થ હોય છે, તો તેઓ શાસ્ત્રોક્ત વિધિ મુજબની આચારણાઓ તો કરી જ કઈ રીતે શકે ? આવાં વચનોથી ગુરુ શ્રોતાઓને વ્યાખ્યાન આપે, જેથી શ્રોતાઓને પણ "આ દુષ્કર પણ યોગમાર્ગ ઉત્તમ પુરુષોથી સેવ્ય છે, સામાન્ય સત્ત્વવાળા પુરુષોનો આ માર્ગ નથી," એ પ્રકારની મિત થાય.

વળી સૂત્રોના અર્થોનું વ્યાખ્યાન ગુરુએ નિશ્ચય-વ્યવહાર વગેરે અનેક પ્રકારના નયો બતાવવા દ્વારા કરવું જોઈએ, જેથી શ્રોતાઓને તે તે નયોની અપેક્ષાએ પદાર્થનો યથાર્થ બોધ થાય. આશય એ છે કે શાસ્ત્રીય પદાર્થીમાંનાં કેટલાંક સ્થાનોમાં વ્યવહારનયનું અને કેટલાંક સ્થાનોમાં નિશ્ચયનયનું મહત્ત્વ હોય છે. તેથી આ કથન કયા નયની દષ્ટિએ છે? અહીં આ નયની જ દષ્ટિથી કથન કેમ કરાયું છે? અન્ય નયની દષ્ટિથી કેમ નહીં? તે સર્વ વાતો શ્રોતાઓને ગુરૂએ યુક્તિથી બતાવવી જોઈએ.

જેમ પ્રસ્તુત ગ્રંથની ૫૯૯મી ગાથામાં નિશ્ચયનય અને વ્યવહારનય બંનેને સામે રાખીને કહ્યું કે "ચરણયોગમાં સ્થિત એવા વિશુદ્ધ ભાવવાળા ગુરુએ શિષ્યને સૂત્ર આપવું જોઈએ." ત્યાં કોઈને શંકા થાય કે અંગારમર્દકાચાર્યના શિષ્યો કુગુરુ પાસે શ્રુત ભણ્યા તેથી તેઓને કુગુરુ પાસેથી ભણવાની ક્રિયા કરવારૂપ દોષ પ્રાપ્ત થવો જોઈએ. તેના ઉત્તરરૂપે ગાથા ૬૦૦થી ૬૦૫માં બતાવ્યું કે "નિશ્ચયનયને અવલંબનારા ઋષિઓને પરિણામ પ્રમાણ છે," માટે દોષ નથી. આ કથનથી એ ફ્લિત થયું કે નિશ્ચયનયથી કે વ્યવહારનયથી અશુદ્ધ આચરણવાળા ગુરુ પાસે શિષ્યએ સૂત્ર પ્રહણ કરવું જોઈએ નહીં. તેથી ૫૦૦ શિષ્યોને બાહ્ય રીતે વિશુદ્ધ આચરણવાળા ગુરુમાં વ્યવહારનયથી "આ સુગુરુ છે" તેવો નિર્ણય થયો હતો, માટે તેઓએ સુગુરુની બુદ્ધિપૂર્વક અંગારમર્દકાચાર્ય જેવા કુગુરુ પાસે શ્રુતાભ્યાસ કર્યો ત્યારે, નિશ્ચયનયને અભિમત સુગુરુ પાસે ભણવાનો શુભ ભાવ હોવાથી તેઓને દોષ પ્રાપ્ત થયો નહીં; કેમ કે આવા સ્થાનમાં સુગુરુ પાસે જ સૂત્રપ્રહણ કરવારૂપ નિશ્ચયનયને માન્ય એવો પોતાનો વિશુદ્ધ પરિણામ પ્રમાણ છે, અને પોતે અતિશયજ્ઞાની નહીં હોવાથી સુગુરુનો નિર્ણય બાહ્ય વિશુદ્ધ આચરણથી કરી શકે છે. આથી બાહ્ય રીતે વિશુદ્ધ આચરણવાળા ગુરુને ભ્રમને કારણે સુગુરુ માનીને કુગુરુ પાસે શ્રુતાભ્યાસ કરનારા શિષ્યોનો શાસ્ત્રાનુસારી પરિણામ હોવાથી તેઓને નિર્જરા પ્રાપ્ત થઈ.

આમ, "ચરણયોગમાં સ્થિત, વિશુદ્ધ ભાવવાળા ગુરુ પાસે સૂત્ર ગ્રહણ કરવું જોઈએ" એ કથનમાં, નિશ્ચયનયનું અને વ્યવહારનયનું ગ્રહણ હોવા છતાં સુગુરુ માનીને અંગારમર્દક જેવા કુગુરુ પાસે પણ શ્રુત ત્રહણ કરતા શિષ્યોનો પરિણામ પ્રમાણ છે, એ જણાવવા માટે જે રીતે નિશ્ચયનયનું અવલંબન બતાવ્યું છે, એ રીતે ઉપદેશક ગુરુ સર્વ નયોનો યથાસ્થાને વિનિયોગ કરીને સૂત્રોના અર્થોનું વ્યાખ્યાન કરે, તો શ્રોતાઓમાં ઉચિત સ્થાને ઉચિત નયો યોજવાની પ્રજ્ઞા પ્રગટે છે, એટલું જ નહીં પરંતુ, ભગવાનનાં વચનોને અનેક નયોની દષ્ટિએ વિચારવાથી શિષ્યોમાં સર્વત્ર સ્યાદ્વાદનું યોજન કરવાની નિર્મળ પ્રજ્ઞા વિકસે છે, જેનાથી જિનશાસન પ્રત્યે શ્રોતાઓને વિશેષ પ્રકારનો આદરભાવ પેદા થાય છે. માટે પ્રજ્ઞાપક ગુરુએ યોગ્ય શિષ્યો આગળ નિશ્ચય-વ્યવહારાદિ અનેક નયોના અર્થોથી પ્રધાન એવું વ્યાખ્યાન કરવું જોઈએ.

વળી, આચાર્ય શિષ્યો આગળ આગમગ્રાહ્ય અને યુક્તિગ્રાહ્ય પદાર્થોનું વ્યાખ્યાન કર્યા પછી, "આ વચનો સર્વજ્ઞકથિત છે અને અસર્વજ્ઞ આ પ્રમાણે કહી શકે નહીં" એમ ગંભીર અને સાર કથનથી શિષ્યોને કહે, જેથી શિષ્યોને આવા પદાર્થોની પ્રરૂપણા કરનાર સર્વજ્ઞ જ હોય, તેવો સર્વજ્ઞ ભગવાનમાં વિશ્વાસ પેદા થાય; પરંતુ તેના બદલે જો આચાર્ય, શાસ્ત્રના ગંભીર પદાર્થોને નહીં જાણનાર સામાન્ય લોક જે રીતે કથન કરે તે રીતે શાસ્ત્રના ગંભીર પદાર્થોનું કથન કરે, તો બુદ્ધિમાન શ્રોતાઓને આ પદાર્થો બતાવનાર પુરુષ સર્વજ્ઞ છે તેવી પ્રતીતિ થાય નહીં. માટે ઉપદેશક આચાર્યએ તુચ્છ એવી ગ્રામ્યોક્તિથી વ્યાખ્યાન કરવું જોઈએ નહીં, પરંતુ ગંભીર અને સાર કથનોથી વ્યાખ્યાન કરવું જોઈએ, જેથી શ્રોતાઓને "ભગવાન સર્વજ્ઞ હતા અને તેમણે આ શાસ્ત્રો બતાવેલાં છે" એવી શ્રદ્ધા થાય, અને પારમાર્થિક જિનશાસનની પ્રાપ્તિ થાય.

વળી, આચાર્યએ શ્રોતાઓની ભૂમિકાનો વિચાર કરીને ભૂમિકાના ઉચિતપણાથી વ્યાખ્યાન આપવું જોઈએ, જેથી તે વ્યાખ્યાન શ્રોતાઓને સંવેગનું કારણ બને. આશય એ છે કે આચાર્ય શ્રોતાની ભૂમિકાને અનુરૂપ સંસારનું કે યોગમાર્ગનું સ્વરૂપ બતાવે તો યોગ્ય શ્રોતાઓ સંસારથી વિમુખ ભાવવાળા અને મોશ્વને અભિમુખભાવવાળા થાય છે અને તેઓનું કલ્યાણ થાય છે; પરંતુ પ્રસ્તુત બે ગાથામાં બતાવેલ સર્વ ભાવોને ખ્યાલમાં રાખ્યા વગર અન્ય રીતે વ્યાખ્યાન કરવામાં આવે તો ઉપદેશથી પણ યોગ્ય જીવોનું હિત થતું નથી, અને વિપરીત પ્રરૂપણા હોવાથી ઉપદેશ આપનાર આચાર્યનું પણ અહિત થાય છે. Ⅱ૯૯€/૯૯૭Ⅱ

## અવતરણિકા :

एतदेवाह -

## અવતરણિકાર્ચ:

આને જ કહે છે≔ગાથા ૯૯૬-૯૯૭માં કહ્યું કે આગમ અને હેતુગત વગેરે ગુણોવાળું વ્યાખ્યાન કરવું જોઈએ, અન્યથા નહીં, એને જ કહે છે −

### भाधाः

होति उ विवज्जयम्मी दोसा एत्थं विवज्जयादेव । ता उवसंपन्नाणं एवं चिअ बुद्धिमं कुज्जा ॥९९८॥

### અન્વચાર્ચ:

विवज्जयमी उ=वणी વિપર્યય હોતે છતે एत्थं=અહીં=વ્યાખ્યાન કરવાના વિષયમાં, विवज्जयादेव= વિષય્ય હોવાથી જ दोसा=દોષો होंति=થાય છે. ता=ते કારણથી बुद्धिमं=બુદ્ધિમાન उवसंपन्नाणं=ઉપસંપન્નોને= ઉપસંપદા સામાચારી સ્વીકારેલ સાધુઓને, एवं चिअ=આ પ્રમાણે જ (વ્યાખ્યાન) कुज्जा=કરે.

#### जाशार्थ :

ગાથા ૯૯૬-૯૯७માં બતાવ્યું તેનાથી વિપરીત રીતે વ્યાખ્યાન કરાયે છતે વ્યાખ્યાન કરવાના વિષયમાં વિપર્ચય હોવાથી જ દોષો થાય છે. તે કારણથી બુદ્ધિમાન આચાર્ચ ઉપસંપદા સામાચારી સ્વીકારીને આવેલા સાધુઓને પૂર્વની બે ગાથામાં બતાવ્યું એ પ્રમાણે જ વ્યાખ્યાન આપે.

#### ટીકા :

भवन्ति तु विपर्यये=अन्यथाकरणे दोषा अत्र, कुत इत्याह-एतद्विपर्ययादेव कारणात्, तत्= तस्मादुपसम्पन्नानां सतां शिष्याणामेव यथोक्तबुद्धिमान् (?शिष्याणामेवमेव=यथोक्तं बुद्धिमान्) कुर्यात् व्याख्यानमिति गाथार्थः ॥९९८॥

### जोंध :

ટીકામાં **शिष्याणामेव** છે, તેને સ્થાને **शिष्याणामेवमेव**; અને **यथोक्तबुद्धिमान्** છે, તેને સ્થાને **यथोक्तं बुद्धिमान्** હોય તેમ ભાસે છે.

### ટીકાર્થ:

વળી વિપર્યય હોતે છતે=અન્યથાકરણ હોતે છતે=ગાથા ૯૯૬-૯૯૭માં બતાવ્યું તેનાથી અન્ય રીતે વ્યાખ્યાન કરાયે છતે, અહીં=વ્યાખ્યાન કરવાના વિષયમાં, દોષો થાય છે. કયા કારણથી ? એથી કહે છે – આના=વ્યાખ્યાનના, વિપર્યયરૂપ જ કારણથી, દોષો થાય છે. તે કારણથી બુદ્ધિમાન ગુરૂ, ઉપસંપન્ન છતા શિષ્યોને આ રીતે જ=યથોક્ત=પૂર્વની બે ગાથામાં કહેવાયું એ રીતે જ, વ્યાખ્યાન કરે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

### भावार्थ :

ગાથા ૯૯૬-૯૯૭માં કહ્યું કે શ્રુતમાં તે પ્રકારના ગૌરવને પેદા કરતા આચાર્યએ ઉત્તમ દેષ્ટાંતોવાળું, વિવિધ નયોના અર્થોથી પ્રધાન, ગંભીર અને સાર કથનો વડે સર્વજ્ઞ ભગવંતમાં સર્વજ્ઞતાનો વિશ્વાસ કરાવનારું, નિયમથી સંવેગ કરનારું, આગમ અને હેતુગત વ્યાખ્યાન કરવું જોઈએ, પણ તેનાથી વિપરીત રીતે વ્યાખ્યાન કરવામાં દોષો થાય છે. અને તે દોષો આ પ્રમાણે-

નિર્દિષ્ટ ગુણોથી વિપરીત વ્યાખ્યાન કરવાથી ક્વચિત્ શ્રોતાઓને શ્રુતમાં હેયબુદ્ધિ થાય છે, તો ક્વચિત્ નયાદિનો વિપરીત બોધ થાય છે; અને તુચ્છ એવી ગ્રામ્યોક્તિ વડે વ્યાખ્યાન કરવાથી ગંભીર એવાં જિનવચનો પણ શ્રોતાઓને સામાન્ય એવાં અન્ય કથનો જેવાં ભાસે છે, જેથી સર્વજ્ઞ ભગવાનમાં સર્વજ્ઞતાનો વિશ્વાસ થતો નથી, તેથી શ્રુતના શ્રવણથી સંવેગ થતો નથી અને શ્રોતાઓને શ્રુત સમ્યગ્પરિણમન પામતું નથી. આ સર્વ દોષોના નિવારણ માટે ઉપસંપદા સામાચારી સ્વીકારીને આવેલા શિષ્યોને બુદ્ધિમાન આચાર્યએ ઉપરમાં બતાવ્યું તે રીતે વ્યાખ્યાન કરવું જોઈએ, જેથી જિનશાસન પામીને શ્રોતાઓનું એકાંતે હિત થાય.

અહીં ગાથા ૯૯૬-૯૯૭માં બતાવી એ જ વાતને બીજા શબ્દોથી કહેવા માટે ગ્રંથકારે પ્રસ્તુત અવતરણિકામાં ''આને જ કહે છે'' એમ કહેલ છે. તેથી પૂર્વની બે ગાથાની પુનરુક્તિ હોવા છતાં હિતકારી વચનો કહેવામાં પુનરુક્તિ દોષ થતો નથી; કેમ કે હિતકારી વચન શબ્દભેદથી વારંવાર કહેવાથી શ્રોતાઓને સ્પષ્ટ રીતે ખ્યાલ આવે છે કે ''મારે પણ વ્યાખ્યાન આ રીતે જ કરવું જોઈએ, અન્ય રીતે નહીં.'' માટે ગ્રંથકારે ફરી પૂર્વની બે ગાથાની વાત પ્રસ્તુત ગાથામાં બીજા શબ્દોથી જણાવી છે. **!!૯૯૮!!** 

#### અવતરણિકા :

कालादन्यथाकरणे अदोषाशङ्कां परिहरन्नाह -

### અવતરણિકાર્થ:

કાળને કારણે અન્યથાકરણમાં અદોષની આશંકાને પરિહરતાં કહે છે અર્થાત્ કોઈને આશંકા થાય કે વર્તમાનકાળ વિષમ હોવાને કારણે શાસ્ત્રીય પદાર્થોનું ગાથા ૯૯૬-૯૯૭માં બતાવ્યું તે પ્રમાણે વ્યાખ્યાન કરનારા આચાર્ય પ્રાપ્ત થવા દુર્લભ છે, તેથી પોતાની શક્તિ મુજબ નિર્દિષ્ટ ગુણોથી વિપરીત વ્યાખ્યાન કરવામાં ઉપદેશક આચાર્યને દોષ થતો નથી. એ પ્રકારની આશંકાનું નિરાકરણ કરતાં શ્રંથકાર કહે છે –

#### भाशा :

कालो वि वितहकरणे णेगंतेणेह होइ सरणं तु । ण हि एअम्मि वि काले विसाइ सुहयं अमंतजुअं ॥९९९॥

### अन्वयार्थः

इह=અહીં=વ્યાખ્યાન કરવાના વિષયમાં, वितहकरणे=વિતથકરણ હોતે છતે कालो वि=કાળ પણ एगंतेण=એકાંતથી सरणं=શરણ ण तु होइ=થतो नथी જ. (તેમાં દેષ્ટાંત દ્વારા હેતુ આપે છે —) हि=જે કારણથી एअम्मि वि काले=આ પણ કાળમાં अमंतजुअं विसाइ=અમંત્રયુક્ત વિષાદિ सहयं=सुખદ ण=થતાં નથી.

- 🛨 'तु' एव डा२ अर्थङ छे.
- 🛨 'हि' यस्मात् अर्थभां छे.

## ગાથાર્થ :

વ્યાખ્યાન કરવાના વિષયમાં વિપરીતકરણ થયે છતે કાળ પણ એકાંતે શરણ થતો નથી જ; તેમાં હેતુ આપે છે— જે કારણથી આ પાંચમા પણ આરામાં મંત્રરહિત વિષાદિ સુખને આપનારાં થતાં નથી.

## ટી<del>ક</del>ા ઃ

कालोऽपि वितथकरणे=विपरीतकरणे नैकान्तेनेह प्रक्रमे भवति शरणमेव, कुत इत्याह-न होतस्मिन्नपि काले-दुष्यमालक्षणे विषादि प्रकृतिदुष्टं सत् सुखदममन्त्रयुतं तु भवतीति गाथार्थः ॥९९९॥

## ટીકાર્ચ:

આ પ્રક્રમમાં=વ્યાખ્યાન કરવાના પ્રસંગમાં, વિતથકરણમાં=વિપરીતકરણમાં, કાળ પણ એકાંતથી શરણ નથી જ થતો. કયા કારણથી ? એથી કહે છે– જે કારણથી દુઃષમાના લક્ષણવાળા આ પણ કાળમાં પ્રકૃતિથી દુષ્ટ છતું અમંત્રથી યુક્ત વિષાદિ વળી સુખને દેનારું થતું નથી, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

ગાથા ૯૯૬-૯૯૭માં કહ્યું તેના કરતાં વિપરીત રીતે વ્યાખ્યાન કરનાર કોઈ આચાર્ય કાળનું શરણું ત્રહણ કરીને વિચારે કે "આ કાળ વિષમ છે, તેથી મારું કરાયેલું વ્યાખ્યાન વિપરીત થાય તોપણ દોષ નથી." તો તેમના દ્વારા લેવાયેલ આલંબનમાં કાળ પણ એકાંતે શરણ નથી જ થતો.

અહીં "કાળ એકાંતે શરણ નથી" એમ કહેવાનો આશય એ છે કે કોઈક અપેક્ષાએ કાળનું શરણું ઇષ્ટ છે, પરંતુ એકાંતે ઇષ્ટ નથી. તે અપેક્ષા બતાવે છે — પૂર્વકાલીન આચાર્યો જે રીતે આગમોનું વ્યાખ્યાન કરતા હતા, તે પ્રકારનું વ્યાખ્યાન આ યુગના વ્યુત્પન્ન પણ આચાર્યો પ્રાયઃ કરીને કરી શકતા નથી; એ અપેક્ષાએ કાળનું શરણું લઈને સ્વશક્તિ અનુસારે કોઈ વ્યુત્પન્ન આચાર્ય ઉપદેશ આપે તો દોષ નથી. છતાં પૂર્વની બે ગાથામાં બતાવેલા ગુણોવાળું વ્યાખ્યાન જેઓ કરી શકતા હોય તેવા આચાર્ય આ યુગને અનુસાર વ્યુત્પન્ન છે, અને તેઓ વ્યાખ્યાન કરવાના અધિકારી છે, અન્ય નહીં; અને જે ઉપદેશક હજી આગમગ્રાહ્ય અને યુક્તિગ્રાહ્ય પદાર્થોમાં વ્યુત્પન્ન થયેલા નથી, અને શ્રોતાઓમાં શ્રુતજ્ઞાનવિષયક તે પ્રકારનું ગૌરવ પેદા કરી શકે તેવા નથી, તેમ જ જિનવચનોના ગાંભીર્યને સમજયા નથી, ફક્ત યતિકેચિત્ શાસ્ત્રો ભણીને જિનવચનોને યથાતથા જોડીને વ્યાખ્યાન કરનારા છે, તેવા સાધુ કાળનું અવલંબન લઈને વ્યાખ્યાન કરે તે ઉચિત નથી; કેમ કે તેઓની યથાતથા પ્રરૂપણા તત્ત્વના જિજ્ઞાસુ એવા યોગ્ય શ્રોતાઓને જિનવચનમાં હેયબુદ્ધિ પેદા કરાવે છે. આથી શાસ્ત્રમાં અવ્યુત્પન્ન ઉપદેશકે કાળનું અવલંબન લઈને પણ શાસ્ત્રીય પદાર્થોનું વ્યાખ્યાન કરવું જોઈએ નહિ; કેમ કે જેમ આ કાળમાં પણ જે વિષાદિ મંત્રથી પ્રતિબદ્ધ થયેલ નથી અને જેમાં મારણશક્તિ રહેલી છે, એવા વિષાદિ સુખ આપનારા થતા નથી, તેમ આ કાળમાં પણ અવ્યુત્પન્ન સાધુ દ્વારા અપાયેલો ઉપદેશ પોતાના અને શ્રોતાઓના કલ્યાણનું કારણ બનતો નથી, અને મંત્રરહિત વિષાદિ જેમ આ કાળમાં પણ વિનાશ કરે છે. II૯૯૯ા

## અવતરણિકો :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે વિપરીત વ્યાખ્યાન કરવામાં કાળ પણ એકાંતે શરણ નથી, જેમ મંત્રરહિત વિષાદિ આ કાળમાં પણ સુખદ થતા નથી. તેથી હવે કેવા પ્રકારનું વિપરીત વ્યાખ્યાન વિષાદિ તુલ્ય છે ? અને મંત્ર સમાન શું છે ? તે જણાવવા અર્થે કહે છે —

#### आथा :

एत्थं च वितहकरणं नेअं आउट्टिआउ सव्वं पि। पावं विसाइतुल्लं आणाजोगो अ मंतसमो ॥१०००॥

### **અ**न्वद्यार्थ**ः**

एत्थं च=અને અહીં=વ્યાખ્યાન કરવાના વિષયમાં, आउट्टिआउ=આકુટિકાથી सव्वं पि वितहकरणं=સર્વ પણ વિતથકરણ पावं=પાપવાળું, विसाइतुल्लं=વિષાદિની તુલ્ય नेअं=જાણવું, आणाजोगो अ=અને આજ્ઞાયોગ मंतसमो=મંત્રસમ (જાણવો.)

### आशर्थ :

અને વ્યાખ્યાન કરવાના વિષયમાં આકુક્રિકાથી સર્વ પણ વિપરીતકરણ પાપવાળું, વિષાદિ જેવું જાણવું, અને જિનની આજ્ઞાનો યોગ મંત્ર જેવો જાણવો.

### ટીકા :

अत्र च प्रक्रमे वितथकरणं ज्ञेयं आकुट्टिकया=उपेत्यकरणेन सर्वमिप पापं=निन्दां विषादितुल्यं, विपाकदारुणत्वाद्, आज्ञायोगश्च=सूत्रव्यापारश्च अत्र मन्त्रसमः, तद्दोषापनयनादिति सूत्रार्थः ॥१०००॥

### ટી<del>ક</del>ાર્થ :

અને આ પ્રક્રમમાં=વ્યાખ્યાન કરવાના પ્રક્રમમાં, આકુટ્ટિકાથી=ઉપેત્યકરણથી=જાણીને કરવાથી, સર્વ પણ વિતથકરણ, પાપવાળું=નિંદવા યોગ્ય, વિષાદિની તુલ્ય જાણવું; કેમ કે વિપાકથી દારુણપણું છે; અને અહીં=વ્યાખ્યાન કરવાના વિષયમાં, આજ્ઞાયોગ=સૂત્રવ્યાપાર, મંત્રની સમાન છે; કેમ કે તેના=વિતથકરણના, દોષનું અપનયન થાય છે, એ પ્રમાણે સૂત્રનો અર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

ઉપદેશ આપનાર આચાર્ય જાણતા હોય કે આજ્ઞાગ્રાહ્ય પદાર્થીને આજ્ઞાથી, અને હેતુગ્રાહ્ય પદાર્થીને હેતુથી વ્યાખ્યાન કરવા દ્વારા શ્રોતાઓને શ્રુતમાં ગૌરવ પેદા કરવાની હજુ મારી શક્તિ નથી, છતાં તે આચાર્ય શાસ્ત્રીય પદાર્થીનું વ્યાખ્યાન કરે, તો તે વ્યાખ્યાન આકુટ્ટિકાથી અર્થાત્ જાણીબૂજીને, વિપરીત કરવારૂપ છે, અને વ્યાખ્યાનનું આ વિતથકરણ વિષાદિ સમાન છે; કેમ કે આ રીતે વ્યાખ્યાન કરનારા આચાર્ય માર્ગનો વિનાશ કરીને ક્લિષ્ટ એવું મિથ્યાત્વમોહનીયકર્મ બાંધે છે, જેના કારણે પોતે ઘણા ભવો સુધી ભગવાનના માર્ગમાં વ્યામોહ પ્રાપ્ત કરશે. વળી તે વ્યાખ્યાનનું વિતથકરણ પાપરૂપ છે અર્થાત્ નિંદનીય પ્રવૃત્તિરૂપ છે.

પરંતુ જે આચાર્ય શાસ્ત્રવચનથી જાશે છે કે ભગવાને આજ્ઞાગમ્ય પદાર્થોને આજ્ઞાથી જ, અને યુક્તિગમ્ય પદાર્થોને યુક્તિથી જ વ્યાખ્યાન કરવાનું કહેલ છે, અને તે આચાર્ય આજ્ઞાની પ્રધાનતાથી શ્રોતાઓને શ્રુતમાં ગૌરવ પેદા થાય તે રીતે જ વ્યાખ્યાન કરતા પણ હોય, આમ છતાં અનાભોગ કે સહસાત્કારથી ક્યારેક વિપરીત વ્યાખ્યાન થઈ જાય, તો તે વિપરીત વ્યાખ્યાનનું કરણ વિષાદિ જેવું છે, છતાં તેવા આચાર્યમાં વર્તતો ભગવાનની આજ્ઞાનો યોગ મંત્ર જેવો છે; કેમ કે તે આચાર્ય વ્યાખ્યાન કરવા અંગે ભગવાનની શું આજ્ઞા છે? તેને લક્ષ્યમાં રાખીને વ્યાખ્યાન કરે છે. તેથી વ્યાખ્યાનકાળમાં ઉપદેશકનો ઉપયોગ સૂત્રના વ્યાપારમાં પ્રવર્તે છે, જે સૂત્રનો વ્યાપાર ઉત્તમ ભાવરૂપ છે. આ મંત્ર સરખો ઉત્તમ ભાવરૂપ સૂત્રનો વ્યાપાર, અનાભોગથી કે સહસાત્કારથી જે કાંઈ વિપરીત વ્યાખ્યાન થઈ જાય તે રૂપ વિતથકરણ વિષાદિ જેવું હોવા છતાં, તે વિષાદિથી પ્રાપ્ત થનારા દોષને દૂર કરે છે. અર્થાત્ જિનવચનાનુસારી વ્યાખ્યાન કરવામાં ઉપયુક્ત આચાર્યથી ક્વચિત્ વિપરીત વ્યાખ્યાન થઈ જાય તોપણ તેમના હૈયામાં વર્તતો આજ્ઞાયોગનો ઉપયોગ તેમના ચિત્તની મલિનતા થવા દેતો નથી. માટે આવા આચાર્યનું વિપરીત વ્યાખ્યાન પણ નિંદનીય નથી. શિ 000!

#### अवतरशिक्षः :

उपसंहरन्नाह -

#### અવતરણિકાર્થ:

ગાથા ૯૯૬-૯૯૭માં ગાથા ૯૯૨થી ૯૯૫ના કથનનું નિગમન કરતાં પાંચ ગુણોવાળું વ્યાખ્યાન કરવાનું કહ્યું. ત્યારપછી ગાથા ૯૯૮માં વિપરીત વ્યાખ્યાન કરવામાં દોષો થાય છે તેમ કહીને ગાથા ૯૯૯-૧૦૦૦માં વિપરીત વ્યાખ્યાન કરવામાં કાળનું પણ અશરણપણું અને આજ્ઞાયોગનું શરણપણું બતાવ્યું. હવે તે સર્વ કથનનો ઉપસંહાર કરતાં ગ્રંથકાર કહે છે –

#### गाथा :

ता एअम्मि वि काले आणाकरणे अमूढलक्खेहिं। सत्तीए जइअव्वं एत्थ विही हंदि एसो अ ॥१००१॥

#### अन्वयार्थ :

ता=ते કારણથી=विपरीत વ્યાખ્યાન કરવામાં કાળ પણ એકાંતે શરણ નથી અને આજ્ઞાયોગ શરણ છે તે કારણથી, एअम्मि वि काले=આ પણ કાળમાં अमूढलक्खेहिं=અમૂઢલક્ષવાળા એવા ગુરુએ सत्तीए=શક્તિથી आणाकरणे=આજ્ઞાકરણમાં जइअब्बं=यत्न કરવો જોઈએ, एत्थ अ=અને અહીં=વ્યાખ્યાન કરવામાં, एसो विही=આ=હવે બતાવાશે એ. વિધિ છે.

### ગાશાર્થ :

વિપરીત વ્યાખ્યાન કરવામાં કાળ પણ એકાંતે શરણ થતો નથી, અને આજ્ઞાયોગ શરણ છે, તે કારણથી આ પણ કાળમાં અમૂઢલક્ષ્યવાળા એવા ગુરુએ શક્તિથી આજ્ઞાકરણમાં યત્ન કરવો જોઈએ, અને વ્યાખ્યાન કરવામાં હવે બતાવાશે એ વિધિ છે.

## ાસ્ક્રિડિ

यस्मादेवं तस्मादेतिस्मन्निष काले-दुष्यमारूपे आज्ञाकरणे=सौत्रविधिसम्पादने अमूढलक्षैः सिद्धः शक्त्या यतितव्यमुपसम्पदादौ, अत्र विधिरेष व्याख्यानकरणे, हन्दीत्युपप्रदर्शने, एष च वक्ष्यमाणलक्षण इति गाथार्थः ॥१००१॥

## ટીકાર્થ :

જે કારણથી આમ છે=મંત્રરહિત વિષાદિની જેમ, મંત્રસમાન આજ્ઞાયોગરહિત વિપરીત વ્યાખ્યાનનું કરણ, આ કાળમાં પણ એકાંતે શરણભૂત બનતું નથી એમ છે, તે કારણથી આ પણ દુઃષમારૂપ કાળમાં અમૂઢલક્ષવાળા છતા ગુરુએ ઉપસંપદાદિ વિષયક=ઉપસંપદા સામાચારી સ્વીકારીને આવેલા શિષ્ય વગેરે વિષયક, આજ્ઞાના કરણમાં=સૂત્રસંબંધી વિધિના સંપાદનમાં, શક્તિથી યત્ન કરવો જોઈએ. અહીં=વ્યાખ્યાનના કરણમાં, આ વિધિ છે; અને આ એટલે વક્ષ્યમાણ લક્ષણ=હવે કહેવાનાર લક્ષણવાળી વિધિ. हंदि એ પ્રકારે અવ્યય ઉપપ્રદર્શનમાં છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

પૂર્વમાં સ્થાપન કર્યું કે વિષમ કાળમાં પણ વ્યાખ્યાન કરવામાં વિપર્યય કરવાથી દોષો થાય છે, તેથી દુઃષમા નામના પાંચમા આરામાં પણ ગીતાર્થ આચાર્યએ અમૂઢલક્ષ્યવાળા થઈને અર્થાત્ શિષ્યોની યોગ્યતાનો વિચાર કરવામાં શક્તિના પ્રકર્ષથી યત્ન કરીને, તેમની યોગ્યતાને અનુરૂપ શાસ્ત્રીય પદાર્થોનું વ્યાખ્યાન કરવું જોઈએ, પરંતુ વિષમ કાળનું શરણું લઈને શાસ્ત્રીય પદાર્થોનું જેમ તેમ પ્રરૂપણ કરવું જોઈએ નહીં, જેથી ભગવાને બતાવેલ વ્યાખ્યાન વિષયક વિધિનું સમ્યક્ પાલન થઈ શકે. વળી ઉપરમાં બતાવ્યું એવું વ્યાખ્યાન કરવાના વિષયમાં હવેની ગાથાઓમાં બતાવાશે એ વિધિ છે. ॥૧૦૦૧॥

#### भाशा :

मज्जण निसिज्ज अक्खा किइकम्मुस्सग्ग वंदणं जिट्ठे । भासंतो होइ जिट्ठो न उ पज्जाएण तो वंदे ॥१००२॥

### અન્વચાર્થ :

मज्जण निसिज्ज=भार्शन, निषद्या (કરાય છે.) अक्खा=અક્ષો (લવાય છે.) किइकम्म=કृतिકर्भ, उस्सग्ग=કાયોત્સર્ગ, जिट्ठे वंदणं=જયેષ્ઠવિષયક વંદન (કરાય છે.) भासंतो=બોલતા એવા=ગુરુ દ્વારા અપાયેલ વ્યાખ્યાનને કહેતા એવા સાધુ, जिट्ठो=જયેષ્ઠ होड़=થાય છે, पज्जाएण उ न=પરંતુ પર્યાયથી નહીં. तो=તે કારણથી वंदे=વંદે=જયેષ્ઠને જ વંદન કરે.

### ગાથાर्थ :

પ્રમાર્જન કરાય છે, બે નિષદા કરાય છે, તે નિષદા પર સ્થાપનાચાર્ચ સ્થપાય છે, ગુરુને વંદન કરાય છે, કાયોત્સર્ગ કરાય છે, પછી જયેષ્ઠ સાધુને વંદન કરાય છે. અહીં ગુરુનું વ્યાખ્યાન કહેતા અનુભાષક સાધુ મોટા છે, પરંતુ સંચમપર્યાયથી અધિક સાધુ મોટા નથી. તે કારણથી અનુભાષક સાધુને જ વંદન કરે.

## ટીકા :

मार्जनं व्याख्यास्थानस्य, निषद्या गुर्वादे:, अक्षाः=चन्दनका उपनीयन्ते, कृतिकर्म्म=वन्दनमाचार्याय, कायोत्सर्गोऽनुयोगार्थं, वन्दनं ज्येष्ठविषयम्, इह भाषमाणो भवति ज्येष्ठः, न तु पर्यायेण, ततो वन्देत तमेवेति गाथार्थः ॥१००२॥

★ ''गुर्वादेः''मां 'आदि' प्रदर्शी अक्षनुं ब्रह्मण छे.

## ટીકાર્થ:

(૧) વ્યાખ્યાના સ્થાનનું માર્જન કરાય છે અર્થાત્ ગુરુ જે સ્થાનમાં સૂત્રના અર્થોનું વ્યાખ્યાન કરવાના હોય તે સ્થાનમાં શિષ્યો કાજો લે છે. (૨) ગુરુ આદિની નિષદા કરાય છે અર્થાત્ કાજો લીધા પછી શિષ્યો ગુરુનું અને સ્થાપનાચાર્યજીનું એમ બે આસન પાથરે છે. (૩) અક્ષો=ચંદનકો, લવાય છે અર્થાત્ સ્થાપનાચાર્યજીનું આસન પાથર્યા પછી શિષ્યો સ્થાપનાચાર્યજીને તે સ્થાનમાં લાવીને આસન ઉપર સ્થાપે

છે. (૪) આચાર્યને=વ્યાખ્યાન કરનાર ગુરૂને, કૃતિકર્મ=વંદન, કરાય છે. (૫) અનુયોગ અર્થે કાયોત્સર્ગ કરાય છે. (૬) જયેષ્ઠના વિષયવાળું વંદન થાય છે. અહીં=વ્યાખ્યાનના વિષયમાં, ભાષમાણ=ગુરૂનું વ્યાખ્યાન સ્પષ્ટ કરતા સાધુ, જયેષ્ઠ થાય છે; પરંતુ પર્યાયથી નહીં=સંયમજીવનનો ઘણો પર્યાય હોવામાત્રથી સાધુ જયેષ્ઠ થતા નથી. તે કારણથી તેને જ=ગુરુનું વ્યાખ્યાન સ્પષ્ટ કરતા સાધુને જ, વંદન કરે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

વ્યાખ્યાન સાંભળવાની ઇચ્છાવાળા શિષ્યો પ્રથમ, જે સ્થાનમાં ગુરુ=આચાર્ય વ્યાખ્યાન કરવા બેસતા હોય તે સ્થાનમાં દંડાસણથી વસતિનું પ્રમાર્જન કરે, જેથી અહિંસાવ્રતનું પાલન થાય. ત્યારપછી તે સ્થાનમાં આચાર્યનું અને સ્થાપનાચાર્યનું આસન સ્થાપન કરે, તેમાં આચાર્યના આસન કરતાં સ્થાપનાચાર્યનું આસન થોડું ઊંચું સ્થાપે. ત્યારપછી તે ઊંચા આસન ઉપર સ્થાપનાચાર્યરૂપ અક્ષોનું સ્થાપન કરે. ત્યારબાદ આચાર્ય પોતાના આસન ઉપર બિરાજમાન થાય ત્યારે વ્યાખ્યાન સાંભળનારા સર્વ સાધુઓ આચાર્યને વંદન કરે અને પછી વ્યાખ્યાન સાંભળવાના નિમિત્તે કાઉસ્સગ્ગ કરે, જેથી વિશુદ્ધ થયેલ ચિત્ત તે સાધુઓને શાસ્ત્રના અર્થો સમ્યક્ પરિશમન પમાડે. ત્યારપછી સર્વ સાધુઓ જયેષ્ઠ સાધુને વંદન કરે.

અહીં 'જ્યેષ્ઠ' શબ્દથી આચાર્યએ કરેલ સૂત્રોના અર્થોના વ્યાખ્યાનને સમજાવવાની પટુપ્રજ્ઞાવાળા સાધુનું પ્રહેશ કરવાનું છે. તેથી પટુપ્રજ્ઞાવાળો શિષ્ય ગુરુએ કહેલા ગંભીર અર્થોનું અવધારે કરીને વ્યાખ્યાનની સમાપ્તિમાં ફરીથી સર્વ સાધુઓને તે અર્થો સમજાવે, જેથી વ્યાખ્યાન દરમિયાન ગંભીર અર્થોનું અવધારે ન થયું હોય તેવા સાધુઓને પણ અનુભાષક એવા જયેષ્ઠ સાધુના વચનથી અવધારે થઈ જાય. આથી આવા જ્ઞાનપર્યાયથી જયેષ્ઠ અનુભાષક સાધુને તેના કરતાં સંયમપર્યાયથી જયેષ્ઠ સાધુઓ પણ વંદન કરે. 11400રા

### અવતરણિકા :

व्यासार्थं त्वाह -

## અવતરણિકાર્થ:

વળી વ્યાસથી અર્થને કહે છે, અર્થાત્ પૂર્વગાથામાં વ્યાખ્યાનકરણમાં વિધિ કહી તે વિધિને વિસ્તારથી બતાવે છે –

#### भाशाः

ठाणं पमज्जिकणं दोन्नि निसिज्जाओ होंति कायव्वा । एका गुरुणो भणिआ बीआ पुण होइ अक्खाणं ॥१००३॥

### अन्वयार्थः

ठाणं पमज्जिकणं=स्थानने પ્રમાર્જીને दोन्नि निसिज्जाओ=બે નિષદાઓ कायव्वा होंति=કર્તવ્ય થાય છે. एका गुरुणो भणिआ=એક ગુરુની કહેવાઈ છે, बीआ पुण अक्खाणं होइ=वणी બીજી અક્ષોની હોય છે.

#### भाशार्थ :

વ્યાખ્યાન કરવાના સ્થાનને પ્રમાર્જીને બે નિષદ્યાઓ કર્તવ્ય થાય છે : એક નિષદ્યા ગુરુ માટે અને વળી બીજી નિષદા સ્થાપનાચાર્ચ માટે હોય છે.

#### ટીકા :

स्थानं प्रमृज्य व्याख्यास्थानं द्वे निषद्ये भवतः कर्तव्ये सम्यगुचितकल्पैः, तत्रैका गुरोर्भणिता निषीदननिमित्तं, द्वितीया पुनर्भवति मनागुच्चतरा अक्षाणां, समवसरणोपलक्षणमेतदिति गाथार्थः ॥१००३॥

### रीहार्थ :

સ્થાનને=વ્યાખ્યાના સ્થાનને, પ્રમાર્જીને સમ્યગ્ ઉચિત કલ્પો વડે=સારાં યોગ્ય વસ્ત્રો વડે, બે નિષદા કર્તવ્ય થાય છે. તેમાં=તે બે નિષદામાં, એક નિષદા ગુરુના નિષીદનના નિમિત્તે=ગુરુને બેસવા માટે, કહેવાયેલી છે. વળી મનાગ્ ઉચ્ચતર એવી દ્વિતીય અક્ષોની હોય છે=ગુરુની નિષદાથી કંઈક ઊંચી બીજી નિષદા સ્થાપનાજી માટે તૈયાર કરવાની હોય છે. આ=વ્યાખ્યાન કરતી વખતે નિષદા સ્થાપન કરીને તેના ઉપર અક્ષોની સ્થાપના કરવી એ, સમવસરણનું ઉપલક્ષણ છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

ગુરુની અને અક્ષોની એમ બે નિષદા કરવાનું તાત્પર્ય એ છે કે વ્યાખ્યાનના સ્થાનનું પ્રમાર્જન કરીને સાધુઓએ બહુમાન જળવાય તેવા પ્રકારના સમ્યગ્ ઉચિત વસ્ત્રો વડે ગુરુને બેસવા માટે અને સ્થાપનાચાર્ય સ્થાપવા માટે બે આસનો પાથરવાનાં છે.

વળી, આસન પાથરીને અક્ષો સ્થાપવા અને તે અક્ષોની સમક્ષ વ્યાખ્યાન કરવું એ સમવસરણનું ઉપલક્ષણ છે. આશય એ છે કે સમવસરણમાં જેમ ભગવાન બિરાજમાન હોય છે, તેમ સમવસરણ સ્થાનીય નિષદ્યામાં સ્થાપનાચાર્ય બિરાજમાન હોય છે. આથી સામાચારી પ્રકરણની ગાથા ૭૬માં કહ્યું છે કે "અકૃતસમવસરણવાળા ગુરુએ વ્યાખ્યાન આપવું જોઈએ નહીં, તે ઉત્સર્ગ છે." અને સમવસરણનો અર્થ કર્યો કે "અક્ષોની નિષદ્યા." તેથી એ ફલિત થાય કે વ્યાખ્યાનકાળમાં નિષદ્યા રચીને તેના પર અક્ષોનું સ્થાપન કરવું, એ સમવસરણ રચીને તે સમવસરણમાં વ્યાખ્યાન આપવા બરાબર છે, એમ સૂચવે છે. II૧૦૦૩II

## અવતરણિકા :

विधिविशेषमाह -

## અવતરણિકાર્થ:

विધिविशेषने કહે છે, અર્થાત્ ગાથા ૧૦૦૨માં બતાવેલ વ્યાખ્યાનકરણની વિધિમાંથી मज्जण, निसिज्ज અને अक्खा શબ્દનો વિસ્તારથી અર્થ પૂર્વગાથામાં કર્યો, હવે ત્યાં કરવા યોગ્ય વિશેષ વિધિ બતાવે છે –

#### भाया :

# दो चेव मत्तगाइं खेले काइअ सदोसगस्सुचिए। एवंविहो वि णिच्चं वक्खाणिज्ज त्ति भावत्थो ॥१००४॥

#### अन्वयार्थः

सदोसगस्स=સદોષકના=રોગવાળા ગુરુના, खेले काइअ=શ્લેષ્મ વિષયક, કાયિક વિષયક दो चेव मत्तगाइं=બે જ માત્રક उचिए=ઉચિતમાં=યોગ્ય સ્થાનમાં, હોય છે. एवंविहो वि=આવા પ્રકારના પણ (ગુરુ) णिच्चं=ित्य वक्खाणिज्ज=व्याण्यान કરે, त्ति=એ પ્રમાણે भावत्थो=ભાવાર્થ છે.

#### जाशार्थ :

રોગવાળા ગુરુ માટે શ્લેષ્મનું માત્રક અને કાચિકનું માત્રક, એમ બે જ માત્રક યોગ્ય સ્થાનમાં હોય છે. આવા પ્રકારના પણ ગુરૂ નિત્ય વ્યાખ્યાન આપે, એ પ્રમાણે ભાવાર્થ છે.

#### ટી<del>કા</del> :

द्वे एव मात्रके भवतः श्लेष्ममात्रकं कायिकमात्रकं च सदोषकस्य गुरोः न सर्वस्य उचिते भूभागे भवतः, ऐदंपर्यमाह-एवंविधोऽपि सदोषः सन् नित्यं व्याख्यानयेदिति प्रस्तुतभावार्थं इति गाथार्थः ॥१००४॥

### टीङार्थ :

સર્વનાં નહીં, પરંતુ દોષવાળા ગુરુના શ્લેષ્મનું માત્રક અને કાયિકનું માત્રક, એમ બે જ માત્રક ઉચિત ભૂમિના ભાગમાં હોય છે. ઐદંપર્યને કહે છે – આવા પ્રકારના પણ દોષવાળા છતા=આવા રોગી પણ ગુરુ, નિત્ય વ્યાખ્યાન કરે, એ પ્રકારે પ્રસ્તુતનો=પ્રસ્તુત ગાથાના પૂર્વાર્ધનો, ભાવાર્થ છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

★ ''एवंविहो वि''मां 'अपि'थी એ જણાવવું છે કે शारीरिક स्वस्थता होय तेवा आयार्थ तो शिष्योने निष्पन्न કरवा माटे शक्तिना प्रकर्षथी सूत्रना अर्थोनुं नित्य व्याण्यान हरे ४, परंतु आवा प्रकारना पण अर्थात् शारीरिक स्वस्थता न होय ओवा प्रकारना पण आयार्थ, स्व-परना हित माटे शक्ति ओपव्या वगर नित्य व्याण्यान हरे.

## भावार्श :

પૂર્વગાથામાં બતાવ્યું તેમ વ્યાખ્યાનના સ્થાનનું પ્રમાર્જન કરીને શિષ્યો બે નિષદ્યા પાથરે. ત્યારપછી વ્યાખ્યાન આપનારા આચાર્ય રોગવાળા હોય, જેથી તેમને વારે વારે કફ કાઢવો પડતો હોય, અને માત્રું કરવું પડતું હોય, તો શિષ્યો શ્લેષ્મ કાઢવા માટે અને માત્રું કરવા માટે ઉચિત સ્થાનમાં બે માત્રક મૂકી રાખે; પરંતુ આ બે માત્રક સર્વ આચાર્ય માટે મૂકવાનાં નથી, પણ વ્યાખ્યાન કરનાર આચાર્ય રોગિષ્ઠ હોય તો જ મૂકવાનાં છે. વળી, આમ કહેવા પાછળનું ઐદંપર્ય એ છે કે આવા રોગિષ્ઠ પણ આચાર્યએ શક્તિના પ્રકર્ષથી શિષ્યોને શાસ્ત્રસંપન્ન કરવા માટે હંમેશાં સૂત્રના અર્થોનું વ્યાખ્યાન આપવું જોઈએ. ॥૧૦૦૪॥

#### अवतरशिङा :

ગાથા ૧૦૦૨માં બતાવેલ વિધિમાંથી ગાથા ૧૦૦૩માં પ્રથમ ત્રણ શબ્દોનો વિસ્તારાર્થ બતાવ્યો. ત્યારપછી રોગી આચાર્યને આશ્રયીને વિશેષ વિધિ બતાવવા દ્વારા પૂર્વગાથામાં સ્પષ્ટ કર્યું કે આવા રોગી પણ આચાર્યએ હંમેશાં વ્યાખ્યાન આપવું જોઈએ.

હવે ગાથા ૧૦૦૨માં બતાવેલ किइकम्म શબ્દનો વિસ્તારથી અર્થ બતાવે છે -

#### आशा :

जावइआओ सुणिती सब्बे वि हु ते तओ अ उवउत्ता । पडिलेहिऊण पोत्तिं जुंगवं वंदंति भावणया ॥१००५॥

### અન્વગ્રાર્થ:

तओ अ=અને ત્યારપછી=શિષ્યોએ પાથરેલ નિષદા ઉપર આચાર્ય બેસે ત્યારપછી, जावइआओ=જેટલા मुणिती=સાંભળે છે, भावणया=ભાવથી નમેલા सब्बे वि उवउत्ता ते=સર્વ પણ ઉપયુક્ત એવા તેઓ=તે સાધુઓ, पोत्तिं पडिलेहिऊण= મુહપોત્તિને પ્રતિલેખીને जुगवं वंदंति=યુગપદ્=એક સાથે, વંદન કરે છે.

🛨 'हુ' વાક્યાલંકારમાં છે.

### ગાશાર્થ :

શિષ્યોએ પાથરેલ આસન ઉપર આચાર્ય બેસે ત્થારપછી, જેટલા સાધુઓ વ્યાખ્યાન સાંભળે છે, ભાવથી નમેલા સર્વ પણ ઉપયુક્ત એવા તે સાધુઓ, મુહપત્તિને પ્રતિલેખીને એક સાથે વંદન કરે છે.

## ટીકા :

यावन्तः शृण्वन्ति व्याख्यानं सर्वेऽपि साधवः ते ततश्च=तदनन्तरमुपयुक्ताः सन्तः प्रत्युपेक्ष्य पोत्ति तया कायं च युगपद्वन्दन्ते गुरुं, न विषमं, भावनताः सन्त इति गाथार्थः ॥१००५॥

## ટીકાર્થ:

અને ત્યારપછી=ગુરુ વ્યાખ્યાન આપવા આસન પર બેસે ત્યારપછી, જેટલા વ્યાખ્યાનને સાંભળે છે, સર્વ પણ ઉપયુક્ત છતા તે સાધુઓ મુહપત્તિને, અને તેના વડે=મુહપત્તિ વડે, કાયને=શરીરને, પ્રત્યુપેક્ષીને, ભાવથી નમેલા છતા એક સાથે ગુરુને વંદન કરે છે, વિષમ નહીં=આગળ-પાછળ વંદન કરતા નથી, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

વ્યાખ્યાન સાંભળનાર સર્વ સાધુઓ આચાર્ય પધારે તે પહેલાં જ વ્યાખ્યાનમાંડલીમાં ઉપસ્થિત થયેલા હોય, અને આચાર્ય આસન ઉપર બેસે ત્યારે ઉપયોગવાળા થઈને મુહપત્તિનું અને શરીરનું પડિલેહણ કરે, જેથી સૂક્ષ્મ પણ જીવની વિરાધના ન થાય. ત્યારપછી સર્વ સાધુઓ આચાર્યને એક સાથે જ વંદન કરે છે,

છૂટક-છૂટક વંદન કરતા નથી; અને એક સાથે વંદન પણ ગુરુને ભાવથી નમવાપૂર્વક કરે છે, જેથી વંદન દ્વારા ગુરુ પ્રત્યે અહોભાવ થવાથી પોતે સાંભળેલ વ્યાખ્યાન પોતાના જીવનમાં સમ્યક્ પરિણમન પામે. !!૧૦૦૫!!

### અવતરણિકા :

પૂર્વગાથામાં કૃતિકર્મ કરવાની વિધિનો વિસ્તારથી અર્થ બતાવ્યો. હવે ગાથા ૧૦૦૨માં રહેલ उस्सम्म શબ્દનો વિસ્તારથી અર્થ બતાવે છે —

#### ગાથા :

सव्वे वि उ उस्सग्गं करिंति सव्वे पुणो वि वंदंति । नासन्ने नाइदूरे गुरुवयणपडिच्छगा होंति ॥१००६॥

### अन्तराज् :

सव्वे वि उस्सग्गं करिति=सर्व पण (साधुओ) ઉત્સર્ગનे=કાયોત્સર્ગને, કરે છે, सव्वे पुणो वि वंदित= સર્વ (સાધુઓ) કરી પણ વંદન કરે છે, गुरुवयणपिडच्छगा=ગુરુવચનના પ્રતીચ્છકો=ગુરુના વચનને સાંભળવામાં તત્પર સાધુઓ, नासन्ने नाइदूरे हॉिति=न આસન્નમાં, ન અતિદૂરમાં હોય છે.

### ગાથાર્થ :

સર્વ પણ સાધુઓ કાચોત્સર્ગ કરે છે, સર્વ સાધુઓ ફરી પણ વંદન કરે છે, ગુરુના વચનને ઇચ્છનારા સાધુઓ બહુ દૂર નહીં બહુ નજીક નહીં એ રીતે બેઠા હોય છે.

# ટીકા :

सर्वेऽिष च भूयः (? संभूय) कायोत्सर्गं कुर्वन्ति अनुयोगप्रारम्भार्थं, तत्समाप्तौ च सर्वे पुनरिष वन्दन्ते गुरुमेव, ज्येष्ठार्यमित्यन्ये, तदनु नाऽऽसन्ने नाऽतिदूरे गुर्ववग्रहं विहाय गुरुवचनप्रतीच्छका भवन्त्युपयुक्ता इति गाथार्थः ॥१००६॥

# नोंध :

ટીકામાં भूयः શબ્દને ઠેકાણે संभूय હોવું જોઈએ, પાઠશુદ્ધિ મળેલી નથી.

# ડીકાર્થ :

અને સર્વ પણ સાધુઓ એકઠા થઈને અનુયોગના પ્રારંભ અર્થે=વ્યાખ્યાન શરૂ કરવા માટે, કાયોત્સર્ગને કરે છે, અને તેની=કાયોત્સર્ગની, સમાપ્તિમાં સર્વ સાધુઓ ફરી પણ ગુરૂને જ વંદન કરે છે. જ્યેષ્ઠાર્યને=ગુરુ ઢારા વ્યાખ્યાન કરાયેલ પદાર્થોને સ્પષ્ટ કરનારા એવા અનુભાષક સાધુને, વંદન કરે છે, એ પ્રમાણે અન્યો કહે છે. ત્યારપછી ગુરુવચનના પ્રતીચ્છકો=ગુરુના વચનના શ્રવણને ઇચ્છનારા સાધુઓ, ગુરુના અવગ્રહને છોડીને, ન આસન્નમાં, ન અતિદૂરમાં ઉપયુક્ત હોય છે અર્થાત્ અતિનજીકમાં નહીં, અતિ દૂરમાં નહીં, એ રીતે બેઠેલા ઉપયોગવાળા થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

ગુરુને વંદન કર્યા પછી સર્વ સાધુઓ વ્યાખ્યાનના પ્રારંભ માટે કાયોત્સર્ગ કરે છે, જે મંગલાચરણરૂપ છે. કાયોત્સર્ગ કર્યા પછી સર્વ સાધુઓ ફરીથી ગુરુને જ વંદન કરે છે; પરંતુ બીજા કેટલાક આચાર્યો કહે છે કે કાયોત્સર્ગ કર્યા પછી સર્વ સાધુઓ જ્યેષ્ઠાર્યને=અનુભાષક સાધુને વંદન કરે છે. આ અન્ય આચાર્યનો મત જણાવવા અર્થે ગાથા ૧૦૦૨ના પૂર્વાર્ધના અંતે **વંદળાં जिટ્ટે** પદ મૂકેલ છે, જેનું તાત્પર્ય પ્રસ્તુત ગાથામાં ખોલેલ છે.

આ રીતે ગુરુને કે અન્ય મત પ્રમાણે જયેષ્ઠાર્યને વંદન કર્યા પછી, ગુરુનો અવગ્રહ છોડીને બહુ નજીક નહીં કે બહુ દૂર નહીં બેઠેલા સાધુઓ, ઉપયુક્ત થઈને ગુરુવચનને ગ્રહણ કરવાના પરિણામવાળા થાય છે. II૧૦૦૬!!

### अवतरधिङा :

श्रवणविधिमाह -

# અવતરણિકાર્થ:

સાંભળવાની વિધિને કહે છે, અર્થાત્ ગાથા ૧૦૦૨થી ૧૦૦૬માં વ્યાખ્યાન સાંભળતાં પહેલાં કરવાની ઉચિત વિધિ બતાવી, હવે ગુરુ વ્યાખ્યાન આપવા માટે આસન ઉપર બેસે ત્યારે ગુરુવચન સાંભળવામાં તત્પર શિષ્યો કઈ વિધિથી વ્યાખ્યાન સાંભળે ? તે પ્રસ્તુત બે ગાથામાં બતાવે છે –

#### गाथा :

निद्दाविगहापरिवज्जिएहिं गुत्तेहिं पंजलिउडेहिं। भत्तिबहुमाणपुव्वं उवउत्तेहिं सुणेअव्वं ॥१००७॥ अहिकंखंतेहिं सुभासिआइं वयणाइं अत्थमहुराइं। विम्हिअम्हेहिं हरिसागएहिं हरिसं जणंतेहिं॥१००८॥

# अन्वयार्थः

निद्दाविगहापरिविज्जिएहिं=निद्रा-विકथाथी परिवर्षित, गुत्तेहिं=गुप्त, पंजिल्डिडेहिं=इतवाणा प्रांष्ठितिः=भे હાથ જોડ્યા છે જેમણે એવા, अत्थमहुराइं सुभासिआइं वयणाइं अहिकंखंतेहिं=અર્થમધુર એવાં સુભાષિત वयनोने અભિકાંક્ષતા, विम्हिअमुहेहिं=विस्मित मुखवाणा, हरिसागएहिं=હर्षागत=हर्षने प्राप्त, हरिसं जणंतेहिं=हर्षने ઉत्पन्न કरता, उवउत्तेहिं=ઉपयुक्त એવા साधुओं भित्तबहुमाणपुळ्वं=लिक्ति-अहुमानपूर्वकं सुणेअळ्वं=सांल्यवुं श्रोधें .

# आधार्थ :

નિદ્રા-વિક્યાથી રહિત, ગુપ્ત, જોડેલી અંજલિવાળા, અર્થથી મધુર એવાં સુભાષિત વચનોનો અભિલાષ કરતા, આશ્ચર્ચ પામેલ મુખવાળા, હર્ષિત થયેલા, ગુરુને હર્ષ પેદા કરતા, ઉપયુક્ત શિષ્યોએ ભક્તિ-બહુમાનપૂર્વક વ્યાખ્યાન સાંભળવું જોઈએ.

### 2ੀਤ। :

निद्राविकथापरिवर्जितैः सद्भिः बाह्यचेष्टया, तथा गुप्तैः=संवृत्तैः बाह्यचेष्टयैव, कृतप्राञ्जलिभिः, अनेन प्रकारेण भक्तिबहुमानपूर्वं गुरौ उपयुक्तैः सूत्रार्थे श्रोतव्यमिति गाथार्थः ॥१००७॥

### ટીકાર્થ :

બાહ્ય ચેષ્ટા વડે નિદ્રા-વિકથાથી પરિવર્જિત છતા, અને ગુપ્ત=બાહ્યચેષ્ટા વડે જ સંવૃત્ત, કરાયેલ છે પ્રાંજલિ જેમના વડે એવા, આ પ્રકારથી=નિદ્રા-વિકથાથી પરિવર્જિતાદિ પ્રકારથી, ગુરુમાં ઉપયુક્ત એવા સાધુઓએ, સૂત્રાર્થવિષયક વ્યાખ્યાન ભક્તિ-બહુમાનપૂર્વક સાંભળવું જોઈએ, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# અવતરણિકા :

तथा --

વળી કઈ રીતે સાંભળવું જોઈએ ? તેનો 'તથા'થી સમુચ્ચય કરે છે -

### ટીકા :

अभिकाङ्क्षद्भिः=अभिलषद्भिः सुभाषितानि गुरोः सम्बन्धीनि वचनानि अर्थमधुराणि=परलोकानु-गुणार्थानि विस्मितमुखैः शोभनार्थोपलब्ध्याऽऽगतहर्षैः रोमोद्रमादिना हर्षं जनयद्भिरुपयुक्ततया गुरोरिति गाथार्थः ॥१००८॥

# ટી<del>ક</del>ાર્થ :

અર્થમધુર=પરલોકને અનુગુણ છે અર્થ જેમાં એવાં=પરલોકમાં ઉપકારક છે અર્થ જેમાં એવાં, ગુરુના સંબંધવાળાં સુભાષિત વચનોને અભિકાંક્ષતા=અભિલષતા, શોભન અર્થની ઉપલબ્ધિ થવાથી વિસ્મિત મુખવાળા, રોમના ઉદ્દગમાદિ દ્વારા આવેલ હર્ષવાળા, ઉપયુક્તપણા વડે ગુરુના હર્ષને પેદા કરતા એવા સાધુઓએ, ભક્તિ-બહુમાનપૂર્વક વ્યાખ્યાન સાંભળવું જોઈએ, એમ પૂર્વગાથા સાથે અન્વય છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

# ભાવાર્થઃ

વ્યાખ્યાન સાંભળતી વખતે સાધુઓએ નિદ્રા ન આવે તે રીતે સ્થિર આસને બેસવું જોઈએ અને વ્યાખ્યાન સિવાયની અન્ય કોઈ વાત ન કરવી જોઈએ; કેમ કે બાહ્ય ચેષ્ટાથી નિદ્રા-વિકથાનું વર્જન કરવામાં ન આવે તો, વ્યાખ્યાન પ્રત્યે અનાદર થવાથી ક્લિષ્ટ એવાં જ્ઞાનાવરણીયાદિ કર્મો બંધાય છે.

વળી, મન-વચન-કાયાથી અને ઇન્દ્રિયોથી સંવૃત્ત થઈને સાધુઓએ વ્યાખ્યાન સાંભળવું જોઈએ, કેમ કે મન-વચન-કાયાના યોગો અને ઇન્દ્રિયો સંવૃત્ત ન હોય તો, અવિરતિની ચેષ્ટા હોવાને કારણે શાસ્ત્રના અર્થી સમ્યગ્ પરિણમન પામતા નથી, અને ઇન્દ્રિયોની ચંચલતાને કારણે અર્થીનું તાત્પર્ય પ્રહણ કરવા માટે ઉપયોગ સુદઢ પ્રવર્તી શકતો નથી. આથી સાધુઓએ સંવૃત્ત થઈને વ્યાખ્યાન શ્રવણ કરવું જોઈએ.

વળી, વ્યાખ્યાન સાંભળતી વખતે ગુરુ પ્રત્યે ભક્તિ-બહુમાનની અભિવ્યક્તિ અર્થે બે હાથ જોડીને ઉપયોગપૂર્વક બેસવું જોઈએ, જેથી સૂત્રના અર્થોનો યથાર્થ બોધ થાય. વળી, સાધુઓએ અર્થથી મધુર એવાં સુભાષિત વચનો સાંભળવાની ઇચ્છાપૂર્વક વ્યાખ્યાન સાંભળવું જોઈએ. આશય એ છે કે ગુરુ દ્વારા કહેવાતાં શાસ્ત્રવચનો પરલોકમાં હિતકારી છે અને પરમગુરુ એવા ભગવાન દ્વારા પ્રરૂપાયેલાં હોવાથી સુભાષિત છે. આથી સાંભળનાર સાધુઓને એવી આકાંક્ષા હોય કે પરલોકને અનુકૂળ એવાં ભગવાનનાં વચનો ગુરુ મને સંભળાવે; અને આવી ઇચ્છા હોવાને કારણે ગુરુ દ્વારા કહેવાતાં વચનો તેમના જીવનમાં શીઘ્ર પરિણામ પામે છે; પરંતુ જો શિષ્યોને તેવો અભિલાષ ન હોય તો, ગુરુ દ્વારા કહેવાતાં અર્થથી મધુર પણ વચનોનો પરમાર્થ શિષ્યો પામી શકતા નથી. આથી અર્થમધુર સુભાષિત વચનોને સાંભળવાની અભિલાષા રાખીને શિષ્યોએ વ્યાખ્યાન સાંભળવું જોઈએ.

વળી, વ્યાખ્યાનમાં પોતાને સુંદર અર્થોની પ્રાપ્તિ થતી હોવાથી મુખ ઉપર વિસ્મય પ્રગટતો હોય અને અપૂર્વ પદાર્થની પ્રાપ્તિ થવાથી રોમાંચ ખડા થતા હોય તે રીતે ઉપયુક્ત થઈને વ્યાખ્યાન સાંભળવું જોઈએ.

વળી, અત્યંત ઉપયુક્ત થઈને અર્થોના તાત્પર્યને ધારણ કરનારા શિષ્યોને વ્યાખ્યાન આપવામાં ગુરુને પણ હર્ષ પેદા થાય છે. તેથી ગુરુને હર્ષ થાય તે રીતે અંતરંગ ઉપયોગપૂર્વક ગુરુ દ્વારા અપાતા વ્યાખ્યાનનું શ્રવણ કરવું જોઈએ, જેના કારણે શાસ્ત્રવચનો શીધ્ર પરિણમે અને મહાનિર્જરાની પ્રાપ્તિ થાય. ॥૧૦૦૭/ ૧૦૦૮॥

#### અવતરણિકા :

अत्र फलमाह -

# અવતરણિકાર્થ:

અહીં=પૂર્વની બે ગાથામાં બતાવી એ વિધિથી વ્યાખ્યાન શ્રવણ કરવામાં, પ્રાપ્ત થતા ફળને કહે છે --ગાથા :

> गुरुपरिओसगएणं गुरुभत्तीए तहेव विणएणं । इच्छिअसुत्तत्थाणं खिप्पं पारं समुवयंति ॥१००९॥

# अन्वयार्थः

गुरुपिओसगएणं=ગુરુના પરિતોષથી ગત વડે=ગુરુના સંતોષથી પ્રાપ્ત થયેલ શ્રવણ વડે, गुरुभत्तीए=ગુરુની ભક્તિ વડે, तहेव=ते रीते જ विणएणं=વિનય વડે (સાધુઓ) इच्छिअसुत्तत्थाणं पारं=ઇચ્છિત સૂત્રોના અર્થોના પારને खिप्पं=क्षिप्र=જલદી, समुवयंति=પામે છે.

# ગાશાર્થ :

ગુરુના સંતોષથી થયેલ શ્રવણ વડે, ગુરુની ભક્તિ વડે, તેમ જ વિનય વડે શિષ્યો ઇચ્છેલ સૂત્રોના અર્થોનો પાર જલદી પામે છે.

# ટીકા :

गुरुपरितोषगतेन=गुरुपरितोषजातेनेत्यर्थः, गुरुभक्त्या तथैव विनयेन, भक्तिः=उपचारः विनयो=

भावप्रतिबन्धः, ईप्सितसूत्रार्थानां विचित्राणां क्षिप्रं पारं समुपयान्ति, अनेनैव विधिना कर्म्मक्षयोपपत्तेरिति गाथार्थः ॥१००९॥

#### ટીકાર્થ:

ગુરુના પરિતોષથી ગત વડે=ગુરુના પરિતોષથી ઉત્પન્ન થયેલ વડે=ગુરુના સંતોષથી પેદા થયેલ શ્રવણ વડે, ગુરુની ભક્તિ વડે, તે રીતે જ વિનય વડે, વિચિત્ર એવા ઇપ્સિત સૂત્રાર્થોના=ઇચ્છાયેલ અનેક સૂત્રોના અર્થોના, પારને જલદી પામે છે; કેમ કે આ જ વિધિથી કર્મના ક્ષયની ઉપપત્તિ છે=ગાથા ૧૦૦૭-૧૦૦૮માં કહેવાઈ એ જ વિધિથી વ્યાખ્યાનશ્રવણની ક્રિયામાં કર્મના ક્ષયની પ્રાપ્તિ છે. ભક્તિ એટલે ઉપચાર=વિનયને અનુકૂળ બાહ્ય ઉચિત ક્રિયા. વિનય એટલે ભાવથી પ્રતિબંધ=ગુરુના ગુણો પ્રત્યે અંતઃકરણથી રાગનો પરિણામ, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

ગાથા ૧૦૦૭-૧૦૦૮માં બતાવી તે વિધિથી વ્યાખ્યાન શ્રવણ કરનારા શિષ્યો ઉપર ગુરુને પરિતોષ પેદા થાય છે, અને શિષ્યોની યોગ્યતા જોઈને ગુરુ શાસ્ત્રના ગંભીર પદાર્થી ઉત્સાહથી સમજાવે છે.

વળી વ્યાખ્યાન સાંભળતી વખતે શિષ્યોનો ગુણવાન ગુરુ પ્રત્યે ભાવથી પ્રતિબંધ વર્તવો, એ વિનય છે, અને બે હાથ જોડીને માથું નમાવીને સાંભળવું તે ભક્તિનો પરિણામ છે. આ બંને ભાવપૂર્વક સૂત્રાર્થને પ્રહેણ કરતા સાધુઓ સૂત્રના રહસ્યને શીધ્ર પ્રાપ્ત કરે છે; કેમ કે ગાથા ૧૦૦૭-૧૦૦૮માં બતાવી તે વિધિપૂર્વક વ્યાખ્યાન સાંભળવામાં આવે તો સૂત્રના અર્થોની પ્રાપ્તિમાં અવરોધક એવા જ્ઞાનાવરણીય કર્મનો, અને સૂત્રને સમ્યગ્ પરિણમન પમાડવામાં પ્રતિબંધક એવાં ચારિત્રમોહનીય કર્મોનો નાશ થાય છે, જેથી સૂત્રના તાત્પર્યની શિષ્યોને જલદી પ્રાપ્તિ થઈ શકે છે. !!૧૦૦૯!!

# अवतरशिङा :

ગાથા ૧૦૦૭-૧૦૦૮માં વ્યાખ્યાન સાંભળવાની વિધિ દર્શાવી. તે વિધિપૂર્વક વ્યાખ્યાન સાંભળવાથી પ્રાપ્ત થતું ફળ પૂર્વગાથામાં બતાવ્યું. હવે ગુરુનું વ્યાખ્યાન સાંભળ્યા પછી અનુભાષક જયેષ્ઠ સાધુ પાસે વ્યાખ્યાન સાંભળતાં પહેલાં કરવા યોગ્ય વિધિ બતાવે છે —

#### आधाः

वक्खाणसमत्तीए जोगं काऊण काइआईणं । वंदंति तओ जिट्ठं अण्णे पुळा च्चिअ भणंति ॥१०१०॥

# અન્વચાર્થ :

वक्खाणसमत्तीए=વ્યાખ્યાનની સમાપ્તિ થયે છતે काइआईणं जोगं काऊण=કાયિકાદિના યોગને કરીને तओ=ત્યારપછી जिट्ठं=જયેષ્ઠને वंदंति=વંદન કરે છે. अण्णे=અન્ય (આચાર્ય) पुळ च्छिअ=पूर्वे ४=ગुરુના વ્યાખ્યાનના પ્રારંભની પૂર્વે ૪, भणंति=કહે છે=અનુભાષક જયેષ્ઠ સાધુને વંદન કરવાનું કહે છે.

### ગાથાર્થ :

વ્યાખ્યાનની સમાપ્તિ થયે છતે કાચિકાદિ યોગને કરીને ત્યારપછી અનુભાષક જયેષ્ઠ સાધુને સર્વ સાધુઓ વંદન કરે છે. અન્ય આચાર્ચ ગુરુનું વ્યાખ્યાન શરૂ થતાં પહેલાં જ અનુભાષક જયેષ્ઠ સાધુને વંદન કરવાનું કહે છે.

### ટીકા :

व्याख्यानसमाप्तौ सत्यां, किमित्याह-योगं कृत्वा कायिकादीनाम्, आदिशब्दाद् गुरुविश्रामणा-दिपरिग्रहः, वन्दन्ते ततो ज्येष्ठं=प्रत्युच्चारकं श्रवणाय, अन्ये पूर्वमेव भणन्ति, यदुत-आदावेव ज्येष्ठं वन्दन्त इति गाथार्थः ॥१०१०॥

- ★ વિશ્વામણા એટલે શ્રમ ઉતારવાની ક્રિયા, અર્થાત્ વ્યાખ્યાન આપવાને કારણે ગુરુ થાકેલા હોય તો તેમને શરીર દાબી આપવું, વગેરે કરવું તે.
- 🛨 ''गुरुविश्रामणादि''मां 'आदि' शબ्दथी અન્ય ઉચિત ફૃत्योनो परिग्रह છે.

### ટીકાર્થ:

વ્યાખ્યાનની સમાપ્તિ થયે છતે, શું ? એથી કહે છે – કાયિકાદિના યોગને કરીને, ત્યારપછી સર્વ સાધુઓ જ્યેષ્ઠને=પ્રતિઉચ્ચારકને=ગુરુનું વ્યાખ્યાન ફરી બોલનાર સાધુને, સાંભળવા માટે વંદન કરે છે.

અન્ય આચાર્ય પૂર્વે જ કહે છે. પૂર્વમેવ નો અર્થ यदुत થી સ્પષ્ટ કરે છે – આદિમાં જ=ગુરુના વ્યાખ્યાનની શરૂઆતમાં જ, સર્વ સાધુઓ જયેષ્ઠને વંદન કરે છે, એ પ્રમાણે અન્ય આચાર્ય કહે છે.

''कायिकादि''માં 'आदि' શબ્દથી ગુરુની વિશ્રામણાદિનો પરિગ્રહ છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

પૂર્વમાં બતાવી તે વિધિથી સર્વ સાધુઓ આચાર્ય દ્વારા અપાતું વ્યાખ્યાન સાંભળે છે, અને વ્યાખ્યાન પૂરું થાય ત્યારપછી જે સાધુને જે કાયિકાદિ વ્યાપાર કરવાનો હોય તે સાધુ તે સર્વ વ્યાપાર કરી લે, જેથી વ્યાખ્યાનશ્રવણમાં વિઘ્ન ન થાય.

આમ, ગુરુનું વ્યાખ્યાન સમાપ્ત થયા પછી, માત્રું વગેરે ઉચિત કૃત્યો કરી લીધા પછી સર્વ સાધુઓ આચાર્યના વ્યાખ્યાનનું ફરીથી ઉચ્ચારણ કરનારા અનુભાષક જયેષ્ઠ સાધુને વંદન કરે છે. અહીં અન્ય આચાર્યો ગુરુનું વ્યાખ્યાન શરૂ થાય તે પહેલાં જ ગુરુને વંદન કરીને પછી તરત અનુભાષક જયેષ્ઠ સાધુને વંદન કરવાનું કહે છે. માટે તેઓના મતે ગુરુના વ્યાખ્યાનની સમાપ્તિને અંતે કરી અનુભાષક જયેષ્ઠાર્યને વંદન કરવાનું રહેતું નથી. !!૧૦૧૦!!

# અવતરણિકા :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે વ્યાખ્યાનની સમાપ્તિ થયે છતે પ્રત્યુચ્ચારક જયેષ્ઠ સાધુને સાંભળવા માટે સર્વ સાધુઓ વંદન કરે છે. ત્યાં કોઈ પૂર્વપક્ષી શંકા કરે છે —

#### भाशा :

# चोएइ जई जिट्ठो किहंचि सुत्तत्थधारणाविकलो । वक्खाणलिद्धिहीणो निरत्थयं वंदणं तिम्म ॥१०११॥

#### अन्वयार्थ :

चोएइ=ચોદન કરે છે=અહીં કોઈ પ્રશ્ન કરે છે — जई जिट्ठो=જો જયેષ્ઠ किहिच=કોઈક રીતે सुत्तत्थ-धारणाविकलो=સૂત્રાર્થની ધારણાથી વિકલ, वक्खाणलिद्धिहीणो=વ્યાખ્યાનની લબ્ધિથી હીન હોય, (તો) तिमा=તેના વિષયક वंदणं निरस्थयं=વંદન નિરર્થક છે.

### जाशार्थ :

કોઈ પ્રશ્ન કરે છે કે જો જયેષ્ઠ સાધુ કોઈક રીતે સૂત્રના અર્થોની ધારણાથી રહિત વ્યાખ્યાન આપવાની લિઉંઘથી હીન હોય, તો તે જયેષ્ઠ સાધુ વિષયક વંદન નિરર્થક છે.

### ટીકા :

चोदयित कश्चिद्, यदि तु ज्येष्ठः=पर्यायवृद्धः कथञ्चित् सूत्रार्थधारणाविकलो जडतया कर्म्मदोषात्, ततश्च व्याख्यानलब्धिहीनोऽसौ वर्त्तते, एवं च निरर्थकं वन्दनं तस्मिन्निति गाथार्थः ॥१०११॥

# ટીકાર્થ :

કોઈ પ્રશ્ન કરે છે – વળી જો જ્યેષ્ઠ=પર્યાયથી વૃદ્ધ, કોઈક રીતે કર્મના દોષને કારણે જડતા હોવાથી સૂત્રના અર્થોની ધારણાથી વિકલ હોય, અને તે કારણથી=સૂત્રના અર્થોની ધારણાથી વિકલ હોવાથી, આ=પર્યાયથી વૃદ્ધ સાધુ, વ્યાખ્યાનની લબ્ધિથી હીન વર્તે છે, અને આ પ્રમાણે=વ્યાખ્યાનની લબ્ધિથી હીન છે એ પ્રમાણે, તેના વિષયક=વ્યાખ્યાનની લબ્ધિ વગરના તે જ્યેષ્ઠ સાધુ વિષયક, વંદન નિરર્થક છે= વ્યાખ્યાનશ્રવણ અવસરે ઉચિત નહીં હોવાથી વંદન અર્થ વગરનું છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ગાથા :

अह वयपरिआएहिं लहुओ वि हु भासगो इहं जिट्ठो । रायणिअवंदणे पुण तस्स वि आसायणा भंते ! ॥१०१२॥

# અन्दयार्थ :

अह=હવે इहं=અહીં=ગુરુનું વ્યાખ્યાન કરી બોલવાના વિષયમાં, वयपित्आएहिं लहुओ वि=वय-પર્યાયથી લઘુક પણ भासगो=ભાષક (સાધુ) जिद्वो=જયેષ્ઠ (પ્રહણ કરાય છે.) पुण=તો भंते !=હે ભદન્ત ! रायणिअवंदणे=रात्निકના વંદનમાં तस्स वि=तेने पश=ते લઘુ એવા ભાષક સાધુને પણ, आसायणा=આશાતના થાય છે.

🛨 'हુ' વાક્યાલંકારમાં છે.

#### आधार्थ :

હવે ગુરુનું વ્યાખ્યાન ફરી બોલવાના વિષયમાં વય-પર્યાયથી નાના પણ ભાષક સાધુ મોટા ગણાય, તો હે ભગવાન ! રાત્નિકના વંદનમાં તે લઘુ એવા ભાષક સાધુને પણ આશાતના થાય.

### ટીકા :

अथ वयःपर्यायाभ्यां लघुरिप कश्चिद् भाषक इह ज्येष्ठो गृह्यते, रत्नाधिकवन्दने पुनस्तस्याऽिप लघोः आशातना भदन्त ! भवतीति गाथार्थः ॥१०१२॥

★ ''तस्याऽपि''मां 'अपि'थी એ કહેવું છે કે पर्यायथी नाना अनुભाषક साधुने वंदन કरवामां पर्यायथी रत्नाधिक साधुने तो अनुचित प्रवृत्ति थाय छे, परंतु ते **वधुं એवा अनुભाषक साधुने पण** वंदन स्वीक्षारवामां आशातना थाय छे.

### डीङार्थ :

હવે અહીં=ગુરુ દ્વારા કરાયેલ વ્યાખ્યાનનું ફરી ઉચ્ચારણ કરવાના વિષયમાં, કોઈ વય અને પર્યાયથી લઘુ પણ ભાષક સાધુ જ્યેષ્ઠ ગ્રહણ કરાય છે, તો રત્નાધિકના વંદનમાં=સંયમપર્યાયથી મોટા સાધુ સંયમપર્યાયથી નાના એવા તે ભાષક સાધુને વંદન કરે તેમાં, લઘુ એવા તેને પણ=સંયમપર્યાયથી નાના અનુભાષક સાધુને પણ, હે ભગવાન! આશાતના થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

ગાથા ૧૦૧૦માં કહ્યું કે ગુરુના વ્યાખ્યાનની સમાપ્તિમાં સાધુઓ કાયિકાદિ વ્યાપાર કરીને અનુભાષક જયેષ્ઠ સાધુને વંદન કરે છે. એ કથનમાં કોઈ પ્રશ્ન કરે છે કે ગુરુનું વ્યાખ્યાન કરી સ્પષ્ટ કરનાર અનુભાષક સાધુ ક્યારેક સંયમપર્યાયથી બીજા સાધુઓ કરતાં નાના હોય, અને સંયમપર્યાયથી મોટા સાધુ કર્મદોષને કારણે સૂત્રના અર્થો ધારવામાં અસમર્થ હોય, તો તે વખતે વ્યાખ્યાનલિધથી રહિત એવા તે પર્યાયથી જયેષ્ઠ સાધુને વંદન કરવું એ શાસ્ત્રાર્થ ભણવા માટે ઉપકારક નથી; કેમ કે શાસ્ત્રાધ્યયનની ક્રિયાના અંગભૂત એવી વંદનની ક્રિયા તેમને જ હોય કે જેમની પાસે પોતાને ભણવાનું છે, જેથી તેમનામાં રહેલા જ્ઞાનાદિ ગુણો પ્રત્યે પોતાને બહુમાન પેદા થાય, અને અધ્યયનકાળમાં ભણાતા સૂત્રના અર્થો પોતાને શીધ્ર પરિણમે. તેથી વ્યાખ્યાનનું અનુભાષણ કરનારા અનુભાષક સાધુ પર્યાયથી નાના હોય તે વખતે વ્યાખ્યાનની લિધ્ય વગરના સંયમપર્યાયથી મોટા સાધુને વંદન કરવું અનુપયોગી છે. આ પ્રમાણે કહીને પૂર્વપક્ષીને એ કહેવું છે કે વ્યાખ્યાનશ્રવણના અવસરે સાધુઓએ માત્ર વાચનાચાર્યને જ વંદન કરીને વ્યાખ્યાનનું શ્રવણ કરવું જોઈએ.

વળી, પૂર્વપક્ષી પોતાના કથનની પુષ્ટિ માટે કહે છે --

ઉંમર અને સંયમજીવનના પર્યાયથી લઘુ પણ સાધુ ગુરુના વ્યાખ્યાનના અનુભાષક હોય તો તે અનુભાષક જ્યેજ છે એવો અર્થ ગ્રહણ કરીને લઘુ પણ તે સાધુને વંદન કરવાનું કથન સ્વીકારવામાં આવે, તો ભણનાર સાધુઓ માટે જ્ઞાનની પ્રાપ્તિ અર્થે તે અનુભાષક સાધુને વંદન કરવું ઉચિત છે એમ સિદ્ધ થાય; પરંતુ વ્યાખ્યાન સાંભળવા માટે બેઠેલ અનુભાષક સાધુ કરતાં પર્યાયથી જયેજ પણ સાધુ પર્યાયથી લઘુ એવા તે અનુભાષક સાધુને વંદન કરે,

અને તે અનુભાષક સાધુ તે દીર્ધપર્યાયવાળા સાધુ દ્વારા પોતાને કરાતા વંદનને સ્વીકારે, તો તે અનુભાષક લઘુ સાધુને આશાતનાની પ્રાપ્તિ થાય. આથી વ્યાખ્યાનકાળમાં ગુરુને વંદન કર્યા પછી ગુરુના વ્યાખ્યાનનું ફરી ઉચ્ચારણ કરનારા અનુભાષક સાધુને વંદન કરવું ઉચિત નથી, આ પ્રકારનો પ્રશ્નકારનો આશય છે. **॥૧૦૧૧/** ૧૦૧૨॥

#### અવતરશિકા :

अत्राह -

#### અવતરણિકાર્થ :

અહીં કહે છે, અર્થાત્ ગાથા ૧૦૧૧-૧૦૧૨માં બતાવેલ પૂર્વપક્ષીના પ્રશ્નમાં ગ્રંથકાર ઉત્તર આપે છે –

#### भाशाः

जइ वि वयमाइएहिं लहुओ सुत्तत्थधारणापडुओ । वक्खाणलिद्धमं जो सो च्चिअ इह घिप्पई जिट्ठो ॥१०१३॥

### अन्दयार्थः

् जइ वि=જોકે वयमाइएहिं लहुओ जो=વયાદિથી લઘુક એવા જે (સાધુ) सुत्तत्थधारणापडुओ=સૂત્રાર્થની ધારણામાં પટુક, वक्खाणलिद्धमं=વ્યાખ્યાનની લબ્ધિવાળા છે, सो च्चिअ=ते જ (સાધુ) इह=અહીં= અનુભાષકને વંદન કરવાના વિષયમાં, जिद्दो=જયેષ્ઠ घिष्यई=ગ્રહણ કરાય છે.

# ગાह्यार्थ :

જોકે વચાદિથી લઘુ એવા જે સાધુ સૂત્રાર્થની ધારણામાં હોંશિયાર, વ્યાખ્યાનની લઉઘવાળા છે, તે જ સાધુ અનુભાષકને વંદન કરવાના વિષયમાં જયેષ્ઠ ગ્રહણ કરાય છે.

# ટીકા :

यद्यपि वयआदिभिः=वयसा पर्यायेण च लघुकः सन् सूत्रार्थधारणापटुः=दक्षः व्याख्यानलिब्धमान् यः कश्चित्, स एवेह प्रक्रमे गृह्यते ज्येष्ठः, न तु वयसा पर्यायेण वेति गाथार्थः ॥१०१३॥

# ट<del>ी ५</del> ।र्थ :

જોકે વયાદિ વડે=વય વડે અને પર્યાય વડે, લઘુક છતા જે કોઈ સાધુ સૂત્રોના અર્થોની ધારણામાં પટુ=દક્ષ, વ્યાખ્યાનની લબ્ધિવાળા છે, તે જ સાધુ આ પ્રક્રમમાં=અનુભાષકને વંદન કરવાના વિષયમાં, જ્યેષ્ઠ ગ્રહણ કરાય છે, પરંતુ વય વડે કે પર્યાય વડે નહીં=સાધુ જ્યેષ્ઠ ગ્રહણ કરાતા નથી, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

#### आशा :

आसायणा वि नेवं पडुच्च जिणवयणभासगं जम्हा । वंदणगं रायणिओ तेण गुणेणं पि सो चेव ॥१०१४॥

#### અન્વચાર્થ:

एवं=આ રીતે=પૂર્વગાથામાં કહ્યું એ રીતે, आसायणा वि न=આશાતના પણ થતી નથી, जम्हा=જે કારણથી जिणवयणभासगं=िकनवयनना ભાષકને पडुच्च=આશ્રયીને वंदणगं=વંદનક છે. (જિનવયનના ભાષક સાધુને આશ્રયીને વંદન સ્વીકારવાથી આશાતના કેમ થતી નથી ? તેથી કહે છે —) तेण गुणेणं पि=ते ગુણથી જ=તે ભાષણ કરવારૂપ ગુણથી જ, सो चेव रायणिओ=ते જ राત્નિક છે=અનુભાષક સાધુ જ રત્નત્રયી વડે અધિક છે.

#### आशार्थ :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું એ રીતે આશાતનાઃ પણ થતી નથી; જે કારણથી જિનવચનના ભાષકને આશ્રયીને વંદન છે, તે અનુભાષણ કરવારૂપ ગુણથી જ અનુભાષક સાધુ જ રત્નાધિક છે.

### ટીકા :

आशातनाऽपि नैवं भवति, प्रतीत्य जिनवचनभाषकं यस्माद् वन्दनकं तद्, रत्नाधिकस्तेन गुणेनाऽपि भाषणलक्षणेन स एवेति गाथार्थः ॥१०१४॥

- ★ "आसायणा वि"मां 'अपि'थी એ જણાવવું છે કે સંચમપર્ચાયથી પોતાના કરતા નાના એવા અનુભાષક સાધુને વંદન કરવાથી વંદન કરનારા એવા પર્ચાયથી જયેષ્ઠ સાધુને અનુચિત પ્રવૃત્તિ તો થતી નથી, પરંતુ રત્નાધિક સાધુનું વંદન સ્વીકારનારા તે પર્ચાયથી લઘુ અનુભાષક સાધુને આશાતના પણ થતી નથી.
- ★ "गुणेणं पि"માં 'अपि' एव કા૨ અર્થમાં છે. તેથી એ પ્રાપ્ત થાય કે અનુભાષક સાધુ સંચમપર્યાચરૂપ ગુણથી જ્યોષ્ઠ ન હોય, તોપણ ભાષણરૂપ **ગુણથી જ** તે જ્યોષ્ઠ છે.

# ટીકાર્થ:

આ રીતે≔પર્યાયથી મોટા સાધુ પોતાના કરતા પર્યાયથી લઘુ એવા વ્યાખ્યાનની લબ્ધિવાળા અનુભાષક સાધુને વંદન કરે એ રીતે, આશાતના પણ થતી નથી; જે કારણથી જિનવચનના ભાષકને આશ્રયીને તે વંદન છે.

ત્યાં શંકા થાય કે જિનવચનના ભાષક સાધુને આશ્રયીને વંદન સ્વીકારવાથી આશાતના કેમ થતી નથી ? એથી કહે છે —

ભાષણલક્ષણવાળા તે ગુણથી જ તે જ=અનુભાષક સાધુ જ, રત્નાધિક છે=રત્નત્રયી વડે અધિક છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

સાધુ વયથી અને સંયમજીવનના પર્યાયથી નાના હોય, છતાં ગુરુ દ્વારા કહેવાતા સૂત્રના અર્થોને ધારણ કરવામાં સમર્થ અને વ્યાખ્યાન કરવાની લબ્ધિવાળા જે કોઈ હોય, તે જ સાધુને વ્યાખ્યાનનું અનુભાષણ કરતી વખતે વંદન કરવાના વિષયમાં જયેષ્ઠ તરીકે ગ્રહણ કરવાના છે, પરંતુ વ્યાખ્યાનની લબ્ધિ વગરના સાધુને નહીં.

આનાથી એ પ્રાપ્ત થયું કે અનુભાષક સાધુ પર્યાયથી અને ઉંમરથી નાના હોય કે મોટા હોય, તોપણ તેમનું વ્યાખ્યાન સાંભળનાર સાધુઓ તેમને વંદન કરીને બેસે. આ પ્રકારના કથનથી ગાથા ૧૦૧૧માં પૂર્વપક્ષીએ પર્યાયથી જ્યેષ્ઠ સાધુની વંદનની નિરર્થકતાની કરેલ શંકાનું નિરાકરણ થાય છે; કેમ કે વ્યાખ્યાનશ્રવણકાળમાં સંયમપર્યાયથી વૃદ્ધ સાધુને વંદન કરવાનું શાસ્ત્રમાં કહેલ નથી, પરંતુ સૂત્રાર્થ ધારવામાં પટુ અને વ્યાખ્યાનની લબ્ધિવાળા અનુભાષક સાધુને વંદન કરવાનું કહેલ છે.

વળી, ગાથા ૧૦૧૨માં પૂર્વપક્ષીએ કહેલું કે વય અને પર્યાયથી નાના પણ ભાષક સાધુને જયેષ્ઠ ગ્રહણ કરીએ તો, પર્યાયથી મોટા સાધુ તેમને વંદન કરે તો તે લઘુ એવા અનુભાષક સાધુને આશાતના થશે. તેનું સમાધાન કરતાં પ્રસ્તુતમાં કહે છે કે ભાષક સાધુ પોતાના કરતાં પર્યાયથી મોટા સાધુ દ્વારા કરાતાં વંદન સ્વીકારે તો તે ભાષકને આશાતના પણ થતી નથી; કેમ કે વ્યાખ્યાનશ્રવણકાળમાં કરાતું વંદન જિનવચનનું ભાષણ કરનારા સાધુને આશ્રયીને જ છે. તેથી અધિક સંયમપર્યાયવાળા સાધુનું નાના ભાષક સાધુને વંદન કરવું અને ન્યૂન સંયમપર્યાયવાળા ભાષકનું તેમનું વંદન સ્વીકારવું એ આશાતનારૂપ નથી, પણ ભગવાનની આજ્ઞાના પાલનરૂપ છે. ત્યાં પ્રશ્ન થાય કે વંદન જિનવચનના ભાષકને આશ્રયીને હોય તોપણ, રત્નાધિક પાસે પોતાનું વંદન કરાવવું એ તો ઉચિત કહેવાય નહીં ને ? તેથી કહે છે કે ગુરુના વ્યાખ્યાનને સ્પષ્ટ રીતે કહેવાના અનુભાષકતારૂપ ગુણ વડે અનુભાષક જ જયેષ્ઠ છે. માટે અનુભાષક જયેષ્ઠ સાધુ પર્યાયથી જયેષ્ઠ સાધુનાં વંદન સ્વીકારે તોપણ આશાતના થતી નથી.

અહીં વિશેષ એ છે કે જિનંવચનની પરિણતિવાળા અનુભાષક સાધુ, કોઈ પોતાને વંદન કરે તેવી અભિલાષાવાળા હોતા નથી, પરંતુ ઉચિત કાળે ઉચિત કૃત્યોને સ્વયં કરવાની અને અન્ય સાધુઓ પાસે પણ ઉચિત કૃત્યો કરાવવાની અભિલાષાવાળા હોય છે. વળી વ્યાખ્યાન સાંભળનારા પર્યાયથી જયેષ્ઠ પણ સાધુઓ, લઘુ પર્યાયવાળા પણ ભાષણરૂપ ગુણથી અધિક એવા અનુભાષક લઘુ સાધુને વંદન કરે છે એ ઉચિત કૃત્ય છે; કેમ કે વંદન કરવાથી જ શાસ્ત્રનો સમ્યગ્બોધ થવામાં અને શાસ્ત્રનું સમ્યગ્પરિણમન થવામાં પ્રતિબંધક કર્મોનો નાશ થાય છે. વળી, અનુભાષક સાધુ પણ, બધા મને વંદન કરે તેવા મિથ્યાભિમાનવાળા હોતા નથી; પરંતુ "આ સાધુઓ જિનવચન પ્રત્યેના અહોભાવથી મારામાં રહેલા જ્ઞાનગુણનો આદર કરીને પોતાનાં કર્મોનો નાશ કરે" તેવા અભિલાષવાળા હોય છે. આથી વ્યાખ્યાનશ્રવણકાળમાં પોતાને પર્યાયથી જયેષ્ઠ સાધુઓ પણ વંદન કરે તો તેઓને વંદન કરવાનો નિષેધ તો કરતા નથી, પરંતુ વંદન દ્વારા આ સાધુઓનાં જ્ઞાનવૃદ્ધિનાં પ્રતિબંધક કર્મોનો નાશ થાય તેવા શુભાશયથી વંદન સ્વીકારે છે; જે ઉત્તમ આશયને કારણે લઘુ પણ અનુભાષક સાધુને આશાતના તો નથી થતી, પરંતુ જિનાજ્ઞાનું પાલન કરતા હોવાથી નિર્જરાની પ્રાપ્તિ થાય છે. ॥૧૦૧૩/૧૦૧૪॥

### અવતરણિકા :

एतदेव भावयति -

# અવતરણકાર્થ:

આને જ ભાવન કરે છે, અર્થાત્ પૂર્વની બે ગાથામાં કહ્યું કે ગુરુના વ્યાખ્યાન પછી અનુભાષક સાધુ પાસે વ્યાખ્યાન સાંભળતી વખતે, વય અને પર્યાયથી લઘુ પણ સૂત્રાર્થ ધારવામાં પટુ અને વ્યાખ્યાનની લબ્ધિવાળા તે અનુભાષક સાધુ જ્યેષ્ઠ છે, તેથી તે જિનવચનના ભાષક સાધુને પર્યાયથી જ્યેષ્ઠ સાધુઓ પણ વંદન કરે તેમાં અનુભાષક સાધુને આશાતના થતી નથી. એનું જ ભાવન કરે છે –

#### भाशाः :

ण वयो एत्थ पमाणं ण य परिआओ वि निच्छयणएणं । ववहारओ उ जुज्जइ उभयणयमयं पुण पमाणं ॥१०१५॥

#### અન્વચાર્થ:

एत्थ=અહીં=વ્યાખ્યાન સાંભળવાના અવસરે વંદન કરવાના પ્રક્રમમાં, निच्छ्यणएणं=નिશ્ચયનયથી वयो पमाणं ण=વય પ્રમાણ નથી, परिआओं वि य ण=અને પર્યાય પણ નહીં=સંયમપર્યાય પણ પ્રમાણ નથી, ववहारओं उ=વળી વ્યવહારથી जुज्जइ=યોજાય છે=વય અને પર્યાય પ્રમાણ ઘટે છે. उभयणयमयं पुण पमाणं=વળી ઉભય નયનો મત પ્રમાણ છે.

#### आधार्थ :

વ્યાખ્યાન સાંભળવાના અવસરે વંદન કરવાના પ્રક્રમમાં નિશ્ચયનયથી વય પ્રમાણ નથી અને પર્યાય પણ પ્રમાણ નથી. વળી વ્યવહારનથથી વય અને પર્યાય પ્રમાણ ઘટે છે. વળી નિશ્ચય અને વ્યવહાર એમ ઉભય નયનો મત પ્રમાણ છે.

# ટીકા :

न वयोऽत्र प्रक्रमे सामान्यगुणचिन्तायां वा प्रमाणं न च पर्यायोऽपि प्रव्रज्यालक्षणः निश्चयनयेन, व्यवहारतस्तु युज्यते वयः पर्यायश्च, उभयनयमतं पुनः प्रमाणं सर्वत्रैवेति गाथार्थः ॥१०१५॥

★ ''<mark>पर्यायोऽपि''</mark>માં '**अपि'**થી એ જણાવવું છે કે નિશ્ચયનથથી સંચમપરિણતિ પ્રમાણ છે, પરંતુ **સંચમપર્ચાચ પણ** પ્રમાણ નથી.

# ટીકાર્ય:

આ પ્રક્રમમાં=વ્યાખ્યાન સાંભળવાના અવસરે વંદન કરવાના પ્રસંગમાં, અથવા સામાન્ય ગુણની ચિંતામાં=સાધુઓને પરસ્પર વંદન કરવા માટે કોનામાં રત્નત્રયી અધિક છે ? એ રૂપ સામાન્ય ગુણની વિચારણામાં, નિશ્ચયનયથી વય પ્રમાણ નથી અને પ્રવ્રજ્યાસ્વરૂપ પર્યાય પણ નહીં=પ્રમાણ નથી, વળી વ્યવહારનયથી વય અને પર્યાય યોજાય છે=પ્રમાણ ઘટે છે.

અહીં પ્રશ્ન થાય કે કયા સાધુમાં સંયમના કેવા પરિણામો વર્તે છે? તેનો નિર્ણય કરવા માટે નિશ્ચયનયથી વય અને પર્યાય પ્રમાણ નથી, પરંતુ વ્યવહારનયથી બંને પ્રમાણ છે એમ માનીએ તો, કયા નયને પ્રમાણ કરીને વંદનની પ્રવૃત્તિ થઈ શકે ? તેથી કહે છે —

વળી ઉભય નયનો મત=નિશ્ચય અને વ્યવહાર એ બંને નયનો મત, સર્વત્ર જ=સર્વ પ્રવૃત્તિઓમાં જ, પ્રમાણ છે=પ્રવૃત્તિનો વિષય છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

ગાથા ૧૦૧૩માં ગ્રંથકારે સ્થાપન કર્યું કે અનુભાષક સાધુના વ્યાખ્યાનના અવસરે વય અને પર્યાયથી લઘુ પણ સૂત્રાર્થની ધારણામાં પટુ અને વ્યાખ્યાનની લબ્ધિવાળા અનુભાષક સાધુ જયેષ્ઠ છે, તેથી તેવા અનુભાષક સાધુને સર્વ સાધુઓ વંદન કરે તેમાં કોઈ દોષ નથી.

આ જ વાતને યુક્તિથી સ્પષ્ટ કરવા માટે કહે છે -

વ્યાખ્યાનના અવસરે વંદન કરવાના પ્રસંગમાં અથવા સામાન્યથી સાધુઓને પરસ્પર વંદન કરવા અર્થે કયા સાધુ અધિક ગુણવાળા છે? તેનો નિર્ણય કરવાના પ્રસંગમાં, આ સાધુ વય અને પર્યાયથી મોટા હોવાથી અધિક ગુણવાળા છે તેમ સ્વીકારીને તેઓ વંદનીય છે, એમ નિશ્ચયનય સ્વીકારતો નથી, પરંતુ રત્નત્રયીની અધિક પરિણતિવાળા સાધુઓ હીન પરિણતિવાળા સાધુઓ માટે વંદનીય છે, એમ નિશ્ચયનય સ્વીકારે છે.

આનાથી ફલિત થયું કે સાધુ અપ્રમાદભાવથી સંયમમાં જેટલા અધિક ઉત્થિત હોય તેટલા સંયમના ઊંચા કંડકમાં વર્તે છે. તેથી તે ઊંચા કંડકમાં વર્તતા સાધુને નીચા કંડકમાં વર્તતા સાધુઓએ વંદન કરવું જોઈએ, એમ નિશ્ચયનય કહે છે.

વળી વ્યવહારનય વંદનના વિષયમાં વય અને પ્રવ્રજયારૂપ પર્યાય એ બન્નેને પ્રમાણ માને છે, તેથી વય અને પર્યાય એ બંનેને મુખ્ય કરીને સાધુએ વંદન કરવું જોઈએ, એમ વ્યવહારનય કહે છે.

ત્યાં પ્રશ્ન થાય કે તો પછી સાધુએ કયા નયને આશ્રયીને વંદનની પ્રવૃત્તિ કરવી જોઈએ ? તેથી કહે છે –

વંદનની પ્રવૃત્તિ આ પ્રમાણે છે -

વંદનની પ્રવૃત્તિ કરવામાં સર્વત્ર જ ઉભય નયનો મત પ્રમાણ છે, માત્ર નિશ્ચયનય કે માત્ર વ્યવહારનય પ્રમાણ નથી. આશય એ છે કે ગુણવાન સાધુના ગુણોને ઉદ્દેશીને વંદનની પ્રવૃત્તિ કરવી હોય તો માત્ર નિશ્ચયનયનું કે માત્ર વ્યવહારનયનું આલંબન લેવું ઉચિત નથી, પરંતુ બંને નયનું આલંબન લેવું ઉચિત છે; આમ છતાં કોઈ સ્થાનમાં નિશ્ચયનય પ્રધાન હોય અને વ્યવહારનય ગૌણ હોય અર્થાત્ વ્યવહારનયસાપેક્ષ એવો નિશ્ચયનય હોય, તો કોઈ સ્થાનમાં વ્યવહારનય પ્રધાન હોય અને નિશ્ચયનય ગૌણ હોય અર્થાત્ નિશ્ચયનયસાપેક્ષ નિશ્ચયનયસાપેક્ષ એવો વ્યવહારનય હોય, અને તે પ્રસ્તુતમાં આ પ્રમાણે છે —

જે સ્થાનમાં વ્યવહારનય મુખ્ય છે અને નિશ્ચયનય ગૌણ છે તે સ્થાનમાં નિશ્ચયનયની ગૌણતાપૂર્વક વ્યવહારનયની મુખ્યતા કરવાથી ઉભય નયનું આશ્રયણ થાય. દા.ત. છદ્મસ્થ જીવો કયા સાધુમાં અધિક સંયમનો પરિણામ છે અને કયા સાધુમાં ન્યૂન સંયમનો પરિણામ છે? એ નક્કી કરી શકતા નથી. આથી વય અને પર્યાયથી મોટા સાધુએ દીર્ઘકાળ ધર્મ સેવેલ હોવાથી તેઓમાં અધિક સંયમનો પરિણામ વર્તે છે, તેવી સંભાવના રાખીને, તે અધિક સંયમના પરિણામવાળા સાધુને અલ્પ સંયમના પરિણામવાળા સાધુઓએ સામાન્યથી પરસ્પર વંદન કરવું જોઈએ, એમ નિશ્ચયનયસાપેક્ષ એવો વ્યવહારનય કહે છે. તેથી સામાન્ય રીતે અધિક ગુણની વિચારણા કરવાના સ્થાનમાં નિશ્ચયનયને ગૌણ કરીને અને વ્યવહારનયને પ્રધાન કરીને વંદનવ્યવહાર પ્રવર્તે છે. આ પ્રકારનું સ્પષ્ટીકરણ સ્વયં ગ્રંથકાર ગાથા ૧૦૧૬-૧૦૧૭માં કરશે.

વળી જે સ્થાનમાં નિશ્ચયનય મુખ્ય છે અને વ્યવહારનય ગૌણ છે, તે સ્થાનમાં વ્યવહારનયની ગૌણતાપૂર્વક નિશ્ચયનયની મુખ્યતા કરવાથી ઉભયનયનું આશ્ચયણ થાય. દા.ત. અનુભાષક સાધુને વંદન કરતી વખતે તેઓ સંયમપર્યાયથી લઘુ હોવા છતાં જ્ઞાનગુણથી અધિક હોવાને કારણે દીર્ધ સંયમપર્યાયવાળા સાધુઓ પણ વ્યાખ્યાનના અવસરે તે અનુભાષક સાધુને વંદન કરે છે ત્યારે, તે અનુભાષક સાધુના સંયમપર્યાયને ગૌણ કરીને તેમનામાં રહેલા જ્ઞાનગુણને મુખ્ય કરવામાં આવે છે; છતાં તે અનુભાષક સાધુવેશમાં રહેલા છે માટે તેમને દીર્ધ સંયમપર્યાયવાળા સાધુઓ પણ વંદન કરે છે, પરંતુ જો તે અનુભાષક ગૃહસ્થવેશમાં હોય અને તેમની પાસેથી સૂત્રાર્થ પ્રહણ કરવાના હોય તો તેમને સાધુઓ વંદન કરે નહીં. તેથી લઘુ સંયમપર્યાયવાળા પણ અનુભાષક સાધુને વ્યાખ્યાનના અવસરે વંદન કરવાના સ્થાનમાં વ્યવહારનયને ગૌણ કરીને અને નિશ્ચયનયને પ્રધાન કરીને વંદનવ્યવહાર પ્રવર્તે છે. આ પ્રકારનું સ્પષ્ટીકરણ સ્વયં પ્રંથકાર ગાથા ૧૦૧૮માં કરશે. !!૧૦૧૫!!

### અવતરણિકા :

यतः --

### અવતરણિકાર્થ:

પૂર્વગાથાના પ્રથમ ત્રણ પાદમાં કહ્યું કે વંદન કરવા અર્થે નિશ્ચયનયથી વય અને પર્યાય પ્રમાણ નથી અને વ્યવહારનયથી વય અને પર્યાય પ્રમાણ છે. વળી ત્યાં પ્રશ્ન થયો કે આ રીતે બંને નયનાં વચનો પરસ્પર વિરુદ્ધ છે તો કયા નયને આશ્રયીને વંદનવિષયક પ્રવૃત્તિ કરવી ? તેથી પૂર્વગાથાના ચોથા પાદમાં કહ્યું કે વંદનપ્રવૃત્તિમાં ઉભયનયનો મત પ્રમાણ છે. હવે સામાન્યથી પરસ્પર વંદનની પ્રવૃત્તિના સ્થાનમાં ઉભયનયનો મત પ્રમાણ કેમ છે ? તેમાં 'चतः'થી યુક્તિ આપે છે –

★ જે કારણથી પ્રસ્તુત ગાથામાં કહેવાશે એમ છે, તે કારણથી ઉભય નયનો મત પ્રમાણ છે, એમ પ્રસ્તુત ગાથાની અવતરણિકાનું પૂર્વગાથાના ચોથા પાદ સાથે ચોજન છે.

#### ગાથા :

निच्छयओ दुन्नेअं को भावे कम्मि वट्टई समणो ? । ववहारओ उ कीरइ जो पुव्विठओ चरित्तम्मि ॥१०१६॥

### अन्वयार्थ :

निच्छयओ=निश्चयनयथी को समणो=डया श्रमण किम्म भावे=डया लावमां वर्ट्ड ?=वर्ते छे ? (એ) दुन्नेअं=हुर्शेय छे. ववहारओ उ=वणी व्यवहारनयथी जो=थे (श्रमण) चिरत्तिम्म=यारिश्रमां पुव्विठओ=पूर्विश्यत छे, (तेने वंहन) कीरइ=डराय छे.

#### ગાશાर्थ :

નિશ્ચયનચથી કયા સાધુ કયા ભાવમાં વર્તે છે ? એ દુર્જ્ઞેય છે. વળી વ્યવહારનથથી જે સાધુ ચારિત્રમાં પૂર્વસ્થિત છે=પૂર્વે રહેલા છે, તે સાધુને વંદન કરાચ છે.

#### ટીકા :

निश्चयतो दुर्विज्ञेयमेतत् को भावे किस्मिन् शुभाशुभतसदौ वर्त्तते श्रमणः, ततश्चाऽकर्त्तव्यमेवैतत् प्राप्नोति, व्यवहारतस्तु क्रियत एवैतद् यः पूर्वम्=आदौ स्थितश्चास्त्रि=आदौ प्रव्रजित इति गाथार्थः ॥१०१६॥

### डीङार्थ :

નિશ્ચયનયથી કયા શ્રમણ શુભ-અશુભતરાદિ કયા ભાવમાં વર્તે છે એ દુર્વિજ્ઞેય છે=જાણી શકાય એવું નથી, અને તે કારણથી આ=નિશ્ચયનયને આશ્રયીને વંદન, અકર્તવ્ય જ પ્રાપ્ત થાય છે. વળી વ્યવહારનયથી જે સાધુ પૂર્વે=આદિમાં, ચારિત્રમાં રહેલા છે=આદિમાં પ્રવ્રજિત છે, તેમને આ=વંદન, કરાય જ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે વંદનની પ્રવૃત્તિમાં ઉભય નયનો મત પ્રમાણ છે. હવે તે વંદનની પ્રવૃત્તિ કોઈક સ્થાનમાં નિશ્ચયનયની ગૌણતાપૂર્વક વ્યવહારનયની પ્રધાનતા કરીને પ્રવર્તે છે, તે વ્યવહારપ્રધાન સ્થાનને પ્રસ્તુત ગાથામાં બતાવે છે —

વસ્તુતઃ વંદનની ક્રિયામાં જીવનો સંયમનો અધિક પરિણામ ઉપયોગી છે. તેથી અધિક સંયમના પરિણામવાળા સાધુ અલ્પ સંયમના પરિણામવાળા સાધુ માટે વંદનીય છે; કેમ કે અધિક સંયમના પરિણામવાળા સાધુ માટે વંદનીય છે; કેમ કે અધિક સંયમના પરિણામવાળા સાધુ સંયમની વિશુદ્ધિને પ્રાપ્ત કરે છે; અને પરમાર્થથી વિચારીએ તો સંયમનો પરિણામ ભાવરૂપ હોવાથી કયા સાધુમાં અધિક છે અને કયા સાધુમાં અલ્પ છે, તેનો નિર્ણય છબ્નસ્થ સાધુ કરી શકતા નથી. તેથી પૂર્વે સંયમ પ્રહણ કરીને સંયમના આચારોમાં અપ્રમાદભાવથી યત્ન કરનારા સાધુમાં પશ્ચાત્ સંયમ પ્રહણ કરનારા સાધુ કરતાં અધિક સંયમનો પરિણામ છે એવી સંભાવના રાખીને, વ્યવહારનય સંયમમાં ઉદ્યમવાળા તે પૂર્વસંયમી સાધુને વંદન કરવાનું કહે છે. અહીં નિશ્ચયની ગૌણતા અને વ્યવહારની પ્રધાનતા છે.

તેથી એ ફલિત થાય કે વંદનની કિયામાં નિશ્ચયનયને માન્ય એવો અધિક સંયમનો પરિશામ આવશ્યક હોવા છતાં, આ સાધુમાં અધિક સંયમનો પરિશામ છે કે નહીં ? તે નક્કી કરવા વ્યવહારનય આલંબનરૂપ બને છે; પરંતુ તે વ્યવહારનય નિશ્ચયનિરપેક્ષ હોય તો આલંબનરૂપ બનતો નથી. તેથી નિશ્ચયસાપેક્ષ એવો શુદ્ધ વ્યવહારનય કહે છે કે જે સાધુએ પૂર્વે સંયમ પ્રહેશ કર્યું છે અને આલય-વિહારાદિ સંયમના આચારોમાં ઉત્થિત છે, તે સાધુએ દીર્ઘ કાળ સંયમના આચારો શુદ્ધ પાળ્યા હોવાથી, જેમણે અલ્પકાળ સંયમના આચારો પાળેલા છે તેવા સાધુઓ માટે તે સાધુ વંઘ છે; કેમ કે સંયમ પ્રહેશ કરીને સાધુ જેમ જેમ સંયમના આચારો સેવતા જાય છે, તેમ તેમ તેઓ સંયમના ઉપર-ઉપરના કંડકોમાં જાય છે. તેથી દીર્ઘ સંયમપર્યાયના બળથી પહેલાં પ્રવ્રજિત સાધુમાં અધિક સંયમના પરિશામની સંભાવના રાખીને તેને લઘુ પર્યાયવાળા સાધુઓ વંદન કરે છે, અને આ વંદનની પ્રવૃત્તિ નિશ્ચયસાપેક્ષ વ્યવહારનયથી હોવાને કારણે ઉભય નયના આશ્રયણરૂપ છે. આથી જ પૂર્વગાથામાં કહ્યા પ્રમાણે સર્વત્ર જ બંને નયનો મત પ્રમાણ છે, પરંતુ કેવલ વ્યવહારનય કે કેવલ નિશ્ચયનય પ્રમાણ નથી.

અહીં વંદનની ક્રિયા માત્ર વ્યવહારનયને આશ્રયીને જ સ્વીકારવામાં આવે, અને નિશ્ચયસાપેક્ષ વ્યવહારનયને આશ્રયીને ન સ્વીકારવામાં આવે, તો દીર્ધપર્યાયવાળા સાધુઓ આલય-વિહારાદિ આચારો શુદ્ધ ન પાળતા હોય તોપણ વંદનીય પ્રાપ્ત થાય; પરંતુ નિશ્ચયસાપેક્ષ વ્યવહારનય પર્યાયવૃદ્ધ પણ તેવા પ્રમાદી સાધુને વંદનીય સ્વીકારતો નથી; પણ જે સાધુઓ સાધ્વાચાર પાળવામાં સતત ઉદ્યમ કરી રહ્યા હોય, ક્વચિત્ સ્ખલના થઈ જાય તોપણ તેની શુદ્ધિ કરીને સંયમમાં ઉત્થિત રહેનારા હોય, અને દીર્ધ સંયમપર્યાયવાળા હોવાથી જેઓ સંયમના ઊંચા કંડકોમાં વર્તતા હોવાની સંભાવના હોય, તેવા સાધુને વંદનીય સ્વીકારે છે. તેથી તેવા સાધુને વંદન કરવા દ્વારા પર્યાયથી લઘુ સાધુઓ ભક્તિની અભિવ્યક્તિ કરીને પોતાના સંયમની વિશુદ્ધિને પ્રાપ્ત કરે છે. આ સ્થાનમાં પ્રધાન રીતે વ્યવહારનય પ્રવર્તક હોવા છતાં નિશ્ચયસાપેક્ષ હોવાથી ઉભય નયના મતનું આશ્રયણ છે. !!૧૦૧૬!!

### અવતરણિકા :

युक्तं चैतदित्याह -

### અવતરણિકાર્થ:

અને આ યુક્ત છે=પૂર્વગાથામાં કહ્યા મુજબ ઉભય નયને પ્રમાણ સ્વીકારવામાં નિશ્ચયનયની ગૌણતાપૂર્વક વ્યવહારનયના પ્રાધાન્યથી વંદન કરવું એ યોગ્ય છે, એ કથનને કહે છે –

#### आशा :

ववहारो वि हु बलवं जं छउमत्थं पि वंदई अरहा । जा होइ अणाभिन्नो जाणंतो धम्मयं एयं ॥१०१७॥

### सन्दर्भार्थ :

जं=જે કારણથી जा अणाभिन्नो होइ=જયાં સુધી અનભિજ્ઞ હોય=''પોતાના કરતાં પર્યાયથી લધુ સાધુ કેવલી થયા છે'' એમ દીર્ધ સંયમપર્યાયવાળા સાધુ જાણતા ન હોય, (ત્યાં સુધી) एयं धम्मयं जाणंतो= આ=વ્યવહારના વિષયવાળી, ધર્મતાને જાણતા એવા अरहा=અર્હન્=કેવલી, छउमत्थं पि=છદ્મસ્થને પણ वंदई=વંદન કરે છે. (તે કારણથી) ववहारो वि=વ્યવહાર પણ बलवं=બળવાન છે.

🛨 'हु' निश्चित अर्थमां छे.

# ગાથार्थ :

જે કારણથી પર્યાયથી વૃદ્ધ સાધુ "આ સાધુને કેવળજ્ઞાન થયું છે" એમ જ્યાં સુધી જાણતા ન હોય ત્યાં સુધી, "પર્યાયથી મોટા સાધુને વંદન કરવું ઉચિત છે" એ પ્રકારના વ્યવહારનયની ધર્મતાને જાણનારા કેવળજ્ઞાની, છદ્મસ્થને પણ વંદન કરે છે, તે કારણથી વ્યવહારનય પણ બળવાન છે.

# **ਈ** 51 :

व्यवहारोऽपि बलवान् वर्त्तते, यत् छद्मस्थमपि सन्तं चिरप्रव्रजितं वन्दते अर्हन्=केवली यावद्भवत्यनभिज्ञः स चिरप्रव्रजितः जानानो धर्मतामेनां=व्यवहारगोचरामिति गाथार्थः ॥१०१७॥

### ટીકાર્થ :

વ્યવહાર પણ બળવાન વર્તે છે; જે કારણથી જ્યાં સુધી તે ચિરપ્રવ્રજિત અનભિજ્ઞ હોય, ત્યાં સુધી આ=વ્યવહારના ગોચરવાળી, ધર્મતાને જાણતા એવા અર્હન્≔કેવલી, છદ્મસ્થ પણ છતા ચિરપ્રવ્રજિતને વંદન કરે છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

પૂર્વગાથામાં યુક્તિથી સ્થાપન કર્યું કે નિશ્ચયનયની ગૌણતાપૂર્વકના વ્યવહારનયના પ્રાધાન્યરૂપ ઉભય નયના આલંબનથી જે વંદનનો વ્યવહાર પ્રવર્તે છે એ યુક્ત છે. એ કથનની પુષ્ટિ કરતા, કેવલી પણ આ વ્યવહાર પાળે છે એમ જણાવવા અર્થે કહે છે કે, પોતાનાથી પર્યાયથી મોટા સાધુને અત્યાર સુધી વંદન કરનારા કોઈ નાના સાધુ કેવલજ્ઞાન પામ્યા હોય તો, જયાં સુધી તે પર્યાયથી મોટા સાધુ, "આ નાના સાધુ કેવલજ્ઞાની છે" એમ જાણે નહીં ત્યાં સુધી તે કેવલી પણ તેમને વંદન કરે; કેમ કે "વ્યવહારનયના વિષયભૂત એવી વંદનની ક્રિયા એ ધર્મ છે" એવું કેવલી જાણે છે. તેથી તે કેવલી પણ ધર્મની તે ઉચિત પ્રવૃત્તિનો અપલાપ કરતા નથી.

આનાથી એ ફ્લિત થાય કે વંઘ સાધુમાં રહેલા અધિક ગુણો વંદનની પ્રવૃત્તિનું કારણ છે, તોપણ વંઘ સાધુના દીર્ઘ સંયમપર્યાયના બળથી તેમનામાં અધિક ગુણોનું અનુમાન કરીને પર્યાયથી લઘુ સાધુ તેમને વંદન કરે છે, અને આ રીતે દીર્ઘ સંયમપર્યાયના બળથી અધિક ગુણોની સંભાવના રાખીને થતી વંદનની પ્રવૃત્તિને વ્યવહારનય ઉચિત સ્વીકારે છે. આથી જ કેવલજ્ઞાન થયા પછી કેવલી તરીકે અપ્રગટ એવા કેવલી પણ પોતાનાથી અધિક સંયમપર્યાયવાળા છદ્મસ્થ પણ સાધુને વંદન કરે છે; કેમ કે ઉચિત વ્યવહાર એ ધર્મરૂપ છે અને તે ધર્મનો કેવલી પણ અપલાપ કરતા નથી.

આમ, પ્રસ્તુતમાં વ્યવહારનયના કથનમાં નિશ્ચયનયનું સ્થાન હોવા છતાં વ્યવહારનયનું સ્થાન પ્રધાન છે અને નિશ્ચયનયનું સ્થાન ગૌણ છે. આથી કેવલી પણ તેને સ્વીકારીને પોતાનાથી અધિક પર્યાયવાળા છદ્મસ્થ સાધુને વંદન કરીને ઉચિત વ્યવહારનું પાલન કરે છે. ॥૧૦૧૭॥

# अवत्**र**शिक्षः

यद्येवं कः प्रकृतोपयोग इत्याह –

# અવતરણિકાર્થ:

જો આમ છે≔વંદનના પ્રક્રમમાં ઉભય નયનું આશ્રયણ શ્રેયકારી છે એમ છે, તો કયો પ્રકૃતમાં ઉપયોગ છે ?=વ્યાખ્યાનના અવસરે વય અને પર્યાયથી લઘુ પણ વ્યાખ્યાનની લબ્ધિવાળા સાધુને જ્યેષ્ઠ સ્વીકારવામાં ઉભય નયના આશ્રયણનો કયો ઉપયોગ છે ? એથી કહે છે −

#### आथा :

एत्थ उ जिणवयणाओ सुत्तासायणबहुत्तदोसाओ । भासंतजिङ्गास्स उ कायव्वं होइ किइकम्मं ॥१०१८॥

#### सन्दर्धार्थ :

एत्थ्र उ= १००० અહીં = વ્યાખ્યાનશ્રવણના અવસરે વંદનના અધિકારમાં, जिणवयणाओ = જિનવચન હોવાથી भासंतजिट्टगस्स उ= ભાષમાણ જયેષ્ઠને જ किइकम्मं = કૃતિકર્મ कायव्वं = કર્તવ્ય होइ = થાય છે; सुत्तासायण बहुत्तदोसाओ = કેમ કે સૂત્રાશાતનામાં દોષનું બહુત્વ છે.

#### ગાશાર્થ :

વળી વ્યાખ્યાનશ્રવણના અવસરે વંદન કરવાના અધિકારમાં જિનવચન હોવાથી અનુભાષક જ્યેષ્ઠ સાધુને જ વંદન કર્તવ્ય થાય છે; કેમ કે સૂત્રાશાતનામાં દોષનું બહુત્વ છે.

### ટીકા :

अत्र तु जिनवचनाद्='भासन्तो होति' इत्यादेः सूत्रात्, सूत्राशातनायां दोषबहुलत्वात् कारणाद्, भाषमाणज्येष्ठस्यैव कर्त्तव्यं भवति कृतिकर्म्म=वन्दनं, नेतरस्येति गाथार्थः ॥१०१८॥

# ટીકાર્ચ:

વળી અહીં=વ્યાખ્યાનશ્રવણના અવસરે વંદન કરવાના વિષયમાં, જિનવચન હોવાથી=भासंतो होति ઇત્યાદિ સૂત્ર હોવાથી=ગાથા ૧૦૦૨માં 'ભાષમાણ સાધુ જયેષ્ઠ થાય છે' ઇત્યાદિ સૂત્ર હોવાથી, ભાષમાણ જયેષ્ઠને જ કૃતિકર્મ=વંદન, કર્તવ્ય થાય છે, ઇતરને નહીં=વ્યાખ્યાનશ્રવણકાળમાં સંયમપર્યાયથી જયેષ્ઠ સાધુને વંદન કર્તવ્ય થતું નથી; કેમ કે સૂત્રની આશાતનામાં દોષના બહુલત્વરૂપ કારણ છે અર્થાત્ વ્યાખ્યાનશ્રવણ કરતી વખતે અનુભાષક જયેષ્ઠ સાધુથી ઇતર સાધુને વંદન કરવામાં સૂત્રની આશાતના થવાથી ઘણા દોષો થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

ગાથા ૧૦૧૩-૧૦૧૪માં સ્થાપન કર્યું કે વ્યાખ્યાનની લબ્ધિથી જયેષ્ઠ હોવાને કારણે પર્યાયથી લઘુ પણ અનુભાષક સાધુને વંદન સ્વીકારવામાં આશાતના પણ થતી નથી, અને એ વાતનું જ ગાથા ૧૦૧૫માં ભાવન કરતાં પ્રથમ કહ્યું કે નિશ્ચયનય વય અને પર્યાયને સ્થાન આપતો નથી પરંતુ સંયમના પરિણામને સ્થાન આપે છે, અને વ્યવહારનય વય-પર્યાયને સ્થાન આપે છે, છતાં પ્રવૃત્તિ તો સર્વ ઠેકાણે ઉભય નયથી જ કરવાની કહેલ છે; કેમ કે વંદન કરતી વખતે સંયમનો પરિણામ ભાવરૂપ હોવાથી કયા સાધુમાં અધિક છે તે જાણવું છદ્મસ્થ સાધુને અશક્ય હોવાથી અધિક સંયમના પરિણામને જાણવાના ઉપાયરૂપે વ્યવહારનય ઈપ્ટ છે. આથી ગાથા ૧૦૧૬માં સ્પષ્ટ કર્યું કે નિશ્ચયનયને ગૌણ કરીને અને વ્યવહારનયને પ્રધાન કરીને અધિક પર્યાયવાળા સાધુમાં સંયમના અધિક પરિણામની સંભાવના રાખીને, પર્યાયથી જયેષ્ઠ સાધુને ઉભય નયથી વંદન કરાય છે.

હવે વ્યાખ્યાનશ્રવણના અવસરે પર્યાયથી લઘુ એવા અનુભાષક સાધુને જયેષ્ઠ સ્વીકારવામાં ઉભય નયનો સ્વીકાર કઈ રીતે ઉપયોગી થાય ? તે જણાવવા અર્થે કહે છે –

વ્યાખ્યાનના પ્રસ્તાવના વંદન અધિકારની ગાથા ૧૦૦૨ના સૂત્ર પ્રમાશે, અધિક સંયમપર્યાયથી સાધુ જ્યેષ્ઠ થતા નથી, પરંતુ ગુરુના વ્યાખ્યાનને સ્પષ્ટ કરવાની લબ્ધિથી સાધુ જ્યેષ્ઠ થાય છે, અને આ કથન વ્યવહારનયને ગૌણ કરે છે અને નિશ્ચયનયને મુખ્ય કરે છે. તેથી એ ફ્લિત થાય કે વ્યાખ્યાન સાંભળતી

વખતે અનુભાષકજયેષ્ઠને જ વંદન કરવું જોઈએ, પર્યાયજયેષ્ઠને નહીં; અને તેમ ન સ્વીકારીએ તો અનુભાષક સાધુને જયેષ્ઠ કહેનાર સૂત્રનું પાલન થાય નહીં, જેથી સૂત્રની આશાતના થવાથી ઘણા દોષોની પ્રાપ્તિ થાય.

આશય એ છે કે અનુભાષક સાધુમાં ભગવાને બતાવેલા પદાર્થીને કહેવાની જે શક્તિવિશેષ છે, તે પણ મોક્ષમાર્ગને અનુકૂળ એવો જીવનો એક પરિણામ છે; કેમ કે મોક્ષમાર્ગ રત્નત્રયીરૂપ છે, અને જ્ઞાનગુણથી અધિક એવા અનુભાષક સાધુને નિશ્ચયનય વ્યાખ્યાનના અવસરે વંદન કરવાનું કહે છે; વળી આ સ્થાનમાં વ્યવહારનયનું પણ આશ્ચયણ છે; કેમ કે સાધુવેશમાં ન હોય તેવા વ્યાખ્યાનની લબ્ધિવાળા પણ ગૃહસ્થને સાધુઓ વ્યવહારનયનો બાધ થતો હોવાથી વંદન કરતા નથી. તેથી વ્યાખ્યાનના શ્રવણના અવસરે વ્યાખ્યાનલબ્ધિવાળા સાધુના વય અને પર્યાયને ગૌણ કરીને તેમનામાં પ્રગટ દેખાતા જ્ઞાનગુણને મુખ્ય કરીને પર્યાયથી જયેષ્ઠ પણ સાધુઓ તેમને વંદન કરે છે.

જો અધિક પર્યાયવાળા સાધુ અનુભાષક જયેષ્ઠ સાધુને વંદન ન કરે, તો વ્યાખ્યાનના અવસરે અનુભાષકને વંદન કરવાનું કહેનાર સૂત્રની આશાતના થાય છે, અને જ્ઞાન ગુણનો અનાદર કરીને વ્યાખ્યાનની લબ્ધિવાળા સાધુ પાસે ભણવાથી ભણાતું એવું તે જ્ઞાન પણ સમ્યક્ પરિણમન પામતું નથી, જેથી ઘણા દોષોની પ્રાપ્તિ થાય છે.

આથી વ્યાખ્યાન સાંભળતી વખતે નિશ્ચયનયની પ્રધાનતાવાળા અને વ્યવહારનયની ગૌણતાવાળા ઉભય નયનો સ્વીકાર કરીને, પર્યાયથી લઘુ પણ અનુભાષક જ્યેષ્ઠ સાધુને સર્વ સાધુઓએ વંદન કરવું જોઈએ.

આ સર્વ કથનથી એ ફલિત થયું કે વંદનની ક્રિયામાં ઉભય નયનું આશ્રયણ હોય છે, અને તે આ રીતે –

જયાં સાક્ષાત્ અધિક ગુણ દેખાતો હોય ત્યાં નિશ્ચયનયની પ્રધાનતાથી વંદનની ક્રિયા થાય છે. જેમ કે સંયમજીવનના ઓછા પર્યાયવાળા કોઈ સાધુ કેવલજ્ઞાન પામે, અને તે કેવલી તરીકે પ્રગટ થાય તો તેમને દીર્ધ પર્યાયવાળા સાધુઓ પણ વંદન કરે છે. અહીં નિશ્ચયનયની પ્રધાનતા થઈ. પરંતુ જો તે કેવલી સાધુવેશમાં ન હોય તો તેમને ઇંદ્રો પણ સાધુવેશ આપ્યા પછી જ વંદન કરે છે, તેથી ગૌણરૂપે વ્યવહારનયનું પણ આશ્રયણ છે. વળી પ્રત્યક્ષ દેખાતા કેવલજ્ઞાનરૂપ ગુણવાળા સાધુને વ્યવહારનયની ગૌણતાપૂર્વક નિશ્ચયનયને પ્રધાન કરીને જે રીતે દીર્ધ સંયમપર્યાયવાળા સાધુઓ પણ વંદન કરે છે, તે રીતે લઘુ સંયમપર્યાયવાળા પણ અનુભાષક સાધુમાં પ્રત્યક્ષ દેખાતા વ્યાખ્યાનલભ્વિરૂપ ગુણવિશેષને આશ્રયીને વ્યાખ્યાનશ્રવણકાળમાં દીર્ધ સંયમપર્યાયવાળા સાધુઓ પણ તેમને વંદન કરે છે; કેમ કે અનુભાષક સાધુમાં નિશ્ચયનયને અભિમત એવો જ્ઞાનગુણ અધિક છે અને વ્યવહારનયને અભિમત એવો સાધુવેશ પણ છે. તેથી નિશ્ચયપ્રધાન વ્યવહારનયરૂપ ઉભય નયનું આશ્રયણ છે.

વળી, અધિક ગુણનો નિર્ણય ન થતો હોય તેવા સ્થાનમાં, આલય-વિહારાદિની શુદ્ધિ દીર્ધ કાળ પાળી હોવાથી અધિક સંયમપર્યાયવાળા સાધુમાં અધિક ગુણોની સંભાવના રાખીને અલ્પ સંયમપર્યાયવાળા સાધુઓ તેમને વંદન કરે છે; અને આ સ્થાનમાં આલય-વિહારાદિની શુદ્ધિ દ્વારા જે સંયમપુણનું અનુમાન થાય છે તે નિશ્ચયનયના આશ્ચયણરૂપ છે અને અધિક સંયમપર્યાયના બળથી જે અધિક ગુણોનું અનુમાન થાય છે તે વ્યવહારનયના આશ્ચયણરૂપ છે. તેથી અહીં નિશ્ચયનયની ગૌણતા છે અને વ્યવહારનયની પ્રધાનતા છે. આ રીતે વંદનવિષયક વ્યવહાર સર્વત્ર ઉભય નયના આશ્ચયણ દ્વારા પ્રવર્તે છે.

★ આ સર્વ લખાણ સામાચારી પ્રકરણની ગાથા ૮૯થી ૯૨ને સામે રાખીને કરેલ છે. 🛙 ૧૦૧૮ 🖟

### અવતરણિકા :

व्याख्येयमाह -

# અવતરણિકાર્થ:

વ્યાખ્યેયને=વ્યાખ્યાન કરવા યોગ્ય વસ્તુને, કહે છે -

### ભાવાર્થ :

ગાથા ૧૦૦૧માં વ્યાખ્યાનકરણની વિધિનો ઉપસંહાર કરતાં કહ્યું કે આ દુઃષમારૂપ કાળમાં પણ ગુરુએ અમૂઢલક્ષ્યવાળા થઈને ઉપસંપદાદિ વિષયક સૂત્રવિધિના સંપાદનમાં શક્તિથી યત્ત કરવો જોઈએ. ત્યારપછી ગાથા ૧૦૦૨થી વ્યાખ્યાનશ્રવણની વિધિ બતાવતાં અંતે ગાથા ૧૦૧૦માં અનુભાષક સાધુને વંદન કરવાનું કહ્યું, ત્યાં કોઈને પ્રશ્ર થયો કે સંયમપર્યાયથી નાના અનુભાષક સાધુને પર્યાયથી મોટા સાધુ કઈ રીતે વંદન કરી શકે ? તેવી શંકાનું ગાથા ૧૦૧૧-૧૦૧૨માં ઉદ્દભાવન કરીને અત્યાર સુધી તેનો ઉચિત ખુલાસો કર્યો.

આ રીતે વ્યાખ્યાનશ્રવણની વિધિ સંપૂર્ણ થઈ. હવે અર્થમાંડલીમાં અનુયોગી આચાર્યએ શેનું વ્યાખ્યાન કરવું જોઈએ ? તે વ્યાખ્યેય પદાર્થને બતાવે છે –

#### भाशा :

वक्खाणेअव्वं पुण जिणवयणं णंदिमाइ सुपसत्थं । जं जिम्म जिम्म काले जावइअं भावसंजुत्तं ॥१०१९॥

# अन्वयार्थः

पुण=વળી जिम्म जिम्म काले=જે જે કાળમાં जावइअं=જેટલું णंदिमाइ जं जिणवयणं=નંદી આદિ જે જિનવચન છે, (તેનું) भावसंजुत्तं=ભાવથી સંયુક્ત सुपसत्थं=સુપ્રશસ્ત वक्खाणेअळ्वं=વ્યાખ્યાન કરવું જોઈએ.

# ગાથાर्थ :

વળી જે જે કાળમાં જેટલું નંદીસૂત્ર વગેરે જે જિનવચન છે, તે જિનવચનનું ભાવથી યુક્ત અને સુપ્રશસ્ત વ્યાખ્યાન કરવું જોઈએ.

# કીકા :

व्याख्यानयितव्यं पुनस्तेन जिनवचनं, नाऽन्यत्, नन्द्यादि सुप्रशस्तं=संवेगकारि यत् यस्मिन् यस्मिन् काले यावत् प्रचरति भावसंयुक्तं=भावार्थसारमिति गाथार्थः ॥१०१९॥

# ટીકાર્થ :

तेन पुनः जिनवचनं व्याख्यानियतव्यं, अन्यत् न वणी तेमशे=आयार्यએ, જિનવચન વ્યાખ્યાન કરવું જોઈએ, અન્ય નહીં. તે જિનવચન કહ્યું છે ? તે બતાવે છે -

यस्मिन् यस्मिन् काले यावत् नन्द्यादि यत् प्रचरित के के કाળમાં केटલું નંદી આદિ के किनवयन प्रवर्ते છે, तेनुं व्याण्यान કરવું જોઈએ, એમ અન્વય છે.

અને તે જિનવચનનું વ્યાખ્યાન કઈ રીતે કરવું જોઈએ ? એથી કહે છે –

सुप्रशस्तं=संवेगकारि भावसंयुक्तं=भावार्थसारं सुप्रशस्त=संवेगने કરાવનારું, ભાવથી સંયુક્ત= ભાવાર્થસાર, એવું વ્યાખ્યાન કરવું જોઈએ, એમ અન્વય છે. इति गाथार्थः એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

#### भाशाः

सिस्से वा णाऊणं जोग्गयरे केइ दिट्ठिवायाई । तत्तो वा निज्जूढं सेसं ते चेव विअरंति ॥१०२०॥

### अन्वयार्थ :

केइ वा जोग्गयरे सिस्से णाऊणं=અથવા કોઈ યોગ્યતર શિષ્યોને જાણીને दिद्विवायाई=દિષ્ટિવાદાદિ तत्तो वा=અથવા તેમાંથી=દિષ્ટિવાદાદિમાંથી, निज्जूढं सेसं=નिर्બूढ એવું શેષ=ઉદ્ધાર કરેલ એવું શેષ શ્રુત; (વ્યાખ્યાન કરવું જોઈએ.) ते चेव=तेओ જ=ते યોગ્ય શિષ્યો જ, (અન્ય જીવોને તે નંદી આદિ) विअरंति= આપે છે.

🛨 सेसं पछी वक्खाणेअळ्वं शण्हनी पूर्वशायाना प्रथम पाहमांथी अनुवृत्ति डरवानी छे.

# आधार्थ :

અથવા કોઈ યોગ્યતર શિષ્યોને જાણીને દૃષ્ટિવાદાદિનું અથવા દૃષ્ટિવાદાદિમાંથી ઉદ્ધાર કરેલ એવા શેષ શ્રુતનું વ્યાખ્યાન કરવું જોઈએ, અને તે યોગ્ય શિષ્યો જ બીજા જીવોને તે નંદી આદિ આપે છે.

# <del>විය</del> :

शिष्यान् वा ज्ञात्वा योग्यतरान् कांश्चन दृष्टिवादादि व्याख्यानयितव्यम् ततो वा दृष्टिवादादेः निर्व्यूढम्=आकृष्टं शेषं, नन्द्यादि त एव योग्याः वितरन्ति=तदन्येभ्यो ददतीति गाथार्थः ॥१०२०॥

🛨 ''नन्द्यादि''मां 'आदि' पहथी दृष्टिवाहाहिनुं अने दृष्टिवाहाहिमांथी निर्व्यूट એवा शेष श्रुतनुं ग्रहण छे.

# ટીકાર્થ :

कांश्चन वा योग्यतरान् शिष्यान् ज्ञात्वा दृष्टिवादादि ततो=दृष्टिवादादेः वा निर्व्यूढम्=आकृष्टं शेषं व्याख्यानियतव्यम् । અथवा=पूर्वगाथामां કહ્યું એ પ્રમાણે નંદી આદિનું વ્યાખ્યાન કરવું જોઈએ અથવા, કેટલાક યોગ્યતર શિષ્યોને જાણીને દેષ્ટિવાદાદિને અથવા તેમાંથી=દેષ્ટિવાદાદિમાંથી, નિર્વ્યૂઢ=આકૃષ્ટ=ઉદ્ધૃત, એવું શેષ શ્રુત વ્યાખ્યાન કરવું જોઈએ.

योग्याः त एव नन्द्यादि वितर्रान्त=तदन्येभ्यो ददित योग्य એવા તેઓ જ=નંદીસૂત્ર આદિને અથવા દેષ્ટિવાદાદિમાંથી નિર્વ્યૂઢ એવા શેષ શ્રુતને ભણેલા શિષ્યો જ, નંદી આદિને=નંદી

આદિને કે દેષ્ટિવાદાદિને કે દેષ્ટિવાદાદિમાંથી નિર્વ્યૂઢ એવા શેષ શ્રુતને, વિતરણ કરે છે=તેનાથી અન્યોને આપે છે=પોતાનાથી અન્ય એવા યોગ્ય સાધુઓને આપે છે. इति गाश्रार्थः એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

અર્થમાંડલીમાં બેઠા પછી આચાર્યએ જે કાળમાં જેટલું શ્રુત વિદ્યમાન હોય, તેટલું નંદી આદિ સર્વ જિનવચનનું વ્યાખ્યાન કરવું જોઈએ, અન્ય કોઈ ગ્રંથોનું નહીં.

વળી, આચાર્યએ શ્રોતાઓને જિનવચનના પરમાર્થનો યથાર્થ બોધ કરાવે એવું, ભાવપ્રધાન અને શ્રોતાઓમાં સંવેગ પેદા કરાવે એવું વ્યાખ્યાન કરવું જોઈએ, જેથી શ્રોતાઓને શાસ્ત્રવચનો સમ્યક્ પરિણમન પામે.

આ પ્રકારનું વ્યાખ્યાન આચાર્યએ સામાન્ય સાધુઓને આશ્રયીને કરવાનું છે; પરંતુ કેટલાક શિષ્યો પરિણતિની દષ્ટિએ અને પ્રજ્ઞાની દષ્ટિએ અતિશય પટુ હોય તો તેવા યોગ્યતર શિષ્યો આગળ આચાર્યએ દષ્ટિવાદ વગેરે આગમોનું વ્યાખ્યાન કરવું જોઈએ, અથવા તો દષ્ટિવાદ વગેરે આગમોમાંથી આકૃષ્ટ એવા શેષ ગ્રંથોનું વ્યાખ્યાન કરવું જોઈએ, અને આ દષ્ટિવાદાદિનું વ્યાખ્યાન પણ સંવેગ પેદા કરાવે તે રીતે ભાવાર્થસાર કરવું જોઈએ, જેથી યોગ્યતર શિષ્યોને તે તે દષ્ટિવાદાદિ સૂત્રોના અર્થોનો પારમાર્થિક બોધ થાય.

વળી આચાર્ય યોગ્યતર શિષ્યોનો વિચાર કર્યા વગર સર્વ શિષ્યોને દેષ્ટિવાદાદિનું વ્યાખ્યાન આપે, તો વિશેષ પરિણતિ નહીં હોવાને કારણે તે શિષ્યો આગમોના અર્થોની યથાતથા પ્રરૂપણા કરીને સ્વ અને પરનો વિનાશ કરે છે. આથી આચાર્યએ યોગ્યતર જ શિષ્યોને દેષ્ટિવાદાદિનું વ્યાખ્યાન આપવું જોઈએ.

વળી તે યોગ્ય શિષ્યો જ નંદીસૂત્ર આદિના કે દેષ્ટિવાદાદિના કે દેષ્ટિવાદાદિમાંથી આકૃષ્ટ એવા શેષ શ્રુતના પરમાર્થને જાણીને પોતે પ્રાપ્ત કરેલ અર્થો બીજા યોગ્ય સાધુઓને આપે છે, જેથી તે નંદીસૂત્ર આદિના પરમાર્થનો પ્રવાહ યોગ્ય જીવોમાં ઉત્તરોત્તર ચાલુ રહે. !!૧૦૧૯/૧૦૨૦!!

# अवतरशिङाः

निर्व्युढलक्षणमाह -

# અવતરણિકાર્થ:

નિર્વ્યૂઢના લક્ષણને કહે છે -

# ભાવાર્થ :

ગાથા ૧૦૨૦માં કહ્યું કે યોગ્યતર શિષ્યોને જાણીને દેષ્ટિવાદાદિનું કે દેષ્ટિવાદાદિમાંથી નિર્વ્યૂઢ એવા શેષ શ્રુતનું વ્યાખ્યાન કરવું જોઈએ. તેથી જિજ્ઞાસા થાય કે દેષ્ટિવાદાદિમાંથી નિર્વ્યૂઢ ગ્રંથનું સ્વરૂપ કેવા પ્રકારનું છે ? આથી નિર્વ્યૂઢનું લક્ષણ બતાવે છે –

#### आथा :

# सम्मं धम्मविसेसो जहिअं कसछेअतावपरिसुद्धो । विण्णज्जइ निज्जूढं एवंविहमुत्तमसुआइ ॥१०२१॥

#### अन्वयार्थः

जहिअं= थेमां कसछेअतावपिस्नुद्धो सम्मं धम्मिवसेसो= ४५, छे६, तापथी परिशुद्ध એवो सम्यण् धर्मिविशेष विण्णज्जइ = वर्शवाय छे, एवंविहं उत्तमसुआइ = आवा प्रકारनुं उत्तम श्रुतािद्ध निज्जू हं = निर्व्यूढं छे.

#### आशार्थ :

જેમાં કષ, છેદ, તાપશુદ્ધિથી પરિશુદ્ધ એવો સમ્યગ્ ધર્મવિશેષ કહેવાય છે, એવા પ્રકારનું ઉત્તમ શ્રુતાદિ નિર્વ્યૂટ છે.

#### ટીકા :

सम्यम् धर्मविशेषः पारमार्थिकः यत्र ग्रन्थरूपे कषच्छेदतापपरिशुद्धः=त्रिकोटिदोषवर्जितः वर्ण्यते सम्यक्, निर्व्यूढमेवंविधं भवति ग्रन्थरूपं, तच्चोत्तमश्रुतादि, उत्तमश्रुतं=स्तवपरिज्ञा इत्येवमादीति गाथार्थः ॥१०२१॥

🛨 '<mark>'उत्तमश्रुतादि''</mark>मां **'आदि**' प्रदर्थी उत्तम चारिश्रनुं ग्रहश छे.

# ટીકાર્થ :

ગ્રંથરૂપ જેમાં કષ, છેદ, તાપથી પરિશુદ્ધ એવો≔ત્રિકોટી દોષથી વર્જિત એવો, સમ્યક્=પારમાર્થિક, ધર્મવિશેષ વર્ણવાય છે, આવા પ્રકારનું ગ્રંથરૂપ નિર્વ્યૂઢ છે. અને ઉત્તમ શ્રુત છે આદિમાં જેને એવું તે છે= દેષ્ટિવાદાદિમાંથી નિર્વ્યૂઢ છે. ઉત્તમ શ્રુત સ્તવપરિજ્ઞા એ વગેરે છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

દષ્ટિવાદાદિ આગમોમાંથી ઉદ્ધૃત કરીને રચવામાં આવતા ગ્રંથોને નિર્વ્યૂઢ કહેવાય છે, અને તે નિર્વ્યૂઢ એવા ગ્રંથો કષશુદ્ધિ, છેદશુદ્ધિ અને તાપશુદ્ધિથી પરિશુદ્ધ હોવા જોઈએ. જો તે ગ્રંથો કષાદિ શુદ્ધિથી પરિશુદ્ધ ન હોય તો તે નિર્વ્યૂઢ બને નહીં, અને પારમાર્થિક ધર્મવિશેષ સમજાવવા અર્થે પૂર્વના મહાપુરુષોએ આગમોમાંથી ઉદ્ધાર કરીને રચેલા ગ્રંથો ઉત્તમ શુતાદિ છે, અને ઉત્તમ શુત સ્તવપરિજ્ઞા આદિરૂપ છે, જેનું વર્ણન ગ્રંથકાર સ્વયં આગળમાં કરવાના છે.

આનાથી એ ફલિત થયું કે દષ્ટિવાદાદિ આગમોમાંથી પદાર્થો ગ્રહણ કરીને પૂર્વઋષિઓએ કષ, છેદ અને તાપથી પરિશુદ્ધ એવા જે ગ્રંથોની રચના કરી છે, તે સર્વ ગ્રંથરચના નિર્વ્યૂઢ કહેવાય. ॥૧૦૨૧॥

#### અવતરણિકા :

कषादिस्वरूपमाह -

### अवतरशिक्षार्थ :

કષાદિના સ્વરૂપને કહે છે –

# ભાવાર્થ :

પૂર્વગાથામાં નિર્વ્યૂઢનું લક્ષણ કરતાં કહ્યું કે ગ્રંથરૂપ જેમાં કષ, છેદ, તાપથી પરિશુદ્ધ એવો ધર્મવિશેષ વર્ણવાયો હોય તે ગ્રંથરૂપ નિર્વ્યૂઢ છે. તેથી જિજ્ઞાસા થાય કે કષાદિ કેવા પ્રકારના છે ? માટે હવે કષ, છેદ અને તાપનું સ્વરૂપ બતાવે છે –

#### आथा :

पाणवहाईआणं पावट्ठाणाण जो उ पडिसेहो । झाणज्झयणाईणं जो अ विही एस धम्मकसो ॥१०२२॥

#### અન્વચાર્થ:

पाणवहाईआणं उ पावट्ठाणाण=વળી પ્રાણવધાદિ પાયસ્થાનોનો जो पडिसेहो=જે પ્રતિષેધ, झाणज्झयणाईणं अ जो विही=અને ધ્યાન-અધ્યયનાદિની જે વિધિ, एस धम्मकसो=એ ધર્મકષ છે=ઉપરમાં બતાવ્યા પ્રમાણે જ વિધિ-નિષેધ પ્રાપ્ત થતાં હોય તો એ ધર્મના વિષયમાં કષપરીક્ષા છે.

# ગાથાर्थ :

વળી પ્રાણવદાદિ પાપસ્થાનકોનો જે પ્રતિષેદ્ય અને દયાન-અધ્યયનાદિની જે વિધિ, એ ધર્મના વિષયમાં ક્ષપરીક્ષા છે.

# ટીકા :

प्राणवधादीनां पापस्थानानां सकललोकसम्मतानां यस्तु प्रतिषेधः शास्त्रे, ध्यानाध्ययनादीनां यश्च विधिस्तत्रैव, एष धर्मकषो वर्त्तत इति गाथार्थः ॥१०२२॥

# ટીકાર્થ :

વળી શાસ્ત્રમાં સકલ લોકને સંમત એવાં પ્રાણવધાદિ પાપસ્થાનોનો જે પ્રતિષેધ છે, અને ત્યાં જ=તે શાસ્ત્રમાં જ, જે ધ્યાન-અધ્યયનાદિનો વિધિ છે, એ ધર્મકષ વર્તે છે=ધર્મના વિષયમાં કષપરીક્ષા વર્તે છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

#### भाशा :

बज्झाणुट्टाणेणं जेण न बाहिज्जई तयं नियमा । संभवइ अ परिसुद्धं सो उण धम्मम्मि छेउ त्ति ॥१०२३॥

#### अन्तराध्यः

तयं=ते=पूर्व ગાથામાં કહેવાયેલ વિધિ અને પ્રતિષેધ, जेण बज्झाणुट्ठाणेणं= જે બાહ્ય અનુષ્ઠાન વડે नियमा= निયમથી न बाहिज्जई = બાધ પામતા નથી, पिरसुद्धं अ संभवइ = અને પરિશુદ્ધ સંભવે છે, सो उण = વળી તે = બાહ્ય અનુષ્ઠાન ને બતાવનારો ઉપદેશ કે અર્થ, धम्मिम्म छेओ = ધર્મ વિષય કછે દ છે = પૂર્વ ગાથામાં બતાવેલ વિધિ - નિષેધને અનુરૂપ જ બાહ્ય અનુષ્ઠાન પ્રાપ્ત થતાં હોય તો એ ધર્મના વિષયમાં છે દપરીક્ષા છે.

🛨 'त्ति' પાદપૂર્તિ અર્થે છે.

### आधार्य :

પૂર્વગાથામાં કહેલ વિદ્યિ અને પ્રતિષેદ્ય જે બાહ્ય અનુષ્ઠાન વડે નિયમથી બાદ્ય પામતા નથી અને પરિશુદ્ધ સંભવે છે, વળી તે બાહ્ય અનુષ્ઠાનને બતાવનારો ઉપદેશ કે અર્થ દાર્મના વિષયમાં છેદપરીક્ષા છે.

### ટીકા :

बाह्यानुष्ठानेन-इतिकर्त्तव्यतारूपेण येन न बाध्यते तद्=विधिप्रतिषेधद्वयं नियमात्, सम्भवति चैतत्परिशुद्धं=निरितचारं, स पुनस्तादृशः प्रक्रमादुपदेशोऽर्थो वा धर्म्मच्छेद इति गाथार्थः ॥१०२३॥

# टीङार्थ :

ઈતિકર્તવ્યતારૂપ જે બાહ્ય અનુષ્ઠાન વડે=જે પ્રકારે શાસ્ત્રમાં બતાવેલ છે એ પ્રકારની કર્તવ્યતા સ્વરૂપ જે બાહ્ય આચરણા વડે, તે≔િવિધિ-પ્રતિષેધદ્વય, નિયમથી બાધ પામતા નથી, અને આ=િવિધિ-પ્રતિષેધદ્વય, પરિશુદ્ધ=િનરતિચાર, સંભવે છે; વળી તે=પ્રક્રમથી તેવા પ્રકારનો ઉપદેશ કે અર્થ=શાસ્ત્રમાં બતાવેલ વિધિ-પ્રતિષેધનો વિરોધ ન કરે તેવા પ્રકારની બાહ્ય આચરણાને બતાવનારો ઉપદેશ કે બાહ્ય આચરણારૂપ પદાર્થ, ધર્મછેદ છે≕ધર્મના વિષયમાં છેદપરીક્ષા છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

#### ગાથા :

जीवाइभाववाओ बंधाइपसाहगो इहं तावो । एएहिं सुपरिसुद्धो धम्मो धम्मत्तणमुवेइ ॥१०२४॥

# અન્વચાર્થ :

बंधाइपसाहगो जीवाइभाववाओ=બંધાદિનો પ્રસાધક એવો જીવાદિ ભાવનો વાદ इहं=અહીં=ધર્મની પરીક્ષામાં, तावो=તાપ છે. एएहिं सुपिस्सुद्धो धम्मो=આના વડે=આ કષ-છેદ-તાપ વડે, સુપિરશુદ્ધ એવો ધર્મ धम्मत्तणं=ધર્મત્વને उवेइ=પામે છે.

# भाशार्थ :

બંધાદિને સાધનારો એવો જીવાદિ નવ પદાર્થોનો વાદ ધર્મની પરીક્ષામાં તાપ છે, આ ક્ષ્ય-છેદ-તાપ વડે સુપરિશુદ્ધ એવો ધર્મ ધર્મપણાને પામે છે.

www.jainelibrary.org

#### ટીકા :

जीवादिभाववादः=पदार्थवादः बन्धादिप्रसाधकः=बन्धमोक्षादिगुणः (?बन्धमोक्षादिप्रगुणः) इह ताप उच्यते, एभिः कषादिभिः सुपरिशुद्धः सन् धर्मः श्रुतानुष्ठानरूपः धर्मत्वमुपैति=सम्यग्भवतीति गाथार्थः ॥१०२४॥

### નોંધ :

बन्धमोक्षादिगुणः ने स्थाने बन्धमोक्षादिप्रगुणः होतुं कोर्धसे.

🛨 ''जीवादिभाववादः''માં 'आदि' પદથી અજીવભાવવાદ અને જીવાજીવભાવવાદનો સંગ્રહ છે.

# <u> විසාන් :</u>

અહીં=ધર્મની પરીક્ષામાં, બંધાદિનો પ્રસાધક=બંધ-મોક્ષાદિનો પ્રગુણ=સાધનારો, જીવાદિ ભાવનો વાદ=પદાર્થનો વાદ, તાપ કહેવાય છે; આ કષાદિ વડે સુપરિશુદ્ધ છતો શ્રુત-અનુષ્ઠાનરૂપ ધર્મ, ધર્મત્વને પામે છે=સમ્યગુ થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

કોઈપણ શાસ્ત્રમાં બતાવાયેલ પદાર્થોનું વર્ણન કષ, છેદ, તાપપરીક્ષાથી પરિશુદ્ધ હોય તો તે શાસ્ત્ર આગમમાંથી નિર્વ્યૂઢ છે એમ નક્કી થાય. વળી તે શાસ્ત્રઅધ્યયનથી થયેલો બોધ શ્રુતજ્ઞાનરૂપ છે, અને તે બોધને અનુરૂપ આચરણા ચારિત્રરૂપ છે. આ શ્રુતરૂપ ધર્મ અને શ્રુતાનુસારી આચરણારૂપ ધર્મ, કષ, છેદ, તાપથી પરિશુદ્ધ હોય તો તે ધર્મ શુદ્ધ છે, એમ નિર્ણય થાય.

આનાથી એ ફ્લિત થયું કે શાસ્ત્રમાં વર્શન કરાયેલા પદાર્થો કષ, છેદ, તાપપરીક્ષાથી શુદ્ધ હોય તો તે શાસ્ત્ર ઉત્તમ શ્રુતરૂપ છે; અને તે ઉત્તમ શ્રુતમાં વર્શન કરાયેલ પદાર્થીથી થયેલો બોધ કષ, છેદ, તાપ પરીક્ષાથી શુદ્ધ હોય, તો તે શ્રુતજ્ઞાન સમ્યગ્ શ્રુતધર્મરૂપ છે; તેમ જ તે સમ્યગ્બોધથી કરાતી ક્રિયાઓ કષ, છેદ, તાપપરીક્ષાથી શુદ્ધ હોય તો તે આચરણા સમ્યગ્ ચારિત્રધર્મરૂપ છે.

કષશુદ્ધ ધર્મ :— (૧) જે શાસ્ત્રમાં પ્રાણીવધાદિ પાપસ્થાનકોનો નિષેધ કરવામાં આવ્યો હોય, અને મોક્ષને અનુકૂળ એવાં ધ્યાન, અધ્યયનાદિની વિધિ બતાવવામાં આવી હોય, તે શાસ્ત્ર કષશુદ્ધ છે. (૨) વળી તે શાસ્ત્રના અધ્યયનથી થયેલું શ્રુતજ્ઞાન જો યથાર્થ બોધરૂપ હોય તો તે શ્રુતજ્ઞાનરૂપ ધર્મ પણ કષશુદ્ધ છે. (૩) તે શ્રુતજ્ઞાનને અનુરૂપ વિધિ-નિષેધમાં યત્ન વર્તતો હોય તો તે આચરણારૂપ ધર્મ પણ કષશુદ્ધ છે. આવી આચરણાથી પાપસ્થાનકોની નિવૃત્તિ થવાથી સંસારને અનુકૂળ એવી પ્રવૃત્તિ અટકે છે, તેથી કર્મનો બંધ અટકે છે, તેમ જ ધ્યાનાદિની પ્રવૃત્તિથી મોક્ષને અનુકૂળ એવા સંવેગાદિ ભાવો પ્રગટે છે, જેનાથી મોક્ષને અનુકૂળ ભાવો પ્રગટે છે. આથી આવી આચરણા પણ કષશુદ્ધ ધર્મરૂપ છે.

છેદશુદ્ધ ધર્મ :— (૧) હિંસાદિનો નિષેધ કરનાર અને ધ્યાનાદિની વિધિ બતાવનાર શાસ્ત્રમાં પણ વિધિ-નિષેધને અનુરૂપ બાહ્ય અનુષ્ઠાનો બતાવવામાં આવ્યાં હોય, અને તે અનુષ્ઠાનોથી વિધિ-નિષેધનું નિરતિયાર પાલન થઈ શકતું હોય તો તે શાસ્ત્ર છેદશુદ્ધ છે; પરંતુ તે શાસ્ત્રમાં બતાવેલા બાહ્ય અનુષ્ઠાનો વિધિ-નિષેધને પોષક ન બતાવ્યાં હોય તો તેવું શાસ્ત્ર કષશુદ્ધ હોય તોપણ છેદશુદ્ધ નથી. દા.ત. દિગંબરમતમાં પ્રાણીવધાદિનો નિષેધ છે અને મોક્ષને અનુકૂળ એવા ધ્યાનાદિની વિધિ છે, આથી દિગંબરમતનાં શાસ્ત્રો કષશુદ્ધ છે. આમ છતાં સાધુને વસ્ત્રપરિધાનનો એકાંતે નિષેધ કરેલ હોવાથી ક્યારેક ધ્યાનાદિનો બાધ કરે તેવી ઠંડી લાગતી હોય તોપણ દિગંબરમતનાં શાસ્ત્રો પ્રમાણે સાધુ વસ્ત્ર ગ્રહણ કરી શકે નહીં. તેથી તેઓનાં શાસ્ત્રોમાં કરેલો વસ્ત્રપરિધાનનો એકાંતે નિષેધ ધ્યાનાદિની વિધિનું સમ્યગ્યાલન કરવામાં અંતરાયભૂત બને છે. આથી વસ્ત્રપરિધાનનો એકાંત નિષેધ ધ્યાનાદિ વિધિનો બાધક બનતો હોવાથી તેવાં અનુષ્ઠાનો બતાવનારાં દિગંબરશાસ્ત્રો કપશુદ્ધ હોવા છતાં છેદશુદ્ધ નથી.

વળી, શ્વેતાંબરમતમાં પ્રાણીવધાદિ પાપસ્થાનકોનો નિષેધ છે અને ધ્યાનાદિની વિધિ છે, આથી શ્વેતાંબરમતનાં શાસ્ત્રો કપશુદ્ધ છે. તે આ રીતે — પ્રાણીવધાદિમાં કારણ બને તેવા વસ્ત્રપરિધાનનો નિષેધ છે, અને ધ્યાનાદિમાં ઉપષ્ટંભક ન બને તેવા પણ વસ્ત્રપરિધાનનો નિષેધ છે; આમ છતાં ધ્યાનાદિમાં સુદઢ યત્ન કરનારા સાધુઓને ક્વચિત્ ઠંડી આદિને કારણે ધ્યાનાદિમાં સ્ખલના થતી હોય તો શ્વેતાંબરમતના શાસ્ત્રમાં વસ્ત્રપરિધાનની વિધિ પણ બતાવી છે. માટે સર્વ બાહ્ય અનુષ્ઠાનો વિધિને અનુરૂપ છે; વળી હિંસાનો જે નિષેધ છે, તેના પાલન માટે યતના આવશ્યક હોવાથી પાત્રગ્રહણની અનુજ્ઞા છે, તેથી યતનાપરાયણ સાધુ શાસ્ત્રમાં બતાવેલ બાહ્ય અનુષ્ઠાન દ્વારા સંયમનું નિરતિચાર પાલન કરી શકે છે, તેથી શ્વેતાંબરશાસ્ત્રો કપશુદ્ધ અને છેદશુદ્ધ છે.

આમ, ઉપરમાં કહ્યું તેવું શાસ્ત્ર અથવા તેવા પ્રકારનો ઉપદેશ કે તેવા પ્રકારનો અનુષ્ઠાનના નિરૂપણરૂપ અર્થ છેદશુદ્ધ છે.

(૨) વળી, આવા કષ અને છેદથી શુદ્ધ એવા શાસ્ત્રવચનના બળથી ઉચિત અનુષ્ઠાનોનો થયેલો બોધ જો યથાર્થ હોય તો તે શ્રુતજ્ઞાનરૂપ ધર્મ પણ છેદશુદ્ધ છે. (૩) અને તે યથાર્થ બોધને અનુરૂપ સર્વ ઉચિત આચરણાઓ કરવા દ્વારા વિધિ-પ્રતિષેધનું નિરતિચાર પાલન થતું હોય, તો તે આચરણારૂપ ધર્મ પણ છેદશુદ્ધ છે.

તાપશુદ્ધ ધર્મ :— જે શાસ્ત્રમાં જીવ-અજીવ પદાર્થોના સ્વરૂપનું પ્રરૂપણ, બંધ-મોક્ષાદિની સંગતિ કરનારું હોય તેવું શાસ્ત્ર તાપશુદ્ધ કહેવાય; પરંતુ જે શાસ્ત્રમાં વિધિ-પ્રતિષેધ યથાર્થ બતાવ્યા હોય, અને તેને અનુરૂપ જ સર્વ અનુષ્ઠાનોની આચરણા થતી હોય, છતાં આત્માને એક્રાંતે નિત્ય કે એકાંતે અનિત્ય વગેરે પ્રરૂપવામાં આવતો હોય, તેવા શાસ્ત્રમાં પદાર્થોનું વર્ણન બંધ-મોક્ષાદિને સુસંબદ્ધ નહીં હોવાથી, તે શાસ્ત્ર તાપ પરીક્ષાથી શુદ્ધ નથી.

આશય એ છે કે જો આત્મા એકાંતે નિત્ય હોય તો વિધિ-નિષેધને અનુરૂપ પ્રવૃત્તિથી કે તે વિધિ-નિષેધને અનુરૂપ બાહ્ય અનુષ્ઠાનોથી આત્મામાં કોઈ પરિવર્તન થાય નહીં. તેથી આત્મા સંસારી હોય તો સદા સંસારી રહે અને મુક્ત હોય તો સદા મુક્ત રહે, અને તેમ સ્વીકારીએ તો મોક્ષપ્રાપ્તિ માટે શાસ્ત્રમાં બતાવેલ વિધિ-પ્રતિષેધનું કથન અસંબદ્ધ સિદ્ધ થાય. આથી જે શાસ્ત્રમાં કોઈપણ સ્થાનમાં એકાંતવાદનું આશ્રયણ હોય તે શાસ્ત્ર તાપશુદ્ધ ન કહેવાય, પરંતુ જે શાસ્ત્રમાં અનેકાંતવાદ સર્વત્ર ઉચિત રીતે જોડાયેલો હોય તે શાસ્ત્ર તાપશુદ્ધ કહેવાય, અને તેવા તાપશુદ્ધ શાસ્ત્ર દ્વારા શ્રુતજ્ઞાન પણ જો સમ્યક્ પ્રાપ્ત કરેલું હોય તો તે શ્રુતરૂપ ધર્મ તાપશુદ્ધ ગણાય.

વળી, કષ-છેદ-તાપથી શુદ્ધ શાસ્ત્ર પરિપૂર્ણ યથાર્થ પ્રરૂપશા કરનાર છે, તેવા શાસ્ત્રથી થતો બોધ જો યથાર્થ હોય તો સમ્યગ્શ્રુતજ્ઞાનરૂપ છે, અને જો સર્વ પ્રવૃત્તિ તે યથાર્થ બોધને અનુસાર હોય તો તે પ્રવૃત્તિ એકાંતે કલ્યાશનું કારણ છે, તેથી આવા કષ-છેદ-તાપશુદ્ધ શાસ્ત્ર દ્વારા પ્રાપ્ત કરેલો શ્રુતરૂપ ધર્મ અને શ્રુતાનુસાર કરેલ આચરણરૂપ ધર્મ, સમ્યગ્ ધર્મપણાને પામે છે. ॥૧૦૨૨/૧૦૨૩/૧૦૨૪॥

### अवतरशि<del>ङ</del>ा :

ગાથા ૧૦૨૨થી ૧૦૨૪માં કષપરીક્ષા, છેદપરીક્ષા અને તાપપરીક્ષાનું સ્વરૂપ બતાવ્યું. હવે તેનું નિગમન કરતાં કહે છે —

#### आथा :

एएहिं जो न सुद्धो अन्नयरंमि उ ण सुट्टु निव्वडिओ । सो तारिसओ धम्मो नियमेण फले विसंवयइ ॥१०२५॥

### अन्वयार्थ :

जो=જે (ધર્મ) एएहिं=આના વડે=ઉપર બતાવ્યા એ કષાદિ વડે, **सुद्धो न=શુદ્ધ** નથી, **अन्नयरंगि उ=**અથવા અન્યતરમાં=કષાદિ ત્રણમાંથી કોઈપણ એકમાં, **सुदु निव्वडिओ ण=**સારી રીતે નિર્ધાટિત નથી, **तारिसओ** सो धम्मो=तेवा प्रકारनो ते धर्म फले नियमेण=इणमां नियमथी विसंवयड=विसंवाદ કરે છે.

# ગાચાર્થ :

જે દાર્મ કષ-છેદ-તાપ વડે શુદ્ધ નથી અથવા કષાદિ ત્રણમાંથી કોઈપણ એકમાં સારી રીતે ઘટતો નથી, તેવા પ્રકારનો તે દાર્મ ફળમાં નિયમથી વિસંવાદ કરે છે.

# ાસિડિ

एभिः कषादिभियों न परिशुद्धस्त्रिभिरिष, अन्यतरिस्मन् वा कषादौ न सुष्ठु निर्घटितः=न व्यक्त इत्यर्थः, स तादृशो धर्माः-श्रुतादिः नियमाद्=अवश्यन्तया फले=स्वसाध्ये विसंवदित=न तत्साधयतीति गाथार्थः ॥१०२५॥

# ટીકાર્થ :

આ કષાદિ ત્રણેય પણ વડે જે ધર્મ પરિશુદ્ધ નથી, અથવા કષાદિ અન્યતરમાં=કષ-છેદ-તાપમાંથી કોઇપણ એકમાં, સારી રીતે નિર્ઘટિત નથી=વ્યક્ત નથી, તેવા પ્રકારનો તે શ્રુતાદિ ધર્મ, નિયમથી=અવશ્યપણાથી, ફળમાં=સ્વના સાધ્યમાં, વિસંવાદ કરે છે=તેને અર્થાત્ પોતાના સાધ્યને, સાધતો નથી, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

જે શ્રુત અને ચારિત્રરૂપ ધર્મ કપાદિ ત્રણેય વડે પરિશુદ્ધ ન હોય અથવા તો ત્રણમાંથી કોઈ એકમાં પણ ખાંમીવાળો હોય, તો તે શ્રુત અને ચારિત્રરૂપ ધર્મ ફળમાં અવિસંવાદી નથી અર્થાત્ ઈષ્ટ ફળની સિદ્ધિ કરતો નથી.

આશય એ છે કે શ્રુતરૂપ ધર્મ અને ચારિત્રરૂપ ધર્મ જીવમાં મોક્ષને અનુકૂળ એવા યોગમાર્ગની વૃદ્ધિ કરાવીને મોક્ષરૂપ ફળમાં પર્યવસાન પામે છે; પરંતુ જે શાસ્ત્રમાં કષ, છેદ અને તાપ એ ત્રણેયથી શુદ્ધ ધર્મ બતાવાયો ન હોય, કે ત્રણમાંથી કોઈ એકથી પણ શુદ્ધ ધર્મ બતાવાયો ન હોય, તેવા શાસ્ત્ર દ્વારા પ્રાપ્ત કરેલું શ્રુતજ્ઞાન પણ સમ્યગ્ બનતું નથી, પરંતુ ક્યાંક ખામીવાળું છે; અને તે પ્રકારના મિથ્યા શ્રુત અનુસારે કરાયેલી આચરણા પણ કોઈ સ્થાનમાં ત્રુટિવાળી બને છે. જેથી તે શ્રુત અને અનુષ્ઠાનરૂપ ધર્મ દ્વારા ઇષ્ટફળની પ્રદાપ્ત થતી નથી. 1140૨૫!!

### અવતરણિકા :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે કષાદિ ત્રણેયથી કે ત્રણમાંથી કોઈ એકથી પણ અપરિશુદ્ધ ધર્મ સ્વસાધ્યને સાધતો નથી. ત્યાં શંકા થાય કે આવો ધર્મ સ્વસાધ્યને ન સાધે તેનાથી શું ? એથી કહે છે –

#### भाशाः

एसो य उत्तमो जं पुस्सित्थो इत्थ वंचिओ नियमा । वंचिज्जइ सयलेसुं कल्लाणेसुं न संदेहो ॥१०२६॥

### અન્વચાર્થ:

जं य=અને જે કારણથી एसो उत्तमो पुरिसत्थो=આ=ધર્મ, ઉત્તમ પુરુષાર્થ છે, (તે કારણથી) इत्थ= અહીં=ધર્મમાં, वंचिओ=વંચિત नियमा=નિયમથી सयलेसुं कल्लाणेसुं=સકલ કલ્યાણોમાં वंचिज्जइ=વંચાય છે, संदेहो न=સંદેહ નથી.

# ગાથાર્થ :

અને જે કારણથી ધર્મ ઉત્તમ પુરુષાર્થ છે, તે કારણથી, ધર્મમાં છેતરાયેલો નિયમથી સર્વ કલ્યાણોમાં છેતરાય છે, એમાં સંશય નથી.

# ટીકા :

एष चोत्तमो यद्=यस्मात् पुरुषार्थो वर्त्तते, अत्र=धर्मे विञ्चितः स नियमाद् वञ्च्यते लोकः सकलेषु कल्याणेषु वक्ष्यमाणेषु, न सन्देहः, इत्थमेवैतदिति गाथार्थः ॥१०२६॥

# ટીકાર્ચ:

અને જે કારણથી આ=ધર્મ, ઉત્તમ પુરુષાર્થ વર્તે છે, તે કારણથી, અહીં=ધર્મમાં, ઠગાયેલો તે લોક નિયમથી કહેવાનારાં સકલ કલ્યાણોમાં ઠગાય છે, સંદેહ નથી. આ કથનને દઢ કરે છે – આ આ રીતે જ છે=ધર્મમાં ઠગાયેલો લોક સર્વ કલ્યાણોમાં ઠગાય છે, એ વાત એ રીતે જ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

શુદ્ધ ધર્મ સર્વજ્ઞે બતાવ્યો છે અને તે કષપરીક્ષા, છેદપરીક્ષા અને તાપપરીક્ષાથી શુદ્ધ છે. આ શુદ્ધ ધર્મ સર્વ કલ્યાજ્ઞોની પરંપરાનું કારજ઼ છે, તેથી ઉત્તમ પુરુષાર્થરૂપ છે; કેમ કે આ શુદ્ધ ધર્મ સર્વ કલ્યાજ઼ોની પરંપરા દ્વારા મોક્ષફળને સાધી આપનાર છે. તેથી આવા શુદ્ધ ધર્મની પ્રાપ્તિ અર્થે મોક્ષાર્થી જીવે શાસ્ત્રોની કષ, છેદ, તાપપરીક્ષા કરીને, કષ, છેદ, તાપથી શુદ્ધ એવાં શાસ્ત્રો દ્વારા શુદ્ધ ધર્મનો બોધ કરવા યત્ન કરવો જોઈએ.

વળી, શાસ્ત્ર કપ, છેદ, તાપથી શુદ્ધ હોય, છતાં તે શાસ્ત્ર દ્વારા યથાર્થ બોધ ન થાય તો તેનાથી પ્રગટતો શ્રુત અને ચારિત્રરૂપ ધર્મ કપ, છેદ, તાપશુદ્ધ બને નહીં. તેથી કલ્યાણનો અર્થી પણ જીવ જો શાસ્ત્રની કપાદિ પરીક્ષા ન કરે, અથવા તો કપાદિથી પરીક્ષિત પણ શાસ્ત્રથી પોતાને થયેલા બોધની કે બોધથી થતી આચરણાની કપ, છેદ, તાપપરીક્ષા ન કરે, તો ધર્મનું સમ્યગ્ સેવન તો થાય નહીં, પરંતુ માત્ર 'હું ધર્મ આચરું છું', તેવો ભ્રમ થાય.

વળી, ધર્મમાં ઠગાયેલો જીવ પોતાની કલ્યાણની પરંપરામાં નક્કી ઠગાય છે; કેમ કે વિપરીત સેવાયેલા ધર્મથી કલ્યાણ થતું નથી. અને આ વાતને દઢ કરવા ગ્રંથકાર કહે છે કે 'આ આમ જ છે' અર્થાત્ ધર્મમાં ઠગાયેલો જીવ નિયમા સર્વ કલ્યાણોમાં ઠગાય છે, એ વાત એમ જ છે, એમાં સંદેહ નથી. તેથી મોક્ષાર્થી જીવે કપાદિ પરીક્ષા કરીને શાસ્ત્રને સ્વીકારવું જોઈએ, અને પછી શાસ્ત્રથી થતા પોતાના બોધની અને પોતાની આચરણાની પરીક્ષા કરવી જોઈએ. !!૧૦૨૬!!

### अवतरशिङाः

ગાથા ૧૦૨૨થી ૧૦૨૪માં કષ, છેદ, તાપપરીક્ષાનું સ્વરૂપ બતાવ્યું, અને ગાથા ૧૦૨૫થી તેનું નિગમન કરવાનો પ્રારંભ કર્યો જે પ્રસ્તુત ગાથામાં પૂર્ણ થાય છે. હવે સર્વ કથનનો ફલિતાર્થ દર્શાવે છે – ગાથા:

# एत्थ य अवंचिए ण हि वंचिज्जइ तेसु जेण तेणेसो । सम्मं परिक्खिअळ्वो बुहेहिं मइनिउणदिट्टीए ॥१०२७॥

# અન્વચાર્થ :

जेण य=અને જે કારણથી एत्थ=અહીં=ધર્મમાં, अवंचिए=અવંચિત तेसु हि=ખરેખર તેઓમાં=સકલ કલ્યાણોમાં, ण वंचिज्जइ=વંચાતો નથી=ઠગાતો નથી, तेण=તે કારણથી बुहेहिं=બુધો વડે एसो=આ=ધર્મ, मइनिउणदिद्वीए=મતિનિપુણ દષ્ટિથી सम्मं परिकिखअच्चो=सम्यગ્ પરીક્ષા કરવા યોગ્ય છે.

# ગાથાર્થ :

અને જે કારણથી ધર્મમાં નહીં છેતરાયેલો લોક ખરેખર સર્વ કલ્યાણોમાં છેતરાતો નથી, તે કારણથી બુધો વડે ધર્મ મતિનિપુણ દૃષ્ટિથી સમ્યગ્ પરીક્ષા કરવા યોગ્ય છે.

# ટીકા :

अत्र चाऽवञ्चितः सन् न हि वञ्चते तेषु=कल्याणेषु येन हेतुना, तेनैष सम्यग् परीक्षितव्यः श्रुतादिधर्माः बुधैर्मतिनिपुणदृष्ट्या=सूक्ष्मबुद्ध्येति गाथार्थः ॥१०२७॥

### ટીકાર્ચ:

અને જે હેતુથી અહીં=ધર્મમાં, નહીં ઠગાએલો છતો ખરેખર તેઓમાં=કલ્યાણોમાં, ઠગાતો નથી, તે હેતુથી બુધો વડે આ=શ્રુતાદિ ધર્મ, મતિનિપુણ દેષ્ટિથી=સૂક્ષ્મ બુદ્ધિથી, સમ્યગ્ પરીક્ષા કરવા યોગ્ય છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

શુદ્ધ ધર્મના સેવન માટે તત્પર થયેલા જીવે નિપુણ બુદ્ધિથી શાસ્ત્રની, શાસ્ત્ર દ્વારા પ્રાપ્ત થતા શ્રુતધર્મની અને શ્રુતાનુસાર આચરાતા ચારિત્રધર્મની કષ, છેદ, તાપપરીક્ષા કરવી જોઈએ, પરંતુ માત્ર 'ધર્મ સેવવો છે' તેવી ઓઘ બુદ્ધિથી ધર્મસેવનમાં તત્પર થવું ન જોઈએ; કેમ કે ધર્મની કષાદિ પરીક્ષા કરવાથી શુદ્ધ ધર્મની અને કલ્યાણની પરંપરારૂપ ફળની પ્રાપ્તિ થાય છે.

અહીં વિશેષ એ છે કે ધર્મ સર્વજ્ઞકથિત છે અને સર્વજ્ઞ દરેક જીવને પોતાની ભૂમિકા પ્રમાણે અપ્રમાદ કરવાનો ઉપદેશ આપે છે. તેથી જીવે પોતાની શક્તિનું આલોચન કરીને શુદ્ધ ધર્મની પરીક્ષા માટેનો યત્ન કરવો જોઈએ, અને શુદ્ધ ધર્મને જાણીને સ્વભૂમિકા અનુસાર તે ધર્મને સ્થિર કરવા યત્ન કરવો જોઈએ, અને સ્થિર કરીને તે ધર્મને સ્વશક્તિ અનુસાર ઉચિત રીતે આચરવો જોઈએ. આ રીતે કરનાર જીવનો ધર્મ ઉત્તરોત્તર વૃદ્ધિ પામીને મોક્ષરૂપ ફળમાં વિશ્વાંત થાય છે અને અવશ્ય કલ્યાણની પરંપરા પ્રાપ્ત કરાવે છે. આથી કલ્યાણના અર્થી જીવે પોતાની ભૂમિકા પ્રમાણે અવશ્ય ધર્મની પરીક્ષા કરીને શુદ્ધ ધર્મ આરાધવો જોઈએ. ॥૧૦૨૭॥

# અવતરણિકા :

પૂર્વની બે ગાથામાં કહ્યું કે ધર્મ એ ઉત્તમ પુરુષાર્થ હોવાથી ધર્મમાં છેતરાયેલો પુરુષ સર્વ કલ્યાણોમાં નક્કી છેતરાય છે, અને ધર્મમાં નહીં છેતરાયેલો પુરુષ સર્વ કલ્યાણોમાં નક્કી છેતરાતો નથી. તેથી જિજ્ઞાસા થાય કે કલ્યાણો કેવા પ્રકારનાં છે ? એથી કલ્યાણોનું સ્વરૂપ દર્શાવે છે –

#### ગાથા :

कल्लाणाणि अ इहइं जाइं संपत्तमोक्खब्रीअस्स । सुरमणुएसु सुहाइं नियमेण सुहाणुबंधीणि ॥१०२८॥

# सन्दर्भार्थः

अ=અને संपत्तमोक्खबीअस्स=સંપ્રાપ્તમોક્ષબીજવાળાને=સમ્યગ્દેષ્ટિ જીવને, सुरमणुएसु=સુર-મનુષ્યમાં सुहाणुबंधीण जाइं सुहाइं=शुल અનુબંધવાળાં જે સુખો नियमेण=નિયમથી થાય છે, (તે) इहइं=અહીં=શુદ્ધ ધર્મના સેવનથી કલ્યાણો પ્રાપ્ત થાય છે એ વિચારમાં, कल्लाणाणि=કલ્યાણો છે.

# ગાથાर्थ :

અને સમ્યગ્દૃષ્ટિ જીવને, દેવભવમાં કે મનુષ્યભવમાં શુભ અનુબંધવાળાં જે સુખો નિયમથી થાય છે, તે અહીં કલ્યાણો છે.

# ટીકા :

कल्याणानि चाऽत्र विचारे यानि सम्प्राप्तमोक्षबीजस्य प्राणिनः सुरमनुष्येषु सुखानि विचित्राणि नियमेन शुभानुबन्धीनि न्याय्यत्वादिति गाथार्थः ॥१०२८॥

# ટીકાર્થ :

અને પ્રાપ્ત થયેલ છે મોક્ષનું બીજ જેને એવા પ્રાણીને=સમ્યગ્દેષ્ટિ જીવને, દેવ-મનુષ્યોમાં શુભ અનુબંધવાળાં વિચિત્ર=વિવિધ પ્રકારનાં, જે સુખો નિયમથી થાય છે, તે સુખો આ વિચારમાં=શુદ્ધ ધર્મના સેવનથી પ્રાપ્ત થતાં કલ્યાણોના વિચારમાં, કલ્યાણો છે; કેમ કે ન્યાય્યપણું છે=યુક્તિયુક્તપણું છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

ધર્મ કરવાથી થતાં કલ્યાણોનું સ્વરૂપ દર્શાવતાં કહે છે કે સંસારનું યથાર્થ સ્વરૂપ જાણવાથી જેમને ભવનો નિર્વેદ થયો છે, અને ભવનિર્વેદાદિ ભાવો દ્વારા જેમને સમ્યક્ત્વ પ્રાપ્ત થયું છે, તેવા જીવો સંપ્રાપ્તમોક્ષબીજવાળા કહેવાય; અને આવા સંપ્રાપ્તમોક્ષબીજવાળા જીવો જે ધર્મનું સેવન કરે છે, તેનાથી તેઓને કલ્યાણની પરંપરાના કારણભૂત દેવલોકનાં કે મનુષ્યલોકનાં વિવિધ સુખો નિયમા પ્રાપ્ત થાય છે, જે ધર્મસેવનથી પ્રાપ્ત થતાં કલ્યાણો છે.

વળી, સંસારનાં શુભ અનુબંધવાળાં સુખોને કલ્યાણરૂપે સ્વીકારવાં એ ન્યાય્ય છે અર્થાત્ યુક્તિસંગત છે; કેમ કે જીવને ક્ષણભર શાતા આપીને દુઃખની પરંપરામાં પાડે તેવાં સુખોને કલ્યાણ કહી શકાય નહીં; પરંતુ જેઓ ઉત્તરોત્તર ધર્મની વૃદ્ધિ કરીને પ્રકૃષ્ટ એવા મોક્ષસુખમાં વિશ્રાંત પામતાં હોય તેવાં દેવભવનાં કે મનુષ્યભવનાં સુખોને કલ્યાણ કહી શકાય. આથી તેવાં સુખોને કલ્યાણરૂપે સ્વીકારવાં ન્યાય્ય છે. 11402/11

# અવતરણિકા :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે સંપ્રાપ્તમોક્ષબીજવાળા જીવને જે શુભાનુબંધી સુખો પ્રાપ્ત થાય છે તે કલ્યાણો છે. તેથી જિજ્ઞાસા થાય કે મોક્ષનું બીજ શું છે ? તેથી મોક્ષના બીજનું સ્વરૂપ દર્શાવે છે –

#### भाशाः

सम्मं च मोक्खबीअं तं पुण भूअत्थसद्दहणरूवं । पसमाइलिंगगम्मं सुहायपरिणामरूवं तु ॥१०२९॥

# अन्वयार्थ :

सम्मं च=અને સમ્યક્ત્વ **मोक्खबीअं**=મોક્ષનું બીજ છે. तं पुण=વળી તે=સમ્યક્ત્વ, **भूअत्थसद्दहणरूवं**= ભૂતાર્થના શ્રદ્ધાનરૂપ છે, पसमाइलिंगगम्मं=પ્રશમાદિ લિંગોથી ગમ્ય છે, सुहायपरिणामरूवं तु=વળી શુભાત્મ-પરિણામરૂપ છે.

#### जाशार्थ :

અને સમ્ચક્ત્વ મોસનું બીજ છે. વળી સમ્ચક્ત્વ ભૂતાર્ચના શ્રદ્ધાનરૂપ છે, પ્રશમાદિ લિંગોથી ગમ્ય છે, વળી આત્માના શુભ પરિણામરૂપ છે.

### ટીકા :

सम्यक्त्वं च मोक्षबीजं वर्त्तते, तत्पुनः स्वरूपेण भूतार्थश्रद्धानरूपं, तथा प्रशमादिलिङ्गगम्यमेतत्, शुभात्मपरिणामरूपं जीवधर्म्म इति गाथार्थः ॥१०२९॥

### ટીકાર્શ :

અને સમ્યક્ત્વ મોક્ષનું બીજ વર્તે છે, વળી તે=સમ્યક્ત્વ, સ્વરૂપથી ભૂતાર્થના શ્રદ્ધાનરૂપ છે=સદ્દભૂત અર્થની શ્રદ્ધા કરવારૂપ છે, અને આ≔સમ્યક્ત્વ, પ્રશમાદિ લિંગોથી ગમ્ય છે, શુભાત્મપરિણામરૂપ જીવનો ધર્મ છે. એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે સમ્યગ્દષ્ટિ જીવને શુભ અનુબંધવાળાં જે સુખો મળે છે તે કલ્યાણ છે. તેથી એ કલ્યાલના થાય કે સમ્યક્ત્વ વગર સેવાયેલા ધર્મથી કલ્યાણની પ્રાપ્તિ થાય નહીં. માટે કલ્યાલના અર્થી જીવે સમ્યક્ત્વને જાણવું જોઈએ અને પ્રગટ કરવા યત્ન કરવો જોઈએ, જેથી પ્રગટ થયેલા સમ્યક્ત્વના બળથી કલ્યાણની પરંપરા પ્રાપ્ત થાય. હવે તે સમ્યક્ત્વ શું ચીજ છે? તે બતાવે છે —

સમ્યક્ત્વ એ મોક્ષનું બીજ છે. આશય એ છે કે જીવમાં પ્રગટેલી પદાર્થને યથાર્થ જોવાની નિર્મળ દેષ્ટિ ઉચિત પ્રવૃત્તિ કરાવીને મોક્ષરૂપ ફળમાં વિશ્રાંત થાય છે, તેથી પદાર્થને યથાર્થ જોનારી દેષ્ટિરૂપ સમ્યક્ત્વ મોક્ષનું બીજ છે.

વળી, તે સમ્યક્ત્વ સ્વરૂપથી ભૂતાર્થ શ્રદ્ધાનરૂપ છે. તાત્પર્ય એ છે કે જગતમાં સર્વ પદાર્થો જે રીતે રહેલા છે, અને તે સર્વ પદાર્થોની પરસ્પર જે રીતે કાર્ય-કારણભાવની વ્યવસ્થા છે, તે જ રીતે સર્વજ્ઞ ભગવાન કેવલજ્ઞાનમાં જુએ છે. તેથી "જગતના સર્વ પદાર્થો સર્વજ્ઞ જે રીતે જુએ છે તે રીતે જ રહેલા છે" એવા પ્રકારની જે જીવમાં નિર્મળ પ્રજ્ઞા પ્રગટે છે, તે જીવને સર્વજ્ઞવચનમાં નિર્મળ શ્રદ્ધા પેદા થાય છે. તેથી તેને જિનવચનાનુસાર સમ્યગ્ બોધ અને સમ્યક્ પ્રવૃત્તિ સર્વ કલ્યાણોનું કારણ દેખાય છે, જેના કારણે તે જીવનો સ્વશક્તિ પ્રમાણે જિનવચનને જાણવા અને જીવનમાં ઉતારવાને અભિમુખ પરિણામ થાય છે. આ પરિણામથી અભિવ્યંગ્ય એવું ભૂતાર્થ શ્રદ્ધાનરૂપ સમ્યક્ત્વ છે.

વળી, તે સમ્યક્ત્વનાં પ્રશમ, સંવેગ, નિર્વેદ, અનુકંપા અને આસ્તિક્યઃ એ પાંચ લિંગ છે અર્થાત્ સમ્યક્ત્વને કારણે જીવમાં આ પ્રશમાદિ પાંચ ભાવો પ્રગટે છે, જેનાથી પ્રગટેલ સમ્યક્ત્વ ઓળખી શકાય છે.

વળી, આ સમ્યક્ત્વ કર્મના ઉદયકૃત આત્માનો પરિણામ નથી, પરંતુ કર્મના ક્ષયોપશમથી કે ક્ષયથી પ્રગટ થતો શુભ એવો આત્માનો પરિણામ છે, જે પરિણામ જીવનો ધર્મ છે. II૧૦૨૯II

#### अवतरशिक्षः :

ગાથા ૧૦૨૮માં કહેલ કે સંપ્રાપ્તમોક્ષબીજવાળા જીવને શુભ અનુબંધવાળાં સુખો પ્રાપ્ત થાય છે તે કલ્યાણો છે. તેથી પ્રશ્ન થાય કે સુખો શુભ અનુબંધવાળાં કેમ થાય છે ? એથી કહે છે –

#### भाशाः

तिम्म सइ सुहं नेअं अकलुसभावस्स हंदि जीवस्स । अणुबंधो अ सुहो खलु धम्मपवत्तस्स भावेण ॥१०३०॥

### अन्पशार्थ :

तिम सइ=ते હોતે છતે=સમ્યક્ત્વ હોતે'છતે, अकलुसभावस्स जीवस्स=અકલુષભાવવાળા જીવને सुहं नेअं=સુખ જાણવું, धम्मपवत्तस्स अ खलु=અને ધર્મમાં પ્રવૃત્તને ખરેખર भावेण=ભાવથી सुहो अणुबंधो=શુભ અનુબંધ થાય છે.

★ 'हंदि' ઉਪप्रदर्शनमां छे.

### ગાથાર્થ :

સમ્ચક્ત્વ હોતે છતે અકલુષભાવવાળા જીવને સુખ જાણવું, અને ધર્મમાં પ્રવૃત્ત જીવને ખરેખર પરમાર્થથી શુભ અનુબંધ થાય છે.

# ટીકા :

तिस्मन् सित सुखं ज्ञेयं सम्यक्तवे अकलुषभावस्य हिन्द जीवस्य शुद्धाशयस्य, अनुबन्धश्च शुभः खलु तिस्मन् सित धर्म्मप्रवृत्तस्य भावेन=परमार्थेनेति गाथार्थः ॥१०३०॥

# ટીકાર્થ :

તે=સમ્યક્ત્વ, હોતે છતે અકલુષભાવવાળા=શુદ્ધ આશયવાળા, જીવને સુખ જાણવું, અને તે હોતે છતે=સમ્યક્ત્વ હોતે છતે, ધર્મમાં પ્રવૃત્તને ખરેખર ભાવથી=પરમાર્થથી, શુભ અનુબંધ થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

સમ્યક્તવ પ્રાપ્ત થયે છતે અકલુષિત ભાવવાળા જીવને સુખ થાય છે, અને તે સમ્યગ્દષ્ટિ જીવને ધર્મની પ્રવૃત્તિ દ્વારા પરમાર્થથી શુભ અનુબંધ થાય છે.

આશય એ છે કે સમ્યક્ત્વ પ્રગટે છે ત્યારે જીવમાં ભોગોની આસક્તિ ક્ષીણપ્રાય થાય છે, જેના કારણે તે જીવ સંસારનાં સુખો ભોગવીને પણ તેનાથી પ્રાપ્ત થતા આનંદનો અનુભવ કરી શકે છે; કેમ કે ભોગની પ્રવૃત્તિથી સમ્યગ્દષ્ટિ જીવોની ભોગેચ્છા શાંત થાય છે, જયારે મિથ્યાદ્દષ્ટિ જીવોમાં શુદ્ધાશય નહીં હોવાને કારણે ભોગની પ્રવૃત્તિથી ભોગેચ્છા વૃદ્ધિ પામે છે, જેથી ભોગો ભોગવીને પણ તેનાથી પ્રાપ્ત થતા આનંદનો તેઓ અનુભવ કરી શકતા નથી.

જેમ કોઈના શરીરમાં વિકૃતિ થઈ હોય તો તેને ખોટી તૃષા લાગે છે, અને તે જેમ જેમ પાણી પીતો જાય તેમ તેમ તેને તૃપ્તિ તો થતી નથી, પણ અધિક અધિક તૃષા લાગે છે, તેથી પાણી પીવા દ્વારા તેને સુખ તો મળતું નથી પરંતુ તૃષાની વૃદ્ધિને કારણે અધિક દુઃખ થાય છે; અને જેના શરીરમાં વિકૃતિ થઈ નથી તેને સહજ તૃષા લાગે છે, અને પાણી પીવાથી તે તૃષાનું શમન થાય છે, જેથી તે પાણી પીવા દ્વારા સુખનો અનુભવ કરી શકે છે. એ રીતે પુણ્યથી પ્રાપ્ત થયેલા ભોગો ભોગવવાથી અકલુષભાવવાળા સમ્યગ્દૃષ્ટિ જીવોની ભોગેચ્છાનું શમન થાય છે, જેથી તેઓ સાંસારિક ભોગોમાં પણ સુખનો અનુભવ કરી શકે છે; જયારે કલુષભાવવાળા મિથ્યાદૃષ્ટિ જીવોની ભોગેચ્છા ભોગો ભોગવવાથી શમતી તો નથી, પરંતુ વૃદ્ધિ પામે છે, જેના કારણે તેઓ ભોગોમાં અધિક અધિક પ્રવૃત્તિ કરીને પાપબંધનો પ્રવાહ ઊભો કરે છે; જેથી તેઓ આ ભવમાં તો દુઃખી થાય છે, પરંતુ પરભવમાં પણ દુઃખી થાય છે.

વળી, સમ્યક્ત્વ પ્રાપ્ત થવાથી જીવને શુદ્ધ ધર્મ પ્રત્યેનો પક્ષપાત થાય છે, અને શુદ્ધ ધર્મને તે સ્વશક્તિ અનુસાર આરાધે છે; જેના કારણે તે જીવને શુભ અનુબંધવાળાં દેવલોકનાં કે મનુષ્યભવનાં ઉત્તરોત્તર અધિક અધિક સુખો પ્રાપ્ત થાય છે. આથી ગાથા ૧૦૨૮માં કહ્યું કે સંપ્રાપ્તમોક્ષબીજવાળા જીવને નિયમથી શુભાનુબંધી સુખોરૂપ કલ્યાણો પ્રાપ્ત થાય છે. ॥૧૦૩૦॥

### અવતરણિકા :

ાથા ૧૦૨૯માં મોક્ષના બીજરૂપ સમ્યક્ત્વનું સ્વરૂપ બતાવતાં કહ્યું કે ભૂતાર્થશ્રદ્ધાનરૂપ સમ્યક્ત્વ છે. તેથી શંકા થાય કે ભૂતાર્થશ્રદ્ધાનરૂપ સમ્યક્ત્વ શેનાથી થાય ? એથી કહે છે –

#### आथा :

भूअत्थसद्दहाणं च होइ भूअत्थवायगा पायं । सुअधम्माओ सो पुण पहीणदोसस्स वयणं तु ॥१०३१॥

# अन्तज्ञार्घ :

भूअत्थसद्दहाणं च=અને ભૂતાર્થનું શ્રद्धान पायं=प्रायः भूअत्थवायगा सुअधम्माओ=ભૂતાર્થના વાયક એવા શ્રુતધર્મથી होइ=થાય છે, सो पुण=વળી ते=શ્રુતધર્મ, पहीणदोसस्स वयणं तु=प्रक्षीष्ठाद्योषवाणानुं वयन જ છે.

# ગાચાર્ચ :

અને ભૂતાર્થનું શ્રદ્ધાન પ્રાયઃ ભૂતાર્થને કહેનારા એવા શ્રુતધર્મથી થાય છે, વળી શ્રુતધર્મ પ્રક્ષીણ દોષવાળાનું વચન જ છે.

# ટીકા :

ंभूतार्थश्रद्धानं च सम्यक्त्वं भवति भूतार्थवाचकात् प्राय इति श्रुतधर्माद्=आगमात्, स पुनः प्रक्षीणदोषस्य वचनमेवेति गाथार्थः ॥१०३१॥

### ટીકાર્થ:

અને ભૂતાર્થના શ્રદ્ધાનરૂપ સમ્યક્ત્વ પ્રાયઃ ભૂતાર્થના વાચક=સદ્દભૂત અર્થને કહેનારા, શ્રુતધર્મથી= આગમથી, થાય છે. વળી તે=શ્રુતધર્મ, પ્રક્ષીણદોષવાળાનું=ક્ષય પામેલા છે દોષો જેમના એવા સર્વજ્ઞનું, વચન જ છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

ઇન્દ્રિયગોચર કે અતીન્દ્રિય પદાર્થો જગતમાં જે પ્રકારે સંસ્થિત છે તે જ પ્રકારે તે સર્વ પદાર્થોની સમ્યગ્ રુચિ થવી એ ભૂતાર્થનું શ્રદ્ધાન છે, જે સમ્યક્ત્વરૂપ છે; અને છદ્મસ્થ જીવો જોકે અતીન્દ્રિય પદાર્થો જોઈ શક્તા નથી, તોપણ અતીન્દ્રિય પદાર્થીને કહેનારા શ્રુતધર્મથી પ્રાયઃ કરીને જીવોને ભૂતાર્થનું શ્રદ્ધાન થાય છે.

વળી, તે શ્રુતધર્મ પ્રક્ષીણદોષવાળા સર્વજ્ઞનું વચન છે. આ કથનનું તાત્પર્ય એ છે કે કલ્યાણનો અર્થી જીવ તત્ત્વ જાણવાને અભિમુખ થાય ત્યારે કયું શાસ્ત્ર કષ, છેદ, તાપ પરીક્ષાથી શુદ્ધ છે, તેનો નિર્ણય કરીને તે કષાદિથી શુદ્ધ એવું શાસ્ત્ર સર્વજ્ઞનું વચન છે એમ સ્વીકારે છે. આમ, તે જીવને સર્વજ્ઞના વચન પ્રત્યે જે સ્થિર શ્રદ્ધા થાય છે તે સમ્યક્ત્વરૂપ છે.

અહીં 'प्राय:' શબ્દથી એ જણાવવું છે કે જીવમાં તે પ્રકારની નિર્મળ પ્રજ્ઞા ન હોય તો સર્વજ્ઞના વચનરૂપ શ્રુતધર્મથી પણ સાચી શ્રદ્ધા પેદા થાય નહીં, નિર્મળ પ્રજ્ઞાવાળા જીવને જ શ્રુતધર્મથી સર્વજ્ઞવચનમાં સ્થિર શ્રદ્ધા થાય છે. યોગ્ય જીવને કષ, છેદ, તાપથી શુદ્ધ એવાં સર્વજ્ઞનાં વચનો જાણીને સ્થિર નિર્ણય થાય છે કે "સર્વજ્ઞ ભગવંતે જે કાંઈ કહ્યું છે તે જ તત્ત્વ છે, અન્ય નહીં. આથી મારે પણ સર્વજ્ઞનાં વચનોનો યથાર્થ બોધ કરીને તે જ પ્રમાણે આચરણ કરવું જોઈએ, અને તેમ કરીશ તો જ મારું હિત થશે." આવા પ્રકારની શ્રદ્ધા સદ્ભૂત અર્થના વાચક એવા શ્રુતધર્મથી યોગ્ય જીવને પેદા થાય છે, અને અયોગ્ય જીવને શ્રતધર્મથી પણ આવા પ્રકારની શ્રદ્ધા પેદા થતી નથી, તેથી 'પ્રાયઃ' શબ્દનું ગ્રહણ છે. ॥૧૦૩૧॥

# अवतरशिक्षः :

किमित्यत्राह -

# अवतरशिङार्थ :

કયા કારણથી શ્રુતધર્મ પ્રક્ષીણદોષવાળા સર્વજ્ઞનું વચન જ છે ? એ પ્રકારની એમાં=શંકામાં, કહે છે –

### भथा :

जम्हा अपोरिसेअं नेगंतेणेह विज्जई वयणं । भूअत्थवायगं न य सव्वं अपहीणदोसस्स ॥१०३२॥

# अन्वयार्थ :

जम्हा=જે કારણથી इह=અહીં=જગતમાં, एगंतेण अपोरिसेअं वयणं=એકાંતથી અપૌરુષેય વચન न विज्जई=વिદ્યમાન નથી, अपहीणदोसस्स य=અને અપ્રક્ષીણદોષવાળાનું सळ्वं भूअत्थवायगं न=સર્વ (વચન) ભૂતાર્થનું વાચક નથી.

#### जाशार्थ :

જે કારણથી જગતમાં એકાંતે અપોરુષેય વચન વિદ્યમાન નથી, અને અપ્રક્ષીણદોષવાળાનું સર્વ વચન ભૂતાર્થનું વાચક નથી.

### ટીકા :

यस्मादपौरुषेयं नैकान्तेनेह विद्यते वचनं, पुरुषव्यापाराभावेऽनुपलब्धेः, भूतार्थवाचकं न च सर्वमप्रक्षीणदोषस्य वचनमिति, तस्माद्यथोक्त एव श्रुतधर्म इति गाथार्थः ॥१०३२॥

### टीङार्थ :

જે કારણથી અહીં≔જગતમાં, એકાંતથી અપૌરુષેય વચન વિદ્યમાન નથી; કેમ કે પુરુષના વ્યાપારના અભાવમાં અનુપલબ્ધિ છે≔પુરુષનો બોલવારૂપ વ્યાપાર ન હોય તો વચનની પ્રાપ્તિ થતી નથી; અને અપ્રક્ષીણદોષવાળાનું સર્વ વચન ભૂતાર્થનું વાચક નથી, તે કારણથી યથોક્ત જ=પૂર્વગાથામાં કહેવાયેલ પ્રક્ષીણદોષવાળાના વચનરૂપ જ, શ્રુતધર્મ છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે ભૂતાર્થવાચક શ્રુતધર્મ પ્રક્ષીણદોષવાળા સર્વજ્ઞનું વચન જ છે. તેથી પ્રશ્ન થાય કે પ્રક્ષીણદોષવાળાનું વચન જ કેમ ભૂતાર્થવાચક છે ? એથી કહે છે –

જે કારણથી એકાંતે અપૌરુષેય વચન જગતમાં વિદ્યમાન નથી; કેમ કે પુરુષનો બોલવાનો વ્યાપાર ન હોય તો જગતમાં વચનની પ્રાપ્તિ થતી નથી. આ કથનથી જેઓ અપૌરુષેય વચનને પ્રમાણ માને છે તેમનું નિરાકરણ થાય છે.

આશય એ છે કે અતીન્દ્રિય પદાર્થો આગમથી જણાય છે, અને તે આગમ કોઈ પુરુષે રચેલ નથી, પણ એકાંતે અપૌરુષેય છે; કેમ કે પુરુષે રચેલ આગમ પ્રમાણભૂત બને નહીં. આમ માનીને જેઓ અપૌરુષેય એવા આગમને પ્રમાણ સ્વીકારીને અપૌરુષેય આગમના વચનથી જ અતીન્દ્રિય પદાર્થોનો બોધ થાય છે એમ માને છે, તેઓની આ માન્યતા યુક્તિયુક્ત નથી; કેમ કે પુરુષના વ્યાપાર વગર જગતમાં વચનની ઉપલબ્ધિ થતી નથી.

અહીં ''એકાંતથી અપૌરુષેય વચન વિદ્યમાન નથી'' એમ કહેવા દ્વારા એ જણાવવું છે કે વચન અપૌરુષેય કથંચિત્ છે, પરંતુ એકાંતથી નથી; તે આ રીતે-

જગતમાં રહેલાં ભાષાવર્ગણાનાં પુદ્ગલો જીવના પ્રયત્નથી વચનરૂપે પરિણમન પામે છે, એ અપેક્ષાએ વચન પુરુષના વ્યાપારથી જન્ય છે; તોપણ વચન સર્વથા પુરુષના વ્યાપારથી જન્ય નથી; કેમ કે જગતમાં જે ભાષાવર્ગણાનાં પુદ્ગલો રહેલાં છે, તે પુરુષના પ્રયત્નથી પેદા થયાં નથી, પરંતુ તે ભાષાવર્ગણાનાં પુદ્ગલોને પુરુષ કંઠ-તાલુના અભિઘાતથી વચનરૂપે પરિણમાવે છે. માટે વચન સર્વથા પુરુષના પ્રયત્નથી પેદા થતાં નથી; છતાં પુરુષના વ્યાપારથી ભાષારૂપે પરિણમન પામતાં હોવાને કારણે પુરુષવ્યાપારથી જન્ય છે, માટે વચન કથંચિત્ પૌરુષેય છે; અને તે વચન ભાષાવર્ગણારૂપે પુરુષવ્યાપારથી અજન્ય છે, માટે કથંચિત્ અપૌરુષેય છે. આથી પ્રસ્તુત ગાથામાં કહ્યું કે 'વચન એકાંતથી અપૌરુષેય નથી.'

આટલા કથનથી એ ફલિત થયું કે જગતમાં આગમરૂપ જે વચનો છે તે કોઈ પુરુષના વચનરૂપ હોવાથી પૌરુષેય છે, પણ એકાંતે અપૌરુષેય નથી. તો કોનું વચન ભૂતાર્થવાચક બને ? એવી કોઈને શંકા થાય, એથી કહે છે —

અપ્રક્ષીણદોષવાળા જીવોનાં સર્વ વચનો ભૂતાર્થનાં વાચક નથી. આશય એ છે કે સગ, દ્વેષ અને અજ્ઞાનરૂપ દોષો જેમના નાશ પામ્યા નથી તેવા છદ્મસ્થ જીવોના કેટલાક વચનો યથાર્થ પદાર્થને કહેનાસ હોય તોપણ, જગતમાં વિદ્યમાન એવા સર્વ પદાર્થોને યથાર્થ કહેનારા નથી. જયારે પ્રક્ષીણદોષવાળા સર્વજ્ઞનાં સર્વ વચનો જ ભૂતાર્થનાં વાચક છે, જે શ્રુતધર્મરૂપ છે, અને તે ભૂતાર્થના વાચક એવા શ્રુતધર્મથી પ્રાયઃ કરીને ભૂતાર્થશ્રદ્ધાનરૂપ સમ્યક્તવ થાય છે.

આ પ્રકારનો પ્રસ્તુત ગાથાનો પૂર્વગાથા શ્રાથે સંબંધ છે. ॥૧૦૩૨॥

### અવતરશિકા :

ગાથા ૧૦૩૧માં કહ્યું કે પ્રક્ષીણદોષવાળા સર્વજ્ઞનું વચન જ શ્રુતધર્મ છે અને ભૂતાર્થના વાચક એવા શ્રુતધર્મથી પ્રાયઃ ભૂતાર્થના શ્રદ્ધાનરૂપ સમ્યક્ત્વ થાય છે. ત્યાં પૂર્વપક્ષી आहथી શંકા કરે છે –

★ ગાયા ૧૦૩૩થી ૧૦૩૭માં ગ્રંથકારે જે પૂર્વપક્ષ સ્થાપ્યો છે તેનું સંક્ષિપ્ત યોજન નીચે મુજબ છે, જેને લક્ષ્યમાં રાખીને અન્વયાર્થ, ગાથાર્થ, ટીકાર્થ, ભાવાર્થ વાંચવામાં આવે તો તેનો યથાર્થ બોદા થઈ શકે.

ત્રંથકારે ગાથા ૧૦૩૧માં કહ્યું કે પ્રાયઃ ભૂતાર્થવાચક એવા શ્રુતધર્મથી ભૂતાર્થશ્રદ્ધાનરૂપ સમ્યક્ત્વ થાય છે. ત્યાં પૂર્વપક્ષીને કહેવું છે કે ભૂતાર્થવાચક એવો શ્રુતધર્મ નવમા પ્રૈવેયક સુધી જતી વખતે જીવે અનંતીવાર પ્રાપ્ત કર્યો, છતાં જીવને ભૂતાર્થશ્રદ્ધાનરૂપ સમ્યક્ત્વ થયું નહીં, તેથી શ્રુતધર્મને સમ્યક્ત્વનો હેતુ કહી શકાય નહીં.

ત્યાં પૂર્વપક્ષીને કોઈ કહે કે સમ્યક્ત્વનો જેમ બહિરંગ રીતે શ્રુતધર્મ હેતુ છે, તેમ અન્ય પણ કોઈ બહિરંગ હેતુ છે, જે સમ્યક્ત્વનો અન્ય હેતુ જીવને અનંતકાળમાં ક્યારેય પ્રાપ્ત થયો નહીં, માટે માત્ર શ્રુતધર્મરૂપ એક હેતુ પૂર્વે અનંતીવાર પ્રાપ્ત થવા છતાં જીવને અત્યાર સુધી સમ્યક્ત્વ થયું નહીં. અને જયારે સમ્યક્ત્વના બંને હેતુઓનો જીવને યોગ થાય છે, ત્યારે જીવ સમ્યક્ત્વ પામે છે.

તેને પૂર્વપક્ષી કહે છે કે જીવને જેમ સમ્યક્ત્વનો શ્રુતધર્મરૂપ હેતુ અનંતીવાર પ્રાપ્ત થયો છે, તેમ સમ્યક્ત્વનો શ્રુતધર્મથી અન્ય હેતુ પણ અનંતીવાર પ્રાપ્ત થયો છે; કેમ કે અનાદિકાળથી સંસારમાં ભમતા જીવને સર્વ બાહ્ય સંયોગો અનંતીવાર પ્રાપ્ત થયા છે.

અહીં પૂર્વપક્ષીને કોઈ કહે કે સમ્યક્ત્વનો શ્રુતધર્મરૂપ બાહ્ય હેતુ જીવને અનંતીવાર પ્રાપ્ત થયો, પરંતુ સમ્યક્ત્વનો શ્રુતધર્મથી અન્ય બાહ્ય હેતુ અનંતકાળમાં પ્રાપ્ત થયો નથી, માટે અત્યાર સુધી જીવને સમ્યક્ત્વ થયું નહીં.

તેને પૂર્વપક્ષી કહે છે કે સમ્યક્ત્વનો શ્રુતધર્મથી અન્ય હેતુ પૂર્વે કેમ પ્રાપ્ત ન થયો ? અને અત્યારે જ કેમ પ્રાપ્ત થયો ? તેની સંગતિ કરવા માટે તે અન્ય હેતુની અત્યારે પ્રાપ્તિ થવામાં કોઈ બીજો હેતુ માનવો પડશે, અને તે બીજો હેતુ પ્રાપ્ત થવા પ્રત્યે પણ કોઈ અન્ય હેતુ માનવો પડશે, જેથી હેતુઓની અનવસ્થા ચાલશે.

આથી સમ્યક્ત્વનો શ્રુતધર્મથી અન્ય કોઈ બાહ્ય હેતુ સ્વીકારી શકાય નહીં, એમ સ્થાપન કરીને, પૂર્વપક્ષી પોતાની વાતને સમર્થન કરવા માટે કહે છે કે સમ્યક્ત્વનો શ્રુતધર્મથી અન્ય હેતુ સ્વીકારવો હોય તો અંતરંગ રીતે કર્મ સ્વીકારી શકાય અર્થાત્ સમ્યક્ત્વનો બાહ્ય હેતુ શ્રુતધર્મ છે, અને આંતર હેતુ કર્મ છે, એમ સ્વીકારી શકાય; પરંતુ તે કર્મ પણ મોહનીયકર્મની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિથી માંડીને ગ્રંથિદેશ સુધીની સ્થિતિ સિવાય અન્ય કોઈ સ્વીકારી શકાય નહીં, અને કર્મની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિથી ગ્રંથિદેશ સુધીની કર્મસ્થિતિ પણ જીવે અનંતીવાર પ્રાપ્ત કરી છે; કેમ કે અનાદિકાળથી ભમતો જીવ કર્મની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિને પણ અનંતીવાર પામે છે, અને કર્મના ગ્રંથિદેશમાં પણ અનંતીવાર આવે છે. આથી સમ્યક્ત્વનું બાહ્ય કારણ શ્રુતધર્મ સ્વીકારીએ અને અંતરંગ કારણ કર્મ સ્વીકારીએ તો, જેમ બાહ્ય કારણીભૂત શ્રુતધર્મની જીવને અનંતીવાર પ્રાપ્તિ થઈ છે, તેમ અભ્યંતર કારણીભૂત કર્મની પણ જીવને અનંતીવાર પ્રાપ્તિ થઈ છે, છતાં પૂર્વે જીવને સમ્યક્ત્વ થયું નહીં. આથી જીવને બાહ્ય એવા શ્રુતધર્મથી અને અભ્યંતર એવા કર્મથી સમ્યક્ત્વ થાય છે, એમ કઈ રીતે કહી શકાય? અર્થાત્ ન કહી શકાય.

આ પ્રકારની પૂર્વપક્ષીની શંકા છે, જેનો ઉત્તર ગ્રંથકાર ગાથા ૧૦૩૮માં આપવાના છે.

#### गाथा :

आह तओ वि ण नियमा जायइ भूअत्थसद्दहाणं तु। जं सो वि पत्तपुळ्यो अणंतसो सळ्यजीवेहिं ॥१०३३॥

### अन्वयार्थ :

आह=કહે છે=કોઈ શંકા કરતાં કહે છે — तओ वि तु=વળી તેનાથી પણ=શ્રુતધર્મથી પણ, भूअत्थसद्दहाणं= ભૂતાર્થનું શ્રद्धान नियमा=નિયમથી ण जायइ=થતું નથી; जं=જે કારણથી सो वि=આ પણ=શ્રુતધર્મ પણ, सळ्जीवेहिं=સર્વ જીવો વડે अणंतसो=અનંતીવાર पत्तपुळ्वो=પ્રાપ્તપૂર્વવાળો છે=પૂર્વે પ્રાપ્ત કરાયો છે.

## ગાથાर्थ :

आह थी શંકા કરતાં કોઈ કહે છે — વળી શ્રુતદાર્મથી પણ ભૂતાર્થનું શ્રद्धान નિયમથી થતું નથી; જે કારણથી શ્રુતદાર્મ પણ સર્વ જીવો વડે અનંતીવાર પૂર્વે પ્રાપ્ત કરાયો છે.

# કીકા :

आह-ततोऽपि=श्रुतधर्मात् न नियमात् जायते=भवति भूतार्थश्रद्धानं तु सम्यक्त्वं, कृत इत्याह-यदसावपि=श्रुतधर्माः प्राप्तपूर्वोऽनन्तशः सर्वजीवैः द्रव्यलिङ्गग्रहण इति गाथार्थः ॥१०३३॥

# ટીકાર્થ :

आह થી કોઈ શંકા કરે છે – વળી તેનાથી પણ=શ્રુતધર્મથી પણ, ભૂતાર્થશ્રદ્ધાનરૂપ સમ્યક્ત્વ નિયમથી થતું નથી. કયા કારણથી શ્રુતધર્મથી પણ સમ્યક્ત્વ નિયમથી નથી થતું ? એથી કહે છે – જે કારણથી દ્રવ્યલિંગના ગ્રહણમાં સર્વ જીવો વડે આ પણ=શ્રુતધર્મ પણ, અનંતીવાર પ્રાપ્તપૂર્વવાળો છે=પહેલાં મેળવાયો છે. એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

ગાથા ૧૦૩૧માં ગ્રંથકારે કહ્યું કે પ્રાયઃ કરીને ભૂતાર્થવાચક એવા શ્રુતધર્મથી ભૂતાર્થશ્રદ્ધાનરૂપ સમ્યક્ત્વ થાય છે. ત્યાં કોઈ પૂર્વપક્ષી શંકા કરે છે કે આ સંસારમાં પરિભ્રમણ કરતા જીવો અનંતી વખત દ્રવ્ય સાધુપશું ગ્રહણ કરીને નવમા ગ્રૈવેયક સુધી જાય છે ત્યારે, સાધુપણામાં શ્રુતધર્મને પણ અનંતી વખત પ્રાપ્ત કરે છે, તોપણ સમ્યક્ત્વ પ્રાપ્ત થયું નહીં; કેમ કે પૂર્વે સમ્યક્ત્વ પ્રાપ્ત થયું હોય તો આ જીવ અનંત કાળ સુધી આ સંસારમાં ભટકે નહીં. આથી ફલિત થાય છે કે શ્રુતધર્મથી ભૂતાર્થશ્રદ્ધાનરૂપ સમ્યક્ત્વ થાય તેવું નક્કી થતું નથી. ॥૧૦૩૩॥

### અવતરણિકા :

પૂર્વગાથામાં પૂર્વપક્ષીએ યુક્તિથી સ્થાપન કંર્યું કે શ્રુતધર્મથી પણ નક્કી સમ્યક્ત્વ થતું નથી; કેમ કે શ્રુતધર્મ અનંતીવાર પ્રાપ્ત થયો, છતાં જીવને સમ્યક્ત્વ થયું નહીં. ત્યાં પૂર્વપક્ષીને કોઈ કહે કે સમ્યક્ત્વનો શ્રુતધર્મ પણ હેતુ છે અને શ્રુતધર્મથી અન્ય પણ હેતુ છે; અને સમ્યક્ત્વના કારણભૂત શ્રુતધર્મ જીવને અનંતીવાર પ્રાપ્ત થયો, પણ સમ્યક્ત્વનું અન્ય કારણ ક્યારેય પ્રાપ્ત થયું નહીં. આથી સમ્યક્ત્વના અન્ય કારણનો અભાવ હોવાને કારણે શ્રુતધર્મરૂપ કારણ પ્રાપ્ત થવા છતાં જીવને સમ્યક્ત્વ પ્રાપ્ત થયું નહીં. તેના નિરાકરણ અર્થે પૂર્વપક્ષી કહે છે —

#### ગાથા :

ण य अत्थि कोइ अन्नो एत्थं हेऊ अपत्तपुट्यो ति । जमणादीसंसारे केण समं न घडिओ जोगो ॥१०३४॥

## अन्वयार्थ :

एत्थं च=અને અહીં=સંસારમાં, अपत्तपुट्ट्यो=અપ્રાપ્તપૂર્વવાળો अन्नो कोइ हेऊ=અન્ય કોઈ હેતુ ण अत्थि=नथी; जं=જે કારણથી अणादीसंसारे=અનાદિ સંસારમાં (ભમતા જીવનો) केण समं=કોની સાથે जोगो घडिओ न ?=યોગ ઘટિત નથી ?

🖈 'त्ति' પાદપૂર્તિ અર્થે છે.

## ગાશાર્થ :

અને સંસારમાં પહેલાં પ્રાપ્ત થયો ન હોય એવો અન્ય કોઈ હેતુ નથી; જે કારણથી અનાદિ સંસારમાં ભમતા જીવનો કોની સાથે સંબંધ થયો નથી ?

## ટીકા :

न चाऽस्ति कश्चिदन्योऽत्र हेतुः सम्यक्त्वस्याऽप्राप्तपूर्व इति, कथमित्याह-यदनादौ संसारे संसर्तः केन सार्द्धं न घटितो योगः ? सर्वेण घटित इति गाथार्थः ॥१०३४॥

#### ટીકાર્થ :

અને અહીં=સંસારમાં, સમ્યક્ત્વનો અપ્રાપ્તપૂર્વવાળો અન્ય કોઈ હેતુ નથી. કેમ ? એથી કહે છે – જે કારણથી અનાદિ સંસારમાં સંસરતા એવા જીવનો કોની સાથે યોગ ઘટ્યો નથી ? સર્વ સાથે ઘટ્યો છે=બધા સાથે જીવનો સંબંધ થયો છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

પૂર્વગાથામાં પૂર્વપક્ષીએ યુક્તિથી સ્થાપન કર્યું કે સર્વ જીવોએ પૂર્વે અનંતીવાર શ્રુતધર્મ પ્રાપ્ત કર્યો છે, છતાં સમ્યક્ત્વ થયું નહીં, આથી શ્રુતધર્મથી પણ નક્કી ભૂતાર્થશ્રદ્ધાનરૂપ સમ્યક્ત્વ થતું નથી. ત્યાં કોઈ કહે કે સમ્યક્ત્વનો શ્રુતધર્મરૂપ હેતુ જીવને અનંતીવાર પ્રાપ્ત થયેલ હોવા છતાં સમ્યક્ત્વના શ્રુતધર્મથી અન્ય હેતુની જીવને અત્યાર સુધી પ્રાપ્તિ થઈ નહીં, આથી જીવને શ્રુતધર્મથી પણ સમ્યક્ત્વ પ્રાપ્ત થયું નહીં.

તેનું નિરાકરણ કરવા અર્થે પૂર્વપક્ષી કહે છે કે જગતમાં પૂર્વે પ્રાપ્ત ન થયો હોય એવો બીજો કોઈ સમ્યક્ત્વનો હેતુ નથી; કેમ કે આ સંસારમાં ભટકતા જીવોએ બધા સાથે સંબંધ કર્યો છે, તેથી જગતના સર્વ પદાર્થો સાથે જીવનો સંયોગ થયેલો છે. માટે સમ્યક્ત્વના શ્રુતધર્મથી અન્ય હેતુનો જીવને સંબંધ નહીં થયેલો હોવાને કારણે જીવને અત્યાર સુધી સમ્યક્ત્વ થયું નહીં તેમ કહી શકાય નહીં, એ પ્રકારનો પૂર્વપક્ષીનો આશય છે. ॥૧૦૩૪॥

#### અવતરણિકા :

ગાથા ૧૦૩૩માં પૂર્વપક્ષીએ સ્થાપન કર્યું કે ભૂતાર્થશ્રદ્ધાનરૂપ સમ્યક્ત્વ શ્રુતધર્મથી થઈ શકે નહીં. તેના નિરાકરણ માટે કોઈ કહે કે સમ્યક્ત્વનો શ્રુતધર્મરૂપ હેતુ હોવા છતાં સમ્યક્ત્વના અન્ય હેતુની વિકલતાને કારણે પૂર્વે જીવને શ્રુતધર્મથી સમ્યક્ત્વ થયું નહીં. તેનું નિરાકરણ કરતાં પૂર્વગાથામાં પૂર્વપક્ષીએ કહ્યું કે જો સમ્યક્ત્વનો શ્રુતધર્મથી અન્ય હેતુ તમે માનતા હો તો તે અન્ય હેતુની પણ જીવને પૂર્વે પ્રાપ્તિ થઈ ગઈ છે, છતાં સમ્યક્ત્વ થયું નહિ, તેથી અન્ય હેતુ હોય તોપણ શ્રુતધર્મથી ભૂતાર્થશ્રદ્ધાનરૂપ સમ્યક્ત્વ થાય છે એમ પણ કહી શકાય નહીં.

ત્યાં પૂર્વપક્ષીને કોઈ કહે કે અન્ય હેતુ હોતે છતે શ્રુતધર્મથી સમ્યક્ત્વ થાય છે, પરંતુ અનાદિ સંસારમાં ભમતા જીવને સમ્યક્ત્વનો તે અન્ય હેતુ ક્યારેય પ્રાપ્ત થયો નહીં. આથી શ્રુતધર્મથી સમ્યક્ત્વ થયું નહીં અને જ્યારે શ્રુતધર્મ સાથે સમ્યક્ત્વના અન્ય હેતુની પણ પ્રાપ્તિ થશે ત્યારે જીવને ભૂતાર્થશ્રદ્ધાનરૂપ સમ્યક્ત્વ પ્રાપ્ત થશે. તેના નિરાકરણ અર્થે પૂર્વપક્ષી પ્રસ્તુત ગાથામાં કહે છે –

#### भाशाः

पच्छा वि तस्स घडणे किं कारणमह अकारणं तं तु । निच्चं तब्भावाई कारणभावे अ णाहेऊ ॥१०३५॥

#### અન્વચાર્થ:

पच्छा वि=पाछणथी पश तस्स=तेना=અપરહેતુના, घडणे=ઘટનમાં किं कारणं=शुं કારણ છે ? अह तु=वणी જો तं=ते=અપરહેતુનું ઘટન, अकारणं=અકારણ છે, (તો) निच्चं=नित्य तब्भावाई=तेना ભાવાદિ થાય=અપરહેતુનો ભાવ કે અભાવ થાય. कारणभावे अ=અને કારણના ભાવમાં=અપરહેતુના ઘટનના કારણના સદ્ભાવમાં, अहेऊ ण=અહેતુ નથી=અપરહેતુનું ઘટન હેતુ વગરનું નથી.

#### आथार्थ :

પાછળથી પણ બીજા હેતુનો સંબંધ થવામાં શું કારણ છે ? વળી જો બીજા હેતુનો સંબંધ થવામાં કોઈ કારણ ન હોય તો સદા માટે બીજા હેતુનો સદ્ભાવ કે અભાવ થાય, અને જો બીજા હેતુનો સંબંધ થવાનું કારણ હોય તો તે બીજો હેતુનો સંબંધ કારણ વગરનો નથી.

### ટીકા :

पश्चादिष तस्य=हेतोरपरस्य घटने किं कारणम् ?, अथाऽकारणं तद्=अपरहेतुघटनं नित्यं तद्धावाभावौ, तदिवशेषात्, कारणभावे चाऽपरहेतुघटनस्य नाऽहेतुः=कश्चिदपर इति गाथार्थः ॥१०३५॥

## ટીકાર્થ :

પાછળથી પણ=પૂર્વે અનંતીવાર શ્રુતધર્મની પ્રાપ્તિ થવા છતાં સમ્યક્ત્વના અપરહેતુની અપ્રાપ્તિને કારણે જીવને સમ્યક્ત્વ પ્રાપ્ત થયું નહીં અને પાછળથી સમ્યક્ત્વના અપરહેતુની પ્રાપ્તિ થવાથી શ્રુતધર્મથી સમ્યક્ત્વ પ્રાપ્ત થયું એમ સ્વીકારવામાં પાછળથી પણ, તેના=અપરહેતુના, ઘટનમાં અર્થાત્ શ્રુતધર્મથી અન્ય સમ્યક્ત્વના હેતુનો સંબંધ થવામાં, શું કારણ છે ?

જો તે=અપરહેતુનું ઘટન, અકારણ હોય તો નિત્ય તેનો ભાવ-અભાવ થાય=અપરહેતુનો સદા સદ્ભાવ થાય કે સદા અભાવ થાય; કેમ કે તેનો અવિશેષ છે≕અપરહેતુના ઘટનનો અભેદ છે, અર્થાત્ પૂર્વે અનંતકાળમાં અપરહેતુનો સંબંધ ન થયો, અને અનંતકાળ પછી અત્યારે સમ્યક્ત્વના તે શ્રુતધર્મથી અપરહેતુનો સંબંધ થાય, એવો અપરહેતુના ઘટનમાં કોઈ ભેદક નથી.

અને અપરહેતુના ઘટનના કારણના ભાવમાં=કારણના સદ્દભાવમાં, અપરહેતુનું ઘટન અહેતુ નથી=કોઈ અપર એવો હેતુ છે=સમ્યક્ત્વનો શ્રુતધર્મરૂપ હેતુથી અન્ય હેતુનો જીવ સાથે સંબંધ થવામાં કોઈ બીજો હેતુ છે. એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

★ પ્રસ્તુતમાં સમ્ચક્ત્વ એ કાર્ચ છે, અને તે સમ્ચક્ત્વપ્રાપ્તિનો પ્રથમ હેતુ શ્રુતધર્મ છે, અને તે શ્રુતધર્મથી સમ્ચક્ત્વની પ્રાપ્તિ થવામાં બીજો હેતુ માનવો પડે, તે બીજા હેતુનો જીવ સાથે સંબંધ થવામાં કોઈ ત્રીજો હેતુ માનવો પડે, એમ નવા નવા હેતુઓ માનવામાં અનવસ્થા દોષ પ્રાપ્ત થાય. એ પ્રકારનો પૂર્વપક્ષના કથનનો આશય છે.

### ભાવાર્થ :

ગાથા ૧૦૩૩માં પૂર્વપક્ષીએ સ્થાપન કર્યું કે જીવને શ્રુતધર્મ અનંતીવાર પ્રાપ્ત થવા છતાં સમ્યક્ત્વ પ્રાપ્ત થયું નહીં, માટે શ્રુતધર્મથી નિયમા સમ્યક્ત્વ થાય છે, એમ કહી શકાય નહીં. વળી ગાથા ૧૦૩૪માં સ્થાપન કર્યું કે શ્રુતધર્મની પ્રાપ્તિ થવા છતાં, સમ્યક્ત્વના શ્રુતધર્મથી અન્ય હેતુની જીવને ક્યારેય પ્રાપ્તિ થઈ નહીં, માટે શ્રુતધર્મથી સમ્યક્ત્વ થયું નહીં, એમ પણ કહી શકાય નહીં; કેમ કે અનાદિ સંસારમાં ભમતા જીવને સમ્યક્ત્વના હેતુ એવા શ્રુતધર્મથી અન્ય હેતુની પણ અનંતીવાર પ્રાપ્તિ થઈ છે. આથી જેમ જીવને સમ્યક્ત્વના કારણીભૂત એવો શ્રુતધર્મ અનંતીવાર પ્રાપ્ત થયો છે, તેમ જીવને સમ્યક્ત્વના કારણીભૂત એવો શ્રુતધર્મથી

અન્ય હેતુ સ્વીકારીએ તો તે પણ અનંતીવાર પ્રાપ્ત થયો છે, તેમ માનવું પડે; છતાં જીવને સમ્યક્ત્વ ન થયું, માટે શ્રુતધર્મથી સમ્યક્ત્વ થાય છે એમ કહી શકાય નહીં. આ પ્રમાણે પૂર્વપક્ષીએ યુક્તિથી પૂર્વગાથામાં સ્થાપન કર્યું.

ત્યાં કોઈ કહે કે અનાદિકાળમાં જીવે શ્રુતધર્મ અનંતી વખત પ્રાપ્ત કર્યો, પરંતુ સમ્યક્ત્વનો બીજો હેતુ ક્યારેય પ્રાપ્ત કર્યો નહીં, માટે માત્ર શ્રુતધર્મથી જીવને સમ્યક્ત્વ થયું નહીં; અને જયારે તે સમ્યક્ત્વનો બીજો હેતુ પ્રાપ્ત થાય છે ત્યારે શ્રુતધર્મથી જીવને સમ્યક્ત્વ પ્રાપ્ત થાય છે.

તેના નિરાકરણ અર્થે પૂર્વપક્ષી કહે છે કે પાછળથી પણ સમ્યક્ત્વના અપરહેતુનો સંબંધ થવામાં શું કારણ છે? અર્થાત્ અનાદિકાળથી સંસારમાં પરિભ્રમણ કરતા જીવને અત્યાર સુધી ક્યારેય સમ્યક્ત્વના અપરહેતુનો સંયોગ ન થયો, અને પાછળથી તે અપરહેતુનો સંયોગ થયો તેમાં શું કારણ ?

ત્યાં કોઈ પૂર્વપક્ષીને કહે કે જીવને સમ્યક્ત્વના અપરહેતુનો સંબંધ પૂર્વે ન થયો અને પાછળથી થયો, તેમાં કોઈ અન્ય કારણ નથી, પણ અકારણ અપરહેતુનો સંબંધ થયો. તેને પૂર્વપક્ષી કહે છે કે સમ્યક્ત્વના અપરહેતુનો સંબંધ કાં તો નિત્ય રહેવો જોઈએ કાં તો નિત્ય ન રહેવો જોઈએ; કેમ કે તે અપરહેતુનો સંબંધ પહેલાં ન થાય અને પાછળથી થાય એવો ભેદ સ્વીકારવામાં કોઈ વિશેષ નથી, તેથી આવો ભેદ સ્વીકારી શકાય નહીં. તેથી સમ્યક્ત્વના તે અપરહેતુનો સંબંધ અનંતકાળમાં અકસ્માત્ અનંતી વખત થયો એમ માનવું જોઈએ અથવા પૂર્વે અનંતકાળમાં ક્યારેય ન થયો અને ભાવિ અનંતકાળમાં પણ ક્યારેય થશે નહીં, એમ માનવું જોઈએ.

વસ્તુતઃ આમ માની શકાય નહીં; કેમ કે બીજો હેતુ શ્રુતધર્મની જેમ અકસ્માત્ અનંતી વખત પ્રાપ્ત થાય છે, તેમ માનીએ તો પૂર્વમાં સમ્યક્ત્વની પ્રાપ્તિ માનવી પડે. અને તે બીજો હેતુ ક્યારેય પ્રાપ્ત થતો નથી તેમ માનીએ, તો જીવને ક્યારેય પણ માત્ર શ્રુતધર્મથી સમ્યક્ત્વ મળે નહીં તેમ માનવું પડે.

હવે કોઈ કહે કે સમ્યક્ત્વના શ્રુતધર્મથી અપરહેતુનો સંબંધ અત્યાર સુધી ન થયો અને હવે થયો તેમાં કોઈ કારણ છે; તો તેને પૂર્વપક્ષી કહે છે કે અપરહેતુનો સંબંધ થવામાં કોઈ કારણ સ્વીકારવામાં આવે તો અપરહેતુનો સંયોગ અહેતુ નથી, પરંતુ આ અપરહેતુનો સંયોગ થવામાં કોઈ ત્રીજો હેતુ છે એમ માનવું પડે, જે અપરહેતુના સંબંધનો અન્ય એવો ત્રીજો હેતુ જીવને અનાદિકાળમાં ક્યારેય પ્રાપ્ત ન થયો, તેથી અત્યાર સુધી જીવને સમ્યક્ત્વના અપરહેતુનો સંબંધ ન થયો; અને તે અપરહેતુનો સંબંધ ન થયો માટે જ અનંતીવાર શ્રુતધર્મ પ્રાપ્ત થવા છતાં જીવને શ્રુતધર્મથી સમ્યક્ત્વ પ્રાપ્ત થયું નહીં, અને પાછળથી તે અપરહેતુના હેતુનો સંયોગ થવાથી અપરહેતુનો સંયોગ થયો, જેથી અપરહેતુથી સહિત એવા શ્રુતધર્મથી જીવને સમ્યક્ત્વ પ્રાપ્ત થયું એમ સ્વીકારવું પડે; પરંતુ એમ સ્વીકારવામાં સમ્યક્ત્વના અપરહેતુના અપરહેતુના પરંપરાની પ્રાપ્તિ થવાથી અનવસ્થાદોષનો પ્રસંગ આવે છે, જે દોષ સ્વયં પૂર્વપક્ષી આગળની ગાથામાં બતાવે છે.

સંક્ષેપથી પૂર્વપક્ષીનો આશય એ છે કે શ્રુતધર્મથી ભૂતાર્થશ્રદ્ધાનરૂપ સમ્યક્ત્વ થાય છે, એમ સ્વીકારવામાં આવે તો, દ્રવ્યસાધુપણાના સ્વીકાર વખતે જીવને અનંતીવાર શ્રુતધર્મ પ્રાપ્ત થયો તોપણ સમ્યક્ત્વ થયું નહીં, તેથી શ્રુતધર્મને સમ્યક્ત્વનું કારણ કહી શકાય નહીં; અને સમ્યક્ત્વનું શ્રુતધર્મથી અન્ય એવો બીજો હેતુ પણ કારણ છે એમ સ્વીકારવામાં આવે તો, સમ્યક્ત્વનો તે બીજો હેતુ પણ જીવને પૂર્વે અપ્રાપ્ત છે તેમ

ન કહી શકાય; કેમ કે અનાદિ સંસારમાં સંસરતા જીવનો સર્વ સાથે સંબંધ થયો છે, તેથી જીવનો સમ્યક્ત્વના બીજા હેતુ સાથે પણ સંયોગ થયો છે એમ માનવું પડે. અને જીવે સર્વ સાથે સંબંધ કર્યો હોવા છતાં સમ્યક્ત્વનો જે શ્રુતધર્મથી અન્ય એવો બીજો હેતુ છે તેની સાથે ક્યારેય સંબંધ કર્યો નહીં તેથી પૂર્વે સમ્યક્ત્વ પ્રાપ્ત થયું નહીં; એમ સ્વીકારવામાં આવે તો પ્રશ્ન થાય કે સમ્યક્ત્વના બીજા હેતુનો સંબંધ જીવને પૂર્વે પ્રાપ્ત ન થયો અને પાછળથી પ્રાપ્ત થયો તેનું શું કારણ ? અને તેમ થવામાં કોઈ કારણ માનવામાં ન આવે તો સમ્યક્ત્વના બીજા હેતુનો સંબંધ જે રીતે અત્યારે થયો તે રીતે પૂર્વે પણ થવો જોઈએ, અથવા અત્યાર સુધી તે બીજા હેતુનો સંબંધ જેમ ન થયો તેમ પાછળથી પણ ન થવો જોઈએ, એમ માનવું પડે; કેમ કે બીજા હેતુનો સંબંધ પહેલાં ન થાય અને અત્યારે જ થાય તેવું કોઈ વિશેષ કારણ નથી. અને આ દોષ ટાળવા માટે એમ સ્વીકારવામાં આવે કે અનાદિકાળમાં સમ્યક્ત્વના બીજા હેતુનો સંબંધ ન થયો અને પાછળથી અત્યારે જ બીજા હેતુનો સંબંધ થયો તેમાં કોઈ અન્ય એવો ત્રીજો હેતુ છે, જે ત્રીજા હેતુનો અત્યાર સુધી સંયોગ નહીં થયો હોવાથી સમ્યક્ત્વના બીજા હેતુનો સંબંધ થયો નહીં અને તે બીજા હેતુનો સંબંધ નહીં થયો હોવાથી જ શ્રુતધર્મથી જીવને અત્યાર સુધી ભૂતાર્થશ્રદ્ધાનરૂપ સમ્યક્ત્વ પ્રાપ્ત થયું નહીં. તો આ રીતે સ્વીકારવામાં પણ અનવસ્થા દોષની પ્રાપ્તિ થય છે, જે પૂર્વપક્ષી આગળની ગાથામાં સ્વયં બતાવશે. !!૧૦૩૫!!

### અવતરશિકા :

एतदेवाह -

### અવતરણિકાર્થ:

આને જ કહે છે 🗕 -

## ભાવાર્થ :

ગાથા ૧૦૩૧માં કહેલ કે ભૂતાર્થના વાચક એવા શ્રુતધર્મથી પ્રાયઃ ભૂતાર્થશ્રદ્ધાનરૂપ સમ્યક્ત્વ થાય છે. ત્યાં પૂર્વપક્ષીને શંકા થઈ કે સર્વ જીવો વડે શ્રુતધર્મ પૂર્વે અનંતીવાર પ્રાપ્ત કરાયો છે, છતાં સમ્યક્ત્વ થયું નહીં, તેથી શ્રુતધર્મ સમ્યક્ત્વનો હેતુ નથી. ત્યાં કોઈ કહે કે સમ્યક્ત્વનો શ્રુતધર્મ જેમ હેતુ છે તેમ બીજો પણ કોઈ હેતુ છે અને શ્રુતધર્મ જીવને અનંતીવાર પ્રાપ્ત થવા છતાં તે અન્ય હેતુનો સંબંધ નહીં થયો હોવાથી શ્રુતધર્મથી જીવને સમ્યક્ત્વ થયું નહીં. તેના નિરાકરણ અર્થે પૂર્વપક્ષી કહે છે કે અનાદિ સંસારમાં ભમતા જીવનો સર્વ સાથે સંબંધ થયો છે, આથી સમ્યક્ત્વના બીજા હેતુનો પણ સંબંધ જીવને પૂર્વે પ્રાપ્ત થયેલો છે; છતાં સમ્યક્ત્વ થયું નથી.

ત્યાં કોઈ કહે કે અનાદિકાળમાં સમ્યક્ત્વના તે બીજા હેતુનો સંબંધ ન થયો અને પાછળથી થયો, તેથી અત્યારે સમ્યક્ત્વ થયું. તો તેને પૂર્વપક્ષી કહે છે કે તે બીજા હેતુનો સંબંધ અનાદિકાળમાં ક્યારેય નહીં થવામાં અને પાછળથી પણ તે સમ્યક્ત્વના બીજા હેતુનો સંબંધ થવામાં કોઈ કારણ માનવું પડશે. એને જ કહે છે –

#### भाशा :

तस्स वि एवमजोगा कम्मायत्ता य सव्वसंजोगा । तं पुक्कोसट्टिईओ गंठिं जाऽणंतसो पत्तं ॥१०३६॥

#### अन्द्रशर्थ :

एवं य=અને આ રીતે=પૂર્વગાથામાં બતાવ્યું એ રીતે, तस्स वि=तेनो पश=सभ्यક्त्वना હેતુભૂત શ્રુતધર્મથી અન્ય હેતુના ઘટનના હેતુનો પણ, अजोगा=અયોગ થવાથી सव्वसंजोगा कम्मायत्ता=સર્વ સંયોગો કર્મને આયત્ત છે. तं पि=ते पश=ते કર્મ पણ, उक्कोसिंहिईओ गंठिं जा=ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિથી ગ્રંથિ સુધી अणंतसो= અનંતીવાર पत्तं=પ્રાપ્ત કરાયું.

### ગાશાર્થ :

પૂર્વગાથામાં બતાવ્યું એ રીતે સમ્યક્ત્વના કારણભૂત શ્રુતધર્મથી અપરહેતુના ઘટનના હેતુનો પણ અયોગ થવાથી સર્વ સંયોગો કર્મને આધીન છે, તે કર્મ પણ ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિથી ગ્રંથિ સુધી અનંતીવાર પ્રાપ્ત કરાયું છે.

### ટીકા :

तस्याऽपि=हेतुघटनहेतोरेवमयोगाद् अकारणसकारणत्वेनोक्तदोषानिवृत्त्या, उपचयमाह-कर्म्मायत्ताश्च= कर्म्मपरिणतिहेतुकाश्च सर्वसंयोगा बाह्याभ्यन्तराः, तदिप कर्म्मोत्कृष्टस्थितेरारभ्य ग्रन्थि यावत् कर्म्मग्रन्थि-मनन्तशः=अनन्तां वारां प्राप्तम्, आगमोऽयिमिति गाथार्थः ॥१०३६॥

#### ટીકાર્થ :

एवं च અને આ રીતે=પૂર્વગાથામાં કહ્યું એ રીતે, अकारण.......निवृत्त्या અકારણ-સકારણત્વ વડે ઉક્ત=પૂર્વગાથામાં કહેવાયેલ, દોષની અનિવૃત્તિ હોવાને કારણે तस्याऽपि=हेतुघटनहेतोः તેનો પણ=હેતુના ઘટનના હેતુનો પણ=શ્રુતધર્મથી અપરહેતુનો સંયોગ થવામાં બીજા કોઈ હેતુનો પણ, अयोगात् અયોગ થવાથી बाह्याभ्यन्तराः सर्वसंयोगाः બાહ્ય અને અભ્યંતર સર્વ સંયોગો कम्मायत्ताः=कर्म्मपरिणतिहेतुकाः કર્મને આયત્ત છે=કર્મની પરિણતિના હેતુવાળા છે.

तदपि......प्राप्तम् ते पણ કર્મ=બાહ્ય અને અભ્યંતર સર્વ સંયોગોનો હેતુ એવું તે પણ કર્મ, ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિથી આરંભીને ગ્રંથિ=કર્મની ગ્રંથિ, સુધી અનંતીવાર પ્રાપ્ત કરાયું. अयम् आगमः આ આગમ છે.

'उपचयमाह' અહીં સ્થાપન કર્યું કે અકારણ-સકારણત્વ વડે ઉક્ત દોષની અનિવૃત્તિ હોવાને કારણે હેતુના ઘટનના હેતુનો પણ અયોગ પ્રાપ્ત થાય છે, તો હવે સમ્યક્ત્વના હેતુના ઘટનનો કયો હેતુ સ્વીકારી શકાય? કે જેનાથી અનવસ્થા દોષ ન આવે ? તે હેતુના ઘટનનો અન્ય હેતુ બતાવવા માટે "ઉપચયને કહે છે" એમ કહીને સર્વ સંયોગો કર્મને આયત્ત છે એમ કહેલ છે. તેથી એ પ્રાપ્ત થાય કે હેતુના ઘટનના હેતુરૂપે કર્મને જ સ્વીકારી શકાય, અન્ય કોઈને નહીં.

इति गाथार्थ: એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

ગાંથા ૧૦૩૫માં પૂર્વપક્ષીએ સ્થાપન કર્યું કે સમ્યક્ત્વના શ્રુતધર્મથી બીજા હેતુનો સંબંધ અત્યાર સુધી ન થયો અને પાછળથી થયો તેમાં કોઈક ત્રીજો હેતુ માનવો પડશે. અને જો સમ્યક્ત્વના તે બીજા હેતુનો સંબંધ થવામાં કોઈ કારણ ન માનીએ તો તે અન્ય હેતુનો સંબંધ નિત્ય થવો જોઈએ કે ક્યારેય ન થવો જોઈએ. અને જો સમ્યક્ત્વના બીજા હેતુનો સંબંધ થવામાં કોઈ કારણ માનીએ તો કહી શકાય કે સમ્યક્ત્વના બીજા હેતુનો સંબંધ થવાના કારણરૂપ ત્રીજા હેતુનો વર્તમાનમાં સંયોગ થયો, તેથી પાછળથી બીજા હેતુનો સંબંધ થયો, અને તે બીજા હેતુનો સંબંધ થવાથી અત્યારે શ્રુતધર્મથી સમ્યક્ત્વ થયું. પરંતુ તેમ સ્વીકારીએ તો એ પ્રશ્ન થાય કે સમ્યક્ત્વના બીજા હેતુનો સંબંધ થવામાં કારણભૂત એવો તે ત્રીજા હેતુનો સંયોગ અત્યાર સુધી કેમ ન થયો? અને અત્યારે જ કેમ થયો? તે નક્કી કરવા માટે તે ત્રીજા હેતુનો સંયોગ થવામાં પણ કોઈ ચોથા હેતુને કારણરૂપે માનવો પડે, આમ અનવસ્થા પ્રાપ્ત થાય.

આ રીતે અકારણ-સકારણપણા વડે કરીને ગાથા ૧૦૩૫માં કહેવાયેલ દોષની અનિવૃત્તિ થવાથી સમ્યક્ત્વના શ્રુતધર્મથી અન્ય એવા બીજા હેતુના ઘટનનો હેતુ એવા ત્રીજા હેતુનો પણ અયોગ પ્રાપ્ત થાય. તેથી હવે સમ્યક્ત્વના શ્રુતધર્મરૂપ હેતુના સંયોગમાં કયું કારણ સ્વીકારી શકાય? તે દર્શાવવા અર્થે પૂર્વપક્ષી ગાથાના બીજા પાદથી કહે છે —

જીવને જે કોઈ બહિરંગ કે અંતરંગ સંયોગો પ્રાપ્ત થાય છે, તે સર્વ સંયોગો કર્મને આધીન છે; અને જીવે અનાદિકાળથી કર્મની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિથી માંડીને કર્મના ગ્રંથિદેશ સુધીની સર્વ સ્થિતિઓ અનંતી વખત પ્રાપ્ત કરી છે, એ પ્રમાણે આગમ છે અર્થાત્ શાસ્ત્રનો પાઠ છે. તેથી અનાદિ સંસારમાં ભટકતા જીવે કર્મવશ જે રીતે બાહ્ય સંયોગો પ્રાપ્ત કર્યા તે રીતે જીવ ગ્રંથિદેશમાં આવ્યો ત્યારે તેણે શ્રુતધર્મરૂપ આંતર સંયોગ પણ પ્રાપ્ત કર્યો. આ પ્રકારના કથન દ્વારા ભૂતાર્થશ્રદ્ધાનરૂપ સમ્યક્ત્વની પ્રાપ્તિનું કારણ શ્રુતધર્મ નથી એમ પૂર્વપક્ષીને સ્થાપન કરવું છે, જે કથન આગળની ગાથામાં પૂર્વપક્ષી દર્શાવે છે. !!૧૦૩૬!!

## अवतरशिङा :

પૂર્વગાથામાં પૂર્વપક્ષીએ સ્થાપન કર્યું કે જીવને જે કાંઈ બાહ્ય કે અભ્યંતર સંયોગો પ્રાપ્ત થાય છે તે સર્વ પ્રત્યે કર્મ કારણ છે, અને કર્મની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિથી આરંભીને ગ્રંથિ સુધીનું કર્મ પણ જીવે અનંતીવાર પ્રાપ્ત કર્યું છે એ પ્રકારે આગમ છે. તે પ્રમાણે જીવ ગ્રંથિદેશમાં આવ્યો ત્યારે તેને શ્રુતધર્મની પ્રાપ્તિ પણ થઈ છે, છતાં શ્રુતધર્મથી સમ્યક્ત્વ કેમ થતું નથી ? એ સ્પષ્ટ કરવા માટે પૂર્વપક્ષી કહે છે —

#### आथा :

# ण य एयभेयओ तं अन्नं कम्मं अणेण चरियत्थं । सङ्भावाऽणाङ्गया कह सम्मं कालभेएणं ? ॥१०३७॥

## અન્વચાર્થ:

एयभेयओ य अन्नं=અને આના ભેદથી=કર્મની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિથી કર્મની ગ્રંથિ સુધીની સ્થિતિના કર્મના ભેદોથી, અન્ય એવું तं कम्मं ण=ते કર્મ નથી=સમ્યક્ત્વનું કારણ બને એવું કર્મ નથી.

અહીં પ્રશ્ન થાય કે કર્મની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિથી માંડીને કર્મની ગ્રંથિ સુધીના કર્મના ભેદો અંતર્ગત જ સમ્યક્ત્વના હેતુભૂત એવું કર્મ સ્વીકારીએ તો શું વાંધો આવે ? એથી કહે છે –

अणेण=આના વડે=કર્મની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિથી માંડીને કર્મની ગ્રંથિ સુધીની કર્મસ્થિતિના ભેદો અંતર્ગત

જ કર્મના ભેદ વડે, **चरियत्थं**=ચરિતાર્થ છે=સમ્યક્ત્વપ્રાપ્તિનું કારણ સ્વીકારી શકાય એવું તે કર્મ સમ્યક્ત્વ પ્રાપ્ત કરાવ્યા વગર સમાપ્ત થયેલ પ્રયોજનવાળું છે.

અહીં પ્રશ્ન થાય કે ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિથી ગ્રંથિ અંતર્ગત એવું કર્મ કયા કારણથી સમ્યક્ત્વની પ્રાપ્તિ કરાવ્યા વગર ચરિતાર્થ થયું ? એમાં હેતુ આપે છે --

अणाइमया सइभावा=અનાદિમાન એવા કાળ વડે સકૃદ્ભાવ છે=અનાદિકાળમાં સમ્યક્તવ એક વાર પ્રાપ્ત થનાર હોવાથી કર્મ સમ્યક્તવની પ્રાપ્તિ કરાવ્યા વગર ચરિતાર્થ થયું. (આમ હોતે છતે) कालभेएणं सम्यं कह ?=કાળના ભેદથી સમ્યક્તવ કેવી રીતે થાય ?

#### आधार्थ :

અને કર્મના ભેદોથી અન્ય એવું, સમ્યક્ત્વનું કારણ બને એવું કર્મ નથી. વળી કર્મની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિથી આરંભીને કર્મની ગૃંથિની અંદર રહેલા કર્મના ભેદ વડે સમ્યક્ત્વપ્રાપ્તિનું કારણ સ્વીકારી શકાય એવું તે કર્મ સમ્યક્ત્વ પ્રાપ્ત કરાવ્યા વગર સમાપ્ત થયેલ પ્રયોજનવાળું છે; કેમ કે અનાદિકાળમાં સમ્યક્ત્વ એક વાર પ્રાપ્ત થાય છે, અને આમ હોતે છતે કાળના ભેદથી સમ્યક્ત્વ કેવી રીતે થાય ? અર્થાતુ ન જ થાય.

### रीङा :

न चैतद्धेदत इति जातावेकवचनं, न चैतद्धेदेभ्यः-उत्कृष्टिस्थितिग्रन्थ्यपान्तरालवित्तभ्यः तदन्यत्कर्मा, ततश्चैतदन्तर्गतेनैवाऽनेन भाव्यम्, एतच्च अत्र व्यितकरे चिरतार्थं=निष्ठितप्रयोजनं इत्यर्थः, कुत इत्याह-सकृद्धावाद् अनादिमता कालेन, बहुधाऽप्राप्तेः, एवं सित सम्यक्त्वं कथं कालभेदेन-अतीतादिना?, उक्तवत्तन्त्वतो हेत्वविशेषादिति गाथार्थः ॥१०३७॥

# ટીકાર્થ :

न चैतद्......कर्म्म, 'न चैतद्भेदतः' એ પ્રકારે જાતિમાં એકવચન છે, અને ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ અને ગ્રંથિની વચમાં રહેનારા આના ભેદોથી=કર્મના ભેદોથી, અન્ય એવું તે કર્મ નથી=સમ્યક્ત્વનું કારણ બને એવું કર્મ નથી.

ततश्चै......भाव्यम्, અને તે કારણથી આના અંતર્ગત જ આ=ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિથી ગ્રંથિની વચમાં રહેનારા કર્મના ભેદોની અંદર રહેલ જ સમ્યક્ત્વના હેતુભૂત એવું કર્મ, હોવું જોઈએ.

एतच्च......इत्यर्थः, અને આ વ્યતિકરમાં=સમ્યક્ત્વપ્રાપ્તિના પ્રસંગમાં, આ=કર્મની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિથી કર્મની ગ્રંથિ સુધીના કર્મભેદો અંતર્ગત જ સમ્યક્ત્વપ્રાપ્તિના હેતુભૂત તરીકે કલ્પના કરી શકાય એવું કર્મ, ચરિતાર્થ છે=નિષ્ઠા પામેલ પ્રયોજનવાળું છે અર્થાત્ સમ્યક્ત્વની પ્રાપ્તિ કરાવ્યા વગર સમાપ્ત થયેલ કાર્યવાળું છે.

कुतः ? इत्याह— કયા કારણથી ? અર્થાત્ ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિથી ગ્રંથિ સુધીના કર્મભેદો અંતર્ગત જ સમ્યક્ત્વ-પ્રાપ્તિના હેતુભૂત તરીકે કલ્પના કરી શકાય એવું કર્મ કયા કારણથી નિષ્ઠિત પ્રયોજનવાળું છે ? એથી કહે છે – अनादिमता कालेन सकृद्भावात्, અનાદિમાન કાળ વડે સકૃદ્ભાવ હોવાથી=સમ્યક્તવ અનંતકાળમાં એક વાર થતું હોવાથી, સમ્યક્તવપ્રાપ્તિના હેતુ તરીકે કલ્પના કરી શકાય એવું તે કર્મ સમ્યક્તવ પ્રાપ્ત કરાવ્યા વગર નિષ્ઠિત પ્રયોજનવાળું છે, એમ અન્વય છે.

અહીં પ્રશ્ન થાય કે સમ્યક્ત્વ એક વાર પ્રાપ્ત થાય છે એવું કેમ છે ? તેમાં હેતુ આપે છે –

बहुधा अप्राप्तेः બહુવાર અપ્રાપ્તિ છે=જેમ જીવને દ્રવ્યશ્રુતની અનંતકાળમાં અનંતીવાર પ્રાપ્તિ થાય છે, તેમ સમ્યક્ત્વની જીવને બહુવાર પ્રાપ્તિ થતી નથી.

एवं सित આમ હોતે છતે=પૂર્વમાં યુક્તિથી સ્થાપન કર્યું કે સમ્યક્ત્વપ્રાપ્તિ પ્રત્યે શ્રુતધર્મથી અન્ય હેતુ તરીકે કર્મ સ્વીકારવું પડે, અને તે કર્મ પણ કર્મની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિથી ગ્રંથિદેશ અંતર્ગત કોઈ સ્વીકારવું પડે, અને આવું ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિથી ગ્રંથિ સુધીનું કર્મ પણ જીવ વડે અનંતીવાર પ્રાપ્ત કરાયું છે છતાં જીવને સમ્યક્ત્વ થયું નહીં, એમ હોતે છતે,

अतीतादिना कालभेदेन सम्यक्त्वं कथं ? અતીતાદિરૂપ કાળભેદથી સમ્યક્ત્વ કેવી રીતે થાય ? અર્થાત્ અનાદિ એવા અતીતકાળમાં કે અનંત એવા ભાવિકાળમાં સમ્યક્ત્વ ન થાય, પરંતુ વર્તમાનમાં જ થાય એવું કેવી રીતે બને ?

उक्तवत् तत्त्वतः हेत्विविशेषात्, કેમ કે ઉક્તની જેમ≔ગાથા ૧૦૩૫માં કહેવાયેલની જેમ, તત્ત્વથી હેતુનો અવિશેષ છે અર્થાત્ સમ્યક્ત્વનો શ્રુતધર્મથી અન્ય હેતુ કર્મ પ્રાપ્ત થાય છે, અને તે કર્મ ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિથી ગ્રંથિ સુધીના કર્મભેદોની અંતર્ગત જ છે, અને તે કર્મભેદોની અંતર્ગત એવું કર્મ જેમ જીવ વડે પૂર્વે અનંતીવાર પ્રાપ્ત કરાયું છે, તેમ વર્તમાનમાં પણ ગ્રંથિદેશમાં આવેલ જીવ વડે પ્રાપ્ત કરાયું છે. તેથી વાસ્તવિક રીતે સમ્યક્ત્વનો કર્મરૂપ બીજો હેતુ અતીતકાળમાં અને વર્તમાનકાળમાં સમાન છે, છતાં તે બીજો હેતુ પહેલાં સમ્યક્ત્વનું કારણ ન બન્યો અને અત્યારે સમ્યક્ત્વનું કારણ બન્યો, એવું કઈ રીતે કહી શકાય ?

इति गाथार्थ: એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

પૂર્વગાથામાં પૂર્વપક્ષીએ સ્થાપન કર્યું કે સમ્યક્ત્વનો શ્રુતધર્મથી બીજો હેતુ પૂર્વે પ્રાપ્ત ન થયો હોવાથી જીવને શ્રુતધર્મથી સમ્યક્ત્વ થયું નહીં એમ સ્વીકારીએ તો એ પ્રશ્ન થાય કે સમ્યક્ત્વનો તે બીજો હેતુ પૂર્વે કેમ પ્રાપ્ત ન થયો ? અને પાછળથી કેમ પ્રાપ્ત થયો ? માટે પાછળથી તે બીજા હેતુનો સંબંધ થવામાં કોઈ ત્રીજો હેતુ માનવો પડે, અને ત્યાં પણ એ પ્રશ્ન થાય કે સમ્યક્ત્વના બીજા હેતુનો સંબંધ થવાનું તે ત્રીજું કારણ પૂર્વે કેમ પ્રાપ્ત ન થયું ? અને અત્યારે જ કેમ પ્રાપ્ત થયું ? આથી તે ત્રીજા કારણનો સંબંધ થવામાં કોઈ ચોથો હેતુ સ્વીકારવો પડે.

આમ, સમ્યક્ત્વના બીજા હેતુનો સંબંધ થવામાં અન્ય-અન્ય હેતુના સ્વીકારની અનવસ્થા ચાલે. આથી સમ્યક્ત્વનો શ્રુતધર્મથી અન્ય હેતુ કર્મ છે, તે સિવાય કોઈ નહીં; એમ સ્વીકારીએ તો, તે કર્મ પણ કર્મની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિથી કર્મની ગ્રંથિ સુધીના કર્મના ભેદોમાંથી કોઈક એક છે, પરંતુ કર્મના ભેદોથી અન્ય એવું તે કર્મ નથી; કેમ કે જીવ સમ્યક્ત્વ પામે છે ત્યારે ગ્રંથિદેશમાં આવેલો હોય છે, તેથી ત્યારે જીવ કર્મની ગ્રંથિથી અન્ય કોઈ કર્મસ્થિતિને પામેલો હોતો નથી. માટે સમ્યક્ત્વનું શ્રુતધર્મથી અન્ય કારણ કર્મની ઉત્કૃષ્ટ

સ્થિતિથી માંડીને ગ્રંથિદેશ સુધીની જે કર્મની સ્થિતિઓ છે તેની અંતર્ગત જ કોઈક કર્મ માનવું પડે. અને તે કર્મ પણ જીવે અનંતીવાર પ્રાપ્ત કર્યું, એવો શાસ્ત્રપાઠ છે; કેમ કે આ સંસારમાં ભમતા જીવે કર્મની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ પણ અનંતીવાર બાંધી છે અને ગ્રંથિદેશમાં પણ જીવ અનંતીવાર આવ્યો છે. આથી સમ્યક્ત્વનો શ્રુતધર્મથી બીજો હેતુ કર્મ સ્વીકારીએ તો તે કર્મ પણ જીવને અનંતીવાર પ્રાપ્ત થયું છે, છતાં તે કર્મ જીવને સમ્યક્ત્વ પ્રાપ્ત કરાવી શક્યું નહીં. આથી તે કર્મ જીવને સમ્યક્ત્વ પ્રાપ્ત કરાવ્યા વગર પોતાનું અન્ય જે પ્રયોજન હતું તે કરીને ચરિતાર્થ થયું એમ માનવું પડે; કેમ કે જીવને સમ્યક્ત્વ અનંતીવાર પ્રાપ્ત થતું નથી પરંતુ અનાદિકાળમાં એક વાર પ્રાપ્ત થાય છે.

વળી આ રીતે પદાર્થ સિદ્ધ થાય તો, સમ્યક્ત્વ કાળભેદથી કેવી રીતે થઈ શકે ? અર્થાત્ જીવને સમ્યક્ત્વ ભૂતકાળમાં થયું નહીં, ભવિષ્યમાં થશે નહીં અને વર્તમાનમાં જ થયું એમ કઈ રીતે સ્વીકારી શકાય ? કેમ કે સમ્યક્ત્વના પ્રથમ હેતુરૂપ શ્રુતધર્મ જીવને અનંતીવાર પ્રાપ્ત થઈ ચૂક્યો છે, અને સમ્યક્ત્વના અપરહેતુરૂપ કર્મ પણ જીવને ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિથી માંડીને ગ્રંથિ સુધી પૂર્વે અનંતીવાર પ્રાપ્ત થઈ ચૂક્યું છે, આમ છતાં તે કર્મ સમ્યક્ત્વનો હેતુ ન બન્યું, અને વર્તમાનમાં પ્રાપ્ત થયેલી સ્થિતિવાળું તે કર્મ સમ્યક્ત્વનો હેતુ બન્યું, એમ કઈ રીતે કહી શકાય ? અર્થાત્ ન જ કહી શકાય.

આશય એ છે કે પૂર્વે જીવને સમ્યક્ત્વના હેતુભૂત શ્રુતધર્મ પણ અનંતીવાર પ્રાપ્ત થયો અને ગ્રંથિની કર્મસ્થિતિ પણ અનંતીવાર પ્રાપ્ત થઈ, છતાં પૂર્વે જીવને સમ્યક્ત્વ ન થયું; અને વર્તમાનમાં જે શ્રુતધર્મ પ્રાપ્ત થયો અને જે ગ્રંથિની કર્મસ્થિતિ પ્રાપ્ત થઈ, તેનાથી અત્યારે જીવને સમ્યક્ત્વ થયું, એવું કઈ રીતે કહી શકાય ? અર્થાત્ ન જ કહી શકાય. એ પ્રકારનો પૂર્વપક્ષીનો આશય છે. **॥૧૦૩૭॥** 

## અવતરણિકા :

अत्रोत्तरमाह -

# અવતરણિકાર્થ:

અહીં ઉત્તરને કહે છે –

# ભાવાર્થ :

ગાથા ૧૦૩૩થી ૧૦૩૭માં પૂર્વપક્ષીએ યુક્તિથી સ્થાપન કર્યું કે ભૂતાર્થવાચક એવા શ્રુતધર્મથી ભૂતાર્થશ્રદ્ધાનરૂપ સમ્યક્ત્વ થઈ શકતું નથી, અને સમ્યક્ત્વપ્રાપ્તિનો શ્રુતધર્મથી અન્ય હેતુ માનીએ તો અનવસ્થા પ્રાપ્ત થાય છે. તેથી સમ્યક્ત્વના અન્ય હેતુ તરીકે કર્મને માનીએ તો તે કર્મ પણ ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિથી ગ્રંથિ સુધી અનંતીવાર જીવને પ્રાપ્ત થઈ ચૂક્યું છે, છતાં શ્રુતધર્મથી અને શ્રુતધર્મ સિવાયના અન્ય હેતુભૂત કર્મથી, પહેલાં સમ્યક્ત્વ ન થયું, અને વર્તમાનમાં તે શ્રુતધર્મથી અને અન્ય હેતુરૂપ કર્મથી સમ્યક્ત્વ થયું છે એમ કઈ રીતે કહી શકાય ? એ પ્રકારની શંકામાં ગ્રંથકાર ઉત્તર આપે છે —

#### भाशा :

किं अन्नेण तओ च्चिअ पायमिअं जं च कालभेएणं । एत्थ वि तओ वि हेऊ नणु सो पत्तो पुरा बहुहा ॥१०३८॥

#### अन्पर्यार्थ :

अन्नेण कि ?=અન્ય વડે શું ?=સમ્યક્ત્વના શ્રુતધર્મથી અન્ય હેતુ વડે શું ? पायं=પ્રાયः इअं=આ=સમ્યક્ત્વ, तओ च्चिअ=तेनाथी જ=શ્રુતધર્મથી જ, થાય છે. जं च=અને જે=જે આ સમ્યક્ત્વ, कालभेएणं=કાળભેદથી થાય છે, एत्थ वि=એમાં પણ तओ वि हेऊ=આ જ=શ્રુતધર્મ જ, હેતુ છે. नणु=ननु થી પૂર્વપક્ષી કહે છે — सो=आ=શ્રુતધર્મ, पुरा बहुहा=પહેલાં બહુધા पत्तो=પ્રાપ્ત કરાયો.

★ ''<mark>ਰओ ਕਿ''ਮੰ 'अपि' एਕ</mark> કા૨ અર્થક છે.

#### ગાशार्थ :

ગ્રંથકાર પૂર્વપક્ષીને કહે છે — સમ્યકૃત્વના શ્રુતઘર્મથી અન્ય હેતુ વડે શું ? પ્રાયઃ સમ્યક્ત્વ શ્રુતઘર્મથી જ થાય છે, અને જે આ સમ્યક્ત્વ કાળભેદથી થાય છે, એમાં પણ શ્રુતઘર્મ જ હેતુ છે. ત્યાં પૂર્વપક્ષી કહે છે — શ્રુતઘર્મ પહેલાં ઘણી વાર પ્રાપ્ત કરાયો.

#### ટીકા :

किमन्येन हेतुनाऽत्र ?, तत एव=श्रुतधर्मात् प्राय इदं=सम्यक्त्वं भवति, औपशमिकव्यवच्छेदार्थं प्रायोग्रहणं, यच्च कालभेदेनैतदतीतादिना भवति अत्राऽपि=कालभेदेन भवने तक एव=श्रुतधर्मा एव हेतुः, अत्राह-नन्वसौ=श्रुतधर्माः प्राप्तः पुरा बहुधा=अनेकश इति गाथार्थः ॥१०३८॥

## ટીકાર્થ:

અહીં=સમ્યક્ત્વની પ્રાપ્તિમાં, અન્ય હેતુ વડે=શ્રુતધર્મથી અન્ય હેતુ વડે, શું ? પ્રાયઃ તેનાથી જ=શ્રુતધર્મથી જ, આ=સમ્યક્ત્વ, થાય છે. ઔપશમિક સર્મ્યક્ત્વના વ્યવચ્છેદ અર્થે प्रायःનું ગ્રહણ છે. અને જે આ= સમ્યક્ત્વ, અતીતાદિ કાળભેદથી થાય છે અર્થાત્ અતીતકાળમાં ન થયું, અનાગતમાં નહીં થાય, પરંતુ વર્તમાનમાં જ થાય એ રૂપ કાળભેદથી થાય છે. એમાં પણ=કાળભેદથી ભવનમાં=અતીતાદિ કાળના ભેદથી સમ્યક્ત્વ થવામાં પણ, આ જ=શ્રુતધર્મ જ, હેતુ છે.

અહીં કહે છે=ઉપરમાં બતાવેલા સિદ્ધાંતકારના કથનમાં પૂર્વપક્ષી કહે છે — ખરેખર આ=શ્રુતધર્મ, પહેલાં બહુધા=અનેક વાર, પ્રાપ્ત કરાયો. તેથી શ્રુતધર્મને કાળભેદથી સમ્યક્ત્વની પ્રાપ્તિ કરાવવામાં હેતુ કઈ રીતે સ્વીકારી શકાય ? અર્થાત્ ન જ સ્વીકારી શકાય. એવી પૂર્વપક્ષીની શંકા છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

પૂર્વમાં પૂર્વપક્ષીએ યુક્તિથી સ્થાપન કર્યું કે શ્રુતધર્મથી ભૂતાર્થશ્રદ્ધાનરૂપ સમ્યક્ત્વ થઈ શકે નહીં; કેમ કે શ્રુતધર્મ જીવને અનંતીવાર પ્રાપ્ત થયો છે છતાં સમ્યક્ત્વ થયું નહીં; અને સમ્યક્ત્વના શ્રુતધર્મથી અન્ય હેતુ તરીકે કર્મ સ્વીકારીએ તો તે કર્મ પણ જીવને ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિથી ગ્રંથિ સુધી અનંતીવાર પ્રાપ્ત થયું છે, છતાં પૂર્વમાં ક્યારેય સમ્યક્ત્વ ન થયું, અને વર્તમાનમાં થાય, તો સમ્યક્ત્વ પ્રત્યે શ્રુતધર્મને કે અન્ય હેતુ તરીકે કર્મને કારણ માની શકાય નહીં.

તેનો ઉત્તર આપતાં ગ્રંથકાર કહે છે કે સમ્યક્ત્વપ્રાપ્તિમાં શ્રુતધર્મથી અન્ય હેતુ માનવાની જરૂર નથી,

પ્રાયઃ શ્રુતધર્મથી જ સમ્યક્ત્વ થાય છે. વળી ઔપશિમિક સમ્યક્ત્વ શ્રુતધર્મથી થતું નથી, માટે ઔપશિમિક સમ્યક્ત્વના વ્યવચ્છેદ અર્થે પ્રંથકારે **પ્રાયઃ** શબ્દ મૂકેલ છે, પરંતુ ક્ષાયિક અને ક્ષાયોપશિમિક સમ્યક્ત્વ શ્રુતધર્મથી જ થાય છે. ત્યાં પ્રશ્ન થાય કે જો સમ્યક્ત્વ શ્રુતધર્મથી જ થતું હોય તો શ્રુતધર્મ જીવને અનંતીવાર પ્રાપ્ત થયો, છતાં ભૂતકાળમાં ન થયું, ભવિષ્યમાં નહીં થાય, પરંતુ વર્તમાનમાં જ સમ્યક્ત્વ થાય, તેનું શું કારણ ? તેને ગ્રંથકાર કહે છે કે કાળભેદથી સમ્યક્ત્વ થવામાં પણ શ્રુતધર્મ જ કારણ છે.

ત્યાં ફરી પૂર્વપક્ષી કહે છે કે શ્રુતધર્મ પૂર્વે અનેકવાર પ્રાપ્ત થયો છતાં સમ્યક્ત્વ ન થયું, તેથી કાળભેદથી સમ્યક્ત્વપ્રાપ્તિમાં શ્રુતધર્મને હેતુ કહી શકાય નહીં; કેમ કે પૂર્વે ક્યારેય શ્રુતધર્મ જીવને પ્રાપ્ત ન થયો હોત અને વર્તમાનમાં જ જીવને શ્રુતધર્મની પ્રાપ્તિ થઈ હોત અને સમ્યક્ત્વ થયું હોત, તો કહી શકાય કે શ્રુતધર્મ જ કાળભેદથી સમ્યક્ત્વ થવામાં હેતુ છે; જયારે જીવને તો શ્રુતધર્મ જેમ વર્તમાનમાં મળ્યો છે, તેમ પૂર્વે પણ અનંતીવાર મળ્યો છે. તેથી કાળભેદથી સમ્યક્ત્વનો હેતુ શ્રુતધર્મ કહી શકાય નહીં. આ પ્રકારનો પૂર્વપક્ષીનો આશય છે. ॥૧૦૩૮॥

#### अवतरशिक्षः :

एतदेव स्पष्टयन्नाह -

### અવતરણિકાર્થ:

પૂર્વગાથાને અંતે પૂર્વપક્ષીએ કહ્યું કે શ્રુતધર્મ પહેલાં અનેક વાર પ્રાપ્ત થયો, છતાં સમ્યક્ત્વ ન થયું, આથી સમ્યક્ત્વ શ્રુતધર્મથી જ થાય છે એમ કહી શકાય નહીં. તેથી હવે શ્રુતધર્મ જીવને પહેલાં અનેક વાર પ્રાપ્ત કઈ રીતે થયો છે ? એ વાતને જ ગાથા ૧૦૪૨ સુધી યુક્તિથી સ્પષ્ટ કરતાં પૂર્વપક્ષી કહે છે –

#### भाशा :

सव्वजिआणं चिअ जं सुत्ते गेविज्जगेसु उववाओ । भणिओ ण य सो एअं लिंगं मोत्तुं जओ भणियं ॥१०३९॥

### અન્વચાર્થ:

जं=જે કારણથી सुत्ते=સૂત્રમાં=શાસ્ત્રમાં, सव्विज्ञाणं चिअ=સર્વ જીવોનો જ गेविज्जगेसु=શ્રૈવેયકોમાં उववाओ=ઉપપાત भणिओ=કહેવાયો છે, सो य=અને આ=શ્રૈવેયકોમાં ઉપપાત, एअं लिंगं मोत्तुं ण=આ લિંગને=જિનપ્રણીત સાધુવેશને, મૂકીને થતો નથી; जओ भणियं=જે કારણથી કહેવાયું છે.

### ગાથાર્થ :

જે કારણથી શાસ્ત્રમાં સર્વ જીવોનો જ ગ્રેવેચકોમાં ઉપપાત કહેવાયો છે, અને ગ્રેવેચકોમાં ઉપપાત ભગવાને પ્રરૂપેલ લિંગ સિવાય થતો નથી; તે કારણથી આ શ્રુતદાર્મ અનેક વખત પૂર્વમાં પ્રાપ્ત થયો છે એમ પૂર્વગાથાના ચરમ પાદ સાથે સંબંધ છે, જે કારણથી કહેવાયું છે અર્થાત્ આગળની ગાયામાં કહેવાશે એ પ્રમાણે પૂર્વના સૂરિઓ વડે કહેવાયું છે, તે કારણથી સાધુવેશને છોડીને ગ્રેવેચકોમાં ઉપપાત થતો નથી, એમ પ્રસ્તુત ગાયા સાથે સંબંધ છે.

#### ટીકા :

सर्वजीवानामेव सांव्यवहारिकराश्यन्तर्गतानां यद्=यस्मात् सूत्रे-प्रज्ञापनादौ ग्रैवेयकेषु नवस्वप्युपपातो भणितः, तन्मुक्तशरीराणामानन्त्याभिधानात्, न चाऽसौ=उपपातः एतल्लिङ्गं जिनप्रणीतं मुक्त्वा, यतो भणितमागमज्ञैः पूर्वसूरिभिरिति गाथार्थः ॥१०३९॥

### ટીકાર્થ:

જે કારણથી પ્રજ્ઞાપનાદિ સૂત્રમાં સાંવ્યવહારિક રાશિની અંદર રહેલા સર્વ જીવોનો જ નવે પણ શ્રૈવેયકોમાં ઉપપાત કહેવાયો છે; કેમ કે તેનાથી મુકાયેલાં શરીરોના અનંતપણાનું અભિધાન છે=સર્વ જીવો વડે નવેય શ્રૈવેયકોમાં અનંતાં શરીરો મુકાયેલાં છે એ પ્રકારનું શાસ્ત્રમાં કથન છે; અને આ જિનપ્રણીત લિંગને=સાધુવેશને, મૂકીને આ=શ્રૈવેયકોમાં ઉપપાત, થતો નથી; જે કારણથી આગમને જાણનારા પૂર્વસૂરિઓ વડે કહેવાયેલું છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

### અવતરણિકા :

किं तदित्याह -

### અવતરણિકાર્થ:

પૂર્વગાથાના અંતે કહ્યું કે જે કારણથી પૂર્વસૂરિઓ વડે કહેવાયું છે; તે પૂર્વસૂરિઓનું કથન શું છે ? એથી કહે છે --

#### अथाः

जे दंसणवावन्ना लिंगगगहणं करिंति सामण्णे । तेसि पिय य उववाओ उक्कोसो जाव गेविज्जा ॥१०४०॥

### અન્વચાર્થ:

दंसणवावन्ना जे=વ્યાપન્નદર્શનવાળા જેઓ सामण्णे=શ્રામણ્યવિષયક लिंगग्गहणं=લિંગના પ્રહણને करिति=કરે છે, तेसि पिय=તેઓનો પણ गेविज्जा जाव=શ્રૈવેયકો સુધી उक्कोसो उववाओ=ઉત્કૃષ્ટ ઉપપાત થાય છે.

🛨 'य' પાદપૂર્તિમાં છે.

### ગાથાर्थ :

વ્યાપક્ષદર્શનવાળા જેઓ શ્રામણ્યવિષયક લિંગનું ગ્રહણ કરે છે, તેઓનો પણ ગ્રૈવેયકો સુધી ઉત્કૃષ્ટ ઉપપાત થાય છે.

## ટીકા :

ये व्यापन्नदर्शना निह्नवादयः लिङ्गग्रहणं कुर्वन्ति=प्रतिदिनं रजोहरणादिधारणमनुतिष्ठन्ति, न ऋडिया, अपि तु श्रामण्ये=श्रमणभावविषयं स्वबुद्ध्या, तेषामिप च अपिशब्दादनादिमिथ्यादृष्टीनामिप च उपपात उत्कृष्टः=सर्वोत्तमो यावद् ग्रैवेयकाणि, ऋियामात्रफलमेतन्निरनुबन्धित्वात्तुच्छमिति गाथार्थः ॥१०४०॥

#### ટીકાર્શ:

વ્યાપન્નદર્શનવાળા=નાશ પામેલા સમ્યગ્દર્શનવાળા, જે નિક્ષવાદિ, ક્રીડાથી નહીં પરંતુ સ્વબુદ્ધિથી, શ્રામણ્યવિષયક= શ્રમણભાવના વિષયવાળા, લિંગગ્રહણને કરે છે=રજોહરણાદિના ધારણને પ્રતિદિન આચરે છે, તેઓનો પણ, અને 'अपि' શબ્દથી અનાદિમિથ્યાદેષ્ટિઓનો પણ, ઉત્કૃષ્ટ=સર્વોત્તમ, ઉપપાત ગ્રૈવેયકો સુધી થાય છે. આ=નિક્ષવાદિનો જે ગ્રૈવેયકોમાં ઉપપાત થાય છે એ, નિરનુબંધીપણું હોવાથી તુચ્છ એવું ક્રિયામાત્રનું ફળ છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

#### अवतरशिक्षा :

यदि नामैवं ततः किमित्याह -

### અવતરણિકાર્થ :

જો આમ છે=સાંવ્યવહારિક રાશિ અંતર્ગત સર્વ જીવોનો જ દ્રવ્યલિંગથી નવે પણ ત્રૈવેયકોમાં ઉપપાત છે, તેનાથી શું ? એથી કહે છે −

### ભાવાર્થ :

ગાથા ૧૦૩૮ના ચોથા પાદમાં પૂર્વપક્ષીએ કહેલ કે શ્રુતધર્મ પહેલાં અનેક વાર પ્રાપ્ત કરાયો, છતાં સમ્યક્ત્વ ન થયું, તેથી શ્રુતધર્મથી જ સમ્યક્ત્વ થાય છે એમ કહી શકાય નહીં; અને એ જ વાતને સ્પષ્ટ કરતાં ગાથા ૧૦૩૯-૧૦૪૦માં પૂર્વપક્ષીએ કહ્યું કે સૂત્રમાં સર્વ જીવોનો જ નવેય ગ્રૈવેયકોમાં અનંતીવાર ઉપપાત કહેવાયો છે, અને ગ્રૈવેયકોમાં ઉપપાત જિનપ્રણીત દ્રવ્યલિંગના સ્વીકાર સિવાય થતો નથી, આથી પ્રશ્ન થાય કે આ કથનથી એવું શું પ્રાપ્ત થયું કે જેથી સર્વ જીવોએ અનેક વાર શ્રુતધર્મ પ્રાપ્ત કર્યો છે, એ વાત સિદ્ધ થાય ? માટે હવે આ કથનથી સર્વ જીવોએ અનેક વાર શ્રુતધર્મ પ્રાપ્ત કર્યો છે એ વાતને સિદ્ધ કરવા માટે કહે છે —

#### ગાથા :

लिंगे अ जहाजोगं होइ इमं सुत्तपोरिसाईअं । जं तत्थ निच्चकम्मं पन्नत्तं वीअरागेहिं ॥१०४१॥

### अन्वद्यार्थः

लिंगे अ=અને લિંગ હોતે છતે जहाजोगं इमं=યથાયોગ આ=શ્રુતધર્મ, होइ=થાય છે; जं=જે કારણથી तत्थ=त्यां=લિંગમાં, निच्चकमां सुत्तपोरिसाईअं=नित्यकर्म એવા સૂત્રપોરિસી આદિ वीअरागेहिं पन्नत्तं= वीतराग वर्षे प्रश्नप्त છે.

### आथार्थ :

અને લિંગ હોતે છતે ચથાસંભવ શ્રુતધર્મ થાય છે; જે કારણથી લિંગમાં નિત્યકર્મ એવા સૂત્રપોરિસી વગેરે વીતરાગ વડે પ્રજ્ઞપ્ત છે.

### ટીકા :

लिङ्गे च यथोदिते सित यथायोगं=यथासम्भवं भवति अदः=श्रुतधर्माः प्राणिनाम्, उपपित्तमाह-सूत्रपौरुष्यादि यद्=यस्मात् तत्र=लिङ्गे नित्यकर्म्म=नित्यकरणीयं प्रज्ञप्तं वीतरागै:=भगवद्भिरिति गाथार्थः ॥१०४१॥

#### टीङार्थ :

અને યથોદિત=જિનપ્રણીત, એવું લિંગ હોતે છતે પ્રાણીઓને=જીવોને, યથાયોગ=યથાસંભવ=જે પ્રકારે સંભવી શકે એ પ્રકારે, આ=શ્રુતધર્મ, થાય છે.

ઉપપત્તિને કહે છે=લિંગ હોતે છતે શ્રુતધર્મ કઈ રીતે ઘટે ? તેની સંગતિ બતાવે છે -

જે કારણથી ત્યાં=લિંગમાં, નિત્યકર્મ=નિત્યકરણીય, એવા સૂત્રપોરિસી આદિ વીતરાગ વડે≕ભગવાન વડે, પ્રરૂપાયેલ છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

ગાથા ૧૦૩૮માં પૂર્વપક્ષીને ઉત્તર આપતાં ગ્રંથકારે કહેલ કે શ્રુતધર્મથી જ પ્રાયઃ સમ્યક્ત્વ થાય છે, અને કાળભેદથી સમ્યક્ત્વ થવામાં પણ શ્રુતધર્મ જ હેતુ છે, તેથી સમ્યક્ત્વનો શ્રુતધર્મથી અન્ય હેતુ માનવાની જરૂર નથી. ત્યાં ગાથા ૧૦૩૮ના ચોથા પાદમાં પૂર્વપક્ષીએ શંકા કરી કે જીવને શ્રુતધર્મ પૂર્વે અનેક વાર પ્રાપ્ત થયો છે, અને તે વાતને જ સ્પષ્ટ કરવા માટે ગાથા ૧૦૩૯માં કહ્યું કે પ્રજ્ઞાપના આદિ આગમોમાં સંવ્યવહારરાશિમાં આવેલા સર્વ જીવોનો જ નવેય શ્રૈવેયકોમાં ઉપપાત કહેવાયો છે, અને શ્રૈવેયકોમાં ઉપપાત ભગવાને પ્રરૂપેલ સાધુલિંગને છોડીને થતો નથી. વળી એ સ્પષ્ટ કરવા માટે ગાથા ૧૦૪૦માં કહે છે કે સમ્યગ્દર્શનથી ભ્રષ્ટ થયેલા નિક્ષ્વો વગેરે ક્રીડાથી નહીં, પરંતુ પોતાની મતિ પ્રમાણે શ્રમણપણું પાળે છે.

આશય એ છે કે નિક્લાદિ ભગવાનની આજ્ઞાને પરતંત્ર નહીં હોવાથી સાધુજીવનમાં જે કાંઈ સાધ્વાચારની કિયાઓ કરે છે, તે સર્વ જિનવચનાનુસાર કરતા નથી પરંતુ પોતાની બુદ્ધિ અનુસાર કરે છે, છતાં તેઓ સંયમ ત્રહણ કરીને ક્રીડા કરતા નથી, પરંતુ પ્રતિદિન શ્રમણપણાવિષયક સર્વ અનુષ્ઠાનો સ્વબુદ્ધિ અનુસારે આચરે છે, જેનાથી તેઓ પણ નિરતિચાર સાધ્વાચાર પાળીને ઉત્કૃષ્ટથી નવેય ત્રૈવેયકોમાં જાય છે. આમ, તેઓને ભગવાનના વચનમાં રુચિ નહીં હોવાને કારણે સાધ્વાચારનું સુંદર પાલન કર્યું હોવા છતાં ક્રિયામાત્રનું આ ત્રૈવેયકોમાં ઉપપાતરૂપ તુચ્છ ફળ તેઓ પ્રાપ્ત કરે છે; કેમ કે ભગવાનના વચન પ્રત્યેની રુચિ વગર સાધ્વાચારની ક્રિયાઓ સાનુબંધ થતી નથી. તેથી તેવી ક્રિયાઓ ઉત્તરોત્તર વૃદ્ધિ પામીને મોક્ષરૂપ ફળમાં વિશ્રાંત પામતી નથી, પરંતુ નિરનુબંધ હોવાથી તેવી ક્રિયાઓ જીવને ત્રૈવેયકનું ફળ પ્રાપ્ત કરાવીને વિશ્રાંત થાય છે, અને અનાદિમિથ્યાદષ્ટિ જીવોનો પણ ઉત્કૃષ્ટ ઉપપાત નવેય ત્રૈવેયકો સુધી થાય છે.

આમ, આગમને જાણનારા પૂર્વસૂરિઓના વચનથી એ ફલિત થયું કે સર્વ જીવો અનંતીવાર જિનપ્રણીત સાધુલિંગને ગ્રહણ કરીને, સાધ્વાચારની ક્રિયાઓ પાળીને ઉત્કૃષ્ટથી નવમા ગ્રૈવેયક સુધી જાય છે.

વળી આટલા કથનથી, સર્વ જીવોને અનંતીવાર શ્રુતધર્મની પ્રાપ્ત થઈ છે એ કથન કઈ રીતે સિદ્ધ થયું ? તે દર્શાવવા અર્થે ગાથા ૧૦૪૧માં પૂર્વપક્ષી કહે છે કે જયારે જીવ નવમા ગ્રૈવેયક સુધી જાય છે ત્યારે જિનપ્રણીત સાધુલિંગને ગ્રહણ કરીને સંયમની ક્રિયાઓનું પાલન કરે છે, અને સાધુલિંગમાં ભગવાને સૂત્રપોરિસી આદિને નિત્યકર્મ કહેલ છે. તેથી જે જીવો સાધુલિંગ ગ્રહણ કરીને સંયમનાં અનુષ્ઠાનો કીડામાત્રથી પાળતા હોય તેવા જીવોને કદાચ સાધુલિંગમાં શ્રુતધર્મની પ્રાપ્તિ ન થાય એવું બને, પરંતુ જે જીવો સાધુલિંગ ગ્રહણ કરીને સંયમનાં સારાં અનુષ્ઠાનો પાળતા હોય તેવા જીવો સાધુલિંગમાં સાધ્વાચારના અંગભૂત નિત્યકરણીય એવી સૂત્રપોરિસી અને અર્થપોરિસીમાં અવશ્ય યત્ન કરતા હોય છે, અને તેથી તેઓને પોતાની પ્રજ્ઞા અનુસારે યથાસંભવ શ્રુતધર્મ પણ પ્રાપ્ત થાય છે.

આ રીતે ગાથા ૧૦૩૯થી ૧૦૪૧માં સ્થાપન કર્યું કે સર્વ જીવો અનંતીવાર જિનપ્રણીત લિંગને ગ્રહણ કરીને, નિત્યકરણીય એવા સૂત્રપોરિસી-અર્થપોરિસીમાં યત્ન કરવા દ્વારા સાધ્વાચારના અનુષ્ઠાનોનું પાલન કરીને નવેય શ્રૈવેયકોમાં અનંતીવાર ઉત્પન્ન થાય છે. આથી સર્વ જીવોને શ્રુતધર્મની પણ અનંતીવાર પ્રાપ્તિ થયેલી છે. આ પ્રકારનો પૂર્વપક્ષીનો આશય છે. ॥૧૦૩૯/૧૦૪૦/૧૦૪૧॥

### અવતરણિકા :

निगमयन्नाह -

# અવતરણિકાર્થ:

નિગમન કરતાં પૂર્વપક્ષી કહે છે -

### ભાવાર્થ :

ગાથા ૧૦૩૮ના ચોથા પાદમાં પૂર્વપક્ષીએ નનુથી શંકા કરી કે પૂર્વે જીવે અનંતીવાર શ્રુતધર્મ પ્રાપ્ત કર્યો, છતાં સમ્યક્ત્વ ન થયું. આથી શ્રુતધર્મને સમ્યક્ત્વનું કારણ કહી શકાય નહીં; અને ગાથા ૧૦૩૯થી ૧૦૪૧માં શાસ્ત્રવચનના બળથી પૂર્વપક્ષીએ સ્થાપન કર્યું કે સર્વ જીવો જિનપ્રણીત સાધુલિંગને ગ્રહણ કરીને અનંતીવાર શ્રેવેયકોમાં ગયા છે, અને જિનપ્રણીત સાધુલિંગ ગ્રહણ કર્યું ત્યારે સાધુલિંગમાં નિત્યકર્મરૂપ સૂત્રપોરિસી-અર્થપોરિસીમાં અનંતીવાર યત્ન કર્યો છે. આથી શ્રુતધર્મ પણ સર્વ જીવોને અનંતીવાર પ્રાપ્ત થયો છે.

હવે શ્રુતધર્મ કઈ રીતે સમ્યક્ત્વનો હેતુ બનતો નથી ? તે બતાવવા માટે નિગમન કરતાં=પૂર્વના કથનથી પ્રાપ્ત થતા ફલિતાર્થને જણાવતાં, પૂર્વપક્ષી કહે છે –

#### भाया :

एवं पत्तोऽयं खलु न य सम्मत्तं कहं तओ एअं। कह वेसो च्चिअ एअस्स कालभेएण हेउ ति ॥१०४२॥

### અન્વચાર્થ :

एवं=આ રીતે=ઉપરમાં બતાવ્યું એ રીતે, अयं=આ=શ્રુતધર્મ, पत्तो=પ્રાપ્ત થયો, सम्मत्तं य न=અને સમ્યક્ત્વ ન થયું, (તેથી) तओ=તેનાથી=શ્રુતધર્મથી, एअं=આ=સમ્યક્ત્વ, कहं=કેવી રીતે થાય ? एसो च्चिअ वा=અથવા આ જ=શ્રુતધર્મ જ, कालभेएण=કાળભેદથી एअस्स हेऊ=आनो=सभ्यક्त्वनो, હેतु कह=કેવી રીતે થાય ?

- 🛨 'खलુ' વાક્યાલંકારમાં છે.
- 🛨 'त्ति' પાદપૂર્તિમાં છે.

#### आशर्थ :

ઉપરમાં બતાવ્યું એ રીતે શ્રુતઘર્મ પ્રાપ્ત થયો અને સમ્ચક્ત્વ ન થયું. તેથી શ્રુતઘર્મથી સમ્ચક્ત્વ કેવી રીતે થાય ? અથવા શ્રુતઘર્મ જ કાળભેદથી સમ્ચક્ત્વનો હેતુ કેવી રીતે બને ? અર્થાત્ ન જ બને.

### ટીકા :

एवम्=उक्तेन प्रकारेण प्राप्तोऽयं खलु श्रुतधर्म्मः, न च सम्यक्त्वम् इयता कालेन, सिद्धिप्रसङ्गात्, तत् कथं=केन प्रकारेण ततः=श्रुतधर्माद् एतत्=सम्यक्त्वं ?, कथं वा एष एव=श्रुतधर्माः एतस्य= सम्यक्त्वस्य कालभेदेन भवतः सतो हेतुः ? नैव, तद्भावभावित्वाभावादिति गाथार्थः ॥१०४२॥

### टीङार्थ :

આ રીતે=કહેવાયેલ પ્રકારથી=ગાથા ૧૦૩૮ના ચોથા પાદથી ગાથા ૧૦૪૧ સુધી પૂર્વપક્ષી વડે જે પ્રકારે કહેવાયું એ પ્રકારથી, આ=શ્રુતધર્મ, પ્રાપ્ત કરાયો, અને આટલા કાલ વડે સમ્યક્ત્વ ન થયું; કેમ કે સિદ્ધિનો પ્રસંગ છે અર્થાત્ જો શ્રુતધર્મની પ્રાપ્તિથી આટલા કાળમાં જીવને સમ્યક્ત્વ થયું હોત તો અત્યાર સુધીમાં જીવને મોક્ષની પ્રાપ્તિ થઈ હોત, એમ માનવાનો પ્રસંગ આવે. તે કારણથી તેનાથી=શ્રુતધર્મથી, આ=સમ્યક્ત્વ, કઈ રીતે=કયા પ્રકારથી, થાય ? અર્થાત્ ન થાય. અથવા આ જ=શ્રુતધર્મ જ, કાળભેદથી થતા છતા આનો= સમ્યક્ત્વનો, હેતુ કઈ રીતે થાય ? અર્થાત્ ન જ થાય; કેમ કે તેના ભાવ સાથે ભાવિત્વનો અભાવ છે= શ્રુતધર્મના સદ્ભાવ સાથે સમ્યક્ત્વના થનારપણાનો અભાવ છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

ગાથા ૧૦૩૩થી ૧૦૩૭ના પૂર્વપક્ષીના કથનનો ઉત્તર આપતાં ગાથા ૧૦૩૮માં ગ્રંથકારે કહ્યું કે શ્રુતધર્મથી જ સમ્યક્ત્વ થાય છે, અને કાળભેદથી સમ્યક્ત્વ થવામાં પણ શ્રુતધર્મ જ હેતુ છે. તે બંને કથનનું નિરાકરણ કરતાં પૂર્વપક્ષીએ ગાથા ૧૦૩૮ના ચોથા પાદથી માંડીને ગાથા ૧૦૪૧માં સ્થાપન કર્યું કે જીવને પૂર્વે શ્રુતધર્મ અનંતીવાર પ્રાપ્ત થયેલો છે.

આ રીતે જીવ વડે શ્રુતધર્મ અનંતીવાર પ્રાપ્ત કરાયો અને આટલા કાળમાં જીવને સમ્યક્ત્વ ન થયું, ત્યાં પ્રશ્ન થાય કે જીવ વડે આટલીવાર શ્રુતધર્મ પ્રાપ્ત કરાવા છતાં આટલા કાળમાં જીવને સમ્યક્ત્વ નથી થયું, એમ કઈ રીતે કહી શકાય ? એથી કહે છે કે શ્રુતધર્મથી સમ્યક્ત્વ થયું હોત તો શ્રુતધર્મની અનંતીવાર પ્રાપ્તિ થાત નહીં, પરંતુ પ્રથમવાર પ્રાપ્ત થયેલ શ્રુતધર્મથી જ જીવને સમ્યક્ત્વ થઈ જાત, જેથી અત્યાર સુધીમાં તે સમ્યક્ત્વના બળથી જીવને મોક્ષની પણ પ્રાપ્તિ થઈ ગઈ હોત; પરંતુ જીવને મોક્ષની પ્રાપ્તિ નથી થઈ, તેથી નક્કી થાય છે કે આટલીવાર શ્રુતધર્મ પ્રાપ્ત થવા છતાં આટલા કાળથી જીવને સમ્યક્ત્વ થયું નથી. માટે શ્રુતધર્મથી જ સમ્યક્ત્વ થાય છે એમ કઈ રીતે કહી શકાય ? અર્થાત્ ન જ કહી શકાય.

વળી, કાળભેદથી થતા સમ્યક્ત્વનો શ્રુતધર્મ હેતુ નથી; કેમ કે પૂર્વે અનંતીવાર શ્રુતધર્મ પ્રાપ્ત થયો છતાં સમ્યક્ત્વ ન થયું, તો હવે અતીતાદિ કાળભેદથી શ્રુતધર્મ સમ્યક્ત્વનો હેતુ કઈ રીતે બની શકે ? અર્થાત્ ન જ બની શકે.

આમ, શ્રુતધર્મ સમ્યક્તવનો કે કાળભેદથી થતા સમ્યક્તવનો હેતુ નથી. આથી સિદ્ધ થયું કે ભૂતાર્થ શ્રદ્ધાનરૂપ સમ્યક્તવ ભૂતાર્થવાચક શ્રુતધર્મથી થાય છે, એ પ્રમાણે કહી શકાય નહીં. આ પ્રકારનો પૂર્વપક્ષીના કથનનો આશય છે. ॥૧૦૪૨॥

### અવતરણિકા :

अत्रोत्तरमाह -

### અવતરણિકાર્થ:

અહીં=ગાથા ૧૦૩૮ના ચોથા પાદથી ગાથા ૧૦૪૨ સુધી પૂર્વપક્ષીએ સ્થાપન કર્યું કે ભૂતાર્થવાચક એવો શ્રુતધર્મ, સમ્યક્ત્વનું કે કાળભેદથી થતા સમ્યક્ત્વનું કારણ નથી. એમાં ગ્રંથકાર ઉત્તરને કહે છે –

#### भाशा :

भण्णइ पत्तो सो ण उ उल्लिसअं जीववीरिअं कह वि । होउल्लिसिए अ तयं तं पि अ पायं तओ चेव ॥१०४३॥

### अन्वयार्थः

भण्णइ=કહેવાય છે=પૂર્વપક્ષીના પ્રશ્નમાં ઉત્તર અપાય છે — सो पत्तो=આ=શ્રુતધર્મ, પ્રાપ્ત કરાયો, कह वि उ=परंतु કોઈપણ રીતે जीववीरिअं उद्घिसअं ण=જીવવીર્ય ઉલ્લસિત ન થયું, उद्घिसए अ=અને (જીવવીર્ય) ઉલ્લસિત થયે છતે तयं होइ=ते=सम्यક्त्व, થાય છે. तं पि अ=અને તે પણ=જીવવીર્યનું ઉલ્લસન પણ, पायं=પ્રાય: तओ चेव=तेनाथी %=શ્રુતધર્મથી %, થાય છે.

## ગાશાર્થ :

પૂર્વપક્ષીના પ્રશ્નમાં ગ્રંથકાર ઉત્તર આપે છે — શ્રુતઘર્મ પ્રાપ્ત થયો, પરંતુ કોઈપણ રીતે જીવવીર્ચ ઉલ્લસિત ન થયું, અને જીવવીર્ચ ઉલ્લસિત થયે છતે સમ્ચક્ત્વ થાય છે, અને જીવવીર્ચનું ઉલ્લસન પણ પ્રાયઃ શ્રુતઘર્મથી જ થાય છે.

## ટીકા :

भण्यते, प्राप्तोऽसौ=श्रुतधर्माः पुरा बहुधैव, न तूल्लिसितं कर्म्मविजयाय जीववीर्यम्=आत्मसामर्थ्यं कथमिप, तथास्वभावत्वात्, भवत्युल्लिसिते च जीववीर्ये तत्=सम्यक्त्वं, तदिप च=जीववीर्योल्लसनं प्रायस्तत एव=श्रुतधर्म्मादिति गाथार्थः ॥१०४३॥

# ટીકાર્થ :

કહેવાય છે=પૂર્વપક્ષીને ગ્રંથકાર દારા જવાબ અપાય છે – આ=શ્રુતધર્મ, પહેલાં બહુધા જ=બહુવાર

જ, પ્રાપ્ત કરાયો. પરંતુ કોઈપણ રીતે કર્મના વિજય માટે જીવનું વીર્ય=આત્માનું સામર્થ્ય, ઉલ્લસિત ન થયું; કેમ કે તેવા પ્રકારનું સ્વભાવપણું છે=શ્રુતધર્મને પામીને જીવવીર્યનું ઉલ્લસન ન થાય તેવા પ્રકારનો જીવનો સ્વભાવ છે; અને જીવનું વીર્ય ઉલ્લસિત થયે છતે તે=સમ્યક્ત્વ, થાય છે, અને તે પણ=જીવના વીર્યનું ઉલ્લસન પણ, પ્રાયઃ તેનાથી જ=શ્રુતધર્મથી જ, થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

પૂર્વમાં પૂર્વપક્ષીએ યુક્તિથી સ્થાપન કર્યું કે ભૂતાર્થવાચક એવા શ્રુતધર્મથી ભૂતાર્થશ્રદ્ધાનરૂપ સમ્યક્ત્વ થતું નથી. તેનો ઉત્તર આપતાં ગ્રંથકાર કહે છે કે પૂર્વમાં જીવને શ્રુતધર્મ ઘણી વખત પ્રાપ્ત થયો, છતાં જીવનું કર્મનો જય કરવા માટે વીર્ય ઉલ્લસિત ન થયું, માટે શ્રુતધર્મથી સમ્યક્ત્વ ન થયું. આનાથી એ ફલિત થયું કે શ્રુતધર્મ જીવવીર્યના ઉલ્લસન દ્વારા સમ્યક્ત્વનો હેતુ છે, અને જીવવીર્યનું ઉલ્લસન પણ પ્રાયઃ કરીને શ્રુતધર્મથી જ થાય છે.

અહીં પ્રશ્ન થાય કે જો શ્રુતધર્મથી જ જીવના વીર્યનો ઉલ્લાસ થતો હોય તો પૂર્વે શ્રુતધર્મ અનંતીવાર પ્રાપ્ત થયો ત્યારે કેમ જીવવીર્યનો ઉલ્લાસ ન થયો ? એથી કહે છે કે જીવનો તેવા પ્રકારનો સ્વભાવ છે. આશય એ છે કે દરેક જીવનો અનાદિકાળથી એવો જ સ્વભાવ છે કે પૂર્વે શ્રુતધર્મ પ્રાપ્ત થયો ત્યારે જીવમાં વીર્યનો ઉલ્લાસ ન થાય, અને અનંતકાળમાં જે જીવને જે કાળમાં સમ્યક્ત્વ થાય છે, તે કાળમાં જ તે જીવનું વીર્ય ઉલ્લસિત થાય છે, અન્ય કાળમાં નહીં, અને તે કાળમાં પણ પ્રાયઃ શ્રુતધર્મને પામીને જીવના વીર્યનો ઉલ્લાસ થાય છે. તે આ રીતે —

શ્રુતધર્મ એટલે ભગવાનનું વચન, અને તે શ્રુતધર્મ જીવને સંસારનું યથાર્થ સ્વરૂપ બતાવે છે અને કર્મરહિત જીવનું પણ યથાર્થ સ્વરૂપ બતાવે છે. તેથી નિર્મળપ્રજ્ઞાવાળા જીવને શ્રુતજ્ઞાનના બળથી કર્મયુક્ત જીવની ચારગતિની વિડંબના દેખાય છે, અને કર્મ વગરના જીવની સર્વથા નિરાકુળ અવસ્થા પણ દેખાય છે; અને તેમ દેખાવાથી શ્રુતજ્ઞાનના બળથી સંસારના ઉચ્છેદનો ઉપાય જાણીને તેમાં ઉદ્યમ કરવાનું તે જીવનું વીર્ય ઉલ્લિસિત થાય છે. !!૧૦૪૩!!

## અવતરશિકા :

कथमेतदेवमित्याह -

# અવતરણિકાર્થ:

આ આમ કેમ છે ? અર્થાત્ પૂર્વે અનંતીવાર શ્રુતધર્મ પ્રાપ્ત થવા છતાં શ્રુતધર્મથી જીવવીર્યનું ઉલ્લસન ન થયું, અને તે શ્રુતધર્મથી જ અત્યારે જીવવીર્યનું ઉલ્લસન થયું, એ એમ કેમ છે ? એથી કહે છે –

#### आथाः :

जह खाराईहिंतो असई पि अपत्तवेहपरिणामो । विज्झइ तेहिंतो च्चिअ जच्चमणी सुज्झइ तओ उ ॥१०४४॥

#### अन्तराश्च :

जह=જે રીતે खाराईहिंतो=क्षाરાદિથી असइं पि=અસકૃત્ પણ=અનેક વાર પણ, अपत्तवेहपरिणामो जच्चमणी=અપ્રાપ્તવેધપરિણામવાળો જાત્યમણિ तेहिंतो च्चिअ=तेनाथी જ=क्षाराદिથી જ, विज्झइ=વીંધાય છે, (અને) तओ उ=तेनाथी જ=क्षाराદिથી જ, सुज्झइ=शुद्ध થાય છે.

### ગાથાर्थ :

જે રીતે ક્ષારાદિથી અનેક વાર પણ અપ્રાપ્ત વેંધના પરિણામવાળો જાત્થમણિ, ક્ષારાદિથી જ વેંધને પ્રાપ્ત કરે છે અને ક્ષારાદિથી જ શુદ્ધિને પ્રાપ્ત કરે છે.

### ટીકા :

यथा क्षारादिभ्यः=क्षारमृत्पुटपाकादिभ्यः असकृदपि तथास्वभावतया अप्राप्तवेधपरिणामः= अनासादितशुद्धिपूर्वरूप इत्यर्थः जात्यमणिः पद्मरागादिरिति योगः विध्यति=शुद्धिपूर्वरूपमासादयित तेभ्य एव=क्षारमृत्पुटपाकादिभ्यो, जात्यमणिः शुद्ध्यति=एकान्तनिर्म्मलीभवति तत एव=क्षारादेरिति गाथार्थः ॥१०४४॥

### ટીકાર્થ:

જે પ્રમાણે તેવા પ્રકારનું સ્વભાવપણું હોવાથી ક્ષારાદિથી=ક્ષાર-માટીના પુટપાકાદિથી, અનેક વાર પણ અપ્રાપ્ત વેધના પરિણામવાળો=નહીં પમાયેલ શુદ્ધિના પૂર્વરૂપવાળો, પદ્મરાગાદિ જાત્યમણિ, તેનાથી જ=ક્ષાર-માટીના પુટપાકાદિથી જ, વીંધાય છે=શુદ્ધિના પૂર્વરૂપને પામે છે, તેનાથી જ=ક્ષારાદિથી જ, જાત્યમણિ શુદ્ધ થાય છે=એકાંતથી નિર્મળ થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

પદ્મરાગાદિ જાત્યમણિ ખાણમાંથી નીકળે છે ત્યારે અત્યંત મલિન હોય છે, અને તેને શુદ્ધ કરવા માટે ક્ષાર લગાડી, માટીના પુટો કરીને અગ્નિમાં તપાવવામાં આવે છે. આ રીતે અનેક વખત ક્ષારાદિના પ્રયોગો દ્વારા તે મણિને શુદ્ધ કરવા માટેનો પ્રયત્ન કરવામાં આવે છે, છતાં પૂર્વની અમુક શોધનક્રિયા સુધી તે ક્ષારાદિથી મણિનો કંઈક પ્રકાશ દેખાય તેવી શુદ્ધિ થતી નથી, પરંતુ ઘણા ક્ષારાદિ પ્રયોગોથી શોધનક્રિયા કર્યા પછી તે મણિનો કંઈક પ્રકાશ દેખાય તેવી શુદ્ધિ થાય છે, અને તે મણિ સંપૂર્ણ શુદ્ધ પણ તે ક્ષારાદિથી જ બને છે.

આથી એ ફ્લિત થયું કે ક્ષારાદિના પ્રયોગો દ્વારા પ્રથમ શુદ્ધિની ક્રિયા સ્થૂલ શુદ્ધિનું કારણ બની, તોપણ મણિ ઉપર છવાયેલ મલનો વેધ થયો નહીં; અને અમુક શુદ્ધિની ક્રિયા પછી મણિમાં વેધની પ્રાપ્તિ થઈ, અને ત્યારપછીની અમુક પ્રક્રિયા પછી તે મણિ પૂર્ણ શુદ્ધ થયો. !!૧૦૪૪!!

## અવતરણિકા :

दुष्टान्तमभिधाय दार्ष्टान्तिकयोजनामाह -

### અવતરણિકાર્થ:

દેષ્ટાંતને કહીને દાષ્ટર્ભિકની યોજનાને કહે છે -

#### ભાવાર્થ :

ગાથા ૧૦૪૩માં ગ્રંથકારે કહ્યું કે પૂર્વે શ્રુતધર્મ બહુવાર પ્રાપ્ત થયો, પરંતુ કર્મનો વિજય કરવા માટેનું જીવવીર્ય ઉલ્લિસિત ન થયું; માટે સમ્યક્ત્વ ન થયું, અને જીવવીર્ય ઉલ્લિસિત થાય છે ત્યારે સમ્યક્ત્વ થાય છે. તેથી પ્રશ્ન થાય કે પૂર્વે શ્રુતધર્મ પ્રાપ્ત થયો ત્યારે જીવવીર્ય ઉલ્લિસિત ન થયું, અને પાછળથી તે શ્રુતધર્મથી જ જીવવીર્ય ઉલ્લિસિત થયું, એમ કેમ છે ?

તેના સમાધાન માટે પૂર્વગાથામાં દેષ્ટાંત બતાવીને હવે દાર્પ્ટાન્તિકને અર્થાત્ આ દેષ્ટાંત દ્વારા પૂર્વનું કથન કઈ રીતે સિદ્ધ થાય ? તેને બતાવે છે —

#### भाशाः

तह सुअधम्माओ च्चिय असइं पि अपत्तविस्अपरिणामो । उक्कसई तत्तो च्चिअ भव्वो जीवो विसुज्झइ अ ॥१०४५॥

#### अन्दयार्थ :

तह=ते रीते सुअधम्माओ च्चिय=श्रुतधर्मथी જ असइं पि=અસકૃત્ પણ=અનેક વાર પણ, अपत्तविरि-अपरिणामो भन्त्रो जीवो=અપ્રાપ્तवीर्यपरिણામવાળો ભવ્ય જીવ तत्तो च्चिअ=तेनाथी જ=શ्रुतधर्मथी જ, उल्लसई=ઉલ્લાસ પામે છે अ=અને विसुज्झइ=विशुद्ध थाय છે.

#### ગાશાર્થ :

તે રીતે શ્રુતદાર્મથી જ અનેક વાર પણ અપ્રાપ્ત વીર્ચના પરિણામવાળો ભવ્ય જીવ શ્રુતદાર્મથી જ ઉલ્લસિત થાય છે અને વિશુદ્ધ થાય છે.

### ટીકા :

तथा श्रुतधम्मदिव यथोक्तलक्षणात् सकाशाद् असकृदप्यप्राप्तवीर्यपरिणामः=अनासादिततथा-विधकुशलभावः समुद्धसित स्ववीर्यस्फुरणेन, तत एव=स्ववीर्योद्धासात् श्रुतधम्मद्वा पारम्पर्येण भव्यो जीवो विशुद्ध्यति च=सम्यग्दर्शनादिक्रमेण सिद्ध्यतीति गाथार्थः ॥१०४५॥

🛨 મૂળગાથામાં રહેલ तत एव શબ્દ બે અર્થમાં છે : (૧) तत एव=સ્વવીર્ચના ઉલ્લાસથી જ, (૨) तत एव=શ्रुतधर्मથી જ.

## ટીકાર્થ :

તે પ્રમાણે=જે પ્રમાણે જાત્યમણિ અનેક વાર પણ ક્ષારાદિથી નહીં પ્રાપ્ત કરેલ વેધપરિણામવાળો, તેમ છતાં ક્ષારાદિથી જ વેધ પામે છે અને ક્ષારાદિથી જ શુદ્ધ થાય છે તે પ્રમાણે, યથોક્ત લક્ષણવાળા=જે પ્રકારે ભૂતાર્થનો વાચક એવો શ્રુતધર્મ છે એમ ગાથા ૧૦૩૧માં કહેવાયેલ તે પ્રકારના સ્વરૂપવાળા, શ્રુતધર્મથી જ, અનેક વાર પણ અપ્રાપ્તવીર્યપરિણામવાળો=નહીં પામેલ તેવા પ્રકારના કુશલભાવવાળો, ભવ્ય જીવ, સ્વવીર્યના સ્કુરણ દારા=પોતાનું વીર્ય ફોરવવા દારા, ઉલ્લાસ પામે છે, અને તેનાથી જ=સ્વવીર્યના ઉલ્લાસથી જ અથવા શ્રુતધર્મથી જ, પારંપર્ય વડે=ઉત્તરોત્તર ચારિત્રધર્મની પ્રાપ્તિરૂપ પરંપરા વડે, વિશુદ્ધ થાય છે= સમ્યગ્દર્શનાદિના ક્રમથી સિદ્ધ થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

પૂર્વગાથામાં બતાવ્યું એમ, વારંવાર કરાતા ક્ષારાદિના પ્રયોગોથી પણ પદ્મરાગાદિ જાત્યમણિ પહેલાં વેધ પામતો નથી, અને પાછળથી તે ક્ષારાદિના પ્રયોગોથી જ વેધ પામે છે અને શુદ્ધિ પામે છે; એ પ્રમાણે વારંવાર પણ પ્રાપ્ત થતા શ્રુતધર્મથી ભવ્ય જીવ પહેલાં સંસારના ઉચ્છેદને અનુકૂળ કુશલ પરિણામ પ્રાપ્ત કરતો નથી, અને પાછળથી તે શ્રુતધર્મથી જ જીવ પોતાના વીર્યના સ્ફુરણ દ્વારા ઉલ્લસિત બને છે, અને સમ્યક્ત્વાદિના ક્રમથી વિશુદ્ધ બને છે.

તેથી એ પ્રાપ્ત થાય કે જેમ ક્ષારાદિથી પૂર્વે જાત્યમણિમાં વેધ થયો નહીં, તેમ શ્રુતધર્મથી પૂર્વે ભવ્ય જીવમાં વીર્યનો ઉલ્લાસ થયો નહીં; અને જેમ પાછળથી તે ક્ષારાદિથી જ મણિમાં કંઈક વેધનો પરિણામ પ્રગટે છે, તેમ તે શ્રુતધર્મથી જ પાછળથી જીવમાં કંઈક વીર્યનો પરિણામ ઉલ્લસિત થાય છે અર્થાત્ જીવનું સંસારના ઉચ્છેદને અનુકૂળ વીર્ય પ્રવર્તે છે; અને જેમ તે ક્ષારાદિથી જ મણિ પૂર્ણ શુદ્ધ થાય છે, તેમ તે શ્રુતધર્મથી જ અથવા તો પોતાના વીર્યના ઉલ્લાસથી જ ભવ્ય જીવ સમ્યગ્દર્શનાદિના ક્રમથી સિદ્ધ થાય છે અર્થાત્ સર્વ કર્મીથી રહિત બને છે.

આનાથી એ ફલિત થયું કે પૂર્વે જીવ ઉપર ગાઢ કર્મમલ હતો, તેથી તે વખતે પ્રાપ્ત થયેલ શ્રુતધર્મ જીવને તત્ત્વાભિમુખ બનાવવામાં કારણ ન બન્યો, અને જ્યારે કર્મમલ ક્ષીણપ્રાય થયો ત્યારે જીવને તે શ્રુતધર્મથી જ સંસારનું સ્વરૂપ કંઈક યથાર્થ દેખાવા લાગ્યું અને આત્મહિતની કંઈક અંશે ચિંતા પ્રગટી, જેથી જીવનું વીર્ય કંઈક યોગમાર્ગ તરફ પ્રવર્ત્યું.

વળી કંઈક વીર્યના ઉલ્લસન પછી પણ જો જીવ સમ્યગ્યત્ન ન કરે તો તેને ઉત્તરોત્તર યોગમાર્ગની પ્રાપ્તિ ન પણ થાય; અને પ્રથમ વીર્યનો પરિણામ ઉલ્લસિત થયા પછી જો જીવ નિત્ય શ્રુતધર્મમાં યત્ન કરીને પોતાના વીર્યનો ઉલ્લાસ કરે, તો તે જીવ શ્રુતધર્મના બળથી ક્રમસર રત્નત્રયીની પ્રાપ્તિ કરે છે, અને તે રત્નત્રયીની ઉત્તરોત્તર વૃદ્ધિ કરીને અંતે સર્વ કર્મોથી રહિત અવસ્થાને પ્રાપ્ત કરે છે. !!૧૦૪૫!!

# અવતરણિકા :

डहैव भावार्थमाह -

## અવતરણિકાર્થ :

અહીં જ ભાવાર્થને કહે છે –

### ભાવાર્થ :

પૂર્વે અનંતીવાર શ્રુતધર્મ પ્રાપ્ત થયો તોપણ જીવવીર્ય ઉલ્લસિત ન થયું, અને પાછળથી પ્રાપ્ત થયેલ શ્રુતધર્મથી જીવવીર્ય ઉલ્લસિત થયું, એ કથનમાં પરમાર્થને બતાવે છે –

#### भाशा :

तस्सेवेस सहावो जं तावइएसु तह अईएसु । सुअसंजोएसु तओ तहाविहं वीरिअं लहड़ ॥१०४६॥

#### अन्द्रशार्थः

तस्सेव=तेनो ४=જીવનો ४, एस सहावो=આ સ્વભાવ છે; जं=४ કારણથી तावइएसु सुअसंजोएसु तह अईएसु=तेटલા શ્રુતસંયોગો તે પ્રકારે અતીત થયે છતે तओ=तेनाथी=સ્વભાવથી, तहाविहं वीरिअं=तेवा પ્રકારનું વીર્ય लहइ=પ્રાપ્ત કરે છે.

#### आथार्थ :

જીવનો જ આ સ્વભાવ છે; જે કારણથી તેટલા શ્રુતસંચોગો તે પ્રકારે પસાર થયે છતે સ્વભાવથી તે પ્રકારનું વીર્ચ પ્રાપ્ત કરે છે.

### ાસિડિ

तस्यैवेष स्वभावो जीवस्य, यत्तावत्सु तस्य यावन्तस्ते तथाऽतीतेषु=तेन प्रकारेण तदाचार्य-सन्निधानादिना व्यपगतेषु, श्रुतसंयोगेषु-द्रव्यश्रुतसम्बन्धिषु, ततः=तदनन्तरं ततः=स्वभावाद्वा, तथाविधं वीर्यं लभते, यथाविधेन ग्रन्थि भित्त्वा दर्शनाद्यवाप्य सिद्ध्यतीति गाथार्थः ॥१०४६॥

★ મૂળગાથામાં રહેલ **તત**: શબ્દ બે અર્થમાં છે : (૧) **ત**તઃ=ત્થારપછી, (૨) **તતઃ**=તે સ્વભાવથી.

### ટીકાર્થ :

तस्यैव जीवस्य तेनो ४=छवनो ४, एष स्वभावः आ स्वलाव छे; यत् ४ डारण्यी तस्य तेना=ते छवना, यावनः ते ४८ला तेओ छे=श्रुतसंयोगो छे, तावत्मु तेटला द्रव्यश्रुतसम्बन्धिषु श्रुतसंयोगेषु द्रव्यश्रुतना संअंधवाणा श्रुतसंयोगो तथा अतीतेषु=तदाचार्यसिद्रधानादिना तेन प्रकारेण व्यपगतेषु ते प्रडारे अतीत थये छते=ते आयार्यना संनिधानाहिरूप ते प्रडारथी व्यपगत थये छते अर्थात् पसार थये छते, ततः=तदनन्तरं, ततः=स्वभावाद् वा त्यारपछी अथवा तेनाथी=स्वलावथी, तथाविधं वीर्यं लभते ते प्रडारनं वीर्य प्राप्त डरे छे, यथाविधेन.....गाथार्थः ४ प्रडारना वीर्य द्वारा ग्रंथिने लेदीने छव दर्शनाहिने पामीने सिद्ध थाय छे. ओ प्रमाणे गाथानो अर्थ छे.

## ભાવાર્થ :

ગાથા ૧૦૪૩માં પૂર્વપક્ષીને ઉત્તર આપતાં ગ્રંથકારે કહ્યું કે પૂર્વે શ્રુતધર્મ જીવને ઘણી વાર પ્રાપ્ત થયો, પરંતુ કર્મના વિજય માટેનું જીવવીર્ય ઉલ્લિસિત ન થયું; અને ગાથા ૧૦૪૪-૧૦૪૫માં, શ્રુતધર્મથી જીવવીર્ય ઉલ્લિસિત થાય છે ત્યારે સમ્યક્તવ થાય છે, તે વાતને અનુભવસિદ્ધ એવા પદ્મરાગાદિ મણિના દેષ્ટાંતથી ગ્રંથકારે સ્થાપન કરી. હવે આ સર્વ કથનથી શું પ્રાપ્ત થયું ? તે સ્પષ્ટ કરવા માટે કહે છે —

સર્વ જીવોનો તેવા પ્રકારનો સ્વભાવ હોય છે કે જેથી જે જીવના જેટલા દ્રવ્યશ્રુતના સંયોગો થવાના હોય, તેટલા દ્રવ્યશ્રુતના સંયોગો પસાર થાય તે પહેલાં જીવના વીર્યનો ઉલ્લાસ ન થાય, અને પાછળથી પ્રાપ્ત થયેલ દ્રવ્યશ્રુતના સંયોગથી જીવના તેવા પ્રકારના વીર્યનો ઉલ્લાસ થાય, કે જે વીર્યના ઉલ્લાસને કારણે જીવ ગ્રંથિનો ભેદ કરીને સમ્યગ્દર્શનાદિને પ્રાપ્ત કરીને અંતે સર્વકર્મરહિત એવી સિદ્ધઅવસ્થાને પ્રાપ્ત કરે.

આનાથી એ ફ્લિત થયું કે જે જીવનો જેટલા કાળ સુધી યોગમાર્ગમાં પ્રવૃત્તિ ન કરવા દે તેવો ઊંઘવાનો સ્વભાવ હોય, તેટલા કાળ સુધી તે જીવ તે તે આચાર્યાદિના યોગને પામીને સંયમ પ્રહણ કરે, શાસ્ત્રોનો અભ્યાસ કરે, દ્રવ્યસંયમ પાળે, યાવત્ નવેય શ્રૈવેયકોમાં પણ અનંતીવાર જાય, તોપણ સંસારની નિર્ગુણતાને જાણીને સંસારના ઉચ્છેદને અનુકૂળ તે જીવનું વીર્ય ઉલ્લસે નહીં. આવો જીવનો સ્વભાવ હોવાને કારણે પૂર્વે અનંતીવાર પ્રાપ્ત થયેલ દ્રવ્યશ્રુતના તેવા સંયોગોને પસાર કર્યા પછી, જ્યારે પાછળથી શ્રુતધર્મનો સંયોગ પ્રાપ્ત થાય, ત્યારે જીવમાં તે પ્રકારનું વીર્ય ઉલ્લસિત થાય છે, જેથી તે જીવને તત્ત્વની જિજ્ઞાસા થાય છે, તત્ત્વને જાણીને તત્ત્વમાર્ગમાં પ્રવૃત્તિ કરવાની રુચિ થાય છે અને તત્ત્વમાર્ગમાં પ્રવૃત્તિ કરીને તે જીવ સંસારનો અંત કરે છે. આ સર્વ થવામાં જીવનો તેવા પ્રકારનો તથાભવ્યત્વ નામનો સ્વભાવ કારણ છે. **॥૧૦૪૬॥** 

#### अवतरशिङा :

ગાથા ૧૦૩૬-૧૦૩૭માં પૂર્વપક્ષીએ યુક્તિથી સ્થાપન કરેલ કે સમ્યક્ત્વની પ્રાપ્તિમાં શ્રુતધર્મથી અપરહેતુ કર્મ માની શકાય, અને તે કર્મ પણ ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિથી આરંભીને ગ્રંથિ સુધી જીવને અનંતીવાર પ્રાપ્ત થયું છે, છતાં જીવ સમ્યક્ત્વ ન પામ્યો, તેથી સમ્યક્ત્વના હેતુ તરીકે શ્રુતધર્મને કે અપરહેતુ તરીકે કર્મને માની શકાય નહીં.

આ પ્રકારની પૂર્વપક્ષીની શંકાનો ઉત્તર આપતાં ગ્રંથકારે ગાથા ૧૦૩૮થી ૧૦૪૬ સુધી સ્થાપન કર્યું કે સમ્યક્ત્વ શ્રુતધર્મથી જ થાય, સમ્યક્ત્વનો અન્ય કોઈ હેતુ માનવાની જરૂર નથી. પૂર્વે અનંતીવાર શ્રુતધર્મ પ્રાપ્ત થવા છતાં કર્મનો વિજય કરવા માટે જીવનું વીર્ય ઉલ્લિસિત ન થયું, માટે સમ્યક્ત્વ ન થયું, જ્યારે જીવવીર્ય ઉલ્લિસિત થાય છે ત્યારે તે શ્રુતધર્મથી જ સમ્યક્ત્વ થાય છે. વળી પૂર્વે અનંતીવાર પ્રાપ્ત થયેલ શ્રુતધર્મથી જીવવીર્ય ઉલ્લિસિત ન થયું અને કાલાંતરે પ્રાપ્ત થયેલ શ્રુતધર્મથી જીવવીર્ય ઉલ્લિસિત થયું, તેમાં પણ જીવનો તેવા પ્રકારનો સ્વભાવ જ કારણ છે.

આ રીતે સ્થાપન કરવાથી તમને સ્વભાવવાદની પ્રાપ્તિ થશે, એવી આશંકા કરીને પૂર્વપક્ષી કહે છે –

#### ગાથા :

आहेवं परिचत्तो भवया णिअगोऽत्थ कम्मवाओ उ । भणिअपगाराओ खलु सहाववायब्भुवगमेणं ॥१०४७॥

# અન્વચાર્થ :

आह=કહે છે=પૂર્વપક્ષી શંકા કરતાં કહે છે — एवं=આ રીતે=પૂર્વગાથામાં સ્થાપન કર્યું એ રીતે, अत्थ= અહીં=સમ્યક્તવપ્રાપ્તિના અધિકારમાં, भवया=તમારા વડે भिणअपगाराओ खलु=ભણિત પ્રકારથી જ= પૂર્વગાથામાં કહેવાયેલ પ્રકારથી જ, सहाववायब्भुवगमेणं=स्वलाववाहना અભ્યુપગમ द्वारा णिअगो कम्मवाओ उ=निष्ठ કર્મવાદ જ परिचत्तो=પરિત્યજાયો છે.

## ગાથાર્થ :

પૂર્વપક્ષી શંકા કરે છે — પૂર્વગાથામાં સ્થાપન કર્યું એ રીતે સમ્ચક્ત્વપ્રાપ્તિના અધિકારમાં તમારા વડે પૂર્વગાથામાં કહેવાયેલ પ્રકારથી જ સ્વભાવવાદ સ્વીકારવા દ્વારા પોતાના કર્મવાદનો જ ત્યાગ કરાયો છે.

### रीकाः

आह-एवं सित परित्यक्तो भवता जैनेन निजोऽत्र अधिकारे कर्म्मवाद एव , कथमित्याह-भणितप्रकारात् खिल्वत्यवधारणे स्वभाववादाभ्युपगमेन हेतुनेति गाथार्थः ॥१०४७॥

#### ટીકાર્શ:

आह થી પૂર્વપક્ષી શંકા કરે છે — આમ હોતે છતે=જીવનો તેવા પ્રકારનો સ્વભાવ હોવાને કારણે પૂર્વના તેટલા શ્રુતસંયોગો પસાર થયા પછી પ્રાપ્ત થયેલ શ્રુતધર્મથી જીવનું તેવા પ્રકારનું વીર્ય ઉલ્લસિત થાય છે, જેનાથી જીવ ગ્રંથિને ભેદીને સમ્યક્ત્વાદિને પામીને સિદ્ધ થાય છે એમ હોતે છતે, આ અધિકારમાં= સમ્યક્ત્વપ્રાપ્તિના અધિકારમાં, જૈન એવા તમારા વડે પોતાનો કર્મવાદ જ પરિત્યાગ કરાયો છે. કઈ રીતે ? એથી કહે છે — ભણિત પ્રકારથી જ=પૂર્વગાથામાં કહેવાયેલ પ્રકારથી જ, સ્વભાવવાદના સ્વીકારરૂપ હેતુ દારા, પોતાનો કર્મવાદ જ તમારા વડે ત્યજાયો છે, એમ સંબંધ છે. 'खलુ' એ પ્રકારનો અવ્યય અવધારણમાં છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

#### ગાયા :

भण्णई एगंतेणं अम्हाणं कम्मवाय नो इट्ठो । ण य णो सहाववाओ सुअकेवलिणा जओ भणिअं ॥१०४८॥

### **अन्प**यार्थ :

भण्णाई-કહેવાય છે=પૂર્વપક્ષીને ઉત્તર અપાય છે — अम्हाणं=અમોને एगंतेणं=એકાંતથી कम्मवाय=કર્મવાદ इट्ठो नो=ઇષ્ટ નથી, ण य णो सहाववाओ=અને સ્વભાવવાદ (ઇષ્ટ) નથી (એમ) નહીં; जओ सुअकेविलणा=જે કારણથી શ્રુતકેવલી વડે भणिअं=કહેવાયું છે.

## ગાશાર્થ :

ગ્રંથકાર પૂર્વપક્ષીને ઉત્તર આપે છે — અમોને એકાંતે કર્મવાદ ઇષ્ટ નથી, અને સ્વભાવવાદ ઇષ્ટ નથી એમ નહીં; જે કારણથી શ્રુતકેવલી વડે કહેવાયું છે.

### ટીકા :

भण्यतेऽत्र, नैकान्तेनास्माकं=जैनानां कर्म्मवाद एवेष्टः, न च न स्वभाववाद इष्टः, श्रुतकेविलना यतो भणितं वक्ष्यमाणमिति गाथार्थः ॥१०४८॥

## විදුල් :

અહીં=પૂર્વપક્ષીના કથનમાં, કહેવાય છે=ગ્રંથકાર દ્વારા ઉત્તર અપાય છે – અમોને=જૈનોને, એકાંતથી કર્મવાદ જ ઇષ્ટ નથી અર્થાત્ કર્મવાદ ઇષ્ટ છે પરંતુ એકાંતથી કર્મવાદ જ ઇષ્ટ નથી, અને સ્વભાવવાદ ઇષ્ટ નથી એમ નહીં; જે કારણથી શ્રુતકેવલી વડે વક્ષ્યમાણ=ગાથા ૧૦૫૦માં કહેવાશે એ, કહેવાયું છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

ગાયા ૧૦૪૬માં ગ્રંથકારે કહ્યું કે જીવનો એવો સ્વભાવ છે કે જેના કારણે જીવના તેટલા દ્રવ્યશ્રુતસંયોગો પસાર થયા પછી પ્રાપ્ત થયેલ દ્રવ્યશ્રુતથી જીવનું તે પ્રકારનું વીર્ય પ્રગટ થાય, કે જે વીર્યથી ગ્રંથિને ભેદીને રત્નત્રયીને પ્રાપ્ત કરીને જીવ સિદ્ધિને પામે છે.

આનાથી એ ફ્લિત થયું કે ભૂતાર્થશ્રદ્ધાનરૂપ સમ્યક્ત્વ ભૂતાર્થવાચક એવા શ્રુતધર્મથી થાય છે, અને તે શ્રુતધર્મ પૂર્વે અનંતીવાર પ્રાપ્ત થવા છતાં સમ્યક્ત્વ ન પ્રગટ્યું, અને પછી તે શ્રુતધર્મથી જ સમ્યક્ત્વ પ્રગટ્યું, તેમાં પણ જીવનો તેવા પ્રકારનો સ્વભાવ કારણ છે.

આ પ્રકારના ગ્રંથકારના કથનમાં પૂર્વપક્ષી શંકા કરે છે કે આ રીતે તો તમે જૈનોને અભિમત એવા કર્મવાદનો જ ત્યાગ કર્યો, વસ્તુતઃ જૈનદર્શન તો સર્વ કાર્યો પ્રત્યે કર્મને કારણ માને છે. આથી પૂર્વપક્ષીએ ગાથા ૧૦૩૬-૧૦૩૭માં સમ્યક્ત્વના શ્રુતધર્મથી અન્ય હેતુ તરીકે કર્મને સ્વીકારેલ, અને શંકા કરેલ કે જીવને જેમ શ્રુતધર્મ અનંતીવાર પ્રાપ્ત થયો છે, તેમ કર્મ પણ અનંતીવાર પ્રાપ્ત થયું છે, છતાં જીવને સમ્યક્ત્વ ન થયું.

તેનો ઉત્તર આપતાં ગ્રંથકારે સ્વભાવવાદનો આશ્રય કરીને ગાથા ૧૦૪૩થી ૧૦૪૬માં સ્થાપન કર્યું કે પૂર્વે અનંતીવાર શ્રુતધર્મ પ્રાપ્ત થવા છતાં જીવવીર્ય ઉલ્લસિત ન થયું, અને પાછળથી પ્રાપ્ત થયેલ શ્રુતધર્મથી જીવવીર્ય ઉલ્લસિત થયું, તેમાં જીવનો તેવો સ્વભાવ કારણ છે. તેમાં શંકા કરતાં પૂર્વપક્ષી કહે છે કે એ રીતે સ્વભાવવાદ સ્વીકારવા દ્વારા તમોને કર્મવાદના ત્યાગની પ્રાપ્તિ થશે. તેથી પૂર્વપક્ષીને ગ્રંથકાર કહે છે –

જૈનોને એકાંતે કર્મવાદ જ ઇષ્ટ નથી, અને જૈનો સ્વભાવવાદને નથી માનતા એમ પણ નથી; પરંતુ જૈનોને કથંચિત્ કર્મવાદ પણ ઇષ્ટ છે અને કથંચિત્ સ્વભાવવાદ પણ ઇષ્ટ છે. માટે જીવનો તેવો સ્વભાવ હોવાથી તેટલા દ્રવ્યશ્રુતના સંયોગો પસાર થયા પછી પ્રાપ્ત થયેલ શ્રુતના સંયોગથી જીવનું વીર્ય પ્રગટે છે, તેમ કહેવામાં કર્મવાદનો અપલાપ થતો નથી; અને જૈનો કર્મવાદ માનતા હોવાથી સ્વભાવવાદનો અપલાપ કરે છે એવું પણ નથી.

અહીં વિશેષ એ છે કે પૂર્વે અનંતી વખત દ્રવ્યશ્રુતના સંયોગો પ્રાપ્ત થયા ત્યારે જેમ જીવનો તેવો સ્વભાવ હતો કે વીર્ય ફોરવે નહીં, તેમ તે જીવનાં તે વખતે તેવાં ગાઢ કર્મો પણ હતાં કે જે કર્મો જીવને વીર્ય ફોરવવા દે નહીં; અને જેમ પાછળથી જીવનો તેવો સ્વભાવ થયો કે શ્રુતનો સંયોગ પામીને હવે જીવ ઉલ્લસ્તિવીર્યવાળો બને, તેમ જીવનાં કર્મો પણ પૂર્વ કરતાં હળવાં થયેલાં હતાં, કે જે કર્મો શ્રુતધર્મના બળથી જીવનું વીર્ય ઉલ્લસિત થવામાં વિઘ્નભૂત ન બને, પણ સહાયક બને; જેથી ગ્રંથિ ભેદવા દ્વારા જીવને સમ્યક્ત્વ પ્રાપ્ત થઈ શકે.

આમ, શ્રુતધર્મથી સમ્યક્ત્વ થવામાં તેવા પ્રકારનો જીવનો સ્વભાવ અને તેવા પ્રકારનાં જીવનાં કર્મો, એમ બંને કારણ છે. આથી સ્વભાવવાદના સ્વીકાર દ્વારા શ્રુતધર્મથી સમ્યક્ત્વ થાય છે, એમ ગ્રંથકારે પૂર્વગાથામાં સ્થાપન કર્યું, તેનાથી કથંચિત્ સ્વભાવવાદનો અને કથંચિત્ કર્મવાદનો સ્વીકાર થાય છે, અને તેમાં કોઈ દોષ નથી, તે બતાવવા ગ્રંથકારશ્રી આગળની ગાથાઓમાં સાક્ષી પણ આપે છે. ॥૧૦૪૭/૧૦૪૮॥

### અવતરણિકા :

केनेत्याह -

### અવતરણિકાર્થ:

પૂર્વગાથાના અંતે કહ્યું કે જે કારણથી શ્રુતકેવલી વડે વક્ષ્યમાણ કહેવાયું છે. તો કયા શ્રુતકેવલી વડે વક્ષ્યમાણ કથન કહેવાયું છે ? એથી કહે છે –

#### भाशाः

आयरियसिद्धसेणेण सम्मईए पइट्ठिअजसेणं । दूसमणिसादिवागरकप्पत्तंणओ तदक्खेणं ॥१०४९॥

#### अन्द्रशार्थः

दूसमणिसादिवागरकण्पत्तणओ तदक्खेणं=दुःषभा३पी निशामां દિવાકરકલ્પપણું હોવાથી તે આખ્યવાળા= દુઃષમા નામના પાંચમા આરા३પી રાત્રિમાં સૂર્યતુલ્યપણું હોવાથી 'દિવાકર' નામવાળા, सम्मईए पइंद्वि-अजसेणं=संમतिमां प्रतिष्ठित यशवाणा એવા आयरियसिद्धसेणेण=આચાર્ય સિદ્ધસેન વડે (વक्ष्यमाण કહેવાયું છે.)

#### आशर्थ :

દુઃષમા નામના પાંચમા આરારૂપી રાત્રિમાં સૂર્ચ જેવા હોવાથી 'દિવાકર' નામવાળા, સંમતિતર્ક ગ્રંથમાં પ્રતિષ્ઠા પામેલ થશવાળા એવા આચાર્ચ સિદ્ધસેન વડે આગળની ગાથામાં કહેવાનાર કથન કહેવાયું છે.

## કોકા :

आचार्यसिद्धसेनेन सम्मत्यां भणितं वक्ष्यमाणं सम्मत्यां वा प्रतिष्ठितयशसा तेन, तथा दुष्यमा-निशादिवाकरकल्पत्वात् कारणात्तदाख्येन=दिवाकरनाम्नेति गाथार्थः ॥१०४९॥

🖈 'सम्मत्यां' शબ्दनुं जंने प्रकारे योषन करवा अर्थे टीकामां 'वा'कार मूकेल छे.

## ટી<del>ક</del>ાર્થ :

હુઃષમારૂપી રાત્રિમાં સૂર્યની સમાનપણું હોવાને કારણે તે આખ્યવાળા='દિવાકર' નામવાળા, પ્રતિષ્ઠિત યશવાળા એવા તેમના વડે=આચાર્ય સિદ્ધસેન વડે, સંમતિમાં વક્ષ્યમાણ કહેવાયું છે અથવા સંમતિમાં પ્રતિષ્ઠિત યશવાળા એવા તેમના વડે=આચાર્ય સિદ્ધસેન દિવાકરસૂરિ વડે, વક્ષ્યમાણ≕આગળની ગાથામાં કહેવાનાર, કહેવાયું છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

ગાથા ૧૦૪૮માં ગ્રંથકારે પૂર્વપક્ષીને ઉત્તર આપતાં કહ્યું કે જૈનોને એકાંતે કર્મવાદ જ ઇષ્ટ નથી અને જૈનો સ્વભાવવાદ નથી માનતા એમ પણ નહીં. આથી જૈનોને કથંચિત્ કર્મવાદ પણ ઇષ્ટ છે અને કથંચિત્ સ્વભાવવાદ પણ ઇષ્ટ છે, એમ અર્થથી નક્કી થયું, અને તેમાં શ્રુતકેવલી એવા આચાર્ય સિદ્ધસેન દિવાકરસૂરિ

# મહારાજ સાહેબની સાક્ષી આપે છે :

દુઃષમા કાળરૂપી રાત્રિ માટે સૂર્ય જેવા હોવાને કારણે 'દિવાકર'નું બિરુદ ધરાવનારા, 'સંમતિતકે' ગ્રંથ રચીને પ્રતિષ્ઠા પામેલ યશવાળા એવા સિદ્ધસેન આચાર્યએ આગળની ગાથામાં કહેવાનાર કહ્યું છે.

આનાથી એ પ્રાપ્ત થયું કે સિદ્ધસેન દિવાકરસૂરિ મહારાજ સાહેબે 'સંમતિતક' નામનો એવો ગ્રંથ રચ્યો કે જેના કારણે તેઓ ''જૈનશાસનના પરમાર્થને જાણનારા છે'' તેવી પ્રતિષ્ઠા પામ્યા; વળી જીવોને તત્ત્વમાર્ગ બતાવે તેવા અતિશયજ્ઞાનીઓનો દુઃષમા નામના પાંચમા આરામાં અભાવ છે, તેથી તત્ત્વની પ્રાપ્તિ કરવા માટે આ દુઃષમા કાળ ગાઢ અંધકાર જેવો છે, અને તે અંધકારમાં સિદ્ધસેનસૂરિએ 'સંમતિતક' ગ્રંથ રચીને તત્ત્વમાર્ગનો મહાપ્રકાશ ફેલાવ્યો છે, આથી તેઓ સૂર્ય સમાન છે.

આવા સ્વરૂપવાળા શ્રુતકેવલી આચાર્ય સિદ્ધસેને સંમતિ ગ્રંથમાં શું કહ્યું છે ? તે સ્વયં ગ્રંથકાર આગળની ગાથામાં બતાવવાના છે. II૧૦૪૯II

### અવતરણિકા :

यद्भणितं तदाह -

### અવતરણિકાર્થ:

જે કહેવાયું અર્થાત્ ગાથા ૧૦૪૮ના અંતે કહ્યું કે જે કારણથી શ્રુતકેવલી વડે વશ્યમાણ કહેવાયું છે. તેથી હવે શ્રુતકેવલી એવા સિદ્ધસેન દિવાકરસૂરિ વડે જે કહેવાયું છે, તેને કહે છે –

#### ગાથા :

# कालो सहाव निअई पुळ्वकयं पुरिसकारणेगंता । मिच्छत्तं ते चेव उ समासओ होति सम्मत्तं ॥१०५०॥

## અવ્લચાર્થ :

कालो सहाव निअई पुळ्कयं पुरिसकारण=अण, स्वलाव, नियति, पूर्वकृत, पुरुषअरश: (आ पांच अरशो) एगंता मिच्छत्तं=એअंतवाणां भिथ्यात्व छे. ते चेव उ=वणी तेओ ४=अणािट पांच अरशो ४, समासओ=सभासथी=संग्रहथी, सम्मत्तं=सभ्यक्तव होंति=छे.

## ગાથાર્થ :

કાળ, સ્વભાવ, નિયતિ, પૂર્વકૃત, પુરુષકાર : આ પાંચ કારણો એકાંતવાળાં મિથ્યાત્વ છે, અને આ પાંચ કારણો જ સંગ્રહથી સમ્યક્ત્વ છે.

### કોકા :

कालः स्वभावो नियतिः पूर्वकृतं पुरुषकारणं, एकान्ता 'एते कालादय एव कारणं विश्वस्य' इत्येवम्भूताः मिथ्यात्वं, त एव समासतो भवन्ति सम्यक्त्वं सर्व एव समुदिताः सन्तः फलजनकत्वेनेति गाथार्थः ॥१०५०॥

#### डीङार्थ :

કાળ, સ્વભાવ, નિયતિ=ભવિતવ્યતા, પૂર્વકૃત=કર્મ, પુરુષકારણ=પ્રયત્ન; "આ કાલાદિ જ વિશ્વનાં કારણ છે" એવા પ્રકારના એકાંતવાળાં મિથ્યાત્વ છે=પાંચે કારણોનો મિથ્યા સ્વીકાર છે; તેઓ જ સમાસથી= સર્વ જ સમુદિત છતા=કાળાદિ સર્વ જ કારણો એકઠા થયેલા એવા, ફળનું જનકપણું હોવાને કારણે સમ્યક્ત્વ છે=પાંચે કારણોનો સમ્યક્ સ્વીકાર છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

સંમતિતર્ક ગ્રંથમાં આચાર્ય સિદ્ધસેન દિવાકરસૂરિએ કહ્યું છે કે કાળ, સ્વભાવ, ભવિતવ્યતા, જીવ દ્વારા પૂર્વે કરાયેલ કર્મ, અને જીવમાં વર્તતો પ્રયત્ન; આ પાંચેય કારણોમાંથી કોઈપણ એક કારણ કાર્ય પ્રત્યે એકાંતે કારણ માનવામાં આવે તો તે બોધ મિથ્યા છે, માટે તેવો બોધ મિથ્યાત્વનો જનક છે; અને જો આ પાંચેય કારણોને પરસ્પર ઉચિત રીતે સંગ્રહ કરીને કાર્ય પ્રત્યે કારણ માનવામાં આવે, તો તે બોધ સમ્યગ્ છે; કેમ કે પાંચે કારણો ભેગાં થઈને કાર્ય પેદા કરે છે, માટે તેવો બોધ સમ્યક્ત્વનો જનક છે. !!૧૦૫૦!!

## અવતરણિકા :

एतदेव स्पष्टयति –

### અવતરણિકાર્થ:

આને જ સ્પષ્ટ કરે છે, અર્થાત્ પૂર્વગાથાના અંતે કહ્યું કે કાલાદિ પાંચેય કારણો જ સંગ્રહથી સમ્યક્ત્વ છે, એ વાતને જ સ્પષ્ટ કરે છે –

#### भाशाः

सक्वे वि अ कालाई इअ समुदाएण साहगा भणिआ । जुज्जंति अ एमेव य सम्मं सळ्यस्स कज्जस्स ॥१०५१॥

### अन्वयार्थः

इअ अ=અને આ રીતે=પૂર્વગાથામાં કહ્યું એ રીતે, समुदाएण=સમુદાયથી सब्बे वि कालाई=સર્વ પણ કાલાદિ साहगा भणिआ=સાધક કહેવાયા છે, एमेव अ=અને આ રીતે જ सब्बस्स कज्जस्स=સર્વ કાર્યના (સાધક કાલાદિ) सम्मं=સમ્યગ્ जुज्जंति=યોજાય છે=ઘટે છે.

🖈 'य' પાદપૂર્તિ અર્થે છે.

## ગાથાर्थ :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું એ રીતે સમુદાયથી સર્વ પણ કાલાદિ સાધક કહેવાયા છે, અને આ રીતે જ સર્વ કાર્યના સાધક કાલાદિ સમ્યગ્ ઘટે છે.

## ટીકા :

सर्वेऽपि च कालादय:-अनन्तरोपन्यस्ताः इय=इति समुदायेन इतरेतरापेक्षाः साधकाः भणिताः

प्रवचनज्ञैः, युज्यन्ते चैवमेव सम्यक् साधकाः सर्वस्य कार्यस्य रन्धनादेः, अन्यथा साधकत्वायोगादिति गाथार्थः ॥१०५१॥

### ટીકાર્થ:

આ પ્રકારે=પૂર્વગાથામાં બતાવ્યું એ પ્રકારે, સમુદાયથી ઇતર-ઇતરની અપેક્ષાવાળા સર્વ પણ, અનંતરમાં ઉપન્યસ્ત=પૂર્વગાથામાં ઉપન્યાસ કરાયેલા, કાલાદિ પ્રવચનજ્ઞ વડે=શાસ્ત્રને જાણનાર વડે, સાધક કહેવાયા છે; અને આ રીતે જ રાંધવા આદિ સર્વ કાર્યના સાધક સમ્યક્ યોજાય છે=કાલાદિ ઘટે છે; કેમ કે અન્યથા સાધકત્વનો અયોગ છે અર્થાત્ કાલાદિને ઇતર-ઇતરની અપેક્ષાવાળા ન સ્વીકારીએ તો કાલાદિ પાંચ કારણોમાં કાર્યનું સાધકપણું ઘટે નહીં, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

પૂર્વગાથામાં બતાવ્યું એ રીતે પરસ્પર સાપેક્ષ અને સમુદિત એવાં કાલાદિ પાંચેય કારણો ફળનાં સાધક બને છે, પરંતુ પાંચેય કારણો એકલાં એકલાં કોઈપણ કાર્યનાં સાધક થતાં નથી; એ રીતે જ બાહ્ય એવા રાંધવા વગેરે કાર્યની પણ પરસ્પર સાપેક્ષ એવા કાલાદિથી સિદ્ધિ થાય છે. તે આ રીતે —

- (૧) કાળ : ચોખા રાંધવા મૂક્યા પછી ચોક્કસ કાળે રંધાય છે, પણ તરત રંધાઈ જતા નથી. તેથી ચોખા રાંધવાના કાર્યમાં કાળ પણ કારણ છે.
- (૨) **સ્વભાવ** : ચોખામાં રંધાવાની યોગ્યતા પડી છે માટે રંધાય છે, તેથી ચોખા રાંધવાના કાર્યમાં સ્વભાવ પણ કારણ છે.
- (3) નિયતિ : વળી આ ચોખા અત્યાર સુધી રાંધવા માટે ન લીધા અને અત્યારે જ એ ચોખા રાંધવા માટે લીધા, તેમાં તે ચોખાની ભવિતવ્યતા કારણ છે.
- (૪) <mark>પૂર્વકૃત :</mark> વળી તે રંધાયેલા ચોખાનો જે ઉપયોગ કરશે તે વ્યક્તિનું કર્મ પણ ચોખા રાંધવાની ક્રિયામાં કારણ છે.
- (૫) પુરુષકારણ : વળી ચોખા સંધવાના કાર્યમાં ચોખા સંધનાર વ્યક્તિનો પ્રયત્ન પણ કારણ છે. આનાથી એ ફલિત થાય કે ચોખા રંધાવારૂપ કાર્ય થવામાં પરસ્પર અપેક્ષાવાળાં કાલાદિ પાંચેય કારણો કારણભૂત છે, પરંતુ પાંચમાંથી એક પણ કારણ ન હોય તો ચોખા સંધવાનું કાર્ય થતું નથી. ॥૧૦૫૧॥

# અવતરણિકા ઃ

एतदेवाह -

## અવતરણિકાર્થ:

આને જ કહે છે, અર્થાત્ પરસ્પર સમુદિત એવાં કાલાદિ પાંચ કારણો સર્વ કાર્ય પ્રત્યે હેતુ છે, એ જ વાતને અધિક દઢ કરવા માટે કહે છે —

#### आथा :

# ण हि कालाईहिंतो केवलएहिं तु जायए किंचि । इह मोग्गरंधणाइ वि ता सब्वे समुदिया हेऊ ॥१०५२॥

#### स्मन्तराज्ञार्थः

**इह**=અહીં=લોકમાં, **मोग्गरंधणाइ वि किंचि**=મગરંધનાદિ પણ કંઈ પણ **केवलएहिं तु कालाईहिंतो**=કેવલ જ કાલાદિથી **ण हि जायए**=થતું નથી જ, ता=તે કારણથી **सब्वे समुदिया हेऊ**=સર્વ સમુદિત હેતુઓ છે=કાલાદિ સર્વ કારણો ભેગાં થઈને કાર્ય પ્રત્યે કારણ છે.

### आशार्थ :

લોકમાં મગ રાંધવા વગેરે કંઈ પણ કાર્ય કેવલ જ કાલાદિથી થતું નથી જ, તે કારણથી કાલાદિ સર્વ કારણે ભેગાં થઈને કાર્ય પ્રત્યે કારણ છે.

#### ટીકા :

न हि कालादिभ्य:-अनन्तरोदितेभ्यः केवलेभ्य एव जायते किञ्चित् कार्यजातिमह=लोके मुद्ररन्थनाद्यपि बाह्यम्, आस्तां तावदन्यद्, यत एवं तत् सर्वे कालादयः समुदिता एव हेतवः सर्वस्य कार्यस्येति गाथार्थः ॥१०५२॥

### ટીકાર્થ:

અહીં=લોકમાં, અન્ય તો દૂર રહો=અભ્યંતર એવું કાર્યજાત તો દૂર રહો, પરંતુ બાહ્ય એવું મગ રાંધવા આદિ પણ કંઈ કાર્યજાત=કાર્યનો સમુદાય, કેવલ જ પૂર્વમાં કહેવાયેલા કાલાદિથી થતું નથી જ; જે કારણથી આમ છે=કાલાદિમાંથી કોઈપણ એક કારણથી કંઈ કાર્ય નથી થતું એમ છે, તે કારણથી કાલાદિ સર્વ સમુદિત જ=એકઠા થયેલા જ, સર્વ કાર્યના હેતુઓ છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

સંસારમાં બાહ્ય એવી મગ રાંધવા વગેરેની ક્રિયા પણ પરસ્પર સાપેક્ષ જોડાયેલાં પાંચ કારણોથી થાય છે; માટે નક્કી થાય કે સમુદિત જ પાંચ કારણો સર્વ કાર્યના હેતુ છે. **!!૧૦૫૨!!** 

# अवतरशिङा :

ગાથા ૧૦૪૭માં પૂર્વપક્ષીએ ગ્રંથકારને કહ્યું કે આમ હોતે છતે તમારા વડે સ્વભાવવાદના સ્વીકાર દ્વારા તમારો કર્મવાદ જ ત્યાગ કરાયો; તેને ગ્રંથકારે ગાથા ૧૦૪૮માં કહ્યું કે અમને કર્મવાદ એકાંતે ઇષ્ટ નથી, અને અમે સ્વભાવવાદને નથી માનતા એમ પણ નથી, અને તેમાં સાક્ષી તરીકે શ્રુતકેવલી સિદ્ધસેનદિવાકરસૂરિના કથન દ્વારા સર્વ કાર્યો પ્રત્યે પાંચ કારણો કઈ રીતે હેતુ છે ? તે અત્યાર સુધી યુક્તિથી બતાવ્યું. હવે તેનાથી પોતાને કર્મવાદના ત્યાગરૂપ અને સ્વભાવવાદના સ્વીકારરૂપ દોષ નથી, તે બતાવીને સ્વભાવનું સ્વરૂપ સ્પષ્ટ કરે છે —

#### आथा :

# एत्थं पि ता सहावो इट्ठो एवं तओ ण दोसो णं। सो पुण इह विन्नेओ भव्वत्तं चेव चित्तं तु ॥१०५३॥

#### अन्वशार्थः

एत्थं पि=અહીં પણ=સમ્પક્ત્વપ્રાપ્તિના પ્રક્રમમાં પણ, एवं=આ રીતે=પૂર્વગાથામાં બતાવ્યું એ રીતે, सहावो इट्ठो=स्वભાવ ઇષ્ટ છે, तओ=તે કારણથી णं दोसो ण=અમને દોષ નથી. इह पुण=વળી અહીં= સમ્પક્ત્વપ્રાપ્તિના વિષયમાં, सो=ते=स्वભાવ, चित्तं भव्वतं चेव=थित्र એવું ભવ્યત્વ જ विन्नेओ=જાણવો.

- 🛨 'ता' વાક્યાલંકારમાં છે.
- 🛨 'तु' પાદપૂર્તિમાં છે.

### ગાથાર્થ :

સમ્યક્ત્વપ્રાપ્તિના પ્રક્રમમાં પણ પૂર્વગાથામાં બતાવ્યું એ રીતે સ્વભાવ છર છે, તે કારણથી અમને દોષ નથી. વળી સમ્યક્ત્વપ્રાપ્તિના વિષયમાં સ્વભાવ વિવિધ પ્રકારનું ભવ્યત્વ જ જાણવો.

### ટીકા :

अत्राऽपि प्रक्रमे तावत् स्वभाव इष्ट एवम्=उक्तेन प्रकारेण, ततो न दोषो नः=अस्माकं कर्म्मवाद-त्यागस्वभावाभ्युपगमरूपः, स पुनः स्वभावोऽत्र=प्रक्रान्ते विज्ञेयः, किम्भूत इत्याह-भव्यत्वमेव अनादि-पारिणामिकभावलक्षणं चित्रं तु तदा तथापाकादियोग्यतयेति गाथार्थः ॥१०५३॥

🛨 ''तथापाकादि''માં 'आदि' પદથી તે પ્રકારનો ભવ્યત્વનો વિકાસ અને મોક્ષની પ્રાપ્તિ વખતે થતો જીવના ભવ્યત્વનો નાશ ગ્રહણ કરવાનો છે.

## ટીકાર્થ :

આ પ્રક્રમમાં પણ=સમ્યક્ત્વપ્રાપ્તિના પ્રસંગમાં પણ, આ પ્રકારે=ઉક્ત પ્રકારથી=પૂર્વગાથામાં કહેવાયેલ પ્રકારથી, સ્વભાવ ઇષ્ટ છે, તે કારણથી અમને કર્મવાદના ત્યાગ અને સ્વભાવના અભ્યુપગમરૂપ દોષ નથી. વળી અહીં=પ્રક્રાંતમાં=પ્રક્રાંત એવા સમ્યક્ત્વપ્રાપ્તિના વિષયમાં, ત્યારે=જ્યારે જીવ સમ્યક્ત્વ પામ્યો ત્યારે, તે પ્રકારના પાકાદિની યોગ્યતારૂપે=જે પ્રકારની સામગ્રીને પામીને જીવને સમ્યક્ત્વ થયું તે પ્રકારના ભવ્યત્વના પરિપાક આદિની યોગ્યતાસ્વરૂપે, ચિત્ર=વિવિધ પ્રકારનું, અનાદિપારિણામિકભાવસ્વરૂપ ભવ્યત્વ જ તે=સ્વભાવ, જાણવો, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

જે રીતે મગ રાંધવા વગેરે કાર્ય પ્રત્યે પરસ્પર સાપેક્ષ એવાં કાલાદિ પાંચ કારણો હેતુ છે, એ રીતે જ સમ્યક્ત્વ પ્રાપ્ત થવામાં પણ પરસ્પર સાપેક્ષ એવાં કાલાદિ પાંચ કારણો હેતુ છે. તે આ રીતે —

- (૧) કાળ: મગ રાંધવાનું કાર્ય શરૂ કર્યા પછી જેમ તેનો કાળ પાકે ત્યારે મગ રંધાય છે, તેમ ભવ્ય જીવનો સમ્યક્ત્વપ્રાપ્તિનો કાળ પાકે ત્યારે દ્રવ્યશ્રુતના નિમિત્તને પામીને ભવ્ય જીવનું વીર્ય ઉલ્લસિત થાય છે, પણ કાળના પરિપાક પહેલાં વીર્ય ઉલ્લસિત થતું નથી. તેથી સમ્યક્ત્વપ્રાપ્તિ પ્રત્યે કાળ કારણ છે.
- (૨) સ્વભાવ : વળી જેમ મગમાં રંધાવાની યોગ્યતા છે માટે રંધાય છે, તેમ જીવનો તેવો સ્વભાવ હતો, જેથી અનેક વાર દ્રવ્યશ્રુત પ્રાપ્ત થવા છતાં અત્યાર સુધી જીવવીર્ય ઉલ્લસિત ન થયું, અને હવે તે દ્રવ્યશ્રુતને પામીને જીવવીર્ય ઉલ્લસિત થયું. તેથી સમ્યક્તવપ્રાપ્તિ પ્રત્યે સ્વભાવ પણ કારણ છે.
- (3) નિયતિ : વળી જીવની ભવિતવ્યતા પણ એવી હતી કે અત્યારે જ દ્રવ્યશ્રુતને પામીને તે જીવનું વીર્ય ઉલ્લાસ પામે. માટે સમ્યક્ત્વપ્રાપ્તિ પ્રત્યે, નિયતિ પણ કારણ છે.
- (૪) **પૂર્વકૃત** : વળી હવે જીવના કર્મની લઘુતા થઈ, માટે જીવવીર્ય ઉલ્લસિત થયું. તેથી સમ્યક્તવપ્રાપ્તિ પ્રત્યે કર્મ પણ કારણ છે.
- (પ) પુરુષકારણ : વળી અત્યારે પ્રાપ્ત થયેલા દ્રવ્યશ્વતથી જીવનું વીર્ય ઉલ્લિસિત થયું ત્યારે જીવે તત્ત્વની જિજ્ઞાસા થાય તેવો પ્રયત્ન પણ કર્યો, જેથી તેને સમ્યક્ત્વ પ્રગટ્યું. માટે સમ્યક્ત્વની પ્રાપ્તિ પ્રત્યે જીવનો પુરુષકાર પણ કારણ છે.

આમ પાંચે કારણો હેતુ હોવા છતાં, સમ્યક્ત્વની પ્રાપ્તિ પ્રત્યે શ્રુતધર્મ જ કારણ છે; કેમ કે જીવનો એવા પ્રકારનો સ્વભાવ હતો, જેના કારણે પૂર્વે અનંતીવાર શ્રુતધર્મ પ્રાપ્ત થવા છતાં જીવનું વીર્ય ઉલ્લસિત ન થયું, પરંતુ પાછળથી તે શ્રુતધર્મની પ્રાપ્તિથી જ જીવવીર્ય ઉલ્લસિત થયું. આમ, સમ્યક્ત્વપ્રાપ્તિ પ્રત્યે દ્રવ્યશ્રુતને કારણ માનવામાં ગ્રંથકારે સ્વભાવવાદનું સ્થાપન કર્યું, અને તે એકાંતે નહીં હોવાથી તેમાં કોઈ દોષ નથી, તે બતાવવા માટે શ્રુતકેવલી ભગવાનની સાક્ષી આપી.

આ રીતે ગાથાના પૂર્વાર્ધથી પૂર્વકથનનું નિગમન કરતાં ગ્રંથકારે પૂર્વપક્ષીને કહ્યું કે કાર્ય થવામાં પાંચે કારણોનો સમુદાય કાર્ય પ્રત્યે હેતુ હોવાથી અમને સ્વભાવવાદ પણ એકાંતે માન્ય નહીં હોવાને કારણ કર્મવાદના ત્યાગરૂપ દોષ આવતો નથી. હવે ગાથાના ઉત્તરાર્ધથી સ્વભાવનું સ્વરૂપ બતાવતાં કહે છે કે દરેક જીવમાં જે જુદા જુદા પ્રકારનું ભવ્યત્વ રહેલું છે તે સ્વભાવ છે, અને તે ભવ્યત્વનું સ્વરૂપ સ્પષ્ટ કરતાં કહે છે –

જે જીવને જે પ્રકારની સામગ્રીથી સમ્યક્ત્વ થાય છે, તે જીવનું તે પ્રકારની પાકાદિની યોગ્યતાવાળું ભવ્યત્વ છે. તે ભવ્યત્વ જીવના અનાદિપારિણામિકભાવસ્વરૂપ છે, પણ કર્મકૃતભાવસ્વરૂપ નથી. વળી દરેક જીવનું ભવ્યત્વ જુદું જુદું હોવાને કારણે જુદા જુદા કાળમાં જુદી જુદી સામગ્રી દ્વારા જીવનો તથાભવ્યત્વનો પરિપાક આદિ થાય છે, અને ત્યારે જીવમાં મોક્ષને અનુકૂળ ભાવો પ્રગટે છે.

વળી, જીવના ભવ્યત્વની આવા પ્રકારની વિચિત્રતાને કારણે કોઈ જીવને દ્રવ્યશ્રુત મળવા છતાં પૂર્વે સમ્યક્ત્વ ન થયું અને વર્તમાનમાં સમ્યક્ત્વ થાય છે, તો વળી અન્ય કોઈ જીવને દ્રવ્યશ્રુત અનંતી વખત મળવા છતાં પૂર્વે સમ્યક્ત્વ ન થયું, વર્તમાનમાં પણ દ્રવ્યશ્રુત મળવા છતાં સમ્યક્ત્વ થતું નથી અને અનંત કાળ પછી આ દ્રવ્યશ્રુતથી જ સમ્યક્ત્વ થશે. આ સર્વેમાં કારણ તે જીવનું તેવા પ્રકારનું ભવ્યત્વ છે. !!૧૦૫૩!!

### અવતરણિકા :

तुल्यमेवैतदित्याशङ्कापनोदायाह -

### અવતરણિકાર્થ:

આ≕મોક્ષમાં જવાની યોગ્યતારૂપ ભવ્યત્વ, તુલ્ય જ છે, એ પ્રકારની આશંકાને દૂર કરવા માટે કહે છે – ભાવાર્થઃ

કોઈ માને છે કે સર્વ જીવોનું ભવ્યત્વ સમાન છે, છતાં કાળનો પરિપાકાદિ અન્ય કારણોથી જીવોનો ભિન્ન ભિન્ન કાળમાં મોક્ષ થાય છે. જેમ કે એક જ માટીના પિંડના બે ભાગ કરવામાં આવ્યા હોય તો તે બન્ને ભાગનો સમાન સ્વભાવ છે; છતાં તે માટીના પિંડના એક ભાગને ઘટ બનવાની સામગ્રી મળે તો તેમાંથી ઘટ થાય, અને બીજા ભાગને રમકડાં બનવાની સામગ્રી મળે તો તેમાંથી રમકડાં થાય; તેમ દરેક ભવ્ય જીવમાં મોક્ષમાં જવાની યોગ્યતા સમાન હોવા છતાં ભિન્ન ભિન્ન સામગ્રીને પામીને ભિન્ન ભિન્ન કાળમાં પુરુષકારાદિ દારા દરેક ભવ્ય જીવ ભિન્ન ભિન્ન કાળે મોક્ષમાં જાય છે.

આ પ્રમાણે પદાર્થને સ્થૂલદૅષ્ટિથી જોનારા પૂર્વપક્ષીના કથનનું નિરાકરણ કરવા માટે ગ્રંથકાર કહે છે —

### ं।।था :

एयं पेगंतेणं तुल्लं चिअ जइ उ सळ्वजीवाणं । ता मोक्खो वि हु तुल्लो पावइ कालादभेएणं ॥१०५४॥

# अन्वयार्थः

जइ उ=વળી જો सत्वजीवाणं=સર્વ જીવોનું एयं पि=આ પણ=ભવ્યત્વ પણ, एगंतेणं तुल्लं चिअ=એકાંતથી તુલ્ય જ હોય, ता=તો मोक्खो वि=भोक्ष पણ कालादभेएणं=કાલાદિના અભેદથી तुल्लो=तुल्य पावइ=પ્રાપ્ત थाय.

★ 'हુ' વાક્યાલંકારમાં છે.

### <u> आथार्थ :</u>

વળી જો સર્વ જીવોનું ભવ્યત્વ પણ એકાંતે સરખું જ હોય, તો સર્વ જીવોનો મોક્ષ પણ કાલાદિના અભેદથી તુલ્ય જ પ્રાપ્ત થવો જોઈએ.

## ટીકા :

एतदिप=भव्यत्वमेकान्तेन=सर्वथा तुल्यमेव=अविशिष्टमेव यदि तु सर्वजीवानां-भव्यानामिष्यते, ततो मोक्षोऽपि-तद्योग्यताफलरूपः तुल्यः प्राप्नोति=सदृश एवाऽऽपद्यते, कथमित्याह-कालाद्यभेदेन= कालिलङ्गक्षेत्राद्यभेदेनेति गाथार्थः ॥१०५४॥

🛨 ''काललिङ्गक्षेत्रादि''मां 'आदि' प्रदृशी तीर्थं કराहि प्रकारनुं ग्रहण કरवानुं छे.

#### ટીકાર્થ:

વળી જો ભવ્ય એવા સર્વ જીવોનું આ પણ=ભવ્યત્વ પણ, એકાંતથી=સર્વથા, તુલ્ય જ=અવિશિષ્ટ જ, ઇચ્છાય છે, તો તેની=મોક્ષની, યોગ્યતાના ફળરૂપ મોક્ષ પણ કાલાદિના અભેદથી=કાળ, લિંગ, ક્ષેત્રાદિના અભેદથી, તુલ્ય પ્રાપ્ત થાય=સદેશ જ પ્રાપ્ત થાય, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

જો સર્વ જીવોનું ભવ્યત્વ એકાંતે સરખું જ હોય તો તે ભવ્યત્વના ફળરૂપ મોક્ષ પણ સર્વ જીવોનો સરખો જ થવો જોઈએ અર્થાત્ સર્વ ભવ્ય જીવો એક કાળમાં, સ્ત્રીલિંગાદિ એક લિંગમાં, એક ક્ષેત્રમાં અને એક પ્રકારની સાધના દ્વારા મોક્ષમાં જવા જોઈએ; ષરંતુ તેમ થતું નથી, કેટલાક જીવો અમુક કાળમાં મોક્ષે જાય છે, તો બીજા કેટલાક જીવો અન્ય કાળમાં મોક્ષે જાય છે; વળી કેટલાક જીવો સ્ત્રીલિંગમાં મોક્ષે જાય છે, તો બીજા કેટલાક જીવો પુલિંગમાં કે નપુંસકલિંગમાં મોક્ષે જાય છે; વળી કેટલાક જીવો ભરતક્ષેત્રમાંથી મોક્ષે જાય છે, તો અન્ય કેટલાક જીવો મહાવિદેહક્ષેત્ર વગેરેમાંથી પણ મોક્ષે જાય છે; વળી મરુદેવી માતા જેવા કેટલાક જીવો પૂર્વે સાધના કર્યા વગર તત્કાળ ભવ્યત્વનો પરિપાક થવાથી મોક્ષે જાય છે, તો કેટલાક જીવો ઘણા ભવો સુધી સાધના કરીને મોક્ષે જાય છે. આ સર્વ ભેદો દરેક જીવનું ભવ્યત્વ જુદું જુદું હોવાને કારણે થાય છે.

અહીં વિશેષ એ છે કે નિશ્ચયનયની સૂક્ષ્મદેષ્ટિથી કાર્યના ભેદે અવશ્ય કારણનો ભેદ હોય છે. તેથી જો કારણ સર્વથા સમાન હોય તો કાર્ય પણ સર્વથા સમાન થવું જોઈએ.

જે રીતે માટીના પિંડના એક ભાગમાંથી ઘડો અને બીજા ભાગમાંથી રમકડું થાય છે ત્યારે પણ, તે માટીના પિંડના બંને ભાગમાં સ્વભાવભેદ છે. આથી માટીના પિંડના જે અંશમાં ઘટ બનવાનો સ્વભાવ છે, તે માટીના પિંડનો અંશ ઘટની સામંત્રી મેળવીને ઘટરૂપે પરિણમન પામે છે, અને માટીના પિંડના જે અંશમાં રમકડાં બનવાનો સ્વભાવ છે, તે માટીના પિંડનો અંશ રમકડાંની સામગ્રી મેળવીને રમકડાંરૂપે પરિણમન પામે છે. આમ નિશ્ચયનયથી માટીના સ્વભાવભેદને કારણે કાર્યભેદ થાય છે.

તે રીતે દરેક જીવનો સ્વભાવ પણ જુદો જુદો હોય છે, તેથી દરેક ભવ્ય જીવ જુદી જુદી સામગ્રી પ્રાપ્ત કરીને જુદા જુદા લિંગમાં, જુદા જુદા ક્ષેત્રમાં, જુદા જુદા કાળમાં મોક્ષે જાય છે. આથી સર્વ ભવ્ય જીવોનું ભવ્યત્વ તુલ્ય નથી, માટે અનંત કાળ પૂર્વે દ્રવ્યશ્રુતને પામીને સમ્યક્ત્વ પ્રાપ્ત કરવાની યોગ્યતાવાળું ભવ્યત્વ જે જીવોનું હતું, તે જીવોએ અનંત કાળ પૂર્વે દ્રવ્યશ્રુતને પામીને, ઉલ્લસિત વીર્યવાળા થઈને ભૂતાર્થશ્રદ્ધાનરૂપ સમ્યક્ત્વ પ્રાપ્ત કર્યું; અને જે જીવોનું ભવ્યત્વ અનંત કાળ પછી સમ્યક્ત્વ પ્રાપ્ત કરવાની યોગ્યતાવાળું હતું, તે જીવોનું ભવ્યત્વ અનંત કાળ પછી દ્રવ્યશ્રુતને પામીને પાકને સન્મુખ થાય છે, જેથી તેઓ ભૂતાર્થશ્રદ્ધાનરૂપ સમ્યક્ત્વને અનંત કાળ પછી પ્રાપ્ત કરે છે.

આમ, દરેક જીવના ભવ્યત્વની વિચિત્રતાને કારણે દ્રવ્યશ્રુતથી દરેક જીવને, ભિન્ન ભિન્ન કાળમાં સમ્યક્ત્વ થાય છે, અને મોક્ષ પણ ભિન્ન ભિન્ન કાળ, લિંગાદિમાં થાય છે. તેથી દરેક જીવનું ભવ્યત્વ તુલ્ય નથી. આ પ્રકારે પ્રસ્તુત ગાથાનો ગાથા ૧૦૪૬ સાથે સંબંધ છે. ॥૧૦૫૪॥

### અવતરણિકા :

અહીં પૂર્વપક્ષી કહે કે દરેક ભવ્ય જીવનું મોક્ષમાં જવાની યોગ્યતારૂપ ભવ્યત્વ તુલ્ય જ છે, પરંતુ કર્માદિને કારણે ભવ્ય જીવોનો મોક્ષ ભિન્ન ભિન્ન કાળ, લિંગાદિમાં થાય છે, એમ સ્વીકારીએ તો શું વાંધો આવે ? તેના સમાધાન અર્થે ગ્રંથકાર કહે છે –

#### आथा :

ण य तस्सेगंतेणं तहासहावस्स कम्ममाईहिं। जुज्जइ फले विसेसोऽभव्वाण वि मोक्खसंगाओ ॥१०५५॥

### अन्वशार्थः

एगंतेणं य=અને એકાંતથી तहासहावस्स तस्स=तथास्वलाववाणा तेना=तुल्य स्वलाववाणा लव्यत्वना, फले=इणमां कम्ममाईहिं=डर्मािंदिथी विसेसो=विशेष=भेद, ण जुज्जइ=घटतो नथी; अभव्याण वि मोक्ख-संगाओ=डेम डे અભव्योने पश मोक्षनो संग છे=मोक्ष थवानो प्रसंग आवे.

### ाधार्थ :

અને એકાંતે તુલ્ય સ્વભાવવાળા ભવ્યત્વના ફળમાં કર્માદિથી ભેદ ઘટતો નથી; કેમ કે તે રીતે માનવામાં અભવ્યોનો પણ મોક્ષ થવાની આપત્તિ આવે.

### રીકા :

न च तस्य=भव्यत्वस्यैकान्तेन=सर्वथा तथास्वभावस्य=तुल्यस्वभावस्य सतः कर्म्मादिभ्यः=कर्म्म-कालपुरुषकारेभ्यो युज्यते=घटते फले विशेषः मोक्षाख्ये कालादिभेदलक्षणः, कुत इत्याह-अभव्यानामपि मोक्षसङ्गात्, तेषामेतत्स्वभावत्वेऽपि देशनादिभ्यः तद्विशेषापत्तेरिति गाथार्थः ॥१०५५॥

- 🛨 ''कालादिभेदलक्षणः''मां 'आदि' शબ्दथी खिंग, क्षेत्रादिनुं ग्रहण छे.
- 🛨 ''देशनादिश्यः''मां 'आदि' शબ्हथी धर्मना अनुष्ठानादिनुं ग्रहण छे.

## ટીકાર્થ :

અને એકાંતથી=સર્વથા, તે પ્રકારના સ્વભાવવાળા=તુલ્ય સ્વભાવવાળા છતા, તેના=ભવ્યત્વના, મોક્ષ નામના ફળમાં કર્માદિથી=કર્મ, કાળ અને પુરુષકારથી, કાલાદિ ભેદના લક્ષણવાળો વિશેષ ઘટતો નથી; કયા કારણથી ઘટતો નથી ? એથી હેતુ કહે છે – અભવ્યોને પણ મોક્ષનો સંગ છે=પ્રસંગ છે.

અભવ્યોને મોક્ષનો પ્રસંગ કેમ છે ? તેમાં હેતુ આપે છે --

તેઓનું આ સ્વભાવત્વ હોતે છતે પણ=અભવ્ય જીવોનું અભવ્યત્વ સ્વભાવપણું હોતે છતે પણ, દેશનાદિ દ્વારા તેના વિશેષની આપત્તિ છે=સ્વભાવના ભેદની આપત્તિ છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

મોક્ષમાં જવા માટે યોગ્ય એવા સર્વ ભવ્ય જીવોનો સ્વભાવ જો એકાંતે તુલ્ય હોય, તો કર્મ, કાળ અને

પુરુષકારથી પણ મોક્ષરૂપ ફળમાં કાળ, લિંગ, ક્ષેત્રાદિનો ભેદ ઘટે નહીં; કેમ કે સર્વ ભવ્ય જીવોનો સ્વભાવ સરખો હોવા છતાં જો કર્મ, કાળ અને પુરુષકાર દ્વારા મોક્ષરૂપ ફળ મેળવવા કાળ, લિંગ, ક્ષેત્રાદિ ભેદની પ્રાપ્તિ થતી હોય, અર્થાત્ સર્વ ભવ્ય જીવોમાં સિદ્ધિગમનયોગ્ય સ્વભાવ સમાન હોવાને કારણે સિદ્ધિગમનના કાળ સાથે સંલગ્ન એવા કાળ, લિંગ, ક્ષેત્રાદિ ભેદને અનુકૂળ એવો સ્વભાવભેદ નહીં હોવા છતાં કર્મ, કાળ, પુરુષકાર દ્વારા કાળ, લિંગ, ક્ષેત્રાદિ ભેદની પ્રાપ્તિ થતી હોય, તો અભવ્ય જીવોનો અભવ્ય સ્વભાવ હોવા છતાં પણ અર્થાત્ સિદ્ધિગમનને અયોગ્ય સ્વભાવ હોવા છતાં પણ, દેશના વગેરે દ્વારા તેઓના અભવ્ય સ્વભાવનું પરિવર્તન થાય, જેથી અભવ્ય જીવો પણ દેશનાદિની સામગ્રી પામીને મોક્ષમાં જઈ શકે એમ સ્વીકારવું પડે.

આનાથી એ ફ્લિત થાય કે સ્વભાવના ભેદથી કાર્યનો ભેદ થાય છે, માટે જીવોનો ભિન્ન ભિન્ન સ્વભાવ હોવાને કારણે ભિન્ન ભિન્ન કાળમાં ભિન્ન ભિન્ન સામગ્રીને પ્રાપ્ત કરીને જીવો મોક્ષે જાય છે.

આમ, જે જીવ જે પ્રકારના કાળ, લિંગ, ક્ષેત્રાદિ દ્વારા મોક્ષે જાય છે, તે જીવનું તેવા પ્રકારનું ભવ્યત્વ છે, અને જીવના તે ભવ્યત્વથી આક્ષિપ્ત એવા કર્મ, કાળ અને પુરુષકાર છે, જેના સહકારથી જીવનું ભવ્યત્વ જેવી યોગ્યતાવાળું હોય છે તેવી યોગ્યતાવાળા કાર્યરૂપે પરિણમન પામે છે. તેથી જે જીવનું જે કાળ, લિંગાદિ દ્વારા મોક્ષમાં જવાનું ભવ્યત્વ હોય તે જીવ તે કાળ, લિંગાદિ દ્વારા મોક્ષરૂપ ફળને પ્રાપ્ત કરે છે. માટે કર્મ, કાળ, પુરુષકાર દ્વારા પણ જીવના સ્વભાવમાં પરિવર્તન થતું નથી. એ રીતે અભવ્ય જીવોના અભવ્ય સ્વભાવનું દેશનાદિ દ્વારા પણ પરિવર્તન થતું નથી, માટે અભવ્ય જીવો મોક્ષે જતા નથી.

ટીકામાં "કર્માદિ"માં '**आदિ**' શબ્દથી કાલાદિ પાંચ કારણો પ્રહણ ન કર્યાં પરંતુ કર્મ, કાળ અને પુરુષકાર એ ત્રણ જ કારણો ગ્રહણ કર્યાં, તેનું તાત્પર્ય એ છે કે ભવ્યત્વરૂપ સ્વભાવથી થતા કાર્યભેદમાં કારણ કર્મ, કાળ અને પુરુષકાર જ બની શકે, નિયતિ બની શકે નહીં; કેમ કે નિયતિરૂપ કારણ નિયત કાળે થતા કાર્યમાં નિયામક છે, પરંતુ કાર્યભેદ થવામાં નિયામક નથી. તેથી પ્રસ્તુતમાં નિયતિને છોડીને ત્રણ કારણોનું ગ્રહણ કરેલ છે. **!!૧૦૫૫!!** 

### અવતરણિકા :

तत्तुल्यतायामपि कर्म्मादेस्तत्स्वभावत्वात् स फलभेद इति मोहनिराकरणायाह -

# અવતરણિકાર્થ:

તેની તુલ્યતામાં પણ=ભવ્યત્વના તુલ્યપણામાં પણ, કર્માદિનું તત્સ્વભાવપણું હોવાથી=કર્મ, કાળ અને પુરુષકારનું ભવ્યત્વના ઉપક્રમણાદિનું સ્વભાવપણું હોવાથી, તે ફળભેદ છે=મોક્ષની પ્રાપ્તિ વખતે કાળ, લિંગાદિના ભેદની પ્રાપ્તિરૂપ ફળનો ભેદ છે, એ પ્રકારના મોહના નિરાકરણ માટે કહે છે –

## ભાવાર્થ :

સ્થૂલદેષ્ટિથી જોનારા પૂર્વપક્ષીને ભ્રમ છે કે સર્વ ભવ્ય જીવોની મોક્ષમાં જવાની યોગ્યતા સમાન છે, છતાં સર્વ જીવોના કર્મ, કાળ અને પુરુષકારનો ભવ્યત્વનું ઉપક્રમણાદિ કરવાનો સ્વભાવ છે, તેથી દરેક જીવ કાળ, લિંગાદિના ભેદથી મોક્ષરૂપ કળના ભેદને પ્રાપ્ત કરે છે. આવા પ્રકારનો પૂર્વપક્ષીનો ભ્રમ દૂર કરવા માટે ગ્રંથકાર કહે છે —

#### भाशा :

# कम्माइतस्सभावत्तणं पि नो तस्सऽतस्सभावत्ते । फलभेअसाहगं हंदि चिंतिअव्वं सुबुद्धीए ॥१०५६॥

#### અન્વશાર્થ :

तस्सऽतस्सभावत्ते=तेना અतत्स्वભावत्वमां=ભव्यत्वना કર્માદિ દ્વારા તે પ્રકારે ઉપક્રમણાદિના અસ્વભાવપણામાં, कम्माइतस्सभावत्तणं पि=કર્માદિનું તત્સ્વભાવત્વ પણ=કર્માદિનું ભવ્યત્વના તે પ્રકારે ઉપક્રમણાદિનું સ્વભાવપણું પણ, फलभेअसाहगं=ફળના ભેદનું સાધક नो=થतું નથી, सुबुद्धीए चिंतिअळ्ं=(એ) સુબુદ્ધિથી ચિંતવવું જોઈએ.

#### ગાથાર્થ :

ભવ્યત્વના કર્માદિ હારા તે પ્રકારે ઉપક્રમણાદિના અસ્વભાવપણામાં કર્માદિનું ભવ્યત્વના તે પ્રકારે ઉપક્રમણાદિનું સ્વભાવપણું પણ ફળના ભેદને સાધનાર થતું નથી, એ સુબુદ્ધિથી વિચારવું જોઈએ.

### විස :

कम्मदिः=कर्म्मकालपुरुषकारत्रातस्य तत्स्वभावत्वं=भव्यत्वोपक्रमणादिस्वभावत्वं यथोक्तफल-हेतुर्भविष्यति, अत्राह-एतदिष=कर्म्मादितत्स्वभावत्वमिष कल्प्यमानं न तस्य=भव्यत्वस्य अतत्स्वभावत्वे= कम्मादिभिस्तथोपक्रमणाद्यस्वभावत्वे किञ्चिद्, इत्याह-फलभेदसाधकं=कालिलङ्गक्षेत्रादिभेदेन मोक्षसाधकमित्यर्थः । हन्दीत्युपप्रदर्शने, चिन्तयितव्यमेतत् सुबुद्ध्या=निपुणबुद्ध्या अभव्यमोक्षप्रसङ्गदि-द्वारेणेति गाथार्थः ॥१०५६॥

## දුල් :

कम्मिदिः......भविष्यित કર્માદિનું=કર્મ, કાળ, પુરુષકારના સમુદાયનું, તત્સ્વભાવપશું=ભવ્યત્વના ઉપક્રમણાદિનું સ્વભાવપશું, યથોક્ત ફળનો હેતુ થશે=જે પ્રમાણે પૂર્વગાથામાં કહેવાયું તે પ્રમાણે કાલાદિના ભેદથી મોક્ષરૂપ ફળનો હેતુ થશે.

अत्राह - અહીં કહે છે=આ પ્રકારના પૂર્વપક્ષીના કથનમાં ગ્રંથકાર ઉત્તર આપે છે 🗕

कल्प्यमानं एतदिष=कर्म्मादितस्वभावत्वं अपि, तस्य=भव्यत्वस्य, अतत्स्वभावत्वे=कर्म्मादिभिः तथा उपक्रमणाद्यस्वभावत्वे, न किञ्चिद्, इति आह- फलभेदसाधकं..........मित्यर्थः, કલ્પાતું એવું આ પણ=કર્માદિનું તત્સ્વભાવપશું પણ=કલ્પના કરાતું એવું ભવ્યત્વના ઉપક્રમણાદિનું સ્વભાવપશું પણ, તેના=ભવ્યત્વના, અતત્સ્વભાવપણામાં=કર્માદિ દારા તે પ્રકારના ઉપક્રમણાદિના અસ્વભાવપણામાં, કંઈ નથી, એ પ્રમાણે કહે છે – ફળના ભેદનું સાધક=કાળ, લિંગ, ક્ષેત્રાદિના ભેદથી મોક્ષનું સાધક, થતું નથી.

अभव्यमोक्षप्रसङ्गादिद्वारेण सुबुद्ध्या=निपुणबुद्ध्या एतत् चिन्तयितव्यं અભવ્યોને મोक्षना પ્રસંગ આદિ દારા સુબુદ્ધિથી=નિપુણ બુદ્ધિથી, આ ચિંતવવું જોઈએ. हन्दि इति उपप्रदर्शने મૂળગાથામાં રહેલો 'हन्दि' એ પ્રકારનો અવ્યય ઉપપ્રદર્શનમાં છે. इति गाथार्थ: એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

પૂર્વપક્ષી ગ્રંથકારને કહે છે કે દરેક જીવનું ભવ્યત્વ સરખું છે, છતાં કર્મ, કાળ અને પુરુષકારનો ભવ્યત્વના ઉપક્રમણાદિનો જે સ્વભાવ છે, તે દરેક જીવના ભિન્ન ભિન્ન કાળ, લિંગ, ક્ષેત્રાદિથી મોક્ષે જવારૂપ ફળના ભેદનો હેતુ થશે. આથી દરેક જીવનું ભવ્યત્વ ભિન્ન ભિન્ન માનવાની જરૂર નથી.

આ પ્રમાણે કહેતા પૂર્વપક્ષીને ગ્રંથકાર કહે છે કે ભવ્યત્વનો કર્માદિથી તે પ્રકારે ઉપક્રમણાદિનો સ્વભાવ ન હોય તો, કોઈ કલ્પના કરે કે કર્મ, કાળ અને પુરુષકારનો ભવ્યત્વના ઉપક્રમણાદિનો સ્વભાવ છે, એટલા માત્રથી ફળનો ભેદ પ્રાપ્ત થતો નથી.

આશય એ છે કે ભવ્યત્વમાં કર્માદિ દ્વારા તે તે પ્રકારે ઉપક્રમણાદિ પામવાનો સ્વભાવ છે એમ સ્વીકારીએ તો, દરેક જીવનું ભવ્યત્વ ભિન્ન ભિન્ન પ્રાપ્ત થાય; કેમ કે દરેક જીવમાં ભવ્યત્વનું ઉપક્રમણાદિ સમાન રીતે થતું નથી, પણ ભિન્ન ભિન્ન રીતે થાય છે. આથી જે જીવનું ભવ્યત્વ જે પ્રકારે ઉપક્રમણાદિ પામવાના સ્વભાવવાળું છે, તે જીવનું ભવ્યત્વ કર્માદિ દ્વારા તે પ્રકારે ઉપક્રમણાદિ પામે છે. તેથી દરેક જીવનું ભવ્યત્વ ભિન્ન ભિન્ન સિદ્ધ થાય, પરંતુ પૂર્વપક્ષી કહે છે તેમ સમાન પ્રાપ્ત ન થાય.

વળી, જો એમ કલ્પના કરવામાં આવે કે દરેક જીવનું ભવ્યત્વ સમાન હોવા છતાં કર્માદિ જીવના ભવ્યત્વનું ઉપક્રમણાદિ કરે છે, તો કાળ, લિંગ, ક્ષેત્રાદિના ભેદથી મોક્ષરૂપ ફળનો ભેદ ઘટે નહીં. જેમ કે મગમાં રંધાવાનો સ્વભાવ છે અને પથ્થરમાં રંધાવાનો સ્વભાવ નથી, છતાં કોઈ કલ્પના કરે કે મગમાં અને પથ્થરમાં નહીં રંધાવાનો સ્વભાવ તુલ્ય છે, તોપણ પચનકિયાનો રાંધવાનો સ્વભાવ છે, માટે મગ રંધાય છે; તો આવી કલ્પનામાત્રથી મગનો રંધાવાનો સ્વભાવ ન હોય તો રાંધવાની કિયાથી મગ રંધાઈ જાય નહીં; કેમ કે પચનકિયાનો રાંધવાનો સ્વભાવ હોવામાત્રથી જ જો નહીં રંધાવાના સ્વભાવવાળા પણ મગ રંધાતા હોય, તો તે મગના સમાન સ્વભાવવાળો પથ્થર પણ પચનકિયાથી રંધાવો જોઈએ; વસ્તુતઃ મગમાં પચનકિયા દ્વારા રંધાવાનો સ્વભાવ રહેલો છે માટે રંધાય છે, અને પથ્થરમાં રંધાવાનો સ્વભાવ જ નથી માટે પચનકિયા દ્વારા પણ પથ્થર રંધાતો નથી. તે રીતે જીવના ભવ્યત્વમાં તે પ્રકારે ઉપક્રમણાદિ પામવાનો સ્વભાવ હતો, માટે તે પ્રકારના કર્મ, કાળ અને પુરુષકાર દ્વારા જીવનું ભવ્યત્વ ઉપક્રમણાદિ પામ્યું, અને જે જીવનું ભવ્યત્વ અન્ય રીતે ઉપક્રમણાદિ પામવાના સ્વભાવવાળું છે, તે જીવના ભવ્યત્વનું કર્માદિ દ્વારા અન્ય રીતે ઉપક્રમણાદિ થાય છે. આ રીતે દરેક જીવનું ભવ્યત્વ ભિન્ન ભિન્ન સિદ્ધ થાય.

આમ, ભવ્યત્વને સર્વથા તુલ્ય સ્વીકારીએ તો દરેક જીવના ભવ્યત્વને તે તે પ્રકારના ઉપક્રમણાદિના સ્વભાવવાળું સ્વીકારી શકાય નહીં, અને ભવ્યત્વને તે તે પ્રકારના ઉપક્રમણાદિના સ્વભાવવાળું ન સ્વીકારીએ, તો કર્માદિનો ભવ્યત્વના ઉપક્રમણાદિનો સ્વભાવ સ્વીકારવામાત્રથી મોક્ષરૂપ ફળનો કાળ, લિંગાદિરૂપ ભેદ ઘટી શકે નહીં.

આ નિપુણ બુદ્ધિથી વિચારવું જોઈએ; કેમ કે ભવ્યત્વમાં તે તે પ્રકારે ઉપક્રમણાદિ પામવાનો સ્વભાવભેદ ન હોય, છતાં કર્માદિનો તે તે પ્રકારે ભવ્યત્વનું ઉપક્રમણાદિ કરવાનો સ્વભાવ સ્વીકારીએ, તો દેશના આદિ દ્વારા અભવ્યના પણ અભવ્ય સ્વભાવનું ઉપક્રમણાદિ થઈ શકે. તેથી અભવ્ય જીવોને પણ મોક્ષની પ્રાપ્તિનો પ્રસંગ આવે.

અહીં વિશેષ એ છે કે જીવના પ્રયત્નથી કર્મનો નાશ થાય છે, માટે જીવના પ્રયત્નથી તે કર્મમાં ઉપક્રમણનો સ્વભાવ છે, એમ જે રીતે સ્વીકારાય છે, તે રીતે જીવ મોક્ષે જાય છે ત્યારે તેના ભવ્યત્વનો નાશ થાય છે, માટે મોક્ષે જનારા જીવના ભવ્યત્વમાં ઉપક્રમણનો સ્વભાવ છે, એમ સ્વીકારાય છે; અને ભવ્યત્વના ઉપક્રમણાદિમાં રહેલા 'आदि' શબ્દથી ભવ્યત્વના પરિપાકનું ગ્રહણ કરવાનું છે. ભવ્યત્વનો પરિપાક એટલે જીવમાં પ્રગટ થતી મોક્ષને અનુકૂળ ભૂમિકા. આનાથી એ અર્થ પ્રાપ્ત થાય કે જો જીવના ભવ્યત્વનો તે પ્રકારનો ઉપક્રમણનો અર્થાત્ નાશનો કે પરિપાક પામવાનો સ્વભાવ ન હોય, તો કર્મ, કાળ અને પુરુષકાર દ્વારા પણ ભવ્યત્વનો નાશ કે ભવ્યત્વનો પરિપાક ન થાય; પરંતુ જીવનું ભવ્યત્વ તે પ્રકારના નાશના અને પરિપાકના સ્વભાવવાળું છે, માટે કર્માદિ દ્વારા જીવના ભવ્યત્વનો નાશ કે પરિપાક થાય છે, અને કાળ, લિંગાદિના ભેદથી જીવનું ભવ્યત્વ મોક્ષસાધક બની શકે છે, એ પ્રકારનો ગ્રંથકારનો આશ્ય છે. !!૧૦૫૬!!

### અવતરણિકા :

પૂર્વગાથામાં પૂર્વપક્ષીને ગ્રંથકારે કહ્યું કે કર્માદિ દ્વારા તે તે પ્રકારે ઉપક્રમણાદિ પામવાનો ભવ્યત્વનો સ્વભાવ નહીં હોતે છતે, કલ્પના કરાતું કર્માદિનું ભવ્યત્વના ઉપક્રમણાદિનું સ્વભાવપશું પણ ફળભેદનું સાધક થતું નથી; અને જો સર્વ જીવોનું ભવ્યત્વ સમાન હોવા છતાં કર્માદિનો ભવ્યત્વના ઉપક્રમણાદિનો સ્વભાવ ફળભેદનો સાધક થતો હોય, તો અભવ્યોને પણ દેશનાદિ દ્વારા મોક્ષપ્રાપ્તિનો પ્રસંગ આવે.

હવે દેશનાદિ દ્વારા અભવ્યોને મોક્ષપ્રાપ્તિનો પ્રસંગ આવશે નહીં, એ પ્રકારનો પૂર્વપક્ષ સ્થાપીને તેનું નિરાકરણ કરવા ગ્રંથકાર ગાથા ૧૦૫૭-૧૦૫૮માં કહે છે –

### गाथा :

अह देसणाइ णेवं सहाव मो जं तओ अभव्वाणं । नो खलु मोक्खपसंगो कहण्णु अन्नत्थ तं एवं? ॥१०५७॥

## અન્વચાર્થ:

अह=अथ થી પૂર્વપક્ષી કહે છે — जं=જે કારણથી देसणाइ एवं सहाव ण=દેશનાદિ આવા પ્રકારના સ્વભાવવાળા નથી=મોક્ષ પેદા કરવાના સ્વભાવવાળા નથી, तओ=તે કારણથી अभव्वाणं=અભવ્યોને मोक्खपसंगो=भोक्षनो પ્રસંગ नो=નથી. (તેને ગ્રંથકાર કહે છે —) अन्नत्थ=અન્યત્ર=ભવ્ય જીવોમાં, तं=ते= દેશનાદિ, एवं=આવા પ્રકારના=મોક્ષ પેદા કરવાના સ્વભાવવાળા, कहण्णु=કેવી રીતે થાય ?

- 🛨 ગાથામાં 'मो' પાદપૂર્તિ અર્થે છે.
- 🛨 "कहण्णु"मां 'णु' वितर्झ અर्थमां छे.
- **★ 'खलુ'** વાક્યાલંકારમાં છે.

#### ગાશાર્થ :

अથથી પૂર્વપક્ષી ગુંથકારને કહે છે — જે કારણથી દેશનાદિ મોક્ષ પેદા કરવાના સ્વભાવવાળા નથી, તે કારણથી અભવ્ય જીવોને મોક્ષ થવાનો પ્રસંગ નહીં આવે. તેને ગુંશકાર કહે છે — જો આવું છે તો ભવ્ય જીવોમાં દેશનાદિ મોક્ષ પેદા કરવાના સ્વભાવવાળા કેવી રીતે થાય ? અર્થાત્ ન જ થાય.

### ટીકા :

अथ देशनादि=देशनानुष्ठानादि नैवंस्वभावं=न मोक्षजननस्वभावं, यद्=यस्मात्ततोऽभव्यानां प्राणिनां नो खलु मोक्षप्रसङ्ग इति दोषाभाव इति, अत्राह-कथं त्वन्यत्र=मोक्षगामिनि सत्त्वे तद्=देशनादि एवं= मोक्षजननस्वभावमिति गाथार्थः ॥१०५७॥

🛨 '<mark>'देशनानुष्ठानादि''</mark>માં **'आदि'** પદથી બાહ્ય ત્થાગનું ગ્રહણ છે.

### દીકાર્થ:

અથથી પૂર્વપક્ષી કહે છે – જે કારણથી દેશનાદિ=દેશના-અનુષ્ઠાન આદિ, આવા સ્વભાવવાળા નથી⇒મોક્ષને ઉત્પન્ન કરવાના સ્વભાવવાળા નથી, તે કારણથી અભવ્ય પ્રાણીઓને મોક્ષનો પ્રસંગ નથી, એથી દોષનો અભાવ છે અર્થાત્ કર્માદિના ભવ્યત્વના ઉપક્રમણાદિરૂપ સ્વભાવપણાને ફળભેદનો હેતુ સ્વીકારવામાં કોઈ દોષ નથી. 'इति' પૂર્વપક્ષીના કથનની સમાપ્તિ અર્થે છે.

અહીં કહે છે=પૂર્વપક્ષીના કથનમાં ગ્રંથકાર કહે છે – વળી અન્યત્ર=મોક્ષગામી સત્ત્વમાં=મોક્ષે જનારા ભવ્ય જીવમાં, તે=દેશનાદિ, આવા પ્રકારના=મોક્ષને ઉત્પન્ન કરવાના સ્વભાવવાળા, કેવી રીતે થાય ? અર્થાત્ ન થાય, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

ગાથા ૧૦૫૬માં ત્રાંથકારે પૂર્વપક્ષીને કહેલ કે દરેક જીવના ભવ્યત્વનો ભેદ નહીં હોવા છતાં કર્માદિથી તે તે જીવના મોક્ષરૂપ કળનો ભેદ થતો હોય, તો અભવ્યોનો મોક્ષમાં જવાનો સ્વભાવ નહીં હોવા છતાં દેશનાદિથી અભવ્ય જીવોનો પણ મોક્ષ થવો જોઈએ. તેથી પૂર્વપક્ષી કહે છે કે દેશના વગેરેનો મોક્ષ પેદા કરવાનો સ્વભાવ નથી. તેથી અભવ્ય જીવો દેશના સાંભળે કે ચારિત્રનાં અનુષ્ઠાનો વગેરે કરે, તોપણ તેઓને મોક્ષની પ્રાપ્તિ થતી નથી.

આમ કહેવા દ્વારા પૂર્વપક્ષીને એ જણાવવું છે કે દરેક જીવનું ભવ્યત્વ સમાન છે, અને ભવ્ય જીવોમાં મોક્ષે જવાનો સ્વભાવ સમાન છે; પરંતુ કર્મ, કાળ અને પુરુષકારનો ભવ્યત્વનું તે પ્રકારે ઉપક્રમણાદિ કરવાનો સ્વભાવ છે, જેના કારણે કર્મ, કાળ અને પુરુષકાર દ્વારા દરેક જીવ ભિન્ન ભિન્ન કાળમાં, ભિન્ન ભિન્ન લિંગમાં, ભિન્ન ભિન્ન ક્ષેત્ર વગેરેમાં મોક્ષને પ્રાપ્ત કરે છે. માટે ભવ્યત્વને તુલ્ય સ્વીકારવા છતાં કાલાદિના ભેદથી જીવોને મોક્ષરૂપ ફળભેદ પ્રાપ્ત થાય છે, એમ સ્વીકારવામાં કોઈ દોષ નથી.

આ પ્રકારના પૂર્વપક્ષીના કથનમાં ગ્રંથકાર વિતર્ક કરે છે કે જો દેશનાદિનો મોક્ષ પેદા કરવાનો સ્વભાવ ન હોય, તો ભવ્ય જીવોનો પણ દેશનાદિ દ્વારા મોક્ષ કેવી રીતે થાય ? અર્થાત્ ભવ્ય જીવોને પણ દેશના વગેરે દ્વારા મોક્ષની પ્રાપ્તિ થવી જોઈએ નહીં. આમ કહેવા દ્વારા ગ્રંથકારને એ જણાવવું છે કે દેશના આદિનો મોક્ષ પેદા કરવાનો સ્વભાવ છે, પરંતુ દેશનાદિનો તે સ્વભાવ મોક્ષે જવાને યોગ્ય જીવો માટે જ મોક્ષ પેદા કરવાનું કારણ બને છે, અન્ય જીવો માટે નહીં. તેથી જે જીવોનો દેશનાદિ દ્વારા મોક્ષને અનુકૂળ ભવ્યત્વનો પરિપાક પામે એવો સ્વભાવ છે, તે જીવો જ દેશનાદિને પ્રાપ્ત કરીને મોક્ષને અનુકૂળ પુરૂષકારવાળા થાય છે, અન્ય જીવો નહીં.

આ રીતે ભવ્યત્વનો પણ ભિન્ન ભિન્ન પ્રકારે ઉપક્રમણાદિ પામવાનો સ્વભાવ હોવાથી, કર્માદિ ભવ્યત્વનું તે પ્રકારે ઉપક્રમણાદિ કરીને કાળ, લિંગાદિના ભેદથી મોક્ષરૂપ ફળના સાધક બની શકે છે. તેથી દરેક જીવનું ભવ્યત્વ ભિન્ન ભિન્ન પ્રકારનું છે, માટે કર્મ, કાળ અને પુરુષકાર ભવ્ય જીવના ભવ્યત્વનું ઉપક્રમણાદિ કરીને કાળ, લિંગ, ક્ષેત્રાદિના ભેદથી મોક્ષરૂપ ફળની પ્રાપ્તિ કરાવી શકે છે, આ પ્રકારનો પ્રસ્તુત ગાથાનો આશય છે. ॥૧૦૫૭॥

### અવતરણિકા :

इहैवाऽऽक्षेपपरिहारशेषमाह -

### અવતરણિકાર્થ:

અહીં જ=પૂર્વગાથાના અંતે ગ્રંથકારે પૂર્વપક્ષીને પ્રશ્ન કર્યો કે મોક્ષગામી જીવમાં દેશનાદિ મોક્ષજનનના સ્વભાવવાળા કેવી રીતે થાય ? એ કથનમાં જ, આક્ષેપ અને પરિહારશેષને કહે છે –

#### ભાવાર્થ :

પૂર્વગાથામાં પૂર્વપક્ષીને ગ્રંથકારે કહ્યું કે દેશનાદિ મોક્ષ પેદા કરવાના સ્વભાવવાળા નથી, માટે અભવ્યોનો દેશનાદિ દ્વારા મોક્ષ થતો નથી, એમ સ્વીકારવામાં આવે તો ભવ્યોનો પણ દેશનાદિ દ્વારા મોક્ષ થવો જોઈએ નહીં. ત્યાં પૂર્વપક્ષીની યુક્તિનો આક્ષેપ કરીને તે યુક્તિનો પણ પરિહાર કરતાં ગ્રંથકાર કહે છે —

★ અહીં 'आक्षेपपिरहारमाह' ન કહેતાં 'आक्षेपपिरहारशेषमाह' એમ કહ્યું. તેનું તાત્પર્થ એ છે કે ગ્રંથકારે અત્થાર સુધી પૂર્વપક્ષીના દરેક કથનનો પરિહાર કર્યો અને હવે પૂર્વપક્ષીના કથનનો આક્ષેપ કરીને ગ્રંથકાર તેનો શેષ રહેલો અંતિમ પરિહાર કરે છે, જે પરિહારનું નિરાકરણ કરવા માટે પૂર્વપક્ષી જે સમાધાન કરશે તે સમાધાનથી ગ્રંથકારનો પક્ષ જ સ્વીકૃત થશે, જેને ગ્રંથકાર ગાથા ૧૦૫૯માં બતાવવાના છે. આ અર્થ જણાવવા માટે ગ્રંથકારે "આક્ષેપ અને પરિહારને કહે છે" એમ ન કહેતાં "આક્ષેપ અને પરિહારશેષને કહે છે" એમ કહેલ છે.

#### ગાંચા :

# भव्वते सइ एवं तुल्ले एअंमि कम्ममाईण । तमभव्वदेसणासममित्थं निअमेण दट्टव्वं ॥१०५८॥

### અન્વચાર્થ :

भव्वत्ते सइ=ભવ્યત્વ હોતે છતે एवं=આ પ્રમાણે છે=દેશનાદિનો મોક્ષ પેદા કરવાનો સ્વભાવ છે, (એમ પૂર્વપક્ષી કહે તો તેને ત્રાંથકાર કહે છે –) एअंमि तुल्ले=આ તુલ્ય હોતે છતે=સર્વ જીવોનું ભવ્યત્વ સમાન હોતે છતે, कम्ममाईण=કર્માદિનું तं=ते=ભવ્યત્વના ઉપક્રમણાદિરૂપ સ્વભાવપશું, इत्थं=અહીં=સર્વ જીવોમાં થતા મોક્ષરૂપ ફળના ભેદ પ્રત્યે કારણરૂપ ભવ્યત્વને સર્વથા તુલ્ય સ્વીકારવું કે ભિષ્ન સ્વીકારવું ? એ વ્યતિકરમાં, **નિઅમેળ**=નિયમથી **અમळ्यदेसणासमं**=અભવ્યદેશનાસમ **दहळ्यं**≈જાણવું.

#### भाशार्थ :

ભવ્યત્વ હોતે છતે દેશનાદિનો મોક્ષ પેદા કરવાનો સ્વભાવ છે, એમ પૂર્વપક્ષી કહે તો તેને ગ્રંથકાર કહે છે — સર્વ જીવોનું ભવ્યત્વ તુલ્ય હોતે છતે કર્માદિનું ભવ્યત્વના ઉપક્રમણાદિરૂપ સ્વભાવપણું અહીં નિયમથી અભવ્યદેશના જેવું જાણવું.

### ટીકા :

भव्यत्वे सत्येवं=देशनादिमोक्षजननस्वभाविमत्याशङ्क्याह-तुल्ये=सर्वथा सदृश एव एतिस्मन्= भव्यत्वे सर्वजीवानां कर्म्मादीनां=कर्म्मकालपुरुषकाराणां तत्=तत्स्वभावत्वं भव्यत्वोपक्रमणादिरूपं अभव्यदेशनासमं=तत्त्वतो न तत्स्वभावत्वं, अभव्यभव्यत्ववत्सदृशस्याऽसादृश्यकारणानुपपत्तेः, अत्र व्यतिकरे नियमेन द्रष्ट्व्यम्=अवश्यन्तयैतदेवं भावनीयम्, एवमि तथाभ्युपगमे सत्यभव्यमोक्षप्रसङ्गो-ऽनिवृत्त एवेति गाथार्थः ॥१०५८॥

### ટીકાર્થ :

भव्यत्वे......याह- ભવ્યત્વ હોતે છતે આ પ્રમાણે છે=દેશનાદિનો મોક્ષના જનનનો સ્વભાવ છે, એ પ્રકારની પૂર્વપક્ષીની આશંકા કરીને ગ્રંથકાર કહે છે –

सर्वजीवानां एतस्मिन्=भव्यत्वे तुल्ये=सर्वथा सदृश एव कम्मिदीनां=कम्मिकालपुरुषकाराणां तत्=भव्यत्वोपक्रमणादिरूपं तत्त्वभावत्वं, अभव्यदेशनासमं=तत्त्वतः तत्त्वभावत्वं नः सर्व જીવોનું આ=ભવ્યત્વ, તુલ્ય હોતે છતે=સર્વથા સદેશ જ હોતે છતે, કર્માદિનું=કર્મ, કાળ અને પુરુષકારનું, તે= ભવ્યત્વના ઉપક્રમણાદિરૂપ તત્સ્વભાવપશું, અભવ્યદેશનાસમ છે=तत्त्वथी तत्स्वભावत्व नथी અર્થાત્ પરમાર્થથી કર્માદિનું ભવ્યત્વના ઉપક્રમણાદિરૂપ સ્વભાવપશું નથી.

अभव्यभव्यत्ववत्सदृशस्याऽसादृश्यकारणानुषपत्तेः કેમ કે અભવ્યમાં ભવ્યત્વની જેમ સદેશના અસાદેશ્યના કારણની અનુપપત્તિ છે≔દેશનાદિ દ્વારા જેમ અભવ્ય જીવોમાં ભવ્યત્વ પ્રગટ થતું નથી, તેમ દરેક ભવ્ય જીવના સમાન એવા ભવ્યત્વનું કર્માદિ દ્વારા અસમાનપશું કરાવવાની અસંગતિ છે.

अत्र........भावनीयम् આ વ્યતિકરમાં=દરેક જીવમાં થતા મોક્ષરૂપ ફળના ભેદ પ્રત્યે કારણરૂપ ભવ્યત્વને તુલ્ય સ્વીકારવું કે ભિન્ન સ્વીકારવું ? એ વ્યતિકરમાં, નિયમથી જાણવું=અવશ્યપણાથી આ આ પ્રમાણે ભાવવું, અર્થાત્ પૂર્વપક્ષીના કથન પ્રમાણે દરેક ભવ્ય જીવનું ભવ્યત્વ તુલ્ય હોતે છતે કર્માદિ દ્વારા તે ભવ્યત્વનું ઉપક્રમણાદિ થઈ શકે નહીં, એ ઉપરમાં વર્ણન કર્યું એ પ્રમાણે ભાવન કરવું.

एवमिष आम पण्ण=દરેક ભવ્ય જીવનું ભવ્યત્વ તુલ્ય સ્વીકારીએ તો કર્માદિ દ્વારા પણ ભવ્યત્વનું ઉપક્રમણાદિ થઈ શકે નહીં એમ હોવા છતાં પણ, तथाभ्युपगमे सित ते પ્રકારે અભ્યુપગમ હોતે છતે=કર્માદિ દ્વારા ભવ્યત્વનું ઉપક્રમણાદિ થાય છે તે પ્રકારે સ્વીકાર કરાયે છતે, अभव्यमोक्षप्रसङ्गः अनिवृत्त एव અભવ્યના મોક્ષનો પ્રસંગ અનિવૃત્ત જ છે અર્થાત્ જેમ કર્માદિ દ્વારા તુલ્ય સ્વભાવવાળા પણ ભવ્યત્વનું ઉપક્રમણાદિ થાય છે, તેમ દેશનાદિ દ્વારા અભવ્ય જીવોના પણ અભવ્ય સ્વભાવનું ઉપક્રમણાદિ થાય છે એમ માનવું પડે. માટે અભવ્ય જીવોને પણ મોક્ષપ્રાપ્તિનો પ્રસંગ આવે, એવો પૂર્વમાં આપેલો દોષ અનિવર્તન પામેલો જ છે. इति गाथार्थ: એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

પૂર્વગાથાના અંતે ગ્રંથકારે પૂર્વપક્ષીને પૂછ્યું કે દેશનાદિ મોક્ષ પેદા કરવાના સ્વભાવવાળાં ન હોય તો ભવ્ય જીવો દેશનાદિ દ્વારા મોક્ષે કઈ રીતે જઈ શકે ? તેના સમાધાન માટે પૂર્વપક્ષી કહે કે જીવમાં ભવ્યત્વ હોય તો દેશનાદિનો મોક્ષ પેદા કરવાનો સ્વભાવ છે. આથી દેશનાદિ દ્વારા અભવ્ય જીવો મોક્ષે જતા નથી, પણ ભવ્ય જીવો મોક્ષે જાય છે.

આમ કહેવા દ્વારા પૂર્વપક્ષીને એ સ્થાપન કરવું છે કે અભવ્ય જીવોનો મોક્ષમાં જવાનો સ્વભાવ નથી, માટે દેશનાદિનું નિમિત્ત પામવા છતાં તેઓ મોક્ષે જતા નથી; અને ભવ્ય જીવોનો મોક્ષમાં જવાનો સ્વભાવ છે, માટે દેશનાદિનું નિમિત્ત પામીને તેઓ મોક્ષે જાય છે; આમ છતાં સર્વ ભવ્ય જીવોનું ભવ્યત્વ તો તુલ્ય જ છે, પણ કર્માદિ દ્વારા તે ભવ્યત્વનું ઉપક્રમણાદિ થાય છે, માટે ભવ્ય જીવો ભિન્ન ભિન્ન કાળાદિમાં મોક્ષરૂપ ફળને પ્રાપ્ત કરે છે.

તેને ગ્રંથકાર કહે છે કે જો સર્વ ભવ્ય જીવોનું ભવ્યત્વ સર્વથા સમાન જ હોય તો કર્માદિનો ભવ્યત્વના ઉપક્રમણાદિરૂપ સ્વભાવ પણ અભવ્યદેશના જેવો છે, અર્થાત્ જેમ દેશનાદિ દ્વારા અભવ્યો ભવ્ય બની જતા નથી, તેમ કર્મ, કાળ અને પુરુષકાર દ્વારા સમાન એવું ભવ્યત્વ અસમાન બની જતું નથી. માટે તત્ત્વથી કર્મ, કાળ અને પુરુષકારનો ભવ્યત્વના ઉપક્રમણાદિનો સ્વભાવ નથી, એમ માનવું પડે.

આ વાતને દઢ કરવા માટે ગ્રંથકારશ્રી ટીકામાં કહે છે કે ભવ્યત્વના સ્વભાવભેદને કારણે ફળભેદ થાય છે એ વ્યતિકરમાં અવશ્ય આ આમ જ છે, એમ ભાવન કરવું જોઈએ, અર્થાત્ જો જીવોનો ભવ્યત્વનો સ્વભાવ સર્વથા સમાન હોય તો કર્માદિ દ્વારા કાળ, લિંગાદિના ભેદથી ફળભેદ થઈ શકે નહીં; અને આમ હોવા છતાં સર્વ ભવ્ય જીવોના સમાન ભવ્યત્વનું કર્માદિ દ્વારા ઉપક્રમણાદિ થતું હોવાથી કાળ, લિંગાદિ દ્વારા ફળભેદ થાય છે, તે પ્રકારે સ્વીકારવામાં આવે, તો અભવ્ય જીવોના પણ અભવ્ય સ્વભાવનું દેશનાદિ દ્વારા ઉપક્રમણાદિ થવું જોઈએ એમ સ્વીકારવું પડે; અને એમ સ્વીકારીએ તો અભવ્ય જીવો પણ ભવ્ય બની જવાથી તેઓનો પણ મોક્ષ થાય, એ પ્રકારનો પૂર્વમાં આપેલો દોષ નિવર્તન પામતો નથી જ. II૧૦૫૮II

### અવતરણિકા :

પૂર્વગાથાના અંતે ગ્રંથકારે પૂર્વપક્ષીને કહ્યું કે સર્વ ભવ્ય જીવોનું ભવ્યત્વ તુલ્ય માનીએ અને કર્માદિનો ભવ્યત્વના ઉપક્રમણાદિનો સ્વભાવ માનીએ તો દેશનાદિનો પણ અભવ્યત્વના ઉપક્રમણાદિનો સ્વભાવ માનવો પડે, જેથી અભવ્યોને પણ મોક્ષપ્રાપ્તિનો પ્રસંગ આવે. આ દોષના ભયથી પૂર્વપક્ષી ભવ્યત્વનો અતત્સ્વભાવ સ્વીકારે તો પરમાર્થથી ગ્રંથકારની માન્યતાનો જ સ્વીકાર થાય છે, એ બતાવવા અર્થે ગ્રંથકાર કહે છે —

#### आथा :

# अह एअद्दोसभया ण(?णं) मयं सइ तस्सऽतस्सभावत्तं । एवं च अत्थओ णणु इट्टो अ मईअपक्खो त्ति ॥१०५९॥

#### અન્વદ્યાર્થ:

अह=હવે एअहोसभया=આ દોષના ભયથી=પૂર્વગાથામાં કહેલ દોષના ભયથી, तस्स=तेनुं=ભવ્યત્વનું, सइ=સદા अतस्सभावत्तं=અતત્સ્વભાવત્વ=કર્માદિથી અનુપક્રમણાદિ પામવાનું સ્વભાવપશું, णं=અમને मयं=સંમત છે=માન્ય છે, (એમ પૂર્વપક્ષી કહે તો તેને ગ્રંથકાર કહે છે —) णणु च एवं=અને ખરેખર આ રીતે अत्थओ=અર્થથી मईअपक्खो=મદીય પક્ષ इट्टो अ=ઇપ્ટ જ છે.

🛨 'त्ति' પાદપૂર્તિમાં છે.

#### ગાશા<u>ર્</u>શ :

હવે પૂર્વગાથામાં બતાવેલ દોષના ભચથી ભવ્યત્વનું સદા કર્માદિથી અનુપક્રમણાદિનું સ્વભાવપણું અમને માન્ય છે, એમ પૂર્વપક્ષી કહે, તો તેને ગ્રંથકાર કહે છે કે આ રીતે તો અર્થથી મારો પક્ષ ઇષ્ટ જ છે.

### ટીકા :

अधैतद्दोषभयात् कारणात् न (?नो) मतं सदा तस्य=भव्यत्वस्य अतत्स्वभावत्वम्=अनुपक्रम-णादिस्वभावत्वम्, अत्राह-एवं चाऽर्थतो ननूपक्रमणादिरूपत्वाभ्युपगमात् इष्ट एव=अभ्युपगत एव मदीयः पक्ष इति गाथार्थः ॥१०५९॥

## नोंध :

મૂળગાથામાં ण છે તેને સ્થાને णં, અને ટીકામાં ન છે તેને સ્થાને નઃ હોય તેમ ભાસે છે.

## ટીકાર્થ :

अथ હવે एतद्दोषभयात् कारणात् આ દોષના ભયને કારણે=અભવ્યોને દેશનાદિ દારા મોક્ષનો પ્રસંગ આવે એ દોષના ભયને કારણે, तस्य=भव्यत्वस्य सदा अतत्त्वभावत्वं=अनुपक्रमणादिस्वभावत्वं तेनुं= ભવ્યત્વનું, સદા અતત્સ્વભાવપશું=અનુપક્રમણાદિનું સ્વભાવપશું=કર્માદિથી ઉપક્રમણાદિ નહીં પામવાનું સ્વભાવપશું, नो मतं અમને મત છે=માન્ય છે.

अत्राह- અહીં કહે છે=આ પ્રકારના પૂર્વપક્ષીના કથનમાં ગ્રંથકાર કહે છે —

च અને ननु ખરેખર एवं આ રીતે उपक्रमणादिरूपत्वाभ्युपगमात् ઉપક્રમણાદિરૂપત્વના અભ્યુપગમથી= ભવ્યત્વના ઉપક્રમણાદિ સ્વરૂપપણાના સ્વીકારથી, अर्थतः અર્થથી मदीयः पक्षः મારો પक्ष इष्ट एव=अभ्युपगत एव ઇચ્છાયો જ છે=સ્વીકારાયો જ છે, इति गाथार्थः એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

પૂર્વગાથામાં ગ્રંથકારે પૂર્વપક્ષીને કહ્યું કે સર્વ જીવોનું ભવ્યત્વ તુલ્ય હોવા છતાં કર્માદિ દ્વારા ભવ્યત્વનું ઉપક્રમણાદિ થાય છે એમ સ્વીકારીએ તો દેશનાદિ દ્વારા અભવ્યોને પણ મોક્ષનો પ્રસંગ આવશે. આવા પ્રકારના દોષના ભયથી પૂર્વપક્ષી કહે કે અમને ભવ્યત્વનો સદા અનુપક્રમણાદિનો સ્વભાવ માન્ય છે. તેથી એ પ્રાપ્ત થયું કે જીવનું જે પ્રકારનું ભવ્યત્વ હોય તે પ્રકારના ભવ્યત્વમાં જેમ કર્મ, કાળ અને પુરુષકાર પરિવર્તન લાવી શકતા નથી, તેમ અભવ્ય જીવમાં રહેલા અભવ્યત્વમાં દેશના આદિ પરિવર્તન લાવી શકતા નથી. આથી દેશના આદિ દ્વારા અભવ્ય જીવોને મોક્ષપ્રાપ્તિનો પ્રસંગ આવતો નથી.

આમ કહેતા પૂર્વપક્ષીને ગ્રંથકાર કહે છે કે આ રીતે ભવ્યત્વના અનુપક્રમણાદિનો સ્વીકાર કરવા દ્વારા અર્થથી તમે અમારો પક્ષ જ સ્વીકાર્યો છે; કેમ કે ભવ્યત્વનો કર્માદિ દ્વારા ઉપક્રમણાદિ પામવાનો સ્વભાવ નથી, પરંતુ ભવ્યત્વનું પોતાનું સ્વરૂપ જ ઉપક્રમણાદિરૂપ છે, એમ તમે સ્વીકાર્યું.

આશય એ છે કે સર્વ ભવ્ય જીવોનું ભિન્ન ભિન્ન પ્રકારનું ભવ્યત્વ છે, તેથી જેનું જે પ્રકારનું ભવ્યત્વ હોય તેને તે પ્રકારનું ભવ્યત્વ તે તે સ્વરૂપે પરિપાક પામીને મોક્ષરૂપ કળ આપે છે, પરંતુ કર્માંદિ દ્વારા ભવ્યત્વમાં કાંઈ પરિવર્તન થતું નથી. આથી એ કલિત થાય કે ભવ્ય જીવો ભિન્ન ભિન્ન કાલાદિમાં જે સમ્યક્ત્વાદિ ભાવો પ્રાપ્ત કરે છે, તે ભાવો રૂપે તે તે રીતે પરિણમન પામવાના સ્વભાવવાળું તે ભવ્ય જીવોનું ભવ્યત્વ છે. આથી ભિન્ન ભિન્ન કાલાદિમાં ભિન્ન ભિન્ન રીતે સમ્યક્ત્વાદિ ભાવો પ્રાપ્ત કરવાને અનુરૂપ દરેક જીવનું ભવ્યત્વ જુદું જુદું હોવાથી દરેક ભવ્ય જીવનું ભવ્યત્વ સર્વથા તુલ્ય નથી. માટે સિદ્ધિગમનની યોગ્યતારૂપે સર્વ જીવોનું ભવ્યત્વ તુલ્ય હોવા છતાં, કાળ, લિંગાદિના ભેદથી મોક્ષરૂપ ફળભેદના કારણીભૂત એવું ભવ્યત્વ સર્વ જીવોનું ભિન્ન ભિન્ન છે. તેથી કાળ, લિંગાદિના ભેદથી જે ભવ્યત્વ તે તે રૂપે પરિણમન પામે તે ભવ્યત્વનું ઉપક્રમણાદિ સ્વરૂપ છે, અને ભવ્યત્વનું આવું ઉપક્રમણાદિ સ્વરૂપ હોવાને કારણે તે તે પ્રકારે મોક્ષરૂપ ફળનો ભેદ થાય છે.

આમ, પૂર્વપક્ષીએ ભવ્યત્વના ઉપક્રમણાદિ સ્વરૂપપણાનો સ્વીકાર કર્યો, પરંતુ કર્માદિથી ભવ્યત્વના ઉપક્રમણાદિ સ્વભાવનો સ્વીકાર ન કર્યો, તેથી જેમ ભવ્યમાં કર્માદિથી અનુપક્રમણાદિ સ્વભાવપશું છે, તેમ અભવ્યમાં પણ કર્માદિથી અનુપક્રમણાદિ સ્વભાવપશું છે. આથી અભવ્યને મુક્તિ માનવાનો પ્રસંગ આવતો નથી; કેમ કે અભવ્યમાં રહેલા અભવ્યત્વ સ્વભાવનું પરિવર્તન થતું નથી. તેથી અર્થથી પ્રથકારનો જ પક્ષ સ્વીકૃત થયો.

આનાથી એ પ્રાપ્ત થયું કે દરેક જીવનું ભવ્યત્વ જે પ્રકારે પરિપાક પામવાના સ્વભાવવાળું છે, તે પ્રકારે પરિપાક પામે છે, અને જે પ્રકારે નાશ પામવાના સ્વભાવવાળું છે તે પ્રકારે નાશ પામે છે. માટે ભવ્યત્વ સ્વયં ઉપક્રમણાદિ સ્વરૂપવાળું છે, પરંતુ કર્માદિનો ભવ્યત્વનું ઉપક્રમણાદિ કરવાનો સ્વભાવ નથી. માટે અર્થથી ગ્રંથકારનો પક્ષ જ સ્વીકૃત થાય છે.

ભવ્ય જીવમાં રહેલું ભવ્યત્વ જ ઉપક્રમણ સ્વરૂપવાળું છે અર્થાત્ નાશ પામવાના સ્વભાવવાળું છે, અને "ઉપક્રમણાદિ"માં રહેલ 'આદિ' પદથી પરિપાક પામવાના સ્વભાવવાળું છે અર્થાત્ મોક્ષગમનના યોગ્યત્વરૂપ ભવ્યત્વ મોક્ષરૂપ આત્માના પર્યાયની નજીક જવાના સ્વભાવવાળું છે, અને તે ભવ્યત્વ, દરેક જીવમાં જે જે પ્રકારે પરિપાક પામીને નાશ પામે છે, તે તે પ્રકારના પરિપાકના ક્રમથી તે તે જીવનું ભવ્યત્વ નાશ પામવાના સ્વભાવવાળું છે, એમ પ્રાપ્ત થાય. તેથી અર્થથી દરેક જીવનું ભવ્યત્વ ભિન્ન છે, તેમ સિદ્ધ થાય છે. ॥૧૦૫૯॥

#### અવતરણિકા :

ततश्च एतदेव भावयति -

### અવતરણિકાર્થ:

અને તેથી=પૂર્વપક્ષી દ્વારા કર્માદિથી ભવ્યત્વના અનુપક્રમણાદિ સ્વભાવત્વનો સ્વીકાર કરાયો. તેથી, આને જ=અર્થથી ગ્રંથકારનો પક્ષ જ સ્વીકૃત થયો એને જ, ભાવન કરે છે –

### भावार्थ :

પૂર્વગાથામાં ગ્રંથકારે બતાવ્યું એ પ્રમાણે અભવ્યને મોક્ષપ્રાપ્તિના પ્રસંગના ભયથી પૂર્વપક્ષી કહે કે કર્માદિનો ભવ્યત્વનું ઉપક્રમણાદિ કરવાનો સ્વભાવ નથી, તો અર્થથી એ પ્રાપ્ત થાય કે ભવ્યત્વનું પોતાનું જ ઉપક્રમણાદિ પામવાનું સ્વરૂપ છે. તેથી ભવ્યત્વ તે તે પ્રકારે ઉપક્રમણાદિ પામીને ભિન્ન ભિન્ન કાળાદિમાં મોક્ષનું કારણ બને છે. આ રીતે 'અમારો પક્ષ જ સ્વીકૃત થયો.' એને જ ગ્રંથકાર ભાવન કરે છે —

#### भाशा :

जं तमणाइसरूवं एकं पि हु तं अणाइमं चेव । सो तस्स तहाभावो वि अप्पभूओ त्ति काऊण ॥१०६०॥

### अन्पथार्थ :

जं=જે કારણથી तं=તે=ભવ્યત્વ, अणाइसरूवं=અનાદિસ્વરૂપવાળું છે, अणाइमं चेव तं=અનાદિમાન જ એવું તે=ભવ્યત્વ, एकं पि=એક જ છે. (આથી) तस्स=तेनो=ભવ્યત્વનો, सो तहाभावो वि=ते=ઉપક્રમણાદિ રૂપ, તથાભાવ પણ अप्यभूओ=આત્મભૂત છે, ति काऊण=એથી કરીને (પૂર્વપક્ષી વડે મારો પક્ષ સ્વીકારાયો જ છે.)

- ★ "एकं पि"ਮਾਂ 'अपि' एव डा२ અર્થક છે.
- ★ 'દું' વાક્યાલંકારમાં છે.

### ગાથાર્થ :

જે કારણથી ભવ્યત્વ અનાદિસ્વરૂપવાળું છે, અનાદિમાન જ એવું ભવ્યત્વ એક જ છે, આથી ભવ્યત્વનો ઉપક્રમણાદિરૂપ તે પ્રકારનો ભાવ પણ આત્મભૂત છે. એથી કરીને પૂર્વપક્ષી વડે મારો પક્ષ સ્વીકારાયો જ છે.

## ટીકા :

यत्तद्भव्यत्वमनादिस्वरूपं वर्त्तते, एकमिप च तद् अनादिमये च (?अनादिमच्चैव), न तु प्रकारवद्, अतः स तस्य=भव्यत्वस्य तथाभावोऽिप न्यायसाधित उपक्रमणादिरूपः आत्मभूतः, स्वो भावः स्वभाव इति कृत्वेष्ट एव मदीयः पक्ष इति गाथार्थः ॥१०६०॥

### नोंध :

ટીકામાં अनादिमये च છે તેને સ્થાને મૂળગાયા પ્રમાણે अनादिमच्चैव હોવું જોઇએ.

### ટીકાર્થ :

यत् श्रे अरुश्थी तद्=भव्यत्वं ते=भव्यत्व, अनादिस्वरूपं वर्त्तते अनाहिस्वरूपवाणुं वर्ते छे,

च अनादिमत् चैव तद् एकमपि अने अनादिभान એવું જ ते=(भव्यत्व, એક જ છે, तु परंतु प्रकारवत् न प्रકारवाणुं नथी.

अतः तस्य=भव्यत्वस्य स=उपऋषणादिरूपः न्यायसाधितः तथाभावोऽपि आत्मभूतः અधी तेनो= ભવ્યત્વનો, તે=ઉપક્રમણાદિરૂપ, ન્યાયસાધિત=યુક્તિસિદ્ધ, એવો તથાભાવ પણ આત્મભૂત છે. આત્મભૂત કેમ છે ? એથી કહે છે — स्वो.......गाथार्थः સ્વ=િનજ, એવો ભાવ સ્વભાવ છે, એથી કરીને આત્મભૂત છે, એમ અન્વય છે. આથી મારો પક્ષ ઇષ્ટ જ છે=પૂર્વપક્ષી વડે સ્વીકારાયો જ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### भावार्थ :

પૂર્વગાથામાં બતાવ્યું એ પ્રમાશે અભવ્ય જીવોને મોક્ષપ્રાપ્તિના દોષના નિવારણ માટે જો પૂર્વપક્ષી કહે કે કર્માદિ દ્વારા ભવ્યત્વમાં ઉપક્રમણાદિ થતું નથી, તેથી ભવ્યત્વમાં કર્માદિ કંઈ પરિવર્તન કરી શકતા નથી, પરંતુ ભવ્યત્વ પોતે જ ઉપક્રમણાદિ સ્વરૂપવાળું છે, માટે ભવ્યત્વના પોતાના ઉપક્રમણાદિથી ભવ્ય જીવો મોક્ષમાં જાય છે, એમ સ્થાપન થયું.

હવે ગ્રંથકાર યુક્તિથી બતાવે છે કે ભવ્યત્વનો તે તે પ્રકારે ઉપક્રમણાદિ પામવાનો સ્વભાવ છે, તેથી દરેક જીવનું ભવ્યત્વ કથંચિત્ ભિન્ન ભિન્ન સિદ્ધ થવાથી પોતાનો પક્ષ જ સ્વીકૃત થાય છે. તે જ સ્પષ્ટ કરે છે —

જે કારણથી જીવમાં રહેલું ભવ્યત્વ અનાદિસ્વરૂપવાળું વર્તે છે; કેમ કે જીવ અનાદિનો છે, તેથી જીવનું મોક્ષમાં જવાની યોગ્યતારૂપ ભવ્યત્વ પણ અનાદિનું છે.

અહીં કોઈને શંકા થાય કે જીવમાં સિદ્ધિગમનની યોગ્યતારૂપ ભવ્યત્વ જુદું છે, અને તે તે કાળમાં સમ્યક્ત્વાદિ ભાવોની પ્રાપ્તિરૂપ ભવ્યત્વ જુદું છે, તેથી ભવ્યત્વ અનેક પ્રકારનું છે; વળી જે ભવ્યત્વ જે કાળમાં સમ્યક્ત્વાદિની પ્રાપ્તિનું કારણ હોય, તે ભવ્યત્વથી તેં કાળમાં જીવ સમ્યક્ત્વાદિ ભાવો પ્રાપ્ત કરે છે, અને સિદ્ધિગમનની યોગ્યતારૂપ ભવ્યત્વથી જીવ મોક્ષે જાય છે. માટે સર્વ જીવોનું ભવ્યત્વ સમાન સ્વીકારવા છતાં સમ્યક્ત્વાદિ ભાવોની પ્રાપ્તિ ભિન્ન ભિન્ન કાળ વગેરેમાં ભિન્ન ભિન્ન પ્રકારના ભવ્યત્વથી થાય છે, તેથી દરેક જીવના સિદ્ધિગમનના યોગ્યત્વરૂપ ભવ્યત્વને ભિન્ન ભિન્ન માનવાની જરૂર રહેશે નહીં અર્થાત્ જે જે જીવના ભવ્યત્વનો જે જે પ્રકારે પરિપાકાદિ થાય છે, તે તે પ્રકારનું તે તે જીવનું ભવ્યત્વ છે, માટે દરેક જીવનું ભવ્યત્વ ભિન્ન સ્વભાવવાળું છે, તેમ માનવાની જરૂર રહેશે નહીં. તેના નિરાકરણ અર્થે ગ્રંથકાર કહે છે —

અનાદિમાન એવું ભવ્યત્વ એક જ છે, અનેક પ્રકારવાળું નથી અર્થાત્ દરેક જીવમાં વર્તતું સિદ્ધિગમનને યોગ્યત્વરૂપ ભવ્યત્વ એક જ છે, પરંતુ મોક્ષગમનને યોગ્યત્વરૂપ ભવ્યત્વ જુદું છે અને તે તે કાળાદિમાં સમ્યક્ત્વાદિ ભાવો પ્રાપ્ત કરવાને યોગ્ય એવું ભવ્યત્વ જુદું છે એ રીતે ભવ્યત્વ અનેક પ્રકારવાળું નથી. આથી તે ભવ્યત્વ જે જે રૂપે પરિશમન પામે છે તે તે રૂપે ભવ્યત્વનો ઉપક્રમણાદિરૂપ તથાભાવ પણ ભવ્યત્વનું પોતાનું સ્વરૂપ છે; કેમ કે દરેક જીવનું સિદ્ધિગમનને યોગ્યત્વરૂપ ભવ્યત્વ એક જ છે, અનેક પ્રકારવાળું નથી. માટે જે જીવનું જે પ્રકારનું સિદ્ધિગમનને યોગ્યત્વરૂપ ભવ્યત્વ હોય તેને અનુરૂપ સામગ્રી પ્રાપ્ત કરીને તે કાળમાં તે જીવનું તે ભવ્યત્વ પરિપાક પામે છે, અને સર્વ ભવ્ય જીવોના ભવ્યત્વનો પરિપાક ભિન્ન કાળાદિથી થાય છે, તેથી સર્વ ભવ્ય જીવોનું ભવ્યત્વ ભિન્ન સિદ્ધ શાય છે. માટે સર્વ ભવ્ય જીવોનું ભવ્યત્વ સર્વથા સમાન નથી.

વળી, ભવ્યત્વનો ઉપક્રમણાદિરૂપ તથાભાવ આત્મભૂત કેમ છે ? તેમાં યુક્તિ આપે છે કે નિજ ભાવ એ સ્વભાવ છે અર્થાત્ ભવ્યત્વનો પોતાનો ભાવ તે ભવ્યત્વનો સ્વભાવ છે, અને દરેક જીવમાં સિદ્ધિગમનને યોગ્યત્વરૂપ ભવ્યત્વ તે તે કાલાદિથી પરિપાક પામે છે, તેથી દરેક ભવ્ય જીવમાં વર્તતા ભવ્યત્વનો પોતાનો ભાવ તે તે કાળમાં તે તે રૂપે ઉપક્રમણાદિ પામવાનો છે, માટે દરેક જીવનું ભવ્યત્વ તે તે કાળમાં તે તે રૂપે ઉપક્રમણાદિ પામવાના સ્વભાવરૂપે ભિન્ન છે અને સિદ્ધિગમનની યોગ્યતારૂપે તુલ્ય છે.

આ રીતે દરેક જીવનું સિદ્ધિગમનયોગ્યત્વરૂપ ભવ્યત્વ અનાદિ સ્વરૂપવાળું છે અને એક જ છે, પરંતુ અનેક પ્રકારવાળું નથી, અને તેવું ભવ્યત્વ જે જે પ્રકારે ઉપક્રમણાદિ યામે છે તે તે પ્રકારના સ્વભાવવાળું છે. આથી દરેક જીવનું જુદા જુદા પ્રકારનું ભવ્યત્વ છે, એમ ફલિત થાય. માટે પૂર્વપક્ષીએ ગ્રંથકારનો પક્ષ જ સ્વીકાર્યો.

તેથી સિદ્ધ થયું કે ભવ્યત્વના ભિન્ન સ્વભાવને કારણે જ દરેક ભવ્ય જીવ ભિન્ન ભિન્ન કાળમાં, ભિન્ન ભિન્ન લિંગમાં, ભિન્ન ભિન્ન ક્ષેત્રમાં, ભિન્ન ભિન્ન રીતે મોક્ષરૂપ કળને પ્રાપ્ત કરે છે. II૧૦૬૦II

## અવતરણિકા :

स्वभाववाद एव तर्हि तत्त्ववादः, अनङ्गं शेषाः कर्म्मादय इत्याशङ्क्याह -

# અવતરણિકાર્થ:

તો સ્વભાવવાદ જ તત્ત્વવાદ છે=ફળનિષ્પત્તિ પ્રત્યે સ્વભાવ જ સંપૂર્ણ કારણ છે, શેષ એવાં કર્માદિ અનંગ છે=અકારણ છે, અર્થાત્ ફળનિષ્પત્તિ પ્રત્યે કારણ નથી, એ પ્રકારની આશંકા કરીને કહે છે –

# ભાવાર્થ :

ગાથા ૧૦૫૮થી ૧૦૬૦માં ગ્રંથકારે બતાવ્યું કે કર્મ, કાળ અને પુરુષકારનો ભવ્યત્વના ઉપક્રમણાદિનો સ્વભાવ સ્વીકારીએ તો દેશનાદિ દ્વારા અભવ્યત્વનું પણ ઉપક્રમણાદિ સ્વીકારવું પડે, અને તેમ સ્વીકારીએ તો અભવ્યને પણ મોક્ષપ્રાપ્તિનો પ્રસંગ આવે. આ પ્રકારના દોષના નિવારણ માટે પૂર્વપક્ષી કહે કે ભવ્યત્વનું ઉપક્રમણાદિ કરવાનો કર્માદિનો સ્વભાવ નથી. તેથી અર્થથી એ પ્રાપ્ત થયું કે ભવ્યત્વનું પોતાનું ઉપક્રમણાદિ પામવાનું સ્વરૂપ છે, તેથી જીવનું ભવ્યત્વ જે જે પ્રકારનું છે તે તે પ્રકારે પરિપાક પામીને મોક્ષનું સાધક બને છે. માટે દરેક જીવનું ભવ્યત્વ સિદ્ધિગમનની યોગ્યતારૂપે તુલ્ય હોવા છતાં કાળાદિના ભેદથી મોક્ષરૂપ ફળની પ્રાપ્તિરૂપે તુલ્ય નથી. આથી જે જીવ જે કાળ, લિંગાદિને આશ્રયીને મોક્ષે જાય છે, તે જીવનું તેવા પ્રકારનું

ભવ્યત્વ છે; અને તેમ માનીએ તો ભવ્યત્વરૂપ સ્વભાવથી ભિન્ન ભિન્ન કાળાદિમાં મોક્ષરૂપ ફળ નિષ્યન્ન થાય છે, એમ અર્થ પ્રાપ્ત થાય. માટે સ્વભાવવાદ જ તત્ત્વવાદ છે, અને સ્વભાવથી અન્ય એવાં કર્માદિ ચાર કારણો મોક્ષરૂપ ફળ પ્રત્યે કારણ નથી, એમ માનવું પડે. આ પ્રકારની આશંકા કરીને તેના સમાધાનરૂપે ગ્રંથકાર કહે છે —

#### भाशा :

ण य सेसाण वि एवं कम्माईणं अणंगया एत्थं । तं चिअ तहासहावं जं ते वि अविक्खइ तहेव ॥१०६१॥

### अन्तज्ञार्थ :

एवं य=અને આ રીતે=પૂર્વમાં સ્થાપન કર્યું એ રીતે, एत्यं=અહીં=કાર્ય પ્રત્યેના કારણની વિચારણામાં, सेसाण वि कम्माईणं=शेष पण કર્માદિની अणंगया ण=અનંગતા નથી=કાર્ય પ્રત્યે અકારણતા નથી; जं=જે કારણથી तहासहावं तं चिअ=तथास्वભाववाणुं ते જ=ઉપક્રમણાદિના સ્વભાવવાणું ભવ્યત્વ જ, ते वि=तेओनी पण=કર્માદિની પण, अविक्खइ=અપेक्षा કરે છે. तहेव=ते रीते જ છે=કર્માદિની અપેક્ષા રાખે તે રીતે જ વિવિધ પ્રકારનું ભવ્યત્વ છે.

### ગાથાર્થ :

અને પૂર્વમાં સ્થાપન કર્યું એ રીતે, કાર્ચ પ્રત્યેના કારણની વિચારણામાં શેષ પણ કર્માદિની કાર્ચ પ્રત્યે કારણતા નથી એમ નહીં; જે કારણથી ઉપક્રમણાદિના સ્વભાવવાળું ભવ્યત્વ જ કર્માદિની પણ અપેક્ષા રાખે છે, તે રીતે જ વિવિદ્ય પ્રકારનું ભવ્યત્વ છે.

## ટીકા :

न च शेषाणामप्येवं स्वभावस्थापने कर्मादीनामनङ्गताऽत्र विचारे, कृत इत्याह-तदेव=भव्यत्वं तथास्वभावं यत् तानिप=कर्मादीनपेक्षते जीववीर्योक्षसनं प्रति, तथैव चित्रतया भवतीति गाथार्थः ॥१०६१॥

## ટીકાર્ચ:

અને આ રીતે સ્વભાવનું સ્થાપન હોતે છતે=પૂર્વમાં સ્થાપન કર્યું કે સ્વભાવભેદથી કાર્યભેદ થાય છે એ રીતે સ્વભાવવાદનું સ્થાપન કરાયે છતે, આ વિચારમાં=કાર્ય પ્રત્યેના કારણની વિચારણામાં, શેષ એવા પણ કર્માદિની અનંગતા નથી=અકારણતા નથી.

કયા કારણથી અનંગતા નથી ? એથી કહે છે --

જે કારણથી તથાસ્વભાવવાળું=ઉપક્રમણાદિના સ્વભાવવાળું, તે જ=ભવ્યત્વ જ, જીવવીર્યના ઉલ્લસન પ્રતિ=સમ્યક્ત્વાદિ ગુણોના પ્રાદુર્ભાવ અર્થે જીવવીર્યનો ઉલ્લાસ કરવા પ્રત્યે, તેઓની પણ=કર્માદિની પણ, અપેક્ષા રાખે છે. તે રીતે જ ચિત્રપણાથી છે=કર્માદિની અપેક્ષા રાખે તે રીતે જ વિવિધપણાથી ભવ્યત્વ છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

અત્યાર સુધી ગ્રંથકારે યુક્તિથી સ્થાપન કર્યું કે દરેક જીવમાં સિદ્ધિગમનને યોગ્ય ભવ્યત્વ તુલ્ય હોવા છતાં ભવ્યત્વ સર્વથા તુલ્ય નથી, પરંતુ કાળાદિના ભેદથી જીવ મોક્ષમાં જાય છે, તેને અનુરૂપ જીવનું ભવ્યત્વ જુદું પણ છે, આથી જ દરેક જીવને આશ્રયીને મોક્ષરૂપ ફળ પ્રત્યે કાલાદિકૃત ભેદ પ્રાપ્ત થાય છે.

આમ સ્વીકારીએ તો સ્થૂલદેષ્ટિથી લાગે કે જીવનું જેવું જેવું ભવ્યત્વ હોય તે તે પ્રમાણે ભિન્ન ભિન્ન કાળાદિને આશ્રયીને મોક્ષરૂપ કાર્ય થાય છે, માટે કાર્ય પ્રત્યે ભવ્યત્વરૂપ સ્વભાવને કારણ માનીએ, અને સ્વભાવરૂપ કારણથી અન્ય એવાં કર્માદિને કારણ ન માનીએ તો ચાલે. અને એમ સ્વીકારવાથી દરેક જીવનું ભવ્યત્વ કથંચિત્ સમાન અને કથંચિત્ અસમાન પ્રાપ્ત થાય છે, માટે ભવ્યત્વમાં અનેકાંત પ્રાપ્ત થાય છે, જેનાથી સ્યાદ્વાદની સિદ્ધિ થાય છે; આમ છતાં કાર્ય પ્રત્યે ભવ્યત્વને એકાંતે કારણ સ્વીકારવાથી અને કર્માદિને ન સ્વીકારવાથી કાર્યમાત્ર પ્રત્યે પાંચેય કારણોને ઉચિત રીતે સ્વીકારવારૂપ અનેકાંતનો અપલાપ પણ થાય છે. તેથી જેમ સ્વભાવમાં અનેકાંત છે એવું પૂર્વે સ્થાપન કર્યું, તેમ કાર્ય પ્રત્યે કારણના સ્વીકારમાં પણ અનેકાંત છે, એ સ્પષ્ટ કરવા માટે કહે છે —

પૂર્વમાં સ્વભાવવાદનું સ્થાપન કર્યું એથી કાર્ય પ્રત્યે સ્વભાવરૂપ કારણથી અન્ય એવાં કર્માદિ ચાર કારણો નથી એમ સિદ્ધ થતું નથી; કેમ કે દરેક જીવનું તે પ્રકારે ઉપક્રમણાદિ પામવાના સ્વભાવવાળું ભવ્યત્વ જીવવીર્યના ઉલ્લાસ પ્રત્યે કર્માદિ ચાર કારણોની પણ અપેક્ષા રાખે તેવા સ્વભાવવાળું છે.

આનાથી એ ફલિત થાય કે દરેક જીવનું ભવ્યત્વ મોક્ષગમનની યોગ્યતારૂપે સમાન છે, અને કાળ, લિંગાદિના ભેદથી મોક્ષગમનની યોગ્યતારૂપે ભિન્ન છે. માટે જે પ્રકારે કાર્ય થાય છે તે પ્રકારે ઉપક્રમણાદિ પામવાનું ભવ્યત્વનું સ્વરૂપ છે.

વળી, જે રીતે તે તે પ્રકારે ઉપક્રમણાદિ પામવાનું ભવ્યત્વનું સ્વરૂપ છે, તે રીતે કાર્ય પ્રત્યે કર્માદિ ચાર કારણોની અપેક્ષા રાખવાનું પણ ભવ્યત્વનું સ્વરૂપ છે. તેથી મોક્ષને અનુકૂળ વીર્યનો ઉલ્લાસ થવારૂપ કાર્ય પ્રત્યે તેવા પ્રકારના સ્વભાવવાળું ભવ્યત્વ કર્મમલની અલ્પતાની પણ અપેક્ષા રાખે છે, કાળના પરિપાકની પણ અપેક્ષા રાખે છે અને પુરુષકારની પણ અપેક્ષા રાખે છે. આમ, અન્ય કારણોની અપેક્ષા રાખીને કાર્ય કરવાનો ભવ્યત્વનો સ્વભાવ છે, માટે દરેક જીવનું ભવ્યત્વ અન્ય કારણોની પણ અપેક્ષા રાખે તેવા વિચિત્ર સ્વભાવવાળું છે. આથી મોક્ષરૂપ ફળ પ્રત્યે માત્ર સ્વભાવ કારણ નથી, પરંતુ પાંચેય કારણોનો સમુદાય કારણ છે.

આનાથી એ પ્રાપ્ત થયું કે જીવને પૂર્વમાં અનંતી વખત ભૂતાર્થવાચક શ્રુતધર્મની પ્રાપ્તિ થઈ, છતાં અત્યાર સુધી જીવના વીર્યનો ઉલ્લાસ થયો નહીં, અને વર્તમાનમાં ભૂતાર્થવાચક શ્રુતધર્મથી જીવના વીર્યનો ઉલ્લાસ થયો, તેમાં તે જીવનો તેવા પ્રકારનો સ્વભાવ કારણ છે, છતાં તે સ્વભાવ અન્ય ચાર કારણોની પણ અપેક્ષા રાખે છે. આથી જીવવીર્યના ઉલ્લસનરૂપ ફળ પ્રત્યે પાંચેય કારણોની કારણતા છે, અને જીવનું ભવ્યત્વ આવા સ્વભાવવાળું હોવાને કારણે જ ભૂતાર્થવાચક એવા શ્રુતધર્મથી પૂર્વે જીવવીર્ય ઉલ્લસિત ન થયું અને વર્તમાનમાં થયું. મ૧૦૬૧ મા

#### अवतरशिक्षः :

ततश्च -

### અવતરણિકાર્થ:

અને તેથી, અર્થાત્ પૂર્વગાથામાં ગ્રંથકારે કહ્યું કે જે કારણથી જીવનું તેવા સ્વભાવવાળું ભવ્યત્વ જ જીવવીર્યના ઉલ્લાસ પ્રત્યે કર્માદિની પણ અપેક્ષા રાખે છે, તેથી શું પ્રાપ્ત થાય ? એ 'તત્તશ્ર' થી બતાવે છે –

#### भाशाः

तस्समुदायाओ च्चिअ तत्तेण तहा विचित्तरूवाओ । इअ सो सिअवाएणं तहाविहं वीरिअं लहइ ॥१०६२॥

### અન્વચાર્થ :

इअ=આ રીતે=પૂર્વગાથામાં કહ્યું એ રીતે, तत्तेण=तत्त्वथी तहा विचित्तरूवाओ= તે પ્રકારે વિચિત્રરૂપવાળા तस्समुदायाओ च्चिअ=तेना=स्वलावाદिना, સમુદાયથી જ सो=ते=પ્રક્રાંત એવો જીવ, सिअवाएणं=स्यादाह वડे=કાલાદિ પાંચે કારણોની પરસ્પર અપેક્ષા વડે, तहाविहं वीरिअं लहड़=तेवा પ્રકારનું વીર્ય પ્રાપ્ત કરે છે.

### ગાથार्थ :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું એ રીતે તત્ત્વથી તે પ્રકારે વિચિત્ર સ્વરૂપવાળા સ્વભાવાદિના સમુદાયથી જ પ્રકાંત એવો જીવ કાલાદિ પાંચેય કારણોની પરસ્પર અપેક્ષા વડે તેવા પ્રકારનું વીર્ચ પ્રાપ્ત કરે છે.

## ટીકા :

तत्समुदायादेव=स्वभावादिसमुदायादेव तत्त्वेन=परमार्थेन तथा=तेन प्रकारेण विचित्ररूपात् समुदायात् इय=एवं, स=प्रक्रान्तो जीवः स्याद्वादेन=अन्योऽन्यापेक्षया तथाविधं वीर्यं लभते, यत उल्लसत्यपूर्वकरणेनेति गाथार्थः ॥१०६२॥

## ટીકાર્થ:

इय=एवं આ રીતે=पूर्व ગાથામાં ખતાવ્યું એ રીતે, तत्त्वेन=परमार्थेन तत्त्वथी=પરમાર્થથી, तथा तत्स-मुदायादेव=तेन प्रकारेण स्वभावादिसमुदायादेव=विचित्ररूपात् समुदायात् ते प्रકारे तेना समुदायथी %=ते प्रકार वर्डे स्वलावादिना समुदायथी %=विचित्र३पवाणा समुदायथी=विविध स्व३पवाणा स्वलावादिना समुदायथी %, सः......लभते ते=प्रक्षांत જીव=लूतार्थवायक એवा श्रुतधर्मथी वीर्य ઉલ્લસિત થવાને કारणे वर्तमानमां सम्यक्त्व पामनारो એवो प्रक्षांत જીव, स्यादादथी=अन्योन्य अपेक्षाथी=कादादि पांचेय कारणोनी परस्पर अपेक्षाथी, तेवा प्रकारनुं=सम्यक्त्वप्राप्तिनुं कारण अने तेवा प्रकारनुं, वीर्य प्राप्त करे छे, यतः.....गाथार्थः केना कारणे ळव अपूर्वकरणाइपे ઉલ્લસે છે, એ प्रमाणे गाथानो अर्थ छे.

## ભાવાર્થ :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું એ પ્રમાણે જીવના ભવ્યત્વનો જેમ ઉપક્રમણાદિ પામવાનો સ્વભાવ છે, તેમ કર્મ,

કાળ વગેરે ચાર કારણોની અપેક્ષા રાખવાનો પણ સ્વભાવ છે. તેથી વિચિત્ર સ્વરૂપવાળા સ્વભાવાદિ પાંચના સમુદાયથી જ પ્રકાંત એવો જીવ પાંચ કારણોની પરસ્પર અપેક્ષા રાખીને દ્રવ્યશ્રુતના બળથી સમ્યક્ત્વપ્રાપ્તિનું કારણ બને તેવા પ્રકારનું જીવવીર્ય પ્રાપ્ત કરે છે, જેના કારણે તે જીવ અપૂર્વકરણ નામના કરણરૂપે ઉલ્લસિત બને છે અને ગ્રંથિનો ભેદ કરીને સમ્યક્ત્વને પ્રાપ્ત કરે છે.

આનાથી એ ફલિત થયું કે જીવના તેવા પ્રકારના ભવ્યત્વ પ્રમાણે જીવનું વીર્ય ઉલ્લાસ પામે છે, તેથી પૂર્વે અનંતીવાર શ્રુતધર્મની પ્રાપ્તિ થવા છતાં જીવનું વીર્ય ઉલ્લસિત ન થયું, અને વર્તમાનમાં પ્રાપ્ત થયેલ શ્રુતધર્મથી ભૂતાર્થશ્રદ્ધાનરૂપ સમ્યક્ત્વનું કારણ બને તેવું જીવનું વીર્ય ઉલ્લસિત થયું.

અમ, જીવવીર્યના ઉલ્લસનરૂપ કાર્ય પ્રત્યે દ્રવ્યશ્રુત બાહ્ય નિમિત્તકારણ બને છે, અને કર્મમલની અલ્પતા આદિ કારણો અંતરંગ કારણ બને છે, જેથી જીવના ભવ્યત્વ અનુસાર વીર્યનો ઉલ્લાસ થાય છે, જેના અવલંબનથી જીવ અપૂર્વકરણ કરે છે, અને તે અપૂર્વકરણથી ગ્રંથિનો ભેદ થવા દ્વારા જીવને ભૂતાર્થશ્રદ્ધાનરૂપ અર્થાત્ સદ્ભૂત અર્થની જિનવચનાનુસાર યથાર્થ શ્રદ્ધા થવારૂપ, સમ્યક્ત્વની પ્રાપ્તિ થાય છે. ॥૧૦૬૨॥

### અવતરણિકા :

પૂર્વગાથામાં ગ્રંથકારે સ્થાપન કર્યું કે પરસ્પર અપેક્ષાવાળાં સ્વભાવાદિ પાંચ કારણોના સમુદાયથી જ પ્રકાંત એવો જીવ સમ્યક્ત્વપ્રાપ્તિનું કારણ બને તેવા પ્રકારના વીર્યને પ્રાપ્ત કરે છે, જેનાથી અપૂર્વકરણરૂપે જીવ ઉલ્લસિત થાય છે.

હવે તે અપૂર્વકરણથી શું થાય છે ? અને તેના દ્વારા ક્રમસર કેવલજ્ઞાન કઈ રીતે થાય છે ? તે બતાવવા અર્થે કહે છે –

#### अथा :

तत्तो अ दव्वसम्मं तओ अ से होइ भावसम्मं तु । तत्तो चरणकमेणं केवलनाणाइसंपत्ती ॥१०६३॥

### अन्दयार्थ :

तत्तो अ=અને તેનાથી=અપૂર્વકરણથી, दळसम्मं=द्रव्यसभ्यक्तव થાય છે; तओ अ=અને તેનાથી=द्रव्य-સમ્યક્તવથી, से=તેને=પ્રકાંત એવા જીવને, भावसम्मं तु=ભાવસમ્યક્તવ જ होइ=થાય છે; तत्तो=तेनाथी=ભાવ-સમ્યક્તવથી, चरणकमेणं=ચરણના ક્રમ વડે केवलनाणाइसंपत्ती=કेવલજ્ઞાનાદિની સંપ્રાપ્તિ થાય છે.

# ગાથાર્થ :

અને અપૂર્વકરણથી દ્રવ્યસમ્યક્ત્વ થાય છે, દ્રવ્યસમ્યક્ત્વથી પ્રક્રાંત એવા જીવને ભાવસમ્યક્ત્વ જ થાય છે, ભાવસમ્યક્ત્વથી ચારિત્રના ક્રમ વડે કેવલજ્ઞાનાદિની સંપ્રાપ્તિ થાય છે.

## ટીકા :

ततश्च द्रव्यसम्यक्त्वं-वक्ष्यमाणस्वरूपं, ततश्च द्रव्यसम्यक्त्वात् से=तस्य भवति भावसम्यक्त्वमेव वक्ष्यमाणलक्षणं, ततश्चरणक्रमेण चरणोपशमलक्षणेन(?चरणोत्तरोत्तरवृद्धिलक्षणेन) केवलज्ञानादि- सम्प्राप्तिर्भवति, आदिशब्दात् सिद्धिपरिग्रह इति गाथार्थः ॥१०६३॥

### नोंध :

ટીકામાં 'चरणोपशमलक्षणेन' છે, તેને સ્થાને चरणोत्तरोत्तरवृद्धिलक्षणेन હોવું જોઈએ.

### ટીકાર્થ :

અને તેનાથી=અપૂર્વકરણથી, કહેવાનાર સ્વરૂપવાળું દ્રવ્યસમ્યક્ત્વ થાય છે; અને તેનાથી=દ્રવ્યસમ્યક્ત્વથી, તેને=પ્રક્રાંત એવા જીવને, કહેવાનાર લક્ષણવાળું ભાવસમ્યક્ત્વ જ થાય છે; તેનાથી=ભાવસમ્યક્ત્વથી, ચરણની ઉત્તર-ઉત્તર વૃદ્ધિસ્વરૂપ ચરણના ક્રમ વડે કેવલજ્ઞાનાદિની સંપ્રાપ્તિ થાય છે. 'आदि' શબ્દથી= ''केवलज्ञानादि''માં રહેલ 'आदि' શબ્દથી, સિદ્ધિનો પરિગ્રહ છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

પૂર્વમાં ગ્રંથકારે યુક્તિથી સ્થાપન કર્યું કે દરેક જીવનું મોક્ષને અનુકૂળ ભવ્યત્વ સમાન હોવા છતાં ભિન્ન ભિન્ન કાળમાં ભિન્ન ભિન્ન રીતે મોક્ષે જવાને અનુકૂળ ભવ્યત્વ દરેક જીવનું જુદું છે.

વળી, તે ભવ્યત્વ પણ જીવવીર્યના ઉલ્લાસ પ્રત્યે કર્માદિની અપેક્ષા રાખવાના સ્વભાવવાળું છે; તેથી પરસ્પર અપેક્ષાથી સ્વભાવાદિ પાંચે કારણો દ્વારા જયારે જીવના વીર્યનો ઉલ્લાસ થાય છે, ત્યારે જીવ અપૂર્વકરણને પ્રાપ્ત કરે છે, અને તે અપૂર્વકરણ દ્વારા ગ્રંથિનો ભેદ કરીને આગળમાં બતાવાશે એવા સ્વરૂપવાળા દ્રવ્યસમ્યક્ત્વને જીવ પ્રાપ્ત કરે છે, અને દ્રવ્યસમ્યક્ત્વ પ્રાપ્ત કર્યા પછી આગળમાં બતાવાશે એવા સ્વરૂપવાળા ભાવસમ્યક્ત્વને જીવ પ્રાપ્ત કરે છે, અને ભાવસમ્યક્ત્વને પ્રાપ્ત કર્યા પછી ચારિત્રની ઉત્તરોત્તર વૃદ્ધિના ક્રમથી જીવ કેવલજ્ઞાનને પ્રાપ્ત કરે છે, અને અંતે સર્વ કર્મના ક્ષયરૂપ સિદ્ધિને પ્રાપ્ત કરે છે.

આનાથી એ ફલિત થાય કે દ્રવ્યસમ્યક્ત્વથી માંડીને મોક્ષ સુધીના કાર્યની નિષ્પત્તિ પ્રત્યે સ્વભાવાદિ પાંચેય કારણો પરસ્પર અપેક્ષા રાખીને તે તે પ્રકારનું જીવનું વીર્ય ઉલ્લસિત કરે છે, અને જીવનું જેવું જેવું વીર્ય ઉલ્લસિત થાય છે, તે તે પ્રમાણે જીવને ક્રમસર દ્રવ્યસમ્યક્ત્વ, ભાવસમ્યક્ત્વ, યાવત્ મોક્ષ સુધીનાં ફળોની પ્રાપ્તિ થાય છે. ॥૧૦૬૩॥

## અવતરણિકા :

द्रव्यसम्यक्त्वादिस्वरूपमाह -

# અવતરણિકાર્થ:

દ્રવ્યસમ્યક્ત્વાદિના=દ્રવ્યસમ્યક્ત્વના અને 'आदि' પદથી પ્રાપ્ત એવા ભાવસમ્યક્ત્વના, સ્વરૂપને કહે છે —

#### आथा :

जिणवयणमेव तत्तं एत्थ रुई होइ दव्वसम्मत्तं । जहभावणाणसद्धापरिसुद्धं भावसम्मत्तं ॥१०६४॥

#### અન્વગાર્શ :

एत्थ=અહીં=જીવમાં, जिणवयणमेव तत्तं=िश्निवयन જ तत्त्व છે, (એ પ્રકારની) रुई=રુચિ दव्वसम्मत्तं होइ=द्रव्यसम्यक्त्व છे. जहभावणाणसद्धापरिसुद्धं=यथाભाववाणा જ્ઞाનથી થયેલી શ્રद्धाથી પરિશુદ્ધ એવું भावसम्मत्तं=ભાવસમ્યક્ત્વ છે.

### ગાશાર્થ :

જીવમાં 'જિનવચન જ તત્ત્વ છે,' એ પ્રકારની રુચિ એ દ્રવ્યસમ્યક્ત્વ છે, અને 'ચચાભાવવાળા જ્ઞાનથી થયેલી શ્રદ્ધાથી પરિશુદ્ધ' એવું ભાવસમ્થક્ત્વ છે.

### ટીકા :

'जिनवचनमेव तत्त्वं नाऽन्यद्' इत्यत्र रुचिर्भवित द्रव्यसम्यक्त्वम्=अनाभोगवदुचिमात्रं, यथाभावाद्= यथावस्थितवस्तुग्राहिणः ज्ञानाच्छ्द्धापरिशुद्धं स्वकार्यकारितया भावसम्यक्त्वं=नैश्चयिकमिति गाथार्थः ॥१०६४॥

### ટીકાર્ચ:

અહીં=જીવમાં, 'જિનવચન જ તત્ત્વ છે, અન્ય નહીં,' એ પ્રકારની રુચિ દ્રવ્યસમ્યક્ત્વ છે=અનાભોગવાળી રુચિમાત્ર છે; 'યથાભાવવાળા=યથાવસ્થિત વસ્તુને ગ્રહણ કરનારા, જ્ઞાનથી થયેલી શ્રદ્ધાથી પરિશુદ્ધ' એવું સ્વકાર્યની કારિતારૂપે=ભાવસમ્યક્ત્વના પ્રશમાદિરૂપ કાર્યના કારીપણારૂપે, ભાવસમ્યક્ત્વ છે=નૈશ્વયિક છે= નિશ્ચયનય સંબંધી સમ્યક્ત્વ છે. એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

જીવનું વીર્ય સ્વભાવાદિ પાંચ કારણોના સમુદાયથી ઉલ્લસિત થાય છે, ત્યારે જીવ ઉપદેશાદિ કોઈ નિમિત્તને પામીને અપૂર્વકરણ કરે છે, અને અપૂર્વકરણ દ્વારા ગ્રંથિનો ભેદ કરીને ભગવાનના વચનમાં તીવ્ર રુચિવાળો થાય છે; અને તે વખતે તેનામાં 'ભગવાનનું વચન જ તત્ત્વ છે, અન્ય નહીં', એ પ્રકારની રુચિ પ્રગટે છે. જે દ્રવ્યસમ્યક્ત્વ છે.

પરંતુ દ્રવ્યસમ્યક્ત્વવાળા જીવની બુદ્ધિ શાસ્ત્રાભ્યાસથી પરિષ્કૃત નહીં થયેલી હોવાથી તેનામાં અનાભોગવાળી રુચિમાત્ર વર્તે છે અર્થાત્ તેને ભગવાને કહેલા તત્ત્વના વિષ્યમાં હજી ઘણું અજ્ઞાન વર્તે છે. જોકે તે જીવનું તે અજ્ઞાન વિષયસિરૂપ નથી, પણ જ્ઞાનાભાવરૂપ છે; અને ભગવાનના વચનમાં જ્ઞાનાભાવથી યુક્ત રુચિ હોવાથી આવા જીવને ઓઘથી સર્વ કલ્યાણનું કારણ ભગવાનનું વચન દેખાય છે. માટે તેનામાં શક્તિના પ્રકર્પથી શાસ્ત્રો ભણવાની અને શાસ્ત્રોક્ત વિધિ મુજબ ઉચિત પ્રવૃત્તિ કરીને આત્મહિત સાધવાની તીવ્ર રુચિ વર્તે છે. આવા પ્રકારની જિનવચનમાં રુચિ દ્રવ્યસમ્યક્ત્વ છે.

હવે ગાથાના ઉત્તરાર્ધથી ભાવસમ્યક્ત્વનું સ્વરૂપ બતાવે છે –

દ્રવ્યસમ્યક્ત્વ પામ્યા પછી જીવ સંયમ ગ્રહેશ કરીને, શાસ્ત્રો ભણીને, જયારે સ્વ-પરદર્શનનો વિશદ બોધ કરે છે, ત્યારે તેનામાં ભગવાનના વચનના યથાવસ્થિત પદાર્થને ગ્રહેશ કરનારા જ્ઞાનથી વિશિષ્ટ પ્રકારની શ્રદ્ધા પ્રગટે છે, અને તે શ્રદ્ધાથી પરિશુદ્ધ એવું સ્વકાર્યને કરનારું ભાવસમ્યક્ત્વ પ્રગટે છે, અર્થાત્ પ્રશમાદિ લિંગને કરનારું નૈશ્વયિક સમ્યક્ત્વ પ્રગટે છે.

વળી, નિશ્ચયનય, જે કારણ કાર્ય કરતું હોય તે કારણને જ કારણ તરીકે સ્વીકારે છે. તેથી જિનવચનના યથાર્થ બોધપૂર્વકની જે જિનવચનની રુચિ જીવને સંયમની ઉચિત પ્રવૃત્તિ કરાવતી હોય તે રુચિને નિશ્ચયનય સમ્યક્ત્વ કહે છે. આથી જે સાધુની સંયમની આચરણા સ્વ-પરદર્શનના યથાર્થ બોધપૂર્વક પ્રશમાદિ ભાવો પેદા કરાવે એવી હોય, તે સાધુમાં ભાવસમ્યક્ત્વ છે એમ નિશ્ચયનય કહે છે.

આનાથી એ ફલિત થાય કે જે જીવોએ ગ્રંથિનો ભેદ કરીને સમ્યક્ત્વાદિ ગુણો પ્રાપ્ત કર્યા છે, તોપણ જેમણે શાસ્ત્રોનો વિશદ અભ્યાસ કર્યો નથી, છતાં જેઓમાં ભગવાનના વચનની ઓઘથી રુચિ વર્તે છે, તે જીવોમાં દ્રવ્યસમ્યક્ત્વ છે; અને જે જીવોએ શાસ્ત્રોનો વિશદ બોધ કરીને ભગવાનના વચનાનુસાર ઉચિત ક્રિયાઓ કરીને પ્રશમાદિ ભાવો પ્રાપ્ત કર્યા છે, તે જીવોમાં ભાવસમ્યક્ત્વ છે. **॥૧૦૬૪**॥

#### અવતરણિકા :

एतदेव भावयति -

### અવતરણિકાર્થ:

આને જ ભાવન કરે છે, અર્થાત્ દ્રવ્યસમ્યક્ત્વ કરતાં ભાવસમ્યક્ત્વમાં અતિશયિત શ્રદ્ધા હોય છે, એનું જ ભાવન કરે છે –

#### ભાવાર્થ :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે જિનવચન જ તત્ત્વ છે, એ પ્રકારની અનાભોગવાળી રુચિમાત્ર અર્થાત્ અજ્ઞાનયુક્ત સામાન્ય રુચિ, દ્રવ્યસમ્યક્ત્વ છે, અને યથાભાવવાળા જ્ઞાનથી થયેલી શ્રદ્ધાથી પરિશુદ્ધ એવું ભાવસમ્યક્ત્વ છે. તેથી એ પ્રાપ્ત થાય કે દ્રવ્યસમ્યક્ત્વમાં જિનવચન પ્રત્યે પારમાર્થિક શ્રદ્ધા હોવા છતાં ભગવાને કહેલ તત્ત્વનો વિશદ બોધ હોતો નથી, અને ભાવસમ્યક્ત્વમાં સ્વદર્શન અને પરદર્શનનો અભ્યાસ હોવાને કારણે ભગવાને કહેલ તત્ત્વનો વિશદ બોધ હોય છે. તેથી દ્રવ્યસમ્યક્ત્વ કરતાં ભાવસમ્યક્ત્વમાં અનંતગુણી તીદ્ર શ્રદ્ધા હોય છે. એનું જ ભાવન કરે છે —

#### भाशाः

सम्मं अन्नायगुणे सुंदरस्यणिम्म होइ जा सद्धा । तत्तोऽणंतगुणा खलु विन्नायगुणिम्म बोद्धव्वा ॥१०६५॥

#### અન્વયાર્થ :

सम्मं अन्नायगुणे सुंदरस्यणिम्म=सम्यण् અજ્ઞાતગુણવાળા સુંદર રત્નમાં जा सद्धा=જે શ્રद्धा होइ=હોય છે, तत्तो=तेनाधी अणंतगुणा खलु=અનંતગુણવાળી જ (શ્રद्धा) विन्नायगुणिम्म=विજ्ञातगुણમાં=જણાયેલા ગુણવાળા સુંદર રત્નમાં, बोद्धव्या=જાણવી.

#### ગાશાર્થ :

સમ્યગ્ નહીં જણાચેલ ગુણવાળા સુંદર રત્નમાં જે શ્રદ્ધા હોય છે, તેના કરતાં અનંતગુણી જ શ્રદ્ધા જણાચેલા ગુણવાળા સુંદર રત્નમાં જાણવી.

### ટીકા :

सम्यगज्ञातगुणे=मनाग्ज्ञातगुण इत्यर्थः सुन्दरस्ते-चिन्तामण्यादौ भवति या श्रद्धा-उपादेयविषया, ततः श्रद्धाया अनन्तगुणैव तीवतया विज्ञातगुणे तस्मिन् बोद्धव्येति गाथार्थः ॥१०६५॥

### टीङार्थ :

સમ્યગ્ નહીં જણાયેલા ગુણવાળા=કંઈકં જણાયેલા ગુણવાળા, ચિંતામણિ આદિ સુંદર રત્નમાં ઉપાદેયના વિષયવાળી જે શ્રદ્ધા હોય છે, તે શ્રદ્ધા કરતાં, જણાયેલા ગુણવાળા તેમાં=ચિંતામણિ આદિ સુંદર રત્નમાં, તીવ્રતા હોવાને કારણે અનંતગુણવાળી જ શ્રદ્ધા જાણવી, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

દ્રવ્યસમ્યક્ત્વમાં ભગવાનના વચનનું થોડું જ્ઞાન હોય છે, જે જ્ઞાનને કારણે 'જિનવચન જ તત્ત્વ છે, અન્ય નહીં' તેવી જીવને સ્થિર શ્રદ્ધા થાય છે; છતાં મોક્ષમાર્ગને બતાવનારાં સર્વ દર્શનો સાથે તુલના કરીને 'આ જ જિનવચન તત્ત્વ છે', તેવું યથાવસ્થિત વસ્તુને ગ્રહણ કરનારું જ્ઞાન દ્રવ્યસમ્યક્ત્વમાં નથી. આથી જેમ થોડા જ્ઞાતગુણવાળા ચિંતામણિ આદિ રત્નમાં જે ઉપાદેયપણાની શ્રદ્ધા હોય છે, તેના કરતાં અનંતગુણી તીદ્ર શ્રદ્ધા હોય છે, તેમ દ્રવ્યસમ્યક્ત્વમાં ભગવાનના વચન પ્રત્યે જે શ્રદ્ધા હોય છે, તેના કરતાં અનંતગુણી તીદ્ર શ્રદ્ધા ભાવસમ્યક્ત્વમાં હોય છે.

અહીં વિશેષ એ છે કે જેને ચિંતામણ આદિ રત્ન સર્વ ઇષ્ટની સિદ્ધિનું કારણ છે એવું જ્ઞાન હોય, તેને ચિંતામણ આદિ રત્ન પ્રત્યે ઉપાદેયબુદ્ધિ થાય છે; છતાં જેણે પ્રત્યક્ષથી ચિંતામણ આદિનું ફળ જોયું નથી, તેને ચિંતામણ આદિ રત્નમાં જે ઉપાદેયબુદ્ધિ હોય છે, તેના કરતાં જેણે તેનું ફળ સ્વયં અનુભવ્યું છે તેને ચિંતામણ આદિ રત્નમાં અનંતગુણી ઉપાદેયબુદ્ધિ હોય છે. તે રીતે જેમને "ભગવાનનાં શાસ્ત્રો કપ-છેદ-તાપથી પરિશુદ્ધ છે માટે આ જ ભગવાનનું શાસન એકાંતે કલ્યાણ કરનારું છે" તેવો બોધ નથી, છતાં માર્ગાનુસારી બુદ્ધિ હોવાને કારણે જેઓને રાગાદિથી પ્રતિપક્ષ પ્રવૃત્તિની ઓઘથી રુચિ થઈ છે, અને આ જિનશાસન રાગાદિનો ઉચ્છેદ કરનારું છે તેવો સામાન્યથી બોધ થયો છે, અને તેના કારણે જિનવચન જ તત્ત્વ છે, અન્ય નહીં, તેવી જેઓને રુચિ થઈ છે, તેવા જીવોની આવા પ્રકારની રુચિ, ચિંતામણ આદિ રત્ન જેવા ભગવાનના વચનના થોડા જ્ઞાનને કારણે થયેલી છે, તેથી આવા જીવોને દ્રવ્યસમ્યક્ત્વ છે.

વળી, જેમણે સંયમ પ્રહણ કરીને ભગવાનનાં શાસ્ત્રોના પરમાર્થનો બોધ કર્યો છે, ભગવાનના શાસ્ત્રોનાં પ્રત્યેક વચન કઈ રીતે રાગાદિના ઉચ્છેદનું કારણ છે તે સ્પષ્ટ રીતે જાણ્યું છે, અને અન્ય દર્શનોનાં વચનો મોક્ષમાર્ગને બતાવનારાં હોવા છતાં પૂર્ણ વિવેકવાળાં નહીં હોવાથી એકાંતે રાગાદિનો ઉચ્છેદ કરનારાં નથી તેવું જેઓને જ્ઞાન છે, તેવા જીવોને ભગવાનના વચન પ્રત્યે અનંતગુણી શ્રદ્ધા થાય છે, જે ભાવસમ્યક્ત્વરૂપ છે. ॥૧૦૬૫॥

#### भाशः :

# तम्हा उ भावसम्मं एवंविहमेव होइ नायव्वं । पसमाइलिंगजणयं निअमा एवंविहं चेव ॥१०६६॥

### अन्द्रशार्थः

तम्हा उ=વળી તે કારણથી पसमाइलिंगजणयं=પ્રશમાદિ લિંગનું જનક એવું भावसम्मं=ભાવસમ્યક્ત્વ एवंविहमेव=આવા પ્રકારનું જ नायव्वं होइ=જ્ઞાતવ્ય થાય છે; निअमा=નिયમથી एवंविहं चेव=આવા પ્રકારનું જ છે=ભાવસમ્યક્ત્વ પોતાના પ્રશમાદિ કાર્યને કરનારું જ છે.

### ગાથાર્થ :

વળી તે કારણથી પ્રશમાદિ લિંગનું જનક એવું ભાવસમ્યક્ત્વ ગાથા ૧૦૬૪ના ઉત્તરાર્દ્યમાં બતાવ્યું એવા પ્રકારનું જ જાણવું, નિયમા ભાવસમ્યક્ત્વ પોતાના પ્રશમાદિ કાર્યને કરનારું જ છે.

### ાસ્કિડિ

यस्मादेवं तस्माद् भावसम्यक्त्वमेवंविधमेव=यथोक्तलक्षणं भवति ज्ञातव्यं प्रशमादिलिङ्गजनकं= स्वकार्यकृदित्यर्थ:, नियमादेवंविधमेव, नाऽन्यदिति गाथार्थ: ॥१०६६॥

## ટીકાર્થ:

જે કારણથી આમ છે=પૂર્વગાથામાં બતાવ્યું એ પ્રમાણે અજ્ઞાતગુણવાળા જિનવચનમાં જે શ્રદ્ધા થાય છે તે શ્રદ્ધા કરતાં વિજ્ઞાતગુણવાળા જિનવચનમાં અનંતગુણી જ શ્રદ્ધા થાય છે એમ છે, તે કારણથી પ્રશમાદિ લિંગને પેદા કરનારું=પોતાના કાર્યને કરનારું, ભાવસમ્યક્ત્વ આવા પ્રકારનું જ=યથોક્તલક્ષણવાળું જ=જે પ્રમાણે ગાથા ૧૦૬૪ના ઉત્તરાર્ધમાં કહેવાયું તે પ્રકારના સ્વરૂપવાળું જ, જ્ઞાતવ્ય થાય છે; નિયમથી આવા પ્રકારનું જ છે=ભાવસમ્યક્ત્વ પોતાના પ્રશમાદિ કાર્યને ક્રનારું જ છે, અન્ય નહીં=ભાવસમ્યક્ત્વ પોતાના કાર્યને નહીં કરનારું હોતું નથી, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે દ્રવ્યસમ્યક્ત્વ કરતાં ભાવસમ્યક્ત્વમાં અનંતગુણી જ તીવ્ર શ્રદ્ધા હોય છે, તે કારણથી ભાવસમ્યક્ત્વ ગાથા ૧૦૬૪ના ઉત્તરાર્ધમાં કહેવાયેલ સ્વરૂપવાળું જ છે; કેમ કે આવા પ્રકારની શ્રદ્ધાવાળા જીવો ભગવાનના વચનના પરમાર્થને જાણીને અવશ્ય શક્તિ અનુસાર યત્ન કરનારા હોય છે, તેથી તેઓની ભગવાનના વચનમાં થયેલી અનંતગુણી રુચિ અવશ્ય પોતાના કાર્યને કરે છે. આથી જિનવચનના પરમાર્થને જાણીને, ઉચિત ક્રિયાઓ કરીને, પ્રશમાદિ લિંગો પેદા કરાવે તેવી ઉત્તમ કોટિની રુચિ ભાવસમ્યક્ત્વમાં હોય છે. વળી તેને દઢ કરવા માટે ટીકામાં કહ્યું કે ભાવસમ્યક્ત્વ નિયમથી આવા પ્રકારનું જ છે અર્થાત્ પ્રશમાદિરૂપ પોતાનું કાર્ય કરે એવા પ્રકારનું જ છે, અન્ય નહીં.

આનાથી એ પ્રાપ્ત થાય કે યથાવસ્થિત વસ્તુને ગ્રહણ કરનારા જ્ઞાનથી થયેલી શ્રદ્ધાથી પરિશુદ્ધ એવું પ્રશમાદિ કાર્યને કરનારું ભાવસમ્યક્ત્વ છે, અને ભાવસમ્યક્ત્વ આવું કેમ છે ? તે બતાવવા માટે પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે દ્રવ્યસમ્યક્ત્વ કરતાં ભાવસમ્યક્ત્વમાં અનંતગુણી જ તીંદ્ર શ્રદ્ધા હોય છે, અને આ અનંતગુણી શ્રદ્ધા જિનવચનના પરમાર્થને જાણવામાત્રથી ચરિતાર્થ થનારી નથી, પરંતુ જિનવચનના બોધ પ્રમાણે શક્તિ અનુસાર પ્રયત્ન કરાવનારી છે. માટે પ્રસ્તુત ગાથાના અંતે કહ્યું કે ભાવસમ્યક્ત્વ નિયમા આવા પ્રકારનું જ છે. ⊪૧૦€€॥

### અવતરણિકા :

ભાવસમ્યક્ત્વ પામ્યા પછી તેનાથી ઉત્તરોત્તર ગુણની વૃદ્ધિ દ્વારા મોક્ષની પ્રાપ્તિ કઈ રીતે થાય છે ? તે બતાવે છે —

#### ગાથા :

तत्तो अ तिव्वभावा परिसुद्धो होइ चरणपरिणामो । तत्तो दुक्खविमोक्खो सासयसोक्खो तओ मोक्खो ॥१०६७॥

### અન્વચાર્થ:

तत्तो अ=અને તેનાથી=ભાવસમ્યક્તવથી, (તીવ્ર શુભ ભાવ થાય છે.) तिव्वभावा=તીવ્ર ભાવથી परिसुद्धो चरणपरिणामो=પરિશુદ્ધ એવો ચરણનો પરિણામ होड़=થાય છે, तत्तो=તેનાથી=પરિશુદ્ધ એવા ચરણના પરિણામથી, दुक्खविमोक्खो=६ःખનો વિમોક્ષ થાય છે, तओ=तेनाथी=६ःખના વિમોક્ષથી, सासयसोक्खो मोक्खो=शाश्वत सौज्य३५ मोक्ष थाय છે.

### ગાશાર્થ :

અને ભાવસમ્ચક્ત્વથી તીવ્ર શુભ ભાવ થાય છે, તીવ્ર શુભ ભાવથી પરિશુદ્ધ એવો ચારિત્રનો પરિણામ થાય છે, તે પરિણામથી દુઃખનો વિમોક્ષ થાય છે, તે દુઃખના વિમોક્ષથી શાશ્વત સુખરૂપ મોક્ષ પ્રાપ્ત થાય છે.

## ટીકા ઃ

ततश्च=यथोदितात् सम्यक्त्वात् तीव्रो भावः शुभः, ततः तीव्रभावात् परिशुद्धो भवति निष्कलङ्कश्चरण-परिणामो भावरूप इत्यर्थः, ततः चरणपरिणामात् सकाशाद् दुःखविमोक्षः=घातिकर्म्मभवोपग्राहिकर्मा-विमोक्षः, शाश्वतसौख्यस्ततो मोक्ष इति गाथार्थः ॥१०६७॥

## ટીકાર્થ:

અને તેનાથી=યથોદિત એવા સમ્યક્ત્વથી=જે પ્રકારે ગાથા ૧૦૬૪ના ઉત્તરાર્ધમાં કહેવાયું તે પ્રકારના ભાવસમ્યક્ત્વથી, તીવ્ર એવો શુભ ભાવ થાય છે; તે તીવ્ર ભાવથી પરિશુદ્ધ=નિષ્કલંક, એવો ભાવરૂપ ચરણનો પરિશામ થાય છે; તે ચરણના પરિશામથી દુઃખનો વિમોક્ષ થાય છે=ઘાતી કર્મ અને ભવોપગ્રાહી કર્મનો વિમોક્ષ થાય છે; તેનાથી=તે દુઃખના વિમોક્ષથી, શાશ્વત સુખપણારૂપ મોક્ષ થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

દ્રવ્યસમ્યક્ત્વ પામ્યા પછી શાસ્ત્રાભ્યાસ કરીને ગીતાર્થ થયેલા મહાત્માઓને ભાવસમ્યક્ત્વ થાય છે, અને તે ભાવસમ્યક્ત્વથી તેઓને તીવ્ર ભાવ થાય છે અર્થાત્ ભાવસમ્યક્ત્વવાળા જીવો પ્રશમાદિ ભાવવાળા હોય છે, તેથી તેઓને સંસારનો અંત કરે એવો તીવ્ર શુભ ભાવ થાય છે; જેનાથી તેઓને પરિશુદ્ધ એવો ચારિત્રનો પરિશામ થાય છે અર્થાત્ દોષોથી સંપૂર્ણ રહિત અને ઉત્તરોત્તર સંયમના કંડકોની વૃદ્ધિનું કારણ બને તેવો અસંગઅનુષ્ઠાનરૂપ ચારિત્રનો પરિશામ થાય છે; અને તેનાથી તેઓના દુઃખનો મોક્ષ થાય છે અર્થાત્ જીવને દુઃખ દેનારાં એવાં ઘાતી કર્મો અને ભવોપગ્રાહી કર્મોનો વિમોક્ષ થાય છે.

આશય એ છે કે ભાવસમ્યક્ત્વવાળા યોગીઓને સંસારનો ઉચ્છેદ કરાવે એવો તીવ્ર શુભ ભાવ વર્તે છે, તેથી તેઓ અત્યંત અપ્રમાદભાવથી ચારિત્રમાં યત્ન કરીને ક્ષપકશ્રેષ્ટિ માંડે છે, અને ઘાતી કર્મોનો નાશ કરે છે; તેમ જ ઉચિત કાળે યોગનિરોધ કરીને ભવોષગ્રાહી એવાં સર્વ કર્મોનો નાશ કરે છે, અને અંતે તેઓ શાશ્વત સુખરૂપ મોક્ષની પ્રાપ્તિ કરે છે. **॥૧૦૬૭॥** 

#### અવતરણિકા :

प्रासङ्गिकमभिधाय प्रकृते मीलयति -

### અવતરણિકાર્થ:

પ્રાસંગિકને કહીને પ્રકૃતમાં મેળવે છે -

### ભાવાર્થ :

ગાથા ૧૦૧૯-૧૦૨૦માં ગીતાર્થ આચાર્યએ શિષ્યો પાસે શેનું વ્યાખ્યાન કરવું જોઈએ ? તે બતાવતાં કહ્યું કે આચાર્યએ શિષ્યો પાસે સુપ્રશસ્ત એવા નંદીસૂત્ર આદિ જિનવચનનું વ્યાખ્યાન કરવું જોઈએ, અથવા કોઈ યોગ્યતર શિષ્યોને જાણીને દિષ્ટિવાદાદિનું અથવા તો દેષ્ટિવાદાદિમાંથી નિર્વ્યૂઢ એવાં શેષ શાસ્ત્રોનું વ્યાખ્યાન કરવું જોઈએ. વળી દેષ્ટિવાદાદિમાંથી નિર્વ્યૂઢ એવાં શાસ્ત્રો કયાં છે ? તે બતાવવા માટે ગાથા ૧૦૨૧માં નિર્વ્યૂઢનું લક્ષણ કરતાં કહ્યું કે ગ્રંથરૂપ જેમાં કષ-છેદ-તાપથી પરિશુદ્ધ એવો સમ્યગ્ ધર્મ વર્ણન કરાયો હોય તે ગ્રંથરૂપ નિર્વ્યૂઢ છે. તેથી જિજ્ઞાસા થાય કે ધર્મના વિષયમાં કષ-છેદ-તાપ કેવા પ્રકારનાં છે ? માટે ગાથા ૧૦૨૨થી ૧૦૨૪માં કષાદિનું સ્વરૂપ બતાવ્યું, અને ગાથા ૧૦૨૫માં કહ્યું કે કષાદિથી પરિશુદ્ધ ન હોય એવો શ્રુત અને ચારિત્રરૂપ ધર્મ ફળને અવશ્ય સાધતો નથી; અને તેની પુષ્ટિ માટે ગાથા ૧૦૨૬-૧૦૨૭માં કહ્યું કે ધર્મ એ ઉત્તમ પુરુષાર્થ છે, તેથી ધર્મમાં ઠગાયેલો જીવ સર્વ કલ્યાણોમાં ઠગાય છે, અને ધર્મમાં નહીં ઠગાયેલો જીવ સર્વ કલ્યાણોમાં ઠગાતો નથી. આથી કલ્યાણના અર્થી જીવે સૂક્ષ્મ બુદ્ધિથી શ્રુતધર્મ અને ચારિત્રધર્મની કષાદિથી પરીક્ષા કરવી જોઈએ.

વળી ત્યાં કોઈને જિજ્ઞાસા થાય કે તે કલ્યાણો શું છે ? તેથી પ્રાસંગિક રીતે ગાથા ૧૦૨૮માં કહ્યું કે સંપ્રાપ્તમોક્ષબીજવાળા જીવને દેવલોકાદિમાં શુભાનુબંધી સુખો પ્રાપ્ત થાય છે એ કલ્યાણો છે. ત્યાં પ્રશ્ન થાય કે મોક્ષબીજ શું ચીજ છે ? તેથી ગાથા ૧૦૨૯માં પ્રાસંગિક રીતે મોક્ષબીજનું સ્વરૂપ બતાવીને ગાથા ૧૦૩૧માં કહ્યું કે ભૂતાર્થના વાચક એવા શ્રુતધર્મથી ભૂતાર્થના શ્રદ્ધાનરૂપ સમ્યક્ત્વ થાય છે. ત્યાં પણ આનુષંગિક શંકા થઈ કે જીવને ભૂતાર્થવાચક એવા શ્રુતધર્મની અનંતીવાર પ્રાપ્તિ થવા છતાં અત્યાર સુધી ભૂતાર્થશ્રદ્ધાનરૂપ સમ્યક્ત્વ કેમ ન થયું ? તેનો પણ ઉચિત ખુલાસો કરીને ગાથા ૧૦૬૭ સુધી બતાવ્યું કે જ્યારે ભૂતાર્થવાચક શ્રુતધર્મથી જીવનું વીર્ય ઉલ્લસિત થાય છે, ત્યારે ભૂતાર્થશ્રદ્ધાનરૂપ સમ્યક્ત્વ થાય છે, જે પરંપરાએ મોક્ષનું કારણ બને છે.

આમ, ગાથા ૧૦૨૮થી આરંભીને કલ્યાણો શું છે ? ઇત્યાદિ સર્વ વસ્તુને પ્રાસંગિક રીતે કહીને તેનું પ્રકૃત સાથે મિલન કરે છે, અર્થાત્ ગાથા ૧૦૨૭માં કહેલ કે બુદ્ધિમાને સૂક્ષ્મ બુદ્ધિથી શ્રુતાદિ ધર્મની સમ્યગ્ પરીક્ષા કરવી જોઈએ, તે કથનનું પ્રકૃત કથન સાથે યોજન કરે છે –

#### आशा :

# सुअधम्मस्स परिक्खा तंओ कसाईहिं होइ कायव्वा । तत्तो चरित्तधम्मो पायं होइ ति काऊणं ॥१०६८॥

### अन्पयार्थ :

तओ=ते કારણથી=જે કારણથી ગાથા ૧૦૨૫થી ૧૦૨૭ કહ્યું એમ છે તે કારણથી, सुअधम्मस्स=શ्रुतधर्मनी कसाईहिं=કષાદિ વડे परिक्खा=પરીક્ષા कायव्वा होइ=કર્તવ્ય થાય છે.

(અહીં પ્રશ્ન થાય કે કલ્યાણનું કારણ શ્રુતધર્મ અને ચારિત્રધર્મ છે, તેથી કષાદિ વડે બંને ધર્મની પરીક્ષા કરવી જોઈએ; છતાં માત્ર શ્રુતધર્મની પરીક્ષા કરવી જોઈએ એમ કેમ કહ્યું ? એથી કહે છે —)

पायं=પ્રાયः तत्तो=तेनाथी=श्रुतधर्भथी, चरित्तधम्मो=ચારિત્રધર્મ होइ=થાય છે, त्ति काऊणं=એથી કરીને (કષાદિ વડે શ્રુતધર્મની પરીક્ષા કરવી જોઈએ.)

### जाशार्थ :

જે કારણથી ગાંચા ૧૦૨૫થી ૧૦૨૯માં કહ્યું એમ છે તે કારણથી, શ્રુતઘર્મની ક્ષાદિ વડે પરીક્ષા કરવી જોઈએ.

અહીં પ્રશ્ન થાય કે કલ્યાણનું કારણ શ્રુતઘર્મ અને ચારિત્રધર્મ છે, તેથી કષાદિ વડે બંને ધર્મની પરીક્ષા કરવી જોઈએ, છતાં શ્રુતધર્મની જ પરીક્ષા કરવાની કેમ કહી ? એથી કહે છે —

પ્રાયઃ કરીને શુતઘર્મથી ચારિત્રઘર્મ થાય છે, એશી કરીને ક્ષાદિ વડે શુતઘર્મની પરીક્ષા કરવી જોઈએ.

### ટીકા :

श्रुतधर्म्मस्य-चारित्रधर्म्मव्यवस्थाकारिणः परीक्षा=विचारणा ततः कषादिभिः=कषच्छेदतापैर्भवित कर्त्तव्या, किमित्यत्राह-ततः=श्रुतधर्मात् चाग्त्रिधर्मः प्रायो=बाहुल्येन भवतीति कृत्वा, तस्मिन् परीक्षिते स परीक्षित एवेति गाथार्थः ॥१०६८॥

## ટીકાર્થ:

श्रुतधर्म्म......कर्त्तव्या, તે કારણથી=ગાથા ૧૦૨૫ થી ૧૦૨૭માં કહ્યું કે કષાદિ વડે અપરિશુદ્ધ એવો

ધર્મ અવશ્ય ફળમાં વિસંવાદી છે, ધર્મમાં ઠગાયેલો જીવ સર્વ કલ્યાણોમાં ઠગાય છે અને ધર્મમાં નહીં ઠગાયેલો જીવ સર્વ કલ્યાણોમાં ઠગાતો નથી, તે કારણથી, ચારિત્રધર્મની વ્યવસ્થાને કરનારા શ્રુતધર્મની ક્ષાદિ વડે≔કષ-છેદ અને તાપ વડે, પરીક્ષા≔વિચારણા, કર્તવ્ય થાય છે.

किमित्यत्राह - કયા કારણથી ? અર્થાત્ શ્રુતધર્મની અને ચારિત્રધર્મની પરીક્ષા કરવી જોઈએ એમ ન કહેતાં શ્રુતધર્મની પરીક્ષા કરવી જોઈએ, એમ કયા કારણથી કહ્યું ? એમાં કહે છે —

तत:.......कृत्वा, પ્રાયઃ=બહુલપણાથી, તેનાથી=શ્રુતધર્મથી, ચારિત્રધર્મ થાય છે, એથી કરીને કષાદિ વડે શ્રુતધર્મની પરીક્ષા કરવી જોઈએ, એમ કહેલ છે.

અહીં પ્રશ્ન થાય કે શ્રુતધર્મથી ચારિત્રધર્મ થાય છે, તોપણ કલ્યાણનું કારણ તો શ્રુતરૂપ અને ચારિત્રરૂપ ઉભય ધર્મ છે. તેથી જેમ કષાદિ વડે શ્રુતધર્મની પરીક્ષા કરવી જોઈએ તેમ ચારિત્રધર્મની પણ પરીક્ષા કરવી જોઈએ. એથી કહે છે —

त्तस्मिन्.....गथार्थः ते પરीक्षित હોતે છતે=શ્રુતધર્મ કષાદિ વડે પરીક્ષા કરાયેલ હોતે છતે, તે પરીક્ષિત જ થાય છે=ચારિત્રધર્મ પરીક્ષા કરાયેલ જ થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

### भावार्थ :

ગાથા ૧૦૨૫માં ગ્રંથકારે સ્થાપન કર્યું કે જે ધર્મ કષાદિ ત્રણેય વડે પરિશુદ્ધ ન હોય અથવા તો કષાદિ ત્રણમાંથી કોઈપણ એકમાં સારી રીતે ઘટતો ન હોય, તેવો ધર્મ નિયમથી પોતાના સાધ્યને સાધતો નથી; અને ગાથા ૧૦૨૬-૧૦૨૭માં કહ્યું કે ધર્મ એ ઉત્તમ પુરુષાર્થ છે, તેથી ધર્મમાં છેતરાયેલો જીવ સર્વ કલ્યાણોમાં છેતરાય છે, અને ધર્મમાં નહીં છેતરાયેલો જીવ સર્વ કલ્યાણોમાં છેતરાતો નથી. તેથી કલ્યાણના અર્થી જીવે શ્રુતધર્મ અને ચારિત્રધર્મની સૂક્ષ્મ બુદ્ધિથી પરીક્ષા કરવી જોઈએ.

આમ છતાં પ્રસ્તુત ગાથામાં કષાદિ વડે માત્ર શ્રુતધર્મની પરીક્ષા કરવાની કહી. તેથી વિચારકને પ્રશ્ન થાય કે કષાદિ વડે શ્રુતધર્મની પરીક્ષા કરવામાં આવે તો સાચો શ્રુતધર્મ પ્રાપ્ત થાય, પરંતુ કષાદિ વડે ચારિત્રધર્મની પરીક્ષા કરવામાં ન આવે તો સાચો ચારિત્રધર્મ પ્રાપ્ત થાય નહીં; અને શ્રુતધર્મ શુદ્ધ પ્રાપ્ત થવા છતાં ચારિત્રધર્મ શુદ્ધ પ્રાપ્ત ન થાય તો કલ્યાણ કઈ રીતે થઈ શકે ? માટે ખુલાસો કર્યો કે પ્રાયઃ શ્રુતધર્મથી ચારિત્રધર્મ થાય છે. તેથી શ્રુતધર્મ કષાદિ વડે શુદ્ધ પ્રાપ્ત થયો હોય તો ચારિત્રધર્મ પણ શુદ્ધ જ પ્રાપ્ત થાય, અને તે સ્પષ્ટ કરવા માટે ટીકામાં કહ્યું કે શ્રુતધર્મની પરીક્ષા કરાયે છતે ચારિત્રધર્મની પણ પરીક્ષા થઈ જાય છે.

આનાથી એ પ્રાપ્ત થાય કે કલ્યાણનો અર્થી જીવ કષ-છેદ-તાપ વડે શ્રુતધર્મની પરીક્ષા કરે, અને તે શુદ્ધ શ્રુતધર્મથી પ્રાપ્ત થયેલા બોધ પ્રમાણે સમ્યગ્ પ્રવૃત્તિ કરે તો તેને ચારિત્રધર્મ પણ શુદ્ધ પ્રાપ્ત થાય છે. માટે શ્રુતધર્મની પરીક્ષાથી ચારિત્રધર્મની પણ પરીક્ષા થઈ જાય છે.

અહીં 'प्राय:' શબ્દથી એ કહેવું છે કે કેટલાક જીવો શ્રુતધર્મની કષાદિથી પરીક્ષા કરીને સમ્યગ્ શ્રુતધર્મને પ્રાપ્ત કરે છે, પરંતુ તેઓમાં તેવા પ્રકારનું સત્ત્વ ન હોવાથી તેઓ સમ્યગ્ ચારિત્રધર્મને પ્રાપ્ત કરી શકતા નથી; છતાં કલ્યાણનો અર્થી જીવ શુદ્ધ એવા શ્રુતધર્મને સ્વીકાર્યા પછી પ્રાયઃ કરીને ચારિત્રધર્મને પણ સ્વીકારે છે, એમ જણાવવા માટે કહ્યું કે પ્રાયઃ શ્રુતધર્મથી ચારિત્રધર્મ પ્રાપ્ત થાય છે.

વળી, ટીકામાં શ્રુતધર્મનું સ્વરૂપ બતાવતાં કહ્યું કે "ચારિત્રધર્મની વ્યવસ્થા કરનાર." તેનાથી એ પ્રાપ્ત થાય કે શ્રુતધર્મ માત્ર બોધથી ચરિતાર્થ થતો નથી, પરંતુ કલ્યાણના અનન્ય કારણીભૂત એવા ચારિત્રધર્મની કેવા પ્રકારની ઉચિત વ્યવસ્થા છે ? તેને બતાવનારો છે. આથી શ્રુતધર્મની જેમ જેમ અધિક અધિક વૃદ્ધિ થાય છે, તેમ તેમ યોગ્ય જીવમાં ચારિત્રધર્મના ઊંચા કંડકોની પણ પ્રાપ્તિ થાય છે. માટે શ્રુતધર્મ ચારિત્રધર્મની નિષ્પત્તિ કરનાર છે, અને આવા પ્રકારના શ્રુતધર્મની કષાદિ વડે પરીક્ષા કરવાથી ચારિત્રધર્મની પણ પરીક્ષા થઈ જાય છે. !!૧૦૬૮!!

### अवतर्शाङा :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે કષાદિથી શ્રુતધર્મની પરીક્ષા કરવી જોઈએ. તેથી હવે કષથી શુદ્ધ એવો શ્રુતધર્મ બતાવવા માટે કષનું લક્ષણ બતાવે છે –

#### आथा :

सुहुमो असेसविसओ सावज्जे जत्थ अत्थि पडिसेहो । रागाइविउडणसहं झाणाइ अ एस कससुद्धो ॥१०६९॥

#### અન્વચાર્થ:

जत्थ=જયાં=જે શ્રુતધર્મમાં, सावज्जे=સાવદ્યવિષયક सुहुमो=સૂક્ષ્મ, असेसविसओ=અશેષ વિષયવાળો पडिसेहो=પ્રતિષેધ अत्थि=છે, झाणाइ अ=અને ધ્યાનાદિ रागाइविउडणसहं=રાગાદિના વિકુદ્રનમાં સહ છે=રાગાદિનો નાશ કરવામાં સમર્થ છે, एस=એ (શ્રુતધર્મ) कससुद्धो=કષશુદ્ધ છે.

## ગાથાर्थ :

જે શ્રુતદાર્મમાં સાવદાવિષયક સૂક્ષ્મ અને અશેષ વિષયવાળો પ્રતિષેદા છે, અને ધ્યાનાદિ રાગાદિનો નાશ કરવામાં સમર્થ છે, એ શ્રુતદાર્મ કષશુદ્ધ છે.

## ટીકા :

सूक्ष्मो=निपुणोऽशेषविषयः व्याप्त्येत्यर्थः सावद्ये=सपापे यत्राऽस्ति प्रतिषेधः श्रुतधर्मो, तथा रागादि-विकुट्टनसहं=समर्थं ध्यानादि च, एष कषश्द्धः श्रुतधर्म्म इति गाथार्थः ॥१०६९॥

# ટીકાર્થ :

જે શ્રુતધર્મમાં સાવદ્યવિષયક=સપાપવિષયક=પાપવાળી પ્રવૃત્તિવિષયક, સૂક્ષ્મ=નિપુણ, વ્યાપ્તિથી અશેષ વિષયવાળો પ્રતિષેધ છે, અને રાગાદિના વિકુક્ષનમાં સહ=સમર્થ, એવા ધ્યાનાદિ છે, એ શ્રુતધર્મ કષશુદ્ધ છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

જે શ્રુતધર્મમાં કર્મબંધના કારણીભૂત એવી પાપવાળી પ્રવૃત્તિનો સૂક્ષ્મ નિષેધ છે, વ્યાપ્તિથી સમગ્ર પાપની પ્રવૃત્તિનો નિષેધ છે અર્થાત્ સંપૂર્ણ પાપપ્રવૃત્તિમાં વ્યાપ્તિથી નિષેધ છે, અને રાગાદિ મોહના પરિશામનો નાશ કરવામાં સમર્થ એવાં ધ્યાન-અધ્યયનાદિની વિધિ છે, તે શ્રુતધર્મ કષપરીક્ષાથી શુદ્ધ છે.

શાસ્ત્ર સામાન્યથી વિધિ અને નિષેધ બતાવે છે અર્થાત્ જે પ્રવૃત્તિ આત્માને અહિતકારી છે તેનો નિષેધ કરે છે, અને જે પ્રવૃત્તિ આત્માને હિતકારી છે તેનું વિધાન કરે છે; અને જે શાસ્ત્રમાં પાપની પ્રવૃત્તિનો નિષેધ બતાવ્યો હોવા છતાં સૂક્ષ્મ નિષેધ બતાવ્યો ન હોય, તે શાસ્ત્રમાં પાપની પ્રવૃત્તિનો સ્થૂલથી નિષેધ બતાવ્યો હોવાથી તે શાસ્ત્ર કષથી શુદ્ધ નથી; પરંતુ જે શાસ્ત્રમાં સૂક્ષ્મ પણ પાપની પ્રવૃત્તિનો નિષેધ બતાવ્યો હોય તે શાસ્ત્ર કષથી શુદ્ધ છે; અને જે શાસ્ત્રમાં કોઈક પાપપ્રવૃત્તિનો નિષેધ બતાવ્યો હોય, અને કોઈક પાપપ્રવૃત્તિનો નિષેધ ન બતાવ્યો હોય, તે શાસ્ત્ર પણ કષથી શુદ્ધ નથી; પરંતુ જે શાસ્ત્રમાં સર્વ પાપપ્રવૃત્તિનો નિષેધ બતાવ્યો હોય તે શાસ્ત્ર કપથી શુદ્ધ છે.

વળી, શાસ્ત્ર જેમ આત્માનું અહિતમાંથી રક્ષણ કરવા માટે પાપનો નિષેધ કરે છે, તેમ આત્માને હિતમાં પ્રવૃત્તિ કરાવવા માટે ધ્યાન-અધ્યયનાદિનું વિધાન પણ કરે છે. તેથી જે શાસ્ત્રમાં રાગાદિરૂપ મોહના પરિણામનો નાશ કરવા સમર્થ બને એવી ધ્યાનાદિની ક્રિયા બતાવી હોય તે શાસ્ત્રનાં વિધિવાક્યો કષશુદ્ધ છે; પરંતુ જે શાસ્ત્રમાં બતાવેલી ધ્યાનાદિની પ્રવૃત્તિ મોહનું ઉન્મૂલન કરવા સમર્થ ન બનતી હોય, તે શાસ્ત્રનાં વિધિવાક્યો કષશુદ્ધ વિધિવાક્યો કષશુદ્ધ નથી.

આમ, જે શાસ્ત્રનાં વિધિવચનો રાગાદિના ઉન્મૂલનનું કારણ બનતાં હોય, અને નિષેધવચનો સૂક્ષ્મ અને સંપૂર્ણ પાપપ્રવૃત્તિના નિરોધનું કારણ બનતાં હોય, તે શાસ્ત્ર કષપરીક્ષાથી શુદ્ધ કહેવાય.

એ જ રીતે આવા કષશુદ્ધ શાસ્ત્રના વચનાનુસાર જે પુરુષને યથાર્થ જ બોધ થાય, તે પુરુષને પ્રાપ્ત થયેલ શ્રુતજ્ઞાન કષશુદ્ધ છે અને કષશુદ્ધ પણ શાસ્ત્રથી જે પુરુષને તે પ્રકારનો યથાર્થ બોધ ન થાય, તે પુરુષને પ્રાપ્ત થયેલ શ્રુતજ્ઞાન કષશુદ્ધ નથી. ॥૧૦૬૯॥

# અવતરણિકા :

इत्थं लक्षणमभिधायोदाहरणमाह -

## અવતરણિકાર્થ:

આ રીતે≔પૂર્વગાથામાં બતાવ્યું એ રીતે, લક્ષણને=કષશુદ્ધ શ્રુતધર્મના સ્વરૂપને, કહીને ઉદાહરણને≕વિધિ-નિષેધવિષયક કષશુદ્ધ શ્રુતધર્મના દેષ્ટાંતને, કહે છે −

#### आथा :

जह मणवयकाएहिं परस्स पीडा दढं न कायव्वा । झाएअव्वं च सया रागाइविवक्खजालं तु ॥१०७०॥

### અન્વયાર્થ :

जह=જે પ્રમાણે मणवयकाएहिं=भन-વચન-કાયા વડે परस्स पीडा=પરની પીડા दढं=દઢ=અત્યંત, न कायळा=ન કરવી જોઈએ, सया च=અને સદા रागाइविवक्खजालं तु=રાગાદિના વિપક્ષજાલનું જ झाएअळ्वं=ધ્યાન કરવું જોઈએ.

#### ગાશાર્થ :

જે પ્રમાણે મન-વચન-કાયા વડે પરની પીડા અત્યંત ન કરવી જોઈએ, અને હંમેશાં રાગાદિના વિપક્ષ એવા પદાર્થનું જ ચિંતવન કરવું જોઈએ અર્થાત્ તેવા પદાર્થને બતાવનારા શાસ્ત્રનું અધ્યયન કરવું જોઈએ અને તેના અર્થથી આત્માને ભાવિત કરવો જોઈએ.

#### ટીકા :

यथा मनोवाक्कायैः करणभूतैः परस्य पीडा दृढं न कर्त्तव्या क्षान्त्यादिभेदेन, तथा ध्यातव्यं च सदा विधिना सगादिविपक्षजालं तु यथोचितमिति गाथार्थः ॥१०७०॥

### ટીકાર્થ :

જે પ્રમાણે કરણભૂત એવા મન-વચન-કાયા વડે પરની પીડા ક્ષાંતિ આદિના ભેદથી=ક્ષમાદિના પરિણામથી, દઢ=અત્યંત, ન કરવી જોઈએ; અને તે રીતે સદા વિધિ વડે રાગાદિના વિપક્ષજાલનું જ યથોચિત ધ્યાન કરવું જોઈએ=રાગાદિથી વિપરીત ભાવોના સમૂહનું ઔચિત્યપૂર્વક ધ્યાન કરવું જોઈએ, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

પૂર્વગાથામાં કષશુદ્ધ શ્રુતધર્મનું લક્ષણ બતાવતાં પ્રથમ નિષેધ બતાવ્યો, કે જે શાસ્ત્રમાં સાવદ્યવિષયક સૂક્ષ્મ અને સંપૂર્ણ નિષેધ હોય તે શાસ્ત્ર કષશુદ્ધ છે. તેમાં હવે દર્ષ્ટાંત બતાવે છે –

જે પ્રમાણે શાસ્ત્રમાં કહ્યું છે કે પરપીડાના કરણભૂત એવાં મન-વચન-કાયા દ્વારા અન્ય જીવોની પીડાનું અત્યંત વર્જન કરવું જોઈએ, અને તે અત્યંત વર્જન ક્ષાંતિ આદિના ભેદથી કરવું જોઈએ, અર્થાત્ જે સાધુ ક્ષમા વગેરે દશ પ્રકારના શ્રમણધર્મમાં અત્યંત અપ્રમાદથી યત્ન કરતા હોય, તે સાધુ અન્ય જીવોની પીડાનું અત્યંત વર્જન કરી શકે છે, અન્ય નહીં. અને આવા પ્રકારનો સાવદ્ય પ્રવૃત્તિનો નિષેધ જે શાસ્ત્રમાં કર્યો હોય તે શાસ્ત્ર કષપરીક્ષાથી શુદ્ધ છે; તેમ જ તેવા શાસ્ત્રના વચનથી થયેલો યથાર્થ બોધ કષશુદ્ધ શ્રુતજ્ઞાન છે.

વળી, પૂર્વગાથામાં કષશુદ્ધ શ્રુતધર્મનું લક્ષણ બતાવતાં વિધિ બતાવી, કે જે શાસ્ત્રમાં રાગાદિના નાશમાં સમર્થ એવા ધ્યાનાદિનું વિધાન હોય તે શાસ્ત્ર કષશુદ્ધ છે. તેમાં હવે દેષ્ટાંત બતાવે છે —

જે શાસ્ત્રમાં એવું કહ્યું હોય કે હંમેશાં વિષિપૂર્વક રાગાદિના વિષક્ષના સમૂહને બતાવનારાં શાસ્ત્રવચનોનું યથોચિત ચિંતવન કરવું જોઈએ, તે શાસ્ત્ર કષશુદ્ધ છે. તેથી એ પ્રાપ્ત થાય કે કોઈ શાસ્ત્રમાં વિષિપૂર્વક ધ્યાનાદિ કરવાનું વિધાન હોય, પરંતુ તે ધ્યાનાદિ રાગાદિના ઉચ્છેદનું કારણ બને તે રીતે ન બતાવ્યાં હોય, તો તે શાસ્ત્ર કષપરીક્ષાથી શુદ્ધ નથી. અને જે શાસ્ત્રમાં કહ્યું હોય કે હંમેશાં રાગાદિનો ઉચ્છેદ થાય તે રીતે વિષિપૂર્વક ધ્યાનાદિ ઉચિત અનુષ્ઠાન સેવવાં જોઈએ, તો તે શાસ્ત્ર કષપરીક્ષાથી શુદ્ધ છે; કેમ કે આવા શાસ્ત્રમાં બતાવેલ વિષિવાક્ય અનુસાર પ્રવૃત્તિ કરવામાં આવે, તો જીવમાં અવશ્ય મોહના પરિણામો ઘટે છે, જેથી ઉત્તરોત્તર ગુણોની વૃદ્ધિ થાય છે. માટે આવા પ્રકારના વિષિ અને નિષેધવાળો શ્રુતધર્મ કષશુદ્ધ છે.

અહીં વિશેષ એ છે કે પરપીડા અત્યંત ન કરવી જોઈએ એ કથનથી જીવરક્ષાની સૂક્ષ્મ યતના પ્રાપ્ત થાય; પરંતુ ક્ષાંતિ આદિના ભેદથી પરપીડા અત્યંત કરવી ન જોઈએ, એ કથનથી એ પ્રાપ્ત થાય કે સાધુમાં ક્ષમા આદિ ભાવો ન વર્તતા હોય તે વખતે બાહ્ય રીતે પરપીડાના પરિહાર અર્થે સાધુ સૂક્ષ્મ યતના કરતા હોય તોપણ તે સાધુમાં પરપીડાને અનુકૂળ કષાયની પરિણતિ વર્તે છે; કેમ કે કાષાયિક ભાવો પરપીડાના બીજ છે. આથી પરપીડાના પરિહારના અર્થી સાધુએ જેમ બાહ્ય રીતે સૂક્ષ્મ યતના કરવી જોઈએ, તેમ અંતરંગ રીતે પરપીડાના બીજભૂત કાષાયિક ભાવોના અપ્રવર્તનમાં પણ યત્ન કરવો જોઈએ. તેથી પરપીડાના પરિહાર માટે ક્ષમા આદિ ભાવોપૂર્વક બાહ્ય ઉચિત જયણા કરનારા સાધુથી જ સાવદ્ય પ્રવૃત્તિનો સૂક્ષ્મ અને સંપૂર્ણ વિષયવાળો પરિહાર થાય છે.

વળી, "સદા વિધિપૂર્વક રાગાદિ વિપક્ષજાલનું યથોચિત ધ્યાન કરવું જોઈએ," એ કથનમાં 'યથોચિત' શબ્દનું તાત્પર્ય એ છે કે પોતાની ભૂમિકાનો વિચાર કરીને ઉપરની ભૂમિકાને પ્રાપ્ત કરવામાં જે રાગાદિ બાધક બનતા હોય તે રાગાદિના વિરુદ્ધ ભાવોના સમૂહનું ચિંતવન કરવું જોઈએ, પરંતુ જો પોતાની ભૂમિકાનો વિચાર કર્યા વગર અત્યંત ઉપરની ભૂમિકાની પ્રાપ્તિના બાધક એવા રાગાદિના વિરુદ્ધ ભાવોનું ચિંતવન કરવામાં આવે તો ફળ પ્રાપ્ત થાય નહીં.

જેમ કે દેશવિરતિ પાળવા માટે પણ અસમર્થ શ્રાવક જિનકલ્પ વગેરેના ભાવોની નિષ્પત્તિમાં બાધક બનનારા રાગાદિના વિપક્ષ ભાવોનું ચિંતવન કરે તો તે ચિંતવન ફળપ્રાપ્તિનું કારણ બનતું નથી, પરંતુ દેશવિરતિની નિષ્પત્તિમાં બાધક બનનારા રાગાદિના ઉચ્છેદને અનુકૂળ એવાં ઉચિત અનુષ્ઠાનો કરીને રાગાદિના વિપક્ષ ભાવો કરવા પ્રયત્ન કરે તો તે ભાવો ફળપ્રાપ્તિનું કારણ બની શકે. માટે પોતાની ભૂમિકાના ઔચિત્યથી રાગાદિના વિપરીત ભાવોના કારણીભૂત અનુષ્ઠાનોમાં કલ્યાણના અર્થી જીવે યત્ન કરવો જોઈએ.

વળી, આ યત્ન પણ માત્ર અનુષ્ઠાનોના સેવનથી થતો નથી, પરંતુ જિનવચન અનુસાર વિધિપૂર્વક સર્વ પ્રવૃત્તિ કરવાથી થાય છે, અને તે પ્રવૃત્તિ પણ ક્યારેક કરવાથી ફળ નિષ્પન્ન થતું નથી, પરંતુ હંમેશાં કરવાથી ફળ નિષ્પન્ન થાય છે.

આથી એ ફ્લિત થયું કે દેશવિરતિના બાધક એવા રાગાદિના ઉચ્છેદનું કારણ બને એવાં ઉચિત અનુષ્ઠાનો વિધિપૂર્વક સદા સેવવાથી રાગાદિનો ઉચ્છેદ થાય છે. આથી ગુણસ્થાનકની પ્રવૃત્તિમાં વિધિપૂર્વક યત્ન કરનાર શ્રાવક જેમ ધર્મનાં અનુષ્ઠાનો કરતી વખતે રાગાદિના વિપક્ષ ભાવો પેદા થાય તે રીતે યત્ન કરે, તેમ સંસારની પ્રવૃત્તિઓ કરતી વખતે પણ રાગાદિના પરિહારમાં અત્યંત સાંવધાનતાપૂર્વક યત્ન કરે, એ સર્વ રાગાદિના ઉચ્છેદના ચિંતનસ્વરૂપ છે.

આમ, જે શાસ્ત્રમાં મન-વચન-કાયા વડે પરપીડા કરવાનો દઢ નિષેધ કર્યો હોય, અને રાગાદિના વિપક્ષ ભાવોનું સદા અને યથોચિત ધ્યાન કરવાનું વિધાન કર્યું હોય, તે શાસ્ત્ર કષપરીક્ષાથી શુદ્ધ છે. !!૧૦૭૦!!

## અવતરણિકા :

व्यतिरेकतः कषशुद्धमाह -

# અવતરણિકાર્થ:

વ્યતિરેકથી કષશુદ્ધ એવા આગમને કહે છે –

#### ભાવાર્થ :

ગાથા ૧૦૭૦માં કયો શ્રુતધર્મ કષશુદ્ધ છે ? તે બતાવ્યું. હવે કયો શ્રુતધર્મ કષશુદ્ધ નથી ? તે બતાવે છે –

#### ગાથા :

# थूलो ण सव्वविसओ सावज्जे जत्थ होइ पडिसेहो । रागाइविउडणसहं न य झाणाई वि तयसुद्धो ॥१०७१॥

### अन्वयार्थ :

जत्थ=જયાં=જે આગમમાં, सावज्जे=सावद्यविषयं थूलो ण सव्वविसओ=स्थूल (અનे) ન સર્વ-વિષયવાળો=અસર્વવિષયવાળો, पिडसेहो=પ્રતિષેધ છે, झाणाई वि य=અને ધ્યાનાદિ પણ सगाइविउडणसहं न=રાગાદિના વિકુદ્દનમાં સહ નથી=રાગાદિનો નાશ કરવામાં સમર્થ નથી, (તે આગમ) तयसुद्धो=तेनाथी અશુદ્ધ છે=કષથી અશુદ્ધ છે.

### आधार्थ :

જે આગમમાં સાવદાવિષયક સ્થૂલ અને અસર્વવિષયવાળો પ્રતિષેદ્ધ છે, અને ધ્યાનાદિ પણ રાગાદિનો નાશ કરવામાં સમર્થ નથી, એ આગમ કપથી અશુદ્ધ છે.

### ટીકા :

स्थूलः=अनिपुणः न सर्वविषयः=अव्यापकः सावद्ये वस्तुनि यत्र भवति प्रतिषेधः आगमे, रागादि-विकुट्टनसमर्थं न च ध्यानाद्यपि यत्र, स तदशुद्धः=कषाशुद्ध इति गाथार्थः ॥१०७१॥

# ટીકાર્થ :

જે આગમમાં સાવદા વસ્તુવિષયક સ્થૂલ=અનિપુણ, ન સર્વવિષયવાળો=અવ્યાપક, પ્રતિષેધ હોય, અને જ્યાં=જે આગમમાં, ધ્યાનાદિ પણ રાગાદિના વિકુદ્દનમાં સમર્થ ન હોય, તે આગમ તેનાથી અશુદ્ધ છે=કષથી અશુદ્ધ છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

# ભાવાર્થઃ

જે આગમમાં હિંસાદિ પાંચ સાવઘ પ્રવૃત્તિઓનો સ્થૂલથી નિષેધ કર્યો હોય પરંતુ અતિ સૂક્ષ્મતાથી નિષેધ ન કર્યો હોય, અને સર્વવિષયક નિષેધ ન કર્યો હોય, તે આગમ કષશુદ્ધ નથી. જેમ કે કોઈ શાસ્ત્ર એકેન્દ્રિયાદિની સૂક્ષ્મ યતના પણ બતાવતું હોય, અને એકેન્દ્રિયાદિની હિંસાનો સર્વવિષયવાળો બાહ્ય નિષેધ પણ બતાવતું હોય; આમ છતાં ક્ષમા આદિ ભાવોમાં યત્નપૂર્વકની એકેન્દ્રિયાદિની સૂક્ષ્મ યતના ન બતાવતું હોય અર્થાત્ હિંસાના બીજભૂત એવા કાષાયિક ભાવોના પરિહારપૂર્વકનો એકેન્દ્રિયાદિની હિંસાનો નિષેધ ન બતાવતું હોય, તો તે શાસ્ત્ર કષશુદ્ધ નથી.

વળી, જે આગમમાં ધ્યાન-અધ્યયનાદિ કરવાની વિધિ બતાવી હોય, પરંતુ તે ધ્યાનાદિની વિધિ

રાગાદિના ઉચ્છેદમાં સમર્થ બને તે રીતે બતાવી ન હોય, તો તે આગમ કપશુદ્ધ નથી.

આનાથી એ ફલિત થાય કે કોઈ શાસ્ત્રમાં એકેન્દ્રિયાદિવિષયક હિંસાનો સૂક્ષ્મ નિષેધ ન કર્યો હોય, અને કદાચ સૂક્ષ્મ નિષેધ કર્યો હોય તોપણ સર્વથા નિષેધ ન કર્યો, માત્ર હિંસાનો બાહ્ય નિષેધ કર્યો હોય, જેના કારણે ક્ષમા આદિ ભાવોની વૃદ્ધિ થતી ન હોય, તો તે શાસ્ત્રના વચનથી હિંસાનો પૂર્ણ નિષેધ નહીં થતો હોવાથી તે શાસ્ત્ર કપશુદ્ધ નથી.

વળી, કોઈ શાસ્ત્રમાં આત્મિક ગુણોના ઉલ્લસન માટે ધ્યાનાદિ ક્રિયાનું વિધાન કર્યું હોય, પરંતુ તે ધ્યાન-અધ્યયનાદિ ક્રિયાનું વિધાન તે પ્રકારે ન કર્યું હોય કે જેનાથી રાગાદિનો ઉચ્છેદ થાય, તો તે શાસ્ત્રનું વિધિવચન શુદ્ધ નહીં હોવાથી તે શાસ્ત્ર કપશુદ્ધ નથી. **!!૧૦૭૧!!** 

### અવતરણિકા :

अत्रैवोदाहरणमाह -

### અવતરણિકાર્થ:

અહીં જ=વ્યતિરેકથી કષશુદ્ધ આગમમાં જ, ઉદાહરણને કહે છે -

#### भाशाः

जह पंचिंह बहुएहि च एगा हिंसा मुसं विसंवाए । इच्चाओ झाणिम्म अ झाएअव्वं अगाराइं ॥१०७२॥

## अन्त्यज्ञार्थः

इच्चाओ=ઇત્યાદિમાં=પ્રસ્તુત ગાથાની ટીકામાં 'यथोक्तं'થી જે ઉદ્ધરણો આપ્યાં છે એ વગેરેની વિચારણામાં, जह=જે પ્રમાણે पंचिहिं=પાંચ કારણો વડે (હિંસા) થાય છે, बहुएहि च=અને બહુ એકેન્દ્રિયાદિ વડે एगा हिंसा=એક હિંસા થાય છે, विसंवाए मुसं=વિસંવાદમાં મૃષા થાય છે, झाणिम्म अ=અને ધ્યાનમાં अगाराइं= 'अ'કારાદિનું झाएअव्वं=ધ્યાન કરવું જોઈએ. (એ પ્રકારનું કથન કપથી અશુદ્ધ આગમનું ઉદાહરણ છે.)

### ગાથાર્થ :

ટીકામાં 'यथोक्तं'થી જે ઉદ્ધરણો આપ્યાં છે, એ વગેરેની વિચારણામાં, જે પ્રમાણે પાંચ કારણો વડે હિંસા થાય છે, અને ઘણા એકેન્દ્રિયાદિને મારવાથી એક હિંસા થાય છે, વિસંવાદમાં મૃષાવાદ થાય છે, અને ધ્યાનમાં 'अ'કારાદિનું ધ્યાન કરવું જોઈએ, એ કથન કષથી અશુદ્ધ આગમનું ઉદાહરણ છે.

## डीङा :

यथा पञ्चभिः कारणै:-प्राण्यादिभिः बहुभिश्च एकेन्द्रियादिभिरेका हिंसा, यथोक्तं -

''प्राणी प्राणिज्ञानं घातकचित्तं च तद्गता चेष्टा । प्राणैश्च विप्रयोगः पञ्चभिरापद्यते हिंसा ॥१॥'' तथा "अनस्थिमतां शकटभरेणैको घात" इति, तथा मृषा विसंवादे वास्तव इति, आह -

"असन्तोऽपि स्वका दोषाः, पापशुद्ध्यर्थमीरिताः । न मृषायै विसंवादविरहात्तस्य कस्यचित् ॥१॥"

इत्यादौ विचारे, तथा ध्याने च ध्यातव्यमकारादि, यथोक्तम् -

''ब्रह्मोकारोऽत्र विज्ञेयः, अकारो विष्णुरुच्यते । महेश्वरो मकारस्तु, त्रयमेकत्र तत्त्वतः ॥१॥''

इति गाथार्थः ॥१०७२॥

### ટીકાર્થ :

જે પ્રમાણે પ્રાણી આદિ પાંચ કારણો વડે હિંસા થાય છે, અને બહુ એકેન્દ્રિયાદિ વડે એક હિંસા થાય છે. તેમાં <mark>यथोक्</mark>तं થી સાક્ષી આપે છે —

"પ્રાણી, પ્રાણીનું જ્ઞાન અને ઘાતકચિત્ત, તદ્દગત ચેષ્ટા≔પ્રાણીના ઘાતવિષયક પ્રયત્ન, અને પ્રાણોથી વિયોગ; પાંચ કારણો વડે હિંસા પ્રાપ્ત થાય છે."

તથા અનસ્થિવાળાઓના શકટભરથી એક ઘાત થાય છે≕હાડકાં વગરના જીવોનું ગાડું ભરવાથી અર્થાત્ એક ગાડાં જેટલા હાડકાં વગરના જીવોને મારવાથી એક જીવનો ઘાત થાય છે. 'इति' બૌદ્ધદર્શન અનુસાર અહિંસાના સ્વરૂપના કથનની સમાપ્તિ માટે છે.

તથા વાસ્તવવાળા વિસંવાદમાં મૃષા થાય છે=વાસ્તવિક વસ્તુનો વિસંવાદ કરવામાં મૃષાવાદ થાય છે. 'इति' મૃષાવાદના સ્વરૂપના કથનની સમાપ્તિ અર્થે છે. તેમાં आह થી સાક્ષી આપે છે —

"પાપની શુદ્ધિ અર્થે બોલાયેલા અવિદ્યમાન પણ પોતાના દોષો મૃષા માટે નથી; કેમ કે તે કોઈપણના વિસંવાદનો વિરહ છે=પાપની શુદ્ધિ અર્થે બોલાયેલા એવા તે કોઈપણ વચનનો અન્ય પદાર્થ સાથે વિસંવાદ થતો નથી."

અને તે રીતે ધ્યાનમાં अકારાદિનું ધ્યાન કરવું જોઈએ. તેમાં यथोक्तं થી સાક્ષી આપે છે -

"અહીં=ધ્યાનના વિષયમાં, બ્રહ્મ ઉકાર જાણવો, विष्णુ અકાર, વળી મહેશ્વર મકાર કહેવાય છે. તત્ત્વથી ત્રણ એકત્ર છે=પરમાર્થથી બ્રહ્મા, વિષ્ણુ અને મહેશ્વર "ૐ'કારમાં એક ઠેકાણે છે." ઇત્યાદિ વિચારમાં વ્યતિરેકથી કષશુદ્ધ એવા આગમનું ઉદાહરણ છે, એમ અવતરણિકા સાથે યોજન છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

પૂર્વગાથામાં કયું આગમ કષથી અશુદ્ધ છે ? તે બતાવ્યું. તેમાં હવે ઉદાહરણ આપે છે –

બૌદ્ધદર્શનવાળા કહે છે કે પ્રાણી આદિ પાંચ કારણોથી હિંસા થાય છે, પરંતુ પાંચમાંથી એકાદ કારણ પણ વિદ્યમાન ન હોય અને બાકીનાં ચારે કારણ હોય, તોપણ હિંસા થતી નથી. તેથી એ પ્રાપ્ત થાય કે બૌદ્ધદર્શન પ્રમાણે સાવદ્ય પ્રવૃત્તિનો નિષેધ સર્વવિષયવાળો નથી; કેમ કે બૌદ્ધદર્શનને માન્ય એવાં પાંચ કારણોમાંથી એકાદ કારણ ન હોય તો વાસ્તવમાં કર્મબંધ થતો નથી એમ નથી, પરંતુ કર્મબંધ થાય છે. જેમ પ્રાણી ન હોય પણ ઘાતકચિત્ત હોય તોપણ વાસ્તવમાં કર્મબંધ થાય છે; જયારે બૌદ્ધદર્શન પ્રાણી ન હોય પણ માત્ર ઘાતકચિત્ત હોય તો હિંસા થતી નથી એમ માને છે. તેથી બૌદ્ધદર્શન પ્રમાણે સાવદ્યવિષયક નિષેધ સર્વવિષયવાળો પ્રાપ્ત થતો નથી.

વળી, બૌદ્ધદર્શનીઓ કહે છે કે જીવ વિદ્યમાન હોય, 'આ જીવ છે' એવું જ્ઞાન હોય, મારવાને અનુકૂળ ઘાતકચિત્ત હોય, મારવાની ક્રિયા થતી હોય, અને જીવના પ્રાણનો નાશ થાય, તો જ હિંસા થાય છે; પરંતુ મારવાનો પ્રયત્ન કરવા છતાં જીવના પ્રાણનો નાશ ન થાય, તો હિંસા થતી નથી. આ પ્રકારની તેઓની સ્થૂલદૃષ્ટિ છે, જ્યારે સૂક્ષ્મદૃષ્ટિથી વિચારીએ તો ધાતકચિત્ત હોય તો પ્રાણઘાતનો પ્રયત્ન ન કર્યો હોય તોપણ હિંસા થાય છે; પ્રાણઘાતનો પ્રયત્ન કર્યો હોય અને પ્રાણનો ઘાત ન થયો હોય તોપણ હિંસા થાય છે; કેમ કે હિંસાકૃત કર્મબંધ જીવના અધ્યવસાયથી થાય છે, અને ઘાતકચિત્ત હોય તો અધ્યવસાય છે, તેથી અવશ્ય હિંસાનું ફળ મળે છે. આથી જીવને મારવાનો સાક્ષાત્ વિચાર ન કર્યો હોય, તોપણ અયતનાપૂર્વક ચાલનારા કે અયતનાપૂર્વક પ્રવૃત્તિ કરનારા સાધુ દ્વારા હિંસા થાય છે, એમ જૈનદર્શન સ્વીકારે છે; એટલું જ નહીં પરંતુ ષટ્કાયનું પાલન કરનારા સાધુ પણ હિંસાના બીજભૂત એવા ક્ષમાદિ ભાવોમાં યત્ન ન કરતા હોય તો તે સાધુ હિંસા કરે છે એમ જૈનદર્શન સ્વીકારે છે. માટે જૈનશાસનમાં બતાવેલ હિંસાનો નિષેધ સૂક્ષ્મ છે; કેમ કે જૈનદર્શન સૂક્ષ્મમાં સૂક્ષ્મ એકેન્દ્રિયાદિની હિંસાનો પણ પરિહાર કરવાનું કહે છે. તેમ જ જૈનશાસનમાં બતાવેલ હિંસાનો નિષેધ સર્વવિષયક છે; કેમ કે જૈનદર્શન હિંસાના બીજભૂત એવા કાષાયિક ભાવોનો ઉચ્છેદ કરવા દ્વારા ક્ષમાદિ ભાવોમાં યત્ન કરવાનું પણ કહે છે. તેથી હિંસાના પરિહાર માટે સાધુમાં અપ્રમાદભાવ ન વર્તતો હોય તો અવશ્ય હિંસા થાય છે, એમ જૈનદર્શન માને છે. આ રીતે જૈનોનું આગમ કષ્યુદ્ધ છે, બૌદ્ધદર્શન સ્થૂલ અને અપૂર્ણ હિંસાનો નિષેધ કરનાર હોવાથી પાંચ કારણો ભેગા હોય તો જ હિંસા માને છે, અને પાંચમાંથી એકાદ કારણ ન હોય તોપણ હિંસા થતી નથી, એમ માને છે. માટે તેઓનું આગમ કષશુદ્ધ નથી. વળી, બૌદ્ધદર્શનવાળા કહે છે કે ગાડાં જેટલા હાડકાં વગરના જીવોની હિંસા થાય, ત્યારે એક જીવની હિંસા થાય છે. આ પણ તેઓની સ્થૂલદેષ્ટિ છે; કેમ કે એક પણ જીવની હિંસા એ હિંસા જ છે, અને ચિત્તમાં ક્રૂરતાનો અધ્યવસાય જેટલો અધિક હોય તેટલો કર્મબંધ પણ અધિક થાય.

બંને દર્શનોનાં શાસ્ત્રોમાં બતાવાયેલું આ પ્રકારનું હિંસાનું સ્વરૂપ જોતાં હિંસાનો નિષેધ કરનારા જૈનદર્શનનો સાવદ્યવિષયક પ્રતિષેધ નિપુણતાવાળો છે; અને બૌદ્ધદર્શનનો સાવદ્યવિષયક પ્રતિષેધ અનિપુણતાવાળો છે. આથી જૈનદર્શનનું આગમ કષશુદ્ધ છે અને બૌદ્ધદર્શનનું આગમ કષઅશુદ્ધ છે.

વળી, કેટલાંક દર્શનો મૃષાવાદના વિષયમાં કહે છે કે વાસ્તવિક પદાર્થથી વિપરીત કહેવામાં મૃષાવાદ થાય છે, પરંતું પાપની શુદ્ધિ માટે પોતાનામાં ન હોય તેવા દોષો કહેવામાં મૃષાવાદ થતો નથી. જેમ કે કોઈ વ્યક્તિએ કોઈનો ઘાત ન કર્યો હોય છતાં તે બોલે કે "હું ઘાતક છું, કૂર છું," તો તે વ્યક્તિનું તે વચન મૃષાવાદરૂપ નથી; કેમ કે તેના વચનમાં બાહ્ય કોઈ પદાર્થનું વિપરીત કથન નથી. આવા પ્રકારનું મૃષાવાદનું સ્વરૂપ સ્થૂલથી રમ્ય લાગે, પરંતુ વસ્તુતઃ પોતાનામાં ન હોય તેવા દોષો બોલવા એ પણ અસંબદ્ધ પ્રલાપરૂપ હોવાથી મૃષાવાદરૂપ છે. તેથી આવા પ્રકારનું મૃષાવાદનું વિપરીત સ્વરૂપ બતાવનાર આગમ કષશુદ્ધ નથી.

વળી, કેટલાક ધ્યાનના વિષયમાં કહે છે કે 'ૐ'કારનું ધ્યાન કરવું જોઈએ; કેમ કે 'ઉ'કાર બ્રહ્મનો વાચક છે, 'ઋ'કાર વિષ્ણુનો વાચક છે અને 'મ'કાર મહેશ્વરનો વાચક છે. માટે 'ૐ'કારના ધ્યાનથી આ ત્રણેયનું ધ્યાન થાય છે. આ પ્રમાણે ધ્યાનનું વિધાન કરનાર આગમ કષશુદ્ધ નથી; કેમ કે જે ધ્યાન રાગાદિનો નાશ કરવા સમર્થ ન હોય તે ધ્યાન મોક્ષનું કારણ બનતું નથી.

આનાથી એ ફલિત થાય કે રાગાદિનો નાશ ન કરે તેવો નવકારનો જાપ કે નવકારનું ધ્યાન બતાવનાર વચન પણ કષ્શુદ્ધ નથી: પરંતુ જેનાથી અરિહંતાદિના ભાવોને અભિમુખ ચિત્ત જતું હોય, અને તેના કારણે રાગાદિનો ઉચ્છેદ થતો હોય, તેવું ધ્યાન કે તેવું અધ્યયન બતાવનાર જૈનદર્શનનું આગમ કષશુદ્ધ છે. આથી 'ૐ'કાર પણ બ્રહ્મા, વિષ્ણુ અને મહેશ્વરનો વાચક છે તેવી બુદ્ધિમાત્રથી તેનું ધ્યાન કલ્યાણનું કારણ બનતું નથી, કે તે પંચપરમેજીનો વાચક છે તેવી બુદ્ધિમાત્રથી પણ કલ્યાણનું કારણ બનતું નથી; પરંતુ પંચપરમેજીની ઉપસ્થિતિપૂર્વક તેઓની અભિમુખ જવાનું કારણ બનતું હોય, અને રાગાદિના ઉચ્છેદમાં સમર્થ બનતું હોય, તેવું 'ૐ'કારનું ધ્યાન કલ્યાણનું કારણ બને છે. માટે પંચપરમેષ્ઠીની સન્મુખ જવાના યત્નપૂર્વકનો 'ૐ'કારનો જાપ બતાવનાર આગમ કષશદ્ધ છે. !!૧૦૭૨!!

#### અવતરશિકા :

छेदमधिकृत्याह -

#### અવતરણિકાર્થ:

છેદને આશ્રયીને કહે છે –

#### ભાવાર્થ :

ગાથા ૧૦૬૮માં કહેલ કે શ્રુતધર્મની કષાદિથી પરીક્ષા કરવી જોઈએ. તેથી ગાથા ૧૦૬૯થી ૧૦૭૨માં કષશુદ્ધ આગમનું અન્વયથી અને વ્યતિરેકથી વર્ણન કર્યું. હવે છેદશુદ્ધ આગમનું વર્ણન કરવા માટે છેદનું લક્ષણ બતાવે છે —

#### आथा :

सइ अप्पमत्तयाए संजमजोएस विविहभेएस् । जा धम्मिअस्स वित्ती एअं बज्झं अणुद्वाणं ॥१०७३॥ एएण न बाहिज्जइ संभवइ अ तं दुगं पि निअमेण । एअवयणेण सद्धो जो सो छेएणं सद्धो ति ॥१०७४॥

## અન્વચાર્થ :

विविहभेएस् संजमजोएस्=विविध लेटवाणा संयभना योगोमां सइ अप्यमत्तवाए=सटा अप्रमत्तताथी धिम्पअस्स=धार्भिકनी जा वित्ती=જे वृत्ति છે, एअं=એ बज्झं अणुद्वाणं=બાહ્ય અનુષ્ઠાન (છેદપરીક્ષામાં અધિકૃત છે.)

एएण=आनाथी=એ બાહ્ય અનુષ્ઠાનથી, तं दुगं पि=ते द्वय पश=विधि अने निषेध એ બંને पश. न बाहिज्जइ=બાધ પામતા નથી, निअमेण अ=અને નિયમથી संभवइ=સંભવે છે=वधे છે; एअवयणेण=આ વચનથી=ઉપરમાં કહેવાયેલ અનુષ્ઠાનના કથનથી, सुद्धो जो=शुद्ध જે (આગમ) હોય, सो=ते छेएणं सुद्धो= છેદથી શુદ્ધ છે.

🖈 'त्ति' પાદપૂર્તિમાં છે.

#### ગા**શાર્થ** :

વિવિદ્ય ભેદવાળા સંચમના યોગોમાં સદા અપ્રમત્તતાથી ધાર્મિકની જે વૃત્તિ છે, એ બાહ્ય અનુષ્ઠાન છેદપરીક્ષામાં અધિકૃત છે.

એ બાહ્ય અનુષ્ઠાનથી વિધિ અને નિષેધ એ બંને પણ બાધ પામતા નથી અને નિયમથી વધે છે, આ વચનથી શુદ્ધ એવું જે આગમ હોય તે છેદથી શુદ્ધ છે.

# ટીકા :

सदाऽप्रमत्ततया हेतुभूतया संयमयोगेषु=कुशलव्यापारेषु विविधभेदेषु=अनेकप्रकारेषु या धार्म्मिकस्य= साधोः वृत्ति=वर्त्तना, एतद्वाह्यमनुष्ठानमिहाऽधिकृतमिति गाथार्थः ॥१०७३॥

एतेन अनुष्ठानेन न बाध्यते सम्भवति च=वृद्धि याति तद् द्वितयमपि विधिप्रतिषेधरूपं नियमेन, एतद्वचनेन=यथोदितानुष्ठानोक्त्या शुद्धो य आगमः, स छेदेन शुद्ध इति गाथार्थः ॥१०७४॥

#### ટીકાર્થ :

વિવિધ ભેદવાળા સંયમના યોગોમાં=અનેક પ્રકારવાળા કુશલના વ્યાપારોમાં, સદા હેતુભૂત એવી અપ્રમત્તતાથી ધાર્મિકની≕સાધુની, જે વૃત્તિ છે≕વર્તના છે, એ બાહ્ય અનુષ્ઠાન અહીં અધિકૃત છે≕છેદશુદ્ધ આગમની વિચારણામાં ગ્રહણ કરાયું છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

આ અનુષ્ઠાનથી=પૂર્વગાથામાં વર્ણન કર્યું એ અનુષ્ઠાનથી, વિધિ-પ્રતિષેધરૂપ તે દિતય પણ બાધ પામતા નથી અને નિયમથી સંભવે છે=વૃદ્ધિને પામે છે. આ વચનથી=યથોદિત એવા અનુષ્ઠાનની ઉક્તિથી=જે પ્રમાણે ઉપરમાં કહેવાયું તે પ્રકારના અનુષ્ઠાનને કહેવાથી, શુદ્ધ એવું જે આગમ હોય, તે છેદથી શુદ્ધ છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

સંયમવૃદ્ધિના ઉપાયભૂત એવા અનેક પ્રકારના કુશલ વ્યાપારોમાં સાધુએ સદા યત્ન કરવાનો હોય છે, જે બાહ્ય અનુષ્ઠાનરૂપ છે; અને તે બાહ્ય અનુષ્ઠાનો કષશુદ્ધ આગમમાં બતાવેલ વિધિ-નિષેધનો બાધ ન કરતાં હોય, અને તે વિધિ-નિષેધની નક્કી વૃદ્ધિ કરતાં હોય, તો તેવાં અનુષ્ઠાનો બતાવનાર આગમ છેદશુદ્ધ છે.

આનાથી એ ફલિત થાય કે જે આગમમાં કર્મબંધના કારણીભૂત એવા હિંસાદિ ભાવોનો નિષેધ કર્યો હોય, અને રાગાદિનો ઉચ્છેદ કરવામાં સમર્થ બને એવાં ધ્યાન-અધ્યયનાદિનું વિધાન કર્યું હોય, તે આગમ કષશુદ્ધ છે; અને તે વિધિ અને નિષેધની પુષ્ટિ કરે એવી સર્વ ઉચિત પ્રવૃત્તિઓ જે આગમમાં બતાવી હોય તે આગમ છેદશુદ્ધ છે.

જેમ કે શાસ્ત્રમાં સાધુને રાગાદિના પ્રતિપક્ષના ભાવન અર્થે ધ્યાનાદિમાં યત્ન કરવાની વિધિ બતાવી છે, તેમ ચિત્તના પ્રતિબંધરૂપ ભાવહિંસાના પરિહાર અર્થે નવકલ્પી વિહાર કરવાની પણ વિધિ બતાવી છે; આમ છતાં રત્નત્રયીની વૃદ્ધિનું વિશેષ કારણ હોય તો અપવાદથી એક સ્થાને સ્થિરવાસ કરવાની પણ ભગવાનની અનુજ્ઞા છે, જે આપવાદિક અનુજ્ઞા નવકલ્પી વિહાર કરવાની વિધિનો બાધ કરતી નથી, પરંતુ નવકલ્પી વિહાર કરવાના પ્રયોજનને પુષ્ટ કરે છે.

વળી સંયમની વૃદ્ધિ અર્થે સાધુને નદી ઊતરવાની પણ ભગવાનની અનુજ્ઞા છે, તે પણ આપવાદિક અનુજ્ઞા હોવાથી હિંસાના નિષેધનો બાધ કરતી નથી; કેમ કે ભગવાને પ્રમાદભાવથી થતી હિંસાનો નિષેધ કર્યો છે. તેથી અપ્રમાદભાવની વૃદ્ધિના ઉપાયભૂત એવું આ નદી ઊતરવાનું અનુષ્ઠાન અહિંસાનું કારણ છે. માટે જો સંયમવૃદ્ધિનું કારણ હોવા છતાં સાધુ નદી ન ઊતરે તો બાહ્ય હિંસાનો પરિહાર થવા છતાં પ્રમાદભાવની વૃદ્ધિ થવાથી ભાવહિંસાની પ્રાપ્તિ થાય. તેથી ભગવાનના આગમમાં બતાવેલ અપવાદથી નદી ઊતરવાનું પણ અનુષ્ઠાન હિંસાના નિષેધનું બાધક નથી, પણ પોષક છે.

વળી કોઈ સાધુ, ધ્યાનાદિમાં અપ્રમાદભાવથી યત્ન કરતા હોય, છતાં અતિ ઠંડી વગેરે કોઈ કારણે તેઓને ધ્યાનાદિમાં વ્યાઘાત થતો હોય, તો તે ધ્યાનાદિની વૃદ્ધિ અર્થે ભગવાનના આગમમાં તે સાધુને વસ્ત્રો રાખવાની અનુજ્ઞા છે; જયારે દિગંબરોના આગમમાં વસ્ત્રો રાખવાનો એકાંતે નિષેધ છે, તેથી ધ્યાનાદિમાં અપ્રમાદભાવથી યત્ન કરનારા પણ સાધુ અતિ ઠંડી આદિમાં ધ્યાનાદિમાં યત્ન કરી શકે નહીં. માટે વસ્ત્રોનો એકાંતે નિષેધ કરનાર દિગંબરોનું આગમ ધ્યાનાદિ વિધિના પોષક અનુષ્ઠાનો નહીં બતાવતું હોવાથી છેદશુદ્ધ નથી. તે રીતે ભગવાનના આગમમાં જીવરક્ષા અર્થે પાત્રા રાખવાની અનુજ્ઞા છે; જયારે પાત્રા વગર જીવરક્ષા નહીં થતી હોવા છતાં દિગંબરોના આગમમાં પાત્રા રાખવાનો એકાંતે નિષેધ છે. તેથી પાત્રાનો એકાંતે નિષેધ કરનાર દિગંબરોનું આગમ હિંસાના નિષેધના પોષક અનુષ્ઠાનો નહીં બતાવતું હોવાથી છેદશુદ્ધ નથી.

આમ, જે આગમમાં બતાવેલ સર્વ ઉત્સર્ગ-અપવાદનાં અનુષ્ઠાનો વિધિ-નિષેધનાં પોષક હોય, પણ બાધક ન હોય, તે આગમ છેદશુદ્ધ છે.

અહીં વિશેષ એ છે કે હિંસાદિના નિષેધથી ષટ્કાયના પાલનમાં અત્યંત ઉદ્યમ થાય છે અને ધ્યાન-અધ્યયનના વિધાનથી રાગાદિનો હ્રાસ થાય છે, જેથી સંયમનાં કંડકો વધે છે, અને તે વિધિ-નિષેધને પોષક એવા બાહ્ય અનુષ્ઠાનો જૈનશાસ્ત્રમાં બતાવેલ હોવાથી તે અનુષ્ઠાનના બળથી તે વિધિ-નિષેધને અનુકૂળ અંતરંગ ઉદ્યમ થઈ શકે છે, માટે તેવા વિધિ-નિષેધને બતાવનાર અને તેવા વિધિ-નિષેધના પોષક બાહ્ય અનુષ્ઠાનો બતાવનારું શાસ્ત્ર કષશુદ્ધ અને છેદશુદ્ધ છે. II૧૦૭૩/૧૦૭૪II

# અવતરણિકા :

इहैवोदाहरणमाह -

# अदतरशिङार्थ :

અહીં જ=છેદશુદ્ધ આગમમાં જ, ઉદાહરણને કહે છે –

# ભાવાર્થ :

કપશુદ્ધ આગમમાં બતાવેલ વિધિ-પ્રતિષેધને પોષક એવાં બાહ્ય અનુષ્ઠાનનું જે આગમ વિધાન કરે, અને તે વિધિ-પ્રતિષેધને બાધક એવાં બાહ્ય અનુષ્ઠાનનું જે આગમ નિષેધ કરે, તે આગમ છેદશુદ્ધ છે. આ પ્રમાણે ગાથા ૧૦૭૩-૧૦૭૪માં છેદશુદ્ધ આગમનું સ્વરૂપ બતાવ્યું. હવે કષશુદ્ધ આગમમાં બતાવેલ વિધિ-નિષેધનાં પોષક બનતાં હોય તેવા અનુષ્ઠાનનું પ્રસ્તુત ગાથામાં ઉદાહરણ આપે છે, અને તે વિધિ-નિષેધનાં બાધક બનતાં હોય તેવા અનુષ્ઠાનનું ગાથા ૧૦૭૬માં ઉદાહરણ આપે છે —

#### आथा :

# जह पंचसु सिमईसुं तीसु अ गुत्तीसु अप्पमत्तेणं । सव्वं चिअ कायव्वं जङ्गा सङ् काङ्गाई वि ॥१०७५॥

#### અન્વચાર્થ:

जह=જે પ્રમાણે पंचसु सिमईसुं=પાંચ સિમિતિઓ વિષયક तीसु अ गुत्तीसु=અને ત્રણ ગુપ્તિઓ વિષયક सइ=સદા अप्पमत्तेणं जइणा=અપ્રમત્ત એવા યતિએ सब्बं चिअ=સર્વ જ कायव्वं=કરવું જોઈએ, काइगाई वि=કાયિકાદિ પણ (અપ્રમત્ત થઈને કરવું જોઈએ.)

#### भागार्थ :

જે પ્રમાણે પાંચ સમિતિઓ વિષયક અને ત્રણ ગુપ્તિઓ વિષયક સદા અપ્રમત્ત એવા સાધુએ સર્વ જ કરવું જોઈએ, માત્રું આદિ પણ સદા અપ્રમત્ત થઈને કરવું જોઈએ.

#### ટીકા :

यथा पञ्चसु समितिषु-ईर्यासमित्यादिरूपासु तिसृषु च गुप्तिषु-मनोगुप्त्यादिषु अप्रमत्तेन सता सर्वमेवाऽनुष्ठानं कर्त्तव्यं यतिना=साधुना सदा, कायिकाद्यपि, आस्तां तावदन्यदिति गाथार्थः ॥१०७५॥

## ટીકાર્થ :

જે પ્રમાણે ઈર્યાસમિતિ આદિરૂપ પાંચ સમિતિઓ વિષયક, અને મનોગુપ્તિ આદિ ત્રણ ગુપ્તિઓ વિષયક, સદા અપ્રમત્ત છતા યતિએ=સાધુએ, સર્વ જ અનુષ્ઠાન કરવું જોઈએ, અન્ય તો દૂર રહો કાયિકાદિ પણ, અર્થાત્ સાધુએ બીજાં અનુષ્ઠાન તો સમિતિ-ગુપ્તિવિષયક સદા અપ્રમાદભાવથી કરવાં જોઈએ, પરંતુ માત્રું આદિ પણ અનુષ્ઠાન સમિતિ-ગુપ્તિવિષયક સદા અપ્રમાદભાવથી કરવાં જોઈએ, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

સાધુએ પાંચ સમિતિ અને ત્રણ ગુપ્તિમાં સદા અપ્રમાદભાવની વૃદ્ધિ થાય તે રીતે સંયમની સર્વ ક્રિયાઓ કરવી જોઈએ, અને માત્રુ આદિ નાનાં અનુષ્ઠાન પણ સમિતિ-ગુપ્તિમાં અપ્રમાદભાવની વૃદ્ધિ થાય તે રીતે કરવાં જોઈએ, તો અન્ય સર્વ અનુષ્ઠાનોનું તો પૂછવું જ શું ? આ પ્રમાણે જે આગમમાં કહેવાયું હોય તે આગમનાં અનુષ્ઠાનો વિધિ-નિષેધનાં પોષક હોવાથી તે આગમ છેદશુદ્ધ છે.

આનાથી એ ફલિત થાય કે ભગવાનના આગમમાં 'આ અનુષ્ઠાન કરવું જ જોઈએ' એવી એકાંતે વિધિ પણ નથી કે 'આ અનુષ્ઠાન ન જ કરવું જોઈએ', એવો એકાંતે પ્રતિષેધ પણ નથી; પરંતુ જીવને નિર્લેષ થવામાં અનન્ય કારણીભૂત પાંચ સમિતિ અને ત્રણ ગુપ્તિના પરિણામની વૃદ્ધિ થાય તે રીતે સર્વ અનુષ્ઠાનો કરવાની વિધિ છે, અને પાંચ સમિતિ અને ત્રણ ગુપ્તિના પરિણામની હાનિ થાય તે રીતે સર્વ અનુષ્ઠાનો કરવાનો નિષેધ છે. તેથી ભગવાનના આગમના આવા પ્રકારના વિધાનથી અને પ્રતિષેધથી કષશુદ્ધ આગમમાં બતાવેલ વિધિ-નિષેધની પુષ્ટિ થાય છે. તે આ રીતે —

કષશુદ્ધ આગમમાં કર્મબંધને અનુકૂળ એવા હિંસા આદિ ભાવોનો ક્ષાંતિ આદિના ભેદથી પ્રતિષેધ કરાયો છે, અને રાગાદિના વિકુદ્દનમાં સમર્થ એવી ધ્યાનાદિની વિધિ બતાવી છે. એ બંનેથી એ પ્રાપ્ત થયું કે જીવે કર્મબંધને અનુકૂળ એવી ક્રિયાઓમાંથી નિવૃત્ત થઈને, રાગાદિના ઉચ્છેદમાં સમર્થ એવા આત્મિક ભાવોના ઉલ્લસન માટે ધ્યાનાદિમાં યત્ન કરવો જોઈએ.

અથી જે સાધુઓ ભગવાનના વચન અનુસાર સમિતિ-ગુપ્તિવિષયક અપ્રમાદભાવવાળા થઈને સંયમનાં સર્વ અનુષ્ઠાનો કરે છે, તેઓના કર્મબંધને અનુકૂળ હિંસા આદિ ભાવો નિવર્તન પામે છે, અને તેઓનું વીર્ય અત્મભાવો તરફ જવા માટે ઉલ્લિસિત બને છે. આથી સમિતિ-ગુપ્તિમાં સદા અપ્રમાદી થઈને સંયમનાં સર્વ અનુષ્ઠાનો સેવનારા, યાવત્ માત્રુ આદિ પણ અપ્રમાદી થઈને કરનારા સાધુઓનાં સર્વ અનુષ્ઠાનો, શાસ્ત્રમાં જે હિંસાદિનો નિષેધ કર્યો છે તેને, અને ધ્યાનાદિનું જે વિધાન કર્યું છે તેને અનુકૂળ બને છે; કેમ કે સમિતિ-ગુપ્તિથી યુક્ત થઈને કરાતી માત્રુ આદિની ક્રિયા પણ રાગાદિના ઉન્મૂલનને અનુકૂળ માનસવ્યાપાર રૂપ છે. તેથી આ પ્રમાણે કહેનાર આગમ છેદશુદ્ધ છે. ॥૧૦૭૫॥

#### અવતરણિકા :

तथा -

#### અવતરણિકાર્થ:

કષશુદ્ધ આગમમાં બતાવેલ વિધિ અને પ્રતિષેધનો બાધ નહીં કરનારાં અને વૃદ્ધિ કરનારાં કેવાં અનુષ્ઠાનોનું ભગવાનના આગમમાં વિધાન છે, તે પૂર્વગાથામાં દર્શાવ્યું. હવે વિધિ-નિષેધને બાધ કરનારાં કેવાં અનુષ્ઠાનોનો ભગવાનના આગમમાં નિષેધ છે, તે દર્શાવવા 'ત્રથા'થી સમુચ્ચય કરે છે —

#### भाशा :

जे खलु पमायजणगा वसहाई ते वि वज्जणिज्जा उ । महुअरवित्तीए तहा पालेअव्वो अ अप्पाणो ॥१०७६॥

#### अन्वयार्थ :

जे खलु=ખરેખર જે वसहाई=વસિત આદિ पमायजणगा=પ્રમાદનાં જનક છે, ते वि=ते पण वज्जणिज्जा उ=वर्षनीय જ છે, तहा=तथा महुअरवित्तीए=मधुકरनी वृत्तिथी अप्याणो=આત્મા पालेअव्वो अ=पाલनीय જ છે.

🖈 'ਤ' ਅ**ਕੇ 'अ' एਕ** કਾਟਕ। ਅ**ર્થ**માં છે.

#### ગાથાર્થ :

ખરેખર જે વસતિ વગેરે પ્રમાદને પેદા કરનારા છે, તે વસતિ આદિ પણ ત્થજવાં જ જોઈએ, અને ભમરાની વૃત્તિથી આત્માનું પાલન કરવું જ જોઈએ.

# ટીકા ઃ

ये खलु प्रमादजनकाः परम्परया वसत्यादयः, आदिशब्दात् स्थानदेशपरिग्रहः, तेऽपि वर्जनीया एव

सर्वथा, मधुकरवृत्त्या=गृहिकुसुमपीडापरिहारेण तथा पालनीय एवाऽऽत्मा, नाऽकाले त्याज्य इति गाथार्थः ॥१०७६॥

#### ટીકાર્થ:

ખરેખર જે વસતિ આદિ પરંપરાથી પ્રમાદનાં જનક છે, તે વસતિ આદિ પણ સર્વથા વર્જવાં જ જોઈએ, તથા મધુકરની વૃત્તિથી=ગૃહીરૂપી કુસુમની પીડાના પરિહારથી, આત્મા પાળવો જ જોઈએ, અકાળમાં ત્યજવો ન જોઈએ. 'आदि' શબ્દથી=''वसत्यादयः''માં 'आदि' શબ્દથી, સ્થાન અને દેશનો પરિગ્રહ છે. એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

ભગવાનના આગમમાં વિધિ-નિષેધનાં પોષક એવાં કયાં અનુષ્ઠાનો કરવાનાં કહ્યાં છે ? તે પૂર્વગાથામાં બતાવ્યું. હવે ભગવાનના આગમમાં વિધિ-નિષેધનાં બાધક એવાં કયાં અનુષ્ઠાનો વર્જવાનાં કહ્યાં છે ? તે પ્રસ્તુત ગાથામાં બતાવે છે —

સંયમ પ્રહણ કરીને સંયમની વૃદ્ધિ માટે ધ્યાન-સ્વાધ્યાયાદિમાં યત્ન કરતા સાધુએ પણ પરંપરાથી પ્રમાદનાં જનક એવાં વસતિ આદિનું વર્જન કરવું જોઈએ. તેથી એ પ્રાપ્ત થાય કે સાધુઓ સંયમવૃદ્ધિ અર્થે વસતિની યાચના કરીને કોઈ વસતિમાં ઊતર્યા હોય, અને તે વસતિ સ્ત્રી આદિથી સંસક્ત હોય, તો તત્કાલ તે વસતિ સંયમવૃદ્ધિનું કારણ જણાતી હોવા છતાં પરંપરાએ પ્રમાદને પેદા કરનાર બને છે. તેથી આવી વસતિનો સાધુઓએ સર્વથા ત્યાગ કરવો જોઈએ.

આનાથી એ ફલિત થયું કે કષશુદ્ધ આગમમાં બતાવેલ વિધિ-નિષેધનો પરંપરાએ પણ જે અનુષ્ઠાનથી બાધ થવાનો સંભવ હોય, તે અનુષ્ઠાનનો ભગવાનના આગમમાં ત્યાગ કરવાનું કહ્યું છે, અને તે અનુષ્ઠાનના પરિહારથી વિધિ-નિષેધની પુષ્ટિ થાય છે. માટે ભગવાનનું આગમ છેદશુદ્ધ છે.

વળી, ભગવાને અકાળે દેહનો ત્યાગ કરવાનો નિષેધ કર્યો છે; કેમ કે સાધુ આહાર ગ્રહણ ન કરે અને અકાળે દેહનો ત્યાગ કરે તો દેવભવની પ્રાપ્તિ થાય તોપણ અવિરતિની પ્રાપ્તિ થાય, જેથી આગમમાં બતાવેલ વિધિ-નિષેધની પુષ્ટિ થાય નહીં. આથી સાધુ ઉચિત વિધિથી આહાર વાપરીને દેહને ટકાવે તો હિંસાદિના નિષેધમાં ઉપકારક એવા અપ્રમાદભાવની વૃદ્ધિ થાય, અને રાગાદિના ઉચ્છેદને અનુકૂળ એવા ધ્યાનાદિના વિધાનમાં પણ યત્ન થાય. માટે મૃત્યુના નજીકના કાળને છોડીને સાધુએ દેહનું પાલન કરવું જોઈએ.

આનાથી એ ફલિત થયું કે અકાળે દેહનો ત્યાગ કરવાથી કષશુદ્ધ આગમમાં બતાવેલ વિધિ-નિષેધનો બાધ થતો હોવાથી, ભગવાનના આગમમાં ભમરાની વૃત્તિથી દેહનું પાલન કરવાનું કહ્યું છે, જેથી વિધિ-નિષેધની પુષ્ટિ થાય. માટે ભગવાનનું આગમ છેદશુદ્ધ છે.

વળી, સાધુએ દેહનું પાલન કઈ રીતે કરવું જોઈએ ? તે બતાવવા માટે કહે છે કે જેમ ભમરો ફૂલને પીડા ન થાય એ રીતે ફૂલમાંથી રસ પીએ છે, તેમ સાધુએ પણ ગૃહસ્થને પીડા ન થાય એ રીતે ગૃહસ્થો પાસેથી ભિક્ષા ગ્રહણ કરવી જોઈએ, અને તેવી ભિક્ષા વાપરીને દેહનું પાલન કરવું જોઈએ, જેથી આગમમાં બતાવેલ વિધિ અને નિષેધની વૃદ્ધિ થાય. !!૧૦૭૬!!

## अवतरशिक्षः :

अत्र व्यतिरेकमाह —

#### અવતરણિકાર્થ:

અહીં=છેદશદ્ધ આગમમાં, વ્યતિરેકને કહે છે -

## ભાવાર્થ :

ગાથા ૧૦૭૩-૧૦૭૪માં છેદશુદ્ધ આગમનું સ્વરૂપ બતાવ્યું. ત્યારપછી ગાથા ૧૦૭૫-૧૦૭૬માં છેદશુદ્ધ આગમ કેવાં અનુષ્ઠાનોનું વિધાન કરે છે ? અને કેવાં અનુષ્ઠાનોનો નિષેધ કરે છે ? તે બતાવ્યું. હવે છેદશુદ્ધ આગમનું સ્વરૂપ વ્યતિરેકથી બંતાવે છે –

#### आथा :

जत्थ उ पमत्तयाए संजमजोएस विविहभेएस । नो धम्मिअस्स वित्ती अणणद्वाणं तयं होइ ॥१०७७॥ एएणं बाहिज्जड संभवड अ तद्दगं न णिअमेण । एअवयणोववेओ जो सो छेएण नो सुद्धो ॥१०७८॥

#### अन्वयार्थ :

विविहभेएसु उ संजमजोएसु जत्थ=वणी विविध ભેદવાળા સંયમના યોગોમાં જયાં पमत्तवाए=प्रभत्तताथी धिमाअस्स=धार्भिः नी वित्ती नो=पृत्ति नथी, तयं=ते अणणुद्वाणं होइ=अननुष्ठान थाय छे.

एएणं=आनाथी=એ અનુષ્ઠાનથી, तद्दगं=ते द्वय=विधि અને નિષેધ એ બંને, बाहिज्जइ=બાધ પામે છે, णिअमेण अ=અને નિયમથી न संभवइ=संભવતા નથી=વધતા નથી; एअवयणोववेओ=આ વચનોપપેત= ઉપરમાં કહેવાયેલા અનુષ્ઠાનના કથનથી યુક્ત, जो=જે (આગમ) હોય, सो=ते छेएण सुद्धो नो=છેદથી શુદ્ધ નથી

# आधार्य :

વળી વિવિધ ભેદવાળા સંચમના ચોગોમાં જ્યાં પ્રમત્તતાથી ધાર્મિકની વૃત્તિ નથી, તે અનનુષ્ઠાન થાય છે.

એ અનુષ્ઠાનથી વિધિ અને નિષેધ એ બંને પણ બાધ પામે છે, અને નિયમથી વધતા નથી, આ વચનથી ચુક્ત એવું જે આગમ હોય તે છેદથી શુદ્ધ નથી.

# ટીકા :

यत्र तु प्रमत्ततया हेतुभूतया संयमयोगेषु=संयमव्यापारेषु विविधभेदेषु=विचित्रेष्वित्यर्थः नो धार्मिकस्य=तथाविधयतेः वृत्तिः=वर्त्तना, अननुष्ठानं वस्तुस्थित्या तद् भवति, तत्कार्यासाधकत्वादिति गाथार्थ: ॥१०७७॥

एतेन अनुष्ठानेन बाध्यते सम्भवति च=वृद्धिमुपगच्छिति च तद् द्वयं-विधिप्रतिषेधरूपं न नियमेन, एतद्वचनोपेतः इत्थंविधानुष्ठानवचनान्यः (?एतद्वचनोपपेतः=इत्थंविधानुष्ठानवचनयुक्तो यः) आगमः, स छेदेन-प्रस्तुतेन न शुद्ध इति गाथार्थः ॥१०७८॥

## નોંઘ :

ટીકામાં एतद्वचनोपेतः इत्यंविधानुष्ठानवचनान्यः છે, તેને સ્થાને एतद्वचनोपपेतः इत्यंविधानुष्ठानवचनयुक्तो यः હોતું જોઇએ.

## ટીકાર્થ:

વળી વિવિધ ભેદવાળા સંયમના યોગોમાં=વિચિત્ર એવા સંયમના વ્યાપારોમાં,જ્યાં=જે અનુષ્ઠાનમાં, હેતુભૂત એવી પ્રમત્તતાથી ધાર્મિકની=તેવા પ્રકારના યતિની=શાસ્ત્રાનુસારી યત્ન કરનારા સાધુની, વૃત્તિ=વર્તના, નથી, તે અનુષ્ઠાન વસ્તુસ્થિતિથી અનનુષ્ઠાન થાય છે; કેમ કે તેનું કાર્યનું અસાધકપશું છે=તે અનુષ્ઠાનનું વિધિ-નિષેધના પાલનથી સાધ્ય એવા શુદ્ધિરૂપ કાર્યનું નહીં સાધનારપશું છે.

આ અનુષ્ઠાનથી=પૂર્વગાથામાં વર્ણન કર્યું એ અનુષ્ઠાનથી, વિધિ-પ્રતિષેધરૂપ તે દ્વય બાધ પામે છે, અને નિયમથી સંભવતા નથી=વૃદ્ધિને પામતા નથી. આ વચનથી ઉપપેત=આવા પ્રકારવાળા અનુષ્ઠાનના વચનથી યુક્ત, એવું જે આગમ હોય, તે પ્રસ્તુત એવા છેદથી શુદ્ધ નથી, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

સાધુના પડિલેહણાદિ અનેક પ્રકારના સંયમના વ્યાપારો છે, અને તે અનુષ્ઠાનો ઉચિત કાળે ઉચિત પ્રકારે કરવામાં ન આવે તો તે અનુષ્ઠાનો પ્રમાદનું કારણ બને છે. તેથી સંયમના કંડકોની વૃદ્ધિ થાય તે રીતે યત્ન કરનારા સાધુ પ્રમાદનું કારણ બને તે રીતે અનુષ્ઠાનમાં પ્રવૃત્તિ કરતા નથી. અને પ્રમાદનું કારણ બને તેવા અનુષ્ઠાનો વાસ્તવિક રીતે અનનુષ્ઠાન છે; કેમ કે પ્રમાદનું કારણ બનનારાં આ અનુષ્ઠાનો વિધિ-નિષેધનાં પોષણરૂપ કાર્ય સાધતાં નથી. તેથી સ્થૂલદૈષ્ટિથી અનુષ્ઠાન લાગવા છતાં પરમાર્થથી આવાં અનુષ્ઠાન સંયમવૃદ્ધિને અનુકૂળ અનુષ્ઠાન નથી; અને આવાં અનુષ્ઠાન કરવાથી શાસ્ત્રમાં બતાવેલ વિધિ અને નિષેધનો બાધ થાય છે; કેમ કે કષશુદ્ધ શાસ્ત્રનાં વિધિવાક્યો રાગાદિનો નાશ કરવામાં સમર્થ બને એવા ધ્યાનાદિ અનુષ્ઠાનનું વિધાન કરે છે, જ્યારે પ્રમાદનું કારણ બને એવાં ધ્યાનાદિ અનુષ્ઠાન કરવાથી રાગાદિનો નાશ થતો નથી. વળી કષશુદ્ધ શાસ્ત્રનાં નિષેધવાક્યો સાવઘ પ્રવૃત્તિનો સૂક્ષ્મ અને અશેષ નિષેધ કરે છે, જ્યારે પ્રમાદનું કારણ બને એવાં પાવઘ પ્રવૃત્તિનો સૂક્ષ્મ અને અશેષ પરિહાર થતો નથી.

વળી, પ્રમાદનું કારણ બને એ પ્રકારે સેવાયેલ અનુષ્ઠાનથી વિધિ-પ્રતિષેધની વૃદ્ધિ પણ થતી નથી; કેમ કે જે અનુષ્ઠાનનું સેવન રાગાદિ ભાવોની હાનિ કરતું ન હોય, પણ પ્રમાદનું કારણ બનતું હોય, તે અનુષ્ઠાનથી વિધિની વૃદ્ધિ થતી નથી, અને જે અનુષ્ઠાનનું સેવન ક્ષમા આદિ ભાવોથી યુક્ત ષટ્કાયના પાલન દ્વારા સાવદ્ય પ્રવૃત્તિની સૂક્ષ્મ અને અશેષ નિવૃત્તિ કરતું ન હોય, પરંતુ પ્રમાદનું કારણ બનતું હોય, તે અનુષ્ઠાનથી સૂક્ષ્મ અને અશેષ પ્રતિષેધની વૃદ્ધિ થતી નથી. આથી આવાં પ્રમાદનાં પોષક ધ્યાનાદિ કે પડિલેહણાદિ અનુષ્ઠાનો બતાવનારું જે આગમ હોય તે છેદશુદ્ધ નથી. !!૧૦૭૭/૧૦૭૮!!

## अवतरशिङाः

अत्रैवोदाहरणमाह --

#### અવતરણિકાર્થ:

અહીં જ≕વ્યતિરેકથી છેદશુદ્ધ આગમમાં જ, ઉદાહરણને કહે છે −

#### भाशा :

जह देवाणं संगीअगाइकज्जिम्म उज्जमो जइणो । कंदप्पाईकरणं असब्भवयणाभिहाणं च ॥१०७९॥ तह अन्नधिम्मआणं उच्छेओ भोअणं गिहेगऽण्णं । असिधाराइ अ एअं पावं बज्झं अणुट्ठाणं ॥१०८०॥

#### सन्दर्शार्थः

जह=જે યમાણે संगीअगाइकज्जिम्म जइणो उज्जमो=(દેવોના) સંગીતાદિ કાર્યમાં યતિનો ઉદ્યમ, कंदप्पाईकरणं=કંદપિદિનું કરણ, असब्भवयणाभिहाणं च=અને અસભ્ય વચનનું અભિધાન; तह=તથા अन्नधिम्मआणं उच्छेओ=અન્ય ધાર્મિકોનો ઉચ્છેદ, गिहेगऽण्णं भोअणं=ગૃહમાં એકાશ્રવાળું ભોજન, असिधाराइ अ=અને (આ) અસિધારાદિ છે, एअं बज्झं अणुट्टाणं=આ બાહ્ય અનુષ્ઠાન पावं=પાપ છે.

## ગાથાર્થ :

જેમ દેવોના સંગીતાદિ કાર્ચ માટે સાધુએ પ્રયત્ન કરવો જોઈએ, કંદર્પાંદિ કરવાં જોઈએ, અને અસભ્ય વચન બોલવાં જોઈએ, અને અન્ય ધર્મવાળા જીવોનો નાશ કરવો જોઈએ, એક ઘરમાં એક અજ્ઞનું ભોજન કરવું જોઈએ, અને આ ભોજન અસિધારાદિ છે. આ બાહ્ય અનુષ્ઠાન પાપરૂપ છે.

# ટીકા :

यथा देवानां सङ्गीतकादिनिमित्तमुद्यमो यते:=प्रव्रजितस्य, यथोक्तम् -

''सङ्गीतकेन देवस्य, प्रीती सवणवाद्यतः । तत्प्रीत्यर्थमतो यस्नः, तत्र कार्यो विशेषतः ॥१॥''

तथा कन्दर्पादिकरणं भ्रूक्षेपादिना, तथाऽसभ्यवचनाभिधानं च 'ब्रह्मघातकोऽहम् 'इत्यादि, एवं किल तद्वेदनीयकर्मक्षय इति गाथार्थः ॥१०७९॥

तथा अन्यधार्मिकाणां=तीर्थान्तरीयाणामुच्छेदो=विनाशः, यथोक्तम् -

''अन्यधर्मस्थिताः सत्त्वा, असुरा इव विष्णुना । उच्छेदनीयास्तेषां हि, वधे दोषो न विद्यते ॥१॥'' इति ।

तथा भोजनं गृह एवैकान्नं तदनुग्रहाय, तथा असिधारादि चैतत् प्रकृष्टेन्द्रियजयाय, एतत्पापं पापहेतुत्वाद् बाह्यमनुष्ठानमशोभनमिति गाथार्थः ॥१०८०॥

#### ટીકાર્થ:

જે પ્રમાણે દેવોના સંગીતાદિના નિમિત્તે યતિનો=પ્રવ્રજિતનો, ઉદ્યમ. તેમાં यथोक्तंथी સાક્ષીપાઠ આપે છે –

"રાવણવાદ્યથી સંગીત દારા દેવને પ્રીતિ થાય છે. આથી તેની પ્રીતિ અર્થે≐દેવને ખુશ કરવા માટે, ત્યાં≕રાવણવાદ્યથી સંગીત કરવામાં, યતિએ વિશેષથી યત્ન કરવો જોઈએ."

તથા ભ્રુકુટિના ક્ષેપાદિ દ્વારા કંદર્પાદિનું કરવું, અને "બ્રહ્મદ્યાતક હું છું" ઇત્યાદિ અસભ્ય વચનનું બોલવું; આ રીતે=કંદર્પાદિ કરીએ અને અસભ્ય વચન બોલીએ એ રીતે, ખરેખર તેના વેદનીયકર્મનો ક્ષય થાય છે=કંદર્પાદિ કરીને ભોગવવા યોગ્ય કર્મ અને અસભ્ય વચનો બોલીને ભોગવવા યોગ્ય કર્મનો નાશ થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

તથા અન્ય ધાર્મિકોનો=તીર્થાંતરીયોનો=અન્યદર્શનવાળા જીવોનો, ઉચ્છેદ=વિનાશ. તેમાં यथोक्तं થી સાક્ષીપાઠ આપે છે —

''વિષ્ણુ વડે અસુરોની જેમ અન્ય ધર્મમાં રહેલા सत्त्वो=જીવો, ઉચ્છેદ કરવા યોગ્ય છે. ખરેખર તેઓના=અન્ય ધર્મમાં રહેલા જીવોના, વધમાં દોષ થતો નથી.'' 'इति' ઉદ્ધરણની સમાપ્તિમાં છે.

તથા ગૃહમાં જ=ગૃહસ્થના ઘરમાં જ, તેના અનુગ્રહ માટે=ગૃહસ્થના ઉપકાર માટે, યતિએ એક અન્નવાળું ભોજન કરવું જોઈએ, અને આ=ગૃહસ્થના ઘરમાં એક અન્નનું ભોજન કરવું એ, પ્રકૃષ્ટ ઇન્દ્રિયના જય માટે અસિધાર વગેરે છે.

આ=સંગીતાદિ નિમિત્તે ઉદ્યમ વગેરે બતાવ્યા એ, બાહ્ય અનુષ્ઠાન પાપ છે=અશોભન છે; કેમ કે પાપનું હેતુપણું છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

જેમ કેટલાક દર્શનવાળા કહે છે કે "રાવણ નામના વાજિંત્રથી સંગીત વગાડીએ તો દેવતાને પ્રીતિ થાય છે, આથી સાધુએ દેવતાની પ્રીતિ માટે રાવણ વાજિંત્રથી સંગીત વગાડવામાં ઉદ્યમ કરવો જોઈએ." પરંતુ તેમના દર્શનમાં બતાવેલ આવું અનુષ્ઠાન વિધિ-નિષેધનું પોષક નથી, પણ સાધુની પ્રમત્તતાનું વર્ધક છે. માટે આ પ્રમાણે કહેનારું આગમ છેદશુદ્ધ નથી.

વળી, કેટલાક દર્શનકારો કહે છે કે ભ્રૂક્ષેપાદિ દ્વારા કંદપાંદિ ક્રીડાઓ કરવી જોઈએ; કેમ કે તેવી ક્રીડાઓ કરવાથી, તે તે ક્રીડાથી વેદન કરવા યોગ્ય કર્મોનો ક્ષય થાય છે. વળી કહે છે, પોતાના આત્માની શુદ્ધિ માટે "હું બ્રહ્મઘાતક છું, હું ક્રૂર છું," વગેરે અસભ્ય વચનો બોલવાં જોઈએ; કેમ કે તેમ બોલવાથી તેવા વચનપ્રયોગોથી વેદન કરવા યોગ્ય કર્મોનો ક્ષય થાય છે. વસ્તુતઃ કંદપાંદિ કરવાથી પ્રમાદની વૃદ્ધિ થાય છે અને અસભ્ય વચનો બોલવાથી જૂઠું બોલવાની પ્રકૃતિ પડે છે. તેથી આવા પ્રકારનાં અનુષ્ઠાન વિધિનિષેધનાં પોષક બનતાં નથી. માટે આ પ્રમાણે કહેનારું આગમ છેદશુદ્ધ નથી.

વળી, કેટલાક દર્શનકારો કહે છે કે અન્ય દર્શનવાળા જીવોનો નાશ કરવામાં પાપ નથી, અને તેમાં સાક્ષી આપે છે કે જેમ વિષ્ણુએ દુષ્ટ એવા અસુરોનો નાશ કર્યો, તેમ અન્ય દર્શનવાળા જીવોનો નાશ કરવો જોઈએ, તેઓના નાશમાં કોઈ દોષ નથી. આવું અનુષ્ઠાન વિધિ-નિષેધને પોષનાર નથી પણ મલિન કરનાર છે. માટે આ પ્રમાણે કહેનારું આગમ છેદશુદ્ધ નથી.

વળી, કેટલાક દર્શનીઓ કહે છે કે સાધુએ ગૃહસ્થ ઉપર ઉપકાર કરવા માટે ગૃહસ્થના ઘરમાં જ એક અન્નનું ભોજન કરવું જોઈએ, અને આ એક અન્નનું ભોજન અસિધારાદિ છે, જેનાથી ઇન્દ્રિયોનો પ્રકૃષ્ટ જય થાય છે; કેમ કે ગૃહસ્થના ઘરમાં એક અન્નનું ભોજન કરવાથી ગૃહસ્થ પર ઉપકાર થાય છે અને ઇન્દ્રિયો પર સંયમ વધે છે. વસ્તુતઃ આ પ્રમાણે કહેવું પણ ઉચિત નથી; કેમ કે ષટ્કાયના પાલન અર્થે સાધુએ નિર્દોષ ભિક્ષા ગ્રહણ કરવાની હોય છે, તેના બદલે સાધુ ગૃહસ્થના ઉપકાર માટે તેના ઘરમાં જ ભોજન કરે તો પોતાના નિમિત્તે થતા આરંભ-સમારંભમાં તે સાધુ નિમિત્ત બને છે; અને આ એક અન્નનું ભોજન ઇન્દ્રિયોના જય માટે સ્થૂલથી ઉપાય દેખાય, પરંતુ ઇન્દ્રિયોનો જય ધ્યાનાદિ અનુષ્ઠાનમાં યત્ન કરવાથી થાય છે, પોતાને ઇષ્ટ એવા એક અન્નનું ભોજન કરવામાત્રથી ઇન્દ્રિયોનો જય થતો નથી. દેહ પ્રત્યે પણ નિરપેક્ષ સાધુ સંયમની વૃદ્ધિ માટે વિષિપૂર્વક આહાર વાપરે, અને તેનાથી પુષ્ટ થયેલ દેહને ઉચિત સંયમના યોગોમાં પ્રવર્તાવ, તો ઇન્દ્રિયોનો જય થાય. તેથી ઇન્દ્રિયોના જય માટે ઉચિત અનુષ્ઠાન બતાવવાને બદલે આરંભ-સમારંભના કારણીભૂત એવું ગૃહસ્થના ઘરે એક અન્નનું ભોજન કરવાનું બતાવનાર આગમ છેદશુદ્ધ નથી.

આમ, ગાથા ૧૦૭૯-૧૦૮૦માં બતાવેલ સર્વ બાહ્ય અનુષ્ઠાનો સાધુ માટે પાપરૂપ છે, એમ જણાવવા માટે ગાથા ૧૦૮૦ના અંતિમ પાદમાં કહે છે કે આ બાહ્ય અનુષ્ઠાનો પાપ છે; કેમ કે આ અનુષ્ઠાનો પાપનો હેતુ છે. માટે આવાં અનુષ્ઠાનો અસુંદર છે.

આનાથી અર્થથી એ ફલિત થાય કે જે આગમમાં ધ્યાનાદિ અનુષ્ઠાન કે ભિક્ષાટનાદિ અનુષ્ઠાન વિધિ-નિષેધનાં પોષક બને તે રીતે બતાવવામાં ન આવ્યાં હોય, તે આગમ છેદશુદ્ધ નથી. II૧૦૭૯/૧૦૮૦II

## અવતરણિકા :

इहैव तापविधिमाह -

# અવતરણિકાર્થ :

અહીં જ તાપવિધિને કહે છે=આગમની પરીક્ષામાં જ તાપપરીક્ષા કરવાની વિધિ બતાવે છે –

#### आथा :

जीवाइभाववाओं जो दिहेट्टाहिं णो खलु विरुद्धो । बंधाइसाहगो तह एत्थ इमो होइ तावो ति ॥१०८१॥

#### અન્વચાર્થ:

जो जीवाइभाववाओ=જે જીવાદિ ભાવવાદ खलु=ખરેખર दिद्देद्वाहिं=દેષ્ટ અને ઇષ્ટથી विरुद्धों णो=વિરુદ્ધ નથી, तह=અને बंधाइसाहंगो=બંધાદિનો સાધક છે, इमो=એ एत्थ=અહીં=આગમની પરીક્ષામાં, तावो=તાપ છે.

🛨 'त्ति' પાદપૂર્તિ અર્થે છે.

#### ગાશાર્થ :

ખરેખર જે જીવાદિ ભાવવાદ દેષ્ટ અને ઇષ્ટથી વિરોધ પામતો ન હોય, અને બંધાદિને સાધનારો હોય, એ આગમની પરીક્ષામાં તાપ છે.

#### અવતરણિકા :

હવે તાપશુદ્ધ આગમનું સ્વરૂપ બતાવે છે –

#### भाशाः

एएण जो विसुद्धो सो खलु तावेण होइ सुद्धो ति । एएण वा असुद्धो सेसेहि वि तारिसो नेओ ॥१०८२॥

## अन्वयार्थ :

एएण=आनाथी=જીવાદિ ભાવવાદથી, जो विसुद्धो=જે (શ્રુતધર્મ) વિશુદ્ધ હોય सो खलु तावेण सुद्धो= તે ખરેખર તાપથી શુદ્ધ होइ=થાય છે. एएण वा=અથવા આનાથી=તાપથી, असुद्धो=અશુદ્ધ (શ્રુતધર્મ) सेसेहि वि=शेषमां पश=કष અને છેદમાં પણ, तारिसो नेओ=तेवा પ્રકારનો જાણવો=અશુદ્ધ જાણવો.

🛨 'त्ति' પાદપૂર્તિ અર્થે છે.

## जाथार्थ :

જીવાદિ ભાવવાદથી જે શ્રુતદાર્મ વિશુદ્ધ હોય તે શ્રુતદાર્મ ખરેખર તાપથી શુદ્ધ છે, અથવા તાપથી અશુદ્ધ શ્રુતદાર્મ ક્રષ અને છેદમાં પણ અશુદ્ધ જાણવો.

#### ટીકા :

जीवादिभाववादः=जीवाजीवादिपदार्थवादः यः कश्चित् दृष्टेष्टाभ्यां-वक्ष्यमाणाभ्यां न खलु विरुद्धः, अपि तु युक्त एव, बन्धादिसाधकः तथा निरुपचित्तबन्धमोक्षव्यञ्जकः, अत्र=श्रुतधर्मो एष भवित ताप इति गाथार्थः ॥१०८१॥

एतेन यो विशुद्धः जीवादिभाववादेन स खलु तापेन भवति शुद्धः, स एव नाऽन्य इति, एतेन वाऽशुद्धः सन् शेषयोरिप कषच्छेदयोस्तादृशो ज्ञेयः=न तत्त्वतः शुद्ध इति गाथार्थः ॥१०८२॥

🛨 ''जीवाजीवादिपदार्थवादः''मां 'आदि' प्रद्यी छवाछवनुं ग्रह्म ङ्यानुं छे.

# ટીકાર્થ :

ખરેખર જે કોઈ જીવાદિ ભાવોનો વાદ=જીવ-અજીવાદિ પદાર્થોનો વાદ=જીવ-અજીવ વગેરે તત્ત્વોનું કથન, વક્ષ્યમાણ એવા દેષ્ટ અને ઇષ્ટથી=આગળમાં કહેવાશે એવા પ્રત્યક્ષ અને આગમવચનથી, વિરુદ્ધ નથી, પરંતુ યુક્ત જ છે=સંગત જ છે, અને બંધાદિનો સાધક છે=નિરુપચરિત બંધ અને મોક્ષનો વ્યંજક છે=વાસ્તવિક એવા બંધ અને મોક્ષને અભિવ્યક્ત કરનાર છે, આ=એ જીવાદિ ભાવોનો વાદ, અહીં=શ્રુતધર્મમાં, તાપ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

આનાથી=જીવાદિ ભાવોના વાદથી, જે શ્રુતધર્મ વિશુદ્ધ હોય તે શ્રુતધર્મ ખરેખર તાપથી શુદ્ધ થાય છે. આને જ સ્પષ્ટ કરે છે – તે જ, અન્ય નહીં=જીવાદિ ભાવોના વાદથી વિશુદ્ધ શ્રુતધર્મ જ તાપથી શુદ્ધ છે, અન્ય શ્રુતધર્મ તાપથી શુદ્ધ નથી. અથવા આનાથી અશુદ્ધ છતો≔તાપથી અશુદ્ધ એવો શ્રુતધર્મ, શેષ એવા કષ અને છેદમાં પણ તેવા પ્રકારનો=અશુદ્ધ, જાણવો અર્થાત્ તત્ત્વથી શુદ્ધ નથી, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

જે જીવ-અજીવાદિ પદાર્થોનું કથન અનુભવ સાથે અને આગમવચન સાથે વિરોધ પામતું ન હોય, પણ યુક્તિયુક્ત હોય, અને તે કથન પ્રમાણે જીવાદિ પદાર્થી સ્વીકારવાથી નિરુપચરિત એવા બંધ અને મોક્ષ સિદ્ધ થતા હોય, તે જીવાદિ પદાર્થીનું કથન શ્રુતધર્મવિષયક તાપપરીક્ષા છે.

આનાથી એ ફલિત થાય કે જીવ અને અજીવને પરિણામી માનવામાં આવે, તો તે કથન અનુભવથી પણ સંગત થાય છે; કેમ કે "પૂર્વે જે હું બાલ હતો તે જ હું અત્યારે યુવાન થયો", એવો જીવને અનુભવ થાય છે. તેથી બાલ્યાવસ્થામાં રહેલો આત્મા યુવાવસ્થાના પરિણામરૂપે પરિણમન પામે છે. એ રીતે પૂર્વે જે માટીનો પિંડ હતો, તે જ અત્યારે ઘડો બન્યો, એવો અનુભવ થાય છે. તેથી માટી ઘટના પરિણામરૂપે પરિણમન પામી.

વળી, જીવને પરિશામી માનવાથી, જીવ પોતાના પરિશામોથી જ કર્મો બાંધે છે, અને પોતાના પરિશામોથી જ કર્મોથી મુક્ત થાય છે, તેની પણ સિદ્ધિ થાય છે, અને "કર્મોથી બંધાયેલો આત્મા સાધના કરીને મુક્ત થાય છે" એ પ્રકારના શાસ્ત્રવચન સાથે પણ આત્માને પરિશામી કહેનારું કથન સંગત થાય છે. આમ, જીવ અને અજીવને પરિશામી સ્વીકારનારું કથન દેષ્ટ અને ઇષ્ટ સાથે વિરોધ પામતું નથી.

વળી, કર્મ અને આત્માનો કથંચિત્ ભેદ સ્વીકારવામાં આવે અને કથંચિત્ અભેદ સ્વીકારવામાં આવે, તો નિરુપચરિત બંધ અને મોક્ષ સિદ્ધ થાય છે, તે આ રીતે —

સંસારી જીવ પોતાના પરિણામોથી જ કર્મો બાંધે છે અને સાધના દ્વારા તે કર્મોથી મુક્ત થાય છે, તેથી કર્મપરમાણુઓ આત્માથી ભિન્ન છે; આમ છતાં જયારે કર્મોથી આત્મા બંધાય છે ત્યારે કથંચિત્ આત્મા તે કર્મો સાથે એકત્વભાવને પામે છે, અને જયારે આત્મા સાધના કરીને તે કર્મપરમાણુઓથી મુક્ત થાય છે ત્યારે આત્મા સર્વથા કર્મરહિત અવસ્થાને પામે છે. આમ, કર્મોને આત્માથી કથંચિત્ અતિરિક્ત માનનારું કથન નિરુપચરિત એવા બંધ અને મોક્ષને સાધનાર છે.

આ રીતે જે આગમમાં બતાવેલ જીવ, અજીવાદિ તત્ત્વોનું કથન અનુભવ અને શાસ્ત્રવચન સાથે વિરુદ્ધ થતું ન હોય અને નિરુપચરિત એવા બંધ અને મોક્ષને અભિવ્યક્ત કરનાર હોય, તે આગમ તાપશુદ્ધ છે.

વળી, જે દર્શનકારો આત્માને એકાંતે નિત્ય અથવા એકાંતે ક્ષણિક માને છે, તેઓના મતે જીવાદિ પદાર્થીનું કથન અનુભવ સાથે કે શાસ્ત્રવચન સાથે સંગત થતું નથી. તે આ રીતે —

જો આત્માને એકાંતે નિત્ય માનીએ, તો આત્મામાં બાલ્યાવસ્થાના શરીરથી યુવાવસ્થાના શરીરમાં જે પરિવર્તન દેખાય છે, તે સંગત થાય નહીં; કેમ કે બાલ્યાવસ્થાનું શરીર નિત્ય ન રહ્યું, તેમાં પરિવર્તન થયું. માટે જીવાદિ પદાર્થોનું કથન દેષ્ટ સાથે વિરુદ્ધ થાય છે. વળી તેઓના મતમાં મોક્ષપ્રાપ્તિ અર્થે સાધનાનો જે ઉપાય બતાવાયો છે, તે પણ સંગત થાય નહીં; કેમ કે આત્મા એકાંતે નિત્ય હોય તો મોક્ષપ્રાપ્તિ અર્થે સાધના કરવાથી પણ આત્મામાં કોઈ પરિવર્તન થઈ શકે નહીં. માટે તેઓના મતમાં બતાવાયેલાં, આત્માને એકાંતે નિત્ય કહેનારાં અને મોક્ષપ્રાપ્તિ અર્થે સાધનાનો ઉપાય બતાવનારાં વચનોનો, પરસ્પર વિરોધ થાય છે. આથી તેઓના મત પ્રમાણે જીવાદિ પદાર્થોનું કથન ઇષ્ટ સાથે પણ વિરુદ્ધ થાય છે.

વળી, જો આત્માને એકાંતે ક્ષણિક માનીએ, તો બાલ્યાવસ્થાથી યુવાવસ્થાને પામેલા આત્માને 'હવે હું યુવાન છું' એ પ્રકારનો બંને અવસ્થામાં એક જ 'હું' પણાનો અનુભવ થાય છે, તે સંગત થાય નહીં. માટે તેઓના મત પ્રમાણે જીવાદિ પદાર્થોનું કથન દેષ્ટ સાથે વિરુદ્ધ થાય છે. વળી તેઓના મતમાં મોક્ષપ્રાપ્તિ અર્થે સાધનાનો ઉપાય બતાવાયો છે, તે પણ સંગત થાય નહીં; કેમ કે આત્મા એકાંતે ક્ષણિક હોય તો મોક્ષપ્રાપ્તિ અર્થે સાધના કરવાની જરૂર રહેતી નથી. માટે તેઓના મતમાં બતાવાયેલો મોક્ષપ્રાપ્તિ અર્થે સાધનાનો ઉપાય વ્યર્થ છે. આથી તેઓના મત પ્રમાણે જીવાદિ પદાર્થોનું કથન ઇષ્ટ સાથે પણ વિરુદ્ધ થાય છે.

આમ, અન્ય દર્શનકારોના મતમાં કહેવાયેલ એકાંતનિત્યવાદનાં કે એકાંતક્ષણિકવાદનાં વચનો અનુભવ અને શાસ્ત્રવચન સાથે સંગત નહીં થતાં હોવાથી તેઓનું આગમ તાપશુદ્ધ નથી.

વળી, એકાંતનિત્યવાદી દર્શનો કર્મને આત્માથી ભિન્ન સ્વીકારે છે, છતાં એકાંતે ભિન્ન સ્વીકારે છે. તેથી તેઓના મતે નિરુપચરિત એવા બંધ અને મોક્ષ સિદ્ધ થાય નહીં. તે આ રીતે –

તેઓ સંસારી અવસ્થામાં પણ કેવલ શુદ્ધ આત્મા માને છે અને મુક્ત અવસ્થામાં પણ કેવલ શુદ્ધ આત્મા માને છે; અને છતાં તેઓ મોક્ષ માટે સાધનાનો ઉપદેશ આપે છે, અને સાધના કરવાથી મુક્તિ થાય છે એમ પણ કહે છે. વસ્તુતઃ કર્મપરમાણુઓ સાથે આત્માનો સંબંધ સર્વથા થતો ન હોય તો, "જીવ સંસારમાં કર્મોથી બંધાયેલો છે" એ રૂપ બંધનું કથન બોલવામાત્રરૂપ સિદ્ધ થાય. એ રીતે જો સંસારમાં પણ કેવલ શુદ્ધ આત્મા હોય અને મોક્ષમાં પણ કેવલ શુદ્ધ આત્મા હોય, તો સાધના કરીને જીવ કર્મોથી મુક્ત થાય છે એ રૂપ મોક્ષનું કથન પણ બોલવામાત્રરૂપ સિદ્ધ થાય. આથી જે દર્શનકારો કર્મને આત્માથી એકાંતે ભિન્ન સ્વીકારે છે, તેઓના મત પ્રમાણે જીવ કર્મોથી બંધાયેલો છે એ રૂપ બંધ, અને જીવ કર્મોથી મુક્ત થાય છે એ રૂપ મોક્ષ, નિર્પચરિત સિદ્ધ થતા નથી. આથી તેઓનું આગમ તાપશુદ્ધ નથી.

વળી, એકાંતક્ષણિકવાદી દર્શનો કર્મને આત્માથી ભિન્ન સ્વીકારતાં નથી, પરંતુ કર્મને વાસનારૂપે સ્વીકારે 'છે. તેઓના મતે પણ નિરુપચરિત એવા બંધ અને મોક્ષ સિદ્ધ થાય નહીં. તે આ રીતે –

તેઓ સંસારી અવસ્થામાં રહેલો આત્મા પણ કર્મ સાથેના સંયોગ વગરનો કેવલ શુદ્ધ માને છે, અને મુક્ત અવસ્થામાં પણ કેવલ શુદ્ધ આત્મા માને છે. તેથી તેઓના મતે સંસારી આત્મા અને મુક્ત આત્મામાં કોઈ ભેદ સિદ્ધ થાય નહીં; આમ છતાં તેઓ આત્મામાં જે વાસના સ્વીકારે છે તે જો આત્મા સાથે કર્મનો સંયોગ ન થતો હોય તો સંગત થાય નહીં, અને સર્વથા શુદ્ધ એવા સંસારી આત્મામાં જો વાસનારૂપ કર્મ હોય તો સર્વથા શુદ્ધ એવા મુક્ત આત્મામાં પણ વાસનારૂપ કર્મ સ્વીકારવું પડે. આથી સંસારી આત્મા અને મુક્ત આત્મા વચ્ચે કોઈ વિલક્ષણ અવસ્થાના સ્વીકારને અનુકૂળ એવો પદાર્થ સ્વીકારવો જોઈએ, જે પદાર્થના સંયોગવાળો આત્મા સંસારી છે, અને તેના વિયોગવાળો આત્મા મુક્ત છે એમ કહી શકાય. વસ્તુતઃ કર્મપરમાણુઓ સાથે આત્માનો સંબંધ થતો ન હોય, તો જીવ સંસારમાં કર્મોથી બંધાયેલો છે એ રૂપ બંધનું કથન શબ્દમાત્રરૂપ સિદ્ધ થાય; એ રીતે જો સંસારમાં પણ કેવલ શુદ્ધ આત્મા હોય અને મોક્ષમાં પણ કેવલ શુદ્ધ આત્મા હોય, તો સાધના કરીને જીવ કર્મોથી મુક્ત થાય છે એ રૂપ મોક્ષનું કથન પણ શબ્દમાત્રરૂપ સિદ્ધ થાય. આથી જે દર્શનકારો કર્મને આત્માથી ભિન્ન સ્વીકારતા નથી, તેઓના મત પ્રમાણે પણ જીવ કર્મોથી બંધાયેલો છે એ રૂપ બંધ, અને જીવ કર્મોથી મુક્ત થાય છે એ રૂપ મોક્ષ, નિરુપચરિત સિદ્ધ થતો નથી. આથી તેઓનું આગમ તાપશુદ્ધ નથી.

આમ, ઉપર વર્ણન કર્યું એ રીતે, જે આગમમાં બતાવેલ જીવ-અજીવાદિ ભાવોનો વાદ દેષ્ટ અને ઇષ્ટ સાથે વિરુદ્ધ થતો ન હોય, પરંતુ યુક્તિયુક્ત જ હોય, અને નિરુપચરિત એવા બંધ-મોક્ષને અભિવ્યક્ત કરનાર હોય, તે જીવાદિ ભાવોના વાદને બતાવનારું આગમ તાપથી શુદ્ધ છે; પરંતુ જે આગમ તાપથી શુદ્ધ નથી, તે આગમ કદાચ કપથી શુદ્ધ હોય અને છેદથી પણ શુદ્ધ હોય, તોપણ તે આગમ પરમાર્થથી કપ અને છેદમાં પણ અશુદ્ધ છે; કેમ કે તે આગમથી થયેલો બોધ વિપર્યાસરૂપ હોવાથી તે આગમના અધ્યયનની પ્રવૃત્તિથી કપાયોના ઉચ્છેદમાં યત્ન કરવામાં આવે તોપણ વિપર્યાસ જ દેઢ થાય છે. !!૧૦૮૧/૧૦૮૨!!

#### અવતરણિકા :

इहैवोदाहरणमाह -

#### અવતરણિકાર્થ:

અહીં જ=તાપશુદ્ધ આગમમાં જ, ઉદાહરણને કહે છે –

## ભાવાર્થ :

ગાથા ૧૦૮૧-૧૦૮૨માં તાપશુદ્ધ આગમનું સ્વરૂપ સ્પષ્ટ કર્યું. હવે તાપશુદ્ધ આગમ જીવાદિ પદાર્થોનો વાદ કેવા પ્રકારનો કરે છે ? તે ઉદાહરણરૂપે બતાવે છે –

#### भाशाः

संतासंते जीवे णिच्चाणिच्चायणेगधम्मे अ । जह सहबंधाईआ जुज्जंति न अण्णहा निअमा ॥१०८३॥

# અન્વચાર્થ :

जह=જે પ્રમાણે संतासंते=સત્-અસત્ णिच्चाणिच्चायणेगधम्मे अ=અને નિત્ય-અનિત્યાદિ અનેક ધર્મવાળો जीवे=જીવ હોતે છતે सुहबंधाईआ=સુખ-બંધાદિ जुज्जंति=ઘટે છે, अण्णहा=અન્યથા निअमा न=નિયમથી નહીં=ઘટતા નથી.

# ગાથાર્થ :

જે પ્રમાણે સત્-અસત્ રૂપ અને નિત્ય-અનિત્ય વગેરે અનેક ધર્મોવાળો જીવ હોતે છતે, સુખ-બંધાદિ ઘટે છે, અન્યથા નિયમથી ઘટતા નથી.

# ટીકા ઃ

सदसदूरे जीवे स्वरूपपररूपाभ्यां, नित्यानित्याद्यनेकधर्मिणा च द्रव्यपर्यायाभिधेयपरिणामाद्यपेक्षया, यथा सुखबन्धादयः=सुखादयोऽनुभूयमानरूपा बन्धादयोऽभ्युपगताः युज्यन्ते=घटन्ते, न अन्यथा=अन्येन प्रकारेण नियमाद् युज्यन्त इति गाथार्थः ॥१०८३॥

- 🛨 "नित्यानित्याद्यनेकधर्मिणि"मां 'आदि' पद्दथी लेहालेह३५ अनेङ धर्मनुं अह्ह। ङ्युं.
- 🛨 "द्रव्यपर्यायाभिधेयपरिणामाद्यपेक्षया"मां 'आदि' पदृशी व्यवहार-निश्चयशी अभिधेय ओवा परिशामोनी अपेक्षानुं ग्रह्स કरवुं.

- 🖈 "सुखादयः"માં 'आदि' प्रदेशी दुःज, हर्ष, शोक्षाहि ભાવોનું ગ્રહણ કરવું.
- 🛨 ''बन्धादयः''मां 'आदि' पहथी मोक्षा, डर्ता, ભोક्तानुं ग्रहण કરવું.

## ટીકાર્થ:

તાપશુદ્ધ આગમમાં જીવાજીવાદિનું કેવું વર્શન હોય ? તે બતાવવા માટે यथाથી ઉદાહરણ આપે છે — સ્વરૂપ અને પરરૂપથી સત્-અસત્ રૂપ જીવ હોતે છતે, અને દ્રવ્ય-પર્યાયથી અભિષય પરિણામાદિની અપેક્ષાથી નિત્ય-અનિત્યાદિ અનેક ધર્મવાળો હોતે છતે=દ્રવ્યથી અભિષય એવા પરિણામની દેષ્ટિથી નિત્ય ધર્મવાળો જીવ હોતે છતે, સુખ-બંધાદિ=અનુભૂયમાનરૂપવાળા સુખાદિ-અભ્યુપગત એવા બંધાદિ=જીવ દ્વારા અનુભવાતા સ્વરૂપવાળા સુખ-દુ:ખ વગેરે અને શાસ્ત્રમાં સ્વીકારાયેલા બંધ-મોક્ષ વગેરે, ઘટે છે. અન્યથા=અન્ય પ્રકાર વડે, નિયમથી ઘટતા નથી, અર્થાત્ એકાંતે સદ્ પ્રકાર વડે કે એકાંતે અસદ્ પ્રકાર વડે, અથવા એકાંતે નિત્ય પ્રકાર વડે કે એકાંતે અનિત્ય પ્રકાર વડે જીવ હોતે છતે, નિયમથી સુખ-બંધાદિ ઘટતા નથી, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

જીવદ્રવ્ય પોતાના સ્વરૂપે સત્ છે અને બીજાના સ્વરૂપે અસત્ છે. તેથી એ પ્રાપ્ત થાય કે જીવદ્રવ્યમાં વર્તતા ભાવોરૂપે જીવ સત્ છે અને જીવદ્રવ્યથી અન્ય દ્રવ્યમાં વર્તતા ભાવોરૂપે જીવ અસત્ છે. આથી જીવ સ્વરૂપે સત્ છે અને પરરૂપે અસત્ છે.

વળી, દ્રવ્યથી અભિધેય એવા પરિણામની અપેક્ષાએ જીવદ્રવ્યનો વિચાર કરીએ તો, જીવ નિત્ય છે; કેમ કે દ્રવ્યથી અભિધેય એવો પરિણામ અર્થાત્ "હું છું હું છું" એ પ્રકારના પોતાના અસ્તિત્વનો પરિણામ, જીવમાં સદા એક સરખો વર્તે છે; અને પર્યાયથી અભિધેય એવા પરિણામની અપેક્ષાએ જીવદ્રવ્યનો વિચાર કરીએ તો, જીવ અનિત્ય છે; કેમ કે પર્યાયથી અભિધેય એવો પરિણામ અર્થાત્ "પૂર્વે હું બાલ હતો, હવે યુવાન છું" એ પ્રકારની પ્રતીતિનો નિયામક એવો પરિણામ, જીવમાં સદા ભિન્ન ભિન્ન વર્તે છે.

વળી, વ્યવહારનયથી અભિધય એવા પરિણામની અપેક્ષાએ જીવદ્રવ્યનો વિચાર કરીએ તો, દેહ અને કર્મ સાથે જીવનો કથંચિત્ એકત્વભાવ વર્તે છે. તેથી વ્યવહારનયથી અભિધય એવો જીવમાં વર્તતો પરિણામ જીવને દેહ અને કર્મથી અભિગ્ન બતાવે છે; અને નિશ્ચયનયથી અભિધય એવા પરિણામની અપેક્ષાએ જીવદ્રવ્યનો વિચાર કરીએ તો, જીવદ્રવ્ય પોતે દેહ નથી કે કર્મ નથી, પરંતુ જીવ જીવ જ છે; તેમ કર્મ પોતે જીવદ્રવ્ય નથી, પરંતુ કર્મ કર્મ જ છે; અને દેહ પોતે જીવદ્રવ્ય નથી, પરંતુ દેહ દેહ જ છે. તેથી એક ક્ષેત્રમાં દેહ અને કર્મ સાથે અણુ-તણુરૂપે જોડાયેલા પણ જીવમાં વર્તતો નિશ્ચયનયથી અભિધય એવો પરિણામ દેહને, કર્મને અને જીવને પૃથક્ પૃથક્ બતાવે છે.

આ રીતે જીવને સદ્-અસદ્ રૂપ અને નિત્ય-અનિત્ય આદિ અનેક ધર્મવાળો માનીએ તો, જીવ દ્વારા અનુભવાતા સ્વરૂપવાળા સુખ-દુઃખાદિ ભાવો ઘટે છે, અને શાસ્ત્રમાં સ્વીકારાયેલા બંધ-મોક્ષાદિ ભાવો પણ ઘટે છે; પરંતુ જો જીવને એકાંતે સત્ કે એકાંતે અસત્, અથવા એકાંતે નિત્ય કે એકાંતે અનિત્ય વગેરે ધર્મવાળો માનીએ તો, જીવ દ્વારા અનુભવાતા સ્વરૂપવાળા સુખાદિ ભાવો અને શાસ્ત્રમાં બતાવાયેલા બંધાદિ ભાવો નક્કી જીવમાં ઘટે નહીં.

અહીં વિશેષ એ છે કે જો જીવને પોતાના સ્વરૂપે સત્ અને બીજાના સ્વરૂપે પણ સત્ સ્વીકારવામાં આવે, તો જેમ પોતાને થતા સુખાદિનો પોતાને અનુભવ થાય છે, તેમ બીજાને થતા સુખાદિનો પણ પોતાને અનુભવ થવે જોઈએ; કેમ કે વિવક્ષિત જીવ જેમ પોતાના સ્વરૂપે છે, તેમ બીજાના સ્વરૂપે પણ છે. તેથી તે જીવને પોતામાં વર્તતા ભાવોની જેમ બીજામાં વર્તતા ભાવોનો પણ અનુભવ થવો જોઈએ, અને આમ સ્વીકારીએ તો તે જીવને પોતાના અને બીજાના સુખાદિનો પણ અનુભવ થાય; પરંતુ જે પ્રકારે સંસારી જીવો પોતે અનુભવે છે, તે પ્રકારે માત્ર પોતાને અનુભવાતા સ્વરૂપવાળા સુખાદિનો અનુભવ થાય નહીં.

વસ્તુતઃ દરેક જીવને પોતામાં વર્તતા સુખાદિ ભાવોનો પોતાને અનુભવ થાય છે, પણ બીજામાં વર્તતા સુખાદિ ભાવોનો પોતાને અનુભવ થતો નથી. આથી સર્વ જીવો પોતામાં વર્તતા ભાવોથી સત્ છે, અને બીજામાં વર્તતા ભાવોથી અસત્ છે, એમ માનવું ઉચિત છે.

વળી, જો આત્માને એકાંતે નિત્યાદિ ધર્મવાળો સ્વીકારીએ તો, શાસ્ત્રમાં સ્વીકારાયેલા બંધાદિ ભાવો પણ ઘટે નહીં. આથી આત્માને દ્રવ્યથી નિત્ય, પર્યાયથી અનિત્ય; કથંચિત્ કર્મથી ભિન્ન, કથંચિત્ કર્મથી અભિન્ન એવા ધર્મોવાળો સ્વીકારવામાં આવે, તો શાસ્ત્રમાં સ્વીકારાયેલા બંધાદિ સર્વ ભાવો ઘટી શકે, જેનું વિસ્તૃત વર્ણન સ્વયં ગ્રંથકાર આગળમાં કરવાના છે. ॥૧૦૮૩॥

#### अवतरशिङाः

एतदेवाह -

## અવતરણિકાર્થ:

આને જ કહે છે, અર્થાત્ પૂર્વગાથામાં તાપશુદ્ધ આગમમાં ઉદાહરણ બતાવતાં કહ્યું કે જીવને સદ્-અસદ્ રૂપ અને નિત્ય-અનિત્યાદિ અનેક ધર્મોવાળો સ્વીકારીએ તો જીવ દ્વારા અનુભવાતા સ્વરૂપવાળા સુખાદિ, અને શાસ્ત્રમાં સ્વીકારાયેલા બંધાદિ ઘટે છે, અન્યથા નહીં. એને જ ગાથા ૧૧૧૦ સુધી કહે છે –

#### ગાથા :

संतस्स सरूवेणं पररूवेणं तहा असंतस्स । हंदि विसिट्ठत्तणओ होति विसिट्ठा सुहाईआ ॥१०८४॥

# અબ્વદ્યાર્થ:

सक्तवेणं संतस्स=સ્વરૂપથી સત્નું तहा=અને परक्तवेणं असंतस्स=પરરૂપથી અસત્નું विसिद्धत्तणओ= વિશિષ્ટત્વ હોવાથી=પરસ્વરૂપના અસત્ત્વથી વિશિષ્ટ એવું સ્વસ્વરૂપનું સત્ત્વ હોવાથી, विसिद्धा=વિશિષ्ट=પોતાને જે પ્રકારે અનુભવાઈ રહ્યા છે તેવા પ્રકારના વિશિષ્ટ, सुहाईआ=સુખાદિ होंति=થાય છે.

🖈 '<mark>हंदि</mark>' અव्यथ ઉપપ્રદર્शनमां <mark>छे</mark>.

# ગાશાર્થ :

પોતાના રૂપે સત્ અને બીજાના રૂપે અસત્ એવા જીવનું વિશિષ્ટપણું હોવાથી પોતાને અનુભવાઈ રહ્યા છે તે પ્રકારના વિશિષ્ટ સુખાદિ થાય છે.

#### रीहा :

सतो=विद्यमानस्य स्वरूपेण आत्मनियतेन, पररूपेण अन्यसम्बन्धिना तथाऽसतः स्वरूपेणैवाऽ-विद्यमानस्य, न च स्वसत्त्वमेवाऽन्यासत्त्वम्, अभिन्ननिमित्तत्वे सदसत्त्वयोविरोधात्, तथाहि-सत्त्वमेवाऽसत्त्वमिति व्याहतं, न च तत्तत्र नास्ति, स्वसत्त्ववदसत्त्वे तत्सत्त्वप्रसङ्गादिति पररूपासत्त्वधर्माकं स्वरूपसत्त्वं विशिष्टं भवति, अन्यथा वैशिष्ट्यायोगात्, तदाह-हन्दि विशिष्टत्वादुक्तेन प्रकारेण भवन्ति विशिष्टाः स्वसंवेद्याः सुखादयः, आदिशब्दादुःखबन्धादिपरिग्रह इति गाथार्थः ॥१०८४॥

## ટીકાર્થ :

आत्मनियतेन स्वरूपेण सतः=विद्यमानस्य, तथा पररूपेण असतः=अन्यसम्बन्धिना स्वरूपेण एव अविद्यमानस्य, उक्तेन प्रकारेण विशिष्टत्वात् विशिष्टाः स्वसंवेद्याः सुखादयः भवन्ति । आत्मामां नियत अेवा स्वरूपेथी सत्नुं=विद्यमान अेवा छवनुं, अने पर३पथी असत्नुं=अन्यना संअंधवाणा स्व३पथी ४ अविद्यमान अेवा छवनुं, इहेवायेद प्रकारथी विशिष्टपशुं होवाथी विशिष्ट ओवा स्वने संवेद्य सुफाहि थाय छे. अम अन्वय छे.

आदिशब्दाद् दु:खबन्धादिपरिग्रहः ''सुखादयः''मां 'आदि' शબ्दथी दुःખ-બંધાદिનો પરિગ્રહ છે.

ગાથાના ઉત્તરાર્ધનું સ્પષ્ટીકરણ કરતાં ટીકામાં કહ્યું કે ઉક્ત પ્રકારથી વિશિષ્ટપણું હોવાથી વિશિષ્ટ એવાં સુખાદિ થાય છે. તે ઉક્ત પ્રકારનું તાત્પર્ય સ્પષ્ટ કરે છે –

न च स्वसत्त्वं एव अन्यासत्त्वम्, अभिन्न......विरोधात् । અને स्वसत्त्व જ अन्यअसत्त्व नथी, अर्थात् જીવમાં स्वनुं सत्त्व अने अन्यनुं असत्त्व એम अंने रહेલ છે એમ કહેવાને બદલે જીવમાં રહેલું સ્વનું सत्त्व જ अन्यनुं असत्त्व છે એમ ન કહેવું; કેમ કે અભિન્ન निभित्तपशुं હોતે છતે सत्-असत्पशानो विरोध छे= सत्त्वनुं अने असत्त्वनुं એક निभित्त હોતે છતે सत्पशा अने असत्पशा वय्ये विरोध थाय, अर्थात् જીવમાં રહેલા स्वना सत्त्वने अन्यनुं असत्त्व स्वीक्षरीએ तो सत्त्वनी प्रतीतिनुं अने असत्त्वनी प्रतीतिनुं એक्ष्वित्तपशुं प्राप्त थये छते, विविद्यत क्षव भाषावक्षरूपे सत् छे अने देवदत्तरूपे असत् छे, એ प्रक्षरनी प्रतीतिमां विरोध प्राप्त थाय.

હવે અભિન્ન નિમિત્તપણું હોતે છતે સત્ત્વ અને અસત્ત્વનો વિરોધ કઈ રીતે થાય ? તે **તથાદિ** થી સ્પષ્ટ કરે છે –

सत्त्वं एव असत्त्वं इति व्याहतं । सत्त्व જ असत्त्व છે એ વ્યાહત છે અર્થાત્ સ્વનું सत्त्व જ પરનું असत्त्व છે એમ બોલવું એ પરસ્પર હણાયેલું છે.

અહીં પૂર્વપક્ષી કહે છે કે વિવક્ષિત જીવમાં પરસ્વરૂપનું અસત્ત્વ નથી, માટે સત્ત્વ જ અસત્ત્વ છે, એ પ્રકારનું કથન પરસ્પર હણાશે નહીં. તેનું નિરાકરણ કરતાં કહે છે —

तत् च અને તે=પરસ્વરૂપનું અસત્ત્વ, तत्र ત્યાં=િવવિક્ષિત જીવમાં, नास्ति નથી न એમ નહીં; स्वसत्त्ववद् असत्त्वे तत्सत्त्वप्रसङ्गात्, કેમ કે સ્વસત્ત્વની જેમ અસત્ત્વ હોતે છતે તેના સત્ત્વનો પ્રસંગ છે=સ્વના સ્વરૂપના સત્પણાની જેમ પરના સ્વરૂપના અભાવનું અસત્પણું હોતે છતે પરના સ્વરૂપના સત્પણાનો પ્રસંગ છે. इति એથી=જીવ સ્વરૂપે સત્ અને પરરૂપે અસત્ છે એથી, पररूपासत्त्वधर्म्मकं......भवित । પરરૂપ-અસત્ત્વના ધર્મવાળું સ્વરૂપસત્ત્વ વિશિષ્ટ થાય છે; अन्यथा वैशिष्ट्यायोगात्, કેમ કે અન્યથા વૈશિષ્ટ્યનો અયોગ છે=જીવ સ્વરૂપે સત્ અને પરરૂપે અસત્ ન સ્વીકારીએ તો, પરરૂપના અસત્ત્વથી વિશિષ્ટ એવા સ્વરૂપના સત્ત્વરૂપ વિશિષ્ટપણાનો અયોગ પ્રાપ્ત થાય.

तदाह- તેને કહે છે અર્થાત્ न च स्वसत्त्वमेवाऽन्यासत्त्वम् થી માંડીને वैशिष्ट्यायोगात् સુધીના કથનથી ગ્રંથકારે સિદ્ધ કર્યું કે પરરૂપઅસત્ત્વના ધર્મવાળું સ્વરૂપસત્ત્વ વિશિષ્ટ થાય છે, તેને મૂળગાથાના ઉત્તરાર્ધથી કહે છે —

ઉક્ત પ્રકારથી વિશિષ્ટપણું હોવાથી વિશિષ્ટ એવા સ્વસંવેદ્ય સુખાદિ થાય છે, જેનો અન્વય ઉપરમાં યોજન કરીને બતાવેલો છે. **इति गाथाર્થ∷એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે**.

## ભાવાર્થ :

પૂર્વગાથામાં ગ્રંથકારે કહ્યું કે જીવ સ્વરૂપે સત્ અને પરરૂપે અસત્ હોતે છતે સ્વસંવેદ્ય એવા સુખાદિ ઘટે છે. તેને પ્રસ્તુત ગાથામાં યુક્તિથી બતાવે છે —

દરેક જીવ પોતાના આત્મામાં નિયત એવા સ્વરૂપથી વિદ્યમાન છે, પરંતુ બીજાના સ્વરૂપથી વિદ્યમાન નથી અર્થાત્ પોતામાં વર્તતા અસ્તિત્વ, દ્રવ્યત્વ, યેતનત્વ આદિ ભાવોરૂપે જીવ વિદ્યમાન છે, પરંતુ પોતાના જેવા બીજા જીવમાં વર્તતા અસ્તિત્વ, દ્રવ્યત્વાદિ ભાવોરૂપે જીવ વિદ્યમાન નથી. આથી "આ આત્મા બીજાનો આત્મા નથી", એવો વ્યવહાર સંગત થાય છે.

આનાથી એ ફલિત થાય કે માણવક નામની વ્યક્તિમાં રહેલા અસ્તિત્વ, ચેતનત્વાદિ ધર્મોથી માણવક નામની વ્યક્તિ પોતાનું અસ્તિત્વ ધરાવે છે, પરંતુ દેવદત્ત નામની વ્યક્તિમાં રહેલા અસ્તિત્વ, ચેતનત્વાદિ ધર્મોથી માણવક નામની વ્યક્તિ પોતાનું અસ્તિત્વ ધરાવતી નથી. આથી જ માણવકને જોઈને "આ દેવદત્ત નથી" એમ કહેવાય છે; પરંતુ જો માણવક જેમ પોતાનામાં વર્તતા ધર્મોથી વિદ્યમાન છે, તેમ દેવદત્તમાં વર્તતા ધર્મોથી પણ વિદ્યમાન હોય, તો માણવકને જોઈને "આ માણવક છે, તેમ દેવદત્ત પણ છે" એમ કહેવાય; જયારે માણવકને જોઈને "આ માણવક છે, દેવદત્ત નથી" એવી પ્રતીતિ થાય છે. આથી માણવક નામની વ્યક્તિ માણવકરૂપે સત્ છે અને દેવદત્તરૂપે અસત્ છે. તેથી માણવકમાં પોતાનું સ્વરૂપ અભાવરૂપે વર્તે છે અને બીજાનું સ્વરૂપ અભાવરૂપે વર્તે છે.

અહીં બૌદ્ધદર્શનકારો કહે કે સ્વસત્ત્વથી જુદું અન્યઅસત્ત્વ નથી, પણ સ્વસત્ત્વ જ અન્યઅસત્ત્વ છે; અને આમ સ્વીકારીએ તો એ પ્રાપ્ત થાય કે માણવકમાં જે પોતાનું સત્ત્વ વિદ્યમાન છે, તેનાથી અતિરિક્ત દેવદત્તનું અસત્ત્વ વિદ્યમાન નથી, પરંતુ માણવકના પોતાના સત્ત્વરૂપ જ દેવદત્તનું અસત્ત્વ છે. તેનું નિરાકરણ કરવા માટે ગ્રંથકાર કહે છે —

સ્વસત્ત્વ જ અન્યઅસત્ત્વ છે અને સ્વસત્ત્વથી અતિરિક્ત અન્યઅસત્ત્વ નથી, એમ કહી શકાય નહીં; કેમ કે સ્વસત્ત્વથી અતિરિક્ત અન્યઅસત્ત્વ ન સ્વીકારીએ તો, માણવકને જોઈને "આ માણવક છે, દેવદત્ત નથી" એ પ્રકારની બંને પ્રતીતિનું નિમિત્ત માણવકમાં વર્તતું પોતાનું સ્વરૂપ છે એમ માનવું પડે; અને જો બંને પ્રતીતિનું એક નિમિત્ત હોય તો માણવકમાં માણવકનું સત્ત્વ છે અને દેવદત્તનું અસત્ત્વ છે, એવી પ્રતીતિનો વિરોધ પ્રાપ્ત થાય; કેમ કે માણવકનું જે સત્ત્વ છે તે જ દેવદત્તનું અસત્ત્વ છે એમ કહીએ તો, સત્ત્વ જ અસત્ત્વ છે એમ કહેવું પડે, અને સત્ત્વ જ અસત્ત્વ છે એવું વચન પરસ્પર હણાય છે.

અહીં બૌદ્ધદર્શનકારો કહે કે માણવકમાં દેવદત્તનું અસત્ત્વ નથી; કેમ કે જગતમાં અસત્ત્વ નામનો કોઈ પદાર્થ જ નથી. માટે માણવક પોતાના સ્વરૂપરૂપ જ છે, માણવકમાં માણવકના પોતાના સ્વરૂપથી અતિરિક્ત એવો દેવદત્તના સ્વરૂપનો અભાવ નથી. તેનું નિરાકરણ કરતાં ગ્રંથકાર કહે છે –

માણવકમાં દેવદત્તના સ્વરૂપનો અભાવ નથી, એમ ન કહેવું; કેમ કે એમ સ્વીકારીએ તો સ્વસત્ત્વની જેમ અસત્ત્વ હોતે છતે તેના સત્ત્વનો પ્રસંગ આવે, અર્થાત્ માણવકમાં જેમ પોતાના સ્વરૂપનું સત્ત્વ છે તેમ દેવદત્તના સ્વરૂપના અભાવનું અસત્ત્વ હોય અર્થાત્ દેવદત્તના સ્વરૂપનો અભાવ ન હોય, તો માણવકમાં દેવદત્તના સ્વરૂપનું સત્ત્વ માનવાનો પ્રસંગ આવે; અને જો માણવકમાં પોતાના સ્વરૂપના સત્ત્વની જેમ દેવદત્તના સ્વરૂપનું સત્ત્વ સ્વીકારીએ તો, માણવકને જોઈને "માણવક છે, તેમ દેવદત્ત પણ છે," એવી પ્રતીતિ થવાનો પ્રસંગ આવે.

અાથી એ ફલિત થાય કે માણવકમાં જેમ પોતાના સ્વરૂપનો ભાવ છે, તેમ દેવદત્તના સ્વરૂપનો અભાવ પણ છે. તેયી માણવક પોતાના સ્વરૂપે સત્ છે અને અન્યના સ્વરૂપે અસત્ પણ છે. આથી એ પ્રાપ્ત થાય કે માણવક, દેવદત્તના સ્વરૂપના અસત્ત્વ ધર્મથી વિશિષ્ટ એવા માણવકના સ્વરૂપના સત્ત્વ ધર્મવાળો છે. જો માણવકને દેવદત્તના સ્વરૂપના અસત્ત્વથી વિશિષ્ટ એવા પોતાના સ્વરૂપના સત્ત્વવાળો ન માનીએ, અને માત્ર પોતાના સ્વરૂપના સત્ત્વવાળો માનીએ, તો વૈશિષ્ટ્યનો અયોગ પ્રાપ્ત થાય, અર્થાત્ માણવકમાં પોતાનું સ્વરૂપ માત્ર છે એમ કહી શકાય, પણ માણવકમાં દેવદત્તના સ્વરૂપના અભાવથી વિશિષ્ટ એવું પોતાનું સ્વરૂપ છે એમ કહી શકાય નહીં; જયારે માણવકમાં દેવદત્તના સ્વરૂપના અભાવથી વિશિષ્ટ એવા પોતાના સ્વરૂપનો ભાવ છે, માટે માણવકને પોતાને સંવેદન થતા સુખાદિ ઘટે છે; પરંતુ જો માણવકમાં પોતાના સત્ત્વથી અતિરિક્ત એવો દેવદત્તના સત્ત્વનો અભાવ ન હોય તો, માણવક નામનો પુરુષ જેમ માણવકરૂપે છે તેમ દેવદત્તરૂપે પણ છે એમ માનવું પડે, અને એમ માનીએ તો માણવકને જેમ પોતાના સુખાદિનો અનુભવ થાય છે તેમ દેવદત્તના સુખાદિનો પણ અનુભવ થવો જોઈએ; કેમ કે માણવક માણવકરૂપે સત્ છે અને દેવદત્તરૂપે પણ સત્ છે.

આશય એ છે કે બૌદ્ધદર્શનકારો અભાવને તુચ્છ માનતા હોવાથી જગતમાં અભાવ નામનો પદાર્થ જ નથી એમ માને છે. તેથી બૌદ્ધના મત પ્રમાશે માણવકમાં તુચ્છ એવો દેવદત્તના સ્વરૂપનો અભાવ નથી; પરંતુ જો માણવકમાં દેવદત્તના સ્વરૂપનો અભાવ ન માનીએ, તો માણવકને જોઈને "આ દેવદત્ત નથી" એમ કહી શકાય નહીં, જેના કારશે અર્થથી "આ દેવદત્ત છે" એ પ્રકારનો માણવકમાં દેવદત્તના સ્વરૂપનો સદ્ભાવ પણ પ્રાપ્ત થાય. આથી માણવકમાં દેવદત્તના સ્વરૂપના સદ્ભાવના પ્રસંગના નિવારણ માટે એમ માનવું પડે કે માણવકમાં દેવદત્તના સ્વરૂપનો અભાવ છે, પણ સદ્ભાવ નથી; અને આમ માનીએ તો અર્થથી માણવકમાં દેવદત્તના સ્વરૂપના અભાવધર્મથી વિશિષ્ટ એવો માણવકના સ્વરૂપનો સદ્ભાવ પ્રાપ્ત થાય, અને આ પ્રમાણે માનીએ તો વિશિષ્ટપણું હોવાને કારણે માણવકને પોતાને અનુભવાતા સ્વરૂપવાળાં સુખાદિ સંગત

થાય છે. પરંતુ જો માણવકમાં દેવદત્તના સ્વરૂપના અભાવથી વિશિષ્ટ એવો પોતાના સ્વરૂપનો ભાવ ન માનીએ તો, માણવકમાં જેમ પોતાનું સ્વરૂપ વિદ્યમાન છે, તેમ પર એવા દેવદત્તનું સ્વરૂપ પણ વિદ્યમાન છે એમ પ્રાપ્ત થાય, જેથી માણવકને જેમ સ્વસંવેદ્ય સુખાદિ થાય છે, તેમ દેવદત્તસંવેદ્ય પણ સુખાદિ થવાં જોઈએ; પરંતુ દરેક જીવને જે પ્રકારે પોતાને અનુભવાતા સ્વરૂપવાળાં સુખાદિ થાય છે, અને અન્ય જીવોને અનુભવાતા સ્વરૂપવાળાં સુખાદિ થતાં નથી, તે પ્રકારનાં સુખાદિ માણવકને થઈ શકે નહીં, પણ સર્વ જીવોને અનુભવાતા સ્વરૂપવાળાં સુખાદિથી મિશ્ર એવાં પોતાને અનુભવાતા સ્વરૂપવાળાં સુખાદિ માણવકને થઈ શકે.

આથી એ ફલિત થયું કે, જીવને સ્વરૂપથી સત્ અને પરરૂપથી અસત્ સ્વીકારીએ તો જ પોતાને અનુભવાતા સ્વરૂપવાળાં વિશિષ્ટ સુખાદિ ઘટી શકે, અન્યથા પોતાને અનુભવાતા સ્વરૂપવાળાં અને બીજાને અનુભવાતા સ્વરૂપવાળાં મિશ્ર સુખાદિનો અનુભવાતા આપત્તિ આવે. માટે જીવને સ્વરૂપથી સત્ અને પરરૂપથી અસત્ માનવો એ યુક્તિયુક્ત છે. II૧૦૮૪II

#### અવતરણિકા :

विपक्षे बाधामाह -

#### અવતરણિકાર્થ:

વિપક્ષમાં બાધાને કહે છે, અર્થાત્ આત્માને સ્વરૂપથી સત્ અને પરરૂપથી અસત્ સ્વીકારવાને બદલે સ્વરૂપથી સત્ અને પરરૂપથી પણ સત્ સ્વીકારવારૂપ વિપક્ષમાં, સુખ માટે જીવો જે પ્રવૃત્તિ કરે છે તેમાં આવતો બાધદોષ બતાવે છે –

#### आथा :

इहरा सत्तामित्ताइभावओ कह विसिद्धया तेसि ? । तयभाविम्य तयत्थो हन्त पयत्तो महामोहो ॥१०८५॥

#### અન્વચાર્થ :

इहरा=ઇતરથા=આત્માને સ્વરૂપથી સત્ અને પરરૂપથી પણ સત્ સ્વીકારીએ તો, सत्तामित्ताइभावओ= સત્તામાત્રાદિનો ભાવ હોવાથી तेसिं=તેઓની=સુખાદિની, विसिद्धया=વિશિષ્ટતા कह ?=કેવી રીતે થાય ? तयभाविमा=तेना અભાવમાં=વિશિષ્ટ સુખાદિના અભાવમાં, तयत्थो=તદર્થવાળો=વિશિષ્ટ સુખની પ્રાપ્તિ માટેનો, पयत्तो=પ્રયત્ન महामोहो=મહામોહ છે.

🛨 'हन्त' ખેદ અર્થમાં છે.

#### जाशार्थ :

આત્માને સ્વરૂપથી સત્ અને પરરૂપથી પણ સત્ સ્વીકારીએ તો સત્તામાત્રાદિનો ભાવ હોવાથી સુખાદિની વિશિષ્ટતા કેવી રીતે થાય ? અર્થાત્ ન થાય. અને વિશિષ્ટ સુખાદિના અભાવમાં વિશિષ્ટ સુખ મેળવવા માટેનો પ્રચત્ન મહામોહ છે.

#### ટીકા :

इतरथा=यथा स्वरूपेण सत् तथा पररूपेणापि भावे, सत्तामात्रादिभावाद्, आदिशब्दादसत्त्वमात्रा-(?त्र)ग्रह इति, कथं विशिष्टता प्रत्यात्मवेद्यतया तेषां=सुखादीनां ?, तदभावे=विशिष्टसुखाद्यभावे तदर्थो= विशिष्टसुखार्थो हन्त प्रयत्न:=क्रियाविशेषो महामोहोऽसम्भवप्रवृत्त्येति गाथार्थः ॥१०८५॥

## नोंध :

ટીકામાં आदिशब्दादसत्त्वमात्राग्रहः છે, તેને સ્થાને आदिशब्दादसत्त्वमात्रग्रहः હોય તેમ જણાય છે.

#### ડીકાર્થ:

इतस्था......भावाद् ઇतरथा=જે રીતે સ્વરૂપથી સત્ છે તે રીતે પરરૂપથી પણ ભાવમાં=જે રીતે આત્મા સ્વરૂપથી સત્ છે તે રીતે પરરૂપથી પણ આત્માના સત્પણાના સદ્દભાવમાં, સત્તામાત્રાદિનો ભાવ હોવાથી तेषां=सुखादीनां प्रत्यात्मवेद्यतया विशिष्टता कथं ? તેઓની=સુખાદિની, પ્રતિઆત્મવેદ્યતા રૂપે=દરેક આત્માને સંવેદ્યપણા રૂપે, વિશિષ્ટતા કેવી રીતે થાય ? तदभावे.....प्रवृत्त्या तेना અભાવમાં=વિશિષ્ટ સુખાદિના અભાવમાં, તેના અર્થવાળો પ્રયત્ન=વિશિષ્ટ સુખના અર્થવાળી ક્રિયાવિશેષ, અસંભવમાં પ્રવૃત્તિ હોવાથી મહામોહ છે.

आदिशब्दाद् असत्त्वमात्रग्रहः, 'आदि' શબ્દથી=''सत्तामात्रादि''માં 'आदि' શબ્દથી, અસત્ત્વમાત્રનો ગ્રહ છે=સંગ્રહ છે.

इति गाथार्थः એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

# ભાવાર્ચ :

ગાથા ૧૦૮૪માં ગ્રંથકારે યુક્તિથી સ્થાપન કર્યું કે આત્માને સ્વરૂપથી સત્ અને પરરૂપથી અસત્ સ્વીકારીએ તો આત્મામાં સંવેદ્ય વિશિષ્ટ સુખાદિ ઘટે છે. એને દઢ કરવા માટે કહે છે કે જો આત્માને સ્વરૂપથી સત્ અને પરરૂપથી પણ સત્ સ્વીકારીએ, તો જેમ આત્મા પોતાનામાં વર્તતા સ્વરૂપથી વિદ્યમાન છે, તેમ અન્ય પદાર્થીમાં વર્તતા સ્વરૂપથી પણ વિદ્યમાન છે એમ માનવું પડે, અને એમ સ્વીકારીએ તો આત્મા ચેતન છે જડ નથી, એમ કહી શકાય નહીં; કેમ કે આત્મા માત્ર પોતાના સ્વરૂપે નથી, પણ સર્વના સ્વરૂપે છે.

વળી, માણવકને સામે રાખીને કહીએ કે માણવક સ્વરૂપથી પણ સત્ છે અને પરરૂપથી પણ સત્ છે, તો માણવક જેમ પોતાના સ્વરૂપથી વિદ્યમાન છે તેમ દેવદત્તાદિના સ્વરૂપથી પણ વિદ્યમાન થાય. તેથી માણવક માણવકરૂપે પણ સત્ છે, દેવદત્તરૂપે પણ સત્ છે અને ઘટ-પટાદિરૂપે પણ સત્ છે. આ રીતે માણવકમાં સર્વરૂપે સત્તામાત્ર માનવાનો પ્રસંગ આવે.

વળી, માણવકને વિશેષરૂપે=માણવકરૂપે, સત્ સ્વીકારીએ, તો માણવક માણવકરૂપે સત્ છે અને દેવદત્તાદિરૂપે સત્ નથી, એમ પ્રાપ્ત થાય; અને માણવકને પરરૂપે પણ સત્ સ્વીકારીએ તો માણવક માત્ર માણવકરૂપે જ સત્ નથી, પરંતુ માણવકરૂપે, દેવદત્તરૂપે, ઘટ-પટાદિ સર્વરૂપે સત્ છે એમ પ્રાપ્ત થાય. તેથી માણવકનું અસ્તિત્વ સત્તામાત્રરૂપે સ્વીકારી શકાય, પરંતુ અન્ય સર્વથી વ્યાવૃત્ત એવું માણવકનું પોતાનું

અસ્તિત્વ સ્વીકારી શકાય નહીં; અને માણવકને સર્વરૂપે સત્ સ્વીકારીએ તો માણવકને પોતાને અનુભવાતા સ્વરૂપવાળા સુખાદિ સંગત ન થાય; કેમ કે માણવક માત્ર પોતાના વ્યક્તિત્વરૂપે જ સત્ નથી, પરંતુ દેવદત્તાદિરૂપે તેમ જ ઘટાદિરૂપે પણ સત્ છે, તેથી માણવક નામનો પુરુષ જેમ ચેતન છે તેમ જડ પણ છે, માટે ઘટાદિ જડરૂપે હોવાથી માણવકને સુખાદિનો અનુભવ થાય નહીં અને દેવદત્તાદિ ચેતનરૂપે પણ હોવાથી માણવકને સર્વ જીવોના મિશ્ર સુખાદિનો અનુભવ થાય, પરંતુ અન્ય સર્વ જીવો કરતાં વિલક્ષણ એવો જે પ્રકારના સુખાદિનો અનુભવ પોતાને થવો જોઈએ, તે પ્રકારનો અનુભવ માણવકને થઈ શકે નહીં. અને જો માણવકમાં સ્વસંવેદ્ય એવા વિશિષ્ટ સુખાદિનો અભાવ સ્વીકારીએ તો માણવક વિશિષ્ટ સુખ મેળવવા માટે જે પ્રયત્ન કરે છે તે મહામોહરૂપ માનવો પડે; કેમ કે પોતાનામાં સ્વસંવેદ્ય એવા વિશિષ્ટ સુખનો અસંભવ હોવા છતાં વિશિષ્ટ સુખ મેળવવા માટેની પ્રવૃત્તિ મહામોહ વગર સંભવે નહીં.

આનાથી એ ફલિત થાય કે યોગીઓ પણ પોતાના સંસારનો અંત કરવા અને પૂર્ણ સુખમય મોક્ષને મેળવવા જે યોગસાધનામાં યત્ન કરે છે તે યત્ન પણ મહામોહરૂપ માનવો પડે; કેમ કે પોતાનામાં સંવેદ્ય એવા વિશિષ્ટ સુખનો અસંભવ હોવા છતાં વિશિષ્ટ સુખ મેળવવાનો યત્ન મહામોહ વગર થાય નહીં. આથી આત્માને સ્વરૂપથી સત્ અને પરરૂપથી અસત્ સ્વીકારવો ઉચિત છે, અને જે આગમમાં આત્માને સ્વરૂપથી સત્ અને પરરૂપથી અસત્ બતાવ્યો હોય તે આગમના વચન પ્રમાણે સુખ-બંધાદિ સંગત થાય છે, તેથી તે આગમ તાપશુદ્ધ છે, એ પ્રકારે પ્રસ્તુત ગાથાનો ગાથા ૧૦૮૩ સાથે સંબંધ છે. !!૧૦૮૫!!

## અવતરણિકા :

ગાથા ૧૦૮૩માં તાપશુદ્ધ આગમમાં ઉદાહરણ બતાવતાં કહેલ કે જીવને સદ્-અસદ્રૂપ અને નિત્ય-અનિત્યાદિ અનેક ધર્મવાળો સ્વીકારીએ તો જીવ દારા અનુભવાતા સ્વરૂપવાળાં સુખાદિ, અને શાસ્ત્રમાં સ્વીકારાયેલા બંધાદિ ઘટે છે, અન્યથા ઘટતા નથી. તેથી ગાથા ૧૦૮૪-૧૦૮૫માં જીવને સ્વરૂપથી સત્ અને પરરૂપથી અસત્ ન સ્વીકારીએ તો સુખ-બંધાદિ કઈ રીતે ઘટતા નથી ? તે બતાવ્યું. હવે જીવને એકાંતે નિત્ય અથવા એકાંતે અનિત્ય સ્વીકારીએ તો સુખ-બંધાદિ કઈ રીતે ઘટતા નથી ? તે ગાથા ૧૦૮૬-૧૦૮૭માં બતાવે છે —

#### ગાચા :

निच्चो वेगसहावो सहावभूअम्मि कह णु सो दुक्खे । तस्सुच्छेअनिमित्तं असंभवाओ पर्याट्टज्जा ? ॥१०८६॥

# અન્વચાર્થ :

निच्चो वि एगसहावो सो=ित्य पश એક સ્વભાવવાળો આ (જીવ) सहावभूअम्म दुक्खे=स्વભાવભૂત એવું દુઃખ હોતે છતે असंभवाओ=અસંભવ હોવાને કારશે=સ્વભાવભૂત એવા તે દુઃખના ઉચ્છેદનો અસંભવ હોવાને કારશે, तस्सुच्छेअनिमित्तं=तेना=स्वભाવભૂત એવા દુઃખના, ઉચ્છેદના નિમિત્તે कह णु पयट्टिज्जा ?=કેમ પ્રવર્તે ?

🛨 'णु' વિતર્ક અર્થમાં છે.

#### आशार्थ :

નિત્ય પણ એક સ્વભાવવાળો આ જીવ સ્વભાવભૂત એવું દુઃખ હોતે છતે તે દુઃખના ઉચ્છેદનો અસંભવ હોવાને કારણે સ્વભાવભૂત એવા દુઃખના ઉચ્છેદ માટે કેમ પ્રવર્તે ?

#### रीकाः

नित्योऽप्येकस्वभावः स्थिरतया, स्वभावभूते=आत्मभूते कथं न्वसौ नित्यः सन् दुःखे, किमित्याह-तस्य=दुःखस्योच्छेदनिमित्तं=विनाशाय असम्भवाद्धेतोः प्रवर्तेत, कथं=नैवेति गाथार्थः ॥१०८६॥

# ટીકાર્થ :

स्थिरतया नित्यः अपि एकस्वभावः स्थिरपशुं હોવाधी नित्य पश એક स्वभाववाणी स्वभावभूते=आत्मभूते दुःखे असम्भवाद् हेतोः तस्य उच्छेदनिमित्तं=दुःखस्य विनाशाय नित्यः सन् असौ कथं नु प्रवर्त्तेत ? कथं=नैव, स्वभावभूत=आत्मभूत, એવું દुःખ હોતે છતે, અસંભવ રૂપ હેતુથી તેના ઉચ્છેદના નિમિત्ते=દुःખના विनाश भाटे, नित्य છતો આ=જીવ, કેમ પ્રવર્તે ? કઈ રીતે=ન જ પ્રવર્તે इति गाथार्थः એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

આત્માને નિત્ય-અનિત્યાદિ અનેક ધર્મવાળો માનવામાં ન આવે, પરંતુ સ્થિર એક સ્વભાવવાળો નિત્ય માનવામાં આવે, તો સંસારી આત્માને અનુભવાતું દુઃખ, નિત્ય એવા આત્માનું સ્વરૂપ છે એમ માનવું પડે; અને એમ માનીએ તો એકાંતે નિત્ય એવા આત્મામાં કોઈ પરિવર્તન નહીં થઈ શકવાથી તે દુઃખનો પ્રયત્નથી પણ ઉચ્છેદ થાય નહીં. તેથી સંસારી જીવો દુઃખનો ઉચ્છેદ કરવા માટે કઈ રીતે પ્રવૃત્તિ કરે ? અને સંસારી જીવો દુઃખના ઉચ્છેદની પ્રવૃત્તિ કરીને દુઃખથી મુક્ત થાય છે તે વાત અનુભવથી સિદ્ધ છે. તેથી અનુભવ પ્રમાણે જીવને થતું દુઃખ, અને જીવ દ્વારા કરાતો દુઃખનો ઉચ્છેદ, સ્વીકારવો હોય તો, આત્માને એકાંતે સ્થિર એક સ્વભાવવાળો નિત્ય માની શકાય નહીં. આથી આત્મામાં વર્તતા સુખાદિ પરિણામોને આશ્રયીને આત્માને અનિત્ય માનીએ તો જ અનુભવાતા સ્વરૂપવાળા સુખાદિ સંગત થાય, અન્યથા નહીં; એ પ્રકારે પ્રસ્તુત ગાથાનો ગાથા ૧૦૮૩ સાથે સંબંધ છે. ॥૧૦૮૬॥

#### आथा :

एगंतानिच्चो वि अ संभवसमणंतरं अभावाओ । परिणामिहेउविरहा असंभवाओ य तस्स त्ति ॥१०८७॥

## અન્વચાર્થ :

एगंतानिच्चो वि अ=અને એકાંતથી અનિત્ય પણ (જીવ) संभवसमणंतरं=સંભવસમનંતર=જીવની ઉત્પત્તિ થયા પછી, अभावाओ=અભાવ હોવાથી=ઉત્પત્તિની ઉત્તર ક્ષણમાં જીવનો અભાવ હોવાથી, परिणामिहेउविरहा=પારિણામિક હેતુનો વિરહ હોવાને કારણે=ઉત્તર ક્ષણમાં થનારા દુઃખરૂપ કાર્યનો પરિણામી કારણ એવો ઉત્પત્તિક્ષણનો જીવદ્રવ્ય નહીં હોવાને કારણે, असंभवाओ य=અને અસંભવ હોવાને કારણે=ઉત્પત્તિક્ષણની બીજી ક્ષણમાં જીવનું અસ્તિત્વ નહીં હોવાથી ઉત્પત્તિક્ષણની બીજી ક્ષણમાં જીવને દુઃખનો અસંભવ હોવાને કારણે, तस्म=તેના=એકાંતે અનિત્ય એવા દુઃખના, (ઉચ્છેદ માટે કેવી રીતે પ્રવર્તે?)

- ★ પ્રસ્તુત ગાલાના અંતે રહેલ 'तस्स' પછી 'उच्छे<mark>अनिमित्तं सो कह णु पयट्टिज्जा ?'</mark> એટલું પૂર્વગાથામાંથી અનુવર્તન પામે છે.
- 🛨 'त्ति' પાદપૂર્તિ માટે છે.

#### ગાચાર્ચ :

અને એકાંતે અનિત્થ પણ જીવ ઉત્પન્ન થયા પછી ઉત્તર સણમાં જીવનો અભાવ હોવાથી, ઉત્તર સણના દુઃખરૂપ કાર્ચનો પરિણામી કારણ એવો ઉત્પત્તિસણનો જીવદ્રવ્ય નહીં હોવાને કારણે, અને ઉત્પત્તિસણથી પછીની સણમાં જીવનું અસ્તિત્વ નહીં હોવાથી, ઉત્પત્તિસણથી પછીની સણમાં જીવને દુઃખનો અસંભવ હોવાને કારણે એકાંતે અનિત્ય એવા દુઃખના ઉચ્છેદ માટે કેવી રીતે પ્રવર્તે ? અર્થાત્ ન જ પ્રવર્તે.

#### ટીકા :

एकान्तेनाऽनित्योऽपि च निरन्वयनश्वरः सम्भवसमनन्तरम्=उत्पत्त्यनन्तरम् अभावाद्=अविद्यमानत्वात् पारिणामिकहेतुविरहात्=तथाभाविकारणाभावेन असम्भवाच्च कारणात् तस्येत्येकान्तानित्यस्य स कथं प्रवर्तेत ? नैवेति गाथार्थः ॥१०८७॥

#### ટીકાર્થ :

एकान्तेन च अनित्यः=निरन्वयनश्वरः अपि अने એકांतथी अनित्य=निरन्वय-नश्वर, पश सम्भव...... अविद्यमानत्वात् संભवसमनंतर=ઉत्पत्तिअनंतर=જીવ ઉત્पन्न થया पछी, अलाव હોવाથी=अविद्यमानपशुं હોવાથी=ઉત્તર क्षण्नमां જીવનું अविद्यमानपशुं હોવાથી, पारिणामिक..... कारणाभावेन पारिणामिक હेतुनो विरे होवाने કारणे=तथालाविडारणनो अलाव होवाने डारणे=हु: अर्थे परिण्यमन पामनारा डारण એवा જીવદ્રव्यनो अलाव होवाने डारणे, असम्भवात् च कारणात् अने असंભवरूप डारण्यी=उत्पत्तिक्षण्यी पछीनी क्षण्मां ळिवने हु: अनो असंभव होवारूप डारण्यी, तस्ये......गाथार्थः तेना=એडांतथी अनित्य એवा हु: अना, उथ्लेह माटे ते=अनित्य ळव, डेवी रीते प्रवर्ते ? न ४ प्रवर्ते, એ प्रमाणे गाथार्थ છે.

# ભાવાર્થ :

આત્માને નિત્ય-અનિત્યાદિ અનેક ધર્મવાળો માનવામાં ન આવે, પરંતુ એકાંતે અનિત્ય માનવામાં આવે અર્થાત્ આત્મદ્રવ્ય અન્વયી ન હોય પણ આત્માનો નિરન્વય નાશ થતો હોય, તો આત્મા ઉત્પન્ન થયા પછી બીજી ક્ષણમાં અવિદ્યમાન થાય, અને તેમ સ્વીકારીએ તો ઉત્પત્તિક્ષણનો આત્મા ઉત્તર ક્ષણમાં દુઃખઉત્પત્તિનો પારિણામિક હેતુ બને નહીં; કેમ કે દ્રવ્ય અન્વયી હોય તો ઉત્પત્તિક્ષણમાં વિદ્યમાન આત્મા ઉત્તર ક્ષણમાં થનારા દુઃખ પ્રત્યે પારિણામિક હેતુ બને, પરંતુ જે આત્માનું ઉત્પત્તિક્ષણ પછી અસ્તિત્વ જ નથી, તે આત્મા ઉત્તર ક્ષણમાં થનારા દુઃખ પ્રત્યે પારિણામિક હેતુ બની શકે નહીં.

વળી, આત્માને એકાંતે અનિત્ય માનીએ તો ઉત્પત્તિક્ષણમાં આત્મામાં વિદ્યમાન એવા દુઃખનો ઉત્તર ક્ષણમાં અસંભવ છે; કેમ કે ઉત્પત્તિની પછીની ક્ષણમાં આત્માનું અસ્તિત્વ જ નહીં હોવાથી બીજી ક્ષણમાં આત્માને દુઃખ પણ સંભવતું નથી. માટે એકાંતે અનિત્ય એવા આત્મામાં ઉત્પન્ન થયેલું દુઃખ પણ એકાંતે અનિત્ય છે. આથી એકાંતે અનિત્ય એવા તે દુઃખના નાશ માટે જીવ કેવી રીતે પ્રયત્ન કરે ? અર્થાત્ પ્રયત્ન ન જ કરે.

વળી, જીવ દુઃખના નાશ માટે પ્રયત્ન ન કરે એમ સ્વીકારીએ તો, સંસારી જીવો પોતાનું દુઃખ દૂર કરવા માટે પ્રયત્ન કરતા દેખાય છે અને યોગીઓ પણ દુઃખના ઉચ્છેદ માટે યોગસાધના કરે છે, તેમ જ દરેક જીવને અનુભવ છે કે "પૂર્વે મને દુઃખ હતું, તે દુઃખના ઉચ્છેદ માટે મેં પ્રયત્ન કર્યો, અને મારા સમ્યગ્ પ્રયત્નથી તે દુઃખનો ઉચ્છેદ થયો"; એ સર્વ સંગત થાય નહીં. આથી દુઃખપરિણામના આશ્રયભૂત એવા આત્મદ્રવ્યને નિત્ય માનીએ તો જીવો દ્વારા કરાતો દુઃખના ઉચ્છેદનો પ્રયત્ન સંગત થાય, અન્યથા નહીં. એ પ્રકારે પ્રસ્તુત ગાથાનો ગાથા ૧૦૮૩ સાથે સંબંધ છે. ॥૧૦૮૭॥

#### અવતરણિકા :

एतदेव समर्थयन्नाह --

#### અવતરણિકાર્થ:

આને જ સમર્થન કરતાં કહે છે, અર્થાત્ ગાથા ૧૦૮૬માં કહ્યું કે જો આત્મા એકાંતે નિત્ય હોય તો દુઃખના ઉચ્છેદ માટે જીવ શા માટે પ્રવર્તે ? અને ગાથા ૧૦૮૭માં કહ્યું કે જો આત્મા એકાંતે અનિત્ય હોય તોપણ દુઃખના ઉચ્છેદ માટે જીવ શા માટે પ્રવર્તે ? એનું જ સમર્થન કરવા માટે જગતના સર્વ પદાર્થો નિત્ય-અનિત્ય માનીએ તો અનુભવને અનુરૂપ વસ્તુ સંગત થાય, અન્યથા નહીં; એ બતાવતાં ગ્રંથકાર કહે છે –

#### आधा :

ण विसिद्वकज्जभावो अणईअविसिद्वकारणत्ताओ । एगंतऽभेअपक्खे निअमा तह भेअपक्खे आ ॥१०८८॥

#### अन्तज्ञार्थः

एगंतऽभेअपक्खे=એકાંતથી અભેદપક્ષમાં अणईअविसिद्धकारणत्ताओ=અનતીત વિશિષ્ટ કારણપશું હોવાથી निअमा=નિયમથી विसिद्धकज्जभावो ण=विशिष्ट કાર્યનો ભાવ નથી, तह अ=અને તે રીતે भेअपक्खे=(એકાંતથી) ભેદપક્ષમાં (નિયમથી વિશિષ્ટ કાર્યનો ભાવ નથી.)

# ગાચાર્થ :

એકાંત અભેદપક્ષમાં અનતીત વિશિષ્ટ કારણપણું હોવાથી નિચમા વિશિષ્ટ કાર્ચનો ભાવ નથી, અને તે રીતે એકાંત ભેદપક્ષમાં પણ નિચમા વિશિષ્ટ કાર્ચનો ભાવ નથી.

# ટીકા ઃ

न विशिष्टकार्यभावो=न घटादिकार्योत्पादो न्याय्यः, अनतीतविशिष्टकारणत्वात्=अनितक्रान्तनियत-कारणत्वादित्यर्थः, एकान्ताभेदपक्षे कार्यकारणयोर्नित्यत्वपक्ष इत्यर्थः नियमाद्=अवश्यमेव नेति, तथा भेदपक्षे च कार्यकारणयोरेकान्तानित्यत्वपक्ष इत्यर्थः नियमाद्=अवश्यमेव नेति गाथार्थः ॥१०८८॥

## टीङार्थ :

न विशिष्ट.......च्याय्यः विशिष्ट કાર્યનો ભાવ નથી=ઘટાદિ કાર્યનો ઉત્પાદ ન્યાય્ય નથી=ઘટાદિ કાર્ય ઉત્પन્न થાય છે એમ કહેવું યુક્તિયુક્ત નથી; अन्तीत......दित्यर्थः કેમ કે અનતીત વિશિષ્ટ કારણપણું છે=અનિકાંત નિયત કારણપણું છે, અર્થાત્ માટીના પિંડમાં ઘટનું જે કારણપણું રહેલું છે તે વિશિષ્ટ કારણપણું છે, અને તે કારણપણું એકાંત નિત્યપક્ષમાં પરિવર્તન પામી શકે નહીં. માટે તે અતિકાંત ન થાય તેવું વિશિષ્ટ કારણપણું છે.

આનાથી શું ફલિત થાય ? એ સ્પષ્ટ કરે છે -

एकान्ताभेदपक्षे.......अवश्यमेव न, કાર્ય અને કારણના એકાંતથી અભેદપક્ષમાં=નિત્યત્વપક્ષમાં, નિયમથી=અવશ્ય જ, નથી=ઘટાદિ કાર્યનો ઉર્ત્પાદ નથી.

'इति' નિત્યત્વપક્ષમાં કાર્યનો ઉત્પાદ ન્યાય્ય નથી, એ કથનની સમાપ્તિમાં છે.

तथा......गाथार्थः અને તે રીતે=જે રીતે નિત્યત્વપક્ષમાં ઘટાદિ કાર્યનો ઉત્પાદ નથી તે રીતે, કાર્ય અને કારણના ભેદપક્ષમાં=એકાંતથી અનિત્યત્વપક્ષમાં, નિયમથી=અવશ્ય જ, નથી=ઘટાદિ કાર્યનો ઉત્પાદ નથી, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

ગાથા ૧૦૮૬માં કહ્યું કે આત્માને એકાંતે નિત્ય માનીએ તો દુઃખના ઉચ્છેદ માટે પ્રવૃત્તિ થાય નહીં અને ગાથા ૧૦૮૭માં કહ્યું કે આત્માને એકાંતે અનિત્ય માનીએ તોપણ દુઃખના ઉચ્છેદ માટે પ્રવૃત્તિ થાય નહીં. તેનું સમર્થન કરવા, એકાંત નિત્યપક્ષમાં કે એકાંત અનિત્યપક્ષમાં પિંડમાંથી ઘટરૂપ કાર્ય થાય છે, તે પણ સંગત ન થાય, તે બતાવે છે –

એકાંત નિત્યપક્ષ એટલે કાર્ય-કારણનો એકાંતે અભેદપક્ષ; અને કાર્ય-કારણનો એકાંતે અભેદ સ્વીકારીએ તો માટીની પિંડઅવસ્થા ઘટનું કારણ છે, અને ઘટઅવસ્થા પિંડનું કાર્ય છે, એ સંગત થાય નહીં; કેમ કે ઘટ પ્રત્યે માટીના પિંડની કારણતા છે, અને એકાંત નિત્યપક્ષમાં કારણતામાં કંઈ પરિવર્તન થઈ શકે નહીં, અને કારણતામાં કંઈ પરિવર્તન થઈ શકે એમ માનીએ તો એકાંત નિત્યપક્ષ રહે નહીં. તેથી એકાંત નિત્યપક્ષ સ્વીકારવો હોય તો એમ માનવું પડે કે ઘટના કારણીભૂત માટીનો પિંડ સદા પિંડરૂપે રહે છે; અને માટીના પિંડમાં રહેલી ઘટની નિયત કારણતાનો અતિક્રમ થયા વગર ઘટરૂપ કાર્ય બનતું નથી; કેમ કે પિંડમાં રહેલી ઘટની યોગ્યતારૂપ કારણતાના ઉપમર્દનથી અર્થાત્ નાશથી, પિંડ ઘટરૂપે પરિણમન પામે છે. જયારે એકાંત નિત્યપક્ષમાં પિંડમાં રહેલી ઘટની કારણતાનું ઉપમર્દન સ્વીકારી શકાય નહીં, પણ ઘટના કારણીભૂત એવા માટીના પિંડસ્વરૂપ જ ઘટ છે, અને પિંડઅવસ્થાથી ભિન્ન અવસ્થાને પ્રાપ્ત થયેલી માટી ઘટ નથી એમ સ્વીકારવું પડે. આથી કાર્ય-કારણના એકાંત અભેદપક્ષમાં અનુભવ પ્રમાણે માટીના પિંડમાંથી બનતું ઘટરૂપ કાર્ય ઘટે નહીં, અને અન્ય પણ ઉપાદાન કારણમાંથી થતાં કાર્યો ઘટે નહીં, જેના કારણે જે પદાર્થો જે રૂપે રહેલા છે તે રૂપે જ સદા રહે છે, એમ માનવું પડે; અને એમ માનવું અનુભવવિરુદ્ધ છે. આથી એકાંત નિત્યપક્ષમાં ઘટાદિ કાર્યનો ઉત્પાદ ન્યાય્ય નથી.

વળી, કાર્ય-કારણના એકાંત અભેદપક્ષમાં જેમ ઘટાદિ કાર્યનો ઉત્પાદ ન્યાય્ય નથી, તેમ કાર્ય-કારણના

એકાંત ભેદપક્ષમાં પણ ઘટાદિ કાર્યનો ઉત્પાદ ન્યાય્ય નથી; કેમ કે જે વસ્તુ બીજી ક્ષણમાં સર્વથા નશ્વર હોય તે વસ્તુનું કાર્ય ઉત્તરક્ષણવર્તી વસ્તુ છે એમ કહી શકાય નહીં. કેમ કહી શકાય નહીં? તે આગળની ગાથામાં ગ્રંથકાર સ્વયં પટના દેષ્ટાંતથી સ્પષ્ટ કરે છે. !!૧૦૮૮!!

## અવતરશિકા :

उभयत्र निदर्शनमाह -

#### અવતરણિકાર્થ:

ઉભય સ્થાને નિદર્શનને કહે છે, અર્થાત્ એકાંત અભેદપક્ષમાં ઘટાદિ કાર્યનો ઉત્પાદ ન્યાય્ય નથી અને એકાંત ભેદપક્ષમાં પણ ઘટાદિ કાર્યનો ઉત્પાદ ન્યાય્ય નથી, એ બંને સ્થાનમાં દેષ્ટાંતને કહે છે –

#### भाशाः

# पिंडो पडु व्व ण घडो तप्फलमणईअपिंडभावाओ । तयईअत्ते तस्स उ तहभावा अन्नयाइत्तं ॥१०८९॥

## अन्वयार्थ :

**પિંકો પદુ ∞**=પિંડની જેમ, પટની જેમ=એકાંત અભેદપક્ષમાં વિશિષ્ટ કાર્યનો ભાવ નથી એમાં 'પિંડની જેમ' એ દર્ષ્ટાંત છે, અને એકાંત ભેદપક્ષમાં વિશિષ્ટ કાર્યનો ભાવ નથી એમાં 'પટની જેમ' એ દર્ષ્ટાંત છે.

(એકાંત અભેદપક્ષમાં અને એકાંત ભેદપક્ષમાં ઘટાદિ કાર્યનો ઉત્પાદ નથી તે, અનુમાનના આકારથી સ્પષ્ટ કરે છે –)

अणईअपिंडभावाओ घडो तप्फलं ण=અનતીત પિંડનો ભાવ હોવાથી ઘટ તેનું ફળ નથી=પિંડનું ફળ નથી.

(આ અનુમાન એકાંત અભેદપક્ષમાં છે. હવે એકાંત ભેદપક્ષમાં અનુમાન બતાવે છે –)

ત્યાર્કુ અત્તે=તેના અતીતત્વમાં=ઘટના પિંડની અતીતતામાં, (ઘટ પિંડનું કળ નથી; આ રીતે બંને પક્ષમાં ઘટાદિ કાર્યનો ઉત્પાદ ન્યાય્ય નથી, એમ સિદ્ધ થયું, અને તેથી શું ફલિત થયું ? તે બતાવે છે −)

तस्स उ तहभावा अन्नयाइत्तं=तेनो જ તથાભાવ હોવાથી અન્વયાદિત્વ છે=પિંડનો જ ઘટરૂપે ભાવ હોવાથી વસ્તુનું અન્વયાદિપશું છે.

# ગાशार्थ :

એકાંત અભેદપક્ષમાં વિશિષ્ટ કાર્ચનો ભાવ નથી એમાં પિંડનું દૃષ્ટાંત છે, અને એકાંત ભેદપક્ષમાં વિશિષ્ટ કાર્ચનો ભાવ નથી એમાં પટનું દૃષ્ટાંત છે.

આને અનુમાન આકારથી સ્પષ્ટ કરે છે –

અનતીત પિંડનો ભાવ હોવાથી ઘટ પિંડનું ફળ નથી, આ અનુમાન એકાંત અભેદપક્ષમાં છે. હવે એકાંત ભેદપક્ષમાં અનુમાન બતાવે છે — ઘટના પિંડના અતીતપણામાં ઘટ પિંડનું ફળ નથી. આ રીતે બંને પક્ષમાં ઘટાદિ કાર્ચનો ઉત્પાદ નથી એમ સિદ્ધ થયું, અને તેથી શું ફલિત થયું ? તે બતાવે છે —

પિંડનો જ ઘટરૂપે ભાવ હોવાથી વસ્તુ અન્વરા અને વ્યતિરેકવાળી છે, જેથી અનેકાંતવાદ સિદ્ધ થયો.

## ટીકા :

पिण्डवत् पटविदिति च दृष्टान्तौ, न घटस्तत्फलं=पिण्डफलिमिति प्रतिज्ञा, अनतीतिपण्डभावत्वाद्, अभेदपक्षे पिण्डवद्धेतोः समानत्वात्, भेदपक्षे पटवत् तदतीतत्वे=घटस्य पिण्डातीततायां, तस्यैव तथा-भावात्=पिंडस्यैव घटरूपेण भावाद्, अन्वयादित्वम्=अन्वयव्यतिरेकित्वं वस्तुन इति गाथार्थः ॥१०८९॥

## ટીકાર્ચ :

પિण्डवत्......दृष्टान्तौ, પિંડની જેમ અને પટની જેમ. આ બે દેષ્ટાંત છે≔પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે એકાંત અભેદપક્ષમાં ઘટાદિ કાર્યનો ઉત્પાદ નથી, ત્યાં 'પિંડની જેમ' એ દેષ્ટાંત છે, અને એકાંત ભેદપક્ષમાં ઘટાદિ કાર્યનો ઉત્પાદ નથી, ત્યાં 'પટની જેમ' એ દેષ્ટાંત છે.

એકાંત અભેદપક્ષમાં ઘટાદિ કાર્યનો ઉત્પાદ કેમ નથી ? તે બતાવે છે -

न घटस्तत्फलं........समानत्वात्, ઘટ તેનું ફળ=પિંડનું ફળ, નથી, એ પ્રકારની પ્રતિજ્ઞા છે. તેમાં હેતુ આપે છે – અનતીત પિંડભાવપણું છે અર્થાત્ જે પિંડમાંથી ઘટ બન્યો તે પિંડમાં અનતીત પિંડભાવપણું હોવાને કારણે ઘટ પિંડનું ફળ નથી.

અહીં પ્રશ્ન થાય કે જે પિંડમાંથી ઘટ બન્યો, તે પિંડમાં અનતીત પિંડભાવપણું કેમ છે ? તેમાં હેતુ આપે છે –

અભેદપક્ષમાં 'પિण्डवत्' સાથે હેતુનું સમાનપણું છે='પિંડની જેમ' એ દેષ્ટાંત સાથે હેતુનું સમાનપણું છે, અર્થાત્ જે પિંડમાંથી ઘટ નથી બન્યો, તે પિંડ જે સ્વરૂપે વિદ્યમાન છે તે સ્વરૂપે, જે પિંડમાંથી ઘટ બન્યો છે તે પિંડ પણ વિદ્યમાન છે. તેથી પિण્डवત્ એ દેષ્ટાંત સાથે ઘટના હેતુભૂત એવા પિંડનું સરખાપણું છે. આથી ઘટ એ પિંડનું ફળ નથી, એમ અન્વય છે.

એકાંત ભેદપક્ષમાં ઘટાદિ કાર્યનો ઉત્પાદ કેમ નથી ? તે બતાવે છે -

भेदपक्षे.......પિण्डातीततायां, ભેદપક્ષમાં તેનું અતીતપશું હોતે છતે=ઘટના પિંડનું અતીતપશું હોતે છતે, પટની જેમ=પટ જેમ પિંડનું ફળ નથી, તેમ ઘટ પણ પિંડનું ફળ નથી.

પિંડ અને પટના દર્શાંતથી ઉપરમાં સ્થાપન કર્યું એ રીતે એકાંત અભેદપક્ષમાં કે એકાંત ભેદપક્ષમાં ઘટ પિંડના ફળરૂપે સિદ્ધ થતો નથી; છતાં અનુભવ પ્રમાણે ઘટને પિંડના ફળરૂપે સ્વીકારીએ તો પદાર્થ નિત્ય-અનિત્ય સિદ્ધ થાય. તે બતાવવા અર્થે કહે છે –

तस्यैव......वस्तुनः, તેનો જ તે પ્રકારે ભાવ હોવાથી=પિંડનો જ ઘટરૂપે ભાવ હોવાથી, અન્વયાદિપણું છે=વસ્તુનું અન્વય-વ્યત્તિરેકીપણું છે, અર્થાત્ પિંડ ઘટરૂપે બન્યો તેમાં માટી અન્વયી છે=અનુગત છે, અને પિંડઅવસ્થા-ઘટઅવસ્થા વ્યતિરેકી છે=પરસ્પર અનનુગત છે. આથી માટીરૂપે વસ્તુ નિત્ય છે અને પિંડ-ઘટાદિરૂપે વસ્તુ અનિત્ય છે. इति गाथार्थः એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

પૂર્વગાથામાં બતાવ્યું એ રીતે એકાંત નિત્યપક્ષમાં ઘટાદિ કાર્યનો ઉત્પાદ ન્યાય્ય નથી, તેમાં પિંડનું દેષ્ટાંત છે; અને આ દેષ્ટાંતના બળથી અનુમાન કઈ રીતે થાય ? તે સ્પષ્ટ કરવા કહે છે કે અનતીત પિંડભાવપશું હોવાથી પિંડનું ફળ ઘટ નથી; કેમ કે અભેદપક્ષમાં **પિંગ્ડવત્** એ દેષ્ટાંત સાથે **અનતીતપિંગ્ડમાવત્વાત્** એ હેતુનું સમાનપશું છે.

આ અનુમાનમાં 'ઘટ' પક્ષ છે, 'પિંડનું ફળ નથી' એ સાધ્ય છે, 'અનતીત પિંડભાવપણું હોવાથી' એ હેતુ છે, અને 'પિંડની જેમ' એ દેષ્ટાંત છે, તેમ જ 'અભેદ પક્ષમાં દેષ્ટાંત સાથે હેતુનું સમાનપણું છે' એ **અનતીતિષિण્डभावत्वात્** રૂપ હેતુનું સ્પષ્ટીકરણ છે.

આનાથી એ ફલિત થાય કે દેશાંત તરીકે બતાવવામાં આવેલ પિંડ પિંડરૂપે જ વિદ્યમાન છે. તેથી તે પિંડનું ફળ ઘટ નથી એ પ્રત્યક્ષથી સિદ્ધ છે, અને જે રીતે દેશાંતભૂત પિંડનું ફળ ઘટ નથી તે રીતે જેમાંથી ઘટ બન્યો છે તે ઘટના હેતુભૂત પિંડનું ફળ પણ ઘટ નથી; કેમ કે એકાંત નિત્યપક્ષમાં પિંડ પરિવર્તન પામતો નહીં હોવાથી જે પિંડમાંથી ઘટ બન્યો છે તે પિંડ પણ અનતીત પિંડભાવવાળો જ છે એમ માનવું પડે; અને એમ માનીએ તો દેશાંતભૂત પિંડ જેવો જ ઘટના કારણીભૂત એવો પિંડ પણ છે એમ માનવું પડે; અને ઘટના કારણીભૂત પિંડને દેશાંતભૂત પિંડ જેવો જ માનીએ તો, જેમ પિંડરૂપે પડેલા માટીના પિંડનું ફળ ઘટ નથી, તેમ ઘટરૂપે પરિણમેલા માટીના પિંડનું ફળ પણ ઘટ નથી એમ માનવું પડે. આથી એકાંત અભેદપક્ષમાં પિંડના દેશાંતથી પિંડનું ફળ ઘટ નથી એમ સિદ્ધ થાય છે.

# भेदपक्षे थी पिण्डातीततायां सुधीना કથનનો ભાવાર્થ આ પ્રમાણે :

પૂર્વગાથામાં બતાવ્યું એ રીતે એકાંત અનિત્યપક્ષમાં પણ ઘટાદિ કાર્યનો ઉત્પાદ ન્યાય્ય નથી, તેમાં પટનું દેષ્ટાંત છે. આનાથી એ ફલિત થાય કે એકાંત અનિત્યપક્ષમાં માટીની પિંડઅવસ્થા વીતી ગયા પછી પણ દેખાતો ઘટ પિંડનું ફળ નથી, તેમ માટીની પિંડઅવસ્થા વીતી ગયા પછી પણ દેખાતો ઘટ પિંડનું ફળ નથી; કેમ કે એકાંત ક્ષણિકપક્ષમાં સર્વથા નાશ પામેલ વસ્તુ સાથે તેની ઉત્તરભાવી વસ્તુનો કોઈ સંબંધ નથી; આમ છતાં અતીત એવા પિંડમાંથી આ ઘટ બન્યો છે એમ સ્વીકારીએ તો અતીત એવા પિંડમો ઉત્તરભાવી પટ પડેલો હોય તો તે પટ પણ તે અતીત એવા પિંડમાંથી બન્યો છે એમ સ્વીકારવું પડે; જયારે પિંડ અને પટ વચ્ચે કોઈ અનુગત પદાર્થની પ્રતીતિ નહીં થતી હોવાને કારણે જેમ પિંડમાંથી પટ થતો નથી એમ કહેવાય છે, તેમ જો ઘટના હેતુભૂત એવા પિંડ અને ઘટ વચ્ચે પણ કોઈ અનુગત પદાર્થની પ્રતીતિ ન થતી હોય તો આ પિંડમાંથી ઘટ થયો છે એમ પણ કહી શકાય નહીં. આથી એકાંત ભેદપક્ષમાં પણ પટના દેષ્ટાંતથી પિંડનું ફળ ઘટ નથી એમ સિદ્ધ થાય છે.

આ રીતે એકાંત નિત્યપક્ષમાં કે એકાંત અનિત્યપક્ષમાં 'પિંડનું ફળ ઘટ છે' એ સંગત થતું નથી, એમ સિદ્ધ કરીને 'પિંડનું ફળ ઘટ છે' એવી પ્રામાણિક પ્રતીતિ કઈ રીતે સંગત થાય ? તે બતાવવા ગ્રંથકાર કહે છે –

# 

પિંડનો જ ઘટરૂપે ભાવ હોવાથી વસ્તુ અન્વય અને વ્યતિરેકવાળી છે, અર્થાત્ માટીનો પિંડ ઘટરૂપે થયો, તેથી પિંડઅવસ્થા અને ઘટઅવસ્થામાં માટી અન્વયી છે, અને માટીની પિંડઅવસ્થા અને માટીની ઘટઅવસ્થા વ્યતિરેકી છે અર્થાત્ એ બંને અવસ્થાનો પરસ્પર ભેદ છે; તેથી માટીરૂપ વસ્તુ પિંડઅવસ્થામાંથી ઘટઅવસ્થા પામે છે ત્યારે માટી અન્વયી બને છે અને પિંડઅવસ્થા અને ઘટઅવસ્થા વ્યતિરેકી બને છે. આથી માટીરૂપે પદાર્થ નિત્ય છે અને પિંડરૂપે અને ઘટરૂપે પદાર્થ અનિત્ય છે.

આમ, બાહ્ય પદાર્થોમાં જે રીતે નિત્ય-અનિત્ય ધર્મો રહેલા છે, તે રીતે આત્મામાં પણ નિત્ય-અનિત્ય ધર્મો રહેલા છે. આથી સર્વ વસ્તુઓ નિત્ય-અનિત્યાદિ ધર્મોવાળી સ્વીકારીએ તો જ દેષ્ટ એવો સર્વ વ્યવહાર સંગત થાય, અન્યથા નહીં, એમ ફલિત થયું. II૧૦૮૯II

## અવતરણિકા :

अतः सदसन्नित्यानित्यादिरूपमेव वस्तुः तथा चाह -

## અવતરણિકાર્થ:

આથી=ગાથા ૧૦૮૩થી ૧૦૮૭માં સ્થાપન કર્યું એ રીતે જીવ સ્વરૂપથી સત્, પરરૂપથી અસત્ અને નિત્ય-અનિત્યાદિ અનેક ધર્મોવાળો છે, અને તેનું સમર્થન ગાથા ૧૦૮૮-૧૦૮૯માં કર્યું એ રીતે એકાંત અભેદપક્ષમાં અને એકાંત ભેદપક્ષમાં ઘટાદિ કાર્યનો ઉત્પાદ ન્યાય્ય નહીં હોવાને કારણે સર્વ પદાર્થો સ્વરૂપથી સત્, પરરૂપથી અસત્ અને નિત્ય-અનિત્યાદિ અનેક ધર્મોવાળા છે એમ પ્રાપ્ત થયું એથી, સત્-અસત્, નિત્ય-અનિત્ય આદિ રૂપ જ વસ્તુ છે, અને તે રીતે કહે છે અર્થાત્ તે રીતે સ્વીકારવાથી શું પ્રાપ્ત થયું ? એ બતાવે છે –

## ભાવાર્થ :

ગાથા ૧૦૮૧-૧૦૮૨માં કહ્યું કે જે શ્રુતધર્મમાં જીવાદિભાવવાદ દેષ્ટ-ઇષ્ટ સાથે અવિરુદ્ધ અને નિરુપચરિત બંધાદિનો સાધક બતાવ્યો હોય તે શ્રુતધર્મ તાપથી શુદ્ધ છે, અને તે તાપશુદ્ધ શ્રુતધર્મમાં ઉદાહરણ બતાવતાં ગાથા ૧૦૮૩માં કહ્યું કે જીવને સત્-અસત્ અને નિત્યાનિત્યાદિ અનેક ધર્મોવાળો સ્વીકારીએ તો જ અનુભવાતા સ્વરૂપવાળાં સુખાદિ અને શાસ્ત્રમાં સ્વીકારાયેલા બંધાદિ ઘટે છે, અન્યથા નહીં. ત્યારપછી ગાથા ૧૦૮૪માં જીવને સત્-અસત્ રૂપ સ્વીકારીએ તો વિશિષ્ટ એવાં સુખાદિ કંઈ રીતે ઘટે છે? તે બતાવ્યું, અને ગાથા ૧૦૮૫માં જીવને સત્-અસત્ રૂપ ન સ્વીકારીએ તો વિશિષ્ટ એવાં સુખાદિ કેમ ઘટે નહીં? તે યુક્તિથી બતાવ્યું. ત્યારપછી ગાથા ૧૦૮૬-૧૦૮૭માં આત્માને એકાંતે નિત્ય કે એકાંતે અનિત્ય સ્વીકારીએ તો દરેક જીવ દ્વારા કરાતી દુઃખના ઉચ્છેદની પ્રવૃત્તિ કંઈ રીતે ઘટે નહીં? એ બતાવીને સિદ્ધ કર્યું કે જીવ દ્વારા કરાતો દુઃખના ઉચ્છેદનો પ્રયત્ન આત્માને કથેચિત્ નિત્ય અને કથેચિત્ અનિત્ય સ્વીકારીએ તો ઘટી શકે, અન્યથા નહીં; અને તેનું ગાથા ૧૦૮૮-૧૦૮૯માં સમર્થન કરીને સ્થાપન કર્યુ કે દરેક વસ્તુ અન્વય-વ્યતિરેકવાળી છે. આથી એ ફલિત થયું કે સર્વ વસ્તુ અન્વયી એવા દ્રવ્યની અપેક્ષાએ નિત્ય છે અને વ્યતિરેકી એવા પર્યાયની અપેક્ષાએ અનિત્ય છે. માટે અવતરિણકામાં કહ્યું કે આ ઉપરોક્ત કથનથી સત્અસત્, નિત્ય-અનિત્ય આદિ રૂપ જ વસ્તુ સિદ્ધ થઈ, અને તે રીતે સિદ્ધ થવાથી શું પ્રાપ્ત થાય ? તે હવે બતાવે છે —

🛊 "नित्यानित्यादिरूपम्"मां 'आदि' शબ्दथी लेद-अलेदनुं ग्रहण ङरवुं.

#### आधाः

# एवंविहो उ अप्या मिच्छत्ताईहिँ बंधई कम्मं । सम्मत्ताईएहि उ मुच्चइ परिणामभावाओ ॥१०९०॥

## અન્વચાર્ચ:

एवंविहो उ=આવા પ્રકારનો જ=સત્-અસત્, નિત્ય-અનિત્ય આદિ સ્વરૂપવાળો જ, अप्पा=આત્મા परिणामभावाओ=પરિણામનો ભાવ હોવાથી मिच्छत्ताईहिँ=भिथ्यात्वादि द्वारा कम्मं=કર્મને बंधई=બાંધે છે, सम्मत्ताईएहि उ=વળી સમ્યક્ત્વાદિ દ્વારા मुच्चइ=મુકાય છે=આત્મા તે બાંધેલ કર્મથી મુકાય છે.

#### ગાથાર્થ :

સત્-અસત્, નિત્થ-અનિત્થ આદિ સ્વરૂપવાળો જ આત્મા પરિણામનો ભાવ હોવાથી મિથ્યાત્વાદિ દ્વારા કર્મને બાંધે છે અને વળી સમ્ચક્ત્વાદિ દ્વારા આત્મા તે બાંધેલ કર્મથી મુકાય છે.

## ટીકા :

एवंविध एवाऽऽत्मा सदसन्नित्यादिरूपः मिथ्यात्वादिभिः करणभूतैर्बध्नाति कर्म्म ज्ञानावरणादि, सम्यक्त्वादिभिस्तु करणभूतैर्मुच्यते, कुत इत्याह-परिणामभावात्=परिणामत्वादिति गाथार्थः ॥१०९०॥

- ★ ''मिथ्यात्वादिभिः''मां 'आदि' शબ्हथी अविश्वति, प्रभाह, इषाय अने मन-वर्यन-डायाना योगोनो संग्रह छे.
- 🖈 "सम्यक्त्वादिभिः"भां 'आदि' शબ्दथी सम्यञ्ज्ञान अने सम्यङ्यादिश्रनो संग्रह छे.

# ટીકાર્થ :

આવા પ્રકારનો જ=સત્-અસત્-નિત્યાદિરૂપવાળો જ, આત્મા કરણભૂત એવા મિથ્યાત્વ આદિ દ્વારા જ્ઞાનાવરણાદિ કર્મને બાંધે છે; વળી કરણભૂત એવા સમ્યક્ત્વ આદિ દ્વારા મુકાય છે=જ્ઞાનાવરણાદિ તે કર્મથી આત્મા મુકાય છે. કયા કારણથી ? અર્થાત્ આત્મા મિથ્યાત્વાદિ દ્વારા કર્મને બાંધે છે અને સમ્યક્ત્વાદિ દ્વારા તે બાંધેલ કર્મથી મુકાય છે, એવું કેમ છે ? એથી હેતુને કહે છે − પરિણામનો ભાવ છે=પરિણામપણું છે=આત્મામાં કર્મના સંયોગનું અને કર્મના વિયોગનું પરિણામપણું છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

પૂર્વમાં યુક્તિથી સ્થાપન કર્યું કે આત્મા સ્વરૂપથી સત્ છે અને પરરૂપથી અસત્ છે. આથી પોતાનામાં વર્તતા મિથ્યાત્વાદિ ભાવોથી જીવ સત્ છે અને બીજાનામાં વર્તતા મિથ્યાત્વાદિ ભાવોથી કે બીજાનામાં વર્તતા સમ્યક્ત્વાદિ ભાવોથી જીવ અસત્ છે. એ રીતે જયારે જીવમાં સમ્યક્ત્વાદિ ભાવો પ્રગટે છે, ત્યારે પોતાનામાં વર્તતા સમ્યક્ત્વાદિ ભાવોથી જીવ અસત્ છે અને બીજાનામાં વર્તતા સમ્યક્ત્વાદિ ભાવોથી કે બીજાનામાં વર્તતા મિથ્યાત્વાદિ ભાવોથી જીવ અસત્ છે. તેથી જે જીવમાં જે ભાવો વર્તે છે તે ભાવોરૂપે તે જીવ સત્ છે અને અન્યમાં જે ભાવો વર્તે છે તે ભાવોરૂપે તે જીવ અસત્ છે; પરંતુ જો આત્મા જેમ સ્વરૂપથી સત્ છે તેમ પરમાં પરરૂપથી પણ સત્ હોય, તો જીવ પોતાનામાં વર્તતા મિથ્યાત્વાદિ ભાવોથી જેમ કર્મ બાંધે છે તેમ પરમાં

વર્તતા મિથ્યાત્વાદિ ભાવોથી પણ કર્મથી બંધાવો જોઈએ, અને પરમાં વર્તતા સમ્યક્ત્વાદિ ભાવોથી પણ કર્મથી મુકાવો જોઈએ; અથવા જયારે જીવમાં સમ્યક્ત્વાદિ ભાવો પ્રગટે છે, ત્યારે જેમ જીવ પોતાનામાં વર્તતા સમ્યક્ત્વાદિ ભાવોથી કર્મને મૂકે છે તેમ પરમાં વર્તતા સમ્યક્ત્વાદિ ભાવોથી પણ કર્મથી મુકાવો જોઈએ, અને પરમાં વર્તતા મિથ્યાત્વાદિ ભાવોથી પણ કર્મથી બંધાવો જોઈએ, એમ પ્રાપ્ત થાય; પરંતુ જયારે આત્માને સ્વરૂપથી સત્ અને પરરૂપથી અસત્ સ્વીકારીએ, તો જીવ પોતાના જ ભાવોથી કર્મને બાંધે છે અને કર્મને મૂકે છે, પરંતુ અન્ય જીવોના ભાવોથી તે જીવ કર્મને બાંધતો નથી કે કર્મને મૂકતો નથી, એ સંગત થાય છે.

વળી, આત્મા દ્રવ્યરૂપે નિત્ય છે અને પર્યાયરૂપે અનિત્ય છે. તેથી દ્રવ્યરૂપે નિત્ય એવો આત્મા જયારે મિથ્યાત્વાદિ ભાવોથી કર્મને બાંધે છે ત્યારે તે ર્જીવ કર્મબંધના પરિણામવાળો થાય છે, અને જયારે સમ્યક્ત્વાદિ ભાવોથી કર્મને મૂકે છે ત્યારે તે જીવ કર્મરહિત પરિણામવાળો થાય છે. આથી આત્માને નિત્ય-અનિત્ય ધર્મવાળો સ્વીકારીએ તો આત્મામાં પરિણામપણું હોવાને કારણે બંધ-મોક્ષ સંગત થાય; પરંતુ જો આત્માને એકાંતે નિત્ય કે એકાંતે અનિત્ય સ્વીકારીએ તો આત્મા મિથ્યાત્વાદિથી કર્મને બાંધે છે અને સમ્યક્ત્વાદિથી કર્મને મૂકે છે એ રૂપ બંધ-મોક્ષ સંગત થાય નહીં. !!૧૦૯૦!!

# અવતરણિકા :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે આત્માને સત્-અસત્, નિત્ય-અનિત્યાદિ ધર્મવાળો સ્વીકારીએ તો કર્મનો બંધ અને કર્મથી મોક્ષ ઘટે છે, એ રીતે અન્ય પણ દેષ્ટ પદાર્થો આત્માને સત્-અસત્ આદિ ધર્મવાળો સ્વીકારવાથી ઘટે છે, તે બતાવે છે –

#### भाशः :

सकडुवभोगो वेवं कहंचि एगाहिकरणभावाओ । इहरा कत्ता भोत्ता उभयं वा पावइ सया वि ॥१०९१॥

# अन्वयार्थः

एवं=આ રીતે=પૂર્વમાં વસ્તુને સત્-અસત્ આદિરૂપ સ્થાપન કરી એ રીતે, कहंचि एगाहिकरणभावाओं= કથંચિત્ એક અધિકરણનો ભાવ હોવાથી सकडुवभोगो वि=સ્વકૃત ઉપભોગ પણ (ઘટે છે.) इहरा= ઇતરથા= આત્માને નિત્યાદિ એક સ્વભાવવાળો સ્વીકારીએ તો, (આત્મા) सया वि=સદા પણ कत्ता भोत्ता उभयं=કર્તા, ભોકતા, ઉભય, वा=અથવા અનુભય पावइ=પ્રાપ્ત થાય.

# ગાચાર્થ :

પૂર્વમાં વસ્તુને સત્-અસત્ આદિરૂપ સ્થાપન કરી એ રીતે, કથંચિત્ એક અધિકરણનો ભાવ હોવાથી સ્વકૃત ઉપભોગ પણ ઘટે છે; પરંતુ આત્માને નિત્યાદિ એક સ્વભાવવાળો માનીએ તો આત્મા કાં તો સદા પણ કર્તા રહે, કાં તો સદા પણ ભોકતા રહે, કાં તો સદા પણ કર્તા-ભોકતા રહે, કાં તો સદા પણ અકર્તા-અભોકતા રહે, એમ પ્રાપ્ત થાય.

#### ટીકા :

स्वकृतोपभोगोऽप्येवं परिणामित्वादात्मनि कथञ्जिदेकाधिकरणभावाच्चित्रस्वभावतया युज्यते, इतरथा=नित्याद्येकस्वभावतायां कर्त्ता भोक्ता उभयं वा वाशब्दादनुभयं वा प्राप्नोति सदापि, कर्त्राद्येकस्वभावत्वादिति गाथार्थः ॥१०९१॥

- ★ ''स्वकृतोपभोगोऽपि''मां 'अपि'थी એ કહેવું છે કે આ રીતે કર્મનો બંધ-મોક્ષ તો ઘટે છે, પરંતુ આ રીતે સ્વકૃત ઉપભોગ પણ ઘટે છે.
- 🛨 '**'नित्याद्येकस्वभावतायां''**मां **'आदि**' प्रदृशी अनित्थ એકસ્વભાવतानुं ग्रहृश **ક**રવું.
- ★ "कर्<mark>त्राद्येकस्वभावत्वाद्"</mark>मां '**आदि'** पद्यी भोड्ता, डर्ता-भोड्ता, अडर्ता-अभोड्ता એકरवभावत्वनुं ग्रहण डर्चुं.

## ટીકાર્થ :

આ રીતે=સત્ આદિ રૂપ જ વસ્તુ છે એમ પૂર્વમાં સ્થાપન કર્યું એ રીતે, આત્મામાં પરિણામીપણું હોવાથી સ્વકૃત ઉપભોગ પણ ઘટે છે; કેમ કે ચિત્ર સ્વભાવપણારૂપે કથંચિત્ એક અધિકરણનો ભાવ છે. ઇતરથા= નિત્યાદિ એક સ્વભાવપણામાં, સદા પણ કર્તા, ભોક્તા, અથવા ઉભય અથવા वा શબ્દથી અનુભય પ્રાપ્ત થાય=આત્મા સદા પણ કર્તા રહે, અથવા સદા પણ ભોક્તા રહે, અથવા સદા પણ કર્તા-ભોક્તા રહે, અથવા સદા પણ કર્તા-ભોક્તા ન રહે, એમ પ્રાપ્ત થાય; કેમ કે કર્તૃ આદિ એકસ્વભાવપણું છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

પૂર્વમાં આત્માને સત્-અસત્, નિત્ય-અનિત્ય આદિરૂપ સ્થાપન કરવાથી આત્મા પરિણામી છે એમ સિદ્ધ થયું. તેથી એ પ્રાપ્ત થાય કે આત્મામાં જુદા જુદા સ્વભાવ હોવાથી તે જુદા જુદા સ્વભાવનું આત્મા એક અધિકરણ છે; કેમ કે આત્મા પરિણામી છે, તેથી જીવે પહેલાં જુદા પ્રકારનો પ્રયત્ન કર્યો માટે જુદા પ્રકારનું પરિણામ પ્રાપ્ત થયું, પછી જુદા પ્રકારનો પ્રયત્ન કર્યો માટે જુદા પ્રકારનું પરિણામ પ્રાપ્ત થયું એ સંગત થાય છે. આથી જે આત્મા મિથ્યાત્વાદિ ભાવો કરવા દ્વારા કર્મ બાંધે છે તે જ આત્મા સમ્યક્ત્વાદિ ભાવોમાં યત્ન કરવા દ્વારા કર્મથી મુકાય છે. આમ, આત્મામાં કર્મબંધને અનુકૂળ પરિણામ કરવાનો પણ સ્વભાવ છે, કર્મબંધ કર્યા પછી કર્મના ફળને ભોગવવાનો પણ સ્વભાવ છે અને કર્મક્ષયને અનુકૂળ પરિણામ કરવાનો પણ સ્વભાવ છે. અને આવો વિવિધ પ્રકારનો સ્વભાવ હોવાથી આત્મારૂપ એક અધિકરણમાં મિથ્યાત્વાદિ ભાવો વર્તે છે અને મિથ્યાત્વાદિ ભાવોકૃત ફળનો ઉપભોગ પણ ઘટે છે. એ રીતે તે જ આત્મારૂપ એક અધિકરણમાં સમ્યક્ત્વાદિ ભાવો વર્તે છે અને સમ્યક્ત્વાદિ ભાવોકૃત ફળનો ઉપભોગ પણ ઘટે છે.

વળી, આત્માને એકાંતે નિત્ય એક સ્વભાવવાળો સ્વીકારીએ તો જે આત્મા કર્તા હોય તે આત્મા સદા કર્તા જ રહેવો જોઈએ, પરંતુ આત્મા પ્રથમ કર્તા છે અને પછી તેના ફળનો ભોક્તા છે, એ સંગત થાય નહીં. અથવા આત્માને એકાંતે નિત્ય માનીએ તો જે આત્મા ભોક્તા હોય તે આત્મા સદા ભોક્તા જ રહેવો જોઈએ, પરંતુ આ આત્મા પ્રથમ કર્તા હતો અને પછી તેના ફળનો ભોક્તા બન્યો એમ માની શકાય નહીં.

અથવા આત્મા એકાંતે નિત્ય હોય તો જે આત્મા કર્તા-ભોક્તારૂપ ઉભય સ્વભાવવાળો હોય તે આત્મા સદા ઉભય સ્વભાવવાળો જ રહેવો જોઈએ. વળી તેમ માનીએ તો પ્રથમ કર્તા હતો અને પછી તેના ફળનો ભોક્તા છે એમ મનાય નહીં, પરંતુ તે આત્મા જે ક્ષણમાં કર્તા છે તે ક્ષણમાં જ ભોક્તા પણ છે એમ માનવું પડે. પણ તેમ માનવામાં અનુભવ સાથે વિરોધ થાય છે; કેમ કે દરેક જીવ પ્રથમ પ્રવૃત્તિ કરે છે અને પછી તે પ્રવૃત્તિનું ફળ ભોગવે છે. આથી આત્માને ભિન્ન ક્ષણમાં કર્તા અને ભિન્ન ક્ષણમાં ભોક્તા માનવો હોય તો આત્માને કથંચિતુ નિત્ય અને કથંચિતુ અનિત્ય ધર્મવાળો માનવો પડે.

અથવા આત્મા એકાંતે નિત્ય હોય તો જે આત્મા અકર્તા-અભોક્તારૂપ અનુભય સ્વભાવવાળો હોય તે આત્મા સદા કર્તા-ભોક્તાના ભાવરહિત સ્થિર એક સ્વભાવવાળો જ રહેવો જોઈએ; પરંતુ તેમ માનીએ તો જીવ કર્મનો કર્તા છે, કર્મના ફળનો ભોક્તા છે, જીવ સાધના દ્વારા કર્મથી મુક્ત થાય છે, એ સર્વ કથન સંગત થાય નહીં. આથી આ સર્વ કથનને સંગત કરવું હોય તો આત્માને કથંચિત્ નિત્ય અને કથંચિત્ અનિત્ય માનવો પડે.

આ રીતે આત્માને એકાંતે અનિત્ય એક સ્વભાવવાળો સ્વીકારીએ અર્થાત્ સર્વથા ક્ષણિકવાદ સ્વીકારીએ, તોપણ જીવ પ્રથમ કર્તા છે, પછી ભોક્તા છે એ સંગત થાય નહીં, પરંતુ જીવ જે ક્ષણમાં વિદ્યમાન છે તે ક્ષણમાં તે જીવ કર્તા હોય તો કર્તા રહે, અથવા ભોક્તા હોય તો ભોક્તા રહે, અથવા કર્તા-ભોક્તા હોય તો કર્તા-ભોક્તા રહે, અથવા કર્તા-ભોક્તા ન હોય તો તે જીવમાં કર્તા-ભોક્તારૂપ સ્વભાવનો અભાવ રહે; કેમ કે સર્વથા ક્ષણિકવાદમાં ઉત્પત્તિની ઉત્તર ક્ષણમાં જીવનો અભાવ થતો હોવાથી જીવ પૂર્વ ક્ષણોમાં કૃત્ય કરે છે અને ઉત્તર ક્ષણોમાં તે કૃત્યના ફળને ભોગવે છે, એવા પ્રકારનો અનુભવ એકાંત અનિત્યપક્ષમાં પણ સંગત થાય નહીં. આથી આવો અનુભવ સંગત કરવો હોય તો આત્માને કથંચિત્ નિત્ય અને કથંચિત્ અનિત્ય ધર્મવાળો માનવો પડે. !!૧૦૯૧!!

### अवतरशिक्षाः

एतदेव भावयति -

## અવતરશિકાર્થ:

આને જ ભાવન કરે છે, અર્થાત્ પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે આત્માને નિત્ય અને અનિત્ય ધર્મવાળો સ્વીકારીએ તો સ્વકૃત ઉપભોગ પણ ઘટે છે, એનું જ ભાવન કરે છે –

#### आशा :

वेएइ जुवाणकयं वुड्ढो चोराइफलिमहं कोई । ण य सो तओ ण अन्नो पच्चक्खाईपसिद्धीओ ॥१०९२॥

## અન્વચાર્થ :

इहं=અહીં=સંસારમાં, **जुवाणकयं चोगइफलं**=યુવાનકૃત ચૌર્યાદિનું કળ **कोई बुड्ढो**=કોઈ વૃદ્ધ **बेएइ**=વેદે છે=ભોગવે છે, **पच्चक्खाईपिसद्धीओ य**=અને પ્રત્યક્ષાદિની પ્રસિદ્ધિ હોવાથી **सो**=આ (વૃદ્ધ) तओ=तेनाથी= યુવાનથી, अन्नो ण ण=અન્ય નથી (એમ) નહીં.

#### जाशार्थ :

સંસારમાં ચુવાને કરેલું ચોરી આદિનું ફળ કોઈ વૃદ્ધ અનુભવે છે, અને પ્રત્યક્ષાદિની પ્રસિદ્ધિ હોવાથી આ વૃદ્ધ ચુવાનથી અન્ય નથી એમ નહીં.

#### દીકા :

वेदयते=अनुभवति, युवकृतं=तरुणकृतिमत्यर्थः वृद्धश्चौर्यादिफलं-बन्धनादि इह कश्चित्, लोकसिद्धमेतत्, न चाऽसौ वृद्धस्ततो=यूनो नाऽन्यः, किन्त्वन्यः, प्रत्यक्षादिप्रसिद्धेः कारणादिति गाथार्थः ॥१०९२॥

- 🛨 ''चौर्यादिफलं''मां 'आदि' पध्यी हिंसा आदिनुं इंग ग्रहण કरवूं.
- 🖈 "बन्धनादि"मां 'आदि' पहथी झंसी, वध आदिलुं ग्रहण કरवूं.
- 🛨 ''प्रत्यक्षादिप्रसिद्धेः''मां 'आदि' पदृथी अनुभाननी प्रसिद्धिनुं ग्रहण કरवुं.

### ટીકાર્થ :

અહીં=સંસારમાં, યુવાન વડે કરાયેલું=તરુણ વડે કરાયેલું, બંધનાદિરૂપ ચોરી વગેરેનું કળ કોઈક વૃદ્ધ વેદે છે=અનુભવે છે; આ લોકસિદ્ધ છે=યુવાનથી કરાયેલું ચોરી આદિનું કળ વૃદ્ધ અનુભવે છે એ લોકમાં પ્રસિદ્ધ છે. અને પ્રત્યક્ષાદિની પ્રસિદ્ધિરૂપ કારણથી આ વૃદ્ધ તેનાથી=યુવાનથી, અન્ય નથી એમ નહીં, પરંતુ અન્ય છે=જુદો નથી એમ નહીં પરંતુ જુદો છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ગાથા :

# ण य णाऽणण्णो सोऽहं कि पत्तो ? पावपरिणइवसेणं । अणुहवसंधाणाओ लोगागमसिद्धिओ चेव ॥१०९३॥

### अन्वयार्थः

ण य अणण्णो ण=અને અનન્ય નથી (એમ) નહીં=ચોરી આદિનું ફળ ભોગવનાર વૃદ્ધ ચોરી આદિ કરનાર યુવાનથી અભિન્ન નથી એમ નહીં, सोऽहं पावपिणइवसेणं कि पत्तो ? अणुहवसंधाणाओ=કેમ કે તે હું પાપ પરિણતિના વશથી શું પામ્યો ? (એવું) અનુભવનું સંધાન છે અર્થાત્ ચોરી કરનાર એવો તે હું બંધનાદિ પામ્યો એ પ્રકારનું અનુભવનું જોડાણ છે; लोगागमिसिद्धिओ चेव=કેમ કે લોક-આગમથી સિદ્ધિ જ છે.

### ગાશાર્થ :

અને ચોરી આદિનું ફળ ભોગવનાર વૃદ્ધ ચોરી આદિ કરનાર યુવાનથી અભિભ્ન નથી એમ નહીં; કેમ કે તે હું પાપ પરિણતિના વશથી બંધનાદિ પામ્યો, એ પ્રકારનું અનુભવનું અનુસંધાન છે; કેમ કે લોકથી અને આગમથી સિદ્ધિ જ છે.

### ટીકા :

न च नाऽनन्यः, किन्त्वनन्योऽपि, कथमित्याह-सोऽहं कि प्राप्तो ? बन्धनादि पापपरिणतिवशेन चौर्यप्रभवेन अनुभवसन्धानात् सोऽहमित्यनेन प्रकारेण, लोकागमसिद्धितश्चैव=सोऽयमिति लोकसिद्धिः, तत्पापफलमित्यागमसिद्धिरिति गाथार्थः ॥१०९३॥

#### ટીકાર્થ:

અને અનન્ય નથી એમ નહીં, પરંતુ અનન્ય પણ છે=યુવાવસ્થામાં ચોરી આદિ કરનાર યુવાન અને વૃદ્ધાવસ્થામાં ચોરી આદિનું ફળ ભોગવનાર વૃદ્ધ એક નથી એમ નહીં, પરંતુ એક પણ છે.

કઈ રીતે ? અર્થાત્ ચોરી આદિ કરનાર્ યુવાન અને તેનું કળ ભોગવનાર વૃદ્ધ એક કઈ રીતે છે ? એથી હેતુને કહે છે –

ચોરીથી ઉત્પન્ન થનારા પાપની પરિણતિના વશથી તે હું શું પામ્યો ? બંધનાદિને પામ્યો, તે હું છું એ પ્રકાર વડે અનુભવનું સંધાન છે≔અનુસંધાન છે; કેમ કે લોક-આગમથી સિદ્ધિ છે અર્થાત્ તે≔ચોરી આદિ કરનાર તે યુવાન, આ છે≕ચોરી આદિનું ફળ ભોગવનાર આ વૃદ્ધ છે, એ પ્રકારે લોકમાં સિદ્ધિ છે, તેના પાપનું ફળ છે≕ચોરી આદિના પાપનું ફળ છે, એ પ્રકારે આગમમાં સિદ્ધિ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે આત્માને કથંચિત્ નિત્ય અને કથંચિત્ અનિત્ય સ્વીકારીએ તો પોતાનાથી કરાયેલા ફળનો ઉપભોગ પણ ઘટે છે. એને અનુભવસિદ્ધ દેષ્ટાંતથી બતાવે છે –

કોઈક પુરુષે યુવાવસ્થામાં ચોરી કરી હોય અને તે ચોરીનું બંધનાદિ ફળ તે પુરુષને વૃદ્ધાવસ્થામાં પ્રાપ્ત થયું હોય, તો આવા પુરુષને આશ્રયીને ચોરી કરનાર અને ચોરીનું ફળ ભોગવનાર જુદા છે, પરંતુ સર્વથા એક નથી; કેમ કે યુવાવસ્થાના દેહમાં અને વૃદ્ધાવસ્થાના દેહમાં જુદાપણું પ્રત્યક્ષાદિથી સિદ્ધ છે. આથી યુક્તિ આપતાં કહ્યું કે આ વૃદ્ધ તે યુવાનથી અન્ય નથી એમ નહીં, પરંતુ અન્ય છે. માટે આત્મા કથંચિત્ અનિત્ય છે. એમ સિદ્ધ થાય છે.

આમ, ચોરી કરનારનો અને ચોરીના ફળને ભોગવનારનો કથંચિત્ ભેદ બતાવ્યો. તેથી કોઈ ચોરી કરનાર અને ચોરીના ફળને ભોગવનારનો એકાંત ભેદ સ્વીકારીને ક્ષણિકવાદનું સ્થાપન કરે તો તેના નિરાકરણ માટે ચોરી કરનારનો અને ચોરીના ફળને ભોગવનારનો કથંચિત્ અભેદ પણ બતાવે છે —

ચોરી કરનાર યુવાન અને ચોરીનું ફળ ભોગવનાર વૃદ્ધ એક પણ છે, પરંતુ સર્વથા જુદા નથી; કેમ કે ચોરી કરનાર પુરુષને અનુભવ છે કે પૂર્વે જે મેં ચોરી કરી હતી તે હું ચોરીના ફળને ભોગવું છું.

વળી, આ જેમ ચોરી કરનારને અનુભવસિદ્ધ છે, તેમ લોકમાં પણ સિદ્ધ છે કે આ પુરુષે ચોરી કરી હતી, માટે તે ચોરીનું ફળ પામ્યો. અને જેમ લોકમાં પ્રસિદ્ધ છે તેમ આગમમાં પણ પ્રસિદ્ધ છે કે ચોરીના પાપનું આ બંધનાદિ ફળ છે. આથી યુક્તિ આપતાં કહ્યું કે ફળ ભોગવનાર વૃદ્ધ ચોરી કરનાર યુવાનથી અનન્ય નથી એમ નહીં, પરંતુ અનન્ય પણ છે. માટે આત્મા કથંચિત્ નિત્ય પણ છે એમ સિદ્ધ થાય છે.

આ રીતે આત્માને કથંચિત્ અનિત્ય અને કથંચિત્ નિત્ય સ્વીકારીએ તો પોતે કરેલ કૃત્યના ફળનો પોતાને ઉપભોગ પણ ઘટે છે. ા૧૦૯૨/૧૦૯૩ા

### અવતરણિકા :

ગાથા ૧૦૯૨-૧૦૯૩માં બતાવ્યું એ પ્રમાણે આત્માને નિત્યાનિત્ય સ્વીકારીએ તો પ્રત્યક્ષાદિની પ્રસિદ્ધિ હોવાથી આ લોકમાં સ્વકૃત ઉપભોગ પણ ઘટે છે. હવે આત્માને નિત્યાનિત્ય સ્વીકારીએ તો આ લોકમાં કરાયેલા કર્મના ફળનો ઉપભોગ પરલોકમાં પણ ઘટે છે, તે બતાવે છે –

#### आथा :

इअ मणुआइभवकयं वेअइ देवाइभवगओ अप्पा । तस्सेव तहाभावा सर्व्वमिणं होइ उववण्णं ॥१०९४॥

#### अन्त्रयार्थः

इअ=આ રીતે=જે રીતે યુવાનકૃત ચૌર્યાદિનું કળ વૃદ્ધ ભોગવે છે એ રીતે, मणुआइभवकयं=મનુજાદિ-ભવકૃતને=મનુષ્યાદિ ભવમાં કરાયેલા પુણ્યાદિના કળને, देवाइभवगओ अप्पा=દેવાદિભવગત આત્મા वेअइ=વેદે છે=ભોગવે છે; तस्सेव तहाभावा=કેમ કે તેનો જ તથાભાવ છે=મનુષ્યાદિનો જ દેવાદિરૂપે સદ્ભાવ છે. इणं सळ्वं उववणणं होइ=આ સર્વ ઉપપન્ન થાય છે=આ સ્વકૃત ભોગાદિ સર્વ આત્માને કથંચિત્ નિત્ય અને કથંચિત અનિત્ય સ્વીકારીએ તો સંગત થાય છે.

#### ગાથार्थ :

જે રીતે યુવાનકૃત ચોરી વગેરેનું ફળ વૃદ્ધ ભોગવે છે, એ રીતે મનુષ્ય આદિ ભવમાં કરાચેલ પુણ્યાદિનું ફળ દેવ આદિ ભવમાં ગયેલો આત્મા ભોગવે છે; કેમ કે મનુષ્યાદિનો જ દેવાદિરૂપે સદ્ભાવ છે. આ સ્વકૃત ભોગાદિ સર્વ આત્માને કથેંચિત્ નિત્ય અને કથેંચિત્ અનિત્ય સ્વીકારીએ તો ઘટે છે.

#### ટીકા :

एवं=वृद्धवद् मनुष्यादिभवकृतं पुण्यादि वेदयते=अनुभवति देवादिभवगतः सन् आत्मा=जीव इति, तस्यैव=मनुष्यादेः तथाभावाद्=देवादित्वेन भावात्, सर्वमिदं निरुपचितितं स्वकृतभोगादि भवत्युपपन्नं, नाऽन्यथेति गाथार्थः ॥१०९४॥

### ટીકાર્થ :

આમ=વૃદ્ધની જેમ=જેમ વૃદ્ધ યુવાનીમાં કરાયેલ ચોરી આદિનું ફળ અનુભવે છે એમ, મનુષ્યાદિ ભવમાં કરાયેલ પુષ્યાદિને=પુષ્યાદિના ફળને, દેવાદિ ભવમાં ગયેલો છતો આત્મા=જીવ, વેદે છે=અનુભવે છે; કેમ કે તેનો જ=મનુષ્યાદિનો જ, તથાભાવ છે=દેવાદિપણારૂપે ભાવ છે. આ=સ્વકૃત ભોગાદિ, સર્વ નિરુપચરિત ઉપપન્ન થાય છે અર્થાત્ આત્માને કથંચિત્ નિત્ય-અનિત્ય સ્વીકારીએ તો સ્વકૃત ભોગાદિ સર્વ વાસ્તવિક સંગત થાય છે, અન્યથા નહીં=આત્માને એકાંતે નિત્ય કે અનિત્ય સ્વીકારીએ તો સ્વકૃત ભોગાદિ સર્વ નિરુપચરિત સંગત થતા નથી. એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

જે રીતે આ લોકમાં યુવાવસ્થામાં ચોરી કરનાર પુરુષ વૃદ્ધાવસ્થામાં તે ચોરીનું ફળ અનુભવે છે, એ કથનથી ચોરી કરનાર યુવાન અને ચોરીનું ફળ ભોગવનાર વૃદ્ધ વચ્ચે કથંચિત્ ભિન્નતા અને કથંચિત્ અભિન્નતા બતાવીને આત્માને નિત્ય અને અનિત્ય ધર્મવાળો સ્થાપન કર્યો, એ રીતે કોઈ આત્મા મનુષ્યાદિ ભવમાં કરેલા પુષ્યાદિના ફળને દેવાદિ ભવમાં અનુભવે છે; કેમ કે મનુષ્યાદિરૂપે રહેલો આત્મા જ દેવાદિરૂપે થાય છે.

આ સર્વ સ્વકૃત ઉપભોગાદિ આત્માને દ્રવ્યથી નિત્ય અને પર્યાયથી અનિત્ય સ્વીકારીએ તો નિરુપચરિત સંગત થાય છે, અન્યથા નિરુપચરિત સંગત થતા નથી. વળી અન્યથા નિરુપચરિત કેમ સંગત થતા નથી? તે સ્વયં પ્રથકાર આગળની ગાથામાં સ્પષ્ટ કરે છે. ॥૧૦૯૪॥

#### अवतरशिक्षा :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે આત્માને કથંચિત્ નિત્ય-અનિત્ય સ્વીકારીએ તો સર્વ સ્વકૃત ભોગાદિ નિરુપચરિત ઉપપન્ન થાય છે, અન્યથા નહીં; તેથી આત્માને કથંચિત્ નિત્ય-અનિત્ય ન સ્વીકારીએ તો સ્વકૃત ભોગાદિ સર્વ નિરુપચરિત ઉપપન્ન કેમ થતા નથી ? તે બતાવે છે –

#### अाथा :

एगंतेण उ निच्चोऽणिच्चो वा कह णु वेअई सकडं ?। एगसहावत्तणओ तयणंतरनासओ चेव ॥१०९५॥

### अन्वयार्थ :

एगंतेण उ=वणी એકાંતથી निच्चोऽणिच्चो वा=ित्य અથવા અનિત્ય (આત્યા) कह णु=કેવી રીતે सकडं वेअई ?=સ્વકૃતને વેદે ?=પોતે કરેલ પુણ્યાદિના ફળને અનુભવે ? एगसहावत्तणओ=કેમ કે એકસ્વભાવપણું છે=એકાંતથી નિત્ય એવા આત્માનું એકસ્વભાવપણું છે, तयणंतरनासओ चेव=અને તદનંતર નાશ છે= એકાંતથી અનિત્ય એવા આત્માનો ઉત્પત્તિ થયા પછીની ક્ષણમાં નાશ થાય છે.

★ 'ण्' વિતર્ક અર્થમાં છે.

### ગાહાર્થ :

વળી એકાંતથી નિત્ય આત્મા કે એકાંતથી અનિત્ય આત્મા કેવી રીતે પોતે કરેલ પુણ્યાદિનું ફળ અનુભવે ? કેમ કે એકાંતથી નિત્ય આત્માનો એક્સ્વભાવ છે અને એકાંતથી અનિત્ય આત્માનો ઉત્પત્તિની પછીની સણમાં નાશ થાય છે.

### ટીકા :

एकान्तेन तु नित्योऽविकारी अनित्यो वा निरन्वयी कथं नु वेदयते स्वकृतं ? नैवेत्यर्थः, कथमित्याह-एकस्वभावत्वान्नित्यस्य, तदनन्तरनाशतश्चेवाऽनित्यस्येति गाथार्थः ॥१०९५॥

#### ટીકાર્થ:

વળી એકાંતથી નિત્ય=અવિકારી, અથવા અનિત્ય=નિરન્વયી, એવો આત્મા સ્વકૃતને કેવી રીતે વેદે ?=પોતાના વડે કરાયેલ પુણ્યાદિના ફળને કેવી રીતે ભોગવે ? ન જ ભોગવે, એ પ્રમાણે અર્થ છે. કેમ ? અર્થાત્ એકાંતે નિત્ય કે એકાંતે અનિત્ય આત્મા સ્વકૃત પુણ્યાદિના ફળને કેમ ન ભોગવે ? એથી હેતુને કહે છે – નિત્યનું=એકાંતે નિત્ય એવા આત્માનું, એકસ્વભાવપણું છે, અને અનિત્યનો તેનાથી અનંતરમાં નાશ છે=એકાંતે અનિત્ય એવા આત્માનો ઉત્પત્તિ થયા પછી બીજી ક્ષણમાં નાશ થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### लावार्थ :

જો આત્માને એકાંતે નિત્ય સ્વીકારીએ તો આત્માને અવિકારી માનવો પડે, અને તેમ માનીએ તો આત્મામાં કોઈ પરિવર્તન થઈ શકે નહીં, જેથી પોતે આ ભવમાં જે પુષ્યાદિ કરે છે તેનું ફળ પોતે પરભવમાં ભોગવે છે, એમ ઉપચારથી કહી શકાય, પરંતુ પરમાર્થથી કહી શકાય નહીં; કેમ કે આત્મામાં કોઈ પરિવર્તન ન થતું હોય તો આત્મા અત્યારે જેવો છે તેવો જ પછી પણ રહે. માટે આત્માને એકાંતે નિત્ય માનીએ તો આત્માનો એક સ્વભાવ હોવાથી આત્મા મનુષ્યાદિ ભવમાં પુષ્યાદિ કરે છે અને તે પુષ્યાદિનું ફળ દેવાદિ ભવમાં ભોગવે છે, એમ શબ્દમાત્રથી કહી શકાય, પરંતુ વાસ્તવિક રીતે કહી શકાય નહીં.

વળી, જો આત્માને એકાંતે અનિત્ય સ્વીકારીએ તો આત્માને નિરન્વયી માનવો પડે અર્થાત્ આત્મા એક ક્ષણ સ્થાયી હોવાથી ઉત્તર ક્ષણમાં વિદ્યમાન નથી, તેથી આત્મા વર્તમાન ક્ષણોમાં જે પુણ્યાદિ કરે છે તે પુણ્યાદિના ફળને ઉત્તર ક્ષણોમાં ભોગવે છે, એમ ઉપચારથી કહી શકાય, પરંતુ પરમાર્થથી કહી શકાય નહીં; કેમ કે આત્માને એકાંતે અનિત્ય માનીએ તો આત્માનો ઉત્પત્તિની પછીની ક્ષણમાં નાશ થતો હોવાથી પોતાના કૃત્યોના ફળને ભોગવનાર પોતે નથી, એમ સિદ્ધ થાય. !!૧૦૯૫!!

### અવતરણિકાઃ

ગાથા ૧૦૮૩માં તાપશુદ્ધ આગમમાં ઉદાહરણ આપતાં કહેલ કે આત્માને સ્વરૂપથી સત્, પરરૂપથી અસત્, દ્રવ્યઅભિધેયપરિણામની અપેક્ષાએ નિત્ય, પર્યાયઅભિધેયપરિણામની અપેક્ષાએ અનિત્ય સ્વીકારીએ તો અનુભવાતા સ્વરૂપવાળા સુખાદિ અને શાસ્ત્ર દ્વારા સ્વીકારાયેલા બંધાદિ ઘટે છે, અન્યથા નહીં.

ત્યાં ''નિત્યાનિત્યાદ્યને कथि મિળ''માં 'आदि' પદથી ભ્રેદાભેદરૂપ અનેક ધર્મનું ગ્રહણ કરેલ અને ''द्रव्यपर्यायाभिधेयपरिणामाद्यपेक्षया''માં 'आदि' પદથી નિશ્વય-વ્યવહારઅભિધેયપરિણામની અપેક્ષાનું ગ્રહણ કરેલ; તેથી અત્યાર સુધી દ્રવ્યઅભિધેયપરિણામની અપેક્ષાએ આત્મા નિત્ય ધર્મવાળો છે અને પર્યાયઅભિધેયપરિણામની અપેક્ષાએ આત્મા અનિત્ય ધર્મવાળો છે, એમ બતાવ્યું. હવે નિશ્ચયઅભિધેય-પરિણામની અપેક્ષાએ આત્મા દેહાદિથી ભેદ ધર્મવાળો છે અને વ્યવહારઅભિધેયપરિણામની અપેક્ષાએ આત્મા દેહાદિથી અભેદ ધર્મવાળો છે, એ બતાવવા અર્થે કહે છે —

#### भाशा :

जीवसरीराणं पि हु भेआभेओ तहोवलंभाओ । मुत्तामुत्तत्तणओ छिक्कम्मि पवेअणाओ अ ॥१०९६॥

#### अन्त्ययार्थः

तहोवलंभाओं जीवसरीराणं पि भेआभेओ=તે પ્રકારનો ઉપલંભ હોવાથી જીવ અને શરીરનો પણ ભેદાભેદ છે=શરીર સાથે પોતાનો કંઈક ભેદ અને કંઈક અભેદ છે તે પ્રકારનો અનુભવ હોવાથી જીવ અને શરીર વચ્ચે પણ કથંચિત્ ભેદ અને કથંચિત્ અભેદ છે.

(અહીં પ્રશ્ન થાય કે જીવ અને શરીર વચ્ચે એકાંતે ભેદ માનીએ તો શું વાંધો ? તેથી કહે છે –)

मुत्तामुत्तत्तणओ=भूर्ताभूर्तत्व હોવાથी=शरीरनुं भूर्तपशुं અને આત્માનું અમૂર્તપશું હોવાથી (જીવ અને શરીર વચ્ચે એકાંતે ભેદ હોય તો જીવ અને શરીરનો પરસ્પર સંયોગ થઈ શકે નહીં.)

(અહીં પ્રશ્ન થાય કે જીવ અને શરીરનો પરસ્પર સંયોગ ન માનીએ તો શું વાંધો ? તેથી કહે છે—)

**छिक्किम्मि पवेअणाओ अ**÷અને સ્પૃષ્ટ એવું શરીર હોતે છતે પ્રવેદન હોવાથી≔દેહનો અગ્નિ આદિ સાથે સ્પર્શ થાય છે ત્યારે જીવને દુઃખાદિનું વેદન થતું હોવાથી, (જીવ અને શરીરનો પરસ્પર સંયોગ થાય છે.)

★ 'हु' વાક્ચાલંકા૨માં છે.

#### आथार्थ :

શરીર સાથે પોતાનો કંઈક ભેદ અને કંઈક અભેદ છે તે પ્રકારનો ઉપલંભ હોવાથી જીવ અને શરીર વચ્ચે પણ કથંચિત્ ભેદ અને કથંચિત્ અભેદ છે.

અહીં પ્રશ્ન થાય કે જીવ અને શરીર વચ્ચે એકાંતે ભેદ માનીએ તો શું વાંદો ? તેથી કહે છે — શરીરનું મૂર્તપણું હોવાથી અને આત્માનું અમૂર્તપણું હોવાથી જીવ અને શરીર વચ્ચે એકાંતે ભેદ હોર્ચ તો જીવ અને શરીરનો પરસ્પર સંયોગ થઈ શકે નહીં.

અહીં પ્રશ્ન થાય કે જીવ અને શરીરનો પરસ્પર સંયોગ થતો નથી એમ માનીએ તો શું વાંદો ? તેથી કહે છે —

દેહનો અગ્નિ આદિ સાથે સ્પર્શ થાય ત્યારે જીવને દુઃખાદિનો અનુભવ થતો હોવાથી જીવ અને શરીરનો પરસ્પર સંયોગ થાય છે.

### ટીકા :

जीवशरीरयोरिप भेदाभेदः=कथिञ्चद्धेदः कथिञ्चदभेद इत्यर्थः तथोपलम्भात् कारणात्, मूर्त्तामूर्त्तत्वात् तयोः अन्यथा योगाभावात्, स्पृष्टे शरीरे प्रवेदनाच्च, न चाऽमूर्त्तस्यैव स्पर्श इति गाथार्थः ॥१०९६॥ \* "जीवसरीराणं पि"मां 'अपि'थी से अलाववुं छे डे छव सने छवना पर्यायोनो तो डयंचित् भेह सने डयंचित् स्पर्भे छे, परंतु छव सने शरीरनो पण डयंचित भेह सने डयंचित समेह छे.

### ટીકાર્થ :

जीव.......कारणात् ते પ્રકારના ઉપલંભરૂપ કારણથી=શરીર સાથે પોતાનો કંઈક ભેદ અને કંઈક અભેદ છે તે પ્રકારનો પોતાને અનુભવ થતો હોવારૂપ કારણથી, જીવ અને શરીરનો પણ ભેદ-અભેદ છે=કથંચિત્ ભેદ છે, કથંચિત્ અભેદ છે. અહીં પ્રશ્ર થાય કે જીવ અને શરીરનો એકાંતે ભેદ સ્વીકારીએ તો શું વાંધો ? તેથી કહે છે —

अन्यथा तयोः मूर्त्तामूर्त्तत्वात् योगाभावात् અન્યથા=જીવ અને શરીરનો એકાંતે ભેદ સ્વીકારીએ તો, તે બેનું મૂર્ત-અમૂર્તપણું હોવાથી=શરીરનું મૂર્તપણું અને જીવનું અમૂર્તપણું હોવાથી, યોગનો અભાવ થવાને કારણે=જીવ અને શરીરનો ભેદ અને અભેદ માનવો યુક્ત છે, એમ અન્વય છે.

અહીં પ્રશ્ન થાય કે જીવ અને શરીરનો પરસ્પર સંયોગ થતો નથી, એમ સ્વીકારીએ તો શું વાંધો ? એથી કહે છે —

स्पृष्टे शरीरे प्रवेदनात् च અને સ્પર્શેલું શરીર હોતે છતે પ્રવેદન હોવાથી=અગ્નિ આદિને સ્પર્શેલું શરીર હોતે છતે જીવને દુઃખાદિનું વેદન થતું હોવાથી, જીવ અને શરીરનો પરસ્પર સંયોગ થતો નથી એમ માનવું યુક્ત નથી, એમ અન્વય છે.

અહીં કોઈ કહે કે જીવનો શરીર સાથે સંયોગ થતો નથી; છતાં જીવ અને શરીર એક ક્ષેત્રમાં રહેલા હોવાથી જ્યારે અગ્નિ આદિનો શરીરને સ્પર્શ થાય છે ત્યારે તે ક્ષેત્રમાં રહેલા આત્માને પણ તે અગ્નિ આદિનો સ્પર્શ થાય છે, તેથી આત્માને પણ અગ્નિ આદિના સ્પર્શનો અનુભવ થાય છે, એમ સ્વીકારીએ તો શું વાંધો ? એથી કહે છે –

न च अमूर्त्तस्यैव स्पर्शः અને અમૂર્તને જ=અમૂર્ત એવા જીવને જ, સ્પર્શ નથી. તેથી જીવનો શરીર સાથે ક્યંચિત્ અભેદ હોવાથી શરીરને થતા અગ્નિ આદિના સ્પર્શમાં જીવને તે પ્રકારે વેદન થાય છે, એમ માનવું યુક્ત છે, એમ અન્વય છે.

इति गाथार्थ: એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

પોતાના શરીર સાથે પોતાનો કથંચિત ભેદ છે અને કથંચિત અભેદ છે, તે પ્રકારનો સંસારી જીવોને અનુભવ થતો હોવાથી જીવ અને શરીરનો કથંચિત ભેદ અને કથંચિત અભેદ સ્વીકારવો ઉચિત છે; છતાં કેટલાક દર્શનવાદીઓ જીવ અને શરીરનો એકાંતે ભેદ સ્વીકારે છે, તેથી તેઓના મતનું નિરાકરણ કરવા અર્થે ગ્રંથકાર કહે છે — જો જીવ અને શરીરનો એકાંતે ભેદ હોય તો શરીર મૂર્ત હોવાથી અને જીવ અમૂર્ત હોવાથી શરીર અને જીવનો સંયોગ થઈ શકે નહીં; છતાં શરીર અને જીવનો સંસારી જીવોમાં સંયોગ થયેલો દેખાય છે તે સંગત થાય નહીં. તેથી એકાંતે ભેદ નથી.

અહીં પૂર્વપક્ષી કહે કે શરીર અને જીવનો પરમાર્થથી સંયોગ થતો નથી; કેમ કે શરીર પુદ્દગલરૂપ છે અને જીવ ચેતન છે; પરંતુ શરીર અને જીવ એક ક્ષેત્રમાં રહેલા છે અને તે બંને વચ્ચે કોઈ સંબંધ થયેલો નથી, એમ સ્વીકારીએ તો શું વાંધો ? તેથી ગ્રંથકાર કહે છે કે શરીરને અિન આદિનો સ્પર્શ થયે છતે જીવને દુઃખાદિનું સંવેદન થાય છે, તેથી શરીર સાથે જીવનો સંબંધ થયેલો છે, એમ માનવું ઉચિત છે.

અહીં પૂર્વપક્ષી કહે કે શરીર સાથે જીવનો સંબંધ નથી, છતાં શરીરને અગ્નિ આદિનો સ્પર્શ થાય છે ત્યારે શરીર રહેલું છે એ સ્થાનમાં જ જીવ રહેલો હોવાથી અગ્નિ આદિના સ્પર્શનો જીવને અનુભવ થાય છે, એમ સ્વીકારીએ તો શું વાંધો ? તેથી ગ્રંથકાર કહે છે —

અમૂર્ત એવા જીવને જ સ્પર્શ નથી, અર્થાત્ શરીરથી એકાંતે પૃથગ્ જીવ અમૂર્ત છે, તેથી અમૂર્ત એવા જીવને અિન આદિનો સ્પર્શ થઈ શકે નહીં, અને સ્પર્શ ન થતો હોય તો જીવને અિન આદિના સ્પર્શનું વેદન થઈ શકે નહીં; જયારે સંસારી જીવને અિન આદિના સ્પર્શનું વેદન અનુભવસિદ્ધ છે, તેથી જીવનો શરીર સાથે કથંચિત્ અભેદ છે. માટે જીવ કથંચિત્ મૂર્ત છે અને કથંચિત્ અમૂર્ત છે. આથી શરીર સાથે કથંચિત્ અભેદ સંબંધવાળા જીવને અિન આદિના સ્પર્શનો અનુભવ થાય છે, એમ સ્વીકારવું ઉચિત છે.

વળી આ જન્મના શરીરને છોડીને અન્ય જન્મમાં જાય છે ત્યારે જીવ આ જન્મના શરીરથી પૃથક્ થાય છે. વળી શરીરને ટકાવનાર આયુષ્યકર્મનો ક્ષય થાય છે ત્યારે પણ જીવ શરીરથી પૃથક્ થાય છે. વળી શરીરના નાશની સામગ્રી પ્રાપ્ત થાય છે ત્યારે પણ જીવ શરીરથી પૃથક્ થાય છે. વળી સાધના દ્વારા કર્મથી મુક્ત થાય છે ત્યારે પણ જીવ શરીરથી પૃથક્ થાય છે. આથી જીવનો શરીર સાથે ભેદ છે, સર્વથા અભેદ નથી, પરંતુ કથંચિત અભેદ છે, એમ સ્વીકારવું ઉચિત છે.

અહીં વિશેષ એ છે કે સિદ્ધાત્મા કર્મ અને શરીરથી એકાંતે પૃથક્ હોવાથી સર્વથા અમૂર્ત છે, અને તેઓને જગતમાં રહેલા અગ્નિ આદિ સર્વ પદાર્થોના રૂપ-રસ-ગંધ-સ્પર્શાદિ ગુણોનું પૂર્ણ જ્ઞાન છે. તેથી તેઓ અગ્નિમાં વર્તતા ઉષ્ણ સ્પર્શને પણ જાણે છે, આમ છતાં સિદ્ધના જીવનો શરીર સાથે સર્વથા ભેદ હોવાને કારણે તેઓના આત્મપ્રદેશો સાથે અગ્નિનો સંયોગ થાય તોપણ સંસારી જીવની જેમ અગ્નિના સ્પર્શનું વેદન સિદ્ધાત્માને થતું નથી, ફક્ત તેઓને અગ્નિવર્તી ઉષ્ણ સ્પર્શનું જ્ઞાન હોય છે.

વળી, શરીરધારી એવા કેવલીજીવ, કર્મ અને શરીરથી એકાંતે પૃથક્ નહીં હોવાથી સર્વથા અમૂર્ત નથી અને કેવલજ્ઞાન હોવાને કારણે તેઓને પણ સિદ્ધાત્માની જેમ જગતમાં રહેલા સર્વ પદાર્થોના રૂપાદિ ગુણોનું પૂર્ણ જ્ઞાન છે, તેથી તેઓ અગ્નિમાં વર્તતા ઉષ્ણ સ્પર્શને પણ જાણે છે. આમ છતાં કેવલીના જીવનો શરીર સાથે કથંચિત્ અભેદ હોવાને કારણે તેઓના શરીર સાથે અગ્નિનો સંયોગ થાય તો અગ્નિના સ્પર્શનું વેદન કેવલીજીવને પણ થાય છે. આથી શરીરધારી જીવનો શરીર સાથે કથંચિત્ અભેદ પણ છે. ॥૧૦૯૬॥

### અવતરણિકા :

વળી, સંસારી જીવ અને શરીરનો કથંચિત્ ભેદ અને કથંચિત્ અભેદ છે, તેમાં અન્ય યુક્તિઓ આપે છે –

आथा :

# उभयकडोभयभोगा तयभावाओ अ होइ नायव्वो । बंधाइविसयभावा इहरा तयसंभवाओ अ ॥१०९७॥

### અન્વચાર્થ :

उभयकडोभयभोगा तयभावाओ अ=ઉભયથી કૃતનો ઉભયને ભોગ હોવાને કારણે અને તેનો અભાવ હોવાને કારણે=કેવલ જીવને કર્મના ફળના ભોગનો અભાવ હોવાને કારણે, **बंधाइविसयभावा इहरा अ** तयसंभवाओ=બંધાદિનો વિષયભાવ હોવાને કારણે અને ઇતરથા તેનો અસંભવ હોવાને કારણે=એકાંતે જીવ અને શરીરના ભેદાદિમાં બંધાદિનો અસંભવ હોવાને કારણે, **नायळो होइ**=જ્ઞાતવ્ય થાય છે=જીવ અને શરીરનો ભેદ અને અભેદ જ્ઞાતવ્ય થાય છે.

#### आशार्थ :

ઉભયથી કરાયેલ કર્મનો ઉભયને ભોગ હોવાને કારણે, અને કેવલ જીવને કર્મના ફળના ભોગનો અભાવ હોવાને કારણે; અને બંધાદિનો વિષયભાવ હોવાને કારણે અને ઇતરથા બંધાદિનો અસંભવ હોવાને કારણે, જીવ અને શરીરનો કથંચિત્ ભેદ અને કથંચિત્ અભેદ જણવો.

#### ટીકા :

उभयकृतोभयभोगात् कारणात् तदभावाच्च=भोगाभावाच्च भवति ज्ञातव्यः जीवशरीरयोर्भेदाभेदः, बन्धादिविषयभावात् कारणाद् इतस्था=एकान्तभेदादौ तदसम्भवाच्च=बन्धाद्यसम्भवाच्चेति गाथार्थः ॥१०९७॥

### ટીકાર્થ :

ઉભયથી કૃતનો ઉભયને ભોગ હોવાને કારણે, અને તેનો અભાવ હોવાને કારણે≔ભોગનો અભાવ હોવાને કારણે≕કેવલ જીવને કર્મના ફળનું વેદન નહીં થતું હોવાને કારણે, બંધાદિનો વિષયભાવ હોવાને કારણે, અને ઇતરથા≕એકાંતથી ભેદાદિમાં≕જીવ અને શરીરનો એકાંતે ભેદ કે એકાંતે અભેદ સ્વીકારવામાં, તેનો અસંભવ હોવાને કારણે≔બંધાદિનો અસંભવ હોવાને કારણે, જીવ અને શરીરનો ભેદ-અભેદ જ્ઞાતવ્ય થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

સંસારમાં રહેલા જીવોનો દેહ સાથે કથંચિત ભેદ છે અને કથંચિત અભેદ છે, તે બતાવવા અર્થે યુક્તિ આપે છે કે ઉભયકૃતનો ઉભયને ભોગ હોવાને કારણે અને કેવલ જીવને ભોગનો અભાવ હોવાને કારણે, જીવ અને શરીર વચ્ચે કથંચિત્ ભેદ અને કથંચિત્ અભેદ જાણવો. આ પ્રકારનો પ્રસ્તુત ગાથાના પૂર્વાર્ધનો અર્થ છે, જેનું સ્પષ્ટીકરણ ગાથા ૧૦૯૮થી ૧૧૦૧ સુધીમાં ગ્રંથકાર કરવાના છે.

વળી, બંધાદિનો વિષયભાવ હોવાને કારણે, અને જીવ અને શરીર વચ્ચે એકાંતે ભેદ કે એકાંતે અભેદ માનીએ તો બંધાદિનો અસંભવ હોવાને કારણે, જીવ અને શરીર વચ્ચે કથંચિત્ ભેદ અને કથંચિત્ અભેદ જાણવો. આ પ્રકારનો પ્રસ્તુત ગાથાના ઉત્તરાર્ધનો અર્થ છે, જેનું સ્પષ્ટીકરણ ગાથા ૧૧૦૨-૧૧૦૩માં ગ્રંથકાર કરવાના છે.

અહીં વિશેષ એ છે કે સંસારવર્તી જીવો દેહધારી છે, અને તે દેહથી કરાયેલ પાપાદિ તે દેહથી અભિષ્ન એવો જીવ અન્ય જન્મમાં વેદન કરે છે, તેથી દેહકૃત કર્મનું ફળ જીવ અનુભવે છે એમ પ્રાપ્ત થાય. વળી મનથી કરાયેલ પાપાદિ દેહકૃત નથી, પરંતુ જીવકૃત છે, અને જીવથી કરાયેલ પાપાદિ અન્ય જન્મમાં તે જીવથી અભિષ્ન એવો દેહ વેદન કરે છે, તેથી જીવકૃત કર્મનું ફળ દેહ અનુભવે છે એમ પ્રાપ્ત થાય. આમ, દેહકૃત કર્મને જીવ ભોગવે છે અને જીવકૃત કર્મને દેહ ભોગવે છે, અને દેહ વગરનો જીવ કોઈ કર્મનું ફળ ભોગવતો નથી. આથી ઉભયકૃતનો ઉભયને ભોગ હોવાને કારણે અને દેહ રહિત જીવને ભોગનો અભાવ હોવાને કારણે જીવ અને શરીરનો કથંચિત્ ભેદ અને કથંચિત્ અભેદ માનવો યુક્ત છે. એ પ્રકારનો ગાથાના પૂર્વાર્ધનો અર્થ છે.

વળી, કોઈ જીવના દેહનો નાશ કરવાથી પાપ બંધાય છે, અને કોઈ જીવના દેહનો ઉપકાર કરવાથી પુણ્ય બંધાય છે; પરંતુ જીવ અને શરીરનો એકાંતે ભેદ હોય તો જેમ ઘટાદિનો નાશ કરવાથી પાપ બંધાતું નથી અને ઘટાદિનો ઉપકાર કરવાથી પુણ્ય બંધાતું નથી, તેમ સર્વથા જીવથી ભિન્ન એવા દેહનો પણ નાશ કરવાથી પાપ બંધાય નહીં અને ઉપકાર કરવાથી પુણ્ય બંધાય નહીં. આથી ભેદાભેદ માનવાથી બંધાદિનો વિષયભાવ હોવાને કારણે અને ભેદાભેદ ન માનવાથી બંધાદિનો અસંભવ હોવાને કારણે, જીવ અને શરીરનો કથંચિત્ ભેદ અને કથંચિત્ અભેદ માનવો યુક્ત છે. એ પ્રકારનો ગાથાના ઉત્તરાર્ધનો અર્થ છે. II૧૦૯૭ મા

#### અવતરણિકા :

एतदेव प्रकटयन्नाह --

#### અવતરણિકાર્થ:

આને જ પ્રગટ કરતાં ગ્રંથકાર કહે છે --

#### ભાવાર્શ :

પૂર્વગાથાના પૂર્વાર્ધમાં કહ્યું કે ઉભયકૃતનો ઉભયને ભોગ હોવાને કારણે અને કેવલ જીવને ભોગનો અભાવ હોવાને કારણે જીવ અને શરીરનો ભેદાભેદ જાણવો, એ કથનને ગાથા ૧૦૯૮થી ૧૧૦૧માં પ્રગટ કરતાં; અને પૂર્વગાથાના ઉત્તરાર્ધમાં કહ્યું કે બંધાદિનો વિષયભાવ હોવાને કારણે અને ઇતરથા બંધાદિનો અસંભવ હોવાને કારણે જીવ અને શરીરનો ભેદાભેદ જાણવો. એ કથનને ગાથા ૧૧૦૨-૧૧૦૩માં પ્રગટ કરતાં ગ્રંથકાર કહે છે —

#### भाशाः

एत्थ सरीरेण कडं पाणवहासेवणाए जं कम्मं । तं खलु चित्तविवागं वेएइ भवंतरे जीवो ॥१०९८॥ न उ तं चेव सरीरं णरगाइसु तस्स तह अभावाओ । भिन्नकडवेअणिम्म अ अइप्पसंगो बला होइ ॥१०९९॥

#### અન્વચાર્ચ:

एत्थ=અહીં=આ ભવમાં, पाणवहासेवणाए=પ્રાણવધની આસેવનાથી सरीरेण=શરીર વડે जं कम्मं कडं= જે કર્મ કરાયું, चित्तविवागं खलु तं=ખરેખર ચિત્ર વિપાકવાળું તે (કર્મ) जीवो=જીવ भवंतरे=ભવાંતરમાં वेएइ= वेदे છे=ભોગવે છે. न उ तं चेव सरीरं= પરંતુ તે જ શરીર નથી= કર્મનું ફળ ભોગવતી વખતે જે શરીર વડે કર્મ કરાયું હતું તે જ શરીર નથી; णरगाइसु तस्स तह अभावाओ= કેમ કે નરકાદિમાં તેનો તે પ્રકારનો અભાવ છે= શરીરનો જે પ્રકારે આ ભવમાં ભાવ છે તે પ્રકારના શરીરનો અભાવ છે.

(અહીં પ્રશ્ન થાય કે જે શરીરે કર્મ કર્યું તે શરીરથી અન્ય શરીર અન્ય ભવમાં તે કર્મના ફળનું વેદન કરે છે, એમ માનીએ તો શું વાંધો ? એથી કહે છે —) भिन्नकडवेअणम्मि अ=અને ભિન્નકૃતનું વેદન હોતે છતે=ભિન્ન શરીરથી કરાયેલા કર્મનો ભિન્ન શરીરને ભોગ હોતે છતે, बला=બળથી=બળાત્કારે, अइप्पसंगो होइ=અતિપ્રસંગ થાય=અતિપ્રસંગદોષ પ્રાપ્ત થાય.

#### ગાથાर्थ :

આ ભવમાં પ્રાણવદાની આસેવનાથી શરીર વડે જે કર્મ કરાયું, ખરેખર વિવિદ્ય વિપાકવાળું તે કર્મ જીવ ભવાંતરમાં ભોગવે છે; પરંતુ જે શરીર વડે કર્મ કરાયું તે જ શરીર તે કર્મ ભોગવતું નથી; કેમ કે નરકાદિમાં શરીરનો જે પ્રકારે આ ભવમાં ભાવ છે તે પ્રકારના શરીરનો અભાવ છે.

અહીં પ્રશ્ન થાય કે જે શરીરે કર્મ કર્યું તેનાથી અન્ય શરીર પરભવમાં તે કર્મનું ફળ ભોગવે છે, એમ માનીએ તો શું વાંદો ? એથી કહે છે —

અને ભિજ્ઞ શરીરથી કરાયેલા કર્મનો ભિજ્ઞ શરીરને ભોગ હોતે છતે બળાત્કારે અતિપ્રસંગદોષ પ્રાપ્ત થાય.

### ટીકા :

अत्र शरीरेण कृतं, कथमित्याह-प्राणवधासेवनया हेतुभूतया यत् कर्म्म तत् खलु चित्रविपाकं सद्वेदयते भवान्तरे=अन्यजन्मान्तरे जीव इति गाथार्थः ॥१०९८॥

न तु तदेव शरीरं येन कृतमिति, कुत इत्याह-नरकादिषु तस्य=शरीरस्य तथाऽभावादिति, भिन्नकृत-वेदने चाऽभ्यूपगम्यमानेऽतिप्रसङ्गोऽनवस्थारूपः बलाद् भवतीति गाथार्थः ॥१०९९॥

### ટીકાર્થ :

अत्र हेतुभूतया प्राणवधासेवनया शरीरेण यत् कर्म्म कृतं चित्रविपाकं खलु सत् तत् जीवः भवान्तरे=अन्यजन्मान्तरे वेदयते, અહીં=આ ભવમાં, હેતુભૂત એવી પ્રાણવધની આસેવનાથી=કર્મબંધમાં કારણીભૂત એવી પ્રાણના નાશની આચરણાથી, શરીર વડે જે કર્મ કરાયું, ખરેખર ચિત્ર વિપાકવાળું છતું તે કર્મ જીવ ભવાંતરમાં=અન્ય જન્માંતરમાં=બીજા ભવમાં, વેદન કરે છે=અનુભવે છે, इति गाथार्थः એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

येन तु कृतं तदेव श्रारीरं न, પરંતુ જેના વડે કરાયું તે જ શરીર નથી=જે શરીર વડે કર્મ કરાયું તે જ શરીર કર્મનું ફળ અનુભવતી વખતે વિદ્યમાન નથી;

कुतः ? इत्याह- કયા કારણથી તે જ શરીર નથી ? એથી હેતુને કહે છે 🗕

नस्कादिषु तर्स्य=शरीस्य तथाऽभावात् નરકાદિમાં તેનો=શરીરનો, તે પ્રકારનો અભાવ છે=જે પ્રકારના શરીર વડે કર્મ કરાયું તે પ્રકારના શરીરનો અભાવ છે; इति એથી કરીને, શરીર વડે કરાયેલું કર્મ ભવાંતરમાં જીવ અનુભવે છે, એમ અન્વય છે.

ગાથા ૧૦૯૮ અને ગાથા ૧૦૯૯ના પૂર્વાર્ધથી ગ્રંથકારે સ્થાપન કર્યું કે શરીરકૃત કર્મ ભવાંતરમાં જીવ ભોગવે છે, પરંતુ જે શરીરે કર્યું તે શરીર ભોગવતું નથી. ત્યાં કોઈ કહે કે આ ભવમાં જે શરીરે કર્મ કર્યું તે શરીરથી અન્ય શરીર ભવાંતરમાં તે કર્મનું ફળ અનુભવે છે, એમ માનીએ તો શું વાંધો ? એથી કહે છે –

भिन्नकृत......भवित, અને ભિન્નકૃતવેદન અભ્યુપગમ્યમાન હોતે છતે=ભિન્ન એવા શરીર વડે કરાયેલ કર્મના કળના વેદનનો સ્વીકાર કરાતે છતે, અનવસ્થારૂપ અતિપ્રસંગ બળથી થાય છે, અર્થાત્ ભિન્ન એવા શરીરે કરેલા કર્મનું કળ ભિન્ન એવું શરીર ભોગવે છે એમ સ્વીકારાયે છતે, માણવકે કરેલું કર્મ દેવદત્ત ભોગવે છે એ પ્રકારની અસંબદ્ધ વ્યવસ્થારૂપ અતિપ્રસંગ બળાત્કારે પ્રાપ્ત થાય છે. इति गाथार्थ: એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

ગાથા ૧૦૯૭માં કહ્યું કે ઉભયકૃતનો ઉભયને ભોગ હોવાને કારણે જીવ અને શરીરનો ભેદાભેદ છે. તેને સ્પષ્ટ કરવા ગાથા ૧૦૯૮-૧૦૯૯માં શરીરકૃતનો જીવને ભોગ બતાવે છે, અને ગાથા ૧૧૦૦માં જીવકૃતનો શરીરને ભોગ બતાવશે, જેથી ઉભયકૃતનો ઉભયને ભોગ છે એમ સિદ્ધ થાય. તેમાં પ્રથમ શરીરકૃતનો જીવને ભોગ કઈ રીતે છે ? તે બતાવે છે –

કોઈ પુરુષના શરીરે કોઈ જીવના પ્રાણનો નાશ કર્યો, તો તે પુરુષના શરીરે કરેલું જુદા જુદા પ્રકારના વિપાકવાળું કર્મ અન્ય ભવમાં તે પુરુષનો જીવ ભોગવે છે. તેથી ફલિત થયું કે આ ભવમાં શરીરે કરેલા કર્મનું ફળ પરભવમાં જીવ વેદન કરે છે.

અહીં પ્રશ્ન થાય કે શરીરે કરેલા કર્મનું ફળ જીવ વેદન કરે છે તેમ ન સ્વીકારતાં શરીરે કરેલા કર્મનું ફળ શરીર વેદન કરે છે તેમ સ્વીકારીએ તો શું વાંધો ? તેથી ગાથા ૧૦૯૯માં કહે છે કે જે શરીરે કર્મ કરેલું તે જ શરીર કર્મના ફળને ભોગવવાના કાળમાં નથી.

અહીં પ્રશ્ન થાય કે જે શરીરે કર્મ કરેલું તે જ શરીર કર્મના ફળને ભોગવવા કાળમાં કેમ નથી ? તેથી કહે છે કે નરકાદિ ભવમાં શરીરનો તે પ્રકારનો ભાવ નથી અર્થાત્ કોઈ જીવના પ્રાણનો નાશ કરનાર પુરુષના શરીરનો મનુષ્યભવમાં જે પ્રકારનો ભાવ છે, તે પ્રકારનો તેના શરીરનો ભાવ નરકાદિ ભવમાં નથી, પરંતુ અન્ય પ્રકારનો ભાવ છે. આથી ફલિત થાય કે કર્મનું ફળ ભોગવતી વખતે જે પ્રકારના શરીરે કર્મ કર્યું હતું તે પ્રકારનું શરીર નથી, પરંતુ અન્ય પ્રકારનું શરીર છે. માટે કર્મ કરનાર શરીર સાથે સંબંધવાળો જીવ ભવાંતરમાં તે કર્મનું ફળ ભોગવે છે, એમ સિદ્ધ થાય.

અહીં પ્રશ્ન થાય કે આ ભવના શરીરે કરેલા કર્મનું ફળ આ ભવના શરીર સાથે સંબંધવાળો જીવ અન્ય ભવમાં ભોગવતો નથી, પરંતુ આ ભવના શરીરે કરેલા કર્મનું ફળ અન્ય ભવનું શરીર ભોગવે છે, એમ સ્વીકારીએ તો શું વાંધો ? તેથી કહે છે —

ભિન્ન શરીરકૃત કર્મનું ફળ ભિન્ન શરીર ભોગવે છે એમ સ્વીકારીએ તો અનવસ્થારૂપ અતિપ્રસંગ બળાત્કારે પ્રાપ્ત થાય અર્થાત્ મનુષ્યભવના શરીરે કરેલા કર્મનું ફળ મનુષ્યશરીરથી સર્વથા ભિન્ન એવું નરકાદિ ભવનું શરીર ભોગવે છે એમ માનીએ તો માણવકે કરેલા કર્મનું ફળ દેવદત્ત ભોગવે છે એ પ્રકારની અવ્યવસ્થા માનવાનો પ્રસંગ આવે, જે અવ્યવસ્થા કોઈ દર્શનકારને માન્ય નથી. આથી માનવું પડે કે મનુષ્ય ભવના શરીરે કરેલા કર્મનું ફળ મનુષ્યશરીરથી કથંચિત્ અભિન્ન એવો જીવ નરકાદિ ભવમાં વેદન કરે છે, અને નરકાદિ ભવમાં કર્મના ફળનું વેદન કરનાર જીવનો મનુષ્યભવના શરીર સાથે સંબંધ નથી, પરંતુ મનુષ્યભવમાં કર્મ કરનાર શરીરથી અન્ય શરીર સાથે સંબંધ છે, તેથી કર્મનું ફળ ભોગવનાર જીવ શરીરથી

કથંચિત્ ભિન્ન પણ છે; કેમ કે જીવ શરીરથી સર્વથા અભિન્ન હોય તો, જેમ પોતાના સ્વરૂપ સાથે સર્વથા અભિન્ન એવા આત્માનો પોતાના સ્વરૂપથી ક્યારેય ભેદ થતો નથી, તેમ જીવનો પણ શરીરથી ક્યારેય પણ ભેદ થાય નહીં. આથી જીવ અને શરીરનો કથંચિત્ ભેદ અને કથંચિદ્ અભેદ સિદ્ધ થાય છે. ॥૧૦૯૮/૧૦૯૯॥

#### अवतरशिङाः

ગાથા ૧૦૯૭માં કહેલ કે ઉભયકૃતનો ઉભયને ભોગ હોવાને કારણે જીવ અને શરીરનો ભેદાભેદ જાણવો. તેમાંથી શરીરકૃતનો જીવને ભોગ છે એટલો અંશ ગાથા ૧૦૯૮-૧૦૯૯માં સ્પષ્ટ કર્યો. હવે જીવકૃતનો શરીરને ભોગ છે એ અંશ સ્પષ્ટ કરે છે —

#### भाथा :

एवं जीवेण कडं कूरमणपयट्टएण जं कम्मं । तं पड़ रोद्दविवागं वेएड भवंतरसरीरं ॥११००॥

#### અન્વચાર્થ :

एवं=આ રીતે=જે રીતે શરીરકૃત કર્મને ભવાંતરમાં જીવ ભોગવે છે એ રીતે, कूरमणपयट्टएण जीवेण=કૂર મનથી પ્રવૃત્ત એવા જીવ વડે जं कम्मं=જે કર્મ कडं=કરાયું, तं पड़=तेना प्रति=ते કર્મના નિમિત્તવાળા, रोहविवागं=રૌદ્રવિપાકને भवंतरसरीरं=ભવાંતરનું શરીર वेएड़=વેદે છે.

#### ગાશાર્થ :

જે રીતે શરીરફૃત કર્મને ભવાંતરમાં જીવ ભોગવે છે એ રીતે ક્રૂર મનથી પ્રવૃત્ત એવા જીવ વડે જે કર્મ કરાયું, તે કર્મના નિમિત્તવાળા રૌદ્રવિપાકને ભવાંતરનું શરીર ભોગવે છે.

### . ટીકા :

एवं जीवेन कृतं तत्प्राधान्यक्रूरमनःप्रवृत्तेन यत् कर्म्म-पापादि, तत्प्रति=तन्निमित्तं रौद्रविपाकं तीव्रवेदनाकारित्वेन वेदयति भवान्तरशरीरं, तथाऽनुभवादिति गाथार्थः ॥११००॥

### ટીકાર્ચ:

આ રીતે=શરીર વડે જે કર્મ કરાયું તે કર્મને ભવાંતરમાં જીવ ભોગવે છે એ રીતે, તેના=ચૈતન્યના, પ્રાધાન્યવાળા ક્રૂર મનથી પ્રવૃત્ત એવા જીવ વડે જે પાપાદિ કર્મ કરાયું, તેના પ્રતિ≔તેના નિમિત્તવાળા≕તે કર્મના નિમિત્તવાળા, તીવ્ર વેદનાકારીપણું હોવાથી રૌદ્રવિપાકને ભવાંતરનું શરીર વેદે છે=ભોગવે છે; કેમ કે તે પ્રકારનો અનુભવ છે=આ કર્મ ફળ ભોગવનાર શરીરે કર્યું નથી પરંતુ તે ફળ ભોગવનાર શરીર સાથે સંબંધિત એવા જીવે કર્યું છે તે પ્રકારનો અનુભવ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થઃ

ગાથા ૧૦૯૮-૧૦૯૯માં બતાવ્યું કે શરીરે કરેલું કર્મ ભવાંતરમાં જીવ અનુભવે છે, એ રીતે કોઈ પુરુષ શરીરથી પાપાદિ કર્મ કરતો ન હોય, પરંતુ ક્રૂર મનથી પાપાદિ કર્મ કરતો હોય ત્યારે તે જીવના ચૈતન્યનું પ્રાધાન્ય હોય છે. તેથી આવા ચૈતન્યના પ્રાધાન્યવાળા ક્રૂર મનથી પ્રવૃત્ત એવું પાપાદિ કર્મ જીવથી કરાયેલું છે એમ કહેવાય; અને આ રીતે જીવે કરેલા પાપાદિ કર્મનું ફળ અન્ય ભવમાં પ્રાપ્ત થયેલું શરીર અનુભવે છે; અને અન્ય ભવના શરીરે આ કર્મ કર્યું નથી, છતાં અન્ય ભવના શરીરને આ કર્મનું ફળ ભોગવવું પડે છે, તેથી નક્કી થાય કે આ ભવના શરીર સાથે સંબંધવાળા જીવે આ કર્મ પૂર્વભવમાં કરેલું, જેનું ફળ આ ભવનું શરીર અનુભવે છે.

આ રીતે ગાથા ૧૦૯૮થી ૧૧૦૦ના કથનથી એ સિદ્ધ થયું કે શરીરથી કરાયેલ કર્મનો ભોગ શરીરથી અભિન્ન એવા જીવને પ્રાપ્ત થાય છે, અને ચૈતન્યની પ્રધાનતાવાળા ક્રૂર મનથી પ્રવૃત્ત એવા જીવથી કરાયેલ કર્મનો ભોગ જીવથી અભિન્ન એવા શરીરને પ્રાપ્ત થાય છે, જેના કારણે જીવ અને શરીરનો કથંચિત ભેદાભેદ સિદ્ધ થાય છે. 11૧૧૦૦1

### અવતરણિકા :

ગાથા ૧૦૯૭માં કહેલ કે ઉભયકૃતનો ઉભયને ભોગ હોવાને કારણે અને કેવલ જીવને ભોગનો અભાવ હોવાને કારણે જીવ અને શરીરનો ભેદાભેદ જાણવો. તેમાંથી ઉભયકૃતનો ઉભયને ભોગ પૂર્વની ત્રણ ગાથામાં સ્પષ્ટ કર્યો. હવે કેવલ જીવને ભોગનો અભાવ સ્પષ્ટ કરે છે –

#### भाया :

ण उ केवलओ जीवो तेण विमुक्कस्स वेयणाभावो । ण य सो चेव तयं खलु लोगाइविरोहभावाओ ॥११०१॥

### अन्वयार्थ :

तेण उ विमुक्कस्स=वणी तेनाथी विमुक्तने=शरीरथी मुકાયેલા જીવને, वेयणाभावो=વેદનનો અભાવ હોવાથી केवलओ जीवो=કेवલ જીવ=શરીરથી રહિત એવો એકલો જીવ, ण=नथी=કર્મના ફળનું વેદન કરતો નથી, लोगाइविरोहभावाओ य=અને લોકાદિના વિરોધનો ભાવ હોવાથી सो चेव खलु तयं ण=ખरेખर ते જ ते नथी=જીવ જ શરીર નથી.

### ગાથાर्थ :

વળી શરીરથી રહિત જીવને વેદનનો અભાવ હોવાથી શરીરથી રહિત એવો એકલો જીવ કર્મનું ફળ ભોગવતો નથી, અને લોકાદિના વિરોધનો ભાવ હોવાથી ખરેખર જીવ જ શરીર નથી.

### ટી<del>ક</del>ા :

न तु केवलो जीवो वेदयते, तेन=शरीरेण विमुक्तस्य सतः वेदनाऽभावात् कारणात्, न च स एव= जीवस्तच्छरीरिमति, लोकादिविरोधभावाद्, आदिशब्दात्समयग्रह इति गाथार्थः ॥११०१॥

### ટીકાર્થ :

વળી કેવલ જીવ વેદન કરતો નથી; કેમ કે તેનાથી વિમુક્ત છતાને=શરીરથી મુકાયેલા એવા જીવને, વેદનનો અભાવ છે, ગાથા ૧૦૯૮થી માંડીને અત્યાર સુધી ગ્રંથકારે સ્થાપન કર્યું કે શરીરકૃતનો જીવને ભોગ છે, જીવકૃતનો શરીરને ભોગ છે અને શરીરરહિત કેવલ જીવને ભોગનો અભાવ છે. ત્યાં કોઈ કહે કે શરીરથી અતિરિક્ત જીવ જ નથી, માટે શરીરકૃતનો જીવને ભોગ છે વગેરે કથન અસંગત છે. તેનું નિરાકરણ કરવા અર્થે કહે છે —

અને તે જ=જીવ જ, તે છે=શરીર છે, એમ નહીં; કેમ કે લોકાદિના વિરોધનો ભાવ છે, 'आदि' શબ્દથી= ''त्नोकादि''માં 'आदि' શબ્દથી, સમયનો ગ્રહ છે=શાસ્ત્રનો પરિગ્રહ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

ગાથા ૧૦૯૮થી ૧૧૦૦માં ગ્રંથકારે સ્થાપન કર્યું કે શરીરકૃત કર્મનો ભોગ ભવાંતરમાં જીવ કરે છે અને જીવકૃત કર્મનો ભોગ ભવાંતરનું શરીર કરે છે, માટે જીવ અને શરીરનો કર્યચિત્ ભેદાભેદ છે. તેમ જ શરીર સાથે સર્વથા સંબંધ વગરના કેવલ જીવને કર્મના ભોગનો અભાવ છે. એથી પણ નક્કી થાય કે જીવ અને શરીરનો કર્યચિત્ ભેદાભેદ છે. એ જ દઢ કરવા અર્થે કહે છે –

કેવલ જીવ વેદન કરતો નથી; કેમ કે શરીર રહિત જીવને વેદનનો અભાવ છે. આશય એ છે કે જીવને મનુષ્યાદિ ભવોમાં જે કંઈ વેદન થાય છે તે શરીરને કારણે થાય છે; કેમ કે શરીરધારી જીવને ઉપઘાતક સામગ્રી દુઃખનું વેદન કરાવી શકે છે, પરંતુ શરીર રહિત જીવને બાહ્ય કોઈ પદાર્થો દુઃખનું વેદન કરાવી શકતા નથી. આથી સર્વથા શરીરથી રહિત સિદ્ધના જીવોને શસ્ત્ર, અગ્નિ આદિ કોઈપણ સામગ્રીથી દુઃખનું વેદન થતું નથી.

આ રીતે ગાથા ૧૦૯૮થી ૧૧૦૧ના પૂર્વાર્ધ સુધી ગ્રંથકારે સ્થાપન કર્યું કે ઉભયકૃતનો ઉભયને ભોગ છે અને કેવલ જીવને ભોગનો અભાવ છે. એનાથી એ ફલિત થયું કે દેહ વગરનો જીવ કર્મનું ફળ ભોગવતો નથી, તેમ જ દેહે કરેલા કર્મનું ફળ દેહ સાથે સંબંધવાળો જીવ પરભવમાં ભોગવે છે, અને જીવે કરેલા કર્મનું ફળ જીવ સાથે સંબંધવાળો દેહ પરભવમાં ભોગવે છે. તેથી જીવ અને શરીર વચ્ચે કથંચિત્ ભેદ અને કથંચિત્ અભેદ સિદ્ધ થાય છે.

આમ, ત્રાંથકારે યુક્તિથી જીવ અને શરીર વચ્ચે કથંચિત્ ભેદ અને કથંચિત્ અભેદ સિદ્ધ કર્યો. ત્યાં કોઈ નાસ્તિકવાદી કહે કે આ શરીર જ જીવ છે, શરીરથી અતિરિક્ત કોઈ જીવ નામનો પદાર્થ નથી, તેથી આ ભવના શરીરે કરેલું કર્મ અન્ય ભવમાં જીવ અનુભવે છે, એમ કહેવું નિરર્થક છે. તેનું નિરાકરણ કરતાં ગ્રંથકાર કહે છે –

જીવ જ શરીર છે એમ ન કહેવું; કેમ કે લોકનો અને આગમનો વિરોધ છે અર્થાત્ લોકમાં પ્રતીત છે કે બાલ્યકાળનું શરીર અને વૃદ્ધકાળનું શરીર જુદું હોવા છતાં બાલ્યાવસ્થામાં પોતે હતો તે જ વૃદ્ધાવસ્થામાં પોતે છે. તેથી બાલના શરીરમાં અને વૃદ્ધના શરીરમાં અનુગત એવો જીવ શરીરથી ભિન્ન છે, એમ લોકપ્રતીતિથી સિદ્ધ થાય છે.

વળી, સર્વ દર્શનકારો આત્માને દેહથી ભિન્ન માને છે. તેથી જો જીવ જ શરીર છે એમ માનીએ તો સર્વ દર્શનકારોને માન્ય એવા આગમનો પણ વિરોધ પ્રાપ્ત થાય. આથી શરીર સાથે સંબંધવાળો આત્મા શરીરથી જુદો છે એમ માનવું ઉચિત છે.

વળી, આમ સિદ્ધ થવાથી એ પ્રાપ્ત થયું કે ઉભયકૃતનો ઉભયને ભોગ છે, અને શરીરથી રહિત એવા કેવલ જીવને ભોગનો અભાવ છે. માટે જીવ અને શરીરનો કથંચિત ભેદાભેદ જાણવો. !!૧૧૦૧!!

#### અવતરણિકા :

જીવ અને શરીરનો કથંચિત્ ભેદ અને કથંચિત્ અભેદ સ્થાપન કરવા માટે ગાથા ૧૦૯૭ના પૂર્વાર્ધમાં ગ્રંથકારે યુક્તિ આપેલ કે ઉભયકૃતનો ઉભયને ભોગ છે અને કેવલ જીવને ભોગનો અભાવ છે. તે યુક્તિનું ગાથા ૧૦૯૮થી ૧૧૦૧માં સ્પષ્ટીકરણ કર્યું. હવે ગાથા ૧૦૯૭ના ઉત્તરાર્ધમાં જીવ અને શરીરના ભેદ અને અભેદને દઢ કરવા અન્ય યુક્તિ આપેલ કે બંધાદિનો વિષયભાવ છે અને ઇતરથા બંધાદિનો અસંભવ છે. તે યુક્તિનું ગાથા ૧૧૦૨થી ૧૧૦૭માં સ્પષ્ટીકરણ કરતાં કહે છે —

#### भाथा :

एवं चिअ देहवहे उवयारे वा वि पुण्णपावाइं । इहरा घडाइभंगाइनायओ नेव जुज्जंति ॥११०२॥

#### अन्पयार्थ :

एवं चिअ=आभ જ છે=જીવ અને શરીરનો કથંચિત્ ભેદાભેદ જ છે, (તેમાં યુક્તિ આપે છે —) देहवहे= દેહના વધમાં उवयारे वा वि=અથવા (દેહના) ઉપકારમાં पुण्णपावाइं=પુષ્ય અને પાય થાય છે. इहरा= ઇતરથા=જીવ અને શરીરના એકાંત ભેદ કે એકાંત અભેદમાં, घडाइभंगाइनायओ=ઘટાદિના ભંગાદિના જ્ઞાતથી नेव जुज्जंति=ઘટતા નથી જ=પુષ્ય અને પાય ઘટતા નથી જ.

#### आधार्थ :

જીવ અને શરીરનો કર્યચિત્ ભેદ અને કર્યચિત્ અભેદ જ છે; કેમ કે કોઈના દેહનો વધ કરવામાં પાપ થાય છે અથવા કોઈના દેહનો ઉપકાર કરવામાં પુણ્ય થાય છે. જીવ અને શરીરનો એકાંતે ભેદ કે અભેદ માનવામાં ઘટાદિના ભંગાદિના દેષ્ટાંતથી પુણ્ય અને પાપ ઘટતા નથી જ.

### ટીકા :

एवमेव=जीवशरीरयोर्भेदाभेद एव, देहवधे सित उपकारे वा देहस्य पुण्यपापे भवतः, इतस्था= एकान्तभेदादौ घटादिभङ्गादिज्ञाततः=घटादिविनाशकरणोदाहरणेन नैव युज्येते पुण्यपापे इति गाथार्थः ॥११०२॥

### ટીકાર્થ :

આમ જ છે=જીવ અને શરીરનો ભેદાભેદ જ છે, તે દેઢ કરવા યુક્તિ આપે છે – દેહનો વધ થયે છતે અથવા દેહનો ઉપકાર થયે છતે પુણ્ય અને પાપ થાય છે=કોઈ જીવના શરીરનો વધ કરાયે છતે પાપ બંધાય છે અને કોઈ જીવના શરીરનો ઉપકાર કરાયે છતે પુણ્ય બંધાય છે. ઇતરથા=એકાંતથી ભેદાદિમાં=જીવ અને શરીરનો એકાંતે ભેદ કે એકાંતે અભેદ સ્વીકારવામાં, ઘટાદિના ભંગાદિના જ્ઞાતથી=ઘટાદિના વિનાશ

અને કરણના ઉદાહરણથી=ઘટ વગેરે જડ પદાર્થોનો નાશ કરવાના કે ઉપકાર કરવાના દેષ્ટાંતથી, પુણ્ય અને પાપ ઘટતા નથી જ, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

ગાથા ૧૦૯૮થી ૧૧૦૧માં યુક્તિથી સ્થાપન કર્યું કે જીવ અને શરીરનો કથંચિત્ ભેદ અને કથંચિત્ અભેદ છે, અને તેને જ સ્થિર કરવા માટે "આ આમ જ છે" એમ કહીને અન્ય યુક્તિ આપે છે કે કોઈ પુરુષ કોઈ જીવનો વધ કરે તો તે જીવનો વધ થતો નથી, પરંતુ તે જીવના દેહનો વધ થાય છે, જેનાથી વધ કરનાર પુરુષને પાપ બંધાય છે; અને કોઈ પુરુષ કોઈ જીવનો ઉપકાર કરે તો તે જીવનો ઉપકાર થતો નથી, પરંતુ તે જીવના દેહનો ઉપકાર થાય છે, જેનાથી ઉપકાર કરનાર પુરુષને પુષ્ય બંધાય છે. આથી જીવ અને શરીરનો કથંચિત્ ભેદાભેદ માનવો યુક્ત છે; પરંતુ જો જીવ અને શરીરનો એકાંતભેદ માનીએ, તો જેમ કોઈ પુરુષ ઘટ વગેરેનો નાશ કરે તો તેને પાપ બંધાતું નથી અથવા ઘટ વગેરેનો ઉપકાર કરે તો તેને પુષ્ય બંધાતું નથી કે દેહનો ઉપકાર કરવામાં ઉપકાર કરનારને પુષ્ય બંધાતું નથી કે દેહનો ઉપકાર કરવામાં ઉપકાર કરનારને પુષ્ય બંધાતું નથી કે દેહનો ઉપકાર કરવામાં

જેમ ઘટાદિ જડ પદાર્થ છે તેમ દેહ પણ જડ પદાર્થ છે. તેથી જેમ ઘટાદિના નાશમાં કે ઉપકારમાં પાપ કે પુણ્ય બંધાતું નથી, તેમ દેહના પણ નાશમાં કે ઉપકારમાં પાપ કે પુણ્ય બંધાતું જોઈએ નહીં. આમ છતાં દેહ સાથે આત્માનો કથંચિત્ અભેદ હોવાથી, દેહનો નાશ કરવાથી દેહની સાથે સંબંધવાળા આત્માને પીડા થાય છે માટે પાપ બંધાય છે, અને દેહનો ઉપકાર કરવાથી દેહની સાથે સંબંધવાળા આત્માને સુખ થાય છે માટે પુણ્ય બંધાય છે. આથી ફલિત થયું કે જેમ ઘટાદિનો આત્મા સાથે સર્વથા ભેદ છે તેમ દેહનો આત્મા સાથે સર્વથા ભેદ છે તેમ દેહનો આત્મા સાથે સર્વથા ભેદ નથી, પરંતુ કથંચિત્ ભેદ છે અને કથંચિત્ અભેદ પણ છે.

આ ગાથાના કથનથી ગાથા ૧૦૯૭ના ઉત્તરાર્ધમાં બતાવેલ બંધાદિનો વિષયભાવ છે અને ઇતરથા બંધાદિનો અસંભવ છે, એ બંને યુક્તિનું આ રીતે સમર્થન થાય છે –

કોઈ જીવના દેહનો વધ કરવામાં પાપ બંધાય છે અને ઉપકાર કરવામાં પુણ્ય બંધાય છે, તેથી દેહનો વધ અને ઉપકાર પુશ્ય-પાપરૂપ કર્મબંધનું કારણ બને છે. અને જો ઘટાદિની જેમ દેહ પણ આત્માથી સર્વથા ભિન્ન હોય તો દેહનો વધ કે દેહનો ઉપકાર પુણ્ય-પાપરૂપ કર્મબંધનું કારણ બને નહીં. આથી જીવ અને શરીરનો કથંચિત્ ભેદ અને કથંચિત્ અભેદ બંધનો વિષય બને છે, પરંતુ જીવ અને શરીરનો સર્વથા ભેદ કે સર્વથા અભેદ બંધનો વિષય બને નહીં.

આ રીતે પ્રસ્તુત ગાથાના કથન દ્વારા, ગાથા ૧૦૯૭ના ઉત્તરાર્ધના કથનમાંથી ભેદાભેદમાં 'બંધનો વિષયભાવ છે' અને 'એકાંત ભેદમાં બંધનો અસંભવ છે' એટલા અંશનું સમર્થન થાય છે. વળી ગાથા ૧૦૯૭માં "बन्धादि"માં 'आदि' પદથી મોક્ષનું ગ્રહણ કરેલ, અને "एकान्तभेदादि"માં 'आदि' પદથી એકાંત અભેદનું ગ્રહણ કરેલ. તેથી 'મોક્ષનો વિષયભાવ છે' અને 'એકાંત અભેદમાં બંધ-મોક્ષનો અસંભવ છે' એટલા અંશનું સમર્થન આગળની ગાથાઓ દ્વારા ગ્રંથકાર કરશે. ॥૧૧૦૨॥

#### અવતરણિકા :

अभ्यूपचयमाह -

#### અવતરણિકાર્થ:

અભ્યુપચયને કહે છે, અર્થાત્ પૂર્વગાથાના ઉત્તરાર્ધમાં કહેલ કે જીવ અને શરીરના એકાંત ભેદાદિમાં ઘટાદિના ભંગાદિના દેષ્ટાંતથી પુણ્ય અને પાપ ઘટે નહીં, ત્યાં ''एकान्तभेदादौ''માં 'આદિ' પદથી એકાંત અભેદનું ગ્રહણ છે, તેથી પ્રશ્ન થાય કે જીવ અને શરીરનો એકાંત અભેદ સ્વીકારવામાં પુણ્ય અને પાપ કઈ રીતે ઘટે નહીં ? તે બતાવવા માટે સમુચ્ચયને કહે છે 🗕

#### ગાચા :

तयभेअम्मि अ निअमा तन्नासे तस्स पावई नासो । इअ परलोआभावा बंधाईणं अभावो उ ॥११०३॥

#### रप्रव्यथार्थ :

तयभेअम्मि अ=અને તેનો અભેદ હોતે છતે=જીવ અને શરીરનો એકાંતે અભેદ હોતે છતે, तन्नासे=तेना નાશમાં=દેહના નાશમાં, **तस्स नासो**=તેનો નાશ=જીવનો નાશ, **निअमा**=નિયમથી **पावई**=પ્રાપ્ત થાય. **इअ**= આ રીતે=દેહના નાશમાં જીવનો નાશ પ્રાપ્ત થાય એ રીતે, **પર્ત્તોआभાवા**=પરલોકનો અભાવ થવાથી बंधाईणं=બંધાદિનો अभावो उ=અભાવ જ થાય.

★ ગાથाना અंते २६८ 'उ' एवं डा२ अर्थमां छे.

### ગાશાર્શ :

અને એકાંતે જીવ અને શરીરનો અભેદ હોતે છતે દેહના નાશમાં જીવનો નાશ નિચમથી પ્રાપ્ત થાય. આ રીતે પરલોકનો અભાવ થવાથી બંધાદિનો અભાવ જ થાય.

### ટીકા :

तदभेदे च=जीवशरीराभेदे च नियमात् तन्नाशे=देहनाशे तस्य=जीवस्य प्राप्नोति नाशः, इय=एवं परलोकाभावात् कारणात् बन्धादीनामपि प्रस्तुतानामभाव एवेति गाथार्थः ॥११०३॥

### ટીકાર્થ :

અને તેનો અભેદ હોતે છતે=જીવ અને શરીરનો અભેદ હોતે છતે, તેના નાશમાં=દેહના નાશમાં, તેનો=જીવનો, નાશ નિયમથી પ્રાપ્ત થાય, આ રીતે પરલોકના અભાવરૂપ કારણથી પ્રસ્તુત એવા બંધાદિનો પણ અભાવ જ થાય, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્શ :

પૂર્વગાથાના ઉત્તરાર્ધમાં પ્રાથકારે કહ્યું કે જીવ અને શરીરનો એકાંતભેદ સ્વીકારીએ તો ઘટાદિની જેમ દેહ પણ પુદ્ગલાત્મક હોવાથી, જેમ ઘટાદિના ભંગમાં કે ઉપકારમાં પાપ કે પુષ્ટ્ય થતું નથી, તેમ દેહના

પણ નાશમાં કે ઉપકારમાં પાપ કે પુણ્ય થાય નહીં. હવે જીવ અને શરીરનો એકાંતઅભેદ સ્વીકારીએ તો પુણ્ય-પાપ કઈ રીતે સંગત ન થાય ? તે બતાવવા અર્થે કહે છે –

જો જીવ અને શરીરનો એકાંતઅભેદ સ્વીકારીએ તો અર્થાત્ જીવ શરીરરૂપ જ છે શરીરથી અતિરિક્ત જીવ નથી એમ સ્વીકારીએ તો, દેહના નાશમાં નિયમથી જીવનો નાશ પ્રાપ્ત થાય, અને દેહના નાશ સાથે જીવનો નાશ સ્વીકારીએ તો પરલોકનો અભાવ પ્રાપ્ત થાય, અને પરલોકનો અભાવ સ્વીકારીએ તો પ્રસ્તુત એવા બંધાદિનો અભાવ પ્રાપ્ત થાય.

આશય એ છે કે શરીર જ જીવ છે એ પ્રકારનો જીવ અને શરીરનો એકાંતઅભેદ સ્વીકારીએ તો, ગાથા ૧૦૮૩માં ગ્રંથકારે કહ્યું કે આત્માને સદ્-અસદ્ર્ય અને નિત્ય-અનિત્યાદિ અનેક ધર્મવાળો હોતે છતે શાસ્ત્રમાં સ્વીકારાયેલા બંધાદિ ઘટે છે. અન્યથા નહીં, એ રૂપ ગાથા ૧૦૮૩માં પ્રસ્તુત એવા બંધાદિનો અભાવ પ્રાપ્ત થાય, જેના કારણે સર્વ દર્શનકારોને માન્ય એવો કર્મબંધ, કર્મબંધથી સંસારમાં પરિભ્રમણ, સાધના દ્વારા કર્મક્ષય, કર્મક્ષયથી મુક્તિ આદિ સર્વ અસંગત થાય. તેથી જીવ અને શરીરનો એકાંતઅભેદ પણ સ્વીકારાય નહીં.

વળી આ કથનથી, ગાથા ૧૦૯૭ના અંતે કહેલ કે જીવ અને શરીરના એકાંતભેદાદિમાં બંધાદિનો અસંભવ છે, ત્યાં "एकान्तभेदादि"માં 'आदि' પદથી પ્રાપ્ત એવા જીવ અને શરીરના એકાંતઅભેદમાં પણ બંધાદિનો અસંભવ છે, એ કથનનું સ્થાપન થાય છે. ॥૧૧૦૩॥

#### અવતરશિકા :

ાથા ૧૧૦૨ના ઉત્તરાર્ધમાં કહ્યું કે જીવ અને શરીરના એકાંતભેદાદિમાં પુણ્ય કે પાપ ઘટે નહીં, એનાથી શું ફલિત થાય ? તે સ્પષ્ટ કરવા અર્થે કહે છે –

#### अथा :

देहेणं देहम्मि अ उवघायाणुग्गहेहिं बंधाई । ण पुण अमुत्तोऽमुत्तस्स अप्पणो कुणइ किंचिदवि ॥११०४॥

### अन्पश्चार्थ :

देहेणं=દેહ વડે=ઉપકાર અને અનુગ્રહ કરનારા દેહ વડે, देहिम्म अ=દેહમાં જ=કોઈ અન્ય જીવના દેહના વિષયમાં જ, उवघायाणुग्गहेहिं=ઉપઘાત અને અનુગ્રહ દ્વારા बंधाई=બંધાદિ (પ્રાપ્ત કરાયા,) अमुत्तो पुण= પરંતુ અમૂર્ત (આત્મા) अमुत्तस्य अप्पणो=(અન્ય) અમૂર્ત આત્માને किंचिदवि=કાંઈપણ ण कुणइ=કરતો નથી.

### ગાથાર્થ :

દેહ વડે કોઈ બીજા જીવના દેહના વિષયમાં જ ઉપદાત અને અનુગૃહ દ્વારા બંધાદિ પ્રાપ્ત કરાયા, પરંતુ અમૂર્ત આત્મા અન્ય અમૂર્ત આત્માને કાંઈપણ કરતો નથી.

#### ટીકા :

देहेन कर्त्रा देह एव विषये उपघातानुग्रहाभ्यां हेतुभूताभ्यां बन्धादयः प्राप्ताः, न पुनरमूर्त्त आत्मा-ऽमूर्त्तस्याऽऽत्मनोऽपरस्य करोति किञ्चिदपि, मुक्तकल्पत्वादिति गाथार्थः ॥११०४॥

★ ''बन्धादयो''मां 'आदि' पद्यी कर्मनो ઉદય અને कर्मना विपाक्नुं ग्रहण छे.

#### ટીકાર્થ:

કર્તા એવા દેહ વડે=અન્ય જીવના દેહનો ઉપઘાત અને અનુગ્રહ કરનારા દેહ વડે, દેહરૂપ જ વિષયમાં= પોતાનાથી અન્ય જીવના દેહરૂપ જ વિષયમાં, હેતુભૂત એવા=કર્મબંધના કારણીભૂત એવા, ઉપઘાત અને અનુગ્રહ દારા બંધાદિ પ્રાપ્ત કરાયા, પરંતુ અમૂર્ત એવો આત્મા અપર અમૂર્ત એવા આત્માને કાંઈપણ કરતો નથી; કેમ કે મુક્તકલ્પપણું છે=અમૂર્ત એવા પોતાના આત્માનું કે અમૂર્ત એવા અન્યના આત્માનું મુક્તાત્મા સાથે સમાનપણું છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### आथा :

अकरिंतो अ ण बज्झइ अइप्पसंगा सदेव बंधाओ । तम्हा भेआभेए जीवसरीराण बंधाई ॥११०५॥

#### અન્વચાર્થ:

अकरितो अ=અને નહીં કરતો એવો=બીજા અમૂર્ત આત્માના ઉપઘાત કે અનુપ્રહને નહીં કરતો એવો અમૂર્ત આત્મા, ण बज्झइ=બંધાતો નથી; सदेव बंधाओ अइप्पसंगा=કેમ કે સદા જ બંધ થવાથી અતિપ્રસંગ છે=સિદ્ધના જીવોમાં પણ બંધનો અતિપ્રસંગ છે. तम्हा=તે કારણથી जीवसरीराण भेआभेए=જીવ અને શરીરનો ભેદાભેદ હોતે છતે बंधाई=બંધાદિ થાય છે.

### ગાથાર્થ :

બીજા અમૂર્ત આત્માના ઉપદાત કે અનુગ્રહને નહીં કરતો એવો અમૂર્ત આત્મા બંધાતો નથી; કેમ કે સદા જ બંધ થવાથી સિદ્ધના જીવોમાં પણ બંધનો અતિપ્રસંગ છે. તે કારણથી જીવ અને શરીરનો ભેદાભેદ હોતે છતે બંધાદિ થાય છે.

### ટીકા :

अकुर्वंश्च न बध्यते न्यायतः, कुत इत्धाह-अतिप्रसङ्गात् मुक्ते, सदैव भावाद् बन्धस्य, अकर्तृत्वाविशेषाद्, यत् एवं तस्माद्धेदाभेदे जात्यन्तरात्मके जीवशरीरयोर्बन्धादयो, नान्यथेति गाथार्थः ॥११०५॥

### ટીકાર્થ:

अकुर्वंश्च न्यायतो न बघ्यते અને નહીં કરતો એવો ન્યાયથી બંધાતો નથી=અન્ય અમૂર્ત આત્માના ઉપઘાત અને અનુગ્રહને નહીં કરતો એવો અમૂર્ત આત્મા કાર્ય-કારણભાવની મર્યાદાથી કર્મ દ્વારા બંધાતો નથી. कुतः ? इत्याह- કયા કારણથી બંધાતો નથી ? એથી કહે છે — मुक्ते अतिप्रसङ्गात् મુક્તમાં અતિપ્રસંગ હોવાથી≕ઉપઘાત અને અનુગ્રહને નહીં કરતો અમૂર્ત આત્મા કર્મ દ્વારા બંધાતો હોય તો મુક્તાત્માને પણ બંધ માનવાનો અતિપ્રસંગ પ્રાપ્ત થવાથી, કાંઈપણ નહીં કરતો એવો અમૂર્ત આત્મા કર્મ દ્વારા બંધાતો નથી, એમ અન્વય છે.

અહીં પ્રશ્ન થાય કે મુક્તમાં અતિપ્રસંગ કેમ છે ? તેમાં હેતુ આપે છે –

सदैव बन्धस्य भावात् सदा જ બંધનો ભાવ છે=ઉપઘાત અને અનુગ્રહ નહીં કરતો એવો અમૂર્ત આત્મા પણ કર્મ દારા બંધાતો હોય તો આત્માને સદા જ બંધનો સદ્દભાવ છે એમ માનવું પડે.

અહીં પ્રશ્ન થાય કે આત્માને સદા જ બંધનો ભાવ છે એમ કેમ માનવું પડે ? તેમાં હેતુ આપે છે –

अकर्तृत्वाविशेषात् અકર્તૃત્વઅવિશેષ છે અર્થાત્ જીવ અને શરીરનો એકાંતભેદ હોય તો સંસારી આત્મા પણ અમૂર્ત છે, માટે કોઈનો ઉપઘાત કે અનુગ્રહ કરતો નથી, અને મુક્ત આત્મા પણ અમૂર્ત છે, માટે કોઈનો ઉપઘાત કે અનુગ્રહ કરતો નથી, તેથી સંસારી આત્મા અને મુક્ત આત્મામાં ઉપઘાત અને અનુગ્રહનું નહીં કરવાપશું સમાન છે. આથી સંસારાવસ્થામાં કે મુક્તાવસ્થામાં સદા જ બંધનો સદ્ભાવ પ્રાપ્ત થાય. માટે મુક્તમાં અતિપ્રસંગ છે, એમ અન્વય છે.

यत एवं જે કારણથી આમ છે=અમૂર્ત આત્મા અન્ય અમૂર્ત આત્માને કાંઈપણ ન કરતો હોવાથી કર્મ દારા બંધાતો નથી, અને દેહધારી આત્મા અન્ય દેહધારી આત્માના વિષયમાં ઉપઘાત અનુગ્રહ કરતો હોવાથી કર્મ દારા બંધાય છે એમ છે,

तस्मात् ..... गाथार्थः ते કારણથી જીવ અને શરીરનો જાત્યન્તરાત્મક ભેદાભેદ હોતે છતે બંધાદિ થાય છે, અન્યથા નહીં, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### भावार्थ :

ગાથા ૧૧૦૨માં કહેલ કે અન્યના દેહનો વધ કરવામાં પાપ થાય છે અને અન્યના દેહનો ઉપકાર કરવામાં પુણ્ય થાય છે, માટે જીવ અને શરીરનો ભેદાભેદ જ છે. એ કથનથી એ ફ્લિત થાય કે અન્ય આત્માને ઉપઘાત કે અનુગ્રહ કરવામાં આવે તો તે ઉપઘાત પાપનો હેતુ બને છે અને અનુગ્રહ પુણ્યનો હેતુ બને છે, તેથી ઉપઘાત કરનારને પાપ બંધાય છે અને અનુગ્રહ કરનારને પુણ્ય બંધાય છે, જેથી બંધાદિની પ્રાપ્તિ થાય છે; પરંતુ જો આત્મા દેહથી સર્વથા જુદો હોય તો સર્વનો આત્મા અમૂર્ત માનવો પડે, અને અમૂર્ત આત્મા અન્ય અમૂર્ત આત્માનો ઉપઘાત પણ કરતો નથી અને અનુગ્રહ પણ કરતો નથી; કેમ કે અમૂર્ત આત્મા મુક્ત આત્મા જેવો છે.

અહીં પ્રશ્ન થાય કે આત્માને દેહથી પૃથક્ સ્વીકારીએ, અને દેહથી પૃથક્ હોવાને કારણે આત્માને અમૂર્ત સ્વીકારીએ, અને અમૂર્ત આત્મા કોઈનો ઉપઘાત કે અનુગ્રહ ન કરતો હોવા છતાં કર્મથી બંધાય છે એમ સ્વીકારીએ તો શું વાંધો ? તેથી કહે છે —

કોઈ અન્ય એવા અમૂર્ત આત્માનો ઉપધાત કે અનુગ્રહ નહીં કરતો એવો અમૂર્ત આત્મા ન્યાયથી કર્મથી બંધાતો નથી; કેમ કે દેહથી પૃથક્ એવો અમૂર્ત આત્મા કર્મથી બંધાતો હોય તો દેહથી પૃથક્ એવા મુક્ત આત્માને પણ કર્મથી બંધ માનવાનો અતિપ્રસંગ પ્રાપ્ત થાય.

અહીં પ્રશ્ન થાય કે સંસારી આત્મા દેહથી પૃથગ્ છે, માટે અમૂર્ત છે, તેથી કોઈનો ઉપઘાત કે અનુગ્રહ કરતો નથી, છતાં સંસારી આત્મા કર્મથી બંધાય છે અને મુક્ત આત્મા કર્મથી બંધાતો નથી, એમ સ્વીકારીએ તો શું વાંધો ? તેથી કહે છે —

જો અમૂર્ત એવો સંસારી આત્મા કોઈનો ઉપઘાત કે અનુગ્રહ નહીં કરતો હોવા છતાં બંધાતો હોય તો બંધનો સદા જ સદ્ભાવ પ્રાપ્ત થાય; કેમ કે સંસારી અવસ્થાનો આત્મા પણ અમૂર્ત હોવાને કારણે કોઈ આત્માનો ઉપઘાત કે અનુગ્રહ કરતો નથી અને મુક્ત અવસ્થાનો આત્મા પણ અમૂર્ત હોવાને કારણે કોઈ આત્માનો ઉપઘાત કે અનુગ્રહ કરતો નથી, માટે સંસારી આત્મા અને મુક્ત આત્મામાં ઉપઘાત અને અનુગ્રહનું અકર્તાપણું સમાન છે. આથી જો કોઈનો ઉપઘાત કે અનુગ્રહ નહીં કરનારો હોવા છતાં સંસારાવસ્થાનો અમૂર્ત આત્મા કર્મથી બંધાતો હોય તો મુક્તાવસ્થાનો અમૂર્ત આત્મા કર્મથી બંધાતો હોય તો મુક્તાવસ્થાનો અમૂર્ત આત્મા પણ કર્મથી બંધાવો જોઈએ. અને મુક્તાત્માને કર્મબંધ થતો નથી એ સર્વ દર્શનકારોને માન્ય છે. આથી સ્વીકારવું પડે કે મુક્ત આત્મા જેમ અમૂર્ત છે તેમ સંસારી આત્મા સર્વથા અમૂર્ત નથી, પરંતુ દેહ સાથે કથંચિત્ એકત્વભાવને પામેલો છે. માટે અન્ય દેહવાળા આત્માને ઉપઘાત કે અનુગ્રહ કરવા દ્વારા દેહથી કથંચિત્ અભિન્ન એવો તે આત્મા કર્મનો બંધ પ્રાપ્ત કરે છે, એમ માનવું ઉચિત છે.

આનાથી શું ફલિત થાય ? તે ગાયાના ઉત્તરાર્ધથી બતાવે છે –

જે કારણથી દેહ સાથે કથંચિત્ એકત્વભાવ પામેલો આત્મા અન્ય દેહધારી આત્માનો ઉપઘાત કે અનુગ્રહ કરવા દ્વારા કર્મથી બંધાય છે, તે કારણથી જીવ અને શરીરનો જાત્યંતરાત્મક ભેદાભેદ છે, અને જીવ અને શરીરનો જાત્યંતરાત્મક ભેદાભેદ સ્વીકારીએ તો બંધાદિ ઘટે છે, અન્યથા નહીં.

અહીં જીવ અને શરીરના ભેદાભેદને "જાત્યંતરાત્મક" કહ્યો, તેનાથી એ પ્રાપ્ત થાય કે જે દર્શનકારો જીવ અને શરીરનો એકાંતભેદ માને છે તે દર્શનકારોના મત પ્રમાણે જીવ અને શરીરમાં ભેદત્વ જાતિ છે, અને જે દર્શનકારો જીવ અને શરીરનો એકાંતઅભેદ માને છે તે દર્શનકારોના મત પ્રમાણે જીવ અને શરીરમાં અભેદત્વ જાતિ છે; પરંતુ જીવ અને શરીરની ભેદત્વજાતિ કે અભેદત્વજાતિ વાસ્તવિક નથી, પણ કાલ્પનિક છે; કેમ કે જીવ અને શરીર વચ્ચે એકાંતે ભેદ પણ નથી અને એકાંતે અભેદ પણ નથી, પરંતુ જીવ અને શરીરમાં ભેદત્વ જાતિ કે અભેદત્વ જાતિથી જુદી એવી ભેદાભેદત્વ જાતિ છે. એ જણાવવા માટે કહ્યું કે જીવ અને શરીરનો 'જાત્યંતરાત્મક' ભેદાભેદ છે. !!૧૧૦૪/૧૧૦૫!!

### અવતરણિકા :

ગાથા ૧૦૯૬માં કહેલ કે જીવ અને શરીરનો પણ કથંચિત્ ભેદાભેદ છે, અને તેને દેઢ કરવા ગાથા ૧૦૯૭ના ઉત્તરાર્ધમાં યુક્તિ આપેલ કે કથંચિત્ ભેદાભેદ હોવાથી બંધાદિનો વિષયભાવ છે, અને જીવ અને શરીરના એકાંતભેદાદિમાં બંધાદિનો અસંભવ છે. ત્યાં ''बंधादि''માં 'આદિ' પદથી મોક્ષનું ગ્રહણ કરવાનું છે. તેથી હવે જીવ-શરીરના એકાંતભેદાદિમાં મોક્ષનો પણ અસંભવ છે, તે યુક્તિથી બતાવે છે –

#### ગાથા :

मोक्खो वि अ बद्धस्सा तयभावे स कह ? कीस वा ण सया ? । किं वा हेऊहि तहा ? कहं च सो होइ पुरिसत्थो ? ॥११०६॥

#### અન્વચાર્થ:

मोक्खो वि अ=અને મોક્ષ પણ बद्धस्सा=બદ્ધનો=કર્મથી બંધાયેલા જીવનો, થાય છે. तयभावे=तेना અભાવમાં=બંધના અભાવમાં, स=ते=મોક્ષ, कह ?=કેવી રીતે થાય ? कीस वा सया ण ?=અથવા (મોક્ષ) કેમ સદા નથી ? हेऊहि वा तहा कि ?=અથવા હેતુઓ વડે તે પ્રમાણે કેમ છે ?=મોક્ષના હેતુઓ વડે મોક્ષ પ્રાપ્ત થાય છે તે પ્રમાણે કેમ છે ? सो च=અને તે=મોક્ષ, पुरिसत्थो कहं होइ ?=પુરુષાર્થ કેવી રીતે થાય ?

#### ગાશાર્થ :

અને મોક્ષ પણ કર્મથી બદ્ધ જીવનો થાય છે, બંધના અભાવમાં મોક્ષ કેવી રીતે થાય ?અથવા મોક્ષ સદા કેમ નથી ? અથવા મોક્ષના હેતુઓ વડે મોક્ષ પ્રાપ્ત થાય છે તેમ કેમ છે ? અને મોક્ષ પુરુષાર્થ કેવી રીતે થાય ?

#### ટીકા :

मोक्षोऽपि च बद्धस्य सतो भवति, तदभावे=बन्धाभावे स कथं मोक्षः ? नैव, किमिति वा न सदाऽसौ ?, बन्धाभावाविशेषात्, किं वा हेतुभिस्तथा? यथाऽऽदिभिः, कथं चाऽसौ भवति पुरुषार्थः?, अयल्लसिद्धत्वादिति गाथार्थः ॥११०६॥

★ "मोक्खो वि"मां 'अपि'थी એ જણાવવું છે કે કર્મનો બંધ तो કર્મથી બંધાચેલા આત્માને થાય છે, पરંતુ કર્મથી भोक्ष प्रश्न કર્મથી બંધાચેલા આત્માનો જ થાય છે.

### ટ<del>ીક</del>ાર્થ :

मोक्षोऽपि.....नैव, અને મોક્ષ પણ બદ્ધ છતાનો=કર્મથી બંધાયેલા એવા જીવનો, થાય છે. તેના અભાવમાં=બંધના અભાવમાં, તે=મોક્ષ, કેવી રીતે થાય ? ન જ થાય.

અહીં આત્માને એકાંતે કર્મથી ભિન્ન માનનારા દર્શનવાદી કહે કે જીવ કર્મથી બંધાયેલો નથી, છતાં સંસારી જીવને ભ્રમ છે કે 'હું કર્મપ્રકૃતિથી બંધાયેલો છું, અને સાધના કરવાથી તે ભ્રમ ટળી જાય છે, તેથી સંસારી જીવ મુક્ત બને છે.' તેનું નિરાકરણ કરવા અર્થે ગ્રંથકાર કહે છે –

असौ वा सदा किमिति न ? बन्धाभावाविशेषात्, અથવા આ=મોક્ષ, સદા કયા કારણથી નથી ? કેમ કે બંધાભાવનું અવિશેષ છે અર્થાત્ મોક્ષ થાય ત્યારપછી પણ બંધનો અભાવ છે, અને મોક્ષ થયો તે પહેલાં પણ બંધનો અભાવ હોય, તો સંસારાવસ્થામાં અને મુક્તાવસ્થામાં બંધનો અભાવ સમાન છે; માટે મોક્ષ સદા કેમ નથી ?

અહીં આત્માને એકાંતે કર્મથી ભિન્ન માનનારા દર્શનવાદી કહે કે જીવ પરમાર્થથી નિત્ય મુક્ત છે; માટે મોક્ષ સદા કેમ નથી ? એ પ્રશ્ન અમને પ્રાપ્ત થતો નથી. તેને ગ્રંથકાર કહે છે —

यथा वा आदिभिः, हेतुभिः तथा कि ? અથવા જે પ્રકારે આદિથી છે, તો હેતુઓ વડે તે પ્રકારે કેમ છે ? અર્થાત્ ઉપરમાં કહ્યું એ પ્રકારે શરૂઆતથી બંધના અભાવરૂપ મોક્ષ હોય, તો મોક્ષપ્રાપ્તિના હેતુઓ વડે મોક્ષ પ્રાપ્ત થાય છે તે પ્રકારે કેમ છે ?

અહીં આત્માને એકાંતે કર્મથી ભિન્ન માનનારા દર્શનવાદી કહે કે આત્મા સદા મુક્ત છે, છતાં અજ્ઞાનને કારણે 'હું કર્મપ્રકૃતિથી બંધાયેલો છું' એવો સંસારી જીવમાં ભ્રમ છે. તેથી તે ભ્રમને દૂર કરવા અર્થે મોક્ષપ્રાપ્તિના હેતુઓનો ઉપદેશ આપવામાં આવે છે, જે હેતુઓના સેવનથી સંસારી જીવનો તે ભ્રમ ટળી જાય છે. માટે આત્મા આદિથી મુક્ત હોવા છતાં હેતુઓ વડે મુક્ત થાય છે, એ પ્રકારનો વ્યવહાર પ્રવર્તે છે. તેને ગ્રંથકાર કહે છે —

असौ च पुरुषार्थः कथं भवति ? अयत्नसिद्धत्वात् અને આ પુરુષાર્थ=મोक्ष પુરુષાર્થ, કઈ રીતે થાય ? કેમ કે અયત્નથી સિદ્ધપણું છે=મોक્ષનું પ્રયત્ન વગર સિદ્ધપણું છે;

इति गाथार्थ: એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. े

#### ભાવાર્થ :

જીવનો દેહ સાથે એકાંતભેદ કે એકાંતઅભેદ હોય તો જીવને કર્મનો બંધ ઘટે નહીં, તેમ પૂર્વમાં યુક્તિથી સ્થાપન કર્યું. એ રીતે જીવનો દેહ સાથે એકાંતભેદ કે એકાંતઅભેદ હોય તો જીવને કર્મનો બંધ નહીં થવાથી કર્મથી નહીં બંધાયેલા જીવનો કર્મથી મોક્ષ પણ ઘટે નહીં, તે યુક્તિથી બતાવે છે —

જો જીવ અને શરીરનો એકાંતભેદ કે એકાંતઅભેદ હોય તો જીવને કર્મનો બંધ થાય નહીં, અને જીવને કર્મથી અબદ્ધ સ્વીકારીએ તો જીવનો કર્મથી મોક્ષ થાય નહીં; કેમ કે જીવ કર્મથી બંધાયેલો હોય તો સાધના દ્વારા કર્મથી મુક્ત થાય છે એમ કહેવાય, પરંતુ જીવ અને શરીરનો એકાંતે ભેદ કે એકાંતે અભેદ હોવાને કારણે જીવને કર્મનો બંધ થતો ન હોય તો જીવનો કર્મથી મોક્ષ થાય છે એમ પણ કહેવાય નહીં.

આ પ્રકારની આપત્તિ 'મોક્ષ' શબ્દની વ્યુત્પત્તિને સામે રાખીને આપેલ છે, અને 'મોક્ષ' શબ્દની વ્યુત્પત્તિ એ છે કે ''કોઈક વસ્તુથી મુકાવું.'' તેથી આ વ્યુત્પત્તિ પ્રમાણે જીવ કર્મથી બંધાયો હોય તો જીવ કર્મથી મુકાયો એમ કહેવાય.

અહીં આત્માને નિત્ય મુક્ત માનનારા દર્શનકાર કહે કે "કોઈક વસ્તુથી મુકાવું" એ મોક્ષ નથી, પરંતુ "જીવની કર્મરહિત અવસ્થા" એ મોક્ષ છે, અને આ પ્રકારનો 'મોક્ષ' શબ્દનો અર્થ સ્વીકારીએ તોપણ જીવનો કર્મરહિત અવસ્થારૂપ મોક્ષ સદા માનવો પડે. આથી ગ્રંથકાર કહે છે કે જીવને મોક્ષ સદા કેમ નથી ? અર્થાત્ જીવને મોક્ષ સદા હોવો જોઈએ; કેમ કે સદા બંધનો અભાવ અવિશેષ છે, તેથી જીવ સદા મુક્ત છે એમ માનવું પડે.

અહીં આત્માને નિત્ય મુક્ત માનનારા દર્શનકાર કહે કે આત્મા સદા મુક્ત છે, અથી સંસાર અવસ્થામાં અને મુક્ત અવસ્થામાં બંધનો અભાવ સમાન હોવાને કારણે, આત્મા સદા મુક્ત કેમ નથી ? એ પ્રકારની આપત્તિ અમને પ્રાપ્ત થતી નથી. તેને ગ્રંથકાર કહે છે —

જો આત્મા પ્રારંભથી જ મુક્ત હોય તો મોક્ષના હેતુઓથી મોક્ષ પ્રાપ્ત થાય છે એમ કહી શકાય નહીં, અને સર્વ દર્શનકારો મોક્ષની પ્રાપ્તિ અર્થે મોક્ષના ઉપાયો બતાવે છે, તેથી નક્કી થાય કે મોક્ષપ્રાપ્તિના ઉપાયોનું સેવન કરવાથી જીવનો મોક્ષ થાય છે, તેથી તે પહેલાં જીવ કર્મથી મુક્ત ન હતો, તેમ પણ નક્કી થાય છે, અને તેથી જો પૂર્વે જીવ કર્મથી મુક્ત ન હોય તો માનવું પડે કે પૂર્વે જીવ કર્મથી બદ્ર હતો, તેથી આત્માને નિત્ય મુક્ત માની શકાય નહીં; અને જો પૂર્વે જીવ કર્મથી બંધાયેલો હોય તો માનવું પડે કે જીવનો દેહ સાથે કથંચિત્ ભેદ અને કથંચિત્ અભેદ છે; કેમ કે જીવનો દેહ સાથે કથંચિત્ ભેદ અને કથંચિત્ અભેદ ન હોય તો જીવને થતો કર્મનો બંધ ઘટે નહીં, અને જીવને કર્મનો બંધ થતો ન હોય તો જીવનો કર્મથી મોક્ષ પણ ઘટે નહીં, અને જીવ સદા મુક્ત હોય તો મોક્ષના હેતુઓથી જીવનો મોક્ષ થાય છે એમ કહેવાય નહીં. તેથી જીવ સદા મુક્ત નથી અને જીવ અને દેહનો ભેદાભેદ છે એમ સિદ્ધ થાય છે.

અહીં આત્માને નિત્ય મુક્ત માનનારા દર્શનકાર કહે કે આત્મા પરમાર્થથી સદા મુક્ત છે, તોપણ સંસારી જીવોને "હું પ્રકૃતિથી બંધાયેલો છું" એ પ્રકારનો ભ્રમ વર્તે છે, અને તે ભ્રમ દૂર કરવા માટે મોક્ષના ઉપાયોનો ઉપદેશ આપવામાં આવે છે, તેથી જે જીવો મોક્ષના ઉપાયોનું સેવન કરે છે તે જીવોનો "હું પ્રકૃતિથી બંધાયો છું" એવો ભ્રમ ટળી જાય છે, તેથી તેવા જીવો "મુક્ત થયા" એવો વ્યવહાર પ્રવર્તે છે. માટે મોક્ષ હેતુઓથી થાય છે એમ કહેવા છતાં આત્માને નિત્ય મુક્ત સ્વીકારવામાં કોઈ દોષ નથી. તેને ગ્રંથકાર કહે છે –

મોક્ષ એ પુરુષાર્થ છે એમ કેમ કહી શકાય ? કેમ કે મોક્ષ યત્ન વગર સિદ્ધ થયેલો છે. આશય એ છે કે આત્માને નિત્ય મુક્ત સ્વીકારનાર મત પ્રમાણે જે જીવો મોક્ષના હેતુઓમાં પ્રયત્ન કરે છે તે જીવોએ મોક્ષપ્રાપ્તિ અર્થે પ્રયત્ન કર્યો નથી, પરંતુ "હું પ્રકૃતિથી બંધાયો છું" એવો ભ્રમ દૂર કરવા માટે પ્રયત્ન કર્યો છે. તેથી જીવનો ભ્રમ ટળવાથી જીવ મુક્ત થાય છે એમ કહી શકાય, પરંતુ જીવના પ્રયત્નથી જીવ મુક્ત થાય છે એમ કહી શકાય, પરંતુ જીવના પ્રયત્નથી જીવ મુક્ત થાય છે એમ કહી શકાય, પરંતુ જીવના પ્રયત્નથી જીવ મુક્ત થાય છે એમ કહી શકાય નહીં. વળી "જે પ્રયત્નથી પ્રાપ્ત થાય તેને જ પુરુષાર્થ કહી શકાય નહીં, અને સર્વ દર્શનકારો ચાર પ્રકારના પુરુષાર્થીમાં મોક્ષને પણ પુરુષાર્થફયે સ્વીકારે છે. આથી મોક્ષને પુરુષાર્થ સ્વીકારવો હોય તો મોક્ષ પ્રયત્નથી પ્રાપ્ત થાય છે એમ સ્વીકારવું પડે, અને મોક્ષને પ્રયત્નથી સાધ્ય સ્વીકારવો હોય તો મોક્ષપ્રાપ્તિ પૂર્વે જીવ બંધાયેલો હતો એમ સ્વીકારવું પડે, અને જીવને કર્મથી બદ્ધ સ્વીકારવો હોય તો ભેદ અને કથેચિત્ ભેદ અને કથંચિત્ અભેદ સ્વીકારવો પડે, અને જીવનો દેહ સાથે કથંચિત્ ભેદ અને કથંચિત્ અભેદ સ્વીકારવો પડે, અને જીવનો દેહ સાથે કથંચિત્ ભેદ અને કથંચિત્ અભેદ સ્વીકારવો પડે, અને જીવનો દેહ સાથે કથંચિત્ ભેદ અને કથંચિત્ અભેદ સ્વીકારવો પડે, અને જીવનો દેહ સાથે કથંચિત્ ભેદ અને કથંચિત્ અભેદ સ્વીકારવો પડે, અને જીવનો દેહ સાથે કથંચિત્ ભેદ અને કથંચિત્ અભેદ સ્વીકારવો પડે, અને જીવનો દેહ સાથે કથંચિત્ ભેદ અને કથંચિત્ અભેદ સ્વીકારવો પડે, અને જીવનો દેહ સાથે કથંચિત્ ભેદ અને કથંચિત્ અભેદ સ્વીકારવો પડે, અને જીવનો દેહ સાથે કથંચિત્ ભેદ અને કથંચિત્ અભેદ સ્વીકારવો પડે, અને જીવનો દેહ સાથે કથંચિત્ ભેદ

આમ, જે દર્શનકારો જીવ અને શરીરનો કથંચિત ભેદ અને કથંચિત્ અભેદ સ્વીકારતા નથી, તે દર્શનકારોના વચન પ્રમાણે બંધ અને મોક્ષ નિરુપચરિત ઘટતો નથી. તેથી તેઓનું વચન તાપશુદ્ધ નથી, એમ ગાથા ૧૦૮૧ વગેરે સાથે સંબંધ છે. ॥૧૧૦૬॥

### અવતરણિકા :

यत एवम् -

### અવતરણિકાર્થ:

જે કારણથી આમ છે અર્થાત્ પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે મોક્ષ પણ બદ્ધનો જ થાય છે, બંધના અભાવમાં મોક્ષ સ્વીકારીએ તો મોક્ષ સદા પ્રાપ્ત થાય, મોક્ષ સદા સ્વીકારીએ તો હેતુઓ વડે મોક્ષ ઘટે નહીં અને મોક્ષને પુરુષાર્થ સ્વીકારી શકાય નહીં, જે કારણથી એમ છે, તે કારણથી શું પ્રાપ્ત થાય ? તે બતાવે છે –

#### आथा :

## तम्हा बद्धस्स तओ बंधो वि अणाइमं पवाहेण । इहरा तयभावम्मी पुळां चिअ मोक्खसंसिद्धी ॥११०७॥

#### અન્વચાર્થ:

तम्हा=ते કારણથી बद्धस्स=બद्धनो=કર્મથી બંધાયેલા જીવનો જ, तओ=આ થાય છે=મોક્ષ થાય છે, बंधो वि=બંધ પણ पवाहेण=પ્રવાહથી अणाइमं=અનાદિમાન છે, इहरा=ઇતરથા=બંધને પ્રવાહથી અનાદિમાન ન સ્વીકારીએ તો, तयभावमी=तेना અભાવમૃં=બંધના અભાવમાં, पुळ्वं चिअ=पूर्वे ४ मोक्खसंसिद्धी=મોક્ષની સંસિદ્ધિ થાય.

#### आधार्थ :

તે કારણથી કર્મથી બંધાયેલા જીવનો જ મોક્ષ થાય છે, બંધ પણ પ્રવાહથી અનાદિમાન છે; જો બંધને પ્રવાહથી અનાદિમાન ન સ્વીકારીએ તો બંધના અભાવમાં પહેલેથી જ મોક્ષની સિદ્ધિ થાય.

### ટીકા :

तस्माद्बद्धस्यैव असौ=मोक्षः, बन्धोऽप्यनादिमान् प्रवाहेण=सन्तत्या, इतरथा=एवमनङ्गीकरणेन तदभावे=बन्धाभावे सति पूर्वमेव=आदावेव मोक्षसंसिद्धिः, तद्रूपत्वात्तस्येति गाथार्थः ॥११०७॥

★ ''<mark>बंधो वि''</mark>માં 'अपि'થી એ કહેવું છે કે मोक्ष तो કર્મથી બદ્ધ જીવનો જ થાય છે, પરંતુ **કર્મનો બંધ પણ** પ્રવાહથી અનાદિમાન છે.

### ટીકાર્ચ :

તે કારણથી આ=મોક્ષ, બદ્ધનો જ=કર્મથી બંધાયેલા જીવનો જ, થાય છે. બંધ પણ પ્રવાહથી=સંતિતેથી= પરંપરાથી, અનાદિમાન છે. ઇતરથા=આ પ્રકારે અનંગીકરણથી=બંધ પ્રવાહથી અનાદિમાન છે એ પ્રકારે નહીં સ્વીકારવાથી, તેનો અભાવ હોતે છતે=બંધનો અભાવ હોતે છતે=બંધનો પ્રારંભ થયો તે પૂર્વે બંધનો અભાવ હોતે છતે, પૂર્વે જ=આદિમાં જ=કર્મનો બંધ થાય તેની પહેલાં જ, મોક્ષની સંસિદ્ધિ થાય; કેમ કે તેનું તદ્દરૂપપણું છે=મોક્ષનું બંધના અભાવરૂપપણું છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થઃ

પૂર્વગાથામાં ગ્રંથકારે સ્થાપન કર્યું કે જીવ અને શરીરનો એકાંતે ભેદ કે એકાંતે અભેદ સ્વીકારીએ તો મોક્ષ પણ સંગત થાય નહીં, અને જીવની કર્મરહિત અવસ્થારૂપ મોક્ષ સ્વીકારીએ તોપણ, હેતુઓ વડે મોક્ષ થાય છે અને મોક્ષ પુરુષાર્થ છે એ બંને વાત સંગત થાય નહીં તેથી, બદ્ધ આત્માનો જ મોક્ષ થાય છે, એમ માનવું ઉચિત છે.

વળી આ બંધ પણ પ્રવાહથી અનાદિવાળો છે. જો બંધને પ્રવાહથી અનાદિવાળો ન સ્વીકારીએ અને એમ સ્વીકારીએ કે જીવ પ્રયત્નથી કર્મ બાંધે છે, તેથી કર્મનો બંધ આદિવાળો છે, તો એમ સ્વીકારવું પડે કે કર્મના બંધનો પ્રારંભ થયો તે પહેલાં જીવ કર્મબંધ વગરનો હતો, અને ત્યારે જીવ કર્મબંધ વગરનો હોય તો કર્મના બંધનો પ્રારંભ થતાં પહેલાં જ જીવને મોક્ષની સિદ્ધિ થાય; કેમ કે મોક્ષ જીવની કર્મબંધરહિત અવસ્થારૂપ છે. તેથી કર્મના બંધને આદિમાન સ્વીકારીએ તો કર્મના બંધના પ્રારંભ પૂર્વે જીવ કર્મથી મુક્ત હતો એમ માનવાની આપત્તિ આવે. આથી કર્મનો બંધ પણ પ્રવાહથી અનાદિમાન છે, એમ માનવું ઉચિત છે. ॥૧૧૦૭॥

#### અવતરણિકા :

अत्राह —

#### અવતરણિકાર્થ:

અહીં ગ્રંથકાર કહે છે, અર્થાત્ પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે બંધ પણ પ્રવાહથી અનાદિમાન છે એ કથનમાં પૂર્વપક્ષીની શંકાનું ઉદ્ભાવન કરીને સમાધાન કરતાં ગ્રંથકાર કહે છે –

#### भाशाः

अणुभूअवत्तमाणो बंधो कयगो त्तिऽणाइमं कह णु ?। जह उ अईओ कालो तहाविहो तह पवाहेण ॥११०८॥

#### अन्वशार्थः

कयगो=કૃતક છે, त्ति=એથી अणुभूअवत्तमाणो बंधो=અનુભૂતવર્તમાન એવો બંધ कह णु=કેવી રીતે अणाइमं=અનાદિમાન હોય ? (તેમાં ઉત્તર આપે છે —) जह उ=જેવી રીતે જ तहाविहो अईओ कालो=तेवा પ્રકારનો અતીત કાળ છે, तह=તેવી રીતે पवाहेण=પ્રવાહથી છે=પ્રવાહથી બંધ પણ અનાદિમાન છે.

🛨 'णુ' વિતર્ક અર્થમાં છે.

### आशार्थ :

કૃતક છે, એથી અનુભવાયેલ વર્તમાનવાળો બંધ અનાદિમાન કેવી રીતે હોય ? તેમાં ઉત્તર આપે છે — જેવી રીતે જ તેવા પ્રકારનો અતીત કાળ અનાદિમાન છે, તેવી રીતે પરંપરાથી બંધ પણ અનાદિમાન છે.

### ટીકા ઃ

अनुभूतवर्त्तमान इति अनुभूतवर्त्तमानभावो बन्धः कृतक इति कृत्वा, स एवम्भूतोऽनादिमान् कथं नु ? प्रवाहतोऽपीति भावः, अत्रोत्तरम्-यथैवाऽतीतः कालः तथाविधः=अनुभूतवर्त्तमानभावोऽप्यनादिमान्, तथा प्रवाहेण बन्धोऽप्यनादिमानिति गाथार्थः ॥११०८॥

- ★ "प्रवाहतोऽपि"मां 'अपि'थी એ ज्ञापन કरवुं छे हे अनुभूतवर्तमानभाववाणो अंध प्रवाह वगर तो अनािहमान न थर्घ शहे, परंतु अवा**हथी पण** अनािहमान हेवी रीते थर्घ शहे ?
- \* "अनुभूतवर्त्तमानभावोऽपि"मां 'अपि'थी એ ज्ञापन इन्द्युं छे हे वर्तमानभावनो=प्रान्तभावनो, अनुभव नथी ह्यों ओवा आत्मादि नित्य पदार्थों तो अनादिमान छे, परंतु वर्तमानभावनो अनुभव ह्यों छे ओवो प्रश्न हाण अनादिमान छे.

★ "ਕਾ**ਘੇડਿਧਿ"**માં '**अपि'**થી એ જ્ઞાપન કરવું છે કે કાળ તો પ્રવાહથી અનાદિમાન છે, પરંતુ **બંદ પણ** પ્રવાહથી અનાદિમાન છે.

#### ટીકાર્ચ:

કૃતક છે=બંધ કોઈક વડે કરાયેલો છે, એથી કરીને અનુભવાયેલ છે વર્તમાનનો ભાવ જેના વડે એવો બંધ છે. આવા પ્રકારનો તે=અનુભૂતવર્તમાનભાવવાળો બંધ, પ્રવાહથી પણ અનાદિમાન કેવી રીતે હોય? એ પ્રકારનો ભાવ છે. અહીં ઉત્તર=આ પ્રકારની શંકામાં ગ્રંથકાર ઉત્તર આપે છે – જે રીતે જ તે પ્રકારનો= અનુભૂતવર્તમાનભાવવાળો પણ, અતીત કાળ અનાદિમાન છે, તે રીતે બંધ પણ પ્રવાહથી અનાદિમાન છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

કર્મનો બંધ જીવના પ્રયત્નથી થાય છે. એથી બંધ અનુભૂતવર્તમાનભાવવાળો છે અર્થાત્ જયારે કોઈના પ્રયત્નથી બંધ કરાયો હતો ત્યારે તે બંધ વર્તમાનભાવને પામ્યો હતો; અને કૃતક હોવાથી બંધને અનુભૂતવર્તમાનભાવવાળો સ્વીકારીએ તો પ્રવાહથી પણ બંધને અનાદિમાન કેવી રીતે સ્વીકારી શકાય? અર્થાત્ સ્વીકારી શકાય નહીં. આ પ્રમાણે કોઈ શંકા કરે તો તેને ગ્રંથકાર જવાબરૂપે કહે છે —

જે પ્રમાણે અતીત કાળની દરેક ક્ષણો અનુભૂતવર્તમાનભાવવાળી છે; કેમ કે વર્તમાન ક્ષણ જ અનુભવાઈને અતીત થાય છે, તેથી અતીત કાળની સર્વ ક્ષણો ક્યારેક વર્તમાનભાવને પામેલી હોવા છતાં કાળ અનાદિમાન છે. તેથી નક્કી થાય કે અતીત કાળની દરેક ક્ષણો આદિમાન છે તોપણ તે ક્ષણોનો પ્રવાહ અનાદિમાન છે. તે પ્રમાણે કર્મનો બંધ પણ જીવ વડે કરાય છે ત્યારે તે બંધ વર્તમાનભાવને પામે છે, તોપણ તે બંધનો પ્રવાહ અનાદિમાન છે.

અહીં વિશેષ એ છે કે સામાન્ય રીતે જે વસ્તુ કરાતી હોય તે વસ્તુ અનાદિની હોય નહીં. તેથી જેમ કુંભારના પ્રયત્નથી ઘટ કરાતો હોવાથી ઘટને અનાદિનો કહી શકાય નહીં, તેમ કર્મનો બંધ પણ જીવના પ્રયત્નથી કરાતો હોવાથી બંધને અનાદિનો કહી શકાય નહીં, આમ છતાં જીવ કર્મ બાંધવાનું કાર્ય અનાદિથી કરે છે, માટે બંધ પ્રવાહથી અનાદિનો છે.

અહીં પ્રશ્ન થાય કે બંધને પ્રવાહથી પણ અનાદિમાન કઈ રીતે કહી શકાય ? કેમ કે કર્મ બાંધનાર પહેલાં હોય પછી કર્મ બંધાય. આ પ્રકારની સ્થૂલદેષ્ટિથી વિચારનારને ઉદ્ભવેલી શંકાનું અનુભવને અનુરૂપ એવા કાળના દેષ્ટાંતથી સમાધાન કરતાં ગ્રંથકાર કહે છે —

જેમ વર્તમાનની ક્ષણ અતીત થાય છે, તેથી ભૂતકાળની સર્વ ક્ષણો ક્યારેક વર્તમાનકાળમાં હતી તોપણ કાળની ક્ષણોનો પ્રવાહ અનાદિનો વર્તે છે, તેમ કર્મનો બંધ પણ અનાદિનો વર્તે છે. તેથી ફ્લિત થાય કે દરેક કર્મનો બંધ જીવ વડે કરાય છે તોપણ પૂર્વે જીવ કર્મના બંધ વગરનો હતો અને પાછળથી કર્મના બંધનો પ્રારંભ થયો તેવું નથી, પરંતુ પૂર્વે કર્મથી બંધાયેલો જીવ વિપાકમાં આવેલાં કર્મોની અસરથી ફરી નવાં નવાં કર્મો બાંધે છે. આથી દરેક કર્મનો બંધ આદિમાન હોવા છતાં પ્રવાહથી અનાદિમાન છે. !!૧૧૦૮!!

#### અવતરણિકા :

मोक्षोपपत्तिमाह -

#### અવતરશિકાર્થ:

મોક્ષની ઉપપત્તિને કહે છે -

#### ભાવાર્થ :

ગાથા ૧૦૯૭માં કહેલ કે જીવ અને શરીરના ભેદાભેદમાં બંધાદિનો વિષયભાવ હોવાને કારણે, અને એકાંતભેદાદિમાં બંધાદિનો અસંભવ હોવાને કારણે જીવ અને શરીરનો ભેદાભેદ છે, તેનું અત્યાર સુધી યુક્તિથી સ્થાપન કર્યું. હવે જીવનો કર્મથી મોક્ષ થાય છે, એમ સ્વીકારવાની યુક્તિ બતાવે છે —

#### आथा :

दीसइ कम्मावचओ संभवई तेण तस्स विगमो वि । कणगमलस्स व तेण उ मुक्को मुक्को त्ति नायळ्यो ॥११०९॥

#### અન્વચાર્થ :

कम्मावचओ दीसइ-કર્મનો અપચય દેખાય છે, तेण=તે કારણથી कणगमलस्स व=કનકમલની જેમ तस्स विगमो वि संभवई=तेनो=કર્મનો, વિગમ પણ સંભવે છે. तेण उ मुक्को=વળી તેનાથી મુક્ત=કર્મથી મુકાયેલો જીવ, मुक्को=મુક્ત છે=મોક્ષ પામ્યો છે, त्ति=એ પ્રકારે नायळो=જાણવું.

### ગાથાર્થ :

કર્મનો અપચય દેખાય છે, તે કારણથી સુવર્ણના મલની જેમ કર્મનો નાશ પણ સંભવે છે, વળી કર્મથી મુક્ત જીવ સદા માટે મુક્ત છે, એમ જાણવું.

### ાસિડિ

दृश्यते कर्म्मापचयः कार्यद्वारेण, सम्भवति तेन कारणेन तस्य=कर्म्मणो विगमोऽपि सर्वथा, कनकमलस्येति (? कनकमलस्येवेति ) निदर्शनं, तेन=कर्म्मणा मुक्तः सर्वथा मुक्तो ज्ञातव्य इति गाथार्थः ॥११०९॥

### नोंध :

ટીકામાં कनकमलस्येति છે, તેને સ્થાને कनकमलस्येवेति होवुं જોઈએ.

★ "<mark>विगमो वि"</mark>मां 'अपि'थी એ સમુચ્ચય કરવો છે કે કાર્ચ દ્વારા કર્મનો દેશથી વિગમ તો દેખાય છે, પરંતુ સર્વથા **વિગમ પણ** સંભવે છે.

### ટીકાર્થ :

કાર્યના દ્વારથી=જ્ઞાનના અભ્યાસથી થતા જ્ઞાનપ્રાપ્તિરૂપ કાર્ય દ્વારા અને રાગાદિના પ્રતિપક્ષભાવનથી થતા રાગાદિની અલ્પતારૂપ કાર્ય દ્વારા, કર્મોનો અપચય=જ્ઞાનના આવરણનાં આપાદક કર્મોનો અને રાગાદિનાં આપાદક કર્મોનો હ્રાસ, દેખાય છે. તે કારણથી તેનો=કર્મનો, સર્વથા વિગમ પણ સંભવે છે. કનકમલની જેમ, એ નિદર્શન છે=દેષ્ટાંત છે. તેનાથી=કર્મથી, મુક્ત=મુકાયેલો જીવ, સર્વથા મુક્ત=સદા માટે મુકાયેલો, જાણવો, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

પૂર્વમાં ત્રંથકારે સ્થાપન કર્યું કે જીવ અને શરીરનો ભેદાભેદ સ્વીકારીએ તો બંધ અને મોક્ષ ઘટે છે, અન્યથા નહીં. ત્યાં પ્રશ્ન થાય કે મોક્ષ છે તેમાં પ્રમાણ શું ? તેથી મોક્ષ કઈ રીતે સંગત થાય, તે યુક્તિથી બતાવે છે —

જ્ઞાનાભ્યાસથી થતા જ્ઞાનાવરણીયકર્મના અપગમજન્ય જ્ઞાનની પ્રાપ્તિરૂપ કાર્ય દારા, જ્ઞાનનાં આવારક કર્મોનો દ્રાસ થતો અનુમાન કરાય છે, અને રાગાદિના પ્રતિપક્ષભાવનથી થતા ચારિત્રમોહનીયકર્મના અપગમજન્ય રાગાદિની અલ્પતારૂપ કાર્ય દ્વારા, રાગાદિનાં આપાદક કર્મોનો દ્રાસ થતો અનુમાન કરાય છે. આથી જે યોગીઓ શાસ્ત્રોનો સમ્યક્ અભ્યાસ કરે છે તે યોગીઓના સમ્યક્શતઆવારક કર્મોનો દ્રાસ થાય છે, અને જે યોગીઓ શાસ્ત્રોનો સમ્યક્ બોધ કરીને શાસ્ત્રાનુસારી ઉચિત ક્રિયાઓ કરે છે તે યોગીઓને તે ક્રિયાઓ કરવાથી રાગાદિનું પ્રતિપક્ષભાવન થવાને કારણે રાગાદિઆપાદક કર્મોનો દ્રાસ થાય છે; અને કર્મોનો આ દ્રાસ પ્રકર્ષ પામીને જ્ઞાનનાં આવારક સર્વ કર્મોના નાશનું અને મોહનાં આપાદક સર્વ કર્મોના નાશનું કારણ બને છે ત્યારે, જ્ઞાનાવરણીયકર્મનો અને મોહનીયકર્મનો સર્વથા અપગમ થાય છે. અને સર્વ કર્મોના બીજભૂત એવા મોહનીયકર્મનો સર્વથા અપગમ થવાથી કર્મોનું આગમન પણ સર્વથા બંધ થાય છે, અને અંતે અવશિષ્ટ રહેલાં ચાર અઘાતી કર્મોનો નાશ કરીને જીવ સર્વ કર્મોથી રહિત બને છે. આથી કર્મોનો સર્વથા વિગમ પણ સંભવે છે. તેમાં દેષ્ટાંત આપે છે —

જેમ સુવર્ણ ખાણમાંથી નીકળે છે ત્યારે મલિન હોય છે, અને કંઈક શોધનક્રિયાથી કંઈક શુદ્ધ થાય છે, અને પૂર્ણ શોધનક્રિયાથી પૂર્ણ શુદ્ધ થાય છે; તેમ સંસારી જીવ પણ આંશિક કર્મશોધનક્રિયાથી કંઈક શુદ્ધ થાય છે, અને પૂર્ણ કર્મશોધનક્રિયાથી સર્વથા કર્મમલથી શુદ્ધ થાય છે.

આ પ્રમાણે દેષ્ટાંતના બળથી અને અનુભવના બળથી નક્કી થાય છે કે કર્મોનો સર્વથા વિગમ સંભવે છે, અને એક વખત કર્મથી મુક્ત બનેલો જીવ સર્વ કાળ માટે કર્મથી મુક્ત બને છે. II**૧૧૦૯**II

### અવતરણિકા :

ગાથા ૧૦૮૧માં કહેલ કે જે કોઈ શ્રુતધર્મમાં જીવાદિભાવવાદ દેષ્ટ અને ઇષ્ટથી અવિરુદ્ધ હોય અને બંધાદિનો સાધક હોય, તે શ્રુતધર્મમાં તાપ છે, અને ત્યારપછી દેષ્ટ અને ઇષ્ટથી અવિરુદ્ધ અને બંધાદિનો સાધક એવો જીવાદિભાવવાદ કેવા પ્રકારનો હોય ? તે અત્યાર સુધી બતાવ્યું. હવે તેનું નિગમન કરતાં કહે છે —

#### अशाः

एमाइभाववाओ जत्थ तओ होइ तावसुद्धो ति । एस उवाएओ खलु बुद्धिमया धीरपुरिसेण ॥१११०॥

#### अन्तदार्श :

जत्थ=જયાં=જે આગમમાં, एमाइभाववाओ=એવમાદિ ભાવવાદ હોય=પૂર્વમાં વર્શન કર્યું એવા પ્રકારની આદિવાળો જીવાદિ પદાર્થોનો વાદ હોય, तओ=આ=એ આગમ, तावसुद्धो=તાપશુદ્ધ होइ=છે. बुद्धिमया धीरपुरिसेण=બુદ્ધિમાન એવા ધીરપુરુષ વડે एस खलु=આ જ=આ તાપશુદ્ધ આગમ જ, उवाएओ= ઉપાદેય છે.

- 🛨 'त्ति' પાદપૂર્તિ અર્થમાં છે.
- 🛨 'खलु' एवं डार अर्थमां छे.

#### ગાથાर्थ :

જે આગમમાં પૂર્વમાં વર્ણન કર્યું એવા પ્રકારની આદિવાળો જીવાદિ ભાવવાદ હોય એ આગમ તાપશુદ્ધ છે, બુદ્ધિમાન એવા ધીરપુરૂષ વડે આ તાપશુદ્ધ આગમ જ ઉપાદેય છે.

#### કીકા :

एवमादिभाववादः=पदार्थवादो यत्राऽऽगमेऽसौ भवति तापशुद्धः=तृतीयस्थानसुन्दर इति, एष उपादेयः खलु=एष एव, नाऽन्यः, बुद्धिमता=प्राज्ञेन धीरपुरुषेण=स्थिरेणेति गाथार्थः ॥१११०॥

### ही डार्थ :

જે આગમમાં આવા પ્રકારની આદિવાળો ભાવવાદ=પદાર્થવાદ અર્થાત્ ગાથા ૧૦૮૩થી ૧૧૦૯માં બતાવ્યો એવા પ્રકારની આદિવાળો જીવાદિ તત્ત્વનો વાદ, હોય, એ આગમ તાપશુદ્ધ છે=ત્રીજા સ્થાનમાં સુંદર છે. બુદ્ધિમાન એવા ધીરપુરુષ વડે=પ્રાજ્ઞ એવા સ્થિર પુરુષ વડે, આ જ ઉપાદેય છે≔તાપશુદ્ધ આગમ જ સ્વીકારવા યોગ્ય છે. અન્ય નહીં=તાપઅશુદ્ધ આગમ સ્વીકારવા યોગ્ય નથી, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

ગાથા ૧૦૮૩થી માંડીને અત્યાર સુધી સિદ્ધ કર્યું એ પ્રમાણે (૧) આત્માને સ્વરૂપે સત્ અને પરરૂપે અસત્ સ્વીકારીએ તો અનુભવાતા સ્વરૂપવાળા સુખાદિ અને શાસ્ત્રમાં સ્વીકારાયેલા બંધાદિ ઘટે છે, એ રીતે (૨) આત્માને કથંચિત્ નિત્ય અને કથંચિત્ અનિત્ય ધર્મવાળો સ્વીકારીએ તો સુખ અને બંધાદિ ઘટે છે, અને એ રીતે (૩) આત્માનો દેહ સાથે કથંચિત્ ભેદ અને કથંચિત્ અભેદ સ્વીકારીએ તો સુખ અને બંધાદિ ઘટે છે, અન્યથા નહીં.

આ પ્રકારનો જીવાજીવાદિ પદાર્થીનો વાદ જે આગમમાં બતાવ્યો હોય તે આગમ તાપશુદ્ધ છે; કેમ કે તે આગમમાં બતાવેલા જીવાદિ પદાર્થી સ્વીકારીએ તો નિરુપચરિત બંધ અને મોક્ષ સંગત થાય છે, અન્યથા નહીં.

વળી, જે પુરુષ બુદ્ધિમાન હોય અને આત્મકલ્યાણ કરવા માટે ધીરતાપૂર્વક ઉચિત પ્રયત્ન કરતો હોય તે પુરુષ વડે તાપશુદ્ધ આગમ જ ઉપાદેય છે. આથી જો તેવો પુરુષ તાપશુદ્ધ આગમનો સ્વીકાર કરીને તે આગમના વચનનો અભ્યાસ કરે, તે આગમવચનથી યોગમાર્ગનો સૂક્ષ્મ બોધ કરે, અને તે આગમવચન અનુસારે યોગમાર્ગમાં ઉચિત પ્રવૃત્તિ કરે, તો અવશ્ય ઉત્તરોત્તર યોગમાર્ગની પ્રાપ્તિ કરીને પૂર્ણ યોગમાર્ગનો આરાધક બને છે, અને પૂર્ણ યોગમાર્ગનું આરાધન કરીને યોગમાર્ગના આરાધનના ફળરૂપે પૂર્ણ સુખમય એવા મોક્ષને પ્રાપ્ત કરે છે. **!!૧૧૧૦!!** 



# પંચવસ્તુક પ્રકરણ શબ્દશ: વિવેચન ભાગ-પ



: प्रशशिक :



પ, જેન મર્ચન્ટ સોસાચટી, ફત્તેહપુરા રોડ, પાલડી, અમદાવાદ-૩૮૦૦૦હ. ટેલિ./ફેક્સ : (૦૯૯) ૨૬૬૦૪૯૧૧, ફોન : (૦૯૯) ૩૨૯૧૧૪૯૧ E-mail : gitarthganga@yahoo.co.in

