

શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ-હ



विवेचङ : पंडितवर्ग श्री प्रवीष्टर्गंद्र जीम्छ मोता

# પંચવસ્તુક પ્રકશ્ચ

શબ્દશઃ વિવેશન ભાગ-૭

♦%♦ મૂળ ગ્રંથકાર તથા દીકાકાર ♦%♦
આસત્રપૂર્વાચાર્ય,ઃયાકિનીમહત્તરાસુનુ, સૂરિપુરંદર
શ્રી હરિભદ્રસૂરિ મહારાજા

# **₩** आशीर्वाध्यया **₩**

વ્યાખ્યાનવાચસ્પતિ, શાસનપ્રભાવક, સ્વ. પરમ પૂજ્ય આચાર્યદેવેશ શ્રીમહિજય રામચંદ્રસૂરીશ્વરજી મહારાજા તથા ષડ્દર્શનવિદ્, પ્રાવચનિકપ્રભાવક સ્વ. **પ. પૂ. મુન્પ્રિવર શ્રી મોહજિતવિજયજી મહારાજા** તથા વર્તમાનશ્રુતમર્મજ્ઞાતા, વિદ્વદ્**વિભૂષણ** પ. પૂ. આ. ભ. શ્રીમહિજય યુગભૂષણસૂરીશ્વરજી મહારાજા

# **₩** संपाहिश **₩**

આચાર્યદેવેશ **શ્રીમહિજય રામચન્દ્રસૂરીશ્વરજી મહારાજાનાં** સામ્રાજ્યવર્તી, ગચ્છાધિપતિ આચાર્યભગવંત **શ્રી હેમભૂષણસૂરિ મહારાજાનાં** આજ્ઞાવર્તિની પ. પૂ. વિદુષી સા. શ્રી ચંદ્રાનનાશ્રીજી મ.સા.નાં શિષ્યરત્ના પ. પૂ. સા. શ્રી ચારુનંદિતાશ્રીજી મ.સા.નાં વિનેયા સાધ્વીજી શ્રી કલ્પનંદિતાશ્રીજી

SIGISTAL MANAGEMENT AND THE PRINCE A

પ, જૈન મર્ચન્ટ સોસાયટી, ફત્તેહપુરા રોડ, પાલડી, અમદાવાદ-૭.

# પંચવસ્તુક પ્રકરણ શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ-હ

💠 विवेचनहार 🌣

પંડિતવર્ય શ્રી પ્રવીણચંદ્ર ખીમજી મોતા

વીર સં. ૨૫૩૬ વિ. સં. ૨૦૬૬

આવૃત્તિ : પ્રથમ નકલ : ૨૫૦

મૂલ્ય : રૂા. ૩૯૦=૦૦

# 🅦 આર્થિક સહયોગ 🛒

પરમતારક આચાર્ચ ભગવંત શ્રીમહિજય રામયન્દ્રસૂરીશ્વરજી મહારાજાના સ્વપ્નને ગીતાર્થગંગાના પ્રયત્નમાં સાકાર થતાં જોઈ શ્રી રમણલાલ છગનલાલ ચેરીટેબલ ટ્રસ્ટ-નવસારી તેમ જ રત્નત્રથી આરાધક સંઘ-નવસારીના જ્ઞાનખાતાની ઉપજમાંથી રકમ મળેલ છે.



🌣 भुण्य प्राप्तिस्थान 🌣





૫, જૈન મર્ચન્ટ સોસાયટી, ફત્તેહપુરા રોડ, પાલડી, અમદાવાદ-૭.

💠 મુદ્રક 🌣

नवरंग प्रिन्टर्स

આસ્ટોડીયા, અમદાવાદ-૧. ફોન : (મો.) ૯૪૨૮૫૦૦૪૦૧ (ઘર) ૨૬૬૧૪૬૦૩

# **्वे प्राप्तिस्थान** 🛉

#### + SIDIBKIG +

#### ગીતાર્થ ગંગા

૫, જૈન મર્ચન્ટ સોસાયટી, ફત્તેહપુરા રોડ, પાલડી, અમદાવાદ-૩૮૦૦૦૭.

🕿 (०७८) २५५०४८११, उ२८११४७१

# 💠 મુંબઇ :

# શ્રી નિફંજભાઈ આર. ભંડારી

વિષ્ણુ મહલ, ત્રીજે માળે, ગરવારે પેવેલીયનની સામે, ડી-રોડ, ચર્ચગેટ, મુંબઈ-૪૦૦૦૨૦.

🕿 (०२२) २२८१४०४८

#### શ્રી લલિતભાઈ ધરમશી

૩૦૨, ચંદનબાળા એપાર્ટમેન્ટ, જવાહરલાલ નહેરૂ રોડ, સર્વોદય પાર્શ્વનાથનગર, જૈન દેરાસરની પાછળ, મુલુંડ (વેસ્ટ), મુંબઈ-૪૦૦૦૮૦.

🕿 (०२२) २५५८०५१४, २५५८५०३०

# + सुरत :

# ડૉ. પ્રકલભાઈ જે. શેઠ

ડી-૧, અર્પણ એપાર્ટમેન્ટ, બાબુનિવાસની ગલી, ટીમલીયાવાડ, સુરત-૩૯૫૦૦૧.

🕿 (૦૨૬૧) ૩૨૨૮૬૨૩

# + Bangalore:

# Shri Vimalchandji

C/o. J. Nemkumar & Co. Kundan Market, D. S. Lane, Chickpet Cross, Bangalore-560053.

🖀 (080) (O) 22875262, (R) 22259925

#### **ય વડોદરા** :

#### શ્રી સૌરીનભાઈ દિનેશચંદ્ર શાહ

'દર્શન' ઈ-ક૯, લીસાપાર્ક સોસાયટી, વિભાગ-૨, રામેશ્વર સર્કલ, સુભાનપુરા, હાઈટેન્શન રોડ, વડોદરા-૩૯૦૦૨૩.

🖀 (०२५५) २उ७१५७५

# શ્રી હિમાંશુભાઈ એન. શેઠ

એ-૨/૪૧, અશોક સમ્રાટ, ત્રીજે માળે, દક્તરી રોડ, ગૌશાળા લેન, બીના જ્વેલર્સની ઉપર, મલાડ (ઈ.) મુંબઈ-૪૦૦૦૯૭.

🕿 (૦૨૨) ૩૨૪૩૮૪૩૪ (મો.) ૯૩૨૨૨૬૪૮૫૧

#### **+ 에**커리기군 :

### શ્રી ઉદયભાઈ શાહ

C/o. મહાવીર અગરબત્તી વર્ક્સ, C-9, સુપર માર્કેટ, જયશ્રી ટોકીઝની સામે, જામનગર-૩૬૧૦૦૧

🕿 (०२८८) २५७८५१३

# + રાજકોટ :

# શ્રી કમલેશભાઈ દામાણી

"જિનાજ્ઞા", ૨૭, કરણપરા, રાજકોટ-૩૬૦૦૦૧.

🕿 (૦૨૮૧) ૨૨૩૩૧૨૦

# ਮੁકાશકીય

"ગીતાર્થ ગંગા"નું મુખ્ય લક્ષ્ય તો આપણા ઉપકારી પૂર્વાચાર્યો જેવા કે પ. પૂ. આ. શ્રી હરિભદ્ગસુરીશ્વરજી મહારાજ સાહેબ, ૫. પૂ. ઉપાધ્યાયજી શ્રી યશોવિજયજી મહારાજ સાહેબ આદિ રચિત જૈનશાસ્ત્રોમાં પથરાયેલાં વિવિધ પરમાર્થભૂત તત્ત્વોનાં રહસ્યોનું નય, નિક્ષેપ, વ્યવહાર, નિશ્ચય સાપેક્ષ અર્થગાંભીર્યપૂર્ણ વિશ્લેષણ કરવાનું છે, જેથી શ્રી જૈનસંઘને તે તે પદાર્થોના સર્વાંગી બોધમાં સહાય મળે. આ કાર્ય અત્યંત વિસ્તારવાળું અને ગહન છે, ધણાં સાધુ–સાધ્વીજી ભગવંતો આમાં સહાય કરી રહ્યાં છે, અનેક શ્રાવકો અને શ્રાવિકાઓ પણ સૌ સૌને યોગ્ય કાર્યો સંભાળી રહ્યાં છે, તે અનુસાર કામ બહાર આવી રહ્યું છે અને ક્રમસર આવતું રહેશે. દરમ્યાન શ્રી સંઘમાંથી જિજ્ઞાસુ મુમુક્ષુઓ તથા શ્રાવકો-શ્રાવિકાઓ તરફથી એવી માંગ વારંવાર આવે છે કે પ. પૂ. મુનિપ્રવર શ્રી મોહજિતવિજયજી મહારાજ સાહેબનાં તથા ૫. પૂ. આ.ભ. શ્રીમદ્વિજય યુગભૂષણસૂરીશ્વરજી મહારાજ સાહેબનાં જુદા જુદા વિષયો પરનાં અપાયેલાં વ્યાખ્યાનો તથા પંડિતવર્ય શ્રી પ્રવીણભાઈ મોતાએ વિવિધ શાસ્ત્રીય વિષયો પર કરેલાં વિવેચનો છપાવીને તૈયાર કરવામાં આવે તો સકળ શ્રી સંઘને ચોક્કસ લાભદાયી નીવડે. આવી વિનંતીઓને લક્ષ્યમાં રાખીને ટ્રસ્ટે નક્કી કર્યું છે કે આવાં વ્યાખ્યાનો તથા વિવેચનોનાં પુસ્તકો પ્રકાશિત કરવાં અને તેને માત્ર એક સંલગ્ન પ્રવૃત્તિ તરીકે સ્વીકારવી. આ કામ ગીતાર્થ ગંગાના મુખ્ય લક્ષથી સહેજ ફંટાય છે, બોધની વિવિધતા અને સરળતાની દુષ્ટિએ પણ ભિન્ન પ્રકારે છે, છતાં તત્ત્વજિજ્ઞાસુ માટે હિતકારી હોવાથી તેમ જ અતિ માંગને કારણે ઉપર્યુક્ત વિનંતી લક્ષમાં રાખીને આ પ્રવૃત્તિ ચાલુ રાખેલ છે.

તત્ત્વજિજ્ઞાસુ જીવો માટે આવાં પુસ્તકો સમ્ય્ગ્જ્ઞાન-દર્શન-ચારિત્રની આરાધનામાં ઉપયોગી થશે, તેવી આશા સહિત —

પ, જૈન મર્ચન્ટ સોસાયટી, કત્તેહપુરા રોડ, પાલડી, અમદાવાદ-૭. ્રદ્રસ્ટીગણ ગીતાર્થ ગંગા

સર્વ હક્ક ગીતાર્થ ગંગા ટ્રસ્ટને આધીન છે.



# ગીતાર્થ ગંગાનાં પ્રકાશનો





# પ. પૂ. મુનિપ્રવર શ્રી મોહજિતવિજયજી મહારાજા (મોટા પંડિત મ. સા.)ના પ્રવચનનાં પુસ્તકો

\*

- ૧. આશ્રવ અને અનુબંધ
- ર. પુદ્ગલ વોસિરાવવાની <del>કિ</del>યા
- 3. ચારિત્રાચાર



# પ. પૂ. આ. ભ. શ્રીમહિજય યુગભૂષણસૂરીશ્વરજી મહારાજા (પંડિત મ. સા.) કૃત, સંપાદિત અને પ્રવચનનાં પુસ્તકો



- १. श्रायङ्गां भार प्रतोना विङ्क्षो
- ૨. યોગદેષ્ટિસમુચ્ચય
- 3. કર્મવાદ કર્ણિકા
- ૪. સદ્ગતિ તમારા હાથમાં !
- ૫. દર્શનાચાર
- **૬. શાસન સ્થાપના**
- **૭. અનેકાંતવાદ**
- ૮. પ્રશ્નોત્તરી
- e. ଥିପପ୍ତ**ପ**ି
- ૧૦. ચાલો, મોક્ષનું સાચું સ્વરૂપ સમજીએ
- ૧૧. મનોવિજય અને આત્મશુદ્ધિ
- ૧૨. ભાગવતી પ્રવ્રજયા પરિચય
- ૧૩. ભાવધર્મ ભાગ–૧ (પ્રણિધાન)
- ૧૪. ભાવધર્મ ભાગ–૨ (પ્રવૃત્તિ, વિદનજય, સિદ્ધિ, વિનિયોગ)
- १५. जैनशासन स्थापना
- १९. चित्तवृत्ति
- १७. श्रावक के बारह व्रत एवं विकल्प
- ૧૮. લોકોત્તર દાનધર્મ "અનુકંપા"
- **૧**૯. प्रश्नोत्तरी

- ૨૦. કુદરતી આફતમાં જૈનનું કર્તવ્ય
- ૨૧. ધર્મરક્ષા પ્રવચન શ્રેણી ભાગ-૧
- २२. शैनशासन स्वतंत्र धर्भ हे संप्रदाय ?
- २३. जिनशासन स्वतंत्र धर्म या संप्रदाय ?
- ર૪. Is Jaina Order Independent Religion or Denomination ?.
- રપ. Status of religion in modern Nation State theory
- ૨૬. ગુહજિનાલય મહામંગલકારી
- ૨૭. શ્રી ઉપદાન માર્ગોપદેશિકા



# संपादक :- प. पू. पंन्यास श्री अरिहंतसागरजी महाराज साहब



# पाक्षिक अतिचार



# ગીતાર્થ ગંગા દ્વારા પ્રકાશિત અન્ય પુસ્તકોની યાદી



૧. શ્રી સમેતશિખરજીની સંવેદના

ર. શ્રી નવપદ આરાધના વિધિ

૩. સ્વતંત્ર ભારતમાં ધર્મ પરતંત્ર !!!!! (ગુજરાતી)

४. स्वतंत्र भारत में धर्म परतंत्र !!!!! (&िन्धी)

પ. Right to Freedom of Religion !!!!! (અંગ્રેજી)

**ક. 'રક્ષાધર્મ' અભિયાન (ગુજરાતી)** 

૭. 'Rakshadharma' Abhiyaan (અંગ્રેજી)

૮. સેવો પાસ સંખેસરો (ગુજ.)

e. सेवो पास संखेसरो (**ढि**न्**टी**)

સંકલનકર્તા : જ્યોતિષભાઈ શાહ

સંકલનકર્તા : જ્યોતિષભાઈ શાહ

સંકલનકર્તા : ધર્મતીર્થ રક્ષા સમિતિ

સંકલનકર્તા : ધર્મતીર્થ રક્ષા સમિતિ સંકલનકર્તા : ધર્મતીર્થ રક્ષા સમિતિ

સંકલનકર્તા: ધર્મતીર્થ રક્ષા સમિતિ

સંકલનકર્તા: ધર્મતીર્થ રક્ષા સમિતિ

સંકલનકર્તા: જ્યોતિષભાઈ શાહ

સંકલનકર્તા: જ્યોતિષભાઈ શાહ



# ગીતાર્થગંગા દ્વારા પ્રકાશિત વિવેચનનાં ગ્રંથો



# વિવેચનકાર :- પંડિતવર્થશ્રી પ્રવીણચંદ્ર ખીમજી મોતા



- ૧. યોગવિંશિકા શબ્દશઃ વિવેચન
- ૨. અધ્યાત્મઉપનિષત્ પ્રક્રસ્ણ શબ્દશઃ વિવેચન
- ૩. અધ્યાત્મમતપરીક્ષા શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ-૧
- ૪. અધ્યાત્મમતપરીક્ષા શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ-૨
- ૫. અધ્યાત્મમતપુરીક્ષા શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ-3
- 9. વિંશતિવિંશિકા શબ્દશઃ વિવેચન પૂર્વાર્ધ
- હ, વિંશતિવિંશિકા શબ્દશ: વિવેચન ઉત્તરાર્ધ
- ૮. આરાધક-વિરાધક ચતુર્ભગી શબ્દશઃ વિવેચન
- e. सम्ब<del>ङ</del>्ख ष**्रथान य**ઉपर्ध शબ्दशः विवेचन
- ૧૦. અધ્યાત્મસાર શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ-૧
- ૧૧. પ્રતિમાશતક શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ-૧
- १२. प्रतिभाशतङ शબ्दशः विवेचन ભाग-२
- ૧૩. કૂપદેષ્ટાંત વિશદીકરણ શબ્દશઃ વિવેચન
- ૧૪. પંચસૂત્ર શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ-૧ (સૂત્ર ૧-૨)
- ૧૫. સૂત્રના પરિણામદર્શક યત્નલેશ ભાગ-૧
- ૧૬. પંચસૂત્ર શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ–૨ (સૂત્ર ૩–૪–૫)
- ૧૭. સામાચારી પ્રકરણ શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ-૧
- ૧૮. સામાચારી પ્રકરણ શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ-૨
- ૧૯. પ્રતિમાશતક શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ-3
- ૨૦. દાનદ્વાત્રિંશિકા-૧ શબ્દશઃ વિવેચન
- ૨૧. મિત્રાહાત્રિંશિકા-૨૧ શબ્દશઃ વિવેચન
- ૨૨. યોગશતક શબ્દશઃ વિવેચન
- ૨૩. પંચવસ્તુક પ્રકરણ શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ-૧
- ૨૪. યોગભેદદ્ધાત્રિંશિકા-૧૮ શબ્દશઃ વિવેચન
- રૂપ. યોગવિવેકદ્ધાત્રિંશિકા-૧૯ શબ્દશઃ વિવેચન
- ૨૬. સાધુસામગ્ર્યદ્ધાત્રિંશિકા⊢૬ શબ્દશઃ વિવેચન
- ૨૭. ભિક્ષુદ્ધાત્રિંશિકા–૨૭ શબ્દશઃ વિવેચન
- ૨૮. દીક્ષાદ્ધાત્રિંશિકા–૨૮ શબ્દશઃ વિવેચન
- ૨૯. યોગદષ્ટિની સજ્ઝાય શબ્દશઃ વિવેચન

- 30. કેવલિભુક્તિવ્યવસ્થાપનદ્ધાત્રિશિકા-30 શબ્દશઃ વિવેચન
- 3૧. પાતંજલચોગલક્ષણવિચારદ્ભાત્રિંશિકા-૧૧ શબ્દશઃ વિવેચન
- ૩૨. જ્ઞાનસાર શબ્દશઃ વિવેચન
- 33. સંથારા પોરિસી સુત્રનો ભાવાનુવાદ અને હિંસાષ્ટક શબ્દશઃ વિવેચન
- 3૪. જિનમહત્ત્વદ્વાત્રિંશિકા-૪ શબ્દશઃ વિવેચન
- ૩૫. સમ્ચગ્દષ્ટિદ્ધાત્રિંશિકા-૧૫ શબ્દશઃ વિવેચન
- 34. યોગલક્ષણદ્ધાત્રિંશિકા-**૧૦ શબ્દ**શઃ વિવેચન
- 39. भुक्तिअद्धेषप्राधान्यद्वात्रिशिक्षा-**93 श**ण्हशः विवेचन
- 3૮. અપુનર્ળધક્લાત્રિશિકા-૧૪ શબ્દશઃ વિવેચન
- ૩૯. યોગદેષ્ટિસમુચ્ચય શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ−૧
- ૪૦. ચોગદષ્ટિસમુચ્ચય શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ-૨
- ૪૧. યોગદષ્ટિસમુચ્ચન શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ-3
- ૪૨. અધ્યાત્મસાર શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ-૨
- ૪૩. અધ્યાત્મસાર શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ-૩
- ૪૪. યતિલક્ષણસમુસ્થય પ્રકરણ શબ્દશઃ વિવેચન
- ૪૫. દેવપુરૂષકારદ્ધાંભિંશિકા-૧૭ શબ્દશઃ વિવેચન
- ૪૬. તારાદિત્રયદ્ધાત્રિંશિકા-૨૨ શબ્દશઃ વિવેચન
- ૪૭. કુતર્કગ્રહનિવૃત્તિદ્ધાત્રિંશિકા–૨૩ શબ્દશઃ વિવેચન
- ४८. सहदृष्टिद्धाश्रिशिङा-२४ शण्दशः विवेचन
- ૪૯. પંચવસ્તુક પ્રકરણ શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ-૨
- ૫૦. માર્ગદ્ધાત્રિંશિકા-3 શબ્દશઃ વિવેચન
- ૫૧. દેશનાદ્ધાત્રિંશિકા–૨ શબ્દશઃ વિવેચન
- ૫૨. જિનભક્તિદ્ધાત્રિંશિકા–૫ શબ્દશઃ વિવેચન
- ૫૩. યોગાવતારદ્ધાત્રિંશિકા-૨૦ શબ્દશઃ વિવેચન
- ૫૪. ચોગમાહાત્મ્ચલાત્રિશિકા-૨૬ શબ્દશઃ વિવેચન
- ૫૫. સજ્જનસ્તુતિદ્ધાભિંશિકા–૩૨ શબ્દશઃ વિવેચન
- ૫૬. પૂર્વસેવાદ્ધાત્રિંશિકા-૧૨ શબ્દશઃ વિવેચન
- ૫૭. ઈશાનુગ્રહવિચારદ્ધાત્રિંશિકા-૧૬ શબ્દશઃ વિવેચન
- ૫૮. ક્લેશહાનોપાચદ્ધાત્રિંશિકા-૨૫ શબ્દશઃ વિવેચન
- ૫૯. વિનયદ્ધાત્રિંશિકા-૨૯ શબ્દશઃ વિવેચન
- શ્રી સીમંધરસ્વામીને વિનંતીરૂપ ૧૨૫ ગાયાનું સ્તવન શબ્દશઃ વિવેચન
- **૬૧. પ્રતિમાશતક શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ-૪**
- ૬૨. પંચવસ્તુક પ્રકરણ શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ-૩
- **૬૩. પંચવસ્તુક પ્રકરણ શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ-૪**

- ક્ષ્ય. ગુરૂતત્ત્વવિનિશ્ચય શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ-૧
- ુધ. ગુરતત્ત્વવિનિશ્ચય શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ-૨
- ૬૬, મુક્તિહાત્રિંશિકા−ં3૧ શબ્દશઃ વિવે<del>યન</del>
- **૬૭. યોગસાર પ્રકરણ શબ્€શઃ વિવેચન**
- ૬૮. શ્રી સીમંધરસ્વામીનું ૩૫૦ ગાથાનું સ્તવન શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ−૧
- **૬૯. શ્રી સીમંધરસ્વામીનું ૩૫૦ ગા**થાનું સ્તવન શબ્€શઃ વિવેચન ભાગ–૨
- ૭૦. તત્ત્વાર્થાધિગમસૂત્ર શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ-૧
- ૭૧. ષોડશક પ્રકરણ શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ-૧
- ૭૨. પ્રતિક્રમણ હેતુગર્ભિત સ્વાધ્યાય શબ્દશઃ વિવેચન
- ૭૩. કથાદ્ધાત્રિંશિકા–૯ શબ્દશઃ વિવેચન
- ૭૪. અધ્યાત્મસાર શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ-૪
- ૭૫. અધ્યાત્મસાર શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ-૫
- ૭૬. અધ્યાત્મસાર શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ-૬
- ७७. नवतत्त्व प्रहरूख शબ्दशः विवेचन
- ૭૮. ૧૫૦ ગાથાનું ઠુંડીનું સ્તવન શબ્દશઃ વિવેચન
- ૭૯. પંચવસ્તુક પ્રકરણ શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ-૫
- ૮૦. પંચવસ્તુક પ્રકરણ શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ-૬
- ૮૧ એડશક પ્રકરણ શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ-૨
- ૮૨. અમૃતવેલની મોટી સજ્ઞાય અને નિશ્ચય-વ્યવહાર ગર્ભિત શ્રી શાંતિજિન સ્તવન તથા શ્રી સોમંધરસ્વામી સ્તવન ૧૯૬૧: વિવેચન
- ૮૩. પંચવસ્તુક પ્રકરણ શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ-૭

# ગીતાર્થ ગંગા અંતર્ગત ગંગોત્રી ગ્રંથમાળા દ્વારા પ્રકાશિત ગ્રંથો



www.jainelibrary.org

૧. ધર્મતીર્થ ભાગ–૧

૨. ધર્મતીર્થ ભાગ-૨

# પંચવસ્તુક પ્રકરણ શબ્દશઃ વિવેચન ભાગ-૭ના સંકલન-સંપાદનની વેળાએ પ્રાક્રુક્થન

# 

'પંચવસ્તુક' એ એક વિશાળ એવા આગમસમુદ્રમાં છૂટાં-છવાયાં વેરાયેલાં રત્ન જેવા સંયમના આચાર બતાવનારાં વચનોમાંથી સારભૂત-અર્કરૂપ આગમવચનોને વીણી વીણીને એકત્ર ગૂંથેલી રત્નમાળા તુલ્ય ગ્રંથ છે, જેને શાસ્ત્રીય પરિભાષામાં 'નિર્વ્યૂઢગ્રંથ' કહેવાય છે.

આ પ્રંથરત્નમાં સંયમજીવનના પ્રારંભથી માંડીને નિષ્ઠા સુધીના શ્રમણના સર્વ કર્તવ્યોનું ક્રમશઃ વર્ણન કરેલ છે, જેને ગ્રંથકારશ્રીએ મુખ્યત્વે પાંચ વસ્તુઓમાં વિભક્ત કરીને આ ગ્રંથનું 'પંચવસ્તુક' એવું સાર્થક નામ આપેલ છે, અને સાથે સાથે "આ જગતમાં 'વસ્તુ' શબ્દથી વાચ્ય આ પ્રવ્રજ્યાવિધાન આદિ પાંચ જ છે, અન્ય કોઈ નહીં" એ વાત 'વસ્તુ' શબ્દની વિશિષ્ટ વ્યુત્પત્તિ કરવા દ્વારા ગ્રંથના પ્રારંભમાં સંગત કરી બતાવેલ છે.

પ્રસ્તુત ગ્રંથના રચયિતા **પૂ. હરિભદ્રસૂરિ મહારાજા**એ ભિન્ન ભિન્ન આગમવચનોમાંથી ચરણકરણાનુયોગના નિચોડને એકત્ર સંકલિત કરીને ૧૭૧૫ ગાથાપ્રમાણ મહાકાય એવો આ ગ્રંથ સ્વોપન્ન ટીકા સહ રચેલો છે. તેનું વિવેચનપૂર્વકનું સંપાદનકાર્ય પંડિતવર્ય શ્રી પ્રવીણભાઈ મોતાએ ઈ.સ. ૨૦૦૧ની સાલમાં શરૂ કરાવેલ અને તેની પૂર્ણાહુતિ લગભગ ઈ.સ. ૨૦૦૮ની સાલમાં થયેલ, જેની ફળશ્રુતિરૂપે આ ગ્રંથ અવતરણિકાર્થ-અન્વયાર્થ-ગાથાર્થ-ટીકાર્થ-ભાવાર્થ આદિ દ્વારા શબ્દશઃ વિવેચનરૂપે સાત ભાગમાં સંકલિત-સંપાદિત થયો, જેમાંના છ ભાગ પૂર્વે પ્રકાશિત થઈ રહેલ છે.

પંચવસ્તુક પ્રકરણ શબ્દશઃ વિવેચનના ભાગ-૧માં પાંચ વસ્તુમાંથી 'પ્રવ્રજયાવિધાન' નામની પ્રથમ વસ્તુનું વર્શન છે, ભાગ-૨ અને ભાગ-૩માં 'પ્રતિદિનક્રિયા' નામની બીજી વસ્તુનું વર્શન છે, ભાગ-૪માં 'વ્રતસ્થાપના' નામની ત્રીજી વસ્તુનું વર્શન છે, ભાગ-૫ અને ભાગ-૬માં 'અનુયોગગણાનુજ્ઞા' નામની ચોથી વસ્તુનું વર્શન છે અને પ્રકાશિત થઈ રહેલ પ્રસ્તુત ભાગ-૭માં 'સંલેખના' નામની પાંચમી વસ્તુનું વર્શન છે.

આ સંલેખનાવસ્તુકમાં સમાધિમરણ અને પંડિતમરણ પ્રાપ્ત કરવા માટેના અદ્દ્ભુત ઉપાયો છે. મોહનિદ્રામાંથી કંઈક જાગૃત થયેલા, સંસારઉચ્છેદને અને આત્મકલ્યાણને ઇચ્છતા, જન્માંતરમાં દેવસુગતત્વ-સુમાનુષત્વ-યોગીકુળ-મોક્ષમાર્ગની સામગ્રીને ઝંખતા, જ્ઞાનપિપાસુ બુદ્ધિશાળીઓએ આ ગ્રંથનું અધ્યયન-વારંવાર પઠન-ચિંતન-મનન-નિદિધ્યાસન અને અંતે પરિણમન અવશ્ય કર્તવ્ય છે.

ધર્મતીર્થરક્ષક, અવર્શનીય ગુણમૂર્તિ, મારા જીવનના અપ્રતિમ ઉપકારી એવા **૫. પૂ. આ. શ્રીમદ્ધિજય યુગભૂષણસૂરીશ્વરજી મ. સા.**ના અનન્ય ઉપકારને આ અવસરે હું સ્મૃતિપટ પર લાવું છું.

આ વિરાટકાય ગ્રંથનું અધ્યયન તથા સંપાદનકાર્ય કરવાની ગુરુમહારાજે મને અનુજ્ઞા અને અનુકૂળતા કરી આપી તે બદલ હું તેઓની અતિ ઋણી છું.

જ્ઞાનદાતાગુરુ, યોગગ્રંથમર્મજ્ઞ, પંક્તિપાંડિત્યયુક્ત પંડિતવર્ય **શ્રી પ્રવીભભાઇ**એ પણ મને આ ગ્રંથના અધ્યાપનમાં પોતાના,અમૂલ્ય સમય-શક્તિ આપી મને સમ્યગ્જ્ઞાનગુણથી કંઈક સંપન્ન કરી, ગ્રંથકારના આશયો સમજવાની પદ્ધતિ શીખવી, ગ્રંથ અંતર્ગત આવતા પદાર્થોના અપૂર્વ અપૂર્વ રહસ્યો બતાવવા દ્વારા મને આ કાર્યમાં સતત ઉત્સાહિત રાખી, વચ્ચે વચ્ચે અપ્રમાદ-ઉપયોગ-વીતરાગતા-અસંગભાવ-સંવેગ-નિર્વેદ ઇત્યાદિ શબ્દપ્રયોગો દ્વારા મારા આત્માને તે તે શબ્દના ભાવોથી વાસિત કર્યો, તેમ જ મને સંવેગથી સિંચિત કરી… વધુ શું કહું ? મારામાં શ્રુત પ્રત્યેની પ્રીતિને જીવંત અને વૃદ્ધિંગત કરવામાં તેઓશ્રીનો અનન્ય ઉપકાર છે, જેને હું ક્યારેય વિસરી શકું તેમ નથી.

આ સિવાય અન્ય પણ જે જે ઉપકારીઓના ઉપકારોને ઝીલી ઝીલીને હું આ કક્ષાએ પહોંચેલ છું, તે સર્વ મહાનુભાવોને આ અવસરે યાદ કરીને હું તેઓની અત્યંત ઉપકૃતતા અનુભવું છું.

બસ, પ્રાંતે... સર્વ ઉપકારી મહાનુભાવો મારા પર તે પ્રકારના અંતરના આશીર્વાદ-કૃપા વરસાવો, જેના દ્વારા અપૂર્વ અપૂર્વ શ્રુતનું અવગાહન કરી કરીને હું શાસ્ત્રના રહસ્યોને સ્પર્શું-ઉચિત કૃત્યો કરવા દ્વારા સ્વજીવનમાં પરિણમાવું-આત્મસાત્ કરું-સ્વપરનું એકાંતે કલ્યાણ કરવા સક્ષમ બનું.

સાથે સાથે... પ્રસ્તુત ગ્રંથના સંપાદનકાર્યરૂપ સુકૃતથી ઉપાર્જિત થયેલ પુષ્યના ફળરૂપે મારી એક પ્રશસ્ત યાચના છે કે સંલેખનાવસ્તુમાં સમાધિમરણ આદિની પ્રાપ્તિમાં વિઘ્નભૂત એવી કાંદર્પિકી આદિ અશુભભાવનાઓનું સ્વરૂપ બતાવીને તેની જે અનર્થકતા બતાવેલ છે, તેનું હું યથસ્થિત અવધારણ કરીને સંયમજીવનમાં અતિચાર-મલના-ઝુટિનું કારણ એવી પ્રમાદથી કે અજ્ઞાનથી સેવાતી કુભાવનાઓને શોંધી શોધીને દૂર કરવા દ્વારા આત્મા પર અનાદિકાળથી પડેલા ગાઢ કુસંસ્કારોને મંદ-મંદતર કરું અને શ્રુતધર્મ-ચારિત્રધર્મના સંસ્કારોને આત્મા પર પથ્થરની લકીર તુલ્ય કોત્તરું, પુષ્યાનુબંધી પુષ્યના બંધ દ્વારા જન્માંતરમાં સુમાનુષત્વ અને સુદેવત્વ પ્રાપ્ત કરી કમિક અભ્યુદય અને નિઃશ્રેયસને પ્રાપ્ત કરું, તેમ જ અનાદિકાળથી આત્માના ફ્રૂરશત્રુભૂત દેહ-ઇન્દ્રિય-મન અને તે ત્રણેયની પણ ઉત્પત્તિના મૂળ એવા કર્મથી સદા માટે મુક્ત બનું.

એ જ મનોરથ સાથે...

"મારા મથથા મથાકત તૈક મધું એવથ ગૈઠીમત શરૂ છુટ "મારા મથથા મથાકત તૈક મધું એવથ ગૈઠીમત શરૂ છુટે.".

# 🔷 शुभं भवतु 💠

શ્રા.સુદ-૩, વિ.સં. ૨૦૬૬ તા. ૧૨-૮-૨૦૧૦, ગુરુવાર ગીતાર્થગંગા, ૫, જૈન મર્ચન્ટ સોસાયટી, કત્તેહપુરા રોડ, પાલડી, અમદાવાદ-૩૮૦૦૦૭. પરમ પૂજ્ય, પરમતારક, પરમારાધ્યપાદ આચાર્યદેવેશ શ્રીમહિજય રામચન્દ્રસૂરીશ્વરજી મહારાજાનાં સામ્રાજ્યવર્તી, ગચ્છાધિપતિ, સ્વ. આચાર્ય ભગવંત શ્રી હેમભૂષણસૂરિ મહારાજાનાં આજ્ઞાવર્તિની પ. પૂ. સા. ચંદ્રાનનાશ્રીજી મ. સા.નાં શિષ્યરત્ના પ. પૂ. સા. ચારુનંદિતાશ્રીજી મ. સા.ના શિષ્યા સાદવીજી કલ્પનંદિતાશ્રીજી

# 

# પંચવસ્તુક ગ્રંથરત્ન અંતર્ગત પંચમ સંલેખના વસ્તુકના પદાર્થોની સંક્ષિપ્ત સંકલના

પ્રસ્તુત ગ્રંથમાં વર્ણવેલ પ્રવ્રજયાવિધાનાદિ પાંચ વસ્તુઓ અનાદિમાન સંસારનો ઉચ્છેદ કરવાનો ઉપાય છે. તેથી પ્રવ્રજયાગ્રહણના અર્થી મુમુક્ષુ પ્રથમ વસ્તુમાં બતાવેલ પ્રવ્રજયાગ્રહણને યોગ્ય ગુણો આદિ સર્વ વિધિનું યથાર્થ જ્ઞાન કરીને પોતાની પ્રવ્રજયાગ્રહણયોગ્ય ભૂમિકા તૈયાર થઈ હોય, તો શાસ્ત્રોક્ત વિધિપૂર્વક યોગ્ય ગુરુ પાસે પ્રવ્રજયા ગ્રહણ કરે છે, અને જો પોતાની પ્રવ્રજયાગ્રહણયોગ્ય ભૂમિકા સંપન્ન થઈ ન હોય તો પ્રસ્તુત વસ્તુમાં બતાવેલ પ્રવ્રજયાયોગ્ય ગુણો કેળવવા યત્ન કરે છે.

વળી શાસ્રોક્ત વિધિપૂર્વક સામાયિકચારિત્રરૂપ પ્રવ્રજયા ગ્રહણ કર્યા પછી સાધુ, બીજી વસ્તુમાં બતાવેલ વિધિ મુજબ પ્રતિદિન સંયમની ક્રિયાઓમાં યત્ન કરે, જેથી પ્રવ્રજયાગ્રહણકાળે સાધુમાં ભાવચારિત્રની પરિણતિ પ્રગટ થઈ હોય તો સ્થિર-સ્થિરતર થાય છે, અને જો પ્રવ્રજયાગ્રહણકાળમાં ભાવચારિત્રની નિષ્પત્તિને અનુકૂળ અંતરંગ વીર્ય પ્રગટ થયું ન હોય, જેને કારણે પ્રવ્રજયાગ્રહણકાળમાં સાધુને ભાવચારિત્ર પ્રાપ્ત થયું ન હોય, તો શાસ્ત્રોક્ત વિધિ અનુસાર પ્રતિદિનક્રિયા કરવાથી સાધુમાં અવશ્ય ભાવચારિત્રની પરિણતિ પ્રગટ થાય છે; કેમ કે ભાવચારિત્ર એ શ્રુતના સંકલ્પના બળથી ઉત્પન્ન થયેલ સંસારના સર્વ ભાવો પ્રત્યે સમભાવ રાખવારૂપ છે અને તે સમભાવને ઉત્પન્ન કરનાર, ઉત્પન્ન થયેલ સમભાવને જીવંત રાખનાર, તેમ જ સ્થિર થયેલા સમભાવની વૃદ્ધિ કરનાર શાસ્ત્રોક્ત વિધિપૂર્વકની આ પ્રતિદિનક્રિયા છે, તેથી પ્રતિદિનક્રિયાનું યથાર્થ પાલન કરનાર સાધુ સમભાવરૂપ સામાયિકના પરિણામને સુખપૂર્વક વહન કરી શકે છે.

વળી શાસ્ત્રોક્ત વિધિ પ્રમાણે પ્રતિદિનક્રિયા કરનારા સાધુ તે તે ભૂમિકાને ઉચિત શાસ્ત્રોના અધ્યયનાદિ દ્વારા યોગ્ય બને, ત્યારે ગુરુ ત્રીજી વસ્તુમાં બતાવેલ વિધિપૂર્વક કલ્યાણના અર્થી એવા તે સાધુની પાંચ મહાવ્રતોમાં ઉપસ્થાપના કરે છે, અને વ્રતસ્થાપનાની મર્યાદાથી યોગ્ય શિષ્યનું વ્રતોમાં ઉપસ્થાપન કરવામાં આવે તો તે સાધુમાં અવશ્ય બીજું છેદોપસ્થાપ્ય ચારિત્ર પ્રગટ થાય છે.

વળી વ્રતોમાં ઉપસ્થાપિત થયા પછી ગુણવાન ગચ્છમાં રહીને, નિત્ય-નિત્ય નવો નવો શ્રુતાભ્યાસ કરીને તે સાધુ તે કાળને ઉચિત સર્વ શાસ્ત્રોના પરમાર્થને યથાર્થ જાણનારા બને છે ત્યારે, તે સાધુનું એકાંતે હિત કરવાના પરિણામવાળા ગુરુ તેમને આચાર્યપદવી આપે છે અને તે ગુણવાન સાધુ આચાર્યપદવી ગ્રહણ કરીને અવશ્ય પોતાના શિષ્યપરિવારને પોતાની જેમ શાસ્ત્રના પારગામી બનાવે છે, તેમ જ જિનશાસનનો પ્રવાહ અવિચ્છિત્ર રહે તે પ્રકારે સર્વ ઉચિત કૃત્યો કરે છે.

વળી આવા ગુણિયલ પણ આચાર્ય કે ગણધર જયારે પોતાના જીવનનો ચરમકાળ પ્રાપ્ત થાય ત્યારે સંલેખના કરે છે, જેથી દીક્ષાગ્રહણકાળથી માંડીને અત્યાર સુધી પોતે જે આરાધના કરીને પોતાના આત્માને વીતરાગતા તરફ અભિમુખ કર્યો છે, તે વીતરાગતા પ્રત્યેનો તેઓનો આભિમુખ્યભાવ મરણ સમયે અત્યંત અતિશયિત થાય, જેના કારણે તે મહાત્મા પોતાના સંસારનો આ ભવમાં જ અંત કરે છે, અને કદાચ તે

પ્રકારનું સદ્વીર્ય ઉલ્લસિત થયું ન હોય અને તેથી તે મહાત્મા આ ભવમાં ક્ષપકશ્રેણી પર આરોહણ ન કરી શકે, તોપણ આ ભવમાં કરેલ સુંદર આરાધનાના બળથી તેઓ જન્માંતરમાં ઉત્તમ દેવભવની પ્રાપ્તિ કરે છે અને ત્યાં નિરિતિચાર ચારિત્રને અનુકૂળ શક્તિનો સંચય કરીને થોડા ભવોમાં પોતાના સંસારનો અંત કરે છે. આથી સંયમજીવનના પાલનકાળમાં કરેલ આરાધનાનો જીવનના અંતિમ સમયે પ્રકર્ષ કરવા અર્થે આરાધક મહાત્માએ શું કરવું જોઈએ ? તેનો પારમાર્થિક બોધ કરાવવા માટે ગ્રંથકારશ્રીએ પ્રસ્તુત પંચવસ્તુક ગ્રંથમાં પાંચમી વસ્તુમાં જીવનના અંત ભાગમાં કરવા યોગ્ય સંલેખનાનું નિરૂપણ કરેલ છે.

સંલેખના એટલે પોતાના આત્મામાં વર્તતા કષાયોને કૃશ કરવા અને આત્માં સાથે એકત્વ પામેલા દેહને કશ કરવો.

દેહને કૃશ કરવાથી મૃત્યુકાળે સહસા થતા દેહના પરિવર્તનમાં અસમાધિ થતી નથી, પરંતુ દેહની ધીરે ધીરે કુશતા થવા દ્વારા સમાધિમાં વ્યાઘાતક ન બને તે રીતે દેહનો ત્યાગ થાય છે.

વળી મહાત્મા સંલેખનાકાળમાં સતત તપસહવર્તી શ્રુતથી પોતાના આત્માને તે રીતે ભાવિત કરે છે કે જેથી કૃશ થયેલા દેહમાં પણ તે મહાત્મા સ્વપરાક્રમથી વિશુદ્ધ-વિશુદ્ધતર અધ્યવસાય કરી શકે છે, જેના બળથી તે મહાત્માના કષાયો પૂર્વે ચારિત્રપાલનકાળમાં જે કક્ષાએ મંદ-મંદતર થયેલા, તેનાથી પણ સંલેખનાકાળમાં અત્યંત મંદ થાય છે. આથી જ કેટલાક મહાત્માઓને સંલેખનાકાળમાં વીર્યનો પ્રકર્ષ થવાથી કેવલજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ થાય છે.

સંલેખના એ જીવનના ચરમકાળમાં દેહના ત્યાગ માટે કરાતી વિશિષ્ટ પ્રકારની તપિક્રિયા છે. મહાત્માઓ પોતાના સંયમજીવનમાં ગણિપદવી, આચાર્યપદવી વગેરેમાંથી પોતાને પ્રાપ્ત થયેલી પદવીનું યથાર્થ પરિપાલન કરીને જીવનના અંતસમયે અભ્યુદ્યતવિહાર અથવા અભ્યુદ્યતમરણ સ્વીકારે છે. તેમાં અભ્યુદ્યત-વિહાર સંલેખના સમાન છે અને અભ્યુદ્યતમરણ સંલેખનારૂપ છે.

જો સંલેખના કરનાર મહાત્માનું આયુષ્ય દીર્ઘ હોય અને તે મહાત્મા જિનકલ્પાદિ સ્વીકારવાને અનુકૂળ શક્તિવાળા હોય, તો તેઓ અભ્યુદ્યત્વિહાર સ્વીકારે છે, અને જો તેઓને પોતાનું આયુષ્ય અલ્પ જણાય તો તેઓ અભ્યુદ્યતમરણ સ્વીકારે છે. તેથી પ્રસ્તુત વસ્તુમાં પ્રંથકારશ્રીએ પ્રથમ સંલેખના સમાન અભ્યુદ્યતવિહારનું વર્શન કરેલ છે અને ત્યારપછી સંલેખનારૂપ અભ્યુદ્યતમરણનું વર્શન કરેલ છે.

વળી અભ્યુદ્યતવિહારના સ્વરૂપનો બોધ કરાવવા માટે ગ્રંથકારશ્રીએ છ દ્વારોનું નિરૂપણ કરેલ છે. તે આ પ્રમાણે —

- (૧) અવ્યવસ્થિતિમન, (૨) પંચતુલના, (૩) ઉપકરણ, (૪) પરિકર્મ, (૫) પંચભાવના, (૬) વટવૃક્ષ.
- (૧) અવ્યવચ્છિત્તિમન: અભ્યુદ્યતવિહાર સ્વીકારવાની ઇચ્છાવાળા મહાત્મા પ્રથમ ધર્મજાગરિકા કરતા આત્મવંચના કર્યા વગર પ્રામાણિકતાથી ચિંતવન કરે કે મેં પ્રવ્રજ્યાનો દીર્ઘ પર્યાય પાલન કર્યો છે, યોગ્ય શિષ્યોને વાચના આપી છે, શિષ્યોને નિષ્પન્ન કર્યા છે, તેથી હું જિનશાસનના ઋણથી મુક્ત થયો છું. હવે મારે શું કરવું યુક્ત છે? આ પ્રમાણે તે મહાત્મા સમ્યક્ સમાલોચનપૂર્વક માર્ગાનુસારી ઊહ કરે છે, ત્યારપછી તેઓ પોતાના જીવનનો અંતિમકાળ અપ્રમત્તપણે આરાધનામય જાય તદર્થે, જો પોતાની શક્તિ હોય અને

પોતે દીર્ઘાયુ હોય, તો તેઓ જિનકલ્પાદિરૂપ અભ્યુદ્યતવિહાર સ્વીકારવાનો વિચાર કરે છે, અને જો પોતે દીર્ઘાયુ હોવા છતાં જિનકલ્પાદિ સ્વીકારવાની પોતાની શક્તિ ન હોય તો ધ્યાનાદિ સંયમનાં ઉચિત કૃત્યોમાં વિશેષ યત્ન કરવાનો વિચાર કરે છે; વળી જો પોતાનું આયુષ્ય અલ્પ જણાય તો તેઓ પાદપોપગમનાદિરૂપ અભ્યુદ્યતમરણ સ્વીકારવાનો વિચાર કરે છે.

આ પ્રકારના માર્ગાનુસારી ચિંતવનપૂર્વક ઉચિત કૃત્યો કરવા દ્વારા તે મહાત્માની અખંડ એવી પ્રવ્રજયાનો નિર્વાહ થાય છે, જે પ્રારબ્ધ એવી પ્રવ્રજયાની અવ્યવચ્છિત્તિનું કારણ છે અર્થાત્ ઉત્તર ઉત્તરનાં સંયમની વૃદ્ધિનું કારણ છે, અને જીવનના અંતિમકાળે આ પ્રકારનું ચિંતવન કરવામાં ન આવે તો સંસારનો ઉચ્છેદ કરવા માટે પ્રારંભ કરેલી પ્રવ્રજયાનો અંતકાળ ઉચિત કૃત્યો નહીં કરવાથી વિરસ અંતવાળો બને છે.

આનાથી એ ફલિત થાય કે વર્તમાનકાળમાં પણ સાધુએ કે શ્રાવકે, પોતાના જીવન દરમિયાન સ્વભૂમિકાનુસાર જે કંઈ ઉચિત કૃત્યો કર્યાં હોય તેનું જીવનના અંતકાળમાં સમ્યક્ સમાલોચન કરીને, હવે મારે શું કરવું ઉચિત છે? હું શું કરું તો મારો ચરમકાળ પૂર્ણ ઉચિત પ્રવૃત્તિપૂર્વક સફળ બને ? તેનો માર્ગાનુસારી ઊહ કરવો જોઈએ.

- (૨) પંચતુલના :- અભ્યુદ્યત્વિહાર સ્વીકારવાની ઇચ્છાવાળા મહાત્મા પોતાના સંયમજીવન દરમિયાન આચાર્યપદવી આદિ પાંચમાંથી જે જે પદવીનો પોતે સમ્યક્ નિર્વાહ કરેલ હોય, તે તે પદવી પર યોગ્ય શિષ્યને સ્થાપવા અર્થે તે તે પદવીને ઉચિત શિષ્યને અવશ્ય નિષ્પન્ન કરે છે, અને ત્યારબાદ તે તે પદવી પર પોતાના શિષ્યને કેટલાક કાળ માટે સ્થાપીને, આ શિષ્ય મારા પદનો મારી જેમ જ સમ્યક્ નિર્વાહ કરી શકે છે કે નહીં ? તેનું અવલોકન કરે છે; કેમ કે શિષ્યગણને અતિવિવેકપૂર્વક યોગમાર્ગમાં પ્રવર્તાવવો એ દુષ્કર કાર્ય છે, અને જો શિષ્ય ગુરુ પાસેથી તે તે પદવી મેળવ્યા પછી પોતાના શિષ્યગણને ઉચિત રીતે યોગમાર્ગમાં પ્રવર્તાવી ન શકે, તો યોગ્ય પણ જીવો તે ગચ્છમાં રહીને ઉચિત આરાધના કરી શકે નહીં, જેના કારણે તે શિષ્યગણનું અહિત થાય. આથી તે અહિતના નિવારણ માટે અભ્યુદ્યત્વિહાર સ્વીકારવાની ઇચ્છાવાળા મહાત્મા જેઓને ભાવિમાં પોતાની પદવી આપવાની છે તે શિષ્યને થોડા કાળ માટે પોતાની પદવી સોંપીને, કેટલોક કાળ પોતે પદવીથી નિવૃત્ત થઈને ગચ્છમાં રહીને જ તે શિષ્ય દ્વારા કરાતા સર્વ વ્યવહારનું નિરીક્ષણ કરે છે, અને જયારે તે મહાત્માને સ્થિર નિર્ણય થાય કે આ શિષ્ય મારા પદને સમ્યગ્વહન કરવા સમર્થ થયો છે, ત્યારે તેઓ તે શિષ્યને સદાકાળ માટે પોતાની પદવી આપીને પોતે જિનકલ્પાદિમાંથી કોઈ એક પ્રકારનો અભ્યુદ્યત્વિહાર સ્વીકારે છે.
- (૩) ઉપકરણ :- અભ્યુદ્યતવિહાર સ્વીકારતી વખતે તે મહાત્મા જિનકલ્પાદિને ઉચિત શુદ્ધ ઉપકરણ ત્રહણ કરે છે, પરંતુ જો જિનકલ્પાદિને ઉચિત શુદ્ધ ઉપકરણ તે મહાત્માને પ્રાપ્ત ન થાય તો, પોતાની પાસે જે યથાકૃત ઉપકરણ હોય તેને ગ્રહણ કરીને તેઓ જિનકલ્પાદિ સ્વીકારે છે, અને પાછળથી જયારે તેઓને જિનકલ્પાદિની મર્યાદાને અનુરૂપ નિર્દોષ ઉપકરણ પ્રાપ્ત થાય, ત્યારે તેઓ પોતાની પાસે રહેલા પૂર્વના તે યથાકૃત ઉપકરણનો ત્યાંગ કરે છે.
- (૪) પરિકર્મ :- અભ્યુદ્યતવિહાર સ્વીકારતા પૂર્વે તે મહાત્મા ઇન્દ્રિયો, કષાયો અને મન-વચન-કાયાના યોગો પર સંયમ રાખવા માટે વિશેષ પ્રકારે યત્ન કરે છે; જોકે તે મહાત્માએ પૂર્વે સંયમપાલનકાળમાં

ઇન્દ્રિયાદિનું નિયંત્રણ કરેલ હોય છે, તોપણ અંતસમયે તેઓ ઇન્દ્રિયાદિને અત્યંત સંયમિત કરે છે, જેથી અભ્યુદ્યતવિહાર સ્વીકાર્યા પછી વિશેષ પ્રકારના કષાયોનો જય થઈ શકે.

- (પ) પંચભાવના :- (A) તપભાવના :- અભ્યુદ્યતિવહાર સ્વીકારવાની ઇચ્છાવાળા મહાત્મા ક્ષુધાના વિજય માટે પૂર્વે અભ્યસ્ત એવો પોરિસીથી માંડીને સર્વ તપ ત્રણ ગણો કરે છે, જેથી અભ્યુદ્યતિવહાર સ્વીકાર્યા પછી જિનકલ્યાદિની મર્યાદાને અનુરૂપ આચારોના પાલનકાળમાં આહારાદિની પ્રાપ્તિ ન થાય તોપણ પોતાના સંયમના સુદઢ વ્યાપારોની હાનિ થતી નથી.
- (B) સત્ત્વભાવના :- જિનકલ્પાદિ સ્વીકારતા પૂર્વે મહાત્મા નિદ્રા અને ભયનો જય કરવા માટે સત્ત્વભાવનાથી આત્માને ભાવિત કરે છે, જેથી જિનકલ્પાદિ સ્વીકાર્યા પછી કાયોત્સર્ગકાળમાં પ્રાયઃ નિદ્રાનો ઉદય જ ન થાય અથવા તો કાયોત્સર્ગકાળમાં કોઈ જંતુ કે પશુ આદિ તેઓના દેહને સ્પર્શે તોપણ સહસા ભયજન્ય કોઈ ક્ષોભ થાય નહીં.
- (C) શ્રુતભાવના :- અભ્યુદ્યતિવહાર સ્વીકારતા પૂર્વે મહાત્મા પોતે પૂર્વમાં ભણ્યા હોય તે સર્વ સૂત્રના અને અર્થના અસ્ખલિત પારાયણમાં એકાગ્ર મનપૂર્વક યત્ન કરે છે, જેથી તે શ્રુતના પારાયણના બળથી પ્રાણ, સ્તોક, મુહૂર્ત, પોરિસી, દિવસ-રાત આદિ સર્વ કાળનું જ્ઞાન સ્વયં જ થઈ શકે તેવી શક્તિ તે મહાત્મામાં પ્રગટે છે, તે મહાત્મા શ્રુતનું પરાવર્તન કરીને મહાસંવેગનો પ્રકર્ષ કરી શકે છે, તેમ જ શ્રુતના પરાવર્તનથી સદા અસંગભાવને વહન કરી શકે છે.
- (D) એકત્વભાવના :- તે મહાત્મા અભ્યુદ્યતવિહાર સ્વીકારતા પૂર્વે પોતાના આત્માને એકત્વભાવનાથી એ રીતે ભાવિત કરે છે કે જેથી કોઈની સાથે આલાપ-સંલાપ કરવાનો કે ક્યાંક અવલોકન કરવાનો લેશ પણ પરિણામ થાય નહીં, માત્ર શુદ્ધાત્મા સાથે પોતાનું ચિત્ત સદા પ્રતિબદ્ધ રહી શકે તે પ્રકારના મહાબળનો સંચય થાય છે.

વળી આ પ્રકારની એકત્વભાવનાનું કોઈ મહાત્મા વર્તમાનમાં પણ ભાવન કરે તો તેઓ પોતાની ભૂમિકા અનુસાર પોતાના ચિત્તને સંસારના ભાવોથી પર રાખી શકે છે.

- (E) બલભાવના અથવા ઉપસર્ગસહભાવના :- અભ્યુઘતવિહાર સ્વીકારનાર મહાત્મા પૂર્વે શારીરિક-માનસિક બળને એ રીતે સંચિત કરે છે કે જેથી તેઓ જિનકલ્પાદિ સ્વીકાર્યા પછી ઉપસર્ગોમાં અને પરિષહોમાં લેશ પણ વિષાદ પામતા નથી, ઊલટું ઉપસર્ગાદિકાળમાં પણ મહાધૃતિપૂર્વક શ્રુતાનુસારી તત્ત્વનું પર્યાલોચન કરીને આત્મભાવમાં પરમ સ્થિર રહી શકે છે.
- (६) વટવૃક્ષ :- આ રીતે અભ્યુદ્યતવિહારને અનુકૂળ સંપન્ન થયા પછી તે મહાત્મા શિષ્ય આદિ સાથે ક્ષમાપના આદિ સર્વ ઉચિત પ્રવૃત્તિ કરીને, નિઃશલ્ય-નિષ્કષાય થઈને જિનકલ્પાદિસ્વીકારને અનુકૂળ દ્રવ્ય-ક્ષેત્રાદિમાં ઉત્સર્ગથી જિનાદિ પાસે જિનકલ્પ સ્વીકારે છે અને અપવાદથી વડના વૃક્ષ નીચે જિનકલ્પ સ્વીકારે છે.

આ સર્વ દ્વારો અને ભાવનાઓ વિસ્તૃત રીતે પ્રસ્તુત વસ્તુમાં ગાથા ૧૩૭૪થી ૧૪૨૦ સુધી સ્પષ્ટ કરેલ છે, તેમ જ અન્ય પણ અનેક દ્વારોથી ગાથા ૧૫૭૪ સુધી ગ્રંથકારશ્રીએ અભ્યુદ્યતવિહારનું સ્વરૂપ વિશદતાથી સ્પષ્ટ કરેલ છે, જેથી પ્રસ્તુત ગ્રંથ ભણનાર યોગ્ય જીવોને માર્ગાનુસારી બોધ થાય કે શક્તિસંપન્ન મહાત્માઓ પોતાના સંયમજીવનના ચરમકાળે અપ્રમાદની વિશેષ વૃદ્ધિ માટે આ રીતે જિનકલ્પ, પરિહારવિશુદ્ધિ કે

યથાલંદ ઃ એ ત્રણમાંથી સ્વશક્તિ મુજબ કોઈપણ એક પ્રકારનો અભ્યુદ્યતવિહાર સ્વીકારે છે. માટે મારે ૫ણ સ્વશક્તિ અનુસાર અપ્રમાદની વૃદ્ધિ માટે ઉચિત યત્ન કરવો જોઈએ.

વળી જેમ સંલેખના સમાન અભ્યુદ્દાતવિહાર જિનકલ્પ, પરિહારવિશુદ્ધિ અને યથાલંદ : એમ ત્રણ પ્રકારનો છે, તેમ સંલેખનાસ્વરૂપ અભ્યુદ્દાતમરણ પણ પાદપોપગમન, ઇંગિનીમરણ અને ભક્તપરિજ્ઞા : એમ ત્રણ પ્રકારનું છે. અને તે અભ્યુદ્દાતમરણ મહાત્માઓ સંલેખનાપૂર્વક સ્વીકારે છે, તેથી ગ્રંથકારશ્રીએ અભ્યુદ્દાતમરણ સ્વીકારતા પૂર્વે કરવાની દ્રવ્યસંલેખના અને ભાવસંલેખનાનું વર્ણન ગાથા ૧૫૭૫થી ૧૬૧૪ સુધી વિસ્તારથી કરેલ છે, જેમાં સ્પષ્ટ કરેલ છે કે સંલેખના કર્યા વગર અભ્યુદ્દાતમરણ સ્વીકારવામાં આવે અથવા સંલેખના કર્યા વગર સહસા મરણ પ્રાપ્ત થાય તો, શરીરમાં ધાતુઓનો એકદમ ક્ષોભ થવાને કારણે આરાધક પણ સાધુને આર્તધ્યાન થવાનો અને તેના કારણે અસમાધિથી મૃત્યુ થવાનો સંભવ રહે છે. વળી, આર્તધ્યાન એ સંસારવૃક્ષનું બીજ છે, તેથી મૃત્યુ વખતે સંભવનારી અસમાધિના પરિહાર માટે સાધુએ જીવનના અંતસમયે અવશ્ય સંલેખના કરવી જોઈએ.

વળી સંલેખના કરતી વખતે સાધુ તપ દ્વારા દેહને કૃશ કરે છે અને શ્રુતના બળથી સતત આત્માને વાસિત કરીને શુભભાવમાં વર્તે છે. આ રીતે ક્રમસર બાહ્ય રીતે દેહની ક્ષીણતા થવાને કારણે અને અંતરંગ રીતે શુભભાવથી ભાવિત થવાની પ્રક્રિયાથી સંચિત બળવાળા થવાને કારણે, મહાત્મા સમાધિપૂર્વક દેહનો ત્યાગ કરીને અન્ય ભવમાં જાય છે. આ સર્વનું સ્પષ્ટીકરણ પ્રંથકારશ્રીએ અનેક યુક્તિઓથી કરેલ છે, જેથી વર્તમાનમાં પણ આરાધક સાધુ પ્રસ્તુત વચનોના બળથી અંતસમયે પોતાને માટે શું ઉચિત છે? તેનો યથાર્થ નિર્ણય કરી શકે.

વળી મરણ સમયે સંલેખના કરવાની આ વિધિ અમરણધર્મવાળા વીતરાગે બતાવી છે, એનું સ્પષ્ટીકરણ ગાથા ૧૫૯૨થી ૧૫૯૪માં કરેલ છે, ઇત્યાદિ સર્વ પદાર્થો આરાધક જીવોને ભાવન કરવામાં અત્યંત ઉપકારક છે, તેથી જિજ્ઞાસુએ તે તે ગાથાઓ દ્વારા વિસ્તારથી જાણવા ઉદ્યમ કરવો જોઈએ.

આ રીતે સંલેખના કર્યા પછી પાદપોપગમનાદિ અનશન સ્વીકારતા પૂર્વે સાધુ શું ઉચિત વિધિ કરે છે? તે ગાથા ૧૬૧પથી ૧૬૧૮માં ગ્રંથકારશ્રીએ બતાવેલ છે, અને ત્યારપછી ત્રણેય પ્રકારના અનશનમાંથી સાધુઓ સ્વ-સ્વભૂમિકાનુસારે અનશન કઈ રીતે સ્વીકારે છે? તેનું વર્ણન ગ્રંથકારશ્રીએ ગાથા ૧૬૧૯થી ૧૬૨૮ સુધી કરેલ છે.

વળી જે સાધુએ અત્યંત અપ્રમાદપૂર્વક સંયમનું પાલન કર્યું નથી, છતાં કલ્યાણના અર્થી છે, તેઓ પણ જીવનના ચરમકાળમાં ભક્તપરિજ્ઞા અનશન સ્વીકારે છે, અને તે વખતે તેઓ સૌ પ્રથમ અત્યાર સુધીના સંયમજીવનમાં થયેલી સ્ખલનાઓની આલોચના કરે છે, તેમ જ પોતે પ્રમાદને વશ થઈને સંયમજીવનમાં જે કાંઈ કાંદર્પિકી આદિ સંક્લિષ્ટ ભાવનાઓ સેવી છે તેઓનું વર્જન કરે છે અને તે સ્ખલનાઓની સંવેગપૂર્વક શુદ્ધિ કરે છે. વળી, તે સંક્લિષ્ટ ભાવનાઓનું સ્વરૂપ પ્રંથકારશ્રીએ પ્રસ્તુત વસ્તુમાં ગાથા ૧૬૩૦થી ૧૬૬૨ સુધી વિસ્તારથી દર્શાવેલ છે, જેના દ્વારા શ્રોતાને માર્ગાનુસારી બોધ થાય છે કે સંયમજીવન ગુપ્તિપ્રધાન છે અને જેઓ સંયમજીવનમાં ગુપ્તિનું પાલન કરી શકતા નથી, તેઓ સંયમજીવનમાં કાંદર્પિકી આદિ સંક્લિષ્ટ ભાવનાઓને ભાવિત કરીને, દેવદુર્ગતિની અર્થાત્ તુચ્છ દેવલોકની પ્રાપ્તિ કરીને અનંતકાળ સુધી સંસારમાં પરિભ્રમણ કરે છે.

વળી તે કાંદર્પિકી આદિ પાંચ પ્રકારની સંક્લિષ્ટ ભાવનાનું સ્વરૂપ સંક્ષિપ્ત રીતે નીચેના કોષ્ટક મુજબ જાણવું અને વિશેષ જિજ્ઞાસુએ તે ભાવનાઓનું સ્વરૂપ પ્રસ્તુત ગ્રંથમાંથી વિસ્તૃત રીતે જાણવા યત્ન કરવો.

★ પાંચ પ્રકારની સંક્લિષ્ટ ભાવનામાંથી એકેક ભાવના પાંચ-પાંચ પ્રકારની છે. તે આ પ્રમાણે —

| (i) કાંદર્પિકી  | (ii) કૈલ્બિષિકી       | (iii) આભિયોગિકી           | (iv) આસુરી                     | (v) સંમોહની      |
|-----------------|-----------------------|---------------------------|--------------------------------|------------------|
| ભાવના           | ભાવના                 | ભાવના                     | ભાવના                          | ભાવના            |
| ૧. કંદર્પવાન    | ૧. જ્ઞાન              | ૧. કોતુક                  | ૧. સદા                         | ૧. ઉત્માર્ગ      |
|                 | અવર્જીકારી            | આજીવક                     | કલહશીલ                         | દેશક             |
| ૨. કૌત્કુચ્યવાન | ૨. કેવલી<br>અવર્ણકારી | ૨. ભૂતિકર્મ<br>આજીવક      | ૨. આહારાદિ-<br>નિમિત્તક તપકારી | ૨. માર્ગદૂષક     |
| ૩. દુતદર્પશીલ   | ૩. ધર્માચાર્ય         | ૩. પ્રશ્ન                 | ૩. નિમિત્ત                     | ૩. માર્ગવિપ્રતિ- |
|                 | અવર્જાકારી            | આજીવક                     | આદેશક                          | પત્તિવાન         |
| ૪. હાસકર        | ૪. સાધુ<br>અવર્ણકારી  | ૪. પ્રશ્નાપ્રશ્ન<br>આજીવક | ૪. નિષ્કૃષ                     | ૪. મોહવાન        |
| ૫. વિસ્માપક     | ૫. માયાવી             | ૫. નિમિત્ત<br>આજીવક       | ૫. નિરનુકંપ                    | ૫. મોહ્          |

પ્રાંતે... પ્રસ્તુત 'પંચવસ્તુક' નામના ગ્રંથમાં સંયમજીવનના પ્રારંભથી માંડીને જીવનના અંતકાળ સુધી કરવા યોગ્ય સર્વ ઉચિત સાધ્વાચારનું ભાવસાધુ કઈ રીતે પાલન કરે ? તેનો આબેહૂબ ચિતાર ખડો કર્યો છે. તેથી આ ગ્રંથનું વાંચન-મનન-નિદિધ્યાસન કરીને વાચક-શ્રોતા મુમુક્ષુ પણ પોતાના આત્માને ભાવસાધુપણાના આચાર અને સંસ્કારથી ભાવિત-પ્લાવિત કરી શકે છે, તેમ જ શક્યનું પાલન અને અશક્યનું પ્રતિસંધાન કરી કરીને અન્ય જન્મમાં ભાવચારિત્રની પ્રાપ્તિને અનુરૂપ યોગીકુળ, ઉત્તમ સંઘયણબળ આદિ સામગ્રી પ્રાપ્ત કરી શકે છે.

છદ્મસ્થતાને કારણે પ્રસ્તુત ગ્રંથના લખાણમાં વીતરાગ ભગવંતની આજ્ઞાવિરુદ્ધ કે ગ્રંથકારશ્રીના આશયવિરુદ્ધ જાણતાં કે અજાણતાં કંઈપણ લખાણ થયું હોય તે બદલ ત્રિવિધે ત્રિવિધે મિચ્છા મિ દુક્કડં માંગું છું.

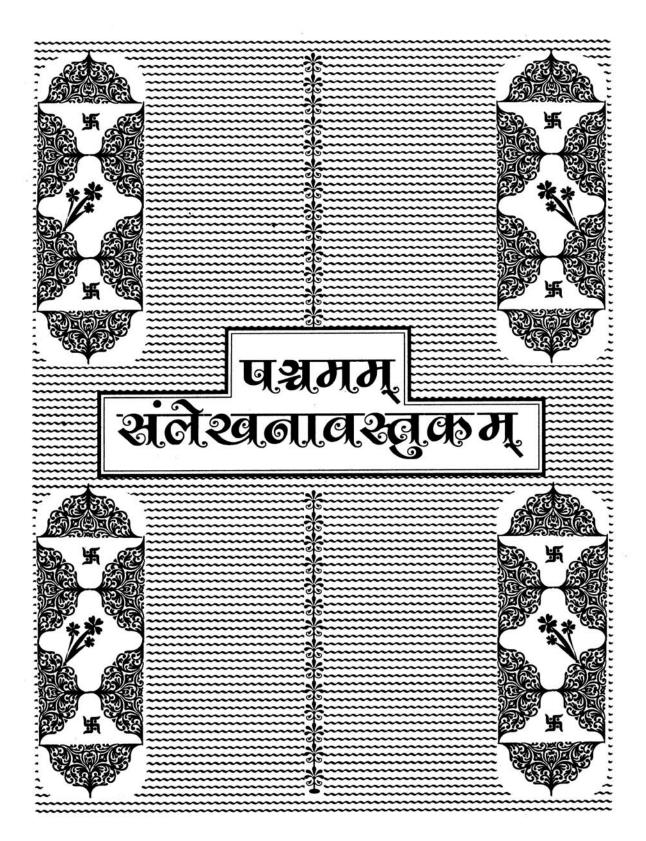
શ્રા.સુદ-૩, વિ.સં. ૨૦૬૬ તા. ૧૨-૮-૨૦૧૦, ગુરુવાર ૩૦૨, વિમલવિહાર, સરસ્વતી સોસાયટી, પાલડી, અમદાવાદ-૭. કોન : ૦૭૯ - ૩૨૪૪૭૦૧૪ — પ્રવીણચંદ્ર ખીમજી મોતા

| ગાથા નં.            |                                                                                                                                 | પાના નં.       |
|---------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|
| 9366.               | અનુયોગગણાનુજ્ઞા વસ્તુ પછી સંલેખના વસ્તુના ઉપન્યાસનું પ્રયોજન.                                                                   | ૧-૨            |
| १३६७.               | 'સંલેખના' શબ્દની વ્યાખ્યા અને વ્યુત્પત્તિ.                                                                                      | ૨-૩            |
| <b>૧૩૬૮</b> .       | 'તપક્રિયા' શબ્દનો સંદર્ભથી વિશેષ અર્થ.                                                                                          | ૩-૫            |
| ૧૩૬૯ થી ૧૩૭૧.       | સંયમજીવનના ચરમકાળે કરાતી વિશિષ્ટ તપક્રિયાના બે પ્રકાર અને<br>તેનું ક્રમસર સ્વરૂપ કહેવાની ગ્રંથકારની પ્રતિજ્ઞા.                  | ૫-૮            |
| ૧૩૭૨ થી ૧૫૭૨.       | અભ્યુદ્યત વિહારનું વિસ્તૃત સ્વરૂપ.                                                                                              | ८-२४७          |
| ૧૩૭૨.               | અભ્યુદ્યત વિહાર વિષ્યક ૧૧ દ્વારોના નામ.                                                                                         | L-E            |
| ૧૩૭૩ થી ૧૩૭૬.       | અભ્યુદ્યત વિહાર અંતર્ગત 'અવ્યવચ્છિત્તિમન' દ્વારનું સ્વરૂપ.                                                                      | ૯-૧૪           |
| ૧૩ <u>૭૭-</u> ૧૩૭૮. | અભ્યુદ્યત વિહાર અને અભ્યુદ્યત મરણના ત્રણ-ત્રણ પ્રકારનું પ્રાસંગિક<br>કથનરૂપે વર્શન તથા અભ્યુદ્યત વિહાર સ્વીકારવા વિષયક મર્યાદા. | <b>૧૪-</b> ૧૬  |
| ૧૩૭૯ થી ૧૩૮૨.       | અભ્યુઘત વિહાર અંતર્ગત 'પંચ તુલના' દ્વારનું સ્વરૂપ.                                                                              | ૧૭-૨૨          |
| <b>૧૩૮૨</b> .       | અભ્યુઘત વિહારના સ્વીકાર પૂર્વે પોત-પોતાના પદની તુલના<br>કરવાના પ્રયોજનમાં યુક્તિ.                                               | ૨૧-૨૨          |
| ૧૩૮૩ થી ૧૩૮૬.       | અભ્યુદ્યત વિહાર અંતર્ગત 'ઉપકરણ' દ્વારનું સ્વરૂપ.                                                                                | <b>૨૨-૨૮</b>   |
| ૧૩૮૫.               | જિનાજ્ઞાની પ્રમાણતા તથા ધર્મની નિષ્યત્તિમાં આજ્ઞાઆરાધનની<br>પ્રધાનતા.                                                           | ૨૫-૨૬          |
| ૧૩૮૬.               | 'ઉપકરણ' શબ્દનો વ્યુત્પત્તિઅર્થ, તેમ જ ઉપકરણ અને અધિકરણ<br>વચ્ચેની ભેદરેખા.                                                      | ે ૨૬-૨૮        |
| ૧૩૮૭ થી ૧૩૯૦.       | અભ્યુઘત વિહાર અંતર્ગત 'પરિકર્મ' દ્વારનું સ્વરૂપ.                                                                                | <b>૨૮-</b> ૩૩  |
| <b>૧૩૮૯-૧૩૯૦</b> .  | ઇન્દ્રિય, યોગ અને કષાય ઃ એ ત્રણેયના જયમાં કષાયના જયની<br>પ્રધાનતાસ્થાપક યુક્તિ તથા ઇન્દ્રિય અને યોગનો જય કરવાનું                | ·              |
|                     | પ્રયોજન.                                                                                                                        | 31-33          |
| ૧૩૯૧ થી ૧૩૯૪.       | અભ્યુદ્યત વિહાર અંતર્ગત 'તપોભાવના' દ્વારનું સ્વરૂપ તથા પ્રયોજન.                                                                 | <b>-</b> 38-3€ |
| ૧૩૯૫ થી ૧૩૯૮.       | અભ્યુઘત વિહાર અંતર્ગત 'સત્ત્વભાવના' દ્વારનું સ્વરૂપ તથા પ્રયોજન                                                                 | 36-88          |
| ૧૩૯૯ થી ૧૪૦૨.       | અભ્યુદ્યત વિહાર અંતર્ગત 'શ્રુતભાવના' દ્વારનું સ્વરૂપ તથા પ્રયોજન.                                                               | ४४-४८          |

| ગાથા નં.      |                                                                                                                                                                                                                                               | पाना नं.      |
|---------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| ૧૪૦૩ થી ૧૪૦૬. | અભ્યુદ્યત વિહાર અંતર્ગત 'એકત્વભાવના' દ્વારનું સ્વરૂપ તથા                                                                                                                                                                                      |               |
|               | પ્રયોજન.                                                                                                                                                                                                                                      | ४८-५४         |
| ૧૪૦૭ થી ૧૪૧૦. | અભ્યુદ્યત વિહાર અંતર્ગત 'બલભાવના' દ્વારનું સ્વરૂપ તથા પ્રયોજન.                                                                                                                                                                                | ૫૪-૫૯         |
| ૧૪૧૧ થી ૧૪૧૪. | જિનકલ્પ સ્વીકારતા પૂર્વે કરવા યોગ્ય વિધિનું સ્વરૂપ.                                                                                                                                                                                           | ૫૯-૬૭         |
| ૧૪૧૫થી ૧૪૨૧.  | અભ્યુદ્યત વિહાર અંતર્ગત 'વટવૃક્ષ' દ્વારનું સ્વરૂપ તથા જિનકલ્પ<br>સ્વીકાર્યા પછી જિનકલ્પીના વિહારનું સ્વરૂપ.                                                                                                                                   | <b>€</b> 9−98 |
| ૧૪૨૨ થી ૧૪૨૬. | જિનકલ્પીની ચક્રવાલ સામાચારીનું સ્વરૂપ.                                                                                                                                                                                                        | <b>૭</b> ૪-૮૦ |
| ૧૪૨૭ થી ૧૪૮૩. | જિનકલ્પીની શ્રુત આદિ મર્યાદાનું સ્વરૂપ.                                                                                                                                                                                                       | ८०-१४१        |
| ૧૪૬૦ થી ૧૪૮૧. | 'માસકલ્પ' દ્વાર અંતર્ગત જિનકલ્પીના ભિક્ષાટન વિષયક વિશેષ વિધિ                                                                                                                                                                                  |               |
|               | દર્શાવનારા પાંચ વક્તવ્યોનું સ્વરૂપ.                                                                                                                                                                                                           | ૧૧૫-૧૩૮       |
| ૧૪૮૪ થી ૧૫૨૩. | જિનકલ્પીની ક્ષેત્ર આદિ સ્થિતિનું વર્શન.                                                                                                                                                                                                       | १४१-१८५       |
| ૧૫૨૪ થી ૧૫૨૭. | શુદ્ધપરિહારિકની સામાચારીનું સ્વરૂપ.                                                                                                                                                                                                           | १८૫-१७१       |
| ૧૫૨૮ થી ૧૫૩૮. | શુદ્ધપરિહારિકની સ્થિતિનું સ્વરૂપ.                                                                                                                                                                                                             | १७१-२०४       |
| ૧૫૩૯ થી ૧૫૪૧. | 'લંદ' શબ્દનો સંદર્ભથી વિશેષ અર્થ તથા યથાલંદકલ્પનું સ્વરૂપ.                                                                                                                                                                                    | २०४-२०८       |
| ૧૫૪૨ થી ૧૫૫૩. | યથાલંદિકની મર્યાદાનું સ્વરૂપ.                                                                                                                                                                                                                 | २०८-२२२       |
| ૧૫૫૫.         | સંયમજીવનના ચરમકાળમાં અભ્યુદ્યત વિહારની કર્તવ્યતાનું વિધાન.                                                                                                                                                                                    | ૨૨૩-૨૨૪       |
| ૧૫૫૬.         | અભ્યુદ્યત વિહારને સ્થવિર વિહારથી પણ પ્રધાન સ્વીકારનાર કેટલાક<br>આચાર્યોના મત.                                                                                                                                                                 | ૨૨૪-૨૨૫       |
| ૧૫૫૭ થી ૧૫૬૩. | અભ્યુદ્યત વિહારને સ્થવિર વિહારથી પ્રધાન નહીં સ્વીકારનાર<br>અન્ય આચાર્યોના મત દ્વારા આગમવચનથી અને યુક્તિથી સ્થવિર<br>વિહારની પ્રધાનતાનું સ્થાપન                                                                                                | ૨૨૫-૨૩૬       |
| ૧૫૬૪ થી૧૫૭૨   | પ્રધાન એવા સ્થવિર વિહારને છોડીને અભ્યુદ્યત વિહાર સ્વીકારવા<br>વિષયક શિષ્યની શંકા તથા તેનું સમાધાન, જિનાજ્ઞાની મહાનતા, સ્વ<br>અને પરના ઉપકારમાં યત્ન કરવાનો ઉપદેશ, જિનાજ્ઞાભંગની<br>અનર્થકતા, તેમ જ અભ્યુદ્યત વિહાર અને સ્થવિર વિહારની સ્વ-સ્વ |               |
|               | વિષયમાં પ્રધાનતાની સિદ્ધિ.                                                                                                                                                                                                                    | २३६-२४७       |
| १५६६.         | અધિક ગુણ સાધવા સમર્થ વ્યક્તિને હીન ગુણ સાધવાથી થતો                                                                                                                                                                                            |               |
|               | જિનાજ્ઞાનો ભંગ તથા જિનાજ્ઞાનું સ્વરૂપ.                                                                                                                                                                                                        | २.३७-२४०      |
| ૧૫૬૯ થી ૧૫૭૧. | શુદ્ધ સ્થવિર વિહારનું સ્વરૂપ.                                                                                                                                                                                                                 | २४२-२४६       |

| ગાથા નં.           |                                                                                                                                                     | पाना नं.        |
|--------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|
| ૧૫૭૩ થી ૧૬૯૧.      | અભ્યુદ્યત મરણનું વિસ્તૃત સ્વરૂપ.                                                                                                                    | <b>२४८-४००</b>  |
| ૧૫૭૫ થી ૧૬૧૩.      | સિલેખનાનું સ્વરૂપ.                                                                                                                                  | ૨૫૦-૨૯૯         |
| ૧૫૭૫ થી ૧૫૯૩.      | દ્રવ્યસંલેખનાનું સ્વરૂપ.                                                                                                                            | ૨૫૦-૨૭૨         |
| ૧૫૯૪ થી ૧૬૧૩.      | ભાવસંલેખનાનું સ્વરૂપ તથા તેનાથી પ્રાપ્ત થતું લોકોત્તર ફળ.                                                                                           | ૨૭૨-૨૯૯         |
| ૧૬૧૪થી ૧૬૧૭.       | અભ્યુદ્યત મરણરૂપ પાદપગમન અનશન સ્વીકારની વિધિ.                                                                                                       | २५५-३०२         |
| ૧૬૧૮ થી ૧૬૨૧.      | પાદપગમન અનશનના અધિકારી તથા તેના બે પ્રકાર.                                                                                                          | 30२-30€         |
| <b>૧૬૨૨-૧૬૨૩</b> . | પાદપગમન અનશન સ્વીકારવાની અસમર્થતામાં ઇંગિનીમરણ                                                                                                      |                 |
|                    | અથવા ભક્તપરિજ્ઞા અનશનના સ્વીકારનું વિધાન.                                                                                                           | 309-30८         |
| ૧૬૨૪ થી ૧૬૨૬.      | અભ્યુઘત મરણરૂપ ઇંગિનીમરણ અનશનનું સ્વરૂપ.                                                                                                            | 30८-3१0         |
| ૧૬૨૭ થી ૧૬૮૯.      | અભ્યુદ્યત મરણરૂપ ભક્તપરિજ્ઞા અનશનનું સ્વરૂપ.                                                                                                        | <b>૩</b> ૧૧-૩૯૭ |
| ૧૬૨૮ થી ૧૬૬૧.      | ભક્તપરિજ્ઞા અનશન સ્વીકારનારને વિશેષથી વર્જવા યોગ્ય પાંચ                                                                                             |                 |
| :                  | પ્રકારની કુભાવનાનું સ્વરૂપ.                                                                                                                         | ૩૧૨-૩૫૯         |
| १६२७-१६३०.         | પાંચ પ્રકારની કુભાવનાના નામ તથા આ પાંચ કુભાવના સેવનારા<br>સુસાધુઓને દેવદુર્ગતત્વ આદિ અનર્થની પ્રાપ્તિનું વિધાન.                                     | ૩૧૩-૩૧૫         |
| ૧૬૩૧ થી ૧૬૩૬.      | 'કાંદર્પિકી' ભાવનાનું સ્વરૂપ.                                                                                                                       | ૩૧૫-૩૨૫         |
| ૧૬૩૭ થી ૧૬૪૨.      | 'કિલ્બિષિકી' ભાવનાનું સ્વરૂપ.                                                                                                                       | <b>૩૨૫-૩</b> ૩૬ |
| ૧૬૪૩ થી ૧૬૪૯.      | 'આભિયોગિકી' ભાવનાનું સ્વરૂપ.                                                                                                                        | <b>33</b> ε-384 |
| ૧૬૫૦ થી ૧૬૫૫.      | 'આસુરી' ભાવનાનું સ્વરૂપ.                                                                                                                            | ૩૪૫-૩૫૨         |
| ૧૬૫૬ થી ૧૬૬૧.      | 'સંમોહની' ભાવનાનું સ્વરૂપ.                                                                                                                          | ૩૫૨-૩૫૯         |
| <b>1663.</b>       | પાંચ પ્રકારની કુભાવનાનું ફળ.                                                                                                                        | 346-350         |
| ૧૬૬૩ થી ૧૬૬૯.      | કાંદર્પિકી આદિ કુભાવનાના સેવનકાળમાં ભાવચારિત્રની<br>વિદ્યમાનતા-અવિદ્યમાનતા વિષે વ્યવહારનય અને નિશ્ચયનયની                                            |                 |
|                    | વક્તવ્યતા.                                                                                                                                          | 3€0-390         |
| ૧૬૭૧ થી ૧૬૮૦.      | ભક્તપરિજ્ઞા અનશન વિષે શેષવિધિનું સ્વરૂપ.                                                                                                            | <u> ૩૭૨-૩૮૪</u> |
| ૧૬૭૫ થી ૧૬૭૭.      | સાધુને દેહની સમાધિ માટે યત્ન કરવાનો ઉપદેશ તથા દેહની સમાધિ<br>માટે યત્ન ન કરવાથી થતા અનર્થોનું સ્વરૂપ.                                               | 30E-360         |
| ૧૬૭૯ થી ૧૬૮૪.      | સંયમજીવનમાં કુભાવનાનું સેવન કરનારા સાધુઓને પણ<br>અંતકાળે વિરતિરત્નની પ્રાપ્તિ-અપ્રાપ્તિમાં યુક્તિ, સંવિશ્નપાક્ષિક<br>અને અસંવિગ્નપાક્ષિકનું સ્વરૂપ. | 329-360         |

| ગાથા નં.      |                                                                 | પાના નં.        |
|---------------|-----------------------------------------------------------------|-----------------|
| ૧૬૮૪ થી ૧૬૮૯. | વિરતિની પ્રાપ્તિમાં અવરોધક દોષોનું સ્વરૂપ તથા જીવમાં તે દોષો    |                 |
|               | પ્રગટવામાં મુખ્ય બે કારણોનું સ્પષ્ટીકરણ.                        | <b>3</b> ८૯-3૯૭ |
| <b>१</b> ६८६. | પ્રમાદનું ઉત્પત્તિસ્થાન, તેમ જ પ્રમાદનું અચિંત્ય સામર્થ્ય.      | ૩૯૧-૩૯૨         |
| <b>९</b> ६८७. | વિષયોમાં વૈરાગ્યની અતિદુર્લભતા.                                 | 363-36 <i>x</i> |
| ૧૬૯૦ થી ૧૬૯૨. | પાદપોપગમન અનશનાદિ ત્રણેય પ્રકારના અનશન વિષયક                    |                 |
|               | શેષવિધિનું સ્વરૂપ.                                              | ३७७-४०१         |
| <b>१</b> ह८३. | ત્રણેય પ્રકારના અનશનની આરાધના કરનાર જીવોને પ્રાપ્ત થતું ફળ.     | ४०१-४०३         |
| ૧૬૯૪ થી ૧૬૯૮. | અનશનના આરાધક જીવોના ત્રણ પ્રકાર અને તેનું સ્વરૂપ.               | ४०३-४१०         |
| ૧૬૯૯ થી ૧૭૦૧. | અનશનની આરાધનાથી આરાધકને થતો લાભ અને પ્રધાન ફળ.                  | ४१०-४१४         |
| ૧૭૦૨ થી ૧૭૧૧. | પંચવસ્તુક ગ્રંથનો ઉપસંહાર.                                      | ४१४-४२૯         |
| ૧૭૦૨ થી ૧૭૦૫. | પ્રવ્રજ્યાવિધાન આદિ પાંચ વસ્તુઓની આરાધના અને વિરાધનાનું         |                 |
|               | <del>ક</del> ળ.                                                 | ४१४-४१૯         |
| ૧૭૦૬ થી ૧૭૦૮. | પ્રવ્રજ્યાવિધાન આદિ પાંચ વસ્તુઓની આરાધનામાં યત્ન કરવાનો         |                 |
|               | ઉપદેશ, જિનાજ્ઞાપારતંત્ર્યનું મહત્ત્વ અને તેમાં યુક્તિ.          | ४१७-४२३         |
| ૧૭૦૯ થી ૧૭૧૧. | ધર્મ માટે અનધિકારી જીવનું સ્વરૂપ.                               | ४२७-४२७         |
| १७१२-१७१३.    | પંચવસ્તુક પ્રથના ઉપસંહારનો સંક્ષિપ્ત ઉપસંહાર.                   | ४२७-४३१         |
| १७१४.         | પંચવસ્તુક ગ્રંથનો આગમમાંથી ઉદ્ઘાર કરવાનું પ્રયોજન               | ४३२-४३३         |
| ૧૭૧૫.         | પંચવસ્તુક ગ્રંથને લિપિબદ્ધ કરવાનું પ્રયોજન તથા ગ્રંથનું પરિમાણ. | 833-838         |
|               |                                                                 |                 |
|               |                                                                 |                 |
|               | 3秦花 3秦花                                                         |                 |
|               |                                                                 |                 |
|               |                                                                 |                 |
|               |                                                                 |                 |
|               |                                                                 |                 |
|               |                                                                 |                 |



# ॐ हीं अर्ह नमः । ॐ श्रीशङ्खेश्वरपार्श्वनाथाय नमः । ऐं नमः ।

# याकिनीमहत्तराधर्मपुत्र-सुगृहीतनामधेय-श्रीहरिभद्रसूरिविरचितः स्वोपज्ञशिष्यहिताव्याख्यासमेतः

# ''श्रीपञ्चवस्तुकग्रन्थः''

# 🗯 पञ्चमम् संलेखनावस्तुकम् 🗯

#### અવતરણિકા :

किमित्येवमित्याह -

### અવતરણિકાર્થ:

કયા કારણથી આમ છે ? એથી કહે છે –

# ભાવાર્થ :

ગાથા ૧૩૬૫માં ગ્રંથકારશ્રીએ કહ્યું કે હવે પછી સંલેખના દ્વારને હું કહીશ. તેથી પ્રશ્ન થાય કે અનુયોગ-ગણાનુજ્ઞા દ્વાર પછી સંલેખના દ્વાર કયા કારણથી છે ? એથી પ્રસ્તુત દ્વારનો આગળના દ્વાર સાથે સંબંધ બતાવતાં ગ્રંથકારશ્રી કહે છે —

#### भाशा :

अणुओगगणाणुण्णाए कयाए तयणुपालणं विहिणा । जं ता करेइ धीरो सम्मं जाऽऽवइओ चरमकालो उ ॥१३६६॥

# अन्वद्यार्थ :

जं=જે કારણથી अणुओगगणाणुण्णाएं कथाए=અનુયોગ-ગણની અનુજ્ઞા કરાયે છતે विहिणा=વિધિથી तयणुपालणं=तेनुं અનુપાલન=અનુયોગનું અને ગણનું અનુપાલન, धीरो=ધીર એવા આચાર્ય ता=ત્યાં સુધી सम्मं करेइ=सम्पक्ष કરે છે, जा=જયાં સુધી चरमकालो=ચરમકાલ आवइओ=આપતિત થાય.

🖈 '૩' પાદપૂર્તિમાં છે.

#### आशार्थ :

જે કારણથી અનુચોગ-ગણની અનુક્રા કરાયે છતે વિદિશી અનુચોગનું અને ગણનું અનુપાલન ધીર એવા આચાર્ય ત્યાં સુધી સમ્યક્ કરે છે, જ્યાં સુધી જીવનનો ચરમકાળ પ્રાપ્ત થાય.

### ટીકા :

अनुयोगगणानुज्ञायां कृतायां सत्यां तदनुपालनम्=अनुयोगादिपालनं विधिना यद्=यस्मात्तावत्करोति धीरः ऋषिर्यावदापतितः क्रमेण चरमकाल इति गाथार्थः ॥१३६६॥

#### ટીકાર્થ:

જે કારણથી અનુયોગ-ગણની અનુજ્ઞા કરાયે છતે વિધિથી તેનું અનુપાલન≕અનુયોગાદિનું પાલન≕ અનુયોગનું અને ગણનું પાલન, ધીર એવા ઋષિ ત્યાં સુધી કરે છે, જ્યાં સુધી ક્રમથી ચરમકાળ આપતિત થાય=ક્રમે કરીને તેઓના જીવનનો અંતિમ સમય આવેલો થાય, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

અવતરિણકામાં પ્રશ્ન કર્યો કે અનુયોગ-ગણાનુજ્ઞા દ્વાર પછી સંલેખના દ્વાર કેમ છે? તેના જવાબરૂપે ગ્રંથકારશ્રી કહે છે કે અનુયોગની અનુજ્ઞા સ્વીકાર્યા પછી ધીર એવા અનુયોગી આચાર્ય યોગ્ય શિષ્યોને વ્યાખ્યાન આપવારૂપ અનુયોગનું વિધિપૂર્વક પાલન અને ગણની અનુજ્ઞા સ્વીકાર્યા પછી ધીર એવા ગણધર આચાર્ય યોગ્ય શિષ્યોને યોગમાર્ગમાં પ્રવર્તાવવારૂપ ગણનું વિધિપૂર્વક પાલન, ત્યાં સુધી કરે છે કે જયાં સુધી કમે કરીને તેઓને જીવનનો ચરમકાળ પ્રાપ્ત થાય. તેથી જીવનના ચરમકાળમાં અનુયોગાચાર્યે અને ગણાચાર્યે શું કરવું જોઈએ? તે દર્શાવવા માટે ગ્રંથકારશ્રીએ 'અનુયોગ-ગણાનુજ્ઞા' વસ્તુ પછી 'સંલેખના' વસ્તુ કહેવાની પૂર્વગાથામાં પ્રતિજ્ઞા કરેલ છે; કેમ કે જીવનનો અંતિમ સમય પ્રાપ્ત થાય ત્યારે સાધુઓને સંલેખના કરવાની ભગવાનની આજ્ઞા છે. ॥૧૩૬૬॥

# અવતરણિકા :

संलेखनामाह -

# अवतरधिक्वार्थः

સંલેખનાને કહે છે=વ્યુત્પત્તિઅર્થને આશ્રયીને 'સંલેખના' શબ્દનું લક્ષણ કરતાં કહે છે –

#### भाथा :

संलेहणा इहं खलु तविकरिया जिणवरेहिं पण्णत्ता । जं तीए संलिहिज्जइ देहकसायाइ णिअमेणं ॥१३६७॥

### अन्वयार्थ :

इहं=અહીં=સંલેખના વસ્તુકના પ્રક્રમમાં, जिणवरेहिं=જિનવર વડે संलेहणा=સંલેખના तविकरिया=તપ-

કિયા पण्णत्ता=प्रश्चप्त છે; जं=જે કારણથી तीए=तेना વડે=तप-કિયા વડે, णिअमेणं=नियमधी देहकसायाइ=દેહ, કષાયાદિ संलिहिज्जइ=સંલેખાય છે=કૃશ કરાય છે.

🖈 '**खलુ**' વાક્યાલંકારમાં છે.

#### आशार्थ :

સંલેખના નામની પાંચમી વસ્તુના પ્રક્રમમાં જિનવર વડે સંલેખના તપ-ક્રિયા પ્રજ્ઞપ્ત છે; જે કારણથી તપ-ક્રિયા વડે નિયમથી દેહ, ક્ષાયાદિ કૃશ કરાય છે.

#### ટીકા :

संलेखना इह खलु प्रक्रमे तपःक्रिया विचित्रा जिनवरैः प्रज्ञप्ता, किमित्याह-यद्=यस्मात्तया संलिख्यते=कृशीक्रियते देहकषायादि बाह्यमान्तरं च नियमेनेति गाथार्थः ॥१३६७॥

#### ટીકાર્થ :

આ પ્રક્રમમાં=સંલેખના નામની પાંચમી વસ્તુના પ્રક્રમમાં, જિનવર વડે વિચિત્ર એવી તપ-ક્રિયા=વિવિધ પ્રકારની તપ અને ક્રિયા, સંલેખના પ્રજ્ઞપ્ત છે=પ્રરૂપાયેલ છે.

કેમ ? અર્થાત્ વિચિત્ર એવી તપ-ક્રિયારૂપ સંલેખના જિનવર વડે કેમ પ્રજ્ઞપ્ત છે ? એથી કહે છે – જે કારણથી તેના વડે≔વિચિત્ર એવી તપ-ક્રિયા વડે, નિયમથી બાહ્ય અને આંતર એવા દેહ, કષાયાદિ સંલેખાય છે=કૃશ કરાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

સાધુએ જીવનના ચરમ સમયે સંલેખના કરવાની હોય છે, તેથી પ્રસ્તુત ગ્રંથમાં પ્રવ્રજ્યાવિધાન આદિનું વર્ષન કરતાં હવે ક્રમથી સંલેખનાનો પ્રક્રમ ચાલી રહ્યો છે. ત્યાં ભગવાને વિવિધ પ્રકારની તપ-ક્રિયાને 'સંલેખના' કહેલ છે.

અહીં પ્રશ્ન થાય કે સંલેખનાને વિવિધ પ્રકારની તપ-ક્રિયા સાથે શું સંબંધ છે ? કે જેથી તપ-ક્રિયાને સંલેખના કહી ? તેથી કહે છે —

સંલેખના એટલે કૃશ કરવાની ક્રિયા. જીવનના ચરમ સમયે જે તપ-ક્રિયા કરવામાં આવે છે, તેનાથી નક્કી બાહ્ય એવું શરીર કૃશ થાય છે અને અંતરંગ એવા કષાય વગેરે કૃશ થાય છે. આથી જે તપ-ક્રિયાથી નિયમથી દેહ, કષાયાદિ કૃશ થાય, તે તપ-ક્રિયાને સંલેખના કહેવાય છે. II૧૩૬૭II

# અવતરણિકા :

अतिप्रसङ्गपरिहारमाह --

# અવતરણિકાર્થ :

અતિપ્રસંગના પરિહારને કહે છે –

#### ભાવાર્થ :

અહીં કોઈ કહે કે વિવિધ પ્રકારની તપ-ક્રિયા સંલેખના છે એમ સ્વીકારીએ તો, સંયમજીવનમાં સાધુ જે તપ-ક્રિયા કરે છે તેને પણ સંલેખના સ્વીકારવાનો અતિપ્રસંગ આવે. આ પ્રકારના અતિપ્રસંગને દૂર કરવા અર્થે ગ્રંથકારશ્રી કહે છે –

#### आथा :

ओहेणं सब्ब च्चिअ तबिकरिआ जड़ वि एरिसी होड़ । तह वि अ इमा विसिद्धा घिप्पड़ जा चरिमकालम्मि ॥१३६८॥

#### अन्द्रशार्थ :

जड़ वि=જોકે ओहेणं=ઓઘથી=સામાન્યથી, सव्य च्चिअ तविकरिआ=સર્વ જ તપ-ક્રિયા एरिसी=આવા પ્રકારની=સંલેખનારૂપ, होड़=હોય છે, तह वि अ=અને તોપણ इमा=આ=પ્રસ્તુતમાં જે તપ-ક્રિયા કહેવાય છે એ. विसिद्धा=વિશિષ્ટ घिप्पड़=પ્રહણ કરાય છે. जा=જे चरिमकालिम्म=ચરમકાળમાં થાય છે.

#### ગાથાર્થ :

જોકે ઓઘથી સર્વ જ તપ-ક્રિયા સંલેખનારૂપ હોય છે, તોપણ પ્રસ્તુતમાં જે તપ-ક્રિયા ફ્રહેવાય છે એ વિશિષ્ટ ગ્રહણ કરાય છે, જે ચરમકાળમાં થાય છે.

#### ટીકા :

ओघेन=सामान्येन सर्वेव तपःक्रिया आदित आरभ्य यद्यपीदृशी=देहकषायादिसंलेखनात्मिका भवति, तथापि चैषा प्रस्तुता विशिष्टा गृह्यते तपःक्रिया, या चरमकाले देहत्यागायेति गाथार्थः ॥१३६८॥

# ટીકાર્ચ :

જોકે ઓઘથી≔સામાન્યથી, આદિથી આરંભીને≔સંયમજીવનની શરૂઆતથી માંડીને, સર્વ જ તપ-ક્રિયા આવી છે≔દેહ, કષાયાદિની સંલેખના આત્મિકા છે≔દેહ, કષાયાદિને કૃશ કરનારી છે, અને તોપણ પ્રસ્તુત એવી આ તપ-ક્રિયા=પ્રસ્તુતમાં જે તપ-ક્રિયા કહેવાય છે એ તપ-ક્રિયા, વિશિષ્ટ ગ્રહણ કરાય છે, જે ચરમકાળમાં દેહના ત્યાગ માટે થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છેં.

#### ભાવાર્થ :

'સંલેખના' એટલે દેહ, કષાયાદિને કૃશ કરનારી તપ-ક્રિયા. આ પ્રકારનો 'સંલેખના' શબ્દનો વ્યુત્પત્તિ અર્થ સંયમજીવનની સર્વ જ તપ-ક્રિયામાં ઘટે છે; કેમ કે સાધુ સંયમ ગ્રહણ કરે છે ત્યારથી આરંભીને સંયમજીવનમાં જે જે તપ-ક્રિયા કરે છે, તે સર્વ તપ-ક્રિયા દેહ પ્રત્યેના મમત્વનો ત્યાગ કરવા માટે કરાતી હોવાથી દેહને કૃશ કરે છે, અંતરંગ કષાયના ભાવોનો ત્યાગ કરવા માટે કરાતી હોવાથી કષાયોને કૃશ કરે છે, તેમ જ અંતરંગ વીર્યની ચંચલતાનો ત્યાગ કરવા માટે કરાતી હોવાથી યોગોના ચાંચલ્યને પણ કૃશ કરે છે. આથી સંયમજીવનના પ્રારંભથી માંડીને કરાતી સર્વ જ તપ-ક્રિયાને 'સંલેખના' કહેવાનો અતિપ્રસંગ આવે.

તે અતિપ્રસંગના નિવારણ અર્થે પ્રંથકારશ્રી કહે છે કે સંલેખના દ્વારમાં દેહ, કષાયાદિને કૃશ કરવા સ્વરૂપ જે તપ-ક્રિયા કહેલ છે, તે વિશિષ્ટ પ્રકારની તપ-ક્રિયા પ્રહણ કરાય છે, જે વિશિષ્ટ એવી તપ-ક્રિયા જીવનના ચરમકાળમાં દેહનો ત્યાગ કરવા માટે થાય છે.

આનાથી એ ફલિત થાય કે **સાધુ સંયમજીવનના પ્રારંભથી જે જે તપ અને જે જે ક્રિયાઓ કરે છે, તે પણ દેહ, કષાયો અને યોગોના અસ્થૈર્યને કૃશ કરવા અર્થે જ છે**; તોપણ શાસ્ત્રોથી સંપન્ન થયેલા ઋષિ સંયમજીવનનાં સર્વ ઉચિત કૃત્યો કરીને જીવનના ચરમકાળે વિશિષ્ટ પ્રકારના ઉત્તરભવની પ્રાપ્તિ માટે જે વિશિષ્ટ પ્રકારે તપ અને ક્રિયાઓ કરે છે, તે દેહાદિને સર્વથા કૃશ કરીને દેહનો ત્યાગ કરવા અર્થે છે. તેથી તેને અહીં 'સંલેખના' કહેલ છે.

વળી તે સંલેખનામાં વીર્યના પ્રકર્ષથી ઉદ્યમ કરવામાં આવે તો સંલેખનાકાળમાં જ જીવને કેવળજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ દ્વારા મોક્ષ પ્રાપ્ત થાય છે અથવા વીર્યના પ્રકર્ષથી ઉદ્યમ કરવા છતાં સંસારના કારણીભૂત એવા સર્વ કર્મોનો નાશ નહીં થવાથી મોક્ષ પ્રાપ્ત ન થાય, તોપણ તે જીવને યોગમાર્ગ માટે અત્યંત ઉપકારક એવો ઉત્તરભવ પ્રાપ્ત થાય છે. આથી વીર્યના પ્રકર્ષ અર્થે ચરમ સમયે કરાતી વિશિષ્ટ તપ-ક્રિયાને પ્રસ્તુતમાં "સંલેખના" કહેલ છે. !!૧૩૬૮!!

#### અવતરણિકા :

एतदेवाह -

#### અવતરણિકાર્થ:

આને જ કહે છે –

### ભાવાર્થ :

ગાથા ૧૩૬૭માં 'સંલેખના' શબ્દનું વ્યુત્પત્તિ અર્થને આશ્રયીને કરેલ લક્ષણ સાધુની સંયમજીવનની સર્વ જ તપ-ક્રિયામાં અતિવ્યાપ્ત થતું હતું, તે અતિવ્યાપ્તિના નિવારણ અર્થે ગ્રંથકારશ્રીએ પૂર્વગાથાના ઉત્તરાર્ધમાં કહ્યું કે જીવનના ચરમકાળમાં કરાતી એવી વિશિષ્ટ તપ-ક્રિયા જ સંલેખનારૂપે ગ્રહણ કરાય છે. તેથી ગણિ આદિ પદનું પાલન કર્યા પછી સાધુઓ જે વિશિષ્ટ તપ-ક્રિયારૂપ સંલેખના કરે છે, એને જ કહે છે –

#### ગાથા :

परिपालिऊण विहिणा गणिमाइपयं जईणमिअमुचिअं । अब्भुज्जओ विहारो अहवा अब्भुज्जयं मरणं ॥१३६९॥

#### અન્વયાર્થ :

गणिमाइपयं=ગણિ આદિ પદને विहिणा=વિધિથી परिपालिऊण=પરિપાલન કરીને जईणं=યતિઓને इअं=आ=ગાથાના ઉત્તરાર્ધમાં બતાવે છે એ, उच्चिअं=ઉચિત છે : अब्भुज्जओ विहारो=અભ્યુઘત વિહાર, अहवा=અથવા अब्भुज्जयं मरणं=અભ્યુઘત મરણ.

#### ગાથાર્થ :

ગણિ આદિ પદનું વિધિથી પરિપાલન કરીને ચતિઓને આ ઉચિત છે : (૧) અભ્યુઘત વિહાર, (૨) અથવા અભ્યુઘત મરણ.

#### ટીકા :

परिपाल्य विधिना-सूत्रोक्तेन गण्यादिपदम्, आदिशब्दादुपाध्यायादिपरिग्रहः, यतीनामुचितिमदं चरमकाले, यदुत-अभ्युद्यतो विहारः-जिनकल्पादिरूपः अथवाऽभ्युद्यतं मरणं-पादपोपगमनादीति गाथार्थः ॥१३६९॥

### ટીકાર્થ :

ગૃષ્ટિ અદિ પદને સૂત્રોક્ત વિધિથી=શાસ્ત્રમાં કહેવાયેલ વિધિથી, પરિપાલન કરીને ચરમકાળમાં યતિઓને આ ઉચિત છે, જે चदुतથી બતાવે છે — જિનકલ્પાદિરૂપ અભ્યુદ્યત વિહાર અથવા પાદપોપગમનાદિ અભ્યુદ્યત મરણ. 'आदि' શબ્દથી=''गण्यादि''માં રહેલા 'आदि' શબ્દથી, ઉપાધ્યાયાદિનો પરિગ્રહ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

અનુયોગ-ગણાનુજ્ઞા વસ્તુમાં ગણિ આદિ પદના પરિપાલનની વિધિ બતાવી, તે વિધિ અનુસાર ગણિ આદિ પદનું પરિપાલન કર્યા પછી જીવનના ચરમકાળમાં સાધુઓને આ કરવું ઉચિત છે –

જો આયુષ્ય અધિક હોય અને સામર્થ્ય હોય તો, અસંગભાવને અનુકૂળ સુદઢ વ્યાપાર થાય તેવો જિનકલ્પાદિરૂપ અભ્યુદ્યત વિહાર સ્વીકારવો, અથવા જો આયુષ્ય અલ્પ જણાય તો, સંયમના કંડકોના પ્રકર્ષનું અને લેશ્યાશુદ્ધિના પ્રકર્ષનું કારણ એવા અપ્રમાદભાવમાં સુદઢ યત્ન કરવા સ્વરૂપ પાદપોપગમનાદિરૂપ અભ્યુદ્યત મરણ સ્વીકારવું. ॥૧૩૬૯॥

# અવતરણિકા :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે ચરમકાળમાં અભ્યુદ્યત વિહાર કે અભ્યુદ્યત મરણ સ્વીકારવું ઉચિત છે. ત્યાં વિચારકને પ્રશ્ન થાય કે અભ્યુદ્યત વિહારને સંલેખના કહી શકાય નહીં, છતાં સંલેખના દ્વારમાં અભ્યુદ્યત વિહારને કેમ કહ્યો ? તેથી હવે અભ્યુદ્યત વિહાર સંલેખના નહીં હોવા છતાં સંલેખના સમાન જ છે, એમ બતાવતાં ગ્રંથકારશ્રી કહે છે —

#### भाशा :

एसो अ विहारो वि हु जम्हा संलेहणासमो चेव । ता ण विरुद्धो णेओ एत्थं संलेहणादारे ॥१३७०॥

#### अन्दर्शार्थः

एसो अ=अने आ=अल्युद्यत, विहारो वि=विद्धार पश जम्हा=के अरश्रथी संलेहणासमो चेव=

સંલેખનાસમ જ છે, ता=ते કારણથી **एत्थं संलेहणादारे**=આ સંલેખના દ્વારમાં (અભ્યુદ્યત વિહાર) विरुद्ध ण णेओ=જાણવો નહીં.

**★ 'हુ'** વાક્ચાલંકારમાં છે.

#### अधार्थ :

અને અભ્યુદ્ધત વિહાર પણ જે કારણથી સંલેખના સમાન જ છે, તે કારણથી આ સંલેખના દ્વારમાં અભ્યુદ્ધત વિહાર વિરુદ્ધ જાણવો નહીં.

### કોકા :

एष च विहारोऽभ्युद्यतः यस्मात् संलेखनासम एव वर्त्तते, तत्=तस्मान्न विरुद्धो ज्ञेयः अत्र प्रस्तुते संलेखनाद्वारे भण्यमान इति गाथार्थः ॥१३७०॥

#### કીકાર્થ:

અને આ=અભ્યુદ્યત, વિહાર જે કારણથી સંલેખનાસમ જ વર્તે છે, તે કારણથી પ્રસ્તુત એવા આ સંલેખના દ્વારમાં ભણ્યમાન=કહેવાતો એવો અભ્યુદ્યત વિહાર, વિરુદ્ધ જાણવો નહીં, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

શાસ્ત્રાધ્યયન કરીને સંપન્ન થયેલા સાધુ ગણિ આદિ પદનું સ્વશક્તિ અનુસાર પાલન કરીને જીવનના ચરમકાળમાં પોતાની શક્તિને અનુરૂપ જિનકલ્પાદિરૂપ જે અભ્યુદ્યત વિહાર સ્વીકારે છે, તે અભ્યુદ્યત વિહાર સંલેખના જેવો જ છે. અર્થાત્ મરણ નજીક આવે ત્યારે અભ્યુદ્યત મરણ સ્વીકારનારા સાધુ, જેમ દેહ, કષાય અને યોગોનું ચાંચલ્ય અત્યંત કૃશ થાય તેવી વિશિષ્ટ પ્રકારની તપ-ક્રિયા કરે છે, તેમ અભ્યુદ્યત વિહાર સ્વીકારનારા સાધુ પણ દેહાદિ અત્યંત કૃશ થાય તેવી વિશિષ્ટ પ્રકારની તપ-ક્રિયા કરે છે. આથી અભ્યુદ્યત વિહાર પણ સંલેખના જેવો જ છે.

અશય એ છે કે જેમ અભ્યુદ્યત મરણ સ્વીકારીને પાદપોપગમનાદિ અનશનવાળા મહાત્માઓ અસંગભાવના પ્રકર્ષ અર્થે ઉદ્યમ કરે છે, તેમ અભ્યુદ્યત વિહાર સ્વીકારીને જિનકલ્પી આદિ મહાત્માઓ દેહ પ્રત્યે અત્યંત નિરપેક્ષ થઈને ધ્યાનમાં સુદઢ વ્યાપાર કરીને અસંગભાવની વૃદ્ધિ અર્થે યત્ન કરે છે. આથી અભ્યુદ્યત વિહાર સંલેખનાતુલ્ય જ હોવાથી, સંલેખના દ્વારમાં જેમ સંલેખનાસ્વરૂપ અભ્યુદ્યત મરણનું કથન કરાયું છે, તેમ સંલેખનાતુલ્ય અભ્યુદ્યત વિહારનું કરાતું કથન પણ વિરોધી નથી. !!૧૩૭૦!!

#### भाशाः

भणिऊण इमं पढमं लेसुद्देसेण पच्छओ वोच्छं । दाराणुवाइगं चिअ सम्मं अब्भुज्जवं मरणं ॥१३७१॥

### અન્વયાર્થ :

पढमं=પ્રથમ इमं=आने=અભ્યુદ્યત વિહારને, लेसुद्देसेण=લેશોદ્દેશથી=સંક્ષેપથી, भणिकण=કહીને

पच्छओ=પાછળથી दाराणुवाइगं चिअ=દ્વારના અનુપાતી એવા જ अब्भुज्जयं मरणं=અભ્યુદ્યત મરણને सम्मं वोच्छं=હું સમ્યક્ કહીશ.

#### गाथार्थ :

પ્રથમ અભ્યુદ્યત વિહારને સંક્ષેપથી કહીને પાછળથી દ્વારના અનુપાતી એવા જ અભ્યુદ્યત મરણને હું સમ્યક્ કહીશ.

#### ટીકા :

भणित्वा एनम्=अभ्युद्यतिवहारं प्रथमं लेशोद्देशेन=सङ्क्षेपेण, पृष्ठतः=ऊर्ध्वं वक्ष्ये द्वारानुपात्येव प्रस्तुतमित्यर्थः सम्यक्=सिद्धान्तनीत्याऽभ्युद्यतं मरणमिति गाथार्थः ॥१३७१॥

#### ટીકાર્ય :

પ્રથમ આને=અભ્યુદ્યત વિહારને, લેશોદેશથી=સંક્ષેપથી, કહીને પાછળથી=ઊર્ધ્વ=આગળ, દ્વારના અનુપાતી એવા જ પ્રસ્તુત અભ્યુદ્યત મરણને, હું સમ્યક્=સિદ્ધાંતની નીતિથી, કહીશ, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

પૂર્વગાથામાં ગ્રંથકારશ્રીએ સ્થાપન કર્યું કે અભ્યુદ્યત વિહાર સંલેખના સમાન જ છે, તેથી સંલેખના દ્વારમાં કહેવાતો અભ્યુદ્યત વિહાર વિરુદ્ધ નથી. માટે હવે ગ્રંથકારશ્રી પ્રસ્તુત ગાથામાં પ્રતિજ્ઞા કરે છે કે પ્રથમ અભ્યુદ્યત વિહારને સંક્ષેપથી કહીને પછી સંલેખના દ્વારના વિષયભૂત જ એવા પ્રસ્તુત અભ્યુદ્યત મરણને હું સમ્યક્ કહીશ. ॥૧૩૭૧॥

# 🕸 અભ્યુદાત વિહાર 🕸

#### અવતરણિકા :

तत्र द्वारगाथामाह —

# अवतरशिङार्थ :

ત્યાં=અભ્યુદ્યત વિહારના વિષયમાં, દ્વારગાથાને કહે છે`-

#### आथा :

अव्वोच्छित्तीमण पंच तुलण उवगरणमेव परिकम्मे । तवसत्तसुएगत्ते उवसग्गसहे अ वडरुक्खे ॥१३७२॥ दारगाहा ॥

#### अन्पयार्थ :

अव्वोच्छित्तीमण=અવ્યવસ્थिति भन, पंच तुलण=पांथनी तुलना, उवगरणमेव=ઉપકરણ જ, परिकम्मे=परिक्रमं, तवसत्तसुएगत्ते उवसग्गसहे अ=तप-सत्त्व-श्रुत-એકत्वविषयक अने ઉपसर्गसहिवषयक (ભाવनाओ), वडकक्खे=वटवृक्ष.

#### आशार्थ :

અવ્યવચ્છિત્તિ મન, પાંચની તુલના, ઉપકરણ જ, પરિકર્મ, તપ-સત્ત્વ-શ્રુત-એકત્વ અને ઉપસર્ગસહ વિષયક ભાવનાઓ, વટવૃક્ષ.

#### ટીકા :

अव्यवच्छित्तमनः प्रयुङ्के, तथा पञ्चानामाचार्यादीनां तुलना स्वयोग्यविषया, उपकरणमेवेति वक्तव्यम्, उचितं परिकर्म्म=इन्द्रियादिजयः, तपःसत्त्वश्रुतैकत्वेषूपसर्गसहश्चेति पञ्च भवन्तीत्यर्थः भावनाः, वटवृक्ष इत्यपवादात्तदथः प्रतिपद्यत इति गाथार्थः ॥१३७२॥

#### ટીકાર્થ :

અવ્યવચ્છિત્તિવાળા મનને કરે છે, તથા આચાર્યાદિ પાંચની પોતાને યોગ્ય વિષયવાળી તુલના થાય છે, ઉપકરણ જ એ પ્રકારે વક્તવ્ય છે, ઉચિત એવું પરિકર્મ=ઇન્દ્રિયાદિનો જય, તપ-સત્ત્વ-શ્રુત-એક્ત્વવિષયક અને ઉપસર્ગસહ : એ પ્રકારે પાંચ ભાવનાઓ થાય છે, વટવૃક્ષ એટલે અપવાદથી તેની અધઃ=વડના વૃક્ષની નીચે, સ્વીકારે છે≔જિનકલ્પાદિરૂપ અભ્યુદ્યત વિહાર સ્વીકારે છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે. ⊪૧૩૭૨⊪

#### અવતરણિકા :

व्यासार्थमाह -

### અવતરણિકાર્થ:

વ્યાસથી અર્થને કહે છે=પૂર્વગાથામાં અભ્યુદ્યત વિહારનાં જે દશ દ્વારો બતાવ્યાં તેના વિસ્તારથી અર્થને કહે છે. તેમાં પ્રથમ 'અવ્યવચ્છિત્તિમન' દ્વારનું સ્વરૂપ ગાથા ૧૩૭૬ સુધી દર્શાવે છે –

#### ગાથા :

सो पुव्वावरकाले जागरमाणो उ धम्मजागरिअं । उत्तमपसत्थझाणो हिअएण इमं विचितेइ ॥१३७३॥

#### અન્વચાર્થ:

पुळावरकाले=पूर्व-અપરકાળમાં=રાત્રિના પૂર્વકાળમાં કે રાત્રિના અપરકાળમાં, जागरमाणो=જાગતા, धम्मजागरिअं=ધર્મજાગરિકાને (કરતા,) उत्तमपसत्थझाणो=ઉત્તમ પ્રશસ્ત ધ્યાનવાળા सो=ते= વૃદ્ધ થયેલા તે ગણધર આચાર્ય, हिअएण=६६४થी इमं=આને=આગળમાં કહેવાશે એને, विचितेइ=ચિંતવે છે.

🖈 ગાથાના પૂર્વાર્ધમાં ૨હેલ 'उ' पादपूर्तिमां છે.

### ગાથार्थः

રાત્રિના પૂર્વકાળમાં કે અપરકાળમાં જાગતા, ઘર્મજાગરિકાને કરતા, ઉત્તમ પ્રશસ્ત ધ્યાનવાળા તે વૃદ્ધ થયેલા ગણઘર આચાર્ય હૃદયથી આગળમાં કહેવાશે એ વિચારે છે.

#### ટીકા :

सः गणी वृद्धः सन् पूर्वापरकाले सुप्तः सुप्तोत्थितो वा रात्रौ जाग्रद् धर्म्मजागरिकां=धर्म्मचिन्तां कुर्वित्रत्यर्थः उत्तमप्रशस्तथ्यानः=प्रवृद्धशुभयोगः हृद्येनेदं=वक्ष्यमाणं वस्तु विचिन्तयतीति गाथार्थः ॥१३७३॥

#### ટીકાર્થ :

પૂર્વ-અપરકાળમાં=રાત્રિના પૂર્વકાળમાં કે રાત્રિના અપરકાળમાં, સુપ્ત અથવા સુપ્તોત્થિત એવા રાત્રિમાં જાગતા અર્થાત્ સંથારામાં સૂતેલા હોવા છતાં રાત્રિમાં જાગતા અથવા તો સૂઈને સંથારામાંથી ઊઠેલા એવા રાત્રિમાં જાગતા, ધર્મજાગરિકાને=ધર્મચિંતાને, કરતા, ઉત્તમ પ્રશસ્ત ધ્યાનવાળા=પ્રવૃદ્ધ શુભયોગવાળા=પ્રકૃષ્ટ રીતે વૃદ્ધિ પામેલા શુભવ્યાપારવાળા, વૃદ્ધ છતા તે ગણ=વૃદ્ધ થયેલા તે ગણધર આચાર્ય, હૃદયથી આને= વશ્યમાણ વસ્તુને, ચિંતવે છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

પોતાના ગુરુ પાસેથી ગણધર પદવી સ્વીકાર્યા પછી તે ગણધર આચાર્ય ગચ્છની ચિંતા કરવામાં સદા રત હોય છે, તેથી તે વખતે રાત્રે ધર્મજાગરિકા કરે તોપણ ગચ્છના સાધુઓને કઈ રીતે તત્ત્વ પ્રાપ્ત થશે? તેની ચિંતામાં વ્યસ્ત હોય છે, અથવા સ્વભૂમિકા અનુસાર પોતાને શું કરવું ઉચિત છે? તેની ચિંતામાં વ્યસ્ત હોય છે.

તે ગણધર આચાર્ય જયારે વૃદ્ધ થાય છે ત્યારે, રાત્રિના પૂર્વકાળમાં કે રાત્રિના પશ્ચાત્કાળમાં સંથારામાં સૂતેલા હોવા છતાં જાગતા હોય અથવા તો સૂઈને સંથારામાં ઊઠીને બેઠેલા હોય, તે અવસરે રાત્રિમાં જાગતા તેઓ ધર્મચિંતા કરે છે. વળી તેઓ ઉત્તમ એવા પ્રશસ્ત ધ્યાનવાળા હોય છે અર્થાત્ તેઓ વિચારે છે કે "ગણધર પદવી સ્વીકારીને અત્યાર સુધી મેં સર્વ ઉચિત પ્રવૃત્તિ કરી છે, હવે મારે વિશેષ ઉચિત શું કરવું જોઈએ ? જેથી મારા સંસારનો શીઘ્ર ઉચ્છેદ થાય ?" આ પ્રકારના વૃદ્ધિ પામેલા શુભયોગવાળા તેઓ હોય છે.

આવા પ્રકારના વૃદ્ધ થયેલા તે ગણધર આચાર્ય આગળની ગાથાઓમાં કહેવાશે એ વસ્તુને વિચારે છે. II૧૩૭૩II

#### **अवतरशिक्षार्थ** :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે વૃદ્ધ થયેલા ગણિ વક્ષ્યમાણ વસ્તુને ચિંતવે છે. તેથી હવે તે ચિંતવન જ બતાવે છે —

अणुपालिओ उ दीहो परिआओ वायणा तहा दिण्णा । णिप्फाइआ य सीसा मज्झं कि संपयं जुत्तं? ॥१३७४॥

# અન્વચાર્ચ:

ગાશા :

दीहो परिआओ=દીર્ધ પર્યાય अणुपालिओ उ=અનુપાલન કરાયો જ છે, तहा=तथा वायणा दिण्णा=

વાચના અપાઈ છે **सीसा य णिप्फाइआ**=અને શિષ્યો નિષ્પન્ન કરાયા છે. **સંપયં મज્झં किં जुत्तं ?**=હવે મારે શું યુક્ત છે ?

#### आशार्थ :

સંચમનો દીર્દા પર્યાચ પળાચો જ છે, અને વાચના અપાઈ છે અને શિષ્યો નિષ્પક્ષ કરાયા છે. હવે મારે શું ચુક્ત છે ?

#### દીકા :

अनुपालित एव दीर्घ: पर्याय: प्रव्रज्यारूप:, वाचना तथा दत्ता उचितेभ्य:, निष्पादिताश्च शिष्याः, कृत ऋणमोक्ष:, मम किं साम्प्रतं युक्तम् ? एतच्चिन्तयतीति गाथार्थ: ॥१३७४॥

# ટીકાર્થ :

પ્રવ્રજ્યારૂપ દીર્ઘ પર્યાય અનુપાલન કરાયો જ છે, અને ઉચિતોને=યોગ્ય શિષ્યોને, વાચના અપાઈ છે અને શિષ્યો નિષ્પન્ન કરાયા છે≔શાસ્ત્રાધ્યયનાદિ ઉચિત કૃત્યોથી શિષ્યો તૈયાર કરાયા છે, ઋણનો મોક્ષ કરાયો છે. હવે મારે શું યુક્ત છે ? એને ચિંતવે છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

ગણધર આચાર્ય ગણધરપદને યોગ્ય સર્વ ઉચિત પ્રવૃત્તિઓ કરતાં કરતાં જયારે વૃદ્ધ થાય છે, ત્યારે ધર્મજાગરિકા કરતાં ચિંતવે છે કે મેં દીર્ઘકાળ સુધી પ્રવ્રજયાનું સમ્યક્ પાલન કરેલ છે, ગુરુ પાસેથી અનુયોગની અનુજ્ઞા મેળવ્યા પછી મેં યોગ્ય શિષ્યોને વાચના આપી છે, તેમ જ ગુરુ પાસેથી ગણની અનુજ્ઞા મેળવ્યા પછી મેં શાસ્ત્રોના પરમાર્થનો બોધ કરાવીને શિષ્યોને ગીતાર્થ બનાવ્યા છે.

અથી હું ઋણમુક્ત થયો છું અર્થાત્ ભગવાનના શાસનનો પરમાર્થ પમાડીને ગુરુએ મારા ઉપર જે ઉપકાર કર્યો છે, તે ઉપકારનું ઋણ આ ભગવાનના શાસનને અન્ય યોગ્ય જીવોમાં સંક્રમણ કરવા દ્વારા મેં ચૂકવ્યું છે. માટે હવે મારે શું કરવું ઉચિત છે ? જેથી મને એકાંતે હિતની પ્રાપ્તિ થાય ? આ પ્રકારનું ચિંતવન તે વૃદ્ધ ગણધર આચાર્ય રાત્રે ધર્મજાગરિકામાં કરે છે. ॥૧૩૭૪॥

#### भाशा :

किण्णु विहारेणऽब्भुज्जएण विहरामऽणुत्तरगुणेणं । उय अब्भुज्जयसासणेण विहिणा अणुमरामि ॥१३७५॥

#### भन्तज्ञार्थ :

किण्णु अणुत्तरगुणेणं अब्भुज्जएण विहारेण विहरामि ?=शुं हुं अनुत्तर गुशवाणा अल्युद्यत विहार वर्ड विहरुं ? उय अब्भुज्जयसासणेण=हे अल्युद्यत शासन वर्ड विहिणा=विधिश्री अणुमरामि=हुं भृत्युने अनुसरुं ?

## ગાશાर्थ :

શું હું અનુત્તર ગુણવાળા અભ્યુઘત વિહાર વડે વિચરું કે અભ્યુઘત શાસન વડે વિધિથી હું મૃત્યુને અનુસરું ?

## ાસડિ

किन्नु विहारेणाभ्युद्यतेन जिनकल्पादिना विहराम्यनुत्तरगुणेन एतत्कालापेक्षया, उताभ्युद्यतशासनेन विधिना-सूत्रोक्तेनानुम्रिये? इति गाथार्थः ॥१३७५॥

## ટીકાર્થ:

આ કાલની અપેક્ષાથી=જીવનના ચરમકાળની અપેક્ષાથી, શું હું અનુત્તર ગુણવાળા જિનકલ્પાદિ અભ્યુદ્યત વિહાર વડે વિહરું ? કે અભ્યુદ્યત શાસન વડે=આત્માને અભ્યુદ્યત અનુશાસન આપવા વડે, સૂત્રોક્ત વિધિથી=શાસ્ત્રમાં કહેવાયેલી વિધિ પ્રમાણે, હું મરણને અનુસરું ? એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે વૃદ્ધ થયેલા ગણધર આચાર્ય ધર્મજાગરિકામાં ચિંતવન કરે કે હવે મારે શું કરવું યુક્ત છે ? તે ચિંતવનનું સ્વરૂપ સ્પષ્ટ કરતાં કહે છે કે "શું હું અનુત્તર ગુણવાળા જિનકલ્પાદિ અભ્યુદ્યત વિહાર વડે વિહરું ? કે અભ્યુદ્યત શાસન વડે વિધિપૂર્વક મૃત્યુને સ્વીકારું ?" એ પ્રમાણે તે વૃદ્ધ ગણિ વિચારે છે.

આશય એ છે કે જીવમાં રહેલો અસંગભાવ વીતરાગતાનું પરમ બીજ છે અને જિનકલ્પાદિરૂપ અભ્યુદ્યત વિહાર જીવમાં અનુત્તર કોટિની નિર્લેપતા પ્રગટાવનાર છે. તેથી તે ગણધર આચાર્ય વિચારે છે કે હું અભ્યુદ્યત વિહારમાં યત્ન કરીને અસંગભાવને પામવા માટે પ્રકર્ષથી ઉદ્યમ કરું, અથવા આયુષ્ય અલ્પ હોય તો શાસ્ત્રમાં બતાવેલી વિધિથી આત્માને અત્યંત અનુશાસન આપવાની પ્રવૃત્તિથી મરણનું અનુસરણ કરું : આ બંને અવસ્થામાંથી કઈ અવસ્થા મારે માટે ઉચિત છે ?

એ પ્રકારનું ચિંતવન તે વૃદ્ધ આચાર્ય જીવનના ચરમકાળમાં કરે છે. ॥૧૩૭૫॥

#### ाधाः

पारद्धावोच्छित्ती इण्हि उचिअकरणा इहरहा उ । विरसावसाणओ णो इत्थं दारस्स संपाओ ॥१३७६॥ दारं ॥

## અન્વચાર્થ :

इण्हि=હવે=મૃત્યુ સમય નજીક આવે ત્યારે, **उचिअकरणा**=ઉચિતના કરણથી **पारद्धावोच्छित्ती**=પ્રારબ્ધની અવ્યવચ્છિત્તિ થાય છે. इहरहा उ=વળી ઇતરથા=ઉચિતના અકરણમાં, णो=નથી=પ્રારબ્ધની અવ્યવચ્છિત્તિ થતી નથી; विरसावसाणओ=કેમ કે વિરસ અવસાન છે≕સંયમજીવનનો અંતકાળ વિરસભાવવાળો છે. इत्थं=અહીં=ગાથા ૧૩૭૩થી ૧૩૭૬ના પૂર્વાર્ધ સુધીના કથનમાં, दारस्स संपाओ=દ્વારનો સંપાત છે=અભ્યુઘત વિહારના 'અવ્યવચ્છિત્તિમન' નામના પ્રથમ દ્વારની પ્રાપ્તિ છે.

## आधार्य :

જીવનના ચરમકાળમાં ઉચિત કરવાથી પ્રારલ્ધની અવ્યવસ્થિતિ થાય છે. વળી ઉચિત નહીં કરવામાં પ્રારબ્ધની અવ્યવસ્થિતિ થતી નથી; કેમ કે સંચમજીવનનો અંતકાળ વિરસ ભાવવાળો છે. ગાયા ૧૩૦૩થી ૧૩૦૬ના પૂર્વાર્ધ સુધીના કથનમાં અભ્યુધત વિહારના 'અવ્યવસ્થિતિમન' નામના પ્રથમ હારની પ્રાપ્તિ છે.

## ટી<del>કા</del> :

प्रारब्धाव्यवच्छित्तिः=प्रव्रज्यानिर्वहणमखण्डं इदानीमुचितकरणाद्भवति, इतरथा तु=तदकरणे विरसावसानतः कारणात् न प्रारब्धाव्यवच्छित्तः, तत्र्यूनत्वादिति । अत्र द्वारस्य-अव्यवच्छित्तिमनःसंज्ञितस्य सम्पात इति गाथार्थः ॥१३७६॥ (द्वारम्) ॥

## ટીકાર્થ :

અત્યારે=મૃત્યુ સમય નજીક આવે ત્યારે, ઉચિતના કરણથી=ઉચિત કૃત્ય કરવાથી, પ્રારબ્ધની અવ્યવચ્છિત્તિ=અખંડ એવું પ્રવ્રજયાનું નિર્વહણ=ગ્રહણ કરેલ પ્રવ્રજયાનો અસ્ખલિત નિર્વાહ, થાય છે. વળી ઇતરથા=તેના અકરણમાં=જીવનના ચરમકાળમાં ઉચિત કૃત્ય નહીં કરવામાં, વિરસ અવસાનરૂપ કારણથી પ્રારબ્ધની અવ્યવચ્છિત્તિ થતી નથી; કેમ કે તેનું ન્યૂનપણું છે=પ્રારબ્ધ એવી પ્રવ્રજ્યામાં જીવનના અંતકાળના કૃત્યનું ન્યૂનપણું છે.

અહીં અવ્યવચ્છિત્તિમન સંજ્ઞિત દ્વારનો સંપાત છે≔ગાથા ૧૩૭૩થી ૧૩૭૬ના પૂર્વાર્ધ સુધીના કથનમાં અભ્યુદ્યત વિહારના 'અવ્યવચ્છિત્તિમન' નામના પ્રથમ દ્વારની પ્રાપ્તિ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

પૂર્વગાથામાં વૃદ્ધ થયેલા ગણધર આચાર્યનું ચિંતવન બતાવ્યું કે "શું હું અભ્યુદ્યત વિહારથી વિચરું કે અભ્યુદ્યત શાસનથી વિધિપૂર્વક મૃત્યુને અનુસરું ?" એનાથી શું પ્રાપ્ત થાય ? તે દર્શાવતા પ્રંથકારશ્રી કહે છે —

જીવનના ચરમકાળમાં અભ્યુદ્યત વિહાર કે અભ્યુદ્યત મરણના સ્વીકારમાં ઉચિતનું કરણ થાય છે અને ઉચિતના કરણથી તે મહાત્માએ પ્રવ્રજયા ગ્રહણ કરીને પ્રવ્રજયાનો જે ઉત્તરોત્તર વૃદ્ધિરૂપ નિર્વાહ કર્યો, તે નિર્વાહ અખંડ થાય છે. જો જીવનના ચરમકાળે અભ્યુદ્યત વિહાર કે અભ્યુદ્યત મરણ સ્વીકારવામાં ન આવે અને ગચ્છનું પાલન જ કરવામાં આવે તો, ઉચિતનું કરણ થાય નહીં, જેથી સંયમજીવનનો અંતિમકાળ વિરસ પ્રાપ્ત થાય, જેના કારણે પ્રારબ્ધની અવ્યવચ્છિત્તિ થતી નથી.

આશય એ છે કે જિનાજ્ઞાનું પાલન કરવા અર્થે પ્રવ્રજયાગ્રહણકાળથી માંડીને મહાત્માએ વીતરાગભાવની આસન્ન જવાના ઉદ્યમરૂપે સંયમજીવનમાં જે ઉચિત કૃત્યો કર્યાં હોય, શાસ્ત્રાધ્યયન કર્યું હોય, અનુયોગ અને ગચ્છનું અનુપાલન કર્યું હોય; આમ છતાં જીવનના અંત સમયે અભ્યુદ્યત વિહાર કે અભ્યુદ્યત મરણરૂપ ઉચિત કૃત્ય કરવામાં ન આવે તો, ભગવાનની આજ્ઞાના પાલનમાં તેટલું ન્યૂનપણું થવાથી વીતરાગભાવની આસમ્ર જવાના પ્રારંભેલા યત્નનો અખંડ નિર્વાહ થઈ શકે નહીં, જેથી પ્રારબ્ધની અવ્યવસ્થિતિ થતી નથી. માટે વૃદ્ધ થયેલા ગણિએ જીવનના અંત સમયે ઉચિત કૃત્ય વિચારીને પ્રથમ પ્રારબ્ધની અવ્યવસ્થિતિવાળું મન કરવું જોઈએ.

ગાથા ૧૩૭૩થી ૧૩૭૬માં ગ્રંથકારશ્રીએ જે કથન કર્યું, તેના દ્વારા ''અવ્યવસ્છિત્તિમન'' નામના પ્રથમ દ્વારની પ્રાપ્તિ થાય છે.

અહીં વિશેષ એ છે કે વૃદ્ધ થાય ત્યારે ગણધર આચાર્યે ધર્મજાગરિકામાં જેમ અંતસમયનું ઉચિત કૃત્ય વિચારવાનું છે, તેમ દરેક સાધુએ ધર્મજાગરિકામાં પોતાની ભૂમિકાને અનુરૂપ ઉચિત કૃત્ય વિચારવાનું છે કે "મેં સંયમ ગ્રહણ કરીને જે વીતરાગભાવની આસન્ન જવાના યત્નનો પ્રારંભ કર્યો છે, તે યત્નને હું ઉત્તરોત્તર તે તે ભૂમિકાને અનુરૂપ ઉચિત પ્રકારે કરીશ તો મારા પ્રારંભ કરાયેલા કૃત્યની અવ્યવચ્છિત્તિ થશે." આમ વિચારીને પ્રવ્રજ્યા દરમિયાન ધર્મજાગરિકા કરતી વખતે મારી ભૂમિકા પ્રમાણે શું ઉચિત છે ? તેનો નિર્ણય કરીને તે જ પ્રમાણે ઉચિત કૃત્યો સાધુએ કરવાં જોઈએ.

જો સાધુ પોતાની ભૂમિકાને અનુરૂપ ઉચિત કૃત્યો કરે નહીં તો, અત્યાર સુધી સંયમની સર્વ ઉચિત પ્રવૃત્તિ અપ્રમાદભાવથી કરીને તે મહાત્મા પૂર્વ પૂર્વની ભૂમિકામાં સંપન્ન થયેલા હોય, તોપણ ઉત્તર-ઉત્તરની ભૂમિકાનાં ઉચિત કૃત્યો કર્યાં નહીં હોવાથી એટલા અંશે તે સાધુના સંયમમાં ન્યૂનતા પ્રાપ્ત થાય. તેથી સાધુ વૃદ્ધાવસ્થામાં પોતાની ભૂમિકા પ્રમાણે ઉચિત કૃત્યનો વિચાર કરીને વિશેષ પ્રકારના ઉત્તરભવની પ્રાપ્તિ અર્થે પોતાની શારીરિકાદિ શક્તિ મુજબ અપ્રમાદભાવની વૃદ્ધિ થાય તે રીતે પોતાને ઉચિત કૃત્યોમાં યત્ન ન કરે તો પ્રારબ્ધની અવ્યવચ્છિત્તિ થાય નહીં. ॥૧૭૭૬॥

# અવતરણિકા :

अभ्युद्यतिवहाराभ्युद्यतमरणस्वरूपमाह -

# अवतरिधक्तार्थः

અભ્યુદ્યત વિહાર અને અભ્યુદ્યત મરણના સ્વરૂપને કહે છે ∸

# ભાવાર્થ :

ગાથા ૧૩૭૨માં અભ્યુદ્યત વિહારનાં દશ દ્વારો બતાવ્યાં, તેમાંના 'અવ્યવચ્છિત્તિમન' નામના પ્રથમ દ્વારનું ગાથા ૧૩૭૩થી ૧૩૭૬માં વિસ્તૃત સ્વરૂપ બતાવ્યું, તેમાં ગાથા ૧૩૭૫માં વૃદ્ધ ગણિનું અભ્યુદ્યત વિહાર અને અભ્યુદ્યત મરણવિષયક ચિંતવન બતાવ્યું. તેથી હવે બે ગાથામાં પ્રાસંગિક રીતે અભ્યુદ્યત વિહાર અને અભ્યુદ્યત મરણનું સ્વરૂપ દર્શાવતાં ગ્રંથકારશ્રી કહે છે –

#### भाशाः

जिणसुद्धजहालंदे तिविहो अब्भुज्जओ इह विहारो । अब्भुज्जयमरणं पि अ पाउगमइंगिणिपरिण्णा ॥१३७७॥

## અન્વચાર્થ:

इह=અહીં=પ્રવચનમાં, अब्भुज्जओ विहारो तिविहो=અભ્યુઘત વિહાર ત્રણ પ્રકારે છે : जिणसुद्ध-जहालंदे=िश्च-शुद्ध-યથાલંદ=િશ્વ-કલ્પિક, શુદ્ધપરિહારિક અને યથાલિન્દિક. अब्भुज्जयमरणं पि अ=અને અભ્યુઘત મરણ પણ (ત્રણ પ્રકારે છે :) पाउगमइंगिणपरिण्णा=પાદપોપગમ-ઇંગિની-પરિજ્ઞા=પાદપોપગમન અનશન, ઇંગિતમરણ અનશન અને ભક્તપરિજ્ઞા અનશન.

## जाशार्थ :

પ્રવચનમાં અભ્યુઘત વિહાર ત્રણ પ્રકારે છે : જિનકલ્પિક-શુદ્ધપરિહારિક-યથાલન્દિક. અને અભ્યુઘત મરણ પણ ત્રણ પ્રકારે છે : પાદપોપગમન અનશન-ઇંગિતમરણ અનશન-ભક્તપરિજ્ઞા અનશન.

## ટીકા :

जिनशुद्धयथालन्दाः=जिनकिल्पकाः शुद्धपरिहारिकाः यथालिन्दिकाश्चेति त्रिविधोऽभ्युद्यतः इह= प्रवचने विहारः, अभ्युद्यतमरणमपि च इह त्रिविधमित्याह-पादपोपगमनेङ्गितपरिज्ञाः=पादपोपगमन-मिङ्गितमरणं भक्तपरिज्ञा चेति गाथासमासार्थः । व्यासार्थस्त्वस्याः प्रस्तुतं द्वारमेव ॥१३७७॥

## ટીકાર્થ :

અહીં=પ્રવચનમાં, જિન-શુદ્ધ-યથાલંદો=જિનકલ્પિકો, શુદ્ધપરિહારિકો અને યથાલન્દિકો : આ પ્રમાણે અભ્યુદ્ધત વિહાર ત્રણ પ્રકારવાળો છે. અને અહીં=પ્રવચનમાં, અભ્યુદ્ધત મરણ પણ ત્રણ પ્રકારવાળું છે, એથી કહે છે=મૂળગાથાના ઉત્તરાર્ધમાં ગ્રંથકારશ્રી કહે છે – પાદપોપગમન-ઇંગિત-પરિજ્ઞા=પાદપોપગમન, ઇંગિતમરણ અને ભક્તપરિજ્ઞા.

આ પ્રમાણે ગાથાનો સમાસથી અર્થ છે=મૂળગાથાનો સંક્ષેપથી અર્થ છે. વળી આનો વ્યાસથી અર્થ= મૂળગાથાનો વિસ્તારથી અર્થ, પ્રસ્તુત એવું દ્વાર જ છે=પંચવસ્તુ ગ્રંથના પાંચ દ્વારમાંનું પ્રસ્તુત એવું સંલેખના દ્વાર જ છે.

# ભાવાર્શ :

અભ્યુદ્યત વિહાર એટલે શક્તિના પ્રકર્ષથી અસંગભાવને પ્રાપ્ત કરવા માટે યત્ન કરવો. તે અભ્યુદ્યત વિહાર ગીતાર્થ સાધુ જિનકલ્પ સ્વીકારીને કે શુદ્ધપરિહારિક થઈને કે યથાલન્દિક થઈને કરે છે.

વળી અભ્યુદ્યત મરણ એટલે સર્વ ઉદ્યમથી દેહ-કષાયાદિને કૃશ કરવા માટે યત્ન કરવો. તે અભ્યુદ્યત મરણ ગીતાર્થ સાધુ સ્વભૂમિકા અનુસાર પાદપોપગમન અનશન કે ઇંગિતમરણ અનશન કે ભક્તપરિજ્ઞા અનશન સ્વીકારીને કરે છે.

આ પ્રમાણે ગાથાનો સંક્ષિપ્ત અર્થ છે. વળી આ ગાથાનો વિસ્તૃત અર્થ પ્રસ્તુત એવા સંલેખના દ્વાર રૂપ જ છે, માટે ગ્રંથકારશ્રીએ સ્વતંત્ર વિસ્તૃત અર્થ બતાવેલ નથી. **॥૧૩૭૭॥** 

## અવતરણિકા :

હવે વૃદ્ધ થયેલા ગણિ અભ્યુઘત વિહારને ક્યારે સ્વીકારે છે ? તે બતાવે છે –

#### ગાથા :

सयमेव आउकालं णाउं पुच्छित्तु वा बहुं सेसं । सुबहुगुणलाभकंखी विहारमब्भुज्जयं भयइ ॥१३७८॥

## અન્વચાર્થ :

सयमेव पुच्छित्तु वा=સ્વયં જ અથવા પૂછીને बहुं सेसं=બહુ-શેષ એવા आउकालं=આયુકાળને णाउं= જાણીને सुबहुगुणलाभकंखी=સુબહુ ગુણોના લાભના કાંક્ષી એવા સાધુ अब्भुज्जयं विहारं=અભ્યુઘત વિહારને भयइ=ભજે છે=સ્વીકારે છે.

## ગાશાર્થ :

સ્વયં જ અથવા બીજાને પૂછીને બહુ-શેષ એવા આયુષ્યના કાળને જાણીને સુબહુ ગુણોના લાભના કાંસી એવા સાધુ અભ્યુધત વિહારને સ્વીકારે છે.

## ટીકા :

स्वयमेवायु:कालं ज्ञात्वा बहु शेषं श्रुतातिशयेन, पृष्ट्वा वा श्रुतातिशययुक्तमन्यं बहु शेषं ज्ञात्वा, सुबहुगुणलाभकाङ्क्षी सन् साधुः विहारं-क्रियारूपमभ्युद्यतं भजते प्रधानमिति गाथार्थः ॥१३७८॥

# ટીકાર્થ :

શ્રુતના અતિશયથી સ્વયં જ બહુ-શેષ એવા આયુકાળને જાણીને અથવા શ્રુતના અતિશયથી યુક્ત એવા અન્યને પૂછીને બહુ-શેષ એવા આયુકાળને જાણીને, સુબહુ ગુણોના લાભના કાંક્ષી છતા સાધુ=ઘણા ગુણોને પ્રાપ્ત કરવાના અભિલાષવાળા એવા સાધુ, અભ્યુદ્યત પ્રધાન એવા ક્રિયારૂપ=સંયમની આચરણારૂપ, વિહારને ભજે છે=સ્વીકારે છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

ગાલધર આચાર્ય જીવનના અંતકાળે શ્રુતના અતિશયથી સ્વયં અથવા શ્રુતના અતિશયવાળા અન્ય સાધુને પૂછીને આયુષ્યને બહુ શેષ જાણવા પ્રયત્ન કરે છે અર્થાત્ જીવનનું શેષ રહેલ આયુષ્ય સાવ ઓછું છે કે કાંઈક વધારે છે? તેનો નિર્ણય કરવા પ્રયત્ન કરે છે; અને પોતાનું આયુષ્ય બહુ શેષ હોય તો તેઓ અભ્યુદ્યત વિહાર સ્વીકારે છે, પરંતુ અભ્યુદ્યત મરણ સ્વીકારતા નથી.

તેઓ અભ્યુદ્યત વિહાર જ કેમ સ્વીકારે છે? તે બતાવતાં કહે છે કે તેઓ ઘણા ગુણોના લાભના આકાંક્ષી છે, તેથી તેઓ પોતાનું દીર્ઘ આયુષ્ય જાણીને અભ્યુદ્યત પ્રધાન એવો ક્રિયારૂપ વિહાર સ્વીકારે છે અર્થાત્ વીતરાગભાવની પ્રાપ્તિ પ્રત્યે પરંપરાએ કારણ એવો પૂર્વે જે સંયમની ક્રિયારૂપ વિહાર હતો તેના કરતાં વીતરાગભાવની પ્રાપ્તિ પ્રત્યે પ્રધાન કારણ એવો આ સંયમની ક્રિયારૂપ વિહાર સ્વીકારે છે. ॥૧૩૭૮॥

## અવતરણિકા :

प्रसङ्गमभिधाय पञ्च तुलनेति द्वारं व्याचिख्यासुराह -

## अवतरशिङार्थ :

પ્રસંગને કહીને 'પંચ તુલના' એ પ્રકારના દારને વ્યાખ્યાન કરવાની ઇચ્છાવાળા ગ્રંથકારશ્રી કહે છે —

# ભાવાર્સ :

ગાથા ૧૩૭૬માં 'અવ્યવચ્છિત્તિમન' નામનું પ્રથમ દ્વાર પૂર્ણ થયેલ, ત્યારપછી ગાથા ૧૩૭૫માં ચિંતવન બતાવેલ કે ''હું અભ્યુદ્યત વિહાર સ્વીકારું કે અભ્યુદ્યત મરણ સ્વીકારું ?'' તેથી ગાથા ૧૩૭૭માં તે બંનેનું ગ્રંથકારશ્રીએ પ્રાસંગિક રીતે સ્વરૂપ બતાવ્યું, ત્યારપછી ગાથા ૧૩૭૮માં અભ્યુદ્યત વિહાર કેવા અવસરે સ્વીકારવો જોઈએ ? તે પ્રાસંગિક રીતે બતાવ્યું.

હવે ગાથા ૧૩૭૨માં દર્શાવેલા અભ્યુદ્યત વિહારનાં દશ દ્વારોમાંથી બીજા 'પંચ તુલના' નામના દ્વારના સ્વરૂપનું ગ્રંથકારશ્રી વ્યાખ્યાન કરે છે —

## भाशा :

गणिउवझायपवित्ती थेरगणच्छेइए इमे पंच । पायमहिगारिणो इह तेसि इमा होइ तुलणा उ ॥१३७९॥

# અન્વશાર્થ:

इह=અહીં=અભ્યુઘત વિહારમાં, पायं=પ્રાયઃ गणिउवझायपवित्ती थेरगणच्छेइए=ગણિ, ઉપાધ્યાય, પ્રવૃત્તિ, સ્થવિર, ગણાવચ્છેદક: इमे पंच=આ પાંચ अहिगारिणो=અધિકારી છે. तेसि उ=વળી તેઓની=ગણિ આદિ પાંચની, इमा तुलणा=આ તુલના=આગળ બતાવાશે એ તુલના, होइ=હોય છે.

# ગાથાર્થ :

અભ્યુદ્ધત વિહારમાં પ્રાયઃ ગણિ, ઉપાધ્યાય, પ્રવર્તક, સ્થવિર, ગણાવચ્છેદક : આ પાંચ અધિકારી છે. વળી ગણિ આદિ પાંચની આગળમાં બતાવાશે એ તુલના હોય છે.

# કીકા :

गणी=गच्छाधिपाचार्यः, उपाध्यायः=सूत्रप्रदः, प्रवृत्तिः=उचिते प्रवर्त्तकः, स्थविरः स्थिरीकरणात्, गणावच्छेदकः=गणदेशपालनाक्षमः, एते पञ्च पुरुषाः प्रायः अधिकारिण इह=अभ्युद्यतिवहारे, एतेषामियं= वक्ष्यमाणा भवति तुलनेति गाथार्थः ॥१३७९॥

# ટીકાર્થ :

ગણિ=ગચ્છાધિપ આચાર્ય=ગચ્છના અધિપતિ આચાર્ય, ઉપાધ્યાય=સૂત્રપ્રદ=સૂત્રોને આપનાર, પ્રવૃત્તિ= ઉચિતમાં પ્રવર્તક, સ્થિરીકરણથી સ્થવિર=ગચ્છના સાધુઓને સંયમમાં સ્થિર કરનાર હોવાથી સ્થવિર, ગણાવચ્છેદક=ગણના દેશની પાલનામાં ક્ષમ=ગચ્છના એક ભાગનું પાલન કરવામાં સમર્થ :

આ પાંચ પુરુષો પ્રાયઃ અહીં=અભ્યુદ્યત વિહારમાં, અધિકારી છે. આમની=ઉપર બતાવ્યા એ ગણિ આદિ પાંચની, આ=વક્ષ્યમાણ=આગળમાં કહેવાનારી, તુલના હોય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

સંયમજીવનમાં પોતાની ભૂમિકા અનુસારે ઉચિત કૃત્યો કર્યા પછી અભ્યુદ્યત વિહાર સ્વીકારવા માટે, ગચ્છાધિપતિ, ઉપાધ્યાય, પ્રવર્તક, સ્થવિર અને ગણાવચ્છેદક : આ પાંચ પ્રકારના સાધુઓ અધિકારી છે; કેમ કે આ પાંચેય પ્રકારના સાધુઓ ગીતાર્થ હોય છે, શાસ્ત્રથી પરિકર્મિત મતિવાળા હોય છે, પોતાના પદને અનુરૂપ ઉચિત કૃત્યો કરનારા હોય છે અને ગચ્છ પર ઉપકાર કરનારા હોય છે. માટે આ પાંચેય અભ્યુદ્યત વિહારના અધિકારી છે અને તે પાંચેય સાધુઓ આગળમાં કહેવાશે એ પ્રકારની તુલના કરે છે અર્થાત્ પોતાના ગણિ આદિ પદ ભવિષ્યમાં જેઓમાં સ્થાપવાના છે, તેઓ પોતાના જેવી ઉચિત પ્રવૃત્તિ કરીને તે પદનો પોતાના તુલ્ય જ સમ્યગ્ નિર્વાહ કરી શકે છે કે નહીં ? એનો નિર્ણય કરવારૂપ તુલના તેઓની પરીક્ષા કરવા દ્વારા કરે છે, જેનું સ્વરૂપ ગ્રંથકારશ્રી સ્વયં આગળમાં બતાવે છે. ॥૧૭૭૯॥

## अवतरशिक्षः :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે ગણિ આદિ પાંચ પુરુષોની આગળમાં કહેવાનારી તુલના છે. તેથી હવે તે તુલનાનું સ્વરૂપ જ બતાવે છે —

#### भथा :

गणिक्खेवित्तिरिओ गणिस्स जो वा ठिओ जिंह ठाणे । सो तं अप्पसमस्स उ णिक्खेवई इत्तरं चेव ॥१३८०॥

## અન્વચાર્થ:

गणिस्स=ગણિનો गणिक्खेवित्तिरिओ=ગણિનિક્ષેપ ઇત્વરિક=અલ્પકાળવાળો, હોય છે. जो वा= અથવા જે जिंह ठाणे=જે સ્થાનમાં ठिओ=स्થિત હોય, सो=ते तं=तेने=ते स्थानने, इत्तरं चेव=ઇત્વર જ=અલ્પકાળ જ, अण्यसमस्स उ=આત્મસમમાં જ=પોતાના જેવા ગુણોવાળા અન્ય સાધુમાં જ, णिक्खेवई= निक्षेपे છે=સ્થાપે છે.

# ગાથાર્થ :

ગણિનો ગણનિક્ષેપ અલ્પકાળવાળો હોય છે. અથવા જે ઉપાધ્યાયાદિ જે સ્થાન ઉપર રહેલા હોય, તે ઉપાધ્યાયાદિ તે સ્થાનને અલ્પકાળ જ પોતાના જેવા ગુણોવાળા અન્ય સાધુમાં જ સ્થાપે છે.

## ટીકા :

गणनिक्षेप इत्वर:=परिमितकालो गणिनो भवति, यो वा स्थितो यत्र स्थाने उपाध्यायादौ, स तत्पदमात्मसमस्यैव निक्षिपतीत्वरमेव अपरस्य साधोरिति गाथार्थ: ॥१३८०॥

## ટીકાર્થ :

ગણિનો ગણિનક્ષેપ ઇત્વર=પરિમિતકાલવાળો, હોય છે અર્થાત્ વૃદ્ધ ગણધર આચાર્ય દ્વારા પોતાના જેવા ગુણોવાળા અન્ય સાધુમાં કરાતું ગણધરપદનું સ્થાપન અલ્પકાળ માટે હોય છે. અથવા જે સાધુ ઉપાધ્યાયાદિ જે સ્થાનમાં રહેલા હોય, તે સાધુ તે પદને આત્મસમ જ અપર સાધુમાં=પોતાના સમાન ગુણોવાળા જ અન્ય સાધુમાં, ઇત્વર જ=અલ્પકાળ જ, નિક્ષેપે છે=સ્થાપે છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## અવતરણિકા :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે ગણિ આદિ જે જે સાધુ જે જે પદ પર સ્થિત હોય, તેઓ તે તે પદને પોતાના જેવા ગુણોવાળા અન્ય સાધુમાં અલ્પકાળ માટે સ્થાપે છે. ત્યાં પ્રશ્ન થાય કે ગણિ આદિ આ પ્રમાણે શા માટે કરે છે ? તેથી કહે છે –

#### आथा :

पिच्छामु ताव एए केरिसया होंतिमस्स ठाणस्स ? । जोग्गाण वि पाएणं णिव्वहणं दुक्करं होइ ॥१३८१॥

## અન્વચાર્થ:

पिच्छामु=અમે જોઈએ : एए=आ=ते ते पદ પર સ્થાપેલા નવા ગણિ આદિ, अस्स ठाणस्स=આ સ્થાનને केरिसया=કેવા પ્રકારના होंति ?=થાય છે ? (તે કારણથી પોતાના સમાન ગુણોવાળા અન્ય સાધુમાં અલ્પકાળ માટે પોતાના ગણિ આદિ પદને સ્થાપે છે, એમ પૂર્વગાથા સાથે સંબંધ છે.)

## **ઉत्थान**ः

અહીં પ્રશ્ન થાય કે તે તે પદને યોગ્ય સાધુઓને જ ગણિ આદિ પદ આપવાનું છે, તો પછી અલ્પકાળ માટે તે તે પદ આપીને સાધુઓની પરીક્ષા કરવાનું શું પ્રયોજન ? તેથી કહે છે —

# अन्वयार्थ :

पाएणं=પ્રાયः जोग्गाण वि=યોગ્યોને પણ=યોગ્ય સાધુઓને પણ, णिळ्वहणं=નિર્વહણ=તે તે પદનો નિર્વાહ, दुक्करं=દુષ્કર होइ=હોય છે.

🛨 'ताव' वाड्यालंडा२मां छे.

# ગાથાर्थ :

અમે જોઈએ કે તે તે પદ પર સ્થાપેલા નવા ગણિ આદિ આ સ્થાનને કેવા પ્રકારના થાય છે ? તે કારણથી પોતાના સમાન ગુણોવાળા અન્ય સાધુમાં અલ્પકાળ માટે પોતાના ગણિ આદિ પદને સ્થાપે છે, એમ પૂર્વગાથા સાથે સંબંધ છે.

અહીં પ્રશ્ન થાય કે તે તે પદને ચોગ્ય સાધુઓમાં જ તે તે પદ સ્થપાય છે, તો પછી અલ્પકાળ માટે તે તે પદ પર સ્થાપીને સાધુઓની પરીક્ષા કરવાનું શું પ્રયોજન ? તેથી કહે છે — પ્રાયઃ કરીને તે તે પદને યોગ્ય સાધુઓને પણ તે તે પદનો નિર્વાહ કરવો દુષ્કર હોય છે, માટે તેઓની પરીક્ષા કરાય છે.

#### ટીકા :

पश्यामस्तावदेते=अभिनवाचार्यादयः कीदृशा भवन्त्यस्य स्थानस्य प्रस्तुतस्य, उचिता न वेति, अयोग्यानामनारोपणमेवेत्याशङ्क्याह-योग्यानामपि सामान्येन प्रायो निर्व्वहणं प्रस्तुतस्य दुष्करं भवति, लोकसिद्धमेतदिति गाथार्थः ॥१३८१॥

## ટીકાર્થ :

અમે જોઈએ : આ=અભિનવ આચાર્યાદિ=અલ્પકાળ માટે ગણિ આદિ પદ પર સ્થાપેલા નવા ગણિ આદિ, પ્રસ્તુત એવા આ સ્થાનને=પ્રસ્તુત એવા ગણિ આદિ પદને, કેવા પ્રકારના થાય છે ? ઉચિત કે નહીં ?=તે તે પદને યોગ્ય છે કે અયોગ્ય ? એથી ગણિ આદિ પોતાના સમાન ગુણોવાળા અન્ય સાધુઓને અલ્પકાળ માટે પોતાના ગણિ આદિ પદ પર સ્થાપે છે, એમ પૂર્વગાથા સાથે સંબંધ છે.

અયોગ્યોમાં અનારોપણ જ છે=તે તે પદને અયોગ્ય સાધુઓમાં તે તે પદનું આરોપણ કરવાનું જ નથી, છતાં આ પ્રકારે પરીક્ષા કરવાનું શું પ્રયોજન છે ? આ પ્રકારની આશંકા કરીને કહે છે –

સામાન્યથી યોગ્યોને પણ=પ્રસ્તુત એવા ગણિ આદિ પદને યોગ્ય સાધુઓને પણ, પ્રાયઃ પ્રસ્તુતનું નિર્વહણ=પ્રસ્તુત એવા ગણિ આદિ પદનો નિર્વાહ, દુષ્કર હોય છે, એ લોકમાં સિદ્ધ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

પૂર્વગાથામાં બતાવ્યા એ ગણિ આદિ પાંચ પુરુષો વૃદ્ધ થાય અને અભ્યુદ્યત વિહાર સ્વીકારવાની ઇચ્છાવાળા થાય, ત્યારે તેઓ પ્રથમ તુલના કરે છે કે પોતે જે રીતે ગણિ આદિ પદનો અત્યાર સુધી સમ્યગ્ નિર્વાહ કર્યો તે રીતે ગણિ આદિ પદનો સમ્યગ્ નિર્વાહ, ભવિષ્યમાં તે તે પદે સ્થાપિત થનારા સાધુઓ કરી શકશે કે નહીં? તેનો નિર્ણય થયા પછી જ અભ્યુદ્યત વિહાર સ્વીકારવાની શાસ્ત્રીય મર્યાદા છે.

વળી આવી તુલના કરવા માટે તે વૃદ્ધ થયેલા ગિષ્ઠ આદિ ગચ્છમાં જે પોતાના પદનો સમ્યગ્ નિર્વાહ કરવા સમર્થ સાધુઓ જણાય તેઓને અલ્પકાળ માટે પોતપોતાનું પદ સોંપે છે અને પોતે, તેઓ તે તે પદને અનુરૂપ ઉચિત પ્રવૃત્તિ કરી શકે છે કે નહીં ? પોતાની જેમ ગચ્છની હિતચિંતા કરે છે કે નહીં ? તે સર્વનું નિરીક્ષણ કરે છે; અને જો તેઓ તે તે પદનો સમ્યગ્ નિર્વાહ કરવા સમર્થ જણાય તો તે વૃદ્ધ ગિષ્ઠા આદિ પોતપોતાના પદનું તેઓમાં સ્થાપન કરીને, પોતે તે પદથી સર્વથા નિવૃત્ત થઈને અભ્યુદ્ધત વિહાર સ્વીકારે છે.

અહીં પ્રશ્ન થાય કે ગણિ આદિ પદને યોગ્ય જીવોમાં તે તે પદનું આરોપણ કરવાનું છે અને તે તે પદને યોગ્ય જીવો અવશ્ય તે તે પદનો નિર્વાહ કરી શકે તેમ હોય છે; છતાં આ સાધુઓ આ પદનો નિર્વાહ કરી શકશે કે નહીં ? તેવી તુલના કરવાનું શું પ્રયોજન ? તેના ઉત્તરરૂપે કહે છે —

સામાન્ય રીતે તે તે પદને યોગ્ય સાધુઓને પણ પ્રાયઃ તે તે પદનો નિર્વાહ કરવો દુષ્કર હોય છે, એ લોકમાં પ્રસિદ્ધ છે.

www.jainelibrary.org

## અવતરણિકા :

युक्त्या तुलनाप्रयोजनमाह --

## અવતરણિકાર્થ:

યુક્તિથી તુલનાના પ્રયોજનને કહે છે --

## ભાવાર્થ :

પૂર્વમાં કહ્યું કે આ સાધુઓ તે તે પદનો સમ્યગ્ નિર્વાહ કરશે કે નહીં ? તેનો નિર્ણય કરવા અર્થે ગણિ આદિ પાંચેય પુરુષો તુલના કરે છે. હવે તે તુલના કરવાનું પ્રયોજન યુક્તિથી બતાવતાં ગ્રંથકારશ્રી કહે છે –

## भाशा :

ण य बहुगुणचाएणं थेवगुणपसाहणं बुहजणाणं । इड्ठं कयाइ कज्जं कुसला सुपइडिआरंभा ॥१३८२॥ दारं ॥

# અન્વચાર્થ :

बहुगुणचाएण=બહુ ગુણોના ત્યાગથી **થેवगुणपसाहणं**=સ્તોક ગુણોના પ્રસાધનવાળું कर्ज्जं=કાર્ય बहुजणाणं=બુધજનોને कयाइ=કયારેય इइं ण य=ઇષ્ટ હોતું નથી જ; (કેમ કે) कुसत्ना=કુશલો सुपइडि-आरंभा=સુપ્રતિષ્ઠિત આરંભવાળા હોય છે.

# ગાથાર્થ :

ઘણા ગુણોના ત્યાગથી થોડા ગુણોના પ્રસાધનવાળું કાર્ય બુધજનોને ક્યારેય છષ્ટ હોતું નથી જ; કેમ કે કુશલ પુરુષો સુપ્રતિષ્ઠિત આરંભવાળા હોય છે.

## ટીકા :

न च बहुगुणत्यागेन प्रामाणिकेन स्तोकगुणप्रसाधनं बुद्धजनानां=विदुषामिष्टं कदाचित्कार्यं नैवेत्यर्थः, किमित्यत आह-कुशलाः सुप्रतिष्ठितारम्भा भवन्तीति गाथार्थः ॥१३८२॥ (द्वारम्)॥

## रीहार्थ :

પ્રામાણિક એવા બહુ ગુણોના ત્યાગથી થોડા ગુણોના પ્રસાધનવાળું કાર્ય બુધજનોને=વિદુષોને=પંડિતોને, ક્યારેય ઇષ્ટ હોતું નથી જ. કયા કારણથી ઇષ્ટ હોતું નથી ? એથી કહે છે – કુશલો=બુદ્ધિમાન પુરુષો, સુપ્રતિષ્ઠિત આરંભવાળા હોય છે.

ગાથાના પ્રારંભમાં રહેલ न च નું યોજન ગાથાના ત્રીજા પાદ સાથે હોવાથી ટીકામાં न च नो અર્થ કરતાં कार्य પછી नैव इत्यर्थ: એમ કહેલ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

અભ્યુદ્યત વિહાર માટે તત્પર થયેલા વૃદ્ધ ગણિ આદિ પોતાનું પદ જે સાધુઓને આપે, તેઓ તે પદનો સમ્યગ્ નિર્વાહ કરી શકે નહીં તો, તે વૃદ્ધ ગણિ આદિનું અભ્યુદ્યત વિહારના સ્વીકારરૂપ કાર્ય, આત્મકલ્યાણનું કારણ બને એવા ઘણા ગુણોના ત્યાગથી થોડા ગુણોને સાધનારું છે; કેમ કે પોતાના ગણિ આદિ પદનો નિર્વાહ કરવા માટે તે વૃદ્ધ થયેલા ગણિ આદિ અસમર્થ સાધુને તે તે પદ આપીને અભ્યુદ્યત વિહાર સ્વીકારે તો, ગચ્છના આરાષક સાધુઓ પૂર્વના ગણિ આદિના સમ્યગ્ અનુશાસન દ્વારા યોગમાર્ગમાં પ્રવર્તીને જે રીતે આત્મકલ્યાણ કરી રહ્યા હતા તેવું આત્મકલ્યાણ નવા ગણિ આદિ પાસેથી યોગ્ય અનુશાસનની પ્રાપ્તિ નહીં થવાને કારણે કરી શકે નહીં, જેથી ગચ્છના તે યોગ્ય સાધુઓના આત્માનું જે અહિત થાય, તે નવા ગણિ આદિના આત્માનું પણ ગચ્છની સમ્યગ્ અનુવર્તના નહીં કરવાને કારણે જે અહિત થાય, તે સર્વ પ્રત્યે અભ્યુઘત વિહાર સ્વીકારનારા વૃદ્ધ ગણિ આદિની ઉપેક્ષા કારણ છે, માટે આ રીતે ગ્રહણ કરાયેલો તેઓનો અભ્યુદ્યત વિહાર ઘણા આત્માઓના હિતની ઉપેક્ષા દ્વારા પોતાના આત્માના હિતને સાધવાના કરાયેલા પ્રયાસરૂપ હોવાથી ઘણા લાભના ત્યાગથી થોડા લાભને સાધનારા કાર્ય તુલ્ય બને છે. વળી આરાધક એવા ગણિ આદિ ક્યારેય ઘણા લાભના ત્યાગથી અલ્પ લાભને સાધનારી પ્રવૃત્તિ કરે નહીં; કેમ કે અભ્યુઘત વિહાર સ્વીકારનારા સાધુઓ કુશલ હોય છે અને કુશલ પુરુષો હંમેશાં સુપ્રતિષ્ઠિત આરંભવાળા અર્થાત્ અધિક લાભના કારણભૂત આરંભવાળા હોય છે. આથી સુપ્રતિષ્ઠિત આરંભવાળા વૃદ્ધ ગણિ આદિ અવશ્ય પોતાના પદનો સમ્યગ્ નિર્વાહ કરી શકે એવા ઉત્તરાધિકારી સાધુની તે તે પદની યોગ્યતાની તુલના કરીને તેઓને તે તે પદ ઉપર સ્થાપન કરે છે, અને ત્યારપછી જ સ્વયં જિનકલ્પાદિરૂપ અભ્યુદ્યત વિહાર સ્વીકારે છે. 11932211

## અવતરણિકા :

उपकरणद्वारमाश्रित्याह -

# અવતરણિકાર્થ:

'ઉપકરણ' દ્વારને આશ્રયીને કહે છે –

## ભાવાર્થ :

ગાથા ૧૩૭૨માં અભ્યુઘત વિહારનાં દશ દ્વારો બતાવેલ, તેમાંથી ગાથા ૧૩૭૯થી ૧૩૮૨માં બીજા 'પંચતુલના' દ્વારને આશ્રયીને વ્યાખ્યાન કર્યું, હવે ત્રીજા 'ઉપકરણ' દ્વારને આશ્રયીને વ્યાખ્યાન કરે છે —

#### : 11941

# उवगरणं सुद्धेसणमाणजुअं जमुचिअं सकप्पस्स । तं गिण्हइ तयभावे अहागडं जाव उचिअं तु ॥१३८३॥

#### अन्वशार्थः

सुद्धेसणमाणजुअं जं उवगरणं=शुद्ध એષણા-માનયુક્ત એવું જે ઉપકરણ सकप्यस्स उचिअं=स्વકલ્પને ઉચિત હોય, तं=तेने=ते ઉપકરણને, गिण्हड्=ગ્રહણ કરે છે. तयभावे तु=વળી તેના અભાવમાં=સ્વકલ્પને ઉચિત ઉપકરણના અભાવમાં, जाव उचिअं=જ્યાં સુધી ઉચિત (ઉપકરણ પ્રાપ્ત ન થાય ત્યાં સુધી) अहागडं= યથાકૃતને (ગ્રહણ કરે છે.)

## ગાથાર્થ :

શુદ્ધ એષણા અને પ્રમાણથી યુક્ત એવું જે ઉપકરણ સ્વક્લ્પને ઉચિત હોય, તે ઉપકરણને જિનકલ્પાદિ સ્વીકારનારા સાધુ ગ્રહણ કરે છે. સ્વક્લ્પને ઉચિત ઉપકરણના અભાવમાં જ્યાં સુધી ઉચિત ઉપકરણ પ્રાપ્ત થાય નહીં ત્યાં સુધી યથાફૃત ઉપકરણને ગ્રહણ કરે છે.

## ાસિડિ

उपकरणं-वस्त्रादि शुद्धैषणामानयुक्तं यदुचितं स्वकल्पस्य समयनीत्या, तद् गृह्णात्युत्सर्गेणादित एव, तदभावे सति यथाकृतं गृह्णाति यावदुचितम् अन्यद् भवति तावदेवेति गाथार्थः ॥१३८३॥

# ટી<del>ક</del>ાર્થ :

શુદ્ધ એષણા-માનયુક્ત=શુદ્ધ એષણાથી યુક્ત અને પ્રમાણથી યુક્ત, એવાં જે વસ્ત્રાદિ ઉપકરણ સમયની નીતિથી=શાસ્ત્રમાં બતાવેલ મર્યાદાથી, સ્વકલ્પને=જિનકલ્પાદિ ત્રણ પ્રકારના અભ્યુદ્યત વિહારમાંથી પોતાને સ્વીકારવા યોગ્ય કલ્પને, ઉચિત હોય, તેને ઉત્સર્ગ વડે આદિથી જ ગ્રહણ કરે છે=સ્વકલ્પને ઉચિત એવાં તે વસ્ત્રાદિ ઉપકરણને સામાન્ય રીતે જિનકલ્પાદિ અભ્યુદ્યત વિહારના સ્વીકારના પ્રારંભથી જ ગ્રહણ કરે છે.

તેનો અભાવ હોતે છતે=સ્વકલ્પને ઉચિત ઉપકરણનો અભ્યુદ્યત વિહાર સ્વીકારતા પૂર્વે અભાવ હોતે છતે, જ્યાં સુધી અન્ય ઉચિત થાય ત્યાં સુધી જ યથાકૃતને ગ્રહણ કરે છે=જિનકલ્પાદિ અભ્યુદ્યત વિહાર સ્વીકાર્યા પછી જ્યાં સુધી સ્વકલ્પને ઉચિત એવાં વસ્ત્રાદિ અન્ય ઉપકરણ પ્રાપ્ત થાય ત્યાં સુધી જ અભ્યુદ્યત વિહારના સ્વીકારની પૂર્વેનાં યથાકૃત વસ્ત્રાદિ ઉપકરણને ગ્રહણ કરે છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### गाथा :

जाए उचिए अ तयं वोसिरइ अहागडं विहाणेण । इअ आणानिरयस्सिह विण्णोअं तं पि तेण समं ॥१३८४॥

## અન્વચાર્થ:

उचिए अ जाए=અને ઉચિત થયે છતે=પાછળથી સ્વકલ્પને ઉચિત ઉપકરણ પ્રાપ્ત થયે છતે, अहागडं तयं=યથાકૃત એવા તેને=પૂર્વે ગ્રહણ કરેલાં વસ્ત્રાદિ ઉપકરણને, विहाणेण=વિધાનથી=સૂત્રોક્ત વિધિથી, वोसिरइ=વોસિરાવે છે. इह=અહીં=લોકમાં, इअ=આ રીતે आणानिरयस्स=આજ્ઞાનિરતના=ભગવાનની આજ્ઞાના પાલનમાં રત એવા સાધુના, तं पि=ते પણ=પૂર્વનાં યથાકૃત ઉપકરણ પણ, तेण समं=तेनाथी સમ=પાછળથી પ્રાપ્ત થયેલાં ઉચિત ઉપકરણ સમાન, विण्णेअं=જાણવાં.

## ગાથાर्थ :

અને પાછળથી સ્વકલ્પને ઉચિત ઉપકરણ પ્રાપ્ત થયે છતે પૂર્વે ગ્રહણ કરેલાં યથાકૃત ઉપકરણને સૂત્રોક્ત વિદ્યિથી વોસિરાવે છે. લોકમાં આ રીતે ભગવાનની આજ્ઞાના પાલનમાં રત એવા સાધુના પૂર્વનાં ચથાકૃત ઉપકરણ પણ પાછળથી પ્રાપ્ત થયેલાં ઉચિત ઉપકરણ જેવા જાણવાં.

## ટીકા :

जाते सत्युचितोपकरणे तत् प्राक्तनं व्युत्सृजित यथाकृतं उपकरणं विधानेन-सौत्रेण, इय तत्त्यागिन:स्पृहतया आज्ञानिरतस्येह=लोके विज्ञेयं तदिष=मौलमुपकरणं तेन समं पाश्चात्येनेति गाथार्थ: ॥१३८४॥

# ટીકાર્થ :

ઉચિત ઉપકરણ થયે છતે=જિનકલ્પાદિરૂપ અભ્યુદ્યત વિહાર સ્વીકાર્યા પછી સ્વકલ્પને ઉચિત એવાં વસ્ત્રાદિ ઉપકરણ પ્રાપ્ત થયે છતે, યથાકૃત એવાં તે પ્રાક્તન ઉપકરણને=પૂર્વે ગ્રહણ કરેલાં તે યથાકૃત વસ્ત્રાદિ ઉપકરણને, સૌત્ર વિધાનથી=સૂત્ર સંબંધી વિધિથી, વોસિરાવે છે. અહીં=લોકમાં, આ રીતે તેના ત્યાગમાં નિઃસ્પૃહપણાથી=પૂર્વે ગ્રહણ કરેલાં યથાકૃત વસ્ત્રાદિ ઉપકરણનો ત્યાગ કરવામાં નિઃસ્પૃહભાવથી, આજ્ઞાનિરતને=ભગવાનની આજ્ઞાના પાલનમાં રત એવા અભ્યુદ્યત વિહાર સ્વીકારનાગ સાધુને, તે પણ= મૌલ ઉપકરણ પણ=મૂળ એવા અભ્યુદ્યત વિહાર સ્વીકારની પૂર્વે ગ્રહણ કરેલાં યથાકૃત વસ્ત્રાદિ ઉપકરણ પણ, પાશ્ચાત્ય એવા તેનાથી સમ=અભ્યુદ્યત વિહાર સ્વીકાર્યા પછી પ્રાપ્ત થયેલા શુદ્ધ એષણાથી અને પ્રમાણથી યુક્ત એવા સ્વકલ્પને ઉચિત વસ્ત્રાદિ ઉપકરણ જેવાં, જાણવાં, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

અભ્યુઘત વિહાર સ્વીકારતા પહેલાં મહાત્માઓ શુદ્ધ એષણાથી યુક્ત અને પ્રમાણથી યુક્ત એવાં જે વસ્ત્રાદિ ઉપકરણ શાસ્ત્રોક્ત મર્યાદાથી પોતાના જિનકલ્પાદિને ઉચિત હોય તેને ઉત્સર્ગથી પ્રારંભમાં ગ્રહણ કરે છે; પરંતુ જો અભ્યુઘત વિહાર સ્વીકારતાં પહેલાં આવા સ્વકલ્પને ઉચિત વસ્તાદિ ઉપકરણ પ્રાપ્ત ન થાય તો અપવાદથી યથાકૃત વસ્ત્રાદિ ઉપકરણને પણ ગ્રહણ કરે છે, અને જિનકલ્પાદિરૂપ અભ્યુઘત વિહાર સ્વીકાર્યા પછી જયારે તેમને પોતાના કલ્પને ઉચિત એવાં વસ્ત્રાદિ ઉપકરણ પ્રાપ્ત થાય ત્યારે પૂર્વે ગ્રહણ કરેલાં તે યથાકૃત વસ્ત્રાદિ ઉપકરણનો શાસ્ત્રોક્ત વિધિ મુજબ ત્યાગ કરે છે.

આ રીતે ભગવાનની આજ્ઞાના પાલનમાં નિરત એવા સાધુને પૂર્વમાં ત્રહણ કરાયેલ યથાકૃત ઉપકરણ પ્રત્યે નિઃસ્પૃહભાવ હોવાથી, તે પૂર્વનાં યથાકૃત ઉપકરણ પણ પાછળથી પ્રાપ્ત થતા શુદ્ધ એષણાથી યુક્ત અને પ્રમાણથી યુક્ત એવા સ્વકલ્પને ઉચિત ઉપકરણ તુલ્ય છે; કેમ કે અભ્યુદ્યત વિહારના સ્વીકારકાળમાં ઉપકરણ પ્રત્યેના પ્રતિબંધથી પૂર્વનાં યથાકૃત ઉપકરણ ત્રહણ કરેલ નથી, પરંતુ ભગવાનની આજ્ઞાથી પૂર્વનાં યથાકૃત ઉપકરણ ત્રહણ કરેલ છે. આથી અભ્યુદ્યત વિહાર સ્વીકાર્યા પછી જયારે સ્વકલ્પને ઉચિત ઉપકરણ પ્રાપ્ત થાય છે ત્યારે પૂર્વનાં ત્રહણ કરેલ યથાકૃત ઉપકરણને વોસિરાવે છે. માટે તે મહાત્મા ઉપકરણના ત્યાગ પ્રત્યે પણ સર્વથા નિઃસ્પૃહ છે. આથી જ તેઓને પૂર્વનાં યથાકૃત ઉપકરણ પ્રત્યે લેશ પણ પ્રતિબંધ નહીં હોવાથી સ્વકલ્પને ઉચિત ઉપકરણ પાછળથી પ્રાપ્ત થયા પછી પૂર્વનાં યથાકૃત ઉપકરણને શાસ્ત્રોક્ત વિધિ અનુસાર પરઠવે છે. ॥૧૩૮૩/૧૩૮૪॥

## અવતરણિકા :

किमित्यत आह --

## અવતરણિકાર્થ:

પૂર્વગાથાના ઉત્તરાર્ધમાં કહ્યું કે આ રીતે આજ્ઞાનિરતનાં મૂલ ઉપકરણ પણ પાશ્ચાત્ય ઉપકરણ સમાન શુદ્ધ જાણવાં. ત્યાં પ્રશ્ન થાય કે પૂર્વના ઉપકરણ પાછળના ઉપકરણ તુલ્ય કયા કારણથી છે ? આથી કહે છે –

#### આથા :

आणा इत्थ पमाणं विण्णेआ सव्वहा उ परलोए । आराहणाए तीए धम्मो बज्झं पुण निमित्तं ॥१३८५॥

## અન્વચાર્થ:

परलोए=૫२લોકવિષયક इत्थ=અહીં=ધર્મની પ્રવૃત્તિમાં, सळ्वहा उ=સર્વથા જ आणा=આજ્ઞા पमाणं= પ્રમાણ विण्णेआ=જાણવી. तीए=તેની=ભગવાનની આજ્ઞાની, आराहणाए=આરાધનાથી धम्मो=ધર્મ થાય છે, बज्झं पुण निमित्तं=વળી બાહ્ય નિમિત્ત છે.

## आशार्थ :

પરલોકવિષયક ધર્મની પ્રવૃત્તિમાં સર્વથા જ આજ્ઞા પ્રમાણ જાણવી. ભગવાનની આજ્ઞાની આરાધનાથી ધર્મ થાય છે, વળી બાહ્ય નિમિત્ત છે.

## ટીકા :

आज्ञाऽत्र प्रमाणं विज्ञेया सर्वथैव परलोके, न त्वन्यत् किंचिद्, आराधनेन तस्या धर्म्मः, आज्ञात्वात्, बाह्यं पुनर्निमित्तमिति गाथार्थः ॥१३८५॥

## ટીકાર્થ:

પરલોકવિષયક અહીં=ધર્મની પ્રવૃત્તિમાં, સર્વથા જ આજ્ઞા પ્રમાણ જાણવી, પરંતુ અન્ય કંઈ નહીં= ભગવાનની આજ્ઞાથી અન્ય કંઈ પ્રમાણ નથી. તેના=ભગવાનની આજ્ઞાના, આરાધનથી ધર્મ થાય છે; કેમ કે આજ્ઞાપણું છે, વળી બાહ્ય નિમિત્ત છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

ગિષ્ઠા આદિ અભ્યુદ્યત વિહાર સ્વીકારતી વખતે પોતાના કલ્પને ઉચિત ઉપકરણ ન મળે તો યથાકૃત ઉપકરણ પ્રહે કરે છે અને અભ્યુદ્યત વિહાર સ્વીકાર્યા પછી જયારે પોતાના કલ્પને ઉચિત ઉપકરણ મળે ત્યારે સૂત્રોક્ત વિધિ અનુસાર પૂર્વનાં યથાકૃત ઉપકરણ વોસિરાવે છે. આ સર્વ પ્રવૃત્તિ તે મહાત્માઓ ભગવાનની આજ્ઞા પ્રમાણે કરે છે અને પરલોકના વિષયવાળી ધર્મની પ્રવૃત્તિમાં સર્વથા જ ભગવાનની આજ્ઞા પ્રમાણ છે, અન્ય કાંઈ પ્રમાણ નથી. આથી બાહ્ય રીતે સ્વકલ્પને ઉચિત ઉપકરણ પ્રાપ્ત થઈ જવાથી ધર્મ થતો નથી, પરંતુ ભગવાનની આજ્ઞાનું આરાધન કરવાથી ધર્મ થાય છે; કેમ કે ધર્મ ભગવાનની આજ્ઞાના પાલન સ્વરૂપ છે, બાહ્ય શુદ્ધ ઉપકરણ તો માત્ર ધર્મનું નિમિત્ત છે.

અથી ફલિત થાય કે અભ્યુદ્યત વિહાર સ્વીકારનારા મહાત્માઓ એષણાથી શુદ્ધ અને પ્રમાણોપેત સ્વકલ્પને ઉચિત ઉપકરણ ગ્રહણ કરે છે, તે પ્રવૃત્તિ પણ ભગવાનની આજ્ઞા અનુસારે છે; અને તેવાં શુદ્ધ ઉપકરણ પ્રાપ્ત ન થતાં અભ્યુદ્યત વિહાર સ્વીકારતા પહેલાં યથાકૃત ઉપકરણ ગ્રહણ કરે છે, તે પ્રવૃત્તિ પણ ભગવાનની આજ્ઞા અનુસારે છે; તેમ જ પાછળથી એષણાથી શુદ્ધ અને પ્રમાણોપેત સ્વકલ્પને ઉચિત ઉપકરણ પ્રાપ્ત થતા પૂર્વે ગ્રહણ કરેલાં યથાકૃત ઉપકરણ પરઠવે છે, તે પ્રવૃત્તિ પણ ભગવાનની આજ્ઞા અનુસારે છે. આથી પાછળથી પ્રાપ્ત થયેલ સ્વકલ્પને ઉચિત ઉપકરણથી જેમ સંયમની શુદ્ધિ થાય છે, તેમ પૂર્વે ગ્રહણ કરેલ યથાકૃત ઉપકરણથી પણ સંયમની શુદ્ધિ થાય છે. માટે પૂર્વનાં યથાકૃત ઉપકરણ પાછળથી પ્રાપ્ત થયેલાં સ્વકલ્પને ઉચિત ઉપકરણ તુલ્ય જ શુદ્ધ જાણવાં. II૧૩૮૫II

# અવતરણિકા :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે પરલોકવિષયક ધર્મપ્રવૃત્તિમાં સર્વથા જ ભગવાનની આજ્ઞા પ્રમાણ છે, તેથી ભગવાનની આજ્ઞા અનુસાર ગ્રહણ કરાતાં યથાકૃત ઉપકરણ પણ સ્વકલ્પને ઉચિત ઉપકરણ તુલ્ય જ છે.

ત્યાં પ્રશ્ન થાય કે યથાકૃત ઉપકરણ ગ્રહણ કરવામાં ઉપકરણની શુદ્ધતાના અભાવકૃત સંયમની શુદ્ધિમાં પણ કંઈક અભાવની પ્રાપ્તિ કેમ થતી નથી ? તેથી કહે છે –

#### ाथाः :

उवगरणं पुवगारे तीए आराहणस्स वहंतं । पावइ जहत्थनामं इहरा अहिगरण मो भणिअं ॥१३८६॥ दारं ॥

#### અન્વચાર્થ:

उवगरणं पि उवगारे=ઉપકરણ પણ ઉપકારમાં છે=ઉપકારના અર્થમાં છે. तीए=तेना=આજ્ઞાના,

www.jainelibrary.org

आराहणस्म=આરાધનમાં वर्डतं=વર્તતું એવું ઉપકરણ जहत्थनामं=યથાર્થ નામને पावइ=પ્રાપ્ત કરે છે. इहरा=ઇતરથા=ભગવાનની આજ્ઞાના આરાધનરૂપ ઉપકારના અભાવમાં, (ઉપકરણ) अहिगरण मो=અધિકરણ જ भणिअं=કહેવાયું છે.

## ગાशार्थ :

ઉપકરણ પણ ઉપકારના અર્થમાં છે. ભગવાનની આજ્ઞાના આરાદ્યનમાં વર્તતું એવું ઉપકરણ યથાર્થ નામને પ્રાપ્ત કરે છે. ભગવાનની આજ્ઞાના આરાદ્યનરૂપ ઉપકારના અભાવમાં ઉપકરણ અધિકરણ જ કહેવાયું છે.

## ટીકા :

उपकरणमप्युपकारे, तस्याः=आज्ञायाः आराधनस्य वर्त्तमानं सत् प्राप्नोति यथार्थनाम उपकरण-मिति, इतरथा=तदाराधनोपकाराभावे सत्यधिकरणमेव भणितं तदुपकरणमिति गाथार्थः ॥१३८६॥ (द्वारम्) ॥

## ટીકાર્થ :

ઉપકરણ પણ ઉપકારમાં છે=ઉપકારના અર્થમાં છે. તેના=આજ્ઞાના, આરાધનમાં વર્તતું છતું 'ઉપકરણ' એ પ્રકારના યથાર્થ નામને પ્રાપ્ત કરે છે. ઇતરથા≕તેના આરાધનરૂપ ઉપકારનો અભાવ હોતે છતે≔ભગવાનની આજ્ઞાના આરાધનરૂપ ઉપકારનો અભાવ હોતે છતે, તે ઉપકરણ અધિકરણ જ કહેવાયું છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

સાધુની વસ્તુ-પાત્રાદિ વસ્તુ 'ઉપકરણ' કહેવાય છે અને ઉપકરણ શબ્દ 'ઉપકાર'ના અર્થમાં વપરાય છે. તેથી એ પ્રાપ્ત થાય કે ભગવાનની આજ્ઞાની આરાધના કરવામાં જે ઉપકાર કરે તેને 'ઉપકરણ' કહેવાય. તેથી નિર્દોષ રીતે ત્રહણ કરાયેલ વસ્ત્રાદિ ઉપકરણ ભગવાનની આજ્ઞાની આરાધનામાં ઉપયોગ કરાતું હોય તો તે 'ઉપકરણ' એ પ્રકારના યથાર્થ નામને પ્રાપ્ત કરે છે, અને સંપૂર્ણ દોષરહિત ગ્રહણ કરાયેલ પણ વસ્ત્રાદિ ઉપકરણ ભગવાનની આજ્ઞાની આરાધનામાં ઉપયોગ કરાતું ન હોય તો તે 'અધિકરણ' જ છે.

અાથી ફિલત થાય કે અભ્યુદ્ધત વિહાર સ્વીકારતી વખતે સ્વકલ્પને ઉચિત એવા એષણાથી શુદ્ધ અને પ્રમાણોપેત ઉપકરણ પ્રાપ્ત ન થાય અને તેના કારણે તે મહાત્મા અભ્યુદ્ધત વિહાર સ્વીકારવામાં વિલંબન કરે તો ભગવાનની આંજ્ઞાનું આરાધન થાય નહીં, માટે તે વખતે તે મહાત્મા પોતાની પાસે રહેલાં યથાકૃત ઉપકરણ ગ્રહણ કરીને અભ્યુદ્ધત વિહાર સ્વીકારે તો, તે ગ્રહણ કરાયેલાં યથાકૃત ઉપકરણ પણ અભ્યુદ્ધત વિહારના સ્વીકારરૂપ ભગવાનની આજ્ઞાની આરાધના કરવામાં ઉપકારક હોવાથી 'ઉપકરણ' એ પ્રકારના યથાર્થ નામને પ્રાપ્ત કરે છે; અને પાછળથી સ્વકલ્પને ઉચિત ઉપકરણ પ્રાપ્ત થતાં હોય છતાં તે મહાત્મા તેને નહીં ગ્રહણ કરીને પૂર્વના યથાકૃત ઉપકરણનો જ પરિભોગ કરે તો ભગવાનની આજ્ઞાનું આરાધન થાય નહીં, માટે તે વખતે તે પૂર્વના યથાકૃત ઉપકરણને પરઠવીને પ્રાપ્ત થતાં સ્વકલ્પને ઉચિત ઉપકરણ ગ્રહણ

કરે તો ભગવાનની આજ્ઞાની આરાધના થતી હોવાથી તે સ્વકલ્પને ઉચિત વસ્ત્રાદિ 'ઉપકરણ' એ પ્રકારના યથાર્થ નામને પ્રાપ્ત કરે છે. અન્યથા યથાકૃત ઉપકરણ હોય કે સ્વકલ્પને ઉચિત ઉપકરણ હોય એ બંને અધિકરણ બને છે.

આનાથી એ નક્કી થયું કે ભિક્ષાના સર્વ દોષોના પરિહારપૂર્વક ગ્રહણ કરેલ પણ ભિક્ષા માંડલીના પાંચ દોષો ટાળીને પણ વાપરવા છતાં, તે આહારથી પુષ્ટ થયેલા દેહને ભગવાનની આજ્ઞાની આરાધના કરવામાં પ્રવર્તાવવામાં ન આવે, તો તે નિર્દોષ એવી ભિક્ષા પણ ભગવાનની આજ્ઞાના આરાધનમાં ઉપકારક બનતી નહીં હોવાથી ઉપકરણ કહેવાતી નથી, પરંતુ અધિકરણ કહેવાય છે.

આથી જ ભગવાનની આજ્ઞાના આરાધનમાં પ્રવર્તતી સાધુની વસ્ત-પાત્ર-ભિક્ષાદિ સર્વ વસ્તુ ઉપકરણ બને છે, નહીં તો અધિકરણ બને છે. માટે અભ્યુદ્ધત વિહાર સ્વીકારનારા મહાત્માએ સ્વકલ્પને ઉચિત ઉપકરણ પ્રાપ્ત ન થતાં પૂર્વે જે યથાકૃત ઉપકરણ ગ્રહણ કર્યાં અને પછી સ્વકલ્પને ઉચિત ઉપકરણ પ્રાપ્ત થતાં પૂર્વના યથાકૃત ઉપકરણનો ત્યાગ કરીને તે સ્વકલ્પને ઉચિત ઉપકરણ ગ્રહણ કર્યાં, તે બંને પ્રકારનાં ઉપકરણ ભગવાનની આજ્ઞાની આરાધના કરવામાં ઉપકારક હોવાથી 'ઉપકરણ' એ પ્રકારના યથાર્થ નામને પ્રાપ્ત કરે છે અને બંને પ્રકારના ઉપકરણ યથાર્થ નામવાળાં હોવાથી સમાન રીતે શુદ્ધ જ છે. એ પ્રકારે ગાથા ૧૩૮૪ સાથે પ્રસ્તુત ગાથાનો સંબંધ છે. !!૧૩૮૬!!

## અવતરણિકા :

परिकर्म्मद्वारमभिधातुमाह -

# અવતરણિકાર્થ :

'પરિકર્મ' દારને કહેવા માટે કહે છે -

## ભાવાર્થ :

ગાથા ૧૩૭૨માં અભ્યુદ્યત વિહારનાં દશ દ્વારો બતાવેલ, તેમાંથી ગાથા ૧૩૮૩થી ૧૩૮૬માં ત્રીજા 'ઉપકરણ' દ્વારના સ્વરૂપનું કથન કર્યું, હવે ચોથા 'પરિકર્મ' દ્વારના સ્વરૂપનું અભિધાન કરવા માટે કહે છે –

#### भाशा :

परिकम्मं पुण इह इंदियाइविणिअमणभावणा णेआ । तमवायादालोअणविहिणा सम्मं तओ कुणइ ॥१३८७॥

## અન્વચાર્ચ:

इह=અહીં=અભ્યુદ્યત વિહારના પ્રક્રમમાં, परिकामं पुण=વળી પરિકર્મ इंदियाइविणिअमणभावणा णेआ=ઇન્દ્રિયાદિના વિનિયમનની ભાવના જાણવી. तओ=તે કારણથી अवायादालोअणविहिणा=અપાયાદિના આલોચનની વિધિથી तं=તેને=પરિકર્મને, सम्मं कुणइ=સમ્યક્ કરે છે.

## जाशार्थ :

અભ્યુદ્યત વિહારના પ્રક્રમમાં વળી પરિકર્મ ઇંદ્રિયાદિના વિનિયમનની ભાવના જાણવી. તે કારણથી અપાયાદિના આલોચનની વિધિથી પરિકર્મને સમ્યક્ કરે છે.

## शक्ताः

परिकर्म्म पुनरिह प्रक्रमे इन्द्रियादिविनियमनभावना ज्ञेया, भावना=अभ्यासः, तत्=परिकर्म्म अपायाद्यालोचनविधिना इन्द्रियादीनां सम्यक् ततः करोतीति गाथार्थः ॥१३८७॥

## ટીકાર્થ:

આ પ્રક્રમમાં=અભ્યુઘત વિહારના પ્રક્રમમાં, વળી પરિકર્મ ઇન્દ્રિયાદિના વિનિયમનની ભાવના જાણવી. ભાવના એટલે અભ્યાસ. તે કારણથી ઇન્દ્રિયાદિના અપાયાદિના આલોચનની વિધિથી તેને=પરિકર્મને, સમ્યક્ કરે છે=અભ્યુઘત વિહાર સ્વીકારવા તત્પર થયેલા ગણિ આદિ સમ્યક્ કરે છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

ઇન્દ્રિય, કષાય અને મન-વચન-કાયાના યોગો કર્મબંધનાં કારણ છે અને પોતાના આત્મભાવમાં વિશ્રાંતિ માટે તે ઇન્દ્રિયાદિનું નિયમન કરવાનો અભ્યાસ કરવો એ ભાવના છે.

આશય એ છે કે આત્મામાં અનાદિકાળથી વિષયો પ્રત્યેનું ઔત્સુક્ય પડેલું છે. તેથી ઇન્દ્રિયોને પ્રાપ્ત કરીને જીવ વિષયોને અભિમુખ જાય છે, તે તે નિમિત્તને પામીને કાષાયિક ભાવો કરે છે, તેમ જ મન-વચન-કાયાના યોગોને અસ્થિર ભાવવાળા કરીને કર્મો બાંધે છે. માટે આ ઇન્દ્રિયાદિનું નિયંત્રણ કરવા જે અભ્યાસ કરાય છે તેને પરિકર્મ કહેવાય છે.

વળી તે પરિકર્મ કરવા માટે અભ્યુદ્યત વિહાર સ્વીકારવા તત્પર થયેલા મહાત્મા ઇન્દ્રિયાદિના અનર્થોનું સમ્યગ્ આલોચન કરે છે અર્થાત્ આ ઇન્દ્રિય, કષાયો અને યોગોને શાસ્રવચન અનુસારે પ્રવર્તાવવામાં ન આવે તો સંસારના પરિભ્રમણરૂપ અનર્થનું કારણ બને છે અને શાસ્રવચન અનુસારે પ્રવર્તાવવામાં આવે તો અત્મકલ્યાણનું કારણ બને છે એ પ્રકારે સમ્યગ્ ચિંતવન કરે છે, જેથી આત્મા અનુત્સુકઅવસ્થા પ્રાપ્ત કરીને શુદ્ધ ધ્યાનમાં પ્રવર્તી શકે. 114 3૮૭॥

#### भाशाः

इंदिअकसायजोगा विणियमिआ तेण पुळ्यमेव णणु । सच्चं तहा वि जयई तज्जय सिद्धि गर्णेतो उ ॥१३८८॥

# અન્વચાર્થ:

णणु=ननुथी કોઈ શંકા કરે છે – तेण=તેના વડે=અભ્યુદ્યત વિહાર સ્વીકારવા તત્પર થયેલા મહાત્મા વડે, इंदिअकसायजोगा=ઇन्द्रिय, કષાય અને યોગો पुळ्यमेव=પૂર્વે જ विणियमिआ=નિયમાયા હોય છે=નિયંત્રણ કરાયા હોય છે. (તેને ઉત્તર આપતાં ગ્રંથકારશ્રી કહે છે –) सच्चं=सत्य છે, तहा वि=तोपણ

तज्जय=तेना જયથી=ઇન્દ્રિયાદિના જયથી, सिद्धि गर्णेतो=सिद्धिने ગણતા એવા=અભ્યુદ્યત વિહારના પારની પ્રાપ્તિને માનતા એવા મહાત્મા, जयई=યત્ન કરે છે=ઇન્દ્રિયાદિના નિયમનમાં યત્ન કરે છે.

🛨 '૩' પાદપૂરણમાં છે.

#### ગાંશાર્થ:

ननु થી પૂર્વપક્ષી શંકા કરે છે — અભ્યુદ્ધત વિહાર સ્વીકારવા તત્પર થયેલા મહાતમા વડે ઇદ્રિયાદિ પૂર્વે જ નિયમન કરાયા હોય છે. તેને ઉત્તર આપતાં ગ્રંથકારશ્રી કહે છે — તમારું કથન સત્ય છે, તોપણ ઇદ્રિયાદિના જયથી અભ્યુદ્ધત વિહારની સિદ્ધિને માનતા એવા મહાત્મા ઇદ્રિયાદિના નિયમનમાં ચત્ન કરે છે.

## ારહિ

इन्द्रियकषाययोगाः सर्व एव विनियमितास्तेन साधुना पूर्वमेव ननु, अत्रोत्तरं-सत्यमेतत्, तथापि यतते सः तज्जयाद्=इन्द्रियादिजयात् सिर्द्धि गणयन् प्रस्तुतस्येति गाथार्थः ॥१३८८॥

## ટીકાર્થ :

ત્તનુથી પૂર્વપક્ષી શંકા કરે છે — તે સાધુ વડે=અભ્યુદ્યત વિહાર સ્વીકારવા તત્પર થયેલા તે ગણિ આદિ સાધુ વડે, સર્વ જ ઇન્દ્રિય, કષાય અને યોગો પૂર્વે જ=પ્રવ્રજ્યાગ્રહણથી માંડીને ગણિ વગેરે પદનું અનુપાલન કર્યું ત્યાં સુધીમાં અભ્યુદ્યત વિહારના સ્વીકારની પૂર્વે જ, નિયમાયેલા હોય છે=નિયંત્રણ કરાયેલા હોય છે. માટે હવે તેઓને ઇન્દ્રિયાદિના વિનિયમનની ભાવના કરવાનું કોઈ પ્રયોજન નથી, આ પ્રકારનો પૂર્વપક્ષીનો આશય છે.

અહીં=પૂર્વપક્ષીની શંકામાં, પ્રંથકારશ્રી ઉત્તરને કહે છે -

આ સત્ય છે=પૂર્વપક્ષીએ જે કથન કર્યું એ સત્ય છે, તોપણ તેના જયથી=ઇન્દ્રિયાદિના જયથી, પ્રસ્તુતની સિદ્ધિને ગણતા એવા=પ્રસ્તુત એવા અભ્યુદ્ધત વિહારના પારની પ્રાપ્તિને માનતા એવા, તે=અભ્યુદ્ધત વિહારના સ્વીકાર માટે તત્પર થયેલા ગણિ આદિ, યત્ન કરે છે=ઇન્દ્રિયાદિના વિનિયમનમાં યત્ન કરે છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

ગણિ આદિ મહાત્મા અભ્યુઘત વિહાર સ્વીકારતાં પહેલાં ઇન્દ્રિયાદિના વિનિયમનની ભાવનારૂપ પરિકર્મ કરે છે, એમ પૂર્વગાથામાં ગ્રંથકારશ્રીએ કહ્યું. ત્યાં પૂર્વપક્ષી શંકા કરે છે –

ગણ આદિએ સંયમ ગ્રહણ કર્યું ત્યારથી માંડીને ઇન્દ્રિયો ઉપર સંયમ રાખેલ હોય છે, કષાયોને અન્યત્ર પ્રવર્તતા બંધ કરીને યોગમાર્ગમાં પ્રવર્તવિલ હોય છે, તેમ જ યથાતથા પ્રવર્તતા મન-વચન-કાયાના યોગોને ગુષ્તિથી નિયંત્રિત કરેલ હોય છે, એટલું જ નહીં, પરંતુ શાસ્ત્રાધ્યયન કરી કરીને ઇન્દ્રિયાદિને યોગમાર્ગમાં પ્રવર્તાવવામાં અતિશય સમર્થ હોય છે. આથી તેઓને અભ્યુદ્યત વિહાર સ્વીકારતાં પહેલાં ઇન્દ્રિયાદિના નિયમન અર્થે ભાવના કરવાનું કહેવું ઉચિત નથી. તેનો ઉત્તર આપતાં ગ્રંથકારશ્રી કહે છે —

અભ્યુદ્યત વિહાર સ્વીકારનારા મહાત્માએ અત્યાર સુધી આત્માને તત્ત્વથી ભાવિત કરીને ઇન્દ્રિયાદિનું નિયમન કર્યું છે એ પૂર્વપક્ષીનું કથન સત્ય છે; તોપણ ઇન્દ્રિયાદિનો સર્વથા જય થયો નથી અર્થાત્ જયાં સુધી આત્મામાં મોહના સંસ્કારો વર્તે છે અને મોહ આપાદક કર્મો સત્તામાં વિદ્યમાન છે, ત્યાં સુધી ઇન્દ્રિયો નિમિત્તને પામીને વિષયોમાં ઉત્સુક થાય તેવી હોય છે, કષાયો બાહ્ય વિષયોને અવલંબીને પ્રવર્તે તેવા હોય છે, તેમ જ મન-વચન-કાયાના યોગો ગુપ્તિને છોડીને અગુપ્તિમાં ચાલ્યા જાય તેવા હોય છે. આથી ઇન્દ્રિયાદિના જયથી અભ્યુદ્યત વિહારની સિદ્ધિ થાય છે એમ માનતા એવા તે ગણિ આદિ મહાત્મા ઇન્દ્રિયાદિના અત્યંત દમન અર્થે ઇન્દ્રિયાદિના અનર્થોનું આલોચન કરતાં વિચારે છે કે "શ્રુતથી અનિયંત્રિત એવાં ઇન્દ્રિયાદિ ચૌદ પૂર્વધર મહાત્માને પણ નિગોદમાં લઈ જઈ શકે છે અને શ્રુતથી નિયંત્રિત એવાં ઇન્દ્રિયાદિ સર્વ કર્મનો ઉચ્છેદ કરાવીને જીવને મોક્ષમાં લઈ જઈ શકે છે," એ પ્રકારે ઇન્દ્રિયાદિના અનર્થોનું અને લાભોનું તે મહાત્મા વિશેષથી ભાવન કરે છે.

આમ, અભ્યુદ્યત વિહાર સ્વીકાર્યા પછી વિશેષ પ્રકારનો ઉપશમભાવ થવાને કારણે જીવમાં અસંગભાવ સ્ફુરાયમાન થાય, નિમિત્તો પ્રાપ્ત થવા છતાં પણ ઇન્દ્રિયો લેશ પણ વિષયોમાં ઉત્સુક બને નહીં, કષાયો શુદ્ધ આત્મતત્ત્વના રાગને છોડીને લેશ પણ અન્યત્ર પ્રવર્તે નહીં, તેમ જ મન-વચન-કાયાના યોગો શુદ્ધ આત્મતત્ત્વમાં નિવેશ માટેના દઢ વ્યાપારવાળા થાય તે રીતે, અભ્યુદ્યત વિહાર સ્વીકારવા તત્પર થયેલા મહાત્મા પોતાના આત્માને પરિકર્મિત કરે છે. ॥૧૩૮૮॥

## અવતરણિકા :

ગાથા ૧૩૮૭માં કહ્યું કે ઇન્દ્રિય, કષાય અને યોગોના વિનિયમનની ભાવના એ પરિકર્મ છે. હવે તેમાં જ વિશેષ કહે છે –

#### आधाः

इंदिअजोगेहिं तहा णेहऽहिगारो जहा कसाएहिं। एएहिं विणा णेए दुहवुद्धीबीअभूआ उ ॥१३८९॥

## અન્વચાર્થ :

तहा=અને इह=અહીं=અભ્યુઘત વિહારના પરિકર્મ દ્વારમાં, जहा=જે રીતે कसाएिं अहिगारो=કષાયો વડેં અધિકાર છે, (તે રીતે) इंदिअजोगेहिं=ઇन्द्रिय અને યોગો વડે ण=નથી=અધિકાર નથી; (કેમ કે) एएिं विणा=આમના વિના=કષાયો વગર, एए=आ=ઇन्द्रिय અને યોગો, दुहवुश्वीबीअभूआ=हः ખવૃદ્ધિના બીજભૂત ण=થતા નથી.

🛨 'ड' પાદપૂર્તિમાં છે.

#### ગાજાર્થ :

અને અભ્યુધત વિહારના પરિકર્મ દ્વારમાં જે રીતે કષાયો વડે અધિકાર છે, તે રીતે ઇદ્રિય અને ુયોગો વડે અધિકાર નથી; કેમ કે કૃષણો વગર ઇન્દ્રિય અને યોગો દુઃખવૃદ્ધિના બીજભૂત થતા નથી.

## ટીકા :

इन्द्रिययोगैस्तथा नेहाधिकारः प्रक्रमे यथा कषायैः, किमित्यत्राह-एभिर्विना नैते=इन्द्रिययोगा दु:खवृद्धिबीजभूता इति गाथार्थः ॥१३८९॥

## ટીકાર્શ :

અને આ પ્રક્રમમાં જે રીતે કષાયો વડે અધિકાર છે, તે રીતે ઇન્દ્રિય અને યોગો વડે નથી=અધિકાર નથી. કયા કારણથી ? એમાં=એવી શંકામાં, કહે છે – આના વિના=કષાયો વિના, આ=ઇન્દ્રિય અને યોગો, દુ:ખવૃદ્ધિના બીજભૂત થતા નથી, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## અવતરણિકા :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું એ મુજબ કષાયો વગર ઇન્દ્રિય અને યોગો દુઃખવૃદ્ધિના બીજભૂત થતા ન હોય, તો અભ્યુદ્યત વિહાર સ્વીકારનારા મહાત્માને ઇન્દ્રિય અને યોગોના જય માટે યત્ન કરવાનું શું પ્રયોજન ? તેથી ઇન્દ્રિય અને યોગોના પરિકર્મનું પ્રયોજન બતાવે છે —

#### आथा :

जेण उ ते वि कसाया णो इंदिअजोगविरहओ हुंति । तिव्वणिअमणं पि तओ तयत्थ मो एत्थ कायव्वं ॥१३९०॥ दारं ॥

## અન્વચાર્થ :

जेण उ=વળી જે કારણથી ते कसाया वि=ते કષાયો પણ इंदिअजोगविरहओ=ઇન્દ્રિય અને યોગોના વિરહથી णो हुंति=થता नथी, तओ=ते કારણથી एत्थ=અહીં=અભ્યુઘત વિહારના પરિકર્મ દ્વારમાં, तिव्वणिअमणं पि=तेनुं विनियमन पण=ઇन्द्रिय અને યોગોનું નિયંત્રણ પણ, तयत्थ मो=तहर्थे જ=કષાયોના विनियमन અર્થે જ, कायव्यं=કરવા યોગ્ય છે.

# जाशार्थ :

વળી જે કારણથી તે કષાયો પણ ઇન્દ્રિય અને યોગો.વગર થતા નથી, તે કારણથી અભ્યુધત વિહારના પરિકર્મ દ્વારમાં ઇન્દ્રિય અને યોગોનું નિયંત્રણ પણ કષાયોના નિયંત્રણ અર્થે જ કરવા યોગ્ય છે.

# ટીકા :

येन पुनः कारणेन तेऽपि कषाया नेन्द्रियायोगविरहतो भवन्ति, तद्विनियमनमपि ततः कारणात्तदर्थमेव= कषायविनियमनार्थमत्र कर्त्तव्यमिति गाथार्थः ॥१३९०॥ (द्वारम्)॥

## નોંધ :

ટીકામાં 'नेन्द्रियायोगविरहतो' છે તેને સ્થાને મૂળગાથા પ્રમાણે 'नेन्द्रिययोगविरहतो' હોય તેમ ભાસે છે.

## ટીકાર્થ:

વળી જે કારણથી તે કષાયો પણ ઇન્દ્રિય અને યોગોના વિરહથી થતા નથી, તે કારણથી અહીં=અભ્યુદ્યત વિહારના પરિકર્મ દ્વારમાં, તેનું વિનિયમન પણ=ઇન્દ્રિય અને યોગોનું નિયંત્રણ પણ, તદર્થે જ=કષાયોના વિનિયમન અર્થે જ, કરવા યોગ્ય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## भावार्थ :

પૂર્વમાં ઇન્દ્રિયો, યોગો અને કષાયોના વિનિયમનની ભાવનારૂપ પરિકર્મ બતાવ્યું. હવે તે પરિકર્મમાં પણ કષાયોના વિનિયમનની ભાવનારૂપ પરિકર્મને જ પ્રધાન બતાવતાં કહે છે –

અભ્યુદ્યત વિહારના પ્રક્રમમાં જે પ્રકારે ક્યાયો વડે અધિકાર છે, તે પ્રકારે ઇન્દ્રિય અને યોગો વડે અધિકાર નથી. આમ કહીને ગ્રંથકારશ્રીને એ દર્શાવવું છે કે અભ્યુદ્યત વિહાર સ્વીકારવા તત્પર થયેલા મહાત્મા પોતાના રાગને શુદ્ધ આત્મતત્ત્વમાં દઢ યત્ન થાય તે રીતે પ્રવર્તાવે અને પોતાના ઢેયને શુદ્ધ આત્મતત્ત્વ સિવાય અન્ય ક્યાંય યત્ન ન થાય તે રીતે પ્રવર્તાવે, જેથી અભ્યુદ્યત વિહાર સ્વીકાર્યા પછી શુદ્ધ આત્મતત્ત્વપ્રાપ્તિના બીજભૂત અસંગભાવના સ્ફુરણને અનુકૂળ ધ્યાનમાં સુદઢ ઉદ્યમ વર્તી શકે; અને જીવનો ધ્યાનમાં સુદઢ ઉદ્યમ વર્તે તો જ અભ્યુદ્યત વિહારની નિષ્ઠાની પ્રાપ્તિ થાય. આથી અભ્યુદ્યત વિહાર સ્વીકારતાં પહેલાં મહાત્મા શુદ્ધ આત્માના પારમાર્થિક સ્વરૂપને અવલંબીને પોતાનો ઉપયોગ દીર્ધ કાળ સુધી અત્યંત સ્થૈર્યપૂર્વક પ્રવર્તે તે રીતે પોતાના ક્યાયોને પરિકર્મિત કરે.

અહીં પ્રશ્ન થાય કે પૂર્વે ઇન્દ્રિયાદિ ત્રણેયના વિનિયમનની ભાવનાને પરિકર્મ કહ્યું અને હવે પ્રધાનરૂપે કષાયોના વિનિયમનની ભાવનાને પરિકર્મ કહ્યું. આ પ્રમાણે કહેવાનું પ્રયોજન શું છે ? તે ગાથા ૧૩૯૦ના ઉત્તરાર્ધમાં બતાવે છે –

ઇન્દ્રિયો અને યોગો દુઃખવૃદ્ધિના બીજભૂત છે; કેમ કે ઇન્દ્રિયો અને યોગોને પરવશ થઈને જીવ કર્મબંધ કરે છે અને તેનાથી સંસારમાં પરિભ્રમણ કરે છે; તોપણ કષાયો વગર ઇન્દ્રિયો અને યોગો દુઃખવૃદ્ધિના બીજભૂત બનતા નથી. આથી જ જે મહાત્માઓના કષાયો શુદ્ધ આત્મભાવમાં નિવેશ પામવા માટે પ્રવર્તે છે, તેવા નિયંત્રિત કષાયોવાળા યોગીઓની ઇન્દ્રિયો અને યોગો દુઃખવૃદ્ધિના બીજભૂત બનતા નથી; કેમ કે કષાયોના નિયંત્રણને કારણે તેઓની શાંત થયેલી ઇન્દ્રિયો વિષયોના સંપર્કમાં આવવા છતાં ફક્ત વિષયોનો બોધ કરાવે છે, પરંતુ વિષયો સાથે સંશ્લેષ પામતી નથી, તેમ જ તેઓના યોગો પણ અસ્થિર ભાવને પામતા નથી. માટે અભ્યુદ્ધત વિહાર સ્વીકારનારા ગણિ આદિએ પ્રધાનરૂપે કષાયોના જ વિનિયમન માટે અભ્યાસ કરવો જોઈએ.

વળી આ કથનને દઢ કરવા કહે છે કે જે કારણથી કષાયો પણ ઇન્દ્રિયોની બાહ્ય પ્રવૃત્તિ અને યોગોના ચાંચલ્ય વગર થતા નથી, તેથી ગાથા ૧૩૮૭-૧૩૮૮માં જે ઇન્દ્રિયો અને યોગોના વિનિયમનનો અભ્યાસ કરવાનું કહ્યું, તે પણ કષાયોના વિનિયમનનો અભ્યાસ કરવા માટે છે; કેમ કે કષાયો ઉપર જીવનું નિયંત્રણ થાય તો ઇન્દ્રિયો અને યોગો ક્યારેય અનર્થકારી બની શકે નહીં. આથી જ ઇન્દ્રિયાદિ ત્રણના વિનિયમનમાં કષાયોના વિનિયમનની પ્રધાનતા છે. ગા૧૩૮૯/૧૩૯૦

## अवतरशिङाः

तपोभावनादिप्रतिपादनायाह -

## અવતરણિકાર્થ:

તપોભાવના આદિના પ્રતિપાદન માટે કહે છે –

## ભાવાર્થ :

ગાથા ૧૩૭૨માં અભ્યુદ્યત વિહારનાં દશ દ્વારો બતાવ્યાં, તેમાંથી ચોથા 'પરિકર્મ' દ્વારના સ્વરૂપનું ગાથા ૧૩૮૭થી ૧૩૯૦માં પ્રતિપાદન કર્યું, હવે પાંચમા 'તપોભાવના' દ્વારના અને 'आदि' પદથી પ્રાપ્ત એવા છકા 'સત્ત્વભાવના' દ્વારના સ્વરૂપનું ગાથા ૧૩૯૮ સુધી પ્રતિપાદન કરવા માટે કહે છે –

#### आधाः

इअ परिकम्मिअभावोऽणब्भत्थं पोरिसाइ तिगुणतवं । कुणइ छुहाविजयडा गिरिणइसीहेण दिइंतो ॥१३९१॥

## અન્વચાર્થ:

इअ=આ રીતે=ગાથા ૧૩૮૭થી ૧૩૯૦માં બતાવ્યું એ રીતે, परिकम्मिअभावो=પરિકર્મિત ભાવવાળા એવા સાધુ अणब्भत्यं पोरिसाइ तिगुणतवं=અનભ્યસ્ત એવા પોરિસી આદિ ત્રિગુણ તપને छुहाविजयझ=ક્ષુધાના વિજય અર્થે कुणइ=કરે છે. (અહીં) गिरिणइसीहेण दिइंतो=ગિરિનદીના સિંહ વડે દેષ્ટાંત છે.

## आशार्थ :

ગાથા ૧૩૮૦થી ૧૩૯૦માં બતાવ્યું એ રીતે પરિકર્મિત ભાવવાળા મહાત્મા અનભ્યસ્ત એવા પોરિસી આદિ ત્રિગુણ તપને સુધાના વિજય માટે કરે છે, એમાં ગિરિનદીના સિંહ વડે દેષ્ટાંત છે.

# ટીકા :

इति परिकर्मिमतभावः सन् इन्द्रियादिविनियमनेन, अनभ्यस्तम्=असात्मीभूतं पूर्वं, पौरुष्यादीत्यु-पलक्षणमेतत् त्रिगुणं तपः करोति त्रिवारासेवनेन, क्षुद्धिजयाय=सात्मीभावेन क्षुद्धिजयार्थं, गिरिनदीर्सिहेनात्र दृष्टान्तः, यथाऽसौ गिरिनदी वेगवतीमसकृदुत्तरणेनापि प्रगुणमुत्तरित, एवमसावबाधकं तपः करोतीति गाथार्थः ॥१३९१॥

# ટીકાર્થ :

આ રીતે=ગાથા ૧૩૮૭થી ૧૩૯૦માં કહ્યું એ રીતે, ઇન્દ્રિયાદિના વિનિયમનથી પરિકર્મિત ભાવવાળા છતા સાધુ ક્ષુધાના વિજય માટે=સાત્મીભાવ દ્વારા ક્ષુધાના વિજય અર્થે, અનભ્યસ્ત=પૂર્વે અસાત્મીભૂત, એવા પોરિસી આદિ તપને ત્રિવારના આસેવન દ્વારા ત્રિગુણ કરે છે.

'પોરિસી આદિ' એ પ્રકારે આ ઉપલક્ષણ છે, અર્થાત્ અભ્યુદ્યત વિહાર સ્વીકારવા તત્પર થયેલા સર્વ 'સાધુઓ પોરિસીથી માંડીને જ ત્રિગુણ તપ કરે છે એવું નથી, પરંતુ જે સાધુને પોરિસી, સાફપોરિસી યાવત્ છ માસિક તપ સુધીના સર્વ તપમાંથી જે જે તપ અનભ્યસ્ત હોય, તે સાધુ તે તે તપથી માંડીને આગળ આગળના સર્વ તપનો અભ્યાસ કરવા તે તે તપને ત્રણ વખત કરે છે, એમ '<del>પૌરુષ્યા</del>दિ' શબ્દના ઉપલક્ષણથી ગ્રહણ કરવાનું છે.

અહીં ગિરિનદીના સિંહ વડે દેષ્ટાંત છે. જે રીતે આ=સિંહ, વેગવાળી ગિરિનદીને અસકૃત્=વારંવાર, ઊતરવા દ્વારા પણ પ્રગુણ=બાધા વગર, ઊતરે છે, એ રીતે આ=અભ્યુદ્યત વિહાર સ્વીકારવા તત્પર થયેલા ગણિ આદિ, અબાધક તપને કરે છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્શ :

પૂર્વમાં પરિકર્મ દ્વારનું સ્વરૂપ બતાવ્યું તે પ્રમાણે અભ્યુદ્યત વિહાર સ્વીકારવા તત્પર થયેલા મહાત્મા ઇન્દ્રિયો, કષાયો અને યોગોના વિનિયમનની ભાવના કરીને પરિકર્મિત ભાવવાળા થાય છે, અને ત્યારપછી જે તપ પોતાના આત્માની પ્રકૃતિરૂપ ન બન્યો હોય તે તપ તે મહાત્મા ક્ષુધાના વિજય માટે ત્રણ વખત કરે છે. તે ત્રણ વખત તપ કઈ રીતે કરે છે ? તે પર્વત પર વહેતી નદીની નજીકમાં રહેતા સિંહના દેષ્ટાંતથી દર્શાવે છે —

જેમ પર્વતની નદીની પાસે રહેતા સિંહને શિકાર કરવા નદીના સામે કિનારે જવાનું હોય છે, તેથી તે સિંહ વેગથી પણ વહેતી નદીનો પોતે સહજ રીતે પાર ઊતરી શકે તે માટે વારંવાર નદી ઊતરવાનો અભ્યાસ કરે છે અર્થાત્ તે સિંહ નદીના સામેના કિનારા પાસે રહેલા કોઈ સ્થાનનો સંકેત કરીને તે સ્થાનની દિશા તરફ નદી ઊતરવા યત્ન કરે છે, અને નદી ઊતરતી વખતે નદીના વહેતા પાણીના વેગથી પોતે અન્ય દિશા તરફ ખેંચાઈ જાય તોપણ ફરી પોતાના મૂળ સ્થાને આવીને પોતે સંકેત કરેલા સ્થાને પહોંચવા માટે ફરી નદી ઊતરવાનો દઢ યત્ન કરે છે; અને જો તે સિંહ ફરી પણ વેગથી વહેતી નદીના પાણીથી અન્યત્ર ખેંચાઈ જાય તો ફરીથી પોતાના મૂળ સ્થાને આવીને નદી ઊતરવા દ્વારા પોતાના લક્ષ્ય તરફ જવા પ્રયત્ન કરે છે.

આ રીતે તે સિંહ તે નદીના દરેક સ્થાનોનું લક્ષ્ય કરીને પોતાના મૂળ સ્થાનેથી પોતે લક્ષ્ય કરેલ દિશાઓ તરફ જવા માટે વેગથી વહેતી નદી ઊતરવા દઢ યત્ન કરે છે. આ પ્રકારનો વારંવાર અભ્યાસ કરવાથી પોતાના લક્ષ્ય તરફ જવાની ક્રિયામાં નદીના પાણીનો વેગ પોતાને લેશ પણ સ્ખલિત ન કરી શકે તે રીતે સંપૂર્ણ નદી ઊતરવા તે સિંહ સમર્થ બને છે, જેના કારણે તે સિંહ નદીના ગમે તે સ્થાનોમાંથી પણ વ્યાકુળતા વગર વેગવાળી નદી તરીને પોતે નક્કી કરેલાં સર્વ સ્થાનો તરફ સહજ રીતે જઈ શકે તેવા સામર્થ્યવાળો બને છે.

તેમ અભ્યુદ્ધત વિહાર સ્વીકારવા તત્પર થયેલા ગણિ આદિ મહાત્માઓ પોતાને પોરિસી વગેરે જે જે તપનો પોતાને અભ્યાસ થયેલો ન હોય અર્થાત્ જે તપ કરવાથી સંયમના યોગોમાં પોતાને શિથિલતા પ્રાપ્ત થતી હોય, તે તે તપને સેવવા અત્યંત અપ્રમાદપૂર્વક વારંવાર પ્રયત્ન કરે છે, અને જે જે તપનું સેવન અન્ય યોગોની લેશ પણ શિથિલતા પ્રાપ્ત ન થાય તે રીતે ત્રણ વાર અભ્યસ્ત થઈ જાય, ત્યારપછી આગળ આગળનું તપ સંયમના અન્ય યોગમાં લેશ પણ મ્લાનિ ન કરે તે રીતે સેવી સેવીને સુઅભ્યસ્ત કરવા દઢ પ્રયત્ન છે. આ રીતે છ માસિક તપ સુધીના તપને સ્ખલના વગર ત્રણ-ત્રણ વખત સેવીને તે મહાત્માઓ સુઅભ્યસ્ત કરે છે. ॥૧૩૯૧॥

## अवत२भिङाः

एतदेवाह -

## अवतर्शिक्षार्थः

એને જ કહે છે=પૂર્વગાથામાં કહ્યા પ્રમાણે અભ્યુદ્યત વિહાર સ્વીકારવા તત્પર થયેલા મહાત્મા ગિરિનદીના સિંહના દેષ્ટાંતથી અબાધક તપને કરે છે એને જ કહે છે —

#### भाशा :

इक्किकं ताव तवं करेड़ जह तेण कीरमाणेणं । हाणी ण होड़ जड़आ वि होड़ छम्मासुवसम्मो ॥१३९२॥

## અન્વચાર્થ:

इक्किकं तवं=એકેક તપને ताव=ત્યાં સુધી करेड़=કરે છે, जह=જે રીતે कीरमाणेणं तेण=કરાતા એવા તેના વડે=તપ વડે, हाणी=હાનિ=અભ્યુદ્યત વિહાર માટેના દઢ યત્નની હાનિ, ण होड़=ન થાય. जड़आ वि=જયારે પણ छम्मासुवसम्मो=છ માસ ઉપસર્ગ होड़=થાય, (તોપણ વિહિત અનુષ્ઠાનની હાનિ ન થાય.)

## ગાથાर्थ :

એકેક તપને ત્યાં સુધી કરે છે, જે રીતે કરાતા એવા તપ વડે અભ્યુધત વિહાર માટેના દેઢ યત્નની હાનિ ન થાય. જ્યારે પણ છ માસ સુધી ઉપસર્ગ થાય, તોપણ હાનિ ન થાય.

# ટીકા ઃ

एकैकं पौरुष्यादि तावत्तपः करोति सात्मीभावेन, यथा तेन=तपसा क्रियमाणेन हानिर्न भवति विहितस्य, यदापि भवति कथञ्चित् षण्मासानुपसर्गो दिव्यादिरिति गाथार्थः ॥१३९२॥

# ટીકાર્થ :

પોરિસી આદિ એકેક તપને સાત્મીભાવ વડે ત્યાં સુધી કરે છે, જે રીતે કરાતા એવા તેના વડે=તપ વડે, વિહિતની=ભગવાનથી વિધાન કરાયેલ અભ્યુદ્યત વિહાર માટેના દંઢ યત્નની, હાનિ ન થાય. જ્યારે પણ કોઈક રીતે છ માસ દિવ્યાદિ=દેવસંબંધી ઉપસર્ગ આદિ, ઉપસર્ગ થાય, તોપણ વિહિતની હાનિ ન થાય, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

અભ્યુદ્યત વિહાર સ્વીકારવા તત્પર થયેલા મહાત્મા પૂર્વગાથામાં બતાવ્યું એ રીતે અનભ્યસ્ત એવા પોરિસી આદિ તપને સંયમયોગોમાં દઢ યત્નપૂર્વક ત્રણ વખત કરીને સુઅભ્યસ્ત કરે છે. આ રીતે ઉત્તરોત્તર તપને સુઅભ્યસ્ત કરતા કરતા છ માસિક તપ સુધી સર્વ તપને સુઅભ્યસ્ત કરે છે, જેથી તેઓ છ માસિક તપકાળમાં પણ સ્વભૂમિકાનુસાર સંયમના સર્વ યોગોમાં દઢ રીતે પ્રવર્તી શકે છે; તેમ જ આ રીતે

તપભાવનાથી ભાવિત થવાને કારજે અભ્યુઘત વિહાર સ્વીકાર્યા પછી છ મહિના સુધી દેવતાદિના ઉપસર્ગો થાય તોપણ અભ્યુઘત વિહારમાં વર્તતો પોતાનો યત્ન બાધ ન પામે તે પ્રકારના સામર્થ્યની પ્રાપ્તિ થાય છે. ॥૧૩૯૨॥

## અવતરણિકા :

तपस एव गुणान्तरमाह -

## અવતરણિકાર્થ:

તપના જ ગુણાંતરને કહે છે –

## **भावार्थ** :

પૂર્વગાથામાં બતાવ્યું કે તપોભાવના કરવાથી તે મહાત્મામાં છ માસ સુધી દેવાદિના ઉપસર્ગ થાય તોપણ, પોતાના વિહિત અનુષ્ઠાનની હાનિ ન થાય તે પ્રકારનું તપનું સામર્થ્ય પ્રગટે છે. હવે તપોભાવના કરવાથી પ્રાપ્ત થતા અન્ય ગુણને કહે છે —

#### भाशाः

अप्पाहारस्स ण इंदिआइं विसएसु संपयद्वंति । नेअ किलम्मइ तवसा रसिएसु न सज्जई आवि ॥१३९३॥

## अन्वयार्थ :

अप्याहारस्स=અલ્પ આહારવાળાની इंदिआइं=ઇન્દ્રિયો विसएसु=વિષયોમાં ण संपयहंति=પ્રવર્તતી નથી, तवसा नेअ किलम्मइ=અને તપ વડે ક્લાન્ત થતી નથી, रिसएसु आवि=વળી રસિકોમાં=રસવાળા અશનાદિમાં, न सज्जई=સંગ પામતી નથી.

## ગાથાર્થ :

અલ્પ આહારવાળાની ઇન્દ્રિયો વિષયોમાં પ્રવર્તતી નથી, તપ વડે ઇન્દ્રિયો કરમાતી નથી, વળી રસવાળા ભોજનાદિમાં સંગ પામતી નથી.

# ટીકા :

अल्पाहारस्य तपसा न इन्द्रियाणि-स्पर्शनादीनि विषयेषु-स्पर्शादिषु सम्प्रवर्त्तन्ते, धातूद्रेकाभावात्, न च क्लाम्यन्ति तपसा, सम्पन्नेषु रिसकेषु-अशनादिषु न सज्यते चापि, अपरिभोगेनानादरादिति गाथार्थः ॥१३९३॥

# ટીકાર્થ :

તપ વડે અલ્પ આહારવાળાની સ્પર્શનાદિ ઇન્દ્રિયો સ્પર્શાદિ વિષયોમાં પ્રવર્તતી નથી; કેમ કે ધાતુના ઉદ્રેકનો અભાવ છે. અને તપ વડે ક્લાન્ત થતી નથી≔ઇન્દ્રિયો કરમાતી નથી. વળી સંપન્ન એવા અશનાદિ રસિકોમાં=સંપ્રાપ્ત થયેલા અશન વગેરે રસવાળા ભોજનાદિમાં, સંગ પામતી નથી; કેમ કે અપરિભોગને કારણે અનાદર છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું એ મુજબ અભ્યુદ્યત વિહાર સ્વીકારવા તત્પર થયેલા મહાત્મા આત્માને તપોભાવનાથી તે રીતે ભાવિત કરે કે જેથી વિહિત અનુષ્ઠાનની હાનિ ન થાય, અર્થાત્ ભગવાને સાધુને અસંગભાવની વૃદ્ધિ થાય તે રીતે દરેક અનુષ્ઠાનનું વિધાન કરેલ છે, તેથી આ મહાત્મા પણ અસંગભાવને અનુકૂળ સુદઢ વ્યાપાર કરવામાં લેશ પણ બાધક ન બને તે પ્રકારે તપને આત્મસાત્ કરે છે.

વળી તપ કરવાથી અલ્પ આહાર કરનારા આ મહાત્માની સ્પર્શનાદિ ઇન્દ્રિયો સ્પર્શાદિ વિષયોમાં પ્રવર્તતી નથી; કેમ કે તે મહાત્માના શરીરની ધાતુઓ તપના કારણે શાંત બનેલી હોવાથી ઉદ્રેક પામતી નથી.

આશય એ છે કે અધિક આહાર કરવાથી શરીરમાં રહેલી ધાતુઓ પુષ્ટ બને છે અને પુષ્ટ બનેલી ધાતુઓ ઇન્દ્રિયોનો વિષયો સાથે સંપર્ક થાય ત્યારે ઉદ્દેક પામે છે. આથી મહાત્મા સંયમના સર્વ ઉચિત વ્યાપારનો વ્યાઘાત ન થાય તે રીતે તપ કરે છે અને જયારે આહાર કરે છે ત્યારે પણ આહારને અલ્પ ગ્રહણ કરે છે, જેથી તે મહાત્માની દેહની ધાતુઓ પુષ્ટ નહીં બનવાને કારણે વિષયો સાથે સંપર્ક પામવા છતાં ઇન્દ્રિયો વિષયોમાં પ્રવર્તતી નથી.

વળી તપોભાવનાથી ભાવિત મહાત્માના તપથી ઇન્દ્રિયો ક્લાન્ત થતી નથી, જેના કારણે તે ઇન્દ્રિયો યોળમાર્ગમાં વિધ્નભૂત બનતી નથી.

વળી તપોભાવનાથી ભાવિત મહાત્મામાં આત્માનો અજ્ઞાહારી સ્વભાવ ઉલ્લસિત થયેલો હોવાથી તેઓને સુંદર આહારના પરિભોગનો પરિજ્ઞામ થતો નથી, અને તેને કારણે સુંદર પણ આહારમાં અનાદર વર્તતો હોય છે અર્થાત્ 'આ આહાર મને અનુકૂળ છે' તે પ્રકારની આહારમાં આદરબુદ્ધિ થતી નથી, જેથી તે મહાત્માની ઇન્દ્રિયો સુંદર આહારમાં પણ સંગ પામતી નથી. !!૧૩૯૩!!

#### ગાચા :

तवभावणाए पंचिदिआणि दंताणि जस्स वसमैति । इंदिअजोग्गायरिओ समाहिकरणाइं कारेइ ॥१३९४॥ दारं ॥

# અન્વચાર્થ:

तवभावणाए=तपोल्मावनाथी दंताणि पंचिदिआणि=દાંત એવી પાંચ ઇન્દ્રિયો जस्स=જેના वसमैति=વशने पामे છે, (ते) इंदिअजोग्गायरिओ=ઇન્દ્રિયયોગી આચાર્ય (ઇન્દ્રિયો પાસે) समाहिकरणाइं=સમાધિકરશોને कारेइ=કરાવે છે.

## आशार्थ :

તપોભાવનાથી દમન પામેલી પાંચ ઇન્દ્રિયો જેના વશને પામે છે, તે ઇન્દ્રિયયોગી આચાર્ચ ઇન્દ્રિયો પાસે સમાધિકરણોને કરાવે છે.

## ટીકા :

तपोभावनया हेतुभूतया पञ्चेन्द्रियाणि दान्तानि सन्ति यस्य वशमागच्छन्ति प्राणिनः, स इन्द्रिययोग्याचार्यः=इन्द्रियप्रगुणनिक्रयागुरुः समाधिकरणानि=समाधिव्यापारान् कारयतीन्द्रियाणीति गाथार्थः ॥१३९४॥ (द्वारम्) ॥

## ટીકાર્થ :

હેતુભૂત એવી તપોભાવનાથી=પાંચ ઇન્દ્રિયોના દમનના હેતુભૂત એવી તપની ભાવનાથી, દાન્ત=દમન પામેલી, છતી પાંચ ઇન્દ્રિયો જે પ્રાણીના વશને પામે છે, તે ઇન્દ્રિયયોગી આચાર્ય=ઇન્દ્રિયની પ્રગુણનની ક્રિયાના ગુરૂ, ઇન્દ્રિયોને સમાધિના કરણો=સમાધિના વ્યાપારો, કરાવે છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્સ :

તપોભાવના ઇન્દ્રિયોના દમનનો હેતુ છે. તેથી ઇન્દ્રિયોના દમનના હેતુભૂત એવી તપોભાવનામાં જે મહાત્મા શક્તિના પ્રકર્ષથી ઉદ્યમ કરે છે, તેઓને તે તપોભાવના અશાહારી ભાવનાથી ભાવિત બનાવે છે, અને અશાહારી ભાવનાથી ભાવિત થયેલા યોગીની પાંચેય ઇન્દ્રિયો અત્યંત દમન પામેલી વર્તે છે, અને દમન પામેલી પાંચેય ઇન્દ્રિયો તે યોગીને વશ થાય છે; વળી પોતાને વશ થયેલી પાંચેય ઇન્દ્રિયોને તે મહાત્મા સમાધિને અનુકૂળ વ્યાપારમાં પ્રવર્તાવે છે અર્થાત્ પાંચેય ઇન્દ્રિયો વિષયો સાથે સંબંધ પામીને આત્મામાં સંગવૃત્તિને ઉલ્લસિત ન કરે, પરંતુ આત્માને પોતાના શુદ્ધ ભાવોમાં વિશ્રાંતિ પમાડે તે પ્રકારના વ્યાપારમાં પાંચેય ઇન્દ્રિયોને પ્રવર્તાવે છે.

અહીં તે મહાત્માને "ઇન્દ્રિયોના યોગી આચાર્ય" કહ્યા અને તેનો અર્થ "ઇન્દ્રિયોના પ્રગુણનની ક્રિયામાં ગુરુ" એવો કર્યો, તેનાથી એ પ્રાપ્ત થાય કે, તપોભાવનાથી આ મહાત્માએ પાંચેય ઇન્દ્રિયોને પોતાને વશ કરી છે, તેથી તે મહાત્મા ઇન્દ્રિયો પાસે આત્માના ગુણોની અતિશયતા કરાવવા રૂપ પ્રગુણનની ક્રિયા કરાવવા દ્વારા પોતાને વશ થયેલી ઇન્દ્રિયોના ગુરુ જેવા છે, જેના કારણે જે ઇન્દ્રિયો સંસારી જીવો માટે કર્મબંધનું કારણ બને છે, તે જ ઇન્દ્રિયો આવા ઇન્દ્રિયયોગી આચાર્ય માટે કર્મમુક્તિનું કારણ બને છે. ॥૧૩૯૪॥

# अवतरशि<del>ङा</del> :

द्वारान्तरसम्बन्धाभिधित्सयाऽऽह -

# અવતરણિકાર્થ:

દ્વારાંતરના સંબંધને કહેવાની ઇચ્છાથી કહે છે –

# ભાવાર્થ :

ગાથા ૧૩૯૧થી ૧૩૯૪માં 'તપોભાવના' દ્વારનું સ્વરૂપ બતાવ્યું. હવે ગાથાના પૂર્વાર્ધથી 'તપોભાવના' દ્વાર સાથે 'સત્ત્વભાવના' દ્વારનો સંબંધ બતાવીને ગાથા ૧૩૯૮ સુધી 'સત્ત્વભાવના' દ્વારનું સ્વરૂપ બતાવે છે —

#### भाशाः

# इअ तविणम्माओ खलु पच्छा सो सत्तभावणं कुणइ। निद्दाभयविजयहा तत्थ उ पिडमा इमा पञ्च ॥१३९५॥

#### अन्वयार्थ :

इअ=આ રીતે=ગાથા ૧૩૯૧થી ૧૩૯૪માં બતાવ્યું એ રીતે, तविणम्माओ सो=તપથી નિર્માત એવા આ=તપોભાવનાથી સંપન્ન થયેલા મુનિ, पच्छा=પાછળથી निद्दाभयविजयहा=નિદ્રા-ભયના વિજય અર્થે सत्तभावणं=सत्त्वભાવનાને कुणइ=કરે છે. तत्थ उ=वणी त्यां=सत्त्वભાવનામાં, इमा पञ्च पडिमा=आ पांच प्रतिभाओ હોય છે.

🛨 'खलु' વાક્યાલંકારમાં છે.

## ગાશાર્થ :

ગાચા ૧૩૯૧થી ૧૩૯૪માં બતાવ્યું એ રીતે તપોભાવનાથી સંપન્ન થયેલા મુનિ પાછળથી નિદ્રા અને ભયના વિજય અર્થે સત્ત્વભાવનાને કરે છે. વળી સત્ત્વભાવનામાં આ પાંચ પ્રતિમાઓ હોય છે.

## ટીકા :

ं इअ=एवं तपोनिर्म्मातः खलु पश्चादसौ मुनिः सत्त्वभावनां करोति सत्त्वाभ्यासमित्यर्थः, निद्राभयविजयार्थमेतत् करोति, तत्र तु प्रतिमाः सत्त्वभावनायामेताः पञ्चेति गाथार्थः ॥१३९५॥

# ટીકાર્થ:

આ રીતે=ગાથા ૧૩૯૧થી ૧૩૯૪માં બતાવ્યું એ રીતે, તપથી નિર્માત એવા આ મુનિ પાછળથી સત્ત્વભાવનાને=સત્ત્વના અભ્યાસને, કરે છે. આ=સત્ત્વનો અભ્યાસ, નિદ્રા અને ભયના વિજય અર્થે કરે છે. વળી ત્યાં=સત્ત્વભાવનામાં, આ=હવે કહેવાશે એ, પાંચ પ્રતિમાઓ હોય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

તપોભાવના દ્વારમાં બતાવી એ વિધિથી સંપન્ન થઈ ગયેલા મહાત્મા પોતાનામાં મહાસત્ત્વ પ્રગટે અને નિદ્રા અને ભયનો જય થાય તદર્થે સત્ત્વભાવનાને કરે છે.

આશય એ છે કે આ મહાત્માએ અભ્યુદ્યત વિહાર સ્વીકાર્યા પછી અસંગભાવને અભિમુખ જવાનો ઉદ્યમ અત્યંત અપ્રમાદથી થઈ શકે તેવું આત્મામાં સત્ત્વ પ્રગટાવવા માટે નિદ્રાનો વિજય કરવાનો છે અને ભય આપાદક વિષમ સંયોગોમાં પણ ચલાયમાન થયા વગર પોતાના ધ્યાનમાં સુદઢ યત્ન થઈ શકે તેવું આત્મામાં નિષ્પ્રકંપ સત્ત્વ પ્રગટાવવા માટે ભયનો વિજય કરવાનો છે. આથી સત્ત્વનો અભ્યાસ કરી કરીને તે મહાત્મા નિદ્રાનો અને ભયનો જય કરે છે.

વળી આ સત્ત્વભાવના કરતી વખતે મહાત્મા પાંચ પ્રતિમાઓ ધારણ કરે છે, જેનું સ્વરૂપ પ્રંથકારશ્રી આગળની ગાથામાં સ્વયં બતાવે છે. **!!૧૩૯૫!!** 

## भाशाः

# पढमा उवस्सयम्मी बीया बाहिं तइया चउक्कंमि । सुन्नघरम्मि चउत्थी तह पंचिमआ मसाणंमि ॥१३९६॥

## અન્વચાર્થ:

पढमा=પ્રથમ (પ્રતિમાં) उवस्सयम्मी=ઉપાશ્રયમાં, बीया=બીજી बाहिं=બહાર=ઉપાશ્રયની બહાર, तह्या=ત્રીજી चउक्कीम=ચતુષ્કમાં, चउत्थी=ચોથી सुन्नघरिम=शून्य ધરમાં, तह=तथा पंचिमआ=પાંચમી ममाणंमि=श्मशानमां थाय છે.

# ગાથાર્થ :

પ્રથમ પ્રતિમા ઉપાશ્રયમાં, બીજી ઉપાશ્રયની બહાર, ત્રીજી ચતુષ્કમાં, ચોથી શૂન્ય ઘરમાં, તથા પાંચમી પ્રતિમા શ્મશાનમાં થાય છે.

# डीङा ः

प्रथमोपाश्रये प्रतिमा, द्वितीया बहिरुपाश्रयस्य, तृतीया चतुष्के स्थानसम्बन्धिनि, शून्यगृहे चतुर्थी स्थानसम्बन्धिन्येव, तथा पञ्चमी श्मशाने प्रतिमेति गाथार्थः ॥१३९६॥

## ટીકાર્થ :

પ્રથમ પ્રતિમા ઉપાશ્રયમાં, બીજી ઉપાશ્રયની બહાર, ત્રીજી સ્થાનના સંબંધવાળા ચતુષ્કમાં≔પોતે જ્યાં રહેલા હોય તે નગરના ચાર રસ્તામાં, ચોથી સ્થાનના સંબંધવાળા જ શૂન્ય ગૃહમાં≔પોતે જ્યાં રહેલા હોય તે નગરમાં રહેલા જ ખંડેર ઘરમાં, તથા પાંચમી પ્રતિમા શ્મશાનમાં થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

અભ્યુદ્યત વિહાર સ્વીકારવા તત્પર થયેલા ગણિ આદિ મહાત્મા સત્ત્વનો અભ્યાસ કરવા માટે ક્રમસર પાંચ પ્રતિમાઓ વહન કરે છે, જે એક સ્થાનમાં નિયત કાળમાન સુધી કાયોત્સર્ગમુદ્રામાં સ્થિર થઈને આત્માને તત્ત્વથી ભાવિત કરવા માટેના યત્નસ્વરૂપ છે.

તેમાં પ્રથમ પ્રતિમા મહાત્મા ઉપાશ્રયમાં રહીને ધારણ કરે છે; કેમ કે ઉપાશ્રયમાં બાહ્ય ઉપદ્રવોની સંભાવના અલ્પ હોય છે, તેથી ઉપાશ્રયમાં આત્મતત્ત્વના ભાવનમાં દઢ યત્ન સ્ખલના વગર સ્થિરતાથી થઈ શકે છે.

આ રીતે મહાત્મા પ્રથમ પ્રતિમાથી સંપન્ન થઈ જાય ત્યારપછી, તે મહાત્માઓ ઉપાશ્રયની બહાર જઈને બીજી પ્રતિમા ધારણ કરે છે; કેમ કે ઉપાશ્રયની બહાર ઉપદ્રવો થવાની કંઈક સંભાવના રહે છે, પરંતુ તેમાં પણ તે મહાત્મા અંતરંગ શુદ્ધ આત્મતત્ત્વના ભાવનમાં સ્ખલના ન થાય તે રીતે ધ્યાનમાં સુદઢ યત્ન કરે છે.

આ રીતે મહાત્મા બીજી પ્રતિમાથી સંપન્ન થઈ જાય ત્યારપછી, તેઓ નગરના ચાર રસ્તા ભેગા થતા

હોય તેવા સ્થાનમાં જઈને ત્રીજી પ્રતિમા ધારણ કરે છે; કેમ કે તે સ્થાનમાં ઉપદ્રવો થવાની સંભાવના અધિક રહે છે, તોપણ તે મહાત્મા ઉપદ્રવોમાં સ્ખલના પામ્યા વગર શુદ્ધ આત્મતત્ત્વના ચિંતનમાં દઢ યત્ન કરે છે.

આ રીતે મહાત્મા ત્રીજી પ્રતિમાથી સંપન્ન થઈ જાય ત્યારપછી, તેઓ તે નગરમાં રહેલા કોઈક ખંડેર ઘરમાં જઈને ચોથી પ્રતિમા ધારણ કરે છે; કેમ કે તે ખંડેર અવસ્થાવાળા શૂન્ય ઘરમાં ઉંદર, બિલાડા, સાપ, મચ્છર વગેરે જીવજંતુઓના ઉપદ્રવો થવાની સંભાવના અત્યંત રહે છે, તોપણ તેવા પ્રતિકૂળ સંયોગોમાં તે મહાત્મા અપ્રમાદભાવથી આત્માની નિર્લેપ અવસ્થામાં જવાનો સુદઢ વ્યાપાર કરે છે.

આ રીતે ચોથી પ્રતિમાથી તે મહાત્મામાં સત્ત્વભાવનાનો પ્રકર્ષ થાય ત્યારપછી, તેઓ શ્મશાનમાં જઈને પાંચમી પ્રતિમા ધારણ કરે છે; કેમ કે શ્મશાનમાં દેવતા વગેરે દ્વારા ઘણા ઉપસર્ગો થવાની સંભાવના હોય છે, તોપણ તે સર્વ ઉપસર્ગોમાં ચલાયમાન થયા વગર તે મહાત્મા આત્માના સત્ત્વભાવનો પ્રકર્ષ કરવા માટે દઢ ઉદ્યમ કરે છે.

આમ, અભ્યુદ્યત વિહાર સ્વીકારતા પહેલાં મહાત્મા પાંચેય પ્રતિમાઓને વહન કરવા દ્વારા સત્ત્વનો અભ્યાસ કરીને પોતાના યોગમાર્ગમાં પ્રવર્તતા સત્ત્વને અત્યંત પ્રકર્ષવાળું બનાવે છે. ॥૧૩૯૬॥

## અવતરણિકા :

પૂર્વગાથામાં બતાવી એ પ્રતિમાઓનું વહન કરવાથી શું ફળ પ્રાપ્ત થાય છે ? તે બતાવે છે 🗕

## भाशा :

एआसु थेवथेवं पुळ्यपवत्तं जिणेइ णिद्दं सो । मूसगछिकाओ तह भयं च सहसुब्भवं अजिअं ॥१३९७॥

## અન્વચાર્ચઃ

सो=आ=અભ્યુદાત વિહાર સ્વીકારતા પહેલાં સત્ત્વભાવના કરનારા ઋષિ, पुळ्यवतः णिदं=पूर्वप्रवृत्त એવી निद्राने एआसु=आमां=प्रतिमाओमां, श्रेवशेवं=स्तोક स्तोक जिणेइ=જીતે છે. तह च=અને તે રીતે पूसगिककाओ=भूषकस्पृष्टादिमां अजिअं=अिशत એવા सहसुब्भवं भयं=सહसा ઉદ્ભવવાળા ભયને (જીતે છે)

# ગાચાર્થ :

અભ્યુધત વિહાર સ્વીકારતા પહેલાં આ ઋષિ પૂર્વપ્રવૃત્ત એવી નિદ્રાને આ પ્રતિમાઓમાં થોડી થોડી જીતે છે. અને તે રીતે મૂષકસ્પૃષ્ટાદિમાં નહિ જીતાચેલ એવા સહસા ઉદ્ભવવાળા ભયને જીતે છે.

# કીકા :

एतासु प्रतिमासु स्तोकस्तोकं यथासमाधिना पूर्वप्रवृत्तां जयित निद्रामसौ ऋषिः, मूषिकास्पृष्टादौ तथा, आदिशब्दान्मार्ज्जारादिपरिग्रहः, भयं च सहसोद्भवमजितं जयतीति गाथार्थः ॥१३९७॥

## ટી<del>ક</del>ાર્થ :

આ ઋષિ=અભ્યુદ્ધત વિહાર સ્વીકારવા તત્પર થયેલા ઋષિ, પૂર્વમાં પ્રવૃત્ત એવી નિદ્રાને આ પ્રતિમાઓમાં યથાસમાધિથી=પોતાની સમાધિ પ્રમાણે, થોડી થોડી જીતે છે. અને તે રીતે=જે રીતે થોડી થોડી નિદ્રાને જીતે છે તે રીતે, મૂષિકાથી સ્પૃષ્ટાદિમાં=ઊંદરડીથી સ્પર્શાયેલ કે ખવાયેલ એવા શરીરમાં, નહીં જીતાયેલ એવા સહસા ઉદ્દભવવાળા ભયને=એકદમ ઉત્પન્ન થનારા ભયને, જીતે છે. 'आदि' શબ્દથી=''મૂષિकास्पृष्टादौ''માં 'आदि' શબ્દથી, માર્જારદિનો પરિગ્રહ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# भावार्ध :

અભ્યુદ્યત વિહાર સ્વીકારવા તત્પર થયેલા ઋષિ પાંચ પ્રતિમાઓને અવલંબીને સત્ત્વના પ્રકર્ષ અર્થે ભાવના કરે છે ત્યારે, પોતાની સાધનામાં બાધ ન થાય તે રીતે પોતાની સમાધિ અનુસાર પૂર્વપ્રવૃત્ત એવી નિદ્રાનો જય કરે છે અર્થાત્ પોતાને પૂર્વે જેટલી નિદ્રા આવતી હતી તેને ઘટાડીને અલ્પ-અલ્પતર કરે છે, જેથી શરીર શ્રાંત થયેલ હોય તોપણ શક્તિના પ્રકર્ષથી અંતરંગ મહાવીર્યને યોગમાર્ગમાં પ્રવર્તાવવા પોતે સમર્થ બને.

વળી તે રીતે પૂર્વે નહીં જીતેલા સહસા ઉદ્દભવનારા ભયને પણ જીતે છે અર્થાત્ ઊંદરડી વગેરે કોઈ જીવજંતુ આવીને પોતાના શરીરનો સ્પર્શ કરે અથવા તો ક્યાંક કરડે તે વખતે જીવને જે એકદમ ભય ઉત્પન્ન થાય છે, તે ભયને સત્ત્વભાવનાના પ્રકર્ષ અર્થે ધારણ કરાતી આ પ્રતિમાકાળમાં આ મહાત્મા જીતે છે, જેથી ગમે તેવાં નિમિત્તોમાં પણ સ્ખલના ન પામે તેવું મહાસત્ત્વ પોતાનામાં પ્રગટ થાય. **॥૧૩૯૭॥** 

#### भाशाः

एएण सो कमेणं डिभगतक्करसुराइकयमेअं । जिणिकण महासत्तो वहइ भरं निब्भओ सयलं ॥१३९८॥ दारं ॥

# अन्ववार्थः

एएण कमेणं=આ ક્રમથી=ગાથા ૧૩૯૬માં બતાવેલ પાંચ પ્રતિમાઓના ક્રમથી, डिंभगतक्करसुराइ-कयमेअं=ડિંભક, તસ્કર, સુરાદિથી કૃત આને=ભયને, जिणिऊण=જીતીને महासत्तो निब्भओ सो= મહાસત્ત્વવાળા, નિર્ભય એવા આ=અભ્યુદ્યત વિહાર સ્વીકારવા તત્પર ઋષિ, सयलं भरं=સકલ ભરને= અભ્યુદ્યત વિહારરૂપ સકલ ભારને, वहइ=વહન કરે છે.

# ગાશાર્થ :

ગાથા ૧૩૯૬માં ભતાવેલ પાંચ પ્રતિમાઓના ક્રમથી બાળક, ચોર, દેવતા આદિથી કરાચેલા ભચને જીતીને મહાસત્ત્વવાળા, નિર્ભચ એવા અભ્યુદ્યત વિહાર સ્વીકારવા તત્પર ૠષિ અભ્યુદ્યત વિહારરૂપ સકલ ભારને વહન કરે છે.

## ટીકા :

अनेनासौ क्रमेण यथोपन्यस्तेन डिम्भकतस्करसुरादिकृतमेतद्=भयं जित्वा महासत्त्व: सर्वासु प्रतिमासु वहति भरं प्रस्तुतं निर्भय: सन् सकलमिति गाथार्थ: ॥१३९८॥ (द्वारम्) ॥

## ટીકાર્થ:

આ=યથાઉપન્યસ્ત, ક્રમથી=જે પ્રકારે ગાથા ૧૩૯૬માં ઉપન્યાસ કરાયો તે પ્રકારના પાંચ પ્રતિમાઓના ઉપન્યાસના ક્રમથી, સર્વ પ્રતિમાઓમાં ડિંભક, તસ્કર, સુરાદિથી કૃત=બાળક, ચોર, દેવતા વગેરેથી કરાયેલા, આને=ભયને, જીતીને મહાસત્ત્વવાળા, નિર્ભય છતા આ=અભ્યુઘત વિહાર સ્વીકારવા તત્પર એવા ઋષિ, પ્રસ્તુત એવા સકલ ભરને=જિનકલ્પાદિરૂપ પ્રસ્તુત એવા સર્વ ભારને, વહન કરે છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

ગાથા ૧૩૯૬માં બતાવ્યું એ પ્રકારના ક્રમથી મહાત્મા પ્રતિમાઓ ધારણ કરે છે અને પ્રતિમાકાળમાં ક્રમસર બાળક, ચોર, દેવતા વગેરેથી થતા ઉપદ્રવોને સહન કરીને ભયમોહનીયકર્મ પર વિજય મેળવે છે.

આશય એ છે કે જીવમાં દેહાદિના સંગની વાસના વર્તતી હોય, તો જ દેહાદિ પરના મમત્વને કારણે દેહાદિને થતા ઉપદ્રવોથી ચિત્તમાં એકદમ ભય ઉત્પન્ન થાય. તેથી આ મહાત્મા સર્વ પ્રતિમાકાળમાં દેહથી પૃથગ્ એવા શુદ્ધ આત્માના સ્વરૂપનું ભાવન કરી કરીને સંગની વાસનાના સંસ્કારોને એ પ્રકારે તિરોધાન કરે છે કે જેથી ગમે તેટલા ભયનાં નિમિત્તો પ્રાપ્ત થાય તોપણ, ભયઉત્પત્તિના કારણભૂત એવા દેહાદિના સંગનો પરિણામ ઊઠતો નથી, એટલું જ નહીં, પરંતુ અસંગભાવને અતિશયિત કરવાના વ્યાપારમાં લેશ પણ ન્યુનતા આવતી નથી.

આથી જ આવા નિર્ભય થયેલા મહાત્મા પ્રસ્તુત એવા સકલ ભારનું વહન કરે છે, અર્થાત્ સત્ત્વભાવના દ્વારા આત્મામાં રહેલા પરમ સત્ત્વનો આવિર્ભાવ કરીને જિનકલ્પાદિરૂપ અભ્યુદ્યત વિહાર સ્વીકારવો એ અહીં પ્રસ્તુત છે અને તે પ્રસ્તુત એવા અભ્યુદ્યત વિહારના સમગ્ર ભારને વહન કરવા આવા નિર્ભય ઋષિ સમર્થ બને છે, જેના કારણે તેઓ ઉપસર્ગકાળમાં પણ આત્મામાં રહેલા સત્ત્વનો પૂર્વ પૂર્વ કરતાં ઉત્કર્ષ થાય તેવો યત્ન કરી શકે છે. !!૧૩૯૮!!

# અવતરણિકા :

श्रुतभावनामाह -

# અવતરણિકાર્થ:

શ્રુતભાવનાને કહે છે –

# ભાવાર્થ :

ગાથા ૧૩૭૨માં અભ્યુદ્યત વિહારનાં દશ દ્વારો બતાવેલ, તેમાંથી ગાથા ૧૩૯૧થી ૧૩૯૮માં પાંચમા 'તપોભાવના' દ્વારનું અને છકા 'સત્ત્વભાવના' દ્વારનું સ્વરૂપ કહ્યું. હવે ગાથા ૧૪૦૨ સુધી સાતમા 'શ્રુતભાવના' દ્વારના સ્વરૂપને કહે છે –

#### भाशाः

# अह सुत्तभावणं सो एगग्गमणो अणाउलो भयवं । कालपरिमाणहेउं सब्भत्थं सव्वहा कुणइ ॥१३९९॥

## અન્વચાર્થ:

अह=હવે एगग्गमणो अणाउलो भयवं सो=એકાગ્ર મનવાળા, અનાકુલ, ભગવાન એવા આ=અભ્યુઘત વિહાર માટે તત્પર થયેલા ઋષિ, कालपरिमाणहेउं=કાલના પરિમાણના હેતુથી सृत्तभावणं=સૂત્રભાવનાને सव्वहा=સર્વથા सब्भत्थं=સુઅભ્યસ્ત कुणइ=કરે છે.

## आशार्थ :

હવે એકાગ્ર મનવાળા, અનાકુળ, ભગવાન એવા આ ૠષિ કાલના પરિમાણના હેતુથી સૂત્રભાવનાને સર્વથા સુઅભ્યસ્ત કરે છે.

## ટીકા :

अथ सूत्रभावनामसौ ऋषिरेकाग्रमनाः अन्तःकरणेन, अनाकुलो बहिर्वृत्त्या, भगवानसौ काल-परिमाणहेतोः, तदभ्यासादेव तद्गतेः, स्वभ्यस्तां सर्वथा करोति उच्छ्वासादिमानेनेति गाथार्थः ॥१३९९॥

## ટીકાર્થ :

હવે અંતઃકરણથી એકાગ્ર મનવાળા, બહિર્વૃત્તિથી અનાકુલ=બહારની પ્રવૃત્તિથી વ્યાકુળતા વગરના, આ ઋષિ=અભ્યુદ્યત વિહાર માટે ઉદ્યત એવા ગણિ આદિ ઋષિ, સૂત્રભાવનાને કરે છે.

આ ઋષિ સુત્રભાવનાને કેમ કરે છે ? એથી કહે છે –

ભગવાન એવા આ=ઋષિ, કાલના પરિમાણના હેતુથી=કાલનું માન જાણવા માટે, સૂત્રભાવનાને કરે છે, એમ અન્વય છે; કેમ કે તેના અભ્યાસથી જ તેની ગતિ છે=સૂત્રના અભ્યાસથી જ કાળના માનનો નિર્ણય થાય છે.

વળી આ ઋષિ સૂત્રભાવનાને કેવી કરે છે ? તે સ્પષ્ટ કરે છે –

ઉચ્છ્વાસાદિના માનથી સર્વથા=અત્યંત, સુઅભ્યસ્ત કરે છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

# ભાવાર્થઃ

અભ્યુદ્યત વિહાર સ્વીકાર્યા પછી મહાત્મા કાળના માનનો નિર્ણય સૂત્ર-અર્થના પરાવર્તનના બળથી કરે છે, તેથી તેઓ અભ્યુદ્યત વિહાર સ્વીકારતા પહેલાં શ્રુતનો અભ્યાસ કરે છે અર્થાત્ સૂત્ર-અર્થનું પારાયણ કરી કરીને આત્માને શ્રુતની ભાવનાથી ભાવિત કરે છે.

વળી આ મહાત્મા સૂત્ર-અર્થનું પારાયણ અંતઃકરણથી એકાગ્ર મનવાળા થઈને અને બહિર્વૃત્તિથી અનાકુળ થઈને એ રીતે કરે છે કે જેથી નિશ્ચિત સૂત્રના પારાયણથી કાળમાનની ગણનાનો નિશ્ચય કરી શકે. જો સૂત્ર-અર્થના પારાયણકાળમાં ચિત્ત બહિર્વૃત્તિથી આકુળ હોય અને પોતાનું મન તે તે સૂત્રથી વાચ્ય એવા તાત્પર્યને સ્પર્શે તે રીતે અંતઃકરણથી એકાગ્ર ન હોય, તો સૂત્રભાવનાના બળથી પોતાને જે અસંગભાવની વૃદ્ધિ કરવી છે તે પણ થઈ શકે નહીં, તેમ જ સૂત્ર દ્વારા ઉચ્છ્વાસાદિના નિશ્ચિત પ્રમાણથી કાળના પ્રમાણની ગણના કરવી છે તે પણ થઈ શકે નહીં.

આથી મહાત્મા સૂત્ર-અર્થનું પારાયણ અત્યંત એકાગ્રતાપૂર્વક એ રીતે કરે કે જેથી સૂત્રભાવના સર્વથા સુઅભ્યસ્ત થાય અને તે સૂત્રભાવના દ્વારા ઉચ્છ્વાસાદિના પ્રમાણથી કાળના પ્રમાણનું જ્ઞાન થઈ શકે. !!૧૩૯૯!

## અવતરણિકા :

एतदेवाह -

## અવતરણિકાર્થ:

આને જ કહે છે અર્થાત્ પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે આ ઋષિ કાલના પરિમાણના નિર્ણય માટે સૂત્રભાવનાને ઉચ્છ્વાસાદિના માન દ્વારા સર્વથા સુઅભ્યસ્ત કરે છે. તેથી હવે સૂત્રભાવનાથી ઉચ્છ્વાસાદિના માન દ્વારા કાળના પરિમાણનો નિર્ણય કઈ રીતે કરે છે ? તે દર્શાવવા અર્થે ઉચ્છ્વાસાદિના માનને જ કહે છે –

#### आथा :

उस्सासाओ पाणू तओ अ थोवो तओ वि अ मुहुत्तो । एएहिं पोरिसीओ ताहिं पि णिसाइ जाणेइ ॥१४००॥

## અન્વયાર્થ :

उस्सासाओ पाणू=ઉચ્છ્વાસથી પ્રાણ, तओ अ=અને તેનાથી=પ્રાણથી, शोवो=સ્તોક, तओ वि अ= અને તેનાથી પણ=સ્તોકથી પણ, मृहुत्तो=મૃહૂર્ત, एएहिं=આમના વડે=મૃહૂર્ત્તો વડે, पोरिसीओ=પોરિસીઓ, ताहिं पि=तेओ વડે પણ=પોરિસીઓ વડે પણ, णिसाइ=िनश् આદિ=રાત-દિવસ વગેરે, जाणेइ=જાણે છે.

# ગાથાર્થ :

ઉચ્છ્વાસથી પ્રાણ, અને પ્રાણથી સ્તોક, અને સ્તોકથી પણ મુહૂર્ત, મુહૂર્તો વડે પોરિસીઓ, પોરિસીઓ વડે પણ રાત-દિવસ આદિ જાણે છે.

# ટી<del>ક</del>ા ઃ

उच्छासात् प्राण इत्युच्छासनिश्वासः, ततश्च=प्राणात् स्तोकः सप्तप्राणमानः, ततोऽपि च=स्तोकात् मुहूर्त्तः द्विघटिककालः, एभिः=मुहूर्तेः पौरुष्यः, ताभिरपि=पौरुषीभिः निशादि=निशादिवसादि जानाति सूत्राभ्यासत इति गाथार्थः ॥१४००॥

#### ટીકાર્થ :

સૂત્રના અભ્યાસથી ઋષિ ઉચ્છ્વાસથી પ્રાણ=ઉચ્છ્વાસ-નિશ્વાસ, અને તેનાથી=પ્રાણથી, સાત પ્રાણોના માનવાળો સ્તોક, અને તેનાથી પણ=સ્તોકથી પણ, બે ઘટિકાના કાળવાળો મુહૂર્ત, આમના વડે=મુહૂર્તો વડે, પોરિસીઓ, તેઓ વડે પણ=પોરિસીઓ વડે પણ, નિશાદિ=નિશા-દિવસાદિ=રાત્રિ-દિવસ-પક્ષ-મહિના વગેરે, જાણે છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

ઋષિ એકાગ્ર મનથી સૂત્રભાવનાને સુઅભ્યસ્ત કરે ત્યારે, તે સૂત્રના અભ્યાસના બળથી તે ઋષિ પ્રાણથી માંડીને દિવસ-રાત-પક્ષ-મહિના-વર્ષ વગેરે સર્વ પ્રકારના કાળના પરિમાણને યથાર્થ જાણી શકે છે અને તે પ્રકારે જાણીને તેઓ ઉચિત કાળે સર્વ ઉચિત પ્રવૃત્તિ કરે છે. તેથી તેઓને કાળનું પરિમાણ જાણવા માટે કોઈ બાહ્ય અવલંબનની જરૂર પડતી નથી. ॥૧૪૦૦॥

#### भाशा :

एत्तो उवओगाओ सदेव सोऽमूढलक्खयाए उ । दोसं अपावमाणो करेड़ किच्चं अविवरीअं ॥१४०१॥

## रमन्दाज्ञार्थ :

सो=આ=અભ્યુઘત વિહાર સ્વીકારવા ઉઘત એવા ઋષિ, सदेव=સદા જ अमूढलक्ख्याए=અમૂઢલક્ષતાને કારણે एत्तो उवओगाओ=આ=ગાથા ૧૩૯૯માં બતાવ્યો એ, ઉપયોગથી दोसं अपावमाणो=દોષને નહીં પ્રાપ્ત કરતા अविवरीअं किच्चं=અવિપરીત કૃત્યને करेड़=કરે છે.

🖈 'उ' पाहपूर्ति भाटे छे.

# ગાથાર્થ :

અભ્યુદ્યત વિહાર માટે ઉદ્યત એવા ઋષિ સદા જ અમૂઢલક્ષપણાને કારણે ગાયા ૧૩૯૯માં બતાવેલ ઉપયોગથી દોષને નહીં પ્રાપ્ત કરતા અવિપરીત કૃત્યને કરે છે.

# દીકા :

अतः उपयोगात् सूत्राभ्यासगर्भात् सदैवासावमूढलक्षतया कारणेन दोषमप्राप्नुवन्=निरतिचारः सन् करोति कृत्यं=विहितानुष्ठानमविषरीतमिति गाथार्थः ॥१४०१॥

# ટીકાર્થ :

આ=અભ્યુદ્યત વિહાર માટે ઉદ્યત એવા ઋષિ, સદા જ અમૂઢલક્ષપણારૂપ કારણથી આ સૂત્રઅભ્યાસના ગર્ભવાળા ઉપયોગથી દોષ નહીં પ્રાપ્ત કરતા=નિરતિચાર છતા, અવિપરીત એવા કૃત્યને=વિહિત અનુષ્ઠાનને= ભગવાન વડે વિધાન કરાયેલ અનુષ્ઠાનને, કરે છે. એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### भावार्थ :

ગાથા ૧૩૯૯માં કહેલ કે આ ઋષિ સૂત્રભાવનાને ઉચ્છ્વાસાદિના માનથી સર્વથા સુઅભ્યસ્ત કરે છે, તે રૂપ સુઅભ્યસ્ત એવા સૂત્રોના ગર્ભવાળા ઉપયોગથી તે ઋષિ અમૂઢલક્ષવાળા થઈને સૂત્ર-અર્થના પારાયણમાં લેશ પણ અતિચાર સેવ્યા વગર સર્વ કૃત્યને અવિપદ્યત કરે છે.

આશય એ છે કે મહાત્માએ સૂત્રભાવના સુઅભ્યસ્ત કરી હોવા છતાં પ્રવૃત્તિકાળમાં પોતાના લક્ષ્યને ભૂલેલા હોય તો ઉપયોગ લક્ષ્યવેધી બનતો નથી, પરંતુ આ ઋષિ અસંગભાવનો પ્રકર્ષ કરીને મોહનું ઉન્મૂલન કરવા વિષયક લક્ષ્યમાં સદા જ મોહ પામેલા નહીં હોવાથી, પ્રવૃત્તિકાળમાં લેશ પણ પ્રમાદ વગર અનાદિની સંગવૃત્તિનું ઉન્મૂલન થાય તે પ્રકારે લક્ષ્યવેધી ઉપયોગથી સંયમની સર્વ ઉચિત પ્રવૃત્તિઓ કરે છે, તેથી સૂત્ર-અભ્યાસથી પરિકર્મિત થયેલા ઉપયોગથી સર્વ વિહિત અનુષ્ઠાનોને વિપર્યય વગર કરે છે, જેથી તેઓનાં અનુષ્ઠાનો ઉત્તરોત્તર ગુણવૃદ્ધિનું કારણ બની શકે છે. ॥૧૪૦૧॥

# અવતરણિકા :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે સૂત્રભાવનાના ઉપયોગથી આ ઋષિ વિહિત અનુષ્ઠાનને અવિપરીત કરે છે. ત્યાં પ્રશ્ન થાય કે આ ઋષિ સૂત્રભાવનાથી વિહિત અનુષ્ઠાનના કાળને કઈ રીતે જાણે છે ? તે બતાવવા કહે છે –

#### भाशः :

मेहाइच्छण्णेसुं उभओकालं अहव उवसग्गे । पेहाइ भिक्खपंथे जाणइ कालं विणा छायं ॥१४०२॥ दारं ॥

# अन्वयार्थ :

# गाथार्थ :

મેદાદિથી ઢંકાચેલ વિભાગોમાં ઉભચકાળને જાણે છે, અથવા ઉપસર્ગવિષયક, પ્રેક્ષાદિવિષયક, ભિક્ષા-પંથવિષયક કાળને છાયા વગર જાણે છે.

# ાસિડિ

मेघादिच्छन्नेषु विभागेषु उभयकालं प्रारम्भसमाप्तिरूपम्, अथवोपसर्गे दिव्यादौ प्रेक्षादावुपकरणस्य भिक्षापथोः औचित्येन जानाति कालं योग्यं विना छाययेति गाथार्थः ॥१४०२॥ (द्वारम्) ॥

# ટીકાર્થ :

મેઘાદિથી ઢંકાયેલ વિભાગોમાં પ્રારંભ અને સમાપ્તિરૂપ ઉભયકાળને જાણે છે, અથવા દિવ્યાદિ=દેવસંબંધી

વગેરે, ઉપસર્ગવિષયક, ઉપકરણની પ્રેક્ષાદિવિષયક, ઔચિત્યથી ભિક્ષા અને પંથવિષયક≕ભિક્ષાટનવિષયક અને વિહારવિષયક, યોગ્ય કાળને છાયા વિના જાણે છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

ગાથા ૧૩૯૯માં કહેલ કે આ ઋષિ સૂત્રભાવનાને ઉચ્છ્વાસાદિ માનથી સર્વથા સુઅભ્યસ્ત કરે છે, તે સુઅભ્યસ્ત એવી સૂત્રભાવનાના બળથી તે ઋષિ દરેક કૃત્યના ઉચિત કાળને નક્કી કરે છે. તેથી આકાશ મેઘાદિથી ઢંકાયેલું હોવાથી દિવસ-રાતનો વિભાગ થતો ન હોય તેવાં ક્ષેત્રોમાં પણ, પોતાને જે ક્રિયાનો પ્રારંભ જે કાળે કરવાનો હોય અને જે ક્રિયાની સમાપ્તિ જે કાળે કરવાની હોય, તે બંને કાળને તે ઋષિ સૂત્ર-અર્થના પારાયણના બળથી જાણે છે.

વળી ક્યારેક દેવતાએ તે મુનિને ભ્રમ કરાવવા અર્થે દિવસે રાત જેવો અંધકાર કર્યો હોય અને રાત્રિમાં દિવસ જેવો પ્રકાશ કર્યો હોય તોપણ, તેઓને કાળવિષયક ભ્રમ થતો નથી, પરંતુ તે ઋષિ યોગ્ય કાળને જાણી શકે છે; કેમ કે પોતે ક્ષણભર પણ પ્રમાદ કર્યા વગર જે સૂત્ર-અર્થનું પારાયણ કરે છે, તેના દ્વારા એક ક્ષણના પણ ફેરફાર વગર કાળની મર્યાદાનો યથાર્થ નિર્ણય તેઓ કરી શકે છે.

વળી પોતાના ઉપકરણની પડિલેહણા કરવાનો કે આવશ્યક ક્રિયાઓ કરવાનો ઉચિત કાળ પણ તેઓ સ્વાધ્યાયના બળથી જાણી શકે છે, પુરુષની છાયાના બળથી તેઓને તે તે કાળનો નિર્ણય કરવો પડતો નથી.

તે રીતે ભિક્ષા ગ્રહણ કરવાના અને વિહાર કરવાના ઉચિત કાળનો પણ નિર્ણય તેઓ છાયાના અવલંબન વગર સૂત્રના અભ્યાસના બળથી કરે છે.

આમ, જે જે વિહિત અનુષ્ઠાનનો જે જે અવસર પ્રાપ્ત થાય, તે તે અવસરનો તેઓ સ્વાધ્યાયના બળથી યથાર્થ નિર્ણય કરી શકે છે, તેથી તેઓ ઉચિત કાળે પ્રત્યુપેક્ષણાદિ સર્વ ઉચિત કૃત્યો કરે છે. ॥૧૪૦૨॥

# અવતરણિકા :

एकत्वभावनामभिधातुमाह -

# **अ**वतरशिक्तार्थ :

એકત્વભાવનાને કહેવા માટે કહે છે –

# ભાવાર્થ :

ગાથા ૧૩૭૨માં અભ્યુદ્યત વિહારનાં દશ દ્વારો બતાવેલ, તેમાંથી સાતમા 'શ્રુતભાવના' દ્વારના સ્વરૂપનું ગાથા ૧૩૯૯થી ૧૪૦૨માં અભિધાન કર્યું, હવે ગાથા ૧૪૦૬ સુધી આઠમા 'એક્ત્વભાવના' દ્વારના સ્વરૂપનું અભિધાન કરવા માટે કહે છે —

## ગાથા :

एगत्तभावणं तह गुरुमाइसु दिहिमाइपरिहारा । भावड छिण्णममत्तो तत्तं हिअयम्मि काऊणं ॥१४०३॥

### रमन्दासार्थः

तह=तथा गुरुमाइसु दिक्किमाइपरिहारा=ગુરુ આદિમાં દેષ્ટિ આદિના પરિહારથી छिण्णममत्तो=છિશ્ર મમત્વવાળા એવા ઋષિ तत्तं हिअयम्मि काऊणं=तत्त्वने હૃદયમાં કરીને एगत्तभावणं=-એકત્વભાવનાને भावइ=ભાવે છે.

## ગાશાર્થ :

તથા ગુરુ આદિમાં દેષ્ટિ આદિના પરિહારથી છિન્ન મમત્વવાળા આ ઋષિ આગળમાં કહેવાશે એ તત્ત્વને હૃદયમાં કરીને એકત્વભાવનાને ભાવે છે.

# ટીકા :

एकत्वभावनां तथाऽसौ यतिर्गुर्वादिषु दृष्ट्यादिपरिहाराद्=दर्शनालापपरिहारेण भावयति=अभ्यस्यति छित्रममत्वः सन् तत्तं हृदये कृत्वा वक्ष्यमाणमिति गाथार्थः ॥१४०३॥

# ટીકાર્થ :

તથા ગુરુ આદિમાં દેષ્ટિ આદિના પરિહારથી=દર્શન અને આલાપના પરિહાર વડે, છિન્ન મમત્વવાળા છતા આ યતિ=અભ્યુદ્યત વિહાર સ્વીકારવા ઉદ્યત એવા ઋષિ, વશ્યમાણ તત્ત્વને હૃદયમાં કરીને એકત્વભાવનાને ભાવન કરે છે=અભ્યાસ કરે છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

સાધુ સંયમ ગ્રહણ કરે ત્યારથી એકત્વભાવનાથી ભાવિત હોય છે, તોપણ અસંગભાવમાં જવાના દઢ યત્ન માટે આ મહાત્મા વિશેષ પ્રકારની એકત્વભાવનાનું ભાવન કરે છે. એકત્વભાવનાથી અત્યંત ભાવિત થવા માટે ગુરુને કે અન્ય સાધુઓને જોવા, તેઓ સાથે વાતચીત કરવી વગેરે વ્યાપારનો ત્યાગ કરીને, સર્વત્ર મમત્વનો ઉચ્છેદ કરીને, આગળની ગાથામાં કહેવાશે એ તત્ત્વને હૈયામાં ધારણ કરીને સર્વથી પૃથફ એવા પોતાના આત્માને આત્મભાવમાં સ્થાપવાનો સુદઢ વ્યાપાર કરે છે, જેથી અભ્યુદ્યત વિહાર સ્વીકાર્યા પછી કોઈની સાથે બોલવાને કે જોવાને અભિમુખ પરિણામ થાય નહીં. !!૧૪૦૩!!

#### ગાથા :

# एगो आया संजोगिअं तुऽसेसं इमस्स (?पिमं तु ) पाएणं । दुक्खणिमित्तं सव्वं हिओ य मज्झत्थभावो तु ॥१४०४॥

# અન્વચાર્થ :

आया एगो=અહભા એક છે. असेसं पि इमं तु संजोगिअं=વળી અશેષ પણ આ=દેહાદિ, સંયોગિક છે. पाएणं सव्यं दुक्खिणिमित्तं=પ્રાયઃ સર્વ દુઃખનું નિમિત્ત છે. मज्झत्थभावो तु हिओ=વળી મધ્યસ્થભાવ હિત છે.

🖈 ગાથાના બીજા પાદમાં રહેલ 'तु' अने चोधा पाદમાં રહેલ 'य' पाદपूर्तिमां छे.

## भाशार्थ :

આત્મા એક છે. વળી અશેષ પણ દેહાદિ સંચોગિક છે. પ્રાયઃ સર્વ દુઃખનું નિમિત્ત છે. વળી મધ્યસ્થભાવ હિત છે.

## ટીકા :

एक आत्मा तत्त्वतः, संयोगिकं त्वशेषमप्येतद्=देहादि, प्रायेण दुःखनिमित्तं सर्वमेतद्, हितस्तु मध्यस्थभावो यस्य सर्वत्रेति गाथार्थः ॥१४०४॥

# नोंध :

मूणगाथामां **तुरसेसं इमस्स पाएणं** छे तेने स्थाने टीङा प्रमाणे **तुरसेसं पिमं तु पाएणं** छोय तेम लासे छे.

# ટીકાર્થ :

તત્ત્વથી=પરમાર્થથી, આત્મા એક છે=બાહ્ય સર્વ પદાર્થોથી પૃથગ્ છે. વળી અશેષ પણ=સમગ્ર પણ, આ=દેહાદિ, સંયોગિક છે. પ્રાયઃ આ=દેહાદિ, સર્વ દુઃખનું નિમિત્ત છે. વળી જેનું=જે આત્માનું, હિત સર્વત્ર મધ્યસ્થભાવ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે છિશ્ન મમત્વવાળા ઋષિ વક્ષ્યમાણ તત્ત્વને હૃદયમાં કરીને એકત્વભાવના ભાવે છે. તેથી હવે તે વક્ષ્યમાણ તત્ત્વ જ બતાવે છે —

આ મહાત્મા વિચારે છે કે તત્ત્વથી આત્મા એક છે અર્થાત્ જગતના સર્વ પદાર્થોના સંગ વગરનો પોતાનો આત્મા પરમાર્થથી દેહાદિ બાહ્ય પદાર્થીથી પૃથગુ છે.

અહીં પ્રશ્ન થાય કે વર્તમાનમાં પોતે દેહધારી છે, બાહ્ય શિષ્યાદિના પરિવારવાળા છે, તેથી પોતાના આત્માને એક કઈ રીતે કહી શકાય ? તેથી મહાત્મા વિચારે છે કે દેહાદિ સમગ્ર વસ્તુ સાંયોગિક છે અર્થાત્ એક એવા પોતાના આત્મા સાથે સંયોગ પામેલા છે, પરંતુ પરમાર્થથી દેહાદિ સર્વ વસ્તુ પોતાના આત્માથી પૃથક્ છે.

અહીં પ્રશ્ન થાય કે દેહાદિ ભલે સાંયોગિક હોય, તોપણ આત્મા સાથે તેઓના સંયોગને કારણે આત્માને દેહાદિ પદાર્થોથી યુક્ત સ્વીકારીએ તો શું વાંધો ? તેના ઉત્તરરૂપે મહાત્મા વિચારે છે કે પ્રાયઃ સાંયોગિક એવી દેહાદિ વસ્તુ દુઃખનું નિમિત્ત છે.

અહીં 'પ્રાયઃ' શબ્દથી એ પ્રાપ્ત થાય કે જીવમાં વિવેક પ્રગટે અને આ દેહાદિને ધર્મ સાધવાનું નિમિત્ત બનાવે, તો આ સાંયોગિક પણ દેહાદિ વસ્તુ સુખનું નિમિત્ત બને, પરંતુ મોટા ભાગે તો જીવને આ દેહાદિ પ્રત્યે મમત્વબુદ્ધિ થાય છે, માટે આ સાંયોગિક એવા દેહાદિ દુઃખનું નિમિત્ત છે.

ત્યાં પ્રશ્ન થાય કે જો આત્મા એક જ છે, તો આત્માનું હિત શું હોઈ શકે ? તેના સમાધાનરૂપે તે મહાત્મા વિચારે છે કે **આત્માનો જે સર્વત્ર મધ્યસ્થભાવ છે તે આત્માનું હિત છે,** અર્થાત્ બાહ્ય સંયોગોવાળી આત્માની સંસારઅવસ્થામાં કે સર્વથા સંયોગો વગરની આત્માની મુક્તઅવસ્થામાં લેશ પણ પક્ષપાત ન થાય તેવો આત્માનો જે મધ્યસ્થભાવ છે તે આત્માનું હિત છે; કેમ કે જેના ચિત્તમાં સર્વ ભાવો પ્રત્યે મધ્યસ્થભાવ વર્તે છે, તેનું ચિત્ત વર્તમાનમાં ક્લેશ પામતું નથી, તેથી કર્મબંધ થતો નથી, જેના ફળરૂપે જીવને સંસારના પરિભ્રમણરૂપ વિડંબણા પ્રાપ્ત થતી નથી. માટે મધ્યસ્થભાવ જીવનું એકાંતે હિત કરનાર છે અને સાંયોગિક એવા દેહાદિ પ્રત્યેના મમત્વભાવનો ત્યાગ થાય તો જ જીવમાં મધ્યસ્થભાવ સંભવે છે. આથી મહાતમા સર્વ પદાર્થી પ્રત્યેના મમત્વનો ત્યાગ કરીને પરમાર્થથી પોતાનો આત્મા એક છે, એ પ્રકારના તત્ત્વને હૃદયમાં ધારણ કરીને સર્વ સંયોગો પ્રત્યેની અસંસર્ગ બુહિને અત્યંત સ્થિર કરે છે, જે મધ્યસ્થભાવના પ્રકર્ષ સ્વરૂપ એકત્વભાવનાનો પ્રકર્ષ છે. ॥૧૪૦૪॥

#### ગાયા :

इय भाविअपरमत्थो समसुहदुक्खोऽबहीअरो होइ । तत्तो अ सो कमेणं साहेइ जहिच्छिअं कज्जं ॥१४०५॥

## अन्वयार्थः

इय=આ રીતે=પૂર્વગાથામાં બતાવ્યું એ રીતે, **भाविअपरमत्थो**=ભાવિત પરમાર્થવાળા, **समसृहदुक्खो**=સમ સુખ-દુઃખવાળા એવા મુનિ **अबहीअरो**=અબહિશ્વર **होइ**=થાય છે. तत्तो अ=અને તેથી सो=આ=એકત્વભાવના ભાવનારા ઋષિ, कमेणं=કમ વડે जहिच्छिअं कज्जं=यथेथ्छित કાર્યને साहेड=સાધે છે.

# ગાથાर्थ :

પૂર્વગાથામાં બતાવ્યું એ રીતે ભાવિત પરમાર્થવાળા, સમ સુખ-દુ:ખવાળા મુનિ અબહિશ્વર થાય છે. અને તેથી એકત્વભાવના ભાવનારા ઋષિ ક્રમે કરીને યથેચ્છિત કાર્યને સાધે છે.

# કીકા :

इय=एवं भावितपरमार्थः सन् समसुखदुःखो मुनिरबहिश्चरो भवति आत्माराम इत्यर्थः, ततश्च असौ क्रमेण अवदायमानः साधयति यथेष्टं कार्यं चारित्ररूपमिति गाथार्थः ॥१४०५॥

# ટીકાર્થ :

આ રીતે=પૂર્વગાથામાં બતાવ્યું એ રીતે, ભાવન કરેલા પરમાર્થવાળા છતા, સમ સુખ અને દુઃખવાળા મુનિ અબહિશ્વર=આત્મારામ, થાય છે. અને તેથી ક્રમ વડે અવદાયમાન એવા આ=ક્રમે કરીને વિશુદ્ધ થતા એવા એકત્વભાવના ભાવનારા ઋષિ, યથેષ્ટ એવા ચારિત્રરૂપ કાર્યને સાધે છે અર્થાત્ પોતે જે પ્રકારે તદ્દન સંગ વગરના આત્માના પરિણામને ઉલ્લસિત કરવા સ્વરૂપ વિશિષ્ટ ચારિત્રરૂપ કાર્ય ઇચ્છેલ હતું તે પ્રકારના કાર્યને સિદ્ધ કરે છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

પૂર્વગાથામાં બતાવ્યું એ રીતે આ ઋષિ એકત્વભાવનાથી આત્માને અત્યંત ભાવિત કરે છે; એકત્વભાવનાથી

ભાવિત કરેલા પરમાર્થવાળા આ મહાત્મા સુખ-દુઃખમાં સમાન પરિણામવાળા થાય છે, અને અબહિશ્વર થાય છે અર્થાત્ એકત્વભાવનાના બળથી મહાત્મા આત્મભાવમાં વિશ્રાંત થાય છે, જેનાથી ક્રમે કરીને નિર્મળ-નિર્મળતર થતા તે ઋષિ પોતાને ઇષ્ટ એવું ચારિત્રરૂપ કાર્ય સાધે છે અર્થાત્ અસંગભાવનો અત્યંત ઉત્કર્ષ થવાથી તે મહાત્મા ધ્યાનથી સમતામાં અને સમતાથી ધ્યાનમાં ઉત્તરોત્તર વૃદ્ધિ પામે તે પ્રકારની ભૂમિકાને પ્રાપ્ત કરવા રૂપ પોતાને ઇચ્છિત એવું ચારિત્રરૂપ કાર્ય સાધે છે. **ા૧૪૦૫**॥

# અવતરણિકા :

પૂર્વગાથામાં એકત્વભાવના ભાવનાર મુનિ કઈ રીતે યથેષ્ટ કાર્યને સાધે છે ? તે બતાવ્યું. હવે એકત્વભાવના ભાવનાર મુનિ એકત્વભાવનાના બળથી શું વિશેષ પ્રાપ્ત કરે છે ? તે બતાવે છે –

## भाशा :

एगत्तभावणाए ण कामभोगे गणे सरीरे वा । सज्जड़ वेरगगगओ फासेड़ अणुत्तरं करणं ॥१४०६॥ दारं ॥

## अन्दयार्थ :

एगत्तभावणाए=એકत्वलावनाथी (ऋषि) कामभोगे गणे सरीरे वा=डाभ-लोગમાં, ગણમાં અને शरीरमां ण सज्जइ=संग पामता नथी. वेरग्गाओ=वैराग्यगत=वैराग्यने पामेला ओवा ऋषि, अणुत्तरं करणं=अनुत्तर डरशने फासेड=स्पर्शे છે.

# ગાથાર્થ :

એકત્વભાવનાથી ભાવિત એવા ઋષિ કામ-ભોગમાં, ગણમાં અને શરીરમાં સંગ પામતા નથી. વૈરાગ્ય પામેલા એવા ઋષિ અનુત્તર કરણને સ્પર્શે છે.

# ટીકા ઃ

एकत्वभावनया भाव्यमानया न कामभोगयोः तथा गणे शरीरे वा सज्यते=सङ्गं गच्छति, एवं वैराग्यगतः सन् स्पृशत्यनुत्तरं करणं प्रधानयोगनिमित्तमिति गाथार्थः ॥१४०६॥ (द्वारम्)॥

# ટીકાર્થ :

ભાવન કરાતી એવી એકત્વભાવનાથી કામ અને ભોગમાં, તથા ગણમાં અને શરીરમાં તે ઋષિ સંગને પામતા નથી. આ રીતે વૈરાગ્યગત છતા=વૈરાગ્યને પામેલા એવા ઋષિ, પ્રધાન યોગનું નિમિત્ત એવા અનુત્તર કરણને=અનુત્તર કોટિના અધ્યવસાયને, સ્પર્શે છે. એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

આ ઋષિ એકત્વભાવનાનું એ રીતે ભાવન કરે છે કે જેથી તેઓ કામ-ભોગમાં સૂક્ષ્મ પણ સંશ્લેષ પામતા નથી, સાધુઓના સમુદાય સાથે પણ સંશ્લેષ પામતા નથી, તેમ જ પોતાના શરીર સાથે પણ સંશ્લેષ પામતા નથી; અને સર્વ પદાર્થોનો સંગ જવાથી તે મહાત્માનું ચિત્ત આત્માના અસંગભાવમાં વિશ્રાંતિ પામવાને અભિમુખ અસ્ખલિત રીતે પ્રવર્તે છે. આ રીતે એકત્વભાવનાના ભાવનથી વિશેષ પ્રકારના વૈરાગ્યને પામેલા તે મહાત્મા જિનકલ્યાણાદિરૂપ પ્રધાન યોગનું નિમિત્ત એવા અનુત્તર કોટિના અધ્યવસાયસ્થાનનો સ્પર્શ કરે છે. ॥૧૪૦૬॥

## અવતરણિકા :

बलभावनामाह -

# અવતરણિકાર્થ:

બલભાવનાને કહે છે –

## ભાવાર્થ :

ગાથા ૧૩૭૨માં અભ્યુદ્યત વિહારનાં દશ દ્વારો વર્ણવેલ, તેમાંથી આઠમા 'એકત્વભાવના' દ્વારનું સ્વરૂપ ગાથા ૧૪૦૩થી ૧૪૦૬માં કહ્યું, હવે ગાથા ૧૪૧૦ સુધી નવમા 'બલભાવના' અથવા 'ઉપસર્ગસહભાવના' દ્વારના સ્વરૂપને કહે છે —

#### ગાથા :

इअ एगत्तसमेओ सारीरं माणसं च दुविहं पि । भावइ बलं महप्पा उस्सग्गधिइसरूवं तु ॥१४०७॥

## અન્વચાર્થ:

इअ=આ રીતે=ગાથા ૧૪૦૩થી ૧૪૦૬માં બતાવ્યું એ રીતે, एगत्तसमेओ महप्पा=એકત્વથી સમેત એવા મહાત્મા=એકત્વભાવનાથી યુક્ત એવા અભ્યુદ્યત વિહાર માટે ઉદ્યત મહાત્મા, उस्सग्गधिइसक्तवं=ઉત્સર્ગ અને ધૃતિસ્વરૂપ सारीरं माणसं च दुविहं पि बलं=शारीर અને માનસરૂપ બંને પ્રકારના પણ બળને भावइ= ભાવન કરે છે.

🛨 ગાથાના અંતે રહેલ 'તુ' પાદપૂર્તિ અર્થે છે.

## भाशार्थ :

ગાથા ૧૪૦૩થી ૧૪૦૬માં બતાવ્યું એ રીતે એકત્વભાવનાથી યુક્ત એવા મહાત્મા કાયોત્સર્ગ અને ધૃતિસ્વરૂપ શારીર અને માનસરૂપ બંને પ્રકારના પણ બળનું ભાવન કરે છે.

## ટીકા :

एवमेकत्वभावनासमेतः सन् शारीरं मानसं च द्विविधमप्येतद् भावयित बलं महात्माऽसौ कायोत्सर्गधृतिस्वरूपं यथासङ्ख्यमिति गाथार्थः ॥१४०७॥

## ડીકાર્થ:

આ રીતે=ગાથા ૧૪૦૩થી ૧૪૦૬માં બતાવ્યું એ રીતે, એકત્વભાવનાથી સમેત છતા આ મહાત્મા=અભ્યુદ્યત વિહાર સ્વીકારવા માટે ઉદ્યત એવા ગણિ આદિ મહાત્મા, યથાસંખ્ય≃ક્રમસર, કાયોત્સર્ગ અને ધૃતિસ્વરૂપ શારીર અને માનસરૂપ આ દિવિધ પણ બળને=કાયોત્સર્ગસ્વરૂપ શારીરિક બળને અને ધૃતિસ્વરૂપ માનસિક બળને, ભાવન કરે છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

અભ્યુદ્યત વિહાર સ્વીકારવા માટે તત્પર થયેલા મહાત્મા એકત્વભાવનાથી અત્યંત ભાવિત થઈ જાય, ત્યારપછી સર્વ બાહ્ય સંયોગોથી પૃથગ્ એવા આત્માના મધ્યસ્થભાવમાં સ્થિર રહે છે અને તે મધ્યસ્થભાવનો પ્રકર્ષ કરવા અર્થે બળભાવનાનું ભાવન કરે છે, અર્થાત્ દીર્ઘકાળ સુધી કાયોત્સર્ગમુદ્રામાં ઊભા રહીને કાયોત્સર્ગસ્વરૂપ શારીરિક બળ વધારે છે, તેમ જ મનને આત્માના શુદ્ધભાવમાં સ્થાપન કરવા માટેનો યત્ન કરીને ધૃતિસ્વરૂપ માનસિક બળ વધારે છે.

વસ્તુતઃ આત્મા દેહાદિ સાથે સંયોગવાળો છે, આત્મા પર અનાદિકાળથી સંસર્ગની વાસનાના સંસ્કારો પડેલા છે, તેમ જ જીવ પર મોહનીયકર્મનો ઉદય અસ્ખલિત વર્તી રહ્યો છે: એ સર્વ, આત્માને પોતાના અસંગભાવમાં સ્થિર રહેવામાં બાધક બને છે, છતાં અંતરંગ ધૃતિબળથી આ મહાત્મા પોતાના માનસ વ્યાપારને શુદ્ધઆત્મસ્વરૂપમાં નિવેશ કરવા માટેનો યત્ન અસ્ખલિત કરે છે. આથી અભ્યુદ્યત વિહાર સ્વીકારતાં પહેલાં મહાત્મા કાયોત્સર્ગમુદ્રામાં દીર્ઘકાળ સુધી સ્થિર થઈને મનને પોતાના શુદ્ધ સ્વરૂપમાં સ્થાપીને શારીરિક રીતે કાયોત્સર્ગબળ અને માનસિક રીતે ધૃતિબળ વધારવા માટેનો અભ્યાસ કરે છે. ॥૧૪૦૭॥

#### भाशा :

पायं उस्सग्गेणं तस्स ठिई भावणाबला एसो । संघयणे वि हु जायइ इण्हि भाराइबलतुल्लो ॥१४०८॥

## અન્વચાર્થ :

पायं=પ્રાયः तस्स=तेनी=ते यतिनी, उस्सग्गेणं=ઉત્સર્ગ વડે=કાયોત્સર્ગ વડે, ठिई=સ્થિતિ હોય છે. संघयणे वि=સંઘયણ હોતે છતે પણ इण्हि=હમણાં भावणाबला=ભાવનાના બળથી एसो=આ=કાયોત્સર્ગ, भाराइबलतुल्लो=ભારાદિના બળથી તુલ્ય जायइ=થાય છે.

🖈 'हુ' વાક્યાલંકારમાં છે.

# ગાથાर्थ :

પ્રાયઃ તે ચતિની કાચોત્સર્ગ વડે સ્થિતિ હોય છે. સંઘચણ હોતે છતે પણ હમણાં ભાવનાના બળથી કાચોત્સર્ગ ભારાદિના બળ જેવો થાય છે.

## ટીકા :

प्रायः कायोत्सर्गेण तस्य यतेः स्थितिः, भावनाबलाच्चैष=कायोत्सर्गः संहननेऽपि सित जायते इदानीं भारादिबलतुल्यः, शक्तौ सत्यामप्यभ्यासतो भारवहनिदर्शनादिति गाथार्थः ॥१४०८॥

## ટીકાર્થ:

પ્રાયઃ તે યતિની કાયોત્સર્ગ વડે સ્થિતિ હોય છે. અને સંહનન હોતે છતે પણ હમણાં=કાયોત્સર્ગમાં બળનો અભ્યાસ કર્યા પછી, ભાવનાના બળથી આ=કાયોત્સર્ગ, ભારાદિના બળની તુલ્ય થાય છે; કેમ કે શક્તિ હોતે છતે પણ અભ્યાસથી પ્રગટ થાય છે, એમાં ભારવહનું નિદર્શન છે=ભારને વહન કરનારા બળદ, ભારવાહક પુરુષ વગેરેનું દેષ્ટાંત છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે એકત્વભાવનાથી યુક્ત મહાત્મા બળભાવનાથી કાયોત્સર્ગસ્વરૂપ શારીરિક બળ અને ધૃતિસ્વરૂપ માનસિક બળ વધારે છે. તેથી હવે પ્રથમ શારીરિક બળ કઈ રીતે વધારે છે ? તે બતાવે છે –

બળભાવના કરનારા ઋષિ રાત-દિવસ પ્રાયઃ કાયોત્સર્ગમાં રહેલા હોય છે. અહીં **'પ્રાયઃ'** શબ્દથી એ પ્રાપ્ત થાય કે આહાર-નિહાર-વિહારના પ્રયોજનને છોડીને સતત કાયોત્સર્ગમાં જ રહેલા હોય છે.

ુ અહીં પ્રશ્ન થાય કે શું તેઓ કાયોત્સર્ગમાં દીર્ઘકાળ સુધી સંઘયણના બળથી સ્થિર રહી શકે છે ? તેથી કહે છે –

સંઘયણ હોતે છતે પણ બળભાવનાથી તે યતિની કાયોત્સર્ગની શક્તિ હમણાં ભારાદિના બળસદશ થાય છે, અર્થાત્ જેમ કોઈ પુરુષ ભાર ઉપાડવાની શક્તિવાળો હોય તોપણ વારંવાર ભાર ઉપાડવાથી તેનામાં સહજ રીતે ભાર વહન કરવાની શક્તિ વૃદ્ધિ પામે છે, તેમ આ મહાત્મા સંઘયણવાળા હોવા છતાં પણ સતત કાયોત્સર્ગમાં રહેવાની શક્તિ પૂર્વે જે પ્રગટરૂપે ન હતી તે બળભાવના કરવાથી હમણાં પ્રગટ થાય છે, તેથી તે મહાત્મા અભ્યુદ્યત વિહાર સ્વીકાર્યા પછી પ્રાયઃ સહજભાવે કાયોત્સર્ગમુદ્રામાં દીર્ઘકાળ સુધી રહી શકે છે. ॥૧૪૦૮॥

#### आथा :

# सइ सुहभावेण तहा जं (?तस्सुह) तासुहभाविश्वज्जरूवा उ । एत्तो च्चिअ कायव्वा धिई णिहाणाइलाभे व्व ॥१४०९॥

# અન્વચાર્થ :

तहा=તथा सइ सुहभावेण=સદા શુભભાવથી (તે યતિની સ્થિતિ હોય છે.) जं=જે કારણથી (આમ છે,) एतो च्चिअ=આથી જ णिहाणाइलाभे व्य=નિધાનાદિના લાભમાં જેમ (હોય છે, તેમ સાધુએ) तस्सुहभाविधज्जरूवा=ते શુભભાવના સ્થૈર્યરૂપ धिई=ધૃતિ कायव्या=કરવી જોઈએ.

🛨 ગાથાના બીજા પાદના અંતે ૨હેલો '૩' પાદપૂર્તિમાં છે.

## आधार्थ :

તથા સદા શુભભાવથી તે ચતિની સ્થિતિ હોય છે; જે કારણથી આમ છે, આથી જ નિધાનાદિના લાભમાં જેમ સંસારી જીવોને ધૃતિ હોય છે, તેમ સાધુએ તે શુભભાવના સ્થેર્ચરૂપ ધૃતિ કરવી જોઈએ.

## ટીકા :

सदा शुभभावेन तथा तस्य स्थितिरिति वर्त्तते, यद्=यस्मादेवं, तच्छुभभावस्थैर्यरूपा अत एव स्थितिसम्पादनार्थं कर्त्तव्या धृतिस्तेन निधानादिलाभ इवेष्ट्रसिद्धेरिति गाथार्थः ॥१४०९॥

# નોંધ :

ાાથાના બીજા પાદમાં **तासुहभाविध**ज्जरूवा છે, તેને સ્થાને ટીકા પ્રમાણે **तस्सुहभाविध**ज्जरूवा હોય તેમ ભાસે છે અને તે જ પ્રમાણે આ ગાથાના અન્વચાર્થાદિ કરેલ છે.

## रीक्षार्थ :

તથા સદા શુભભાવથી તેની=તે યતિની, સ્થિતિ હોય છે; જે કારણથી આમ છે≔તે યતિ સદા શુભભાવમાં હોય છે એમ છે, આથી જ નિધાનાદિના લાભમાં જેમ ધૃતિ હોય છે તેમ સ્થિતિના સંપાદન અર્થે તેમણે=અભ્યુદ્યત વિહાર સ્વીકારવા તત્પર થયેલા યતિએ, તે શુભભાવના સ્થૈયંરૂપ ધૃતિ કરવી જોઈએ; કેમ કે ઇષ્ટની સિદ્ધિ થાય છે=અભ્યુદ્યત વિહાર સ્વીકારનાર યતિ શુભભાવની સ્થિરતાનું સંપાદન કરીને ધૃતિપૂર્વક યત્ન કરે તો પોતાને ઇચ્છિત એવા ચારિત્રરૂપ કાર્યની સિદ્ધિ થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

એકત્વભાવનાથી ભાવિત હોવાથી અભ્યુદ્યત વિહાર સ્વીકારનાર ઋષિની સ્થિતિ સદા શુભભાવથી વર્તે છે, અને તેઓ સદા શુભભાવથી સ્થિતિવાળા હોય છે, આથી જ તે શુભભાવની અત્યંત સ્થિરતાના સંપાદન અર્થે તેઓએ શુભભાવના સ્થૈયંરૂપ ધૃતિ કરવી જોઈએ.

તેથી એ પ્રાપ્ત થાય કે એકત્વભાવનાથી ભાવિત નહીં થયેલા સાધુઓ સદા શુભભાવથી વર્તી શકતા નથી, તેથી તેઓએ તો એકત્વભાવનાથી ભાવિત થવા માટેનો યત્ન કરવારૂપ જ ધૃતિ કરવી જોઈએ; જયારે આ ઋષિ તો એકત્વભાવનાથી અત્યંત ભાવિત થયેલા હોવાથી શુદ્ધ આત્માને છોડીને અન્ય કોઈ ભાવમાં ક્યારેય જતા નથી, આમ છતાં તેઓએ પોતે જે શુભભાવ પ્રગટ કર્યો છે તે શુભભાવની સ્થિરતા કરવા માટેના યત્નરૂપ ધૃતિ કરવી જોઈએ, જેનાથી સ્થિતિનું સંપાદન થાય છે અર્થાત્ આ ઋષિ જિનકલ્પ આદિ અભ્યુદ્યત વિહાર સ્વીકારે ત્યાં સુધીમાં તે શુભભાવ આત્માની પ્રકૃતિરૂપે સ્થિર થઈ જાય તે પ્રકારની સ્થિતિનું સંપાદન થાય છે.

વળી તેમાં દેષ્ટાંત બતાવે છે -

જેમ કોઈ પુરુષ નિધાનાદિની પ્રાપ્તિ માટે સાધના વખતે ધૃતિપૂર્વક યત્ન ન કરે તો તેને ઇષ્ટની સિદ્ધિ થાય નહીં, તેમ આ મહાત્મા પણ કાયોત્સર્ગમાં રહીને ધૃતિપૂર્વક યત્ન ન કરે તો તેઓને ઇષ્ટની સિદ્ધિ થાય નહીં. તેથી આ મહાત્માએ અત્યંત ધૃતિપૂર્વક પોતાનામાં વર્તી રહેલો શુભભાવ સ્થિર-સ્થિરતર થાય તે પ્રકારનો યત્ન કરવારૂપ ધૃતિ કરવી જોઈએ, જેથી જિનકલ્પ સ્વીકાર્યા પછી સદા ધ્યાન અને સમતાનો પ્રવાહ ચલાવી શકે તે પ્રકારના ચારિત્રની પ્રાપ્તિરૂપ ઇષ્ટની સિદ્ધિ તેઓને થઈ શકે. **!!૧૪૦૯!!** 

#### भाधाः

# धिइबलिणबद्धकच्छो कम्मजयद्वाए उज्जओ मइमं । सव्वत्था अविसाई उवसग्गसहो दढं होइ ॥१४१०॥ दारं ॥

### અન્વચાર્થ:

धिइबलिणबद्धकच्छो=धृतिબળથી નિબદ્ધ કક્ષવાળા, कम्मजयद्वाए उज्जओ=કર્મના જય અર્થે ઉદ્યત, मइमं=મિતમાન, सळ्तथा अविसाई=સર્વત્ર અવિષાદી એવા ઋષિ दढं उवसग्गसहो=६६ ઉપસર્ગસહ होइ= थाय છે.

## ગાથાर्थ :

ધૃતિબળથી નિબદ્ધ કક્ષવાળા, કર્મના જય અર્થે ઉદ્યત, મતિમાન, સર્વત્ર અવિષાદી એવા ૠષિ દંઢ ઉપસર્ગસહ થાય છે.

## ટીકા :

धृतिबलनिबद्धकक्षः सन् कर्म्मजयार्थमुद्यतो मितमानेष सर्वत्राविषादी भावेनोपसर्गसहो दृढम्=अत्यर्थं भवतीति गाथार्थः ॥१४१०॥ (द्वारम्)॥

# ટીકાર્થ :

ધૃતિબળથી નિબદ્ધ કક્ષવાળા છતા, કર્મના જય અર્થે ઉદ્યત, મતિમાન, ભાવથી સર્વત્ર અવિષાદી એવા આ=અભ્યુદ્યત વિહાર માટે તત્પર એવા ગણિ આદિ ઋષિ, દેઢ=અત્યર્થ=અત્યંત, ઉપસર્ગસહ=ઉપસર્ગને સહન કરનારા, થાય છે. એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# भावार्थ :

પૂર્વગાથામાં અંતે કહ્યું કે અભ્યુદ્યત વિહાર સ્વીકારવા તત્પર થયેલા ઋષિએ શુભભાવના સ્થૈર્યરૂપ ધૃતિ કરવી જોઈએ. તેથી હવે તે મહાત્મા ધૃતિમાં યત્ન કરે તો કેવા પ્રકારના થાય છે ? તે બતાવતાં કહે છે કે શુભભાવમાં સ્થિરતારૂપ ધૃતિબળમાં નિબદ્ધ કક્ષવાળા અર્થાત્ દત્ત ચિત્તવાળા, કર્મનો જય કરવા માટે ઉદ્યત અર્થાત્ મોહના પરિણામનો નાશ કરવા માટે ઉદ્યમશીલ, મતિવાળા, ભાવથી સર્વત્ર વિષાદ વગરના એવા ઋષિ દઢ ઉપસર્ગસહ થાય છે અર્થાત્ ઉપસર્ગો પ્રાપ્ત થાય તોપણ સહન કરી શકે તેવા અત્યંત સામર્થ્યવાળા બને છે.

તેથી એ પ્રાપ્ત થાય કે જેઓની મતિ શાસ્ત્રોના પરમાર્થથી પરિકર્મિત થઈ હોવાથી 'આત્માનું પારમાર્થિક હિત અસંગભાવ છે' એ પ્રકારના શાસ્ત્રના મર્મને જાણનારા છે, આથી જ શારીરિકાદિ કોઈ આપત્તિ આવે તોપણ લેશ પણ ખેદને ધારણ કરતા નથી, પરંતુ આત્માનો અસંગભાવ સ્કુરાયમાન થાય તે પ્રકારના ધૃતિબળને ધારણ કરનારા છે, જેઓનું ધૃતિબળ ઉપસર્ગોમાં પણ પોતાના લક્ષ્ય તરફ જવા પ્રત્યે સ્ખલના પામતું નથી, તેવા મહાત્મા અત્યંત ઉપસર્ગસહ છે. **॥૧૪૧૦**॥

## અવતરશિકા :

चरमभावनामभिधाय विशेषमाह -

## અવતરણિકાર્થ:

ચરમભાવનાને કહીને વિશેષને કહે છે –

# ભાવાર્થ :

ગાથા ૧૩૭૨માં અભ્યુદ્યત વિહાર સ્વીકારવાની પૂર્વભૂમિકારૂપે કરવા યોગ્ય વિધિને બતાવવા દશ કારોનો નામોલ્લેખ કરેલો, તેમ જ ગાથા ૧૩૭૩થી તે દ્વારોનો ક્રમસર વિસ્તારથી અર્થ કરવાનો પ્રારંભ કરેલો, તેમાં ગાથા ૧૩૯૧થી ભાવનાઓનું સ્વરૂપ બતાવતાં અંતે ગાથા ૧૪૦૭થી ૧૪૧૦માં ગ્રંથકારશ્રીએ તપોભાવના આદિ પાંચ ભાવનાઓમાંથી ચરમ એવી 'બલભાવના'નું સ્વરૂપ બતાવ્યું. હવે આ પાંચેય ભાવનાઓનું ભાવન કર્યા પછી કરવા યોગ્ય વિશેષ વિધિ ગ્રંથકારશ્રી બતાવે છે —

### भाशाः

सव्वासु भावणासुं एसो य विही उ होइ ओहेणं । एत्थं चसदगिहओं तयंतरं चेव केइ ति ॥१४११॥

#### अन्वयार्थः

सळासु य भावणासुं=અને સર્વ ભાવનાઓમાં एसो उ=વળી આ=આગળમાં બતાવાશે એ, ओहेणं=ઓઘથી=સામાન્યથી, विही=વિધિ होइ=છે. एत्थं=અહીં=દ્વારગાથામાં, चसद्दगिहओ='च'શબ્દથી ગૃહીત तयंतरं चेव=તદन्तरને જ=અન્ય વિધિને જ, केइ=કેટલાક (કહે છે.)

🖈 ગાથાना અંતે રહેલ 'त्ति' पादपूर्तिमां छे.

# ગાશાર્થ :

અને સર્વ ભાવનાઓમાં વળી આગળમાં બતાવાશે એ સામાન્યથી વિધિ છે. દ્વારગાયામાં 'च' શબ્દથી ગૃહીત અન્ય વિધિને જ કેટલાક કહે છે.

# ટીકા :

सर्वासु भावनासु अनन्तरोदितासु एष च विधिस्तु वक्ष्यमाणो भवत्योघेन, अत्र चशब्दगृहीतो द्वारगाथायां तदन्तरं=विध्यन्तरमेव केचनेति गाथार्थ: ॥१४११॥

## शिक्षार्थ :

અને અનંતરમાં ઉદિત એવી સર્વ ભાવનાઓમાં=ગાથા ૧૩૯૧થી માંડીને ગાથા ૧૪૧૦ સુધીમાં કહેવાયેલ એવી તપાદિ પાંચેય ભાવનાઓમાં, વળી આ=વશ્યમાણ=આગળમાં બતાવાશે એ, ઓઘથી= સામાન્યથી, વિધિ છે.

અહીં=દારગાથામાં, 'च' શબ્દથી ગૃહીત તદંતરને=વિધ્યંતરને જ, કેટલાક કહે છે, અર્થાત્ ગાથાના પૂર્વાર્ધમાં ગ્રંથકારશ્રીએ કહ્યું કે આ ભાવનાઓમાં સામાન્યથી વક્ષ્યમાણ વિધિ છે, તે વિધિને જ ૧૩૭૨ રૂપ દારગાથાના ચોથા પાદમાં રહેલો જે 'च' શબ્દ છે, તેનાથી ગ્રહણ કરાયેલ અન્ય વિધિરૂપે અન્ય મતવાળા કેટલાક કહે છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## भावार्थ :

તપ-સત્ત્વ-શ્રુત-એકત્વ-બલ: આ પાંચેય પ્રકારની ભાવનાઓમાં આગળની ગાથાઓમાં બતાવાશે એ સામાન્યથી વિધિ છે, એમ ગ્રંથકારશ્રી પ્રસ્તુત ગાથાના પૂર્વાર્ધમાં કહે છે. વળી ૧૩૭૨ રૂપ દ્વારગાથાના ચોથા પાદમાં '**उवसग्गसहे अ वडरुक्खे**' છે, તેમાં રહેલા 'च' શબ્દથી ગ્રહણ કરાયેલ એવી આગળની ગાથાઓમાં બતાવાશે એ અન્ય વિધિ છે, એમ પ્રસ્તુત ગાથાના ઉત્તરાર્ધથી કેટલાક કહે છે.

આશય એ છે કે પૂર્વમાં જે તપાદિ પાંચ ભાવનાઓ બતાવી, તેના વિષયમાં જ આગળમાં બતાવાશે એ સામાન્યથી વિષિ છે એવું ગ્રંથકારશ્રી કહે છે; જયારે કેટલાક મતવાળા આગળમાં બતાવાશે એ વિષિ પૂર્વમાં બતાવેલી ભાવનાઓના વિષયમાં જ છે એમ સ્વીકારતા નથી, પરંતુ અવ્યવસ્થિત્તિમનથી માંડીને બલભાવના સુધીનાં જે દારો પૂર્વમાં બતાવ્યાં તે દારો પછી એક નવા દ્વારરૂપે આગળમાં બતાવાશે એ વિષિ છે અને વક્ષ્યમાણ વિષિને બતાવનારું નવું દ્વાર ૧૩૭૨ રૂપ દ્વારગાથામાં આપેલ 'च' શબ્દથી ગ્રહણ થાય છે, એમ અન્ય મતવાળા કેટલાક કહે છે.

આમ, વક્ષ્યમાણ વિધિવિષયક પોતાનો મત અને કેટલાકનો મત બતાવવો એ વિશેષ કથન છે, જે વિશેષ કથન છેલ્લું 'બલભાવના' દ્વાર કહ્યા પછી પ્રસ્તુત ગાથામાં બતાવેલ છે, એમ જણાવવા અર્થે ગ્રંથકારશ્રીએ પ્રસ્તુત ગાથાની અવતરણિકામાં કહેલ છે કે ''ચરમભાવનાને કહીને વિશેષને કહે છે." ॥૧૪૧૧॥

# अवतरशिङा :

પૂર્વગાથામાં ગ્રંથકારશ્રીએ કહ્યું કે સર્વ ભાવનાઓમાં આગળમાં કહેવાશે એ ઓઘથી વિધિ છે. તેથી હવે તે ઓઘવિધિને પ્રસ્તુત ગાથામાં દર્શાવે છે –

## भथा :

जिणकप्पिअपडिरूवी गच्छे ठिअ कुणइ दुविह परिकम्मं । आहारोवहिमाइसु ताहे पडिवज्जई कप्पं ॥१४१२॥

# અન્વચાર્થ:

गच्छे ठिअ=ગચ્છમાં રહેલા जिणकप्पअपडिरूबी=જિનકલ્પિકના પ્રતિરૂપી आहारोवहिमाइसु=આહાર-

ઉપધિ આદિમાં **दुविह परिक्रम्मं**=દ્વિવિધ પરિકર્મને **कुणइ**=કરે છે, ताहे=ત્યારપછી कप्पं=કલ્પનे= જિનકલ્પને, पडिवज्जई=स्વીકારે છે.

## भाशार्थ :

ગચ્છમાં રહેલા જિનકભિકના પ્રતિરૂપી આહાર-ઉપધિ આદિમાં બે પ્રકારના પરિકર્મને કરે છે, ત્યારપછી જિનકભાને સ્વીકારે છે.

## ટીકા :

जिनकल्पिकप्रतिरूपी=तत्सदृशो गच्छ एव स्थितः सन् करोति द्विविधं परिकर्म्म बाह्यमान्तरं च आहारोपध्यादिषु विषयेषु, ततस्तत्कृत्वा प्रतिपद्यते कल्पमिति गाथार्थः ॥१४१२॥

# ટીકાર્ય:

જિનકલ્પિકના પ્રતિરૂપવાળા=તેની સદેશ=જિનકલ્પી સાધુ જેવા, ગચ્છમાં જ રહેલા છતા ઋષિ આહાર-ઉપધિ આદિરૂપ વિષયોમાં બાહ્ય અને આંતરરૂપ બે પ્રકારના પરિકર્મને કરે છે. ત્યારપછી તેને કરીને=જિનકલ્પી સાધુ જેવા થઈને બે પ્રકારના પરિકર્મને કરીને, કલ્પને=જિનકલ્પને, સ્વીકારે છે. એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

જિનકલ્પ સ્વીકારવા માટે તત્પર એવા મહાત્મા પૂર્વે વર્ણવેલી પાંચ ભાવનાઓથી આત્માને પ્રથમ ભાવિત કરે છે, ત્યારપછી જિનકલ્પી સાધુ જેવા થઈને ગચ્છમાં જ રહીને આહારાદિના વિષયમાં બાહ્ય અને આંતરરૂપ બે પ્રકારના પરિકર્મને કરે છે, જે પૂર્વે ભાવન કરેલી પાંચ ભાવનાઓને સ્થિર કરવા અર્થે છે; કેમ કે જિનકલ્પ સ્વીકારવો એ દુષ્કર કાર્ય છે. તેથી જિનકલ્પ સ્વીકારતા પૂર્વે આ મહાત્મા ગચ્છમાં જ રહીને, જિનકલ્પી સાધુ જેવા બનીને, જિનકલ્પી સાધુના સર્વ આચારો પાળીને બે પ્રકારના પરિકર્મને કરે, તો જ પૂર્વે ભાવન કરેલી પાંચ ભાવનાઓમાં દેઢતા પ્રાપ્ત થાય. આથી જિનકલ્પ સ્વીકારવાની અભિલાષાવાળા સાધુ પાંચ ભાવનાઓ કર્યા પછી બે પ્રકારની પરિકર્મરૂપ વિધિ કરે છે અને ત્યારપછી જિનકલ્પ સ્વીકારે છે.

વળી, પૂર્વગાથાના ઉત્તરાર્ધમાં કહેલ કે કેટલાક આચાર્ય દ્વારગાથામાં રહેલ 'च' શબ્દથી ગૃહીત વિધ્યંતરને જ કહે છે. તેથી એ પ્રાપ્ત થાય કે ગાથા ૧૩૭૨માં અવ્યવસ્થિત્તિમન નામના પ્રથમ દ્વારથી માંડીને બલભાવના સુધીનાં જે દ્વારો બતાવ્યાં, તે સિવાય આ જિનકલ્પ સ્વીકારતા પહેલાં કરવાની વિધિનું સ્વરૂપ બતાવનારું અન્ય દ્વાર છે, જેનો સંગ્રહ દ્વારગાથામાં 'च' શબ્દથી કરેલ છે.

વળી બે પ્રકારના પરિકર્મરૂપ વિધિ કર્યા પછી મહાત્મા દ્વારગાથામાં બતાવેલ અંતિમ દ્વાર પ્રમાણે વટવૃક્ષની નીચે જિનકલ્પ સ્વીકારે છે.

આથી ફલિત થાય કે જિનકલ્પ સ્વીકારવા માટે ઋષિએ જેમ પાંચ ભાવનાઓથી ભાવિત થવું જોઈએ, તેમ જિનકલ્પી જેવા થઈને, ગચ્છમાં જ રહીને, બે પ્રકારના પરિકર્મથી પરિકર્મિત પણ થવું જોઈએ. આ સર્વ કર્યા પછી જિનકલ્પ સ્વીકારવો જોઈએ. II૧૪૧૨II

# અવતરણિકા :

एतदेवाह -

# અવતરણિકાર્થ:

આને જ કહે છે અર્થાત્ પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે જિનકલ્પ સ્વીકારતા પહેલાં આ ઋષિ જિનકલ્પી જેવા થઈને, ગચ્છમાં જ રહીને બાહ્ય અને આંતરરૂપ બે પ્રકારના પરિકર્મને કરે છે. તેથી હવે એ બાહ્ય-આંતરરૂપ પરિકર્મના સ્વરૂપને જ કહે છે —

#### भाशा :

तइआए अलेवाडं पंचण्णयरीए भयइ आहारं । दोण्हऽण्णयरीए पुणो उवहिं च अहागडं चेव ॥१४१३॥

# अन्वशार्थ :

तइआए=तृतीयामां=त्रीજી પોરિસીમાં, पंचण्णयरीए=પાંચમાંથી અન્યતર વડે=આહારની પાંચ એષણામાંથી કોઈપણ એક એષણા વડે, अलेवाडं आहारं=અલેપકૃત આહારને भयइ=ભજે છે=સેવે છે. पुणो च=અને વળી दोण्हऽण्णयरीए=બેમાંથી અન્યતર વડે=વસ્ત્રની બે એષણામાંથી કોઈપણ એક એષણા વડે, अहागडं चेव उवहिं=યથાકૃત જ ઉપધિને (સેવે છે.)

# गाशार्थ :

ત્રીજી પોરિસીમાં આહારની પાંચ એષણામાંથી કોઈપણ એક એષણા વડે અલેપકૃત આહારને સેવે છે. અને વળી વસ્ત્રની બે એષણામાંથી કોઈપણ એક એષણા વડે ચચાકૃત જ ઉપધિને સેવે છે.

# शकाः

तृतीयायां पौरुष्यामलेपकृतं-वल्लादि पञ्चान्यतस्या पुनरेषणया भजते=सेवते आहारं, द्वयोरन्यतस्या पुनरेषणयोपिं च भजते यथाकृतं चैव, उपिं नान्यां ।

तत्रीघत एवैषणा आहारस्य सप्त, यथोक्तम्-

"संसद्घाऽसंसद्घा उद्धड तह होइ अप्पलेवा य । उग्गहिया पग्गहिया उज्झियधम्मा य सत्तमिया ॥१॥

तत्थ पंचसु गहो, एक्काए अभिग्गहो असणस्स एक्काए चेव पाणस्स ।

वस्त्रस्य त्वेषणाश्चतस्त्रो, यथोक्तम्-

उद्दिट्ट पेह अंतर उज्झियधम्मा चउव्विहा भणिआ । वत्थेसणा जईणं जिणेहिं जिअरागदोसेहिं ॥१॥

एत्थं पि दोसु गिण्हइ''त्ति गाथाभावार्थः ॥१४१३॥

## रीङार्थ :

तृतीयायां ..... आहारं, વળી ત્રીજી પોરિસીમાં પાંચમાંથી અન્યતર એવી એષણા વડે=આહારની એષણાના સાત પ્રકારમાંની જિનકલ્પી સાધુને યોગ્ય પાંચ એષણામાંથી કોઈપણ એક એષણા વડે, વાલ આદિ અલેપકૃત આહારને ભજે છે=સેવે છે.

द्वयो ..... नान्यां । અને વળી બેમાંથી અન્યતર એવી એષણા વડે=વસ્ત્રની એષણાના ચાર પ્રકારમાંની જિનકલ્પી સાધુને યોગ્ય બે એષણામાંથી કોઈપણ એક એષણા વડે, યથાકૃત જ ઉપધિને ભજે છે=સેવે છે, અન્ય ઉપધિને નહીં=યથાકૃત ઉપધિથી અન્ય ઉપધિને સેવતા નથી.

तत्रौ ..... सप्त, ત્યાં=એષણામાં, ઓઘથી જ=સર્વ સાધુઓ માટે સામાન્યથી જ, આહારની એષણા સાત છે : જે यथोक्तं થી બતાવે છે —

संसद्घ ..... सत्तमिया ॥ સંસૃષ્ટા, અસંસૃષ્ટા, ઉદ્ધૃતા, અલ્પલેપા, અવગૃહીતા, પ્રગૃહીતા અને સાતમી ઉજિઝ્તધર્મા.

તત્થ ..... पाणस्स ત્યાં પાંચ વડે ગ્રહ છે=આ સાત પ્રકારની આહારની એષણામાં જિનકલ્પીને પાંચ એષણા વડે આહારનું ગ્રહણ કરવાનું હોય છે. એક વડે અશનનો, એક વડે જ પાનનો અભિગ્રહ થાય છે≕જિનકલ્પીને યોગ્ય આહારની પાંચ એષણામાંથી જિનકલ્પી સાધુ કોઈપણ એક એષણા વડે અશન ગ્રહણ કરવાનો અભિગ્રહ કરે છે અને કોઈપણ એક એષણા વડે પાણી ગ્રહણ કરવાનો અભિગ્રહ કરે છે.

वस्त्र ..... श्चतस्त्रो वणी वस्त्रनी એषशा यार छे : के यथोक्तम् थी जतावे छे -

उद्दिष्ठ ..... दोसेहिं ॥ ઉદ્દિષ્ટા, પ્રેક્ષા, અંતરા, ઉજિઝ્તિષર્મા : ચાર પ્રકારની યતિઓની વસ્ત્રેષણા જિત રાગ-દેષવાળા જિનો વડે કહેવાઈ છે.

एत्थं पि दोसु गिण्हइ । અહીં પણ બે વડે ગ્રહણ કરે છે=આ ચાર પ્રકારની વસ્ત્રની એષણામાં પણ જિનકલ્પી બે એષણા વડે વસ્ત્રનું ગ્રહણ કરે છે.

त्ति गाथाभावार्थ: આ પ્રકારે ગાથાનો ભાવાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

આ ઋષિ ત્રીજી પોરિસીમાં ગોચરીના સર્વ દોષોથી રહિત અને લેપ વગરના વાલ-ચણા આદિ આહારને સેવે છે. તેથી ફલિત થાય કે જેનાથી પાત્ર ખરડાય તેવા સ્નિગ્ધતા આદિવાળા લેપકૃત આહારને ગ્રહણ કરતા નથી, પરંતુ જેનાથી પાત્ર ખરડાય નહીં તેવા લૂખા અલેપકૃત આહારને ગ્રહણ કરે છે.

જિનકલ્પી સાધુ ભિક્ષાટન કરતી વખતે આવો આહાર પણ ગ્રહણ કરતાં પહેલાં, સાધુની સાત પ્રકારની આહારની એષણામાંથી પણ જિનકલ્પી સાધુને યોગ્ય જે પાંચ એષણા છે, તેમાંથી કોઈપણ એક એષણા વડે અશન ગ્રહણ કરવાનો અને કોઈપણ એક એષણા વડે પાનક ગ્રહણ કરવાનો અભિગ્રહ કરે છે; તે રીતે ઉપધિ ગ્રહણ કરતાં પહેલાં, પણ સાધુની ચાર પ્રકારની વસ્ત્રની એષણામાંથી જિનકલ્પી સાધુને યોગ્ય જે બે એષણા છે, તેમાંથી કોઈપણ એક એષણા વડે વસ્ત્ર ગ્રહણ કરવાનો અભિગ્રહ કરે છે.

આ રીતે પોતે ગ્રહણ કરેલા એષણાવિષયક અભિગ્રહ પ્રમાણે નિર્દોષ આહાર અને ઉપધિ પ્રાપ્ત થાય તો જ જિનકલ્પી સદશ આચરણા કરનારા તે ઋષિ ગ્રહણ કરે છે, અન્યથા ગ્રહણ કરતા નથી. આ આહાર અને ઉપધિના વિષયમાં બાહ્ય પરિકર્મ છે; અને આ પ્રકારનું બાહ્ય પરિકર્મ કરતી વખતે તે ઋષિ આહારાદિની પ્રાપ્તિમાં લેશ પણ હર્ષનો પરિણામ ન થાય અને આહારાદિની અપ્રાપ્તિમાં લેશ પણ ખેદનો પરિણામ ન થાય તે રીતે જે અંતરંગ યત્ન કરે છે તે આહાર અને ઉપધિના વિષયમાં આંતર પરિકર્મ છે.

વળી આ આંતર પરિકર્મ કરવાથી પોતે ભાવન કરેલી પાંચ ભાવનાઓમાં અતિશયતા આવે છે; કેમ કે જિનકલ્પ સ્વીકારતાં પૂર્વે તે ઋષિ આહારાદિના વિષયમાં અભિગ્રહ ગ્રહણ કંરીને ચિત્તને અત્યંત અસંગભાવવાળું કરવા યત્ન કરે છે અને આહારાદિની અપ્રાપ્તિમાં લેશ પણ અન્યથા મન ન થાય તે રીતે અંતરંગ ઉપયોગવાળા વર્તે છે. આ પ્રકારના પ્રયત્નથી પૂર્વે પોતે ભાવન કરેલી તપોભાવના આદિ સુદઢ થાય છે. આથી જ ગાથા ૧૪૧૧માં ગ્રંથકારશ્રીએ આ બે પ્રકારના પરિકર્મને સર્વ ભાવનાઓ વિષયક સામાન્યથી વિધિરૂપે કહેલ છે.

- ★ ટીકામાં જે સામાન્યથી આહારની સાત પ્રકારની એષણાનાં નામ બતાવ્યાં, તેનું સ્વરૂપ નીચે મુજબ જાણવું.
  - (૧) ગૃહસ્થના ખરડાયેલા પાત્રથી કે હાથથી ભિક્ષા લેવી, તે સંસુષ્ટા એષણા છે.
  - (૨) ગૃહસ્થના નહીં ખરડાયેલા પાત્રથી કે હાથથી ભિક્ષા લેવી, તે અસંસૃષ્ટા એષણા છે.
- (૩) ગૃહસ્થે પોતાના માટે મૂળ વાસણમાંથી બીજા વાસણમાં કાઢેલ હોય તેવી ભિક્ષા લેવી, તે ઉદ્ધૃતા એપણા છે.
  - (૪) લેપ વગરની ભિક્ષા લેવી, તે અલ્પલેપા એષણા છે.
- (૫) ભોજન કરનારની થાળી આદિમાં પીરસેલું ભોજન થાળી આદિમાંથી જ લેવું, તે અવગૃહીતા એષણા છે.
- ( ) ભોજન કરનારને પીરસવા માટે કોઈએ ચમચા વગેરેમાં જે ભોજન લીધું હોય તે વહોરવું, અથવા ભોજન કરનારે ભોજનને હાથમાં લીધું હોય તે વહોરવું, તે પ્રગૃહીતા એષણા છે.
- (૭) જે આહાર સારો ન હોવાથી ત્યજવા લાયક હોય, અથવા કોઈ મનુષ્ય ઇચ્છે નહીં તેવો તુચ્છ હોય, અથવા તો ખાધા પછી વધેલો હોવાથી ત્યજી દીધેલો હોય તેવો આહાર લેવો, તે ઉજ્ઝિતધર્મા એષણા છે.
- ★ ટીકામાં જે સામાન્યથી વસ્ત્રની ચાર પ્રકારની એષણાનાં નામ બતાવ્યાં, તેનું સ્વરૂપ નીચે મુજબ જાણવું.
- (૧) ઉદ્દિષ્ટા એટલે ઉદ્દેશેલું. "હું અમુક પ્રકારનું વસ્ન લઈશ" એમ ગુરુને જેવું વસ્ન લેવાનું પોતે કહ્યું હોય તેવું જ વસ્ન ગૃહસ્થો પાસેથી લેવું, તે ઉદ્દિષ્ટા એષણા છે.
  - (૨) પ્રેક્ષિતા એટલે જોયેલું. ગૃહસ્થના ઘરે પોતાને યોગ્ય વસ્ત્ર જોઈને માંગવું, તે પ્રેક્ષિતા એષણા છે.
- (૩) અંતરા એટલે વચ્ચે. કોઈ ગૃહસ્થ જૂનાં વસ્ત્રો મૂકી દેવાની તૈયારી કરતા હોય, પરંતુ હજી મૂક્યું ન હોય, ત્યાં મૂકવાની તૈયારી અને મૂકવું એ બંનેની વચમાં જ તે જૂનાં વસ્ત્રો માંગવાં, તે અંતરા એષણા છે.

(૪) ઉજ્ઝિતધર્મા એટલે ત્યજી દેવાના ધર્મવાળું. ગૃહસ્થને જે વસ્ન પોતાના ઉપયોગમાં લેવાનું ન હોય, પરંતુ ત્યજી દેવાનું હોય તેવું વસ્ન તે ગૃહસ્થ પાસેથી લેવું, તે ઉજ્ઝિતધર્મા એષણા છે.

આમ, સાત પ્રકારની આહારની એષણામાંથી સંસૃષ્ટા અને અસંસૃષ્ટા નામની પ્રથમ બે એષણા અને ચાર પ્રકારની વસ્રની એષણામાંથી ઉદ્દિષ્ટા અને પ્રેક્ષિતા નામની પ્રથમ બે એષણા, જિનકલ્પી સાધુને હોતી નથી. !!૧૪૧૩!!

## અવતરણિકા :

પૂર્વગાથામાં આહાર અને ઉપધિના વિષયમાં બે પ્રકારના પરિકર્મનું સ્વરૂપ બતાવ્યું. હવે અન્ય રીતે બે પ્રકારના પરિકર્મનું સ્વરૂપ જ બતાવે છે –

#### भाशा :

पाणिपडिग्गहपत्तो सचेलभेएण वा वि दुविहं तु । (?पाणिपडिग्गहेण सचेलऽचेलभेएण वा वि दुविहं तु ।) जो जहरूवो होही सो तह परिकम्मए अप्पं ॥१४१४॥ दारं ॥

## अन्तनार्थः

पाणिपडिग्गहेण=પાણ-પ્રતિગ્રહથી=અપાત્રવાળા અને પાત્રવાળાના ભેદથી, सचेलऽचेलभेएण वा वि=અથવા સચેલ-અચેલના ભેદથી, दुविहं तु=(પરિકર્મ) વળી બે પ્રકારે છે. जो जहरूवो होही=જે યથારૂપવાળા થશે=જે સાધુ જિનકલ્પ સ્વીકાર્યા પછી અપાત્રવાળા આદિ કે સચેલ આદિ જે પ્રકારના સ્વરૂપવાળા થશે, सो=ते तह=ते પ્રકારે अप्पं=આત્માને परिकम्मए=પરિકર્મિત કરે છે.

# ગાથાર્થ :

અપાત્રવાળા અને પાત્રવાળાના ભેદથી અથવા સચેલ અને અચેલના ભેદથી, વળી પરિકર્મ બે પ્રકારે છે. જે સાધુ જિનકલ્પ સ્વીકાર્યા પછી અપાત્રવાળા આદિ કે સચેલ આદિ જે પ્રકારના સ્વરૂપવાળા થવાના હોય, તે સાધુ તે પ્રકારે આત્માને પરિકર્મિત કરે છે.

# ટીકા ઃ

पाणिप्रतिग्रहपात्रः (?पाणिप्रतिग्रहेन )=अपात्रपात्रबद्धेदेन सचेलाचेलभेदेन वापि, द्विविधं तु प्रस्तुतं परिकर्म्म, यो यथारूपो भविष्यति, जिनकल्पिकः सः तथा=तेनैव प्रकारेण परिकर्म्मयत्यात्मानमिति गाथार्थः ॥१४१४॥ (द्वारम्) ॥

# ટીકાર્થ:

પાણિ-પ્રતિગ્રહથી અર્થાત્ હાથ-પાત્રના ભેદથી≔અપાત્ર-પાત્રવદ્દના ભેદથી અર્થાત્ કરપાત્રલબ્ધિવાળા સાધુને અપાત્રવાળાના ભેદથી અને કરપાત્રલબ્ધિ વગરના સાધુને પાત્રવાળાના ભેદથી, અથવા સચેલ- અચેલના ભેદથી=નગ્નતા ન દેખાય તેવી લબ્ધિવાળા સાધુને અચેલના ભેદથી અને અન્ય સાધુને સચેલના ભેદથી, વળી પ્રસ્તુત પરિકર્મ બે પ્રકારે છે.

જે યથારૂપવાળા થશે≔જે સાધુ જિનકલ્પ સ્વીકાર્યા પછી અપાત્રવદાદિ કે સચેલાદિ જે પ્રકારના સ્વરૂપવાળા થવાના હોય, તે જિનકલ્પિક તે જ પ્રકારથી≕અપાત્રવદાદિ કે સચેલાદિરૂપ જ પ્રકારથી, આત્માને પરિકર્મિત કરે છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## नोंध :

મૂળગાથાના પૂર્વાર્દીમાં <mark>पाणिपडिग्गहपत्तो सच्चेलभेएण</mark> છે તે પાઠ અશુદ્ધ ભાસે છે, તેને સ્થાને **पाणिपडिग्गहेण** सचेलऽचेलभेएण હોતું જોઈએ; તેમ જ ટીકામાં **पाणिप्रतिग्रहपात्रः** છે તેને સ્થાને **पाणिप्रतिग्रहेन** હોતું જોઈએ.

## ભાવાર્થ :

પાત્રવદ્ અને અપાત્રવદ્ના ભેદથી બે પ્રકારે પરિકર્મ છે : જે સાધુને હાથમાં લીધેલી ભિક્ષા ઢોળાય નહીં એવી કરપાત્રની લબ્ધિ પ્રગટી હોય, તેઓને જિનકલ્પ સ્વીકાર્યા પછી હાથમાં જ ભિક્ષા ગ્રહણ કરવાની હોય છે, તેથી તેવા કરપાત્રલબ્ધિવાળા સાધુને જિનકલ્પ સ્વીકાર્યા પછી પાત્ર રાખવાની જરૂર હોતી નથી. માટે તેઓ જિનકલ્પ સ્વીકારતા પહેલાં હાથમાં ભિક્ષા ગ્રહણ કરવારૂપ પરિકર્મથી પોતાના આત્માને પરિકર્મિત કરે છે.

આશય એ છે કે જિનકલ્પ સ્વીકાર્યા પછી તે ઋષિને પૂર્વગાથામાં બતાવ્યું એ રીતે ગમનાદિની યતનાપૂર્વક એષણાથી શુદ્ધ અને ગોચરીના સર્વ દોષોથી રહિત એવી ભિક્ષા હાથમાં લાવવાની અને વાપરવાની હોય છે, તેમ જ તે ક્રિયા પોતાનું ચિત્ત કોઈ પ્રકારના વ્યાક્ષેપ વગર અસંગભાવમાં સુદઢ રીતે પ્રવર્તી શકે તે રીતે કરવાની હોય છે. તેથી તે ક્રિયાને સુઅભ્યસ્ત કરવા માટે તે ઋષિ જિનકલ્પ સ્વીકારતા પહેલાં જિનકલ્પી સદેશ બનીને પોતે કરપાત્રલબ્ધિવાળા હોય તો હાથમાં ભિક્ષા લાવવા દ્વારા પોતાના આત્માને પરિકર્મિત કરે છે.

વળી જે સાધુ કરપાત્રની લબ્ધિવાળા ન હોય, તેઓને જિનકલ્પ સ્વીકાર્યા પછી એક જ પાત્રમાં સર્વ ભિક્ષા ગ્રહણ કરવાની હોય છે, તેથી તેવા કરપાત્રલબ્ધિ વગરના સાધુ જિનકલ્પ સ્વીકારતા પહેલાં એક જ પાત્રમાં ભિક્ષા ગ્રહણ કરવારૂપ પરિકર્મથી પોતાના આત્માને પરિકર્મિત કરે છે.

આશય એ છે કે જિનકલ્પ સ્વીકાર્યા પછી તે ઋષિને એક જ પાત્રમાં ભિક્ષા ગ્રહણ કરવાની હોય છે અને ભિક્ષા ગ્રહણ કરવા માટે સ્વયં જવાનું હોય છે. વળી અત્યાર સુધી તેઓ ગણિ આદિ પદવીને ધારણ કરનારા હોવાથી તેઓને ભિક્ષા ગ્રહણ કરવા જવાનો પ્રસંગ પ્રાયઃ આવ્યો ન હોય અને ક્યારેક તેઓને ભિક્ષા વહોરવા જવાનો પ્રસંગ આવ્યો હોય, તોપણ તેઓએ ગચ્છની મર્યાદાથી ભિક્ષા ગ્રહણ કરેલ હોય છે; જ્યારે જિનકલ્પ સ્વીકાર્યા પછી તેઓએ સ્વયં ભિક્ષા લાવવાની હોય છે અને જિનકલ્પની મર્યાદાથી ભિક્ષા લાવવાની હોય છે. તેથી તેઓ જિનકલ્પ સ્વીકારતા પહેલાં પૂર્વગાથામાં બતાવ્યું એ રીતે એષણાથી શુદ્ધ ભિક્ષા જિનકલ્પની મર્યાદાથી લાવવા દ્વારા પોતાના આત્માને પરિકર્મિત કરે છે.

વળી આ રીતે સચેલ અને અચેલના ભેદથી પણ બે પ્રકારે પરિકર્મ છે : જે સાધુ નગ્નતા ન દેખાય

તેવા અતિશયધારી ન હોય તેઓને જિનકલ્પ સ્વીકાર્યા પછી જિનકલ્પની મર્યાદાથી વસ્ત્ર ગ્રહણ કરવાનાં હોય છે અને અત્યાર સુધી તેઓએ ગચ્છની મર્યાદાથી વસ્ત્ર ગ્રહણ કરેલાં હોય છે. તેથી તેઓ જિનકલ્પ સ્વીકારતા પહેલાં પૂર્વગાથામાં બતાવ્યું એ રીતે એષણાથી શુદ્ધ વસ્ત્ર જિનકલ્પની મર્યાદાથી ગ્રહણ કરવારૂપ પરિકર્મથી પોતાના આત્માને પરિકર્મિત કરે છે, જેથી તે વસ્ત્રગ્રહણકાળની યતનામાં લેશ પણ સ્ખલના નથાય, પરંતુ અપ્રમાદભાવની વૃદ્ધિ થાય.

વળી જે સાધુ નગ્નતા ન દેખાય તેવા અતિશયધારી હોય, તેઓએ જિનકલ્પ સ્વીકાર્યા પછી વસ્ર રાખવાનાં હોતાં નથી, તેથી જિનકલ્પ સ્વીકાર્યા પછી ઠંડી આદિમાં પણ પોતાનો અસંગભાવને અનુકૂળ વ્યાપાર સહેજ પણ વ્યાઘાત ન પામે તે માટે, જિનકલ્પ સ્વીકારતા પહેલાં અચેલ થવાંરૂપ પરિકર્મથી પોતાના આત્માને પરિકર્મિત કરે છે. **॥૧૪૧૪॥** <sup>7</sup>

## અવતરણિકા :

चरमद्वाराभिधित्सयाऽऽह -

# અવતરણિકાર્થ:

ચરમ દ્વારને કહેવાની ઇચ્છાથી કહે છે --

# ભાવાર્થ :

ગાથા ૧૩૭૨માં અભ્યુદ્યત વિહારનાં દશ દ્વારો બતાવેલ, તેમાંથી હવે અંતિમ 'વટવૃક્ષ' નામના દ્વારના સ્વરૂપને કહેવાની ઇચ્છાથી કહે છે, તેમાં પ્રથમ જિનકલ્પ સ્વીકારતા પૂર્વે તે ઋષિએ કરવા યોગ્ય ઉચિત પ્રવૃત્તિ બતાવે છે —

#### भाशाः

निम्माओ अ तिहं सो गच्छाई सव्वहाऽणुजाणिता । पुव्वोइआण सम्मं पच्छा उववूहिउं विहिणा ॥१४१५॥ खामेइ तओ संघं सबालवुईं जहोचिअं एवं । अच्चंतं संविग्गो पुव्वविरुद्धे विसेसेण ॥१४१६॥

## अन्पथार्थ :

तिहं अ निम्माओं सो=अने त्यां निर्मात એवा आ=पूर्वे अतावेला परिकर्ममां निष्ठित એवा ऋषि, पुळोइआण=पूर्वोहितोने=शाथा १३८०मां क्रेवायेल अवा पोताना छेवा गुछोवाणा ४ अन्य साधुओने, गच्छाई=श्व्छाहिनुं=शिष्टा-ઉपाध्यायपह आहिनुं, सळ्वहा अणुजाणित्ता=सर्वथा अनुज्ञापन क्रीने पच्छा=पछी विहिणा=विधियी सम्मं उववृहिउं=सभ्यश् उपशृंख्छा क्रीने तओ=त्यारपछी अच्चंतं संविग्गो=अत्यंत संविश्न अेवा ऋषि सजालवुइं संघं=सजाल-वृद्ध संघने जहोचिअं एवं=यथोयित ४ खामेइ=जमावे छे, पुळविकदो=पूर्वविरुद्धोने विसेसेण=विशेषथी (जमावे छे.)

## ગાશાર્થ :

અને પૂર્વે બતાવેલા પરિકર્મમાં નિર્માત એવા ઋષિ ગાથા ૧૩૮૦માં કહેવાચેલા એવા પોતાના જેવા ગુણોવાળા જ અન્ય સાધુઓને ગચ્છ આદિ પદની સર્વથા અનુજ્ઞા આપીને પછી વિધિથી સમ્યગ્ ઉપબૃંહણા કરીને ત્યારપછી અત્યંત સંવિગ્ન એવા ઋષિ બાલ-વૃદ્ધસહિત સંઘને ચથોચિત જ ખમાવે છે, પૂર્વમાં વિરુદ્ધોને વિશેષથી ખમાવે છે.

## રીકા :

निर्मातश्च तत्र=परिकर्मण्यसौ गच्छादि सर्व्वधानुज्ञाप्य प्रागुक्तं पदं, पूर्वोदितानां सम्यग् इत्वरस्थापितानां पश्चादुपबृंह्य विधिना तेनैवेति गाथार्थ: ॥१४१५॥

क्षामयित ततः सङ्घं सामान्येन सबालवृद्धं यथोचितमेव वक्ष्यमाणनीत्या अत्यन्तं संविग्नः सन्, पूर्वविरुद्धान् विशेषेण कांश्चनेति गाथार्थः ॥१४१६॥

# ટીકાર્થ:

અને ત્યાં=પરિકર્મમાં, નિર્માત એવા આ=ગાથા ૧૩૭૨થી ૧૪૧૪માં બતાવ્યા એ પરિકર્મમાં સુઅભ્યસ્ત એવા અભ્યુદ્યત વિહાર માટે તત્પર ઋષિ, પૂર્વોદિત એવા ઇત્વર સ્થાપિતોને=ગાથા ૧૩૮૦માં કહેવાયું તેમ પોતાના ગચ્છ-ઉપાધ્યાય આદિ પદ પર અલ્પ કાળ માટે સ્થપાયેલ પોતાના સમાન જ અન્ય સાધુઓને, પ્રાગ્ ઉક્ત એવા ગચ્છાદિ પદનું=ગાથા ૧૩૮૦માં કહેવાયેલા ગચ્છ-ઉપાધ્યાયાદિ પદનું, સર્વથા અનુજ્ઞાપન કરીને, પાછળથી તે જ વિધિથી=ગાથા ૧૩૪૮થી ૧૩૫૯માં બતાવી તે જ વિધિથી, સમ્યગ્ ઉપબૃંહણ કરીને, ત્યારપછી સામાન્યથી બાળ-વૃદ્ધસહિત સંઘને=ચતુર્વિધ સંઘને, અત્યંત સંવિગ્ન છતા વશ્યમાણ નીતિથી=આગળની ગાથામાં કહેવાશે એ મર્યાદાથી, યથોચિત જ ખમાવે છે, પૂર્વમાં વિરુદ્ધ એવા કેટલાકને=પૂર્વમાં વિરોધી થયેલા એવા કેટલાક સાધુઓને, વિશેષથી ખમાવે છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

અભ્યુદ્યત વિહાર સ્વીકારવાની અભિલાષાવાળા ગણિ, ઉપાધ્યાયાદિ સાધુઓ પૂર્વમાં જે અભ્યુદ્યત વિહારનાં દ્વારો બતાવ્યાં તે સર્વથી પરિકર્મિત થઈ જાય, ત્યાર્પછી ગાથા ૧૪૧૮માં બતાવાશે એ રીતે જિનકલ્પ સ્વીકારે છે. તેથી ચરમ દ્વારને કહેતાં પહેલાં તે જિનકલ્પ સ્વીકારવા તત્પર થયેલા ઋષિને કરવા યોગ્ય ઉચિત કૃત્યો બતાવતાં કહે છે —

પૂર્વનાં દ્વારોમાં બતાવ્યું એ રીતે આત્માને સંપન્ન કરી ચૂક્યા હોય તેવા ગણિ, ઉપાધ્યાયાદિ ઋષિએ, પૂર્વે પોતાના જેવા ગુણોવાળા અન્ય જે સાધુઓને અલ્પ કાળ માટે પોતાના પદ પર સ્થાપીને, તેઓ તે તે પદને પોતાની જેમ સમ્યગ્ વહન કરી શકે તેવા છે કે નહીં ? તેનો નિર્ણય કરવા માટે તુલના કરેલી, તે સાધુઓને હવે કાયમ માટે પોતાના પદની અનુજ્ઞા આપે છે; અને તે તે પદની અનુજ્ઞા આપવાની વિધિ પૂરી થયા પછી નવા ગણિ આદિ તે સાધુઓની અનુયોગ-ગણાનુજ્ઞાવસ્તુમાં બતાવી તે જ વિધિ પ્રમાણે ઉપબૃંહણા કરે છે. તેથી તે ગુરુના વચનનું સ્મરણ કરીને તે નવા ગણિ આદિ સાધુઓ પણ પોતાના પદનું ભગવાનની આજ્ઞાનુસાર સમ્યગ્ અનુપાલન કરે છે, તેમ જ ગચ્છના સાધુઓ પણ ગુરુના વચનથી પ્રેરાઈને

તે નૂતન ગણિ આદિ પદધારી સાધુઓની આજ્ઞાનું સમ્યગ્ પાલન કરે છે, જેથી સર્વ ગચ્છનું એકાંતે હિત થાય છે.

આમ, નૂતન ગણિ આદિની ઉપબૃંહણા કર્યા પછી તે અભ્યુદ્યત વિહાર સ્વીકારવા તત્પર થયેલા ઋષિ, અત્યંત ઉપયુક્ત થઈને સંવેગની વૃદ્ધિપૂર્વક બાળ-વૃદ્ધસહિત શ્રમણપ્રધાન ચતુર્વિધ સંઘને સામાન્યથી ખમાવે છે અને યથાઔચિત્યથી ખમાવે છે અર્થાત્ નાના સાધુ સાથે તેને યોગ્ય ઔચિત્ય અનુસારે, મોટા સાધુ સાથે તેને યોગ્ય ઔચિત્ય અનુસારે, ખમાવે છે.

વળી પોતે જ્યારે ગણિ આદિ પદવીનું પાલન કરતા હતા, ત્યારે કોઈક સાધુ આદિ સાથે ક્યારેક મનભેદ થયો હોય, તો તેવા પૂર્વમાં પોતાને વિરોધી વલણવાળા ચતુર્વિધ સંઘ અંતર્ગત જે કોઈ વ્યક્તિ હોય, તેઓને વિશેષથી ખમાવે છે, જેથી તે વિરોધીના મનમાં પોતાના પ્રત્યે સહેજ પણ દ્વેષભાવ રહેલો હોય, તો દૂર થઈ જાય અને પોતાનું ચિત્ત પણ સર્વ જીવો સાથે સર્વથા ઉચિત વર્તન કરનારું બને. વળી તે શ્રમણસંઘને ખમાવવાની વિધિ ગ્રંથકારશ્રી સ્વયં આગળની ગાથામાં બતાવે છે. ∥૧૪૧૫/૧૪૧€∥

## અવતરણિકા :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે આ ઋષિ સંઘને અને પૂર્વવિરુદ્ધોને વક્ષ્યમાણનીતિથી ખમાવે છે. તેથી હવે તે ખમાવવાની નીતિને જ બતાવે છે —

#### आथाः

जं किंचि पमाएणं ण सुद्ध भे विद्वेअं मए पुर्व्वि । तं भे खामेमि अहं णिस्सल्लो णिक्कसाओ मि ॥१४१७॥

## अन्वयार्थ :

पमाएणं=પ્રમાદથી मए=મારા વડે पुळि=पूर्वे भे=तमारी (साथे) जं किंचि=જે કાંઈ सुड्ड=सुष्ठ=सारुं, ण विद्वः वर्तायुं न હોય, तं=तेने अहं=હું भे=तमने खामेमि=जमावुं છું. (હું કેવો થઈને जमावुं છું? ते स्पष्ट કરે છે –) णिस्सल्लो णिक्कसाओ=निःशस्य, निष्डषाय એવો मि=હું છું.

# आथार्थ :

પ્રમાદથી મારા વડે પૂર્વે તમારી સાથે જે કાંઈ સારું વર્તાયું ન હોય, તેને હું ખમાવું છું. અને નિઃશલ્ય, નિષ્કષાય એવો હું છું.

# ાસિડિ

यत्किञ्चित्प्रमादेन हेतुना न सुष्ठु भे=भवतां वर्त्तितं मया पूर्वं, तद् भे=युष्मान् क्षमयाम्यहं, नि:शल्यो निष्कषायोऽस्मि संवृत्त इति गाथार्थः ॥१४१७॥

# ટીકાર્ચ :

પ્રમાદરૂપ હેતુથી મારા વડે પૂર્વે તમારી સાથે જે કાંઈ સારું વર્તાયું ન હોય તેને=તે પ્રમાદને આશ્રયીને,

તમને હું ખમાવું છું. હું કેવો છું ? તે બતાવતાં કહે છે – નિઃશલ્ય, નિષ્કષાય, સંવૃત્ત એવો હું છું, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

અભ્યુદ્યત વિહારના સ્વીકાર માટે તત્પર એવા ગણિ આદિ ઋષિએ, અત્યાર સુધી ચતુર્વિધ સંઘવર્તી ગચ્છના સાધુઓ, શ્રાવકાદિને સમ્યગ્ અનુશાસન આપીને યોગમાર્ગમાં સમ્યગ્ પ્રવર્તાવ્યાં છે; છતાં ક્યારેક પ્રમાદને વશ થઈને પોતે તેઓને સારી રીતે પ્રવર્તાવ્યાં ન હોય, જેથી તે જીવોના હિતની ઉપેક્ષા થઈ હોય, તો તેનું સ્મરણ કરીને તેઓને ખમાવતાં કહે છે કે "મારા વડે પૂર્વમાં તમારી સાથે જે કાંઈ સારું વર્તન કરાયું ન હોય, તેના નિમિત્તે હું તમારી ક્ષમા માંગું છું."

વળી આ ક્ષમાયાચના, માત્ર જેમને પોતે ખમાવ્યા તેઓના મનને સંતોષ આપવા માટે જ નથી, તે સ્પષ્ટ કરવા કહે છે કે હું શલ્ય વગરનો, કષાય વગરનો સંવૃત્ત છું અને તેવો થઈને હું તમને ખમાવું છું.

તેથી વ્યક્ત થાય છે કે જિનકલ્પ સ્વીકારનાર ઋષિને કોઈના ગમે તેવા વર્તન પ્રત્યે મન્દુઃખરૂપ શલ્ય હોતું નથી અને કોઈ પ્રત્યે થોડો પણ રાગ કે દ્વેષ હોતો નથી, પરંતુ મધ્યસ્થભાવથી સંપૂર્ણ સંવૃત્ત થયેલા હોય છે અને તેવા સંવૃત્ત થઈને તેઓ સર્વને ખમાવે છે. **!!૧૪૧૭!**!

# અવતરશિકા :

ં ચરમ દ્વારવિષયક પૂર્વપ્રવૃત્તિ બતાવીને, હવે તે ઋષિ જિનકલ્પ કઈ રીતે સ્વીકારે છે ? તે રૂપ અભ્યુઘત વિહારના અંતિમ 'વટવૃક્ષ' નામના દ્વારનું સ્વરૂપ બતાવે છે –

#### भाशाः

दव्वाई अणुकूले महाविभूईए अह जिणाईणं । अन्भासे पडिवज्जड जिणकप्पं असड वडरुक्खे ॥१४१८॥ दारं ॥

# અન્વચાર્ચ :

अह=હવે दव्वाई अणुकूले=દ્રવ્યાદિ અનુકૂળ હોતે છતે जि<mark>णाईणं अब्भासे=</mark>જિનાદિના અભ્યાસમાં= તીર્થંકરાદિની પાસે, जिणकप्यं=જિનકલ્પને महाविभूईए=મહાવિભૂતિથી पडिवज्जइ=સ્વીકારે છે. असइ=નહીં હોતે છતે=જિનાદિ નહીં હોતે છતે, वडरुक्खे=વટવૃક્ષવિષયક (અપવાદ છે.)

# आधार्थ :

હવે દ્રવ્યાદિ અનુકૂળ હોતે છતે તીર્થંકરાદિની પાસે જિનકત્યને મહાવિભૂતિથી સ્વીકારે છે. તીર્થંકરાદિ નહીં હોતે છતે અપવાદથી વડના વૃક્ષ નીચે જિનકત્ય સ્વીકારે છે.

# ટીકા :

द्रव्यादावनुकूले सित महाविभूत्या-दानादिकयाऽथ जिनादीनामितशयिनामभ्यासे प्रतिपद्यते जिनकल्पमुत्सर्गेण, असित च वटवृक्षेऽपवाद इति गाथार्थ: ॥१४१८॥ (द्वारम्) ॥

## ટીકાર્શ :

હવે=જિનકલ્પ સ્વીકારને યોગ્ય સર્વ ઉચિત કૃત્યો કર્યા પછી, દ્રવ્યાદિ અનુકૂળ હોતે છતે=દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાળ-ભાવ જિનકલ્પસ્વીકારને અનુકૂળ હોતે છતે, ઉત્સર્ગથી, અતિશયવાળા જિનાદિના અભ્યાસમાં= અતિશયધારી એવા તીર્થંકર વગેરેની પાસે, જિનકલ્પને દાનાદિક મહાવિભૂતિથી સ્વીકારે છે. અને નહીં હોતે છતે=અતિશયધારી એવા તીર્થંકર આદિ નહીં હોતે છતે, વટવૃક્ષવિષયક અપવાદ છે=વડના વૃક્ષ નીચે જિનકલ્પ સ્વીકારવાસ્વરૂપ અપવાદ છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

પૂર્વમાં બતાવ્યું એ રીતે સર્વને ખમાવીને આ ઋષિ દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાળ-ભાવ અનુકૂળ હોય, ત્યારે જિનકલ્પ સ્વીકારવારૂપ ઉત્તમ કાર્ય કરે છે, પરંતુ ઉત્તમ કાર્ય માટે વિઘ્નભૂત હોય તેવા દ્રવ્યાદિમાં જિનકલ્પ સ્વીકારતા નથી: અને આ ઋષિ જિનકલ્પ ઉત્સર્ગથી તીર્થકર વગેરે પાસે સ્વીકારે છે.

વળી જિનકલ્પ સ્વીકારતી વખતે પ્રાયઃ ચતુર્વિધ સંઘ ભેગો થયેલો હોય છે; અને આ જિનકલ્પસ્વીકારનું કૃત્ય મહાવૈભવપૂર્વક થવું જોઈએ તેવી સ્પૃહા નહીં હોવા છતાં, લોકોના હિત માટે દાનાદિ ક્રિયાપૂર્વક મહાવૈભવથી તે ઋષિ જિનકલ્પ સ્વીકારે છે, જેથી તે જિનકલ્પસ્વીકારની પ્રવૃત્તિ જોઈને ઘણા જીવોને બીજાધાન આદિ થાય.

વળી અતિશયધારી તીર્થંકરાદિ જિનકલ્પ આપવા માટે વિદ્યમાન ન હોય, તો અપવાદથી તે ઋષિ મહાવૈભવપૂર્વક વડના વૃક્ષ નીચે જિનકલ્પ સ્વીકારે છે. !!૧૪૧૮!!

#### भाशा :

# दाराणुवाय मो इह सो पुण तइआए भावणासारं । काऊण तं विहाणं णिरविक्खो सव्वहा वयइ ॥१४१९॥

# અન્વચાર્થ :

इह दाराणुवाय=અહીં દ્વારનો અનુપાત છે=પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે ઉત્સર્ગથી જિનાદિ પાસે અને અપવાદથી વટવૃક્ષ નીચે જિનકલ્પ સ્વીકારે છે એમાં જિનકલ્પના સ્વીકારવિષયક વિધિ બતાવનારા દ્વારની પ્રાપ્તિ છે. भावणासारं पुण तं विहाणं=વળી ભાવનાસાર એવા તે વિધાનને=ભાવનાપ્રધાન એવી જિનકલ્પના સ્વીકારની વિધિને, काऊण=કરીને सळ्दा णिरविक्खो सो=સર્વથા નિરપેક્ષ એવા તે=જિનકલ્પ સ્વીકારનારા ઋષિ, तइआए=તૃતીયામાં=ત્રીજી પોરિસીમાં, वयइ=જાય છે.

🛨 'मो' પાદપૂરણ અર્થમાં છે.

#### आधार्थ :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે ઉત્સર્ગથી જિનાદિ પાસે અને અપવાદથી વટવૃક્ષ નીચે જિનકલ્પ સ્વીકારે છે. એ કથનમાં જિનકલ્પના સ્વીકારવિષયક વિધિ બતાવનારા દ્વારની પ્રાપ્તિ છે, પરંતુ તે વિધિ પ્રસ્તુત ગ્રંથમાં બતાવેલ નથી. વળી ભાવનાપ્રદાન એવી જિનકલ્પસ્વીકારની વિધિને કરીને સર્વથા નિરપેક્ષ એવા જિનકલ્પ સ્વીકારનારા ઋષિ ત્રીજી પોરિસીમાં તે વઢવૃક્ષથી બીજે જાય છે.

## ટીકા :

द्वारानुपातो (?इह) द्रष्ट्रव्यः, स पुनः ऋषिस्तृतीयायां पौरुष्यां भावनासारं सत् कृत्वा तत् नमस्कारादिप्रतिपत्तिविधानं निरपेक्षः सन् सर्वथा व्रजति तत इति गाथार्थः ॥१४१९॥

# नोंध :

ટીકામાં द्वारानुपातो पछी મૂળગાથા પ્રમાણે इह હોવું જોઈએ.

# ટીકાર્થ :

દ્વારનો અનુપાત જાણવો≔પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે ઉત્સર્ગથી જિનાદિ પાસે અને અપવાદથી વટવૃક્ષ નીચે જિનકલ્પ સ્વીકારે છે એ કથનમાં જિનકલ્પના સ્વીકારવિષયક વિધિ બતાવનારા દ્વારની પ્રાપ્તિ જાણવી.

વળી ભાવનાસાર છતા તે નમસ્કારાદિ દારા પ્રતિપત્તિના વિધાનને કરીને=ભાવનાપ્રધાન એવી દારના અનુપાતથી પ્રાપ્ત નવકાર આદિ દારા જિનકલ્પને સ્વીકારવાની વિધિને કરીને, સર્વથા નિરપેક્ષ છતા તે ઋષિ=જિનકલ્પ સ્વીકારનારા ઋષિ, ત્રીજી પોરિસીમાં ત્યાંથી=તે વટવૃક્ષરૂપ સ્થાનથી, જાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે તે ઋષિ ઉત્સર્ગથી જિનાદિ પાસે અને અપવાદથી વટવૃક્ષ નીચે જિનકલ્પનો સ્વીકાર કરે છે. તેથી અહીં જિનકલ્પસ્વીકારની વિધિને કહેનારા દ્વારની પ્રાપ્તિ જાણવી, જે દ્વારને અહીં ગ્રંથકારશ્રીએ બતાવેલ નથી, પરંતુ ગાથાના ત્રીજા પાદમાં રહેલાં 'તૃં' શબ્દથી વિધિને બતાવનારા દ્વારનો પરામર્શ કરેલ છે.

તેથી એ પ્રાપ્ત થાય કે દ્વારના અનુપાતથી પ્રાપ્ત એવી જિનકલ્પને સ્વીકારવાની નમસ્કારાદિ વિધિ કરીને જિનકલ્પ સ્વીકાર્યા પછી અસંગભાવનાપ્રધાન છતા તે ઋષિ ગચ્છથી સર્વથા નિરપેક્ષ થયેલા છતા ત્રીજી પોરિસીમાં તે સ્થાનથી વિહાર કરે છે.

આથી ફલિત થાય કે અત્યાર સુધી પોતે જે ગચ્છનું પાલન કર્યું, ગચ્છના જે સાધુઓને યોગમાર્ગમાં સમ્યક્ પ્રવર્તાવ્યા, તેઓની સાથે પણ સર્વથા સ્નેહના પરિણામનો ત્યાગ કરીને, આત્માને અસંગભાવનાથી ભાવિત કરીને, જિનકલ્પસ્વીકારવિષયક સર્વ વિધિ કરીને, ગચ્છના સાધુઓ પ્રત્યે લેશ પણ પ્રતિબંધ ન હોવાથી તે ઋષિ ત્રીજા પહોરે ત્યાંથી ચાલ્યા જાય છે. ॥૧૪૧૯॥

# અવતરણિકા :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે તે ઋષિ ત્રીજી પોરિસીમાં ત્યાંથી જાય છે. તેથી હવે તે જિનકલ્પી ઋષિ તે સ્થાનેથી જાય ત્યારે ગચ્છના સાધુઓ શું કરે છે ? તે બતાવે છે –

#### आथा :

# पक्खीपत्तुवगरणे गच्छारामा विणिग्गए तिम्म । चक्खुविसयं अईए अयंति आनंदिया साहू ॥१४२०॥

## અન્વચાર્થ:

पक्खीपत्तुवगरणे=પक्षीना પત્ર જેવા ઉપકરણવાળા, गच्छारामा विणिग्गए=ગચ્છરૂપી આરામથી નિર્ગત એવા तिम्म=ते=જિનકલ્પી ઋષિ, चक्खुविसयं अईए=ચક્ષુના વિષયને અતીત થયે છતે आनंदिया साहू=आनंદિત એવા સાધુઓ अयंति=આવે છે=પોતાની વસતિમાં આવે છે.

## গাখাখ :

પક્ષીની પાંખ જેવા ઉપકરણવાળા, ગચ્છરૂપી બગીચામાંથી નીકળેલા એવા જિનકર્ભી ૠષિ ચક્ષુના વિષયને અતીત થયે છતે આનંદિત એવા સાધુઓ પોતાની વસતિમાં આવે છે.

## ः १<del>८</del>डि

पक्षिपत्रोपकरणे=अमुकस्तोकोपधौ गच्छारामात् सुखसेव्याद्विनिर्गते तस्मिन्=जिनकल्पिके चक्षुर्विषयमतीते=अदर्शनीभूते आगच्छन्ति स्ववसितमानन्दिताः साधवः तत्प्रतिपत्त्येति गाथार्थः ॥१४२०॥

# टीङार्थ :

પક્ષીના પત્ર જેવા ઉપકરણવાળા=અમુક થોડી ઉપધિવાળા, સુખસેવ્ય એવા ગચ્છરૂપી આરામથી વિનિર્ગત એવા=સુખે સેવી શકાય એવા ગચ્છરૂપી બગીચામાંથી નીકળેલા એવા, તે=જિનકલ્પિક, ચક્ષુના વિષયને અતીત થયે છતે=અદર્શનીભૂત થયે છતે, તેની પ્રતિપત્તિથી=જિનકલ્પના સ્વીકારથી, આનંદ પામેલા સાધુઓ સ્વવસતિને વિષે આવે છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

જિનકલ્પ સ્વીકારતી વખતે તે ઋષિ પાસે અમુક થોડી ઉપધિ હોય છે; કેમ કે જિનકલ્પીને જઘન્યથી બે પ્રકારની અને ઉત્કૃષ્ટથી બાર પ્રકારની ઉપધિ હોય છે. માટે તેઓને પક્ષીની પાંખ જેવા ઉપકરણવાળા કહેલ છે.

વળી તે મહાત્મા જિનવચનાનુસાર પ્રવર્તનાર હોવાથી તેવા મહાત્માની ગચ્છના સાધુઓ સેવા કરતાં હોય છે, તેથી તે મહાત્મા માટે પોતાનો ગચ્છ સુખે સેવી શકાય એવો હતો, છતાં પોતે નિઃસ્પૃહી હોવાથી તે ગચ્છરૂપી બગીચામાંથી નીકળીને વિશેષ આરાધના માટે જાય છે; અને જતા એવા તે જિનકલ્પી ઋષિ જયાં સુધી દેખાય ત્યાં સુધી ગચ્છના સાધુઓ તેઓને જુએ છે, અને જયારે તે ઋષિ ચક્ષુનો વિષય ન બને તેટલા દૂર જાય ત્યારે, તે ઋષિના જિનકલ્પના સ્વીકારથી આનંદિત થયેલા ગચ્છના સાધુઓ પોતાની વસતિમાં જાય છે; અને વિચારે છે કે "આ ઋષિ સુખે સેવ્ય એવા સ્થવિરકલ્પને છોડીને, જિનકલ્પને સ્વીકારીને મહાપરાક્રમથી અસંગભાવને સાધી રહ્યા છે, માટે તેઓનું દર્શન-સ્મરણ પણ આનંદપ્રદ છે." આ પ્રકારના પરિભાવનથી હર્ષિત થયેલા એવા તે સાધુઓ આનંદિત થાય છે. !!૧૪૨૦!!

#### आशा :

# आभोएउं खेत्तं णिव्वाघाएण मासणिव्वाहिं । गंतुण तत्थ विहरइ एस विहारो समासेण ॥१४२१॥

## अन्तज्ञार्थः

णिळाघाएण=નિવ્યધાતથી मासणिळाहिं=માસનિવહી खेत्तं=क्षेत्रने आभोएउं=જાણીને तत्थ=त्यां=ते क्षेत्रमां, गंतूण=જઈને विहरइ=વિહરે છે. एस समासेण विहारो=આ સમાસથી વિહાર છે.

# आधार्थ :

નિર્વ્યાદ્યાતથી માસનો નિર્વાહ કરનારા ક્ષેત્રને જાણીને, તે ક્ષેત્રમાં જઈને વિચરે છે. આ સંક્ષેપથી જિનકલીનો વિહાર છે.

# डीङा :

आभोज्य=विज्ञाय क्षेत्रं निर्व्याघातेन हेतुभूतेन मासनिर्वाहि=मासनिर्वहणसमर्थं, गत्वा तत्र क्षेत्रे विहरति=स्वनीति पालयति, एष विहार: समासेनास्य भगवत इति गाथार्थ: ॥१४२१॥

# ટીકાર્થ :

હેતુભૂત એવા નિર્વ્યાઘાતથી=માસના નિર્વાહમાં હેતુભૂત એવા વ્યાઘાત વગર, માસના નિર્વાહવાળા=માસનો નિર્વાહ કરવામાં સમર્થ એવા, ક્ષેત્રને જાણીને, તે ક્ષેત્રમાં જઈને વિહરે છે=સ્વનીતિને પાળે છે=પોતે સ્વીકારેલ જિનકલ્પની મર્યાદાનું પાલન કરે છે. આ ભગવાનનો=જિનકલ્પી ઋષિનો, આ સમાસથી=સંક્ષેપથી, વિહાર છે. એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થઃ

ગાથા ૧૪૧૯માં કહેલ કે આ ઋષિ જિનકલ્પસ્વીકારની વિધિને કરીને ત્રીજી પોરિસીમાં જાય છે, તો તેઓ ક્યાં જાય છે? તે બતાવતાં કહે છે કે તે ઋષિ શ્રુતજ્ઞાનના ઉપયોગથી માસનિર્વાહ માટે સમર્થ એવા વ્યાઘાત વગરના ક્ષેત્રને જાણીને તે ક્ષેત્રમાં જાય છે, અને ત્યાં જઈને જિનકલ્પની મર્યાદાનું માસકલ્પરૂપે પાલન કરે છે. તેઓ એક સ્થાનમાં દીર્ઘકાળ પણ રહેતા નથી કે સતત વિહાર પણ કરતા નથી.

આ પ્રકારની આ જિનકલ્પી ઋષિની સંક્ષેપથી વિહારની વિધિ છે. આના દ્વારા ફલિત થાય કે જિનકલ્પીની વિહારની વિશેષથી વિધિ અન્ય શાસ્ત્રોથી જાણી લેવી, પ્રંથકારશ્રીએ તે વિધિનો પ્રસ્તુત ગ્રંથમાં વિસ્તાર કરેલ નથી. ॥૧૪૨૧॥

#### आथाः

# एत्थ य सामायारी इमस्स जा होइ तं पवक्खामि । भयणाए दसविहाए गुरूवएसानुसारेण ॥१४२२॥

## અન્વચાર્થ :

एत्थ य=અને અહીં=જિનકલ્પી જે ક્ષેત્રમાં જઈને વિચરે છે એ ક્ષેત્રમાં, इमस्स=આમની=જિનકલ્પી ઋષિની, जा सामायारी होइ=જે સામાચારી હોય છે, तं=તેને=તે સામાચારીને, गुरूवएसानुसारेण=ગુરુના ઉપદેશના અનુસારથી दसविहाए=દશવિધ એવી સામાચારીમાં भयणाए=ભજના વડે पवक्खामि=હું કહીશ.

## ગાશાર્થ :

અને જિનકલ્પી ૠષિ જે ક્ષેત્રમાં જઈને વિચરે છે, એ ક્ષેત્રમાં જિનકલ્પી ૠષિની જે સામાચારી હોય છે, તેને ગુરુના ઉપદેશ અનુસારે દરાવિદ્ય સામાચારીમાં ભજના વડે હું કહીશ.

# ટીકા :

अत्र च क्षेत्रे सामाचारी=स्थितिरस्य या भवति जिनकल्पिकस्य, तां प्रवक्ष्यामि भजनया=विकल्पेन, दशविधायां सामाचार्यां वक्ष्यमाणायां गुरूपदेशानुसारेण, न स्वमनीषिकयेति गाथार्थ: ॥१४२२॥

# ટીકાર્ય:

અને આ ક્ષેત્રમાં=જિનકલ્પી ઋષિ જે ક્ષેત્રમાં જઈને વિચરે છે એ ક્ષેત્રમાં, આ જિનકલ્પિકની જે. સામાચારી=સ્થિતિ=મર્યાદા, હોય છે, તેને ભજના વડે=વિકલ્પ વડે, હું કહીશ.

જિનકલ્પિકની સામાચારી પ્રથકારશ્રી કઈ સામાચારીમાં કહેશે ? તે બતાવે છે — વક્ષ્યમાણ=આગળની ગાથામાં કહેવાનારી, દશવિધ સામાચારીમાં ગુરુના ઉપદેશના અનુસારથી હું કહીશ, સ્વમનીષિકાથી નહીં=સ્વમતિથી કહીશ નહીં, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

સ્થવિરકલ્પિક સાધુઓ જે દશવિધ ચક્રવાલ સામાચારીનું પાલન કરે છે, તેમાંથી જિનકલ્પિક સાધુઓ કઈ કઈ સામાચારીનું પાલન કરે છે ? તે ગ્રંથકારશ્રી જુદા જુદા મત પ્રમાણે વિકલ્પથી બતાવવાના છે.

વળી ગ્રંથકારશ્રીએ પ્રસ્તુત ગ્રંથમાં પૂર્વ દશવિધ ચક્રવાલ સામાચારી બતાવેલ નથી. તેથી કહે છે કે દશવિધ સામાચારી ગુરુના ઉપદેશ અનુસારે આગળમાં કહેવાશે એ છે, અને તે દશવિધ સામાચારી કહ્યા પછી તેમાંથી જિનકલ્પિક સાધુને કઈ કઈ સામાચારી હોય ? તેનું સ્પષ્ટીકરણ ગ્રંથકારશ્રી કરશે. આ પ્રકારની પ્રતિજ્ઞા ગ્રંથકારશ્રી પ્રસ્તુત ગાથામાં કરે છે. ॥૧૪૨૨॥

# અવતરણ<del>િક</del>ા ઃ

दशविधामेवादावाह --

# અવતરણિકાર્થ:

દશવિધ સામાચારીને જ, આદિમાં જ≕જિનકલ્પિકની સામાચારી કહેવાની શરૂઆતમાં જ, કહે છે –

## ભાવાર્થ :

પૂર્વગાથામાં ગ્રંથકારશ્રીએ પ્રતિજ્ઞા કરી કે ગુરુઉપદેશ અનુસારે આગળમાં કહેવાનારી દશવિધ સામાચારીમાં ભજના વડે હું જિનકલ્પિકની સામાચારીને કહીશ. તેથી હવે પ્રારંભમાં સ્થવિરકલ્પિકની દશવિધ સામાચારીને જ કહે છે —

#### आथा :

इच्छामिच्छतहकारो आवसीया निसीहिया य आपुच्छा । पडिपुच्छ छंदण णिमंतणा य उवसंपया चेव ॥१४२३॥

# अन्पयार्थ :

इच्छामिच्छतहकारो=ઇચ્છાકાર, મિથ્યાકાર, તથાકાર, आवसीया=આવશ્યિકી, निसीहिया य=અને નૈષેષિકી, आपुच्छा=આપૃચ્છા, पडिपुच्छ=પ્રતિપૃચ્છા, छंदण=છંદના, णिमंतणा य=અને નિમંત્રણા, उवसंपया चेव=અને ઉપસંપદા.

## आशार्थ :

્ર ઇચ્છાકાર, મિથ્યાકાર, તથાકાર, આવશ્ચિકી અને નૈષેદ્યિકી, આપૃચ્છા, પ્રતિપૃચ્છા, છંદના અને નિમંત્રણા અને ઉપસંપદા.

# ટીકા :

इच्छामिथ्यातथाकार इति, कारशब्दः प्रत्येकमिसम्बथ्यते, इच्छाकारो मिथ्याकारः तथाकार इति, तथा परभणने सर्वत्रेच्छाकारः, दोषचोदने मिथ्याकारः, गुर्वादेशे तथाकारः । तथा आवश्यिकी नैषेधिकी च आपृच्छा, वसितिनर्गमे आवश्यिकी, प्रवेशे नैषेधिकी, स्वकार्यप्रवृत्तावापृच्छा । तथा प्रतिपृच्छा छन्दना निमन्त्रणा च, तत्रादिष्टकरणकाले प्रतिपृच्छा, पूर्वगृहीतेनाशनादिना छन्दना, निमन्त्रणा भवत्यगृहीतेन । उपसंपच्चैव श्रुतादिनिमित्तमिति गाथार्थः ॥१४२३॥

# ટીકાર્થ :

ઇચ્છા, મિથ્યા, તથાકાર. અહીં 'कार' શબ્દ પ્રત્યેકને વિષે અભિસંબંધ કરાય છે=ઇચ્છા, મિથ્યા અને તથા : એ ત્રણેય સાથે જોડાય છે. તેથી શું ફલિત થાય ? તે સ્પષ્ટ કરે છે – ઇચ્છાકાર, મિથ્યાકાર, તથાકાર. એ પ્રકારે ફલિત થાય.

અને પરના ભણનમાં સર્વત્ર ઇચ્છાકાર થાય છે=અન્ય સાધુને કંઈક કહેવામાં સર્વ સ્થાને 'ઇચ્છાકાર'નો પ્રયોગ થાય છે, દોષના ચોદનમાં મિથ્યાકાર થાય છે≔કોઈ દોષના પ્રવર્તનમાં 'મિથ્યાકાર'નો પ્રયોગ થાય છે, ગુરૂના આદેશમાં તથાકાર થાય છે≔ગુરૂએ કોઈ આજ્ઞા કરી હોય ત્યારે 'તથાકાર'નો પ્રયોગ થાય છે.

તથા આવશ્યિકી, નૈષેધિકી અને આપૃચ્છા. વસતિથી નિર્ગમમાં આવશ્યિકી થાય છે≔પોતાની વસતિમાંથી નીકળતી વખતે 'આવશ્યિકી'નો પ્રયોગ થાય છે, પ્રવેશમાં નૈષેધિકી થાય છે≔બહારથી આવીને વસતિમાં પ્રવેશ કરતી વખતે 'નેષેધિકી'નો પ્રયોગ થાય છે, સ્વકાર્યની પ્રવૃત્તિમાં આપૃચ્છા થાય છે=પોતાના કાર્યની પ્રવૃત્તિ કરતી વખતે 'આપૃચ્છા' થાય છે.

તથા પ્રતિપૃચ્છા, છંદના અને નિમંત્રણા. ત્યાં=આ ત્રણ સામાચારીમાં, આદિષ્ટના કરણકાલમાં પ્રતિપૃચ્છા થાય છે=ગુરુએ આજ્ઞા કરેલું કાર્ય કરતી વખતે 'પ્રતિપૃચ્છા' થાય છે, પૂર્વગૃહીત એવા અશનાદિ દ્વારા છંદના થાય છે=પૂર્વમાં ગ્રહણ કરેલા અશનાદિનું અન્ય સાધુઓને આમંત્રણ આપવા દ્વારા 'છંદના' થાય છે, અગૃહીત દ્વારા નિમંત્રણા થાય છે=નહીં ગ્રહણ કરેલા અશનાદિ અન્ય સાધુઓને લાવવા વિષયક પૂછવા દ્વારા 'નિમંત્રણા' થાય છે. અને શ્રુતાદિના નિમિત્તે ઉપસંપદા થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

સ્થવિરકલ્પિક સાધુને પાલન કરવા યોર્ગ્ય દશવિધ ચક્રવાલ સામાચારીને સંક્ષેપથી બતાવે છે — મૂળગાથામાંના પહેલા પાદમાં રહેલ 'इच्छामिच्छतहक्कारो'માં જે 'कार' શબ્દ છે, તે ઇચ્છા, મિથ્યા અને તથા : એ ત્રણેય સાથે જોડવાનો છે. તેથી ઇચ્છાકાર, મિથ્યાકાર અને તથાકાર : એમ પ્રાપ્ત થાય.

- (૧) ઇચ્છાકાર: પોતાનું કાર્ય બીજા સાધુ પાસે કરાવવા માટે પરને કહેવું અથવા બીજા સાધુનું કાર્ય પોતે કરવા માટે કહેવું એ સર્વમાં, "આ મારું કાર્ય તમે ઇચ્છાપૂર્વક કરો" અથવા "તમારું આ કાર્ય હું ઇચ્છાપૂર્વક કરું" એ પ્રકારે 'ઇચ્છાકાર'નો પ્રયોગ કરવો, એ ઇચ્છાકાર નામની પ્રથમ સામાચારી છે.
- (૨) મિથ્યાકાર : સંયમજીવનમાં ક્યાંય સ્ખલના થવાથી કોઈક દોષ લાગ્યો હોય, તો તેની શુદ્ધિ માટે "મિચ્છા મિ દુક્કડમ્" એ પ્રકારે પ્રયોગ કરવો, એ મિથ્યાકાર નામની બીજી સામાચારી છે.
- (૩) <mark>તથાકાર : ગુરુ</mark>એ પોતાને કોઈ કાર્ય કરવાનો આદેશ કર્યો હોય ત્યારે ''<del>तह ति</del>'' એ પ્રકારે પ્રયોગ કરવો, એ તથાકાર નામની ત્રીજી સામાચારી છે.
- (૪) **આવશ્યિકી** : ભિક્ષાટનાદિ કોઈ કાર્ય અર્થે પોતાની વસતિમાંથી બહાર જતી વખતે ''**आवस्सहि**'' એ પ્રકારે પ્રયોગ કરવો, એ આવશ્યિકી નામની ચોથી સામાચારી છે.
- (૫) નૈષેષિકી : બહારથી આવીને વસતિમાં પ્રવેશ કરતી વખતે ''નિસીફિ'' એ પ્રકારે પ્રયોગ કરવો, એ નૈષેષિકી નામની પાંચમી સામાચારી છે.
- (**દ) આપૃચ્છા** : પોતાના કાર્યની પ્રવૃત્તિવિષયક ગુરુને પૃચ્છા કરવી, એ આપૃચ્છા નામની છદ્દી સામાચારી છે.
- (૭) પ્રતિપૃચ્છા : ગુરુએ આજ્ઞા કરેલ કાર્યને કરતી વખતે કરી તે કાર્ય કરવા વિષયક ગુરુને પૂછવું, એ પ્રતિપૃચ્છા નામની સાતમી સામાચારી છે.
- (૮) **છંદના** : પૂર્વમાં લાવેલ અશનાદિ આહારનો લાભ આપવા માટે અન્ય સાધુઓને પૂછવું, એ છંદના નામની આઠમી સામાચારી છે.
- (૯) નિમંત્રણા : ભિક્ષા વહોરવા જતી વખતે "હું તમારી માટે ભિક્ષા લાવું ?" એમ અન્ય સાધુઓને પૂછવું, એ નિમંત્રણા નામની નવમી સામાચારી છે.
- (૧૦) ઉપસંપદા : જ્ઞાન-દર્શનાદિના નિમિત્તે અન્ય આચાર્ય પાસે જવું, એ ઉપસંપદા નામની દશમી સામાચારી છે. ॥૧૪૨૩॥

### अवतरशिक्षाः

अत्र जिनकल्पिकसामाचारीमाह -

## અવતરણિકાર્થ:

અહીં=પૂર્વગાથામાં સ્થવિરકલ્પિકની દશવિધ સામાચારી બતાવી એમાં, જિનકલ્પિકની સામાચારીને કહે છે –

#### आशा :

आविस्सि णिसीहि मिच्छा पुच्छणमुवसंपयं च गिहिएसु । अण्णा सामायारी ण होइ से सेसिआ पंच ॥१४२४॥

## अन्तनार्धः

आवस्सि णिसीहि मिच्छा=આવશ્યિકીને, નૈષેધિકીને, મિથ્યાકારને गिहिएसु पुच्छणं उवसंपयं च=ગૃહીવિષયક પૃચ્છાને અને ઉપસંપદાને (જિનકલ્પી કરે છે.) से=તેને=જિનકલ્પિક સાધુને, सेसिआ अण्णा पंच सामायारी=शेष એવી અન્ય પાંચ સામાચારી ण होइ=હોતી નથી.

## ગાથાર્થ :

જિનકલ્પિક સાધુ આવશ્ચિકીને, નેષેધિકીને, મિથ્યાકારને, ગૃહસ્થવિષયક પૃચ્છાને અને ઉપસંપદાને કરે છે, જિનકલ્પિક સાધુને શેષ એવી અન્ય પાંચ સામાચારી હોતી નથી.

# ટીકા :

आवश्यिकीं नैषेधिकीं मिथ्येति मिथ्याकारं पृच्छामुपसम्पदं गृहिष्वौचित्येन सर्वं(?सर्वां) करोति, अन्याः सामाचार्यः-इच्छाकार्याद्या न भवन्ति से=तस्य शेषाः पञ्च, प्रयोजनाभावादिति गाथार्थः ॥१४२४॥

# नोंध :

ਟੀકામાં सर्व ना ख़ाने सर्वा होतुं लोઈએ; કેમ કે ते सर्वनाम सामाचारीनो परामर्शङ छे.

# टीङार्थ :

આવશ્યિકીને, નૈષેધિકીને, મિથ્યા=મિથ્યાકારને, ગૃહીવિષયક પૃચ્છાને, ઉપસંપદાને, ઔચિત્યથી સર્વને કરે છે=જિનકલ્પિક આ પાંચ સામાચારીમાંથી પોતાને ઉચિત સર્વ સામાચારીને કરે છે. તેને=જિનકલ્પિકને, શેષ એવી ઇચ્છાકારાદિ અન્ય પાંચ સામાચારીઓ હોતી નથી; કેમ કે પ્રયોજનનો અભાવ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. ૫૧૪૨૪॥

www.jainelibrary.org

# અવતરણિકા :

आदेशान्तरमाह --

# અવતરણિકાર્થ:

આદેશાંતરને કહે છે≔પૂર્વગાથામાં જિનકલ્પીની સામાચારીના વિષયમાં એક મત બતાવ્યો. હવે અન્ય મત બતાવતાં કહે છે −

#### भाशाः

# आविस्सअं निसीहिअ मोत्तुं उवसंपयं च गिहिएसु । सेसा सामायारी ण होइ जिणकप्पिए सत्ता ॥१४२५॥

## અન્વચાર્થ:

आवस्सिअं निसीहिअ गिहिएसु च उंवसंपयं मोत्तुं=આવશ્યિકીને, નૈષેધિકીને અને ગૃહીવિષયક ઉપસંપદાને મૂકીને, सेसा सत्ता सामायारी=શેષ સાત સામાચારી जिणकिप्प्ए=જિનકલ્પિકમાં ण होइ=હોતી નથી.

## भाशार्थ :

આવશ્ચિકીને, નેષેદિકીને અને ગૃહસ્થવિષયક ઉપસંપદાને મૂકીને શેષ સાત સામાચારી જિનકિલ્પિકમાં હોતી નથી.

## ટીકા :

आवश्यिकीं नैषेधिकीं मुक्त्वा उपसम्पदं च गृहिष्वारामादिष्वोघतः शेषाः सामाचार्यः पृच्छाद्या अपि न भवन्ति जिनकल्पिके सप्त, प्रयोजनाभावादेवेति गाथार्थः ॥१४२५॥

# ટીકાર્થ :

આવશ્યિકીને, નૈષેધિકીને અને ગૃહીવિષયક આરામાદિમાં ઓઘથી ઉપસંપદાને મૂકીને પૃચ્છાદિ પણ શેષ સાત સામાચારીઓ જિનકલ્પિકમાં હોતી નથી; કેમ કે પ્રયોજનનો અભાવ જ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# भावार्थ :

આ આદેશાંતર પ્રમાણે જિનકલ્પિક ભિક્ષાદિ અર્થે પોતાના સ્થાનેથી અન્ય સ્થાને જતી વખતે આવિશ્યિકીનો પ્રયોગ કરે છે, ધ્યાનાદિ અર્થે કાયોત્સર્ગમાં ઊભા રહેવું હોય ત્યારે નૈષેધિકીનો પ્રયોગ કરે છે, તેમ જ કોઈ ગૃહસ્થના બગીચા વગેરેમાં ધ્યાનાદિ અર્થે રહેવું હોય ત્યારે ઓઘથી ઉપસંપદા સામાચારીનો પ્રયોગ કરે છે.

ઓઘથી ગૃહસ્થવિષયક ઉપસંપદા સામાચારી એટલે ગૃહસ્થના આરામાદિમાં અવસ્થાનના નિમિત્તે ગૃહસ્થ પાસે જે અનુજ્ઞા માંગવાની હોય છે તે ઓઘથી ઉપસંપદા સામાચારી છે. **!!૧૪૨૫!!** 

#### भाशा :

अहवा वि चक्कवाले सामायारी उ जस्स जा जोग्गा । सा सळा वत्तळा सुअमाईआ इमा मेरा ॥१४२६॥

## अन्वयार्थः

अहवा वि=અથવા તો चक्कवाले ड=વળી ચક્કવાલમાં जस्स=જેને जा सामायारी जोग्गा=જે સામાચારી યોગ્ય હોય, (તેને) सा सव्वा=તે સર્વ (સામાચારી) वत्तव्वा=કહેવી. (જિનકલ્પિકાદિની) सुअमाईआ इमा मेरा=શ્રુતાદિકવાળી આ મર્યાદા છે.

# आथार्थ :

અથવા તો વળી ચક્રવાલમાં જે જિનકિલિકાદિને જે સામાચારી યોગ્ય હોય, તે જિનકિલિકાદિને તે સર્વ સામાચારી કહેવી. જિનકિલિકાદિની શ્રુતાદિકવાળી આગળમાં બતાવારો એ મર્ચાદા છે.

# ટીકા :

अथवाऽपि चक्रवाले=नित्यकर्मणि सामाचारी तु यस्य या योग्या जिनकल्पिकादेः, सा सर्वा वक्तव्या, अत्रान्तरे श्रुतादिका चेयं मर्यादा वक्ष्यमाणाऽस्येति गाथार्थः ॥१४२६॥

# ટીકાર્થ :

અથવા તો વળી ચકવાલમાં=નિત્ય કર્મમાં, જે જિનકલ્પિકાદિને જે સામાચારી યોગ્ય હોય, તે સર્વ સામાચારી કહેવી. અને આ અવસરે આની=જિનકલ્પિકાદિની, આ=વક્ષ્યમાણ=આગળની ગાથાઓમાં કહેવાનારી, શ્રુતાદિક મર્યાદા છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. ॥૧૪૨૬॥

#### आथा :

सुअसंघयणुवसग्गे आयंके वेअणा कइ जणा उ । थंडिल्ल वसहि केच्चिर उच्चारे चेव पासवणे ॥१४२७॥

# अन्वयार्थ :

सुअसंघयणुवसग्गे=श्रुत-સંઘયણ-ઉપસર્ગિવિષયક, आयंके वेअणा कइ जणा उ=આતંક-વેદના અને કેટલા જનો ? थंडिल्ल वसिंह केच्चिर=સ્થાંડિલ્ય-વસિત-કિયચ્ચિર?, उच्चारे चेव पासवणे=ઉચ્ચારવિષયક અને પ્રશ્રવણવિષયક:

# ટીકા ઃ

श्रुतसंहननोपसर्ग इत्येतद्विषयोऽस्य विधिः वक्तव्यः, तथाऽऽतङ्को वेदना कियन्तो जनाश्चेति द्वारत्रयमाश्रित्य, तथा स्थाण्डिल्यं वसितः कियच्चिरं द्वाराण्याश्रित्य, तथा उच्चारे चैव प्रश्रवणे चेत्येतद्विषय इति गाथार्थः ॥१४२७॥

# ટી<del>ક</del>ાર્થ :

શ્રુત-સંહનન-ઉપસર્ગવિષયક એટલે આના વિષયવાળી આની વિધિ કહેવી=શ્રુતાદિના વિષયવાળી જિનકલ્પિકની મર્યાદા કહેવી. તથા આતંક-વેદના અને કેટલા જનો ? એ પ્રકારના ત્રણ દ્વારને આશ્રયીને

www.jainelibrary.org

વિધિ કહેવી. તથા સ્થાંડિલ્ય-વસતિ-કેટલો કાળ ? દ્વારોને આશ્રયીને વિધિ કહેવી. તથા ઉચ્ચારવિષયક અને પ્રશ્રવણવિષયક≕આના વિષયવાળી, વિધિ કહેવી. એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે. ‼૧૪૨૭॥

#### भाशा :

# ओवासे तणफलए सारवखणया य संथवणया य । पाहुडियअग्गिदीवे ओहाण वसे कइ जणा उ ॥१४२८॥

# અન્વચાર્થ :

ओवासे तणफलए=અવકાશવિષયક-તૃણફલકવિષયક, सारक्खणया य संथवणया य=સંરક્ષણતા અને સંસ્થાપનતા, पाहुडियअग्गिदीवे=પ્રાભૃતિક-અગ્નિ-દીપવિષયક, ओहाण=અવધાન, कइ जणा उ वसे=અને કેટલા જનો વસશે ?;

# ટીકા :

तथा अवकाशे तृणफलके=एतद्विषय इत्यर्थः, तथा संरक्षणता च संस्थापनता चेति द्वारद्वयमाश्चित्य, तथा प्राभृतिकाग्निदीपेषु=एतद्विषय:, तथाऽवधानं वसिष्यन्ति कति जनाश्चेत्येतद् द्वारद्वयमाश्चित्येति गाथासमुदायार्थः ॥१४२८॥

# ટીકાર્થ :

તથા અવકાશવિષયક-તૃણફલકવિષયક=આના વિષયવાળી, વિધિ કહેવી. તથા સંરક્ષણતા અને સંસ્થાપનતા એ પ્રકારે બે દ્વારને આશ્રયીને વિધિ કહેવી. તથા પ્રાભૃતિક-અગ્નિ-દીપવિષયક=આના વિષયવાળી, વિધિ કહેવી. તથા અવધાન અને કેટલા જનો વસશે ? એ પ્રકારના આ બે દ્વારને આશ્રયીને વિધિ કહેવી. એ પ્રમાણે ગાથાનો સમુદાયાર્થ છે. ॥૧૪૨૮॥

#### भाथाः

भिक्खायरिआ पाणय लेवालेवे अ तह अलेवे अ । आयंबिलपडिमाई जिणकप्पे मासकप्पो उ ॥१४२९॥ दारगाहा ॥

# અન્વયાર્થ :

भिक्खायरिआ पाणय=ભિક્ષાચર્યા-પાનક, लेवालेवे अ=અને લેપાલેપવિષયક, अलेवे तह अ=અને તે રીતે અલેપવિષયક, आयंबिलपडिमाई=આંબિલ-પ્રતિમા, जिणकप्ये उ मासकप्यो=વળી જિનકલ્પમાં માસકલ્પ.

# ટી<del>ક</del>ા ઃ

भिक्षाचर्या पानकं इत्येतद्विषयो, लेपालेपे वस्तुनि, तथा अलेपे च=एतद्विषयश्चेत्यर्थः, तथाऽऽचाम्लप्रतिमे समाश्चित्य, जिनकल्पे मासकल्पस्त्वेतद् द्वारमधिकृत्य विधिर्वक्तव्य इति गाथासमुदायार्थः ॥१४२९॥

## ව්පාන් :

ભિક્ષાચર્યા-પાનક એ પ્રમાણે આના વિષયવાળી, વિધિ કહેવી. લેપાલેપ વસ્તુવિષયક, અને તે રીતે અલેપવિષયક≕આના વિષયવાળી, વિધિ કહેવી. તથા આંબિલ-પ્રતિમાને આશ્રયીને, વળી જિનકલ્પમાં માસકલ્પ એ દ્વારને આશ્રયીને વિધિ કહેવી. એ પ્રમાણે ગાથાનો સમુદાયાર્થ છે. ∄૧૪૨૯⊞

# અવતરણિકા :

एतास्तिस्त्रोऽपि द्वारगाथाः, आसामवयवार्थः प्रतिद्वारे स्पष्ट उच्यते, तत्र श्रुतद्वारमधिकृत्याह -

# અવતરણિકાર્થ:

આ ત્રણ પણ=પૂર્વે બતાવી એ ૧૪૨૭-૧૪૨૮-૧૪૨૯ રૂપ ત્રણેય પણ ગાથાઓ, દારગાથા છે, આમનો=પૂર્વમાં બતાવેલી ત્રણ દારગાથાઓનો, અવયવાર્થ પ્રતિદારમાં=દરેક દારમાં, સ્પષ્ટ કહેવાય છે. તેમાં=ત્રણ દારગાથાઓમાં બતાવેલાં ૨૭ દારોમાં, શ્રુતદારને આશ્રયીને કહે છે –

#### भाशा :

आयारवत्थु तइयं जहण्णयं होइ नवमपुट्यस्स । तहियं कालण्णाणं दस उक्कोसेण भिण्णाइं ॥१४३०॥ दारं ॥

# अन्पथार्थ :

जहण्णयं=જઘન્યક=જિનકલ્પ સ્વીકારનારા સાધુનું જઘન્ય શ્રુતજ્ઞાન, नवमपुळ्यस्स=નવમા પૂર્વની तइयं आयारवत्थु=ત્રીજી આચારવસ્તુ होइ=હોય છે. तहियं=ત્યાં=નવમા પૂર્વની ત્રીજી આચારવસ્તુમાં, कालण्णाणं=કાળનું જ્ઞાન થાય છે. उक्कोसेण=ઉત્કૃષ્ટથી भिण्णाइं दस=િભ એવાં દશ હોય છે=કંઈક ન્યૂન એવાં દશ પૂર્વોનું શ્રુતજ્ઞાન હોય છે.

# ગાથાर्थ :

જિનકત્પ સ્વીકારનારા સાધુનું જઘન્ય શ્રુતજ્ઞાન નવમા પૂર્વની ત્રીજી આચારવસ્તુ હોય છે. નવમા પૂર્વની ત્રીજી આચારવસ્તુમાં કાળનું જ્ઞાન થાય છે. જિનકર્ભે સ્વીકારનારા સાધુને ઉત્કૃષ્ટથી ભિજ્ઞ એવાં દશ પૂર્વોનું શ્રુતજ્ઞાન હોય છે.

# ટીકા :

आचारवस्तु तृतीयं सङ्ख्यया जघन्यकं भवति नवमपूर्वस्य सम्बन्धि श्रुतपर्यायः, तत्र कालज्ञानं भवतीति कृत्वा, दश पूर्वाण्युत्कृष्टतस्तु भिन्नानि श्रुतपर्याय इति गाथार्थः ॥१४३०॥

# ટીકાર્થ :

નવમા પૂર્વના સંબંધવાળી સંખ્યાથી ત્રીજી આચારવસ્તુ જઘન્ય શ્રુતપર્યાય હોય છે. ત્યાં કાળનું જ્ઞાન થાય છે એથી કરીને=નવમા પૂર્વની ત્રીજી આચારવસ્તુનું જ્ઞાન થયા પછી શ્રુતના પરાવર્તનથી ઉચ્છ્વાસાદિ **દારા પ્રાણ-સ્તોકાદિ દરેક કાળનું જ્ઞાન થાય છે એથી કરીને,** જિનકલ્પ સ્વીકારનારા સાધુને જઘન્યથી નવમા પૂર્વની ત્રીજી આચારવસ્તુ સુધીનો શ્રુતપર્યાય હોય છે, એમ અન્વય છે.

વળી ઉત્કૃષ્ટથી ભિન્ન એવાં દશ પૂર્વો શ્રુતપર્યાય હોય છે≕જિનકલ્પ સ્વીકારનારા સાધુને ઉત્કૃષ્ટથી કંઈક ન્યૂન એવાં દશ પૂર્વોનું શ્રુતજ્ઞાન હોય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. ∄૧૪૩૦॥

# अवतश्धिङा :

संहननद्वारमाश्रित्याह -

# અવતરણિકાર્થ:

સંહનનદારને આશ્રયીને કહે છે –

#### ગાથા :

पढिमिक्कुयसंघयणा धिईए पुण वज्जकुडुसामाणा । पडिवज्जंति इमं खलु कप्पं सेसा ण उ कयाइ ॥१४३१॥ दारं ॥

## અન્વચાર્થ:

पढिमिक्कुयसंघयणा=પ્રથમ સંઘયણવાળા, धिईए पुण वज्जकुड्सामाणा=વળી ધૃતિથી વજની કુર્ડીની સમાન એવા સાધુઓ इमं कप्यं=આ કલ્પને=અધિકૃત એવા જિનકલ્પને, पडिवज्जंति=स्वीકारे છે, सेसा उ कयाइ ण=વળી શેષ એવા સાધુઓ ક્યારેય નહીં=જિનકલ્પને સ્વીકારતા નથી.

🛨 'खलु' वाड्याલંકારમાં છે.

# भाशार्थ :

પહેલાં સંઘરણવાળા, વળી ધૃતિથી વજની ભીંત જેવા સાધુઓ અધિકૃત એવા જિનકલ્પને સ્વીકારે છે, વળી શેષ સાધુઓ ક્યારેય જિનકલ્પને સ્વીકારતા નથી.

# ટીકા :

प्रथमेल्लुकसंहननाः=वजऋषभनाराचसंहनना इत्यर्थः धृत्या पुनर्वज्ञकुड्यसमानाः=प्रधानवृत्तय इति भावः, प्रतिपद्यन्ते एनं खलु कल्पम्=अधिकृतं जिनकल्पं, शेषा न तु कदाचित् तदन्यसंहननिन इति गाथार्थः ॥१४३१॥

# ટીકાર્થ :

પ્રથમ સંહનનવાળા=વજઋષભનારાચ સંહનનવાળા, વળી ધૃતિથી વજની કુકીની સમાન=વજની ભીંત જેવા નિશ્ચલ=પ્રધાનવૃત્તિવાળા, આ કલ્પને=અધિકૃત એવા જિનકલ્પને, સ્વીકારે છે; વળી શેષ=તેનાથી અન્ય સંહનનીઓ=પહેલાં સંઘયણથી અન્ય સંઘયણવાળા સાધુઓ, ક્યારેય નહીં=જિનકલ્પને સ્વીકારતા નથી, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

જિનકલ્પ સ્વીકારનારા સાધુઓ વજઋષભનારાય નામના પ્રથમ સંઘયણવાળા હોય છે. વળી તેઓ ધૃતિથી વજની ભીંત જેવા નિશ્વલ હોય છે અર્થાત્ જેમ વજની ભીંત કોઈપણ રીતે ભેદી શકાતી નથી, તેમ પોતે સ્વીકારેલા જિનકલ્પની મર્યાદાનો નિર્વાહ કરવા સમર્થ એવા મનના પ્રણિધાનરૂપ ધૃતિવાળા હોય છે. તેથી તેઓ સંપૂર્ણ અસંગભાવમાં રહેવાનો પોતે જે સંકલ્પ કર્યો છે, તેનો પ્રધાનવૃત્તિવાળા થઈને ગમે તેવા સંયોગોમાં નિર્વાહ કરી શકે છે.

અહીં વિશેષ એ છે કે પ્રથમ સંઘયણ એ શારીરિક શક્તિવિશેષ છે અને ધૃતિ એ લક્ષ્યને અનુરૂપ સુદઢ વ્યાપાર કરવા ગમે તેવા સંયોગોમાં પણ અસંગભાવને છોડીને બીજે ક્યાંય ચિત્ત ન જાય તે પ્રકારે માનસિક શક્તિવિશેષ છે. આવા શારીરિક બળ અને માનસિક બળવાળા સાધુઓ જિનકલ્પ સ્વીકારે છે, પરંતુ પ્રથમ સંઘયણ વગરના અને વજકુડી સમાન ધૃતિ વગરના સાધુઓ ક્યારેય જિનકલ્પ સ્વીકારતા નથી. ॥૧૪૩૧॥

### અવતરણિકા :

उपसर्गद्वारविधिमाह -

#### અવતરશિકાર્થ:

ઉપસર્ગદ્વારની વિધિને કહે છે -

#### भाया :

दिव्वाई उवसग्गा भइआ एअस्स जइ पुण हवंति । तो अव्वहिओ विसहड णिच्चलचित्तो महासत्तो ॥१४३२॥ दारं ॥

## अन्वयार्थः

एअस्स=આને=જિનકલ્પિકને, दिव्वाई उवसग्गा=દિવ્યાદિ ઉપસર્ગો भइआ=ભાજય છે=વિકલ્પથી થાય છે. जइ पुण हवंति=વળી જો (ઉપસર્ગો) થાય છે, तो=તો अव्विहओ=અવ્યથિત, णिच्चलिचतो=નિશ્ચલ ચિત્તવાળા, महासत्तो=મહાસત્ત્વવાળા विसहइ=સહન કરે છે.

## भाशार्थ :

જિનકલ્પિકને દેવતા આદિ સંબંધી ઉપસર્ગો વિકલ્પથી થાય છે. વળી જો ઉપસર્ગો થાય છે, તો અવ્યથિત, નિશ્ચલ ચિત્તવાળા, મહાસત્ત્વવાળા થઈને ઉપસર્ગોને સહન કરે છે.

## ટીકા :

दिव्यादय उपसर्गा भाज्याः अस्य=जिनकित्पकस्य भवन्ति वा न वा, यदि पुनर्भवन्ति कथञ्चित्, ततोऽव्यथितः सन् विसहते तानुपसर्गान् निश्चलिचत्तो महासत्त्वः=स्वभ्यस्तभावन इति गाथार्थः ॥१४३२॥

#### ટીકાર્થ :

આને=જિનકલ્પિકને, દિવ્યાદિ ઉપસર્ગો ભાજ્ય છે≕થાય છે અથવા નથી થતા. વળી જો કોઈક રીતે ઉપસર્ગો થાય, તો અવ્યથિત છતા≔વ્યથા વગરના છતા, નિશ્ચલ ચિત્તવાળા, મહાસત્ત્વવાળા=સુઅભ્યસ્ત ભાવનાવાળા જિનકલ્પિક તે ઉપસર્ગોને સહન કરે છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

જિનકલ્પીને દેવાદિ સંબંધી ઉપસર્ગો થાય જ એવો એકાંતે નિયમ નથી, પરંતુ ભજના છે. જે જિનકલ્પી મહાત્માના આત્મા પર તથાવિધ નિરનુબંધ એવાં ક્લિષ્ટ કર્મો પડેલાં હોય, તે જિનકલ્પી મહાત્માને તે નિરનુબંધી ક્લિષ્ટ કર્મોના ઉદયથી ઉપસર્ગો આવે છે, અન્ય જિનકલ્પી મહાત્માને આવતા નથી.

વળી જો જિનકલ્પી મહાત્માને ઉપસર્ગો આવે, તો તેઓ દેહ સાથે ભાવથી સંગ વગરના હોવાથી ઉપસર્ગોમાં પણ તેઓનું ચિત્ત વ્યથા પામતું નથી, પરંતુ તેઓનું ચિત્ત ઉપસર્ગકાળમાં અને અનુપસર્ગકાળમાં સમાન વર્તે છે; વળી તેઓએ પૂર્વે પાંચ ભાવનાઓ સુઅભ્યસ્ત કરેલી હોવાથી મહાસત્ત્વશાળી હોય છે અને ઉપસર્ગકાળમાં પણ ધ્યાનમાં કે સૂત્રના પારાયણમાં નિશ્વલ ચિત્તવાળા રહે છે. આથી જ તેઓ ઉપસર્ગકાળમાં પણ શ્રુતના ઉપયોગથી કાળનું જ્ઞાન કરી શકે છે. ॥૧૪૩૨॥

### अवतरशिङाः

आतङ्कद्वारविधिमाह -

## અવતરણિકાર્થ:

આતંકદ્વારની વિધિને કહે છે -

#### आथा :

आयंको जरमाई सो वि हु भइओ इमस्स जइ होइ । णिप्पडिकम्मसरीरो अहिआसइ तं पि एमेव ॥१४३३॥ दारं ॥

### अन्तज्ञार्थः

जरमाई आयंको=જવરાદિ આતંક છે. सो वि=આ પણ=આતંક પણ, इमस्स=आने=िજનકલ્પિકને, भइओ=ભાજય છે=ભજનાથી થાય છે. जइ होइ=જો થાય=િજનકલ્પિકને આતંક થાય, (તો) णिष्पिडकम्मसरीरो=िष्प्रितिકर्म शरीरवाणा तं पि=तेने पश=आतंडने पश, एमेव=आ रीते જ=ઉપસર્ગો સહન કરે છે એ રીતે જ, अहिआसइ=સહન કરે છે.

± 'हુ' વાક્યાલંકારમાં છે.

### आधार्थ :

જવરાદિ આતંક છે. આતંક પણ જિનકલ્પિકને ભજનાથી થાય છે; જો જિનકલ્પિકને આતંક થાય, તો નિષ્પ્રતિકર્મ શરીરવાળા થઈને આતંકને પણ, ઉપસર્ગો સહન કરે છે એ રીતે જ સહન કરે છે.

### ટીકા :

आतङ्को ज्वरादिः सद्योघाती रोगः, असाविष भाज्योऽस्य भवित वा न वा, यदि भवित कथिञ्चित्ततः निष्प्रतिकर्म्मशरीरः सन्निधसहते तमप्यातङ्कभेवमेव निश्चलिचत्ततयेति गाथार्थः ॥१४३३॥

#### ટીકાર્થ:

સદ્યોદ્યાતી=જલદીથી પ્રાણનો ઘાત કરનાર, જ્વરાદિ રોગ આતંક છે. આ પણ=આતંક પણ, આને=જિનકલ્પિકને, ભાજ્ય છે=થાય છે અથવા નથી થતો. જો કોઈક રીતે આતંક થાય, તો નિષ્પ્રતિકર્મ શરીરવાળા છતા=નહીં કરેલી રોગની ચિકિત્સાવાળું શરીર છે જેનું એવા જિનકલ્પી, તેને પણ=આતંકને પણ, આ રીતે જ નિશ્ચલ ચિત્તતાથી=ઉપસર્ગો સહન કરે છે એ રીતે જ નિશ્ચલ ચિત્તપણાથી, સહન કરે છે. એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

જલદીથી પ્રાણનું હરણ કરનારા એવા જવરાદિ રોગરૂપ આતંક જિનકલ્પીને થાય જ, એવો એકાંતે નિયમ નથી, પરંતુ વિકલ્પ છે. નિરનુબંધી ક્લિષ્ટ કર્મોના ઉદયથી કોઈક જિનકલ્પી મહાત્માને આતંક થાય છે, અન્ય જિનકલ્પી મહાત્માને થતો નથી.

વળી જો જિનકલ્પી મહાત્માને આતંક થાય, તોપણ તેઓ તે આતંકના નિવારણ માટે ઔષધાદિના સેવનરૂપ કોઈ શરીરનું પ્રતિકર્મ કરતા નથી, પરંતુ દેહ પ્રત્યેના છિશ્ર મમત્વવાળા, સુખ અને દુઃખ પ્રત્યે સમાન પરિણામવાળા થઈને નિશ્ચલ ચિત્તથી, જેમ ઉપસર્ગો સહન કરે છે એ રીતે જ તે આતંકને પણ સહન કરે છે. ॥૧૪૩૩॥

## અવતરણિકા :

वेदनाद्वारविधिमाह -

## અવતરણિકાર્થ:

વેદનાદારની વિધિને કહે છે -

#### ગાચા :

अब्भुवगमिआ उवक्रमा य तस्स वेअणा भवे दुविहा । धुवलोआई पढमा जराविवागाइआ बितिआ ॥१४३४॥ दारं ॥

## અન્વચાર્થ:

तस्स=તેને=જિનકલ્પિકને, अब्भुवगिमआ उवक्रमा य=અભ્યુપગિમકી અને ઔપક્રિમકી दुविहा वेअणा=િદ્વિધ વેદના भवे=હોય છે. धुवलोआई पढमा=ध्रुवલોચાદિ પ્રથમ (વેદના) છે, जराविवागाइआ बितिआ=જવરિવપાકાદિ દ્વિતીય (વેદના) છે.

### आथार्थ :

જિનકિલ્પિકને અભ્યુપગમિકી અને ઓપકમિકી : એમ બે પ્રકારની વેદના હોય છે. ધ્રુવલોયાદિ પ્રથમ વેદના છે, જ્વરવિપાકાદિ દ્વિતીય વેદના છે.

### ટીકા :

अभ्युपगमिकी औपक्रमिकी च तस्य=जिनकल्पिकस्य वेदना भवति द्विविधा, ध्रुवलोचाद्या प्रथमा वेदना, ज्वरविपाकादिका द्वितीया वेदनेति गाथार्थः ॥१४३४॥

### ટીકાર્થ :

તેને=જિનકલ્પિકને, અભ્યુપગમિકી અને ઔપક્રમિકી : બે પ્રકારની વેદના હોય છે. ધ્રુવલોચાદિવાળી પ્રથમ=અભ્યુપગમિકી, વેદના છે, જ્વરવિપાકાદિવાળી=જ્વરાદિરૂપ કર્મના વિપાકવાળી, દ્વિતીય=ઔપક્રમિકી, વેદના છે. એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. ॥૧૪૩૪॥

### અવતરણિકા :

कियन्तो जना इति द्वारविधिमाह -

### અવતરણિકાર્થ:

કેટલા જનો ? એ પ્રકારના દ્વારની વિધિને કહે છે -

#### भाशा :

एगो उ एस भयवं णिरवेक्खो सव्वहेव सव्वत्थ । भावेण होइ निअमा वसहादो दव्वओ भइओ ॥१४३५॥ दारं ॥

## અન્વચાર્થ :

सळहेव सळत्थ णिरवेक्खो=સર્વથા જ સર્વત્ર નિરપેક્ષ એવા एस भयवं=આ ભગવાન=જિનકલ્પી ઋષિ, भावेण=ભાવ વડે निअमा=નિયમથી एगो उ=એક જ होइ=હોય છે; दळओ=द्रव्यथी वसहादो=વસિત આદિમાં भइओ=ભાજય છે=ભજનાથી હોય છે.

## जाशार्थ :

સર્વથા જ સર્વત્ર નિરપેક્ષ એવા જિનક્લ્પી ભગવાન ભાવ વકે નિયમથી એક જ હોય છે; દ્રવ્યથી વસતિ આદિમાં ભજનાથી હોય છે.

### કીકા :

एक एवैष भगवान् जिनकल्पिकः निरपेक्षः सर्वथैव सर्वत्र वस्तुनि भावेन-अनिधवङ्गेन भवति नियमात्, वसत्यादौ द्रव्यतो भाज्यः=एको वाऽनेको वेति गाथार्थः ॥१४३५॥

★ "वसत्यादौ"मां 'आदि'थी ઉપવनादिनो संग्रह छे.

#### ટીકાર્થ :

સર્વથા જ સર્વ વસ્તુમાં નિરપેક્ષ એવા આ=જિનકલ્પિક, ભગવાન અનભિષ્વંગરૂપ ભાવ વડે નિયમથી એક જ હોય છે; દ્રવ્યથી વસતિ આદિમાં ભાજ્ય છે=એક હોય અથવા અનેક હોય, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

જિનકલ્પી ભગવાન સર્વથા જ સર્વ વસ્તુમાં નિરપેક્ષ હોય છે, તેથી તેઓ કોઈ સાથે આલાપાદિ કરવાની વૃત્તિવાળા હોતા નથી. વળી અભિષ્વંગના પરિણામથી રહિત હોવાથી તેઓ ભાવથી નક્કી એક હોય છે; છતાં ક્યારેક પોતે જે વસતિમાં રહ્યા હોય તે જ વસતિમાં બીજા કોઈ જિનકલ્પી કે સ્થવિરકલ્પી સાધુઓ ઊતરે તો દ્રવ્યથી તેઓ અનેક પણ બને અને વસતિમાં પોતે એકલા જ હોય તો દ્રવ્યથી એક પણ બને.

#### અવતરણિકા :

स्थाण्डिल्यद्वारविधिमाह -

#### અવતરણિકાર્થ:

સ્થાંડિલ્યદ્વારની વિધિને કહે છે -

#### आथा :

उच्चारे पासवणे उस्सग्गं कुणइ थंडिले पढमे । तत्थेव य परिजुण्णे कथकिच्चो उज्झई वत्थे ॥१४३६॥ दारं ॥

#### सन्त्रयार्थः

पढमे थंडिले=प्रथम स्थंिऽसमां उच्चारे पासवणे उस्सग्गं=ઉच्चारिषयक-प्रश्नवश्विषयक व्युत्सर्गने कुणइ=करे छे; तत्थेव य=अने त्यां ४=प्रथम स्थंिऽसमां ४, कयिकच्चो=कृतकृत्य (िश्नक्पी) परिजुण्णे वत्थे=परिज्ञर्श वस्रोने उज्झई=त्यश्रे छे.

#### ગાશાર્થ :

પ્રથમ સ્થંડિલમાં ઉચ્ચારવિષયક-પ્રશ્નવણવિષયક વ્યુત્સર્ગને કરે છે; અને પ્રથમ સ્થંડિલમાં જ કૃતકૃત્ય છતા જિનકત્વી પરિજીર્ણ એવાં વસ્ત્રોનો ત્યાગ કરે છે.

### ટીકા :

उच्चारे प्रश्नवणे=एतद्विषयमित्यर्थ: व्युत्सर्गं करोति स्थाण्डिल्ये प्रथमे अनवपातादिगुणवित, तत्रैव च परिजीर्णानि सन्ति कृतकृत्य: सत्रुज्झित वस्त्राणीति गाथार्थ: ॥१४३६॥

## ટીકાર્થ :

અનવપાતાદિ ગુણવાળા પ્રથમ સ્થાંડિલ્યમાં=પૂર્વે બતાવેલ ૧૦૨૪ ભાંગાવાળી ભૂમિમાંથી અનાપાત-અસંલોકરૂપ પ્રથમ ભાંગાવાળી શુદ્ધભૂમિમાં, ઉચ્ચારવિષયક-પ્રશ્નવણવિષયક=આના વિષયવાળા, વ્યુત્સર્ગને= ત્યાગને, કરે છે; અને ત્યાં જ=પ્રથમ સ્થાંડિલ્યમાં જ, કૃતકૃત્ય છતા=વસ્ત્રો દ્વારા સંયમના ઉચિત કૃત્યો કરી લીધાં છે જેમણે એવા જિનકલ્પી, પરિજીર્ણ છતાં વસ્ત્રોને ત્યજે છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

પૂર્વે સંજ્ઞા વોસિરાવવા માટે યોગ્ય ભૂમિના ૧૦૨૪ વિકલ્પો પાડીને બતાવેલા, તેમાંથી પ્રથમ વિકલ્પવાળી સંપૂર્ણ શુદ્ધભૂમિમાં જ જિનકલ્પી મહાત્મા મળ અને મૂત્ર વોસિરાવે છે. આવી શુદ્ધભૂમિ પ્રાપ્ત ન થાય ત્યાં સુધી તેઓ મળ અને મૂત્ર ધારણ કરી રાખે છે, પરંતુ અન્ય ભૂમિમાં વોસિરાવતા નથી. વળી વસ્ત્રો દ્વારા સંયમના ઉચિત કૃત્યો કરી લીધાં પછી જિનકલ્પી મહાત્મા અત્યંત જીર્ણ થયેલાં વસ્ત્રોને પણ આવી અનાપાત-અસંલોકરૂપ પ્રથમ વિકલ્પવાળી સંપૂર્ણ શુદ્ધભૂમિમાં જ વોસિરાવે છે, અન્યત્ર ક્યાંય નહીં.

આથી ફલિત થાય કે આ મહાત્મા પ્રથમ સ્થાંડિલ્ય ન મળે ત્યાં સુધી મળ-મૂત્ર ધારણ કરી રાખે, તોપણ તેઓના ધ્યાનાદિમાં વ્યાઘાત ન થાય તેટલા નિશ્ચલ મનઃપ્રણિધાનવાળા હોય છે. ‼૧૪૩૬∥

### અવતરણિકા :

वसतिद्वारविधिमाह -

## અવતરણિકાર્થ:

વસતિદ્વારની વિધિને કહે છે -

#### भाशा :

अममत्ताऽपरिकम्मा दारबिलब्धंगजोगपरिहीणा । जिणवसही थेराण वि मोत्तूण पमज्जणमकज्जे ॥१४३७॥ दारं ॥

### અન્વચાર્થ :

अममत्ताऽपरिकम्मा दारिबल्ब्यंगजोगपरिहीणा=અમમત્વવાળી, અપરિકર્મવાળી, દાર-બિલ-ભગ્નના યોગથી પરિક્ષીણ એવી जिणवसही=જિનની વસતિ=જિનકલ્પિકોની વસતિ, હોય છે. थेराण वि=स्थविरोने पण पमज्जणं मोत्तूण=प्रमार्જनने मूडीने अकज्जे=અકાર્યમાं=જ્ઞાનાદિ વિશેષ કાર્યના અભાવમાં, (જિનકલ્પીઓ જેવી જ વસતિ હોય છે.)

## ગાશાર્થ :

મમત્વ વગરની, પરિકર્મ વગરની, હાર-બિલ-ભગ્નના ચોગથી રહિત એવી વસતિ જિનકભિકોને હોય છે. સ્થવિરકભિકોને પણ પ્રમાર્જન સિવાય અકાર્યમાં જિનકભિકો જેવી જ વસતિ હોય છે.

### ટીકા :

अममत्वा=ममेयमित्यभिष्वङ्गरहिता, अपरिकर्मा=साधुनिमित्तमालेपनादिपरिकर्म्मवर्जिता, द्वारिबल-भग्नयोगपरिक्षीणा=द्वारिबलयोग:-स्थगनपूरणरूप: भग्नयोग:-पुन: संस्करणम् एतच्छून्या, जिनवसितः, अस्यानपवादानुष्ठानपरत्वात् । स्थविराणामप्येवंभूतैव वसितः मुक्त्वा प्रमार्जनं वसतेरेव अकार्य इति पुष्टमालम्बनं विहायैवंभूतेति गाथार्थः ॥१४३७॥

### ટીકાર્થ :

અમમત્વવાળી="આ મારું છે" એ પ્રકારના અભિષ્વંગથી રહિત; અપરિકર્મવાળી=સાધુના નિમિત્તે આલેપનાદિ પરિકર્મથી વર્જિત; દ્વાર-બિલ-ભગ્નના યોગથી પરિક્ષીણ=સ્થગન-પૂરણરૂપ દ્વાર-બિલનો યોગ, વળી સંસ્કરણરૂપ ભગ્નનો યોગ એનાથી શૂન્ય=બારણાં બંધ કરવારૂપ દ્વારનો વ્યાપાર, કીડી આદિનાં દરો પૂરવારૂપ બિલનો વ્યાપાર, વળી મકાનના ભાંગી ગયેલા ભાગને સરખું કરાવવારૂપ ભગ્નનો સંસ્કાર કરવારૂપ વ્યાપાર : આ ત્રણેય વ્યાપારોથી રહિત; જિનની વસતિ હોય છે=જિનકલ્પિકોની વસતિ હોય છે; કેમ કે આનું અનપવાદવાળા અનુષ્ઠાનમાં પરપણું છે=જિનકલ્પિકનું અપવાદ વગરનાં અનુષ્ઠાનોમાં તત્પરપણું છે.

સ્થિવિરોને પણ≕સ્થવિરકલ્પિકોને પણ, વસતિના જ પ્રમાર્જનને મૂકીને આવા પ્રકારની જ વસતિ હોય છે.

સ્થવિરોને આવા પ્રકારની વસતિ ક્યારે હોય છે ? તેથી કહે છે –

અકાર્યમાં≔પુષ્ટ એવા આલંબનને છોડીને, આવા પ્રકારની હોય છે≔જિનકલ્પિકો જેવા પ્રકારની વસતિ હોય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

જિનકલ્પિકો પોતે ગૃહસ્થ પાસે યાચના કરીને જે વસતિમાં રહ્યા હોય, તે વસતિ પ્રત્યે સ્હેજ પણ અભિષ્વંગ રાખતા નથી. વળી પોતાના નિમિત્તે કોઈપણ પરિકર્મ કરાયું ન હોય એવી વસતિમાં રહે છે. વળી તેઓ જે વસતિમાં રહેલા હોય તે વસતિનાં દ્વાર બંધ કરવાં, ઉંદર વગેરેનાં બિલો હોય તો તેને પૂરવાં, અથવા તે મકાનનાં બારણાં વગેરેના કોઈ અવયવો તૂટી ગયા હોય તો તેને સરખા કરાવવા, વગેરે વ્યાપારોથી રહિત એવી વસતિમાં જિનકલ્પિકો રહે છે; કેમ કે જિનકલ્પિક સાધુઓ સર્વત્ર ઉત્સર્ગથી પ્રવૃત્તિ કરનારા હોય છે.

વળી સ્થવિરકલ્પિક સાધુઓની પણ આવી જ વસતિ હોય છે, ફ્રક્ત તેઓ પોતે રહેલા હોય તે વસતિનું પ્રમાર્જન કરે છે, જ્યારે જિનકલ્પિકો સતત ધ્યાનમાં જ રહેનારા હોવાથી પોતે રહ્યા હોય તે વસતિનું પ્રમાર્જન પણ કરતા નથી.

વળી પુષ્ટાલંબનવાળું કોઈ કાર્ય હોય તો, જિનકલ્પિકો જેવી સંપૂર્ણ શુદ્ધ વસતિમાં સ્થવિરકલ્પિકોને કોઈ અપવાદ પણ હોય છે, પરંતુ પુષ્ટાલંબનવાળા કાર્યના અભાવમાં સ્થવિરકલ્પિકોને પણ જિનકલ્પિકો જેવી જ વસતિ હોય છે. **॥૧૪૩૭॥** 

#### અવતરશિકા :

कियच्चिरद्वारविधिमाह -

### અવતરશિકાર્થ:

કેટલો કાળ ? દ્વારની વિધિને કહે છે≕જિનકલ્પિક વસતિની યાચના કરે તે વખતે ગૃહસ્થ પૂછે કે "તમે કેટલો કાળ અહીં રહેશો ?" તો તેવી વસતિના ગ્રહણના વિષયમાં જિનકલ્પિકોની મર્યાદાને કહે છે –

#### भाशाः

केच्चिरकालं वसहिह एवं पुच्छंति जायणासमए । जत्थ गिही सा वसही ण होइ एअस्स णिअमेण ॥१४३८॥ दारं ॥

### भन्दद्यार्थः

जायणासमए=યાચનાસમયે जत्थ=જયાં गिही=ગૃહીઓ केच्चिरकालं वसिहह=કેટલો લાંબો કાળ તમે વસશો ? एवं पुच्छंति=એ પ્રમાણે પૂછે છે, सा वसही=ते વસતિ णिअमेण=નિયમથી एअस्स=आने= જિનકલ્પિકને, ण होइ=હોતી નથી.

### आथार्थ :

વસતિની ચાચનાસમચે જ્યાં ગૃહસ્થો "કેટલો લાંબો કાળ તમે વસશો ?" એ પ્રમાણે પૂછે છે, તે વસતિ નિયમથી જિનકલ્પિકને હોતી નથી.

## કીકા :

'कियच्चिरं कालं वत्स्यथ यूयम्' एवं पृच्छन्ति याञ्चासमये=काले यत्र गृहिण:=स्वामिन:, सा वसितरेवंभूता न भवत्येव तस्य=जिनकित्पकस्य नियमेन, सूक्ष्मममत्वयोगादिति गाथार्थ: ॥१४३८॥

## ટીકાર્થ:

યાંચાના સમયમાં=કાળમાં=વસતિને યાચવાના સમયે, જયાં ગૃહીઓ=સ્વામીઓ=તે ઘરના માલિકો, "કેટલો લાંબો કાળ તમે વસશો ?" એ પ્રમાણે પૂછે છે, આવા પ્રકારની તે વસતિ તેને=જિનકલ્પિકને, નિયમથી હોતી જ નથી; કેમ કે સૂક્ષ્મ મમત્વનો યોગ થાય છે=જિનકલ્પિકને તે વસતિ પ્રત્યે સૂક્ષ્મ મમત્વ પ્રાપ્ત થાય છે. એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

જિનકલ્પી કોઈ સ્થાનના માલિક પાસે વસતિની યાચના કરે, તે વખતે તે ઘરના માલિક વ્યક્તિ તેઓને પૂછે કે "તમે કેટલો કાળ અહીં રહેશો ?" તેનો અર્થ એ કે તે ઘરમાલિકની વસતિદાન કરવાની ઇચ્છા કંઈક ઓછી છે, છતાં તે વસતિમાં જિનકલ્પિક રહે તો તેમને તે સ્થાનનું સૂક્ષ્મ મમત્વ થાય. આથી જે વસતિમાં માલિક આવો પ્રશ્ન કરે, તે વસતિ જિનકલ્પી માટે અશુદ્ધ છે. **॥૧૪૩૮॥** 

#### अवतरशिक्षाः

उच्चारद्वारविधिमाह -

#### અવતરણિકાર્થ:

ઉચ્ચારદારની વિધિને કહે છે -

#### भाशा :

नो उच्चारो एत्थं आयरिअव्वो कयाइदिव जत्थ । एवं भणंति सा वि हु पडिकुद्वा चेव एअस्स ॥१४३९॥ दारं ॥

#### अन्दरार्थ :

एत्थं=અહીં=આ પ્રદેશમાં, कयाइदिव=ક્યારેય પણ उच्चारो नो आयिरअळ्वो=ઉચ્ચાર આચરવો નહીં=મળનો ત્યાગ કરવો નહીં, एवं=એ પ્રમાણે जत्थ=જયાં=જે વસતિમાં, भणंति=(દાતા) કહે છે, सा वि=ते पश (વસતિ) एअस्स=આને=જિનકલ્પિકને, पडिकुड़ा चेव=પ્રતિકુષ્ટ જ છે.

★ 'हુ' વાક્યાલંકારમાં છે.

### ગાથાર્થ :

"આ પ્રદેશમાં ક્યારેય પણ મળત્યાગ કરવો નહીં" એ પ્રમાણે જે વસતિમાં દાતા કહે છે, તે પણ વસતિ જિનકલ્પિકને પ્રતિક્રુષ્ટ જ છે.

### ટીકા :

नोच्चारोऽत्र प्रदेशे आचरितव्यः कदाचिदिष, यत्र वसतौ एवं भणन्ति दातारः, सापि प्रतिकृष्टैव भगवता एतस्य वसतिरिति गाथार्थः ॥१४३९॥

## टीझार्थ :

''આ પ્રદેશમાં ક્યારેય પણ ઉચ્ચાર આચરવો નહીં'' એ પ્રમાણે જે વસતિમાં દાતાર≔વસતિ આપનારા તે સ્થાનના માલિક, કહે છે, તે પણ વસતિ ભગવાન વડે આને≕જિનકલ્પિકને, પ્રતિક્રુષ્ટ જ છે≔પ્રતિષેધ કરાઈ જ છે. એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. ⊪૧૪૩૯॥

## अवतरशिङा :

प्रश्रवणद्वारविधिमाह -

### અવતરણિકાર્થ:

પ્રશ્નવણદારની વિધિને કહે છે -

#### आथा :

पासवणं पि अ एत्थं इमंमि देसंमि ण उण अन्नत्थ । कायव्वं ति भणंति हु जाए एसा वि णो जोग्गा ॥१४४०॥ दारं ॥

### અન્વચાર્થ :

पासवणं पि अ=અને પ્રશ્નવણ પણ एत्थं=અહીં=આ વસતિમાં, इमंमि देसंमि=આ દેશમાં कायव्यं= કરવું, अन्नत्थ उण ण=પરંતુ અન્યત્ર નહીં, ति=એ પ્રમાણે जाए=જેમાં=જે વસતિમાં, भणंति=(દાતા) કહે છે, एसा वि=એ પણ (વસતિ) णो जोग्गा=યોગ્ય નથી.

🛨 'हુ' વાક્યાલંકારમાં છે.

#### भाशार्थ :

અને "પ્રશ્નવણ પણ આ વસતિમાં આ દેશમાં કરવું, અન્યત્ર નહીં." એ પ્રમાણે જે વસતિમાં દાતા કહે છે, એ પણ વસતિ જિનકલ્પિકને ચોગ્ય નથી.

### ट<del>ीड</del>ा :

प्रश्रवणमिप चात्र वसतौ अस्मिन् देशे विवक्षित एव, न पुनरन्यत्र देशे कर्त्तव्यमिति भणन्ति यस्यां वसतौ, एषाऽपि न योग्याऽस्येति गाथार्थः ॥१४४०॥

## ટીકાર્થ:

અને "પ્રશ્નવણ પણ આ વસતિમાં વિવક્ષિત એવા આ જ દેશમાં કરવું, પરંતુ અન્ય દેશમાં ન કરવું' એ પ્રમાણે જે વસતિમાં દાતા કહે છે, એ પણ વસતિ આને=જિનકલ્પીને, યોગ્ય નથી, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. ॥૧૪૪૦॥

## અવતરણિકા :

व्याख्याता प्रथमद्वारगाथा, द्वितीया व्याख्यायते, तत्रावकाशद्वारविधिमाह -

## અવતરશિકાર્થ :

પ્રથમ દ્વારગાથા વ્યાખ્યાન કરાઈ, બીજી વ્યાખ્યાન કરાય છે=ગાથા ૧૪૨૭થી ૧૪૨૯માં જે ત્રણ દ્વારગાથા બતાવાઈ હતી, તેમાંથી પ્રથમ દ્વારગાથામાં બતાવેલાં સર્વ દ્વારોના વિસ્તારાર્થનું વ્યાખ્યાન કરાયું. હવે બીજી દ્વારગાથામાં બતાવેલાં દ્વારોના વિસ્તારાર્થનું વ્યાખ્યાન કરાય છે. તેમાં અવકાશદ્વારની વિધિને કહે છે --

#### आथा :

ओवासो वि य एत्थं एसो तुज्झं ति न पुण एसो वि । ईअ वि भणंति जहिअं सा वि ण सुद्धा इमस्स भवे ॥१४४१॥ दारं॥

#### અન્વચાર્થ:

एत्थं य=અને અહીं=આ વસતિમાં, तुज्झं ओवासो वि एसो=तमारो અવકાશ પણ આ છે, एसो वि पुण न=परंतु આ पण नહीं, ईंअ वि=એ પ્રમાણે पण जहिअं=જયાં=જે વસતિમાં, भणंति=(દાતા) કહે છે, सा वि इमस्स सुद्धा ण भवे=ते पण (વસતि) આનे=જિનકલ્પિકને, શુદ્ધ થતી નથી.

★ 'ति' પાદપૂર્તિ અર્થે છે.

### आधार्थ :

અને "આ વસતિમાં તમારો અવકાશ પણ આ છે, પરંતુ આ પણ નહીં" એ પ્રમાણે પણ જે વસતિમાં દાતા કહે છે, તે પણ વસતિ જિનકલ્પિકને શુદ્ધ થતી નથી.

#### ટીકા :

अवकाशोऽपि चात्र वसतौ एष युष्पाकं नियतो, न पुनरेषोऽपि, एवमपि भणन्ति यस्यां वसतौ दातारः, साऽपि न शुद्धाऽस्य भवेद्वसतिरिति गाथार्थः ॥१४४१॥

### ટીકાર્થ:

ં અને ''આ વસતિમાં તમારો અવકાશ પણ=રહેવાની જગ્યા પણ, આ નિયત છે, પરંતુ આ પણ નહીં'' આ પ્રમાણે પણ જે વસતિમાં દાતાર=વસતિ આપનાર સ્વામી, કહે છે, તે પણ વસતિ આને=જિનકલ્પિકને, શુદ્ધ થતી નથી, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. ∥૧૪૪૧∥

## અવતરણિકા :

तृणफलकद्वारविधिमाह --

## અવતરણિકાર્થ:

તૃણ-ફલકદારની વિધિને કહે છે –

#### भाशा :

एवं तणफलगेसु वि जत्थ विआरो उ होइ निअमेणं । एसा वि हु दह्वा इमस्स एवंविहा चेव ॥१४४२॥ दारं ॥

### अन्तज्ञार्थः

जत्थ=જયાં=જે વસતિમાં, तणफलगेसु वि=तृश-ફલકમાં પણ एवं=આ પ્રમાણે=જે પ્રમાણે અવકાશમાં વિચાર થાય છે એ પ્રમાણે, विआरो उ=વળી વિચાર होइ=થાય છે, एसा वि=એ પણ (વસતિ) निअमेणं= નિયમથી इमस्स=આને=જિનકલ્પિકને, एवंविहा चेव=આવા પ્રકારની જ=અશુદ્ધ જ, दहव्वा=જાણવી.

★ 'हુ' વાક્યાલંકારમાં છે.

#### ाधार्थ :

જે વસતિમાં તૃણ-ફલકમાં પણ, જે પ્રમાણે અવકાશમાં વિચાર થાય છે એ પ્રમાણે વળી વિચાર થાય છે, એ પણ વસતિ નિચમથી જિનકલ્પિકને અશુદ્ધ જ જાણવી.

### ટીકા :

एवं तृणफलकेष्वपि यत्र विचारस्तु भवति तद्गतः, नियमेन एषाऽपि वसतिर्द्रष्टव्या प्रकृते एवंविधा चैव=अशुद्धेति गाथार्थः ॥१४४२॥

### ટીકાર્થ:

વળી જ્યાં = જે વસતિમાં, તૃણ-ફલકમાં પંણ, આ પ્રમાણે તદ્દગત વિચાર થાય છે = જે પ્રમાણે અવકાશગત વિચાર થાય છે એ પ્રમાણે તૃણ-ફલકગત વિચાર થાય છે, અર્થાત્ અવકાશમાં જેમ આ તમારો છે અને આ તમારો નથી એ પ્રકારનો વિચાર થાય છે, તેમ તૃણ-ફલકમાં પણ આ તમારે ગ્રહણ કરવાં અને આ તમારે ગ્રહણ નહીં કરવાં એ પ્રકારનો વિચાર થાય છે, એ પણ વસતિ નિયમથી પ્રકૃતમાં = જિનકલ્પમાં, આવા પ્રકારની જ = અશુદ્ધ, જાણવી. એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. 11૧૪૪૨11

### અવતરણિકા :

संरक्षणाद्वारविधिमाह -

### અવતરણિકાર્થ:

સંરક્ષણાદ્વારની વિધિને કહે છે -

#### भाशा :

सारक्खण त्ति तत्थेव किंचि वत्थुमहिगिच्च गोणाइं । जीए तस्सारक्खणमाह गिही सा वि हु अजोग्गा ॥१४४३॥ दारं ॥

## अन्वयार्थः

सारक्खणा=સારક્ષણા त्ति=એટલે तत्थेव=ત્યાં જ=જે વસતિમાં જિનકલ્પિક રહેવાના હોય તે વસતિમાં જ, गोणाइं किंचि वत्थुं अहिगिच्च=ગાય આદિ કોઈક વસ્તુને આશ્રયીને जीए=જેમાં=જે વસતિમાં, गिही=ગૃહી तस्सारक्खणं=तेनी સંરક્ષણાને=ગાયાદિની સંરક્ષણાને, आह=કહે છે, सा वि=ते પણ (વસતિ) अजोगग=અયોગ્ય છે=જિનકલ્પિકને અયોગ્ય છે.

🛨 'हુ' વાક્યાલકારમાં છે.

### जाशार्थ :

સારક્ષણા એટલે જે વસતિમાં જિનકભિક રહેવાના હોય, તે જ વસતિમાં રહેલી ગાયાદિ કોઈક વસ્તુને આશ્ચરીને જે વસતિમાં ગૃહસ્થ ગાયાદિની સંરક્ષણાને કહે છે, તે પણ વસતિ જિનકભિકને અયોગ્ય છે.

#### ટીકા :

सारक्षणेति तत्रैव वसतौ किञ्चिद्वस्तु अधिकृत्य गवादि यस्यां तत्संरक्षणामाह गृही गवाद्यपि रक्षणीयमिति, साऽपि वसतिरयोग्येति गाथार्थः ॥१४४३॥

### ટીકાર્થ :

સારક્ષણા એટલે તે જ વસતિમાં=પોતે જે વસતિમાં રહેવાના છે તે જ વસતિમાં, ગાયાદિ કોઈક વસ્તુને આશ્રયીને જેમાં=જે વસતિમાં, ગૃહી=તે વસતિનો માલિક, તેની સંરક્ષણાને="ગાયાદિ પણ રક્ષણ કરવાં" એ પ્રમાણે, કહે છે, તે પણ વસતિ અયોગ્ય છે=જિનકલ્પિક માટે અયોગ્ય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. ⊪૧૪૪૩⊪

### અવતરણિકા :

संस्थापनाद्वारविधिमाह -

### અવતરણિકાર્થ:

સંસ્થાપનાદ્વારની વિધિને કહે છે –

#### भाशा :

संठवणा सक्कारो पडमाणीए णुवेह मो भंते! । कायव्य त्ति अ जीए वि भणइ गिही सा वऽजोग्ग त्ति ॥१४४४॥ दारं॥

### अन्वयार्थ :

संठवणा सक्कारो=સંસ્થાપના સંસ્કાર છે. भंते ! अ=અને હે ભદન્ત ! पडमाणीए=પડતી એવી વસતિની अणुवेह कायव्वा=અનુપેક્ષા કરવી, त्ति=એ પ્રમાણે जीए वि=જયાં પણ=જે વસતિમાં પણ, गिही=ગૃહી भणइ=કહે છે, सा वि अजोग्गा=ते પણ અયોગ્ય છે=તે વસતિ પણ જિનકલ્પિકને અયોગ્ય છે.

- 🖈 ગાથાના અંતે 'त्ति' પાદપૂર્તિ અર્થક છે.
- 🛨 'मो' पाटपूरणभां छे.

### ગાથાर्थ :

સંસ્થાપના સંસ્કાર છે. અને હે ભગવંત ! "પડતી એવી વસતિની અનુપેક્ષા કરવી" એ પ્રમાણે જે વસતિમાં પણ ગૃહસ્થ કહે છે, તે વસતિ પણ જિનકલ્પિકને અયોગ્ય છે.

### ાસિડિ

संस्थापना संस्कारोऽभिधीयते, पतन्त्याः सत्याः अनुपेक्षा भदन्त! कर्त्तव्येति च=नोपेक्षितव्येत्यर्थः यस्यामपि भणति गृही=दाता, साऽप्ययोग्या वसतिरिति गाथार्थः ॥१४४४॥

#### ව්පාන් :

સંસ્થાપના સંસ્કાર કહેવાય છે. અને "હે ભદંત ! પડતી છતી વસતિની અનુપેક્ષા કરવી=ઉપેક્ષા કરવી નહીં," એ પ્રમાણે જેમાં પણ=જે પણ વસતિમાં, ગૃહી=દાતા=વસતિ આપનારા વસતિના માલિક, કહે છે, તે પણ વસતિ અયોગ્ય છે=જિનકલ્પિકને અયોગ્ય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. ॥૧૪૪૪॥

### અવતરશિકા :

मूलगाथाचशब्दार्थमाह -

#### अवतरशिङार्थ :

મૂળગાથાના 'च' શબ્દના અર્થને કહે છે≔ગાથા ૧૪૨૮ના બીજા પાદના અંતે રહેલ 'च' શબ્દના અર્થને કહે છે —

#### आथा :

अण्णं वा अभिओगं चसद्दसंसूड्अं जिंहं कुणइ । दाया चित्तसरूवं जोग्गा णेसा वि एअस्स ॥१४४५॥ दारं ॥

#### अष्ट्रजार्थः

जिंह वा=અથવા જયાં=જે વસતિમાં, दाया=દાતા चसद्संसूइअं चित्तसरूवं अण्णं अभिओगं='च' શબ્દથી સંસૂચિત એવા ચિત્ર સ્વરૂપવાળા અન્ય અભિયોગને कुणइ=કરે છે, एसा वि=એ પણ (વસતિ) एअस्स=આનे=જિનકલ્પિકને, जोग्गा ण=યોગ્ય નથી.

#### ગાસાર્થ :

અથવા જે વસતિમાં દાતા 'च' શબ્દથી સંસૂચિત એવા ચિત્ર સ્વરૂપવાળા અન્ય અભિયોગને કરે છે, એ પણ વસતિ જિનકલ્પિકને ચોગ્ય નથી.

#### ટીકા :

अन्यं वाऽभियोगं चशब्दसंसूचितं यत्र करोति वसतौ दाता चित्रस्वरूपं, योग्या नैषाऽप्येतस्य वसतिरिति गाथार्थ: ॥१४४५॥

### ટીકાર્થ :

અથવા જે વસતિમાં દાતા=વસતિ આપનારા ગૃહસ્થ, 'च' શબ્દથી સંસ્ચિત એવા=ગાથા ૧૪૨૮ના બીજા પાદના અંતે રહેલા 'च' શબ્દથી સૂચન કરાયેલ એવા, ચિત્ર સ્વરૂપવાળા=વિવિધ પ્રકારવાળા, અન્ય અભિયોગને=સૂચનને, કરે છે, એ પણ વસતિ આને=જિનકલ્પિકને, યોગ્ય નથી, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. ॥૧૪૪૫॥

### અવતરશિકા :

प्राभृतिकाद्वारविधिमाह -

### अवतरशिक्षार्थ :

પ્રાભૃતિકાદારની વિધિને કહે છે -

#### भाशा :

पाहुडिआ जीए बली कज्जइ ओसक्कणाइअं तत्थ । विक्खिरिअ ठाण सउणादग्गहणे अंतरायं च ॥१४४६॥ दारं ॥

#### અન્વચાર્થ :

जीए=જયાં=જે વસતિમાં, पाहुडिआ बली=પ્રાભૃતિકારૂપ બલિ कज्जइ=કરાય છે, तत्थ=ત્યાં=તે વસતિમાં, विविखिरअ=વિક્ષિપ્તનું=નંખાયેલા બલિનું, ठाण=સ્થાનથી=જિનકલ્પિકના કાયોત્સર્ગના સ્થાનથી, ओसक्रणाइअं=અવસર્પણાદિ થાય છે, सउणादग्गहणे च अंतरायं=અને શુકનાદિથી અગ્રહણ હોતે છતે અંતરાય થાય છે.

### ગાથાર્થ :

જે વસતિમાં પ્રાભૃતિકારૂપ બલિ કરાય છે, તે વસતિમાં નંખાયેલા બલિનું જિનકિષ્પિકના કાર્યોત્સર્ગના સ્થાનથી અવસર્પણાદિ થાય છે, અને શકુનાદિથી અગ્રહણ હોતે છતે અંતરાય થાય છે.

## ટીકા :

प्राभृतिका यस्यां वसतौ बलिः क्रियते, अवसर्प्यणादि तत्र तद्भवत्या भवति विक्षिप्तस्य बलेः स्थानात् कायोत्सर्गतः, शकुनाद्यग्रहणे सत्यन्तरायं च भवतीति गाथार्थः ॥१४४६॥

## ટીકાર્થ :

જે વસતિમાં પ્રાભૃતિકારૂપ બલિ કરાય છે=પક્ષી વગેરેને અન્ન અપાય છે, ત્યાં=તે વસતિમાં, તેની બક્તિથી=સાધુની ભક્તિથી, નંખાયેલા બલિનું કાયોત્સર્ગરૂપ સ્થાનથી=જિનકલ્પિક સાધુ જ્યાં કાયોત્સર્ગ કરતા હોય તે સ્થાનથી, અવસર્પણાદિ થાય છે=બલિને આઘું-પાછું કરે છે, અને શકુનાદિ વડે અગ્રહણ હોતે છતે=આઘાં-પાછાં કરેલાં તે બલિનું પક્ષી વગેરે ગ્રહણ નહીં કરતે છતે, અંતરાય થાય છે=તે જિનકલ્પિકને પક્ષી આદિને ખાવામાં અંતરાય કરવારૂપ દોષ થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

પક્ષી-પશુ આદિને ખાવા માટે અન્ન અપાતું હોય તેવી વસતિમાં જિનકલ્પી રહે, તો સાધુ પ્રત્યેની ભક્તિથી તે ઘરના માલિક જિનકલ્પી કાયોત્સર્ગમુદ્રામાં ઊભા હોય ત્યાં પડેલું અન્ન દૂર ખસેડે, જેથી સાધુના નિમિત્તે હિંસા થવાનો સંભવ રહે, તેમ જ તે પક્ષી વગેરેને રોજ જયાં ચણ અપાય છે તે સ્થાને ચણ પડેલું નહીં દેખાવાથી અને અન્ય સ્થાને ખસેડેલા ચણનો ખ્યાલ નહીં આવવાથી, તે પક્ષી આદિ અન્ય સ્થાને રહેલા અન્નનું ગ્રહણ ન કરે અને ભૂખ્યાં રહે, અથવા તો જિનકલ્પી કાયોત્સર્ગમાં ઊભેલા હોય તે સ્થાને પડેલું અન્ન કોઈ ખસેડે નહીં તોપણ, તે જિનકલ્પીને ઊભેલા જોઈને ભયથી તે પક્ષી વગેરે ત્યાં પડેલું અન્ન લેવા ન આવે અને ભૂખ્યાં રહે, તો તે જિનકલ્પીને તેઓને ખાવામાં અંતરાય કર્યાનો દોષ પ્રાપ્ત થાય છે. આથી જે વસતિમાં પક્ષી આદિને બલી અપાતી હોય, તેવી વસતિમાં જિનકલ્પી સાધુઓ રહે નહીં. !!૧૪૪૬!!

### અવતરણિકા :

अग्निद्वारविधिमाह -

#### અવતરણિકાર્થ:

અગ્નિદારની વિધિને કહે છે –

#### भाशाः

अग्गि त्ति सागणी जा पमज्जणे रेणुमाइवाघाओ । अपमज्जणे अकिरिआ जोईफुसणंमि अ विभासा ॥१४४७॥ दारं ॥

#### अन्तज्ञार्थः

अगि त्ति सागणी जा=અગ્નિ એટલે સાગ્નિ એવી જે=અગ્નિવાળી જે વસતિ. (તે વસતિમાં) पमज्जणे=પ્રમાર્જન કરાયે છતે रेणुमाइवाघाओ=रेशु આદિ વડે વ્યાઘાત થાય, अपमज्जणे=અપ્રમાર્જન કરાયે છતે अकिरिआ=અક્રિયા થાય जोईफुसणंमि अ=અને જયોતિના સ્પર્શનમાં विभासा=વિભાષા છે.

## ગાચાર્થ :

અગ્નિ એટલે અગ્નિવાળી જે વસતિ. તે વસતિમાં પ્રમાર્જન કરાયે છતે રેણુ આદિ વડે વ્યાઘાત થાય, અપ્રમાર્જન કરાયે છતે અક્રિયા થાય અને જ્યોતિના સ્પર્શનમાં વિભાષા છે.

## ાસ્તિ

अग्निरिति साग्नियां वसितः, प्रमार्जने तत्र रेण्वादिना व्याघातोऽग्नेः, अप्रमार्ज्जने सत्यक्रिया आज्ञाभङ्गो, ज्योतिःस्पर्शने च विभाषा=स्याद्वा न वाऽङ्गारादाविति गाथार्थः ॥१४४७॥

## ટીકાર્થ : -

અગ્નિ એટલે અગ્નિવાળી જે વસતિ. ત્યાં=અગ્નિવાળી વસતિમાં, પ્રમાર્જન કરાયે છતે રેશુ આદિ વડે અગ્નિનો વ્યાઘાત થાય, અપ્રમાર્જન કરાયે છતે આજ્ઞાભંગરૂપ અક્રિયા થાય. અને જ્યોતિના સ્પર્શનમાં વિભાષા છે=અંગારાદિવિષયક થાય કે ન થાય=અંગારાદિવિષયક જ્યોતિનો સ્પર્શ થાય કે ન થાય, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

જે વસતિમાં અગ્નિ રહેલ હોય તે વસતિ સાગ્નિ કહેવાય. તે અગ્નિવાળી વસતિમાં જિનકલ્પી રહે તો પાત્રાદિના પડિલેહણ માટે તે વસતિનું પ્રમાર્જન કરતી વખતે ઊડતી ધૂળના સૂક્ષ્મ રજકણો તે સળગતા ભઢા વગેરેમાં પડે, તો તેઉકાયના જીવોની વિરાધના થાય; અને તેઉકાયની વિરાધનાથી બચવા તે જિનકલ્પિક વસતિનું પ્રમાર્જન ન કરે, તો પોતાના કલ્પને ઉચિત ક્રિયા ન કરવાથી અક્રિયાની પ્રાપ્તિ થાય, જેથી ભગવાનની આજ્ઞાનો ભંગ થાય.

વળી તે અગ્નિવાળી વસતિમાં સળગતા અંગારાદિ જવાળારૂપે બને તો તે જિનકલ્પીને અગ્નિના પ્રકાશનો સ્પર્શ થાય, જેથી વિરાધના થાય; અને તે અંગારાદિ જવાળારૂપે ન થાય તો અગ્નિના પ્રકાશનો સ્પર્શ ન પણ થાય.

આમ, હિંસાનો સંભવ હોવાને કારણે અગ્નિવાળી વસતિ જિનકલ્પી માટે અયોગ્ય છે. !!૧૪૪૭!!

#### અવતરણિકા :

दीपद्वारविधिमाह -

### અવતરણિકાર્થ:

દીપદારની વિધિને કહે છે -

#### भाशाः

दीव त्ति सदीवा जा तीए विसेसो उ होइ जोइम्मि । एत्तो च्चिअ इह भेओ सेसा पुट्चोइआ दोसा ॥१४४८॥ दारं ॥

### अन्त्यग्रार्थः

दीव ति सदीवा जा=દીપ એટલે સદીપ એવી જે=દીપવાળી જે વસતિ. तीए उ=વળી તેમાં=તે દીયવાળી વસતિમાં, जोइम्मि=જયોતિવિષયક विसेसो होइ=વિશેષ હોય છે=ભેદ હોય છે. एत्तो च्चिअ=આથી જ इह भेओ=અહીં ભેદ છે=૧૪૨૮ રૂપ દ્વારગાથામાં અગ્નિદ્વારથી દીપદ્વારનો ભેદ છે. सेसा पुट्योइआ दोसा=શેષ પૂર્વોદિત દોષો થાય છે.

#### ગાશાर्थ :

દીપ એટલે દીપવાળી જે વસતિ. વળી તે દીપવાળી વસતિમાં જ્યોતિવિષયક ભેદ હોય છે. આથી જ ૧૪૨૮ રૂપ હારગાથામાં અગ્નિહારથી દીપહારનો ભેદ છે. શેષ પૂર્વમાં કહેવાયેલા દોષો થાય છે.

### ટીકા :

दीप इति सदीपा या वसितः, तस्यां विशेषस्तु सदीपायां भवति ज्योतिषि, तद्धावेन स्पर्शसम्भवाद्, अत एव कारणादिह भेदो द्वारस्य द्वारान्तरात्, शेषाः पूर्वोक्ता दोषाः प्रमार्जनादय इति गाथार्थः ॥१४४८॥

### रीकार्थ :

દીપ એટલે દીપવાળી જે વસતિ. વળી દીપવાળી તેમાં≔તે વસતિમાં, જ્યોતિવિષયક વિશેષ≕ભેદ, હોય છે; કેમ કે તેના ભાવથી સ્પર્શનો સંભવ છે≔દીપના સદ્દભાવથી જ્યોતિના સ્પર્શનો સંભવ છે. આ જ કારણથી અહીં=પૂર્વે દારગાથામાં જે દારો બતાવ્યાં છે એમાં, દારાંતરથી દારનો=દીપદારથી અન્ય એવા અગ્નિદારથી દીપદારનો, ભેદ છે. પ્રમાર્જનાદિ શેષ પૂર્વોક્ત દોષો થાય છે=જ્યોતિના સ્પર્શરૂપ દોષથી શેષ એવા પ્રમાર્જન કરાયે છતે રેશુ આદિ દારા અગ્નિના વ્યાઘાતરૂપ અને અપ્રમાર્જન કરાયે છતે અક્રિયારૂપ પૂર્વગાથામાં કહેવાયેલા દોષો થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

જે વસતિમાં દીવો રહેલ હોય તે વસતિ સદીપ કહેવાય. તે દીપવાળી વસતિમાં જિનકલ્પી રહે તો જયોતિનો સ્પર્શ થાય છે. અગ્નિવાળી વસતિમાં જયોતિનો સ્પર્શ થવામાં વિકલ્પ છે, જયારે દીવાવાળી વસતિમાં જયોતિનો સ્પર્શ થવામાં વિકલ્પ નથી. આથી જ અગ્નિદ્વારથી દીપદ્વારને જુદું બતાવેલ છે.

વળી અગ્નિદ્વારમાં બતાવ્યા તે પ્રમાણે દ્વીપદ્વારમાં પણ વસતિના પ્રમાર્જનમાં અને વસતિના અપ્રમાર્જનમાં દોષો થાય છે. આથી દીપવાળી વસતિ જિનકલ્પી માટે અયોગ્ય છે. **!!૧૪૪૮!!** 

### अ**यतर**शिक्षाः

अवधानद्वारविधिमाह -

### અવતરણિકાર્થ:

અવધાનદારની વિધિને કહે છે –

#### भाशा :

ओहाणं अम्हाण वि गेहस्सुवओगदायगो तं सि । होहिसि भणंति ठंते जीए एसा वि से ण भवे ॥१४४९॥ दारं ॥

### અન્વચાર્થ:

ओहाणं=અવધાન (એટલે) अम्हाण वि गेहस्स=અમારા પણ ઘરનો उवओगदायगो=ઉપયોગદાયક= ધ્યાન રાખનારો, तं सि=तु છે, ठंते=રહેતે છતે होहिसि=तું થઈશ. (એ પ્રમાણે) जीए=જેમાં=જે વસતિમાં, (વસતિ આપનારા) भणंति=કહે છે, एसा वि=એ પણ (વસતિ) से=तेने=જિનકલ્પિકને, ण भवे=હોતી નથી.

## ગાશાર્થ :

અવદ્યાન એટલે "અમારા પણ ઘરનું ધ્યાન રાખનારો તું છે અને આ ઘરમાં રહેતે છતે તું થઈશ." એ પ્રમાણે જે વસતિમાં વસતિ આપનારા કહે છે, એ પણ વસતિ જિનકલ્પિકને હોતી નથી.

### કોકા :

अवधानं नामास्माकमपि गृहस्योपयोगदाता त्वमिस भगवन्! भविष्यिस भणन्ति तिष्ठिति सित यस्यां वसतौ, एषाऽपि से=तस्य=जिनकल्पिकस्य न भवेदिति गाथार्थः ॥१४४९॥

#### ટીકાર્ચ:

અવધાન એટલે ''અમારા પણ ઘરનો ઉપયોગદાતા≕ધ્યાન રાખનારો, ભગવંત ! તું છે, રહેતે છતે તું થઈશ=અમારા ઘરમાં રહેતે છતે તું ઘરનું ધ્યાન રાખનારો થઈશ'' એ પ્રમાણે જે વસતિમાં કહે છે, એ પણ વસતિ તેને=જિનકલ્પિકને, હોતી નથી, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

"અમારા ઘરનું ધ્યાન રાખનાર તું છે અને રહેતે છતે તું થઈશ" આવું જયાં વસતિ આપનારા કહે, તે વસતિ જિનકલ્પિક માટે અશુદ્ધ છે.

એથી ફલિત થાય કે પોતાના ઘરના રક્ષણ માટે કોઈ માણસને ઘરની દેખરેખ કરવા મૂકવો પડે તેમ હોય, તે વખતે જિનકલ્પી સાધુએ તેની પાસે વસતિની યાચના કરી હોય, તેથી તે ઘરનો માલિક કહે કે "હે ભગવાન! તમે અમારા ઘરમાં ખુશીથી રહો; કેમ કે તમે અહીં રહેશો તો અમારા ઘરનું ધ્યાન રહેશે" આવું તે ઘરનો માલિક કહે તો જિનકલ્પી તે વસતિમાં રહે નહીં; કેમ કે જો જિનકલ્પી ત્યાં રહે અને તે વસતિની સાર-સંભાળ જિનકલ્પી નહીં કરતા હોવાથી તે ઘરમાં કંઈક થાય, તો તે માલિકને અપ્રીતિ આદિ થવાનો સંભવ રહે. !!૧૪૪૯!!

### અવતરણિકા :

कियज्जनद्वारविधिमाह ---

### અવતરશિકાર્થ :

કેટલા જનો ? દ્વારની વિધિને કહે છે=જિનકલ્પિક વસતિની યાચના કરે તે વખતે ગૃહસ્થ પૂછે કે ''તમે કેટલા જણ અહીં રહેશો ?'' તો તેવી વસતિના ગ્રહણના વિષયમાં જિનકલ્પિકની મર્યાદાને કહે છે –

#### गाथा :

तह कड़ जण त्ति तुम्हे वसहिह एत्थं ति एवमवि जीए । भणइ गिहीऽणुण्णाए परिहरए णवरमेअं पि ॥१४५०॥ दारं ॥

#### **અ**न्द्यार्थ :

तह=અને एत्थं तुम्हे कइ जणा वसिहह=અહીં તમે કેટલા જનો વસશો ? एवमिव=આ પ્રમાણે પણ जीए=જેમાં=જે વસિતમાં, अणुण्णाए=અનુજ્ઞામાં गिही भणइ=ગૃહી કહે છે, एअं पि परिहरए=એને પણ પરિહરે છે=એ પણ વસિતનો જિનકલ્પી પરિહાર કરે છે.

- ★ ગાથાના પૂર્વાર્ધમાં ૨હેલ પ્રથમ 'त्ति' द्वा२नो परामर्शક છે અને द्वितीय 'ति' ઘરમાલિકના પ્રશ્ननी समाप्तिमां છે.
- **★ 'णवरं'** वाड्यालंङाटमां छे.

### भाशार्थ ः

અને "આ વસતિમાં તમે કેટલા જનો રહેશો ?" આ પ્રમાણે પણ જે વસતિમાં અનુજ્ઞામાં ગૃહસ્થ કહે છે, એ પણ વસતિનો જિનકલ્પી પરિહાર કરે છે.

### ટીકા :

तथा 'कियन्तो जना इति यूयं वत्स्यथात्र वसताविति' एवमपि यस्यां वसतौ भणित गृही= दाताऽनुज्ञायां प्रस्तुतायां, परिहरत्यसौ महामुनिर्नवरमेतामपि वसतिमिति गाथार्थः ॥१४५०॥

### ટીકાર્થ:

અને "આ વસતિમાં તમે કેટલા જનો વસશો ?" એ પ્રમાણે પણ જે વસતિમાં પ્રસ્તુત એવી અનુજ્ઞામાં= પ્રસ્તુત એવી વસતિમાં રહેવાની અનુજ્ઞા માંગવામાં, ગૃહી=દાતા=વસતિની અનુજ્ઞા આપનારા, કહે છે, એ પણ વસતિને આ મહામુનિ પરિહરે છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### અવતરણિકા :

परिहारप्रयोजनमाह -

## અવતરણિકાર્થ:

પરિહારના પ્રયોજનને કહે છે≃પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે આ પણ વસતિનો આ મહામુનિ પરિહાર કરે છે તેનું, તેમ જ અન્ય પણ પૂર્વની ગાથાઓમાં વસતિના અનેક દોષો બતાવ્યા, તે સર્વ દોષોવાળી વસતિના જિનકલ્પિક દ્વારા કરાતા પરિહારનું પ્રયોજન બતાવે છે −

#### गाथा :

सुहुममिव हु अचिअत्तं परिहरए सो परस्स निअमेणं । जं तेण तुसदाओ वज्जइ अण्णं पि तज्जणणीं ॥१४५१॥ दारं ॥

## અન્વયાર્થ :

जं=જે કારણથી सो=આ=જિનકલ્પી, निअमेणं=નિયમથી परस्स=પરના सुहुममिव अचिअत्तं=सूक्ष्म पण અચિયત્તને=અનિષ્ટને, परिहरए=પરિહરે છે. (તેથી આ પણ વસતિનો આ મહામુનિ પરિહાર કરે છે, એમ પૂર્વગાથા સાથે સંબંધ છે.) तेण=ते કારણથી तुसद्दाओ='तु' શબ્દથી अण्णं वि तज्जणणी=અન્ય પણ તેની જનનીને=આવી બીજી પણ પરને અપ્રીતિ પેદા કરનારી વસતિને, वज्जइ=वर्षे છે=જિનકલ્પી ત્યજે છે.

🛨 'हુ' વાક્યાલંકારમાં છે.

#### आशार्थ :

જે કારણથી જિનકર્ભા નિયમથી પરના સૂક્ષ્મ પણ અનિષ્ટનો પરિહાર કરે છે, તેથી પૂર્વગાથામાં બતાવી એવી પણ વસતિનો આ મહામુનિ પરિહાર કરે છે. તે કારણથી ગાથા ૧૪૨૮ના અંતે રહેલ 'तु' શબ્દથી પ્રાપ્ત એવી અન્ય પણ પરને અપ્રીતિ કરનારી વસતિનો જિનકર્ભી ત્થાગ કરે છે.

#### ट<del>ीडा</del> :

सूक्ष्ममप्यचियत्तम्-अग्रीतिलक्षणं परिहरत्यसौ भगवान् परस्य नियमेन यद्=यस्मात्, तेन कारणेन तुशब्दात् मूलगाथोपात्ताद्वर्जयत्यन्यामपि वसितं तज्जननीम्=ईषदग्रीतिजननी, न च ममत्वमन्तरेण तथा विचारः क्रियत इति गाथार्थः ॥१४५१॥

### टीसार्थ :

જે કારણથી આ=જિનકલ્પી, ભગવાન પરના સૂક્ષ્મ પણ અપ્રીતિલક્ષણ અચિયત્તને=અપ્રીતિસ્વરૂપ અનિષ્ટને, નિયમથી પરિહરે છે. તેથી આ મહામુનિ પૂર્વગાથામાં બતાવી એવી પણ વસતિનો પરિહાર કરે છે, એમ પૂર્વગાથા સાથે અન્વય છે.

તે કારણથી=જે કારણથી જિનકલ્પી પરના સૂક્ષ્મ પણ અનિષ્ટને પરિહરે છે તે કારણથી, મૂળગાથામાં ઉપાત્ત એવા 'તુ' શબ્દથી=૧૪૨૮ રૂપ દારગાથાના અંતમાં રહેલ એવા 'તુ' શબ્દથી, તેની જનની=ઇષદ્ અપ્રીતિની જનની=પરને થોડી પણ અપ્રીતિ ઉત્પન્ન કરનારી, એવી અન્ય પણ વસતિને વર્જે છે=જિનકલ્પી ત્યજે છે.

અને મમત્વ વગર=વસતિ પ્રત્યેના મમત્વ વગર, તે પ્રકારનો વિચાર=પરને અપ્રીતિ ઉત્પન્ન કરનારી પણ વસતિને ગ્રહણ કરવાનો વિચાર, કરાતો નથી, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

જિનકલ્પી મહાત્મા કોઈ ગૃહસ્થ પાસે વસતિમાં રહેવાની અનુજ્ઞા માંગે, તે વખતે જો તે ગૃહસ્થ પૂછે કે "તમે કેટલા જનો અહીં રહેશો ?" અથવા તો પૂર્વની ગાથાઓમાં બતાવ્યા પ્રમાણે અવકાશાદિ વિષયક કંઈક સૂચન કરે, તો તે વસતિનો આ મહાત્મા પરિહાર કરે છે.

અહીં પ્રશ્ન થાય કે પૂર્વમાં બતાવ્યા તે પ્રકારના ગૃહસ્થના પ્રશ્નમાત્રથી કે સૂચનમાત્રથી જિનકલ્પી વસતિનો પરિહાર કેમ કરે ? તેથી વસતિના પરિહારનું પ્રયોજન બતાવતાં પ્રંથકારશ્રી કહે છે —

જે કારણથી જિનકલ્પી મહાત્મા અન્ય વ્યક્તિના સૂક્ષ્મ પણ અપ્રીતિસ્વરૂપ અનિષ્ટનો પરિહાર કરે છે, તેથી તેઓ આવી વસતિનો પરિહાર કરે છે.

વળી "આ મહાત્મા નિયમથી પરની અપ્રીતિનો પરિહાર કરે છે" એમ કહ્યું, તેનાથી એ પ્રાપ્ત થાય કે, ગાથા ૧૪૨૮માં રહેલ 'तु' શબ્દથી પ્રાપ્ત એવી અન્ય પણ વસતિમાં અન્યને થોડી પણ અપ્રીતિ થતી હોય, તો આ જિનકલ્પી મહાત્મા તે વસતિનો પરિહાર કરે છે. આથી જ વીરપ્રભુએ તાપસોની અપ્રીતિનો પરિહાર કરવા અર્થે ચાતુર્માસમાં પણ વિહાર કર્યો.

અહીં વિચારકને પ્રશ્ન થાય કે વસતિની અનુજ્ઞા માંગતી વખતે વસતિ આપનારા ગૃહસ્થ "તમે કેટલા જનો છો ?" એમ પૂછે, એટલામાત્રથી તે વસતિ આપનારા ગૃહસ્થને અપ્રીતિ છે, એમ કઈ રીતે નક્કી થાય? અને તેવી વસતિમાં જિનકલ્પી રહે તો વસતિ આપનાર ગૃહસ્થને કદાચ અપ્રીતિ થાય, એટલામાત્રથી તે જિનકલ્પીને કઈ રીતે દોષ લાગે ? વસ્તુતઃ તેમણે તો તે વસતિ આપનાર ગૃહસ્થ પાસે યાચના કરીને વસતિ ગ્રહણ કરી છે ? આ પ્રકારની શંકાને સામે રાખીને ગ્રંથકારશ્રી કહે છે —

મમત્વ વગર તે પ્રકારનો વિચાર કરાતો નથી. આશય એ છે કે વસતિ આપનારા ગૃહસ્થને, સાધુને વસતિ આપવી અત્યંત ઇષ્ટ નથી, છતાં જિનકલ્પી વસતિની યાચના કરે છે તેથી તે અનુજ્ઞા આપે છે; અને માટે જ તે ગૃહસ્થ વસતિની અનુજ્ઞા આપતી વખતે જિનકલ્પી મહાત્માને આ પ્રકારનો પ્રશ્ન પૂછે છે. તેથી અર્થથી નક્કી થાય કે તે ગૃહસ્થને વસતિ આંપવામાં ઇષદ્ અનિચ્છા છે, આમ છતાં જો તે મહાત્મા તેના અનિષ્ટની ઉપેક્ષા કરીને તે વસતિમાં રહે, તો તે મહાત્મામાં પરના અનિષ્ટની ઉપેક્ષાનો પરિણામ વર્તે છે, જે પરિણામ વસતિ પ્રત્યેના મમત્વ વગર સંભવતો નથી. આથી સૂક્ષ્મ પણ મમત્વથી રહિત એવા જિનકલ્પી મહાત્મા પરને અપ્રીતિ કરનારી વસતિમાં રહેતા નથી. ॥૧૪૫૦/૧૪૫૧॥

### भवतरशिक्षाः

व्याख्याता द्वितीयमूलगाथा, अधुना तृतीया व्याख्यायते, तत्र भिक्षाचर्याद्वारविधिमाह –

### अवतरशिङार्थ :

દ્વિતીય મૂલગાથા વ્યાખ્યાન કરાઈ, હવે તૃતીય વ્યાખ્યાન કરાય છે≔ગાથા ૧૪૨૭થી ૧૪૨૯માં જે ત્રણ દ્વારગાથા બતાવાઈ હતી, તેમાંથી બીજી દ્વારગાથામાં બતાવેલાં સર્વ દ્વારોના વિસ્તારાર્થનું વ્યાખ્યાન કરાયું. હવે ત્રીજી દ્વારગાથામાં બતાવેલાં દ્વારોના વિસ્તારાર્થનું વ્યાખ્યાન કરાય છે. તેમાં ભિક્ષાચર્યાદ્વારની વિધિને કહે છે −

#### भाशा :

भिक्खाअरिआ णियमा तइआए एसणा अभिग्गहिआ । एअस्स पुळ्वभणिआ एग च्चिअ होइ भत्तस्स ॥१४५२॥ दारं ॥

## अन्दयार्थ :

भिक्खाअरिआ णियमा=ભિક્ષાચર્યા નિયમથી तइआए=તૃતીયામાં હોય છે=જિનકલ્પિકને ત્રીજી પોરિસીમાં હોય છે. एअस्स=આને=જિનકલ્પિકને, भत्तस्स एग च्चिअ=ભક્તની એક જ पुच्चभणिआ अभिग्गहिआ एसणा=पूर्वભिश्ति એવી અભિગૃહીત એષણા होइ=હોય છે.

### ગાથાર્થ :

ભિક્ષાચર્ચા નિયમથી જિનકલ્પિકને ત્રીજી પોરિસીમાં હોય છે. જિનકલ્પિકને ભક્તની એક જ પૂર્વભણિત એવી અભિગૃહીત એષણા હોય છે.

#### ટીકા :

भिक्षाचर्या नियमात्=नियोगेन तृतीयायां पौरुष्याम्, एषणा च ग्रहणैषणाभिगृहीता भवत्यस्य पूर्वभणिता जिनकल्पिकस्य, एकैव भवति भक्तस्य, न द्वितीयेति गाथार्थः ॥१४५२॥

### ટીકાર્થ :

જિનકલ્પિકને ભિક્ષાચર્યા નિયમથી=નિયોગથી, ત્રીજી પોરિસીમાં હોય છે. અને એષણા આને= જિનકલ્પિકને, પૂર્વમાં કહેવાયેલી=ગાથા ૧૪૧૩માં કહેવાયેલી, ગ્રહણએષણાથી અભિગૃહીત=ભિક્ષાના ગ્રહણવિષયક એષણાના અભિગ્રહથી યુક્ત, હોય છે. ભક્તની એક જ હોય છે=જિનકલ્પિકને આહારની ગ્રહણએષણાથી અભિગૃહીત એવી એષણા એક જ હોય છે, દ્વિતીય નહીં=આહારની ગ્રહણએષણાથી અભિગૃહીત એવી એષણા બીજી હોતી નથી, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. ॥૧૪૫૨॥

### अवतरशिङा :

पानकद्वारविधिमाह -

### અવતરણિકાર્થ:

પાનકદ્વારની વિધિને કહે છે -

#### आथा :

पाणगगहणं पेवं ण सेसकालं पओयणाभावा । जाणइ सुआइसयओ सुद्धमसुद्धं च सो सव्वं ॥१४५३॥ दारं ॥

### अन्वयार्थ :

पाणगगहणं पि=પાનકનું ત્રહણ પણ एवं=આ રીતે છે=જિનકલ્પિકને ભિક્ષાચર્યાની જેમ ત્રીજી પોરિસીમાં હોય છે, पओयणाभावा=પ્રયોજનનો અભાવ હોવાથી सेसकालं ण=શેષકાળને વિષે નહીં=ત્રીજી પોરિસીથી શેષ પોરિસીઓમાં પાનકનું ત્રહણ હોતું નથી. सो=ते=જિનકલ્પિક, सव्वं=સર્વ (પાનકને) सुआइसयओ=શ્રુતના અતિશયથી सुद्धमसुद्धं च=શુદ્ધ અને અશુદ્ધ जाणइ=જાણે છે.

## ગાથાર્થ :

પાનકનું ગ્રહણ પણ જિનકત્પિકને ભિક્ષાચર્ચાની જેમ ત્રીજી પોરિસીમાં હોય છે, પ્રયોજનનો અભાવ હોવાથી શેષ પોરિસીઓમાં હોતું નથી. જિનકત્પિક સર્વ પાનકને શ્રુતના અતિશયથી શુદ્ધ અને અશુદ્ધ જાણે છે.

## ટીકા ઃ

पानकग्रहणमध्येवमस्य, न शेषकालं प्रयोजनाभावात् कारणात्, संसक्तग्रहणदोषपरिहारमाह-जानाति श्रुतातिशयत एव शुद्धमशुद्धं च स सर्वं पानकमिति गाथार्थः ॥१४५३॥

### टीङार्थ :

આને=જિનકલ્પિકને, પાનકનું ગ્રહણ પણ આ રીતે છે=જે રીતે ભિક્ષાચર્યા ત્રીજી પોરિસીમાં હોય છે એ રીતે ત્રીજી પોરિસીમાં હોય છે. પ્રયોજનના અભાવરૂપ કારણથી શેષકાલને વિષે નહીં≔ત્રીજી પોરિસીથી શેષ પોરિસીઓમાં પાનકનું ગ્રહણ હોતું નથી.

સંસક્તના ગ્રહણરૂપ દોષના પરિહારને કહે છે અર્થાત્ સ્થવિરકલ્પિકને અનાભોગાદિથી જીવથી યુક્ત એવા પાનકના ગ્રહણરૂપ દોષ પ્રાપ્ત થાય છે, જ્યારે જિનકલ્પિકને જીવથી યુક્ત એવા પાનકના ગ્રહણરૂપ દોષ પ્રાપ્ત થતો નથી, તેથી હવે જિનકલ્પિકને કેમ તે દોષનો પરિહાર હોય છે ? તે બતાવે છે —

તે=જિનકલ્પી, સર્વ પાનકને શ્રુતના અતિશયથી જ શુદ્ધ અને અશુદ્ધ જાણે છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

જિનકલ્પી ત્રીજા પહોરમાં પાનકનું ગ્રહણ કરે છે, શેષકાળમાં તેઓને પાનકનું કોઈ પ્રયોજન ન હોવાથી પાનકનું ગ્રહણ કરતા નથી.

વળી સ્થવિરકલ્પિકોને ક્યારેક અનાભોગાદિથી જીવસંસક્ત પાનકના ગ્રહણનો દોષ થાય છે; જયારે જિનકલ્પિકોને જીવસંસક્ત પાનકના ગ્રહણના દોષનો પરિહાર હોય છે. તેને ગ્રંથકારશ્રી ગાથાના ઉત્તરાર્ધથી બતાવે છે —

જિનકલ્પિક શ્રુતના અતિશયથી જ આ પાનક શુદ્ધ છે કે અશુદ્ધ ? તેનો નિર્ણય કરી શકે છે, આથી તેઓને અનાભોગાદિથી પણ જીવસંસક્ત પાનકના ગ્રહણનો દોષ થતો નથી. II૧૪૫૩II

## अवतरशिङा :

लेपालेपद्वारविधिमाह -

## અવતરણિકાર્થ :

લેપ-અલેપદારની વિધિને કહે છે -

#### आथा :

लेवालेवं ति इहं लेवाडेणं अलेवडं जं तु । अण्णेण असम्मिस्सं दुगं पि इह होइ विण्णेअं ॥१४५४॥ दारं ॥

## अन्पयार्थ :

लेवालेवं ति इहं=લેપાલેપ એ પ્રકારના અહીં=અધિકારમાં, लेवाडेणं=લેપવાળા વડે (મિશ્ર એવું) अलेवडं=અલેપવાળું जं=જે હોય, (તે લેપાલેપ કહેવાય.) इह=અહીં=જિનકલ્પિકના અલેપવાળા આહારના ગ્રહણના વિષયમાં, दुगं पि=બંને પણ=ભક્ત અને પાન એ બંને પણ, अण्णेण असम्मिस्सं=અન્યથી અસંમિશ્ર विण्णेअं होइ=વिश्लेय થાય છે.

🛨 'તુ' પાદપૂર્તિમાં છે.

#### आधार्थ :

લેપાલેપ એ પ્રકારના અધિકારમાં લેપવાળા આહાર વડે મિશ્રિત એવો અલેપવાળો આહાર જે હોય, તે લેપાલેપ આહાર કહેવાય. જિનકલ્પિકના અલેપવાળા આહારના ગ્રહણના વિષયમાં ભક્ત અને પાન એ બંને પણ અન્યથી અસંમિશ્ર વિજ્ઞેય થાય છે.

### ટીકા :

लेपालेपमित्यत्राधिकारे लेपवता व्यञ्जनादिना अलेपवद् यदोदनादि, किमुक्तं भवति ? अन्येनाऽसंमिश्रं वस्त्वन्तरेण द्वितयमप्यत्र भवति विज्ञेयं भक्तं पानं चेति गाथार्थः ॥१४५४॥

## ટીકાર્ચ :

લેપાલેપ એ પ્રકારના આ અધિકારમાં=જિનકલ્પના અધિકારમાં, વ્યંજનાદિ લેપવાળા વડે=શાક વગેરે લેપવાળા આહાર વડે, મિશ્ર એવું ઓદનાદિ અલેપવાળું જે હોય=ભાત વગેરે લેપ વગરનો જે આહાર હોય, તે લેપાલેપ આહાર કહેવાય, એમ અન્વય છે.

શું કહેવાયેલું થાય છે=ઉપરના કથનથી શું કહેવાયેલું થાય છે ? તે બતાવે છે –

અહીં≔જિનકલ્પિકના અલેપવાળા આહારગ્રહણના વિષયમાં, ભક્ત અને પાનરૂપ દ્વિતય પણ≕ભાત-પાણીરૂપ બંને પણ, અન્યથી≕વસ્તુઅંતરથી, અસંમિશ્ર અર્થાત્ લેપવાળા ભક્ત અને પાનથી અમિશ્રિત, વિજ્ઞેય થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

ગાથા ૧૪૧૩માં કહેલ કે જિનકલ્પિક ત્રીજી પોરિસીમાં અલેપકૃત આહારને સેવે છે. તે અલેપકૃત આહાર કેવા પ્રકારનો હોવો જોઈએ ? તે દર્શાવવા 'લેપાલેપ' દ્વાર બતાવતાં કહે છે કે લેપવાળા શાક વગેરેથી મિશ્રિત એવો ભાત વગેરે લેપ વગરનો આહાર લેપાલેપ કહેવાય.

તેનાથી એ પ્રાપ્ત થાય કે લેપવાળી વસ્તુથી મિશ્રિત ન હોય, તેવા અલેપવાળાં આહાર-પાણી જ જિનકલ્પિકને ગ્રહણ કરવા કલ્પે છે, પરંતુ શાક વગેરે લેપવાળાં આહારથી મિશ્રિત હોય, તેવો ભાત, વાલ, ચુણા વગેરે લેપ વગરનો આહાર કે સૌવીર વગેરે લેપ વગરનાં પાણી જિનકલ્પિકને ગ્રહણ કરવાં કલ્પે નહીં. 114 ૪૫૪!!

## અવતરણિકા :

अलेपद्वारविधिमाह -

## અવતરણિકાર્થ:

અલેપદ્વારની વિધિને કહે છે -

#### भाशाः

# अल्लेवं पयईए केवलगं पि हु न तस्सरूवं तु । अण्णे उऽलेवकारी अलेविमिइ सूरओ बेंति ॥१४५५॥ दारं ॥

#### अन्वयार्थ :

केवलगं पि अल्लेवं=કेવલ પણ અલેપવાળું पर्याष्ट्रंण=પ્રકૃતિથી तस्सरूवं तु न=तेना स्વરૂપવાળું જ નથી=અલેપના સ્વરૂપવાળું જ નથી. अण्णे उ सूरओ=વળી અન્ય સૂરિઓ अलेवकारी अलेवं=અલેપકારી અલેપવાળું છે, इइ बेंति=એ પ્રમાણે કહે છે.

🖈 'हુ' વાક્યાલંકારમાં છે.

### आशार्थ :

કેવલ પણ અલેપવાળું પ્રકૃતિથી અલેપના સ્વરૂપવાળું જ નથી. વળી અન્ય સૂરિઓ અલેપકારી અલેપવાળું છે, એ પ્રમાણે કહે છે.

### ટીકા :

अलेपं प्रकृत्या=स्वरूपेण केवलमपि सत् न तत्स्वरूपं तु, लेपस्वरूपमेव जगार्यायामवत्, अन्ये त्वलेपकारि परिणामे अलेपमित्येवं सूरय:=आचार्या बुवत इति गाथार्थः ॥१४५५॥

## ટીકાર્થ :

કેવલ પણ છતું અલેપ=લેપવાળા ભક્ત-પાનથી અમિશ્રિત પણ લેપ વગરનાં ભક્ત-પાન, પ્રકૃતિથી= સ્વરૂપથી, તેના સ્વરૂપવાળાં જ નથી≔અલેપવાળા ભક્ત-પાનના સ્વરૂપવાળાં જ નથી, જગારીના આયામની જેમ લેપના સ્વરૂપવાળાં જ છે=જગારી નામના ધાન્યના ઓસામણની જેમ લેપવાળાં ભક્ત-પાનના સ્વરૂપવાળાં જ છે.

વળી અન્ય સૂરિઓ≕આચાર્યો, પરિણામમાં અલેપકારી અલેપવાળું છે≔પરિણામમાં લેપ કરનારાં ન હોય તેવાં ભક્ત-પાન અલેપવાળાં છે, એ પ્રમાણે કહે છે. એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

જિનકલ્પી અલેપવાળાં જ આહાર-પાણી પ્રહણ કરે છે. લેપવાળી વસ્તુથી મિશ્ર થયેલ ન હોય તેવાં પણ અલેપવાળાં ભક્ત-પાન, સ્વરૂપથી લેપ વગરનાં ન હોય તો તેને ગ્રંથકારશ્રી લેપવાળાં જ કહે છે. જેમ જગારી નામના ધાન્યનું ઓસામણ.

વળી અન્ય આચાર્યો કહે છે કે જે ભક્ત-પાન પરિણામે અલેપવાળાં હોય તેને અલેપવાળાં કહેવાય. !!૧૪૫૫!!

#### અવતરશિકા :

आचामाम्लद्वारविधिमाह -

#### અવતરણિકાર્થ:

આચામામ્લદ્વારની વિધિને કહે છે –

#### भाशा :

णायंबिलमेअं पि हु अइसोसपुरीसभेअदोसाओ । उस्सग्गिअं तु किं पुण पयईए अणुगुणं जं से ॥१४५६॥ दारं ॥

#### અન્વચાર્થ:

उस्सग्गिअं तु एअं पि=ઔત્સર્ગિક જ એવું આ પણ=ત્યાજય જ એવું ઓદનરૂપ અલેપવાળું ભક્ત પણ, आयंबिलं=આચામામ્લને ण=નથી=જિનકલ્પિક ગ્રહણ કરતા નથી; अइसोसपुरीसभेअदोसाओ=કેમ કે અતિશોષ અને પુરીષના ભેદરૂપ દોષ થાય છે. किं पुण=વળી શું (ગ્રહણ કરે છે ? તે બતાવે છે --) पयईए अणुगुणं जं=પ્રકૃતિને અનુગુણ એવું જે હોય, से=તેને (ગ્રહણ કરે છે.)

🖈 'हુ' વાક્યાલંકારમાં છે.

### जासार्ख :

વળી ઔત્સર્ગિક જ એવું ઓદનરૂપ અલેપવાળું ભક્ત પણ જિનકલ્પિક આચામામ્લને ગ્રહણ કરતા નથી; કેમ કે અતિશોષ અને પુરીષના ભેદરૂપ દોષ થાય છે. તો વળી શું ગ્રહણ કરે છે ? તે બતાવે છે — પ્રકૃતિને અનુરૂપ જે ભક્ત-પાન હોય, તેને ગ્રહણ કરે છે.

### ટીકા :

नाचामाम्लमेतदप्यलेपकारि, अतिशोषपुरीषभेददोषाद् वाय्वादिधातुभावेन, औत्सर्गिकमेवौदनरूपं, किं पुनः, प्रकृतेर्देहरूपाया अनुगुणं यद्वल्लादि, से=तस्येतिःगाथार्थः ॥१४५६॥

## ટીકાર્થ :

ઔત્સર્ગિક જ ઓદનરૂપ અલેપકારી આ પણ=ત્યાગ કરવા યોગ્ય જ ભાતરૂપ લેપ વગરનું ભક્ત પણ, આચામામ્લને નથી=જિનકલ્પિક ગ્રહણ કરતા નથી; કેમ કે વાયુ આદિથી ધાતુના ભાવને કારણે≐વાયુ આદિના પ્રકોપથી ધાતુનો વિકાર થવાને કારણે, અતિશોષ અને પુરીષના ભેદરૂપ દોષ થાય છે≐પાણીની અત્યંત તૃષા લાગવારૂપ અને ઢીલો મળ આવવારૂપ દોષ થાય છે.

તો વળી શું ત્રહણ કરે છે ? તે બતાવે છે -

દેહરૂપ પ્રકૃતિને અનુગુણ=અનુરૂપ, એવાં જે વાલાદિ હોય, તેને=તે વાલાદિને, ગ્રહણ કરે છે, એ પ્રમાણે ગાયાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

ગૃહસ્થને ત્યાગ કરવા યોગ્ય હોય તેવા ભાતરૂપ અલેપવાળો આહાર જિનકલ્પી ગ્રહણ કરે છે; આમ છતાં તે અલેપવાળો આહાર આચામામ્લ હોય તો ગ્રહણ કરતા નથી; કેમ કે આચામામ્લ ઓદનરૂપ આહાર ગ્રહણ કરવાથી દેહમાં વાયુ આદિનો પ્રકોપ થવાથી અતિ તૃષા લાગે છે અને મળ ઢીલો આવે છે, જેથી તેઓને શારીરિક તકલીફ પ્રાપ્ત થાય છે.

અહીં પ્રશ્ન થાય કે આચામામ્લ આહાર ગ્રહણ ન કરે તો કેવો આહાર ગ્રહણ કરે ? તેથી કહે છે કે પોતાના શરીરની પ્રકૃતિને અનુરૂપ અલેપવાળા વાલ-ચણા આદિ આહારને ગ્રહણ કરે છે. **!!૧૪૫૬!!** 

### अवतरशिङ्धः :

प्रतिमाद्वारविधिमाह -

### અવતરણિકાર્થ:

પ્રતિમાદારની વિધિને કહે છે -

#### भाशाः

पंडिम त्ति अ मासाई आईसद्दा अभिग्गहा सेसा । णो खलु एस पवज्जइ जं तत्थ ठिओ विसेसेणं ॥१४५७॥ दारं ॥

### અન્વચાર્થ :

पडिम त्ति अ=અને પ્રતિમા એટલે मासाई=માસાદિ (પ્રતિમાઓ.) आईसदा='आदि' શબ્દથી सेसा अभिग्गहा=શેષ અભિગ્રહો. एस=આ=જિનકલ્પિક, णो पवज्जइ=સ્વીકારતા નથી=પ્રતિમાઓ અને શેષ અભિગ્રહોને સ્વીકારતા નથી; जं=જે કારણથી तत्थ=ત્યાં=જિનકલ્પરૂપ અભિગ્રહમાં, विसेसेणं ठिओ= विशेषથી स्थित છે.

🖈 'खलु' वाड्यालंडारमां छे.

### जाशार्थ :

અને પ્રતિમા એટલે માસાદિ પ્રતિમાઓ. 'आदि' શબ્દથી શેષ અભિગ્રહો. જિનકલ્પિક પ્રતિમાઓ અને અભિગ્રહોને સ્વીકારતા નથી; જે કારણથી જિનકલ્પરૂપ અભિગ્રહમાં વિશેષથી રહેલા છે.

## ટીકા :

प्रतिमा इति च मासाद्याः, आदिशब्दान्मूलगाथागताद् अभिग्रहाः शेषाः अकण्डूयनादयः, न खल्वेषः प्रतिपद्यते जिनकल्पिकः, यत्तत्र अभिग्रहे स्थितो विशेषेणेति गाथार्थः ॥१४५७॥

## ટીકાર્થ :

અને પ્રતિમા એ માસાદિ છે=મહિના વગેરેની પ્રતિમાઓ છે. મૂલગાથાગત 'आदિ' શબ્દથી=૧૪૨૯

રૂપ મૂલદ્વારગાથાના ત્રીજા પાદમાં રહેલ ''आयंबिलपडिमाई''માં 'आदि' શબ્દથી, અકંડૂયનાદિરૂપ શેષ અભિગ્રહો છે. આ=જિનકલ્પિક, સ્વીકારતા નથી=પ્રતિમાઓ અને શેષ અભિગ્રહોને સ્વીકારતા નથી; જે કારણથી તે અભિગ્રહમાં=જિનકલ્પરૂપ અભિગ્રહમાં, વિશેષથી રહેલા છે. એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

સ્થવિરકલ્પિક સાધુઓ વિશેષ પ્રકારના અપ્રમાદ અર્થે માસાદિ પ્રતિમાઓ વહન કરે છે અને ખણજ આવતી હોય તોપણ નહીં ખણવા વગેરે અભિગ્રહો ગ્રહણ કરે છે; પરંતુ જિનકલ્પિક સાધુઓ જિનકલ્પરૂપ વિશેષ અભિગ્રહમાં રહેલા હોવાથી માસાદિ પ્રતિમાવાળા સ્થવિરકલ્પિક સાધુઓ કરતાં વિશેષ પ્રકારની ભૂમિકાવાળા છે. તેથી જિનકલ્પી મહાત્મા માસાદિ પ્રતિમાઓ વહન કરતા નથી, તેમ જ ૧૪૨૯ રૂપ દ્વારગાથામાં જે "आयंबिलपडिमाई" છે તેમાં રહેલ 'आदि' શબ્દથી પ્રાપ્ત એવા ખણજ નહીં કરવા વગેરે શેષ અભિગ્રહો ગ્રહણ કરતા નથી; કેમ કે જિનકલ્પના અભિગ્રહ અંતર્ગત ખણજ કરવા વગેરે પ્રવૃત્તિઓનો સહજ ત્યાંગ થઈ જ જાય છે. !!૧૪૫૭!!

#### अवतरशिक्षाः

जिनकल्प इति मूलद्वारगाथावयवं व्याचिख्यासुराह -

### અવતરણિકાર્થ:

'જિનકલ્પમાં' એ પ્રકારના ૧૪૨૯ રૂપ મૂલદારગાથાના અવયવનું વ્યાખ્યાન કરવાની ઇચ્છાવાળા ગ્રંથકારશ્રી કહે છે –

#### ગાયા :

जिणकप्प त्ति अ दारं असेसदाराण विसय मो एस । एअंमि एस मेरा अववायविवज्जिआ णिअमा ॥१४५८॥ दारं ॥

## अन्वयार्थः

जिणकप्य त्ति अ दारं=અને 'જિનકલ્પમાં' એ પ્રકારનું દ્વાર છે, एस=એ असेसदाराण=અશેષ દ્વારોનો विसय=વિષય છે. एअंमि=આમાં=જિનકલ્પમાં, एस मेरा=આ મર્યાદા=પૂર્વે શ્રુતાદિ દ્વારોમાં બતાવી એ મર્યાદા, णिअमा=નિયમથી अववायविविज्ञिआ=અપવાદથી વિવર્જિત હોય છે.

🛨 'मो' पादपूर्ति अर्थमां छे.

#### आशार्थ :

અને 'જિનક્લ્પમાં' એ પ્રકારનું દ્વાર છે, એ અશેષ દ્વારોનો વિષય છે. જિનક્લ્પમાં આ મર્યાદા નિયમથી અપવાદથી રહિત હોય છે.

#### ટીકા :

जिनकल्प इति च द्वारं मूलद्वारगाथागतमशेषद्वाराणां श्रुतसंहननादीनां विषय एष वर्त्तत इति, एतस्मिन्=जिनकल्पे एषा मर्यादा श्रुतादियोंक्ता अपवादविवर्जिता नियमाद्=एकान्तेनेति गाथार्थः ॥१४५८॥

### ટીકાર્થ :

અને 'જિનકલ્પમાં' એ પ્રકારનું મૂલદ્વારગાથાગત દ્વાર છે=૧૪૨૯ રૂપ મૂલદ્વારગાથાના ચોથા પાદમાં રહેલું દ્વાર છે, એ શ્રુત-સંહનનાદિ અશેષ દ્વારોનો=ગાથા ૧૪૨૭થી ૧૪૨૯ સુધીમાં બતાવેલા શ્રુત વગેરે સમગ્ર દ્વારોનો, વિષય વર્તે છે. આમાં=જિનકલ્પમાં, જે શ્રુતાદિરૂપ મર્યાદા કહેવાઈ એ નિયમથી=એકાંતથી, અપવાદથી વિવર્જિત=અપવાદ વગરની, હોય છે. એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

૧૪૨૯ રૂપ દ્વારગાથામાં 'जिणकप्पे' એ પ્રકારનો શબ્દ છે, તેનાથી શું પ્રાપ્ત થાય ? તે બતાવે છે – ગાથા ૧૪૨૭થી ૧૪૨૯માં જે શ્રુત-સંહનનાદિ દ્વારો બતાવ્યાં, તેનો વિષય આ જિનકલ્પ વર્તે છે, એમ જણાવવા અર્થે ગાથા ૧૪૨૯માં 'जिणकप्पे' એ પ્રકારનો શબ્દ મૂકેલ છે.

આથી ફલિત થાય કે પૂર્વે શ્રુતાદિ દ્વારોમાં બતાવી એ શ્રુતાદિરૂપ મર્યાદા જિનકલ્પમાં એકાંતે અપવાદથી રહિત હોય છે. તેથી જિનકલ્પિક મહાત્મા શ્રુતાદિ સર્વ દ્વારોની મર્યાદા પ્રમાણે જ પ્રવૃત્તિ કરનારા હોય છે, અન્યથા નહીં, એવો એકાંતે નિયમ છે. **॥૧૪૫૮॥** 

## અવતરણિકા :

मासकल्पद्वारावयवार्थमाह -

## અવતરણિકાર્થ:

માસકલ્પદ્વારના અવયવના અર્થને કહે છે –

#### आशा :

मासं निवसइ खित्ते छळीहीओ अ कुणइ तत्थ वि अ । एगेगमडइ कम्माइवज्जणत्थं पइदिणं तु ॥१४५९॥ दारं ॥

## અન્વચાર્થ :

खित्ते मासं निवसइ=क्षेत्रमां मास वसे છे=िश्निકલ્પી એક ક્ષેત્રમાં એક મહિનો રહે છે, छ्व्वीहीओ अ कुणइ=અને છ વીથીઓને કરે છે. तत्थ वि अ=અને ત્યાં પણ=છ વીથીઓમાં પણ, कम्माइवज्जणत्थं= કર્માદિના વર્જન અર્થે पइदिणं तु=વળી પ્રતિદિન एगेगं अडइ=એકેકને વિષે અટન કરે છે=એકેક વીથીમાં ભિક્ષા અર્થે કરે છે.

#### ગાશાર્થ :

જિનકલ્પી એક ક્ષેત્રમાં એક મહિનો રહે છે અને છ વીથીઓ કરે છે. અને છ વીથીઓમાં પણ કર્માદિના વર્જન અર્થે વળી પ્રતિદિન એકેક વીથીમાં ભિક્ષા અર્થે અટન કરે છે.

#### કીકા :

मासं निवसित क्षेत्रे एकत्र, षड् वीथीः करोति गृहपङ्क्तिरूपाः परिकल्प्य, तत्रापि च=वीथीकदम्बके एकैकामटति वीथीं कर्म्मादिवर्जनार्थम् अनिबद्धतया प्रतिदिनमिति गाथार्थः ॥१४५९॥

#### ટીકાર્થ :

એક ક્ષેત્રમાં માસ વસે છે, પરિકલ્પીને=છ વિભાગની કલ્પના કરીને, ગૃહની પંક્તિરૂપ છ વીથીઓને કરે છે. અને ત્યાં પણ=વીથીના અર્થાત્ શેરીના કદંબકમાં પણ=છ વીથીઓના સમૂહમાં પણ, કર્માદિના વર્જન અર્થે=ગૃહસ્થો દ્વારા કરાતા આધાકર્માદિ કૃત્યનો પરિહાર કરવા અર્થે, પ્રતિદિન અનિબદ્ધપણાથી=છ વીથીઓમાં ક્રમનું નિબંધન કર્યા વગર, એકેક વીથીને વિષે અટન કરે છે=િભક્ષા અર્થે ફરે છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

જિનકલ્પિક મહાત્મા એક ક્ષેત્રમાં એક મહિનો રહે છે. અને જે ક્ષેત્રમાં રહે તે ક્ષેત્રમાં છ વિભાગોની કલ્પના કરીને ઘરની શ્રેણિરૂપ છ વીથીઓ કરે છે, અને તે છ વીથીઓમાંથી પણ સાધુ પ્રત્યેની ભક્તિથી કોઈ ગૃહસ્થ આહારને આધાકમંદિ દોષવાળો ન કરે તદર્થે, અનિબદ્ધપણાથી પ્રતિદિન એકેક વીથીમાં ભિક્ષા માટે અટન કરે છે.

જોકે જિનકલ્પી શ્રુતના અતિશયવાળા હોવાથી કોઈ ગૃહસ્થે તેમના નિમિત્તે આધાકમાંદિ આહાર બનાવ્યો હોય તોપણ, તેઓ શ્રુતના બળથી તે ભિક્ષાને દોષિત જાણીને ગ્રહણ કરે નહીં; છતાં મહાત્મા પ્રત્યેની ભક્તિથી ગૃહસ્થે જે આધાકમાંદિ આહાર બનાવ્યો તેમાં તે જિનકલ્પી મહાત્મા નિમિત્ત બને. આથી તેઓ તે આધાકમાંદિ કૃત્યમાં પોતે નિમિત્ત પણ ન બને તદર્થે, છ વિભાગોની કલ્પના કરીને પ્રતિદિન ક્રમ વગર જુદા જુદા વિભાગોમાં ભિક્ષા ગ્રહણ કરવા માટે જાય છે.

આશય એ છે કે જો તે મહાત્મા છ વિભાગોમાંથી પ્રથમ વિભાગ સાથે નિબદ્ધ એવા બીજા વિભાગ આદિમાં ક્રમસર ભિક્ષાટન કરે, તો તેઓ પ્રત્યે ભક્તિવાળા ગૃહસ્થો નક્કી કરી લે કે આ મહાત્મા આજે આ વિભાગમાં આવેલ છે માટે કાલે આપણા વિભાગમાં આવશે, જેથી તેઓ સાધુના નિમિત્તે કંઈક આરંભાદિ કરે તેવી સંભાવના રહે. આથી તેના વર્જન અર્થે તે મહાત્મા છ વીથીઓમાં પણ કોઈ પ્રકારના ક્રમના નિબંધન વગર ભિક્ષાટન કરે છે, જેથી પોતાના નિમિત્તે આરંભાદિ થવાનો પ્રસંગ પ્રાપ્ત ન થાય.

અહીં વિશેષ એ છે કે પોતે દોષિત ભિક્ષા ગ્રહણ ન કરે તોપણ, પોતાના નિમિત્તક થતા આરંભનો પરિહાર આ પ્રકારની મર્યાદાના પાલનથી થઈ શકે છે; જો આ પ્રકારની મર્યાદાનું પાલન કરવામાં ન આવે તો, પોતાના નિમિત્તક થતા આરંભ પ્રત્યે ઉપેક્ષા થવાથી, તે મહાત્માના સંયમમાં કંઈક મલિનતા પ્રાપ્ત થાય; અને જિનકલ્પિક તો પોતાની શક્તિના પ્રકર્ષથી સર્વ ઉચિત પ્રવૃત્તિ કરનારા હોય છે. માટે તેઓ પોતાના

નિમિત્તે થતા કોઈપણ આરંભના પરિહાર અર્થે અવશ્ય ઉચિત યત્ન કરે. આથી તેઓ આ રીતે છ વીથીઓમાં અનિબદ્ધપણાથી ભિક્ષાટન કરે છે. **॥૧૪૫૯॥** 

### અવતરણિકા :

व्याख्याता तृतीया द्वारगाथा, साम्प्रतमत्र प्रासङ्गिकमाह -

### अवचरशिक्षार्थः

તૃતીય દારગાથા વ્યાખ્યાન કરાઈ=ગાથા ૧૪૨૯ રૂપ જિનકલ્પવિષયક ત્રીજી દારગાથાનું ગાથા ૧૪૫૨થી ૧૪૫૯માં વ્યાખ્યાન કરાયું. હવે અહીં=ત્રીજી દારગાથાના ચરમ 'માસકલ્પ' દારના વિષયમાં, પ્રાસંગિક કથનને કહે છે –

### ભાવાર્થ :

૧૪૨૯ રૂપ ત્રીજી દારગાથાના ચરમ દારનું ગ્રંથકારશ્રીએ પૂર્વગાથામાં વર્ણન કર્યું, તેથી ત્રીજી દારગાથાનું વર્ણન સમાપ્ત થયું. ત્યાં ગ્રંથકારશ્રીને સ્મરણ થયું કે ત્રીજી દારગાથાના છેલ્લા 'માસકલ્પ' દારમાં કંઈક વિશેષ કહેવાથી શિષ્યજન પર ઉપકાર થાય તેમ છે, માટે હવે પ્રાસંગિક રીતે સ્મરણ થયેલા કથનને ગાથા ૧૪૭૭ સુધી કરે છે —

#### ગાथा :

कह पुण होज्जा कम्मं एत्थ पसंगेण सेसयं कि पि । वोच्छामि समासेणं सीसजणविबोहणडाए ॥१४६०॥

### અન્વચાર્થ:

कम्मं पुण कह होज्जा ?=વળી કર્મ કઈ રીતે થાય ?=ભિક્ષાટન કરતા એવા જિનકલ્પીને આધાકર્મ દોષ કઈ રીતે પ્રાપ્ત થાય ? एत्थ=અહીં=જિનકલ્પિકને આધાકર્મ દોષની પ્રાપ્તિના વિષયમાં, पसंगेण=પ્રસંગથી कि पि सेसयं=કાંઈક શેષને सीसजणविबोहणद्वाए=શિષ્યજનના વિબોધન અર્થે समासेणं=સમાસથી=સંક્ષેપથી, वोच्छामि=હું કહીશ.

### ञाथार्थ :

વળી ભિસાટન કરતા એવા જિનકલ્પિકને આધાકર્મ દોષ કઈ રીતે પ્રાપ્ત થાય ? જિનકલ્પિકને આધાકર્મ દોષની પ્રાપ્તિના વિષયમાં પ્રસંગથી કાંઈક શેષને શિષ્યજનના વિબોધન અર્થે સંક્ષેપથી હું કહીશ.

## ટીકા :

कथं पुनर्भवेत् कर्म्मास्य अटतः ?, अत्र प्रसङ्गेन शेषं किमप्येतद्वक्तव्यतागतमेव वक्ष्यामि समासेन, किमर्थमित्याह-शिष्यजनविबोधनार्थमिति गाथार्थः ॥१४६०॥

#### ટીકાર્થ :

વળી અટન કરતા એવા આમને કર્મ કઈ રીતે થાય ?≔િભક્ષા માટે ફરતા એવા આ જિનકલ્પિકને આધાકર્મ દોષ કઈ રીતે પ્રાપ્ત થાય ? અહીં≔જિનકલ્પિકને આધાકર્મ દોષની પ્રાપ્તિ થાય એ વિષયમાં, પ્રસંગથી આની વક્તવ્યતાગત જ કાંઈક શેષને=માસકલ્પદ્વારની વક્તવ્યતાવિષયક જ કાંઈક બાકી રહેલ કથનને, સમાસથી= સંક્ષેપથી, હું કહીશ.

શા માટે હું કહીશ ? એથી કહે છે – શિષ્યજનના વિબોધન અર્થે≕શિષ્યના સમૂહને વિબોધ કરાવવા માટે, હું કહીશ, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

જિનકલ્પી જે ક્ષેત્રમાં માસકલ્પ કરે છે, તે ક્ષેત્રમાં આધાકમંદિના વર્જન માટે ઘરોની પંક્તિરૂપ છ વીથીઓની કલ્પના કરે છે, એમ પૂર્વગાથામાં કહ્યું. ત્યાં કોઈને પ્રશ્ન થાય કે ભિક્ષા માટે જતા એવા જિનકલ્પિકને આધાકમંદોષની પ્રાપ્તિ કઈ રીતે થાય ? તેથી હવે પ્રસંગથી માસકલ્પદ્વારવિષયક જ કાંઈક શેષ કથન ગ્રંથકારશ્રી સંક્ષેપથી કરશે, જેથી જિનકલ્પિકને આધાકર્મની પ્રાપ્તિ કઈ રીતે થાય છે ? તેનો શિષ્યજનને બોધ થાય.

અહીં "पसंगेण" શબ્દથી એ પ્રાપ્ત થાય કે પૂર્વે ત્રણેય દ્વારગાથાઓનાં સર્વ દ્વારોનું વર્શન સામાન્યથી કરેલ છે, પરંતુ તેઓમાં કંઈ વિશેષ કહેલ નથી; આમ છતાં ત્રીજી દ્વારગાથાના છેલ્લા 'માસકલ્પ' દ્વારનું પૂર્વગાથામાં સામાન્યથી વર્શન કરીને તેમાં ગ્રંથકારશ્રી કંઈક વિશેષ કહે છે, જે પ્રાસંગિક કથનરૂપ છે અને તે પ્રાસંગિક કથન ગ્રંથકારશ્રી શિષ્યો પર ઉપકાર કરવા માટે કરે છે. ॥૧૪૬૦॥

#### भाशाः

# आभिग्गहिए सद्धा भत्तोगाहिमग बीइ तिअ पूई । चोअग निव्वयणं ति अ उक्कोसेणं च सत्त जणा ॥१४६१॥ [ सरछोडगाहा ]॥

### અન્વચાર્થ:

(૧) आभिगाहिए सद्धा=આભિગ્રહિક હોતે છતે શ્રદ્ધા થાય છે=ગાથા ૧૪૬૨ થી ૧૪૬૪માં બતાવાશે એ પ્રમાણે આભિગ્રહિક એવા જિનકલ્પિક પ્રાપ્ત થયે છતે કોઈક સ્ત્રીને ભક્તિની રુચિ થાય છે. (૨) भत्तोगाहिमग=ભક્ત-ઉદ્ગ્રહિમક=ગાથા ૧૪૬૬માં બતાવાશે એ પ્રમાણે તે સ્ત્રી જિનકલ્પિક માટે ભક્ત અને ઉદ્ગ્રહિમક બનાવે છે. (૩) बीइ तिअ पूई=બીજો દિવસ થયે છતે ત્રણ દિવસ પૂતિ થાય છે=ગાથા ૧૪૬૭ થી ૧૪૬૯માં બતાવાશે એ પ્રમાણે તે સ્ત્રી જે દિવસે જિનકલ્પિક માટે ભક્ત-ઉદ્ગ્રહિમક બનાવે છે, તેની અપેક્ષાએ બીજા દિવસથી ત્રણ દિવસ સુધી તે સ્ત્રીનું ઘર પૂતિ બને છે. (૪) चोअग निळ्यणं अ ति=ચોદક અને નિર્વચન એ પ્રકારે (દ્વાર) છે=ગાથા ૧૪૭૩-૧૪૭૪માં બતાવાશે એ પ્રમાણે શિષ્ય પ્રશ્ન પૂછે છે અને ગુરુ જવાબ આપે છે. (૫) उक्कोसेणं च सत्त जणा=અને ઉત્કૃષ્ટથી સાત જનો હોય છે=ગાથા ૧૪૭૯માં બતાવાશે એ પ્રમાણે એક વસતિમાં ઉત્કૃષ્ટથી સાત જિનકલ્પિકો રહે છે.

### કીકા :

आभिग्रहिके=जिनकित्पक उपलब्धे श्रद्धोपजायते अगार्याः, तत्र भक्तोद्ग्राहिमक त्ति सा एतदुभयं करोति, द्वितीयेऽहिन त्रीन् दिवसान् पूति, तद्भावनां वक्ष्यामः, अत्रान्तरे चोदको निर्वचनिमिति च भवित, उत्कृष्टतश्च=उत्सर्गपदेन सप्त जना एते एकवसतौ भवन्तीति गाथासमुदायार्थः ॥१४६१॥

### ટીકાર્થ :

(૧) આભિગ્રહિક=જિનકલ્પિક, ઉપલબ્ધ થયે છતે આગારીને=ગૃહસ્થ સ્ત્રીને, શ્રદ્ધા ઉત્પન્ન થાય છે. (૨) ત્યાં=જિનકલ્પિક પ્રત્યે શ્રદ્ધાની ઉત્પત્તિમાં, ત=ગૃહસ્થ સ્ત્રી, ભક્ત-ઉદ્દ્રગ્રાહિમક આ ઉભયને કરે છે= ભોજન અને તળેલું એ બંનેને બનાવે છે. (૩) દ્વિતીય અહિન હોતે છતે=તે સ્ત્રીએ ભોજન અને તળેલું બનાવ્યું એ દિવસની અપેક્ષાએ બીજો દિવસ થયે છતે, ત્રણ દિવસો પૂતિ થાય છે=તે સ્ત્રીનું ઘર પૂતિદોષવાળું બને છે. તેની ભાવનાને=પૂતિદોષની ભાવનાને, અમે ગાથા ૧૪૬૭-૧૪૬૮માં કહીશું. (૪) આ અવસરે= પ્રથકારશ્રી પૂતિદોષની ભાવનાને કહેશે એ અવસરે, ચોદક અને નિર્વચન એ પ્રકારે દ્વાર થાય છે. (૫) અને ઉત્કૃષ્ટથી=ઉત્સર્ગપદથી, એક વસતિમાં આ=જિનકલ્પિકો, સાત જણ હોય છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો સમુદાયાર્થ છે. ॥૧૪૬૧॥

### અવતરણિકા :

अवयवार्थमाह -

### અવતરણિકાર્થ:

પૂર્વગાથામાં જિનકલ્પમાં માસકલ્પવિષયક પાંચ અવયવો બતાવ્યા, તે અવયવોના અર્થને કહે છે –

### ગાથા :

जिणकप्पाभिग्गहिअं दड्डं तवसोसिअं महासत्तं । संवेगागयसद्धा काई सङ्घी भणिज्जाहि ॥१४६२॥

## અન્વચાર્ચ :

तवसोसिअं महासत्तं जिणकप्पाभिग्गहिअं दड्ढं=તપથી શોષિત, મહાસત્ત્વવાળા, જિનકલ્પના આભિગ્રહિકને જોઈને संवेगागयसद्धा काई सड्ढी=સંવેગાગત શ્રદ્ધાવાળી કોઈક શ્રાદ્ધી भणिज्जाहि=કહે.

## जाशार्थ :

તપથી શોષાયેલા શરીરવાળા, મહાસત્ત્વવાળા, જિનકત્વના અભિગૃહવાળા ૠષિને જોઈને સંવેગ પામેલી કોઈક શ્રાદ્ધી કહે.

## ટીકા :

जिनकल्पाभिग्रहिकमृषि दृष्ट्वा तपःशोषितं महासत्त्वं संवेगागतश्रद्धा सती काचित् श्राद्धी योषिद् भणेद्=बूयादिति गाथार्थः ॥१४६२॥

#### रीहार्थ :

તપથી શોષાયેલા, મહાસત્ત્વવાળા, જિનકલ્પના અભિગ્રહવાળા ઋષિને જોઈને સંવેગથી આગત શ્રદ્ધાવાળી=સંવેગથી પ્રાપ્ત થયેલ ભક્તિની રુચિવાળી, છતી કોઈક શ્રાહ્ની યોષિત્=શ્રદ્ધાવાળી સ્ત્રી, કહે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### आथ! :

किं काहामि अहण्णा? एसो साहू ण गिण्हए एअं। णत्थि महं तारिसयं अण्णं जमलज्जिआ दाहं।।१४६३।।

#### अन्वशार्थः

अहण्णा किं काहामि ?=અધન્ય એવી હું શું કરીશ ? एसो साहू एअं ण गिण्हए=આ સાધુ આને=આ ભોજનને, ગ્રહણ કરતા નથી. महं तारिसयं अण्णं णित्थ=भारी (પાસે) તેવા પ્રકારનું અન્ય નથી, जं=જેને= જે અન્ય ભોજનને, अलिजिआ दाहं=અલિજિજત એવી હું આપીશ.

### ગાથાર્થ :

અદ્યન્ય એવી હું શું કરું ? આ સાધુ આ ભોજનને ગ્રહણ કરતા નથી. મારી પાસે તેવા પ્રકારનું અન્ય ભોજન નથી, જેને અલજ્જિત એવી હું આપું.

### ટીકા :

किं करिष्याम्यधन्याऽहं, एष साधुर्न गृह्णाति एतत्, नूनं नास्ति मम तादृशमन्यच्छोभनं, यदलिजता दास्यामीति गाथार्थ: ॥१४६३॥

## ટીકાર્થ :

અધન્ય એવી હું શું કરીશ ? આ સાધુ આને=આ ભોજનને, ગ્રહણ કરતા નથી. ખરેખર મારી પાસે તેવા પ્રકારનું અન્ય શોભન=બીજું સુંદર ભોજન, નથી, જેને=જે સુંદર ભોજનને, અલજ્જિત એવી=લજ્જા નહીં પામેલી એવી, હું આપીશ, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

તપથી શોષાયેલ શરીરવાળા, મહાસત્ત્વવાળા કોઈ જિનકલ્પિક મહાત્મા કોઈક ઘરે વહોરવા જાય, તે વખતે તેમને જોઈને સંવેગ પામેલી શ્રદ્ધાવાળી કોઈક સ્ત્રી તે મહાત્માને કહે છે, અર્થાત્ તે સ્ત્રી પોતાના ઘરે આવેલા તે જિનકલ્પીને વહોરાવે છે ત્યારે, પોતાના કલ્પની મર્યાદા પ્રમાણે ભોજન કલ્પે એવું ન હોવાથી તે જિનકલ્પિક ઋષિ વહોરતા નથી, માટે તે સ્ત્રી તે મહાત્માને કહે છે: "અધન્ય એવી હું શું કરું ? આ મહાત્મા આ ભોજન ગ્રહણ કરતા નથી, ખરેખર મારી પાસે તેવું બીજું સુંદર ભોજન નથી, કે જે સુંદર ભોજન આ મહાત્મા ગ્રહણ કરે, હવે તેથી કાલે આ મહાત્મા પધારશે ત્યારે સુંદર ભોજનને લજ્જા વગર હું આપીશ." ॥૧૪૬૨/૧૪૬૩॥

#### आधाः

# सव्वपयत्तेण अहं कल्लं काऊण भोअणं विउलं । दाहामि पयत्तेणं ताहे भणई अ सो भयवं ॥१४६४॥

### अन्पयार्थ :

कल्लं सव्वपयत्तेण भोअणं काऊण=કાલે સર્વ પ્રયત્નથી ભોજનને કરીને विडलं=વિપુલને=ઘણાં ભોજનને, पयत्तेणं अहं दाहामि=પ્રયત્નથી હું આપીશ. ताहे अ=અને ત્યારે सो भयवं भणईं=તે ભગવાન કહે છે.

### आशार्थ :

કાલે સર્વ પ્રયત્નથી ભોજનને કરીને ઘણાં ભોજનને પ્રયત્નથી હું આપીશ. અને ત્યારે તે ભગવાન કહે છે.

### ટીકા :

सर्वप्रयत्नेनाहं कल्ये कृत्वा भोजनं साधु, विपुलं दास्यामि प्रयत्नेन, तदा भणति चासौ भगवांस्तच्छुत्वा उक्त्या निवारणायेति गाथार्थः ॥१४६४॥

### ટીકાર્થ:

હું કાલે સર્વ પ્રયત્નથી સુંદર ભોજનને કરીને વિપુલને=ઘણા ભોજનને, પ્રયત્નથી આપીશ. અને ત્યારે આ ભગવાન=જિનકલ્પિક મહાત્મા, તેને સાંભળીને=તે સ્ત્રીના કથનને સાંભળીને, નિવારણ માટે=પોતાના અર્થે સુંદર ભોજન કરવાનું જે કહે છે તેના નિવારણ માટે, ઉક્તિથી કહે છે. એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

પૂર્વગાથામાં બતાવ્યું તે મુજબ તેવા પ્રકારના સુંદર ભોજનને હું લજ્જા વગર આપીશ, એમ વિચારીને તે સ્ત્રી તે જિનકલ્પિકને કહે છે કે કાલે હું સુંદર ભોજન બનાવીને વિપુલ ભોજન તમને પ્રયત્નથી આપીશ. ત્યારે તે જિનકલ્પિક ઋષિ તેના શબ્દો સાંભળીને, તે સ્ત્રી પોતાના નિમિત્તે ભોજન ન બનાવે તે માટે, આગળમાં કહેવાશે એ ઉક્તિથી તે સ્ત્રીને કહે છે. ॥૧૪૬૪॥

## અવતરણિકા :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે આ ભગવાન નિવારણ માટે ઉક્તિથી કહે છે, તે ઉક્તિને જ બતાવે છે –

### ગાથા :

अणिआओ वसहीओ भमरकुलाणं च गोउलाणं च । समणाणं सउणाणं सारइआणं च मेहाणं ॥१४६५॥

#### सन्वयार्थः

भमरकुलाणं च गोउलाणं च= ભ્રમરકુલોની અને ગોકુલોની, समणाणं सउणाणं सारइआणं च मेहाणं=શ્રમણોની, શકુનોની અને શારદ મેઘની अणिआओ वसहीओ=અનિયત વસતિ હોય છે.

## आधार्थ :

ભ્રમરકુલોની,ગોકુલોની, શ્રમણોની, શકુનોની અને શરદૠતુના મેઘની અનિયત વસતિ હોય છે.

## ટીકા :

अनियता वसतय:, केषामित्याह-भ्रमरकुलानां च गोकुलानां च, तथा श्रमणानां शकुनानां शारदानां च मेघानामित्यर्थः ॥१४६५॥

## ટીકાર્થ:

અનિયત વસતિ હોય છે. કોની ? એથી કહે છે – ભ્રમરકુલોની અને ગોકુળોની, તથા શ્રમણોની, પક્ષીઓની અને શરદસંબંધી મેઘની અનિયત વસતિ હોય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

સાધુઓ નિયત સ્થાનેથી ભિક્ષા ત્રહણ કરતાં નથી. તે જણાવવા માટે જિનકલ્પી મહાત્મા તે શ્રદ્ધાવાળી સીને કહે છે કે જેમ ભમરાઓનું ટોળું નિયત સ્થાનેથી આહાર લેતું નથી, પરંતુ એક બગીચામાં રહેલાં પુષ્પોનો રસ પીવે છે, તો થોડીવારમાં અન્ય બગીચામાં પહોંચી જાય છે; તે રીતે ગાયોનું ટોળું પણ નિયત સ્થાનેથી ચારો ચરતું નથી; પક્ષીઓ પણ નિયત સ્થાનેથી ચણ ચણતાં નથી; શરદઋતુનાં વાદળાં પણ કોઈ એક નિયત સ્થાનેથી વરસતાં નથી અર્થાત્ ગાજે ક્યાંક અને વરસે ક્યાંક; તેમ સાધુઓ પણ કોઈ એક નિયત સ્થાનેથી ભિક્ષા ગ્રહણ કરતા નથી. 114 ૪ € ૫11

#### भाशा :

तीए अ उवक्खडिअं मुक्का वीही अ तेण धीरेण । अद्दीणमपरितंतो बिइअं च पहिंडिओ वीहिं ॥१४६६॥

## અન્વચાર્થ :

तीए अ उवक्खडिअं=અને તેણી વડે ઉપસ્કૃત કરાયું=તે શ્રી વડે ભક્ત-ઉદ્ગ્રાહિમક બનાવાયું. धीरेण तेण अ=અને ધીર એવા તેના વડે=જિનકલ્પિક ઋષિ વડે, वीही मुक्का=વીથી મુકાઈ=તે श्लीनું જયાં ઘર છે એ વીથી ત્યજાઈ, अद्दीणं च अपरितंतो=અને અદીન, અપરિશ્રાંત એવા ઋષિ विद्ञअं वीहिं=બીજી વીથીને विषे पहिंडिओ=ગયા.

## आथार्थ :

અને તે સ્ત્રી વડે ભક્ત-ઉદ્ગ્રાહિમક બનાવાયું. અને ધીર એવા જિનકલ્પિક ૠષિ વડે તે સ્ત્રીનું જ્યાં ઘર છે એ વીથી ત્યજાઇ અને અદીન, અપરિશ્નાંત એવા ૠષિ બીજી વીથીમાં ગયા.

#### ટીકા :

तया च अगार्या उपस्कृतमनाभोगात्, मुक्ता वीथी च तेन धीरेण द्वितीयेऽहिन, अदीनः चेतसाऽपरिश्रान्तः कायेन द्वितीयां च क्रमागतां पर्यटितो वीथीमसाविति गाथार्थः ॥१४६६॥

#### ટીકાર્થ:

અને તે અગારી વડે અનાભોગથી ઉપસ્કૃત કરાયું=જે સ્ત્રીએ જિનકલ્પિકને કહેલ કે કાલે હું તમને વિપુલ ભોજન આપીશ તે સ્ત્રી વડે જિનકલ્પિકના ઉક્તિવાળા કથનમાં અજ્ઞાનને કારણે બીજે દિવસે સુંદર ભોજન બનાવાયું. અને ધીર એવા તેના વડે=જિનકલ્પિક ઋષિ વડે, બીજા દિવસે વીથી મુકાઈ=તે સ્ત્રીના ઘરવાળી વીથી ત્યજાઈ. અને ચિત્ત વડે અદીન, કાય વડે અપરિશ્રાંત=શરીર વડે નહીં થાકેલા, એવા આ=જિનકલ્પિક ઋષિ, ક્રમથી આવેલી બીજી વીથીને વિષે ગયા, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

પૂર્વમાં બતાવ્યું તેમ પોતાના અર્થે થતા આરંભના નિવારણ માટે તે સ્ત્રીને જિનકલ્પી મહાત્માએ કહ્યું કે શ્રમણોની અનિયત વસતિ હોય છે; તોપણ તે વિષયમાં અનાભોગને કારણે બીજે દિવસે તે સ્ત્રીએ સુંદર ભોજન અને તળેલું બનાવ્યું. અને તે સુંદર ભોજનાદિની લાલસા વગરના તે જિનકલ્પિક ઋષિ તે સ્ત્રીના ઘરવાળી વીથીમાં ગયા નહીં, પરંતુ અન્ય વીથીમાં ગયા અર્થાત્ આગલા દિવસે ભોજન નહીં કરેલ હોવા છતાં ચિત્તમાં કોઈ પ્રકારની દીનતા વગર અને ભિક્ષાટનાદિ કરવા છતાં શરીરથી નહીં થાકેલા એવા તે જિનકલ્પિક ઋષિ બીજે દિવસે ભિક્ષા અર્થે ગાથા ૧૪૫૯માં બતાવેલા ક્રમ મુજબ પ્રાપ્ત એવી બીજી વીથીમાં ગયા. ॥૧૪૬૬॥

# અવતરણિકા :

तत्रेयं व्यवस्था -

# अवतरशिङार्थ :

ત્યાં=જિનકલ્પિક અર્થે ભોજન બન્યું હોય તેવા ઘરમાં ફરી ભિક્ષાર્થે જવાના વિષયમાં, આ=હવે કહેવાશે એ, વ્યવસ્થા છે=મર્યાદા છે –

# ભાવાર્થ :

કોઈ સ્ત્રીએ પોતાના નિમિત્તે ભોજન બનાવ્યું હોય ત્યારે જિનકલ્પિક ઋષિએ શું કરવું જોઈએ ? તેના વિષયમાં મર્યાદા બતાવે છે —

#### भाशाः

पढमिदवसिम्म कम्मं तिण्णि अ दिवसाणि पूइअं होइ । पूईसु तिसु ण कप्पइ कप्पइ तइए गए कप्पे ॥१४६७॥

#### अन्दायार्थ :

पढमिदवसिम्म=પ્રથમ દિવસમાં कम्मं=કર્મ થાય છે=જિનકલ્પિક નિમિત્તે બનાવેલ ભોજન આધાકર્મવાળું થાય છે, तिण्णि अ दिवसाणि पूडअं होइ=અને ત્રણ દિવસો પૂતિક થાય છે=તે ભોજન પૂતિવાળું થાય છે. पूईसु तिसु=પૂતિવાળા ત્રણમાં=ત્રણ દિવસોમાં, ण कप्पइ=કલ્પતું નથી=જયાં જિનકલ્પિક નિમિત્તે ભોજન બન્યું છે તે ઘર જિનકલ્પિકને કલ્પતું નથી. तइए कप्पे गए=तृतीय કલ્પ ગયે છતે=પૂતિવાળો ત્રીજો દિવસ પસાર થયે છતે, कप्पइ=કલ્પે છે=જિનકલ્પિકને તે ઘર કલ્પે છે.

## ગાથાर्थ :

જિનકત્યિક निमित्ते जनावेल भोજन पहेले हिवसे आधार्क्सवाणुं थाय छे अने पछीना त्रष्ट हिवसो पूतिवाणुं थाय छे. पूतिवाणा त्रष्टा हिवसोमां જिनक्सिक्ने ते घर कल्पतुं नथी, पूतिवाणो त्रीको हिवस पसार थये छते जिनकस्पिकने ते घर कल्पे छे.

#### शिकाः

प्रथमदिवसे कर्म्म तदुपस्कृतं, त्रीन् दिवसान् पूर्तिर्भवति तद् गृहमेव, पूर्तिषु त्रिषु न कल्पते तत्रान्यदिप किञ्चित्, कल्पते तृतीये गते कल्पे=दिवसेऽपरस्मिन्नहनीति गाथार्थ: ॥१४६७॥

#### ટીકાર્થ :

ઉપસ્કૃત એવું તે પ્રથમ દિવસમાં કર્મ થાય છે=જિનકલ્પિક નિમિત્તે બનાવાયેલું એવું તે ભોજન પહેલે દિવસે આધાકર્મદોષવાળું થાય છે, ત્રણ દિવસો તે ગૃહ જ પૂતિ થાય છે=જે ઘરમાં જિનકલ્પિક નિમિત્તે ભોજન બનાવેલું છે તે ઘર જ ત્રણ દિવસો સુધી પૂતિદોષવાળું થાય છે. પૂતિવાળા ત્રણ દિવસોમાં ત્યાં=પૂતિવાળા તે ઘરમાં, અન્ય પણ કાંઈ કલ્પતું નથી. ત્રીજો કલ્પ=દિવસ, ગયે છતે અપર અહનિમાં=પછીના દિવસે, કલ્પે છે=તે ઘર જિનકલ્પિકને કલ્પે છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### आथा :

उग्गाहिमगे अज्जं णाआओ कल्ले तस्स दाहामो । दोण्णि दिवसाणि कम्मं तइआई पूइअं होइ ॥१४६८॥

# अन्वयार्थ :

उगाहिमगे=ઉદ્ગાહિમક કરાયે છતે अज्जं णाआओ=આજે આવ્યા નથી, कल्ले=કાલે तस्स=તેમને=તે સાધુને, दाहामो=હું આપીશ, (એમ તે સ્ત્રી સંકલ્પ કરે તો) दोण्णि दिवसाणि=બે દિવસો कम्मं=કર્મ=સાધુ નિમિત્તે બનાવેલ ભોજન આધાકર્મવાળું, થાય છે. तइआई पूइअं होइ=तृतीयादिमां पूतिक થાય છે=ત્રીજા વગેરે દિવસોમાં પૂતિવાળું થાય છે.

# ગાથાर्थ :

ઉદ્ગાહિમક કરાયે છતે તે સ્ત્રી "આજે સાધુ આવ્યા નથી, કાલે તે સાધુને હું આપીશ" એમ

સંકલ્પ કરે તો, સાધુ નિમિત્તે બનાવેલ ભોજન બે દિવસ આધાકર્મવાળું થાય છે. ત્રીજા વગેરે દિવસોમાં પૂતિવાળું થાય છે.

#### ટીકા :

उद्ग्राहिमके कृते सित 'अद्य नायातोऽसौ ऋषिः कल्लं तस्य दास्यामि' इति दिवसे यदाऽभिसन्धत्ते, अत्र द्वौ दिवसौ कर्म्म, तद्भावाविच्छेदात्, तृतीयादिषु दिवसेषु पूति तद्भवतीति गाथार्थः ॥१४६८॥

## ટીકાર્ય :

ઉદ્ગાહિમક કરાયે છતે=સાધુ નિમિત્તે તળેલું બનાવ્યે છતે, "આ ઋષિ=જે ઋષિને મેં કાલે આવવાનું કહ્યું હતું એ ઋષિ, આજે આવેલા નથી, કાલે તેમને=તે ઋષિને, હું આપીશ," એ પ્રકારે જો દિવસમાં અભિસંધાન કરે છે=તે સ્ત્રી સંકલ્પ કરે છે, અહીં=એ સંકલ્પમાં, બે દિવસ કર્મ થાય છે=સાધુ નિમિત્તે બનાવેલ ભોજન બે દિવસ સુધી આધાકર્મદોષવાળું થાય છે; કેમ કે તેના ભાવનો અવિચ્છેદ છે=સાધુ નિમિત્તે ઉદ્દ્રગાહિમક બનાવવાના પરિણામનો તે સ્ત્રીમાં વિચ્છેદ થયો નથી. તૃતીયની આદિવાળા દિવસોમાં તે પૂતિ થાય છે=ત્રીજા દિવસથી આરંભીને ત્રણ દિવસ સુધી તે ઘર પૂતિદોષવાળું થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### अशि :

तिहिं कप्पेहिं न कप्पइ कप्पइ तं छहसत्तमदिणिमा । अकरणदिअहो पढमो सेसा जं एक दोण्णि दिणा ॥१४६९॥

# અન્વચાર્થ :

तिहिं कप्पेहिं न कप्पइ=ત્રણ કલ્પોમાં કલ્પતું નથી=પૂતિવાળા ત્રણ દિવસોમાં તે સ્ત્રીનું ઘર જિનકલ્પિકને કલ્પતું નથી. छडसत्तमदिणिम्म=છઢા-સાતમા દિનમાં तं कप्पइ=તે કલ્પે છે=તે સ્ત્રીનું ઘર જિનકલ્પિકને કલ્પે છે; जं=જે કારણથી अकरणदिअहो पढमो=અકરણ દિવસ પ્રથમ છે, सेसा एक दोण्णि दिणा=शेष એવા એક-બે દિન (આધાકર્મગત છે.)

# ગાથાર્થ ઃ

પૂતિવાળા ત્રણ દિવસોમાં તે સ્ત્રીનું ઘર જિનકલ્પિકને કલ્પતું નથી. છટ્ટા કે સાતમા દિનમાં તે સ્ત્રીનું ઘર જિનકલ્પિકને કલ્પે છે; જે કારણથી અકરણ દિવસ પ્રથમ છે, શેષ એવા એક કે બે દિન આધાકર્મગત છે.

# ટીકા :

तत्र त्रिषु कल्पेषु=दिवसेषु न कल्पते, कल्पते तद् गृहं षष्ठसप्तमे दिवसेऽग्रहणदिवसतः, एतदेवाह-अकरणदिवसः प्रथमोऽटनगतः, शेषौ यदेकः द्वौ वा दिवसावाधाकर्म्मगताविति गाथार्थः ॥१४६९॥

#### ટીકાર્થ:

ત્યાં=પૂતિવાળા તે ઘરમાં, ત્રણ કલ્પોમાં=દિવસોમાં, કલ્પતું નથી=જિનકલ્પિકને કંઈ પણ ગ્રહણ કરવું કલ્પતું નથી. અગ્રહણના દિવસથી છટ્ટા-સાતમા દિવસમાં તે ઘર કલ્પે છે. આને જ કહે છે≔અગ્રહણ દિવસથી છટ્ટા કે સાતમા દિવસે તે ઘર કઈ રીતે કલ્પે છે ? એને જ કહે છે – જે કારણથી અટનગત≕ભિક્ષાટનવિષયક, પ્રથમ અકરણ દિવસ છે, શેષ એવા એક અથવા બે દિવસ આધાકર્મગત છે=તે સ્ત્રીનું ઘર આધાકર્મવાળું છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

શ્રદ્ધાવાળી તે સ્ત્રીએ અનાભોગથી જિનકલ્પિક નિમિત્તે જે દિવસે ભોજન બનાવ્યું, તે દિવસે તેનું ઘર આધાકર્મદોષવાળું થાય છે, પછીના ત્રણ દિવસ સુધી તેનું ઘર પૂતિદોષવાળું થાય છે. વળી આધાકર્મવાળા એક દિવસમાં અને પૂતિવાળા ત્રણેય દિવસોમાં તેના ઘરેથી બીજું પણ કાંઈ ગ્રહણ કરવું જિનકલ્પિકને કલ્પતું નથી, પૂતિવાળા ત્રણેય દિવસો પૂરાં થાય ત્યારપછી તેનું ઘર જિનકલ્પિકને કલ્પે છે.

વળી તે સ્ત્રી તળેલું બનાવ્યા પછી વિચારે કે "આ ઋષિ આજે આવ્યા નથી, તેથી કાલે હું આ તળેલું તેમને આપીશ," તો તે સ્ત્રીનું ઘર બીજે દિવસે પણ આધાકર્મવાળું બને છે; કેમ કે તળેલું વહોરાવવા વિષયક પરિણામ તે સ્ત્રીમાં બીજે દિવસે પણ વર્તે છે. તેથી તે સ્ત્રીનું ઘર બે દિવસ આધાકર્મદોષવાળું અને પછીના ત્રણ દિવસો પૂતિદોષવાળું બને છે.

આનાથી શું પ્રાપ્ત થાય ? તે સ્પષ્ટ કરતાં કહે છે – તે જિનકલ્પિક તે સ્ત્રીના ઘરે જે દિવસે વહોરવા ગયેલ અને તેના ઘરેથી કંઈ વહોરેલ ન હતું, તે દિવસથી છકા કે સાતમા દિવસે જિનકલ્પિકને તેના ઘરનું કંઈ પણ વહોરવું કલ્પે છે, તે પહેલાં નહીં.

આશય એ છે કે જે દિવસે જિનકલ્પિક તે સ્ત્રીના ઘરે વહોરવા ગયેલ, તે દિવસે તે સ્ત્રીએ કાંઈ આરંભ કરેલ ન હતો, પરંતુ જિનકલ્પિકને કલ્પે તેવું કંઈપણ ન હોવાથી તે દિવસે જિનકલ્પિકે તેના ઘરેથી કંઈ પ્રહણ કરેલ ન હતું, તે ભિક્ષાટનવિષયક અકરણનો પહેલો દિવસ થયો; પછી બીજે દિવસે તે સ્ત્રીએ જિનકલ્પિક નિમિત્તે ભક્ત-ઉદ્યાહિમક બનાવ્યું તે આધાકર્મવિષયક બીજો દિવસ થયો, પછી ત્રણ દિવસો પૂતિવિષયક થયા. આમ, પાંચ દિવસ પૂરા થાય પછી છકા દિવસે ફરી તે સ્ત્રીના ઘરે જવું જિનકલ્પિકને કલ્પે છે.

વળી જો ઉદ્ગાહિમક બનાવ્યું હોય તે દિવસે તે સ્ત્રી જિનકલ્પિક ન આવવાથી સંકલ્પ કરે કે "કાલે હું તે ઋષિને વહોરાવીશ" તો, ઋષિ માટે ભોજન બનાવ્યું તે દિવસ તો આધાકર્મવિષયક થાય, પરંતુ બીજો દિવસ પણ આધાકર્મવિષયક થાય. આમ, તે સ્ત્રીનું ઘર બે દિવસ આધાકર્મદોષવાળું બનવાથી અકરણ દિવસથી છ દિવસ પૂરા થાય, તે પછીના સાતમા દિવસે કરી તે સ્ત્રીના ધરે જવું જિનકલ્પિકને કલ્પે છે. 114૪૬૭થી ૧૪૬૯ા

#### भाशा :

# अह सत्तमम्मि दिअहे पढमं वीहिं पुणो वि हिंडतं । दङ्गण सा य सङ्घी तं मुणिवसभं भणिज्जाहि ॥१४७०॥

#### અન્વચાર્થ :

अह=હવે सत्तमिम दिअहे=सातमा દિવસમાં पुणो वि=ફરી પણ पढमं वीहिं=प्रथम વીથીને વિષે हिंडंतं=અટન કરતા એવા तं मुणिवसभं दङ्गण=ते मुनिवृषलने જોઈનे सा सङ्घी=ते श्राद्धी भणिज्जाहि=કહે. ★ 'य' पादपूर्तिमां છે.

## ગાशार्थ :

હવે સાતમા દિવસે ફરી પણ પ્રથમ વીથીમાં ફરતા એવા તે મુનિવૃષભને જોઈને તે શ્રાદ્ધી કહે.

## ટીકા :

अथ सप्तमे दिवसे अटनगतादारभ्य प्रथमां वीथीं पुनरिप हिण्डन्तम्=अटन्तं दृष्ट्वा सा श्राद्धाऽगारी (?तं)मुनिवृषभं प्रस्तुतं भणेद्=ब्रूयादिति गाथार्थ: ॥१४७०॥

#### नोंध :

મૂળગાથા પ્રમાણે ટીકામાં **मुनिवृषभं** પૂર્વે **तं** होवुं कोઈએ.

## ව්පෑන් :

હવે અટનગતથી આરંભીને=જે દિવસે તે સ્ત્રીના ઘરે ભિક્ષા અર્થે જિનકલ્પિક ગયેલા તે રૂપ ભિક્ષાટનવિષયક દિવસથી માંડીને, સાતમા દિવસમાં ફરી પણ પ્રથમ વીથીને વિષે અટન કરતા એવા તે પ્રસ્તુત એવા મુનિવૃષભને=પૂર્વે પોતાના ઘરે જે મુનિ ભિક્ષા અર્થે આવેલા તે મુનિઓમાં વૃષભ સમાન એવા જિનકલ્પિકને, જોઈને શ્રાદ્ધ એવી તે અગારી=શ્રદ્ધાવાળી તે સ્ત્રી, કહે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### आशाः

किं णागयऽत्थ तइआ असव्वओं में कओ तुह निमित्तं । इइ पुड़ों सो भयवं बिइयादेसे इमं भणइ ॥१४७१॥

## अन्तज्ञार्घ :

तइआ=ત્યારે किं णागयऽत्थ ?=કેમ આવ્યા નહીં ? तुह निमित्तं=તમારા નિમિત્તે मे=મારા વડે असव्बओं कओ=અસદ્વ્યય કરાયો. इइ पुद्ठों सो भयवं=એ પ્રમાણે પૂછાયેલા તે ભગવાન बिइयादेसे= દિતીય આદેશમાં इमं=આને=આગળની ગાથામાં કહેવાશે એને, भणइ=કહે છે.

# ગાથાર્થ :

ત્થારે કેમ તમે આવ્યા નહીં ? તમારા નિમિત્તે મારા વડે અસદ્વ્યય કરાયો. આ પ્રમાણે પૂછાયેલા તે ભગવાન હિતીય આદેશમાં આગળની ગાયામાં કહેવાશે એને કહે છે.

#### ટીકા :

कि नागताः स्थ यूयं तदा ?, असद्व्ययो मया कृतस्त्वन्निमित्तं, तदग्रहणादसद्व्ययत्वं, इति पृष्टः स भगवान्=जिनकल्पिकः द्वितीयादेशे पूर्वादेशापेक्षया इदं भणित वक्ष्यमाणिमिति गाथार्थः ॥१४७१॥

## ટીકાર્થ :

ત્યારે તમે કેમ આવ્યા નહીં ? તમારા નિમિત્તે મારા વડે અસદ્વ્યય કરાયો.

અહીં પ્રશ્ન થાય કે આ સ્ત્રી કઈ અપેક્ષાએ અસદ્વ્યય થયો એમ કહે છે ? તે બતાવે છે –

તેના અગ્રહણથી અસદ્વ્યયપણું છે≔જિનકલ્પિકના અગ્રહણથી અસદ્વ્યયપણું છે, અર્થાત્ જિનકલ્પિક નિમિત્તે બનાવેલ ભક્તાદિ જિનકલ્પિકે નહીં ગ્રહણ કરેલ હોવાથી તે ભક્તાદિનો અસદ્વ્યય થયો એમ તે સ્ત્રી કહે છે.

આ પ્રમાણે પૂછાયેલા તે ભગવાન=જિનકલ્પિક, પૂર્વ આદેશની અપેક્ષાથી દ્વિતીય આદેશમાં=ગાથા ૧૪૬૫માં બતાવેલ કથનની અપેક્ષાએ બીજા કથનમાં, વક્ષ્યમાણ એવા આને=આગળની ગાથામાં કહેવાશે એ કથનને, કહે છે. એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### आथा :

अणिआओ वसहीओ इच्चाइ जमेव वण्णिअं पुर्व्वि । आणाए कम्माइं परिहरमाणो विसुद्धमणो ॥१४७२॥

## અન્વચાર્થ :

अणिआओ वसहीओ=અનિયત વસતિ હોય છે, इच्चाइ जमेव पुर्व्व विण्णअं=ઇત્યાદિ જે જ પૂર્વે વર્ણવાયું, (એને) आणाए कम्माइं परिहरमाणो=આજ્ઞાથી કર્માદિને પરિહરતા, विसुद्धमणो=વિશુદ્ધ મનવાળા (જિનકલ્પિક કહે છે.)

# भाशार्थ :

"અનિયત વસતિ હોય છે" ઇત્યાદિ જે જ પૂર્વે વર્ણવાયું, એને આજ્ઞાથી આધાકર્માદિને પરિહરતા, વિશુદ્ધ મનવાળા જિનકભિક કહે છે.

# કોકા :

'अनियता वसतय' इत्यादि यदेव वर्णितं पूर्वं गाथासूत्रमिति, आज्ञया कम्मादि परिहरन् विशुद्धमनाः सन् भणतीति गाथार्थः ॥१४७२॥

# ટીકાર્થ :

"અનિયત વસતિ હોય છે" ઇત્યાદિ જે જ ગાથાસૂત્ર પૂર્વે=ગાથા ૧૪૬૫માં, વર્ણવાયું, એને આજ્ઞાથી કર્માદિને પરિહરતા=ભગવાનની આજ્ઞા હોવાથી આધાકર્માદિ દોષોનો પરિહાર કરતા, વિશુદ્ધ મનવાળા છતા જિનકલ્પિક કહે છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

પૂર્વમાં સ્થાપન કર્યું કે કોઈ શ્રદ્ધાળુ સ્ત્રી જિનકલ્પિક માટે ભક્ત-ઉદ્ગ્રાહિમક કરે તો તે જિનકલ્પિક, પોતે જે દિવસે તે સ્ત્રીના ઘરે વહોરવા ગયેલ અને વહોર્યા વગર પાછા કરેલ, તે દિવસથી માંડીને છકા કે સાતમા દિવસે તે સ્ત્રીના ઘરે જવું તેઓને કલ્પે છે; આમ છતાં ગાથા ૧૪૫૯માં બતાવેલ છ વીથીઓના ક્રમ પ્રમાણે જે વીથીમાં તે સ્ત્રીનું ઘર છે તે વીથીમાં સાતમા દિવસ પૂર્વે તેઓ ભિક્ષા અર્થે જતા નથી. તેથી છકા દિવસે તે સ્ત્રીના ઘરે જવું કલ્પે તેવું હોય તોપણ, તેઓ સાતમા દિવસે જ તે સ્ત્રીના ઘરવાળી વીથીમાં જાય છે.

આ રીતે સાતમા દિવસે ફરી પ્રથમ વીથીમાં તે જિનકલ્પિક મહાત્માને ભિક્ષાટન કરતા જોઈને તે શ્રદ્ધાળુ સ્ત્રી તેમને કહે છે કે "તે દિવસે મેં કહેલ હોવા છતાં બીજા દિવસે કેમ તમે મારા ઘરે પધાર્યા નહીં ? તમારા નિમિત્તે મેં અસદ્વ્યય કર્યો, અર્થાત્ તમારા માટે કરેલા ભક્તાદિનો મને કાંઈ લાભ મળ્યો નહીં, તેથી મારું ભક્તાદિ બનાવવાનું કૃત્ય નિષ્ફળ ગયું." આ પ્રમાણે તે સ્ત્રી જિનકલ્પિક મહાત્માને કહે છે ત્યારે, તેઓ પૂર્વમાં કહેલું તે રીતે ફરી કહે છે કે "શ્રમણોની અનિયત વસતિ હોય છે."

વળી આ પ્રમાણે તેઓ સર્વ ભાવો પ્રત્યે મધ્યસ્થ રહીને, ભગવાનની આજ્ઞાથી આધાકમાંદિરૂપ આરંભનો પરિહાર કરીને અને વિશુદ્ધ મનવાળા થઈને કહે છે, પરંતુ પોતાને ઇષ્ટની પ્રાપ્તિ થાય અથવા લોકો પોતાના પ્રત્યે આદરભાવવાળા થાય તેવા આશયથી કહેતા નથી. **॥૧૪૭૦થી ૧૪૭૨॥** 

## अवतर्शिक्षः :

ગાથા ૧૪૬૧માં બતાવેલ પાંચ વક્તવ્યોમાંથી હવે ચોદક અને નિર્વચનરૂપ ચોથા વક્તવ્યનું વર્ણન કરે છે —

#### आथाः

चोएई पढमदिणे जइ कोइ करिज्ज तस्स कम्माई । तत्थ ठिअं णाऊणं अजंपिउं चेव तत्थ कहं ॥१४७३॥

## अन्पयार्थ :

चोएई=ચોદન કરે છે=શિષ્ય પ્રશ્ન કરે છે: जइ=જો कोइ=કોઈક तत्थ ठिअं=ત્યાં સ્થિતને=પોતાના ક્ષેત્રમાં રહેલા જિનકલ્પિકને, णाऊणं=જાણીને पढमदिणे=પ્રથમ દિનમાં तस्स=તેમના=જિનકલ્પિકના, (નિમિત્તક) कम्माई करिज्ज=કમાંદિને કરે, अजंपिउं चेव=નહીં કહીને જ (વહોરાવે.) तत्थ=ત્યાં कहं=કઈ રીતે (જિનકલ્પિક તે આધાકમાંદિને જાણે ?)

## ગાચાર્થ :

શિષ્ય પ્રશ્ન કરે છે : જો કોઈક ગૃહસ્થ પોતાના ક્ષેત્રમાં રહેલા જિનકલ્પિકને જાણીને પ્રથમ દિવસે જિનકલ્પિકના નિમિત્તે આધાકમંદિને કરે અને જિનકલ્પિકને કહ્યા વગર જ વહોરાવે. ત્યાં કઈ રીતે જિનકલ્પિક તે આધાકમંદિને જાણે ?

#### ટીકા :

चोदयति शिष्यः-प्रथमदिवसे अटनगत एव यदि कश्चित्कुर्यात् किञ्चित् (?तस्य)कर्म्मादि अकल्प्यं तत्र स्थितं ज्ञात्वा क्षेत्रे, असञ्जल्प्यैव किञ्चित्, तत्र कथमिति गाथार्थः ॥१४७३॥

#### नोंध :

મૂળગાથા પ્રમાણે ટીકામાં कम्मीदि પૂર્વે तस्य હોવું જોઈએ.

#### ટીકાર્થ :

શિષ્ય ચોદન કરે છે=પ્રશ્ન કરે છે : જો કોઈક તે ક્ષેત્રમાં સ્થિતને જાણીને≔જો ભક્તિવાળો કોઈક ગૃહસ્થ તે ક્ષેત્રમાં રહેલા જિનકલ્પીને જાણીને, અટનગત જ પ્રથમ દિવસમાં=જિનકલ્પિક જે દિવસે તે વીથીમાં ભિક્ષા અર્થે અટન કરવાના છે તે રૂપ ભિક્ષાટનવિષયક જ પ્રથમ દિવસમાં, અકલ્પ્ય એવા કંઈક કર્માદિને કરે≕જિનકલ્પીને કલ્પે નહીં તેવા કોઈક આધાકમાંદિ દોષોવાળા કૃત્યને કરે, કંઈ નહીં કહીને જ=જિનકલ્પિકને કંઈ કહ્યા વગર જ, તે આધાકમાંદિવાળા ભક્તાદિ વહોરાવે, ત્યાં કઈ રીતે ?=તેવા સ્થાનમાં કઈ રીતે જિનકલ્પિક તે આધાકમાંદિને જાણે ? એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ગાયા :

चोअग ! एवं पि इहं जड़ उ करिज्जाहि कोइ कम्माई । ण हि सो तं ण विआणइ सुआइसयजोगओ भयवं ॥१४७४॥

# अन्वयार्थ :

चोअग != હે ચોદક !=પ્રશ્ન કરનાર શિષ્ય !, जइ= જો एवं पि इहं= આ રીતે પણ અહીં= પૂર્વગાથામાં કહ્યું એ રીતે પણ પ્રથમ દિવસમાં, कोइ=કોઈક कम्माई= કર્માદિને= જિનકલ્પિક નિમિત્તે આધાકમાંદિ કૃત્યને, करिज्जाहि= કરે, तं= तेने सुआइसयजोगओ= श्रुतना અતિશયના યોગથી सो भयवं= આ= જિનકલ્પિક, ભગવાન ण विआणइ ण हि= नथी જાણતા (એમ) નહીં જ.

🛨 'ઢ' પાદપૂર્તિમાં છે.

#### आधार्थ :

હે પ્રશ્ન કરનાર શિષ્ય ! જો પૂર્વગાયામાં કહ્યું એ રીતે પણ પ્રથમ દિવસે કોઈક ગૃહસ્થ જિનકિષ્યક નિમિત્તે આધાકર્માદિ કૃત્યને કરે, તેને શ્રુતના અતિશયના યોગથી જિનકિષ્યક ભગવાન નથી જાણતા એમ નહીં જ અર્થાત્ જાણે જ છે.

## ટીકા :

चोदक ! एवमप्यत्र यदि कुर्यात् कश्चित् कम्मादि प्रच्छन्नमेव, न ह्यसौ तन्न विजानाति, विजानात्येव श्रुतातिशययोगतः कारणात् तद्भगवानिति गाथार्थः ॥१४७४॥

#### ટીકાર્થ :

હે ચોદક ! જો આ રીતે પણ અહીં=પૂર્વગાથામાં કહ્યું એ રીતે પણ પ્રથમ દિવસમાં, કોઈક પ્રચ્છન્ન જ કર્માદિને કરે, તેને આ≕જિનકલ્પિક, નથી જાણતા એમ નહીં જ, શ્રુતના અતિશયના યોગરૂપ કારણથી તેને= પ્રચ્છન્ન કરાયેલા આધાકર્માદિ કૃત્યને, ભગવાન જાણે જ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

અહીં શિષ્ય પ્રશ્ન કરે છે કે પૂર્વે ગ્રંથકારશ્રીએ સ્થાપન કર્યું તે પ્રમાણે શ્રદ્ધાવાળી કોઈક સ્ત્રી જિનકલ્પિકને કહે કે "કાલે હું સુંદર ભોજન તમને આપીશ" તો જિનકલ્પિક નક્કી કરી લે કે આ ઘર અકલ્પ્ય છે; પરંતુ કોઈક ગૃહસ્થ પોતાના નગરમાં જિનકલ્પિક મહાત્મા આવેલા જાણીને તેમના નિમિત્તે પ્રથમ દિવસે જ અકલ્પ્ય એવા ભક્તાદિ બનાવે અને વહોરાવતી વખતે તે મહાત્માને કંઈ કહે નહીં, તો જિનકલ્પિક કઈ રીતે જાણી શકે કે આ ભક્તાદિ અકલ્પ્ય છે ? અર્થાત્ નહીં જાણવાને કારણે જિનકલ્પિક અકલ્પ્ય એવી તે ભિક્ષા ગ્રહણ કરી લે તેવો સંભવ છે. આ પ્રકારનો પ્રશ્નકારનો આશય છે.

તેને ગ્રંથકારશ્રી ઉત્તર આપતાં કહે છે કે જો આ રીતે પણ પ્રથમ દિવસે કોઈક શ્રદ્ધાવાળો ગૃહસ્થ જિનકલ્પી નિમિત્તે પ્રચ્છન્ન રીતે જ આધાકમાંદિ કૃત્ય કરે તોપણ, જિનકલ્પી મહાત્મા શ્રુતના અતિશયવાળા હોવાથી, આ પિંડ અશુદ્ધ છે એમ નથી જાણતા એવું નહીં, અર્થાત્ તેઓ અવશ્ય અશુદ્ધ પિંડને જાણે જ છે. આથી તેઓને સ્થવિરકલ્પિક સાધુઓની જેમ ગૃહસ્થના વચનથી અશુદ્ધ પિંડના નિર્ણયની અપેક્ષા નથી. 11૧૪૭૩/૧૪૭૪

# અવતરણિકા :

પૂર્વગાથામાં શિષ્યના પ્રશ્નનો ઉત્તર આપતાં કહ્યું કે શ્રુતાતિશયના યોગથી પ્રચ્છન્ન રીતે પણ કરાયેલા આધાકમાંદિ કૃત્યને જિનકલ્પી જાણે જ છે. ત્યાં પ્રશ્ન થાય કે જો શ્રુતાતિશયના યોગથી જિનકલ્પી દોષિત ભિક્ષાનો નિર્ણય કરી શકતા હોય, તો તેઓ આરંભના વર્જન માટે છ વીથીઓની કલ્પના કેમ કરે છે ? તેના સમાધાન માટે કહે છે —

#### ગાશા :

एसो उण से कप्पो जं सत्तमगम्मि चेव दिवसम्मि । एगत्थ अडइ एवं आरंभविवज्जणणिमित्तं ॥१४७५॥

# અન્વચાર્થ :

से उण=વળી તેમનો=જિનકલ્પીનો, एसो कप्यो=આ કલ્પ છે; जं=જે एवं आरंभविवज्जणणिमित्तं=આ રીતે=ગાથા ૧૪૫૯માં બતાવ્યું એ રીતે, આરંભના વિવર્જનના નિમિત્તે एगत्थ=એકત્ર=એક વીથીમાં, सत्तमगम्मि चेव दिवसम्मि=सातमा જ દિવસે अडड्=અટન કરે છે.

#### ગાશાर्थ :

વળી જિનકલ્પીનો આ કલ્પ છે; જે ગાયા ૧૪૫૯માં બતાવ્યું એ રીતે આરંભના વર્જન માટે એક વીથીમાં સાતમા જ દિવસે ભિક્ષાટન કરે છે.

## ટીકા :

एष पुनः से=तस्य कल्पः, यत् सप्तम एव दिवसे एकत्र वीथ्यामटित एवम्=उक्तवदारम्भवि-वर्ज्जननिमित्तमिति गाथार्थः ॥१४७५॥

## ટીકાર્થ :

વળી તેમનો=જિનકલ્પિકનો, આ કલ્પ છે=આચાર છે; જે આ રીતે=ઉક્તની જેમ=ગાથા ૧૪૫૯માં કહેવાયું એમ જ્યાં પોતે માસકલ્પ કર્યો હોય તે ક્ષેત્રમાં ગૃહપંક્તિરૂપ છ વીથીઓની કલ્પના કરીને પ્રતિદિન એકેક વીથીમાં અનિબદ્ધપણે ભિક્ષાટન કરે છે એ રીતે, આરંભના વિવર્જનના નિમિત્તે એક વીથીમાં સાતમા જ દિવસે અટન કરે છે. એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### आथा :

इअ अणिययवित्तिं तं दडुं सङ्घाण वी तदारंभे । अणियमओ ण पवित्ती होइ तहावारणाओ अ ॥१४७६॥

## भन्तज्ञार्घ :

इअ=આ રીતે=પૂર્વગાથામાં કહ્યું એ રીતે, अणियमओ=અનિયમ હોવાથી तहावारणाओ अ=અને તે પ્રકારે વારણ હોવાથી अणिययवित्तिं तं=અનિયત વૃત્તિવાળા તેમને=જિનકલ્પિકને, दडुं=જોઈને सङ्गण वी=श्राद्धोनी पण=જિનકલ્પિક પ્રત્યે ભક્તિવાળા ગૃહસ્થોની પણ, तदारंभे=તેના આરંભમાં=જિનકલ્પિક સંબંધી આરંભમાં, पवित्ती=પ્રવૃત્તિ ण होइ=થતી નથી.

## ગાથાર્થ :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું એ રીતે અનિયમ હોવાથી અને તે પ્રકારે વારણ હોવાથી અનિયત વૃત્તિવાળા જિનકલ્પિકને જોઈને જિનકલ્પિક પ્રત્યે ભક્તિવાળા ગૃહસ્થોની પણ જિનકલ્પિક સંબંધી આરંભમાં પ્રવૃત્તિ થતી નથી.

# ट<del>ी</del> 5। :

एवमनियतवृत्तिं तं वीथिविहारेण दृष्ट्वा श्राद्धानामिप प्राणिनां तदारम्भेऽनियमात्कारणात् न प्रवृत्तिर्भवति, तथावारणाच्चानियतत्वादिभावेनेति गाथार्थः ॥१४७६॥

# ટીકાર્થ :

આ રીતે=પૂર્વગાથામાં કહ્યું એમ આરંભના વર્જન માટે જિનકલ્પી સાતમા જ દિવસે એક વીથીમાં

ભિક્ષાટન કરે છે એ રીતે, વીથીઓમાં વિહાર દ્વારા અનિયત વૃત્તિવાળા તેમને=જિનકલ્પીને, જોઈને અનિયમરૂપ કારણથી શ્રાદ્ધ પણ પ્રાણીઓની=જિનકલ્પિક પ્રત્યે શ્રદ્ધાવાળા પણ ગૃહસ્થોની, તેના આરંભમાં=જિનકલ્પિક નિમિત્તક આરંભમાં, પ્રવૃત્તિ થતી નથી; અને અનિયતત્વાદિભાવરૂપે તે પ્રકારે વારણને કારણે=ગાથા ૧૪૬૫માં બતાવ્યું એમ 'अनियता वसतय:' ઇત્યાદિ પ્રકારે આધાકમાંદિ કૃત્યનું જિનકલ્પી નિવારણ કરતા હોવાને કારણે, શ્રાદ્ધની પણ જિનકલ્પિક નિમિત્તક આરંભમાં પ્રવૃત્તિ થતી નથી, એમ અન્વય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

જિનકલ્પિક શ્રુતાતિશયવાળા હોવાથી કોઈક ગૃહસ્થે જિનકલ્પી નિમિત્તે પ્રચ્છન્ન રીતે આરંભ કર્યો હોય તોપણ તેઓ તે આરંભને જાણી શકે છે, તેથી તેઓને ક્યારેય દોષિત ભિક્ષાગ્રહણનો પ્રસંગ પ્રાપ્ત થતો નથી; આમ છતાં તેઓ પોતે રહ્યા હોય તે ક્ષેત્રમાં છ વીથીઓની કલ્પના ન કરે તો, તેમને વારંવાર પોતાની વીથીમાં ભિક્ષાટન કરતા જોઈને તેમના પ્રત્યેની ભક્તિવાળા ગૃહસ્થો તેમના નિમિત્તે આરંભ કરે; વળી છ વીથીઓની કલ્પના કર્યા પછી પણ જો તેઓ છયે વીથીઓમાં ક્રમસર ભિક્ષાટન કરે તો, તેમના પ્રત્યેની ભક્તિવાળા ગૃહસ્થો તેમને ક્રમસર ભિક્ષાટન કરતા જોઈને નક્કી કરે કે આ મહાત્મા આજે આ વીથીમાં ગયા છે, માટે કાલે આપણી વીથીમાં પધારશે, જેથી તેઓ તે મહાત્મા નિમિત્તે આરંભ કરે.

આથી આવા આરંભનો પરિહાર કરવા માટે જિનકલ્પી મહાત્મા, પોતે રહ્યા હોય તે ક્ષેત્રમાં છ વિભાગની કલ્પના કરીને એકેક વિભાગમાં અનિયત ક્રમથી ભિક્ષાટન કરે છે, જેથી તેઓનું અનિયત ભિક્ષાટન જોઈને તેઓ પ્રત્યે શ્રદ્ધાવાળા પણ ગૃહસ્થો તેમના નિમિત્તે આરંભ કરતા નથી.

વળી પૂર્વમાં બતાવ્યું તેમ કોઈક સ્ત્રી ભક્તિવશ થઈને તેમના નિમિત્તે આરંભ કરવાનું કહે, તોપણ તેઓ ગાથા ૧૪૬૫માં બતાવ્યું તેમ તે આરંભનું નિવારણ કરવા માટે, "શ્રમણોની અનિયત વસતિ હોય છે" એ પ્રમાણે કહીને તે આરંભનું વારણ કરે છે. તેથી પણ આ મહાત્માનું ભિક્ષાર્થે આગમન અનિયત ભાવવાળું છે એમ જણાવવાથી શ્રદ્ધાવાળા પણ ગૃહસ્થો તેમના નિમિત્તે આરંભ કરતા નથી.

આથી જ જિનકલ્પિકોનો આચાર છે કે જે વીથીમાં ભિક્ષા અર્થે ગયા હોય, તે વીથીમાં સાતમા દિવસે જ ફરીથી ભિક્ષા અર્થે જાય છે, તે પૂર્વે નહીં. આથી ફલિત થાય કે જે ઘરમાં જિનકલ્પિક નિમિત્તે આરંભ થયો હોય તે ઘર એક કે બે દિવસ આધાકર્મવાળું બને છે, પછીના ત્રણ દિવસો પૂતિવાળું બને છે, તેથી તે ઘર જિનકલ્પિક માટે છ કે સાત દિવસ અકલ્પ્ય છે, પછી કલ્પ્ય છે; છતાં તે વીથીમાં પણ તેઓ સાત દિવસ પૂર્વે ભિક્ષાટન કરતા નથી, જેથી તે વીથીમાં રહેલા તે ઘરે પણ સાત દિવસ પહેલાં જવાનો પ્રસંગ તેઓને પ્રાપ્ત થતો નથી. !!૧૪૭૫/૧૪૭૬!!

# અવતરણિકા :

गच्छवासिनामेवमकुर्वतामदोषमाह -

# अवतरशिक्वार्थ :

આ પ્રમાણે નહીં કરતા એવા ગચ્છવાસીઓના અદોષને કહે છે -

#### ભાવાર્થ :

ગાથા ૧૪૭૫માં કહ્યું કે જિનકલ્પિકો આરંભના વર્જન નિમિત્તે છ વીથીઓની કલ્પના કરીને સાતમા જ દિવસે એક વીથીમાં ભિક્ષાટન કરે છે, એ પહેલાં નહીં. આ પ્રમાણે નહીં કરતા એવા ગચ્છમાં વસનારા સ્થવિરકલ્પિક સાધુઓને સંયમની વિરાધનારૂપ દોષ થતો નથી, એને કહે છે –

#### भाशा :

इअरे वाऽऽणाउ च्चिअ गुरुमाइनिमित्तओ पइदिणं पि । दोसं अपिच्छमाणा अडंति मज्झत्थभावेण ॥१४७७॥

#### अन्दर्शार्थः

इअरे वि=ઇતર પણ=ગચ્છવાસી સાધુઓ પણ, आणाउ च्चिअ=આજ્ઞા હોવાથી જ गुरुमाइनिमित्तओ= ગુરુ અદિના નિમિત્તથી दोसं अपिच्छमाणा=દોષને નહીં જોતા એવા मज्झत्थभावेण=મધ્યસ્થભાવથી पइदिणं पि=પ્રતિદિન પણ अडंति=અટન કરે છે=એક વીથીમાં ભિક્ષાટન કરે છે.

## आशार्थ :

ગચ્છવાસી સાધુઓ પણ ભગવાનની આજ્ઞા હોવાથી જ ગુરુ આદિના નિમિત્તથી દોષને નહીં જોતા એવા મધ્યસ્થભાવથી પ્રતિદિન પણ એક વીચીમાં ભિક્ષાટન કરે છે.

## કોકા :

इतरेऽपि=गच्छवासिन आज्ञात एव निमित्तत्वाद् गुर्वादिनिमित्ततश्च हेतोः प्रतिदिवसमपि दोषमपश्यन्तः सन्तोऽनेषणारूपमटन्ति मध्यस्थभावेन=समतयेति गाथार्थः ॥१४७७॥

# ટીકાર્થ :

ઇતર પણ=ગચ્છવાસીઓ પણ=જિનકલ્પિકોથી અન્ય એવા ગચ્છમાં વસનારા સાધુઓ પણ, નિમિત્તપણું હોવાથી=સમભાવવૃદ્ધિનું નિમિત્તપણું હોવાથી, આજ્ઞાથી જ=ભગવાનની આજ્ઞાથી જ, અને ગુરુ આદિના નિમિત્તરૂપ હેતુથી અનેષણારૂપ દોષને નહીં જોતા છતા મધ્યસ્થભાવથી=સમપણાથી, પ્રતિદિવસ પણ અટન કરે છે=દરરોજ પણ એક વીથીમાં ભિક્ષાટન કરે છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

ગચ્છવાસી સાધુઓ જિનકલ્પિક જેવી શક્તિવાળા નથી અને સમભાવની વૃદ્ધિ ન થાય તે રીતે બાહ્ય આચારોનું પાલન કરવાની ભગવાનની આજ્ઞા નથી. આથી સ્વાધ્યાયાદિ ઉચિત કૃત્યો દ્વારા સમભાવની વૃદ્ધિનો વ્યાઘાત ન થાય તે નિમિત્તથી ગચ્છવાસી સાધુઓને ભગવાનની આજ્ઞા છે કે ભિક્ષાના સર્વ દોષોનો પરિહાર થઈ શકતો હોય તો પ્રતિદિન પણ એક વીથીમાં ભિક્ષાટન કરવું.

વળી ગચ્છવાસી સાધુઓ ગુરુ આદિ નિમિત્તે પણ ભિક્ષાટન કરે છે. તેથી જો એક વીથીમાં પ્રતિદિન નિર્દોષ ભિક્ષા પ્રાપ્ત થતી હોવા છતાં પ્રતિદિન તે જ વીથીમાં ન જતાં અન્ય અન્ય વીથીમાં ભિક્ષા અર્થે જાય અને ત્યાં ગુરુ આદિને ઉચિત ભિક્ષા પ્રાપ્ત ન થાય તો, ઉચિત ભિક્ષાના અભાવને કારણે શિષ્યોને ગુરુ યોગ્ય અનુશાસન આપી શકે નહીં, અને ગ્લાન સાધુઓ ઉચિત ભિક્ષાના અભાવને કારણે સંયમમાં ઉત્થિત રહી શકે નહીં. આથી ગુરુ આદિને ઉચિત ભિક્ષા પ્રાપ્ત થાય તે માટે, ગચ્છવાસી સાધુઓ એક વીથીમાં પ્રતિદિન જવા છતાં અનેષણારૂપ દોષ પ્રાપ્ત ન થતો હોય, તો પ્રતિદિન પણ એક વીથીમાં ભિક્ષાટન કરે છે.

વળી આ ભિક્ષાટન સમભાવના પરિજ્ઞામપૂર્વક કરે છે. આશય એ છે કે ગચ્છવાસી સાધુઓ એક વીથીમાં પ્રતિદિન ભિક્ષાટન સારી ભિક્ષાની પ્રાપ્તિના અર્થીપણાથી કરતા નથી, પરંતુ "નિર્દોષ ભિક્ષા પ્રાપ્ત થશે તો તેના દ્વારા સંયમમાં સુદઢ વ્યાપાર થવાથી સંયમવૃદ્ધિ થશે અને નિર્દોષ ભિક્ષા પ્રાપ્ત નહીં થાય તો તપોવૃદ્ધિ થશે" આમ વિચારીને ભિક્ષાની પ્રાપ્તિ અને અપ્રાપ્તિ પ્રત્યે સમભાવ રાખીને નિર્દોષ ભિક્ષાપ્રાપ્તિની સંભાવના જણાય, તો પ્રતિદિન એક વીથીમાં પણ ભિક્ષા ગ્રહણ કરે છે. આમ, જિનાજ્ઞાનુસાર પ્રવૃત્તિ કરનારા હોવાથી ગચ્છવાસી સાધુઓ જિનકલ્પિકોની જેમ છ વીથીઓની કલ્પના કરીને ભિક્ષાટન કરતા નથી, તોપણ તેઓને કોઈ દોષ પ્રાપ્ત થતો નથી. ॥૧૪૭૭॥

## અવતરણિકા :

प्रासङ्गिकमेतत्, प्रस्तुतमेवाह -

## અવતરણિકાર્થ:

આ=ગાથા ૧૪૭૫થી ૧૪૭૭માં કહ્યું એ, પ્રાસંગિક છે, પ્રસ્તુતને જ કહે છે=ગાથા ૧૪૬૧માં બતાવેલ પાંચ વક્તવ્યોમાંથી છેલ્લા વક્તવ્યરૂપ પ્રસ્તુતને જ કહે છે –

# ભાવાર્થ :

ગાથા ૧૪૬૦ની અવતરિષ્ઠિકામાં કહેલ કે માસકલ્પદ્વારમાં પ્રાસંગિકને કહે છે. તે પ્રાસંગિક કથનનાં પાંચ વક્તવ્યો ગાથા ૧૪૬૧માં બતાવ્યાં, તેમાંથી ચોદક અને નિર્વચનરૂપ ચોથા વક્તવ્યનું ગાથા ૧૪૭૩-૧૪૭૪માં વર્ણન કરતાં કહ્યું કે શ્રુતાતિશયના યોગથી જિનકલ્પી ભગવાન પ્રચ્છન્ન પણ આધાકર્માંદિ કૃત્યને જાણે જ છે. ત્યાં કોઈને શંકા થાય કે તો પછી જિનકલ્પી છ વીથીઓની કલ્પના કેમ કરે છે ? તેનું સમાધાન પ્રંથકારશ્રીએ ગાથા ૧૪૭૫-૧૪૭૬માં કર્યું. ત્યાં કોઈને પ્રશ્ન થાય કે તો પછી ગચ્છવાસી સાધુઓએ પણ છ વીથીઓની કલ્પના કરીને સાતમા દિવસે જ એક વીથીમાં જવું જોઈએ ? તેનું સમાધાન પ્રંથકારશ્રીએ ગાથા ૧૪૭૭માં કર્યું કે ગચ્છવાસી સાધુઓને એક વીથીમાં પ્રતિદિન પણ જવામાં કોઈ દોષ નથી. આ સર્વ કથન પ્રંથકારશ્રીએ પ્રસંગથી કર્યું.

હવે ગાથા ૧૪૬૧માં બતાવેલ પાંચમા વક્તવ્ય સ્વરૂપ એક વસતિમાં ઉત્કૃષ્ટથી કેટલા જનો હોય છે ? એ રૂપ પ્રસ્તુતનું જ ગ્રંથકારશ્રી વર્ણન કરે છે –

#### आथा :

एवं तु ते अडंता वसही एकाए कइ विसज्जाहि। वीहीए अ अडंता एगाए कइ अडिज्जाहि॥१४७८॥

## અન્વચાર્થ:

एवं तु=વળી આ રીતે=ગાથા ૧૪૫૯માં કહ્યા મુજબ એક ક્ષેત્રમાં છ વીથીઓની કલ્પના કરીને ભિક્ષાટન કરે એ રીતે, अडंता ते=અટન કરતા એવા તેઓ=જિનકલ્પિકો, एक्काए वसही=એક વસતિમાં कइ विसिज्जाहि=કेટલા વસે ? अडंता अ=અને અટન કરતા એવા (જિનકલ્પિકો) एगाए वीहीए=એક વીથીમાં कइ अडिज्जाहि=કેટલા અટન કરે ?

#### आधार्थ :

વળી ગાથા ૧૪૫૯માં કહ્યા મુજબ એક ક્ષેત્રમાં છ વીથીઓની કલ્પના કરીને ભિક્ષાટન કરે, એ રીતે અટન કરતા એવા જિનકલ્પિકો એક વસતિમાં કેટલા વસે ? અને અટન કરતા એવા જિનકલ્પિકો એક વીથીમાં કેટલા અટન કરે ?

#### ટીકા ઃ

एवं तु ते अटन्तो जिनकल्पिका वसतावेकस्यां कित वसेयुः?, तथा वीथ्यां वा अटन्तः सन्तः एकस्यां कत्यटेयुरिति गाथार्थः ॥१४७८॥

#### ટીકાર્ય:

વળી આ રીતે=ગાથા ૧૪૫૯માં કહ્યા મુજબ એક ક્ષેત્રમાં છ વીથીઓની કલ્પના કરીને પ્રતિદિન એકેક વીથીમાં અપ્રતિબદ્ધપણે ભિક્ષાટન કરે એ રીતે, અટન કરતા તેઓ=જિનકલ્પિકો, એક વસતિમાં કેટલા વસે ? અને તે રીતે અટન કરતા છતા જિનકલ્પિકો એક વીથીમાં કેટલા અટન કરે ? આ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### भाशा :

एगाए वसहीए उक्कोसेणं वसंति सत्त जणा । अवरोप्परसंभासं वर्जिजता कह वि जोएणं ॥१४७९॥

## अन्वयार्थ :

एगाए वसहीए=એક વસતિમાં कह वि जोएणं=કોઈપ્પ્ય રીતે યોગ થવાથી उक्कोसेणं=ઉત્કૃષ્ટથી अवरोप्परसंभासं=પરસ્પરના સંભાષણને विजिता=વર્જતા એવા सत्त जणा=સાત જનો वसंति=વસે છે.

# ગાથાર્થ :

એક વસતિમાં કોઈપણ રીતે યોગ થવાથી ઉત્કૃષ્ટથી પરસ્પરના સંભાષણને વર્જતા એવા સાત જનો વસે છે.

#### ટીકા :

एकस्यां वसतौ बाह्यायामुत्कृष्टतो वसन्ति सप्त जनाः, कथमित्याह-परस्परं सम्भाषणं वर्जयन्तः सन्तः कथमपि योगेनेति गाथार्थः ॥१४७९॥

## रीङार्थ :

બાહ્ય એવી એક વસતિમાં ઉત્કૃષ્ટથી સાત જનો=જિનકલ્પિકો, વસે છે. કઈ રીતે વસે છે ? એથી કહે છે – કોઈપણ રીતે યોગ થવાથી, પરસ્પર સંભાષણને વર્જતા છતા સાત જનો વસે છે, એમ અન્વય છે. એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### आशः :

वीहीए उ एक्काए एक्को च्चिअ पइदिणं अडइ एसो । अण्णे भणंति भयणं सा य ण जुत्तिकखमा णेआ ॥१४८०॥

#### અન્વચાર્થ :

एक्काए उ वीहीए=વળી એક વીથીમાં एक्को च्चिअ=એક જ एसो=आ=જિનકલ્પિક, पइदिणं=પ્રતિદિન अडइ=અટન કરે છે. अण्णे भयणं भणंति=અન્યો ભજનાને કહે છે. सा य=અને તે=અન્યોએ કહેલી ભજના, जुत्तिक्खमा ण णेआ=युક्तिक्षम न જાણવી.

#### जाशार्थ :

વળી એક વીથીમાં એક જ જિનકલ્પિક પ્રતિદિન અટન કરે છે. અન્યો ભજનાને કહે છે. અને અન્યોએ કહેલી ભજના ચુક્તિક્ષમ ન જાણવી.

## ટીકા :

वीथ्यां त्वेकस्यामेक एव प्रतिदिनमटत्येष=जिनकल्पिक:, अन्ये भणन्ति भजनां, सा च न युक्तिक्षमा ज्ञेयाऽत्र वस्तुनीति गाथार्थ: ॥१४८०॥

## ટીકાર્થ:

વળી એક વીથીમાં એક જ આ=િજનકલ્પિક, પ્રતિદિત્ત અટન કરે છે. અન્યો ભજનાને કહે છે. અને તે=અન્યોએ કહેલી ભજના, આ વસ્તુમાં=એક વીથીમાં કેટલા જિનકલ્પિકો અટન કરે છે ? એ વસ્તુમાં, યુક્તિક્ષમ ન જાણવી, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# અવતરણિકા :

कृत:? इत्याह -

## અવતરણિકાર્થ:

કયા કારણથી ? અર્થાત્ અન્યોએ કહેલી ભજના કયા કારણથી યુક્તિક્ષમ નથી ? એથી કહે છે --

#### आशा :

एएसिं सत्त वीही एत्तो च्चिअ पायसो जओ भणिआ । कह नाम अणोमाणं हविज्ज गुणकारयं णिअमा ॥१४८१॥

#### अन्वयार्थः

जओ=જે કારણથી एत्तो च्यिअ=આથી જ=એક વીથીમાં બે જિનકલ્પિકોનું ભિક્ષાટન ન થાય એથી જ, एएसिं=આમની=સાત જિનકલ્પિકોની, पायसो=પ્રાયઃ सत्त वीही=સાત વીથીઓ भणिआ=કહેવાઈ છે. (તે કારણથી અન્યોએ કહેલી ભજના યુક્તિક્ષમ નથી, એમ પૂર્વગાથાના ઉત્તરાર્ધ સાથે સંબંધ છે.)

#### दित्थान :

એક વીથીમાં બે જિનકલ્પિકોનું ભિક્ષાટન ન થાય, એથી સાત વીથીઓ કેમ કહેવાઈ છે ? તેમાં યુક્તિ બતાવે છે —

#### अन्तज्ञार्थः

णिअमा=નિયમથી गुणकारयं अणोमाणं कह नाम हिवज्ज ?=ગુણકારક એવું અનવમાન કઈ રીતે થાય ?=એક વસતિમાં રહેલા સાત જિનકલ્પિકોની સાત વીથીઓ કરવામાં ન આવે તો પ્રવચનનો ગુણકારી એવો અનાદરનો અભાવ કઈ રીતે થાય ? (આથી જ સાત જિનકલ્પિકોની પ્રાયઃ સાત વીથીઓ કહેવાઈ છે, એમ પ્રસ્તુત ગાથાના પૂર્વાર્ધ સાથે સંબંધ છે.)

**★ 'ਜਾਸ'** વਿਰਝ અર્થમાં છે.

#### ગાશાર્થ :

જે કારણથી એક વીથીમાં બે જિનકલ્પિકોનું ભિક્ષાટન ન થાય, એથી જ સાત જિનકલ્પિકોની પ્રાયઃ સાત વીથીઓ કહેવાઇ છે. તે કારણથી અન્યોએ કહેલી ભજના ચુક્તિક્ષમ નથી, એમ પૂર્વગાશાના ઉત્તરાર્ધ સાથે સંબંધ છે.

એક વીથીમાં બે જિનકલ્પિકોનું ભિક્ષાટન ન થાય, એથી સાત વીથીઓ કેમ કહેવાઈ છે ? તેમાં યુક્તિ આપે છે —

નિયમથી એક વસતિમાં રહેલા સાત જિનકભિકોની સાત વીથીઓ કરવામાં ન આવે તો ગુણને કરનારો એવો પ્રવચનના અનાદરનો અભાવ કઈ રીતે થાય ? આથી જ સાત જિનકલ્પિકોની પ્રાયઃ સાત વીથીઓ કહેવાઈ છે, એમ પ્રસ્તુત ગાયાના પૂર્વાઈ સાથે સંબંધ છે.

# ટીકા :

एतेषां सप्त वीथ्यः अत एव कारणात् मा भूदेकस्यामुभयाटनिमिति प्रायसो यतो भिणताः क्विचित्प्रदेशान्तरे, कथं नामानवमानं भवेत् ? अन्योऽन्यसंघञ्चभावेन गुणकारकं नियमात् प्रवचनस्येति गाथार्थः ॥१४८१॥

## ટીકાર્ય :

यतो જે કારણથી एकस्यां એક વીથીમાં उभयाटनं ઉભયનું અટન=સાતમાંથી બે જિનકલ્પિકોનું ભિક્ષાટન, मा भूत् ન થાઓ, इति अत एव कारणात् એ પ્રકારના આ જ કારણથી क्वचित्प्रदेशान्तरे કોઈક પ્રદેશાંતરમાં=કોઈક અન્ય આગમમાં, एतेषां આમની=એક વસતિમાં વસેલા સાત જિનકલ્પિકોની, प्रायसः प्रायः सप्त वीध्यः भणिताः સાત વીધીઓ કહેવાઈ છે. તે કારણથી અન્યોએ એક વીથીમાં જિનકલ્પિકના પ્રતિદિન અટનવિષયક કહેલી ભજના યુક્તિક્ષમ નથી, એમ પૂર્વગાથાના ઉત્તરાર્ધ સાથે અન્વય છે.

#### ६त्थान :

એક વીથીમાં બે જિનકલ્પિકોનું ભિક્ષાટન ન થાય, એથી કોઈક પ્રદેશાંતરમાં સાત જિનકલ્પિકોની સાત વીથીઓ કેમ કહેવાઈ છે ? તેમાં યુક્તિ બતાવે છે —

## ટીકાર્ય :

अन्योऽन्यसंघञ्चभावेन अन्योन्य संघट्टनो अलाव હોવाથी=िंशनक्ष्यिकोने स्थिविरक्ष्यिकोनी श्रेम परस्पर संघाटक थઈने कराता लिक्षाटननो अलाव હोवाथी, नियमात् प्रवचनस्य गुणकारकं अनवमानं कथं नाम भवेत् ? नियमथी प्रवयननुं गुणकारकं अेवुं अनवमान कि रीते थाय ? अर्थात् એक वसतिमां वसेला सात िंशनक्ष्यिकोनी सात वीथीओ करवामां न आवे तो એक वीथीमां के िंशनक्ष्यिकोनुं लिक्षाटन थवाथी िंशनिशासननो गुणिने करनारो अेवो, अवमान=अपमान=अनाहर, न अवमान=अनवमान= अनाहरनो अलाव, कि रीते थाय ?

આથી જ એક વસતિમાં વસેલા સાત જિનકલ્પિકોની કોઈક પ્રદેશાંતરમાં પ્રાયઃ સાત વીથીઓ કહેવાઈ છે, એમ પ્રસ્તુત ગાથાના પૂર્વાર્ધ સાથે અન્વય છે. **इતિ गાથાર્થઃ એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.** 

## ભાવાર્થ :

ગાથા ૧૪૭૮માં બે પ્રશ્નો કર્યા કે એક વસતિમાં કેટલા જિનકલ્પિકો વસે છે ? અને એક વસતિમાં વસેલા જિનકલ્પિકો એક વીથીમાં કેટલા જણ ભિક્ષાટન કરે છે ? તેમાંથી પ્રથમ પ્રશ્નનો ઉત્તર આપતાં ગાથા ૧૪૭૯માં ગ્રંથકારશ્રી કહે છે કે બાહ્ય એવી એક વસતિમાં ઉત્કૃષ્ટથી સાત જિનકલ્પિકો વસે છે.

અહીં 'બાહ્ય' શબ્દથી એ પ્રાપ્ત થાય કે ઉપવનાદિ કોઈ બાહ્ય સ્થાનમાં કોઈક રીતે જિનકલ્પિકોનો યોગ થયો હોય, તો તે ઉપવનાદિરૂપ બાહ્ય એવી એક વસતિમાં ઉત્કૃષ્ટથી સાત જિનકલ્પિકો વસે છે, પરંતુ કોઈક ગૃહસ્થના ઘરાદિ સ્થાનમાં સાત જિનકલ્પિકો વસતા નથી, એ પ્રમાણે ટીકામાં રહેલ 'બાહ્ય' શબ્દનો અર્થ જણાય છે.

આ રીતે એક વસતિમાં વસેલા સાત જિનકલ્પિકો સાત પહોર કાયોત્સર્ગમાં રહે છે અને એક પહોર ભિક્ષાટનાદિ કરે ત્યારે પણ પરસ્પર કાંઈ સંભાષણ કરતા નથી.

વળી ગાથા ૧૪૭૮માં કરેલ બીજા પ્રશ્નનો ઉત્તર આપતાં ગાથા ૧૪૮૦માં ગ્રંથકારશ્રી કહે છે કે એક વીથીમાં એક જિનકલ્પિક પ્રતિદિન ભિક્ષાટન કરે છે.

ત્યાં પ્રશ્ન થાય કે એક વસતિમાં સાત જિનકલ્પિકો વસેલા હોય, ત્યારે એક વીથીમાં પ્રતિદિન એક જિનકલ્પિકનું ભિક્ષાટન કઈ રીતે સંભવે ? વસ્તુતઃ જિનકલ્પિકો સાત છે અને ભિક્ષાટન કરવાની વીથીઓ છ જ છે. એને સામે રાખીને કોઈ અન્ય આચાર્ય ભજનાને કહે છે, પરંતુ તેઓની તે ભજના યુક્તિયુક્ત નથી.

વળી તેઓની ભજના યુક્તિયુક્ત કેમ નથી ? તે દર્શાવવા અર્થે ગાથા ૧૪૮૧ના પૂર્વાર્ધમાં ગ્રંથકારશ્રી યુક્તિ આપે છે કે એક વીથીમાં એક દિવસે બે જિનકલ્પિકોનું ભિક્ષાટન ન થાય, એથી જ કોઈક અન્ય ગ્રંથમાં પ્રાયઃ કરીને એક વસતિમાં રહેલા સાત જિનકલ્પિકોની સાત વીથીઓ કહી છે.

અહીં 'प्रायः' શબ્દથી એ પ્રાપ્ત થાય કે એક વસતિમાં સાતથી ન્યૂન જિનકલ્પિકો રહેલા હોય, ત્યારે તેઓ છ વીથીઓની કલ્પના કરીને ભિક્ષાટન કરે, પરંતુ જયારે એક વસતિમાં સાત જિનકલ્પિકો રહેલા હોય, ત્યારે તેઓ સાત વીથીઓની કલ્પના કરીને ભિક્ષાટન કરે છે. આથી નક્કી થાય કે એક વીથીમાં એક જ જિનકલ્પિક ભિક્ષાટન કરે છે, માટે અન્ય આચાર્યએ આ વિષયમાં કહેલ ભજના યુક્તિયુક્ત નથી.

અહીં પ્રશ્ન થાય કે એક વસતિમાં સાત જિનકલ્પિકો રહેલા હોય, ત્યારે એક વીથીમાં બે જિનકલ્પિકનું ભિક્ષાટન ન થાય તદર્થે, સાત વીથીઓની કલ્પના કરવા પાછળ શું પ્રયોજન છે ? તે દર્શાવવા અર્થે ગાથા ૧૪૮૧ના ઉત્તરાર્ધમાં ગ્રંથકારશ્રી યુક્તિ બતાવે છે —

જિનકલ્પિક સાધુઓ સ્થવિરકલ્પિક સાધુઓની જેમ પરસ્પર સંઘાટક થઈને ભિક્ષાટન કરતા નથી. તેથી જો એક વસતિમાં સાત જિનકલ્પિકો રહ્યા હોય ત્યારે સાત વીથીઓની કલ્પના કરવામાં ન આવે તો, ત્રીજી પોરિસીમાં સાતેય જિનકલ્પિકો ભિક્ષાટન કરે ત્યારે, છમાંથી કોઈક એક વીથીમાં બે જિનકલ્પિકોનું ભિક્ષાટન પ્રાપ્ત થાય, જેના કારણે ક્યારેક કોઈક ગૃહસ્થને તે મહાત્માઓ પ્રત્યે અનાદર થવાનો સંભવ રહે, તેથી પ્રવચનના ગુણકારક એવા અનાદરના પરિહાર માટે કોઈક અન્ય પ્રથમાં સાત જિનકલ્પિકો એક વસતિમાં રહ્યા હોય, ત્યારે તેઓને સાત વીથીઓની કલ્પના કરીને ભિક્ષાટન કરવાનું કહેલ છે.

અાથી ફલિત થાય કે ગૃહસ્થોને સાધુ પ્રત્યે થતા ઇષદ્ પણ અનાદરનો પરિહાર કરવા માટે સાધુએ શક્ય ઉચિત યત્ન કરવો જોઈએ; કેમ કે સાધુ પ્રત્યેના ઇષદ્ પણ અનાદરથી ગૃહસ્થોને પાપબંધ થાય છે. આથી જિનકલ્પી સાધુઓ કોઈને પણ અનાદર થવાની સંભાવના હોય તેવી પ્રવૃત્તિનું પહેલેથી જ વારણ કરે છે. માટે જ તેઓ એક વસતિમાં સાત જણ રહ્યા હોય ત્યારે, સાત વીથીઓની કલ્પના કરીને ભિક્ષાટન કરે છે; જયારે ગચ્છવાસી સાધુઓ જિનકલ્પિકોની જેમ ભિક્ષાટન કરે તો ગચ્છ સીદાય અને સાધુઓના સ્વાધ્યાયનો ભંગ થાય. તેથી સ્થવિરકલ્પિક સાધુઓ કારણે એક વીથીમાં પણ પ્રતિદિન ભિક્ષાટન કરે છે; ત્રોપણ, જયાં ગૃહસ્થોને સાધુ પ્રત્યે અનાદર થાય છે તેમ જણાદ્યું હોય તો સ્થવિરકલ્પિકો તે સ્થાનનો પરિહાર કરે છે. 11૧૪૭૮થી ૧૪૮૧!!

## અવતરણિકા :

वीथीज्ञानोपायमाह -

## અવતરણિકાર્થ:

વીથીના જ્ઞાનના ઉપાયને કહે છે≔ગાથા ૧૪૫૯માં કહેલ કે જિનકલ્પિક એક ક્ષેત્રમાં એક માસ વસે છે અને તે ક્ષેત્રમાં ગૃહોની શ્રેણિરૂપ છ વીથીઓની કલ્પના કરે છે. ત્યાં પ્રશ્ન થાય કે જિનકલ્પિકો છ વીથીઓની કલ્પના કઈ રીતે કરે છે ? તેથી હવે વીથીઓને જાણવાના ઉપાયને બતાવે છે —

#### जाथा :

# अइसइणो अ जमेए वीहिविभागं अओ विआणंति । ठाणाइएहिं धीरा समयपसिद्धेहिं लिंगेहिं ॥१४८२॥

#### અન્વચાર્થ:

जं अ=અને જે કારણથી **एए अइसइणो**=આ=જિનકલ્પિકો, અતિશયી હોય છે, अओ=આથી ठाणाइएहिं धीरा=સ્થાનાદિ વડે ધીર એવા જિનકલ્પિકો समयपसिद्धेहिं लिंगेहिं=સમયમાં પ્રસિદ્ધ એવાં લિંગો દ્વારા वीहिविभागं=વીથીઓના વિભાગને विआणंति=જાણે છે.

#### ગાશાર્થ :

અને જે કારણથી જિનકભિકો અતિશયવાળા હોય છે, આથી સ્થાનાદિ વડે ધીર એવા જિનકભિકો સમયમાં પ્રસિદ્ધ એવાં લિંગો દ્વારા વીથીઓના વિભાગને જાણે છે.

## ાસિડિ

अतिशयिनश्च यदेते श्रुततः, वीथीविभागमतो विजानन्त्येवेति स्थानादिभिः धीरा वसितगतैः समयप्रसिद्धैर्लिगैः श्रुतादेवेति गाथार्थः ॥१४८२॥

## ટીકાર્થ:

અને જે કારણથી આ=જિનકલ્પિકો, શ્રુતથી અતિશયવાળા હોય છે, આથી સ્થાનાદિ વડે ધીર=સ્થાન-મૌન-ધ્યાન વડે ધૈર્યવાળા એવા જિનકલ્પિકો, સમયમાં પ્રસિદ્ધ એવાં વસતિગત લિંગો દ્વારા=શાસ્ત્રમાં પ્રસિદ્ધ એવાં વસતિવિષયક લક્ષણો દ્વારા, વીથીઓના વિભાગને શ્રુતથી જ જાણે જ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

જિનકલ્પિક મહાત્માઓ શ્રુતથી અતિશયવાળા હોય છે. તેથી તેઓ જે ક્ષેત્રમાં માસકલ્પ કરે છે, તે ક્ષેત્રમાં ભિક્ષાટન કરવાની છ વીથીઓ જાણવા માટે ગૃહસ્થોને પૃચ્છા કરતા નથી, પરંતુ સ્થાનાદિ વડે ધીર એવા તેઓ વસતિના વિષયમાં શાસ્ત્રમાં પ્રસિદ્ધ એવાં લિંગો દ્વારા શ્રુતથી જ છ વીથીઓના વિભાગને જાણે જ છે.

અહીં જિનકલ્પિકોને "સ્થાનાદિ વડે ધીર" એવું વિશેષણ આપ્યું, તેનાથી એ ફલિત થાય કે તેઓ મોહનું ઉન્મૂલન કરવા માટે સ્થાન વડે, મૌન વડે અને ધ્યાન વડે ધૈર્યપૂર્વક યત્ન કરનારા હોય છે. આથી જ તેઓ કોઈની સાથે સંભાષણ પણ કરતા નથી કે તે નગરની કોઈ માહિતી જાણવા પણ પ્રયત્ન કરતા નથી; ફક્ત આત્માને શ્રુતથી વાસિત કરવા તેઓ સર્વ ઉદ્યમથી યત્ન કરે છે, અને તે ક્ષેત્રમાં છ વીથીઓની કલ્પના કરવા માટે આવશ્યક એવો વીથીઓના વિભાગનો નિર્ણય પણ શ્રુતથી જ કરે છે. !!૧૪૮૨!!

## અવતરણિકા :

,उपसंहरन्नाह 🗕 🕡

## અવતરણિકાર્થ:

ઉપસંહાર કરતાં ગ્રંથકારશ્રી કહે છે –

## ભાવાર્શ :

ગાથા ૧૪૨૪થી ૧૪૨૬માં જિનકલ્પિકની સામાચારી બતાવી અને ગાથા ૧૪૨૬માં અંતે કહ્યું કે જિનકલ્પિકોની વક્ષ્યમાણ એવી શ્રુતાદિક મર્યાદા છે. તેથી ગાથા ૧૪૨૭થી ૧૪૨૯માં શ્રુતાદિક મર્યાદાને કહેનારી ત્રણ દ્વારગાથાઓ બતાવી. ત્યારપછી ગાથા ૧૪૩૦થી ૧૪૫૯માં તે શ્રુતાદિ દ્વારોનું સ્વરૂપ બતાવ્યું. ત્યાં ગાથા ૧૪૫૯માં 'માસકલ્પ' નામના ચરમ દ્વારનું સ્વરૂપ બતાવતાં કહ્યું કે જિનકલ્પિકો કર્માદિના વર્જન અર્થે છ વીથીઓની કલ્પના કરીને એકેક વીથીમાં ભિક્ષાટન કરે છે. તેથી પ્રંથકારશ્રીને પ્રસંગથી સ્મરણ થયું કે ભિક્ષાટન કરતા જિનકલ્પિકને કર્માદિ કઈ રીતે પ્રાપ્ત થાય ? તે જણાવવું આવશ્યક છે. માટે ગાથા ૧૪૬૦માં ગ્રંથકારશ્રીએ જિનકલ્પિકને કર્માદિ કઈ રીતે પ્રાપ્ત થાય ? તેના વિષયમાં કંઈક પ્રાસંગિક કથન કરવાની પ્રતિજ્ઞા કરી અને તે કથનવિષયક મુખ્ય પાંચ વક્તવ્યો ગાથા ૧૪૬૧માં બતાવ્યાં. અને તે પાંચેય વક્તવ્યોનું ગાથા ૧૪૬૨થી ૧૪૮૧ સુધી કમસર વર્ણન કર્યું.

વળી ત્યાં કોઈને જિજ્ઞાસા થાય કે જિનકલ્પિકો વીથીઓના વિભાગને કઈ રીતે જાણે છે ? તેથી ગાથા ૧૪૮૨માં વીથીઓના જ્ઞાનનો ઉપાય બતાવ્યો.

આમ, ગાથા ૧૪૨૪થી ૧૪૮૨માં ગ્રંથકારશ્રીએ જે કથન કર્યું એ સર્વ કથનનો હવે ઉપસંહાર કરતાં ગ્રંથકારશ્રી કહે છે —

#### आशा :

एसा सामायारी एएसि समासओ समक्खाया । एत्तो खित्तादीअं ठिइमेएसिं तु वक्खामि ॥१४८३॥

## અન્વચાર્થ:

एएसि=આમની=જિનકલ્પિકોની, एसा सामायारी=આ સામાચારી=ગાથા ૧૪૨૪થી ૧૪૮૧માં બતાવી એ મર્યાદા, समासओ=સમાસથી=સંક્ષેપથી, समक्खाया=કહેવાઈ. एत्तो=આનાથી (પછી) एएसिं तु=આમની જ=જિનકલ્પિકોની જ, खित्तादीअं ठिइं=ક્ષેત્રાદિક સ્થિતિને वक्खामि=હું કહીશ.

# ગાશાર્થ :

જિનકિષ્યકોની ગાથા ૧૪૨૪થી ૧૪૮૧માં બતાવી એ મર્યાદા સંક્ષેપથી કહેવાઈ. હવે પછી જિનકિષ્યકોની જ ક્ષેત્રાદિક સ્થિતિને હું કહીશ.

#### કીકા :

एषा सामाचारी एतेषां=जिनकल्पिकानां समासतः समाख्याता, अतः क्षेत्राद्यां स्थितिं=भावाद्य-वस्थामेतेषामेव वक्ष्यामीति गाथार्थः ॥१४८३॥

#### રીકાર્થ:

આમની=જિનકલ્પિકોની, આ સામાચારી≕ગાથા ૧૪૨૪થી ૧૪૮૧માં બતાવાઈ એ મર્યાદા, સમાસથી= સંક્ષેપથી, કહેવાઈ. આનાથી પછી આમની જ=જિનકલ્પિકોની જ, ક્ષેત્ર છે આદ્ય જેમાં એવી સ્થિતિને≕ભાવાદિ અવસ્થાને=ભાવ અને અભાવરૂપ અવસ્થાને, હું કહીશ, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્સ :

પૂર્વમાં જિનકલ્પિકોની સામાચારીનું વર્શન કર્યું તેનો પ્રસ્તુત ગાથાના પૂર્વાર્ધથી ગ્રંથકારશ્રી ઉપસંહાર કરે છે અને પ્રસ્તુત ગાથાના ઉત્તરાર્ધથી ગ્રંથકારશ્રી જિનકલ્પિકોની જ ક્ષેત્રાદિની સ્થિતિનું વર્શન કરવાની પ્રતિજ્ઞા કરે છે. **!!૧૪૮૩!**!

#### आथा :

खित्ते काल चरित्ते तित्थे परिआए आगमे वेए । कप्पे लिंगे लेसा झाणे गणणा अभिग्गहा य ॥१४८४॥

## अन्तनार्धः

खित्ते काल चरित्ते तित्थे परिआए आगमे वेए कप्पे लिंगे लेसा झाणे=क्षेत्रमां, કાળમાં, ચારિત્રમાં, તીર્થમાં, પર્યાયમાં, આગમમાં, વેદમાં, કલ્પમાં, લિંગમાં, લેશ્યામાં, ધ્યાનમાં, જિનકલ્પિકોની સ્થિતિ વક્તવ્ય છે.) गणणा अभिग्गहा य=ગણના અને અભિગ્રહો (વક્તવ્ય છે.)

# ગાશાર્થ :

ક્ષેત્રમાં, કાળમાં, ચારિત્રમાં, તીર્થમાં, પર્યાયમાં, આગમમાં, વેદમાં, કલ્પમાં, લિંગમાં, લેશ્ચામાં અને ધ્યાનમાં જિનકલ્પિકોની સ્થિતિ વક્તવ્ય છે; તથા ગણના અને અભિગ્રહો વક્તવ્ય છે.

# ટીકા :

क्षेत्रे एकस्मिन् स्थितिरमीषां एवं काले चारित्रे तीर्थे पर्याये आगमे वेदे कल्पे लिङ्गे लेश्यायां ध्याने, तथा गणनाऽभिग्रहाश्चेतेषां वक्तव्या इति गाथार्थः ॥१४८४॥

# ટીકાર્થ :

આમની≐જિનકલ્પિકોની, એક ક્ષેત્રમાં, એ રીતે કાળમાં, ચારિત્રમાં, તીર્થમાં, પર્યાયમાં આગમમાં, વેદમાં, કલ્પમાં, લિંગમાં, લેશ્યામાં, ધ્યાનમાં સ્થિતિ વક્તવ્ય છે. અને આમના=જિનકલ્પિકોના, ગણના અને અભિગ્રહો વક્તવ્ય છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે. ⊪૧૪૮૪॥

#### भाशा :

# पव्वावण मुंडावण मणसाऽऽवण्णे वि से अणुग्घाया । कारणणिप्पडिकम्मे भत्तं पंथो अ तइआए ॥१४८५॥ द्वारगाथाद्वयं ॥

## अन्वयार्थ :

पव्यावण=પ્રવ્રાજન, मुंडावण=મુંડાયન, मणसाऽऽवण्णे वि से अणुग्याया=મનથી આપત્રમાં પણ તેનો અનુદ્ધાત=મનથી દોષ પ્રાપ્ત થયે છતે પણ જિનકલ્પિકને આવતું ચતુર્ગુરુ પ્રાયશ્ચિત્ત, कारण-णिप्पडिकम्मे=કારણ, નિષ્પ્રતિકર્મ, तइआए भत्तं पंथो अ=तृतीयामां ભક્ત અને પંથા=ત્રીજી પોરિસીમાં આહાર અને વિહાર : (આ સર્વ વક્તવ્ય છે.)

#### जाशार्थ :

પ્રવ્રાજન, મુંડાપન, મનથી દોષ પ્રાપ્ત થયે છતે પણ જિનકલ્પિકને આવતું ચતુર્ગુરુ પ્રાયશ્ચિત્ત, કારણ, નિષ્પ્રતિકર્મ, ત્રીજી પોરિસીમાં આહાર અને વિહાર : આ સર્વ વક્તવ્ય છે.

## ટੀકा :

प्रव्राजनमुण्डनेत्यत्र स्थितिर्वाच्या, मनसाऽऽपन्नेऽपि दोषे से=तस्यानुद्धाताः=चतुर्गुरवः प्रायश्चित्तं, तथा कारणनिष्प्रतिकर्म्मस्थितिर्वाच्या, तथा भक्तं पन्थाश्च तृतीयायां षौरुष्यामस्येति गाथासमासार्थः ॥१४८५॥

# ટીકાર્થ :

પ્રવ્રાજન, મુંડન : એ પ્રકારના અહીં=કથનમાં, સ્થિતિ વાચ્ય છે. મનથી આપન્ન પણ દોષમાં તેને= જિનકલ્પિકને, અનુદ્ધાત=ચતુર્ગુરુ પ્રાયશ્ચિત્ત. તથા કારણ અને નિષ્પ્રતિકર્મમાં સ્થિતિ વાચ્ય છે, તથા ત્રીજી પોરિસીમાં આના=જિનકલ્પિકના, ભક્ત અને પંથા=આહાર અને વિહાર વાચ્ય છે. એ પ્રમાણે ગાથાનો સમાસથી અર્થ છે. ॥૧૪૮૫॥

# અવતરણિકા :

व्यासार्थं तु गाथाद्वयस्यापि ग्रन्थकार एव प्रतिपादयति, तत्राद्यं क्षेत्रद्वारमधिकृत्याह —

# અવતરણિકાર્થ:

વળી ગાથાદ્વયના પણ વ્યાસાર્થને=પૂર્વની બે દ્વારગાથાના પણ વિસ્તારથી અર્થને, ગ્રંથકારશ્રી જ પ્રતિપાદન કરે છે. તેમાં આદ્ય=પ્રથમ, ક્ષેત્રદારને આશ્રયીને કહે છે≕જિનકલ્પિકની સ્થિતિને કહે છે −

#### आथा :

खित्ते दुहेह मग्गण जम्मणओ चेव संतिभावे अ । जम्मणओ जिंहं जाओ संतीभावे अ जिंहं कप्यो ॥१४८६॥

#### अन्दशार्थ :

इह=અહીं=િજનકલ્પિકની સ્થિતિમાં, खित्ते=क्षेत्रिष्य दृहा मग्गण=બે પ્રકારે માર્ગણા છે : जम्मणओ चेव संतिभावे अ=જન્મથી અને સદ્ભાવથી. जम्मणओ=જન્મથી जिहें=જયાં=જે क्षेत्रमां, जाओ=ઉત્પન્ન થયેલા હોય, (એ જન્મને આશ્રયીને માર્ગણા છે.) संतीभावे अ=અને સદ્ભાવથી जिहें=જયાં=જે क्षेत्रमां, कप्पो=કલ્પ હોય, (એ સદ્ભાવને આશ્રયીને માર્ગણા છે.)

## अधार्थ :

જિનકલ્પિકની સ્થિતિમાં ક્ષેત્રવિષયક બે પ્રકારે માર્ગણા છે : જન્મથી અને સદ્ભાવથી. જન્મથી જે ક્ષેત્રમાં ઉત્પન્ન થયેલા હોય, એ જન્મને આશ્રયીને માર્ગણા છે અને સદ્ભાવથી જે ક્ષેત્રમાં કલ્પ હોય, એ સદ્ભાવને આશ્રયીને માર્ગણા છે.

## ટીકા :

क्षेत्रे द्विविधेह मार्गणा जिनकल्पिकस्थितौ-जन्मतश्चैव सद्भावतश्च, तत्र जन्मतो यत्र जातः क्षेत्रे, एवं जन्माश्चित्य, सद्भावतश्च यत्र कल्पः क्षेत्रे, एवं सद्भावमाश्चित्य मार्गणेति गाथार्थः ॥१४८६॥

## ટીકાર્થ:

અહીં=જિનકલ્પિકની સ્થિતિમાં, ક્ષેત્રવિષયક બે પ્રકારે માર્ગણા છે : જન્મથી અને સદ્ભાવથી. ત્યાં=બે પ્રકારની માર્ગણામાં, જન્મથી જે ક્ષેત્રમાં જાત હોય=જન્મેલા હોય, એ રીતે જન્મને આશ્રયીને માર્ગણા છે. અને સદ્ભાવથી જે ક્ષેત્રમાં કલ્પ હોય, એ રીતે સદ્ભાવને આશ્રયીને માર્ગણા છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### आथा :

जम्मणसंतीभावेसु होज्ज सळासु कम्मभूमीसु । साहरणे पुण भइओ कम्मो व अकम्मभूमो वा ॥१४८७॥ दारं ॥

# ભવ્વગાર્થ :

जम्मणसंतीभावेसु=४न्भ અને સદ્ભાવમાં (જિનકલ્પિક) सव्वासु कम्मभूमीसु=સર્વ કર્મભૂમિઓમાં होज्ज=હોય. साहरणे पुण=વળી સંહરણ હોતે છતે (જિનકલ્પિક) भइओ=ભાજય છે. कम्मो व अकम्मभूमो वा=કર્મભૂમિવાળા અથવા અકર્મભૂમિવાળા હોય.

# ગાથાर्थ :

જન્મ અને સદ્ભાવને આશ્ચરીને જિનકલ્પિક સર્વ કર્મભૂમિઓમાં હોય. વળી સંહરણ હોતે છતે જિનકલ્પિક ભાજરા છે અર્થાત્ કર્મભૂમિવાળા અથવા અકર્મભૂમિવાળા હોય.

# ટીકા :

जन्मसद्भावयोरयं भवेत् सर्वासु कर्म्मभूमिषु भरताद्यासु, संहरणे पुनर्भाज्योऽयं, कर्म्मभूमिको वा सद्भावमाश्रित्याकर्म्मभूमिको वा सद्भावमाश्रित्येति गाथार्थः ॥१४८७॥

#### ટીકાર્થ :

જન્મ અને સદ્ભાવમાં આ=જિનકલ્પિક, ભરતાદિ સર્વ કર્મભૂમિઓમાં હોય. વળી સંહરણ હોતે છતે આ ભાજ્ય છે=જિનકલ્પિક સદ્ભાવને આશ્રયીને ભજના કરવા યોગ્ય છે. તે ભજના જ બતાવે છે – સદ્ભાવને આશ્રયીને કર્મભૂમિવાળા જિનકલ્પિક હોય અથવા સદ્ભાવને આશ્રયીને અકર્મભૂમિવાળા જિનકલ્પિક હોય અથવા સદ્ભાવને આશ્રયીને અકર્મભૂમિવાળા જિનકલ્પિક હોય, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### भावार्थ :

જિનકલ્પિકની સ્થિતિમાં ક્ષેત્રને આશ્રયીને માર્ગણા=િવચારણા, બે પ્રકારે કરાય છે. ત્યાં જન્મને અને સદ્ભાવને આશ્રયીને વિચારીએ તો ભરતાદિ સર્વ કર્મભૂમિઓમાં જિનકલ્પિકની સ્થિતિ હોય છે. તેથી એ પ્રાપ્ત થાય કે પાંચ ભરત ક્ષેત્ર, પાંચ મહાવિદેહ ક્ષેત્ર અને પાંચ ઐરાવત ક્ષેત્ર: આ પંદર કર્મભૂમિઓમાં જ જિનકલ્પિકનો જન્મ થાય છે અને ઉચિત કાળે જિનકલ્પિકનો સદ્ભાવ થાય છે.

વળી કર્મભૂમિમાં રહેલા જિનકલ્પિકનું સંહરણ કરીને કોઈ દેવતા તેઓને અકર્મભૂમિમાં મૂકે તો, ત્યારે અકર્મભૂમિમાં પણ જિનકલ્પિકનો સદ્ભાવ થાય, પરંતુ અકર્મભૂમિમાં જિનકલ્પિકનો જન્મ થતો નથી.

આમ, ક્ષેત્રને આશ્રયીને જિનકલ્પિકની સ્થિતિ પંદર કર્મભૂમિઓમાં જન્મથી અને સદ્ભાવથી હોય છે, પરંતુ અકર્મભૂમિઓમાં સંહરણ થયે છતે સદ્ભાવથી હોય પણ અને ન પણ હોય, એ પ્રકારની ભજના જાણવી. ॥૧૪૮૬/૧૪૮૭॥

# અવતરણિકા :

कालद्वारमधिकत्याह -

# અવતરણિકાર્થ:

કાલદ્વારને આશ્રયીને જિનકલ્પિકની સ્થિતિને કહે છે –

#### आशः :

ओसप्पिणिए दोसुं जम्मणओ तिसु अ संतिभावेणं । उस्सिप्पिणि विवरीओ जम्मणओ संतिभावेण ॥१४८८॥

#### અન્વયાર્થઃ

ओसिपणिए=અવસર્પિણીમાં दोसुं जम्मणओं तिसु अ संतिभावेणं=બેમાં જન્મથી અને ત્રણમાં सद्ભાવથી હોય=ત્રીજા-ચોથા આરામાં મનુષ્યભવની પ્રાપ્તિરૂપ જન્મને આશ્રયીને જિનકલ્પિકની સ્થિતિ હોય અને ત્રીજા-ચોથા-પાંચમા આરામાં સદ્ભાવને આશ્રયીને જિનકલ્પિકની સ્થિતિ હોય; उस्सिप्पणि जम्मणओं संतिभावेण विवरीओ=ઉત્સર્પિણીમાં જન્મથી-સદ્ભાવથી વિપરીત હોય=બીજા-ત્રીજા-ચોથા આરામાં જન્મને આશ્રયીને જિનકલ્પિકની સ્થિતિ હોય અને ત્રીજા-ચોથા આરામાં સદ્ભાવને આશ્રયીને જિનકલ્પિકની સ્થિતિ હોય અને ત્રીજા-ચોથા આરામાં સદ્ભાવને આશ્રયીને જિનકલ્પિકની સ્થિતિ હોય.

#### आथार्थ :

અવસર્પિણીમાં ત્રીજા-ચોથા આરામાં મનુષ્યભવની પ્રાપ્તિરૂપ જન્મને આશ્રયીને જિનકિલ્પિકની સ્થિતિ હોય અને ત્રીજા-ચોથા-પાંચમા આરામાં સદ્ભાવને આશ્રયીને જિનકિલ્પિકની સ્થિતિ હોય; ઉત્સર્પિણીમાં બીજા-ત્રીજા-ચોથા આરામાં જન્મને આશ્રયીને જિનકિલ્પિકની સ્થિતિ હોય અને ત્રીજા-યોથા આરામાં સદ્ભાવને આશ્રયીને જિનકિલ્પિકની સ્થિતિ હોય.

#### ટીકા :

अवस्पिण्यां काले द्वयोः=सुषमदुष्यमसुष्यमसुष्यमयोर्जन्मतो=जन्माश्रित्यास्य स्थितिः, तिसृषु= सुषमदुष्यमदुष्यमसुष्यमसुष्यमसु सद्भावेनेति स्वरूपतयाऽस्य स्थितिः, उत्सर्प्पिण्यां विपरीतोऽस्य कल्यः जन्मतः सद्भावतश्च । एतदुक्तं भवति-दुष्यमदुष्यमसुष्यमसुष्यमदुष्यमासु तिसृषु जन्मतः, दुष्यमसुष्यमसुष्यम-दुष्यमयोस्तु द्वयोः सद्भावत एवेति गाथार्थः ॥१४८८॥

## ટીકાર્થ :

અવસર્પિણી કાલમાં=અવસર્પિણીકાળ જ્યાં છે તેવા ભરત અને ઐરાવત ક્ષેત્રમાં, બેમાં=સુષમદુઃષમ અને દુઃષમસુષમામાં=સુષમદુઃષમા નામના ત્રીજા અને દુઃષમસુષમા નામના ચોથા આરામાં, જન્મથી=જન્મને આશ્રયીને, આમની=જિનકલ્પિકની, સ્થિતિ હોય. ત્રણમાં=સુષમદુઃષમ-દુઃષમસુષમ-દુઃષમામાં=સુષમદુઃષમા નામના ત્રીજા-દુઃષમસુષમા નામના ચોથા અને દુઃષમા નામના પાંચમા આરામાં, સદ્ભાવથી=સ્વરૂપપણાથી= જિનકલ્પિકના સ્વરૂપપણાથી, આની=જિનકલ્પિકની, સ્થિતિ હોય.

ઉત્સર્પિણીમાં જન્મથી અને સદ્ભાવથી આનો વિપરીત કલ્પ છે≕ઉત્સર્પિણીકાળ જ્યાં છે તેવા ભરત અને ઐરાવત ક્ષેત્રમાં જન્મ અને સદ્ભાવને આશ્રયીને જિનકલ્પીની અવસર્પિણીકાળવાળા ક્ષેત્રમાં બતાવી તેનાથી વિપરીત મર્યાદા છે.

આ કહેવાયેલું થાય છે≕ઉપરમાં કહ્યું કે ઉત્સર્પિણીકાળમાં જિનકલ્પિકનો વિપરીત કલ્પ છે એનાથી, હવે કહે છે એ કથન પ્રાપ્ત થાય છે −

દુઃષમ-દુઃષમસુષમ-સુષમદુઃષમારૂષ ત્રણમાં=દુઃષમા નામના બીજા-દુઃષમસુષમા નામના ત્રીજા-સુષમદુઃષમા નામના ચોથા : એ ત્રણ આરામાં, જન્મથી જિનકલ્પિકની સ્થિતિ હોય. વળી દુઃષમસુષમ-સુષમદુઃષમારૂપ બેમાં=દુઃષમસુષમા નામના ત્રીજા અને સુષમદુઃષમા નામના ચોથા : એ બે આરામાં, સદ્ભાવથી જ જિનકલ્પિકની સ્થિતિ હોય, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### भाशाः

णोसिप्पणिउस्सिप्पिणि होइ उ पिलभाग मो चउत्थिम्म । काले पिलभागेसु अ साहरणे होइ सव्वेसुं ॥१४८९॥ दारं ॥

# **अन्दयार्थ**ः

णोसिष्णिजस्सिष्णि=અવસર્પિણી-ઉત્સર્પિણી નથી (એવા કાળવાળા ક્ષેત્રમાં) चउत्थिम्म उ पिलभाग

काले=વળી ચતુર્થ જ પ્રતિભાગવાળા કાળમાં होइ=હોય છે=જિનકલ્પિક જન્મથી અને સદ્ભાવથી હોય છે; साहरणे अ=અને સંહરણ હોતે છતે सळेसुं पिलभागेसु=સર્વ=ચારેય, પ્રતિભાગોમાં होइ=હોય છે=જિનકલ્પિક સદ્ભાવથી હોય છે.

★ 'मो' પાદપૂરણમાં છે.

#### आशार्थ :

જ્યાં અવસર્પિણી-ઉત્સર્પિણી નથી એવા કાળવાળા ક્ષેત્રમાં, વળી ચોથા જ પ્રતિભાગવાળા કાળમાં જિનકલ્પિક જન્મથી અને સદ્ભાવથી હોય છે; અને સંહરણ હોતે છતે સર્વ પ્રતિભાગોમાં જિનકલ્પિક સદ્ભાવથી હોય છે.

## કોકા :

नावसर्प्पिण्युत्सर्प्पिणीति उभयशून्ये स्थिते काले भवति त्वयं जन्मतः सद्भावतश्च, प्रतिभागे चतुर्थ एव काले दुष्यमसुषमारूपे=विदेहेषु, प्रतिभागेषु च केवलेषु(?कालेषु) संहरणे सित सद्भावमाश्चित्य भवति सर्वेषुत्तरकुर्वादिगतेष्विति गाथार्थः ॥१४८९॥

🛨 टीडामां केवलेषु छे तेने स्थाने कालेषु होय तेम लासे छे.

## ટીકાર્ચ:

અવસર્પિણી-ઉત્સર્પિણી નથી એ પ્રકારના ઉભયથી શૂન્ય એવા સ્થિત કાળમાં=અવસર્પિણી અને ઉત્સર્પિણી એ બંનેથી રહિત એવો સ્થિર કાળ જ્યાં છે તેવા ક્ષેત્રમાં, વળી આ≕જિનકલ્પિક, જન્મથી અને સદભાવથી હોય છે.

દુઃષમસુષમારૂપ ચોથા જ પ્રતિભાગવાળા કાળમાં=દુઃષમસુષમારૂપ ચોથા જ વિભાગવાળો અવસ્થિત કાળ છે જ્યાં તેવા ક્ષેત્રમાં≔વિદેહોમાં≔પાંચ મહાવિદેહોમાં, જિનકલ્પિકની જન્મને આશ્રયીને સ્થિતિ હોય છે.

અને સંહરણ હોતે છતે ઉત્તરકુરુ આદિગત સર્વ પ્રતિભાગવાળા કાળમાં=જિનકલ્પિકનું કોઈક રીતે સંહરણ થયે છતે ઉત્તરકુરુ આદિ સાત ક્ષેત્રવિષયક ચારેય વિભાગવાળા કાળમાં, સદ્દભાવને આશ્રયીને હોય છે=જિનકલ્પિકની સ્થિતિ હોય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

કાળને આશ્રયીને કયા ક્ષેત્રમાં જિનકલ્પિકની જન્મથી સ્થિતિ છે ? અને કયા ક્ષેત્રમાં જિનકલ્પિકની સદ્ભાવથી સ્થિતિ છે ? તે બતાવે છે —

પાંચ ભરત ક્ષેત્ર અને પાંચ ઐરાવત ક્ષેત્રમાં અવસર્પિણીકાળ અને ઉત્સર્પિણીકાળ હોય છે. તેમાંથી અવસર્પિણીકાળને આશ્રયીને જિનકલ્પિકની સ્થિતિ વિચારીએ તો જેઓનો જન્મ ત્રીજા કે ચોથા આરામાં થયો હોય તેઓ જ જિનકલ્પ સ્વીકારે છે, અન્ય નહીં, અને તેઓનો ત્રીજા-ચોથા આરામાં કે પાંચમા આરામાં પણ જિનકલ્પી સ્વરૂપે સદ્ભાવ હોય છે; કેમ કે ચોથા આરામાં જન્મેલા સાધુ પાંચમા આરામાં જિનકલ્પ સ્વીકારે અથવા ચોથા આરાના જિનકલ્પી પાંચમા આરાનો પ્રારંભ થયા પછી વિદ્યમાન હોય, તેવું બને.

વળી ઉત્સર્પિણીકાળને આશ્રયીને જિનકલ્પિકની સ્થિતિ વિચારીએ તો જેઓનો જન્મ બીજા-ત્રીજા કે ચોથા આરામાં થયો હોય તેઓ જિનકલ્પ સ્વીકારે છે, અન્ય નહીં, અને તેઓનો જિનકલ્પી સ્વરૂપે સદ્ભાવ ત્રીજા, ચોથા આરામાં જ હોય છે.

અહીં પ્રશ્ન થાય કે બીજા આરામાં જન્મેલ વ્યક્તિ ત્રીજા આરામાં કઈ રીતે જિનકલ્પ સ્વીકારે ? તેનો આશય એ છે કે ઉત્સર્પિણીકાળમાં ત્રીજા આરાના પ્રારંભમાં પ્રથમ તીર્થંકર ધર્મતીર્થની સ્થાપના કરે છે, તેથી જેઓ બીજા આરાના અંતમાં જન્મેલા હોય, તેઓ ત્રીજા આરામાં ધર્મતીર્થ સ્થપાયા પછી સંયમ પ્રહણ કરીને જિનકલ્પ સ્વીકારી શકે છે, તેથી તેવા જિનકલ્પીને આશ્રયીને જિનકલ્પિકની સ્થિતિ જન્મથી બીજા-ત્રીજા-ચોથા આરામાં, તેમ જ જિનકલ્પી સ્વરૂપે સદ્ભાવથી ત્રીજા-ચોથા આરામાં સંભવે છે.

વળી ઉત્તરકુરુ આદિ સાત ક્ષેત્રોમાં અવસર્પિણી-ઉત્સર્પિણી હોતી નથી. તેથી તેવા અવસર્પિણી-ઉત્સર્પિણીથી શૂન્ય ક્ષેત્રોમાં સદા નિયત કાળ હોય છે અને તે ક્ષેત્રોમાં નિયત કાળના ચાર વિભાગો છે; તે નીચે પ્રમાણે —

- (૧) **દેવકુરુ-ઉત્તરકુર :-** આ ક્ષેત્રમાં સદા માટે અવસર્પિણીના સુષમસુષમા નામના પહેલા આરા જેવો અવસ્થિત કાળ હોય છે.
- (૨) **હરિવર્ષ-૨મ્યક્**વર્ષઃ આ ક્ષેત્રમાં સદા માટે અવસર્પિણીના સુષમા નામના બીજા આરા જેવો અવસ્થિત કાળ હોય છે.
- (૩) **હૈમવત-હૈરણ્યવત**ઃ- આ ક્ષેત્રમાં સદા માટે અવસર્પિણીના સુષમદુઃષમા નામના ત્રીજા આરા જેવો અવસ્થિત કાળ હોય છે.
- (૪) **મહાવિદેહ**ઃ- આ ક્ષેત્રમાં સદા માટે અવસર્પિણીના દુઃષમસુષમા નામના ચોથા આરા જેવો અવસ્થિત કાળ હોય છે.

આ ચાર વિભાગોવાળાં સાત ક્ષેત્રોમાંથી પ્રથમનાં છ ક્ષેત્રો અકર્મભૂમિ છે અને સાતમું મહાવિદેહ ક્ષેત્ર કર્મભૂમિ છે; વળી તે ચોથા પ્રતિભાગવાળા મહાવિદેહ ક્ષેત્રમાં જિનકલ્પિક જન્મે છે, અન્ય ત્રણ પ્રતિભાગવાળાં ક્ષેત્રોમાં જિનકલ્પિક જન્મતા નથી, પરંતુ ચારેય પ્રતિભાગવાળાં સાતેય ક્ષેત્રોમાં સંહરણથી જિનકલ્પિક પ્રાપ્ત થાય છે.

આમ, મહાવિદેહ ક્ષેત્ર કર્મભૂમિ હોવાથી ત્યાં જિનકલ્પિકો જન્મે છે અને જિનકલ્પ સ્વીકારે છે, તેથી મહાવિદેહ ક્ષેત્રમાં જિનકલ્પિકોની જન્મથી અને સદ્ભાવથી સ્થિતિ હોય; પરંતુ દેવકુરુ આદિ અન્ય છ ક્ષેત્રો અકર્મભૂમિ હોવાથી ત્યાં જિનકલ્પિકો જન્મતા નથી અને જિનકલ્પ સ્વીકારતા નથી. તેથી છ ક્ષેત્રોમાં જિનકલ્પિકોની જન્મથી સ્થિતિ ન હોય, પરંતુ સંહરણને આશ્રયીને સદ્ભાવથી સ્થિતિ હોય. **॥૧૪૮૮/૧૪૮૯॥** 

## અવતરણિકા :

चारित्रद्वारमधिकृत्याह -

# અવતરણિકાર્થ:

ચારિત્રદારને આશ્રયીને જિનકલ્પિકની સ્થિતિને કહે છે –

#### आशा :

# पढमे वा बीए वा पडिवज्जइ संजमिम्म जिणकप्यं । पुळ्वपडिवन्नओ पुण अण्णयरे संजमे हुज्जा ॥१४९०॥

#### अन्वयार्थ :

पढमे वा बीए वा संजमिम=પ્રથમ અથવા દ્વિતીય સંયમ હોતે છતે जिणकणं=ि જનકલ્પને पडिवज्जइ= स्વीકારે છે. पुळपडिवन्नओ पुण=વળી પૂર્વપ્રતિપન્નક=પૂર્વે સ્વીકારેલ જિનકલ્પવાળા સાધુ, अण्णयरे संजमे=અન્યતર સંયમમાં=સૃક્ષ્મસંપરાય કે યથાખ્યાત બેમાંથી એક સંયમમાં, हुज्जा=હોય.

#### आथार्थ :

પ્રથમ અથવા હિતીય સંયમ હોતે છતે જિનકલ્પને સ્વીકારે છે. વળી પૂર્વે સ્વીકારેલ જિનકલ્પવાળા સાધુ યોથા કે પાંચમા સંયમમાં હોય.

#### ટીકા :

प्रथमे वा सामायिक एव द्वितीये वा छेदोपस्थाप्ये प्रतिपद्यते संयमे=चारित्रे सित जिनकर्त्यं, नान्यस्मिन्, पूर्वप्रतिपन्नः पुनरसौ अन्यतरस्मिन् संयमस्थाने-सूक्ष्मसम्परायादौ भवेद् उपशमश्रेणिमधि-कृत्येति गाथार्थः ॥१४९०॥

## ટીકાર્થ :

પ્રથમ એવું સામાયિક જ અથવા દિતીય એવું છેદોપસ્થાપ્ય સંયમ=ચારિત્ર, હોતે છતે જિનકલ્પને સ્વીકારે છે, અન્ય હોતે છતે નહીં=પ્રથમ અથવા દિતીય સંયમથી અન્ય સંયમ હોતે છતે જિનકલ્પને સ્વીકારતા નથી.

વળી પૂર્વપ્રતિપન્ન એવા આ=પૂર્વમાં સ્વીકારેલ છે જિનકલ્પ જેમણે એવા જિનકલ્પી સાધુ, ઉપશમશ્રેણિને આશ્રયીને સૂક્ષ્મસંપરાયાદિ અન્યતર સંયમસ્થાનમાં હોય≔ચોથું સૂક્ષ્મસંપરાય ચારિત્ર અને પાંચમું યથાખ્યાત ચારિત્ર બેમાંથી એક ચારિત્રમાં જિનકલ્પીની સ્થિતિ હોય, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# અવતરણિકા :

સાધુ પાંચ ચારિત્રમાંથી કયા ચારિત્રમાં જિનકલ્પ સ્વીકારે છે ? અને જિનકલ્પ સ્વીકાર્યા પછી કયા સંયમસ્થાનમાં હોઈ શકે છે ? તે પૂર્વગાથામાં બતાવ્યું. હવે કયા તીર્થંકરોના તીર્થમાં કયા ચારિત્રમાં સાધુ જિનકલ્પ સ્વીકારે છે અને જિનકલ્પ સ્વીકાર્યા પછી અન્યતર સંયમસ્થાનને કઈ રીતે પ્રાપ્ત કરે છે ? તે બતાવે છે –

#### ગાથા :

मिज्झमितत्थयराणं पढमे पुरिमंतिमाण बीअम्मि । पच्छा विसुद्धजोगा अण्णयरं पावइ तयं तु ॥१४९१॥ दारं ॥

#### अन्वयार्थः

मिज्झमितित्थयराणं पढमे=मध्यम तीर्थंકरोना (तीर्थमां) પ્રથમમાં હોય=પ્રથમ સામાયિક ચારિત્રમાં જિનકલ્પને સ્વીકારે છે. पुरिमंतिमाण बीअम्मि=पुरिम-અંતિમના=પહેલા અને છેલ્લા તીર્થંકરના, (તીર્થમાં) દ્વિતીયમાં હોય=બીજા છેદોપસ્થાપ્ય ચારિત્રમાં જિનકલ્પને સ્વીકારે છે. पच्छा=પાછળથી=જિનકલ્પ સ્વીકાર્ય પછી, विसुद्धजोगा=વिशुद्ध યોગ થવાથી अण्णयरं तयं=અન્યતર એવા તેને=સૂક્ષ્મસંપરાય કે યથાખ્યાત એ બેમાંથી એક ચારિત્રને, पावइ=પ્રાપ્ત કરે છે.

🖈 ગાથાના અંતે રહેલ 'तु' પાદપૂર્તિમાં છે.

#### ગાथार्थ :

મધ્યમ તીર્થંકરોના તીર્ચમાં સાધુ સામાચિક ચારિત્રમાં જિનકલ્પને સ્વીકારે છે. પહેલા અને છેલ્લા તીર્થંકરના તીર્થમાં સાધુ છેદોપસ્થાપ્ય ચારિત્રમાં જિનકલ્પને સ્વીકારે છે. જિનકલ્પ સ્વીકાર્ય પછી વિશુદ્ધ યોગ થવાથી સૂક્ષ્મસંપરાય કે યથાખ્યાત એ બેમાંથી એક ચારિત્રને જિનકલ્પિક પ્રાપ્ત કરે છે.

#### ટીકા :

मध्यमतीर्थकराणां तीर्थे प्रथमे भवेत्, द्वितीयस्य तेषामभावात्, पुरिमचरमयोस्तु तीर्थंकरयोः तीर्थे द्वितीये भवेत् छेदोपस्थाप्य एव, पश्चाद्विशुद्धयोगात् कारणादन्यतरं प्राप्नोति तं=संयमं सूक्ष्म-सम्परायादिमुपशमापेक्षयेति गाथार्थः ॥१४९१॥

# ટીકાર્થ :

મધ્યમ તીર્થંકરોના તીર્થમાં પ્રથમમાં હોય=બીજા તીર્થંકરથી માંડીને ત્રેવીશમા તીર્થંકર સુધીના તીર્થમાં થયેલા સાધુ પહેલા સામાયિક ચારિત્રમાં જિનકલ્પને સ્વીકારે છે; કેમ કે તેઓને દ્વિતીયનો અભાવ છે=મધ્યમ તીર્થંકરોના તીર્થમાં રહેલા સાધુઓને બીજા છેદોપસ્થાપ્ય ચારિત્રનો અભાવ હોય છે.

વળી પુરિમ અને ચરમ તીર્થંકરના તીર્થમાં દ્વિતીય એવા છેદોપસ્થાપ્યમાં જ હોય=પહેલા અને છેલ્લા તીર્થંકરના તીર્થમાં થયેલા સાધુ બીજા છેદોપસ્થાપનીય ચારિત્રમાં જ જિનકલ્પને સ્વીકારે છે.

પાછળથી=સર્વ તીર્થંકરોના તીર્થમાં થયેલા સાધુ જિનકલ્પ સ્વીકાર્યા પછી, વિશુદ્ધ યોગરૂપ કારણથી ઉપશમની અપેક્ષાથી અન્યતર એવા તેને=સૂક્ષ્મસંપરાયાદિ સંયમને, પ્રાપ્ત કરે છે અર્થાત્ જિનકલ્પી ઉપશમશ્રેણી માંડે તો ક્રમસર ચોથા સૂક્ષ્મસંપરાય ચારિત્રને અને પાંચમા યથાખ્યાત ચારિત્રને પ્રાપ્ત કરે છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

ચારિત્ર પાંચ પ્રકારે છે : (૧) સામાયિક (૨) છેદોપસ્થાપ્ય (૩) પરિહારવિશુદ્ધિ (૪) સૂક્ષ્મસંપરાય (૫) યથાખ્યાત. તેમાંથી બીજું છેદોપસ્થાપ્ય ચારિત્ર વચ્ચેના બાવીશ તીર્થંકરોના સાધુઓને હોતું નથી, તેથી બાવીશ તીર્થંકરોના તીર્થમાં રહેલા સાધુઓ પ્રથમ સામાયિક ચારિત્રમાં જ જિનકલ્પ સ્વીકારે છે.

વળી પ્રથમ અને ચરમ તીર્થંકરના સાધુઓ સંયમ ગ્રહણ કરે છે, ત્યારે સામાયિક ચારિત્રવાળા હોય છે અને પાછળથી તેઓની પંચમહાવ્રતોમાં ઉપસ્થાપના કરાય છે, ત્યારે તેઓ છેદોપસ્થાપ્ય ચારિત્રવાળા હોય છે. તેથી પહેલા અને છેલ્લા તીર્થંકરના તીર્થમાં રહેલા સાધુઓ બીજા છેદોપસ્થાપ્ય ચારિત્રમાં જ જિનકલ્પ સ્વીકારે છે. સામાયિક ચારિત્રમાં નહીં.

વળી જિનકલ્પિકને ત્રીજું પરિહારવિશુદ્ધિ ચારિત્ર હોતું નથી. જિનકલ્પ સ્વીકાર્યા પછી કોઈક જિનકલ્પી વિશુદ્ધ યોગ થવાને કારણે ઉપશમશ્રેણી માંડે તો, તેવા જિનકલ્પિકને આશ્રયીને ચોથું સૂક્ષ્મસંપરાય અને પાંચમું યથાખ્યાત ચારિત્ર હોઈ શકે, અર્થાત્ જિનકલ્પિક ઉપશમશ્રેણીએ ચઢીને દશમા ગુણસ્થાનકને સ્પર્શે ત્યારે તેઓને સૂક્ષ્મસંપરાય ચારિત્ર હોય છે અને તે વખતે તેઓને સૂક્ષ્મ લોભ સિવાય સર્વથા કષાયના અભાવની પ્રાપ્તિ થાય છે; વળી જયારે તેઓ અગિયારમા ગુણસ્થાનકને સ્પર્શે ત્યારે તેઓને યથાખ્યાત ચારિત્ર હોય છે અને તે વખતે તેઓ ઉપશાંતમોહવાળા થવાથી ઉપશાંતવીતરાગ બને છે. ॥૧૪૯૦/૧૪૯૧॥

#### અવતરણિકા :

तीर्थद्वारमधिकृत्याह -

## અવતરણિકાર્થ:

તીર્થદ્વારને આશ્રયીને જિનકલ્પિકની સ્થિતિને કહે છે –

#### भाशा :

तित्थे त्ति नियमओ च्चिय होइ स तित्थम्मि न पुण तदभावे । विगएऽणुष्पण्णे वा जाईसरणाइएहिं तु ॥१४९२॥

#### અન્વચાર્થ :

तित्थे त्ति='तीर्थे' એ પ્રકારના (દ્વારમાં) तित्थिम्मि=तीर्थ હોતે છતે नियमओ च्चिय=નિયમથી જ स=ते=िજનકલ્પિક होइ=થાય છે, तदभावे पुण=परंतु तेनो અભાવ હોતે છતે=तीर्थनो અભાવ હોતે છતે, न=નહીં=िજનકલ્પિક થતા નથી. (તે જ સ્પષ્ટ કરે છે –) विगएऽणुष्णणणे वा=िवगत અથવા અનુત્પન્ન હોતે છતે=तीर्थनो नाश થયે છતે અથવા તીર્થ ઉત્પન્ન નહીં થયે છતે, जाईसरणाइएहिं तु=જાતિસ્મરણાદિથી જ (જિનકલ્પિક થતા નથી.)

## गाथार्थ :

'तीर्थे' એ પ્રકારના દ્વારમાં તીર્થ હોતે છતે નિયમથી જ જિનકલ્પિક થાય છે, પરંતુ તીર્થનો અભાવ હોતે છતે જિનકલ્પિક થતા નથી. તીર્થનો નાશ થયે છતે કે તીર્થ ઉત્પન્ન નહીં થયે છતે જાતિસ્મરણદિથી જ જિનકલ્પિક થતા નથી.

#### ટીકા :

तीर्थ इति नियमत एव भवति स जिनकल्पिकः तीर्थे=सङ्घे सित, न पुनस्तदभावे, विगतेऽनुत्पन्ने

# वा तीर्थे जातिस्मरणादिभिरेव कारणैरिति गाथार्थः ॥१४९२॥

🛨 ''जातिस्मरणादिभिः''માં 'आदि' पદથી નિસર્ગથી થતા તેવા પ્રકારના ક્ષયોપશમરૂપ કારણનો સંગ્રહ છે.

## විසාන් :

'तीर्थे' એ પ્રકારના દારમાં તીર્થ=સંઘ, હોતે છતે નિયમથી જ તે=જિનકલ્પિક, થાય છે, પરંતુ તેનો અભાવ હોતે છતે=તીર્થનો અભાવ હોતે છતે, નહીં=જિનકલ્પિક થતા નથી.

તે તીર્થનો અભાવ જ સ્પષ્ટ કરે છે –

વિગત અથવા અનુત્પન્ન તીર્થ હોતે છતે=નાશ પામેલ અથવા ઉત્પન્ન નહીં થયેલ એવું તીર્થ હોતે છતે, જાતિસ્મરણાદિ જ કારણોથી જિનકલ્પિક થતા નથી, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### आधाः

# अहिगयरं गुणठाणं होड़ अतित्थंमि एस किं ण भवे? । एसा एअस्स ठिई पण्णत्ता वीअरागेहिं ॥१४९३॥ दारं ॥

## અન્વચાર્થ :

अतित्थंमि=અતીર્થમાં अहिगयरं गुणठाणं=અધિકતર ગુણસ્થાન होइ=થાય છે, एस=આ=િજનકલ્પિક, किं ण भवे ?=કેમ ન થાય ? (તેનો ઉત્તર આપે છે –) एअस्स=આની=િજનકલ્પિકની, एसा ठिईं=આ સ્થિતિ वीअरागेहिं=વીતરાગ વડે पण्णत्ता=પ્રજ્ઞપ્ત છે.

## ગાશાર્થ :

અતીર્થમાં અધિકતર ગુણસ્થાન થાય છે, તો જિનકલ્પિક કેમ ન થાય ? એનો ઉત્તર આપે છે કે જિનકલ્પિકની આ સ્થિતિ વીતરાગ વડે પ્રરૂપાઈ છે.

# ટીકા ઃ

अधिकतरं तद् गुणस्थानं श्रेण्यादि भवत्यतीर्थे, मरुदेव्यादीनां तथाश्रवणाद्, इति एष किं न भवति जिनकल्पिक इत्याशङ्क्याह-एषा एतस्य स्थितिः जिनकल्पिकस्य प्रज्ञप्ता वीतरागैः, न पुनरत्र काचिद्युक्तिरिति गाथार्थः ॥१४९३॥

★ ''श्रेण्यादि''मां 'आदि' शબ्हथी डेवળज्ञान અने योगनिरोधनो संग्रह छे.

# ટીકાર્થ :

અતીર્થમાં અધિકતર એવા તે શ્રેણીઆદિ ગુણસ્થાન=જિનકલ્પિકને જે ગુણસ્થાન છે તેનાથી અધિકતર એવું ક્ષપકશ્રેણી આદિ ગુણસ્થાન, થાય છે; કેમ કે મરુદેવી આદિનું તે પ્રકારે શ્રવણ છે=જિનકલ્પીથી અધિકતર ગુણસ્થાનની પ્રાપ્તિરૂપે શ્રવણ છે. એથી આ=જિનકલ્પિક, કેમ થતા નથી ? એ પ્રકારની આશંકા કરીને કહે છે –

આની=જિનકલ્પિકની, આ સ્થિતિ=પૂર્વગાથામાં બતાવી એ તીર્થવિષયક મર્યાદા, વીતરાગ વડે પ્રજ્ઞપ્ત છે=કહેવાઈ છે, પરંતુ એમાં=જિનકલ્પિકની તીર્થવિષયક સ્થિતિમાં, કોઈ યુક્તિ નથી, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

તીર્થંકરો તીર્થની સ્થાપના કરે છે અને તે તીર્થ વિદ્યમાન હોય ત્યારે જ કેટલાક મહાત્માઓ જિનકલ્પ સ્વીકારે છે; પરંતુ તીર્થ ઉત્પન્ન થયું ન હોય અથવા તીર્થ નાશ પામ્યું હોય, ત્યારે કોઈ જિનકલ્પ સ્વીકારતા નથી, માટે તીર્થમાં જ જિનકલ્પીઓ થાય છે. આથી જ અવસર્પિણીના છક્કા આરામાં જિનકલ્પિકો હોતાં નથી અને સુવિધિનાથ ભગવાન અને શીતલનાથ ભગવાનના તીર્થના વચ્ચેના કાળમાં અચ્છેરારૂપે તીર્થનો વિચ્છેદ થયેલો ત્યારે પણ જિનકલ્પિકો ન હતાં.

અહીં પ્રશ્ન થાય કે તીર્થ ન હોય ત્યારે ધર્મની વ્યવસ્થા જ હોતી નથી, તેથી જેમ કોઈપણ ધર્મના અનુષ્ઠાન સંભવે નહીં તેમ જિનકલ્પ પણ સંભવે નહીં; છતાં તીર્થના અભાવમાં જિનકલ્પી થતા નથી, એમ કહેવાનું વિશેષ પ્રયોજન શું છે ? તેથી કહે છે —

તીર્થ ન હોય ત્યારે પણ જેમ જાતિસ્મરણાદિથી કોઈકને સમ્યક્ત્વ, પ્રત્યેકબુદ્ધત્વ આદિ ભાવો થાય છે, તેમ જાતિસ્મરણાદિથી જિનકલ્પિક થતા નથી. આથી કહ્યું કે તીર્થના અભાવમાં જિનકલ્પિક થતા નથી.

અહીં પ્રશ્ન થાય કે જિનકલ્પીના ગુણસ્થાન કરતા પણ અધિકતર એવા ક્ષપકશ્રેણી આદિ ગુણસ્થાન તીર્થના અભાવમાં થાય છે, તો તીર્થના અભાવમાં જિનકલ્પી કેમ થતા નથી ? કેમ કે મર્દેવી આદિ અતીર્થસિદ્ધરૂપે શાસ્ત્રમાં સંભળાય છે, તેથી તીર્થના અભાવમાં કેવલજ્ઞાનથી ન્યૂન ભૂમિકાવાળો જિનકલ્પ સ્વીકારવામાં શું બાધ છે ? એથી ગ્રંથકારશ્રી કહે છે —

તીર્થના અભાવમાં જિનકલ્પિક થતા નથી, એવી મર્યાદા વીતરાગ એવા ભગવાને બતાવી છે. માટે અન્ય કોઈ યુક્તિ ન હોવા છતાં વીતરાગના વચનથી જ આ મર્યાદા આ પ્રમાણે સ્વીકારવી જોઈએ. II૧૪૯૨/૧૪૯૩II

# અવતરણિકા :

पर्यायद्वारमधिकृत्याह -

# અવતરણિકાર્થ:

પર્યાયદારને આશ્રયીને જિનકલ્પિકની સ્થિતિને કહે છે –

#### भाशाः

परिआओ अ दुभेओ गिहिजइभेएहिं होइ णायव्वो । एकेको य दुभेओ जहण्णओ उक्कोसओ चेव ॥१४९४॥

## અન્વચાર્થ :

**परिआओ अ**=અને પર્યાય=જિનકલ્પિકનો વયાદિરૂપ પર્યાય, गिहिजइभेएहिं=ગૃહી અને યતિના ભેદથી

दुभेओ=બે ભેદવાળો णायव्वो होइ=જ્ઞાતવ્ય થાય છે. एक्नेको य=અને એકેક जहण्णओ उक्कोसओ चेव दुभेओ=જઘન્ય અને ઉત્કૃષ્ટરૂપ બે ભેદવાળો છે.

## ગાથાર્થ :

અને જિનકલ્પિકનો વચ અને દીક્ષારૂપ પર્ચાય ગૃહી અને ચતિના ભેદથી બે પ્રકારનો જાણવો. અને એકેક જદ્યન્ય અને ઉત્કૃષ્ટરૂપ બે પ્રકારનો છે.

## ટીકા :

पर्यायश्च द्विभेदोऽत्र गृहियतिभेदाभ्यां भवति ज्ञातव्यः, एकैकश्च द्विभेदोऽसौ जघन्य उत्कृष्टश्चैवेति गाथार्थः ॥१४९४॥

## टीङार्थ :

અને અહીં=જિનકલ્પિકની સ્થિતિમાં, પર્યાય ગૃહી અને યતિના ભેદથી બે ભેદવાળો જ્ઞાતવ્ય છે, અને એકેક આ=ગૃહીપર્યાય અને યતિપર્યાયરૂપ એકેક પર્યાય, જઘન્ય અને ઉત્કૃષ્ટરૂપ બે ભેદવાળો છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### आशा :

एअस्स एस णेओ गिहिपरिआओ जहण्ण गुणतीसा । जइपरिआओ वीसा दोसु वि उक्कोस देसूणा ॥१४९५॥ दारं ॥

# अन्वयार्थ :

एअस्स=આમનો=જિનકલ્પિકનો, जहण्ण=જઘન્ય एस गिहिपरिआओ=આ ગૃહીપર્યાય गुणतीसा= ઓગણત્રીશ (વર્ષો), जइपरिआओ=યતિપર્યાય वीसा=વીશ (વર્ષો) णेओ=જાણવો. दोसु वि=બંનેમાં પણ=બંને પ્રકારના પર્યાયના ભેદમાં પણ, उक्कोस=ઉત્કૃષ્ટ (પર્યાય) देसूणा=દેશથી न्यून એવી (પૂર્વકોટી છે.)

# ગાથાર્થ :

જિનકલ્પિકનો જઘન્ય આ ગૃહીપર્યાય ઓગણત્રીશ વર્ષો અને ચતિપર્યાય વીશ વર્ષો જાણવો. બંને પ્રકારના પર્યાચના ભેદમાં પણ ઉત્કૃષ્ટ પર્યાય દેશથી ન્યૂન એવી પૂર્વકોટી છે.

# ટીકા ઃ

एतस्यैष ज्ञेयो गृहिपर्यायो जन्मत आरभ्य जघन्य एकोनित्रशद्वर्षाणि, यतिपर्यायो विंशतिवर्षाणि जघन्यः, एवं द्वयोरपि-गृहियतिभेदयोरुत्कृष्टपर्यायः देशोना पूर्वकोटीति गाथार्थः ॥१४९५॥

# ટીકાર્થ :

આમનો≔જિનકલ્પિકનો, જઘન્ય એવો આ ગૃહીપર્યાય જન્મથી આરંભીને ઓગણત્રીશ વર્ષો, જઘન્ય

એવો યતિપર્યાય વીશ વર્ષો જાણવો. આ રીતે=જિનકલ્પિકનો જઘન્ય પર્યાય બતાવ્યો એ રીતે, ગૃહી અને યતિના ભેદરૂપ બંનેમાં પણ ઉત્કૃષ્ટ પર્યાય દેશથી ઊન એવી પૂર્વકોટિ છે=કંઈક ન્યૂન એવાં પૂર્વકોડ વર્ષો છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

જિનકલ્પ સ્વીકારનારા સાધુ ગૃહસ્થપણામાં જઘન્યથી ૨૯ વર્ષ રહેલા હોય છે, માટે ગૃહસ્થપણાનાં તેટલાં વર્ષથી પૂર્વે જેઓએ સંયમ પ્રહણ કર્યું હોય તેઓ જિનકલ્પ સ્વીકારતા નથી, એમ અર્થથી પ્રાપ્ત થાય; એ રીતે સંયમ પ્રહણ કર્યા પછી જેઓ સાધુપણામાં જઘન્યથી ૨૦ વર્ષ રહેલા હોય તેઓ જિનકલ્પ સ્વીકાર છે, તે પૂર્વે નહીં. આથી નક્કી થાય કે જિનકલ્પ સ્વીકારનાર સાધુએ ગૃહસ્થપર્યાયમાં ૨૯ વર્ષ અને દીક્ષાપર્યાયમાં ૨૦ વર્ષ : એમ જીવનના ૪૯ વર્ષ પસાર કરેલાં હોય છે, તે પહેલાં કોઈ સાધુ જિનકલ્પ સ્વીકારી શકે નહીં.

વળી જિનકલ્પ સ્વીકારનારા સાધુ ગૃહસ્થપણામાં ઉત્કૃષ્ટથી દેશોનપૂર્વકોટિ વર્ષો રહેલા હોય છે, એ રીતે સાધુપણામાં પણ ઉત્કૃષ્ટથી દેશોનપૂર્વકોટિ વર્ષો રહેલા હોય. તેથી ફલિત થાય કે પૂર્વકોડ વર્ષના આયુષ્યવાળા કોઈક પુરુષ ઘણો કાળ ગૃહસ્થપણામાં રહ્યા હોય અને પાછળથી સંયમ ગ્રહણ કરીને ૨૦ વર્ષ કે તેથી કંઈક અધિક વર્ષ પછી જિનકલ્પ સ્વીકારે તો, તે વખતે તે જિનકલ્પીને કંઈક ન્યૂન એવા પૂર્વક્રોડ વર્ષનો સંયમગ્રહણની પૂર્વેનો ઉત્કૃષ્ટ ગૃહસ્થપર્યાય પ્રાપ્ત થાય; એ રીતે પૂર્વક્રોડ વર્ષના આયુષ્યવાળા કોઈક પુરુષે ૨૯ વર્ષ કે તેથી કંઈક અધિક વર્ષ ગૃહસ્થપણામાં રહીને સંયમ ગ્રહણ કર્યું હોય અને સંયમજીવનના ચરમકાળમાં તે સાધુ જિનકલ્પ સ્વીકારે તો, તે વખતે તે જિનકલ્પીને કંઈક ન્યૂન એવાં પૂર્વક્રોડ વર્ષનો જિનકલ્પસ્વીકારની પૂર્વેનો ઉત્કૃષ્ટ યતિપર્યાય પ્રાપ્ત થાય. ॥૧૪૯૪/૧૪૯૫॥

#### અવતરણિકા :

आगमद्वारमधिकृत्याह -

# અવતરણિકાર્થ :

આગમદારને આશ્રયીને જિનકલ્પિકની સ્થિતિને કહે છે –

#### ગાથા :

अप्पुळं णाहिज्जइ आगममेसो पडुच्च तं जम्मं । जमुचिअपगिद्वजोगाराहणओ चेव कयकिच्चो ॥१४९६॥

#### અન્વરાર્થ :

एसो=आ=िष्ठनङिक्षिङ, तं जम्मं=ते ष्ठन्भने=िष्ठनङिक्षिङना वर्तभान ભवने, पडुच्च=आश्रयीने अप्पुळ्वं आगमं=अपूर्व आगभने णाहिज्जइ=भिक्षता नथी; जं=ेष्ठे કारण्यी उचिअपगिडजोगाराहणओं चेव=ઉथित એવા પ્રકૃષ્ટ યોગના આરાધનથી ष्ठ कयिकच्चो=કृतकृत्य છे.

#### आधार्थ :

જિનકત્પિક વર્તમાન જન્મને આશ્ચર્યોને અપૂર્વ આગમને ભણતા નથી; જે કારણથી ઉચિત એવા પ્રકૃષ્ટ યોગના આરાધનથી જ કૃતકૃત્ય છે.

#### ટીકા :

अपूर्वं नाधीते आगममेष:, कुत इत्याह-प्रतीत्य तज्जन्म=वर्त्तमानं, यद्=यस्मादुचितप्रकृष्ट्योगा-राधनादेव कारणात् कृतकृत्यो वर्त्तत इति गाथार्थः ॥१४९६॥

🖈 टीङामां **'कुत इत्याह'**नुं स्थान **वर्त्तमानं** पछी ढोवुं पोर्धसे.

## ટીકાર્થ :

આ=જિનકલ્પિક, તે જન્મને=વર્તમાનને=જિનકલ્પિકના ભવને, આશ્રયીને અપૂર્વ=પૂર્વમાં પોતે ભણેલા ન હોય તેવા નવા, આગમને ભણતા નથી. કયા કારણથી ?=જિનકલ્પિક વર્તમાન જન્મમાં અપૂર્વ આગમ કેમ ભણતા નથી ? એથી કહે છે – જે કારણથી ઉચિત એવા પ્રકૃષ્ટ યોગના આરાધનરૂપ કારણથી જ જિનકલ્પિક કૃતકૃત્ય વર્તે છે. તે કારણથી જિનકલ્પ સ્વીકાર્યા પછી જિનકલ્પિક નવાં નવાં શાસ્ત્રો ભણતા નથી, એમ અન્વય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### आथा :

पुव्वाहीअं तु तयं पायं अणुसरइ निच्चमेवेस । एगग्गमणो सम्मं विस्सोअसिगाइ खयहेऊ ॥१४९७॥ दारं ॥

## अन्पथार्थ :

एगगमणो एस तु=વળી એકાગ્ર મનવાળા આ=િજનકલ્પિક, विस्सोअसिगाइ खयहेऊ=િ લોતસિકાના ક્ષયના હેતુ એવા पुव्वाहीअं तयं=પૂર્વાધીત તેને=પૂર્વમાં ભણેલા શ્રુતને, पायं=પ્રાયઃ निच्चमेव सम्मं=िनत्य જ સમ્યગ્ अणुसरइ=અનુસ્મરણ કરે છે.

# ગાથાर्थ :

વળી એકાગ્ર મનવાળા જિનકભિક વિસ્રોતસિકાના ક્ષયના હેતુ એવા પૂર્વમાં ભણેલા શ્રુતનું પ્રાયઃ નિત્ય જ સમ્યક્ અનુસ્મરણ કરે છે.

# ट<del>ीड</del>। :

पूर्वाधीतं तु तत्=श्रुतं प्रायोऽनुस्मरित नित्यमेवैषः=जिनकित्पिकः, एकाग्रमनाः सम्यग् यथोक्तं विश्रोतिसकायाः क्षयहेतुं श्रुतं स्मरतीति गाथार्थः ॥१४९७॥

# ही इ।र्थ :

વળી આ=જિનકલ્પિક, પૂર્વમાં અધીત એવા તેને=શ્રુતને, પ્રાયઃ નિત્ય જ અનુસ્મરણ કરે છે. કઈ રીતે

અનુસ્મરણ કરે છે ? તે બતાવે છે **– એકાગ્ર મનવાળા એવા** જિનકલ્પિક **વિસ્રોતસિકાના ક્ષયના હેતુ એવા** યથોક્ત≔પ્રસ્તુત ગાથાના પૂર્વાર્ધમાં કહેવાયેલ પૂર્વમાં અધીત, શ્રુતને સમ્યગ્ સ્મરણ કરે છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

સંયમ પ્રહણ કર્યા પછી સાધુ નિત્ય નવા નવા શ્રુતનું અધ્યયન કરે છે, પરંતુ જિનકલ્પ સ્વીકાર્યા પછી જિનકલ્પી નવા નવા આગમનું અધ્યયન કરતા નથી.

અહીં પ્રશ્ન થાય કે કયા ભવને આશ્રયીને જિનકલ્પી નવા નવા આગમનું અધ્યયન કરતા નથી ? તેથી કહે છે —

વર્તમાન ભવને આશ્રયીને જિનકલ્પી નવા નવા આગમનું અધ્યયન કરતા નથી, પરંતુ અન્ય ભવને આશ્રયીને તે જિનકલ્પી નવા નવા આગમનું અધ્યયન કરે પણ.

અહીં પ્રશ્ન થાય કે સાધુને નિત્ય અપૂર્વ આગમ ભણવાની વિધિ છે. આથી જ પુકખરવર સૂત્રમાં ''**ઘમ્મુત્તરં વક્કર''** બોલવા દ્વારા ચારિત્રધર્મની પ્રાપ્તિ પછી શ્રુતધર્મની વૃદ્ધિની અભિલાષા કરાય છે. તો પછી જિનકલ્પી કેમ પૂર્વમાં ભણેલા શ્રુતની અપેક્ષાએ અપૂર્વ શ્રુત ભણતા નથી ? એથી કહે છે –

જિનકલ્પિક ઉચિત એવા પ્રકૃષ્ટ યોગનું આરાધન કરતા હોવાથી કૃતકૃત્ય વર્તે છે. આશય એ છે કે જિનકલ્પિકથી અન્ય સાધુઓ અપ્રમાદભાવની વૃદ્ધિ અર્થે અપૂર્વ અપૂર્વ શ્રુત ભણીને આત્માને શ્રુતથી ભાવિત કરતા હોય છે. તેથી જેઓ અપ્રમાદથી નવું નવું શ્રુત ભણીને શ્રુતથી ભાવિત થાય છે તેઓ કૃતકૃત્ય છે; જયારે જિનકલ્પિક પોતાની ભૂમિકાનુસાર પૂર્વમાં ભણેલા શ્રુતથી આત્માને સતત વાસિત કરવા દ્વારા અસંગભાવની વૃદ્ધિને અનુકૃળ ઉદ્યમ કરવારૂપ ઉચિત એવા પ્રકૃષ્ટ યોગની આરાધના કરતા હોવાથી કૃતકૃત્ય છે. તેથી કૃતકૃત્ય થવા માટે અન્ય સાધુઓની જેમ અપૂર્વ શ્રુત ભણવાની જિનકલ્પિક સાધુઓને આવશ્યકતા રહેતી નથી.

વળી જિનકલ્પિક પ્રાયઃ પૂર્વમાં ભણેલ શ્રુતનું નિત્ય જ સમ્યગ્ અનુસ્મરણ કરે છે અર્થાત્ જિનકલ્પી સાધુઓ પૂર્વમાં ભણેલા શ્રુતથી આત્માને વાસિત કરીને અપ્રમાદભાવની વૃદ્ધિ કરે છે, તેથી જ કહ્યું કે જિનકલ્પિક એકાગ્ર મનવાળા થઈને પૂર્વમાં અધીત શ્રુતનું અનુસ્મરણ કરે છે.

વળી જિનકલ્પિકોનું શ્રુતનું અનુસ્મરણ ચિત્તની વિસ્રોતસિકાના ક્ષયનો હેતુ છે. તેથી એ પ્રાપ્ત થાય કે ચિત્ત શ્રુતના પારાયણમાં ન રહે તો સંસારના ભાવોમાં પ્રવર્તે છે, જે ચિત્તનો વિપરીત સ્ત્રોત છે અને તે મોહની વૃદ્ધિનું કારણ છે. અનાદિકાળથી આત્મા પર ચિત્તની વિસ્ત્રોતસિકાના જ સંસ્કારો સ્થિર થયેલા છે અને તે સંસ્કારોના ક્ષયનું કારણ એકાગ્ર મનવાળા થઈને કરાતું શ્રુતનું પારાયણ છે, જેનાથી આત્મા પર શ્રુતથી વાચ્ય અર્થના સંસ્કારો દઢ થાય છે અને આત્મા પર સ્થિર થયેલા ચિત્તની વિસ્તોતસિકાના સંસ્કારો નાશ પામે છે; તેમ જ આત્મા પર શ્રુતના સંસ્કારો અતિશય-અતિશયતર થવાથી પૂર્વ પૂર્વ કરતાં ક્ષપકશ્રેણીને અભિમુખ એવા અસંગભાવની વૃદ્ધિ થાય છે.

અહીં "**પ્રાય:**" શબ્દથી એ પ્રાપ્ત થાય કે કોઈક શારીરિક ઉપઘાતને કારણે કે અંતકાળે અનશન કરતી વખતે શ્રુતનું અનુસ્મરણ શક્ય ન હોય, ત્યારે જિનકલ્પી પંચપરમેષ્ઠી આદિના ધ્યાનથી પણ આત્માને ભાવિત કરે છે, તે સિવાય પૂર્વાધીત શ્રુતનું નિત્ય જ અનુસ્મરણ કરે છે, આથી "નિત્ય જ" એમ '**एव**'કાર કરેલ છે.

અહીં કહ્યું કે "જે કારણથી જિનકલ્પિક કૃતકૃત્ય છે," તેનાથી એ ફલિત થાય કે સિદ્ધના જીવો કૃતકૃત્ય છે અને કેવલજ્ઞાની જીવો અંશથી કૃતકૃત્ય છે, તે સિવાય અન્ય કોઈ કૃતકૃત્ય નથી; આમ છતાં જેઓ તેવા કૃતકૃત્ય થવા માટે અપ્રમાદભાવથી સર્વશક્તિથી ઉદ્યમ કરે છે, તેઓ "क्रियमाणं कृतम्"ના ન્યાયથી કૃતકૃત્ય કહેવાય છે અને જેઓ કૃતકૃત્ય થવા પ્રકર્ષથી ઉદ્યમ કરતા નથી, તેઓ કૃતકૃત્ય કહેવાતા નથી. આથી જિનકલ્પી અસંગભાવની વૃદ્ધિ અર્થે ઉચિત એવા પ્રકૃષ્ટ યોગની આરાધના કરનારા છે, માટે કૃતકૃત્ય છે એમ કહેલ છે.

વળી ''सम्यग्'' શબ્દથી એ પ્રાપ્ત થાય કે, માત્ર સૂત્રમાં કે સૂત્રના અર્થમાં ઉપયોગ રાખવો તે શ્રુતનું સમ્યગ્ અનુસ્મરણ નથી, પરંતુ જે શ્રુતનું અનુસ્મરણ કરવાથી અનાદિકાળના આત્મા પર પડેલા વિપરીત સંસ્કારોનો ક્ષય થાય, પોતાની મતિ શ્રુતથી પરિકર્મિત બને અને આત્મામાં શ્રુતના સંસ્કારોનું આધાન થાય, તેવું શ્રુતનું અનુસ્મરણ સમ્યગ્ છે. અને જિનકલ્પિક શ્રુતનું એકાગ્ર મનપૂર્વક તેવું સમ્યગ્ પારાયણ કરે છે. ॥૧૪૯૬/૧૪૯૭॥

# અવતરણિકા :

वेदद्वारमधिकृत्याह -

# અવતરણિકાર્થ:

વેદદારને આશ્રયીને જિનકલ્પિકની સ્થિતિને કહે છે -

#### भाशा :

वेओ पवित्तिकाले इत्थीवज्जो उ होइ एगयरो । पुळपडिवन्नगो पुण होज्ज सवेओ अवेओ वा ॥१४९८॥

# અન્વચાર્થ :

पवित्तिकाले=પ્રવृત્તિકાળમાં=જિનકલ્પના સ્વીકારકાળમાં, इत्थीवज्जो उ=श्लीवर्ष જ=श्लीवेદ સિવાયનો જ, एगयरो=એકતર वेओ=वेद होइ=(જિનકલ્પિકને) હોય છે. पुळपडिवन्नगो पुण=વળી પૂર્વપ્રતિપન્નક=પૂર્વમાં જિનકલ્પ સ્વીકારાયો છે જેમના વડે એવા જિનકલ્પિક, सवेओ अवेओ वा=સવેદવાળા અથવા અવેદવાળા होज्ज=હોય.

#### ગાશાર્થ :

જિનકત્પના स्वीકારકાળમાં સ્ત્રીવેદ સિવાયનો જ એકતર વેદ જિનકત્પિકને હોય છે. વળી પૂર્વમાં જિનકત્પ સ્વીકારાયો છે જેમના વડે એવા જિનકત્પિક સવેદવાળા અથવા અવેદવાળા હોય.

### દીકા :

वेदः प्रवृत्तिकाले तस्य स्त्रीवर्ज एव भवत्येकतरः=पुंवेदो नपुंसकवेदो वा शुद्धः, पूर्वप्रतिपन्नः पुनरध्यवसायभेदाद्भवेत्सवेदो वा अवेदो वैष इति गाथार्थः ॥१४९८॥

### ટીકાર્થ:

પ્રવૃત્તિકાળમાં=જિનકલ્પના સ્વીકારકાળમાં, તેમને=જિનકલ્પિકને, શ્રીવર્જ જ=શ્રીવેદ સિવાયનો જ, એકતર વેદ=શુદ્ધ એવો પુરુષવેદ અથવા નપુંસકવેદ, હોય છે. વળી પૂર્વપ્રતિપન્ન એવા આ=પૂર્વમાં સ્વીકારાયેલ છે જિનકલ્પ જેમના વડે એવા જિનકલ્પિક, અધ્યવસાયના ભેદથી સવેદવાળા અથવા અવેદવાળા હોય, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### आथा :

उवसमसेढीए खलु वेए उवसामिअंमि उ अवेओ । न उ खविए तज्जम्मे केवलपडिसेहभावाओ ॥१४९९॥ दारं ॥

### अन्तराज् :

उवसमसेढीए खलु वेए उवसामिअंमि अवेओ=ઉપશમશ્રેણીમાં જ વેદ ઉપશમિત થયે છતે અવેદ થાય છે=िજનકલ્પિક વેદ વગરના થાય છે, खिवए उ न=પરંતુ ક્ષપિત થયે છતે નહીં=વેદનો ક્ષય થયે છતે જિનકલ્પિક વેદ વગરના થતા નથી; तज्जम्मे केवलपिडसेहभावाओ=डेम કે તે જન્મમાં=िજનકલ્પિકને વર્તમાન ભવમાં, કેવળજ્ઞાનના પ્રતિષેધનો ભાવ છે.

🛨 ગાથાના બીજા પાદમાં રહેલો '૩' પાદપૂર્તિમાં છે.

# भाशार्थ :

ઉપશમશ્રેણિમાં જ વેદનો ઉપશમ થયે છતે જિનક્ષિક વેદ વગરના થાય છે, પરંતુ વેદનો ક્ષય થયે છતે જિનક્ષ્મિક વેદ વગરના થતા નથી; કેમ કે જિનક્ષ્મિકને વર્તમાન ભવમાં કેવલજ્ઞાનના પ્રતિવેદનો ભાવ છે.

# ટીકા :

उपशमश्रेण्यामेव वेदे उपशमिते सति अवेदो भवति, न तु क्षपिते, कुत इत्याह-तज्जन्मन्यस्य केवलप्रतिषेधभावादिति गाथार्थः ॥१४९९॥

# ટીકાર્થ :

ઉપશમશ્રેશિમાં જ વેદ ઉપશમિત થયે છતે અવેદ થાય છે=વેદનો ઉપશમ થયે છતે જિનકલ્પિક વેદ વગરના થાય છે, પરંતુ ક્ષપિત થયે છતે નહીં=વેદનો ક્ષય થયે છતે જિનકલ્પિક વેદ વગરના થતા નથી; કયા કારણથી ? એથી કહે છે ─ આમને=જિનકલ્પિકને, તે જન્મમાં=વર્તમાન ભવમાં, કેવલજ્ઞાનના પ્રતિષેધનો ભાવ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

જિનકલ્પ સ્વીકારનાર મહાત્મા જિનકલ્પ સ્વીકારતી વખતે અપ્રમાદભાવવાળા હોય છે, તોપણ તેઓ સર્વથા વેદના ઉદય વગરના હોતા નથી; કેમ કે વેદનો સર્વથા અભાવ નવમા ગુણસ્થાનકમાં થાય છે. તેથી જિનકલ્પ સ્વીકારતી વખતે જિનકલ્પિકને પુરુષવેદનો કે નપુંસકવેદનો ઉદય હોય છે, પરંતુ સ્રીવેદનો ઉદય હોતો નથી.

આશય એ છે કે જિનકલ્પ સ્વીકારનાર વ્યક્તિ અવશ્ય પુરુષ હોય છે, અને પુરુષને મોહના પરિણામરૂપે ત્રણ વેદોમાંથી કોઈપણ એક વેદ અવશ્ય એક કાળમાં વર્તતો હોય છે; જયારે જિનકલ્પ સ્વીકારતી વખતે જિનકલ્પિક સાધુને તેવા પ્રકારના સ્વભાવથી સ્રીવેદનો ઉદય સંભવતો નથી, અને પુરુષવેદ કે નપુંસકવેદમાંથી જે એક વેદ વર્તતો હોય તે વેદ પણ વ્યક્તરૂપે વિકાર કરાવનારો હોતો નથી; તેથી જેમ સાકરના કણિયામાં સાકરનું માધુર્ય હોવા છતાં તે વ્યક્તરૂપે અનુભવાતું નથી, તેમ જિનકલ્પિકમાં વેદનો ઉદય વર્તતો હોવા છતાં વિશુદ્ધ ઉપયોગને કારણે તે વ્યક્તરૂપે કોઈ કાર્ય કરતો નથી. આથી જ કહ્યું કે જિનકલ્પિકને પ્રવૃત્તિકાળમાં શુદ્ધ એવો પુરુષવેદ કે નપુંસકવેદ હોય છે.

વળી જિનકલ્પ સ્વીકાર્યા પછી જિનકલ્પિક ક્યારેક વેદવાળા, તો ક્યારેક અવેદવાળા પણ હોય. અવેદવાળા ક્યારે હોય ? તે સ્પષ્ટ કરતાં કહે છે કે જિનકલ્પિક ઉપશમશ્રેણી માંડે અને તેમાં વેદનો ઉપશમ કરે ત્યારે તેઓ અવેદવાળા થાય છે, પરંતુ જિનકલ્પિક વેદની ક્ષપણાથી અવેદવાળા થતા નથી; કેમ કે શાસ્ત્રમાં જિનકલ્પિકને તે જન્મમાં કેવળજ્ઞાનનો પ્રતિષેધ કર્યો છે, તેથી જિનકલ્પિક તે ભવમાં ક્ષપકશ્રેણી માંડી શકે નહીં, અને વેદની સર્વથા ક્ષપણા ક્ષપકશ્રેણીમાં જ થાય છે. માટે જિનકલ્પિક વેદના ઉપશમને આશ્રયીને અવેદવાળા હોય, પરંતુ વેદના ક્ષયને આશ્રયીને અવેદવાળા હોય નહીં. 119 ૪૯૮/૧૪૯૯ા

### અવતરણિકા :

कल्पद्वारमधिकृत्याह -

# અવતરણિકાર્થ:

કલ્પદ્વારને આશ્રયીને જિનકલ્પિકની સ્થિતિને કહે છે –

### भाशाः

ठिअमहिए अ कप्पे आचेलक्काइएसु ठाणेसुं । सब्वेसु ठिआ पढमो चउ ठिअ छसु अड्डिआ बिइओ ॥१५००॥

# अन्वयार्थ :

ठिअमिंडिए अ कप्पे=स्थित અને અસ્થિત કલ્પમાં (જિનકલ્પિક હોય છે.) आचेलक्काइएसु सव्वेसु ठाणेसुं=આચેલક્યાદિ સર્વ સ્થાનોમાં (જેઓ) ठिआ=स्थित હોય, (તેઓનો) पढमो=પ્રથમ છે=સ્થિતકલ્પ હોય છે; चउ ठिअ छसु अड्डिआ=(જેઓ) ચારમાં સ્થિત-છમાં અસ્થિત હોય, (તેઓનો) बिड्ओ=દ्વિતીય છે=અસ્થિતકલ્પ હોય છે.

# आशार्थ :

સ્થિત અને અસ્થિત કલ્પમાં જિનકલ્પિક હોય છે. આયેલક્યાદિ સર્વ સ્થાનોમાં જેઓ રહેલા હોય, તેઓનો સ્થિતકલ્પ હોય છે; જેઓ ચાર સ્થાનોમાં રહેલા અને છ સ્થાનોમાં નહીં રહેલા હોય, તેઓનો અસ્થિતકલ્પ હોય છે.

### ટીકા :

स्थितेऽस्थिते च कल्पे एष भवति, न कश्चिद्विरोधः, अनयोः स्वरूपमाह-आचेलक्यादिषु स्थानेषु वक्ष्यमाणलक्षणेषु सर्वेषु=दशस्विप स्थिताः प्रथम इति स्थितकल्पः, चतुर्षु स्थिता इति शय्यातरराजिपण्डकृतिकर्म्मज्येष्ठपदेषु स्थिताः मध्यमतीर्थकरसाधवोऽिप षट्सु अस्थिताः= आचेलक्यादिष्वनियमवन्त इति द्वितीयः=अस्थितकल्प इति गाथार्थः ॥१५००॥

### ટીકાર્થ:

આ=જિનકલ્પિક, સ્થિત અને અસ્થિત કલ્પમાં હોય છે, કોઈ વિરોધ નથી=જિનકલ્પીને બંને પ્રકારના કલ્પના સંભવમાં કોઈ વિરોધ નથી.

આ બેના=સ્થિતકલ્પ અને અસ્થિતકલ્પના, સ્વરૂપને કહે છે –

કહેવાનાર લક્ષણવાળા આચેલક્ય આદિ સર્વ=દશેય પણ, સ્થાનોમાં રહેલા હોય, તેઓનો પ્રથમ છે=સ્થિતકલ્ય છે.

ચારમાં રહેલા≔શય્યાતર-રાજપિંડ-કૃતિકર્મ-જ્યેષ્ઠરૂપ પદમાં રહેલા, મધ્યમ તીર્થંકરના સાધુઓ પણ છમાં અસ્થિત હોય છે=આચેલક્ય આદિમાં અનિયમવાળા હોય છે, એથી દિતીય છે=અસ્થિતકલ્પ છે=મધ્યમ તીર્થંકરોના તીર્થમાં રહેલા સાધુઓનો અસ્થિતકલ્પ હોય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

સાધુઓના દશ પ્રકારના કલ્પ હોય છે, તે દશેય પ્રકારના કલ્પો પહેલા અને છેલ્લા તીર્થંકરના તીર્થમાં રહેલા સાધુઓને નિયત હોય છે. તેથી તેઓ સ્થિતકલ્પવાળા કહેવાય છે.

વળી મધ્યના બાવીશ તીર્થંકરોના તીર્થમાં રહેલા સાધુઓને આ દશેય પ્રકારના કલ્પોમાંથી ચાર કલ્પ નિયત હોય છે અને છ કલ્પ અનિયત હોય છે. તેથી તેઓ અસ્થિતકલ્પવાળા કહેવાય છે.

વળી જિનકલ્પીઓ સર્વ તીર્થંકરોના શાસનમાં થાય છે, તેથી તેઓ સ્થિતકલ્પમાં પણ હોય અને અસ્થિતકલ્પમાં પણ હોય, તેઓને બંને પ્રકારના કલ્પ સ્વીકારમાં કોઈ વિરોધ નથી. !!૧૫૦૦!!

# अवतरशिङाः

स्थानान्याह -

# અવતરણિકાર્થ:

સ્થાનોને કહે છે≔પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે સ્થિતકલ્પ અને અસ્થિતકલ્પ ઃ એમ બે પ્રકારના કલ્પ છે, તેમાં

આચેલક્યાદિ વક્ષ્યમાણ લક્ષણવાળાં દશ સ્થાનો છે. તેથી હવે સ્થિતકલ્પ અને અસ્થિતકલ્પનાં દશ સ્થાનો બતાવે છે —

#### ગાથા :

# आचेलक्कुद्देसिअसिज्जायररायपिंडिकइकम्मे । वयजिङ्ठपिङक्रमणे मासंपज्जोसवणकप्पे ॥१५०१॥ दारं ॥

### अन्द्रशर्थः

आचेलक्कदेसिअसिज्जायररायपिंडिकइकम्मे=आयेલક्य, औदेशिक, शय्यातर, राष्ठिरं, कृतिकर्भ, वयजिड्डपिंडिक्कमणे=प्रत, ७२५७, प्रतिक्रमण, मासंपज्जोसवणकप्ये=भास-पर्धुषणाक्रथ.

### ટ<del>ીકા</del> :

आचेलक्यौदेशिकशय्यातरराजपिंडकृतिकर्म्माणि पञ्च स्थानानि, तथा व्रतज्येष्ठप्रतिक्रमणानि त्रीणि, मासपर्युषणाकल्पौ द्वे स्थान इति गाथार्थः ॥१५०१॥

# ટીકાર્થ :

આચેલક્ય, ઔદેશિક, શય્યાતર, રાજપિંડ, કૃતિકર્મ : આ પાંચ સ્થાનો; અને વ્રત, જ્યેષ્ઠ, પ્રતિક્રમણ : એ ત્રણ સ્થાનો; માસકલ્પ અને પર્યુષણાકલ્પ : એ <mark>બે સ્થાન. આ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. !!૧૫૦૧</mark>!!

# અવતરશિકા :

लिङ्गद्वारमधिकृत्याह -

# અવતરણિકાર્થ:

લિંગદ્વારને આશ્રયીને જિનકલ્પિકની સ્થિતિને કહે છે -

#### भाशा :

लिंगम्मि होइ भयणा पडिवज्जइ उभयलिंगसंपन्नो । उवरिं तु भावलिंगं पुव्वपवण्णस्स णिअमेण ॥१५०२॥

# અન્વચાર્થ :

लिंगम्मि भयणा होइ=લિંગમાં (જિનકલ્પિકની) ભજના હોય છે. उभयलिंगसंपन्नो=ઉભય લિંગથી સંપન્ન=द्रव्य-ભાવ એ બંને લિંગથી યુક્ત સાધુ, पडिवज्जइ=(જિનકલ્પને) સ્વીકારે છે. उवरिं तु=વળી ઉપર=જિનકલ્પ સ્વીકાર્યા પછી, पुळ्यपवण्णस्स=पूर्वप्रतिपन्नने णिअमेण=नियमथी भावलिंगं=ભाવલિંગ હોય છે.

### आशार्थ :

લિંગમાં જિનકલ્પિકની ભજના હોય છે. દ્રવ્ય-ભાવ એ બંને લિંગથી યુક્ત સાધુ જિનકલ્પને સ્વીકારે છે. વળી જિનકલ્પ સ્વીકાર્યા પછી પૂર્વપ્રતિપન્ન એવા જિનકલ્પિકને નિયમથી ભાવલિંગ હોય છે.

### रीक्षः

लिङ्ग इति भवति भजना वक्ष्यमाणाऽस्य, प्रतिपद्यते कल्पमुभयलिङ्गसम्पन्नो=द्रव्यभावलिङ्गयुक्त इत्यर्थ:, उपरि तु=उपरिष्ठाद्भावलिङ्गं-चारित्रपरिणामरूपं पूर्वप्रतिपन्नस्य कल्पं नियमेन भवर्तीति गाथार्थ: ।।१५०२।।

### ව්සාන් :

લિંગમાં આમની=જિનકલ્પિકની, વક્ષ્યમાણ એવી ભજના હોય છે. તે ભજના જ સ્પષ્ટ કરે છે – ઉભય લિંગથી સંપન્ન=દ્રવ્ય અને ભાવલિંગથી યુક્ત, સાધુ કલ્પને=જિનકલ્પને, સ્વીકારે છે; વળી ઉપરમાં= ઉપરથી=જિનકલ્પ સ્વીકાર્યા પછી, કલ્પને પૂર્વમાં પ્રતિપન્નને=જિનકલ્પને પૂર્વે સ્વીકારેલ એવા સાધુને, નિયમથી ચારિત્રના પરિણામરૂપ ભાવલિંગ હોય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### आशा :

इअरं तु जिण्णभावाइएहिं सययं न होइ वि कयाइं । ण य तेण विणा वि तहा जायइ से भावपरिहाणी ॥१५०३॥ दारं ॥

# अन्तज्ञार्थः

इअरं तु=વળી ઇતર=દ્રવ્યલિંગ, जिण्णभावाइएहिं=જીર્ણભાવાદિથી=મુહપત્તિ આદિ ઉપકરણ જીર્ણ થવા આદિથી, कयाइं=ક્યારેક सययं=સતત न होइ वि=नधी पश હોતું; तेण य विणा वि=અને તેના વિના પણ=દ્રવ્યલિંગ વિના પણ, से=तेने=िंशनक्ष्यिक्षने, तहा भावपरिहाणी=ते प्रकारे ભાવનी परिહाशि=शे प्रकारे ભાવલિંગ નાશ પામે તે પ્રकारे ચારિત્રના પरिशामनीं હાનિ, ण जायइ=थती नथी.

# ગાથાર્થ :

વળી દ્રવ્યલિંગ જીર્ણભાવાદિથી ક્યારેક સતત નથી પણ હોતું; અને દ્રવ્યલિંગ વિના પણ જિનકલ્પિકને જે પ્રકારે ભાવલિંગ નાશ પામે તે પ્રકારે ભાવની પરિહાણિ થતી નથી.

# ટીકા :

इतरत्तु=द्रव्यिलङ्गं जीर्णभावादिभि:=जीर्णहृतादिभि: कारणै: सततं न भवत्यिप कदाचित्सम्भवत्येतत्, न च तेन विनापि तथा=तेन प्रकारेण जायते से=तस्य भावपरिहाणि:, अप्रमादाभ्यासादिति गाथार्थ: ॥१५०३॥

# ટીકાર્થ :

વળી ઇતર≔દ્રવ્યલિંગ, જીર્ણભાવાદિથી≕જીર્ણ-હૃતાદિ કારણોથી=દ્રવ્યલિંગ જીર્ણ થયેલ હોય કે કોઈના વડે હરણ કરાયેલ હોય વગેરે કારણોથી, જિનકલ્પિકને ક્યારેક સતત નથી પણ હોતું એ સંભવે છે; અને તેના વિના પણ=દ્રવ્યલિંગ વિના પણ, તેમને=જિનકલ્પિકને, તે પ્રકારથી≕જે પ્રકારે ભાવલિંગનો નાશ થાય તે પ્રકારથી, ભાવની પરિહાણિ≕ચારિત્રના પરિણામની હાનિ, થતી નથી; કેમ કે અપ્રમાદનો અભ્યાસ છે= જિનકલ્પિકને ભાવલિંગના રક્ષણના ઉપાયભૂત એવો અપ્રમાદ સુઅભ્યસ્ત હોય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

દ્રવ્યલિંગ સાધુના રજોહરણ, મુહપત્તિ આદિ ઉપકરણરૂપ છે અને ભાવલિંગ ચારિત્રના અંતરંગ પરિણામરૂપ છે. સાધુ જિનકલ્પ સ્વીકારે ત્યારે દ્રવ્યલિંગ અને ભાવલિંગ એ બંનેથી યુક્ત હોય છે, અને જિનકલ્પ સ્વીકાર્યા પછી ચારિત્રના પરિણામરૂપ ભાવલિંગ જિનકલ્પીને નિયમથી હોય છે અર્થાત્ જિનકલ્પી આકર્ષદ્વારા પણ ગુણસ્થાનકથી ક્યારેય પાત પામતા નથી, પરંતુ નિયમથી પોતાના ગુણસ્થાનકમાં અવસ્થિત રહે છે.

વળી જિનકલ્પ સ્વીકાર્યા પછી જિનકલ્પીને દ્રવ્યલિંગ ક્યારેક સતત ન પણ હોય એ સંભવે, અર્થાત્ તેઓનાં વસાદિ ઉપકરણ જીઈ થઈ ગયાં હોય અથવા તેઓના રજોહરણાદિનું કોઈ હરણ કરી ગયું હોય, તે વખતે તેઓ સાધુવેશ રહિત પણ હોય તેવું બને; કેમ કે તેઓ જિનકલ્પની મર્યાદાથી નિર્દોષ વસ્તાદિ પ્રાપ્ત થાય ત્યારે જ ગ્રહણ કરે છે, તેથી જયાં સુધી તેવાં નિર્દોષ રજોહરણ કે વસ્તાદિ પ્રાપ્ત ન થાય ત્યાં સુધી તેઓ દ્રવ્યલિંગ વગરના પણ હોય, તોપણ અપ્રમાદનો અભ્યાસ હોવાથી દ્રવ્યલિંગ વગર પણ તેઓના ચારિત્રના પરિણામની હાનિ થતી નથી. !!૧૫૦૨/૧૫૦૩!!

# અવતરણિકા :

लेश्याद्वारमधिकृत्याह -

# અવતરણિકાર્થ :

લેશ્યાદારને આશ્રયીને જિનકલ્પિકની સ્થિતિને કહે છે -

#### ગાશા :

लेसासु विसुद्धासुं पडिवज्जइ तीसु न पुण सेसासु । पुळ्याडिवन्नओ पुण होज्जा सट्वासु वि कहंचि ॥१५०४॥

# **अ**न्दशार्थ :

विसुद्धासुं तीसु लेसासु=વિશુદ્ધ એવી ત્રણ લેશ્યાઓમાં पडिवज्जइ=(જિનકલ્પને) સ્વીકારે છે, सेसासु पुण न=परंतु શેષ એવી લેશ્યાઓમાં નહીં. पुळपडिवन्नओ पुण=વળી પૂર્વપ્રતિપન્નક सळासु वि=સર્વ પણ લેશ્યાઓમાં कहंचि=કોઈક રીતે होज्जा=હોય.

### आशार्थ :

વિશુદ્ધ એવી ત્રણ લેશ્યાઓમાં જિનકત્પને સ્વીકારે છે, પરંતુ શેષ એવી ત્રણ લેશ્યાઓમાં નહીં. વળી પૂર્વપ્રતિપજ્ઞક સર્વ પણ લેશ્યાઓમાં કોઈક રીતે હોય.

### ટીકા :

लेश्यासु विशुद्धासु तैजस्यादिषु प्रतिपद्यते तिसृषु कल्पं, न पुनः शेषास्वाद्यासु, पूर्वप्रतिपन्नः पुनः= कल्पस्थो भवेत् सर्वास्विप शुद्धाशुद्धासु कथञ्चित्, कर्म्मवैचित्र्यादिति गाथार्थः ॥१५०४॥

### ટીકાર્થ :

વિશુદ્ધ એવી તૈજસી આદિ ત્રણ લેશ્યાઓમાં કલ્પને=જિનકલ્પને, સ્વીકારે છે, પરંતુ શેષ એવી આઘમાં નહીં=શુદ્ધ ત્રણ લેશ્યાઓથી શેષ એવી પ્રથમની કૃષ્ણ આદિ ત્રણ અશુદ્ધ લેશ્યાઓમાં જિનકલ્પને સ્વીકારતા નથી

વળી પૂર્વપ્રતિપન્ન=કલ્પસ્થ=જિનકલ્પમાં રહેલા સાધુ, શુદ્ધ-અશુદ્ધ એવી સર્વ પણ લેશ્યાઓમાં કોઈક રીતે હોય; કેમ કે કર્મનું વિચિત્રપણું છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### भाशा :

णच्चंतसंकिलिझसु थेवकालं च हंदि इअरासु । चित्ता कम्माण गई तहा वि विरिअं फलं देइ ॥१५०५॥ दारं ॥

# अन्पयार्थः

अच्चंतसंकिलिद्वासु ण=અત્યંત સંક્લિષ્ટમાં નહીં=જિનકલ્પી અત્યંત સંક્લેશવાળી અશુદ્ધ લેશ્યાઓમાં વર્તતા નથી. इअरासु च थेवकालं=અને ઇતરામાં=અશુદ્ધ લેશ્યાઓમાં, થોડો કાળ (વર્તે છે.) कम्माण चित्ता गईं=કર્મોની ચિત્ર ગતિ છે, तहा वि=तोपश विरिअं फलं देइ=વીર્ય ફળને આપે છે=જિનકલ્પિકનું સદ્વીર્ય અશુદ્ધ લેશ્યાથી થયેલ ચારિત્રની મલિનતાને દૂર કરવારૂપ ફળને આપે છે.

★ 'हंदि' ઉપપ્રદર્શનમાં છે.

# ગાથાર્થ :

જિનકલ્પ સ્વીકાર્યા પછી જિનકલ્પી અશુદ્ધ લેશ્યાઓમાં થોડો કાળ વર્તે છે, તોપણ અત્યંત સંક્લિષ્ટ એવી અશુદ્ધ લેશ્યાઓમાં વર્તતા નથી. કર્મોની વિચિત્ર ગતિ છે, તોપણ જિનકલ્પિકનું સદ્વીર્ય અશુદ્ધ લેશ્યાથી થયેલ ચારિત્રની મલિનતાને દૂર કરવારૂપ ફળને આપે છે.

### ટીકા :

नात्यन्तसंक्लिष्टासु वर्त्तते, तथा स्तोककालं च हन्दीतरासु=अशुद्धासु, चित्रा कर्म्मणां गितः, येन तास्विप वर्त्तते, तथापि वीर्यं फलं ददाति, येन तद्भावेऽिप भूयश्चारित्रशुद्धिरिति गाथार्थः ॥१५०५॥

# ટીકાર્થ :

અત્યંત સંક્લિષ્ટમાં=અત્યંત સંક્લેશવાળી અશુદ્ધ લેશ્યાઓમાં, વર્તતા નથી અર્થાત્ પૂર્વગાથામાં બતાવ્યું તે મુજબ પૂર્વપ્રતિપન્નક જિનકલ્પી અશુદ્ધ લેશ્યાઓમાં વર્તે છે તોપણ અત્યંત સંક્લેશવાળી અશુદ્ધ લેશ્યાઓમાં વર્તતા નથી.

અને તે રીતે ઇતરામાં≕અશુદ્ધમાં≕અસંક્લિષ્ટ એવી અશુદ્ધ લેશ્યાઓમાં, થોડો કાળ વર્તે છે.

અહીં પ્રશ્ન થાય કે જિનકલ્પી અત્યંત સંક્લિષ્ટ ન હોય એવી અશુદ્ધ લેશ્યાઓમાં પણ કેમ વર્તે છે ? તેથી કહે છે —

કર્મોની ચિત્ર ગતિ છે≔િવિધ પ્રકારની પ્રવૃત્તિ છે; જે કારણથી તેઓમાં પણ વર્તે છે≔િજનકિલ્પિક અશુદ્ધ લેશ્યાઓમાં પણ વર્તે છે, તોપણ વીર્ય ફળને દે છે≔િજનકિલ્પિકમાં વર્તતું સદ્વીર્ય અશુદ્ધ લેશ્યાથી થયેલ ચારિત્રની મિલનતાને દૂર કરવારૂપ ફળને આપે છે; જે કારણથી તેઓના ભાવમાં પણ≕અશુદ્ધ લેશ્યાઓના સદભાવમાં પણ, ફરી ચારિત્રની શુદ્ધિ થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્શ :

જિનકલ્પ સ્વીકારતી વખતે પ્રવર્ધમાન પરિણામ હોવાથી જિનકલ્પીમાં નિયમથી તેજો આદિ શુદ્ધ એવી ત્રણ લેશ્યાઓ વર્તે છે, પરંતુ જિનકલ્પ સ્વીકાર્યા પછી જિનકલ્પિકમાં ક્યારેક અશુદ્ધ લેશ્યાઓ પણ વર્તે છે; કેમ કે મોહનીય કર્મની વિચિત્ર પ્રકારની ગતિ છે, જેથી ભાવચારિત્રવાળા જિનકલ્પીમાં પણ કોઈક નિમિત્તથી અત્યંત સંક્લિષ્ટ ન હોય એવી અશુદ્ધ લેશ્યાઓ અલ્પકાળ વર્તે છે; આમ છતાં જિનકલ્પી સદ્વીર્યથી સંયમમાં ઉદ્યમ કરનારા હોવાથી તેઓનું મહાવીર્ય તેઓને ફરી ચારિત્રની શુદ્ધિરૂપ ફળ આપે છે. આથી અશુદ્ધ લેશ્યાને કારણે તેઓના ચારિત્રની કંઈક મ્લાનિ થવા છતાં પણ પોતાનામાં વર્તતા સદ્વીર્ય દ્વારા તેઓ અલ્પકાળમાં મલિન થયેલા ચારિત્રની અવશ્ય ઉત્તરોત્તર શુદ્ધિ કરે છે.

આનાથી એ ફલિત થાય કે જિનકલ્પિક સતત ચારિત્રના પરિજ્ઞામની શુદ્ધિને અનુકૂળ પ્રયત્ન કરનારા હોય છે, તેથી તેઓમાં મોહનીય કર્મના ઉદયથી ક્યારેક અશુભ લેશ્યા વર્તે તોપણ, જેમ નવમા ગુગ્રઠાણાની પૂર્વે રહેલો નષ્ટપ્રાયઃ એવો વેદોદય વિકાર પેદા કરતો નથી, તેમ તે અશુભ લેશ્યા ચારિત્રની હાનિ કરતી નથી. **॥૧૫૦૪/૧૫૦૫**॥

# અવતરણિકા :

ध्यानद्वारमधिकृत्याह -

# અવતરણિકાર્થ:

ધ્યાનદારને આશ્રયીને જિનકલ્પિકની સ્થિતિને કહે છે –

#### आथा :

झाणंमि वि धम्मेणं पडिवज्जइ सो पवहुमाणेणं । इअरेसु वि झाणेसुं पुव्वपवण्णो ण पडिसिद्धो ॥१५०६॥

### અન્વચાર્થ:

झाणंमि वि=ध्यान હોતે છતે પણ=ધ્યાનદાર પ્રસ્તુત હોતે છતે પણ, पवहुमाणेणं धम्मेणं=પ્રવર્ધમાન એવા ધર્મથી=ધર્મધ્યાનથી, सो पडिवज्जइ=આ સ્વીકારે છે=સાધુ જિનકલ્પને સ્વીકારે છે. इअरेसु वि झाणेसुं=ઇતર પણ ધ્યાનોમાં=ધર્મધ્યાનથી અન્ય આતીંદે પણ ધ્યાનોમાં, पुळ्यपवण्णो=पूर्वप्रतिपन्न= पूर्वमा स्वीકारेલ જિનકલ્પવાળા સાધુ, ण पडिसिद्धो=પ્રતિષિદ્ધ નથી.

# ગાચાર્થ :

ધ્યાનહાર પ્રસ્તુત હોતે છતે પણ પ્રવર્ધમાન એવા ધર્મધ્યાનથી સાધુ જિનકત્વને સ્વીકારે છે. ધર્મધ્યાનથી અન્ય આર્તીદિ પણ ધ્યાનોમાં પૂર્વે સ્વીકારેલ જિનકત્પવાળા સાધુ પ્રતિષિદ્ધ નથી.

# ટીકા :

ध्यानेऽपि प्रस्तुते धर्म्मेण ध्यानेन प्रतिपद्यतेऽसौ कल्पं प्रवर्द्धमानेन सता, इतरेष्वपि ध्यानेषु-आत्तीदिषु पूर्वप्रतिपन्नोऽयं न प्रतिषिद्धो=भवत्यपीति गाथार्थ: ॥१५०६॥

# ટીકાર્થ :

ધ્યાન પ્રસ્તુત હોતે છતે પણ પ્રવર્ધમાન છતા ધર્મધ્યાનથી આ=અભ્યુદ્યત વિહાર સ્વીકારવા માટે તત્પર સાધુ, કલ્પને=જિનકલ્પને, સ્વીકારે છે. ઇતર પણ આર્તાદિ ધ્યાનોમાં પૂર્વપ્રતિપન્ન એવા આ પ્રતિષિદ્ધ નથી= હોય પણ છે, અર્થાત્ જિનકલ્પ સ્વીકાર્યા પછી જિનકલ્પીને આર્તધ્યાન આદિ અન્ય પણ ચારેય પ્રકારનાં ધ્યાન સંભવે છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### आथा :

एवं च कुसलजोगे उद्दामे तिव्वकम्मपरिणामा । रोद्देहेसु वि भावो इमस्स पायं निरणुबंधो ॥१५०७॥ दारं ॥

# અन्दयार्थः

एवं च=અને આ રીતે=પૂર્વગાથામાં બતાવ્યું એ રીતે, कुसलजोगे उद्दामे=કુશલયોગ ઉદ્દામ=નિરંકુશ, હોતે છતે तिळ्कम्मपरिणामा=तीत्र કર્મના પરિણામથી इमस्स=આમનો=જિનકલ્પિકનો, रोद्देश वि=રૌદ્ર- આર્તામાં પણ पायं निरणुबंधो भावो=પ્રાયઃ નિરનુબંધ ભાવ હોય છે.

# ગાથાर्थ :

અને પૂર્વગાથામાં બતાવ્યું એ રીતે કુશલયોગ નિરંકુશ હોતે છતે તીવ્ર કર્મના પરિણામથી જિનકલ્પિકનો રીદ્રધ્યાન-આર્તધ્યાનમાં પણ પ્રાયઃ નિરનુબંધ ભાવ હોય છે.

# ટીકા :

एवं कुशलयोगे जिनकल्पप्रतिपत्त्योद्दामे सित तीव्रकर्म्मपरिणामौदयिकाद् रौद्रार्त्तयोरिप भावोऽस्य ज्ञेयः, स च प्रायो निरनुबन्धः, स्वल्पत्वादिति गाथार्थः ॥१५०७॥

# ટીકાર્થ :

આ રીતે=પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે પ્રવર્ધમાન એવા ધર્મધ્યાનથી જિનકલ્પને સ્વીકારે છે અને જિનકલ્પ સ્વીકાર્યા પછી જિનકલ્પીને આર્ત-રૌદ્રધ્યાન વર્તી શકે છે એ રીતે, જિનકલ્પની પ્રતિપત્તિથી કુશલયોગ ઉદામ હોતે છતે=કુશલયોગ ઉત્કટ હોતે છતે, તીવ્ર કર્મપરિણામરૂપ ઔદયિકથી=કર્મના તીવ્ર પરિણામરૂપ ઔદયિક ભાવથી, આમનો=જિનકલ્પિકનો, રૌદ્ર-આર્તમાં પણ ભાવ=રૌદ્રધ્યાન અને આર્તધ્યાનમાં પણ સદ્દભાવ, જાણવો. અને તે=જિનકલ્પિકને આર્ત-રૌદ્રધ્યાનનો સદ્દભાવ, પ્રાયઃ નિરનુબંધ હોય છે; કેમ કે સ્વલ્પપણું છે=તેઓના અશુભ ધ્યાનનું અલ્પ સામર્થ્યપણું છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

ધ્યાનદ્વારની વિચારણા પ્રસ્તુત છે, તેમાં મહાત્મા પ્રવર્ધમાન એવા ધર્મધ્યાનથી જિનકલ્પ સ્વીકારે છે. તેથી ફલિત થાય કે જિનકલ્પ સ્વીકારતી વખતે જિનકલ્પી નિયમા ધર્મધ્યાનમાં જ હોય છે, શુક્લધ્યાન કે આર્ત-રૌદ્રધ્યાનમાં હોતા નથી.

વળી જિનકલ્પ સ્વીકારતી વખતે તે મહાત્મા સવિકલ્પ ઉપયોગવાળા હોય છે, માટે તેઓ ધર્મધ્યાનમાં વર્તે છે, અને જિનકલ્પ સ્વીકાર્યા પછી જયારે નિર્વિકલ્પ ઉપયોગવાળા થાય, ત્યારે તેઓ શુક્લધ્યાનમાં વર્તે છે.

વળી અત્યંત અપ્રમાદી પણ જિનકલ્પિક આર્તધ્યાન-રૌદ્રધ્યાનમાં પણ પ્રતિષિદ્ધ નથી. આમ કહેવાથી એ પ્રાપ્ત થાય કે જિનકલ્પિક પ્રાયઃ ધર્મધ્યાન-શુક્લધ્યાનમાં જ વર્તતા હોય છે, તોપણ કર્મના વૈચિત્ર્યને કારણે તેઓમાં જેમ ક્યારેક અશુભ લેશ્યાઓ આવે છે, તેમ ક્યારેક અશુભ ધ્યાન પણ આવે છે.

તે જ સ્પષ્ટ કરવા કહે છે કે જિનકલ્પના સ્વીકારથી જીવમાં જે કુશલયોગ વર્તે છે, તે કુશલયોગ એવો છે કે આવા મહાત્મા પણ તેના પર સતત અંકુશ રાખી શકતા નથી, અને કુશલયોગ પર સતત અંકુશ નહીં રહેવાથી તીવ્ર કર્મપરિણામરૂપ ઔદયિક ભાવથી તે જિનકલ્પી મહાત્મા પણ ક્યારેક આર્તધ્યાન કે રૌદ્રધ્યાનમાં વર્તે છે, તોપણ તેઓનું આર્તધ્યાન કે રૌદ્રધ્યાન નિરનુબંધ હોય છે અર્થાત્ સંસારી જીવોમાં વર્તતું આર્તધ્યાન કે રૌદ્રધ્યાન, તેઓના આત્મા પર તેવા સંસ્કારો નાંખીને પ્રવાહરૂપે કરી કરી તેઓને આર્તધ્યાન કે રૌદ્રધ્યાન કરાવે તેવા અનુબંધવાળું હોય છે, જયારે જિનકલ્પિકમાં કોઈક નિમિત્તથી ક્યારેક વર્તતું આર્તધ્યાન કે રૌદ્રધ્યાન, પ્રાયઃ પ્રવાહરૂપે કરી કરી તેઓને આર્તધ્યાન કે રૌદ્રધ્યાન કરાવે તેવા અનુબંધ વગરનું હોય છે; કેમ કે તેઓનું અશુભ ધ્યાન અલ્પ સામર્થ્યવાળું હોય છે. તેથી તેઓ મોટા ભાગે ધર્મધ્યાનમાં કે શુક્લધ્યાનમાં જ વર્તે છે, એ પ્રકારનો અર્થ ફલિત થાય. !!૧૫૦૬/૧૫૦૭!!

# અવતરણિકા :

गणनाद्वारमधिकृत्याह -

# અવતરણિકાર્થ:

ગણનાદારને આશ્રયીને જિનકલ્પિકની સ્થિતિને કહે છે –

#### आधाः

# गणण त्ति सयपुहुत्तं एएसि एगदेव उक्कोसा । होइ पडिवज्जमाणे पडुच्च इअरा उ एगाई ॥१५०८॥

### અન્વચાર્થ:

गणणा='ગણના' त्ति=એ પ્રકારના (દ્વારમાં) पडिवज्जमाणे पडुच्च=પ્રતિપદ્યમાનોને આશ્રયીને एएसिं=આમની=જિનકલ્પિકોની, उक्कोसा=ઉત્કૃષ્ટ (ગણના) एगदेव सयपुहुत्तं=એકદા જ શતપૃથક્તવ, इअरा उ=વળી ઇતર=જઘન્ય ગણના, एगाई=એકાદ होइ=હોય છે.

### આશાર્થ :

'ગણના' એ પ્રકારના હારમાં પ્રતિપદ્યમાનોને આશ્ચયીને જિનકલ્પિકોની ઉત્કૃષ્ટ ગણના એકદા જ શતપૃથક્ત્વ, વળી જઘન્ય ગણના એકાદિ હોય છે.

# ટીકા :

गणनेति शतपृथक्त्वमेतेषां=जिनकित्पकानामेकदैवोत्कृष्टा भवित प्रतिपद्यमाचकान् प्रतीत्य, इतरा तु=जधन्या गणनैकाद्येति गाथार्थ: ॥१५०८॥

# ટી<del>ક</del>ાર્થ :

'ગણના' એ પ્રકારના દ્વારમાં પ્રતિપદ્યમાનકોને આશ્રયીને=જિનકલ્પને સ્વીકારતા એવા સાધુઓને આશ્રયીને, આમની=જિનકલ્પિકોની, ઉત્કૃષ્ટ ગણના એકદા જ શતપૃથક્ત્વ હોય છે=ઉત્કૃષ્ટથી એક કાળે જ ૨૦૦થી ૯૦૦ સાધુઓ જિનકલ્પ સ્વીકારે છે; વળી ઇતર=જઘન્ય ગણના, એકાદિ હોય છે=જઘન્યથી એક કાળે ૧ વગેરે સાધુ જિનકલ્પ સ્વીકારે છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### आथा :

पुळ्वपडिवन्नगाण उ एसा उक्कोसिआ उचिअ खित्ते । होइ सहस्सपुहुत्तं इअरा वेवंविहा चेवं ॥१५०९॥ दारं ॥

# અન્વચાર્થ:

पुळ्यपिडवन्नगाण उ=વળી પૂર્વપ્રતિપત્રકોની उक्कोसिआ एसा=ઉત્કૃષ્ટ આ=ગણના, उचिअ खित्ते= ઉચિત ક્ષેત્રમાં सहस्सपुहुत्तं होइ=સહસ્રપૃથક્ત્વ હોય છે, इअरा वि=ઇતરા પણ=પૂર્વપ્રતિપત્રકોની જઘન્ય ગણના પણ,एवंविहा चेव=આવા પ્રકારની જ છે=લઘુતર એવું સહસ્રપૃથક્ત્વ જ છે.

### आथार्थ :

વળી પૂર્વપ્રતિપન્નકોની ઉત્કૃષ્ટ ગણના ઉચિત ક્ષેત્રમાં સહસ્રપૃથક્ત્વ હોય છે, પૂર્વપ્રતિપન્નકોની જદ્યન્ય ગણના પણ લઘુતર એવું સહસ્રપૃથક્ત્વ જ છે.

### ટીકા :

पूर्वप्रतिपन्नानां त्वमीषामेषा=गणना उत्कृष्टोचिते क्षेत्रे यत्रैषां(?यत्रैतेषां) भावो भवति, यदुत-सहस्रपृथक्त्वमिति, इतरापि जधन्यैवंविधैव=सहस्रपृथक्त्वमेव लघुतरमिति गाथार्थ: ॥१५०९॥

# ટીકાર્થ :

વળી પૂર્વપ્રતિષજ્ઞ એવા આમની=પૂર્વમાં સ્વીકારેલ જિનકલ્પવાળા સાધુઓની, આ=ગણના, જ્યાં આમનો ભાવ હોય=જે ક્ષેત્રમાં જિનકલ્પિકોનો સદ્ભાવ હોય, એરૂપ ઉચિત ક્ષેત્રમાં ઉત્કૃષ્ટ હોય છે. તે ઉત્કૃષ્ટ ગણના चदुत्तથી સ્પષ્ટ કરે છે —

સહસ્રપૃથક્ત્વ એ પ્રમાણે ઉત્કૃષ્ટ ગણના છે, ઇતર એવી જઘન્ય પણ≔જઘન્ય ગણના પણ, આવા પ્રકારની જ છે≔લઘુતર એવું સહસ્રપૃથક્ત્વ જ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

જિનકલ્પીઓ પ્રતિપદ્યમાનને આશ્રયીને ઉત્કૃષ્ટથી શતપૃથક્ત્વ અને જઘન્યથી એકાદિ પ્રાપ્ત થાય. આ કથનથી એ ફલિત થાય કે જે ક્ષેત્રમાં જિનકલ્પ સ્વીકારી શકે તેવા સાધુઓ હોય, તેવા સર્વ ક્ષેત્રોને આશ્રયીને વિચારીએ તો, એક કાળે જ જિનકલ્પ સ્વીકારનારા સાધુઓ, ઉત્કૃષ્ટથી શતપૃથક્ત્વ પ્રાપ્ત થાય અને જઘન્યથી એક-બે આદિ પણ પ્રાપ્ત થાય, તેમ જ ક્યારેક જિનકલ્પ સ્વીકારનારા સાધુઓનો અભાવ પણ પ્રાપ્ત થાય.

વળી પૂર્વે જિનકલ્પ સ્વીકારેલ હોય તેવા સાધુઓ, ઉચિત ક્ષેત્રમાં ઉત્કૃષ્ટથી સહસ્રપૃથક્ત્વ પ્રાપ્ત થાય અને જઘન્યથી પણ સહસ્રપૃથક્ત્વ પ્રાપ્ત થાય; ફક્ત જઘન્ય સહસ્રપૃથક્ત્વમાં ઉત્કૃષ્ટ સહસ્રપૃથક્તવથી નાની સંખ્યા જાણવી, પરંતુ પૂર્વપ્રતિપન્ન એવા જિનકલ્પિકોનો ક્યારેય વિરહકાળ પ્રાપ્ત થતો નથી. આથી ફલિત થાય કે મહાવિદેહ ક્ષેત્રમાં સદા માટે જિનકલ્પી સાધુઓનું અસ્તિત્વ હોય છે અને તે પણ લઘુતર એવા સહસ્રપૃથક્ત્વથી ન્યૂન હોતું નથી. **!!૧૫૦૮/૧૫૦૯!!** 

# અવતરણિકા :

अभिग्रहद्वारमधिकृत्याह -

# અવતરણિકાર્થ:

અભિગ્રહદારને આશ્રયીને જિનકલ્પિકની સ્થિતિને કહે છે –

#### आथा :

दव्वाईयाऽभिग्गह विचित्तरूवा ण होंति इत्तरिआ । एअस्स आवकहिओ कप्पो च्चियऽभिग्गहो जेण ॥१५१०॥

### અન્વચાર્થઃ

(পিনএল্মিএন) इत्तरिआ विचित्तर्सवा दव्वाईया अभिग्गह ण होंति=ઇत्वरिक, विचित्र३पवाणा

દ્રવ્યાદિ અભિગ્રહો હોતા નથી; जेण=જે કારણથી एअस्स=આમને=જિનકલ્પિકને, आवकहिओ कप्पो च्चिय अभिग्महो=यावत्કथित કલ્પ જ અભિગ્રહ છે.

# आशार्थ :

જિનકલ્પિકને ઇત્વરિક, વિચિત્રરૂપવાળા દ્રવ્યાદિ અભિગ્રહો હોતા નથી; જે કારણથી જિનકલ્પિકને ચાવત્કથિત કલ્પ જ અભિગ્રહ છે.

### ટીકા :

द्रव्याद्या अभिग्रहाः सामान्याः विचित्ररूपा न भवन्ति इत्वराः, कुत इत्याह-अस्य यावत्कथितः कल्प एव प्रक्रान्तोऽभिग्रहो येनेति गाथार्थः ॥१५१०॥

# ટીકાર્થ :

જિનકલ્પિકને ઇત્વર=અલ્પકાળવાળા, વિચિત્રરૂપવાળા=વિવિધ પ્રકારના સ્વરૂપવાળા, દ્રવ્યાદિ સામાન્ય અભિગ્રહો હોતા નથી. કયા કારણથી સામાન્ય અભિગ્રહો હોતા નથી ? એથી કહે છે – જે કારણથી આમને=જિનકલ્પિકને, યાવત્કથિત પ્રકાંત એવો કલ્પ જ અભિગ્રહ છે=યાવજ્જીવ સ્વીકારાયેલો પ્રકાંત એવો જિનકલ્પ જ અભિગ્રહ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### भथा :

# एयम्मि गोअराई णिअया णिअमेण णिरववाया य । तप्पालणं चिअ परं एअस्स विसुद्धिठाणं तु ॥१५११॥ दारं ॥

# अन्वद्यार्थ :

एयिमा=આમાં=જિનકલ્પરૂપ અભિગ્રહમાં, गोअराई=ગોચરાદિ=ભિક્ષાચર્યાદિ, णिअया=નિયત, णिअमेण य निरववाया=અને નિયમથી નિરપવાદ હોય છે. (આથી) तप्पालणं चिअ=तेनुं પાલન જ= જિનકલ્પરૂપ અભિગ્રહનું પાલન જ, एअस्स=આમની=જિનકલ્પિકની, परं विसुद्धिठाणं=પર વિશુદ્ધિનું સ્થાન છે.

🖈 'तु' पाटपूर्तिमां छे.

# ञाथार्थ :

જિનકભરૂપ અભિગ્રહમાં ગોચરાદિ નિયત અને નિયમથી નિરપવાદ હોય છે. આથી જિનકભરૂપ અભિગ્રહનું પાલન જ જિનકલ્પિકની પર વિશુદ્ધિનું સ્થાન છે.

# ટીકા :

एतस्मिन् गोचरादयः सर्व एव नियताः नियमेन निरपवादाश्च वर्त्तन्ते, यत एवमतस्तत्पालनमेव परं= प्रधानमेतस्य विशुद्धिस्थानं, किं शेषाभिग्रहैः ? इति गाथार्थः ॥१५११॥

# ટીકાર્થ:

આમાં=જિનકલ્પરૂપ અભિગ્રહમાં, ગોચરાદિ સર્વ જ=િભક્ષાચર્યા આદિ સર્વ જ, નિયત=િશ્ચિત, અને નિયમથી નિરપવાદ=એકાંતથી અપવાદ વગરના, વર્તે છે; જે કારણથી આમ છે=જિનકિલ્પિકના ગોચરાદિ સર્વ જ નિયત અને નિયમથી નિરપવાદ છે એમ છે, આથી તેનું પાલન જ=જિનકલ્પરૂપ અભિગ્રહનું પાલન જ, આમનું=જિનકિલ્પિકનું, પર=પ્રધાન, વિશુદ્ધિસ્થાન છે. શેષ અભિગ્રહો વડે શું ? એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

સામાન્ય રીતે સાધુઓ વિશેષ પ્રકારના અપ્રમાદની વૃદ્ધિ અર્થે વિચિત્ર પ્રકારના દ્રવ્યાદિ અભિગ્નહો ધારણ કરીને ભિક્ષાટન કરે છે, અને "નિર્દોષ ભિક્ષા પ્રાપ્ત થશે તો સંયમવૃદ્ધિ થશે, નહીં પ્રાપ્ત થાય તો તપોવૃદ્ધિ થશે" એ પ્રકારના સમભાવપૂર્વક ભિક્ષાટન કરીને, નિર્દોષ ભિક્ષાની પ્રાપ્તિમાં લેશ પણ હર્ષ ન થાય કે અપ્રાપ્તિમાં લેશ પણ ખેદ ન થાય તે પ્રકારનો અંતરંગ વ્યાપાર કરે છે, જેથી અસંગભાવને અનુકૂળ એવો સંયમનો પરિણામ પ્રકર્ષવાળો બને.

જેમ કે ઢંઢણ ઋષિએ અભિગ્રહ કરેલ કે "જ્યાં સુધી મને સ્વલબ્ધિથી ભિક્ષા નહીં મળે, ત્યાં સુધી મારે પરલબ્ધિથી ભિક્ષા ગ્રહણ કરવી નહીં." આ અભિગ્રહના પાલનના બળથી જ તેઓમાં અસંગભાવની વૃદ્ધિ થવાથી તેઓને ક્ષપકશ્રેણી અને કેવળજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ થઈ.

આવા પ્રકારના અભિગ્રહો જિનકલ્પિક કરતા નથી. કેમ કરતા નથી? તેમાં યુક્તિ આપે છે કે જિનકલ્પિકે જિન જેવા આચારો પાળવારૂપ જિનકલ્પનો યાવજ્જીવ સુધીનો મહાઅભિગ્રહ ધારણ કરેલ છે, જે મહાઅભિગ્રહ તેઓને સતત અસંગભાવની વૃદ્ધિમાં ઉદ્યમ કરાવે તેવો છે, તેથી જિનકલ્પી અભિગ્રહો ધારણ કરતા નથી.

વળી આ જ વાતને સ્પષ્ટ કરતાં કહે છે કે જિનકલ્પિકના ગોચરાદિ સર્વ જ નિયત હોય છે. તેથી અન્ય સાધુઓ જે રીતે ઋજવી, ગત્વાપ્રત્યાગતિ આદિ આઠ પ્રકારની ગોચરભૂમિની કલ્પના કરીને ભિક્ષાટન કરે છે, તે રીતે જિનકલ્પિક ભિક્ષાટન કરતા નથી, પરંતુ પૂર્વે બતાવ્યું તે રીતે એક ક્ષેત્રમાં છ વીથીઓની કલ્પના કરીને અનિબદ્ધપણે ભિક્ષાટન કરે છે.

વળી જિનકલ્પિકના ગોચરાદિ સર્વ જ નિયમથી નિરપવાદ હોય છે, તેથી અન્ય સાધુઓ જે રીતે ભિક્ષા વગર સંયમનો નિર્વાહ થઈ શકે તેમ ન જણાય કે તપ દ્વારા સમભાવની વૃદ્ધિ થઈ શકે તેમ ન જણાય તો, અપવાદથી દોષિત ભિક્ષા પણ પ્રહણ કરે છે, તે રીતે જિનકલ્પિક ભિક્ષાચર્યા આદિ સર્વ જ પ્રવૃત્તિમાં ક્યારેય અપવાદ સેવતા નથી.

આમ, ભિક્ષાચર્યા વગેરે સર્વ જ પ્રવૃત્તિ જિનકલ્પિકને નિયત અને નિયમથી અપવાદ વગરની હોવાથી તેઓને દ્રવ્યાદિ સામાન્ય અભિગ્રહો ધારણ કરવાનું કોઈ પ્રયોજન નથી, ફક્ત જિનકલ્પરૂપ અભિગ્રહનું પાલન જ તેઓ માટે ચારિત્રની વિશુદ્ધિનું સ્થાન છે. **!!૧૫૧૦/૧૫૧૧!**!

# અવતરણિકા :

व्याख्याता प्रथमद्वारगाथा, अधुना द्वितीया व्याख्यायते-तत्र प्रव्राजनद्वारमधिकृत्याह -

# અવતરણિકાર્થ:

પ્રથમ દ્વારગાથા વ્યાખ્યાન કરાઈ, હવે દ્વિતીય વ્યાખ્યાન કરાય છે. ત્યાં પ્રવ્રાજનદ્વારને આશ્રયીને કહે છે —

# ભાવાર્થ :

ગાથા ૧૪૮૩ના ઉત્તરાર્ધમાં ગ્રંથકારશ્રીએ પ્રતિજ્ઞા કરેલ કે હવે પછી જિનકલ્પિકોની જ ક્ષેત્રાદિરૂપ સ્થિતિને હું કહીશ. તેથી ગાથા ૧૪૮૪-૧૪૮૫માં ક્ષેત્રાદિ સ્થિતિ બતાવવા માટે ૧૯ દ્વારો બતાવ્યાં. તેમાંથી ગાથા ૧૪૮૪ રૂપ પ્રથમ દ્વારગાથામાં બતાવેલ સર્વ દ્વારોનાં સ્વરૂપનું ગાથા ૧૪૮૬થી ૧૫૧૧માં વ્યાખ્યાન કર્યું. હવે ગાથા ૧૪૮૫ રૂપ બીજી દ્વારગાથામાં બતાવેલ દ્વારોનાં સ્વરૂપનું ગાથા ૧૫૧૨થી ૧૫૨૩માં ગ્રંથકારશ્રી વ્યાખ્યાન કરે છે.

તેમાં પ્રથમ પ્રવાજનદારને આશ્રયીને જિનકલ્પિકની મર્યાદાને કહે છે –

#### ગાચા :

पव्वावेइ ण एसो अण्णं कप्पडिओ त्ति काऊणं । आणाउ तहपयट्टो चरमाणसणि व्व णिरविक्खो ॥१५१२॥

# भन्तज्ञार्थः

कण्डिओ=કલ્પસ્થિત છે=જિનકલ્પમાં રહેલા છે, त्ति काऊणं=એથી કરીને एसो=આ=જિનકલ્પિક, अण्णं ण पव्वावेइ=અન્યને પ્રવ્રાજતા નથી=બીજા કોઈ જીવને પ્રવ્રજયા આપતા નથી. चरमाणसिण व्व= यरम અનશનીની જેમ णिरिवक्खो=નિરપેક્ષ એવા જિનકલ્પિક आणाउ तहपयहो=आञ्चाथी ते પ્રકારે પ્રવૃત્ત છે=ભગવાનની આજ્ઞાથી અન્યને પ્રવ્રજયા આપે નહીં તે પ્રકારે પ્રવૃત્ત છે.

# जाशार्थ :

જિનકભામાં રહેલા છે, એથી કરીને જિનકભિક બીજા કોઈ જીવને પ્રવ્રજ્યા આપતા નથી. ચરમ અનશનીની જેમ નિરપેક્ષ એવા જિનકભિક ભગવાનની આજ્ઞાથી તે પ્રકારે પ્રવૃત્ત છે.

# डीङा :

प्रवाजयित नैषोऽन्यं प्राणिनं, कल्यस्थित इति कृत्वा, जीतमेतत्, आज्ञातस्तथाप्रवृत्तोऽयं महात्मा चरमानशनिवन्निरपेक्ष एकान्तेनेति गाथार्थः ॥१५१२॥

# ટીકાર્થ:

કલ્પમાં સ્થિત છે=જિનકલ્પમાં રહેલા છે, એથી કરીને આ=જિનકલ્પિક, અન્ય પ્રાણીને=પ્રવ્રજ્યા ગ્રહણ

કરવા તત્પર એવા અન્ય જીવને, પ્રવ્રજ્યા આપતા નથી. આ જીત છે=જિનકલ્પિક અન્યને પ્રવ્રજ્યા આપતા નથી એ જિનકલ્પિકનો આચાર છે. ચરમ અનશનીની જેમ≖જીવનના અંતિમકાળે કરેલ અનશનવાળા સાધુની જેમ, એકાંતથી નિરપેક્ષ એવા આ મહાત્મા=જિનકલ્પિક મહાત્મા, આજ્ઞાથી≕ભગવાનની આજ્ઞાથી, તે પ્રકારે પ્રવૃત્ત છે=કોઈને પ્રવ્રજ્યા ન આપે તે પ્રકારે પ્રવૃત્ત છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### आथा :

उवएसं पुण विअरइ धुवपव्वार्वि विआणिउं कंची । तं पि जहाऽऽसण्णेणं गुणओ ण दिसादविक्खाए ॥१५१३॥ दारं ॥

# અન્વચાર્થ:

धुवपव्यावि पुण=વળી ધુવપ્રવ્રાજીને=અવશ્ય પ્રવ્રજયા ગ્રહણ કરનારાને, विआणिउं=જાણીને कंची=કોઈકને उवएसं विअरइ=ઉપદેશ આપે છે. तं पि=तेने પણ=તે પ્રવ્રજયા ગ્રહણ કરવા તત્પર થયેલા દીક્ષાર્થીને પણ, गुणओ जहाऽऽसण्णेणं=ગુણથી યથાઆસત્ર વડે (સોંપે છે,) दिसादिवस्बाए ण=દિગાદિની અપેક્ષાથી નહીં.

# ગાથાर्थ :

વળી અવશ્ય પ્રવ્રજ્યા લેનારાને જાણીને કોઈક દીક્ષાર્થીને ઉપદેશ આપે છે. તે પ્રવ્રજ્યા લેવા તત્પર થયેલા દીક્ષાર્થીને પણ ગુણથી યથાઆસજ્ઞ એવા સાધુને સોંપે છે, દિગાદિની અપેક્ષાએ આસજ્ઞ એવા સાધુને સોંપતા નથી.

# ટીકા :

उपदेशं पुनर्वितरित=ददाति धुवं प्रव्रजनशीलं विज्ञाय कञ्चित्सत्त्वं, तमिप यथाऽऽसन्नेन वितरित गणात, न दिगाद्यपेक्षया कारणेनेति गाथार्थ: ॥१५१३॥

# ટીકાર્થ :

વળી ધ્રુવ પ્રવ્રજનશીલને જાણીને કોઈક સત્ત્વને=નક્કી પ્રવ્રજ્યા લેવાના સ્વભાવવાળા દીક્ષાર્થીને જાણીને કોઈક જીવને, જિનકલ્પિક ઉપદેશ આપે છે. તેને પણ=તે પ્રવ્રજ્યા લેવા માટે તત્પર એવા દીક્ષાર્થીને પણ, ગુણથી યથાઆસત્ર વડે આપે છે=ગુણની અપેક્ષાએ જે પ્રમાણે નજીક હોય તેવા સાધુને સોંપે છે, દિગાદિની અપેક્ષારૂપ કારણથી નહીં=પોતાના ગચ્છના દિગાદિના સંબંધવાળા સાધુની અપેક્ષારૂપ કારણથી તે દીક્ષાર્થીને પોતાના ગચ્છના સાધુને સોંપતા નથી, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

જિનકલ્પી મહાત્મા પોતાના કલ્પની મર્યાદા પ્રમાણે એક પહોરમાં આહાર-વિહાર-નિહાર કરે છે અને તે સિવાયના શેષ સાત પહોરમાં સૂત્ર-અર્થનું પરાવર્તન કરતા કાયોત્સર્ગમાં ઊભા રહે છે; આમ છતાં કોઈ પુરુષ ભક્તિથી તેઓ પાસે આવેલ હોય અને આ નક્કી દીક્ષા લેશે તેવું શ્રુતના બળથી જણાય, તો જિનકલ્પિક મહાત્મા કાયોત્સર્ગ પાળીને તે યોગ્ય જીવને ઉપદેશ પણ આપે છે; અને તેઓનો ઉપદેશ સાંભળીને તે યોગ્ય જીવ દીક્ષા લેવા તત્પર થાય ત્યારે તેઓ સ્વયં તેને પ્રવ્રજયા આપતા નથી કે તે યોગ્ય જીવને પ્રવ્રજયા લેવા માટે દિગાદિના સંબંધથી પોતાના ગચ્છમાં મોકલતા નથી, પરંતુ ગુણની અપેક્ષાએ જે પ્રકારે આસન્ન હોય તેવા યોગ્ય ગુરુ પાસે મોકલે છે, જેથી તે દીક્ષા લેનારા યોગ્ય જીવનું અધિક કલ્યાણ થાય.

અહીં "ગુણથી યથાઆસન્ન" કહ્યું, તેનાથી એ પ્રાપ્ત થાય કે જયાં અધિક સૂક્ષ્મ તત્ત્વ પ્રાપ્ત થાય તેમ હોય અને તે અત્યંત અપ્રમાદથી સંયમ પાળી શકે તેમ હોય, તેરૂપ નજીકના સ્થાનમાં જિનકલ્પિક પ્રવ્રજયા સ્વીકારનાર તે યોગ્ય જીવને મોકલે છે અને તેને ત્યાં પ્રવ્રજયા ગ્રહણ કરવાનું કહે છે. Il૧૫૧૨/૧૫૧૩II

# અવતરણિકા :

मुण्डनद्वारमधिकृत्याह -

# અવતરશિકાર્થ:

મુંડનદ્વારને આશ્રયીને જિનકલ્પિકની મર્યાદાને કહે છે --

#### आथा :

मुंडावणा वि एवं विण्णेआ एत्थ चोअगो आह । पव्वज्जाणंतर मो णिअमा एस त्ति कीस पुढो ? ॥१५१४॥

# अन्वयार्थ :

मुंडावणा वि=મુંડના પણ एवं=આ રીતે=જે રીતે ગાથા ૧૫૧૨માં પ્રવ્રાજના બતાવી એ રીતે, विण्णेआ=જાણવી. एत्थ चोअगो आह=અહીં ચોદક કહે છે – एसा=આ=મુંડના, णिअमा=નિયમથી पव्यज्जाणंतर मो=પ્રવ્રજયાના અનંતર જ હોય છે, त्ति=એથી कीस पुढो ?=કયા કારણથી પૃથગ્ છે ?= મુંડનદારનો પ્રવ્રાજનદારથી પૃથક્ ઉપન્યાસ કયા કારણથી છે ?

# आथार्थ :

મુંડના પણ જે રીતે ગાંચા ૧૫૧૨માં પ્રવ્રાજના બતાવીં એ રીતે જાણવી. અહીં ચોદક કહે છે — મુંડના નિચમથી પ્રવ્રજ્યાની પછી જ હોય છે, એથી મુંડનહારનો પ્રવ્રાજનહારથી પૃથક્ ઉપન્યાસ કયા કારણથી છે ?

# ટીકા :

मुण्डनाप्येवं विज्ञेया प्रवाजनवर्, अत्र चोदक आह, किमाह?, प्रव्रज्यानन्तरमेव नियमादेव(?एषा)= मुण्डनेति कृत्वा किमिति पृथगुपात्तेति गाथार्थः ॥१५१४॥

# ટીકાર્શ :

મુંડના પણ આ રીતે=ગાથા ૧૫૧૨માં બતાવ્યું એ રીતે, પ્રવ્રજ્યાની જેમ જાણવી અર્થાત્ જિનકલ્પિક

જેમ કોઈ જીવને પ્રવ્રજ્યા આપતા નથી તેમ કોઈ જીવનું મુંડન પણ કરતા નથી એમ જાણવું. અહીં ચોદક= શિષ્ય, કહે છે – શું કહે છે ? તે બતાવે છે – આ≔મુંડના, નિયમથી જ પ્રવ્રજ્યાની અનંતર જ છે=પ્રવ્રજ્યા આપ્યા પછી જ મુંડન થાય છે, એથી કરીને કયા કારણથી પૃથગ્ ઉપાત્ત છે ?≕મુંડનદારનું પ્રવ્રાજનદારથી પૃથગ્ સ્થાપન કયા કારણથી છે ? એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### भाधाः

गुरुराहेह ण णिअमो पव्वइअस्स वि इमीए पडिसेहो । अजोग्गस्साइसई पलिभग्गाए वि होइ जओ ॥१५१५॥ अओ पुढो ॥ दारं॥

# અન્વચાર્થ:

गुरुतह=ગુરુ કહે છે=શિષ્યને ગુરુ ઉત્તર આપે છે – इह=અહીં=મુંડનામાં, णिअमो ण=નિયમ નથી. अजोगस्स पव्वइअस्स वि=અયોગ્ય પ્રવ્રિજિતને પણ इमीए=આનો=મુંડનાનો, पिडसेहो=પ્રતિષેધ છે; जओ=જે કારણથી पिलभगाए वि=પ્રતિભગ્નાદિની પણ अइसई=અતિશયી होइ=કરે છે=મુંડના કરે છે. अओ पुढो=આથી પૃથગ્ છે=મુંડનદારનો સ્વતંત્ર ઉપન્યાસ છે.

# आशार्थ :

ગુરુ કહે છે — મુંડનામાં નિયમ નથી. અયોગ્ય પ્રવ્રજિતને પણ મુંડનાનો પ્રતિષેદ્ય છે; જે કારણથી પ્રતિભગ્નાદિની પણ અતિશયી મુંડના કરે છે. આથી મુંડનદ્વારનો સ્વતંત્ર ઉપન્યાસ છે.

# ટીકા :

गुरुराह-इह न नियमो, यदुत-प्रवृज्यानन्तरमेवेयं, कुतः?, प्रवृजितस्याप्यस्याः प्रतिषेधो मुण्डनाया अयोग्यस्य प्रकृत्या, इहातिशयी पुनः प्रतिभग्नादेविधत्ते यतो मुण्डनां, ततः पृथगिति गाथार्थः ॥१५१५॥

# ટીકાર્થ :

ગુરુ કહે છે=શિષ્યને ગુરુ ઉત્તર આપે છે – અહીં=મુંડનામાં, નિયમ નથી. તે અનિયમ चदुतથી બતાવે છે – આ પ્રવ્રજયાની અનંતર જ છે=મુંડના પ્રવ્રજયા આપ્યા પછી જ થાય છે, એ પ્રકારનો મુંડનામાં નિયમ નથી. કયા કારણથી ?=મુંડનામાં કયા કારણથી નિયમ નથી ? તે બતાવે છે – પ્રકૃતિથી અયોગ્ય એવા પ્રવ્રજિતને પણ આનો=મુંડનાનો, પ્રતિષેધ છે; વળી જે કારણથી અહીં=પ્રવ્રજયામાં, અતિશયી≔અતિશયજ્ઞાની મહાત્મા, પ્રતિભગ્નાદિની મુંડનાને કરે છે. તે કારણથી પૃથગ્ છે=મુંડનદારનો પ્રવાજનદારથી પૃથગ્ ઉપન્યાસ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

જિનકલ્પિક જે રીતે કોઈને પ્રવ્રજયા આપતા નથી, એ રીતે કોઈનું મુંડન પણ કરતા નથી. અહીં શિષ્ય પ્રશ્ન કરે છે કે દીક્ષા આપ્યા પછી નવદીક્ષિતનું તરત જ મુંડન કરવાનું હોય છે, તેથી નક્કી જ થાય છે કે જિનકલ્પી જો પ્રવ્રજયા આપે નહીં તો મુંડન પણ કરે નહીં, માટે મુંડનદ્વારનો પ્રવ્રાજન દ્વારની અંતર્ગત જ અંતર્ભાવ થઈ જાય છે, તોપણ મુંડનદ્વારનું પ્રવ્રાજનદ્વારથી પૃથગ્ ગ્રહણ કેમ કર્યું ? તેનો ઉત્તર આપતાં ગુરુ કહે છે કે પ્રવ્રજયા પછી મુંડન થાય જ છે એવો નિયમ નથી. અને એવો નિયમ કેમ નથી ? તે જણાવવા ખુલાસો કરે છે કે ગીતાર્થે કોઈક જીવને યોગ્ય જાણીને દીક્ષા આપી હોય અને પાછળથી કોઈક લિંગોથી તે પ્રવ્રજયા માટે અયોગ્ય જણાય તો ગુરુ પ્રવ્રજયા આપ્યા પછી પણ તેનું મુંડન કરતા નથી. આથી નક્કી થાય કે પ્રવ્રજયા આપ્યા પછી મુંડન થાય જ એવો નિયમ નથી.

અહીં પ્રશ્ન થાય કે પ્રવ્રજયા આપ્યા પછી અયોગ્યનું ભલે મુંડન થતું ન હોય, પરંતુ પ્રવ્રજયા આપ્યા પછી યોગ્યનું તો અવશ્ય મુંડન થાય જ છે ને! અને જિનકલ્પિક યોગ્યને પણ પ્રવ્રજયા આપતા નથી, તેથી યોગ્યનું મુંડન પણ કરતા નથી, એમ અર્થથી નક્કી થાય છે. માટે મુંડનદ્વારને સ્વતંત્ર પ્રહણ કરવાનું કોઈ પ્રયોજન નથી. તેથી ગ્રંથકારશ્રી કહે છે —

જે કારણથી અતિશયધારી મહાત્મા પ્રતિભગ્નાદિનું પણ મુંડન કરે છે. આશય એ છે કે કોઈક પુરુષ પ્રવ્રજયા ગ્રહણ કરવા માટે તત્પર હોય, પરંતુ કોઈક નિમિત્તે ચારિત્રના પરિણામથી ભગ્ન થયેલ હોય, તોપણ દીક્ષા આપવાથી લાભ જણાતો હોય તો અતિશયવાળા સાધુ તેને દીક્ષા આપીને મુંડન પણ કરે છે; અને 'आदि' પદથી કોઈ પુરુષ દીક્ષા લીધા પછી ચારિત્રના પરિણામથી ભગ્ન થનાર હોય છતાં લાભ થતો હોય તો તેને પણ અતિશયવાળા સાધુ દીક્ષા આપીને મુંડન કરે છે, એમ ગ્રહણ કરવાનું છે.

વળી, અતિશયવાળા જિનકલ્પિક ભલે કોઈને પ્રવ્રજયા ન આપે, તોપણ જેમ અતિશયવાળા ગૌતમસ્વામીએ ચારિત્રના પરિણામથી ભગ્ન થનાર છતાં ખેડૂતને પ્રવ્રજયા આપીને મુંડન કર્યું, તેમ અતિશયવાળા જિનકલ્પિક કોઈક પ્રતિભગ્નાદિનું મુંડન તો કરે ને ! એવી કોઈને શંકા થાય, તેના સમાધાન માટે મુંડનદ્વારને પ્રવ્રાજનદ્વારથી પૃથગ્ ગ્રહણ કરેલ છે. તેથી ફલિત થાય કે જિનકલ્પિક જેમ કોઈને પ્રવ્રજયા આપતા નથી તેમ લાભ દેખાતો હોય તોપણ કોઈનું મુંડન પણ કરતા નથી.

વળી ગાથા ૧૫૧૪માં શિષ્યએ પ્રશ્ન કરેલ કે મુંડનદારનો પૃથગ્ ઉપન્યાસ કેમ છે ? તેનો ઉત્તર ગ્રંથકારશ્રીએ ગાથા ૧૫૧૫માં **होइ जओ** સુધી આપેલ છે. અને કહેલ કે આથી મુંડનદારનો પૃથગ્ ઉપન્યાસ છે, પરંતુ **जओ** પછી પ્રાસના હિસાબે ગાથા પૂર્ણ થાય છે, માટે '**અઓ પૃઢો**' આ શબ્દને ગાથાની બહાર મૂકેલ છે, અને ત્યારપછી અહીં 'મુંડન'દારની સમાપ્તિ થતી હોવાથી **દારં** શબ્દ મૂકેલ છે. **!!૧૫૧૪/૧૫૧૫!!** 

#### . અવતરણિકા**ઃ**

मनसाऽऽपन्नस्यापीत्यादिद्वारमधिकृत्याह -

# અવતરણિકાર્થ:

'મનથી આપજ્ઞને પણ' ઇત્યાદિ દ્વારને આશ્રયીને કહે છે≕ગાથા ૧૪૮૫ના બીજા પાદમાં 'મનથી આપજ્ઞ પણ દોષમાં જિનકલ્પિકને ચતુર્ગુરુ પ્રાયશ્ચિત્ત' એ પ્રકારનું દ્વાર બતાવેલ, તેને આશ્રયીને કહે છે —

### भाशा :

आवण्णस्स मणेण वि अइआरं निअमओ उ सुहुमं पि । पच्छित्तं चउगुरुगा सव्वजहण्णं मुणेअव्वं ॥१५१६॥

### અન્વચાર્ચ:

मणेण वि सुहुमं पि अइआरं आवण्णस्स निअमओ उ सव्वजहण्णं चउगुरुगा पिच्छत्तं मुणेअव्वं=भनथी पश सूक्ष्म पश અતિચારને આપઋનું=પામેલા એવા જિનકલ્પિકનું, નિયમથી જ સર્વજધન્ય ચતુર્ગુરુ પ્રાયશ્ચિત્ત જાણવું.

# ગાશાર્થ :

મનથી પણ સૂક્ષ્મ પણ અતિચારને પામેલા એવા જિનકલ્પિકનું નિયમથી જ સર્વજઘન્ય ચતુર્ગુરુ પ્રાયશ્ચિત્ત જાણવું.

### टीङा :

आपन्नस्य=प्राप्तस्य मनसाऽप्यतिचारं नियमत एव सूक्ष्ममिप प्रायश्चित्तमस्य भगवतश्चतुर्गुरवः सर्वजघन्यं मन्तव्यमिति गाथार्थः ॥१५१६॥

# ટીકાર્થ :

મનથી પણ સૂક્ષ્મ પણ અતિચારને આપન્ન=પ્રાપ્ત, એવા આ ભગવાનને=જિનકલ્પિક ભગવાનને, નિયમથી જ સર્વજઘન્ય ચતુર્ગૂરુ પ્રાયશ્ચિત્ત જાણવું, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### गाथाः

जम्हा उत्तरकप्यो एसोऽभत्तडमाइसरिसो उ । एगग्गयापहाणो तब्भंगे गुरुअरो दोसो ॥१५१७॥ दारं ॥

# અન્વચાર્થ :

जम्हा=જે કારણથી एसो=આ=જિનકલ્પ, उत्तरकप्पो=ઉત્તરકલ્પ છે=જીવનની ઉત્તરાવસ્થામાં સ્વીકારવા યોગ્ય આચાર છે, अभत्तद्वमाइसिरसो एगग्यापहाणो=(અને) અભક્તાર્થાદિની સદેશ એકાગ્રતાપ્રધાન છે. (આથી) तब्भंगे गुरुअरो दोसो=तेना=જિનકલ્પના, ભંગમાં ગુરુતર દોષ થાય છે.

🛨 'ड' पाटपूर्तिमां छे.

# ગાથાર્થ :

જે કારણથી જિનકત્પ સંચમજીવનની ઉત્તરાવસ્થામાં સ્વીકારવા યોગ્ય આચાર છે, અને અભક્તાર્થાદ જેવો એકાગ્રતાપ્રધાન વર્તે છે. આથી જિનકલ્પના ભંગમાં ગુરુતર દોષ થાય છે.

# કીકા :

यस्मादुत्तरकल्प एषः=जिनकल्पः अभक्तार्थादिसदृशो वर्त्तते एकाग्रताप्रधानोऽप्रमादाद्, अतस्तद्धङ्गे गुरुतरो दोषो, विषयगुरुत्वादिति गाथार्थः ॥१५१७॥

# ટીકાર્થ:

જે કારણથી ઉત્તરકલ્પ એવો આ=જીવનના ઉત્તરકાળમાં સ્વીકારવા યોગ્ય આચાર સ્વરૂપ જિનકલ્પ, અભક્તાર્થાદિની સદેશ=જીવનના અંતિમકાળે કરાતા ભક્તપરિજ્ઞા અનશન આદિ જેવો, અપ્રમાદથી એકાગ્રતાપ્રધાન વર્તે છે. આથી તેના ભંગમાં=જિનકલ્પના ભંગમાં, ગુરુતર દોષ થાય છે; કેમ કે વિષયનું ગુરુપણું છે=દોષના વિષયભૂત એવા જિનકલ્પનું ગુરુપણું છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# भावार्थ :

જિનકલ્પિક મહાત્મા અસંગાનુષ્ઠાનમાં વર્તનારા હોય છે અને શ્રુતના પારાયણ દ્વારા સદા અસંગભાવની વૃદ્ધિમાં ઉદ્યમ કરનારા હોય છે; આમ છતાં કર્મના વૈચિત્ર્યને કારણે જિનકલ્પિકને પણ ક્યારેક અશુભ લેશ્યા અને આર્તધ્યાન-રૌદ્રધ્યાન વર્તે છે, તે વખતે તેઓને શું પ્રાયશ્ચિત્ત પ્રાપ્ત થાય છે ? તે બતાવવા કહે છે –

જિનકલ્પિકની કાયાથી કે વચનથી સ્ખલના થાય તો તો તેઓને સ્ખલના અનુસાર મોટું પ્રાયશ્ચિત્ત તો આવે છે, પરંતુ મનથી પણ સૂક્ષ્મ પણ સ્ખલના થાય તોપણ, તેઓને જઘન્યમાં જઘન્ય ચતુર્ગુટુ પ્રાયશ્ચિત્ત આવે છે.

અહીં પ્રશ્ન થાય કે સામાન્ય રીતે મનથી કોઈક સૂક્ષ્મ અતિચાર થયો હોય, તો સાધુને માત્ર નિંદા-ગહોંદિથી તે અતિચારની શુદ્ધિ થાય છે, તેને બદલે જિનકલ્પિકને મનથી થયેલા સૂક્ષ્મ પણ અતિચારની શુદ્ધિ અર્થે આટલું મોટું પ્રાયશ્ચિત્ત કેમ આવે છે ? તેથી કહે છે –

જિનકલ્પ એ સંયમજીવનનો ઉત્તરકલ્પ છે. તેથી તે જિનકલ્પ સ્વીકારનારા જિનકલ્પી સાધુ સંયમનું પાલન કરીને સુઅભ્યસ્ત શાસ્ત્રોવાળા અને સુઅભ્યસ્ત ચારિત્રવાળા હોય છે. વળી જેમ પોતાનો ઉત્તરભવ સાધનાને અનુકૂળ શ્રેષ્ઠ સામગ્રીવાળો મળે તદર્થે, જીવનના અંતિમ કાળે સાધુ ભોજનનો સર્વથા ત્યાગ કરવા આદિરૂપ કોઈ એક અનશન સ્વીકારીને અપ્રમાદથી એકાગ્રતાપ્રધાન થઈને આત્માને શ્રુતથી ભાવિત કરે છે, તેમ જીવનના ઉત્તરકાળે જિનકલ્પ સ્વીકાર્યા પછી અપ્રમાદથી એકાગ્રતાપ્રધાન થઈને કોઈ માનસિક પણ અતિચાર ન થાય તેવા મહાઉદ્યમથી જિનકલ્પી પોતાના આત્માને ભાવિત કરે છે; આમ છતાં એકાગ્રતાનો ભંગ થાય ત્યારે તેઓને મનથી સૂક્ષ્મ અતિચાર પ્રાપ્ત થાય છે અને એકાગ્રતાનો ભંગ જિનકલ્પી માટે ગુરૃતર દોષ છે; કેમ કે જિનકલ્પરૂપ ગુરૃ વિષયને અર્થાત્ ઉચ્ચ ભૂમિંકાને, સ્વીકાર્યા પછી અતિચારનું સેવન થયેલ છે, માટે જિનકલ્પમાં થયેલ અતિચારનું જઘન્ય પ્રાયશ્વિત્ત પણ મોટું હોય છે. આથી જિનકલ્પકને મનથી પણ સૂક્ષ્મ પણ થયેલા અતિચારમાં સર્વજઘન્ય ચાર ગુરૃમાસના ઉપવાસરૂપ ચતુર્ગુરૃ પ્રાયશ્વિત્ત આવે છે. ાા૧૫૧૬/૧૫૧૭॥

# અવતરશિકા :

कारणद्वारमधिकृत्याह –

# અવતરણિકાર્થ: :

કારણદારને આશ્રયીને જિનકલ્પિકની મર્યાદાને કહે છે -

www.jainelibrary.org

#### भाथा :

# कारणमालंबण मो तं पुण नाणाइअं सुपरिसुद्धं । एअस्स तं न विज्जइ उचियं तवसाहणा पायं ॥१५१८॥

#### अन्वयार्थ :

कारणं आलंबण=કારણ આલંબન છે. तं पुण=વળી તે=આલંબન, सुपरिसुद्धं नाणाइअं=સુપરિશુદ્ધ જ્ઞાનાદિ છે. तं=ते=જ્ઞાનાદિ આલંબન, एअस्स=આમને=જિનકલ્પિકને, न विज्जइ=હોતું નથી. पायं तवसाहणा उचियं=પ્રાયઃ તપના પ્રસાધનથી ઉચિત છે.

🛨 'मो' पाहपूरण माटे छे.

# आसार्थ :

કારણ આલંબન છે. વળી આલંબન સુપરિશુદ્ધ જ્ઞાનાદિ છે. જ્ઞાનાદિ આલંબન જિનકિલ્પકને હોતું નથી. પ્રાયઃ તપના પ્રસાધનથી ઉચિત છે.

# ટીકા :

कारणम् आलम्बनमुच्यते, तत्पुनर्ज्ञानादि सुपरिशुद्धं सर्वत्र ज्ञेयं, एतस्य तन्न विद्यते जिनकल्पिकस्य, उचितं तपःप्रसाधनात्प्रायः, जन्मोत्तमफलसिद्धेरिति गाथार्थः ॥१५१८॥

# ટીકાર્થ :

કારણ આલંબન કહેવાય છે. વળી તે=આલંબન, સર્વત્ર=અપવાદિક સર્વ પ્રવૃત્તિમાં, સુપરિશુદ્ધ જ્ઞાનાદિ જાણવું. તે=જ્ઞાનાદિ આલંબન, આમને=જિનકલ્પિકને, હોતું નથી.

જિનકલ્પિકને જ્ઞાનાદિ આલંબન કેમ હોતું નથી ? તેથી કહે છે --

પ્રાયઃ તપના પ્રસાધનથી ઉચિત છે≕જિનકલ્પિકને શ્રુતનું અનુસ્મરણ કરવારૂપ તપના પ્રસાધનથી આત્માને ભાવિત કરવો એ ઉચિત છે.

જિનકલ્પિકને તપના પ્રસાધનથી આત્માને ભાવિત કરવો જ કેમ ઉચિત છે ? જ્ઞાનાદિ આલંબન કેમ ઉચિત નથી ? તેમાં હેતુ આપે છે —

જન્મના ઉત્તમ ફળની સિદ્ધિ છે=જિનકલ્પિકને મનુષ્યજન્મના અસંગભાવરૂપ ઉત્તમ ફળની પ્રાપ્તિ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

સાધુઓ સુપરિશુદ્ધ એવા જ્ઞાનાદિની વૃદ્ધિ માટે અપવાદિક આલંબનો ગ્રહણ કરે છે; કેમ કે જ્યાં સુધી જીવ વિશિષ્ટ જ્ઞાનાદિથી સંપન્ન ન થયેલ હોય ત્યાં સુધી અસંગભાવમાં જવું તેની માટે અતિદુષ્કર છે અને જીવમાં અનાદિની સંગની વાસના અતિસ્થિર છે, તેથી સંગભાવનામાંથી બહાર નીકળવાના અનન્ય ઉપાયભૂત એવા સુપરિશુદ્ધ જ્ઞાનાદિની વૃદ્ધિ માટે સાધુઓ સર્વત્ર ઉદ્યમ કરે છે. તે જ્ઞાનાદિની વૃદ્ધિ ઉત્સર્ગની આચરણાથી થતી ન જણાય ત્યારે, સાધુઓ દોષિત ભિક્ષા ગ્રહણ કરવા આદિ અપવાદોનું પણ સેવન કરે છે, તેથી સાધુઓ માટે અપવાદના સેવનમાં સુપરિશુદ્ધ એવા જ્ઞાનાદિ આલંબન છે.

વળી જિનકલ્પિક મહાત્માઓ શ્રુતજ્ઞાનથી સંપન્ન થયેલા હોય છે અને પોતે સંપન્ન કરેલા શ્રુતથી જ તેઓ આત્માને ભાવિત કરીને અસંગભાવને સ્થિર કરવા યત્ન કરે છે. તેથી પ્રાયઃ કરીને સ્વાધ્યાયરૂપ તપના પ્રસાધનથી આત્માને ભાવિત કરવો એ જિનકલ્પિક માટે ઉચિત છે, આથી તેઓને અપવાદિક આલંબન હોતું નથી.

અહીં પ્રશ્ન થાય કે જિનકલ્પિક મહાત્માઓ જેમ આત્માને ભાવિત કરવારૂપ તપનું પ્રસાધન કરે છે, તેમ અપવાદિક આલંબન લઈને જ્ઞાનાદિની વૃદ્ધિ માટેનો યત્ન કેમ કરતા નથી ? તેથી કહે છે —

મનુષ્યજન્મનું ઉત્તમ ફળ અસંગભાવ છે; કેમ કે અસંગભાવથી શીઘ્ર કર્મોનો નાશ થાય છે, અને જિનકલ્પિક મહાત્માને તપના પ્રસાધનથી મનુષ્યજન્મના અસંગભાવરૂપ ફળની પ્રાપ્તિ થયેલ છે, તેથી તેઓ જ્ઞાનાદિની વૃદ્ધિ માટે અપવાદિક આલંબનમાં યત્ન કરતા નથી.

અહીં કહ્યું કે "પ્રાયઃ તપના પ્રસાધનથી ઉચિત છે," ત્યાં '**प्रायઃ**' શબ્દથી એ પ્રાપ્ત થાય કે જિનકલ્પિક નક્કી પ્રવ્રજ્યા લેનારા દીક્ષાર્થીને ઉપદેશ આપે અથવા કોઈની અપ્રીતિના પરિહારાદિ અર્થે વીરપ્રભુની જેમ ચાતુર્માસમાં પણ વિહાર કરે, તેવી કોઈ અપવાદિક પ્રવૃત્તિ સિવાય તેઓ તપના પ્રસાધનથી આત્માને વાસિત કરે છે. **॥૧૫૧૮॥** 

# અવતરણિકા :

પૂર્વગાથાના અંતે કહ્યું કે જિનકલ્પિકને જન્મના ઉત્તમ ફળની સિદ્ધિ છે. તેથી પ્રશ્ન થાય છે જિનકલ્પિક મહાત્માને જન્મના ઉત્તમ ફળની સિદ્ધિ કેમ છે ? તે દર્શાવે છે –

#### भाशाः

सव्बत्थ निरवइक्खो आढत्तं चिअ दढं समाणितो । वड्ड एस महप्पा किलिडकम्मक्खयिणिमित्तं ॥१५१९॥ दारं ॥

# अन्तज्ञार्थः

किलिइकम्मक्खयणिमित्तं=िक्षिष्ट क्ष्मिना क्षयनिभित्ते सव्वत्थ निरवइक्खो=सर्वत्र निरपेक्ष એवा एस महप्पा=आ महात्मा=िक्षनक्ष्मिक महात्मा, आढत्तं चिअ दढं समाणितो=आरब्धने ४ ६६ समापन क्षरता वहइ=वर्ते छे.

# ગાથार्थ :

ક્લિષ્ટ કર્મના क्षयनिभित्ते सर्वत्र निरपेक्ष એવા જિનકલ્પિક મહાત્મા આરબ્ધને જ દેઢ સમાપન કરતા વર્તે છે.

### ટીકા :

सर्वत्र निरपेक्षः सन् प्रारब्धमेव दृढं समापयन् वर्त्तते एष महात्मा जिनकल्पिकः क्लिष्टकर्म्मक्षय-निमित्तमिति गाथार्थः ॥१५१९॥

### डीसार्ग :

ક્લિષ્ટ કર્મના ક્ષયનિમિત્તે સર્વત્ર નિરપેક્ષ છતા આ=જિનકલ્પિક, મહાત્મા પ્રારબ્ધને જ દેઢ સમાપન કરતા=પોતે પ્રારંભેલ એવા જિનકલ્પનું જ દેઢ રીતે વહન કરતા, વર્તે છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

અનાદિકાળથી આત્મામાં બાહ્ય પદાર્થો સાથે સંશ્લેષનો પરિણામ કરાવે તેવાં ક્લિષ્ટ કર્મો વિદ્યમાન છે અને તે રીતે સંગ કરવાના સંસ્કારો પણ આત્મા પર વિદ્યમાન છે, તે ક્લિષ્ટ કર્મો તે સંગના સંસ્કારોને પ્રગટ કરીને જીવને સંસારમાં પરિભ્રમણ કરાવે છે. આવાં ક્લિષ્ટ કર્મોનો ક્ષય કરવા માટે જિનકલ્પિક મહાત્માઓ સર્વત્ર નિરપેક્ષ થઈને, પોતે જે જિનકલ્પરૂપ કૃત્યનો પ્રારંભ કરેલ છે તેનું દઢ રીતે સમાપન કરતા વર્તે છે, અર્થાત્ જિનકલ્પિકે સર્વ ઉદ્યમથી અસંગભાવની વૃદ્ધિને અનુકૂળ આત્માને સંપન્ન કરવાનું કૃત્ય પ્રારંભેલ છે, તે પ્રારંભેલ કૃત્યને નિષ્ઠા સુધી પહોંચાડવા માટે તેઓ જગતના સર્વ ભાવો પ્રત્યે નિરપેક્ષ થઈને વીતરાગના વચનરૂપ શ્રુતથી આત્માને દઢ રીતે વાસિત કરતા વર્તે છે, જેથી તે શ્રુતના સંસ્કારો આત્મામાં સ્થિર થવાથી અનાદિના સંગના સંસ્કારો ક્ષીણ-ક્ષીણતર થાય છે અને સંગને પેદા કરવામાં કારણીભૂત ક્લિષ્ટ કર્મોનો ક્ષય થાય છે. આથી જિનકલ્પિક મહાત્માને અપવાદિક આલંબન વિદ્યમાન નથી, એમ પૂર્વગાથા સાથે સંબંધ છે. !!૧૫૧૯!!

# અવતરશિકા :

निष्प्रतिकर्मद्वारमधिकृत्याह -

# અવતરણિકાર્થ:

નિષ્પ્રતિકર્મદારને આશ્રયીને જિનકલ્પિકની મર્યાદાને કહે છે -

#### ગાથા :

णिप्पडिकम्मसरीरो अच्छिमलाई वि णावणेइ सया । पाणंतिए वि अ तहा वसणंमि न वर्ट्झ बीए ॥१५२०॥

# અન્વચાર્ચ:

णिप्पडिकम्मसरीरो=નिष्प्रतिકर्मशरी२वाणा अच्छिमलाई वि=अक्षिभक्षािटने पश सया=सदा=ક्यारेय, णावणेइ=६२ કરતા नथी, तहा अ=अने ते रीते पाणंतिए वि वसणंमि=प्राशांतिક पश व्यसनमां बीए=द्वितीयमां=अपवादमां, न वहई=वर्तता नथी.

### आधार्थ :

નિષ્ઠાતિકર્મશરીરવાળા જિનકભિક આંખના મેલ આદિને પણ ક્યારેય દૂર કરતા નથી, અને તે રીતે પ્રાણાંતિક પણ આપત્તિમાં અપવાદમાં વર્તતા નથી.

# ટીકા :

निष्प्रतिकर्म्मशरीर एकान्तेन अक्षिमलाद्यपि नापनयति सदा, प्राणान्तिकेऽपि च तथाऽत्यन्तरौद्रे व्यसने न वर्त्तते द्वितीय इति गाथार्थ: ॥१५२०॥

# ટીકાર્થ :

એકાંતથી નિષ્પ્રતિકર્મશરીરવાળા જિનકલ્પિક અક્ષિમલાદિને પણ=આંખના મેલ વગેરેને પણ, સદા=હંમેશાં, દૂર કરતા નથી, અને તે રીતે પ્રાણાંતિક પણ અત્યંત રૌદ્ર વ્યસનમાં=પ્રાણનો અંત કરાવે એવા પણ અત્યંત ભયંકર ઉપસર્ગમાં, દ્વિતીયમાં=અપવાદમાં, વર્તતા નથી, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

જિનકલ્પિક મહાત્મા એકાંતથી નિષ્પ્રતિકર્મશરીરવાળા હોય છે અર્થાત્ તેઓ શરીરની થોડી પણ સાર-સંભાળ કરતા નથી અને ક્યારેક પ્રાણાંત રૌદ્ર ઉપસર્ગ થયો હોય ત્યારે પણ અપવાદનું આલંબન લેતા નથી. તેથી તેઓ સર્વથા ઉત્સર્ગમાર્ગથી જ પ્રવૃત્તિ કરનારા હોય છે. **!!૧૫૨૦!!** 

# અવતરણિકા :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે જિનકલ્પિક પ્રાણાંતિક પણ વ્યસનમાં અપવાદમાં વર્તતા નથી. તેથી પ્રશ્ન થાય કે સાધુઓ જેમ અલ્પ-બહુનો વિચાર કરીને જેમાં અધિક લાભ જણાય તે પ્રકારે અપવાદમાં પ્રવૃત્તિ કરે છે, તેમ જિનકલ્પિક મહાત્મા કેમ તે રીતે અપવાદમાં પ્રવૃત્તિ કરતા નથી ? તેથી કહે છે —

# जाथा :

अप्पबहुत्तालोअणविसयाईओ उ होइ ग्एसो त्ति । अहवा सुभभावाओ बहुअं पेअं चिअ इमस्स ॥१५२१॥ दारं ॥

# **अन्वयार्थ**ः

एसो उ=વળી આ=જિનકલ્પિક મહાત્મા, अप्पबहुत्तालोअणविसयाईओ होइ=અલ્પ-બહુત્વના આલોચનના વિષયથી અતીત હોય છે. अहवा=અથવા सुभभावाओ=શુભભાવ હોવાથી इमस्स=આમનे= જિનકલ્પિકને, बहुअं पि=બહુ પણ=અધિક લાભ પણ, एअं चिअ=આ જ હોય છે=ઉત્સર્ગમાર્ગનું સેવન જ હોય છે.

★ 'त्ति' પાદપૂર્તિ અર્થક છે.

### ગાશાર્થ :

વળી જિનકલ્પિક મહાત્મા અલ્પ-બહુત્વના આલોચનના વિષયથી અતીત હોય છે. અથવા શુભભાવ હોવાથી જિનકલ્પિકને બહુ પણ ઉત્સર્ગમાર્ગનું સેવન જ હોય છે.

### ટીકા :

अल्पबहुत्वालोचनविषयातीतस्तु भवत्येषः=जिनकल्पिक इति, अथवा शुभभावात् कारणा-द्वह्वप्येतदेवास्य तत्त्वत इति गाथार्थः ॥१५२१॥

# ટીકાર્થ :

વળી આ=જિનકલ્પિક, અલ્પ-બહુત્વના ઓલોચનના વિષયથી અતીત હોય છે. અથવા શુભભાવરૂપ કારણથી આમને=જિનકલ્પિકને, બહુ પણ તત્ત્વથી આ જ હોય છે=અધિક લાભ પણ પરમાર્થથી ઉત્સર્ગમાર્ગનું આચરણ જ હોય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

જિનકલ્પિક અલ્પ-બહુત્વના આલોચનના વિષયથી અતીત હોય છે. આશય એ છે કે સ્થવિરકલ્પિક સાધુઓ, ઉત્સર્ગમાર્ગની પ્રવૃત્તિ કરવાથી ચિત્ત સંયમના કંડકોમાં વૃદ્ધિ પામી શકે તેમ ન હોય ત્યારે કઈ પ્રવૃત્તિ કરવાથી સંયમના કંડકોની વૃદ્ધિ થવારૂપ અધિક લાભ થશે ? તેનું આલોચન કરીને ઉત્સર્ગમાર્ગ કે અપવાદમાર્ગ: એ બેમાંથી જેના સેવનમાં બહુ લાભ દેખાતો હોય તે માર્ગનું સેવન કરે છે; જયારે જિનકલ્પિક મહાત્મા સત્ત્વશાળી હોવાથી પ્રાણનો નાશ થાય ત્યાં સુધી પણ પોતાના સંયમના કંડકમાંથી પાત પામતા નથી, તેથી તેઓ અલ્પલાભ કે બહુલાભના વિચારના વિષયથી અતીત હોય છે, તેથી તેઓ સદા ઉત્સર્ગમાર્ગથી જ સર્વ પ્રવૃત્તિ કરે છે.

અથવા જિનકલ્પિક મહાત્માને અલ્પલાભ કે બહુલાભના આલોચનનો વિષય સ્વીકારીએ, તોપણ ઉત્સર્ગમાર્ગથી પ્રવૃત્તિ કરવામાં તેઓને સદા શુભભાવ વર્તતો હોવાને કારણે તેઓ માટે પરમાર્થથી ઉત્સર્ગમાર્ગ જ બહુલાભ છે, પરંતુ સ્થવિરકલ્પિક સાધુઓની જેમ તેઓ માટે અપવાદમાર્ગ ક્યારેય અધિક લાભનું કારણ બનતો નથી; કેમ કે તેઓ સદા સંગ વગરની પરિણતિવાળા હોય છે. !!૧૫૨૧!!

# અવતરણિકા :

चरमद्वारमधिकृत्याह -

# અવતરણિકાર્થ:

ચરમદ્વારને આશ્રયીને કહે છે=ગાથા ૧૪૮૪-૧૪૮૫માં જિનકલ્પિકની ક્ષેત્રાદિ મર્યાદાનાં ૧૯ દ્વારો બતાવેલ, અને તે ૧૯ દ્વારોનું ગાથા ૧૪૮૬થી ક્રમસર વર્ણન કર્યું, તેમાંથી હવે 'ત્રીજી પોરિસીમાં ભક્ત અને પંથા' નામના છેલ્લા દ્વારને આશ્રયીને જિનકલ્પિકની મર્યાદા બતાવે છે –

#### आथाः

# तइआए पोरुसीए भिक्खाकालो विहारकालो अ । सेसासु तु उस्सग्गो पायं अप्पा य णिद्द त्ति ॥१५२२॥

### અન્વચાર્થ:

(જિનકલ્પિકનો) **तइआए पोरुसीए**=ત્રીજી પોરિસીમાં **भिक्खाकालो विहारकालो अ**=ભિક્ષાકાળ અને વિહારકાળ હોય છે. **सेसासु तु**=વળી શેષ એવી પોરિસીઓમાં **पायं उस्सग्गो**=પ્રાયઃ ઉત્સર્ગ=કાયોત્સર્ગ, अप्पा य णिहा=અને અલ્પ નિદ્રા હોય છે.

🛨 'त्ति' पाटपूर्तिमां छे.

### आशार्थ :

જિનકલ્પિકનો ત્રીજી પોરિસીમાં ભિક્ષાકાળ અને વિહારકાળ હોય છે. વળી શેષ પોરિસીઓમાં પ્રાયઃ કાર્યોત્સર્ગ અને અલ્પ નિદ્રા હોય છે.

# રીકા :

तृतीयायां पौरुष्यां भिक्षाकालो विहारकालश्चास्य नियोगतः, शेषासु तु कायोत्सर्गः प्रायोऽल्पा च निद्रा पौरुषीष्विति गाथार्थः ॥१५२२॥

# ટીકાર્થ :

આમનો=જિનકલ્પિકનો, નિયોગથી=નિયમથી, ત્રીજી પોરિસીમાં ભિક્ષાકાળ અને વિહારકાળ હોય છે. વળી શેષ પોરિસીઓમાં પ્રાયઃ કાયોત્સર્ગ અને અલ્પ નિદ્રા હોય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ગાયા :

जंघाबलिम्म खीणे अविहरमाणो वि णवर णावज्जे । तत्थेव अहाकप्पं कुणइ अ जोगं महाभागो ॥१५२३॥ दारं ॥

# અન્વચાર્થ :

णवर= ફક્ત जंघाबलिम्म खीणे= જંઘાબળ ક્ષીણ થયે છતે अविहरमाणो वि=અવિહરમાન પણ=વિહાર નહીં કરતા એવા પણ જિનકલ્પિક, (દોષને) णावज्जे= પ્રાપ્ત કરતા નથી, तत्थेव अ=અને ત્યાં જ=તે જ ક્ષેત્રમાં, महाभागो= મહાભાગ= મહાભાગ્યશાળી એવા જિનકલ્પિક, अहाकणं जोगं= યથાકલ્પ યોગને= પોતાના કલ્પ પ્રમાણે જિનકલ્પના વ્યાપારને, कुणइ=કરે છે.

# ગાચાર્ચ :

ફક્ત જંઘાબળ ક્ષીણ થયે છતે વિહાર નહીં કરતા એવા પણ જિનકલ્પિક દોષને પ્રાપ્ત કરતા નથી, અને તે જ ક્ષેત્રમાં મહાભાગ્યશાળી એવા જિનકલ્પિક પોતાના કલ્પ પ્રમાણે જિનકલ્પના વ્યાપારને કરે છે.

www.jainelibrary.org

# ट<del>ी</del> 5। :

जङ्घाबले क्षीणे सत्यविहरत्रपि नवरं नापद्यते दोषमिति, तत्रैव यथाकल्पं क्षेत्रे करोति योगं महाभागः स्वकल्पस्येति गाथार्थः ॥१५२३॥

### ટીકાર્થ:

કક્ત જંઘાબળ ક્ષીણ થયે છતે નહીં વિહરતા એવા પણ જિનકલ્પિક દોષને પ્રાપ્ત કરતા નથી. તે જ ક્ષેત્રમાં મહાભાગ એવા જિનકલ્પિક યથાકલ્પ સ્વકલ્પના યોગને=પોતાના આચાર મુજબ જિનકલ્પના વ્યાપારને, કરે છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

જિનકલ્પિક મહાત્મા નિયમથી ત્રીજી પોરિસીમાં ભિક્ષાટન અને વિહાર કરે છે, તે સિવાય અન્ય કોઈ પોરિસીમાં ભિક્ષાટન કે વિહાર કરતા નથી. ત્રીજી પોરિસીથી શેષ પોરિસીઓમાં તેઓ પ્રાયઃ કાયોત્સર્ગમાં રહે છે અને શરીરથી શ્રાંત થયા હોય તો તેઓને અલ્પ નિદ્રા સંભવે છે.

અહીં '**પ્રાયઃ'** શબ્દથી એ કહેવું છે કે ત્રીજી પોરિસીથી શેષ પોરિસીઓમાં જિનકલ્પિક પ્રવ્રજ્યાની ઇચ્છાવાળા પુરુષને ઉપદેશ આપતા હોય કે તેવી કોઈ અન્ય પ્રવૃત્તિ કરતા હોય તો, તેને છોડીને તેઓ કાયોત્સર્ગમાં સ્થિત રહીને પૂર્વમાં અધીત એવા શ્રુતનું પારાયણ કરે છે.

ફક્ત પોતાનું જંઘાબળ ક્ષીણ થયું હોય ત્યારે કોઈક એક ક્ષેત્રમાં તેઓ સ્થિરવાસ કરે છે, તોપણ તે ક્ષેત્ર પ્રત્યેના સંગકૃત કે તે ક્ષેત્રમાં વસતા ભક્તિવાળા શ્રાવકાદિ પ્રત્યેના સંગકૃત કોઈ દોષને તેઓ પ્રાપ્ત કરતા નથી, પરંતુ તે ક્ષેત્રમાં રહીને પોતાના કલ્પ અનુસારે સર્વ ઉચિત વ્યાપાર કરે છે, જેથી તેઓનો અસંગભાવ ઉત્તરોત્તર વૃદ્ધિ પામે છે. **!!૧૫૨૨/૧૫૨૩!!** 

# અવતરણિકા :

ગાથા ૧૩૬૯માં કહેલ કે સાધુઓને ચરમકાળમાં અભ્યુદ્યત વિહાર કે અભ્યુદ્યત મરણ ઉચિત છે. ત્યારપછી ગાથા ૧૩૭૭માં (૧) જિનકલ્પ (૨) શુદ્ધપરિહાર (૩) યથાલંદ : એમ ત્રણ પ્રકારના અભ્યુદ્યત વિહાર બતાવ્યા, ત્યારપછી અત્યાર સુધી જિનકલ્પરૂપ અભ્યુદ્યત વિહારની વિધિ બતાવી. હવે શુદ્ધપરિહાર અને યથાલંદરૂપ અભ્યુદ્યત વિહારની વિધિ બતાવવા માટે હવે સૌ પ્રથમ જિનકલ્પિકો સાથે શુદ્ધપરિહારિકોનું સામાચારીવિષયક સમાનપણું અને જુદાપણું ગાથા ૧૫૨૭ સુધી દર્શાવે છે —

#### भाशाः

एसेव गमो णिअमा सुद्धे परिहारिए अहालंदे । नाणत्तं उ जिणेहिं पडिवज्जइ गच्छऽगच्छे वा ॥१५२४॥

### अन्द्रशर्थ :

सुद्धे परिहारिए अहालंदे=शुद्धपरिહારિકમાં (અને) યથાલંદમાં णिअमा=નિયમથી एसेव गमो=આ જ

ગમ છે=જિનકલ્પમાં જે માર્ગ પૂર્વે બતાવ્યો એ જ માર્ગ છે. जिणेहिं उ नाणत्तं=વળી જિનોથી નાનાત્વ છે=શુદ્ધપરિહારિકોનું જિનકલ્પિકોથી ભિન્નપણું છે, (તે ભિન્નપણું જ બતાવે છે –) गच्छऽगच्छे वा=ગચ્છ અથવા અગચ્છ पडिवज्जइ=(શુદ્ધપરિહારને) સ્વીકારે છે.

# ગાથાર્થ :

શુદ્ધપરિહારિકમાં અને ચથાલંદમાં નિયમથી જિનકલ્પમાં જે માર્ગ પૂર્વે બતાવ્યો એ જ માર્ગ છે. વળી શુદ્ધપરિહારિકોનું જિનકલ્પિકોથી ભિજ્ઞપણું છે, તે ભિજ્ઞપણું જ બતાવે છે — ગચ્છ અથવા અગચ્છ શુદ્ધપરિહારને સ્વીકારે છે.

# टीका :

एष एव गमः अनन्तरोदितो भावनादिः नियमाच्छुद्धपरिहारिके यथालन्दे च, नानात्वं तु जिनेभ्यः शुद्धपरिहारिकाणामिदं, प्रतिपद्यते गच्छः तत्प्रथमतया नवकसमुदायः, अगच्छे(?च्छो)वा एकनिर्गमादपर इति गाथार्थः ॥१५२४॥

# ટ<del>ીક</del>ાર્થ :

શુદ્ધપરિહારિકમાં અને યથાલંદમાં નિયમથી, અનંતરમાં ઉદિત એવો આ જ ભાવનાદિરૂપ ગમ છે=પૂર્વમાં જિનકલ્પમાં જે માર્ગ કહેવાયો એ જ ભાવનાદિરૂપ માર્ગ છે. વળી શુદ્ધપરિહારિકોનું જિનોથી નાનાત્વ આ છે=જિનકલ્પિકોથી ભિન્નપણું હવે કહે છે એ છે –

તેના પ્રથમપણાથી નવકના સમુદાયરૂપ ગચ્છ સ્વીકારે છે=શુદ્ધપરિહારસ્વીકારના પ્રથમપણાથી નવ સાધુઓના સમુદાયરૂપ ગચ્છ શુદ્ધપરિહારને સ્વીકારે છે, અથવા એકના નિર્ગમથી અપરરૂપ અગચ્છ=શુદ્ધ પરિહારિકોના નવ સાધુઓના સમુદાયમાંથી એક સાધુના નિર્ગમથી બીજા સાધુના પ્રવેશરૂપ અગચ્છ, શુદ્ધ પરિહારને સ્વીકારે છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

પૂર્વમાં જિનકલ્પનો ભાવના આદિ જે માર્ગ બતાવ્યો, એ જ માર્ગ નિયમથી શુદ્ધપરિહારમાં અને યથાલંદમાં છે. તેથી ફલિત થાય કે ગચ્છમાં રહેલા સાધુઓ જેમ ભાવના આદિના ક્રમથી શક્તિનો સંચય કરીને જિનકલ્પને સ્વીકારે છે, તેમ શુદ્ધપરિહારને અને યથાલંદને પણ સાધુઓ ભાવના આદિના ક્રમથી શક્તિનો સંચય કરીને સ્વીકારે છે. આથી તે અપેક્ષાએ જિનકલ્પ, શુદ્ધપરિહાર અને યથાલંદમાં કોઈ ભિન્નપશું નથી, પરંતુ સમાનપશું છે; આમ છતાં શુદ્ધપરિહાર અને યથાલંદના સ્વીકારમાં જિનકલ્પના સ્વીકારથી જે ભિન્નપશું છે, તે જણાવતાં પ્રથમ શુદ્ધપરિહારિકોનું જિનકલ્પિકોથી ભિન્નપશું બતાવે છે —

શુદ્ધપરિહાર સંયમ સ્વીકારવાના વિષયમાં પ્રથમપણાથી નવ સાધુઓના સમુદાયરૂપ ગચ્છ શુદ્ધપરિહારને સ્વીકારે છે અથવા એકના નિર્ગમથી અપરરૂપ અગચ્છ શુદ્ધપરિહારને સ્વીકારે છે.

આશય એ છે કે અહીં નવ સાધુઓના સમુદાયને 'ગચ્છ' એ પ્રકારની સંજ્ઞા આપવામાં આવેલ છે. અને શુદ્ધપરિહાર સ્વીકારતી વખતે પ્રથમ નવ સાધુઓનો સમુદાય હોય છે, તેમાંથી ચાર સાધુઓ પરિહારિક થાય છે, બીજા ચાર સાધુઓ અનુપરિહારિક થાય છે અને એક સાધુ કલ્પસ્થિત થાય છે અર્થાત્ વાચનાચાર્ય બને છે, અને તે રીતે તેઓ શુદ્ધપરિહારનું છ મહિના સુધી સેવન કરે છે; ત્યારપછી તે નવમાંથી જે ચાર સાધુઓ પરિહારિક હતા તેઓ અનુપરિહારિક થાય છે, અને જે ચાર સાધુઓ અનુપરિહારિક હતા તેઓ પરિહારિક થાય છે, તેમ જ જે સાધુ કલ્પસ્થિત હતા તે કરી કલ્પસ્થિત રહે છે, અને તે રીતે તેઓ શુદ્ધ પરિહારની બીજા છ મહિના સુધી આચરણા કરે છે; ત્યારપછી નવમાંથી જે સાધુ કલ્પસ્થિત હતા તેઓ પરિહારિક થાય છે અને બાકીના આઠમાંથી યોગ્યતા અનુસાર કોઈ એક સાધુ કલ્પસ્થિત થાય છે અને બાકીના સાધુઓ અનુપરિહારિક થાય છે, અને તે રીતે તેઓ ત્રીજા છ મહિના સુધી શુદ્ધપરિહારનું પાલન કરે છે. આમ, કુલ અઢાર મહિના સુધી તેઓ શુદ્ધપરિહારનો આચાર પાળે છે અને અઢાર મહિને પરિહારવિશુદ્ધસંયમ સમાપ્ત થાય છે.

વળી ત્યારપછી તે નવ શુદ્ધપરિહારિક સાધુઓમાંથી કેટલાક જિનકલ્પને સ્વીકારે છે, કેટલાક ફરી શુદ્ધપરિહારને સ્વીકારે છે, તો કેટલાક ગચ્છમાં પાછા પણ જાય છે. તે વખતે જિનકલ્પ સ્વીકારવાને કારણે કે ફરી સ્થવિરકલ્પ સ્વીકારવાને કારણે જેઓ શુદ્ધપરિહારમાંથી નીકળે અને તેના સ્થાને નવા સાધુ આ શુદ્ધપરિહારમાં પ્રવેશે, તો એકના નિર્ગમનથી અપરનો પ્રવેશ થાય છે, અને તે એકના નિર્ગમથી અપરના પ્રવેશપૂર્વક પણ નવ સાધુઓ જ શુદ્ધપરિહારને સ્વીકારે છે, પરંતુ એક-બે આદિ સાધુઓ સ્વીકારતા નથી; ફક્ત શુદ્ધપરિહાર સ્વીકારનારા તે નવેય સાધુઓ પ્રથમ વાર સ્વીકારતા નથી, તેને આશ્રયીને શુદ્ધપરિહારને 'અગચ્છ' સ્વીકારે છે એમ કહેલ છે.

આથી ફલિત થાય કે શુદ્ધપરિહાર સ્વીકારતી વખતે પ્રારંભમાં નવ સાધુઓના સમુદાયરૂપ ગચ્છ સ્વીકારે છે અને ૧૮ મહિને તે શુદ્ધપરિહાર એક વખત પૂરો થયા પછી ફરી શુદ્ધપરિહાર સ્વીકારતી વખતે એકના નિર્ગમથી અપર સાધુના પ્રવેશરૂપ અગચ્છ સ્વીકારે છે; જયારે જિનકલ્પ સ્વીકારતી વખતે ગચ્છ સ્વીકારે કે અગચ્છ સ્વીકારે એવી કોઈ મર્યાદા નથી, પરંતુ ક્યારેક એક સાધુ પણ જિનકલ્પ સ્વીકારે તો ક્યારેક અનેક સાધુઓ પણ ભિન્ન ભિન્ન ક્ષેત્રમાં જિનકલ્પ સ્વીકારે, અને ઉત્કૃષ્ટથી શતપૃથક્ત્વ સાધુઓ પણ ભિન્ન ભિન્ન ક્ષેત્રમાં એક સાથે જિનકલ્પ સ્વીકારે છે. આ પ્રકારનો જિનકલ્પિકોથી શુદ્ધપરિહારિકોનો કલ્પસ્વીકારના વિષયમાં ભેદ છે. ॥૧૫૨૪॥

# અવતરણિકા :

પૂર્વગાથામાં શુદ્ધપરિહારસંયમના સ્વીકારના વિષયમાં જિનકલ્પના સ્વીકારથી ભેદ બતાવ્યો. હવે શુદ્ધપરિહાર સ્વીકારતાં પહેલાં કરવાની તપોભાવનામાં જિનકલ્પ સ્વીકારતાં પહેલાં કરાતી તપોભાવનાથી શું ભેદ છે ? તે બતાવે છે –

# आथा :

तवभावणणाणत्तं करिंति आयंबिलेण परिकम्मं । इत्तरिअ थेरकप्पे जिणकप्पे आवकहिआ उ ॥१५२५॥

### અન્વચાર્થ:

(શુદ્ધપરિહારિકોનું) तवभावणणाणत्तं=તપોભાવનામાં નાનાત્વ છે : आयंबिलेण=આયંબિલ વડે परिकम्मं करिति=પરિકર્મને કરે છે. इत्तरिअ थेरकप्पे=ઇત્વરિકો સ્થવિરકલ્પમાં હોય છે, आवकहिआ उ जिणकप्पे=વળી યાવતકથિકો જિનકલ્પમાં હોય છે.

# गाथार्थ :

શુદ્ધપરિહારિકોનું તપોભાવનામાં ભિજ્ઞપણું છે : તેઓ આંબિલ વડે પરિકર્મને કરે છે. ઇત્વરિક શુદ્ધપરિહારિકો સ્થવિરકલ્પમાં હોય છે, વળી યાવત્કથિક શુદ્ધપરિહારિકો જિનકલ્પમાં હોય છે.

# ટીકા :

तपोभावनानानात्वं चैषामिदं, कुर्वन्त्यायामाम्लेन परिकर्म सर्वमेव, एते चेत्वरा यावत्कथिकाश्च भवन्ति, ये कल्पसमाप्तौ गच्छमागच्छन्ति ते इत्वराः, ये तु जिनकल्पं प्रतिपद्यन्ते ते यावत्कथिका इति । एतदाह-इत्वराः स्थिविरकल्पा इति भूयः स्थिवरकल्पे भवन्ति, जिनकल्पे यावत्कथिकास्तु भवन्तीति गाथार्थः ॥१५२५॥

# ટીકાર્ય:

અને આમનું તપોભાવનામાં નાનાપણું આ છે=શુદ્ધપરિહારિકોનું તપોભાવનામાં જિનકલ્પિકોથી ભેદપણું હવે બતાવે છે એ છે –

આયંબિલ વડે સર્વ જ પરિકર્મને કરે છે. અને આ=શુદ્ધપરિહારિકો, ઇત્વર અને યાવત્કથિક હોય છે. જેઓ કલ્પની સમાપ્તિમાં=શુદ્ધપરિહારની સમાપ્તિમાં, ગચ્છને વિષે આવે છે તેઓ ઇત્વર છે=ઇત્વર શુદ્ધપરિહારિક છે, વળી જેઓ જિનકલ્પને સ્વીકારે છે તેઓ યાવત્કથિક છે=યાવત્કથિક શુદ્ધપરિહારિક છે.

આને કહે છે=ઉપરમાં ઇત્વરિક અને યાવત્કથિકોનું સ્વરૂપ બતાવ્યું એને મૂળગાથાના ઉત્તરાર્ધમાં સ્પષ્ટ કરે છે –

ઇત્વરો સ્થવિરકલ્પવાળા છે≔ફરી સ્થવિરકલ્પમાં હોય છે, વળી યાવત્કથિકો જિનકલ્પર્મા હોય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

શુદ્ધપરિહાર સ્વીકારતા પૂર્વે સાધુઓ સર્વ જ પરિકર્મ આયંબિલથી કરે છે, અર્થાત્ જેમ જિનકલ્પ સ્વીકારતા પૂર્વે સાધુઓ પોરિસી આદિના ક્રમથી છ માસ સુધીના તપથી અભ્યાસરૂપ પરિકર્મ કરે છે, તે રીતે શુદ્ધપરિહાર સ્વીકારનાર સાધુઓ કરતા નથી, પરંતુ આંબિલના તપથી અભ્યાસરૂપ સર્વ જ પરિકર્મ કરે છે.

વળી શુદ્ધપરિહારિક સાધુઓ બે પ્રકારે છે : ઇત્વરિક અને યાવત્કથિક. જેઓ ઇત્વરિક છે તેઓ શુદ્ધપરિહાર કલ્પની સમાપ્તિ થયા પછી ગચ્છમાં પાછા આવે છે અને જેઓ યાવત્કથિક છે તેઓ શુદ્ધપરિહાર કલ્પની સમાપ્તિ થયા પછી જિનકલ્પ સ્વીકારે છે; અને જિનકલ્પ સ્વીકારવાથી તેઓની શુદ્ધપરિહારમાં જે મર્યાદા હતી, તે મર્યાદા પછી પણ ચાલુ રહેવાથી તેઓ યાવત્કથિક શુદ્ધપરિહારિક કહેવાય છે, પરંતુ શુદ્ધપરિહારિકરૂપે યાવત્કથિક કહેવાતા નથી. **॥૧૫૨૫॥** 

### અવતરણિકા :

एतत्सम्भवमाह -

# અવતરણિકાર્થ:

આના સંભવને કહે છે=પૂર્વગાથાના ઉત્તરાર્ધમાં કહ્યું કે ઇત્વરિકો સ્થવિરકલ્પમાં, વળી યાવત્કથિકો જિનકલ્પમાં હોય છે, એના સંભવને સ્પષ્ટ કરે છે –

#### भाथा :

पुण्णे जिणकप्पं वा अइंति तं चेव वा पुणो कप्पं । गच्छं वा यंति पुणो तिण्णि वि ठाणा सिमविरुद्धा ॥१५२६॥

### अन्वयार्थः

पुण्णे=પૂર્ણ થયે છતે=શુદ્ધપરિહારકલ્પ પૂર્ણ થયે છતે, जिणकप्पं वा अइंति=જિનકલ્પને વિષે જાય છે, तं चेव वा कप्पं पुणो=અથવા તે જ કલ્પને કરી (સ્વીકારે છે,) गच्छं वा पुणो चंति=અથવા ગચ્છને વિષે કરી જાય છે. तिण्णि वि ठाणा=ત્રણે પણ સ્થાનો સિં=આમને=શુદ્ધપરિહારિકોને, अविरुद्ध છે.

# ગાથार्थ :

શુદ્ધપરિહારકલ્પ પૂર્ણ થયે છતે જિનકલ્પને વિષે જાય છે, અથવા તે શુદ્ધપરિહારકલ્પને જ ફરી સ્વીકારે છે, અથવા ગચ્છને વિષે ફરી જાય છે. ત્રણે પણ સ્થાનો શુદ્ધપરિહારિકોને અવિરુદ્ધ છે.

# ટીકા :

पूर्णे शुद्धपरिहारे जिनकल्पं वाऽितगच्छन्ति, तमेव वा पुनः कल्पं-शुद्धपरिहारं, गच्छं वा गच्छन्ति पुनः, अनेन प्रकारेण त्रीण्यपि स्थानान्यमीषां=शुद्धपरिहारिकाणां न विरुद्धानीति गाथार्थः ॥१५२६॥

# ટીકાર્ચ:

શુદ્ધપરિહાર પૂર્ણ થયે છતે જિનકલ્પને વિષે જાય છે, અથવા તે જ શુદ્ધપરિહારકલ્પને ફરી સ્વીકારે છે, અથવા ફરી ગચ્છને વિષે જાય છે. આ પ્રકારથી ત્રણે પણ સ્થાનો આમને=શુદ્ધપરિહારિકોને, વિરુદ્ધ નથી, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

શુદ્ધપરિહારને નિયમથી નવ સાધુઓનો સમુદાય સ્વીકારે છે, અને આ કલ્પ અઢાર મહિને પૂર્ણ થાય છે; ત્યારપછી તે નવમાંથી કેટલાક સાધુઓ જિનકલ્પને સ્વીકારે છે, અથવા કેટલાક સાધુઓ ફરી તે જ શુદ્ધપરિહાર કલ્પને સ્વીકારે છે, અથવા કેટલાક સાધુઓ ફરી પોતાના ગચ્છમાં જાય છે. આ રીતે શુદ્ધપરિહારિકોનાં ત્રણ સ્થાનો પ્રાપ્ત થાય. તેથી પૂર્વગાથામાં શુદ્ધપરિહારિકોના ઇત્વરિક અને યાવત્કથિક : એમ બે ભેદ બતાવેલ, તેની સંગતિ થાય છે. **!!૧૫૨૬**!!

#### भाशाः

इत्तिरिआणुवसग्गा आयंका वेयणा य ण भवंति । आवकहिआण भड़आ तहेव छग्गामभागा उ ॥१५२७॥

### सन्तर्धः :

इत्तिरिआण=ઇત્વરિકોને उवसग्गा आयंका वेयणा य ण भवंति=ઉપસર્ગો, આતંકો અને વેદનાઓ થતાં નથી. आवकहिआण भइआ=યાવત્કથિકોને ભાજય છે. तहेव उ=વળી તે રીતે જ=જે રીતે જિનકલ્પિકોને હોય છે તે રીતે જ, (શુદ્ધપરિહારિકોને) छ्रगामभागा=છ ગામના ભાગો હોય છે.

# ગાચાર્ચ :

ઇત્વરિકોને ઉપસર્ગો, આતંકો અને વેદનાઓ થતાં નથી. ચાવત્કથિકોને ભાજ્ય છે. વળી જે રીતે જિનકલ્પિકોને હોય છે તે રીતે જ શુદ્ધપરિહારિકોને છ ગામના ભાગો હોય છે.

# ટીકા :

इत्वराणां शुद्धपरिहारिकाणां उपसर्गा आतङ्का वेदनाश्च न भवन्ति, तत्कल्पप्रभावाद्, जीतमेतत्, यावत्कथिकानां भाज्या उपसर्गादयः, जिनकल्पस्थितानां सम्भवात्, तथैव षड्ग्रामभागास्त्वमीषां यथा जिनकल्पिकानामिति गाथार्थः ॥१५२७॥

# ટીકાર્થ :

ઇત્વર એવા શુદ્ધપરિહારિકોને ઉપસર્ગો, આતંકો અને વેદનાઓ થતાં નથી; કેમ કે તે કલ્પનો પ્રભાવ છે≔શુદ્ધપરિહારકલ્પનો પ્રભાવ છે. આ જીત છે=શુદ્ધપરિહારસંયમવાળાને ઉપસર્ગાદિ થતાં નથી એ મર્યાદા છે. યાવત્કથિકોને ઉપસર્ગાદિ ભાજ્ય છે=થાય પણ ન પણ થાય એ પ્રકારે વિકલ્પ કરવા યોગ્ય છે; કેમ કે જિનકલ્પમાં સ્થિતોને સંભવ છે=યાવત્કથિક શુદ્ધપરિહારિક સાધુઓ જ્યારે જિનકલ્પમાં રહેલા હોય ત્યારે તેઓને ઉપસર્ગાદિ થવાનો સંભવ છે.

વળી જે રીતે જિનકલ્પિકોને હોય છે તે રીતે જ આમને=શુદ્ધપરિહારિકોને, છ ગામના ભાગો હોય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

શુદ્ધપરિહારિક સાધુઓને શુદ્ધપરિહારકલ્પ સમાપ્ત થાય ત્યાં સુધી ઉપસર્ગો આવતા નથી કે આતંકો થતા નથી અર્થાત્ સદ્યોદ્યાતી એવા જવરાદિ રોગો થતા નથી કે જવરવિપાકાદિ વેદનાઓ થતી નથી, શુદ્ધપરિહારકલ્પના પ્રભાવથી તેઓ કોઈ ઉપદ્રવ વગર પરિહારવિશુદ્ધિચારિત્રનું પાલન કરે છે. આ પ્રકારની પરિહારવિશુદ્ધિ કલ્પની મર્યાદા છે, તે દર્શાવવા જ ટીકામાં કહ્યું કે 'આ જીત છે.'

વળી યાવત્કથિક શુદ્ધપરિહારિકોને શુદ્ધપરિહારના પાલનકાળમાં ઉપસર્ગાદિ થતા નથી, પરંતુ તેઓ શુદ્ધપરિહારકલ્પની સમાપ્તિ થયા પછી જિનકલ્પ સ્વીકારે છે, ત્યારે તેઓને ઉપસર્ગાદિ થઈ પણ શકે છે અને ન પણ થાય. તેથી ટીકામાં કહ્યું કે યાવત્કથિકોને ઉપસર્ગાદિ ભાજ્ય છે.

વળી જેમ જિનકલ્પિકો પોતાના નિમિત્તે થતા આરંભના પરિહાર માટે, પોતે રહ્યા હોય તે ક્ષેત્રના છ વિભાગો કરીને પ્રત્યેક વીથીમાં પ્રતિદિન અનિબદ્ધપણાથી ભિક્ષાટન કરે છે, તેમ શુદ્ધપરિહારિકો પણ ક્ષેત્રના છ વિભાગો કરીને ભિક્ષાટન કરે છે. **॥૧૫૨૭॥** 

# અવતરણિકા :

एतेषामेव स्थितिमभिधातुमाह -

# अवतरशिङार्थ :

આમની જ સ્થિતિને=શુદ્ધપરિહારિકોની જ ક્ષેત્રાદિ મર્યાદાને, કહેવા માટે ગાથા ૧૫૩૮ સુધી કહે છે –

### भाशा :

खित्ते काल चरित्ते तित्थे परिआग आगमे वेए । कप्पे लिंगे लेसा झाणे गणणा अभिगहा य ॥१५२८॥ पव्चावण मुंडावण मणसाऽऽवण्णे वि से अणुग्घाया । कारणणिप्पडिकम्मा भत्तं पंथो अ तइआए ॥१५२९॥ दारगाहा ॥

### અન્વચાર્થ:

खित्ते=क्षेत्रविषयं काल चिरत्ते=अलविषयं , यारित्रविषयं , तित्ये=तीर्थविषयं , परिआग= पर्यायविषयं , आगमे=आगमविषयं , वेए=वेद्दविषयं , कप्पे=डल्पविषयं , तिंगे=लिंगविषयं , लेसा= लेश्याविषयं , झाणे=ध्यानविषयं (स्थिति डलेवी,) गणणा अभिगहा च=गणना अने अलिश्रले . (आ सर्वनी स्थिति डलेवी.) पळ्वावण मुंडावण=प्रश्राय्वन, मुंउन, मणसाऽऽवण्णे वि से अणुग्वाचा=भनथी आपन्नमां पण तेमने=शुद्धपरिलारिङने, अनुद्धात, कारणणिप्पडिकम्मा=डारण, निष्प्रतिङमं, तहआए भत्तं पंथो अ=तृतीयामां लड्त अने पंथा=त्रीळ पोरिसीमां आहार अने विहार : (आ सर्वनी स्थिति डलेवी.)

# ટીકા ઃ

अस्य गाथाद्वयस्यापि समुदायार्थः पूर्ववत् ॥१५२८/१५२९॥

# ટી<del>ક</del>ાર્થ :

આ ગાથાદ્વયનો પણ સમુદાયાર્થ પૂર્વની જેમ છે≕ઉપરમાં બતાવી એ બંને પણ ગાથાનો સમૂહઅર્થ ગાથા ૧૪૮૪-૧૪૮૫ની ટીકાની જેમ છે. ‼૧૫૨૮/૧૫૨૯‼

## અવતરશિકા :

अवयवार्थं त्वाह –

## अवतरशिङार्थ :

વળી અવયવોના અર્થને કહે છે=પૂર્વની બે ગાથામાં શુદ્ધપરિહારિકોની સ્થિતિનાં ક્ષેત્રાદિ દ્વારોરૂપ અવયવો બતાવ્યા, તેના અર્થને ગ્રંથકારશ્રી ક્રમસર કહે છે, તેમાં પ્રથમ શુદ્ધપરિહારિકોની ક્ષેત્રની અને કાળની સ્થિતિને કહે છે –

#### आथाः

खित्ते भरहेरवए होंति साहरणविज्जिआ णिअमा । एत्तो च्चिअ विण्णेअं जमित्थ काले वि णाणत्तं ॥१५३०॥

## अन्दरार्थ :

जं=જે કારણથી णिअमा साहरणविज्जिआ=િનયમથી સંહરણથી વર્જિત એવા શુદ્ધપરિહારિકો भरहेरवए खित्ते=ભરત-ઐરાવતના ક્ષેત્રમાં होंति=થાય છે. एत्तो च्चिअ=આથી જ इत्थ=અહીં=શુદ્ધપરિહારિકોની સ્થિતિના વિષયમાં, काले वि=કાલમાં પણ णाणत्तं=નાનાત્વ=જિનકલ્પિકોથી ભિન્નપણું, विण्णोअं= જાણવું.

## आधार्थ :

જે કારણથી નિયમથી સંહરણથી વર્ષિત એવા શુદ્ધપરિહારિકો ભરત-ઐરાવતના ક્ષેત્રમાં થાય છે. આથી જ શુદ્ધપરિહારિકોની સ્થિતિના વિષયમાં કાલમાં પણ જિનકલ્પિકોથી ભિજ્ઞપણું જાણવું.

# કીકા :

क्षेत्रे भरतैरावतयोर्भवन्ति शुद्धपरिहारिकाः संहरणवर्जिता नियमाद्, इयमेषां स्थितिः, अत एव भरतैरावतभावाद्विज्ञेयं यदत्र कालेऽपि नानात्वं, प्रतिभागाद्यभावादिति गाथार्थः ॥१५३०॥

# ટીકાર્થ :

यद् नियमाद् संहरणवर्जिताः शुद्धपरिहारिकाः भरतैरावतयोः क्षेत्रे भवन्ति જે કારણથી નિયમથી સંહરણથી વર્જિત એવા શુદ્ધપરિહારિકો ભરત-ઐરાવતના ક્ષેત્રમાં થાય છે, एषां इयं स्थितिः આમની આ સ્થિતિ છે=શુદ્ધપરિહારિકોની ઉપરમાં બતાવી એ ક્ષેત્રને આશ્રયીને મર્યાદા છે.

अत एव भरतैरावतभावाद् अत्र कालेऽपि नानात्वं विज्ञेयं આથી જ ભરત-ઐરાવતમાં ભાવ હોવાથી અહીં=શુદ્ધપરિહારિકોની સ્થિતિના વિષયમાં, કાલમાં પણ નાનાપણું=જિનકલ્પિકોથી ભિન્નપણું, જાણવું.

प्रतिभागाद्यभावात् કેમ કે પ્રતિભાગાદિનો અભાવ છે અર્થાત્ ભરતક્ષેત્ર અને ઐરાવતક્ષેત્રથી અન્ય સાત ક્ષેત્રોમાં અવસર્પિણીના ૧થી ૪ આરા જેવા જે ચાર વિભાગોરૂપ ચાર પ્રતિભાગો છે તે પ્રતિભાગોનો ભરત- ઐરાવતક્ષેત્રમાં અભાવ છે અને आदि પદથી ભરત-ઐરાવતક્ષેત્રથી અન્ય ક્ષેત્રોમાં શુદ્ધપરિહારિકોના સંહરણનો પણ અભાવ છે. इति गाथार्थ: એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

શુદ્ધપરિહારિક સાધુઓ ભરતક્ષેત્ર અને ઐરાવતક્ષેત્રમાં જ થાય છે, તે સિવાય બીજા કોઈ ક્ષેત્રમાં થતા નથી; અને શુદ્ધપરિહારકલ્યના પ્રભાવથી તેઓનું કોઈ ક્ષેત્રમાં સંહરણ પણ થતું નથી, તેથી સંહરણ દ્વારા પણ શુદ્ધપરિહારિકોની ક્યાંય પ્રાપ્તિ થતી નથી. તે અપેક્ષાએ ક્ષેત્રને આશ્રયીને શુદ્ધપરિહારિકોનો જિનકલ્પિકોથી ભેદ છે; કેમ કે જિનકલ્પિકો ભરત-ઐરાવતક્ષેત્રમાં પણ થાય છે અને મહાવિદેહક્ષેત્રમાં પણ થાય છે અને સંહરણ દ્વારા ભરતાદિ ક્ષેત્રોથી અન્ય ક્ષેત્રોમાં પણ જિનકલ્પિકોની પ્રાપ્તિ થાય છે.

વળી શુદ્ધપરિહારિક સાધુઓ ભરત-ઐરાવતક્ષેત્રમાં જ થતા હોવાથી કાળને આશ્રયીને પણ તેઓનો જિનકલ્પિકોથી ભેદ છે; કેમ કે ચોથા પ્રતિભાગવાળા મહાવિદેહક્ષેત્રમાં જિનકલ્પિકોની સદા પ્રાપ્તિ થાય છે અને સંહરણ દ્વારા સર્વ પ્રતિભાગવાળા ક્ષેત્રમાં પણ જિનકલ્પિકોની પ્રાપ્તિ થઈ શકે છે; જયારે શુદ્ધ પરિહારિકો ચારેય પ્રતિભાગવાળા ક્ષેત્રમાં ક્યારેક હોતા નથી, ફક્ત ભરત-ઐરાવતક્ષેત્રમાં પણ બૃહત્કલ્પસૂત્રના ભાષ્ય પ્રમાણે પ્રથમ અને ચરમ તીર્થકરના કાળમાં જ હોય છે. ॥૧૫૩૦॥

## અવતરણિકા :

चारित्रस्थितिमभिधातुमाह -

# અવતરણિકાર્થ :

શુદ્ધપરિહારિકોની ચારિત્રની સ્થિતિને કહેવા માટે કહે છે –

#### अथा :

तुल्ला जहण्णठाणा संजमठाणाण पढमिबङ्आणं । तत्तो असंखलोए गंतुं परिहारिअङ्काणा ॥१५३१॥

## अन्दर्भार्थ :

पढमिबइआणं संजमठाणाण=પ્રથમ-દ્વિતીય સંયમસ્થાનનાં जहण्णठाणा तुल्ला=જઘન્ય સ્થાનો તુલ્ય છે, तत्तो=તેનાથી=જઘન્ય સંયમસ્થાનોથી, असंखलोए गंतुं=અસંખ્ય લોકોને વિષે જઈને परिहारिअद्वाणा= પરિહારિકનાં સ્થાનો છે=શુદ્ધપરિહારિક સાધુનાં સંયમસ્થાનો છે.

# ગાશાર્થ :

પ્રથમ-હિતીય સંયમસ્થાનોનાં જઘન્ય સ્થાનો તુલ્ય છે, જઘન્ય સ્થાનોથી અસંખ્ય લોકોને વિષે જઈને શુદ્ધપરિહારિક સાધુનાં સંયમસ્થાનો છે.

#### रीहा :

तुल्यानि जघन्यस्थानानि स्वसङ्ख्यया संयमस्थानयोः प्रथमद्वितीययोः-सामायिकच्छेदोप-स्थाप्याभिधानयोः, ततो=जघन्येभ्यः संयमस्थानेभ्योऽसङ्ख्यां ह्रोकान् गत्वा क्षेत्रप्रदेशस्थानवृद्ध्या परिहारिकस्थानानि भवन्ति संयममधिकृत्येति गाथार्थः ॥१५३१॥

## ટીકાર્થ:

સામાયિક-છેદોપસ્થાપ્યના અભિધાનવાળા પ્રથમ-દ્વિતીય સંયમસ્થાનનાં જઘન્ય સ્થાનો સ્વસંખ્યાથી તુલ્ય છે=પરસ્પર પોતપોતાની સંખ્યાથી સમાન છે, તેનાથી=જઘન્ય સંયમસ્થાનોથી, ક્ષેત્રપ્રદેશોનાં સ્થાનોની વૃદ્ધિથી અસંખ્ય લોકોને વિષે જઈને=અસંખ્ય ૧૪ રાજલોકોમાં જેટલાં આકાશપ્રદેશો છે તેટલાં સંયમસ્થાનોની વૃદ્ધિથી અસંખ્ય ૧૪ રાજલોકોના આકાશપ્રદેશો જેટલાં સંયમસ્થાનોને પસાર કરીને, સંયમને આશ્રયીને પરિહારિકનાં સ્થાનો થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### भाशाः

ताण वि असंखलोगा अविरुद्धा चेव पढमबीआणं । उवरिं पि तओऽसंखा संजमठाणा उ दोण्हं पि ॥१५३२॥

#### अन्तरार्थ :

असंखलोगा ताण वि पढमबीआणं अविरुद्धा चेव=અસંખ્ય લોક એવા તેઓ પણ પ્રથમ-દિતીયને અવિરુદ્ધ જ છે=અસંખ્ય લોકના આકાશપ્રદેશો પ્રમાણ પરિહારિકનાં સંયમસ્થાનો પણ સામાયિક-છેદોપસ્થાપ્ય ચારિત્ર સાથે વિરુદ્ધ થતા નથી જ. તઓ उविर्णि પિ=તેનાથી ઉપર પણ=પરિહારિકનાં સંયમસ્થાનોથી આગળ પણ, दोण्हं पि=બંનેનાં પણ=સામાયિક-છેદોપસ્થાપ્ય એ બંનેનાં પણ, असंखा संजमठाणा=અસંખ્ય સંયમ-સ્થાનો છે.

🛨 'ઢ' પાદપૂર્તિમાં છે.

## आथार्थ :

અસંખ્ય લોકના આકાશપ્રદેશો પ્રમાણ પરિહારિકનાં સંયમસ્થાનો પણ સામાચિક-છેદોપસ્થાપ્ય ચારિત્ર સાથે અવિરુદ્ધ જ છે. પરિહારિકનાં સંયમસ્થાનોથી આગળ પણ સામાચિક-છેદોપસ્થાપ્ય એ બંનેનાં પણ અસંખ્ય સંયમસ્થાનો છે.

## ટીકા :

तान्यपि=परिहारिकसंयमस्थानानि असङ्ख्येया लोकाः=प्रदेशस्थानवृद्ध्यैतावन्तीत्यर्थः, तानि चाविरुद्धान्येव प्रथमद्वितीययोरिति, शुद्धिविशेषात् सामायिकच्छेदोपस्थाप्यसंयमस्थानानामिति भावः, उपर्यपि ततः=परिहारिकसंयमस्थानेभ्यः असङ्ख्येयानि शुद्धिविशेषतः संयमस्थानानि द्वयोरिष= सामायिकच्छेदोपस्थाप्ययोरिति गाथार्थः ॥१५३२॥

## ટીકાર્શ :

તેઓ પણ=પરિહારિકનાં સંયમસ્થાનો પણ, અસંખ્ય લોક છે=પ્રદેશસ્થાનોની વૃદ્ધિથી આટલાં છે=અસંખ્ય લોકના આકાશપ્રદેશો પ્રમાણ છે, અને તેઓ=પરિહારિકનાં સંયમસ્થાનો, પ્રથમ-દ્વિતીયને=સામાયિક-છેદોપસ્થાપ્ય ચારિત્રને, અવિરુદ્ધ જ છે.

અહીં પ્રશ્ન થાય કે શુદ્ધપરિહાર ચારિત્રનાં સંયમસ્થાનો સામાયિક-છેદોપસ્થાપ્ય ચારિત્રના અવિરુદ્ધ કઈ રીતે છે ? તેથી કહે છે —

સામાયિક-છેદોપસ્થાપ્યનાં સંયમસ્થાનોની શુદ્ધિવિશેષને કારણે પરિહારવિશુદ્ધિ ચારિત્રનાં સંયમસ્થાનો સામાયિક-છેદોપસ્થાપ્ય ચારિત્રને અવિરુદ્ધ છે.

તેનાથી=પરિહારિકનાં સંયમસ્થાનોથી, ઉપરમાં પણ, શુદ્ધિવિશેષથી બંનેનાં પણ=સામાયિક-છેદોપસ્થાપ્યનાં પણ, અસંખ્ય સંયમસ્થાનો છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

સામાયિક ચારિત્ર અને છેદોપસ્થાપ્ય ચારિત્રનાં જઘન્ય સંયમસ્થાનો સંખ્યાથી સમાન છે. તેથી એ પ્રાપ્ત થાય કે સામાયિક ચારિત્રના જઘન્ય સંયમસ્થાનો જેટલાં છે તેટલાં જ સંયમસ્થાનો છેદોપસ્થાપ્ય ચારિત્રનાં પણ છે. વળી તે જઘન્ય સંયમસ્થાનોથી અસંખ્ય લોકના આકાશપ્રદેશો જેટલાં સંયમસ્થાનો ઉપર ગયા પછી પરિહારવિશુદ્ધિ ચારિત્રનાં સંયમસ્થાનો શરૂ થાય છે, જે પરિહારવિશુદ્ધિનાં સંયમસ્થાનો ઉત્તરોત્તર વિશુદ્ધિની અપેક્ષાએ અસંખ્ય લોકના આકાશપ્રદેશો પ્રમાણ છે, જેઓ સામાયિક ચારિત્રવાળા અને છેદોપસ્થાપ્ય ચારિત્રવાળા સાધુઓને પણ પ્રાપ્ત થઈ શકે છે, અને પરિહારવિશુદ્ધિ ચારિત્રનાં સંયમસ્થાનો સમાપ્ત થાય ત્યારપછી પણ અસંખ્ય સંયમસ્થાનો સામાયિક-છેદોપસ્થાપ્ય ચારિત્રવાળા સાધુઓને હોય છે.

આનાથી એ ફલિત થાય કે સામાયિક-છેદોપસ્થાપ્ય ચારિત્રવાળા સાધુઓ સમભાવના પરિણામમાં રહેલા હોય છે; અને તેઓનો સમભાવનો પરિણામ અપકર્ષવાળો હોય ત્યારે તેઓ સામાયિક-છેદોપસ્થાપ્ય ચારિત્રનાં જઘન્ય સંયમસ્થાનોમાં વર્તે છે અને જેમ જેમ સમભાવનો પરિણામ ઉત્કર્ષવાળો થતો જાય તેમ તેઓ ઉપર-ઉપરનાં સંયમસ્થાનોને સ્પર્શે છે, જ્યારે તેઓનો સમભાવનો પરિણામ ઘણો ઉત્કર્ષવાળો થાય ત્યારે તેઓ, પરિહારવિશુદ્ધિ ચારિત્રવાળા સાધુઓ જે સંયમસ્થાનોમાં હોય છે તે સંયમસ્થાનોને સ્પર્શે છે, અને પરિહારવિશુદ્ધિ ચારિત્રવાળા સાધુઓનું સર્વોત્કૃષ્ટ સંયમસ્થાન પૂરું થાય, ત્યારપછીનાં પણ સંયમસ્થાનોમાં સામાયિક-છેદોપસ્થાપ્ય ચારિત્રવાળા સાધુઓ હોઈ શકે છે; કેમ કે સામાયિક-છેદોપસ્થાપ્ય ચારિત્રવાળા સાધુઓ પરિહારવિશુદ્ધિના ઉપરનાં સંયમસ્થાનોને પ્રાપ્ત કરી શકે છે, જ્યારે પરિહારવિશુદ્ધિ ચારિત્રવાળા સાધુઓ પરિહારવિશુદ્ધિના ઉપરનાં સંયમસ્થાનોને પ્રાપ્ત કર્યા પછી કેવલજ્ઞાનને પ્રાપ્ત કરાવે તેવાં ઉત્કૃષ્ટ સંયમસ્થાનોને પ્રાપ્ત કરી શકતા નથી.

# ત્રણેય ચારિત્રનાં સંચમસ્થાનોનું કંઈક સ્પષ્ટીકરણ •

સામાયિક ચારિત્રનાં સંયમસ્થાનો 
$$\rightarrow$$
  $(9)$   $(2)$   $(3)$   $(8)$  છેદોપસ્થાપ્ય ચારિત્રનાં સંયમસ્થાનો  $\rightarrow$   $(9)$   $(1)$   $(2)$   $(3)$   $(8)$  પરિહારવિશુદ્ધિ ચારિત્રનાં સંયમસ્થાનો  $\rightarrow$   $(3)$ 

- (I) સામાયિક-છેદોપસ્થાપ્ય એ બંને ચારિત્રનાં ઉપર-ઉપરમાં વિશુદ્ધ એવાં જઘન્ય સંયમસ્થાનો પરસ્પર સ્વસંખ્યાથી સમાન છે, જે (૧) નંબરમાં બતાવેલ છે.
- (II) સામાયિક-છેદોપસ્થાપ્ય એ બંને ચારિત્રનાં ઉપર-ઉપરમાં વિશુદ્ધ એવાં જઘન્ય સંયમસ્થાનોથી ઉપર અસંખ્ય ૧૪ રાજલોકોના આકાશપ્રદેશો જેટલાં પરસ્પર સમાન સંયમસ્થાનો છે, જે સંયમસ્થાનો પરિહારવિશુદ્ધિ ચારિત્રના સંયમસ્થાનોથી ન્યૂન વિશુદ્ધિવાળાં છે અને સામાયિક-છેદોપસ્થાપ્ય ચારિત્રનાં જઘન્ય સંયમસ્થાનોથી અધિક વિશુદ્ધિવાળાં છે, જે (૨) નંબરમાં બતાવેલ છે.
- (III) નંબર (૧) અને (૨)માં બતાવેલાં સામાયિક-છેદોપસ્થાપ્ય ચારિત્રનાં સંયમસ્થાનો કરતાં વિશુદ્ધ એવાં પરિહારવિશુદ્ધિ ચારિત્રનાં અસંખ્ય ૧૪ રાજલોકોના આકાશપ્રદેશો જેટલાં સંયમસ્થાનો છે, જે સંયમસ્થાનો અધ્યવસાયની શુદ્ધિવિશેષથી સામાયિક-છેદોપસ્થાપ્ય ચારિત્રવાળા સાધુઓને પણ પ્રાપ્ત થઈ શકે છે, અને તે (૩) નંબરમાં બતાવેલ છે.
- (IV) પરિહારવિશુદ્ધિ ચારિત્રનાં ઉત્કૃષ્ટ સંયમસ્થાનોથી પણ ઉપરનાં સંયમસ્થાનો અસંખ્ય છે, જેને પરિહારવિશુદ્ધિ ચારિત્રવાળા સાધુઓ પ્રાપ્ત કરી શકતા નથી, પરંતુ અધ્યવસાયની શુદ્ધિવિશેષથી સામાયિક-છેદોપસ્થાપ્ય ચારિત્રવાળા સાધુઓ પ્રાપ્ત કરી શકે છે, જે નંબર (૪)માં બતાવેલ છે. ॥૧૫૩૧/૧૫૩૨॥

#### आथा :

# सद्वाणे पडिवत्ती अण्णेसु वि होज्ज पुव्वपडिवन्नो । तेसु वि वहंतो सो तीअणयं पप्प वुच्चइ उ ॥१५३३॥

## अन्वयार्थ :

सहाणे पिडवत्ती=स्वस्थानमां प्रतिपत्ति थाय છे=पिरेडारिवशुद्धिक्ष्यनो नियमथी पिरेडारिवशुद्धिनां संयमस्थानोमां स्वीक्षर थाय છે. पुळ्पिडवन्नो अण्णेसु वि होज्ज=पूर्वप्रतिपन्न अन्योमां पश હોय=पूर्वमां पिरेडारिवशुद्धिक्ष्य स्वीक्षरेव साधु पिरेडारिवशुद्धिनां संयमस्थानोथी अधिक्षतर संयमस्थानोमां पश छोय. तेसु वि वहंतो सो=तेओमां पश वर्तता ओवा ते=पिरेडारिवशुद्धिनां संयमस्थानोथी अन्य संयमस्थानोमां पश वर्तता ओवा साधु, तीअणयं पण वुळ्वइ=अतीतनयने पाभीने क्रेडवाय छे=व्यवडारनयने स्वीक्षरीने पिरेडारिवशुद्धिक क्रेडवाय छे.

🛨 '૩' પાદપૂર્તિમાં છે.

#### आशर्थ :

પરિહારવિશુદ્ધિકત્પનો નિયમથી પરિહારવિશુદ્ધિનાં સંયમસ્થાનોમાં સ્વીકાર થાય છે. પૂર્વમાં પરિહારવિશુદ્ધિકત્પ સ્વીકારેલ સાધુ પરિહારવિશુદ્ધિનાં સંયમસ્થાનોથી અધિકતર સંયમસ્થાનોમાં પણ હોય. પરિહારવિશુદ્ધિનાં સંયમસ્થાનોથી અન્ય સંયમસ્થાનોમાં પણ વર્તતા એવા સાધુ વ્યવહારનયને સ્વીકારીને પરિહારવિશુદ્ધિક કહેવાય છે.

## ટીકા ઃ

स्वस्थान इति नियोगतः स्वस्थानेषु प्रतिपत्तिः कल्पस्य, अन्येष्वपि=संयमस्थानेष्वधिकतरेषु भवेत् पूर्वप्रतिपन्नः, अध्यवसायविशेषात् तेष्वपि वर्त्तमानः संयमस्थानान्तरेष्वपि सः परिहारविशुद्धिक इत्यतीतनयं प्राप्योच्यते, एवं निश्चयतस्तु न, संयमस्थानान्तराध्यासनादिति गाथार्थः ॥१५३३॥

★ "तेसु वि"માં 'अपि'થી એ દર્શાવવું છે કે પરિહારવિશુદ્ધિ ચારિત્ર પૂર્વે સ્વીકારેલ હોય તેવા સાધુ, પરિહારવિશુદ્ધિનાં સંયમસ્થાનોમાં વર્તતા હોય ત્યારે તો 'પરિહારવિશુદ્ધિક' કહેવાય છે, પરંતુ તેઓમાં પણ=પરિહારવિશુદ્ધિનાં સંયમસ્થાનોથી અન્ય એવાં અધિકતર સંયમસ્થાનોમાં પણ, વર્તતા હોવા છતાં 'પરિહારવિશુદ્ધિક' કહેવાય છે.

## ટીકાર્થ :

કલ્પની સ્વસ્થાનમાં=નિયોગથી સ્વસ્થાનોમાં, પ્રતિપત્તિ થાય છે અર્થાત્ પરિહારવિશુદ્ધિ કલ્પનો નિયમથી પરિહારવિશુદ્ધિનાં સંયમસ્થાનોમાં સ્વીકાર થાય છે. પૂર્વપ્રતિપન્ન=પૂર્વમાં પરિહારવિશુદ્ધિ ચારિત્ર સ્વીકારેલ અને વર્તમાનમાં ફરી સ્થવિરકલ્પ સ્વીકારેલ છે તેવા સામાયિક ચારિત્રવાળા કે છેદોપસ્થાપ્ય ચારિત્રવાળા સાધુ, અન્યોમાં પણ=અધિકતર સંયમસ્થાનોમાં પણ=પરિહારવિશુદ્ધિનાં સંયમસ્થાનોથી અધિકતર સંયમસ્થાનોમાં પણ, હોય. અધ્યવસાયવિશેષથી=પરિહારવિશુદ્ધિ કલ્પ સ્વીકારતી વખતે જેવા વિશુદ્ધ અધ્યવસાય હોય તેના કરતાં વિશેષ પ્રકારના વિશુદ્ધ અધ્યવસાયથી, તેઓમાં પણ=સંયમસ્થાનાંતરોમાં પણ=પરિહારવિશુદ્ધિનાં જે સંયમસ્થાનો છે તેનાથી અન્ય એવાં અધિકતર સંયમસ્થાનોમાં પણ, વર્તતા એવા તે=પૂર્વમાં શુદ્ધપરિહારને સ્વીકારેલ હતું એવા સાધુ, અતીતનયને પામીને=ભૂતકાળને વર્તમાનરૂપે સ્વીકારવામાં તત્પર એવા વ્યવહારનયને આશ્રયીને, 'પરિહારવિશુદ્ધિક છે=શુદ્ધપરિહાર ચારિત્રવાળા છે,' એ પ્રમાણે કહેવાય છે.

વળી નિશ્ચયથી આ પ્રમાણે નથી≔પૂર્વમાં જેમણે પરિહારવિશુદ્ધિ કલ્પ સ્વીકારેલ હતો તે સાધુ નિશ્ચયનયને આશ્રયીને 'પરિહારવિશુદ્ધિક છે' એ પ્રમાણે કહેવાતા નથી; કેમ કે સંયમસ્થાનાંતરોનું અધ્યાસન છે≕તે સાધુનું પરિહારવિશુદ્ધિનાં સંયમસ્થાનો કરતાં ઉપરનાં સંયમસ્થાનોનું આશ્રયણ છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

પરિહારવિશુદ્ધિ કલ્પ સ્વીકારતી વખતે સાધુમાં નિયમથી પરિહારવિશુદ્ધિનાં સંયમસ્થાનો વર્તતા હોય છે. તેથી એ પ્રાપ્ત થાય કે પરિહારવિશુદ્ધિ કલ્પના ૧૮ મહિનાના કાળ દરમિયાન શુદ્ધપરિહારિકો અવશ્ય પરિહારવિશુદ્ધિ ચારિત્રનાં સંયમસ્થાનોમાં વર્તતા હોય છે, તેનાથી નીચેનાં કે ઉપરના સંયમસ્થાનોમાં તેઓ વર્તતા નથી.

વળી પૂર્વપ્રતિપન્ન એવા શુદ્ધપરિહારિકો પરિહારવિશુદ્ધિનાં સંયમસ્થાનોથી અન્ય પણ અધિકતર સંયમસ્થાનોમાં વર્તી શકે.

આનાથી શું ફલિત થાય ? તે સ્પષ્ટ કરતાં કહે છે કે જેઓએ શુદ્ધપરિહાર કલ્પ પૂરો કર્યો હોય તેવા સામાયિક ચારિત્રવાળા કે છેદોપસ્થાપ્ય ચારિત્રવાળા સાધુઓ, સંયમના અધ્યવસાયવિશેષથી પરિહારવિશુદ્ધિના સંયમસ્થાનોમાં પણ વર્તતા હોય અથવા તેનાથી ઉપરનાં સંયમસ્થાનોમાં પણ વર્તતા હોય; અને તેઓ જયારે પરિહારવિશુદ્ધિનાં સંયમસ્થાનોથી ઉપરનાં સંયમસ્થાનોમાં વર્તતા હોય, ત્યારે તેઓને પરિહારવિશુદ્ધિ ચારિત્રવાળા કહેવાય નહીં, તોપણ અતીતનયને આશ્રયીને તે સાધુઓ પરિહારવિશુદ્ધિ ચારિત્રવાળા કહેવાય છે, પરંતુ નિશ્ચયનયથી તેઓ સામાયિક ચારિત્રવાળા કે છેદોપસ્થાપ્ય ચારિત્રવાળા કહેવાય છે; કેમ કે તેઓ પરિહારવિશુદ્ધિ ચારિત્રનાં સંયમસ્થાનોથી ઉપરનાં સંયમસ્થાનોમાં વર્તે છે, જે સંયમસ્થાનો પરિહારવિશુદ્ધિ ચારિત્રવાળા કહે નહીં.

આ કથનથી એ અર્થ પ્રાપ્ત થાય કે પરિહારવિશુદ્ધિ ચારિત્રવાળા સાધુઓ પરિહારવિશુદ્ધિનો ૧૮ મહિનાનો તપ પૂરો કર્યા પછી પરિહારવિશુદ્ધિનાં કે તેનાથી ઉપરનાં સંયમસ્થાનોમાં વર્તતા હોવા જોઈએ, પરંતુ પરિહારવિશુદ્ધિનાં સંયમસ્થાનોથી નીચેનાં સંયમસ્થાનોમાં વર્તતા નથી. આથી જ ટીકામાં કહ્યું કે અધ્યવસાયવિશેષથી પરિહારવિશુદ્ધિનાં સંયમસ્થાનોથી અન્ય અધિકતર સંયમસ્થાનોમાં પણ વર્તતા એવા પૂર્વપ્રતિપન્ન સાધુ 'પરિહારવિશુદ્ધિક' કહેવાય છે. તેથી અર્થથી જણાય છે કે પૂર્વપ્રતિપન્ન એવા પરિહારવિશુદ્ધિક સાધુ સામાયિક-છેદોપસ્થાપ્ય ચારિત્રનાં જઘન્ય સંયમસ્થાનોમાં વર્તતા નથી. ॥૧૫૩૩॥

## અવતરણિકા :

ગાથા ૧૫૨૮-૧૫૨૯માં શુદ્ધપરિહારિકોની સ્થિતિનાં ક્ષેત્રાદિ દ્વારોં બતાવેલ, તેમાંથી ક્ષેત્ર-કાળ-ચારિત્ર દ્વારનું ક્રમસર વર્શન કર્યું, ત્યારપછી તીર્થ-પર્યાય-આગમ-વેદ : આ ચાર દ્વારો જિનકલ્પિકોની તુલ્ય હોવાથી તેને છોડીને હવે કલ્પ-લિંગ-લેશ્યા-ધ્યાનદ્વારનું વર્શન કરે છે –

#### आथा :

ठिअकप्पम्मी णिअमा एमेव य होइ दुविहलिंगे वि । लेसाझाणा दोण्णि वि हवंति जिणकप्पतुल्ला उ ॥१५३४॥

## અન્વચાર્થ:

(શુદ્ધપરિહારિકો) णिअमा ठिअकण्पम्मी=નિયમથી સ્થિતકલ્પમાં હોય છે, एमेव य=અને એ રીતે જ दुविहर्लिंगे वि=िद्धिविध લિંગમાં પણ होइ=હોય છે. लेसाझाणा दोण्णि वि जिणकप्पतुल्ला उ हवंति=લेશ્યા-ध्यान अंने पण िष्टिनक्ष्यनी तुल्य જ હોય છે.

#### आशर्थ :

શુદ્ધપરિહારિકો નિયમથી સ્થિતકલ્પમાં હોય છે, અને એ રીતે જ બે પ્રકારના લિંગમાં પણ હોય છે. લેશ્યા-ધ્યાન બંને પણ જિનકલ્પની તુલ્ય જ હોય છે.

## ટીકા :

स्थितकल्पे च नियमादेते भवन्ति, नास्थितकल्पे, एवमेव च भवन्ति द्विविधलिङ्गेऽपि नियमादेव, लेश्याध्याने द्वे अपि भवतः अमीषां जिनकल्पतुल्ये एव प्रतिपद्यमानादिभेदेनेति गाथार्थः ॥१५३४॥

# ટીકાર્થ:

અને આ=શુદ્ધપરિહારિકો, નિયમથી સ્થિતકલ્પમાં હોય છે, અસ્થિતકલ્પમાં નહીં. અને એ રીતે જ= શુદ્ધપરિહારિકો જે રીતે નિયમથી સ્થિતકલ્પમાં હોય છે એ રીતે જ, દ્વિવિધ લિંગમાં પણ=દ્રવ્ય અને ભાવ એ બે પ્રકારના લિંગમાં પણ, નિયમથી જ હોય છે. આમના=શુદ્ધપરિહારિકોના, લેશ્યા અને ધ્યાન બે પણ પ્રતિપદ્યમાનાદિના ભેદથી જિનકલ્પની તુલ્ય જ હોય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

શુદ્ધપરિહારિકો નિયમથી સ્થિતકલ્પમાં હોય છે, અસ્થિતકલ્પમાં નહીં. એમ કહેવાથી એ પ્રાપ્ત થાય કે મધ્યમના બાવીશ તીર્થંકરોના કાળમાં શુદ્ધપરિહારિકો હોતા નથી; કેમ કે મધ્યમના બાવીશ તીર્થંકરોના તીર્થમાં રહેલા સાધુઓને અસ્થિતકલ્પ હોય છે અને પહેલા-છેલ્લા તીર્થંકરોના તીર્થમાં રહેલા સાધુઓને સ્થિતકલ્પ હોય છે, તેથી નક્કી થયું કે પહેલા-છેલ્લા તીર્થંકરોના કાળમાં જ શુદ્ધપરિહારિકો થાય છે.

વળી જે રીતે શુદ્ધપરિહારિકો નિયમથી સ્થિતકલ્પમાં થાય છે, એ રીતે જ તેઓ નિયમથી દ્રવ્ય અને ભાવ એ બે પ્રકારના લિંગમાં પણ હોય છે, અર્થાત્ જેમ જિનકલ્પ સ્વીકાર્યા પછી દ્રવ્યલિંગનું અપહરણ થયું હોય તો જિનકલ્પિકો માત્ર ભાવલિંગમાં જ હોય છે, તેમ શુદ્ધપરિહારિકો માત્ર ભાવલિંગમાં જ હોતા નથી, પરંતુ નિયમથી તેઓ દ્રવ્ય અને ભાવ બંને પણ લિંગમાં હોય છે.

વળી શુદ્ધપરિહારિકોની લેશ્યા અને ધ્યાન પ્રતિપદ્યમાનાદિના ભેદથી જિનકલ્પિકોની તુલ્ય જ છે. તેથી એ પ્રાપ્ત થાય કે જેમ જિનકલ્પિકો જિનકલ્પ સ્વીકારતી વખતે શુભ લેશ્યામાં અને ધર્મધ્યાનમાં જ હોય છે અને જિનકલ્પ સ્વીકાર્યા પછી છયેમાંથી કોઈપણ લેશ્યામાં અને ચારેયમાંથી કોઈપણ ધ્યાનમાં હોઈ શકે છે, તેમ શુદ્ધપરિહારિકો શુદ્ધપરિહાર સ્વીકારતી વખતે શુભ લેશ્યામાં અને ધર્મધ્યાનમાં જ હોય છે અને શુદ્ધપરિહાર સ્વીકાર્યા પછી છયેમાંથી કોઈપણ લેશ્યામાં અને ચારેયમાંથી કોઈપણ ધ્યાનમાં હોઈ શકે છે. 119 પાલપા

# अवतरक्षिडा :

શુદ્ધપરિહારિકોના ગણના દ્વારનું વર્ણન કરે છે, તેમાં પ્રથમ ગાથા ૧૫૩૫-૧૫૩૬માં ગચ્છ શુદ્ધપરિહારને સ્વીકારે છે તેને આશ્રયીને શુદ્ધપરિહારિકોની સંખ્યાનું પ્રમાણ બતાવે છે —

#### भाशाः

गणओ तिण्णेव गणा जहण्णपडिवत्ति सयस उक्कोसा । उक्कोसजहण्णेणं सयसो च्चिअ पुळ्चपडिवण्णा ॥१५३५॥

## અન્વચાર્ચ:

(શુદ્ધપરિહારિકોની) गणओ=ગણથી जहण्णपडिवित्त तिण्णेव गणा=४६न्य પ્રતિપત્તિ ત્રણ જ ગણો છે, उक्कोसा सयस=ઉત્કૃષ્ટ શતશઃ છે=ઉત્કૃષ્ટ પ્રતિપત્તિ શતપૃથક્ત્વ છે. पुळ्यिडवण्णा=पूर्वप्रतिपन्नो= पूर्वप्रतिपन्न એવા પરિહારવિશુદ્ધिકोना गणो, उक्कोसजहण्णेणं=ઉત્કૃષ્ट-४६न्यथी सयसो च्यिअ=शतशः ४ छे=शतपृथक्त्व ४ छे.

## ગાશાર્થ :

શુદ્ધપરિહારિકોની ગણથી જઘન્ય પ્રતિપત્તિ ત્રણ જ ગણો છે, ઉત્કૃષ્ટ પ્રતિપત્તિ શતપૃથક્ત્વ છે. પૂર્વપ્રતિપન્ન પરિહારવિશુદ્ધિકોના ગણો ઉત્કૃષ્ટ-જઘન્યથી શતપૃથક્ત્વ જ છે.

## ટીકા :

गणतो=गणमाश्रित्य त्रय एव गणाः एतेषां जघन्या प्रतिपत्तिः, इयमादावेव, शतश उत्कृष्टा प्रतिपत्तिरादावेव, तथा उत्कृष्टजघन्येन=अत्रोत्कृष्टतो जघन्यतश्च शतश एव पूर्वप्रतिपन्नाः, नवरं जघन्यपदादुत्कृष्टपदमधिकमिति गाथार्थः ॥१५३५॥

## રીકાર્થ :

આમની=શુદ્ધપરિહારિકોની, ગણથી=ગણને આશ્રયીને, જઘન્ય પ્રતિપત્તિ ત્રણ જ ગણો છે અર્થાત્ જઘન્યથી શુદ્ધપરિહારિકોના ત્રણ જ ગણો પરિહારવિશુદ્ધિને સ્વીકારે છે. આ આદિમાં જ છે=જઘન્ય પ્રતિપત્તિ શુદ્ધપરિહાર સ્વીકારના પ્રારંભે જ છે. આદિમાં જ=શુદ્ધપરિહાર સ્વીકારના પ્રારંભમાં જ, ઉત્કૃષ્ટ પ્રતિપત્તિ શતશઃ છે=શતપૃથક્ત્વ છે.

અને ઉત્કૃષ્ટ-જઘન્યથી અર્થાત્ અહીં=શુદ્ધપરિહારિકોની ગણનાના વિષયમાં, ઉત્કૃષ્ટથી અને જઘન્યથી, પૂર્વપ્રતિપન્નો=પૂર્વે સ્વીકારેલ પરિહારવિશુદ્ધિ ચારિત્રવાળા સાધુઓના ગણો, શતશઃ જ છે=શતપૃથક્ત્વ જ છે, ફક્ત જઘન્ય પદથી ઉત્કૃષ્ટ પદ અધિક હોય છે=પૂર્વપ્રતિપન્ન શુદ્ધપરિહારિકોના ગણો જઘન્ય શતપૃથક્ત્વથી અધિક એવા ઉત્કૃષ્ટ શતપૃથક્ત્વ હોય છે, એ પ્રમાણે ગાર્થાર્થ છે.

# ભાવાર્થઃ

શુદ્ધપરિહારને સ્વીકારનાર સાધુઓ પ્રારંભમાં નવ સાધુઓના સમુદાયરૂપ ગચ્છ હોય છે અને પાછળથી એક સાધુના નિર્ગમનથી અન્ય સાધુના પ્રવેશરૂપ અગચ્છ હોય છે. તેવા ગચ્છરૂપ ગણને આશ્રયીને જઘન્યથી ત્રણ જ ગણો શુદ્ધપરિહારને સ્વીકારે છે, એક-બે ગણ નહીં. આ કથન પ્રારંભમાં જ શુદ્ધપરિહારને સ્વીકારતી વખતે નવ સાધુઓના સમુદાયરૂપ ગણ હોય છે તેને આશ્રયીને છે, પરંતુ એક વખત શુદ્ધપરિહાર કલ્પ પૂરો થયા પછી ફરીથી શુદ્ધપરિહારને સ્વીકારતી વખતે કેટલાક સાધુના નિર્ગમ અને તેને સ્થાને અન્ય સાધુના પ્રવેશ દ્વારા થયેલ નવ સાધુઓના સમુદાયરૂપ ગણ હોય છે તેને આશ્રયીને નથી.

વળી ઉત્કૃષ્ટથી શતપૃથક્ત્વ ગણો શુદ્ધપરિહારને સ્વીકારે છે. આ કથન પણ પ્રારંભમાં જ શુદ્ધપરિહારને સ્વીકારનારા નવ સાધુઓના સમુદાયરૂપ ગણને આશ્રયીને છે.

વળી જેઓએ પૂર્વે શુદ્ધપરિહારને સ્વીકારેલ છે તેવા સાધુઓના ગણો, ઉત્કૃષ્ટથી પણ શતપૃથક્ત્વ છે અને જઘન્યથી પણ શતપૃથક્ત્વ છે, ફક્ત તે ગણોના ઉત્કૃષ્ટ શતપૃથક્ત્વની સંખ્યા જઘન્ય શતપૃથક્ત્વની સંખ્યા જાવન્ય શતપૃથક્ત્વની સંખ્યા કરતાં અધિક જાણવી.

તેથી એ પ્રાપ્ત થાય કે પાંચ ભરતક્ષેત્ર અને પાંચ ઐરાવતક્ષેત્રને આશ્રયીને પ્રથમ અને ચરમ તીર્થંકરના તીર્થમાં શુદ્ધપરિહારિક સાધુઓના ગણો અવશ્ય શતપૃથક્ત્વ પ્રાપ્ત થાય. **!!૧૫૩૫**!!

## अवतरशिक्षाः

પૂર્વગાથામાં પ્રતિપદ્યમાન અને પૂર્વપ્રતિપન્ન એવા શુદ્ધપરિહારિકોની ગણને આશ્રયીને સંખ્યાની મર્યાદા બતાવી. હવે તેઓની જ પુરુષને સંખ્યાની ગણનાની મર્યાદા બતાવે છે —

#### भाशा :

सत्तावीस जहण्णा सहस्स उक्कोसओ अ पडिवत्ती । सयसो सहस्ससो वा पडिवण्ण जहण्ण उक्कोसा ॥१५३६॥

#### अन्यशार्थः

जहण्णा सत्तावीस उक्कोसओ अ सहस्स=જઘન્ય સત્યાવીશ અને ઉત્કૃષ્ટથી હજારો (પુરુષો) : पडिवत्ती= પ્રતિપત્તિ છે=આટલા સાધુઓ એક કાળે શુદ્ધપરિહારને સ્વીકારે છે. पडिवण्ण=પ્રતિપન્નો=શુદ્ધપરિહારને સ્વીકારેલ સાધુઓ, जहण्ण सयसो उक्कोसा वा सहस्ससो=જઘન્ય શતશઃ અને ઉત્કૃષ્ટ સહસ્રશઃ હોય છે.

## ગાચાર્ચ :

જઘન્ય સત્યાવીશ અને ઉત્કૃષ્ટથી હજારો સાધુઓ એક કાળે શુદ્ધપરિહારને સ્વીકારે છે. શુદ્ધપરિહારને સ્વીકારેલ સાધુઓ જઘન્ય શતપૃથક્ત્વ અને ઉત્કૃષ્ટ સહસ્રપૃથક્ત્વ હોય છે.

## ટીકા :

सप्तविंशतिर्जघन्याः पुरुषाः सहस्राण्युत्कृष्टतश्च, प्रतिपत्तिः एतावतामेकदा, शतशः सहस्रशश्च यथासङ्ख्यं प्रतिपन्ना इति पूर्वप्रतिपन्ना जघन्या उत्कृष्टाश्चैतावन्त इति गाथार्थः ॥३५॥

# ટ<del>ીક</del>ાર્થ :

જઘન્ય સત્યાવીશ અને ઉત્કૃષ્ટથી હજારો પુરુષો : આટલાઓની એકદા પ્રતિપત્તિ છે≕આટલા સાધુઓ એક કાળે શુદ્ધપરિહારને સ્વીકારે છે. શતશઃ અને સહસ્રશઃ યથાસંખ્ય પ્રતિપન્ન હોય છે≔પૂર્વપ્રતિપન્નો જઘન્ય અને ઉત્કૃષ્ટ આટલા હોય છે≔પૂર્વમાં શુદ્ધપરિહારને સ્વીકારેલ સાધુઓ જઘન્ય શત અને ઉત્કૃષ્ટ સહસ્ર હોય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. ⊞૧૫૩૬॥

#### અવતરણિકા :

હવે અગચ્છ શુદ્ધપરિહારને સ્વીકારે છે તેને આશ્રયીને એક ગણની અપેક્ષાએ પ્રતિપદ્યમાન અને પૂર્વપ્રતિપન્ન એવા શુદ્ધપરિહારિકોની સંખ્યાનું પ્રમાણ બતાવે છે –

#### आशा :

पडिवज्जमाण भइया इक्को वि हु होज्ज ऊणपक्खेवे । पुळपडिवन्नया वि हु भइआ एगो पुहुत्तं वा ॥१५३७॥ दारं ॥

## **अ**न्दायार्थ :

ऊणपक्खेवे=ઊનના પ્રક્ષેપમાં पडिवज्जमाण भइया=પ્રતિપદ્યમાનો ભાજય છે, इक्को वि होज्ज=એક પણ હોય. पुळ्यडिवन्नया वि भइआ=पूर्वप्रतिपश्चडो पण ભાજય છે, एगो पुहुत्तं वा=એક અથવા પૃથક્ત્વ હોય.

🛨 પ્રસ્તુત ગાથામાં રહેલ બંને 'हુ' વાક્યાલંકારમાં છે.

## ગાશાर्थ :

ઊનના પ્રક્ષેપમાં પ્રતિપદ્યમાનો ભાજ્ય છે, એક પણ હોય. પૂર્વપ્રતિપજ્ઞકો પણ ભાજ્ય છે, એક અથવા પૃથક્ત્વ હોય.

## ટીકા :

प्रतिपद्यमानका भाज्याः=विकल्पनीयाः, कथमित्याह-एकोऽपि भवेदूनप्रक्षेपे प्रतिपद्यमानकः, पूर्वप्रतिपन्नका अपि तु भाज्याः प्रक्षेपपक्ष एव, कथमित्याह-एकः पृथक्तवं वा, यदा भूयांसः कल्पान्तरं प्रतिपद्यन्ते, भूयांस एव चैनमिति गाथार्थः ॥१५३७॥

# ટીકાર્થ :

પ્રતિપદ્યમાનકો ભાજય છે=વિકલ્પનીય છે. કઈ રીતે વિકલ્પનીય છે ? એથી કહે છે – ઊનના પ્રક્ષેપમાં એક પણ પ્રતિપદ્યમાનક હોય=શુદ્ધપરિહાર કલ્પને બીજીવાર સ્વીકારતી વખતે એક ગણમાં રહેલ નવ સાધુઓમાંથી કેટલાકનું નિર્ગમન થવાથી ન્યૂન થયેલા ગણમાં અન્ય કેટલાકના પ્રવેશરૂપ પ્રક્ષેપમાં શુદ્ધ પરિહારને સ્વીકારતા સાધુ એક પણ હોય; વળી પૂર્વપ્રતિપન્નકો પણ પ્રક્ષેપપક્ષમાં જ ભાજય છે. કઈ રીતે ? એથી કહે છે – એક અથવા પ્રથક્ત્વ હોય.

પૂર્વપ્રતિપન્નક એક કઈ રીતે હોય ? તે સ્પષ્ટ કરે છે -

જ્યારે ઘણા કલ્પાંતરને સ્વીકારે છે≔પરિહારવિશુદ્ધિ કલ્પ એક વખત પૂરો થયા પછી એક ગણમાં રહેલા નવ સાધુઓમાંથી ઘણા સાધુઓ પરિહારવિશુદ્ધિ કલ્પથી અન્ય એવા જિનકલ્પને કે સ્થવિરકલ્પને સ્વીકારે છે, ત્યારે કરી પરિહારવિશુદ્ધિ કલ્પને સ્વીકારનાર પૂર્વપ્રતિપન્ન એવા તે પરિહારવિશુદ્ધિક સાધુ એક હોય.

www.jainelibrary.org

પૂર્વપ્રતિપન્નકો પૃથક્ત્વ કઈ રીતે હોય ? તે સ્પષ્ટ કરે છે –

અને ઘણા જ આને≔પરિહારવિશુદ્ધિ કલ્પ એક વખત પૂરો થયા પછી એક ગણમાં રહેલા નવ સાધુઓમાંથી ઘણા જ સાધુઓ કરી આ પરિહારવિશુદ્ધિકલ્પને, સ્વીકારે છે, ત્યારે કરી પરિહારવિશુદ્ધિકલ્પને સ્વીકારનાર પૂર્વપ્રતિપત્ર એવા સાધુઓ પૃથક્ત્વ પણ હોય અર્થાત્ બેથી માંડીને નવ પણ હોય, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

ગાથા ૧૫૨૪માં બતાવેલ કે શુદ્ધપરિહારને ગચ્છ સ્વીકારે છે અથવા એકના નિર્ગમનથી અપરના પ્રવેશરૂપ અગચ્છ સ્વીકારે છે. તે અગચ્છ એવા શુદ્ધપરિહાર સ્વીકારનાર સાધુઓને આશ્રયીને પ્રસ્તુત ગાથમાં સંખ્યા બતાવે છે —

ઊનના પ્રક્ષેપમાં પ્રતિપદ્યમાન સાધુ એક પણ હોય. તેથી એ પ્રાપ્ત થાય કે શુદ્ધપરિહાર કલ્પ એક વખત સમાપ્ત થયા પછી ફરીથી તે કલ્પ સ્વીકારતી વખતે, તે નવ સાધુઓના ગણમાંથી એક સાધુ નીકળનાર હોય અને તેને સ્થાને નવા એક સાધુ પ્રવેશનાર હોય ત્યારે એક સાધુ પણ પ્રતિપદ્યમાન હોય; તેમ જ જો બે વગેરે સાધુઓ નીકળનાર હોય અને તેને સ્થાને નવા બે વગેરે સાધુઓ પ્રવેશનાર હોય તો બેથી માંડીને આઠ સાધુઓ પણ પ્રતિપદ્યમાન હોય અને એક સાધુ પૂર્વપ્રતિપત્ર હોય.

વળી ઊનના પ્રક્ષેપમાં પ્રતિપદ્યમાન સાધુ હોય ત્યારે પ્રક્ષેપ પક્ષમાં જ પૂર્વપ્રતિપન્ન સાધુ પણ અવશ્ય હોય, અને તે પૂર્વપ્રતિપન્ન સાધુ એક હોય અથવા પૃથક્ત્વ હોય. તેથી એ પ્રાપ્ત થાય કે શુદ્ધપરિહાર કલ્પ એક વખત સમાપ્ત થયા પછી એક ગણમાં રહેલા નવ સાધુઓમાંથી ઘણા સાધુઓ જિનકલ્પને કે સ્થવિરકલ્પને સ્વીકારે, ત્યારે ફરીથી તે કલ્પને સ્વીકારનાર પૂર્વપ્રતિપન્ન સાધુ એક હોય, અને ઘણા સાધુઓ ફરીથી પરિહારવિશુદ્ધિ કલ્પને સ્વીકારે ત્યારે પૂર્વપ્રતિપન્ન સાધુઓ પૃથક્ત્વ હોય અર્થાત્ ક્યારેક પૂર્વપ્રતિપન્ન સાધુઓ બે હોય, ત્રણ હોય યાવત્ આઠ પણ હોય, અને જ્યારે એક ગણમાં રહેલા નવેય સાધુઓ ફરીથી પરિહારવિશુદ્ધિ કલ્પને સ્વીકારે, ત્યારે પૂર્વપ્રતિપન્ન સાધુઓ નવ પણ હોય અને પ્રતિપદ્યમાન સાધુ એક પણ ન હોય. !!૧૫૩૭!!

# અવતરણિકા :

ગાથા ૧૩૭૭માં અભ્યુદ્યત વિહાર અને અભ્યુદ્યત મરણનું સ્વરૂપ બતાવતાં અભ્યુદ્યત વિહારના ત્રણ પ્રકાર બતાવ્યા: (૧) જિનકલ્પિક (૨) શુદ્ધપરિહારિક (૩) યથાલંદિક. ત્યારપછી ગાથા ૧૩૭૮થી ૧૫૨૩ સુધી વિસ્તારથી જિનકલ્પિકોનું સ્વરૂપ બતાવ્યું. ત્યારપછી શુદ્ધપરિહારિકોનું સ્વરૂપ બતાવવા ગાથા ૧૫૨૪થી ૧૫૩૭માં શુદ્ધપરિહારમાં જિનકલ્પથી જે જુદાપણું છે તે બતાવ્યું. હવે યથાલંદિકોનું સ્વરૂપ બતાવવા પ્રસ્તુત ગાથામાં પરિહારવિશુદ્ધિકોના સ્વરૂપના કથનનું નિગમન કરીને ગ્રંથકારશ્રી યથાલંદમાં જિનકલ્પથી જે જુદાપણું છે તેને બતાવવાની પ્રતિજ્ઞા કરે છે —

#### ગાથા :

एअं खलु णाणत्तं एत्थं परिहारिआण जिणकप्पा । अहलंदिआण एत्तो णाणत्तमिणं पवक्खामि ॥१५३८॥

#### अन्तराध् :

एत्थं=અહીં=અભ્યુઘત વિહારમાં, परिहारिआण जिणकप्पा एअं णाणत्तं=પરિહારિકોનું જિનકલ્પથી આ=ઉપરમાં બતાવાયું એ, નાનાત્વ છે. एत्तो=આનાથી (પછી) अहलंदिआण=યથાલંદિકોનાં इणं=આ=હવે બતાવાશે એ, णाणत्तं=નાનાત્વને पवक्खामि=હું કહીશ.

★ 'खलु' वाड्यावंडारमां छे.

#### ગાશાર્થ :

અભ્યુધત વિહારમાં પરિહારિકોનું જિનકલ્પથી ઉપરમાં બતાવાયું એ નાનાત્વ છે. હવે પછી ચથાલંદિકોનાં હવે બતાવાશે એ નાનાત્વને હું કહીશ.

## ટીકા :

एतत् खलु नानात्वमत्र यन्निदर्शितं परिहारिकाणां जिनकल्पात् सकाशात्, शेषं तुल्यमेव, यथालन्दिकानां अत ऊर्ध्वं नानात्विमदं=वक्ष्यमाणलक्षणं प्रवक्ष्यामि जिनकल्पादिति गाथार्थ: ॥१५३८॥

## ટીકાર્થ:

અહીં=અભ્યુદ્યત વિહારમાં, પરિહારિકોનું જિનકલ્પથી જે દર્શાવાયું એ નાનાત્વ છે=ગાથા ૧૫૨૪થી ૧૫૩૭માં જે બતાવાયું એ જુદાપણું છે, શેષ તુલ્ય જ છે=બાકીનું જિનકલ્પની તુલ્ય જ છે. આનાથી ઊર્ધ્વ=હવે પછી, યથાલંદિકોના જિનકલ્પથી આ=કહેવાનાર લક્ષણવાળા, નાનાત્વને=જુદાપણાને, હું કહીશ, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. ગ૧૫૩૮॥

#### ગાથા :

लंदं तु होइ कालो सो पुण उक्कोस मज्झिम जहण्णो । उदउक्लकरो जाविह सुक्कइ ता होइ उ जहण्णो ॥१५३९॥

## અન્વચાર્થ :

लंदं तु कालो भवित=વળી લંદ કાળ થાય છે. सो पुण=વળી તે=કાળ, उक्कोस मिन्झम जहण्णो=ઉત્કૃષ્ટ, મધ્યમ, જઘન્ય છે. इह=અહીં=લોકમાં, उदउद्धकरो=ઉદકથી આર્દ્ર કર=પાણીથી ભીના હાથ, जाव सुक्कइ= જયાં સુધી સુકાય છે, ता=त्यां સુધી जहण्णो होइ=જઘન્ય (કાળ) થાય છે.

🛨 '૩' પાદપૂર્તિમાં છે.

#### भाशार्थ :

વળી લંદ કાળ થાય છે. વળી કાળ ઉત્કૃષ્ટ, મધ્યમ, જઘન્ય છે. લોકમાં પાણીથી ભીના હાથ જ્યાં સુધી સુકાય છે, ત્યાં સુધી જઘન્ય કાળ થાય છે.

#### ટીકા :

लन्दं तु भवित कालः, समयपरिभाषेयं, स पुनः काल उत्कृष्टो मध्यमो जघन्यः, सामयिक एवायं द्रष्टव्यः, उदकार्द्रकरो याविदह सामान्येन लोके शुष्यित, तावद्भवित तु जघन्य इह प्रक्रमे इति गाथार्थः ॥१५३९॥

## ટીકાર્ચ:

વળી લંદ કાળ થાય છે. આ સમયની પરિભાષા છે='લંદ' એટલે કાળ એ શાસ્ત્રની પરિભાષા છે. વળી તે કાળ ઉત્કૃષ્ટ, મધ્યમ, જઘન્ય છે. આ સામયિક જ જાણવો=કાળ સમયસંબંધી જ અર્થાત્ શાસ્ત્રસંબંધી જ, જાણવો. અહીં=લોકમાં, ઉદકથી આર્દ્ર કર=પાણીથી ભીના હાથ, સામાન્યથી જ્યાં સુધી સુકાય છે, ત્યાં સુધી આ પ્રક્રમમાં=ચારિત્રના પ્રક્રમમાં, જઘન્ય કાળ થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્ચ :

ત્રંથકારશ્રીને અભ્યુદ્યત વિહારના વર્શનમાં ક્રમથી પ્રાપ્ત એવા યથાલંદનું સ્વરૂપ બતાવવું છે. તેથી પ્રથમ 'લંદ' શું છે? તે સ્પષ્ટ કરતાં કહે છે કે શાસ્ત્રીય પરિભાષાથી લંદ એટલે કાળ. તે કાળ જઘન્ય-મધ્યમ- ઉત્કૃષ્ટના ભેદથી ત્રણ પ્રકારનો છે. આ ત્રણ પ્રકારનો કાળ શાસ્ત્રસંબંધી જાણવો; કેમ કે પ્રસ્તુતમાં સંયમી સાધુના ચારિત્રનો જઘન્ય-મધ્યમ-ઉત્કૃષ્ટ કાળ કહેવો છે, પરંતુ કોઈ વસ્તુનો કે કોઈ વ્યક્તિના આયુષ્યનો જઘન્ય-મધ્યમ-ઉત્કૃષ્ટ કાળ કહેવો નથી. આથી ટીકામાં કહેલ છે કે આ કાળ સમયસંબંધી જ જાણવો.

વળી તેમાં ચારિત્રનો જઘન્ય કાળ બતાવતાં કહે છે કે યથાલંદિકોના પ્રક્રમમાં જઘન્ય કાળ આ છે – લોકમાં પાણીથી ભીનો હાથ સામાન્યથી જેટલા કાળમાં સુકાય, તેટલો કાળ ચારિત્રનો જઘન્ય કાળ છે.

અહીં 'सामान्येन' શબ્દથી એ પ્રાપ્ત થાય કે અત્યંત ગરમીવાળા વાતાવરણમાં ભીનો હાથ તરત સુકાઈ જાય છે અને અત્યંત ભેજવાળા વાતાવરણમાં ભીનો હાથ દીર્ધ કાળે સુકાય છે, તે રૂપ વિશેષ સંયોગોનું પ્રહણ કર્યા વગર સામાન્ય સંયોગોમાં ભીનો હાથ જેટલા કાળમાં સુકાઈ જાય તેટલો કાળ ચારિત્રને આશ્રયીને જઘન્ય કાળ છે. આથી કોઈ સાધુ ભાવથી ચારિત્રના પરિણામમાં, ભીનો હાથ જેટલીવારમાં સુકાય તેટલો કાળ રહે તો તે સાધુને ચારિત્રના જઘન્ય કાળની પ્રાપ્તિ થાય. !!૧૫૩૯!!

#### भाशाः

# उक्कोस पुळ्वकोडी मज्झे पुण होंति णेगठाणा उ । एत्थ पुण पंचरत्तं उक्कोसं होइ अहालंदं ॥१५४०॥

# अन्वयार्थः

उक्कोस पुळ्यकोडी=ઉત્કૃષ્ટ (કાળ) પૂર્વકોટિ છે, मज्झे पुण णेगठाणा होंति=વળી મધ્ય (કાળ) અનેક સ્થાનો થાય છે. एत्थ्य पुण=વળી અહીં=યથાલંદના પ્રક્રમમાં, पंचरत्तं=પાંચ રાત્રિ उक्कोसं अहालंदं होइ=ઉત્કૃષ્ટ યથાલંદ થાય છે.

★ '૩' પાદપૂર્તિ અર્થે છે.

#### आधार्थ :

ઉત્કૃષ્ટ કાળ પૂર્વકોટિ છે, વળી મધ્ય કાળ અનેક સ્થાનો થાય છે. વળી યથાલંદના પ્રક્રમમાં પાંચ દિવસ-રાત્રિ ઉત્કૃષ્ટ યથાલંદ થાય છે.

#### ટીકા :

उत्कृष्टः पूर्वकोटी, चरणकालमाश्रित्य, मध्यः पुनर्भवन्त्यनेकानि स्थानानि वर्षादिभेदेन, अत्र पुनः प्रक्रमे पञ्चरात्रमुत्कृष्टं भवति, तेनोपयोगात्, यथालन्दं=यथाकालमिति गाथार्थः ॥१५४०॥

#### ટીકાર્થ :

ચરણના કાળને આશ્રયીને=દીક્ષાગ્રહણના કાળને આશ્રયીને, ઉત્કૃષ્ટ કાળ પૂર્વકોટિ છે, વળી મધ્ય કાળ વર્ષાદિના ભેદથી અનેક સ્થાનોવાળો થાય છે. વળી આ પ્રક્રમમાં=યથાલંદરૂપ અભ્યુદ્યત વિહારના પ્રક્રમમાં, પાંચ રાત્રિ ઉત્કૃષ્ટ યથાલંદ=યથાકાળ=આગમના અનતિક્રમથી કાળ, થાય છે; કેમ કે તેના વડે ઉપયોગ છે⇒યથાલંદ કલ્પમાં પાંચ દિવસ-રાત્રિરૂપ ઉત્કૃષ્ટ કાળ વડે ઉપયોગ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

ં પૂર્વગાથામાં ચારિત્રને આશ્રયીને જઘન્ય કાળ બતાવ્યો, હવે ઉત્કૃષ્ટ અને મધ્યમ કાળ બતાવતાં કહે છે —

ચારિત્રનો ઉત્કૃષ્ટ કાળ પૂર્વકોટિ છે અર્થાત્ કોઈ પુરુષનું અાયુષ્ય ક્રોડ પૂર્વનું હોય અને તે આઠ વર્ષની ઉંમરે ચારિત્ર ગ્રહણ કરે અને મરણ સુધી ચારિત્રના પરિણામને સ્પર્શે, તો તેને આઠ વર્ષ ન્યૂન એવી પૂર્વકોટિરૂપ ચારિત્રના ઉત્કૃષ્ટ કાળની પ્રાપ્તિ થાય; અને પ્રસ્તુતમાં પૂર્વ ક્રોડ વર્ષમાં આઠ વર્ષની ન્યૂનતાની વિવક્ષા કર્યા વગર ચારિત્રનો ઉત્કૃષ્ટ કાળ પૂર્વકોટિ છે એમ કહેલ છે.

વળી ચારિત્રનો મધ્યમ કાળ વર્ષાદિના ભેદથી અનેક સ્થાનોવાળો છે અર્થાત્ વર્ષના ભેદથી અને પૂર્વના ભેદથી અનેક પ્રકારનો છે. તેથી એ પ્રાપ્ત થાય કે જઘન્ય કાળ્ અને ઉત્કૃષ્ટ કાળના વચ્ચેનો સર્વ ભેદોવાળો કાળ મધ્ય કાળ છે.

વળી ગાયાના ઉત્તરાર્ધથી પ્રકૃત એવા યથાલંદને આશ્રયીને ઉત્કૃષ્ટ કાળ બતાવતાં કહે છે કે યથાલંદના સ્વરૂપના કથનમાં ગ્રહણ કરાયેલ ઉત્કૃષ્ટ કાળ પાંચ દિવસ-રાત્રિનો છે; કેમ કે યથાલંદ સ્વીકારનાર સાધુને યથાલંદિક કહેવા માટે પાંચ દિવસ-રાત્રિના ઉત્કૃષ્ટ કાળ વડે ઉપયોગ છે, જે પાંચ દિવસ-રાત્રિના ઉત્કૃષ્ટ કાળનો ઉપયોગ ગ્રંથકારશ્રી આગળની ગાથામાં બતાવે છે. !!૧૫૪૦!!

#### आधाः

जम्हा उ पंचरत्तं चरंति तम्हा उ हुंतऽहालंदी । पंचेव होइ गच्छो तेसि उक्कोसपरिमाणं ॥१५४१॥

#### अन्द्रयार्थ :

जम्हा उ=વળી જે કારણથી पंचरत्तं चरंति=પાંચ રાત્રિ ચરે છે=એક વીથીમાં પાંચ દિવસ ભિક્ષાટન કરે છે, तम्हा=તે કારણથી अहालंदी हुंति=યથાલંદી થાય છે. तेसिं=तेઓનું=યથાલંદિકોનું, उक्कोसपरिमाणं=ઉત્કૃષ્ટ પરિમાણ पंचेव गच्छो होइ=પાંચરૂપ જ ગચ્છ થાય છે=પાંચ જ સાધુઓના સમુદાયરૂપ ગચ્છ થાય છે.

🛨 ગાથાના બીજા પાદમાં રહેલ '૩' પાદપૂર્તિ અર્થક છે.

#### आशार्थ :

વળી જે કારણથી એક વીથીમાં પાંચ દિવસ ભિક્ષાટન કરે છે, તે કારણથી યથાલંદી થાય છે. યથાલંદીઓનું ઉત્કૃષ્ટ પરિમાણ પાંચ જ સાધુઓના સમુદાચરૂપ ગચ્છ થાય છે.

## ટીકા :

यस्मात्पञ्चरात्रं चरन्ति वीश्व्यां भैक्षनिमित्तं, तस्माद् भवन्ति यथालन्दिनः, विवक्षितयथालन्दभावात्, तथा पञ्चैव भवति गच्छः स्वकीयस्तेषामुत्कृष्ट्रपरिमाणमेतदिति गाथार्थः ॥१५४१॥

## ટીકાર્ચ:

જે કારણથી વીથીમાં ભૈક્ષના નિમિત્તે પાંચ રાત્રિ ચરે છે=એક ક્ષેત્રમાં છ વીથી કરીને એકેક વીથીમાં ભિક્ષા માટે પાંચ-પાંચ દિવસ અટન કરે છે, તે કારણથી યથાલંદી થાય છે; કેમ કે વિવિક્ષિત યથાલંદનો ભાવ છે=પૂર્વગાથામાં પાંચ રાત્રિરૂપ ઉત્કૃષ્ટ યથાલંદની વિવિક્ષા કરાઈ તે રૂપ વિવિક્ષા કરાયેલા યથાલંદનો યથાલંદ સ્વીકારનારા સાધુઓમાં સદ્દભાવ છે.

અને તેઓનો=યથાલંદિકોનો, સ્વકીય ગચ્છ પાંચ જ હોય છે=પાંચ સાધુઓનો સમુદાય જ હોય છે. આ ઉત્કૃષ્ટ પરિમાણ છે=યથાલંદિકોનો પાંચ જ સાધુઓના સમુદાયરૂપ ગચ્છ હોય છે એ ઉત્કૃષ્ટ પ્રમાણ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે આ પ્રક્રમમાં ઉત્કૃષ્ટ યથાલંદ પાંચ રાત્રિ થાય છે અને તેના વડે અહીં ઉપયોગ છે, તેથી એ ફલિત થાય કે યથાલંદમાં પાંચ અહોરાત્રરૂપ કાળ વડે ઉપયોગ છે અને તે ઉપયોગને સ્પષ્ટ કરતાં કહે છે –

જે કારણથી યથાલંદ સ્વીકારનારા સાધુઓ એક વીથીમાં પાંચ અહોરાત્ર ભિક્ષા નિમિત્તે ફરે છે, તેથી તેઓ યથાલંદી કહેવાય છે.

આનાથી એ પ્રાપ્ત થાય કે અભ્યુદ્યતં વિહાર સ્વીકારનારા જિનકલ્પિક અને પરિહારવિશુદ્ધિક સાધુઓ જ્યાં માસકલ્પ કરે તે ક્ષેત્રમાં વિભાગથી છ વીથીઓની કલ્પના કરીને પ્રતિદિન એકેક વીથીમાં અનિબદ્ધપણાથી ભિક્ષાટન કરે છે, પરંતુ એક વીથીમાં બીજે દિવસે ભિક્ષાટન કરતા નથી; જ્યારે યથાલંદિક સાધુઓ છ વીથીઓની કલ્પના કરીને એક વીથીમાં ઉત્કૃષ્ટથી પાંચ દિવસ ભિક્ષાટન કરે છે. તેથી જો તેઓ માસકલ્પ

દરમિયાન પ્રત્યેક વીથીમાં ઉત્કૃષ્ટથી પાંચ પાંચ દિવસ ભિક્ષાટન કરે તો છયે વીથીઓમાં ઉત્કૃષ્ટ યથાલંદની પ્રાપ્તિ થાય; અને તેવા ભિક્ષાટનનિમિત્તક ઉત્કૃષ્ટ યથાલંદને સામે રાખીને આ ત્રીજા પ્રકારનો અભ્યુદ્યત વિહાર સ્વીકારનાર સાધુઓને 'યથાલંદી' કહેવાય છે.

વળી તે યથાલંદી સાધુઓનો સ્વકીય ગચ્છ ઉત્કૃષ્ટથી પાંચ સાધુઓના પરિમાણવાળો હોય છે, તેથી કોઈ કારણસર તેઓનો ગચ્છ પાંચથી ન્યૂન સાધુઓના પરિમાણવાળો પણ હોય, એમ પ્રાપ્ત થાય. **॥૧૫૪૧॥** 

#### અવતરણિકા :

પૂર્વમાં 'યથાલંદ' શબ્દની વ્યુત્પત્તિ કરીને ત્રીજા પ્રકારનો અભ્યુદ્યત વિહાર સ્વીકારનારા સાધુઓને 'યથાલંદી' કેમ કહેવાય છે ? તેની સ્પષ્ટતા દ્વારા યથાલંદકલ્પની સામાચારી બતાવી, હવે યથાલંદિકોની મર્યાદા ગાથા ૧૫૫૩ સુધી બતાવે છે —

#### भाशाः

जा चेव य जिणकप्पे मेरा स च्चेव लंदिआणं पि । णाणत्तं पुण सुत्ते भिक्खाचरि मासकप्पे अ ॥१५४२॥

#### અન્વચાર્થ :

जा चेव य जिणकप्पे मेरा=અને જે જ જિનકલ્પમાં મર્યાદા છે, स च्चेव लंदिआणं पि=તે જ (મર્યાદા) લંદિકોની પણ છે. णाणत्तं पुण सुत्ते भिक्खाचिर मासकप्पे अ=વળી સૂત્રવિષયક, ભિક્ષાચર્યાવિષયક અને માસકલ્પવિષયક નાનાત્વ છે=જિનકલ્પિકોથી યથાલંદિકોનું જુદાપણું છે.

## आधार्थ :

અને જે જ જિનકલ્પમાં મર્યાદા છે, તે જ મર્યાદા ચથાલંદિકોની પણ છે. વળી સૂત્રવિષયક, ભિક્ષાચર્યાવિષયક અને માસકલ્પવિષયક જિનકલ્પિકોથી ચથાલંદિકોનું નાનાત્વ છે.

# डीझा :

यैव च जिनकल्पे मर्यादोक्ता भावनादिरूपा, सैव च यथालन्दिकानामिप प्रायशः, नानात्वं पुनस्तेभ्यः सूत्रे=सूत्रविषयं तथा भिक्षाचर्यायां मासकल्पे चेति गाथार्थः ॥१५४२॥

# ટીકાર્થ :

અને જે જ જિનકલ્પમાં ભાવનાદિરૂપ મર્યાદા કહેવાઈ, અને તે જ મર્યાદા પ્રાયઃ યથાલંદિકોની પણ છે. વળી સૂત્રના વિષયવાળું, તથા ભિક્ષાચર્યાવિષયક અને માસકલ્પવિષયક તેઓથી નાનાત્વ છે=જિનકલ્પિકોથી યથાલંદિકોનું જુદાપણું છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## भावार्थ :

જિનકલ્પ સ્વીકારતા પૂર્વે ભાવના આદિથી સંપન્ન થવાની જે મર્યાદા જિનકલ્પમાં પૂર્વે કહેવાઈ, તે સર્વ મર્યાદા પ્રાયઃ કરીને યથાલંદિકોને પણ સમાન જ છે. અહીં ટીકામાં '**प्रायश:** 'થી એ પ્રાપ્ત થાય કે યથાલંદિકોનું જિન્નકલ્પથી કંઈક જુદાપણું પણ છે, અને તે જુદાપણું બતાવે છે કે સૂત્રના વિષયમાં, ભિક્ષાચર્યાના વિષયમાં અને માસકલ્પના વિષયમાં જિનકલ્પિકોથી યથાલંદિકોનું જુદાપણું છે. તેમાંથી ભિક્ષાચર્યા અને માસકલ્પના વિષયમાં જ જિનકલ્પિકોથી યથાલંદિકોનું જે જુદાપણું છે તે પૂર્વગાથામાં 'યથાલંદ' શબ્દથી વ્યુત્પત્તિ કરતાં બતાવ્યું. અને તે આ પ્રમાણે —

જિનકલ્પિકો જ્યાં માસકલ્પ કરે છે ત્યાં છ વીથીઓની કલ્પના કરીને પ્રતિદિન એકેક વીથીમાં અનિબદ્ધપણે ભિક્ષાટન કરે છે, તેથી તેઓ એક વીથીમાં ફરીથી સાતમા દિવસ પહેલાં ભિક્ષાટન કરતા નથી; જ્યારે યથાલંદિકો જ્યાં માસકલ્પ કરે છે ત્યાં છ વીથીઓની કલ્પના કરીને એકેક વીથીમાં ઉત્કૃષ્ટથી પાંચ દિવસ ભિક્ષાટન કરે છે. આ પ્રકારનો જિનકલ્પિકો અને યથાલંદિકો વચ્ચે ભિક્ષાચર્યામાં ભેદ છે.

વળી જિનકલ્પિકો એકાકી જ માસકલ્પ કરે છે અને પ્રતિદિન એકેક વીથીમાં અનિબદ્ધપણે ભિક્ષાટન કરીને માસકલ્પ પૂર્ણ કરે છે; જયારે યથાલંદિકો ઉત્કૃષ્ટથી પાંચ સાધુઓના સમુદાયરૂપે માસકલ્પ કરે છે અને ઉત્કૃષ્ટથી પાંચ-પાંચ દિવસ એકેક વીથીમાં અનિબદ્ધપણે ભિક્ષાટન કરીને માસકલ્પ પૂર્ણ કરે છે. આ પ્રકારનો જિનકલ્પિકો અને યથાલંદિકો વચ્ચે માસકલ્પમાં ભેદ છે.

વળી જિત્તકલ્પિકો અને યથાલંદિકો વચ્ચે સૂત્રમાં જે ભેદ છે તેને ગ્રંથકારશ્રી આગળ બતાવશે. **॥૧૫૪૨॥** 

## અવતરણિકા :

एतदेवाह -

## અવતરણિકાર્થ :

આને જ કહે છે=જિનકલ્પિકોથી યથાલંદિકોનું સૂત્રવિષયક જે નાનાત્વ છે એને જ સ્પષ્ટ કરે છે –

#### गाथा :

पडिबद्धा इअरे वि अ एक्किका ते जिणा य थेरा य । अत्थस्स उ देसम्मी असमत्ते तेसि पडिबंधो ॥१५४३॥

# અન્વયાર્થ :

पडिबद्धा इअरे वि अ=प्रतिબद्ध અને ઇતર પણ હોય છે=યથાલંદિકો પ્રતિબદ્ધ અને અપ્રતિબદ્ધ પણ હોય છે. एकिका ते=એકેક તેઓ=પ્રતિબદ્ધ અને અપ્રતિબદ્ધ એ પ્રત્યેક યથાલંદિકો, जिणा य थेरा य=िश्नो અને સ્થિવિરો હોય છે. अत्थस्स उ देसम्मी असमत्ते=અર્થનો જ દેશ અસમાપ્ત હોતે છતે तेसि पडिबंधो= तेઓને પ્રતિબંધ છે=િશ્નયથાલંદિકોને ગચ્છમાં પ્રતિબંધ છે.

# ગાશાર્થ :

યથાલંદિકો પ્રતિબદ્ધ અને અપ્રતિબદ્ધ : એમ બે પ્રકારે હોય છે. પ્રતિબદ્ધ અને અપ્રતિબદ્ધ એ પ્રત્યેક યથાલંદિકો જિન અને સ્થવિર : એમ બે પ્રકારે હોય છે. અર્થનો જ દેશ અસમાપ્ત હોતે છતે જિનયશાલંદિકોને ગચ્છમાં પ્રતિબંધ છે.

#### रीहा :

प्रतिबद्धा गच्छे इतरेऽपि च अप्रतिबद्धाः, एकैकास्ते=प्रतिबद्धाः अप्रतिबद्धाश्च जिनाश्च स्थविराश्चेति भूयो भिद्यन्ते, ये जिनकल्पं प्रतिपद्यन्ते ते जिनाः, ये तु स्थविरकल्पमेव ते स्थविरा इति, तत्रार्थस्यैव न सूत्रस्य देशे असमाप्ते सति स्तोकमात्रे तेषां प्रतिबन्धो गच्छे जिनानाम्, अन्यथा जिना एव स्युरिति गाथार्थः ॥१५४३॥

## ટીકાર્થ:

યથાલંદિકો ગચ્છમાં પ્રતિબદ્ધ અને ઇતર પણ=અપ્રતિબદ્ધ, હોય છે. એકેક=પ્રતિબદ્ધ અને અપ્રતિબદ્ધ, એવા તેઓ=યથાલંદિકો, જિનો અને સ્થવિરો : એ પ્રકારે કરી ભેદાય છે=બે પ્રકારના છે. જેઓ જિનકલ્પને સ્વીકારે છે તેઓ જિન છે=જિનયથાલંદિક છે, વળી જેઓ સ્થવિરકલ્પને જ સ્વીકારે છે તેઓ સ્થવિર છે=સ્થવિરયથાલંદિક છે. ત્યાં=જિન અને સ્થવિર એ બે પ્રકારના પ્રતિબદ્ધ અને અપ્રતિબદ્ધ યથાલંદિકમાં, સૂત્રનો નહીં અર્થનો જ સ્તોકમાત્ર દેશ અસમાપ્ત હોતે છતે જિન એવા તેઓને=યથાલંદિકોને, ગચ્છમાં પ્રતિબંધ છે, અન્યથા જિનો જ થાત=અર્થનો જ સ્તોકમાત્ર દેશ સમાપ્ત થયો હોત તો જિનયથાલંદિકો જિન જ થાત, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

જિનકલ્પિકો કરતાં યથાલંદિકોનો સૂત્રવિષયક ભેદ બતાવવા પ્રથમ યથાલંદિકો કેટલા પ્રકારના છે ? તે બતાવે છે –

યથાલંદિકો બે પ્રકારના છે ઃ (૧) પ્રતિબદ્ધ (૨) અપ્રતિબદ્ધ. તેમાં ગચ્છ સાથે સંબંધની બુદ્ધિ ધરાવનારા યથાલંદિકો પ્રતિબદ્ધ છે અને બીજા અપ્રતિબદ્ધ છે.

વળી તે પ્રતિબદ્ધ અને અપ્રતિબદ્ધ યથાલંદિકો પણ બે પ્રકારના છે: (૧) જિન (૨) સ્થવિર. તેમાં જે યથાલંદિકો જિનકલ્પને સ્વીકારશે તેઓ જિનયથાલંદિક છે અને જે યથાલંદિકો સ્થવિરકલ્પને સ્વીકારશે તેઓ સ્થવિરયથાલંદિક છે.

આ રીતે યથાલંદિકોના ચાર પ્રકાર બતાવ્યા પછી તેઓનો જિનકલ્પિકોથી સૂત્રવિષયક ભેદ બતાવતાં કહે છે —

જેમ જિનકલ્પિકો નવ પૂર્વથી અધિક શ્રુત ભણેલા હોય છે તેમ યથાલંદિકો પણ સૂત્રથી નવ પૂર્વથી અધિક શ્રુત ભણેલા હોય છે, ફક્ત કોઈક યથાલંદિકને અર્થથી શ્રુતનો થોડોમાત્ર ભાગ અસમાપ્ત હોય તેવું બને; અને જેઓને શ્રુતનો સ્તોકમાત્ર અર્થ ભણવાનો બાકી હોય તેવા યથાલંદિકોને તે અર્થશેષની સમાપ્તિ કરવા માટે ગચ્છમાં પ્રતિબંધ હોય છે, આથી તેઓ પ્રતિબદ્ધજિનયથાલંદિક છે.

વળી સૂત્રના અર્થનો તેટલો ભાગ તેઓને સમાપ્ત થયો હોત તો તેઓ સર્વત્ર અપ્રતિબંધવાળા જિનો જ થાત. આશય એ છે કે જિનયથાલંદિકો પ્રતિબદ્ધ અને અપ્રતિબદ્ધ : એમ બે પ્રકારે હોય છે. તેમાં પ્રતિબદ્ધજિનયથાલંદિકો પોતાને જે અર્થનું અધ્યયન બાકી છે તેની પરિસમાપ્તિ માટે ગચ્છમાં પ્રતિબંધ રાખે

છે, જો તે અર્થનું અધ્યયન પરિસમાપ્ત થયું હોત તો તેઓ ગચ્છમાં અપ્રતિબંધવાળા જિનો જ થાત. આથી ભાવિ જિનકલ્પને આશ્રયીને તે યથાલંદિકોને 'જિન' કહેવાય છે, પરંતુ તેઓ વર્તમાનમાં 'જિન' નથી; કેમ કે તેઓમાં ગચ્છના પ્રતિબંધરૂપ સંગનો ભાવ છે, સર્વથા અસંગભાવ નથી.

આનાથી એ પ્રાપ્ત થાય કે જિનકલ્પિકો સૂત્રથી અને અર્થથી અવશ્ય નવ પૂર્વથી અધિક શ્રુત ભણેલા હોય, જ્યારે યથાલંદિકો તેટલું શ્રુત સૂત્રથી અવશ્ય ભણેલા હોય, પરંતુ અર્થથી તેટલું શ્રુત ન પણ ભણેલા હોય અર્થાત્ અર્થનો થોડો ભાગ ભણવાનો બાકી પણ હોય. આ પ્રકારે જિનકલ્પિકોથી યથાલંદિકોનો સૂત્ર વિષયક ભેદ છે. ॥૧૫૪૩॥

## અવતરશિકા :

यतः -

## અવતરણિકાર્થ:

જે કારણથી -

## ભાવાર્થ :

પૂર્વગાથામાં યથાલંદિકોનું જિનકલ્પિકોથી નાનાત્વ બતાવતાં કહ્યું કે અર્થનો જ સ્તોકમાત્ર દેશ અસમાપ્ત હોતે છતે જિનયથાલંદિકોને ગચ્છમાં પ્રતિબંધ હોય છે, અન્યથા નહીં. ત્યાં પ્રશ્ન થાય કે અર્થનો સ્તોકમાત્ર દેશ અસમાપ્ત હોવા છતાં તેઓ યથાલંદને કેમ સ્વીકારે છે ? તેના સમાધાન અર્થે કહે છે કે જે કારણથી પ્રસ્તુત ગાથામાં કહેવાશે એમ છે, તે કારણથી અર્થનો સ્તોકમાત્ર દેશ અસમાપ્ત હોવા છતાં તેઓ યથાલંદ સ્વીકારે છે –

#### भाशाः

लग्गादिसुत्तरंते तो पडिवज्जित्तु खित्तबाहिठिआ । गिण्हंति जं अगहिअं तत्थ य गंतूण आयरिओ ॥१५४४॥

## અન્વચાર્થ :

लग्गादिसुत्तरंते=લગ્નાદિ ઊતરતે છતે तो=તેનાથી=તે લગ્નાદિથી, पडिविज्जित्तु=(યથાલંદને) સ્વીકારીને खित्तबाहिठिआ=क्षेत्रनी બહાર स्थित એવા યથાલંદિકો जं अगिहअं=જે (અર્થ) અગૃહીત છે, (તેને) गिण्हंति=ત્રહણ કરે છે. तत्थ य=અને ત્યાં=યથાલંદિકોને અગૃહીત અર્થશેષ ત્રહણ કરવાના વિષયમાં, (આ विधि છે –) आयरिओ=આચાર્ય गंतूण=જઈને (શું કરે છે ? તે આગળની ગાથામાં બતાવે છે.)

## ટીકા ઃ

लग्नादिषूत्तरत्सु सत्सु तदन्यप्रत्यासन्नविरहेण ततः प्रतिपद्य यथालन्दं गच्छान्निर्गत्य क्षेत्रबहिःस्थिताः विशिष्टक्रियायुक्ताः गृह्णन्ति यदगृहीतमर्थशेषं, तत्र चायं विधिः, यदुत-गत्वा आचार्यस्तत्समीपमिति गाथार्थः ॥१५४४॥

#### ટીકાર્થ:

લગ્નાદિ ઊતરતે છતે=શુભ લગ્ન, યોગ, ચંદ્ર, બળ આદિ વ્યતિક્રાંત થતે છતે, તેનાથી અન્યનો પ્રત્યાસન્નમાં વિરહ હોવાથી=વ્યતિક્રાંત થતા તે શુભ લગ્નાદિથી અન્ય શુભ લગ્નાદિનો નજીકના કાળમાં અભાવ હોવાથી, તેનાથી=ઊતરતા એવા તે લગ્નાદિથી, યથાલંદને સ્વીકારીને ગચ્છમાંથી નીકળીને ક્ષેત્રની બહાર રહેલા, વિશિષ્ટ ક્રિયાઓથી યુક્ત એવા યથાલંદિકો જે અર્થશેષ અગૃહીત છે તેને ગ્રહણ કરે છે.

અને ત્યાં આ વિધિ છે=યથાલંદિકોને અગૃહીત અર્થશેષ ગ્રહણ કરવાના વિષયમાં હવે બતાવે છે એ મર્યાદા છે, જે चदुत्तથી બતાવે છે — આચાર્ય તેની સમીપે=તે યથાલંદિકોની પાસે, જઈને શું કરે છે ? તે આગળની ગાથામાં બતાવે છે.

#### અવતરણિકા :

किमित्याह ---

## અવતરણિકાર્થ:

શું ? અર્થાત્ આચાર્ય ગચ્છમાંથી નીકળીને ક્ષેત્રની બહાર રહેલા યથાલંદિકો પાસે જઈને શું કરે છે ? એને કહે છે –

#### आथा :

तेसिं तयं पयच्छइ खित्तं एयाण तेसिमे दोसा । वंदंतमवंदंते लोगम्मी होइ परिवाओ ॥१५४५॥

## अन्वद्यार्थ :

तेसिं तयं पयच्छइ=तेओने तेने आપે છે=યથાલંદિકોને અગૃહીત એવા અર્થશેષને આપે છે. खित्तं एयाण तेसि=क्षेत्रने विषे आवता એવા તેઓને=યથાલંદિકોને, इमे दोसा=आ દોષો થાય છે – वंदंतं अवंदंते=વंદતા એવાઓને નહીં વંદતા એવાઓનો=પોતાને વંદન કરતા એવા સાધુઓને પોતે વંદન નહીં કરતા એવા યથાલંદિકોનો, लोगम्मी परिवाओं होइ=લોકમાં પરિવાદ થાય છે.

## ગાથાर्थ :

યથાલંદિકોને અગૃહીત એવા અર્ચશેષને આપે છે. ક્ષેત્રને વિષે આવતા એવા યથાલંદિકોને આ દોષો થાય છે — પોતાને વંદતા એવા સાધુઓને નહીં વંદતા એવા યથાલંદિકોનો લોકમાં પરિવાદ થાય છે.

#### ટીકા :

तेभ्यस्तकं प्रयच्छत्यर्थशेषं, किमेतदेविमत्याह-क्षेत्रमागच्छतां तदर्थं तेषां=यथालिन्दिकानामेते दोषाः वक्ष्यमाणाः, वन्दमानान् साधून् अवन्दमानानां तेषां लोके भवति परिवादः, यद्वैते अलोकज्ञा यद्वा परे शीलरहिता इति गाथार्थः ॥१५४५॥

#### විපැව් :

તેઓને=યથાલંદિકોને, તેને=અર્થશેષને, આપે છે. કયા કારણથી આ આમ છે ?=યથાલંદિકો આચાર્ય પાસે આવીને અર્થશેષ ગ્રહણ કરતા નથી પરંતુ આચાર્ય યથાલંદિકો પાસે જઈને અર્થશેષને આપે છે એ એમ કેમ છે ? એથી કહે છે –

તેના અર્થે ક્ષેત્રને વિષે આવતા એવા=અગૃહીત અર્થશેષને ગ્રહણ કરવા માટે જે ક્ષેત્રમાં આચાર્ય હોય તે ક્ષેત્રમાં આવતા એવા, તેઓને=યથાલંદિકોને, આ=વક્ષ્યમાણ, દોષો થાય છે.

તે દોષો જ બતાવે છે --

્વંદતા એવા સાધુઓને નહીં વંદતા એવા તેઓનો=યથાલંદિકોનો, લોકમાં પરિવાદ થાય છે.

જે પરિવાદ **यद्वा**થી સ્પષ્ટ કરે છે —

**"આ અલોકજ્ઞ છે≔યથાલંદિકો લોકને નહીં જાણનારા છે,"** એ પ્રકારનો લોકમાં પરિવાદ થાય છે.

અથવા "પર શીલથી રહિત છે=યથાલંદિકો જેઓને વંદન કરતા નથી તે અધિક સંયમપર્યાયવાળા સાધુઓ ચારિત્રથી રહિત છે," એ પ્રકારનો લોકમાં પરિવાદ થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

ગાથા ૧૫૪૩માં કહ્યું કે અર્થનો સ્તોકમાત્ર દેશ અસમાપ્ત હોતે છતે યથાલંદિકોને ગચ્છમાં પ્રતિબંધ છે. ત્યાં પ્રશ્ન થાય કે તેટલો અર્થશેષ ભણ્યા પછી યથાલંદ સ્વીકારવાને બદલે પહેલાં કેમ સ્વીકારે છે ? તેથી કહે છે —

શુભ લગ્નાદિનો યોગ હોય અને નજીકના કાળમાં બીજા તેવા શુભ લગ્નાદિનો વિરહ હોય તો, પ્રાપ્ત થયેલા તે શુભ લગ્નાદિથી તેઓ યથાલંદ સ્વીકારે છે. તેથી તેટલો અર્થશેષ ભણવાનો તેઓને ગચ્છમાં અવકાશ નહીં રહેલ હોવાથી તેઓ યથાલંદ સ્વીકાર્યા પછી ગચ્છથી નીકળીને બહારના ક્ષેત્રમાં યથાલંદને ઉચિત વિશિષ્ટ ક્રિયાથી યુક્ત રહે છે, અને ત્યાં રહેલા જ પોતાને જે અર્થ પ્રહણ કરવાના બાકી છે તે અર્થશેષને આચાર્ય પાસે પ્રહણ કરે છે.

સામાન્યથી યથાલંદિકોએ અર્થશેષ ગ્રહણ કરવા આચાર્ય પાસે જવું જોઈએ, તેને બદલે વિશેષ પ્રયોજનથી આચાર્ય સ્વયં તેઓ પાસે જઈને તેઓને અર્થશેષ આપે છે; કેમ કે અર્થશેષ ગ્રહણ કરવા યથાલંદિકો આચાર્ય પાસે જાય તો આ દોષો થાય છે —

યથાલંદિકોએ અભ્યુદ્યત વિહાર સ્વીકારેલ હોવાથી અન્ય સાધુઓ તેઓને વંદન કરે છે અને યથાલંદિકો પોતાનાથી અધિક સંયમપર્યાયવાળા સાધુઓને વંદન કરતા નથી, તે જોઈને લોકમાં પરિવાદ થાય. કેવા પ્રકારનો પરિવાદ થાય ? તે સ્પષ્ટ કરે છે —

આ યથાલંદિકો અલોકજ્ઞ છે અર્થાત્ લોકનો ઉચિત વ્યવહાર પણ જાણતા નથી, માટે તેઓ આ સાધુઓને વંદન કરતા નથી; અથવા તો કેટલાક વિચારે કે આ સાધુઓ અધિક સંયમપર્યાયવાળા હોવા છતાં યથાલંદિકો તેઓને વંદન કરતા નથી, માટે નક્કી આ સાધુઓ ચારિત્રથી રહિત છે. આ પ્રકારે લોકમાં થતા પરિવાદના પરિહાર માટે યથાલંદિકો અર્થશેષ ગ્રહણ કરવા ગચ્છમાં આવતા નથી, પરંતુ આચાર્ય સ્વયં તેઓ પાસે જઈને તેઓને અર્થશેષ આપ્રેૄુછે. આ પ્રકારની શાસ્ત્રીય મર્યાદા છે. **॥૧૫૪૪/૧૫૪૫॥** 

#### ગાથા :

# ण तरिज्ज जई गंतुं आयरिओ ताहे एइ सो चेव । अंतरपश्ली पडिवसभगाम बहि अण्णवसिंह वा ॥१५४६॥

## અન્વચાર્થ :

जई आयरिओ गंतुं ण तरिज्ज= જો આચાર્ય જવા માટે સમર્થ ન હોય, ताहे सो चेव= તો તે જ=યથાલંદિક જ, अंतरपल्ली पडिवसभगाम बहि अण्णवसिंहं वा= અંતરપલ્લિને વિષે, અથવા પ્રતિવૃષભગામને વિષે, અથવા (ક્ષેત્રથી) બહાર, અથવા અન્ય વસતિને વિષે एइ= આવે છે.

#### ગાશાર્થ :

જો આચાર્ચ જવા માટે સમર્થ ન હોય તો યથાલંદિક જ અંતરપલ્લિમાં, અથવા પ્રતિવૃષભગામમાં, અથવા ક્ષેત્રથી બહાર, અથવા અન્ય વસતિમાં આવે છે.

## ટીકા :

न तरेत्=न शक्नुयाद्यदि गन्तुं तत्राचार्यः, तदाऽऽगच्छति स एव यथालन्दिकः, क्वेत्याह-अन्तरपिष्ठं क्षेत्रात् सार्द्धद्विगव्यूतिस्थां, प्रतिवृषभग्रामं द्विगव्यूतस्थं, तथा बिहः क्षेत्राद्, अन्यवसर्ति क्षेत्र एवागच्छन्तीति गाथार्थः ॥१५४६॥

# ટીકાર્થ :

જો આચાર્ય ત્યાં=ક્ષેત્રની બહાર જ્યાં યથાલંદિકો રહેલા છે ત્યાં, જવા માટે સમર્થ ન હોય તો તે યથાલંદિક જ આવે છે=આચાર્ય પાસે અર્થશેષ ગ્રહણ કરવા માટે આવે છે.

ક્યાં આવે છે ? એથી કહે છે – ક્ષેત્રથી અઢી ગાઉ રહેલી અંતરપલ્લિને વિષે, બે ગાઉ રહેલ પ્રતિવૃષભગામને વિષે, તથા ક્ષેત્રથી બહાર, અથવા ક્ષેત્રમાં:જ અન્ય વસતિને વિષે આવે છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ગાથા :

तीए अ अपरिभोए ते वंदंती ण वंदई सो उ । तं घितुमपडिबद्धा तओ जहिच्छाए विहरंति ॥१५४७॥

#### અન્વચાર્થ :

तीए अ अपरिभोए=અને તેમાં અપરિભોગમાં=તે અન્ય વસતિમાં અપરિભોગ સ્થાનમાં, **તે वંદંતી**=તેઓ વંદે છે=આચાર્યની સાથે રહેલા સાધુઓ યથાલંદિકને વંદે છે, **સો ૩ ण वंदई**=પરંતુ તે વંદતા નથી=યથાલંદિક પોતાનાથી અધિક સંયમપર્યાયવાળા સાધુઓને વંદતા નથી. तं घित्तुं=તેને ગ્રહણ કરીને=આ રીતે આચાર્ય પાસે અર્થશેષને ગ્રહણ કરીને, अपडिबद्धा=અપ્રતિબદ્ધ એવા યથાલંદિકો तओ=ત્યારપછી जहिच्छए विहर्गत=યથેચ્છાથી વિહરે છે.

## ગાચાર્ચ :

અને તે અન્ય વસતિમાં અપરિભોગ સ્થાનમાં આચાર્યની સાથે રહેલા સાધુઓ યથાલંદિકને વંદે છે, પરંતુ યથાલંદિક પોતાનાથી અધિક સંથમપર્યાયવાળા સાધુઓને વંદતા નથી. આ રીતે આચાર્ય પાસે અર્થશેષને ગૃહણ કરીને અપ્રતિભદ્ધ એવા યથાલંદિકો ત્યારપછી યથેચ્છાથી વિહરે છે.

#### टी<del>डा</del> :

तस्यां च वसतौ अपरिभोगे स्थाने ते साधवो वन्दन्ते तं यथालन्दिकं, न वन्दते स तु तान् साधून्, तथाकल्पस्थिते:, एवं तद् गृहीत्वाऽर्थशोषमप्रतिबद्धा यथालन्दिकाः ततो यथेच्छया=स्वकल्पानुरूपं विहरन्ति तमेव पालयन्त इति गाथार्थः ॥१५४७॥

# ટીકાર્થ :

અને તે વસતિમાં અપરિભોગ સ્થાનમાં તે સાધુઓ તે યથાલંદિકને વંદે છે, પરંતુ તે=યથાલંદિક, તે સાધુઓને વંદતા નથી; કેમ કે તે પ્રકારની કલ્પની સ્થિતિ છે=યથાલંદિકોના આચારની તે પ્રકારની મર્યાદા છે. આ રીતે તેને=અર્થશેષને, ગ્રહણ કરીને અપ્રતિબદ્ધ એવા યથાલંદિકો ત્યારપછી તેને જ પાલતા એવા= યથાલંદનું જ પાલન કરતા એવા, યથેચ્છાથી=પોતાના કલ્પને અનુરૂપ, વિહરે છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

ગાથા ૧૫૪૫માં કહ્યું કે આચાર્ય યથાલંદિકો પાસે જઈને તેઓને અર્થશેષ આપે છે. હવે આચાર્ય યથાલંદિકો રહ્યા છે ત્યાં સુધી જવા સમર્થ ન હોય તો યથાલંદિકો અર્થશેષ ગ્રહણ કરવા શું કરે ? તે બતાવે છે —

આચાર્ય જે ક્ષેત્રમાં રહ્યા હોય તે ક્ષેત્રથી અઢી ગાઉ દૂર રહેલી અંતરપલ્લિમાં યથાલંદિકો આવે છે અને ત્યાં જઈને આચાર્ય તેઓને અર્થશેષ આપે છે. આનાથી એ પ્રાપ્ત થાય કે આચાર્ય તેટલે સુધી જવા સમર્થ છે, તેનાથી અધિક જવા સમર્થ નથી, માટે જ તેઓ અંતરપલ્લિ સુધી આવે છે અને યથાલંદિકો પણ ત્યાં આવીને આચાર્ય પાસે અર્થશેષ શ્રહણ કરે છે.

વળી આચાર્ય તેટલે સુધી જવા પણ સમર્થ ન હોય તો યથાલંદિકો આચાર્યના ક્ષેત્રથી બે ગાઉ દૂર રહેલા પ્રતિવૃષભગામમાં આવે છે, અને ત્યાં જઈને આચાર્ય તેઓને અર્થશેષ આપે છે.

વળી આચાર્ય ત્યાં સુધી પણ જવા સમર્થ ન હોય તો યથાલંદિકો આચાર્યના ક્ષેત્રની બહાર સુધી આવે છે અને ત્યાં જઈને આચાર્ય તેઓને અર્થશેષ આપે છે.

વળી આચાર્ય પોતાના ક્ષેત્રથી બહાર સુધી પણ જવા સમર્થ ન હોય તો, અર્થશેષ ગ્રહણ કરવા માટે યથાલંદિકો આચાર્યના ક્ષેત્રમાં જ આચાર્ય રહ્યા છે તે વસતિથી અન્ય વસતિમાં આવે છે અને આચાર્ય પણ તે વસતિમાં રહેલા અપરિભોગ સ્થાનમાં અર્થાત્ તેવા પ્રકારના લોકોથી રહિત સ્થાનમાં, જઈને તે યથાલંદિકોને અર્થશેષ આપે છે; તેમ જ તે આચાર્ય સાથે રહેલા સાધુઓ તે યથાલંદિકોને વંદન કરે છે, પરંતુ તે આચાર્ય સાથે આવેલા પોતાનાથી અધિક સંયમપર્યાયવાળા સાધુઓને યથાલંદિકો વંદન કરતા નથી; કેમ કે યથાલંદ કલ્પની તે પ્રકારની મર્યાદા છે.

આ રીતે જ્યાં સુધી અર્થશેષ ગ્રહણ કરવાનું પ્રયોજન હોય ત્યાં સુધી યથાલંદિકો ગચ્છ સાથે પ્રતિબંધવાળા થઈને આચાર્ય પાસે અર્થશેષ ગ્રહણ કરે છે અને અર્થશેષ ગ્રહણ થઈ જાય ત્યારપછી તેઓ ગચ્છ સાથે અપ્રતિબંધવાળા થઈને પોતાના કલ્પનું પાલન કરતા પોતાના યથાલંદના કલ્પને અનુસારે વિચરે છે. ૧૫૪૬/૧૫૪૭

#### ાણ:

# जिणकप्यिआ य तहिअं किंचि तिगिच्छं तु ते न कारिंति । जिप्पडिकम्मसरीरा अवि अच्छिमलं पि णऽवर्णिति ॥१५४८॥

#### અન્વચાર્થ:

जिणकिष्णआ य ते=અને જિનકલ્પિક એવા તેઓ=યથાલંદિકો, तिहअं=ત્યારે=અર્થશેષ પ્રહેશ કર્યા પછી, किंचि तिगिच्छं न कारिति=કોઈ ચિકિત્સાને કરાવતા નથી, णिष्पिडकम्मसरीरा अच्छिमलं पि ण अविणिति=નिष्प्रतिકર્મશરીરવાળા અક્ષિના મલને પણ દૂર કરતા નથી.

🖈 प्रस्तुत गाथामां २ढेल 'तु' अने 'अवि' पाटपूर्ति अर्थे छे.

## आकार्श :

અને જિન્કલ્પિક્ચથાલંદિકો અર્થશેષ ગ્રહણ કર્યા પછી કોઇ ચિકિત્સાને કરાવતા નથી, નિષ્પતિ-કર્મશરીરવાળા આંખના મલને પણ દૂર કરતા નથી.

# ટીકા :

जिनकल्पिकाश्च यथालन्दिकाः तदा=गृहीतार्थशेषे यथालन्दिककाल एवान्ये काञ्चिच्चिकित्सां समुत्पन्नेऽप्यातंके ते न कारयन्ति, तथाकल्पस्थितेः, निष्प्रतिकर्म्मशरीरास्ते भगवन्तः अप्यक्षिमलमपि नापनयन्ति, अप्रमादातिशयादिति गाथार्थः ॥१५४८॥

# ટીકાર્થ:

અને જિનકલ્પિક એવા તેઓ=યથાલંદિકો, ત્યારે=ગ્રહણ કરેલ અર્થશેષ હોતે છતે, અને અન્યો=જેઓએ સંપૂર્ણ અર્થ ગ્રહણ કરીને યથાલંદ સ્વીકારેલ છે તેવા જિનકલ્પિકયથાલંદિકો, યથાલંદિકના કાળમાં જ આતંક ઉત્પન્ન થયે છતે પણ કોઈ ચિકિત્સાને કરાવતા નથી; કેમ કે તે પ્રકારની કલ્પની સ્થિતિ છે=યથાલંદ કલ્પની તે પ્રકારની મર્યાદા છે.

નિષ્પ્રતિકર્મ શરીરવાળા તે ભગવંતો આંખના મલને પણ દૂર કરતા નથી; કેમ કે અપ્રમાદનો અતિશય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

જે યથાલંદિકો પાછળથી જિનકલ્પને સ્વીકારવાના છે તેઓ જિનકલ્પિકયથાલંદિક કહેવાય છે, અને તેઓને યથાલંદ સ્વીકાર્યા પછી જો અર્થશેષ ગ્રહણ કરવાના બાકી હોય અને અર્થશેષના ગ્રહણકાળમાં તેઓને અર્થગ્રહણમાં વ્યાઘાત કરે તેવો રોગ થયો હોય તો, તેઓ તે રોગની ચિકિત્સા કરાવતા હોવા જોઈએ. તેથી અહીં કહેલ છે કે ગૃહીત અર્થશેષ હોતે છતે આતંક ઉત્પન્ન થવા છતાં પણ તેઓ ચિકિત્સા કરાવતા નથી.

વળી જેમણે સર્વ અર્થ પ્રહેલ કર્યા પછી યથાલંદ સ્વીકારેલ છે તેવા જિનકલ્પિકયથાલંદિકો યથાલંદિક-કાળમાં જ રોગ ઉત્પન્ન થવા છતાં પણ ચિકિત્સા કરાવતા નથી; કેમ કે યથાલંદ કલ્પની તે પ્રકારની મર્યાદા છે. આથી જ શરીરના સર્વ પ્રતિકર્મોથી રહિત એવા તે ભગવાન આંખના મેલને પણ દૂર કરતા નથી. માટે અર્થથી ફલિત થાય કે તેઓ શરીરના કોઈ કૃત્યો કરતા નથી, ફક્ત દેહને ટકાવવા માટે આહાર-વિહાર-નિહારની પ્રવૃત્તિ કરે છે. તેથી પગમાં કાંટા લાગે કે અન્ય કોઈ રીતે શરીરની વિષમ સ્થિતિ થાય, તોપણ તેઓ તે સ્થિતિને દૂર કરવા પ્રયત્ન કરતા નથી; કેમ કે તેઓમાં અસંગભાવનો પ્રકર્ષ કરવા માટે અપ્રમાદનો અતિશય વર્તે છે. !!૧૫૪૮!!

## અવતરણિકા :

પૂર્વગાથામાં જિનકલ્પિકયથાલંદિકોનું જિનકલ્પિકોથી સૂત્રવિષયક નાનાત્વ બતાવતાં અર્થગ્રહણકાળને આશ્રયીને જિનકલ્પિકોથી નિષ્પ્રતિકર્મવિષયક પણ નાનાત્વ બતાવ્યું, હવે સ્થવિરકલ્પિકયથાલંદિકોનું જિનકલ્પિકયથાલંદિકોથી નિષ્પ્રતિકર્મવિષયક નાનાત્વ બતાવે છે –

#### ગાથા :

थेराणं णाणत्तं अतरंतं अप्पिणंति गच्छस्स । ते वि अ से फासुएणं करिंति सव्वं तु परिकम्मं ॥१५४९॥

#### અખ્યગાર્થ :

श्रेतणं णाणत्तं=स्थिविरोनुं नानात्व છे=स्थिविरङियिङ्यथालंहिङोनुं िशनङियुङ्यथालंहिङोथी श्रुहापशुं छे — अतरंतं गच्छस्स अण्यणंति=अतरंतने गच्छने अर्थे छे=रोगने सलन કरवा माटे असमर्थ એવા स्थिविरङियुङ्यथालंहिङने तेमना सल्वर्ती यथालंहिङो गच्छने सोंपे छे; ते वि अ=अने तेओ पश=गच्छवासी साधुओ पश, फासुएणं=प्रासुङ એवा अशाहि वर्ड से=तेना=ते रोगवाणा स्थिविरङियुङ्यथालंहिङना, सव्वं तु परिकम्मं करिति=सर्व ४ परिङर्भने डरे छे.

#### आधार्थ :

સ્થવિરયથાલંદિકોનું જિનયથાલંદિકોથી જુદાપણું છે — રોગને સહન કરવા માટે અસમર્થ એવા સ્થવિરયથાલંદિકને તેમના સહવર્તી યથાલંદિકો ગચ્છને સોંપે છે અને ગચ્છવાસી સાધુઓ પણ પ્રાસુક એવા અન્નાદિ વડે તે રોગી સ્થવિરયથાલંદિકના સર્વ જ પરિકર્મને કરે છે.

#### ટીકા :

स्थिवराणां यथालन्दिकानां नानात्वमेतत्, अशक्नुवन्तं सन्तं स्वसाधुमर्प्ययन्ति गच्छस्य; तेऽपि च= गच्छवासिनः से=तस्य प्रासुकेनात्रादिना कुर्वन्ति सर्वमेव परिकर्मोति गाथार्थः ॥१५४९॥

## ટીકાર્થ :

સ્થિવિરયથાલંદિકોનું આ નાનાત્વ છે=હવે બતાવે છે એ જિનયથાલંદિકોથી જુદાપણું છે — અશક્તિમાન છતા સ્વસાધુને ગચ્છને અર્પે છે=રોગને સહન કરવા અસમર્થ છતા પોતાના સાધુને તેમના સહવર્તી યથાલંદિકો ગચ્છને સોંપે છે; અને તેઓ પણ=ગચ્છવાસીઓ પણ, પ્રાસુક અન્નાદિ વડે તેના=તે રોગી યથાલંદિકના, સર્વ જ પરિકર્મને કરે છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. ॥૧૫૪૯॥

## અવતરણિકા :

एतत्स्वरूपमाह -

## અવતરશિકાર્થ:

આના સ્વરૂપને કહે છે≔વસ્ત્ર-પાત્રધારણની અપેક્ષાએ યથાલંદિકો કેવા સ્વરૂપવાળા હોય છે ? એ સ્પષ્ટ કરવા યથાલંદિકોના સ્વરૂપને કહે છે −

#### भाशाः

एक्किक्कपडिम्गहगा सप्याउरणा हवंति थेरा उ । जे पुणऽमी जिणकप्ये भय तेसि वत्थपायाई ॥१५५०॥

## અન્વચાર્થ:

श्रेरा उ=વળી સ્થવિરો=સ્થવિરકલ્પિકયથાલંદિકો, एिकक्किपडिग्गहमा सप्पाउरणा हवंति=એકેક પ્રતિગ્રહવાળા, પ્રાવરણવાળા હોય છે. जे पुण अमी जिणकप्पे=વળી જે આ=યથાલંદિકો, જિનકલ્પમાં છે=જિનકલ્પ સ્વીકારવાના છે, तेसिं वत्थपायाई भय=तेઓને વસ્ત્ર-પાત્રાદિ ભાજય છે.

# ગાથાर्थ :

વળી સ્થવિરકિલ્પિકથથાલંદિકો એકેક પ્રતિગ્રહવાળા અને પ્રાવરણવાળા હોય છે. વળી જે ચથાલંદિકો જિનકત્વ સ્વીકારવાના છે, તેઓને વસ્ત્ર-પાત્રાદિ ભાજય છે.

# ટીકા :

एकैकप्रतिग्रहकाः तथा सप्रावरणा भवन्ति स्थविरा इति भूयः स्थविरकल्पगामिनः, ये पुनरमी जिनकल्पे भवन्ति, भाज्ये तेषां वस्त्रपात्रे भाविजिनकल्पापेक्षयेति गाथार्थः ॥१५५०॥

#### ટીકાર્થ :

સ્થિવિરો=ફરી સ્થિવિરકલ્પગામી=ફરી સ્થિવિરકલ્પમાં જનારા એવા યથાલંદિકો, એકેક પ્રતિગ્રહવાળા તથા સપ્રાવરણ=વસ્ત્રવાળા, હોય છે. વળી જે આ=યથાલંદિકો, જિનકલ્પમાં થાય છે, તેઓને વસ્ત્ર-પાત્ર ભાવિ જિનકલ્પની અપેક્ષાથી ભાજય છે=વિકલ્પ કરવા યોગ્ય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

યથાલંદિકો બે પ્રકારના છે : (૧) જિનકલ્પિકયથાલંદિક (૨) સ્થવિરકલ્પિકયથાલંદિક. તેમાં જેઓ સ્થવિરયથાલંદિક છે તેઓ દરેક સાધુ એકેક પાત્રને અને વસ્ત્રને ધારણ કરનારા હોય છે અને જેઓ જિનયથાલંદિક છે તેઓને વસ્ત્ર-પાત્રવિષયક વિકલ્પ છે. તે આ પ્રમાણે —

જે જિનયથાલંદિક કરપાત્રલબ્ધિવાળા હોય તેઓ પાત્ર રાખતા નથી, બાકીના જિનયથાલંદિક પાત્ર રાખે છે. વળી જે જિનયથાલંદિક નગ્નતા ન દેખાય તેવા અતિશયવાળા હોય તેઓ વસ્ત્ર રાખતા નથી, બાકીના જિનયથાલંદિક વસ્ત્ર રાખે છે.

આ વાતને સ્પષ્ટ કરવા જ ટીકામાં કહ્યું કે ભાવિ જિનકલ્પની અપેક્ષાએ જિનયથાલંદિકોને વસ્ન-પાત્ર હોય પણ અને ન પણ હોય, એ પ્રકારે વિકલ્પ છે. **!!૧૫૫૦**!!

## અવતરણિકા :

હવે યથાલંદિકોનું ગણને અને પુરુષને આશ્રયીને સંખ્યાપ્રમાણ સ્પષ્ટ કરે છે –

#### आथा :

गणमाणओ जहण्णा तिण्णि गणा सयग्गसो अ उक्कोसा । पुरिसपमाणं पण्णारस सहस्ससो चेव उक्कोसो ॥१५५१॥

# अन्दबार्थ :

गणमाणओ=ગણમાનથી=ગણનાપ્રમાણથી, जहण्णा तिण्णि गणा=४६न्य त्रश गशो, उक्कोसा अ सयगसो=अने ઉત્કૃष्ट शतात्रशः (गशो) હોય છે. पुरिसपमाणं=पुरुषनुं प्रमाश (४६न्य) पण्णरस=५६२ उक्कोसो सहस्ससो चेव=७८५१८ सहस्रशः ४ छे.

# ગાથાર્થ :

ગણનાપ્રમાણથી જદાન્ય ત્રણ ગણો અને ઉત્કૃષ્ટ શતપૃથક્ત્વ ગણો હોય છે. પુરુષનું પ્રમાણ જદાન્ય પંદર અને ઉત્કૃષ્ટ સહસ્રપૃથક્ત્વ જ છે.

# ટીકા :

गणमानतो=गणमानमाश्रित्य जघन्यं त्रयो गणाः भवन्ति, शताग्रशश्चोत्कृष्टं गणमानं, पुरुषप्रमाणं त्वेतेषां पंचदश जघन्यं, सहस्त्रश एवमुत्कृष्टं पुरुषप्रमाणमिति गाथार्थः ॥१५५१॥

#### ટીકાર્થ:

ગણમાનથી=ગણમાનને આશ્રયીને=સંખ્યાના પ્રમાણને આશ્રયીને, જઘન્ય ત્રણ ગણો હોય છે, અને ઉત્કૃષ્ટ ગણમાન શતાગ્રશઃ છે=ગણોનું ઉત્કૃષ્ટ ગણનાપ્રમાણ શતપૃથક્ત્વ છે. વળી આમનું=યથાલંદિકોનું, જઘન્ય પુરુષનું પ્રમાણ પંદર છે, એ રીતે ઉત્કૃષ્ટ પુરુષનું પ્રમાણ સહસ્રશઃ છે=સહસ્રપૃથક્ત્વ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. તાવપવા

## અવતરણિકા :

एतदौधिकं मानं, विशिष्टं पुनराह -

## અવતરણિકાર્થ :

આ ઔષિક માન છે, વળી વિશિષ્ટને કહે છે=પૂર્વગાથામાં જે યથાલંદિકોનું ગણનાપ્રમાણ બતાવ્યું એ સામાન્ય ગણનાપ્રમાણ છે, વળી યથાલંદિકોના વિશેષ ગણનાપ્રમાણને પ્રસ્તુતગાથામાં કહે છે –

#### आथा :

पडिवज्जमाणगा वा एकादि हविज्ज ऊणपक्खेवे । होति जहण्णा एए सयग्गसो चेव उक्कोसा ॥१५५२॥

## अन्दश्चार्थ :

पडिवज्जमाणगा वा=અથવા પ્રતિપદ્યમાનકો ऊणपक्खेवे=न्यूननो પ્રક્ષેપ હોતે છતે एक्कादि हिवज्ज=એકાદિ હોય. एए=आ=ઉપરમાં બતાવ્યા એ એકાદિ પ્રતિપદ્યમાનકો, जहण्णा=જઘન્ય, होंति=હોય છે, उक्कोसा=ઉત્કૃષ્ટ (પ્રતિપદ્યમાનકો) सयग्गसो चेव=શતાગ્રશઃ જ હોય છે.

# आथार्थ :

અથવા જદાન્ય પ્રતિપદામાનકો ન્યૂનનો પ્રક્ષેપ હોતે છતે એકાદિ હોય, ઉત્કૃષ્ટ પ્રતિપદ્યમાનકો શતપુથકત્વ જ હોય છે.

# ટીકા ઃ

प्रतिपद्यमानका वा एते एकादयो भवेयुर्न्यूनप्रक्षेपे सित तद्गच्छे, एवं जघन्या एते=प्रतिपद्यमानकाः, तथा शताग्रश एवोत्कृष्टाः प्रतिपद्यमानका एवेति गाथार्थः ॥१५५२॥

# ટીકાર્થ :

અથવા પ્રતિપદ્યમાનક એવા આ=યથાલંદિકો, તે ગચ્છમાં ન્યૂનનો પ્રક્ષેપ હોતે છતે એકાદિ હોય. આ રીતે=ન્યૂનના પ્રક્ષેપમાં યથાલંદિકો એકાદિ હોય એ રીતે, આ=પ્રતિપદ્યમાનકો=યથાલંદ સ્વીકારનારા સાધુઓ, જદ્યન્ય હોય છે; તથા પ્રતિપદ્યમાનકો જ ઉત્કૃષ્ટ શતાગ્રશઃ જ=શતપૃથક્ત્વ જ, હોય છે, એ પ્રમાણે ગાયાર્થ છે.

#### भाशा :

# पुळ्वपडिवन्नगाण वि उक्कोसजहण्णओ परीमाणं । कोडिपुहत्तं भणिअं होइ अहालंदिआणं तु ॥१५५३॥

#### અન્વચાર્થ :

पुळपडिवन्नगाण वि तु अहालंदिआणं=વળી પૂર્વપ્રતિપત્રક પણ યથાલંદિકોનું उक्कोसजहण्णओ परीमाणं=ઉત્કૃષ્ટ-જઘન્યથી પરિમાણ कोडिपुहत्तं भणिअं होइ=કોટિપૃથક્ત્વ કહેવાયેલું થાય છે.

## ગાશાર્થ :

વળી પૂર્વપ્રતિપશ્નક પણ ચથાલંદિકોનું ઉત્કૃષ્ટ-જઘન્ચથી પરિમાણ કોટિપૃથક્ત્વ કહેવાચેલું શાચ છે.

## ટીકા :

पूर्वप्रतिपन्नानामपि सामान्येन उत्कृष्टजघन्यतः परिमाणं कोटिपृथक्त्वं भणितं भवति स्वस्थानविशेषवद्यथालन्दिकानां त्विति गाथार्थः ॥१५५३॥

## ટીકાર્થ :

વળી પૂર્વપ્રતિપન્ન પણ સ્વસ્થાનના વિશેષવાળા યથાલંદિકોનું≔પૂર્વમાં જેમણે યથાલંદ સ્વીકારેલ છે તેવા પણ પોતાના જઘન્યસ્થાન અને ઉત્કૃષ્ટસ્થાનના ભેદવાળા યથાલંદિકોનું, સામાન્યરૂપે ઉત્કૃષ્ટ-જઘન્યથી પરિમાણ કોટિપૃથક્ત્વ કહેવાયેલું થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

ગાથા ૧૫૫૧માં યથાલંદિકોનું ગણને અને પુરુષને આશ્રયીને સામાન્યથી સંખ્યાનું પ્રમાણ બતાવ્યું. હવે વિશેષથી સંખ્યાનું પ્રમાણ બતાવ્યું. હવે વિશેષથી સંખ્યાનું પ્રમાણ બતાવવા કહે છે કે પાંચ યથાલંદિકોના સમુદાયરૂપ ગચ્છમાંથી ક્યારેક ગ્લાનત્વાદિને કારણે એકાદિ યથાલંદિક ન્યૂન થયા હોય ત્યારે અન્ય કોઈ સાધુ યથાલંદ સ્વીકારવા તત્પર થાય તો તે ગચ્છમાં નવા યથાલંદિકનો પ્રક્ષેપ કરવા દ્વારા તે ન્યૂન થયેલો ગચ્છ પુરાય છે. તેથી એક ગણને આશ્રયીને પ્રતિપદ્યમાન યથાલંદિકો જઘન્યથી એકાદિ હોય.

વળી, ક્યારેક યથાલંદિકોના ઘણાં ગણોમાં કોઈક નિમિત્તે એકાદિ યથાલંદિકો ન્યૂન થયા હોય ત્યારે અન્ય કેટલાક સાધુઓ યથાલંદ સ્વીકારવા તત્પર થાય, તો તે ગચ્છોમાં નવા યથાલંદિકોનો પ્રક્ષેપ કરવા દ્વારા તે ન્યૂન થયેલા ગચ્છો પુરાય છે. તેથી ઘણા ગણોને આશ્રયીને પ્રતિપદ્યમાન યથાલંદિકો ઉત્કૃષ્ટથી શતપૃથક્ત્વ પણ હોય.

વળી, જેમણે પૂર્વે યથાલંદ સ્વીકારેલ છે તેવા યથાલંદિકો જઘન્યથી પણ ક્રોડપૃથક્ત્વ હોય અને ઉત્કૃષ્ટથી પણ ક્રોડપૃથક્ત્વ હોય; ફક્ત પૂર્વપ્રતિપન્ન યથાલંદિકો ઉત્કૃષ્ટથી મોટી સંખ્યાવાળા કોટિપૃથક્ત્વ હોય છે અને જઘન્યથી નાની સંખ્યાવાળા કોટિપૃથક્ત્વ હોય છે, પરંતુ આવો ભેદ કર્યા વગર સામાન્યથી વિચારીએ તો જઘન્ય અને ઉત્કૃષ્ટ પૂર્વપ્રતિપન્ન યથાલંદિકો સદા કોટિપૃથક્ત્વ પ્રાપ્ત થાય છે. તે દર્શાવવા જ ટીકામાં કહ્યું કે પૂર્વપ્રતિપન્ન પણ સ્વસ્થાનના ભેદવાળા યથાલંદિકો કોટિપૃથક્ત્વ છે.

આથી ફલિત થાય કે જ્યારે જઘન્ય કોટિપૃથક્તવ યથાલંદિકો પ્રાપ્ત થતા હોય ત્યારે પૂર્વપ્રતિપત્ર યથાલંદિકોનું સ્વસ્થાન જઘન્ય કોટિપૃથક્તવ છે અને જ્યારે ઉત્કૃષ્ટ કોટિપૃથક્તવ યથાલંદિકો પ્રાપ્ત થતા હોય ત્યારે પૂર્વપ્રતિપત્ર યથાલંદિકોનું સ્વસ્થાન ઉત્કૃષ્ટ કોટિપૃથક્તવ છે. આથી જઘન્ય અને ઉત્કૃષ્ટરૂપ સ્વસ્થાનના ભેદવાળા પૂર્વપ્રતિપત્ર યથાલંદિકોનું સામાન્યથી ગણનાપ્રમાણ કોટિપૃથક્તવ છે. ॥૧૫૫૨/૧૫૫૩॥

#### भाशा :

# कयमित्थ पसंगेणं एसो अब्भुज्जओ इह विहारो । संलेहणासमो खलु सुविसुद्धो होइ णायव्वो ॥१५५४॥

#### अन्वयार्थ :

इत्थ=અહીં=અભ્યુઘત વિહારમાં, पसंगेणं कयं=પ્રસંગથી સર્યું. इह=અહીં=પ્રવયનમાં, एसो अब्मुज्जओं विहारो=આ અભ્યુઘત વિહાર संलेहणासमो सुविसुद्धो णायव्यो होइ=સંલેખનાસમ સુવિશુદ્ધ શાતવ્ય થાય છે.

**★ 'खलુ'** વાક્યાલંકારમાં છે.

#### ગાशार्थ :

અભ્યુદ્યત વિહારમાં પ્રસંગથી સર્યું. પ્રવચનમાં આ અભ્યુદ્યત વિહાર સંલેખના સમાન સુવિશુદ્ધ જ્ઞાતવ્ય થાય છે.

## ટીકા :

कृतमत्र प्रसङ्गेन विस्तरेण, एषोऽभ्युद्यत इह विहारः प्रवचने संलेखनासमः खलु, पश्चादासेवनात्, सुविशुद्धो भवति ज्ञातव्यो यथोदित इति गाथार्थः ॥१५५४॥

# ટીકાર્થ :

અહીં=અભ્યુદ્યત વિહારમાં, પ્રસંગથી વિસ્તાર વડે સર્યું. અહીં=પ્રવચનમાં, આ અભ્યુદ્યત વિહાર સંલેખનાની સમાન છે; કેમ કે પાછળથી આસેવન છે=અભ્યુદ્યત વિહારનું સંયમજીવનના ચરમકાળમાં આચરણ છે. યથોદિત=પૂર્વમાં જે પ્રકારે કહેવાયો તે પ્રકારનો અભ્યુદ્યત વિહાર, સુવિશુદ્ધ જ્ઞાતવ્ય થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

ગાથા ૧૩૭૦માં કહેલ કે આ અભ્યુઘત વિહાર સંલેખના સમાન છે, માટે સંલેખનાદ્વારમાં કહેવાતો અભ્યુઘત વિહાર વિરુદ્ધ નથી. તેથી સંલેખનાદ્વારમાં પ્રાસંગિક રીતે ગાથા ૧૩૭૧થી અભ્યુઘત વિહારનું વર્ણન કરવાનો પ્રારંભ કર્યો અને તેનું અત્યાર સુધી વિસ્તારથી વર્ણન કર્યું, તે રૂપ "પ્રસંગથી કરાયેલા વિસ્તાર વડે સર્યું" આ કથન અભ્યુઘત વિહારના નિગમનવચનરૂપ છે.

વળી પ્રવચનમાં આ અભ્યુઘત વિહાર સંલેખનાસમાન સુવિશુદ્ધ જાણવો. આ કથનથી એ પ્રાપ્ત થાય કે સંયમજીવનની સર્વ ઉચિત આચરણાઓ કર્યા પછી જીવનના અંતિમકાળે અત્યંત અપ્રમાદની વૃદ્ધિ કરવા માટે અભ્યુઘત વિહાર સ્વીકારવામાં આવે તો તે સુવિશુદ્ધ બને છે, એ સ્વરૂપે અભ્યુઘત વિહારનો બોધ કરવો જોઈએ, જેથી શાસ્ત્રથી પરિકર્મિત મતિ થયા પછી સાધુનું પોતાની ભૂમિકાઅનુસાર અત્યંત અપ્રમાદમાં યત્ન કરવાનું સત્ત્વ જીવનના અંતિમ સમયે પ્રકર્ષવાળું બને. !!૧૫૫૪!!

## અવતરણિકા :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું તે પ્રમાણે સંલેખના સમાન અભ્યુદ્યત વિહાર સુવિશુદ્ધ જ્ઞાતવ્ય કેમ થાય છે ? તે બતાવવા યુક્તિ આપે છે —

#### भाशा :

पाएण चरमकाले जमेस भणिओ सयाणमणवज्जो । भयणाए अण्णया पुण गुरुकज्जाइहिं पडिबंधा ॥१५५५॥

#### अन्दरार्थ :

जं=જે કારણથી एस=આ=અભ્યુદાત વિહાર, पाएण=પ્રાયः चरमकाले=ચરમકાળમાં सयाणं अणवज्जो भणिओ=સંતોને અનવદા કહેવાયો છે. अण्णया पुण भयणाए=વળી અન્યદા ભજનાથી (કહેવાયો છે;) गुरुकज्जाइहिं पडिबंधा=કેમ કે ગુરુ કાર્યાદિથી પ્રતિબંધ છે.

## ગાશાર્થ :

જે કારણથી અભ્યુધત વિહાર પ્રાયઃ ચરમકાળમાં સંતોને અનવદા કહેવાયો છે. વળી અન્યદા ભજનાથી કહેવાયો છે; કેમ કે ગુરુ કાર્યાદિથી પ્રતિબંધ છે.

# ાસિડિ

प्रायेण चरमकाले यदेष भणितः सूत्रे सतामनवद्यः, भजनयाऽन्यदा पुनः, स्याद्वा न वा, गुरुकार्यादिभिः प्रतिबन्धादिति गाथार्थः ॥१५५५॥

# ટીકાર્થ :

જે કારણથી આ=અભ્યુદ્ધત વિહાર, સૂત્રમાં=શાસ્ત્રમાં, પ્રાયઃ ચરમકાળમાં સંતોને અનવદ્ય=કર્તવ્ય, કહેવાયો છે. વળી અન્યદા ભજનાથી=ચરમકાળથી અન્ય કાળે વિકલ્પથી, અનવદ્ય કહેવાયો છે; તે વિકલ્પ બતાવે છે – થાય કે ન થાય=ચરમકાળથી અન્ય કાળમાં અભ્યુદ્ધત વિહારનો સ્વીકાર કરાય પણ કે ન પણ કરાય; કેમ કે ગુરુ કાર્યાદિથી પ્રતિબંધ છે=મોટા કાર્યાદિથી શાસ્ત્રમાં અભ્યુદ્ધત વિહાર સ્વીકારવાનો નિષેધ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### भावार्थ :

પૂર્વગાથામાં કહ્યા પ્રમાણે સંલેખના સમાન આ અભ્યુદ્યત વિહાર સુવિશુદ્ધ કેમ છે ? તે બતાવવા કહે છે –

જે કારણથી આ અભ્યુદ્યત વિહાર સૂત્રમાં સાધુઓને પ્રાયઃ ચરમકાળમાં કર્તવ્ય કહેવાયો છે. તેથી એ પ્રાપ્ત થાય કે શાસ્ત્રાધ્યયનથી સંપન્ન થયા પછી સાધુઓ જીવનના ચરમકાળમાં પોતાની શક્તિ હોય તો અવશ્ય અભ્યુદ્યત વિહાર સ્વીકારે, અને તો જ જીવનનો અંતિમકાળ સફળ થાય છે, અન્યથા જીવનનો અંતિમકાળ વિરસ અવસાનવાળો પ્રાપ્ત થાય.

વળી ચરમકાળ પૂર્વે અભ્યુદ્યત વિહાર ભજનાથી કર્તવ્ય કહેવાયો છે, તેનું તાત્પર્ય સ્પષ્ટ કરે છે કે અન્યદા અભ્યુદ્યત વિહાર ગ્રહણ કરાય કે ન કરાય એ પ્રકારના બે વિકલ્પ છે.

અહીં પ્રશ્ન થાય કે અભ્યુદ્યત વિહાર તો અત્યંત અપ્રમાદવૃદ્ધિનો હેતુ છે, તોપણ ચરમકાળથી અન્ય કાળમાં તેને સ્વીકારવાનો શાસ્ત્રમાં નિષેધ કેમ છે ? એ પ્રકારની શંકાના સમાધાન અર્થે કહે છે કે અન્ય જીવો પર ઉપકારાદિરૂપ મોટા કર્તવ્યો કરવાના હોય તો અભ્યુદ્યત વિહાર સ્વીકારવાનો શાસ્ત્રમાં નિષેધ છે. આથી જ દશપૂર્વી આદિ પણ પરના ઉપકાર અર્થે અભ્યુદ્યત વિહાર સ્વીકારતા નથી.

આનાથી એ ફિલત થાય કે જે મહાત્મા સ્વયં શાસ્તોથી સંપન્ન થયેલા હોય, પોતાના શિષ્યોને પણ ઉચિત કૃત્યોમાં સંપાદન કરેલા હોય, તેમ જ પોતાને પરોપકારાદિરૂપ કોઈ મોટા કાર્યો વિદ્યમાન ન હોય, તો તે મહાત્મા જીવનના ચરમકાળની પૂર્વે પણ અભ્યુદ્યત વિહાર સ્વીકારે, પરંતુ જો તેવા કોઈ કાર્યો વિદ્યમાન હોય તો અભ્યુદ્યત વિહાર સ્વીકારવાનું સામર્થ્ય હોય તોપણ, તેઓ ચરમકાળની પૂર્વે અભ્યુદ્યત વિહાર સ્વીકારે નહીં; આમ છતાં સાધુ જીવનના અંતિમ કાળે જેમ સંલેખના કરે છે તેમ અભ્યુદ્યત વિહાર પણ શક્તિ હોય તો અવશ્ય સ્વીકારે છે. તેથી જીવનના અંતિમ કાળે આ અભ્યુદ્યત વિહાર અવશ્ય કર્તવ્ય છે એ પ્રમાણે સુવિશુદ્ધ જ્ઞાતવ્ય છે, અને એ બતાવવા અર્થે જ અભ્યુદ્યત વિહારને સંલેખનાદારમાં ગ્રહણ કરેલ છે. ॥૧૫૫॥

## અવતરણિકા :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે ચરમકાળથી અન્ય કાળે અભ્યુદ્ધત વિહાર સ્વીકારવામાં ભજના છે, અને તેમાં યુક્તિ આપી કે ગુરુ કાર્યાદિ હોય તો અભ્યુદ્ધત વિહાર સ્વીકારવાનો નિષેધ છે. તેથી ફલિત થાય કે અભ્યુદ્ધત વિહારથી પણ સ્થવિરવિહાર મહાન છે. તેના વિષયમાં અન્ય આચાર્યોનો મત બતાવે છે –

## भाशाः

केई भणंति एसो गुरुसंजमजोगओ पहाणो ति । थेरविहाराओ वि हु अच्चंतं अप्पमायाओ ॥१५५६॥

# અન્વચાર્થ :

अच्चंतं अप्पमायाओ=અત્યંત અપ્રમાદને કારણે गुरुसंजमजोगओ=ગુરુ સંયમનો યોગ હોવાથી

एसो=આ=અભ્યુદ્યત વિહાર, **थेरविहाराओं वि=**સ્થવિરવિહારથી પણ **पहाणो**=પ્રધાન છે, त्ति केई भणंति=એ પ્રમાણે કેટલાક કહે છે.

★ 'हુ' વાક્યાલંકારમાં છે.

## ગાशार्थ :

અત્યંત અપ્રમાદને કારણે ગુરુ સંચમનો યોગ હોવાથી અભ્યુદ્યત વિહાર સ્થવિરવિહારથી પણ પ્રધાન છે, એ પ્રમાણે કેટલાક કહે છે.

## ટીકા :

केचन भणन्त्येषः=अभ्युद्यतिवहारः गुरुसैयमयोगतः कारणात्प्रधान इति स्थविरविहारादिप सकाशात्, अत्यन्ताप्रमादाद्धेतोरिति गाथार्थः ॥१५५६॥

# ટીકાર્થ :

ગુરુ સંયમયોગરૂપ કારણથી આ=અભ્યુઘત વિહાર, સ્થવિરવિહારથી પણ પ્રધાન છે; કેમ કે અત્યંત અપ્રમાદરૂપ હેતુ છે, એ પ્રમાણે કેટલાક કહે છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

કેટલાક આચાર્યો કહે છે કે અસંગભાવ ઉલ્લસિત કરવા માટે અભ્યુદ્યત વિહાર સ્વીકારવો જોઈએ; કેમ કે અભ્યુદ્યત વિહારમાં અત્યંત અપ્રમાદભાવ છે અને તેવો અપ્રમાદભાવ સ્થવિરવિહારમાં નથી. માટે અભ્યુદ્યત વિહારમાં સ્થવિરવિહારથી શ્રેષ્ઠ કોટિનો સંયમયોગ છે, આથી અભ્યુદ્યત વિહાર પ્રધાન છે.

આનાથી એ ફલિત થાય કે સ્થવિરવિહાર, નવું નવું શાસ્ત્રાધ્યયન કરીને આત્માને સંપન્ન કરવાના યત્તસ્વરૂપ છે, એટલું જ નહીં પણ, અનેક યોગ્ય જીવોને સન્માર્ગ પ્રાપ્ત કરાવવાનું કારણ છે, ભવથી વિરક્ત થયેલા જીવોને સંયમપ્રદાનનું કારણ છે, સંયમ પ્રહણ કરીને શરણે આવેલા શિષ્યોને યોગમાર્ગમાં પ્રવર્તાવવાનું કારણ છે, યોગમાર્ગમાં પ્રવર્તતા સાધુઓને સ્થિર કરવાનું કારણ છે. આમ, સ્થવિરવિહાર સ્વ અને પરના કલ્યાણનું એકકારણ છે; છતાં અસંગભાવમાં જવા માટેનો અત્યંત અપ્રમાદ અભ્યુદ્યત વિહારમાં છે, તેથી તે દેષ્ટિએ કેટલાક આચાર્યો અભ્યુદ્યત વિહારને સ્થવિરવિહાર કરતાં પણ પ્રધાન કહે છે. ∥૧૫૫€∥

## भाया :

अण्णे परत्थविरहा नेवं एसो अ इह पहाणो ति । एअस्स वि तदभावे पडिवत्तिणिसेहओ चेव ॥१५५७॥

# અન્વચાર્થ:

परत्थविरहा नेवं=પરાર્થનો વિરહ હોવાથી આમ નથી=પૂર્વગાથામાં કહ્યા મુજબ અભ્યુદ્યત વિહાર સ્થવિરવિહારથી પ્રધાન છે એમ નથી. इह अ=અને અહીં=પરલોકસંબંધી હિતમાં, एसो=આ=પરાર્થ, पहाणो=પ્રધાન છે; तदभावे एअस्स वि पडिवित्तिणिसेहओ चेव=કેમ કે તેના અભાવમાં આની પણ

પ્રતિપત્તિનો નિષેધ જ છે=પરાર્થના અભાવમાં અભ્યુદ્યત વિહારના પણ સ્વીકારનો શાસ્ત્રમાં નિષેધ જ છે, ત્તિ અण્णे=એ પ્રમાણે અન્યો (કહે છે.)

#### ગાશાर्थ :

પરાર્થનો વિરહ હોવાથી પૂર્વગાથામાં કહ્યા મુજબ અભ્યુધત વિહાર સ્થવિરવિહારથી પ્રધાન છે એમ નથી. અને પરલોકસંબંધી હિતમાં પરાર્થ પ્રધાન છે; કેમ કે પરાર્થના અભાવમાં અભ્યુધત વિહારના પણ સ્વીકારનો શાસ્ત્રમાં નિષેધ જ છે, એ પ્રમાણે અન્ય કેટલાક કહે છે.

## ટીકા :

अन्ये परार्थविरहात् कारणान्नैविमिति भणन्ति, एष च=परार्थ इह प्रधानः परलोक इति, एतस्यापि=अभ्युद्यतिवहारस्य तदभावे=परार्थाभावे प्रतिपत्तिनिषेधतश्चैव नैवं भणन्तीति गाथार्थः ॥१५५७॥

# ટીકાર્થ:

પરાર્થના વિરહરૂપ કારણથી આમ નથી, એ પ્રમાણે અન્યો કહે છે≔અભ્યુદ્યત વિહારમાં પરોપકારનો અભાવ હોવાથી પૂર્વગાથામાં કહ્યા મુજબ અભ્યુદ્યત વિહાર સ્થવિરવિહારથી પ્રધાન છે એમ નથી, એ પ્રમાણે બીજા કેટલાક આચાર્ય કહે છે.

અને અહીં=પરલોકમાં=પરલોકસંબંધી હિતમાં, આ=પરાર્થ, પ્રધાન છે. તેના અભાવમાં=પરાર્થના અભાવમાં, આની પણ=અભ્યુદ્યત વિહારની પણ, પ્રતિપત્તિનો નિષેધ હોવાથી જ આમ નથી=અભ્યુદ્યત વિહાર સ્થવિરવિહારથી પ્રધાન છે એમ નથી, એ પ્રમાણે અન્યો કહે છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

બીજા કેટલાક આચાર્ય કહે છે કે પૂર્વગાથામાં કહ્યા મુજબ અભ્યુદ્યત વિહાર સ્થવિરવિહારથી પ્રધાન છે, એ પ્રમાણે જે કેટલાક આચાર્ય કહે છે એ બરાબર નથી; કેમ કે અભ્યુદ્યત વિહારમાં પરાર્થનો વિરહ છે અર્થાત્ અન્ય યોગ્ય જીવોને સન્માર્ગનો બોધ કરાવવો, સન્માર્ગમાં સ્થિર કરવા ઇત્યાદિ પરોપકારનો અભ્યુદ્યત વિહારમાં અભાવ છે, માટે અભ્યુદ્યત વિહાર સ્થવિરવિહારથી પ્રધાન છે એમ કહી શકાય નહીં.

વળી પોતાના કથનને પુષ્ટ કરવા તેઓ કહે છે કે આત્માના પરલોકસંબંધી હિતની પ્રાપ્તિમાં પરાર્થ પ્રધાન છે; કેમ કે કોઈપણ પ્રકારની આશંસા વગર કેવલ યોગ્ય જીવોને માર્ગનો બોધ કરાવવો ઇત્યાદિ કૃત્યોથી પોતાના આત્મા પર પરોપકારના ઉત્તમ સંસ્કારોનું આધાન થાય છે, અને તે સંસ્કારોને કારણે પરલોકમાં ઉત્તમ એવા યોગમાર્ગની શીઘ પ્રાપ્તિ થાય છે, માટે પરોપકાર પ્રધાન છે.

વળી આ કથનને પુષ્ટ કરવા જ તેઓ યુક્તિ આપે છે કે શાસમાં પરોપકારના અભાવમાં અભ્યુદ્ધત વિહાર સ્વીકારવાનો નિષેધ કરેલ છે. આથી કોઈ મહાત્મા અભ્યુદ્ધત વિહાર સ્વીકારવાની ઇચ્છાવાળા હોય, પણ તેઓથી વિશેષ પરોપકાર થઈ શકે તેમ હોય, ત્યારે જો તેઓ અભ્યુદ્ધત વિહાર સ્વીકારે તો તેમનાથી પરોપકાર ન થાય, માટે તેવા મહાત્માને અભ્યુદ્ધત વિહાર સ્વીકારવાનો શાસ્ત્રમાં નિષેધ કરેલ છે. આથી અભ્યુદ્ધત વિહાર સ્થવિરવિહારથી પ્રધાન છે એમ કહી શકાય નહીં, એમ કેટલાક આચાર્યો કહે છે. ॥૧૫૫૭॥

#### અવતરણિકા :

एतदेवाह -

## અવતરણિકાર્થ:

આને જ કહે છે≔પૂર્વગાથામાં અન્ય આચાર્યોનું કથન બતાવ્યું એને જ ગ્રંથકારશ્રી સ્પષ્ટ કરે છે −

# ભાવાર્થ :

પૂર્વગાથામાં અન્ય આચાર્યોએ કહ્યું કે અભ્યુદ્યત વિહારમાં પરાર્થનો અભાવ હોવાથી અભ્યુદ્યત વિહાર સ્થવિરવિહારથી પ્રધાન નથી અને પરાર્થના અભાવમાં અભ્યુદ્યત વિહારના પણ સ્વીકારનો નિષેધ છે, માટે પણ સ્થવિરવિહારથી અભ્યુદ્યત વિહાર પ્રધાન નથી. એ કથનને જ કહે છે —

#### भाशा :

अब्भुज्जयमेगयरं पडिवज्जिउकामो सो वि पव्वावे । गणिगुणसलद्धिओ खलु एमेव अलद्धिजुत्तो वि ॥१५५८॥

#### અન્વચાર્ચ:

एगयरं अब्भुज्जयं पडिवज्जिउकामो सो वि=એકતર અભ્યુદ્યતને સ્વીકારવાની ઇચ્છાવાળા આ પણ=ગણિ આદિ મહાત્મા પણ, पळावे=પ્રવ્રાજે=પ્રવ્રજયાનો ભાવ અન્યથા થતો હોય તો ઉપસ્થિત દીક્ષાર્થીને પ્રવ્રજયા આપે.

અહીં પ્રશ્ન થાય કે જો તે મહાત્મા તે ઉપસ્થિત દીક્ષાર્થીને પ્રવ્રજયા ન આપે તો તેનો પ્રવ્રજયાનો ભાવ અન્યથા કેમ થાય છે ? એથી કહે છે –

गणिगुणसलिद्धओ खलु=ખરેખર ગણિના ગુણવાળા સ્વલબ્ધિક (તે નવા પ્રવ્રજિતની પાલનામાં સમર્થ છે.)

અહીં પ્રશ્ન થાય કે કોઈ દીક્ષાર્થી મહાત્મા પ્રત્યેના સ્નેહથી તેમની પાસે પ્રવ્રજ્યા માટે ઉપસ્થિત થયેલ હોય, ત્યારે પ્રવ્રજ્યાદાનવિષયક શું વિકલ્પ છે ? તેથી કહે છે –

<del>ણ્મેવ</del>=આ રીતે જ છે≐જે રીતે ઉપરમાં વિકલ્પ બતાવ્યો એ રીતે જ સ્નેહથી પ્રવ્રજયા લેનાર દીક્ષાર્થીને પ્રવ્રજયા આપવાના વિષયમાં વિકલ્પ છે.

અહીં પ્રશ્ન થાય કે અલબ્ધિયુક્ત મહાત્મા પાસે કોઈ દીક્ષાર્થી પ્રવ્રજયા માટે ઉપસ્થિત થયેલ હોય, ત્યારે પ્રવ્રજયાદાનવિષયક શું વિકલ્પ છે ? તે બતાવે છે —

अलद्धिजुत्तो वि=અલબ્ધિયુક્ત પણ (અધિક લાભના નિશ્ચયથી પ્રવ્રજયા આપે.)

## ટીકા :

अभ्युद्यतमेकतरं=विहारं मरणं वा प्रतिपत्तुकामः सन्नसाविप प्रवाजयत्युपस्थितं अन्यथा

तत्प्रव्रज्याभावे, गणिगुणस्वलिधकः खलु तत्पालनासमर्थो, न सामान्येन तच्छून्यः, स्नेहात्प्रव्रजित सित का वार्त्तेत्याह-एवमेव अन्यथा तत्प्रव्रज्याभावे, अलिब्धयुक्तोऽप्यभ्युद्यताप्रतिपत्तिमात्रेण गुरुनिश्चयात् प्रवाजयतीति गाथार्थः ॥१५५८॥

#### ટીકાર્થ :

अभ्युद्यत ..... तत्प्रव्रज्याभावे અભ્યુદ્ધત એકતરને=વિહારને અથવા મરણને=અભ્યુદ્ધત વિહારને અથવા અભ્યુદ્ધત મરણને, સ્વીકારવાની ઇચ્છાવાળા છતા આ પણ=ગણિ આદિ મહાત્મા પણ, અન્યથા તેનો=તે દીક્ષાર્થીનો, પ્રવ્રજ્યાનો ભાવ હોતે છતે ઉપસ્થિતને પ્રવ્રજ્યા આપે.

અહીં પ્રશ્ન થાય કે આ મહાત્મા અભ્યુઘત વિહાર કે અભ્યુઘત મરણ સ્વીકારે, તો તે પ્રવ્રજયા ગ્રહણ કરવા માટે અભિમુખ થયેલા દીક્ષાર્થીનો પ્રવ્રજયાગ્રહણનો ભાવ અન્યથા થાય તેવું કેમ છે ? એથી કહે છે —

गणि ..... समर्थ्यो ખરેખર ગણિના ગુણવાળા સ્વલબ્ધિક તેની પાલનામાં સમર્થ છે=આચાર્યના ગુણોવાળા અને સ્વલબ્ધિવાળા તે મહાત્મા પ્રવ્રજ્યા આપ્યા પછી તે દીક્ષાર્થીને પ્રવ્રજ્યાની પાલના કરાવવામાં સમર્થ છે.

सामान्येन तच्छून्यः न सामान्यथी तेनाथी शून्य नહीं=सामान्य रीते ગણિના ગુણોથી અને સ્વલબ્ધિયોગ્ય ગુણોથી રહિત મહાત્મા પ્રવ્રજયા આપ્યા પછી તે દીક્ષાર્થીને પ્રવ્રજ્યાની પાલના કરાવવામાં સમર્થ નથી. આથી તે મહાત્મા અભ્યુદ્યત વિહારાદિ સ્વીકારે તો તે દીક્ષાર્થીનો પ્રવ્રજયાનો ભાવ અન્યથા થાય તેમ છે.

स्नेहात् ..... इत्याह — સ્નેહથી પ્રવ્રજ્યા ગ્રહણ કરતે છતે કઈ વાર્તા ? અર્થાત્ અભ્યુદ્યત વિહાર કે અભ્યુદ્યત મરણ સ્વીકારનાર મહાત્મા પ્રત્યેના સ્નેહથી કોઈક દીક્ષાર્થી તેઓ પાસે પ્રવ્રજ્યા ગ્રહણ કરવા તત્પર થયેલ હોય અને જો તે મહાત્મા અભ્યુદ્યત વિહારાદિ સ્વીકારે તો તેનો પ્રવ્રજયાગ્રહણનો ભાવ અન્યથા થાય તેમ હોય, તે વખતે પ્રવ્રજયાદાનના વિષયમાં શું વિકલ્પ છે ? એથી કહે છે —

अन्यथा तत्प्रव्रज्याभावे एवमेव અન્યથા તેનો≕સ્નેહથી પ્રવ્રજ્યા સ્વીકારનારા તે દીક્ષાર્થીનો, પ્રવ્રજ્યાનો ભાવ હોતે છતે, આ રીતે જ છે=જે રીતે ગુણોથી આવર્જિત થઈને પ્રવ્રજ્યા ગ્રહણ કરવા તત્પર થયેલ દીક્ષાર્થીને અભ્યુદ્ધત વિહારાદિ સ્વીકારવાની ઇચ્છાવાળા પણ મહાત્મા પ્રવ્રજ્યા આપે એ રીતે જ આ મહાત્મા પણ પોતાના પ્રત્યે સ્નેહવાળા તે દીક્ષાર્થીને પ્રવ્રજ્યા આપે.

હવે અભ્યુદ્યત વિહારાદિ સ્વીકારવાની ઇચ્છાવાળા કોઈ મહાત્મા ગણિના ગુણોવાળા હોય, પરંતુ સ્વલબ્ધિ વગરના હોય અને કોઈ દીક્ષાર્થી પ્રવ્રજયાગ્રહણ માટે તેમની પાસે ઉપસ્થિત થયેલ હોય, ત્યારે પ્રવ્રજયાદાનવિષયક શું વિકલ્પ છે ? તે બતાવે છે —

अलब्धियुक्तोऽपि ..... प्रव्राजयित અભ્યુદ્યતની અપ્રતિપત્તિમાત્રથી ગુરુનિશ્ચયને કારણે અલબ્ધિયુક્ત પણ પ્રવ્રાજે=અભ્યુદ્યત વિહાર કે અભ્યુદ્યત મરણને નહીં સ્વીકારવામાત્રથી અધિક લાભપ્રાપ્તિના નિર્ણયને કારણે લબ્ધિ વગરના પણ ગણિના ગુણોવાળા તે મહાત્મા તે ઉપસ્થિત દીક્ષાર્થીને પ્રવ્રજ્યા આપે.

इति गाथार्थ: એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

પૂર્વગાથામાં અન્ય આચાર્યોએ કહેલ કે પરાર્થના અભાવમાં અભ્યુદ્યત વિહાર પણ સ્વીકારવાનો શાસ્ત્રમાં નિષેધ છે, માટે અભ્યુદ્યત વિહાર સ્થવિરવિહાર કરતાં મહાન છે એમ કહી શકાય નહીં. તેથી હવે પરાર્થના અભાવમાં અભ્યુદ્યત વિહાર સ્વીકારવાના નિષેધનાં ત્રણ સ્થાનોને ક્રમસર બતાવે છે —

કોઈ મહાત્મા અભ્યુદ્યત વિહાર કે અભ્યુદ્યત મરણ સ્વીકારવા માટે તત્પર થયા હોય, તે વખતે કોઈ યોગ્ય દીક્ષાર્થી તેમની પાસે પ્રવ્રજયા ગ્રહણ કરવા ઉપસ્થિત થયેલ હોય અને જો તે મહાત્મા અભ્યુદ્યત વિહારાદિ સ્વીકારે તો તે દીક્ષાર્થીનો પ્રવ્રજયાગ્રહણનો ભાવ અન્યથા થાય તેમ હોય, ત્યારે તે મહાત્મા અભ્યુદ્યત વિહારાદિના સ્વીકારને ગૌણ કરીને તે દીક્ષાર્થીને પ્રવ્રજયા આપે. તેથી નક્કી થાય કે પરોપકારનું કારણ એવા સ્થવિરવિહાર કરતાં અભ્યુદ્યત વિહાર મહાન નથી.

અહીં પ્રશ્ન થાય કે આ મહાત્મા અભ્યુદ્યત વિહારાદિ સ્વીકારે તો અન્ય મહાત્મા પાસે પ્રવ્રજયા ગ્રહણ કરીને વિવેકી દીક્ષાર્થી પોતાના આત્માનું હિત સાધી શકે છે, છતાં આ મહાત્મા અભ્યુદ્યત વિહારાદિ સ્વીકારે તો તેનો પ્રવ્રજયાનો ભાવ અન્યથા થાય તેવું કેમ છે ? તેથી કહે છે —

આચાર્યના ગુણોવાળા અને સ્વલબ્ધિવાળા આ મહાત્મા પ્રવ્રજયા આપ્યા પછી તે દીક્ષાર્થીની પાલનામાં સમર્થ છે. આશય એ છે કે સામાન્યથી આચાર્યના ગુણો વગરના અને સ્વલબ્ધિ વગરના મહાત્મા તે દીક્ષાર્થીની પાલનામાં સમર્થ નથી; જયારે આ અભ્યુદ્યત વિહારાદિ સ્વીકારવા તત્પર થયેલા મહાત્મા વિશિષ્ટ પ્રકારના આચાર્યના ગુણોવાળા અને સ્વલબ્ધિવાળા હોવાથી, આ પ્રવ્રજયા માટે ઉપસ્થિત દીક્ષાર્થીને પ્રવ્રજયા આપ્યા પછી જિનવચન અનુસારે શાસ્ત્રાધ્યયનાદિ ઉચિત ક્રિયાઓ કરાવવા દ્વારા તેને પ્રવ્રજયાનું પાલન કરાવવા સમર્થ છે. તેથી તે મહાત્મા અભ્યુદ્યત વિહારાદિ સ્વીકારે તો તે દીક્ષાર્થીનો પ્રવ્રજયાગ્રહણનો ભાવ અન્યથા થાય તેમ છે.

ટીકામાં કહ્યું કે "સામાન્યથી તેનાથી શૂન્ય નહીં" એનાથી એ પ્રાપ્ત થાય કે ક્યારેક પ્રવ્રજયા આપનારા આચાર્ય ગિષાના ગુણોવાળા કે સ્વલબ્ધિવાળા ન હોય તોપણ, વિશિષ્ટ પ્રાજ્ઞ દીક્ષાર્થી તે આચાર્યનું અવલંબન લઈને પ્રવ્રજયાના પાલનમાં સમર્થ બને છે, પરંતુ સામાન્ય રીતે સર્વ દીક્ષાર્થીઓ ગિષ્ઠાના ગુણો વગરના કે સ્વલબ્ધિ વગરના મહાત્માના બળથી પ્રવ્રજયાના પાલનમાં સમર્થ બનતા નથી. આથી વિચારક દીક્ષાર્થી જાણતા હોય કે "આ મહાત્મા ગણિના ગુણોવાળા અને સ્વલબબ્ધિવાળા છે, તેથી આમના બળથી જ હું ભાવથી પ્રવ્રજયાનું પાલન કરી શકીશ, અન્યથા નહીં." આથી તે દીક્ષાર્થી તે મહાત્મા પાસે પ્રવ્રજયા ગ્રહણ કરવા માટે ઉપસ્થિત થાય છે, અને તે મહાત્મા પણ તેની યોગ્યતા જાણીને પરોપકાર અર્થે અભ્યુદ્ધત વિહારાદિને ગૌણ કરીને તે ઉપસ્થિત દીક્ષાર્થીને પ્રવ્રજયા આપે છે અને પ્રવ્રજયામાં સમ્યગ્ રીતે પ્રવર્તાવે છે, જેથી તે મહાત્માનો અત્યંત ઉચિત પ્રવૃત્તિ કરવારૂપ અપ્રમાદભાવ જ વૃદ્ધિ પામે છે. માટે તેવા સંયોગમાં તે મહાત્મા માટે સ્થવિરવિહાર જ શ્રેયકારી છે, અભ્યુદ્ધત વિહાર નહીં. એ પ્રકારનો અન્ય આચાર્યોનો આશય છે.

હવે કોઈક દીક્ષાર્થી કોઈક મહાત્મા પ્રત્યેના સ્નેહથી પ્રવ્રજયાગ્રહણ માટે ઉપસ્થિત થયેલ હોય અને જો તે મહાત્મા અભ્યુદ્યત વિહારાદિ સ્વીકારે તો તે દીક્ષાર્થી પ્રવ્રજયાગ્રહણના પરિણામથી વિમુખ થાય તેમ હોય, ત્યારે અભ્યુદ્યત વિહારાદિ સ્વીકારવાવિષયક શું વિકલ્પ છે ? તે બતાવે છે —

જે પ્રમાણે ગણિના ગુણોવાળા અને સ્વલબ્ધિવાળા મહાત્માના ગુણોથી આવર્જિત થઈને પ્રવ્રજયાત્રહણ માટે ઉપસ્થિત થયેલા દીક્ષાર્થીને તે મહાત્મા પ્રવ્રજયા આપે, એ પ્રમાણે સ્નેહથી પ્રવ્રજયાત્રહણ માટે ઉપસ્થિત થયેલા દીક્ષાર્થીને પણ તે મહાત્મા પ્રવ્રજયા આપે.

અશય એ છે કે જેમ પૂર્વભવમાં જંબૂસ્વામીના જીવ શિવકુમારને પોતાના પૂર્વભવના ભાઈ એવા મહાત્મા પ્રત્યે સ્નેહ ઉત્પન્ન થયેલો, તેમ કોઈ દીક્ષાર્થીને કોઈ મહાત્મા પ્રત્યે સંસારી સંબંધને કારણે કે જન્માંતરના સંબંધને કારણે સ્નેહ થયો હોય, અને સ્નેહને કારણે તે દીક્ષાર્થી તેમની પાસે પ્રવ્રજયા ગ્રહણ કરવા તત્પર થયો હોય, ત્યારે જો તે મહાત્મા અભ્યુઘત વિહારાદિ સ્વીકારે તો તે દીક્ષાર્થીનો પ્રવ્રજયાનો ભાવ અન્યથા થાય તેમ હોય તો, તે મહાત્મા તે યોગ્ય જીવના ઉપકાર અર્થે તેને પ્રવ્રજયા આપે અને યોગમાર્ગમાં સમ્યક્ પ્રવર્તાવવા દ્વારા તેના હિતની ચિંતા કરે, તે વખતે સ્થવિરવિહાર પણ તે મહાત્માને અત્યંત અપ્રમાદનું કારણ બને છે. આથી સ્થવિરવિહારથી અભ્યુઘત વિહારને પ્રધાન કહી શકાય નહીં. એ પ્રકારનો અન્ય આચાર્યોનો આશય છે.

હવે અભ્યુદ્યત વિહારને સ્વીકારવા તત્પર થયેલા કોઈક મહાત્મા ગણિના ગુણોવાળા હોય, પરંતુ ગાથા ૧૩૨૭માં બતાવેલ સ્વલબ્ધિ યોગ્ય સાધુના ગુણોમાંથી પ્રાયઃ અનુવર્તકપણાની ખામીને કારણે અલબ્ધિવાળા હોય, અને તેમની પાસે કોઈ દીક્ષાર્થી પ્રવ્રજયાગ્રહણ કરવા તત્પર થયેલો હોય, ત્યારે અભ્યુદ્યત વિહારાદિ સ્વીકારવાવિષયક શું વિકલ્પ છે ? તે બતાવે છે –

જો તે અલબ્ધિવાળા સાધુ પોતાની પાસે પ્રવ્રજયા ગ્રહણ કરવા ઉપસ્થિત થયેલા દીક્ષાર્થીને પ્રવ્રજયા ન આપે તો તેનો પ્રવ્રજયાગ્રહણનો પરિણામ અન્યથા થાય તેમ હોય અને અભ્યુદ્યત વિહારાદિ નહીં સ્વીકારવામાત્રથી મોટા લાભનો નિશ્ચય થતો હોય, તો તે મહાત્મા તે દીક્ષાર્થીને પ્રવ્રજયા આપે.

આશય એ છે કે ગણિ આદિ મહાત્માઓ અભ્યુદ્યત વિહારાદિ સ્વીકારે છે એમ પૂર્વમાં કહેલ છે, તેથી નક્કી થાય કે અભ્યુદ્યત વિહારાદિ સ્વીકારનારા મહાત્મા નિયમથી બહુશ્રુત હોય; કેમ કે નવ પૂર્વથી અધિક શ્રુત ભણેલા ગીતાર્થ મહાત્માઓ જ અભ્યુદ્યત વિહાર સ્વીકારવાના અધિકારી છે. આમ છતાં, અન્યને અનુવર્તના કરવા જેઓ સમર્થ ન હોય તેઓને અલબ્ધિવાળા કહેવાય; અને તેવા ગણિના ગુણોવાળા, સ્વલબ્ધિ વગરના મહાત્મા પાસે કોઈ યોગ્ય દીક્ષાર્થી પ્રવ્રજયા ત્રહણ કરવા માટે ઉપસ્થિત થયો હોય ત્યારે, જો તે મહાત્મા અભ્યુદ્યત વિહારાદિ સ્વીકારે તો તેનો પ્રવ્રજયાત્રહણનો પરિણામ અન્યથા થાય તેમ હોય, અને અભ્યુદ્યત વિહારાદિ નહીં સ્વીકારવામાત્રથી મોટા લાભનો નિર્ણય થતો હોય અર્થાત્ "આ દીક્ષાર્થી શાસ્ત્રો ભણીને સંપન્ન થશે તો ઘણો લાભ થશે" ઇત્યાદિ મહાન લાભનો નિશ્ચય થતો હોય, તો અભ્યુદ્યત વિહારાદિને ગૌણ કરીને તેને પ્રવ્રજયા આપે.

આનાથી એ પ્રાપ્ત થાય કે આ મહાત્મા અલબ્ધિવાળા હોવાથી તે દીક્ષાર્થીને પ્રવ્રજ્યા આપ્યા પછી તેની અનુવર્તના કરવા સમર્થ નથી, તોપણ તેઓ અભ્યુદ્યત વિહારાદિ ન સ્વીકારે એટલામાત્રથી તે દીક્ષાર્થી પ્રવ્રજ્યા ગ્રહણ કરીને તેમની પાસે શાસ્ત્રો ભણીને સંપન્ન થાય તેમ હોય અને તેનાથી મોટો લાભ થવાની સંભાવના તે મહાત્માને દેખાતી હોય, તો તે મહાત્મા અભ્યુદ્યત વિહારાદિને ન સ્વીકારે અને તેને પ્રવ્રજ્યા આપે, જેથી યોગ્ય એવા દીક્ષા લેવા તત્પર થયેલા તે મુમુક્ષુ ઉપર મહાન ઉપકાર થાય. આથી અભ્યુદ્યત વિહારને સ્થવિરવિહારથી પ્રધાન કહીં શકાય નહીં, આ પ્રકારનો અન્ય કેટલાક આચાર્યોનો આશય છે. !!૧૫૫૮!!

#### आथा :

# एव पहाणो एसो एगंतेणेव आगमा सिद्धो । जुत्तीए वि अ नेओ सपरुवगारो महं जम्हा ॥१५५९॥

## અન્વચાર્ચ :

एव=આ રીતે=પૂર્વગાથામાં બતાવ્યું એ રીતે, एसो=આ=સ્થવિરવિહાર, एगंतेणेव=એકાંતે જ पहाणो= પ્રધાન, आगमा=આગમથી, सिद्धो=સિદ્ધ છે, जुत्तीए वि अ नेओ=અને યુક્તિથી પણ (પ્રધાન) જાણવો; जम्हा=જે કારણથી, सपरुवगारो महं=સ્વ-પરનો ઉપકાર મહાન છે.

## आधार्थ :

પૂર્વગાથામાં બતાવ્યું એ રીતે સ્થવિરવિહાર એકાંતે જ પ્રધાન આગમથી સિદ્ધ છે અને યુક્તિથી પણ પ્રધાન જાણવો; જે કારણથી સ્વ-પરનો ઉપકાર મહાન છે.

## डीङा :

एवं प्रधान एषोऽभ्युद्यतिवहारात् एकान्तेनैवागमात्सिद्ध इति, युक्त्यापि च ज्ञेयः प्रधानः, स्वपरोपकारो महान् यस्मादिति गाथार्थः ॥१५५९॥

# ટીકાર્થ:

આ રીતે=પૂર્વગાથામાં બતાવ્યું એ રીતે, આ=સ્થવિરવિહાર, એકાંતે જ અભ્યુદ્યત વિહારથી પ્રધાન આગમથી સિદ્ધ છે અને યુક્તિથી પણ પ્રધાન જાણવો; જે કારણથી સ્વ-પરનો ઉપકાર મહાન છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

પૂર્વગાથામાં ગ્રંથકારશ્રીએ સ્થાપન કર્યું એ રીતે સ્થવિરવિહાર એકાંતે જ અભ્યુદ્યત વિહારની અપેક્ષાએ પ્રધાન આગમવચનથી સિદ્ધ છે. તેથી ફલિત થાય કે અભ્યુદ્યત વિહાર મોક્ષપ્રાપ્તિનું કારણ છે, તેના કરતાં પણ શીઘ્ર મોક્ષપ્રાપ્તિનું કારણ સ્થવિરવિહાર છે, એમ આગમથી સિદ્ધ થાય છે.

વળી અભ્યુદ્યત વિહારથી સ્થવિરવિહાર જેમ આગમથી પ્રધાન સિદ્ધ થાય છે, તેમ યુક્તિથી પણ પ્રધાન સિદ્ધ થાય છે; કેમ કે સ્થવિરવિહારમાં સ્વ-પરનો ઉપકાર મહાન છે અર્થાત્ સ્થવિરકલ્પિક સાધુઓ શક્તિના પ્રકર્ષથી જિનવચનના પરમાર્થને જાણવામાં, જાણીને સ્થિર કરવામાં ઉદ્યમ કરે છે, તેમ જ જિનવચન અનુસાર જ સુદઢ વ્યાપાર કરવા માટે યત્ન કરે છે, જેથી સ્વનો ઉપકાર થાય છે; વળી યોગ્ય જીવોને માર્ગનું પ્રદાન કરે છે, યોગમાર્ગમાં સુદઢ રીતે પ્રવર્તાવે છે, જેથી પરનો પણ ઉપકાર થાય છે. આમ, સ્થવિરવિહારમાં

સ્વનો અને પરનો મહાન ઉપકાર થતો હોવાથી અભ્યુદ્યત વિહાર કરતાં પણ સ્થવિરવિહાર પ્રધાન છે. આ પ્રકારનો અન્ય કેટલાક આચાર્યોનો અભિપ્રાય છે. II**૧૫૫૯**II

## અવતરણિકા :

પૂર્વગાથામાં સ્થવિરવિહારને અભ્યુદ્યત વિહાર કરતાં પ્રધાન સિદ્ધ કરવા યુક્તિ આપી કે 'જે કારણથી સ્વ-પરનો ઉપકાર મહાન છે,' એ યુક્તિને જ બે ગાથામાં સ્પષ્ટ કરે છે –

#### भाशा :

ण य एत्तो उवगारो अण्णो णिळ्वाणसाहणं परमं । जं चरणं साहिज्जइ कस्सइ सुहभावजोएण ॥१५६०॥

## અન્વચાર્થ:

एत्तो य अण्णो उवगारो ण=અને આનાથી અન્ય ઉપકાર નથી=સ્વ-પરના ઉપકારથી અન્ય પ્રધાનતર ઉપકાર નથી; जं=જે કારણથી सुहभावजोएण=શુભભાવના યોગથી कस्सइ=કોઈકનું णिळ्याणसाहणं परमं चरणं=निर्वाशनुं साधन એવું પરમ ચરણ साहिज्जइ=सधाय છે=પ્રગટ કરાય છે.

## ગાશાર્થ :

અને સ્વ-પરના ઉપકારથી અન્ય પ્રધાનતર ઉપકાર નથી; જે કારણથી શુભભાવના યોગથી કોઈકનું નિર્વાણને સાધનારું શ્રેષ્ઠ યારિત્ર પ્રગટ કરાય છે.

# ટીકા :

न चात उपकारोऽन्यः प्रधानतरः, निर्वाणसाधनं परमं यच्चरणं साध्यते कस्यचित्प्राणिनः शुभभावयोगेन हेतुना इति, न लब्ध्याद्यपेक्षयेति गाथार्थः ॥१५६०॥

# ટીકાર્ચ:

અને આનાથી=સ્વ-પરના ઉપકારથી, અન્ય પ્રધાનતર ઉપ઼કાર નથી; જે કારણથી-શુભભાવના યોગરૂપ હેતુથી, લબ્ધિ આદિની અપેક્ષાથી નહીં-કોઈક પ્રાણીનું નિર્વાણનું સાધન એવું પરમ ચરણ સધાય છે=પ્રગટ કરાય છે. એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે યુક્તિથી પણ સ્થવિરવિહાર અભ્યુદ્યત વિહારથી પ્રધાન છે, તેને સ્પષ્ટ કરતાં કહે છે કે સ્થવિરકલ્પિક મહાત્માઓ સર્વથા અપેક્ષા વગરના થઈને ચારિત્ર પાળે છે અને અન્યનો ઉપકાર કરે છે, પરંતુ પોતાને લબ્ધિઓ પ્રાપ્ત થાય, પર્ષદાની વૃદ્ધિ થાય ઇત્યાદિ આશંસાથી ચારિત્રનું પાલન કરતા નથી; ફક્ત 'ભગવાનની આજ્ઞાનું પાલન કરીને મારે વીતરાગ થવું છે' તેવા શુભ આશયથી અન્યને ચારિત્ર પ્રદાનમાં ઉદ્યમ કરે છે.

www.jainelibrary.org

વળી ભગવાનની આજ્ઞા છે કે અપ્રમાદથી ચારિત્રમાં ઉદ્યમ કરવો જોઈએ અને શક્તિ હોય તો અન્ય યોગ્ય જીવોને પણ ચારિત્રમાં દઢ પ્રવર્તાવવા જોઈએ. આવા શુભ આશયથી સ્થવિરકલ્પિક સાધુઓ અન્ય યોગ્ય જીવોમાં નિર્વાણની પ્રાપ્તિનું કારણ એવા શ્રેષ્ઠ ચારિત્રને અર્થાત્ ભાવચારિત્રને, પ્રગટ કરે છે.

આમ, સ્થવિરવિહારમાં ઉદ્યમ કરવાથી પોતાના ચારિત્રની પણ વિશુદ્ધિ થાય છે અને અન્યમાં પણ ભાવચારિત્રની નિષ્યત્તિ થાય છે, તેમ જ નિષ્યન્ન થયેલું ભાવચારિત્ર પ્રકર્ષવાળું થાય છે. માટે સ્થવિરવિહારમાં થતા સ્વ-પરના ઉપકારથી અન્ય કોઈ ઉપકાર પ્રધાનતર નથી. આથી સ્થવિરવિહાર મહાન છે. આ પ્રકારનો અન્ય કેટલાક આચાર્યોનો આશય છે. **॥૧૫૬૦**॥

#### भाया :

# अच्चंतिअसुहहेऊ एअं अण्णेसि णिअमओ चेव । परिणमइ अप्पणो वि हु कीरंतं हंदि एमेव ॥१५६१॥

#### अन्तरार्थः

अच्चंतिअसुहहेऊ एअं=आत्यंતિક સુખનો હેતુ એવું આ=ચરણ, अण्णेसि कीरंतं=અન્યોને કરાતું=અન્ય જીવોમાં પ્રગટ કરાતું, एमेव=આ રીતે જ=આત્યંતિક સુખના હેતુપણારૂપે જ, णिअमओ चेव=નિયમથી જ अप्पणो वि=પોતાને પણ परिणमइ=પરિશમે છે.

- **★ 'हુ'** વાક્યાલંકારમાં છે.
- ★ 'हंदि' ઉपप्रदर्शनमां छे.

## ગાથાर्थ :

આત્યંતિક સુખનો હેતુ એવું ચરણ અન્ય જીવોમાં પ્રગટ કરાતું આત્યંતિક સુખના હેતુપણારૂપે જ નિયમથી જ પોતાને પણ પરિણમે છે.

# ટીકા :

आत्यन्तिकसुखहेतुरेतत्=चरणमन्येषां भव्यप्राणिनां नियमेनैव परिणमित आत्मनोऽपि क्रियमाण-मप्येषां हन्द्येवमेव=आत्यन्तिकसुखहेतुत्वेनेति गाथार्थ: ॥१५६१॥

# ટ<del>ીક</del>ાર્થ :

અન્ય ભવ્ય પ્રાણીઓને કરાતું એવું પણ આત્યંતિક સુખનો હેતુ એવું આ=ચરણ=ભાવચારિત્ર, આ રીતે જ=આત્યંતિક સુખના હેતુપણારૂપે જ, નિયમથી જ આત્માને પણ=પોતાને પણ, પરિણમે છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે સ્વ-પરના ઉપકારથી અન્ય કોઈ ઉપકાર પ્રધાનતર નથી. ત્યાં પ્રશ્ન થાય કે

સ્થિવિરવિહારથી અન્ય જીવોનો ઉપકાર થાય છે, છતાં અભ્યુદ્યત વિહાર જેવો વિશેષ પ્રકારનો પોતાનો ઉપકાર થતો નથી. તેથી કહે છે —

સ્થિવિરકલ્પિક મહાત્માઓ શુભભાવથી અન્ય જીવોમાં જે ચારિત્ર નિષ્પન્ન કરે છે તે આત્યંતિક સુખરૂપ મોક્ષનો હેતુ છે, અને તેઓ અન્ય યોગ્ય જીવોમાં ચારિત્રનિષ્પત્તિનો વ્યાપાર સર્વથા સ્પૃહા વગર કેવલ જિનવચનાનુસાર કરતા હોવાથી આત્યંતિક સુખના હેતુરૂપે તે ચારિત્ર, અન્ય જીવોને જેમ પરિજીમન પામે છે તેમ પોતાને પણ પરિજીમન પામે છે.

આશય એ છે કે સ્થવિરકલ્પિક મહાત્માઓ પરોપકાર કરવા અર્થે યોગ્ય જીવોને યોગમાર્ગમાં ભગવાનના વયનના સ્મરણપૂર્વક પ્રવર્તાવે છે, ત્યારે તે પરોપકારની પ્રવૃત્તિથી તે ચારિત્ર યોગ્ય જીવોમાં પરિણામ પામે છે, તેમ જ તે પ્રકારના યત્નથી તે ચારિત્ર પોતાનામાં પણ ઉપર-ઉપરની ભૂમિકારૂપે પરિણામ પામે છે. માટે સ્થવિરવિહારથી માત્ર અન્ય જીવોનો જ ઉપકાર થાય છે તેવું નથી, પરંતુ તે પરોપકાર કરનારા મહાત્માઓના પણ ચારિત્રના પરિણામની વિશુદ્ધિ થાય છે, જે ચારિત્રનો પરિણામ આત્યંતિક સુખરૂપ મોક્ષનો હેતુ છે. આથી સ્વ-પરના ઉપકાર માટે કરાતા ઉદ્યમ જેવો મહાકલ્યાણકારી ઉદ્યમ અન્ય કોઈ નથી. અને સ્વ-પરનો ઉપકાર સ્થવિરવિહારમાં થાય છે, આથી સ્થવિરવિહાર અભ્યુદ્યત વિહાર કરતાં પણ મહાન છે. આ પ્રકારે અન્ય કેટલાક આચાર્યોનો આશય છે. ॥૧૫૬૧॥

## अवतरशिक्षः :

ગાથા ૧૫૫૬માં કેટલાક આચાર્યોનો મૃત બતાવતાં કહેલ કે ગુરુ સંયમનો યોગ હોવાથી અને અત્યંત અપ્રમાદ હોવાથી અભ્યુદ્યત વિહાર સ્થવિરવિહાર કરતાં પણ પ્રધાન છે.

તેનું નિરાકરણ કરવા ગાથા ૧૫૬૦-૧૫૬૧માં કહ્યું કે સ્થવિરવિહાર શુભભાવના યોગથી અન્ય જીવોની ચારિત્રનિષ્પત્તિનું કારણ છે અને અન્ય જીવોની ચારિત્રનિષ્પત્તિ માટે કરાતા ઉદ્યમથી તે ચારિત્ર નિયમથી જ પોતાને પણ પરિણમન પામે છે.

આનાથી સિદ્ધ થાય છે કે સ્થવિરવિહાર પણ ગુરુ સંયમયોગનો અને અપ્રમાદનો હેતુ છે, તોપણ સ્થવિરવિહારમાં ગુરુ સંયમનો યોગ છે એ કથનને પ્રસ્તુત ગાથામાં શબ્દોથી સ્પષ્ટ કરે છે –

#### भाशा :

गुरुसंजमजोगो वि हु विण्णोओ सपरसंजमो जत्थ । सम्मं पवडूमाणो थेरविहारे अ सो होइ ॥१५६२॥

## અન્વચાર્થ :

गुरुसंजमजोगो वि विण्णोओ=ગુરુ સંયમયોગ પણ જાણવો, जत्थ=જયાં सपरसंजमो=સ્વ-પરનો સંયમ છે. **धेरविहारे अ**=અને સ્થવિરવિહારમાં सम्मं पवहुमाणो सो=સમ્યક્ પ્રવર્ધમાન એવો આ=સ્વ-પરનો સંયમ, होइ=છે.

★ 'हુ' વાક્યાલંકારમાં છે.

## जाशार्थ :

ગુરુ સંચમયોગ પણ જાણવો, જ્યાં સ્વ-પરનો સંચમ છે. અને સ્થવિરવિહારમાં સમ્યક્ પ્રવર્ધમાન એવો સ્વ-પરનો સંચમ છે.

#### ટીકા :

गुरुसंयमयोगोऽपि विज्ञेय:, क्व ? इह स्वपरसंयमो यत्र संयमे, सम्यक् प्रवर्धमानः सन् सन्तत्या स्थविरविहारे चासौ भवति स्वपरसंयम इति गाथार्थ: ॥१५६२॥

## ટીકાર્થ :

ગુરુ સંયમનો યોગ પણ જાણવો. ક્યાં ? તે બતાવે છે – જે સંયમમાં સ્વ-પરનો સંયમ છે એમાં, ગુરુ સંયમનો યોગ પણ જાણવો, એમ અન્વય છે. અને સ્થવિરવિહારમાં સંતતિથી=પ્રવાહથી, સમ્યક્ વધતો છતો આ=સ્વ-પરનો સંયમ, છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

જે સંયમમાં સ્વના અને પરના સંયમની વૃદ્ધિ થતી હોય તે સંયમને ગુરુ=શ્રેષ્ઠ, સંયમનો યોગ કહેવાય. સ્થિવિરકલ્પિક સાધુઓ સંયમજીવનના પ્રારંભમાં શાસ્ત્રાભ્યાસ કરે છે ત્યારે સ્વના કલ્યાણમાં પ્રવૃત્ત હોય છે; તેમ જ શાસ્ત્રાભ્યાસ કરીને ગીતાર્થ બને છે ત્યારે સતત જિનવચનનું સ્મરણ કરીને જિનવચનાનુસાર સર્વ ઉચિત પ્રવૃત્તિઓ કરે છે અને અન્ય યોગ્ય જીવોને પણ સંયમયોગોમાં પ્રવર્તાવે છે, જેથી પરનું કલ્યાણ પણ થાય છે. આમ, સ્થિવિરકલ્પિક મહાત્માની પ્રવૃત્તિથી સ્વ-પરના સંયમની વૃદ્ધિ થાય છે. માટે ગાથા ૧૫૫૬માં કેટલાક આચાર્યોએ કહેલ કે ગુરુ સંયમનો યોગ હોવાથી અભ્યુદ્યત વિહાર સ્થિવિરવિહારથી પ્રધાન છે, એ કથન એ પ્રમાણે નથી. આ પ્રકારનો અન્ય કેટલાક આચાર્યોનો અભિપ્રાય છે. ∥૧૫€૨∥

# અવતરણિકા :

ગાથા ૧૫૬૦-૧૫૬૧ના કથનથી સ્થવિરવિહાર અત્યંત અપ્રમાદનો હેતુ છે એ સિદ્ધ થાય છે, તોપણ સ્થવિરવિહારમાં અત્યંત અપ્રમાદ છે એ કથનને પ્રસ્તુત ગાથામાં શબ્દોથી સ્પષ્ટ કરે છે –

#### भाथा :

अच्चंतमप्पमाओ वि भावओ एस होइ णायव्वो । जं सुहभावेण सया सम्मं अण्णेसि तक्करणं ॥१५६३॥

# અન્વચાર્થ :

एस=आ=स्थिविरिविहार, भावओ अच्चंतमण्यमाओ वि=ભાવથી અત્યંત અપ્રમાદરૂપ પણ णायव्वो होइ=જ્ઞાતવ્ય થાય છે; जं=જે કારણથી सुहभावेण=शुભભાવથી सया=सदा अण्णेसि=अन्योनुं सम्मं तक्करणं=सम्यक् तत्करण=शुભભावनुं કरण, થાય છે.

#### ગાશાर्ध :

સ્થવિરવિહાર ભાવથી અત્યંત અપ્રમાદરૂપ પણ જ્ઞાતવ્ય થાય છે; જે કારણથી શુભભાવથી સદા અન્યોનું સમ્યક્ શુભભાવનું કરણ થાય છે.

#### ટીકા :

अत्यन्तमप्रमादोऽपि भावतः=परमार्थेन एष भवति ज्ञातव्यः एवंरूपः, यच्छुभभावेन सदा=सर्वकालं सम्यगन्येषां तत्करणं=शुभभावकरणमिति गाथार्थः ॥१५६३॥

## ટીકાર્થ:

આવા રૂપવાળો આ=ગાથા ૧૫૬૦-૧૫૬૧માં બતાવ્યું એવા સ્વરૂપવાળો સ્થવિરવિહાર, ભાવથી= પરમાર્થથી, અત્યંત અપ્રમાદરૂપ પણ જ્ઞાતવ્ય થાય છે; જે કારણથી શુભભાવથી સદા=સર્વકાળ, અન્યોનું=બીજા યોગ્ય જીવોનું, સમ્યક તેનું કરણ=શુભભાવનું કરણ, થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## भावार्थ :

સ્થવિરકલ્પિક સાધુઓ શાસ્ત્રો ભણીને સંપન્ન થયેલા હોય ત્યારે, પોતાના શુભભાવથી અન્ય જીવોમાં પણ સમ્યક્ શુભભાવ પેદા કરે છે, તેથી તેઓમાં ભાવથી અત્યંત અપ્રમાદ પણ વર્તે છે.

આશય એ છે કે સંસારથી અત્યંત ભય પામેલા સ્થવિરકલ્પિક મહાત્મા શક્તિના પ્રકર્ષથી શાસ્તો ભણીને નિપુણ થાય છે, ત્યારપછી ભગવાનના વચનનું સ્મરણ કરીને પોતાના મન-વચન-કાયાના યોગોને સંસારના ઉચ્છેદનું કારણ બને એ રીતે અપ્રમાદભાવથી સંયમયોગોમાં પ્રવત્તિ છે, યોગ્ય જીવોને પણ સર્વજ્ઞવચનાનુસાર યોગમાર્ગમાં પ્રવર્તાવે છે. તેથી જે પ્રવૃત્તિમાં ભગવાનના વચનનું સ્મરણ છે અને જે પ્રવૃત્તિથી અન્ય જીવોને પણ એકાંતે શુભભાવ થાય છે, તે પ્રવૃત્તિ અત્યંત અપ્રમાદવાળી છે, આથી સ્થવિરવિહારમાં ભાવથી અત્યંત અપ્રમાદ પણ છે. માટે ગાથા ૧૫૫૬માં કેટલાક આચાર્યોએ કહેલ કે અત્યંત અપ્રમાદ હોવાથી અભ્યુદ્યત વિહાર સ્થવિરવિહારથી પ્રધાન છે, એ કથન એ પ્રમાણે નથી. આ પ્રકારનો અન્ય કેટલાક આચાર્યોનો અભિપ્રાય છે. ॥૧૫૬ ૩॥

#### भाशा :

जइ एवं कीस मुणी थेरविहारं विहाय गीआ वि । पडिवज्जंति इमं नणु कालोचिअमणसणसमाणं ॥१५६४॥

#### अन्वयार्थः

नणु=ननुथી કોઈ શંકા કરે છે — जइ एवं=જો આમ છે=ગાથા ૧૫૫૭થી ૧૫૬૩માં સ્થાપન કર્યું એ રીતે અભ્યુઘત વિહારથી સ્થવિરવિહાર પ્રધાન છે એમ છે, (તો) गीआ वि मुणी=ગીતાર્થ પણ મુનિઓ थेरविहारं विहाय=સ્થવિરવિહારને છોડીને इमं=આનे=જિનકલ્પને, कीस=કયા કારણથી पडिवज्जंति ?= સ્વીકારે છે ? (તેનો ઉત્તર આપે છે —) कालोचिअं अणसणसमाणं≃કાલોચિત અનશન સમાન છે.

#### आथार्थ :

ननु થી કોઈ શંકા કરે છે — જો ગાયા ૧૫૫७થી ૧૫૬૩માં સ્થાપન કર્યું એ રીતે અભ્યુદ્ધત વિહારથી સ્થવિરવિહાર પ્રદ્યાન છે, તો ગીતાર્થ પણ મુનિઓ સ્થવિરવિહારને છોડીને જિનકલ્પને કેમ સ્વીકારે છે ? તેનો ઉત્તર આપે છે — કાલોચિત અનશન સમાન છે.

#### કીકા :

यद्येवं किमिति मुनयः स्थविरविहारं विहाय गीतार्था अपि सन्तः प्रतिपद्यन्ते एनं=जिनकल्पं ननु, कालोचितमनशनसमानं तद्, आज्ञाऽभङ्गादिति गाथार्थः ॥१५६४॥

## रीक्षार्थ :

નનુથી કોઈ શંકા કરે છે – જો આમ છે=ગાથા ૧૫૫૭થી ૧૫૬૩માં સ્થાપન કર્યું એ રીતે અભ્યુદ્યત-વિહારથી સ્થવિરવિહાર પ્રધાન છે એમ છે, તો ગીતાર્થ છતા પણ મુનિઓ સ્થવિરવિહારને છોડીને આને=જિનકલ્પને, કયા કારણથી સ્વીકારે છે ? તેનો ઉત્તર આપે છે – તે કાલોચિત અનશનસમાન છે=ગીતાર્થો સ્થવિરવિહારને છોડીને જિનકલ્પને સ્વીકારે છે તે ચરમકાળમાં ઉચિત એવા અનશન જેવો છે; માટે ગીતાર્થો સ્થવિરવિહારને છોડીને જિનકલ્પને સ્વીકારે છે, એમ અન્વય છે; કેમ કે આજ્ઞાનો અભંગ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

ગાથા ૧૫૫૭થી ૧૫૬૩ સુધી ત્રંથકારશ્રીએ અન્ય આચાર્યોનો મત બતાવીને સ્થાપન કર્યું કે અભ્યુઘત વિહાર સ્થવિરવિહારથી પ્રધાન નથી. ત્યાં શંકા થાય કે જો અભ્યુઘત વિહાર સ્થવિરવિહારથી પ્રધાન ન હોય તો, કદાચ અગીતાર્થ મુનિઓ અજ્ઞાનને કારણે અભ્યુઘત વિહાર સ્વીકારે તેવું બને, પરંતુ ગીતાર્થ પણ મુનિઓ પોતાને પ્રાપ્ત થયેલા શ્રેષ્ઠ એવા સ્થવિરવિહારને છોડીને જિનકલ્પ આદિ સ્વરૂપ અભ્યુઘત વિહારને કેમ સ્વીકારે છે ? અર્થાત્ તેઓએ અભ્યુઘત વિહાર સ્વીકારવો જોઈએ નહીં; કેમ કે વિવેકી પુરુષો નીચલી ભૂમિકાની પ્રવૃત્તિનો ત્યાગ કરીને ઉપરની ભૂમિકાની પ્રવૃત્તિ જ સ્વીકારે, જેથી અધિક હિતની પ્રાપ્તિ થાય.

તેનું સમાધાન કરતાં ગાથા ૧૫૫૭માં સ્વમતનો પ્રારંભ કરનારા એવા અન્ય આચાર્યો કહે છે કે જેમ ઉચિત કાળે અનશન કરવું હિતાવહ છે, તેમ ઉચિત કાળે જિનકલ્પ સ્વીકારવો પણ હિતાવહ છે. માટે ગીતાર્થ પણ મુનિઓ સ્થવિરવિહારને છોડીને અભ્યુદ્યત વિહાર સ્વીકારે છે.

વળી ભગવાનની આજ્ઞા છે કે જે કાળે જે પ્રવૃત્તિ ઉચિત હોય, તે કાળે તે પ્રવૃત્તિ કરવી એ કલ્યાણનું કારણ છે, પરંતુ માત્ર શ્રેષ્ઠ હોવાથી કોઈ પ્રવૃત્તિ કલ્યાણનું કારણ બનતી નથી. આથી સ્થવિરવિહાર સ્વ-પરના ઉપકારનું કારણ હોવા છતાં ઉત્તમ ભાવોની નિષ્પત્તિ માટે જેમ મહાત્માઓ ઉચિત કાળે અનશન કરે છે, તેમ સ્થવિરવિહારને સેવીને પરોપકારાદિ કૃત્યો કરીને સંપન્ન થયેલા ગીતાર્થ પણ મહાત્માઓ પોતાનો અંતિમકાળ અત્યંત્ત અપ્રમાદવાળો બને તદર્થે ઉચિત કાળે સ્થવિરવિહારને છોડીને અભ્યુદ્યત વિહાર સ્વીકારે છે. જે ભગવાનની આજ્ઞાઅનુસાર હોવાથી કલ્યાણનું કારણ છે, પરંતુ દોષરૂપ નથી; કેમ કે ભગવાનની આજ્ઞાનો અભંગ છે. આ પ્રકારનો ગાથા ૧૫૫૭માં બતાવેલ અન્ય કેટલાક આચાર્યોનો અભિપ્રાય છે. ⊪૧૫૬૪⊪

#### भाशा :

तक्काले उचिअस्सा आणाराहणा पहाणेसो । इहरा उ आयहाणी निष्फलसत्तिक्खया णेआ ॥१५६५॥

#### अन्वयार्थ :

तकाले उचिअस्सा=ते કાળમાં ઉચિતને=ચરમકાળમાં જિનકલ્પસ્વીકારને યોગ્ય પુરુષને, आणाराहणा= આજ્ઞાનું આરાધન હોવાથી एसो पहाणो=આ=જિનકલ્પ, પ્રધાન છે. इहरा उ=વળી ઇતરથા=ઉચિત કાળે જિનકલ્પ નહીં સ્વીકારવામાં, निष्फलसत्तिक्खया=નिष्ठળ શક્તિના ક્ષયથી आयहाणी=આત્મહાનિ णेआ= જાણવી.

## आशार्थ :

ચરમકાળમાં જિનકભસ્વીકારને યોગ્ય પુરુષને આજ્ઞાનું આરાદ્યન હોવાથી જિનકભ્વ સ્થવિરકભ્ય કરતાં પ્રધાન છે. વળી ઉચિત કાળે જિનકભ્ય નહીં સ્વીકારવામાં નિષ્ફળ શક્તિના ક્ષયથી આત્મહાનિ જાણવી.

## ટીકા :

तत्काल एवोचितस्य पुंसः आज्ञाराधनाद्धेतोः प्रधान एषः=जिनकल्पः, इतरथा त्वात्महानिः स्वकाले तदप्रतिपत्तौ, निष्फलशक्तिक्षयात् कारणाज्ज्ञेयेति गाथार्थः ॥१५६५॥

# ટીકાર્થ :

તે કાળમાં જ ઉચિત પુરુષને=ચરમકાળમાં જ જિનકલ્પસ્વીકારને યોગ્ય પુરુષને, આજ્ઞાના આરાધનરૂપ હેતુથી આ≕જિનકલ્પ, પ્રધાન છે. વળી ઇતરથા=સ્વકાળમાં તેની અપ્રતિપત્તિમાં=જિનકલ્પસ્વીકારને ઉચિત કાળમાં જિનકલ્પને નહીં સ્વીકારવામાં, આત્મહાનિ જાણવી=સંયમનો અપકર્ષ જાણવો; કેમ કે નિષ્ફળ શક્તિના ક્ષયરૂપ કારણ છે=ઉચિત કૃત્ય કરવાની વિદ્યમાન શક્તિને નહીં પ્રવર્તાવવારૂપ નિષ્ફળ શક્તિના ક્ષયરૂપ કારણ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

પૂર્વગાથામાં અન્ય આચાર્યોએ સ્થાપન કર્યું કે આ જિનકલ્પ કાલોચિત અનશન સમાન છે, માટે ગીતાર્થ પણ સાધુઓ સ્થવિરવિહારને છોડીને જિનકલ્પને સ્વીકારે છે. આ કથનને દઢ કરવા કહે છે –

ભગવાનની આજ્ઞા છે કે ઉચિત કાળે ઉચિત ક્રિયા કરવી જોઈએ, જેથી મહાન ફળ પ્રાપ્ત થાય. તેથી ચરમકાળમાં જિનકલ્પ સ્વીકારવાને ઉચિત પુરુષ જિનકલ્પ સ્વીકારે તો આજ્ઞાનું આરાધન થાય છે, માટે

તે કાળમાં જિનકલ્પ પ્રધાન છે; આમ છતાં સામાન્યથી સ્વ-પરનો ઉપકાર સ્થવિરકલ્પમાં થાય છે; માટે સ્થવિરવિહાર પ્રધાન છે. એ પ્રકારનો અન્ય આચાર્યોનો આશય છે.

વળી જિનકલ્પ સ્વીકારવાનો ઉચિત કાળ હોય તોપણ જિનકલ્પ સ્વીકારવામાં ન આવે, તો પોતાની શક્તિ જિનકલ્પના પાલનને અનુરૂપ નહીં પ્રવર્તવાને કારણે જિનકલ્પ સ્વીકારવાની શક્તિ નિષ્ફળ જાય, જે નિષ્ફળ થયેલી શક્તિનો ક્ષય થવાને કારણે તે મહાત્માને આત્મહાનિની પ્રાપ્તિ થાય છે અર્થાત્ તેઓના સંયમનો ઉત્કર્ષ થવાને બદલે અપકર્ષ થાય છે. માટે તે કાળની અપેક્ષાએ વિચારીએ તો સ્થવિરકલ્પ કરતાં જિનકલ્પ પ્રધાન છે, પરંતુ સામાન્ય રીતે સ્વ-પરના અત્યંત કલ્યાણનું કારણ હોવાથી સ્થવિરકલ્પ મહાન છે. આ પ્રકારનો ગાથા ૧૫૫૭માં બતાવેલ અન્ય આચાર્યોનો આશય છે. ાા૧૫૬૫ા

## અવતરણિકા :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે સ્વકાળમાં જિનકલ્પ નહીં સ્વીકારવાથી નિષ્ફળ શક્તિના ક્ષયને કારણે આત્મહાનિ થાય છે. હવે 'अहवा'થી અન્ય પ્રકારે આત્મહાનિ બતાવે છે —

#### आथा :

अहवाऽऽणाभंगाओ एसो अहिगगुणसाहणसहस्स । हीणकरणेण आणा सत्तीए सया वि जइअव्वं ॥१५६६॥

## अन्तवार्थः

अहवा=અથવા आणाभंगाओ=આજ્ઞાભંગથી (આત્મહાનિ) થાય છે. अहिगगुणसाहणसहस्स=અધિક ગુણના સાધનમાં સહને=અધિક ગુણને સાધવામાં સમર્થ સાધુને, हीणकरणेण=હીનના કરણથી=હીન કૃત્ય કરવાથી, एसो=આ=આજ્ઞાનો ભંગ, થાય છે. आणा=આજ્ઞા છે=ભગવાનની આજ્ઞા છે – सया वि सत्तीए जइअव्वं=સદા પણ શક્તિથી યત્ન કરવો જોઈએ.

## ગાસાર્થ :

અથવા આજ્ઞાભંગથી આત્મહાનિ થાય છે. અધિક ગુણ સાધવામાં સમર્થ સાધુને હીન ફૃત્ય કરવાથી આજ્ઞાભંગ થાય છે. ભગવાનની આજ્ઞા છે કે સદા પણ શક્તિથી યત્ન કરવો જોઈએ.

# ટીકા :

अथवाऽऽज्ञाभङ्गादात्महानिः, एष चाज्ञाभङ्गः अधिकगुणसाधनसमर्थस्य सतः हीनकरणेन हेतुना, आज्ञा एवं, यदुत-शक्त्या सदापि यतितव्यं, न तत्क्षयः कार्य इति गाथार्थः ॥१५६६॥

# ટીકાર્થ :

અથવા આજ્ઞાના ભંગથી આત્મહાનિ થાય છે. અને આ=આજ્ઞાનો ભંગ, અધિક ગુણને સાધવામાં સમર્થ છતાને હીનના કરણરૂપ હેતુથી થાય છે. આજ્ઞા આપ્રકારે છે, જે ચંદુતથી બતાવે છે – સદા પણ શક્તિથી યત્ન કરવો જોઈએ, તેનો ક્ષય=વિદ્યમાન શક્તિનો નાશ, કરવો જોઈએ નહીં, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

ભગવાનની આજ્ઞાનું સ્મરણ કરીને પ્રવૃત્તિ કરનારા મહાત્મા, જે જે કાળે જે જે પ્રકારની ભગવાનની આજ્ઞા હોય તે તે પ્રકારે આજ્ઞાના નિયંત્રણથી પ્રવૃત્તિ કરે છે. આથી જે મહાત્મા શાસ્ત્રો ભણીને સંપન્ન થયા હોય, પોતાનાથી થઈ શકે તેવા સર્વ ઉપકારો જેમણે કર્યા હોય, તે મહાત્માને પોતાની ભૂમિકાનુસાર જિનકલ્પ સ્વીકારવો ઉચિત છે; છતાં જો તે મહાત્મા ઉચિત કાળે જિનકલ્પ ન સ્વીકારે અને સ્થવિરકલ્પને ઉચિત સર્વ પ્રવૃત્તિઓ કરે, તોપણ ભગવાનની આજ્ઞાનો ભંગ થાય, જેનાથી તે મહાત્માના સંયમમાં હાનિ પ્રાપ્ત થાય છે.

અહીં પ્રશ્ન થાય કે આ મહાત્માએ આજ્ઞાભંગ કર્યો છે, તેવું કઈ રીતે નક્કી થાય ? તેથી કહે છે — અધિક ગુણ સાધવા માટે સમર્થ પુરુષ હીન ગુણવાળી પ્રવૃત્તિ કરે, તો તેનાથી ભગવાનની આજ્ઞાનો ભંગ થાય છે. આ મહાત્મા આ અવસ્થામાં જિનકલ્પ સ્વીકારીને અસંગભાવની વૃદ્ધિ કરી શકે તેમ છે, છતાં અસંગભાવને અનુકૂળ અધિક ગુણ સાધવા માટે સમર્થ મહાત્મા સ્થવિરકલ્પના સેવનરૂપ હીન કૃત્ય સાધે છે. તેથી ભગવાનની આજ્ઞાનો ભંગ થાય.

અહીં પ્રશ્ન થાય કે ભગવાનની આજ્ઞા શું છે ? તેથી કહે છે –

"સદા પણ શક્તિથી યોગમાર્ગમાં યત્ન કરવો જોઈએ, પરંતુ વિદ્યમાન શક્તિનો ક્ષય કરવો જોઈએ નહીં" આ ભગવાનની આજ્ઞા છે.

ં આથી ફલિત થાય કે સંયમ પ્રહેશ કરીને મહાતમાં ગીતાર્થની નિશ્રામાં રહીને શાસ્ત્રાધ્યયન કરે છે, તે વખતે પોતાની શક્તિ અનુસાર શાસ્ત્રાધ્યયનમાં યત્ન કરવો ઉચિત છે, પરંતુ તે વખતે અવિચારકની જેમ પરોપકારમાં યત્ન કરવો ઉચિત નથી. વળી શાસ્ત્રાધ્યયન કરીને શાસ્ત્રોના પરમાર્થને જાણીને સંપન્ન થાય, ત્યારપછી શક્તિના પ્રકર્ષથી શાસ્ત્રાનુસારી ક્રિયાઓ કરવી ઉચિત છે અને અન્યના ઉપકારમાં પણ શક્ય ઉદ્યમ કરવો ઉચિત છે.

આમ, સર્વ ઉચિત પ્રવૃત્તિ કર્યા પછી જીવનના અંત સમયે જેમ અનશન કરીને અસંગભાવમાં વિશેષ પ્રકારનો ઉદ્યમ કરવો ઉચિત છે, તેમ અન્ય કોઈ કાર્ય વિદ્યમાન ન હોય તો જિનકલ્પ સ્વીકારીને અસંગભાવની વૃદ્ધિ કરવી ઉચિત છે, જેથી વીતરાગતાને અનુકૂળ અત્યંત અપ્રતિબદ્ધમાનસ ઉલ્લસિત થાય. ॥૧૫૬૬॥

#### भाशा :

# एत्तो अ इमं एवं जं दसपुव्वीणं सुव्वई सुत्ते । एअस्स पडिस्सेहो तयण्णहा अहिगगुणभावा ॥१५६७॥

## अन्वयार्थ :

एत्तो अ इमं एवं=અને આથી આ આમ છે=આગળમાં કહે છે એથી સ્થવિરવિહાર પ્રધાન છે એ એમ છે; जं=જે કારણથી सुत्ते=સૂત્રમાં दसपुर्व्वीण=દશપૂર્વીઓને एअस्स पडिस्सेहो=आનો પ્રતિષેધ=અભ્યુદ્યત-વિહારના સ્વીકારનો નિષેધ, सुव्वई=સંભળાય છે; तयण्णहा अहिगगुणभावा=કेम કે તેના અન્યથા અધિક ગુણનો ભાવ છે=અભ્યુદ્યત વિહાર નહીં સ્વીકારવાથી દશપૂર્વીઓને અધિક ગુણની પ્રાપ્તિ છે.

## आशार्थ :

અને હવે કહે છે એથી સ્થવિરવિહાર પ્રધાન છે એ એમ છે; જે કારણથી સૂત્રમાં દશપૂર્વીઓને અભ્યુધત વિહારના સ્વીકારનો પ્રતિષેધ સંભળાય છે; કેમ કે અભ્યુધત વિહાર નહીં સ્વીકારવાથી દશપૂર્વીઓને અધિક ગુણની પ્રાપ્તિ છે.

#### ટીકા :

इतश्चैतदेवं स्वपरसंयमः श्रेयान्, यद्दशपूर्विणां साधूनां श्रूयते सूत्रे=आगमे एतस्य प्रतिषेधः कल्पस्य, तस्यान्यथा परोपकारद्वारेणाधिकगुणभावात् कारणादिति गाथार्थः ॥१५६७॥

## ટીકાર્થ :

અને આથી=હવે બતાવે છે એથી, આ=સ્વ-પરનો સંયમ શ્રેય છે એ, એમ છે=પૂર્વમાં સ્થાપન કર્યું એમ છે; જે કારણથી સૂત્રમાં=આગમમાં, દશપૂર્વી સાધુઓને આનો=કલ્પનો=જિનકલ્પના સ્વીકારનો, પ્રતિષેધ સંભળાય છે; કેમ કે તેના અન્યથા=જિનકલ્પના અસ્વીકારમાં, પરોપકાર દ્વારા અધિક ગુણના ભાવરૂપ=પ્રાપ્તિરૂપ કારણ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. ॥૧૫૬૭॥

#### भाशा :

एवं तत्तं नाउं विसेसओ एयसित्तरहिएहिं । सपरुवगारे जत्तो कायव्वो अप्पमत्तेहिं ॥१५६८॥

## અન્વચાર્થ :

एवं=આ રીતે=ગાથા ૧૫૫૭થી ૧૫૬૭ સુધી બતાવ્યું એ રીતે, तत्तं नाउं=तत्त्वने જાણીને विसेसओ एयसित्तरहिएहिं अप्पमत्तेहिं=विशेषथी आनी=જિનકલ્પ સ્વીકારવાની, શક્તિથી રહિત એવા અપ્રમત્તોએ सपहवगरे=સ્વ-પરના ઉપકારમાં जत्तो कायव्वो=यत्न કરવો જોઈએ.

# आथार्थ :

ગાશા ૧૫૫૦થી ૧૫૬૦ સુધી બતાવ્યું એ રીતે તત્ત્વને જાણીને વિશેષથી જિનકલ્પ સ્વીકારવાની શક્તિથી રહિત એવા અપ્રમત્ત સાધુઓએ સ્વ-પરના ઉપકારમાં યત્ન કરવો જોઈએ.

# કીકા :

एवं तत्त्वं ज्ञात्वा यथोक्तं सर्वेरेव विशेषत एतच्छक्तिरहितै:=जिनकल्पप्रतिपत्तिशक्तिशून्यै: स्वपरोपकारे यत्नः कार्यः यथाशक्ति अप्रमत्तैः, महदेतन्त्रिर्जराङ्गमिति गाथार्थः ॥१५६८॥

# ટીકાર્થ:

આ રીતે યથોક્ત તત્ત્વને જાણીને=ગાથા ૧૫૫૭થી ૧૫૬૭માં અન્ય આચાર્યોએ સ્થાપન કર્યું એ રીતે જે પ્રકારે કહેવાયું કે સ્વ-પરનો ઉપકાર થતો હોવાથી અભ્યુદ્યત વિહાર કરતાં સ્થવિરવિહાર પ્રધાન છે એ પ્રકારના તત્ત્વને જાણીને, સર્વએ જ=સર્વ સાધુઓએ જ, વિશેષથી આની શક્તિથી રહિત=જિનકલ્પને સ્વીકારવાની શક્તિથી શૂન્ય, એવા અપ્રમત્ત સાધુઓએ સ્વ-પરના ઉપકારમાં યથાશક્તિ યત્ન કરવો જોઈએ. આ મહાન નિર્જરાનું અંગ છે=સ્વ-પરના ઉપકારમાં યત્ન કરવો એ ઘણી નિર્જરાનું કારણ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

ગાથા ૧૫૫૭થી ૧૫૬૭ સુધી અન્ય આચાર્યોએ સ્થાપન કર્યું કે પરાર્થનો વિરહ હોવાથી અભ્યુદ્યત વિહાર સ્થવિરવિહારથી પ્રધાન નથી, એ રીતે અન્ય આચાર્યોએ કહેલા તત્ત્વને જાણીને સર્વ સાધુઓએ અને વિશેષથી જેઓની જિનકલ્પ સ્વીકારવાની શક્તિ નથી તેવા સાધુઓએ, અપ્રમાદભાવથી પોતાની શક્તિ અનુસાર સ્વ-પરના ઉપકારમાં યત્ન કરવો જોઈએ.

આનાથી ફલિત થાય કે સર્વ સાધુઓએ ક્ષણભર પણ પ્રમાદ કર્યા વગર પોતાનાં મન-વચન-કાયાને જિનવચનાનુસાર એ રીતે પ્રવર્તાવવાં જોઈએ, જેથી વીતરાગવચનના બળથી વીતરાગતાનાં પ્રતિબંધક કર્મો ક્ષય પામે; અને અન્ય યોગ્ય જીવોને પણ વીતરાગવચનનો પરમાર્થ બતાવીને જિનવચનાનુસાર પ્રવૃત્તિ કરાવવામાં ઉત્સાહિત કરવા જોઈએ, જેથી તેઓ પણ અપ્રમાદભાવથી જિનવચનાનુસાર પ્રવૃત્તિ કરીને પોતાનું હિત સાધી શકે; કેમ કે સ્વ-પરના ઉપકાર માટે જિનવચનાનુસાર કરાતો યત્ન મહાનિર્જરાનું કારણ છે.

આનાથી એ પ્રાપ્ત થાય કે માત્ર પરોપકારમાં ઉદ્યમ કરવો પણ ઉચિત નથી અને માત્ર પોતાનું હિત સાધીને અન્ય જીવોના હિતની ઉપેક્ષા કરવી પણ ઉચિત નથી; પરંતુ ક્ષણભર પણ પ્રમાદ કર્યા વગર પોતાની શક્તિનું સમાલોચન કરીને જિનવચનના પરમાર્થને જાણવાનો અને જાણીને સ્થિર કરવાનો ઉદ્યમ કરવો ઉચિત છે, તેમ જ જિનવચનાનુસાર સર્વ ઉચિત પ્રવૃત્તિ કરીને અન્યના પણ ઉપકારમાં ઉદ્યમ કરવો ઉચિત છે.

અહીં "**વિશેષત:**" શબ્દથી એ કહેવું છે કે જેઓની જિનકલ્પ સ્વીકારવાની શક્તિ છે તેઓએ તો સર્વ ઉદ્યમથી સ્વ-પરનો ઉપકાર કરીને ઉચિત કાળે જિનકલ્પ સ્વીકારવો જોઈએ, પરંતુ જેઓની જિનકલ્પ સ્વીકારવાની શક્તિ નથી તેઓએ વિશેષથી અપ્રમત્તભાવપૂર્વક સ્વના અને પરના ઉપકારમાં યત્ન કરવો જોઈએ. **ા૧૫૬૮ા** 

# अवतरशिङाः

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે વિશેષથી જિનકલ્પ સ્વીકારવાની શક્તિ વગરના સાધુઓએ સ્વ-પરના ઉપકારમાં અપ્રમાદથી યથાશક્તિ યત્ન કરવો જોઈએ. તેથી તેવા સાધુઓ કઈ રીતે પ્રયત્ન કરે તો સ્વ-પરનો ઉપકાર શુદ્ધ થાય ? તે સ્પષ્ટ કરવા અર્થે કહે છે —

#### आधा :

सो य ण थेरविहारं मोत्तुं अन्नत्थ होइ सुद्धो उ । एत्तो च्चिअ पडिसिद्धो अजायऽसमत्तकप्पो अ ॥१५६९॥

## અન્વચાર્થ :

सो य=અને તે=સ્વ-પરનો ઉપકાર, **थेरविहारं मोत्तुं**=સ્થવિરવિહારને મૂકીને अन्नत्थ=અન્યત્ર सुद्धो उण होइ=શુદ્ધ જ થતો નથી. एत्तो च्चिअ=આથી જ अजायऽसमत्तकप्यो अ पडिसिद्धो=અજાત અને અસમાપ્તકલ્ય પ્રતિષિદ્ધ છે.

#### जाशार्थ :

અને સ્વ-પરનો ઉપકાર સ્થવિરવિહારને છોડીને અન્યત્ર શુદ્ધ જ થતો નથી. આથી જ અજાતકલ્પ અને અસમાપ્તકલ્પ સૂત્રમાં પ્રતિષિદ્ધ છે.

## ટીકા :

स च न स्थिवरिवहारं मुक्त्वा स्वपरोपकारः अन्यत्र भवति शुद्ध एव, नाशुद्धः(?त्वशुद्धः), अत एव प्रतिषिद्धः सूत्रेऽजातोऽसमाप्तकल्पश्चेति गाथार्थः ॥१५६९॥

## नोंध :

टीडामां **माशुद्धः** छे तेने स्थाने त्वशुद्धः पाठ होय तेम लासे छे.

## ટીકાર્ય:

અને તે=સ્વ-પરનો ઉપકાર, સ્થવિરવિહારને મૂકીને અન્યત્ર શુદ્ધ જ થતો નથી, પરંતુ અશુદ્ધ થાય છે. આથી જ સૂત્રમાં અજાત અને અસમાપ્તકલ્પ પ્રતિષિદ્ધ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે જેઓ જિનકલ્પ સ્વીકારવા સમર્થ નથી, તેઓએ પોતાની શક્તિને અનુરૂપ સ્વ-પરના ઉપકારમાં અપ્રમાદથી યત્ન કરવો જોઈએ અને તે સ્વ-પરનો ઉપકાર શાસ્ત્રાનુસારી સ્થવિરવિહારના પાલનમાં શુદ્ધ થઈ શકે છે, પરંતુ સ્થવિરવિહારની મર્યાદાને છોડીને પોતાની અનુકૂળતા પ્રમાણે સંયમના આચારો પાળવાથી સ્વ-પરનો ઉપકાર શુદ્ધ થતો નથી, ઊલટો અશુદ્ધ થાય છે. અને તે અશુદ્ધ સ્વ-પરના ઉપકારના પરિહાર માટે જ શાસ્ત્રમાં અજાતકલ્પ અને અસમાપ્તકલ્પનો નિષેધ કરાયો છે.

આશય એ છે કે જે સાધુઓના સમુદાયમાં કોઈ ગીતાર્થ ન હોય, તે સાધુઓનો સમુદાય અજાતકલ્પ કહેવાય, અને તે અજાતકલ્પવાળા સમુદાયમાં કોઈ ગીતાર્થ ન હોવાથી ઉચિત કાળે ઉચિત પ્રવૃત્તિનો યથાર્થ નિર્ણય કોઈ સાધુ કરી શકે નહીં, જેથી તેઓ ઉગ્ર તપ કરતા હોય, કઠોર સંયમ પાળતા હોય, તોપણ તેઓનો પોતાનો અને અન્યનો ઉપકાર શુદ્ધ થતો નથી. વળી જો તે સમુદાયમાં શેષકાળમાં પાંચ સાધુઓથી ઓછા સાધુઓ હોય અને વર્ષાકાળમાં સાત સાધુઓથી ઓછા સાધુઓ હોય, તો તે સમુદાય અસમાપ્તકલ્પ કહેવાય, અને તે અસમાપ્તકલ્પવાળા સમુદાયમાં ક્યારેક કોઈક સાધુ ગ્લાન થયેલ હોય અથવા તેવા કોઈ વિષમ સંયોગો આવે, ત્યારે પરસ્પર ઉચિત ઉપકાર થઈ શકે નહીં, જેથી પોતાનો અને અન્યનો શુદ્ધ ઉપકાર થતો નથી. આથી અજાત-અસમાપ્તકલ્પનો પરિહાર કરવામાં આવે તો સાધુઓ સ્વયં શુદ્ધ સંયમ પાળી શકે છે

અને અન્ય જીવોના પણ શુદ્ધ સંયમના પાલનમાં પોતે નિમિત્ત બની શકે છે, જેથી સ્વ-પરનો ઉપકાર શુદ્ધ થાય છે.

આમ, અજાતકલ્પ-અસમાપ્તકલ્પનો જે સાધુઓ પરિહાર કરતા હોય અને ગાથા ૧૫૭૧માં કહેવાશે એ રીતે પ્રતિષિદ્ધનું વર્જન કરતા હોય, તે સાધુઓનો સ્થવિરવિહાર શાસ્ત્રાનુસારી બને છે અને તેનાથી સ્વ-પરનો ઉપકાર શુદ્ધ થાય છે, અન્યથા નહીં. આથી ગાથા ૧૫૬૮માં કહ્યું કે સર્વ જ સાધુઓએ સ્વ-પરના ઉપકારમાં યથાશક્તિ અપ્રમાદથી યત્ન કરવો જોઈએ. ॥૧૫૬૯॥

## અવતરણિકા :

एतत्स्मरणमाह -

## અવતરણિકાર્થ:

આના સ્મરણને કહે છે≔જાત-અજાતકલ્પ અને સમાપ્ત-અસમાપ્તકલ્પના સ્વરૂપના સ્મરણને કહે છે −

## ભાવાર્થ :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે આથી જ સૂત્રમાં અજાતકલ્પ અને અસમાપ્તકલ્પ પ્રતિષિદ્ધ છે. તેથી અજાતકલ્પ-અસમાપ્તકલ્પ શું છે ? તેનું સ્વરૂપ ગ્રંથકારશ્રીએ પૂર્વે ગાથા ૧૩૨૯થી ૧૩૩૧માં બતાવેલ હોવા છતાં કરી સંક્ષેપથી અજાત-અસમાપ્તકલ્પના સ્વરૂપનું સ્મરણ કરાવે છે –

#### भाशाः

अजाओऽगीआणं असमत्तो पणगसत्तगा हिद्धा । उउवासासुं भणिओ जहक्कमं वीअरागेहिं ॥१५७०॥

#### सन्वयार्थः

अगीआणं अजाओ=અગીતાર્થોનો અજાત(કલ્પ), उउवासासुं जहक्कमं पणगसत्तगा हिद्वा=ઋતુ-વર્ષામાં=શેષકાળમાં અને ચાતુમસિમાં, યથાક્રમે પંચક-સપ્તકથી મીચે असमत्तो=અસમાપ્ત(કલ્પ) वीअरागेहिं भणिओ=વીતરાગ વડે કહેવાયો છે.

# ગાશાર્થ :

અગીતાર્થોનો અજાતકલ્પ, શેષકાળમાં અને ચાતુર્માસમાં ચથાક્રમે પાંચ અને સાત સાધુઓથી ન્યૂન અસમાપ્તકલ્પ વીતરાગ વડે કહેવાથો છે.

## ટીકા :

अजातोऽगीतार्थानां कल्पः, असमाप्तः पञ्चकात्सप्तकाच्चाधः ऋतुवर्षयोः द्वयोरिप भणितो यथाक्रमं वीतरागैरिति गाथार्थः ॥१५७०॥

## रीहार्थ :

અગીતાર્થોનો અજાતકલ્પ, ઋતુ-વર્ષા બંનેમાં પણ યથાક્રમે પંચકથી અને સપ્તકથી નીચે=શેષકાળમાં પાંચ સાધુઓથી ન્યૂન અને વર્ષાકાળમાં સાત સાધુઓથી ન્યૂન, અસમાપ્તકલ્પ વીતરાગ વડે કહેવાયો છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. !!૧૫૭૦!!

## અવતરશિકા :

ગાથા ૧૫૬૯માં કહેલ કે સ્વ-પરોપકાર સ્થવિરવિહારને છોડીને થતો નથી, આથી જ સૂત્રમાં અજાતકલ્પ-અસમાપ્તકલ્પ પ્રતિષિદ્ધ છે. તેથી પૂર્વગાથામાં અજાતકલ્પ અને અસમાપ્તકલ્પના સ્વરૂપનું સ્મરણ કરાવ્યું.

ત્યાં કોઈને થાય કે સૂત્રઅનુસાર જાતકલ્પપૂર્વક અને સમાપ્તકલ્પપૂર્વક સ્થવિરકલ્પ સ્વીકારવામાત્રથી સ્થવિરવિહાર શુદ્ધ થાય છે. વસ્તુતઃ જાતકલ્પ અને સમાપ્તકલ્પ થયા પછી પણ જિનવચનાનુસાર ઉદ્યમ કરવામાં ન આવે તો સ્થવિરવિહાર શુદ્ધ થતો નથી, તે બતાવવા અર્થે કહે છે –

#### भाशाः

पडिसिद्धवज्जगाणं थेरविहारो अ होइ सुद्धो ति । इहरा आणाभंगो संसारपवहुणो णियमा ॥१५७१॥

## અન્વચાર્થ:

पिडिसिद्धवज्जगाणं अ थेरिवहारो सुद्धो होइ=અને પ્રતિષિદ્ધના વર્જકોનો સ્થવિરવિહાર શુદ્ધ થાય છે. इहरा=ઇતરથા=પ્રતિષિદ્ધનું વર્જન કરવામાં ન આવે તો, णियमा संसारपवहणो आणाभंगो=નिયમથી સંસારનો પ્રવર્ધન આજ્ઞાભંગ થાય છે.

★ 'ति' पाध्पूर्तिमां छे.

# ગાશાર્થ :

અને પ્રતિષિદ્ધના વર્ષક એવા સાધુઓનો સ્થવિરવિહાર શુદ્ધ થાય છે, પ્રતિષિદ્ધનું વર્ષન કરવામાં ન આવે તો નિયમથી સંસાર વધારનારો ભગવાનની આજ્ઞાનો ભંગ થાય છે.

# ટીકા :

प्रतिषिद्धवर्जकानां साधूनां स्थविरविहारश्च भवति शुद्ध इति, इतरथा=प्रतिषिद्धासेवने आज्ञाभङ्गः संसारप्रवर्द्धनो नियमादिति गाथार्थः ॥१५७१॥

# <u> වූපාත් :</u>

અને પ્રતિષિદ્ધના વર્જક એવા સાધુઓનો સ્થવિરવિહાર શુદ્ધ થાય છે. ઇતરથા=પ્રતિષિદ્ધના આસેવનમાં, નિયમથી સંસારનું પ્રવર્ધન કરનારો આજ્ઞાભંગ થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

સ્થવિરકલ્પિક સાધુઓ જિનવચનનું સ્મરણ કરીને જાતસમાપ્તકલ્પથી વિચરે ત્યારે, જો તેઓ ભગવાને પ્રતિષેધ કરેલ આચરણાનું વર્જન કરવા માટે ઉદ્યમ કરતા હોય તો તેઓનો સ્થવિરવિહાર શુદ્ધ થાય, પરંતુ તેઓ ભગવાને પ્રતિષેધ કરેલ આચરણાના આસેવન પ્રત્યે ઉપેક્ષાવાળા હોય તો નિયમથી સંસારની વૃદ્ધિનું કારણ એવો ભગવાનની આજ્ઞાનો ભંગ થાય છે. માટે અપ્રમાદભાવથી જિનવચનાનુસાર પ્રવૃત્તિ કરનારા સ્થવિરકલ્પિક સાધુઓ સ્વ-પરનો ઉપકાર કરી શકે છે અને તેઓનો સ્થવિરવિહાર શુદ્ધ છે, અન્યનો નહીં. ॥૧૫૭૧॥

#### અવતરણિકા :

ગાથા ૧૫૫૫માં કહેલ કે અભ્યુદ્ધત વિહાર પ્રાયઃ ચરમકાળે અનવદ્ય કહેવાયો છે અને અન્ય કાળે ભજનાથી અનવદ્ય કહેવાયો છે. અને તેમાં યુક્તિ આપી કે ગુરુ કાર્યાદિને કારણે અભ્યુદ્ધત વિહારના સ્વીકારનો નિષેધ છે.

ંતેથી જિજ્ઞાસા થઈ કે અભ્યુદ્ધત વિહાર મહાન છે ? કે જેમાં પરોપકાર થાય તેવો સ્થવિરવિહાર મહાન છે ? તેની સ્પષ્ટતા કરવા પ્રાસંગિક રીતે ગાથા ૧૫૫૬થી ૧૫૭૧ સુધી બે આચાર્યોનું વક્તવ્ય બતાવ્યું. હવે તે પ્રાસંગિક કથન સમાપ્ત કરીને અભ્યુદ્ધત વિહારદ્વારનું નિગમન કરતાં ગ્રંથકારશ્રી કહે છે −

#### भाशाः

£1 .

कयमित्थ पसंगेणं सिवसयणिअया पहाणया एवं । दह्टव्वा बुद्धिमया गओ अ अब्भुज्जयविहारो ॥१५७२॥

## अन्वयार्थः

इत्थ=અહીં=અભ્યુઘત વિહાર પ્રધાન છે કે સ્થવિરવિહાર ? એ પ્રકારની જિજ્ઞાસામાં, पसंगेणं कयं= प्रસંગથી સર્યું. एवं=આ રીતે=પૂર્વમાં વર્શન કર્યું એ રીતે, (અભ્યુઘત વિહારની અને સ્થવિરવિહારની) सिवसयणिअया पहाणया=स्वविषयमां नियत એવી પ્રધાનતા बुद्धिमया दह्टव्वा=બુદ્ધિમાને જાણવી. अब्भुज्जयविहारों अ=અને અભ્યુઘત વિહાર गओ=ગયો=સમાપ્તિને પાંમ્યો.

# ગાશાર્થ :

અભ્યુદ્યત વિહાર પ્રધાન છે કે સ્થવિરવિહાર ? એ પ્રકારની જિજ્ઞાસામાં પ્રસંગથી સર્યું. પૂર્વમાં વર્ણન કર્યું એ રીતે અભ્યુદ્યત વિહારની અને સ્થવિરવિહારની સ્વવિષયમાં નિયત એવી પ્રધાનતા બુદ્ધિમાને જાણવી. અને અભ્યુદ્યત વિહાર સમાપ્તિને પામ્યો.

# ટીકા :

कृतमत्र प्रसङ्गेन विस्तरेण, स्वविषयनियता उक्तन्यायात् प्रधानता एवं द्रष्टव्या बुद्धिमता द्वयोरिप, गतश्चाभ्युद्यतो विहार: उक्त इति गाथार्थ: ॥१५७२॥

#### કોકાર્શ :

અહીં=અભ્યુદ્યત વિહાર પ્રધાન છે કે સ્થવિરવિહાર ? એ પ્રકારની જિજ્ઞાસામાં, પ્રસંગથી વિસ્તાર વડે સર્યું. આ રીતે=ગાથા ૧૫૫૭થી ૧૫૭૧માં બતાવ્યું એ રીતે, ઉક્ત ન્યાયથી=કહેવાયેલ યુક્તિથી, બંનેની પણ=અભ્યુદ્યત વિહાર અને સ્થવિરવિહાર એ બંનેની પણ, સ્વવિષયમાં નિયત એવી પ્રધાનતા બુદ્ધિમાને જાણવી. અને અભ્યુદ્યત વિહાર ગયો=સમાપ્ત થયો=કહેવાયો, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

ગાથા ૧૫૫૫માં કહેલ કે ચરમકાળથી અન્ય કાળમાં ભજનાથી અભ્યુદ્યત વિહાર અનવદ્ય કહેવાયો છે. તેમાં યુક્તિ આપી કે ગુરુ કાર્યાદિથી અભ્યુદ્યત વિહાર સ્વીકારવાનો નિષેધ છે. તેથી ગ્રંથકારશ્રીને સ્મરણ થયું કે અભ્યુદ્યત વિહાર શ્રેષ્ઠ છે કે સ્થવિરવિહાર શ્રેષ્ઠ છે? તે સ્પષ્ટ કરવું આવશ્યક છે, તેથી ગાથા ૧૫૫૬માં અભ્યુદ્યત વિહાર કઈ રીતે શ્રેષ્ઠ છે? તે કેટલાક આચાર્યોનો મત બતાવવા દ્વારા સ્પષ્ટ કર્યું, ત્યારપછી સ્થવિરવિહાર કઈ રીતે શ્રેષ્ઠ છે? તે અન્ય કેટલાક આચાર્યોનો મત બતાવવા દ્વારા સ્પષ્ટ કર્યું. તે સર્વ પ્રસંગથી કરાયેલો વિસ્તાર અહીં પૂરો થાય છે, તેથી ગ્રંથકારશ્રી કહે છે કે પ્રસંગથી કરાયેલા વિસ્તાર વડે સર્યું.

વળી કોઈને જિજ્ઞાસા થાય કે આ બંને આચાર્યોના મતથી અભ્યુદ્યત વિહારને શ્રેષ્ઠ સ્વીકારવો કે સ્થવિરવિહારને શ્રેષ્ઠ સ્વીકારવો ? તેથી ગ્રંથકારશ્રી કહે છે કે પૂર્વમાં વર્શન કર્યું એ રીતે બંનેની પણ પોતાના વિષયમાં નિયત એવી પ્રધાનતા બુદ્ધિમાને જાણવી.

ાઓથી ફલિત થયું કે કોઈ મહાત્મા શાસ્ત્રો ભણીને સંપન્ન થયા હોય, ગચ્છનો પોતાનાથી થઈ શકે તેવો સર્વ ઉપકાર જેમ્પ્યેત્રે લીધો હોય, યોગ્ય શિષ્યોને પણ પોતાને પ્રાપ્ત થયેલા જ્ઞાનથી જેમણે સંપન્ન કર્યા હોય, જેથી તે શિષ્યો પોતાની જેમ જ ગચ્છનો ઉપકાર કરવા સમર્થ થયા હોય, ત્યારે તે મહાત્માએ અભ્યુઘત વિહાર સ્વીકારવો ઉચિત છે; કેમ કે તે વખતે અભ્યુઘત વિહાર જ અસંગભાવની વૃદ્ધિ દ્વારા કલ્યાણનું કારણ બને છે.

વળી આ રીતે અભ્યુદ્યત વિહાર સ્વીકારવા તત્પર થયેલા તે મહાત્મા પાસે કોઈ દીક્ષાર્થી પ્રવ્રજયા ગ્રહણ કરવા ઉપસ્થિત થયેલ હોય અને તે વખતે આ મહાત્મા અભ્યુદ્યત વિહાર સ્વીકારી લે તો તેનો પ્રવ્રજયાગ્રહણનો પરિણામ અન્યથા થાય તેમ હોય, ત્યારે તે મહાત્મા માટે અન્યના ઉપકાર અર્થે સ્થિવિરવિહારમાં રહીને તેને પ્રવ્રજયા આપવી ઉચિત છે; એ રીતે દશપૂર્વધર મહાત્માએ યોગ્ય શિષ્યોને સંપાદન કર્યા હોય, તોપણ તેઓએ પરોપકાર અર્થે અભ્યુદ્યત વિહાર સ્વીકારવો ઉચિત નથી, તે વખતે તેઓ માટે સ્થિવરવિહાર જ પ્રધાન છે.

સંક્ષેપથી એ ફલિંત થાય કે પરોપકારનું પ્રયોજન વિદ્યમાન હોય ત્યારે સ્થવિરવિહાર જ પ્રધાન છે અને પોતાનાથી સંપન્ન થયેલ શિષ્યો દારા પરોપકાર થઈ શકે તેમ હોય ત્યારે અભ્યુદ્યત વિહાર જ પ્રધાન છે; કેમ કે અભ્યુદ્યત વિહારના સેવનથી અસંગભાવને અનુકૂળ મહાશક્તિનો સંચય થાય છે. તેથી પોતપોતાના વિષયમાં અભ્યુદ્યત વિહાર અને સ્થવિરવિહાર બંને પણ પ્રધાન છે. આ પ્રકારે પ્રાસંગિક કથન કર્યા પછી અભ્યુદ્યત વિહારનું વક્તવ્ય પૂરું થતું હોવાથી ગ્રંથકારશ્રી કહે છે કે અભ્યુદ્યત વિહાર સમાપ્ત થયો. શ૧૫૭૨॥

# 🕸 अભ्युधत भरश 🕸

#### भाशाः

# अब्भुज्जयमरणं पुण अमरणधम्मेहिं वण्णिअं तिविहं । पायवइंगिणिमरणं भत्तपरिण्णा य धीरेहिं ॥१५७३॥

## अन्वयार्थः

अमरणधम्मेहिं पुण धीरेहिं=वणी અમરણધર્મવાળા ધીર એવા તીર્થંકરો વડે अब्भुज्जयमरणं तिविहं विण्णअं=અભ્યુઘત મરણ ત્રણ પ્રકારે વર્શવાયું છે: पायवइंगिणिमरणं भत्तपरिण्णा य=પાદપ-ઇંગિનીમરણ અને ભક્તપરિજ્ઞા.

#### आशार्थ :

વળી અમરણદાર્મવાળા ધીર એવા તીર્શંકરો વડે અભ્યુદાત મરણ ત્રણ પ્રકારે વર્ણવાયું છે : પાદપ-ઇંગિનીમરણ અને ભક્તપરિજ્ઞા.

## ટીકા ઃ

अभ्युद्यतमरणं पुनः अमरणधर्म्मभिः तीर्थकरैर्विणितं त्रिविधं, पादपेङ्गितमरणं भक्तपरिज्ञा च, धीरैः अमरणधर्म्मभिरिति गाथार्थः ॥१५७३॥

## ટીકાર્થ :

વળી અમરણધર્મવાળા તીર્થંકરો વડે અભ્યુદ્ધત મરણ ત્રણ પ્રકારે વર્ણવાયું છે : પાદપ-ઇંગિતમરણ અને ભક્તપરિજ્ઞા. કોના વડે વર્ણવાયું છે ? તે બતાવે છે — અમરણધર્મવાળા ધીર એવા તીર્થંકરો વડે, વર્ણવાયું છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

પૂર્વગાથામાં અભ્યુદ્યત વિહારનું વક્તવ્ય પૂરું થયું, તેથી હવે ક્રમપ્રાપ્ત અભ્યુદ્યત મરણનું વક્તવ્ય બતાવતાં કહે છે કે અમરણધર્મવાળા ધીર એવા તીર્થંકરો વર્ડ અભ્યુદ્યત મરણ ત્રણ પ્રકારે કહેવાયું છે.

આનાથી એ પ્રાપ્ત થાય કે તીર્થંકરો અમરણધર્મવાળા છે અને અમરણધર્મની પ્રાપ્તિના ઉપાયરૂપે તેઓએ ત્રણ પ્રકારનું અભ્યુદ્યત મરણ બતાવેલ છે. વળી તીર્થંકરો ધીર છે; કેમ કે અમરણધર્મના ઉપાયને સેવીને તેઓએ અનંત મરણના કારણીભૂત એવા મોહનો નાશ કરેલ છે, અને પોતાના જેવી ધીરતાની પ્રાપ્તિના ઉપાયરૂપે તેઓએ અભ્યુદ્યત મરણ ત્રણ પ્રકારે બતાવેલ છે : (૧) પાદપોપગમનમરણ (૨) ઇંગિનીમરણ (૩) ભક્તપરિજ્ઞા.

અહીં વિશેષ એ છે કે આ ત્રણ પ્રકારના અભ્યુદ્યત મરણમાંથી યથાયોગ્ય મરણ સ્વીકારવાથી મહાત્માઓ તત્કાલ અમરણધર્મવાળા થાય જ, એવો એકાંતે નિયમ નથી, તોપણ જીવમાં જે અનંત મરણો કરવાની શક્તિ વિદ્યમાન છે તેને ક્ષીણ કરવાનો ઉપાય, જેમ સંયમ છે તેમ અંતકાળે સેવાયેલ અભ્યુદ્યત મરણ પણ છે; કેમ કે મહાત્મા અભ્યુદ્યત મરણ સ્વીકારવાપૂર્વક મૃત્યુ પામે તો, તેઓને તેવા ઊંચા દેવભવની પ્રાપ્તિ થાય કે જેમાં વિશેષ રીતે યોગમાર્ગની શક્તિનો સંચય કરીને તે મહાત્મા મનુષ્યભવને પ્રાપ્ત કરે છે, અને મનુષ્યભવમાં મહાપરાક્રમ ફોરવીને, મરણની પરંપરાને અતિશય ક્ષીણ કરીને તે મહાત્મા અમરણધર્મને પ્રાપ્ત કરી શકે છે, જેથી તે યોગી મહાત્મા પણ તીર્થંકરની જેમ અમરણધર્મવાળા બને છે. ॥૧૫૭૩॥

#### भाशा :

संलेहणापुरस्सरमेअं पाएण ता तयं पुर्व्व । वोच्छं तओ कमेणं समासओऽब्भुज्जयं मरणं ॥१५७४॥

## अन्पद्यार्थः

एअं पाएण संलेहणापुरस्सरं=આ=અભ્યુદાત મરણ, પ્રાયઃ સંલેખનાપૂર્વક થાય છે. ता=તે કારણથી पुर्वि=પૂર્વ=અભ્યુદાત મરણનું વર્શન કરતા પહેલાં, तयं=તેને=સંલેખનાને, वोच्छं=હું કહીશ, तओ=ત્યારપછી कमेणं=કમથી अञ्मुज्जयं मरणं=અભ્યુદાત મરણને समासओ=સમાસથી (હું કહીશ.)

## ગાશાર્થ :

અભ્યુધત મરણ પ્રાયઃ સંલેખનાપૂર્વક થાય છે. તે કારણથી પૂર્વે સંલેખનાને હું કહીશ, ત્થારપછી ક્રમથી અભ્યુધત મરણને સમાસથી હું કહીશ.

## रीङा :

संलेखनापुरस्सरमेतत् प्रायशः पादपविशेषं मुक्तवा, ततो पूर्वं वक्ष्ये संलेखनां, ततः क्रमेणोक्तरूपेण समासतोऽभ्युद्यतमरणं वक्ष्य इति गाथार्थः ॥१५७४॥

# ટીકાર્થ :

આ≕અભ્યુદ્યત મરણ, પાદપવિશેષને મૂકીને=પાદપોપગમનમરણને મૂકીને, પ્રાયઃ સંલેખનાપૂર્વક થાય છે. તે કારણથી પૂર્વે સંલેખનાને હું કહીશ, ત્યારપછી ઉક્ત રૂપવાળા ક્રમથી≔પૂર્વગાથામાં કહેવાયેલ પાદપ-ઇંગિતમરણ-ભક્તપરિજ્ઞારૂપ ક્રમથી, અભ્યુદ્યત મરણને સમાસથી=સંક્ષેપથી, હું કહીશ, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

પૂર્વગાથામાં ત્રણ પ્રકારનાં અભ્યુદ્યત મરણ બતાવ્યાં, તેમાંથી પ્રથમ પાદપોપગમનમરણને છોડીને પ્રાયઃ અન્ય બે મરણ સંલેખનાપૂર્વક થાય છે. તેથી ગ્રંથકારશ્રી પહેલાં સંલેખનાનું વર્ણન કરવાની પ્રતિજ્ઞા કરે છે અને ત્યારપછી પાદપોપગમનાદિ ત્રણ પ્રકારનાં મરણનું સંક્ષેપથી વર્ણન કરવાની પ્રતિજ્ઞા કરે છે.

અહીં 'प्रायः' શબ્દથી એ કહેવું છે કે ક્યારેક જીવિશેષને આશ્રયીને કે તેવા સંયોગિવશેષને આશ્રયીને કોઈ મહાત્મા સંલેખના કર્યા વગર પણ ઇંગિતમરણ કે ભક્તપરિજ્ઞામરણને સ્વીકારે છે, તોપણ મોટા ભાગે સંલેખનાપૂર્વક જ અભ્યુદ્યત મરણ સ્વીકારવું જોઈએ, જેથી મરણસમયે આર્તધ્યાન થવાનો સંભવ રહે નહીં. ॥૧૫૭૪॥

# \* अंबेफना \*

## અવતરણિકા :

પૂર્વગાથામાં ગ્રંથકારશ્રીએ પ્રતિજ્ઞા કરેલ કે હું સંલેખનાને કહીશ. તેથી હવે સંલેખનાનું વર્ણન કરે છે –

#### भाशा :

चत्तारि विचित्ताइं विगईणिज्जुहिआइं चत्तारि । संवच्छरे य दोण्णि उ एगंतरिअं च आयामं ॥१५७५॥

## अन्तराध् :

चत्तारि=थार (वर्ष) विचित्ताइं=विथित्र એवा तथने, चत्तारि=थार (वर्ष) विगईणिज्जूहिआइं= વિકૃતિથી નિર્વ્યુંઢ એવા તપને, **दोण्णि संवच्छरे य**=અને બે સંવત્સર एगंतरिअं आयामं=એકાંતરિત આયામને (કરે છે.)

🖈 'ਤ' અને 'च' પાદપૂર્તિ અર્થે છે.

## आथार्थ :

ચાર વર્ષ વિચિત્ર તપ કરે છે, ચાર વર્ષ વિકૃતિથી નિર્વ્યૂટ એવાં તપ કરે છે, અને બે વર્ષ એકાંતરિત આંબિલને કરે છે.

## ટીકા :

चत्रः संवत्सरान् विचित्राणि तपांसि करोति षष्टादीनि, तथा विकृतिनिर्व्युढानि=निर्विकृतिकानि चत्वारि, एवं संवत्सरौ द्वौ च तद्रध्वीमेकान्तरितमेव च नियोगतः आयामं तपः करोतीति गाथार्थः ાાશ્વછવા

# ટીકાર્થ :

ચાર સંવત્સરો=ચાર વર્ષ, ષષ્ઠાદિ વિચિત્ર≕છકુ આદિ વિવિધ, તપોને કરે છે, અને ચાર વર્ષ વિકૃતિથી નિર્વ્યુઢને=નિર્વિકૃતિકને=નીવિવાળાં છું આદિ તપને, કરે છે. અને આ રીતે તેનાથી ઊર્ધ્વ=આઠ વર્ષોથી પછી, બે સંવત્સર એકાંતરિત જ=એક ઉપવાસથી અંતરિત જ, નિયોગથી=નિયમથી, આયામ તપને=આંબિલને. કરે છે. એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

અભ્યુદ્યત મરણ સ્વીકારતા પહેલાં સાધુ ઉત્કૃષ્ટથી ૧૨ વર્ષની સંલેખના કરે છે. તેથી સંલેખનાની વિધિ બતાવતાં કહે છે કે સાધુ ચાર વર્ષ સુધી પોતાની શક્તિઅનુસાર વિવિધ પ્રકારનાં છક્ર, અક્રમ, દશમ કે તેથી પણ અધિક તપ કરે અને તે તપના પારણામાં વિગઈનું ગ્રહણ પણ કરે; વળી ત્યારપછી બીજાં ચાર વર્ષ સુધી તે જ પ્રકારે વિવિધ પ્રકારનાં નિર્વિકૃતિક છક્ક વગેરે તપ કરે અર્થાત્ છક્રાદિ તપના પારણે વિગઈવાળો આહાર ગ્રહણ ન કરે, પણ નિવિયાતો આહાર ગ્રહણ કરે.

આમ, આઠ વર્ષ સુધી વિવિધ પ્રકારનાં છઢાદિ તપ કર્યા પછી બે વર્ષ સુધી નિયમથી એકાંતરિત જ આંબિલ તપ કરે અર્થાત્ એક ઉપવાસ અને પારણે આંબિલ : એ રીતે બે વર્ષ સુધી તપ કરે; તેમ જ આ સર્વ તપકાળમાં પારણું કરતી વખતે શક્તિઅનુસાર અલ્પ-અલ્પતર આહાર ગ્રહણ કરે, જેથી શરીરના માંસાદિ ધાતુઓ પુષ્ટ થાય નહીં અને શરીર ક્રમસર કૃશ થતું જાય.

વળી સંલેખનાકાળમાં જેમ શરીરની સંલેખના કરે છે, તેમ કષાયોની પણ સંલેખના કરે છે. તેથી સંલેખના કરનાર મહાત્મા પોતે અધ્યયન કરેલ શાસ્ત્રોથી સતત આત્માને વાસિત કરીને શ્રુતમય ઉપયોગ દ્વારા દિવસો પસાર કરે, જેથી પ્રતિદિન શુભભાવની વૃદ્ધિ થતી રહે અને દેહ કૃશ થવા છતાં શુભભાવ વ્યાઘાત ન પામે. !!૧૫૭૫!!

#### भाशा :

णाइविगिडो अ तवो छम्मासे परिमिअं च आयामं । अण्णे वि अ छम्मासे होइ विगिडं तवोकम्मं ॥१५७६॥

## अन्वयार्थः

छम्मासे अ=अने छ भास अइविगिद्धो तवो ण=अतिविश्रृष्ट तप (अरता) नथी, परिमिअं च आयामं= अने परिभित आयामने (अरे छे.) अण्णे वि अ छम्मासे=अने अन्य पण्ण छ भास विगिद्धं तवोकम्मं=विश्रृष्ट्र तपःअर्भ होड=थाय छे.

# ગાથार्थ :

અને છ માસ અતિવિકૃષ્ટ તપ કરતા નથી, અને પરિમિત આંબિલને કરે છે, અને અન્ય પણ છ માસ વિકૃષ્ટ તપઃકર્મ થાય છે.

# ટીકા :

नातिविकृष्टं च तपः, चतुर्थादि षण्मासान् करोति, तत ऊर्ध्वं परिमितं चाऽऽयामं तत्पारणक इति, तैलगण्डूषधारणं च मुखभङ्गे, अन्यानिप च षण्मासान् अत ऊर्ध्वं भवति विकृष्टम् अष्टमाद्येव तपःकर्मेति गाथार्थः ॥१५७६॥

# ટીકાર્થ :

અને છ માસ અતિવિકૃષ્ટ તપને કરતા નથી, પરંતુ ચતુર્થાદિને=ચોથભક્ત આદિ તપને, કરે છે. અને તેનાથી ઊર્ધ્વ=ત્યારપછી, તેના પારણકમાં=છ માસ કરાતા તે ચોથભક્તાદિ તપના પારણામાં, પરિમિત આયામને=અલ્પ આહાર ગ્રહણ કરવાપૂર્વકના આંબિલને, કરે છે, અને મુખના ભંગમાં તેલના ગંડૂષનું ધારણ કરે છે=મુખ શોષાતું હોય તો મોઢામાં તેલનો કોગળો રાખે છે. અને આનાથી ઊર્ધ્વ=ત્યારપછી, અન્ય પણ છ માસ અફ્રમાદિ જ વિકૃષ્ટ તપઃકર્મ થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

પૂર્વગાથામાં દશ વર્ષ સુધી સંલેખના કરવાની વિધિ બતાવી, ત્યારપછી બે વર્ષ સુધી સંલેખના કઈ રીતે કરે ? તેની વિધિ બતાવે છે —

ત્યારપછી છ મહિના સુધી છઢાદિ અતિવિકૃષ્ટ તપ કરતા નથી, પરંતુ પૂર્વે જે છઢાદિ તપ પોતે કરતા હતા, તેનાથી ન્યૂન એવા ચોથભક્તાદિ તપને છ મહિના સુધી કરે છે, અને પારણામાં આંબિલ કરે છે અને આંબિલમાં પોતાની શક્તિઅનુસાર ઊણોદરી કરે છે.

વળી અતિ તપ કરવાને કારણે મુખનો ભંગ થાય તેવું હોય અર્થાત્ બોલવામાં કે સૂત્રોનું ઉચ્ચારણ કરવામાં મુખ અસમર્થ થાય તેવું જણાય, તો મોઢામાં તેલનો કોગળો થોડીવાર ફેરવીને રાખમાં કાઢી નાંખે છે, જેથી અંતસમય સુધી અસ્ખલિત નવકારનો જાપ કરવાનું પોતાનું સામર્થ્ય ક્ષીણ થાય નહીં.

વળી ત્યારપછી બીજા પણ છ માસ સુધી વિકૃષ્ટ તપ કરે, અર્થાત્ પૂર્વે આઠ વર્ષ સુધી જે છઢાદિ વિકૃષ્ટ તપ કરેલ, તેના કરતાં પણ વિકૃષ્ટ એવા અઢમાદિ તપને શક્તિના પ્રકર્ષથી છ મહિના સુધી કરે, જેથી શરીરની ક્ષીણતા વધતી જાય અને શારીરિક પ્રતિકૃળ સંયોગોમાં પણ શુભ અધ્યવસાય કરવાનું પોતાનું સામર્થ્ય સંચિત થાય. ॥૧૫૭૬॥

#### भाशा :

# वासं कोडीसहिअं आयामं तह य आणुपुव्वीए । संघयणादणुरूवं एत्तो अद्धाइ निअमेण ॥१५७७॥

## अन्वधार्<u>य</u>ः

कोडीसहिअं आयामं=કોટિસહિત આયામને वासं=વર્ષ (કરે છે.) तह य आणुपुट्वीए=અને તે પ્રકારની આનુપૂર્વીથી=ગાથા ૧૫૭૫થી અત્યાર સુધી બતાવ્યું તે પ્રકારના ક્રમથી, संघयणादणुरूवं=સંઘયણાદિને અનુરૂપ एत्तो अद्धाइ=આનાથી અર્ધિદિને=ઉપરમાં બતાવ્યું એટલા કાળથી અડધા વગેરેને, निअमेण=નિયમથી (કરે છે.)

## ગાशार्थ :

કોટિસહિત આંબિલને એક વર્ષ કરે છે. અને તે પ્રકારની આનુપૂર્વીથી સંઘથણાદિને અનુરૂપ ઉપરમાં બતાવ્યું એટલા કાળથી અડધા વગેરે કાળ સુધી નિયમથી સંલેખના કરે છે.

# ટીકા :

वर्षं कोटीसहितमायामं, तथा चानुपूर्व्या एवमेव संहननाद्यनुरूपम्, आदिशब्दाच्छक्त्यादिग्रहः, अतः=उक्तात् कालादद्धीदि=अर्द्धं प्रत्यर्द्धं वा नियमेन करोति ।

इह च कोटीसहितमित्येवं वृद्धा बुवते -

"पहवणओ य दिवसो पच्चक्खाणस्स निद्ववणओ य । जहियं समिति दोण्णि उ तं भन्नड्न कोडिसहियं तु ॥१॥ भावत्थो पुण इमस्स-जत्थ पच्चक्खाणस्स कोणो कोणो य मिलयइ, कहं ?, गोसे आवस्सए अब्भत्तड्डो गहिओ, अहोरत्तं अच्छिऊण पच्छा पुणरिव अब्भत्तडं करेइ, बीयस्स पडावणा पढमस्स निड्ठवणा, ए दो वि कोणा, एगड दो वि मिलिआ, अडमादिसु दुहओ कोडिसिहयं, जो चिरमिदिवसो तस्स वि एगा कोडी, एवं आयंबिलनिच्चीइयएगासणएगडाणगाणि वि । अहवा इमो अण्णो विही-अब्भत्तडं कयं, आयंबिलेण पारियं, पुणरिव अब्भत्तडं करेइ आयंबिलं च, एवं एगासणगाईहि वि संजोगा कायव्वा, णिविगतिगाइसु सब्वेसु सिरसेसु विसिरसेसु य, एत्थ आयंबिलेणाहिगारो त्ति गाथार्थ: ॥१५७७॥

## ટીકાર્થ :

वર્ષ ..... करोति કોટીસહિત આયામને વર્ષ કરે છે=એક વર્ષ પ્રતિદિન આંબિલને કરે છે. અને તે પ્રકારની આનુપૂર્વીથી=બાર વર્ષ કરવાની સંલેખનાનો ગાથા ૧૫૭૫થી અત્યાર સુધી જે પ્રકારે ક્રમ બતાવ્યો તે પ્રકારના ક્રમથી, આ રીતે જ=ઉપરમાં બતાવ્યું એ રીતે જ, સંહનનાદિને અનુરૂપ=પોતાના સંઘયણબળ આદિને અનુસાર, આનાથી=ઉક્ત કાળથી=ગાથા ૧૫૭૫થી ૧૫૭૭ના પ્રથમ પાદ સુધી કહેવાયો એ બાર વર્ષના કાળથી, અર્ધાદિને=અર્ધને અથવા પ્રત્યર્ધને, નિયમથી કરે છે અર્થાત્ બાર વર્ષના કાળ કરતાં અડધા એટલે છ વર્ષ અથવા પા એટલે ત્રણ વર્ષ નક્કી સંલેખનાને કરે છે.

'आदि' શબ્દથી=''संहननाद्यनुरूपं''માં 'आदि' શબ્દથી, શક્તિ આદિનો ગ્રહ છે=ગ્રહણ છે.

इह ..... बुवते અને અહીં=પચ્ચક્ખાણમાં, 'કોટીસહિત' એ પ્રકારના (શબ્દનો અર્થ) વૃદ્ધો આ પ્રકારે કહે છે –

पद्ववणओ ..... सहियं तु ॥१॥ પચ્ચક્ષ્પાણનો પ્રસ્થાપન અને નિષ્ઠાપન દિવસ જ્યાં≕જે પચ્ચક્ષ્પાણમાં, બંને જ સાથે આવે છે, વળી તેને=તે પચ્ચક્ષ્પાણને, કોટીસહિત કહેવાય છે.

भावत्थो .... મિલિઆ વળી આનો ભાવાર્થ આ પ્રમાણે છે – જ્યાં પચ્ચક્ષ્મણનો કોણ અને કોણ મળે છે. કઈ રીતે મળે છે ? તે બતાવે છે – સવારમાં આવશ્યકમાં અભક્તાર્થ ગ્રહણ કરાયો=ઉપવાસનું પચ્ચક્ષ્મણ લેવાયું. અહોરાત્ર રહીને=એક દિવસ-રાત તે ઉપવાસ કરીને, પછી ફરી પણ અભક્તાર્થને કરે છે=બીજે દિવસે ઉપવાસ કરે છે, ત્યારે બીજાની પ્રસ્થાપના પ્રથમની નિષ્ઠાપના=બીજા ઉપવાસનો પ્રારંભ અને પહેલા ઉપવાસની સમાપ્તિ થાય છે, એ બંને પણ કોણો છે=પ્રસ્થાપના અને નિષ્ઠાપના એ બંને પણ પચ્ચક્ષ્મણના છેડા છે. બંને પણ એકત્ર મળ્યા=પચ્ચક્ષ્મણના બંને પણ છેડાઓ એક સ્થાને મળ્યા.

अडमादिस ..... गाणि वि અહમાદિમાં બે બાજુથી કોટીસહિત થાય છે. જે ચરમ દિવસ, તેની પણ એક કોટિ થાય છે અર્થાત્ અહમથી માંડીને છ માસ સુધીના તપમાં પ્રથમ ઉપવાસની સમાપ્તિ અને બીજા ઉપવાસનો પ્રારંભ થાય તેની એક કોટિ અને વચ્ચેના ઉપવાસોની સમાપ્તિ અને છેલ્લા ઉપવાસનો પ્રારંભ થાય તેની પણ એક કોટિ, એમ બંને બાજુથી કોટિ થાય છે. આ રીતે આંબિલ, નિવિગઈ, એકાશન, એકસ્થાનક પણ છે.

अहवा ..... विसरिसेसु य અથવા અન્ય આ વિધિ છે≕કોટિસહિત પચ્ચક્ષ્ખાણ કરવાની બીજી આ વિધિ છે – અભક્તાર્થ કરાયું આંબિલથી પરાયું≕ઉપવાસ કર્યો અને આંબિલથી તે ઉપવાસ પાર્યો, ફરી પણ અભક્તાર્થને અને આંબિલને કરે છે. આ રીતે એકાશનાદિ વડે પણ સંયોગો કરવા અર્થાત્ ઉપવાસ કર્યો, એકાસણાથી પાર્યો, ફરી પણ ઉપવાસ કરે, એકાસણાથી પારે, એ પ્રકારનો એકાસણાથી સંયોગ કરવો. 'आदિ' શબ્દથી નિવિગઈ અને એકસ્થાનકનું ગ્રહણ છે. નિવિગઈ આદિ સર્વ સદેશોમાં અને વિસદેશોમાં થાય છે અર્થાત્ એક નીવિ કર્યા પછી બીજે દિવસે પણ નીવિ કરે તો નીવિમાં સદેશ સંયોગ થાય અને ઉપવાસ કરે નીવિથી ઉપવાસ પારે ફરી પણ ઉપવાસ કરે નીવિથી પારે તો નીવિમાં વિસદેશ સંયોગ થાય. 'आદિ' શબ્દથી એકાશનકાદિનું ગ્રહણ છે.

एत्य ..... गाथार्थ: અહીં=પ્રસ્તુત સંલેખનામાં કરાતા કોટીસહિત પચ્ચક્ખાણમાં, આંબિલ વડે અધિકાર છે અર્થાત્ એક વર્ષ સળંગ આંબિલ કરવારૂપ કોટીસહિત પચ્ચક્ખાણ વડે અધિકાર છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

પૂર્વમાં બતાવ્યું એ રીતે અગિયાર વર્ષ સુધી સંલેખના કર્યા પછી એક વર્ષ સુધી કોટીસહિત આંબિલ તપ કરે છે અર્થાત્ એક આંબિલનો છેડો બીજા આંબિલના છેડા સાથે પરસ્પર સંબંધિત થાય તે રીતે આંતરા વગરનાં સળગ આંબિલ એક વર્ષ સુધી કરે છે, અને 'એક વર્ષ સુધી પ્રતિદિન આંબિલ કરે છે' એમ જણાવવા માટે જ "કોટીસહિત આયામને કરે છે" એમ પ્રસ્તુત ગાથામાં કહેલ છે.

આ રીતે બાર વર્ષ સુધી સંલેખના કરવાની વિધિ બતાવ્યા પછી, વર્તમાનના સાધુઓ આ પ્રકારની બાર વર્ષની સંલેખના ન કરી શકે, તો શું કરવું જોઈએ ? તે બતાવવા માટે ગ્રંથકારશ્રી કહે છે કે સાધુઓ પોતાના સંઘયણબળ, શક્તિ આદિને અનુરૂપ પૂર્વમાં બતાવ્યું એ જ ક્રમથી, સંલેખનાના બાર વર્ષના કાળથી અડધા છ વર્ષના કાળ સુધી કે તેનાથી પણ અડધા ત્રણ વર્ષના કાળ સુધી અવશ્ય સંલેખના કરે, જેથી અંત સમયે કરવાની આરાધનામાં ભાવની ઉત્તરોત્તર વિશુદ્ધિ પ્રાપ્ત થાય. ॥૧૫૭૭॥

# अवतरशिङाः

इत्थमसंलेखनायां दोषमाह -

# અવતરણિકાર્થ:

આ રીતે અસંલેખનામાં દોષને કહે છે≕ગાથા ૧૫૭૫થી<sub>,</sub>૧૫૭૭માં વર્ણન કર્યું એ રીતે સંલેખના નહીં કરવામાં પ્રાપ્ત થતા દોષને કહે છે −

# ભાવાર્થ :

ગાથા ૧૫૭૪માં કહ્યું કે અભ્યુઘત મરણ પ્રાયઃ સંલેખનાપૂર્વક થાય છે. ત્યારપછી ગાથા ૧૫૭૫થી ૧૫૭૭ સુધી સંલેખનાની વિધિ બતાવી, તે સંલેખના જેઓ કરતા નથી તેઓને મરણકાળમાં પ્રાયઃ અસમાધિ થાય છે, તે રૂપ દોષ બતાવે છે –

#### आशाः

देहम्मि असंलिहिए सहसा धाऊहिं खिज्जमाणेहिं। जायइ अङ्ज्झाणं सरीरिणो चरमकालम्मि ॥१५७८॥

www.jainelibrary.org

## अन्वयार्थ :

देहिम्म असंलिहिए=દેહ અસંલેખિત હોતે છતે चरमकालिम्म सहसा खिज्जमाणेहिं धाऊहिं=ચરમકાળમાં સહસા ક્ષય પામતા ધાતુઓ વડે सरीरिणो अङ्ब्झाणं जायड्=શરીરીઓને આર્તધ્યાન થાય છે.

# ગાશાર્થ :

દેહ અસંલેખિત હોતે છતે ચરમકાળમાં એકદમ ક્ષય પામતા ધાતુઓ વડે જીવોને આર્તધ્યાન થાય છે.

## **ਹੀ**ਤਾ :

देहे असंलिखिते सित सहसा धातुभिः श्लीयमाणैः मांसादिभिः जायते आर्त्तध्यानम्=असमाधिः शरीरिणः चरमकाले=मरणसमय इति गाथार्थः ॥१५७८॥

# ટીકાર્થ :

દેહ અસંલેખિત હોતે છતે ચરમકાળમાં=મરણસમયમાં, સહસા=એકદમ, ક્ષય પામતા માંસાદિ ધાતુઓ વડે શરીરીઓને=જીવોને, આર્તધ્યાન=અસમાધિ, થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### भाशा :

विहिणा उ थेवथेवं खिवज्जमाणेहिं संभवइ णेअं । भवविडविबीअभूअं इत्थ य जुत्ती इमा णेआ ॥१५७९॥

# અન્વચાર્થ:

विहिणा उ=વળી વિધિથી थेवथेवं खिवज्जमाणेहिं=થોડા થોડા ક્ષય કરાતા એવા ધાતુઓ વડે, भविडिविबीअभूअं एअं ण संभवइ=ભવિવિટપીના બીજભૂત એવું આ=આર્તધ્યાન, સંભવતું નથી. इत्थ य=અને અહીં=વિધિથી ક્ષય કરાતા ધાતુઓ વડે આર્તધ્યાનના અસંભવમાં, इमा जुत्ती णेआ=आ=હવે કહે છે એ, યુક્તિ જાણવી.

# ગાસાર્થ :

વળી વિદ્યાર્થી થોડા-થોડા ક્ષય કરાતા એવા દાતુઓ વડે ભવવિટપીના બીજભૂત એવું આર્તધ્યાન સંભવતું નથી. અને એમાં હવે કહે છે એ યુક્તિ જાણવી.

# टीङा :

विधिना तु शास्त्रोक्तेन स्तोकस्तोकं क्षीयमाणै:(?क्षिप्यमाणै:)धातुभि: सम्भवति नैतद्=आर्त्तध्यानं, भवविटपिबीजभूतमेतद्, अत्र युक्तिरियं ज्ञेयाऽसम्भव इति गाथार्थ: ॥१५७९॥

🛨 ટીકામાં **क्षीयमाणैः** છે તેને સ્થાને મૂળગાથા પ્રમાણે **क्षिप्यमाणैः** હોવું જોઈએ, જે પ્રેરક વર્તમાનકૃદંત છે.

#### દીકાર્થ :

વળી શાસ્ત્રોક્ત વિધિથી થોડા થોડા ક્ષય કરાતા ધાતુઓ વડે આ=આર્તધ્યાન, સંભવતું નથી. આ ભવરૂપી વિટપીનું બીજભૂત છે=આર્તધ્યાન સંસારરૂપી વૃક્ષનું બીજભૂત છે. અહીં=અસંભવમાં=વિધિથી ક્ષય કરાતા ધાતુઓ વડે આર્તધ્યાનના અસંભવમાં, આ=હવે કહે છે એ, યુક્તિ જાણવી, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### भाशा :

सइ सुहभावस्स तहा थेवविवक्खत्तणेण नो बाहा । जायइ बलेण महया थेवस्सारंभभावाओ ॥१५८०॥

## અન્વચાર્થ :

तहा सइ सुहभावस्स=તે પ્રકારે સદા શુભભાવવાળાને थेविववक्खत्तणेण=સ્તોક વિપક્ષપશાથી बाहा नो जायइ=બાધા થતી નથી; महया बलेण थेवस्स आरंभभावाओ=કેમ કે મહા બળવાળા (શુભભાવ) વડે સ્તોકના=થોડા દુઃખના, આરંભનો ભાવ છે.

## भाशार्थ :

તે પ્રકારે સદા શુભભાવવાળાને થોડા વિપક્ષપણાથી બાધા થતી નથી; કેમ કે મહા બળવાળા શુભભાવ વડે થોડા દુઃખના આરંભનો ભાવ છે.

## ટીકા :

सदा शुभभावस्य तथा=तेन संलेखनाप्रकारेण स्तोकविपक्षत्वेन हेतुना न बाधा जायते, कुत इत्याह-बलेन महता शुभभावेन तेन स्तोकस्य दु:खस्यारम्भभावादिति गाथार्थः ॥१५८०॥

# ટીકાર્થ :

તે પ્રકારે≕તે સંલેખનાના પ્રકારથી=ગાથા ૧૫૭૫થી ૧૫૭૭માં સંલેખના કરવાનો જે પ્રકાર બતાવ્યો તે પ્રકારથી, સદા શુભભાવવાળા સાધુને થોડા વિપક્ષપણારૂપ હેતુથી બાધા થતી નથી. કયા કારણથી બાધા થતી નથી કહે છે – મહા બળવાળા તે શુભભાવ વડે થોડા દુઃખના આરંભનો ભાવ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

પૂર્વમાં વર્શન કર્યું તે પ્રકારે સંલેખનાકાળમાં મહાત્મા ભાવસંલેખના કરવા અર્થે આત્માને સતત શ્રુતથી વાસિત કરે છે અને કાયસંલેખના કરવા અર્થે શાસ્ત્રવિધિ અનુસાર તપ કરીને દેહને કૃશ કરે છે. વળી, જેઓ આ પ્રકારે સંલેખના કરતા નથી તેઓ આત્માને શ્રુતાદિથી વાસિત કરતા હોય તોપણ, મરણ સમયે માંસાદિ ધાતુઓનો એકદમ ક્ષય થાય ત્યારે તેઓનું ચિત્ત શરીરને થતી પીડામાં વર્તવાથી તેઓને આર્તધ્યાન થાય છે.

તેથી ફલિત થાય કે ચિત્તનો ઉપયોગ જિનવચનાનુસાર વર્તતો ન હોય તો તે ઉપયોગ અસમાધિવાળો છે, અને મૃત્યુકાળમાં ધાતુઓનો અત્યંત ક્ષય થવાને કારણે શરીરમાં ઉત્પન્ન થયેલી પીડામાં ચિત્ત ઉપયુક્ત હોય તો અસમાધિ થાય છે, જે આર્તધ્યાનરૂપ છે; અને આ આર્તધ્યાન સંસારરૂપી વૃક્ષના બીજભૂત છે, તેથી સંસારના પરિભ્રમણથી ઉદ્વિગ્ન થયેલા મહાત્માએ મરણ સમયે સંભવતા આર્તધ્યાનના પરિહાર માટે શાસ્ત્રવિધિ અનુસાર દ્રવ્યસંલેખનામાં અને ભાવસંલેખનામાં ઉદ્યમ કરવો જોઈએ, જેથી દેહમાં રહેલા માંસાદિ ધાતુઓનો થોડો થોડો ક્ષય થાય તોપણ તે મહાત્મા પોતાનું ચિત્ત ધર્મધ્યાનમાં વ્યાપૃત રાખી શકે, જેના કારણે તે મહાત્માને મરણ સમયે આર્તધ્યાન સંભવે નહીં.

વળી સંલેખના કરવાથી આર્તધ્યાન કેમ સંભવતું નથી ? તેમાં યુક્તિ આપે છે કે શાસ્ત્રોક્ત વિધિ અનુસાર સંલેખના કરતી વખતે તે સંલેખનાના પ્રકારથી મહાત્માનું ચિત્ત સદા શુભભાવમાં વર્તે છે, અને સંલેખનાકાળમાં કરાતા તપથી શરીરમાં જે કાંઈ અલ્પ પીડા થાય છે તે પીડા તે મહાત્માના શુભભાવનો બાધ કરનાર બનતી નથી; કેમ કે સંલેખનાકાળમાં તે મહાત્માએ ઘણા શુભભાવથી શરીરના થોડા દુઃખને સહન કરવાનો આરંભ કરેલ છે, માટે સંલેખનાથી થતા દુઃખ દ્વારા તે મહાત્માના મહાન એવા શુભભાવનો બાધ થતો નથી. 
II૧૫૭૮/૧૫૭૯/૧૫૮૦II

#### आथा :

# उवक्रमणं एवं सप्पडिआरं महाबलं णेअं । उचिआणासंपायण सइ सुहभावं विसेसेणं ॥१५८१॥

#### અન્વસાર્થ :

एवं=આ રીતે=પૂર્વમાં બતાવ્યું એ રીતે, सप्पडिआरं उवक्कमणं=સપ્રતીકારવાળું ઉપક્રમણ महाबलं णेअं=મહાબળવાળું જાણવું. उचिआणासंपायण=ઉચિત આજ્ઞાના સંપાદનથી विसेसेणं=વિશેષથી सइ सुहभावं=(ઉપક્રમણ) સદા શુભભાવવાળું થાય છે.

# आशार्थ :

પૂર્વમાં બતાવ્યું એ રીતે સપ્રતીકારવાળું ઉપક્રમણ મહાબળવાળું જાણવું. ઉચિત આજ્ઞાના સંપાદનથી વિશેષથી ઉપક્રમણ સદા શૂભભાવવાળું થાય છે.

# ટીકા :

उपक्रमणमेवं धात्वादीनां सप्रतीकारं भूयो बृंहणेन महाबलं ज्ञेयं, अत्र उचिताज्ञासम्पादनेन सदा शुभभावमुपक्रमणं विशेषेणेति गाथार्थः ॥१५८१॥

# ટીકાર્થ :

આ રીતે=પૂર્વમાં બતાવ્યું એ રીતે, અત્યંત બૃંહણ દ્વારા સપ્રતીકાર એવું ધાતુઆદિનું ઉપક્રમણ=શુભભાવરૂપ પ્રતિકારથી સહિત એવું માંસાદિ ધાતુ આદિની ક્ષીણતાનું આપાદન, મહાબળવાળું=આત્મામાં મહાબળને સંચિત કરનારું, જાણવું.

અહીં=પ્રતિકારવાળા ઉપક્રમણમાં, ઉચિત આજ્ઞાના સંપાદનથી=સર્વ સાધુઓ સાથે જિનાજ્ઞાનુસાર

ક્ષામણાદિવિષયક ઉચિત કૃત્યો કરવારૂપ ઉચિત આજ્ઞાના સંપાદનથી, વિશેષથી ઉપક્રમણ સદા શુભભાવવાળું થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

ગાથા ૧૫૭૫થી ૧૫૭૭માં બતાવ્યું તે પ્રકારે સંલેખના કરવામાં ન આવે તો પ્રાપ્ત થતો દોષ ગાથા ૧૫૭૮માં બતાવ્યો અને શાસ્ત્રોક્ત વિધિથી સંલેખના કરવામાં આવે તો તે દોષનો અભાવ કઈ રીતે થાય છે? તે ગાથા ૧૫૭૯-૧૫૮૦માં યુક્તિપૂર્વક બતાવ્યું. તેથી કોઈ મહાત્મા પોતાની શક્તિ અનુસાર સંલેખના કરવા માટે તત્પર થયા હોય ત્યારે, તેઓ પોતાના શિષ્ય વગેરેની અત્યંત ઉપબૃંહણા કરતાં કહે કે "ભગવાનના શાસનને પામીને તમે લેશ પણ પ્રમાદ કર્યા વગર જિનવચનાનુસાર ઉદ્યમ કરો છો તે રીતે જ જીવનના ચરમકાળ સુધી ઉદ્યમ કરજો અને અંતસમયે સંલેખના કરીને જિનવચનાનુસાર અનશનમાં ઉદ્યમ કરીને તમે આ મનુષ્યજન્મને સફળ કરજો." ઇત્યાદિ પ્રકારે અત્યંત ઉપબૃંહણા કરવાપૂર્વક તે મહાત્મા સંલેખના કરે છે, અને સંલેખનાકાળમાં વધતા જતા શુભભાવપૂર્વક પૂર્વમાં બતાવેલ ક્રમથી જ તપ કરીને શરીરના ધાતુઆદિનું ઉપક્રમણ કરે છે અર્થાત્ ધાતુઆદિને ક્ષીણ-ક્ષીણતર કરે છે.

આ રીતે અત્યંત ઉપબૃંહણ દ્વારા શુભભાવરૂપ પ્રતિકારપૂર્વક કરાયેલું ધાતુઓનું ઉપક્રમણ મહાબળવાળું જાણવું અર્થાત્ ઉપબૃંહણપૂર્વક શુભભાવના પ્રતિકારસહિત સંલેખનામાં યત્ન કરવાને કારણે ધાતુઆદિ ક્ષીણ થવાથી દેહ કૃશ થાય તોપણ, દેહ પ્રત્યે અત્યંત નિરપેક્ષભાવ પ્રગટે તેવું મહાબળ આત્મામાં પ્રગટે છે એમ જાણવું.

વળી સંલેખનાકાળમાં ઉચિત આજ્ઞાનું સંપાદન કરવામાં આવે તો ધાતુઆદિનું ઉપક્રમણ વિશેષથી સદા શુભભાવવાળું બને છે.

આશય એ છે કે જેમણે અંતકાળે પોતાના જીવનમાં લાગેલા અતિચારોનું સમ્યગ્ સ્મરણ કરીને તેની શુદ્ધિના ઉપાયોનું સેવન કર્યું હોય, વળી પૂર્વે કોઈની સાથે મનદુઃખ થવાનો પ્રસંગ બન્યો હોય તો તે સર્વની સાથે ઉચિત ક્ષામણા કરી હોય, તેમ જ અનશનવિષયક ભગવાનની જે જે ઉચિત આજ્ઞા હોય તે સર્વનું સ્મરણ કરીને ઉચિત રીતે સંપાદન કર્યું હોય, તેવા મહાત્મા અંત સમયે જે શુભભાવરૂપ પ્રતિકારસહિત ધાતુઆદિનું ઉપક્રમણ કરે છે તે વિશેષ પ્રકારના શુભભાવનું કારણ બને છે. તેથી અનશન કરનારા મહાત્માએ સર્વ ઉચિત આજ્ઞાના સંપાદનપૂર્વક સંલેખનામાં ઉદ્યમ કરવો જોઈએ, જેથી અનશનકાળમાં પ્રગટેલું મહાબળ ઉત્તરના ઉચિત ભવની પ્રાપ્તિનું કારણ બને. એ પ્રકારનું પ્રસ્તુત ગાથાનું તાત્પર્ય છે. ॥૧૫૮૧॥

#### ગાશા :

थेवमुवक्कमणिज्जं बज्झं अब्भितरं च एअस्स । जाइ इअ गोअरत्तं तहा तहा समयभेएणं ॥१५८२॥

# अन्वयार्थः

इअ=આ રીતે तहा तहा समयभेएणं=ते ते प्रકारे समयना=કાળના, ભેદથી **थेवमुवक्कमणिज्जं=**સ્તોક ઉપક્રમણીય એવું **बज्झं अब्धितरं च**=બાહ્ય અને અભ્યંતર **एअस्स गोअरत्तं**=આના ગોચરત્વને=ઉપક્રમણના વિષયપણાને, जाइ=પામે છે.

#### આશાર્થ :

આ રીતે તે તે પ્રકારે કાળના ભેદથી સ્તોક ઉપક્રમણીય એવું બાહ્ય અને અભ્યંતર ઉપક્રમણના વિષયપણાને પામે છે.

#### रीकाः

स्तोकमुपक्रमणीयं बाह्यं मांसादि आध्यन्तरं च अशुभपरिणामादि एतस्य=उपक्रमणस्य यात्येवं गोचरत्वं संलेखनायाः तथा तथा समयभेदेन=कालभेदेनेति गाथार्थः ॥१५८२॥

## ટીકાર્થ :

આ રીતે≕ગાથા ૧૫૭૫થી ૧૫૭૭માં બતાવ્યું એ રીતે, સંલેખનાના તે તે પ્રકારના સમયના ભેદથી=કાળના ભેદથી, થોડા ઉપક્રમણીય એવા માંસાદિરૂપ બાહ્ય અને અશુભ પરિણામાદિરૂપ અભ્યંતર, આના≕ઉપક્રમણના, ગોચરપણાને=વિષયપણાને, પામે છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

ગાથા ૧૫૭૫થી ૧૫૭૭માં સંલેખનાની વિધિ બતાવી એ રીતે સંલેખના કરવાથી સંલેખનાના તે તે પ્રકારના કાળના ભેદથી મહાત્માના શરીરમાં રહેલા ઉપક્રમણીય એવા બાહ્ય માંસાદિ અને ઉપક્રમણીય એવા અંતરંગ અશુભ પરિણામાદિ થોડા થોડા ઉપક્રમ પામે છે.

આશય એ છે કે ગાથા ૧૫૭૫થી ૧૫૭૭માં બતાવ્યું તેમ ૧૨ વર્ષની સંલેખના કરવાથી ક્રમસર કરાતા તપ દ્વારા દેહના માંસાદિનું ઉપક્રમણ ઉત્તરોત્તર વધતું જાય છે, તેમ જ સંલેખનાકાળમાં આત્માને શાસ્ત્રવચનોથી વાસિત કરવા દ્વારા અનાદિના અશુભ ભાવના સંસ્કારોથી વિરુદ્ધ એવા સંસ્કારોનું આધાન થતું જાય છે, જેથી પીડા આદિના નિમિત્તને પામીને થતા અશુભ ભાવોના સંસ્કારો ક્ષીણ-ક્ષીણતર થતા જાય છે. અને તેમ થવાથી શું લાભ થાય છે? તે ગ્રંથકારશ્રી સ્વયં આગળની ગાથામાં બતાવે છે. ॥૧૫૮૨॥

#### ः १६६१८

जुगवं तु खविज्जंतं उदग्गभावेण पायसों जीवं । चावइ सहजोगाओ बहुगुरुसेण्णं व सुहडं ति ॥१५८३॥

# અન્વચાર્થ :

बहुगुरुसेण्णं व सुहडं=બહુ ગુરુ સૈન્ય જેમ સુભટને (જયથી ચ્યુત કરે છે, તેમ) उदग्गभावेण तु=વળી ઉદગ્રભાવથી जुगवं=એક સાથે खविज्जंतं=क्षય કરાતા એવા માંસાદિ जीवं=જીવને पायसो=પ્રાય: सुहजोगाओ=શુભયોગથી चावइ=ચ્યુત કરે છે.

🛨 'ति' पाहपूरण अर्थे छे.

#### आधार्थ :

બહુ ગુરુ સેન્ચ જેમ સુભટને જયથી ચ્યુત કરે છે, તેમ ઉદગ્રભાવથી એક સાથે ક્ષય કરાતા માંસાદિ જીવને પ્રાયઃ શુભયોગથી ચ્યુત કરે છે.

## शक्ताः

युगपत्तु क्षिप्यमाणं तन्मांसादि उदग्रभावेन=प्रचुरतया प्रायशो जीवं, किमित्याह-च्यावयति शुभयोगात् सकाशात्, किमिव कमित्याह-बहुगुरुसैन्यमिव सुभटं च्यावयति जयादिति गाथार्थः ॥१५८३॥

## ટીકાર્થ :

વળી ઉદગ્રભાવથી=પ્રચુરપણાથી, એક સાથે ક્ષય કરાતા એવા તે માંસાદિ પ્રાયઃ જીવને શુભયોગથી ચ્યુત કરે છે. કોણ જેમ કોને ચ્યુત કરે છે ? એથી કહે છે – બહુ ગુરુ સૈન્ય જેમ=અત્યંત મોટું સૈન્ય જેમ, સુભટને જયથી ચ્યુત કરે છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે સંલેખનાના તે તે પ્રકારના કાળના ભેદથી માંસાદિ અને અશુભ પરિણામાદિ ઉપક્રમણના વિષયપણાને પામે છે. હવે આ રીતે સંલેખના કરવામાં ન આવે અને સંલેખના કર્યા વગર જ અનશન કરવામાં આવે તો શું દોષ પ્રાપ્ત થાય ? તે સ્પષ્ટ કરે છે –

સંલેખના કર્યા વગર અનશન કરવામાં આવે તો પ્રચુરપણાથી એક સાથે શરીરમાં ક્ષય કરાતા માંસાદિ જીવને શુભયોગથી ભ્રષ્ટ કરે છે. જેમ કોઈ સુભટની સામે અત્યંત મોટું સૈન્ય આવે તો તે સુભટ વિજયથી ભ્રષ્ટ થાય છે, તેમ મોહરૂપી શત્રુના નાશ માટે સુભટની જેમ યત્ન કરનારા પણ મહાત્માઓ સંલેખના ન કરે તો, શરીરના માંસાદિ એક સાથે ક્ષય પામે ત્યારે અતિશય પીડાને કારણે શાસ્ત્રવયનોથી ભાવિત પણ તે મહાત્મા શુભયોગથી પ્રાયઃ પાત પામે છે. આથી જીવનના ચરમકાળે પૂર્વે બતાવી એવી સંલેખના કરીને જ અનશનનો ઉદ્યમ કરવો જોઈએ, એ પ્રકારનો ગ્રંથકારશ્રીનો આશય છે. !!૧૫૮૩!!

# અવતરણિકા :

ગાથા ૧૫૭૫થી ૧૫૭૭માં સંલેખના કરવાની વિધિ બતાવી, ત્યારપછી ગાથા ૧૫૭૮માં સંલેખના કર્યા વગર અનશન કરવાથી પ્રાપ્ત થતો આર્તધ્યાનરૂપ દોષ બતાવ્યો અને વિધિપૂર્વક સંલેખના કરવાથી આર્તધ્યાનનો અસંભવ બતાવ્યો; ત્યારપછી સંલેખના કઈ રીતે મહાબળપ્રાપ્તિનું કારણ બને છે ? તે ગાથા ૧૫૮૧માં બતાવ્યું, ત્યારપછી સંલેખના દ્વારા કઈ રીતે બાહ્ય અને અભ્યંતર ઉપક્રમણ થાય છે ? તે ગાથા ૧૫૮૨માં બતાવ્યું, ત્યારપછી સંલેખના કર્યા વગર અભ્યુદ્યત મરણ સ્વીકારવાથી આરાધક પણ જીવ પ્રાયઃ શુભભાવથી કઈ રીતે ચ્યુત થાય છે ? તે ગાથા ૧૫૮૩માં દેષ્ટાંત દ્વારા બતાવ્યું.

હવે આ સંલેખના આત્મઘાતને અનુકૂળ ક્રિયા છે, એ પ્રકારની શંકાનું ઉદ્દભાવન કરતાં ગ્રંથકારશ્રી કહે છે –

#### आथा :

# आहऽप्पवहणिमित्तं एसा कह जुज्जई जइजणस्स । समभाववित्तिणो तह समयत्थिविरोहओ चेव ॥१५८४॥

#### अन्वयार्थः

आह=आहथी પૂર્વપક્ષી શંકા કરે છે — एसा=આ=સંલેખના, अप्पवहणिमित्तं=આત્મવધના નિમિત્તે છે, समभावित्तिणो जइजणस्म=સમભાવની વૃત્તિવાળા યતિજનને कह जुज्जई ?=કઈ રીતે ઘટે ? तह=तथा समयत्थिवरोहओ चेव=સમયાર્થનો વિરોધ હોવાથી જ (કઈ રીતે ઘટે ?)

## ગાસાર્થ :

आहथी પૂર્વપक्षी શંકા કરે છે — સંલેખના આત્મવદાના નિમિત્તે છે, સમભાવની વૃત્તિવાળા યતિજનને કઈ રીતે ઘટે ? તથા સમયાર્થનો વિરોદ્ય હોવાથી જ કઈ રીતે ઘટે ?

## टीका :

आह-आत्मवधनिमित्तमेषा=संलेखना, कथं युज्यते ? यतिजनस्य समभाववृत्तेः सतः, तथा समयार्थ-विरोधतश्चैवेति गाथार्थः ॥१५८४॥

## ટીકાર્થ:

કહે છે=પૂર્વપક્ષી શંકા કરતાં કહે છે – આ=સંલેખના, આત્મવધના નિમિત્તે છે. સમભાવની વૃત્તિવાળા છતા યતિજનને કઈ રીતે ઘટે ? તથા સમયાર્થનો=શાસ્ત્રાર્થનો, વિરોધ હોવાથી જ, કઈ રીતે ઘટે ? એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

પૂર્વમાં સંલેખનાની વિધિ બતાવી અને તે રીતે સંલેખના નહીં કરવામાં પ્રાપ્ત થતા દોષો બતાવ્યા. ત્યાં કોઈ શંકા કરે કે સંલેખના દેહના નાશ દ્વારા આત્મવધનું કારણ છે અને સાધુઓ સર્વ ભાવો પ્રત્યે સમભાવવાળા હોય છે, તેથી તેઓને જીવન-મૃત્યુ પ્રત્યે પણ સમભાવ હોય છે. આથી સર્વત્ર સમભાવવાળા સાધુઓને પોતાના વધને અનુકૂળ પ્રવૃત્તિ કઈ રીતે ઘટે ? અર્થાત્ ન જ ઘટે.

વળી શાસ્ત્રમાં પણ હિંસાનો નિષેધ કરાયો છે, માટે શાસ્ત્રવચન સાથે પણ વિરોધ હોવાથી સાધુઓને આત્મવધની પ્રવૃત્તિ કઈ રીતે ઘટે ? અર્થાત્ ન જ ઘટે. આ પ્રકારનો શંકાકારનો આશય છે. ॥૧૫૮૪॥

# અવતરણિકા :

विरोधमाह --

# અવતરણિકાર્થ:

વિરોધને કહે છે≕પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે શાસ્ત્રાર્થનો વિરોધ હોવાથી જ યતિજનને સંલેખના કઈ રીતે ઘટે ? તેથી હવે તે સંલેખના સાથે શાસ્ત્રાર્થના વિરોધને સ્પષ્ટ કરે છે −

#### आधाः

# तिविहाऽतिवायिकिरिआ अप्पपरोभयगया जओ भणिया । बहुसो अणिडफलया धीरेहिं अणंतनाणीहिं ॥१५८५॥

#### सन्दर्भार्थ :

जओ=જે કારણથી धोरेहिं अणंतनाणीहिं=ધીર એવા અનંતજ્ઞાની વડે अप्पपरोभयगया तिविहा अतिवायिकिरिआ=आत्म-पर-ઉભયગત ત્રિવિધ અતિપાતિકિયા बहुसो अणिडफलया=બહુ પ્રકારે અનિષ્ટ કળને દેનારી भणिया=કહેવાઈ છે. (તેથી સંલેખના સાથે શાસ્ત્રાર્થનો વિરોધ છે, એમ પૂર્વગાથા સાથે અન્વય છે.)

#### ગાશાर्थ :

જે કારણથી ઘીર એવા અનંતજ્ઞાની વડે આત્મ-પર-ઉભયગત ત્રણ પ્રકારની અતિપાતની ક્રિયા બહુ પ્રકારે અનિષ્ટ ફળને દેનારી કહેવાઈ છે, તેથી સંલેખના સાથે શાસ્ત્રાર્થનો વિરોધ છે.

## ટીકા :

त्रिविधा अतिपातिक्रया, कथमित्याह-आत्मपरोभयगता, यतो भणिता समये बहुशोऽनिष्टफलदेयं क्रिया धीरैरनन्तज्ञानिभिः=सर्वज्ञैरिति गाथार्थः ॥१५८५॥

## ટીકાર્થ :

અતિપાતની ક્રિયા ત્રણ પ્રકારવાળી છે. કઈ રીતે ? એથી કહે છે – આત્મ-પર-ઉભયગત=સ્વવિષયક અતિપાતક્રિયા-પરવિષયક અતિપાતક્રિયા-સ્વ-પર એ ઉભયવિષયક અતિપાતક્રિયા, એમ ત્રણ પ્રકારવાળી છે.

જે કારણથી સમયમાં=શાસ્ત્રમાં, આ ક્રિયા=ત્રણ પ્રકારની અતિપાતક્રિયા, ધીર એવા અનંતજ્ઞાની વડે=સર્વજ્ઞ વડે, બહુ પ્રકારે અનિષ્ટ ફળને દેનારી કહેવાઈ છે, તે કારણથી સંલેખના સાથે શાસાર્થનો વિરોધ છે, એમ પૂર્વગાથા સાથે **ચત**:નું જોડાણ છે, એ પ્રમાણે ગા**શાર્થ છે**.

## ભાવાર્થ :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે શાસ્ત્રાર્થનો વિરોધ હોવાથી સાધુઓને સંલેખના ઉચિત નથી. તેથી તે શાસ્ત્રાર્થના વિરોધને સ્પષ્ટ કરતાં કહે છે કે અતિપાતની ક્રિયા ત્રણ પ્રકારે છે : (૧) સ્વવિષયક (૨) પરવિષયક (૩) ઉભયવિષયક. અને આ ત્રણેય પ્રકારની અતિપાતક્રિયાને ધીર એવા અનંતજ્ઞાનીએ અનિષ્ટ ફળને આપનારી કહેલ છે અર્થાત્ આ અતિપાતની ક્રિયા કરનારને પાપની પ્રાપ્તિ થાય છે એમ કહેલ છે, માટે સાધુએ દેહનો નાશ કરનારી સંલેખના કરવી ઉચિત નથી. આ પ્રકારનો પૂર્વપક્ષીનો આશય છે. !!૧૫૮૫!!

#### અવતરણિકા :

ગાથા ૧૫૮૪-૧૫૮૫માં પૂર્વપક્ષીએ જે શંકા કરી, તેનું <del>સ</del>માધાન કરવા અર્થે ગ્રંથકારશ્રી કહે છે –

#### आक्षाः

भण्णइ सच्चं एअं ण उ एसा अप्पवहणिमित्तं ति । तल्लक्खणिवरहाओ विहिआणुद्वाणभावेण ॥१५८६॥

## अन्वयार्थ :

भण्णइ=કહેવાય છે=ગ્રંથકારશ્રી દ્વારા ઉત્તર અપાય છે – एअं सच्चं=આ સત્ય છે=પૂર્વપક્ષીએ પૂર્વની ગાથામાં જે કહ્યું એ કથન સત્ય છે. एसा उ=પરંતુ આ=સંલેખના, अप्पवहणिमित्तं ण=આત્મવધના નિમિત્તે નથી; विहिआणुडाणभावेण तां तां तां कात्मवधनी कियाना, लक्षणानो विरेख છે.

★ 'ति' पाध्पूर्तिमां छे.

#### आथार्थ :

ગ્રંથકારશ્રી દ્વારા પૂર્વપક્ષીને ઉત્તર અપાય છે — પૂર્વપક્ષીનું કથન સત્ય છે, પરંતુ સંલેખના આત્મવદ્યના નિમિત્તે નથી; કેમ કે વિહિતાનુષ્ઠાનનો ભાવ હોવાથી આત્મવદ્યની ક્રિયાના લક્ષણનો વિરહ છે.

## ટીકા :

भण्यते-सत्यमेतत् त्रिविधातिपातक्रियेति, नत्वेषा=संलेखना क्रिया आत्मवधनिमित्तेति, कुत इत्याह-तक्षक्षणविरहात्=आत्मवधक्रियालक्षणविरहात्, विरहश्च विहितानुष्ठानभावेन हेतुनेति गाथार्थ: ॥१५८६॥

# ટીકાર્થ :

કહેવાય છે=પૂર્વપક્ષીને ઉત્તર અપાય છે – અતિપાતની ક્રિયા ત્રણ પ્રકારે છે એ પ્રકારનું આ=પૂર્વપક્ષીનું કથન, સત્ય છે. પરંતુ આ=સંલેખના, આત્મવધના નિમિત્તવાળી ક્રિયા નથી. કયા કારણથી ? એથી કહે છે – તેના લક્ષણનો વિરહ છે=આત્મવધની ક્રિયાના લક્ષણનો વિરહ છે.

સંલેખનામાં આત્મવધની ક્રિયાના લક્ષણનો વિરહ કેમ છે ? તે સ્પષ્ટ કરે છે – અને વિરહ=સંલેખનામાં આત્મવધની ક્રિયાના લક્ષણનો વિરહ, વિહિતાનુષ્ઠાનના ભાવરૂપ હેતુથી છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

ગાથા ૧૫૮૪-૧૫૮૫માં પૂર્વપક્ષીએ શંકા કરેલ કે સાધુઓને સંલેખના કરવી ઉચિત નથી. તેનો ઉત્તર આપતાં ગ્રંથકારશ્રી કહે છે કે ત્રણ પ્રકારની અતિપાતની ક્રિયા છે એ પ્રકારનું પૂર્વપક્ષીનું કથન સત્ય છે, પરંતુ સંલેખનાની ક્રિયા પોતાના વધનું નિમિત્ત નથી. અહીં પ્રશ્ન થાય કે સંલેખના દેહના વિનાશને અનુકૂળ ક્રિયા હોવા છતાં આત્મવધની ક્રિયા કેમ નથી? તેથી કહે છે કે મોહથી આકુળ થયેલા જીવે દેહના વિનાશ માટે જે યત્ન કરે છે, તેને આત્મવધની ક્રિયા કહેવાય; જયારે સાધુઓ મોહને વશ થઈને દેહનો વિનાશ કરતા નથી, પરંતુ ઉત્તરજન્મને ઉત્કર્ષવાળો કરવા અર્થે અપેક્ષિત એવા શુભભાવની વૃદ્ધિ માટે સંલેખના કરે છે. તેથી સંલેખનામાં શાસ્ત્રવચનાનુસાર કરાતા ઉદ્યમથી આનુષંિગક દેહનો વિનાશ થતો હોવા છતાં અમરણધર્મની પ્રાપ્તિને અનુકૂળ શક્તિનો સંચય થાય છે. આથી સંલેખનામાં આત્મવધની ક્રિયાનું લક્ષણ ઘટતું નથી; કેમ કે તે શાસ્ત્રાનુસારી ક્રિયા છે, માટે સાધુઓને સંલેખના કરવી ઉચિત છે. ॥૧૫૮૬॥

#### અવતરશિકા :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે સંલેખનામાં આત્મવધની ક્રિયાના લક્ષણનો વિરહ છે. તેથી હવે આત્મવધની ક્રિયારૂપ અતિપાતની ક્રિયાનું લક્ષણ બતાવે છે –

#### आशः :

जा खलु पमत्तजोगा णिअमा रागाइदोससंसत्ता । आणाओ बहिभूआ सा होअइवायिकरिआ य ॥१५८७॥

### अन्वयार्थः

जा खलु=ખરેખર જે पमत्तजोगा=પ્રમત્ત યોગને કારણે णिअमा=નિયમથી रागाइदोससंसत्ता=રાગાદિ દોષોથી સંસક્ત છે, आणाओ बहिभूआ=આજ્ઞાથી બહિર્ભૂત છે, सा अइवायिकरिआ होइ=ते અતિપાતની કિયા છે.

🛨 '**य'** पाहपूर्तिमां छे.

# ગાથार्थ :

ખરેખર જે કિયા પ્રમત્તયોગને કારણે નિયમથી રાગાદિ દોષોથી સંસક્ત છે, આજ્ઞાથી બહિર્ભૂત છે, તે અતિપાતની કિયા છે.

## डीङा ः

या खलु प्रमत्तयोगात् सकाशात् नियमाद्रागादिदोषसंसक्ता स्वरूपतः, आज्ञातो बहिर्भूता=उच्छास्त्राः, सा भवत्यतिपातक्रिया, इदं लक्षणमस्या इति गाथार्थः ॥१५८७॥

### रीक्षार्थ :

ખરેખર જે પ્રમત્ત યોગને કારણે સ્વરૂપથી નિયમથી=નક્કી, રાગાદિ દોષોથી સંસક્ત છે, આજ્ઞાથી બહિર્ભૂત છે=ઉત્શાસ્ત્ર છે, તે અતિપાતની ક્રિયા છે. આનું=અતિપાતની ક્રિયાનું, આ લક્ષણ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

www.jainelibrary.org

#### ભાવાર્થ :

મન-વચન-કાયાના યોગોને ભગવાનના વચનાનુસાર સર્વ ઉચિત પ્રવૃત્તિમાં સુદઢ પ્રવર્તાવવામાં ન આવે તો તે યોગો પ્રમાદવાળા છે. તેથી જેઓ અનુકૂળ સંયોગોમાં રાગવાળા છે અને પ્રતિકૂળ સંયોગોમાં દેષવાળા છે, તેઓની ક્રિયા સ્વરૂપથી રાગાદિ દોષોવાળી છે અર્થાત્ રાગાદિ દોષોના સ્વરૂપને સ્પર્શનારી છે. આથી પડિલેહણાદિ ક્રિયા પ્રમાદથી કરવામાં આવે તો તે ક્રિયામાં પ્રમાદનો યોગ વર્તે છે અને ચિત્ત રાગાદિને પરવશ થઈને અન્યત્ર વ્યાપૃત રહે છે, માટે તે ક્રિયા સ્વરૂપથી રાગાદિથી સંસક્ત છે.

વળી આવી ક્રિયા શાસ્ત્રને સંમત નથી, માટે આજ્ઞાથી બહિર્ભૂત છે. આથી આવી ક્રિયાને અતિપાતિકી ક્રિયા કહેવાય. આ પ્રકારનું અતિપાતક્રિયાનું લક્ષણ છે. II૧૫૮૭II

# અવતરણિકા :

સંલેખનામાં આત્મવધની ક્રિયાના લક્ષણનો વિરહ છે, તે સ્પષ્ટ કરવા પૂર્વગાથામાં અતિપાતક્રિયાનું લક્ષણ બતાવ્યું. હવે શુદ્ધક્રિયાનું લક્ષણ બતાવે છે —

#### आथा :

जा पुण एअविउत्ता सुहभावविवङ्कणा अ नियमेणं । सा होइ सुद्धिकिरिआ तल्लक्खणजोगओ चेव ॥१५८८॥

# અન્વચાર્થ :

जा पुण=વળી જે एअविउत्ता=આનાથી વિયુક્ત છે=પૂર્વગાથામાં બતાવેલ અતિપાતક્રિયાના લક્ષણથી રહિત છે, नियमेणं अ सुहभाविववहणा=અને નિયમથી શુભભાવને વધારનારી છે, सा सुद्धिकिरिआ होइ=ते શુદ્ધક્રિયા થાય છે; तल्लक्खणजोगओ चेव=કેમ કે તેના=શુદ્ધક્રિયાના, લક્ષણનો યોગ જ છે.

# आशार्थ :

વળી જે કિરા પૂર્વગાથામાં બતાવેલ અતિપાતકિયાના લક્ષણથી રહિત છે, અને નિયમથી શુભભાવને વધારનારી છે, તે શુદ્ધકિયા થાય છે; કેમ કે શુદ્ધકિયાના લક્ષણનો યોગ જ છે.

# ટીકા :

या पुनरेतद्वियुक्ता क्रिया, शुभभाविववर्द्धनी च नियमेनायत्यां, सा भवति शुद्धक्रिया, कुतः ? तक्कक्षणयोगत एवेति गाथार्थः ॥१५८८॥

# ટીકાર્થ :

વળી જે ક્રિયા આનાથી વિયુક્ત છે=પૂર્વગાથામાં બતાવેલ અતિપાતક્રિયાના લક્ષણથી રહિત છે, અને આયતિમાં=ભાવિમાં, નિયમથી શુભભાવને વધારનારી છે, તે શુદ્ધક્રિયા થાય છે; કયા કારણથી ? તે બતાવે છે – કેમ કે તેના લક્ષણનો યોગ જ છે=શુદ્ધક્રિયાના લક્ષણનો યોગ જ છે.

#### ભાવાર્થ :

જે ક્રિયામાં ભગવાનના વચનના સ્મરણપૂર્વક વીતરાગ થવાને અનુકૂળ સમ્યગ્ ઉદ્યમ હોય, તે ક્રિયામાં પ્રમાદનો યોગ નથી, તે ક્રિયા સ્વરૂપથી રાગાદિ દોષોના ઉચ્છેદને અનુકૂળ છે અને જિનાજ્ઞાથી નિયંત્રિત હોવાથી શાસ્ત્રાનુસારી છે. તેથી આવી ક્રિયા પૂર્વગાથામાં બતાવેલા અતિપાતક્રિયાના લક્ષણથી રહિત છે.

વળી તે ક્રિયા ભવિષ્યમાં નિયમથી શુભભાવને વધારનારી છે અર્થાત્ ભગવાનના વચનાનુસાર કરાયેલી ક્રિયા કરતાં કરતાં દેહનો ત્યાગ થાય, તોપણ ઉત્તરના જન્મમાં તે ક્રિયા નિયમથી શુભભાવને વધારે છે; કેમ કે તેનાથી પ્રાપ્ત થયેલું સુદેવત્વ ઉત્તરના જન્મમાં વિશેષ પ્રકારની સંયમની શક્તિનું કારણ બનશે. આથી આવી ક્રિયા શુદ્ધ છે; કેમ કે તે ક્રિયા શુદ્ધ આત્મતત્ત્વના આવિર્ભાવને અનુકૂળ હોવાથી તેમાં શુદ્ધક્રિયાનું લક્ષણ ઘટે છે.

આનાથી ફલિત થયું કે સંલેખનાની ક્રિયાથી દેહના ધાતુ આદિનું ઉપક્રમણ થાય છે, તોપણ તે ક્રિયા અપ્રમાદની વૃદ્ધિ દ્વારા સંસારના ઉચ્છેદનું કારણ હોવાથી શુદ્ધક્રિયારૂપ છે, પરંતુ અતિપાતક્રિયારૂપ નથી. એ પ્રકારનો ગ્રંથકારશ્રીનો આશય છે. **॥૧૫૮૮॥** 

#### भाशः

# पडिवज्जइ अ इमं जो पायं कयकिच्च मो उ इह जम्मे । सुहमरणमित्तकिच्चो तस्सेसा जायइ जहुत्ता ॥१५८९॥

# અન્વચાર્થ :

इह अ जम्मे=અને આ જન્મમાં पायं कयिकच्च मो=પ્રાયઃ કૃતકૃત્ય જ सुहमरणिमत्तिकच्चो=શુભ-મરણમાત્ર કૃત્યવાળા जो=જे इमं=આને=સંલેખનાને, पडिवज्जइ=स्વીકારે છે, तस्स एसा=तेनी आ=ते સાધુની સંલેખના, जहुत्ता जायइ=યથોક્ત થાય છે.

🛨 ગાથાના બીજા પાદમાં રહેલ '૩' પાદપૂર્તિ અર્થક છે.

### ગાશાર્થ :

અને આ જન્મમાં પ્રાયઃ ફૃતફૃત્થ જ શુભમરણમાત્ર ફૃત્થવાળા જે સાધુ સંલેખનાને સ્વીકારે છે, તે સાધુની સંલેખના થથોક્ત થાય છે.

# કોકા ઃ

प्रतिपद्यते चैनां=संलेखनक्रियां यः प्रायः कृतकृत्य एवेह जन्मनि निष्ठितार्थः शुभमरणमात्रकृत्यः यदि परं, तस्यैषा जायते यथोक्ता=संलेखना शुद्धक्रिया वेति गाथार्थः ॥१५८९॥

# ટીકાર્થ :

અને આ જન્મમાં પ્રાયઃ કૃતકૃત્ય જ≕નિષ્ઠિત અર્થવાળા, જોકે શુભમરણમાત્રકૃત્યવાળા જે આને≔સંલેખનની ક્રિયાને, સ્વીકારે છે, તેની≔તે મહાત્માની, આ≕સંલેખનની ક્રિયા, યથોક્ત=સંલેખના અથવા શુદ્ધક્રિયા, થાય છે=ગાથા ૧૫૮૧માં જે પ્રકારે કહેવાઈ એ પ્રકારની સંલેખના થાય છે અથવા ગાથા ૧૫૮૮માં જે પ્રકારે કહેવાઈ એ પ્રકારની શુદ્ધક્રિયા થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### भावार्थ :

જે મહાત્માએ સંયમગ્રહણકાળથી આરંભીને પ્રાયઃ સ્વશક્તિ અનુસાર શાસ્ત્રાધ્યયન કરેલ છે, આત્માને શાસ્ત્રોથી ભાવિત કરેલ છે, શાસ્ત્રોથી નિષ્પન્ન થયા પછી યોગ્ય જીવોને સન્માર્ગમાં સ્થાપન કર્યાં છે, ભગવાનના વચનના યથાર્થ પરમાર્થને પામ્યા છે; તેમ જ અનાભોગાદિથી પણ પોતાના જીવનમાં થયેલી સ્ખલનાઓની જેમણે શાસ્ત્રમર્યાદા પ્રમાણે શુદ્ધિ કરી છે, તેવા મહાત્માને, જોકે શુભમરણ પ્રાપ્ત કરવારૂપ કૃત્ય બાકી છે, તોપણ મનુષ્યજન્મ પામીને પ્રાયઃ પોતે કરવા જેવાં સર્વ કૃત્યો જેમણે પૂર્ણ કર્યાં છે, તેવા મહાત્મા સંલેખનની ક્રિયા સ્વીકારે તો તેઓની આ સંલેખનની ક્રિયા, ગાથા ૧૫૮૧માં બતાવી તેવી મહાબળવાળી સંલેખના બને છે અથવા ગાથા ૧૫૮૮માં બતાવી તેવી શુદ્ધ ક્રિયા બને છે; કેમ કે તે મહાત્માએ આજીવન પ્રમાદનો પરિહાર કરીને શક્તિના પ્રકર્ષથી સંયમના આચારો સેવ્યા છે, શાસ્ત્રાધ્યયન કર્યું છે, તેમ જ શાસ્ત્રોથી આત્માને ભાવિત કર્યો છે. તેથી તેઓ નિયમથી રાગાદિ દોષોથી સંસક્ત નથી, પરંતુ ભગવાનના વચનાનુસાર ચાલવાની ઉત્તમ પ્રકૃતિવાળા છે; અને તેથી સંલેખનાકાળમાં તેઓ જેમ જેમ તપને કારણે દેહથી કૃશ થાય છે, તેમ તેમ ભગવાનના વચનથી ભાવિત હોવાને કારણે કપાયાદિથી પણ કૃશ થાય છે. તેથી તેઓએ સ્વીકારેલી સંલેખનની ક્રિયા શુભમરણનો હેતુ બને છે. માટે સંલેખના શુદ્ધક્રિયારૂપ છે, પરંતુ અતિપાતક્રિયારૂપ નથી. ॥૧૫૮૯॥

# અવતરણિકા :

ગાથા ૧૫૮૪-૧૫૮૫માં પૂર્વપક્ષીએ શંકા કરેલ કે સંલેખના આત્મવધનું કારણ છે, માટે સાધુએ સંલેખના કરવી ઉચિત નથી અને અતિપાતક્રિયાનો શાસ્ત્રમાં નિષેધ છે, માટે પણ સંલેખના કરવી ઉચિત નથી

તેનો ઉત્તર આપતાં ગ્રંથકારશ્રીએ ગાથા ૧૫૮૬થી ૧૫૮૯ સુધી સ્થાપન કર્યું કે સંલેખનામાં અતિપાતક્રિયાનું લક્ષણ ઘટતું નથી અને કૃતકૃત્ય મહાત્મા જે સંલેખના કરે છે તે યથોક્ત એવી શુદ્ધક્રિયારૂપ છે.

આ કથનનો કલિતાર્થ સ્પષ્ટ કરતાં કહે છે –

#### आथा :

मरणपडिआरभूआ एसा एवं च ण मरणनिमित्ता । जह गंडछेअकिरिआ णो आयविराहणारूवा ॥१५९०॥

# अन्वयार्थ :

एवं च=અને આ રીતે=ગાથા ૧૫૮૮-૧૫૮૯માં બતાવ્યું એ રીતે, एसा=આ=સંલેખના, मरणपडि-आरभूआ=भरણના પ્રતિકારભૂત છે, मरणनिमित्ता ण=भरણના નિમિત્તવાળી નથી. जह=જે પ્રમાણે गंडछेअिकिरिआ आयविराहणारूवा णो=ગંડના=ગૂમડાના, છેદની ક્રિયા આત્મવિરાધનારૂપ નથી.

### ગ્રાદ્યાર્થ :

અને ગાંચા ૧૫૮૮-૧૫૮૯માં બતાવ્યું એ રીતે સંલેખના મરણના પ્રતિકારભૂત છે, મરણના નિમિત્તવાળી નથી. જે પ્રમાણે ગૂમડાને છેદવાની ક્રિયા આત્મવિરાધનારૂપ નથી.

#### ટીકા :

मरणप्रतीकारभूतैषा एवं चोक्तन्यायात्, न मरणनिमित्ता, यथा गण्डच्छेदक्रिया दुःखरूपाऽपि नात्मविराधनारूपेति गाथार्थः ॥१५९०॥

# ટીકાર્થ :

અને આ રીતે=ઉક્તન્યાયથી=ગાથા ૧૫૮૮-૧૫૮૯માં બતાવ્યું એ રીતે, આ=સંલેખના, મરણના પ્રતિકારભૂત છે=અનંતા મરણોની પરંપરાના ઉચ્છેદના કારણભૂત છે, મરણના નિમિત્તવાળી નથી. જે પ્રમાણે દુઃખરૂપ પણ ગંડના છેદની ક્રિયા=દુઃખ કરનારી પણ શરીર પર થયેલ ગૂમડાને છેદવાની ક્રિયા, આત્માની વિરાધનારૂપ નથી, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થ :

ગાથા ૧૫૮૮માં કહ્યું કે જે ક્રિયા અતિપાતક્રિયાના પ્રમત્તયોગાદિ લક્ષણથી રહિત છે અને ભાવિમાં નિયમથી શુભભાવને વધારનારી છે, તે ક્રિયા શુદ્ધક્રિયા છે; અને ગાથા ૧૫૮૯માં બતાવ્યું તેમ કૃતકૃત્ય મહાત્મા શુભમરણના કૃત્યને આશ્રયીને સંલેખનની ક્રિયા સ્વીકારે તો, તે સંલેખનની ક્રિયા પણ મરણના પ્રતિકારભૂત છે, પરંતુ મરણના નિમિત્તવાળી નથી, એમ સિદ્ધ થાય.

આશય એ છે કે જે જન્મે છે તે અવશ્ય મરે છે, પરંતુ જેઓ જન્મ્યા પછી નિર્વિચારકની જેમ યથાતથા જીવે છે, તેઓનું મરણ અનંતા મરણોની પરંપરાનું કારણ છે. તે મરણોની પરંપરાનો ઉચ્છેદ કરવા માટે 'પંડિતમરણ' જ આવશ્યક છે અર્થાત્ જિનવચનાનુસાર તત્ત્વથી ભાવિત થઈને મરણકાળમાં શુભભાવના પ્રકર્ષથી મરણ પ્રાપ્ત કરવું જ આવશ્યક છે. આ પંડિતમરણ ફરી જન્મનું કારણ હોવાથી ફરી મરણ પણ અવશ્ય પ્રાપ્ત થાય છે, તોપણ, પંડિતમરણ ઘણાં મરણોની પરંપરાને અલ્પ કરાવનારું છે, તેથી પંડિતમરણની પ્રાપ્તિ અર્થે કરાતી સંલેખના મરણના પ્રતિકારભૂત છે, પરંતુ મરણના નિમિત્તભૂત નથી.

જેમ દેહ પર ક્યાંક ગાંઠ થયેલી હોય ત્યારે વૈદ્યકશાસ્ત્રની પ્રક્રિયા અનુસારે તે ગાંઠનો છેદ કરવામાં આવે છે. તે વખતે તે છેદક્રિયા દુઃખરૂપ હોવા છતાં પોતાના શરીરને પીડા કરવા માટે કરાતી નથી, પરંતુ શરીરને થનારી અધિક પીડાનું રક્ષણ કરવા માટે કરાય છે.

તેમ સંલેખનાકિયાથી મૃત્યુ થતું હોવા છતાં ઘણાં મૃત્યુની પરંપરાને ઘટાડનાર હોવાથી મરણના નિમિત્તભૂત નથી, પરંતુ મરણની પરંપરાથી આત્મરક્ષણના ઉપાયભૂત છે. આથી સાધુને સંલેખના કરવી ઉચિત છે. એ પ્રકારનો ગ્રંથકારનો આશય છે. **ા૧૫૯૦ા** 

#### भाशाः

# अब्भत्था सुहजोगा असवत्ता पायसो जहासमयं । एसो इमस्स उचिओ अमरणधम्मेहिं निद्दिन्ने ॥१५९१॥

### अन्दरार्थः

(જેઓને) पायसो=પ્રાય: असवत्ता सुहजोगा अब्भत्या=અસપત્ન એવા શુભયોગો અભ્યસ્ત છે, (તેઓને) जहासमयं=યથાસમય इमस्स एसो=આનો આ=મરણયોગનો સમય, अमरणधम्मेहिं उचिओ निद्दिडो=અમરણધર્મવાળા એવા ભગવાન વડે ઉચિત નિર્દિષ્ટ છે.

# भागार्थ :

જેઓને પ્રાયઃ અસપત્ન એવા શુભચોગો અભ્યસ્ત છે, તેઓને યથાસમયે મરણયોગનો સમય અમરણદાર્મવાળા ભગવાન વડે ઉચિત બતાવાયો છે.

## દીકા :

अभ्यस्ता शुभयोगाः औचित्येन असपत्ना यथाऽऽगमं प्रायशो, यथासमयं=यथाकालमेषोऽप्यस्य= मरणयोगस्योचितः समयः अमरणधर्म्मभिः वीतरागैर्निर्देष्टः सूत्र इति गाथार्थः ॥१५९१॥

# ટીકાર્ચ:

ઔચિત્યથી=ઉચિતપણાથી, યથાઆગમ=શાસ્ત્રાનુસારે, અસપત્ન એવા શુભયોગો પ્રાયઃ અભ્યસ્ત છે, તેઓને યથાસમય=યથાકાળ=કાળને અનુરૂપ, આનો=મરણયોગનો, આ પણ સમય સૂત્રમાં=શાસ્ત્રમાં, અમરણધર્મવાળા વીતરાગ વડે ઉચિત નિર્દેશાયો છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

સંયમના સર્વ યોગો અન્ય બળવાન યોગોનો નાશ ન થાય તે રીતે જ શાસ્ત્રવચનાનુસાર ઔચિત્યપૂર્વક સેવવામાં આવે તો સેવાયેલ તે શુભયોગોને અસપત્ન યોગો કહેવાય. અને જે મહાત્માએ આગમાનુસાર અસપત્ન એવા શુભ યોગો પ્રાયઃ સુઅભ્યસ્ત કર્યા હોય, તે મહાત્માઓ હંમેશાં સર્વ પ્રવૃત્તિકાળમાં સ્વશક્તિના પ્રકર્ષથી વીતરાગતાને અનુકૂળ યત્ન કરી શકે છે. તેથી તેવા મહાત્માને ઉચિત કાળે મરણયોગ સ્વીકારવો પણ ઉચિત છે, એમ શાસ્ત્રમાં અમરણધર્મવાળા વીતરાગે કહેલ છે. તેથી તે વખતે તે મહાત્મા મરણયોગને સ્વીકારે નહીં, તો તેઓના સર્વ યોગો અસપત્ન યોગ બને નહીં; કેમ કે તેઓએ તે કાળે ઉચિત એવા મરણયોગના સ્વીકારની ઉપેક્ષા કરીને અન્ય યોગોમાં યત્ન કર્યો, જેથી તે યોગો સપત્ન બને છે.

વળી અહીં કહ્યું કે, "જેઓએ અસપત્ન એવા શુભયોગો અભ્યસ્ત કર્યા છે, તેઓને ઉચિત કાળે મરણયોગ ઉચિત છે" તેનાથી એ ફ્લિત થાય કે, જેમણે પૂર્વે અસપત્નયોગો સેવ્યા નથી, પરંતુ સ્વરુચિ અનુસાર યોગો સેવ્યા છે, તેઓને સેવેલા તે તે યોગો દ્વારા ઉચિત ભાવોની વૃદ્ધિ સમ્યક્ થયેલી નથી, પરંતુ યોગોને જેમ તેમ સેવવાની પ્રકૃતિ દઢ થયેલી છે. તેથી તેઓ મરણયોગ સ્વીકારે તોપણ, જિનવચનાનુસાર શુભભાવોની વૃદ્ધિ કરી શકે નહીં. માટે જેમણે પૂર્વે અસપત્ન યોગો સેવ્યા છે, તેઓ ઉચિત કાળે મરણયોગ સ્વીકારવાના અધિકારી છે, અન્ય નહીં.

અહીં '**प्राय:**' શબ્દથી એ પ્રાપ્ત થાય કે, અત્યંત આરાધક પણ મહાત્માએ પ્રમાદના વશથી ક્યારેક ઔચિત્યથી અસપત્ન એવા શુભયોગો સેવ્યા ન હોય, તોપણ તેઓ મરણયોગને સ્વીકારવા ઉચિત છે; છતાં મોટાભાગે તે પ્રકારનો અભ્યાસ કર્યો હોય તેવા મહાત્મા જ મરણયોગને સ્વીકારવા ઉચિત છે.

વળી "અમરણધર્મવાળા વીતરાગ વડે" એ પ્રકારના વિશેષણથી એ કહેવું છે કે, વીતરાગે અનંતમરણની પરંપરાનો ઉચ્છેદ કર્યો છે, ફક્ત આ ભવના અંતે એક વાર જ મરવાનું બાકી છે, તેથી તેઓ અમરણધર્મવાળા છે; અને વીતરાગે સાધુઓને પણ પોતાના જેવા અમરણધર્મવાળા થવાનો ઉપદેશ આપ્યો છે. તેથી જે મહાત્મા અભ્યુદ્યત મરણ સ્વીકારે છે અને જેટલા વીતરાગભાવની આસત્ર થાય છે, તેઓ તેટલા અંશથી અનંતા મરણોની પરંપરાનો ઉચ્છેદ કરે છે, અને જ્યારે તેઓ વીતરાગ બને છે ત્યારે અમરણધર્મવાળા બને છે. આથી અમરણધર્મવાળા વીતરાગે અમરણધર્મની પ્રાપ્તિના ઉપાયરૂપે સાધુઓને ઉચિત કાળે આ મરણયોગ સ્વરૂપ સંલેખના બતાવેલ છે. ગા૧૫૯૧ા

#### અવતરણિકા :

यतश्चेवम् -

### अवतरशिक्षार्थ :

અને જે કારણથી આમ છે, તે કારણથી શું ? તે બતાવે છે –

# ભાવાર્થ :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે જેઓને પ્રાયઃ અસપત્ન એવા શુભયોગો અભ્યસ્ત છે, તેઓને મરણયોગનો સમય ઉચિત નિર્દિષ્ટ છે. તેથી શું પ્રાપ્ત થાય ? તે પ્રસ્તુત ગાથામાં સ્પષ્ટ કરે છે –

### गाथा :

ता आराहेमु इमं चरमं चरमगुणसाहगं सम्मं । सुहभावविवद्धी खलु एवमिह पवत्तमाणस्स ॥१५९२॥

#### અન્વચાર્થ :

ता=તે કારણથી चरमगुणसाहगं चरमं इमं=ચરમ ગુણના સાધક ચરમ એવા આને=શુભયોગને, सम्मं आराहेमु=અમે સમ્યગ્ આરાધીએ, एवं=એ પ્રકારના सुहभाविववही=શુભભાવની વિવૃદ્ધિ इह पवत्तमाणस्स=અહીં પ્રવર્તતાને=સંલેખનામાં પ્રવર્તતા એવા મહાત્માને, થાય છે.

★ 'खलु' वाड्यावंडाटमां छे.

#### ગાશાર્થ :

તે કારણથી ચરમ ગુણને સાંઘનારા ચરમ એવા શુભચોગને "અમે સમ્ચગ્ આરાધીએ" એ પ્રકારના શુભભાવની વૃદ્ધિ સંલેખનામાં પ્રવર્તતા એવા મહાત્માને થાય છે.

#### ટીકા :

तत्=तस्मादाराधयामः=सम्पादयामः एनं चरमं शुभयोगं चरमगुणसाधकं=आराधनानिष्पादकं सम्यग्= आगमनीत्या, शुभभाववृद्धिः खलु=कुशलाशयवृद्धिरित्यर्थः एवमिह=संलेखनायां प्रवर्त्तमानस्य सत इति गाथार्थः ॥१५९२॥

### ટીકાર્ય :

તે કારણથી ચરમ ગુણના સાધક=આરાધનાના નિષ્પાદક=સંયમજીવનની ચરમ આરાધનાને નિષ્પન્ન કરાવનાર, ચરમ એવા આ શુભયોગને=મરણયોગને, "અમે સમ્યગ્=આગમની નીતિથી, આરાધીએ=સંપાદન કરીએ," એ પ્રકારના શુભભાવની વૃદ્ધિ=કુશલ આશયની વૃદ્ધિ, અહીં=સંલેખનામાં, પ્રવર્તતા છતા સાધુને થાય છે. એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

અસપત્ન શુભયોગો જેમણે સેવ્યા છે તેવા મહાત્માઓને, જીવનના અંત સમયે સંલેખનામાં પ્રયત્ન કરતી વખતે શુભભાવની વૃદ્ધિ થાય છે અર્થાત્ "હવે અમે આગમમાં કહેલી મર્યાદાથી સંયમજીવનના ચરમ ગુણની આરાધના સમ્યગ્ નિષ્પન્ન કરીએ, જેથી પ્રાપ્ત થયેલું સંયમ પૂર્ણ સફળ થાય" આ પ્રકારના કુશલ આશયની વૃદ્ધિ થાય છે, માટે શુભયોગવાળા મહાત્માને ભગવાને ઉચિત કાળે અમરણધર્મપ્રાપ્તિના ઉપાયરૂપે સંલેખના કરવાની વિધિ બતાવેલ છે. **!!૧૫૯૨!!** 

# અવતરણિકા :

ગાથા ૧૫૮૪-૧૫૮૫માં પૂર્વપક્ષીએ आहથી શંકા કરેલ કે સંલેખના આત્મવધના નિમિત્તવાળી છે, તેથી યતિજનને કઈ રીતે ઘટે ? તેનું ગાથા ૧૫૮૬થી અત્યાર સુધી ગ્રંથકારશ્રીએ સમાધાન કર્યું. હવે તે સર્વ કથનનું નિગમન કરતાં ગ્રંથકારશ્રી કહે છે —

# आथाः

उचिए काले एसा समयंमि वि विण्णआ जिणिदेहिं। जम्हा तओ ण दुडा विहिआणुडाणओ चेव ॥१५९३॥

# અન્વચાર્ચ:

जम्हा=જે કારણથી समयंमि वि=सभयમાં પણ=શાસ્ત્રમાં પણ, एसा=આ=સંલેખના, उचिए काले=ઉચિત કાળમાં जिणिदेहिं विण्णआ=જિનેન્દ્રો વડે વર્ણવાઈ છે, तओ=તે કારણથી विहिआणुडाणओ चेव=વિહિત અનુષ્ઠાન હોવાને કારણે જ (સંલેખના) दुडा ण=દુષ્ટ નથી.

### ગાથાर्थ :

જે કારણથી શાસ્ત્રમાં પણ સંલેખના ઉચિત કાળમાં જિનેન્દ્રો વડે વર્ણવાઈ છે, તે કારણથી વિહિતાનુષ્ઠાન હોવાને કારણે જ સંલેખના દુષ્ટ નથી.

#### ટીકા :

उचिते काले चरमे एषा=संलेखना समयेऽपि=आगमेऽपि वर्णिता जिनेन्द्रै:=तीर्थकरैर्यस्मात्, तस्मान्न दुष्टा एषा, कुत इत्याह-विहितानुष्टानत एव=शास्त्रोक्तत्वादिति गाथार्थ: ॥१५९३॥

### ટીકાર્થ :

જે કારણથી સમયમાં પણ=આગમમાં પણ, આ=સંલેખના, ઉચિત એવા ચરમકાળમાં જિનેન્દ્રો વડે=તીર્થંકરો વડે, વર્ણવાઈ છે, તે કારણથી આ=સંલેખના, દુષ્ટ નથી. કયા કારણથી ? એથી કહે છે – વિહિત અનુષ્ઠાન હોવાથી જ=શાસ્ત્રમાં કહેવાયેલપણું હોવાથી જ, સંલેખના દુષ્ટ નથી, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. ॥૧૫૯૩॥

## અવતરણિકા :

પૂર્વમાં દ્રવ્યસંલેખનાનું વર્શન કર્યું, હવે ભાવસંલેખનાનું વર્શન કરે છે —

#### भाशाः

भावमिव संलिहेई जिणप्पणीएण झाणजोएणं । भूअत्थभावणाहिं य परिवहुइ बोहिमूलाइं ॥१५९४॥

# अन्तवज्ञार्थः

जिणव्यणीएण झाणजोएणं=જિનપ્રશીત એવા ધ્યાનયોગથી भावमिव संलिहेई=ભાવને પણ સંલેખે છે=અશુભ સંસ્કારને પણ કૃશ કરે છે, भूअत्यभावणाहिं य=અને ભૂતાર્થની ભાવનાઓ વડે बोहिमूलाइं= બોધિનાં મુલોને परिवहृइ=વધારે છે.

# ગાથાर्थ :

જિનપ્રણીત એવા ધ્યાનચોગથી અશુભ સંસ્કારને પણ ફૃશ કરે છે અને ભૂતાર્થની ભાવનાઓ વડે બોધિનાં મુલોને વધારે છે.

# ટીકા :

भावमप्यान्तरं संलिखित=कृशं करोति जिनप्रणीतेन=आगमानुसारिणा ध्यानयोगेन धर्म्मादिना, भूतार्थभावनाभिश्च वक्ष्यमाणाभिः परिवर्द्धयित=वृद्धि नयित बोधिमूलान्यवन्ध्यकारणानीति गाथार्थः ॥१५९४॥

#### ટીકાર્થ:

જિનપ્રણીત=આગમને અનુસરનારા, ધર્માદિ ધ્યાનયોગથી આંતર ભાવને પણ=અનાદિકાળથી આત્મા પર પડેલા મોહના સંસ્કારને પણ, સંલેખે છે=કૃશ કરે છે, અને કહેવાનારી ભૂતાર્થની ભાવનાઓ વડે અવંધ્યકારણ એવા બોધિનાં મૂલોને વધારે છે=વૃદ્ધિ પમાડે છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### भावार्थ :

પૂર્વમાં અભ્યુદ્યત મરણ સ્વીકારતાં પહેલાં બાર વર્ષ કરવાની સંલેખનાની વિધિ બતાવી, તેમાં પ્રધાનતાથી તપ દ્વારા દેહને કૃશ કરવાની ઉચિત વિધિ બતાવી. હવે તે સંલેખના માટે કરાતા તપકાળમાં શુભધ્યાન દ્વારા અંતરંગ ભાવને કૃશ કરવાની વિધિ બતાવે છે —

સંલેખના કરનારા મહાત્મા આગમાનુસાર ધર્મધ્યાનાદિથી આત્માને સતત ભાવિત કરે છે, જેના કારણે અનાદિથી આત્મા પર પડેલા મોહની ભાવનાના સંસ્કારો કૃશ થાય છે; કેય કે બાહ્ય પદાર્થો પ્રત્યેના રાગાદિ ભાવોથી આત્મા પર મોહના સંસ્કારો પડેલા છે. તેથી જીવ જિનવચનાનુસાર શ્રુતના ભાવનથી જેમ જેમ તત્ત્વને સ્પર્શે તેવા પ્રશસ્તતર રાગાદિ ભાવો કરે, તેમ તેમ વિષયોને આશ્રયીને આત્મા પર પડેલા રાગાદિ ભાવોના સંસ્કારોનો ઉચ્છેદ થાય છે અને આત્માનો પરિણામ તત્ત્વને અભિમુખ પ્રકર્ષવાળો થાય છે. આથી સંલેખનાકાળમાં મહાત્માઓ ધર્મધ્યાનાદિ દ્વારા અને આગળમાં બતાવાશે એવી ભૂતાર્થભાવનાઓ દ્વારા આત્માને વાસિત કરે છે, જેથી સમ્યક્ત્વરૂપ બોધિનું મૂળ એવા તત્ત્વજ્ઞાનના સંસ્કારો આત્મામાં ઉત્તરોત્તર પ્રકર્ષવાળા થવારૂપ અત્યંત વૃદ્ધિ પામે છે અને આત્મામાં વર્તતો પ્રકર્ષવાળો તે બોધિનો પરિણામ જન્માંતરમાં પણ પ્રવાહરૂપે અવિચ્છિત્ર પ્રાપ્ત થાય છે. આથી તત્ત્વજ્ઞાનના સંસ્કારો ઉત્તરોત્તરની બોધિ પ્રત્યે અવધ્ય કારણ બને છે. ॥૧૫૯૪॥

# અવતરણિકા :

एतदेवाह -

# અવતરણિકાર્થ:

આને જ કહે છે≔પૂર્વગાથાના ઉત્તરાર્ધમાં કહ્યું કે સંલેખના કરનારા મહાત્મા ભૂતાર્થભાવનાઓ દ્વારા બોધિનાં મૂલોને વધારે છે. તેથી હવે સદ્ભૂત અર્થની ભાવનાઓને જ ગાથા ૧૬૦૪ સુધી કહે છે −

#### भाशा :

भावेइ भाविअप्पा विसेसओ नविर तिम्म कालिम्म । पर्याप्र निग्गुणत्तं संसारमहासमुद्दस्स ॥१५९५॥

#### अन्तज्ञार्घ :

भाविअप्पा=ભાવિત અત્મા नविर=કेवલ तिमा कालिमा=ते કાળમાં=જીવનના ચરમકાળમાં, पयईए=પ્રકૃતિથી संसारमहासमुद्दस्स=સંસારરૂપી મહાસમુદ્રના निग्गुणत्तं=નિર્ગુણપણાને विसेसओ=વિશેષથી भावेइ=ભાવન કરે છે.

#### आधार्थ :

ભાવિતાત્મા કેવલ જીવનના ચરમકાળમાં પ્રકૃતિથી સંસારરૂપી મહાસમુદ્રના નિર્ગુણપણાને વિશેષથી ભાવન કરે છે.

#### शिक्षाः

भावयति=अभ्यस्यति भावितात्मा सूत्रेण विशेषतः=अतिशयेन नवरं तस्मिन् काले चरमे, किमित्याह-प्रकृत्या=स्वभावेन निर्गुणत्वम्=असारत्वं संसारमहासमुद्रस्य=भवोदधेरिति गाथार्थः ॥१५९५॥

#### ટીકાર્થ :

સૂત્રથી ભાવિતઆત્મા કેવલ તે ચરમકાળમાં વિશેષથી=અતિશયથી, ભાવન કરે છે=અભ્યાસ કરે છે. શેને ભાવન કરે છે ? એથી કહે છે – પ્રકૃતિથી=સ્વભાવથી, સંસારરૂપી મહાસમુદ્રના=ભવરૂપી ઉદિધના, નિર્ગુણપણાને=અસારપણાને, ભાવન કરે છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

મહાત્માઓ સંસારની અસારતાના ભાવનને કારણે જ સંસારનો ત્યાગ કરીને સંયમ ગ્રહણ કરે છે. સંયમ ગ્રહણ કર્યા પછી પણ સંસારની અસારતાના ભાવનને કારણે જ તૈલપાત્રધારકના દેષ્ટાંતથી અપ્રમાદપૂર્વક સંયમની સર્વ આચરણાઓ કરે છે તેમ જ શાસ્તાધ્યયન કરે છે; આમ છતાં ચરમકાળમાં સંસારની અસારતાના ભાવનનો પ્રકર્ષ થાય તો જન્માંતરમાં પણ તેના દઢ સંસ્કારો શીધ્ર પ્રાપ્ત થાય, જેથી ઉત્તરનો યોગમાર્ગ વિશેષ રીતે પ્રવર્તે. આથી કેવલ મરણકાળમાં અત્યંત ઉપયોગપૂર્વક સૂક્ષ્મ માનસઅવલોકનથી મહાત્મા સંસારના નૈર્ગુણ્યનું ભાવન કરે છે, જેથી સંસારના પારમાર્થિક સ્વરૂપના અવલોકનના સંસ્કારો આત્મા પર દઢ અને સ્થિર થાય છે, જેથી જન્માંતરમાં બોધિની પ્રાપ્તિ સરળ બને.

વળી ભાવિતઅત્માવાળા મહાત્મા શું ભાવન કરે ? તે સ્પષ્ટ કરતાં કહે છે કે આ સંસાર મહાસમુદ્ર જેવો છે અને પ્રકૃતિથી નિર્ગુણ છે; કેમ કે આ સંસારમાં જીવો કર્મને પરવશ જન્મે છે, કર્મની પરવશતાથી મોટા થાય છે, કર્મને વશ થઈને આરંભ-સમારંભ કરીને દુર્ગતિઓમાં જાય છે. આ સર્વ અનર્થોની પરંપરા અનાદિકાળથી જીવમાં વર્તી રહી છે, આમ છતાં જીવને વિડંબણામય પોતાની વિષમ સ્થિતિ દેખાતી નથી, જેના કારણે સંસારી જીવો માત્ર તત્કાળ પ્રાપ્ત થયેલા અનુકૂળ ભાવોમાં મૂઢની જેમ પ્રવૃત્તિ કરે છે. આથી મહાત્મા જીવનના અંતકાળે આ સંસારના નિર્ગુણપણાનું ભાવન કરીને સંસારથી પર થવાને અનુકૂળ અંતરંગ મહાબળનો સંચય કરે છે. ॥૧૫૯૫॥

# અવતરણિકા :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે ભાવિતાત્મા પ્રકૃતિથી સંસારરૂપી મહાસમુદ્રની નિર્ગુણતાને ભાવન કરે છે. તેથી હવે સંસારરૂપી મહાસમુદ્રની નિર્ગુણતાને જ સ્પષ્ટ કરે છે –

#### आथा :

# जम्मजरामरणजलो अणाइमं वसणसावयाइण्णो । जीवाण दुक्खहेऊ कहं रोद्दो भवसमुद्दो ॥१५९६॥

### અન્વચાર્થ:

जम्मजरामरणजलो=४न्भ-४२।-भ२९।३५१ ४५५१००), अणाइमं=અનાદિમાન, वसणसावयाइण्णो= વ્યસનરૂપી શ્વાપદોથી આકીર્ષ, जीवाण दुक्खहेऊ=જીવોને દુઃખનો હેતુ, कहं=કષ્ટવાળો, रोहो=રૌદ્ર એવો भवसमुद्दो=ભવરૂપી સમુદ્ર છે.

## भाशार्थ :

જન્મ-જરા-મરણરૂપી જલવાળો, અનાદિમાન, આપત્તિરૂપી જલચરોથી વ્યાપ્ત, જીવોને દુઃખનો હેતુ, કષ્ટવાળો, રીદ્ર એવો ભવરૂપી સમુદ્ર છે.

#### रीक्षाः

जन्मजरामरणजलो बहुत्वादमीषाम्, अनादिमानिति अगाधः, व्यसनश्वापदाकीर्णः अपकारित्वाद् अमीषां, जीवानां दुक्खहेतुः, सामान्येन कष्टः, रौद्रो=भयानकः, भवसमुद्र एवंभूत इति गाथार्थः।।१५९६।।

# ટીકાર્થ :

જન્મ-જરા-મરણરૂપી જલવાળો છે; કેમ કે આમનું બહુપણું છે=સંસારમાં જન્મ-જરા-મરણનું બહુપણું છે. અનાદિમાન છે એથી અગાધ છે. વ્યસનોરૂપી શ્વાપદોથી આકીર્ણ છે=આપત્તિઓરૂપી જલચર જંતુઓથી વ્યાપ્ત છે; કેમ કે આમનું અપકારીપણું છે=જીવોનું અપકાર કરનારપણું છે=વ્યસનો સંસારી જીવોને અપકાર કરનારાં છે. જીવોને દુઃખનો હેતુ છે. સામાન્યથી કષ્ટરૂપ છે. રૌદ્ર છે=ભયાનક છે. આવા પ્રકારનો ભવરૂપી સમુદ્ર છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# भावार्थ :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે મહાત્મા અંતસમયે સંસારરૂપી મહાસમુદ્રના નિર્ગુણપણાનું ભાવન કરે છે. તે કઈ રીતે ભાવન કરે છે ? તે બતાવે છે —

જેમ સમુદ્ર પાણીથી ભરપૂર હોય છે, તેમ કર્મ અને જીવના સંયોગરૂપ સંસાર જન્મ-જરા-મરણથી ભરેલો છે; કેમ કે સમુદ્રમાં જેમ પાણી ઘણું હોય છે, તેમ કર્મ અને જીવના સંયોગવાળી સંસારઅવસ્થામાં જન્મ-જરા-મરણરૂપ ભાવો ઘણા છે, સુખનો કાળ ઘણો અલ્પ છે.

વળી જેમ સમુદ્ર અગાધ હોય છે અર્થાત્ ઘણા ઊંડાણવાળો હોય છે, તેમ કર્મ અને જીવના સંબંધરૂપ સંસાર અનાદિકાળનો હોવાથી અગાધ છે.

વળી જેમ સમુદ્ર જળચર પ્રાણીઓથી વ્યાપ્ત હોય છે, તેમ સંસાર અનેક પ્રકારની આપત્તિઓથી વ્યાપ્ત

છે; કેમ કે સમુદ્રમાં પડેલા મનુષ્ય માટે જેમ જળચર પ્રાણીઓ અપકારી છે, તેમ સંસારમાં રહેલા જીવો માટે પોતાના જીવનમાં આવતી આર્થિક, સાંયોગિક, શારીરિકાદિ આપત્તિઓ અપકારી છે.

વળી જેમ સમુદ્ર દુઃખનો હેતુ છે, તેમ આ સંસાર દુઃખનો હેતુ છે; કેમ કે શરીર સાથે સંબંધિત હોવાને કારણે જીવને શરીરની અનુકૂળતાની અપેક્ષા રહે છે, અને તે અપેક્ષાને કારણે સંસારી જીવો આરંભ-સમારંભ કરીને કર્મો બાંધે છે અને દુઃખોની પરંપરાને પ્રાપ્ત કરે છે. આથી સંયોગરૂપ સંસાર દુઃખનો હેતુ છે.

વળી જેમ સમુદ્ર સામાન્યથી કષ્ટરૂપ છે, તેમ સંસાર કષ્ટરૂપ છે. અહીં 'सामान्येन' શબ્દથી એ પ્રાપ્ત થાય કે સંસારમાં પણ ક્યારેક પુણ્યના ઉદયથી જીવને અનુકૂળ ભૌતિક સામગ્રીની પ્રાપ્તિ પ્રચુર પ્રમાણમાં થઈ હોય તો અનુકૂળતાથી ભરપૂર સંસાર જીવને કષ્ટરૂપ લાગતો નથી, તોપણ બહુલતાએ આ સંસાર જીવો માટે કષ્ટરૂપ છે.

વળી તોફાને ચઢેલો સમુદ્ર જેમ રૌદ્ર હોય છે, તેમ આ સંસાર રૌદ્ર છે; કેમ કે સંસારમાં રહેલા જીવો ક્લિષ્ટ કર્મો બાંધીને નરકાદિ ભવોમાં રૌદ્ર વિપાક પ્રાપ્ત કરે છે.

આ પ્રકારે સંસારના સ્વરૂપનું અત્યંત ભાવન કરવાથી દેહ અને કર્મના સંયોગરૂપ ભવ પ્રત્યે જીવને અત્યંત વિમુખભાવ થાય છે, અને વિમુખભાવ થવાને કારણે ભવના કારણીભૂત બાહ્ય પદાર્થો પ્રત્યેના સંશ્લેષનો પરિણામ અત્યંત ક્ષીણ થાય છે અને સંશ્લેષનો પરિણામ ક્ષીણ થવાને કારણે જીવના ભવની પરંપરા ઘટે છે. !!૧૫૯૬!!

### અવતરણિકા :

ગાથા ૧૫૯૪માં કહેલ કે સંલેખના કરનારા મહાત્મા ભૂતાર્થભાવનાઓ વડે બોધિમૂલોને વધારે છે. તે ભૂતાર્થભાવના બતાવવા માટે ગાથા ૧૫૯૫-૧૫૯૬માં ભવરૂપી સમુદ્રની નિર્ગુણતાનું ભાવન બતાવ્યું, હવે પોતાને પ્રાપ્ત થયેલા ચારિત્રધર્મનું ભાવન બતાવવા અર્થે કહે છે —

#### भाशा :

धण्णोऽहं जेण मए अणोरपारिम्म नवरमेअंमि । भवसयसहस्सद्लहं लद्धं सद्धम्मजाणं ति ॥१५९७॥

# અન્વચાર્શ :

अहं धण्णो=હું ધન્ય છું; जेण=જે કારણથી अणोरपारिम्म एअमि=અનવક્ષિયારવાળા આમાં=ઘણા મોટા ભવરૂપી સમુદ્રમાં, नवरं=ખરેખર भवसयसहस्सदुलहं=ભવ શતસહસ્રમાં દુર્લભ એવું सद्धम्मजाणं= સદ્ધર્મરૂપી યાન मए=મારા વડે लद्धं=પ્રાપ્ત કરાયું.

🛨 'ति' पाटपूर्तिमां छे.

#### आशार्थ :

હું દાન્ય છું; જે કારણથી દાણા મોટા ભવરૂપી સમુદ્રમાં ખરેખર લાખો ભવોમાં દુર્લભ એવું સદ્દાર્મરૂપી યાન મારા વડે પ્રાપ્ત કરાયું.

### रीक्ः :

धन्योऽहं सर्वथा, येन मया अनर्वाक्यारे=महामहति नवरमेतस्मिन्=भवसमुद्रे भवशतसहस्रदुर्लभ-मेकान्तेन लब्धं=प्राप्तं सद्धर्म्यानं=सद्धर्म्म एव यानपात्रमिति गाथार्थः ॥१५९७॥

#### ટીકાર્ય :

હું સર્વથા ધન્ય છું; જે કારણથી અનર્વાક્પારવાળા આમાં=મહામહાન એવા ભવરૂપી સમુદ્રમાં, ખરેખર એકાંતથી લાખો ભવોમાં દુર્લભ એવું સદ્ધર્મયાન=સદ્દ્ધર્મરૂપ જ યાનપાત્ર, મારા વડે પ્રાપ્ત કરાયું, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

સંસારરૂપી મહાસમુદ્રનું ભાવન કરનારા મહાત્માને સંસારની ભયાનકતા સ્પષ્ટ દેખાવાથી સંસાર પ્રત્યે અત્યંત ભય પેદા થાય છે, અને સંસારથી ભય પામેલા તે મહાત્મા વિચારે છે કે આવા ભયાનક સંસારમાં રહેલો પણ હું સર્વથા ધન્ય છું; કેમ કે હું સંસારરૂપી સમુદ્રમાં પડ્યો હોવા છતાં તેનો સુખે સુખે પાર પામી શકું તેવી સામગ્રીને પામ્યો છું, તેથી સંસારમાં રહેલા અન્ય પુષ્યશાળી જીવો કે વૈભવશાળી જીવો જેવો હું સામાન્યથી ધન્ય નથી, પરંતુ સર્વ પ્રકારે ધન્ય છું.

વળી તે મહાત્મા વિચારે છે કે આ સંસારરૂપી સમુદ્રમાં લાખો ભવોમાં પણ એકાંતે દુર્લભ એવું સદ્ધર્મરૂપી વહાણ મને પ્રાપ્ત થયું છે. આશય એ છે કે સંસારથી ભય પામેલા જીવો સંસારથી નિસ્તાર પામવાની ઇચ્છાવાળા હોય છે, અને તેથી ચારિત્રની અભિલાષાવાળા હોય છે, તોપણ સંસારથી નિસ્તાર પમાડે તેવો ઉત્તમ ચારિત્રધર્મ એકાંતે દુર્લભ છે. માટે જીવ ઘણા ભવો સુધી ચારિત્રધર્મની પ્રાપ્તિને અનુકૂળ વીર્ય સંચિત કરે, તો તેને જિનવચનને પરતંત્ર થઈને સંયમ પાળી શકાય તેવું ચારિત્રધર્મરૂપી વહાણ પ્રાપ્ત થાય છે, જે ચારિત્રધર્મરૂપી વહાણ મારા વડે પ્રાપ્ત કરાયું છે, માટે હું ધન્ય છું.

આવા પ્રકારનું ભાવન તેવા મહાત્મા જ કરી શકે કે જેઓ ચારિત્રના પરમાર્થને જાણતા હોય, જિનવચનને પરતંત્ર થઈને ચારિત્રમાં ઉદ્યમ કરતા હોય; અને જેઓને સ્થિર નિર્ણય હોય કે આ સંસારરૂપી સમુદ્રને તરવાનો ઉપાય માત્ર આ સંયમનો વેશ કે આ સંયમની આચરણાઓ નથી, પરંતુ વીતરાગવચનને પરતંત્ર થઈને વીતરાગભાવને અનુકૂળ કરાતા અંતરંગ વીર્યને પોષક એવી બાહ્ય સંયમની ઉચિત પ્રવૃત્તિઓ છે.

આવા મહાત્માઓ સર્વથા ધન્ય છે અને તેઓ નક્કી આ સચ્ચારિત્રધર્મરૂપી વહાણ દ્વારા સંસારરૂપી મહાસમુદ્રનો પાર પામી શકે છે, અને તેવો ઉત્તમ સચ્ચારિત્રધર્મ મને પ્રાપ્ત થયો છે, માટે હું પણ ધન્ય છું.

આ પ્રકારે ભાવન કરવાથી પોતાને પ્રાપ્ત થયેલો ભાવચારિત્રનો પરિણામ દઢ થાય છે, તેમ જ ચારિત્ર પ્રત્યેનો પક્ષપાત દઢ થાય છે. જેના કારણે બોધિના મૂલ એવા ઉત્તમ ભાવો અત્યંત વૃદ્ધિ પામે છે, જેના કળરૂપે દેવભવમાં ગયા પછી પણ તે મહાત્મા ચારિત્રપ્રાપ્તિને અનુકૂળ શક્તિસંચય કરે છે, જેથી તેમનો દેવભવ માત્ર ભોગવિલાસમાં પર્યવસાન પામતો નથી, પરંતુ ઉત્તરોત્તર યોગવૃદ્ધિને અનુકૂળ વ્યાપારવાળો બને છે. !!૧૫૯૭!!

#### भाशा :

# एअस्स पहावेणं पालिज्जंतस्स सइ पयंत्तेणं । जम्मंतरे वि जीवा पावंति ण दुक्खदोगच्वं ॥१५९८॥

#### अन्तरार्थः

पयत्तेणं सइ पालिज्जंतस्स= પ્રયત્નથી સદા પાલન કરાતા એવા एअस्स पहावेणं= આના= ધર્મરૂપી યાનના, પ્રભાવથી जीवा=જીવો जम्मंतरे वि= જન્માંતરમાં પણ दुक्खदोगच्चं ण पावंति= ६: ખદૌર્ગત્યને પામતા નથી.

#### ગાથાर्थ :

પ્રયત્નથી સદા પાલન કરાતા એવા ધર્મરૂપી ચાનના પ્રભાવથી જીવો જન્માંતરમાં પણ દુ:ખદૌર્ગત્થને પામતા નથી.

#### ટીકા :

एतस्य प्रभावेन धर्म्मयानस्य पाल्यमानस्य सदा=सर्वकालं प्रयत्नेन=विधिना जन्मान्तरेऽपि जीवाः= प्राणिनः प्राप्नुवन्ति न, किमित्याह-दुःखप्रधानं दौर्गत्यं=दुर्गतिभावमिति गाथार्थः ॥१५९८॥

# ટીકાર્થ :

પ્રયત્નથી=વિધિથી, સદા=સર્વકાળ, પળાતા એવા આના=ધર્મયાનના, પ્રભાવથી જીવો=પ્રાણીઓ, જન્માંતરમાં પણ=અન્ય ભવમાં પણ, પ્રાપ્ત કરતા નથી. શેને પ્રાપ્ત કરતા નથી ? એથી કહે છે – દુઃખ છે પ્રધાન જેમાં એવા દૌર્ગત્યને=દુર્ગતિના ભાવને, પ્રાપ્ત કરતા નથી, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

## ભાવાર્થઃ

વળી મહાત્મા વિચારે છે કે જેઓ ચારિત્રધર્મરૂપી યાનનું શાસ્ત્રોક્ત વિધિ અનુસાર સમ્યગ્ પાલન કરે છે, તેઓ તે ધર્મયાનના પ્રભાવથી દુઃખ છે પ્રધાન જેમાં એવા દૌર્ગત્યને પામતા નથી.

આશય એ છે કે સંયમ ગ્રહેશ કરવામાત્રથી કે સંયમની ક્રિયાઓ કરવામાત્રથી ચારિત્રધર્મરૂપી યાન સંસારરૂપી સમુદ્રના અંતનું કારે બનતું નથી, પરંતુ જિનવચનનું અવલંબન લઈને દઢ ઉદ્યમથી ચારિત્રનું પાલન કરવામાં આવે, તો આ ચારિત્રધર્મરૂપી યાન સંસારરૂપી સમુદ્રના અંતનું કારે બને છે. આથી જિનવચનાનુસાર ચારિત્રનું પાલન કરનારા જીવો જયાં સુધી સંસારનો અંત ન થાય ત્યાં સુધી જન્માંતરમાં પણ જયાં ઘશું દુઃખ છે તેવા ભવો પ્રાપ્ત કરતા નથી, પરંતુ ઉત્તમ દેવભવ કે ઉત્તમ મનુષ્યભવ પ્રાપ્ત કરે છે અને અંતે સર્વથા સંસારના પારને પામે છે. આવો ચારિત્રધર્મ મને પ્રાપ્ત થયો છે, માટે હું સર્વથા ધન્ય છું. એ પ્રકારે તે સંલેખના કરનારા મહાત્મા સદ્દભૂત એવા અર્થનું ભાવન કરે છે. ॥૧૫૯૮॥

#### आशा :

# चिंतामणी अपुब्बो एअमपुब्बो य कप्परुक्खो ति । एअं परमो मंतो एअं परमामयं एत्थ ॥१५९९॥

### અન્વરાર્થ:

एअं=આ=સદ્ધર્મરૂપી યાન, अपुळो चिंतामणी=અપૂર્વ ચિંતામણ છે. अपुळो च कप्परुक्खो=અને અપૂર્વ કલ્પવૃક્ષ છે, एअं=આ=સદ્ધર્મરૂપી યાન, परमो मंतो=પરમ મંત્ર છે, एख=અહીં=સંસારરૂપી મહાસમુદ્રમાં, एअं=આ=સદ્ધર્મરૂપી યાન, परमामयं=પરમ અમૃત છે.

🖈 'त्ति' पाटपूर्तिमां छे.

#### ગાશાर्थ :

સદ્ધર્મરૂપી યાન અપૂર્વ ચિંતામણિ છે, અને અપૂર્વ કલ્પવૃક્ષ છે, સદ્ધર્મરૂપી યાન પરમ મંત્ર છે, સંસારરૂપી મહાસમુદ્રમાં સદ્ધર્મરૂપી યાન પરમ અમૃત છે.

#### ટીકા :

चिन्तामणिरपूर्वः अचिन्त्यमुक्तिसाधनादेतद्=धर्म्मयानं, अपूर्वश्च कल्पवृक्ष इत्यकल्पितफलदानात्, एतत्परमो मन्त्रो रागादिविषघातित्वाद्, एतत्परमामृतमत्रामरणावन्ध्यहेतुत्वादिति गाथार्थः ॥१५९९॥

# ટીકાર્થ :

આ=ધર્મયાન=ચારિત્રધર્મરૂપી વહાણ, અપૂર્વ ચિંતામણિ છે; કેમ કે અચિંત્ય એવી મુક્તિનું સાધન છે. અને અકલ્પિત ફળનું દાન હોવાથી=નહીં કલ્પેલા ફળને આપનાર હોવાથી, અપૂર્વ કલ્પવૃક્ષ છે. આ=ચારિત્રધર્મરૂપી વહાણ, પરમ મંત્ર છે; કેમ કે રાગાદિરૂપી વિષનું ઘાતીપણું છે.

આ≕ચારિત્રધર્મરૂપી વહાણ, અહીં≔સંસારરૂપી મહાસમુદ્રમાં, પરમ અમૃત છે; કેમ કે અમરણનું અવધ્ય હેતુપણું છે≕ચારિત્રધર્મમાં મોક્ષ પ્રાપ્ત થયા પછી ક્યારેય મૃત્યુ નહીં પામવારૂપ અમરણનું એકાંત કારણપણું છે. એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

વળી તે મહાત્મા વિચારે છે કે સમ્યગ્ વિધિપૂર્વક સેવાયેલો આ ચારિત્રધર્મ અપૂર્વ ચિંતામણિ છે અર્થાત્ ચિંતામણિરત્ન કરતાં પણ અપૂર્વ કોટિનું ચિંતામણિ છે; કેમ કે જગતમાં સર્વ શ્રેષ્ઠ અને અચિંત્ય એવી મુક્તિને પ્રાપ્ત કરવાનું સાધન છે.

વળી આ ચારિત્રધર્મ અપૂર્વ કલ્પવૃક્ષ છે; કેમ કે કલ્પના પણ ન થઈ શકે એવા મોક્ષરૂપ ઉત્તમ ફળને આપનાર છે.

વળી ચારિત્રધર્મના પાલનનો દઢ યત્ન ઉત્થિત કરવા માટે તે મહાત્મા વિચારે છે કે આત્મામાં અનાદિકાળથી રાગાદિરૂપી વિષનો સંચાર વર્તે છે, જેનાથી સંસારી જીવો પીડિત થયેલા છે અને પીડિત

થઈને યથા-તથા પ્રવૃત્તિઓ કરે છે, તે વિષનો નાશ કરવા માટે આ ચારિત્રધર્મ પરમ મંત્ર છે; કેમ કે ભગવાનના વચનના સ્મરણપૂર્વક કરાતી ચારિત્રની યતનાથી વીતરાગભાવને અનુકૂળ જીવવીર્ય ઉલ્લસિત થાય છે, જેથી પાલન કરાતા ચારિત્રથી રાગાદિ ભાવો પ્રતિક્ષણ ક્ષીણ-ક્ષીણતર થાય છે.

વળી સંલેખના કરનારા મહાત્મા વિચારે છે કે ચારિત્રધર્મ પરમ અમૃત છે; કેમ કે "અમૃતના પાનથી અમર થવાય છે" એવી લોકોક્તિ છે. પરંતુ પુદ્દગલાત્મક અમૃતના પાનથી કોઈ વ્યક્તિ શાશ્વત થતી નથી, જ્યારે ચારિત્રધર્મરૂપી અમૃતના પાનથી જીવ સર્વ કર્મોથી રહિત અવસ્થા પ્રાપ્ત કરે છે, જેના કારણે મૃત્યુની જ પ્રાપ્તિ થતી નથી. માટે આ ચારિત્રધર્મ સર્વથા મરણના અભાવરૂપ અમરણનું અવધ્ય કારણ છે.

આ પ્રકારે પુનઃ પુનઃ ભાવન કરવાથી ચારિત્રધર્મ પ્રત્યેનો પક્ષપાત સ્થિર અને અત્યંત દઢ થાય છે, તેમ જ ચારિત્રના પરિણામને અતિશયિત કરવાનું મહાવીર્ય જીવમાં ઉલ્લસિત થાય છે. **!!૧૫૯૯!**!

## અવતરણિકા :

ગાથા ૧૫૯૫થી ભૂતાર્થભાવના બતાવવાનો પ્રારંભ કર્યો, તેમાં પ્રથમ સંસારની વિષમ સ્થિતિનું ભાવન બતાવ્યું, જેથી વિષમ પણ સંસારમાં નિશ્ચિત થઈને અવિચારકપણે જીવન પસાર કરવાની જીવની અનાદિની વૃત્તિ નાશ પામે.

ત્યારપછી ગાથા ૧૫૯૭થી ૧૫૯૯માં આવા વિષમ સંસારમાંથી નિસ્તાર પામવાના એક ઉપાયભૂત ચારિત્રધર્મનું મહત્ત્વ અત્યંત સ્થિર કરવા માટે ચારિત્રધર્મના વાસ્તવિક સ્વરૂપનું ભાવન બતાવ્યું, જેથી ચારિત્રધર્મ પ્રત્યેનો પક્ષપાત દેઢ થાય.

હવે પોતાના કૃતજ્ઞતા ગુણને અતિશયિત કરવા અર્થે સંલેખના કરનારા મહાત્મા શું ભાવન કરે છે ? તે બતાવવા અર્થે કહે છે –

#### आथा :

इच्छं वेआवडिअं गुरुमाईणं महाणुभावाणं । जेसि पहावेणेअं पत्तं तह पालिअं चेव्र ॥१६००॥

# अन्पर्यार्थ :

गुरुमाईणं महाणुभावाणं वेआविडअं इच्छं=ગુરુ આદિ મહાનુભાવોના વૈયાવૃત્ત્યને હું ઇચ્છું છું; जेसि पहावेण=જેઓના પ્રભાવથી एअं=આ=ચારિત્રધર્મરૂપી યાન, पत्तं=પમાયું तह चेव पालिअं=અને તે રીતે પળાયું.

### गाथार्थ :

ગુરુ આદિ મહાનુભાવોના વૈચાવૃત્ત્યને હું ઇચ્છું છું; જેઓના પ્રભાવથી મારા વડે ચારિત્રધર્મરૂપી વહાણ પ્રાપ્ત કરાયું અને તે રીતે પાલન કરાયું.

### ટીકા :

इच्छामि वैयावृत्त्यं सम्यग्गुर्वादीनां महानुभावानाम्, आदिशब्दात् सहायसाधुग्रहः, येषां प्रभावेनेदं= धर्म्यानं प्राप्तं मया, तथा पालितं चैवाविघ्नेनेति गाथार्थः ॥१६००॥

# ટીકાર્થ:

ગુરુ આદિ મહાનુભાવોના સમ્યગ્ વૈયાવૃત્ત્યને હું ઇચ્છું છું; જેઓના=જે ગુરુ આદિ મહાનુભાવોના, પ્રભાવથી મારા વડે આ=ધર્મયાન=ચારિત્રધર્મરૂપી વહાણ, પ્રાપ્ત કરાયું અને તે રીતે અવિઘ્નથી પાલન કરાયું. 'आदि' શબ્દથી=''गुर्वादीनां''માં 'आदि' શબ્દથી, સહાયક સાધુઓનો ગ્રહ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

સંલેખના કરનારા મહાત્મા વિચારે છે કે જે ગુરુ આદિ મહાનુભાવોએ મને આ યોગમાર્ગ બતાવ્યો, ચારિત્રધર્મનું પ્રદાન કર્યું, ચારિત્રના મર્મનો યથાર્થ બોધ કરાવ્યો, તે મહાનુભાવોની હું વૈયાવચ્ચ કરવા ઇચ્છું છું.

વળી મારા ચારિત્રધર્મના સેવનકાળ દરમિયાન જે સાધુઓએ મને સારણા આદિ કરવા દ્વારા સંયમમાં સહાયતા કરી, ગ્લાનાદિ અવસ્થામાં મને સહાયક બનીને સંયમના પાલન માટે સમર્થ બનાવ્યો, સ્વાધ્યાયાદિ ઉચિત પ્રવૃત્તિઓમાં સહાય કરીને મને સમ્યગ્બોધથી અને ચારિત્રના પરિણામથી સમૃદ્ધ કર્યો, તેવા સહાય કરનારા સાધુઓની પણ હું વૈયાવચ્ચ કરવા ઇચ્છું છું.

આ રીતે તે સંલેખના કરનારા મહાત્મા જેઓના પ્રભાવથી પોતાને ચારિત્ર પ્રાપ્ત થયું હોય અને પોતે ચારિત્રનું પાલન કર્યું હોય, તે સર્વના ઉપકારોનું સ્મરણ કરીને તેમના પ્રત્યેના પૂજ્યભાવની વૃદ્ધિ માટે તેઓની વૈયાવચ્ચ કરવાને અનુકૂળ ભાવના કરે છે, જેથી તેઓનો ઉચિત કૃત્યો કરવાનો પરિણામ અતિશયવાળો થાય. II૧૬૦૦II

# અવતરણિકા :

ગુરુ આદિના ઉપકારનું સ્મરણ કરીને તેઓ પ્રત્યેના કૃતજ્ઞતાભાવની વૃદ્ધિ કરવા અર્થે સંલેખના કરનારા મહાત્મા અન્ય શું ભાવન કરે છે ? તે બતાવે છે –

#### भाषाः

तेसि णमो तेसि णमो भावेण पुणो पुणो वि तेसि णमो । अणुवकयपरहिअरया जे एयं दिंति जीवाणं ॥१६०१॥

# અન્વચાર્થઃ

भावेण=ભાવથી तेसि णमो तेसि णमो=तेओने નમસ્કાર કરું છું, તેઓને નમસ્કાર કરું છું, पुणो पुणो वि तेसि णमो=ફરી ફરી પણ તેઓને નમસ્કાર કરું છું; अणुवकयपरहिअरया जे=અનુપકૃત પરના હિતમાં રત એવા જેઓ जीवाणं=જીવોને एयं=આ=ચારિત્રધર્મરૂપી વહાણ, दिति=આપે છે.

### ગાંશાર્થ :

ભાવથી તેઓને નમસ્કાર કરું છું, તેઓને નમસ્કાર કરું છું, ફરી ફરી પણ તેઓને નમસ્કાર કરું છું; અનુપકૃત પરના હિતમાં રત એવા જેઓ જીવોને ચારિત્રધર્મરૂપી વહાણ આપે છે.

### ટીકા :

तेश्यो नमः तेश्यो नमः भावेन=अन्तःकरणेन (?पुनः)पुनरिप तेश्यो नम इति त्रिर्वाक्यं, अनुपकृतपरिहतरता(?ये) गुरवो, यत एतद्ददित जीवेश्यो धर्म्मयानिमिति गाथार्थः ॥१६०१॥

# નોંધ :

ટીકામાં મૂળગાથા પ્રમાણે **पुनरपि** ને સ્થાને **પુનઃ પુનરપિ** હોવું જોઈએ, **गुरवो** શબ્દની પૂર્વે **યે** હોવો જોઈએ.

# ટીકાર્થ :

ભાવથી=અંતઃકરણથી, તેઓને નમસ્કાર કરું છું, તેઓને નમસ્કાર કરું છું, ફરી ફરી પણ તેઓને નમસ્કાર કરું છું. એ પ્રકારે ત્રણ વાક્ય છે.

અનુપકૃત પરના હિતમાં રત=અન્ય જીવો દ્વારા નહીં કરાયેલા ઉપકારવાળા અન્ય જીવોનું હિત કરવામાં ૨ક્ત, એવા જે ગુરુઓ છે; જે કારણથી જીવોને આ=ધર્મયાન=ચારિત્રધર્મરૂપી વહાણ, આપે છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# भावार्थ :

સંયમી મહાત્માઓ પદાર્થના વાસ્તવિક સ્વરૂપને વિચારનારા હોય છે, તેથી સંલેખના કરનારા મહાત્મા પોતાની પ્રામાણિક પ્રજ્ઞાથી જેમ સંસારનું વિષમ સ્વરૂપ અને ચારિત્રધર્મનું ઉત્તમ સ્વરૂપ વિચારે છે, તેમ પોતાના ઉપકારક એવા ગુરુ આદિના વાસ્તવિક ઉપકારને સ્મૃતિમાં લાવીને તેઓ પ્રત્યેના પૂજ્યભાવનો અતિશય કરવા માટે વિચારે છે કે મારા ગુરુ તદ્દન નિઃસ્પૃહી છે; કેમ કે તેઓ પ્રત્યે મેં કોઈ ઉપકાર કર્યો નથી, છતાં તેઓ પરનું હિત કરવામાં નિરત છે.

વળી તે મહાત્માએ કોઈ શિષ્યપ્રાપ્તિની આશંસાથી કે પર્બૃદાવૃદ્ધિની આશંસાથી મને સંયમ આપેલ નથી, પરંતુ મારી યોગ્યતાને જોઈને હું સંસારસમુદ્રથી પાર પામું તેવા ઉત્તમ શુભ આશયથી મને પ્રવ્રજયા આપેલ છે, તેથી તેઓને હું અંતઃકરણના પરિણામથી વારંવાર નમસ્કાર કરું છું અર્થાત્ તેઓના ઉત્તમ ગુણને સ્મૃતિમાં લાવીને તેઓ પ્રત્યે ઉલ્લસિત થયેલા પૂજ્યભાવથી હું ફરી ફરી નમસ્કાર કરું છું. તે બતાવવા "તેઓને નમસ્કાર કરું છું" એમ ત્રણ વાર કહેલ છે, જેથી નમસ્કારનો ભાવ અત્યંત ઉત્કર્ષ પામે. ॥૧૬૦૧॥

# અવતરણિકા :

પૂર્વગાથામાં ઉપકારી ગુરુ આદિ પ્રત્યેના અત્યંત પૂજ્યભાવની વૃદ્ધિ અર્થે ભાવથી નમસ્કાર બતાવ્યો, અને કહ્યું કે જે ગુરુ જીવોને ધર્મયાન આપે છે. તેથી હવે ગુરુએ આપેલું ધર્મયાન સર્વશ્રેષ્ઠ હિત છે, એ પ્રકારની બુદ્ધિ સ્થિર કરવા અર્થે અનશન કરનારા મહાત્મા અન્ય શું ભાવન કરે છે ? તે બતાવે છે –

#### भाशाः

# नो इत्तो हिअमण्णं विज्जइ भुवणे वि भव्वजीवाणं । जाअइ अओ च्चिअ जओ उत्तरणं भवसमुद्दाओ ॥१६०२॥

#### अन्वद्यार्थः

भुवणे वि=ભુવનમાં પણ भव्वजीवाणं=ભવ્ય જીવોનું इत्तो=આનાથી=ધર્મયાનથી, अण्णं हिअं नो विज्जइ=અન્ય હિત વિદ્યમાન નથી; जओ=જે કારણથી अओ च्विअ=આનાથી જ=ધર્મયાનથી જ, भवसमुद्दाओ उत्तरणं जाअइ=ભવસમુદ્રથી ઉત્તરણ થાય છે.

### आथार्थ :

ભુવનમાં પણ ભવ્ય જીવોનું ધર્મચાનથી અન્ય હિત વિધમાન નથી; જે કારણથી ધર્મચાનથી જ ભવસમુદ્રથી ઉત્તરણ થાય છે.

#### ટીકા :

नातो=धर्म्मयानाद्धितमन्यद्वस्तु विद्यते भुवनेऽपि=त्रैलोक्येऽपि भव्यजीवानां, कुत इत्याह-जायतेऽत एव=धर्म्मयानाद्यत उत्तरणं भवसमुद्रादिति गाथार्थः ॥१६०२॥

# ટીકાર્થ :

ભુવનમાં પણ=ત્રૈલોક્યમાં પણ, ભવ્ય જીવોનું આનાથી=ધર્મયાનથી=ચારિત્રધર્મરૂપી વહાણથી, અન્ય વસ્તુ હિત વિદ્યમાન નથી. કયા કારણથી ? એથી કહે છે – જે કારણથી આનાથી જ=ધર્મયાનથી=ચારિત્રધર્મરૂપી વહાણથી જ, ભવરૂપી સમુદ્રથી ઉત્તરણ થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

વળી તે સંલેખના કરનારા મહાત્મા ગુરુ આદિના ઉપકારને અત્યંત સ્થિર કરવા વિચારે છે કે ગુરુએ મને જે આ ચારિત્રધર્મરૂપી વહાણ આપ્યું છે, તેનાથી અન્ય કોઈ આ જગતમાં ભવ્ય જીવોનું હિત નથી; કેમ કે આ ધર્મયાનથી જ ભવ્ય જીવોનું સંસારસમુદ્રથી ઉત્તરણ થાય છે.

તેથી ફલિત થાય કે જીવોનું એકાંતે હિત ભવસમુદ્રથી ઉત્તરણ છે અને ભવસમુદ્રથી ઉત્તરણ કરાવનાર તે ધર્મયાન, માત્ર વેશના અર્પણરૂપ નથી, પરંતુ ભગવાનના વચનના સૂક્ષ્મ મર્મ બતાવીને તેને અનુસાર સંયમના કંડકોની વૃદ્ધિને અનુકૂળ ગુરુના યત્નથી પ્રગટ થયેલ જીવની ઉત્તમ પરિણતિરૂપ છે.

આથી જે ગુરુએ આવો યત્ન કરીને મારામાં ચારિત્રધર્મ પ્રગટ કર્યો, તેઓનો ઉપકાર મારે યાદ કરવો જોઈએ, એ પ્રકારે તે મહાત્મા વિચારે છે. II૧૬૦૨II

# અવતરણિકા :

વળી તે સંલેખના કરનારા મહાત્મા સદ્ભૂત અર્થનું ભાવન કરતાં અન્ય શું વિચારે છે ? તે બતાવે છે —

#### आथा :

# एत्थ उ सव्वे थाणा तयण्णसंजोगदुक्खसयकलिया । रोद्दाणुबंधजुत्ता अच्चंतं सव्वहा पावा ॥१६०३॥

#### અન્વચાર્થ:

एत्थ उ=વળી અહીં=ભવરૂપી સમુદ્રમાં, सळे थाणा=સર્વ સ્થાનો तयण्णसंजोगदुक्खसयकित्या=तेनाथी अन्यना સંયોગના દુઃખશતથી કલિત છે=આત્માથી અન્ય પદાર્થોના સંયોગથી જન્ય સેંકડો દુઃખોથી યુક્ત છે. रोद्दाणुबंधजुत्ता=રૌદ્ર અનુબંધથી યુક્ત છે, अच्चंतं सळ्हा पावा=અત્યંત સર્વથા પાપ છે.

#### जाशार्थ :

વળી ભવરૂપી સમુદ્રમાં સર્વ સ્થાનો આત્માથી અન્ય પદાર્થોના સંયોગથી જન્ય સેંક્ડો દુઃખોથી યુક્ત છે, રૌદ્ર અનુબંધથી યુક્ત છે, અત્યંત સર્વથા પાપ છે.

## ટ<del>ીક</del>ા :

अत्र तु=भवसमुद्रे सर्वाणि स्थानानि देवलोकादीनि तदन्यसंयोगदुःखशतकलितानि, वियोगावसान-विमानादिसंयोगदुःखानीति प्रतीतम्, अत एव रौद्रानुबन्धयुक्तानि विपाकदारुणत्वाद्, अत्यन्तं सर्वथा पापानि=अशोभनानीति गाथार्थः ॥१६०३॥

# ટીકાર્ચ:

વળી અહીં=ભવરૂપી સમુદ્રમાં, દેવલોકાદિ સર્વ સ્થાનો તેનાથી અન્યના સંયોગના દુઃખશતથી કલિત છે=આત્માથી અન્ય પદાર્થોના સંયોગથી જન્મેલાં સેંકડો દુઃખોથી યુક્ત છે.

અહીં પ્રશ્ન થાય કે નરકાદિ સ્થાનો તો સેંકડો દુઃખોથી કલિત છે, પરંતુ દેવલોકાદિ સ્થાનો જીવને અનુકૂળ હોવાથી સુખરૂપે અનુભવાય છે, તેથી તેઓને સેંકડો દુઃખોથી કલિત કઈ રીતે કહી શકાય ? તેથી કહે છે –

વિયોગના અવસાનવાળા વિમાનાદિના સંયોગોનાં દુઃખો છે, એ પ્રકારે પ્રતીત છે. આથી જ=વિયોગના અંતવાળા હોવાને કારણે દેવલોકનાં સુખો દુઃખરૂપ છે એથી જી, રૌદ્ર અનુબંધથી યુક્ત છે; કેમ કે વિપાકનું દારુણપણું છે=દેવલોકાદિ પુણ્યવાળા ભવોમાં બંધાયેલાં કર્મોના વિપાકોનું દુર્ગતિ આદિની પ્રાપ્તિરૂપ દારુણપણું છે.

આથી દેવલોકાદિ સર્વ સ્થાનો કેવાં છે ? તે બતાવે છે —

અત્યંત સર્વથા પાપ છે=અશોભન છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

વળી તે મહાત્મા વિચારે છે કે સંસારસમુદ્રમાં જે દેવલોકાદિ ચાર ગતિરૂપ સ્થાનો છે, તે સર્વ આત્માથી અન્ય એવા દેહાદિના સંયોગથી જન્ય સેંકડો દુઃખોથી યુક્ત છે.

કયાં સ્થાનો સેંકડો દુઃખોથી યુક્ત છે ? તે સ્પષ્ટ કરે છે 🗕

નરકાદિ સ્થાનો તો સેંકડો દુઃખોથી યુક્ત છે જ, પરંતુ પુષ્યોદયથી પ્રાપ્ત થયેલા દેવલોક, ઉત્તમ મનુષ્યભવાદિ સ્થાનો પણ સેંકડો દુઃખોથી યુક્ત છે; કેમ કે તેઓ આત્માની સ્વતંત્ર અવસ્થાનો નાશ કરીને અન્ય પદાર્થોના સંયોગરૂપ પરતંત્ર અવસ્થાવાળા છે, તેથી ચારેય ગતિમાં જીવોને કર્મોને પરતંત્ર થઈને જીવવું પડે છે, માટે સંસારસમુદ્રમાં સર્વ સ્થાનો સેંકડો દુઃખોથી યુક્ત છે.

અહીં પ્રશ્ન થાય કે દેવલોકાદિ સ્થાનો તો જીવોને અનુકૂળ સામગ્રીવાળાં છે, છતાં તેઓને સેંકડો દુઃખોથી યુક્ત કેમ કહ્યાં ? તેથી કહે છે —

વિમાનાદિના સંયોગોનાં દુઃખો વિયોગના અવસાનવાળાં છે, એ પ્રકારે વિચારકને પ્રતીત છે. તેથી એ પ્રાપ્ત થાય કે અનુકૂળ પણ સંયોગ જયારે વિયોગમાં પર્યવસાન પામે છે ત્યારે તે જીવને દુઃખ આપે છે, અને સંસારમાં દેવલોકાદિ સ્થાનો આત્માથી અન્ય પદાર્થોના સંયોગરૂપ હોવાથી અનેક દુઃખોથી યુક્ત છે. આથી જ રૌદ્ર અનુબંધવાળા છે; કેમ કે દેવલોકાદિના સુખોના ભોગકાળમાં જીવને જે રાગાદિ ભાવો થાય છે, ઇપ્યાંદિ ભાવો થાય છે અને તેના કારણે જીવને જે કર્મો બંધાય છે, તે કર્મોના વિપાકો દારુણ છે. તેથી દેવલોકાદિભવ સમાપ્ત થયા પછી ભોગસુખોના ફળરૂપે જીવને કર્મોનો દારુણ વિપાક પ્રાપ્ત થય છે, માટે દેવલોકાદિ સર્વસ્થાનો રૌદ્ર અનુબંધવાળા છે.

વળી સંસારસમુદ્રમાં દેવલોકાદિ ચારેય ગતિરૂપ સર્વ સ્થાનો અત્યંત સર્વથા પાપરૂપ છે. આશય એ છે કે સર્વ કર્મોથી રહિત અવસ્થા આત્માની શોભન અવસ્થા છે અને ચાર ગતિની અવસ્થા આત્માની અશોભન અવસ્થા છે. આથી સંસારમાં ચાર ગતિની અવસ્થાવાળાં સર્વ સ્થાનો જીવ માટે અત્યંત અશોભન છે અને સર્વથા અશોભન છે.

વળી 'અત્યંત' અને 'સર્વથા' શબ્દથી એ પ્રાપ્ત થાય કે આત્માની ચાર ગતિની અવસ્થા અત્યંત અશોભન અવસ્થા છે, તેમ જ કોઈક અંશથી અશોભન અવસ્થા છે એમ નહીં, પરંતુ સર્વ પ્રકારે અશોભન અવસ્થા છે; કેમ કે જીવની કર્મકૃત વિડંબણાવાળી અવસ્થા છે, અને વિડંબણાવાળી અવસ્થાને કોઈક અંશથી અશોભન કહી શકાય નહીં, પરંતુ સર્વ અંશથી અત્યંત અશોભન અવસ્થા કહેવી પડે. આ પ્રકારે વિચારવાથી સંલેખના કરનાર મહાત્માનું ચિત્ત સંસારના ભાવોથી અત્યંત વિમુખ થાય છે અને ભૂતાર્થભાવનાથી વાસિત થયેલું ચિત્ત સમ્યક્ત્વની દઢતાનું કારણ બને છે. ॥૧૬૦૩॥

# અવતરણિકા :

વળી તે સંલેખના કરનારા મહાત્મા અન્ય શું ભાવન કરે છે ? તે બતાવે છે —

#### भाशाः

कि एत्तो कड्ठयरं? पत्ताण किहिंचि मणुअजम्मं मि(?पि) । जं इत्थ वि होइ रई अच्चंतं दुक्खफलयंमि ॥१६०४॥

# અન્વચાર્થ:

जं=જે કારણથી किहिंचि=કોઈક રીતે मणुअजम्मं पि=મનુજજન્મને પણ पत्ताण=પ્રાપ્ત એવા જીવોને

अच्चंतं दुक्खफलयंमि इत्थ वि=અત્યંત દુઃખના કલદ એવા અહીં પણ=અત્યંત દુઃખના કળને દેનારા સંસારરૂપી સમુદ્રમાં પણ, रई होइ=રતિ થાય છે, एत्तो=એનાથી कड़यरं कि ?=કષ્ટતર શું છે ?

### आशार्थ :

જે કારણથી કોઈક રીતે મનુષ્યભવને પણ પામેલા જીવોને અત્યંત દુઃખના ફળને આપનારા સંસારરૂપી સમુદ્રમાં પણ રતિ થાય છે, એનાથી કષ્ટતર શું ?

# ટીકા ઃ

किमतः कष्टतः कष्टतरमन्यत् ? प्राप्तानां कथिञ्चत्कृच्छ्रेण मनुजजन्मापि यदत्रापि भवति रितः संसारसमुद्रेऽत्यन्तदुःखफलदे यथोक्तन्यायादिति गाथार्थः ॥१६०४॥

#### नोंध :

મૂળગાયામાં मणुअजम्मं मि છે, તેને સ્થાને ટીકા પ્રમાણે मणुअजम्मं पि હોવું જોઇએ.

### ટીકાર્થ :

જે કારણથી કોઈક રીતે ક્ચ્છ્રથી≔મુશ્કેલીથી, મનુજજન્મને પણ પામેલા જીવોને યથોક્ત ન્યાયથી= પૂર્વગાથામાં કહેવાયેલ નિયમથી, અત્યંત દુઃખના ફળને દેનારા અહીં પણ=સંસારરૂપી સમુદ્રમાં પણ, રતિ થાય છે, એ કષ્ટથી અન્ય કષ્ટતર શું છે ? એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

સદ્દ્ભૂત અર્થનું ભાવન કરતા મહાત્મા વિચારે કે સંસારમાં સર્વ સ્થાનો અત્યંત અને સર્વથા અશોભન છે, આમ છતાં આવા અશોભન સંસારમાં પણ મનુષ્યજન્મને પામીને જીવો સંસારના ઉચ્છેદ માટે ઉદ્યમ કરતા નથી, તે અત્યંત અનુચિત છે. એ પ્રકારના ભાવનને સ્થિર કરવા માટે સંલેખના કરનારા મહાત્મા વિચારે છે કે આ ચાર ગતિમાં ભ્રમણ કરતા જીવો ઘણી મુશ્કેલીથી કોઈક રીતે ધર્મસામગ્રીથી યુક્ત મનુષ્યભવને પ્રાપ્ત કરે છે, અને મુશ્કેલીથી મનુષ્યજન્મને પણ પામ્યા પછી જીવોને સંસારની અનુકૂળ સામગ્રીમાં રિત થાય છે, એ કષ્ટથી બીજું કષ્ટતર શું છે ? અર્થાત્;તે જ મહાકષ્ટતર વસ્તુ છે; કેમ કે સંસારરૂપી સમુદ્ર અત્યંત દુઃખના ફળને દેનારો છે, આથી તેમાં કોઈ વિચારક પુરુષને રિત થાય નહીં.

આશય એ છે કે જેમ સુંદર પણ ભોજન વિષયુક્ત હોય, તો કોઈ વિચારકને તે ભોજનમાં રિત તો થતી નથી, પરંતુ ઇચ્છા પણ થતી નથી; તેમ ચાર ગતિરૂપ સંસાર એ જીવની મહાવિડંબણામય અવસ્થા છે, તેથી અત્યંત દુઃખના ફળને દેનારા આ સંસારસમુદ્રમાં વિચારકને રિત થાય નહીં; આમ છતાં સંસારી જીવોને સંસારના (રચ્છેદમાં પ્રબળ કારણભૂત મનુષ્યજન્મ પ્રાપ્ત થયા પછી પણ સંસારમાં રિત થાય છે, એ અત્યંત કષ્ટતર છે; કેમ કે સર્વ કષ્ટોની નિષ્પત્તિનું પરમ બીજ છે.

આ પ્રકારે વિચારીને સંલેખના કરનારા મહાત્મા સંસારના ઉચ્છેદને અનુકૂળ એવી અસંગભાવની શક્તિનો પ્રકર્ષ કરે છે, જેથી સાંસારિક કોઈપણ ભાવોમાં રતિ ન થાય, પરંતુ અસંગભાવમાત્રમાં રતિ ઉલ્લસિત થાય; કેમ કે **અસંગભાવની રતિ જ સંસારના ઉચ્છેદનું પરમ બીજ છે અને સંગભાવની ર**તિ જ સર્વ અનર્થોની પરંપરાનું બીજ છે. માટે સદ્ભૂત અર્થનું ભાવન કરતા મહાત્મા અસંગભાવ પ્રત્યેની રતિને અત્યંત દઢ કરવા વિચારે છે કે મહાવિડંબજ્ઞાવાળા સંસારના કારણભૂત સંગમાં રતિ કરવી એનાથી અધિક કષ્ટવાળી વસ્તુ અન્ય કઈ હોઈ શકે ? અર્થાત્ એ જ અત્યંત કષ્ટતર છે.

ટીકામાં કહ્યું કે "યથોક્ત ન્યાયથી સંસારસમુદ્ર અત્યંત દુઃખફલદ છે" એનાથી એ પ્રાપ્ત થાય કે ગાથા ૧૬૦૩માં કહેવાયું એ પ્રમાણે ભવસમુદ્રમાં દેવલોકાદિ સર્વ સ્થાનો આત્માથી અન્ય એવા દેહાદિ પદાર્થોના સંયોગથી જન્ય સેંકડો દુઃખોથી યુક્ત છે, રૌદ્ર અનુબંધવાળાં છે, તેમ જ અત્યંત અને સર્વથા અશોભન છે. એ ન્યાયથી સંસારસમુદ્ર અત્યંત દુઃખફલદ છે. ॥૧૬૦૪॥

#### અવતરશિકા :

भावनान्तरमाह -

#### અવતરણિકાર્થ:

ભાવનાંતરને કહે છે=પૂર્વમાં ભૂતાર્થભાવના કહી તેનાથી અન્ય ભાવનાને કહે છે –

### ભાવાર્થ :

ગાથા ૧૫૯૪માં કહેલ કે સંલેખના કરનારા મહાત્મા આંતર ભાવનું પણ સંલેખન કરે છે. અને આંતર ભાવરૂપ ભાવસંલેખના બતાવતાં કહ્યું કે સદ્દભૂત અર્થની ભાવનાઓ વડે બોધિનાં મૂલોને વધારે છે. તેથી ગાથા ૧૫૯૫થી ૧૬૦૪માં તે ભૂતાર્થભાવનાઓનું સ્વરૂપ બતાવ્યું, હવે સંયમના પ્રકર્ષ અર્થે અન્ય ભાવનાનું સ્વરૂપ બતાવે છે –

#### आथा :

तह चेव सुहुमभावे भावइ संवेगकारए सम्मं । पवयणगब्भभूए अकरणनिअमाइस्द्धफले ॥१६०५॥

## अन्पयार्थ :

तह चेव=ते રીતે જ=જે રીતે ભૂતાર્થોનું ભાવન કરે છે તે રીતે જ, संवेगकारए पवयणगढ्मभूए अकरणनिअमाइसुद्धफले सुदुमभावे=સંવેગના કારક, પ્રવચનના ગર્ભભૂત, અકરણનિયમાદિ શુદ્ધ ફળવાળા સૂક્ષ્મ ભાવોને सम्मं=સમ્યગ્ भावइ=ભાવન કરે છે.

# ગાથાર્થ :

સંલેખના કરનારા મહાત્મા જે રીતે ભૂતાર્થોનું ભાવન કરે છે તે રીતે જ સંવેગકારક, પ્રવચનના ગર્ભભૂત, અકરણનિયમાદિ શુદ્ધ ફળવાળા સૂક્ષ્મ ભાવોને સમ્યગ્ ભાવન કરે છે.

# ટીકા :

तथैव सूक्ष्मभावान्=निपुणपदार्थान् भावयति संवेगकारकान्=प्रशस्तभावजनकान् सम्यग्=विधानेन

प्रवचनगर्ब्धभूतान्=सारभूतानित्यर्थः अकरणनियमादिशुद्धफलान्, आदिशब्दादनुबन्धहासपरिग्रह इति गाथार्थः ॥१६०५॥

#### ટીકાર્થ :

તે રીતે જ=જે રીતે સંલેખના કરનારા મહાત્મા ભૂતાર્થોનું ભાવન કરે છે તે રીતે જ, સંવેગને કરાવનારા= પ્રશસ્ત ભાવને પેદા કરનારા, પ્રવચનના ગર્ભભૂત=સારભૂત, અકરણનિયમાદિ શુદ્ધ ફળવાળા સૂક્ષ્મ ભાવોને=નિપુણ પદાર્થોને, ભાવન કરે છે. 'आदि' શબ્દથી=''नियमादि''માં 'आदि' શબ્દથી, અનુબંધના હ્યુસનો પરિગ્રહ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### भावार्थ :

સંલેખના કરનારા મહાત્મા સમ્યક્ત્વના ભાવો અત્યંત સ્થિર થાય તદર્થે જે રીતે ભૂતાર્થ ભાવનાથી આત્માને અત્યંત ભાવિત કરે છે, તે રીતે ભૂતાર્થભાવનાના પરમ રહસ્યને સ્પર્શનાર સૂક્ષ્મ મનોયોગ વ્યાપૃત થાય તે માટે અન્ય પદાર્થોની ભાવનાથી પણ આત્માને ભાવિત કરે છે. તે અન્ય ભાવના જ પ્રસ્તુત ગાથામાં બતાવે છે –

જિનશાસનમાં બહાવેલા શાસ્ત્રોના શબ્દોથી જણાતા પદાર્થોના સૂક્ષ્મ ભાવોનું ભાવન કરે છે અર્થાત્ માત્ર શબ્દોનું કે અર્થોનું જ ભાવન કરતા નથી, પરંતુ તે શબ્દો અને અર્થોથી જણાતા, તેમ જ સૂક્ષ્મ પ્રજ્ઞાથી ત્રહણ કરાતા પદાર્થોનું ભાવન કરે છે.

જેમ બાહ્ય આચારરૂપે બતાવાયેલી સંયમની સર્વ ક્રિયાઓ કઈ રીતે સંગના પરિણામના ઉચ્છેદનું કારણ બને છે? તે સૂક્ષ્મ દષ્ટિથી જોવામાં આવે તો, બુદ્ધિમાન પુરુષને સંયમની સર્વ ક્રિયાઓ દૂર-દૂરતરવર્તી પણ વીતરાગતા સાથે એકવાક્યતાથી જોડાયેલી દેખાય છે. તેથી આવા સૂક્ષ્મ ભાવોનું સંલેખના કરનારા મહાત્મા ભાવન કરે છે.

વળી આ સૂક્ષ્મ ભાવોનું ભાવન સંવેગ કરાવનારું છે અર્થાત્ પ્રશસ્ત ભાવોને પેદા કરનારું છે; કેમ કે શાસ્ત્રનાં દરેક વચનોનું રહસ્ય એકવાક્યતાથી વીતરાગતા સાથે બંધાયેલું છે, આથી જ શાસ્ત્રના કોઈ એક વચનથી પણ અનંતા આત્માઓ કેવળજ્ઞાન પામ્યા. તેથી શાસ્ત્રવચનોના સૂક્ષ્મ ભાવોનું માર્ગાનુસારી પ્રજ્ઞાથી ભાવન કરતી વખતે મહાત્માનું ચિત્ત પૂર્વ પૂર્વ કરતાં અધિક અર્ધિક વીતરાગતાની આસત્ર બને છે, જે સંવેગના પરિણામરૂપ છે, તેથી આ સૂક્ષ્મ ભાવો સંવેગના કારક છે.

વળી આ સૂક્ષ્મ ભાવોનું ભાવન પ્રવયનના સારભૂત છે. તેથી ફલિત થાય કે પ્રવચન જગતવર્તી સર્વ ભાવો બતાવે છે, તેમાં પણ યોગમાર્ગના મર્મને સ્પર્શનારા ભાવો સારભૂત છે, અને તે સારભૂત ભાવોને અતિશયિત કરવા અર્થે જ પ્રવચનમાં અન્ય સર્વ ભાવોનો વિસ્તાર કરેલો છે. તેથી સંલેખના કરનારા મહાત્મા પોતે પૂર્વે પ્રવચનનો જે કાંઈ વિસ્તારથી બોધ કર્યો હોય, તેમાંથી યોગમાર્ગના મર્મને સ્પર્શનારા સારભૂત ભાવોને ગ્રહણ કરીને સંલેખનાકાળમાં આત્માને ભાવિત કરે છે.

વળી તે પ્રવચનના સારભૂત સૂક્ષ્મ ભાવો અકરણનિયમાદિ શુદ્ધ ફળવાળા છે. આશય એ છે કે સંલેખના કરનાર મહાત્માએ પાપ નહીં કરવાનો જે નિયમ ગ્રહણ કરેલ છે, તે નિયમ શુદ્ધ તો જ બને કે સંયમજીવનની દરેક પ્રવૃત્તિકાળમાં અસંગશક્તિને અનુકૂળ આત્માનો અસ્ખલિત વ્યાપાર પ્રવર્તે; અને આત્માની અસંગશક્તિ અનાદિકાળથી તિરોહિત થયેલી છે, તેમ જ સંગભાવની વાસના અતિસ્થિર થયેલી છે. તેથી પાપના અકરણના દઢ સંકલ્પવાળા પણ યોગી લેશ પ્રમાદવાળા બને, તો પાપના અકરણને અભિમુખ પ્રવર્તતો તેઓનો અસંગશક્તિને અનુકૂળ વ્યાપાર શિથિલ બને છે અને સંગશક્તિ ઉલ્લિસિત બને છે. તેથી સંલેખના કરનારા મહાત્મા અકરણનિયમનું શુદ્ધ ફળ પ્રાપ્ત કરાવે તેવા સૂક્ષ્મ ભાવોનું ભાવન કરે છે, જેથી તે મહાત્માના ચિત્તમાં પ્રતિક્ષણ અનશનકાળના શારીરિક વિષમ સંયોગોમાં પણ શાસ્ત્રના બળથી દેહના સંગથી પર થવા માટેનો યત્ન પ્રવર્તે.

અહીં "અકરણનિયમાદિ"માં 'आदि' શબ્દથી અનુબંધના હ્રાસનું ગ્રહણ કર્યું. તેથી એ પ્રાપ્ત થાય કે સૂક્ષ્મ પદાર્થોનું ભાવન કરવાથી જેમ આત્મામાં અકરણનિયમને અનુકૂળ વ્યાપાર થાય છે, તેમ આત્મામાં અનાદિકાળથી પડેલી સંગના પ્રવાહને ચલાવનારી સંગની વાસનાની પ્રવાહશક્તિનો પણ નાશ થાય છે. તેથી ફલિત થાય કે શાસ્ત્રવચનને અવલંબીને લક્ષ્યવેધી ઉપયોગથી શાસ્ત્રીય પદાર્થોનું ભાવન કરવામાં આવે તો આત્મામાં વર્તતો અકરણનિયમ ક્ષાયિકભાવને અભિમુખ થઈને નિષ્ઠા તરફ વૃદ્ધિ પામે છે, અને સાથે સાથે સંગનો પ્રવાહ ચલાવે તેવા આત્મા પર વર્તતા સંસ્કારોનો પણ હ્રાસ થાય છે.

આમ સૂક્ષ્મ પદાર્થોના ભાવનથી બે કાર્યોની પ્રાપ્તિ થાય છે ઃ (૧) સંગના સંસ્કારોનો નાશ (૨) અસંગભાવને અભિમુખ એવા ઉત્તમ સંસ્કારોનું આધાન. **‼૧૬૦૫**Ⅱ

# અવતરણિકા :

પૂર્વગાથામાં ગ્રંથકારશ્રીએ કહ્યું કે સંલેખના કરનારા મહાત્મા અકરણનિયમાદિ શુદ્ધ કળવાળા સૂક્ષ્મ ભાવોનું ભાવન કરે છે. તેથી હવે અકરણનિયમનો શ્રેષ્ઠ હેતુ શું છે ? તેનું ભાવન બતાવે છે –

### आशा :

परसावज्जच्चावणजोएणं तस्स जो सयं चाओ । संवेगसारगरुओ सो अकरणणियमवरहेऊ ॥१६०६॥

# અન્વચાર્થ :

परसावज्जच्चावणजोएणं=૫૨ના સાવઘના ચ્યાવનના યોગથી जो संवेगसारगरुओ तस्स सयं चाओ=જે સંવેગના સારથી ગુરુ એવો તેનો=સાવઘનો, સ્વયં ત્યાગ છે, सो अकरणणियमवरहेऊ=ते અકરણનિયમનો વર હેતુ છે.

# आश्रार्थ ः

પરના સાવદાના સ્થાવનના યોગથી જે સંવેગના સારથી ગુરુ એવો સાવદાનો સ્વયં ત્યાગ છે, તે અકરણનિયમનો વર હેતુ છે.

#### ટીકા :

परसावद्यच्यावनयोगेन=व्यापारेण तस्य यः स्वयं त्यागः सावद्यस्य, किम्भूत इत्याह-संवेगसारगुरुः= प्रशस्तभावप्रधानः सः=सावद्यत्यागः अकरणनियमवरहेतुः=पापाकरणस्यावन्थ्यहेतुरिति गाथार्थः ॥१६०६॥

#### रीक्षार्थ :

પરના સાવદાના ચ્યાવનના યોગથી=વ્યાપારથી=અન્ય જીવોની સાવદાપ્રવૃત્તિનો ત્યાગ કરાવવાના ્ વ્યાપારથી, તેનો=સાવદાનો, જે સ્વયં ત્યાગ, કેવા પ્રકારનો સાવદાનો ત્યાગ ? એથી કહે છે —

સંવેગના સારથી ગુરુ=પ્રશસ્ત ભાવથી પ્રધાન, એવો તે=સાવદ્યનો ત્યાગ, અકરણનિયમનો વર હેતુ છે=પાપના અકરણનો અવંધ્ય હેતુ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### भावार्थ :

સંયમી મહાત્મા સાવદ્ય એવા મન-વચન-કાયાના યોગોનો ત્યાગ કરીને, નિરવદ્ય એવા મન-વચન-કાયાના યોગો પ્રવર્તાવવા અર્થે ક્ષણભર પણ પ્રમાદ કર્યા વગર ભગવાનના વચનાનુસાર સર્વ ક્રિયાઓમાં દઢ વ્યાપાર કરે છે; અને જ્યારે તેઓ અત્યંત નિરવદ્ય ભાવથી ભાવિત બને છે, ત્યારે તેઓને તે નિરવદ્ય એવા મન-વચન-કાયાના યોગો પ્રકૃતિરૂપે બને છે, જેથી તે મહાત્માના સાંનિધ્યમાં જે યોગ્ય જીવો આવે છે, તેઓના પણ સાવદ્ય વ્યાપારનો ત્યાગ થાય છે, તેથી તે મહાત્માનો સ્વયં સાવદ્યનો ત્યાગ અન્ય જીવોના સાવદ્યના ત્યાગના વ્યાપારપૂર્વકનો બને છે. આથી જ આવા નિરવદ્ય યોગોવાળા મહાત્માના સાંનિધ્યમાં આવતા હિંસક પ્રાણીઓ પણ હિંસા કરતા નથી.

વળી અન્ય યોગ્ય જીવોના સાવઘના ચ્યાવનના વ્યાપારપૂર્વકનો તે મહાત્માનો સાવઘનો ત્યાગ, માત્ર બાહ્ય આરંભના ત્યાગરૂપ નથી કે માત્ર બાહ્ય આરંભના ત્યાગપૂર્વકની ઉચિત પ્રવૃત્તિરૂપ નથી, પરંતુ સંવેગના સારથી ગુરુ છે અર્થાત્ સમભાવના પ્રકર્ષના પરિણામરૂપ પ્રશસ્ત ભાવ જેમાં પ્રધાન છે તેવો તે મહાત્માનો સાવઘનો ત્યાગ છે.

વળી આવો સાવઘનો ત્યાગ પાપના અકરણનિયમનો શ્રેષ્ઠ હેતુ છે. આશય એ છે કે સમભાવના પરિણામવાળા મહાત્મા ક્યારેય પણ પાપની પ્રવૃત્તિ કરતા નથી; કેમ કે જે કાંઈ પાપની પ્રવૃત્તિ થાય છે, તે બાહ્ય પદાર્થો પ્રત્યેના સંગના પરિણામને કારણે થાય છે, અને જે મહાત્માનું ચિત્ત અસંગભાવથી અત્યંત ભાવિત છે, અને અસંગભાવથી ભાવિત હોવાને કારણે જ જેઓના સાંનિધ્યથી બીજા યોગ્ય જીવોના પણ સાવઘપ્રવૃત્તિના પરિણામનો ત્યાગ થાય છે, તે મહાત્માના આત્મામાં ઉત્તમ ભાવોના સંસ્કારો પડે છે, જે પાપ નહીં કરવાના નિયમનો શ્રેષ્ઠ હેતુ છે.

આ પ્રકારે ભાવન કરવાથી પાપના અકરણનિયમના અર્થી એવા તે સંલેખના કરનારા મહાત્માનું ચિત્ત અકરણનિયમના ઉપાયભૂત એવા સાવદ્યના પરિહાર પ્રત્યે અત્યંત પક્ષપાતી બને છે. Ⅱ૧૬૦૬Ⅱ

#### અવતરશિકા :

પોતાના સંયમની વૃદ્ધિ કરવા અર્થે સંલેખના કરનારા મહાત્મા, કેવા પ્રકારના સંયમના પરિશુદ્ધ અનુષ્ઠાન મહાકલ્યાણનું કારણ બને ? તેનું ભાવન કરે છે, તે બતાવે છે –

#### भाया :

परिसुद्धमणुडाणं पुळावरजोगसंगयं जं तं । हेमघडत्थाणीअं सया वि णिअमेण इडफलं ॥१६०७॥

# अन्वयार्थः

पुळावरजोगसंगयं जं परिसुद्धं अणुड्धाणं=पूर्व-અપર યોગથી સંગત એવું જે પરિશુદ્ધ અનુષ્ઠાન, तं हेमघडत्थाणीअं=ते હેમઘટસ્થાનીય सया वि णिअमेण इडफलं=સદા પણ નિયમથી ઇષ્ટ ફળવાળું છે.

# ગાસાર્થ :

પૂર્વ-અપર ચોગથી સંગત એવું જે પરિશુદ્ધ અનુષ્ઠાન, તે હેમઘટસ્થાનીય સદા પણ નિયમથી ઇષ્ટ ફળવાળું છે.

### शक्ताः

परिशुद्धमनुष्ठानं समयशुद्ध्या पूर्वापरयोगसङ्गतं यत्त्रिकोटीशुद्धं, तत् हेमघटस्थानीयं वर्त्तते सदापि नियमेनेष्टफलम्=अपवर्गसाधनानुबन्धीति गाथार्थः ॥१६०७॥

# ટીકાર્થ :

સમયની શુદ્ધિથી=શાસ્ત્રની શુદ્ધિથી, પૂર્વ-અપર યોગથી સંગત, ત્રિકોટીથી શુદ્ધ એવું જે પરિશુદ્ધ અનુષ્ઠાન, તે હેમના ઘટસ્થાનીય=સુવર્ણના ઘડાતુલ્ય, સદા પણ નિયમથી ઇષ્ટકળવાળું છે=અપવર્ગના સાધનનું અનુબંધી વર્તે છે=મોક્ષને સાધનારા અનુબંધવાળું છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

સંયમની સર્વ આચરણા શાસ્ત્રની શુદ્ધિથી પૂર્વ-અપર યોગથી સંગત હોય તો કલ્યાણનું કારણ બને છે અર્થાત્ જિનવચનનું દઢ અવલંબન લઈને સ્વશક્તિ અનુસાર સેવાયેલું અનુષ્ઠાન અવશ્ય ઉત્તરના અનુષ્ઠાનની નિષ્પત્તિનું કારણ બને છે. તેથી શાસ્ત્રોક્ત વિધિથી કરાતા સંયમના પૂર્વ પૂર્વના અનુષ્ઠાનો ઉત્તરના અપર અપર અનુષ્ઠાનનો યોગ કરાવવા દ્વારા અવશ્ય આત્મકલ્યાણનું કારણ બને છે; પરંતુ સ્વભૂમિકાને ઉચિત અનુષ્ઠાનનો વિચાર કર્યા વગર માત્ર સ્વરૃચિ અનુસારે અનુષ્ઠાન સેવવામાં આવે તે પૂર્વના અનુષ્ઠાનો તો ઉત્તર-ઉત્તરના ઉચિત અનુષ્ઠાનની પ્રાપ્તિનું કારણ બનતું નથી, માટે તે અનુષ્ઠાન પરિશુદ્ધ બને નહીં. તેથી જે અનુષ્ઠાન શાસ્ત્રની શુદ્ધિથી પૂર્વ-અપર યોગથી સંગત હોય તે અનુષ્ઠાન પરિશુદ્ધ છે.

વળી આવું પરિશુદ્ધ અનુષ્ઠાન ત્રિકોટીથી શુદ્ધ છે અર્થાત્ કષ, છેદ અને તાપપરીક્ષાથી શુદ્ધ છે, તેથી

સુવર્ણના ઘટસ્થાનીય વર્તે છે. આવું પરિશુદ્ધ અનુષ્ઠાન સદા પણ નિયમથી ત મહાત્માને ઇષ્ટ એવા મોક્ષપ્રાપ્તિનું સાનુબંધ કારણ છે.

આશય એ છે કે જિનાજ્ઞાનું દઢ અવલંબન લઈને સ્વભૂમિકાને અનુરૂપ સેવાતું અનુષ્ઠાન વીતરાગતાને અભિમુખ ભાવોની નિષ્પત્તિ દ્વારા યોગની અંતિમ ભૂમિકા સુધી ઉત્તરોત્તર વૃદ્ધિ પામનાર હોવાથી કષ-છેદ-તાપપરીક્ષાથી શુદ્ધ એવા સુવર્શના ઘડાતુલ્ય છે. તેથી જેમ સુવર્શનો ઘડો તૂટી જાય તોપણ તેમાંથી ફરી નવો સુંદર સુવર્શનો ઘડો બની શકે છે; તેમ શાસ્ત્રવચનનું અવલંબન લઈને ત્રિકોટીથી પરિશુદ્ધ અનુષ્ઠાન સેવનારા મહાત્માનું ચિત્ત સદા નિરવદ્ય ભાવોથી અત્યંત વાસિત હોય છે અને તેમના આત્મામાં તે ઉત્તમ ભાવોના સંસ્કારો અવસ્થિત રહે છે, તેથી તેઓનું સંયમ આ ભવમાં નિષ્ઠા સુધી ન પહોંચે અને તેઓ કાળ કરીને દેવલોકમાં જાય, તો ઘટસ્થાનીય એવી તેઓની સંયમની ક્રિયાઓ દેવભવમાં નાશ પામવા છતાં સુવર્ણસ્થાનીય એવા તેઓના આત્મા પર પડેલા ચારિત્રના ઉત્તમ સંસ્કારો દેવભવમાં પણ અવસ્થિત રહે છે, જેના કારણે તેઓને દેવભવમાં પણ નિરવદ્ય જીવનવાળા મહાત્માઓ પ્રત્યે અત્યંત પક્ષપાત પ્રગટે છે, તેઓની ભક્તિ કરીને તેઓ વિશિષ્ટ ચારિત્રની શક્તિનો સંચય કરે છે. આમ તે મહાત્માના આત્મામાં રહેલા સુવર્ણસદેશ ઉત્તમ ચારિત્રના સંસ્કારોથી તેઓને ફરીથી પૂર્વના ચારિત્ર કરતાં વિશિષ્ટ ચારિત્ર પ્રાપ્ત થાય છે, અને આ રીતે ઉત્તરોત્તર ચારિત્રની વૃદ્ધિ કરાવીને તે પરિશુદ્ધ અનુષ્ઠાન નિયમથી વીતરાગભાવમાં વિશ્રાંત થનાર છે, તેથી પરિશુદ્ધ અનુષ્ઠાન સાનુબંધ એવા મોક્ષનું સાધન છે. આ પ્રકારે સંલેખના કરનારા મહાત્મા પોતાના અનુષ્ઠાનને અત્યંત પરિશુદ્ધ બનાવવા માટે ભાવન કરે છે. II૧૬૦૭II

# અવતરશિકા :

પરિશુદ્ધ અનુષ્ઠાનનો પક્ષપાત દેઢ કરવા માટે સંલેખના કરનારા મહાત્મા અપરિશુદ્ધ અનુષ્ઠાન કેવા પ્રકારનું છે ? તેનું ભાવન કરે છે, તે બતાવે છે —

#### आथा :

जं पुण अपरिसुद्धं मिम्मयघडतुल्ल मो तयं णेअं । फलमित्तसाहगं चिअ ण साणुबंधं सुहफलंमि ॥१६०८॥

# अन्वयार्थः

जं पुण अपरिसुद्धं=વળી જે અપરિશુદ્ધ (અનુષ્ઠાન) છે, फलिमत्तसाहगं चिअ=ફળમાત્રનું સાધક જ तयं मिम्मयघडतुष्ल णेअं=ते मृन्भय ઘટતુલ્ય જાણવું. सुहफलंगि साणुबंधं ण=શુભ ફળમાં સાનુબંધ નથી.

🛨 'मो' પાદપૂર્તિ અર્થે છે.

#### - आधार्ख :

વળી જે અપરિશુદ્ધ અનુષ્ઠાન છે, ફળમાત્રનું સાધક જ તે માટીના ઘડતુલ્ય જાણવું. શુભ ફળમાં સાનુબંધ નથી.

#### टी<del>डा</del> :

यत्पुनरपरिशुद्धं समयनीत्या, मृन्मयघटतुल्यमसारं हि तज्ज्ञेयं फलमात्रसाधकमेव यथाकथिञ्चित्, न सानुबन्धं शुभफले तदितरवदिति गाथार्थः ॥१६०८॥

# ટ<del>ીક</del>ાર્થ :

વળી જે સમયની નીતિથી=શાસ્ત્રોક્ત વિધિથી, અપરિશુદ્ધ છે, જે કોઈ રીતે ફળમાત્રનું સાધક જ તે માટીના ઘડાતુલ્ય અસાર જ જાણવું. તેનાથી ઇતરની જેમ=અપરિશુદ્ધ અનુષ્ઠાનથી અન્ય એવા પરિશુદ્ધ અનુષ્ઠાનની જેમ, અપરિશુદ્ધ અનુષ્ઠાન શુભ ફળમાં સાનુબંધ નથી, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

જે અનુષ્ઠાન વીતરાગભાવને અનુકૂળ તત્ત્વજ્ઞાનના સંસ્કારોનું આધાન કરે તેવું નથી, તે અનુષ્ઠાન શાસ્ત્રોક્ત નીતિ અનુસારે અપરિશુદ્ધ છે, તેથી તેવા અનુષ્ઠાનકાળમાં પાલન કરાતા શુભ આચારોથી દેવગતિ આદિરૂપ ફળમાત્રની પ્રાપ્તિ થાય છે. તેથી અપરિશુદ્ધ અનુષ્ઠાન ફળમાત્રનું સાધક છે, છતાં માટીના ઘડાતુલ્ય અસાર છે.

આશય એ છે કે જેમ માટીનો ઘડો જલધારણરૂપ કળનો સાધક છે, તોપણ ફૂટ્યાં પછી કોઈ ફળને સાધનાર ન હોવાથી અસાર છે; તેમ અપરિશુદ્ધ અનુષ્ઠાન દેવગતિ આદિની પ્રાપ્તિરૂપ કળનું સાધક છે, તોપણ તે અનુષ્ઠાનના પાલનકાળમાં વીતરાગતાને અનુકૂળ સમભાવના પરિણામના સંસ્કારો આત્મામાં આધાન નહીં થયેલા હોવાથી, આ ભવ સમાપ્ત થયા પછી તે સંયમની ક્રિયાઓ અન્ય ભવમાં ભોગાદિ કળ આપીને નાશ પામે છે, તેથી તે સંયમની ક્રિયાઓ દેવભવમાં કોઈ ફળને સાધનાર ન હોવાથી અસાર છે. આથી પરિશુદ્ધ અનુષ્ઠાન ઉત્તરોત્તર ભવમાં અનુવૃત્તિ પામીને વીતરાગભાવ સુધી જે રીતે અનુબંધવાળું છે, તે રીતે અપરિશુદ્ધ અનુષ્ઠાન અનુબંધવાળું નથી.

આ પ્રમાણે ભાવન કરીને સંલેખના કરનારા મહાત્મા પોતાનાં સંયમનાં અનુષ્ઠાન અત્યંત પરિશુદ્ધ જે પ્રકારે થાય તે પ્રકારે શક્તિનો સંચય કરે છે અને સંયમજીવનમાં લાગેલા અતિચારોનું સમ્યગ્ આલોચન કરીને પોતાના સંયમને શુદ્ધ કરવા અર્થે દઢ વ્યાપારવાળા થાય છે. Ⅱ૧૬૦૮Ⅱ

# અવતરણિકા :

ગાથા ૧૬૦૭-૧૬૦૮માં પરિશુદ્ધ અને અપરિશુદ્ધ અનુષ્ઠાનનું ભાવન બતાવ્યું. હવે સંયમજીવનમાં ક્યારેક અનાભોગાદિથી પણ સંયમમાં મલિનતા થવાને કારણે પોતાનું અનુષ્ઠાન અપરિશુદ્ધ થયું હોય, તો તેની શુદ્ધિ કરવા અર્થે સંલેખના કરનાર મહાત્મા શેનું ભાવન કરે છે ? તે બતાવે છે —

#### आथा :

धम्मंमि अ अइआरे सुहुमेऽणाभोगसंगए वि ति । ओहेण चयइ सब्वे गरहापडिवक्खभावेण ॥१६०९॥

# અન્વચાર્થ :

गरहापडिवक्खभावेण अ=અને ગહરિય પ્રતિપક્ષભાવથી धम्मंमि=ધર્મમાં अणाभोगसंगए वि सुहुमे सच्चे अइआरे=અનાભોગથી સંગત પણ સૂક્ષ્મ સર્વ અતિચારોને ओहेण=ઓઘથી चयड़=ત્યજે છે.

🖈 'त्ति' પાદપૂર્તિમાં છે.

### गाथार्थ :

અને ગહીંરૂપ પ્રતિપક્ષભાવથી ધર્મમાં અનાભોગથી સંગત પણ સૂક્ષ્મ સર્વ અતિચારોને ઓઘથી ત્થજે છે.

### ટીકા :

धर्मे चातिचारान्=अपवादान् सूक्ष्मान्=स्वल्पान् अनाभोगसङ्गतानिप कथञ्चिदोघेन त्यजित सर्वान् सूत्रनीत्या गर्हाप्रतिपक्षभावेन हेतुनेति गाथार्थः ॥१६०९॥

# ટી<del>ક</del>ાર્થ :

અને ગર્હા સ્વરૂપ પ્રતિપક્ષભાવરૂપ હેતુથી ધર્મમાં કોઈક રીતે અનાભોગથી સંગત પણ સૂક્ષ્મ=અલ્પ, સર્વ અતિચારોને=અપવાદોને, સૂત્રની નીતિથી ઓઘથી ત્યજે છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

સંલેખના કરનારા મહાત્મા પૂર્વમાં બતાવી એ પ્રકારની ભાવનાઓ કર્યા પછી સંયમની અત્યંત શુદ્ધિ અર્થે પૂર્વે અનાભોગાદિને કારણે પોતાનાથી જે કાંઈ અપરાધ થયા હોય તેની શાસ્ત્રોક્ત મર્યાદાથી ગર્હા કરે છે, જે ગર્હા સેવાયેલ અતિચારોથી પ્રતિપક્ષના ભાવનરૂપ છે; અને તે ગર્હાથી અતિચારના સેવનકાળમાં આત્મા પર પડેલા સંસ્કારો અને અતિચારના સેવનથી બંધાયેલ કર્મો નાશ પામે છે, જેથી સંયમજીવનમાં થયેલી સૂક્ષ્મ પણ મલિનતા દૂર થાય છે.

અહીં 'ओहेण' શબ્દથી એ દર્શાવવું છે કે સંલેખના કરનારા મહાત્મા જે અતિચારો સ્મૃતિમાં આવે તેવા હોય, તેઓની ગર્હા તો વિશેષથી કરે છે, પરંતુ પૂર્વે સેવન કરાયેલા જે કોઈ અતિચાર સ્મૃતિમાં આવે તેવા ન હોય, તેવા સંભવિત અતિચારોની પણ સંલેખના કરનારા મહાત્મા સામાન્યથી ગર્હા કરે છે અર્થાત્ જે કોઈ સૂક્ષ્મ પણ અતિચાર થયો હોય તો તેની હું નિંદા કરું છું એ પ્રકારે ગર્હા કરે છે, જેથી અતિચારમાત્ર પ્રત્યે અત્યંત વિમુખતા થાય અને સંયમની શુદ્ધિની પ્રાપ્તિ થાય. ॥૧૬૦૯॥

#### भाशा :

सो चेव भावणाओं कयाइ उद्घिसअविरिअपरिणामो । पावइ सेढिं केवलमेव मओ णो पुणो मरई ॥१६१०॥

## અન્વચાર્ચ :

एव च=અને આ રીતે भावणाओ=ભાવનાથી कयाइ=ક્યારેક उन्नसअविरिअपरिणामो सो=ઉલ્લિસિત વીર્યપરિણામવાળા તે=સંલેખના કરનાર મહાત્મા, सेढिं केवलं=श्रेशिने (અને) કેવલને पावइ=પ્રાપ્ત કરે છે. एव मओ=આ રીતે મરેલા पुणो णो मरई=ફરી મરતા નથી.

## आथार्थ :

અને આ રીતે ભાવનાથી ક્યારેક ઉલ્લસિત વીર્થપરિણામવાળા સંલેખના કરનાર મહાત્મા શ્રેણિને અને કેવળજ્ઞાનને પ્રાપ્ત કરે છે. આ રીતે મરેલા ફરી મરતા નથી.

# ટીકા :

स चैवं भावनातः सकाशात् कदाचिदुल्लसितवीर्यपरिणामः सन् प्राप्नोति श्रेणि तथा केवलं, एवं मृतः केवलाप्त्या न पुनर्प्रियते कदाचिदपीति गाथार्थः ॥१६१०॥

# ટીકાર્થ:

અને આ રીતે=ગાથા ૧૫૯૫થી ૧૬૦૪ સુધી ભૂતાર્થની ભાવના બતાવી અને ગાથા ૧૬૦૫થી ૧૬૦૯ સુધી સૂક્ષ્મ ભાવોની ભાવના બતાવી એ રીતે, ભાવનાથી ક્યારેક ઉલ્લસિત વીર્યપરિણામવાળા છતા તે મહાત્મા શ્રેણિને તથા કેવલને=ક્ષપકશ્રેણીને અને કેવળજ્ઞાનને, પ્રાપ્ત કરે છે. આ રીતે કેવલની આપ્તિથી= કેવળજ્ઞાનની પ્રાપ્તિથી, મરેલા મહાત્મા કરી ક્યારેય પણ મરતા નથી, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

પૂર્વમાં ભાવનાઓ બતાવી તે પ્રકારે સૂક્ષ્મ ઉપયોગપૂર્વક ભાવન કરવાથી, સંસારના પારમાર્થિક સ્વરૂપથી, સંયમના પારમાર્થિક સ્વરૂપથી અને સંયમ કઈ રીતે સંસારના અંતનું કારણ બને છે ? તેના પારમાર્થિક સ્વરૂપથી ભાવિત થયેલા તે મહાત્માનું વીર્ય ઉલ્લાસ પામે તો, સંસારના અંતનું કારણ એવો અસંગભાવ વૃદ્ધિ પામે છે, અને તે અસંગભાવનો પ્રકર્ષ થાય તો તે મહાત્મા ક્ષપકશ્રેણિને પ્રાપ્ત કરે.છે, તેમ જ ક્ષપકશ્રેણીના ફળરૂપે કેવળજ્ઞાનને પ્રાપ્ત કરે છે, જે કેવળજ્ઞાન પ્રાપ્ત થયા પછી તે મહાત્માનું મૃત્યુ થાય તો તેઓ ફરી ક્યારેય પણ મૃત્યુ પામતા નથી. ‼૧૬૧૦॥

# અવતરણિકા :

હવે પૂર્વગાથામાં બતાવ્યો તે પ્રકારે અસંગભાવનો પ્રકર્ષ નહીં થવાને કારણે તે મહાત્મા ક્ષપકશ્રેણી અને કેવળજ્ઞાન પ્રાપ્ત ન કરે, તો શું થાય ? તે બતાવવા અર્થે કહે છે —

# भाशाः

जड़ वि न पावड़ सेढिं तहा वि संवेगभावणाजुत्तो । णिअमेण सोगइं लहड़ तह य जिणधम्मबोहिं च ॥१६११॥

#### सन्वयार्थः

जइ वि=જોકે सेढिं न पावइ=श्रेशीने પ્રાપ્ત ન કરે, तहा वि=तोपश संवेगभावणाजुत्तो=સંવેગભાવનાથી યુક્ત એવા મહાત્મા णिअमेण=નિયમથી सोगइं तह च जिणधम्मबोहिं=सुગતિને અને તે રીતે જિનધર્મની બોધિને लहइ=પ્રાપ્ત કરે છે.

★ 'य' पाटपूर्तिभां छे.

#### आधार्थ :

જોકે શ્રેણીને પ્રાપ્ત ન કરે, તોપણ સંવેગભાવનાથી ચુક્ત એવા મહાત્મા નિયમથી સુગતિને અને તે રીતે જિનદાર્મની બોદિાને પ્રાપ્ત કરે છે.

# ટીકા :

यद्यपि न प्राप्नोति श्रेणि कथमपि, तथापि संवेगभावनायुक्तोऽयं नियमेन सुगतिं लभते अन्यजन्मनि, तथा जिनधर्माबोधि च लभत इति गाथार्थ: ॥१६११॥

### ટીકાર્થ :

જોકે કોઈપણ રીતે શ્રેણીને=ક્ષપકશ્રેણીને, પ્રાપ્ત ન કરે, તોપણ સંવેગભાવનાથી યુક્ત એવા આ=સંલેખના કરનાર મહાત્મા, નિયમથી અન્ય જન્મમાં સુગતિને પ્રાપ્ત કરે છે અને તે રીતે જિનધર્મની બોધિને પ્રાપ્ત કરે છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

#### અવતરશિકા :

एतदेवाह -

### અવવરણિસાર્થ:

આને જ કહે છે અર્થાત્ પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે સંવેગભાવનાથી યુક્ત એવા મહાત્મા અન્ય જન્મમાં જિનધર્મની બોધિને પ્રાપ્ત કરે છે, એને જ સ્પષ્ટ કરવા માટે કહે છે –

#### भाशा :

जिमह सुहभावणाए अइसयभावेण भाविओ जीवो । जम्मंतरे वि जायइ एवंविहभावजुत्तो उ ॥१६१२॥

# भन्तज्ञार्खः

जं=જે કારણથી इह=અહીં=આ જન્મમાં, सुहभावणाए=શુભ ભાવના દ્વારા अइसयभावेण भाविओ जीवो=અતિશય ભાવથી ભાવિત જીવ जम्मंतरे वि=જન્માંતરમાં પણ एवंविहभावजुत्तो उ=આવા પ્રકારના ભાવથી યુક્ત જ जायइ=થાય છે. (તે કારણથી સંવેગભાવનાથી યુક્ત મહાત્મા જિનધર્મની બોધિને પ્રાપ્ત કરે છે, એમ પૂર્વગાથા સાથે અન્વય છે.)

# आथार्थ :

જે કારણથી આ જન્મમાં શુભ ભાવના દ્વારા અતિશય ભાવથી ભાવિત જીવ જન્માંતરમાં પણ આવા પ્રકારના ભાવથી ચુક્ત જ થાય છે. તે કારણથી સંવેગભાવનાથી ચુક્ત મહાત્મા જિનદ્યર્મની બોધિને પ્રાપ્ત કરે છે.

# ટીકા :

यत्=यस्मादिह शुभभावनयाऽतिशयभावेन भावितो जीवः सुवासित इत्यर्थः जन्मान्तरेऽपि=अन्यत्र जायते एवंविधभावयुक्त एव=शुभभावयुक्त इति गाथार्थः ॥१६१२॥

# ટીકાર્થ :

જે કારણથી અહીં=આ જન્મમાં, શુભ ભાવના દ્વારા અતિશય ભાવથી ભાવિત≔સુવાસિત, જીવ જન્માંતરમાં પણ≔અન્યત્ર પણ≕બીજા ભવમાં પણ, આવા પ્રકારના ભાવથી યુક્ત જ≕શુભભાવથી યુક્ત જ, થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

સંલેખના કરનારા મહાત્મા અંતસમયે શુભ ભાવના દ્વારા જે અતિશયવાળા ભાવો કરે છે, તેનાથી ભાવિત થયેલો તેમનો આત્મા તત્ત્વજ્ઞાનના સંસ્કારોથી સુવાસિત બને છે, જે સંસ્કારો તે મહાત્માને અન્ય જન્મમાં પણ ઉત્તમ ભાવોથી યુક્ત બનાવે છે, જેના કારણે અન્ય જન્મમાં દેવભવકૃત અવિરતિની પ્રાપ્તિ થવા છતાં પણ તે શુભ ભાવોના સંસ્કારોથી યુક્ત મહાત્મામાં અવશ્ય તત્ત્વ પ્રત્યેનો તીવ્ર પક્ષપાત સંસ્કારરૂપે રહે છે, જેથી તે મહાત્માને ભવાંતરમાં પણ વર્તમાનમાં કરેલા શુભ ભાવોને અનુરૂપ જિનધર્મની બોધિ પ્રાપ્ત થાય છે. ॥૧૬૧૨॥

#### भाशा :

# एसेव बोहिलाभो सुहभावबलेण जो उ जीवस्स । पेच्चा वि सुहो भावो वासिअतिलतिल्लनाएणं ॥१६१३॥

#### सम्बद्धार्थ :

वासिअतिलितिल्लनाएणं=વાસિત એવા તલના તેલના જ્ઞાતથી जीवस्स=જીવને सुहभावबलेण=શુભભાવના બળથી जो उपेच्या वि सुहो भावो=જે જ પ્રેત્ય પણ=પરલોકમાં પણ, શુભભાવ થાય છે, एसेव बोहिलाभो= એ જ બોધિનો લાભ છે.

#### आशार्थ :

વાસિત એવા તલના તેલના દેષ્ટાંતથી જીવને શુભભાવના બળથી જે જ પરલોકમાં પણ શુભભાવ થાય છે, એ જ બોધિની પ્રાપ્તિ છે.

### ટીકા :

एष एव बोधिलाभो वर्तते, शुभभावबलेन=वासनासामर्थ्याद्, य एव जीवस्य प्रेत्यापि=जन्मान्तरेऽपि शुभभावो भवति, वासिततिलतैलज्ञातेन, तेषां हि तैलमपि सुगन्धि भवतीति गाथार्थ: ॥१६१३॥

# ટીકાર્થ :

શુભભાવના બળથી=વાસનાના સામર્થ્યથી, જે જ જન્માંતરમાં પણ જીવને શુભભાવ થાય છે, આ જ વાસિત તલના તેલના જ્ઞાતથી બોધિનો લાભ વર્તે છે. દેષ્ટાંત સ્પષ્ટ કરે છે – ખરેખર તેઓનું=કોઈક પદાર્થથી વાસિત થયેલ તલોનું, તેલ પણ સુગંધવાળું થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે શુભભાવ દ્વારા અતિશય ભાવિત થયેલો જીવ જન્માંતરમાં પણ શુભભાવથી યુક્ત જ થાય છે. એ કથનનો જિનધર્મની બોધિની પ્રાપ્તિ સાથે શું સંબંધ છે? તે સ્પષ્ટ કરવા માટે કહે છે કે સંલેખના કરનારા મહાત્માને શુભભાવના બળથી આત્મા પર જે શુભભાવની વાસનાનું આધાન થાય છે, તેના સામર્થ્યથી જન્માંતરમાં પણ ફરી જે શુભભાવો પ્રાપ્ત થાય છે, એ જ બોધિનો લાભ છે, તે સિવાય અન્ય કોઈ બોધિનો લાભ નથી.

જેમ કોઈક સુગંધી પદાર્થથી વાસિત થયેલા તલમાંથી તેલ કાઢવામાં આવે, તો તે તેલ પણ સુગંધી બને છે; તેમ આ ભવમાં શુભ મન-વચન-કાયાના યોગોથી વાસિત થયેલો આત્મા દેહથી પૃથગ્ થાય તોપણ, તે આત્મા જન્માંતરમાં પણ ઉત્તમ ભાવોના સંસ્કારો લઈને જાય છે, જે સંસ્કારોના બળથી ફરી તે મહાત્માને તે ભવમાં ઉત્તમ ભાવોની પ્રાપ્તિ થાય છે અને એ જ બોધિનો લાભ છે. માટે બોધિની પ્રાપ્તિના અર્થી જીવોએ અત્યંત સુપ્રણિધાનપૂર્વક ભગવાનના વચનથી આત્માને ભાવિત કરવો જોઈએ, તેમ જ મરણકાળમાં વિશેષથી આત્માને શુભભાવથી અત્યંત ભાવિત કરવો જોઈએ, જેથી તે સંસ્કારોથી યુક્ત આત્મા ફરી યોગમાર્ગમાં પ્રવૃત્તિ કરીને સંસારના ઉચ્છેદનો યત્ન કરે.

★ પ્રસ્તુતમાં વાસિત તલના તેલના દેષ્ટાંતની દાર્ષ્ટાન્તિક સાથે યોજના આ પ્રમાણે :--

દેષ્ટાંત દાર્પ્ટીન્તિક

- (૧) તેલથી યુક્ત એવા તલ → આત્માથી યુક્ત એવો દેહ. જેમ તલમાં તેલ રહે છે, તેમ દેહમાં આત્મા રહે છે.
- (૨) તેલમાં સુગંધી પદાર્થોની વાસના → આત્મામાં શુભ એવા મન-વચન-કાયાના યોગોથી થયેલ વાસના.

જેમ તેલ સુગંધી પદાર્થોથી વાસિત થાય છે, તેમ આ ભવમાં દેહધારી આત્મા શુભ મન-વચન-કાયાના યોગોથી વાસિત થાય છે.

(૩) વાસિત એવા તલમાંથી છૂટું પડેલું → વાસિત એવા આત્માયુક્ત દેહમાંથી છૂટો પડેલો વાસિત તેલ વાસિત આત્મા.

જેમ તલને કપૂર વગેરે સુગંધી દ્રવ્યો સાથે રાખવામાં આવે તો, તે કપૂરાદિ દ્રવ્યોથી ભાવિત થયેલાં તલમાંથી કાઢેલું તેલ પણ તે કપૂરાદિ દ્રવ્યોની સુગંધવાળું થાય છે; તેમ આ ભવમાં દેહવાળા આત્માને શુભ મનોયોગાદિથી ભાવિત કરવામાં આવે તો, તે શુભભાવોથી ભાવિત થયેલો આ ભવનો દેહયુક્ત આત્મા મૃત્યુ વખતે આ ભવના દેહથી પૃથગ્ થાય તોપણ અન્ય ભવમાં શુભભાવોના સંસ્કારોવાળો રહે છે. !!૧૬૧૩!!

# અવતરણિકા :

ગાથા ૧૫૭૫થી સંલેખનાનું સ્વરૂપ બતાવવાનો પ્રારંભ કર્યો. તેમાં દેહની અને આત્માની સંલેખના સ્વરૂપ દ્રવ્યસંલેખના અને ભાવસંલેખના કરવાની વિધિ બતાવી. તે રીતે સંલેખના કર્યા પછી અભ્યુદ્યત મરણ સ્વીકારવા તત્પર થયેલા મહાત્મા શું કરે છે ? તે બતાવે છે –

#### आथा :

संलिहिऊणऽप्पाणं एवं पच्चिप्पणित्तु फलगाई । गुरुमाइए अ सम्मं खमाविउं भावसुद्धीए ॥१६१४॥ उववूहिऊण सेसे पडिबद्धे तंमि तह विसेसेणं । धम्मे उज्जमिअव्वं संजोगा इह विओगंता ॥१६१५॥ अथ वंदिऊण देवे जहाविहिं सेसए अ गुरुमाई । पच्चक्खाइत्तु तओ तयंतिगे सव्वमाहारं ॥१६१६॥ समभाविम्म ठिअप्या सम्मं सिद्धंतभणिअमग्गेण । गिरिकंदरं तु गंतुं पायवगमणं अह करेइ ॥१६१७॥

### અન્વચાર્થ :

एवं=आ रीते=गाथा १५७५थी १६१३ सुधी जताव्युं એ रीते, अप्पाणं संलिहिऊण=आत्माने संबेजीने, फलगाई पच्चिपणित्तु=इवडाहिने पाछा आधीने, भावसुद्धीए अ=अने लावनी शुद्धिथी गुरुमाइए सम्मं खमाविउं=गुरु आहिने सम्यक् जमावीने, धम्मे उज्जिमअव्वं इह संजोगा विओगंता="धर्ममां उद्यम डरवो श्रे छिंचे, अहीं=संसारमां, संयोगो वियोगना अंतवाणा छे" (એ प्रडारे) सेसे उववृहिऊण=शेष अंवा साधुओने उपलृंडण डरीने, तह=तथा तंमि पिडबद्धे=तेमां प्रतिजद्धने=पोतानी साथे प्रतिजद्ध अंवा साधुओने, विसेसेणं=विशेषथी (उपलृंडण डरीने) अथ=त्यारपछी देवे सेसए अ गुरुमाई जहाविहं वंदिऊण=हेवोने अने शेष अंवा गुरु आहिने यथाविधि वांहीने, तओ=त्यारपछी तयंतिगे=तेनी अंतिडमां=ते गुरुनी पासे, सव्वं आहारं पच्चक्खाइत्तु=सर्व आहारनुं पथ्यक्ष्णाण डरीने, समभाविमा ठिअप्पा=समलावमां स्थित आत्मा छे श्रेमनो अंवा महात्मा सिद्धंतभिणअमग्गेण=सिद्धांतमां डहेवायेल मार्गथी सम्मं=सम्यक् गिरिकंदरं गंतुं=िशिरेना इंहरने विषे श्रिने अह=हवे पायवगमणं करेड=धाहपगमनने इरे छे.

🛨 ગાથા ૧૬૧૭માં ૨હેલ 'તું' પાદપૂર્તિમાં છે.

### ટીકા :

संलिख्यात्मानमेवं द्रव्यतो भावतश्च, प्रत्यर्प्य फलकादि प्रातिहारिकं, गुर्वादींश्च सम्यक् क्षमयित्वा यथार्हं भावशुद्ध्या=संवेगेनेति गाथार्थः ॥१६१४॥

उपबृंद्य शेषान्=गुर्वादिभ्योऽन्यान्, प्रतिबद्धान् तस्मिन्=स्वात्मिनि तथा विशेषेणोपबृंद्य, ''धर्में उद्यमितव्यं=यत्नः कार्यः संयोगा इह वियोगान्ता'' एवमुपबृंह्येति गाथार्थः ॥१६१५॥

अथ वन्दित्वा देवान्=भगवतो यथाविधि=सम्यग्, शेष्ट्रांश्च गुर्वादीन् वन्दित्वा, प्रत्याख्याय ततः= तदनन्तरं तदन्तिके=गुरुसमीपे सर्वमाहारमिति गाथार्थः ॥१६१६॥

समभावे स्थितात्मा सन्, सम्यक् सिद्धान्तोक्तेन मार्गेण निरीहः सन्, गिरिकन्दरं तु गत्वा स्वयमेव पादपगमनमथ करोति पादपचेष्टारूपमिति गाथार्थः ॥१६१७॥

# ટીકાર્થ :

આ રીતે≕ગાથા ૧પ૭પથી માંડીને અત્યાર સુધી દેહ અને ભાવની સંલેખનાનું સ્વરૂપ બતાવ્યું એ રીતે, દ્રવ્યથી અને ભાવથી આત્માને સંલેખીને, પ્રાતિહારિક એવા ફલકાદિને≔ફરી પાછા આપવા યોગ્ય એવા પાટ વગેરેને, પાછા અર્પીને, અને ભાવની શુદ્ધિથી≕સંવેગથી≕પૂર્વે ગુરુ આદિ સાથે થયેલા અપરાધ પ્રત્યે અત્યંત પશ્ચાત્તાપના પરિણામથી, ગુરુ આદિને સમ્યક્≕યથાયોગ્ય, ખમાવીને; ''ધર્મમાં ઉદ્યમ કરવો જોઈએ≕યત્ન કરવો જોઈએ, અહીં=સંસારમાં, સંયોગો વિયોગના અંતવાળા છે," એ પ્રકારે શેષને=ગુરુઆદિથી અન્યને, ઉપબૃંહણ કરીને અને તેમાં=સ્વઆત્મામાં, પ્રતિબદ્ધને અર્થાત્ પોતાની સાથે સંબંધવાળા સાધુઓને, વિશેષથી ઉપબૃંહણ કરીને; ત્યારપછી દેવને=ભગવાનને, યથાવિધિ=સમ્યગ્, વંદીને અને શેષ એવા ગુરુ આદિને વંદીને, ત્યારપછી તેની અંતિકમાં=ગુરુની સમીપમાં, સર્વ આહારનું પચ્ચકખાણ કરીને; સમભાવમાં રહેલા આત્માવાળા છતા, સિદ્ધાંતમાં કહેવાયેલ માર્ગથી સમ્યક્ નિરીહ છતા, ગિરિના કંદરને વિષે સ્વયં જ જઈને હવે પાદપની ચેષ્ટારૂપ પાદપગમનને કરે છે, એ પ્રમાણે ગાથાનો અર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

પૂર્વમાં વર્શન કર્યું એ પ્રમાણે અભ્યુદ્ધત મરણ સ્વીકારવાની ઇચ્છાવાળા મહાત્મા ઉત્કૃષ્ટથી બાર વર્ષ સુધી દેહની સંલેખના કરે અને સાથે સાથે આત્મા પર પડેલા અનાદિના કાષાયિક ભાવોની પણ સંલેખના કરે છે. એ રીતે દ્રવ્યથી અને ભાવથી સંલેખના કર્યા પછી અનશન કરવા માટે જતાં પૂર્વે તે મહાત્મા કોઈ ગૃહસ્થ પાસેથી પાટ-પાટલા વગેરે પ્રહણ કર્યા હોય તો તેને પાછા આપે છે, અને ગુરુ આદિને ભાવની શુદ્ધિથી અર્થાત્ અત્યંત સંવેગપૂર્વક યથાયોગ્ય ખમાવે છે, જેથી ગુરુ આદિ પ્રત્યે અનાભોગથી પણ કંઈક અવિનય આદિ થયા હોય તો તેની શુદ્ધિ થાય અને પોતાના સૂક્ષ્મ પણ થયેલા અપરાધની ક્ષમાપનાના બળથી અંતરંગ સંવેગનો ભાવ પ્રકર્ષવાળો થાય.

વળી ગુરુ આદિને ખમાવ્યા પછી તે મહાત્મા ગુરુ આદિથી શેષ એવા અન્ય સાધુઓની ધર્મમાર્ગમાં અત્યંત ઉત્સાહિત કરવાને અનુકૂળ વ્યાપારરૂપ ઉપબૃંહણા કરે છે અને પોતાની સાથે શિષ્યાદિ ભાવરૂપેં પ્રતિબદ્ધ એવા સાધુઓની વિશેષથી ઉપબૃંહણા કરે છે.

વળી તે ઉપબુંહણા કઈ રીતે કરે છે ? તે સ્પષ્ટ કરે છે –

"ધર્મમાં ઉદ્યમ કરવો જોઈએ. સંયોગો વિયોગના અંતવાળા છે," ઇત્યાદિ પ્રકારે ઉપબૃંહણા કરે છે.

આશય એ છે કે દેહાદિના સંયોગને કારણે આરાધક પણ મહાત્માઓને પ્રસંગે પ્રમાદભાવ ઊઠે છે; કેમ કે પ્રમાદભાવ સંયોગના પરિણામથી થાય છે. તેથી તે અનશન સ્વીકારવા તત્પર થયેલા મહાત્મા જયારે મહાસંવેગ પેદા થાય તે રીતે કહે કે "આ સંયોગો વિયોગના અંતવાળા છે" તે વખતે તેમના વચનના મર્મને સ્પર્શે તો, તે શેષ સાધુઓને અને પ્રતિબદ્ધ સાધુઓને સંયમજીવનમાં સંયોગના પરિણામને કારણે કંઈક પ્રમાદભાવ આવતો હોય તો તે દૂર થાય છે, તેમ જ તે મહાત્મા ધર્મમાં ઉદ્યમ કઈ રીતે કરવો જોઈએ ? તેનું તે સાધુઓની ભૂમિકા અનુસાર વર્શન કરે તો, તેને સાંભળીને ધર્મમાં તીવ્ર ઉદ્યમ ઉલ્લસિત થાય તેવું બળ તે સાધુઓમાં આધાન થાય છે. આથી અનશન કરતા પૂર્વે અત્યંત પવિત્ર ભાવોવાળા તે મહાત્મા ગંભીરતાપૂર્વક સાધુઓની ઉપબૃંહણા કરે છે, જેથી તે ઉપબૃંહણા સાંભળીને યોગ્ય એવા ઘણા સાધુઓને સંવેગનો પ્રકર્ષ થાય અને તેઓમાં કંઈક સુસુપ્ત પ્રમાદ વર્તતો હોય તો તે દૂર થાય.

આ રીતે ઉપબૃંહણા કર્યા પછી અનશન સ્વીકારવા તત્પર એવા તે મહાત્મા ચૈત્યાલયમાં જઈને ચૈત્યવંદનાદિ દ્વારા ભગવાનને વંદન કરીને, ગુરુ આદિને વંદન કરીને, ત્યારપછી ગુરુ પાસે સંપૂર્ણ આહારનું પચ્ચક્ખાણ ગ્રહણ કરે છે; અને ત્યારપછી સુખ-દુ:ખ, જીવન-મૃત્યુ, શત્રુ-મિત્ર સર્વ પ્રત્યે સમભાવના પરિણામવાળા તે મહાત્મા સિદ્ધાંતમાં બતાવેલ વિધિથી સંપૂર્ણ ઇચ્છા વગરના થઈને, સ્વયં જ પર્વતના કંદરમાં જઈને પાદપોપગમન અનશન સ્વીકારે છે અર્થાત્ વૃક્ષની જેમ સ્થિર રહીને શ્રુતના પારાયણથી તેમ જ ધર્મધ્યાનાદિથી આત્માને વાસિત કરવા યત્ન કરે છે.

આ પ્રકારના યત્નથી ચિત્ત દેહની પીડા પ્રત્યે અત્યંત ઉપેક્ષાવાળું બને છે અને શુદ્ધ આત્માના સ્વાસ્થ્યમાં અત્યંત સ્થિર બને છે, જેથી ઉત્તરનો ભવ અધિક સાધનાને અનુકૂળ પ્રાપ્ત થાય.

અહીં કહ્યું કે અનશન કરવા તત્પર થયેલા મહાત્મા ગુરુ આદિથી શેષ એવા અન્ય સાધુઓની ઉપબૃંહણા કરે છે અને પોતાની સાથે પ્રતિબંધવાળા સાધુઓની વિશેષથી ઉપબૃંહણા કરે છે. ત્યાં '**વિશેષેળ'** શબ્દથી એ પ્રાપ્ત થાય કે અનશન સ્વીકારવા માટે તત્પર મહાત્મા સર્વ જીવો પ્રત્યે સમભાવવાળા હોય છે, સર્વ જીવોના હિતની ઇચ્છાવાળા હોય છે, કોઈ પ્રત્યે પક્ષપાતવાળા હોતા નથી; આમ છતાં પોતાનાથી પર્યાયાદિથી રત્નાધિક એવા ગુરુ આદિને છોડીને અન્ય સાધુઓને સંવેગનો પ્રકર્ષ થાય તે પ્રકારે સામાન્યથી હિતોપદેશ આપવારૂપ ઉપબૃંહણા કરે છે, જ્યારે પોતાની સાથે શિષ્યાદિ ભાવોથી જે સાધુઓ પ્રતિબંધવાળા છે તેઓને વિશેષથી હિતોપદેશ આપવારૂપ ઉપબૃંહણા કરે છે; કેમ કે **પોતાની સાથે પ્રતિબદ્ધ સાધુઓને પોતે અત્યાર સુધી યોગમાર્ગમાં પ્રવર્તાવ્યા હોવાને કારણે તેઓને પોતાના ગુરુ પ્રત્યે અત્યંત ઉપકારકતારૂપે પ્રીતિ હોય છે, તેમ જ તે મહાત્મા પણ અતિપરિચયને કારણે પોતાના શિષ્યાદિની પ્રકૃતિ સારી રીતે જાણતા હોય છે, તેથી તે મહાત્મા તેઓની પ્રકૃતિને અનુરૂપ એ રીતે હિતવચનો કહે છે કે જેથી પોતાની સાથે સંબંધવાળા તે સાધુઓનો વિશેષથી ઉપકાર થાય. <b>!૧૬૧૪ થી ૧૬૧૭!!** 

# અવતરણિકા :

વળી તે મહાત્મા પાદપોપગમન અનશન કઈ રીતે કરે છે ? તે સ્પષ્ટ કરે છે –

#### आथा :

सळ्तत्थापडिबद्धो दंडाययमाइठाणिमृह ठाउं । जावज्जीवं चिद्ध णिच्चिद्धो पायवसमाणो ॥१६१८॥

# अन्वयार्थः

सळ्त्थापडिबद्धो=સર્વત્ર અપ્રતિબદ્ધ એવા મહાત્મા इह=અહીં=િગરિકંદરમાં, दंडाययमाइठाणं ठाउं=દંડ-આયતાદિ સ્થાનને વિષે રહીને जावज्जीवं=યાવજજીવ पायवसमाणो णिच्चिडो=પાદપની સમાન નિશ્ચેષ્ટ चिड्ड=२હे છે.

# ગાથાર્થ :

સર્વત્ર અપ્રતિભદ્ધ એવા મહાત્મા ગિરિકંદરમાં દંડ-આયતાદિ સ્થાનથી સ્થિર થઇને યાવજજીવ પાદપની સમાન નિશ્વેષ્ટ રહે છે.

### टीङाः

सर्वत्राप्रतिबद्धः समभावात् दण्डायतादिस्थानमिह स्थित्वा स्थण्डिले यावज्जीवं तिष्ठति महात्मा निश्चेष्टः पादपसमानः उन्मेषाद्यभावादिति गाथार्थः ॥१६१८॥

### रीङार्थ :

સમભાવ હોવાથી સર્વત્ર અપ્રતિબદ્ધ મહાત્મા અહીં=સ્થંડિલમાં=િગરિકંદરની શુદ્ધભૂમિમાં, દંડ-આયતાદિ સ્થાનને વિષે રહીને=દંડની જેમ ઊભા રહેવું કે લાંબા થઈને સૂઈ જવું વગેરેમાંથી કોઈ એક સ્થિતિથી સ્થિર થઈને, યાવજજીવ=મરણ થાય ત્યાં સુધી, ઉન્મેષાદિના અભાવથી પાદપની સમાન નિશ્ચેષ્ટ રહે છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

પાદપોપગમન અનશન કરનારા મહાત્મા સમભાવના પરિણામથી અત્યંત ભાવિત હોવાથી તેઓનું ચિત્ત જગતના કોઈ પદાર્થ સાથે સંશ્લેષ પામતું નથી, તેથી તેઓ સર્વત્ર અપ્રતિબદ્ધ હોય છે. તેથી જ અનશનકાળમાં દીર્ઘ કાળ સુધી એક સ્થિતિમાં રહેવાને કારણે થતી પીડા પ્રત્યે પણ તેઓનું ચિત્ત સંશ્લેષ પામતું નથી, પરંતુ તેઓનું ચિત્ત ધર્મધ્યાનાદિમાં પ્રતિબદ્ધ રહે છે.

આવા પ્રકારના સર્વત્ર અપ્રતિબદ્ધ તે મહાત્મા ગિરિકંદરમાં જ કોઈક શુદ્ધ ભૂમિમાં પોતાની શક્તિ અનુસાર દંડ અવસ્થામાં કે આયત અવસ્થામાં કે અન્ય કોઈપણ અવસ્થામાં આંખના ઉન્મેષ-નિમેષાદિરૂપ કોઈપણ પ્રકારની દેહચેષ્ટા કર્યા વગર વૃક્ષની જેમ નિશ્ચેષ્ટ થઈને જાવજ્જીવ સુધી રહે છે.

આવા પ્રકારના દઢ વ્યાપારને કારણે દેહના વિષમ સંયોગોમાં પણ તેઓનું ચિત્ત ભગવાનના વચનાનુસાર શુદ્ધ આત્માના પારમાર્થિક સ્વરૂપ સાથે પ્રતિબંધવાળું રહે છે, પરંતુ દેહને થતી પીડા સાથે કે અન્ય કોઈપણ ભાવો સાથે પ્રતિબંધવાળું બનતું નથી. !!૧૬૧૮!!

#### ाक्षाः

# पढिमिह्युगसंघयणे महाणुभावा करिंति एविमणं । पायं सुहभाव च्विअ णिच्चलपयकारणं परमं ॥१६१९॥

# અન્વચાર્થ :

एवं=આ પ્રકારે=પૂર્વગાથામાં બતાવ્યું એ પ્રકારે, परमं णिच्चलपयकारणं इणं=૫२મ નિશ્ચલપદનું કારણ એવું આ=પાદપોપગમનરૂપ અનશન, पायं सुहभाव च्चिअ महाणुभावा=પ્રાયઃ શુભભાવવાળા જ મહાનુભાવો पढिमिक्लुगसंघयणे करिति=પ્રથમ સંઘયણમાં કરે છે.

# ગા**શાર્થ** :

પૂર્વગાથામાં બતાવ્યું એ પ્રકારે પરમ નિશ્ચલપદનું કારણ એવું પાદપોપગમનરૂપ અનશન પ્રાયઃ શુભભાવવાળા જ મહાનુભાવો પ્રથમ સંઘચણમાં કરે છે.

### ટીકા :

प्रथमसंहनने नियोगतः महानुभावा ऋषयः कुर्वन्त्येवमेतद्=अनशनं प्रायः शुभभावा एव, नान्ये, निश्चलपदकारणं परमं, निश्चलपदं=मोक्ष इति गाथार्थः ॥१६१९॥

### ટીકાર્થ :

આ પ્રકારે=પૂર્વગાથામાં બતાવ્યું એ પ્રકારે, પરમ નિશ્વલપદનું કારણ એવું આ=પાદપોપગમનરૂપ અનશન, પ્રાયઃ શુભભાવવાળા જ મહાનુભાવ એવા ઋષિઓ નિયોગથી=નિયમથી, પહેલા સંઘયણમાં કરે છે, અન્ય નહીં=શુભભાવ વગરના ઋષિઓ આ અનશન કરતા નથી. નિશ્વલપદ એટલે મોક્ષ, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### भावार्थ :

સંલેખના કરનારા મહાત્મા પાદપોપગમન અનશન કઈ રીતે કરે છે ? તે પૂર્વગાથામાં બતાવ્યું, એ પ્રકારનું નિશ્વલપદનું પરમ કારણ એવું અનશન નક્કી પહેલા સંઘયણવાળા મહાત્મા જ કરે છે, અને પહેલા સંઘયણવાળા પણ સર્વ મહાત્મા કરતા નથી, પરંતુ પ્રાયઃ શુભભાવવાળા જ મહાત્મા કરે છે, અન્ય નહીં.

તેથી ફલિત થાય કે પ્રથમ સંઘયણ ન હોય તો દઢ ધૃતિબળના અભાવને કારણે પાદપગમન અનશનકાળમાં શુભભાવની વૃદ્ધિ થઈ શકે નહીં, તેમ જ પ્રથમ સંઘયણવાળા પણ મહાત્મા તે પ્રકારના સંયમના પરિણામથી અત્યંત ભાવિત ન હોય તો અનશનકાળમાં ધર્મધ્યાનાદિ કરી શકે નહીં. તેથી પ્રાયઃ શુભભાવવાળા જ મહાત્મા આ પાદપગમન અનશન કરે છે, અન્ય મહાત્માઓ કરતા નથી.

અહીં 'प्राय:' શબ્દથી એ પ્રાપ્ત થાય કે જે મહાત્માએ સંયમજીવનમાં લગભગ દોષોનું સેવન કર્યું ન હોય, આત્માને શાસ્ત્રોથી અત્યંત ભાવિત કર્યો હોય, શક્તિ અનુસારે સંયમજીવનમાં ઉદ્યમ કર્યો હોય, તેવા શક્તિના પ્રકર્ષવાળા મહાત્મા આ અનશન કરે છે; આમ છતાં આવા પણ મહાત્મા પ્રમાદવશ ક્યારેક સંયમમાં સ્ખલના પામ્યા હોય તોપણ, અત્યંત અપ્રમાદી હોય તેવા મહાત્માઓનો સંગ્રહ કરવા અર્થે પ્રાયઃ શુભભાવવાળા જ પાદપગમન અનશન સ્વીકારે છે એમ કહેલ છે; કેમ કે વીતરાગ સિવાય સર્વ જીવોને ક્યારેક ક્યાંક અશુભભાવ થવાની સંભાવના રહે છે, આથી જૃ મહાયોગી એવા જિનકલ્પિકોને પણ ક્યારેક અશુભધ્યાન અને અશુભલેશ્યા થાય છે.

વળી આ મહાત્મા જે પાદપગમન અનશન સ્વીકારે છે, તે નિશ્વલપદનું પરમ કારણ છે. તેથી એ પ્રાપ્ત થાય કે જિનવચનાનુસાર કરાતી સંયમની સર્વ આચરણા નિશ્વલપદરૂપ મોક્ષનું કારણ છે, તોપણ જીવનના અંતસમયે અત્યંત સ્થૈર્યપૂર્વક સતત ધર્મધ્યાનાદિમાં કરાતા દઢ યત્નરૂપ પાદપગમન અનશન નિશ્વલપદરૂપ મોક્ષનું પરમ કારણ છે, આથી આ અનશન કરનારા મહાત્મા સંસારથી શીધ્ર પાર પામે છે. ॥૧૬૧૯॥

# अवतरशिङा :

ગાથા ૧૬૧૭માં કહ્યું કે સમભાવમાં રહેલા મહાત્મા પાદપગમન અનશન કરે છે, તેનું સ્વરૂપ ગાથા ૧૬૧૮માં સ્પષ્ટ કર્યું અને ગાથા ૧૬૧૯માં કહ્યું કે પ્રથમ સંઘયણવાળા અને પ્રાયઃ શુભભાવવાળા જ મહાત્માઓ આ અનશન કરે છે. હવે આ પાદપગમન અનશન કેવા પ્રકારનું છે અને તેનાથી અન્ય પણ કેવા પ્રકારનું પાદપગમન અનશન છે ? તે બતાવે છે –

#### भाशाः

# णिव्वाघाइममेअं भणिअं इह पक्कमाणुसारेणं । संभवइ अ इअरं पि हु भणियमिणं वीअरागेहिं ॥१६२०॥

#### અન્વચાર્થ:

एअं=આ=પાદપગમન અનશન, पक्कमाणुसारेणं=પ્રક્રમના અનુસારથી इह=અહીં=પ્રસ્તુત ગ્રંથમાં, णिळाघाइमं=નિર્વ્યાઘાતિમ भणिअं=કહેવાયું છે इणं अ=અને આ=પાદપગમન અનશન, इअरं पि=ઇતર પણ=વ્યાઘાતવાળું પણ, संभवइ=સંભવે છે, (એમ) वीअरागेहिं भणियं=વીતરાગ વડે કહેવાયું છે.

★ 'हુ' વાક્યાલંકારમાં છે.

### आथार्थ :

પાદપગમન અનશન પ્રક્રમના અનુસારથી પ્રસ્તુત ગ્રંથમાં નિર્વ્યાદ્યાતવાળું કહેવાયું છે અને પાદપગમન અનશન વ્યાદ્યાતવાળું પણ સંભવે છે, એમ વીતરાગ વડે કહેવાયું છે.

# ટીકા :

निर्व्याघातवदेतत्=पादपगमनं भणितमिह प्रक्रमानुसारेण हेतुना, सम्भवति चेतरदपि=सव्याघातवदेतत्, भणितमिदं वीतरागै: सूत्र इति गाथार्थ: ॥१६२०॥

# ટીકાર્થ:

આ=પાદપગમન, પ્રક્રમના અનુસારરૂપ હેતુથી=સંયમજીવનના ચરમકાળે કરવાની વિધિના પ્રક્રમના અનુસારથી, અહીં=પ્રસ્તુત ગ્રંથમાં, નિર્વ્યાઘાતવાળું કહેવાયું છે અને ઇતર પણ=સવ્યાઘાતવાળું પણ, આ= પાદપગમન અનશન, સંભવે છે. એ વીતરાગ વડે સૂત્રમાં કહેવાયું છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

પ્રસ્તુતમાં જીવનના અંતસમયે અનશન કરવાનો પ્રક્રમ ચાલે છે, તેથી તે પ્રક્રમને અનુસારે મહાત્મા પાદપગમન અનશન કઈ રીતે કરે ? તેનું પૂર્વે વર્શન કર્યું, તે વર્શન સંલેખના કરનારા મહાત્માના આયુષ્યનો અંતકાળ નજીક છે, તેને સામે રાખીને કરેલ છે. તેથી આ પાદપગમન અનશન નિર્વ્યાઘાતવાળું છે.

વળી ક્યારેક હિંસક પ્રાણી આદિ કોઈક ઉપદ્રવથી પોતાને વ્યાઘાત થાય તેમ હોય, ત્યારે મહાત્મા તત્કાળ જે પાદપગમન અનશન સ્વીકારે છે, તે સવ્યાઘાતવાળું પાદપગમન અનશન છે. અને તે પાદપગમન અનશન પણ વીતરાગ વડે કહેવાયું છે. **॥૧૬૨૦**॥

### અવતરણિકા :

હવે સવ્યાઘાતવાળું પાદપગમન અનશન કેવા મહાત્મા ક્યારે કરે છે ? તે બતાવે છે –

#### भाशाः

सीहाईहिं अभिभूओ पायवगमणं करेइ थिरचित्तो । आउंमि पहुप्पंते विआणिउं नवर गीअत्थो ॥१६२१॥

#### अन्वयार्थः

सीहाईहिं अभिभूओ थिरचित्तो गीअत्थो=સિંહાદિ વડે અભિભૂત, સ્થિર ચિત્તવાળા ગીતાર્થ आउंमि पहुष्पंते=આયુષ્ય પ્રભવતે છતે नवर विआणिउं=ફક્ત (ઉપક્રમને) જાણીને पायवगमणं करेड़=પાદપગમનને કરે છે.

### आशार्थ :

સિંહાદિ વડે અભિભૂત, સ્થિર સિત્તવાળા, ગીતાર્થ આયુષ્ય હોતે છતે ફક્ત ઉપક્રમને જાણીને પાદપગમન અનશનને કરે છે.

### ટીકા :

सिंहादिभिरभिभूतः सन् पादपगमनं करोति स्थिरचित्तः कश्चिदायुषि प्रभवति सित विज्ञाय नवरं गीतार्थ उपक्रममिति गाथार्थः ॥१६२१॥

# ટીકાર્થ :

સિંહાદિ વડે અભિભવ પામેલા છતા, સ્થિર ચિત્તવાળા, ગીતાર્થ કોઈક મહાત્મા આયુષ્ય પ્રભવતે છતે≕પોતાનું આયુષ્ય બાકી હોતે છતે, ફક્ત ઉપક્રમને=પોતાના આયુષ્યના ઉપક્રમને, જાણીને પાદપગમનને કરે છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# भावार्थ :

પૂર્વમાં નિર્વ્યાઘાત પાદપગમન અનશનનું વર્ણન કર્યું, હવે સવ્યાઘાત પાદપગમન અનશન બતાવે છે – પ્રથમ સંઘયણવાળા મહાસાત્ત્વિક મહાત્માઓ ક્યારેક સિંહાદિથી અભિભવ પામેલા હોય ત્યારે પોતાનું આયુષ્ય વિદ્યમાન હોવા છતાં સિંહાદિના ઉપદ્રવથી પોતાના આયુષ્યના ઉપક્રમને જાણીને દેહ પ્રત્યે નિરપેક્ષ થઈને વૃક્ષની જેમ સ્થિર ઊભા રહીને તત્કાળ પાદપગમન અનશન સ્વીકારે છે, પરંતુ અયતનાપૂર્વક વૃક્ષાદિ પર ચઢીને જીવનનું રક્ષણ કરવા પ્રયત્ન કરતા નથી.

વળી જે મહાત્માઓ સિંહાદિથી અભિભવ પામેલા હોવા છતાં આ પ્રકારે પાદપગમન અનશન સ્વીકારવા માટે અસમર્થ હોય, તેઓ આવા સંયોગોમાં તત્કાળ શીધ્ર વૃક્ષાદિનો આશ્રય કરીને સંયમનું રક્ષણ કરવા પ્રયત્ન કરે છે. ॥૧૬૨૧॥

#### आथा :

संघयणाभावाओ इअ एयं काउ जो उ असमत्थो । सो पुण थेवयरागं कालं संलेहणं काउं ॥१६२२॥ इंगिणिमरणं विहिणा भत्तपरिण्णं व सत्तिओ कुणइ । संवेगभाविअमणो काउं णीसल्लमप्याणं ॥१६२३॥

#### अन्वयार्थः

संघयणाभावाओं उ=वणी સંઘયણનો અભાવ હોવાથી, इअ=આ રીતે=ગાથા ૧૬૧૭માં બતાવ્યું એ રીતે, एयं काउ=आने=પાદપગમન અનશનમે, કરવા માટે जो असमत्यो=જે અસમર્થ હોય, सो पुण=ते वणी थेवयरागं कालं संलेहणं काउं=स्तोકतर કાળ સંલેખનાને કરીને अप्पाणं णीसल्लं काउं=आत्माने निःशस्य કરીને संवेगभाविअमणो=સંવેગથી ભાવિત મનવાળા सत्तिओ=શક્તિથી विहिणा=વિધिपूर्वक इंगिणमरणं भत्तपरिणणं व कुणइ=ઇંગિતમરણને અથવા ભક્તિપરિજ્ઞાને કરે છે.

### ગાશાર્થ :

વળી સંઘરણનો અભાવ હોવાથી ગાયા ૧૬૧૯માં બતાવ્યું એ રીતે પાદપગમન અનશનને કરવા માટે જે અસમર્થ હોય, તે વળી સ્તોક્તર કાળ સંલેખનાને કરીને, આત્માને નિઃશલ્ય કરીને, સંવેગથી ભાવિત મનવાળા શક્તિથી વિદિપૂર્વક ઇંગિતમરણને અથવા ભક્તપરિજ્ઞાને કરે છે.

# કોકા :

संहननाभावात् कारणाद् एवमेतत्कर्तुं योऽसमर्थः पादपगमनं, स पुनः स्तोकतरं कालं जीवितानुसारेण संलेखनां कृत्वेति गाथार्थः ॥१६२२॥

इङ्गितमरणं विधिना सूत्रोक्तेन भक्तपरिज्ञां वा शक्तितः करोति, किम्भूत इत्याह-संवेगभावितमनाः शुभभावं कृत्वा निःशल्यमात्मानमालोचनयेति गाथार्थः ॥१६२३॥

# ટીકાર્થ :

સંહનનના અભાવરૂપ કારણથી આ રીતે=ગાથા ૧૬૧૭માં બતાવ્યું એ રીતે, આને=પાદપગમનને, કરવા માટે જે અસમર્થ હોય, તે વળી જીવિતના અનુસારથી સ્તોકતર કાળ=થોડો સમય, સંલેખનાને કરીને, શક્તિથી સૂત્રમાં કહેવાયેલ વિધિપૂર્વક ઇંગિતમરણને અથવા ભક્તપરિજ્ઞાને કરે છે.

કેવા પ્રકારના મહાત્મા કરે છે ? એથી કહે છે – શુભભાવવાળા આત્માને આલોચના દ્વારા નિઃશલ્ય કરીને સંવેગથી ભાવિત મનવાળા મહાત્મા કરે છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

પૂર્વમાં કહ્યું કે પ્રથમ સંઘયણવાળા મહાત્મા પાદપગમન અનશન કરે છે, એ રીતે પ્રથમ સંઘયણવાળા ન હોય તે મહાત્માઓ પાદપગમન અનશન કરવા માટે અસમર્થ છે, તેથી તેઓ પોતાના જીવિત અનુસાર થોડો કાળ સંલેખના કરીને પોતાની શક્તિ અનુસાર ઇંગિતમરણ અનશનને અથવા ભક્તપરિજ્ઞા અનશનને કરે છે.

વળી તે અનશન સંવેગથી ભાવિત કરેલા મનવાળા મહાત્મા શુભભાવવાળા આત્માને આલોચના દ્વારા નિઃશલ્ય કરીને કરે છે.

આથી એ પ્રાપ્ત થાય કે જે મહાત્માને જે અનશનમાં પોતે શક્તિના પ્રકર્ષથી સમ્યગ્ નિષ્ઠા સુધી વહન કરી શકશે તેવું જણાય, તે મહાત્મા તે અનશનને સ્વીકારે, પરંતુ જેઓ અનશન સ્વીકારીને શુભભાવની ધારા વહન કરી શકે તેવા ન હોય તેઓ અભ્યુઘત મરણ સ્વીકારવાના અધિકારી નથી. ⊪૧૬૨૨/૧૬૨૩॥

### અવતરણિકાં :

પાદપગમન અનશન સ્વીકારવાની વિધિ બતાવી. હવે ઇંગિતમરણ અનશન સ્વીકારવાની વિધિ બતાવે છે –

#### भाशा :

इंगिणिमरणिवहाणं आपव्यज्जं तु विअडणं दाउं। संलेहणं च काउं जहासमाही जहाकालं ॥१६२४॥ पच्चक्खइ आहारं चउिव्वहं णियमओ गुरुसमीवे। इंगिअदेसम्मि तहा चिट्ठं पि हु इंगिअं कुणइ ॥१६२५॥

### अन्पयार्थ :

इंगिणिमरणिवहाणं=ઇંગિતમરણનું વિધાન=વિધિ, (આ છે-) आपव्यज्जं तु=આપ્રવ્રજય જ= પ્રવ્રજયાત્રહણથી આરંભીને જ, विअडणं दाउं=વિકટનાને આપીને=આલોચનાને કરીને, जहासमाही च जहाकालं संलेहणं काउं=અને યથાસમાધિ, યથાકાળ સંલેખનાને કરીને गुरुसमीवे णियमओ=ગુરુની સમીપમાં નિયમથી चउव्विहं आहारं=ચતુર્વિધ આહારનું पच्चक्खइ=પચ્ચક્ષ્પાણ કરે છે. इंगिअदेसिम=ઇંગિત દેશમાં इंगिअं तहा चिहं पि कुणइ=ઇંગિત એવી તે પ્રકારની ચેષ્ટાને પણ કરે છે.

🛨 'हુ' વાક્યાલંકારમાં છે.

### जाशार्थ :

ઇંગિતમરણની વિધિ આ છે — પ્રવ્રજ્યાગ્રહણથી માંકીને જ આલોચનાને કરીને અને યથસમાધિ, યથકાળ સંલેખનાને કરીને ગુરુ પાસે નિયમથી યતુર્વિધ આહારનું પચ્ચક્ખાણ કરે છે. ઇંગિત દેશમાં ઇંગિત એવી તે પ્રકારની ચેષ્ટાને પણ કરે છે.

### ટીકા :

इङ्गितमरणविधानमेतद्- आप्रव्रज्यमेव=प्रव्रज्याकालादारभ्य धिकटनां कृत्वा, संलेखनां च कृत्वा यथासमाधि द्रव्यतो भावतश्च यथाकालमिति गाथार्थः ॥१६२४॥ प्रत्याख्याति आहारम् अशनादि चतुर्विधं नियमतो, न त्रिविधं, गुरुसमीपे, इङ्गितदेशे तथा=परिमितां चेष्ट्रामपीङ्गितां करोतीति गाथार्थः ॥१६२५॥

### ટીકાર્થ :

ઇંગિતમરણનું વિધાન આ છે=ઇંગિતમરણ અનશન સ્વીકારવાની વિધિ હવે બતાવે છે એ છે –

આ પ્રવ્રજ્યા જ=પ્રવ્રજ્યાના કાળથી આરંભીને, વિકટનાને કરીને=આલોચનાને કરીને, અને યથાસમાધિ યથાકાળ દ્રવ્યથી અને ભાવથી સંલેખનાને કરીને, ગુરુની સમીપમાં નિયમથી અશનાદિરૂપ ચતુર્વિધ આહારનું પચ્ચક્ખાણ કરે છે, ત્રિવિધને નહીં=ત્રિવિધ આહારનું પચ્ચક્ખાણ કરતા નથી. ઇંગિત દેશમાં ઇંગિત એવી=નિયત એવી, તે પ્રકારની=પરિમિત, ચેષ્ટાને પણ કરે છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

ઇંગિતમરણ અનશન કરવા તત્પર થયેલા મહાત્મા પ્રવ્રજયાગ્રહણના કાળથી માંડીને અત્યાર સુધીના સંયમજીવનમાં જે કોઈ સ્ખલના પામ્યા હોય તે સર્વને સ્મૃતિમાં લાવીને ગુરુ પાસે આલોચના કરે છે, ત્યારપછી પૂર્વમાં વર્ણન કર્યું એ પ્રકારે સંલેખના કરે છે.

વળી તે સંલેખના પૂર્વે ઉત્કૃષ્ટથી બાર વર્ષની બતાવેલ, તેમાંથી ઇંગિતમરણ અનશન કરનારા મહાત્મા પોતાની સમાધિ અનુસારે ઉચિત કાળની મર્યાદાથી કરે છે, તેમ જ તે સંલેખનાકાળમાં તપથી દેહને કૃશ કરે છે અને પૂર્વમાં બતાવી એ ભૂતાર્થની ભાવનાથી અને સૂક્ષ્મ ભાવોની ભાવનાથી આત્માને વાસિત કરે છે. જેથી કષાય અત્યંત કૃશ થાય.

આ રીતે સંલેખના કર્યા પછી તે મહાત્મા ગુરુ પાસે નિયમથી ચારેય પ્રકારના આહારનું પચ્ચક્ષ્માણ પ્રહણ કરે છે અને ત્યારપછી ઇંગિત અનશન માટે નક્કી કરેલા પ્રદેશમાં જઈને નક્કી કરેલી પરિમિત ચેષ્ટાને કરે છે.

# અવતરણિકા :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે ઇંગિતમરણ અનશન સ્વીકારનારા મહાત્મા ઇંગિત એવી પરિમિત ચેષ્ટાને કરે છે. તેથી હવે તે ઇંગિત એવી પરિમિત ચેષ્ટાને જ સ્પષ્ટ કરે છે —

#### मथा :

उळ्वत्तइ परिअत्तइ काइअमाईसु होइ उ विभासा । किच्चं पि अप्पण च्चिअ जुंजइ नियमेण धिइबलिओ ॥१६२६॥

#### अन्तराज्ञः :

उळ्वत्तइ परिअत्तइ=ઉદ્વર્તન કરે છે, પરાવર્તન કરે છે. काइअमाईसु उ विभासा=વળી કાયિકી આદિમાં વિભાષા होइ=થાય છે. धिइबलिओ=ધૃતિબળવાળા (મહાત્મા) किच्चं पि नियमेण अप्पण च्चिअ जुंजइ= કૃત્યને પણ નિયમથી આત્મા વડે જ યોજે છે=પોતે જ કરે છે.

#### आशार्थ :

ઉદ્વર્તન કરે છે, પરાવર્તન કરે છે. વળી કાચિકી આદિમાં વિકલ્પ છે. ઘૃતિભળવાળા મહાત્મા કૂત્યને પણ નિયમથી પોતે જ કરે છે.

### કોકા :

उद्धर्त्तते परावर्त्तते कायेन, काथिक्यादिषु भवति विभाषा, प्रकृतिसात्म्यात् करोति वा न वा, कृत्यमप्यात्मनैव युङ्क्ते उपधिप्रत्युपेक्षणादि नियमेन धृतिबली स भगवानिति गाथार्थ: ॥१६२६॥

### ව් පාන් :

કાયાથી ઉદ્વર્તન કરે છે, પરાવર્તન કરે છે. કાયિકી આદિમાં વિભાષા છે≕માત્રુ આદિ કરવામાં વિકલ્પ છે, તે વિકલ્પ જ સ્પષ્ટ કરે છે – પ્રકૃતિના સાત્મ્યથી કરે છે કે નહીં≔પોતાના શરીરની પ્રકૃતિના સાત્મ્યથી માત્રુ આદિ કરે પણ છે કે નથી પણ કરતા.

ધૃતિબળવાળા તે ભગવાન ઉપધિના પ્રત્યુપેક્ષણાદિરૂપ કૃત્યને પણ=ઉપધિ પલેવવા વગેરેરૂપ કૃત્યને પણ, નિયમથી આત્મા વડે જ યોજે છે=નક્કી પોતે જ કરે છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

ઇંગિતમરણ અનશન સ્વીકારનારા મહાત્મા કાયાથી ઉદ્વર્તન અને પરાવર્તન કરે છે અર્થાત્ એક પડખેથી બીજા પડખે અને બીજા પડખેથી ફરી એ જ પડખે ફરે છે, એક આસનમાં શ્રાંત થયા હોય તો અન્ય આસન સ્વીકારે છે, જેથી ધર્મધ્યાનાદિમાં સુદઢ વ્યાપાર કરી શકાય.

વળી માત્રુ આદિ પ્રકૃતિના સાત્મ્યભાવથી કરે પણ કે ન પણ કરે. અર્થાત્ જેઓને આહાર નહીં કરવાને કારણે માત્રુ આદિ કરવાની આવશ્યકતા ન હોય તેઓ ન કરે અને જેઓને શરીરની તે પ્રકારની પ્રકૃતિને કારણે માત્રુ આદિ ન કરે તો ધર્મધ્યાનાદિમાં વ્યાઘાત થાય તેમ હોય તેઓ કરે પણ; મુખ્ય આશ્ય એ છે કે ધર્મધ્યાનાદિમાં વ્યાઘાત થવો ન જોઈએ.

વળી તેઓ કાયાનું ઉદ્દવર્તનાદિ કરતા હોવાથી જીવરક્ષા અર્થે પોતાની ઉપધિનું પ્રત્યુપેક્ષણ આદિ ફૃત્ય પણ કરે છે, અને તે પ્રત્યુપેક્ષણાદિ સર્વ કૃત્ય ધૃતિબળવાળા તે મહાત્મા સ્વયં જ કરે છે, કોઈની પાસે કરાવતા નથી.

આ પ્રકારે ઇંગિતમરણ અનશન કરનારા મહાત્મા નિયત એવી પરિમિત ચેષ્ટા કરે છે, અને અનશન વખતે નક્કી કરેલા દેશમાં જ રહે છે, એક દેશથી અન્ય દેશમાં જતા નથી. **!!૧૬૨૬!**!

#### અવતરણિકા :

ઇંગિતમરણ અનશન સ્વીકારવાની વિધિ બતાવી. હવે ભક્તપરિજ્ઞા અનશન સ્વીકારવાની વિધિ બતાવે છે –

#### आशा :

भत्तपरिण्णाए वि हु आपव्वज्जं तु विअडणं देइ । पुर्व्वि सीअलगो वि हु पच्छा संजायसंवेगो ॥१६२७॥

### અન્વચાર્થ:

भत्तपरिण्णाए वि=ભક્તપરિજ્ઞામાં પણ पृद्धि सीअलगो वि=पूर्वे शीतलક पण पच्छा संजायसंवेगो= पाछणथी संજાત સંવેગવાળા સાધુ आपव्यज्जं तु=આપ્રવ્રજય જ=પ્રવ્રજયાત્રહણકાળથી આરંભીને જ, विअडणं देड=વિકટનાને આપે છે=આલોચનાને કરે છે.

🛨 પ્રસ્તુત ગાથામાં રહેલા બંને 'हુ' વાક્યાલંકારમાં છે.

#### ગાસાર્ચ :

ભક્તપરિજ્ઞામાં પણ પૂર્વે શીતલ પણ પાછળથી ઉત્પન્ન થયેલા સંવેગવાળા સાધુ પ્રવ્રજ્યાગ્રહણકાળથી આરંભીને જ આલોચનાને કરે છે.

### ાસ્ડિ

भक्तपरिज्ञायामपि-तृतीयानशनरूपायां, आप्रवज्यमेव=प्रव्रज्याकालादेवारभ्य विकटनां ददाति, पूर्वं शीतलोऽपि परलोकं प्रति पश्चात् तत्काले सञ्चातसंवेग इति गाथार्थ: ॥१६२७॥

# ટીકાર્થ :

ત્રીજા અનશનરૂપ ભક્તપરિજ્ઞામાં પણ, પૂર્વે પેરલોક પ્રતિ શીતલ પણ=ચરમકાળથી પૂર્વેના સંયમજીવનમાં પરલોકને આશ્રયીને શિથિલ પણ, પાછળથી તે કાળમાં=સંયમજીવનના ચરમકાળમાં, ઉત્પન્ન થયેલા સંવેગવાળા મહાત્મા આપ્રવ્રજય જ=પ્રવ્રજયાના કાળથી જ આરંભીને, વિકટનાને આપે છે=આલોચનાને કરે છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

ભક્તપરિજ્ઞા અનશન સ્વીકારનારા મહાત્માઓમાંથી કેટલાક પ્રવ્રજયાત્રહણકાળથી અત્યંત અપ્રમાદી હોય છે અને કેટલાક પરલોક પ્રતિ શિથિલ પરિણામવાળા હોય છે અર્થાત્ સંયમની સર્વ ક્રિયાઓ તીવ્ર સંવેગપૂર્વક કરતા નથી; તેવા શિથિલ પરિણામવાળા પણ મહાત્મા મૃત્યુકાળે સંવેગના પરિણામવાળા થયા હોય, તો તેઓ ભક્તપરિજ્ઞા અનશન કરવાના અધિકારી છે. અને તેઓ ભક્તપરિજ્ઞા અનશન કરતાં પહેલાં પોતાના સંયમજીવનના પ્રારંભથી માંડીને જે જે સ્ખલના થઈ હોય, તેનું ગુરુ આગળ સમ્યગ્ આલોચન કરે છે અને આલોચન દારા અતિચારોની શુદ્ધિ કરીને ભક્તપરિજ્ઞા અનશન કરે છે, જેની વિશિષ્ટ વિધિ ગાથા ૧૬૭૨થી ગ્રંથકારશ્રી સ્વયં બતાવશે. ॥૧૬૨૭॥

### અવતરણિકા :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે પૂર્વે શીતલ પણ પાછળથી ઉત્પન્ન થયેલા સંવેગવાળા મહાત્મા પ્રવ્રજ્યાકાળથી જ આરંભીને આલોચન કરે છે. તેથી સંયમમાં શિથિલ પરિણામને કારણે પૂર્વે કરેલા અશુભ ભાવોના પરિહાર અર્થે તે મહાત્માએ શેનું વર્જન કરવું જોઈએ ? તેનું સ્વરૂપ હવે વિસ્તારથી ગાથા ૧૬૭૦ સુધી બતાવે છે –

#### आथा :

वज्जइ अ संकिलिइं विसेसओ णवर भावणं एसो । उक्लिसअजीवविरिओ तओ अ आराहणं लहइ ॥१६२८॥

### અન્વચાર્થ:

उद्धिसअजीविविरिओ णवर एसो अ=અને ઉલ્લસિત જીવવીર્યવાળા ફક્ત આ=પૂર્વે શીતલ એવા ભક્તપરિજ્ઞા અનશન કરનારા મહાત્મા, विसेसओ=વિશેષથી संकिलिइं भावणं वज्जइ=સંક્લિષ્ટ ભાવનાને વર્જ છે तओ अ=અને તેનાથી=સંક્લિષ્ટ ભાવનાના વર્જનથી, आराहणं लहइ=આરાધનાને પ્રાપ્ત કરે છે.

#### ગાશાર્થ :

અને ઉલ્લસિત જીવવીર્યવાળા ફક્ત પૂર્વે શીતલ એવા ભક્તપરિજ્ઞા અનશન કરનારા મહાત્મા વિશેષથી સંક્લિષ્ટ ભાવનાને વર્ષે છે અને સંક્લિષ્ટ ભાવનાના વર્ષનથી આરાધનાને પ્રાપ્ત કરે છે.

### ટીકા :

वर्जयति च सङ्क्लिष्टम्=अशुद्धां विशेषतो नवरं भावनामेषः=यथोक्तानशनी उन्नसितजीववीर्यः सन् संवेगात्, ततश्चाराधनां लभते=प्राप्नोतीति गाथार्थः ॥१६२८॥

# ટીકાર્થ :

અને સંવેગથી ઉલ્લિસિત જીવવીર્યવાળા છતા ફક્ત આ=યથોક્ત અનશની=પૂર્વગાથામાં કહેવાયા એવા પૂર્વે શીતલ પણ પાછળથી ઉત્પન્ન થયેલા સંવેગવાળા ભક્તપૃરિજ્ઞા અનશન કરનારા મહાત્મા, વિશેષથી સંક્લિષ્ટ=અશુદ્ધ, ભાવનાને વર્જે છે અને તેનાથી=સંક્લિષ્ટ ભાવનાના વર્જનથી, આરાધનાને પ્રાપ્ત કરે છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થઃ

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે પૂર્વે શીતલ પણ પાછળથી સંજાત સંવેગવાળા મહાત્મા ભક્તપરિજ્ઞા અનશન કરે છે. તે મહાત્માએ સંયમમાં શિથિલ પરિણામને કારણે પૂર્વે સંક્લિષ્ટ ભાવના સેવેલ હોય છે, તેથી તે ભાવના પ્રત્યે અત્યંત જુગુપ્સા કરવામાં ન આવે તો અનશન કરવા છતાં પણ તે મહાત્મા આરાધના પ્રાપ્ત કરી શકે નહીં. આથી તેવા મહાત્મા અનશન સ્વીકારતાં પહેલાં તે સંક્લિષ્ટ ભાવનાનું વિશેષથી વર્જન કરે તો, તે વર્જનથી તે મહાત્મા અંતસમયની આરાધનાને પ્રાપ્ત કરે છે.

www.jainelibrary.org

અહીં 'विशेषतः' કહેવાથી એ પ્રાપ્ત થાય કે જેઓએ સંયમજીવનમાં સંવેગપૂર્વક સમ્યગ્ ઉદ્યમ કર્યો છે, સંયમમાં સ્ખલના થવાથી ક્યારેક જ સંક્લિષ્ટ ભાવો સેવ્યા છે, તેઓ ભક્તપરિજ્ઞા અનશન કરતાં પહેલાં મુખ્યરૂપે ધર્મધ્યાનમાં જ યત્ન કરે છે અને સામાન્યથી સંક્લિષ્ટ ભાવનાનું સ્વરૂપ ચિંતવીને તેના પ્રત્યે જુગુપ્સા કરે છે; પરંતુ જેઓએ સંયમજીવન દરમિયાન સંક્લિષ્ટ ભાવો વારંવાર સેવ્યા હોય અને વારંવાર તે ભાવોનું સેવન કરેલ હોવાથી જેઓ તે ભાવોના અતિસંસ્કારવાળા થયેલા હોય, તેઓ વિશેષથી આ સંક્લિષ્ટ ભાવનાના સ્વરૂપનું ચિંતવન કરીને, તે ભાવો કઈ રીતે અનર્થની પરંપરાનું કારણ છે? તેનો વિચાર કરીને, તે ભાવો પ્રત્યે અત્યંત જુગુપ્સા કરે છે, જેના દ્વારા તે શિથિલ પણ મહાત્મા મરણની આરાધનાને પ્રાપ્ત કરી શકે, પરંતુ અન્ય સાધુઓની જેમ સામાન્ય નિંદા–ગર્હામાત્રથી તે શિથિલ મહાત્મા સમાધિમરણની શુદ્ધિ પામી શકતા નથી. 119 દ ર ૮11

### અવતરણિકા :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે યથોક્ત અનશની મહાત્મા વિશેષથી સંક્લિષ્ટ ભાવનાને વર્જે છે. તેથી હવે તે સંક્લિષ્ટ ભાવનાઓનું સ્વરૂપ ગ્રંથકારશ્રી વિસ્તારથી બતાવે છે —

#### आथा :

कंदप्पदेविकिब्बिस अभिओगा आसुरा य सम्मोहा । एसा उ संकिलिझ पंचविहा भावणा भणिआ ॥१६२९॥ (मूलदारगाहा)॥

# અન્વચાર્થ :

कंदणदेविकिब्बिस अभिओगा आसुरा य सम्मोहा=કંદર્પ, દેવિકિલ્બિષ, અભિયોગો, આસુરો અને સંમોહો : (તેઓના સંબંધી) एसा उ=વળી આ संकिलिद्धा पंचित्रहा भावणा भणिआ=સંક્લિષ્ટ એવી પાંચ પ્રકારવાળી ભાવના કહેવાઈ છે.

# ગાथार्थ :

કંદર્પ, દેવકિલ્બિષ, અભિયોગ, આસુર અને સંમોહ : તેઓના સંબંધી વળી આ સંક્લિષ્ટ એવી પાંચ પ્રકારની ભાવના કહેવાઈ છે.

# દીકા :

कान्दर्पी कैल्बिषिकी आभियोगिकी आसुरी च सम्मोहनी, कन्दर्प्यादीनामियमिति सर्वत्र भावनीयम्, एषा तु सङ्क्लिष्टा पञ्चविधा भावना भणिता, तत्तत्स्वभावाभ्यासो भावनेति गाथार्थः ॥१६२९॥

# ટ<del>ીક</del>ાર્થ :

कान्दर्पी ..... सम्मोहनी કાंદર્પી, કૈલ્બિષિકી, આભિયોગિકી, આસુરી અને સંમોહની :

અહીં પ્રશ્ન થાય કે મૂળગાથામાં કંદર્પાંદિ પાંચ નામો બતાવ્યાં અને ટીકામાં કાંદર્પી આદિ પાંચ નામો કેમ બતાવ્યાં ? તેથી કહે છે – कन्दर्णा ..... भावनीयम् કંદર્પાદિની આ=કંદર્પ આદિની ચેષ્ટા સંબંધી ભાવના, એ કાંદર્પી આદિ. એ પ્રકારે સર્વત્ર ભાવન કરવું=પાંચેય ભાવનાઓમાં યોજન કરવું.

एषा तु ..... भणिता વળી આ=કાંદર્પી આદિ, સંક્લિષ્ટ એવી પાંચ પ્રકારની ભાવના કહેવાઈ છે.

અહીં પ્રશ્ન થાય કે ભાવના એટલે શું ? એથી કહે છે --

तत्तत् ..... गाथार्थः ते ते स्वભाવनो અભ્યાસ ભાવના છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### भावार्थ :

ગાથા ૧૬૨૭માં કહ્યું કે પૂર્વે શીતલ પણ પાછળથી ઉત્પન્ન થયેલા સંવેગવાળા મહાત્મા આલોચનાને કરે છે અને પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે તેઓ વિશેષથી સંક્લિષ્ટ ભાવનાનું વર્જન કરે છે. તેથી હવે પ્રથમ તે વર્જન કરવા યોગ્ય પાંચ પ્રકારની ભાવનાનાં નામ બતાવે છે —

(૧) કાંદર્પી, (૨) દેવકૈલ્બિષિકી, (૩) આભિયોગિકી, (૪) આસુરી અને (૫) સંમોહની : એ પાંચ સંક્લિષ્ટ ભાવના છે.

વળી ભાવના એટલે શું ? તે સ્પષ્ટ કરતાં કહે છે –

ભાવના એટલે તે તે સ્વભાવનો અભ્યાસ. તેથી એ પ્રાપ્ત થાય કે મોહથી વાસિત એવા આરાધક પણ સાધુઓ પ્રમાદને વશ થઈને કાંદર્પિકી આદિ ભાવનાનું આગળમાં જે સ્વરૂપ કહેવાશે તે તે પ્રકારના સ્વભાવનો અભ્યાસ કરે છે, તે કાંદર્પી આદિ ભાવના છે; જે ભાવના શિથિલપરિશામવાળા સાધુઓએ વિશેષથી સેવી હોય છે, તેમ જ અપ્રમાદી સાધુઓએ પણ પ્રમાદને વશ થઈને તે તે નિમિત્તને પામીને ક્યારેક સેવી હોય છે, જેથી તે તે ભાવનાના આત્મા પર પડેલા અનાદિના દઢ સંસ્કારોનું પોષણ મહાત્માઓથી પણ ક્યારેક થઈ જાય છે. આથી તે સંસ્કારોનું વર્જન કરવા અર્થે અનશન કરતી વખતે મહાત્માઓ આ ભાવનાના સ્વરૂપનું અત્યંત પર્યાલોચન કરીને તેનાથી વિપરીત એવો દઢ સંયમવ્યાપાર કરે છે, જેથી અંતસમયે પણ તે ભાવનાના સંસ્કારથી સંયમજીવન મલિનતાને પામે નહીં અને દેવદુર્ગતત્વથી આત્માનું રક્ષણ થાય. !!૧૬૨૯!!

#### ગાથાં :

जो संजओ वि एआसु अप्पसत्थासु वृद्ध कहंचि । सो तिव्वहेसु गच्छइ सुरेसु भइओ चरणहीणो ॥१६३०॥

### અન્વચાર્થ :

संजओ वि जो=સંયત પણ જે कहंचि अप्पसत्थासु एआसु वड्ड=કોઈક રીતે અપ્રશસ્ત એવી આમાં=કાંદર્પી આદિ ભાવનાઓમાં, વર્તે છે, सो=ते तिब्बहेसु सुरेसु गच्छड़=तेवा પ્રકારવાળા સુરોમાં જાય છે. चरणहीणो भड़ओ=ચરણહીન ભાજય છે=ચારિત્રથી રહિત સાધુ સુરોમાં જાય પણ કે ન પણ જાય.

### आथार्थ :

સંચત પણ જે સાધુ કોઈક રીતે અપ્રશસ્ત એવી કાંદર્પી આદિ ભાવનાઓમાં વર્તે છે, તે સાધુ તેવા પ્રકારના સુરોમાં જાય છે. ચારિત્રથી રહિત સાધુ સુરોમાં જાય પણ કે ન પણ જાય.

#### ટીકા :

यः संयतोऽपि सन् व्यवहारतः एतास्वप्रशस्तासु भावनासु वर्त्तते कथिञ्चद् भावमान्द्यात्, स तिद्वधेषु गच्छित सुरेषु कन्दर्प्यादिप्रकारेषु, भाज्यश्चरणहीनः=सर्वथा तत्सत्ताविकलः द्रव्यचरणहीनो वेति गाथार्थः ॥१६३०॥

### ટીકાર્થ :

વ્યવહારથી સંયત પણ છતા જે મહાત્મા કોઈક રીતે ભાવના માંઘથી≔સંયમના પરિણામની મંદતાથી, અપ્રશસ્ત એવી આમાં≕ભાવનાઓમાં, વર્તે છે, તે મહાત્મા તેવા પ્રકારવાળા≕કંદર્પાદિ પ્રકારવાળા, સુરોમાં જાય છે.

ચરણહીન=સર્વથા તેની સત્તાથી વિકલ અથવા દ્રવ્યચરણથી હીન, ભાજ્ય છે અર્થાત્ સર્વ પ્રકારે ચારિત્રના પરિણામની સત્તાથી રહિત સાધુ અથવા સાધુવેશરૂપ દ્રવ્યચારિત્રથી રહિત સાધુ દેવગતિમાં જાય પણ કે ન પણ જાય, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

જે સાધુ સંયમગ્રહણ કર્યા પછી વ્યવહારથી સંયમની આચરણાઓ કરતા હોય, છતાં કોઈક રીતે સંયમના પરિણામની મંદતાને કારણે કાંદર્પી આદિ પાંચ અશુભ ભાવનાઓમાં પણ વર્તતા હોય, તેઓ સંયમની આચરણાઓના પાલનના બળથી દેવલોકમાં જાય તોપણ, સંયમજીવનમાં પોતે કાંદર્પી આદિમાંથી જે જે પ્રકારની અશુભ ભાવનાઓ સેવી હોય તે તે પ્રકારના કંદર્પ, કિલ્બિષિક આદિ દેવો થાય છે, જેથી ત્યાં પણ પ્રસ્તુત ભવમાં ભાવિત કરેલી ચેષ્ટાઓની અનુવૃત્તિ રહે છે.

વળી જેઓ સર્વથા ચારિત્રની પરિશતિથી રહિત છે, માત્ર સાધુના વેશવાળા જ છે, અથવા જેઓ સાધુના વેશમાં પણ રહ્યા નથી, તેવા સાધુઓ દેવલોકમાં જાય જ, તેવો નિયમ નથી; જો આ ભવમાં શુભભાવ કર્યા હોય તો દેવલોકમાં જાય પણ, નહીં તો તિર્યંચાદિ ગતિમાં પણ જાય, પરંતુ જો દેવલોકમાં જાય તોપણ કંદપીંદિરૂપ દેવદુર્ગતિને પ્રાપ્ત કરે. ॥૧૬૩૦॥

# અવતરણિકા :

तत्र --

# અવતરણિકાર્થ :

ત્યાં અર્થાત્ ગાથા ૧૬૨૯માં બતાવી એ પાંચ પ્રકારની અપ્રશસ્ત ભાવનાઓમાં, પ્રથમ કાંદર્પી ભાવનાનું સ્વરૂપ દર્શાવે છે –

### भाथा :

कंदप्ये कुक्कइए दुयसीले आवि हासणकरे अ । विम्हाविंतो अ परं कंदप्यं भावणं कुणइ ॥१६३१॥ परिदारगाहा ॥

#### अन्त्यशार्थः

कंदप्पे=કંદર્ષ, कुकुइए=કૌત્કુચ્ય, दुयसीले आवि हासणकरे अ=दुतशीલ અને હાસનકર, परं अ विम्हार्वितो=અને પરને વિસ્મય કરાવતો कंदप्पं भावणं कुणइ=કંદર્ષ ભાવનાને કરે છે.

### ગાથાર્થ :

કંદર્પવાળો, કૌત્કુચ્થવાળો, દ્વુતશીલ અને હાસનકર, અને પરને વિસ્મય કરાવતો કંદર્પ ભાવનાને કરે છે.

#### ટીકા :

कन्दर्प्यवान् कन्दर्प्यः, एवं कौत्कुच्यः द्रुतदर्प्यशीलश्चापि हासकरश्च तथा विस्मापयंश्च परान् कान्दर्प्याः भावनां करोतीति गाथार्थः ॥१६३१॥

### ટીકાર્થ :

કંદર્પવાળો કંદર્પ, એ રીતે કૌત્કુચ્ય=જે રીતે કંદર્પવાળો કંદર્પ છે એ રીતે કૌત્કુચ્યવાળો કૌત્કુચ્ય, અને દ્વતદર્પશીલ, હાસકર, અને તે રીતે પરને વિસ્મય કરાવતો કાંદર્પી ભાવનાને કરે છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

સંયમજીવનમાં પ્રમાદજન્ય કાંદર્પી આદિ પાંચ અપ્રશસ્ત ભાવના છે, તેમાંથી પ્રથમ કાંદર્પી ભાવના પણ જુદી જુદી ચેષ્ટાઓથી પાંચ પ્રકારની છે, તે આ પ્રમાણે : (૧) કંદર્પ, (૨) કૌત્કુચ્ય, (૩) દુતદર્પશીલ, (૪) હાસકર, (૫) વિસ્માપક. આ પાંચ ચેષ્ટાઓમાંથી કોઈપણ ચેષ્ટા કરનારા સાધુ કાંદર્પી નામની પહેલી અપ્રશસ્ત ભાવના કરે છે, જે પાંચ ચેષ્ટાઓનું સ્વરૂપ ગ્રંથકારશ્રી સ્વયં આગળની ગાથાઓમાં બતાવશે. 11૧૬૩૧॥

# અવતરણિકા :

પૂર્વગાથામાં કાંદર્પી ભાવના કરનારા સાધુઓની પાંચ ચેષ્ટાઓનાં નામ બતાવ્યાં, તેમાંથી પ્રથમ "કંદર્પ" ચેષ્ટાનું સ્વરૂપ બતાવે છે —

#### ગાથા :

कहकहकहस्स हसणं कंदप्यो अणिहुआ य संलावा । कंदप्यकहाकहणं कंदप्युवएस संसा य ॥१६३२॥ दारं ॥

### अन्वयार्थः

कहकहरूस हसणं=કહકહકહથી હસન=ખડખડાટ હસવું, कंदप्पो=કંદર્પ=પોતાના જેવા સાધુ સાથે પરિહાસ, अणिहुआ य संलावा=અને અનિભૃત સંલાપો, कंदप्पकहाकहणं=કંદર્પકથાનું કથન, कंदप्पुवएस= કંદર્પનો ઉપદેશ संसा य=અને શંસા=આ સર્વની પ્રશંસા.

#### आशार्थ :

ખડખડાટ હસવું, પોતાને અનુરૂપ સાધુ સાથે પરિહાસ કરવો, અનિભૃત સંલાપો કરવા, કંદર્પક્ચા કહેવી, કંદર્પનો ઉપદેશ આપવો અને આ સર્વની પ્રશંસા કરવી.

### ટીકા :

कन्दर्णवान् कान्दर्णी भावनां करोतीत्युक्तं, स च यस्य, कहकहकहस्येति सुपां सुपो भवन्तीति तृतीयार्थे षष्ठी, कहकहकहेन हसनं=अङ्ग्रह्मस इत्यर्थः, तथा कन्दर्णः=परिहासः स्वानुरूपेण, अनिभृताश्च संलापाः गुर्वादिनापि निष्ठुरवक्रोक्त्यादयः, तथा कन्दर्पकथाकथनं=कामकथाग्रहः, तथा कन्दर्पोपदेशो विधानद्वारेण 'एवं कुरु 'इति, शंसा च=प्रश्नंसा च कन्दर्पविषया यस्य स कन्दर्णवान् ज्ञेय इति गाथार्थः ॥१६३२॥

### ટીકાર્થ :

कन्दर्प ..... त्युक्तं, 'કંદર્પવાળો કાંદર્પી ભાવનાને કરે છે' એ પ્રમાણે કહેવાયું=ગાથા ૧ દ ૩૧માં કહેવાયું. कहकह ..... षष्ठी, 'कहकहकहस्स' એ પ્રકારના શબ્દમાં 'सुपां सुपो भवन्ति' એ પ્રકારના ન્યાયથી તૃતીયા વિભક્તિના અર્થમાં ષષ્ઠી વિભક્તિ છે, માટે 'कहकहकहेन' એ પ્રકારે સમજવું.

यस्य च कहकहकहेन हसनं ..... 'एवं कुरु' इति, (૧) અને જેને=જે સાધુને, કહકહકહથી હસન છે=અટ્ટહાસ્ય છે, (૨) તથા કંદર્પ છે=સ્વના અનુરૂપ સાથે પરિહાસ છે=પોતાને અનુરૂપ પ્રકૃતિવાળા સાધુ સાથે કોઈ અન્ય વ્યક્તિનો ઉપહાસ છે, (૩) અને ગુરુ આદિ સાથે પણ નિષ્ઠુર-વક્ર ઉક્તિ આદિરૂપ અનિભૃત સંલાપો છે=વડીલો સાથે પણ કઠોર વચનો અને કટાક્ષ વચનો બોલવા આદિરૂપ અસુંદર આલાપો છે, (૪) તથા કંદર્પકથાનું કથન છે=કામકથાનું ગ્રહણ છે, (૫) તથા "આમ કર" એ પ્રકારે વિધાન દારથી=સાવઘનું વિધાન કરવા દારા, કંદર્પનો ઉપદેશ છે, सः=તે સાધુ

शंसा च ..... गाथार्थ: અને શંસા=કંદર્પના વિષયવાળી પ્રશંસા, છે જેને તે કંદર્પવાળા જાણવા, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

કાંદર્પી ભાવના કરતી વખતે કઈ કઈ કંદર્પની ચેષ્ટા કરનારા સાધુ કંદર્પવાળા છે ? તે બતાવે છે — સામાન્યથી ગુણસ્થાનકમાં વર્તતા સાધુને સતત વીતરાગનું તેમજ વીતરાગના વચનનું સ્મરણ વર્તતું હોય છે અને વીતરાગના વચન અનુસાર જ તેઓ સર્વ સંયમની ક્રિયાઓ કરતા હોય છે, તેથી તે મહાત્મા વીતરાગતાનું બીજ ને બનતી હોય તેવી મન-વચન-કાયાની ચેષ્ટાઓ કરતા નથી; આમ છતાં ક્યારેક આરાધક પણ સાધુ પ્રમાદવશ થઈને નિમિત્તો પ્રમાણે ભાવો કરે તો કાંદર્પી ભાવના થવાનો સંભવ રહે છે.

વળી જેઓ સાધુપણામાં શિથિલ પરિણામવાળા છે, તેઓ તો પોતાને જે પ્રકારે ભવપ્રત્યયિકી પ્રકૃતિ મળી હોય તે પ્રકારની ચેષ્ટા કરનારા હોય છે. તેથી તેઓ સંયમની ક્રિયાઓ કરતા હોય તોપણ, પોતાની પ્રકૃતિઅનુસાર કાંદર્યી ભાવનામાં વર્તતા હોય છે. વળી તે કાંદર્પી ભાવનાકાળમાં કેટલાક સાધુઓ 'કહકહકહ' અવાજ કરીને ખડખડાટ હસતા હોય છે અને કોઈક પ્રસંગનું સ્મરણાદિ કરીને પોતાની હાસ્ય પ્રકૃતિને પુષ્ટ કરતા હોય છે, જે કંદર્પચેષ્ટા છે.

વળી કેટલાક સાધુઓ પોતાની સમાન પ્રકૃતિવાળા સાધુ સાથે પરિહાસ કરવાના સ્વભાવવાળા હોય છે. અને એ રીતે કંદર્પચેષ્ટા કરે છે.

વળી કેટલાક સાધુઓ ગુરુ આદિ સાથે પણ ક્યારેક નિષ્ઠરતાથી બોલવારૂપ તો ક્યારેક વકોક્તિ આદિથી બોલવારૂપ અનિભૃત સંલાપો કરે છે, પરંતુ સર્વ સાથે ઉચિત પ્રવૃત્તિ કરવાના પરિણામથી નિભૃત આલાપો કરતા નથી, તેવા સાધુઓ ગુરુ, અધિક પર્યાયવાળા સાધુઓ, શિષ્યાદિ સર્વ સાથે મનમાંથી વિકલ્પો ઊઠે તે પ્રકારના સંલાપો કરે છે, જે કાંદર્પિકી ભાવના છે.

વળી કેટલાક સાધુઓને કામકથાનો રસ હોય છે, તેથી પ્રસંગે પ્રસંગે કામકથા કરીને કે તેના વિચારો આદિ કરીને કંદર્પચેષ્ટા કરે છે.

વળી કેટલાક સાધુઓ "આ પ્રમાણે તું કર" એ પ્રકારે ભગવાનના વચનથી નિરપેક્ષ થઈને જેને તેને જે તે કૃત્ય કરવાનું વિધાન કરે છે, જે કંદર્પનો ઉપદેશ છે; કેમ કે સંયમને પોષક ન હોય તેવો સર્વ ઉપદેશ કંદર્પઉપદેશરૂપ છે. આથી તેવો ઉપદેશ આપનારા સાધુ કંદર્પચેષ્ટા કરે છે.

વળી કેટલાક સાધુઓ ઉપરમાં બતાવી એમાંથી કોઈપણ પ્રકારની કંદર્પની ચેષ્ટા કરતા ન હોય, છતાં બીજા દ્વારા કરાતી તે તે ચેષ્ટાઓને કંઈક પ્રીતિપૂર્વક અવલોકન કરે અથવા પ્રીતિપૂર્વક શ્રવણ કરે, તો તે સાધુઓને અન્યની તે તે કંદર્પચેષ્ટાવિષયક પ્રશંસાનો અધ્યવસાય સ્પર્શે છે, તેથી તે સાધુ પણ કંદર્પચેષ્ટા કરે છે.

આમ, ઉપરમાં બતાવી એ પ્રકારની કંદર્પની ચેષ્ટાઓ કરવાથી સાધુનો આત્મા અપ્રશસ્ત એવી કાંદર્પી ભાવનાથી વાસિત બને છે, માટે તે સાધુ કંદર્પવાળા કહેવાય છે.

આથી કાંદર્પી ભાવનાના પરિહારના અર્થી સાધુએ સતત "વીતરાગઅવસ્થા એ મારું લક્ષ્ય છે, માટે મારે મારાં મન-વચન-કાયા વીતરાગ વચનાનુસાર જ પ્રવર્તાવવાં જોઈએ" એ પ્રકારનું પ્રણિધાન કરીને, બાહ્ય નિમિત્તોથી પર થઈને સર્વ સંયમની પ્રવૃત્તિ કરવી જોઈએ, તો તે સાધુ કાંદર્પી આદિ અશુભ ભાવનાઓથી આત્માનું રક્ષણ કરી શકે; અન્યથા પોતાને જે જે અશુભ ભાવના અભ્યસ્ત હોય તેને અનુરૂપ ચેષ્ટા થાય, અથવા ક્યારેક ચેષ્ટા ન થાય, તોપણ બીજા દ્વારા કરાતી તે તે ચેષ્ટાઓમાં પોતાનો ઉપયોગ ભળવાથી કંદર્પચેષ્ટાની અનુમોદનાની પ્રાપ્તિ થાય. !!૧૬૩૨!!

# અવતરણિકા :

कौत्कुच्यवन्तमाह -

# અવતરણિકાર્થ :

કૌત્કુચ્યવાળા સાધુને કહે છે –

#### ભાવાર્થ :

ગાથા ૧૬૩૧માં કાંદર્પી ભાવના કરનારા સાધુઓની પાંચ પ્રકારની ચેષ્ટાઓનાં નામ બતાવ્યાં, તેમાંથી બીજી "કૌત્કુચ્ય" ચેષ્ટાનું સ્વરૂપ બતાવે છે –

#### आथा :

भमुहणयणाइएहिं वयणेहि अ तेहिं तेहिं तह चिह्नं । कुणइ जह कुकुअं चिअ हसइ परो अप्पणा अहसं ॥१६३३॥ दारं ॥

### અન્વચાર્થ:

अप्यणा अहसं=આત્મા વડે નહીં હસતા પોતે નહીં હસતા સાધુ, भमुहणयणाइएहिं तेहिं तेहिं वयणेहि अ=ભ્ર-નયનાદિ વડે અને તે તે વચનો વડે तह चिट्ठं कुणइ=તે પ્રકારે ચેપ્ટાને કરે છે, जह परो हसइ=જે પ્રકારે પર હસે છે, (એ) कुक्कुअं चिअ=કુકુચ જ છે.

### भाशार्थ :

પોતે નહીં હસતા સાધુ ભૂ-નચનાદિ વડે અને તે તે વચનો વડે તે પ્રકારે ચેષ્ટાને કરે છે, જે પ્રકારે પર હસે છે, એ કુકુચ જ છે.

### ટીકા :

भूनयनादिभिर्देहावयवै: वचनैश्च तैस्तैहांसकारकै: तथा चेष्टां करोति क्वचित् तथाविधमोहदोषार्, यथा कुकुचमेव गात्रपरिस्पन्दवद् हसित पर: तद्द्रष्टा, आत्मनाऽहसन् अभिन्नमुखराग इव, य एवंविधः स कौत्कुच्यवानिति गाथार्थः ॥१६३३॥

# ટીકાર્થ:

ક્યારેક તે પ્રકારના મોહના દોષથી ભૂકુટિ-આંખ આદિ દેહના અવયવો વડે અને હાસ્યને કરાવનારાં તે તે વચનો વડે તે પ્રકારે ચેષ્ટાને કરે છે, જે પ્રકારે તેને જોનારા પર≔તે ચેષ્ટાને જોનાર અન્ય વ્યક્તિ, હસે છે, એ ગાત્રના પરિસ્પંદવાળું કુકુચ જ છે≔શરીરને હલાવવાવાળી ભાંડની ચેષ્ટા જ છે.

કુકુચની ચેષ્ટા કરતી વખતે તે સાધુ કેવા હોય છે ? તે બતાવે છે –

અભિત્ર મુખના રાગની જેમ આત્મા વડે નહીં હસતા=સામાન્ય મુખના દેખાવની જેમ પોતે નહીં હસતા, એવા તે સાધુ હોય છે.

આવા પ્રકારના જે છે=ઉપરમાં બતાવી એવી ચેષ્ટા કરવાના સ્વભાવવાળા જે સાધુ છે, તે કૌત્કુચ્યવાળા છે. એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

સંયમી પણ મહાત્માનો ઉપયોગ જ્યારે ભગવાનના વચનના સ્મરણાનુસાર ઉચિત પ્રવૃત્તિમાં ન પ્રવર્તતો

હોય, ત્યારે તે મહાત્માના આત્મા પર જે જે પ્રકારના સંસ્કારો અતિશય આધાન થયેલા હોય, તે તે પ્રકારના સંસ્કારો તે તે નિમિત્તને પામીને પ્રગટે છે, અને તે વખતે તે મહાત્મામાં મોહ પેદા થાય છે, જે મોહના દોષથી તે મહાત્મા દેહના ભ્રૂક્ટિ વગેરે અવયવો દ્વારા તેવી ચેષ્ટાઓ કરે છે અને હાસ્ય કરાવનારાં તેવાં વચનો બોલે છે, જેનાથી તે જોનાર અને સાંભળનાર અન્ય વ્યક્તિને હસવું આવે. આ શરીરના પરિસ્પંદવાળું કુકુચ જ છે.

વળી આ કુકુચ કરતી વખતે તે સાધુ અભિન્ન મુખરાગવાળાની જેમ હસતા નથી અર્થાત્ જેના મુખ પર હાસ્યનો વિકાર ન હોય તેવા પુરુષની જેમ પોતે હાસ્યના વિકાર વગરના મુખવાળા રહે છે, તોપણ આંખ વગેરેથી ચાળા એવી રીતે કરે છે કે જેથી તેમનું મુખ જોઈને બીજાને હસવું આવે છે, આવી કુકુચની ચેષ્ટા કરનારા સાધુ કૌત્કુચ્યવાળા કહેવાય છે અને તેવા સાધુ પોતાના આત્માને અપ્રશસ્ત એવી કાંદર્પી ભાવનાથી વાસિત કરે છે. !!૧૬૩૩!!

#### અવતરશિકા :

द्रुतदर्प्पशीलमाह --

### અવતરણિકાર્થ:

દ્વતદર્પશીલ એવા સાધુને કહે છે –

### ભાવાર્થ :

ગાથા ૧૬૩૧માં કાંદર્પી ભાવના કરનારા સાધુઓની પાંચ પ્રકારની ચેષ્ટાઓનાં નામ બતાવ્યાં, તેમાંથી ત્રીજી "દ્રતદર્પશીલ" ચેષ્ટાનું સ્વરૂપ બતાવે છે —

#### आथा :

भासइ दुयं दुयं गच्छई अ दिपअ व्व गोविसो सरए । सव्वदुयहुयकारी फुड इव ठिओ वि दृष्येणं ॥१६३४॥ दारं ॥

# अन्द्रशार्थ :

दुयं दुयं भासइ=હુત હુત બોલે છે, सरए अ दिपअ गोविसो व्य गच्छई=અને શરદમાં દર્પિત ગોવૃષભની જેમ જાય છે=શરદઋતુમાં મત્ત થયેલા બળદની જેમ જલદી જલદી ચાલે છે, सव्वदुयदुयकारी=સર્વ હુત- હુતકારી, फुइ इव दप्पेणं ठिओ वि=સ્ફુટની જેમ દર્પથી સ્થિત પણ=સ્પષ્ટની જેમ અભિમાનથી સ્વભાવસ્થ રહેલા પણ. (આ ચારેય પ્રકારની ચેષ્ટાવાળા સાધુ દ્વતદર્પશીલ છે.)

#### आधार्थ :

જલદી જલદી બોલે છે, અને શરદૠતુમાં મત્ત થયેલા બળદની જેમ જલદી જલદી ચાલે છે, સર્વ કાર્ચ જલદી જલદી કરે છે, સ્પષ્ટની જેમ અભિમાનથી સ્વભાવસ્થ રહેલા પણ દ્વતદર્પશીલ છે.

#### ટીકા :

भाषते द्रुतं द्रुतमसमीक्ष्य सम्भ्रमावेगाद्, गच्छति च द्रुतं द्रुतमेव, दिष्पत इव=दर्ष्योद्ध्रर इव गोवृषभो= बलीवर्द्दिवशेषः शरिद काले, तथा सर्वद्रुतकारी=असमीक्ष्यकारीतियावत्, तथा स्फुटतीव तीब्रो-द्रेकविशेषात् स्थितोऽपि सन् दर्ष्येण कुत्सितबलरूपेण, य इत्थम्भूतः स द्रुतदर्प्यशील इति गाथार्थः ॥१६३४॥

### टीङार्थ :

(૧) સંભ્રમના આવેગથી નહીં વિચારીને જલદી જલદી બોલે છે, જે આવા પ્રકારના છે તે દુતદર્પશીલ છે, એમ અન્વય છે. (૨) અને શરદ કાળમાં દર્પિત=દર્પથી ઉદ્દ્ધુર, ગોવૃષભ≔બળદવિશેષની જેમ જલદી જલદી જ જાય છે, જે આવા પ્રકારના છે તે દુતદર્પશીલ છે, એમ અન્વય છે. (૩) અને સર્વ દુતકારી= સંયમજીવનની સર્વ ક્રિયાઓ જલદી કરનાર=નહીં વિચારીને કરનાર, જે આવા પ્રકારનો છે તે દુતદર્પશીલ છે, એમ અન્વય છે. (૪) અને સ્પષ્ટની જેમ તીવ્ર ઉદ્દેકવિશેષથી કુત્સિત બળરૂપ દર્પ વડે રહેલા પણ છતા, આવા પ્રકારના જે છે, તે દુતદર્પશીલ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

કાંદર્પી ભાવના કરતી વખતે દુતદર્પશીલની ચેષ્ટા કરનારા સાધુ ચાર પ્રકારે હોય છે :

- (૧) જેઓ સંભ્રમના આવેગથી વિચાર્યા વગર શીધ્ર શીધ્ર બોલે છે તેઓ દુતદર્પ સ્વભાવવાળા છે. આશય એ છે કે સાધુ ત્રણ ગુપ્તિના સામ્રાજ્યવાળા હોય છે અને સંયમવૃદ્ધિનું પ્રયોજન હોય તો જ સંયમને ઉપકારક બને એટલું જ ઉચિત સંભાષણ કરનારા હોય છે; છતાં જેઓ બોલવાના વિષયમાં શું ઉચિત અને શું અનુચિત? તેના વિષયમાં સંભ્રમવાળા હોય, તેઓ જો સંભ્રમના વશથી નિમિત્ત પ્રમાણે હૈયામાં જે ઊઠે તે પ્રમાણે વચનપ્રયોગ કરે તો તે સાધુ દુતદર્પશીલની ચેષ્ટા કરે છે.
- (૨) શરદઋતુમાં હૃષ્ટ-પુષ્ટ થયેલો આખલો જેમ મદથી જલદી જલદી ચાલતો હોય છે, તેમ જે સાધુ સંયમજીવનમાં જલદી જલદી ચાલવાના સ્વભાવવાળા હોય, તેઓ દુતદર્પશીલની ચેષ્ટા કરે છે.
- (૩) વળી કેટલાક સાધુઓ સંયમજીવનની સર્વ પ્રવૃત્તિઓ વિચાર્યા વગર જલદી જલદી કરે છે, પરંતુ વીતરાગવચનનું સ્મરણ કરીને વિધિપૂર્વક કાયિક-વાચિક-માનસિક યત્ન કરીને સંયમની પ્રવૃત્તિઓ કરતા નથી, તેઓ પણ દુતદર્પશીલની ચેષ્ટા કરે છે.
- (૪) વળી કેટલાક સાધુઓ માનકષાયના વશથી સ્પષ્ટની જેમ ખરાબ બળરૂપ દર્પથી રહેલા હોય છે. આશય એ છે કે કેટલાક સાધુઓ પોતે ત્વરાવાળા ન હોય, સ્વભાવસ્થ રહેલા હોય, છતાં બીજાને સર્વ પ્રવૃત્તિ ત્વરાથી કરતા જોઈને "અમે સર્વ પ્રવૃત્તિ શાંતિથી કરીએ છીએ" એ પ્રકારના દર્પને ધારણ કરે છે. વસ્તુતઃ તેઓની શાંતિથી કરાતી પ્રવૃત્તિ પણ જિનવચનાનુસાર વિધિના સ્મરણથી નિયંત્રિત હોતી નથી; કેમ કે જો તે સાધુ જિનવચનથી નિયંત્રિત થઈને સ્વસ્થતાપૂર્વક સંયમની ક્રિયાઓ કરતા હોય, તો બીજાની ઉતાવળી પ્રવૃત્તિઓ જોઈને પોતાને દર્પ થાય નહીં, પરંતુ એમ થાય કે "હું શું કરું કે જેથી આ ઉતાવળી પ્રવૃત્તિ કરનારા

પણ સાધુનું હિત થાય ?" અને બીજાનું હિત કરવાનું પોતાનું સામર્થ્ય ન હોય તો તેઓ પ્રત્યે ઉપેક્ષા કરીને પોતે જિનવચનથી ભાવિત થઈને સ્વસ્થતાપૂર્વક સર્વ પ્રવૃત્તિ કરે; એ સિવાય કોઈપણ પ્રવૃત્તિ કરતી વખતે "હું સર્વ પ્રવૃત્તિ વ્યવસ્થિત કરું છું" એવું અભિમાન આવે તો, તે અધ્યયનની ક્રિયા હોય કે ઉપદેશની ક્રિયા હોય કે અન્ય જે કોઈપણ તપાદિની ક્રિયા હોય, તે સર્વ ક્રિયા કુત્સિત દર્પયુક્ત બને છે અને તેવી દર્પયુક્ત ક્રિયા કરનાર સાધ દ્રતદર્પશીલ બને છે.

આમ, ચારેય પ્રકારની ચેષ્ટા કરનારા સાધુ દુતદર્પશીલ છે અને તેવા સાધુ પોતાના આત્માને અશુભ એવી કાંદર્પી ભાવનાથી ભાવિત કરે છે. ॥૧૬૩૪॥

### અવતરશિકા :

हासकरमाह -

### અવતરણિકાર્થ:

હાસકર એવા સાધુને કહે છે –

#### ભાવાર્થ :

ં ગાથા ૧૬૩૧માં કાંદર્પી ભાવના કરનારા સાધુઓની પાંચ પ્રકારની ચેષ્ટાઓનાં નામ બતાવ્યાં, તેમાંથી ચોથી "હાસકર" ચેષ્ટાનું સ્વરૂપ બતાવે છે —

#### ગાથા :

वेसवयणेहि हासं जणयंतो अप्पणो परेसि च । अह हासणो ति भण्णइ घयणो व्व छले णिअच्छंतो ॥१६३५॥

### અન્વચાર્થ:

घयणो व्य=धतननी જેમ=ભાંડની જેમ, छले णिअच्छंतो=છલોને જોતો वेसवयणेहि अप्पणो परेसिं च हासं जणयंतो=વેષ-વચનો વડે આત્માના અને પરના હાસ્થને ઉત્પન્ન કરતો એવો છે, अहं=એ हासणो त्ति भण्णइ='હાસન' એ પ્રકારે કહેવાય છે.

### ગાથાर्थ :

ભાંડની જેમ છલોને જોતો વેષ-વચનો વડે પોતાને અને બીજાને હાસ્થ ઉત્પક્ષ કરતો એવો છે, એ 'હાસન' એ પ્રમાણે કહેવાચ છે.

### ટીકા ઃ

वेषवचनै: तथा चित्ररूपैर्हासं जनयन् आत्मनः परेषां च द्रष्टृणामथ हासन इति भण्यते हासकर इत्यर्थः, घतन इव=भाण्ड इव, छलानि=छिद्राणि नियच्छन्=पश्यन्निति गाथार्थः ॥१६३५॥

### ટીકાર્થ :

તે પ્રકારના ચિત્રરૂપવાળાં વેષ-વચનો વડે આત્માના અને જોનારા એવા પરના હાસને ઉત્પન્ન કરતો=પોતે હસતો અને બીજાને હસાવતો, 'હાસન'='હાસકર', એ પ્રમાણે કહેવાય છે.

વળી કોની જેમ શું કરતા સાધુ હાસકર કહેવાય છે ? તે બતાવે છે —

ઘતનની જેમ=ભાંડની જેમ, છલોને=છિદ્રોને=અન્ય વ્યક્તિના વિરૂપ એવા વેષને અને વચનના વિપર્યયોને, જોતો સાધુ હાસકર કહેવાય છે, એમ અન્વય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

જીવની કર્મકૃત વિચિત્ર પ્રકૃતિ હોય છે, તેથી સંયમ પ્રહેશ કર્યા પછી પણ પૂર્વની પ્રકૃતિના અભ્યાસથી કોઈક સાધુ સ્વયં હસવામાં અને બીજાને હસાવવામાં રસ ધરાવનારા હોય છે. તેથી જેમ ભાંડ અન્યનાં વેશ અને ભાષા પોતાનાથી કઈ રીતે જુદા પડે છે? તે જાશીને તે જ્ઞાનનો લોકોને હસાવવામાં ઉપયોગ કરે છે, તેમ આવા સ્વભાવવાળા સાધુ પણ તે પ્રકારના રસને કારણે અન્યનાં વેષ અને વચનો પોતાનાથી કઈ રીતે જુદાં પડે છે? તેનું અન્વેષણ કરીને વિવિધ પ્રકારના વેષના કથનથી અને કોઈ 'પાંચ'ની બદલે 'પોંચ' બોલતું હોય તો અન્યના 'પોંચ પોંચ' ઇત્યાદિ વચનપ્રયોગોથી પોતે હસે છે અને તેને જોનારા બીજાને પણ હસાવે છે. આવા સાધુ 'હાસકર' કહેવાય છે અને તેવી હાસકરની ચેષ્ટા કરીને તે સાધુ પોતાના આત્માને કાંદર્પી ભાવનાથી ભાવિત કરે છે. ॥૧૬૩૫॥

### અવતરણિકા :

विस्मापकमाह -

# અવતરણિકાર્થ:

વિસ્માપક સાધુને કહે છે –

# ભાવાર્થ :

ગાથા ૧૬૩૧માં કાંદર્પી ભાવના કરનારા સાધુઓની પાંચ પ્રકારની ચેષ્ટાઓનાં નામ બતાવ્યાં, તેમાંથી ચરમ "વિસ્માપક" ચેષ્ટાનું સ્વરૂપ બતાવે છે —

### ગાથા :

सुरजालमाइएहिं तु विम्हयं कुणइ तिव्वहजणस्म । तेसु ण विम्हयइ सयं आहट्टकुहेडएसुं च ॥१६३६॥ दारं ॥

# અન્વચાર્થ:

सुरजालमाइएहिं तु=વળી સુરજાલાદિ વડે तिव्वहजणस्स विम्हयं कुणइ=ते પ્રકારના જનના વિસ્મયને કરે છે, तेसु=તેઓમાં=સુરજાલાદિમાં, सयं ण विम्हयइ=સ્વયં વિસ્મય પામતા નથી. आहटकुहेडएसुं च=વળી આહર્ત-કુહેટકો વિષયક (તે પ્રકારના જનના વિસ્મયને કરે છે.)

#### आधार्थ :

વળી ઇન્દ્રજાલાદિ વડે તે પ્રકારના જનના વિસ્મયને કરે છે, ઇન્દ્રજાલાદિમાં સ્વયં વિસ્મય પામતા નથી. વળી આહર્ત-કુંહેટકો વિષયક તે પ્રકારના જનના વિસ્મયને કરે છે.

### ટીકા :

सुरजालादिभिस्तु=इन्द्रजालकौतुकैर्विस्मयं करोति चित्तविभ्रमलक्षणं तद्विधजनस्य=बालिशप्रायस्य, तेषु=इन्द्रजालादिषु न विस्मयते स्वयं=न विस्मयं स्वयं करोत्यात्मना, आहर्त्तकुहेटकेषु च=पुन: तथाविधग्राम्यलोकप्रतिबद्धेषु यः स विस्मापक इति गाथार्थः ॥१६३६॥

### ટીકાર્થ :

વળી સુરજાલાદિ વડે=ઇન્દ્રજાળ અને કૌતુકો વડે, તે પ્રકારના જનના≔બાલિશપ્રાયના≔મુગ્ધ લોકના, ચિત્તના વિભ્રમસ્વરૂપ વિસ્મયને કરે છે, તેઓમાં=ઇન્દ્રજાળાદિમાં, સ્વયં વિસ્મય પામતા નથી=આત્મા વડે સ્વયં વિસ્મયને કરતા નથી.

વળી તેવા પ્રકારના ગ્રામ્યલોકથી પ્રતિબદ્ધ એવા આહર્ત્ત-કુહેટકો વિષયક=પ્રહેલિકાઓ અને વક્રોક્તિ-વિશેષવિષયક, જે અન્યને વિસ્મય પેદા કરે છે તે વિસ્માપક છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### लावार्थ :

જે સાધુઓ બીજાને વિસ્મય થાય તેવી ચેષ્ટા કરનારા હોય, તેઓ વિસ્માપક કહેવાય છે અને તેઓ તે વિસ્માપક ચેષ્ટા દ્વારા કાંદર્પી ભાવનાને કરે છે. વળી તે સાધુઓ પરને વિસ્મય કઈ રીતે કરાવે છે? તે બતાવે છે --

કોઈક સાધુ ઇન્દ્રજાળ, કૌતુક બતાવવાની શક્તિવાળા હોય તો, તેઓ ઇન્દ્રજાળાદિ દ્વારા મુગ્ધ જીવોને વિસ્મય પેદા કરે છે; વસ્તુતઃ બુદ્ધિમાન પુરુષો સાધુ પાસેથી યોગમાર્ગના મર્મની પ્રાપ્તિ થાય તો વિસ્મય પામે છે, જ્યારે મુગ્ધ જીવો બાહ્ય ચમત્કારને જોનારા હોવાથી ઇન્દ્રજાળાદિથી વિસ્મય પામે છે, પરંતુ ઇન્દ્રજાળ આદિ બતાવનાર તે સાધુ ઇંદ્રજાળ આદિથી સ્વયં વિસ્મય પામતા નથી.

વળી કોઈ સાધુ પાસે ઇન્દ્રજાલાદિ બતાવવાની શક્તિ ન કોય, પરંતુ તે પ્રકારની બુદ્ધિમત્તા હોય, તો તેઓ પ્રહેલિકા અને કુહેટકોની પ્રવૃત્તિ કરીને લોકોને આશ્ચર્ય પમાડે છે. 'પ્રહેલિકા' એટલે તે તે પ્રકારના કોયડા. જે કોયડા લોકોને કહે અને પછી તેનો ઉકેલ કરે, જે સાંભળીને મુગ્ધ લોકો વિસ્મય પામે; અને 'કુહેટક' એટલે તે પ્રકારની વક્કોક્તિવિશેષ. જે વક્કોક્તિના વચનપ્રયોગથી શું વાચ્ય છે ? તે લોકો સમજી ન શકે એટલે પોતે જ તેની સ્પષ્ટતા કરે, જે સાંભળીને મુગ્ધ લોકો વિસ્મય પામે.

આ પ્રકારની વિસ્માપકની ચેષ્ટા કરીને સાધુ કાંદર્પી ભાવનાથી પોતાના આત્માને ભાવિત કરે છે.

અહીં "તે પ્રકારના જનના વિસ્મયને કરે છે" એમ કહ્યું, એનાથી એ પ્રાપ્ત થાય કે મહાત્મા યોગમાર્ગના મર્મોને યુક્તિપૂર્વક બતાવતા હોય તો તેમનાં વચનો સાંભળીને બુદ્ધિમાન પુરુષને વિસ્મય થાય છે, તે અપેક્ષાએ તે મહાત્મા વિસ્માપક હોવા છતાં તેઓ કાંદર્પી ભાવના કરતા નથી; કેમ કે તે ઉપદેશની પ્રવૃત્તિ યોગ્ય જીવને આશ્રયીને તત્ત્વમાર્ગને અનુકૂળ કરાયેલી શુભભાવવાળી પ્રવૃત્તિ છે, પરંતુ તેવા પ્રકારના બાલિશ જનને ઇન્દ્રજાલાદિ જોઈને વિસ્મય થાય છે, તેથી તે રીતે લોકોને વિસ્મય કરાવનારા સાધુ કાંદર્પી ભાવના કરે છે. ॥૧૬૩૬॥

### અવતરણિકા :

उक्ता कान्दर्पीभावना, किल्बिषिकीमाह -

### અવતરણિકાર્થ:

કાંદર્પી ભાવના કહેવાઈ, કિલ્બિષિકીને કહે છે -

### ભાવાર્થ :

ગાથા ૧૬૨૯માં પાંચ પ્રકારની સંક્લિષ્ટ ભાવનાનાં નામ બતાવેલ, તેમાંથી ગાથા ૧૬૩૧થી ૧૬૩૬માં કાંદર્પી ભાવનાનું સ્વરૂપ બતાવ્યું. હવે ગાથા ૧૬૪૨ સુધી કૈલ્બિષિકી ભાવનાનું સ્વરૂપ બતાવે છે –

#### आशाः

नाणस्य केवलीणं धम्मायरिआण सव्वसाहूणं । भासं अवण्ण माई किव्विसियं भावणं कुणइ ॥१६३७॥ (पडिदारगाहा)॥

### અન્વચાર્થ:

नाणस्स=श्चानना, केवलीणं=કेवलीओना, धम्मायरिआण=धर्मायार्थीना, सळ्तसाहूणं=सर्व साधुओना अवण्ण भासं=अवर्धने બોલતો (अने) माई=मायी किळितियं भावणं कुणइ=डैल्लिभिडी ભावनाने કरे છે.

# भाशार्थ :

જ્ઞાનના, કેવલીઓના, ધર્માચાર્યોના, સર્વ સાધુઓના અવર્ણને બોલતા અને માચાવાળા સાધુ કૈલ્બિષિકી ભાવનાને કરે છે.

# ટીકા :

ज्ञानस्य-श्रुतरूपस्य केविलनां=वीतरागाणां धर्म्माचार्याणां=गुरूणां सर्वसाधूनां, सामान्येन भाषमाणोऽवर्णम्-अश्लाघारूपं, तथा मायी सामान्येन यः, स कैल्बिषिकीं भावनां तद्भावाभ्यासरूपां करोतीति गाथार्थः ॥१६३७॥

# ટીકાર્થ :

શ્રુતરૂપ જ્ઞાનના, કેવલીઓના=વીતરાગોના, ધર્માચાર્યોના=ગુરુઓના, સર્વ સાધુઓના સામાન્યથી અશ્લાઘારૂપ અવર્શને બોલતા અને સામાન્યથી માયાવાળા જે છે તે, તે ભાવના=કિલ્બિષિકભાવના, અભ્યાસરૂપ કેલ્બિષિકી ભાવનાને કરે છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

શ્રુતજ્ઞાનનો, કેવલીઓનો, ધર્માચાર્યોનો, સર્વ સાધુઓનો અવર્જ઼વાદ કરનાર અર્થાત્ તેઓની હીલના થાય તેવાં વચનો બોલનાર સાધુ કૈલ્બિષિકી ભાવના કરે છે.

અહીં "સામાન્યથી અવર્જા બોલતા" એમ કહેવાથી એ જણાવવું છે કે, જ્ઞાનાદિનો વિશેષ પ્રકારનો અવર્જાવાદ કરવાથી તો નરકાદિમાં પાત થાય છે, પરંતુ અજ્ઞાનને વશ આગળમાં બતાવાશે એ પ્રકારે સામાન્યથી જ્ઞાનાદિનો અવર્જાવાદ કરવાથી પણ આત્મા કૈલ્બિષિકી ભાવનાથી વાસિત થાય છે.

વળી ટીકામાં "સામાન્યથી માયી" એમ કહેવાથી એ જ્ઞાપન કરવું છે કે, વિશિષ્ટ પ્રકારની માયા કરનારા સાધુ તો ક્લિષ્ટ અધ્યવસાયવાળા હોવાથી દુર્ગતિને જ પ્રાપ્ત કરે છે, પરંતુ આગળમાં બતાવાશે એ પ્રકારે સામાન્યથી માયા કરનારા પણ સાધુ, દેવભવમાં જાય તોપણ કૈલ્બિષિક દેવ થાય છે. **!!૧૬૩૭!!** 

### અવતરણિકા :

ज्ञानावर्णमाह -

#### અવતરણિકાર્થ:

જ્ઞાનના અવર્શને કહે છે –

#### भावार्थ :

કેલ્બિપિકી ભાવના કરનારા સાધુ દ્વારા કરાતા જ્ઞાનના અવર્શનું સ્વરૂપ બતાવે છે —

#### भाशाः

काया वया य ते च्विअ ते चेव पमाय अप्पमाया य । मोक्खाहिआरिआणं जोइसजोणीहिं किं कज्जं? ॥१६३८॥ दारं ॥

### અન્વચાર્થ:

काया वया य ते च्चिअ=કायो अने प्रतो ते ४ (आगममां इरी इरी इरेवाय छे.) ते चेव पमाय अप्पमाया य=ते ४ प्रमादो अने अप्रमादो (आगममां इरी इरी इरेवाय छे.) मोक्खाहिआरिआणं जोइसजोणीहिं किं कज्जं ?=मोक्षना अधिकारीओने ४योतिष-योनि वरे=४योतिषशक्ष-योनिप्रात्मृत वरे, शुं कार्य छे ?

#### ગાશાર્થ :

છ કાર્યો અને છ વ્રતો તે જ આગમમાં ફરી ફરી કહેવાય છે. તે જ પ્રમાદો અને અપ્રમાદો આગમમાં ફરી ફરી કહેવાય છે. મોક્ષના અધિકારીઓને જ્યોતિષશાસ્ત્ર-યોનિપ્રાભૃત વડે શું કાર્ચ છે ?

# ારુડિ

काया:-पृथिव्यादय: व्रतानि-प्राणातिपातादिनिवृत्त्यादीनि, तान्येव भूयो भूय:, तथा त एव प्रमादा:-

मद्यादयः अप्रमादाश्च तद्विपक्षभूताः तत्र तत्र कथ्यन्त इति पुनरुक्तदोषः, तथा मोक्षाधिकारिणां साधूनां ज्योतिषयोनिभ्यां=ज्योतिषयोनिप्राभृताभ्यां किं कृत्यं ?, न किञ्चिद्, भवहेतुत्वादिति ज्ञानावर्णवादः ।

इह कायादय एव यत्नेन परिपालनीया इति तथा तथा तदुपदेशः उपाधिभेदेन, मा भूद्विराधनेति, ज्योति:शास्त्रादि च शिष्यग्रहणपालनफलमित्यदुष्टफलमेव सूक्ष्मधिया भावनीयमिति गाथार्थः ॥१६३८॥

- ★ 'थोनिप्रात्मृत' એ ते ते पहार्थोंना भिश्रष्टा કरवाथी जनती अभुङ अभुङ प्रडारनी छवोत्पत्तिने योग्य योनिने क्षणवनार्युं आगम छे, के १४ पूर्वमांथी डोईड पूर्वनी अंतर्गत छे.
- ★ "प्राणातिपातादिनिवृत्त्यादीनि"मां 'आदि' प्रध्यी मृषावाहाहिनुं अने द्वितीय 'आदि' प्रध्यी अहिंसाहिना पातननुं ग्रहण हरवानुं छे.

### ટી<del>ક</del>ાર્થ :

कायाः ..... भूयो भूयः પૃથ્વી આદિ કાયો છે, પ્રાણાતિપાતાદિની નિવૃત્તિ આદિરૂપ વ્રતો છે, તેઓ જ=છ કાય અને છ વ્રતો જ, ફરી ફરી કહેવાય છે.

तथा त एव .... दोष: તथા તે જ મદ્ય આદિ પ્રમાદો અને તેના વિપક્ષભૂત=પ્રમાદના વિરોધી, અપ્રમાદો ત્યાં ત્યાં કહેવાય છે=તે તે આગમમાં ફરી ફરી કહેવાય છે, એથી પુનરુક્તદોષ છે=એકના એક કથનને ફરી ફરી કહેવારૂપ દોષ છે.

तथा मोक्षा ..... वादः तथा भोक्षना અધિકારવાળા સાધુઓને જ્યોતિષ-યોનિ વડે=જ્યોતિષ અને યોનિપ્રાભૃત વડે, શું કૃત્ય છે ? કાંઈ નહીં=કાંઈ કૃત્ય નથી; કેમ કે ભવનું હેતુપશું છે=જ્યોતિષશાસ્ત્ર આદિ સંસારનાં કારણ છે. આ પ્રકારે જ્ઞાનનો અવર્ણવાદ છે.

તેનો ઉત્તર આપે છે --

इह ..... भेदेन અહીં=આગમમાં, કાયાદિ જ યત્નથી પરિપાલન કરવા જોઈએ=ષટ્કાયાદિનું જ પ્રયત્નથી પાલન કરવું જોઈએ, એ પ્રકારે ઉપાધિના ભેદથી તે તે પ્રકારનો તેનો ઉપદેશ છે=ષટ્કાયાદિનો ઉપદેશ છે.

આગમમાં આ પ્રકારનો ષટ્ટકાયાદિનો ઉપદેશ કેમ આપ્યો છે ? એથી કહે છે -

विराधना मा भूद् इति ષટ્કાયાદિની વિરાધના ન થાઓ એથી આગમમાં ષટ્કાયાદિનો ફરી ફરી ઉપદેશ છે.

ज्योति: .... गाथार्थ: અને જ્યોતિ:શાસ્ત્રાદિ શિષ્યના ગ્રહણ-પાલનના ફળવાળાં છે, એથી અદુષ્ટફળવાળું જ=જ્યોતિષશાસ્ત્રાદિનું આગમમાં આવતું વર્ણન દોષ વગરનું જ, સૂક્ષ્મ બુદ્ધિથી ભાવન કરવું જોઈએ, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

આગમમાં વારંવાર આવતું ષટ્કાયાદિનું વર્શન વાંચીને કોઈક સાધુ વિચારે કે પૃથ્વીકાયાદિનું કથન કરી કરી કરવું એ પુનરુક્તિ દોષરૂપ છે, તે રીતે પ્રાણાતિષાતાદિની નિવૃત્તિરૂપ અને મહાવ્રતોના પાલનરૂપ વ્રતોનું ફરી ફરી પુનરાવર્તન કરવું એ પુનરુક્તિદોષરૂપ છે, તે રીતે મઘ વગેરે પાંચ પ્રકારના કે આઠ પ્રકારના પ્રમાદોનું અને તેનાથી વિપરીત એવા અપ્રમાદોનું ફરી ફરી વર્ણન કરવું એ પણ પુનરુક્તિદોષરૂપ છે. આ પ્રમાણે જે સાધુ બોલે છે કે વિચારે છે, તે સાધુ જ્ઞાનના અવર્ણવાદ દ્વારા કૈલ્બિષિકી ભાવના કરે છે.

વસ્તુતઃ આગમો સર્વજ્ઞના વયનને અવલંબીને ગણધરોએ રચ્યાં છે, અને જીવો પર ઉપકાર કરવાના આશયથી તેઓએ આગમમાં કેટલાંક કથનો ઉપાધિના ભેદથી અર્થાત્ જુદા જુદા સંદર્ભથી, ફરી ફરી કહેલાં છે, જેથી જીવો તે તે સંદર્ભ અનુસારે પૃથ્વીકાયાદિનો અને વ્રતોનો બોધ કરીને ષટ્કાયના રક્ષણમાં અને મહાવ્રતોના પાલનમાં અપ્રમાદભાવથી ઉદ્યમ કરે અને ષટ્કાયાદિની વિરાધના ન કરે.

વળી કેટલાક સાધુઓ આગમમાં આવતા જયોતિષશાસ્ત્ર અને યોનિપ્રાભૃતાદિનું વર્શન સાંભળીને વિચારે કે સાધુઓ મોક્ષના અધિકારી છે, તેથી તેમને જયોતિષશાસ્ત્ર અને યોનિપ્રાભૃતાદિનું વર્શન જેમાં આવતું હોય તેવાં આગમોનું શું પ્રયોજન છે?; કેમ કે જયોતિષશાસ્ત્રાદિ જાણીને તેનો સંસારની વૃદ્ધિમાં ઉપયોગ થાય છે, માટે તેનું વર્શન શાસ્ત્રમાં નિર્થક કરેલ છે. આમ બોલીને કે વિચારીને જેઓ જ્ઞાનનો અવર્શવાદ કરે છે તેઓ કૈલ્બિપિકી ભાવના કરે છે.

વસ્તુતઃ શિષ્યને પ્રવ્રજયા આપતી વખતે કે શિષ્યોનું પાલન કરવા માટે ઉચિત મુહૂર્તાદિ જાણવામાં જ્યોતિષશાસ્ત્રાદિનું જ્ઞાન ઉપયોગી છે, માટે આગમમાં આવતું જ્યોતિષશાસ્ત્રાદિનું વર્ણન દુષ્ટ નથી, એમ સૂક્ષ્મ બુદ્ધિથી વિચારવું જોઈએ.

આ પ્રકારનો પરમાર્થ જાણ્યા વગર પોતાની દુર્બળ મતિથી શ્રુતજ્ઞાનિવિષયક મિથ્યા વિકલ્પો કરીને જેઓ જ્ઞાનનો અવર્ણવાદ કરે છે, તેઓ પોતાના આત્માને કૈલ્બિષિકી ભાવનાથી વાસિત કરે છે. II૧૬૩૮II

### અવતરણિકા :

केवल्यवर्णमाह --

# અવતરણિકાર્થ:

કેવલીના અવર્શને કહે છે --

#### ભાવાર્થ :

કૈલ્બિષિકી ભાવના કરનારા સાધુ દ્વારા કરાતા કેવલીના અવર્ણનું સ્વરૂપ બતાવે છે 🗕

#### आथा :

सव्वे वि ण पडिबोहइ ण याविसेसेण देइ उवएसं । पडितप्पइ ण गुरूण वि णाओ अइणिडिअडो उ ॥१६३९॥ दारं ॥

#### અન્વચાર્થ :

(કેવલી) सव्वे वि ण पंडिबोहड़=સર્વને પણ પ્રતિબોધતા નથી, अविसेसेण य उवएसं ण देइ=અને અવિશેષથી=સર્વ જીવોને સમાનતાથી, ઉપદેશ આપતા નથી. णाओ गुरूण वि ण पंडितप्पइ=જ્ઞાત=કેવલીરૂપે જણાયેલા કેવલી, ગુરૂને પણ તૃપ્ત કરતા નથી. अइणिडिअडो उ=અતિનિષ્ઠિત અર્થવાળા જ છે.

### भाशार्थ :

કેવલી સર્વને પણ પ્રતિબોદ્ય કરતા નથી, અને અવિશેષથી ઉપદેશ આપતા નથી. કેવલીરૂપે જ્ઞાત એવા કેવલી ગુરૂને પણ તૃપ્ત કરતા નથી. અતિનિષ્ઠિત અર્થવાળા જ છે.

#### ટીકા :

सर्वानिष प्राणिनो न प्रतिबोधयतीति न समवृत्तिः, न वा अविशेषेण ददात्युपदेशम्, अपि तु गम्भीरगम्भीरतरदेशनाभेदेन, तथा परितप्यते(?परितप्यते) न गुरुभ्योऽपि दानादिना आस्तामन्यस्य ज्ञातः सन्, एवमतिनिष्ठितार्थं एव, लौकिको गर्हाशब्द एषः, इति केवल्यवर्णवादः ।

न ह्यभव्याः कांकटुकप्रायाश्च भव्याः केनचित्प्रतिबोध्यन्ते, उपायाभावादिति सर्वानिष न प्रतिबोधयित, अत एवाविशेषेण न ददात्युपदेशं, गुणगुरुत्वाच्च गुरुभ्यो न परितप्यते(?परितर्प्यते) साधु निष्ठितार्थ इति गाथार्थः ॥१६३९॥

# ટીકાર્થ :

सर्वांनिष ..... भेदेन સર્વ પણ પ્રાણીઓને પ્રતિબોધતા નથી, એથી સમવૃત્તિવાળા નથી. અથવા અવિશેષથી=સર્વ જીવોને સમાનતાથી, ઉપદેશ આપતા નથી, પરંતુ ગંભીર-ગંભીરતર એવી દેશનાના ભેદથી ઉપદેશ આપે છે.

तथा ..... सन् તથા જ્ઞાત છતા≔કેવલીરૂપે જણાયેલા છતા કેવલી, અન્યને તો દૂર રહો, ગુરુને પણ દાનાદિ દ્વારા પરિતૃપ્ત કરતા નથી=આહાર લાવી આપવા વગેરે દ્વારા ગુરુની વૈયાવચ્ચ કરતા નથી.

एव ..... वाद: આ રીતે અતિનિષ્ઠિત અર્થવાળા જ છે=ઉપરમાં બતાવ્યું એ રીતે કેવલી અતિશય પોતાના પ્રયોજનવાળા જ છે. આ='અતિનિષ્ઠિતાર્થ' એ, લૌકિક એવો ગર્હાનો શબ્દ છે. એ પ્રકારે કેવલીનો અવર્શવાદ છે.

તેનું સમાધાન કરતાં કહે છે –

न ह्यभव्याः ..... बोधयित ખરેખર અભવ્યો અને કાંકટુકપ્રાય ભવ્યો=કોરડામગ જેવા ભવ્ય જીવો, કોઈના વડે પ્રતિબોધ પામતા નથી; કેમ કે ઉપાયનો અભાવ છે=અભવ્યોને અને કોરડામગ જેવા ભવ્યોને પ્રતિબોધ પમાડવાના ઉપાયનો અભાવ છે. એથી સર્વને પણ=કેવલી બધા જીવોને પણ, પ્રતિબોધતા નથી.

अत एव ..... पदेशं આથી જ=જીવોની પ્રતિબોધ પામવાની યોગ્યતાનો ભેદ હોવાથી જ, કેવલી અવિશેષથી=બધા જીવોને સમાનતાથી, ઉપદેશ આપતા નથી.

गुण ..... गाथार्थः અને નિષ્ઠિત અર્થવાળા સાધુ=પ્રયોજન સમાપ્ત થયું છે જેમનું એવા કેવલી, ગુણથી ગુરુપણું હોવાથી ગુરુને પરિતૃપ્ત કરતા નથી=આહારદાનાદિ દ્વારા ગુરુની વૈયાવચ્ચ કરતા નથી, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્ચ :

કોઈ સાધુ કંઈક વિચારક અને કંઈક મતિની દુર્બળતાવાળા હોય તો વિચારે કે જો કેવલી સમભાવવાળા

હોય તો સર્વ જીવોને પ્રતિબોધ કેમ કરતા નથી ? જો કેવલીને સર્વ જીવો પ્રત્યે સમાન ભાવ હોય તો બધા જીવોને પ્રતિબોધ કરવો જોઈએ.

વળી કેટલાક સાધુ વિચારે કે કેવલી કેટલાક શ્રોતાઓને આશ્રયીને ગંભીર દેશના આપે છે, તો બીજા કેટલાક શ્રોતાઓને આશ્રયીને ગંભીરતર દેશના આપે છે. આ રીતે દેશનાભેદ કરતા હોવાથી કેવલી સમભાવવાળા નથી, પરંતુ પક્ષપાતી છે.

વળી કેટલાક સાધુ વિચારે કે કેવલીરૂપે જ્ઞાત થયા પછી કેવલી આહાર લાવી આપવા વગેરે દ્વારા ગુરુની પણ વૈયાવચ્ચ કરતા નથી, તેથી તેઓ અતિનિષ્ઠિત અર્થવાળા છે અર્થાત્ અતિશય પોતાના પ્રયોજનને સાધનારા છે.

આ પ્રકારે કેવલીવિષયક બોલવું કે વિચારવું, એ કેવલીનો અવર્શવાદ છે, જેના દ્વારા સાધુ કૈલ્બિષિકી ભાવનાને કરે છે.

આ સર્વનો ઉત્તર આપતાં પ્રંથકારશ્રી કહે છે –

અભવ્ય જીવો અને કોરડામગ જેવા ભવ્ય જીવો કોઈનાથી પ્રતિબોધ પામતા નથી; કેમ કે તેઓમાં પ્રતિબોધ પામવાની યોગ્યતા નહીં હોવાથી તેઓને પ્રતિબોધના ઉપાયનો અભાવ છે, માટે કેવલી સર્વ જીવોને પ્રતિબોધ કરતા નથી; કેમ કે કેવલીને કોઈ જીવ પ્રત્યે પક્ષપાત નથી, સર્વ જીવો ઉપર ઉપકાર કરવાના આશ્યવાળા છે, છતાં તેઓથી જેઓનો ઉપકાર થઈ શકે તેમ હોય તેઓ પર કેવલી ઉપકાર કરે છે.

વળી જીવોમાં પ્રતિબોધ પામવાની યોગ્યતાનો ભેદ હોવાથી તેઓ દેશનાભેદથી ઉપદેશ આપે છે. આશય એ છે કે જે જીવોને ગંભીર દેશનાથી ઉપકાર થાય તેમ હોય તેઓને ગંભીર દેશનાથી ઉપદેશ આપે છે, જે જીવોને ગંભીરતર દેશનાથી લાભ થાય તેમ હોય તેઓને ગંભીરતર દેશનાથી ઉપદેશ આપે છે, પરંતુ પક્ષપાતને કારણે કે પોતાની પ્રતિભા બતાવવા અર્થે કેવલી દેશનાભેદથી ઉપદેશ આપતા નથી.

અહીં કહ્યું કે "કેવલી ગંભીર-ગંભીરતર દેશનાભેદથી ઉપદેશ આપે છે," એનાથી એ પ્રાપ્ત થાય કે શ્રોતાને પોતાની યોગ્યતાઅનુસાર મોક્ષમાર્ગનાં રહસ્યોની પ્રાપ્તિ થાય તેવી દેશના આપવી તે ગંભીર દેશના કહેવાય, પરંતુ શ્રોતાને માત્ર સામાન્ય વસ્તુનો બોધ થાય તેવી દેશના ગંભીર દેશના કહેવાય નહીં.

જેમ ઉપદેશક જિનવચનાનુસાર કરાતી સંયમની ક્રિયાઓ કઈ કઈ રીતે અસંગભાવ સાથે જોડાયેલી છે? તેના પરમાર્થનો શ્રોતાના ક્ષયોપશમને અનુરૂપ બોર્ધ કરાવે, જેથી શ્રોતાને ભગવાનના વચનના ગાંભીર્યની પ્રાપ્તિ થાય.

વળી દરેક નયવાદ એક પદાર્થ સાથે કઈ રીતે જોડાય છે? તેનો ઊંડાણથી બોધ થાય તેવી દેશના આપવી તે ગંભીરતર દેશના કહેવાય, જે દેશનાથી તે પટુપ્રજ્ઞાવાળો શ્રોતા દરેક નયને ઉચિત સ્થાને યોજન કરી શકે અને યોજન કરીને તે તે નયને અવલંબીને કરાતી પ્રવૃત્તિથી યોગમાર્ગ પામીને પોતાની ભૂમિકાઅનુસાર યોગમાર્ગને સેવીને આત્મહિત સાધી શકે.

વળી કેવલી નિષ્ઠિત અર્થવાળા હોવાને કારણે પોતાના ગુરુ કરતાં અધિક ગુણવાળા છે; કેમ કે ગુરુને મોહનો નાશ કરીને વીતરાગ-સર્વજ્ઞ બનવારૂપ પ્રયોજન સાધવાનું બાકી છે, જ્યારે કેવલીને કોઈ પ્રયોજન સાધવાનું બાકી નથી. આથી કેવલી ગુરુની વૈયાવચ્ચ કરતા નથી, એમ કહીને કેવલીનો અવર્ણવાદ કરવો

ઉચિત નથી, વસ્તુતઃ ગુણથી અધિક એવા કેવલી ગુરુ માટે પણ પૂજ્ય હોવાથી ગુરુએ તેમની વૈયાવચ્ચ કરવી ઉચિત છે. !!૧૬૩૯!!

#### અવતરણિકા :

धर्माचार्यावर्णमाह -

#### અવતરણિકાર્થ:

ધર્માચાર્યના અવર્ણને કહે છે –

#### ભાવાર્થ :

કૈલ્બિષિકી ભાવના કરનારા સાધુ દારા કરાતા ધર્માચાર્યના અવર્ણનું સ્વરૂપ બતાવે છે —

#### ाधाः

जच्चाईहिं अवण्णं विभसइ वड्ड ण यावि उववाए । अहिओ छिद्दप्पेही पगासवाई अणणुलोमो ॥१६४०॥ दारं ॥

#### અન્વયાર્થઃ

जच्चाईहिं अवण्णं विभसइ=જાત્યાદિ વડે અવર્શને બોલે છે, उववाए यावि ण वह्ड=અને ઉવપાતમાં પણ વર્તતા નથી=ગુરુની વૈયાવચ્ય પણ કરતા નથી, अहिओ=અહિત, छिद्दप्येही=છિદ્રપ્રેક્ષી, पगासवाई= પ્રકાશવાદી, अणणुलोमो=અનનુલોમ=ગુરુને પ્રતિકૂળ: (આવા સ્વભાવવાળા સાધુ ધર્માચાર્યનો અવર્શવાદ કરનારા છે.)

### गाथार्थ :

જાત્થાદિ વડે અવર્ણને બોલે છે, અને ગુરુની વૈચાવચ્ચ પણ કરતા નથી, અહિત, છિદ્રપ્રેક્ષી, પ્રકાશવાદી, ગુરુને પ્રતિકૂળ : આવા સ્વભાવવાળા સાધુ ધર્માચાર્ચનો અવર્ણવાદ કરનારા છે.

# टीङाः

जात्यादिभिः सद्धिरसद्धिर्वा अवर्णम्-अश्लाघारूपं विभाषते=अनेकथा बवीति, वर्त्तते न चाप्युवपाते=गुरुसेवावृत्तौ, तथा अहितः, छिद्रप्रेक्षी गुरोरेव, प्रकाशवादी=सर्वसमक्षं तद्दोषवादी, अननुलोमः=प्रतिकूल इति धर्म्माचार्यावर्णवादः ।

जात्यादयो ह्यकारणमत्र, गुणाः कल्याणकारणं, गुरुपरिभवाभिनिवेशादयस्त्वतिरौद्रा इति गाथार्थः।।१६४०।।

### ટીકાર્થ :

(૧) સદ્ અથવા અસદ્ એવા જાત્યાદિ વડે ગુરુના અશ્લાઘારૂપ અવર્શને બોલે છે=અનેક પ્રકારે બોલે છે. (૨) અને ઉવપાતમાં પણ=ગુરુની સેવાવૃત્તિમાં, વર્તતા નથી. (૩) અને અહિત=ગુરુનું અકલ્યાણ કરનાર, (૪) ગુરુના જ છિદ્રપ્રેક્ષી=પોતાના ગુરુનાં જ છિદ્રોને જોનાર, (૫) પ્રકાશવાદી=સર્વ સમક્ષ તેના દોષવાદી=ગુરુના દોષો બોલનાર, (૬) અનનુલોમ=ગુરુને પ્રતિકૂળ ઃ આ પ્રકારે ધર્માચાર્યનો અવર્ણવાદ છે.

તેનું સમાધાન કરે છે –

ખરેખર અહીં=ધર્માચાર્યના ગુરુપણામાં, જાતિ આદિ અકારણ છે=જાતિ આદિ ઉત્તમ છે કે નહીં ? તે કલ્યાણનાં કારણ નથી, ગુણો કલ્યાણનાં કારણ છે. વળી ગુરુના પરિભવવિષયક અભિનિવેશાદિ અતિરૌદ્ર છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

સંયમ ગ્રહણ કરીને ગીતાર્થ બનેલા ગુણિયલ ધર્માચાર્ય ઉત્તમ જાતિના ન હોય તો, તેઓની સંસારાવસ્થાની હીન જાતિનું સ્મરણ કરાવીને નિંદા કરવી કે ઉત્તમ જાતિવાળા હોવા છતાં પણ 'આ ઉત્તમ જાતિવાળા નથી' એ પ્રકારે જૂઠું બોલીને તેમની નિંદા કરવી, એ ધર્માચાર્યનો અવર્ણવાદ છે.

વળી સાધુ ધર્માચાર્યની સેવા કરે નહીં અને મનસ્વી રીતે વર્તે તો, તે પણ ધર્માચાર્યનો અવર્શવાદ છે.

વળી કોઈક સાધુ ધર્માચાર્યને અનુકૂળ પ્રવૃત્તિ કરે નહીં, પરંતુ પોતાને ઉચિત જણાય તે પ્રમાણે જ ધર્માચાર્યની પ્રવૃત્તિ કરે, ભિક્ષા પણ ધર્માચાર્યને પ્રતિકૂળ હોય તેવી જ લાવી આપે, તો તે સાધુ ધર્માચાર્યનું અહિત કરનાર છે, અને તેમ કરીને તે સાધુ ધર્માચાર્યનો અવર્ણવાદ કરે છે.

વળી કેટલાક સાધુઓ ગુરુની વૈયાવચ્ચાદિ પણ કરતા હોય અને તેમના હિતને અનુકૂળ પ્રવૃત્તિ પણ કરતા હોય, પરંતુ ગુણિયલ પણ ગુરુના બાહ્ય આચારોમાં છિદ્રો જોવામાં તત્પર હોય અને તેમના ગુણો જોતા ન હોય, તો તેવા છિદ્રાન્વેષી સ્વભાવવાળા સાધુ પણ ધર્માચાર્યનો અવર્ણવાદ કરે છે.

વળી કેટલાક સાધુઓનો સ્વભાવ અનેક ગુણોવાળા પણ ધર્માચાર્યના નાના દોષને બધા સમક્ષ પ્રકાશન કરવાનો હોય, તો તેઓ પણ ધર્માચાર્યનો અવર્ણવાદ કરે છે.

વળી કોઈક સાધુ ગુરુને અનનુલોમ હોય અર્થાત્ ધર્માચાર્યની વૈયાવચ્ચ પણ કરતા હોય, છતાં પોતાના વક્રસ્વભાવને કારણે પ્રસંગે પ્રસંગે ધર્માચાર્યને અનુસરતા ન હોય, પરંતુ પ્રતિકૂળ વર્તતા હોય, તો તે સાધુ પણ ધર્માચાર્યનો અવર્શવાદ કરે છે.

આ સર્વ 'અવર્ણવાદ' કેમ છે ? તેથી કહે છે –

ગુરુના ગુરુપણામાં જાતિ આદિ કારણ નથી, પરંતુ ગુણો કારણ છે. તેથી ગુણવાન એવા ગુરુની જાતિ આદિ દ્વારા અશ્લાઘા કરવી ઉચિત નથી; તેમાં પણ ગુરુની સેવા નહીં કરવી વગેરે ગુરુનો પરાભવ કરવાના વિષયમાં અભિનિવેશ આદિ ભાવો તો અતિદુષ્ટ છે. II૧૬૪૦II

# અવતરણિકા :

साध्ववर्णमाह -

# અવતરણિકાર્થ:

સાધુના અવર્ણને કહે છે –

#### भावार्थ :

કૈલ્બિષિકી ભાવના કરનારા સાધુ દ્વારા કરાતા સાધુઓના અવર્ણનું સ્વરૂપ બતાવે છે —

#### आथा :

अविसहणाऽतुरियगई अणाणुवित्ती अ अवि गुरूणं पि । खणमित्तपीइरोसा गिहिवच्छलगा य संचइआ ॥१६४१॥ दारं ॥

### અન્વચાર્થ:

अविसहणा=અવિસહન=કોઈનું સહન નહીં કરનારા, अतुरियगई=અત્વરિતગતિવાળા, अवि गुरूणं पि अ अणाणुवित्ती=અને વળી ગુરુ પ્રત્યે પહે અનનુવર્તી, खणिमत्तपीइरोसा=क्षण्यभात्र प्रीति-રોષવાળા, गिहिवच्छलगा=गृહીવત્સલ संचइआ य=અને સંચયી=સંગ્રહ કરનારા : (આવા સાધુઓ હોય છે, આમ બોલવું એ સાધુઓનો અવર્શવાદ છે.)

### भाशार्थ :

કોર્ઇનું સહન નહીં કરનારા, અત્વરિતગતિવાળા, અને વળી ગુરુ પ્રત્યે પણ અનનુવર્તી, ક્ષણમાત્ર પ્રીતિ-રોષવાળા, ગૃહીવત્સલ અને સંગ્રહ કરનારા : આવા સાધુઓ હોય છે, એમ બોલનાર સાધુઓનો અવર્ણવાદ કરે છે.

# ટીકા ઃ

अविषहणाः=न सहन्ते कस्यचिद् अपि तु देशान्तरं यान्ति, अत्वरितगतयो=मन्दगामिन इत्यर्थः, अननुवर्त्तिनश्च=प्रकृतिनिष्ठुराः अपि तु गुरूनिप प्रति आस्तामन्यो जनः, तथा क्षणमात्रप्रीतिरोषाः=तदैव रुष्टाः तदैव तुष्टाः, गृहिवत्सलाश्च स्वभावेन, सञ्चयिनः=सर्वसङ्ग्रहपरा इति साध्ववर्णवादः ।

इहाविषहणाः परोप्रतापभयेन, अत्वरितगतय ईर्यादिरक्षार्थम्, अननुवर्त्तनः असंयमापेक्षया, क्षणमात्रप्रीतिरोषाः अल्पकषायतया, गृहिवत्सला धर्मप्रतिपत्तये, सञ्चयवन्त उपकरणाभावे परलोका-भावादिति गाथार्थः ॥१६४१॥

# ટીકાર્થ :

- (૧) અવિસહન=કોઈનું સહન કરતા નથી, પરંતુ દેશાંતર જાય છે અર્થાત્ સાધુઓ કોઈનો પરાભવ સહન કરે નહીં, પરંતુ સાધુથી કે ગૃહસ્થથી અપમાન થાય તો અન્ય ગામમાં જતા રહે છે.
- (૨) અત્વરિતગતિવાળા છે=મંદગામી છે, (૩) અને અનનુવર્તી છે=અન્ય જન તો દૂર રહો પરંતુ ગુરુ પ્રત્યે પણ પ્રકૃતિથી નિષ્ઠુર છે, (૪) અને ક્ષણમાત્ર પ્રીતિ-રોષવાળા છે=ત્યારે જ રુષ્ટ-ત્યારે જ તુષ્ટ હોય છે, (૫) અને સ્વભાવથી ગૃહીઓના વત્સલ હોય છે. (૬) સંચયી=સર્વના સંગ્રહમાં પર, હોય છે.

ર્જો ગામાં આ પ્રકારનો સાધુઓનો અવર્ણવાદ છે.

અહીં≔સાધુના અવર્ણવાદના નિરાકરણમાં, કહે છે −

પરને ઉપતાપના ભયથી અવિષહન=સહન નહીં કરનારા, ઇર્યાદિની રક્ષા અર્થે અત્વરિત ગતિવાળા, અસંયમની અપેક્ષાથી અનનુવર્તી=નહીં અનુસરનારા, અલ્પ કષાયપણું હોવાથી ક્ષણમાત્ર પ્રીતિ-રોષવાળા, ધર્મની પ્રતિપત્તિ માટે ગૃહીઓના વત્સલ, ઉપકરણના અભાવમાં પરલોકનો અભાવ હોવાથી સંચયવાળા સાધુઓ હોય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

સામાન્યથી સાધુઓ કોઈ જીવને ઉપતાપ થાય તેમ જણાતું હોય તો, તેના કારણના પરિહારનો ઉચિત પ્રયત્ન અવશ્ય કરનારા હોય છે. આથી પોતે જયાં રહ્યા હોય ત્યાં કોઈને ઉપતાપ થવાનો ભય જણાય તો સાધુ તે સ્થાનને છોડીને દેશાંતર જાય છે. જેમ તાપસોની અપ્રીતિના પરિહાર અર્થે વીરભગવાને ચાતુર્માસમાં પણ વિહાર કર્યો. આ પ્રકારની સાધુઓની ઉચિત પ્રવૃત્તિ જોઈને અવિચારક ક્ષુદ્ર પ્રકૃતિવાળા કોઈ સાધુ વિચારે કે "આ સાધુઓ કોઈનો પરાભવ સહન કરતા નથી, જેથી આપણી તે પ્રકારની પ્રવૃત્તિ જોઈને તેઓએ અન્ય સ્થાને વિહાર કર્યો." આ પ્રમાણે જે સાધુ બોલે કે વિચારે તેઓ સાધુઓનો અવર્ણવાદ કરે છે.

વળી કોઈ મહાત્મા કંટકાકીર્ણ ભૂમિમાં ગમનની જેમ ઇર્યાસમિતિપૂર્વક ગમનાદિની ચેષ્ટા કરતા હોય અર્થાત્ ચક્ષુથી દેખાતા પણ જીવોનો ત્વરાને કારણે પ્રાણનાશ ન થાય તે માટે અત્યંત ઉપયોગપૂર્વક અત્વરિત ગતિથી જતા હોય, ત્યારે કોઈક અવિચારક સાધુ તે મહાત્માની ગમનની ચેષ્ટા જોઈને કહે કે "આ સાધુ મંદગામી છે," અથવા "અમે સંયમી છીએ એવું લોકોને બતાવવા માટે ધીમે ધીમે ચાલે છે" એમ કહે, તો તે સાધુનો અવર્ણવાદ છે.

વળી સાધુઓ અસંયમનું કારણ જણાય તો પરનું કાર્ય કરતા નથી. આથી જ સંસારી જીવો રોગાદિથી પીડાતા હોય તો ઉચિત ઔષધાદિ બતાવીને સાધુ તેઓની ચિંતા કરતા નથી, તેથી સાધુ અસંયમની અપેક્ષાએ અનનુવર્તી છે; તેને આશ્રયીને કોઈ અવિચારક સાધુ કહે કે "આ સાધુ પ્રકૃતિથી નિષ્ઠુર છે, આથી અન્ય જનોના હિતને અનુકૂળ અનુસરણ કરતા નથી, તેથી સંભવે છે કે આ સાધુ ગુરુનું પણ હિતને અનુકૂળ અનુસરણ નહીં કરતા હોય." આ પ્રમાણે જેઓ વિચારે કે વચનપ્રયોગ કરે તેઓ સાધુઓનો અવર્ણવાદ કરે છે.

વળી સાધુઓ પ્રાયઃ કોઈના પ્રત્યે પ્રીતિવાળા કે રોષવાળા હોતા નથી, છતાં અનાદિના અભ્યાસને કારણે કોઈક નિમિત્તે ક્યારેક તેમને કોઈ પ્રત્યે કંઈ પ્રીતિ થઈ જાય, તોપણ તરત જ પોતાના આત્માને સંવૃત્ત કરનારા હોય છે, તેમ જ ક્યારેક કોઈના પ્રત્યે પ્રતિકૂળ ભાવો થઈ જાય, તોપણ તરત જ પોતાના આત્માને સંવૃત્ત કરનારા હોય છે; કેમ કે સાધુ અલ્પ કષાયવાળા હોય છે; આમ છતાં તે મહાત્માની આવી પ્રવૃત્તિને જોઈને કોઈ સાધુ વિચારે કે આ "મહાત્મા ક્ષણમાત્ર પ્રીતિવાળા અને ક્ષણમાત્ર રોષવાળા છે અર્થાત્ ત્યારે જ તેમને પ્રીતિ હોય છે પછી તેમને પ્રીતિ રહેતી નથી અને ત્યારે જ તેમને રોષ હોય છે પછી તેમને રોષ રહેતો નથી." આ પ્રમાણે બોલવું કે વિચારવું તે સાધુઓનો અવર્ણવાદ છે.

વળી કોઈ મહાત્મા યોગ્ય જીવોને ધર્મની પ્રાપ્તિ થાય તદર્થે વત્સલભાવથી ગૃહસ્થો સાથે સંભાષણ કરતા હોય, પરંતુ પોતાની સાર-સંભાળ કરે તેવા કોઈ આશયથી ગૃહસ્થો પ્રત્યે વત્સલભાવવાળા ન હોય; આમ છતાં અવિચારક સાધુ તેમની ગૃહસ્થો પ્રત્યે વત્સલભાવવાળી પ્રવૃત્તિ જોઈને કહે કે "આ સાધુ ગૃહીવત્સલ છે," તો તેવા સાધુ સાધુઓનો અવર્શવાદ કરે છે.

વળી કોઈ મહાત્મા સર્વત્ર નિઃસ્પૃહી હોય, તત્ત્વથી સદા આત્માને વાસિત રાખતા હોય અને સંયમના ઉપાયરૂપે નિર્દોષ વસ્તાદિ ધારણ કરતા હોય, તેમ જ નિર્દોષ ઉપકરણ મળવા અતિદુર્લભ હોવાથી ક્યારેક નિર્દોષ વસ્તાદિની અધિક પ્રાપ્તિ થઈ હોય તો ગચ્છના ઉપકાર અર્થે શાસ્ત્રોક્ત વિધિ મુજબ તેનો સંગ્રહ પણ કરતા હોય, તો તે જોઈને કોઈ અવિચારક સાધુ કહે કે "આ સાધુઓ જે મળે તે વસ્ત્રાદિનો સંગ્રહ કરવામાં તત્પર છે," તો તેઓ સાધુઓનો અવર્ણવાદ કરે છે; કેમ કે સાધુઓ સંયમમાં ઉપકારક હોય તેવાં ઉપકરણ ગ્રહણ કરે છે અને તેવાં ઉપકરણના અભાવમાં પરલોકવિષયક સાધના સમ્યગ્ થઈ શકતી નથી. આથી જે ઉપકરણ પરલોકની સાધના માટે ગ્રહણ કરાતાં હોય, તે ધર્મને ઉપષ્ટંભક હોવાથી સંચયરૂપ નથી; છતાં અવિચારકતાને કારણે આ પ્રકારે સાધુઓનો અવર્ણવાદ કરનારા સાધુ કિલ્ભિષિકી ભાવનાથી પોતાના આત્માને ભાવિત કરે છે. !!૧૬૪૧!!

### અવતરશિકા :

मायिस्वरूपमाह -

# અવતરણિકાર્થ:

માયીના સ્વરૂપને કહે છે –

### ભાવાર્થ :

ગાથા ૧૬૩૭માં કહેલ કે જ્ઞાનાદિના અવર્ણને બોલતા અને માયાવાળા સાધુ કિલ્બિષિકી ભાવનાને કરે છે. તેથી હવે કિલ્બિષિકી ભાવના કરનારા માયાવાળા સાધુના સ્વરૂપને કહે છે —

### आथा :

गूहइ आयसहावं छायइ अ गुणे परस्स संते वि । चोरो व्व सव्वसंकी गूढायारो हवइ मायी ॥१६४२॥ दारं ॥

# અન્વચાર્થ :

आयसहावं गूहड्=આત્મસ્વભાવને છુપાવે છે, परस्स अ संते वि गुणे छायड्=અને પરના સત્ પણ ગુણોને ઢાંકે છે; चोरो व्य सव्यसंकी=ચોરની જેમ સર્વશંકી, गूढायारो=ગૂઢ આચારવાળો मायी हवड्=માયી છે.

# ગાशार्थ :

આત્મસ્વભાવને છુપાવે છે, પરના સત્ પણ ગુણોને ઢાંકે છે; ચોરની જેમ સર્વશંકી, ગૂઢ આચારવાળો માચી છે.

# ટીકા ઃ

गूहति=प्रच्छादयत्यात्पन: स्वभावं-गुणाभावरूपमशोभनं, छादयति गुणान् परस्य=अन्यस्य सतोऽपि=

विद्यमानानिष मायादोषेण, तथा चौर इव सर्वशङ्की स्वचित्तदोषेण, गूढाचारः सर्वत्र वस्तुनि भवति मायी जीव इति गाथार्थः ॥१६४२॥

### ટીકાર્થ:

આત્માના=પોતાના, ગુણના અભાવરૂપ અશોભન સ્વભાવને ઢાંકે છે, માયાના દોષથી પરના≕અન્યના, સત્ પણ=વિદ્યમાન પણ, ગુણોને ઢાંકે છે; તથા પોતાના ચિત્તના દોષથી ચોરની જેમ સર્વમાં શંકાવાળો, સર્વ વસ્તુમાં ગઢ આચારવાળો જીવ માયી છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

માયાવાળા સાધુ પોતાનામાં પ્રમાદાદિ દોષો હોય, તો પોતાનો અશોભન સ્વભાવ કોઈને જણાય નહીં તે માટે, અન્ય સાધુઓની દેખતાં પોતે અપ્રમાદી હોય તે રીતે પ્રવૃત્તિ કરીને પોતાના અશોભન સ્વભાવને છુપાવે છે.

વળી માયાવાળા સાધુ બીજામાં વિદ્યમાન પણ ગુણો પ્રગટ ન થાય તે રીતે પ્રવૃત્તિ કરીને અન્ય સાધુઓના ગુણોને છુપાવે છે.

વળી જેમ ચોર ચોરી કરીને જતો હોય ત્યારે, જે કોઈ વ્યક્તિ સન્મુખ મળે તેના વિષે તેને શંકા થયા કરે કે 'કદાચ આ વ્યક્તિ મને જાણી જશે,' તેમ સાધુ પણ પોતાના ચિત્તના દોષથી સહવર્તી સર્વ સાધુઓ પ્રત્યે કે અન્ય પ્રત્યે શંકાશીલ રહે, તો તે સાધુ પણ માયાવાળા છે.

વળી જે સાધુ સર્વ વસ્તુમાં ગૂઢ આચારવાળા હોય અર્થાત્ પોતાના હૈયામાં કંઈક ભાવ રાખે અને બાહ્ય આચારથી બીજાને કંઈક અન્ય જ ભાવ દેખાડે, આવા સાધુ પણ માયાવાળા છે.

આ પ્રકારના માયી સાધુ પોતાના આત્માને કૈલ્બિબિકી ભાવનાથી વાસિત કરે છે. 🛙 🕻 🗲 ૪૨ 🖡

# અવતરણિકા :

उक्ता किल्बिषिकी भावना, आभियोगिकीमाह -

# અવતરણિકાર્થ:

કિલ્બિષિકી ભાવના કહેવાઈ, આભિયોગિકીને કહે છે –

# ભાવાર્ચ :

ગાથા ૧૬૨૯માં પાંચ પ્રકારની સંક્લિષ્ટ ભાવનાનાં નામ બતાવેલ, તેમાંથી ગાથા ૧૬૩૭થી ૧૬૪૨માં કૈલ્બિષિકી ભાવનાનું સ્વરૂપ બતાવ્યું. હવે ગાથા ૧૬૪૯ સુધી અભિયોગિકી ભાવનાનું સ્વરૂપ બતાવે છે –

#### ः १६८११

कोउअ भूईकम्मे पसिणा इअरे णिमित्तमाजीवी । इहिरससायगुरुओ अभिओगं भावणं कुणइ ॥१६४३॥ पडिदारगाहा ॥

#### अन्त्यशार्थः

कोउअ भूईकम्मे पिसणा इअरे णिमित्तमाजीवी=કૌતુક, ભૂતિકર્મ, પ્રશ્ન, ઇતર=પ્રશ્નાપ્રશ્ન, નિમિત્ત : (આ સર્વના) આજીવી इहिरससायगुरुओ=ऋद्धि-२स-શાતાથી ગુરુક એવા સાધુ अभिओगं भावणं कुणइ= અભિયોગ ભાવનાને કરે છે.

### ગાથાर्थ :

કોતુક, ભૂતિકર્મ, પ્રશ્ન, પ્રશ્નાપ્રશ્ન, નિમિત્ત : આ સર્વના આજીવી ઋદ્ધિ-રસ-શાતાથી ગુરુ એવા સાધુ અભિયોગ ભાવનાને કરે છે.

### ટીકા :

कौतुकं वक्ष्यमाणं, एवं भूतिकर्म्म, एवं प्रश्नः, एविमतरः=प्रश्नाप्रश्नः, एवं निमित्तं, आजीवीति कौतुकाद्याजीवकः ऋद्धिरससातगुरुः सन् अभियोगां भावनां करोति, तथाविधाभ्यासादिति गाथार्थः ॥१६४३॥

# ટીકાર્થ :

વક્ષ્યમાણ એવું કૌતુક, એ રીતે ભૂતિકર્મ=જે રીતે કૌતુક વક્ષ્યમાણ છે એ રીતે વક્ષ્યમાણ એવું ભૂતિકર્મ, આ રીતે પ્રશ્ન, એ રીતે ઇતર=પ્રશ્નાપ્રશ્ન, એ રીતે નિમિત્ત : આ સર્વના આજીવી=કૌતુકાદિના આજીવક, ઋદ્ધિ-રસ-શાતાથી ગુરુ છતા સાધુ અભિયોગ ભાવનાને કરે છે; કેમ કે તે પ્રકારનો અભ્યાસ છે=અભિયોગ ચેષ્ટાને અનુકૂળ અભ્યાસ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

જેઓ પોતાની ઋદ્ધિને કારણે પોતે મોટા છે એવા ગૌરવના પરિણામને ધારણ કરે, અથવા ઇન્દ્રિયોને અનુકૂળ વિષયોના પ્રહણના ભાવને ધારણ કરે, અથવા જેઓ શાતાના અત્યંત અર્થી હોય, તેઓ અનુક્રમે ઋદ્ધિથી-રસથી-શાતાથી ગુરુ છે; અને તેવા ગારવવાળા સાધુ પોતાના ભાવોને પુષ્ટ કરવા અર્થે કૌતુક આદિ પર આજીવન કરે છે, તેથી તેવા સાધુને કૌતુકાદિના આજીવક કહેવાય. વળી તેઓ કૌતુકાદિ પર આજીવન કરીને પોતાના આત્માને આભિયોગિકી ભાવનાથી ભાવિત કરે છે; કેમ કે તે પ્રકારનો અભ્યાસ છે અર્થાત્ કૌતુકને અવલંબીને કે ભૂતિકર્મને અવલંબીને કે પ્રશ્નાપ્રશ્નને અવલંબીને કે વિમિત્તને અવલંબીને ગારવોનું પોષણ કરવામાં આવે તો આભિયોગિકી ભાવનાને અનુકૂળ અભ્યાસ થાય છે. !!૧૬૪૩!!

# અવતરણિકા :

कौतुकद्वारावयवार्थमाह -

# અવતરણિકાર્થ:

કૌતુક દ્વારના અવયવાર્થને કહે છે અર્થાત્ કૌતુકઆજીવનનું સ્વરૂપ બતાવે છે —

#### आथा :

# विम्हवण(?विण्हवण)होम सिरपरिरयाइ खारडहणाणि धूमे अ । असरिसवेसग्गहणा अवयासण थंभणं बंधं ॥१६४४॥ दारं ॥

#### अन्पथार्थ :

विण्हवण=विस्तपन, होम=छोभ, सिरपरिरयाइ=शिरपरिरय आिह=भाषा पर छाथनुं परिश्रमणािह, खारडहणािण धूमे अ=क्षारहछन्। अने धूप, असिरसवेसग्गहणा=असदेश वेषप्रछण्न, अवयासण=अवत्रासन, शंभणं=स्तंभन, बंधं=अंध : (आ सर्व डीतुङ छे.)

### टीङा :

विस्मापनं(विस्नपनं)=बालस्त्रपनं होमम्=अग्निहवनं शिर:परिरयः=करभ्रमणाभिमन्त्रणं, आदिशब्दः स्वभेदप्रख्यापकः बालस्त्रपनादीनामनेकप्रकारत्वात्, क्षारदहनानि तथाविधव्याधिशमनाय, धूपश्च योगगर्भः, असदृशवेषग्रहणानि=नार्यादेरनार्यादिनेपथ्यकरणानि, अवत्रासनं=वृक्षादीनां प्रभावेन चालनम्, अवस्तम्भनम्=अनिष्ठोपशान्तये स्तेनुकनिष्ठीवनाथुक्करणं( निष्ठीवनेन थुथुकरणम्), एवं बन्धः=मन्त्रादिना प्रतिबन्धनं, कौतुकमिति गाथार्थः ॥१६४४॥

### नोंध :

- (૧) મૂળગાથામાં विम्हवण છે અને ટીકામાં विस्मापनं છે, તેના સ્થાને બૃહત્કત્પભાષ્યગાથા-૧૩૦૯ પ્રમાણે મૂળગાથામાં विण्हवण અને ટીકામાં विस्नपनं પાઠ હોય તેમ ભાસે છે.
- (२) ટીકામાં **स्तेनुक्रनिष्ठीवनाथुक्ररणं** છે તેને સ્થાને બૃહત્કત્પભાષ્યગાયા-૧૩૦૯ની ટીકામાં **निष्ठीवनेन थुथुकरणम्** છે, જે પાઠ શુદ્ધ ભાસે છે. અહીંના પાઠનો અર્થ સ્પષ્ટ થતો નથી.

# ટીકાર્થ :

(૧) વિસ્નપન=બાલનું સ્નપન=રક્ષાદિ નિમિત્તે બાળકને વિશેષ પ્રકારે ન્હવડાવવો. (૨) હોમ= અગ્નિહવન=શાંતિ માટે અગ્નિમાં હોમ કરવો. (૩) શિર ઉપર પરિરય=કરના ભ્રમણથી અભિમંત્રણ=મસ્તક ઉપર હાથ ફેરવવા દ્વારા મંત્રણ કરવું. 'आदि' શબ્દ=''सिरपिरियाइ''માં 'आदि' શબ્દ, સ્વભેદનો પ્રખ્યાપક છે; કેમ કે બાલસ્નપનાદિનું અનેક પ્રકારપણું છે. (૪) તે પ્રકારના વ્યાધિના શમન માટે ક્ષારોના દહન= લવણાદિને અગ્નિમાં નાખવાં. (૫) અને યોગના ગર્ભવાળો ધૂપ=તેવા પ્રકારના સંયોગવાળા ધૂપ કરવા. (૬) અસદેશ વેષોનાં ગ્રહણ=નારી આદિને અનારી આદિના નેપથ્યોનાં કરણ=સ્ત્રીને પુરુષનો વેશ અને પુરુષને સ્ત્રીનો વેશ વગેરે કરવા. (૭) અવત્રાસન=વૃક્ષાદિને પ્રભાવથી ચલાવવાં. (૮) અવસ્તંભન=અનિષ્ટની ઉપશાંતિ માટે નિષ્ઠીવનથી થૂ થૂ કરવું. (૯) આ રીતે બંધ=મંત્રાદિ દ્વારા પ્રતિબંધન=મંત્રાદિની શક્તિથી કડાં વગેરે દ્વારા બાંધવું : આ સર્વ કૌતુક છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

પોતાના રસગારવ-ઋદ્ધિગારવ-શાતાગારવને પોષવા માટે સાધુ કૌતુક દ્વારા આજીવન કરે, તો તે પોતાના આત્માને આભિયોગિકી ભાવનાથી ભાવિત કરે છે. તે આ પ્રમાણે —

કોઈ સાધુ બાળકની રક્ષા માટે કોઈ સ્ત્રીને મંત્રેલું પાણી આપીને તેનાથી બાળકને ન્હવરાવવાનું કહે. વળી રક્ષાદિ નિમિત્તે ગૃહસ્થને અગ્નિમાં તે પ્રકારના હવન કરવાનું સૂચન કરે. વળી ગૃહસ્થના મસ્તક પર હાથ ફેરવીને મંત્રોથી અભિમંત્રણ કરે. આવા પ્રકારની અન્ય પણ અનેક પ્રકારની ચેષ્ટા કરે. તે બતાવવા માટે અહીં 'आदि' પદથી તેના જેવા અન્ય ભેદોનું ગ્રહણ કરવાનું કહેલ છે.

વળી કોઈ ગૃહસ્થને વ્યાધિના શમન માટે લવણ વગેરે ક્ષારોને અગ્નિમાં હોમવાનું સૂચન કરે અથવા અમુક દ્રવ્યોના સંયોગવાળા ધૂપ કરવાનું સૂચન કરે. વળી કોઈ સાધુ મંત્રશક્તિ દ્વારા સ્ત્રીને પુરુષરૂપે અને પુરુષને સ્ત્રીરૂપે કરે, અથવા મંત્રથી વૃક્ષાદિને કંપાયમાન કરીને લોકોને પ્રભાવિત કરે, અથવા અનિષ્ટના નિવારણ માટે મંત્ર દ્વારા "થૂ થૂ" કરીને કહે કે "તારું અનિષ્ટ દૂર થશે," અથવા શત્રુ આદિને મંત્રાદિ દ્વારા બેડીના બંધનમાં નાંખીને ગૃહસ્થનાં કાર્યો કરી આપે. આ સર્વ કૌતુકના વ્યાપારો કરનારા સાધુ કૌતુકઆજીવક કહેવાય. !!૧૬૪૪!!

# અવતરણિકા :

भूतिकर्म्माण्याह -

# અવતરણિકાર્થ:

ભૂતિકર્મોને કહે છે અર્થાત્ ભૂતિકર્મઆજીવનનું સ્વરૂપ બતાવે છે –

#### भाया :

भूईअ मिडआए सुत्तेण व होइ भूइकम्मं तु । वसहीसरीरभंडगरक्खा अभिओगमाईआ ॥१६४५॥ दारं ॥

# अन्वयार्थः

भूईअ मिडआए सुत्तेण व=ભૂતિ વડે, માટી વડે અથવા સૂત્ર વડે=દોરા વડે, वसहीसरीरभंडगरक्खा= વસતિ-શરીર-ભંડકની રક્ષા (માટે) भूइकम्मं तु होइ=वणी ભૂતિકર્મ થાય છે; अभिओगमाईआ=(કેમ કે) અભિયોગાદિ છે=ભૂતિકર્મ વશીકરણાદિરૂપ છે.

# ગાથાर्थ :

ભૂતિ વડે, માટી વડે અથવા દોરા વડે વસતિ-શરીર-ભંડકની રક્ષા માટે વળી ભૂતિકર્મ થાય છે; કેમ કે ભૂતિકર્મ અભિયોગાદિરૂપ છે.

# ટીકા :

भूत्या भस्मरूपया मृदा वा आईपांसुलक्षणया सूत्रेण वा प्रसिद्धेन भवति भूतिकर्म्म परिरयवेष्टनरूपं,

किमर्थिमित्याह-वसितशरीरभण्डकरक्षेति एतद्रक्षार्थम्, अभियोगादय इति कृत्वा, तेन कृतेन तद्रक्षार्थं कर्त्तुरिति गाथार्थः ॥१६४५॥

★ "अभियोगादय:"मां 'आदि' प्रध्यी क्वश्राहिस्तंत्मननो परिग्रह छे.

### ટીકાર્થ :

भूत्या ..... वेष्टनरूपं ભસ્મરૂપ ભૂતિ વડે અથવા ભીની રેતીસ્વરૂપ માટી વડે, અથવા પ્રસિદ્ધ એવા સૂત્ર વડે=સૂતર વડે, પરિરયવેષ્ટનરૂપ=ચારેય બાજુથી વીંટવારૂપ, ભૂતિકર્મ થાય છે.

किमर्थं ? इत्याह - शा भाटे ભૂતિકર્મ થાય છે ? એથી કહે છે -

वसित ..... द्रक्षार्थम् वसित-शरीर-ભંડકની, रक्षा=आनी रक्षा अर्थे, ભૂતિકર્મ થાય છે.

ભૂતિકર્મથી વસતિ આદિની રક્ષા કઈ રીતે થાય છે ? એથી કહે છે --

अभि ..... कृत्वा અભિયોગાદિ છે=ભૂતિકર્મ વશીકરણાદિરૂપ છે, એથી કરીને ભૂતિકર્મથી વસતિ આદિની રક્ષા થાય છે.

तेन ..... गाथार्थ: તેની રક્ષા અર્થે=વસતિ આદિની રક્ષા અર્થે, કરાયેલા તેના વડે=ભૂતિકર્મ વડે, કર્તાને=ભૂતિકર્મ કરનારા સાધુને, ભૂતિકર્મ થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. ॥૧૬૪૫॥

### અવતરણિકા :

प्रश्नस्वरूपमाह –

# અવતરશિકાર્થ :

પ્રશ્નના સ્વરૂપને કહે છે≔પ્રશ્નઆજીવનનું સ્વરૂપ બતાવે છે --

#### आथा :

पण्हो उ होइ पिसणं जं पासइ वा सयं तु तं पिसणं । अंगुडुच्छिडपए दप्पणे अ असितोअकुड्डाई ॥१६४६॥ दारं ॥

#### અન્વચાર્થ :

पण्हो उ पिसणं होइ=પ્રશ્ન વળી 'પસિણ' થાય છે. जं वा=અથવા જેને अंगुडुच्छिड्रपण् दप्पणे अ असितोअकुडाई=અંગુષ્ઠ-ઉચ્છિષ્ઠ પટમાં અને દર્પણમાં, અસિમાં=તલવારમાં, તોયમાં=પાણીમાં, કુકાદિમાં= ભીંત વગેરેમાં, सयं=સ્વયં पासइ=જુએ છે, तु=અને અન્ય જુએ છે, तं पिसणं=તે 'પસિણ' છે.

### ગાથાર્થ :

વળી પ્રશ્ન 'પસિશ' થાય છે. અથવા જેને અંગૂઠામાં, ઉચ્છિષ્ટ પટમાં, અરીસામાં, તલવારમાં, પાણીમાં, ભીંત વગેરેમાં સ્વયં જુએ છે અને અન્ય જુએ છે તે 'પસિશ' છે.

#### ટીકા :

प्रश्नस्तु भवित देवतादिपृच्छारूपः प्रश्न इति, यत्पश्यित वा स्वयं=आत्मना तुशब्दादन्ये च तत्रस्थाः प्रस्तुतं वस्तु तत्प्रश्न इति, क्व तदित्याह-अङ्गुष्ठोच्छिष्टपट इत्यङ्गुष्ठे पटे उच्छिष्टः(?ष्टे) कासारादिभक्षणेन-(?कंसारादिभक्षणेन), एवं दर्प्यणे=आदर्शे असौ च=खड्गे तोये=उदके कुड्डे=भित्तौ, आदिशब्दान्मदन-फलादिपरिग्रहः, कुद्धादि=कुद्धः प्रशान्तो वा पश्यित कल्पविशेषादिति गाथार्थः ॥१६४६॥

### ટીકાર્થ :

प्रश्नस्तु ..... प्रश्न इति वणी प्रश्न देवतादिने पृथ्छा३प प्रश्न थाय छे.

वा अरथी प्रश्ननुं अन्य स्वरूप બતावे છे -

यत्य ..... तत्प्रश्न इति જે પ્રસ્તુત વસ્તુને સ્વયં=આત્મા વડે=પોતે, અને तु શબ્દથી ત્યાં રહેલા અન્યો જુએ છે, તે પ્રશ્ન છે.

क्व तद् ? इत्याह – ક્યાં તેને=પ્રસ્તુત વસ્તુને, જુએ છે ? એથી કહે છે →

अङ्गुष्ठो ..... भित्तौ અંગુઠામાં, કંસારાદિના ભક્ષણથી ઉચ્છિષ્ટ=ત્યજાયેલા, પટમાં, એ રીતે દર્પણમાં=આદર્શમાં=અરીસામાં, અને અસિમાં=ખડ્ગમાં=તલવારમાં, તોયમાં=ઉદકમાં=પાણીમાં, કુકમાં=ભીંતમાં, જુએ છે.

आदि .... ग्रह: 'आदि' શબ્દથી મદનકળાદિનો પરિગ્રહ છે=મૂળગાથાના અંતે રહેલ ''कुड़ाई''માં 'आदि' શબ્દથી મીંઢળ વગેરેનું ગ્રહણ છે.

મૂળગાથાના અંતે '**कुड़ाई**' છે તેને સ્થાને ક્યાંક '**कुद्धाई'** એ પ્રકારનો અન્ય પાઠ છે, તેથી હવે તે પાઠાંતરને આશ્રયીને અર્થ કરે છે —

कुद्धादि ..... गाथार्थ: કલ્પવિશેષથી કુદ્ધ આદિ=કુદ્ધ અથવા પ્રશાંત, જુએ છે તે પ્રશ્ન છે, એમ અન્વય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# भावार्थ :

કોઈ ગૃહસ્થને કોઈ વિષયમાં પ્રશ્ન હોય તો, સાધુ દેવતાદિને તે પ્રશ્નની પૃચ્છા કરીને દેવતાદિ પાસેથી ઉત્તર મેળવીને તે ગૃહસ્થને કહે, તો તે સાધુ પ્રશ્નઆજીવક કહેવાય.

અથવા કોઈ ગૃહસ્થે પ્રશ્ન પૂછ્યો હોય તો તે પ્રશ્નની વિષયભૂત વસ્તુ તે સાધુ સ્વયં અંગૂઠાદિમાં જુએ અને જોઈને તે પ્રમાણે ગૃહસ્થને કહે, અર્થાત્ કોઈ ગૃહસ્થની કોઈ વસ્તુ ચોરાઈ હોય તો તે ચોરાયેલ વસ્તુની સાધુને પૃચ્છા કરે, ત્યારે સાધુ મંત્રોચ્ચારપૂર્વક પૃચ્છા કરે અને તે ચોરીની વિષયભૂત વસ્તુ તે સાધુ સ્વયં અંગૂઠામાં, કે કંસારાદિનું ભક્ષણ કરીને ત્યજાયેલા પટમાં, કે દર્પણમાં, કે તલવારમાં, કે પાણીમાં, કે ભીંતમાં, કે મીંઢળાદિમાં દેખે, અથવા ત્યાં રહેલા બીજા લોકોને દેખાડે; અથવા મંત્રના કલ્પવિશેષને કારણે તે ચોરાયેલી વસ્તુ ક્રોધી વ્યક્તિને દેખાય છે અથવા શાંત વ્યક્તિને દેખાય છે તે સિવાય બીજાને ન દેખાય : આવા વ્યાપાર કરનાર સાધુ પ્રશ્નઆજીવક કહેવાય. ∥૧૬૪€∥

### અવતરણિકા :

प्रश्नाप्रश्नमाह -

### અવતરણિકાર્થ:

પ્રશ્નાપ્રશ્નને કહે છે અર્થાત્ પ્રશ્નાપ્રશ્નઆજીવનનું સ્વરૂપ બતાવે છે –

#### आथाः

पिसणापिसणं सुमिणे विज्जासिष्ठं कहेइ अण्णस्स । अहवा आइंखणिआ घंटिअसिष्ठं परिकहेइ ॥१६४७॥ दारं ॥

### अन्वयार्थः

सुमिणे=स्वप्नमां विज्जासिहं=विद्याथी शिष्टने=विद्याथी કહેવાયેલને, अण्णस्य कहेइ=अन्यने કહે છે अहवा=અથવા आइंखणिआ=ઇक्षिशिडा=डोंબी, घंटिअसिहं=घंटिકाथी शिष्टने=घंटिકायक्षथी કહેવાયેલને, परिकहेइ=કહે છે, (એ) परिणापसिणं=प्रश्नाप्रश्न છે.

### ગાશાર્થ :

ુ સ્વપ્તમાં વિદ્યાર્થી કહેવારોલને અન્યને કહે છે અથવા ડોંબી ઘંટિકાયક્ષથી કહેવારોલને કહે છે, એ પ્રશ્નાપ્રશ્ન છે.

### ટીકા :

प्रश्नाप्रश्नोऽयमेवंविधो भवति, यः स्वप्ने विद्याशिष्टं=विद्याकथितं सत् कथयत्यन्यस्मै शुभजीवितादि, अथवा आइंखणिय त्ति ईक्षणिका=दैवज्ञा आख्यात्री लोकसिद्धा डोम्बी, घण्टिकाशिष्टं=घण्टिकायां स्थित्वा घण्टिकायक्षेण कथितं परिकथयति, एष वा प्रश्नाप्रश्न इति गाथार्थः ॥१६४७॥

# ટીકાર્થ :

આ પ્રશ્નાપ્રશ્ન આવા પ્રકારનો=હવે બતાવે છે એવા સ્વરૂપવાળો, થાય છે –

સ્વપ્નમાં વિદ્યાથી કહેવાયેલા છતા શુભ-જીવિતાદિને જે સાધુ અન્યને કહે છે, અથવા ઇક્ષણિકા એટલે દૈવજ્ઞ-આખ્યાન કરનારી લોકમાં સિદ્ધ એવી ડોંબી≕ભાગ્યને જાણનારી અને જાણીને કહેનારી એવી લોકમાં પ્રસિદ્ધ ડોંબી નામની યોગિની, ઘંટિકાથી શિષ્ટને≕ઘંટિકામાં રહીને ઘંટિકાયક્ષથી કહેવાયેલને, કહે છે. એ પ્રશ્નાપ્રશ્ન છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

કોઈ ગૃહસ્થે પોતાના શુભ-જીવિતાદિ વિષયક સાધુને પૃચ્છા કરી હોય અને સાધુએ વિદ્યા સાધેલ હોય તો તે વિદ્યા તે સાધુને સ્વપ્નમાં તેનો ઉત્તર આપે અને તે ઉત્તર તે સાધુ પ્રશ્ન પૂછનાર ગૃહસ્થને કહે તો તે સાધુ પ્રશ્નાપ્રશ્નઆજીવક કહેવાય. અથવા દૈવને જાણનારી અને કહેનારી લોકમાં પ્રસિદ્ધ એવી ડોંબી, જેને ઘંટિકાયક્ષને સાધેલ છે, તે ડોંબી ઘંટિકામાં રહીને ઘંટિકાયક્ષથી કહેવાયેલ શુભ-જીવિતાદિ સાધુને કહે અને તેના દ્વારા પ્રાપ્ત થયેલો ઉત્તર તે સાધુ પ્રશ્ન પૂછનારા ગૃહસ્થને કહે, તો તે સાધુ પ્રશ્નાપ્રશ્નઆજીવક કહેવાય. Ⅱ૧૬૪૭Ⅱ

#### अवतरशिक्षः :

निमित्तमाह -

### अवतरिधिङार्थ :

નિમિત્તને કહે છે અર્થાત્ નિમિત્તઆજીવનનું સ્વરૂપ બતાવે છે -

#### आथा :

तिविहं होइ णिमित्तं तीयपडुप्पण्णऽणागयं चेव । एत्थ सुभासुभभेअं अहिगरणेतरविभासाए ॥१६४८॥

#### अन्वयार्थ :

तीयपडुप्पण्णऽणागयं चेव तिविहं णिमित्तं होइ=અને અતીત-પ્રત્યુત્પન્ન-અનાગતરૂપ ત્રિવિધ નિમિત્ત હોય છે. एत्थ=અહીં=લોકમાં, अहिगरणेतरविभासाए=અધિકરણ-ઇતરની વિભાષાથી=અધિકરણ અને અનિધકરણરૂપ વિકલ્પથી, सुभासुभभेअं=શુભ-અશુભના ભેદવાળું (નિમિત્ત) છે.

# ગાથાर्थ :

અને અતીત-પ્રત્યુત્પક્ષ-અનાગતરૂપ ત્રણ પ્રકારે નિમિત્ત હોય છે. લોકમાં અધિકરણ અને અનધિકરણરૂપ વિકલ્પથી શુભ-અશુભના ભેદવાળું નિમિત્ત છે.

# કોકા :

त्रिविधं भवित निमित्तं कालभेदेनेत्याह-अतीतं प्रत्युत्पन्नमनागतं चैव, अतीतादिविषयत्वात्तस्य, अत्र शुभाशुभभेदमेतल्लोके, कथमित्याह-अधिकरणेतरिवभाषया, यत्साधिकरणं तदशुभिमिति गाथार्थः ॥१६४८॥

# ટીકાર્થ :

કાળના ભેદથી નિમિત્ત ત્રણ પ્રકારનું થાય છે, એને=એ ત્રણ પ્રકારને કહે છે --

અતીત=ભૂતકાળ, પ્રત્યુત્પન્ન=વર્તમાન, અને અનાગત=ભવિષ્ય; કેમ કે તેનું=નિમિત્તનું, અતીતાદિનું વિષયપણું છે.

અહીં=લોકમાં, આ=નિમિત્ત, શુભ-અશુભના ભેદવાળું છે.

કઈ રીતે ?=િનમિત્ત શુભ-અશુભ એમ બે ભેદવાળું કઈ રીતે છે ? એથી કહે છે –

અધિકરણ-ઇતરની વિભાષાથી=અધિકરણ-અનિધકરણના વિકલ્પથી, નિમિત્ત બે ભેદવાળું છે. જે સાધિકરણ છે તે અશભ છે=જે નિમિત્ત અધિકરણવાળું છે તે અશુભ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્શ :

ગાથા ૧૬૪૩માં કહ્યું એ પ્રમાણે નિમિત્ત પર આજીવિકા કરનારા સાધુ ભૂતકાળના-વર્તમાનકાળના-ભવિષ્યકાળના નિમિત્તને કહે છે અને તે નિમિત્ત ક્વચિત્ શુભ હોય તો ક્વચિત્ અશુભ હોય.

સંસારનાં કારણોને કહેનારાં નિમિત્ત સાધિકરણ હોય છે અર્થાત્ સાંસારિક કોઈ વસ્તુની પ્રાપ્તિ કે અપ્રાપ્તિવિષયક નિમિત્તનું કથન કર્મબંધનું કારણ હોવાથી સાધિકરણ છે, માટે તેવાં સાધિકરણ નિમિત્ત અશુભ છે.

વળી ધર્મની પ્રાપ્તિ કે અપ્રાપ્તિવિષયક નિમિત્તનું કથન કર્મબંધનું કારણ નહીં હોવાથી સાધિકરણ નથી, માટે તેવાં અનધિકરણ નિમિત્ત શુભ છે.

આમ છતાં તેવાં શુભ કે અશુભ નિમિત્તો કહીને સાધુ આજીવિકા કરે તો તે સાધુ નિમિત્તઆજીવક કહેવાય છે. ॥૧૬૪૮॥

#### आथा :

एयाणि गारवड़ा कुणमाणो आभिओगिअं बंधे । बीअं गारवरहिओ कुळाड़ आराह उच्चं च ॥१६४९॥ दारं ॥

# अन्तज्ञार्घ :

गारवडा=ગૌરવાર્થે एयाणि=आने=કૌતુકાદિને, कुणमाणो=કરતા એવા સાધુ आभिओगिअं= આભિયોગિકને बंधे=બાંધે છે. बीअं=દિતીય છે=અહીં અપવાદ છે : गारवरिओ कुळ्ड=ગૌરવરહિત કરે છે=ગૌરવથી રહિત સાધુ કૌતુકાદિને કરે છે, (તોપણ) आराह=આરાધક છે उच्चं च=અને ઉચ્ચ (ગોત્રને બાંધે છે.)

# ગાથાર્થ :

ગૌરવાર્થે કૌતુકાદિને કરતા સાધુ આભિયોગિક કર્મને બાંધે છે. અહીં અપવાદ છે : ગૌરવરહિત સાધુ કૌતુકાદિને કરે છે, તોપણ આરાધક છે અને ઉચ્ચ ગોત્રને બાંધે છે.

# ટીકા :

एतानि=भूतिकम्मिदीनि(?कौतुकादीनि) गौरवार्थं=गौरवनिमित्तं कुर्वन् ऋषिः आभियोगिकम्= अभियोगनिमित्तं बध्नाति कर्म्म, देवताद्यभियोगादिकृत्यमेतद्, द्वितीयम्=अपवादपदमत्र, गौरवरिहतः सन्=नि:स्पृह एव करोत्यितशयज्ञाने सत्येतत्, स चैवं कुर्वन्नाराधको, न विराधकः, उच्चं च गोत्रं बध्नातीति शेषः. तीर्थोन्नतिकरणादिति गाथार्थः ॥१६४९॥

www.jainelibrary.org

#### जोंध :

ટીકામાં एतानि નો અર્થ भूतिकम्मादीनि કર્યો છે તેને સ્થાને कौतुकादीनि હોચ તેમ ભારો છે.

### ટીકાર્થ :

ગૌરવના અર્થે=ગૌરવના નિમિત્તે, આને=ક્રૌતુકાદિને, કરતા ઋષિ આભિયોગિકને=અભિયોગના નિમિત્તવાળા કર્મને, બાંધે છે. આ=અભિયોગના નિમિત્તવાળું કર્મ, દેવતાદિના અભિયોગાદિના કૃત્યવાળું છે.

અહીં=આભિયોગિક કર્મના વિષયમાં, દ્વિતીય છે=અપવાદપદ છે : ગૌરવથી રહિત છતા=િનઃસ્પૃહ જ, સાધુ અતિશયજ્ઞાન હોતે છતે આને=કૌતુકાદિને, કરે છે. અને આ રીતે કરતા તે=સાધુ, આરાધક છે, વિરાધક નથી, અને ઉચ્ચ ગોત્રને બાંધે છે; કેમ કે તીર્થની ઉત્રતિનું કરણ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

પૂર્વે જે કૌતુકાદિનું સ્વરૂપ બતાવ્યું તે કૌતુકાદિને ઋદ્ધિગારવ માટે કરનારા સાધુ આભિયોગિક કર્મ બાંધે છે.

અહીં પ્રશ્ન થાય કે આ આભિયોગિક કર્મ શું છે ? તેથી કહે છે કે દેવતા આદિના પ્રેષ્યકર્માદિ વ્યાપાર કરવાના કૃત્યરૂપ આ આભિયોગિક કર્મ છે. આથી આભિયોગિક કર્મ બાંધનાર સાધુ દેવભવમાં જાય તોપણ અન્ય દેવોના કે ઇન્દ્રાદિના પરિચારક દેવ તરીકે તેઓ ઉત્પન્ન થાય છે.

વળી કૌતુકાદિ કરવાના વિષયમાં અપવાદ છે –

કોઈ નિઃસ્પૃહ સાધુ અતિશયજ્ઞાની હોય તો, ક્યારેક અન્યને ધર્મની પ્રાપ્તિ આદિના નિમિત્તે કૌતુકાદિમાંથી પોતાને જે ઉચિત જજ્ઞાય તે કૃત્ય કરે, તોપણ તે સાધુ આરાધક છે, વિરાધક નથી, તેમ જ ઉચ્ચ ગોત્ર બાંધે છે.

આનાથી એ ફલિત થાય કે ગૌરવ માટે કૌતુકાદિ કરનાર સાધુ તે પ્રકારનું નીચ ગોત્ર બાંધે છે, જેનાથી તેમને દેવભવમાં પણ અન્ય દેવતાના સેવકદેવતા બનવું પડે છે; જ્યારે શાસનની પ્રભાવના માટે અપવાદથી કૌતુકાદિ કરનાર સાધુ તે પ્રકારનું ઉચ્ચ ગોત્ર બાંધે છે, જેનાથી તેમને જન્માંતરમાં વિશેષ પ્રકારના ઉત્તમ કુળાદિની પ્રાપ્તિ થાય છે. !!૧૬૪૯!!

# અવતરણિફા :

उक्ताऽऽभियोगिकी भावना, साम्प्रतमासुरीमाह -

# અવતરણિકાર્થ:

આભિયોગિકી ભાવના કહેવાઈ, હવે આસુરીને કહે છે –

# ભાવાર્થ :

ગાથા ૧૬૨૯માં પાંચ પ્રકારની સંક્લિષ્ટ ભાવનાનાં નામ બતાવેલ, તેમાંથી ગાથા ૧૬૪૩થી ૧૬૪૯માં આભિયોગિકી ભાવનાનું સ્વરૂપ બતાવ્યું, હવે ગાથા ૧૬૫૫ સુધી આસુરી ભાવનાનું સ્વરૂપ બતાવે છે –

#### आथा :

अणुबद्धवुग्गहो वि य संतत्ततवो णिमित्तमाएसी । णिक्किव निराणुकंपो आसुरिअं भावणं कुणइ ॥१६५०॥ पडिदारगाहा ॥

### અન્વચાર્થ :

अणुबद्धवुग्गहो=અનુબદ્ધવ્યુદ્ધ્રહ=સદા ઝઘડા કરવાના સ્વભાવવાળો, वि य=વળી संतत्तत्वो= સંસક્ત તપવાળો, णिमित्तमाएसी=નિમિત્તનો આદેશી=અતીતાદિ નિમિત્તને કહેનારો, णिक्किव= નિષ્કૃપાવાળો, निराणुकंपो=નિરનુકંપ (જીવ) आसुरिअं भावणं कुणइ=આસુરી ભાવનાને કરે છે.

### जाथार्थ :

હંમેશાં ઝઘડા કરવાના સ્વભાવવાળો, વળી સંસક્ત તપવાળો, નિમિત્તને કહેનારો, નિષ્ફૃપાવાળો, અનુકંપા વગરનો જીવ આસુરી ભાવનાને કરે છે.

### शिक्षाः

अनुबद्धविग्रहः=सदा कलहशीलः, अपि च संसक्ततपाः=आहारादिनिमित्तं तपःकारी, तथा निमित्तम् अतीतादिभेदमादिशति, तथा निष्कृपः=कृपारहितः, तथा निरनुकम्पः=अनुकम्पारहितः अन्यस्मिन् कम्पमानेऽपि, इत्यासुरीभावनोपेतो भवतीति गाथार्थः ॥१६५०॥

🛨 "आहारादि"मां 'आदि' प्रदर्थी ज्याति आदिनुं ग्रह्छ छे.

# દીકાર્થ :

અનુબદ્ધવિગ્રહવાળા=સદા કલહશીલ, વળી સંસક્ત તપવાળા=આહારાદિના નિમિત્તે તપને કરનારા, અને અતીતાદિના ભેદવાળા નિમિત્તને આદેશ કરે છે=કહે છે, એવા અને નિષ્કૃપ=કૃપાથી રહિત, અને નિરનુકંપ=અન્ય કંપતે છતે પણ અનુકંપાથી રહિત : આ પ્રકારના સાધુ આસુરી ભાવનાથી યુક્ત થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. ॥૧૬૫૦॥

# અવતરણિકા :

व्यासार्थं त्वाह -

# અવતરણિકાર્થ:

વળી વ્યાસથી અર્થને કહે છે અર્થાત્ પૂર્વગાથામાં આસુરી ભાવના કરનારા સાધુનાં લક્ષણો બતાવ્યાં, તે એકેકના સ્વરૂપને ગ્રંથકારશ્રી વિસ્તારથી બતાવે છે. તેમાં પ્રથમ અનુબદ્ધવિગ્રહવાળા સાધુનું સ્વરૂપ બતાવે છે —

#### आशा :

णिच्चं विग्गहसीलो काऊण य णाणुतप्पई पच्छा । ण य खामिओ पसीअइ अवराहीणं दुविण्हं पि ॥१६५१॥ दारं ॥

#### सन्दर्भार्थ :

णिच्चं विग्गहसीलो=िनत्य વિગ્રહશીલ, काऊण य पच्छा ण अणुतप्पई=અને (કલહને) કરીને પાછળથી અનુતાપ કરતો નથી. खामिओ य=અને ક્ષામિત=અન્ય દ્વારા ખમાવાયેલો, दुविण्हं पि अवराहीणं=બંને પણ અપરાધીમાં ण पसीअइ=પ્રસત્ર થતો નથી.

### ગાશાર્થ :

નિત્ય કલહશીલ, અને કલહ કરીને પાછળથી અનુતાપ કરતો નથી. અને અન્ય દ્વારા ખમાવાયેલો બંને પણ અપરાધીમાં પ્રસન્ન થતો નથી.

### ટીકા :

नित्यं व्युद्ग्रहशील:=सततं कलहस्वभाव:, कृत्वा च कलहं नानुतप्यते पश्चादिति, न च क्षान्तः(?क्षमितः) सन् अपराधिना प्रसीदित=प्रसादं गच्छिति अपराधिनोर्द्वयोरिष-स्वपक्षपरपक्षगतयोः कषायोदयादेवेत्येषोऽनुबद्धिवग्रह इति गाथार्थः ॥१६५१॥

### નોંધ :

ટીકામાં **क्षान्त:** છે તેને સ્થાને બૃહત્કલ્પભાષ્યગાથા પ્રમાણે તેમ જ મૂળગાથા પ્રમાણે **क्षमित:** હોવું જોઈએ અને તે પાઠ શુદ્ધ ભાસે છે.

# ટીકાર્થ :

નિત્ય વ્યુદ્દ્ગહશીલ=સતત કલહના સ્વભાવવાળો, અને કલહને કરીને પાછળથી અનુતાપ કરતો નથી=પશ્ચાત્તાપ કરતો નથી. અને અપરાધી વડે ખમાવાયેલો છતો કષાયના ઉદયથી જ સ્વપક્ષ-પરપક્ષગત બંને પણ અપરાધીમાં પ્રસન્ન થતો નથી=પ્રસાદને પામતો નથી. આ પ્રકારનો આ અનુબદ્ધવિગ્રહવાળો છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

કલ્યાણ અર્થે સંયમ ગ્રહણ કર્યા પછી પણ કોઈ સાધુમાં ગૃહસ્થાવસ્થામાં સેવેલ સ્વભાવ અનુવૃત્તિરૂપે રહે છે, તેથી કોઈનું સહન નહીં કરવાનો સ્વભાવ જેઓનો હોય, તેઓ હંમેશાં બીજાની પ્રવૃત્તિઓ જોઈને કલહ કરે છે, અને નિમિત્તવશ કલહ થઈ ગયા પછી પણ પશ્ચાત્તાપ કરતા નથી.

વળી ક્યારેક સ્વપક્ષ-પરપક્ષગત અપરાધી અર્થાત્ પોતે જે સમુદાયમાં રહેલા હોય તે પક્ષના અપરાધી કે અન્ય સમુદાય સાર્થે કલહ થયો હોય તે પરપક્ષના અપરાધી, તે સાધુને ખમાવે તોપણ તે સાધુ પ્રસાદ પામતા નથી.

આવા પ્રકારના સ્વભાવવાળા સાધુ અનુબદ્ધવિગ્રહવાળા કહેવાય છે, અને તેવા સાધુની પ્રકૃતિ આસુરી વૃત્તિ જેવી હોવાથી તેઓ આસુરી ભાવના કરે છે, જેથી તેઓ અન્ય તપાદિ આચારો પાળતા હોય તોપણ તેઓ અસુર દેવોમાં ઉત્પન્ન થાય છે. **॥૧૬૫૧॥** 

### અવતરણિકા :

संसक्ततपसमाह -

#### અવતરણિકાર્થ:

સંસક્ત તપને કહે છે અર્થાત્ પ્રતિબંધપૂર્વક તપ કરનારા સાધુના સ્વરૂપને કહે છે 🗕

#### आशः :

आहारउविहिसिज्जासु जस्स भावो उ निच्चसंसत्तो । भावोवहओ कुणइ अ तवोवहाणं तयहाए ॥१६५२॥

### **અ**न्द्रशार्थ :

आहारउविहिसिज्जासु उ जस्स भावो=વળી આહાર-ઉપધિ-શય્યામાં જેનો ભાવ છે, (એ) निच्चसंसत्तो= નિત્યસંસક્ત છે. भावोवहओ अ=અને ભાવથી ઉપહત=નિત્યસંસક્ત ભાવથી હણાયેલ સાધુ, तयहाण्= તદર્થે=આહારાદિ અર્થે, तवोवहाणं कुणइ=तपोपधानने કરે છે.

#### भाशार्थ :

વળી આહાર-ઉપધિ-શચ્ચામાં જેનો ભાવ છે, એ નિત્થસંસક્ત છે. અને નિત્થસંસક્ત ભાવથી હણાયેલ સાધુ આહારાદિ અર્થે તપોપધાનને કરે છે.

### દીકા :

आहारोपधिशय्यासु-ओदनादिरूपासु यस्य भावस्तु=आशयः नित्यसंसक्तः=सदाप्रतिबद्धः, भावोपहतः स एवम्भूतः करोति च तपउपधानम्-अनशनादि तदर्थम्=आहाराद्यर्थं, यः संसक्ततपा यतिरिति गाथार्थः ॥१६५२॥

# ટી<del>ક</del>ાર્થ :

વળી ઓદનાદિરૂપ આહાર-ઉપધિ-શય્યામાં જેનો ભાવ છે≕આશય છે, એ નિત્યસંસક્ત છે=સદાપ્રતિબદ્ધ છે. અને ભાવથી ઉપહત આવા પ્રકારના તે=આહારાદિમાં સંસક્તભાવથી હણાયેલા એવા પ્રકારના તે સાધુ, તદર્થે=આહારાદિ અર્થે, અનશનાદિ તપોપધાનને કરે છે, જે સંસક્ત તપવાળા યતિ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

સંયમજીવનમાં પણ જે સાધુને સુંદર આહારમાં કે સુંદર વસ્તાદિમાં કે વસતિ આદિમાં કે અન્ય કોઈ સુંદર પદાર્થોમાં આસક્તિ હોય, તે સાધુ નિત્યસંસક્ત સ્વભાવવાળા છે, અને તેવા નિત્યસંસક્ત સાધુ ક્વચિત્ વ્યક્તરૂપે આહારાદિની પ્રાપ્તિનું લક્ષ્ય કરીને તપાદિ કરે છે, તો ક્વચિત્ સ્પષ્ટ વિચાર કર્યા વગર સુષુપ્તરૂપે આહારાદિની પ્રાપ્તિના ઉપાયભૂત તપાદિમાં પ્રવૃત્તિ કરે છે.

અહીં 'તપ' શબ્દના ઉપલક્ષણથી ઉપદેશાદિ અન્ય પ્રવૃત્તિનું ગ્રહણ કરવું. તેથી તપમાં કે ઉપદેશાદિમાં

પ્રવૃત્તિ કરનારા સાધુ સંસક્ત તપવાળા યતિ કહેવાય, અને તેઓ આસુરી ભાવનાથી પોતાના આત્માને વાસિત કરે છે. ॥૧૬૫૨॥

#### અવતરશિકા :

निमित्तादेशनमाह -

#### અવતરણિકાર્થ:

નિમિત્તના આદેશનને કહે છે અર્થાત્ નિમિત્તનો આદેશ કરનારા સાધુના સ્વરૂપને કહે છે –

#### भाशाः

तिविहं हवइ निमित्तं एक्किकं छिव्वहं तु विण्णेअं । अभिमाणाभिनिवेसा वागरिअं आसुरं कुणइ ॥१६५३॥ दारं ॥

### અન્વચાર્થ:

निमित्तं तिविहं हवइ=ििमत्त त्रिविध=ભૂત-ભिविष्य-वर्तमान३५ ત्रश પ્રકારનું, થાય છે. एक्किकं तु छिळहं विण्णेअं=वणी એકેક (નિમિત્ત) છ પ્રકારનું જાણવું. अभिमाणाभिनिवेसा=અભિમાનના અભિનિવેશથી वागरिअं=વ્યાકૃત=કહેવાયેલું નિમિત્ત, आसुरं कुणइ=આસુરીને કરે છે.

#### ગાશાર્થ :

નિમિત્ત ભૂત-ભવિષ્ય-વર્તમાન : એમ ત્રણ પ્રકારનું થાય છે. વળી એકેક નિમિત્ત છ પ્રકારનું જાણવું. અભિમાનના અભિનિવેશથી કહેવાયેલું નિમિત્ત આસુરી ભાવનાને કરે છે.

# ટીકા :

त्रिविधं भवति निमित्तं कालभेदेन, एकैकं षड्वधं लाभालाभसुखदुःखजीवितमरणविषयभेदेन तत्तु भवति विज्ञेयम्, एतच्च अभिमानाभिनिवेशादिति अभिमानतीव्रतया व्याकृतं सदासुरीभावनां करोति, तद्धावाभ्यासरूपत्वादिति गाथार्थः ॥१६५३॥

# ટીકાર્થ :

કાળના ભેદથી=અતીત-અનાગત-પ્રત્યુત્પન્નરૂપ કાળના ભેદથી, નિમિત્ત ત્રણ પ્રકારે થાય છે. વળી એકેક તે=અતીત-અનાગત-પ્રત્યુત્પન્નરૂપ એકેક ભેદવાળું નિમિત્ત, લાભ-અલાભ, સુખ-દુઃખ, જીવિત-મરણરૂપ વિષયના ભેદથી છ પ્રકારે વિજ્ઞેય થાય છે. અને આ=કાળના ભેદથી ત્રણ પ્રકારનું અને વિષયના ભેદથી છ પ્રકારનું નિમિત્ત, અભિમાનના અભિનિવેશથી=અભિમાનની તીવ્રતાથી, વ્યાકૃત છતું=પ્રગટ કરાયેલું છતું, આસુરી ભાવનાને કરે છે; કેમ કે તેના ભાવના=અસુરભાવના, અભ્યાસરૂપપણું છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

વર્તમાનકાળ, ભૂતકાળ અને ભવિષ્યકાળની અપેક્ષાએ નિમિત્ત ત્રણ ભેદોવાળું છે. વળી તે ત્રણ

ભેદોવાળું નિમિત્ત લાભ-અલાભ, સુખ-દુઃખ, જીવન-મરણરૂપ વિષયના ભેદથી છ ભેદોવાળું છે. આ સર્વ પ્રકારના નિમિત્તના જાણકાર કોઈ સાધુને ક્યારેક તે નિમિત્ત બતાવવાવિષયક તીવ્ર અભિમાનનો પરિણામ થાય, ત્યારે જો નિમિત્તવિષયક પોતાના જ્ઞાનનું પ્રદર્શન કરે તો તે સાધુ આસુરી ભાવના કરે છે.

અહીં વિશેષ એ છે કે સાધુ આજીવિકા નિમિત્ત નિમિત્તનું કથન કરે તો આભિયોગિકી ભાવના થાય છે, જ્યારે અભિમાનના તીવ્ર પરિજ્ઞામને કારણે પોતાના જ્ઞાનને બતાવવા માટે નિમિત્તનું કથન કરે તો આસુરી ભાવના થાય છે.

અહીં કહ્યું કે "અભિમાનના અભિનિવેશથી" એનાથી એ પ્રાપ્ત થાય કે જે સાધુને નિમિત્તવિષયક જ્ઞાન હોય અને 'પોતે નિમિત્તના જાણકાર છે' તેનો તે સાધુને કંઈક અંશે અહંકાર હોય, તો સંયમની મર્યાદાને કારણે નિમિત્તનું કથન કરે નહીં, પરંતુ પોતાની શક્તિ અન્યને બતાવવા વિષયક અહંકારનો તીવ્ર પરિણામ થાય, તો તે સાધુ સંયમની મર્યાદાને પણ મૂકીને નિમિત્તનું કથન કરે છે. 11૧૬૫૩॥

### અવતરશિકા :

निष्कृपमाह --

### અવતરણિકાર્થ :

નિષ્કૃપને કહે છે અર્થાત્ કૃપારહિત સાધુના સ્વરૂપને કહે છે -

#### भाशाः

चंकमणाई सत्तो सुणिक्किवो थावराइसत्तेसुं । काउं व णाणुतप्पइ एरिसओ णिक्किवो होइ ॥१६५४॥ दारं ॥

# અન્વચાર્થ :

सत्तो=સક્ત=કોઈક કૃત્યમાં આસક્ત, **सृणिक्किवो**=સુનિષ્કૃપ=અત્યંત દયારહિત સાધુ, **थावराइसत्तेसुं**= સ્થાવરાદિ સત્ત્વોમાં चंकमणाई=ચંકમણાદિને (કરે છે,) काउं व=અથવા (ચંક્રમણાદિ) કરીને णाणुतप्पइ= અનુતાપ કરતા નથી. **एरिसओ णिक्किवो होइ**=આવા પ્રકારનાં (સાધુ) નિષ્કૃપ હોય છે.

# ગાશાર્થ :

કોઈક કૃત્યમાં આસક્ત, અત્થંત દયારહિત સાધુ સ્થાવરાદિ સત્ત્વોમાં ચંક્રમણાદિને કરે છે, અથવા ચંક્રમણાદિ કરીને અનુતાપ કરતા નથી. આવા પ્રકારના સાધુ નિષ્કૃપ હોય છે.

### ટીકા :

चङ्क्रमणादि=गमनासनादि सक्तः सन् क्वचित् सुनिष्कृपः=सुष्ठु गतघृणः स्थावरादिसक्त्वेषु करोत्यजीवप्रतिपत्त्या, कृत्वा वा चङ्क्रमणादि नानुतप्यते केनचित्रोदितः सन्, ईदृशो निष्कृपो भवति, लिङ्गमेतदस्येति गाथार्थः ॥१६५४॥

#### ટીકાર્થ :

ક્યાંક સક્ત છતા=કોઈક કૃત્યમાં રક્ત છતા સાધુ, સુનિષ્કૃપ=સુષ્ઠુ ગતઘૃણાવાળા=અત્યંત દયા વગરના, સ્થાવરાદિ સત્ત્વોમાં અજીવની પ્રતિપત્તિથી ચંક્રમણાદિને=ગમન-આસનાદિને=જવું-બેસવું વગેરે ક્રિયાને, કરે છે.

અથવા ચંક્રમણાદિને કરીને કોઈક વડે કહેવાયેલા છતા અનુતાપ કરતા નથી. આવા પ્રકારના સાધુ નિષ્કૃપ હોય છે. આનું આ લિંગ છે≕નિષ્કૃપ સાધુનું ઉપરમાં બતાવ્યું એ લક્ષણ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

જે સાધુ સંયમના પરિણામથી ભાવિત નથી, તેઓ ગૃહસ્થની જેમ પોતાનાં કૃત્યો કરવામાં સક્ત હોય છે અને યતનાપૂર્વક ચાલવાના પરિણામ વગરના હોવાથી અત્યંત દયા વગરના હોય છે. આવા સાધુ સ્થાવરાદિ જીવોમાં 'આ જીવ નથી, અજીવ છે' એ પ્રકારની કુબુદ્ધિથી જીવો પર ગમન-આસન આદિ પ્રવૃત્તિઓ નિર્દયપણે કરે છે, અથવા ગમનાદિ ક્રિયા કરીને કોઈક વડે કહેવામાં આવે કે 'આ ભૂમિ જીવાકુલ છે', તોપણ તે નિષ્કૃપ સાધુ પશ્ચાત્તાપ કરતા નથી.

આમ, પરની પીડાથી જેનું હૈયું કંપાયમાન થતું નથી એ નિષ્કૃપપરિણામનું લિંગ છે. આથી અર્થથી ફિલત થાય કે જે સાધુ ગમનાદિ ચેષ્ટા કંટકાકીર્ણ ભૂમિમાં ગમનની જેમ યતનાપૂર્વક કરતા નથી, અને પોતાના સંકલ્પિત કાર્ય માટે અનુપયુક્તપણે કે શૂન્યમનસ્કથી કે વાતો કરતા ચાલતા હોય, તેઓમાં પણ કંઈક અંશથી નિષ્કૃપાનો પરિણામ વર્તે છે અને જેઓ જીવોની હિંસા થયા પછી અનુતાપ પણ કરતા નથી, તેઓમાં વિશેષથી નિષ્કૃપાનો પરિણામ વર્તે છે. આવા નિષ્કૃપ સાધુ આસુરી ભાવના કરે છે. !!૧૬૫૪!!

# અવતરણિકા :

निरनुकम्पमाह -

# अवतरिशङ्गर्थः

નિરનુકંપને કહે છે અર્થાત્ અનુકંપારહિત સાધુના સ્વરૂપને કહે છે –

#### भाशा :

जो उ परं कंपंतं दङ्कण ण कंपए कठिणभावो । एसो उ णिरणुकंपो पण्णत्तो वीअरागेहिं ॥१६५५॥ दारं ॥

# अन्वयार्थ :

किंठणभावो उ जो=वणी કઠિણ ભાવવાળો જે कंपंतं परं दङ्कण=કંપતા એવા પરને જોઈને ण कंपण्=કંપતો નથી, एसो उ=वणी એ (જીવ) वीअरागेहिं णिरणुकंपो पण्णत्तो=વीतराग वडे निरनुકंપ પ્રજ્ઞપ્ત છે.

#### आशार्थ :

વળી કઠિણ ભાવવાળો જે જીવ કંપતા એવા પરને જોઈને કંપતો નથી, વળી એ જીવ વીતરાગ વડે નિરનુકંપ પ્રજ્ઞપ્ત છે.

### કોકા :

यस्तु परं कम्पमानं दृष्ट्वा कुतश्चिद्धेतुतः न कम्पते कठिनभावः सन् क्रूरतया, एष पुनः निरनुकम्पो जीवः प्रज्ञप्तो वीतरागैः=आप्तैरिति गाथार्थः ॥१६५५॥

### ટીકાર્થ:

વળી ક્રૂરપણાથી કઠિણ ભાવવાળો છતો જે જીવ કોઈક હેતુથી કંપતા એવા પરને જોઈને કંપતો નથી, વળી એ જીવ વીતરાગ વડે=આપ્ત વડે, નિરનુકંપ પ્રરૂપાયો છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. ૫૧૬૫૫॥

### अवतरशिङा :

उक्ताऽऽसुरीभावना, सम्मोहनीमाह -

### અવતરણિકાર્થ:

આસુરી ભાવના કહેવાઈ, સંમોહનીને કહે છે -

### ભાવાર્થ :

ગાથા ૧૬૨૯માં પાંચ પ્રકારની સંક્લિષ્ટ ભાવનાનાં નામ બતાવ્યાં, તેમાંથી ગાથા ૧૬૫૦થી ૧૬૫૫માં આસુરી ભાવનાનું સ્વરૂપ બતાવ્યું, હવે ગાથા ૧૬૬૧ સુધી સંમોહની ભાવનાનું સ્વરૂપ બતાવે છે –

#### भाशा :

उम्मग्गदेसओ मग्गदूसओ मग्गविष्पडीवत्ती । मोहेण य मोहित्ता सम्मोहिं भावणं कुणइ ॥१६५६॥ पडिदारगाहा ॥

# अन्वयार्थः

उम्मग्गदेसओ मग्गदूसओ मग्गविष्यडीवत्ती=ઉન્માગદિશક, માર્ગદૂષક, માર્ગવિપ્રતિપત્તિવાળા (સાધુ) मोहेण य मोहित्ता=મોહથી મોહન કરીને=પોતાના મોહથી અન્યમાં મોહ પેદા કરાવીને, सम्मोहिं भावणं कुणइ=સંમોહી ભાવનાને કરે છે.

🛨 '**ય'** પાદપૂર્તિમાં છે.

### **आश्वार्थ**ः

ઉત્માગદિશક, માર્ગદૂષક, માર્ગવિપ્રતિપત્તિવાળા સાધુ પોતાના મોહથી અન્યમાં મોહ પેદા કરાવીને સંમોહી ભાવનાને કરે છે.

### દીકા :

उन्मार्गदेशकः वक्ष्यमाणः, एवं मार्गदूषकः, एवं मार्गविप्रतिपत्तिः, तथामोहेन स्वगतेन, तथामोहयित्वा परं सम्मोहीभावनां करोति, तद्भावाभ्यासरूपत्वादिति गाथार्थः ॥१६५६॥

#### ટીકાર્થ:

વશ્યમાણ એવા ઉન્માર્ગદેશક, એ રીતે=જે રીતે ઉન્માર્ગદેશક વશ્યમાણ છે એ રીતે, માર્ગદૂષક, એ રીતે માર્ગિવપ્રતિપત્તિવાળા સાધુ સ્વગત તે પ્રકારના મોહથી, પરને તે પ્રકારે મોહન કરીને=જે પ્રકારનો મોહ પોતાનામાં છે તે પ્રકારના મોહને અન્યમાં પેદા કરાવીને, સંમોહી ભાવનાને કરે છે; કેમ કે તે ભાવના અભ્યાસરૂપપણું છે=ઉન્માર્ગદેશકાદિ ભાવો સંમોહભાવના અભ્યાસરૂપ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

કેટલાક સાધુઓ ભગવાનના વચનના મર્મને યથાસ્થાને યોજન કરી શકે એવા ક્ષયોપશમ વગરના હોય, છતાં ઉપદેશની પ્રવૃત્તિ કરે તો તેઓ ઉન્માર્ગના દેશક છે.

એ રીતે કેટલાક સાધુઓ પોતાની મંદ પ્રજ્ઞાને કારણે શાસ્ત્રવચનોને યથાસ્થાને જોડી શકતા ન હોય, તેથી તેઓને "ભગવાનનાં વચનો યથાર્થ નથી" એવો ભ્રમ વર્તે છે, તેથી તેઓ માને છે કે ભગવાનનાં શાસ્ત્રવચનો પરસ્પર અસંબદ્ધ છે, તેવા સાધુઓ માર્ગના દૂષક છે.

વળી કેટલાક સાધુઓ ભગવાને બતાવેલ પદાર્થીને ઉચિત રીતે જોડી શક્યા ન હોય, તેથી પોતાની મતિકલ્પનાથી અર્થને જોડીને તે પ્રમાણે અર્થ કરે છે. તેઓ માર્ગની વિપ્રતિપત્તિવાળા છે અર્થાત્ ભગવાનના માર્ગને વિપરીત સ્વીકારનારા છે.

આવા પ્રકારના સાધુઓમાં મોહ વર્તે છે અને પોતાનામાં જે પ્રકારનો મોહ વર્તતો હોય તે પ્રકારનો મોહ તેઓ ઉપદેશાદિ દ્વારા બીજાનામાં પેદા કરે છે, જેનાથી તેઓ સંમોહની ભાવના કરે છે. ॥૧૬૫૬॥

# अवतरशिङा :

उन्मार्गदेशकमाह -

# અવતરશિકાર્થ :

ઉન્માર્ગદેશકને કહે છે=ઉન્માર્ગની દેશના આપનારા સાધુના સ્વરૂપને કહે છે –

# ગાથા :

नाणाइ अ दूसिंतो तिब्बवरीअं तु उद्दिसइ मग्गं । उम्मग्गदेसओ एस होइ अहिओ उ सपरेसि ॥१६५७॥ दारं ॥

# અન્વચાર્થ:

नाणाइ अ दूर्सितो=अने झानादिने दूषण કरता (साधु) तिव्ववरीअं तु मग्गं उद्दिसइ=वणी तेनाथी

વિપરીત માર્ગને ઉદ્દેશે છે=બતાવે છે, एस उम्मग्गदेसओ=આ ઉન્માગદિશક (સાધુ) सपरेसि अहिओ उ होइ=स्व-परना અહિતરૂપ જ થાય છે.

### भाथार्थ :

અને જ્ઞાનાદિને દૂષિત કરતા સાધુ વળી તેનાથી વિપરીત માર્ગને બતાવે છે, આ ઉન્માર્ગદેશક સાધુ સ્વ-પરના અહિતરૂપ જ થાય છે.

### ટીકા :

ज्ञानादीनि दूषयन् पारमार्थिकानि, तद्विपरीतं तु=पारमार्थिकज्ञानविपरीतमेवोद्दिशति मार्गं धर्म्मसम्बन्धिनम्, उन्मार्गदेशक एष एवम्भूतः भवत्यहित एव परमार्थेन स्वपरयोर्द्वयोरपीति गाथार्थः ॥१६५७॥

# ટીકાર્થ :

પારમાર્થિક જ્ઞાનાદિને દૂષણ કરતા, વળી તેનાથી વિપરીત જ=પારમાર્થિક જ્ઞાનથી વિપરીત જ, ધર્મસંબંધી માર્ગને ઉદ્દેશે છે=બતાવે છે, આવા પ્રકારના આ ઉન્માર્ગદેશક સાધુ સ્વ-પર બંનેના પણ પરમાર્થથી અહિતરૂપ જ થાય છે.

### ભાવાર્થ :

જે સાધુઓ ભગવાનના વચનના તાત્પર્ય જોડવાને અનુરૂપ ઉચિત ક્ષયોપશમવાળા નથી, તેઓ શાસ્ત્રવચનો, દર્શનાચારની ઉચિત ક્રિયાઓ અને ચારિત્રાચારની ઉચિત ક્રિયાઓરૂપ જે જ્ઞાનાદિ છે, તેને દૂષિત કરે છે અર્થાત્ પૂર્વના મહાપુરુષોએ જ્ઞાનાદિ ભાવો જે પ્રકારે બતાવ્યા છે તે પ્રકારના પારમાર્થિક ભાવોને "આ બરાબર નથી" એમ કહીને દૂષિત કરે છે, એ ઉન્માર્ગદેશક છે.

વળી કોઈ મહાત્મા પારમાર્થિક જ્ઞાનથી વિપરીત જ એવો ધર્મસંબંધી માર્ગ અન્યને બતાવે છે, એ ઉત્માર્ગદેશક છે.

વળી આવા સાધુઓ ઉન્માર્ગની દેશના દ્વારા ભગવાનના વચનથી વિપરીત રુચિ કરીને અત્મામાં મિથ્યા સંસ્કારો નાંખે છે, જેથી પરમાર્થથી પોતાનું અહિત થાય છે, તેમ જ બીજાને પણ માર્ગવિષયક ભ્રમ કરાવીને તેનું પણ અહિત કરે છે. આમ ઉન્માર્ગદેશક સાધુ સંમોહી ભાવના કરે છે. **॥૧૬૫૭॥** 

# અવતરણિકા :

मार्गदूषकमाह -

# અવતરણિકાર્થ:

માર્ગદૂષકને કહે છે=માર્ગનું દૂષણ કરનારા સાધુના સ્વરૂપને કહે છે –

#### ગાથા :

# णाणाइ तिविहमग्गं दूसइ जो जे अ मग्गपडिवण्णे । अबुहो जाईए खलु भण्णइ सो मग्गदूसो ति ॥१६५८॥ दारं ॥

### अन्तज्ञार्थ :

जो=જे णाणाइ तिविहमग्गं=જ્ઞાનાદિરૂપ ત્રિવિધમાર્ગને जे अ मग्गपडिवण्णे=અને જેઓ માર્ગપ્રતિપન્ન છે (તેઓને) दूसइ=દૂષણ કરે છે. जाईए खलु अबुहो सो=જ્ઞતિથી જ અબુધ આ मग्गदूसो भण्णइ=માર્ગદૂષક કહેવાય છે.

🛨 'त्ति' પાદપૂર્તિ અર્થક છે.

#### आशर्थ :

જે સાધુ જ્ઞાનાદિરૂપ ત્રણ પ્રકારના માર્ગને અને જેઓ માર્ગપ્રતિપજ્ઞ છે તેઓને દૂષિત કરે છે, જાતિથી જ અબુધ એવા એ સાધુ માર્ગદૂષક કહેવાય છે.

# ટીકા :

ज्ञानादिं त्रिविधमार्गं पारमार्थिकं दूषयित यः कश्चित्, ये च मार्गप्रतिपन्नाः साधवस्तांश्च दूषयित, अबुधः=अविद्वान् जात्यैव, न परमार्थेन, भण्यतेऽसावेवम्भूतः मार्गदूषकः पाप इति गाथार्थः ॥१६५८॥

# ટીકાર્થ :

પારમાર્થિક જ્ઞાનાદિરૂપ ત્રિવિધ માર્ગને જે કોઈ દૂષિત કરે છે અને જેઓ માર્ગને સ્વીકારીને રહેલા સાધુઓ છે તેઓને દૂષિત કરે છે. પરમાર્થથી નહિ પરંતુ જાતિથી જ અબુધ≔અવિદાન, આવા પ્રકારનો આ માર્ગદૂષક પાપી કહેવાય છે.

# ભાવાર્થ :

ભગવાને સમ્યગ્જ્ઞાન-સમ્યગ્દર્શન-સમ્યગ્ચારિત્રરૂપ જે પારમાર્થિક મોક્ષમાર્ગ બતાવ્યો છે, તે મોક્ષમાર્ગને જે સાધુઓ ભગવાનના વચનનિરપેક્ષ થઈ સ્વમતિઅનુસાર યોજન કરીને કહે છે, તેઓ ભગવાને બતાવેલા માર્ગને દૂષિત કરે છે. વળી આવા સાધુઓ અને જે સાધુઓ ભગવાનના વચનઅનુસાર માર્ગમાં રહેલા સાધુઓની ઉચિત એવી ઉત્સર્ગ-અપવાદની આચરણાઓને દૂષિત કરે છે તેઓ, જાતિથી જ અવિદ્વાન છે અર્થાત્ આ બન્ને પ્રકારના સાધુઓ વાસ્તવિકતાથી શાસ્ત્ર ભણેલા હોવા છતાં શાસ્ત્રને સ્વમતિઅનુસાર જોડનાર હોવાથી જાતિથી જ અવિદ્વાન છે, અને તેવા સાધુઓ આ રીતે માર્ગને દૂષિત કરીને ભગવાનના માર્ગનો નાશ કરે છે, તેથી તેઓ પાપી છે.

અહીં વિશેષ એ છે કે ભગવાનના માર્ગનો નાશ કરનારા સાધુઓ શાસ્ત્રો ભણેલા છે, શાસ્ત્રોને સમ્યક્ વિચારી શકે તેવી મતિવાળા છે, છતાં તે પ્રકારના માનાદિ કષાયને વશ થઈને ભગવાનના માર્ગને દૂષિત કરે છે, માટે તેઓને જાતિથી જ અવિદ્વાન કહેલ છે; કેમ કે ભગવાનના શાસનના મર્મને નહિ જાણનારા સાધુઓ જેવી જાતિવાળા જ આ શાસ્ત્ર ભણેલા સાધુઓ પણ છે, માટે અબુધ છે. આવા સાધુઓ પોતાના આત્માને સંમોહની ભાવનાથી ભાવિત કરે છે. ॥૧૬૫૮॥

### अवतरशिङा :

मार्गविप्रतिपत्तिमाह -

### अवतरशिङार्थः

માર્ગિવિપ્રતિપત્તિને કહે છે=માર્ગને વિપરીત રીતે સ્વીકારનારા સાધુના સ્વરૂપને કહે છે -

#### आथा :

जो पुण तमेव मग्गं दूसिउंऽपंडिओ सतक्काए । उम्मग्गं पंडिवज्जइ विष्पंडिवन्ने स मग्गस्स ॥१६५९॥ दारं ॥

#### अन्दर्भार्थ :

अपंडिओ पुण जो=વળી અપંડિત એવા જે (સાધુ) तमेव मग्गं=તે જ માર્ગને=પૂર્વગાથામાં બતાવ્યો તે જ જ્ઞાનાદિરૂપ માર્ગને, सतकाए=સ્વતકીથી=પોતાના મિથ્યા વિકલ્પથી, दूसिउं=દૂષિત કરીને उम्मगं पडिवज्जइ=ઉન્માર્ગને સ્વીકારે છે, स=તે (સાધુ) मग्गस्स विष्यडिवन्ने=માર્ગના વિપ્રતિપત્ર છે.

### ગાથાર્થ :

વળી અપંકિત એવા જે સાધુ પૂર્વગાથામાં બતાવ્યો તે જ ત્રિવિધ જ્ઞાનાદિરૂપ માર્ગને પોતાના મિથ્યા વિકલ્પથી દૂષિત કરીને ઉન્માર્ગને સ્વીકારે છે, તે સાધુ માર્ગના વિપ્રતિપજ્ઞ છે.

# ટીકા :

यः पुनस्तमेव मार्ग-ज्ञानार्दि दूषियत्वा अपण्डितः सन् स्वतक्रया-जातिरूपया देश उन्मार्गं प्रतिपद्यते, देश एव विप्रतिपत्तिरिति गाथार्थः ॥१६५९॥

# टीङार्थ :

વળી અપંડિત છતા જે સાધુ તે જ જ્ઞાનાદિરૂપ માર્ગને જાૃતિરૂપ સ્વતર્કાથી=કુયુક્તિરૂપ પોતાના મિથ્યા વિકલ્પથી, દૂષિત કરીને દેશમાં ઉન્માર્ગને સ્વીકારે છે. આથી દેશમાં જ વિપ્રતિપત્તિ છે. તે સાધુ માર્ગના વિપ્રતિપત્ર છે, એમ મૂળગાથાના ચોથા પાદ પ્રમાણે અધ્યાહાર કથન છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

જે સાધુ શાસ્ત્રના મર્મને જાણવાના વિષયમાં અપંડિત છે, અને યુક્તિના દોષરૂપ સ્વમતિથી ભગવાને બતાવેલ રત્નત્રયીના માર્ગને દૂષિત કરે છે, તે સાધુ દેશમાં ઉન્માર્ગ સ્વીકારનારા છે.

જેમ જમાલિએ કહ્યું કે "કરાતું હોય તેને કરાયું કહેવાય નહીં, પરંતુ કરાયેલું હોય તેને જ કરાયું કહેવાય." ત્યાં અર્ધ કાર્ય કરાયેલું છે તેને કરાયું કહેવું એ યથાર્થ વચન છે, પરંતુ જે અર્ધ કાર્ય કરાયેલું નથી તેને પણ વ્યવહારમાં કરાયેલું જ કહેવાય, છતાં તે નહીં કરાયેલ કાર્યરૂપ દેશમાં જ જમાલિએ કરાયેલનો અસ્વીકાર કર્યો તે એક દેશમાં ઉન્માર્ગના સ્વીકારરૂપ છે, જે વચન ભગવાનના વચનથી એક દેશમાં વિપરીત પ્રતિપત્તિરૂપ છે. આવા સાધુઓ માર્ગના વિપ્રતિપત્ર છે, જેનાથી તેઓ સંમોહની ભાવના કરે છે. ॥૧**૬૫૯॥** 

### અવતરશિકા :

मोहमाह -

### અવતરણિકાર્થ:

મોહને કહે છે≕મોહના સ્વરૂપને કહે છે −

आथा :

तह तह उवहयमइओ मुज्झइ णाणचरणंतरालेसु । इङ्कीओ अ बहुविहा दहुं जत्तो तओ मोहो ॥१६६०॥ दारं ॥

#### भन्वश्चार्थः

तह तह उवहयमइओ=તે તે પ્રકારે ઉપહત મતિવાળા (સાધુ) णाणचरणंतरालेसु=જ્ઞાન-ચરણના અંતરાલોમાં मुज्झइ=મુંઝાય છે, बहुविहा अ इहीओ दहुं=અને બહુવિધ ઋદ્ધિઓને જોઈને जत्तो=જેનાથી (મુંઝાય છે,) तओ मोहो=એ મોહ છે.

### आधार्थ :

તે તે પ્રકારે ઉપહત મતિવાળા સાધુ જ્ઞાન-ચરણના અંતરાલોમાં મુંઝાય છે, અને બહુ પ્રકારની ઋદ્ધિઓને જોઈને જેનાથી મુંઝાય છે, એ મોહ છે.

# ટીકા :

तथा तथा चित्ररूपतया उपहतमितः सन् मुहाति ज्ञानचरणान्तरालेषु गहनेषु, ऋद्धीश्च बहुविधा दृष्ट्वा परतीर्थिकानां यतो मुहात्यसौ मोह इति गाथार्थः ॥१६६०॥

# ટીકાર્થ:

તે તે પ્રકારે ચિત્રરૂપપણાથી ઉપહત મતિવાળા છતા સાધુ ગહન એવા જ્ઞાન-ચરણના અંતરાલોમાં મુંઝાય છે, અને પરતીર્થિકોની=અન્યદર્શનીઓની, બહુ પ્રકારવાળી ઋદ્ધિઓને જોઈને જેનાથી મુંઝાય છે એ મોહ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

કેટલાક સાધુઓ શાસ્ત્રીય પદાર્થો જોવામાં અવ્યુત્પન્ન મતિવાળા હોય છે, છતાં પોતે શાસ્ત્રીય પદાર્થોને યથાર્થ જાણનારા છે તેવો ભ્રમ ધારણ કરે છે. અને તે તે પ્રકારના વિવિધપણાથી તેઓ ઉપહત મતિવાળા હોય છે અર્થાત્ કોઈક સાધુને કોઈક પ્રકારની મતિ હણાયેલી હોય છે, તો અન્ય સાધુને અન્ય કોઈક પ્રકારની મતિ હણાયેલી હોય છે, જેના કારણે ગહન એવા જ્ઞાન અને ચારિત્રના અંતરાલોમાં તેઓ મોહ પામે છે અર્થાત્ શાસ્ત્રના પારમાર્થિક રહસ્યોને ગ્રહણ કરવાના વિષયમાં અને ચારિત્રાચારની ક્રિયાઓથી અંતરંગ ભાવો કરવાના વિષયમાં મુંઝાય છે. તેથી તે સાધુ શાસ્ત્રવચનોના સ્થૂલથી અર્થો કરે છે અને ચારિત્રની બાહ્ય આચરણામાત્રમાં ચારિત્રની બુદ્ધિ વહન કરે છે.

વળી, કેટલાક સાધુઓ અન્યદર્શનીઓની બહુ પ્રકારની ઋદ્ધિઓમાં મોહ પામે છે અને વિચારે છે કે આ લોકોના દર્શનમાં યોગમાર્ગના સૂક્ષ્મ પદાર્થો હશે, જેથી તે યોગના માહાત્મ્યરૂપે આમને આ પ્રકારની ઋદ્ધિઓ પ્રાપ્ત થઈ છે, આવા સાધુઓ જૈનશાસનમાં રહેલા ગંભીર યોગમાર્ગના મર્મને પ્રાપ્ત કરી શકતા નથી.

આ પ્રકારનો તેઓમાં વર્તતો ભાવ મોહ છે અને તે સ્વગત મોહથી સંમોહની ભાવના કરે છે. II**૧૬૬**OII

# અવતરશિકા :

मोहयित्वेति व्याचिख्यासुराह -

### અવતરણિકાર્થ:

'मोहयित्वा' એ પ્રકારના દ્વારનું વ્યાખ્યાન કરવાની ઇચ્છાવાળા ગ્રંથકારશ્રી કહે છે –

# सावार्थ :

ગાથા ૧૬૫૬માં સંમોહની ભાવનાના પાંચ દ્વારો બતાવેલ, તેમાંથી હવે ''મોહન કરીને'' એ પ્રકારના ચરમ દ્વારના સ્વરૂપને ગ્રંથકારશ્રી બતાવે છે –

### आथा :

जो पुण मोहेइ परं सब्भावेणं च कइअवेणं वा । सगयंतरम्मि सो पुण मोहित्ता घेप्पइ अणेण ॥१६६१॥

# અન્વચાર્ચ :

जो पुण=વળી જે सब्भावेणं च कइअवेणं वा समयंतर्राम्म=સદ્ભાવથી અથવા કૈતવથી સમયાંતરમાં परं मोहेइ=પરને મોહન કરે છે=અન્યને મુંઝવે છે, सो पुण=તે વળી मोहित्ता='मोहियत्वा' (એ પ્રકારના) अणेण=આનાથી=દ્વારથી, घेणइ=ગ્રહણ કરાય છે.

# भाशार्थ :

વળી જે સાધુ સદ્ભાવથી કે કૈતવથી સમર્થાતરમાં અન્થને મુંઝવે છે, તે વળી 'मोहयित्वा' એ પ્રકારના હારથી ગ્રહણ કરાય છે.

# ટીકા :

यः पुनर्मोहयति परम्=अन्यं प्राणिनं सद्भावेन वा=तथ्येन वा, तथा कैतवेन वा=परिकल्पितेन,

समयान्तरे=परसमये मोहयति, स पुनरेवम्भूतः प्राणी मोहयित्वेति गृह्यतेऽनेन=द्वारगाथावयवेनेति गाथार्थः ॥१६६१॥

### ટીકાર્થ :

વળી જે પરને=અન્ય પ્રાણીને, સદ્ભાવથી=તથ્યથી=સત્યથી, મોહ પમાડે છે, અથવા તે પ્રકારના કૈતવથી=પરિકલ્પિતથી=કલ્પના કરેલ એવા વચનથી, સમયાંતરમાં=પરસમયમાં=અન્યદર્શનમાં, મોહ પમાડે છે. વળી આવા પ્રકારનો તે પ્રાણી=તે જીવ, 'मोहियत्वा' એ પ્રકારના આનાથી=દ્વારગાથાના અવયવથી, ગ્રહણ કરાય છે. એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

જે જીવોની શાસ્ત્રીય પણ સત્ય પદાર્થ સમજવાની ભૂમિકા સંપન્ન થઈ નથી તેવા જીવોને, જેઓ ગૂઢ આશયવાળા શાસ્ત્રોક્ત પદાર્થો કહીને વ્યામોહ પેદા કરે છે અર્થાત્ "आणाए धम्मो" ઇત્યાદિ વચનોના રહસ્ય પંડિતપુરુષો જ ગ્રહણ કરી શકે તેમ છે, છતાં જેઓ બાળ કે મધ્યમ બુદ્ધિવાળા જીવોને તેવા વચનોનો ઉપદેશ આપીને બાહ્ય આચરણા આદિ કોઈક પદાર્થમાં એકાંતબુદ્ધિ ઉત્પન્ન થાય તે રીતે અન્ય જીવોમાં વ્યામોહ ઉત્પન્ન કરે છે; અથવા જેઓ અન્યદર્શનનાં સ્યાદ્ધાદથી વિરુદ્ધ વચનોને પોતાની કલ્પનાથી બનાવેલ યુક્તિ દ્વારા યથાર્થ સ્થાપન કરીને અન્ય જીવોને અન્યદર્શનના પદાર્થીમાં સત્તત્ત્વનો ભ્રમ કરાવે છે અર્થાત્ "દિગંબર સાધુઓ વસ્ત્રાદિનો ત્યાગ કરીને અત્યંત કઠોરચર્યા પાળનારા છે, તેથી તેઓનો ત્યાગ અપરિગ્રહવ્રતને અત્યંત ઉપકારક છે" ઇત્યાદિ કથન કરીને જે ઉપદેશક જીવોમાં મોહ ઉત્પન્ન કરે છે.

આવા પ્રકારના સાધુ '**मोहयित्वा'** દ્વારથી ગ્રહણ કરાય છે. તેથી ફલિત થાય કે આવા સાધુ બીજાને મોહ કરાવીને સંમોહની ભાવના કરે છે. **!!૧૬૬૧!!** 

# अवतरशिङा :

आसां भावनानां फलमाह -

# અવતરણિકાર્થ:

આ ભાવનાઓના ફળને કહે છે –

# ભાવાર્થ :

ગાથા ૧૬૨૯થી ૧૬૬૧ સુધી કાંદર્પિકી આદિ પાંચ પ્રકારની સંક્લિષ્ટ ભાવનાઓનું સ્વરૂપ બતાવ્યું, હવે તે ભાવનાઓનું ભાવન કરવાથી પ્રાપ્ત થતા કળને બતાવે છે —

### आथा :

एयाओ भावणाओ भावित्ता देवदुग्गइं जंति । तत्तो वि चुआ संता परिंति भवसागरमणंतं ॥१६६२॥ दारं ॥

#### અન્વચાર્થ :

एयाओ भावणाओ भावित्ता=આ ભાવનાઓને ભાવીને=પૂર્વે જે કાંદર્પિકી આદિ અપ્રશસ્ત ભાવનાઓ બતાવી એ ભાવનાઓનું ભાવન કરીને, देवदुग्गइं जंति=(જીવો) દેવદુર્ગતિને પામે છે. तत्तो वि चुआ संता=त्यांથી पश ચ્યુત છતા=તે દેવદુર્ગતિથી પશ ચ્યવેલા એવા જીવો, अणंतं भवसागरं=અનંત એવા ભવસાગરને વિષે परिति=ભટકે છે.

#### ગાशार्थ :

પૂર્વમાં જે કાંદર્પિકી આદિ અપ્રશસ્ત ભાવનાઓ બતાવી, એ ભાવનાઓનું ભાવન કરીને જીવો દેવદુર્ગતિને પામે છે, તે દેવદુર્ગતિથી પણ ચ્થવેલા છતા જીવો અનંત એવા ભવરૂપી સમુદ્રમાં રખડે છે.

### ટીકા :

एता भावना भावियत्वा=अभ्यस्य देवदुर्गितं यान्ति प्राणिनः, ततः=तस्या अपि च्युताः सन्तः देवदुर्गितेः पर्यटन्ति भवसागरं=संसारसमुद्रमनन्तमिति गाथार्थः ॥१६६२॥

### ડીકાર્શ :

આ ભાવનાઓને=પૂર્વમાં બતાવી એ કાંદર્ષિકી આદિ પાંચ પ્રકારની સંક્લિષ્ટ ભાવનાઓને, ભાવન કરીને=અભ્યાસ કરીને, પ્રાણીઓ=જીવો, દેવદુર્ગતિને પામે છે. ત્યાંથી=તે દેવદુર્ગતિથી પણ, ચ્યવેલા છતા અનંત એવા ભવરૂપી સાગરને વિષે=સંસારરૂપી સમુદ્રને વિષે, પર્યટન કરે છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે. ॥૧૬૬૨॥

# અવતરણિકા :

प्रकृतोपयोगमाह -

# અવતરણિકાર્થ:

પ્રકૃતમાં ઉપયોગને કહે છે –

# ભાવાર્થ :

ગાથા ૧૬૨૭-૧૬૨૮માં કહેલ કે પૂર્વે શીતલ પણ પાછળથા ઉત્પન્ન થયેલા સંવેગવાળા સાધુ સંક્લિષ્ટ ભાવનાઓનું વિશેષથી વર્જન કરે છે. ત્યાં જિજ્ઞાસા થાય કે સંક્લિષ્ટ ભાવનાઓ શું ચીજ છે ? તેથી અત્યાર સુધી તે સંક્લિષ્ટ ભાવનાઓનું સ્વરૂપ બતાવ્યું.

હવે પ્રકૃત એવા અભ્યુદ્યત મરણના વિષયમાં તે સંક્લિષ્ટ ભાવનાઓના વર્જનનો શું ઉપયોગ છે ? તે બતાવવા અર્થે કહે છે —

#### आथा :

# एयाओ विसेसेणं परिहरई चरणविग्घभूआओ । एअनिरोहाओ च्चिअ सम्मं चरणं पि पावेइ ॥१६६३॥

#### अन्वयार्थः

(ભક્તપરિજ્ઞા અનશન સ્વીકારવા તત્પર થયેલા સાધુ) चरणविग्धभूआओ एयाओ=ચરણમાં વિઘ્નભૂત એવી આમને=આ અપ્રશસ્ત ભાવનાઓને, विसेसेणं=વિશેષથી परिहरई=પરિહરે છે=ત્યજે છે, एअनिरोहाओ च्चिअ=आના નિરોધથી જ=આ અપ્રશસ્ત ભાવનાઓના નિરોધથી જ, सम्मं चरणं पि पावेइ=सम्पक् चरणने पश प्राप्त કરે છે.

### ગાશાર્થ :

ભક્તપરિજ્ઞા અનશન સ્વીકારવા તત્પર થયેલા સાધુ ચારિત્રમાં વિઘ્નભૂત એવી આ અપ્રશસ્ત ભાવનાઓનો વિશેષથી પરિહાર કરે છે. આ અપ્રશસ્ત ભાવનાઓના નિરોધથી જ સમ્યક્ ચારિત્રને પણ પ્રાપ્ત કરે છે.

### ટીકા :

एता भावना विशेषेण परिहरति, चरणविघ्नभूताः एता इति एतन्निरोधादेव कारणात् सम्यक् चरणमपि प्राप्नोति प्रस्तुतानशनीति गाथार्थः ॥१६६३॥

# ટ<del>ીક</del>ાર્થ :

આ ભાવનાઓને વિશેષથી પરિહરે છે=પૂર્વે શીતલ અને પાછળથી સંવેગ પામેલા ભક્તપરિજ્ઞા અનશન કરવા તત્પર થયેલા સાધુ આ કાંદર્પિકી આદિ અપ્રશસ્ત ભાવનાઓનો વિશેષથી પરિહાર કરે છે.

આ ચરણમાં વિઘ્નભૂત છે=સંક્લિષ્ટ ભાવનાઓ ચારિત્રમાં અંતરાયરૂપ છે, એથી આના નિરોધરૂપ જ કારણથી=સંક્લિષ્ટ ભાવનાઓના નિરોધરૂપ જ કારણથી, પ્રસ્તુત અનશની=ભક્તપરિજ્ઞા અનશન કરનારા સાધુ, સમ્યક્ ચરણને પણ પ્રાપ્ત કરે છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# भावार्थ :

ભક્તપરિજ્ઞા અનશન કરનારા જે સાધુઓ પૂર્વે સંવેગવાળા ન હતા, તેથી ભગવાનના વચનનું સ્મરણ કરીને મન-વચન-કાયાના યોગોને દઢ રીતે પ્રવર્તાવતા ન હતા, તેમણે નિમિત્તને પામીને કાંદર્પિકી આદિ ભાવનાઓ સંયમજીવનમાં પણ વારંવાર સેવી હોય છે; છતાં કોઈક નિમિત્તને પામીને પાછળથી જેઓ સંસારના પરિભ્રમણના ભયથી સંવેગવાળા થયેલા હોવાથી આલોચના કરીને ભક્તપરિજ્ઞા અનશન સ્વીકારે છે, તેઓ અનશન સ્વીકારતા પૂર્વે સંયમજીવનમાં પ્રમાદવશ સેવેલી સંક્લિષ્ટ ભાવનાઓને અત્યંત સ્મૃતિમાં લાવીને તેના પ્રત્યે અત્યંત જુગુપ્સા કરે છે અને વિચારે છે કે "સંસારના અંતના પ્રબળ કારણીભૂત એવા ચારિત્રને નિષ્ફળ કરનાર કે વિપરીત કરનાર આ અશુભ ભાવનાઓ છે, માટે અત્યંત વજર્ય છે." આ પ્રકારે

અત્યંત જુગુપ્સા કરવાથી તે સંક્લિષ્ટ ભાવનાઓના સંસ્કારો નિરોધ પામે છે, તેમ જ જીવમાં તે ભાવનાઓથી વિરુદ્ધપણે જિનવચનાનુસાર ચાલવાનું મહાસત્ત્વ ઉલ્લસિત થાય છે. અને આ કાંદર્પિકી આદિ અપ્રશસ્ત ભાવનાઓ ચારિત્રમાં વિષ્નભૂત હતી તેનો નિરોધ થવાથી પ્રસ્તુત એવા ભક્તપરિજ્ઞા અનશન કરનારા મહાત્મા સમ્યક્ચારિત્રને પ્રાપ્ત કરે છે, જેથી તેઓ અંતસમયે પણ સમ્યક્ચારિત્રની આરાધના કરીને ચારિત્રના ફળને પ્રાપ્ત કરે છે. ॥૧૬૬૩॥

### अवतरधिङा :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે કાંદર્પિકી આદિ સંક્લિષ્ટ ભાવનાઓ ચારિત્રમાં વિઘ્નભૂત છે. ત્યાં પૂર્વપક્ષી શંકા કરે છે —

#### भाशा :

आह ण चरणविरुद्धा एआओ एत्थ चेव जं भणिअं । जो संजओ वि भइओ चरणविहीणो अ इच्चाई ॥१६६४॥

### अन्द्रयार्थ :

आह=કહે છે=પૂર્વપક્ષી શંકા કરતાં કહે છે — एआओ ण चरणविरुद्धा=આ ચરણને વિરુદ્ધ નથી=પૂર્વે બતાવી એ કાંદર્પિકી આદિ અપ્રશસ્ત ભાવનાઓ ચારિત્રને વિરુદ્ધ નથી; जं=જે કારણથી एत्थ चेव=અહીં જ=પ્રસ્તુત ગ્રંથની ગાથા ૧૬૩૦માં જ, जो संजओ वि=જે સંયત પણ चरणविहीणो अ भइओ=અને ચરણવિહીન ભાજય છે, इच्चाई=ઇત્યાદિ भणिअं=કહેવાયું છે.

# आधार्ख :

પૂર્વપક્ષી શંકા કરતાં કહે છે — પૂર્વે બતાવી એ કાંદર્પિકી આદિ અપ્રશસ્ત ભાવનાઓ ચારિત્રને વિરુદ્ધ નથી; જે કારણથી પ્રસ્તુત ગ્રંથમાં જ "જે સંચત પણ અને ચરણવિઢીન ભાજ્ય છે" ઇત્યાદિ ગાથા ૧૬૩૦માં કહેવાયું છે.

# કોકા :

आह-न चरणविरुद्धा एताः भावनाः, अत्रैव यद् भणितं ग्रन्थे यः संयतोऽप्येतास्वित्यादि तथा भाज्यश्चरणहीनश्चेत्यादि प्रागिति गाथार्थः ॥१६६४॥

# ટીકાર્થ :

आहથી પૂર્વપક્ષી શંકા કરે છે – આ ભાવનાઓ ચરણને વિરુદ્ધ નથી=પૂર્વે બતાવી એ કાંદર્પિકી આદિ સંક્લિષ્ટ ભાવનાઓ ચારિત્રને વિરુદ્ધ નથી; જે કારણથી આ જ ગ્રંથમાં≔પ્રસ્તુત ગ્રંથમાં જ, "જે સંયત પણ આ ભાવનાઓમાં વર્તે છે" ઇત્યાદિ અને "ચરણહીન ભાજ્ય છે" ઇત્યાદિ પૂર્વે=ગાથા ૧૬૩૦માં, કહેવાયું છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

પ્રસ્તુત ગ્રંથની જ ગાથા ૧૬૩૦માં ગ્રંથકારશ્રીએ કહેલ છે કે જે સંયત પણ આ અપ્રશસ્ત ભાવનાઓમાં કોઈક રીતે વર્તે છે, તે તેવા કંદર્પાદિ પ્રકારના દેવોમાં જાય છે અને ચરણહીન ભાજય છે.

આનાથી એ ફલિત થયું કે કાંદર્પિકી આદિ અપ્રશસ્ત ભાવનાઓ સંયત પણ સાધુ કરે છે, માત્ર અસંયત જ સાધુ કરતા નથી, તેમ જ ચરણરહિત પણ સાધુ આ અપ્રશસ્ત ભાવનાઓ કરે છે. આથી નક્કી થાય કે ચારિત્રીમાં પણ આવી અશુભ ભાવનાઓ હોય છે, અને તેમ સ્વીકારીએ તો પૂર્વગાથામાં ગ્રંથકારશ્રીએ કહ્યું કે આ ભાવનાઓ ચારિત્રમાં વિઘ્નભૂત છે, તે વચન સાથે વિરોધ પ્રાપ્ત થાય છે. માટે આ ભાવનાઓને ચારિત્ર સાથે વિરોધી કહી શકાય નહીં, એ પ્રકારનો શંકાકારનો આશય છે. ા૧૬૬૪॥

### અવતરણિકા :

अत्रोत्तरम् --

### अवतरशिङार्थ :

અહીં ઉત્તર=પૂર્વગાથામાં પૂર્વપક્ષીએ જે શંકા કરી તેમાં ગ્રંથકારશ્રી ઉત્તર આપે છે –

#### ગાथा :

ववहारणया चरणं एआसुं जं असंकिलिझे वि । कोई कंदप्पाई सेवइ ण उ णिच्छयणएणं ॥१६६५॥

# અન્વચાર્થ :

ववहारणया=વ્યવહારનયથી एआसुं=આમાં=અપ્રશસ્ત ભાવનાઓમાં, चरणं=ચરણ છે; जं=જે કારણથી असंकिलिडो वि कोई=અસંક્લિષ્ટ પણ કોઈ कंदप्पाई सेवइ=કંદર્પાદિને સેવે છે, णिच्छ्यणएणं उ=वणी निश्चयनयथी ण=नहीं=अप्रशस्त ભાવનાઓમાં ચરણ નથી.

# आशार्थ :

વ્યવહારનથથી અપ્રશસ્ત ભાવનાઓમાં ચરણ છે; જે કારણથી અસંક્લિપ્ટ પણ કોઈ કંદર્પાદિને સેવે છે, વળી નિશ્ચયનથથી અપ્રશસ્ત ભાવનાઓમાં ચરણ નથી.

# 

व्यवहारनयाच्चरणं एतासु भावनासु, यदसङ्क्लिष्टोऽपि प्राणी कश्चित् कन्दर्पादीन् सेवते, न तु निश्चयनयेन चरणमेतास्विति गाथार्थः ॥१६६५॥

# ડીસાર્થ :

વ્યવહારનયથી આ ભાવનાઓમાં=કાંદર્પિકી આદિ સંક્લિષ્ટ ભાવનાઓમાં, ચરણ છે=ચારિત્ર વર્તે છે; જે કારણથી અસંક્લિષ્ટ પણ કોઈ પ્રાણી કંદર્પાદિને સેવે છે. વળી નિશ્ચયનયથી આમાં ચરણ નથી=કાંદર્પિકી આદિ સંક્લિષ્ટ ભાવનાઓમાં ચારિત્ર વર્તતું નથી, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

જે મહાત્મા સંસારથી વિરક્ત છે અને સંસારના ઉચ્છેદ અર્થે સમભાવના અર્થી છે, તેમ જ સમભાવનો ઉપાય ચારિત્રની ઉચિત ક્રિયાઓ હોવાથી ચારિત્રની ક્રિયાઓ સેવે છે, તેવા મહાત્મા અસંક્લિષ્ટ છે; આમ છતાં આવા અસંક્લિષ્ટ પણ મહાત્મા કોઈક નિમિત્તને પામીને અનાદિ અભ્યાસને વશ કાંદર્ષિકી આદિ ભાવનાઓને ક્યારેક સેવે છે, ત્યારે તે સંક્લિષ્ટ ભાવનાઓના સેવનકાળમાં પણ વ્યવહારનય તે મહાત્મામાં ચારિત્ર સ્વીકારે છે; કેમ કે તે મહાત્મા ચારિત્રના અર્થી છે, તેમ જ ચારિત્રપ્રાપ્તિના ઉપાયરૂપે જ સંયમનું પાલન કરે છે, છતાં કાંદર્ષિકી આદિ ભાવનાના પરિહાર માટે પણ કંઈક યત્ન કરે છે, તેથી અસંક્લિષ્ટ ચિત્તવાળા છે.

વળી નિશ્ચયનય સંયમના વ્યાપારોમાં સુભટની જેમ મોહના ઉન્મૂલનને અનુકૂળ યત્નવાળા મહાત્મામાં જ ચારિત્ર સ્વીકારે છે, તેથી આવા પણ મહાત્મા જયારે મોહને વશ થઈને અપ્રશસ્ત ભાવનાઓ સેવતા હોય, ત્યારે તેઓ મોહના ઉન્મૂલનને અનુકૂળ વ્યાપાર નહીં કરતા હોવાથી નિશ્ચયનય તેઓમાં ચારિત્ર સ્વીકારતો નથી.

આમ કહીને ગ્રંથકારશ્રીને સ્થાપન કરવું છે કે, વ્યવહારનયથી આરાધક પણ સાધુ ક્યારેક કાંદર્પિકી આદિ ભાવનાઓને સેવ્યા પછી તેની શુદ્ધિ ન કરે તો મરીને કંદર્પાદિ દેવોમાં ઉત્પન્ન થાય છે. માટે ગાથા ૧૬૩૦નું કથન વ્યવહારનયના ચારિત્રને આશ્રયીને છે. આથી જ આવા સાધુમાં આચરણાની અપેક્ષાએ ચારિત્ર હોવા છતાં ભાવથી ચારિત્ર નથી; કેમ કે ભાવથી ચારિત્રવાળા સાધુ તો નિયમા વૈમાનિક દેવોમાં ઉત્પન્ન થાય. કંદર્પાદિ હલકા દેવોમાં ઉત્પન્ન ન થાય.

માટે પૂર્વે કાંદર્ષિકી આદિ ભાવનાઓ સેવી હોય તેવા, વ્યવહારથી ચારિત્ર પાળનારા અને પાછળથી સંવેગ પામેલા સાધુઓ અંતસમયે સંક્લિષ્ટ ભાવનાઓનો વિશેષથી પરિહાર કરે, તો જ તેઓ ગાથા ૧૬૬૩માં બતાવ્યું એ મુજબ તે ભાવનાઓના નિરોધથી સમ્યક્ચારિત્રને પ્રાપ્ત કરે છે, જેની પ્રાપ્તિથી તેઓ ગાથા ૧૬૬૨માં કહ્યું તેમ દેવદુર્ગતિને અને અનંત સંસારસાગરના પરિભ્રમણને પ્રાપ્ત કરતા નથી.

# અવતરણિકા :

एतदेवाह -

# अवतरशिक्षार्थ :

આને જ કહે છે અર્થાત્ પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે જે અસંક્લિષ્ટ પણ પ્રાણી કંદર્પાદિને સેવે છે, તેમાં વ્યવહારનયથી ચરણ છે, પરંતુ નિશ્ચયનયથી ચરણ નથી.

ત્યાં પ્રશ્ન થાય કે નિશ્ચયનયથી ચરણ કેમ નથી ? એને જ સ્પષ્ટ કરે છે -

#### भाशाः

# अक्खंडं गुणठाणं इहं एअस्स णियमओ चेव । सइ उचियपवित्तीए सुत्ते वि जओ इमं भणियं ॥१६६६॥

#### अन्वयार्थः

एअस्स=आने=निश्चयनयने, णियमओ चेव=नियमधी ४ सइ उचियपवित्तीए=सदा ઉચિત પ્રવૃત्ति वडे अक्खंडं गुणठाणं इइं=अअंड गुणस्थान ઇષ્ટ છે; जओ=४ કારણથી सुत्ते वि इमं भणियं=सूत्रमां पण आ=डवे अतावाशे એ, કહેવાયું છે.

### गाथार्थ :

નિશ્ચયનચને નિચમથી જ સદા ઉચિત પ્રવૃત્તિ વડે અખંડ ગુણસ્થાન છષ્ટ છે; જે કારણથી સૂત્રમાં પણ હવે બતાવાશે એ કહેવાયું છે.

### ટીકા :

अखण्डं गुणस्थानं निरितचारिमष्टमेतस्य नियमत एव निश्चयनयस्य सदौचित्यप्रवृत्त्या हेतुभूतया, सूत्रेऽपि यत इदं भणितं वक्ष्यमाणिमिति गाथार्थः ॥१६६६॥

### ટીકાર્થ:

આને≔નિશ્ચયનયને, નિયમથી જ હેતુભૂત≔ચારિત્રવિશુદ્ધિના હેતુભૂત, એવી સદા ઔચિત્યવાળી પ્રવૃત્તિ વડે અખંડ≕નિરતિચાર, ગુણસ્થાન ઇષ્ટ છે; જે કારણથી સૂત્રમાં પણ આ≔વક્ષ્યમાણ=આગળમાં કહેવાશે એ, કહેવાયું છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

પૂર્વગાથામાં કહેલ તે મુજબ નિશ્ચયનય કંદર્પાંદિ સેવનારા સાધુમાં ચારિત્ર કેમ સ્વીકારતો નથી ? તે બતાવતાં કહે છે —

સંયમવૃદ્ધિના હેતુભૂત એવી સદા ઉચિત પ્રવૃત્તિથી અખંડ ગુણસ્થાનક જ નિશ્ચયનયને મોક્ષના કારણરૂપે ઇપ્ટ છે, અન્ય નહીં.

આશય એ છે કે વર્તમાનમાં સાધુઓ બકુશ-કુશીલ ચારિત્રવાળા છે, તોપણ જેઓ ભગવાનના વચનથી ભાવિત છે, અને સતત ભગવાનના વચનના સ્મરણપૂર્વક મોહના ઉન્મૂલનને અનુકૂળ એવી સદા ઉચિત પ્રવૃત્તિ કરે છે, તેઓ કાળના દોષને કારણે કે નિમિત્તના દોષને કારણે કોઈ સૂક્ષ્મ પણ સ્ખલના ન થાય તે માટે ઉચિત યત્ન કરનારા હોય છે, છતાં અનાભોગાદિથી કોઈ સ્ખલના થઈ જાય તો, તેનાથી વિરુદ્ધ પરિણામો કરીને તે સ્ખલનાને દૂર કરે છે. આવા સાધુમાં અખંડ ગુણસ્થાન અર્થાત્ નિરતિચાર ચારિત્ર વર્તે છે; કેમ કે અનાભોગાદિથી થયેલા અતિચારોની શુદ્ધિ તે મહાત્માએ સમ્યક્ કરી છે, માટે આવા જ સાધુમાં નિશ્ચયનય અખંડ ચારિત્ર સ્વીકારે છે, અન્યમાં નહીં. ॥૧૬૬૬॥

### अवतरशिक्षः :

किं तदित्याह -

# અવતરણિકાર્થ:

તે શું છે ? અર્થાત્ પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે જે કારણથી સૂત્રમાં પણ આ કહેવાયું છે, તે વક્ષ્યમાણ કથન શું છે ? એને કહે છે –

#### भाशाः

जो जहवायं न कुणइ मिच्छिद्दिद्यी तओ हु को अण्णो ?। बहुेइ अ मिच्छत्तं परस्स संकं जणेमाणो ॥१६६७॥

### અન્વચાર્થ:

जो जहवायं न कुणइ=જે યથાવાદ કરતા નથી=જે સાધુ આગમ અનુસારે વિહિતાનુષ્ઠાન કરતા નથી, तओ अण्णो को मिच्छिद्दिश्ची ?=તેનાથી અન્ય કોણ મિથ્યાદૃષ્ટિ હોય ? परस्स अ संकं जणेमाणो=અને પરની શંકાને ઉત્પન્ન કરતા એવા (પોતાના) मिच्छतं वहेड़=મિથ્યાત્વને વધારે છે.

★ 'हુ' વાક્યાલંકારમાં છે.

# गाथार्थ :

જે સાધુ આગમ અનુસારે વિહિતાનુષ્ઠાન કરતા નથી, તેનાથી અન્ય કોણ મિથ્યાદેષ્ટિ હોય ? અને પરને શંકા ઉત્પન્ન કરતા એવા સાધુ પોતાના મિથ્યાત્વને વધારે છે.

# ાસિડિ

यो यथावादं=यथागमं न करोति विहितं, मिथ्यादृष्टिस्ततः=एवम्भूतात्कोऽन्यः?, स एव, आज्ञाविराधनादिति वर्द्धयति च मिथ्यात्वमात्मनः परस्य शङ्कां जनयन् सदनुष्ठानविषयामिति गाथार्थः ॥१६६७॥

# ટીકાર્થ :

જે સાધુ યથાવાદ=યથાઆગમ=જે પ્રકારે આગમમાં કહેવાયું છે તે પ્રકારે, વિહિતને કરતા નથી, તેનાથી=આવા પ્રકારવાળાથી, અન્ય કોણ મિથ્યાદેષ્ટિ હોય? તે જ અર્થાત્ તે જ મિથ્યાદેષ્ટિ છે; કેમ કે આજ્ઞાનું વિરાધન છે. અને इति=એથી=યથાવાદ કરતા નથી એ હેતુથી, સદ્દઅનુષ્ઠાનના વિષયવાળી પરની શંકાને પેદા કરતા સાધુ આત્માના=પોતાના, મિથ્યાત્વને વધારે છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે નિશ્ચયનયને નિરતિચાર ગુણસ્થાન ઇષ્ટ છે. એને સ્પષ્ટ કરતાં કહે છે કે જે સાધુ આગમવિધિનું સ્મરણ કરીને પોતાની શક્તિ અનુસાર યથાર્થ અનુષ્ઠાન કરતા નથી અને અનુષ્ઠાનને યથાતથા કર્યા પછી તેમાં અનાભોગાદિથી થયેલી સ્ખલનાઓને નિંદા-ગર્હા દ્વારા દૂર કરતા નથી, તે સાધુ મિથ્યાદેષ્ટિ છે; કેમ કે તે સાધુ ભગવાનની આજ્ઞાની વિરાધના કરનાર છે અર્થાત્ ભગવાનની આજ્ઞાનુસાર શક્તિના પ્રકર્ષથી ઉચિત પ્રવૃત્તિ કરીને મોહના નાશ માટેનો ઉદ્યમ કરનારા નથી, માટે મિથ્યાદેષ્ટિ છે.

વળી આવા સાધુ પોતે આગમવિરૃદ્ધ યથાતથા અનુષ્ઠાન કરીને અન્યને પણ સદનુષ્ઠાનવિષયક શંકા પેદા કરે છે કે આ અનુષ્ઠાન આ સાધુ કરે છે તે રીતે કરવાનું છે ? કે અન્ય રીતે કરવાનું છે ? આ પ્રકારની શંકા પેદા કરાવીને તે સાધુ બીજાના વિષયસિમાં નિમિત્ત બને છે, જેનાથી પોતાના જ મિથ્યાત્વને વધારે છે.

આથી નિશ્ચયનય અખંડ ચારિત્રને ઇચ્છે છે, માટે અખંડ ચારિત્ર પાળનાર સાધુમાં જ ચારિત્ર સ્વીકારે છે, અન્યમાં નહીં. ∥૧૬૬૭॥

# અવતરણિકા :

स्याद्-यथावादमेव कन्दर्पादिकरणमित्याशङ्क्याह -

# અવતરણિકાર્થ:

થાય=આ પ્રમાણે કોઈને શંકા થાય. કંદર્પાદિનું કરણ યથાવાદ જ છે, એ પ્રકારની આશંકા કરીને કહે છે –

#### ભાવાર્થ :

સ્થૂલ બુદ્ધિથી કોઈને લાગે કે ભગવાનનું શાસન બકુશ-કુશીલ સાધુઓથી ચાલે છે અને બકુશ-કુશીલ સાધુઓને કંદર્પાદિ ભાવો થાય છે, તેથી કંદર્પાદિ ભાવોનું કરણ આગમ અનુસારે જ છે. માટે કંદર્પાદિ ભાવનાઓ કરનારા સાધુમાં ચારિત્ર નથી એમ કહી શકાય નહીં.

આ પ્રકારની શંકાનું ઉદ્ભાવન કરીને તેનું સમાધાન કરતાં ગ્રંથકારશ્રી કહે છે 🗕

#### ગાથा :

कंदप्पाईवाओ न चेह चरणिम्म सुव्वइ कर्हिचि । ता एअसेवणं पि हु तव्वायविराहगं चेव ॥१६६८॥

# भन्तज्ञार्थः

चरणिम च कंदणाईवाओ=અને ચરણિષયક કંદપિદિનો વાદ इह=અહીં=આગમમાં, किहिंच=કયાંય न सुळ्वइ=સંભળાતો નથી. ता=તે કારણથી एअसेवणं पि=આનું સેવન પણ=કંદપિદિનું સેવન પણ, तळायिवराहगं चेव=तेना વાદનું વિરાધક જ છે=ચારિત્રના વાદનું વિરાધક જ છે.

🛨 'हુ' વાક્યાલંકારમાં છે.

### ગાથार्थ :

અને ચરણવિષયક કંદર્પાદિનો વાદ આગમમાં ક્યાંય સંભળાતો નથી, તે કારણથી કંદર્પાદિનું સેવન પણ ચારિત્રના વાદનું વિરાધક જ છે.

### ટીકા :

कन्दर्पादिवादो न चेह=आगमे चरणे=चारित्रविषयः श्रूयते क्वचित्=कस्मिश्चित्सूत्रस्थाने, तत्=तस्माद् एतत्सेवनं=कन्दर्प्यसेवनमपि तद्वादविराधकं=चारित्रवादविराधकमेवेति गाथार्थः ॥१६६८॥

#### ટીકાર્થ:

અને ચરણવિષયક=ચારિત્રના વિષયવાળો, કંદર્પાદિનો વાદ અહીં=આગમમાં, ક્યાંય=કોઈપણ સૂત્રસ્થાનમાં, સંભળાતો નથી. તે કારણથી આનું સેવન=કંદર્પનું સેવન પણ, તેના વાદનું વિરાધક છે=ચારિત્રના વાદનું વિરાધક જ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

ચારિત્રવિષયક કંદર્પાદિનો વાદ કોઈ સૂત્રમાં સંભળાતો નથી, પરંતુ અનાભોગાદિથી કંદર્પાદિ સેવ્યા હોય તો ચારિત્રવિષયક તેના વર્જનનું કથન સૂત્રમાં સંભળાય છે. માટે કંદર્પાદિનું સેવન કરનારા સાધુ ચારિત્રવાદના વિરાધક છે અર્થાત્ ભગવાને સર્વ ઉદ્યમથી આત્મભાવમાં વિશ્રાંતિ પામવાને અનુકૂળ જે ચારિત્રનું કથન કર્યું છે તેની વિરાધનારૂપ જ છે. માટે સાધુએ સર્વ ઉદ્યમથી કાંદર્પિકી આદિ ભાવનાઓના પરિહારમાં ઉદ્યમ કરવો જોઈએ, જેથી નિરતિચાર ચારિત્રની પ્રાપ્તિ થાય. !!૧૬૬૮!!

#### અવતરણિકા :

एवं निश्चयनयेनैतदुक्तं -

# અવતરણિકાર્થ:

આ પ્રમાણે આ નિશ્ચયનયથી કહેવાયું અર્થાત્ ગાથા ૧૬૬૬થી ૧૬૬૮માં બતાવ્યું એ પ્રમાણે કંદર્પાદિનું કરણ ચારિત્રવાદનું વિરાધક છે એ નિશ્ચયનયને આશ્રયીને કહેવાયું,

#### भाथा :

किंतु असंखिज्जाइं संजमठाणाइं जेण चरणे वि । भणियाइं जाइभेया तेण न दोसो इहं कोइ ॥१६६९॥

# અન્વચાર્થ :

किंतु=પરંતુ जेण=જે કારણથી चरणे वि=ચરણમાં પણ जाइभेया=જાતિના ભેદથી असंखिज्जाइं संजमठाणाइं भिणयाइं=અસંખ્યેય સંયમસ્થાનો કહેવાયાં છે, तेण=તે કારણથી इहं=અહીં=કંદપીંદિમાં, कोइ दोसो न=કોઈ દોષ નથી=વ્યવહારથી ચારિત્ર સ્વીકારવામાં કોઈ દોષ નથી.

#### आशार्थ :

પરંતુ જે કારણથી ચારિત્રમાં પણ જાતિના ભેદથી અસંખ્યેય સંયમસ્થાનો કહેવાયાં છે, તે કારણથી કંદર્પાદિમાં વ્યવહારથી ચારિત્ર સ્વીકારવામાં કોઈ દોષ નથી.

### ટીકા :

किन्त्वसङ्ख्येयानि संयमस्थानानि तारतम्यभेदेन येन चरणेऽपि=चारित्रेऽपि भणितान्यागमे जातिभेदात्=तज्जातिभेदेन, तेन कारणेन न दोष इह कश्चित् कन्दर्णादौ, तथाविधसंयमस्थानभावादिति गाथार्थ: ॥१६६९॥

### ટીકાર્થ :

પરંતુ જે કારણથી ચરણમાં પણ=ચારિત્રમાં પણ, જાતિના ભેદથી=તેની જાતિના ભેદથી=ચારિત્રની જાતિના ભેદથી, આગમમાં તારતમ્યના ભેદ વડે અસંખ્ય સંયમસ્થાનો કહેવાયાં છે, તે કારણથી અહીં= કંદર્પાદિમાં, કોઈ દોષ નથી=વ્યવહારથી ચ્રારિત્ર સ્વીકારવામાં કોઈ દોષ નથી; કેમ કે તે પ્રકારના સંયમસ્થાનનો ભાવ છે≔કંદર્પાદિના સેવનકાળમાં પણ અતિચારના ભાવોથી કંઈક મલિનતાવાળા સંયમસ્થાનનો સદભાવ છે. એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

ગાથા ૧૬૬૫માં કહ્યું કે અસંક્લિષ્ટ પણ કોઈ સાધુ વ્યવહારથી ચારિત્રનો પરિણામ હોતે છતે કંદપીંદિને સેવે છે અને નિશ્ચયનયથી કંદપીંદિ ભાવનાઓમાં ચારિત્ર નથી. ત્યારપછી ગાથા ૧૬૬૬થી ૧૬૬૮માં સ્થાપન કર્યું કે ચારિત્રના સદ્ભાવમાં કંદપીંદિ સંભવે નહીં.

આ કથનથી એ ફલિત થાય કે, આત્મભાવમાં ચરવું એ ચારિત્ર છે. તેથી સંસારના સર્વ ભાવોથી પર થઈને શ્રુતના બળથી શુદ્ધ આત્માના સ્વરૂપને આત્મામાં પ્રગટ કરવા અર્થે સુદઢ વ્યાપાર કરનાર સાધુ વીતરાગભાવરૂપ આત્મભાવમાં વર્તે છે, માટે તેઓમાં ચારિત્ર છે; જયારે કંદર્પાદિનું સેવન એ મોહથી અભિવ્યક્ત થતું ચૈતન્ય છે, તેથી કંદર્પાદિના સેવનકાળમાં સાધુ આત્મભાવમાં વર્તતા નથી, માટે તેઓમાં ચારિત્ર નથી.

આ રીતે નિશ્ચયનયનું કથન કર્યા પછી, ગાથા ૧૬૬૫માં કહેલ કે વ્યવહારનય અપ્રશસ્ત ભાવનાઓમાં ચારિત્ર સ્વીકારે છે, તે કથન કઈ અપેક્ષાએ છે ? તે સ્પષ્ટ કરતાં પ્રથકારશ્રી કહે છે –

આગમમાં સંયમસ્થાનો જાતિના ભેદથી તારતમ્ય વડે અસંખ્યાતાં કહેવાયાં છે. તેથી એ પ્રાપ્ત થાય કે જે મહાત્મા નિશ્ચયનયને અભિમત એવો શુદ્ધ આત્મભાવમાં જવા માટેનો ઉદ્યમ કરતા હોય, તેઓ ઉત્તરોત્તર અધિક-અધિક વિશુદ્ધિવાળાં સંયમસ્થાનોમાં જતા હોય છે. તેથી નિશ્ચયનયને અભિમત સંયમસ્થાનો તરતમતાના ભેદથી અસંખ્ય ભેદવાળાં પ્રાપ્ત થાય, પરંતુ તે સંયમસ્થાનો શુદ્ધ આત્મામાં જવાને અનુકૂળ અસ્ખલિત વ્યાપારવાળાં હોવાથી વિશુદ્ધ એવી એક જાતિવાળાં છે, ફક્ત આદ્ય ભૂમિકાનાં સંયમસ્થાનો ઉત્તર-ઉત્તરમાં અધિક-અધિક વિશુદ્ધતાને પામી રહ્યાં છે.

વળી, આગમમાં સંયમસ્થાનો જાતિના ભેદથી અસંખ્યાતાં કહેવાયાં છે. એ કથનથી એ ફલિત થાય કે વિશુદ્ધ જાતિનાં સંયમસ્થાનો છે, તેમ અતિચારપંકથી મલિન થયેલાં અશુદ્ધ જાતિનાં પણ સંયમસ્થાનો છે; અને જે સાધુઓ અસંક્લિષ્ટ પરિણામવાળા છે, સમભાવ પ્રત્યે બદ્ધરાગવાળા છે, માટે ચારિત્રમાં વર્તે છે; આમ છતાં તેવા પ્રકારના નિમિત્તને પામીને તેઓ જ્યારે કંદપીંદિ ભાવોને સેવે છે, ત્યારે તેઓનું સંયમસ્થાન કંઈક અતિચારથી મલિન થાય છે, તોપણ જિનવચનાનુસાર સમભાવમાં યત્ન કરવાનો બદ્ધરાગ હોવાથી, કંદપીંદિ ભાવો સેવ્યા પછી તેનાથી લાગેલ અતિચારની શુદ્ધિ કરવા યત્ન કરે છે, તેવા સાધુઓમાં વિશુદ્ધ જાતિનાં સંયમસ્થાનો કરતાં અશુદ્ધ જાતિનાં સંયમસ્થાનો વર્તે છે. તેથી કંદપીંદિના સેવનકાળમાં પણ તેવા સાધુઓમાં વ્યવહારનયથી ચારિત્ર સ્વીકારવામાં કોઈ દોષ નથી; કેમ કે કંદપીંદિનું સેવન કરતી વખતે પણ તેઓમાં અતિચારોવાળું સંયમસ્થાન વિદ્યમાન છે. !!૧૬૬૯!!

### અવતરણિકા :

प्रकृतयोजनामाह -

### અવતરણિકાર્થ:

પ્રકૃતની યોજનાને કહે છે અર્થાત્ ગાથા ૧૬૨૮માં કરેલા પ્રકૃત કથનની પ્રસ્તુત ગાથામાં યોજનાને કહે છે –

#### भावार्थ :

ગાથા ૧૬૨૭માં કહેલ કે ભક્તપરિજ્ઞા અનશન કરતી વખતે પૂર્વે પરલોક પ્રત્યે શીતલ પણ જીવનના અંતકાળે સંવેગ પામેલા સાધુ વિકટના કરે છે. ત્યારપછી ગાથા ૧૬૨૮માં કહેલ કે આવા સાધુ સંક્લિષ્ટ ભાવનાને વિશેષથી વર્જે છે અને તેનાથી આરાધનાને પ્રાપ્ત કરે છે. ત્યારપછી અત્યાર સુધી તે વિશેષથી વર્જન કરવા યોગ્ય સંક્લિષ્ટ ભાવનાનું વિસ્તારથી વર્શન કર્યું.

હવે ગાથા ૧૬૨૮માં દર્શાવ્યા પ્રમાણે યથોક્ત અનશની વિશેષથી સંક્લિષ્ટ ભાવનાનું વર્જન કરે છે એ રૂપ પ્રકૃત કથનનું પ્રસ્તુત ગાથામાં યોજન કરતાં ગ્રંથકારશ્રી કહે છે —

#### भाशा :

एआण विसेसेणं तच्चाओ तेण होइ कायव्वो । पर्व्चित् भाविआण वि पच्छायावाईजोएणं ॥१६७०॥

# અન્વચાર્થ :

ता=ते કારણથી तेण=तेना વડે=સાધુ વડે, पुर्व्वि भाविआण वि एआण=પૂર્વે ભાવિત પણ આમનો= સંક્લિષ્ટ ભાવનાઓનો, पच्छायावाइजोएणं=પશ્चात्ताप આદિના યોગ વડે विसेसेणं=વિશેષથી चाओ कायव्वो होइ=त्याग કर्तव्य થાય છે.

# ગાથાર્થ :

તે કારણથી સાધુ વડે પૂર્વે ભાવિત પણ સંક્લિષ્ટ ભાવનાઓનો પશ્ચાત્તાપાદિના યોગ વડે વિશેષથી ત્યાગ કર્તવ્ય થાય છે.

### टीङा :

एतासां भावनानां विशेषेण तत्त्यागो भवति तेन कर्त्तव्यो विवक्षितानशनिना पूर्वभावितानामपि सतीनां पश्चात्तापादियोगेन भावसारेणेति गाथार्थ: ॥१६७०॥

🛨 ''पश्चात्तापादि''માં 'आदि' પદથી નિંદા-ગહિનો સંગ્રહ કરવાનો છે.

### ટીકાર્ય:

તે કારણથી=સંક્લિષ્ટ ભાવનાઓના વર્જનથી અનશન કરનાર સાધુ આરાધનાને પ્રાપ્ત કરે છે તે કારણથી, તેના વડે=વિવક્ષિત અનશની વડે=ગાથા ૧૬૨૭માં વિવક્ષા કરાયેલા એવા પૂર્વે શિથિલ અને પાછળથી સંવેગ પામેલા ભક્તપરિજ્ઞા અનશન સ્વીકારવા તત્પર થયેલા મહાત્મા વડે, પૂર્વમાં ભાવિત પણ છતી આ ભાવનાઓનો=કાંદર્પિકી આદિ સંક્લિષ્ટ ભાવનાઓનો, ભાવસાર=ભાવ છે પ્રધાન જેમાં એવા, પશ્ચાત્તાપાદિના યોગ વડે વિશેષથી ત્યાગ કર્તવ્ય થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### भावार्थ :

સંયમી મહાત્માઓ મોક્ષના અર્થે સંયમ પાળતા હોય છે, છતાં કોઈ સાધુ અનાદિ અભ્યાસને કારણે સંયમજીવનમાં પૂર્વે સંવેગના શિથિલ પરિણામવાળા હોય તો, સંયમજીવનમાં વારંવાર કંદપીંદિ ભાવો સેવે છે અને પાછળથી તે મહાત્મા કોઈક નિમિત્તથી સંવેગ પામે અને તેઓને પૂર્વમાં કરેલ અશુભભાવો નિમિત્તે પશ્ચાત્તાપાદિ થાય, તેમ જ જીવનના અંતસમયે ભક્તપરિજ્ઞા અનશન-કરવા તત્પર થાય તો, તેવા અનશન કરનારા સાધુએ આ કાંદપિંકી આદિ સંક્લિષ્ટ ભાવનાઓને વિશેષથી વર્જવી જોઈએ.

જોકે આ કાંદર્ષિકી આદિ સંક્લિષ્ટ ભાવનાઓનો ત્યાગ સર્વ સાધુઓએ સદા કરવાનો છે અને અનશનકાળમાં તો આ સંક્લિષ્ટ ભાવનાઓ સર્વથા કરવાની નથી. આથી જે સંયમમાં અપ્રમાદી સાધુઓએ પૂર્વે આ ભાવનાઓ પ્રાયઃ સેવી ન હોય અને સ્ખલનાથી ક્વચિત્ સેવી હોય તોપણ તત્કાળ તે સ્ખલનાની શુદ્ધિ કરી હોય, તેવા સાધુઓ અંતકાળે તે સંક્લિષ્ટ ભાવનાઓ પ્રત્યે સામાન્યથી જુગુપ્સા કરીને આત્માને શાસ્ત્રવચનાનુસાર ભાવિત કરવા ઉદ્યમ કરે છે; પરંતુ જે સાધુઓએ સંયમજીવનના પૂર્વકાળમાં શિથિલ પરિણામને કારણે આ સંક્લિષ્ટ ભાવનાઓ સેવી હોય, તેઓ અનશનકાળમાં તે ભાવનાઓનું વર્જન કરે તોપણ, તે ભાવનાઓના સેવનથી આત્મા પર ભાવનાઓના પ્રબળ સંસ્કારો આધાન થયેલા હોવાથી તેવા સાધુઓમાં વિશુદ્ધ સંયમસ્થાન પ્રગટતું નથી, તેથી તેવા અનશન કરનારા સાધુઓએ "સંક્લિષ્ટ ભાવનાઓ સંયમમાં મલિનતાનું કારણ છે, દેવદુર્ગતત્વનું અને સંસારપરિભ્રમણનું કારણ છે, સંયમની વિકળતાનું કારણ છે" એ સર્વનું સમ્યક્ સમાલોચન કરીને, કાંદર્પિકી ભાવનાઓ કરવાથી ઉત્પન્ન થતા અનર્થોનું વારંવાર ચિંતવન કરીને પોતે પૂર્વે પ્રમાદવશ જે ભાવો સેવ્યા છે, તે ભાવો પ્રત્યે અત્યંત ઘૃણા થાય તે પ્રકારનો ભાવસાર પશ્ચાત્તાપ કરવો જોઈએ અને નિંદા-ગર્હા કરવી જોઈએ, જેથી કંદપીદિ ભાવનાઓના સેવનથી આત્મા પર પડેલા સંસ્કારોનો નાશ થાય.

આમ, યથોક્ત અનશની સાધુએ કાંદર્પિકી આદિ ભાવનાઓનો વિશેષથી ત્યાગ કરવો જોઈએ, જેથી ગાથા ૧૬૨૮માં કહ્યા મુજબ સંક્લિષ્ટ ભાવનાઓના વર્જનથી તે મહાત્મા આરાધનાને પ્રાપ્ત કરી શકે છે. ા૧૬૭૦ા

#### भाथा :

# कयमित्थ पसंगेणं पगयं वोच्छामि सव्वनयसुद्धं । भत्तपरिण्णाए खलु विहाणसेसं समासेणं ॥१६७१॥

#### અન્વચાર્થ:

इत्थ=અહીં=ભક્તપરિજ્ઞા નામના ત્રીજા અભ્યુદ્યત મરણના પ્રક્રમમાં, पसंगेणं कयं=પ્રસંગથી સર્યું. सळनयसुद्धं खलु भत्तपरिण्णाएं विहाणसेसं पगयं=વળી સર્વ નયોથી શુદ્ધ એવા ભક્તપરિજ્ઞાના વિધાનશેષરૂપ પ્રકૃતને समासेणं=सभासथी=संक्षेपथी, वोच्छामि=હું કહીશ.

#### आशार्थ :

ભક્તપરિજ્ઞા નામના ત્રીજા અભ્યુધત મરણના પ્રક્રમમાં પ્રસંગથી સર્યું. વળી સર્વ નચોથી શુદ્ધ એવા ભક્તપરિજ્ઞાના વિધાનશેષરૂપ પ્રકૃતને સંક્ષેપથી હું કહીશ.

### ટીકા :

कृतमत्र प्रक्रमे प्रसङ्गेन, प्रकृतं वक्ष्यामि, किभूतम् ? सर्वनयविशुद्धं, किमित्याह-भक्तपरिज्ञायाः खलु विधानशेषं यन्नोक्तं समासेन=सङ्क्षेपेणेति गाथार्थः ॥१६७१॥

### ટીકાર્થ:

અહીં=પ્રક્રમમાં=ભક્તપરિજ્ઞા અનશનના વર્ણનના પ્રક્રમમાં, પ્રસંગથી સર્યું=પૂર્વે સંક્લિષ્ટ ભાવનાઓના સ્વરૂપનું પ્રાસંગિક કથન કર્યું એ રૂપ પ્રસંગથી સર્યું.

**પ્રકૃતને હું કહીશ. કેવા પ્રકારના** પ્રકૃતને કહીશ ? તે બતાવે છે — **સર્વ નયોથી વિશુદ્ધ એવા** પ્રકૃતને હું કહીશ. અહીં પ્રકૃત **શું છે ? એથી કહે છે —** 

વળી ભક્તપરિજ્ઞાનું વિધાનશેષ જે કહેવાયું નથી≕ગાથા ૧૬૨૭માં ભક્તપરિજ્ઞા અનશન કરવાની વિધિ બતાવી ત્યાં જે શેષ વિધિ બતાવાઈ નથી, એ રૂપ પ્રકૃતને સમાસથી≔સંક્ષેપથી, હું કહીશ, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

ગાથા ૧૬૨૭માં ભક્તપરિજ્ઞા અનશન કરતાં પહેલાં કરવાની વિધિ બતાવવાનો પ્રારંભ કર્યો, અને ગાથા ૧૬૨૮માં કહ્યું કે પૂર્વે શીતલ અને પાછળથી સંવેગ પામેલા અનશન કરનાર સાધુએ સંક્લિષ્ટ ભાવનાઓનું વિશેષથી વર્જન કરવું જોઈએ, જે વર્જનથી તે સાધુ ચારિત્રની આરાધના પ્રાપ્ત કરે છે. આમ, ભક્તપરિજ્ઞાની વિધિનો એક અંશ ગાથા ૧૬૨૭-૧૬૨૮માં બતાવ્યો, ત્યાં ગ્રંથકારશ્રીને સ્મરણ થયું કે અનશન કરનાર સાધુઓ માટે સંક્લિષ્ટ ભાવનાઓના સ્વરૂપનું કથન ઉપયોગી છે, માટે ગાથા ૧૬૨૯થી ૧૬૭૦ સુધી ગ્રંથકારશ્રીએ તે સંક્લિષ્ટ ભાવનાઓનું વર્ણન કર્યું, જે પ્રાસંગિક કથનરૂપ હતું. તેથી તે પ્રાસંગિક કથન સમાપ્ત કરતાં ગ્રંથકારશ્રી કહે છે કે "પ્રસંગથી સર્યું."

હવે ગ્રંથકારશ્રી ભક્તપરિજ્ઞા અનશનની શેષ રહેલ વિધિ બતાવવાની પ્રતિજ્ઞા કરતાં કહે છે કે ભક્તપરિજ્ઞાનું વિધાનશેષ, જેને પૂર્વે બતાવ્યું નથી તેને હું સંક્ષેપથી કહીશ.

વળી તે વિધાનશેષ સર્વ નયોથી વિશુદ્ધ છે. તેથી એ પ્રાપ્ત થાય કે, સર્વ નયોથી શુદ્ધ એવી તે વિધિને જે સાધુ સેવે તે અવશ્ય સર્વ નયોની આરાધનાને પ્રાપ્ત કરે છે, તેમ જ નિયમા ચારિત્રની શુદ્ધિને પ્રાપ્ત કરે છે; કેમ કે સર્વ નયો જીવને શુદ્ધ આત્મભાવમાં જવા માટેની પ્રેરણા કરે છે, તેથી આગળ બતાવાશે એ વિધિ પ્રમાણે સાધુ ભક્તપરિજ્ઞા અનશનમાં ઉદ્યમ કરે તો અવશ્ય સર્વ નયોને અભિમત એવા ચારિત્રની શુદ્ધિને પ્રાપ્ત કરે છે, માટે આરાધક બને છે. ॥૧૬૭૧॥

### અવતરણિકા :

પૂર્વગાથામાં ગ્રંથકારશ્રીએ પ્રતિજ્ઞા કરેલ કે ભક્તપરિજ્ઞા અનશનના વિધાનશેષને હું કહીશ. તેથી હવે ભક્તપરિજ્ઞા અનશનની શેષ રહેલી વિધિને જ દર્શાવે છે —

#### आथा :

वियडण अब्भुडाणं उचिअं संलेहणं च काऊणं । पच्चक्खइ आहारं तिविहं च चउव्विहं वा वि ॥१६७२॥

#### અન્વચાર્થ:

वियडण=વિકટનાને=આલોચનાને, (કરીને) अब्सुझणं उचिअं च संलेहणं काऊणं=અભ્યુત્થાનને અને ઉચિત એવી સંલેખનાને કરીને तिविहं च चउळिहं वा वि आहारं=ત્રિવિધ અથવા ચતુર્વિધ પણ આહારનું पच्चक्खड़=પચ્ચક્રખાણ કરે છે=પ્રસ્તુત અનશન કરનાર સાધુ પચ્ચક્રખાણ પ્રહેશ કરે છે.

# ગાशार्थ :

વિકરનાને કરીને, અભ્યુત્થાનને અને ઉચિત એવી સંલેખનાને કરીને ત્રિવિદ્ય અથવા ચતુર્વિદ્ય પણ આહારનું પ્રસ્તુત અનશન કરનાર મહાત્મા પચ્ચક્ખાણ ગ્રહણ કરે છે.

# ારુડિ

विकटनां दत्त्वा तदन्वभ्युत्थानं संयमे उचितां संलेखनां च संहननादेः कृत्वा प्रत्याख्यात्याहारं गुरुसमीपे त्रिविधं चतुर्विधं वाऽपि यथासमाधानमिति गाथार्थः ॥१६७२॥

# ટીકાર્થ :

અનશની સાધુ વિકટનાને આપીને=આલોચનાને કરીને, ત્યારપછી સંયમમાં અભ્યુત્થાનને અને સંઘયણાદિને ઉચિત એવી સંલેખનાને કરીને ગુરુની સમીપમાં યથાસમાધાન=પોતાની સમાધિ પ્રમાણે, ત્રણ પ્રકારના અથવા ચાર પ્રકારના પણ આહારનું પચ્ચક્ખાણ કરે છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

ગાથા ૧૬૨૭-૧૬૨૮માં કહેલ કે ભક્તપરિજ્ઞા અનશન સ્વીકારવા તત્પર થયેલા મહાત્મા વિકટનાને કરે છે, વળી પૂર્વે શીતલ એવા સાધુ વિશેષથી સંક્લિષ્ટ ભાવનાઓનું વર્જન કરે છે. એ રીતે વિકટનાને કરીને ત્યારપછી તે મહાત્મા સંયમમાં અભ્યુત્થાનને કરે છે અર્થાત્ ચારિત્રના પરિણામમાં અત્યંત ઉલ્લસિત વીર્યવાળા થવા માટે પ્રતિક્ષણ ભગવાનના વચનના પરમાર્થથી આત્માને ભાવિત કરવાનો સુદઢ વ્યાપાર કરે છે. ત્યારબાદ પોતાના સંઘયણાદિને અનુરૂપ સંલેખના કરીને ગુરુ પાસે સમાધિ પ્રમાણે ત્રિવિધ કે ચતુર્વિધ આહારનું પચ્ચક્રખાણ ગ્રહણ કરે છે.

આનાથી એ પ્રાપ્ત થાય કે અનશન કરનારા મહાત્માએ જીવનમાં થયેલાં પાપોની શુદ્ધિ કરવી જોઈએ, પછી સંયમમાં અત્યંત ઉત્થિત માનસવાળા થવું જોઈએ, ત્યારપછી પૂર્વે વર્ણવેલા તપાદિ દ્વારા દેહની અને કષાયની સંલેખના કરવી જોઈએ, અને ત્યારબાદ અંતે પોતાની સમાધિ પ્રમાણે ત્રિવિધ કે ચતુર્વિધ આહારનું પચ્ચક્રખાણ કરવું જોઈએ. ॥૧૬૭૨॥

#### गाथा :

# उळ्वत्तइ परिअत्तइ सयमण्णेणा वि कारवइ किंचि । जत्थऽसमत्थो नवरं समाहिजणगं अपडिबद्धो ॥१६७३॥

#### अन्वयार्थः

सयं उळ्वत्तइ परिअत्तइ=स्वयं ઉદ્વર્તન કરે છે, પરાવર્તન કરે છે. नवरं=ફક્ત अपडिबद्धो=અપ્રતિબદ્ધ= પ્રતિબંધ વગરના સાધુ, जत्थ=જયાં=જે કૃત્યમાં, असमत्थो=અસમર્થ હોય, (ત્યાં) समाहिजणगं किंचि= સમાધિજનક કંઈક अण्णेणा वि=અન્યથી પણ=બીજા સાધુ પાસે પણ, कारवइ=કરાવે છે.

# ગાશાર્થ :

સ્વરાં ઉદ્વર્તન કરે છે, પરાવર્તન કરે છે. ફક્ત પ્રતિબંધ વગરના સાધુ જે ફૃત્યમાં અસમર્થ હોય, તે ફૃત્યમાં સમાધિજનક કંઈક બીજા સાધુ પાસે પણ કરાવે છે.

# ટીકા :

उद्वर्तते परावर्तते स्वयम्=आत्मनैव, अन्येनापि कारयित किञ्चिद् वैयावृत्त्यकरेण यत्रासमर्थी, नवरं तत्कारयित समाधिजनकं यदात्मनः, अप्रतिबद्धः सन् सर्वत्रेति गाथार्थः ॥१६७३॥

# ટીકાર્થ :

સ્વયં=આત્માથી જ=પોતે જ, ઉદ્વર્તન કરે છે, પરાવર્તન કરે છે. જ્યાં અસમર્થ હોય=તે અનશન કરનારા સાધુ જે કૃત્ય કરવામાં અસમર્થ હોય, ત્યાં વૈયાવૃત્ત્યને કરનારા અન્ય સાધુથી પણ કંઈક કરાવે છે. કક્ત પોતાને જે સમાધિનું જનક હોય તેને કરાવે છે. વળી તે અનશની સાધુ કેવા પ્રકારના છે ? તે બતાવે છે – સર્વત્ર અપ્રતિબદ્ધ છતા તે સાધુ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

www.jainelibrary.org

### ભાવાર્થ :

ભક્તપરિજ્ઞા અનશન સ્વીકારનારા મહાત્મા ગુરુ પાસે ત્રિવિધ કે ચતુર્વિધ આહારનું પચ્ચક્ષ્પાણ ત્રહણ કર્યા પછી સ્થિર આસનમાં રહીને સતત શ્રુતથી આત્માને વાસિત કરવા માટે યત્ન કરે છે, અને જયારે સ્થિર આસનને કારણે તે યત્નમાં વ્યાઘાત થતો જણાય ત્યારે સ્વયં દેહનું ઉદ્વર્તન કરે છે કે પરાવર્તન કરે છે. વળી શરીરની શક્તિ અત્યંત ક્ષીણ થવાને કારણે તે મહાત્મા દેહનું ઉદ્વર્તનાદિ કરવામાં સ્વયં અસમર્થ હોય તો, પોતાના શ્રુતના ઉપયોગનો પ્રકર્ષ કરવામાં ઉપયોગી હોય તેવું સમાધિજનક કંઈક ઉદ્વર્તન-પરાવર્તનરૂપ કૃત્ય તે મહાત્મા વૈયાવચ્ચ કરનારા સાધુ પાસે પણ કરાવે છે.

વળી તે કૃત્ય સ્વયં કરતી વખતે કે અન્ય પાસે કરાવતી વખતે તે અનશની મહાત્મા દેહાદિ સર્વ પદાર્થો પ્રત્યે અપ્રતિબદ્ધ માનસવાળા થઈને શ્રુતના અવલંબનથી આત્મામાત્રમાં જ પ્રતિબંધને ધારણ કરનારા હોય છે. ॥૧૬૭૩॥

#### भाशा :

# मेत्तादी सत्ताइसु जिणिदवयणेण तह य अच्चत्थं । भावेइ तिव्वभावो परमं संवेगमावण्णो ॥१६७४॥

#### અન્વચાર્થ:

परमं य संवेगं आवण्णो तिव्वभावो=અને પરમ સંવેગને પામેલા, તીવ્ર ભાવવાળા (તે અનશની સાધુ) जिणिंदवयणेण=िश्नेन्द्रना वयनथी सत्ताइसु मेत्तादी=सत्त्वािंटमां मैत्री आदिने तह अच्चत्थं भावेइ=ते प्रक्षरे अत्यर्थ ભावन કरे છે.

### आशर्थ :

અને પરમ સંવેગને પામેલા, તીવ્ર ભાવવાળા તે અનશની સાધુ જિનેન્દ્રના વચનથી સત્ત્વાદિમાં મૈત્રી આદિને તે પ્રકારે અત્યંત ભાવન કરે છે.

# ટીકા ઃ

मैत्र्यादीनि=मैत्रीप्रमोदकारुण्यमाध्यस्थ्यानि सत्त्वादिषु=सत्त्वगुणाधिकिक्लिश्यमानाविनेयेषु जिनेन्द्रवचनेन हेतुभूतेन तथा चात्यर्थ=नितरां भावयति तीव्रभावः सन् परमं संवेगमापत्रः= अतिशयमाद्रीन्तःकरण इति गाथार्थः ॥१६७४॥

# ટીકાર્થ :

અને તીવ્ર ભાવવાળા છતા=પોતે જે ભાવનાઓ કરે છે તે ભાવનાઓનો આત્મામાં અત્યંત સ્પર્શ થાય તેવા તીવ્ર ભાવવાળા છતા, પરમ સંવેગને પામેલા=અતિશય આર્દ્ર અંતઃકરણવાળા, અનશની સાધુ હેતુભૂત=અંતકાળની આરાધનાને અતિશયિત કરવામાં હેતુભૂત, એવા જિનેન્દ્રના વચન વડે સત્ત્વાદિમાં=સત્ત્વ-ગુણાધિક-ક્લિશ્યમાન-અવિનેયોમાં=સર્વ જીવોમાં - પોતાનાથી અધિક ગુણોવાળા જીવોમાં - ક્લેશ પામતા જીવોમાં - અવિનયી જીવોમાં, મૈત્રી આદિને=મૈત્રી-પ્રમોદ-કારુણ્ય-માધ્યસ્થ્યને, તે પ્રકારે=જે પ્રકારે સર્વ જીવો પ્રત્યે ઉચિત વર્તન કરવાને અનુકૂળ સમભાવના પરિણામની વૃદ્ધિ થાય તે પ્રકારે, અત્યંત ભાવન કરે છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

સર્વત્ર અપ્રતિબદ્ધ એવા ભક્તપરિજ્ઞા અનશન કરનારા મહાત્મા સ્થિરાસનમાં બેસીને આત્માને તત્ત્વથી ભાવિત કરે છે, ત્યારે ચિત્તને અત્યંત ઉચિત પ્રવૃત્તિપ્રધાન બનાવવા અર્થે જિનવચનાનુસાર જીવ વગેરે વિષયક મૈત્રી આદિ ભાવનાઓ કરે છે, જેથી સર્વ જીવો પ્રત્યે તેઓની ભૂમિકાનુસાર ઉચિત ભાવો કરવાનો અધ્યવસાય પ્રગટે.

મૈત્રીભાવના: મૈત્રીભાવનાથી સર્વ જીવો પ્રત્યે હિતની ચિંતા થાય છે, તેથી પોતાના શત્રુભૂત જીવો પ્રત્યે પણ દેષનો પરિણામ ન થાય પરંતુ હિતનો પરિણામ થાય, તે માટે તે અનશની મહાત્મા મૈત્રીભાવના કરે છે.

પ્રમોદભાવના : વળી ગુણવાનના ગુણોને સ્મૃતિમાં લાવીને પ્રમોદભાવના કરવાથી ગુણો પ્રત્યેનો પક્ષપાત વધે છે. આથી તે અનશની મહાત્મા સિદ્ધાત્માઓના, તીર્થંકરોના, સુસાધુઓના ગુણોનું સ્મરણ કરીને તે તે ભાવો પ્રત્યે પ્રમોદભાવના કરે છે.

ં કારુષ્યભાવના : વળી તે અનશની મહાત્મા દ્રવ્યથી અને ભાવથી ક્લિશ્યમાન જીવો પ્રત્યે કરુણાભાવના કરે છે, જેથી તેઓના ક્લેશને દૂર કરીને તેઓ પાસે હિતને અનુકૂળ શક્તિ અનુસાર પ્રયત્ન કરાવે તેવી ઉત્તમ પ્રકૃતિ પોતાની બને.

**માધ્યસ્થ્યભાવના** : વળી તે અનશની મહાત્મા અયોગ્ય જીવો પ્રત્યે પણ દ્વેષ ન થાય, પરંતુ મધ્યસ્થભાવ પ્રગટે તેવી ઉત્તમ પ્રકૃતિ માધ્યસ્થ્યભાવનાથી નિષ્પન્ન કરે છે.

આ સર્વ ભાવનાઓ તે મહાત્મા વિચારમાત્રથી કરતા નથી, પરંતુ અત્યંત સંવેગના પરિણામપૂર્વક તે ભાવનાઓ ચિત્તને સ્પર્શે તેવા અતિશય આર્દ્ર અંતઃકરણવાળા થઈને અંતરંગ દઢ યત્નથી કરે છે, જેથી તે ભાવનાઓના બળથી સમભાવનો પ્રકર્ષ થાય. **॥૧૬૭૪॥** 

# અવતરણિકા :

देहसमाधौ यतितव्यमित्याह -

# અવતરણિકાર્થ:

દેહની સમાધિમાં યત્ન કરવો જોઈએ. એ પ્રમાણે કહે છે –

### ભાવાર્થ :

ભક્તપરિજ્ઞા અનશન કરનારા મહાત્મા પ્રથમ સંઘયણવાળા મહાપુરુષો જેવા સમર્થ હોતા નથી, તેથી તેઓ દેહની સ્વસ્થતાનો વિચાર કર્યા વગર અનશન કરે તો ઉત્તમ ભાવોનો વ્યાઘાત થાય, માટે ઉત્તમ ભાવોની વૃદ્ધિને ઉપષ્ટંભક હોય એટલી દેહની સ્વસ્થતા માટે ભક્તપરિજ્ઞા અનશની મહાત્માએ ઉદ્યમ કરવો જોઈએ, એ પ્રમાણે પ્રસ્તુત ગાથામાં કહે છે –

#### भाशा :

# सुहझाणाओ धम्मो तं देहसमाहिसंभवं पायं । ता धम्मापीडाए देहसमाहिम्मि जइअव्वं ॥१६७५॥

### અન્વચાર્થ :

सुहझाणाओ धम्मो=શુભધ્યાનથી ધર્મ થા્ય છે. तं=તે=શુભધ્યાન, यायं=પ્રાય: देहसमाहिसंभवं=દેહની સમાધિથી સંભવવાળું છે. ता=તે કારણથી धम्मापीडाए=ધર્મની અપીડારૂપે देहसमाहिम्मि=દેહની સમાધિમાં जडअव्वं=યત્ન કરવો જોઈએ.

### आथार्थ :

શુભધ્યાનથી ધર્મ થાય છે. શુભધ્યાન પ્રાયઃ દેહની સમાધિથી સંભવે છે. તે કારણથી ધર્મની અપીડારૂપે દેહની સમાધિમાં યત્ન કરવો જોઈએ.

### ટીકા :

शुभध्यानाद्-धर्मादेः धर्मो भवति, तत्-शुभध्यानं देहसमाधिसम्भवं प्रायो=बाहुल्येनास्मद्विधानां, यत एवं तत्=तस्माद्धर्मापीडया हेतुभूतया देहसमाधौ=शरीरसमाधाने यतितव्यं=प्रयत्नः कार्य इति गाथार्थः ॥१६७५॥

# ડીકાર્થ :

ધર્માદિરૂપ શુભધ્યાનથી ધર્મ થાય છે. તે=શુભધ્યાન, અમારા જેવા સાધુઓને પ્રાયઃ=બહુલપણાથી, દેહની સમાધિથી સંભવવાળું છે.

જે કારણથી આમ છે=શુભધ્યાન પ્રાયઃ દેહની સમાધિથી સંભવે છે એમ છે, તે કારણથી હેતુભૂત એવી ધર્મની અપીડારૂપે દેહની સમાધિમાં=શરીરના સમાધાનમાં, પ્રયત્ન કરવો જોઈએ, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

ધર્માદિ વિષયક શુભચિંતવન કરવાથી આત્મામાં ધર્મ નિષ્પન્ન થાય છે, અને તે ધર્માદિ વિષયક શુભ ચિંતવનરૂપ શુભધ્યાન અમારા જેવા નબળા સંઘયણાદિવાળા જીવોને દેહની સ્વસ્થતાથી સંભવે છે. તેથી જે દેહની સમાધિ ધર્મની અપીડાના હેતુભૂત હોય, તેવી દેહની સમાધિમાં અનશન કરનારા મહાત્માએ યત્ન કરવો જોઈએ.

આનાથી એ ફલિત થાય કે, દેહ પ્રત્યેનું મમત્વ વૃદ્ધિ પામે તે રીતે કે દેહની પીડા પ્રત્યેના દ્વેષથી દેહની સમાધિમાં યત્ન કરવો ઉચિત નથી, પરંતુ શુભધ્યાન કરવામાં વિઘ્ન કરનારી હોય તેવી દેહની પીડાનું વર્જન કરવારૂપ દેહની સમાધિમાં યત્ન કરવો ઉચિત છે, જેથી શુભધ્યાનની વૃદ્ધિ થાય. અહીં "धर्मादि"માં 'आदि' શબ્દથી ભગવાનના વચનાનુસાર કરાતા શુદ્ધ આત્માના સ્વરૂપના ચિંતવનનું ગ્રહણ છે અને 'ધર્મ' શબ્દથી ધર્મધ્યાનના કારણ એવા દશ પ્રકારના યતિધર્મ આદિનું ગ્રહણ છે. આનાથી એ ફલિત થયું કે યતિધર્મમાં યત્ન કરવાથી ધર્મધ્યાનની અને શુદ્ધઆત્મતત્ત્વનું ચિંતવન કરવાથી શુક્લધ્યાનની પ્રાપ્તિ થાય છે. વળી તત્ત્વચિંતવનમાં તન્મયતા આવે તો ધ્યાનની પ્રાપ્તિ થાય અને કદાચ તે ચિંતવનમાં તેવી તન્મયતા ન આવે તોપણ, આત્મા શુભચિંતવનથી વાસિત બનવાને કારણે આત્મામાં ઉત્તમ સંસ્કારોના આધાનરૂપ ધર્મની નિષ્પત્તિ તો થાય જ છે.

આમ, જીવનના અંતકાળે અનશની મહાત્માએ જેમ શુભધ્યાનમાં ઉદ્યમ કરવો આવશ્યક છે, તેમ શુભધ્યાનમાં વ્યાઘાતક એવી દેહની અસમાધિના વર્જનમાં ઉદ્યમ કરવો પણ આવશ્યક છે. **॥૧૬૭૫**॥

### અવતરણિકા :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે સાધુએ ધર્મની અપીડારૂપે દેહની સમાધિમાં યત્ન કરવો જોઈએ, એ કથનને દેઢ કરવા અર્થે કહે છે —

#### भथा :

इहरा छेवझमी संघयणे थिरधिईए रहिअस्स । देहस्सऽसमाहीए कत्तो सुहझाणभावो त्ति ॥१६७६॥

### અન્વચાર્થ :

इहरा=ઇતરથા=દેહની સમાધિમાં યત્ન કરવામાં ન આવે તો, छेवडम्मी संघयणे=છેવટા સંઘયણમાં देहस्सऽसमाहीए=દેહની અસમાધિ થયે છતે थिरधिईए रहिअस्स=स्थिર ધૃતિથી રહિતને सुहझाणभावो कत्तो=શુભધ્યાનનો ભાવ ક્યાંથી હોય ?

★ 'त्ति' પાદપૂર્તિમાં છે.

### भाशार्थ :

દેહની સમાધિમાં ચત્ન કરવામાં ન આવે તો છેવટ્ટા સંઘયણમાં દેહની અસમાધિ થયે છતે સ્થિર ધૃતિથી રહિત જીવને શુભધ્યાનનો ભાવ ક્યાંથી હોય ?

# ટીકા :

इतरथा छेदवर्तिनि संहनने सर्वजघन्य इत्यर्थः स्थिरधृत्या रहितस्य=दुर्बलमनसः देहस्यासमाधौ सञ्जाते सति कुतः शुभध्यानभावो ? नैवेति गाथार्थः ॥१६७६॥

# ટીકાર્થ :

ઇતરથા≕પૂર્વગાથામાં બતાવ્યા મુજબ ધર્મની અપીડારૂપે દેહની સમાધિમાં યત્ન કરવામાં ન આવે તો, સર્વથી જઘન્ય એવા છેદવર્તી સંહનનમાં=સેવાર્ત સંઘયણમાં, દેહની અસમાધિ થયે છતે સ્થિર ધૃતિથી રહિતને≔દુર્બળ મનવાળાને, શુભધ્યાનનો ભાવ ક્યાંથી હોય ? ન જ હોય, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

વર્તમાનકાળમાં જીવો સર્વ સંઘયણોમાં જઘન્ય એવા સેવાર્ત સંઘયણવાળા હોય છે. તેથી તેઓનું મન શુભધ્યાન કરવા માટે અત્યંત દુર્બળ હોય છે, તેના કારણે શરીરમાં અત્યંત પીડા થતી હોય ત્યારે સાધુ આત્માને ભગવાનના વચનથી ભાવિત કરવા માટે સુદઢ વ્યાપાર કરવા ઇચ્છે તોપણ કરી શકે નહીં. માટે પ્રામાણિક રીતે આત્મસાક્ષીએ વિચાર કરીને, આત્માને શાસ્ત્રવચનોથી ભાવિત કરવામાં બાધક ન બનતી હોય તેવી દેહની પીડાની ઉપેક્ષા કરીને શુભધ્યાનમાં યત્ન કરવો જોઈએ અને આત્માને શાસ્ત્રવચનોથી ભાવિત કરવામાં વ્યાઘાતક બનતી હોય તેવી દેહની પીડાનું વર્જન કરીને શુભચિતવનમાં દઢ ઉઘમ કરવો જોઈએ, જેથી તત્ત્વથી વાસિત થયેલો આત્મા શીધ સંસારના અંતને પામે. !!૧૬૭૬!!

### અવતરણિકા :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે અનશની સાધુ દેહની સમાધિમાં યત્ન ન કરે તો શુભધ્યાન કરી શકે નહીં. ત્યાં પ્રશ્ન થાય કે દેહની અસમાધિ થયે છતે શુભધ્યાન ન થાય તોપણ, તે મહાત્મા આત્મકલ્યાણ અર્થે જે દેહની પીડા સહન કરે છે તેનાથી તેમનું હિત તો થશે ને ! તેના નિવારણ અર્થે કહે છે —

#### भाशा :

तयभाविम्म अ असुहा जायइ लेसा वि तस्स णियमेणं । तत्तो अ परभविम्म वि तल्लेसेसुं तु उववाओ ॥१६७७॥

# અન્વચાર્થઃ

त्रयभाविम्म अ=અને તેના અભાવમાં=શુભધ્યાનના અભાવમાં, णियमेणं=નિયમથી तस्स=તેની=દેહની અસમાધિવાળા સાધુની, ले**सा वि**=લેશ્યા પણ **असुहा जायइ**=અશુભ થાય છે, तत्तो अ=અને તેનાથી=અશુભ લેશ્યાથી, **परभविम वि**=પરભવમાં પણ तक्लेसेसुं तु=તે લેશ્યાઓમાં જ **उववाओ**=ઉપપાત થાય છે.

# ગાથાर्थ :

અને શુભઘ્યાનના અભાવમાં નિયમથી દેહની અસમાધિવાળા સાધુની લેશ્યા પણ અશુભ થાય છે, અને અશુભ લેશ્યાથી પરભવમાં પણ તે લેશ્યાઓમાં જ ઉપપાત થાય છે.

# ાસ્કોડ

तदभावे च=शुभध्यानाभावे च अशुभा जायते लेश्यापि तथाविधात्मपरिणामरूपा तस्य नियमेन देहासमाधिमतः, ततश्च=अशुभलेश्यातः परभवे=जन्मान्तरेऽपि तल्लेश्येष्वेवोपपातो महाननर्थं इति गाथार्थः ॥१६७७॥

# ટીકાર્થ :

અને તેના અભાવમાં=શુભધ્યાનના અભાવમાં, નિયમથી તેની=દેહની અસમાધિવાળાની, તે પ્રકારના=જે

પ્રકારે શુભધ્યાનના અભાવકાળમાં ચિત્ત દેહ સાથે સંશ્લેષ પામીને વિદ્ધળતા અનુભવે તે પ્રકારના, આત્મપરિણામરૂપ લેશ્યા પણ અશુભ થાય છે, અને તેનાથી≕અશુભ લેશ્યાથી, પરભવમાં≕જન્માંતરમાં પણ, તે લેશ્યાઓમાં જ≕અશુભ લેશ્યાઓવાળા ભવોમાં જ, ઉપપાતરૂપ મહાન અનર્થ થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### भावार्थ :

અનશન કરનાર સાધુ શુભધ્યાનનો વ્યાઘાત થાય તેવી દેહની પીડાની ઉપેક્ષા કરે તો, તે દેહની પીડામાં ચિત્ત વારંવાર જવાથી શાસ્રવચનોનું સમ્યક્ ચિંતવન થઈ શકે નહીં, અને મહાત્મા સૂત્ર-અર્થોનું પરાવર્તન કરીને આત્માને શ્રુતથી ભાવિત કરવા યત્ન કરતા હોય તોપણ, તે શ્રુતના ભાવોથી પોતાના આત્માને વાસિત કરી શકતા નથી.

વળી દેહની અસ્વસ્થતા હોય ત્યારે, ચિત્ત વારંવાર સ્ખલના પામતું હોવાથી શુભધ્યાનનો અભાવ થાય તો, લેશ્યા પણ અશુભ જ થાય છે અર્થાત્ દેહની પીડિતઅવસ્થા પ્રત્યે વારંવાર દ્વેષથી સંવલિત એવા આત્મપરિણામરૂપ અશુભ લેશ્યા થાય છે, જે અશુભ લેશ્યાથી પરભવમાં પણ તેવી અશુભ લેશ્યાવાળા હલકાં ભવોમાં ઉપપાત થાય છે, જે ઉપપાત અનશન કરનારા મહાત્મા માટે મહા અનર્થરૂપ છે. માટે કલ્યાણના અર્થી સાધુએ જેમ તત્ત્વથી ભાવિત થવા માટેનો ઉદ્યમ કરવો જોઈએ, તેમ ધર્મની અપીડારૂપે દેહની સમાધિ માટેનો પણ અવશ્ય ઉદ્યમ કરવો જોઈએ. ॥૧૬૭૭॥

#### आथा :

# तम्हा उ सुहं झाणं पच्चक्खाणिस्स सव्वजत्तेणं । संपाडेअव्वं खलु गीअत्थेणं सुआणाए ॥१६७८॥

#### અન્વચાર્થ:

तम्हा=ते કારણથી=પૂર્વગાથામાં કહ્યું એમ છે તે કારણથી, **सुआणाए**=શ્રુતાજ્ઞા વડે **गीअत्थेणं**=ગીતાર્થે पच्चक्खाणिस्स=પ્રત્યાખ્યાનીને=ભક્તપરિજ્ઞા અનશનનું પચ્ચકખાણ કરનારા સાધુને, सव्बजत्तेणं=સર્વ યત્ન વડે खलु=નિયોગથી सुहं उ झाणं=શુભ જ ધ્યાન संपांडेअब्बं=સંપાદન કરાવવું જોઈએ.

# ગાથાર્થ :

પૂર્વગાશામાં કહ્યું એમ છે તે કારણથી શ્રુતાજ્ઞા વડે ગીતાર્થ સાધુએ પ્રત્યાખ્યાની સાધુને સર્વ યત્ન વડે નિયમથી શુભ જ ધ્યાન સંપાદન કરાવવું જોઈએ.

### ટીકા :

यस्मादेवं तस्मात् शुभमेव ध्यानं प्रत्याख्यानिनः सर्वयत्नेन कवचज्ञातात् सम्पादयितव्यं खलु= नियोगतः गीतार्थेन श्रुताज्ञया साधुनेति गाथार्थः ॥१६७८॥

### ટીકાર્થ :

જે કારણથી આમ છે=પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે દેહની અસમાધિથી શુભધ્યાનનો અભાવ થાય તો અશુભ લેશ્યા પ્રાપ્ત થાય છે અને અશુભ લેશ્યાથી અન્ય જન્મમાં પણ અશુભ લેશ્યામાં ઉપપાતરૂપ મહા અનર્થ થાય છે એમ છે, તે કારણથી શ્રુતની આજ્ઞા વડે=આગમવચનાનુસારે, ગીતાર્થ સાધુએ પ્રત્યાખ્યાનીને=ત્રિવિધ કે ચતુર્વિધ આહારનું પચ્ચક્ખાણ કરનારા ભક્તપરિજ્ઞા અનશનવાળા સાધુને, કવચના જ્ઞાતથી=બખ્તરના દેષ્ટાંતથી, સર્વ યત્ન વડે નિયોગથી=નિયમથી, શુભ જ ધ્યાન સંપાદન કરાવવું જોઈએ, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

ધર્મધ્યાન કરવામાં વ્યાઘાતક દેહની પીડાનું વર્જન કરવામાં ન આવે તો, આરાધક પણ સાધુને અશુભ લેશ્યાની પ્રાપ્તિ થવાથી જન્માંતરમાં અશુભ લેશ્યાવાળા ભવની પ્રાપ્તિ થાય છે. તે કારણથી અનશન કરનાર સાધુને અશુભધ્યાન થતું હોય તો ગીતાર્થ સાધુએ શ્રુતની આજ્ઞા અનુસારે સર્વ યત્નથી તેઓને અશુભ ધ્યાનમાંથી બહાર કાઢીને નિયમથી શુભધ્યાનમાં પ્રવર્તાવવા જોઈએ.

વળી, તે પ્રયત્ન ગીતાર્થ સાધુએ કવચના દષ્ટાંતથી કરવો જોઈએ. તેથી એ પ્રાપ્ત થાય કે, કોઈ મહાત્માએ અનશનકાળમાં ચારેય આહારનું પચ્ચક્ષ્ખાણ કર્યું હોય, ત્યારે તૃષાથી અત્યંત વ્યાકુળ થતા હોય અને કોઈપણ રીતે તેઓ શુભધ્યાન કરવા સમર્થ ન હોય; તેવા સંયોગોમાં તેમની પાસે રહેલા ગીતાર્થ સાધુ વિચારે કે "આ અનશની મહાત્મા આ રીતે તૃષાથી વ્યાકુળ થઈને 'પાણી પાણી' કરતાં કાળ કરશે તો અશુભ લેશ્યાને કારણે અવશ્ય દુર્ગતિને પ્રાપ્ત કરશે" આમ વિચારીને તે મહાત્માનું દુર્ગતિપાતથી રક્ષણ કરવા માટે તે ગીતાર્થ સાધુ શ્રુતની આજ્ઞા અનુસારે અપવાદથી થોડું પાણી આપીને પણ તે અનશની મહાત્માને સ્વસ્થ કરે અને કરી શુભધ્યાનમાં સ્થિર કરીને તેઓને અનશન પાર કરાવે. આવા અવસરે અનશની મહાત્માને અપવાદથી અપાયેલ પાણીની પ્રવૃત્તિ 'કવચ' તુલ્ય છે, જેનાથી તે મહાત્માનું અશુભધ્યાનથી રક્ષણ થાય છે. આ પ્રમાણે ગુરુતત્ત્વવિનિશ્ચય ગ્રંથમાં ગાથા-૨૦૧ની ટીકામાં કહેલ છે.

આથી ફલિત થયું કે શુભચિંતવનરૂપ ધર્મધ્યાનમાં વ્યાઘાત કરનાર કોઈપણ નિમિત્ત ઉપસ્થિત થાય ત્યારે, ગીતાર્થ સાધુ શ્રુતાજ્ઞાનું પર્યાલોચન કરીને, તે અનશની મહાત્મા જે રીતે અશુભધ્યાનથી નિવર્તન પામે તે રીતે સર્વ યત્નથી નિયમા તે અનશની મહાત્માને શુભધ્યાન પ્રાપ્ત કરાવે, જેથી તે મહાત્માનું હિત થાય. માટે ધર્મધ્યાનની પીડા કરનાર એવી દેહની અસમાધિના પરિહાર માટે ગીતાર્થ સાધુ જે જે ક્રિયા કરે છે તે તે ક્રિયા કવચના દેષ્ટાંત જેવી છે, જે કવચરૂપ ક્રિયા ગીતાર્થ સાધુ સ્વમતિથી કરતા નથી, પરંતુ શ્રુતની આજ્ઞાના બળથી કરે છે, તેમ જ તે પ્રત્યાખ્યાની સાધુને શુભધ્યાનમાં લઈ જવા માટે નિયોગથી શક્ય સર્વ પ્રયત્ન કરે છે, જેથી તે અનશન કરનારા મહાત્માનું એકાંતે હિત થાય છે. ॥૧૬૭૮॥

# અવતરણિકા :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે અનશની મહાત્મા કોઈક નિમિત્તને પામીને શુભધ્યાનથી પાત પામ્યા હોય તો ગીતાર્થ સાધુ કવચના દેષ્ટાંતથી સર્વ યત્ન દ્વારા તે મહાત્માને શુભ જ ધ્યાન સંપાદન કરાવે છે. હવે તે અનશની મહાત્મા પણ પોતાના શુભધ્યાનના રક્ષણ માટે શું કરે છે ? તે બતાવે છે —

#### SHELL:

# सो वि य अप्पडिबद्धो दुल्ल्हलंभस्स विरङ्भावस्स । अप्परिवडणत्थं चिअ तं तं चिडं करावेइ ॥१६७९॥

### અન્વચાર્થ:

अप्पडिबद्धो य सो वि=અને અપ્રતિબદ્ધ એવા તે પણ=અનશની મહાત્મા પણ, दुल्ल्हलंभस्स विसङ्भावस्स अप्परिवडणत्थं चिअ=६६५ છે લાભ જેનો એવા વિરતિભાવના અપ્રતિપતન અર્થે જ तं तं चिट्ठं करावेड=ते ते थेप्टाने કરાવે છે.

### भाशार्थ :

અને અપ્રતિબદ્ધ એવા તે અનશની મહાત્મા પણ દુર્લભ છે લાભ જેનો એવા વિરતિભાવના અપ્રતિપત્તન અર્થે જ તે તે ચેષ્ટાને કરાવે છે.

### ટીકા :

सोऽपि च प्रत्याख्यानी अप्रतिबद्धः सर्वत्र दुर्ल्लभलाभस्य=दुर्लभप्राप्तेः विरतिभावस्य=चारित्रस्य अप्रतिपतनार्थमेव आज्ञापरतन्त्रः सन् तां तां चेष्टां कारयति कवचादिरूपामिति गाथार्थः ॥१६७९॥

🛨 ''कवचादिरूपां''मां 'आदि' पहथी शत्रुओन। घाथी रक्षण કરનારાં ढाल वर्गरे अन्य साधनोनुं ग्रहण કरवुं..

# ટીકાર્થ :

અને સર્વત્ર અપ્રતિબદ્ધ=દેહ-ઉપધિ-માન-સન્માનાદિ સર્વ ભાવોમાં પ્રતિબંધ વગરના, તે પ્રત્યાખ્યાની પણ દુર્લભ છે લાભ જેનો એવા=દુર્લભ છે પ્રાપ્તિ જેની એવા, વિરતિભાવના=ચારિત્રના, અપ્રતિપતન અર્થે જ આજ્ઞાપરતંત્ર છતા કવચાદિરૂપ તે તે ચેષ્ટાને કરાવે છે=બીજા સાધુ પાસે કરાવે છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### आथा :

तह वि तया अद्दीणो जिणवरवयणंमि जायबहुमाणो । संसाराओ विरत्तो जिणेहिं आराहओं भणिओ ॥१६८०॥

# अन्वयार्थ :

तह वि=તોષણ तया=ત્યારે अद्दीणो=અદીન, जिणवरवयणंमि जायबहुमाणो=જિનવરના વયનમાં થયેલા બહુમાનવાળા, संसाराओ विरत्तो=સંસારથી વિરક્ત એવા (તે અનશની સાધુ) जिणेहिं आराहओ भणिओ=જિન વડે આરાધક કહેવાયા છે.

# ગાશાर्थ :

તોપણ ત્યારે અદીન, જિનવરના વચનમાં થયેલા બહુમાનવાળા, સંસારથી વિશ્ક્ત એવા તે અનશની સાધુ જિન વડે આરાધક કહેવાયા છે.

#### ટીકા :

तथापि तदा अदीनः सन् भावेन जिनवरवचने जातबहुमानः=वचनैकिनष्ठः सन् संसाराद्विरक्तः= संविग्नो जिनैराराधको भणितः परमार्थत इति गाथार्थः ॥१६८०॥

### शुसार्थ :

તોપણ=તે અનશની મહાત્મા પૂર્વગાથામાં કહ્યા પ્રમાણે અન્ય પાસે તે તે ચેષ્ટા કરાવે છે તોપણ, ત્યારે ભાવથી અદીન છતા, જિનવરના વચનમાં થયેલા બહુમાનવાળા=વચનએકમાં નિષ્ઠાવાળા છતા, સંસારથી વિરક્ત=સંવિગ્ન, તે અનશની મહાત્મા જિન્ વડે પરમાર્થથી આરાધક કહેવાયા છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

જેમ ગીતાર્થ સાધુ અનશની સાધુને શુભધ્યાન સંપાદન કરાવવા ઉચિત યત્ન કરે છે, તેમ અનશની સાધુ સ્વયં પણ સુખ-દુઃખ આદિ સર્વ ભાવોમાં પ્રતિબંધ રહિત થઈને દુર્લભ પ્રાપ્તિવાળા ગ્રારિત્રના પરિણામનું રક્ષણ કરવા માટે શુભધ્યાનનો બાધ કરે તેવી શારીરિક પીડા વખતે અન્ય સાધુ પાસે પોતાના દેહનું ઉદ્વર્તન કે પરાવર્તન કરાવે છે. જે ચેષ્ટા શુભધ્યાનના રક્ષણ માટે કવચાદિરૂપ છે.

આશય એ છે કે જેમ યુદ્ધભૂમિમાં કવચથી યોદ્ધો શત્રુઓના ઘાથી રક્ષિત બને છે, તેમ અનશન કરનારા મહાત્મા મોહ સામે યુદ્ધ કરી રહ્યા છે, અને મોહને દૂર કરીને વીતરાગવચનથી આત્માને વાસિત કરી રહ્યા છે; તે વખતે દેહની પીડાને કારણે મોહનો ઉપદ્રવ થાય તો શુભધ્યાનમાં સ્ખલના થવાથી તે મહાત્માનો વિરતિભાવ પાત પામે. આથી તે મહાત્મા પોતાનું મોહથી રક્ષણ કરવા માટે ભગવાનના વચનનું સ્મરણ કરીને કવચતુલ્ય તે તે ચેષ્ટાઓ અન્ય પાસે કરાવીને દેહમાં થતી પીડાનું વર્જન કરે છે અને મોહના ઉપદ્રવોથી રહિત થઈને શુભધ્યાનમાં ઉદ્યમ કરે છે, જેના બળથી તે મહાત્મા મોહનો નાશ કરવા સમર્થ બને છે.

આ કથનથી એ પ્રાપ્ત થાય કે જે ક્રિયાથી શુભધ્યાનમાં વ્યાઘાતક એવા મોહના ઉપદ્રવોથી આત્માનું રક્ષણ થાય તે ક્રિયા કવચતુલ્ય છે. આથી જ ગીતાર્થ સાધુ અપવાદથી કવચતુલ્ય કોઈક પ્રવૃત્તિ કરવા દ્વારા દુર્ધ્યાનમાં ચઢેલા અનશની સાધુને મોહથી રક્ષિત કરીને શુભધ્યાનમાં સ્થિર કરે છે,તેમ જ અનશની મહાત્મા પણ પોતાની માનસિક સ્થિતિને યથાર્થ જાણીને મોહથી રક્ષિત થવા જિનવચનનું સ્મરણ કરીને કવચતુલ્ય તે તે ક્રિયા અન્ય સાધુ પાસે કરાવે છે.

તોપણ તે અનશની મહાત્મા અદીન છે અર્થાત્ 'પોતે પોતાના દેહનું ઉદ્વર્તનાદિ કરવામાં અસમર્થ છે માટે પોતાના દેહની તે તે ચેષ્ટા અન્ય પાસે કરાવવી પડે છે' એ પ્રકારના ભાવથી દીનતાવાળા નથી; કેવલ ભગવાનના વચનમાં એકનિષ્ઠાવાળા થઈને તે મહાત્મા પોતાના સંયમના ભાવોની વૃદ્ધિ અર્થે તે તે કિયા અન્ય પાસે કરાવે છે.

વળી તે મહાત્મા સંસારથી વિરક્ત છે અર્થાત્ દેહના મમત્વથી કે દેહની શાતા આદિથી વિરક્ત છે, માટે તેઓ દેહ પ્રત્યેના મમત્વથી બીજા પાસે તે તે ચેષ્ટા કરાવતા નથી. આવા મહાત્માને ભગવાને પરમાર્થથી આરાધક કહ્યા છે. આનાથી અર્થથી એ ફલિત થાય કે, જે સાધુ શરીરની પીડાથી ઉદ્ઘિગ્ન હોય અને પોતાનું કૃત્ય સ્વયં કરવા માટે અસમર્થ હોવાથી દીનતા ધારણ કરે છે, અથવા સંયમવૃદ્ધિનો વિચાર કર્યા વગર માત્ર શરીરની શાતા અર્થે અન્ય પાસે પોતાના દેહનું ઉદ્વર્તનાદિ કરાવે છે, તેઓ ભગવાનના વચનમાં એકનિષ્ઠાવાળા નથી અને દેહની શાતા પ્રત્યે પ્રતિબદ્ધ માનસવાળા હોવાથી સંસારથી વિરક્ત નથી. આવા સાધુ અનશન કરતા હોય તોપણ પરમાર્થથી ભગવાને તેઓને આરાધક કહ્યા નથી; પરંતુ જે મહાત્મા પ્રતિક્ષણ ચિત્તને જિનવચનમાં સ્થાપિત કરીને વીતરાગભાવને અનુકૂળ નિર્લેપભાવ વૃદ્ધિ પામે તે પ્રકારે સતત શ્રુતથી આત્માને વાસિત કરતા હોય અને તેને ઉપષ્ટંભક બને એવી કોઈ ક્રિયા અન્ય પાસે કરાવતા હોય, તેવા સાધુને ભગવાને પરમાર્થથી આરાધક કહ્યા છે. ॥૧૬૭૯/૧૬૮૦॥

### અવતરણિકા :

अत्रोपपत्तिमाह -

# અવતરણિકાર્થ :

અહીં=ગાથા ૧૬૨૭-૧૬૨૮માં ગ્રંથકારશ્રીએ કહેલ કે પૂર્વે પરલોક પ્રત્યે શીતલ પણ સાધુ અંતકાળે આરાધનાને પ્રાપ્ત કરે છે એ કથનમાં, ઉપપત્તિને=પૂર્વે શીતલ હોવા છતાં અંત સમયે ચારિત્રની આરાધનાની પ્રાપ્તિરૂપ સંગતિને, કહે છે --

### ભાવાર્થ :

ગાથા ૧૬૨૭-૧૬૨૮માં ભક્તપરિજ્ઞા અનશન સ્વીકારવાની વિધિનો પ્રારંભ કરતાં કહેલ કે પૂર્વે શીતલ પણ પાછળથી જીવનના ચરમકાળે સંવેગ પામેલા અનશન કરવા તત્પર થયેલા મહાત્મા પ્રવ્રજ્યાગ્રહણકાળથી માંડીને આલોચનાને કરે છે, સંક્લિષ્ટ ભાવનાનું વિશેષથી વર્જન કરે છે અને તે વર્જનથી આરાધનાને પ્રાપ્ત કરે છે.

એ કથનમાં શીતલ પણ સાધુ અંત સમયે આરાધનાને પ્રાપ્ત કરે છે એ વચન કઈ રીતે સંગત થાય ? તે ગાથા ૧૬૮૩ સુધી દર્શાવે છે –

### भाशाः

जं सो सया वि पायं मणेण संविग्गपिक्खओ चेव । इअरो उ विरइरयणं न लहड़ चरमे वि कालम्मि ॥१६८१॥

# અન્વચાર્થ :

जं= જે કારણથી सो= આ=ગાથા ૧૬૨૭માં કહ્યા મુજબ પાછળથી સંવેગ પામેલા ભક્તપરિજ્ઞા અનશન કરવા તત્પર થયેલા મહાત્મા, सया वि= સદા પણ= આખા સંયમજીવનના કાળમાં હંમેશાં પણ, पायं= પ્રાય: मणेण= મનથી= ભાવથી, संविग्गपिक्खओं चेव= સંવિગ્નપાક્ષિક જ હોય છે. (તે કારણથી તેઓ અંતકાળે આરાધનાને પ્રાપ્ત કરે છે, એમ ગાથા ૧૬૨૮ સાથે સંબંધ છે.) इअरो उ=વળી ઇતર= અસંવિગ્નપાક્ષિક, चरमे वि कालिम्म = ચરમ પણ કાળમાં विरहरयणं न लहइ= વિરિતિરત્નને પ્રાપ્ત કરતા નથી.

www.jainelibrary.org

#### जाशार्थ :

જે કારણથી ગાથા ૧૬૨૯માં કહ્યા મુજબ પાછળથી સંવેગ પામેલા ભક્તપરિજ્ઞા અનશન કરવા તત્પર થયેલા મહાતમા આખા સંચમજીવનના કાળમાં હંમેશાં પણ પ્રાયઃ ભાવથી સંવિગ્નપાક્ષિક જ હોય છે. તે કારણથી તેઓ અંતકાળે આરાધનાને પ્રાપ્ત કરે છે, એમ ગાથા ૧૬૨૮ સાથે સંબંધ છે. વળી અસંવિગ્નપાક્ષિક ચરમ પણ કાળમાં વિરતિરત્નને પ્રાપ્ત કરતા નથી.

### ટીકા :

यदसावेवंविधः सदापि प्रायः मनसा=भावेन संविग्नपाक्षिक एव, इतरस्तु=असंविग्नपाक्षिकः विरितरत्नं=चारित्रं न लभते=न प्राप्नोति चरमकालेऽपीति गाथार्थः ॥१६८१॥

### ટીકાર્ચ:

જે કારણથી આવા પ્રકારના આ=ગાથા ૧૬૨૭માં બતાવેલ એવા પ્રકારના સંયમજીવનમાં પૂર્વે શીતલ અને પાછળથી સંવેગ પામેલા અનશન કરવા તત્પર થયેલા મહાત્મા, સદા પણ=આખા સંયમજીવનના કાળમાં હંમેશાં પણ, પ્રાયઃ મનથી=ભાવથી, સંવિગ્નપાક્ષિક જ હોય છે=સંવિગ્ન સાધુઓના પક્ષપાતવાળા જ હોય છે.

વળી ઇતર=અસંવિગ્નપક્ષિક, ચરમ કાળમાં પણ વિરતિરૂપી રત્નને≔ચારિત્રને, પ્રાપ્ત કરતા નથી, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

ભક્તપરિજ્ઞા અનશન કરવા તત્પર થયેલા મહાત્મા સામાન્યથી સુસાધુ હોય છે. તેઓ ભક્તપરિજ્ઞા અનશન સ્વીકારતા પૂર્વે પોતાના પ્રવ્રજયાગ્રહણના કાળથી માંડીને થયેલા અતિચારોની આલોચના કરે છે, ત્યારપછી ગાથા ૧૬૭૨થી ૧૬૮૦માં બતાવી એ ભક્તપરિજ્ઞા અનશનની વિધિમાં યત્ન કરે છે.

વળી કોઈ સાધુ પૂર્વે સંયમમાં શિથિલ પરિણામવાળા હોય, છતાં તેઓ પણ જીવનના ચરમકાળે સંવેગ પામીને ભક્તપરિજ્ઞા અનશન કરવા તૈયાર થયા હોય, તો તેઓ સંક્લિષ્ટ ભાવનાઓનું વિશેષથી વર્જન કરે છે, ત્યારપછી ગાથા ૧૬૭૨થી અત્યાર સુધી બતાવી એ ભક્તપરિજ્ઞા અનશનની વિધિમાં યત્ન કરે છે.

ત્યાં પ્રશ્ન થાય કે સુસાધુ પૂર્વે ચારિત્રને પામેલા હોય છે અને અંતકાળે પણ અનશનમાં વિધિપૂર્વક યત્ન કરતા હોય છે, માટે સુસાધુ તો આરાધનાને પ્રાપ્ત કરે; પરંતુ પૂર્વે સંયમમાં શિથિલતા સેવી હોવાથી જેમણે ચારિત્રને સુંદર પાળ્યું નથી, તેવા સાધુ અનશન કરે તો આરાધનાને કઈ રીતે પ્રાપ્ત કરે ? તે સ્પષ્ટ કરવા કહે છે –

જે સાધુ પૂર્વે સંયમમાં શિથિલ પરિશામવાળા હોય, પ્રમાદી હોય, તોપશ સંવિગ્ન સાધુઓ પ્રત્યે બહુમાનવાળા હોય, સંવિગ્ન સાધુઓની જેમ સંયમ પાળવાની રુચિવાળા હોય, તેઓ પ્રાયઃ કરીને સદા પણ ભાવથી સંવિગ્ન સાધુઓનો પક્ષપાત કરનારા હોય છે અને તેઓ જીવનના અંત સમયે સંવેગના પરિશામને પામે છે. તેથી તેઓ પૂર્વે બતાવેલી ભક્તપરિજ્ઞા અનશનની વિધિમાં યત્ન કરે તો આરાધનાને પ્રાપ્ત કરે છે.

વળી જેઓ સંયમજીવનમાં સુસાધુના પક્ષપાતવાળા નથી, સંયમમાં શિથિલ પરિશામવાળા છે અને સ્વમતિ અનુસારે જીવવાની રુચિવાળા છે, તેઓ પૂર્વે પણ અસંવિગ્નપાક્ષિક જ હોય છે અને અંતસમયે અનશન કરે તોપણ આરાધનાને પ્રાપ્ત કરી શકતા નથી.

અહીં 'प्राय:' કહ્યું તેનાથી એ પ્રાપ્ત થાય કે સાધુ ક્યારેક અત્યંત પ્રમાદને વશ થઈને ઉત્સૂત્રભાષણ કે તેવી કોઈ પ્રવૃત્તિ કરે, ત્યારે તે સંવિગ્નપાક્ષિક પણ રહેતા નથી; અને તેવા પણ સાધુને પાછળથી પશ્ચાત્તાપ થાય તો તેઓ અંત સમયે આરાધક પણ બની શકે છે. તે સિવાય મોટા ભાગે જેઓ સદા પણ સંવિગ્નનો પક્ષ કરનારા હોય, પ્રાયઃ તેઓ જ અંતસમયે આરાધક બને છે. Ⅱ૧૬૮૧Ⅱ

### અવતરણિકા :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે પૂર્વે શીતલ અને પાછળથી સંવેગ પામેલા અનશની સાધુ પ્રાયઃ સદા પણ સંવિગ્નપાક્ષિક જ હોય છે. હવે તે સંવિગ્નપાક્ષિક સાધુ જ્યારે સંયમમાં શીતલ પરિણામવાળા હતા ત્યારે પણ ધાર્મિક જ હોય છે, માટે તેઓ પાછળથી સંવેગ પામીને આરાધનાને પ્રાપ્ત કરે છે. તે બતાવવા અર્થે કહે છે —

#### ाधाः

संविग्गपिक्खओ पुण अण्णत्थ पयइओ वि काएणं । धम्मे च्चिअ तिल्ले च्छे दढरित्तित्थि व्व पुरिसम्मि ॥१६८२॥

# अन्वयार्थः

संविग्गपिक्खओ पुण=वणी સંવिગ્નપક્ષિક काएणं अण्णत्थ पयहओ वि=કાયાથી અન્યત્ર પ્રવૃત્ત પણ पुरिसम्मि दढरित्तित्थ व्व=पुरुषमां ६७ २५त श्लीनी श्रेम धम्मे च्चिअ तिल्लको=धर्ममां १ तह्बिप्सावाणा होय છे.

# ગાથાर्थ :

વળી સંવિગ્નપાક્ષિક કાચાથી અન્યત્ર પ્રવૃત્ત પણ પુરુષમાં દેઢ રક્ત સ્ત્રીની જેમ ધર્મમાં જ તદ્લિપ્સાવાળા હોય છે.

# ટીકા :

संविग्नपाक्षिकः पुनः शीतलविहारी अन्यत्र प्रवृत्तो (?अपि)अष्कायादिभोगे कायेन प्रमादात् धर्मम् एव तिल्लपः=तद्गतिचत्तः दृढरक्तस्त्रीवत् पुरुषे । सा यथा कुलजा प्रोषितभर्तृका क्वचिज्जातरागा कादाचित्कस्वल्पकालतत्प्राप्त्या दानादिक्रियाप्रवृत्तापि तद्गतिचत्ता पापेन युज्यते स्वल्पं च दानादिक्रियाफलमाप्नोति, एवं संविग्नपाक्षिकोऽपि कायमात्रेणासमञ्जसप्रवृत्तो भावेन धर्म्मरक्तो धार्मिक एव मन्तव्य इति गाथार्थः ॥१६८२॥

#### नोंधः

ટીકામાં 'प्रवृत्तः'ने स्थाने મૂળગાથા પ્રમાણે 'प्रवृत्तोऽपि' હોચ तेम ભાસે છે.

### ટીકાર્થ **:**

संविग्न ..... पुरुषे વળી શીતલવિહારી એવા સંવિગ્નપાક્ષિક પ્રમાદને કારણે કાયાથી અન્યત્ર=અપ્કાયાદિના ભોગમાં, પ્રવૃત્ત પણ પુરુષમાં દઢ રક્ત સ્ત્રીની જેમ ધર્મમાં જ તદ્દલિપ્સાવાળા=તદ્દગતચિત્તવાળા, હોય છે.

હવે તે દેષ્ટાંત અને દાષ્ટન્તિકયોજન સ્પષ્ટ કરે છે -

सा ..... माप्नोति જે રીતે કુલજ એવી તે=સારા કુળમાં જન્મેલી એવી સ્ત્રી, પ્રોધિતભર્તૃક=જેનો પતિ પરદેશ ગયો છે એવી, ક્યાંક જાતરાગવાળી≐કોઈક પરપુરુષમાં ઉત્પન્ન થયેલા રાગવાળી, કાદાચિત્ક સ્વલ્પ કાળ માટે તેની પ્રાપ્તિથી=ક્યારેક અલ્પ કાળ માટે તે પરપુરુષની પ્રાપ્તિથી, દાનાદિ ક્રિયામાં પ્રવૃત્ત એવી પણ તદ્દગતચિત્તવાળી=તે પરપુરુષવિષયક ચિત્તવાળી, પાપથી યોજાય છે અને અલ્પ એવું દાનાદિ ક્રિયાનું ફળ પ્રાપ્ત કરે છે.

एवं ..... गाथार्थः એ રીતે કાયામાત્રથી અસમંજસમાં પ્રવૃત્ત એવા સંવિગ્નપક્ષિક પણ ભાવથી ધર્મમાં રક્ત એવા ધાર્મિક જ માનવા, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

સંવિગ્નપક્ષિક સાધુ અનશનકાળથી પૂર્વકાળમાં શીતલ પરિજ્ઞામવાળા હોય છે, તેથી તે વખતે પ્રમાદને કારણે કાયાથી તેઓ સંયમથી વિપરીત પ્રવૃત્તિઓ કરે છે, તોપણ સંવિગ્ન સાધુઓ પ્રત્યેના પક્ષપાતને કારણે તેઓ ધર્મમાં જ લિપ્સાવાળા છે. તેમાં દેષ્ટાંત બતાવે છે –

કોઈ સારા કુળની સ્ત્રીનો પતિ દીર્ઘકાળથી પરદેશ ગયો હોય, ત્યારે તે કુલીન પણ સ્ત્રીને યૌવનને કારશે કોઈ અન્ય પુરુષ પ્રત્યે રાગ થઈ જાય અને ક્યારેક અલ્પ કાળ માટે તે સ્ત્રી પરપુરુષ સાથે સંબંધ પણ કરે, તોપણ કુલીન હોવાથી તે સ્ત્રી પતિના વિરહમાં દાનાદિ ક્રિયામાં પ્રવૃત્તિવાળી થાય છે; તે વખતે તે દાનાદિ ક્રિયા કરવા છતાં પરપુરુષવિષયક ચિત્તને કારણે પાપથી યોજાય પણ છે, તેમ જ કુલીન હોવાથી દાનાદિ ક્રિયા કરીને શીલ પાળવા માટે યત્ન પણ કરે છે, તેથી તે દાનાદિનું અલ્પ ફળ પ્રાપ્ત કરે છે.

એ રીતે સંવિગ્નપાક્ષિક સાધુ પણ ચારિત્રધર્મમાં રક્ત હોવાથી ધાર્મિક જ છે; અને તે કુલીન સ્ત્રી જેમ કાયાથી દાનાદિ કરે છે માટે તે દાનાદિના અલ્પ ફળને પામે છે, તેમ સંવિગ્નપાક્ષિક પણ કાયામાત્રથી સંયમવિરુદ્ધ આચરણ કરે છે તેથી તે વિરુદ્ધ આચરણના અલ્પ ફળને પામે છે.

અહીં વિશેષ એ છે કે જેમ કુલીન સ્ત્રીનું દાનાદિકાળમાં કંઈક ધર્મવિષયક ચિત્ત છે, તોપણ મુખ્યત્વે પરપુરુષવિષયક ચિત્ત છે, તેથી તે સ્ત્રી દાનાદિ ક્રિયાજન્ય અલ્પ કળ પ્રાપ્ત કરે છે અને અનાચારસેવનજન્ય અધિક કળ પ્રાપ્ત કરે છે; તેમ સંવિગ્નપાક્ષિકનું પણ પ્રધાનરૂપે ધર્મમાં ચિત્ત છે, તોપણ કાયાથી અસમંજસ પ્રવૃત્તિકાળમાં પણ કંઈક ચિત્ત છે, તેથી તેઓ ધર્મના મુખ્ય ફળને પ્રાપ્ત કરે છે અને અસંયમના અલ્પ ફળને પ્રાપ્ત કરે છે. ॥૧૬૮૨॥

आथा :

# तत्तो च्चिअ भावाओ णिमित्तभूअंमि चरमकालम्मि । उक्करिसविसेसेणं कोई विरइं पि पावेइ ॥१६८३॥

### अन्द्रधार्थः

तत्तो च्चिअ भावाओ=ते જ ભાવથી णिमित्तभूअंमि चरमकालिम्मि=निभित्तलूत એવા ચરમકાળમાં उक्करिसविसेसेणं=ઉત્કર્ષિવિશેષથી कोई=કોઈ विरइं पि पावेइ=વિરતિને પણ પામે છે.

### जाशार्थ :

તે જ ભાવથી નિમિત્તભૂત એવા ચરમકાળમાં ઉત્કર્ષવિશેષથી કોઈ વિરતિને પણ પામે છે.

### रीक्षाः

तत एव भावाद् धर्म्मविषयात् निमित्तभूते चरमकाले सति उत्कर्षविशेषेण शुभभावस्य कश्चिद्विरतिमपि प्राप्नोति धन्यः, युक्तियुक्तमेतदिति गाथार्थः ॥१६८३॥

### ટીકાર્ચ :

ધર્મના વિષયવાળા તે જ ભાવથી≔સંયમજીવનના પૂર્વકાળમાં શીતલ હતા તે વખતે પણ સંવિગ્નપાક્ષિકને જે ધર્મવિષયક રાગભાવ હતો તે જ રાગના ભાવથી, નિમિત્તભૂત≕શુભભાવના ઉત્કર્ષમાં કારણભૂત, એવો ચરમકાળ હોતે છતે શુભભાવના ઉત્કર્ષવિશેષથી ધન્ય એવા કોઈક મહાત્મા વિરતિને પણ પામે છે.

આ યુક્તિયુક્ત છે=પૂર્વે શીતલ પણ સાધુ પાછળથી સંવેગવાળા થઈને અંતકાળે ચારિત્રની આરાધનાને પ્રાપ્ત કરે છે એ ગાથા ૧૬૨૭-૧૬૨૮નું કથન યુક્તિસંગત છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

ગાથા ૧૬૮૧માં કહ્યું કે પૂર્વે શીતલ પણ પાછળથી સંવેગ પામેલા ભક્તપરિજ્ઞા અનશન કરનારા મહાત્મા પ્રાયઃ સદા પણ ભાવથી સંવિગ્નપાક્ષિક જ હોય છે, આથી જ તેઓ ચરમકાળમાં આરાધનાને પ્રાપ્ત કરે છે. ત્યારપછી ગાથા ૧૬૮૨માં સંવિગ્નપાક્ષિક ધાર્મિક જ છે, તે દેષ્ટાંતથી સ્પષ્ટ કર્યું.

આથી સિદ્ધ થયું કે સંવિગ્નપક્ષિક જ્યારે સંયમમાં શિથિલ પરિણામવાળા હોય છે ત્યારે પણ ભાવથી ધર્મમાં રક્ત જ છે. માટે સંવિગ્નપક્ષિકનું ચિત્ત સંયમ પ્રત્યે બદ્ધરાગવાળું હોય છે. અથી પોતાના જીવનનો ચરમકાળ ઉપસ્થિત થયો હોય ત્યારે, તે ચરમકાળ કેટલાક સાત્ત્વિક સંવિગ્નપક્ષિક સાધુઓના વીર્યના ઉત્કર્ષમાં નિમિત્તભૂત બને છે. તેથી કોઈ મહાત્માને પૂર્વનો સંયમનો રાગભાવ ચરમકાળના નિમિત્તને પામીને ઉત્કર્ષ વિશેષવાળો બને તો, તે પુણ્યશાળી સંવિગ્નપાક્ષિક મહાત્મા સર્વ ભાવો પ્રત્યે સમભાવના પરિણામરૂપ વિરતિને પણ પ્રાપ્ત કરે છે. માટે ગાથા ૧૬૨૮માં કહેલ કે શિથિલ પરિણામવાળા પણ સાધુ સંવેગને પામીને સંક્લિષ્ટ ભાવનાઓનું વિશેષથી વર્જન કરે તો, તે વર્જનથી આરાધનાને પ્રાપ્ત કરે છે, એ કથન યુક્તિયુક્ત જ છે.

આનાથી એ ફલિત થાય કે સુસાધુઓ સદા સમભાવના અભ્યાસવાળા હોવાથી અનશનકાળમાં તેઓને અનશનના બળથી પ્રાયઃ સમભાવનો ઉત્કર્ષ થાય છે; પરંતુ જેઓ સદા શિથિલ પરિણામવાળા હોવા છતાં સંયમ પ્રત્યે બહરાગવાળા છે, તેવા સંવિગ્નપાક્ષિક સાધુઓ સુસાધુ પ્રત્યેના પક્ષપાતવાળા છે અને શુદ્ધ પ્રરૂપણા કરનારા છે, છતાં સમભાવના પરિણામમાં સમ્યગ્ યત્ન કરી શકતા નથી, તેથી પ્રમાદથી અસંયમની પ્રવૃત્તિઓ કરે છે. માટે અંતસમયે ચારિત્રને પ્રાપ્ત કરવું તેઓ માટે દુષ્કર છે; આમ છતાં "આ મારો જીવનનો અંતિમ કાળ છે" એવી સ્મૃતિ થવાથી વીર્ય પ્રકર્ષવાળું થાય તો સંવિગ્નપાક્ષિકને પૂર્વે જે સમભાવ પ્રત્યેનો બહરાગ હતો તે સમભાવ ચિત્તમાં પ્રગટ થાય છે, તેથી તે મહાત્મા વિરતિને પ્રાપ્ત કરે છે અને કદાચ તેવો સમભાવ ચિત્તમાં પ્રગટ ન થાય તોપણ તે મહાત્મા સ્વભૂમિકાનુસાર આરાધનાને પ્રાપ્ત કરે છે. ॥૧૬૮૩॥

### અવતરણિકા :

ગાથા ૧૬૮૧ના પૂર્વાર્ધમાં કહેલ કે પૂર્વે શીતલ પણ અંતસમયે સંવેગ પામીને આરાધનાને પામે છે એ સાધુ સદા પણ પ્રાયઃ ભાવથી સંવિગ્નપાક્ષિક જ હોય છે. ત્યારપછી ગાથા ૧૬૮૨-૧૬૮૩માં સંવિગ્નપાક્ષિક કઈ રીતે ચરમકાળે આરાધનાને પ્રાપ્ત કરે છે ? તેની સ્પષ્ટતા કરી.

હવે ગાથા ૧૬૮૧ના ઉત્તરાર્ધમાં કહેલ કે અસંવિગ્નપાક્ષિક ચરમકાળમાં પણ વિરતિરત્નને પ્રાપ્ત કરતા નથી. તેની સ્પષ્ટતા કરે છે —

#### 기(2) :

जो पुण किलिइचित्तो णिरविक्खोऽणत्थदंडपडिबद्धो । लिगोवघायकारी ण लहुइ सो चरमकाले वि ॥१६८४॥

#### अन्तराधार्थः

जो पुण=વળી જે (સાધુ) किलिइचित्तो=ક્લિષ્ટ ચિત્તવાળા છે, णिरविक्खो=નિરપેક્ષ છે, अणत्थदंड-पडिबद्धो=અનર્થદંડમાં પ્રતિબદ્ધ છે, लिंगोवघायकारी=લિંગના ઉપધાતકારી છે, सो=એ चरमकाले वि=ચરમકાળમાં પણ (વિરતિરત્નને) ण लहड़=પ્રાપ્ત કરતા નથી.

# ગાસાર્થ :

વળી જે સાધુ ક્લિષ્ટ ચિત્તવાળા છે, નિરપેક્ષ છે, અનર્થદંડમાં પ્રતિબદ્ધ છે, લિંગનો ઉપઘાત કરનારા છે, એ ચરમકાળમાં પણ વિરતિરત્નને પ્રાપ્ત કરતા નથી.

# ટીકા :

यः पुनः क्लिष्टचित्तः सन्निरपेक्षः सर्वत्रानर्थदण्डप्रतिबद्धः, तथा लिङ्गोपघातकारी तेन तेन प्रकारेण, न लभतेऽसौ विरतिरत्नं चरमकालेऽपीति गाथार्थः ॥१६८४॥

# ટીકાર્થ:

વળી જે ક્લિષ્ટ ચિત્તવાળા છતા સર્વત્ર નિરપેક્ષ છે, અનર્થદંડમાં પ્રતિબદ્ધ છે, અને તે તે પ્રકારથી=

ઉત્સૂત્રભાષણ - જિનશાસનનું માલિન્ય આદિ પ્રકારથી, લિંગના ઉપઘાતને કરનારા છે, એ ચરમકાળમાં પણ વિરતિરત્નને પ્રાપ્ત કરતા નથી, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

જે સાધુ જિનવચનથી ભાવિત મતિવાળા નથી, શાતા કે માન-સન્માન આદિના અર્થી છે, તેઓ ક્લિષ્ટ ચિત્તવાળા છે, વળી પૃથ્વીકાયાદિના આરંભ-સમારંભ પ્રત્યે નિરપેક્ષ હોવાથી સંયમજીવનમાં દોષો સેવીને શાતાદિ અર્થે ઉદ્યમ કરનારા છે, વળી અનર્થદંડમાં પ્રતિબદ્ધ છે અર્થાત્ કાંદર્પિકી આદિ ભાવનાઓ કરનારા છે, વળી તે તે પ્રકારની પ્રવૃત્તિ કરીને લિંગનો ઉપઘાત કરનારા છે અર્થાત્ લોકમાં સાધુવેશની હીલના થાય તેવી પ્રવૃત્તિ કરનારા છે, તેવા અસંવિગ્નપાક્ષિક સાધુ જીવનના ચરમકાળમાં અનશન કરે તોપણ ચારિત્રને પ્રાપ્ત કરતા નથી.

જયારે સંવિગ્નપાક્ષિક સાધુ આવા પ્રકારના નથી, ફક્ત કંઈક પ્રમાદ દોષવાળા છે, માટે તેઓ અંત સમયે ઉલ્લિસિત વીર્યવાળા થાય તો વિરિતિને પણ પ્રાપ્ત કરે છે. એમ પ્રસ્તુત ગાથાનો પૂર્વગાથા સાથે સંબંધ છે. ∥૧૬૮૪∥

#### भाशाः

# चोएइ कहं समणो किलिइचित्ताइदोसवं होइ । गुरुकम्मपरिणईओ पायं तह दव्वसमणो अ ॥१६८५॥

#### अन्वयार्थः

चोएइ=ચોદન કરે છે=કોઈ પ્રશ્ન કરે છે — समणो किलिइचित्ताइदोसवं कहं होइ ?=શ્રમણ ક્લિષ્ટચિત્તાદિ દોષોવાળા કઈ રીતે થાય છે ? (તેનો ઉત્તર આપે છે —) तह पायं गुरुकम्मपरिणईंओ दव्वसमणो अ=અને પ્રાયઃ ગુરુ કર્મની પરિણતિથી અને દ્રવ્યશ્રમણ (ક્લિષ્ટચિત્તાદિ દોષોવાળા થાય છે.)

★ 'अ' પાદપૂર્તિમાં છે.

### ञाथार्थ :

કોઈ પ્રશ્ન કરે છે — શ્રમણ ક્લિપ્ટચિત્તાદિ દોષોવાળા કઈ રીતે થાય છે ? તેનો ઉત્તર આપે છે — પ્રાયઃ ગુરૂ કર્મની પરિણતિથી અને દ્રવ્યશ્રમણ ક્લિપ્ટચિત્તાદિ દોષોવાળા થાય છે.

### ાસિડિ

चोदयति चोदकः-कथं श्रमणः सन् क्लिष्टचित्तादिदोषवान् भवति?, उत्तरमञ्ज-गुरुकर्म्मपरिणतेर्भवति प्रायः तथा बाहुल्येन द्रव्यश्रमणश्चेति गाथार्थः ॥१६८५॥

🛨 ''क्लिष्टचित्तादिदोषवान्''मां 'आदि' प्रदृशी पूर्वशाशामां जताव्या એ सर्वत्र निरूपेक्षाि होषोनो संग्रह छे.

### ટીકાર્થ:

ચોદક ચોદન કરે છે=પ્રશ્નકાર પ્રશ્ન કરે છે – શ્રમણ છતો ક્લિષ્ટચિત્તાદિ દોષોવાળા કઈ રીતે થાય છે ? અહીં=ચોદકના પ્રશ્નમાં, ઉત્તરને કહે છે – અને પ્રાયઃ=બહુલતાથી, ગુરુ કર્મની પરિણતિથી અને દ્રવ્યશ્રમણ, થાય છે=સંક્લિષ્ટચિત્તાદિ દોષોવાળા થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

સામાન્ય રીતે સંસારથી વિરક્ત થયેલા જીવો સંયમ પ્રહણ કરે છે અને સુગુરુ પણ સંસારથી વિરક્ત થયેલા જીવોને સંયમ પ્રદાન કરે છે, આથી પૂર્વગાથામાં બતાવ્યા એવા ક્લિષ્ટચિત્ત આદિ દોષોવાળા સાધુ કઈ રીતે થાય? અર્થાત્ ન થઈ શકે. આ પ્રકારનો કોઈક વિચારકને પ્રશ્ન થાય, તેનો ઉત્તર આપતાં પ્રંથકારશ્રી કહે છે —

બહુલતાએ ભારે કર્મની પરિણતિથી શ્રમણ સંક્લિષ્ટચિત્તાદિ દોષોવાળા થાય છે, તેમ જ દુર્ભવ્યાદિ જીવો સંયમ ગ્રહણ કરે છે તેવા દ્રવ્યશ્રમણો સંક્લિષ્ટચિત્તાદિ દોષોવાળા થાય છે.

આશય એ છે કે સંસારથી વિરક્ત પણ શ્રમણોને પ્રાયઃ કરીને ગુરુ કર્મની પરિણતિ વિપાકમાં આવે ત્યારે તેઓ સંક્લિષ્ટિચત્તાદિ દોષોવાળા થાય છે. જેમ જમાલિને પૂર્વે ચારિત્રનો પરિણામ હતો, છતાં ભારે કર્મનો ઉદય થયો ત્યારે તેઓથી ઉત્સૂત્રભાષણની પ્રવૃત્તિ થઈ, તેમ તે તે પ્રકારના ભારે કર્મના ઉદયથી સારા પણ જીવો સંક્લિષ્ટિચિત્તાદિ દોષોવાળા થાય છે.

અહીં **પ્રાય:** શબ્દથી એ જણાવવું છે કે, શ્રમણ ક્લિષ્ટિચિત્તાદિ દોષોવાળા સર્વથા ગુરુ કર્મથી થતા નથી, પરંતુ મોટાભાગે ગુરુ કર્મથી થાય છે, માટે ક્યારેક તેવા પ્રકારના નિમિત્તને વશ થઈને પણ ક્લિષ્ટચિત્તાદિ દોષોવાળા બને છે.

વળી જેઓના આત્મા પરથી લેશ પણ મોહનો અધિકાર નાશ પામ્યો નથી તેવા દુર્ભવ્ય કે અભવ્ય જીવો કોઈક નિમિત્તને પામીને સંયમ ગ્રહણ કરે તોપણ તેઓ દ્રવ્યથી શ્રમણ હોય છે, તેવા દ્રવ્યશ્રમણો પણ સંક્લિષ્ટચિત્તાદિ દોષોવાળા થાય છે.

આમ, ઉપર બતાવ્યા એ બંને પ્રકારના ક્લિષ્ટિચત્તાદિ દોષોવાળા જીવો ચરમકાળમાં પણ વિરિતરિત્નને પ્રાપ્ત કરી શકતા નથી, એમ પૂર્વગાથા સાથે સંબંધ છે. !!૧૬૮૫!!

# અવતરણિકા :

एतदेव समर्थयति -

# અવતરણિકાર્થ:

આને જ સમર્થન કરે છે અર્થાત્ પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે પ્રાયઃ ગુરુ કર્મની પરિણતિથી અને દ્રવ્યશ્રમણ સંક્લિષ્ટિચત્તાદિ દોષોવાળા થાય છે, એ કથનનું જ સમર્થન કરે છે, ત્યાં પ્રથમ ગુરુ કર્મપરિણતિનું સ્વરૂપ બતાવે છે –

#### अथिः

# गुरुकम्मओ पमाओ सो खलु पावो जओ तओऽणेगे । चोदसपुळ्यथरा वि हु अणंतकाए परिवसंति ॥१६८६॥

#### અન્વચાર્ચ:

गुरुकम्मओ पमाओ=ગુરુ કર્મથી પ્રમાદ થાય છે. सो खलु पावो=વળી તે=પ્રમાદ, પાપ છે; जओ=જે કારણથી तओ=તેનાથી=પ્રમાદથી, अणेगे चोद्दसपुळ्यथरा वि=અનેક ચૌદ પૂર્વધરો પણ अणंतकाए परिवसंति=અનંતકાયમાં વસે છે.

★ 'हू' વાક્યાલંકારમાં છે.

#### आधार्थ :

ગુરુ કર્મથી પ્રમાદ થાય છે. વળી પ્રમાદ પાપ છે; જે કારણથી પ્રમાદથી અનેક ચૌદ પૂર્વધરો પણ અનંતકાયમાં વસે છે.

### ટીકા :

गुरुकर्म्मणः सकाशात्प्रमादो भवति, स खलु पापः=अतिरौद्रः, यतस्ततः=प्रमादादनेके चतुर्दशपूर्वधरा अपि, तिष्ठन्त्वन्ये, अनन्तकाये परिवसन्ति वनस्पताविति गाथार्थः ॥१६८६॥

# ટી<del>ક</del>ાર્થ :

ગુરુ કર્મથી પ્રમાદ થાય છે, વળી તે=પ્રમાદ, પાપ છે=અતિરૌદ્ર છે, જે કારણથી તેનાથી=પ્રમાદથી, અનેક ચૌદ પૂર્વધરો પણ અનંતકાય વનસ્પતિમાં=િનગોદમાં, વસે છે, અન્ય જીવો તો દૂર રહો, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

ગાથા ૧૬૮૪માં ગ્રંથકારશ્રીએ કહ્યું કે સંક્લિષ્ટિચિત્તાદિ દોષોવાળા સાધુ ચરમકાળમાં પણ વિરિતરત્નને પ્રાપ્ત કરતા નથી. તેથી ૧૬૮૫માં કોઈક વિચારકે પ્રશ્ન કર્યો કે શ્રમણ સંક્લિષ્ટિચિત્તાદિ દોષોવાળા કઈ રીતે સંભવે ? તેનો ઉત્તર આપતાં ગ્રંથકારશ્રીએ કહ્યું કે પ્રાયઃ ગુરુ કર્મની પરિણતિથી શ્રમણ સંક્લિષ્ટિચિત્તાદિ દોષોવાળા થાય છે. તે કથનને જ સ્પષ્ટ કરતાં કહે છે —

યોગમાર્ગમાં પ્રમાદઆપાદક ભારે કર્મ હોય તો, કલ્યાલના અર્થી સાધુને પણ પ્રમાદ થાય છે અને તે પ્રમાદ અતિરૌદ્ર છે; કેમ કે સંયમજીવનમાં પ્રમાદને કારલે જ અનેક ૧૪ પૂર્વધરો પણ નિગોદમાં વસે છે.

આથી ફલિત થાય કે સંસારી જીવોની જેમ ભોગવિલાસ નહીં કર્યા હોવા છતાં, સંયમ પ્રત્યેના નિરપેક્ષ પરિણામથી ચૌદ પૂર્વધરો પણ સૌથી જઘન્ય એવી નિગોદઅવસ્થાને પામે છે. તેથી પ્રમાદદોષથી સાધુઓ સંક્લિષ્ટિચિત્તવાળા થઈને અનર્થદંડ આદિને સેવે છે, અને દુરંત સંસારમાં ભમે છે. આથી આવા પ્રકારના સંક્લિષ્ટિચિત્તાદિ દોષોવાળા સાધુ ચરમકાળમાં પણ ચારિત્રને પ્રાપ્ત કરી શકતા નથી. ॥૧૬૮૬॥

www.jainelibrary.org

#### અવતરણિકા :

किञ्च -

### અવતરણિકાર્થ:

શ્રમણ ગુરુ કર્મની પરિણતિથી સંક્લિષ્ટચિત્તાદિ દોષોવાળા થાય છે, તે કથનનું સમર્થન કરવા માટે અન્ય યુક્તિ આપતાં ગ્રંથકારશ્રી 'किझ'થી કહે છે —

#### आथा :

दुक्खं लब्भइ नाणं नाणं लद्ध्ण भावणा दुक्खं । भाविअमई वि जीवो विंसएसु विरज्जई दुक्खं ॥१६८७॥

### અન્વચાર્થ:

नाणं दुक्खं लक्ष्मइ=જ્ઞાન દુઃખે પ્રાપ્ત કરાય છે, नाणं लद्भूण=જ્ઞાનને પ્રાપ્ત કરીને भावणा दुक्खं= ભાવના દુઃખે (પ્રાપ્ત કરાય છે,) भाविअमई वि जीवो=ભાવિતમતિવાળો પણ જીવ विसएसु दुक्खं विरज्जई=વિષયોથી દુઃખે વિરાગ પામે છે.

### ગાથાर्थ :

જ્ઞાન દુઃખે પમાચ છે, જ્ઞાનને પામીને ભાવના દુઃખે પમાચ છે, ભાવિતમતિવાળો પણ જીવ વિષયોથી દઃખે વિરાગ પામે છે.

# ારુડિ

दु:खं लभ्यते=कृच्छ्रेण प्राप्यते ज्ञानं-यथास्थितपदार्थोवसायि, तथा ज्ञानं लब्ध्वा=प्राप्य भावना 'एवमेवैतद्' इत्येवंरूपा दुःखं भवति, भावितमितरिप जीवः कथञ्चित् कर्म्मपरिणतिवशात् विषयेभ्यः शब्दादिभ्यो विरज्यते अप्रवृत्तिरूपेण दुःखं, तत्प्रवृत्तेः सात्मीभूतत्वादिति गाथार्थः ॥१६८७॥

# डीङार्थ :

યથાસ્થિત પદાર્થનું અવસાયી જ્ઞાન=પદાર્થ જે પ્રકારે રહેલા છે તે પ્રકારે રહેલા પદાર્થને જણાવનારું જ્ઞાન, દુઃખે=કૃચ્છ્રથી=મુશ્કેલીથી, પમાય છે.

અને જ્ઞાનને પામીને "આ પ્રમાણે જ આ છે" એ પ્રકારના સ્વરૂપવાળી ભાવના દુઃખે થાય છે.

કોઈક રીતે કર્મપરિણતિના વશથી ભાવિતમતિવાળો પણ જીવ શબ્દાદિ વિષયોથી અપ્રવૃત્તિરૂપે=શબ્દાદિ વિષયોથી અપ્રવૃત્તિરૂપે=શબ્દાદિ વિષયોમાં પ્રવૃત્તિ નહીં કરવારૂપે, દુઃખે વિરાગ પામે છે; કેમ કે તે પ્રવૃત્તિનું સાત્મીભૂતપણું છે=શબ્દાદિ વિષયોની પ્રવૃત્તિનું જીવમાં આત્મીભૂતપણું છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

ભગવાનના વચનના પરમાર્થનો યથાર્થ બોધ થાય તેવું શ્રુતજ્ઞાન પ્રાયઃ જીવોને અનંતકાળમાં ક્યારેય

પ્રાપ્ત થયું નથી, છતાં ક્યારેક કોઈક રીતે કર્મની લઘુતા થાય તો જીવમાં માર્ગાનુસારી બુદ્ધિ પેદા થાય છે અને ઉપદેશાદિને પામીને જે તાત્પર્યથી ભગવાને શ્રુતજ્ઞાન આપ્યું તે તાત્પર્યથી તે જીવ શ્રુતજ્ઞાનને અતિમુશ્કેલીથી પ્રાપ્ત કરે છે.

વળી ભગવાનના વચનના પરમાર્થને સ્પર્શનારું જ્ઞાન પ્રાપ્ત થયા પછી પણ તે જ્ઞાનનું ભાવન કરીને આત્માને ભાવિત કરવો અતિદુષ્કર છે. કો'ક જ યોગ્ય જીવ તે પ્રકારની યોગ્યતાને કારણે ભગવાનના વચનથી આત્માને ભાવિત કરે છે. જેમ નંદિષેણ મુનિએ સંયમ ગ્રહણ કરીને આત્માને સદા શ્રુતથી ભાવિત કરેલ.

વળી ભગવાનના વચનથી ભાવિતમતિવાળા થયા પછી પણ વિષયો પ્રત્યે આકર્ષણ પેદા કરાવે તેવી કર્મપરિણતિના વશથી, વિષયોમાં અપ્રવૃત્તિ કરાવે તેવો વિરાગભાવ જીવ દુઃખે કરીને પ્રાપ્ત કરે છે. આથી જ નંદિષેણ મુનિ જિનવચનથી ભાવિતમતિવાળા હોવા છતાં કર્મપરિણતિના વશથી વેશ્યાના ઘરે રહ્યા. આવું કેમ થાય છે ? તે સ્પષ્ટ કરવા કહે છે કે જીવે વિષયોની પ્રવૃત્તિને અતિશય સેવન કરીને સાત્મીભૂત કરી છે, તેથી શ્રમણ પણ ગુરુ કર્મપરિણતિના ઉદયથી ક્લિષ્ટિચિત્તાદિ દોષોવાળા થાય છે. એ પ્રકારનું ગાથા ૧૬૮૫ના ઉત્તરાર્ધનું કથન સંગત થાય છે. II૧૬૮૭II

#### અવતરણિકા :

एवं गुरुकर्म्मपरिणतेः क्लिष्टचित्तादिभावोऽविरुद्धः, द्रव्यश्रमणमाह -

### અવતરણિકાર્થ:

આ રીતે=ગાથા ૧૬૮૬-૧૬૮૭માં બતાવ્યું એ રીતે, ગુરુ કર્મની પરિણતિથી ક્લિપ્ટચિત્તાદિનો ભાવ અવિરુદ્ધ છે. હવે દ્રવ્યશ્રમણને કહે છે –

### ભાવાર્થ :

ગાથા ૧૬૮૫માં પ્રશ્ન કરેલ કે શ્રમણ ક્લિપ્ટચિત્તાદિ દોષોવાળા કઈ રીતે સંભવે ? ઉત્તર આપતાં ગ્રંથકારશ્રીએ બે કારણ બતાવ્યાં કે (૧) ગુરુ કર્મની પરિણતિથી શ્રમણ ક્લિપ્ટચિત્તાદિ દોષોવાળા થાય છે અને (૨) દ્રવ્યશ્રમણ ક્લિપ્ટચિત્તાદિ દોષોવાળા થાય છે. તેમાંથી પ્રથમ કારણનું ગાથા ૧૬૮૬-૧૬૮૭થી ગ્રંથકારશ્રીએ સમર્થન કર્યું, હવે બીજા કારણનું ગાથા ૧૬૮૮<sup>‡</sup>૧૬૮૯થી સમર્થન કરતાં ગ્રંથકારશ્રી કહે છે —

#### गाथा :

अन्ने उ पढमगं चिअ चरित्तमोहक्खओवसमहीणा । पव्चइआ ण लहंती पच्छा वि चरित्तपरिणामं ॥१६८८॥

#### अन्दयार्थः

पढमगं चिअ उ=વળી પ્રથમ જ=પ્રવ્રજયાત્રહણથી માંડીને જ, चिरत्तमोहक्खओवसमहीणा=ચારિત્ર-મોહનીયના ક્ષયોપશમથી હીન, पव्वइआ=પ્રવ્રજિત=ચારિત્રના પરિણામ વગર જ પ્રવ્રજિત થયેલા, अन्ने= અન્યો=જેઓ પૂર્વે ચારિત્રના પરિણામવાળા હોવા છતાં ગુરુ કર્મની પરિણતિથી ક્લિષ્ટચિત્તાદિ દોષોવાળા થયેલા છે તેવા શ્રમણોથી અન્ય એવા દ્રવ્યશ્રમણો, **पच्छा वि चरित्तपरिणामं**=પાછળથી પણ ચારિત્રના પરિણામને **ण लहंती**=પામતા નથી.

#### आथार्थ :

વળી સંચમજીવનમાં પહેલેથી જ ચારિત્રમોહનીયના ક્ષયોપશમથી રહિત, ચારિત્રના પરિણામ વગર જ પ્રવુજિત થયેલા એવા દ્રવ્યશ્રમણો પાછળથી પણ ચારિત્રના પરિણામને પામતા નથી.

### ટીકા :

अन्ये तु प्रथममेव=आदित एवारभ्य चारित्रमोहनीयक्षयोपशमहीनाः चारित्रमन्तरेणैव प्रव्रजिताः, द्रव्यत एवम्भूताः सन्तो न लभन्ते पश्चादिप तत्रैव तिष्ठन्तश्चारित्रपरिणामं-प्रव्रज्यास्वतत्त्वरूपमिति गाथार्थः।।१६८८॥

### ટીકાર્થ :

વળી પ્રથમ જ≔આદિથી જ, આરંભીને=સંયમજીવનની શરૂઆતથી જ માંડીને, ચારિત્રમોહનીયના ક્ષયોપશમથી હીન, ચારિત્ર વગર જ પ્રવ્રજિત≕ચારિત્રના પરિણામ વગર જ દીક્ષિત થયેલા, અન્યો=પૂર્વે ચારિત્રના પરિણામવાળા હોવા છતાં ગુરુ કર્મની પરિણાતિથી ક્લિષ્ટચિત્તાદિ દોષોને પામેલા શ્રમણોથી અન્ય એવા શ્રમણો, દ્રવ્યથી આવા પ્રકારના છતા=દ્રવ્યથી સાધુવેશને ધારણ કરનારા એવા, પાછળથી પણ ત્યાં જ=દ્રવ્યથી સાધુવેશમાં જ, રહેતા એવા, પ્રવ્રજ્યાના સ્વતત્ત્વરૂપ ચારિત્રના પરિણામને પ્રાપ્ત કરતા નથી, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

ગાઢ મિથ્યાત્વના ઉદયવાળા કેટલાક જીવો ચારિત્રમોહનીયના ક્ષયોપશમથી રહિત હોવાથી કોઈક નિમિત્તને પામીને સંયમ ગ્રહણ કરે, તોપણ ચારિત્રના પરિણામ વગર જ તેઓ પ્રવ્રજિત થયેલા હોય છે. તેવા શ્રમણો ગુરુ કર્મની પરિણતિથી સંક્લિષ્ટચિત્તાદિ દોષોવાળા થનારા શ્રમણો કરતાં જુદા પ્રકારના છે અને તેઓને ગ્રંથકારશ્રીએ પ્રસ્તુતમાં 'દ્રવ્યશ્રમણ' શબ્દથી ગ્રહણ કરેલ છે; અને તેવા દ્રવ્યશ્રમણ અસાર એવા સાધુવેશવાળા હોય છે, ગાથા ૧૬૮૪માં બતાવ્યું એવા ક્લિષ્ટચિત્તાદિ દોષોવાળા હોય છે, તેમ જ પાછળથી પણ ક્લિષ્ટચિત્તાદિ દોષોવાળા જ રહે છે, માટે તેઓ પ્રદ્રજયાના સ્વતત્ત્વરૂપ ચારિત્રના પરિણામને પ્રાપ્ત કરતા નથી. તેથી ગાથા ૧૬૮૪માં પ્રશ્ન કરેલ કે શ્રમણ કઈ રીતે ક્લિષ્ટચિત્તાદિ દોષોવાળા થાય છે ? તેની સ્પષ્ટતા પ્રસ્તુત ગાથાના કથનથી થાય છે.

વળી ટીકામાં કહ્યું કે આવા પ્રકારના દ્રવ્યશ્રમણો પ્રદ્રજ્યાના સ્વતત્ત્વરૂપ ચારિત્રના પરિણામને પ્રાપ્ત કરતા નથી. એનાથી એ ફલિત થાય કે, સંવિગ્નપાક્ષિક શ્રમણો સંક્લિષ્ટ ભાવનાઓનું વર્જન કરે તો પાછળથી ચારિત્રના પરિણામને પ્રાપ્ત કરે પણ, તેમ જ ગુરુ કર્મની પરિણતિવાળા શ્રમણો પણ પશ્ચાત્તાપાદિના ભાવવાળા થાય તો પાછળથી ચારિત્રના પરિણામને પ્રાપ્ત કરે પણ. આથી જ કેટલાક નિહ્નવો પણ પાછળથી પશ્ચાત્તાપાદિને પામીને ચારિત્રના આરાધક થાય છે; પરંતુ જેઓ સંયમગ્રહણથી માંડીને જ ચારિત્રના પરિણામ

વગરના છે અને પાછળથી પણ ચારિત્રને અભિમુખભાવવાળા નથી, તેવા મિથ્યાદેષ્ટિ દ્રવ્યશ્રમણો પાછળથી પણ ચારિત્રના પરિણામને પ્રાપ્ત કરતા નથી.

વળી તે ચારિત્રનો પરિશામ પ્રવ્રજ્યાના સ્વતત્ત્વરૂપ છે અર્થાત્ સંયમગ્રહણ કરવાની ક્રિયારૂપ પ્રવ્રજ્યાનું પોતાનું તાત્ત્વિકસ્વરૂપ, માત્ર સંયમની બાહ્ય ક્રિયા કરવારૂપ નથી, પરંતુ સુખ-દુઃખ, જીવન-મૃત્યુ, શત્રુ-મિત્ર આદિ સર્વ પ્રત્યે સમભાવ વર્તે તેવી જીવની પરિણતિરૂપ છે. અને આવા પ્રકારના ચારિત્રના પરિણામને દ્રવ્યશ્રમણો પામી શકતા નથી. !!૧૬૮૮!!

### અવતરણિકા :

एतदेवाह -

### અવતરણિકાર્થ:

આને જ કહે છે અર્થાત્ પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે ચારિત્ર વગર જ પ્રવ્રજિત અને પાછળથી પણ માત્ર સાધુવેશમાં જ રહેતા એવા દ્રવ્યશ્રમણો ચારિત્રના પરિણામને પ્રાપ્ત કરતા નથી, એ કથનને જ સ્પષ્ટ કરે છે –

#### आथा :

मिच्छिद्दिडीआ वि हु केई इह होंति दव्विलिंगधरा । ता तेसि कह ण हुंती किलिइचित्ताइआ दोसा ॥१६८९॥

### अन्तज्ञार्थः

इह=અહીં=લોકમાં અથવા જિનશાસનમાં, **केई मिच्छिद्दिश्चेआ वि**=કેટલાક મિથ્યાદેષ્ટિઓ પણ **दव्वित्तगधरा** होति=द्रव्यित्वं अधर હોય છે. ता=તે કારણથી तेसि=તેઓને=આવા પ્રકારના મિથ્યાદેષ્ટિઓને, किलिइचित्ताइआ दोसा कह ण हंती ?=ક્લિષ્ટિચિત્તાદિ દોષો કેમ ન થાય ?

🛨 'हુ' વાક્યાલંકારમાં છે.

### आधार्ख :

લોકમાં અથવા જિનશાસનમાં કેટલાક મિથ્યાદેષ્ટિઓ પણ દ્રવ્યલિંગ ધારણ કરનારા હોય છે, તે કારણથી આવા પ્રકારના મિથ્યાદેષ્ટિ જીવોને ક્લિપ્ટયિતાદિ દોષો કેમ ન થાય ? અર્થાત્ થાય જ છે.

### કીકા :

मिथ्यादृष्ट्योऽपि अपिशब्दादभव्या अपि केचनेह=लोके शासने वा भवन्ति द्रव्यलिङ्गधारिणो= विडम्बकप्रायाः, तत्=तस्मात्तेषामेवम्भूतानां कथं न भवन्ति? भवन्त्येव क्लिष्टचित्तादयो दोषाः प्रागुपन्यस्ता इति गाथार्थः ॥१६८९॥

# ટીકાર્ચ :

અહીં=લોકમાં અથવા શાસનમાં, કેટલાક મિથ્યાદેષ્ટિઓ પણ, 'अપિ' શબ્દથી અભવ્યો પણ

દ્રવ્યલિંગધારી=વિડંબકપ્રાયઃ=સાધુવેશની વિડંબણા કરનારા, હોય છે. તે કારણથી આવા પ્રકારના તેઓને= મિથ્યાદેષ્ટિ જીવોને, પૂર્વમાં ઉપન્યસ્ત=ગાથા ૧૬૮૪માં બતાવેલા, ક્લિષ્ટચિત્તાદિ દોષો કેમ ન થાય ? થાય જ, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

કેટલાક જીવો અતત્ત્વના તીવ્ર પક્ષપાતવાળા મિથ્યાદેષ્ટ હોય છે, તેમાંથી કેટલાક મિથ્યાદેષ્ટ જીવો અભવ્ય હોય છે, કેટલાક ચરમાવર્તની બહારના હોય છે, તો કેટલાક ચરમાવર્તની અંદર રહેલા હોવા છતાં પણ વિપર્યસ્ત બુદ્ધિવાળા હોય છે. આવા જીવો પણ લોકમાં દ્રવ્યલિંગધારી હોય છે અથવા જિનશાસનમાં દ્રવ્યલિંગધારી હોય છે અર્થાત્ અન્ય દર્શનના સંન્યાસવેશને ધારણ કરનારા હોય છે અથવા જૈનદર્શનના સાધુવેશને ધારણ કરનારા હોય છે અથવા જૈનદર્શનના સાધુવેશને ધારણ કરનારા હોય છે. વળી તેઓ તે તે વેશને ગ્રહણ કરીને વેશને અનુરૂપ પ્રવૃત્તિ કરતા નહીં હોવાથી વેશવિડંબકપ્રાય: છે, માટે સંયમગ્રહણ કરેલ હોય તોપણ આવા જીવો ક્લિષ્ટચિત્તાદિ દોષોવાળા કેમ ન હોય ? અર્થાત્ હોય જ. આથી ગાથા ૧૬૮૪માં કહેલ કે 'દ્રવ્યશ્રમણ ક્લિષ્ટચિત્તાદિ દોષોવાળા હોય' એ કથન સંગત થાય છે. !!૧૬૮૯!!

### અવતરણિકા :

तत्रैव प्रक्रमे विधिशेषमाह -

### અવતરસિકાર્થ:

તે જ પ્રક્રમમાં વિધિશેષને કહે છે અર્થાત્ ગાથા ૧૬૧૪થી માંડીને અત્યાર સુધી જે પાદપોપગમનાદિ ત્રણ પ્રકારના અનશનની વિધિવિષયક પ્રક્રમ ચાલતો હતો તે જ પ્રક્રમમાં બાકી રહેલ વિધિને કહે છે –

# भावार्थ :

ગાથા ૧૬૧૪થી ત્રણ પ્રકારના અભ્યુદ્યત મરણનું સ્વરૂપ બતાવવાનો પ્રારંભ કર્યો. તેમાં ગાથા ૧૬૨૭થી ભક્તપરિજ્ઞા નામના ત્રીજા અભ્યુદ્યત મરણની વિધિ બતાવવાનો પ્રારંભ કર્યો. તેમાં પ્રાસંગિક રીતે ગાથા ૧૬૨૯થી ૧૬૬૯માં કાંદર્પિકી આદિ પાંચ સંક્લિષ્ટ ભાવનાઓનું સ્વરૂપ બતાવ્યું. ત્યારપછી ગાથા ૧૬૭૨થી ૧૬૮૦માં તે ભક્તપરિજ્ઞા અનશનની બાકી રહેલી વિધિ બતાવી.

ત્યારપછી પૂર્વે શીતલ હોવા છતાં પણ પાછળથી સંવેગ પામીને ભક્તપરિજ્ઞા અનશન કરનારા સાધુ અંતકાળે ચારિત્રના પરિણામને કઈ રીતે પ્રાપ્ત કરે છે ? તે કથનની ગાથા ૧૬૮૧થી ૧૬૮૩માં ઉપપત્તિ દ્વારા સ્પષ્ટતા કરી અને તેની સાથે સંકળાયેલ પદાર્થોનું ગાથા ૧૬૮૯ સુધી વર્ણન કર્યું.

આમ, ત્રણેય પ્રકારના અનશનની વિધિ પૂરી કરતાં તે જ ત્રણ પ્રકારના અનશનના પ્રક્રમમાં શેષ રહેલી વિધિને કહે છે –

#### आथा :

एत्थ य आहारो खलु उवलक्खणमेव होइ णायव्वो । वोसिरइ तओ सव्वं उवउत्तो भावसल्लं पि ॥१६९०॥

### अन्पयार्थ :

एत्थ य=અને અહીં=અનશનના અધિકારમાં, आहारो खलु=ખરેખર આહાર उवलक्खणमेव णायव्वो होइ=ઉપલક્ષણ જ જ્ઞાતવ્ય થાય છે. उवउत्तो=ઉપયુક્ત એવા तओ=આ=અનશન કરનારા મહાત્મા, सव्वं भावसहं पि=સર્વ ભાવશલ્યને પણ वोसिरइ=વોસિરાવે છે.

### आसार्थ :

અને અનશનના અધિકારમાં ખરેખર આહાર ઉપલક્ષણ જ જ્ઞાતવ્ય થાય છે. ઉપયુક્ત એવા અનશન કરનારા મહાત્મા સર્વ ભાવશલ્યને પણ વોસિરાવે છે.

#### ટીકા :

अत्र च=अनशनाधिकारे आहारः खलु परित्यागमधिकृत्योपलक्षणमेव भवति ज्ञातव्यः शेषस्यापि वस्तुनः, तथा चाह-व्युत्सृजित=परित्यजित असौ=अनशनी सर्वं उपयुक्तः सन् भावशल्यमपि सूक्ष्म-मिध्यात्वादीति गाथार्थः ॥१६९०॥

### ટીકાર્થ :

અને અહીં=અનશનના અધિકારમાં, ખરેખર પરિત્યાગને આશ્રયીને આહાર શેષ પણ વસ્તુનું ઉપલક્ષણ જ જ્ઞાતવ્ય થાય છે.

અને તે રીતે કહે છે અર્થાત્ આહાર શેષ વસ્તુનું ઉપલક્ષણ હોવાથી અનશની મહાત્મા આહારની જેમ જે રીતે શેષ વસ્તુ પણ વોસિરાવે છે તે રીતે કહે છે —

આ≕અનશની=ત્રણમાંથી કોઈપણ પ્રકારનું અનશન કરનારા મહાત્મા, ઉપયુક્ત છતા સૂક્ષ્મ મિથ્યાત્વ આદિ સર્વ ભાવશલ્યને પણ વોસિરાવે છે=પરિત્યજે છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

અનશનના અધિકારમાં પ્રધાનરૂપે આહારત્યાગનું કથન છે, તેથી સામાન્ય રીતે અનશન કરનારા મહાત્મા આહારનો ત્યાગ કરે છે એમ લોકમાં પ્રતીત છે, તેમ જ 'અનશન' શબ્દથી પણ અશનના અભાવનું ગ્રહણ છે, તેથી પણ 'અનશન' એટલે આહારનો ત્યાગ પ્રતીત થાય છે.

આમ છતાં, પ્રસ્તુત અનશનના અધિકારમાં જે આહારના ત્યાગનું કથન છે, તે શેષ પણ વસ્તુના ત્યાગને જણાવનાર છે, અને તે શેષ વસ્તુ પ્રધાનરૂપે સૂક્ષ્મ મિથ્યાત્વ આદિ ભાવશલ્ય છે. તેથી અનશન કરનારા મહાત્મા જેમ ત્રિવિધ કે ચતુર્વિધ આહારનો ત્યાગ કરે છે, તેમ ઉપયુક્ત થઈને સૂક્ષ્મ મિથ્યાત્વાદિ ભાવશલ્યનો પણ ત્યાગ કરે છે.

આનાથી એ પ્રાપ્ત થાય કે સમ્યગ્દેષ્ટિ જીવોની ભગવાનના વચનના પરમાર્થને જોનારી નિર્મળ દેષ્ટિ તેઓને સદા સંસારના ઉચ્છેદના ઉપાયોમાં પ્રવૃત્તિ કરાવે છે અને મોક્ષના ઉપાયભૂત આત્માના નિરાકુળ ભાવમાં સુદેઢ વ્યાપાર કરાવે છે. આથી જ અવિરતસમ્યગ્દેષ્ટિ જીવો પણ સતત આત્મા પર પડેલા અવિરતિઆપાદક સંસ્કારોને ક્ષીણ-ક્ષીણતર કરે છે અને સ્વભૂમિકા અનુસાર ઉચિત પ્રવૃત્તિ કરીને વિરતિને અનુકૂળ શક્તિનો સંચય કરે છે. આ પ્રકારની પ્રવૃત્તિમાં જ્યારે લેશ પણ પ્રમાદ થાય ત્યારે તેઓમાં પણ સુક્ષ્મ મિથ્યાત્વનો ઉદય થાય છે.

આથી અનશન કરનારા મહાત્મા ભગવાને કહેલા સૂક્ષ્મ તત્ત્વોને અવલંબીને એ રીતે ભાવન કરે કે જેથી ભગવાનના વચન પ્રત્યેની રુચિ લેશ પણ મ્લાન ન થાય, જે સૂક્ષ્મ મિથ્યાત્વના ત્યાગ સ્વરૂપ છે.

વળી "સૂક્ષ્મમિશ્યાત્વાદિ"માં 'आદિ' પદથી ચારિત્રના પરિણામમાં મલિનતા કરનારા રતિ-અરતિ-ભય-શોકાદિરૂપ ભાવશલ્યનું ગ્રહણ છે. તેથી અનશન કરનારા મહાત્મા તે ભાવોનો પણ અત્યંત પરિહાર કરે છે. જો સાધુ અનશનકાળમાં તે પ્રકારે ઉપયુક્ત ન હોય તો, દેહની પ્રતિકૂળ અવસ્થામાં ખેદ-ઉદ્વેગાદિ થવાનો સંભવ રહે, તેમ જ ક્ષુધા-તૃષા આદિમાં અરતિ આદિ થવાનો સંભવ રહે, જેથી તે મહાત્માના મોહના ઉન્મૂલનને અનુકૂળ દઢ વ્યાપારનો ત્યાગ થાય. માટે પરલોકાર્થી એવા અનશની મહાત્માએ જેમ આહારનો ત્યાગ કરવો જોઈએ, તેમ અત્યંત ઉપયુક્ત થઈને અંતરંગ ભાવશલ્યનો પણ ત્યાગ કરવો જોઈએ. ॥૧૬૯૦॥

### અવતરણિકા :

किं बहुना ? --

### અવતરણિકાર્થ:

બહુ કહેવા વડે શું ? અર્થાત્ પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે અનશની મહાત્મા આહારના ઉપલક્ષણથી શેષ એવા સર્વ ભાવશલ્યનો પણ ત્યાગ કરે છે, એ કથનમાં વધારે કહેવા વડે શું ? છતાં તે મહાત્મા અનશનકાળમાં શું વિશેષ કરે છે ? તેને ગ્રંથકારશ્રી સ્પષ્ટ કરે છે –

#### भाशाः

अण्णं पिव अप्पाणं संवेगाइसयओ चरमकाले । मण्णइ विसुद्धभावो जो सो आराहओ भणिओ ॥१६९१॥

### अन्वयार्थः

विसुद्धभावो जो=विशुद्ध ભાવવાળા જે (અનશની મહાત્મા) चरमकाले=ચરમકાળમાં संवेगाइसयओ= સંવેગના અતિશયથી अप्पाणं अण्णं पिव=આત્માને અન્યની જેમ मण्णइ=માને છે, सो आराहओ भणिओ=ते આરાધક કહેવાયા છે.

# भाशार्थ :

વિશુદ્ધ ભાવવાળા જે અનશની મહાત્મા ચરમકાળમાં સંવેગના અતિશયથી આત્માને અન્યની જેમ માને છે, તે આરાદક કહેવાયા છે.

# ટીકા :

अन्यमिवात्मानं प्राक्तनादात्मनः संवेगातिशयात्=संवेगातिशयेन चरमकाले=प्राणप्रयाणकाले मन्यते

शुद्धभावः सन् सर्वासदिभिनिवेशत्यागेन यः, स आराधको भिणतस्तीर्थकरगणधरैरिति गाथार्थः।।१६९१।।

#### ટીકાર્થ :

સર્વ અસદ્અભિનિવેશના ત્યાગથી શુદ્ધભાવવાળા છતા જે મહાત્મા ચરમકાળમાં≔પ્રાણના પ્રયાણકાળમાં, સંવેગના અતિશયથી આત્માને, પ્રાક્તન આત્માથી≕ચરમકાળની પૂર્વકાળના શીતલ પરિણામવાળા આત્માથી, અન્યની જેમ માને છે, તે તીર્થંકર-ગણધરો વડે આરાધક કહેવાયા છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

જે મહાત્માઓએ સંયમજીવનમાં અનાભોગ કે સહસાત્કારથી અતિચારો સેવ્યા હોય અથવા સંયમ પ્રત્યે રાગવાળા હોવા છતાં જે સંવિગ્નપાક્ષિક મહાત્માઓએ પ્રમાદી સ્વભાવને કારણે સંયમજીવનમાં શિથિલ આચાર સેવ્યા હોય, તે સર્વ મહાત્માઓ જીવનનો ચરમકાળ આવે ત્યારે, પોતાનામાં અંતરંગ રીતે મોહના સર્વ પરિણામો પ્રત્યેનો જે કંઈ વલણનો પરિણામ વર્તતો હોય એ રૂપ અસદ્ પ્રત્યેના અભિનિવેશના ત્યાગથી શુદ્ધભાવવાળા થાય છે; અને વિચારે કે "હવે મારા પ્રાણના પ્રયાણનો કાળ છે અર્થાત્ મૃત્યુનો કાળ હવે નજીક આવી ગયો છે, માટે સર્વ ઉદ્યમથી ભગવાનના વચનથી ભાવિત થઈને હું અસંગભાવમાં યત્ન કરીશ તો ઉત્તરના ભવમાં સાધનાને અનુકૂળ ઉત્તમ શક્તિ પ્રાપ્ત કરીશ, જેથી મને કલ્યાણની પરંપરા પ્રાપ્ત થશે." આ પ્રકારના સંવેગના અતિશયથી "પૂર્વના પ્રમાદવાળા આત્માથી હવે હું અન્ય છું, માટે હવે હું કેવલ વીતરાગવચનને સર્વથા પરતંત્ર થઈને વીતરાગ થવાના ઉદ્યમવાળો છું," એ પ્રકારે તે અનશની મહાત્મા માને છે. આથી તેઓ બાહ્ય નિમિત્તોથી પર રહીને આત્માને સતત વીતરાગવચનથી ભાવિત કરવા માટેના ઉદ્યમવાળા રહે છે. આવા અનશની મહાત્માને તીર્થંકર-ગણધરોએ આરાધક કહેલ છે. કાર્ય દ્વાના

# અવતરણિકા :

अयमेव विशिष्यते -

# અવતરણિકાર્થ:

આ જ વિશેષાય છે અર્થાત્ પૂર્વગાથામાં બતાવ્યા એવા આરાધક અનશની મહાત્મા જ વિશેષરૂપે બતાવાય છે, અર્થાત્ તેઓ કેવા પ્રકારના વિશેષ છે ? તેનું સ્વરૂપ બતાવાય છે —

#### आथा :

सव्वत्थापडिबद्धो मज्झत्थो जीविए अ मरणे अ । चरणपरिणामजुत्तो जो सो आराहओ भणिओ ॥१६९२॥

#### અન્વયાર્થ :

सळ्त्थापडिबद्धो=સર્વત્ર અપ્રતિબદ્ધ, जीविए अ मरणे अ मज्झत्थो=જીવિતમાં અને મરણમાં મધ્યસ્થ, चरणपरिणामजुत्तो=ચરણપરિણામથી યુક્ત जो=જે છે, सो आराहओ भणिओ=ते આરાધક કહેવાયા છે.

### आशार्थ :

સર્વત્ર અપ્રતિબદ્ધ, જીવિતમાં અને મરણમાં મધ્યસ્થ, ચરણપરિણામથી યુક્ત જે છે, તે આરાધક કહેવાયા છે.

### ટીકા :

सर्वत्राप्रतिबद्धः इहलोके परलोके च, तथा मध्यस्थो जीविते मरणे च=न मरणमभिलषित नापि जीवितमित्यर्थः, चरणपरिणामयुक्तो, न तद्विकलो, य एवंभूतः स आराधको भणितस्तीर्थकरगणधरैरिति गाथार्थः ॥१६९२॥

### रीकार्थ :

સર્વત્ર=આલોકમાં અને પરલોકમાં, અપ્રતિબદ્ધ, તથા જીવિતમાં અને મરણમાં મધ્યસ્થ અર્થાત્ મરણને ઇચ્છતા નથી - જીવિતને પણ નહીં=ઇચ્છતા નથી, ચરણપરિણામથી યુક્ત, તેનાથી વિકલ નહીં=ચારિત્રના પરિણામથી રહિત નહીં : આવા પ્રકારના જે છે, તે તીર્થંકર-ગણધરો વડે આરાધક કહેવાયા છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

જે મહાત્મા આલોકમાં અને પરલોકમાં અપ્રતિબદ્ધ છે અર્થાત્ આલોકના રમ્ય કે અરમ્ય પદાર્થો પ્રત્યે અથવા લોકોની લાગણી કે અલાગણી પ્રત્યે અથવા દેહની શાતા કે અશાતા પ્રત્યે પ્રતિબંધ વગરના છે, તેમ જ પરલોકના પણ તેવા કોઈ ભાવો પ્રત્યે અભિલાષા વગરના છે, માત્ર આત્માના નિરાકુળ ભાવોમાં જ સુદઢ વ્યાપારવાળા છે.

આથી જ જીવન-મૃત્યુ પ્રત્યે મધ્યસ્થ છે અર્થાત્ દેહમાં થતી પીડાને કારણે મરવાની ઇચ્છા કરતા નથી કે પોતાને ભક્તિથી વંદનાદિ કરતા લોકોને જોઈને જીવવાની ઇચ્છા કરતા નથી, માત્ર સિદ્ધાત્માઓ સદેશ તદન સંગ વગરના આત્મભાવોને ઉલ્લસિત કરવા અર્થે શાસ્ત્રવચનથી ભાવિત થવાનો યત્ન કરે છે.

આથી જ શુદ્ધ આત્મભાવમાં જ ચરવારૂપ ચારિત્રના પરિશામથી યુક્ત છે, પરંતુ ચારિત્રના પરિશામથી રહિત નથી.

આવા પ્રકારના અનશની મહાત્માને તીર્થંકર-ગણધરોએ આરાધક કહ્યા છે. ‼**૧૬૯૨**Ⅱ

# અવતરણિકા :

अस्यैव फलमाह -

### अवतरशिक्षार्थ :

આના જ=ગાથા ૧૬૯૦થી ૧૬૯૨માં કહ્યું એવા અનશની મહાત્માના ચારિત્રના પરિણામના જ, ફળને કહે છે –

www.jainelibrary.org

#### ભાવાર્થ :

ગાથા ૧૬૯૦માં કહ્યું કે અનશની મહાત્મા આહારની જેમ સર્વ ભાવશલ્યને પણ વોસિરાવે છે, ગાથા ૧૬૯૧માં કહ્યું કે વિશુદ્ધ ભાવવાળા મહાત્મા સંવેગના અતિશયથી આત્માને અન્યની જેમ માને છે, તેમ જ ગાથા ૧૬૯૨માં કહ્યું કે આવા અનશની મહાત્મા સર્વત્ર અપ્રતિબદ્ધ, મધ્યસ્થ અને ચરણપરિણામથી યુક્ત છે : અનશની મહાત્માના આ પ્રકારના યત્નથી પ્રાપ્ત થતા ફળને કહે છે –

#### आथा :

सो तप्पभावओ च्चिअ खिवउं तं पुळवुक्कडं कम्मं । जायइ विसुद्धजम्मो जोग्गो उ पुणो वि चरणस्स ॥१६९३॥

#### अन्वयार्थः

तणभावओ च्चिअ=तेना પ્રભાવથી જ=ચારિત્રપરિણામના પ્રભાવથી જ, सो=ते=ઉપરમાં બતાવ્યા એવા ગુણોવાળા અનશની મહાત્મા, पुळ्बदुक्कडं तं कम्मं=पूर्वना દુષ્કૃત એવા તે કર્મને, खविउं=ખપાવીને पुणो वि=ફરી પણ चरणस्स जोग्गो उ=ચરણને યોગ્ય જ विसुद्धजम्मो जायइ=विशुद्ध જન્મવાળા થાય છે.

### जाशार्थ :

ચારિત્રના પરિણામના પ્રભાવથી જ ઉપરમાં બતાવ્યા એવા ગુણોવાળા અનશની મહાત્મા પૂર્વના દુષ્કૃત એવા તે કર્મને ખપાવીને ફરી પણ ચરણને ચોગ્ય જ વિશુદ્ધ જન્મવાળા થાય છે.

# ટીકા :

सः एवंभूतः तत्प्रभावत एव=चारित्रपरिणामप्रभावादेव क्षपयित्वा=अभावमापाद्य, तत् पूर्वदुष्कृतं कर्म्म शीतलविहारजं, जायते विशुद्धजन्मा जात्यादिदोषरिहतः योग्य एव पुनरिप तज्जन्मापेक्षया चरणस्येति गाथार्थः ॥१६९३॥

# ટીકાર્થ :

તેના પ્રભાવથી જ=ચારિત્રપરિણામના પ્રભાવથી જ, આવા પ્રકારના તે=ગાથા ૧૬૯૦થી ૧૬૯૨માં બતાવ્યા એવા પ્રકારના અનશની મહાત્મા, શીતલ વિહારજ=પૂર્વમાં સેવેલા શિથિલ આચારોથી પેદા થયેલા, તે પૂર્વના દુષ્કૃત કર્મને ખપાવીને=અભાવનું આપાદન કરીને, ફરી પણ તે જન્મની અપેક્ષાથી=વર્તમાનના ભવની અપેક્ષાએ, જાતિ આદિ દોષોથી રહિત, ચરણને યોગ્ય જ વિશુદ્ધ જન્મવાળા થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

અનશની મહાત્મા પૂર્વની ત્રણ ગાથામાં કહ્યું એ પ્રકારે અંતકાળે યત્ન કરે તો, તેઓ પૂર્વે શીતલ આચારવાળા હોય તોપણ અનશનકાળમાં કરાતા સમ્યગ્યત્નથી તેઓમાં ચારિત્ર ઉત્પન્ન થાય છે, જે ચારિત્રના પ્રભાવથી જ પોતે પૂર્વે જે શિથિલ આચારોથી દુષ્કૃત કર્મ બાંધેલ તે કર્મને તેઓ ખપાવે છે અને વર્તમાનની અપેક્ષાએ જાત્યાદિ દોષોથી રહિત અને વિશુદ્ધ ચારિત્રના પાલનને યોગ્ય જ વિશુદ્ધ જન્મને પ્રાપ્ત કરે છે; કેમ કે વર્તમાનનો જન્મ વિશુદ્ધ જાત્યાદિવાળો પ્રાપ્ત ન થયો માટે જ પરિપૂર્ણ ચારિત્રને યોગ્ય ન બન્યો અને માટે જ વર્તમાન જન્મમાં સંયમ ગ્રહે કર્યા પછી આચારોના પાલનમાં શિથિલતા પ્રાપ્ત થઈ.

વળી આવા ચારિત્રના પરિજ્ઞામવાળા મહાત્મા દેવભવમાં જાય છે, અને ત્યાં પણ પ્રસ્તુત ભવના ચરમકાળની જેમ ચારિત્રનો શક્તિસંચય કરે છે, અને ત્યારપછી મનુષ્યભવમાં અતિ ઉત્તમ જાતિ આદિ ભાવો પ્રાપ્ત કરે છે.

જેમ ઋષભદેવ ભગવાનની પરંપરામાં થુનારા બધા મહાત્માઓ પ્રાયઃ કેવલજ્ઞાન પામતા હતા. આથી તેવા ઉત્તમ જાતિ આદિવાળા ભવને પામીને આ અનશની મહાત્મા શીધ્ર સંસારનો અંત કરે છે. ॥૧૬૯૩॥

### અવતરશિકા :

त्रिविध आराधको भवतीति तद्विशेषमभिधातुमाह -

### અવતરણિકાર્થ:

આરાધક ત્રણ પ્રકારના હોય છે, એથી તેના વિશેષને≕ત્રણ પ્રકારના આરાધકના ભેદને, કહેવા માટે કહે છે –

### ભાવાર્થ :

ગાથા ૧૬૯૧-૧૬૯૨માં આરાધક એવા અનશની મહાત્માનું સ્વરૂપ બતાવ્યું અને ગાથા ૧૬૯૩માં તેવી આરાધનાનું ફળ બતાવ્યું. વળી આવા પ્રકારના આારાધક મહાત્મા પણ તરતમતાની ભૂમિકાથી ત્રણ પ્રકારના હોય છે, એથી હવે આરાધકની ત્રણ પ્રકારની ભૂમિકાના ભેદને ગ્રંથકારશ્રી કહે છે —

#### भाशाः

एसो अ होइ तिविहो उक्कोसो मिज्झमो जहण्णो अ। लेसादारेण फुडं वोच्छामि विसेसमेएसि ॥१६९४॥

# અવ્વગ્નાર્થ :

एसो अ=अने आ=आराधक, तिविहो=त्रश प्रकारना होइ=थाय छे : उक्कोसो मिज्झमो जहण्णो अ=७८६६, मध्यम अने ४६५य. एएसिं=आमना=७८६१४१६ भेदोना, विसेसं=विशेषने लेसादारेण फुडं वोच्छामि=वेश्या द्वारा स्टुट हुं इहीश.

# आशार्थ :

અને આરાધક ત્રણ પ્રકારે છે : ઉત્કૃષ્ટ, મધ્યમ અને જઘન્ય. આ ઉત્કૃષ્ટાદિ ભેદોના વિશેષને લેશ્યા દ્વારા પ્રગટ હું કહીશ.

### ટીકા :

एष चाराधको भवति त्रिविध:, त्रैविध्यमेवाह-उत्कृष्टो मध्यमो जघन्यश्च, भावसापेक्षं चोत्कृष्टत्वादि, यत एवमतो लेश्याद्वारेण=लेश्याङ्गीकरणेन स्फुटं=प्रकटं वक्ष्यामि विशेषमेतेषाम्=उत्कृष्टादिभेदानामिति गाथार्थ: ॥१६९४॥

#### ટીકાર્થ:

અને આ આરાધક ત્રણ પ્રકારના થાય છે : ત્રિવિધપણાને જ કહે છે – ઉત્કૃષ્ટ, મધ્યમ અને જઘન્ય. અને ભાવસાપેક્ષ ઉત્કૃષ્ટત્વ આદિ છે.

જે કારણથી આમ છે=આરાધકના ઉત્કૃષ્ટાદિ ભેદ ભાવની અપેક્ષાએ છે એમ છે, આથી લેશ્યાના દારથી≕લેશ્યાના અંગીકરણથી≕લેશ્યાને આશ્રયીને, આમના≕ઉત્કૃષ્ટાદિ ભેદોના, વિશેષને સ્ફ્રુટ=પ્રગટ, હું કહીશ, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

અનશનકાળમાં જે મહાત્મા સંસારના સર્વ ભાવોથી પર થઈને ચારિત્રના પરિશામમાં વર્તે છે, તેઓને ભગવાને આરાધક કહ્યા છે, આમ છતાં ભાવના ઉત્કર્ષના ભેદથી તે આરાધક જીવોમાં પણ અનેક ભેદો પડે છે, તોપણ સામાન્યથી આરાધક જીવોના જઘન્ય-મધ્યમ-ઉત્કૃષ્ટ એમ ત્રણ ભેદો થાય છે; કેમ કે મરણકાળમાં જે પ્રકારે લેશ્યાનો પ્રકર્ષ થાય તેના બળથી આરાધકભાવનો પ્રકર્ષ થાય છે. આથી પ્રંથકારશ્રી પ્રસ્તુત ગાથામાં આરાધકના ત્રણ ભેદોને સ્પષ્ટ કરવાની પ્રતિજ્ઞા કરે છે. ॥૧૬૯૪॥

#### અવતરશિકા :

तत्र -

# અવતરણિકાર્થ:

ત્યાં અર્થાત્ આરાધકના ત્રણ પ્રકારમાં,

#### आथा :

सुक्काए लेसाए उक्कोसगमंसगं परिणमित्ता । जो मरइ सो हु णिअमा उक्कोसाराहओ होइ ॥१६९५॥

### अन्वयार्थः

सुक्राए लेसाए=શુક્લલેશ્યાના उक्कोसगं अंसगं परिणमित्ता=ઉત્કૃષ્ટ અંશને પરિણમાવીને जो मरइ=જे મરે છે, सो=ते णिअमा=नियमधी उक्कोसाराहओ=ઉત્કૃષ્ટ આરાધક होइ=થાય છે.

🛨 'हુ' વાક્યાલંકારમાં છે.

### ગાशार्थ :

શુક્લલેશ્યાના ઉત્કૃષ્ટ અંશને પરિણમાવીને જે મરે છે, તે નિયમથી ઉત્કૃષ્ટ આરાદક થાય છે.

### ટીકા :

शुक्लायाः लेश्यायाः सर्वोत्तमायाः उत्कृष्टमंशकं विशुद्धं परिणम्य=तद्भावमासाद्य यो प्रियते कश्चित् सत्त्वः, स नियमादेवोत्कृष्टाराधको भवति स्वल्पभवप्रपञ्च इति गाथार्थः ॥१६९५॥

### ટીકાર્થ :

સર્વમાં ઉત્તમ=છયે લેશ્યાઓમાં શ્રેષ્ઠ, એવી શુક્લલેશ્યાના વિશુદ્ધ એવા ઉત્કૃષ્ટ અંશને પરિણમાવીને=તેના ભાવને પામીને≕ઉત્કૃષ્ટ અંશના ભાવને પામીને, જે કોઈ સત્ત્વ=જીવ, મરે છે, તે નિયમથી જ સ્વલ્પ ભવના પ્રપંચવાળો=અલ્પ સંસારના વિસ્તારવાળો, ઉત્કૃષ્ટ આરાધક થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

અનશની મહાત્મા સતત ભગવાનના વચનથી આત્માને ભાવિત કરીને અસંગભાવ તરફ જવાના યત્નવાળા હોય છે. તે યત્નમાં જયાં સુધી સ્ખલના ન થાય ત્યાં સુધી તેઓ ત્રણમાંથી કોઈપણ એક શુભ લેશ્યામાં વર્તતા હોય છે, તેમ જ તે શુભ લેશ્યાના બળથી તેઓ શુદ્ધ આત્મભાવોને સ્પર્શે તે રીતે તત્ત્વથી વાસિત થવા માટેના અંતરંગ વ્યાપારવાળા હોય છે; તે વખતે જો કોઈ મહાત્મા તે શુભ એવી ત્રણ લેશ્યામાંથી શ્રેષ્ઠ એવી શુક્લલેશ્યાના ઉત્કૃષ્ટ અંશને પરિણમન પમાડે, તો તેઓનું માનસ સર્વ વિકલ્પોથી પર એવા નિર્વિકલ્પઉપયોગમાં વર્તતું હોય છે; કેમ કે ઉત્કૃષ્ટ શુક્લલેશ્યા શુક્લધ્યાનકાળમાં હોય છે એ પ્રકારનું વચન છે.

વળી જે મહાત્મા મોહના સર્વ વિકલ્પોથી પર એવા નિર્વિકલ્પઉપયોગમાં રહેલા હોય તેઓ શુદ્ધ સામાયિકવાળા છે, અને તેઓ મૃત્યુકાળમાં પણ તે ભાવથી યુક્ત રહે તો અવશ્ય ઉત્કૃષ્ટ આરાધક થાય છે અર્થાત્ અલ્પ સંસારવાળા થાય છે, તેથી આવા મહાત્મા થોડા ભવોમાં સંસારનો અંત કરીને મોક્ષસુખને પ્રાપ્ત કરે છે. **!!૧૬૯પ!!** 

# અવતરણિકા :

मध्यमाराधकमाह -

# અવતરણિકાર્થ:

ઉત્કૃષ્ટ આરાધકનું સ્વરૂપ કહેવાયું, હવે મધ્યમ આરાધકના સ્વરૂપને કહે છે 🗕

#### भाशः :

जे सेसा सुक्काए अंसा जे आवि पम्हलेसाए । ते पुण जो सो भणिओ मज्झिमओ वीअरागेहिं ॥१६९६॥

#### अन्त्ययार्थः

सुक्काए पुण जे सेसा अंसा=વળી શુક્લલેશ્યાના જે શેષ અંશો છે पम्हलेसाए आवि जे=અને પદ્મલેશ્યાના પણ જે (અંશો) છે, ते=તેઓને=તે અંશોને, (પરિણમાવીને) जो=જે (મરે છે,) सो मिन्झिमओ=ते मध्यम (આરાધક) वीअरागेहिं भणिओ=વीतराગ વડે કહેવાયા છે.

### आधार्थ :

વળી શુક્લલેશ્યાના જે શેષ અંશો છે અને પદ્મલેશ્યાના પણ જે અંશો છે, તે અંશોને પરિણમાવીને જે મરે છે, તે મધ્યમ આરાધક વીતરાગ વડે કહેવાયા છે.

### शक्षाः

ये शेषाः उत्कृष्टं विहाय शुक्लायाः अंशाः=भेदाः, ये चापि पद्मलेश्यायाः सामान्येन, तान् पुनर्यः परिणम्य म्रियते, स मध्यमो भणितो मध्यमाराधको वीतरागैः=जिनैरिति गाथार्थः ॥१६९६॥

### ટીકાર્થ :

વળી શુક્લલેશ્યાના ઉત્કૃષ્ટને છોડીને=પૂર્વગાથામાં બતાવ્યા એ ઉત્કૃષ્ટ અંશને છોડીને, જે શેષ અંશો છે≕ભેદો છે, અને પદ્મલેશ્યાના પણ સામાન્યથી જે અંશો છે, તેઓને પરિણમાવીને જે મરે છે, તે વીતરાગ વડે=જિન વડે, મધ્યમ≕મધ્યમ આરાધક, કહેવાયા છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

ઉત્કૃષ્ટ આરાધક મહાત્મામાં મરણકાળે સર્વ વિકલ્પોથી પર એવી ઉત્કૃષ્ટ શુક્લલેશ્યા વર્તે છે. એ શુક્લલેશ્યાના ઉત્કૃષ્ટ અંશને છોડીને બાકીના જે અંશો છે અને પદ્મલેશ્યાના સામાન્યથી જે અંશો છે, તે સર્વ અંશોમાંથી કોઈપણ અંશને પરિણમન પમાડીને જે મહાત્મા મૃત્યુ પામે છે, તેઓને ભગવાને મધ્યમ આરાધક કહેલા છે.

આનાથી એ પ્રાપ્ત થાય કે સર્વ વિકલ્પોથી રહિત અવસ્થાવાળી શુક્લલેશ્યાથી શેષ એવી - શુદ્ધ આત્મા પ્રત્યેના રાગવાળી કે શુદ્ધ આત્મભાવમાં વર્તતા તીર્થંકરો - કેવલીઓ - મુનિઓના ગુણોના સ્મરણવાળી - જે શુક્લલેશ્યા કે પદ્મલેશ્યા છે, તે લેશ્યામાં વર્તતા અનશની મહાત્મા શુક્લધ્યાનમાં વર્તતા નથી, તોપણ તેની નજીકના પ્રશસ્ત વિકલ્પાત્મક અવસ્થામાં વર્તે છે, તેથી તેવા મહાત્માઓને ભગવાને મધ્યમ આરાધક કહ્યા છે. ॥૧૬૯૬॥

# અવતરણિકા :

जघन्यमाराधकमाह 🗕

# અવતરણિકાર્થ:

મધ્યમ આરાધકનું સ્વરૂપ કહેવાયું, હવે જઘન્ય આરાધકના સ્વરૂપને કહે છે -

#### आशः :

# तेऊलेसाए जे अंसा अह ते उ जो परिणमित्ता । मरइ तओ वि हु णेओ जहण्णमाराहओ इत्थ ॥१६९७॥

#### सन्दर्भार्थः

अह=અથવા तेऊलेसाए जे अंसा=તેજોલેશ્યાના જે અંશો છે, ते परिणमित्ता=તેઓને પરિણમાવીને जो=જે मरइ=મરે છે, तओ वि=એ પણ इत्थ=અહીં=પ્રવચનમાં, जहण्णमाराहओ णेओ=જઘન્ય આરાધક જાણવા.

- 🛨 'ड' पाध्पूर्तिमां छे.
- ★ 'हુ' વાક્યાલંકારમાં છે.

### ञाशार्थ :

અથવા તેજોલેશ્ચાના જે અંશો છે, તેઓને પરિણમાવીને જે મરે છે, એ પણ પ્રવચનમાં જઘન્ય આરાધક જાણવા.

### ટીકા :

तेजोलेश्यायाः ये अंशाः प्रधानाः अथवा, तान् यः परिणम्यांशकान् कांश्चित् म्रियते, असावप्येवंभूतो ज्ञेयः, किम्भूत इत्याह-जघन्याराधकोऽत्र=प्रवचन इति गाथार्थः ॥१६९७॥

### ટીકાર્થ :

અથવા તેજોલેશ્યાના જે પ્રધાન અંશો છે, તે કેટલાક અંશોને પરિણમાવીને જે મરે છે, એ પણ આવા પ્રકારના જાણવા. કેવા પ્રકારના જાણવા ? એથી કહે છે – અહીં≕પ્રવચનમાં, જઘન્ય આરાધક જાણવા, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

### ભાવાર્થ :

અનશની મહાત્મા મરણકાળે ત્રણ શુભ લેશ્યામાં જઘન્ય એવી તેજોલેશ્યાના જે પ્રધાન અંશો છે અર્થાત્ મોક્ષને અનુકૂળ એવા જે ઉત્તમ ભાવો છે, તેઓને પરિણમન પમાડીને મૃત્યુ પામે તો તે મહાત્માને પણ પ્રવચનમાં જઘન્ય આરાધક કહેલ છે. આથી જે મહાત્મા અનશનકાળમાં સ્વશક્તિ અનુસાર આત્માને જિનવચનથી ભાવિત કરે છે, તેઓ વીર્યના તે પ્રકારના ઉત્કર્ષના અભાવને કારણે ઉત્કૃષ્ટ અને મધ્યમ આરાધક મહાત્માઓ જેવી ઉત્તમ લેશ્યાને પામે નહીં તોપણ જઘન્ય આરાધક બને છે. !!૧૬૯૭!!

# અવતરણિકા :

अस्यैव सुसंस्कृतभोजनलवणकल्पं विशेषमाह -

#### અવવકક્ષિસાર્થ :

આના જ=ઉત્કૃષ્ટ-મધ્યમ-જઘન્ય આરાધકના જ, સુસંસ્કૃત ભોજનમાં લવણના કલ્પવાળા વિશેષને=સારી રીતે સંસ્કારિત કરેલા ભોજનમાં લવણતુલ્ય વિશિષ્ટ આરાધક અંશને, કહે છે –

#### आथा :

एसो पुण सम्मत्ताइसंगओ चेव होइ विण्णेओ । ण उ लेसामित्तेणं तं जमभव्वाण वि सुराणं ॥१६९८॥

#### અન્વચાર્થ:

एसो पुण=વળી આ=ઉપરમાં બતાવ્યા એ ત્રણ પ્રકારના આરાધક, सम्मत्ताइसंगओ चेव=સમ્યક્ત્વાદિથી સંગત જ विण्णेओ होइ=વિજ્ઞેય થાય છે, लेसामित्तेणं उ ण=પરંતુ લેશ્યામાત્રથી નહીં; जं=જે કારણથી अभव्वाण वि सुराणं=અભવ્ય પણ સુરોને तं=ते=शुભલેશ્યામાત્ર, હોય છે.

#### आथार्थ :

વળી ઉપરમાં બતાવ્યા એ ત્રણ પ્રકારના આરાધક સમ્યક્ત્વાદિથી યુક્ત જ જણવા, પરંતુ શુભલેશ્યામાત્રથી યુક્ત જ નહીં, જે કારણથી અભવ્ય પણ સુરોને શુભલેશ્યામાત્ર હોય છે.

#### ટીકા :

एष पुनर्लेश्याद्वारोक्ताराधकः सम्यक्त्वादिसंगत एव=सम्यक्त्वज्ञानतद्भावस्थायिचरणयुक्त एव भवति विज्ञेय आराधकः, न तु लेश्यामात्रेण केवलेनाराधकः, कुत इत्याह-तत् लेश्यामात्रं यद्=यस्मात् कारणात् अभव्यानामपि सुराणां भवति, यल्लेश्याश्च प्रियन्ते तल्लेश्या एवोत्पद्यन्त इति गाथार्थः ॥१६९८॥

# ટ<del>ીક</del>ાર્થ :

વળી આ=લેશ્યાના દ્વારથી કહેવાયેલા આરાધક=ગાથા ૧૬૯૫થી ૧૬૯૭માં લેશ્યાને આશ્રયીને બતાવાયેલા ત્રણ પ્રકારના આરાધક અનશની મહાત્મા, સમ્યક્ત્વૃદિથી સંગત જ=સમ્યક્ત્વ-જ્ઞાન-તદ્દભાવમાં સ્થાયી ચરણથી યુક્ત જ=સમ્યગ્દર્શન-સમ્યગ્જ્ઞાન અને સમ્યગ્જ્ઞાનના ભાવમાં રહેનારા ચારિત્રથી યુક્ત જ, આરાધક વિજ્ઞેય થાય છે, પરંતુ કેવલ લેશ્યામાત્રથી આરાધક નથી.

કયા કારણથી ? એથી કહે છે – જે કારણથી તે લેશ્યામાત્ર=પૂર્વે ત્રણ પ્રકારના આરાધકમાં બતાવી તે શુભલેશ્યામાત્ર, અભવ્ય પણ સુરોને=દેવોને, હોય છે.

અહીં પ્રશ્ન થાય કે અભવ્ય સુરોને શુભ લેશ્યા હોય તેનો પ્રસ્તુત અનશની સાથે શું સંબંધ ? તેથી દેવલોકમાં જનારા અભવ્ય જીવો પણ દ્રવ્યચારિત્રના પાલનકાળમાં શુભલેશ્યાવાળા હોય છે, તે બતાવવા અર્થે કહે છે –

અને જે લેશ્યાઓને વિષે મરે છે, તે લેશ્યાઓને વિષે જ ઉત્પન્ન થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્શ :

ગાથા ૧૬૯૫થી ૧૬૯૭માં લેશ્યા દ્વારા ત્રણ પ્રકારના આરાધક બતાવ્યા, તે આરાધક માત્ર શુભલેશ્યા દ્વારા થતા નથી, પરંતુ સમ્યક્ત્વાદિ ત્રણ પરિણામોથી યુક્ત એવી શુભલેશ્યા દ્વારા થાય છે; કેમ કે કેવલ શુભ લેશ્યાવાળા જીવને આરાધક સ્વીકારવામાં આવે તો, દ્રવ્યસંયમ પાળીને દેવલોકમાં જનારા અભવ્ય જીવોને પણ આરાધક કહેવા પડે; કેમ કે તેઓ પણ સંયમપાલનકાળમાં શુભ લેશ્યાવાળા હોય છે.

અહીં પ્રશ્ન થાય કે અભવ્ય જીવોને શુભ લેશ્યા પ્રાપ્ત થાય છે તે કઈ રીતે નક્કી થાય ? તેથી સ્પષ્ટ કરે છે —

'જીવો જે લેશ્યામાં મરે છે તે લેશ્યામાં જ ઉત્તપન્ન થાય છે' એ પ્રકારનું શાસ્ત્રનું વચન છે. માટે જે અભવ્ય જીવો દ્રવ્યસંયમ પાળીને દેવલોકમાં જાય છે, તેઓને મરણકાળમાં ત્રણમાંથી કોઈ શુભ લેશ્યા હોય છે, પરંતુ તેઓની શુભ લેશ્યા સમ્યક્ત્વાદિ ત્રણ ભાવોથી યુક્ત હોતી નથી, માટે તેઓને ભગવાને આરાધક કહ્યા નથી.

અહીં વિશેષ એ છે કે, આરાધક એવા અનશની મહાત્માને બોધ હોય છે કે 'વીતરાગનું વચન વીતરાગતાની પ્રાપ્તિના ઉપાયરૂપે સંયમના સર્વ આચારો બતાવે છે.' આવા બોધને કારણે વીતરાગતાના અર્થી એવા તે મહાત્માને વીતરાગના વચનાનુસાર સંયમની ક્રિયાઓ કરવામાં રુચિ વર્તે છે. આથી તે મહાત્મામાં સમ્યક્ત્વ છે, શાસ્ત્રો ભણીને તેઓએ જે કંઈ બોધ પ્રાપ્ત કર્યો છે તે વિષયક સમ્યગ્જ્ઞાન છે, તેમ જ વીતરાગભાવને અનુકૂળ અંતરંગ વીર્યવ્યાપારથી યુક્ત એવી જે શાસ્ત્રવચનાનુસાર ચારિત્રની ક્રિયા કરે છે અને તે ક્રિયા દ્વારા પોતાના ચિત્તનો જે અંશથી વીતરાગભાવમાં નિવેશ કરે છે, તે અંશથી તેઓમાં ચારિત્ર છે; અને વીતરાગતાને અનુકૂળ પરિણામ જે અંશથી વૃદ્ધિ પામે છે, તે અંશથી તેઓનું ચારિત્ર વૃદ્ધિ પામે છે.

આમ, આ ત્રણ પરિણામોથી યુક્ત એવી કષાયોના અપ્રવર્તનરૂપ શુભ લેશ્યા તે મહાત્મામાં વર્તે છે, અર્થાત્ તેઓના કષાયો સાંસારિક પદાર્થોને અવલંબીને પ્રવર્તતા નથી, પરંતુ વીતરાગભાવને અવલંબીને રાગાદિ ભાવોના ઉચ્છેદને અનુકૂળ પ્રવર્તે છે, તેથી તે અનશની મહાત્મા રત્નત્રયીથી યુક્ત એવી શુભ લેશ્યાવાળા છે.

વળી અભવ્ય જીવોને સાંસારિક ભોગો પ્રત્યે ઉત્કટ રાગ વર્તે છે, તેથી તેઓને તે ભોગપ્રવૃત્તિના અભાવસ્વરૂપ મોક્ષ અને વીતરાગતા અસાર જણાય છે. તેથી તેઓ કોઈક નિમિત્તને પામીને સંયમ ગ્રહણ કરે તોપણ વીતરાગતાના અર્થી નથી, ફક્ત આલોક કે પરલોકની આશંસાથી કે અનાભોગથી તેઓ સંયમ ગ્રહણ કરે છે; કેમ કે તેઓને ચારિત્ર વીતરાગતાની પ્રાપ્તિના ઉપાયરૂપે રુચતું નથી, પરંતુ પોતાને ઇષ્ટ એવા ભોગાદિના ઉપાયરૂપે જ રુચે છે. આથી તેઓ પોતાને ઇષ્ટ એવા ભોગાદિની પ્રાપ્તિના ઉપાયરૂપે સંયમપાલનમાં યત્ન કરે છે ત્યારે, પોતાના રાગાદિ કષાયોને ભોગાદિ વિષયોમાંથી નિરુદ્ધ કરીને સંયમની ક્રિયાઓમાં પ્રવર્તાવે છે, આથી અભવ્યોને પણ સંયમપાલનકાળમાં કષાયોના અપ્રવર્તનરૂપ શુભ લેશ્યા વર્તે છે, પરંતુ તેઓની કષાયોના અપ્રવર્તનરૂપ શુભ લેશ્યા કષાયોના ઉચ્છેદ સાથે બોધથી, રુચિથી કે પ્રવૃત્તિથી

લેશ પણ જોડાયેલી હોતી નથી, માત્ર પોતાને ઇષ્ટ એવા ભોગાદિ સાથે જ જોડાયેલી હોય છે, તેથી રત્નત્રયીના સર્વ અંથથી વિકલ એવી માત્ર શુભ લેશ્યા તેઓને હોય છે, અને તેવી શુભ લેશ્યાના બળથી તેઓ દેવલોકમાં જાય છે, આથી તેવી શુભ લેશ્યાવાળા અભવ્ય જીવોને ભગવાને આરાધક કહ્યા નથી; કેમ કે ભગવાન સંસારના ઉચ્છેદને અનુકૂળ આત્મભાવમાં જવાના યત્નને જ આરાધના કહે છે અને તેવા પ્રકારનો યત્ન જેઓ નિષ્યત્ર કરે છે તેઓને ભગવાને આરાધક કહ્યા છે. ા૧૬૯૮ા

#### અવતરણિકા :

आराधकगुणमाह —

#### अवतरधिङार्थ :

આરાધકના ગુણને કહે છે અર્થાત્ ગાથા ૧૬૯૫થી ૧૬૯૮માં બતાવ્યા એ પ્રકારના આરાધકને પ્રાપ્ત થતા લાભને કહે છે —

#### भाशा :

आराहगो अ जीवो तत्तो खविऊण दुक्कडं कम्मं । जायइ विसुद्धजम्मो जोगो वि पुणो वि चरणस्स ॥१६९९॥

#### अन्पयार्थ :

आराहगो अ जीवो=અને આરાધક જીવ तत्तो=તેનાથી=આરાધકપણાથી, दुक्कडं कम्मं खिवऊण=દુષ્કૃત કર્મને ખપાવીને विसुद्धजम्मो=વિશુદ્ધ જન્મવાળા जायइ=થાય છે, पुणो वि चरणस्स जोगो वि=ફરી પણ ચરણનો યોગ પણ થાય છે.

#### ગાશાર્થ :

અને આરાધક જીવ આરાધકપણાથી દુષ્કૃત કર્મને ખપાવીને વિશુદ્ધ જન્મવાળા થાય છે, ફરી પણ ચારિત્રનો ચોગ પણ થાય છે.

## शिक्षः

आराधकश्च जीवः तत=आराधकत्वात् क्षपयित्वा दुष्कृतं कर्म्म प्रमादजं ज्ञानावरणीयादि जायते विशुद्धजन्मा जातिकुलाद्यपेक्षया, योगोऽपि पुनरपि चरणस्य तद्भावभाविन इति गाथार्थः ॥१६९९॥

- 🛨 ''ज्ञानावरणीयादि''मां 'आदि' पद्यथी यार घातीङर्मनुं ग्रहण કरवानुं छे.
- ★ ''<mark>योगोऽपि''</mark>मां **'अपि'**थी એ પ્રાપ્ત થાય કે ઉત્તમ ભોગાદિનો યોગ તો થાય છે, પરંતુ ચરણનો **યોગ પણ** થાય છે.
- ★ "પુનરપિ"માં 'अपि'થી એ પ્રાપ્ત થાય કે આ ભવમાં એક વાર તો ચરણનો યોગ થયો, પરંતુ અન્ય ભવમાં ફરી પણ ચરણનો યોગ થાય છે.

www.jainelibrary.org

#### टीङार्थ :

અને આરાધક જીવ તેનાથી=આરાધકપણાથી, પ્રમાદથી ઉત્પન્ન થયેલા જ્ઞાનાવરણીયાદિરૂપ દુષ્કૃત કર્મને ખપાવીને જાતિ-કુલાદિની અપેક્ષાથી વિશુદ્ધ જન્મવાળા થાય છે. ફરી પણ તેના ભાવ સાથે ભાવિ એવા ચરણનો=જાતિ-કુલાદિની અપેક્ષાએ વિશુદ્ધ જન્મના સદ્દભાવ સાથે થનારા એવા ચારિત્રનો, યોગ પણ થાય છે. એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### भावार्थ :

ગાથા ૧૬૯૫થી ૧૬૯૭ સુધી શુભલેશ્યા દ્વારા ત્રણ પ્રકારના આરાધકનું સ્વરૂપ બતાવ્યું, તે આરાધકમાં જે વિશેષતા છે, તે ગાથા ૧૬૯૮માં બતાવી. તૈથી નક્કી થયું કે તેવા રત્નત્રયીના પરિણામવાળા અનશની મહાત્મા શુભ લેશ્યા દ્વારા આરાધક થાય છે અને તેઓ આરાધકપણાને કારણે પ્રમાદથી પેદા થયેલા જ્ઞાનાવરણીયાદિ કર્મનો ક્ષય કરે છે.

આશય એ છે કે મોહનો પરિણામ એ જ્ઞાનની વિકૃતિ છે અને તે જ્ઞાનની વિકૃતિથી જીવ જ્ઞાનાવરણીયકર્મ બાંધે છે, અને દશમા ગુણસ્થાનક સુધી મોહથી આકુળ એવો જ્ઞાનનો પરિણામ રહેતો હોવાથી જ્ઞાનાવરણીયકર્મ બંધાય છે.

વળી સંસારી જીવો જયારે મોહથી સંસારમાં પ્રવૃત્તિ કરે છે, ત્યારે તેઓને તે જ્ઞાનાવરણીયકર્મ વિશેષથી બંધાય છે; જયારે વિવેકરૂપી ચક્ષુવાળા મહાત્મા શાસ્ત્રવચનનું અવલંબન લઈને મોહના ઉન્મૂલન માટે યત્ન કરે છે, ત્યારે મોહનો અંશ ઉત્તરોત્તર અલ્પ-અલ્પતર થવાથી તેઓને જ્ઞાનાવરણીયકર્મ ક્ષીણ-ક્ષીણતર બંધાય છે; વળી જીવ જયારે પ્રમાદને વશ થઈને પૂર્વ-પૂર્વ કરતાં અધિક-અધિકતર મોહના પરિણામવાળો બને છે, ત્યારે તેને જ્ઞાનાવરણીયકર્મ અધિક-અધિકતર બંધાય છે.

આથી જે મહાત્મા અંતસમયે જિનવચનઅનુસાર મોહના ઉન્મૂલન માટે અત્યંત અપ્રમાદવાળા છે, તેઓ પૂર્વે પ્રમાદથી બંધાયેલા જ્ઞાનાવરણીયકર્મનો ક્ષય કરે છે, જેના કારણે તેઓનો આત્મભાવમાં જવા માટેનો બોધ પૂર્વ કરતાં અધિક સૂક્ષ્મ-સૂક્ષ્મતર થાય છે અને તેવા મહાત્માને જન્માંતરમાં ઉત્તમ જાતિ-કુળાદિવાળો વિશુદ્ધ જન્મ પ્રાપ્ત થાય છે; કેમ કે તેમને સંયમની આરાધનાકાળમાં ઉચ્ચકુળાદિમાં જન્મ પ્રાપ્ત થાય તેવી પુણ્યપ્રકૃતિ બાંધેલી છે.

વળી ઉત્તમ કુળ આદિમાં જન્મ પામ્યા પછી તે અનશની મહાત્મામાં પૂર્વભવની આરાધનાના સંસ્કારો જાગૃત થાય છે, તેથી તેઓને તે ઉત્તમ કુળાદિના ભાવ સાથે થનારા ચારિત્રનો યોગ પણ થાય છે, જેથી પૂર્વ પૂર્વ કરતાં વિશુદ્ધ-વિશુદ્ધતર ચારિત્ર પ્રાપ્ત થાય છે અર્થાત્ મોહથી અનાકુળ એવો જ્ઞાનનો પરિણામ પૂર્વ પૂર્વ કરતાં અધિક અધિક વિશુદ્ધ થાય છે, અને અંતે વીતરાગ બને છે ત્યારે સર્વથા મોહના સ્પર્શ વગરના જ્ઞાનના પરિણામરૂપ ક્ષાયિકચારિત્ર પ્રગટે છે.

આમ, જીવનના અંતસમયે કરેલી અનશનની આરાધનાનું એ મહાફળ છે કે ઉત્તમ એવા વિશુદ્ધ જન્મની પ્રાપ્તિ થવી, ફરીથી ચારિત્રનો યોગ થવો, તેમ જ તે ચારિત્ર દ્વારા ક્ષાયિકચારિત્રની પ્રાપ્તિ થવી. Ⅱ૧૬૯૯Ⅱ

#### અવતરણિકા :

आराधनाया एव प्रधानफलमाह —

#### અવતરણિકાર્થ:

આરાધનાના જ પ્રધાનફળને કહે છે –

#### भावार्थ :

પૂર્વગાથામાં અનશનની આરાધનાનું સામાન્ય કળ બતાવ્યું, હવે તે અનશનની આરાધનાનું જ મુખ્ય કળ બતાવે છે –

#### आथाः :

आराहिऊण एवं सत्तद्वभवाणमारओ चेव । तेलुक्कमत्थअत्थो गच्छइ सिद्धि णिओगेणं ॥१७००॥

#### અન્વચાર્થ :

एवं=આ રીતે=ગાથા ૧૫૭૫થી માંડીને અત્યાર સુધી અભ્યુદાત મરણના સ્વરૂપનું વર્ણન કર્યું એ રીતે, आराहिऊण=આરાધના કરીને सत्तद्वभवाणं आरओ चेव=સાત-આઠ ભવોની પહેલાં જ तेलुक्कमत्थअत्थो= ત્રૈલોક્યના મસ્તક પર રહેલા (મહાત્મા) णिओगेणं=નિયોગથી सिद्धि गच्छइ=સિદ્ધિને પામે છે.

#### आशार्थ :

ગાથા ૧૫૦૫થી માંડીને અત્થાર સુધી અભ્યુધત મરણના સ્વરૂપનું વર્ણન કર્યું એ રીતે આરાધના કરીને સાત-આઠ ભવોની પહેલાં જ ત્રેલોક્ચના મસ્તક પર રહેલા મહાત્મા નિયમથી સિદ્ધિને પામે છે.

# ારડિ

आराध्यैवं=उक्तप्रकारं, किमित्याह-सप्ताष्ट्रभवेभ्यः=सप्ताष्ट्रजन्मेभ्यः आरत एव=त्रिषु वा चतुर्षु वा जन्मसु, किमित्याह-त्रैलोक्यमस्तकस्थः सकललोकचूडामणिभूतां गच्छति सिद्धि=मुक्तिं नियोगेन= अवश्यंतयेति गाथार्थः ॥१७००॥

# ટીકાર્થ:

આ રીતે=ઉક્ત પ્રકારને=ગાથા ૧૫૭૫થી માંડીને અત્યાર સુધી અભ્યુદ્યત મરણનું સ્વરૂપ જે પ્રકારે કહેવાયું એ પ્રકારના અભ્યુદ્યત મરણને, આરાધીને, શું ? એથી કહે છે — સાત-આઠ ભવોથી=સાત-આઠ જન્મોથી, પહેલાં જ=ત્રણ અથવા ચાર જન્મોમાં, શું ? એથી કહે છે — ત્રૈલોક્યના મસ્તક પર રહેલા મહાત્મા નિયોગથી=અવશ્યપણાથી, સકલ લોકમાં ચૂડામણિભૂત=સમગ્ર લોકમાં મુગટરૂપ, સિદ્ધિને=મુક્તિને, પામે છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### भाशः :

# सळण्णु सळदरिसी निरुवमसुहसंगओ य सो तत्थ । जम्माइदोसरहिओ चिद्धइ भयवं सया कालं ॥१७०१॥

#### अन्वयार्थः

सळणणु सळवरिसी=સર્વश्च, સર્વદર્શી, निरुवमसुहसंगओ य सो भयवं=અને નિરુપમ સુખથી સંગત તે ભગવાન तत्थ=त्यां=सिद्धिमां, जम्माइदोसरिक्ओ=જન્માદિ દોષોથી રહિત सया कालं=सदा કાલ चिद्ध=२ છે.

#### ગાચાર્થ :

સર્વજ્ઞ, સર્વદર્શી અને નિરુપમ સુખથી સંગત તે ભગવાન સિલ્દિમાં જન્માદિ દોષોથી રહિત સદ। કાલ રહે છે.

#### शिक्षाः

तत्र च गतः सन् सर्वज्ञः सर्वदर्शी, नाचेतनो गगनकल्पः, तथा निरुपमसुखसङ्गतश्च सकलव्याबाधानिवृत्तेः, स=आराधको मुक्तः तत्र=सिद्धौ जन्मादिदोषरिहतः=जन्मजरादिमरणादिरिहतः संस्तिष्ठति भगवान् सदाकालं=सर्वकालमेव, नत्वभावीभवति यथाऽऽहुरन्ये 'प्रविध्यातदीपकल्पोपमो मोक्षः' इति गाथार्थः ॥१७०१॥

# ટી<del>ક</del>ાર્થ :

અને ત્યાં=સિદ્ધિમાં, ગયેલા છતા સર્વજ્ઞ, સર્વદર્શી, ગગનકલ્પ=આકાશની જેમ, અચેતન નહીં, અને સકલ વ્યાબાધાની નિવૃત્તિને કારણે તે પ્રકારે નિરુપમ સુખથી સંગત, તે≔મુક્ત આરાધક=સર્વ કર્મોથી મુકાયેલા એવા તે અનશનની આરાધના કરનારા મહાત્મા, ત્યાં≕સિદ્ધિમાં, જન્માદિ દોષોથી રહિત=જન્મ-જરા-મરણાદિથી રહિત, છતા ભગવાન સદા કાળ=સર્વ કાળ જ, રહે છે; પરંતુ જે પ્રકારે અન્યો કહે છે કે "પ્રવિધ્યાત દીપના કલ્પની ઉપમાવાળો=બુઝાયેલા દીવાતુલ્ય ઉપમાવાળો, મોક્ષ છે" એ પ્રકારે અભાવરૂપે થતા નથી, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

ત્રંથકારશ્રીએ અત્યાર સુધી જે સંયમજીવનના ચરમકાળે કરવા યોગ્ય આરાધનાનું વર્શન કર્યું, એ આરાધનાને જે મહાત્મા અંતસમયે કરે છે, તેઓ સાત-આઠ ભવોથી પૂર્વે જ ત્રણ-ચાર ભવોમાં મોક્ષે જાય છે. તે વખતે તેઓ ત્રણ લોકના મસ્તક પર રહે છે અને સકલ લોકમાં ચૂડામણિભૂત એવી મુક્તિને પામે છે.

આનાથી એ ફલિત થયું કે આ પ્રકારે અંતસમયની આરાધના કરનારા જીવોને વીતરાગતાની પ્રાપ્તિ અતિઆસત્ર થાય છે અને શીઘ્ર સિદ્ધઅવસ્થાને પ્રાપ્ત કરે છે. વળી સિદ્ધઅવસ્થામાં તેઓ કેવા પ્રકારના છે? તે સ્પષ્ટ કરતાં કહે છે કે તેઓ સર્વજ્ઞ છે, સર્વદર્શી છે, પરંતુ આકાશ જેવા અચેતન નથી. આમ કહેવાથી સિદ્ધઅવસ્થામાં જ્ઞાનનો અભાવ સ્વીકારનારા મતનું ખંડન થાય છે.

વળી સિદ્ધઅવસ્થાને પામેલા તે મહાત્મા કર્મકૃત અને મોહકૃત સર્વ વ્યાબાધાઓની નિવૃત્તિ થયેલી હોવાથી નિરુપમ સુખથી યુક્ત છે. આમ કહેવાથી મોક્ષ ભોગ વગરનો હોવાથી સુખથી રહિત છે માટે અસાર છે, એવી માન્યતાનું નિરાકરણ થાય છે, તેમ જ મોક્ષને દુઃખના અભાવરૂપ માનનારા નૈયાયિકાદિના મતનું નિરાકરણ થાય છે; કેમ કે મોક્ષ સાંસારિક કોઈપણ સુખથી ઉપમા ન આપી શકાય તેવા સુખવાળો હોવાથી માત્ર દુઃખના અભાવવાળો નથી, પરંતુ નિરુપમ સુખવાળો પણ છે.

વળી મુક્ત થયેલા તે મહાત્મા સિદ્ધઅવસ્થામાં જન્માદિ દોષોથી રહિત છે. આમ કહેવાથી એ પ્રાપ્ત થાય કે સંસારી જીવો ઘણાં સુખથી યુક્ત હોય તોપણ, સંસારનું સુખ જન્મ-જરા-મરણાદિ પીડાથી યુક્ત જ હોય છે, જ્યારે મુક્ત જીવો જન્મ-જરાદિ સર્વ દોષોથી રહિત છે, માટે મોલનું સુખ શ્રેષ્ઠ છે.

વળી તે મહાત્મા સિદ્ધઅવસ્થામાં સર્વ કાળ જ જ્ઞાન-દર્શનાદિ ભાવોથી યુક્ત રહે છે, પરંતુ "બુઝાયેલા દીવા જેવો મોક્ષ છે" એ પ્રકારની બૌદ્ધદર્શનની માન્યતા પ્રમાશે તે મહાત્મા અભાવરૂપ થતા નથી. **ા૧૭૦૦/** ૧૭૦૧

# 🖚 અહીં પાંચમી 'સંલેખના' વસ્તુક સમાપ્ત થઈ 🦚

# અવતરણિકા :

फलदर्शनद्वारेण शास्त्रम्पसंहरति -

# અવતરણિકાર્થ :

ફળદર્શનના દારથી શાસ્ત્રનો ઉપસંહાર કરે છે -

# ભાવાર્થ :

પ્રસ્તુત ગ્રંથમાં ગ્રંથકારશ્રીએ આત્માને ઉપયોગી એવી પાંચ વસ્તુઓનું વર્શન કરવાનો પ્રારંભ કરેલો, તે અહીં પૂર્શ થાય છે. આથી હવે કળ બતાવવા દ્વારા અર્થાત્ પ્રસ્તુત ગ્રંથના વચન અનુસારે સમ્યક્ પ્રવૃત્તિ કરનારા જીવોને પ્રાપ્ત થતું કળ બતાવવા દ્વારા, ગ્રંથકારશ્રી પૂ. હરિભદ્રસૂરિ મહારાજા પ્રસ્તુત ગ્રંથનો ઉપસંહાર કરે છે —

#### आथा :

एयाणि पंच वत्थू आराहित्ता जहागमं सम्मं । तीअद्धाए अणंता सिद्धा जीवा धुअकिलेसा ॥१७०२॥

#### भन्तवार्थ :

एयाणि पंच वत्थू=આ પાંચ વસ્તુઓને जहागमं सम्मं आराहित्ता=યથાઆગમ સમ્યગ્ આરાધીને धुअिकलेसा अणंता जीवा=ધૂત ક્લેશવાળા અનંતા જીવો तीअद्धाए=અતીત અદ્ધામાં=ભૂતકાળમાં, सिद्धा=सिद्ध થયા.

#### आशार्थ :

આ પાંચ વસ્તુઓને ચથાઆગમ સમ્ચગ્ આરાધીને ધૂત ક્લેશવાળા અનંતા જીવો અતીત કાળમાં સિદ્ધ થયા.

#### ટીકા :

एतानि पञ्च वस्तूनि-प्रबज्याविधानादीनि आराध्य=संपाद्य यथागमं=यथासूत्रं सम्यग्= अवैपरीत्येनातीताद्धायाम्=अतीतकाले अनन्ताः सिद्धा जीवाः निष्ठितार्थाः संवृत्ताः=मुक्ता इत्यर्थः धूतक्लेशाः=सवासनाशेषकर्म्मरहिता इति गाथार्थः ॥१७०२॥

#### ટીકાર્થ:

આ પાંચ પ્રવ્રજ્યાવિધાનાદિરૂપ વસ્તુઓને યથાઆગમ=યથાસૂત્ર=જે પ્રમાણે શાસ્ત્રમાં કહ્યું છે તે પ્રમાણે, સમ્યગ્=અવિપરીતપણાથી, આરાધીને=સંપાદન કરીને, ધૂત ક્લેશવાળા=વાસના સહિત અશેષ કર્મોથી રહિત, એવા અનંતા જીવો અતીત અદ્ધામાં=અતીત કાળમાં, સિદ્ધ થયા=નિષ્ઠિત અર્થવાળા બન્યા=મુક્ત થયા, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

ગ્રંથકારશ્રીએ પ્રસ્તુત ગ્રંથમાં પ્રવ્રજયાવિધાનાદિ પાંચ વસ્તુઓનું વિસ્તારથી વર્ણન કર્યું, ત્યાં પ્રથમ ગ્રંથના પ્રારંભમાં કહેલ કે જગતમાં આ પાંચ જ વસ્તુઓ છે, અન્ય નહીં; કેમ કે જીવ માટે આ પાંચ જ વસ્તુઓ ઉપયોગી છે, માટે પાંચ જ વસ્તુઓ આરાધવા યોગ્ય છે, અન્ય નહીં.

વળી આ પાંચ વસ્તુઓને સૂત્ર અનુસાર સમ્યગ્ જાણીને, તેનો યથાર્થ બોધ કરીને, તે રીતે જ આરાધવાની ટુચિ ધારણ કરીને, શક્તિના પ્રકર્ષથી પાંચ વસ્તુઓમાં અપ્રમાદભાવે વર્તમાનકાળમાં પણ યત્ન કરવામાં આવે તો, નિયમથી અલ્પ કાળમાં મોક્ષ પ્રાપ્ત થાય છે. એમ બતાવવા અર્થે ગ્રંથકારશ્રી કહે છે કે આ પાંચ વસ્તુઓને આરાધીને ભૂતકાળમાં અનંતા જીવો મોહની વાસનાથી યુક્ત એવાં સર્વ કર્મોથી રહિત થઈને મુક્ત થયા. ॥૧૭૦૨॥

#### आथाः

एयाणि पंच वत्थू आराहित्ता जहागमं सम्मं । इणिंह पि हु संखिज्जा सिज्झंति विवक्खिए काले ॥१७०३॥

#### सन्दर्भार्थः

एयाणि पंच वत्थू=आ पांच वस्तुओने जहागमं सम्मं आराहिता=यथाआयम सम्यण् आराधीने संखिज्जा=संज्येय (क्था) इणिंह पि=अत्यारे पण विविव्वख्य काले=विविध्वत अणमां सिज्झंति=सिद्ध थाय छे.

🛨 'हુ' વાક્યાલંકારમાં છે.

#### วมยาย์ :

આ પાંચ વસ્તુઓને ચથાઆગમ સમ્ચગ્ આરાધીને સંખ્યાતા જીવો અત્થારે પણ વિવક્ષિત કાળમાં સિદ્ધ થાય છે.

#### ટીકા :

एतानि पञ्च वस्तून्याराध्य यथागमं सम्यगिति पूर्ववत् इदानीमिप सामान्येन सङ्ख्येयाः सिध्यन्ति समयक्षेत्रे सर्वरिमन्नेव विवक्षिते काले-अन्तर्मुहूर्त्तादाविति गाथार्थः ॥१७०३॥

#### ટીકાર્થ:

આ પાંચ વસ્તુઓને યથાઆગમ સમ્યગ્=પૂર્વની જેમ=પૂર્વગાથામાં કહ્યું તેમ શાસ્ત્રોક્ત વિધિ પ્રમાણે અવિપરીતપણાથી, આરાધીને સામાન્યથી સંખ્યેય=સંખ્યાતા જીવો, અત્યારે પણ સર્વ જ સમયક્ષેત્રમાં=સંપૂર્ણ` જ અઢી ઢીપમાં, અંતર્મુહૂર્તાદિ વિવક્ષિત કાળમાં સિદ્ધ થાય છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

આ પાંચ વસ્તુઓ જે પ્રમાણે શાસ્ત્રમાં કહી છે તે પ્રમાણે સમ્યગ્બોધ કરીને, રુચિ કરીને અને શક્તિ અનુસાર સેવન કરીને અઢી દ્વીપમાં રહેલા સામાન્યથી સંખ્યાતા જીવો અંતર્મુહૂર્તાદિ કાળમાં અત્યારે પણ સિદ્ધ થાય છે.

તેથી એ પ્રાપ્ત થાય કે આ પાંચ વસ્તુઓને તન્મયતાથી આરાધીને વર્તમાનમાં પાંચ મહાવિદેહોમાં ઘણા જીવો મોક્ષ પામી રહ્યા છે, તેઓમાં કેટલાક જીવો અંતર્મુહૂર્તમાં મોક્ષ પામે છે, તો કેટલાક જીવો દિવસો, વર્ષો આદિના ક્રમથી પણ અવશ્ય મોક્ષ પામે છે. આથી વર્તમાનમાં પણ સિદ્ધિગતિની પ્રાપ્તિનો ઉપાય આ પંચવસ્તુની આરાધના જ છે. ॥૧૭૦૩॥

# अवतरशिङ्गः

तथा -

# અવતરણિકાર્થ:

આ પાંચ વસ્તુઓની આરાધના કરનારા મહાત્માને પ્રાપ્ત થતું ભૂતકાળને અને વર્તમાનકાળને આશ્રયીને પ્રધાન ફળ ગાથા ૧૭૦૨-૧૭૦૩માં બતાવ્યું, હવે ભવિષ્યકાળને આશ્રયીને પ્રધાન ફળ બતાવવા 'तथा'થી સમુચ્ચય કરતાં કહે છે —

#### आश्राः

# एयाणि पंच वत्थू आराहित्ता जहागमं सम्मं । एसद्धाएऽणंता सिज्झिस्संती धुवं जीवा ॥१७०४॥

#### अन्तज्ञार्थः

एयाणि पंच वत्थू=આ યાંચ વસ્તુઓને जहागमं सम्मं आसिहत्ता=યથાઆગમ સમ્યગ્ આસધીને अणंता जीवा=અનંતા જીવો एसद्धाए=એષ્ય અદ્વામાં=ભવિષ્યકાળમાં, धुवं=નક્કી सिज्झिस्संती=सिद्ध थशे.

#### आशार्थ :

આ પાંચ વસ્તુઓને ચથાઆગમ સમ્ચગ્ આરાધીને અનંતા જીવો ભવિષ્યકાળમાં નક્કી સિદ્ધ થશે.

#### ટીકા :

एतानि पञ्च वस्तून्याराध्य यथागमं सम्यगिति पूर्ववदेव एष्याद्धायां=भविष्यत्कालेऽनन्ताः सेत्स्यन्ति= मुक्तिं प्राप्स्यन्ति धुवं जीवाः, सर्वज्ञवचनप्रामाण्याद् धुविमिति गाथार्थः ॥१७०४॥

#### ટીકાર્થ:

આ પાંચ વસ્તુઓને યથાઆગમ સમ્યગ્=પૂર્વની જેમ=ગાથા ૧૭૦૨માં બતાવ્યું તેમ, આરાધીને અનંતા જીવો એપ્ય અદ્ગામાં=ભવિષ્યકાળમાં, ધ્રુવ=નક્કી, સિદ્ધ થશે=મુક્તિને પામશે.

અહીં પ્રશ્ન થાય કે જીવો નક્કી સિદ્ધ થશે, એવું કઈ રીતે કહ્યું ? તેથી કહે છે – સર્<mark>વજ્ઞના વચનનું પ્રામાણ્ય હોવાથી ધ્રુવ≔નક્કી,</mark> સિદ્ધ થશે, એમ અન્વય છે, <mark>એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.</mark>

# ભાવાર્થ :

આ પાંચ વસ્તુઓનું આરાધન કરીને અનંતા જીવો ભાવિમાં પણ મોક્ષ પામશે.

અહીં પ્રશ્ન થાય આ પાંચ વસ્તુથી ભવિષ્યમાં જીવો મોક્ષ પામશે, એવું કઈ રીતે નક્કી થાય ? એથી કહે છે —

સર્વજ્ઞના વચનનું પ્રામાણ્ય હોવાથી ભવિષ્યમાં પણ અનંતા જીવો મોક્ષ પામશે, એમ નક્કી થાય છે.

આ રીતે પંચવસ્તુને ત્રણેય કાળમાં મોક્ષના ઉપાયરૂપે બતાવીને ગ્રંથકારશ્રીને એ સ્પષ્ટ કરવું છે કે, મોક્ષનો એક ઉપાય આ પંચવસ્તુની આરાધના જ છે. આથી આ પંચવસ્તુના પરમાર્થને જણાવવા માટે ભગવાને દ્વાદશાંગી અભિવ્યક્ત કરી છે અને તે દ્વાદશાંગીનું સંગ્રાહી સૂત્ર 'કરેમિ ભંતે' સૂત્ર છે, જે પ્રવ્રજયાનું સ્વરૂપ બતાવનાર છે અને તે પ્રવ્રજયાના જ પારમાર્થિક સ્વરૂપને કંઈક વિસ્તારથી બતાવવા માટે ગ્રંથકારશ્રીએ આ 'પંચવસ્તુક ગ્રંથ'ની રચના કરી છે, માટે 'કરેમિ ભંતે' સૂત્રથી દ્વાદશાંગીના પરમાર્થને પ્રાપ્ત ન કરી શકે તેવા મંદ પ્રજ્ઞાવાળા જીવોને બોધ કરાવવા માટે દ્વાદશાંગીના સારભૂત એવા સામાયિક સૂત્રના વિસ્તારરૂપ આ પંચવસ્તુકનું વક્તવ્ય છે. જે પંચવસ્તુકના બળથી જ ભૂતકાળમાં ઘણા જીવો સિદ્ધ થયા, વર્તમાનમાં

પણ ઘણા જીવો સિદ્ધ થાય છે, તેમ જ ભવિષ્યમાં પણ ઘણા જીવો સિદ્ધ થશે; કેમ કે સર્વજ્ઞનું વચન છે કે 'સામાયિકના પરમાર્થની પ્રાપ્તિ વગર કોઈને મોક્ષ પ્રાપ્ત થતો નથી.' વળી પંચવસ્તુકના મર્મને જેઓ સ્પર્શે છે, તેઓ અવશ્ય સામાયિકના પરમાર્થને પ્રાપ્ત કરે છે અને જેઓ સામાયિકના પરમાર્થને પ્રાપ્ત કરે છે, તેઓ સામાયિકની આરાધના કરીને અવશ્ય મોક્ષને પ્રાપ્ત કરે છે. !!૧૭૦૪!!

#### અવતરણિકા :

अमीषामेव व्यतिरेकतः फलमाह -

#### અવતરણિકાર્થ:

આમના જ=પંચવસ્તુની આરાધના કરનારા જીવોના જ, વ્યતિરેકથી ફળને કહે છે –

#### ભાવાર્થ :

ગાથા ૧૭૦૨થી ૧૭૦૪માં પંચવસ્તુની યથાઆગમ સમ્યગ્ આરાધના કરનારા જીવોને ત્રણે કાળમાં પ્રાપ્ત થતું ફળ બતાવ્યું, હવે આ પંચવસ્તુની વિરાધના કરનારા જીવોને ત્રણે કાળમાં પ્રાપ્ત થતા ફળને બતાવે છે –

#### आशा :

एयाणि पंच वत्थू एमेव विराहिउं तिकालंमि । एत्थ अणेगे जीवा संसारपवड्डगा भणिआ ॥१७०५॥

#### અન્વચાર્થ :

एयाणि पंच वत्थू=આ પાંચ વસ્તુઓને एमेव=આ રીતે જ=જે રીતે આરાધે છે એ રીતે જ, विसाहिडं=િવરાધીને एत्थ=અહીં=લોકમાં, तिकालंमि=ત્રણ કાળમાં अणेगे जीवा=અનેક જીવો संसारपवहुगा= સંસારના પ્રવર્ધક भणिआ=કહેવાયા છે.

# आसार्ख :

આ પાંચ વસ્તુઓને જે રીતે આરાધે છે એ રીતે જ વિશ્વધીને લોકમાં ત્રણેય કાળમાં અનેક જીવો સંસારના પ્રવર્ધક કહેવાયા છે.

# ાસિડ

एतानि पञ्च वस्तूनि प्रस्तुतानि एवमेव विराध्य त्रिकाले=त्रिष्वपि कालेषु अत्र=लोकेऽनेके जीवाः सामान्येन भूयांसः संसारप्रवर्द्धका=भवस्य वृद्धिकारकाः भणितास्तीर्थकरगणधरैरिति गाथार्थः ॥१७०५॥

# ટીકાર્થ :

પ્રસ્તુત એવી આ પાંચ વસ્તુઓને આ રીતે જ=જે રીતે આરાધીને જીવો ત્રણ કાળમાં સિદ્ધિગામી કહેવાયા છે એ રીતે જ, વિરાધીને અહીં≔લોકમાં, ત્રિકાળમાં=ત્રણે પણ કાળમાં, અનેક=સામાન્યથી ઘણા, જીવો સંસારના પ્રવર્ધક≕ભવની વૃદ્ધિને કરનારા, તીર્થંકર-ગણધરો વડે કહેવાયા છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

કલ્યાણના અર્થી પણ જેઓ પાંચ વસ્તુઓના સ્વરૂપને જાણવા માટે યથા-તથા યત્ન કરે છે, તેઓને આ પંચવસ્તુવિષયક બોધ વિપરીત થાય છે અને રુચિ પણ વિપરીત થાય છે, તેમ જ કદાચ સંયમની પ્રવૃત્તિ કરતા હોય તો તે પણ વિપરીત થાય છે. આ રીતે આ પંચવસ્તુનું વિરાધન કરીને ભૂતકાળમાં અનેક જીવો સંસારને વધારનારા થયા છે, વર્તમાનમાં પણ અનેક જીવો સંસારને વધારનારા થાય છે, તેમ જ ભવિષ્યમાં પણ અનેક જીવો સંસારને વધારનારા થાય છે, તેમ જ ભવિષ્યમાં પણ અનેક જીવો સંસારને વધારનારા થશે, એમ તીર્થંકર-ગણધરોએ કહેલ છે. માટે આ પાંચ વસ્તુઓની લેશ પણ વિરાધના ન થાય એ રીતે સ્વશક્તિઅનુસાર આરાધવાથી અવશ્ય સંસારનો અંત થાય છે. ॥૧૭૦૫॥

# અવતરણિકા :

एवं व्यवस्थिते साधूपदेशमाह -

#### અવતરણિકાર્થ:

આ રીતે વ્યવસ્થિત હોતે છતે સાધુ ઉપદેશને કહે છે અર્થાત્ ગાથા ૧૭૦૨થી ૧૭૦૫માં કહ્યું એ રીતે પદાર્થ નિર્ણીત હોતે છતે સુંદર ઉપદેશને આપે છે –

# ભાવાર્થ :

ગાથા ૧૭૦૨થી ૧૭૦૪માં અન્વયથી બતાવ્યું કે આ પાંચ વસ્તુઓની આરાધનાથી જીવો ત્રણે કાળમાં સિદ્ધિને પામે છે અને ગાથા ૧૭૦૫માં વ્યતિરેકથી બતાવ્યું કે આ પાંચ વસ્તુઓની વિરાધનાથી જીવો સંસારના પ્રવર્ધક બને છે, એ રીતે પદાર્થ વ્યવસ્થિત હોતે છતે શું કરવું જોઈએ ? તે સ્પષ્ટ કરવા માટે ગ્રંથકારશ્રી હિતકારી એવો સુંદર ઉપદેશ આપે છે —

#### अथाः

णाऊण एवमेअं एआणाराहणाए जइअव्वं । न ह अण्णो पंडियारो होइ इहं भवसमुद्दंमि ॥१७०६॥

#### અન્વચાર્ચ :

एवं=आ રીતે=ગાથા ૧૭૦૨થી ૧૭૦૫માં કહ્યું એ રીતે, एअं=आने=અન્વય-વ્યતિરેકથી હિત-અહિતને, णाऊण=જાણીને एआण=આમની=આ પાંચ વસ્તુઓની, आराहणाए=આરાધનામાં जइअव्वं= यत्न કરવો જોઈએ, इहं भवसमुदंमि=આ ભવસમુદ્રમાં अण्णो पडियारो=અન્ય પ્રતીકાર=તરવા માટેનો અન્ય ઉપાય. न ह होइ=नथी જ.

## आशार्थ :

ગાથા ૧૭૦૨થી ૧૭૦૫માં કહ્યું એ રીતે અન્વય-વ્યતિરેકથી હિત-અહિતને જાણીને આ પાંચ વસ્તુઓની આરાધનામાં ચત્ન કરવો જોઈએ, આ ભવસમુદ્રમાં તરવા માટેનો અન્ય ઉપાય નથી જ.

#### ટીકા :

ज्ञात्वा एवमेतद्=अन्वयव्यतिरेकाभ्यां हिताहिते एतेषां पञ्चानां वस्तुनामाराधनायां-सम्यवसम्पादन-रूपायां यतितव्यं=प्रयत्नः कार्यः, न ह=नैवान्यः प्रतीकार=उपायः कश्चिदत्र भवसमुद्रे=संसारसागर इति गाथार्थ: ॥१७०६॥

#### ટીકાર્થ:

આ રીતે=ગાથા ૧૭૦૨થી ૧૭૦૫માં બતાવ્યું એ રીતે, આને=અન્વય-વ્યતિરેકથી હિત-અહિતને. જાશીને, આ પાંચ વસ્તુઓની સમ્યકુ સંપાદનરૂપ આરાધનામાં પ્રયત્ન કરવો જોઈએ, આ ભવરૂપી સમુદ્રમાં= સંસારરૂપી સાગરમાં, અન્ય પ્રતીકાર=કોઈ ઉપાય, નથી જ, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

આ સંસાર સમુદ્ર જેવો છે, તેમાં પડેલા જીવો અનેક પ્રકારની કદર્થનાઓ પામે છે, તે કદર્થનાઓમાંથી બચવાનો ઉપાય માત્ર ભગવાને બતાવેલી પંચવસ્તુની આરાધના જ છે. તેથી પૂર્વમાં બતાવ્યું એ રીતે આ પાંચ વસ્તુઓની આરાધના મોક્ષપ્રાપ્તિનું કારણ હોવાથી હિતરૂપ છે અને આ પાંચ વસ્તુઓની વિરાધના સંસારવૃદ્ધિનું કારણ હોવાથી અહિતરૂપ છે. આ પ્રકારના હિત-અહિતને શાસ્ત્રવચનથી જાણીને સંસારથી ભય પામેલા જીવોએ પ્રસ્તુત ગ્રંથ દ્વારા પાંચ વસ્તુઓના સ્વરૂપનો યથાર્થ બોધ કરવા માટે, બોધ કરીને તે બોધ અનુસારે સમ્યગ્રુચિ કરવા માટે અને રુચિ કરીને પ્રમાદના પરિહારપૂર્વક પંચવસ્તુક ગ્રંથના વચનઅનુસાર **આચારો નિષ્પન્ન કરવા માટે સમ્યગ્ યત્ન કરવો જોઈએ,** જેથી આ પંચવસ્તુના બળથી સંસારનો અંત થાય. 1130011

# અવતરણિકા :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે આ ભવસમુદ્રમાં તરવાનો અન્ય કોઈ ઉપાય નથી, માટે આ પાંચ વસ્તુઓની આરાધનામાં યત્ન કરવો જોઈએ. એ કથનને જ પૃષ્ટ કરવા અર્થે કહે છે 🗕

#### आशा :

एत्थ वि मूलं णेअं एगंतेणेव भव्वसंतेहिं। सद्धाइभावओ खल् आगमपरतंतया णवरं ॥१७०७॥

#### अन्दरार्थ :

एत्थ वि=અહીં પણ=પાંચ વસ્તુઓની આરાધનાના યત્નમાં પણ, सद्धाइभावओ खल्=श्रद्धा આદિનો ભાવ હોવાથી જ भव्वसत्तेहिं=ભવ્ય सत्त्वोએ णवरं आगमपरतंतया=કेવલ આગમપરતંત્રતા एगंतेणेव= એકાંતથી જ મૃતાં ખેડાં=મુલ જાણવું.

★ 'खल्' वाड्यालंडा२मां छे.

#### आशार्थ :

પાંચ વસ્તુઓની આરાધનાના યત્નમાં પણ શ્રદ્ધા આદિનો ભાવ હોવાથી જ ભવ્ય સત્ત્વોએ કેવલ આગમપરતંત્રતા એકાંતથી જ મૂલ જાણવું.

#### ટીકા :

अत्रापि=आराधनायत्ने मूलं=कारणं ज्ञेयमेकान्तेनैव भव्यसत्त्वै:=भव्यप्राणिभि:, किमित्यत्राह-श्रद्धादिभावत: खलु=श्रद्धादिभावादेव कारणाद् आगमपरतन्त्रता=सिद्धान्तपारतन्त्र्यं नवरं, नान्यन्मूलमिति गाथार्थ: ॥१७०७॥

# ટીકાર્થ :

અહીં પણ=આરાધનાના યત્નમાં પણ, ભવ્ય સત્ત્વોએ=ભવ્ય પ્રાણીઓએ, આગમપરતંત્રતા એકાંતથી જ મૂલ=કારણ, જાણવું.

કયા કારણથી ? અર્થાત્ આરાધનાના યત્નમાં આગમપરતંત્રતા કયા કારણથી મૂળ છે ? અહીં=એ પ્રકારની જિજ્ઞાસામાં, કહે છે –

શ્રદ્ધાદિના ભાવથી જ=શ્રદ્ધા આદિના ભાવરૂપ કારણથી જ, કેવલ આગમપરતંત્રતા=સિદ્ધાંતનું પરતંત્રપણું, મૂળ છે, અન્ય મૂળ નથી, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે સંસારસમુદ્રને તરવા માટે આ પાંચ વસ્તુઓની આરાધનામાં યત્ન કરવો જોઈએ, તે કથનમાં વિચારકને જિજ્ઞાસા થાય કે આરાધનામાં યત્ન કઈ રીતે થઈ શકે ? તેથી કહે છે —

આ પાંચ વસ્તુઓની આરાધનાના યત્નમાં આગમની પરતંત્રતા કારણ છે, અન્ય કારણ નથી.

આનાથી એ પ્રાપ્ત થાય કે પંચવસ્તુની આરાધનામાં ઉપદેશક નિમિત્તકારણ છે, તેમ જ સંઘયણબળાદિ અન્ય સામગ્રી પણ નિમિત્તકારણ છે, આગમની પરતંત્રતા જ ઉપાદાન કારણ છે; વળી આગમ વીતરાગના વચનસ્વરૂપ છે. આથી જે જીવો વીત્રાગવચનના અધ્યયનથી માંડીને વીતરાગ વચનને આત્મામાં સંપન્ન કરવા સુધીની સર્વ ક્રિયાઓ વીતરાગવચનના સ્મરણપૂર્વક કરે છે, તેવા યોગ્ય જીવો આગમને પરતંત્ર થઈ શકે છે અને આ પાંચ વસ્તુઓની આરાધનામાં યત્ન કરી શકે છે, અન્ય જીવો કરી શકતા નથી.

અહીં વિચારકને પ્રશ્ન થાય કે સંસારથી ભય પામેલા જીવો શાસ્ત્રો વાંચે કે ભણે, તોપણ મોટા ભાગના જીવો આ પાંચ વસ્તુઓની આરાધનાના યત્નમાં ઉપાદાન કારણભૂત એવા આગમને પરતંત્ર કેમ થઈ શકતા નથી ? તેથી કહે છે —

આગમને પરતંત્ર થવામાં શ્રદ્ધા આદિનો ભાવ કારણ છે અર્થાત્ શ્રદ્ધા-મેધા-ધૃતિ-ધારણા-અનુપ્રેક્ષા : એ પાંચનો સદ્ભાવ કારણ છે. તેથી ભગવાનના વચનમાં રુચિવાળા જીવો શાસ્ત્રો ભણવા માટે યત્ન કરે ત્યારે પણ, આ શાસ્ત્રો કઈ રીતે સંસારનો ઉચ્છેદ કરવાનો ઉચિત ઉપાય બતાવે છે ? તેના મર્મને જાણવા માટે રુચિ ધરાવે છે, અને તેઓને સ્થિર નિર્ણય હોય છે કે આ સદ્શાસ્ત્રોથી અર્થોનો યથાર્થ બોધ કરીને

તે બોધને અનુસાર સમ્પક્ પ્રવૃત્તિ કરવામાં આવે તો અવશ્ય સંસારનો અંત થાય છે. આ પ્રકારનો નિર્ણય હોવાથી તેઓ અત્યંત શ્રદ્ધાપૂર્વક શાસ્ત્રો ભણે છે, તે શાસ્ત્રો ભણતી વખતે પોતાની મેધાને શાસ્ત્રોના પરમાર્થી જાણવામાં પૂરેપૂરી વ્યાપૃત કરે છે, શાસ્ત્રોના અર્થોનો નિર્ણય કરીને તે અર્થોના પરાવર્તનમાં ધૃતિપૂર્વક યત્ન કરે છે, તેમ જ શાસ્ત્રો જે ભાવો બતાવે છે તે ભાવોથી આત્માને ધૃતિપૂર્વક ભાવિત કરીને તે ભાવોને આત્મામાં અત્યંત સ્થિર કરવારૂપ ધારણા કરે છે, તેમ જ આત્મામાં ધારણા કરેલા ભાવોના નિયંત્રણથી કરાતી ઉચિત પ્રવૃત્તિ વખતે પોતાના બોધને અનુરૂપ ભાવોની નિષ્પત્તિમાં યત્ન કરે છે, તે અનુપ્રેક્ષારૂપ છે અર્થાત્ કાર્યનિષ્પત્તિને અનુરૂપ અનુપ્રેક્ષણરૂપ છે.

આ પ્રકારે યત્ન કરનારા જીવો આગમની પરતંત્રતા પ્રાપ્ત કરે છે, જે આગમપરતંત્રતા આ પાંચ વસ્તુઓની આરાધનાવિષયક યત્ન કરવામાં મૂળ છે. તેથી અતિશય શ્રદ્ધાદિ ભાવોપૂર્વક પ્રસ્તુત ગ્રંથમાં યત્ન કરવામાં આવે તો ભવ્ય જીવો વર્તમાનકાળમાં પણ પંચવસ્તુની આરાધનામાં યત્ન કરી શકે તેમ છે. !!૧૭૦૭!!

#### अवतरधिकाः

एतदेवाह --

#### અવતરશિકાર્થ:

આને જ કહે છે≔પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે પાંચ વસ્તુઓની આરાધનાના યત્નમાં આગમપરતંત્રતા મૂળ છે, અન્ય નહીં, એને જ સ્પષ્ટ કરે છે —

#### भाशा :

जम्हा न धम्ममग्गे मोत्तूणं आगमं इह पमाणं । विज्जइ छउमत्थाणं तम्हा एत्थेव जइअव्वं ॥१७०८॥

#### અવ્લગ્નાર્થ:

जम्हा=જે કારણથી इह=સંસારમાં, धम्ममग्गे=ધર્મના માર્ગમાં आगमं मोत्तूणं=આગમને મૂકીને छउमत्थाणं=છપ્તસ્થોને पमाणं न विज्जइ=પ્રમાણ વિદ્યમાન નથી, तम्हा=તે કારણથી एत्थेव=અહીં જ= આગમમાં જ, जइअळ्वं=यत्न કરવો જોઈએ.

# ગાશાર્થ :

જે કારણથી સંસારમાં ધર્મના માર્ગમાં આગમને મૂકીને છદ્મસ્થોને પ્રમાણ વિદ્યમાન નથી, તે કારણથી આગમમાં જ યત્ન કરવો જોઈએ.

#### ટીકા :

यस्माद् न धर्म्ममार्गे परलोकगामिनि मुक्त्वा आगममेकं परमार्थतः इह प्रमाणं प्रत्याख्यानादि विद्यते छद्मस्थानां प्राणिनां, तस्मादत्रैव=आगमे कुग्रहान् विहाय यतितव्यं=जिज्ञासाश्रवणश्रवणानुष्ठानेषु यत्रः कार्यो, नागीतार्थजनाचरणपरेण भवितव्यमिति गाथार्थः ॥१७०८॥

#### રીકાર્થ :

જે કારણથી અહીં=સંસારમાં, પરલોકગામી એવા ધર્મના માર્ગમાં એક આગમને મૂકીને છદ્મસ્થ પ્રાણીઓને પચ્ચક્ષ્ખાણાદિરૂપ પ્રમાણ વિદ્યમાન નથી અર્થાત્ પચ્ચક્ષ્ખાણાદિનું સેવન આત્માનું કલ્યાણ કરવામાં પ્રમાણ બનતું નથી, તે કારણથી કુગ્રહોને છોડીને અહીં જ=આગમમાં જ, યત્ન કરવો જોઈએ અર્થાત્ જિજ્ઞાસા-શ્રવણ-શ્રવણનાં અનુષ્ઠાનોમાં=પાંચ વસ્તુઓની જિજ્ઞાસામાં-જિજ્ઞાસા થયા પછી પંચવસ્તુ ગ્રંથના શ્રવણમાં-શ્રવણ કર્યા પછી પ્રાપ્ત થયેલા બોધથી પંચવસ્તુગ્રંથ અનુસારે આચરણમાં, યત્ન કરવો જોઈએ, અગીતાર્થજનોના આચરણમાં પર≒તત્પર, થવું જોઈએ નહીં, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે પંચવસ્તુની આરાધનાના યત્નમાં આગમપરતંત્રતા મૂળ છે, અન્ય નહીં. તેને સ્પષ્ટ કરતાં કહે છે કે પરલોકમાં આત્માને ઉચિત સ્થાને લઈ જનારા ધર્મના માર્ગમાં પરમાર્થથી આગમ જ એક પ્રમાણ છે, પરંતુ પચ્ચક્રખાણ ગ્રહણ કરવું, સંયમના આચારોનું સ્વેચ્છાએ પાલન કરવું : એ સર્વ પ્રમાણ નથી.

તેથી એ પ્રાપ્ત થાય કે અતીન્દ્રિય પદાર્થમાં સર્વજ્ઞવચનનું અવલંબન લઈને સંયમની પ્રવૃત્તિ કરવામાં આવે તો પરલોકવિષયક હિત થાય, પરંતુ સ્વમતિઅનુસાર કોઈ અગીતાર્થને પ્રમાણ કરીને સંયમની પ્રવૃત્તિ કરવામાં આવે તો પરલોકવિષયક હિત થાય નહીં. આથી "ભગવાનનું વચન ઉત્સર્ગ-અપવાદમય હોવાથી આપણે જેટલા અંશમાં સારું કરશું તેટલું આપણું કલ્યાણ થશે" એમ માનીને સ્વમતિઅનુસાર સંયમનું પાલન કરવારૂપ કુપ્રહોનો ત્યાગ કરીને આગમમાં યત્ન કરવો જોઈએ.

વળી આગમમાં યત્ન કરવા માટે આ આગમ પદાર્થોનાં તાત્પર્ય કઈ રીતે બતાવે છે ? તે જાણવા માટે જિજ્ઞાસા રાખવી જોઈએ અને જિજ્ઞાસાપૂર્વક શાસ્ત્રવચનોનું શ્રવણ કરવું જોઈએ, જેથી શ્રવણ દ્વારા સર્વજ્ઞે કહેલ અર્થો યથાર્થ પ્રાપ્ત થાય, તેમ જ શ્રવણ કર્યા પછી શ્રવણથી પ્રાપ્ત થતા સંયમનાં અનુષ્ઠાનોમાં યત્ન કરવો જોઈએ.

આ રીતે આગમમાં બદ્ધરાગવાળા થઈને શક્ય હોય તે સર્વ યત્ન કરનારા મહાત્મા સંઘયણબળાદિની ક્ષતિને કારણે કે બુદ્ધિની અપટુતાને કારણે ક્યાંક સૂક્ષ્મ સ્ખલના પામતા હોય, તોપણ પાંચ વસ્તુઓની આરાધનાના ફળને પ્રાપ્ત કરે છે, અન્યથા આગમની વિરાધનાથી સંસારની વૃદ્ધિને પ્રાપ્ત કરે છે. ॥૧૭૦૮॥

# अवतरशिङाः

प्रत्यपायप्रदर्शनद्वारेणैतदेवाह -

# અવતરણિકાર્થ:

પ્રત્યપાયના પ્રદર્શન દ્વારા આને જ કહે છે અર્થાત્ આગમપરતંત્ર થયા વગર કરાયેલ પ્રત્યાખ્યાનાદિ ક્રિયાઓ અનર્થનું કારણ છે એમ બતાવવા દ્વારા, પાંચ વસ્તુઓની આરાધનાના યત્નમાં આગમપરતંત્રતા મૂળ છે, અન્ય નહીં, એને જ કહે છે –

#### आथा :

# सुअबज्झायरणस्या पमाणयंता तहाविहं लोअं । भुअणगुरुणो वरागाऽपमाणयं नावगच्छंति ॥१७०९॥

#### અન્વચાર્થ:

सुअबज्झायरणरया=શ્रुतબાહ્ય આચરણમાં રત, तहाविहं लोअं पमाणयंता=તથાવિધ લોકને પ્રમાણ કરતા એવા वरागा=વરાંકો भुअणगुरुणो अपमाणयं=ભુવનગુરુની અપ્રમાણતાને नावगच्छंति=જાણતા નથી.

#### गाधार्थ :

શ્રુતબાહ્ય આચરણમાં રત, તેવા પ્રકારના લોકને પ્રમાણ કરતા એવા વરાંકો ભુવનગુરુની અપ્રમાણતાને જાણતા નથી.

#### ટીકા :

श्रुतबाह्याचरणरताः=आगमबाह्यानुष्ठानसक्ताः प्रमाणयन्तः सन्तः केनचिच्चोदनायां क्रियमाणायां तथाविधं लोकं श्रुतबाह्यमेवागीतादिकं, किमित्याह-भुवनगुरोः=भगवतः तीर्थकरस्य वराकास्ते-ऽप्रमाणतामर्थापत्तिसिद्धां नावगच्छन्ति, तथाहि-यदि ते सूत्रबाह्यस्य कर्त्तारः प्रमाणं भगवांस्तर्हि तिद्वरुद्धसूत्रार्थवक्ता अप्रमाणमिति महामिथ्यात्वं बलादापद्यत इति गाथार्थः ॥१७०९॥

# દીકાર્થ :

શ્રુતથી બાહ્ય આચરણમાં રત=આગમથી બાહ્ય અનુષ્ઠાનમાં સક્ત, કોઈક વડે ચોદના કરાતે છતે તેવા પ્રકારના=શ્રુતથી બાહ્ય જ, અગીતાર્થાદિ લોકને પ્રમાણ કરતા છતા, શું ? એથી કહે છે – વરાંક એવા તેઓ ભુવનગુરુની=તીર્થંકર ભગવાનની, અર્થાપત્તિથી સિદ્ધ એવી અપ્રમાણતાને જાણતા નથી.

તે અર્થાપત્તિથી સિદ્ધ એવી ભુવનગુરુની અપ્રમાણતાને જ तथाहिથી સ્પષ્ટ કરે છે —

જો સૂત્રથી બાહ્યના કર્તા એવા તેઓ=શાસ્ત્રવચનથી વિરુદ્ધ અનુષ્ઠાન કરનારા એવા તે સાધુઓ, પ્રમાણ હોય તો તેનાથી વિરુદ્ધ એવા સૂત્રના અર્થના વક્તા=આગમબાહ્ય સાધુઓ સૂત્રના જે અર્થ બતાવે છે તેનાથી વિરુદ્ધ અર્થને કહેનારા, એવા ભગવાન અપ્રમાણ થાય, એથી બળથી=બળાત્કારે, મહામિથ્યાત્વને આપાદન કરે છે=તેવા સાધુઓ પ્રાપ્ત કરે છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

આત્મકલ્યાણ અર્થે સંયમ ગ્રહણ કર્યા પછી પણ કેટલાક સાધુઓ શ્રુતથી બાહ્ય આચરણામાં રત હોય છે અર્થાત્ શાસ્ત્રવચનોના પરમાર્થને જાણવામાં અને જાણીને તે પ્રકારે આચરવામાં બદ્ધવૃત્તિવાળા હોતા નથી, પરંતુ સ્વરૂચિઅનુસાર તપાદિ અનુષ્ઠાનોમાં ૨ક્ત હોય છે. વળી તેઓની આગમથી બાહ્ય પ્રવૃત્તિ જોઈને કોઈ ગીતાર્થ તેઓને પ્રેરણા કરે કે "આ પ્રવૃત્તિથી આત્મકલ્યાણ નહીં થાય, પરંતુ ભગવાનના વચનાનુસારે આ પ્રવૃત્તિ કરવાથી આત્મકલ્યાણ થશે," ત્યારે તેઓ શ્રુતથી બાહ્ય એવા અન્ય અગીતાર્થ સાધુઓ દ્વારા કરાતી આચરણાને પ્રમાણ કરીને કહે છે કે "આ મહાત્માઓ પણ આ પ્રમાણે જ પ્રવૃત્તિ કરે છે, આથી અમારી પ્રવૃત્તિ જિનવચનાનુસાર જ છે," આમ કહીને તે રાંકડાંઓ પોતાના વચનો દ્વારા અર્થથી સિદ્ધ થતી એવી ભગવાનની અપ્રમાણતાને જાણતા નથી.

આશય એ છે કે તેવા આગમબાહ્ય આચરણ કરનારા સાધુઓની પ્રવૃત્તિ ભગવાનના વચનથી વિરુદ્ધ હોવા છતાં તેઓ પોતાની પ્રવૃત્તિને ભગવાનના વચનઅનુસાર જ માને છે, અને તેઓની તે આજ્ઞાબાહ્ય પ્રવૃત્તિને પ્રમાણ સ્વીકારવામાં આવે તો ભગવાનનું વચન અર્થથી અપ્રમાણ સિદ્ધ થાય. આમ તે સાધુઓ અર્થથી તીર્થંકરના વચનને અપ્રમાણ સ્થાપીને મહામિથ્યાત્વ પ્રાપ્ત કરે છે, જેથી તેઓના સંયમના સર્વ આચારો દુરંત સંસારના પરિભ્રમણનું જ કારણ બને છે, તેમ જ સંયમજીવનમાં બાહ્યત્યાગ, કષ્ટ વગેરે સર્વ વિકળ બને છે.

આ કથનથી એ સિદ્ધ થાય કે પાંચ વસ્તુઓની આરાધનાના યત્નમાં આગમપરતંત્રતા મૂળ છે, બાહ્ય કષ્ટમય આચરણા નહીં. આથી આગમને પરતંત્ર થવાથી પ્રસ્તુત પાંચ વસ્તુઓની આરાધનામાં યત્ન થઈ શકે છે, અન્યથા પ્રસ્તુત પ્રંથ ભણવાની ક્રિયા અને પ્રસ્તુત ગ્રંથમાં બતાવેલ વિધિનું પાલન પણ દીર્ધ સંસારવૃદ્ધિનું કારણ બને છે, માટે શ્રદ્ધાદિના ભાવથી આગમપરતંત્ર થઈને પાંચ વસ્તુઓની આરાધનામાં યત્ન કરવો જોઈએ, એ પ્રકારનો ઉપદેશ છે. **॥૧૭૦૯**॥

# अवतरशि<del>ङ</del>ाः

अत एव प्रक्रमाद्धर्मानधिकारिणमाह —

# અવતરશિકાર્થ :

આ જ પ્રક્રમથી ધર્મના અનધિકારીને કહે છે અર્થાત્ પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે શ્રુતબાહ્ય આચરણામાં રત એવા વરાંકો અર્થાપત્તિથી ભુવનગુરુની અપ્રમાણતાને જાણતા નથી, એ જ પ્રક્રમથી ધર્મ કરવા માટે અનધિકારી જીવના સ્વરૂપને કહે છે –

#### JII2II :

सुत्तेण चोइओ जो अण्णं उद्दिसिअ तं ण पडिवज्जे । सो तत्तवायबज्झो न होइ धम्मंमि अहिगारी ॥१७१०॥

#### અન્વચાર્થ:

सुत्तेण चोइओ जो=सूत्रथी ચોદિત એવા જે=કોઈ દ્વારા ભગવાનના વચનથી પ્રેરાયેલ એવા જે સાધુ, अण्णं उद्दिसिअ=અન્યને ઉદ્દેશીને=આગમબાહ્ય આચરણ કરનારા બીજા સાધુનું ઉદાહરણ લઈને, तं=तेने=ભગવાનના વચનને, ण पडिवज्जे=स्वीકाરતા नथी, तत्त्ववायबज्झो सो=तत्त्ववाદથી બાહ્ય એવા ते धम्मंमि अहिगारी=ધર્મમાં અધિકારી न होइ=થता नथी.

#### आथार्थ :

કોઈ દ્વારા ભગવાનના વચનથી પ્રેરાયેલ એવા જે સાધુ, અન્ય સાધુનું ઉદાહરણ લઈને ભગવાનના વચનને સ્વીકારતા નથી, તત્ત્વવાદથી બાહ્ય એવા તે ધર્મમાં અધિકારી થતા નથી.

#### ટીકા :

सूत्रेण चोदितः 'इदिमत्थमुक्तम्' एवं यः सत्त्वः अन्यं प्राणिनमुद्दिश्यात्मतुल्यमुदाहरणतया तत्र प्रतिपद्यते सौत्रमुक्तं, स एवंभूतः तत्त्ववादबाह्यः=परलोकमङ्गीकृत्य परमार्थवादबाह्यो, न भवति धर्मो सकलपुरुषार्थहेतावधिकारी, सम्यग्विवेकाभावादिति गाथार्थः ॥१७१०॥

# ટીકાર્થ :

"इदम् इत्थं उक्तं" एवं सूत्रेण चोदितः यः सत्त्वः "આ આ પ્રકારે કહેવાયું છે" એ પ્રમાણે સૂત્રથી ચોદિત એવો જે सत्त्व="ભગવાન વડે આ અનુષ્ઠાન આ પ્રકારે બતાવાયું છે" એ પ્રમાણે કોઈક દ્વારા સૂત્ર અનુસારે પ્રેરણા કરાયેલો એવો જે જીવ, आत्मतुल्यं अन्यं प्राणिनं उदाहरणतया उद्दिश्य પોતાની તુલ્ય અન્ય પ્રાણીને ઉદાહરણપણારૂપે ઉદ્દેશીને=પોતાની જેમ આગમવિરુદ્ધ આચરણ કરનારા અન્ય જીવને દેષ્ટાંત તરીકે બતાવીને, तं=उक्तं सौत्रं तेने=કહેવાયેલ સૌત્રને=કોઈક દ્વારા બતાવાયેલ સૂત્રસંબંધી વચનને, न प्रतिपद्यते स્વીકારતો નથી.

एवंभूत: सः ..... गाथार्थ: ॥ આવા પ્રકારનો તે જીવ તત્ત્વવાદથી બાહ્ય છે≔પરલોકને આશ્રયીને પરમાર્થવાદથી બાહ્ય છે, સકલ પુરુષાર્થોના હેતુ એવા ધર્મમાં અધિકારી થતો નથી; કેમ કે સમ્યગ્ વિવેકનો અભાવ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

કેટલાક સાધુઓ સૂત્રના પરમાર્થને પામેલા હોતા નથી અને સંયમના આચારો પણ ગતાનુગતિકથી પાળતા હોય છે. તેઓની તેવી પ્રવૃત્તિ જોઈને કોઈ મહાત્મા ભગવાનનું વચન બતાવીને તેઓને પ્રેરણા કરે કે "આ અનુષ્ઠાન સૂત્રમાં આ પ્રમાણે કરવાનું કહેવાયું છે" તો, તે સાધુઓ પોતાના સદશ સૂત્રનિરપેક્ષ સંયમની ક્રિયાઓ કરનારા અન્ય સાધુઓનું ઉદાહરણ આપીને "તેઓ કરે છે તેમ જ અમે પણ કરીએ છીએ" એમ કહીને તે મહાત્મા દ્વારા કહેવાયેલા શાસ્રવચનને સ્વીકારતા નથી.

આવા પ્રકારની પ્રકૃતિવાળા જીવો પરલોકને અશ્રયીને પરમાર્થવાદથી બાહ્ય છે, આથી તેઓની સંયમની આચરણા પરમાર્થથી ભગવાનના વચનાનુસાર અનુષ્ઠાનનો લોપ કરીને પોતાનો વિનાશ કરનારી છે; વળી તેઓમાં ભગવાનના વચન પ્રત્યે પક્ષપાત કરાવે તેવો વિવેક નહીં હોવાથી સર્વ પુરુષાર્થોનો હેતુ એવો ધર્મ કરવા માટે તેઓ અધિકારી નથી અર્થાત્ તેઓ ચાર પુરુષાર્થમાંથી કોઈ પુરુષાર્થને સાધે તેવો ધર્મ કરતા નથી, પરંતુ સર્વ પુરુષાર્થીના કારણીભૃત એવા ધર્મનો વિનાશ કરે છે.

અહીં ધર્મને 'સકલ પુરુષાર્થનો હેતુ' કહ્યો, તેનું તાત્પર્ય એ છે કે, અર્થપુરુષાર્થ-કામપુરુષાર્થ-ધર્મપુરુષાર્થ-મોક્ષપુરુષાર્થ: એ ચારેય પુરુષાર્થોની નિષ્પત્તિનું કારણ ધર્મ છે. તેથી સમ્યગ્ સેવાયેલો ધર્મ જીવને સુંદર એવી ભોગ-સામગ્રી અપાવીને મોક્ષમાં વિશ્રાંત થનાર છે અને તેવો ધર્મ કરવા માટે આવા જીવો અધિકારી નથી; કેમ કે ધર્મને વિપરીત સેવીને તેઓ સર્વ પુરુષાર્થોનો નાશ કરે છે. ॥૧૭૧૦॥

#### અવતરણિકા :

अत्रैव प्रक्रमे किमित्याह -

#### અવતરણિકાર્થ:

આ જ પ્રક્રમમાં=પૂર્વગાથાથી જે ધર્મના અનધિકારી જીવનું સ્વરૂપ બતાવવાનો પ્રક્રમ શરૂ કર્યો એ જ પ્રક્રમમાં, શું ? અર્થાત્ ધર્મ માટે અનધિકારી,જીવ અન્ય શું કરે છે ? એને કહે છે –

#### आशाः

तीअबहुस्सुयणायं तिक्करिआदिरसणा कह पमाणं ?। वोच्छिज्जंती अ इमा सुद्धा इह दीसई चेव ॥१७११॥

#### अन्पथार्थ :

(પોતાના આગમબાહ્ય અનુષ્ઠાનને પ્રમાણ સ્થાપન કરવા માટે) तिक्किरआदिरसणा=तिन्કियानुं દર્શન હોવાથી=અતીત એવા બહુશ્રુત આચાર્યોની કિયાનું દર્શન હોવાથી, तीअबहुस्सुयणायं=અતીત એવા બહુશ્રુતોનું જ્ઞાત છે="અતીત એવા બહુશ્રુત આચાર્યોએ પણ અમે આચરીએ છીએ એમ જ આચર્યું" એ પ્રકારનું દેશાંત છે, એમ આગમબાહ્ય સાધુઓ કહે છે. (તેને ગ્રંથકારશ્રી કહે છે કે આગમબાહ્ય સાધુઓ દ્વારા અપાતું આ દેશાંત) कह पमाणं ?=કઈ રીતે પ્રમાણ થાય ? (કેમ પ્રમાણ ન થાય ? તે ગ્રંથકારશ્રી કહે છે —) इह अ=અને અહીં=લોકમાં, वोच्छिज्जंती सुद्धा इमा=વ્યવચ્છેદ પામતી શુદ્ધ એવી આ=કિયા, दीसई चेव=દેખાય જ છે.

# ગાશાर्थ :

વળી પોતાની આગમબાહ્ય પ્રવૃત્તિને પ્રમાણ સ્થાપન કરવા માટે પૂર્વગાથામાં બતાવ્યા એવા ધર્મના અનધિકારી જીવો દેષ્ટાંત આપે છે —

અતીત એવા બહુશ્રુત આચાર્ચોની ક્રિયા દેખાતી હોવાથી "અતીત એવા બહુશ્રુત આચાર્ચોએ પણ અમે આચરીએ છીએ એમ જ આચર્ચું છે."

તેને ગુંચકારશ્રી કહે છે — આ દેષ્ટાંત પ્રમાણ કઈ રીતે થાય ? અર્થાત્ પ્રમાણ ન થાય. કેમ પ્રમાણ ન થાય ? તે બતાવે છે —

લોકમાં વ્યવસ્છેદ પામતી શુદ્ધ ક્રિયા દેખાય જ છે. આથી ધર્મના અનધિકારી જીવોએ આપેલ દેષ્ટાંત પ્રમાણ થતું નથી.

#### ટીકા :

तीतबहुश्रुतज्ञातम् 'अतीता अप्याचार्या बहुश्रुता एव, तैः कस्मादिदं वन्दनकायोत्सर्गादिनानुष्ठितं ?' इत्येवंभूतं, किमित्याह-तिक्रियादर्शनात्=तीतबहुश्रुतसम्बन्धिक्रियादर्शनात् कारणात्, कथं प्रमाणं ? नैव प्रमाणं, न ज्ञायते ते कथं वन्दनादिक्रियां कृतवन्त इति, इति न चेदानीतनसाथुमात्रगतिक्रियानुसारतः तत्तथातावगम इत्याह-व्यवच्छिद्यमाना चेयं=क्रिया शुद्धा=आगमानुसारिणी इह=लोके साम्प्रतमिप दृश्यत एव कालदोषादिति गाथार्थः ॥१७११॥

## ટીકાર્થ :

अतीता अप्याचार्या ..... त्येवंभूतं तीतबहुश्रुतज्ञातम् "અતીત પણ આચાર્યો બહુશ્રુત જ હતા, તેઓ વડે વંદન-કાયોત્સર્ગાદિ દ્વારા આ=અમે આચરીએ છીએ એ, કયા કારણથી આચરાયું છે ?" એવા પ્રકારનું અતીત એવા બહુશ્રુતોનું જ્ઞાત છે=દેષ્ટાંત છે.

किमित्याह – કઈ રીતે ? અર્થાત્ અતીત આચાર્યો અમારી જેમ જ અનુષ્ઠાન કરતા હતા, તેવું શેનાથી નક્કી થાય ? એથી કહે છે –

तिक्किया ..... कारणात् तेओनी ક्રिયાનું દર્શન હોવાથી≕અતીત બહુશ્રુતો સંબંધી ક્રિયાનું દર્શન હોવાથી, અતીત એવા બહુશ્રુત આચાર્યો પણ અમે આચરીએ છીએ એમ જ અનુષ્ઠાન કરતા હતા, તેવું નક્કી થાય છે, એમ અન્વય છે.

આ પ્રમાણે ધર્મના અનિધકારી આગમબાહ્ય સાધુઓ કહે છે, તેને ગ્રંથકારશ્રી ઉત્તર આપે છે – कथं प्રमाणं ? નૈવ પ્રમાणં કઈ રીતે પ્રમાણ થાય ?=આગમબાહ્ય સાધુઓનું ઉપરમાં બતાવ્યું એ અતીત બહુશ્રુતોનું દેષ્ટાંત કઈ રીતે પ્રમાણ થાય ? અર્થાત્ પ્રમાણ ન જ થાય.

પ્રમાણ કેમ ન થાય ? તે સ્પષ્ટ કરે છે --

न ज्ञायते ..... इति તેઓ=અતીત એવા બહુશ્રુત આચાર્યો, વંદનાદિ ક્રિયાને કઈ રીતે કરતા હતા ? એ જણાતું નથી.

ન चेदानी ..... तत्तथातावगम इति અને અત્યારના સાધુમાત્રવિષયક ક્રિયાના અનુસારથી, તેઓના તથાતાનો અવગમ થતો નથી≔અતીત એવા બહુશ્રુત આચાર્યોના તે પ્રકારપણાનું જ્ઞાન થતું નથી અર્થાત્ જે પ્રકારે આગમબાહ્ય સાધુઓ અનુષ્ઠાન કરે છે તે પ્રકારે અતીત આચાર્યો અનુષ્ઠાન કરતા હતા તેમ જણાતું નથી, એથી આગમબાહ્ય સાધુઓએ આપેલું દેષ્ટાંત પ્રમાણ નથી.

इत्याह -- આને કહે છે=પૂર્વમાં બતાવ્યું એ કથનને ગાથાના ઉત્તરાર્ધમાં કહે છે --

व्यव ..... गाथार्थ: ॥ અને અહીં=લોકમાં, કાળના દોષથી વ્યવચ્છેદ પામતી એવી શુદ્ધ=આગમને અનુસરનારી, આ=ક્રિયા, હમણાં પણ દેખાય જ છે. આથી આગમબાહ્ય સાધુઓએ આપેલું અતીત બહુશ્રુતોનું દેષ્ટાંત પ્રમાણ નથી, એમ સંબંધ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

કેટલાક સાધુઓ આગમમાં જે રીતે અનુષ્ઠાન કરવાનું કહ્યું છે તે રીતે કરતા નથી, અને પોતે જે કરે છે તે અનુષ્ઠાન પ્રમાણભૂત છે તેમ સ્થાપન કરવા માટે કહે છે કે અતીત એવા બહુશ્રુત આચાર્યોએ પણ અમે જે આચરશા કરીએ છીએ તે જ આચર્યું છે, માટે તેઓની પરંપરામાં આવેલી આ આચરણા પ્રમાણભૂત છે. આમ કહીને પોતાની વર્તમાનની આચરણા પૂર્વ પૂર્વના આચાર્યોથી આચરાયેલી છે, તેથી શાસ્ત્રવિરુદ્ધ દેખાતી હોવા છતાં પોતાની આચરણા પ્રમાણભૂત છે, તેમ સ્થાપન કરવા અર્થે તે સાધુઓ યત્ન કરે છે. તેને પ્રથકારશ્રી કહે છે —

તેઓની આ આચરણા કઈ રીતે પ્રમાણભૂત થઈ શકે ? અર્થાત્ પ્રમાણભૂત થઈ શકે નહિ. તેમાં ગ્રંથકારશ્રી યુક્તિ આપે છે કે લોકમાં શુદ્ધ ક્રિયાઓ વિચ્છેદ પામતી હમણાં પણ દેખાય છે; તેથી "હમણાં આગમબાહ્ય આચરણા જે સાધુઓ કરે છે તેવી જ ક્રિયા પોતાના પૂર્વનાં આચાર્યોએ કરી છે" એમ કહેવું એ વચન યુક્તિરહિત છે; કેમ કે નજીકના પૂર્વકાલીન મહાત્માઓ જેવી શુદ્ધ ક્રિયા કરતા હતા તેનાથી વિપરીત ક્રિયા કરનારા સાધુઓ વર્તમાનમાં પણ દેખાય છે. તેથી કાળના દોષથી કેટલાક સાધુઓએ પ્રમાદને વશ આગમઅનુસાર ક્રિયા કરી ન હોય, તેમનું આલંબન લઈને તેવી ક્રિયા પોતે કરે, અને તેના બળથી પૂર્વના બહુશ્રુત આચાર્યોએ આવી જ ક્રિયા કરી છે એમ કહેવું તે ઉચિત નથી. વળી પૂર્વના આચાર્યો કેવા પ્રકારની વંદનાદિ ક્રિયા કરતા હતા તે હમણાં દેખાતું નથી, છતાં વર્તમાનની પોતાની ક્રિયાના બળથી પૂર્વના આચાર્યો પણ આવી જ ક્રિયા કરતા હતા, એમ બોલનારા જીવો ધર્મના અનિધકારી જ છે. ॥૧૭૧૧॥

## અવતરણિકા :

उपसंहरन्नाह -

# અવતરણિકાર્થ:

ઉપસંહાર કરતાં કહે છે –

# ભાવાર્થ :

ગ્રંથકારશ્રીએ ગાથા ૧૭૦૨થી પ્રસ્તુત ગ્રંથનું ફળ બતાવવા દ્વારા ઉપસંહાર કરવાનો પ્રારંભ કર્યો, તે ઉપસંહાર પૂર્વગાથામાં પૂર્ણ થયો. હવે તે ઉપસંહારના કથનનો પણ ઉપસંહાર કરતાં ગ્રંથકારશ્રી પૂ. હરિભદ્રસૂરિ મહારાજા કહે છે —

#### भाशाः 🦠

आगमपरतंतेहिं तम्हा णिच्चं पि सिद्धिकंखीहिं । सव्यमणुडाणं खलु कायव्वं अप्पमत्तेहिं ॥१७१२॥

# અન્વચાર્ચ :

त्तम्हा=ते કારણથી=ગાથા ૧૭૦૨થી ૧૭૧૧માં કહ્યું એમ છે તે કારણથી, सव्वमणुद्धाणं खलु=સર્વ

અનુષ્ઠાન જ णिच्चं पि=નિત્ય પણ आगमपरतंतेर्हि सिद्धिकंखीर्हि अप्पमत्तेर्हि=આગમને પરતંત્ર, સિદ્ધિના કાંક્ષી, અપ્રમત્ત એવા સાધુઓએ कायव्वं=કરવું જોઈએ.

#### ગાशार्थ :

ગાથા ૧૯૦૨થી ૧૯૧૧માં કહ્યું એમ છે, તે કારણથી સર્વ અનુષ્ઠાન જ નિત્ય પણ આગમને પરતંત્ર, સિદ્ધિના કાંક્ષી, અપ્રમત્ત એવા સાધુઓએ કરવું જોઈએ.

#### ટીકા :

यस्मादेवमागमपरतन्त्रै:=सिद्धान्तायत्तैः तस्मान्नित्यमिष=सर्वकालमिष सिद्धिकाङ्क्षिभिर्भव्यसत्त्वैः सर्वमनुष्ठानं खलु वन्दनादि कर्त्तव्यमप्रमत्तै:=प्रमाक्रहितैरिति गाथार्थः ॥१७१२॥

# ટીકાર્થ :

જે કારણથી આમ છે=ગાથા ૧૭૦૨થી ૧૭૧૧માં ઉપસંહાર કરતાં બતાવ્યું એમ છે, તે કારણથી વંદનાદિ સર્વ અનુષ્ઠાન જ નિત્ય પણ=સર્વ કાળ પણ, આગમને પરતંત્ર=સિદ્ધાંતને આયત્ત=ભગવાનના વચનને આધીન, સિદ્ધિના કાંક્ષી=મોક્ષની ઇચ્છાવાળા, અપ્રમત્ત=પ્રમાદથી રહિત, એવા ભવ્ય સત્ત્વોએ કરવું જોઈએ, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

ગાથા ૧૭૦૨થી માંડીને અત્યાર સુધી પંચવસ્તુક પ્રંથનો ઉપસંહાર કરતાં પ્રંથકારશ્રીએ સ્થાપન કર્યું કે, આ પંચવસ્તુકની જેઓ સમ્યગ્ આરાધના કરે છે તેઓ મોક્ષ પામે છે અને જેઓ વિરાધના કરે છે તેઓ સંસાર વધારે છે. માટે આગમને પરતંત્ર થઈને આ પંચવસ્તુક પ્રંથના વચનઅનુસાર અનુષ્ઠાન સેવનારા જીવોનું કલ્યાણ થાય છે.

હવે આ સર્વ કથનનો ઉપસંહાર કરતાં ગ્રંથકારશ્રી કહે છે કે જે કારણથી આ પ્રમાણે પદાર્થવ્યવસ્થા છે, તે કારણથી કલ્યાણના અર્થી મોક્ષની ઇચ્છાવાળા જીવે વંદનાદિ સર્વ અનુષ્ઠાનો સર્વ કાળ સિદ્ધાંતને આધીન થઈને પ્રમાદ રહિત કરવાં જોઈએ, યથાતથા નહીં. II૧૭૧૨II

# અવતરણિકા :

एवं क्रियमाणे फलमाह -

# અવતરણિકાર્થ:

આ પ્રમાણે=પૂર્વગાથામાં ઉપસંહાર કરતાં ગ્રંથકારશ્રીએ સાધુઓને કર્તવ્ય બતાવ્યું એ પ્રમાણે, કરાતે છતે પ્રાપ્ત થતા ફળને કહે છે –

#### आथा :

एवं करिंतेहि इमं सत्तणुरूवं अणुं पि किरियाए । सद्धाणुमोअणाहिं सेसं पि कयं ति दह्ववं ॥१७१३॥

#### भन्ववार्धः

एवं=આ રીતે=પૂર્વગાથામાં કહ્યું એ રીતે, किरियाए अणुं पि=કિયાથી અશુ પણ इमं=आने=વંદનાદિ અનુષ્ઠાનને, सत्तणुरूवं करितेहि=शક્તિને અનુરૂપ કરતા એવા સાધુઓ વડે सद्धाणुमोअणार्हि=श्रद्धा-અનુમોદનાથી सेसं पि=શેष पण (અનુષ્ઠાન) कयं ति=કરાયેલું જ दहव्वं=જાણવું.

## आथार्थ :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું એ રીતે ક્રિયાથી અણુ પણ વંદનાદિ અનુષ્ઠાનને શક્તિને અનુરૂપ કરતા એવા સાધુઓ વડે શ્રદ્ધા-અનુમોદનાથી શેષ પણ અનુષ્ઠાન કરાચેલ જ જાણવું.

#### ટીકા :

एवम्=उक्तेन प्रकारेण कुर्वद्भिरिदम्=अनुष्ठानं वन्दनादि, शक्त्यनुरूपं=यथाशक्ति, अण्विप=स्तोकमिप क्रियया=प्रतिपत्तिद्वारेण, श्रद्धानुमितिभ्यां=श्रद्धया अनुमत्या च परिणतया, शेषमप्यशक्यं=विशिष्टाप्रमादजं ध्यानादि, कृतमिति=कृतमेव द्रष्टव्यं, भावप्रवृत्तेरिति गाथार्थः ॥१७१३॥

#### ટીકાર્થ :

આ રીતે=ઉક્ત પ્રકારથી=પૂર્વગાથામાં કહેવાયેલ પ્રકારથી, ક્રિયા દ્વારા=પ્રતિપત્તિ દ્વારા, અણુ પણ=સ્તોક પણ, આને=વંદનાદિ અનુષ્ઠાનને, શક્તિને અનુરૂપ=યથાશક્તિ, કરતા એવા સાધુઓ વડે શ્રદ્ધા-અનુમતિથી= પરિણત એવી શ્રદ્ધા અને અનુમતિથી, અશક્ય એવું શેષ પણ=વિશિષ્ટ અપ્રમાદથી થનારા ધ્યાનાદિ પણ, કરાયેલ જ જાણવું; કેમ કે ભાવથી પ્રવૃત્તિ છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

# ભાવાર્થ :

પૂર્વગાથામાં કહ્યું કે મોક્ષના અભિલાષી સાધુઓએ સર્વ અનુષ્ઠાનો સર્વ કાળ પણ આગમને પરતંત્ર થઈને, અપ્રમાદથી કરવાં જોઈએ. એ રીતે અવધારણ કરીને જે સાધુઓ પોતાની શક્તિ અનુસારે વંદનાદિ થોડું પણ અનુષ્ઠાન કરે છે, તેઓમાં શક્તિ ગોપવ્યા વગર ભગવાનના વચનાનુસાર અનુષ્ઠાન કરવાની પરિણતિ વર્તે છે અને ભગવાને કહ્યું છે તે રીતે જ અનુષ્ઠાન કરવામાં અનુમોદના વર્તે છે. આથી તેવા સાધુઓમાં ઉત્તરના અનુષ્ઠાનોના સેવનવિષયક પરિણામ પામેલી શ્રદ્ધા અને અનુમોદના વર્તે છે, જેના દારા પોતાના પ્રયત્નથી શક્ય નથી તેવા વિશિષ્ટ અપ્રમાદથી થનારા ધ્યાનાદિ અનુષ્ઠાનોનું પણ ફળ તેઓને પ્રાપ્ત થાય છે; કેમ કે તેઓ પોતે જે અનુષ્ઠાનો સેવી રહ્યા છે તેની જિનવચનાનુસારે ઉત્તરોત્તર વૃદ્ધિ કરીને સર્વ અનુષ્ઠાનો કરવાના બદ્ધઅભિલાષવાળા છે, તેથી અર્થથી વીતરાગતાપ્રાપ્તિના બદ્ધરાગવાળા છે. માટે તેઓમાં ભાવથી સર્વ અનુષ્ઠાનો શક્તિના પ્રકર્ષથી સેવવાનો પરિણામ વર્તે છે. તેથી આવા મહાત્મા ભગવાને બતાવેલા સર્વ અનુષ્ઠાનોના ફળને પ્રાપ્ત કરે છે.

આથી જ બળભદ્ર મુનિ પ્રત્યેના બદ્ધરાગને કારણે કઠિયારાને અને હરણને પણ બળભદ્ર મુનિની જેમ જ શીધ્ર સંસારના અંતને અનુકૂળ ફળ પ્રાપ્ત થયું. માટે કલ્યાણના અર્થી સાધુએ પોતાની શક્તિને અનુરૂપ અનુષ્ઠાન સર્વજ્ઞવચનને પરતંત્ર થઈને કરવા માટે ઉદ્યમ કરવો જોઈએ. **॥૧૭૧૩॥** 

#### અવતરણિકા :

प्रकरणोद्धारे प्रयोजनमाह -

#### અવતરણિકાર્થ:

પ્રકરણના ઉદ્ઘારમાં≕આ પંચવસ્તુકગ્રંથને આગમોમાંથી પૃથગ્ કરવારૂપ ઉદ્ઘત કરવામાં, પ્રયોજનને કહે છે –

#### आथा :

इअ पंचवत्थुगमिणं उद्धरिअं रुद्दसुअसमुद्दाओ । आयाणुसरणत्थं भवविरहं इच्छमाणेणं ॥१७१४॥

#### અન્વચાર્ચ :

**इअ**=આ રીતે=અત્યાર સુધી વર્ણન કર્યું એ રીતે, **इणं पंचवत्थुगं**=આ પંચવસ્તુક **भविवरहं इच्छमाणेणं**= ભવના વિરહને=સંસારના વિયોગને, ઇચ્છતા એવા ગ્રંથકારશ્રી વડે **આયાળુમરળત્થં**=આત્માના અનુસ્મરણ અર્થે **रुद्दसुअसमुद्दाओ**=રુદ્ર એવા શ્રુતરૂપી સમુદ્રમાંથી **उद्धरિગં**=ઉદ્ધૃત કરાયું=જુદું કરાયું.

#### आशार्थ :

અત્યાર સુધી વર્ણન કર્યું એ રીતે આ પંચવસ્તુકગૃંથ, સંસારના વિચોગને ઇચ્છતા એવા ગ્રંથકારશ્રી વડે પોતાના અનુસ્મરણ માટે રુદ્ર એવા શ્રુતરૂપી સમુદ્રમાંથી જુદો કરાયો.

# ટીકા :

इय=एवं=उक्तेन प्रकारेण पञ्चवस्तुकमिदं=उक्तलक्षणमुद्धृतं=पृथगवस्थापितं रुद्रश्रुतसमुद्राद्= विस्तीर्णात् श्रुतोदधेः, किमर्थमित्याह-आत्मानुस्मरणार्थं=आत्मानुस्मरणाय प्रव्रज्यादिविधानादीनां भवविरहं=संसारक्षयमिच्छता, तस्य भगवद्वचनोपयोगादिसाध्यत्वादिति गाथार्थः ॥१७१४॥

# ટીકાર્થ :

આ રીતે=ઉક્ત પ્રકારથી=પ્રસ્તુત ગ્રંથમાં કહેવાયેલ પ્રકારથી, આ=ઉક્ત લક્ષણવાળું=પ્રસ્તુત ગ્રંથમાં કહેવાયેલ સ્વરૂપવાળું, પંચવસ્તુક રુદ્ર એવા શ્રુતરૂપી સમુદ્રમાંથી=વિસ્તીર્ણ એવા શ્રુતરૂપી ઉદધિમાંથી, ઉદ્ધરાયું=પૃથગ્ સ્થપાયું=જુદું કરીને સ્થાપન કરાયું.

શા અર્થે ? અર્થાત્ શ્રુતસમુદ્રમાંથી પૃથગ્ રૂપે કેમ સ્થાપન કરાયું ? એથી કહે છે –

ભવના વિરહને=સંસારના ક્ષયને, ઇચ્છતા એવા ગ્રંથકારશ્રી વડે પ્રવ્રજ્યાવિધાનાદિને આત્માના અનુસ્મરણ માટે, શ્રુતસમુદ્રમાંથી પૃથગ્ રૂપે સ્થાપન કરાયું; કેમ કે તેનું=સંસારના ક્ષયનું, ભગવાનના વચનમાં ઉપયોગાદિથી સાધ્યપણું છે, એ પ્રમાણે ગાથાર્થ છે.

#### ભાવાર્થ :

ગ્રંથકારશ્રીએ આ પંચવસ્તુક નામના પ્રકરણનો વિશાળ એવા શ્રુતરૂપી સાગરમાંથી ઉદ્ઘાર કર્યો છે, આથી ગ્રંથકારશ્રીએ પ્રસ્તુત ગ્રંથ સર્વજ્ઞવચનાનુસાર રચ્યો છે, પરંતુ સ્વમતિઅનુસાર રચ્યો નથી, એમ ફલિત થાય છે.

અહીં પ્રશ્ન થાય કે આ ગ્રંથ શ્રુતસાગરમાં વિદ્યમાન હતો, તોપણ તેને પૃથગ્ કરીને ગ્રંથકારશ્રીએ શું કામ રચ્યો ? તેથી કહે છે —

ત્રંથકારશ્રી સંસારના ક્ષયને ઇચ્છતા હતા, આથી સંસારનો ક્ષય કરવાના ઉપાયભૂત એવી પ્રવ્રજયાવિધાનાદિ પાંચ વસ્તુઓનું પોતાને સ્મરણ થાય તે માઢે, ત્રંથકારશ્રીએ પ્રસ્તુત પ્રથને શ્રુતસાગરમાંથી પૃથગ્ કરીને રચ્યો છે.

અહીં પ્રશ્ન થાય કે આ ગ્રંથ રચવાથી સંસારનો ક્ષય કઈ રીતે થાય ? તેથી કહે છે -

સંસારનો ક્ષય ભગવાનના વચનમાં ઉપયોગ રાખવાથી અને ભગવાનના વચન અનુસારે ઉચિત પ્રવૃત્તિ કરવાથી સાધ્ય છે અને ગ્રંથકારશ્રી પ્રસ્તુત ગ્રંથની રચનાકાળમાં અત્યંત ઉપયોગવાળા રહે તો, તે ઉપયોગના બળથી તેઓ પોતાના સંસારનો ક્ષય કરી શકે. આથી ગ્રંથકારશ્રીએ પ્રસ્તુત ગ્રંથના પ્રવ્રજયાવિધાનાદિ પદાર્થોને શ્રુતસમુદ્રમાંથી ગ્રહણ કરીને ગ્રંથને રચવા દ્વારા પૃથગ્ રૂપે સ્થાપેલ છે. ॥૧૭૧૪॥

## अवतरशिक्षाः

આ રીતે પ્રસ્તુત ગ્રંથ સમાપ્ત થયો. હવે પોતાના અનુસ્મરણ માટે રચના કરેલ પણ પ્રસ્તુત ગ્રંથને લિપિબદ્ધ કરવાનું પ્રયોજન અને પ્રસ્તુત ગ્રંથનું પ્રમાણ બતાવે છે –

#### भाशाः

गाहग्गं पुण इत्थं णवरं गणिऊण ठाविअं एयं । सीसाण हिअड्वाए सत्तरस संयाणि माणेण ॥१७१५॥

> ॥ गाथायां पंचवत्थुयं सम्मत्तं ॥ ॥ ग्रंथाग्रं १७१५ ॥

# અન્વચાર્થ :

इत्थं पुण=વળી અહીં=પ્રસ્તુત ગ્રંથની પૂર્શાહુતિમાં, णवरं सीसाण हिअहाए= કક્ત શિષ્યોના હિત અર્થે माणेण सत्तरस सयाणि गणिकण= માનથી=પ્રમાણથી, સત્તરસો ગણીને एयं गाहग्गं ठाविअं= આ ગાથાગ્ર= ગાથાનો સમૂહ, સ્થપાયેલ છે.

#### आथार्थ :

વળી પ્રસ્તુત ગ્રંથની પૂર્ણાહુતિમાં ફક્ત શિષ્યોના હિત માટે પ્રમાણથી સત્તરસો ગણીને આ ગાથાગ્ર સ્થપાયું છે.

# 🔯 ગાથામાં 'પંચવસ્તુક' સમાપ્ત થયો 🥸

समाप्ता चेयं पञ्चवस्तुकसूत्रटीका शिष्यहिता नाम । कृतिर्धम्मितो याकिनीमहत्तरासूनोराचार्यहरिभद्रस्य ॥१॥ कृत्वा टीकामेनां यदवासं कुशलिमह मया तेन । मात्सर्यदुःखविरहाद् गुणानुरागी भवतु लोकः ॥२॥

# ॥ ग्रंथाग्रं श्लोकतः ७१७५॥

અને આ શિષ્યહિતા નામની પંચવસ્તુક સૂત્રની ટીકા સમાપ્ત થઈ. ધર્મથી યાકિનીમહત્તરાના સૂનુ=પુત્ર, એવા આચાર્ય હરિભદ્રસૂરિની કૃતિ છે. આ ટીકાને કરીને અહીં=સંસારમાં, મારા વડે જે કુશલ પ્રાપ્ત કરાયું, તેના વડે=તે કુશલ વડે, લોક માત્સર્યદુઃખના વિરહથી ગુણનો અનુરાગી થાઓ.

# 💥 ટીકામાં 'પંચવસ્તુક' સમાપ્ત થયો 💥

🌣 🌣 અા પ્રમાણે ૧૪૪૪ ગ્રંથના રચચિતા, સૂરિપુરંદર, અધ્યાત્મયોગી, આચાર્ચ શ્રીમદ્ હરિભદ્રસૂરીશ્વરજીકૃત સ્વોપજ્ઞ ટીકાસહિતં પંચવસ્તુકગ્રંથ સમાપ્ત થયો. 🌣 🌣

# ॥ शुभं भवतु ॥

# त्रवस्विक प्रह्मता राज्याः विवृज्ञा लाग=०

Eland.

: अडाशाङ :



પ, જેન મર્ચન્ટ સોસાચટી, ફત્તેહપુરા રોડ, પાલડી, અમદાવાદ-૩૮૦૦૦७. ટેલિ./ફેક્સ : (૦७૯) ૨૬૬૦૪૯૧૧, ફોન : (૦७૯) ૩૨૯૧૧૪७૧ E-mail : gitarthganga@yahoo.co.in

