# पंडित सुखलालजी

# परिचय तथा अंजलि



प्रकाशक पण्डित सुखलालजी सन्मान समिति

गुजरात विद्यासमा, भद्र

अहमदाबाद



: प्रकाशक :

श्रीदलसुखभाई मालवणिया, मंत्री, पण्डित सुखलालजी सन्मान समिति, ' गुजरात विद्यासभा, भद्र अहमदावाद

: मुद्रक :

जयंती दलाल : वसंत प्रिन्टिंग प्रेस : घीकांटा

घेळाभाईनी वासी : अहमदावाद

ई. स. १९५७



पंडित सुखलालजी (ता. ८–१२**–**१९५५)

# पंडित सुखलालजी

[ संक्षिप्त परिचय ]

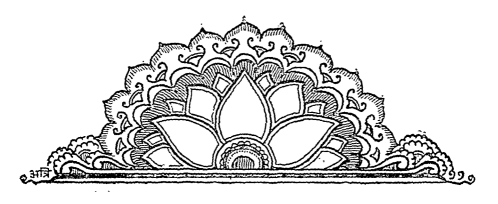


# सचस्स आणाप उवहिए से मेहावी मारं तरइ।

-सत्यकी आज्ञा पर खड़ा हुआ वुद्धिमान मृत्युको पार कर जाता है।

--श्री आचारांगसूत्र ।

0



पशिया महाद्वीप सदा ही धर्मप्रवर्तकों, तत्त्वचितकों और साधकोंकी जन्मभूमि रहा है। इस महागौरवको निभाये रखनेका श्रेय विशेषतः भारत-वर्षको है। पुराणयुगमें भगवान रामचंद्र और कर्मयोगी श्रीकृष्ण, इतिहासकालमें भगवान महावीर तथा भगवान बुद्ध और अर्वाचीन युगमें महात्मा गांधी, योगी श्री. अरिवन्द एवं संत विनोवा जैसे युगपुरुषोंको जन्म देकर भारतवर्षने धर्मीचितनके क्षेत्रमें गुरुपद प्राप्त किया है। युगोंसे भारतवर्षने इस प्रकारके अनेक तत्त्वचितकों, शास्त्रप्रणेताओं, साधकों, योगियों और विद्वानोंको जगती-तल पर सादर समर्पित किया है।

प्रज्ञाचक्षु पंडित सुखलालजी उन्होंमेंसे एक हैं। वे सदा ही राखशोधक, जीवनसाधक, पुरुपार्थपरायण तथा ज्ञान-पिपास रहे हैं। इस पंडित पुरुपने ज्ञान-मार्ग पर अपने अंतर्लोकको प्रकाशित कर उज्ज्ञल चरित्र द्वारा जीवनको निमेल और उन्वीगामी बनानेका निरंतर प्रयत्न किया है। इनकी साधना सामंजस्यपूर्ण है, इनकी प्रज्ञा सत्यमूलक तथा समन्वयगामी है और इनका जीवन त्याग, तितिक्षा एवं संयमयुक्त है।

#### जन्म, कुटुम्व और वाल्यावस्था

पंडितजीकी जन्मभूमि वही सौराष्ट्र है जहां कई संतों, वीरों और साहिसकोंने जन्म लिया है। झालावाड जिल्के सुरेन्द्रनगरसे छ मीलके फासले पर लीमली नामक एक छोटेसे गांवमें संवत् १९३७ के मार्गशिपकी गुक्रा पंचमी, तदसुसार ता० ८-१२-१८८० के दिन पंडितजीका जन्म हुआ था। इनके पिताजीका नाम संघजीभाई था। वे विसाश्रीमाली ज्ञातिके जन थे। उनका उपनाम संघवी और गोत्र धाकड (धकेट) था। जब पंडितजी चार ही

सालके थे, तव उनकी माताजीका स्वर्गवास हो गया । घरमें विमाताका आगमन हुआ । उनका नाम था जड़ीवाई । वे जितनी सुंदर थीं, अतनी ही प्रसन्नवदना भी थीं। स्नेह और सौजन्य तो उनमें कूट कूटकर भरा हुआ था। वे मानो मातृत्वकी साक्षात् मूर्ति ही थीं। पंडितजीका कहना है कि कई वर्षों वाद उन्हें यह ज्ञात हुआ कि वे उनकी विमाता थीं। इतना उनका मृदु व्यवहार था!

पारिवारिक व्यवस्था और वचांकी देखभालका सारा काम मूलजी काका करते थे। वे थे तो घर के नौकर, पर कुटुम्बके एक सदस्य ही वन गये थे। उनमें बड़ी वफ़ादारी और ईमानदारी थी। वालक सुखलालको तो वे अपने वेटेसे भी ज़्यादा चाहते थे। उन्हें पंडितजी आज भी 'पुरुषमाता' के स्नेहभरे नामसे स्मरण करते हैं।

वचपनसे ही मुखलालको खेल-कूदका वड़ा शौक था। वे वड़े निर्मीक और साहसी थे। एक बार तैरना सीखनेका जीमें आया तो विना किसीकी मदद मांगे जाकर कुएँमें कूद पड़े और अपने तई तैरना सीख लिया। घुड़सवारी भी उन्हें वहुत पसंद थी। सरकसके सवारकी तरह घोड़ेकी पीठ पर खड़े होकर उसे दौड़ाने में उन्हें वड़ा मजा आता था। कई बार वे इसमें मुँहके बल गिरे भी थे।

एक वार सुखलाल अपने दो मित्रोंके साथ तालाव पर नहाने चले। वातें करते करते तीनों मित्रोंमें यह होड़ लगी कि उलटे पाँव चलकर कौन सबसे पहले तालाव पर पहुँचता है। वस! अब क्या था १ लगे सुखलाल तो उलटे पाँव चलने। थोड़ी ही देरमें वे थूहरके कांटोंमें जा गिरे। सारे शरीरमें वुरी तरह कांटे चुम गये। वे वहीं बेहोश हो गये। उन्हें घर ले जाया गया। वड़ी मुश्किलसे चार-छः घंटोंके वाद जब वे होशमें आये, तो क्या देखते हैं कि सारा वदन कांटोंसे विध गया है। तेल लगाया जा रहा है और नाई एक-एक कर कांटे निकाल रहा है। पर उन्होंने इसकी जरा भी परवाह नहीं की। लगे वढ़ वढ़कर अपनी शौर्य-गाथा गाने। ऐसे साहसप्रिय और कीडाप्रिय सुखलाल परिश्रमी, आज्ञाकारी तथा स्वावलंबी भी कम नहीं थे। विवेक और व्यवस्था उनके प्रत्येक कार्यमें दीख पड़ती थी। दूसरोंका काम करनेको वे सदा तत्पर रहते थे। पढ़ाईमें वे कभी लापरवाही नहीं करते थे। उनमें आलस्य नामको न था। बुद्ध इतनी तीक्ष्ण थी कि कठिनतम विषय भी उनके लिये सरल-सा था। स्मरणशक्ति इतनी तीक्षण थी कि जो भी वे पढ़ते, तुरंत कंठस्थ

हो जाता। पुस्तकोंकी देखभाल इतनी अधिक करते थे कि सालभरके उपयोगके बाद भी वे विलक्कल नई-सी रहती थीं।

गुजराती सातवीं श्रेणी पास करनेके वाद मुखलालकी इच्छा अंग्रेजी पढ़नेकी हुआ, पर उनके अभिभावकोंने तो यह सोचा कि इस होशियार लड़केको पढ़ाओके वदले व्यापारमें लगा दिया जाय तो थोड़े ही अरसेमें दुकानका वोझ उठानेमें यह अच्छा साझीदार वनेगा। अतः उन्हें दुकान पर वैठना पड़ा।

धीरे धीरे सुखलाल सफल घ्यापारी वनने लगे। घ्यापारमें उन दिनों वड़ी तेजी थी। पिरवारके घ्यवहार भी ढंगसे चल रहे थे। सगाई, बादी, मौत और जन्मके-मौकों पर पैसा पानीकी तरह बहाया जाता था। अतिथि-सत्कार और तिथि-लौहार पर कुछ भी बाक़ी न रखा जाता था। पंडितजी कहते हैं — इन सबको में देखा करता। यह सब पसंद भी बहुत आता था। पर न जाने क्यों मनके किसी कोनेसे हल्की-सी आवाज उठती थी कि यह सब ठीक तो नहीं हो रहा है। पढ़ना-लिखना छोड़कर इस प्रकारके खर्चीले रिवाजोंमें लगे रहनेसे कोई भला नहीं होगा। बायद यह किसी अगम्य भावीका इंगित था।

चौदह वर्षकी आयुमें विमाताका भी अवसान हो गया। सुखलालकी सगाई तो वचपन ही में हो गई थी। वि० सं० १९५२में पंद्रह वर्षकी अवस्थामें विवाहकी तैयारियाँ होने लगीं, पर ससुरालकी किसी कठिनाईके कारण उस वर्ष विवाह स्थिगत करना पड़ा। उस समय किसीको यह ज्ञात नहीं था कि वह विवाह सदाके लिये स्थिगत रहेगा।

#### चेचककी वीमारी

व्यापारमें हाथ वँटानेवाले सुखलाल सारे परिवारकी आशा वन गये थे, किन्तु मधुर लगनेवाली आशा कई वार ठिगनी वनकर घोखा दे जाती है। पंडितजीके परिवारको भी यही अनुभव हुआ। वि. सं. १९५३ में १६ वर्षके किशोर सुखलाल चेचकके भयंकर रोगके शिकार हुए। शरीरके रोम रोममें यह व्याधि परिव्याप्त हो गई। क्षण क्षणमें मृत्युका साक्षात्कार होने लगा। जीवन-मरणका भीपण द्वन्द्व-युद्ध छिड़ा। अंतमें सुखलाल विजयी हुए, पर इसमें वे अपनी आँखोंका प्रकाश खो वैठे। अपनी विजय उन्हें पराजयसे भी विशेष असहा हो गई, और जीवन मृत्युसे भी अधिक कष्टदायी प्रतीत हुआ। नेत्रोंके अंधकारने उनकी अंतरात्माको निराशा एवं श्रून्यतामें निमय कर दिया।

पर दुःखकी सची औषधि समय है । इस्ट दिन बीतन पर मुखलाल स्वस्थ हुए । खोया हुआ आंखोंका बाह्य प्रकाश धीरे धीरे अंतर्लोकमें प्रवेश करनें लगां। और फिर तो उनकी विकलता, निराज्ञा तथा झून्यता विनष्ट हो गई। उनके स्थान पर स्वस्थता एवं शांतिका सूर्योदय हुआ। अव युवक सुखलाल का जीवन-मंत्र वना—'न दैन्यं, न पलायनम्।' महारथी कर्णकी भाँति 'मदायत्तं तु पौरुपं' के अमोघ अस्रसे भाग्यके साथ लड़नेका दढ़ संकल्प कर लिया। अपनी विपदाओंको उन्होंने विकासका साधन वनाया। 'विपदः सन्तु नः शश्वत्'—माता कुन्ती द्वारा व्यक्त महाभारतकारके ये शब्द आज भी उन्हें उतने ही प्रिय और प्रेरक हैं। सुखलालने चेचककी वीमारीसे मुक्त होकर अपना जीवन-प्रवाह वदल दिया। सफल व्यापारी होनेशले सुखलाल विद्योपार्जनके प्रति उन्मुख हुए, और जन्मसे जो वैश्य थे वे कमसे अव ब्राह्मण (सरस्वती-पुत्र) वनने लगे। १६ वर्षकी वयमें द्विजत्वके ये नवीन संस्कार! लीलाधरकी लीला ही तो है।

#### विद्या-साधनाके मार्ग पर

सुखलालका अंतर्भुखी मन आत्माके प्रति गमन करने लगा। उन्होंने विद्या— साधनाका मार्ग अपनाया। अपनी जिज्ञासा—तृष्टिके लिये वे साधु-साध्वी और संत-साधकोंका सत्संग करने लगे। इस सत्संगके दो ग्रुभ परिणाम आये। एक ओर धर्मशास्त्रोंके अध्ययनसे सुखलालकी प्रज्ञामें अभिवृद्धि होने लगी और दूसरी ओर व्रत, तप और नियमपालन द्वारा उनका जीवन संयमी एवं संपन्न वनने लगा।

वि॰ सं॰ १९५३ से १९६० तकका ६-७ वर्षका काल मुखलालके जीवनमें संक्रांति-काल था। उस अवधिमें एक वार एक मुनिराजके संस्पंसे मुखलाल मन-अवधानके प्रयोगकी ओर मुड़े। एक साथ ही सौ-पचास वातें याद रखकर उनका व्यवस्थित उत्तर देना कितना आश्चर्यजनक हैं! किन्तु अल्प समयमें ही मुखलालने अनुभव किया कि यह प्रयोग न केवल विद्योपाजनमें ही वाधक है, अपितु उससे बुद्धिमें वंध्यत्व तथा जिज्ञासावृत्तिमें शिथिलता आ जाती है। फलतः तत्काल ही इस प्रयोगको छोड़कर वे विद्या-साधनामें संलग्न हो गये। आज भी यदि कोई अवधान सीखनेकी वात छेड़ता है तो पंडितजी स्पष्टतः कहते हैं कि बुद्धिको वंध्या और जिज्ञासाको कुंठित वनानेका यह मार्ग है।

इसी प्रकार एक बार सुखलालको मंत्र-तंत्र सीखनेकी इच्छा हो आई। अवकाश तो था ही; बौद्धिक प्रयोग करनेका साहस भी था। सोचा — सांपका जहर उतार सके या अभीष्सित वस्तु प्राप्त कर सके तो क्या ही अच्छा? लगे मंत्र-तंत्र सीखने, किन्तु अल्पानुभवसे ही उन्हें यह प्रतीति हो गई कि इन सवमें सत्यांश तो किचित् ही है, विशेषतः दंभ और मिण्यात्व है। उसमें अज्ञान, अंधभ्रद्धा तथा वहमको विशेष चल मिलता है। उनका परित्यान कर वे फिर जीवन-साधनामें लर्ग गये—ज्ञानमार्गकी ओर प्रवृत्त हुए।

वि॰ सं॰ १९६० तक वे लीमली गाँवमें यथासंभव ज्ञानोपार्जन करते रहे। अर्धमागधीके आगम तथा अन्य धार्मिक प्रन्थोंका पठन-मनन कर उन्हें कठस्थ कर लिया। साथ ही अनेक संस्कृत पुस्तकों तथा रासों, स्तवनों और सज्ज्ञायों जैसी असंख्य गुजराती कृतियोंको भी जवानी याद कर लिया। पूज्य लाधाजी स्वामी और उनके बिद्धान शिष्य पूज्य उत्तमचंदजी स्वामीने उन्हें सारस्वत—व्याकरण पढ़ाया, पर इससे उन्हें संतोप नहीं हुआ। लीमलीमें नये अभ्यासकी सुविधा नहीं थी। उन्हें इने दिनों यह भी अनुभव होने लगा कि अपने समस्त शास्त्र-ज्ञानको व्यवस्थित करनेके लिये संस्कृत भाषाका सम्यक् ज्ञान अनिवार्य है। संस्कृतके विशिष्ट अध्यापनकी सुविधा लीमलीमें थी ही नहीं। सुखलाल इस अभावसे वेचन रहने लगे। प्रक्ष यह था कि अब किया क्या जाय?

#### काशीमें विद्याध्ययन

देवयोगसे उसी समय उन्हें ज्ञात हुआ कि पूज्य सुनि महाराज श्री. धर्मविजयजी ( ज्ञाक्षविज्ञारद जैनाचार्य श्री. विजयधर्मस्रीधरजी ) ने जैन विद्यार्थियोंको संस्कृत-प्राकृत भाषाके पंडित बनानके लिये काशीमें श्री. यञ्जोविजय जैन संस्कृत पाठ्याला स्थापित की है। इससे सुखलाल अत्यंत प्रसन्न हो गये। उन्होंने अपने कुटुम्बी-जनोंसे गुप्त पत्रव्यवहार करके बनारसमें अध्ययन करनेकी महाराजजीसे अनुमित प्राप्त कर ली, पर दृष्टिविहीन इस युवकको बनारस तक भेजनेको कुटुम्बी-जन राजी हों वैसे? मगर सुखलालका मन तो अपने संकल्प पर दृष्ट था। ज्ञान-पिपासा इतनी अधिक तीव्र थी कि उसे कोशी द्या नहीं सकता था। साहस करनेकी बृत्ति तो जन्मजात थी ही। फलतः वे पुरुपार्थ करनेको उद्यत हुए। एक दिन उन्होंने अपने अभिभावकोंसे कहा—"अब मुझे आपमेंसे कोई रोक नहीं सकता। में बनारस जरूर जालँगा। अगर आप लोगोंने स्वीकृति नहीं दी तो बड़ा अनिष्ट होगा।" घरके मभी लोग चुप थे।

एक दिन पंडितजी अपने साथी नानालालके साथ बनारसके लिये रवाना हो ही गये । बिलकुल अनजाना प्रदेश, बहुत लम्बी यात्रा और भला-भोला साथी—इन सबके कारण उन्हें यात्रामें बड़ी परेशानी उठानी पड़ी। एक बार शौचादिके लिये एक स्टेशन पर उतरे, तो गाड़ी ही छूट गई । पर ज्यों-त्यों कर वे अंतमें काशी पहुँचे ।

पंडितजीके जीवनके दो प्रेरक वल हैं — जाग्रत जिज्ञासा और अविरत प्रयत्न । इन दोनों गुणों के कारण उनका जीवन सदा नवीन एव उल्लासपूर्ण रहा है । अपनी जिज्ञासा-तुष्टिके लिये वे किसी भी प्रकारका पुरुषार्थ करनेसे नहीं हिचकिचाते ।

भूखा ज्यों भोजनमें लग जाता है, काशी पहुँचकर सुखलाल त्यों अध्ययनमें संलग्न हो गये। वि० सं० १९६३ तक, मात्र तीन ही वर्षमें, उन्होंने अठारह हजार श्लोक-परिमाण सिद्धहेमन्याकरण कंठस्थ कर लिया। (पंडितजीको आज भी समग्र व्याकरण टीकाके साथ स्मरण है।) व्याकरणके साथ साथ न्याय और साहित्यका भी अध्ययन आरंभ कर दिया। इससे पंडितजीकी जिज्ञासा और वढ़ने लगी । वे नये नये पुरुषार्थ करनेको उद्यत हुए । जव पाठशालाका वातावरण उन्हें अध्ययनके अधिक अनुकूल नहीं जँचा, तो वे उससे मुक्त होकर स्वतंत्र रूपसे गंगाजीके तटपर भदैनी घाट पर रहने छगे। उनके साथ उनके मित्र व्रजलालजी भी थे। वनारस जैसे सुदूर प्रदेशमें पंडितजीका कोई सम्बन्धी नहीं था, खर्चकी पूरी व्यवस्था भी नहीं थी। जिज्ञासा-वृत्ति अदम्य थी, अतः आये दिन उन्हें विकट परिस्थितिका सामना करना पड़ता था । आर्थिक संकट तो इस स्वप्नदर्शी नवयुवकको बेहद तंग करता था । अंतमें सोचा-यदि भारतमें व्ययकी व्यवस्था नहीं हुई तो अमरिकाके मि॰ रोकफेलरसे, जो अनेक युवकोंको छात्रवृत्तियाँ दिया करते हैं, आर्थिक सहायता प्राप्त कर अमरिका पहुँचेंगे । पर दैवयोगसे आवश्यक धन प्राप्त हो गया और अमरिका जानेका विचार सदाके लिये छूट गया।

सुखलाल अव विद्योपार्जनमें विशेष कटिवद्ध हुए। उन दिनों किसी वैश्य विद्यार्थीके लिये ब्राह्मण पंडितसे संस्कृत साहित्यका ज्ञान प्राप्त करना अत्यन्त किंठन कार्य था, पर सुखलाल हताश होनेवाले व्यक्ति नहीं थे। चिलचिलाती हुई धूपमें या कड़ाके की सर्दीमें वे रोज आठ-दस मील पैदल चलकर पंडितोंके घर पहुँचते, सेवा-शुश्रूपा कर उन्हें संतुष्ट करते और ज्यों-त्यों कर अपना हेतु सिद्ध करते। इस प्रकार अविरत परिश्रमसे छात्र सुखलाल पंडित सुखलालजी वनने लगे।

गंगा-तटके इस निवास-कालके वीच कभी कभी पंडितजी अपने एक हाथसे रस्सीके एक सिरेको वांधकर और दूसरा सिरा किसी दूसरेको सोंपकर गंगा- स्नानका आनंद हेते थे। एक वार तो वे विना रस्ती वांधे नदीमें कूद पड़े और लगे डूवने, किन्तु संयोगसे उनके मित्र ब्रजलाल वहां समय पर आ पहुँचे और उन्हें वचा लिया।

वि॰ सं॰ १९६६में मुखलालजी न्यायाचार्यकी परीक्षामें संमिलित हुए, पर दुर्माग्यसे 'लेखक ' निकम्मा मिला। मुखलालजी लिखाए बुल, और वह लिखे बुल । अंतमें उन्होंने अपनी कठिनाई कालेजके प्रिन्सिपल श्री० वेनिस साहवसे कही। वे अंग्रेज विद्वान सहदय थे। विद्यार्थीकी वास्तिहक स्थितिको समझकर उन्होंने तुरंत मोखिक परीक्षाकी व्यवस्था कर दी और स्वयं भी परीक्षकोंके साथ वेठे। पंडितजीके उत्तर मुनकर श्री० वेनिस साहव अत्यंत मुन्ध हो गये और उन परीक्षकोंमेंसे एक श्री० वामाचरण मट्टाचार्य तो इतने अधिक प्रसन्न हुए कि उन्होंने मुखलालजीसे अपने यहाँ पढ़ने आनेको कहा। यह पंडित-जीकी प्रतिभाका एक उदाहरण है।

कमशः मुखलालजीने 'न्यायाचार्य' उपाधिके तीन खंडोंकी परीक्षा भी दे दी, परंतु वि॰ सं॰ १९६९ में अंतिम खंडकी परीक्षाके समय परीक्षकोंके ऐसे कटु अनुभव हुए कि परीक्षाके लिये उस कालेज-भवनमें फिर कभी पर न रखनेका संकल्प कर पंडितजी वाहर निकल गये। इस प्रसंगके लगभग २२– २३ वर्ष पश्चात् वि॰ सं॰ १९९२ में पाट्यक्रम-संशोधन समितिके एक सदस्य की हैंसियतसे उन्होंने उस भवनमें सम्मानपूर्वक पुनः प्रवेश किया!

#### मिथिलाकी यात्रा

वि॰ सं॰ १९६६-६७ तक पंडितजीने वनारसमें जो भी ज्ञान प्राप्त हो सकता था, प्राप्त कर टिया; किन्तु उनकी जिज्ञासा और ज्ञानिपासा तो दिन-प्रतिदिन बढ़ती ही जा रही थी। उनका मन अब विहारके विद्याधाम मिथिलाकी ओर दौड़ने लगा।

मिथिला प्रदेश यानी दरिद्रताकी भूमि; किन्तु वहाँके सरस्वती-उपासक, ज्ञान-तपस्वी पंडितगण विद्याके ऐसे व्यासंगी हैं कि वे अध्ययनमें अपनी दरिद्र-ताका दुःख ही भूल जाते हैं। 'नव्यन्याय का विशेष अध्ययन करनेके लिये पंडितजी वनारससे अव समय-समय पर मिथिला जाने लगे। मिथिलामें भी उन्होंने कम कष्ट नहीं झेला। वहाँ वे भोजनमें पाते थे-दाल, भात और साग। कभी अगर दहीं मिल गया तो पड्रस भोजन! मिथिलाकी सर्दा और दरसातका मुकावला करना लोहेके चने चवाना था। फूसकी झोंपडीमें घासके

विस्तर पर सोकर सुखलालजीने सब कुछ सहा और अपने अभीष्ट मार्ग पर इटे रहे।

पंडितजीके पास एक गरम स्वीटर था । जीवनमें पहली वार उन्होंने उसे खरीदा था । कड़ाके की सर्दी थी । गुरुजीने स्वीटरकी वड़ी तारीफ़ की । पंडितजी ताड़ गये । सर्दीसे खुदके ठिठुरनेकी परवाह न कर उन्होंने वह स्वीटर गुरुजीकी सेवामें सादर समर्पित कर दिया, और खुदने घासके विस्तर और जर्जरित कंवल पर सर्दीके दिन काट दिये ।

ग्रुरू-ग्रुरूमें पंडितजी मिथिलाके तीन चार गाँवोंमें अध्ययन-व्यवस्थाके लिये घूमे । अंतमें उन्हें दरभंगामें महामहोपाध्याय श्री० वाटकृष्ण मिश्र नामक ग्रुरु मिल गये, जिनकी कृपासे उनका परिश्रम सफल हुआ । मिश्रजी पंडितजीसे उम्रमें छोटे थे, पर न्यायशास्त्र और सभी दर्शनोंके प्रखर विद्वान थे । साथ ही वे किव भी थे; और सबसे वड़ी वात तो यह थी कि वे अत्यंत सहृदय एवं सज्जन थे । पंडितजी उन्हें पाकर कृतकृत्य हुए और गुरुजी भी ऐसे पंडिति शिष्यको पाकर अत्यंत प्रसन्न हुए ।

तत्पश्चात् श्री॰ वालकृष्ण मिश्र वनारसके ओरिएन्टल कालेजके प्रिन्सिपल नियुक्त हुए। उनकी सिफारिशसे महामना पंडित मदनमोहन मालवीयजी और आचार्य आनंदशंकर ध्रुवने सन् १९३३ में पंडितजीको जैन-दर्शनका अध्यापक नियुक्त किया। वनारसमें अध्यापक होते हुए भी पंडितजी श्री॰ वालकृष्ण मिश्रके वर्गमें यदा कदा उपस्थित रहा करते थे। यह था पंडितजीका जीवंत विद्यार्थी-भाव। आज भी पंडितजीके मन पर इन गुरुवर्यके पांडिल्य एवं सौजन्यका वडा भारी प्रभाव है। उनके नाम-स्मरणसे ही पंडितजी भिक्त, श्रद्धा एवं आभारकी भावनासे गदगद हो जाते हैं।

इस प्रकार वि॰ संवत् १९६० से १९६९ तकके नौ वर्ष पंडितजीने गंभीर अध्ययनमें व्यतीत किये थे। उस समय उनकी अवस्था ३२ वर्षकी थी। उसके वाद अपने उपार्जित ज्ञानको विद्यार्थीवर्गमें वितरित करनेका पुण्य कार्य उन्होंने ग्रुरू किया।

यहाँ एक वस्तु विशेष उन्नेखनीय है कि अपने अध्ययन-कालमें पिडतजी मात्र विद्योपार्जनमें ही नहीं लगे रहे। वंगभंगसे प्रारंभ होकर विविध रूपोंमें विकसित होनेवाले हमारे राष्ट्रीय आन्दोलनसे भी वे पूर्णतः अवगत रहे। तदुपरान्त देशकी सामाजिक एवं धार्मिक समस्याओं पर भी उन्होंने चिंतन

किया । इस प्रकार पंडितजीकी दृष्टि ग्रुरूसे ही व्यापक थी । निःसंदेह यह उनकी जाग्रत जिज्ञासाका ही फल था ।

#### अध्यापन, ग्रंथरचना तथा अन्य प्रवृत्तियाँ

श्री॰ वावू द्यालचंद्जी जौहरी आदि उत्साही एवं भावनाशील नवयुव-कोंसे आर्कपित होकर अब पंडित्जीने बनारसके बद्छे आगराको अपना प्रवृत्ति-केन्द्र वनाया । वहाँसे वे आसपासके शहरोंमें मुनियोंको पढ़ानेके लिये चार-छः मास जा आते और फिर आगरा वापस आकर अध्ययन-अध्यापन करते । इस प्रकार तीन-चार वर्ष बीते । इतनेमें महात्मा गांधीके प्रसिद्ध सलाग्रह-संग्रामकी टुंटुभि देशके कोन-कोनेमें वजने लगी। पंडितजी उससे अलिप्त कैसे रह सकते थे ? उन्हें भी वापूके कर्मयोगने बेहद आकर्षित किया। प्रारंभमें अहमदावादके कोचरव आश्रममें और तत्पश्चात् सत्यात्रह-आश्रम, सावरमतीमें वापूके साथ रहने पहुँचे । वहाँ सबके साथ चक्की पीसते और अन्य श्रम-कार्य करते । गाँथीजीके साथ चक्की पीसते पीसते हाथमें फफोले उठनेकी वात आज भी पण्डितजी आनन्दके साथ याद करते हैं। किन्तु थोड़े ही समयके वाद उन्होंने यह अनुभव किया कि उनके जैसे पराधीन व्यक्तिके लिये वापके कर्मयोगका पूर्णतः अनुसर्ण संभव नहीं है। इस वास्ते विवश होकर फिर वे आगरा छोटे, पर उन पर वापुका स्थायी प्रभाव तो पड़ा ही। वे सादगी और स्वावलंबनके पुजारी वन । पीसना, वर्तन मलना, सफ़ाई करना वगैरह स्वावलंबनके कामोंको करनेमें उन्हें आनंद आने लगा । यह वि० सं० १९७३ की वात है। इन दिनों जीवनको विशेष संयमी बनानेके लिये पंडितजीने पाँच वर्ष तक घी-दूधका भी ल्याग किया और खान-पीनेकी झंझटसे छुट्टी पाने और ज्यादा खर्चसे वचनेके टिये उन्होंने अपनी खराकको विरुक्तर सादा वना लिया। इसका नतीजा यह हुआ कि सन् १९२० में पंडितजीको ववासीरके भयंकर रोगने आ घेरा और वे मरते-मरते ज्यों-खोंकर वर्च । तवसे पंडितजीने शरीर-सँभाटनेका पदार्थपाठ सीखा ।

अवतक तो पंडितजी अध्यापन-कार्य ही करते थे, पर वि॰ सं॰ १९७४ में एक वार शांतमूर्ति सन्मित्र मुनि श्री कर्ण्रविजयजीने पंडितजीके मित्र वजलालजीसे कहा कि—"आप तो इन्छ लिख सकते हैं, फिर आप लिखते क्यों नहीं? मुखलालजी लिख नहीं सकते, इसलिये वे पंडितोंको तयार करनेका कार्य करें।" पंडितजीको यह बात लग गई। उन्हें अपनी विवशता बहुत खटकी। उन्होंने सोचा—"में स्वयं लिख नहीं सकता तो क्या हुआ?

दूसरेको लिखाकर तो ग्रंथ-रचना की जा सकती है!" तुरंत ही उन्होंने कर्मतत्त्वज्ञान सम्बन्धी प्राकृत भाषाका 'कर्मग्रंथ' उठाया । घार परिश्रम कर उस कठिन ग्रंथका अनुवाद, विवेचन और अभ्यासपूर्ण प्रस्तावना तैयार कर छपवाया । तव तो सभी विद्वान दांतों तले उँगली दवाने लगे। इस प्रकार पंडितजीकी लेखन-प्रतिभाका पंडितवर्गको प्रथम परिचय प्राप्त हुआ । उसीके साथ पंडितजीके ग्रन्थ-निर्माण की परंपरा प्रारंभ हो गई, जो अक्षुण्ण रूपसे आज तक चल रही है ।

तीन वर्षके पश्चात् पंडितजीने 'सन्मितितर्क' जैसे महान दार्शनिक ग्रंथका संपादन—कार्य आगरामें रहकर आरंभ किया, पर उसी समय गांधीजीने अहमदावादमें गुजरात विद्यापीठकी स्थापना की और पंडितजीके मित्रोंने उन्हें विद्यापीठके पुरातत्त्व मंदिरमें भारतीय दर्शनके अध्यापक-पदको ग्रहण करनेका अनुरोध किया । पंडितजीको गांधीजीके प्रति आकर्षण तो पहले से था ही, मनपसंद काम करते हुए गांधीजीके संसर्गमें रहनेका यह सुयोग पाकर वे अत्यंत प्रसन्न हुए और संवत् १९७८ में अहमदावाद जाकर गुजरात विद्यापीठके अध्यापक वन गये।

गुजरात विद्यापीठ और सावरमती आश्रम उन दिनों राष्ट्रीय तीर्थस्थान माने जाते थे। विद्यापीठमें अध्यापन-कार्यके लिये भारतभरके चोटीके विद्वान एकत्रित हुए थे। श्री० काका कालेलकर, आचार्य कृपालानी, आचार्य गिडवानी, मुनि जिनविजयजी, अध्यापक धर्मानन्द कोसम्बी, श्री० किशोरलालभाई मशरू-वाला, प्रो० रामनारायण पाठक, श्री० रिसकलाल परीख, पं० वेचरदासजी, श्री० नानाभाई भट्ट, श्री० नरहरिभाई परीख इल्यादि अनेक विद्वानोंने अपनी वहुमृत्य सेवाएँ निःस्वार्थभावसे विद्यापीठको समर्पित की थीं। पंडितजी भी उनमें संमिलित हुए। यह सुयोग उन्हें बहुत पसंद आया।

विद्यापीठमें रहकर पंडितजीने अध्यापनके साथ-साथ अध्यापक धर्मानन्द कोसम्बोसे पाली भाषाका अध्ययन भी किया । तहुपरांत पं॰ वेचरदासजीके सहयोगसे ८-९ वर्षका अविरत परिश्रम कर 'सन्मतितर्क' के संपादनका भगीरथ कार्य सम्पन्न किया । विद्वानोंने उस प्रंथकी (मूल पाँच भाग और छठा भाग अनुवाद, विवेचन तथा विस्तृत प्रस्तावना आदिका) मुक्तकंठसे प्रशंसा की । डां॰ हर्मन जेकोबी, प्रो॰ लोयमन और प्रो॰ त्यूडर्स जैसे प्रसिद्ध पिश्चमी विद्वानोंने भी उसकी तारीफ़ की । गांधीजीको भी उसके निर्माणसे वड़ा ही संतोप हुआ, और उन्होंने कहा—"इतना भारी परिश्रम करनेके पश्चात् सुखलालजीको एकाध वर्षका विश्राम लेना चाहिए।" इतनेमें सन् '३० का ऐतिहासिक वर्ष आ पहुँचा। सारे देशमें स्वतंत्रता- तंश्रामके नक्षारे वजने लगे। राष्ट्रीय आंदोलनमें संमिलित होनेका सबको आहान हुआ। प्रसिद्ध दांडीकूच प्रारंभ हुई, और गांधीजीके सभी साधी इस अहिंसक संग्रामके सैनिक वने। पंडितजी भी उसमें संमिलित होनेको अधीर हो उटे, पर उनके लिये तो यह संभव ही नथा, अतः वे मन मसोसकर चुप रह गये। उन्होंने इस समयका सदुपयोग एक और सिद्धि प्राप्त करनेके लिये किया। अंग्रेजीमें विविध विषयके उचकोटिके गंभीर साहित्यका प्रकाशन देखकर पंडितजीको अंग्रेजीकी अपनी अज्ञानता बहुत खटकी। उन्होंने कटिबद्ध होकर सन् ३०-३१ के वे दिन अंग्रेजी-अध्ययनमें विताये। इसी सिल्सिटेमें वे तोन मासके लिये शांतिनिकेतन भी रह आये। अंग्रेजीकी अच्छी योग्यता पाकर ही उन्होंने दम लिया।

सन् १९३३ में पंडितजी वनारस हिन्दू यूनिवर्सिटीमें जैन-दर्शनके अध्यापक नियुक्त हुए। दस वर्ष तक इस स्थान पर कार्य करनेके पश्चात् सन् १९४४ में वे निवृत्त हुए। इस दस वर्षकी अवधिमें पंडितजीने अनेक विद्वानोंको, जिन्हें पंडितजी चितनग्रंथ कहते हैं, तैयार किया और कई ग्रंथोका संपादन किया।

निवृत्तिके समय हिन्दू विश्वविद्यालय वनारसके तत्कार्लान वाइस-चान्सलर और वर्तमान उपराष्ट्रपति डा॰ राधाकृष्णने यूनिवर्सिटीमें ही प्रन्थ-संपादनका महत्त्वपूर्ण कार्य सांपने और एतद्र्थ आवश्यक धनकी न्यवस्था कर देनका पंडितजीके सामने प्रस्ताव रखा, पर पंडितजीका मन अब गुजरातकी ओर खींचा जा रहा था, अतः उसे वे स्वीकार न कर सके।

इससे पूर्व भी कलकत्ता यूनिवर्सिटीके तत्कालीन वाइस चांसलर श्री० इयामाप्रसाद मुखर्जीने सर आद्युतोप चेयरके जैन-दर्जनके अध्यापकका कार्य करनेकी पंडितजीसे प्रार्थना की थी, पर पंडितजीने उसमें भी सविनय अपनी असमर्थता प्रदर्शित की थी।

#### समन्वयसाघक पांडित्य

पंडितजीके अध्यापन एवं साहित्य-सर्जनकी मुख्य तीन विशेषताएँ हैं :--

(१) " नामूलं लिख्यते किंचित्"—जो कुछ भी पदाना या लिखना हो वह आधारभूत ही होना चाहिए और उसमें अल्पोक्ति, अतिशयोक्ति या कल्पित उक्तिका तनिक भी समावेश नहीं होना चाहिये।

- (२) ऐतिहासिक दृष्टि यानी सल्यशोधक दृष्टि—िकसी भी तथ्यका उपयोग अपने मान्य मतको सल्य सिद्ध करनेके हेतु नहीं, पर उस मतके सल्यस्वरूपका साक्षात्कार करनेके लिये ही होना चाहिये।
- (३) तुलनात्मक दृष्टि—िकसी भी ग्रन्थके निर्माणमें कई ग्रेरक वलोंने कार्य किया होता है। इसीके साथ उस ग्रन्थ पर पूर्वकालीन या समकालीन ग्रन्थोंका प्रभाव होता है तथा उसमें अनेक अन्य उद्धरणोंके समाविष्ट होनेकी संभावना रहती है। इसके अतिरिक्त समान विषयके ग्रन्थोंमें, भाषा-भेदके होते हुए भी, विषय-निरूपणकी कुछ समानता अवस्य रहती है। इसिलये जिस व्यक्तिको सल्यकी खोज करनी है, उसे तुलनात्मक अध्ययनको अपनाना चाहिये।

पंडितजीने उपर्युक्त पद्धितसे ग्रन्थ-र्चना कर कई सांप्रदायिक रूढ़ियों और मान्यताओंको छिन्न-भिन्न कर दिया । कई नई स्थापनाएँ और मान्यताएँ प्रस्तुत कीं । इसिलये वे एक ओर समर्थ विद्वानोंके प्रीतिपात्र वने, तो दूसरी ओर पुराने रूढ़िवादियोंके कोपभाजन भी वने ।

पंडितजी संस्कृत, प्राकृत, पाली, गुजराती, हिन्दी, मराठी, अंग्रेजी आदि अनेक भाषाओंके ज्ञाता हैं। गुजराती, हिन्दी और संस्कृतमें उन्होंने ग्रन्थ—रचना की है। प्रारंभमें पंडितजी प्रस्तावना, टिप्पणियाँ आदि संस्कृतमें लिखनाते थे, किन्तु वादमें गुजराती और हिंदी जैसी लोकसुगम भाषाओंमें लिखनेका आग्रह रखा। जब किसी विषय पर लिखना होता है, तब पंडितजी तत्संबंधी कई ग्रन्थ पढ़वाते हैं, सुनते सुनते कई महत्त्वके उद्धरण नोट करवाते हैं और कुछ को याद भी रख लेते हैं। उसके वाद एकाग्र होकर स्वस्थतापूर्वक धाराप्रवाही रूपसे ग्रन्थ लिखवाते हैं। उनकी स्मरणशक्ति, कुशाग्र बुद्धि और विभिन्न विषयों को वैज्ञानिक ढंगसे प्रस्तुत करनेकी असाधारण क्षमता देखकर आश्चर्य होता है।

पंडितजीका मुख्य विषय है: भारतीय दर्शनशास्त्र, और उसमें भी वे जैन-दर्शनके विशेषज्ञ हैं। उन्होंने सभी दर्शनोंके मूल तत्त्वोंका एक सच्चे अभ्यासीके रूपमें अभ्यास किया है। इसीलिए वे उनकी तात्त्विक मान्यताओंको जड़-मूलसे पकड़ सकते हैं। आज जबिक हमारे सामान्य पंडितोंको भारतीय दर्शनोंमें परस्पर विभेद नजर आता है, पंडितजीको उनमें समन्वय-साधक अभेद-तत्त्व दृष्टिगोचर होता है। इस प्रकार सर्व भारतीय दर्शनोंके मध्य समन्वयवादी दृष्टिकोणकी स्थापना ही दर्शनके क्षेत्रमें पंडितजीकी मौलिक देन है। आज तो वे भारतीय दर्शन ही नहीं, संसारके सभी दर्शनोंमें समन्वय-

साधक तत्त्वोंके दर्शन कर रहे हैं । अब पंडितजी सही अर्थोंमें 'सर्वेदर्शन-समन्वयके समर्थ पंडित ' बन गये हैं ।

#### जीवनपद्धति

पंडितजी अधिकसे अधिक स्वावलंबनके पक्षपाती हैं। किसी पर अवलंबित रहना उन्हें रुचिकर नहीं। दूसरोंकी सेवा लेते समय उन्हें वड़ा क्षोभ होता है। परावलंबन उन्हें प्रिय नहीं है, अतः उन्होंने अपने जीवनको बहुत ही सादा और कम सर्चवाला बनाया है। अपिग्रहके वे आग्रही हैं।

पंडितजीके भोजन, वाचन, लेखन या मुलाक्तातका कार्यक्रम सदा निश्चित रहता है। वे प्रत्येक कार्यमें नियमित रहनेका प्रयत्न करते रहते हैं। निर्थक कालक्षेप तो उन्हें धनके दुर्व्ययसे भी विशेष असहा है।

भोजनकी परिमितता और टहलनेकी नियमितताके ही कारण पंडितजी तन और मनसे स्वस्थ रहते हैं। वे मानते हैं कि भोजनके पश्चात् आलस्यका अनुभव होना कदापि उचित नहीं। ज्ञारीरका जितना पोपण हो उतना ही उससे काम भी लिया जाय। धन-संचयकी भांति ज्ञारीर-संचय भी मनुष्यके पतनका कारण होता है। इस मान्यताके कारण वे ज्ञारीर-पुष्टिके लिये औपिय या विशेष भोजन कभी नहीं लेते। जब स्वास्थ्य विगड़ जाता है, तब अनिवर्ध रूपसे ही द्वाका आश्रय लेते हैं। सन् १९३८ में पंडितजीको एपेण्डि-साइटिसका ओपरेशन वम्बईमें करवाना पड़ा था। तबसे उन्हें यह दिश्वास हो गया कि तबीयतकी ओरसे लापरवाह रहने पर ही ऐसी वीमारियां आ घरती हैं। अब वे अपने खाने-पीनेमें ज़्यादा चौकले हो गये हैं। कम-खर्चीको पंडितजी अपना मित्र मानते हैं, पर साथ ही अपने साथीके लिये सदा उदार रहते हैं। किसीका, किसी भी प्रकारका शोपण उन्हें पसंद नहीं। किसी जिज्ञासु या तत्त्वर्चितकको मिलकर पंडितजीको बहुत खुशी होती है। अपनी या औरोंकी जिज्ञासा संतुष्ट करना उनका प्रिय कार्य है।

पंडिजीका जीवनमंत्र है — 'ओरोंकी ओर नहीं, अपनी ओर देखो। दूसरे क्या कहते हैं, इसकी चिंता न करो। अपने मनको स्वच्छ एवं स्वस्थ रखना हमारे हाथमें है।' एक बार प्रसंगवज्ञात उन्होंने कहा था, "यह बात हमें सदा याद रखनी चाहिये कि हम अपने मनको अपने वसमें रख सकते हैं। मन ही बंधन और मुक्तिका कारण है। मान ठीजिये मेंने किसीसे रसका प्याला मुँगवाया। रसका वह भरा हुआ प्याला ठाते-ठाते रास्तेमें गिर

पड़ा और फूट गया। सारा रस जमीन पर फैल गया। इस पर हमें गुस्सा आना स्वाभाविक है। पर ऐसे मौकों पर हमें, जिन्हें आध्यात्मिक साधना इष्ट है, इतना ही सोचना चाहिये कि प्यालेको या रसको नीचे गिरनेसे वचाना भले ही हमारे हाथमें न हो, पर हमारे चित्तको क्रोध द्वारा पतित होनेसे वचाना तो हमारे वसकी वात है। हम उसे क्यों न करें ?"

#### व्यापक दृष्टि

पंडितजी मूलतः ज्ञानोपासक हैं, पर ज्ञानको ही सर्वेसर्वा माननेवाले वे पोंगापंथी नहीं । वे जीवनको व्यापक दृष्टिसे देखते हैं । संकुचितता उनमें नामको भी नहीं। वे दर्शनशास्त्र एवं संस्कृत-पाली-प्राकृत साहित्यके समर्थ विद्वान होते हुए भी मनोविज्ञान, मानववंशशास्त्र, समाजशास्त्र इत्यादि विविध ज्ञान-विज्ञानकी शाखाओंके भी जानकार हैं। साथ ही जीवनोपयोगी विविध प्रवृत्तियोंका महत्त्व वे ख़ूय जानते हैं। इसीलिए तो उन्हें गंभीर अध्ययन तथा शास्त्रीय चिंतनमें जितनी रुचि है उतनी ही पशुपालन, खेती, स्त्री-शिक्षा, हरिजनोद्धार, ग्रामोद्योग, खादी, कताई-बुनाई, शिक्षाका माध्यम इत्यादि राष्ट्रनिर्माण और जनसेवाके विविध रचनात्मक कार्योंमें रुचि है। वे इनमें रस लेते हैं और समग्र मानव-जीवनके साथ अपने व्यक्तिगत जीवनका तादात्म्य स्थापित करनेका निरंतर प्रयत्न करते हैं। अज्ञानता, अंधश्रद्धा, वहम, रूढ़िपरायणता आदिके प्रति पंडितजीको सख़्त नफ़रत है । स्त्री-पुरुष या मानव-मानवके ऊँच-नीचके भेदभावको देखकर उनकी आत्माको वड़ा क्लेश होता है। जिस धर्मने एक दिन जनताको अज्ञानता, अंधश्रद्धा तथा रूढ़िसे मुक्त करनेका पुण्यकार्य किया था उसी धर्म या मतके अनुयायियोंको आज प्रगतिरोधक दुर्गुणोंको प्रश्रय देते देखकर पंडितजीका पुण्यप्रकोप प्रकट हो जाता है और वे कह उठते हैं—"द्राक्षाक्षेत्रे गर्दभाश्चरन्ति।"

ज्ञानका हेतु सत्य-शोधन और क्रियाका हेतु जीवन-शोधन अर्थात् अर्हिसा-पालन है। अतः यदि कहीं शास्त्रके नाम पर अंधश्रद्धा और अज्ञानताकी तथा क्रियाके नाम पर विवेकहीनता और जड़ताकी पुष्टि होती हो, तो पंडितजी उसका उम्र विरोध किये विना रह नहीं सकते। इसीके परिणामस्वरूप वे परंपरावादी और रूढ़िवादी समाजकी घोर निंदाके पात्र वनते हैं। ज्ञान-साधनाको सफल वनानेके लिये वे सत्यको संप्रदायसे वढ़कर मानते हैं। सांप्रदायिक कदाग्रह या अपने मतका मोह उन पर कभी नहीं छाया। वृद्धि और हृदयके विकासकी अवरोधक प्रवृत्तिका उनकी दृष्टिमें कोई मृत्य नहीं। इस प्रकार पंडितजी सदा ही क्रांतिकारी एवं प्रगतिशील दृष्टिकोणका स्वागत करते रहे हैं, अन्याय और दमनका विरोध करते रहे हैं, सामाजिक दुर्व्यवहारसे पीडित महिलाओं एवं पददिलतोंके प्रति सहृदय वने रहे हैं।

पंडितजी धार्मिक एवं सामाजिक रोगोंके सच्चे परीक्षक और चिकित्सक हैं। निवृत्तिके नाम पर प्रवृत्तिके प्रति हमारे समाजकी उदासीनता उन्हें वेहद खटकती है। उनका धार्मिक आदर्श है: मित्ति मे सद्यभूपसु — समस्त विश्वके साथ अद्वैतभाव यानी अहिंसाका पूर्ण साक्षात्कार। इसमें सांप्रदायिकता या पक्षापक्षीको तनिक भी अवकाश नहीं है। उनका सामाजिक प्रवृत्तिका आदर्श है — स्त्री-पुरुष या मानवमात्रकी समानता।

पंडितजी प्रेमके भृखे हैं, पर ख़ुशामदसे कोसों दूर भागते हैं। वे जितने विनम्र हैं, उतने ही दढ़ भी हैं। अत्यंत शांतिपूर्वक सत्य वस्तु कहने उन्हें कोई हिचकिचाहट नहीं। आवश्यकता पड़ने पर कट सत्य कहना भी वे नहीं चूकते।

पंडितजीकी व्यवहारकुवालता प्रसिद्ध है। पारिवारिक या गृहस्थीके जिटल प्रश्नोंका वे व्यावहारिक हल खोज निकालते हैं। वे इतने विचक्षण हैं कि एक बार किसी व्यक्ति या स्थानकी मुलाकात ले लेने पर उसे फिर कभी नहीं भूलते; और जब वे उसका वर्णन करना गृह करते हैं, तब मुननेवाला यह भाँप नहीं सकता कि वर्णनकर्ता चक्षुहीन है। वे उदार, सरल एवं सहृद्य हैं। कोई उन्हें अपना मित्र मानता है, कोई पिता और कोई गुरुवर्ष।

गाँधीजीके प्रति पंडितजीकी अहट श्रद्धा है। वापूकी रचनात्मक प्रगृति-योंमें उन्हें वड़ी रुचि है। अपनी विवशताके कारण वे उनमें सिक्रय सहयोग नहीं दे सकते, इसका उन्हें वड़ा दुःख है। इन दिनों गुजरातके भ्दान कार्यकर्ताओंने तो उन्हें अपना बना लिया है। पू॰ रिवशंकर महाराजके प्रति पंडितजीको वड़ा आदर है। तहुपरांत 'गुणाः पूजास्थानं गुणिपु न च लिंगं न च चयः'—इस सिद्धान्तानुसार श्री॰ नारायण देसाई जैसे नव-युवकोंकी सेवा—प्रवृत्तिके प्रति भी वे स्नेह व श्रद्धापूर्वक देखते हैं।

#### प्रवृत्तिपरायण निवृत्ति

वनारससे निम्नत होकर पंडितजी वस्वईके भारतीय विद्याभवनमें अर्वेतिनिक अध्यापकके रूपमें काम करने रुगे, पर वस्वईका निवास उन्हें अनुकूर न हुआ। अतः वे वापस वनारस स्टीट गये। सन् १९४७ में वे अहमदाबादमें आये और गुजरात विद्यासभाके श्री० भो० जे० विद्याभवनमें अवैतिनिक अध्या-पकके रूपमें कार्य ग्रुरू किया । यह कार्य आज भी जारी है और अब तो अहमदाबाद ही में पंडितजीका कायमी मुकाम हो गया है ।

वसे देखा जाय तो पंडितजी अब निवृत्त गिने जाते हैं, पर उनका यह निवृत्ति-काल प्रवृत्ति कालसे किसी तरह कम नहीं । विद्याके उपार्जन और वितरणका कार्य आज ७७ वर्षकी आयुमें भी वे अविरत गतिसे कर रहे हैं, और मानो किसी प्राचीन ऋषि-आश्रमके कुलपित हों इस तरह विद्यार्थियों, अध्यापकों और विद्वानोंको उनका अमूल्य मार्गदर्शन सुल्भ हो रहा हैं।

अपने निकट आनेवाले व्यक्तिको कुछ-न-कुछ देकर मानवताके ऋणसे मुक्त होनेकी पंडितजी सदा चिंता करते रहते हैं। हाल ही में (ता॰ १६-२-५७ के दिन) गुजरातके नवयुवक भूदान कार्यकर्ता श्री॰ सूर्यकांत परीखको पत्र लिखते हुए आचार्य विनोवा भावेने पंडितजीके वारे में सत्य ही लिखा है—

"पंडित सुखलालजीको आपको विचार-शोधनमें मदद मिलती है, यह जानकर मुझे ख़ुशी हुई। मदद देनेको तो वे वैठे ही हैं। मदद लेनेवाला कोई मिल जाता है तो उसीका अभिनंदन करना चाहिये।"

#### विद्वत्ताका वहुमान

गत दस वर्षीमें पंडितजीकी विद्यत्ताका निम्नलिखित ढंगसे वहुमान हुआ है—

सन् १९४७ में जैन साहित्यकी उल्लेखनीय सेवा करनेके उपलक्ष्यमें भावनगरकी श्री॰ यशोविजय जैन यंथमालाकी ओरसे श्री॰ विजयधर्मस्र्रि जैन साहित्य सुवर्ण—चंद्रक (प्रथम) अर्पित किया गया।

सन् १९५१ में आप ऑल इण्डिया ओरिएण्टल कान्फरन्सके १६वें लखनऊ अधिवेशनके जैन और प्राकृत विभागके अध्यक्ष वने ।

सन् १९५५ में अहमदावादमें गुजरात विद्यासमा द्वारा आयोजित श्री॰ पोपटलाल हेमचंद्र अध्यात्म व्याख्यानमालामें 'अध्यात्मविचारणा' संवंधी तीन व्याख्यान दिये।

सन् १९५६ में वर्घाकी राष्ट्रभाषा प्रचार समितिकी ओरसे दार्शनिक एउं आध्यात्मिक प्रंथोंकी हिन्दीमें रचना कर हिन्दी भाषाकी सेवा करनेके उपलक्ष्यमें रु॰ १५.०१) का श्री॰ महात्मा गाँधी पुरस्कार (पंचम) आपको प्रदान किया गया। (चतुर्थ पुरस्कार पू॰ विनोवाजीको प्रदान किया गया था।)

सन् १९५० में महाराजा सयाजीराव यूनिवर्सिटी, वड़ोदाके तत्त्वा— वधानमें महाराजा सयाजीराव ओनरेरियम छेक्चर्सकी श्रेणीमें 'भारतीय तत्त्विवद्या ' पर आपने पाँच व्याख्यान दिये।

सन् १९५७ में गुजरात यूनिवर्सिटीने आपको डोक्टर ऑफ लेटर्स (D. Litt.) की सम्मानित उपाधि प्रदान करनेका निर्णय किया।

सन् १९५० में अखिल भारतीय रूपमें संगठित 'पंडित मुखलालजी सन्मान सिमिति ' द्वारा वंबईमें आपका सार्वजनिक ढंगसे भन्य सन्मान किया गया। एक सन्मान-कोश भी अपित किया गया और आपके लेख-संग्रहों ( दो गुजरातीमें और एक हिन्दीमें—कुल तीन श्रंथों )का प्रकाशन करनेकी घोषणा की गई।

#### साहित्य सर्जन

पंडितजीके संपादित, संशोधित, अनुवादित और विवेचित व्रेथोंकी नामावली निम्नोकित है—

- (१) आत्मानुशास्तिकुळक—( प्रीचार्य कृत ) मूल प्राकृत; गुजराती अनुवाद ( सन् १९१४-१५ )।
- (२-५) कर्मग्रंथ १ से ४—देवेन्द्रस्रि इतः, मूल प्राइतः, हिन्दी अनुवाद, विवेचन, प्रस्तावना, परिशिष्ट्युक्तः, सन् १९१५ से १९२० तकः, प्रकाशकः श्री आत्मानंद जैन पुस्तक प्रचारक मंडल, आगरा ।
- (६) दंडक--पूर्वाचार्य कृत प्राकृत जैन प्रकरण प्रथका हिन्दीसार; सन् १९२१; प्रकाशक उपर्युक्त ।
- (७) पंच प्रतिक्रमण—जैन आचार विषयक प्रन्थ; मूल प्राकृत; हिन्दी अनुवाद विवेचन, प्रस्तावना युक्त; सन् १९२१; प्रकाशक उपर्युक्त ।
- (८) योगद्दीन—मूल पातंजल योगस्त्रः वृत्ति उपाध्याय यद्योविजयजी कृत तथा श्री हिरमद्रसूरि कृत प्राकृत योगिविद्यक्त म्ल, टीका (संस्कृत) उपाध्याय यद्योविजयजी कृतः हिन्दी सार, विवेचचन तथा प्रस्तावना युक्तः सन् १९२२ः प्रकाशक उपर्युक्तः ।
- (९) सन्मतितर्क मूल प्राकृत सिद्धसेन दिवाकर कृतः टीका (चंस्कृत) श्री अभयदेवस्रि कृतः पाँच भाग, छठा भाग मूल और गुजराती सार, विषेचन तथा प्रस्तावना सहितः पं. वैचरदासजीके सहयोगसे। सन् १९२५ से १९३२ तकः

प्रकाशक: गुजरात विद्यापीठ, अहमदावाद।

- ( छठे भागका अंग्रेजी अनुवाद सन् १९४० में जैन श्वेताम्वर मूर्तिपूजक कान्फरन्सकी ओरसे प्रकट हुआ है । )
- (१०) **जैन दृष्टिप ब्रह्मचर्यविचार**—गुजरातीमें, पंडित वेचरदास-जीके सहयोगसे, प्रकाशक उपर्युक्त ।
- (११) तत्त्वार्थसूत्र उमास्त्रति वाचक कृत संस्कृत; सार, विवेचन, विस्तृत प्रस्तावना युक्त; गुजराती और हिन्दीमें; सन् १९३० में । गुजरातीके प्रकाशक: गुजरात विद्यापीठ, अहमदावाद, तीन आवृत्तियाँ।

हिन्दी प्रथम आवृत्तिके प्रकाशकः श्री० आत्मानंद जन्म शताब्दी स्मारक समिति, वम्बई; दूसरी आवृत्तिके प्रकाशकः जैन संस्कृति संशोधक मंडल, बनारस ।

- (१२) न्यायावतार सिद्धसेन दिवाकर कृत; मूल संस्कृत; अनुवाद, विवेचन, प्रस्तावना युक्त; सन् १९२५; जेन साहित्य संशोधक में प्रकट हुआ है।
- (१३) प्रमाणमीमांसा—हेमचंद्राचार्य कृत; मूल संस्कृत; हिन्दी प्रस्तावना तथा टिप्पण युक्त; सन् १९३९; प्रकाशक: सिंघी जैन ग्रन्थमाला, वम्बई ।
- (१४) जेनतर्कभाषा उपाध्याय यशोतिजयजी कृतः मूल संस्कृतः संस्कृतः टिप्पणयुक्त, हिन्दी प्रस्तावनाः सन् १९४०ः प्रकाशक उपर्युक्त ।
- (१५) **हेतुर्विटु**—वौद्ध न्यायका संस्कृत यन्य; धमंकीर्ति कृत; टीकाकार अर्चट, अनुटीकाकार दुर्वेक मिश्र; अंग्रेजी प्रस्तावना युक्त; सन् १९४९; प्रकाशक: गायकवाड ओरिएण्टल सिरीज, वड़ौदा ।
- (१६) **ज्ञानचिंदु** उपाध्याय यशोविजयजी कृत; मूल संस्कृत; हिन्दी प्रस्तावना तथा संस्कृत टिप्पण युक्त; सन् १९४९; प्रकाशकः सिंघी जैन प्रन्थमाला, वम्बई ।
- (१७) तत्त्वोपष्ठवसिंह—जयराशि कृतः, चार्वाक परम्पराका संस्कृत प्रन्यः, अंग्रेजी प्रस्तावना युक्तः; सन् १९४०; प्रकाशकः गायकशाङ ओरिएण्टल सिरीज, वङ्गीदा ।
- (१८) वेदवादद्वार्त्रिशिका—सिद्धसेन दिवाकर छतः संस्छतः गुजरातीमें सार, विवेचन, प्रस्तावनाः सन् १९४६ः प्रकाशकः भारतीय विद्याभवन, वस्वई । (यह प्रन्थ हिन्दीमें भी प्रकाशित हुआ है।)

- (१९) आध्यारिमक विकासकम—गुणस्थानके तुलनात्मक अध्ययन संवंधी तीन लेख; सन् १९२५; प्रकाशकः शंभुलाल ज॰ शाह, अहमदावाद ।
- (२०) निर्श्रथ संप्रदाय—महत्त्वके प्राचीन तथ्योंका ऐतिहासिक निरूपण; हिन्दीमें; सग् १९४७; प्रकाशक: जैन संस्कृति संशोधक मंडल, बनारस।
- (२१) चार तीर्धकर—भगवान ऋषभदेव, नेमिनाथ, पार्श्वनाथ तथा महाबीर संबंधी छेखोंका संग्रह; हिन्दीमें; सन् १९५४; प्रकाशक उपर्युक्त ।
- (२२) **धर्म और समाज** लेखोंका संग्रह; हिन्दोमें; सन् १९५१; प्रकाशक: हिन्दी प्रन्थ-रत्नाकर कार्यालय, वस्त्रहे ।
- (२३) अध्यातमिचारणा—गुजरात दिवासभाकी श्री० पोपटलाल हेमचंद्र अध्यात्म व्याख्यानमालाके अंतर्गत आत्मा, परमात्मा और साधनाके संवंधमें दिये गये तीन व्याख्यान; गुजरातीमें; सन् १९५६; प्रकाशकः गुजरात विद्यासभा, अहमदावाद ।
- (२४) भारतीय तत्त्वविद्या— महाराजा सयाजीराव यूनिवर्सिटी, वडीदाके तत्त्वावधानमें महाराजा सयाजीराव ओनरेरियम टेक्चर्सके अंतर्गत जगत, जीव और ईश्वरके संबंधमें दिये गये पाँच व्याख्यान; प्रकाशकः वडीदा यूनिवर्सिटी (प्रेसमें)।

इनके अतिरिक्त दार्शनिक, धार्मिक, साहित्यिक, सामाजिक और राष्ट्रीय विषयोंसे सम्बद्ध अनेक लेख पंडितजीन गुजराती और हिन्दीमें लिखे हैं। इनमेंसे अधिकांश लेख 'पंडित मुखलालजी सन्मान समिति 'की ओरसे प्रकाशित 'दर्शन अने चिंतन' नामक गुजरातीके दो प्रन्थोंमें तथा 'दर्शन और चिंतन' नामक हिन्दीके एक प्रन्थमें संगृहीत किये गये हैं।



अंजलि

# नास्ति येषां यदाःकाये जरामरणजं भयम्।



C/o सर्व-सेवा-संघ, गाँधीनगर, तिरुपुर, जि. कोइम्बतूर। (तामिळनाड) १६-५-५७.

### श्री महाशय,

पण्डित सुखलालजीकी विद्यासेवाके कारण कृतज्ञता प्रगट करनेके लिये उनका सन्मानका समारम्भ वम्बईमें किया जा रहा है, यह खुशीकी वात है। तटस्थ या निष्पक्ष बुद्धि विद्योपासनाकी गमक है। यह गुण पंद्रित सुखलालजीमें परिपूर्णत्या पाया जाता है। मैं आशा करता हूँ, उस महान गुणका स्पर्श हम सबको होगा।

> विनोवाके प्रणाम

# ગાંધીયુગના દર્શનશાસ્ત્રી કાકાસાહેબ કાલેલકર

પંડિત સુખલાલ સાથેના મારા પરિચય ૩૦–૩૫ વરસના છે. એમની કુશાત્ર યુદ્ધિ અને વિદ્વતા સૌ કાઈ જાણે છે. ભારતીય તત્ત્વતાન ઉપરનું એમનું પ્રભુત્વ અસાધારણ છે. ૩૦–૩૫ વરસના પરિચયમાં મેં એમની વાણીમાં કે વર્તનમાં અનુદારતાના લવલેશ જોયા નથી; પક્ષપાત કે સંકુચિતના જોઈ નથી. દિષ્ટ હોવા છતાં અદેખાઈ કરનારા લોકા મેં જોયા છે. એવા લોકા પ્રત્યે સુખલાલ છે હંમેશા ક્ષાન્તિ ધારણ કરી છે, અને તેથી એમને વિષેના આદર વધતા જ ગયા છે.

પંડિત સુખલાલજી નજરે જોઈ શકતા નથી, પરશ્કિને એમણે ગૃહસ્થાશ્રમ કર્યો નથી. આ માટી બે ઊણ્પા હાેવા છતાં એમનું જીવનદર્શન અધૂરું નથી. એ જ ખતાવે છે કે જો માણસ પાસે સક્ષ્મ સુદ્ધિ અને ઉદાર હૃદય હાેય તાે એની અનુભૂતિમાં ઊણુપ રહેવાનું કારણ નથી.

વિદ્રાનામાં જ્યારે પક્ષપાત, સંકુચિતતા, ક્રોધ અથવા લાલ પેસી જાય છે, ત્યારે તેમનામાં એાશિયાળાપણું આવી જાય છે. સુખલાલજી નિરાગ્રહી અને નિરસ્પૃહી હોવાને કારણે એમણે પાતાની તેજસ્વિતા ખાઈ નથી.

આપણે એમની પાસેથી હવે એ વસ્તુની અપેક્ષા રાખીએ. એક, તેઓ આપણને પોતાનું વિસ્તૃત આત્મયરિત્ર લખી આપે અને બીજી, ભારતીય દર્શનશાસ્ત્રોના નિચોહરૂપે એક સર્વસમન્ત્રયકારી દર્શન—પ્રાંથ આપણને આપે, જે ભારતીય તત્ત્વજ્ઞાનને નવપ્રસ્થાનરૂપ નીવહે, અને દુનિયાને નવજીવનની રચના કરવા માટે મજખૂત પાયા પૂરા પાહે. ગાંધીયુગના દર્શનશાસ્ત્રી જ આ કામ કરી શકશે.

### पं० सुखळाळजी

#### श्री. राहुल सांकृत्यायन

पं० सुखलालजी हमारे तपस्वी विद्याचरणसम्पन्न प्राचीन पंडितोंके प्रतीक हैं। संस्कृत दर्शनके अद्भुत विद्वान होने पर भी उनकी तीव जिज्ञासाको देखकर आर्थ्य होता है। हर नये ज्ञानको अर्जित करनेके लिये इस वार्षक्यमें भी तैयार रहते हैं। वर्षी पहलेकी वात है। हसके आचार्य इचेर्वात्स्कोके "दुद्धिस्ट लाजिक" को पढ़वाकर उन्होंने सुना था। कह रहे थे, उसका हमारी भाषामें अनुवाद होना चाहिये और हरेक संस्कृतके दर्शनाचार्यको उसे पढ़ना चाहिये। तिच्यतमें बौद्ध न्यायकी बहुत-सी पुस्तके मुझे मिलीं, जिनके लिये सबसे अधिक प्रसन्नता आचार्य इचेर्वात्स्की और पं० सुखलीलजीको हुई। 'प्रमाणवार्त्तिक भाष्य' को प्रकाशित होनेमें बौस वर्ष लग गये। पहले तो आशा ही नहीं थी कि वह कभी प्रकाशित होगा भी। पंडितजी तब तक प्रतीक्षा नहीं कर सकते थे। उन्होंने मेरी उतारी हुई प्रतिको मंगवाकर सारा प्रन्थ उतरवा लिया।

में पिछले वीस-पच्चीस दर्पोसे पंडितजीके सम्पर्क में रहा हूँ । उनके सरल और मधुर व्यक्तित्वने और मी मुझे अधिक प्रभावित किया है ।

वह आचार-विचार सबमें अत्यन्त उदार हैं। साम्प्रदायिक संकीर्णता उनसे कोसों दूर रही। अपने समाज द्वारा सुरक्षित निधियोंका उन्हें पूरा अभिमान था, और उनके संरक्षणका प्रयत्न भी करते हैं। पर, उनकी विद्वत्ता उन्हें पूर्ण भारतीय बनाती है। बिहक कहना चाहिये, वह मानवताक अभिन्न अंग हैं। पुराने विद्वानोंमें इतनी अधिक विचार-सहिष्णुता मैन नहीं देखी, यद्यपि सभी मत-मतान्तरके महान् प्रथोंके प्रति आदर और स्नेह मैने दूसरे पंडितोंमें भी देखे हैं।

पंडितजी हमारे वीचमें शतायु होकर रहें और अपनी अपार ज्ञाननिधिसे जिज्ञासुओं और छात्रोंको तृप्त करते रहें ।

मस्री, २२-२-५७

## પ્રજ્ઞાચક્ષું પંડિત સુખલાલઇ શ્રા. રહિશ'કર મહારાજ

પંડિત સુખલાલજને મળવા માટે એક વખત હું ખનારસ યુનિવર્સિંટીમાં શ્રી. ગંગાખેન ઝવેરી સાથે ગયા હતા. તેઓ એ વખતે એમના મુકામ ઉપર નહોતા. અમે થાડી વાર ખેઠા, એટલામાં પંડિતજી આવ્યા. મેં એમના ખુશખખર પૂજ્યા. ત્યાં તા એમણે મને નામ દર્ઇને ખાલાવ્યા. મને થયું કે બહુ વર્ષો પહેલાં ગૂજરાત વિદ્યાપીઠમાં અમે થાડી ક્ષણા માટે મળ્યા હતા. એટલા ટૂંકા પરિચય ઉપરથી એમણે મારા અવાજને પકડી પાડ્યો હશે, ત્યારે જ એ મને ઓળખી શકે ને? આ કેટલી સ્મરણશક્તિ!

પંડિતજીને જોઇ ને પુનર્જન્મના લબ્ય વિચારનું સ્મરણ થઇ આવે છે. ગીતામાં પૂર્વજન્મે યાગ સાધનારના યાગ અધૂરા રહ્યો હાય તા નવા જન્મ લઇ ને એ પૂર્ણ કરે છે, એમ કહેલું છે. એલું જ કંઇક પંડિતજીને જોઇ ને લાગે છે. એમની આજની સિદ્ધિઓ એમના પૂર્વજન્મનું ફળ કેમ ન હાય? સ્વામી દયાનંદ સરસ્વતીના ગુરુ સ્વામી વિરજ્યનંદજીનું જીવનચરિત્ર મેં વાંચેલું. એ પણ બાળપણથી અધ છતાં પ્રજ્ઞાચક્ષુ ને મહાન વૈયાકરણી હતા. પંડિતજીને જોઉં છું ત્યારે સ્વામી વિરજ્યનંદજીનું ચિત્ર મારી આંખા આગળ ખાંકુ થાય છે.

ખાળપ્રણુમાં જ એમની ખન્ને આંખા ચાલી ગઈ છે; પણ લારે પુરુષાર્થં કરીને તેઓ પ્રતાચક્ષુ ખન્યા છે. ધર્મ અને તત્ત્વત્તાનના એમના ઊંડા અભ્યાસ, ખીજાની આંખે કરેલું ખહેાળું વાચન તથા અવલાકન, તેમ જ કાઈ પણ અભ્યાસના વિષય કે પ્રસંગાના આકલનમાંથી તત્ત્વ પારખી કાઢવાની એમની સદ્દમ મેધા જોઈ તે આપણને સૌને આશ્ચર્ય થાય છે.

કુમારી હેલન કેલર વિષે આપણે ઘણું સાંભળીએ છીએ, પણ તેઓ તો આપણાથી બહુ દૂર પડ્યાં. પંડિત સુખલાલછ તા આપણી વચ્ચે જ છે; આપણા જેવા જ દેખાતા છતાં આવી મહાન શ્રક્તિ ધરાવતા પ્રતાપુરુષ છે. તેઓ કેવળ આપણા ગૃજરાતનું જ નહિ, પણ ભારતનું એક અમૃહું રત્ન છે. એમના છવનની પ્રક્રિયા જોઈને હું હંમેશાં મુખ્ધ થાઉં છું; અને જયારે જયારે એમને મળવાનું થાય છે, ત્યારે એમને મોઢે થાડી વાતા સાંભળીને ખૂબ સંતાષ અને આનંદ અનુભવું છું.

છેતિર વર્ષ સુધી એમણે એમની શક્તિએ મારફત સમાજની અને સાહિત્યની અનેરી સેવાએ બજાવી છે. એની કદર થઇ રહી છે એ જોઈ માર્યું અંતર હસી ઊઠે છે. એવા મહાન વિદાન પુરુષ વિષે મારા જેવા અભણ માળુસ વિશેષ શું લખે? નમ્રભાવે આ પ્રસંગે હું એમને નમસ્કાર કર્યું છું.

# ર્યાંડિત સુખલાલછ

#### શ્રી. નાનાભાઈ લટ્ટ

પંડિત છતા પ્રત્યક્ષ પશ્ચિય પહેલવહેલા ગુજરાત વિદ્યાપીઠમાં થયા. પૂજ્ય ખાપુએ મને ગુજરાત વિદ્યાપીઠમાં ગાઠવ્યા તે વખતે વિદ્યાપીઠમાં જે અધ્યાપેઠા એકઠા મળ્યા હતા તેઓ દરેક એક એક સ્વતંત્ર વિદ્યાપીઠ સ્થાપી શકે એટલા શક્તિશાળી હતા. તેઓ પાતે જ એક એક વિદ્યાપીઠ હતા, એમ કહેલું વધારે યથાર્થ છે. પંડિતજી ગુજરાત વિદ્યાપીઠના પુગતત્ત્વ વિભાગમાં તે વખતે કામ કરતા હતા. પંડિત સુખલાલજી, સદ્દગત રામનારાયણ પાઠક, સુનિશ્રી જિનવિજયજી, પંડિત એચરદાસજી, શ્રી. રસિકલાલ પરીખ, કાસાંબીજી વગેરે આ વિસાગમાં કામ કરતા હતા. પણ વિદ્યાપીઠમાં હું પંડિતજીની ખહુનજીક ન આવી શક્યો. વિદ્યાપીઠમાં મને એમની વિદ્યાએ મુગ્ય કર્યો, પણ એમના જીવનનું બીજીં પાસું જોવા–જાણવાતા મને ત્યાં વખત ન મળ્યા.

સામાન્ય રીતે વિદ્યા એટલે નરી વિદ્વત્તા એવા અર્થ આપણા મનમાં ઊગે છે. આવી વિદ્વત્તા કાં તો નર્યા શબ્દો અને શબ્દોના અર્થ ઉપર રાચે છે અથવા તો વધારે વ્યવહારૂ રૂપ લઇને કાઇ પણ એક વિષયમાં માણુસને પારંગત ળનાવે છે. આથી કરીને આપણા પંડિતા માટે ભાગે પાથી-પંડિતા હોય છે અથવા તા વિદ્યાના કાઇ એક વિસાગમાં નિષ્ણાત હોય છે.

પંડિત સુખલાલ આવા પાયી-પંડિત તો છે જ, પંડિત આવી વિદ્યાના નિષ્ણાત પણ છે; પણ તદુપર્તાત પંડિત છે એ પોતાની પંડિતાઈનો તેમ જ પોતાના નિષ્ણાતપણાના જ્વનની સાથે સાચા સુમેળ સાધ્યા છે; એટલે એમની પંડિતાઈ વધારે તેજસ્વી ખની છે અને એમનું ભારતીય તત્વ- ગ્રાનના પ્રદેશમાં નિષ્ણાતપણું હજી આજે પણ આપણુને જ્વતું લાગે છે. એટલે પંડિતજી પુરાતત્ત્વમાં કામ કરનારા હોવા છતાં નિરંતર અઘતન છે. જર્ણ જેવા જણાતા શખ્દામાં પંડિતજી નવા પ્રાથ્યુ પૂરી શકે છે અને નવા યુગના માનવીની ભૂખ તેમ જ મહે છાના આદર કરી શકે છે. પડિતજી જન્મે જેન છે, તેઓ જેન પરંપરામાં ઊજ્યાં છે, છતાં વૈદિક પરંપરામાં તેમ જ ખોલ પરંપરામાં જે સદંશા રહેલા છે તેના તેઓ આદર કરે છે અને તમામ પરંપરાઓમાં જે દૂધણા દાખલ થઈ ગયાં છે તેના તરફ તેમના એકસરખા વિરાધ છે. આ જ કારણથી આવતી કાલના જે ધર્મની જગતમાં દેખા દઈ રહી છે તેના પંડિતજી એક પુરાગામી છે, એમ આપણને લાગ્યા વિના રહેતું નથી.

આ તા થઈ પંડિતજીની પંડિતાઇની વાત. પણુ એમની પંડિતાઇની સાથે એમની નિરિલિમાનિતા આપણેને મુગ્ધ કરે છે. પંડિતજી દેખાવે સાવ સાદા—કેમ જાણે કાઈ શીળીના ચાઠાવાળા વાણિયા હાય! અષ્ટાવક મુનિના વાંકાંચૂકાં અંગા જોઈ ને જેમ જનકની સભાના પ્રાહ્મણોને હસવું આવ્યું હતું તેમ અજાણ્યા આદમીને પંડિતજીને વ્યાસપીઠ પર જોઈ ને કદાચ હસવું પણુ આવે. પણુ જેઓ હાડકાં—ચામડાંને મૂલવનાર ચમારથી ઉચ્ચ કારિના લોકા છે તેઓ તા પંડિતજીનું આ નિરિલિમાનપણું જોઈ ને મુગ્ધ થયા વિના રહી જ ન શકે. વાણી સાવ સાદી, પણુ અર્થગંભીર ખાલવામાં જરાય અંગ-ઉપાંગની લટકચટક નિક, અને તેમ છતાં અધિકારી શ્રે:તાઓના હૈયા સાંસરી ઊતરી જાય એવી એમની વાતા ભૂતી ન જવાય એવી હોય છે. આ નિરિલિમાનિતા માત્ર વાણીમાં જ નહીં, પણુ પંડિતજીના સમગ્ર જીવનમાં નીતરતી જણાય છે. ખાલવામાં, ચાલવામાં, ખાવામાં, પીવામાં, ખેસવામાં, ઊઠવામાં નરી સાદાઈ, જરાય આડંપર નિક, જરાય કૃત્રિમતા નહિ—નરી સંસ્કારપૂર્ણ સાદાઈ.

પણ આ સાદાઈ એટલે માત્ર જલ પરની મીઠાશ એમ રખે કાઈ સમજે. પંડિતજી જેટલા વિદાન છે, પંડિતજી જેટલા સાદા છે તેટલા જ નીડર છે, નિર્ભય છે. એમનાં વાણી અને વર્તન વિવેકથી ભર્યાં છે, છતાં જગતમાં અને તેમાંય ખાસ કરીને સમાજમાં તેમ જ ધર્મમાં ચાલતાં જૂઠ અને પાખંડ તરફ એમના વિરાધ હમેશાં ઉત્ર હોય છે. દુનિયાના ડાહ્યા માણસા જે જૂઠ તેમ જ પાખંડ સાથે ઘણીવાર માંડવાળ કરે છે તેવી માંડવાળ પંડિતજી કદી પણ કરતા નથી અને જયારે જયારે વિરાધ કરવાના પાતાના ધર્મ જણાય ત્યારે ઊંડા અંતર ને વેદના કરતા શબ્દોથી પંડિતજી વિરાધ કરે છે.

વિદ્વતા, સાદાઇ અને નિર્ભયતાના આવા સુભગ સુમેળ ઘર્ણા ઓછાં માણુસામાં જોવા મળે છે. પંડિતજીને કદાચ આવા માણુસામાં માખરે મુકાય.

વિદ્યાપીઠમાંથી અમે છૂટા પડ્યા પછી મારા પંડિતજી સાથેના પરિચય વધતા આવ્યા છે, અને હેલ્લે હેલ્લે લાકભારતામાં તા એ પરિચય ધણા વધારે દઢ થયા છે. જેમ જેમ હું પંડિતજીના પરિચયમાં વધારે વધારે આવતા ગયા તેમ તેમ મારા તેમના તરફના આદર વધતા ચાલ્યા છે. અમે સૌ લાકભારતામાં પંડિતજીના જીવનની સુવાસ અવારનવાર લઈ શકીએ છીએ, એ અમાર્ સદ્દલાગ્ય છે.

તા. 3-3-૫૭, લાકભારતી, સણાસરા

## भरामाज्ञ पण्डित सुखळाळजी डा० वासुदेवशरण अत्रवाळ

पण्डित मुखलालजीका स्मरण करते हुए एक संमानित विशेषण जो मेरे मनमें आता है वह 'महाप्राज्ञ' है । वे सर्वथा प्रज्ञाके रूप हैं, भीतर-वाहर दीर्घ प्रज्ञासे ओतप्रोत हैं । प्राचीन उपनिपद् युगमें प्रज्ञा ज्ञान्द पर विशेष ध्यान दिया गया था । जीवनकी जो व्यवहारपरायण कुशल वृद्धि है उसे प्रज्ञा कहते थे। अपने निजी विचारों और कर्मोंमें संतुलन प्रज्ञाका लक्षण है। दूसरोंके कर्मोंमें व्यवहारबुद्धिसे और हिताकांक्षासे सहयोग और सहायता देना प्रज्ञाका लक्षण है। प्रज्ञावान व्यक्ति संसारके व्यवहारोंको छोड़ता नहीं: उनमें भरसक बुद्धिकौशलसे प्रवृत्त होता है। उसके प्रत्येक कार्यमें उत्साह और श्रद्धाका बीज रहता है । इस प्रकारकी प्रशस्त बुद्धिमत्ता जिस न्यक्तिमें हो उसे हम प्राज्ञ या प्रज्ञावान् कहेंगे। आजकल जिसे समझदारी या हृदयके आर्जवभावसे युक्त विचार और कर्मकी कुशलता कहते हैं वही प्राचीन परिभाषा में प्रज्ञा कही जाती थी। प्रज्ञाको ही मागधीया पालि भाषामें 'पञ्चा ' और अर्थमागधी वोलीमें 'पण्णा' कहा गया । हमारा अनुमान है कि उसीका रूप किसी. जनपद विशेपकी वोलीमें, संभवतः कुरु जनपदके क्षेत्रमें, 'पण्डा ' हुआ। जैसे प्रज्ञासे युक्त प्राज्ञ, वैसे ही पण्डासे युक्त व्यक्ति 'पण्डित' इस पदवीका अधिकारी हुआ । सच्चे अर्थमें पण्डित होना जीवनकी महती प्रतिष्ठा और सफलता है । दैवयोगसे यह संमानित पदवी श्री० सुखलालजीके नामके साथ लोककी अन्तःप्रेरणाको न्यक्त करती हुई स्वतः जुड़ गई हे, जिसमें उनके विशाल सरस व्यक्तित्वकी अर्थवती झाँकी मिलती है।

श्री० मुखलालजी व्यक्ति नहीं, संस्था हैं। उनके शरीरका गोत्र और नाम जो भी हो, उन्होंने अपना सारस्वत गोत्र वना लिया है। जहां जहां सरस्वती या शारदाकी सची उपासना की जाती है, वहीं श्री० मुखलालजीके मनको रस मिलता है। जहां ज्ञान और विद्याकी चर्चा है, जहां संस्कृति और कलाकी साधना होती है, उस ब्राह्म—सरमें श्री० मुखलालजी अभिपेक करके गढ्गढ् हो जाते हैं। उनके मनमें अभिनिवेशकी सीमाएँ नहीं, न किसी प्रकारका पूर्वात्रह है। उनके मन उदार है। मेंने आज लगभग बीस वर्षोमें जबसे उन्हें जाना है, उनके इसी स्वभाव और स्वहपको सबुशल देखा है। उनके भीतर प्रेरणाका स्रोत कैसा अक्षय्य है, इसकी कल्पना वह व्यक्ति

कर सकता है, जिसने उन्हें साहित्य-जगतके सहयोगियोंके साथ सम्बन्धके अनेक सूत्र जोड़ते हुए देखा है। वे साफ़-सुथरे विचार और तदनुरूप सुघटित सुशिल्पयुक्त कर्ममें दिश्वास करते हैं। स्वयं अपने जीवनमें उन्होंने इसका प्रतिपाठन किया है, और दूसरोमें भी वे इस गुणको देखना चाहते हैं।

अपने जीवनमें उन्होंने जो ज्ञानकी गभीर साधना की है वह स्तुत्य है। पाणिनीय व्याकरण, सिद्धहेम-शव्दानुशासन जसे महान् प्रन्थ, भारतीय जैन और वौद्ध दर्शन, उनमें भी निशेपतः न्याय और प्रामाण्यवादके अनेक विशिष्ट प्रन्थ उनकी स्मृतिमें विद्यमान हैं। उनके तर्क और हेतुओंमें गहरे पैठकर उन्होंने विशिष्ट विचार किया है। उनके इस महत्कर्मका अनुभव करके स्तव्ध हो जाना पड़ता है। उनकी प्रचण्ड दहकती हुई स्मृति ईश्वरका वरदान है, जिसे उन्होंने अपनी एकाप्र निष्ठासे और भी कुशिटनी वनाया है।

किन्तु गुद्ध शास्त्रीय पाण्डित्य तो अन्यत्र भी मिल सकता है। पण्डित-जीकी जो निशेषता है, वह उनका दृष्टिकोण है। उन्होंने प्रत्येक ज्ञानको जीवनकी दृष्टिसे समझने और अर्थानेका अभ्यास किया है। वह पाण्डित्य क्या जो जीवनसे असंस्पृष्ट रहे? वे गान्धीजीके निकट संपर्कमें आये और लगभग ग्यारह दर्पी तक अहमदावाद—गुजरात विद्यापीठमें कार्य करते रहे। अवस्य ही दोनों महान् व्यक्तिओंने एक—दूसरेको पहचाना, और अपने कार्योको जीवनरससे समन्वित बनाकर प्रस्तुत करनेकी युक्तिको ही अपनाया।

कई अवसरों पर श्री० पण्डितजीको निकटसे देखनेका अवसर मुझे मिला है, और श्रितवार उनके प्रित मेंने अपने आकर्षणको वहा हुआ पाया है। जैन साहित्यके सर्वांक्षपूर्ण वृहत् इतिहासकी एक योजना मेरी प्रेरणासे पार्श्वनाथ विद्याश्रमने स्वीकृत की। आरम्भसे ही पण्डितजीने उसमें सिक्रय रुचि ली। न केवल उन्होंने उसका समर्थन किया, वरन् उसके आरम्भिक संगठनमें वहुम्लय परामर्श और सहयोग दिया। योजनाके सम्वन्धमें जो एक वाक्य उन्होंने कहा वह मुझे कभी नहीं भूलता—"यह काम करना है।" आज भी योजनाकी प्रवृत्तियोंमें लगे हुए सब सहयोगी इस प्रेरणाघन स्वृत्ते कठिनाईमें मार्गदर्शन प्राप्त करते हैं। में आनन्दका वह क्षण भी कभी नहीं भूल सकता जब राजकोटकी मेघाणी समितिके निमन्त्रण पर आमन्त्रित होकर 'मेघाणी व्याख्यानमाला के प्रथम व्याख्यान देने में राजकोट जा रहा था और कुछ ही स्टेशन पूर्व बाह्ममुहूर्तमें लगभग चार वजे रेलमें ही सूचना मिली कि पण्डित सुखलालजी उन व्याख्यानोंके अवसर पर उपस्थित रहनेके

ित्ये यात्रा कर रहे हैं। मेरे मन पर उस समय उनके व्यक्तित्वकी जो छाप पड़ी वह अमिट है। में नहीं जानता कि और कितनोंको भी उनके इस प्रकारके रसपूर्ण व्यक्तित्वका मधुमान अनुभव प्राप्त हुआ होगा। मेंने इसे अपना सौभाग्य ही माना कि उन्हींके सभापितत्वमें में 'प्राचीन भारतीय छोकधर्म' पर अपने व्याख्यान सुना सका। उस समय भी उन्होंने जिस हृदयकी महत्ताका परिचय दिया था और श्रोताओंको सिब्रिशेप रूपसे उक्त विपयकी ओर आकृष्ट किया था, वे मधुर संस्मरण मेरे मनमें निहित हैं।

पण्डितजीने अनेक शास्त्रीय प्रन्थोंका निर्माण किया है, पर उनके एक विशेष कार्यका मेरे मनने वरावर अभिनन्दन किया है। वह उनका सिद्धसेन दिवाकरकी द्वार्त्रिशिकाओंके विषयमें अध्ययन है। कहा जाता है कि वसीस—वसीस श्लोकोंकी वसीस द्वार्त्रिशिकाएँ सिद्धसेनने लिखी थीं, जिनमेंसे २२ अभी तक उपलब्ध हैं। उनका मूल संस्करण कभी छपा था। आर्थ्य है कि सिद्धसेन जैसे महिमाशाली मस्तिष्ककी इन कृतिओंकी ओर विद्वानोंका ध्यान कैसे नहीं गया?

सिद्धसेन गुप्तयुगके न केवल गम्भीर दार्शनिक थे, किन्तु उससे भी अधिक वे संसारिणी प्रज्ञासे समन्वित व्यक्ति थे। मेरी कल्पना है कि व्यक्तित्वके जिस क्षीररसकी उपलब्ध हमें पण्डित सुखलालजीमें होती है उसीके नवनीतसे सिद्धसेनका स्वरूप निर्मित हुआ था। उनकी द्वात्रिशिकाओंको पढ़ते हुए मेरे मनमें उनके विपयमें विचित्र कल्पनाएँ आई हैं। श्री० पण्डितजीकी दृष्टिने सिद्धसेनके उस पक्षको पहचान लिया और सन्मित्रप्रकरणकी प्रस्तावनामें उन सवका परिचय देनेके अनन्तर उनमेसे एक द्वार्त्रिशिका—वेदवादद्वार्त्रिशिका—पर भाष्य लिखकर उस महान् आचार्यको पुनः हमारे दृष्टिपथमें लानेका उपक्रम किया है।

मनुष्यके शतसांवत्सिरिक जीवनमें आयुष्यका भाग वहीं मानना चाहिए जिसमें सोद्देश कर्मकी आराधना की गई हो। पण्डितजीका जीवन उसीका निदर्शन है। विश्वके दिव्य कोपमें जो आयुष्य रूपी अमृत है, उसका शतधार प्रवाह पण्डितजीको प्राप्त हो यही ईश्वरसे प्रार्थना है—

#### " आयुरस्मासु घेहि, अमृतत्वम् आचार्याय ।"

" आचार्य अमर हों—ज्ञान अमर हो, उसे अमर बनानेके लिये शिष्योंकी किइयाँ जुड़ती रहें।

### શ્રીમાન પંડિત શ્રી સુખલાલજ મુનિરાજ શ્રી પુષ્યવિજયજ

વિદ્યાગુર,—શ્રીમાન પંડિત સુખલાલ મારા વિદ્યાગુરુ છે. આપણા જવનની પ્રગતિ માટેનાં જે વિવિધ અંગા છે તેમાં રિદ્યાગુરુ એ એક વિશિષ્ટ અંગ છે. મારા જવનમાં મેં જે અનેકાનેક સાધુ રિદ્યાગુરુ એ એક વિશિષ્ટ અંગ છે. મારા જવનમાં મેં જે અનેકાનેક સાધુ રિદ્યાગુરુ એ અને ગૃહરથ વિદ્યાગુરુ એ મેળવ્યા છે. એ સૌમાં સર્વાચ્ચ સ્થાન હું બે વ્યક્તિઓને આપું છું. તેમાં પ્રથમ સ્થાન પૂજ્યપ્રવર, સતન ત્રાને પાસનાપરાયણ, અનેક ત્રાન-ભાંડારાના ઉદ્યારક, વ્યવસ્થાપક અને શ્રી જૈન આત્મનંદ ગ્રંથરતનમાળાના સંપાદક શ્રી ચતુરવિજય મહારાજનું છે, જેઓ મારા દીક્ષાગુરુ અને શિક્ષાગુરુ છે. જવનના ચૌદમે વર્ષે મને મારી જન્મદાત્રી અને ધર્મદાત્રી માતાએ (જે આજે વૃદ્યાવસ્થામાં જવંત છે અને જેમનું નામ સાધ્વીજ શ્રી રતનશ્રીજ છે) તેમના ચરણમાં સાપ્યો અને તેમના જ શ્રીચરણામાં હું દીક્ષા અને શિક્ષા પામ્યો. મારી યાગ્યતાનુસાર તેઓશ્રીએ અતિયાગ્યતાપૂર્વક મને અનેક વિષયાની જાતે તેમ જ અનેક પાંડિતા દારા ક્રમિક શિક્ષા આપી. અનેક પ્રકારનાં કાર્યોની કુશળતાની પ્રાપ્તિ પણ મને તેમના જ દારા થઇ છે અને તેમના જવનમાંથી મેં ઘણી ઘણી પ્રેરણા અને યાગ્યતા મેળવી છે. આજે મારામાં જે કાંઈ છે તેનું મૂળ આ ગુરદેવ જ છે.

ખીજું રથાન પંદિત શ્રી સુખલાલ છતું છે, જેમણે મને એકાંત આત્મીય-ભાવે અધ્યયન કરાવ્યું છે, તેમ જ પ્રસંગે પ્રસંગે મને અનેક વિષયોનું જ્ઞાન પુસ્તકા દ્વારા નહિ પણ મોઢેથી જ આપીને મારી દિષ્ટિને તેમણે વિશદ બનાવી છે. મારા છવનના યાગ જ કાઈ એવા વિચિત્ર હશે કે જેથી હું મારા છવનના પ્રારંભથી અનેક પ્રકારનાં કાર્યોમાં પરાવાઈ જવાને લીધે છવનમાં અધ્યયન અતિ અલ્પ કરી શક્યો છું. તેમ છતાં મારા ઉપર વિદ્યાગુરુઓના એવા પ્રેમ હતા કે જેથી આજે મારી એ ઊણપ કાર્દની નજરે નથી આવતી; છતાં એ વાત તા દીવા જેવી છે કે મારું અધ્યયન અતિ અપૂર્ણ છે.

આ ખંને ગુરુઓએ મારા તીખા રવલાવને આનંદથી છરવીને પણ મને દરેક રીતે સમૃદ્ધ કર્યો છે. બે ગુરુઓમાંથી એક ગુરુશી કે જેઓ મારા છવનનું સર્વ'રવ હતા તેઓ તો આજે રવર્ગવાસી થઇ ચૂકચા છે. પણ એક ગુરુ આજે વિદ્યમાન છે, જેમની પાસે આજે પણ હું અનેક રીતે અધ્યયન કરું છું. આજે જ્યારે પણ હું મારા આ વિદ્યાગુરુ પાસે જાઉં છું ત્યારે તેઓશ્રી,

ગમે તેટલા કાર્ય વ્યસ્ત હાય તેમ છતાં, પાતાનું દરેક મહત્ત્વનું કાર્ય છે હીને પણ મારી સાથે અનાકુળપણે પાતાના અતિગં બીર અધ્યયન અને ચિતનમાંથી ઉદ્દભવેલી અનુભવપૂર્ણ વાતા કરે છે, જેથી છવનમાં નવું ત્તાન અને સ્કુરણાઓ જાગે છે. ઉપર હું કહી આવ્યા છું કે મારા છવનમાં મેં અધ્યયન ઘણું એ છું કર્યું છે, તે છતાં મારા વિદ્યાગુરુશીએ પ્રસંગે પ્રસંગે અનેકવિધ દાર્શનિક, શાસ્ત્રીય આદિ અનેક વિષયા માહેથી જ એવી રીતે સમજાવ્યા છે જેથી આજે લગમગ અનાળાધપણે હું મહાશાસ્ત્રોમાં પ્રવેશ કહી શકું છું.

અા રીતે મેં મારા જીવનમાં બે ગુરુઓ દાગ છવંત પ્રેચ્ણા મેળવી છે. તેમાં શ્રીમાન પહિનજીનું સ્થાન પણ અતિવિશ્વિષ્ટ છે. હું આ બંને ગુરુઓને અંતરમાંથી કદીયે વિસારી શકું તેમ નથી.

शानगांसिय अने प्रतिसा— श्रीमान पंडितळ्ळे तेमना ळवतमां सर्व देशीय ज्ञाननी साधना डरी छे. तेमनुं ज्ञान डार्ड ळेड विषयने सक्षीने छे तेम नथी. पख् तेमनुं ज्ञान खणुं ज्यापड अने विश्वतासुणी छे. कैनसंबमां तेमनी कोडी लाज्ये क मणी शडे ळेटलुं ज्ञान पंडितळ धरावे छे. कैन हार्शनिड, आगमिड अने डर्म वाह विषयड साहित्यनुं तेमखे खणा बिंडाख्यी अवगाहन डर्युं छे. वर्तमान युगमां कैनहरां नमान्य अनेडान्तवाह विशे तेळाळे तबरपशीं यिंतन डर्युं छे अने के विशेना संण्याणंध यिंतनपूर्ण् सेणा तेळाश्रीळे सण्या छे, केने आके कैनायार्थी अने कैन मुनिवर्ण आहर्यी कुळे छे.

જેતેતર દાર્શનિક સાહિત્ય, ઉપનિષદા આદિનું અધ્યયન અને ચિંતન પણ તેઓ શ્રીએ એટલા જ ઊંડાણ્યી કર્યું છે, અને જ્યારથી તેમણે ઇંગ્લિશ લાષાને સ્વાયત્ત કરી તે પછી તા તેમણે સેંકડા પાશ્ચત્ય અને પોર્વાત્ય વિદ્વાનોએ લખેલા તત્ત્વચિંતનપૂર્ણ સંખ્યાબંધ શ્રંથાનું અપગાહન કરી પાતાના ત્રાનને અમર્યાદિત બનાવ્યું છે. એ જ કરણ છે કે શ્રીમાન પંદિનજી જયાર પણ એકના એક વિષયને ફરી ફરી ચર્ચે છે ત્યારે પણ તેમાં નવીનતા અને પ્રૌઢત નું સૌને દર્શન થાય છે. પંદિતજીની શ્રતિલા પણ એવી છે કે જેથી તેઓ પ્રત્યેક વિષયને ગંભીર રીતે સ્વાયત્ત કરી લે છે. આજે આટલી ઉંમરે પણ પંદિતકાનો શાસ્ત્રવ્યાસંગ લેશ પણ એછા થયા નથી પાતાની પ્રકૃતિને સ્વસ્થ રાખવા પંદિતજી લણી લણી લાંધણા અને અર્ધ લાંઘણા ખેંચી કાઢે છે, પરંતુ શાનાપાસનાની લાંઘણ તેઓ ભાગ્યે જ કરે છે. ગમે તેવી પરિસ્થિતમાં દિવસે કે રાતે શ્રીમાન પંદિતજીનું તત્ત્વચિંતન નિરાળાધપણે ચાલતું જ હોય છે.

શ્રીમાન પંડિત માત્ર શાસ્ત્રનિષ્ણાત કાશીના પંડિત જેવા પંડિત નથી, પરંતુ તેઓ ધાર્મિક, સામાજિક, રાજકીય ભાષાશાસ્ત્ર આદિ અનેક વિષયાનું ઊંડું ત્રાન ધરાવે છે. એ જ એમના ત્રાનગંભીયંનું સાધક બન્યું છે. આજે મને બાસઠ વર્ષ થવા આવ્યાં છે. તેમાં હું લગભગ મારા બાળપહુથી જ એટલે કે વીસ વર્ષની ઉંમરે શ્રીમાન પંડિતજનો વિદ્યાર્થી બન્યો છું. મેં પંડિતજને સતત અધ્યયનપરાયણ અને ચિંતનપરાયણ જ જોયા છે. વિવિધ શાસ્ત્રોના વિવિધ વિષયોની તેમણે એક જ દર્ષિએ નહિ, અનેક દર્ષિએ છણાવટ કરી છે. તેમાં વિચારપરાહ્મુખ સાંપ્રદાયિક ભાવનાને કદીયે સ્થાન આપ્યું નથી. તે છતાં તેઓશ્રીએ સાંપ્રદાયિકતાને કદીયે નિરુપયાગી માની નથી; પરંતુ એ સાંપ્રદાયિકતા એવી ન હોવી જોઈએ કે જવન-વિકાસના માર્ગ અને સત્ય–ત્રાનની આરાધનામાં બાધક થાય. શ્રીમાન પંડિતજ્યે જૈનદર્શનના આ વ્યાપક દર્ષિબંદુને લક્ષમાં રાખીને જે વિદ્યાસાધના કરી છે તેથી જ તેમની દર્ષિ અતિગંભીર, સત્યાનવેષી અને તાત્ત્વક બની છે.

ધારણાશક્તિ—શ્રીમાન પંડિતજ જોક શતાવધાની નથી, તે છતાં તેમની સ્મરણશક્તિ અતિ જીવંત છે. જીવના આદિકાળથી તેમણે જે જે અધ્યયન કર્યું છે એ બધા વિષયા આજે પંડિતજીને માટે તાજ જ જોવામાં આવે છે. માટે લાગે અધ્યયન કરનાર માટે એવું હાય છે કે જે વિષયતા જયારે અભ્યાસ કરતા હાય ત્યારે તા તે સાજ્યતાજ હાય છે, પણ પાછળથી તે નહિવત બની જાય છે, જ્યારે પંડિતજી માટે તેમ નથી. દા. ત. પંડિતજીને આપણે કાઇ સંસ્કૃત ભાષાના પ્રયોગ વિષે કાંઈ પૂછીએ કે આ શબ્દપ્રયોગ વિષે કેમ સમજવું, ત્યારે પંડિતજી સિલ્લે કેમ્બ્યાકરણના અધ્યાય, પાદ અને સૂત્ર સુધ્ધના નંબર આપીને આપણને જવાળ આપશે એ જ રીતે બીજા વિષયામાં પણ આપણે પૂછીશું તા તે તે વિષયના મૌલિક રથાનાની યાદી આપવા પૂર્વક જ પંડિતજી આપણી સાથે વાત કરશે. દરેક વિષયમાં આવી તાજી રમૃતિ એ પંડિતજીની અવધાનશક્તિ કે ધારણાશક્તિના જવંત પુરાવો છે.

ખીજી રીતે આપણે પંડિતજીની ધારણાશક્તિ અને સ્મૃતિને જોઇ એ. તેઓ શ્રી જ્યારે કાઈ ગ્રંથને કે વિષયને હાથમાં લે છે, ત્યારે એક જ ગ્રંથની અનેક વ્યાખ્યાઓ કે તે તે વિષયના અનેક ગ્રંથાને એકો સાથે સાંભળી લે છે, અને ત્યારબાદ કયા કયા વ્યાખ્યાકારા કે ગ્રંથકારાએ કઈ કઈ રીતે તે તે વિષયનું પ્રતિપાદન કર્યું છે, કર્યા કર્યા એક પ્રીજનાં મંતવ્યા જુદાં પડે છે, તે તે આવાર્યોના પ્રતિપાદનમાં કઈ કઈ વિશેષતાએ છે, ઇત્યાદિનું પૃથક્કરણ

તેઓ ખરાખર કરી લે છે. સેંકડા શ્લાકપ્રમાણ અનેક ગ્રંથસંદર્ભીને સ્મરણમાં રાખી તેનું આવું પૃથક્રકરણ કરવું એ પંડિતજીની ધારણા અને સ્મરણશક્તિના સચાટ પુરાવા છે.

સામાન્ય રીતે લોકામાં કિવદન્તી ચાલે છે કે 'સાઠી છુદ્ધિ નાઠી.' આ કિવદન્તી સામાન્ય જડ જનતા માટે સાર્થક હશે, પરંતુ જ્ઞાનાપાસનાપારાયણ વ્યક્તિઓ માટે એ કદીયે સાર્થક નથી, જેની સાક્ષી શ્રીમાન પંડિતજી પૂરે છે. આટલી ઉંમરે પણ પંડિતજીની રમરણશક્તિ સ.જી-તાજી છે; એટલું જ નહિ, પણ તે સ્મરણશક્તિ આજે યૌવનવયે પહેાંચી છે.

શું પ્રાચીન કાળમાં કે શું આજના યુગમાં આપણને આવા હગલાળધ પુરાવાએ મળી આવશે કે જેમનું જીવન ચિંતનપરાયશ હાય છે. એવી વ્યક્તિ-એાની ખુદ્ધિ, સ્મૃતિ કે પ્રતિભા માંદગીમાં કે મૃત્યુની અન્ત્ય ક્ષણ પર્યન્ત જેવીને તેવી જ રહે છે. સ્થવિરશ્રી વજસ્વામાંએ આર્યરક્ષિતને છવનના અંત પર્યાન્ત વિદ્યાધ્યયન કરાવ્યું હતું. રથવિરશ્રી આર્યારસિતસૃરિ એકસા વીસ વર્ષની ઉંમરના હતા. તેમણે પાતાના વિદ્વાન શિષ્ય રથવિર આર્યાં દુર્જા લિકા પુષ્યમિત્રને જ્વનના અંત સુધી વિદ્યાદાન દીધું હતું માયુરી અને વલભી વાચનાના પ્રવર્તક સ્થવિરા પણ વૃદ્ધ હતા. વિશેષાવશ્યકભાષ્ય ઉપર સ્વાપત્<u>ન</u> ટીકા લખનાર આચાર્ય જિનલદ્ગણિ ક્ષમાશ્રમણ છઠ્ઠા ગણધરવાદ સુધી ટીકા લખતાં લખનાં કે લખીને સ્વર્ગવાસી થયા. આચાર્યશ્રી હરિલદસરિ તત્ત્વાર્યની ટીકા રચતાં રચતાં જ પરલાકવાસી થયા. આચાર્યશ્રી મલયગિરિ આવશ્યક-સુત્રની અને ખહુત્કલ-સુત્રની વ્યાપ્યાઓ અપૂર્ણ રાખીતે દેવલાકવાસી થયા. **છેલ્લા છેલ્લા ન્યાયવિશાસ્ટ ન્યાયા**ચાર્ય મહાપાધ્યાય શ્રી યશોવિજયછ પણ સંખ્યામાં ધુ ગ્રંથાને અધુરા રાખી સ્વર્ગસ્થ થયા. પ્રાચીન યુગમાં ઘર્ષ ગયેલા સંખ્યાળધ મહાનુભાવામાંથી ખે-પંચની આ વાત થઈ. વર્તમાનમાં પણ આજે વૃહાવસ્થામાં રહેલા અનેક મુનિવરા એવા છે કે જેઓ સતત અધ્યયનપર ત્યારા રહે છે. આગમાહારક શ્રીમાન સાગરાનંદસરિ મહારાજના મેં <mark>છેલ્લાં છેલ્લાં સુરતમાં દર્શન કર્યાં, ત્યારે તેમને લ</mark>ણીવાર વાયુની અસહ્ય તક્લીફ રહેતી. ત્રણ ત્રણ દિવસ સુધી સુવાય, ખેસત્ય કે ઉદાય ન ઉ. એવી અવરથામાં પણ તેમની પાસે કાગળ, પેન્સિલ પડવાં જ હોય. આ અવસ્થામાં જે રકુરણા થાય તેને પાતે તરત ૮૫કાવી લેતા. આ જ રીતે જૈનેતર અને પાર્શ્વાત્ય તત્ત્વચિંતકાની અનેક હક્ષ્મકતા આપણી સામે છે. જે ઉપરથી આપણને એ ખાતરી થાય છે કે જેમનું હવન જ્ઞાનાપાસનામય અને તાત્ત્વિક ચિંતનમય હાેય છે

તેમની ચૈતન્યશક્તિએ છવનની અન્ત્ય ક્ષણે પર્યં ત છવતી જાગતી જ રહે છે. શ્રીમાન પંડિતજીની પણ ચૈલ્યશક્તિ સુચારુરૂપે છવતી જાગતી જોવામાં આવે છે.

ગુભમાહકતા—પંડિતજની દર્ષિ હંમેશાં ગુલગાહિણી જ રહી છે. ગમે તે સંપ્રદાયનાં શાસ્ત્રો વાંચે, ગમે તેવી વ્યક્તિનાં લખાણા વાંચે કે ગમે તે વ્યક્તિના પરિચય સાધે,-એ બધાય પ્રસંગામાં તેમની દર્ષિ ગુણગ્રાહિણી જ રહી છે, એ તેમનાં લખાણા ઉપરથી અને તેમની સાથેના વાર્તાલાપ પરથી અનુલવી શકીએ છીએ. શ્રીમાન પંડિતજનું ગુણુત્રાહકપણું કેવું છે તેનાં ઉદાહરણા તા મારી પાસે અનેક છે; પણ તેમાંનું એક પ્રસંગાપાત્ત ટાંકું છું. એક વાર હું અને પંહિતજ સાથે ખેઠા હતા, ત્યારે વાર્તાના ક્રાઈ પ્રસંગ આવતાં તેમણે આચાર્યશ્રી લાવણ્યસરિ વિરચિત સિહસેનીયા દ્વાત્રિશિકાઓની ટીકા અને મુનિશ્રી ધુરંધરનિજયજીએ તૈયાર કરેલ નિહ્નવવાદ આદિ વિષયમાં વાત કરી કે—"મહારાજ છ! મેં આ ગ્રંથા જોયા. વસ્તુના પ્રતિપાદનની શૈલી ગમે તેવી હો, પણ જ્યારે વ્યક્તિને વસ્તુ ખરાખર ગ્રાહ્ય થઇ હોય ત્યારે વસ્તુના હાર્દને તે પાતાના લખાણમાં ઉતારી શકે છે, અને એ રીતે આવાં લખાણા તાત્ત્વિક દર્ષ્ટિએ આદરપાત્ર છે." આ તા માત્ર એક ઉદાહરણ જ આપ્યું છે. પણ પંડિનજી સાથે વાતા કરવામાં અનેકાનેક પ્રસંગામાં તેમની ગુણપ્રાહકતા તરી જ આવે છે. આ ગુણગ્રાહકતાને લીધે જ તેઓ હરેક વિષયમાં તટસ્થ પરીક્ષણ પણ વ્યવસ્થિત રીતે કરી જાણે છે

સ્વાતંત્ર્ય—પંડિતજી જીવનવ્યવહારમાં અને વિચારામાં હમેશાં સ્વતંત્ર રહ્યા છે. પે:તાની વિદ્વત્તા વિષે તેમને કદીયે અલિમાન જાગ્યું નથી. કાઇ પ્રક્ષે: ભન તેમને કદીયે આકર્ષો શક્યું નથી. તેમના જીવનમાં એવા ઘણા પ્રસંગા આવ્યા છે, જેમાં અનેક જુદી જુદી વ્યક્તિઓએ તેમને અનેક રીતે આકર્ષવા પ્રયત્ન અદર્થા છે, પરંતુ જયારે તેમને ખખર પડે કે આ બધું પ્રક્ષે!ભનર્ય પ્રે, ત્યારે તેમણે સામી વ્યક્તિને સાફ સાફ કહી જ દીધું છે કે—"તમારા પક્ષમાં કે વાડામાં આકર્ષવા માટે કે અમુક ઉદ્દેશથી જ જો આ હે.ય તા આપણા સંખંધ અહીં જ પૂરા થાય છે." પંડિતજીને નામે કાઈ ફળ વેચી ખાવા માગે તો તે કદીયે શક્ય નથી. પાતાની પ્રતાને ગીરા મૂકીને તેઓ કદી વાત કરતા નથી. એવા પ્રસંગ ઉપરિથત થતાં જ તેઓ તેને કાપી નાખે. તેઓ પાતાના વિચાગમાં હમેશાં સ્વતંત્ર જ રહ્યા છે. કાઈનાય ગમા—અણગમ ની કે માનાપમાનની તેમણે આ માટે દરકાર રાખી નથી. તેમ છતાં પાતાના વિચાગ અયોગ્ય ભાસતાં તેનું પરિવર્તન કરવામાં પણ તેઓ આનાકાની કરે તેવા નથી.

પંડિતજની સેવા—શ્રીમાન પંહિતજીએ વ્યાપક રીતે જૈન પ્રજાની જે સેવા કરી છે તે ચિરસ્મરણીય જ રહેશે. તેમણે જૈન તત્ત્વશાનના પ્રાસાદભૂત સન્મતિતર્ક જેવા મહાન ગ્રંથને સંશોધિત કરીને એક મહાન કાર્ય કર્યું છે. તે ઉપરાંત પ્રમાણમીમાંસા, ત્રાનભિંદુ આદિ ગ્રંથોને સુયાગ્ય રીતે સંપાદિત કર્યા છે. દેવેન્દ્રસૃષ્ટ્રિત કર્માં ગ્રંથોનો હિંદી અનુવાદ તેમણે કર્યો છે. આજ સુધીમાં તેમણે વિવિધ વિષયના ચિંતનપૂર્ણ લેખા લખ્યા છે. આ બધાં કાર્યોમાં કચારેક એકબીજાને ગમતી અણુગમતી બાબતોના સમાવેશ થવા હતાં વિજ્ઞ જૈન પ્રજાપાંડિતજીની વિશિષ્ટ સેવાના રવીકાર કરશે એમાં લેશ પણ શંકાને રથાન નથી.

અ તિમ નિવેદન- શ્રીમાન પંડિતજીએ જીવનમાં અતિવિશાળ ચિંતન-પૂર્વક વિદ્યાસાધના અને આરાધના કરી છે; એટલું જ નહિ, પણ ભાઈ દલસુખ માલવણિયા જેવા પાતાની જ કક્ષાના તત્ત્વનિંતક શિષ્યને પણ તૈયાર કર્યા છે. ઉપરાંત ડૉ. નથમલજ ટાટિયા, શ્રીમતી ડૉ. ઇન્દુકળાપ્યહેન વગેરે અનેક વ્યક્તિએ માટે પ્રૌઢ વિષયના મહાનિયાંધ (ચિસિસ) લખવામાં સાક્ષી અને પ્રેરણાદાયક બન્યા છે. અતેક વિદ્વાનાએ એમની પાસેથી ગંભીર વિચારા મેળવ્યા છે, અને મારા વિશ્વાસ છે કે પંદિતછ પાતાની જિંદગીમાં ધણું ધણું કરી જશે. છતાં ય મારી એક હુક્કદાર શિષ્ય તરીકે બીખ છે કે શ્રીમાન પંડિજીએ પાેતાના જીવનમાં અધ્યયન કરતાં આચાય<sup>લ</sup>શ્રી સિહસેન દિવાકર, આચાર્ય શ્રી મલ્લવાદી, યાદિનીમહત્તરાપુત્ર શ્રી હનિભદાચાર્ય અને યશાવિજયે.પાધ્યાય વિશે અને તેમના ઝાંથરાશિ વિશે પાતાના હૃદયમાં જે વ્યાપક અને ગંભીરાતિગંભીર વિગતાના સંચય કર્યા છે તેને યથાસમય મૂર્વ રૂપ આપી ભારતીય પ્રજાને અને તે સાથે જૈન પ્રજાને સમૃહ ળનાવે. મારી આ બીખ માત્ર તટરથ રહીતે માહાની જ બીખ નથી, પણ તે અંગે જે કીઈ સાધના આવશ્યક હોય તે ખર્ધાય પૂરા પાડવાની પ્રતિહ્યા સાથેની ભીખ છે. તે માટે અતિ આવશ્યક આર્થિક સાધનના પણ આમાં સમાવેશ કરીને જ હું બીખ માગી રહ્યો છું. હું તા વર્ષોથી આવી આશા રાખું છું અને શ્રીમાન પંડિતજીને પ્રસંગે પ્રસંગે વિનંતિ પણ કરું છું અને આજે ગુરુગુગાન-પ્રસંગે પુનઃ પણ વિનનું છું.

શ્રીમાન પંડિતજીએ પ્રસંગે પ્રસંગે ઉપર્શુક્ત મહાયુરુષા વિષે જે ટૂંકી ટૂંકી નેધા કરી છે અને જે ભાવા વ્યક્ત કર્યા છે તે જોયા પછી અનેકાનેક જૈન વિદ્વાન મુનિવરા અંતરથી માને છે કે આ મહાયુરુષાનું તાત્ત્વિક જીવન અને એમના પ્રાથરાશિનું તાત્ત્વિક પરીક્ષણ શ્રીમાન પંડિતજી સિવાય આલેખી શકે એવી ખીજી એક પણ વ્યક્તિ જૈન સમાજમાં તેમ જ અન્ય સમાજમાં છે જ નહિ.

#### अञ्जलिः

### पं० श्री रामकुवेर मालवीय, साहित्य-प्रधानाध्यापक वनारस हिन्दू यूनिवर्सिटी

वभूव यो भारतवर्षभूमौ सौराष्ट्रदेशे रमणीयशोभे । यो लीमलीयामनिवासभूभिः श्रीसंघजीनामकवैद्यसम्राट् ॥१॥ स संघवीगोत्रविभूपणं सच्छवेताम्वरो जैन इति प्रसिद्धः । सर्वस्य लोकस्य महोपकर्ता प्रम्णा सतां मानसमाचकर्प ॥२॥ तस्यैव पुत्रः कमनीयमूर्तिर्महाप्रभावो मितमान् सुधीरः । वाल्येऽपि यस्य प्रतिभा प्रगल्भा शीलं सदानन्दकरं बुधानाम् ॥३॥ काशीमनुपाप्य गृहीतवान्यः शिक्षां विशिष्टां किल देववाण्याम् । शनैः शनैः ख्यातयशा वभूव सुपण्डितः श्रीसुखलालजैनः ॥४॥ न्यायस्य जैनस्य समर्थवेत्ता तथाऽन्यशास्त्रस्य स पारदर्शी । विद्याविभूत्या विनयेन सद्यः संख्यावतां मानसमध्युवास ॥५॥ न्यायं तु नव्यं समधीत्य विद्वाञ्च्छीवालकृष्णादुभुवि पण्डितेन्द्रात् । श्रीमालवीयेन महात्मना यो विद्याकृतं गौरवमाससाद ॥६॥ सरस्वतीपादसरोजसेवया ततो गुरोरङ्घरजोऽनुकम्पया । यो विश्वविद्यालय एव काऱ्यामध्यापकोऽभूत् प्रथितो गुणौघैः ॥७॥ विद्यासदभ्यासविमण्डितान्तस्सुपण्डिताः के न भवन्ति भव्याः । परन्तु विद्वान् कथितो भवान् यो मनोगतं संशयमुच्छिनत्ति ॥८॥ अन्बोऽपि यो दृष्टिविशेषयुक्तो लोकेषु शास्त्रेषु च दृष्टसारः । कृशोऽपि यो ह्यात्मवलप्रगल्भो जितेन्द्रियः सत्स् सुलन्धमानः ॥९॥ करेण यो लेखनशक्तिहीनः परं प्रसिद्धस्त सुलेखको यः । तमेव विद्यागुर्वोऽतिमान्या अद्यस्थितं गौतममामनन्ति ॥१०॥ शिक्षासमुद्धासितमानसान्तःशिष्यास्त्वदीया विचरन्ति लोके । सहस्रदाश्चन्द्रमयूखरम्यां समुज्ज्वलां कीर्तिमुदाहरन्ति ॥१९॥ भवदुगुणानां सुरनिम्नगायां स्नानेन वाणी किल मामकीना । अतीवनैर्मल्यमवाप्नुवाना कं कं गुणं नैव तु संनिधत्ते ॥१२॥ भवत्सुहृद् –रामकुवेरसंज्ञैः साहित्यवित्सेवकमालवीयैः । श्रीमत्सु जैनेन्द्रधुरन्धरेषु पद्यप्रसृनाङ्गलिरर्पितोऽयम् ॥१३॥

वनारस, ९-५-'५७

# A Pure-hearted Servant of Light Shri Gurdial Malik

In the days of noise and show, quiet and consolidated work is rather rare. To me revered Pandit Sukhalalji, therefore, is a monument of such unusual achievement. His wide and varied and deep scholarship is reminiscent of Rishis of old. His unbounded zeel for, and pursuit of, knowledge have helped him triumph over handicaps of all sorts.

Panditji, however, is not only an encyclopaedia of learning, but he is also a man of character with rocklike rectitude. Thus, he is, every inch of him, a devoted and dynamic seeker of the Word of which the Bible says, "The Word was God and with God."

Panditji is, indeed, a pure-hearted and pure-minded servant of the Goddess of Light.

My humble and reverent salutations, therefore, to him. May his shining example imbue me with ever-increasing and ever-deepening aspiration after, and inquiry for the Light "that was, is and ever shall be."

### Original Thinker

#### Dr. T. R. V. Murti

Sayaji Rao Gaekwad Professor of Indian Civilization and Culture, Banaras Hindu University.

I feel greatly honoured in associating myself in paying my respectful felicitations on the Revered Pandit Sukhlalji's completion of seventy five years of age. Panditji has dominated the world of Indian philosophy and religion for the last forty years and more by his deep scholarship and noble personality. His philosophical writings on various topics and the scores of his learned and critical introductions and notes to philosophical classics will stand as abiding monument to his peculiar genius and scholarship.

I came into contact with the Revered Panditji nearly twenty years ago when he was actively teaching in the Benares Hindu, University as the incumbent of the Jain chair of Logic and Metaphysics in the Sanskrit Mahāvidyālaya. I have been privileged to enjoy his valued friendship all these years. Numerous were the occasions when we have had lively philosophical discussions on the roadsides or in his study; most of these just occurred without pre-arrangement, or set purpose. And seldom have I come back from these discussions without receiving new light or striking interpretations even on subjects which I thought I understood quite well. Of course, Panditji's scholarship of Indian thought is surprisingly comprehensive and deep; and his memory is phenomenal. I should however like to record what has specially impressed me in his personality. Pandit Sukhlalji is an original thinker, a restless one. He would look at a theory now from this, now from that angle; he would often-times revise and reverse his own previous conclusions on the subject. The open-mindedness of his spirit, his sensitivity to all aspects of a problem and his

indefatigable persistence in the search of truth have impressed me as worthy of emulation. I have no manner of doubt that Panditji is an authentic and worthy representative of the spiritual line of Indian seers. It is not surprising that his outspoken and independant views have not found favour with some sections of Hindus and Jainas. A fearless thinker, a seeker of truth is not worried, as Panditji is not, by the thought of secular gains and losses. I have not known him utter an unfair or uncharitable remark about any person or get upset by adverse happenings. With few easily satisfied wants and an equanomous temperament, he has been a living example of a true philosopher, a Sthita-prajña. As an original thinker and as a man of striking spiritual virtues, Panditji has been successful in inspiring a circle of young men like Pandit Dalsukhbhāi Mālvaniyā and others. This is not one of the least of the many services that he has rendered to our cultural life. May the Revered Panditji live for many more years amongst us as a beacon of courageous and spiritual insight.

Banaras-5, 8-5-1957

# Pandıt Sukhalalji

# A Dynamic Litterateur

Professor Dr. A. N. Upadhye, Kolhapur

Prajñāchakṣu Pandit Sukhalalji is one of the great Indian authors and thinkers: he has enriched contemporary learning and thought by his manifold writings in Hindī and Gujarātī. If some of us do not know him, it is because our study and reading, nowadays, do not go beyond our specialised branches of learning and favourite languages: that is a hurdle which we must cross and understand and appreciate a writer like Pandit Sukhalalji who has rendered a progressive, purposeful and fruitful contribution to the wealth of human thought.

The personality of Pandit Sukhalalji has manifold aspects. Those who have met him know that he has lost his eyesight at an early age. His figure is frail; and left to himslef, he would not catch the attention of anybody. But, if one gets an opportunity to discuss any serious topic with him, one will come to know within a few minutes that behind his frail figure there is a mighty spirit full of power, founded on extensive learning and equipped with an all round vision of multitudinous problems about life and literature. Pandit Sukhalalji's physical disability going with an outstanding scholarship and abiding literary output reminds me of that great English poet, John Milton. What Panditji really is, is not easily indicated from what he appears to be at the first sight. He is a gem of great lustre and value, but it is a matter of surprise that they are concealed behind a simple appearance.

By his age Panditji belongs to the last generation; but by his vision and thoughts he not only lives in the living present but he is also ahead of his times. Those who have steadily read his articles and studied his works know

that by his education, obviously of the traditional type, he is a Naiyāyika (theologian-logician), a Vaiyākaraņa (grammarian), a Dārśanika (philosopher) and a Dharmajña (religious expert), as far as his basic equipments go. But his format is something different from the hackneyed type. His studies of Nyāya and Darśana works like the Sanmatitarka, Pramāna-mīmāmsā, Jñānabindu, Hetubindu and Tattvopaplavasimha clearly indicate that his equipments and consequent discussions have something characteristic about them. Nowadays the terms 'Indian' and 'Bhāratīya' are very often used but with a limited import. There are many writers who talk of Indian philosophy, but basically they do not go beyond the Vedanta of one school or the other. Whenever Panditji writes on any topic, it may be the theory of knowledge, the path of Yoga or the means of liberation, one finds in his writings a comprehensive study and a cosmopolitan outlook; and the material from the Brāhmanic, Buddhist and Jaina systems of thought is ably marshalled and relevently focussed with a view to elucidate a certain topic. The keen intellect of Panditji pierces to the very core of signification behind the varied terminology employed in different systems of Indian thought. In our land there are few Pandits who have such a vision as is evidenced by the writings of Pandit Sukhalalji.

It has become customary with our Pandits to find weak points in other systems than the one which they stand for and then criticise them with all the vehemence at their command. But Pandit Sukhalalji generally adopts the Anekānta mode of thinking and arguing, and he is an exception. As a Dārśanika he finds in different religions a common ground which is conducive to the welfare of humanity. He worthily represents the line of great Indian Dārśanikas like Samantabhadra, Siddhasena, Haribhadra and Hemachandra. Panditji possesses an insatiable thirst for knowledge and is out for an earnest search for Truth.

Pandit Sukhalalji is one of the living authorities on Jainism. His studies in Jainism are all along carried on in the broad perspective of the Indian pattern of thought and learning. His exposition of the Sanmati-tarka and the Tattyārtha-sūtra, his studies in the Jaina Karma doctrine, his elucidation of Yoga, his appraisal of the personalities of Vrsabha and Mahāvīra are solid contributions towards a sympathetic understanding of Jainism. Howsoever difficult a subject might be, in the hands of Pt. Sukhalalji its exposition becomes lively and thought-provoking. His interpretations of the Stutis of Siddhasena and of the Adhyardha-sataka of Mātrcheta clearly show that here is a scholar who can put himself at the point of view of the author himself and try to understand the circumstantial setting and the world of thought and learning which were responsible for the mental make-up and literary expressions of the author.

Panditji has a typical method of study of his own. The realm of knowledge for him recognises no religious, racial, temporal and geographical barriers; and the human thought-process, as he understands it, is a continuous and connected flow. Naturally, unlike most of the Pandits, with whom he shares a thorough grounding in traditional learning, he brings to bear upon his studies the modern instruments of the historical and comparative method of study. This endows the writings of Panditji with an abiding and universal appeal.

Pandit Sukhalalji has contributed a number of papers on religion and its effect on society. Religion for him is not a time-worn instrument only to be worshipped, but he wants it to be a living force to be employed for the amelioration of the society as a whole. He has never hesitated to explode the myths of credulity and exploitation in one form or the other. He would always insist upon the basic in the Religion, but not hesitate to allow the

amplifications to fall in line with the progressive forces of the present-day times. The thoughts of Pandit Sukhalalji in this respect deserve special attention from all serious thinkers of religious values and social progress.

There is something characteristic about the style of Panditji, whether he writes in Hindi or Gujarāti. There is a simplicity: it is like himself: simple in expression but pregnant with signification. There is precision, and there is a pointed appeal in all that he writes. His Gujarāti style reminds me of the chaste and simple expression in which Mahātmāji wrote his Ātmakathā. Unlike Mahātmāii. Panditji is really a Pandit by traditional learning and training but when he writes on any social topic, his thoughts and expressions run very parallel to those of Mahātmāji; and one has to admit that these two great men, though working in different fields, have forcefully strengthened the Gujarātī expression and style in this century. Their names will be remembered as successful moulders of Gujarātī language as a vehicle of higher thoughts. If Pandit Sukhalalji meant, he could have loaded his Gujarātī expression with high sounding Sanskrit words, as was done by some contemporary writers in Mahārāṣtra; but he is a cosmopolitan by his Anekanta method of study: he has never written just for a handful of intellects but always addressed a wider society in a simple language with a view to make his thoughts as widely appealing and popular as possible.

Panditji has a dynamic personality: not only is he an embodiment of simple living and high thinking, but he sheds round him an effulgent reflection of his mode of living and of his height of thinking. It is a pleasure to differ from him. When Panditji finds that there are basic differences, he lays them bare with searching arguments, with appealing illustrations and with humorous anacdotes; and then with a fund of worldly wisdom, with a sense of

fairness and justice and in a pursuasive tone he argues out the entire situation. And when you leave Panditji, after such a treat, you find that you have returned definitely wiser and soberer. Panditji is a light of learning which enkindles your thinking power: wherever he stays, he creates round him atmosphere of study and progressive thinking.

The enormous literary output which we owe to Pandit Sukhalalji is an outcome of extensive study and intensive thinking. Whatever subject he takes up for study, he invests it with originality of thought and cosmopolitan outlook. His expositions of Ahimsā and Anekānta are at once unique, and they present an essence of his deep learning. Panditji is a scholar, a teacher and even a preacher embodying in himself the best of their qualities; and he is all along struggling to educate the society round about him.

3rd April, 1957.

Rajaram College, Kolhapur

### Pandit Sukhlal Sanghavi

#### An Appreciation

Mahāmahopādhyāya Vidhuśekhara Śāstrī

Pandit Shri Sukhlalji Sanghavi is one of the greatest Sanskrit scholars in India, of whom everyone should feel proud not only in this country but also abroad. He was born in 1880 A.D. at Limbli near Wadhwan (Kathiawad). His education began, as usual, in a school in which he read only Gujarāti up to the 7th class. Unfortunately, however, owing to a virulent type of small-pox he lost his eyes being completely blind at the age of sixteen. But nobody then could have the remotest idea that this boy was destined to become a great Sanskrit savant in our country. Indeed, though he was deprived of his Mamsa-Chakshus 'fleshy eye', he was destined to be a Prajña-Chakshus 'having the eyes of wisdom' of the highest class. In fact, his real education began after his unfortunate blindness, when he had to depend completely on his reader. From the very beginning he had a genuine love for Sanskrit and Philosophy. From Kāthiāwād he came to Benares. There he studied Nyaya under the late Mm. Pandit Vamācharana Bhattachārya whom I am proud to call a satīrtha (fellowstudent) of mine under the late Mm. Pandit Kailasachandra Bhattacharya. For his study he had to travel also to Mithila where he read under several teachers, the most prominent of whom was Mm. Pandit Bālakrishna Mishra. Here a short event in his life happend which for its interestingness may be recounted. His pecuniary condition was not good, and it is well-known how a Sanskrit student lives in the house of his teacher. He had a sweater on his body which his poor Sanskrit teacher saw and praised. Pandit Sukhlalji offered it to him next day without thinking as to how he could pass the severe winter of Mithila. And what he did? He passed the cold nights spreading over

him a few bundles of straw covering them with a worn-out rug. In his student life he did not take more than Rupees 2 or 3 a month for his board. Such was his vow. From Mithila he came back to Benares, and here for some years he studied different branches of Sanskrit philosophy and literature for which he devoted all his time day and night, and thus acquired a comprehensive knowledge of Sanskrit literature as a whole, mastering most difficult works in it.

By religion he is a Jaina, and naturally he studied Jaina Sanskrit and Prakrit literatures embracing all their different branches. On Jainism there is none who can be considered his rival.

From Benares he came back to Gujarat. But before coming there he had passed some time in Agra being engaged in editing, with Hindi translation and annotation as well as his own valuable introductions, some interesting religious and philosophical books, such Pancha-Pratikramana, the first four Karma-Granthas. Yogadarśana and Yogavimśika. In Gujarāt, he was appointed a professor of Indian Philosophy in the Puratattyamandira of the Gujarat Vidyapitha or the National University established by Mahatma Gandhi. The specially notable work he was engaged in there was the edition of big work covering not less than 900 pages with various valuable and useful indices and appendices of Abhayadeva's commentary on the Sanmatitarka of Siddhasena Divākara, the first author of Logic in Jainism. Here it should be mentioned that Pandit Sukhlalji in this great work was assisted by Pandit Bechardas Doshi of Gujarat, a renowned Sanskrit and Prakrit scholar and author. This work is in five volumes and not less than ten years he devoted in editing this. As already stated he is a blind man, and it is surprising to note that he undertook the work and finished it very creditably with his learned and precious notes showing his profound scholarship in every line. It will be interesting to

ţ,

note as to how a blind man as he was could edit such a book just as can reasonably be expected from a modern scholar conversant with scientific method of editing. He sits in his study surrounded by a number of his pupils or co-workers each with a manuscript in hand and he asks each of them to read out the variants one after another, he himself thinking over them deeply in order to choose the best reading that can be put in the body, other readings being relegated to the foot-notes. In editing the book he has done the most valuable and at the same time difficult work. In this work he had to work and labour day and night and so he was obliged to take perfect rest for some time.

As a Naisthika Brahmachārin (a 'life-long celibate' as he is) his necessities of life are naturally very few and he does not care to earn much, being satisfied as an ideal scholar with whatever he earns. From his honorarium or remuneration he maintains one or two assistants to help him in his work.

From Gujarāt he came to Benares Hindu University in 1933, being appointed there as the Professor of Jain Philosophy and retired voluntarily from service in 1944. During this time he wrote and edited a number of valuable works in Sanskrit, Hindi and Gujarāti. His commentary and translation work both in Guiarāti and Hindi of the Tattvarthasūtra, which is widely studied in Jainism, by Umāsvāti who is considered to have been the first Sanskrit writer in Jainism, are most important for those who desire to understand the real significance of the text in clear and lucid language elucidating all the knotty points in the work. The introductions to his editions of the Jnanabindu and Pramānamīmāmsā are real contributions to Sanskrit logical works. His elaborate commentary in Gujarāti on the Sanmatitarka already referred to can be written only by a man of his calibre.

His edition of Tattvopaplavasiamha of Jayarāśi Bhatta in the Gaekwad's Oriental Series deserves to be specially mentioned as it is the systematic work from the Chārvāka point of view refuting all the different Indian philosophical systems. The Hetubindu is one of the most valuable works on Buddhist logic by Dharmkīrti and there is a commentary on it by Archata. There are Tibetan translations of these two works. The Sanskrit of this tīka is being edited by Panditji in the G. O. S. and this edition will contain also the sub-tīka of Durveka Miśra on it. The manuscript of the sub-tīka was secured from some photographs taken by Mahāpandita Rāhula Sānkrityāyana in Tibet, which are preserved in the Bihar and Orissa Research Society.

Pandit Sukhlalji is respected in learned society not only as a profound Sanskrit scholar but also as a man of character. He is free from all sorts of dogmatism of sectarianism. His thoughts are not bound by any narrowness as he always is used to view things in historical perspective following strictly pure reason and rationalism. It is for this that he is respected much more among the non-Jainas than by his orthodox co-religionists. For his liberal views he is sometimes called by them as a heretic even in abusive words. But as a true scholar he is not moved by it. For instance, one of his latest monograms entitled Nirgrantha-Sampradāya is Hindi may be referred to.

It deals with the customs and practices of Jaina monks giving comparative views as found in ancient Buddhist and Brāhman works. Among other things he has discussed here the practice of meat-eating among the Jaina monks. Being himself a Jaina certainly it is no mean courage to assert that the Jaina monks once used to take meat in exceptional cases. It may be mentioned en passant that in this respect the only parallel to Panditji is Muni Jinavijayaji, a prominent figure in Gujarāt and Bombay in connection with the organisation of educational institutions.

I can in no way conclude this brief appreciation without mentioning one thing which I consider to be the most outstanding trait of his character. He does not pay so much heed even to his studies as to the thoughts of the all-round well-being of his pupils. He is not satisfied with the superficial knowledge of his students, but always insists on their acquiring thoroughness of the subject, himself helping them as far as possible in every way, even arranging for pecuniary help. Pandit Sukhlalji is not a Sādhu formally renouncing the world, but truly speaking he is a real Sādhu. He has no home to live in. Yet he does not feel any inconvenience as he is a welcome guest wherever he goes.

Modern Review: July, 1947: p. 45 to 47

## Champion of Justice and Truth

Dr. Satkari Mookerjee, M. A.; Ph. D.

Director, Nālandā Pāli Institute.

Our scholars, thinkers and philosophers, who have been nurtured in the ageold tradition of India, are still living examples of what India has aspired to achieve in the past. It is undesirable that the majority of the scholars of the indigenous tradition have failed to reach the standard required. But of the very few who still embody the ideal in their character and achievements, Pandit Sukhalalji is an outstanding representative. I wish to stress some of the traits in his character as a man and as a scholar, which mark him out from the majority and place him in a class apart. Fortunately for us, even in these degenerate days, Panditji has a few companions, and fellow-members who together with him form an illustrious band.

His stupendous scholarship is too obvious. His learned editions of philosophical classics, his selections of correct readings from the mess of scribes' errors, his illuminating comments and annotations are unmistakable proofs of his mastery of the philosophical technique of the different schools of Indian thought. It is an object of admiration to scholars. Pandit Sukhalalji has set an example of learning and scholarship and insight, which is difficult to emulate. In precision of thought and speech, in the grasp of fundamentals, and in mastery of details, in the discrimination of subtle nuances of thought and expression which are apt to elude the grasp of even a careful scholar, Pandit Sukhalalji stands in the front rank. I do not know of many who can compete with him in these matters.

What, however, distinguishes him is his extensive grasp of the cultural background lying behind the different apochs of upheavals of thought. He has before his mind's eye a

clear picture of the milieu of Vedic, Upanișadic, the Buddhistic, the Jainistic and the later philosophical development, and his elucidation of the logical and psychological interrelations among these types of culture, almost compels acquiescence. What, further, has roused my admiration is his discovery of the unity in the midst of apparantly irreconcilable diversity in India's thought-movement in the past. He also has discovered for us the etimology of the diverse courses of thought. His long introductions to his editions are each a thesis, which can entitle a scholar to the highest doctorate degree of my University. They amply testify to his historical insight, which is born of objective knowledge and correct apprasal of India's thought-movements. The professional historian, who takes pride in the chronological data, should do well if he calmly studies the interconnexions of the thought-life of India in the past as has been unfolded by Panditji Real history of India can be written only by those who can understand the inner life of a people. Mere chronicle of external events is more often than not calculated to give a misleading picture. I hope and trust that the future historian of India will not shirk the labour involved in the task, and the learned contributions of Panditji will show him the way.

I cannot decide what is the strongest point in Panditji's scholarship. His mastery of the abstruse arguments of Njāya and Mīmāmsā is on a par with that of Buddhist and Jaina philosophy. It is difficult for me to accord the palm of superiority to this or that side. His written contributions do not represent a fragment of his learning. His knowledge of Sanskrit grammer, poetics, and belleslettres has not had an opportunity for self-expression. Here the man is uncomparably greater than what his recorded contributions show. He is really versatile scholar, and his versatility is all the more astounding because of the thoroughness and depth of knowledge of the specialist in each

branch. India ought to be proud of such a man with such a capacious intellect. I am afraid that in this attempt at the assessment of his erudition and scholarship, I have not been able to do a particle of justice to the savant.

As a man he is unique. I feel puzzled when I try to compare his intellectual greatness with his moral elevation. He does not hanker after celebrity. He successfully parries all attempts of his admirers to express their appreciation of his merits. Personal honour does not appeal to him. Nobody can hope to win him by flattery, even when it is based upon genuine recognition of his worth. What he wants is the triumph of truth and love of knowledge. If a man is to be known by the company he keeps, a scholar is to be judged by the students, he has trained. Meet any student of Pandit Sukhalalji and test him and you will invariably find in him a disinterested love of knowledge. I have known from personal experience that his students are indifferent to worldly prospects and are imbued with a passion for knowledge. Such an achivement of success will not be eacily believed in the present day academic circles.

Panditji loves a life of voluntary poverty. Being a lifelong bachelor, and leading a scrupulously celibate life, he has narrowed down his material needs to the minimum limit. He fails to understand why a scholar should covet money and material passessions. Sometimes his standard appears to us as too exacting. But it has conferred an inestimable privilege upon him, viz., immunity from humouring the rich, or the man in power. I wish that we could approximate to his standard even from a respectable distance.

Pt. Sukhalalji is an outspoken man. No false courtesy or sense of etiquette deters him from speaking a truth, because it may not please a rich man or an ambitious scholar who wants to win cheap-laurels. Naturally, rich man who are accustomed to approval of all their acts and fads and also easy-going scholars, scrupulously avoid him from a

distance. He will on no account lower his standard. He insists on thorough knowledge of Sanskrit and thorough study of texts in his students. He does not believe in the gathering of references, and quotations, without study of the texts in which they occur, which is regrettably the fashion among cheap researchers of our time.

As a thinker he is absolutely independent. His allegiance is always to truth, and never to a fashionable opinion. He holds brief for none and does not hesitate to champion the cause which he thinks, stands for justice and truth. He will not flatter even men of his own community by praising their system and customs beyond their due. He will not denounce other schools simply because they uphold views different from those championed by Jaina philosophers. Pt. Sukhalalji is not only in the habit of not humouring the rich but also is not afraid of criticising the custodians of Jaina faith for any remissness in their conduct or their failure to live up to the standard. It is not a matter of surprise, therefore, that neither the Jaina community nor the academic bodies have come forward to honour him in public. We know that Panditji is far above the weakness of average academic men of our class, who have a real liking for the appreciation of their scholarship. But whatever may be the attitude of the scholar himself, no excuse can exempt us from the charge of dereliction of duty, that we have failed to show our recognition of the services of a savant, to whom the immortal gratitude of the Jaina community and of the students of Indian thought is due. I must congratulate the authorities of the Jaina Ashram of Banaras Hindu University on the wisdom, though belated, for a public demonstration of their appreciation of this unostentatious scholar of whom the whole of India should be proud. Had he been born in the time of Vikramāditya, or of Bhojarājā, nothing would have been withheld from him. It is better that we have turned the corner and let us hope that this is rather a beginning

4

and not the end. It behoves all those who are interested in Jainology to perpetuate his memory in a fitting fashion. I may suggest one or two measures in this direction. We should endow a chair in his name in the Banaras Hindu University and should found a college bearing his sacred name. We ought to erect a statue in his honour. By these measures we can show that the present generation is capable of honouring a scholar equally with our political heroes. I know that these things are superfluous, so far as Panditji is personally concerned. He has made himself immortal by his contributions. But unless and untill we do something grand and stupendous conformably to his prodigious scholarship, we shall not be able to escape the censure from posterity of being dubbed as a generation of philistines.

From the address delivered on the occasion of unveiling the protrait of Panditji in the Pārśvantha Vidyāśrama, Banaras, April 1949.

#### अनयन नेता

#### पं० श्री महेन्द्रकुमारजी न्यायाचार्य

'ज्ञानोदय'का सम्पादन करते समय मैंने श्रद्धेय पंडित सुखलालजीके संक्षिप्त परिचयमें 'अनयन नेता' शब्द लिखा था। सचमुच पंडितजीका किसीने अपने पीछे नयन नहीं किया, वे किसी परम्परा विश्वास या विचारके दास नहीं वने । उन्होंने उन्मुक्त मनसे, प्रत्येक विचारकी ऐतिहासिक विकासभूमि जानी और कालचक्की अनुवरत परिवर्तनधारामें उस विचारकी शाखन रुद्धताकी थाह ली। मनुष्यको पूर्वजन्मके कर्मवन्य जो भी रहते हों, पर इस जन्ममें वह माता-पिता, कुट्टम्ब, गृह, शिक्षक, समाज आदिसे कुलाचार, धर्माचार, समाजाचार और देशाचार आदिके नाम पर जो प्राप्त करता है वे भी कम नहीं हैं। इन्हींकी पकड़ और जकड़से उसकी अन्तरात्मा अपना स्वत्व खोकर जडप्राय और यन्त्रारूढ जैसी वन जाती है। संस्कृतिके नाम पर इस नवनीतसम वालकको सब अपने अपने ढाँचे और साँचेमें ढालनेका संगठित प्रयत्न करते हैं। जो आता है. शिक्षा दीक्षा और संस्कारके रूपमें इसके मस्तिष्करूपी कोरे कागज पर अपने निशान वना देता है। मनुष्य जब बालिश होता है और कुछ सोचने-समझने लायक होता है, तो ये ही अगृहीत और गृहीत संस्कार उसके सामने खड़े हो जाते हैं। एक तो उसकी सोचने-समझने और करनेकी दिशा ही इन वद संस्कारोंकी धारामें इतनी जकड़ी होती है कि उसे दूसरी वाजूके स्वतन्त्रभावसे विचारका अवसर ही नहीं आता। कदाचित काललव्धि आ गई और इस प्रकारके सत्संग आदि मिल पाये तो ये इस जन्मके सारे वन्धन अपने पूरे वलसे उसकी सांसको ही हँध हेते हैं। ऐसी ज्ञात-अज्ञात सहज या सांस्कारिक परिस्थितियोंमें विरहे ही स्वयंवुद्ध होकर उन वन्धनोंकी जटाजारुसे अपने जीवनको मुक्त कर ऊपर उठ पाते हैं। मुझे यह कहनेमें जरा भी संकोच नहीं है कि पंडितजी उन विरल साधकोंमें हैं जिन्होंने अपनी पूरी अन्तःशक्तिसे इस दिशामें प्रयास किया है और इस वन्धनमुक्तिका आनन्द पाया है। उनके मुक्तमनसे सिद्धसेन दिवाकरका यह वाक्य कितना प्यारा और जानदार लगता है-

#### 'मृतरूढगौरवादहं न जातः प्रथयन्तु विद्विषः।'

— पुरानी कन्न पर केवल फूल चढ़ानेके लिये मैंने जन्म नहीं लिया है। इससे यदि हमारे विरोधी बढ़ते हैं तो बढ़ें।

दिवाकरकी इस ज्योतिमें वे वरावर वढ़े चले और उसका परिनिष्पन्न फल भी अपने इसी जीवनमें पा सके। उस निर्मुक्त आनन्दकी क्या उपमा हो सकती है, जिसमें मम यह साधक जगत्के वैभव, यश और कीर्तिके आवरणोंके उस पार सत्यकी ज्योतिको अपने छुदढ़ हाथोंमें थामे हुए ज्योतिसे ज्योति जलाता हुआ अनासक्त चला जा रहा है। 'चरैंचेति चरेंचेति 'का जीता जागता निदर्शन यह उसी ज्योतिके वल पर दृष्टि—कान्तारको पार कर अन्तिम जीवनके अमूल्य क्षणोंमें सचमुच शीतीभृत और शान्त हो नई पीढ़ीकी उषा—लालिमासे प्राण और जीवन पानेकी आशा वटोरे हुए आज भी चला ही जा रहा है, चला ही जा रहा है।

जहाँ उनके जीवनमें एक ओर यह साधना और उपादानकी अमर-ज्योति प्रज्वित हुई है वहीं उसी परिमाणमें वि.सीके अन्याय और अपमानको न सहनेका तीक्ष्ण तेज भी भासमान है। वे माघके इस श्लोकको कितनी दढ़ता और आत्मचेतनासे पढ़ते है कि छुननेवाले शवप्रायमें भी एक वार निर्भयता और चेतना भमक उठती है—

### 'मा जीवन् यः परावज्ञादुःखद्ग्घोऽपि जीवति । तस्याजनिरेवास्तु जननीक्लेशकारिणः॥'

— जो दूसरेके अपमानके दुःखमें जलता हुआ सिसकता है उसका न जीना ही अच्छा है। माताको वर्ष्टेश देनेवार्ले उस पामरका जन्म ही नहीं हुआ होता तो अच्छा था।

स्पष्ट और सयुक्ति किन्तु नम्र शब्दोंमें अन्यायका प्रतिवाद करना पण्डितजी-का अपना स्वभाव ही वन गया है; और इस तरह एक ओर जहाँ सत्यकी साधना और न्यायकी उपासनासे उन्होंने मानवताके मन्दिरको आलोकित किया है, वहाँ असत्यका प्रतिवाद और अन्यायका निराकरण करके कंटकशुद्धि भी की है और नई पीढ़ीको उस मन्दिर तक जानेकी पगडंडी तो अवस्य ही वना दी है।

पंडितजी अन्यायके प्रतिकार या असल्यके प्रतिवादमें 'वज्रादिप कठोर ' होकर भी साथी, पड़ौसी और संपर्कमें आनेवाले व्यक्तिके सुख-दुःखमें 'कुसुमादिप मृदु ' हैं। कितने व्यवहारज्ञ और कोमल हृदय हैं वे इसका एक प्रसङ्ग मुझे वरावर याद है। मेरी पत्नी सुज्ञीला एक वार वीमार पड़ी और पंडितजी उसे देखने आये, तो मैंने उसकी इच्छानुसार पंडितजीको मौसंवीका रस पीनेको निकाला। हम सबके अल्पन्त आग्रह करने पर भी पंडितजीने वह रस नहीं पिया और यही एक वाक्य कहा कि 'यह तो वीमारके लिये है।' कौन इतना सूक्ष्म विचार करता है और व्यवहारहक्ष वनकर भी उसे निभाता है? वे अपने निश्चयके पक्के हैं। दूसरेका कमसे कम अवलम्बन लेनेकी उनकी वृत्ति इतनी पक गई है कि कभी कभी निकटके साथियोंको भी फीका लगने लगता है।

यही निरपेक्ष वृत्ति उनके जीवनका सहज परिपाक हैं जिसे वे अस्यन्त शारीरिक पराधीनताके रहते हुए भी बढ़ाते चरु जाते हैं।

एक दिन उन्होंने अपने जीवनके आनन्दका निचोड़ वताते हुए कहा कि मेरे इतने सहज मित्र और इतनी दयामूर्ति भगिनियों का मंडल वन गया है कि उनके मनके एक मृदु कोनेमें भी स्थान वनाकर में अपनेको ब्रह्मानन्दीसे कम नहीं मानता। साहित्यसाधनाको वे चरम पुरुपार्थ नहीं मानते। वे कहा करते हैं कि मेरी साहित्यसाधना तो में अपनी परतन्त्र परिस्थितिके कारण ही इस उम्रमें चला रहा हूँ, वस्तुतः रस तो मुझे प्रत्यक्ष रचनात्मक कार्य और मानवसेवामें ही है। में कभी कभी अकुला जाता हूँ, पर वया करूँ ? जब जब भी खाली बैठता हूँ तो सामाजिक और राष्ट्रिय मार्गकी ही बात सदा सोचता हूँ और सदा अपनी नई पीड़ीकी ओर आशाभरी अन्तर्दृष्टिसे देखता हूँ कि ये सामाजिक जीवनमें विकसित होकर कुछ मानवताके विकासमें योग देंगे।

उनके विचार हरक्षेत्रके ितये छुनिश्चित हैं। उनकी यह सीख हमेशा रही है कि जिस क्षेत्रमें जाओ, पूरे मन और पूर्ण शक्ति प्रामाणिकतापूर्वक जुटो। जब तक विद्या और साहिल्यकी उपासना करनी है तब तक अन्य प्रवृत्तियोंके मार्गको समझो तो, पर उनमें चित्त न बटाओ। मैं जब 'न्याय-विनिश्चय' और 'तत्त्वार्थवार्तिक' आदिका सम्पादन कर रहा था तब उन्होंने मुझे एक वाक्य कहा कि—"पंडितजी, विद्याकी गहरी उपासना करनी हो तो किसी संस्थाके संचालक न बनना और विसी पत्रके संपादक न बनना।" मैंने समझा कि पंडितजी अपनी शारीरिक परतन्त्रताके कारण शायद ऐसा कह रह हैं, पर मुझे अपने छोटेसे जीवनमें इन दोनों सल्योंका ऐसा साक्षात्कार ही नहीं हुआ, किन्तु ऐसा तात्कालिक आघातसा लगा कि मुझे पंडितजीके ये बचन 'उपादानको मजबूत बनाओ और जो हो निर्भयता और निरपेक्षभावसे लिखते चलो। यदि उसमें सत्य है तो प्रचारक अपने आप जुट जायँगे '—यदि मार्ग-दर्शक न होते तो उन परिस्थितियोंमें चित्तका समाधान होना कठिन था।

जैन परम्परामें सम्यग्दर्शनका वड़ा महत्त्व है और सचमुच दृष्टि स्पष्ट हुए विना सारी प्रशृत्तियाँ निर्धिक ही नहीं अनर्थक भी हो जाती हैं। इस दृष्टिको पंडितजीने जीवनके प्रत्येक क्षेत्रमें पूरी तरह प्राप्त किया और ज्ञानके क्षेत्रमें साम्प्रदायिक मताग्रहोंसे मुक्त हों विचार करनेकी उदार परम्पराका वीजवपन किया। सन्मतितर्कका सम्पादन उनकी वहुमुखी प्रज्ञा, वहुश्रुतत्व और उदार दृष्टिका जीताजागता उदाहरण है। दार्शनिक अध्ययनका तो वह कोश ही है। उन्होंने समाज, धर्म और राष्ट्रके लिये समय समय पर जो निवन्ध लिखे हैं वे साहित्यकी स्थायी निधि हैं; वे स्त्राध्याय और मननकी वहुमूल्य सामग्री हैं।

संयोगकी वात है कि मुझे अपने जीवनको वनाने और थोड़ी वहत विद्यानिष्ठा और दृष्टि प्राप्त करनेमें जिनका सहारा मिला उनमें दो प्रज्ञाचक्ष ही मुख्य हैं। जब मैं सन् १९२९ में नया नया न्यायतीर्थशास्त्री वनकर अपने जन्मस्थान खुरईकी पाठशालामें अध्यापक नियुक्त हुओ तो वहींके सेठ दीप-चन्द्रजीने ढेरकी ढेर चुनी हुई पुस्तकें मेरे अध्ययनके लिये सामने रख दीं और कहा- वेटा, अव तुम इनके पढ़नेके लायक हो गये हो। दूसरे ऋषियोंने भी अपनी जीवनसाधनासे जो तत्त्वज्ञान दिया है वह भी कम महत्त्वका नहीं है। ' ये अव स्वर्गवासी हो गये हैं, पर जवतक जीवित रहे तवतक वैद्यक, ज्योतिष, कुरान, वाईवल, योगवासिष्ठ, रामायण, महाभारत, दर्शनके विविध मूल प्रन्थ आदिका वाचन सतत उस छोटीसी नगरीमें करते रहे और रातके दो-दो वजे तक यह साधक ज्ञानकी उपासनामें लीन रहता था। सन् १९३० में मैं स्याद्वाद विद्यालय, वनारसमें अध्यापक हुआ और सन् १९३३ में श्रद्धेय पं० सुखलालजी वनारस हिन्दू विश्वविद्यालयमें जैनदर्शनके प्राध्यापक होकर आये। पहली ही भेंटमें इन्होंने अपने ज्ञानकोशकी कुंजी मुझे सौंपते हुए कहा- 'पंडितजी, अभी उम्र है, साधन है, यह क्षेत्र है, जो चाहो कर सकते हो। ' उन्हींके सन्मतितर्कको आदर्श मानकर न्यायकुमुदचन्द्रका संपादन प्रारम्भ किया और आठ वर्ष तक जिस प्रन्थराशिका अवगाहन किया, सचमुच उसने और पंडितजीसे प्राप्त विचारसामग्रीने मेरी आँखे ही खोल दीं । में इस 'पर्यत्यचक्षः 'के जीवन्त निदर्शन, अनयन नेता और दृष्टिदाताको श्रद्धाञ्जिल अर्पित करके धन्य हो रहा हूँ । उन जसा स्वतन्त्र विचारक, सूक्ष्म चिन्तक, गभीर जीवनशोधक और अतुल मानवतोपासक युगों युगोंमें विरल होते हैं। आत्मशक्तिको वाह्योन्मुख करनेवाले ये चर्मचक्षु जैसे ही मूँदे कि उन्हें अन्तःकी सहजनिधि मिल गई। प्राचीन शास्त्रोंके अगाध पांडित्यके साथ साथ दम्भ और अहंकारके नागपाशोंसे मुक्त हो उनने मानवतास्पर्शी विचारोंका जो आकलन किया है वह उन जैसे विद्यात्माका ही विशिष्ट कार्य है । वे हमारे वीच कमसे कम जीवेम शरदः शतं ' यानी शतक तो अवश्य पूरा करें । उनके आसपास किल सचमुच नहीं फटकता; ज्ञानकी सुरिम ही सुरिम चारों ओर फैलती है। वे चिरकाल तक इस सुवासको वखेरते रहें।

२१-१-५७, हिन्दू विश्वविद्यालय, वनारस

### दृष्टिविहीन द्रष्टा !

#### श्री भवरमल सिंघी पम.प., साहित्यरतन

हमारे आंखें हैं जिनसे हम हर रोज, हर घड़ी दुनियाको देखते हैं और जो छाप देखी हुई वस्तुओंकी हम पर पड़ती है, उससे हमारे मनन और चिन्तनमें वड़ी सहायता प्राप्त होती है, परन्तु हम गंभीरतासे सोचें और जीवनदृष्टि और जीवनके चिन्तनकी कसौटी पर अपने आपको कसें तो यह समझनेमें देर नहीं रुगेगी कि हममेंसे वहुत कमको सची जीवनदृष्टि प्राप्त हो पाती है। हम देखते हैं, पर देख नहीं पाते; हमारे आँखें हैं, पर उनकी पहुँच वहां तक नहीं है, जहांसे जीवन-आलोक आ रहा है। हम अंधे नहीं हैं. पर हमारी जीवनदृष्टि अंधी है। और पं॰ सुखलालजी आँखोंसे अंधे हैं, पर उनकी जीवनदृष्टि कितनी तीव और प्रखर है ! विद्याध्ययनका वास्तविक कम प्रारंभ किया, उस वक्त तक तो उनकी नेत्रज्योति जा चुकी थी, परंतु दृष्टि खोकर वे तो एक महान् द्रष्टा वन गये । विचार और चिन्तनके जिन क्षेत्रोंमें और जिन क्षितिजों पर सही-सलामत आँखोंवाले नहीं पहुंच पाते, वहाँ तक उनकी प्रज्ञाके चक्षु पूरी तरह खुले हुए हैं और वह प्रज्ञा-हृष्टि व्यक्ति, समाज, राष्ट्र और मानव-जातिके हर प्रश्नकी तह तक पहुँच जाती है। और नेत्रविहीन वह दृष्टि केवल अतीतमें कारावद्ध नहीं, केवल वर्तमानमें सीमित नहीं, वह एक सच्चे समाज-द्रष्टाकी तरह भविष्यके अंतराल तक पहुँचती है। इसीलिये मैंने उनको हमेशा एक वहुत वड़ा पण्डित ही नहीं, विचारक ही नहीं, सन्त ही नहीं, युगद्रष्टा भी माना; क्योंकि मैं सुप्रसिद्ध जर्मन दार्ज्ञानिक स्पेंगलरके इस कथनको वहुत सही मानता हूँ कि 'किसी विचारककी महत्ताके मूल्यांकनकी कसौटी मेरी समझमें उसके समकाठीन युगके महान् तथ्यों और प्रक्तोंके वारेमें उसकी अपनी दृष्टि है । '

स्पेंगलर ही क्यों, दुनियाके बहुत सारे दूसरे विचारकोंने भी इसी वातको सत्य माना है, एवं जोरके साथ कहा है कि जो विचारक और दार्शनिक अपने समकालीन युगकी समस्याओंको समझ नहीं पाता तथा उनको हल करनेका मार्ग नहीं वता पाता, उसके विचार सारी दार्शनिकताके वावजूद कौड़ी कामके नहीं होते; वह एक वन्द पुस्तककी भांति ही रह जाते हैं, जिसका संग्रहालयमें रखे जानेसे अधिक कोई मूल्य नहीं होता । ऐसे विचारककी आँखें जीवनके समकालीन तथ्यों और प्रश्नोंके प्रति वन्द रहती हैं । वह पंडित तो जरूर हो सकता है, पर दृष्टा या स्रष्टा नहीं हो सकता ।

पं॰ सुखलालजीके कायिक नेत्र वन्द रहे, पर समाज और राष्ट्रका कोई प्रश्न नहीं है जिस पर वे हममेंसे कड्योंसे अधिक न देख पाते हों। और केवल देख पानेकी ही वात नहीं, वे उन प्रश्नोंके समाधानके लिये विचार देते हैं और जिन विचारोंसे समाधान हो सकता है, उन विचारोंका अगर पुराने धर्म और शास्त्रके विचारोंसे मेल नहीं बैठता, तो वे पुराने विचारोंके कैदी न वनकर नए विचारोंके विद्रोही वन जाते हैं। वे चाहे कर्मग्रन्थकी व्याख्या करें, चाहे प्रमाणमीमांसाका विवेचन करें और चाहे उमास्वातिके तत्त्वार्थसूत्रके विषयका प्रतिपादन करें, जीवनदृष्टि वही रहती है, जो युगको पहचानती है और युगकी समस्याओंके समाधानमें मदद देती है। दूसरे लोग इस सवके भाष्यकार तो हैं, पर उनके विवेचनमें यह युगदृष्टि नहीं है; इसलिए वे उन प्रन्थोंकी न्याख्या तो कर देते हैं और वहुत पांडित्यपूर्ण व्याख्या वह होती हैं, पर उसमें द्रष्टा और स्रष्टाकी प्रेरक जीवनदृष्टि नहीं हो पाती । जबिक सुखलालजी प्राचीनसे प्राचीन शास्त्रका भाष्य करते हुए भी इस युगदृष्टिको सन्मुख रखते हैं, दूसरे लोग प्राचीनताकी चहारदीवारीमें चक्कर लगाते रहते हैं। इसलिये जविक दूसरे लोग निर्दोष व्याख्याकार मात्र रह कर निभ जाते हैं, पंडितजीके भाष्यमें विचारोंकी वह प्रखरता आ जाती है जो शास्त्रके दूकानदारोंको जल्दीसे वर्दास्त नहीं होती । वे शास्त्रोंके अनन्य भक्त और पुजारी होते हुए भी उन्हीं शास्त्रोंके भाष्यकार पं॰ सुखलालजीको अपनेसे अलग ही नहीं, विरोधी और विद्रोही मानते हैं। हालां कि धर्म और शास्त्रका भी उन्होंने जितना उद्धार किया, उतना और किसीने नहीं किया, परंतु उन्हींको सबसे ज्यादा विरोध और निन्दा या लांछनाका शिकार वनना पड़ा है, परंतु पंडितजीके खुदके ही शब्दोंमें, 'जव स्वच्छ दृष्टिसे कुछ कर्तव्य सूझता है, तव वह विना किसीकी खुशी या नाराजीका ख्याल किए उसकी ओर दौड़ता है। वह केवल भूतकालसे प्रसन्न नहीं होता; दूसरे जो प्रयत्न करते हैं, उन्हींकी तरफ़ वैठे देखना पसन्द नहीं करता।.... उसका सिद्धान्त यही रहता है कि धर्मका नाम मिले या न मिले, किसीके लिये भी सर्वहितकारी एवं सर्व-कल्याणका ही कार्य करना चाहिए ।'

यह सिद्धान्त और इसके आधार पर, वनी हुई जीवनदृष्टि ही पंडितजीके जीवनका सर्वस्त्र रहा है। उन्होंने अपने वारेमें लिखते हुए ठीक ही कहा है— 'इस दीर्घकालीन शास्त्रीय और न्यावहारिक कार्यके यज्ञके केन्द्रमें तो उत्कट जिज्ञासा एवं सत्यशोधनकी वृत्ति ही रही है। इसीकी प्रेरणासे मुझे अनेक सत्युरुषोंसे मिलनेका सौभाग्य मिला, इसीने मुझे पन्थ अथवा सम्प्रदायके संकुन्तित

घेरेसे वाहर निकाला, इसीने मुझे अनेक तरहकी पुस्तकोंका परिचय कराया, इसीने मुझे अनेक भाषाओंसे जानकारी प्राप्त करनेके लिए प्रेरित किया। इसीने मुझे मेरी असुविधाओं आदिका कभी भान नहीं होने दिया । इसीने मुझे अनेक सहदय, उदार और विद्वान मित्रोंसे मिलाया, इसीने मुझे छोटे-वड़े कई विद्याकेन्द्रोंकी यात्रा करनेका अवसर दिया । विशेष तो क्या, इसीने मुझे बृद्धत्वमें भी योवन दिया और अद्याविष जीवित रखा है । ' और इसी दृष्टि और वृत्तिने हमें पंडितजीके प्रति हमेशा आकर्षित और श्रद्धावनत रखा हैं। समाजका, राष्ट्रका या व्यक्तिगत जीवनका किसी भी तरहका प्रश्न हुआ, हम उसे ठेकर उनके पास पहुँच गये और उन्होंने समस्त पहुछुओंसे उस पर विचार कर रास्ता वताया और वह रास्ता सर्वथा निरपेक्ष विचारके आधार पर वताया । उदाहरणस्वरूप, एक दिन मैंने उनसे जन्म-निरोधकी वैज्ञानिक विधियोंके संवन्धमें भी पूछ लिया । मेरे एक साथीने कहा कि इस प्रकारका प्रदन पंडितजीसे पूछना सरासर तुम्हारी हिमाकत है: पर में वर्षीसे पंडितजीको देखता एवं जानता आया हूँ । इस वारेमें उनके विचार जानना चाहता था। 'जैनर्दाष्टसे ब्रह्मचर्य पर विचार 'नामक उनका देख पढ़ चुका था। पंडित-जीने कितना स्पष्ट उत्तर दिया। उन्होंने कहा-- अधिक विचे पैदा होनेसे एक तो वीर्य-क्षय होता है और दूसरे समाजका क्षय होता है। ब्रह्मचर्यसे दोनों क्षय वच जाते हैं, परंतु जब वह संभव न हो तो संतति-निरोधके साधनोंसे कमसे कम सामाजिक क्षयकों रोकनेका प्रयत्न तो करना ही चाहिये।'

इसी प्रकारसे कई अनेक प्रश्नों पर पंडितजीकी सुरुझी हुई व्यापक दिए हम देख चुके हैं। रोमां रोर्लाने एक दिन कहा था—' अपनी दिण्टको व्यापक वनाओ, नहीं तो तुम जो कुछ सोचते हो, सब नष्ट हो जायगा। संसारके समस्त नये और स्वतन्त्र विचारोंको ग्रहण करो। आज तुम अपना घेरा बनाकर बैठे हो और उसमें तुम्हारा दम घुट रहा है। उस घेरेमें गौरब चाहे जितना हो, पर वह जड़ वन गया है। उस घेरेको तोड़कर वाहर आओ और खुली हवामें सांस लो।'

पंडितजीने अपने लेखनमें वारवार 'प्रत्यक्षसिद्ध वैज्ञानिक कसौटी ', 'निष्पक्ष ऐतिहासिक दिष्ट ' और 'उदार तुलनात्मक पद्धित 'का उल्लेख किया है । इस दिष्टिविहीन द्रष्टाकी यह दिष्ट कितनी अमिनन्दनीय है । व्यक्ति, समाज और राष्ट्र सवके कल्याणकी समन्वित साधना पंडितजीका इष्ट एवं अभिप्रेय है और उनका सारा अध्ययन, अध्यापन, चिन्तन एवं मनन इसी लक्ष्यको संमुख रखकर हुआ है । इस लक्ष्यको और इस लक्ष्यके पिथकको हम वारंवार श्रद्धापूर्वक अमिनन्दन अपित करते हैं।

# 💮 💛 🥶 प्रतिभामूर्ति पं. सुखलालजी

# श्री. अगरचन्द नाहटा

भारतीय दर्शनके महान विद्वान् और मौलिक चिन्तक व लेखक पं० सुखलालजीकी प्रतिभाका सबसे पहला परिचय मुझे उनके 'पंचप्रतिक्रमण' और 'कर्मग्रन्थ ' ४ भागोंके हिन्दी अनुवादसे मिला । मुझे छोटी उम्रसे ही धार्मिक प्रन्थोंके अध्ययन और यथाशक्ति धार्मिक क्रियाकाण्डों और सिद्धान्तोंको जीवनमें उतारनेकी रुचि रही है । स्कूलमें धार्मिक अभ्यासमें प्रतिक्रमणके पाठ कंठरूथ तो कर लिए और यदा कदा सामायिक, प्रतिक्रमण भी कर लेता था; पर वे पाठ प्राकृतमें थे, इसलिये उसके अर्थ व भाव जाननेकी उत्कंठा लगी रहती थी। सं॰ १९८३ -८४ के क़रीव मैंने जब पं॰ सुखलालजीके पंचप्रतिक्रमणका हिन्दी अनुवाद देखा तो मुझे वहुत खुशी हुई और इससे पहले प्रतिक्रमणके जितने भी गुजाती व हिन्दी अर्थ और भारार्थ पढ़नेको मिले उन सबसे पंडितजीवाला संस्करण मुझे वहुत उचकोटिका लगा । इसी समयके आसपास में कलकत्ता व्यापारिक शिक्षाके लिये गया, तो मुझे मेरे मित्र मोहनलाल नाहटा या अन्य किसीसे ज्ञात हुआ कि पंडितजी वहादुरसिंहजी सिंघीके यहाँ पधारे हुए हैं । हम उनसे मिलनेके लिये गये । ऐसा प्रसंग कलकत्तेमें २-३ वार मिला । अनेक व्याख्यान सुने, उनसे वातचीत भी की, तो उनकी असाधारण प्रतिभा और पांडित्यका परिचय मिला। एक वार ज्ञात हुआ कि पंडितजी र्सिघीजीके यहाँ 'आनन्दघन चौबीसी' या पदोंका विवेचन किया करते हैं, पर मुझे उनका वह विवेचन सुननेका मौका नहीं मिला।

सं० १९८४ की वसंतपंचमीको हमारे गुरु श्री कृपाचन्द्रस्रिजी बीकानेर पद्मारे । उसी समयके आसपास पं० सुखलालजीके हिन्दी अनुवादके साथ चारों कर्मप्रन्थोंको पढ़नेका मौका मिला । उसकी प्रस्तावना आदि वहुत ही महत्त्वपूर्ण लगी । एक प्रज्ञाचक्षु व्यक्ति जैन धर्मका इतना गम्भीर ज्ञान प्राप्त कर उसे सरल हिन्दी भाषामें इतने अच्छे ढंगसे अपने और प्रन्थकारके भावोंको व्यक्त करता है, यह देखकर उनके प्रति श्रद्धाका भाव जगा व उनके पांडिल्फि गहरी छाप सदाके लिये दिल पर अंकित हो गई । फिर तो गुजरातीमें लिखे गए उनके कई लेख 'पुरातत्त्व' आदिमें पढ़नेको मिले । इस तरह उनका प्रभाव मेरे पर दिनों दिन गहरा होता गया ।

पंडितजीके विरोधी मुझे उनके सम्बन्धमें विपरीत वात भी कहते थे, पर मेरे पर जो उनका गहरा प्रभाव पड़ चुका था उसमें उससे कमी नहीं आई। मेंने उन विरोधियोंकी सदा उपेक्षा की । गुण-ग्रहणकी यृत्ति मेरेमें सदा अच्छी मात्रामें रही है । किसीके अवगुणोंको जानने व सुननेकी इच्छा उतनी नहीं रहती; पर किसी व्यक्तिके गुण और विशेषताओंकी ओर मेरा झुकाव बहुत शीघ्र हो जाता है ।

फिर तो में पंडितजीके लेख और ग्रन्थ, जिस किसी पत्रमें या जहाँसे प्रकाशित होते प्राप्त करता और उन्हें पढ़कर ज्ञानगृद्धि करनेका प्रयत्न करता रहता। उनके व पं॰ वेचरदासजीके द्वारा संयुक्त रूपसे संपादित 'सन्मतितर्क टीका 'के संस्करणकी प्रशंसा तो वहुत सुनी थी, पर संस्कृतका मेरा इतना ज्ञान न होनेसे में उनका स्वयं अनुभव न कर सका, पर जब गुजरातीमें सन्मतितर्क उनके विवेचनके साथ निकला तो उसकी प्रस्तावना ही पढ़कर मुझे लगा कि इस ग्रन्थके टीकावाले संस्करणमें उन्होंने कितना श्रम किया है! ग्रुद्ध पाठके निर्णय और अर्थके गांभीर्य तक पहुँचनेमें उनकी चिन्तनग्रिका के पंडितजीके विवेचनको पढ़कर मुझे बहुत आनन्द हुआ। सिद्धसेन दिवाकरकी गांभीर्यपूर्ण द्वार्त्रिशिकाओं आदिके हार्द तक पहुँचनेमें पंडितजी जैसे प्रतिभाम्ति ही सफल हो सकते हैं।

अनेक वार अपने प्रश्नोंका सुन्दर समाधान भी पंडितजीसे पाया। और अपने मित्र व मौलिक प्रतिभासम्पन्न श्री. शुभकरणजी वोथरा आदिको भी पंडितजीके पासमें हे गया। उन सभीको चहुत सन्तोप हुआ। पंडितजीकी सुझवृझ और चिन्तन-शक्तिका अनेक बार परिचय मिला। उनके शिष्य पं. दलमुखभाई, हीराकुमारी आदिकी प्रतिभा देखकर भी प्रसन्नता हुई। उनके पास जो भी गये व रहे उन्होंने उन्हें अच्छे रूपमें तैयार कर दिया। अहमदावादमें में उनसे २-३ वार मिला और उनसे छात्र व छात्राएँ लाभ उठा रही हैं यह देख मुझे वहुत सन्तोप हुआ। उन्होंने ठिखा भी काफ़ी है और प्रारम्भसे ही उनका लेखन सुचिन्तित और ज्ञानवर्दक रहा है। नये नये विचार उनके सामने आते रहते हैं और वे गम्भीरतासे उन पर विचार कर पचाते रहते हैं। उनका शास्त्र-श्रवण भी बहुत विशाल है। जैन-प्रन्थों तक सीमित न रहकर उन्होंने भारतीय वैदिक और वौद्ध प्रन्थोंका भी श्रवण कर उनके रहस्यको पा लिया है और उसे विशाल और व्यापक दृष्टिसे ही अपनी चिन्तनप्रणालीके साथ सभी लेखों और प्रन्थोंमें व्यक्त किया है। प्रमाणमीमांसा, ज्ञानविन्दु आदिकी टिप्पणियाँ उनके गंभीर अध्ययन व विशाल ज्ञानाभ्यास और सुचिन्तित लेखनके उज्ज्वल दृष्टान्त हैं।

संस्कृत, प्राकृत, पाली आदि प्राचीन भाषाओं साथ हिन्दी और गुजराती पर इनका समान रूपसे अधिसार है। वीचमें जब यह सुना कि ६० वर्षकी उम्र होने पर भी वे अंग्रेजीका अभ्यास कर रहे हैं तो बहुत आश्चर्य हुआ। अब भी उनकी नित्य नया नया ज्ञान ग्रहणकी प्रवृत्ति स्त्यने नहीं पाई है। 'जो कुछ पढ़ा गया वही बहुत है' ऐसा विचार न करके जहाँ तक जीते हैं निरन्तर ज्ञानोपासना और ज्ञानवृद्धि करते रहना ही उनकी जीवन-साधना व मंत्र है। प्रज्ञाचक्षुकी अवस्थामें जिस तमना, साधना व अध्यवसायसे इतना महान ज्ञानसंचय किया उसकी शत शत विल्हारी है!

सौभाग्यवश ७५ वर्षकी उम्र होने पर भी आज उनमें युवकों-सा उत्साह है, संयमी और अप्रमादी जीवन है, स्वयं सीखते और दूसरेको सिखाते रहनेकी प्रवृत्ति निरन्तर चाल्र है। उनके नये नये शिष्य और शिष्याएँ अच्छे रूपमें तैयार हो रहे हैं। उनकी स्मृति और शक्तिमें शैथित्य नहीं आ पाया, जिससे अभी उनसे वहुत कुछ प्राप्त किया जा सकता है, इस आशासे मेरे हृदयमें हर्ष हिलोरे ले रहा है।

पंडितजीका सम्मान अभी राष्ट्रभाषा प्रचार समितिने किया और अव अमिनन्दन समारोह भी शीघ्र ही होने जा रहा है। पर ये तो हम लोगोंके आदर और भिक्त के सूचक हैं। पंडितजीका सम्मान तो भारतके नामी विद्वानोंने किया है। जो भी उनके प्रन्थों और लेखोंको पढ़ते हैं और उनके संपर्कमें आते हैं उनका मस्तक पंडितजीके प्रति नत हुए विना नहीं रहता। आनेवाली पीढ़ियोंसे उनका महत्त्व और भी अधिक प्रकाशमें आयगा; और उनका मौलिक लेखन और सम्पादन अनेक व्यक्तियोंको लम्बे काल तक मार्ग-प्रदर्शन करता रहेगा।

अन्तमें यह ग्रुभाशा रखता हूँ कि पंडितजी जैसे प्रतिभामूर्ति हमारे समाजमें निरन्तर उदित होती रहे और जैन विद्वानोंने जो भारतीय साहित्यके समुत्थानमें महत्त्वपूर्ण योग दिया है वह कार्य और भी आगे वढ़ता रहे। पण्डितजीको दीर्घायुकी मंगळ कामना करता हूँ।